

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

॥ श्री वीतरागाय नमः॥

महावीर जी-



श्री योगीन्दुदेव विरचित

## श्री परमात्म प्रकाश

एवं

श्री समंतभद्राचार्य विरचित

# बृहद् स्वयंभू स्तोत्र

मेरक:

उग्रतपस्वी, चारित्र-विभूषरा, परम पूज्य श्री १०८ श्री विवेकसागरजी महाराज

संपादक:

सिद्धांतभूषरा, विद्याभूषरा ब्र॰ पं॰ विद्याकुमार सेठी न्याय-काव्य-तीर्थ, कुचामन सिटी डॉ॰ यतीन्द्रकुमार जैन शास्त्री, श्रागरा

प्रकाशक:

#### श्री दिगम्बर जैन समाज

कुकनवाली (राजस्थान)

प्रथमावृत्ति १०००



मूल्य स्वाध्याय व श्राटमचिन्तन 

## श्राचार्य कल्प मुनि श्री १०८ विवेकसागरजी महाराज



कुकणवाली चतुर्मास सं० २०३६

## चारित्र विभूषरा श्री १०८ श्री विवेकसागरजी महाराज

का

# शुभाशीर्वाद

मोक्षमार्गस्य नेतारं, भेतार कर्मभूमृताम्। ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां, वंदे तद्गुरालब्धये।।१।।

जो मोक्ष मार्ग के नेता हैं, कर्मरूपी पर्वतों के मेदन करने वाले हैं श्रीर जीवा-जीवादि समस्त तत्त्वों को जानने वाले हैं ऐसे समस्त तीर्थङ्करों को तथा इस ग्रुग के श्रंतिम शासक श्री देवाधिदेव महाबीर भगवान को उन्हों के गुणों की प्राप्ति के लिये सिद्ध-भक्ति पूर्वक त्रिधा नमोऽस्तु करके उन्हों के शासन को गणधर रूप से धारण करने वाले ४ ज्ञान के धारी श्रुतकेवली श्री गौतम स्वामी को तथा इस ग्रुग में श्रध्यात्म घारा के श्राद्य प्रवर्तक श्री कुन्दकुन्द महान् श्राचार्य को नमस्कार करके, इस भव के उद्धार करनेवाले तथा सन्मार्ग में प्रेरित करने वाले ज्ञानमूर्त्ति श्री ज्ञानसागरजी महाराज को नमस्कार करता हुग्रा धर्म-प्रेमी बन्धुश्रों को ग्राशीर्वाद दिये बिना नहीं रह सकता; जिनके सहयोग से मेरा धर्म-ध्यान निर्विष्त हो रहा है।

में यथाशक्ति भ्रध्यात्म धारा का भ्रानन्द भ्रविकल रूप से लेता हूँ फिर भी इस मन को भ्रंकुशयुक्त करने के लिये जिनवाशों सेवा सम्बन्धी कार्य में लगाता ही रहता हूँ। कई बार स्वाध्याय करते हुये मुभे श्री योगीन्दुदेव विरिचत परमात्म प्रकाश ग्रंथ वहत ही सुन्दर लगा, उसके गम्भीर आव हृदयतलस्पर्शी हैं, उसकी मूल टीका संस्कृत में कितनी सुन्दर है यह उसके स्वर्गीय पं० दौलतरामजी के भाषानुवाद से जात ही है; किन्तु जैसे में संस्कृत को नहीं समक्तता वैसे भ्रौर भो कई भाई ऐसे होंगे जिनको मूल गाथा ग्रौर सरस भाषानुवाद के बीच में संस्कृत की गुत्थी मालूम देती होगी, खास करके उन भाइयों को लक्ष्य में रखकर तथा उस प्रति के बड़े खर्च को जो सहन नहीं कर सकते उनका भी लक्ष्य रखकर इसी ग्रानन्द को सर्वजन प्राप्त कर सकें इसे 'लघु परमात्म प्रकाश' नाम देकर प्रकाश करने में प्रेरक बन रहा हूँ। साथ ही पं० विद्याकुमारजी सेठी के इस भ्राग्रह से

कि बृहत्स्वयंभू स्तीत्र की प्रभावन्द्राचार्य विरचित संस्कृत टीका के हिन्दी अनुवाद ग्रन्थ की दुर्लभता हो रही है श्रीर मैंने स्वयं भी देखा कि यह भक्तिरस पूर्ण न्याय का एक अनुपम श्राचार्य प्रणीत श्राष्प्रन्थ है। यह ग्रन्थ भी इसी के साथ प्रकाशित हो जाय तो संस्कृत के भावों के श्रानग्द लेने वाले छात्र तथा श्रन्य जिज्ञासु महानुभाव श्राचार्य समन्त-भद्र की कृति से लाभ उठा सकें। एतदर्थ इघर की श्रोर रुचि प्रकट की। वहुत हर्ष है कि कुकरणवाली के धर्मनिष्ठ, उत्साही महानुभावों ने खूब द्रव्य देकर मेरी श्रभलाषा को सूर्त्तक्ष प्रदान किया। श्रतः इन सभी द्रव्य प्रदाताश्रों को मेरा सर्व प्रथम शुभाशीर्वाद है।

पं० विद्याकुमारजी तथा डा० यतीन्द्रकुमारजी ने इन ग्रन्थों के संशोधनादि में बहुत परिश्रम किया वे भी ग्रुभाशीर्वाद के पात्र हैं। स्थानीय श्री उम्मेदमलजी काला सुपुत्र श्री ग्रासूलालजी काला ने इस प्रकाशन में पूर्ण सहयोग दिया है ग्रतः इन्हें भी विशेष ग्रुभाशीर्वाद दिये बिना नहीं रह सकता। ग्रिधिक क्या कहूं, जिन जिन ने प्रत्यक्ष या परोक्ष रूप से इस ग्रन्थ के प्रकाशन में बाधाग्रों को दूर किया है, मैं सभी को ग्रुभाशीर्वाद देता हूं। जो भक्तिपूर्वक इस ग्रन्थ को केवल ग्रालमारी की शोभा नहीं बढ़ाकर स्वाध्याय, मनन, चिन्तन करेंगे उन सज्जनों को भी मेरा ग्राशीर्वाद है कि वे भी ग्रपनी चंचला लक्ष्मी का इसी प्रकार सदुपयोग करें तथा इस ग्रंथ को सर्व जनों के स्वाध्याय निमित्त श्री मंदिरजी या पुस्तकालय में ही विराजमान करें ताकि सबके लिये यह उपयोगी हो सके।

कुकनवाली ता॰ २०-१०-७६ सुनि विवेकसागर

# चारित्र विभूषण पूज्य मुनिश्री १०८ विवेकसागरजी महाराज का कुकणवाली में वर्षायोग

परम हर्ष है कि हमारे ग्राम कुकरावालों में महान् पुण्योदय से परमतपस्वी चारित्र विभूषरा श्री १०८ श्री विवेकसागर जी महाराज का ससंघ इस वर्ष सं० २०३६ में ११वां वर्षायोग सानंद सम्पन्न हुग्रा। यहां महाराज श्री के विराजने से महती ग्रपूर्व धर्म प्रभावना हुई। ग्रव तक हमारे नगर में किसी भी मुनिराज का चातुर्मास हुग्रा नहीं; ग्रव हमारे पुण्योदय से हमें यह ग्रवसर पूज्य महाराज के ग्रनुग्रह से प्राप्त हुग्रा।

महाराज श्री एक बहुत ही सरल प्रकृति, शान्त स्वभाव महापुरुष हैं; हर समय धर्म-साधन में संलग्न रहते हैं। श्रापकी घोर तपश्चर्या को देखकर इस युग में श्राश्चर्य हुये बिना नहीं रहता। प्रतिदिन ६ घंटे लगातार एक श्रामन से ध्यान लगाना, एक श्रादर्श महापुरुष व उच्चकोटि के साधु व महासंतों के श्रितिरिक्त श्रीर कहीं नहीं मिलता।

यह सरल स्वभाव का ही परिशाम है कि कुचामन जैसे बडे शहर को छोडकर आपने एक छोटे ग्राम में चातुर्मात करने का निश्चय किया। श्रापकी त्याग की महिमा को देखकर जैन समाज ही नहीं; श्रपितु समस्त ग्राम के श्रजैनी भी श्रापको प्रशंसा किये विना नहीं रह सकते। श्रापका प्रयचन त्याग श्रीर मोक्षमार्ग का सही रास्ता प्रदिश्तत करता है। श्रापके रोज के प्रवचन से प्रभावित होकर गांव के कई आईयों ने बहुत से त्याग किये।

यह एक ग्रादर्श उच्चकोटिका संघ है। इस संघ की विशेष बात यह है कि सिवाय धर्मवर्ची के कभी भी कोई बात नहीं होती।

- (१) पूज्य श्री १०५ श्री विपुनमित माताजी का सरल व शान्त स्वभाव जैन धर्म के गौरव को प्रकट करता है। उनका नित्य प्रनि दोपहर में होने वाला प्रवचन काफी सरल तथा त्याग की भावना से भरपूर होता है।
- (२) श्री कुसुमवाई वह्यचारिगा। का त्याग ग्राज यह बतलाता है कि ये ग्रागे जाकर कितनी उच्च विचारों वाली महातपस्विनी होंगी। निश्चय ही ग्राप सहनशील हैं कि कर्मोदय से ग्राये दिन श्राहार में ग्रंतराय ग्राना ग्रीर फिर भी प्रसन्न चित्त रहना। यदि

गंभीर दृष्टि से विचार किया जाय तो यही कर्मों की निर्जरा है। ग्रासोज के माह में तो उनका निरन्तराय ग्राहार सिर्फ ४ बार ही हुग्रा। मूल बात यह है कि चाहे कितने ही ग्रंतराय ग्रावें, उनको शारीरिक कमजोरी, मनकी मलीनता, धर्म-साधन में ग्रालस्य व उदासी कभी नहीं ग्राई; यही है त्याग ग्रीर तपस्याकी सही महिमा। ग्रापका प्रवचन इतना प्रभावशाली है कि सुनने वाला कभी भी थकान महसूस नहीं करता।

- (३) श्री सरलाबाई का इतनी छोटी उम्र में, इतना भारी त्याग यह प्रमाणित करता है कि ऐसे उत्तमोत्तम संस्कार, जीव को पूर्व पुण्योदय से ही मिलते हैं। इन्होंने इस वर्षायोग में बहुत ही महत्त्वपूर्ण कार्य किया कि दश भक्त्यादि संस्कृत पाठ स्थानीय बालिकाग्रों को पढ़ाकर सबकी धर्म--भावना की वृद्धि की। इन छात्राग्रों ने ग्रंजना सुन्दरी, व जयावती का ग्रादर्श नाटक भी इस मंगलमय ग्रवसर पर खेलने का सत्साहस किया। सायंकाल इन बालिकाग्रों द्वारा की गई उच्च स्वर से ग्रारती एक बहुत ही भव्य एवं रोमांचकारी दृश्य को प्रकट करती है।
- (४) श्री कंचनबाई (भीलवाडा) भी बहुत सरल स्वभावी व शांत भावों वाली है। प्रसन्नता की बात है कि इन्होंने भी यहीं पर महाराज के समक्ष तृतीय प्रतिमा के व्रत लिये है। हमें ग्राशा है कि ये संघ की शोभा बढानेवाली सिद्ध होंगी।
- (५) श्री ज्ञानानन्दजी ब्रह्मचारी ने भी सत्संग में रहकर काफी ज्ञान तथा त्याग के भाव प्राप्त किये हैं। स्राप हमेशा संघ की सेवा में संलग्न रहते हैं। श्राप बहुत ही सरल स्वभावी हैं।

सबसे ग्रधिक उल्लेखनीय बात यह है कि महाराज श्रो के द्वारा प्रथम दीक्षित पूज्य १०८ श्री विजयसागरजी महाराज तथा कुली जैन समाज के द्वारा समाधिमरण में सहायक होने के लिये ग्राग्रहसूचक ग्रसाध्यरोग के समाचार ज्यों ही ग्राये त्योंही नहाराज श्री वहां पहुंचे ग्रीर उन्होंने समाधि के लिये तत्पर महाराज श्री को संबोधन करके उनको ग्रावश्यक नियम वत दिये, उन्होंने भी वड़ी प्रसन्नता से विधि पूर्वव वत ग्रहण किये। वत के सातिशय प्रभाव से, महाराज के ग्रुभाशीर्वाद से तथा उनके पुण्य प्रभाव से ग्रसाता का तीव उदय साता रूप में परिणत होगया ग्रीर उनकी वीमारी जड़मूल से चली गई। ग्रायु के लंबी होने के कारण वे शांतिपूर्वक ग्रपना वत पाल रहे हैं ग्रीर ग्रागे का जन्म सुधार रहे हैं। ऐसे महाराज की व्रत-साधना को घन्य है

तथा कुली समाज भी प्रशंसा के योग्य है जो उत्साह पूर्वक इस कार्य में भाग ले रही है। श्री विवेकसागरजी महाराज भी १४-२० दिन वहां रहकर पुनः वर्षायोग स्थान पर वापिस श्रागये श्रीर इसका प्रायश्चित्त भी श्रापने श्रागमानुसार लिया। प्रसन्नता की बात है कि स्थानीय सज्जनों ने भी दिनरात किसी बात की चिन्ता नहीं करके इस कार्य में तन, मन, धन से पूर्ण सहयोग देकर एक श्रादर्श कार्य किया।

बहुत दिनों से यहां की धार्मिक पाठशाला बन्द पड़ी थी उसमें भी पूज्य महाराज श्री ने नवचेतना जागृत करके ग्रपने सामने ही प० यतीन्द्रकुघारजी शान्त्री, ग्रागरावालों की व्यवस्था करके स्थाई फंड कायम करवा दिया। ग्राशा है कि यह कार्य भी श्रागे निविद्यन संपन्न होता रहेगा।

कई भाई चाय ग्रादि के त्याग से डरते थे, उन्होंने बहुत ग्रधिक संख्या में श्रपनी शक्ति के श्रनुसार नियम लेकर श्रपने जीवन की सार्थकता सिद्ध की ग्रौर श्राहारदान का लाभ लिया।

वेदी-प्रतिष्ठा का कार्य भी कुछ ग्रागे के लिये छोड़ा जाना था किन्तु सभी भाइयों ने एक मत होकर, इस ग्रवसर को स्वर्ण ग्रवसर समभकर बड़े उत्साह से वर्षायोग के समापन समारोह के उत्सव में चार चांद लगाने का कार्य किया।

हम महाराज श्री के बड़े कृतज्ञ हैं कि उनकी कृषा से सारे संघ में शांति का ज्यवहार रहा। हमारी श्रोर से खास ज्यवस्था न होने पर भी कोई विपरीत वातावरण नहीं हुग्रा। यहां की समाजको श्रापके प्रवचनों के ग्रानन्द व शांतिपूर्ण वातावरण से चातुर्मास का कुछ पता भी नहीं चला कि चातुर्मास कब खतम होगया। यह सुग्रवसर कुकनवाली के इतिहास में स्वर्ण ग्रक्षरों में लिखा जायगा।

वेदी प्रतिष्ठा तथा मंडल ग्रादि को रचना में सभी भाइयों ने तन, मन, धन से सहयोग देकर महान् पुण्य संचय किया। इस ग्रवसर पर हमारे परम लहयोगी कुचामन के पंडित श्री विद्याकुमारजी सेठी, श्री माएकचन्द्रजी पाटोदी तथा समाज के विद्वान् प्रतिष्ठाचार्य श्री यतींद्रकुमारजी ग्रादि के भी हम विशेष ग्राभारी हैं जिन्होंने समय २ पर पूर्ण भाग लेकर हमें मार्ग-दर्शन किया है।

दि॰ जैन वर्षायोग समिति की ग्रोर से उम्मेदमल काला

## कुकनवाली के धार्मिक आयतनों का संक्षिप्त परिचय

(लेखक-श्री कुन्दनमलजी भ्रजमेरा-मंत्री श्री दि॰ जैन गांतिनाथ पाठगाला )

हमारे बड़े सौभाग्य हैं; बड़े पुण्योदय हैं जो श्री १०८ चारित्र विभूषण श्री विवेक-सागरजी महाराज का ससंघ चातुर्मास इस छोटी सी नगरी कुकनवाली में हुआ। यहां से शास्त्र श्री परमात्मप्रकाश व वृहत्स्वयंभू स्तोत्र के प्रकाशन का कार्य निविध्न सम्पन्न हुग्रा, यह सब महाराजश्री के चरगों का ही प्रताप है जो यहां के श्रावक-समूह में धर्मो-त्साह की उत्पत्ति व धार्मिक भावना की ज्योति जगमगा रही है। यहां का संक्षिप्त परिचय निम्न प्रकार है: - यहां तीन दि० जैन मन्दिर हैं। एक जैन भवन (धर्मशाला) है, एक विशाल पाठशाला भवन है जिसमें कई बीघा जमीन बाउंड़ी स<sup>f</sup>हत है। यहां हाईस्कूल, प्राइमरी स्कूल, प्राइमरी हेल्थ सेंटर एवं सब-पोस्ट श्रॉफिस भी हैं। जैन समाज की तरफ से गांव में ४ प्याऊ भी हैं। इस ग्राम में कभी १०० से १५० तक घर दि० जैन श्रावकों के थे; पर ग्रब वर्त्तमान में ७६ घर हैं जिनमें ३८ परिवार ग्रासाम ग्रा<sup>ं</sup>द भिन्न २ प्रांतों में रहने चले गये हैं जिनकी जन संख्या ३६९ है; शेष यहां रहते हुये ४१ परिवारों की ( घरों की ) जनसंख्या ३३३ है। इस प्रकार यहां दि॰ जैन संख्या कुल ७०२ है। सभी खंडेलवाल दि० जैन हैं। यह ग्राम जिला नागौर, तहसील नावां के श्रंतर्गत है। इस ग्राम के कुल घरों की संख्या ५०० है जिनकी श्राबादी लगभग साढे तीन हजार है। जिन मन्दिरों की अपूर्व शोभा व पंच कल्यासक समारोह के कारस से भी यह लघु नगरी सोभाग्यशाली सिद्ध हुई है; उनका संक्षिप्त विवर्ण भी यहाँ देना आवश्यक समकता है।

(१) श्री नेसिनाथ जिनमन्दिर—यह ३०० साल करीब का पुराना भव्य मन्दिर है। इसका जीर्गोद्धार सं० १६६५ में श्री लालचंदजी काला एवं श्रीगंगावकसजी सेठी एवं श्री कन्हैयालालजी बडजात्या के तत्त्वावधान में पंचायत द्वारा हुग्रा था। इस मन्दिर में तीन वेदिया हैं, बीच की वेदी श्री गुलाबबाई पुत्री श्री जोधराजजी कासलीवाल ने सोने के काम व किंवाड सहित बनवायी। पूर्व की तरफ श्री महावीर स्धामी की वेदी श्री भंवरलालजी सेठी ने मय सोने के काम के व किंवाडों सहित बनवाई। पिच्चम की तरफ की वेदी श्री पतासीबाई पुत्री श्री कस्तूरमलजी कासलीवाल ने मय सोने के काम व किंवाडों सहित बनवाई। इसके ग्रितिरक्त इस मन्दिर में रंग व काच का कायं ग्रिति मनोहारी सुन्दर देखने लायक बना हुग्रा है। इस मन्दिर का दुवारा जीर्गोद्धार एवं प्रतिष्ठा समाज की तरफ से सं० २००७ में हुई। उसके बाद महावीर स्वामी की

हुवारा वेदी प्रतिष्ठा सं० २०२८ में अंवरलालजी सेठी की तरफ से हुई। अब वहां वर्तामान में हर समय मंडल विधान, जाप्यादि हुया ही करते हैं।

- (२) श्री शांतिनाथ जिन मन्दिर—इस मन्दिर की नींच सं० १६६७ में श्री जोधराजजी गगांडकसजी श्री लालचन्दजी व कन्हैय।लालजी के हाथों से पंचायत की सरफ से लगी और इन्हों के तत्त्वावधान में मन्दिरजी का कार्य सम्पन्न हुआ। लिखते हुये परम हर्ष होता है कि इस छोटी सी पुण्य नगरी में सं० १६८० में बिम्ब प्रतिष्ठा (पंच कत्याग्गक महोत्सव) भी सर्व समाज की श्रोर से इन्हों के तत्त्वावधान में श्री प्रादिनाथजी के नाम से होकर सूलनायक श्री १०८८ पार्श्वनाथ भगवान शुभ मिती चैत्र सुदी १३ सं० १६८१ को विराजमान किये गये; परचात् इस वेदी का लोने का कार्य एवं काच के किवाड सं० २०२६ में श्री पूसालालजी सेठी की श्रोर से बने एवं वेदी प्रतिष्ठा इन्होंने करवाई।
- (३) श्री पार्श्वनाथ चैत्यालय—इस चैत्यालय की जमीन श्री जोधराजजी श्रजमेरा से लेकर स० १९६४ में श्री लालचन्द्रजी गंगावक्सजी व कन्हैयालालजी के तत्त्वावधान में नींव लगाई गई। सं० २००७ में वेदी प्रतिष्ठा हो कर श्रीजी को विराज-मान किया गया। यह वेदी श्री दाखीबाई पुत्री श्री लालचन्दजी काला व श्री मूलीबाई पुत्री श्री भंवरलालजी काला ने बनवाई। सं० २०२८ में इस चँवरी में सोनेका काम एवं किवाड बनाकर श्री मिश्रीलालजी काला ने वेदी प्रतिष्ठा कराई ग्रीर श्रीजो को विराज-मान किया।
- (४) जैन भवन—श्री जैन भवन की नींव सं० १६६७ में श्री जोधरानजी कन्हैयालालजी, लालचन्दजी, गंगाबक्सजी ने लगाकर सं १६६७ में बनाकर सम्पन्न किया। यह भवन वस स्टेण्ड के मुख्य स्थान पर है। प्रायः हमेशा ही इस जैन भवन में जैन ममाज हर प्रकार के मंडल-पूजा विधान एवं ग्रस्य २ धार्मिक क्रिया करता रहता हैं श्रीर साधजन त्यागीजन भी ठहरा करते हैं। हर्ष है कि वर्त्तमान में श्री १०६ चारित्र विभूषण विवेकसागरजी महाराज का ससंघ चातुमिस भी इसी भवन में हो रहा है। इसके ग्रतिरिक्त यहां दि० जैन कन्या पाठशाला सं० २०१५ में स्थापित हुई। श्री १०५ श्री क्षु० चन्द्रसागर विद्यालय २०३२ तक चलता रहा। पश्चात् श्री विवेकसागरजी म० के उपदेश से सं० २०३३ से श्री शांतिनाथ दि० जैन पाठशाला स्थापित हुई सो वर्त्तमान में भी चालू है। श्रीर बालक बालिका में सभी विद्या ग्रहण कर रहे हैं।

#### **\*** दी शब्द \*

निर्प्रथ वीतरागी गुरुष्रों के संपर्क से हमारा जितना उपकार ही सकता है उतना कभी भी सरागी धर्मोपदेशकों से नहीं हो सकता; कारण कि जिसका उपकार किया जाता है वह पहले श्रपने प्रति उपकार करने वाले की ग्रोर दृष्टि डालता है भीर उसमें यदि वह जैसा कहता है वैसे ही गुरा देखता है तो धद्धा करके फिर उपकारकर्ता के कथन का भक्तिपूर्वक पालन करता है। स्वर्गीय परम पूज्य १०८ श्री ज्ञान-मूर्ति आचार्य श्री ज्ञानसागरजो महाराज ने भी इस ग्रोर ग्रपना सिकय सहयोग दिया। मुक्ते परम सौभाग्य से उनका संपर्क प्राप्त हुग्रा; उन्होंने श्रपना कल्यारा तो किया ही साथ ही अपने स्वर्गवास के पश्चात् भी जैन संस्कृति का उद्धार ग्रौर जन कल्याए होता रहे; इसके लिये श्री १०८ श्री ग्राचार्य प्रवर विद्यासागरजी महाराज को तथा श्री विवेकसागरजी महाराज को तैयार किया। इन दोनों ही निर्प्रंथ स्नानकों के द्वारा भिन्न २ क्षेत्र में भिन्न २ प्रकार के स्वपरोपकार के कार्य होते ही रहते हैं। इनकी जितनी भी शिष्य-प्रशिष्य परम्परा है वह ग्रभी तक ग्रपना कार्य निर्वाध रूपसे कर रही है। मैंने श्री चारित्रविभूषरा मुनिराज विवेकसागरजी को बहुत निकट से देखा। ये नारियल के समान ही सिद्ध हुये ग्रर्थात् बाहर से चाय ग्रादि के कठोर नियम दिलाने वाले किन्तु भीतर से जीवों के प्रमाद को दूर कर, सच्चा हित करने वाले साधु परमेष्टी हैं। ग्राप स्वयं रात्रि को १।।-२ बजे से ७।।-८ बजे प्रातःकाल तक एकासन से बैठकर ग्रात्मचिन्तन, बारह भावना, षोडशकारग-भावनादि के शुभ ध्यान में सदा नियमपूर्वक निमग्न रहते हैं। प्रातःकाल ग्रापकी प्रसन्नमुद्रा देखने ही योग्य होती है; मैं तो उस समय के श्रनुभव पूर्ण वाक्यों को दत्तचित्त सुनता ही रहता हूँ। ग्रापकी निष्ठा एवं प्रमाद रहित वृत्ति को देखकर पूर्ग प्रभावित हू। हमने बहुत प्रयत्न किया कि पूज्य श्री के संघ का वर्षायोग इस वर्ष भी कुचामन में हो ग्रौर संघस्थ श्री कुसुमबाई, सरलावाई व कंचनवाई को संस्कृत भाषा का श्रभ्यास कराकर पुण्य संचय करें; किन्तु कुकरावाली के धर्मानुरागी सज्जनों के पुण्योदय से, भारी प्रयास व लगन से यह वर्षायोग का लाभ कुकरणवाली ग्राम को ही मिला। यद्यपि यहां ३०-४० घर ही हैं; छोटी समाज ही है, फिर भी यहां के सज्जन बड़े २ काम कर दिखाने वाले हैं। इन महानुभावों ने बड़ी भक्तिपूर्वक संघकी सेवा करके कुली (खाचरियावास) पहुंचकर गुरु-भक्तिका परिचय दिया। कई भाई यह सोचते होंगे

कि चारित्र-विभूषण पूज्य विवेकसागर जो महाराज चातुर्मास के समय में कुली कैसे गये? इसके विषय में स्पष्टीकरण निम्न प्रकार है:—सबसे पहले तो महाराज ने चातुर्मास की स्थापना करते समय सबके समक्ष चारों तरफ बीस २ मील एरिया तक जाने के लिये खुला रक्ष्या था; इसके ग्रतिरिक्त समाधिमरण के समय में ग्राचार्यों की "ऐसी विशेष परिस्थित में स्थान छोडकर भी साधु जा सकते हैं" इस ग्राज्ञा के ग्रनुसार महाराज श्री ने कुली पहुंचकर एक ग्रादर्श गुरु व ग्रादर्श शिष्य की परम्परा को चरितार्थ किया।

संक्षेप में पूज्य महाराज के चातुर्मास स्थापना के हर्षोपलक्ष्य में श्री सेठ सर्वसुखजी भागचन्दजी सेठी ने ग्रपनी ग्रोर से सिद्धचक विधान बड़े समारोह से कराया। ग्रदाई द्वीप मंडल विधान श्री ब्रह्मचारिग्गी कुसुमबाई के पिताजी श्री बापूलालजी चोरिडया (ग्रीसवाल) ने कराया। भाद्रपद मास में समाज की ग्रोर से कई मंडल विधान किये गये। वर्षायोग की समाप्ति पर तीन लोक मंडल विधान, रथयात्रा व वेदी प्रतिष्ठादि महान् कार्य भी किये गये। मैं यहां के सभी कार्यकर्ताग्रों की भूरि २ प्रशंसा किये बिना नहीं रह सकता जिन्होंने छोटे से स्थल में भी महाराज के ग्राशीविद से बहुत बड़ा कार्य कर लिया। निस्संदेह इसमें स्थानीय महिलाग्रों का तथा बालिकाग्रों का भी बड़ा हाथ है जिन्होंने माताजी व संघस्थ ब्रह्मचारिग्यों की ग्रनुपन सेवा की है। श्री उम्मेदमलजी काला का नाम में नहीं भूल सकता जिन्होंने ६ मास से ग्रपना खुदका धंधा छोडकर हर प्रकार से संघ की सेवा में ही भाग नहीं बटाया बल्क हम लोगों की तथा बाहर से पधारे हुये समस्त यात्री महानुभावों की तन, मन, धन से संभाल करके एक ग्रादर्श कार्य-तत्पर सज्जन विद्ध हुये। कार्य में तुरन्त निर्णय करने की शक्ति तथा उसकी तत्काल पूर्ण करने की भावना ग्राप में ग्रद्भ त है, इस वर्षायोग की सफलता में इनका पूरा हाथ रहा है।

यहां की समाज द्वारा ग्रन्य खर्च तो किये ही गये साथ ही परमात्म प्रकाश व स्वयंभूस्तोत्र की भाषा टीका स्व० श्रो ब० शीतलप्रसादजी द्वारा कृत ग्रंथ का प्रकाशन करके ग्रांखल भारतवर्षीय जैन समाज की संस्कृति के ग्रिभवर्धन के कार्य में सहयोग दिया गया।

हमने प्रथनी ग्रोर से कुछ नहीं लिखकर इन दोनों ग्रंथों के भावों को ज्यों का त्यों केवल शब्द—शुद्धि करके प्रकाशित कराया है। ग्रतः इस कार्य का श्रेय हमें केवल गुरु-ग्राज्ञा पालन मात्र ही है।

ये दोनों ही ग्रंथ महान् जैन संस्कृति के रक्षण करने वाले ग्राषंप्रणीत हैं। केवल श्रध्यात्मरस से ही श्रावकों को लाभ नहीं पहुंच सकता; समतभद्राचार्य विरचित यह अनुपम स्तोत्र उनकी मस्तिष्क शक्ति को भी जागृत रक्खेगा। इनका स्वाध्याय करके आप अन्य बालकों को भी मौखिक कण्ठस्थ करादेंगे तो यह जन धर्मको बडो सेवा होगी। महाराज की ग्रसीम कृपा से इस महंगाई के युग में भी इस विशाल ग्रंथ के निःशुल्क वितरण के उपलक्ष्य में यहां की समाज धन्यवाद के योग्य है। ग्राज के युग में भौतिक वांछात्रों की पूर्ति के लिये तो लाखों रुपये खर्च किये जाते हैं किन्तु ऐसे शुभ कार्य में खर्च करना फिजूलखर्च समभते हैं, यह मिश्याधारणा है। सो इस ग्रोर ध्यान देकर पाठ-शाला व शास्त्र दान में उपयोगी खर्च करने का सभी भाई प्रयत्न करेंगे ऐसी श्राशा है। इस युग में अन्य नये मन्दिरादि के निर्माण की अपेक्षा भी उनके संरक्षण सम्बन्धी कार्यों में जीवन डालने की ग्राधिक ग्रावश्यकता है। ग्राचार्यों की कृति के श्रमृत का ग्रास्वादन कर हम भौतिक चाकचिक्य से दूर रह सकें, यही हमारी मंगल कामना है। अधिक क्या कहें, हमने परसात्म प्रकाश मूल ग्रथ के तथा संस्कृत टीका के आशय में कहीं कम ज्यादा नहीं किया है, केवल जो प्रस्तावना अंग्रेजी में थी वह हम लोगों के किसी विशेष उपयोग में नहीं म्रातो थी तथा संस्कृत भी हर एक के समभ में नहीं म्रातो थी उसकी सबकी छपाई में खर्चा भी विशेष लगता था, यह सारी बातें सोचकर इस महान् ग्रंथ का 'लघु परमात्म प्रकाश' नाम दिया है। इस विषय में प्रालोचनात्मक दिष्टकोएा नहीं रख कर इस ग्रंथ का स्वाध्याय करके महान् पुण्य संचय करें, ज्ञान व वैराग्य को बढावें, इसी में कल्याग है। ग्रालोचना करने में हानि ही हानि है, लाभ कुछ भी नहीं है। विद्रोष्वलम्

विनीत :

पं० विद्याकुमार सेठी न्याय-काव्य-तीथं प्रधानाध्यापक राजमान्य दि० जैन विद्यालय कुचामन सिटी

#### इस ग्रन्थ के प्रकाशन में श्रार्थिक सहयोग प्रदाता

श्री मिश्रीलालजी काला, कुकनवाली श्री मदनलालजी सेठी, कुकनवाली



ग्रापने ४०००) रु. प्रदान किया है।



श्रापमे १००१) रु० प्रदान किया



स्व. श्री भँवरलालजी काला

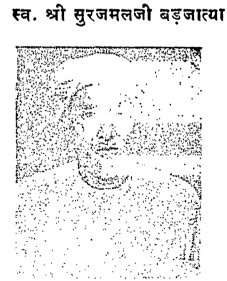
---

ग्रापके सुपुत्र श्री प्रकाशचन्दजी ने } ४०००) रु० प्रदान किया है। 55





श्री ग्रामूलालजी एवं श्री उम्मेदमलजी काला, कुकनवाली (ग्रापने १००१) रु० प्रदान किया )



त्रापकी स्मृति में ग्रापके सुपुत्र श्री गंभीरमलजी ने १००१) ह० प्रदान किया है।



# प्रस्तावना भारतावना भारतावना

प्रस्तुत ग्रंथ परमात्म प्रकाश ( परमप्पयासु ) सागार एवं भ्रनागारों में ग्रिति प्रसिद्धि को प्राप्त है। ग्रंथ कर्त्ता जोइन्दुदेव ( योगीन्द्र देव ) महान् भ्रध्यात्मवेत्ता, स्व-ख्याति पूजा से ग्रिति निस्पृह साधु थे। इनकी पांच ग्रीर रचनाग्रों की चर्चा एवं नाम ग्रन्थान्य ग्रंथों में पाये जाते हैं। इनका समय ईसा की छटी शताब्दी है। ग्रंथ कर्त्ता का मुख्य उद्देश्य जन्म मरण के दुःखों से दुखी भट्ट प्रभाकर, जो इनका ही शिष्य था—के लिये—वराग्य एवं ग्रध्यात्म में स्वि उत्पन्न करने का है। प्रायः सभी प्राण्णी भव—भोगों, इष्टि—वियोग, श्रिनिष्टि—संयोगज दुःखों से दुखी एवं विकल पाये जाते हैं। उन सभी कल्याणोच्छु भव्य जीवों के लिये यह ग्रंथराज उनके ग्रात्म —कल्याण में सर्वी-प्रोगी है। वैसे सभी जीव जो ग्रास्तिक हैं उन सब को यह ग्रंथ प्रिय होगा। कारण यह साम्प्रदायिकता से रहित रचना है।

विवरण मध्यात्म वेत्ता श्री योगीन्दु देव ने प्रथम ही मगलाचरण सात (७) वोहों में किया है। फिर तीन दोहों में शिष्य प्रभाकर भट्ट की विनती का वर्णन है कि "चतुर्गति—दुःखैः तप्तानां चतुर्गति—दुःखं—विनाशकरः यः कश्चित परमात्मा तमिप प्रसादेन कथ्य"। हे स्वामी चारों गतियों के दुःखों से तप्त हम जीवों को चारों गितयों के दुःखों के नाश करने वाला जो चिदानंद परमात्मा है उसका स्वरूप कृपा कर कहें। इस प्रश्न पर परमात्म प्रकाश की श्रपश्चंश भाषा जो इस समय बोलचाल में थी, रचना प्रगट हुयी। इस प्रकार ११ से १५ तक दोहों में त्रिविध श्रात्मा का वर्णन है। खौर १० दोहों में विकल परमात्मा का वर्णन है। पश्चात् २४ दोहों में सकल परमात्मा का वर्णन है। पश्चात् २४ दोहों में सकल परमात्मा का वर्णन है। फिर ६ दोहों में जीव स्व शरीर प्रमागा एवं श्रन्यवादियों के एकान्त का निराकरण है। श्रामे मिथ्यात्व से जीव की हानि एवं सम्यक् हिंदः (निश्चय) कर्म, पुण, पर्याय, द्रब्य तथा शुद्धात्मा, शुद्ध परिणाम श्रादि का सूक्ष्म विवेचन है। इस प्रकार इस प्रयम ग्राधकार में १२६ दोहे हैं।

द्वितीय महाधिकार में १० दोहों में मुक्ति का स्वरूप फल एवं निविकल्प दशा का वर्णन किया है। पश्चात् १६ दोहों में निश्चय मोक्षमार्ग, व्यवहार मोक्षमार्ग का हृदयग्राहों कथन किया है। फिर द दोहों में मेद रहित सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र का वर्णन है; ग्रौर १४ दोहों में जियों के समभावों का हृदयांकित भाषा में वर्णन है। पश्चात् १४ ही दोहों में पाप-पुण्यकी समानता, कर्म-बंधन एवं दशा का वर्णन है। ४१ दोहों में उपयोग पर प्रकाश डाला है। शुद्धोपयोग की दशा, स्वरूप, स्थिति, फल का वर्णन है। ग्रौर ग्रंत में परम समाधि का प्रभावोत्पादक कथन पाया जाता है। इस प्रकार द्वितीय ग्रिधकार में ११६ दोहे ग्रौर तीसरे महाधिकार में १०७ दोहे हैं।

प्रिय पाठकों ! श्रब श्रापको परमात्म प्रकाश की ज्ञानगंगा में २-४ डुबकी खगाने का श्रवसर देते हैं। यथा--

एक स्थल पर योगीन्दु देव कहते हैं— संसार-शरीर-भोग-निर्विण्णो भूत्वा यः शुद्धात्मानं ध्यायित तस्य संसार—बल्ली नश्यतीति ।' ग्रर्थ—जो संसार—शरीर-भोगों से विरक्त मन होकर भात्मा शुद्धात्मा का ध्यान करता है वह संसार रूपी बेल का नाश कर देता है, श्रर्थात् कर्म बंघन से छूट जाता है।

कितने ममं की भीतरी तह खोली है। जबकि ध्यान तो अनेक जीव करते हैं पर अंतरंग संयम, अंतरंग विरक्तता कषाय प्रभाव से मुक्त हो जो शुद्ध निरंजन ग्रात्मा का चितवन करता है वह शुद्ध निरंजन हो हो जाता है। वास्तव में इस जीव ने बाह्य-संयम (दिगम्बर मुद्रा तक) को अनंत बार धारण किया है। पर अंतरंग विरक्त न हो सका, अभ्यंतर में परिग्रह से, मोह से नाता लगा रहा। फलतः कर्म बेल न कट सकी, यह मेद की बात है जिसका गुरुमंत्र है कि "संसार—शरीर—भोग—निविण्णो भूत्वा" अगर जीव एक बार भी इस मंत्र द्वारा आगे बढ़े, तो बढ़ते २ आप्त विशुद्ध परिणाम मोक्ष-प्राप्त कराने में पूर्णतया सहायक होंगे। एक स्थल पर श्री योगीन्द्र देव कहते हैं।

#### सागार विगागार, कृवि जो श्रप्पागिवसेहि। सोलह पावहि सिद्धि सृहः जिगावर एम भणेई।।

ग्रथं— गृहस्य हो या मुनि जो निज ग्रात्मा में निवास करता है वह शीघ्र ही सिद्धि सुख को पाता है। देखिये कितना स्पष्ट सुलभ तत्त्व-दर्शन है।

यह ग्रंथ श्रपभ्रंश भाषा का सबसे श्रधिक प्राचीन एवं महत्वपूर्ण ग्रंथ है। मुमुक्षु गर्गों के लिये यह रचना उनके हृदय का हार ही है। ऐसा भाष स्वाध्याय के बाद प्रगट होता है। प्रभाकर भट्ट के प्रश्नों के उत्तर स्वरूप ग्रंथ तीन विभाग में पूर्ण किया गया है। द्वितीय महाधिकार में प्रभाकर भट्ट के प्रश्न पर योगीन्दुदेव ने मोक्ष, मोक्ष का कारण मोक्षफल इन तीन प्रश्नों पर व्याख्यान रचना बद्ध की है। यथा—

#### तिहुयिंग जीवहँ ग्रत्थ गावि सोक्खहँ कारणु कोई। मुक्खु मुए विणु एक्कु पर तेगावि चितहि सोई॥ ६॥

श्रर्थ—तीनों लोकों में जीवों को मोक्ष के सिवाय कोई भी वस्तु सुख का कारण नहीं है। एक मोक्ष ही सुख का कारण है। इसलिये तू नियम से एक मोक्ष का ही चितवन कर। जिसे महामुनि भी चितवन करते हैं।

पाठकों ! देखिये कर्माष्ट नाशकर मोक्षप्राप्त करने का कितना सुलभ सरल हृदय-ग्राही चंद शब्दों में फार्मू ला बतलाया गया है—

"कि कर्मबद्ध जीव कर्म मुक्त अवस्था के चितवन से मुक्त हो सकता है।" इस सरल और मुलभ फार्मू ले को जो भी स्वाध्यायी भव्य जीव, मुमुक्षु प्राग्गी, ग्रहगा करेगा आनंद से प्लाबित हो उठेगा। इस प्रकार के सरल हृदयस्पर्शी कथन से ग्रंथ भरा पड़ा है। ऐसा यह ग्रंथ कुल ३४५ दोहों में "परमात्म प्रकाश" का व्याख्यान पूर्ण हुवा है। संसार को प्रत्येक वस्तु को स्व से भिन्न देखने एवं पृथकत्व अनुभवन करने का उपदेश दिया है। आप रसास्वादन कर आनंद वर्द्धन करें। वास्तव में जैन धर्म एक तपस्या प्रधान धर्म है जहां आत्मध्यान, आत्ममनन को विशेष महत्व दिया गया है। शुद्धभाव न बन पाने पर जीव शुभभाव पर आता है तब नाना प्रकार के शुभ भावों से जीव आलोड़ित होता है। तब भक्ति मार्ग में आता हुवा तीर्थ वंदना, पूजा, जाप्य विधान, महोत्सव आदि में सिम्मिलित होता है।

इस प्रकार प्रस्तुत ग्रंथ परमात्मप्रकाश, एवं श्री स्वयंभूस्तोत्र ब्र. शीतलप्रसादजी कृत माषाटीका सिहत एकही जिल्दमें पठन पाठन मनन धारण हेतु ग्रापके हाथों में प्रस्तुत है। इसके प्रकाशन में कुकनवाली दि॰ जैन समाज ने उदारता से सहयोग दिया है। श्रतएव वे धन्यवाद के पात्र हैं। इत्यलम्, शुभं भूयात्। भवदोय—

परमेष्ठी चरण चंचरीक (डा० यतीन्द्रकुमार जंन शास्त्री) २४/२ गांघी नगर, श्रागरा (उ.प्र.) . . • ,

and the second s

### मंगलं भगवान् वीरो, मंगलं गौतमो गर्गा । मंगलं कुन्दकुन्दाद्यो, जैन—धर्मोस्तु मंगलं ॥१॥

भव्य जीवो ! स्रापने परमात्म प्रकाश में श्री योगीन्दु देव की वास्ती जो स्रध्यात्म रूप रचना है—उसे पढ़ी स्रौर निश्चय ही उसका मनन किया होगा। यह स्रात्मा इस शरीर के माध्यम से ही तपश्चरसा करता है; इसी के माध्यम से स्रभीक्ष्या—ज्ञानोपयोग—रत रहता है। त्याग स्रौर व्रत का माध्यम भी यह स्रौदिर शरीर ही है। भव्य जीवों की चेतनवृत्ति विषय से विषयान्तर होकर भी धर्म स्वरूप एवं चतुः स्रनुयोगों में श्रमसा करती है। इतस्ततः भटकता मन एक विषयपर उत्तम संहननधारियों के भी स्रंतमुर्ह त्तं ही ठहर पाता है फिर उसे सन्य विषय पर लगाना पड़ता है। परमात्म—प्रकाश भव्य जीवों को प्राम्म से भी स्रधिक प्रिय है। इस शास्त्र के मनन, पठन, श्रवम करते रहने से वैराग्य, त्याग, स्वपर—विवेक, परिस्तामों की विशुद्धि, एवं संवेग का वर्द्ध न होता है स्रात्म–शक्ति का जागरमा होता है। स्रपनी स्रात्मा की स्थित, शक्ति सम्पन्नता देख समभकर यह प्राम्मों स्वयं चिकत होता है, सम्यक्तव भी प्रगाढ़ता को प्राप्त होता है। परमात्म—प्रकाश की शैली भव्य जीव की शुभ परिस्मित को उठाकर शुद्ध परिस्मित में लाने का स्रथक प्रयास है। इस स्रध्यात्म गंगा में निमज्जन उत्मज्जन करने के बाद स्वभावतः मानव मन भक्ति एवं स्रन्यान्य विषयों की जानकारी की स्रोर भुकता है, उन्हें चाहता है।

श्रतः श्रव श्रध्यात्म—प्रेमी, स्वाध्यायी, भव्यजीव, कलिकाल-सर्वज्ञ, महावादी श्री १०८ श्राचार्य समंतभद्र स्वामी रचित स्वयंभू स्तोत्र जो निश्चय, व्यवहार, श्रनेकान्त, निमित्त—नैमित्तिक एवं उनके निराकरणरूप मुक्ति प्राप्ति का वर्णन, एकान्त मत का निराकरण करता है। चतुर्विशति भगवान् की भक्ति गुरगगान रूप स्तुति के सहारे भव्य जीवों के मन पर ऐसे उतरती है जैसे शरद पूर्णिमा के चन्द्र की चाँदनी संसार को श्रपने श्रमृत किरणों से जन-मन एवं समस्त वनस्पति श्रौष्धियों पर उतर कर उनका ग्रमृतीकरण

कर देती है। उसी प्रकार भव्य हृदयों में उपयोग को कवायों से हटा कर शीतल कर निर्मलीकरण करते हुए ज्ञानोपयोग का ग्रमृतीकरण कर देती है। देखिये, श्राइये, श्राचार्य समंतभद्र की वाणी गंगा में ग्रमृत कणों का स्पर्श करिये—यथा—

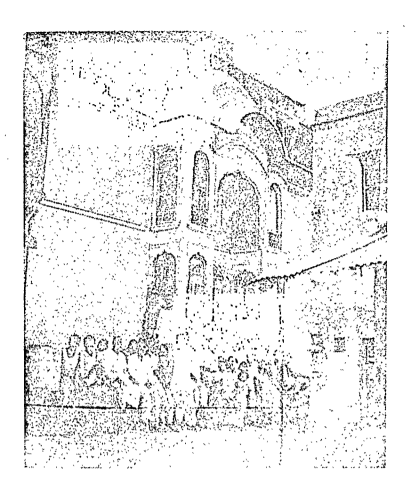
शतह्दोन्मेष-चलं हि सौख्यं, तृष्णाऽऽमयाऽप्यायन-मात्रहेतुः। तृष्णाभिवृद्धिश्च तपत्यजस्रं तापस्तदा यासयतीत्यवादीः॥१३॥

संबार का सुख इन्द्रिय जिनत है जो बिजली की भलक के समान चंचल है; ग्रौर संसार सुख मृग तृष्णावत् है। इस तृष्णा रोग के बढाने में ग्रर्थात् संतापित करने में संसार संलग्न है, सो तू—संसार को ही छोड़ ग्रर्थात् स्व के ग्रतिरिक्त सब को त्याग; ऐसा ग्रापका उपदेश है।

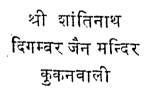
देखिये यहां मात्र सूक्ष्म वस्तु तृष्णा भाव को पकड़ा है जिसके उदर में तीन लोक समाया हुवा है। मात्र तृष्णा त्याग से तीनलोक का परिग्रह स्वतः ही छूट जायेगा। क्या शैली है? सरलता से स्तुति के माध्यम से ही भाव मन को दढ किया जारहा है इस प्रकार यह स्तुति शास्त्र रूप जिनेन्द्र मत का सरलता से दिग्दर्शन कराने वाला है।

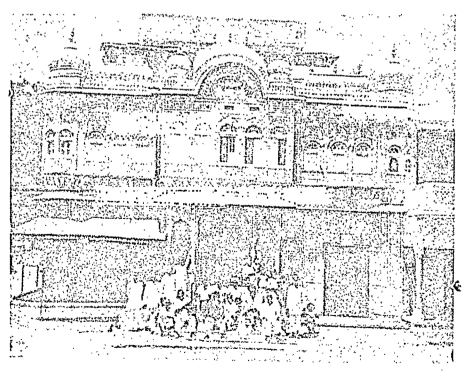
हे भव्य जनों ! इस स्वयम्भू शास्त्र को स्तुति हो नहीं ग्रपनो ग्रात्मा की सिद्धि में महानिमित्त मान कर कंठ में घारण करो । ग्रर्थात् मुखाग्र सार्थ (ग्रर्थ सिहत) याद कर लो । नित्य प्रातः उषा काल में पाठ करो ग्रापको शीघ्र ही मोक्षमार्ग मिल जायेगा । ग्रनंत भ्रमण से ग्रात्मा मुक्त होकर ग्रचल, ग्रविनाशी महापद को प्राप्त करेगी । इसमें संदेह नहीं । ग्राप सबके '— कर्म क्षय' हों । इत्यलम् ।

मुनि विवेक सागर



श्री नेमिनाथ दिगम्बर जैन मन्दिर कुकनवाली







#### 圻 श्री परमात्मने नमः 圻



#### श्रीमद्योगीन्दुदेव विरचित

#### -: लघुपरमात्मप्रकाश :-

टोकाकार का मंगलाचरण चिदानन्दैकरूपाय, जिनाय परमात्मने । परमात्मंप्रकाशाय, नित्यं सिद्धात्मने नमः ।।

दोहा--

चिद्गनंद् चिद्रूपजो, निजपरमातम देव। सिद्धरूप सुविसुद्धजो, नमों ताहि करि सेव॥१॥ परमातम निजवस्तु जो, गुण अनंतमय शुद्ध। ताहि प्रकाशनके निमित्त, बंदू देव प्रबुद्ध॥२॥

अवतरणिका "चिदानंद" इत्यादि श्लोकका अर्थ--

श्री जिनेश्वरदेव शुद्ध परमात्मा, आनंदरूप चिदानन्द चिद्रूप है, उनके लि मेरा सदा काल नमस्कार होवे, किसलिये ? परमात्माके स्वरूपके प्रकाशनके लिये कैसे हैं वे भगवान् ? शुद्ध परमात्म स्वरूपके प्रकाशक हैं, अर्थात् निज और पर सबं स्वरूपको प्रकाशते हैं। फिर कैसे हैं "सिद्धात्मने" जिनका आत्मा कृतकृत्य है। सारां यह है कि नमस्कार करने योग्य परमात्मा ही है, इसलिये परमात्माको नमस्कार क परमात्म प्रकाश नामा ग्रंथका न्याख्यान करता हूं। मंगलाचरण (मुनि विवेकसागरजी महाराजकी तरफ से)
मंगलं भगवान् वीरो, मंगलं गौतमो गणी।
मंगलं कुन्दकुन्दाद्यो, जैन धर्मोऽस्तु मंगलं ॥१॥

मैं (विवेकसागर ने) ब्रह्मदेवकृत संस्कृत टीकाके पं० दौलतरामजी कृत हिन्दी अर्थका २-३ बार ध्यानपूर्वक स्वाध्याय किया, मुक्ते यह अनुवाद बहुत ही अच्छा लगा और मैंने सोचा कि यदि यह संस्कृत टीका रहित केवल अविकल भाषानुवाद सहित प्रकाशित कर निःशुल्क वितरण किया जा सके तो भव्य जीवोंका बड़ा कल्याण हो। निश्चयव्यवहार की जटिल समस्या सरल भाषामें सबके हृदयंगत हो और मोक्ष-मार्गमें हम सब उत्साहपूर्वक प्रवृत्ति करें, अतः सर्व प्रथम देवाधिदेव श्री १००८ श्री वीर भगवान्को व चार ज्ञानके घारी श्रुत केवली गणधर श्री गौतमस्वामी को एवं इस युगके अध्यातमवादियोंके सर्विशिरोमणि आचार्यश्री १०८ श्री कुन्दकुन्द स्वामी **आदि** महर्षिको सिद्धभक्ति पूर्वक, त्रिधा नमोस्तु पूर्वक महा मंगल रूपमें स्मरण कर उन्हींके वचनरूप जिन धर्मको इस लोकमें तथा परलोकमें ही महान् हितकर समभ कर इस सत्कार्य में प्रेरित हो रहा हूं। इस समीचीन कृतिको लघु परमात्मप्रकाशके नामसे, प्रकाशित करने की प्रेरणा दे रहा हूं। यह मंगलरूप वचनोंसे स्थायी परमानंद देनेवाली आचार्योंकी देन हम सबका कल्याण करे। यदि संभव हो सका तो इन्हीं की दूसरी कृति योगसार व अन्य आर्षमार्गानुयायी आचार्यों की मूल कृति भी हिन्दी अनुवाद सहित इसी ग्रंथके साथ प्रकाशित करवा कर जिनवाणी का लाभ सर्व साधारण को हो सके ऐसी भावना करता हूं।

## -: लघुपरमात्मप्रकाश :-

जे जाया काणिगयएँ कम्म-कलंक डहेबि। णिच-णिरंजण-णाण-मय ते परमप्प णवेवि॥१॥

थे जाता ध्यानाग्निना कर्मकलङ्कान् दग्ध्वा । नित्यनिरञ्जनज्ञानमयास्तान् परमात्मनः नत्वं ।।१।।

(ये) जो भगवान् (ध्यानाग्निना) ध्यानरूपी अग्निसे (कर्मकलङ्कान्) पहले कमैरूपी मैलों को (दण्ध्वा) भस्म करके (नित्यनिरञ्जनज्ञानमयाः जाताः) नित्य, निरंजन और ज्ञानमयी सिद्ध परमात्मा हुए हैं, (तान्) उन (परमात्मनः) सिद्धोंको (नत्वा) नमस्कार करके मैं परमात्मप्रकाशका व्याख्यान करता हूं । यह संक्षेप व्याख्यान कियाः। इसके बाद विशेष व्याख्यान करते हैं — जैसे मेघ-पटलसे बाहर निकली हुई सूर्यकी किरणोंकी प्रभा प्रवल होती है, उसी तरह कर्मरूप मेघसमूहके विलय होवेपर अत्यंत निर्मल केवलज्ञानादि अनंतचतुष्टयको प्रगटतास्वरूप परमात्मा परिणत हुए हैं। अनन्तचतुष्टय अर्थात् अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तसुख, अनंतवीर्य, ये अनन्त्चतुष्टय सब प्रकार अंगीकार करने योग्य हैं, तथा लोकालोकके प्रकाशनको समर्थ हैं। जब सिद्धपरमेष्ठी अनंतचतुष्टयरूप परिणमे, तब कार्य-समयसार हुए । अन्तरात्म अवस्थामें कारण-समयसार थे। जब कार्यसमयसार हुए तब सिद्धपर्याय परिणतिकी प्रगटता रूपकर शुद्ध परमात्मा हुए । जैसे सोना अन्य धातुके मिलापसे रहित हुआ, अपने सोलहबानरूप प्रगट होता है, उसी तरह कर्य-कलंक रहित सिद्धपर्यायरूप परिणमे तथा पंचास्तिकाय ग्रन्थमें भी कहा है—जो पर्यायाधिकनयकर 'अभूदपुब्बो हवदि सिद्धों अर्थात् जो पहले सिद्धपर्याय कभी नहीं पाई थी, वह कर्म-कलंकके विनाशसे पाई। यह पर्यायाथिकनयकी मुख्यतासे कथन है, और द्रव्याधिकनयकर शक्तिकी अपेक्षा यह जीव सदा ही शुद्ध वुद्ध (ज्ञान) स्वभाव तिष्ठता है। जैसे घातु पाषाणके मेलमें भी शक्तिरूप सुवर्ण मौजूद ही है, क्योंकि सुवर्ण-शक्ति सुवर्णमें सदा ही रहती है, जब परवस्तुका संयोग दूर हो जाता है, तब वह व्यक्तिरूप होता है। सारांश यह है कि

शक्तिरूप तो पहले ही था, लेकिन व्यक्तिरूप सिद्धपर्याय पाने से हुआ। शुद्ध द्रव्यार्थिक-नयकर सभी जीव सदा शुद्ध ही हैं। ऐसा ही द्रव्यसंग्रह में कहा है, ''सब्वे शुद्धाह सुद्धणया" अर्थात् शुद्ध नयकर सभी जीव शक्तिरूप शुद्ध है और पर्यायाधिकनयसे व्यक्तिकर शुद्ध हुए। किस कारणसे ? ध्यानाग्निना अर्थात् ध्यानरूपी अग्निकर कर्म-रूपी कलंकोंको भस्म किया, तब सिद्ध परमात्मा हुए । वह ध्यान कौनसा है ? आगमको अपेक्षा तो वीतराग निविकलप शुक्लध्यान है और अध्यात्मकी अपेक्षा वीत-राग निर्विकलप रूपातीत ध्यान है। तथा दूसरी जगह भी कहा है-"पदस्थं" इत्यादि, उसका अर्थ यह है, कि णमोकारमंत्र आदिका जो ध्यान है, वह पदस्थ कहलाता है, पिंड (शरीर) में ठहरा हुआ जो निज आत्मा है, उसका चितवन वह पिंडस्थ है, सर्व चिद्रूप (सकल परमात्मा) जो अरहन्तदेव उनका ध्यान वह रूपस्थ है, और निरंजन (सिद्धभगवान्) का ध्यान रूपातीत कहा जाता है। वस्तुके स्वभावसे विचारा जावे, तो शुद्ध आत्माका सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्ररूप अभेद रत्नत्रयमई जो निर्विकलप समाधि है, उससे उत्पन्न हुआ वीतराग परमानंद समरसी भाव सुखरसका आस्वाद वही जिसका स्वरूप है, ऐसा ध्यानका लक्षण जानना चाहिए । इसी ध्यानके प्रभावसे कर्मरूपी मैल वही हुआ कलंक, उनको भस्मकर सिद्ध हुए। कर्म-कलंक अर्थात् द्रव्यकर्म भावकर्म इनमेंसे जो पुद्गलिंवडरूप ज्ञानावरणादि आठ कर्म वे द्रव्यकर्म हैं. और रागादिक संकल्प-विकल्प परिणाम भावकर्म कहे जाते हैं। यहां भावकर्मका दहन अशुद्ध निश्चयनयकर हुआ, तथा द्रव्यकर्मका दहन असद्भूत अनुपचरितव्यवहारनयकर हुआ और शुद्ध निश्चयकर तो जीवके बंध मोक्ष दोनों ही नहीं है। इसप्रकार कर्म-रूपमलोंको भस्मकर जो भगवान हुए, वे कैसे हैं ? वे भगवान सिद्धपरमेष्ठी नित्य निरंजन ज्ञानमई हैं। यहांपर नित्य जो विशेषण किया है, वह एकान्तवादी बौद्ध जो कि आत्माको नित्य नहीं मानता क्षणिक मानता है, उसके समभानेके लिये है। द्रव्या-थिकनयकर आत्माको नित्य कहा है, टंकोत्कोर्ण अर्थात् टाँकीकासा घडचा सुघट ज्ञायक एकस्वभाव परम द्रव्य है। ऐसा निश्चय करानेके लिये नित्यपनेका निरूपण किया है। इसके बाद निरंजनपनेका कथन करते हैं। जो नैयायिकमती हैं वे ऐसा कहते हैं ''सौ कल्पकाल चले जानेपर जगत् शून्य हो जाता है और सब जीव उस समय मुक्त हो जाते हैं तब सदाशिवको जगत्के करनेकी चिंता होती है। उसके बाद जो मुक्त हुए थे, उन सबके कर्मरूप अंजनका संयोग करके संसारमें पुनः डाल देता है",

ऐसी नैयायिकोंके श्रद्धा है । उनके सम्बोधनेके लिये निरंजनपनेका वर्णन किया कि भावकर्म-द्रव्यकर्म-नोकर्मरूप अंजनका संसर्ग सिद्धोंके कभी नहीं होता । इसीलिये सिद्धोंको निरंजन ऐसा विशेषण कहा है। अब सांख्यमती कहते हैं — "जैसे सोनेकी अवस्थामें सोते हुए पुरुषको बाह्य पदार्थीका ज्ञान नहीं होता, वैसे ही मुक्तिजीवोंको बाह्य पदार्थींका ज्ञान नहीं होता है।" ऐसे जो सिद्धदशामें ज्ञानका अभाव मानते हैं, उनके प्रतिबोध करनेके लिये तीन जगत् तीनकालवर्ती सब पदार्थीका एक समयमें ही जानना है, अर्थात् जिसमें समस्त लोकालोकके जाननेकी शक्ति है, ऐसे ज्ञायकतारूप केवलज्ञानके स्थापन करनेके लिये सिद्धोंका ज्ञानमय विशेषण किया । वे भगवान् नित्य हैं, निरंजन हैं, और ज्ञानमय हैं, ऐसे सिद्धपरमात्माओं को नमस्कार करके ग्रन्थका व्याख्यान करता हूँ । यह नमस्कार शब्दरूप वचन द्रव्यनमस्कार है और केवलज्ञानादि अनंत गुणस्मरणरूप भावनमस्कार कहा जाता है। यह द्रव्य-भावरूप नमस्कार व्यव-हारनयकर साधक-दशामें कहा है, शुद्धनिश्चयनयकर वंद्य-वंदक भाव नहीं है। ऐसे पदखंडनारूप शब्दार्थ कहा और नयविभागरूप कथनकर नयार्थ भी कहा, तथा बौद्ध, नैयायिक, सांख्यादि मतके कथन करनेसे मतार्थ कहा, इस प्रकार अनंतगुणात्मक सिद्ध-परमेष्ठी संसारसे मुक्त हुए हैं, यह सिद्धान्तका अर्थ प्रसिद्ध ही है, और निरंजन ज्ञान-मई परमात्माद्रव्य आदरने योग्य है, उपादेय है, यह भावार्थ है, इसी तरह शब्द नय, मत, आगम, भावार्थ व्याख्यानके अवसरपर सब जगह जान लेना ।।१।।

अथ संसारसमुद्रोत्तरणोपायभृतं वीतरागनिर्विकल्पसमाधिपोतं समारुह्य ये शिवमय-निरुपमज्ञानमया भविष्यन्त्यग्रे तानहं नमस्करोमीत्यभिन्नायं मनसि धृत्वा ग्रन्थकारः सन्नमाह, इत्यनेन क्रमेण पातनिकास्वरूप सर्वत्र ज्ञातव्यम्—

> ते वंदउँ सिरि-सिद्ध-गण होसहिं जे वि अगांत। सिवमय-णिस्वम-णागमय परम-समाहि भजंत॥२॥

तान् वन्दे श्रीसिद्धगणान् भविष्यन्ति येऽपि अनन्ताः। शिवमयनिरुपमज्ञानमयाः परमसमाधि भजन्तः।।२।।

अब संसार-समुद्रके तरनेका उपाय जो वीतराग निर्विकल्प समाधिरूप जहाज है, उसपर चढ़के जो आगामी कालमें कल्याणमय अनुपम ज्ञानमई होंगे, उनको मैं नमस्कार करता हूँ-('अहं') मैं (तान्) उन (सिद्धगणान्) सिद्धसमूहोंको (वन्दे) नमस्कार करता हूँ, (येऽपि) जो (ग्रनन्ताः) आगामीकालमें अनंत (भवि-ष्यन्ति) होंगे । कैसे होंगे ? (शिवमयनिरुपमज्ञानमया) परमकल्याणमय, अनुपम और ज्ञानमय होंगे। क्या करते हुए ? (परमसमाधि) रागादि विकल्प रहित जो परम-समाधि उसको (भजन्तः) सेवते हुए । अब विशेष कहते हैं — जो सिद्ध होवेंगे, उनकी मैं वन्दता हूँ । कैसे होंगे, आगामी कालमें सिद्ध, केवलज्ञानादि मोक्षलक्ष्मी सहित और सम्यक्तवादि आठ गुणों सहित अनंत होंगे। क्या करके सिद्ध होंगे? वीतराग सर्वज्ञ-देवकर प्ररूपित मार्गकर दुर्लभ ज्ञानको पाके राजा श्रेणिक आदिकके जीव सिद्ध होंगे। पुन: कैसे होंगे ? शिव अर्कात् निज शुद्धात्माकी भावना, उसकर उपजा जो वीतराग परमानन्द सुख, उस स्वरूप होंगे, समस्त उपमा रहित अनुपम होंगे, और केवलज्ञानमई होंगे। क्या करते हुए ऐसे होंगे ? निर्मल ज्ञान दर्शनस्वभाव जो शुद्धात्मा है, उसके यथार्थ श्रद्धान-ज्ञान-आचरणरूप अमोलिक रत्नत्रयकर पूर्ण और मिथ्यात्व विषय कषायादिरूप समस्त विभावरूप जलके प्रवेशसे रहित शुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न हुआ जो सहजानंदरूप सुखामृत, उससे विपरीत जो नारकादि दुःख वे ही हुए क्षारजल, उनकर पूर्ण इस संसाररूपी समुद्रके तरनेका उपाय जो परमसमाधिरूप जहाज उसको सेवते हुए, उसके आधारसे चलते हुए, अनंत सिद्ध होंगे । इस व्याख्यानका यह भावार्थ हुआ, कि जो शिवमय अनुपम ज्ञानमय शुद्धात्मस्वरूप है वही उपादेय है ॥२॥

वथानन्तरं परमसमाध्यग्निना कर्मेन्धनहोमं कुर्वाणान् वर्तमानान् सिद्धानहं नमस्करोमि-

ते हउँ वंदउँ सिद्ध-गगा अच्छिहं जे वि हवंत । परम-समाहि-महग्गिएँ किम्मिधगाइँ हुगांत ॥३॥

तान् अहं वन्दे सिद्धगणान् तिष्ठन्ति येऽपि भवन्तः । परमसमाधिमहाग्निना कर्मेन्घनानि जुह्वन्तः ॥३॥

आगे परमसमाधिरूप अग्निसे कर्मरूप ईंधनका होम करते हुए वर्तमान-कालमें महाविदेहक्षेत्रमें सीमंधरस्वामी आदि तिष्ठते हैं, उनको नमस्कार करता हूँ—(अहं) मैं (तान्) उन (सिद्धगरणान्) सिद्ध समूहोंको (वन्दे) नमस्कार करता हूँ (येऽपि) जो (भवन्तः तिष्ठन्ति) वर्तमान समयमें विराज रहे हैं। क्या करते हुए ? (परमसमाधिमहाग्निना) परमसमाधिरूप महा अग्निकर (कर्मेन्धनानि) कर्मरूप ईं धनको (जुह्वन्तः) भस्म करते हुए। अब विशेष व्याख्यान है—उन सिद्धोंको मैं वीतराग निविकल्पस्वसंवेदन ज्ञानरूप परमार्थ सिद्धभक्तिकर नमस्कार करता हूं। कैसे हैं वे ? अब वर्तमान समयमें पंच महाविदेहक्षेत्रोंमें श्रीसीमंधरस्वामी आदि विराजमान हैं। क्या करते हुए ? वीतराग परमसामायिकचारित्रकी भावनाकर संयुक्त जो निर्दोष परमात्माका यथार्थ श्रद्धान—ज्ञान—आचरणरूप अभेद रत्नत्रय उस मई निविकल्प-समाधिरूपी अग्निमें कर्मरूप ईंधनको होम करते हुए तिष्ठ रहे हैं। इस कथनमें शुद्धात्मद्रव्यकी प्राप्तिका उपायभूत निविकल्प समाधि उपादेय (आदरने योग्य) है, यह भावार्थ हुआ।।३।।

अथ स्वरूपं प्राप्यापि तेन सम्बन्धादनुज्ञानवलेन ये सिद्धा भूत्वा निर्वाणे वसन्ति तानहं वन्दे—

ते पुगु वंद उँ सिद्ध-गण जे णिव्वाणि वसंति । गाणि तिहुयणि गस्या वि भव-सायरि ग पडंति ॥४॥

तान् पुनः वन्दे सिद्धगणान् ये निर्वाणे वसन्ति । ज्ञानेन त्रिभुवने गुरुका अपि भवसागरे न पतन्ति ॥४॥

आगे जो महामुनि होकर शुद्धात्मस्वरूपको पाके सम्यग्ज्ञानके बलसे कर्मोंका क्षयकर सिद्ध हुए निर्वाण में बस रहे हैं, उनको मैं वन्दता हूँ—(पुनः) फिर ('ग्रहं') मैं (तान्) उन (सिद्धगणान्) सिद्धोंको (वन्दे) वंदता हूँ, (ये) जो (निर्वाणे) मोक्षमें (वसन्ति) तिष्ठ रहे हैं। कैसे हैं, वे (ज्ञानेन) ज्ञानसे (त्रिभुवने गुरुका अपि) तीनलोकमें ग्रुरु हैं, तो भी (भवसागरे) ससार-समुद्रमें (न पतन्ति) नहीं पड़ते हैं।। भावार्थ—जो भारी होता है, वह गुरुतर होता है, और जलमें डूब जाता है, वे भगवान् त्रैलोक्यमें ग्रुरु हैं, परन्तु भव-सागरमें नहीं पड़ते हैं। उन सिद्धोंको में वंदता हूँ, जो तीर्थङ्कर परमदेव, तथा भरत, सगर, राघव, पांडवादिक पूर्वकालमें वीतरागनिविकल्प स्व-संवेदनज्ञानके बलसे निजशुद्धात्मस्वरूप पाके, कर्मोंका क्षयकर, परमसमाधानरूप निर्वाण-पदमें विराज रहे हैं उनको मेरा नमस्कार होवे यह सारांश हुआ।।४।।

वत रुर्ध्व व्यवहारनिश्चयशुद्धात्मनो हि सिद्धास्तथापि निश्चयनयेन शुद्धात्मस्वरूपे तिष्ठन्तीति कथयति—

> ते पुणु वंदउँ सिद्ध-गण जे ऋषाणि वसंत । लोयालोउ वि सयलु इहु ऋच्छिहं विमलु णियंत ॥५॥

तान् पुनर्वन्दे सिद्धगणान् ये आत्मनि वसन्तः । लोकालोकमपि सकलं इह तिष्ठन्ति विमलं पश्यन्तः ।।५।।

आगे यद्यपि वे सिद्ध परमात्मा व्यवहारनयकर लोकालोकको देखते हुए मोक्षमें तिष्ठ रहे हैं, लोकके शिखर ऊपर विराजते हैं, तो भी शुद्ध निश्चयनयकर अपने स्वरूप में ही स्थित हैं, उनको मैं नमस्कार करता हूँ।—(अहं) मैं (पुनः) फिर (तान्) उन (सिद्धगणान्) सिद्धोंके समूहको (बन्दे) बंदता हूं (ये) जो (ग्रात्मिन वसन्तः) निश्चयनयकर अपने स्वरूपमें तिष्ठते हुए व्यवहारनयकर (सकलं) समस्त (लोकालोकं) लोक अलोकको (विमलं) संशय रहित (पश्यन्तः) प्रत्यक्ष देखते हुए (तिष्ठन्ति) ठहर रहे हैं।

विशेष—मैं कमोंके क्षयके निमित्त फिर उन सिद्धोंको नमस्कार करता हूं, जो निश्चयनयकर अपने स्वरूपमें स्थित हैं, और व्यवहारनयकर सब लोकालोकको नि:संदेहपनेसे प्रत्यक्ष देखते हैं, परन्तु पदार्थोंमें तन्मयी नहीं हैं, अपने स्वरूपमें तन्मयी हैं। जो परपदार्थोंमें तन्मयी हो, तो परके सुख दु:खसे आप सुखी दु:खी होवे, ऐसा उनमें कदाचित् नहीं है। व्यवहारनयकर स्थूलसूक्ष्म सबको केवलज्ञानकर प्रत्यक्ष नि:संदेह जानते हैं, किसी पदार्थसे राग द्वेष नहीं है। यदि रागके हेतुसे किसीको जाने, तो वे राग द्वेषमयी होवें, यह बड़ा दूषण है, इसलिये यह निश्चय हुआ कि निश्चयनयकर अपने स्वरूपमें निवास करते हैं परमें नहीं और अपनी ज्ञायकशक्तिकर सबको प्रत्यक्ष देखते हैं. जानते हैं। जो निश्चयकर अपने स्वरूपमें निवास कहा, इसलिये वह अपना स्वरूप ही आराधने योग्य है, यह भावार्थ हुआ।।।।।

अथ निष्कलात्मानं सिद्धपरमेष्ठिनं नत्वेदानीं तस्य सिद्धस्वरूपस्य तत्प्राप्त्युपायस्य च प्रतिपादकं सकलात्मानं नमस्करोमि —

केवल-दंसगा-गागामय केवल-सुक्ख सहाय । जिगावर वंद्उँ भत्तियए जेहिं पयासिय भाव ॥६॥ केवलदर्शनज्ञानमयान् केवलसुखस्वभावान् । जिनवरान् वन्दे भक्त्या यैः प्रकाशिता भावाः ॥६॥

आगे निरंजन, निराकार, निःशरीर सिद्धपरमेष्ठीको नमस्कार करता हूँ— (केवलदर्शनज्ञानमयाः) जो केवलदर्शन और केवलज्ञानमयी हैं, (केवलसुखस्वभावाः) तथा जिनका केवलसुख ही स्वभाव है और (यैः) जिन्होंने (भावाः) जीवादिक सकल पदार्थ (प्रकाशिताः) प्रकाशित किये, उनको मैं (भक्त्या) भक्तिसे (वंदे) नमस्कार करता हूँ।

विशेष—केवलज्ञानादि अनन्तचतुष्टयस्वरूप जो परमात्मतत्त्व है, उसके यथार्थ श्रद्धान, ज्ञान और अनुभव, इन स्वरूप अभेदरत्नत्रय वह जिनका स्वभाव है, और सुख-दुःख, जीवित-मरण, लाभ-अलाभ, शत्रु-मित्र, सबमें समान भाव होनेसे उत्पन्न हुई वीतरागनिर्विकल्प परमसमाधि उसके कहनेवाले जिनराजके उपदेशको पाकर अनन्तचतुष्टयरूप हुए, तथा जिन्होंने यथार्थ जीवादि पदार्थोंका स्वरूप प्रकाशित किया तथा जो कर्मका अभाव है वह वही केवलज्ञानादि अनन्तगुणरूप मोक्ष और जो शुद्धात्माका यथार्थ श्रद्धान-ज्ञान-आचरणरूप अभेदरत्नत्रय वही हुआ मोक्षमार्ग ऐसे मोक्ष और मोक्षमार्गको भो प्रगट किया, उनको मैं नमस्कार करता हूं। इस व्याख्यानमें अरहन्तदेवके केवलज्ञानादि गुणस्वरूप जो शुद्धात्मस्वरूप है, वही आराधने योग्य है, यह भावार्थ जानना ।।६।।

अथानन्तरं मेदामेदरत्नत्रयाराधकानाचार्योपाध्यायसाधृत्रमस्करोमि— जे परमप्पु ग्रियंति मुग्गि परम-समाहि धरेवि । परमागांदह कारगिगा तिगिगा वि ते वि णवेवि ॥७॥

> ये परमात्मानं पश्यन्ति मुनयः परमसमाधि घृत्वा । परमानन्दस्य कारणेन त्रीनपि तानपि नत्वा ।।७।।

आगे भेदाभेदरत्नत्रयके आराधक जो आचार्य, उपाध्याय और साधु हैं, उनको मैं नमस्कार करता हूँ—(ये मुनयः) जो मुनि (परमसमाधि ) परमसमाधिको (धृत्वा) धारण करके सम्यग्ज्ञानकर (परमात्मानं) परमात्माको (पश्यन्ति) देखते हैं। किसलिए (परमानंदस्य कारणेन) रागादि विकल्प रहित परमसमाधिसे उत्पन्न हुए परम सुखके

रसका अनुभव करनेके लिये ( तान् ग्राप ) उन (त्रीन् ग्राप) तीनों आचार्य, उपाध्याय, साधुओंको भी (नत्वा) मैं नमस्कार करके परमात्मप्रकाशका व्याख्यान करता हूं।

विशेष - अनुपचरित अर्थात् जो उपचरित नहीं है, इसीसे अनादि सम्बन्ध है, परन्तु असद्भूत (मिण्या) है, ऐसा व्यवहारनयकर द्रव्यकर्म, नोकर्म का संबंध होता है, उससे रहित और अशुद्ध निश्चयनयकर रागादिका सम्बन्ध है, उससे तथा मित-ज्ञानादि विभावगुणके सम्बन्धसे रहित और नर-नारकादि चतुर्गतिरूप विभावपर्यायोंसे रहित ऐसा जो चिदानन्दचिद्रूप एक अखण्डस्वभाव शुद्धात्मतत्त्व है वही सत्य है। उसीको परमार्थरूप समयसार कहना चाहिये। वही सब प्रकार आराधने योग्य है। उससे जुदी जो परवस्तु है वह सब त्याज्य है। ऐसी दृढ़ प्रतीति चंचलता रहित निर्मल अवगाढ़ परम श्रद्धा है उसको सम्यक्त्व कहते हैं, उसका जो आचरण अर्थात् उस स्वरूप परिणमन वह दर्शनाचार कहा जाता है और उसी निजस्वरूपमें संशय-विमोह-विभ्रम-रहित जो स्वसंवेदनज्ञानरूप ग्राहकबुद्धि वह सम्यग्ज्ञान हुआ, उसका जो आच-रण अर्थात् उसरूप परिणमन वह ज्ञानाचार है, उसी शुद्ध स्वरूपमें शुभ-अशुभ समस्त संकल्प विकल्प रहित जो नित्यानन्दमय निजरसका आस्वाद, निश्चल अनुभव, वह सम्यक्चारित्र है, उसका जो आचरण, उसरूप परिणमन, वह चारित्राचार है, उसी परमानन्द स्वरूपमें परद्रव्यकी इच्छाका निरोधकर सहज आनन्दरूप तपश्चरणस्वरूप परिणमन वह तपश्चरणाचार है और उसी शुद्धात्मस्वरूपमें अपनी शक्ति को प्रकटकर आचरण परिणमन वह वीर्याचार है। यह निश्चय पंचाचारका लक्षण कहा। अब व्यवहारका लक्षण कहते हैं---निःशंकितको आदि लेकर अष्ट अंगरूप बाह्यदर्शनाचार, भाव्द शुद्ध, अर्थ शुद्ध आदि अष्ट प्रकार बाह्य ज्ञानाचार, पंच महाव्रत, पंच समिति, तीन गुप्तिरूप व्यवहार चारित्राचार, अनशनादि बारह तपरूप तपाचार और अपनी शक्ति प्रगटकर मुनिव्रतका आचरण यह व्यवहार वीर्याचार है। यह व्यवहार पंचाचार परम्पराय मोक्षका कारण है, और निर्मल ज्ञान-दर्शनस्वभाव जो शुद्धात्मतत्त्व उसका यथार्थ श्रद्धान, ज्ञान, आचरण तथा परद्रव्यकी इच्छाका निरोध और निजशक्तिका प्रगट करना ऐसा यह निश्चय पंचाचार साक्षात् मुक्तिका कारण है। ऐसे निश्चय व्यवहाररूप पंचाचारोंको आप आचरें और दूसरेको आचरवावें ऐसे आचार्योंको मैं वन्दता हैं। पंचास्तिकाय, षट् द्रव्य, सप्त तत्त्व, नवपदार्थ हैं, उनमें निज शुद्ध जीवा-स्तिकाय, निजशुद्ध जीवद्रव्य, निजशुद्ध जीवतत्त्व, निजशुद्ध जीवपदार्थ, जो आप

शुद्धात्मा है, वही उपादेय (ग्रहण करने योग्य) है, अन्य सब त्यागने योग्य हैं, ऐसा उपदेश करते हैं, तथा शुद्धात्मस्वभाव का सम्यक् श्रद्धान-ज्ञान-आचरणरूप अभेद रतन-त्रय है, वही निश्चयमोक्षमार्ग है, ऐसा उपदेश शिष्योंको देते हैं, ऐसे उपाध्यायोंको में नमस्कार करता हूं, और शुद्धज्ञान स्वभाव शुद्धात्मतत्त्वकी आराधनारूप वीतराग निविकल्प समाधिको जो साधते हैं, उन साधुओंको में वन्दता हूँ। वीतराग निविकल्प समाधिको जो आचरते हैं, कहते हैं, साधते हैं वे ही साधु हैं। अहँत, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय, साधु, ये ही पंचपरमेष्ठी वन्दने योग्य हैं, ऐसा भावार्थ है।।७।। ऐसे पंचपरमेष्ठीको नमस्कार करनेकी मुख्यतासे श्रीयोगीन्द्राचार्यने परमात्मप्रकाशके प्रथम महाधिकारमें प्रथमस्थलमें सात दोहोंसे प्रभाकरभट्ट नामक अपने शिष्यको पंचपरमेष्ठीको मिक्तका उपदेश दिया।

#### इति पीठिका।

अथ प्रभाकरभट्टः पूर्वोक्तप्रकारेण पश्चपरमेष्टिनो नत्वा पुनिरदानीं श्रीयोगीन्द्रदेवान् विज्ञापयति—

भाविं पण्विवि पंच-ग्रुरु सिरि-जोइं दु-जिणाउ । भद्टपद्दायरि विग्ण्विउ विमलु करेविणु भाउ ॥८॥

भावेन प्रणम्य पञ्चगुरून् श्रीयोगीन्दुजिनः । भट्टप्रभाकरेण विज्ञापितः विमलं कृत्वा भावम् ॥८॥

अब प्रभाकरभट्ट पूर्वरीतिसे पंचपरमेष्ठीको नमस्कारकर और श्रीयोगीन्द्रदेव गुरूको नमस्कारकर श्रीगुरूसे विनती करता है—(भावेन) भावोंकी शुद्धताकर (पञ्चगुरून्) पंचपरमेष्ठियोंको (प्रणम्य) नमस्कारकर (भट्टप्रभाकरेण) प्रभाकरभट्ट (भावं विमलं कृत्वा) अपने परिणामोंको निर्मल करके (श्रीयोगीन्द्रजिनः) श्रीयोगीन्द्रदेवसे (विज्ञापितः) शुद्धात्मतत्त्वके जाननेके लिये महाभक्तिकर विनती करते हैं।।।।।

१. वे पांचों परमेष्ठी भी जिस वीतरागनिर्विकल्पसमाधिको आचरते हैं, कहते हैं और सामते हैं; तथा जो उपादेयरूप निजगुद्धात्मतत्त्वकी साधनेवाली है, ऐसी निर्विकल्प समाधिको ही उपादेय जानो। (यह अर्थ संस्कृतके अनुसार किया गया है।)

### गउ संसारि वसंताहँ सामिय कालु ऋगांतु। पर मइँ किं पि गा पत्तु सुहु दुक्खु जि पत्तु महंतु॥६॥

गतः संसारे वसतां स्वामिन् कालः अनन्तः । परं मया किमपि न प्राप्तं सुखं दुःखमेव प्राप्तं महत् ।।६।।

वह विनती इस तरह है—( हे स्वामिन् ) हे स्वामी, ( संसारे वसतां ) इस संसारमें रहते हुए हमारा ( श्रनंतः कालः गतः ) अनन्तकाल बीत गया, ( परं ) लेकिन ( मया ) मैंने ( किमिप सुखं ) कुछ भी सुख ( न प्राप्तं ) नहीं पाया, उल्टा ( महत् दुःखं एव प्राप्तं ) महान् दुःखं ही पाया है।

विशेष--- निज शुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न हुआ जो वीतराग परम आनन्द समरसीभाव है, उस रूप जो आनन्दामृत उससे विपरीत नरकादि दुःखरूप क्षार (खारी) जलसे पूर्ण (भरा हुआ), अजर-अमर पदसे उलटा जन्म जरा (बुढ़ापा) मरण-रूपी जलचरोंके समूहसे भरा हुआ, अनाकुलता स्वरूप निश्चय सुखसे विपरीत, अनेक प्रकार आधि व्याधि दु:खरूपी बड़वानलकी शिखाकर प्रज्वलित, वीतराग निर्विकल्प समाधि-कर रहित, महान संकल्प विकल्पोंके जालरूपी कल्लोलोंकी मालाओंकर विराजमान, ऐसे संसाररूपी समुद्रमें रहते हुए मुभ्रे हे स्वामी, अनन्तकाल बीत गया। इस संसारमें एकेन्द्रीयसे दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रीय स्वरूप विकलत्रय पर्याय पाना दुर्लभ (कठिन) है, विकलत्रयसे पंचेन्द्री, सैनी, छह पर्याप्तियोंकी संपूर्णता होना दुर्लभ है, उसमें भी मनुष्य होना अत्यन्त दुर्लभ, उसमें आर्यक्षेत्र दुर्लभ, उसमेंसे उत्तम कुल ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य वर्ण पाना कठिन है, उसमें भी सुन्दर रूप, समस्त पांचों इन्द्रियोंकी प्रवीणता, दीर्घ आयु, बल, शरीर निरोग, जैनधर्म इनका उत्तरोत्तर मिलना कठिन है। कभी इतनी वस्तुओं की भी प्राप्ति हो जावे, तो भी श्रेष्ठ वुद्धि, श्रेष्ठ धर्म-श्रवण, घर्मका ग्रहण, घारण, श्रद्धान, संयम, विषय-सुखोंसे निवृत्ति, कोधादि कपायोंका अभाव होना अत्यन्त दुर्लभ है और इन सबोंसे उत्कृष्ट गुद्धात्मभावनारूप वीतराग-निर्विकल्प समाधिका होना वहुत मुश्किल है, क्योंकि उस समाधिके शत्रु जो मिथ्यात्व, विषय, कषाय, आदिका विभाव परिणाम हैं, उनकी प्रवलता है।

इसीलिये सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्रकी प्राप्ति नहीं होती और इनका पाना ही बोधि है, उस बोधिका जो निर्विषयपनेसे धारण वही समाधि है। इस तरह बोधि समाधिका लक्षण सब जगह जानना चाहिये। इस बोधि समाधिका मुक्तमें अभाव है, इसीलिये संसार समुद्रमें भटकते हुए मैंने वीतराग परमानन्द सुख नहीं पाया, किन्तु उस सुखसे विपरीत (उल्टा) आकुलताके उत्पन्न करनेवाला नाना प्रकारका घरीरका तथा मनका दुःखही चारों गितयोंमें भ्रमण करते हुए पाया। इस संसार-सागरमें भ्रमण करते मनुष्य-देह आदिका पाना बहुत दुर्लभ है, परन्तु उसको पाकर कभी प्रमादी (आलसी) नहीं होना चाहिये। जो प्रमादी हो जाते हैं, वे संसाररूपी वनमें अनन्त-काल भटकते हैं। ऐसा हो दूसरे ग्रन्थोंमें भी कहा है—''इत्यितदुर्लभरूपां'' इत्यादि। इसका अभिप्राय ऐसा है, कि यह महान् दुर्लभ जो जैनशास्त्रका ज्ञान है, उसको पाके जो जीव प्रमादी हो जाता है, वह रंक पुष्प बहुत कालतक संसाररूपी भयानक वनमें भटकता है। सारांश यह हुआ, कि वीतराग परमानन्द सुखके न मिलनेसे यह जीव

ॐ हों भी रेन शास्त्र गुरुस्यो यत्र यानतर

। निनाड्नाष्ट्र, उष्णिम उत्तराष्ट्र

धिक किर्देश हिला है कि कि कि प्राप्त कहा प्रसाएँ सो वि ॥१०॥

शत-शत वंदन श्रात-शत वंदन ॥

क देव परम आगम गुरु की

आवरल बढ़ते हैं जो मुनिगण

सह्यान-वाध-सर्वा-पंत्र पर

। महित्र महर्द्र स्व रिव्ह

1त्रिस भी जिनदाणी में होता

, प्रज्ञाह है जा है। अन्तर,

ाकस्ति हि रिणर्जी-निर-फिर्क

,िधीर्वथी,

की देव-व्याद्य-पूर्व

पः परमात्मा कश्चित् ।

्रपरमप्पउ कोइ।

्यय प्रसादेन तमपि ॥१०॥

नादिकाले अमितो जीवस्तमेव पृच्छति—

भावार्थ—वह चिदानन्द शुद्ध स्वभाव परमात्मा, आहार, भय, मैथुन, परिग्रहके भेदरूप संज्ञाओंको आदि लेके समस्त विभावोंसे रहित, तथा वीतराग निविक्षलप समाधिके बलसे निज स्वभावकर उत्पन्न हुए परमानन्द सुखामृतकर सन्तुष्ट हुआ है. हृदय जिनका, ऐसे निकट संसारी-जीवोंके चतुर्गतिका भ्रमण दूर करनेवाला है, जन्म जरा मरणरूप दु:खका नाशक है, तथा वह परमात्मा निजस्वरूप परम-समाधिमें लीन महामुनियोंको निर्वाणका देनेवाला है, वही सब तरह ध्यान करने योग्य है, सो ऐसे परमात्माका स्वरूप तुम्हारे प्रसादसे मैं सुनना चाहता हूं। इसलिये कृपाकर आप कहो। इस प्रकार प्रभाकरभट्टने श्रीयोगीन्द्रदेवसे विनतीकी।।१०।। इस कथनकी मुख्यतासे तीन दोहे हुए।

अथ प्रभाकरमङ्खिज्ञापनानन्तरं श्रीयोगीन्द्रदेवास्त्रिविधातमानं कथयन्ति—

पुणु पुणु पण्विवि पंच-गुरु भावें चित्ति धरेवि । भद्यदायर णिसुणि तुहुं अप्पा तिविहु कहेवि (विं?) ॥११॥

पुनः पुनः प्रणम्य पञ्चगुरूत् भावेन चित्ते धृत्वा । 💥 भट्टप्रभाकर निश्चर्णु त्वम् आत्मानं त्रिविधं कथयामि ॥११॥

आगे प्रभाकरभट्टकी विनती सुनकर श्रीयोगीन्द्रदेव तीन प्रकारकी आत्माका स्वरूप कहते हैं—( पुनः पुनः ) बारम्बार (पञ्चगुरून् ) पंचपरमेष्ठियोंको (प्रणम्य ) नमस्कारकर और (भावेन ) निर्मल भावोंकर (चित्ते ) मनमें (धृत्वा ) धारण करके ('अहं') मैं (त्रिविधं ) तीन प्रकारके (श्रात्मानं ) आत्माको (कथयामि ) कहता हूं, सो (हे प्रभाकर भट्ट ) हे प्रभाकरभट्ट, (त्वं ) तू (निश्रृणु ) निश्चयसे सुन ।

भावार्थ — बहिरात्मा, अन्तरात्मा, परमात्माके भेदकर आत्मा तीन तरहका है, सो हे प्रभाकरभट्ट; जैसे तूने मुक्तसे पूछा है, उसी तरहसे भव्योंमें महाश्रेष्ठ भरत-चक्रवर्ती, सगरचक्रवर्ती, रामचन्द्र, बलभद्र, पांडव तथा श्रेणिक वगैरः बड़े-बड़े राजा, जिनके भक्ति-भारकर नम्त्रीभूत मस्तक होगये हैं, महा विनयवाले परिवारसहित समो-सरणमें आके, वीतराग सर्वज्ञ परमदेवसे सर्व आगमका प्रश्नकर, उसके बाद सव तरहसे ध्यान करने योग्य शुद्धात्माका ही स्वरूप पूछते थे। उसके उत्तरमें भगवानने यही कहा, कि आत्म-ज्ञानके समान दूसरा कोई सार नहीं है।

भरतादि बड़े-बड़े श्रोताओं में भरतचक्रवर्तीने श्रीऋषभदेव भगवानसे पूछा, सगरचक्रवर्तीने श्रीअजितनाथसे, रामचन्द्र बलभद्रने देशभूषण कुलभूषण केवलीसे तथा सकलभूषण केवलीसे, पांडवोंने श्रीने मिनाथभगवान्से और राजा श्रेणिकने श्रीमहावीर स्वामीसे पूछा। कैसे हैं ये श्रोता जिनको निश्चयरत्तत्रय और व्यवहाररत्तत्रयकी भावना प्रिय है, परमात्माकी भावनासे उत्पन्न वीतराग परमानन्दरूप अमृतरसके प्यासे हैं, और वीतराग निविकल्पसमाधिकर उत्पन्न हुआ जो सुखरूपी अमृत उससे विपरीत जो नारकादि चारों गितयोंके दुःख, उनसे भयभीत हैं। जिस तरह इन भव्य जीवोंने भगवन्तसे पूछा, और भगवन्तने तीन प्रकार आत्माका स्वरूप कहा, वैसे ही मैं जिनवाणीके अनुसार तुम्से कहता हूं। सारांश यह हुआ, कि तीन प्रकार आत्माके स्वरूपोंसे शुद्धात्म स्वरूप जो निज परमात्मा वही ग्रहण करने योग्य है। जो मोक्षका मूलकारण रत्नत्रय कहा है, वह मैंने निश्चयव्यवहार दोनों तरहसे कहा है, उसमें अपने स्वरूपका श्रद्धान, स्वरूपका ज्ञान, और स्वरूपका ही आचरण यह तो निश्चय-रत्तत्रय है, इसीका दूसरा नाम अभेद भी है, और देव गुरू धर्मकी श्रद्धा, नवतत्त्वोंकी श्रद्धा, आगमका ज्ञान तथा संयम भाव ये व्यवहार रत्नत्रय हैं, इसीका नाम भेदरत्नत्रय है। इनमेंसे भेद रत्नत्रय तो साधन हैं और अभेदरत्नत्रय साध्य हैं। १११॥

अथ त्रिविधात्मानं ज्ञात्वा बहिरात्मानं विहाय स्वसंवेदनज्ञानेन परं परमात्मानं भावय त्विमिति प्रतिपादयति—

अप्पा ति-विहु मुगोवि लहु मूढउ मेल्लिहि भाउ। मुणि सगगागों गाणमउ जो परमप्प-सहाउ ॥१२॥

आत्मानं त्रिविधं मत्वा लघु मूढं मुञ्च भावम् । मन्यस्व स्वज्ञानेन ज्ञानमयं यः परमात्मस्वभावः ॥१२॥

आगे तीन प्रकार आत्माको जानकर बहिरात्मपना छोड़ स्वसंवेदन ज्ञानकर तू परमात्माका ध्यानकर, इसे कहते हैं—( श्रात्मानं त्रिविधं मत्वा ) हे प्रभाकरभट्ट, तू आत्माको तीन प्रकारका जानकर (मूढं भावं) बहिरात्म स्वरूप भावको (लघु) शीघ्र ही (मुञ्च) छोड़, और (यः) जो (परमात्मस्वभावः) परमात्माका स्वभाव है, उसे (स्वज्ञानेन) स्वसंवेदनज्ञानसे अन्तरात्मा होता हुआ ( मन्यस्व ) जान । वह स्वभाव (ज्ञाननयः) केवलज्ञानकर परिपूर्ण है।

भावार्थ—जो वीतराग स्वसंवेदनकर परमात्मा जाना था, वही घ्यान करने योग्य है। यहां शिष्यने प्रश्न किया था, जो स्वसंवेदन अर्थात् अपनेकर अपनेको अनुभवना इसमें वीतराग विशेषण क्यों कहा ? क्योंिक जो स्वसंवेदन ज्ञान होवेगा, वह तो रागरहित होवेगा ही। इसका समाधान श्रीगुरूने किया—कि विषयोंके आस्वादनसे भी उन वस्तुओंके स्वरूपका जानपना होता है, परन्तु रागभावकर दूषित है, इसलिये निजरस आस्वाद नहीं है, और वीतराग दशामें स्वरूपका यथार्थ ज्ञान होता है, आकुलता रहित होता है। तथा स्वसंवेदनज्ञान प्रथम अवस्थामें चौथे पांचवें गुणस्थानवाले गृहस्थके भी होता है, वहां पर सराग देखनेमें आता है, इसलिये राग-सहित अवस्थाके निषेधके लिये वीतराग स्वसंवेदन ज्ञान ऐसा कहा है।

रागभाव है, वह कषायरूप है, इस कारण जब तक मिथ्यादृष्टिके अनन्तानु-बन्धीकषाय है, तबतक तो बहिरात्मा है, उसके तो स्वसंवेदन ज्ञान अर्थात् सम्यक्-ज्ञान सर्वथा हो नहीं है, व्रत और चतुर्थ गुणस्थानमें सम्यग्दृष्टोके मिथ्यात्व तथा अन-न्तानुबन्धीके अभाव होनेसे सम्यग्ज्ञान तो हो गया, परन्तु कषायको तीन चौकड़ी बाकी रहनेसे द्वितीयाके चन्द्रमाके समान विशेष प्रकाश नहीं होता, और श्रावकके पांचवें गुणस्थानमें दो चौकड़ीका अभाव है, इसलिये रागभाव कुछ कम हुआ, वीतरागभाव बढ़ गया, इस कारण स्वसंवेदनज्ञान भी प्रबल हुआ, परंतु दो चौकड़ीके रहनेसे मुनिके समान प्रकाश नहीं हुआ। मुनिके तीन चौकड़ीका अभाव है, इसलिये रागभाव तो निर्बल होगया, तथा वीतरागभाव प्रबल हुआ, वहांपर स्वसंवेदवज्ञानका अधिक प्रकाश हुआ, परन्तु चौथो चौकड़ी बाकी है, इसलिये छट्टे गुणस्थानवाले मुनि सरागसंयमी हैं। वीतरागसंयमीके जैसा प्रकाश नहीं है। सातवें गुणस्थानमें चौथी चौकड़ी मन्द हो जाती है, वहां पर आहार-विहार किया नहीं होती, ध्यानमें आरूढ़ रहते हैं, सातवेंसे छट्टे गुणस्थानमें आवें, तब वहां पर आहारादि किया है, इसी प्रकार छट्टा सातवां करते रहते हैं, वहां पर अन्तर्मु हूर्तकाल है। आठवें गुणस्थानमें चौथी चौकड़ अत्यन्त मन्द हो जाती है, वहां रागभावकी अत्यन्त क्षीणता होती है, वीतरागभाव पुष्ट होता है, स्वसंवेदनज्ञानका विशेष प्रकाश होता है, श्रेणी मांडनेसे शुक्लध्यान उत्पन्न होता है।

श्रेणोके दो भेद हैं, एक क्षपक, दूसरी उपशम । क्षपक श्रेणीवाले तो उसी भवसे केवलज्ञान पाकर मुक्त होजाते हैं, और उपशमवाले आठवें नवमें दशवेंसे ग्यारहवां स्पर्शकर पीछे पड़ जाते हैं, सो कुछ—एक भव भी घारण करते हैं, तथा क्षपकवाले आठवेंसे नवमें गुणस्थानमें प्राप्त होते हैं, वहां कषायोंका सर्वथा नाश होता है, एक संज्वलनलोभ रह जाता है, अन्य सबका अभाव होनेसे वीतराग भाव अति प्रबल हों जाता है, इसिलये स्वसंवेदनज्ञानका बहुत ज्यादा प्रकाश होता है, परन्तु एक संज्वलन लोभ बाको रहनेसे वहां सरागचरित्र ही कहा जाता है। दशवें गुणस्थानमें सूक्ष्मलोभ भी नहीं रहता, तब मोहकी अट्टाईस प्रकृतियोंके नष्ट हो जानेसे वीतरागचारित्रको सिद्धि हो जाती है। दशवेंसे बारहवेंमें जाते हैं, ग्यारहवें गुणस्थानका स्पर्श नहीं करते, वहां विमीह वीतरागीके शुक्लध्यानका दूसरा पाया (भेद) प्रगट होता है, यथाख्यातचारित्र होजाता है। बारहवेंके अन्तमें ज्ञानावरण, दर्शनावरण, अन्तराय इन तीनोंका भी विनाश कर डाला, मोहका नाश पहले हो ही चुका था, तब चारों घातियाकमोंके नष्ट हो जानेसे तेरहवें गुणस्थानमें केवलज्ञान प्रगट होता है, वहांपर ही शुद्ध परमात्मा होता है, अर्थात् उसके ज्ञानका पूर्ण प्रकाश हो जाता है, नि:कषाय है। वह चौथे गुणस्थानसे लेकर बारहवें गुणस्थानतक तो अन्तरात्मा है, उसके गुणस्थान प्रति चढ़ती हुई शुद्धता है, और पूर्ण शुद्धता परमात्माके है, यह सारांश समफना ।।१२।।

अथ त्रिविधात्मसंज्ञां वहिरात्मलक्षणं च कथयति—

मृहु वियक्षणु बंभु परु ऋषा ति-विहु हवेइ । देहु जि ऋषा जो मुणइ सो जणु मृहु हवेइ ॥१३॥

मूढो विचक्षणो ब्रह्मा परः आत्मा त्रिविधो भवति । देहमेव आत्मानं यो मनुते स जनो मूढो भवति ।।१३।।

तीन प्रकारके आत्माके भेद हैं, उनमेंसे प्रथम बहिरात्माका लक्षण कहते हैं— (मूढः) मिध्यात्व रागादिरूप परिणत हुआ बहिरात्मा, (विचक्षणः) वीतराग निर्विकलप स्वसंवेदनज्ञानरूप परिणमन करता हुआ अन्तरात्मा (ब्रह्मा परः) और शुद्ध-बुद्ध स्वभाव परमात्मा अर्थात् रागादि रहित अनन्त ज्ञानादि सहित, भावद्रव्य कर्म नोकर्म रहित आत्मा इस प्रकार (आत्मा) आत्मा (व्रिविधो भवति) तीन तरहका है, अर्थात् बहिरात्मा, अन्तरात्मा, परमात्मा, ये तीन भेद हैं। इनमेंसे (यः) जो (देहमेव) देहको ही (आत्मानं) आत्मा (मनुते) मानता है, (स जनः) वह प्राणी (मूढः) बहिरात्मा (भवति) है, अर्थात् बहिर्मु ख मिध्याद्दष्टी है।

भावार्थ — जो देहको आत्मा समभता है, वह वीतराग निर्विकल्प समाधिसे उत्पन्न हुए परमानन्द सुखामृतको नहीं पाता हुआ मूर्ख है, अज्ञानी है। इन तीन प्रकारके आत्माओं में बहिरात्मा तो त्याज्य ही है — आदर योग्य नहीं है। इसकी अपेक्षा यद्यपि अन्तरात्मा अर्थात् सम्यग्दृष्टि वह उपादेय है, तो भी सब तरहसे उपादेय (ग्रहण करने योग्य) जो परमात्मा उसकी अपेक्षा वह अन्तरात्मा हेय ही है, शुद्ध परमात्मा ही ध्यान करने योग्य है, ऐसा जानना ।।१३।।

अथ परमसमाधिस्थितः सन् देहविभिन्नं ज्ञानमयं परमात्मानं योऽसौ ज्ञानाति सोऽन्तरात्मा भवतीति निरूपयति—

### देह-विभिग्ण्ड ग्राग्मिड जो परमप्पु ग्रिप्इ। परम-समाहि-परिट्वियड पंडिड सो जि हवेइ॥१४॥

देहिविभिन्नं ज्ञानमयं यः परमात्मानं पश्यति । परमसमाधिपरिस्थितः पण्डितः स एव भवति ।।१४॥

आगें परमसमाधिमें स्थित, देहसे भिन्न ज्ञानमयी (उपयोगमयी) आत्माको जो जानता है, वह अन्तरात्मा है, ऐसा कहते हैं—(यः) जो पुरुष (परमात्मानं) परमात्माको (देहिविभिन्नं) धरीरसे जुदा (ज्ञानमयं) केवलज्ञानकर पूर्ण (पश्यित) जानता है, (स एव) वही (परमसमाधिपरिस्थितः) परमसमाधिमें तिष्ठता हुआ (पंडितः) अन्तरात्मा अर्थात् विवेकी (भवित) है।

भावार्थ—यद्यपि अनुपचितासद्भूतव्यवहारनयसे अर्थात् इस जीवके पर-वस्तुका सम्बन्ध अनादिकालका मिथ्यारूप होनेसे व्यवहारनयकर देहमयी है, तो भी निश्चयनयकर सर्वथा देहादिकसे भिन्न है, और केवलज्ञानमयी है, ऐसा निजशुद्धात्माको वीतरागनिविकलप सहजानन्द शुद्धात्माकी अनुभूतिरूप परमसमाधिमें स्थित होता हुआ जानता है, वही विवेकी अंतरात्मा कहलाता है। वह परमात्मा ही सर्वथा आराधने योग्य है, ऐसा जानना ।।१४।।

अथ समस्तपरद्रव्यं मुक्त्वा केवलज्ञानमयकर्मरहितशुद्धात्मा येन लब्धः स परमात्मा भवतीति कथयति—

# श्रद्धा लाइउ गाणमा कम्म-विमुक्ते जेगा। मेब्लिवि सयलु वि दव्वु परु सो परु मुण्हि मणेण ॥१५॥

आत्मा लब्धो ज्ञानमयः कर्मविमुक्तेन येन । मुक्तवा सकलमपि द्रव्यं परं तं परं मन्यस्व मनसा ।।१५।।

आगें सब परद्रव्योंको छोड़कर कर्मरहित होकर जिसने अपना स्वरूप केवल-ज्ञानमय पा लिया है, वही परमात्मा है, ऐसा कहते हैं—(येन) जिसने (कर्मविमुक्तेन) ज्ञानावरणादि कर्मोंको नाश करके (सकलमिप परं द्रव्यं) और सब देहादिक परद्रव्योंको (मुक्त्वा) छोड़ करके (ज्ञानमयः) केवलज्ञानमयी (आत्मा) आत्मा (लब्धः) पाया है, (तं) उसको (मनसा) शुद्ध मनसे (परं) परमात्मा (मन्यस्व) जानो ।

भावार्थ — जिसने देहादिक समस्त परद्रव्यको छोड्कर ज्ञानावरणादि द्रव्यकर्म, रागादिक भावकर्म, शरीरादि नोकर्म इन तीनोंसे रहित केवलज्ञानमयी अपने आत्माका लाभ करलिया है, ऐसे आत्माको हे प्रभाकरभट्ट, तू माया, मिथ्या, निदानरूप शत्य वगैरह समस्त विभाव (विकार) परिणामों से रहित निर्मल चित्तसे परमात्मा जान, तथा केवलज्ञानादि गुणोंवाला परमात्मा ही ध्यान करने योग्य है और ज्ञानावरणादिरूप सब परवस्तु त्यागवे योग्य है, ऐसा समभता चाहिये ।।१५।। इस प्रकार जिसमें तीन तरहके आत्माका कथन है, ऐसे प्रथम पहाधिकारमें त्रिविध आत्माके कथनकी मुख्यतासे तीसरे स्थलमें पांच दोहा-सूत्र कहे। अब मुक्तिको प्राप्त हुए केवलज्ञानादि-रूप सिद्ध परमात्माके व्याख्यानकी मुख्यताकर दश दोहा-सूत्र कहते हैं।

लक्ष्यमलक्ष्येण धृत्वा हरिहरादिविशिष्टपुरुषा यं ध्यायन्ति तं परमात्मानं जानीहीति प्रतिपादयति-

> तिहुयण-वंदिउ सिद्धि-गउ हरि-हर भायहिं जो जि। लक्खु अलक्बें धरिवि थिरु मुणि परमप्पउ सो जि ॥१६॥

> > त्रिभुवनवन्दितं सिद्धिगतं हरिहरा ध्यायन्ति यमेव। लक्ष्यमलक्ष्येण घृत्वा स्थिरं मन्यस्व परमात्मानं तमेव ।।१६।।

इसमें पांच दोहोंमें जो हरिहरादिक बड़े पुरुष अपना मन स्थिरकर जिस परमात्माका ध्यान करते हैं, उसीका तू भी ध्यान कर, यह कहते हैं— (हरिहराः) इन्द्र, नारायण, और रुद्र वगैरेः बड़े-बड़े पुरुष (त्रिभुवनवंदितं) तीन लोककर वंदनीक (त्रैलोक्यनाथ) (सिद्धिगतं) और केवलज्ञानादि व्यक्तिरूप सिद्धपनेको प्राप्त (यं एव) जिस परमात्माको हो (ध्यायंति) ध्यावते हैं, (लक्ष्यं) अपने मनको (अलक्ष्ये) वीतराग निर्विकल्प नित्यानन्द स्वभाव परमात्मामें (स्थिरं धृत्वा) स्थिर करके (तमेव) उसीको हे प्रभाकरभट्ट, तू (परमात्मानं) परमात्मा (मन्यस्व) जानकर चितवन कर ।

सारांश यह है, कि केवलज्ञानादिरूप उस परमात्माके समान रागादि रहित अपने शुद्धात्माको पहचान, वही साक्षात् उपादेय है, अन्य सब संकल्प विकल्प त्यागने योग्य हैं। अब संकल्प विकल्पका स्वरूप कहते हैं, कि जो बाह्यवस्तु पुत्र, स्त्री, कुदुम्ब, बांधव वगैरह सचेतन पदार्थ, तथा चांदी, सोना, रतन, मणिके आभूषण वगैरह अचेतन पदार्थ हैं, इन सबको अपने समसे, कि ये मेरे हैं, ऐसे ममत्व परिणामको संकल्प जानना। तथा मैं सुखी, मैं दु:खी, इत्यादि हर्ष विषादरूप परिणाम होना वह विकल्प है। इस प्रकार संकल्प विकल्पका स्वरूप जानना चाहिये।।१६।।

अथ नित्यनिरञ्जनज्ञानमयपरमानन्दस्वभावज्ञान्तशिवस्वरूपं दर्शयनाह—

णिच्च णिरं जगु णाणमउ परमाणंद-सहाउ। जो एहउ सो संतु सिउ तासु मुगिजहि भाउ॥१७॥

नित्यो निरञ्जनो ज्ञानमयः परमानन्दस्वभावः । य ईदृशः स शान्तः शिवः तस्य मन्यस्व भावम् ॥१७॥

आगे नित्य निरंजन ज्ञानमयी परमानन्दस्वभाव शान्त और शिव स्वरूपका वर्णन करते हैं—(नित्यः) द्रव्याधिकनयकर अविनाशी (निरंजनः) रागादिक उपाधिसे रहित अथवा कर्ममलरूपो अंजनसे रहित (ज्ञानमयः) केवलज्ञानसे परिपूर्ण और (परमानंदस्वभावः) शुद्धात्म भावना कर उत्पन्न हुए वीतराग परमानन्दकर परिणत है, (यः ईदृशः) जो ऐसा है, (सः) वही (शांतः शिवः) शान्तरूप और शिवस्वरूप है, (तस्य) उसी परमात्माका (भावं) शुद्ध बुद्ध स्वभाव (जानीहि) हे प्रभाकरभट्ट, तू जान अर्थात् ध्यान कर ।११७॥

पुनश्र किंविशिष्टो भवति—

जो िएय-भाउ ए परिहरइ जो पर-भाउ ए लेइ। जाणइ सयलु वि णिच्चु पर सो सिउ संतु हवेइ॥१८॥

यो निजभावं न परिहरति यः परभावं न लाति । जानाति सकलमपि नित्यं परं स शिवः शान्तो भवति ।।१८।।

धागे फिर उसी परमात्माका कथन करते हैं—(यः) जो (निज भावं) अनंत-ज्ञानादिरूप अपने भावोंको (न परिहरित) कभी नहीं छोड़ता (यः) और जो (परभावं) कामकोधादिरूप परभावोंको (न लाति) कभी ग्रहण नहीं करता है, (सकलमिप) तीन लोक तीन कालको सब चीजोंको (परं) केवल (नित्यं) हमेशा (जानाति) जानता है, (सः) वही (शिवः) शिवस्वरूप तथा (शांतः) शान्तस्वरूप (भवति) है।

भावार्थ —संसार अवस्थामें शुद्ध द्रव्याधिकनयकर सभी जीव शक्तिरूपसे परमात्मा हैं, व्यक्तिरूपसे नहीं है। ऐसा कथन अन्य ग्रन्थोंमें भी कहा है—'शिविमत्यादि' अर्थात् परमकल्याणरूप, निर्वाणरूप, महाशान्त अविनश्वर ऐसे मुक्ति-पदको जिसने पा लिया है, वही शिव है, अन्य कोई, एक जगत्कर्ता सर्वव्यापी सदा मुक्त शान्त शिवरूप नैयायिकोंका तथा वैशेषिक वगैरहका माना हुआ नहीं है। यह शुद्धात्मा ही शान्त है, शिव है, उपादेय है।।१८।।

अथ पूर्वोक्तं निरञ्जनस्वरूपं स्वत्रत्रयेण व्यक्तीकरोति-

जासु गा वगगा गा गंधु रसु जासु गा सहु गा फासु।
जासु गा जम्मणु मरगा ण वि गाउ गिरंजगा तासु ॥१६॥
जासु गा कोहु गा मोहु मड जासु गा माय गा मागा ।
जासु गा ठागा गा भागा जिय सो जि गिरंजगा जागा ॥२०॥
अत्थि ण पुगगा गा पाउ जसु अत्थि गा हरिसु विसाउ।

अस्थि ए एक्कु वि दोसु जसु सो जि गिरंजगु भाउ ॥२१॥ तियलं।

यस्य न वर्णो न गन्धो रसः यस्य न शब्दो न स्पर्शः ।

यस्य न जन्म मरणं नापि नाम निरञ्जनस्तस्य ।।१६।।

यस्य न कोधो न मोहो मदः यस्य न माया न मानः ।

यस्य न स्थानं न ध्यानं जीव तमेव निरञ्जनं जानीहि ।।२०।।

अस्ति न पुण्यं न पापं यस्य अस्ति न हर्षो विषादः ।

अस्ति न एकोऽपि दोषो यस्य स एव निरञ्जनो भावः ।।२१।। त्रिकलम् ।

आगे पहले कहे हुए निरंजनस्वरूपको तीन दोहा-सूत्रोंसे प्रगट करते हैं—
(यस्य) जिस भगवान्के (वर्णः) सफेद, काला, लाल, पीला, नीलस्वरूप पाँच प्रकार वर्ण (न) नहीं है (गंधः रसः) सुगन्ध दुर्गन्धरूप दो प्रकारकी गन्ध (न) नहीं है, मधुर, आम्ल (खट्टा), तिक्त, कटु, कषाय (क्षार) रूप पांच रस नहीं हैं (यस्य) जिसके (शब्दः न) भाषा अभाषारूप शब्द नहीं है, अर्थात् सचित्त अचित्त मिश्ररूप कोई शब्द नहीं है, सात स्वर नहीं हैं (स्पर्शः न) शीत, उष्ण, स्निग्ध, रूक्ष, गुरु, लघु, मृदु, कठिन रूप आठ तरहका स्पर्श नहीं है, (यस्य) और जिसके (जन्म न) जन्म जरा नहीं है, (मरणं नापि) तथा मरण भी नहीं है (तस्य) उसी चिदानन्द शुद्धस्वभाव परमात्मा की (निरंजनं नाम) निरंजन संज्ञा है, अर्थात् ऐसे परमात्माको ही निरंजनदेव कहते हैं। फिर वह निरंजनदेव कैसा है—

(यस्य) जिस सिद्धपरमेष्ठीके (क्रोधः न) गुस्सा नहीं है, (मोहः मदः न) मोह तथा कुल जाति वगैरह आठ तरहका अभिमान नहीं है, (यस्य माया न मानः न) जिसके माया व मान कषाय नहीं है, और (यस्य) जिसके (स्थानं न) ध्यानके स्थान नाभि, हृदय, मस्तक वगैरह नहीं है (ध्यानं न) चित्तके रोकनेरूप ध्यान नहीं है, अर्थात् जब चित्त ही नहीं है, तो रोकना किसका हो (स एव) ऐसे निजशुद्धात्माको हे जीव, तू जान । सारांश यह हुआ कि अपनी प्रसिद्धता (बड़ाई) महिमा, अपूर्व वस्तुका मिलना, और देखे सुने भोग इनकी इच्छारूप सब विभाव परिणामोंको छोड़कर अपने शुद्धात्माकी अनुभूतिस्वरूप निविकत्प समाधिमें ठहरकर उस शुद्धात्माका अनुभव कर । पुनः वह निरंजन कैसा है—

(यस्य) जिसके (पुण्यं न पापं न अस्ति) द्रव्यभावरूप पुण्य नहीं, तथा पाप नहीं है, (हर्षः विषादः न) राग द्वेषरूप खुशी व रंज नहीं हैं (यस्यः) और जिसके (एक: अपि दोष:) क्षुधा (भूख) वगैरह दोषोंमेंसे एक भी दोष नहीं है (स एव) वही शुद्धात्मा (निरंजनः) निरंजन है, ऐसा तू (भावय) जान ।

भावार्थ — ऐसे निज शुद्धात्माके परिज्ञानरूप वीतराग निर्विकल्प समाधिमें स्थित होकर तू अनुभव कर । इस प्रकार तीन दोहों में जिसका स्वरूप कहा गया है, उसे ही निरंजन जानो. अन्य कोई भी परकल्पित निरंजन नहीं है । इन तीनों दोहों में जो निर्मल ज्ञान दर्शनस्वभाववाला निरंजन कहा गया है, वही उपादेय है ।।१६-२१।।

अथ धारणाध्येययन्त्रमन्त्रमण्डलमुद्रादिकं व्यवहारध्यानविषयं मन्त्रवादशास्त्रकथितं यत्तिविष्यानात्माराधनाध्याने निषेधयन्ति—

जागु ग धारगु धेउ ग वि जासु ग जंतु ग मंतु । जासु ग मंडलु मुद्द ण वि सो मुगि देउं ऋगंतु ॥२२॥

यस्य न धारणा ध्येयं नापि यस्य न यन्त्रं न मन्त्रः । यस्य न मण्डलं मुद्रा नापि तं मन्यस्व देवमनन्तम् ॥२२॥

आगे घारणा, ध्येय, यंत्र, मंत्र, मंडल, मुद्रा आदिक व्यवहारध्यानके विषय मंत्रवाद शास्त्रमें कहे गये हैं, उन सबका निर्दोष परमात्माकी आराधनारूप ध्यानमें निषेध किया है—(यस्य) जिस परमात्माके (धारणा न) कुंभक, पूरक, रेचक नामवाली वायुधारणादिक नहीं है, (ध्येयं नापि) प्रतिमा वगैरह ध्यान करने योग्य पदार्थ भी नहीं है, (यस्य) जिसके (यंत्रं न) अक्षरोंकी रचनारूप स्तंभन मोहनादि विषयक यंत्र नहीं है, (मंत्रः न) अनेक तरहके अक्षरोंके बोलनेरूप मंत्र नहीं है, (यस्य) और जिसके (मंडलं न) जलमंडल, वायुमंडल, अग्निमंडल, पृथ्वीमंडलादिक पवनके भेद नहीं हैं, (मुद्रा न) गारुडमुद्रा, ज्ञानमुद्रा वगैरह मुद्रा नहीं हैं, (तं) उसे (अनंतं) द्रव्याधिकनयसे अविनाशी तथा अनंत ज्ञानादिगुणरूप (देवं मन्यस्व) परमात्मदेव जानो ।

भावार्थ — अतीन्द्रिय आत्मीक-सुखके आस्वादसे विपरीत जिह्नाइन्द्रीके विषय (रस)को जीतके निर्मोह शुद्ध स्वभावसे विपरीत मोहभावको छोड़कर और वीतराग सहज आनन्द परम समरसीभाव सुखरूपी रसके अनुभवका शत्रु जो नौ तरहका कुशील उसको तथा निर्विकल्पसमाधिके घातक मनके संकल्प विकल्पोंको त्यागकर हे प्रभाकर-

भट्ट, तू शुद्धात्माका अनुभव कर । ऐसा ही दूसरी जगह भी कहा है—"श्रवखाणेति" इसका आशय इस तरह है कि, इन्द्रियोंमें जीभ प्रबल होती है, ज्ञानावरणादि आठ कर्मोंमें मोह कर्म बलवान् होता है, पांच महाव्रतोंमें ब्रह्मचर्य व्रत प्रबल है, और तीन शुप्तियोंमेंसे मनोगुप्ति पालना कठिन है। ये चार बातें मुश्किलसे सिद्ध होती हैं ।।२२।।

अथ वेदशास्त्रेन्द्रियादिपरद्रव्यालम्बनाविषयं च वीतरागनिर्विकल्पसमाधिविषयं च परमात्मानं प्रतिपादयन्ति—

वेयहिं सत्थिहं इंदियहिं जो जिय मुण्हु ण जाइ। णिम्मल-भाणहं जो विसउ सो परमप्पु अणाइ।।२३॥

वेदैः शास्त्रैरिन्द्रियैः यो जीव मन्तुं न याति । निर्मलध्यानस्य यो विषयः स परमात्मा अनादिः ॥२३॥

अगो वेद, शास्त्र, इन्द्रियादि परद्रव्योंके अगोचर और वीतरागनिविकल्प समाधिके गोचर (प्रत्यक्ष) ऐसे परमात्माका स्वरूप कहते हैं—(वेदेः) केवलीकी दिव्यवाणीसे (शास्त्रः) महामुनियोंके वचनोंसे तथा (इंद्रियेः) इन्द्रिय और मनसे भी (यः) जो शुद्धात्मा (मंतुं) जाना (न याति) नहीं जाता है, अर्थात् वेद, शास्त्र ये दोनों शव्द अर्थस्वरूप हैं, आत्मा शब्दातीत है, तथा इन्द्रिय, मन विकल्परूप हैं और मूर्तीक पदार्थको जानते हैं, वह आत्मा निविकल्प है, अमूर्तीक है, इसिलये इन तीनोंसे नहीं जान सकते। (यः) जो आत्मा (निमंत्रध्यानस्य) निमंत्र ध्यानके (विषयः) गम्य है, (सः) वही (ग्रनादः) आदि अन्त रहित (परमात्मा) परमात्मा है, अर्थात् मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय, योग, इन पांच तरह आस्रवोंसे रहित निमंत्र निज शुद्धात्माके ज्ञानकर उत्पन्न हुए नित्यानन्द सुखामृतका आस्वाद उस स्वरूप परिणत निविकल्प अपने स्वरूपके ध्यानकर स्वरूपकी प्राप्ति है।

आत्मा ध्यानगम्य ही है, शास्त्रगम्य नहीं है, क्योंकि जिनको शास्त्र सुननेसे ध्यानकी सिद्धि हो जावे, वे ही आत्माका अनुभव कर सकते हैं, जिन्होंने पाया, उन्होंने ध्यानसे ही पाया है, और शास्त्र सुनना तो ध्यानका उपाय है, ऐसा समक्षकर अनिद्धि अनन्त चिद्रपमें अपना परिणाम लगाओ। दूसरी जगह भी 'अन्यथा' इत्यादि कहा है। उसका यह भावार्थ है, कि वेद शास्त्र तो अन्य तरह ही हैं, नय प्रमाणरूप हैं, तथा ज्ञानकी पंडिताई कुछ और ही है, वह आत्मा निर्विकल्प है, नय प्रमाण निक्षेपसे रहित

है, वह परमतत्त्व तो केवल आनन्दरूप है, और ये लोक अन्य ही मार्गमें लगे हुए हैं, सो वृथा क्लेश कर रहे हैं। इस जगह अर्थरूप शुद्धात्मा ही उपादेय है, अन्य सब त्यागने योग्य हैं, यह सारांश समभना ॥२३॥

अथ योऽसौ वेदादिविषयो न भवति परमात्मा समाधिविषयो भवति पुनरपि तस्यैव स्वरूपं व्यक्तं करोति—

केवल-दंसण-णाणमं केवल-सुक्ख-सहाउ । केवल-वीरिउ सो मुणहि जो जि परावर भाउ ॥२४॥

केवलदर्शनज्ञानमयः केवलसुखस्वभावः । केवलवीर्यस्तं मन्यस्व य एव परापरो भावः ॥२४॥

आगे कहते हैं, कि जो परमात्मा वेदशास्त्रगम्य तथा इन्द्रियगम्य नहीं, केवल परमसमाधिक निविकल्पध्यानकर ही गम्य है, इसिलये उसीका स्वक फिर कहते हैं—(यः) जो (केवलदर्शनज्ञानमयः) केवलज्ञान केवलदर्शनमयी है, अर्थात् जिसके परवस्तुका आश्रय (सहायता) नहीं, आप ही सब बातों परिपूर्ण ऐसे ज्ञान दर्शनवाला है, (केवलसुखस्वभावः) जिसका केवलसुख स्वभाव है, और जो (केवलवीर्यः) अनन्तवीर्यन्वाला है, (स एव) वही (परापरभावः) उत्कृष्ट अर्हन्तपरमेष्ठीसे भी अधिक स्वभाववाला सिद्धक शुद्धात्मा है (मन्यस्व) ऐसा मानो ।

भावार्थ—परमात्माके दो भेद हैं, पहला सकलपरमात्मा, दूसरा निष्कलपर-मात्मा । उनमेंसे कल अर्थात् शरीर सिंहत तो अरहन्त भगवान् हैं, वे साकार हैं, और जिनके शरीर नहीं, ऐसे निष्कलपरमात्मा चिराकारस्वरूप सिद्धपरमेष्ठी हैं, वे सकल परमात्मासे भी उत्तम हैं, वहीं सिद्धरूप शुद्धात्मा घ्यान करने योग्य है ।।२४।।

वथ त्रिभ्रवनवन्दित इत्यादिलक्षणैयु को योऽसौ शुद्धात्मा भणितः स लोकाय्रे तिष्ठतीति कथयति—

एयहिं जुत्तउ लक्खणहिं जो परु गिक्कलु देउ । सो तहिं गिवसइ परम-पइ जो तइलोयहं केउ ॥२५॥ ्एतैर्यु को लक्षणैः यः परो निष्कलो देव: । स तत्र निवसति परमपदे यः त्रैलोक्यस्य ध्येयः ॥२५॥

बागे तीन लोककर वन्दना करने योग्य पूर्व कहे हुए लक्षणों सहित जो शुद्धात्मा कहा गया है, वही लोकके अग्रमें रहता है, यहो कहते हैं—(एतं: लक्षणें:) 'तीन भुवनकर वंदनीक' इत्यादि जो लक्षण कहे थे, उन लक्षणोंकर (युक्तः) सहित (परः) सबसे उत्कृष्ट (निष्कलः) औदारिक, वैकियिक, आहारक, तेजस, कार्माण ये पांच शरीर जिसके नहीं हैं, अर्थात् निराकार है, (देवः) तीन लोककर आराधित जगतका देव है, (यः) ऐसा जो परमात्मा सिद्ध है, (सः) वही (तत्र परमपदे) उस लोकके शिखर पर (निवसित) विराजमान है, (यः) जो कि (त्रैलोक्यस्य) तीन लोकका (ध्येयः) ध्येय (ध्यान करने योग्य) है।

भावार्थ — यहां पर जो सिद्धपरमेष्ठीका व्याख्यान किया है, उसीके समान अपना भी स्वरूप है, वही उपादेय (ध्यान करने योग्य) है, जो सिद्धालय है, वह देहालय है, अर्थात् जैसा सिद्धलोकमें विराज रहा है, वैसा ही हंस (आत्मा) इस घट (देह) में विराजमान है।।२५।।

अत ऊर्ध्व प्रचेतपञ्चकमन्तभीवचतुर्विशतिस्त्र पर्यन्तं यादशो व्यक्तिरूपः परमात्मा सक्तो तिष्ठति तादशः शुद्धनिश्रयनयेन शक्तिरूपेण तिष्ठतीति कथयन्ति । तद्यथा—

जेहउ गिम्मलु गागमउ सिद्धिहिं गिवसइ देउ। तेहउ गिवसइ वंभु परु देहहं मं करि भेउ॥२६॥

यादृशो निर्मलो ज्ञानमयः सिद्धौ निवसति देवः। तादृशो निवसति ब्रह्मा परः देहे मा कुरु भेदम् ॥२६॥

इस प्रकार जिसमें तीन तरहके आत्माका कथन है, ऐसे प्रथम महाधिकारमें मुक्तिको प्राप्त हुए सिद्धपरमात्माके व्याख्यानको मुख्यताकर चौथे स्थलमें दस दोहा-सूत्र कहे। आगे पांच क्षेपक मिले हुए चौवोस दोहोंमें जैसा प्रगटरूप परमात्मा मुक्तिमें है, वैसा ही शुद्धनिश्चयनयकर देहमें भो शक्तिरूप है, ऐसा कहते हैं—(यादृशः) जैसा केवल- ज्ञानादि प्रगटस्वरूप कार्यसमयसार (निर्मलः) उपाधि रहित भावकर्म-द्रव्यकर्म-नोकर्मरूप

मलसे रहित (ज्ञानमयः) केवलज्ञानादि अनन्त गुणरूप सिद्धपरमेष्ठी (देवः) देवाधिदेव परम आराध्य (सिद्धौ) मुक्तिमें (निवसित) रहता है, (तादृशः) वैसा ही सब लक्षणों सिहत (परः ब्रह्मा) परब्रह्म, शुद्ध, बुद्ध, स्वभाव परमात्मा, उत्कृष्ट शुद्ध द्रव्याधिकनयकर शिक्ति परमात्मा (देहे) शरीरमें (निवसित) तिष्ठता है, इसिलये हे प्रभाकरभट्ट, तूं (भेदं) सिद्ध भगवानमें और अपनेमें भेद (मा कुरु) मत कर । ऐसा ही मोक्षपाहुड़में श्रीकृन्दकृन्दाचार्यने भी कहा है "णिमएहिं" इत्यादि—इसका यह अभिप्राय है, कि जो नमस्कार योग्य महापुरुषोंसे भी नमस्कार करने योग्य है, स्तुति करने योग्य सत्पुरुषोंसे स्तुति किया गया है, और ध्यान करने योग्य आचार्यपरमेष्ठी वगैरहसे भी ध्यान करने योग्य ऐसा जीवनामा पदार्थ इस देहमें बसता है, उसको तूं परमात्मा जान ।

भावार्थ-वही परमात्मा उपादेय है ।।२६।।

अथ येन शुद्धात्मना स्वसंवेदनज्ञानचन्नुषावलोकितेन पूर्वकृतकर्माणिन पश्यन्ति तं किं न जानासि त्वं हे योगिन्निति कथयन्ति—

> जें दिट्टें तुट्टंति लहु कम्मइं पुटव-कियाइं। सो परु जागिहि जोइया देहि वसंतु ग काइं॥२७॥

येन हष्टेन त्रुटचन्ति लघु कर्माणि पूर्वकृतानि । तं पर जानासि योगिन् देहे वसन्तं न किम् ॥२७॥

आगे जिस शुद्धात्माको सम्यग्ज्ञान-नेत्रसे देखनेसे पहले उपार्जन किये हुए कर्म नाश हो जाते हैं, उसे हे योगिन, तू क्यों नहीं पहचानता, ऐसा कहते हैं—(येन) जिस परमात्माको (दृष्टेन) सदा आनन्दरूप वीतराग निविकत्प समाधिस्वरूप निर्मल नेत्रों-कर देखनेसे(लघु) शोघ्र ही (पूर्वकृतानि) निर्वाणके रोकनेवाले पूर्व उपार्जित (कर्माणि) कर्म (त्रुटचन्ति) चूर्ण हो जाते हैं, अर्थात् सम्यग्ज्ञानके अभावसे (अज्ञानसे) जो पहले शुभ अशुभ कर्म कमाये थे, वे निजस्वरूपके देखनेसे ही नाश हो जाते हैं, (तं परं) उस सदानन्दरूप परमात्माको (देहे वसंतं) देहमें बसते हुए भी (हे योगिन्) हे योगी (कि न जानासि) तू क्यों नहीं जानता ?

भावार्थ — जिसके जाननेसे कर्म-कलङ्क दूर हो जाते हैं वह आत्मा शरीरमें निवास करता हुआ भी देहरूप नहीं होता, उसको तूं अच्छी तरह पहचान और दूसरे अनेक प्रपंचों (भगड़ों) को तो जानता है; अपने स्वरूपकी तरफ क्यों नहीं देखता ? वह निज स्वरूप ही उपादेय है, अन्य कोई नहीं है ॥२७॥

अथ ऊर्घ प्रतेपपञ्चकं कथयन्ति । तद्यथा—

जित्थु ण इंदिय-सुह-दुहइं जित्थु ए मण-वावार । सो अप्पा मुणि जीव तुहुं अग्णु परिं अवहारु ॥२८॥

> यत्र नेन्द्रियसुखदुःखानि यत्र न मनोव्यापारः। तं आत्मानं मन्यस्व जीव त्वं अन्यत्परमपहर ॥२८॥

इससे आगे पांच प्रक्षेपकों द्वारा आत्मा ही का कथन करते हैं—(यत्र) जिस शुद्ध आत्मस्वभावमें (इन्द्रियसुखदुःखानि) आकुलता रहित अतीन्द्रियसुखसे विपरीत ज आकुलताके उत्पन्न करनेवाले इन्द्रियजनित सुख दुःख (न) नहीं हैं, (यत्र) जिसमें (मनोव्यापारः) संकल्प-विकल्परूप मनका व्यापार भी (न) नहीं है, अर्थात् विकल्प रहित परमात्मासे मनके व्यापार जुदे हैं, (तं) उस पूर्वोक्त लक्षणवालेको (हे जीव त्वं) हे जीव, तू (आत्मानं) आत्माराम (मन्यस्व) मान, (अन्यत्परं) अन्य सब विभावोंको (अपहर) छोड़।

भावार्थ—ज्ञानानन्दस्वरूप निज शुद्धात्माको निर्विकल्पसमाधिमें स्थिर होकर जान, अन्य परमात्मस्वभावसे विपरीत पांच इन्द्रियोंके विषय वगैरह सब विकार परि-णामोंको दूरसे ही त्याग, उनका सर्वथा ही त्याग कर । यहां पर किसी शिष्यने प्रश्न किया, कि निर्विकल्पसमाधिमें सब जगह वीतराग विशेषण क्यों कहा है ? उसका उत्तर कहते हैं—जहां पर वीतरागता है, वहीं निर्विकल्पसमाधिपना है, इस रहस्यको समभाने के लिये अथवा जो रागी हुए कहते हैं कि, हम निर्विकल्पसमाधिमें स्थित हैं, उनके निषेधके लिये वीतरागता सहित निर्विकल्पसमाधिका कथन किया गया है, अथवा सफेद शङ्किती तरह स्वरूप प्रगट करनेके लिए कहा गया है, अर्थात् जो शङ्क होगा, वह श्वेत ही होगा, उसी प्रकार जो निर्विकल्पसमाधि होगी, वह वीतरागतारूप ही होगी ।।२६।।

वथ यः परमात्मा व्यवहारेण देहे तिष्ठति निश्चयेन स्वस्वरूपे तमाह—

देहादेहिं जो वसइ भेयाभेय-गएगा । सो ऋषा मुग्गि जीव तुहुं किं ऋगगों वहुएगा ॥२९॥ देहादेहयोः यो वसति भेदाभेदनयेन । तमात्मानं मन्यस्व जीव त्वं किमन्येन बहुना ।।२६।।

आगे यह परमात्मा व्यवहारनयसे तो इस देहमें ठहर रहा है, लेकिन निश्चय नयकर अपने स्वरूपमें ही तिष्ठता है, ऐसी आत्माको कहते हैं—(य:) जो (भेदाभेद-नयेन देहादेहयो: वसित) अनुपचरित असद्भूतव्यवहारनयकर अपनेसे भिन्न जड़रूप देह में तिष्ठ रहा है, और शुद्ध निश्चयनयकर अपने आत्मस्वभावमें ठहरा हुआ है, अर्थात् व्यवहारनयकर तो देहसे अभेदरूप (तन्मय) है, और निश्चयसे सदा कालसे अत्यन्त जुदा है, अपने स्वभावमें स्थित है, (तं) उसे (हे जीव त्वं) हे जीव, तूं (ग्रात्मानं) परमात्मा (मन्यस्व) जान । अर्थात् नित्यानन्द वीतराग निर्विकल्पसमाधिमें ठहरके अपने आत्माका ध्यानकर । (अन्येन) अपनेसे भिन्न (बहुना) देह रागादिकोंसे (कि) तुभे क्या प्रयोजन है ?

भावार्थ—देहमें रहता हुआ भी निश्चयसे देहस्वरूप जो नहीं होता, वही निज शुद्धात्मा उपादेय है ।।२१।।

अथ जीवाजीवयोरेकत्वं मा कार्पीर्रुक्षणभेदेन भेदोऽस्तीति निरूपयति-

जीवाजीव म एक्कु करि लक्खण भेएं भेउ। जो परु सो परु भणिम मुणि अप्पा अप्पु अभेउ॥३०॥

जीवाजीवी मा एकी कुरु लक्षणभेदेन भेदः। यत्परं तत्परं भणामि मन्यस्व आत्मन आत्मना अभेदः।।३०।।

आगे जीव और अजीवमें लक्षणके भेदसे भेद है, तू दोनोंको एक मत जान, ऐसा कहते हैं—हे प्रभाकरभट्ट, तूं (जीवाजीवों) जीव और अजीवको (एकों) एक (मा कार्षीः) मत कर, क्योंकि इन दोनोंमें (लक्षणभेदेन) लक्षणके भेदसे (भेदः) भेद है (यत्परं) जो परके सम्बन्धसे उत्पन्न हुए रागादि विभाव (विकार) हैं (तत्परं) उनको पर (अन्य) (मन्यस्व) समभ (च) और (आत्मनः) आत्माका (आत्मना अभेदः) अपनेसे अभेद जान (भणामि) ऐसा मैं कहता हूं।

भावार्थ — जीव अजीवके लक्षणोंमेंसे जीवका लक्षण शुद्ध चैतन्य है, वह स्पर्श, रस, गन्धरूप शब्दादिकसे रहित है। ऐसा ही श्रीसमयसारमें कहा है — "अरसं"

इत्यादि । इसका सारांश यह है, कि जो आत्मद्रव्य है, वह मिष्ठ वगैरह पांच प्रकारके रस रहित है, श्वेत आदिक पांच तरहके वर्ण रहित है, सुगन्ध दुर्गन्ध इन दो तरहके गन्ध उसमें नहीं हैं, प्रगट (हष्टिगोचर) नहीं है, चैतन्यगुण सहित है, शब्दसे रहित है, पुल्लिंग वगैरह करके ग्रहण नहीं होता, अर्थात् लिंग रहित है, और उसका आकार नहीं दीखता, अर्थात् निराकार वस्तु है।

आकार छह प्रकारके हैं—समचतुरस्न, न्यग्रोधपरिमंडल, सातिक, कुञ्जक, वामन, हुंडक। इन छह प्रकारके आकारोंसे रहित है, ऐसा जो चिद्रूप निज वस्तु है, उसे तू पहचान। आत्मासे भिन्न जो अजीव पदार्थ है, उसके लक्षण दो तरहसे हैं, एक जीव सम्बन्धी, दूसरा अजीव सम्बन्धी। जो द्रव्यकर्म भावकर्म नोकर्मरूप है, वह तो जीवसम्बन्धी है, और पुद्गलादि पांच द्रव्यरूप अजीव जीवसबधी नहीं हैं, अजीवसंबंधी ही हैं, इसलिये अजीव हैं, जोवसे भिन्न हैं। इस कारण जीवसे भिन्न अजीवरूप जो पदार्थ हैं, उनको अपने मत समस्ते। यद्यपि रागादिक विभाव परिणाम जीवमें ही उपजते हैं, इससे जीवके कहे जाते हैं, परन्तु वे कर्मजनित हैं, परपदार्थ (कर्म) के सम्बन्धसे हैं, इसलिये पर ही समस्ते। यहां पर जीव अजीव दो पदार्थ कहे गये हैं, उनमेंसे शुद्ध चेतना लक्षणका धारण करनेवाला शुद्धात्मा ही ध्यान करने योग्य है, यह सारांश हुआ।।३०।।

अथ तस्य शुद्धात्मनो ज्ञानमयादिलक्षणं विशेषेण कथयति—

अमगु अणिदिउ णागमउ मुत्ति-विरहिउ चिमित्तु । अप्पा इंदिय-विसउ गवि लक्खगु एहु गिरुत्तु ॥३१॥

अमनाः अनिन्द्रियो ज्ञानमयः मूर्तिविरहितिश्चिन्मात्रः। आत्मा इन्द्रियविषयो नैव लक्षणमेतिन्निरुक्तम्।।३१।।

वागे शुद्धात्माके ज्ञानादिक लक्षणोंको विशेषपनेसे कहते हैं—(आत्मा) यह शुद्ध आत्मा (अमनाः) परमात्मासे विपरीत विकल्पजालमयी मनसे रहित है (ग्रिनिन्द्रयः) शुद्धात्मासे भिन्न इन्द्रिय-समूहसे रहित है (ज्ञानमयः) लोक और अलोकके प्रकाशनेवाले केवलज्ञान स्वरूप है, (मूर्तिविरहितः) अमूर्तीक आत्मासे विपरीत स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण-वाली मूर्तिरहित है, (चिन्मात्रः) अन्य द्रव्योमें नहीं पाई जावे, ऐसी शुद्धचेतनास्वरूप ही

है, और (इन्द्रियविषयः नैव) इन्द्रियोंके गोचर नहीं है, वीतरागस्वसंवेदनसे ही ग्रहण किया जाता है, (एतत् लक्षणं) ये लक्षण जिसके (निरुक्तं) प्रगट कहे गये हैं उसको ही तू निःसन्देह आत्मा जान । इस जगह जिसके ये लक्षण कहे गये हैं, वही आत्मा है, वही उपादेय है, आराधने योग्य है, यह तात्पर्य निकला ।।३१।।

अथ संसारशरीरमोगनिर्विण्णो भूत्वा धः शुद्धात्मानं घ्यायति तस्य संसारवल्ली नश्यतीति कथयति—

भव-तगु-भोय-विरत्त-मगु जो अप्पा भाएइ। तासु गुरुक्की वेल्लडी संसारिगि तुद्दे ॥३२॥

> भवतनुभोगविरक्तमना य आत्मानं ध्यायति । तस्य गुर्वी वल्ली सांसारिकी त्रुटचित ॥३२॥

क्षागे जो कोई संसार, शरीर, भोगोंसे विरक्त होके शुद्धात्माका ध्यान करता है, उसीके संसाररूपी बेल नाशको प्राप्त हो जाती है, इसे कहते हैं—(यः) जो जीव (भवतनुभोगिबरक्तमनाः) संसार, शरीर और भोगोंमें विरक्त मन हुआ (आत्मानं) शुद्धात्माका (ध्यायित) चिंतवन करता है, (तस्य) उसकी (गुर्वी) मोटी (सांसारिकी वल्लो) संसाररूपी बेल (त्रुटचित) नाशको प्राप्त हो जाती है।

भावार्थ - - संसार, शरीर, भोगों में अत्यन्त आसक्त (लगा हुआ) चित्त है, उसको आत्मज्ञानसे उत्पन्न हुए वीतरागपरमानंद सुखामृतके आस्वादसे राग-द्वेषसे हटा-कर अपने शुद्धात्म-सुखमें अनुरागी कर । शरीरादिकमें वैराग्यरूप हुआ जो शुद्धात्माको विचारता है, उसका संसार छूट जाता है, इसलिये जिस परमात्माके ध्यानसे संसाररूपी वेल दूर हो जाती है, वही ध्यान करने योग्य (उपादेय) है ।।३२।।

तदनन्तरं देहदेवगृहे योऽसौ वसति स एव शुद्धनिश्चयेन परमात्मा तनिरूपयति—

देहादेवित जो वसइ देउ ऋगाइ-ऋगंतु। केवल-गागा-फुरंत-तगु सो परमप्पु गिभंतु ॥३३॥

देह्देवालये यः वसति देवः अनाद्यनन्तः। केवलज्ञानस्फुरत्तनुः स परमात्मा निर्भान्तः।।३३॥ आगे जो देहरूपी देवालयमें रहता है, वही शुद्धिनश्चयनयसे परमात्मा है, यह कहते हैं—(य:) जो व्यवहारनयकर (देहदेवालये) देहरूपी देवालयमें (वसित) बसता है, निश्चयनयकर देहसे भिन्न है, देहकी तरह मूर्तीक तथा अशुचिमय नहीं है, महापिवत्र है, (देव:) आराधने योग्य है, पूज्य है, देह आराधने योग्य नहीं है, (अनाद्यनंतः) जो परमात्मा आप शुद्ध द्रव्याधिकनयकर अनादि अनन्त है, तथा यह देह आदि अन्तकर सहित है, (केवलज्ञानस्फुरिततनः) जो आत्मा निश्चयनयकर लोक अलोकको प्रकाशनेवाले केवलज्ञानस्वरूप है, अर्थात् केवलज्ञान ही प्रकाशरूप शरीर है, और देह जड़ है (सः परमात्मा) वही परमात्मा (निभ्नान्तः) निःसन्देह है, इसमें कुछ संशय नहीं समभना। सारांश यह है, कि जो देहमें रहता है, तो भी देहसे जुदा है, सर्वाशुचिमयी देहको वह देव छूता नहीं है, वही आत्मदेव उपादेय है।।३३।।

अथ शुद्धात्मविलक्षणे देहे वसन्तिप देहं न स्पृश्चित देहेन सोऽपि न स्पृश्यत इति प्रतिपादयति—

देहे वसंतु वि गावि छिवइ गियमें देहु वि जो जि। देहें छिप्पइ जो वि गावि मुणि परमप्पउ सो ज़ि॥३४॥

देहे वसन्निप नैव स्पृशित नियमेन देहमिप य एव । देहेन स्पृश्यते योऽपि नैव मन्यस्व परमात्मानं तमेव ।।३४॥

आगे शुद्धात्मासे भिन्न इस देहमें रहता हुआ भी देहको नहीं स्पर्श करता है, और देह भी उसको नहीं छूती है, यह कहते हैं—(य एव) जो (देहे वसन्निप) देहमें रहता हुआ भी (नियमेन) निश्चयनयकर (देहमिप) शरीरको (नैव स्पृशित) नहीं स्पर्श करता, (देहेन) देहसे (यः अपि) वह भी (नैव स्पृश्यते) नहीं छुआ जाता । अर्थात् न तो जीव देहको स्पर्श करता और न देह जीवको स्पर्श करती, (तमेव) उसीको (परमात्मानं) परमात्मा (मन्यस्व) तूं जान, अर्थात् अपना स्वरूप ही परमात्मा है।

भावार्थ—जो शुद्धात्माको अनुभूतिसे विपरीत क्रोध, मान, माया, लोभरूप विभाव परिणाम हैं, उनकर उपार्जन किये शुभ अशुभ कर्मों कर बनाई हुई देहमें अनु-पचरित असद्भूतव्यवहारनयकर बसता हुआ भी निश्चयकर देहको नहीं छूता, उसको तुम परमात्मा जानो, उसी स्वरूपको वीतराग निर्विकल्पसमाधिमें तिष्ठकर चितवन करो । यह आत्मा जड़रूप देहमें व्यवहारनयकर रहता है, सो देहात्मबुद्धिवालेको नहीं मालूम होती है, वही शुद्धात्मा देहके ममत्वसे रहित (विवेकी) पुरुषोंके आराधने योग्य है ।।३४॥

वथ यः समभावस्थितानां योगिनां परमानन्दं जनयन् कोऽपि शुद्धात्मा स्फुरित । तमाह---

जो सम-भाव-परिट्टियहं जोइहं कोइ फ़रेइ। परमागांदु जगांतु फुडु सो परमप्पु हवेइ।।३५॥

यः समभावप्रतिष्ठितानां योगिनां कश्चित् स्फुरित । परमानन्दं जनयन् स्फुटं स परमात्मा भवति ।।३५।।

आगे जो योगी समभावमें स्थित हैं, उनको परमानन्द उत्पन्न करता हुआ कोई शुद्धात्मा स्फुरायमान है, उसका स्वरूप कहते हैं—(समभावप्रतिष्ठितानां) समभाव अर्थात् जीवित, मरण, लाभ, अलाभ, सुख, दु:ख, शत्रु, मित्र इत्यादि इन सबमें समभावको परिणत हुए (योगिनां) परम योगीश्वरोंके अर्थात् जिनके शत्रु-मित्रादि सब समान हैं, बौर सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्ररूप अभेदरत्नत्रय जिसका स्वरूप है, ऐसी वीतराग निविकल्पसमाधिमें तिष्ठे हुए हैं, उन योगीश्वरोंके हृदयमें (परमानन्दं जनयन्) वीतराग परम आनन्दको उत्पन्न करता हुआ (यः कश्चित्) जो कोई (स्फु-रित) स्फुरायमान होता है, (स स्फुटं) वही प्रकट (परमात्मा) परमात्मा (भवित) है, ऐसा जानो।

ऐसा ही दूसरी जगह भी "आत्मानुष्ठान" इत्यादिसे कहा है, अर्थात् जो योगी आत्माके अनुभवमें तल्लीन हैं, और व्यवहारसे रहित शुद्ध निश्चयमें तिष्ठते हैं, उन योगियोंके घ्यान करके अपूर्व परमानन्द उत्पन्न होता है। इसिलये, हे प्रभाकरभट्ट, जो आत्मस्वरूप योगीश्वरोंके हृदयमें स्पुरायमान है, वही उपादेय है। जो योगी वीतराग निर्विकल्पसमाधिमें लगे हुए हैं, संसारसे पराङ्मुख हैं, उन्हींके वह आत्मा उपादेय है, और जो देहात्मबुद्धि विषयासक्त हैं, वे अपने स्वरूपको नहीं जानते हैं, उनके आत्मक्चि नहीं हो सकती यह तात्पर्य हुआ।।३४॥

वथ ग्रद्धात्मप्रतिपक्षभृतकमेदेहप्रतिवद्धोऽप्यात्मा निरचयनयेन सकलो न भवतीति ज्ञापयति—

कम्म-शिवेद्ध वि जोइया देहि वसंतु वि जो जि । होई ण संयतु कया वि फुड़ मुश्रि परमप्पेड सो जि ॥३६॥ कम्निबढोऽपि योगिन देहे वसन्निष य एव । भवति न सकतः कदापि स्फुटं मन्यस्व परमात्मानं तमेव ॥३६॥

आगे शुद्धात्मासे जुदे कर्म और शरीर इन दोनोंकर अनादिकर बंधा हुआ यह आत्मा है, तो भी निश्चयनयकर शरीरस्वरूप नहीं है, यह कहते हैं—(योगिन्) हे योगी (यः) जो यह आत्मा (कर्मनिबद्धोऽपि) यद्यपि कर्मोंसे बंधा है, (देहे वसन्निप) और देहमें रहता भी है, (कदापि) परन्तु कभी (सकलः न भवति) देहरूप नहीं होता, (तमेव) उसीको तूं (परमात्मानं) परमात्मा (स्फुटं) निश्चयसे (मन्यस्व) जान ।

भावार्थ — परमात्माकी भावनासे विपरीत जो राग, द्वेष, मोह हैं, उनकर यद्यपि व्यवहारनयसे बंधा है, और देहमें तिष्ठ रहा है, तो भी निश्चयनयसे शरीररूप नहीं है, उससे जुदा ही है, किसी कालमें भी यह जीव जड़ न तो हुआ, न होगा, उसे हे प्रभाकरभट्ट, परमात्मा जान । निश्चयकर आत्मा ही परमात्मा है, उसे तू वीतराग स्वसंवेदनज्ञानकर चितवन कर । सारांश यह है, कि यह आत्मा सदेव वीतरागनिविकल्प समाधिमें लीन साधुओं को तो प्रिय है किन्तु मूढ़ों को नहीं ।।३६।।

यः परमार्थेन देहकमेरेहितोऽपि म्हात्मनी सक्छ इति प्रतिभातीत्येवं निरूपयति— जो परमत्थें गिक्कलु वि कम्म-विभिग्गाउ जो जि । मूडा सयलु भगाति फुडु मुणि परमप्पउ सो जि ॥३७॥

यः परमार्थेन निष्कलोऽपि कमिविभिन्नो य एव । मूढाः सकलं भणन्ति स्फुटं मन्यस्व परमात्मानं तमेव ॥३७॥

आगे निश्चयनयकर आत्मा देह और कर्मींसे रहित है, तो भी मूढों (अज्ञा-नियों) को शरीरस्वरूप मालूम होता है, ऐसा कहते हैं—(यः) जो आत्मा (परमार्थेन) निश्चयनयकर (निष्कलोऽपि) शरीर रहित है, (कर्मविभिन्नोऽपि) और कर्मींसे भी जुदा है, तो भी (मूढ़ाः) निश्चय व्यवहार रत्नत्रयकी भावनासे विमुख मूढ़ (सकलं) शरीर-स्वरूप ही (स्फुटं) प्रगटपनेसे (भणंति) मानते हैं, सो हे प्रभाकरभट्ट, (तमेव) उसीको (परमात्मानं) परमात्मा (मन्यस्व) जान, अर्थात् वीतराग सदानन्द निविकल्पसमाधिमें रहके अनुभव कर। भावार्थ वही परमात्मा शुद्धात्माके वैरी मिथ्यात्व रागादिकोंके दूर होनेके समय ज्ञानी जीवोंको उपादेय है, और जिनके मिथ्यात्वरागादिक दूर नहीं हुए उनके उपादेय नहीं, परवस्तुका ही ग्रहण है ।।३७।।

अथानन्ताकाशैकनक्षत्रमिव यस्य केवलज्ञाने त्रिसवनं प्रतिभाति स प्रमात्मा भवतीति कथयति—

गयिषा श्रगांति वि एक्क उडु जेहउ भुयणु विहाइ । मुकक्हं जसु पए विंवियउ सो परमप्पु अणाइ ॥३⊏॥

> गगने अनन्तेऽपि एकमुडु यथा भुवनं विभाति । ्मुक्तस्य यस्य पदे बिम्बितं स परमात्मा अनादिः ॥३८॥

आगे अनन्त आकाशमें एक नक्षत्रकी तरह जिसके केवल्ज्ञानमें तीनों लोक भासते हैं, वह परमात्मा है, ऐसा कहते हैं—(यथा) जैसे (अनंतेऽपि) अनन्त (गगने) आकाशमें (एकं उड़) एक नक्षत्र ("तथा") उसी तरह (भुवनं) तीन लोक (यस्य) जिसके (पदे) केवल्ज्ञानमें (बिबितं) प्रतिबिबित हुए (विभाति) दर्गणमें मुखकी तरह भासता है, (सः) वह (परमात्मा अनादिः) परमात्मा अनादि है।

भावार्थ—जिसके केवलज्ञानमें एक नक्षत्रकी तरह समस्त लोक अलोक भासते हैं, वही परमात्मा रागादि समस्त विकल्पोंसे रहित योगीश्वरोंको उपादेय है ।।३८।।

अथ योगीन्द्रवृन्देयों निरवधिज्ञानमयो निर्विकल्पसमाधिकाले ध्येयरूपश्चिन्त्यते तं परमात्मानमाह—

जोइय विंद्धिं गाणमं जो भाइज्जइ केउ। मोक्बहं कारिंग अग्रवरंड सो परमपंड देउ॥३६॥

> योगिवृन्दैः ज्ञानमयः यो ध्यायते ध्येयः। मोक्षस्य कारणे अनवरतं स परमात्मा देवः।।३६॥

आगे अनन्तज्ञानमयी परमात्मा योगीश्वरोंकर निर्विकल्पसमाधि-कालमें ध्यान करने योग्य है, उसी परमात्माको कहते हैं—(यः) जो (योगींद्रवृदैः) योगीश्वरोंकर (सोक्षस्य कारणे) मोक्षके निमित्त (श्रनवरतं) निरन्तर (ज्ञानमयः) ज्ञानमयी (ध्यायते) चितवन किया जाता है, (सः परमात्मा देवः) वह परमात्मदेव (ध्येयः) आराधने योग्य है, दूसरा कोई नहीं।

भावार्थ — जो परमात्मा मुनियोंको ध्यावने योग्य कहा है, वही शुद्धात्मज्ञानके वैरी आर्त रीद्र ध्यानकर रहित धर्म ज्ञानी पुरुषोंको उपादेय है, अर्थात् जब आर्तध्यान रीद्रध्यान ये दोनों छूट जाते हैं, तभी उसका ध्यान हो सकता है ।।३६।।

वथ योऽयं शुद्धबुद्धैकस्वभावो जीवो ज्ञानावरणादिकर्महेतुं लब्ध्वा त्रसस्थावररूपं जगजनयति स एव परमात्मा भवति नान्यः कोऽपि जगत्कर्ता ब्रह्मादिरिति प्रतिपादयति—

> जो जिउ हेउ लहेवि विहि जगु बहु-विहउ जगेइ। लिंगत्तयं-परिमंडियउ सो परमप्पु हवेइ ॥४०॥

यो जीवः हेतुं लब्ध्वा विधि जगत वहुविधं जनयति । लिङ्गत्रयपरिमण्डितः स परमात्मा भवति ।।४०।।

आगें जो शुद्ध ज्ञानस्वभाव जीव ज्ञानावरणादिकमोंके कारणसे त्रस स्थावर जन्मरूप जगत्को उत्पन्न करता है, वही परमात्मा है, दूसरे कोई भी ब्रह्मादिक जगत्कर्ता नहीं हैं, ऐसा कहते हैं—(य:) जो (जीव:) आत्मा (विधि हेतुं) ज्ञानावरणादि कर्मरूप कारणोंको (लब्ध्वा) पाकर (बहुविधं जगत्) अनेक प्रकारके जगत्को (जन्यित) पैदा करता है, अर्थात् कर्मके निमित्तसे त्रस स्थावररूप अनेक जन्म घरता है (लिगत्रयपरिमंडितः) स्त्रीलिंग, पुद्धिग, नपुंसकिलंग इन तीन चिन्होंकर सहित हुआ (सः) वही (परमात्मा) शुद्धनिश्चयकर परमात्मा (भवित) है, अर्थात् अशुद्धपनेको परिणत हुआ जगतमें भटकता है, इसिलये जगतका कर्त्ता कहा है, और शुद्धपनेरूप परिणत हुआ विभाव (विकार) परिणामोंको हरता है, इसिलये हर्त्ता है। यह जीव ही ज्ञान अज्ञान दशाकर कर्त्ता हर्ता है और दूसरे कोई भी हरिहरादिक कर्त्ता हर्ती ही ।

भावार्थ—पूर्व जो शुद्धात्मा कहा था, वह यद्यपि शुद्धनयकर शुद्ध है, तो भी अनादिसे संसारमें ज्ञानावरणादि कर्म बंधकर ढका हुआ वीतराग, निर्विकल्पसहजानन्द, अद्वितीयसुखके स्वादको न पानेसे व्यवहारनयकर श्रस और स्थावररूप स्त्री पुरुष नपुंसक लिगादि सहित होता है, इसलिये जगत्कर्त्ता कहा जाता है अन्य कोई भी दूसरोंकर किल्पत परमात्मा नहीं है। यह आत्मा ही परमात्माकी प्राप्तिके शत्रु तीन वेदों (स्ती-

लिंगादि) कर उत्पन्न हुए रागादि विकल्प-जालोंको निर्विकल्पसमाधिसे जिस समय नाश करता है, उसी समय उपादेयरूप मोक्ष-सुखका कारण होनेसे उपादेय हो जाता है ।।४०।।

अथ यस्य परमात्मनः केवलज्ञानप्रकाशमध्ये जगद्वसति जगन्मध्ये सोऽपि वसति तथापि तद्रूपो न भवतीति कथयति—

जमु अब्भंतरि जगु वसइ जग-अब्भंतरि जो जि। जिंग जि वसंतु वि जगु जि गा वि मुग्गि परमप्पड सो जि॥४१॥

यस्य अभ्यन्तरे जगत् वसति जगदभ्यन्तरे य एव । जगति एव वसन्नपि जगत् एव नापि मन्यस्व परमात्मानं तमेव ॥४१॥

आगे जिस परमात्माके केवलज्ञानरूप प्रकाशमें जगत् बस रहा है, और जगत्के मध्यमें वह ठहर रहा है, तो भी वह जगत्रूप नहीं है, ऐसा कहते हैं—(यस्य) जिस आत्मारामके (अभ्यंतरे) केवल ज्ञानमें (जगत्) संसार (वसित) बस रहा है, अर्थात् प्रतिबिम्बित हो रहा है, प्रत्यक्ष भास रहा है, (जगदभ्यंतरे) और जगत्में वह बस रहा है, अर्थात् सबमें व्याप रहा है। वह ज्ञाता है और जगत् ज्ञेय है, (जगित एव वसन्निप) संसारमें निवास करता हुआ भी (जगदेव नािप) निश्चयनयकर किसी जगत्की वस्तुसे तन्मय (उस स्वरूप) नहीं होता, अर्थात् जैसे रूपी पदार्थको वित्र देखते हैं, तो भी उनसे जुदे ही रहते हैं, इस तरह वह भी सबसे जुदा रहता है, (तमेव) उसीको (परमान्तानं) परमात्मा (मन्यस्व) हे प्रभाकरभट्ट, तू जान।

भावार्थ — जो शुद्ध, बुद्ध सर्वव्यापक सबसे अलिप्त, शुद्धात्मा है, उसे वीतराग निर्विकलप समाधिमें स्थिर होकर ध्यान कर। जो केवलज्ञानादि व्यक्तिरूप कार्यसमय-सार है, उसका कारण वीतराग स्वसंवेदन ज्ञानरूप निजभाव ही उपादेय हैं।।४१।।

अथ देहे वसन्तमिष हरिहरादयः परमसमाधेरभावादेव यं न जानन्ति स परमात्मा भवतीति कथयन्ति—

देहि वसंत वि हरि-हर वि जं अज वि गा मुगांति । परम-समाहि-तवेगा विगा सो परमप्पु भगांति ॥४२॥

देहे वसन्तमपि हरिहरा अपि यम अद्यापि न जानन्ति । परमसमाधितपसा विना तं परमात्मानं भणन्ति ।।४२।।

अगो वह शुद्धात्मा यद्यपि देहमें रहता है, तो भी परमसमाधिक अभावसे हिरिहरादिक सरीखे भी जिसे प्रत्यक्ष नहीं जान सकते, वह परमात्मा है, ऐसा कहते हैं—(देहे) परमात्मस्वभावसे भिन्न शरीरमें (वसंतम्पि) अनुप्वरितअसद्भूतव्यव-हारनयकर बसता है, तो भी (यं) जिसको (हरिहरा ग्रपि) हरिहर सरीखे चतुर पुरुष (ग्रद्ध ग्रपि) अबतक भी (न जानंति) नहीं जानते हैं। किसके विना (परमसमाधि-तप्सा विना) वोतरागनिविकल्प नित्यानन्द अद्वितीय सुखछ्प अमृतके रसके आस्वाद-छप परमसमाधिभूत महातपके विना नहीं जानते, (तं) उसको (परमात्मानं) परमात्मा (भणंति) कहते हैं। यहां किसोका प्रश्न है, कि पूर्वभवमें कोई जीव जिनदीक्षा घारणकर व्यवहार निश्चयछ्प रत्नत्रयकी आराधनाकर महान् पुण्यको उपार्जन करके अज्ञानभावसे निदानबन्ध करनेके बाद स्वर्गमें उत्पन्न होता है, पीछे आकर मनुष्य होता है, वही तीन खण्डका स्वामी वासुदेव (हरि) कहलाता है, और कोई जीव इसी भवमें जिनदीक्षा लेकर समाधिके बलसे पुण्यबन्ध करता है, उसके बाद पूर्वकृत चारित्रमोहके उदयसे विषयोंमें लीन हुआ छद्र (हर) कहलाता है। इसलिये वे हरिहरादिक परमात्माका स्वछप कैसे नहीं जानते ?

इसका समाधान यह है, कि तुम्हारा कहना ठीक है। यद्यपि इन हरिहरादिक महान पुरुषोने रत्नत्रयकी आराधनाकी, तो भी जिस तरहके वीतराग-निविकलप-रत्नत्रयस्वरूपसे तद्भव मोक्ष होता है, वैसा रत्नत्रय इनके नहीं प्रगट हुआ, सरागरत्नत्रय हुआ है, इसीका नाम व्यवहाररत्नत्रय है। सो यह तो हुआ, लेकिन शुद्धोपयोगरूप वीतरागरत्नत्रय नहीं हुआ, इसिलये वीतरागरत्नत्रयके धारक उसी भवसे मोक्ष जानेवाले योगी जैसा जानते हैं, वैसा ये हरिहरादिक नहीं जानते। इसी लिये परम शुद्धोपयोगियों की अपेक्षा इनको नहीं जाननेवाले कहा गया है, क्योंकि जैसे स्वरूपके जाननेसे साक्षात मोक्ष होता है, वैसा स्वरूप ये नहीं जानते। यहां पर सारांश यह है, कि जिस साक्षात उपादेय शुद्धात्माको तद्भव मोक्षक साधक महामुनि ही आराध सकते हैं, और हरिहरादिक नहीं जान सकते, वही चितवन करने योग्य है।।४२।।

अथोत्पादच्य्यपर्यायार्थिकनयेन संयुक्तोऽपि यः द्रच्यार्थिकनयेन उत्पादच्ययरितः स एव परमात्मा निर्विकृत्यसमाधिवलेन जिनवरदेहेऽपि दृष्ट इति निरूपयति—

## भावाभावहिं संजुवंड भावाभावहिं जो जि । देहि जि दिट्टंड जिल्वरिहें मुणि प्रमप्पंड सो जि ॥४३॥

भावाभावाभ्यां संयुक्तः भावाभावाभ्यां य एव ।

देहे एव दृष्टः जिनवरैः मन्यस्व परमात्मान तमेव ॥४३॥

आगे यद्यपि पर्यायाथिकनयकर उत्पाद व्ययकर सहित है, तो भी द्रव्याधिकनयकर उत्पादव्यय रहित है, सदा ध्रुव (अविनाशी) ही है, वही परमात्मा निविकल्प
समाधिक बलसे तीर्थंकर देवोंने देहमें भी देख लिया है, ऐसा कहते हैं—(य एव) जो
(भावाभावाभ्यां) व्यवहारनयकर यद्यपि उत्पाद और व्ययकर (संयुक्तः) सहित है, तो
भी द्रव्याधिकनयसे (भावाभावाभ्यां) उत्पाद और विनाशसे ("रहितः") रहित है,
तथा (जिनवरैः) वीतरागनिविकल्प आनन्दरूपसे समाधिकर तद्भव मोक्षके साधक
जिनवरदेवने (देहे अपि) देहमें भी (दृष्टः) देख लिया है, (तमेव) उसीको तूं (परमात्मानं) परमात्मा (मन्यस्व) जान, अर्थात् वीतराग परमसमाधिके बलसे अनुभवकर।

भावार्थ — जो परमात्मा कृष्ण, नील, कापोत, लेश्यारूप विभाव परिणामोंसे रित शुद्धात्मकी प्राप्तिरूप ध्यानकर जिनवरदेवने देहमें देखा है, वही साक्षात् उपादेय है। १४३।।

अथ येने देहे वसता पश्चेन्द्रियग्रामी वसति गर्तेनोद्वसी भवति स एव परमात्मा भवतीति कथियति—

देहि वसंते जेंगा पर इंदिय-गामु वसेई । उठवेंसु होई गएण फुंडु सो परमप्प हेवेई ॥४४॥

देहे वसता येन परं इन्द्रियग्रामः वसति । उद्वसो भवति गतेन स्फुटं स परमात्मा भवति ।।४४।।

आगे देहमें जिसके रहनेसे पांच इन्द्रियरूप गांव बसता है, और जिसके निकलनेसे पंचेन्द्रिय ग्राम उजड़ हो जाता है, वह परमात्मा है, ऐसा कहते हैं—(येन परं देहे बसता) जिसके केवल देहमें रहनेसे (इन्द्रियग्रामः) इन्द्रिय गांव (वसति) रहता है, (गतेन) और जिसके परभवमें चले जाने पर (उद्देस: स्फूट भवति) ऊजड़ निश्चयसे हो जाता है (स परमात्मा) वह परमात्मा (भवति) है।

भावार्थ — शुद्धात्मासे जुदी ऐसी देहमें बसते आत्म-ज्ञानके अभावसे ये इन्द्रियां अपने-अपने विषयों में (रूपादिमें) प्रवर्तती हैं, और जिसके चले जानेपर अपने अपने विषय-व्यापारसे एक जाती हैं, ऐसा चिदानन्द निज आत्मा वही परमात्मा है। अतिन्द्रियसुखके आस्वादी परमसमाधिमें लीन हुए मुनियोंको ऐसे परमात्माका ध्यान ही मुक्तिका कारण है, वही अतीन्द्रिय सुखका साधक होनेसे सब तरह उपादेय है।।४४।।

अथ यः पञ्चेन्द्रियः पञ्चविषयान् जानाति स च तैर्न ज्ञायते स परमात्मा भवतीति । निरूपयति—

जो गिय-करगाहिं-पंचहिं वि पंच वि विसय मुगोइ।
मुगिउ गा पंचहिं पंचहिं वि सो परमप्पु हवेइ॥४५॥

यः निजकरणैः पञ्चभिरपि पञ्चापि विषयान् जानाति । ज्ञातः न पञ्चभिः पञ्चभिरपि स परमात्मा भवति ॥४५॥

आगे जो पांच इन्द्रियोंसे पांच विषयोंको जानता है, और आप इन्द्रियोंके गोचर नहीं होता है, वही परमात्मा है, यह कहते हैं—(यः) जो आत्माराम शुद्धनिश्चय-नयकर अतीन्द्रिय ज्ञानमयहै, तो भी अनादि बन्धके कारण व्यवहारनयसे इन्द्रियमय शरीरको ग्रहणकर (निजकरणैः पंचिभरिप) अपनी पांचों इन्द्रियों द्वारा (पंचापि विषयान्) रूपादि पांचों ही विषयोंको जानता है, अर्थात् इन्द्रियज्ञानरूप परिणमन करके इन्द्रियोंसे रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्शको जानता है और आप (पंचिभः) पांच इन्द्रियोंकर तथा (पंचिभरिप) पांचों विषयोंसे सो (मतो न) नहीं जाना जाता, अगोचर है, (स परमात्मा) ऐसे लक्षण जिसके हैं, वही परमात्मा (भवति) है।

भावार्थ—पांच इन्द्रियोंके विषय-सुखके आस्वादसे विपरीत, वीतराग निर्विक् कल्प परमानंद समरसोभावरूप, सुखके रसका आस्वादरूप, परमसमाधि करके जो जाना जाता है, वही परमात्मा है, वह ज्ञानगम्य है, इन्द्रियोंसे अगम्य है, और उपादेयरूप अती-न्द्रिय सुखका साधन अपना स्वभावरूप वही परमात्मा आराधने योग्य है ॥४५॥

अथ यस्य परमार्थेन वन्धसंसारौ न भवतस्तमात्मानं व्यवहारं मुक्तवा जानीहि इति कथयति—

### जसु परमत्थे बंधु णवि जोइय गा वि संसारः। सो परमप्पउ जागि तुहुं मणि मिल्लिवि ववहारः॥४६॥

यस्य परमार्थेन बन्धो नैव योगिन् नापि संसारः । तं परमात्मानं जानोहि त्वं मनसि मुक्तवा व्यवहारम् ॥४६॥

आगे जिसके निश्चयकर बन्ध नहीं हैं और संसार भी नहीं है, उस आत्माको सब लौकिक व्यवहार छोड़कर अच्छो तरह पहचानो, ऐसा कहते हैं—(हे योगिन्) हे योगी, (यस्य) जिस चिदानन्द शुद्धात्माके (परमार्थेन) निश्चय करके, (संसारः) निज स्वभावसे भिन्न द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भावरूप पांच प्रकार परिवर्तन (भ्रमण) स्वरूप संसार (नैव) नहीं है, (बन्धो नापि) और संसारके कारण जो प्रकृति, स्थिति, अनुभाग, प्रदेशरूप चार प्रकारका बन्ध भी नहीं है। जो बन्ध केवलज्ञानादि अनन्त-चतुष्ट्यकी प्रगटतारूप मोक्ष-पदार्थसे जुदा है, (तं परमात्मानं) उस परमात्माको (त्वं) तू (मनास व्यवहारं मुक्त्वा) मनमें से सब लौकिक-व्यवहारको छोड़कर तथा वीतराग समाधिमें ठहरकर (जानोहि) जान, अर्थात् चिन्तवन कर।

भावार्थ — शुद्धात्माकी अनुभूतिसे भिन्न जो संसार और संसारका कारण बंध इन दोनोंसे रहित और आकुलतासे रहित ऐसे लक्षणवाला मोक्षका मूलकारण जो शुद्धात्मा है, वही सर्वथा आराधने योग्य है ॥४६॥

अथ यस्य परमात्मनो ज्ञानं वज्लीवत् ज्ञेयास्तित्वाभावेन निवर्तते न च शक्त्य-भावेनेति कथयति—

> गोयाभावे विल्लि जिम थक्कइ णागु वहोवि । मुक्कहं जसु पय बिंबियड परम-सहाड भगोवि ॥४७॥

ज्ञेयाभावे वल्ली यथा तिष्ठति ज्ञानं वलित्वा । मुक्तावां यस्य पदे बिम्बितं परमस्वभावं भणित्वा ॥४७॥

आगे जिस परमात्माका ज्ञान सर्वव्यापक है, ऐसा कोई पदार्थ नहीं है, जो ज्ञानसे न जाना जावे, सब ही पदार्थ ज्ञानमें भासते है, ऐसा कहते हैं—(यथा) जैसे मण्डपके अभावसे (वल्ली) वेल (लता) (तिष्ठित) ठहरती है, अर्थात् जहां तक मंडप है, वहां तक तो चढ़तो है और आगे मण्डपका सहारा न मिलनेसे चढ़नेसे ठहर जाती है, उसी तरह (मुक्तानां) मुक्त-जीवोंका (ज्ञानं) ज्ञान भी जहां तक ज्ञेय (पदार्थ) हैं, वहां तक फैल जाता है, (ज्ञेयाभावे) और ज्ञेयका अवलम्बन न मिलनेसे (बलेपि?) जाननेकी शक्ति होनेपर भी (तिष्ठति) ठहर जाता है, अर्थात् कोई पदार्थं जाननेसे बाकी नहीं रहता, सब द्रव्य, क्षेत्र, काल, और सब भावोंको ज्ञान जानता है, ऐसे तीन लोक सरीखे अनन्ते लोकालोक होवें, तो भी एक समयमें ही जान लेवे, (यस्य) जिस भगवान परमात्माके (पदे) केवलज्ञानमें (परमस्वभावं) अपना उत्कृष्ट स्वभाव सबके जाननेरूप (बिबितं) प्रतिभासित हो रहा है, अर्थात् ज्ञान सबका अन्तर्यामी है, सर्वाकार ज्ञानकी परिणति है, ऐसा (भिणत्वा) जानकर ज्ञानका आराधन करो ।

भावार्थ — जहां तक मण्डप वहां तक ही बेल (लता) की बढ़वारी है, और जब मण्डपका अभाव हो, तब बेल स्थिर होके आगे नहीं फैलती, लेकिन बेलमें विस्तार शक्तिका अभाव नहीं कह सकते, इसी तरह सर्वव्यापक ज्ञान केवलीका है, जिसके ज्ञानमें सब पदार्थ भलकते हैं, वही ज्ञान आत्माका परम स्वभाव है, ऐसा जिसका ज्ञान है, वही शुद्धात्मा उपादेय है। यह ज्ञानानन्दरूप आत्माराम है, वही महामुनियोंके चित्तका विश्राम (ठहरनेकी जगह) है। १४७।।

अथ यस्य कर्माणि यद्यपि सुखदुःखादिकं जनयन्ति तथापि स न जनितो न हत इत्यभिष्रायं मनसि धृत्वा सत्रं कथयति —

> कम्मिहं जासु जगांतिहं वि गािउ णिउ कज्जु सया वि । किं पि गा जिंग्येड हरिड गािव सो परमण्येड भावि ॥४८॥

> > कर्मभिः यस्य जनयद्भिरिप निजनिजकार्यं सदापि । किमपि न जनितो हुतः नैव तं परमात्मानं भावय ॥४८॥

आगे जो शुभ अशुभ कर्म हैं, वे यद्यपि सुख-दु:खादिको उपजाते हैं, तो भी वह आत्मा किसीसे उत्पन्न नहों हुआ, किसीने बनाया नहों, ऐसा अभिप्राय मनमें रख-कर गाथा-सूत्र कहते हैं—(कर्मभिः) ज्ञानावरणादि कर्म (सदापि) हमेशा (निजनिज-कार्ये) अपने-अपने सुख-दु:खादि कार्यको (जनयद्भिरपि) प्रगट करते हैं, तो भी शुद्ध-निश्चयनयकर (यस्य) जिस आत्माका (किमपि) कुछ भी अर्थात् अनन्तज्ञानादिस्वरूप (न जनितः) न तो नया पदा किया और (नव हतः) न विनाश किया, और न दूसरी तरहका किया, (तं) उस (परमात्मानं) परमात्माको (भावय) तू चिन्तवन कर।

भावार्थ—यद्यपि व्यवहारनयसे गुद्धात्मस्वरूपके रोकनेवाले ज्ञानावरणादिकर्म अपने-अपने कार्यको करते हैं, अर्थात् ज्ञानावरण तो ज्ञानको ढंकता है, दर्शनावरणकर्म दर्शनको आच्छादन करता है, वेदनीय साता असाता उत्पन्न करके अती न्द्रियसुषको घातता है, मोहनीय सम्यक्त्व तथा चारित्रको रोकता है, आयुकर्म स्थि शरीरमें रखता है, अविनाशी भावको प्रगट नहीं होने देता, नामकर्म नाना प्रकार गित जाति शरीरादिकको उपजाता हैं, गोत्रकर्म ऊंच नीच गोत्रमें डाल देता है, और अन्तरायकर्म अनन्तवीर्य (बल) को प्रगट नहीं होने देता। इस प्रकार ये कार्यको करते हैं, तो भी गुद्धनिश्चयनयकर आत्माका अनन्तज्ञानादिस्वरूपका इन कर्मोंने न तो नाश किया, और न नया उत्पन्न किया, आत्मा तो जैसा है वैसा ही है। ऐसे अखंड परमात्माका तू वीतरागनिविकल्पसमाधिमें स्थिर होकर ध्यानकर। यहां पर यह तात्पर्य है, कि जो जीवपदार्थ कर्मोंसे न हरा गया, न उपजा, किसी दूसरी तरह नहीं किया गया, वही चिदानन्दस्वरूप उपादेय है।।४६।।

अथ यः कर्मनिवद्धोऽपि कर्मरूपो न भवति कर्मापि तद्रूपं न संभवति तं परमात्मानं भावयेति कथयति—

कम्म-शिबद्ध वि होइ गावि जो फुडु कम्मु कया वि । कम्मु वि जो गा कया वि फुडु सो परमप्पउ भावि ॥४६॥

कर्मनिबद्धोऽपि भवति नैव यः स्फुटं कर्म कदापि ।
कर्मापि यो न कदापि स्फुटं तं परमात्मानं भावय ।।४६।।

इसके बाद जो आत्मा कर्मोंसे अनादिकालका बन्धा हुआ है, तो भी कर्मरूप नहीं होता, और कर्म भी आत्मस्वरूप नहीं होते आत्मा चैतन्य है, कर्म जड़ है, ऐसा जानकर उस परमात्माका तू ध्यानकर, ऐसा कहते हैं—(यः) जो चिदानन्द आत्मा (कर्मनिबद्धोऽपि) ज्ञानावरणादि कर्मोंसे वंधा हुआ होनेपर भी (कदाचिदपि) कभी भी (कर्म नैव स्फुट) कमरूप निश्चयसे नहीं (भवति) होता, (कर्म अपि) और कर्म भी (यः) जिस परमात्मारूप (कदाचिदपि स्फुट) कभी भी निश्चयकर (न) नहीं होते, (तं) उस पूर्वोक्त लक्षणोंवाले (परमात्मानं) परमात्माको तू (भावय) चिन्तवन कर ।

भावार्थ — जो आत्मा अपने शुद्धात्मस्वरूपकी प्राप्तिके अभावसे उत्पन्न किये ज्ञानावरणादि शुभ अशुभ कर्मीसे व्यवहारनयकर बधा हुआ है, तो भा शुद्धनिश्चयनयसे कमें हैंप नहीं है, अर्थात् केवलज्ञानादि अनन्तगुणक्ष्य अपने स्वरूपको छोड़कर कमंह्य महीं परिणमता, और ये ज्ञानावरणादि द्रव्य—भावरूप कमं भी आत्मस्वरूप नहीं परिणमते, अर्थात् अपने जड़रूप पुद्गलपनेको छोड़कर चैतन्यरूप नहीं होते, यह निश्चय है कि जीव तो अजीव नहीं होता, और अजीव है, वह जीव नहीं होता । ऐसी अनादि-कालको मर्यादा है । इसलिये कमींसे भिन्न ज्ञान-दर्शनमयी सब तरह उपादेयरूप (आराधने योग्य) परमात्माको तुम देह रागादि परिणतिरूप बहिरात्मपनेको छोड़कर शुद्धात्म परिणतिकी भावनारूप अन्तरात्मामें स्थिर होकर चिन्तवन करो, उसीका अनुभव करो, ऐसा तात्पर्य हुआ ।।४६।।

> अत ऊर्ध्व स्वदेहप्रमाणव्याख्यानमुख्यत्वेन षट्स्त्राणि कथयन्ति । तद्यथा— कि वि भगांति जिड सव्वगड जिड जडु के वि भगांति । कि वि भगांति जिड देह-समु सुगगु वि के वि भगांति ॥५०॥ केऽपि भणन्ति जीवं सर्वगतं जीवं जडं केऽपि भणन्ति । केऽपि भणन्ति जीवं देहसमं शून्यमपि केऽपि भणन्ति ॥५०॥

ऐसे तीन प्रकार आत्माके कहनेवाले पहले महाधिकारके पांचवें स्थलमें जैसा निर्मल ज्ञानमयी प्रगटरूप गुद्धात्मा सिद्धलोकमें विराजमान है, वैसा ही गुद्धिनिश्चयनय-कर शिक्तरूपसे देहमें तिष्ठ रहा है, ऐसे कथनकी मुख्यतासे चौबीस दोहा-सूत्र कहे गये। इससे आगे छह दोहा-सूत्रोंमें आत्मा व्यवहारनयकर अपनी देहके प्रमाण है, यह कह सकते हैं—(केऽिप) कोई नैयायिक, वेदान्ती और मीमांसक-दर्शनवाले (जीवं) जीवको (सर्वगतं) सर्वव्यापक (भणंति) कहते हैं, (केऽिप) कोई सांख्य-दर्शनवाले (जीवं) जीवको (जडं) जड़ (भणंति) कहते हैं, (केऽिप) कोई बौद्ध-दर्शनवाले जीवको (शून्यं अप) शून्य भी (भणंति) कहते हैं, (केऽिप) कोई जिनधर्मी (जीवं) जीवको (देहसमं) व्यवहारनय-कर देहप्रमाण (भणंति) कहते हैं, और निश्चयनयकर लोकप्रमाण कहते हैं। वह आत्मा कैसा है शबौर कैसा नहीं है ऐसे चार प्रश्न शिष्यने किये, ऐसा तात्वर्य है।।५०।।

वय वक्ष्यमाणनयविभागेन प्रश्नचतुष्टयस्याप्यभ्युपगमं स्त्रीकारं करोति — अप्पा जोइय सठव-गउ अप्पा जडु वि वियाणि। अप्पा देह-पमाणु मुणि अप्पा सुगगु वियाणि।।५१॥ आत्मा योगिन् सर्वगतः आत्मा जडोऽपि विजानीहि । आत्मानं देहप्रमाणं मन्यस्व आत्मानं शून्यं विजानीहि ।।५१॥

आगे नय-विभागकर आत्मा सबरूप है, एकान्तवादकर अन्यवादी मानते हैं, सो ठीक नहीं है, इस प्रकार चारों प्रश्नोंको स्वीकार करके समाधान करते हैं—(हे योगिन्) हे प्रभाकरभट्ट, (आत्मा सर्वगतः) आगे कहे जानेवाले नयके भेदसे आत्मा सर्वगत भी है, (आत्मा) आत्मा (जडोऽपि) जड़ भी है ऐसा (विजानोहि) जानो, (आत्मानं देहप्रमाणं) आत्माको देहके बराबर भी (मन्यस्व) मानो, (आत्मानं शून्यं) आत्माको शून्य भी (विजानोहि) जानो। नय-विभागसे माननेमें कोई दोष नहीं है, ऐसा तात्पर्य है।।५१।।

अथ कर्मरहितात्मा केवलज्ञानेन लोकालोकं जानाति तेन कारणेन सर्वगतो भवतीति प्रतिपादयति—

श्रपा कम्म-विविज्ञयं केवल-णाणें जेण। लोयालोउ वि मुणइ जिय सव्वगु वुच्चइ तेण।।५२॥

आत्मा कर्मविवर्जितः केवलज्ञानेन येन । लोकालोकमिप मनुते जीव सर्वगः उच्यते तेन ।। ५२।।

आगे कर्मरहित आत्मा केवलज्ञानसे लोक और अलोक दोनोंको जानता है, इसिलये सर्वव्यापक भी हो सकता है, ऐसा कहते हैं—(ग्रात्मा) यह आत्मा (कर्मवि-वर्जितः) कर्मरहित हुआ (केवलज्ञानेन) केवलज्ञानसे (येन) जिस कारण (लोकालोकमिप) लोक और अलोकको (मनुते) जानता है, (तेन) इसीलिये (हे जीव) हे जीव, (सवर्गः) सर्वगत (उच्यते) कहा जाता है।

भावार्थ — यह आत्मा व्यवहारनयसे केवलज्ञानकर लोक अलोकको जानता है, और शरीरमें रहने पर भी निश्चयनयसे अपने स्वरूपको जानता है, इस कारण ज्ञानकी अपेक्षा तो व्यवहारनयसे सर्वगत है, प्रदेशोंकी अपेक्षा नहीं है। जैसे रूपवाले पदार्थको नेत्र देखते हैं, परन्तु उन पदार्थोंसे तन्मय नहीं होते, उसरूप नहीं होते हैं। यहां कोई प्रश्न करता है, कि जो व्यवहारनयसे लोकालोकको जानता है, और निश्चयन्नयसे नहीं, तो व्यवहारसे सर्वज्ञपना हुआ, निश्चयनयकर न हुआ ? उसका समाधान करते हैं — जैसे अपनी आत्माको तन्मयी होकर जानता है, उस तरह परद्रव्यको

तन्मयीपनेसे नहीं जानता, भिन्नस्वरूप जानता है, इस कारण व्यवहारनयसे कहा, कुछ ज्ञानके अभावसे नहीं कहा। ज्ञानकर जानपना तो निज और परके समान है जैसे अपनेको संदेह रहित जानता है, वैसा हो परको भी जानता है, इसमें संदेह नहीं समभा, लेकिन निज स्वरूपसे तो तन्मयी है, और परसे तन्मयी नहीं। और जिस तरह निजको तन्मयी होकर निश्चयसे जानता है, उसी तरह यदि परको भी तन्मय होकर जाने, तो परके सुख-दु:ख, राग-द्वेषके ज्ञान होने पर सुखी, दु:खी, रागी, द्वेषी होवे, यह बड़ा दूषण है। सो इसप्रकार कभी नहीं हो सकता। यहां जिस ज्ञानसे सर्वव्यापक कहा, वही ज्ञान उपादेय अतीन्द्रियसुखसे अभिन्न है, सुखरूप है, ज्ञान और आनंदमें भेद नहीं है, वही ज्ञान उपादेय है, यह अभिप्राय जानना। इस दोहामें जीवको ज्ञानकी अपेक्षा सर्वन्यत कहा है।।५२।।

व्यथ येन कारगोन निजनोधं लब्ध्वात्मन इन्द्रियज्ञानं नास्ति तेन कारगोन जहो भवतीत्यभिप्रायं मनसि धृत्वा सत्रमिदं कथयति—

जे णिय-बोह-परिद्वियहँ जीवहँ तुदृइ णाणु । इंदिय-जणियउ जोइया तिं जिउ जडु वि वियाणु ॥५३॥

येन निजबोधप्रतिष्ठितानां जीवानां त्रुटचित ज्ञानम् । इन्द्रियजनितं योगिन् तेन जीवं जडमपि विजानीहि ॥५३॥

आगे आत्म-ज्ञानको पाकर इन्द्रिय-ज्ञान नाशको प्राप्त होता है, परमसमाधिमें आत्मस्वरूपमें लीन है, परवस्तुकी गम्य नहीं है, इसलिये नयप्रमाणकर जड़ भी है, परन्तु ज्ञानाभावरूप जड़ नहीं है, चैतन्यरूप ही है, अपेक्षासे जड़ कहा जाता है, यह अभिप्राय मनमें रखकर गाथा-सूत्र कहते हैं—(येन) जिस अपेक्षा (निजबीध-प्रतिष्ठितानां) आत्म-ज्ञानमें ठहरे हुए (जीवानां) जीवोंके (इंद्रियजनितं ज्ञानं) इन्द्रियोंसे उत्पन्न हुआ ज्ञान (त्रुटचित) नाशको प्राप्त होता है, (हे योगिन्) हे योगी, (तेन) उसी कारणसे (जीवं) जीवको (जड़मिप) जड़ भी (विजानीहि) जानो।

भावार्थ—महामुनियोंके वीतरागिनिविकल्प-समाधिके समयमें स्वसंवेदनज्ञान होनेपर भी इन्द्रियजनित ज्ञान नहीं है, और केवलज्ञानियोंके तो किसी समय भी इन्द्रिय-ज्ञान नहीं है, केवल अतीन्द्रियज्ञान ही है, इसलिये इन्द्रिय-ज्ञानके अभावकी अपेक्षा आत्मा जुड़ भी कहा जा सकता है। यहांपर बाह्य इन्द्रिय-ज्ञान सब तरह हेय है, और अतोन्द्रियज्ञान उपादेय है, यह सारांश हुआ ।। १३।।

अथ शरीरनामकर्मकारणरहितो जीवो न वर्धते न च हीयते तेन कारणेन मुक्तश्र-रमशरीरप्रमाणो भवतीति निरूपयति —

> कारण-विरहिउ सुद्ध-जिउ वड्डइ खिरइ ए जेए। चरम-सरीर-पमाणु जिउ जिणवर बोल्लहिं तेण ॥५४॥

कारणविरहितः शुद्धजीवः वर्धते क्षरति न येन । चरमशरीरप्रमाण जीवं जिनवराः बुवन्ति तेन ॥५४॥

आगे शरीरनामा नामकर्मरूप कारणसे रहित यह जीव न घटता है, और न बढ़ता है, इस कारण मुक्त-अवस्थामें चरम-शरीरसे कुछ कम पुरुषाकार रहता है, इसिलये शरीरप्रमाण भी कहा जाता है, ऐसा कहते हैं—(येन) जिस हेतु (कारण-विरहितः) हानि-वृद्धिका कारण शरीर नामकर्मसे रहित हुआ (शुद्धजीवः) शुद्धजीव (न वर्धते क्षरित) न तो बढ़ता है, और न घटता है, (तेन) इसी कारण (जिनवराः) जिनेन्द्रदेव (जीवं) जीवको (चरसशरीरप्रमाणं) चरमशरीर प्रमाण (ब्रुवन्ति) कहते हैं।

भावार्थ — यद्यपि संसार अवस्थामें हानि-वृद्धिका कारण शरीरनामा नामकर्म है, उसके सम्बन्धसे जीव घटता है, और बढता है; जब महामच्छका शरीर पाता है, तब वा शरीरकी वृद्धि होती है, और जब निगोदिया शरीर घारता है, तब घट जाता है, और मुक्त अवस्थामें हानि-वृद्धिका कारण जो नामकर्म उसका अभाव होनेसे जीवके प्रदेश न तो सिकुड़ते हैं, न फैलते हैं, किन्तु चरमशरीरसे कुछ कम पुरुषाकार ही रहते हैं, इसिलये शरीरप्रमाण हैं, यह निश्चय हुआ। यहां कोई प्रश्न करे, कि जब तक दीपकके आवरण है, तब तक तो प्रकाश नहीं हो सकता है, और जब उसके रोकने-वालेका अभाव हुआ, तब प्रकाश विस्तृत होकर फैल जाता है, उसीप्रकार मुक्तिअवस्थामें आवरणके अभाव होनेसे आत्माके प्रदेश लोक-प्रमाण फैलने चाहिये, शरीर-प्रमाण ही क्यों रह गये ?

उसका समाधान यह है, कि दीपकके प्रकाशका जो विस्तार है, वह स्वभावसे होता है, परसे नहीं उत्पन्न हुआ, पीछे भाजन वगैरहसे अथवा दूसरे आवरणसे आच्छा-दन किया गया, तब वह प्रकाश संकोचको प्राप्त हो जाता है, जब आवरणका अभाव होता है, तब प्रकाश विस्ताररूप हो जाता है, इसमें संदेह नहीं और जीवका प्रकाश अनादिकालसे कर्मोंसे ढका हुआ है, पहले कभी विस्ताररूप नहीं हुआ। शरीर-प्रमाण ही संकोचरूप और विस्ताररूप हुआ, इसलिये जीवके प्रदेशोंका प्रकाश संकोच विस्तार-रूप शरीरनामकर्मसे उत्पन्न हुआं है, इस कारण सूखी मिट्टीके बर्तनकी तरह कारणके अभावसे संकोच-विस्ताररूप नहीं होता, शरीर-प्रमाण ही रहता है, अर्थात् जबतक मिट्टीका बासन जलसे गीला रहता है, तबतक जलके सम्बन्धसे वह घट बढ़ जाता है, और जब जलका अभाव हुआ, तब बासन सूख जानेसे घटता बढ़तानहीं है--जैसेका तैसा रहता है। उसी तरह इस जीवके जबतक नामकर्मका सम्बन्ध है, तबतक संसार-अवस्थामें शरीरकी हानि-वृद्धि होतो है, उसकी हानि-वृद्धिसे प्रदेश सिकुड़ते हैं और फैलते हैं। तथा सिद्ध-अवस्थामें नामकर्मका अभाव हो जाता है, इस कारण शरीरके न होनेसे प्रदेशोंका संकोच विस्तार नहीं होता, सदा एकसे ही रहते हैं। जिस शरीरसे मुक्त हुआ, उसी प्रमाण कुछ कम रहता है। दीपकका प्रकाश तो स्वभावसे उत्पन्न है, इससे आवरणसे आच्छादित हो जाता है। जब आवरण दूर हो जाता है, तब प्रकाश सहज ही विस्तरता है। यहां तात्पर्य है, कि जो शुद्ध बुद्ध (ज्ञान) स्वभाव परमात्मा मुक्तिमें तिष्ठ रहा है, वैसा ही शरीरमें भी विराज रहा है। जब रागका अभाव होता है, उस कालमें यह आत्मा परमात्माके समान है, वही उपादेय है ।। १४।।

अथाष्टकर्माष्टादशदोषरहितत्वापेक्षया शूर्यो भवतीति न च केवलज्ञानादिगुणापेक्षया चेति दशयति—

> श्रद्ध वि कम्मइँ बहुविहइँ गावणव दोस वि जेण । सुद्ध हँ एक्कु वि श्रित्थि णवि सुग्गु वि वृच्चइ तेगा ॥५५॥ अष्टाविष कर्माणि बहुविधानि नवनव दोषा अपि येन । शुद्धानां एकोऽपि अस्ति नैव शून्योऽपि उच्यते तेन ॥५५॥

अगे आठ कर्म और अठारह दोषोंसे रहित हुआ विभाव-भावोंकर रहित होवेसे शून्य कहा जाता है, लेकिन केंवलज्ञानादि गुणकी अपेक्षा शून्य नहीं है, सदा पूणें ही है, ऐसा दिखलाते हैं—(येन) जिस कारण (अष्टी ग्राप) आठों ही (बहुविधानि कर्माणि) अनेक भेदोंवाले कर्म (नवनव दोषा अपि) अठारह ही दोष इनमेंसे (एकः ग्राप) एक भी (शुद्धानां) शुद्धात्माओंके (नैव अस्ति) नहीं है, (तेन) इसलिये (शून्योऽपि) शून्य भी (भण्यते) कहा जाता है। भावार्थ — इस आत्माके गुद्धिनश्चयनयकर ज्ञानावरणादि आठ द्रव्यकर्म नहीं है, क्षुधाद दोषोंके कारणभूत कर्मोंके नाश हो जानेसे क्षुधा तृषादि अठारह दोष कार्य- एव नहीं हैं, और अपि शब्दसे सत्ता चैतन्य ज्ञान आनन्दादि शुद्ध प्राण होनेपर भी इन्द्रियादि दश अगुद्ध एप प्राण नहीं हैं, इसिलये संसारी-जीवोंके भी शुद्धनिश्चयनयसे शिक्त एप शुद्धपना है, लेकिन रागादि विभाव-भावोंकी शून्यता ही है। तथा सिद्ध- जीवोंके तो सब तरहसे प्रगटरूप रागादिसे रहितपना है, इसिलये विभावोंसे रहितपनेकी अपेक्षा शून्यभाव है, इसी अपेक्षासे आत्माको शून्य भी कहते हैं। ज्ञानादिक शुद्ध भावकी अपेक्षा सदा पूर्ण ही है, और जिस तरह बौद्धमती सर्वथा शून्य मानते हैं, वैसा अनन्त- ज्ञानादि गुणोंसे कभी नहीं हो सकता। ऐसा कथन श्रीपंचास्तिकायमें भी किया है— "जेसि जीवसहावो" इत्यादि। इसका अभिप्राय यह है, कि जिन सिद्धोंके जीवका स्वभाव निश्चल है, जिस स्वभावका सर्वथा अभाव नहीं है, वे सिद्धभगवान देहसे रहित हैं, और वचनके विषयसे रहित हैं, अर्थात् जिनका स्वभाव वचनोंसे नहीं कह सकते। यहां मिथ्यात्व रागादिभावकर शून्य तथा एक चिद्यानंदस्वभावसे पूर्ण जो परमात्मा कहा गया है, अर्थात् विभावसे शून्य स्वभावसे पूर्ण कहा गया है, वही ज्यादेय है, ऐसा तात्पर्य हुआ। ।। १ १।।

तदनन्तरं द्रव्यगुणपर्यायनिरूपणप्रख्यत्वेन स्त्रत्रयं कथयति । तद्यथा— अप्पा जिश्यि केण गा वि अप्पे जिश्यि ण कोइ । द्व-सहात्रें गिच्चु सुगि पज्य विगासइ होइ ॥५६॥ अत्मा जिनतः केन नापि आत्मना जिनतं न किमपि । द्रव्यस्वभावेन नित्यं मन्यस्व पर्यायः विनश्यति भवति ॥५६॥

ऐसे जिसमें तीन प्रकारकी आत्माका कथन है, ऐसे पहले महाअधिकारमें जो ज्ञानकी अपेक्षा व्यवहारनयसे लोकालोकव्यापक कहा गया, वही परमात्मा निश्चयनयसे असंख्यातप्रदेशी है, तो भी अपनी देहके प्रमाण रहता है, इस व्याख्यानकी मुख्यतासे छह दोहा-सूत्र कहे गये। आगे द्रव्य, गुण, पर्यायके कथनकी मुख्यतासे तीन दोहे कहते हैं—(ग्रात्मा) यह आत्मा (केन अपि) किसीसे भी (न जिनतः) उत्पन्न नहीं हुआ, (आत्मना) और इस आत्मासे (किमिप) कोई द्रव्य (न जिनतं) उत्पन्न नहीं हुआ, (द्रव्यस्वभावेन) द्रव्यस्वभावकर (नित्यं मन्यस्व) नित्य जानो, (पर्यायः विनश्यित भवित) पर्यायभावसे विनाशोक है।

भावार्थ—यह संसारी-जीव यद्यपि व्यवहारनयकर शुद्धात्मज्ञानके अभावसे उपार्जन किये ज्ञानावरणादि शुभाशुभ कर्मोंके निमित्तसे नर नारकादि पर्यायोंसे उत्पन्न होता है, और विनसता है, और आप भी शुद्धात्मज्ञानसे रहित हुआ कर्मोंको उपजाता (बाँधता) है, तो भी शुद्धनिश्चयनयकर शिक्तरूप शुद्ध ही है, कर्मोंसे उत्पन्न हुई नर नारकादि पर्यायरूप नहीं होता, और आप भी कर्म नोकर्मादिकको नहीं उपजाता और व्यवहारसे भी न जन्मता है, न किसीसे विनाशको प्राप्त होता है, न किसीको उपजाता है, कारणकार्यसे रहित है, अर्थात् कारण उपजानेवालेको कहते हैं। कार्य उपजनेवालेको कहते हैं। सो ये दोनों भाव वस्तुमें नहीं हैं, इससे द्रव्याधिकनयकर जीव नित्य है, और पर्यायाधिकनयकर उत्पन्न होता है, तथा विनाशको प्राप्त होता है। यहां पर शिष्य प्रश्न करता है, कि संसारी जीवोंके तो नर नारकी आदि पर्यायोंकी अपेक्षा उत्पत्ति और मरण प्रत्यक्ष दीखता है, परन्तु सिद्धोंके उत्पाद, व्यय, किस तरह हो सकता है ?

क्योंकि उनके विभाव-पर्याय नहीं है, स्वभावपर्याय ही है, और वे सदा अखंड अविनश्वर ही हैं। इसका समाधान यह है—िक जैसा उत्पन्न होना, मरना, चारों गित्योंमें संसारीजीवोंके है, वेसा तो उन सिद्धोंके नहीं है, वे अविनाशी हैं, परन्तु शास्त्रोंमें प्रसिद्ध अगुरुलघु गुणकी परिणतिरूप अर्थपर्याय है, वह समय समयमें आविभिव-ितरोभावरूप होती है। अर्थात् समयमें पूर्वपरिणतिका व्यय होता है और आगेकी पर्यायका आविभिव (उत्पाद) होता है। इस अर्थपर्यायकी अपेक्षा उत्पाद व्यय जानना, अन्य संसारी-जीवोंकी तरह नहीं है। सिद्धोंके एक तो अर्थपर्यायकी अपेक्षा उत्पाद व्यय कहा है। अर्थपर्यायमें षट्गुणी हानि और वृद्धि होती है।

अनन्तभागवृद्धि १, असंख्यातभागवृद्धि २, संख्यातभागवृद्धि ३, संख्यातगुणवृद्धि ४, असंख्यातगुणवृद्धि ६, अनन्तगुणवृद्धि ६ । अनन्तभागहानि १, असंख्यातभागहानि २, संख्यातभागहानि ३, संख्यातगुणहानि ४, असंख्यातगुणहानि ४, अनन्तगुणहानि ६ । ये षट्गुणो हानि-वृद्धिको नाम कहे हैं । इनका स्वरूप तो केवलीके गम्य है,
सो इस षट्गुणो हानि-वृद्धिको अपेक्षा सिद्धोंके उत्पाद व्यय कहा जाता है । अथवा
समस्त ज्ञेयपदार्थ उत्पाद व्यय घ्रौव्यरूप परिणमते हैं, सो सब पदार्थ सिद्धोंके ज्ञानगोचर हैं । ज्ञेयाकार ज्ञानकी परिणित है, सो जब ज्ञेय-पदार्थमें उत्पाद व्यय हुआ, तव
ज्ञानमें सब प्रतिभासित हुआ, इसलिये ज्ञानको परिणितको अपेक्षा उत्पाद व्यय जानना ।
अथवा जब सिद्ध हुए, तब संसार-पर्यायका विनाश हुआ, सिद्धपर्यायका उत्पाद हुआ,

तथा द्रव्य स्वभावसे सदा ध्रुव ही हैं। सिद्धोंके जन्म, जरा, मरण नहीं हैं, सदा अविनाशी हैं। सिद्धका स्वरूप सब उपाधियोंसे रहित है, वही उपादेय है, यह भावार्थ जानना ।। १६।।

अथ द्रव्यगुणपर्यायस्वरूपं प्रतिपादयति—

तं परियाणिह दब्बु तुहुँ जं ग्रण-पज्जय-जुत्तु । सह-भुव जागाहि ताहँ ग्रगा कम-भुव पज्जउ वुत्तु ॥५७॥

तत् परिजानीहि द्रव्यं त्वं यत् गुणपर्याययुक्तम् । सहभुवः जानीहि तेषां गुणाः ऋमभुवः पर्यायाः उक्ताः ।।५७।।

आगे द्रव्य, गुण, पर्यायका स्वरूप कहते हैं—(यत्) जो (गुणपर्याययुक्तं) गुण और पर्यायोंकर सिहत है, (तत्) उसको (त्वं) हे प्रभाकरभट्ट, तू (द्रव्यं) द्रव्य (परिजानीहि) जान, (सहभुवः) जो सदाकाल पाये जावें, नित्यरूप हों, वे तो (तेषां गुणाः) उन द्रव्योंके गुण हैं, (क्रमभुवः) और जो द्रव्यकी अनेकरूप परिणित कमसे हों अर्थात् अनित्यपनेरूप समय समय उपजे, विनशे, नानास्वरूप हों वह (पर्यायाः) पर्याय (उक्ताः) कही जाती हैं।

भावार्थ — जो द्रव्य होता है, वह गुणपर्यायकर सिंहत होता है। यही कथन तत्त्वार्थसूत्रमें कहा है ''गुणपर्ययवदुद्रव्यं''। अब गुणपर्यायका स्वरूप कहते हैं — ''सहभुतो गुणाः कमभुवः पर्यायाः'' यह नयचक्र ग्रन्थका वचन है, अथवा ''अन्वयिनो गुणा व्यति-रेकिणः पर्यायाः'' इनका अर्थ ऐसा है, कि गुण तो सदा द्रव्यसे सहभावी हैं, द्रव्यमें हमेशा एकरूप नित्यरूप पाये जाते हैं, और पर्याय नानारूप होती हैं, जो परिणित पहले समयमें थी, वह दूसरे समयमें नहीं होती, समय समयमें उत्पाद व्ययरूप होता है, इसिंग्ये पर्याय कमवर्ती कहा जाता है। अब इसका विस्तार कहते हैं — जीव द्रव्यके ज्ञान आदि अर्थात् ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्य, आदि अनन्त गुण हैं, और पुद्गल-द्रव्यके स्वर्ण, रस, गन्ध, वर्ण, इत्यादि अनन्तगुण हैं, सो ये गुण तो द्रव्यमें सहभावी हैं, अन्वयी हैं, सदा नित्य हैं, कभी द्रव्यसे तन्मयपना नहीं छोड़ते। तथा पर्यायके दो भेद हैं — एक तो स्वभाव और दूसरी विभाव।

जोवके सिद्धत्वादि स्वभाव-पर्याय हैं, और केवलज्ञानादि स्वभाव-गुण हैं। ये तो जीवमें ही पाये जाते हैं, अन्य द्रव्यमें नहीं पाये जाते। तथा अस्तित्व, वस्तुत्व, द्रव्यत्व, अगुरुलघुत्व, ये स्वभावगुण सब द्रव्योंमें पाये जाते हैं। अगुरुलघु गुणका परिणमन षट्गुणी हानि-वृद्धिरूप है। यह स्वभावपर्याय सभी द्रव्योंमें है, कोई द्रव्य षट्गुणी हानि-वृद्धि बिना नहीं है, यही अर्थ-पर्याय कही जाती हैं, वह भुद्धपर्याय है। यह
भुद्ध पर्याय संसारीजीवोंके सब अजीव-पदार्थोंके तथा सिद्धोंके पायी जाती है, और
सिद्धपर्याय तथा केवलज्ञानादि गुण सिद्धोंके ही पाया जाता है, दूसरोंके नहीं। संसारीजीवोंके मतिज्ञानादि विभावगुण और नर-नारकी आदि विभावपर्याय ये संसारी-जीवोंके
पायी जातो हैं। ये तो जीव द्रव्यके गुण-पर्याय कहे और पुद्गलके परमाणुरूप तो
द्रव्य तथा वर्ण आदि स्वभावगुण और एक वर्णसे दूसरे वर्णरूप होना, ये विभावगुण
व्यंजन-पर्याय तथा एक परमागुमें दो तीन इत्यादि अनेक परमागु मिलकर स्कत्धरूप
होना, ये विभावद्रव्य व्यंजन-पर्याय हैं।

द्वयणुकादि स्कन्धमें जो वर्ण आदि हैं, वे विभावगुण कहे जाते हैं, और वर्णसे वर्णान्तर होना, रससे रसान्तर होना, गन्धसे अन्य जन्ध होना, यह विभाव-पर्याय हैं। परमाणु शुद्ध द्रव्यमें एक वर्ण, एक रस, एक गन्छ और शीत उष्णमेंसे एक, तथा रूखे चिकनेमेंसे एक, ऐसे दो स्पर्श, इस तरह पांच जुठा तो मुख्य हैं, इनको आदिसे अस्ति-त्वादि अनन्तगुण हैं, वे स्वभाव-गुण कहे जाते हैं, और परमाणुका जो आकार वह स्वभावद्रव्य व्यंजन-पर्याय है, तथा वर्णादि गुणरूप परिणमन वह स्वभावगुण व्यंजन-पर्याय है। जीव और पुद्गल इन दोनोंमें तो स्वभाव और विभाव दोनों हैं, तथा धर्म, अधर्म, आकाश, काल, इन चारोंमें अस्तित्वादि स्वभाव-गुण ही हैं, और अर्थपर्याय षट्गुणी हानि वृद्धिरूप स्वभाव-पर्याय सभीके हैं। धर्मादिके चार पदार्थोंके विभावगुण-पर्याय नहीं हैं। आकाशके घटाकाश मठाकाश इत्यादिकी जो कहावत है, वह उपचार-मात्र है। ये षट् द्रव्योंके गुण-पर्याय कहे गये हैं। इन षट्द्रव्योंमें जो शुद्ध गुण, शुद्ध पर्याय सहित जो शुद्ध जीवद्रव्य है, वही उपादेय है—आराधने योग्य है।।५७।।

अथ जीवस्य विशेषेण द्रव्यगुणपर्यायान् कथयति—
अप्पा बुड्महि द्व्चु तुहुँ गुण पुगु दंसगु गागु ।
पड्जय चउ-गइ-भाव त्या कम्म-विशिष्टिमय जागु ॥५८॥
आत्मानं बुध्यस्व द्रव्यं त्व गुणी पुनः दर्शनं ज्ञानम् ।
पर्यायान् चतुर्गतिभावान् तनुं कमीविनिर्मितान् जानीहि ॥५८॥

आगे जीवके विशेषपनेकर द्रव्य-गुणपर्याय कहते हैं—हे शिष्य, (त्वं) तू (ग्रात्मानं) आत्माको तो (द्रव्यं) द्रव्य (बुध्यस्व) जान, (पुनः) और (दर्शनं ज्ञानं) दर्शन जानको (गुणौ) गुण जान, (चतुर्गतिभावान् तनुं) चार गतियोंके भाव तथा शरीरको (कर्मविनिमितान्) कर्मजनित (पर्यायान्) विभाव-पर्याय (जानोहि) समभ ।

भावार्थ — इसका विशेष व्याख्यान करते हैं — शुद्धनिश्चयनयकर शुद्ध, बुद्ध, अखण्ड, स्वभाव, आत्माको तू द्रव्य जान, चेतनपनेके सामान्य स्वभावको दर्शन जान, और विशेषतासे जानपना उसको ज्ञान समक्त । ये दर्शन ज्ञान आत्माके निज गुण हैं, उनमें केवलज्ञान तो पूर्ण है, अखण्ड है, शुद्ध है, तथा मितज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान ये चार ज्ञान तो सम्यक्ज्ञान और कुमित, कुश्रुत, कुश्रविध ये तोन मिथ्या ज्ञान, ये केवल की अपेक्षा सातों ही खण्डित हैं, अखण्ड है, और सर्वथा शुद्ध नहीं हैं, अशुद्धता सिहत हैं, इसिवये परमात्मामें एक केवलज्ञान ही है। पुद्गलमें अमूर्तगुण नहीं पाये जाते, इस कारण पांचोंकी अपेक्षा साधारण, पुद्गलकी अपेक्षा असाधारण । प्रदेशत्वगुण कालके बिना पांच द्रव्योंमें पाया जाता है, इसिवये पांचकी अपेक्षा यह प्रदेशगुण साधारण है, और कालमें न पानेसे कालकी अपेक्षा असाधारण है।

पुद्गल-द्रव्यमें मूर्तीकगुण असाधारण है, इसीमें पाया जाता है, अन्यमें नहीं और अस्तित्वादि गुण इसमें भी पाये जाते हैं, तथा अन्यमें भी, इसलिये साधारणगुण हैं। चेतनपना पुद्गलमें सर्वथा नहीं पाया जाता। पुद्गल-परमाणुको द्रव्य कहते हैं। स्पर्भ, रस, गन्ध, वर्णस्वरूप जो मूर्ति वह इस पुद्गलका विशेषगुण है। अन्य सब द्रव्योंमें जो उनका स्वरूप है, वह द्रव्य है, और अस्तित्वादि गुगा, तथा स्वभाव परिणित पर्याय है। जीव और पुद्गलके बिना अन्य चार द्रव्योंमें विभाव-गुण और विभाव-पर्याय नहीं है, तथा जीव पुद्गलमें स्वभाव विभाव दोनों हैं। उनमेंसे सिद्धोंमें तो स्वभाव ही है, और संसारीमें विभावकी मुख्यता है। पुद्गल परमागुमें स्वभाव ही है, और स्कन्ध विभाव ही है। इस तरह छहीं द्रव्योंका संक्षेपसे व्याख्यान जानना ।।५८।।

अधानन्तसुखस्योपादेयभृतस्याभिन्नत्वात् शुद्धगुणपर्याय इति प्रतिपादनमुख्यत्वेन स्त्राष्टकं कथ्यते । तत्राष्टकमध्ये प्रथमचतुष्टयं कर्मशक्तिस्वरूपमुख्यत्वेन द्वितीयचतुष्टयं कर्म- फलमुख्यत्वेनेति । तद्यथा ।

जीवकर्मणोरनादिसंबन्धं कथयति-

## जीवहं कम्मु अगाइ जिय जिएयउ कम्मु गा तेगा। कम्में जीउ वि जिगाउ णिव दोहिं वि आइ गा जेगा।।५६।।

जीवानां कर्माण अनादीनि जीव जिनतं कर्म न तेन । कर्मणा जीवोऽपि जिनतः नैव द्वयोरिप आदिः न येन ॥५६॥

ऐसे तीन प्रकारकी अंत्माका है, कथन जिसमें, ऐसे पहले महाधिकारमें द्रव्यगुण पर्यायके व्याख्यानकी मुख्यतासे सातवें स्थलमें तीन दोहा सूत्र कहे। आगे आदर
करने योग्य अतीन्द्रिय सुखसे तन्मयों जो निर्विकल्पभाव उसकी प्राप्तिके लिए गुद्ध गुणपर्यायके व्याख्यानकी मुख्यतासे आठ दोहा कहते हैं। इनमें पहले चार दोहोंमें अनादि
कर्मसंबंधका व्याख्यान और पिछले चार दोहोंमें कर्मके फलका व्याख्यान इस प्रकार
आठ दोहोंका रहस्य है, उसमें प्रथम ही जीव और कर्मका अनादि कालका सम्बन्ध
है, ऐसा कहते हैं—(हे जीव) हे आत्मा (जीवानां) जोवोंके (कर्माण) कर्म (अनादीन)
अनादि कालसे हैं, अर्थात् जीव कर्मका अनादि कालका सम्बन्ध है, (तेन) उस जीवने
(कर्म) कर्म (न जिततं) नहीं उत्पन्न किये, (कर्मणा अपि) ज्ञानावरणादि कर्मोंने भो
(जीवः) यह जीव (नैव जिततः) नहीं उपजाया, (येन) क्योंकि (द्वयोः अपि) जीव
कर्म इन दोनोंका ही (आदिः न) आदि नहीं है, दोनों ही अनादिके हैं।

भावार्थ — यद्यपि व्यवहारनयसे पर्यायों के समूहकी अपेक्षा नये-नये कर्म समय-समय बांधता है, नये-नये उपार्जन करता है, जैसे बीजसे वृक्ष और वृक्षसे बीज होता है, उसी तरह पहले बीजरूप कर्मों से देह धारता है, देहमें नये-नये कर्मों को विस्तारता है, यह तो बीजसे वृक्ष हुआ। इसीप्रकार जन्म-सन्तान चली जाती जाती है। परन्तु शुद्धनिश्चयनयसे विचारा जावे, तो जीव निर्मल ज्ञान दर्शनस्वभाव ही है। जीवने ये कर्म न तो उत्पन्न किये, और यह जीव भी इन कर्मों ने नहीं पैदा किया। जीव भी अनादिका है, ये पुद्गलस्कन्धभी अनादिके हैं, जीव और कर्म नये नहीं हैं, जीव अनादिका कर्मों से वन्धा है। और कर्मों के क्षयसे मुक्त होता है।

इस व्याख्यानसे जो कोई ऐसा कहते हैं कि, आत्मा सदा मुक्त है, कर्मोंसे रिहत है, उनका निराकरण (खण्डन) किया। ये वृथा कहते हैं, ऐसा तात्पयं है। ऐसा दूसरी जगह भी कहा है—"मुक्तश्चेत्" इत्यादि। इसका अर्थ यह है, कि जो यह

जीव पहले बन्धा हुआ होवे, तभी 'मुक्त' ऐसा कथन संभवता है, और जो पहले बंधा ही नहीं तो फिर 'मुक्त' ऐसा कहना किस तरह ठीक हो सकता । मुक्त तो छूटे हुएका नाम है, सो जब बन्धा ही नहीं तो फिर 'छूटा' किस तरह कहा जा सकता है । जो अबन्ध है, उसको छूटा कहना ठीक नहीं । जो विभावबन्ध मुक्ति मानते हैं, उनका कथन निरर्थक है । जो यह अनादिका मुक्त ही होवे, तो पीछे बन्ध केंसे सम्भव हो सकता है । बन्ध होवे तभी मोचन छुटकारा हो सके । जो बन्ध न हो तो मुक्त कहना निरर्थक है ।।५६॥

अथ व्यवहारनयेन जीवः पुण्यपापरूपो भवतीति प्रतिपादयति-

एहु ववहारें जीवडउ हेउ लहेविगा कम्मु । बहुविह-भावें परिणवइ तेण जि धम्मु अहम्मु ॥६०॥

एष व्यवहारेण जीवः हेतुं लब्ध्वा कर्म । बहुविधभावेन परिणमति तेन एव धर्मः अधर्म ।।६०।।

आगे व्यवहारनयसे यह जीव पुण्य-पापरूप होता है, ऐसा कहते हैं—(एष जीवः) यह जीव (व्यवहारेण) व्यवहारनयकर (कर्म हेतुं) कर्मरूप कारणको (लब्ध्वा) पाकरके (बहुविधभावेन) अनेक विकल्परूप ('परिणमिति') परिणमता है। (तेन एव) इसीसे (धर्मः अधर्मः) पुण्य और पापरूप होता है।

भावार्थ —यह जीव शुद्ध निश्चयकर वीतराग चिदानन्द स्वभाव है, तो भी व्यवहारनयकर वोतराग निर्विकल्प स्वसंवेदनज्ञानके अभावसे रागादिरूप परिणमनेसे उपार्जन किये शुभ अशुभ कमोंके कारणको पाकर पूण्यो तथा पापी होता है। यद्यपि यह व्यवहारनयकर पुण्य पापरूप है, तो भी परमात्माकी अनुभूतिसे तन्मयी जो वीत-राग सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र और बाह्य पदार्थोंमें इच्छाके रोकनेरूप तप, ये चार निश्चयआराधना हैं, उनकी भावनाके समय साक्षात् उपादेयरूप वीतराग परमानन्द जो मोक्षका सुख उससे अभिन्न आनन्दमयी ऐसा निज शुद्धात्मा ही उपादेय है, अन्य सब हेय हैं।।६०।।

वथ तानि पुनः कर्माण्यष्टी भवन्तीति कथयति— ते पुणु जीवहं जोइया अद्व वि कम्म हवंति । जेहिं जि मंपिय जीव गावि अप्प-सहाउ लहंति ॥६१॥ तानि पुनः जीवानां योगिन् अष्टौ अपि कर्माणि भवन्ति । येः एव च्छादिताः जीवाः नैव आत्मस्वभावं लभन्ते ।।६१।।

आगे कहते हैं, वे कर्म आठ हैं, जिनसे संसारी जीव बन्धे हैं, कहते—श्रीगुरु अपने शिष्य मुनिसे कहते हैं, कि (योगिन्) हे योगी, (तानि पुनः कर्माणि) वे किर कर्म (जीवानां अष्टौ अपि) जीवोंके आठ ही (भवंति) होते हैं, (येः एव फंपिताः) जिन कर्मोंसे ही आच्छादित (ढँके हुए) (जीवाः) ये जीवकर (ग्रात्मस्वभावं) अपने सम्यक्त्वादि आठ गुणरूप स्वभावको (नैव लभंते) नहीं पाते । अब उन्हीं आठ गुणोंका व्याख्यान करते हैं 'सम्मत्त'' इत्यादि—इसका अर्थ ऐसा है, कि गुद्ध आत्मादि पदार्थोंमें विपरीत श्रद्धान रहित जो परिणाम उसको क्षायिकसम्यक्त्व कहते हैं, तीन लोक, तीन कालके पदार्थोंको एक ही समयमें विशेषरूप सबको जानें, वह केवलज्ञान है, सब पदार्थोंको केवलइण्टिसे एक ही समयमें देखे, वह केवलदर्शन है । उसी केवलज्ञानमें अनन्तज्ञायक (जाननेकी) शक्ति वह अनन्तवीर्य है, अतीन्द्रियज्ञानसे अमूर्तीक सूक्ष्म पदार्थोंको जानना, आप चार ज्ञानके धारियोंसे न जाना जावे वह सूक्ष्मत्व हैं, एक जीवके अवगाह क्षेत्रमें (जगहमें) अनन्ते जीव समा जावें, ऐसी अवकाश देनेकी सामध्यं वह अवगाहनगुण है, सर्वथा गुरुता और लघुताका अभाव अर्थात् न गुरु न लघु—उसे अगुरु-लघु कहते हैं, और वेदनीयकर्मके उदयके अभावसे उत्पन्न हुआ समस्त बाधा रहित जो निराबाधगुण उसे अव्याबाध कहते हैं।

ये सम्यक्त्वादि आठ गुण जो सिद्धोंके हैं, वे संसारावस्थामें किस किस कमंसे ढँके हुए हैं, इसे कहते हैं—सम्यक्त्वगुण मिथ्यात्वनाम दर्शनमोहनीयकर्मसे आच्छादित है, केवलज्ञानावरणसे केवलज्ञान ढका हुआ है, केवलदर्शनावरणसे केवलदर्शन ढका है, वीर्यान्तरायकर्मसे अनन्तवीर्य ढका है, आयुःकर्मसे सूक्ष्मत्वगुण ढका है, क्योंकि आयुक्म उदयसे जब जीव परभवको जाता है, वहां इन्द्रियज्ञानका धारक होता है, अतीन्द्रियज्ञानका अभाव होता है, इस कारण कुछ एक स्थूलवस्तुओंको तो जानता है, सूक्ष्म को नहीं जानता, शरीरनामकर्मके उदयसे अवगाहनगुण आच्छादित है, सिद्धावस्थाके योग्य विशेषक्ष्प अगुरुलघृण नामकर्म के उदयसे अथवा गोत्रकर्मके उदयसे ढक् गया है, क्योंकि गोत्रकर्मके उदयसे जव नीचगोत्र पाया, तब उसमें तुच्छ या लघु कहलाया, और उच्च गोत्रमें वड़ा अर्थात् गुरु कहलाया और वेदनीयकर्मके उदयसे अव्यावाधगुण ढक गया, क्योंकि उसके उदय साता असातारूप सांसारिक सुख दु:खका भोक्ता हुआ।

इसप्रकार आठ गुण आठ कर्मोंसे ढक गये, इसलिये यह जीव संसारमें भ्रमा। जब कर्मका आवरण मिट जाता है, तब सिद्धपदमें ये आठगुण प्रकट होते हैं । यह संक्षेपसे आठ गुणोंका कथन किया। विशेषतासे अमूतंत्व निर्नामगोत्रादिक अनन्तगुण यथासम्भव शास्त्र-प्रमाणसे जानने। तात्पर्य यह है, कि सम्यक्तवादि निज शुद्ध गुण-स्वरूप जो शुद्धात्मा है, वही उपादेय है।।६१।।

अथ विषयकषायासक्तानां जीवानां ये कर्मपरमाणवः संबद्धा भवन्ति तत्कर्मेति कथयति—

## विसय-कसायहिं रंगियहँ ते ऋगुया लग्गंति । जीव-पएसहँ मोहियहँ ते जिग्ग कम्म भगंति ॥६२॥

विषयकषायैः रञ्जितानां ये अणवः लगन्ति । जीवप्रदेशेषु मोहितानां तान् जिनाः कर्म भणन्ति ।।६२।।

आगे विषय-कषायोंमें लीन जीवोंके जो कर्मपरमाणुओंके समूह बँधते हैं, वे कर्म कहे जाते हैं, ऐसा कहते हैं—(विषयकषायः) विषय-कषायोंसे (रंजितानां) रागो (मोहितानां) मोही जीवोंके (जीवप्रदेशेषु) जीवके प्रदेशोंमें (ये अणवः) जो परमाणु (लगंति) लगते हैं, बन्धते हैं, (तान्) उन परमाणुओंके स्कन्धों (समूहों) को (जिनाः) जिनेन्द्रदेव (कर्म) कर्म (भणंति) कहते हैं।

भावार्थ—शुद्ध आत्माकी अनुभूतिसे भिन्न जो विषयकषाय उनसे रंगे हुए आत्म-ज्ञानके अभावसे उपार्जन किये हुए मोहकर्मके उदयकर परिणत हुए, ऐसे रागी द्वेषी मोही संसारी जीवोंके कर्मवर्गणा योग्य जो पुदुगलस्कन्य हैं, वे ज्ञानावरणादि आठ प्रकार कर्मरूप होकर परिणमते हैं। जैसे तेलसे शरीर विकना होता है, और घूलि लगकर मैलरूप होके परिणमती है, वैसे ही रागी, द्वेषी, मोही जीवोंके विषय-कषाय-दशामें पुदुगलवर्गणा कर्मरूप होके परिणमती है। जो कर्मोंका उपार्जन करते हैं, वही जब वीतराग निविकल्पसमाधिके समय कर्मोंका क्षय करते हैं, तब आराधने योग्य हैं, यह तात्पर्य हुआ।।६२।।

अथापीन्द्रियचित्तसमस्तविभावचतुर्गतिसंतापाः शुद्धनिश्चयनयेन कर्मजनिता इत्यभिष्रायं मनसि धृत्वा सत्रं कथयन्ति— पंच वि इंदिय अग्गु मगु अग्गु वि सयल-विभाव। जीवहँ कम्मइँ जिग्गिय जिय अग्गु वि चउगइ-ताव।।६३॥ पञ्चापि इन्द्रियाणि अन्यत् मनः अन्यदिष सकलविभावः। जीवानां कर्मणा जिनताः जीव अन्यदिष चतुर्गतिताषाः।।६३॥

इस प्रकार कर्मस्वरूपके कथनकी मुख्यतासे चार दोहे कहे। आगे पांच इन्द्रिय, मन, समस्त विभाव और चार गतिके दुःख ये सब शुद्ध निश्चयनयकर कर्मसे उपजे हैं, जीवके नहीं हैं, यह अभिप्राय मनमें रखकर दोहा-सूत्र कहते हैं—(पंचापि) पांचों ही (इंद्रियाणि) इन्द्रियां (ग्रन्यत्) भिन्न हैं, (मनः) मन (अपि) और (सकल-विभावः) रागादि सब विभाव परिणाम (अन्यत्) अन्य हैं, (चतुर्गतितापाः अपि) तथा चारों गतियोंके दुःख भी (अन्यत्) अन्य हैं, (जीव) हे जीव, ये सब (जोवानां) जीवोंके (कर्मणा) कर्मकर (जिनताः) उपजे हैं, जीवसे भिन्न हैं, ऐसा जान।

भावार्थ—इन्द्रिय रहित शुद्धात्मासे विपरीत जो स्पर्शन आदि पांच इन्द्रियां, शुभ-अशुभ संकल्प-विकल्पसे रहित आत्मासे विपरीत अनेक संकल्प-विकल्पसमूहरूप जो मन और शुद्धात्मतत्त्वका अनुभूतिसे भिन्न जो राग, द्वेष, मोहादिरूप सब विभाव ये सब आत्मासे जुदे हैं, तथा वीतराग परमानन्द सुखरूप अमृतसे पराङ् मुख जो समस्त चतुर्गतिके महान् दुःखदायी दुःख वे सब जीवपदार्थसे भिन्न हैं। ये सभी अशुद्धनिश्चय-नयकर आत्म-ज्ञानके अभावसे उपार्जन किये हुए कर्मोंसे जीवके उत्पन्न हुए हैं। इस-लिये ये सब अपने नहीं हैं, कर्मजनित हैं। यहांपर परमात्म-द्रव्यसे विपरीत जो पांचों इन्द्रियोंको आदि लेकर सब विकल्प-जाल हैं, वे तो त्यागने योग्य हैं, उससे विपरीत पांचों इन्द्रियोंके विषयोंकी अभिलाषाको आदि लेकर सब विकल्प-जालोंसे रहित अपना शुद्धात्मतत्त्व वही परमसमाधिके समय साक्षात् उपादेय है। यह तात्पर्य जानना ॥६३॥

अथ सांसारिकसमस्तसुखदुःखानि ग्रुद्धनिश्चयनयेन जीवानां कर्म जनयतीति निरूपयति—

दुक्खु वि सुक्खु वि वहु-विहउ जीवहं कम्मु जगोइ। अप्पा देक्खइ मुगाइ पर णिच्छउ एउं भगोइ॥६४॥ बु:खमिप सुखमिप बहुविधं जीवानां कर्म जनयित। आत्मा पश्यित मनुते परं विश्चयः एवं भणित ॥६४॥

आगे संसारके सब सुख दु:ख शुद्ध निश्चयनयसे शुभ अशुभ कर्मों कर उत्पन्न होते हैं, और कर्मों को ही उपजाते हैं, जीवके नहीं हैं, ऐसा कहते हैं—(जीवानां) जीवों के (बहुविधं) अने कत्तरहके (दु:खमिष सुखं अपि) दु:ख और सुख दोनों ही (कर्म) कर्म ही (जनयित) उपजाता है। (आत्मा) और आत्मा (पश्यित) उपयोग-मयी होनेसे देखता है, (परं मनुते) और केवल जानता है, (एवं) इसप्रकार (निश्चयः) निश्चयनय (भणित) कहता है, अर्थात् निश्चयनयसे भगवान्ने ऐसा कहा है।

भावार्थ — आकुलता रहित पारमाथिक वीतराग सुखसे पराङ्मुख (उलटा) जो संसारके सुख दुःख यद्यपि अशुद्ध निश्चयनयकर जोवसम्बन्धी हैं, तो भी शुद्ध निश्चयनयकर जीवने उपजाये नहीं हैं, इसिलये जीवके नहीं हैं, कर्म-सयोगकर उत्पन्न हुए हैं और आत्मा तो वोतरागनिविकल्पसमाधिमें स्थिर हुआ वस्तुको वस्तुके स्वरूप देखता है, जानता है, रागादिकरूप नहीं होता, उपयोगरूप है, ज्ञाता द्रष्टा है, परम आनन्दरूप है। यहां पारमाथिक सुखसे उलटा जो इन्द्रियजनित संसारका सुख दुःख आदि विकल्प समूह है वह त्यागने योग्य है, ऐसा भगवान्ने कहा है, यह तात्पर्य है।

अथ निरचयेन वंधमोक्षों कर्म करोतीति प्रतिपादयति—

बंधु वि मोक्खु वि सयलु जिय जीवहं कम्मु जरोइ । अप्पा किंपि वि कुणइ एवि ग्रिच्छउ एउ भरोइ ॥६५॥

बन्धमिप मोक्षमिप सकलं जीव जीवनां कर्म जनयति । आत्मा किमिप करोति नैव निश्चय एवं भणति ।।६५॥

आगे निश्चयनयकर बन्ध और मोक्ष कर्मजनित ही है, कर्मके योगसे बन्ध और कर्मके वियोगसे मोक्ष है, ऐसा कहते हैं—(जीव) हे जीव (बंधमिप) बन्धको (मोक्षमिप) और मोक्षको (सकलं) सबको (जीवानां) जीवोंके (कर्म) कर्म ही (जनयित) करता है, (आत्मा) आत्मा (किमिप) कुछ भी (नैव करोति) नहीं करता, (निश्चयः) निश्चयनय (एवं) ऐसा (भणित) कहता है, अर्थात् निश्चयनयसे भगवान्ने ऐसा कहा है।

भावार्थ — अनादि कालकी सम्बन्धवाली अयथार्थस्वरूप अनुपचरितासद्भूत-व्यवहारनयसे ज्ञानावरणादि द्रव्यकर्मबन्ध और अशुद्धनिश्वयनयसे रागादि भावकर्मके बन्धका तथा दोनों नयोंसे द्रव्यकर्म भावकर्मकी मुक्तिको यद्यपि जीव करता है, तो भो शुद्धपारिणामिक परमभावके ग्रहण करनेवाले शुद्धनिश्चयनयसे नहीं करता है, बन्ध और मोक्षसे रहित है, ऐसा भगवान्ने कहा है। यहां जो शुद्धनिश्चयनयकर बन्ध और मोक्षका कर्ता नहीं, वही शुद्धात्मा आराधने योग्य है।।६४॥

अथ स्थलसंख्याबाह्यं प्रत्तेपकं कथयति—

सो णित्थ ति पएसो चउरासी-जोगि-लक्ख-मन्मि। जिण-वयगं ग लहंतो जत्थ ग डुलुडु क्लिश्रो जीवो ॥६५॥१॥

स नास्ति इति प्रदेशः चतुरशीतियोनिलक्षमध्ये । जिनवचनं न लभमानः यत्र न भ्रमितः जीवः जावः ।।६५%१।।

आगे दोहा-सूत्रोंकी स्थल-संख्यासे बाहर उक्तं च स्वरूप प्रक्षेपकको कहते हैं— (ग्रत्र ? ) इस जगत्में (स [क: अपि]) ऐसा कोई भी (प्रदेशः नास्ति) प्रदेश (स्थान) नहीं है, कि (यत्र) जिस जगह (चतुरशीतियोनिलक्षमध्ये) चौरासी लाख योनियोंमें होकर (जिनवचनं न लभमानः) जिन-वचनको नहीं प्राप्त करता हुआ (जीवः) यह जीव (न भ्रमितः) नहीं भटका ।

भावार्थ—इस जगत्में कोई ऐसा स्थान नहीं रहा, जहांपर यह जीव निश्चय व्यवहार रत्नत्रयको कहनेवाले जिन-वचनको नहीं पाता हुआ अनादि कालसे चौरासी लाख योनियोंमें होकर न घूमा हो, अर्थात् जिन-वचनकी प्रतीति न करनेसे सब जगह और सब योनियोंमें भ्रमण किया, जन्म-मरण किये। यहां यह तात्पर्य है, कि जिन-वचनके न पानेसे यह जीव जगत्में भ्रमा, इसलिये जिन-वचन ही आराधने योग्य है।।६५%१।।

विधारमा पंगुवत स्वयं न याति न चैति कमैंव नयत्यानयति चेति कथयिति अप्पा पंगुह अग्राहरइ अप्पु गा जाइ ण एइ। भुवगात्तयहं वि मिजिभ जिय विहि आगाइ विहि गोइ।।६६॥

आत्मा पङ्गोः अनुहरति आत्मा न याति न आयाति । भुवनत्रयस्य अपि मध्ये जीव विधिः आनयति विधिः नयति ॥६६॥

आगे आत्मा पंगु (लंगड़े) की तरह आप न तो कहीं जाता है, और न आती है, कर्म ही इसको ले जाते हैं, और ले आते हैं, ऐसा कहते हैं—(जीव) हे जीव, (आत्मा)

यह आत्मा (पङ्गोः अनुहरति) पंगुके समान है, (आत्मा) आप (न याति) न कहीं जाता है, (न आयाति) न आता है (भुवनत्रयस्य ग्रिप मध्ये) तीनों लोकमें इस जीवको (विधिः) कर्म ही (नयति) ले जाता है, (विधिः) कर्म ही (ग्रानयति) ले आता ।

भावार्थ — यह आत्मा शुद्ध निश्चयनयसे अनन्तवीर्य (बल) का धारण करने वाला होनेसे शुभ अशुभ कर्मरूप बन्धनसे रिहत है, तो भी व्यवहारनयसे इस अनादि संसारमें निज शुद्धात्माकी भावनासे विमुख जो मन, वचन, काय इन तीनोंसे उपार्जे कर्मों कर उत्पन्न हुए पुण्य-पापरूप बंधनों कर अच्छो तरह बंधा हुआ पंगुके समान आप न कहीं जाता है न कहीं आता है। जैसे बन्दीवान आपसे न कहीं जाता है और न कहीं आता है, चौकीदारों कर ले जाया जाता है, और आता है, आप तो पंगुके समान है। वही आत्मा परमात्माकी प्राप्तिके रोकनेवाले चतुर्गतिरूप संसारके कारणस्वरूप कर्मों कर तीन जगत्में गमन-आगमन करता है, एक गितसे दूसरी गितमें जाता है। यहां सारांश यह है, कि वीतरांग परम आनंदरूप तथा सब तरह उपादेयरूप परमात्मासे (अपने स्वरूपसे) भिन्न जो शुभ अशुभ कर्म हैं, वे त्यागने योग्य हैं।।६६।।

अथ ऊर्ध्व भेदाभेदभावनामुख्यतया पृथक् पृथक् स्वतन्त्रस्त्रनवकं कथयति— अप्पा अप्पु जि परु जि परु अप्पा परु जि गा होइ। परु जि कयाइ वि अप्पु गावि णियमें पभगहिं जोई।।६७॥

आत्मा आत्मा एव परः एव परः आत्मा परः एव न भवति । पर एव कदाचिदपि आत्मा नैव नियमेन प्रभणन्ति योगिनः ॥६७॥

इस प्रकार कर्मकी शक्तिके स्वरूपके कहनेकी मुख्यतासे आठवें स्थलमें आठ दोहे कहे। इससे आगे भेदाभेदरत्नत्रयकी भावनाकी मुख्यतासे जुदै-जुदे स्वतन्त्र नी सूत्र कहते हैं—(आत्मा) निजवस्तु (आत्मा एव) आत्मा ही है, (परः) देहादि पदार्थ (पर एव) पर ही हैं, (आत्मा) आत्मा तो (परः न एव) परद्रव्य नहीं (भवति) होता, (पर एव) और परद्रव्य भी (कदाचिदिष) कभी (ग्रात्मा नैव) आत्मा नहीं होता, ऐसा (नियमेन) निश्चयकर (योगिनः) योगीश्वर (प्रभणंति) कहते हैं।

भावार्थ— गुढ़ात्मा तो केवलज्ञानादि स्वभाव है, जड़रूप नहीं है, उपाधिरूप नहीं है, गुढ़ात्मस्वरूप ही है। पर जो काम-क्रोधादि परवस्तु भावकर्म द्रव्यकर्म नोकर्म हैं, वे पर ही हैं, अपने नहीं हैं, जो यह आत्मा संसार अवस्थामें यद्यपि अगुढ़िनश्चयनयकर काम कोधादिरूप हो गया है, तो भी परमभावके ग्राहक शुद्धनिश्चयनयकर अपने ज्ञानादि निजभावको छोड़कर काम कोधादिरूप नहीं होता, अर्थात्, निजभावरूप हो है। ये रागादि विभावपरिणाम उपाधिक हैं, परके सम्बन्धसे हैं, निजभाव नहीं हैं, इसिलये आत्मा कभी इन रागादिरूप नहीं होता, ऐसा योगोश्वर कहते हैं। यहां उपादेयरूप मोक्ष-सुख (अतीन्द्रिय सुख) से तन्मय और काम-कोधादिकसे भिन्न जो शुद्धात्मा है, वही उपादेय है, ऐसा अभिप्राय है।।६७।।

> विश्व शुद्धिनश्चयेनोत्पितं मरणं वन्धमोक्षौ न करोत्यात्मेति प्रतिपादयति— ण वि उप्पज्जइ गा वि मरइ बंधु गा मोक्खु करेइ । जिउ परमत्थें जोइया जिगावरु एउं भगोइ ।।६ ८॥ नापि उत्पद्यते नापि स्त्रियते बन्धं न मोक्ष करोति । जीवः परमार्थेन योगिन् जिनवरः एव भणित ।।६८।।

अ।गे शुद्धनिश्चयनयकर आत्मा जन्म, मरण, बन्ध और मोक्षको नहीं करता है, जैसा है वैसा ही है, ऐसा निरूपण करते हैं—(योगिन्) हे योगीश्वर, (परमार्थेन) निश्चयनयकर विचारा जावे, तो (जीवः) यह जीव (नापि उत्पद्धते) न तो उत्पन्न होता है, (नापि म्नियते) न मरता है (च) और (न बंधं मोक्षं) न बन्ध मोक्षको (करोति) करता है, अर्थात् शुद्धनिश्चयनयसे बन्ध-मोक्षसे रहित है, (एवं) ऐसा (जिनवरः) जिनेन्द्रदेव (भणति) कहते हैं।

भावार्थ—यद्यपि यह आत्मा शुद्धात्मानुभूतिके अभावके होनेपर शुभ अशुभ उपयोगोंसे परिणमन करके जीवन, मरण, शुभ, अशुभ, कर्मबन्धको करता है, और शुद्धात्मानुभूतिके प्रगट होनेपर शुद्धोपयोगसे परिणत होकर मोक्षको करता है, तो भो शुद्ध पारिणामिक परमभाव ग्राहक शुद्धद्रव्यार्थिकनयकर न बन्धका कर्ता है, तो भो शुद्ध पारिणामिक परमभाव ग्राहक शुद्धद्रव्यार्थिकनयकर न बन्धका कर्ता है, और न मोक्षका कर्ता है। ऐसा कथन सुनकर शिष्यने प्रशन किया, कि हे प्रभो, शुद्ध द्रव्यार्थिक स्वरूप शुद्धनिश्चयनयकर मोक्षका भी कर्ता नहीं है, तो ऐसा समभना चाहिये, कि शुद्धनयकर मोक्ष ही नहीं है, जब मोक्ष नहीं, तब मोक्षके लिये यत्न करना वृथा है। उसका उत्तर कहते हैं—मोक्ष है, वह बन्धपूर्वक है, और बन्ध है, वह शुद्धनिश्चयनयन्त्रयकर होता ही नहीं, इस कारण बन्धके अभावरूप मोक्ष है, वह भी शुद्धनिश्चयनयन्त्रकर नहीं है। जो शुद्धनिश्चयनयसे बन्ध होता, तो हमेशा बन्धा ही रहता, कभी बन्धका अभाव न होता।

इसके बारेमें हण्टान्त कहते हैं— कोई एक पुरुष सांकलसे बन्ध रहा है, और कोई एक पुरुष बंध रहित है, उनमेंसे जो पहले बंधा था, उसको तो 'मुक्त' (छूटा) ऐसा कहना, ठीक मालूम पड़ता है, और दूसरा जो बंधा ही नहीं, उसको जो 'आप छूट गये' ऐसा कहा जाय, तो वह कोध करे, कि मैं कब बंधा था, सो यह मुफ्ते 'छूटा' कहता है, बंधा होवे, वह छूटे, इसिलये बंधको तो मोक्ष कहना ठीक है, और बंधा ही न हो, उसे छूटे कैसे कह सकते हैं ? उसी प्रकार यह जीव गुद्धनिश्चयनयकर बंधा हुआ नहीं है, इस कारण मुक्त कहना ठीक नहीं है। बंध भी व्यवहारनयकर है, बंध भी व्यवहारनयकर है, बंध भी व्यवहारनयकर कौर मुक्ति भी व्यवहारनयकर है, गुद्धनिश्चयनयकर न बंध है, न मोक्ष है और अगुद्धनयकर बंध है, इसिलये बंधके नागका यत्न भी अवश्य करना चाहिये। यहां यह अभिप्राय है, कि सिद्ध समान यह अपना गुद्धात्मा वीतराग निर्विकल्प समाधिमें लीन पुरुषोंको उपादेय है, अन्य सब हेय हैं।।६६।।

अथ निश्चयनयेन जीवस्योद्भवजरामरणरोगिलङ्गवर्णसंज्ञा नास्तीति कथयन्ति—

श्चित्थि गा उद्भव जर-मरगा रोय वि लिंग वि वग्गा ।

गियमि श्रप्प वियागि तुहुं जीवहं एक वि सग्ण ॥६६॥

अस्ति न उद्भवः जरामरणं रोगाः अपि लिङ्गान्यपि वर्णाः ।

नियमेन आत्मन् विजानीहि त्वं जीवस्य एकापि संज्ञा ॥६६॥

आगे निश्चयनयकर जीवके जन्म, जरा, मरण, रोग, लिंग, वर्ण, और संज्ञा नहीं है, आत्मा इन सब विकारोंसे रहित है, ऐसा कहते हैं—(आत्मन्) हे जीव आत्माराम, (जीवस्य) जीवके (उद्भवः न) जन्म नहीं (ग्रस्ति) है, (जरामरणः) जरा (वुढ़ापा) मरण (रोगी अपि) रोग (लिंगान्यपि) चिन्ह (वर्णाः) वर्ण (एका संज्ञा अपि) आहारादिक एक भी संज्ञा वा नाम नहीं है, ऐसा (त्वं) तू (नियमेन) निश्चय-कर (विजानोहि) जान।

भावार्थ—वीतराग निर्विकल्पसमाधिसे विपरीत जो क्रोध, मान, माया, लोभ, सादि विभावपरिणाम उनकर उपार्जन किये कर्मीके उदयसे उत्पन्न हुए जन्म मरण आदि अनेक विकार हैं, वे शुद्धनिश्चयनयकर जीवके नहीं हैं. क्योंकि निश्चयनयकर आत्मा केवलज्ञानादि अनंत गुणाकर पूर्ण है, और अनादि-सतानसे प्राप्त जन्म, जरा, मरण, रोग, शोक, भय, स्त्री, पुरुष, नपुंसकलिंग, सफेद काला वर्ण, वगैर आहार,

भय, मैथुन, परिग्रहरूप संज्ञा इन सबोंसे भिन्न है। यहां उपादेयरूप अनन्तसुखका घाम जो शुद्ध जीव उससे भिन्न जन्मादिक हैं, वे सब त्याज्य हैं, एक आत्मा ही उपादेय है, यह तात्पर्य जानना ।।६९।।

यद्युद्भवादीनि स्वरूपाणि शुद्धनिश्चयेन जीवस्य न सन्ति तर्हि कस्य सन्तीति प्रश्ने देहस्य भवन्तीति प्रतिपादयति—

देहहं उड्भउ जर-मरणु देहहं वर्गणु विचित्तु । देहहं रोय वियागि तुहुं देहहं लिंगु विचित्तु ॥७०॥ देहस्य उद्भवः जरामरणं देहस्य वर्णः विचित्रः । देहस्य रोगान् विजानीहि त्वं देहस्य लिङ्कां विचित्रम् ॥७०॥

अगो जो शुद्धनिश्चयनयकर जन्म-मरणादि जीवके नहीं हैं, तो किसके हैं ? ऐसा शिष्यके प्रश्न करनेपर समाधान यह है, कि ये सब देहके हें ऐसा कथन करते हैं—श्रीगुरु कहते हैं, कि हे शिष्य, (त्यं) तू (देहस्य) देहके (उद्भवः) जन्म (जरामरणं) जरा मरण होते हैं, अर्थात् नया शरीर धरना, विद्यमान शरीर छोड़ना, वृद्ध अवस्था होना, ये सब देहके जानो, (देहस्य) देहके (विचित्रः वर्णः) अनेक तरहके सफेद, श्याम, हरे, पीले, लालरूप पांच वर्ण, अथवा बाह्मण, क्षत्रिय, वंश्य, शूद्र, ये चार वर्ण, (देहस्य) देहके (रोगान्) वात, पित्त, कफ, आदि अनेक रोग (देहस्य) देहके (विचित्रं िलंगं) अनेक प्रकारके स्त्रीलंग, पुल्लिंग, नपुंसकलिंगरूप चिन्हको अथवा यतिके लिंगं का और द्रव्यमनको (विजानोहि) जान।

भावार्थ- - शुद्धात्माका सच्चा श्रद्धान ज्ञान आचरणरूप अभेदरत्नत्रयकी भावनासे विमुख जो राग, द्वेष, मोह उनकर उपार्जे जो कर्म उनसे उपजे जन्म मरणादि विकार हैं, वे सब यद्यपि व्यवहारनयसे जीवके हैं, तो भी निश्चयनयकर जीवके नहीं हैं, देहसंबन्धी हैं ऐसा जानना चाहिए। यहां पर देहादिकमें ममतारूप विकल्पजालको छोड़कर जिस समय यह जीव वीतराग सदा आनन्दरूप सब तरह उपादेय रूपं निज भावों कर परिणमता है, तब अपना यह शुद्धात्मा ही उपादेय है, ऐसा अभिप्राय जानो ।।७०॥

वथ देहस्य जरामरणं दृष्ट्वा मा भयं जीव कार्षीरिति निरूपयति— देहहं पेक्खिवि जर-मरग्गु मा भउ जीव करेहि । जो अजरामरु वंभु परु सो अष्पागु मुगोहि ॥७१॥ ्रिक अकर देहस्यार्टष्ट्वाः जरामर्रणं माःभयंत्र्जीच कार्षीः । 🐪 💯 💯

े यः अजरामेरः ब्रह्मा परः तं आतुमानं मृन्यस्य ॥७१॥ 🚟 🦈 😘

आगे ऐसा कहते हैं कि हे जीव, तू जरा मरण देहके जानकर डर मत कर—(जीव) हे आत्माराम, तू (दिहस्य) देहंके (जरामरणं) बुढ़ापा मरनेको (दृष्ट्वा) देखकर (भयं) डर (मा कार्षीः) मतकर (यः) जो (ग्रजरामरः) अजर अमर (परः ब्रह्मा) प्रबृह्म शुद्ध स्वभाव हैं, (तं) उसको तूं (ग्रात्मानं) आत्मा (मन्यस्व) जान।

भावार्थ — यद्यपि व्यवहार नयसे जीवके जरा मरण हैं, तो भी शुद्ध निश्चय-नयकर जीवके नहीं हैं, देहके हैं, ऐसा जानकर भय मत कर, तू अपने चित्तमें ऐसा समभ, कि जो कोई जरा मरण रहित अखण्ड परब्रह्म हैं, वैसा ही मेरा स्वरूप है, शुद्धात्मा सबसे उत्कृष्ट है, ऐसा तू अपना स्वभाव जान । पांच इन्द्रियोंके विषयको और समस्त विकल्पजालोंको छोड़कर परमसमाधिमें स्थिर होकर निज आत्मोंका ही ध्यानकर, यह तात्पर्य हुआ ।।७१।।

वथ देहे छिद्यमानेऽपि भिद्यमानेऽपि शुद्धात्मानं भावयेत्यभित्रायं मनसि धृत्वा सत्रं प्रतिपादयति—

## छिज्जउ भिज्जउ जाउ खड जोइय एहु सरीरः। अप्पा भावहि णिम्मलउ जिं पावहि भव तीरु॥७२॥

छिद्यतां भिद्यतां यातु क्षयं योगिन् इदं शरीरम्।
अात्मानं भावय निर्मलं येन प्राप्नोषि भवतीरम्।।७२।।

आगे जो देह छिद जावे, भिद जावे, क्षय हो जावे, तो भी तू भय मत कर, केवल शुद्ध आत्माका ध्यानकर, ऐसा अभिप्राय मनमें रखकर सूत्र कहते हैं—(योगिन्) हे योगी, (इदं शरीरं) यह शरीर (छिद्यतां) छिद जावे, दो दुकड़े हो जावे, (भिद्यतां) अथवा भिद जावे; छेदसहित हो जावे, (क्षयं यातु) नाशको प्राप्त होवे, तो भी तू भय मत कर, मनमें खेद मत ला, (निर्मलं आत्मानं) अपने निर्मल आत्माका ही (भावय) ध्यानकर, अर्थात् वीतराग चिदानन्द शुद्धस्वभाव तथा भावकर्म द्रव्यकर्म नोकर्म रहित अपने आत्माका चिन्तवन कर, (येन) जिस परमात्माके ध्यावसे तू (भवतीरं) भवसागरका पार (प्राप्नोषि) पायगा।

भावार्थ — जो देहके छेदनादि कार्य होते भी राग हे पादि विकल्प नहीं करता, निर्विकल्पभावको प्राप्त हुआ शुद्ध आत्माको ध्याता है, वह थोड़े ही समयमें मोक्षको पाता है।।७२॥

नथ कर्मकृतभावानचेतनं द्रव्यं च निश्चयनयेन जीवाद्भिनं जानीहीति कथयित— कम्महं केरा भावडा ऋगणु ऋचेयणु द्व्यु । जीव-सहावहं भिगणु जिय णियमिं बुज्किहि सव्यु ॥७३॥

कर्मणः संबन्धिनः भावाः अन्यत् अचेतनं द्रव्यम् । जीवस्वभावात् भिन्नं जीव नियमेन बुध्यस्व सर्वम् ।।७३।।

आगे ऐसा कहते हैं, जो कर्मजनित रागादिभाव और शरीरादि परवस्तु हैं, वे चेतन द्रव्य न होनेसे निश्चयनयकर जीवसे भिन्न हैं, ऐसा जानो—(जीव) हे जीव, (कर्मण: सम्बन्धिन: भावा:) कर्मींकर जन्य रागादिक भाव और (अन्यत्) दूसरा (अचेतनं द्रव्यं) शरीरादिक अचेतन पदार्थ (सर्वं) इन सबको (नियमेन) निश्चयसे (जीवस्वभावात्) जीवके स्वभावसे (भिन्नं) जुदे (बुध्यस्व) जानो, अर्थात् ये सव कर्मके उदयसे उत्पन्न हुए हैं, आत्माका स्वभाव निर्मल ज्ञान दर्शनमयी है।

भावार्थ — यह है, कि जो मिथ्यात्व, अविरित, प्रमाद, कषाय, योगोंकी निवृत्तिरूप परिणाम हैं, उस समय गुद्ध आत्मा ही उपादेय है।।७३।।

अथ ज्ञानमयपरमात्मनः सकाशादन्यत्परद्रव्यं मुक्त्वा शुद्धात्मानं भावयेति । निरूपयति—

अप्पा मेल्लिवि गाणमउ अग्गु परायउ भाउ। सो छंडेविगु जीव तुहुँ भावहि अप्प सहाउ॥७४॥

आत्मानं मुक्तवा ज्ञानमयं अन्यः परः भावः। तं त्यक्तवा जीव त्वं भावय आत्मस्वभावम् ॥७४॥

आगे ज्ञानमयी परमात्मासे भिन्न परद्रव्यको छोड़कर तू शुद्धात्माका ध्यान कर, ऐसा कहते हैं—(जीव) हे जीव (त्वं) तू (ज्ञानमयं) ज्ञानमयी (आत्मानं) आत्माको (मुक्तवा) छोड़कर (अन्यः परः भावः) अन्य जो दूसरे भाव हैं, (तं) उनको (छंडें यित्वा) छोड़कर (ग्रात्मस्वभावं) अपने शुद्धात्म स्वभावको (भावय) चिन्तवन कर।

भावार्थ—केवलज्ञानादि अनन्तगुणोंकी राशि आत्मासे जुदै जो मिथ्यात्व रागादि अन्दरके भाव तथा देहादि बाहिरके परभाव ऐसे जो शुद्धात्मासे विलक्षण पर-भाव हैं, उनको छोड़कर केवलज्ञानादि अनन्तचतुष्टयरूप कार्यसमयसारका साधक जो अभेदरत्नत्रयरूप कारणसमयसार है, उस रूप परिणत हुए अपने शुद्धात्म स्वभावको चिन्तवन कर और उसीको उपादेय समस ।।७४।।

थथ निरचयेनाष्टकमंसर्वदोपरहितं सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रसहितमात्मानं जानीहीति कथयति—

अट्टहं कम्महं बाहिरउ सयलहं दोसहं चतु । दंसगा-गागा-चरित्तमउ अप्पा भावि गिरुतु ॥७५॥

अष्टभ्यः कर्मभ्यः बाह्यं सकलैः दोषैः त्यक्तम् । दर्शनज्ञानचारित्रमयं आत्मानं भावय निश्चितम् ॥७५॥

आगे निश्चयनयकर आठ कर्म और सब दोषोंसे रहित सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्रमयी आत्माको तू जान, ऐसा कहते हैं—(ग्रब्टभ्यः कर्मभ्यः) ग्रुद्धनिश्चयनयकर ज्ञानावरणादि आठ कर्मोंसे (बाह्यं) रहित (सकलैः दोषैः) मिथ्यात्व रागादि सव विकारोंसे (त्यक्तं) रहित (दर्शनज्ञानचारित्रमयं) ग्रुद्धोपयोगके साथ रहनेवाले अपने सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्ररूप (आत्मानं) आत्माको (निश्चितं) निश्चयकर (भावय) चिन्तवन कर ।

भावार्थ—देखे सुने अनुभवे भोगोंकी अभिलाषारूप सब विभाव-परिणामोंको छोड़कर निजस्वरूपका ध्यान कर । यहां उपादेयरूप अतीन्द्रियसुखसे तन्मयी और सब भावकर्म, द्रव्यकर्म नोकर्मसे जुदा जो शुद्धात्मा है, वही अभेद रत्नत्रयको घारण करने वाले निकटभव्योंको उपादेय है, ऐसा तात्पर्य हुआ । ७५।।

त्रिविधात्मप्रतिपादकप्रथममहाधिकारमध्ये पृथक् पृथक् स्वतन्त्रं भेदभावनास्थलय्त्र-नवकं गतम् । तदनन्तरं निश्चयसम्यग्दृष्टिमुख्यत्वेन स्वतन्त्रस्त्रमेकं कथयति—

> अप्पि अप्पु मुणंतु जिउ सम्मादिदि हवेइ । सम्माइद्विउ जीवडउ लहु कम्मइं मुच्चेइ ॥७६॥ आत्मना आत्मानं जानव जोवः सम्यग्हिष्टः भवति । सम्यग्हिष्टः जीवः लघु कर्मणा मुच्यते ॥७६॥

ऐसे तीन प्रकार आत्माके कहनेवाले प्रथम महाधिकारमें जुदे जुदे स्वतंत्र भेद भावनाके स्थलमें नौ दोहा-सूत्र कहे। आगे निश्चयकर सम्यग्दिष्टिकी मुख्यतासे स्वतन्त्र एक दोहासूत्र कहते हैं—(आत्मानं) अपनेको (आत्मना) अपनेसे (जानन्) जानता हुआ यह (जीव:) जीव (सम्यग्दृष्टि:) सम्यग्दृष्टि (भवित) होता है, (सम्यग्दृष्टि: जीव:) और सम्यग्दृष्टि हुआ संता (लघु) जल्दी (कर्मणा) कर्मोंसे (मुन्यते)

भावार्थ—यह आत्मा वीतराग स्वसंवेदनज्ञानमें परिणत हुआ अन्तरात्मा होकर अपनेको अनुभवता हुआ वीतराग सम्यग्दृष्टि होता है, तब सम्यग्दृष्टि होनेके कारणसे ज्ञानावरणादि कमोंसे शीघ्र ही छूट जाता है—रहित हो जाता है। यहां जिस हेतु वीतराग सम्यग्दृष्टि होनेसे यह जीव कमोंसे छूटकर सिद्ध हो जाता है, इसी कारण वीतराग चारित्रके अनुकूल जो शुद्धात्मानुभूतिरूप वीतराग सम्यक्त्व है, वही ध्यावने योग्य है, ऐसा अभिप्राय हुआ। ऐसा ही कथन श्रीकुन्दकुन्दाचार्यने मोक्षपाहुड़ ग्रन्थमें निश्चयसम्यक्त्वके लक्षणमें किया है "सद्द्वरओ" इत्यादि—उसका अर्थ यह है कि, आत्मस्वरूपमें मगन हुआ जो यित वह निश्चयकर सम्यग्दृष्टि होता है, फिर वह सम्यक्त्वरूप परिणमता हुआ दुष्ट आठ कमोंको क्षय करता है।।७६॥

अथ ऊर्ध्व मिथ्याद्दिलक्षणकथनमुख्यत्वेन स्त्राष्टकं कथ्यते तद्यथा—

पन्जय-रत्तउ जीवड मिन्छादि हि हवेइ । विकास क्रिक्ट विह बहु-विह कम्मडा जें संसार भमेइ ॥७७॥

पर्यायरक्तो जीवः मिथ्याद्दिः भवति । बध्नाति बहुविधकर्माणि येन संसार भ्रमति ॥७७॥

इसके बाद मिथ्यांदृष्टिके लक्षणके कथनकी मुख्यतासे आठ दोहा कहते हैं— (प्यियरक्त: जीव:) शैरीर आदि पर्यायमें लीन हुआ जो अज्ञानी जीव है, वह (मिथ्या-दृष्टि:) मिथ्यादृष्टि (भवति) होता है, और फिर वह (बहुविधकर्माणि) अनेक प्रकारके कर्मोंको (बध्नाति) बांधता है, (येन) जिनसे कि (संसार) संसारमें (भ्रमति) भ्रमण करता है।

भावार्थ-परमात्माकी अनुभूतिरूप श्रद्धासे विमुख जो आठ मद, आठ मल, छह अनायतन, तीन मूढ़ता, इन पच्चीस दोषोंकर सहित अतत्त्वश्रद्धानरूप मिध्यात्व

परिणाम जिसके हैं, वह मिथ्याहिष्ट कहलाता है। वह मिथ्याहिष्ट नर-नारकादि विभाव-पर्यायों में लीन रहता है। उस मिथ्यात्व परिणामसे शुद्धात्माके अनुभवसे पराङ्म मुख अनेक तरहके कर्मों को बांधता है, जिनसे कि द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भावरूपी पांच प्रकारके संसारमें भटकता है। ऐसा कोई शरोर नहीं, जो इसने न धारण किया हो, ऐसा कोई क्षेत्र नहीं है, कि जहां न उपजा हो, और मरण किया हो, ऐसा कोई काल नहीं है, कि जिसमें इसने जन्म-मरण न किये हों, ऐसा कोई भव नहीं, जो इसने पाया न हो, और ऐसे अशुद्ध भाव नहीं हैं, जो इसके न हुए हों। इस तरह अनन्त परावर्तन इसने किये हैं।

ऐसा ही कथत मोक्षपाहुड़में निश्चय मिथ्याहिष्टिक लक्षणमें श्रीकुन्दकुन्दाचार्यने कहा है—"जो पुण" इत्यादि । इसका अर्थ यह है, िक जो अज्ञानी जीव द्रव्यकर्म, भावकर्म, नोकर्मरूप परद्रव्यमें लीन हो रहे हैं, वे साधुके वर्त घारण करनेपर भी मिथ्याहिष्ट ही हैं, सम्यग्हिष्ट नहीं और मिथ्यात्वकर परिणमते दुःख देनेवाले आठ कर्मोंको बांघते हैं। फिर भी आचार्यने ही मोक्षपाहुड़में कहा है—"जे पज्जयेसु" इत्यादि । उसका अर्थ यह है, िक जो नर-नारकादि पर्यायोंमें मग्न हो रहे हैं, वे जीव परपर्यायमें रत मिथ्याहिष्ट हैं, ऐसा भगवानने कहा है, और जो उपयोग लक्षणरूप निजभावमें तिष्ठ रहे हैं, वे स्वसमयरूप सम्यग्हिष्ट हैं, ऐसा जानो । सारांश यह है, िक जो परपर्यायमें रत हैं, वे तो परसमय (मिथ्याहिष्ट) हैं, और जो आत्म-स्वभावमें लगे हुए हैं, वे स्वसमय (सम्यग्हिष्ट) हैं, मिथ्याहिष्ट नहीं हैं। यहांपर आत्मज्ञानरूपी वीतराग सम्यक्त्वसे पराङ्मुख जो मिथ्यात्व है, वह त्यागने योग्य है।।७७॥

अथ मिथ्यात्वोपार्जितकर्मशक्ति कथयति —

कम्मइं दिख-घगा-चिक्कणइं गरुवइं वङ्ज-समाइं। गागा-वियक्लगु जीवडउ उप्पहि पाडहिं ताइं॥७८॥

> कर्माणि दृढ्यनिचकणानि गुरुकाणि वज्रसमानि । ज्ञानविचक्षणं जीवं उत्पथे पातयन्ति तानि ॥७८॥

आगे मिथ्यात्वकर अनेक प्रकार उपार्जन किये कर्मीसे यह जीव संसार-वनमें भ्रमता है, उस कर्मशक्तिको कहते हैं—(तानि कर्माणि) वे ज्ञानावरणादि कर्म (ज्ञान-विचक्षणं) ज्ञानादि गुणसे चतुर (जीवं) इस जीवको (उत्पर्थ) खोटे मार्गमें (पातयंति)

पटकते (डालते) हैं। कैसे हैं, वे कर्म (दृढ्यनचिक्कणानि) बलवान हैं, बहुत हैं, विनास करनेको अण्डय हैं, इसलिये चिकने हैं, (गुरुकाणि) भारी हैं, (बज्रसमानि) और वसके समान अभेद्य हैं।

भावार्थ—यह जीव एक समयमें लोकालोकके प्रकाशनेवाले केवलज्ञान आदिका अनन्त गुणोंसे बुद्धिमान चतुर है, तो भी इस जीवको वे संसारके कारण कर्म ज्ञानादि गुणोंका आच्छादन करके अभेदरत्नत्रयरूप निश्चयमोक्षमार्गसे विपरीत खोटे मार्गमें डालते हैं, अर्थात् मोक्ष-मार्गसे भुलाकर भव-वनमें भटकाते हैं। यहां यह अभिप्राय है, कि संसारके कारण जो कर्म और उनके कारण मिथ्यात्व रागादि परिणाम हैं, वे सब हेय हैं, तथा अभेदरत्नत्रयरूप निश्चयमोक्षमार्ग है, वह उपादेय है ।।७८।।

अथ मिथ्यापरिणत्या जीवो विपरीतं तत्त्वं ज्ञानातीति निरूपयति-

जिउ मिच्छत्तें परिगामिउ विवरिउ तच्चु मुगोइ। कम्म-विणिम्मिय भावडा ते ऋप्पाणु भगोइ॥७६॥

जीवः मिथ्यात्वेन परिणतः विपरीतं तत्त्वं मनुते । कर्मविनिर्मितान् भावान् तान् आत्मानं भणति ।।७६।।

आगे मिथ्यात्व परिणितिसे यह जीव तत्त्वको यथार्थ नहीं जानता, विपरीत जानता है, ऐसा कहते हैं—(जीवः) यह जीव (मिथ्यात्वेन परिणतः) अतत्त्वश्रद्धान- हप परिणत हुआ, (तत्त्वं) आत्माको आदि लेकर तत्वोंके स्वरूपको (विपरीतं) अत्य का अन्य (मनुते) श्रद्धान करता है, यथार्थ नहीं जानता । वस्तुका स्वरूप तो जैसा है वैसा ही है, तो भी वह मिथ्यात्वी जीव वस्तुके स्वरूपको विपरीत जानता है, अपना जो श्रुद्ध जानादि सहित स्वरूप है, उसको मिथ्यात्व रागादिरूप जानता है । उससे प्या करता है ? (कर्मविनिमितान् भावान् ) कर्मोकर रचे गये जो शरीरादि परभाव हैं (तान्) उनको (आत्मानं) अपने (भगति) कहता है, अर्थात् भेदिवज्ञानके अभावसे गोरा, श्याम, स्यूल, ग्रुण, इत्यादि वर्मजनित देहके स्वरूपको अपना जानता है, इसीसे संमार्थ भ्रमण करता है ।

भावार्य —यहाँ पर कमोंसे उपार्जन किये भावोंने भिन्न जो णुद्ध आत्मा है, उससे जिस समय रागादि दूर होते हैं, उस समय उपार्दय है, वयोंकि तभी णुद्ध आत्मा का ज्ञान होता है।।७६॥

अथानन्तरं तत्पूर्वोक्तकर्मजनितभावान् येन मिथ्यापरिणामेन कृत्वा वहिरात्मा आत्मिन योजयति तं परिणाम स्त्रपञ्चकेन विवृणोति—

हउं गोरउ हउं सामलउ हउं जि विभिगणउ वग्णु । हउं तणु श्रंगउं थूलु हउं एहउं मूढउ मग्णु ॥=०॥

अहं गौरः अहं श्यामः अहमेव विभिन्नः वर्णः ।

अहं तन्वङ्गः स्थूलः अहं एतं मूढं मन्यस्व ॥ ५०॥

इसके बाद उन पूर्व कथित कर्मजितत भावोंको जिस मिथ्यात्व परिणामसे बिहरात्मा अपनेको मानता है, और वे अपने हैं नहीं, ऐसे परिणामोंको पांच दोहा— सूत्रोंमें कहते हैं—(अहं) मैं (गौरः) गोरा हूँ, (श्रहं) मैं (श्यामः) काला हूँ, (अहमेव) मैं ही (विभिन्नः वर्णः) अनेक वर्णवाला हूँ, (अहं) मैं (तन्वंगः) कृश (पतले) शरीरवाला हूँ, (अहं) मैं (स्थूलः) मोटा हूँ (एतं) इसप्रकार मिथ्यात्व परिणामकर परिणत मिथ्यादिष्ट जीवको तू (मूढं) मूढ (मन्यस्व) मान ।

भावार्थ — यह है, कि निश्चयनयसे आत्मासे भिन्न जो कर्मजनित गौर स्थूलादि भाव हैं, वे सर्वथा त्याज्य हैं, और सर्वप्रकार आराधने योग्य वीतराग नित्यानंद स्वभाव जो शुद्ध जीव है, वह इनसे भिन्न है, तो भी पुरुष विषय कषायोंके आधीन होकर शरीरके भावोंको अपने जानता है, वह अपनी शुद्धात्मानुभूतिसे रहित हुआ मूढात्मा है।। 5011

अथ--

हउं वरु बंभणु वइसु हउं हउं खित्तउ हउं सेसु । पुरिसु गाउंसर इत्थि हउं मगगाइ मूदु विसेसु ॥ ५१॥

अहं वर: बाह्मणः वैश्यः अहं अहं क्षत्रियः अहं शेषः । पुरुषः नपुंसकः स्त्री अहं मन्यते मूढः विशेषम् ॥ ८१॥

आगे फिर भी मिथ्याद्दाष्टिक लक्षण कहते हैं—(मूढः) मिथ्याद्दाष्टि अपनेको (विशेषं मनुते) ऐसा विशेष मानता है, कि (अहं) मैं (वरः ब्राह्मणः) सवमें श्रेष्ठ व्राह्मण हूँ, (श्रहं) मैं (वैश्यः) विणक् हूँ, (श्रहं) मैं (क्षित्रयः) क्षत्री हूँ, (श्रहं) मैं (शेषः) इनके सिवाय शूद्र हूँ, (श्रहं) मैं (पुरुषः नपुंसकः स्त्रो) पुरुष हूँ, और स्त्री हूँ।

इस प्रकार शरीरके भावोंको मूर्ख अपने मानता है। सो ये सब शरीर के हैं, आत्माके नहीं हैं।

भावार्थ—यहां पर ऐसा है कि निश्चयनय ये ब्राह्मणादि भेद कर्मजनित हैं, परमात्माके नहीं हैं, इसलिये सब तरह आत्मज्ञानीके त्याज्यरूप हैं तो भी जो निष्ठय-नयकर आराधने योग्य वीतराग सदा आनन्दस्वभाव निज शुद्धात्मामें इन भेदोंको लगाता है, अर्थात् अपनेको ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र, मानता है, स्त्री, पुरुप, नपुंसक, मानता है, वह कर्मोंका बन्ध करता है, वही अज्ञानसे परिणत हुआ निज शुद्धात्म तत्वको भावनासे रहित हुआ मूढात्मा है, ज्ञानवान नहीं है।। ६१।।

अथ--

तरुणउ वृहउ रूयहउ सूरउ पंहिउ दिव्हु । खबणउ वंदउ सेवडउ मूहउ मगणइ सव्वु॥=२॥

तरुणः वृद्धः रूपवान् शूरः पण्डितः दिव्यः ।

क्षपणकः वन्दकः श्वेतपटः मूढः मन्यते सर्वम् ॥ ५२॥

आगे फिर मूढके लक्षण कहते हैं—(तरुणः) मैं जवान हूँ, (वृद्धः) बृड्ढा हूँ, (रूपस्वी) रूपवान हूँ, (शूरः) शूरवीर हूँ (पंडितः) पण्डित हूँ, (दिव्यः) सवमें श्रेष्ठ हैं, (क्षपणकः) दिगम्बर हूँ, (वंदकः) वौद्धमतका आचार्य हूँ, (श्वेतपटः) और मैं श्वेताम्बर हूँ, इत्यादि (सर्व) सव शरीरके भेदोंको (मूढः) मूर्ख (मन्यते) अपने मानता है। ये भेद जीवके नहीं हैं।

भावार्थ—यहांपर यह है, कि यद्यपि व्यवहारनयकर ये सब तरुण वृद्धादि शरीरके भेद आत्माके कहे जाते हैं, तो निश्चयनयकर वीतराग सहजानंद एक स्वभाव जो परमात्मा उससे भिन्न हैं। ये तरुणादि विभावपर्याय कर्मके उदयकर उत्पन्न हुए हैं, इसलिये त्यागने योग्य हैं, तो भी उनको साक्षात् उपादेयरूप निज गुद्धात्म तत्वमें जो-जो लगाता है, अर्थात् आत्माके मानता है, वह अज्ञानी जीव बड़ाई प्रतिष्ठा धनका लाभ इत्यादि विभाव परिणामोंके आधीन होकर परमात्माकी भावनास रहित हुआ मूटात्मा है, वह जीवके ही भाव मानता है।।=२।।

> अथ— जगागी जगागु वि कंत घर पत्तु वि मित्तु वि दृद्यु । माया-जालु वि द्राप्पग्राड मृहड मगणइ सद्यु ॥=३॥

जननी जननः अपि कान्ता गृहं पुत्रोऽपि मित्रमपि द्रव्यम् । मायाजालमपि आत्मीयं मूढः मन्यते सर्वम् ॥५३॥

आगें फिर भी मूढके लक्षण कहते हैं—(जननी) माता (जननः) पिता (अपि) और (कांता) स्त्री (गृहं) घर (पुत्रः अपि) और बेटा बेटी (मित्रमपि) मित्र वगैरह सब कुटुम्बीजन बहिन भानजी नाना मामा भाई बन्धु और (द्रव्यं) रत्न माणिक मोती सुवर्ण चांदी घन घान्य, द्विपदवांदी घाय नौकर चौपाये—गाय बैल घोड़ी ऊंट हाथी रथ पालकी वहली, ये (सर्व) सर्व (मायाजालमपि) असत्य हैं, कर्मजनित हैं, तो भी (मूढः) अज्ञानी जीव (आत्मीय) अपने (मन्यते) मानता है।

भावार्थ—ये माता पिता आदि सब कुटुम्बीजन परस्वरूप भी हैं, सब स्वा-रथके हैं, शुद्धात्मासे भिन्न भी हैं शरीर सम्बन्धी हैं, हेयरूप सांसारिक नारकादि दु:खोंके कारण होनेसे त्याज्य भी हें, उनको जो जीव साक्षात् उपादेयरूप अनाकुलता स्वरूप परमाथिक सुखसे अभिन्न वीतराग परमानन्दरूप एकस्वभाववाले शुद्धात्मद्रव्यमें लगाता है, अर्थात् अपने मानता है, वह मन वचन कायरूप परिणत हुआ शुद्ध अपने आत्मद्रव्यकी भावनासे शून्य (रहित) मूढात्मा है, ऐसा जानो, अर्थात् अतीन्द्रियसुख-रूप आत्मामें परवस्तुका क्या प्रयोजन है। जो परवस्तुको अपना मानता है, वही मूखं है।। द३।।

अथ---

दुक्लहं कारणि जे विसय ते सुह-हेउ रमेइ । मिच्छाइट्ठिउ जीवडउ इत्थु ए काइं करेइ ॥⊏४॥ दु:खस्य कारणं ये विषयाः तान् सुखहेतून् रमते । मिण्याहिष्टः जीवः अत्र न किं करोति ॥५४॥

अब और भी मूढका लक्षण कहते हैं—(दु:खस्य) दु:खके (कारणं) कारण (ये) जो (विषया:) पांच इन्द्रियोंके विषय हैं, (तान्) उनको (सुखहेतून्) सुखके कारण जानकर (रमते) रमण करता है, वह (मिथ्यादृष्टिः जीवः) मिथ्यादृष्टि जीव (अत्र) इस संसारमें (कि न करोति) क्या पाप नहों करता ? सभी पाप करता है, अर्थात् जीवोंकी हिंसा करता है, भूठ बोलता है, दूसरेका घन हरता है, दूसरेकी स्त्री सेवन करता है, अति तृष्णा करता है, बहुत बारम्भ करता है, खेती करता है, खोटे खोटे व्यसन सेवता है, जो न करनेके काम हैं, उनको भी करता है।

भावार्य —िमध्याहिष्ट जीव वीतराग निर्विकल्प परमसमाधिसे उत्पन्न परमा-नन्द परमसमरसीभावरूप सुखसे पराङ्मुख हुआ निश्चयकर महां दु:खरूप विपर्गोको सुखके कारण समभकर सेवन करता है, सो इनमें सुख नहीं हैं।। प्रा

एवं त्रिविधात्मप्रतिपादकप्रथममहाधिकारमध्ये 'जिउ मिच्छ्चें' इत्यादि गृत्राष्ट्रकेत मिथ्यादृष्टिपरिणतिच्याख्यानस्थलं समाप्तम् ॥

तदनन्तरं सम्यग्दिष्टभावनाव्याख्यानमुख्यत्वेन 'कालु हहेविणु' इत्यादि स्त्राध्यः कथ्यते । अय—

कालु लहेविणु जोइया जिमु जिमु मोहु गलेइ।
तिमु तिमु दंसगु लहइ जिउ णियमें अप्पु मुणेइ।। प्रा।
कालं लब्ध्वा योगित यथा यथा मोहः गलति।
तथा तथा दर्शनं लभते जीवः नियमेन आत्मानं मनुते।। प्रा।

इस प्रकार तीन तरहकी आत्माकी कहनेवाले पहले महा अधिकारमें "जिड मिच्छतें इत्यादि आठ दोहोंमेंसे मिथ्याद्दिकी परिणितका व्याख्यान समाप्त किया। इसके आगे सम्यग्दिक्की भावनाके व्याख्यानकी मुख्यतासे "काल लहेविगु" इत्यादि आठ दोहा-सूत्र कहते हैं—(योगिन्) हे योगी, (कालं लब्ध्वा) काल पाकर (यथा यया) जैसा जैसा (मोहः) मोह (गलति) गलता है-कम होता जाता है, (तथा तथा) तैसा-तैसा (जीवः) यह जीव (दर्शनं) सम्यग्दर्शनको (लभते) पाता है, फिर (नियमेन) निश्चयसे (आत्मानं) अपने स्वरूपको (मनुते) जानता है।

अथ ऊर्ध्व पूर्वोक्तन्यायेन सम्यग्दिष्टर्भृत्वा मिथ्यादृष्टिभावनायाः प्रतिपक्षभृतां यादशीं भेदभावनां करोति तादशीं क्रमेण स्त्रसप्तकेन विवृणोति—

अप्पा गोरउ किशहु गा वि अप्पा रत्तु ण होइ। अप्पा सुहुमु वि थूलु गा वि गागिउ जागों जोइ ॥८६॥ आत्मा गौरः कृष्णः नापि आत्मा रक्तः न भवति। आत्मा सूक्ष्मोऽपि स्थूलः नापि ज्ञानी ज्ञानेन पश्यति ॥८६॥

इसके बाद पूर्वकथित रीतिसे सम्यग्दिष्ट होकर मिथ्यात्वकी भावनासे विप-रीत जैसी भेदिवज्ञानकी भावनाको करता है, वैसी भेदिवज्ञान-भावनाका स्वरूप क्रमसे सात दोहा-सूत्रोंमें कहते हैं—(आत्मा) आत्मा (गौरः कृष्णः नािप) सफेद नहीं है, काला नहीं है, (ग्रात्मा) आत्मा (रक्तः) लाल (न भवित) नहीं है, (आत्मा) आत्मा (सूक्ष्मः ग्राप स्थूलः नेव) सूक्ष्म भी नहीं है, और स्थूल भी नहीं है, (ज्ञानी) ज्ञानस्व-रूप है, (ज्ञानेन) ज्ञानदृष्टिसे (पश्यित) देखा जाता है, अथवा ज्ञानी पुरुष योगी ही ज्ञानकर आत्माको जानता है।

भावार्थ—ये श्वेत काले आदि धर्म व्यवहारनयकर शरीरके सम्बन्धसे जीवके कहे जाते हैं, तो भी शुद्धनिश्चयनयकर शुद्धात्मासे जुदे हैं, कर्मजनित हैं, त्यागने योग्य हैं। जी वीतराग स्वसंवेदन ज्ञानी है, वह निज शुद्धात्मतत्त्वमें इन धर्मोंको नहीं लगाता, अर्थात् इनको अपने नहीं समभता है।। ६।।

अथ--

श्रपा बंभणु वइसु ग वि ग वि खत्तिउ ग वि सेसु।
पुरिसु पाउंसउ इत्थि ग वि णागिउ मुणइ श्रसेसु ॥८७॥
आत्मा बाह्मणः वैश्यः नापि नापि क्षत्रियः नापि शेषः।
पुरुषः नपुंसकः स्त्री नापि ज्ञानी मनुते अशेषम्।।८७॥

आगे बाह्मणादि वर्ण आत्माके नहीं हैं, ऐसा वर्णन करते हैं—(आत्मा) आत्मा (ब्राह्मण: वैश्य: नापि) ब्राह्मण नहीं है, वैश्य भी नहीं है, (क्षत्रिय: नापि) क्षत्री भी नहीं है, (श्रेष:) बाकी शूद्र भी (नापि) नहीं है, (पुरुष: नपुंसक: स्त्री नापि) पुरुष नपुंसक स्त्रीलिंगरूप भी नहीं है, (ज्ञानी) ज्ञानस्वरूप हुआ (अशेषं) समस्त वस्तुओं को ज्ञानसे (मनुते) जानता है।

भावार्थ—जो ब्राह्मणादि वर्ण-भेद हैं, और पुरुष लिंगादि तीन लिंग हैं, वे यद्यपि व्यवहारनयकर देहके सम्बन्धसे जीवके कहे जाते हैं, तो भी शुद्धनिश्चय-नयकर आत्मासे भिन्न हैं, और साक्षात् त्यागने योग्य हैं, उनको वीतरागनिर्विकल्पसमाधिसे रहित मिथ्यादृष्टि जीव अपने जानता है, और उन्हींको मिथ्यात्वसे रहित सम्यग्दृष्टि जीव अपने नहीं समभता। आपको तो वह ज्ञानस्वभावरूप जानता है।। ५७।।

अथ---

अप्पा वंदउ खवगु ग वि अप्पा गुरउ ग होइ। अप्पा लिंगिउ एक्कु ग वि गागिउ जागइ जोइ।।==॥

आत्मा वन्दकः क्षपणः नापि आत्मा गुरवः न भवति । आत्मा लिङ्की एकः नापि ज्ञानी जानाति योगी ।। ८८॥

आगे वन्दक क्षपणकादि भेद भी जीवके नहीं हैं, ऐसा कहते हैं—(आत्मा) आत्मा (वंदक: क्षपण: नापि) बौद्धका आचार्य नहीं है, दिगम्बर भी नहीं है, (आत्मा) आत्मा (गुरव: न भवति) श्वेताम्बर भी नहीं है, (आत्मा) आत्मा (गुरव: न भवति) श्वेताम्बर भी नहीं है, (आत्मा) आत्मा (गुरक: अपि) कोई भी (लिंगी) वेशका धारी (न) नहीं है, अर्थात् एकदण्डो, त्रिदण्डी, हंस, परमहंस, सन्यासी, जटाधारी, मुँडित, रुद्राक्षकी माला तिलक कुलक घोष वगैर: भेषोंमें कोई भी भेषधारी नहीं है, एक (ज्ञानी) ज्ञानस्वरूप है, उस आत्माको (योगी) ध्यानी मुनि ध्यानारूढ़ होकर (जानाति) जानता है, ध्यान करता है।

भावार्थ—यद्यपि व्यवहारनयकर यह आत्मा वंदाकादि अनेक भेषोंको घरता है, तो भी शुद्धनिश्चयनयकर कोई भी भेष जीवके नहीं है, देहके हैं। यहां देहकें आश्रयसे जो द्रव्यिलग है, वह उपचिरतासदूभूतव्यवहारनयकर जीवका स्वरूप कहा जाता है, तो भी निश्चयनयकर जीवका स्वरूप नहीं है। क्योंकि जब देह ही जीवकी नहीं, तो भेष कैसे हो सकता है? इसलिये द्रव्यिलग तो सर्वथा ही नहीं है, और वीतरागनिविकल्पसमाधिरूप भाविलग यद्यपि शुद्धात्मस्वरूपका साधक है, इसलिये उपचारनयकर जीवका स्वरूप कहा जाता है, तो भी परमसूक्ष्म शुद्धनिश्चयनयकर भाविलग भी जीवका नहीं है। भाविलग साधनरूप है, वह भी परम अवस्थाका साधक नहीं है। । प्रविलग साधनरूप है, वह भी परम अवस्थाका साधक

व्यथ--

अथ-

अप्पा गुरु गावि सिस्सु गावि गावि सामिउ गावि भिच्छ । सूरउ कायरु होइ गावि गावि उत्तमु गावि गावि गावि ।। हा। आत्मा गुरुः नैव शिष्यः नैव नैव स्वामी नैव भृत्यः । शुरः कातरः भवति नैव नैव उत्तमः नैव नीचः ।। हा।

आगे यह गुरु शिष्यादिक भी नहीं है—(आत्मा) आत्मा (गुरुः नैव) गुरु नहीं है, (शिष्य नैव) शिष्य भी नहीं है, (स्वामी नैव) स्वामी भी नहीं है, (भृत्यः नैव) नौकर नहीं है, (शूरः कातरः नैव) शूरवीर नहीं है, कायर नहीं है, (उत्तमः नैव) उच-कुली नहीं है, (नीचः नैव भवति) और नीचकुली भी नहीं है।

भावार्थ—ये सब गुरु, शिष्य, स्वामी, सेवकादि संबन्ध यद्यपि व्यवहारनयसे जीवके स्वरूप हैं, तो भी शुद्धिनश्चयनयसे शुद्ध आत्मासे जुदे हैं, आत्माके नहीं हैं, त्यागने योग्य हैं, इन भेदोंको वीतरागपरमानन्द निज शुद्धात्माकी प्राप्तिसे रहित बहि-रात्मा मिथ्याद्दष्टि जीव अपने समभता है, और इन्हीं भेदोंको वीतराग निर्विकल्प-समाधिमें रहता हुआ अन्तरात्मा सम्यग्द्दष्टिजीव पर रूप (दूसरे) जानता है ।। ६।।

श्रप्पा मागुसु देउ गा वि श्रप्पा तिरिउ गा होइ । श्रप्पा गारउ किहं वि गावि गागिउ जाणइ जोइ ॥६०॥ बात्मा मनुष्यः देवः नापि बात्मा तिर्यग् न भवति । बात्मा नारकः क्वापि नैव ज्ञानी जानाति योगी ॥६०॥

आगे आत्माका स्वरूप कहते हैं—( ग्रात्मा ) जीव पदार्थ ( मनुष्यः देवः नापि ) न तो मनुष्य है, न तो देव है, (आत्मा) आत्मा (तिर्यक् न भवति) तिर्यंच पशु भी नहीं है, (आत्मा) आत्मा (नारकः) नारकी भी (क्वापि नैव) कभी नहीं, अर्थात् किसी प्रकार भी पररूप नहीं है, परन्तु (ज्ञानी) ज्ञानस्वरूप है, उसको (योगी) मुनि-राज तोन गुप्तिके धारक और निविकल्पसमाधिमें लीन हुए (जानाति) जानते हैं।

भावार्थ—निर्मल ज्ञान दर्शन स्वभाव जो परमात्मतत्व उसकी भावनासे उलटे राग-द्वेषादि विभाव-परिणामोंसे उपार्जन किये जो शुभाशुभ कर्म हैं, उनके उदयसे उत्पन्न हुई मनुष्यादि विभाव-पर्यायोंको भेदाभेदस्वरूप रत्नत्रयकी भावनासे रहित हुआ

मिथ्याद्दि जीव अपने जानता है, और इस अज्ञानसे रहित सम्यग्द्दि ज्ञानी जीव उन मनुष्यादि पर्यायोंको अपनेसे जुदा जानता है ।।६०।।

अथ---

अप्पा पंडिउ मुक्खु एवि णवि ईसरु एवि एीसु। तरुएउ बूढउ बालु एवि अएणु वि कम्म-विसेसु॥६१॥

आत्मा पण्डितः मूर्खः नैव नैव ईश्वरः नैव निःस्वः ।

तरुण: वृद्ध: बाल: नैव अन्य: अपि कर्मविशेष: ।। ६१।।

आगे फिर आत्माका स्वरूप कहते हैं—(आत्मा) चिद्रूप आत्मा (पण्डितः) विद्यावान् व (मूर्खः) मूर्ख (नैव) नहीं है, (ईश्वरः) धनवान् सब बातों में समर्थ भी (नैव) नहीं है (निःस्वः) दिरद्री भी (नैव) नहीं हैं, (तरुणः वृद्धः बालः नैव) जवान, वूढ़ा, और बालक भी नहीं है, (अन्यः अपि कर्मविशेषः) ये सब पर्यायें आंत्मासे जुदे कर्मके विशेष हैं, अर्थात् कर्ममें उत्पन्न हुए विभाव-पर्याय हैं।

भावार्थ—यद्यपि शरीरके सम्बन्धसे पंडित वगैरह भेद व्यवहारनयसे जीवके कहे जाते हैं, तो भी शुद्धनिश्चयनयकर शुद्धात्मद्रव्यसे भिन्न हैं, और सर्वथा त्यागने योग्य हैं। इन भेदोंको वीतरागस्वसंवेदनज्ञानकी भावनासे रहित मिध्याद्दि जीव अपने जानता है, और इन्हींको पण्डितादि विभावपर्यायोंको अज्ञानसे रहित सम्यग्द्दि जीव अपनेसे जुदे कर्म जनित जानता है।।६१।।

अध---

पुरागु वि पाउ वि कालु गाहु धम्माधम्मु वि काउ।
एक्कु वि अप्पा होइ गावि मेल्लिवि चेयण-भाउ।।६२।।
पुण्यमपि पापमपि कालः नभः धमधिमंगिप कायः।
एकमपि आत्मा भवति नैव मुक्तवा चेतनभावम्।।६२।।

आगे आत्माका चेतनभाव वर्णन करते हैं—( पुण्यमिष ) पुण्यरूप गुभकर्म (पापमिष) पापरूप अग्रुभकर्म (कालः) अतीत अनागत वर्तमान काल (नभः) आकाश (धर्माधर्ममिष) धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्य (कायः) शरीर, इनमेंसे (एक अपि) एक भी (आत्मा) आत्मा (नैव भवति ) नहीं है, (चेतनभावं मुक्त्वा ) चेतनभावको छोड़कर अर्थात् एक चेतनभाव ही अपना है।

भावार्थ—व्यवहारनयकर यद्यपि पुण्य पापादि आत्मासे अभिन्न हैं, तो भी शुद्धनिश्चयनयकर भिन्न हैं, और त्यागने योग्य हैं, उन परभावोंको मिथ्यात्व रागादि- क्रिंग परिणत हुआ बहिरात्मा अपने जानता है, और उन्होंको पुण्य पापादि समस्त संकल्प विकल्परहित निज शुद्धात्म द्रव्यमें सम्यक् श्रद्धान ज्ञान चारित्रक्ष्प अभेदरत्नत्रय- स्वरूप परमसमाधिमें निष्ठता सम्यग्द्दि जीव शुद्धात्मासे जुदे जानता है।।६२।।

एवं त्रिविधात्मप्रतिपादकमहाधिकारमध्ये मिथ्यादृष्टिभावनाविपरीतेन सम्यग्दृष्टि-भावना स्थितेन सत्राष्टकं समाप्तम् ।

अथानन्तरं सामान्यभेदभावनामुख्यत्वेन 'अप्पा संजमु' इत्यादि प्रचेपकान् विहा-येकत्रिंशतस्त्रपर्यन्तमुपसंहाररूपा चूलिका कथ्यते । तद्यथा—

यदि पुण्यपापादिरूपः परमात्मा न भवति तर्हि कीदृशो भवतीति प्रश्ने प्रत्युत्तर-

श्रपा संजमु सीलु तउ श्रपा दंसणु गाणु । श्रपा सासय-मोक्ख-पउ जाणंतउ श्रपाणु ॥६३॥

आत्मा संयमः शीलं तपः आत्मा दर्शनं ज्ञानम् । आत्मा शाश्वतमोक्षपदं जानन् आत्मानम् ।।६३।।

ऐसे बहिरात्मा अन्तरात्मा परमात्मारूप तीन प्रकारके आत्माका जिसमें कथन है, ऐसे पहले अधिकारमें मिथ्याद्दिकी भावनासे रहित जो सम्यग्दिक्की भावना उसकी मुख्यतासे आठ दोहा-सूत्र कहे । आगे भेदिवज्ञानकी मुख्यतासे "अप्पा संजमु" इत्यादि इकतीस दोहापर्यन्त क्षेपक-सूत्रोंको छोड़कर पहला अधिकार पूर्ण करते हुए व्याख्यान करते हैं, उसमें भी जो शिष्यने प्रश्न किया, कि यदि पुण्य पापादिरूप आत्मा नहीं है, तो कंसा है ? ऐसे प्रश्नका श्रीगुरु समाधान करते हैं—(आत्मा) निज गुण-पर्यायका धारक ज्ञानस्वरूप चिदानन्द ही (संयमः) संयम है, (शीलं तपः) शील है, तप है, (आत्मा) आत्मा (दर्शनं ज्ञानं) दर्शनज्ञान है, और (आत्मानं ज्ञानन्) अपनेको ज्ञानता अनुभवता हुआ (श्रात्मा) आत्मा (शाश्वतमोक्षपदं) अविनाशी सुखका स्थान मोक्षका मार्ग है । इसी कथनको विशेषताकर कहते हैं ।

भावार्थ--पांच इन्द्रियां और मनका रोकना व छह कायके जीवोंकी दया-स्वरूप ऐसे इन्द्रियसंयम तथा प्राणसंयम इन दोनोंके वलसे साध्य-साधक भावकर निश्चयसे अपने गुद्धात्मस्वरूपमें स्थिर होनेसे आत्माको संयम कहा गया है, बहिरंग सहकारी निश्चय शीलका कारणरूप जो काल कोघादिके त्यागरूप व्रतकी रक्षा वह व्यवहार शील है, और निश्चयनयकर अन्तरङ्गमें अपने गुद्धात्मद्रव्यका निर्मल अनुभव वह शील कहा जाता है, सो शीलरूप आत्मा ही कहा गया है, बाह्य सहकारी कारणभूत जो अनशनादि बारह प्रकारका तप है, उससे तथा निश्चयकर अन्तरङ्गमें सब पर्द्रव्यकी इच्छाके रोकनेसे परमात्मस्वभाव (निजस्वभाव) में प्रतापरूप तिष्ठ रहा है, इस कारण और समस्त विभावपिणामोंके जीतनेसे आत्मा ही 'तपश्चरण' है, और आत्मा ही निजस्वरूपकी रुचिरूप सम्यक्तव है, वह सर्वथा उपादेयरूप है, इससे सम्यग्दर्शन आत्मा ही है, अन्य कोई नहीं है, वीतराग स्वसंवेदनज्ञानके अनुभवसे आत्मा ही है, अन्य कोई नहीं है, वीतरागसंवेदनज्ञानके अनुभवसे आत्मा ही निश्चयज्ञानरूप है, और मिथ्यात्व रागादि समस्त विकल्पजालको त्यागकर परमात्मतत्वमें परमसमरसीभावके परिणमनसे आत्मा ही मोक्षमार्ग है। तात्प्य यह है, कि बहिरंग द्रव्येन्द्रिय-संयमादिके पालनेसे अन्तरङ्गमें गुद्धात्माके अनुभवरूप भावसंयमादिकके परिणमनसे उपादेयसुख जो अतीन्द्रयसुख उसके साधकपनेसे आत्मा ही उपादेय है।।१३।।

अथ स्वशुद्धात्मसंविचि विहाय निश्चयनयेनान्यदश्रेन्ज्ञानचारित्रं नास्तीत्यभिष्रायं मनसि संप्रधार्य सत्रं कथयति—

> अग्रमु जि दंसमु अत्थि मा वि अग्रमु जि अत्थि ण गामु । अग्रमु जि चरगु ण अत्थि जिय मेस्निवि अप्पा जागु ॥६४॥ अन्यद् एव दर्शनं अस्ति नापि अन्यदेव अस्ति न ज्ञानं । अन्यद् चरणं न अस्ति जीव मुक्त्वा आत्मानं जानीहि ॥६४॥

आगे निज शुद्धात्मस्वरूपको छोड़कर निश्चयनयसे दूसरा कोई दर्शन ज्ञान चारित्र नहीं है, इस अभिप्रायको मनमें रखकर गाथा-सूत्र कहते हैं—(जीव) हे जीव (आत्मानं) आत्माको (मुक्त्वा) छोड़कर (अन्यदिष) दूसरा कोई भी (दर्शनं) दर्शन (न एव) नहीं है, (अन्यदिष) अन्य कोई (ज्ञानं न अस्ति) ज्ञान नहीं है, (अन्यदिष्) अन्य कोई (ज्ञानं न अस्ति) ज्ञान नहीं है, (अन्यदिष् एव चरणं नास्ति) अन्य कोई चरित्र नहीं है, ऐसा (जानीहि) तू जान, अर्थात् आत्मा हो दर्शन-ज्ञान चारित्र है, ऐसा सन्देह रहित जानो।

भावार्थ—यद्यपि छह द्रव्य, पांच अस्तिकाय, सात तत्त्व, नौ पदार्थका श्रद्धान कार्य-कारणभावसे निण्चयसम्यक्त्वका कारण होनेसे व्यवहारसम्यक्त्व कहा जाता है, अर्थात् व्यवहार साधक है, निश्चय साध्य है, तो भी निश्चयनयकर एक वीतराग परमानन्दस्वभाववाला शुद्धात्मा ही उपादेय है, ऐसा रुचिरूप परिणामसे परिणत हुआ
शुद्धात्मा ही निश्चयसम्यक्त्व है, यद्यि निश्चयस्वसंवेदनज्ञानका साधक होनेसे व्यवहारनयकर शास्त्रका ज्ञान भी ज्ञान है, तो भी निश्चयनयकर वीतरागस्वसंवेदनज्ञानरूप
परिणत हुआ शुद्धात्मा ही निश्चयज्ञान है। यद्यपि निश्चयचारित्रके साधक होनेसे
अट्ठाईस मूलगुण, चौरासी लाख उत्तरगुण, व्यवहारनयकर चारित्र कहे जाते हैं, तो भी
शुद्धात्मानुभूतिरूप वीतराग चारित्रको परिणत हुआ निज शुद्धात्मा ही निश्चयनयकर
चारित्र है। तात्पर्य यह है, कि अभेदरूप परिणत हुआ परमात्मा ही ध्यान करने
योग्य है।। १८४।।

अथ निश्चयेन वीतरागभावपरिणतः स्वशुद्धात्मैव निश्चयतीर्थः निश्चयगुरुर्निश्चय-देव इति कथयति—

> अग्गु जि तित्थु म जाहि जिय अग्गु जि गुरुउ म सेवि। अग्गु जि देउ म चिंति तुहुं अप्पा विमलु मुएवि।।६५।। अन्यद् एव तीर्थं मा याहि जीव अन्यद् एव गुरुं मा सेवस्व। अन्यद् एव देवं मा चिन्तय त्वं आत्मानं विमलं मुक्तवा।।६५।।

आगे निश्चयनयकर वीतरागभावरूप परिणत हुआ निज शुद्धात्मा ही निश्चय-तीर्थ, निश्चयगुरु, निश्चयदेव है, ऐसा कहते हैं—(जीव) हे जीव (त्वं) तू (ग्रन्यद् एव) दूसरे (तीर्थं) तीर्थको (मा याहि) मत जावे, (अन्यद् एव) दूसरे (गुरुं) गुरुको (मा सेवस्व) मत सेवे, (अन्यद् एव) अन्य (देवं) देवको (मा चितय) मत ध्यावे, (आत्मानं विमलं) रागादि मल रहित आत्माको (मुक्तवा) छोड़कर अर्थात् अपना आत्मा हो तीर्थ है, वहां रमण कर, आत्मा ही गुरु है, उसकी सेवा कर, और आत्मा ही देव है, उसीकी आराधना कर। अपने सिवाय दूसरेका सेवन मत करे, इसी कथनको विस्तारसे कहते हैं।

भावार्थ—यद्यपि व्यवहारनयसे मोक्षके स्थानक सम्मेदशिखर आदि व जिन-प्रतिमा जिनमन्दिर आदि तीर्थ हैं, क्योंकि वहांसे गये महान् पुरुषोंके गुणोंकी याद होती है, तो भी वीतराग निविकल्पसमाधिरूप छेद रहित जहाजकर संसाररूपो समुद्रके तरनेको समर्थ जो निज आत्मतत्त्व है, वही निश्चयकर तीर्थ है, उसके उपदेश-परम्परा से परमात्मतत्त्वका लाभ होता है। यद्यपि व्यवहारनयकर दीक्षा शिक्षाका देने वाला दिगम्वर गुरु होता है, तो भी निश्चयनयकर विषय कषाय आदिक समस्त विभावपरिणामोंके त्यागनेके समय निजशुद्धात्मा ही गुरु है, उसीसे संसारकी निवृत्ति होती है। यद्यपि प्रथम अवस्थामें चित्तकी स्थिरताके लिये व्यवहारनयकर जिनप्रतिमा-दिक देव कहे जाते हैं, और वे परम्परासे निर्वाणके कारण हैं, तो भी निश्चयनयकर परम आराधने योग्य वीतराग निर्विकल्पपरमसमाधिके समय निज शुद्धात्मभाव ही देव हैं, अन्य नहीं।

इस प्रकार निश्चय व्यवहारनयकर साध्य-साधक-भावसे तीर्थ गुरु देवका स्वरूप जानना चाहिये। निश्चयदेव निश्चयगुरु निश्चयतीर्थं निज आत्मा ही है, वहीं साधने योग्य है, और व्यवहारदेव जिनेन्द्र तथा उनकी प्रतिमा, व्यवहारगुरु महामुनि-राज, व्यवहारतीर्थं सिद्धक्षेत्रादिक ये सब निश्चयके साधक हैं, इसलिये प्रथम अवस्थामें आराधने योग्य हैं। तथा निश्चयनयकर ये सब पदार्थ हैं, इनसे साक्षात् सिद्धि नहीं है, परम्परासे है। यहां श्री परमात्मप्रकाश अध्यात्म-ग्रन्थमें निश्चयदेव गुरु तीर्थ अपना आत्मा ही है, उसे आराधनकर अनन्त सिद्ध हुए और होवेंगे, ऐसा सारांश हुआ।

अथ निरचयेनात्मसंविचिरेव दर्शनमिति प्रतिपादयति—

अप्पा दंसगु केवलु वि अगगु सब्बु ववहार । एक्कु जि जोइय भाइयइ जो तइलोयहं सार ॥६६॥

आत्मा दर्शनं केवलोऽपि अन्यः सर्वः व्यवहारः । एक एव योगिन् ध्यायते यः त्रैलोक्यस्य सारः ॥६६॥

आगे निश्चयनयकर आत्मस्वरूप ही सम्यग्दर्शन है—(केवलः ग्रात्मा अपि) केवल (एक) आत्मा ही (दर्शनं) सम्यग्दर्शन है, (अन्यः सर्वः व्यवहारः) दूसरा सव व्यवहार है, इसलिये (योगिन्) हे योगी (एक एव ध्यायते) एक आत्माही ध्यान करने योग्य है, (यः त्रैलोक्यस्य सारः) जो कि तीन लोकमें सार है।

भावार्थ — वीतराग चिदानन्द अखण्ड स्वभाव, आत्मतत्त्वका सम्यक् श्रद्धान ज्ञान अनुभवरूप जो अभेदरत्नत्रय वही जिसका लक्षण है, तथा मनोगुप्ति आदि तीन गुप्तिरूप समाधिमें लीन निश्चयनयसे निज आत्मा ही निश्चयसम्यक्त्व है, अन्य सब द्यवहार है। इस कारण आत्मा ही ध्यावने योग्य है। जैसे दाख, कपूर, चन्दन वगैरह बहुत द्रव्योंसे बनाया गया जो पीनेका रस वह यद्यपि अनेक रसरूप है, तो भी अभेद-नयकर एक पानवस्तु कही जाती है, उसी तरह शुद्धात्मानुभूतिस्वरूप निश्चयसम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्रादि अनेक भावोंसे परिणत हुआ आत्मा अनेकरूप है, तो भी अभेदनयकी विवक्षासे आत्मा एक ही वस्तु है। यही अभेदरत्नत्रयका स्वरूप जैनसिद्धान्तोंमें हरएक जगह कहा है—''दर्शनिमत्यादि'' इसका अर्थ ऐसा है, कि आत्माका निश्चय वह सम्यग्दर्शन है, आत्माका जानना वह सम्यग्ज्ञान है, और आत्मामें निश्चल होना वह सम्यक्चारित्र है, यह निश्चयरत्नत्रय साक्षात् मोक्षका कारण है, इनसे बन्ध कैसे हो सकता है ? कभी नहीं हो सकता ।।६६।।

अथ निर्मलमानां ध्यायस्य येन ध्यातेनान्तर्महूर्तेनैव मोक्षपदं लभ्यत इति निरूपयति—

> अप्पा सायिह गिम्मलड किं बहुएं अग्गेगा। जो सायंतहं परम-पउ लब्भइ एक्स-खगोगा।।६७॥ आत्मानं ध्यायस्व निर्मलं किं बहुना अन्येन। यं ध्यायमानानां परमपदं लभ्यते एकक्षणेन।।६७॥

बागे ऐसा कहते हैं, कि जो निर्मल आत्माको ही ध्यावो, जिसके ध्यान करनेसे अन्तर्मु हूर्तमें (तात्काल) मोक्षपदकी प्राप्ति हो—हे योगी तू (निर्मलं आत्मानं) निर्मल आत्माका ही (ध्यायस्व) ध्यानकर, (अन्येन बहुना कि) और बहुत पदार्थों से क्या। देश काल पदार्थ आत्मासे भिन्न हैं, उनसे कुछ प्रयोजन नहीं है, रागादि-विकल्प-जालके समूहों के प्रपचसे क्या फायदा, एक निज स्वरूपको ध्यावो, (यं) जिस परमात्माके (ध्यायमानानां) ध्यान करनेवालोंको (एकक्षणेन) क्षणमात्रमें (परमपदं) मोक्षपद (लभ्यते) मिलता है।

भावार्थ—सब गुभागुभ संकल्प विकल्प रहित निजगुद्ध आत्मस्वरूपके ध्यान करनेसे शीघ्र हो मोक्ष मिलता है, इसलिये वही हमेशा ध्यान करने योग्य है। ऐसा ही वृहदाराधना-शास्त्रमें कहा है। सोलह तीर्थङ्करोंके एक ही समय तीर्थङ्करोंके उत्पत्तिके दिन पहले चारित्र ज्ञानकी सिद्धि हुई, फिर अन्तर्मु हूर्तमें मोक्ष हो गया। यहाँपर शिष्य प्रश्न करता है, कि यदि परमात्माके ध्यानसे अन्तर्मु हूर्तमें मोक्ष होता है, तो इस समय ध्यान करनेवाले हम लोगोंको क्यों नहीं होता ?

उसका समाधान इस तरह है—िक जैसा निर्विकल्प शुक्लध्यान व ज्रवृषभ-नाराच संहननवालों को चौथे काल में होता है, वैसा अब नहीं हो सकता। ऐसा ही दूसरे ग्रन्थों में कहा है—"अत्रेत्यादि" इसका अर्थ यह है, कि श्रीसर्व ज्ञवीतरागदेव इस भरतक्षेत्र में इस पंचमकाल में शुक्लध्यान का निषेध करते हैं, इस समय धर्मध्यान हो सकता है, शुक्लध्यान नहीं हो सकता। उपशमश्रेणी और क्षपकश्रेणी दोनों ही इस समय नहीं हैं, सातवां गुणस्थानतक गुणस्थान है, ऊपरके गुणस्थान नहीं है। इस जगह तात्पर्य यह है, कि जिस कारण परमात्माके ध्यान से अन्तर्मु हूर्त में मोक्ष होता है, इसलिये संसारकी स्थित घटाने के वास्ते अब भी धर्मध्यानका आराधन करना चाहिये, जिससे परम्परया मोक्ष भी मिल सकता है।।६७।।

व्यथ यस्य वीतरागमनिस शुद्धात्मभावना नास्ति तस्य शास्त्रपुराणतपश्चरणानि किं कुर्वन्तीति कथयति—

श्रापा गिय-मणि गिम्मलउ गियमें वसइ ग जासु । सत्थ-पुराणइं तव-चरगु मुक्खु वि करिहं कि तासु ॥६८॥ आत्मा निजमनिस निर्मलः नियमेन वसित न यस्य । शास्त्रपुराणानि तपश्चरणं मोक्षं अपि कुर्वन्ति किं तस्य ॥६८॥

आगे ऐसा कहते हैं, कि जिसके राग रहित मनमें शुद्धात्माकी भावना नहीं है, उसके शास्त्र पुराण तपश्चरण क्या कर सकते हैं ? अर्थात् कुछ भी नहीं कर सकते—(यस्य) जिसके (निजमनिस) निज मनमें (निर्मलः आत्मा) निर्मल आत्मा (नियमेन) निश्चयसे (न वसित) नहीं रहता, (तस्य) उस जीवके (शास्त्रपुराणानि) शास्त्र पुराण (तपश्चरणमिप) तपस्या भी (कि) क्या (मोक्षं) मोक्षको (कुर्वन्ति) कर सकते हैं ? कभी नहीं कर सकते।

भावार्थ—वीतरागनिविकल्पसमाधिरूप गुद्धभावना जिसके नहीं है, उसके शास्त्र पुराण तपश्चरणादि सव व्यर्थ हैं। यहां शिष्य प्रश्न करता है, कि क्या विलकुल ही निरर्थक हैं। उसका समाधान ऐसा है, कि विलकुल तो नहीं है, लेकिन वीतराग सम्यक्तवरूप निज गुद्धात्माकी भावना सहित हो, तव तो मोक्षके ही बाह्य सहकारी कारण हैं, यदि वे वीतरागसम्यक्तवके अभावरूप हों, तो पुण्यवन्धके कारण हैं, और जो मिथ्यात्वरागादि सहित हों, तो पापवन्धके कारण हैं, जैसे कि रुद्र वगैरह विद्यानुवादन नामा दशवें पूर्वतक शास्त्र पढ़कर भ्रष्ट हो जाते हैं।।६८।।

विश्वातमान इति सर्व इति भवतिति दर्शयति—
जोइय अप्पें जाणिएगा जगु जाणियउ हवेइ ।
अप्पहं केरइ भावडइ विविउ जेण वसेइ ॥६६॥
योगिन आत्मना ज्ञातेन जगत् ज्ञातं भवति ।
आत्मनः सम्बन्धिनिभवि विम्बनं येन वसति ॥६६॥

आगे जिन भव्यजीवोंने आत्मा जान लिया, उन्होंने सब जाना ऐसा दिखलाते हैं—(योगिन्) हे योगी (ग्रात्मना ज्ञातेन) एक अपने आत्माके जाननेसे (जगत् ज्ञातं भवति) यह तीन लोक जाना जाता है (येन) क्योंकि (आत्मनः संबंधिनि भावे) आत्माके भावरूप केवलज्ञानमें (बिस्बतं) यह लोक प्रतिबिस्बित हुआ (वसति) बस रहा है।

भावार्थ — वीतराग निविकल्पस्वसंवेदनज्ञानसे गुद्धात्मतत्त्वके जाननेपर समस्त द्वादशांग शास्त्र जाना जाता है। क्योंकि जैसे रामचन्द्र पाण्डव भरत सगर आदि महान् पुरुष भी जिनराजकी दीक्षा लेकर फिर द्वादशांगको पढ़कर द्वादशांग पढ़नेका फल निश्चयरत्तत्रयस्वरूप जो गुद्धपरमात्मा उसके ध्यानमें लोन हुए तिष्ठे थे। इसलिये वीतरागस्वसंवेदनज्ञानकर अपने आत्माका जानना ही सार है, आत्माके जाननेसे सबका जानपना सफल होता है, इस कारण जिन्होंने अपनी आत्मा जानी उन्होंने सबको जाना। अथवा निविकल्पसमाधिसे उत्पन्न हुआ जो परमानन्द सुखरस उसके आस्वाद होनेपर ज्ञानी पुरुष ऐसा जानता है, कि मेरा स्वरूप जुदा है, और देह रागादिक मेरेसे दूसरे हैं, मेरे नहीं हैं, इसीलिये आत्माके (अपने) जाननेसे सब भेद जाने जाते हैं, जिसने अपनेको जान लिया, उसने अपनेसे भिन्न सब पदार्थ जावे। अथवा आत्मा श्रुत-ज्ञानरूप व्याप्तिज्ञानसे सब लोकालोकको जानता है, इसलिये आत्माके जाननेसे सब जाना गया। अथवा वीतरागनिविकल्प परमसमाधिके बलसे केवलज्ञानको उत्पन्न (प्रगट) करके जैसे दर्पणमें घटपटादि पदार्थ भलकते हैं, उसी प्रकार ज्ञानरूपी दर्पणमें सव लोक अलोक भासते हैं। इससे यह बात निश्चय हुई, कि आत्माके जाननेसे सव जाना जाता है।

यहां पर सारांश यह हुआ, कि इन चारों व्याख्यानोंका रहस्य जानकर बाह्य अभ्यन्तर सब परिग्रह छोड़कर सब तरहसे अपने शुद्धात्माकी भावना करनी चाहिये। ऐसा ही कथन समयसारमें श्रीकुन्दकुन्दाचार्यने किया है। "जो पस्सई" इत्यादि— इसका अर्थ यह है, कि जो निकट-संसारी जीव स्वसंवेदनज्ञानकर अपने आत्माको अनु-भवता, सम्यग्दिष्टपनेसे अपनेको देखता है, वह सब जैनशासनको देखता है, ऐसा जिन-सूत्रमें कहा है। कैसा वह आत्मा है? रागादिक ज्ञानावरणादिकसे रहित है, अन्यभाव जो नर नारकादि पर्याय उनसे रहित है, विशेष अर्थात् गुणस्थान मार्गणा जीवसमास इत्यादि सब भेदोंसे रहित है। ऐसे आत्माके स्वरूपको जो देखता है, जानता है, अनु-भवता है, वह सब जिनशासनका मर्स जानने वाला है।। १।।

अर्थेतदेव समर्थयति—

अप्प-सहावि परिद्वियह एहउ होइ विसेसु। दीसइ अप्प-सहावि लहु लोयालोउ असेसु॥१००॥ आत्मस्वभावे प्रतिष्ठितानां एष भवति विशेषः। हश्यते आत्मस्वभावे लघु लोकालोकः अशेषः ॥१००॥

अब इसी बातका समर्थन (हढ़) करते हैं—( श्रात्मस्वभावे ) आत्माके स्वभावमें ( प्रतिष्ठितानां ) लीन हुए पुरुषोंके ( एष विशेषः भवति ) प्रत्यक्षमें तो यह विशेषता होती है, कि ( आत्मस्वभावे ) आत्मस्वभावमें उनको ( अशेषः लोकालोकः ) समस्त लोकालोक (लघु) शीघ्र ही (दृश्यते) दीख जाता है । अथवा इस जगह ऐसा भी पाठांतर है, "अप्पसहाव लहु" इसका अर्थ यह है, कि अपना स्वभाव शीघ्र दीख जाता है, और स्वभावके देखनेसे समस्त लोक भी दीखता है । यहांपर भी विशेष करके पूर्व सूत्रकथित चारों तरहका व्याख्यान जानना चाहिये, क्योंकि यही व्याख्यान वड़े-वड़े आचार्योंने माना है । १००।।

अतोऽम्रमेवार्थं दृष्टान्तदार्धान्ताभ्यां समर्थयति—
अप्पु पयासइ अप्पु पर जिम अंत्रि रिव-राउ।
जोइय एत्थु म भंति करि एहउ वत्थु-सहाउ।।१०१।।
आत्मा प्रकाशयित आत्मान परं यथा अम्बरे रिवरागः।
योगिन अत्र मा भ्रान्ति कुरु एप वस्तुस्वभावः।।१०१।।
आगे इसी अर्थ को दृष्टातदार्ष्टान्तसे दृढ़ करते हैं—(यथा) जैसं (अंत्ररे)
आकाशमें (रिवरागः) सूर्यका प्रकाश अपनेको और परको प्रकाशित करता है, उसीतरह

(आत्मा) आत्मा (ग्रात्मानं) अपनेको (परं) पर पदार्थोंको (प्रकाशयित) प्रकाशता है, सो (योगिन्) हे योगी (ग्रत्र) इसमें (भ्रांति मा कुरु) भ्रम मत कर । (एव वस्तु-स्वभावः) ऐसा ही वस्तुका स्वभाव है।

भावार्थ — जैसे मेघ रहित आकाशमें सूर्यका प्रकाश अपनेको और परको प्रकाशता है, उसी प्रकार वीतरागितिविकल्प समाधिक्ष्प कारणसमयसारमें लीन होकर मोहक्ष्प मेघ-समूहका नाश करके यह आत्मा मुनि अवस्थामें वीतराग स्वसंवेदनज्ञान. कर अपनेको और परको कुछ प्रकाशित करता है, पीछे अरहन्त अवस्थाक्ष्प कार्यसमय-सार स्वरूप परिणमन करके केवलज्ञानसे निज और परको सब द्रव्य क्षेत्र काल भावसे प्रकाशता है। यह आत्म-वस्तुका स्वभाव है, इसमें संदेह नहीं समभना। इस जगह ऐसा सारांश है, कि जो केवलज्ञान केवलदर्शन अनन्तसुख अनन्तवीर्यक्ष्प कार्यसमयसार है, वही आराधने योग्य है।।१०१।।

अथास्मिन्नेवार्थे पुनरपि व्यक्त्यर्थे दृष्टान्तमाह—

तारायणु जिल बिंबियउ णिम्मिल दीसइ जैम । अप्प णिम्मिल बिंबियउ लोयालोउ वि तेम ॥१०२॥

तारागणः जले बिम्बितः निर्मले दृश्यते यथा । आत्मनि निर्मले बिम्बितं लोकालोकमिप तथा ॥१०२॥

आगे इसी अर्थको फिर भी खुलासा करनेके लिये हुन्टान्त देकर कहते हैं— (यथा) जैसे (तारागणः) ताराओंका समूह (निर्मले जले) निर्मल जलमें (विम्बतः) प्रतिविम्बत हुआ (दृश्यते) प्रत्यक्ष दीखता है, (तथा) उसी तरह (निर्मले आत्मिन) मिण्यात्व रागादि विकल्पोंसे रहित स्वच्छ आत्मामें (लोकालोकं अपि) समस्त लोक अलोक भासते हैं।

भावार्थ—इसका विशेष व्याख्यान जो पहले कहा था, वही यहां पर जानना अर्थात् जो सबका ज्ञाता हष्टा आत्मा है, वही उपादेय है। यह सूत्र भी पहले कथनको हढ़ करनेवाला है।।१०२।।

अथात्मा परश्च येनात्मना ज्ञानेन ज्ञायते तमात्मानं स्वसंवेदनज्ञानगलेन जानीहीति कथयति— अप्पु वि परु वि वियागाइ जें अप्पें मुिणएगा। सो जिय-अप्पा जाणि तुहुं जोइय गागा-वहोगा।।१०३॥

आत्मापि परः अपि विज्ञायते येन आत्मना विज्ञातेन । तं निजात्मानं जानीहि त्वं योगिन् ज्ञानबलेन ॥१०३॥

आगे जिस आत्माके जाननेसे निज और पर सब पदार्थ जान जाते हैं, उसी आत्माको तू स्वसंवेदन ज्ञानके बलसे जान, ऐसा कहते हैं—(येन आत्मना विज्ञातेन) जिस आत्माको जाननेसे (आत्मा श्राप) आप और (परः अपि) पर सब पदार्थ (विज्ञायते) जाने जाते हैं, (तं निजात्मानं) उस अपने आत्माको (योगिन्) हे योगी (त्वं) तू (ज्ञान-वलेन) आत्मज्ञानके बलसे (जानीहि) जान।

भावार्थ — यहांपर यह है, कि रागादि विकल्प-जालसे रहित सदा आनन्द स्वभाव जो निज आत्मा उसके जाननेसे निज और पर सब जाने जाते हैं, इसलिये हे योगी, हे ध्यानी, तू उस आत्माको वीतराग निविकल्पस्वसंवेदनज्ञानकी भावनासे उत्पन्न परमानन्द सुखरसके आस्वादसे जान, अर्थात् तन्मयी होकर अनुभव कर । स्वसंवेदन ज्ञान (आपकर अपनेको अनुभव करना) ही सार है। ऐसा उपदेश श्रीयोगीन्द्रदेवने प्रभाकरभट्टको दिया । १०३।।

वतः कारणात् ज्ञानं पृच्छति —

णागु पयासहि परमु महु किं अग्गों बहुएगा। जेगा नियप्पा जाणियइ सामिय एकःखणेगा ॥१०४॥

ज्ञानं प्रकाशय परमं मम किं अन्येन वहुना । येन निजात्मा ज्ञायते स्वामिन् एकक्षणेन ।।१०४।।

अब प्रभाकरभट्ट महान् विनयसे ज्ञानका स्वरूप पूछता है—(स्वामिन्) है भगवान्, (येन ज्ञानेन) जिस ज्ञानसे (एक क्षणेन) क्षणभरमें (निजातमा) अपनी आत्मा (ज्ञायते) जानी जाती है, वह (परमं ज्ञानं) परम ज्ञान (मम) मेरे (प्रकाशय) प्रकाशित करो, (अन्येन बहुना) और बहुत विकल्प-जालोंसे (किम्) क्या फायदा ? कुछ भी नहीं।

भावार्थ — प्रभाकरभट्ट श्रीयोगीन्द्रदेवसे पूछता है, कि हे स्वामी, जिस वीत-रागस्त्रसंवेदनज्ञानकर क्षणमात्रमें शुद्ध बुद्ध स्वभाव अपनी आत्मा जानी जाती है, वह ज्ञान मुक्तको प्रकाशित करो, दूसरे विकल्प-जालोंसे कुछ फायदा नहीं है, क्योंकि ये रागादिक विभावोंके बढ़ानेवाले हैं। सारांश यह है, कि मिथ्यात्व रागादि विकल्पोंसे रहित तथा निज शुद्ध आत्मानुभवरूप जिस ज्ञानसे अन्तर्मु हूर्तमें ही परमात्माका स्वरूप जाना जाता है, वही ज्ञान उपादेय है। ऐसी प्रार्थना शिष्यने श्रीगुरूसे की।।१०४।।

अथ ऊर्ध्व ज्ञानचतुष्टयेन ज्ञानस्वरूपं प्रकाशयति—

अप्पा गागु मुगोहि तुहुँ जो जागाइ अप्पागु । जीव-पएसहिं तित्तिडउ गागों गयण-पवागु ॥१०५॥

आत्मानं ज्ञानं मन्यस्व त्वं यः जानाति आत्मानम् । जीवप्रदेशैः तावन्मात्रं ज्ञानेन गगनप्रमाणम् ॥१०५॥

अगे श्रीगुरु चार दोहा-सूत्रोंसे ज्ञानका स्वरूप प्रकाशते हैं—श्रीगुरु कहते हैं, कि हे प्रभाकरभट्ट, (त्वं) तू (ग्रात्मानं) आत्माको ही (ज्ञानं) ज्ञान (मन्यस्व) जान, (यः) जो ज्ञानरूप आत्मा (आत्मानं) अपनेको (जीवप्रदेशैः तावन्मात्रं) अपने प्रदेशोंसे लोक-प्रमाण (ज्ञानेन गगनप्रमाणं) ज्ञानसे व्यवहारनयकर आकाश-प्रमाण (जानाति) जानता है। अथवा यहां "देहसमु" ऐसा भी पाठ है, तब ऐसा समभना, कि निश्चयन्यसे लोकप्रमाण है, तो भी व्यवहारनयसे संकोच विस्तार स्वभाव होनेसे शरीर-प्रमाण है।

भावार्थ—निश्चयनयकर मित श्रुत अविध मनः पर्यय केवल इन पांच ज्ञानोंसे अभिन्न तथा व्यवहारनयसे ज्ञानकी अपेक्षारूप देखनेमें नेत्रोंकी तरह लोक अलोकमें व्यापक है। अर्थात् जैसे आंखें रूपी पदार्थोंको देखती है, परन्तु उन स्वरूप नहीं होतीं, वैसे ही आत्मा यद्यपि लोक अलोकको जानता है, देखता है, तो भी उन स्वरूप नहीं होता, अपने स्वरूप ही रहता है, ज्ञानकर ज्ञेय प्रमाण है, यद्यपि निश्चयसे प्रदेशोंकर लोक-प्रमाण है, असंख्यात प्रदेशी है, तो भी व्यवहारनयकर अपने देह-प्रमाण है, ऐसे आत्माको जो पुरुष आहार भय मैथुन परिग्रहरूप चार वांछाओं स्वरूप आदि समस्त विकल्पकी तर्गोंको छोड़कर जानता है, वही पुरुष ज्ञानसे अभिन्न होनेसे ज्ञान कहा जाता है। आत्मा और ज्ञानमें भेद नहीं है, आत्मा ही ज्ञान है।

यहां सारांश यह है, कि निश्चयनयकरके पांच प्रकारके जानोंसे अभिन्न अपने आत्माको जो ध्यानी जानता है, उसी आत्माको तू उपादेय जान । ऐसा ही सिद्धांतोंमें हरएक जगह कहा है—''आभिणि'' इत्यादि । इसका अर्थ यह है, कि मित श्रुत अविध मनःपर्यय केवलज्ञान ये पांच प्रकारके सम्यग्जान एक आत्माके ही स्वरूप हैं, आत्माके विना ये ज्ञान नहीं हो सकते, वह आत्मा ही परम अर्थ है, जिसको पाकर वह जीव निर्वाणको पाता है।

अथ---

अप्पहं जे वि विभिग्ण वढ ते वि हवंति ण गाणु । ते तुहुं तिशिण वि परिहरिवि शियमिं अप्पु वियाणु ॥१०६॥ आत्मनः ये अपि विभिन्नाः वत्स तेऽपि भवन्ति न ज्ञानम् । तान् त्वं त्रोण्यपि परिहृत्य नियमेन आत्मानं विजानीहि ॥१०६॥

आगे परभावका निषेध करते हैं—(वत्स) हे शिष्य (आत्मनः) आत्मासे (ये ग्रिपि भिन्नाः) जो जुदे भाव हैं, (तेऽपि) वे भी (ज्ञानं न भवंति) ज्ञान नहीं हैं, वे सव भाव ज्ञानसे रहित जड़रूप हैं, (तान्) उन (त्रीणि अपि) धर्म अर्थ कामरूप तीनों भावोंको (परिहृत्य) छोड़कर (नियमेन) निश्चयसे (आत्मानं) आत्माको (त्वं) त् (विजानोहि) जान।

भावार्थ—हे प्रभाकरभट्ट, मुनिरूप धर्म, अर्थरूप संसारके प्रयोजन, काम (विषयाभिलाष) ये तीनों ही आत्मासे भिन्न हैं, ज्ञानरूप नहीं हैं। निष्ट्रयनयकरके सव तरफसे निर्मल केवलज्ञानस्वरूप परमात्मपदार्थसे भिन्न तीनों ही धर्म अर्थ काम पुरु- पार्थोंको छोड़कर वीतरागस्वसंवेदनस्वरूप शुद्धात्मानुभवरूपज्ञानमें रहकर आत्माको जान ।।१०६।।

अप्पा णाणहं गम्मु पर गागा वियाणइ जेगा। तिरिगा वि मिल्लिवि जागि तुहुँ अप्पा गागों तेगा॥१०७॥ आत्मा ज्ञानस्य गम्यः परः ज्ञानं विजानाति येन। त्रीण्यपि मुक्तवा जानीहि त्वं आत्मानं ज्ञानेन तेन।।१०७॥

आगे आत्माका स्वरूप दिखलाते हैं—(आत्मा) आत्मा (परं) नियमते (ज्ञानस्य) ज्ञानके (गम्यः) गोचर है, (येन) क्योंकि (ज्ञानं) ज्ञान ही (विजानाति) आत्मा

को जानता है, (तेन) इसलिये (त्वं) हे प्रभाकरभट्ट तू (त्रीण अपि मुक्तवा) धर्म अर्थ काम इन तीनों ही भावोंको छोड़कर (ज्ञानेन) ज्ञानसे (आत्मानं) निज आत्माको (जानीहि) जान।

भावार्थ—निज शुद्धात्मा ज्ञानके ही गोचर (जानने योग्य) है, क्योंकि मितज्ञानादि पांच भेदों रिहत जो परमात्म शब्दका अर्थ परमपद है, वही साक्षात् मोक्षका
कारण है, उस स्वरूप परमात्माको वीतरागिनिविकल्पस्वसंवेदन ज्ञानके बिना दुर्धर
तपके करनेवाले भी बहुतसे प्राणी नहीं पाते । इसिलये ज्ञानसे ही अपना स्वरूप अनुभव
कर । ऐसा ही कथन श्रीकुन्दकुन्दाचार्यने समयसारजीमें किया है "णाणगुणेहिं"
इत्यादि । इसका अर्थ यह है, कि सम्यग्ज्ञाननामा निज गुणसे रिहत पुरुष इस ब्रह्मपदको बहुत कष्ट करके भी नहीं पाते, अर्थात् जो महान दुर्घर तप करो तो भी नहीं
मिलता । इसिलये जो तू दु:खसे छूटना चाहता है, सिद्धपदकी इच्छा रखता है, तो
आत्मज्ञानकर निजपदको प्राप्त कर ।

यहां सारांश यह है, कि जो धर्म अर्थ कामादि सब परद्रव्यकी इच्छाको छोड़ता है, वही निज शुद्धात्मसुखरूप अमृतमें तृप्त हुआ सिद्धान्तमें परिग्रहरहित कहा जाता है, और निर्ग्रन्थ कहा जाता है, और नही अपने आत्माको जानता है। ऐसा ही समयसारमें कहा है "अपरिग्गहो" इत्यादि। इसका अर्थ ऐसा है, कि निज सिद्धान्तमें परिग्रह रहित और इच्छारहित ज्ञानी कहा गया है, जो धर्मको भी नहीं चाहता है, अर्थात् जिसके व्यवहारधर्मकी भो कामना नहीं है, उसके अर्थ तथा कामकी इच्छा कहांसे होने ? वह आत्मज्ञानी सब अभिलाषाओंसे रहित है, जिसके धर्मका भी परिग्रह नहीं है, तो अन्य परिग्रह कहांसे हो ? इसलिये वह ज्ञानी परिग्रही नहीं है, केवल निजस्वरूपका जानने-वाला ही होता है ।।१०७।।

अथ---

गाणिय गाणिउ गाणिएग गाणिउं जा ण मुगेहि। ता अग्णाणि णागमउं किं पर बंभु लहेहि ॥१०८॥

ज्ञानिन् ज्ञानी ज्ञानिना ज्ञानिन यावत् न जानासि । तावद् अज्ञानेन ज्ञानमयं कि परं ब्रह्म लभसे ।।१०८॥ आगे ज्ञानसे ही परब्रह्मकी प्राप्ति होती है, ऐसा कहते हैं — (ज्ञानिन्) हे ज्ञानी (ज्ञानी) ज्ञानवान् अपना आत्मा (ज्ञानिना) सम्यग्ज्ञान करके (ज्ञानिनं) ज्ञान लक्षणवाले आत्माको (यावत्) जबतक (न) नहीं (ज्ञानाप्ति) जानता, (तावत्) तबतक (अज्ञानेन) अज्ञानी होनेसे (ज्ञानमयं) ज्ञानमय (परं ब्रह्म) अपने स्वरूपको (किं लभसे) क्या पा सकता है ? कभी नहीं पा सकता । जो कोई आत्माको पाता है, तो ज्ञानसे हो पा सकता है ।

भावार्थ—जबतक यह जीव अपनेको आपकर अपनी प्राप्तिके लिये आपसे अपनेमें तिष्ठता नहीं जान ले, तबतक निर्दोष शुद्ध परमात्मा सिद्धपरमेष्ठीको क्या पा सकता है ? कभी नहीं पा सकता । जो आत्माको जानता है, वही परमात्माको जानता है ।।१०८।।

अथानन्तरं स्त्रचतुष्टयेनान्तरस्थले परलोकशब्दब्युत्पत्त्या परलोकशब्दबाब्यं पर-मात्मानं कथयति—

> जोइजइ ति बंभु परु जाणिजइ ति सोइ। वंभु मुगोविगु जेण लहु गम्मिजइ परलोइ॥१०६॥

दृश्यते तेन ब्रह्मा परः ज्ञायते तेन स एव । ब्रह्म मत्वा येन लघु गम्यते परलोके ।।१०९।।

इसप्रकार प्रथम महास्थलमें चार दोहोंमें अन्तरस्थलमें ज्ञानका व्याख्यान किया। आगे चार सूत्रोंमें अन्तरस्थलमें परलोक शव्दकी व्युत्पत्तिकर परलोक शव्दसे परमात्माको ही कहते हैं—(तेन) उस कारणसे उसी पुरुषसे (परः ब्रह्मा) शुद्धात्मा नियमसे (दृश्यते) देखा जाता है, (तेन) उसी पुरुषसे निश्चयसे (स एव) वहीं शुद्धात्मा (ज्ञायते) जाना जाता है, (येन) जो पुरुष जिस कारण (ब्रह्म मत्वा) अपना स्वरूप जानकर (परलोके लघु गम्यते) परमात्मतत्त्वमें शीघ्र ही प्राप्त होता है।

भावार्थ—जो कोई गुद्धात्मा अपना स्वरूप गुद्ध निश्चयनयकर शक्तिरूपते केवलज्ञान केवलदर्शन स्वभाव है, वही वास्तवमें (असलमें) परमेश्वर है। परमेश्वरमें और जीवमें जाति-भेद नहों है, जवतक कर्मोंसे वंघा हुआ है, तव तक संसारमें भ्रमण करता है। सूक्ष्मवादर एकेन्द्रियादि जीवोंके शरीरमें जुदा जुदा तिष्ठता है, और जब कर्मोंसे रहित हो जाता है, तब सिद्ध कहलाता है। संसार-अवस्थामें शक्तिरूप

परमात्मा है, और सिद्ध-अवस्थामें व्यक्तिरूप है। यही आत्मा परव्रह्म परमविष्णु परम-शिव शक्तिरूप है, और प्रगटरूपसे भगवान् अरहन्त अथवा मुक्तिको प्राप्त हुए सिद्धात्मा हो परमब्रह्मा परमविष्णु परमिशव कहे जाते हैं। यह निश्चयसे जानो ।

ऐसा कहनेसे अन्य कोई भी कल्पना किया हुआ जगत्में व्यापक परमत्रह्म परमिविष्णु परमिशव नहीं। सारांश यह है कि जिस लोकके शिखरपर अनन्तिसिद्ध विराज रहे हैं, वही लोकका शिखर परमधाम ब्रह्मलोक वही विष्णुलोक और वही शिवलोक है, अन्य कोई भी ब्रह्मलोक विष्णुलोक शिवलोक नहीं है। ये सब निर्वाण क्षेत्रके नाम हैं, और ब्रह्मा विष्णु शिव ये सब सिद्ध परमेष्ठीके नाम हैं। भगवान तो व्यक्तिरूप परमात्मा हैं, तथा यह जीव शिक्तरूप परात्मामा है। इसमें सन्देह नहीं है। जितने भगवानके नाम हैं, उतने सब शिक्तरूप इस जीवके नाम हैं। यह जीव ही शुद्ध नयकर भगवान है।।१०६।।

अथ--

मुणि-वर-विंदहं हरि-हरहं जो मणि णिवसइ देउ। परहं जि परतरु णाणमउ सो वुचइ पर-लोउ॥११०॥

मुनिवरवृन्दानां हरिहराणां यः मनसि निवसति देवः । परस्माद् अपि परतरः ज्ञानमयः स उच्यते परलोकः ।।११०।।

आगे ऐसा कहते हैं कि भगवान्का ही नाम परलोक है—(यः) जो आत्मदेव (मुनिवरवृन्दानां हरिहराणां) मुनिश्वरोंके समूहके तथा इन्द्र वा वासुदेव रुद्रोंके (मनिस) चित्तमें (निवसित) वस रहा है, (सः) वह (परस्माद् अपि परतरः) उत्कृष्टसे भी उत्कृष्ट (ज्ञानमयः) ज्ञानमयी (परलोकः) परलोक (उच्यते) कहा जाता है।

भावार्थ—परलोक शब्दका अर्थ ऐसा है कि पर अर्थात् उत्कृष्ट वीतराग चिदानन्द शुद्धस्वभाव आत्मा उसका लोक अर्थात् अवलोकन निर्विकलपसमाधिमें अनुभवना वह परलोक है। अथवा जिसके परमात्मस्वरूपमें या केवलज्ञानमें जीवादि पदार्थ देखें जावें, इसिलये उस परमात्माका नाम परलोक है। अथवा व्यवहारनयकर स्वर्ग मोक्षको परलोक कहते हैं। स्वर्ग और मोक्षका कारण भगवान्का धर्म है, इसिलये केवली भगवान्को परलोक कहते हैं। परमात्माके समान अपना निज आत्मा है, वही परलोक है, वही उपादेय है।।११०।।

अध--

सो पर वुच्चइ लोउ पर जसु मइ तित्थु वसेइ। जिंह मइ तिहं गइ जीवह जि शियमें जेण हवेइ।।१११॥

सः परः उच्यते लोकः परः यस्य मितः तत्र वसित । यत्र मितः तत्र गितः जीवस्य एव नियमेन येन भवित ।।१११।।

आगे ऐसा कहते हैं, जिसका मन निज आत्मामें बस रहा है, वही ज्ञानी जीव परलोक है—(यस्य मितः) जिस भव्यजीवकी बुद्धि (तत्र) उस निज आत्मस्व-रूपमें (वसित) बस रही है, अर्थात् विषय-कषाय-विकल्प-जालके त्यागसे स्वसंवेदन-ज्ञानस्वरूपकर स्थिर हो रही है। (सः) वह पुरुष (परः) निश्चयकर (परः लोकः) उत्कृष्ट जन (उच्यते) कहा जाता है। अर्थात् जिसकी बुद्धि निजस्वरूपमें टहर रही है, वह उत्तम जन है, (येन) क्योंकि (यत्र मितः) जैसी बुद्धि होती है, (तत्र) वैसी (एव) ही (जीवस्य) जीवकी (गितः) गित (नियमेन) निश्चयकर (भवित) होती है, ऐसा जिनवरदेवने कहा है। अर्थात् शुद्धात्मस्वरूपमें जिस जीवकी बुद्धि होते, उसको वैसी ही गित होती है, जिन जीवोंका मन निज-वस्तुमें है, उनको निज-पदकी प्राप्ति होती है, इसमें सन्देह नहीं है।

भावार्थ—जो आर्तध्यान रौद्रध्यानकी आधीनतासे अपने गुद्धात्मकी भावनासे रिहत हुआ रागादिक परभावोंस्वरूप परिणमन करता है, तो वह दीर्घसंसारी होता है, और जो निश्चयरत्नत्रयस्वरूप परमात्मतत्त्वमें भावना करता है तो वह मोक्ष पाता है। ऐसा जानकर सब रागादि विकल्पोंको त्यागकर उस परमात्मतत्त्वमें हो भावना करनी चाहिये।।१११।।

अथ--

जिहिं मइ तिहं गइ जीव तुहुँ मरणु वि जेण लहेहि। तें परवंसु मुएवि मइं मा पर-दिव करेहि ॥११२॥

यत्र मितः तत्र गितः जीव त्वं मरणमिप येन लभसे । तेन परब्रह्म मुक्तवा मितं मा परद्रव्ये कार्पीः ।।११२॥

आगे फिर भी इसी वातको हढ़ करते हैं—(जोव) हे जीव (यत्र मितः) जहां तेरी बुद्धि है, (तत्र गितः) वहीं पर गित है, उसको (येन) जिस कारणसे (त्वं मृत्वा)

तू मरकर (लभप्ते) पावेगा (तेन) इसलिये तू (परब्रह्म) परब्रह्मको (मुक्त्वा) छोड़कर (परब्रव्ये) परब्रव्यमें (मीतं) बुद्धिको (मा कार्षीः) मत कर ।

भावार्थ — गुद्धद्रव्याधिकनयकर टांकीका-सा गढ़ा हुआ अघटितघाट, अमूर्तिक पदार्थ, ज्ञायकमात्र स्वभाव, वोतराग, सदा आनन्दरूप, अद्वितीय अतीन्द्रिय सुखरूप, अमृतके रसकर तृप्त, ऐसे निज गुद्धात्मतत्वको छोड़कर द्रव्यकर्म भावकर्म नोकर्ममें या देहादि परिग्रहमें मनको मत लगा ।।११२।।

एवं स्त्रचतु प्रयेनान्तरस्थले परलोकशब्दब्युत्पत्त्या परलोकशब्दबाच्यस्य परमात्मनो ब्याख्यानं गतम् ।

तदन्तरं किं तत् परद्रव्यमिति प्रश्ने प्रत्युत्तरं ददाति—
जं गियद्व्वहं भिग्गु जडु तं पर-द्व्यु वियाणि ।
पुग्गलु धम्माधम्मु गाहु कालु वि पंचमु जागि ।।११३॥
यत् निजद्रव्याद् भिन्नं जडं तत् परद्रव्यं जानीहि ।
पुद्गलः धर्माधर्मः नभः कालं अपि पञ्चमं जानीहि ।।११३॥

इस प्रकार पहले महाधिकारमें चार दोहा-सूत्रोंकर अन्तरस्थलमें परलोक शब्दका अर्थ परमात्मा किया। आगे परलोक (परमात्मा) में ही मन लगा, परद्रव्यसे ममता छोड़ ऐसा कहा गया था, उसमें शिष्यने प्रश्न किया कि परद्रव्य क्या है ? उसका समाधान श्रीगुरु करते हैं—(यत्) जो (निजद्रव्यात्) आत्म-पदार्थसे (भिन्नं) जुदा (जडं) जड़ पदार्थ है, (तत्) उसे (परद्रव्यं) परद्रव्य (जानोहि) जानो, और वह परद्रव्य (पुद्गतः धर्माधर्मः नभः कालं अपि पंचमं) पुद्गत धर्म अधर्म आकाश और पांचवां कालद्रव्य (जानोहि) ये सब परद्रव्य जानो।

भावार्थ— द्रव्य छह हैं, उनमेंसे पांच जड़ और जीवको चैतन्य जानो । पुद्-गल धर्म अधर्म काल आकाश ये सब जड़ हैं, इनको अपनेसे जुदा जानो और जीव भी अनन्त हैं, उन सबोको अपनेसे भिन्न जानो । अनन्तचतुष्टयस्वरूप अपना आत्मा है, उसीको निज (अपना) जानो, और जीवके भावकर्मरूप रागादिक तथा द्रव्यकर्म, जानावरणादि आठ कर्म, और शरीरादिक नोकर्म, और इनका सम्बन्ध अनादिसे है, परन्तु जीवसे भिन्न है, इसलिये अपने मत मान । पुद्गलादि पांच भेद जड़ पदार्थ सब हैय जान, अपना स्वरूप ही उपादेय है, उसीको आराधन कर ।।११३।। अथ वीतरागनिर्विकल्पसमाधिरन्तमुहूर्तेनापि कर्मजालं दहतीति ध्यानसामध्ये दशेयति—

जइ गिविसद्ध वि कु वि करइ परमप्पइ अगुराउ। अग्गि-कग्गी जिम कटु-गिरी डहइ असेसु वि पाउ।।११४॥ यदि निमिषार्धमपि कोऽपि करोति परमात्मनि अनुरागम्। अग्निकणिका यथा काष्ठगिरिं दहति अशेषमपि पापम्।।११४॥

आगे एक अन्तर्मु हूर्तमें कर्म-जालको वीतरागनिविकल्पसमाधिरूप अग्नि भस्म कर डालती है ऐसी समाधिकी सामर्थ्य है, वही दिखाते हैं—(यदि) जो (निमिषार्ध-मिष) आधे निमेषमात्र भी (कोऽिष) कोई (परमात्मिन) परमात्मामें (अनुरागं) प्रीतिको (करोति) करे तो (यथा) जैसे (अग्निकणिका) अग्निकी कणी (काष्ठिगिरं) काठके पहाड़को (दहति) भस्म करती है, उसी तरह (अशेषं अपि पापं) सब ही पापोंको भस्म कर डाले।

भावार्थ — ऋद्धिका गर्व, रसायनका गर्व अर्थात् पारा वगैरह आदि धातुओं के भरम करनेका मद, अथवा नौ रसके जाननेका गर्व, किव-कलाका मद, बादमें जीतनेका मद, शास्त्रकी टीका बनानेका मद, शास्त्रके व्याख्यान करनेका मद, ये चार तरहका शव्द-गौरव-स्वरूप इत्यादि अनेक विकल्प-जालोंका त्यागरूप प्रचण्ड पवन उससे प्रज्वित हुई (दहकती हुई) जो निज शुद्धात्मतत्वके ध्यानरूप अग्निकी कणो है, जैसे वह अग्नि को कणी काठके पर्वतको भरम कर देती है, उसी तरह यह समस्त पापोंको भरम कर डालती है, अर्थात् जन्म-जन्मके इकट्ठे किये हुए कर्मोंको आधे निमेषमें नष्ट कर देती है, ऐसी शुद्ध आत्म-ध्यावकी सामर्थ्य जानकर उसी ध्यानकी ही भावना सदा करनी चाहिये।।११४॥

अथ हे जीव चिन्ताजारं मुक्तवा शुद्धात्मस्वरूपं निरन्तरं पश्येति निरूपयति— मेल्लिवि सयल अवक्खडी जिय णिच्चितउ होइ। चित्तु शिवेसिहि परमपए देउ शिरंजगा जोइ।।११५॥ मुक्तवा सकलां चिन्तां जीव निश्चिन्तः भूत्वा। चित्तं निवेशय परमपदे देवं निरञ्जनं पश्य।।११५॥ आगे हे जीव, चिंताओंको छोड़कर शुद्धात्मस्वरूपको निरन्तर देख, ऐसा कहते हैं—(हे जीव) हे जीव (सकलां) समस्त (चिंतां) चिन्ताओंको (मुक्तवा) छोड़कर (निश्चितः भूत्वा) निश्चिन्त होकर तू (चित्तं) अपने मनको (परमपदे) परमपदमें (निवेशय) धारण कर, और (निरंजनं देवं) निरक्षनदेवको (पश्य) देख।

भावार्थ—हे हंस, (जीव) देखे सुने और भोगे हुए भोगोंकी वांछारूप खोटे ध्यान आदि सब चिन्ताओं को छोड़कर अत्यन्त निश्चिन्त होकर अपने चित्तको परमात्म-स्वरूपमें स्थिर कर । उसके बाद भावकर्म द्रव्यकर्म नोकर्मरूप अंजनसे रहित जो निरंजनदेव परम आराधने योग्य अपना शुद्धात्मा है, उसका ध्यान कर । पहले यह कहा था कि खोटे ध्यानको छोड़, सो खोटे ध्यानका नाम शास्त्रमें अपध्यान कहा है । अपध्यानका लक्षण कहते हैं । "बंधवधेत्यादि" उसका अर्थ ऐसा है कि निर्मल बुद्धिवाले पुरुष जिन-शासनमें उसको अपध्यान कहते हैं, जो द्वेषसे परके मारनेका बांधनेका अथवा छेदनेका चिन्तवन करे, और रागभावसे परस्त्री आदिका चिन्तवन करे । उस अपध्यानके दो भेद हैं, एक आर्त दूसरा रोद्र । सो ये दोनों ही नरक निगोदके कारण हैं, इसलिये विवेकियोंको त्यागने योग्य हैं ।।११५।।

अथ शिवशब्दवाच्ये निजशुद्धात्मनि ध्याते यत्सुखं भवति तत्स्वत्रत्रयेण प्रतिपादयति— जं सिव-दंसिण परम-सुहु पावहि भागा करंतु । तं सुहु भुवणि वि ऋत्थि गावि मेल्लिवि देउ ऋगांतु ।।११६॥ यत् शिवदर्शने परमसुखं प्राप्नोषि ध्यानं कुर्वन् ।

तत् सुखं भुवनेऽपि अस्ति नैव मुक्त्वा देवं अनन्तम् ।।११६।।

आगे शिव शब्दसे कहे गये निज शुद्ध आत्माके ध्यान करनेपर जो सुख होता है, उस सुखको तीन दोहा-सूत्रोंमें वर्णन करते हैं—(यत्) जो (ध्यानं कुर्वन्) ध्यान करता हुआ (शिवदर्शने परमसुखं) निजशुद्धात्माके अवलोकनमें अत्यन्त सुख (प्राप्नोपि) हे प्रभाकर, तू पा सकता है, (तत् सुखं) वह सुख (भुवने अपि) तीनलोकमें भी (अनन्तं देवं मुक्त्वा) परमात्म द्रव्यके सिवाय (नैव अस्ति) नहीं है।

भावार्थ—शिव नाम कल्याणका है, सो कल्याणरूप ज्ञानस्वभाव निज शुद्धात्मा जानो, उसका जो दर्शन अर्थात् अनुभव उसमें सुख होता है, वह सुख पर-मात्माको छोड़ तीन लोकमें नहीं है। वह सुख क्या है ? जो निर्विकल्प वीतराग परम आनन्दरूप शुद्धात्मभाव है, वही सुखी है। क्या करता हुआ यह सुख पाता है कि तीन गुप्तिरूप परमसमाधिमें आरूढ़ हुआ सता ध्यानी पुरुष ही उस सुखकी पाता है। अनन्त गुणरूप आत्म-तत्त्वके बिना वह सुख तीनों लोकके स्वामी इन्द्रादिको भी नहीं है। इस कारण सारांश यह निकला कि शिव नामवाला जो निज शुद्धात्मा है, वही राग द्वेष मोहके त्यागकर ध्यान किया गया आकुलता रहित परम सुखको देता है। संसारी जोवोंके जो इन्द्रियजनित सुख है, वह आकुलतारूप है, और आत्मीक अतीन्द्रियसुख आकुलता रहित है, सो सुख ध्यानसे ही मिलता है, दूसरा कोई शिव या ब्रह्मा या विष्णु नामका पुरुष देनेवाला नहीं है। आत्माका ही नाम शिव है, विष्णु है, ब्रह्मा है।।११६॥

अथ---

जं मुणि लहइ अणंत-सुहु णिय-अप्पा कायंतु । तं सुहु इंदु वि णवि लहइ देविहिं कोडि रमंतु ॥११७॥

यत् मुनिः लभते अनन्तसुखं निजात्मानं ध्यायन् । तत् सुखं इन्द्रोऽपि नैव लभते देवीनां कोटिं रम्यमाणः ।।११७।।

आगे कहते हैं कि जो सुख आत्माको ध्यावनेसे महामुनि पाते हैं, वह सुख इन्द्रादि देवोंको दुर्लभ है—(निजात्मानं ध्यायन्) अपनी आत्माको ध्यावता (मुनिः) परम तपोधन (मुनि) (यद् अनन्तसुखं) जो अनन्तसुखं (लभते) पाता है, (तत् सुखं) उस सुखको (इन्द्रः श्रिप) इन्द्र भी (देवीनां कोटि रम्यमाणः) करोड़ देवियोंके साथ रमता हुआ (नैव) नहीं (लभते) पाता ।

भावार्थ — बाह्य और अन्तरङ्ग परिग्रहसे रहित निज शुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न हुआ जो वीतराग परमानन्द सहित महामुनि जो सुख पाता है, उस सुखको इन्द्रादिक भी नहीं पाते । जगत्में सुखी साधु ही हैं, अन्य कोई नहीं । यही कथन अन्य शास्त्रोंमें भी कहा है — "दह्यमाने इत्यादि" इसका अर्थ ऐसा है कि महामोह हपी अग्निसे जलते हुए इस जगत्में देव मनुष्य तिर्यञ्च नारकी सभी दुःखी हैं, और जिनके तप ही धन है, तथा सब विषयोंका सम्बन्ध जिन्होंने छोड़ दिया है, ऐसे साधु मुनि ही इस जगत्में सुखी हैं ।।११७।।

श्रपा-दंसिण जिएवरहं जं सुहु होई श्रगंतु । तं सुहु लहइ विराउ जिउ जाणंतउ सिउ संतु ॥११८॥ आत्मदर्शने जिनवराणां यत् सुखं भवति अनन्तम् । तत् सुखं लभते विरागः जीवः जानन् शिवं शान्तम् ॥११८॥

आगे ऐसा कहते हैं कि वैरागी मुनि ही निज आत्माको जानते हुए निर्विकल्प सुखको पाते हैं—(आत्म दर्शने) निज शुद्धात्माके दर्शनमें (यद् अनंत सुखं) जो अनन्त अद्भुत सुख (जिनवराणां) मुनि-अवस्थामें जिनेश्वरदेवोंके (भवति) होता है, (तत् सुखं) वह सुख (विरागः जीवः) वीतरागभावनाको परिणत हुआ मुनिराज (शिवं शांतं जानन्) निज शुद्धात्मस्वभावको तथा रागादि रहित शान्त भावको जानता हुआ (लभते) पाता है।

भावार्थ—दीक्षाके समय तीर्थङ्करदेव निज शुद्ध आत्माको अनुभवते हुए जो निविकल्प सुख पाते हैं, वही सुख रागादि रहित निविकल्प-समाधिमें लीन विरक्त मुनि पाते हैं।।११८।।

अथ कामक्रोधादिपरिहारेण शिवशब्दवाच्यः परमात्मा दृश्यत इत्यभिप्रायं मनसि संप्रधार्य सुत्रमिदं कथयन्ति—

> जोइय णिय-मणि णिम्मलए पर दीसइ सिउ संतु। इंबरि णिम्मिल घण-रहिए भागा जि जेम फुरंतु ॥११६॥ योगिन निजमनिस निर्मले परं दृश्यते शिवः शान्तः। अम्बरे निर्मले घनरिहते भानुः इव यथा स्फुरन् ॥११६॥

आगे काम क्रोधादिकके त्यागनेसे शिव शब्दसे कहा गया परमात्मा दीख जाता है, ऐसा अभिप्राय मनमें रखकर यह गाथा-सूत्र कहते हैं—(योगिन्) हे योगी, (निर्मले निजमनिस) निर्मल अपने मनमें (शिवः शांतः) निज परमात्मा रागादि रहित (परं) नियमसे (दृश्यते) दोखता है, (यथा) जैसे (घनरहिते निर्मले) वादल रहित निर्मल (अंबरे) आकाशमें (भानुः इव) सूयके समान (रफुरन्) भासमान (प्रकाश-मान) है।

भावार्थ — जैसे मेघमालाके आडम्बरसे सूर्य नहीं भासता—दीखता और मेघके आडम्बरके दूर होनेपर निर्मल आकाशमें सूर्य स्पष्ट दीखता है, उसी तरह शुद्ध आत्मा की अनुभूतिके शत्रु जो काम-क्रोधादि विकल्परूप मेघ हैं, उनके नाश होनेपर निर्मल मनरूपी आकाशमें केवलज्ञानादि अनन्तंगुणरूप किरणोंकर सहित निज शुद्धात्मारूपी सूर्य प्रकाश करता है ।।११६।।

अथ यथा मिलने दर्पणे रूपं न दृश्यते तथा रागादिमिलनिचे शुद्धात्मस्वरूपं न दृश्यत इति निरूपयति—

राएं रंगिए हियवडए देउ ए दीसइ संतु। दृष्पिए मइलए बिंबु जिम एहउ जाणि णिभंतु ॥१२०॥ रागेन रिञ्जित हृदये देवः न दृश्यते शान्तः। दर्पणे मिलने बिम्बं यथा एतत् जानीहि निर्श्वान्तम् ॥१२०॥

आगे जैसे मैंले दर्पणमें रूप नहीं दीखता, उसी तरह रागादिकर मिलन चित्तमें शुद्ध आत्मस्वरूप नहीं दीखता, ऐसा कहते हैं—(रागेन रंजिते) रागकरके रंजित (हृदये) मनमें (शांतः देवः) रागादि रहित आत्मा देव (न दृश्यते) नहीं दीखता, (यथा) जैसे कि (मिलिने दर्पण) मैंले दर्पणमें (बिंबं) मुख नहीं भासता (एतत्) यह बात हे प्रभाकरभट्ट, तू (निर्भातं) सन्देह रहित (जानीहि) जान।

भावार्थ—ऐसा श्रीयोगीन्द्राचार्यने उपदेश दिया है कि जैसे सहस्त्र किरणोंसे शोभित सूर्य आकाशमें प्रत्यक्ष दीखता है, लेकिन मेघसमूहकर ढंका हुआ नहीं दीखता, उसी तरह केवलज्ञानादि अनन्त गुणरूप किरणोंकर लोक-अलोकका प्रकाशनेवाला भी इस देह (घट) के बीचमें शक्तिरूपसे विद्यमान निज शुद्धात्मरूप (परमज्योति चिद्रूप) सूर्य काम कोघादि राग द्वेष भावोंस्वरूप विकल्प-जालरूप मेघसे ढंका हुआ नहीं दीखता ।।१२०।।

अथानन्तरं विषयासक्तानां परमात्मा न दृश्यत इति दर्शयति—
जसु हरिणच्छी हियवडए तसु णवि बंभु वियारी ।
एक्किं केम समंति वढ वे खंडा पिडयारि ॥१२१॥
यस्य हरिणाक्षी हृदये तस्य नैव ब्रह्म विचारय ।
एक्स्मिन् कथं समायाती वत्स द्वी खडगी प्रत्याकारे (?) ॥१२१॥

आगें जो विषयोंमें लीन हैं, उनको परमात्माका दर्शन नहीं होता, ऐसा दिखलाते हैं—(यस्य हृदये) जिस पुरुषके चित्तमें (हरिणाक्षी) मृगके समान नैत्रवाली

स्त्री (वसित) बस रही है (तस्य) उसके (ब्रह्म) अपना शुद्धातमा (नैव) नहीं है, अर्थात् उसके शुद्धातमाका विचार नहीं होता, ऐसा हे प्रभाकरभट्ट, तू अपने मनमें (विचारय) विचार कर। बड़े (बत) खेदकी बात है कि (एकस्मिन्) एक (प्रतिकार) म्यानमें (द्वी खङ्क्षी) दो तलवारें (कथं समायाती) कैसे आ सकती हैं ? कभी नहीं समा सकतीं।

भावार्थ — वीतरागिनिविकलपपरमसमाधिकर उत्पन्न हुआ अनाकुलतारूप परम आनन्द अतीन्द्रिय-सुखरूप अमृत है, उसके रोकनेवाले तथा आकुलताको उत्पन्न करने वाले जो स्त्रीरूपके देखनेकी अभिलाषादिसे उत्पन्न हुए हाव (सुख-विकार) भाव अर्थात् चित्तका विकार, विभ्रम अर्थात् मुंहका टेढ़ा करना, विलास अर्थात् नेत्रोंके कटाक्ष इन स्वरूप विकलपजालोंकर, मूछित रिजत परिणत चित्तमें ब्रह्मका (निज शुद्धात्माका) रहना कैसे हो सकता है ? जैसे कि एक म्यानमें दो तलवारें कैसे आ सकती हैं ? नहीं आ सकतीं । उसी तरह एक चित्तमें ब्रह्म-विद्या और विषय-विनोद ये दोनों नहीं समा सकते । जहां ब्रह्म-विचार है, वहां विषय-विकार नहीं है, जहां विषय-विकार हैं, वहां ब्रह्म-विचार नहीं है । इन दोनोंमें आपसमें विरोध है । हाव भाव विभ्रम विलास इन चारोंका लक्षण दूसरी जगह भी कहा है । "हावो मुखविकारः" इत्यादि, उसका अर्थ ऊपर कर चुके हैं, इससे दूसरी बार नहीं करा ।।१२१।।

वथ रागादिरहिते निजमनिस परमात्मा निवसतीति दर्शयति—

णिय-मणि गिम्मिलि गागियहं गिवसइ देउ श्रणाइ।
हंसा सरविर लीगु जिम महु एहउ पिहहाइ।।१२२।।
निजमनिस निर्मले ज्ञानिनां निवसति देवः अनादिः।
हंसः सरोवरे लीनः यथा मम ईहशः प्रतिभाति।।१२२।।

आगे रागादि रहित निज मनमें परमात्मा निवास करता है, ऐसा दिखाते हैं—(ज्ञानिनां) ज्ञानियोंके (निर्मले) रागादि मल रहित (निजमनिस) निज मनमें (अनादिः देवः) अनादि देव आराधने योग्य गुद्धात्मा (निवसित) निवास कर रहा है, (यथा) जैसे (सरोवरे) मानस-सरोवरमें (लीनः हंसः) लीन हुआ हंस बसता है। सो हे प्रभाकरभट्ट, (मम) मुभे (एवं) ऐसा (प्रतिभाति) मालूम पड़ता है। ऐसा वचन श्रीयोगीन्द्रदेवने प्रभाकरभट्टसे कहा।

भावार्थ—पहले दोहेमें जो कहा था कि चित्ताकी आकुलताके उपजानेवाले स्त्रीरूपका देखना सेवना चितादिकोंसे उत्पन्न हुए रागादितरंगोंके समूह हैं, उनकर रिहत निज शुद्धात्मद्रव्यका सम्यक् श्रद्धान स्वाभाविकज्ञान उससे वीतराग परमसुखरूप अमृतरस उस स्वरूप निर्मल नीरसे भरे हुए ज्ञानियोंके मानस-सरोवरमें परमात्मादेव-रूपी हंस निरन्तर रहता है। वह आत्मदेव निर्मल गुणोंकी उज्ज्वलताकर हंसके समान है। जैसे हंसोंका निवास-स्थान मानससरोवर है, वैसे ब्रह्मका निवास-स्थान ज्ञानियोंका निर्मल चित्ता है। ऐसा श्रीयोगीन्द्रदेवका अभिप्राय है।।१२२।।

उक्तं च--

देउ ए देउले णवि सिलए गावि लिप्पइ गावि चिति। अवउ गिरंजगु गागमउ सिउ संठिउ सम-चिति॥१२३॥

देवः न देवकुले नैव शिलायां नैव लेप्ये नैव चित्रे।

अक्षयः निरञ्जनः ज्ञानमयः शिवः संस्थितः समचित्तो ।।१२३॥

आगे इसी बातको हढ करते हैं—(देव:) आत्मदेव (देवकुले) देवालयमें (मन्दिरमें) (न) नहीं है, (शिलायां नंव) पाषाणकी प्रतिमामें भी नहीं है, (लेपे नंव) लेपमें भी नहीं है, (चित्रे नंव) चित्रामकी मूर्तिमें भी नहीं है। लेप और चित्रामकी मूर्ति लौकिकजन बनाते हैं, पंडितजन तो धातु पाषाणकी ही प्रतिमा मानते हैं, सो लौकिक हुष्टान्तके लिये दोहामें लेप चित्रामका भी नाम आ गया। वह देव किसी जगह नहीं रहता। वह देव (अक्षयः) अविनाशी है, (निरंजनः) कर्माञ्जनसे रहित है, (ज्ञानमयः) केवलज्ञानकर पूर्ण है, (शिवः) ऐसा निज परमात्मा (समचिते संस्थितः) समभावमें तिष्ठ रहा है, अर्थात् समभावको परिणत हुए साधुओंके मनमें विराज रहा है, अन्य जगह नहीं है।

भावार्थ — यद्यपि व्यवहारनयकर धर्मकी प्रवृत्तिके लिये स्थापनारूप अरहन्ति देव देवालयमें तिष्ठते हैं, धातु पाषाणकी प्रतिमाको देव कहते हैं तो भी निण्चयनयकर शत्रु मित्र सुख दुःख जीवित मरण जिसमें समान हैं, तथा वीतराग सहजानन्दरूप परमात्मतत्त्वका सम्यक् श्रद्धान ज्ञान चारित्ररूप अभेद रत्नत्रयमें लीन ऐसे ज्ञानियोंके सम चित्तामें परमात्मा तिष्ठता है। ऐसा ही अन्य जगह भी समचित्ताको परिणत हुए मुनियोंका लक्षण कहा है। "समसत्तु" इत्यादि। इसका अर्थ ऐसा है कि जिसके गुष्

दु:ख समान हैं, शत्रु मित्रों का वर्ग समान हैं, प्रशंसा निन्दा समान हैं, पत्थर और सोना समान है, और जीवन मरण जिसके समान हैं, ऐसा समभावका घारण करने वाला मुनि होता है। अर्थात् ऐसे समभावके घारक शान्तिचित्ता योगीश्वरोंके चित्तामें चिदानन्द देव तिष्ठता है।।१२३।।

> इत्येकत्रिंशतस्त्रैरच्िकास्थलं गतम् । अथ स्थलप्तंष्पावाद्यं प्रचेषकद्वयं कथ्यते— मणु मिलियउ परमेसरहं परमेसरु वि मणस्स । वीहि वि समरिस हुवाहं पुज्ज चडावउं कस्स ॥१२३% २॥

मनः मिलितं परमेश्वरस्य परमेश्वरः अपि मनसः।

द्वयोरिप समरसीभूतयोः पूजां समारोपयामि कस्य ।।१२३ %२।।

इस प्रकार इकतीस दोहा-सूत्रोंका-चूलिका स्थल कहा। चूलिका नाम अंतका है, सो पहले स्थलका अन्त यहां तक हुआ। आगे स्थलकी संख्यासे सिवाय दो प्रक्षेपक दोहा कहते हैं—(मनः) विकल्परूप मन (परमेश्वरस्य मिलितं) भगवान् आत्मारामसे मिल गया तन्मयो हो गया (परमेश्वरः ग्रिप) और परमेश्वर भी (मनसः) मनसे मिल गया तो (द्वयोः अपि) दोनों ही को (समरसीभूतयोः) समरस (आपसमें एकम-एक) होनेपर (कस्य) किसकी अब मैं (पूजां समारोपयामि) पूजा करूं। अर्थात् निश्चयनयकर किसीको पूजना, सामग्री चढ़ाना नहीं रहा।

भावार्थ — जबतक मन भगवानसे नहीं मिला था, तबतक पूजा करता था, बीर जब मन प्रभुसे मिल गया, तब पूजाका प्रयोजन नहीं है। यद्यपि व्यवहारनयकर गृहस्थ-अवस्थामें विषय-कषायरूप खोटे ध्यानके हटानेके लिये और धर्मके बढ़ानेके लिये पूजा अभिषेक दान आदिका व्यवहार है, तो भी वीतरागनिविकल्पसमाधिमें लीन हुए योगीश्वरोंको उस समयमें बाह्य व्यापारके अभाव होनेसे स्वयं ही द्रव्य-पूजाका प्रसंग नहीं आता, भाव-पूजामें ही तन्मय हैं। ११२३ % २।।

जेगा गिरंजिंग मणु धरिउ विसय-कसायिहं जंतु । मोक्खहं कारणु एत्तडउ अराणु गा तंतु गा मंतु ॥१२३८३॥ येन निरञ्जने मनः धृतं विषयकषायेषु गच्छत् । मोक्षस्य कारणं एतावदेव अन्यः न तन्त्रं न मन्त्रः ॥१२३%३॥ आगे इसी कथनको दृढ़ करते हैं—( येन ) जिस पुरुषने (विषयकषायेषु गच्छत्) विषय कषायों में जाता हुआ (मनः) मन (निरंजने धृतं) कर्मरूपी अंजनसे रिहत भगवान्में रक्खा, (एतावदेव) और ये ही (मोक्षस्य कारणं) मोक्षके कारण हैं, (अन्यः) दूसरा कोई भी (तन्त्रं न) तन्त्र नहीं है, (मन्त्रः न) और न मन्त्र है। तन्त्र नाम शास्त्र व औषधका है, मन्त्र नाम मन्त्राक्षरोंका है। विषय कषायादि पर पदार्थों से मनको रोककर परमात्मामें मनको लगाना, यही मोक्षका कारण है।

भावार्थ — जो कोई निकट-संसारी जीव शुद्धात्मतत्त्वकी भावनासे उलहे विषय कषायों में जाते हुए मनको वीतरागनिर्विकल्प स्वसंवेदनज्ञानके बलसे पीछे हटा-कर निज शुद्धात्मद्रव्यमें स्थापन करता है, वही मोक्षको पाता है, दूसरा कोई मन्त्र तन्त्रादिमें चतुर होनेपर भी मोक्ष नहीं पाता ।।१२३ #३।।

इस तरह परमात्मप्रकाशकी टीकामें तीन क्षेपकोंके सिवाय एकसौ तेईस दोहा सूत्रोंमें बहिरात्मा अन्तरात्मा परमात्मारूप तीन प्रकारसे आत्माको कहनेवाला पहला महाधिकार पूर्ण किया ।। १ ।।

इति प्रथम महाधिकार

## व्वितीय महाधिकारः

अत ऊर्ध्व स्थलसंख्यावहिर्भृतान् प्रचेपकान् विहाय चतुर्दशाधिकशतद्वयप्रमितेदोंहक-स्त्रैमोक्षमोक्षफलमोक्षमार्गप्रतिपादनमुख्यत्वेन द्वितीयमहाधिकारः प्रारम्यते । तत्रादो स्त्रदशक-पर्यन्तं मोक्षमुख्यतया व्याख्यानं करोति । तद्यथा—

> सिरिगुरु अवखि मोक्खु महु मोक्खहं कारण तत्थु। मोक्खहं केरउ अग्णु फलु जें जाणउं परमत्थु।। १।। श्रीगुरो आख्याहि मोक्षं मम मोक्षस्य कारणं तथ्यम्। मोक्षस्य संबन्धि अन्यत् फलं येन जानामि परमार्थम्।। १।।

इसके बाद प्रकरणकी संख्याके बाहर अर्थात् क्षेपकोंके सिवाय दोसी चौदह दोहा-सूत्रोंसे मोक्ष, मोक्ष-फल और मोक्ष-मार्गके कथनकी मुख्यतासे दूसरा महा अधि-कार आरंभ करते हैं। उसमें भी पहले दस दोहोंतक मोक्षको मुख्यतासे व्याख्यान करते हैं—(श्रीगुरो) हे श्रीगुरु, (मम) मुभे (मोक्षं) मोक्ष (तथ्यं मोक्षस्य कारणं) सत्यार्थ मोक्षका कारण, (अन्यत्) और (मोक्षस्य संबंधि) मोक्षका (फलं) फल (आख्याहि) कृपाकर कहो (येन) जिससे कि मैं (परमार्थ) परमार्थको (जानामि) जान्।

भावार्थ — प्रभाकरभट्ट श्रीयोगीन्द्रदेवसे विनती करके मोक्ष, मोक्षका कारण और मोक्षका फल इन तीनोंको पूंछते हैं ।। १ ।।

अथ तदेव त्रयं क्रमेण भगवान् कथयति—

जोइय मोक्खु वि मोक्ख-फलु पुच्छिउ मोक्खहं हेउ। सो जिएा-भासिउ शिक्षुणि तुहुँ जेण वियासिह भेउ॥२॥ योगिन मोक्षोऽपि मोक्षफलं पृष्टं मोक्षस्य हेतुः। तत् जिनभाषितं निश्रुणु त्वं येन विजानािस भेदम्॥२॥ अव श्रीगुरु उन्हीं तीनोंको क्रमसे कहते हैं—(योगिन्) हे योगी, तूने (मोक्षोऽिप) मोक्ष और (मोक्षफलं) मोक्षका फल तथा (मोक्षस्य) मोक्षका (हेतुः) कारण (पृष्टं) पूंछा, (तत्) उसको (जिनभाषितं) जिनेश्वरदेवके कहे प्रमाण (त्वं) तू (निश्रृणु) निश्चयकर सुन, (येन) जिससे कि (भेदं) भेद (विजानािस) अच्छी तरह जान जावे।

भावार्थ —श्रीयोगीन्द्रदेव गुरु, शिष्यसे कहते हैं कि हे प्रभाकरभट्ट; योगी शुद्धात्माकी प्राप्तिरूप मोक्ष, केवलज्ञानादि अनन्तचतुष्टयका प्रगटपना स्वरूप मोक्ष-फल, और निश्चय व्यवहाररत्नत्रयरूप मोक्षका मार्ग, इन तीनोंको क्रमसे जिनआज्ञाप्रमाण तुभको कहूँगा। उनको तू अच्छी तरह चित्तमें धारण कर, जिससे सब भेद मालूम हो जावेगा।। २।।

अथ धर्मार्थकाममोक्षाणां मध्ये सुखकारणत्वानमोक्ष एवोत्तम इति अभिप्रायं मनिस संप्रधार्य स्त्रमिदं प्रतिपादयति—

धम्मह अत्थहं कामहं वि एयहं सयलहं मोक्खु।
उत्तमु पभणहिं गाणि जिय अगणें जेण ण सोक्खु॥ ३॥
धर्मस्य अर्थस्य कामस्यापि एतेषां सकलानां मोक्षम्।
उत्तमं प्रभणन्ति ज्ञानिनः जीव अन्येन येन न सौख्यम्॥ ३॥

अव धर्म अर्थ काम और मोक्ष इन चारोंमेंसे सुखका मूलकारण मोक्ष ही सबसे उत्तम है, ऐसा अभिप्राय मनमें रखकर इस गाथा-सूत्रको कहते हैं—(जीव) है जीव, (धर्मस्य) धर्म (अर्थस्य) अर्थ (कामस्य ग्राप) और काम (एतेषां सकलानां) इन सब पुरुषार्थों मेंसे (मोक्षं उत्तमं) मोक्षको उत्तम (ज्ञानिनः) ज्ञानी पुरुष (प्रभणंति) कहते हैं, (येन) क्यों कि (अन्येन) अन्य धर्म अर्थ कामादि पदार्थों में (सुखं) परमसुख (न) नहीं है।

भावार्थ—धर्म शब्दसे यहां पुण्य समभाना, अर्थ शब्दसे पुण्यका फल राज्य वगैरह सम्पदा जानना, और काम शब्दसे उस राज्यका मुख्यफल स्त्री कपड़े सुगन्धित माला आदि वस्तुरूप भोग जानना। इन तीनोंसे परमसुख नहीं है, क्लेशरूप दुःख ही है, इसलिये इन सबसे उत्तम मोक्षको ही वीतरागसर्वज्ञदेव कहते हैं, क्योंकि मोक्षने जुदा जो धर्म अर्थ काम हैं, वे आकुलताके उत्पन्न करनेवाले हैं, तथा वीतराग परमा नन्दसुखरूप अमृतरसके आस्वादसे विपरीत हैं, इसलिये सुखके करनेवाले नहीं हैं, ऐसा जानना ।। ३ ।।

अथ धर्मार्थकामेभ्यो यद्युत्तमो न भवति मोक्षस्तर्हि तत्त्रयं मुक्तवा परलोकशब्द-वाच्यं मोक्षं किमिति जिना गच्छन्तीति प्रकटयन्ति—

> जइ जिय उत्तमु होइ गावि एयहं सयलहं सोइ। तो किं तिगिगा वि परिहरिव जिगा वच्चिहं पर-लोइ ॥४॥ यदि जीव उत्तमो भवति नैव एतेभ्यः सकलेभ्यः स एव। ततः किं त्रीण्यपि परिहत्य जिनाः वजन्ति परलोके ॥४॥

आगे धर्म अर्थ काम इन तीनोंसे जो मोक्ष उत्तम नहीं होता तो इन तीनोंको छोड़कर जिनेश्वरदेव मोक्षको क्यों जाते ? ऐसा दिखाते हैं—(जीव) हे जीव, (यदि) जो (एतेभ्यः सकलेभ्यः) इन सबोंसे (सः) मोक्ष (उत्तमः) उत्तम (एव) ही (नैव) नहीं (भवति) होता (ततः) तो (जिनाः) श्रीजिनवरदेव (त्रोण्यपि) धर्म अर्थ काम इन तीनोंको (परिहृत्य) छोड़कर (परलोके) मोक्षमें (किं) क्यों (व्रजंति) जाते ? इसलिये जाते हैं कि मोक्ष सबसे उत्कृष्ट है।

भावार्थ — पर अर्थात् उत्कृष्ट मिथ्यात्व रागादि रहित केवलज्ञानादि अनन्त
गुण सहित परमात्मा वह पर है, उस परमात्माका लाक अर्थात् अवलोकन वीतराग
परमानन्द समरसीभावका अनुभव वह परलोक कहा जाता है, अथवा परमात्माको
परमिष्ठाव कहते हैं, उसका जो अवलोकन वह शिवलोक है, अथवा परमात्माका ही
नाम परमवहा है, उसका लोक वह ब्रह्मलोक है, अथवा उसीका नाम परमिवष्णु है,
उसका लोक अर्थात् स्थान वह विष्णुलोक है, ये सब मोक्षके नाम हैं, यानि जितने
परमात्माके नाम हैं, उनके आगे लोक लगानेसे मोक्षके नाम हो जाते हैं, दूसरा कोई
कल्पना किया हुआ शिवलोक, ब्रह्मलोक या विष्णुलोक नहीं है। यहां पर सारांश यह
हुआ कि परलोकके नामसे कहा गया परमात्मा ही उपादेय है, ध्यान करने योग्य है,
अन्य कोई नहीं ।। ४।।

अथ तमेन मोक्षं सुखदायकं दृष्टान्तद्वारेण दृढयति— उत्तमु सुक्खु ण देइ जइ उत्तमु मुक्खु ण होइ। तो किं इच्छिहं वंधणिहं बद्धा पसुय वि सोइ॥५॥ उत्तमं सुखं न ददाति यदि उत्तमो मोक्षो न भवति । ततः कि इच्छन्ति बन्धनै बद्धा पशवोऽपि तमेव ।। ५ ।।

आगे मोक्ष अनंत सुखका देनेवाला है, इसको हण्टान्तके द्वारा दृढ़ करते हैं— (यदि) जो (मोक्षः) मोक्ष (उत्तमं सुखं) उत्तम सुखको (न ददाति) न देवे तो (उत्तमः) उत्तम (न भवति) नहीं होवे और जो मोक्ष उत्तम ही न होवे (ततः) तो (बंधनैः बद्धाः) बन्धनोंसे बन्धे (पशवोऽिप) पशु भी (तमेव) उस मोक्षकी ही (किं इच्छंति) क्यों इच्छा करें ?

भावार्थ—बन्धनेके समान कोई दुःख नहीं है, और छूटनेके समान कोई सुख नहीं है, बन्धनसे बन्धे जानवर भी छूटना चाहते हैं, और जब वे छूटते हैं, तब सुक्षी होते हैं। इस सामान्य बंधनके अभावसे ही पशु सुखी होते हैं, तो कमं-बंधनके अभावसे ज्ञानीजन परमसुखी होवें, इसमें अचम्भा क्या है। इसलिये केवलज्ञानादि अनन्त गुणसे तन्मयी अनन्त सुखका कारण मोक्षही आदरने योग्य है, इस कारण ज्ञानी पुरुष विशेष्तासे मोक्षको ही इच्छते हैं।। १।।

अथ यदि तस्य मोक्षस्याधिकगुणगणो न भवति तर्हि होको निजमस्तकस्योपि तं किमर्थं धरतीति निरूपयति—

त्र्यणु जइ जगहं वि त्रहिययर ग्रण-गणु तासु ण होइ। तो तइलोउ वि किं धरइ णिय-सिर-उपरि सोइ॥६॥

अन्यदु यदि जगतोऽपि अधिकतरः गुणगणः तस्य न भवति । ततः त्रिलोकऽपि किं धरति निजशिर उपरि तमेव ।। ६ ।।

आगे बतलाते हैं—जो मोक्षमें अधिक गुणोंका समूह नहीं होता, तो मोक्षकों तीन लोक अपने मस्तकपर क्यों रखता ? (अन्यद्) फिर (यदि) जो (जगतः अपि) सब लोकसे भी (ग्रधिकतरः) बहुत ज्यादः (गुणगणः) गुणोंका समूह (तस्य) उम मोक्षमें (न भवति) नहीं होता, (ततः) तो (त्रिलोकः अपि) तीनों हो लोक (निजिष्टिसि) अपने मस्तकके (उपिर) उपर (तमेव) उसी मोक्षको (कि घरित) क्यों रखते ?

भावार्थ—मोक्ष लोकके शिखर (अग्रभाग) पर है, सो सब लोकोंसे मोक्षमें बहुत ज्यादः गुण हैं, इसीलिये उसको लोक अपने सिरपर रखता है। कोई किसीको अपने सिरपर रखता है, वह अपनेसे अधिक गुणवाला जानकर ही रखता है। यदि क्षायिक-सम्यक्त्व केवलदर्शनादि अनन्त गुण मोक्षमें न होते, तो मोक्ष सबके सिरपर न होता, मोक्षके ऊपर अन्य कोई स्थान नहीं हैं, सबके ऊपर मोक्ष ही है, और मोक्षके आगे अनन्त अलोक है, वह शून्य है, वहां कोई स्थान नहीं है। वह अनन्त अलोक भी सिद्धोंके ज्ञानमें भास रहा है। यहां पर मोक्षमें अनन्त गुणोंके स्थापन करनेसे मिण्याहिष्टयोंका खण्डन किया।

कोई मिथ्याद्दाष्टि वैशेषिकादि ऐसा कहते हैं, िक जो बुद्धि, सुख, दु:ख, इच्छा, हेप, प्रयत्न, धर्म, अधर्म, संस्कार इन नव गुणोंके अभावरूप मोक्ष है, उनका निषेध किया, क्योंिक इन्द्रियजनित बुद्धिका तो अभाव है, परन्तु केवल बुद्धि अर्थात् केवल- ज्ञानका अभाव नहीं है, इन्द्रियोंसे उत्पन्न सुखका अभाव है, लेकिन अतीन्द्रिय सुखकी पूर्णता है, दु:ख इच्छा द्वेष यत्न इन विभावरूप गुणोंका तो अभाव ही है, केवलरूप परिणमन है, व्यवहार-धर्मका अभाव ही है, और वस्तुका स्वभावरूप धर्म वह हो है, अधर्मका तो अभाव ठीक ही है, और परद्रव्यरूप-संस्कार सर्वथा नहीं है, स्वभाव-संस्कार ही है। जो मूढ इन गुणोंका अभाव मानते हें, वे वृथा वकते हें, मोक्ष तो अनन्त गुणरूप है। इस तरह निर्गुणवादियोंका निषेध किया। तथा वौद्धमती जीवके अभावको मोक्ष कहते हें। वे मोक्ष ऐसा मानते हें कि जैसे दीपकका निर्वाण (वुफना) उसी तरह जीवका अभाव वही मोक्ष है। ऐमी बौद्धकी श्रद्धाका भी तिरस्कार किया। क्योंिक जो जीवका ही अभाव हो गया. तो मोक्ष किसको हुआ ?

जीवका शुद्ध होना वह मोक्ष है, अभाव कहना वृथा है। सांख्यदर्शनवाले ऐसा कहते हैं कि जो एकदम सोनेकी अवस्था है, वही मोक्ष है, जिस जगह न सुख है, न ज्ञान है, ऐसी प्रतीतिका निवारण किया। नैयायिक ऐसा कहते हैं कि जहांसे मुक्त हुआ वहीं पर ही तिष्ठता है, उत्तरको गमन नहीं करता। ऐसे नैयायिक कथनका लोक-शिखरपर तिष्ठता है, इस वचनसे निषेध किया। जहां वन्धनसे छूटता है, वहां वह नहीं रहता, यह प्रत्यक्ष देखनेमें आता है, जैसे कैदी कैदसे जब छूटता है, तब बंदीगृह से छूटकर अपने घरकी तरफ गमन करता है, वह निजधर निर्वाण ही है।

जैन-मार्गमें तो इन्द्रियजनितज्ञान जो कि मित, श्रुत, अविध, मन:पर्यंय हैं, उनका अभाव माना है, और अतीन्द्रियरूप जो केवलज्ञान है, वह वस्तुका स्वभाव है, उसका अभाव आत्मामें नहीं हो सकता । स्पर्श, रस, गन्ध, रूप, शब्द इन पांच इन्द्रिय विषयोंकर उत्पन्न हुए सुखका तो अभाव ही है, लेकिन अतीन्द्रिय सुख जो निराकृत परमानन्द है, उसका अभाव नहीं है, कर्मजनित जो इन्द्रियादि दस प्राण अर्थात् पांच इन्द्रियां, मन, वचन, काय, आयु. श्वासोच्छ्वास इन दस प्राणोंका भी अभाव है, ज्ञानादि निज प्राणोंका अभाव नहीं है। जोवकी अशुद्धताका अभाव है, शुद्धपनेका अभाव नहीं, यह निश्चयसे जानना ।। ६ ।।

अथोत्तमं सुखं न ददाति यदि मोक्षस्तर्हि सिद्धाः कथं निरन्तरं सेवन्ते तिमिति कथयति—

उत्तमु सुक्खु ए देइ जइ उत्तमु मुक्खु ए होइ। तो किं सयलु वि कालु जिय सिद्ध वि सेवहिं सोइ॥७॥

उत्तमं सुखं न ददाति यदि उत्तमः मोक्षो न भवति । ततः किं सकलमपि कालं जीव सिद्धा अपि सेवन्ते तमेत्र ॥७॥

आगे कहते हैं कि जो मोक्ष उत्तम सुख नहीं दे, तो सिद्ध उसे निरन्तर क्यों सेवन करें ?—(यदि) जो (उत्तमं सुखं) उत्तम अविनाशी सुखको (न ददाति) नहीं देवे, तो (मोक्षः उत्तमः) मोक्ष उत्तम भी (न भवित) नहीं हो सकता, उत्तम सुख देता है, इसीलिये मोक्ष सबसे उत्तम है। जो मोक्षमें परमानन्द नहीं होता (ततः) तो (जीव) हे जीव, (सिद्धा अपि) सिद्धपरमेष्ठी भी (सकलमिप कालं) सदा काल (तमेव) उसी मोक्षको (िक सेवंते) क्यों सेवन करते ? कभी भी न सेवते।

भावार्थ — वह मोक्ष अखण्ड सुख देता है, इसीलिये उसे सिद्ध महाराज सेवते हैं, मोक्ष परम आह्लादरूप है, अविनश्वर है, मन और इन्द्रियोंसे रहित है, इसीलिये उसे सदाकाल सिद्ध सेवते हैं, केवलज्ञानादि गुण सहित सिद्धभगवान् निरन्तर निर्वाणमें ही निवास करते हैं, ऐसा निश्चित है। सिद्धोंका सुख दूसरी जगह भी ऐसा कहा है "आत्मोपादान" इत्यादि। इसका अभिप्राय यह है कि इस अध्यात्म-ज्ञानसे सिद्धोंके जो परमसुख हुआ है, वह कैसा है कि अपनी अपनी जो उपादान-शक्ति उसीसे उत्पन्न हुआ है, परकी सहायतासे नहीं है, स्वयं (आप ही) अतिशयरूप है, सब वाधाओं रहित है, निरावाध है, विस्तीण है, घटती-बढ़तोसे रहित है, विषय-विकारसे रहित है, भेदभावसे रहित है, निर्दं न्द है, जहांपर वस्तुकी अपेक्षा ही नहीं है, अनुपम है, अनन्त है, अपार है, जिसका प्रमाण नहीं सदाकाल शाश्वत है, महा उत्कृष्ट है, अनंत

सारता लिये हुए है। ऐसा परमसुख सिद्धोंके है, अन्यके नहीं है। यहां तात्पर्य यह है कि हमेशा मोक्षका ही सुख अभिलाषा करने योग्य है, और संसार-पर्याय सब हेय है।। ७।।

अथ सर्वेषां परमपुरुपाणां मोक्ष एव ध्येय इति प्रतिपादयति—

हरि-हर-बंभु वि जिणवर वि मुणि-वर-विंद वि भव्व । परम-णिरंजणि मणु धरिवि मुक्खु जि कायहिं सब्व ॥८॥

हरिहरब्रह्माणोऽपि जिनवरा अपि मुनिवरवृन्दान्यपि भव्याः । परमनिरञ्जने मनः धृत्वा मोक्षं एव ध्यायन्ति सर्वे ।। ८ ।।

आगे सभी महान पुरुषोंके मोक्ष ही ध्यावने योग्य हैं ऐसा कहते हैं—(हरिहरब्रह्माणोऽिष) नारायण वा इन्द्र रुद्र अन्य ज्ञानी पुरुष (जिनवरा ग्रिष) श्रीतीर्थ द्ध्र परमदेव (मुनिवरवृंदान्यिष) मुनी ध्वरोंके समूह तथा (भव्याः) अन्य भी भव्यजीव (परमितरंजने) परम निरंजनमें (मनः धृत्वा) मन रखकर (सर्वे) सब ही (मोक्षं) मोक्षको (एव) ही (ध्यायंति) ध्यावते हैं। यह मन विषयकषायों ने जो जाता है, उसको पीछे लौटाकर अपने स्वरूपमें स्थिर अर्थात् निर्वाणका साधनेवाला करते हैं।

भावार्थ — श्रीतीर्थ द्धारदेव तथा चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव, प्रतिवासुदेव महा-देव इत्यादि सब प्रसिद्ध पुरुष अपने शुद्ध ज्ञान अखण्ड स्वभाव जो निज आत्मद्रव्य उसका सम्यक् श्रद्धान ज्ञान आचरणक्ष्य जो अभेदरत्नत्रयमय समाधिकर उत्पन्न वीत-राग सहजानन्द अतीन्द्रियसुखरस उसके अनुभवसे पूर्ण कलशकी तरह भरे हुए निरंतर निराकार निजस्वरूप परमात्माके ध्यानमें स्थिर होकर मुक्त होते हैं। कैसा वह ध्यान है, कि ख्याति (प्रसिद्धि) पूजा (अपनी महिमा) और धनादिकका लाभ इत्यादि समस्त विकल्प-जालोंसे रहित है। यहां केवल आत्म ध्यान होको मोक्ष-मार्ग बतलाया है, और अपना स्वरूप हो ध्यावने योग्य है। तात्पर्य यह है कि यद्यपि व्यवहारनयकर प्रथम अवस्थामें वीतरागसर्वज्ञको स्वरूप अथवा वीतरागके नाममन्त्रके अक्षर अथवा वीतरागके सेवक महामुनि ध्यावने योग्य हैं, तो भी वीतराग निविकल्प तीन गुप्तिरूप परमसमाधिके समय अपना शुद्ध आत्मा ही ध्यान करने योग्य है, अन्य कोई भी दूसरा पदार्थ पूर्ण अवस्थामें ध्यावने योग्य नहीं है।।=।। अथ भ्रवनत्रयेऽिष मोक्षं मुक्त्वा अन्यत्परमसुखकारणं नास्तीति निश्चनोति— तिहुयिण जीवहं जित्थ गावि सोक्खहं कारणु कोइ। मुक्खु मुएविग्रु एक्कु पर तेगावि चिंतिह सोइ॥६॥ त्रिभुवने जीवानां अस्ति नैव सुखस्य कारणं किमिष। मोक्षं मुक्त्वा एकं परं तेनैव चिन्तय तमेव।। ६॥

अब तीन लोकमें मोक्षके सिवाय अन्य कोई भी परमसुखका कारण नहीं है, ऐसा निश्चय करते हैं—(त्रिभुवने) तीन लोकमें (जीवानां) जीवोंको (मोक्षं मुक्तवा) मोक्षके सिवाय (किमिप) कोई भी वस्तु (सुखस्य कारणं) सुखका कारण (नैव) नहीं (अस्ति) है, एक सुखका कारण मोक्ष ही है (तेन) इस कारण तू (परं एकं तं एव) नियमसे एक मोक्षका ही (विचित्तय) चिन्तवन कर जिसे कि महामुनि भी चिन्तवन करते हैं।

भावार्थ —श्रीयोगीन्द्राचार्य प्रभाकरभट्टसे कहते हैं कि वत्स; मोक्षके सिवाय अन्य सुखका कारण नहीं है, और आत्म-ध्यानके सिवाय अन्य मोक्षका कारण नहीं है, इसलिये तू वीतरागिनिविकल्पसमाधिमें ठहरकर निज शुद्धात्म स्वभावको ही ध्याव। यह श्रीगुरुने आज्ञा की। तब प्रभाकरभट्टने विनती की, हे भगवन्; तुमने निरन्तर अतीन्द्री मोक्ष-सुखका वर्णन किया है, सो ये जगतके प्राणी अतीन्द्रिय सुखको जानते ही नहीं हैं, इन्द्रिय सुखको ही सुख मानते हैं। तब गुरुने कहा कि हे प्रभाकरभट्ट; कोई एक पुरुष जिसका चित्त व्याकुलता रहित है, पंचेन्द्रियके भोगोंसे रहित अकेला स्थित है, उस समय किसी पुरुषने पूछा कि तुम सुखी हो। तब उसने कहा कि सुखसे तिष्ठ रहे हैं, उस समयपर विषय-सेवनादि सुख तो है ही नहीं, उसने यह क्यों कहा कि हम सुखी हैं। इसलिये यह मालूम होता है, सुख नाम व्याकुलता रहितका है, सुखका मूल निर्व्याकुलपना है, वह निर्व्याकुल अवस्था आत्मामें ही है, विषय-सेवनमें नहीं।

भोजनादि जिल्ला इन्द्रियका विषय भी उस समय नहीं है, स्त्रीसेवनादि स्पर्ण का विषय नहीं है, और गंधमाल्यादिक नाकका विषय भी नहीं है, दिव्य स्त्रियोंका रूप अवलोकनादि नेत्रका विषय भी नहीं, और कानोंका मनोज्ञ गीत वादित्रादि शब्द विषय भी नहीं हैं, इसलिये जानते हैं कि सुख आत्मामें ही है। ऐसा तू निश्चयकर, जो एकोदेश विषय-व्यापारसे रहित हैं, उनके एकोदेश थिरताका सुख है, तो वीतराग

निर्विकल्पस्वसंवेदन ज्ञानियोंके समस्त पंच इन्द्रियोंके विषय और मनके विकल्प-जालोंकी रुकावट होनेपर विशेषतासे निन्धांकुल सुख उपजता है। इसलिये ये दो बातें प्रत्यक्ष ही हिष्ट पड़ती हैं। जो पुरुष निरोग और चिता रहित हैं, उनके विषय सामग्रीके विना ही सुख भासता है, और जो महामुनि शुद्धोपयोग अवस्थामें घ्यानारूढ़ हैं, उनके निर्धांकुलता प्रगट ही दीख रही है, वे इन्द्रादिक देवोंसे भी अधिक सुखी हैं। इस कारण जब संसार अवस्थामें ही सुखका मूल निर्धांकुलता दीखती है, तो सिद्धोंके सुखकी बात ही क्या है? यद्यपि वे सिद्ध दृष्टिगोचर नहीं हैं, तो भी अनुमान कर ऐसा जाना जाता है, कि सिद्धोंके भावकर्म, द्रव्यकर्म, नोकर्म नहीं तथा विषयोंकी प्रवृत्ति नहीं है, कोई भी विकल्प-जाल नहीं है, केवल अतीन्द्रिय आत्मीक-सुख ही है, वही सुख उपादेय है, अन्य सुख सब दु:स्वरूप ही हैं। जो चारों गतियोंकी पर्यायें हैं, उनमें कदापि सुख नहीं है, सुख तो सिद्धोंके है, या महामुनीश्वरोंके सुखका लेशमात्र देखा जाता है, दूसरोंके जगतकी विषय-वासनाओंमें सुख नहीं है ऐसा ही कथव श्रीप्रवचन-सारमें किया है। "अइसय" इत्यादि।

सारांश यह है, कि जो शुद्धोपयोगकर प्रसिद्ध ऐसे श्रीसिद्धपरमेष्ठी हैं, उनके अतीन्द्रिय सुख है, वह सर्वोत्कृष्ट है, और आत्मजनित है, तथा विषय-वासनासे रहित है, अनुपम है, जिसके समान सुख जीन लोकमें भी नहीं है, जिसका पार नहीं ऐसा वाधारहित सुख सिद्धोंके है।।।।

वथ यस्मिन् मोन्ने पूर्वोक्तमतीन्द्रियसखमस्ति तस्य मोक्षस्य स्वरूपं कथयति— जीवहं सो पर मोक्खु मुणि जो परमप्पय-लाहु। कम्म-कलंक-विमुक्काहं णाणिय बोल्लहिं साहू॥१०॥

जीवानां तं परं मोक्षं मन्यस्व यः परमात्मलाभः । कर्मकलङ्कविमुक्तानां ज्ञानिनः बुवन्ति साधवः ॥१०॥

आगे जिस मोक्षमें ऐसा अतीन्द्रियसुख है, उस मोक्षका स्वरूप कहते हैं—हे प्रभाकरभट्ट; जो (कर्मकलंकविमुक्तानां जीवानां) कर्मरूपी कलंकसे रहित जीवोंको (यः परमात्मलाभः) जो परमात्मकी प्राप्ति है (तं परं) उसीको नियमसे तू (मोक्षं मन्यस्व) मोक्ष जान, ऐसा (ज्ञानिनः साधवः) ज्ञानवान् मुनिराज (ब्रुवंति) कहते हैं, रत्नत्रयके योगसे मोक्षका साधन करते हैं, इससे उनका नाम साधु है।

भावार्थ — केवलज्ञानादि अनन्तगुण प्रगटरूप जो कार्यसमयसार अर्थात् गुढ़ परमात्माका लाभ वह मोक्ष है, यह मोक्ष भव्यजीवोंके ही होता है। भव्य कैसे हैं कि पुत्र कलत्रादि परवस्तुओंके ममत्वको आदि लेकर सब विकल्पोंसे रहित जो आत्म-ध्यान उससे जिन्होंने भावकर्म और द्रव्यकर्मरूपी कलंक क्षय किये हैं, ऐसे जीवोंके निर्वाण होता है, ऐसा ज्ञानीजन कहते हैं। यहां पर अनन्तसुखका कारण होनेसे मोक्ष हो उपादेय है। १०॥

अथ तस्यैव मोक्षस्यानन्तचतुष्टयस्वरूपं फलं दर्शयति—

दंसगु गागु अगंत-सुहु समउ ग तुदृइ जासु। सो पर सासउ मोकल-फलु बिज्जउ अत्थि ण तासु॥११॥

दर्शनं ज्ञानं अनन्तसुखं समयं न त्रुटचित यस्यः। तत् परं शाश्वतं मोक्षफलं द्वितीयं अस्ति न तस्य ।।११॥:

इस प्रकार मोक्षका फल और मोक्ष-मार्गका जिसमें कथन है, ऐसे दूसरे महा-धिकारके दस दोहोंमें मोक्षका स्वरूप दिखलाया।

आगे मोक्षका फल अनन्तचतुष्टय है, यह दिखलाते हैं—(यस्य) जिस मोक्ष-पर्यायके घारक शुद्धात्माके (दर्शनं ज्ञानं अनंतसुखं) केवलदर्शन, केवलज्ञान, अनन्तसुख, और अनन्तवीर्य इन अनन्तचतुष्टयोंको आदि देकर अनन्त गुणोंका समूह (समयं न त्रुटचित ) एक समयमात्र भी नाश नहीं होता, अर्थात् हमेशा अनंत गुण पाये जाते हैं। (तस्य) उस शुद्धात्माके (तत्) वही (परं) निश्चयसे (शाश्वतं फलं) हमेशा रहनेवाला मोक्षका फल (अस्ति) है, (द्वितीयं न) इसके सिवाय दूसरा मोक्षफल नहीं है, और इससे अधिक दूसरी वस्तु कोई नहीं है।

भावार्थ — मोक्षका फल अनन्तज्ञानादि जानकर समस्तरागादिकका त्याग करके उसीके लिये निरन्तर शुद्धात्माकी भावना करनी चाहिये।।११।।

अथानन्तरमेकोनविंशतिसत्रपर्यन्तं निश्चयत्रपत्रहारमोक्षनार्गत्र्यास्यानस्थलं कथ्यते तद्यथा—

> जीवहं मोक्खहं हेउ वरु दंसणु गागु चरितु। ते पुणु तिगिण वि ऋषु मुणि गिच्छएं एहउ बुतु ॥१२॥

जीवानां मोक्षस्य हेतुः वरं दर्शनं ज्ञानं चारित्रम् । तानि पुनः त्रीण्यपि आत्मानं मन्यस्व निश्चयेन एवं उक्तम् ।।१२।।

इस प्रकार दूसरे महाधिकारमें मोक्ष-फलके कथनकी मुख्यताकर एक दोहा-सूत्र कहा ।

आगे उन्नीस दोहापर्यन्त निश्चय और व्यवहार मोक्ष-मार्गका व्याख्यान करते हैं—(जीवानां) जीवोंके (मोक्षस्य हेतुः) मोक्षके कारण (वरं) उत्कृष्ट (दर्शनं ज्ञानं चारित्रं) दर्शन ज्ञान और चारित्र हैं (तानि पुनः) फिर वे (त्रीण्यपि) तीनों ही (निश्चयेन) निश्चयकर (आत्मानं) आत्माको ही (मन्यस्व) जाने (एवं) ऐसा (उक्तं) श्रीवीतरागदेवने कहा है, ऐसा हे प्रभाकरभट्ट; तू जान।

भावार्थ—भेदरत्नत्रयरूप व्यवहार-मोक्ष-मार्ग साधक है, और अभेदरत्नत्रय-रूप निश्चय-मोक्ष-मार्ग साधने योग्य है। इस प्रकार निश्चय व्यवहारमोक्ष-मार्गका साध्य-साधकभाव, सुवर्ण सुवर्ण-पाषाणको तरह जानना। ऐसा ही कथन श्रीद्रव्यसंग्रहमें कहा है। "सम्मद्दं सण" इत्यादि। इसका अभिप्राय यह है कि सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान सम्यक्चारित्र ये तीनों ही व्यवहारनयकर मोक्षके कारण जानने; और निश्चयसे उन तीनोंमयी एक आत्मा ही मोक्षका कारण है।।१२।।

अथ निरचयरत्नत्रयंपरिणतो निजशुद्धात्मैव मोक्षमार्गो भवतीति प्रतिपादयति—

पेच्छइ जागाइ अगुचरइ अप्पि अप्पे जो जि । दंसगा णागा चिरत्तु जिड मोक्खहं कारगा सो जि ॥१३॥

त जानाति अनुचरित आत्मना आत्मानं य एव । दर्शनं ज्ञानं चारित्रं जीवः मोक्षस्य कारणं स एव ।।१३।।

आगे निश्चयर्त्नत्रयरूप परिणत हुआ निज शुद्धात्मा ही मोक्षका मार्ग है, ऐसा कहते हैं—(य एव) जो (आत्मना) अपनेसे (आत्मानं) आपको (पश्यति) देखता है, (जानाति) जानता है, (अनुचरित) आचरण करता है, (स एव) वही विवेकी (दर्शनं ज्ञानं चारित्रं) दर्शन ज्ञान चारित्ररूप परिणत हुआ (जीवः) जीव (मोक्षस्य कारणं) मोक्षका कारण है।

भावार्थ—जो सम्यग्हिष्ट जीव अपने आत्माको आपकर निविकलपरूप देखता है, अथवा तत्त्वार्थश्रद्धावकी अपेक्षा चंचलता और मलीनता तथा शिथिलता इनका त्यागकर शुद्धात्मा ही उपादेय है, इस प्रकार रुचिरूप निश्चय करता है, वीतराग स्व-संवेदनलक्षण ज्ञानसे जानता है, और सब रागादिक विकल्पोंके त्यागसे निजस्वरूपमें स्थिर होता है, सो निश्चयरत्नत्रयको परिणत हुआ पुरुष ही मोक्षका मार्ग है। ऐसा कथन सुनकर प्रभाकरभट्टने प्रथन किया कि हे प्रभो; तत्त्वार्थश्रद्धान रुचिरूप सम्यादर्शन वह मोक्षका मार्ग है, इसमें तो दोष नहीं और तुमने कहा कि जो देखे वह दर्शन, जाने वह ज्ञान, और आचरण करे वह चारित्र है। सो यह देखनेरूप दर्शन कैसे मोक्षका मार्ग हो सकता है? और जो कभी देखनेका नाम दर्शन कहो तो देखना अभव्यको भी होता है, उसके मोक्ष-मार्ग तो नहीं माना है?

यदि अभव्यके मोक्ष-मार्ग होवे, तो आगमसे विरोध आवे । आगममें तो यह निश्चय है कि अभव्यके मोक्ष नहीं होता । उसका समाधान यह है कि अभव्योंके देखनेरूप जो दर्शन है, वह बाह्यपदार्थोंका है, अन्तरंग शुद्धात्मतत्त्वका दर्शन तो अभव्योंके नहीं होता, उसके मिथ्यात्व आदि सात प्रकृतियोंका उपशम क्षयोपशम क्षय नहीं है, तथा शुद्धात्मा ही उपादेय हैं, ऐसी रुचिरूप सम्यग्दर्शन भी उसके नहीं है और चारित्र-मोहके उदयसे वीतराग चारित्ररूप निविक्तप शुद्धात्मका सत्तावलोकन भी उसके कभी नहीं है । तात्पर्य यह है, निश्चयकर अभेदरत्नत्रयको परिणत हुआ निज शुद्धात्मा ही मोक्षका मार्ग है । ऐसी ही द्रव्यसंग्रहमें साक्षीभूत गाथा कही है । "रयणत्तयं" इत्यादि। उसका अर्थ ऐसा है कि रत्नत्रय आत्माको छोड़कर अन्य (दूसरी) द्रव्योंमें नहीं रहता, इसलिये मोक्षका कारण उन तीनमयी निज आत्मा ही है ।।१३।।

वथ मेदरत्नत्रयात्मकं व्यवहारमोक्षमार्गं दर्शयति-

जं बोल्जइ ववहार-गाउ दंसगा णागा चिरित्तु । तं परियागाहि जीव तुहुँ जें पर होहि पवित्तु ॥१४॥ यद् ब्रूते व्यवहारनयः दर्शनं ज्ञानं चारित्रम् । तत् परिजानीहि जीव त्वं येन परः भवसि पवित्रः ॥१४॥

आगे भेदरत्नत्रयस्वरूप व्यवहार वह परम्पराय मोक्षका मार्ग है, ऐसा दिखलाते हैं—(जीव) हे जीव, (व्यवहारनयः) व्यवहारनय (यत्) जो (दर्शनं ज्ञानं चारित्रं) दर्शन ज्ञान चारित्रं इन तीनोंको (बूते) कहता है, (तत्) उस व्यवहाररत्न त्रयको (त्वं) तू (परिजानीहि) जान, (येन) जिससे कि (परः पवित्रः) उत्कृष्ट अर्थात् पवित्र (भवसि) होवे।

भावार्थ — हे जीव, तू तत्त्वार्थका श्रद्धान, शास्त्रका ज्ञान, और अशुभ कियाओं का त्यागरूप सम्यग्दशंन ज्ञानचारित्र व्यवहारमोक्ष-मार्गको जान, क्योंकि ये निश्चय-रत्तत्रयरूप निश्चयमोक्ष-मार्गके साधक हैं, इनके जाननेसे किसी समय परम पित्रत्र, परमात्मा हो जायगा। पहले व्यवहाररत्नत्रयकी प्राप्ति हो जावे, तब ही निश्चयरत्नत्रयकी प्राप्ति हो सकती है, इसमें सन्देह नहीं है। जो अनन्त सिद्ध हुए और होवेंगे वे पहले व्यवहाररत्तत्रयको पाकर निश्चयरत्तत्रयरूप हुए। व्यवहार साधन है, और निश्चय साध्य है। व्यवहार और निश्चय मोक्ष-मार्गका स्वरूप कहते हैं—वीतराग सर्वज्ञदेवके कहे हुए छह द्रव्य, सात तत्त्व, नौ पदार्थ, पंचास्तिकाय, इनका श्रद्धान, इनके स्वरूपका ज्ञान, और शुभ कियाका आचरण, यह व्यवहारमोक्ष-मार्ग है, और निश्चयमोक्ष-मार्ग है। साधनके बिना सिद्धि नहीं होती, इसलिये व्यवहारके बिना निश्चयकी प्राप्ति नहीं होती।

यह कथन सुनकर शिष्यने प्रश्न किया कि हे प्रभो; निश्चयमोक्ष-मार्ग जो निश्चयरत्नत्रय वह तो निर्विकल्प है, और व्यवहाररत्नत्रय विकल्प सहित है, सो यह विकल्प-दशा निर्विकल्पनेकी साधन कैसे हो सकती है ? इस कारण उसको साधक मत कहो । अब इसका समाधान करते हैं । जो अनादिकालका यह जीव विषय कपायोंसे मलीन हो रहा है, सो व्यवहार-साधनके बिना उज्ज्वल नहीं हो सकता, जब मिथ्यात्व अन्नत कषायादिककी क्षीणतासे देव. गुरु, धर्मकी श्रद्धा करे, तत्त्वोंका जान-पना होवे, अशुभ किया मिट जावे, तब गुरू वह अध्यात्मका अधिकारी हो सकता है । जैसे मिलन कपड़ा धोनेसे रंगने योग्य होता है, बिना घोये रंग नहीं लगता, इसिलये परम्पराय मोक्षका कारण व्यवहाररत्नत्रय कहा है । मोक्षका मार्ग दो प्रकारका है, एक व्यवहार, दूसरा निश्चय, निश्चय तो साक्षात् मोक्ष-मार्ग है, और व्यवहार परम्पराय है । अथवा सविकल्प निर्विकल्पके भेदसे निश्चयमोक्षमार्ग भी दो प्रकारका है ।

जो में अनंतज्ञानरूप हूँ, शुद्ध हूँ, एक हूँ, ऐसा "सोऽहं" का चितवन है, वह तो सिवकल्प निश्चय-मोक्ष-मार्ग है, उसको साधक कहते हैं, और जहांपर कुछ चितवन नहीं है, कुछ बोलना नहीं है, और कुछ चेष्टा नहीं है, वह निविकल्पसमाधिरूप साध्य है, यह तात्पर्य हुआ। इसी कथनके बारेमें द्रव्यसंग्रहकी साक्ष देते हैं। "मा चिट्ठह" इत्यादि। सारांश यह है, कि हे जीव; तू कुछ भी कायकी चेष्टा मत कर, कुछ बोल

भी मत, मौनसे रह, और कुछ चिन्तवन मत कर । सब बातोंको छोड़, आत्मामें आपको लीन कर, यह ही परमध्यान है । श्रीतत्त्वसारमें भी सिवकल्प निर्विकल्प निष्चयमोक्ष-मार्गके कथनमें यह गाथा कही है कि "जं पुण सगयं" इत्यादि । इसका सारांश यह है कि जो आत्मतत्त्व है, वह भी सिवकल्प निर्विकल्पके भेदसे दो प्रकारका है, जो विकल्प सिहत है, वह तो आस्रव सिहत है, और जो निर्विकल्प है, वह आस्रव रिहत है ।।१४।।

एवं पूर्वोक्तैकोनविंशतिस्त्रप्रमितमहास्थलमध्ये निश्चयव्यवहारमोक्षमार्गप्रतिपादन-रूपेण स्त्रत्रयं गतम् । इदानीं चतुर्दशस्त्रपर्यन्तं व्यवहारमोक्षमार्गप्रथमावयवभूतव्यवहार-सम्यक्त्वं सुख्यवृत्त्या प्रतिपाद्यति । तद्यथा—

> द्व्वइं जाण्ड् जहिंग्यइं तह जिंग मण्ण्ड् जो जि। अप्पहं केरउ भावडउ अविचलु दंसणु सो जि॥१५॥

द्रव्याणि जानाति यथास्थितानि तथा जगित मन्यते य एवं। आत्मनः सम्बन्धी भावः अविचलः दर्शनं स एव ।।१५॥

इस तरह पहले महास्थलमें अनेक अन्तस्थलों में से उन्नोस दोहों के स्थलमें तीन दोहों से निश्चय व्यवहार मोक्ष-मार्गका कथन किया।

आगे चौदह दोहापर्यन्त व्यवहारमोक्ष-मार्गका पहला अंग व्यवहारसम्यक्तको मुख्यतासे कहते हैं — (य एव) जो (द्रव्याग्ति) द्रव्योंको (यथास्थितानि) जैसा उनका स्वरूप है, वैसा (जानाति) जानें, (तथा) और उसो तरह (जगिति) इस जगतमें (मन्यते) निर्दोष श्रद्धान करे, (स एव) वही (ग्रात्मनः संबंधो) आत्माका (ग्रविचलः भावः) चलमिलनावगाढ दोष रहित निश्चल भाव है, (स एव) वही आत्मभाव (दर्शनं) सम्यक्दर्शन है।

भावार्थ—यह जगत छह द्रव्यमयी है, सो इन द्रव्योंको अच्छी तरह जान-कर श्रद्धान करे, जिसमें सन्देह नहीं वह सम्यग्दर्शन है, यह सम्यग्दर्शन आत्माका निज स्वभाव है। वीतरागनिविकलप स्वसंवेदन निश्चयसम्यग्ज्ञान उसका परम्पराय कारण जो परमागमका ज्ञान उसे अच्छी तरह जान, और मनमें मानें, यह निश्चय करे कि इन सब द्रव्योंमें निज आत्मद्रव्य ही ध्यावने योग्य है, ऐसा रुचिक्त्प जो निश्चयसम्यव्य है, उसका परम्पराय कारण व्यवहारसम्यक्त्व देव गुरु धर्मकी श्रद्धा उसे स्वीकार करे। व्यवहारसम्यक्त्वके पचीस दोष हैं, उनको छोड़े। उन पचीसको "मूढ़त्रयं" इत्यादि एलोकमें कहा है। इसका अर्थ ऐसा है कि जहां देव कुदेवका विचार नहीं है, वह तो देवमूढ़, जहां सुगुरु कुगुरुका विचार नहीं है, वह गुरुमूढ़, जहां धर्म कुधर्मका विचार नहीं है, वह धर्ममूढ़ ये तोन मूढ़ता; और जातिमद, कुलमद, धनमद, रूपमद, तप मद, बलमद, विद्यामद, राजमद ये आठ मद। कुगुरु, कुदेव, कुधर्म इनकी और इनके आराधकोंकी जो प्रशंसा वह छह अनायतन और निःशंकितादि आठ अंगोंसे विपरीत शंका, कांक्षा, विचिकित्सा, मूढ़ता, परदोष कथन, अथिरकरण, साधर्मियोंसे स्नेह नहीं रखना, और जिनधर्मकी प्रभावना नहीं करना, ये शंकादि आठ मल, इस प्रकार सम्यग्दर्शन कहा जाता है।

जहां अस्थिर बुद्धि नहीं है, और परिणामों की मिलनता नहीं, और शिथिलता नहीं, वह सम्यक्त है। यह सम्यग्दर्शन ही कल्पवृक्ष कामधेनु चिंतामणि है, ऐसा जान-कर भोगों की वांछारूप जो विकल्प उनको छोड़ कर सम्यव्तवका ग्रहण करना चाहिये। ऐसा कहा है 'हस्ते' इत्यादि जिसके हाथमें चिन्तामणि है, धनमें कामधेनु है, और जिसके घरमें कल्पवृक्ष है, उसके अन्य क्या प्रार्थनाकी आवश्यकता है? कल्पवृक्ष काम-धेनु चिन्तामणि तो कहने मात्र हैं, सम्यक्त्व ही कल्पवृक्ष कामधेनु चिन्तामणि है, ऐसा जानना ।।१४।।

वथ ये पड्द्रच्येः सम्यक्त्विषयभृते स्त्रिभुवनं भृतं तिष्टति तानीहक् जानीहीत्य-भिप्रायं मनसि संप्रधार्य स्त्रमिदं कथयति—

> द्व्वइं जार्गाह ताइं छह तिहुयणु भरियउ जेहिं। श्राइ-विगास-विविज्ज्यिहें गागिहि पभिग्यिएहिं॥१६॥ द्रव्याणि जानीहि तानि षट् त्रिभुवनं भृतं यैः। आदिविनाणविवर्जितैः ज्ञानिभिः प्रभणितैः॥१६॥

आगे सम्यक्तवके कारण जो छह द्रव्य हैं, उनसे यह तीनलोक भरा हुआ है, उनको यथार्थ जानो, ऐसा अभिप्राय मनमें रखकर यह गाया-सूत्र कहते हैं—हे प्रभाकरभट्ट, तू (तानि षड्द्रव्याणि) उन छहों द्रव्योंको (जानीहि) जान, (यैः) जिन द्रव्योंसे (त्रिभुवनं भूतं) यह तीन लोक भर रहा है, वे छह द्रव्य (ज्ञानिभिः) ज्ञानियोंने (आदिविनाशिवविजितेः) आदि अन्तकर रहित द्रव्याधिकनयसे (प्रभिग्तिः) कहे हैं।

भावार्थ—वह लोक छह द्रव्योंसे भरा है, अनादिनिधन है, इस लोकका आदि अन्त नहीं है, तथा इसका कर्ता, हर्ता व रक्षक कोई नहीं है। यद्यपि ये छह द्रव्य व्यवहार सम्यक्तवके कारण हैं, तो भी शुद्धनिश्चयनयकर शुद्धात्मानुभूतिरूप वीतराग-सम्यक्तवका कारण नित्य आनन्द स्वभाव निज शुद्धात्मा ही है।।१६।।

वथ तेपामेव पह्द्रव्याणां संज्ञां चेतनाचेतनविभागं च कथयति—
जीउ सचेयगु द्वु मुणि पंच अचेयगा अग्गा।
पोग्गलु धम्माहम्मु गाहु कालें सहिया भिग्गा।।१७॥
जीवः सचेतनं द्रव्यं मन्यस्व पञ्च अचेतनानि अन्यानि।

पुद्गलः घर्माधमौ नभः कालेन सहितानि भिन्नानि ॥१७॥

आगे उन छह द्रव्योंके नाम कहते हैं—हे शिष्य, तू (जीवः सचेतनद्रव्यं) जीव चेतनद्रव्य है, ऐसा (मन्यस्व) जान, (अन्यानि) और बाकी (पुद्गलः धर्माधमौ) पुद्गल धर्म अधर्म (नभः) आकाश (कालेन सहिता) और काल सहित जो (पंच) पांच हैं, वे (अचेतनानि) अचेतन हैं और (अन्यानि) जीवसे भिन्न हैं, तथा ये सब (भिन्नानि) अपने-अपने लक्षणोंसे आपसमें भिन्न (जुदा जुदा) हैं, काल सहित छह द्रव्य हैं, कालके बिना पांच अस्तिकाय हैं।

भावार्थ—सम्यवत्व दो प्रकारका है, एक सरागसम्यवत्व, दूसरा वीतराग-सम्यवत्व; सरागसम्यवत्वका लक्षण कहते हैं। प्रशम अर्थात् शान्तिपना, संवेग अर्थात् जिनधर्मकी रुचि तथा जगतसे अरुचि, अनुकंपा परजीवोंको दुःखी देखकर दया भाव और ग्रास्तिक्य अर्थात् देव गुरु धर्मकी तथा छह द्रव्योंकी श्रद्धा इन चारोंका होना वह व्यव-हारसम्यवत्वरूप सरागसम्यवत्व है, और वीतरागसम्यवत्व जो निश्चयसम्यवत्व वह निजशुद्धात्मानुभूतिरूप वीतरागचारित्रसे तन्मयी है। यह कथन सुनकर प्रभाकरभट्टने प्रश्न किया। हे प्रभो, निज शुद्धात्मा ही उपादेय है, ऐसी रुचिरूप निश्चयसम्यवत्वका कथन पहले तुमने अनेक बार किया, फिर अब वीतरागचारित्रसे तन्मयी निश्चयसम्यवत्वका है, यह व्याख्यान करते हैं, सो यह तो पूर्वापर विरोध है। क्योंकि जो निज शुद्धात्मा ही उपादेय हैं, ऐसी रुचिरूप निश्चयसम्यवत्व तो गृहस्थमें तीर्थङ्कर परमदेव भरत चक्रवर्ती और राम पांडवादि बड़े-बड़े पुरुपोंके रहता है, लेकिन उनके वीतरागचारित्र नहीं है। यही परस्पर विरोध है। यदि उनके वीतरागचारित्र माना जावे, तो गृह-स्थपना क्यों कहा ? यह प्रश्न किया। उसका उत्तर श्रीगुरु देते हैं। उन महान् (बड़े) पुरुषोंके शुद्धात्मा उपादेय है ऐसी भावनारूप निश्चय-सम्यक्त्व तो है, परन्तु चारित्रमोहके उदयसे स्थिरता नहीं है। जबतक महाव्रतका उदय नहीं है, तबतक असंयमी कहलाते हैं, शुद्धात्माकी अखण्ड भावनासे रहित हुए भरत सगर राघव पांडवादिक निर्दोष परमात्मा अरहन्त सिद्धोंके गुणस्तवन वस्तुस्तवन-रूप स्तोत्रादि करते हैं, और उनके चारित्र पुराणादिक सुनते हैं, तथा उनकी आज्ञाके आराधक जो महान पुरुष आचार्य उपाध्याय साधु उनको भक्तिसे आहारदानादि करते हैं, पूजा करते हैं। विषय कषायरूप खोटे ध्यानके रोकनेके लिये तथा संसारकी स्थितिके नाश करनेके लिये ऐसी शुभ किया करते हैं। इसलिये शुभ रागके सम्बन्धसे सम्यग्टिष्ट हैं, और इनके निश्चयसम्यक्त्व भी कहा जा सकता है क्योंकि बीतराग-चारित्रसे तन्मयी निश्चयसम्यक्त्वके परंपराय साधकपना है। अब वास्तवमें (असलमें) विचारा जावे, तो गृहस्थ अवस्थामें इनके सरागसम्यक्त्व ही है, और जो सराग-सम्यक्त्व है, वह व्यवहार ही है, ऐसा जानो ।।१७।।

> अथानन्तरं सत्रचतुष्टयेन जीवादिषद्द्रव्याणां क्रमेण प्रत्येकं रुक्षणं कथ्यते— मुत्ति-विद्वृगाउ णागामउ परमागांद-सहाउ । गियमि जोइय ऋष्पु मुगि गिच्चु गिरंजगु भाउ ॥१८॥ मृतिविहीनः ज्ञानमयः परमानन्दस्वभावः ।

नियमेन योगिन् आत्मानं मन्यस्व नित्यं निरञ्जनं भावम् ॥१८॥

अगे चार दोहोंसे छह द्रव्योंके कमसे हरएकके लक्षण कहते हैं—(योगिन्) हे योगी, (नियमेन) निश्चय करके (आत्मानं) तू आत्माको ऐसा (मन्यस्व) जान । कैसा है आत्मा। (मूर्तिविहोनः) मूर्तिसे रहित है, (ज्ञानमयः) ज्ञानमयी है, (परमानंदस्वभावः) परमानन्द स्वभाववाला है, (नित्यं) नित्य है, (निरंजनं) निरंजन है, (भावं) ऐसा जीवपदार्थ है।

भावार्थ—यह आत्मा अमूर्तीक शुद्धात्मासे भिन्न जो स्पर्ण रस गंघ वर्णवाली मूर्ति उससे रहित है, लोक अलोकका प्रकाश करनेवाले केवलज्ञानकर पूर्ण है, जो िक केवलज्ञान सब पदार्थोंको एक समयमें प्रत्यक्ष जानता है, आगे पीछे नहीं जानता, वीत-रागभाव परमानन्दरूप अतीन्द्रिय सुखस्वरूप अमृतके रसके स्वादसे समरसी भावको परिणत हुआ है, ऐसा हे योगी; शुद्ध निश्चयसे अपनी आत्माको ऐसा समभ, शुद्ध

द्रव्यार्थिकनयसे बिना टांकीका घड्या हुआ सुघटघाट ज्ञायक स्वभाव नित्य है। तथा मिथ्यात्वरागादिरूप अंजनसे रहित निरंजन है। ऐसी आत्माको तू भली-भांति जान, जो सब पदार्थोंमें उतकृष्ट है। इन गुणोंसे मण्डित शुद्ध आत्मा हो उपादेय है, और सब तजने योग्य हैं।।१८।।

अथं---

पुग्गलु छिविहु मुत्तु वह इयर अमृत् वियाणि । धम्माधम्मु वि गयिठयहं कारणु पमणिहं गाणि ॥१६॥

पुद्गलः पड्विधः मूर्तः वत्स इतराणि अमूर्तानि विजानोहि । धर्माधर्ममिप गतिस्थित्योः कारणं प्रभणन्ति ज्ञानिनः ॥१६॥

आगे फिर भी कहते हैं—(बत्स) हे वत्स, तू (पुद्गलः) पुद्गलद्रव्य (षिड्वधः) छह प्रकार तथा (मूर्तः) मूर्तीक है, (इतराणि) अन्य सब द्रव्य (अमूर्तानि) अपूर्त हैं, ऐसा (विजानीहि) जान, (धर्माधर्ममिपि) धर्म और अधर्म इन दोनों द्रव्योंको (गिति-स्थित्योः कारणं) गित स्थितिका सहायक-कारण (ज्ञानिनः) केवली श्रुतकेवली (प्रभणंति) कहते हैं।

भावार्थ — पुद्गल द्रव्यके छह भेद दूसरी जगह भी "पुढवी जलं" इत्यादि गाथासे कहते हैं। उसका अर्थ यह है, कि वादरवादर १, वादर २, वादरसूक्ष्म ३, सूक्ष्मवादर ४, सूक्ष्म ५, सूक्ष्मसूक्ष्म ६, ये छह भेद पुद्गलके हैं। उनमेंसे पत्थर काठ तृण आदि पृथ्वी वादरवादर हैं, दुकड़े होकर नहीं जुड़ते, जल घी तेल आदि वादर हैं, जो टूटकर मिलजाते हैं, छाया आतप चांदनी ये वादरसूक्ष्म हैं, जो कि देखनेमें तो वादर और ग्रहण करनेमें सूक्ष्म हैं, नेत्रको छोड़कर चार इन्द्रियोंके विषय रस गन्धादि सूक्ष्म वादर हैं, जो कि देखनेमें नहीं आते, और ग्रहण करनेमें आते हैं। कर्मन्वर्गण सूक्ष्म हैं, जो अनन्त मिली हुई हैं, परन्तु हिंदमें नहीं आतीं, और सूक्ष्मसूक्ष्म परमाणु है, जिसका दूसरा भाग नहीं होता। इस तरह छह भेद हैं। इन छहों तरहकें पुद्गलोंको तू अपने स्वरूपसे जुदा समभा।

यह पुद्गलद्रव्य स्पर्श रस गन्च वर्णको घारण करता है, इसलिये मूर्तीक है, अन्य धर्म अवर्म दोनों गति तथा स्थितिके कारण हैं, ऐसा वीतरागदेवने कहा है। यहाँ पर एक वात देखनेकी है कि यद्यपि वज्जवृपभनाराचसंहननरूप पुद्गलद्रव्य मोक्षके

गमनका सहायक है, इसके बिना मुक्ति नहीं हो सकती, तो भी धर्मद्रव्य गति सहायी है, इसके बिना सिद्धलोकको जाना नहीं हो सकता, तथा अधर्मद्रव्य सिद्धलोकमें स्थिति का सहायो है। लोक-शिखरपर आकाशके प्रदेश अवकाशमें सहायी हैं। अमन्ते सिद्ध अपने स्वभावमें ही ठहरे हुए हैं, परद्रव्यका कुछ प्रयोजन नहीं है। यद्यपि मुक्तात्माओं के प्रदेश आपसमें एक जगह हैं, तो भी विशुद्ध ज्ञान दर्शन भाव भगवान् सिद्धक्षेत्रमें भिन्न-भिन्न स्थित हैं, कोई सिद्ध किसी सिद्धसे प्रदेशों कर मिला हुआ नहीं है। पुद्गलादि पांचों द्रव्य जीवको यद्यपि निमित्त कारण कहे गये हैं, तो भी उपादानकारण नहीं है, ऐसा सारांश हुआ ॥१६॥

अथ-

दव्बइं सयलइं वरि ठियइं णियमें जासु वसंति। तं गहु दब्बु वियागि तुहुँ जिगावर एउ भगंति ॥२०॥ द्रव्याणि सकलानि उदरे स्थितानि नियमेन यस्य वसन्ति । तत् नभः द्रव्यं विजानीहि त्वं जिनवरा एतद् भणन्ति ।।२०।।

आगे आकाश का स्वरूप कहते हैं--(यस्य) जिसके (उदरे) अन्दर (सक-लानि द्रव्याणि) सब द्रव्यें (स्थितानि) स्थित हुई (नियमेन वसंति) निश्चयसे आधार आधेयरूप होकर रहती हैं, (तत्) उसको (त्वं) तू (नभः द्रव्यं) आकाशद्रव्य (विजानीहि) जान, (एतत्) ऐसा (जिनवराः) जिनेन्द्रदेव (भणंति) कहते हैं। लोकाकाश आधार है, अन्य सब द्रव्य आदेय है।

भावार्थ-यद्यपि ये सब द्रव्य आकाशमें परस्पर एक क्षेत्रावगाहसे ठहरी हुई हैं, तो भी आत्मासे अत्यन्त भिन्न हैं, इसलिये त्यागने योग्य हैं, और आत्मा साक्षात आराघने योग्य है, अनन्तसुखस्वरूप है ॥२०॥

अथ--

कालु मुणिजहि दव्वु तुहुं वहण-लक्वणु एउ। रयणहं रासि विभिग्ण जिम तसु अणुयहं तह भेउ ॥२१॥ कालं मन्यस्व द्रव्यं त्वं वर्तनालक्षणं एतत् । रत्नानां राशिः विभिन्नः यथा तस्य अणुनां तथा भेदः ।।२१।।

आगे कालद्रव्यका व्याख्यान करते हैं - (त्वं) हे भव्य, तू (एतत्) इस प्रत्यक्षरूप (वर्तनालक्षणं) वर्तनालक्षणवालेको (कालं) कालद्रव्य (मन्यस्व) जान अर्थात् अपने आप परिणमते हुए द्रव्योंको कुम्हारके चक्रकी नीचेकी सिलाकी तरह जो वहिरंग सहकारीकारण है, यह कालद्रव्य असंख्यात प्रदेशप्रमाण है (यथा) जैसे (रत्नानां राशिः) रत्नोंकी राशि (विभिन्नः) जुरारूप है, सब रत्न जुदा-जुदा रहते हैं—मिलते नहीं हैं, (तथा) उसी तरह (तस्य) उस कालके (अणूनां) कालकी अणुओंका (भेदः) भेद है, एक कालागुसे दूसरा कालागु नहीं मिलता। यहां पर शिष्यने प्रश्न किया कि समय ही निश्चयकाल है, अन्य निश्चयकाल नामवाला द्रव्य नहीं है ? इसका समाधान श्रीगुरु करते हैं।

समय वह कालद्रव्यकी पर्याय है, क्योंकि विनाशको पाता है। ऐसा ही श्रीपंचास्तिकायमें कहा है "समओ उप्पण्णपद्धं सी" अर्थात् समय उत्पन्न होता है और नाश होता है। इससे जानते हैं कि समय पर्याय द्रव्यके बिना हो नहीं सकता। किस द्रव्यका पर्याय है, इस पर अब विचार करना चाहिये। यदि पुद्गलद्रव्यकी पर्याय मानी जावे, तो जैसे पुद्गल परमागुओंसे उत्पन्न हुए घटादि मूर्तीक हैं, तैसे समय भी मूर्तीक होना चाहिये, परन्तु समय अमूर्तीक है, इसलिये पुद्गलकी पर्याय तो नहीं है। पुद्गलपरमागु आकाशके एक प्रदेशसे दूसरे प्रदेशको जब गमन होता है, सो समय-पर्याय कालकी है, पुद्गलपरमागुके निमित्तसे होते हैं, नेत्रोंका मिलना तथा विघटना उससे निमेष होता है, जल-पात्र तथा हस्तादिकके व्यापारसे घटिका होती है, और सूर्यविम्बके उदयसे दिन होता है, इत्यादि कालकी पर्याय हैं, पुद्गलद्रव्यके निमित्तसे होती हैं, पुद्गल इन पर्यायोंका मूलकारण नहीं है, मूलकारण काल है। जो पुद्गल मूलकारण होता तो समयादिक मूर्तीक होते।

जैसे मूर्तीक मिट्टीके ढेलेसे उत्पन्न घड़े वगैरः मूर्तीक होते हैं, वैसे समय।दिक मूर्तीक नहीं हैं। इसलिये अमूर्तद्रव्य जो काल उसकी पर्याय हैं, द्रव्य नहीं हैं, कालद्रव्य अगुरूप अमूर्तीक अविनय्वर है, और समयादिक पर्याय अमूर्तीक हैं, परन्तु विनय्वर हैं, अविनय्वरपना द्रव्यमें ही है, पर्यायमें नहीं है, यह निय्चयसे जानना । इसलिये समयादिक कालद्रव्यकी पर्याय ही कहना चाहिये, पुद्गलकी पर्याय नहीं हैं, पुद्गलपर्याय मूर्तीक है। सर्वथा उपादेय ग्रुद्ध बुद्ध केवलस्वभाव जो जीव उससे भिन्न कालद्रव्य हैं, इसलिये हेय हैं, यह सारांश हुआ ॥२१॥

अथजीवपुद्गलकालद्रव्याणि मुक्त्वा शेषधर्माधर्माकाशान्येकद्रव्याणीति निरूपयति—

जीउ वि पुग्गलु कालु जिय ए मेल्लेविशा द्व्व। इयर अखंड वियाशि तुहुँ अप्प-पएसहिं सद्व ॥२२॥ जीवोऽपि पुद्गलः कालः जीव एतानि मुक्त्वा द्रव्याणि। इतराणि अखण्डानि विजानीहि त्वं आत्मप्रदेशैः सर्वाणि ॥२२॥

आगे जीव पुद्गल काल ये तीन द्रव्य अनेक हैं, और घर्म, अधर्म, आकाश ये तीन द्रव्य एक हैं, ऐसा कहते हैं—(जीव) हे जीव, (त्वं) तू (जीवः अपि) जीव और (पुद्गलः) पुद्गल (कालः) काल (एतानि द्रव्याणि) इन तीन द्रव्योंको (मुक्त्वा) छोड़-कर (इतराणि) दूसरी धर्म अधर्म आकाश (सर्वाणि) ये सब तीन द्रव्य (आत्मप्रदेशेंः) अपने प्रदेशोंसे (अखंडानि) अखंडित हैं।

भावार्थ—जीवद्रव्य जुदा जुदा जीवोंकी गणनासे अनन्त हैं, पुद्गलद्रव्य उससे भी अनन्तगुणे हैं, कालद्रव्याणु असंख्यात हैं, धर्मद्रव्य एक है, और वह लोकव्यापी है, अधर्मद्रव्य भी एक है, और वह लोकव्यापी है, ये दोनों द्रव्य असंख्यात प्रदेशी हैं, और आकाशद्रव्य अलोक अपेक्षा अनन्तप्रदेशी है, तथा लोक अपेक्षा असंख्यातप्रदेशी हैं। ये सब द्रव्य अपने-अपने प्रदेशोंकर सहित हैं, किसोके प्रदेश किसीसे नहीं मिलते। इन छहों द्रव्योंमें जीव ही उपादेय है। यद्यपि शुद्ध निश्चयसे शक्तिकी अपेक्षा सभी जीव उपादेय हैं, तो भी व्यक्तिकी अपेक्षा पंचपरमेष्ठी ही उपादेय हैं, उनमें भी अरहन्त सिद्ध ही हैं, उन दोनोंमें भी सिद्ध ही हैं, और निश्चयनयकर मिथ्यात्वरागादि विभाव-परिणामके अभावमें विशुद्धात्मा ही उपादेय है, ऐसा जानना।।२२।।

अथ जीवपुद्गलौ सिक्रयौ धर्माधर्माकाशकालद्रव्याणि निःक्रियाणीति प्रति-पादयति—

> द्व्व चयारि वि इयर जिय गमणागमण-विहीण । जीउ वि पुग्गलु परिहरिवि पभणिहें णाण-पवीण ॥२३॥ द्रव्याणि चत्वारि अपि इतराणि जीव गमनागमनविहीनानि । जीवमपि पुद्गलं परिहृत्य प्रभणन्ति ज्ञानप्रवीणाः ॥२३॥

आगे जीव पुद्गल ये दोनों चलन-हलनादि कियायुक्त हैं, और धर्म, अधर्म, आकाश, काल ये चारों नि:किय हैं, ऐसा निरूपण करते हैं—(जीव) हे हंस, (जीवं

श्रिप पुद्गलं) जीव और पुद्गल इन दोनोंको (परिहृत्य) छोड़कर (इतराणि) दूसरे (चत्वारि एव द्रव्यास्मि) घर्मादि चारों ही द्रव्य (गमनागमनिवहोनानि) चलन हलनादि किया रहित हैं, जीव पुद्गल कियावंत हैं, गमनागमन करते हैं, ऐसा (ज्ञानप्रवीणाः) ज्ञानियोंमें चतुर रत्नत्रयके धारक केवली श्रुतकेवली (प्रभणंति) कहते हैं।

भावार्थ — जीवोंके संसार-अवस्थामें इस गतिसे अन्यगितके जानेको कर्मनोक्मं जातिके पुद्गल सहायो हैं। और कर्म नोक्मंके अभावसे सिद्धोंके निःक्रियपना है, गमनागमन नहीं है। पुद्गलके स्कन्धोंको गमनका विहरंग निमित्तकारण कालाणुहण कालद्रव्य है। इससे क्या अर्थ निकला ? यह निकला कि निश्चयकालकी पर्याय जो समयरूप व्यवहारकाल उसकी उत्पत्तिमें मन्द गतिरूप परिणत हुआ अविभागी पुद्गल-परमाणु कारण होता है। समयरूप व्यवहारकालका उपादानकारण निश्चयकालद्रव्य है, उसीकी एक समयदि व्यवहारकालका मूलकारण निश्चयकालाणुरूप कालद्रव्य है, उसीकी एक समयादि व्यवहारकालका मूलकारण निश्चयकालाणुरूप कालद्रव्य है, उसीकी एक समयादिक पर्याय है, पुद्गलपरमाणुकी मन्दगित बहिरङ्ग निमित्तकारण है, उपादानकारण नहीं है, पुद्गल परमाणु आकाशके प्रदेशमें मन्दगितिसे गमन करता है, यदि शोद्र गतिसे चले तो एक समयमें चौदह राजू जाता है, जैसे घटपर्यायकी उत्पत्तिमें मूलकारण तो मिट्टीका डला है, और बहिरंगकारण कुम्हार है, वैसे समय-पर्यायकी उत्पत्तिमें मूलकारण तो कालाणुरूप निश्चयकाल है, और वहिरंग निमित्तकारण पुद्गलपरमाणु है। पुद्गलपरमाणुकी मुन्दगितरूप गमन समयमें यद्यपि धर्मद्रव्य सहकारी है, तो भी कालाणुरूप निश्चयकाल परमाणुकी मन्दगितका सहायी जानना।

परमाणुके निमित्तसे तो कालका समयपर्याय प्रगट होता है, और कालके सहायसे परमाणु मन्दगित करता है। कोई प्रश्न करे कि गितका सहकारी धर्म है, कालको क्यों कहा ? उसका समाधान यह है कि सहकारीकारण बहुत होते हैं, और उपादानकारण एक ही होता है, दूसरा द्रव्य नहीं होता, निज द्रव्य ही निज (अपनी) गुण-पर्यायोंका मूलकारण है, और निमित्तकारण बहिरंगकारण तो बहुत होते हैं, इसमें कुछ दोष नहीं है। धर्मद्रव्य तो सबहीका गितसहायी है, परन्तु मछिलयोंको गितसहायी जल है, तथा घटकी उत्पत्तिमें बहिरंगिनिमित्त कुम्हार है, तो भी दंड-चक्र चीवरादिक ये भी अवश्य कारण हैं, इनके बिना घट नहीं होता, और जीवोंके घर्मद्रव्य गितका सहायी विद्यमान है, तो भी कर्म नोकर्म पुद्गल सहकारीकारण हैं, इसी तरह पुद्गलको कालद्रव्य गित सहकारीकारण जानना। यहां कोई प्रश्न करे कि धर्मद्रव्य तो गितका

सहायी सब जगह कहा है, और कालद्रव्य वर्तनाका सहायी है, गति सहायी किस जगह कहा है ? उसका समाधान श्रीपंचास्तिकायमें कुन्दकुन्दाचार्यने कियावंत और अकियावंतके व्याख्यानमें कहा है ।

"जीवा पुगल" इत्यादि । इसका अर्थ ऐसा है कि जीव और पुद्गल ये दोनों कियावत हैं, और शेष चार द्रव्य अकियावाले हैं, चलन-हलन कियासे रहित हैं । जीवको दूसरी गितमें गमनका कारण कर्म है, वह पुद्गल है और पुद्गलको गमनका कारण काल है । जैसे घमंद्रव्यके मौजूद होनेपर भी मच्छोंको गमनसहायी जल है, उसी तरह पुद्गलको धमंद्रव्यके होनेपर भी द्रव्यकाल गमनका सहकारी कारण है । यहां निश्चयनयकर गमनादि कियासे रहित निःकिय सिद्धस्वरूपके समान निःकिय निर्द्ध निज गुद्धात्मा ही उपादेय है, यह शास्त्रका तात्पर्य हुआ । इसी प्रकार दूसरे ग्रन्थोंमें भी निश्चयकर हलन चलनादि किया रहित जीवका लक्षण कहा है । "यावित्त्रया" इत्यादि । इसका अर्थ ऐसा है कि जबतक इस जीवके हलन चलनादि किया है, गितसे गत्यन्तरको जाना है, तबतक दूसरे द्रव्यका सम्बन्ध है, जब दूसरेका सम्बन्ध मिटा, अद्धेत हुआ, तब निकल अर्थात् शरीरसे रहित निःकिय है, उसके हलन चलनादि किया कहांसे हो सकती हैं, अर्थात् संसारी जीवके कर्मके सम्बन्धसे गमन है, सिद्धभगवान् कर्मरहित निःक्रिय हैं, उनके गमनागमन किया कभी नहीं हो सकती ।।२३।।

वथ पश्चास्तिकायस्चनार्थं कालद्र्च्यमप्रदेशं विहाय कस्य द्रच्यस्य कियन्तः प्रदेशा भवन्तीति कथयति—

> धम्माधम्मु वि एक्कु जिउ ए जि असंख्य-पदेस । गयगु अर्गात-पएसु मुग्गि बहु-विह पुग्गल-देस ॥२८॥ धर्माधमौ अपि एकः जीवः एतानि एव असंख्यप्रदेशानि । गगनं अनन्तप्रदेशं मन्यस्व बहुविधाः पुद्गलदेशाः ॥२४॥

आगे पंचास्तिकायके प्रगट करने के लिये कालद्रव्य अप्रदेशीको छोड़कर अन्य पांच द्रव्योंमेंसे किसके कितने प्रदेश हैं, यह कहते हैं—(धर्माधर्मो) धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्य (अपि एकः जीवः) और एक जीव (एतानि एव) इन तीनों ही को (ग्रसंख्यप्रदेशानि) असंख्यात प्रदेशी (मन्यस्व) तू जान, (गगनं) आकाश (अनंतप्रदेशं) अनन्तप्रदेशी हैं, (पुद्गलप्रदेशाः) और पुद्गल के प्रदेश (बहुविधाः) बहुत प्रकारके हैं, परमाणु तो एक-प्रदेशी है, और स्कन्ध संख्यातप्रदेश असंख्यातप्रदेश तथा अनन्तप्रदेशी भी होते हैं।

भावार्थ—जगत्में धर्मद्रव्य तो एक ही है, वह असंख्यातप्रदेशी है, अधर्मद्रव्य भी एक है, असंख्यात प्रदेशी है, जीव अनन्त हैं, सो एक-एक जीव असंख्यात प्रदेशी हैं, आकाशद्रव्य एक ही है, वह अनन्तप्रदेशी है, ऐसा जानो । पुद्गल एक प्रदेशसे लेकर अनंतप्रदेश तक है। एक परमागु तो एक प्रदेशी है, और जैसे-जैसे परमागु मिलते जाते हैं, वैसे-वैसे प्रदेश भी बढ़ते जाते हैं, वे संख्यात असंख्यात अनन्त प्रदेश तक जानने, अनंत परमागु इकट्ठे होवें, तब अनंत प्रदेश कहे जाते हैं। अन्य द्रव्योंके तो विस्तारहण प्रदेश हैं, और पुद्गलके स्कन्धरूप प्रदेश हैं।

पुद्गलके कथनमें प्रदेश शब्दसे परमाणु लेना, क्षेत्र नहीं लेना, पुद्गलका प्रचार लोकमें ही है, अलोकाकाशमें नहीं है, इसलिये अनंत क्षेत्र प्रदेशके अभाव होनेसे क्षेत्र प्रदेश न जानने । जैसे जैसे परमाणु मिल जाते हैं, वैसे वैसे प्रदेशोंकी बढ़वारी जाननी । इसी दोहेके कथनमें पाठान्तर "पुग्गलु तिविहु पएसु" ऐसा है उसका अर्थ यह है कि पुद्गलके संख्यात, असंख्यात, अनन्त प्रदेश परमाणुओंके मेलसे जानना चाहिये, अर्थात् एक परमाणु एक प्रदेश, बहुत परमाणु बहु प्रदेश, यह जानना । सूत्रमें शुद्धनिश्चयकर द्रव्यकर्मके अभावसे यह जीव अमूर्तीक है, और मिथ्यात्व रागादिरूप भावकर्म संकल्प विकल्पके अभावसे शुद्ध है, लोकाकाश प्रमाण असंख्यातप्रदेशवाला है, ऐसा जो निज शुद्धात्मा वही वीतरागनिविकल्पसमाधिदशामें साक्षात् उपादेय है, यह जानना ।।२४॥

अथ होके यद्यपि व्यवहारेणैकचेत्रावगाहेन तिष्ठन्ति द्रव्याणि तथापि निरचयेन संकरव्यतिकरपरिहारेण कृत्वा स्वकीयस्वकीयस्वरूपं न त्यजन्तीति दर्शयति—

> लोयागासु धरेवि जिय कहियइं द्व्वइं जाइं। एक्किहें मिलियइं इत्थु जिंग सगुणिहं णिवसिहं ताइं॥२५॥ लोकाकाशं घृत्वा जीव कथितानि द्रव्याणि यानि। एकत्वे मिलितानि अत्र जगित स्वगुणेषु निवसन्ति तानि॥२५॥

आगे लोकमें यद्यपि व्यवहारनयकर ये सब द्रव्य एक क्षेत्रावगाहरे तिष्ठ रहें हैं, तो भी निश्चयनयकर कोई द्रव्य किसीसे नहीं मिलता, और कोई भी अपने-अपने स्वरूपको नहीं छोड़ता है, ऐसा दिखलाते हैं—(जीव) हे जीव, (श्रत्र जगित) इम संसारमें (यानि द्रव्याणि कथितानि) जो द्रव्य कहे गये हैं, (तानि) वे सब (लोकाकार्य घृत्वा) लोकाकाशमें स्थित हैं, लोकाकाश तो आधार है, और ये सब आधेय हैं, (एकत्ये मिलितानि) ये द्रव्य एक क्षेत्रमें मिले हुए रहते हैं, एक क्षेत्रावगाही हैं, तो भी (स्व-गुणेषु) निश्चयनयक्तर अपने अपने गुणोंमें ही (निवसंति) निवास करते हैं, परद्रव्यसे मिलते नहीं हैं।

भावार्थ — यद्यपि उपचरितअसद्भू तव्यवहारनयकर आधाराधेयभावसे एक क्षेत्रावगाहकर तिष्ठ रहे हैं, तो भी शुद्ध पारिणामिक परमभाव ग्राहक शुद्ध द्रव्याधिकन्यसे परद्रव्यसे मिलनेरूप संकरदोषसे रहित हैं, और अपने अपने सामान्य गुण तथा विशेष गुणोंको नहीं छोड़ते हैं। यह कथन सुनकर प्रभाकरभट्टने प्रश्न किया कि हे भगवन् परमागममें लोकाकाश तो असंख्यात प्रदेशी कहा है, उस असंख्यात प्रदेशी लोकमें अनन्त जीव किस तरह समा सकते हैं? क्योंकि एक-एक जीवके असंख्यात असंख्यात प्रदेश हैं, और एक-एक जीवमें अनन्तानन्त पुद्गलपरमाणु कर्म नोकर्मरूपसे लग रही है, और उसके सिवाय अनन्तगुणें अन्य पुद्गल रहते हैं, सो ये द्रव्य असंख्यात-प्रदेशी लोकमें कैसे समा गये? इसका समाधान श्रीगुरु करते हैं।

आकाशमें अवकाशदान (जगह देनेकी) शक्ति है, उसके सम्बन्धसे समा जाते हैं। जैसे एक गूढ़ नागरस गुटिकामें शत सहस्र लक्ष सुवर्ण संख्या आ जाती है, अथवा एक दोपकके प्रकाशमें बहुत दीपकोंका प्रकाश जगह पाता है, अथवा जैसे एक राखके घड़ेमें जलका घड़ा अच्छी तरह अवकाश पाता है, भस्ममें जल शोषित हो जाता है, अथवा जैसे एक उटनीके दूधके घड़ेमें शहदका घड़ा समा जाता है, अथवा एक भूमि घरमें ढोल घण्टा आदि बहुत बाजोंका शब्द अच्छी तरह समा जाता है, उसी तरह एक लोकाकाशमें विशिष्ट अवगाहनशक्तिके योगसे अनंत जीव और अनंतानन्त पुदुगल अवकाश पाते हैं, इसमें विरोध नहीं है, और जीवोंमें परस्पर अवगाहनशक्ति है। ऐसा ही कथन परमागममें कहा है—"एगिणगोद" इत्यादि।

इसका अर्थ ऐसा है कि एक निगोदिया जीवके शरीरमें जीवद्रव्यके प्रमाणसे दिखलाये गये जितने सिद्ध हैं, उन सिद्धोंसे अनन्त गुणे जीव एक निगोदियाके शरीरमें हैं, और निगोदियाका शरीर अंगुलके असंख्यातवें भाग है, सो ऐसे सूक्ष्म शरीरमें अनन्त जीव समा जाते हैं, तो लोकाकाशमें समा जानेमें क्या अचम्भा है ? अनन्तानन्त पुद्गल लोकाकाशमें समा रहे हैं, उसकी "ओगाढ" इत्यादि गाथा है। उसका अर्थ यह है कि सब प्रकार सब जगह यह लोक पुद्गल कायों कर अवगाढ़गाढ़ भरा है, ये पुट्रगल काय अनन्त है; अनेक प्रकारके भेदको घरते हैं, कोई सूक्ष्म हैं, कोई वादर हैं।

तात्पर्य यह है कि यद्यपि सब द्रव्य एक क्षेत्रावगाहकर रहते हैं, तो भी गुद्धिनिश्चयनय-कर जीव केवल ज्ञानादि अनंतगुणरूप अपने स्वरूपको नहीं छोड़ते हैं, पुद्गलद्रव्य अपने वर्णादि स्वरूपको नहीं छोड़ता, और धर्मादि अन्य द्रव्य भी अपने अपने स्वरूपको नहीं छोड़ते हैं।।२५।।

व्य जीवस्य व्यवहारेण शेषपश्चद्रव्यकृतमुपकारं कथयति, तस्यैव जीवस्य निथ्येन तान्येव दुःखकारणानि च कथयति—

> एयइंदव्वइं देहियहं णिय-गिय-कज्जु जगांति । चउ-गइ-दुक्ल सहंत जिय तें संसारु भमंति ॥२६॥

एतानि द्रव्याणि देहिनां निजनिजकार्यं जनयन्ति । चतुर्गतिदुःखं सहमानाः जीवाः तेन संसारं भ्रमन्ति ॥२६॥

आगे जीवका व्यवहारनयकर अन्य पांचों द्रव्य उपकार करते हैं, ऐसा कहते हैं, तथा उसी जीवके निश्चयसे वे ही दु:खके कारण हैं, ऐसा कहते हैं—(एतानि) ये (द्रव्याणि) द्रव्य (देहिनां) जीवोंके (निजनिजकार्यं) अपने अपने कार्यको (जनयंति) उपजाते हैं, (तेन) इस कारण (चतुर्गतिदुःखं सहमानाः जीवाः) नरकादि चारों गितयों के दु:खोंको सहते हुए जीव (संसारं) संसारमें (भ्रमंति) भटकते हैं।

भावार्थ—ये द्रव्य जो जीवका उपकार करते हैं, उसको दिखलाते हें। पुर्गल तो आत्मदानसे विपरीत विभाव परिणामों ने लीन हुए अज्ञानी जीवोंके व्यवहारनयकर शरीर, वचन, मन, श्वासोश्वास, इन चारोंको उत्पत्ति करता है, अर्थात्
मिथ्यात्व, अवत, कषाय, रागद्धे षादि विभावपरिणाम हैं, इन विभाव परिणामों ने
योगसे जीवके पुद्गलका सम्बन्ध है, और पुद्गलके संबंधसे ये हैं, धर्मद्रव्य उपचरितासद्भूत व्यवहारनयकर गतिसहायी है। अधर्मद्रव्य स्थितिसहकारी है, व्यवहारनयकर
आकाशद्रव्य अवकाश (जगह) देता है, और कालद्रव्य शुभ अशुभ परिणामोंका सहायी
है। इस तरह ये पांच द्रव्य सहकारी हैं। इनका सहाय पाकर ये जीव निश्चय व्यवहाररत्नयकी भावनासे रहित भ्रष्ट होते हुए चारों गतियोंके दु:खोंको सहते हुए
संसारमें भटकते हैं, यह तात्पर्य हुआ।।२६।।

अर्थेवं पश्चद्रव्याणां स्वरूपं निरचयेन दुःखकारणं ज्ञात्वा हे जीव निजगुद्धात्मा-पलम्भलक्षणे मोक्षमार्गे स्थीयत इति निरूपयति— दुक्लहं कारणु मुणिवि जिय दव्वहं एहु सहाउ। होयवि मोक्लहं मग्गि लहु गम्मिजइ पर-लोउ॥२७॥

दुःखस्य कारणं मत्वा जीव द्रव्याणां एतत्स्वभावन् । भूत्वा मोक्षस्य मार्गे लघु गम्यते परलोकः ।।२७।।

आगे परद्रव्योंका सम्बन्ध निश्चयनयसे दुःखका कारण है, ऐसा जानकर हे जीव शुद्धात्माकी प्राप्तिरूप मोक्ष-मार्गमें स्थित हो, ऐसा कहते हैं—(जीव) हे जीव, (द्रव्याणां इमं स्वभावं) परद्रव्योंके ये स्वभाव (दुःखस्य) दुःखके (कारणं मत्वा) कारण जानकर (मोक्षस्य मार्गे) मोक्षके मार्गमें (भूत्वा) लगकर (लघु) शीघ्र ही (परलोक: गम्यते) उत्कृष्ट लोकरूप मोक्षमें जाना चाहिये।

भावार्थ—पहले कहे गये पुद्गलादि द्रव्यों सहाय शरीर वचन मन श्वासी-च्छ्वास आदिक ये सब दुःखके कारण हैं, क्यों कि वीतराग सदा आनन्दरूप स्वभाव-कर उत्पन्न जो अतीन्द्रिय सुख उससे विपरीत आकुलताके उपजानेवाले हैं, ऐसा जान-कर हे जीव, तू भेदाभेद रत्नत्रयस्वरूप सोक्षके मार्गमें लगकर परमात्माका अनुभव परमसमरसीभावसे परिणमनरूप मोक्ष उसमें गमन कर ।।२७।।

अथेदं न्यवहारेण मया भणितं जीवद्रन्यादिश्रद्धानरूपं सम्यग्दर्शनिमदानीं सम्यग्ज्ञानं चारित्रं च हे प्रभाकरभट्ट शृणु त्विमिति मनसि धृत्वा सत्रमिदं प्रतिपादयति—

णियमें कहियउ एहु मइं ववहारेण वि दिट्टि। एवहिं गागु चरित्तु सुणि जें पावहि परमेट्टि॥२८॥

नियमेन कथिता एषा मया व्यवहारेणापि हिष्टः । इदानीं ज्ञानं चारित्रं श्रृणु येन प्राप्नोषि परमेष्ठिनम् ॥२८॥

आगे व्यवहारनयसे मैंने ये जीवादि द्रव्योंके श्रद्धानरूपको सम्यग्दर्शन कहा है, अव सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्रको हे प्रभाकरभट्ट; तू सुन, ऐसा मनमें रखकर यह दोहासूत्र कहते हैं—हे प्रभाकरभट्ट, (मया) मैंने (व्यवहारेणेंव) व्यवहारनयसे तुभको (एषा दृष्टिः) ये सम्यग्दर्शनका स्वरूप (नियमेन कथिता) अच्छी तरह कहा, (इदानीं) अब तू (ज्ञानं चारित्रं) ज्ञान और चारित्रको (शृणु) सुन, (येन) जिसके धारण करनेसे (परमेष्ठिनं प्राप्नोषि) सिद्धपरमेष्ठीके पदको पावेगा।

भावार्थ — व्यवहारसम्यक्त्वके कारणभूत छह द्रव्योंका सांगोगंग व्याख्यान करते हैं "परिणाम" इत्यादि गाथासे । इसका अर्थ यह है, कि इन छह द्रव्योंमें विभावपरिणामके परिणमनेवाले जीव और पृद्गल दो ही हैं, अन्य चार द्रव्य अपने स्वभावरूप तो परिणमते हैं, लेकिन जीव पुद्गलकी तरह विभावव्यं जनपर्यायके अभावसे विभावपरिणमन नहीं है, इसलिये मुख्यतासे परिणामी दो द्रव्य ही कहे हैं, णुद्धनिष्चयन्यकर शुद्ध ज्ञान दर्शन स्वभाव जो शुद्ध चैतन्यप्राण उनसे जीवता है, जीवेगा, पहले जी आया, और व्यवहारनयकर इन्द्री, बल, आयु, स्वासोस्वासक्तप द्रव्य प्राणोंकर जीता है, जीवेगा, पहले जी चुका, इसलिये जीवको ही जीव कहा गया है, अन्य पुद्गलादि पांच द्रव्य अजीव हैं, स्पर्श, रस, गन्ध, वर्णवाली मूर्ति सहित मूर्तीक एक पुद्गलद्रव्य ही है, अन्य पांच अमूर्तीक हैं।

उनमेंसे धर्म, अधर्म, आकाश, काल ये चारों तो अमूर्तीक हैं, तथा जीवद्रव्य अनुपचरित-असद्भूतव्यवहारनयकर मूर्तीक भी कहा जाता है क्योंकि शरीरको धारण कर रहा है, तो भी शुद्धनिश्चयनयकर अमूर्तीक ही है, लोकप्रमाण असंख्यातप्रदेशी जीवद्रव्यको आदि लेकर पांच द्रव्य पंचास्तिकाय हैं, वे सप्रदेशी हैं, और कालद्रव्य बहुप्रदेश स्वभावकायपना न होनेसे अप्रदेशी है, धर्म, अधर्म, आकाश ये तीन द्रव्य एक-एक हैं, और जीव पुद्गल काल ये तीनों अनेक हैं। जीव तो अनन्त हैं, पुद्गल अनन्तानन्त हैं, काल असंख्यात हैं, सब द्रव्योंको अवकाश देनेमें समर्थ एक आकार्य ही है, इसलिये आकाश क्षेत्र कहा गया है, बाकी पांच द्रव्य अक्षेत्री हैं, एक क्षेत्रसे दूसरे क्षेत्रमें गमन करना, वह चलन हलनवती किया कही गयी है, यह किया जीव पुर्<sup>गल</sup> दोनोंके ही है, और धर्म, अधर्म, आकाश, काल, ये चार द्रव्य निष्क्रिय हैं, जीवोंमें भी संसारी जीव हलन-चलनवाले हैं, इसलिये कियावन्त हैं, और सिद्धपरमेष्ठी निः क्रिय हैं, उनके हलन चलन किया नहीं है, द्रव्याधिकनयसे विचारा जावे तो सभी दृध्य नित्य हैं, अर्थपर्याय जो षट्गुणी हानिवृद्धिरूप स्वभावपर्याय है, उसकी अपेक्षा सब ही अनित्य हैं, तो भी विभावव्यंजनपर्याय जीव और पुद्गल इन दोनोंकी है, इसलिये इन दोनोंको ही अनित्य कहा है, अन्य चार द्रव्य विभावके अभावसे नित्य ही हैं. इस कारण यह निश्चयसे जानना कि चार नित्य हैं, दो अनित्य हैं, तथा द्रव्यकर सब ही नित्य हैं, कोई भी द्रव्य विनश्वर नहीं है, जीवको पाचों ही द्रव्य कारणरूप हैं, पुदुगत ती शरीरादिकका कारण है, धर्म अधर्मद्रव्य गति स्थिति के कारण है, आकाशद्रव्य

अवकाश देनेका कारण है, और काल वर्तनाका सहायी है। ये पांचों द्रव्य जीवको कारण हैं, और जीव उनको कारण नहीं है।

यद्यपि जीवद्रव्य अन्य जीवोंको गुरू शिष्यादिरूप परस्पर उपकार करता है, तो भी पुद्गलादि पांच द्रव्योंको अकारण है, और ये पांचों कारण हें, शुद्ध पारि-णामिक परमभावग्राहक शुद्धद्रव्याधिकनयकर यह जीव यद्यपि बन्ध मोक्ष पुण्य पापका कर्ता नहीं है, तो भी अशुद्धनिश्चयनयकर शुभ अशुभ उपयोगोंसे परिणत हुआ पुण्य पापके बन्धका कर्ता होता है, और उनके फलका भोक्ता होता है, तथा विशुद्ध ज्ञान दर्शनरूप निज शुद्धात्मद्रव्यका श्रद्धान ज्ञान आचरणरूप शुद्धोपयोगकर परिणत हुआ मोक्षका भी कर्ता होता है, और अनन्तसुखका भोक्ता होता है।

इसलिये जीवको कर्ता भी कहा जाता है, और भोक्ता भी कहा जाता है ।

शुभ अशुभ शुद्ध परिणमन ही सब जगह कर्तापना है, और पुद्गलादि पांच द्रव्योंको

अपने-अपने परिणामरूप जो परिणमन वही कर्तापना है, पुण्य पापादिकका कर्तापना

नहीं है, सर्वगतपना लोकालोक व्यापकताकी अपेक्षा आकाश ही में हें, धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्य ये दोनों लोकाकाशव्यापी हैं, अलोकमें नहीं हैं, और जीवद्रव्यमें एक जीवकी

अपेक्षा केवलसमुद्धातमें लोकपूरण अवस्थामें लोकमें सवंगतपना है, तथा नाना जीवकी

अपेक्षा सवंगतपना नहीं है, पुद्गलद्रव्य लोकप्रमाण महास्कन्धकी अपेक्षा सवंगत है,
अन्य पुद्गलकी अपेक्षा सवंगत नहीं है, कालद्रव्य एक कालाणुकी अपेक्षा तो एकप्रदेशगत है, सवंगत नहीं है, और नाना कालाणुकी अपेक्षा लोकाकाशके सब प्रदेशोंमें

कालाणु है, इसलिये सब कालाणुओंकी अपेक्षा सवंगत कह सकते हैं। इस नयविवक्षासे

सवंगतपनेका व्याख्यान किया। और मुख्यवृत्तिसे विचारा जावे, तो सवंगतपना

आकाशमें ही है, अथवा ज्ञानकी अपेक्षा जीवमें भी है, जीवका केवलज्ञान लोकालोक

व्यापक है, इसलिये सवंगत कहा।

ये सब द्रव्य यद्यपि व्यवहारनयकर एक क्षेत्रावगाही रहते हैं, तो भी निश्चय-नयकर अपने-अपने स्वभावको नहीं छोड़ते, दूसरे द्रव्यमें जिनका प्रवेश नहीं है, सभी द्रव्य निज-निज स्वरूपमें हैं, पररूप नहीं हैं—कोई किसीका स्वभाव नहीं लेता। ऐसा ही कथन श्रीपंचास्तिकायमें है। "अण्णोण्णं" इत्यादि। इसका अर्थ ऐसा है, कि यद्यपि ये छहों द्रव्य परस्परमें प्रवेश करते हुए देखे जाते हैं, तो भी कोई किसीमें प्रवेश नहीं करता, यद्यपि अन्यको अन्य अवकाश देता है, तो भी अपना अपना अवकाश आपमें ही है, परमें नहीं है, यद्यपि ये द्रव्य हमेशासे मिल रहे हैं, तो भी अपने स्व-भावको नहीं छोड़ते । यहां तात्पर्य यह है, कि व्यवहारसम्यक्तवके कारण छह द्रव्योंमें वीतराग चिदानन्द अनन्त गुणरूप जो शुद्धात्मा है, वह शुभ अशुभ मन वचन कायके व्यापारसे रहित हुआ ध्यावने योग्य है।।२८।।

एवमेकोनविंशतिस्त्रप्रमितस्थले निश्चयव्यवहारमोक्षमार्गप्रतिपादकत्वेन पूर्वस्त्रत्रयं गतम् । इदं पुनरन्तरं स्थलं चतुर्दशस्त्रप्रमितं षड्द्रव्यध्येयभूतव्यवहारसम्यक्तवव्याख्यान-मुख्यत्वेन समाप्तमिति ।

अथ संशयविषयेयानध्यवसायरहितं सम्यग्ज्ञानं प्रकटयति

जं जह थक्कउ दव्वु जिय तं तह जागाइ जो जि। अप्पहं केरउ भावडउ गागा मुगिजिह सो जि।।२६॥

यद् यथा स्थितं द्रव्यं जीव तत् तथा जानाति य एव । आत्मनः संबन्धी भावः ज्ञानं मन्यस्व स एव ॥२६॥

इसप्रकार उन्नीस दोहोंके स्थलमें निश्चय व्यवहार मोक्षमार्गके कथनकी मुख्यतासे तीन दोहा कहे। ऐसे चौदह दोहोंतक व्यवहारसम्यक्त्वका व्याख्यान किया, जिसमें छह द्रव्योंका श्रद्धान मुख्य है।

आगे संशय विमोह विभ्रम रहित जो सम्यग्जान है, उसका स्वरूप प्रगट करते हैं—(जीव) हे जीव; (यत्) ये सब द्रव्य (यथा स्थितं) जिस तरह अनादिकालके तिष्ठे हुए हैं, जैसा इनका स्वरूप है, (तत् तथा) उनको वैसा ही संशयादि रहित (य एव जानाति) जो जानता है, (स एव) वही (आत्मनः संबंधीभावः) आत्माका निजस्वरूप (ज्ञानं) सम्यग्ज्ञान है, ऐसा (मन्यस्व) तू मान ।

भावार्थ — जो द्रव्य है, वह सत्ता लक्षण है, उत्पाद व्यय घ्रोव्यरूप है, और सभी द्रव्य ग्रुण पर्यायको धारण करते हैं, ग्रुण पर्यायके विना कोई नहीं हैं। अथवा सब ही द्रव्य सप्तभाङ्गीस्वरूप हैं, ऐसा द्रव्योंका स्वरूप जो नि:सन्देश जाने, आप और परकी पहचाने, ऐसा जो आत्माका भाव (परिणाम) वह सम्यग्ज्ञान है। सारांश यह है, कि व्यवहारनयकर विकल्प सहित अवस्थामें तत्त्वके विचारके समय आप और परका जानपना ज्ञान कहा है, और निश्चयनयकर वीतराग निविकल्प समाधिसमय पदार्थोंका

जानपना मुख्य नहीं लिया, केवल स्वसंवेदनज्ञानही निश्चयसम्यग्ज्ञान है। व्यवहार-सम्यग्ज्ञान तो परम्पराय मोक्षका कारण है, और निश्चयसम्यग्ज्ञान साक्षात् मोक्षका कारण है।।२६।।

अथ स्वपरद्रव्यं ज्ञात्वा रागादिरूपपरद्रव्यविषयसंकल्पविकल्पत्यागेन स्वस्वरूपे अवस्थानं ज्ञानिनां चारित्रमिति प्रतिपादयति—

जाणिव मगणिव ऋषु परु जो पर-भाउ चएइ । सो गिउ सुद्धउ भावडउ गणिहिं चरणु हवेइ ॥३०॥

ज्ञात्वा मत्वा आत्मानं परं यः परभावं त्यजति । स निजः शुद्धः भावः ज्ञानिनां चरणं भवति ।।३०।।

आगे निज और परद्रव्यको जानकर रागादिरूप जो परद्रव्यमें संकल्प विकल्प हैं, उनके त्यागसे जो निजस्वरूपमें निश्चलता होती है, वही ज्ञानी जीवोंके सम्यक्-चारित्र है, ऐसा कहते हैं —सम्यग्ज्ञानसे (आत्मानं च परं) आपको और परको (ज्ञात्वा) जानकर और सम्यग्दर्शनसे (मत्वा) आप और परकी प्रतीति करके (यः) जो (पर-भावं) परभावको (त्यजित) छोड़ता है (सः) वह (निजः शुद्धः भावः) आत्माका निज शुद्ध भाव (ज्ञानिनां) ज्ञानी पुरुषोंके (चरणं) चारित्र (भवित) होता है।

भावार्थ—वीतराग सहजानन्द अद्वितीय स्वभाव जो आत्मद्रव्य उससे विपरीत पुद्गलादि परद्रव्योंको सम्यग्ज्ञानसे पहले तो जानें, वह सम्यग्ज्ञान संशय विमोह और विभ्रम इन तोनोंसे रहित है। तथा शंकादि दोषोंसे रहित जो सम्यग्दर्शन है, उससे आप और परकी श्रद्धा करे, अच्छी तरह जानके प्रतीति करे, और माया मिण्या निदान इन तीन शल्योंको आदि लेकर समस्त चिता-समूहके त्यागसे निज शुद्धात्मस्वरूपमें तिष्ठे है, वह परम आनन्द अतीन्द्रिय सुखरसके आस्वादसे तृप्त हुआ पुरुष ही अभेदनयसे निश्चयचारित्र है।।३०॥

एवं मोक्षमोक्षफलमोक्षमार्गादिप्रतिपादकद्वितीयमहाधिकारमध्ये निश्चयव्यवहार-मोक्षमार्गमुख्यत्वेन स्त्रत्रयं पड्द्रव्यश्रद्धानलक्षणव्यवहारसम्यक्तवव्याख्यानमुख्यत्वेन मृत्राणि चतुर्दश, सम्यग्ज्ञानचारित्रमुख्यत्वेन स्त्रद्वयमिति समुद्रायेनैकोनविंशतिस्त्रस्थलं समाप्तम् ।

अथानन्तरमभेदरत्नत्रयव्याख्यानमुख्यत्वेन स्त्राष्टकं कथ्यते, तत्रादौ तावत् रतन-त्रयभक्तभव्यजीवस्य स्क्षणं प्रतिपादयति—

## जो भत्तउ रयगा-त्तयहं तसु मुणि लक्खणु एउ। अप्पा मिल्लिवि गुगा-णिलउ तासु वि अगगु गा केउ॥३१॥

यः भक्तः रत्नत्रयस्य तस्य मन्यस्व लक्षणं एतत् । आत्मानं मुक्त्वा गुणनिलयं तस्यापि अन्यत् न ध्येयम् ।।३१॥

इस प्रकार मोक्ष, मोक्षका फल, मोक्षका मार्ग इनको कहनेवाले दूसरे महा-धिकारमें निश्चय व्यवहाररूप निर्वाणके पंथको मुख्यतासे तीन दोहोंमें व्याख्यान किया, और चौदह दोहोंमें छह द्रव्यकी श्रद्धारूप व्यवहारसम्यक्त्वका व्याख्यान किया, तथा दो दोहोंमें सम्यग्ज्ञान सम्यक्चारित्रका मुख्यतासे वर्णन किया। इस प्रकार उन्नीस दोहोंका स्थल पूरा हुआ।

बागे अभेदरत्नत्रयके व्याख्यानकी मुख्यतासे आठ दोहा-सूत्र कहते हैं, उनमें पहले रत्नत्रयके भक्त भव्यजीवके लक्षण कहते हैं—(यः) जो जीव (रत्नत्रयस्य भक्तः) रत्नत्रयका भक्त है (तस्य) उसका (इदं लक्षणं) यह लक्षण (मन्यस्व) जानना, है प्रभाकरभट्ट; रत्नत्रय घारकके ये लक्षण हैं। (गुरानिलयं) गुणोंके समूह (आत्मानं मुक्त्वा) आत्माको छोड़कर (तस्यापि श्रन्यत्) आत्मासे अन्य बाह्य द्रव्यको (न ध्येयं) न ध्यावे, निश्चयसे एक आत्मा ही ध्यावने योग्य है, अन्य नहीं।

भावार्थ—व्यवहारनयकर वीतराग सर्वज्ञके कहे हुए शुद्धात्मतत्त्व आदि छह द्रव्य, सात तत्त्व, नो पदार्थ, पदार्थ, पच अस्तिकायका श्रद्धान जानने योग्य है, और हिंसादि पाप त्याग करने योग्य हैं, वत शीलादि पालने योग्य हैं, ये लक्षण व्यवहार-रत्त्वयके हैं, सो व्यवहारका नाम भेद है, वह भेदरत्तत्रय आराघने योग्य हैं, उसके प्रभावसे निश्चयरत्तत्रयकी प्राप्ति है। वीतराग सदा आनन्दरूप जो निज शुद्धात्मा आत्मीक सुखरूप सुधारसके आस्वादकर परिणत हुआ उसका सम्यक् श्रद्धान ज्ञान आचरणरूप अभेद रत्तत्रय है, उसका जो भक्त (आराधक) उसके ये लक्षण हैं, यह जानो। वे कौनसे लक्षण हैं—यद्यपि व्यवहारनयकर सविकल्प अवस्थामें चित्तके स्थिर करनेके लिये पंचपरमेष्ठीका स्तवन करता है।

जो पंचपरमेष्ठीका स्तवन देवेन्द्र चक्रवर्ती आदि विभूतिका कारण है, और परम्पराय गुद्ध आत्मतत्त्वकी प्राप्तिका कारण है, सो प्रथम अवस्थामें भव्यजीवोंकी पंचपरमेष्ठी व्यावने योग्य है, उनके आत्माका स्तवन, गुणोंकी स्तुति, वचनसे उनकी अनेक तरहकी स्तुति करनी, और मनसे उनके नामके अक्षर तथा उनका रूपादिक ध्यावने योग्य हैं, तो भी पूर्वोक्त निश्चयरत्नत्रयकी प्राप्तिके समय केवल ज्ञानादि अनंत-गुणरूप परिणत जो निज शुद्धात्मा वही आराधने योग्य है, अन्य नहीं। तात्पर्य यह है कि ध्यान करने योग्य या तो निज आत्मा है, या पंचपरमेष्ठी हैं, अन्य नहीं, प्रथम अवस्थामें तो पंचपरमेष्ठीका ध्यान करना योग्य है, और निविकलपदशामें निजस्वरूप ही ध्यावने योग्य है, निजरूप ही उपादेय हैं। १३१।

वथ ये ज्ञानिनो निर्मलरत्नत्रयमेवात्मानं मन्यन्ते शिवशब्दवाच्यं ते मोक्षपदाराधकाः सन्तो निज्ञात्मानं ध्यायन्तीति निरूपयति —

जे रयगा-त्तउ गिम्मलउ गागिय ऋष्पु भगंति । ते ऋाराहय सिव-पयहं गिय-ऋष्पा भायंति ॥३२॥ वे रत्नत्रयं निर्मलं ज्ञानिनः बादमानं भणन्ति ।

ते आराधकाः शिवपदस्य निजात्मानं घ्यायन्ति ॥३२॥

आगे जो जानी निर्मल रत्नत्रयको ही आत्मस्वरूप मानते हैं, और अपनेको ही शिव जानते हैं, वे ही मोक्षपदके धारक हुए निज आत्माको ध्यावते हैं, ऐसा निरूपण करते हैं—(ये ज्ञानिनः) जो ज्ञानी (निर्मलं रत्नत्रयं) निर्मल रागादि दोष रहित रत्नत्रयको (आत्मानं) आत्मा (भणंति) कहते हैं (ते) वे (शिवपदस्य आराधकाः) शिवपदके आराधक हैं, और वे ही (निजात्मानं) मोक्षपदके आराधक हुए अपने आत्मा को (ध्यायति) ध्यावते हैं।

भावार्थ—जो कोई वीतराग स्वसंवेदनज्ञानी सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान सम्यक्-चारित्ररूप आत्माको मानते हैं, वे ही मोक्षपदके आराधक हुए निश्चयनयकर केवल निजरूपको हो ध्यावते हैं।।३२॥

अथात्मानं गुणस्वरूपं रागादि दोपरहितं ये ध्यायन्ति ते शीघं नियमेन मोक्षं लभन्त इति प्रकटयति—

अप्या गुणमं जिम्मलं अगुदिगु ने कायंति । ते पर शियमें परम-मुशि लहु शिव्वागु लहंति ॥३३॥ बात्मानं गुणमयं निर्मलं अनुदिनं ये ध्यायन्ति । ते परं नियमेन परममुनयः लघु निर्वाणं लभन्ते ॥३३॥ सो सम्यग्द्दिके तो यह दर्शन तत्त्वार्थश्रद्धानरूप होनेसे मोक्षका कारण है, जिसमें शुद्ध आत्म-तत्त्व ही उपादेय है, और मिध्याद्दियोंके तत्त्वश्रद्धान नहीं होनेसे आत्माका दर्शन नहीं होता । मिध्याद्दियोंके स्थूलरूप परद्रव्यका देखना जानना मन और इन्द्रियोंके द्वारा होता है, वह सम्यग्दर्शन नहीं है. इसलिये मोक्षका कारण भी नहीं है । सारांश यह है—िक तत्त्वार्थश्रद्धानके अभावसे सम्यक्त्वका अभाव है, और सम्यक्त्वके अभावसे मोक्षका अभाव है ।।३४।।

वथ इबस्थानां सत्तावलोकदर्शनपूर्वक ज्ञानं भवतीति प्रतिपादयति— दंसरापुठ्वु हवेइ फुडु जं जीवहं विग्गागा । वत्थु-विसेसु मुगांतु जिय तं मुगाि ऋविचलु गागा ।।३५॥ दर्शनपूर्वं भवति स्फुटं यत् जीवानां विज्ञानम् । वस्तुविशेषं जानन् जीव तत् मन्यस्व अविचलं ज्ञानम् ।।३५।।

आगे केवलज्ञानके पहले छदास्थोंके पहले दर्शन होता है, उसके बाद ज्ञान होता है, और केवली भगवान्के दर्शन और ज्ञान एक साथ ही होते हैं—आगे पीछे नहीं होते, यह कहते हैं—(यत्) जो (जीवानां) जीवोंके (विज्ञानं) ज्ञान है, वह (स्फुटं) निश्चयकरके (दर्शनपूर्वं) दर्शनके बादमें (भवति) होता है, (तत् ज्ञानं) वह ज्ञान (वस्तुविशेषं जानन्) वस्तुकी विस्तीर्णताको जाननेवाला है, उस ज्ञानको (जीव) हे जीव (अविचलं) संशय विमोह विश्रम से रहित (मन्यस्व) तू जान।

भावार्थ—जो सामान्यको ग्रहण करे, विशेष न जाने, वह दर्शन है, तथा जो वस्तुका विशेष वर्णन आकार जाने वह ज्ञान है। यह दर्शन ज्ञानका व्याख्यान किया। यद्यपि वह व्यवहारसम्यग्ज्ञान शुद्धात्माकी भावनाके व्याख्यानके समय प्रशंसा योग्य नहीं है, तो भी प्रथम अवस्थामें प्रशंसा योग्य है, ऐसा भगवानने कहा है। वयोंकि चक्षु अचक्षु अविध केवलके भेदसे दर्शनोपयोग चार तरहका होता है। उन चार भेदोंमें दूसरा भेद अचक्षुदर्शन मनसम्बन्धी निविकल्प भव्यजीवोंके दर्शनमोह चारित्र-मोहके उपशम तथा क्षयके होनेपर शुद्धात्मानुभूति रुचिक्ष्प वीतराग सम्यक्तव होता है, और शुद्धात्मानुभूतिमें स्थिरतारूप वीतरागचारित्र होता है, उस समय पूर्वोक्त सत्ताके अवलोकनरूप मनसम्बन्धी निविकल्पदर्शन निश्चयचारित्रके वलसे विकल्प रहित निज शुद्धात्मानुभूतिके ध्यानकर सहकारी कारण होता है। इसलिये व्यवहारसम्यग्दर्शन और

व्यवहारसम्यग्ज्ञान भव्यजीवके ही होता है, अभव्यके सर्वथा नहीं, क्योंकि अभव्यजीव मृक्तिका पात्र नहीं है। जो मुक्तिका पात्र होता है, उसीके व्यवहाररत्नत्रयकी प्राप्ति होती है। व्यवहाररत्नत्रय परम्पराय मोक्षका कारण है, और निश्चयरत्नत्रय साक्षात् मुक्तिका कारण है, ऐसा तात्पर्य हुआ ।।३४।।

अथ परमध्यानारूढो ज्ञानी समभावेन दुःखं सहमानः स एवामेदन निर्जराहेतु-भण्यते इति दशयति—

> दुक्खु वि सुक्खु सहंतु जिय गागिउ काग-गिलीगु। कम्महं गिज्जर-हेउ तउ बुच्चइ संग-विहीगु।।३६।।

दु:खमिप सुखं सहमानः जीव ज्ञानी ध्याननिलीनः । कर्मणः निर्जराहेतुः तपः उच्यते संगविहीनः ।।३६।।

आगे परमध्यानमें आह्द ज्ञानी जीव समभावसे दुःख सुखको सहता हुआ अभेदनयसे निर्जरा का कारण होता है, ऐसा दिखाते हैं—(जीव) हे जीव, (ज्ञानी) वीतरागस्वसंवेदनज्ञानी (ध्याननिलीनः) आत्मध्यानमें लीन (दुःखं अपि सुखं) दुःख और सुखको (सहमानः) समभावोंसे सहता हुआ अभेदनयसे (कर्मगाो निर्जराहेतुः) शुभ अशुभ कर्मोंकी निर्जराका कारण है, ऐसा भगवानने (उच्यते) कहा है, और (संगविहीनः तपः) बाह्य अभ्यन्तर परिग्रह रहित परद्रव्यको इच्छाके निरोधरूप वाह्य अभ्यन्तर अनशनदि बारह प्रकारके तपरूप भी वह ज्ञानी है।

भावार्थ—यहां प्रभाकरभट्टने प्रश्न किया, कि हे प्रभो; आपने ध्यानसे निर्जरा कही, वह ध्यान एकाग्रचित्तका निरोधरूप उत्तम संहननवाले मुनिके होता है, जहां उत्तमसंहनन ही नहीं है, वहां ध्यान किस तरहसे हो सकता है ? उसका समाधान श्रीगुरु कहते हैं—उत्तम संहननवाले मुनिके जो ध्यान कहा है, वह आठवें गुणस्थानसे लेकर उपश्म क्षपकश्रेणीवालोंके जो शुक्लध्यान होता है, उसकी अपेक्षा कहा गया है । उपश्मश्रेणा वज्जवृषभनाराच, वज्जनाराच, नाराच इन तीन संहननवालोंके होती है, उनके शुक्लध्यानका पहला पाया है, वे ग्यारहवें गुणस्थानसे नीचे आते हैं, और क्षपक श्रेणी एक वज्जवृषभनाराच संहननवालेके ही होती है, वे आठवें गुणस्थानमें क्षपकश्रेणी मांडते (प्रारम्भ करते) हैं, उनके आठवें गुणस्थानमें शुक्लध्यानका पहला पाया (भेद) होता है, वह आठवें नववें दशवें तथा दशवेंसे बारहवें गुगस्थानमें स्पर्श

करते हैं, ग्यारहवेंमें नहीं, तथा वारहवेंमें शुक्लध्यानका दूसरा पाया होता है, उसके प्रसादसे केवलज्ञान पाता है, और उसी भवमें मोक्षको जाता है। इसलिये उत्तम संह-ननका कथन शुक्लध्यानकी अपेक्षासे है।

आठवें गुणस्थानसे नीचेके चौथेसे लेकर सातवें तक गुक्लध्यान नहीं होता, धर्मध्यान छहों संहननवालोंके है, श्रेणीके नीचे धर्मध्यान ही है, उसका निषेध किसी संहननमें नहीं है। ऐसा हो कथन तत्त्वानुशासन नामक ग्रन्थमें कहा है "यत्पुनः" इत्यादि। उसका अर्थ ऐसा है, कि जो वज्रकायके ही ध्यान होता है, ऐसा आगमका वचन है, वह दोनों श्रेणियोंमें गुक्लध्यान होनेकी अपेक्षा है, और श्रेणीके नोचे जो धर्मध्यान है, उसका निषेध (न होना) किसी संहननमें नहीं कहा है, यह निष्चयसे जानना। रागद्वेषके अभावरूप उत्कृष्ट यथाख्यातस्वरूप स्वरूपाचरण ही निष्चयन्चारित्र है, वह इस समय पंचमकालमें भरतक्षेत्रमें नहीं है, इसलिये साधुजन अन्य चारित्रका आचरण करो।

चारित्रके पांच भेद हैं, सामायिक, छेदोपस्थापना, परिहारविशुद्धि, सूक्ष्म-सांपराय, यथाख्यात । उनमें इस समय इस क्षेत्रमें सामायिक छेदोपस्थापना ये दो ही चारित्र होते हैं, अन्य नहीं, इसिलये इनको ही आचरो । तत्त्वानुशासनमें भी कहा है "चरितारों" इत्यादि । इसका अर्थ ऐसा है, कि इस समय यथाख्यातचारित्रके आच-रण करनेवाले मौजूद नहीं हैं, तो क्या हुआ अपनी शक्तिके अनुसार तपस्वीजन सामा-यिक छेदोपस्थापनाका आचरण करो । फिर श्रीकुन्दकुन्दाचार्यने भी मोक्षणहुड़में ऐसा ही कहा है "अज्ज वि" । उसका तात्पर्य यह है, कि अब भी इस पंचमकालमें मन वचन कायकी शुद्धतासे आत्माका ध्यान करके यह जीव इन्द्र पदको पाता है, अथवा लौकान्तिकदेव होता है, और वहांसे च्युत होकर मनुष्यभव धारण करके मोक्षको पाता है ।

अर्थात् जो इस समय पहलेके तीन संहनन तो नहीं हैं, परन्तु अर्थनाराच, कीलक, सृपाटिका ये आगेके तीन हैं, इन तीनोंसे सामायिक छेदोपस्थापनाका आचरण करो, तथा धर्मध्यानको आचरो । धर्मध्यानका अभाव छहों संहननोंमें नहीं है, णुक्ल ध्यान पहलेके तीन संहननोंमें ही होता है, उनमें भी पहला पाया (भेद) उपणमश्रेणी-सम्बन्धो तीनों संहननोंमें है, और दूसरा तीसरा चौथा पाया प्रथम संहननवाले ही के होता है, ऐसा नियम है। इसलिये अब णुक्लध्यानके अभावमें भी हीन संहननवाले

इस धर्मध्यानको आचरो। यह धर्मध्यान परम्पराय मुक्तिका मार्ग है, संसारकी स्थितिका छेदनेवाला है। जो कोई नास्तिक इस समय धर्मध्यानका अभाव मानते हैं, वे भूठ बोलनेवाले हैं, इस समय धर्मध्यान है, शुक्लध्यान नहीं है।।३६॥

अथ सुखदुः खं सहमानः सन् येन कारणेन समभावं करोति सुनिस्तेन कारणेन पुण्यपापद्वयसवरहेतुभवतीति दर्शयति—

विशिण वि जेशा सहंतु मुणि मिशा सम-भाउ करेइ।
पुराणहं पावहं तेण जिय संवर-हेउ हवेइ ।।३७॥
द्वे अपि येन सहमानः मुनिः मनिस समभावं करोति ।
पुण्यस्य पापस्य तेन जीव संवरहेतुः भवति ।।३७॥

आगे जो मुनिराज सुख दुःखको सहते हुए समभाव रखते हैं, अर्थात् सुखमें तो हर्ष नहीं करते, और दुःखमें खेद नहीं करते, जिनके सुख दुःख दोनों ही समान हैं, वे ही साधु पुण्यकमं पापकमंके संवर (रोकने) के कारण हैं, आनेवाले कर्मों को रोकते हैं, ऐसा दिखलाते हैं—(येन) जिस कारण (द्वे प्रपि सहमानः) सुख दुःख दोनों को ही सहता हुआ (मुनिः) स्वसंवेदन प्रत्यक्षज्ञानी (मनिस्) निष्चित मनमें (सम-भावं) समभावों को (करोति) धारण करता है, अर्थात् राग द्वेष मोह रहित स्वाभाविक शुद्ध ज्ञानानन्दस्वरूप परिणमन करता है, विभावरूप नहीं परिणमता, (तेन) इसी कारण (जीव) हे जीव, वह मुनि (पुण्यस्य पापस्य संवरहेतुः) सहजमें ही पुण्य और पाप इन दोनों के संवरका कारण (भवति) होता है।

भावार्थ — कर्मके उदयसे सुख दुःख उत्पन्न होनेपर भी जो मुनीश्वर रागादि रहित मनमें शुद्ध ज्ञानदर्शनस्वरूप अपने निज शुद्ध स्वरूपको नहीं छोड़ता है, वही पुरुष अभेदनयकर द्रव्य भावरूप पुण्य पापके संवरका कारण है ।।३७।।

अथ यावन्तं कालं रागादिरहितपरिणामेन स्वशुद्धात्मस्वरूपे तन्मयो भूत्वा तिष्ठति तावन्तं कालं संवरनिजरां करोतीति प्रतिपादयति—

अच्छइ जित्तिउ कालु मुणि अप्प-सरूवि णिलीगा । संवर-गिज्जर जागि तुहुँ सयल-वियप विहोगा ।।३८।। तिष्ठति यावन्तं कालं मुनिः आत्मस्वरूपे निलीनः । संवरनिर्जरां जानीहि त्वं सकलविकल्पविहीनम् ।।३८।। आगे जिस समय जितने कालतक रागादि रहित परिणामोंकर निज गुद्धात्म-स्वरूपमें तन्मय हुआ ठहरता है, तबतक संवर और निर्जराको करता है, ऐसा क्हते हैं—(मुनिः) मुनिराज (यावंतं कालं) जबतक (आत्मस्वरूपे निलीनः) आत्मस्वरूपमें लीन हुआ (तिष्ठति) रहता है, अर्थात् वीतराग नित्यानन्द परम समरसीभावकर परि-णमता हुआ अपने स्वभावमें तल्लीन होता है, उस समय हे प्रभाकरभट्ट; (त्वं) तू (सकत-विकल्पविहीनं) समस्त विकल्प समूहोंसे रहित अर्थात् ख्याति (अपनी बड़ाई) पूजा (अपनी प्रतिष्ठा) लाभको आदि देकर विकल्पोंसे रहित उस मुनिको (संवरनिर्जरा) संवर निर्जरा स्वरूप (जानीहि) जान । यहांपर भावार्थरूप विशेष व्याख्यान जो कि पहले दो सूत्रोंमें कहा था, वही जानो । इसप्रकार संवर निर्जराका व्याख्यान संक्षेपरूपसे कहा गया है ।।३८।।

एवं मोक्षमोभमार्गमोक्षकलादिप्रतिपादकद्वितीयमहाधिकारोक्तस्त्राष्ट्रकेनाभेदरत्नत्रय-च्याख्यानमुख्यत्वेन स्थलं समाप्तम् । अतं ऊर्ध्वं चतुर्दशस्त्रपर्यन्तं परमोपशमभावमुख्यत्वेन च्याख्यानं करोति ।

तथाहि---

कम्मु पुरिक्किंड सो खबइ अहिगाव पेसु गा देइ। संगु मुएविगा जो सयलु उवसम-भाउ करेइ ॥३६॥ कर्म पुराकृतं स क्षपयित अभिनवं प्रवेशं न ददाति। संगं मुक्तवा यः सकलं उपशमभावं करोति ॥३६॥

इस तरह मोक्ष, मोक्ष-मार्ग और मोक्ष-फलका निरूपण करनेवाले दूसरे महार विकारमें बाठ दोहा-सूत्रोंसे अभेदरत्नत्रयके व्याख्यानकी मुख्यतासे अंतरस्थल पूरा हुआ।

आगे चौदह दोहोंमें परम उपशमभावकी मुख्यतासे व्याख्यान करते हैं— (सः) वही वीतराग स्वसवेदन ज्ञानी (पुराकृतं कर्म) पूर्व उपाजित कर्मोंको (क्षपयित) क्षय करता है, और (ग्रभिनवं) नये कर्मोंको (प्रवेशं) प्रवेश (न ददाति) नहीं होने देता, (यः) जो कि (सकलं) सब (संग) बाह्य अभ्यन्तर परिग्रहको (मुक्तवा) छोड़कर (उपशमभावं) परम शान्तभावको (करोति) करता है, अर्थात् जीवन, मरण, लाभ, अलाभ, सुख, दु:ख, शत्रु, मित्र, तृण, कांचन इत्यादि वस्तुओं में एकसा परिणाम रखता है।

भावार्थ—जो मुनिराज सकल परिग्रहका छोड़कर सव शास्त्रोंका रह<sup>स्य</sup> जानके वीतराग परमानन्द सुखरसका आस्वादी हुआ समभाव करता है, वहीं साधु पूर्वके कर्मों का क्षय करता है, और नवीन कर्मों को रोकता है। ऐसा ही कथन पद्य-चित्त्विसीमें भी है। "साम्यमेव" इत्यादि। इसका तात्पर्य यह है, कि आदरसे समभावको ही घारण करना चाहिये, अन्य ग्रन्थके विस्तारों से क्या, समस्त पंथ तथा सकल द्वादशांग इस समभावरूप सूत्रकी हो टीका है।।३६।।

अथ यः समभावं करोति तस्यैव निश्चयेन सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि नान्यस्येति दर्शयति—

दंसणु णागु चरित्तु तसु जो सम-भाउ करेइ। इयरहं एक्कु वि ऋत्थि गावि जिगावरु एउ भगेइ।।४०।। दर्शनं ज्ञानं चारित्रं तस्य यः समभावं करोति। इतरस्य एकमपि अस्ति नैव जिनवरः एवं भणित।।४०।।

आगे जो जीव समभावको करता है, उसीके निश्चयसे सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र होता है, अन्यके नहीं, ऐसा दिखलाते हैं—(दर्शनं ज्ञानं चारित्रं) सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र (तस्य) उसीके निश्चयसे होते हैं, (यः) जो यति (समभावं) समभाव (करोति) करता है, (इतरस्य) दूसरे समभाव रहित जीवके (एकं अपि) तीन रत्नोंमेंसे एक भी (नैव अस्ति) नहीं है, (एवं) इस प्रकार (जिनवरः) जिनेन्द्र-देव (भएति) कहते हैं।

भावार्थ — निश्चयनयसे निज शुद्धात्मा ही उपादेय है, ऐसी रुचिरूप सम्यग्दर्शन उस समभावके घारकके होता है, और निज शुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न हुआ
जो वीतराग परमानन्द मधुर रसका आस्वाद उस स्वरूप आत्मा है, तथा हमेशा
आकुलताके उपजानेवाले काम क्रोधादिक हैं, वे महा कटुक रसरूप अत्यन्त विरस हैं,
ऐसा जानना, वह सम्यग्ज्ञान और स्वरूपके आचरणरूप वीतरागचारित्र भी उसी
समभावके घारण करनेवालेके ही होता है, जो मुनीश्वर वीतराग निर्विकत्प परम
सामायिकभावकी भावनाके अनुकूल (सन्मुख) निर्दोष परमात्माके यथार्थ श्रद्धान यथार्थ
ज्ञान और स्वरूपका यथार्थ आचरणरूप अखण्डभव घारण करता है, उसीके परमसमाधिकी सिद्धि होती है।।४०।।

अथ यदा ज्ञानी जीव उपशाम्यति तदा संयतो भवति कामक्रोधादिकपायसंगतः पुनरसंयतो भवतीति निश्चिनोति—

जांवइ णाणिउ उवसमइ तामइ संजदु होइ। होइ कसायहं विस गयउ जीउ असंजदु सो ॥४१॥ यावत् ज्ञानी उपशाम्यित तावत् संयतो भवति। भवति कषायाणां वशे गतः जीवः असंयतः स एव।।४१॥

आगे ऐसा कहते हैं कि जिस समय ज्ञानी जीव शान्तभावको धारण करता है, उसी समय संयमी होता है, तथा जब क्रोधादि कषायके वश होता है, तथ असंयमी होता है—(यदा) जिस समय (ज्ञानी जीवः) ज्ञानी जीव (उपशाम्यित) शान्तभावको प्राप्त होता है, (तदा) उस समय (संयतः भवित) संयमी होता है, और (क्षषायाणां) क्रोधादि कषायोंके (वशे गतः) आधीच हुआ (स एव) वही जीव (असंयतः) असंयमी (भवित) होता है।

भावार्थ — आकुलता रहित निज शुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न हुए निर्विकत्य (असली) सुखका कारण जो परम शान्तभाव उसमें जिस समय ज्ञानी ठहरता है, उसी समय संयमी कहलाता है, और आत्मभावनामें परम आकुलताके उपजानेवाले काम कोघादिक अशुद्ध भावोंमें परिणमता हुआ जीव असंयमी होता है, इसमें कृष्ट सन्देह नहीं है। ऐसा दूसरी जगह भी कहा है 'अकसाय' इत्यादि। अर्थात् कपायका जो अभाव है, वही चारित्र है, इसलिये कषायके आधीन हुआ जीव असंयमी होता है, और जब कषायोंको शान्त करता है, तब संयमी कहलाता है।।४१।।

अथ येन कपाया भवन्ति मनिस तं मोहं त्यजेति प्रतिपादयति—
जेण कसाय हवंति मणि सो जिय मिझिहि मोहु ।
मोह-कसाय-विवज्जयउ पर पावहि सम-बोहु ॥४२॥
येन कषाया भवन्ति मनिस तं जीव मुञ्च मोहम ।
मोह कपायविवर्जितः परं प्राप्नोषि समवोधम् ॥४२॥

आगे जिस मोहसे मनमें कपायें होती हैं, उस मोहकों तू छोड़, ऐसा वर्णन करते हैं—(जीव) हे जीव; (येन) जिस मोहसे अथवा मोहके उत्पन्न करनेवाली वस्तुसे (मनिस) मनमें (कषायाः) कपाय (भवंति) होवें, (तं मोहं) उस मोहकों अथवा मोह निमित्तक पदार्थकों (मुंच) छोड़, (मोहकपायविवर्जितः) फिर मोहकों

छोड़नेसे मोह कषाय रहित हुआ तू (परं) वियमसे (समबोधं) राग द्वेष रहित ज्ञानको (प्राप्नोषि) पावेगा।

भावार्थ — निर्मोह निज गुद्धात्माके घ्यानसे निर्मोह निज गुद्धात्मतत्त्वसे विप-रीत मोहको हे जीव छोड़ । जिस मोहसे अथवा मोह करनेवाले पदार्थसे कषाय रहित परमात्मतत्त्वरूप ज्ञानानन्द स्वभावके विनाशक कोघादि कषाय होते हैं, इन्हींसे संसार है, इसलिये मोह कषायके अभाव होने पर ही रागादि रहित निर्मल ज्ञानको तू पा सकेगा । ऐसा दूसरी जगह भी कहा है । 'तं वत्थु'' इत्यादि । अर्थात् वह वस्तु मन वचन कायसे छोड़नी चाहिये, कि जिससे कषायरूपी अग्नि न उत्पन्न हो, तथा उस वस्तुको अगीकार करना चाहिये, जिससे कषायें शान्त हों । तात्म्यं यह है, कि विषयादिक सब सामग्री और मिथ्याद्दिंट पापियोंका सङ्ग सब तरहसे मोह कषायको उपजाते हैं, इससे ही मनमें कषायरूपी अग्नि दहकती रहती है । वह सब प्रकारसे छोड़ना चाहिये, और सत्सङ्गित तथा शुभ सामग्री (कारण) कषायोंको उपश्माती है, —कषायरूपी अग्निको बुभातो है, इसलिये उस संगति वगेरः को अङ्गीकार करना चाहिये।।४२।।

वथ हेयोपादेयतत्त्वं ज्ञात्वा परमोपशमे स्थित्वा येषां ज्ञानिनां स्वशुद्धात्मनि रतिस्त एव सुखिन इति कथयति—

> तत्तातत्तु मुगोवि मिगा जै थका सम-भावि । ते पर सुहिया इत्थु जिंग जहं रइ अप्प-सहावि ॥४३॥

तत्त्वातत्त्वं मत्वा मनसि ये स्थिताः समभावे ।

ते परं सुखिनः अत्र जगति येषां रितः आत्मस्वभावे ।।४३।।

आगे हेयोपादेय तत्त्वको जानकर परम शांतभावमें स्थित होकर जिनके निःकषायभाव हुआ और निजगुद्धात्मामें जिनकी लोनता हुई वे हो ज्ञानी परमसुखी हैं, ऐसा कथन करते हैं—(ये) जो कोई वीतराग स्वसंवेदन प्रत्यक्षज्ञानी जीव (तत्त्वातत्त्वं) आराधने योग्य निज पदार्थ और त्यागने योग्य रागादि सकल विभावोंको (मनिस) मनमें (मत्वा) जानकर (समभावे स्थिताः) शान्तभावमें तिष्ठते हैं, और (येषां रितः) जिनको लगन (आत्मस्वभावे) निज गुद्धात्म स्वभावमें हुई है, (ते परं) वे ही जीव (ग्रत्र जगित) इस संसारमें (सुखिनः) सुखी हैं।

भावार्थ — यद्यपि यह आत्मा व्यवहारनयकर अनादिकालसे कर्मवन्धनकर वंधा है, तो भी शुद्धनिश्चयनयकर प्रकृति, स्थित अनुभाग प्रदेश — इन चार तरहके बन्धनोंसे रहित है, यद्यपि अशुद्धनिश्चयनयसे अपने उपार्जन किये शुभ अशुभ कर्मोंके फलका भोक्ता है, तो भी शुद्धद्रव्याधिकनयसे निज शुद्धात्मतत्त्वकी भावनासे उत्पन्न हुए वीतराग परमानन्द सुखरूप अमृतका ही भोगनेवाला है, यद्यपि व्यवहारनयसे कर्मोंके क्षय होनेके बाद मोक्षका पात्र है, तो भी शुद्ध पारिणामिक परमभावग्राहक शुद्ध द्रव्याधिकनयसे सदा मुक्त ही है, यद्यपि व्यवहारनयकर इन्द्रियजनित मित आदि क्षयोपशमिकज्ञान तथा चक्षु आदि दर्शन सहित है तो भी निश्चयनयसे सकल विमल केवलज्ञान और केवलदर्शन स्वभाववाला है, यद्यपि व्यवहारनयकर यह जीव नामकमंसे प्राप्त देहप्रमाण है, तो भी निश्चयनयसे लोकाकाशप्रमाण असंख्यातप्रदेशी है, यद्यपि व्यवहारनयसे प्रदेशोंके संकोच विस्तार सहित है, तो भी सिद्ध-अवस्थामें संकोच विस्तारसे चरमशरीरप्रमाण प्रदेशवाला है, और यद्यपि पर्यायाधिकनयसे उत्पाद व्यय ध्यौव्यकर सहित है, तो भी द्रव्याधिकनयकर टंकोत्कीर्ण ज्ञानके अखंड स्वभावसे ध्रुव ही है।

इस तरह पहिले निज शुद्धात्मद्रव्यको अच्छी तरह जानकर और आत्मस्व-रूपसे विपरीत पुद्गलादि परद्रव्योंको भी अच्छी तरह निश्चय करके अर्थात् आप परका निश्चय करके वादमें समस्त मिथ्यात्व रागादि विकल्पोंको छोड़कर वीतराग चिदानन्द स्वभाव शुद्धात्मतत्त्वमें जो लीन हुए हैं, वे ही धन्य हैं। ऐसा ही कथन परमात्मतत्त्वके लक्षणमें श्रीपूज्यपादस्वामीने कहा है, "नाभाव" इत्यादि। अर्थात् यह आत्मा व्यव-हारनयकर अनादिका वंधा हुआ है, और अपने किये हुए कर्मोंके फलका भोक्ता है, उन कर्मोंके क्षयसे मोक्षपदका भोक्ता है, ज्ञाता है, देखनेवाला है, अपनी देहके प्रमाण हैं, संसार-अवस्थामें प्रदेशोंके संकोच विस्तारको धारण करता है, उत्पाद व्यव-ध्रीव्य सहित है, और अपने गुण पर्याय सहित है। इसप्रकार आत्माके जाननेसे ही साध्यकी सिद्धि है, दूसरी तरह नहीं है।।४३।।

> अथ योऽसावेबोपशामभावं करोति तस्य निन्दाद्वारेण स्तुर्ति त्रिकलेन कथपिति— वििष्णा वि दोस हवंति तसु जो सम-भाउ करेड् । वंधु जि णिहणाइ अप्पण्ड अगु जगु गहिलु करेड् ॥४४॥

ही अपि दोषो भवतः तस्य यः समभावं करोति । बन्धं एव निहन्ति आत्मीयं अन्यत् जगदु ग्रहिलं करोति ।।४४।।

आगे जो संयभी परम शान्तभावका ही कर्ता है, उसकी निंदाद्वारा स्तुति तीन गाथाओं में करते हैं—(य:) जो साधु (समभावं) राग द्वेषके त्यागरूप समभावको (करोति) करता है, (तस्य) उस तपोधनके (द्वौ अपि दोषौ) दो दोष (भवतः) होते हैं। (आत्मीयं बंधं एव निहंति) एक तो अपने बन्धको नष्ट करता है, (पुनः) दूसरे (जगद् ग्रहिलं करोति) जगत्के प्राणियोंको बावला-पागल बना देता है।

भावार्थ — यह निन्दाद्वारा स्तुति है। प्राकृत भाषामें बन्धु शव्दसे ज्ञाना-वरणादि कर्मबन्ध भी लिया जाता है, तथा भाईको भी कहते हैं। यहांपर वन्धु-हत्या निद्य है, इससे एक तो बन्धु-हत्याका दोष आया तथा दूसरा दोष यह है, कि जो कोई इनका उपदेश सुनता है, वह वस्त्र आभूषणका त्यागकर नग्न दिगम्बर हो जाता है। कपड़े उतारकर नंगा हो जाना उसे लोग गहला-पागल कहते हैं। ये दोनों लोकव्यव-हारमें दोष हैं, इन शब्दोंके ऐसे अर्थ ऊपरसे निकाले हैं। परन्तु दूसरे अर्थमें कोई दोष नहीं है, स्तुति ही है। क्योंकि कर्मबन्ध नाश करने ही योग्य है, तथा जो समभावका घारक है, वह आप नग्न दिगम्बर हो जाता है, और अन्यको दिगम्बर कर देता है, सो मूढ़ लोग निन्दा करते हैं। यह दोष नहीं है, गुण ही है। मूढ़ लोगोंके जाननेमें ज्ञानी-जन बावले हैं, और ज्ञानियोंके जाननेमें जगतके जन बावले हैं। क्योंकि ज्ञानी जगतसे विमुख हैं, तथा जगत् ज्ञानियोंसे विमुख है।।४४।।

अथ--

अग्णु वि दोसु हवेइ तसु जो सम-भाउ करेइ। सत्तु वि मिल्लिवि अप्पण्उ परहं णिलीणु हवेइ॥४५॥

अन्यः अपि दोषो भवति तस्य यः समभावं करोति । शत्रुमपि मुक्तवा आत्मीयं परस्य निलीनः भवति ॥४५॥

आगे समभावके धारक मुनिकी फिर भी निन्दा-स्तुति करते हैं—(यः) जो (समभावं) समभावको (करोति) करता है, (तस्य) उस तपोधनके (अन्यः अपि दोषः) दूसरा भी दोष (भवति) है। क्यों कि (परस्य निलीनः) परके आधीन (भवति) होता है, और (ग्रात्मीयं अपि) अपने आधीन भी (शत्रुं) शत्रुको (मुंचिति) छोड़ देता है।

भावार्थ—जो तपोधन घन धान्यादिका राग त्यागकर परम शान्तभावको आदरता है, राजा रंकको समान जानता है, उसके दोष कभी नहीं हो सकता। सदा स्तुतिके योग्य है, तो भी शब्दकी योजनासे निन्दा द्वारा स्तुति की गई है वह इस तरहसे है कि शत्रु शब्दसे कहे गये जो ज्ञानावरणादि कर्म-शत्रु उनको छोड़कर पर शब्दसे कहे गये परमात्माका आश्रय करता है। इसमें निन्दा क्या हुई, बल्कि स्तुति ही हुई। परन्तु लोकव्यवहारमें अपने अधीन शत्रुको छोड़कर किसी कारणसे पर शब्दसे कहे गये शत्रुके आधीन आप होता है, इसलिये लौकिक-निन्दा हुई; यह शब्दके छलसे निन्दा-स्तुति की गई। वह शब्दके श्लेष होनेसे रूपअलंकार कहा गया है।।४४॥

अथ--

अग्राषु वि दोसु हवेइ तसु जो समभाउ करेइ। वियलु हवेविगा इक्कलड उप्परि जगहं चडेइ॥४६॥

अन्यः अपि दोषः भवति तस्य यः समभावं करोति ।

विकलः भूत्वा एकाकी उपरि जगतः आरोहति ।।४६।।

आगे समद्देष्टिकी फिर भी निन्दा-स्तुति करते हैं—(यः) जो तपस्वी महा-मुनि (समभावं) समभावको (करोति) करता है, (तस्य) उसके (अन्यः अपि) दूसरा भी (दोषः) दोष (भवति) होता है, जो कि (विकलः भूत्वा) शरीर रहित होके अयवा वुद्धि धन वगैरः से अष्ट होकर (एकाको) अकेला (जगतः उपरि) लोकके शिखरपर अथवा सबके उपर (आरोहित) चढ़ता है।

भावार्थ—जो तपस्वी रागादि रहित परम उपशमभावरूप निज शुद्धात्माकी भावना करता है, उसकी शब्दके छलसे तो निन्दा है, कि विकल अर्थात् बुद्धि वर्गरः से अब्द होकर लोक अर्थात् लोकोंके ऊपर चढ़ता है। यह लोक-निन्दा हुई। लेकिन असलमें ऐसा अर्थ है, कि विकल अर्थात् शरीरसे रहित होकर तीन लोकके शिखर (मोक्ष) पर विराजमान हो जाता है। यह स्तुति ही है। क्योंकि जो अनन्त सिद्ध हुए, तथा होंगे, वे शरीर रहित निराकार होके जगत्के शिखर पर विराजे हैं ॥४६॥

वय स्थलसंख्यावाह्यं प्रक्षेपकं कथयति—

जा िएसि सयलहं देहियहं जोग्गिउ तिहं जग्गेइ। जिंहे पुणु जग्गइ सयलु जगु सा िणसि मिएवि सुवेइ ॥४६८३॥ या निशा सकलानां देहिनां योगी तस्यां जागित ।

यत्र पुनः जागित सकलं जगत् तां निशां मत्वा स्विपति ।।४६%१।।

आगे स्थलसंख्याके सिवाय क्षेपक दोहा कहते हैं—(या) जो (सकलानां देहिनां) सब संसारी जीवोंकी (निशा) रात है, (तस्यां) उस रातमें (योगी) परम तपस्वी (जागित) जागता है, (पुनः) और (यत्र) जिसमें (सकलं जगत्) सब संसारी जीव (जागित) जाग रहे हैं, (तां) उस दशाको (निशां मत्वा) योगी रात मानकर (स्विपित) योग निद्रामें सोता है।

भावार्थ-जो जीव वीतराग परमानन्दरूप सहज शुद्धात्माकी अवस्थासे रहित हैं, मिथ्यात्व रागादि अन्धकारसे मंडित हैं, इसलिये इन सवोंको वह परमा-मन्द अवस्था रात्रिके समान मालूम होती है। कैसे ये जगत के जीव हैं, कि आत्म-ज्ञानसे रहित हैं, अज्ञानी हैं, और अपने स्वरूपसे विमुख हैं, जिनके जाग्रत-दशा नहीं है, अचेत सो रहे हैं, ऐसी रात्रिमें वह परमयोगी वीतराग निर्विकल्प स्वसंवेदन ज्ञान-रूपी रत्नदीपके प्रकाशसे मिथ्यात्व रागादि विकल्प-जालरूप अन्धकारको दूरकर अपने स्वरूपमें सावधान होनेसे सदा जागता है। तथा शुद्धात्माके ज्ञानसे रहित शुभ अशुभ मन, वचन, कायके परिणमनरूप व्यापारवाले स्थावर जंगम सकल अज्ञानी जीव पर-मात्मतत्त्वकी भावनासे परान्मुख हुए विषय-कषायरूप अविद्यामें सदा सावधान हैं, जाग रहे हैं, उस अवस्थामें विभावपर्यायके स्मरण करनेवाले महामुनि सावधान (जागते) नहीं रहते । इसलिए संसारकी दशासे सोते हुए मालूम पड़ते हैं । जिनको आत्मस्व-भावके सिवाय विषय-कषायरूप प्रपंच मालूम भी नहीं है, उस प्रपंचको रात्रिके समान जानकर उसमें याद नहीं रखते । मन, वचन, कायकी तीन गुप्तिमें अचल हुए वीतराग निविकल्प परम समाधिरूप योग-निद्रामें मगन हो रहे हैं। सारांश यह है, कि ध्यानी मुनियोंकी आत्मस्वरूप ही गम्य है, प्रपंच गम्य नहीं है, और जगतके प्रपंची मिथ्यादृष्टि जीव उनकी आत्मस्वरूपकी गम्य नहीं है, अनेक प्रपंचोंमें (भगड़ोंमें) लगे हए हैं। प्रपंचकी सावधानी रखनेको भूल जाना वही परमार्थ है, तथा बाह्य विपयोंमें जागत होता ही भूल है।।४६%१।।

अथ ज्ञानी पुरुषः परमवीतरागरूषं समभावं मुक्त्वा वहिर्विषये रागं न गच्छतीति दर्शयित—

गाणि मुएप्पिगु भाउ समु कित्थु वि जाइ गा राउ। जेगा लहेसइ गाणमउ तेगा जि अप्प-सहाउ॥४७॥ जानी मुक्तवा भावं शमं क्वापि याति न रागम्। येन लभिष्यति ज्ञानमयं तेन एव आत्मस्वभावम् ॥४७॥

आगे जो ज्ञानी पुरुष हैं, वे परमवीतरागरूप समभावको छोड़कर शरीरादि परद्रव्यमें राग नहीं करते, ऐसा दिखलाते हैं—(ज्ञानी) निजपरके भेदका जाननेवाला ज्ञानी मुनि (शमं भावं) समभावको (मुक्त्वा) छोड़कर (क्वापि) किसी पदार्थमें (रागं न याति) राग नहीं करता, (येन) इसी कारण (ज्ञानमयं) ज्ञानमयी निर्वाण-पद (प्राप्स्यित) पावेगा, (तेनेव) और उसी समभावसे (आत्मस्वभावं) केवलज्ञान पूणं आत्मस्वभावको आगे पावेगा।

भावार्थ—जो अनंत सिद्ध हुए वे समभावके प्रसादसे हुए हैं, और जो होवेंगे, इसी भावसे होंगे। इसलिए ज्ञानी समभावके सिवाय अन्य भावोंमें राग नहीं करते। इस समभावके बिना अन्य उपायसे शुद्धात्माका लाभ नहीं है। एक समभाव ही भव-सागरसे पार होनेका उपाय है। समभाव उसे कहते हैं, जो पंचेन्द्रीके विषयोंकी अभिलापासे रहित वीतराग परमानन्द सहित निविकल्प निजभाव हो।।४७॥

भण ज्ञानी कमण्यन्यं न भणित न प्रोरयित न स्तौति न निन्दतीति प्रतिपादयिति— भणइ भणावह णावि थुणइ णिंदह णाणि ण कोइ। सिन्दिहिं कारणुं भाउ समु जाणांतउ पर सोइ॥४८॥ भणित भण्यित नैव स्तौति निन्दित ज्ञानी न कमिष। सिद्धे: कारणं भावं समं जानन् परं तमेव।।४८।।

आगे कहते हैं, कि ज्ञानीजन समभावका स्वरूप जानता हुआ न किसीसे पढ़ता है, न किसी को पढ़ाता है, न किसीको प्रेरणा करता है, न किसीको स्तुति करता है, न किसीको निन्दा करता है—(ज्ञानी) निविकल्प ध्यानी पुरुप (कमिष न) न किसोका (भणित) शिष्य होकर पढ़ता है, न गुरु होकर किसीको (भाणयित) पढ़ाता है, (नैव स्तोति निदित) न किसीको स्तुति करता है, न किसीको निद्धा करता है, (सिद्धे: कारणं) मोक्षका कारण (समं भावं) एक समभावको (परं)

निश्चयसे (जानन्) जानता हुआ (तमेव) केवल आत्मस्वरूपमें अचल हो रहा है, अन्य कुछ भी शुभ अशुभ कार्य नहीं करता।

भावार्थ—परमोपेक्षा संयम अर्थात् तीन गुप्तिमें स्थिर परम समाधि उसमें आरूड जो परमसंयम उसकी भावनारूप निर्मल यथार्थ सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र वही जिसका लक्षण है, ऐसा मोक्षका कारण जो समयसार उसे जानता हुआ, अनुभवता हुआ, अनुभवी पुरुष न किसी प्राणीको सिखाता है, न किसीसे सीखता है, न स्तुति करता है, न निन्दा करता है। जिसके शत्रु मित्र सुख दु:ख सब एक समान हैं।।४८।।

वथ वाह्याभ्यन्तरपरिग्रहेच्छायाः पश्चे न्द्रियविषयभोगाकांक्षादेहमूच्छीव्रतादिसंकल्प-विकल्परहितेन निजशुद्धात्मध्यानेन योऽसौ निजशुद्धात्मानं जानाति स परिग्रहविषयदेहव्रता-व्रतेषु रागद्धेपो न करोतीति चतुःकलं प्रकटयति—

> गंथहं उपरि परम-मुणि देसु वि करइ ण राउ। गंथहं जेण वियाणियउ भिराणउ ऋप्य-सहाउ॥४९॥

ग्रन्थस्य उपरि परममुनिः द्वेषमि करोति न रागम् । ग्रन्थाद् येन विज्ञातः भिन्नः आत्मस्वभावः ।।४६॥

क्षागे वाह्य अंतरंग परिग्रहकी इच्छासे पांच इन्द्रियोंके विषय भोगोंका वांछक हुआ देहमें ममता नहीं करता, तथा मिध्यात्व अव्रत आदि समस्त संकल्प-विकल्पोंसे रिहत जो निज शुद्धात्मा उसे जानता है, वह परिग्रहमें तथा विषय देहसम्बन्धी व्रत अव्रतमें राग द्वेष नहीं करता, ऐसा चार-सूत्रोंसे प्रगट करते हैं—(ग्रंथस्य उपरि) अंतरङ्ग बाह्य परिग्रहके ऊपर अथवा शास्त्रके ऊपर जो (परममुनिः) परम तपस्वी (रागं द्वेषमि करोति) राग और द्वेष नहीं करता है (येन) जिस मुनिने (ग्रात्मस्वभावः) आत्माकास्वभाव (ग्रंथात्) ग्रन्थसे (भिन्नः विज्ञातः) जुदा जान लिया है।

भावार्थ—मिध्यात्व, वेद, राग, द्वेप, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, क्रोघ, मान, माया, लोभ—ये चौदह अन्तरङ्ग परिग्रह और क्षेत्र, वास्तु (घर), हिरण्य, सुवर्ण, घन, धान्य, दासी, दास, कुप्य, भांडरूप दस वाह्य परिग्रह—इसप्रकार चौवोस तरहके वाह्य अभ्यन्तर परिग्रहोंको तोन जगतमें, तीनों कालोंमें, मन वचन, काय, कृत कारित अनुमोदनासे छोड़ और शुद्धात्माकी प्राप्तिरूप वीतराग निर्वि-

कलप समाधिमें ठहरकर परवस्तुसे अपनेको भिन्न जानता है, वो ही परिग्रहके ऊपर रागद्वेष नहीं करता है। यहांपर ऐसा व्याख्यान निर्ग्रन्थ मुनिको ही शोभा देता है, परिग्रहधारीको नहीं शोभा देता है, ऐसा तात्पर्य जानना ॥४६॥

अथ--

विसयहं उपरि परम-मुणि देसु वि करइ गा राउ। विसयहं जेगा वियाणियउ भिगणिउ ऋप्प-सहाउ ॥५०॥ विषयाणां उपरि परममुनिः द्वेषमपि करोति न रागम्। विषयोभ्यः येन विज्ञातः भिन्नः आत्मस्वभावः ॥५०॥

आगे विषयोंके ऊपर वीतरागता दिखलाते हैं—(परममुनिः) महामुनि (विषयाणां उपरि) पांच इन्द्रियोंके स्पर्शादि विषयोंपर (रागमपि द्वेषं) राग और द्वेप (न करोति) नहीं करता, अर्थात् मनोज्ञ विषयोंपर राग नहीं करता और अनिष्ट विषयोंपर द्वेष नहीं करता, क्योंकि (येन) जिनसे (आत्मस्वभावः) अपना स्वभाव (विषयेभ्यः) विषयोंसे (भिन्नः विज्ञातः) जुदा समक्ष लिया है। इसलिये वीतराग दशा घारण कर ली है।

भावार्थ—द्रव्येन्द्री भावेन्द्री और इन दोनोंसे ग्रहण करने योग्य देखे सुने अनुभव किये जो रूपादि विषय हैं, उनको मन, वचन, काय, कृत कारित अनुमोदनासे छोड़कर और निज शुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न वोतराग परमानंदरूप अतींद्रिय सुखके रसके आस्वादनेसे तृप्त होकर विषयोंसे भिन्न अपने आत्माको जो मुनि अनुभवता है, वो ही विषयोंमें राग द्वेष नहीं करता । यहांपर तात्पर्य यह है, कि जो पंचेन्द्रियोंक विषय-सुखसे निवृत्त होकर निज शुद्ध आत्म-सुखमें तृप्त होता है, उसीको यह व्यास्यान शोभा देता है, और विषयाभिलाषीको नहीं शोभता ।। १०।।

अथ---

देहहं उप्परि परम-मुणि देसु वि करइ ण राउ । देहहं जेग वियाणियउ भिगणउ अप्प-सहाउ ॥५१॥ देहस्य उपरि परममुनिः द्वेषमि करोति न रागम् । देहादू येन विज्ञातः भिन्नः बात्मस्वभावः ॥५१॥

अ'गे माधु देहके ऊपर भी राग द्वेष नहीं करता— (परममुनिः) महामुनि (देहस्य उपरि) मनुष्यादि शरीरके ऊपर भी (रागमिष द्वेषं) राग और द्वेषको (न करोति) नहीं करता अर्थात् शुभ शरीरसे राग नहीं करता, अशुभ शरीरसे द्वेष नहीं करता, (येन) जिसने (आत्मस्वभावः) निजस्वभाव (देहात्) देहसे (भिन्नः विज्ञातः) भिन्न जान लिया है। देह तो जड़ है, आत्मा चैतन्य है, जड़ चैतन्यका क्या संबंघ ?

भावार्थ — इन इन्द्रियोंसे जो सुख उत्पन्न हुआ है, वह दु:खरूप ही है। ऐसा कथन श्रीप्रवचनसारमें कहा है। 'सपरम' इत्यादि। इसका तात्पर्य ऐसा है, कि जो इन्द्रियोंसे सुख प्राप्त होता है, वह सुख दु:खरूप ही है, क्योंकि वह सुख परवस्तु है, निजवस्तु नहीं है, बाधासहित है, निरावाध नहीं है, नाशके लिये हुए हैं, जिसका नाश हो जाता है, वन्धका कारण है, और विषम है। इसलिये इन्द्रियसुख दु:खरूप ही है, ऐसा इस गाथामें जिसका लक्षण कहा गया है, ऐसे देहजनित सुखको मन, वचन, काय, कृत, कारित अनुमोदनासे छोड़े। वीतरागनिविकल्पसमाधिके बलसे बाकुलता रहित परमसुख निज परमात्मामें स्थित होकर जो महामुनि देहसे भिन्न अपने गुद्धात्मा को जानता है, वही देहके ऊपर राग द्वेष नहीं करता। जो सब तरह देहसे निर्ममत्व होकर देहके सुखको नहीं अनुभवता, उसीके लिए यह व्याख्यान शोभा देता है, और देहबुद्धिवालोंको नहीं शोभता ऐसा अभिप्राय जानना।। ४१।।

अथ--

वित्ति-णिवित्तिहिं परम-मुणि देसु वि करइ ए। राउ। बंधहं हेउ वियाणियउ एयहं जेण सहाउ॥५२॥

वृत्तिनिवृत्त्योः परममुनिः द्वेषमि करोति न रागम् । बन्धस्य हेतुः विज्ञातः एतयोः येनः स्वभावः ॥५२॥

आगे प्रवृत्ति और निवृत्तिमें भी महामुनि राग हे प नहीं करता, ऐसा कहते हैं—(परममुनि) महामुनि (वृत्तिनिवृत्त्योः) प्रवृत्ति और निवृत्तिमें (रागं ग्रिप हेपं) राग और हे पको (न करोति) नहीं करता, (येन) जिमने (एतयोः) इन दोनोंका (स्वभावः) स्वभाव (बंधस्य हेतुः) कर्मवन्यका कारण (विज्ञातः) जान लिया है।

भावार्थ — व्रत अवृतमें परममुनि राग हे प नहीं करता जिसने इन दोनोंका स्वभाव बन्धका कारण जान लिया है। अथवा पाठांन्तर होनेसे ऐसा अर्थ होता है,

कि जिसने आत्माका स्वभाव भिन्न जान लिया है। अपना स्वभाव प्रवृत्ति निवृत्तिसे रिहत है। जहां व्रत अव्रतका विकल्प नहीं है। ये व्रत अव्रत पुण्य पापरूप वन्धके कारण हैं। ऐसा जिसने जान लिया, वह आत्मामें तल्लीन हुआ व्रत अव्रतमें रागहेप नहीं करता। ऐसा कथन सुनकर प्रभाकरभट्टने पूछा, हे भगवन्, जो व्रतपर राग नहीं करे, तो व्रत क्यों धारण करे ? ऐसे कथनमें व्रतका निषेध होता है। तब योगीन्द्रान्धार्य कहते हैं, कि व्रतका अर्थ यह है, कि सब शुभ अशुभ भावोंसे निवृत्ति परिणाम होना। ऐसा ही अन्य ग्रन्थोंमें भी "रागद्वेषों" इत्यादिसे कहा है। अर्थ यह है कि राग और द्वेष दोनों प्रवृत्तियां हैं, तथा इनका निषेध वह निवृत्ति है। ये दोनों अपने नहीं हैं, अन्य पदार्थेके सम्बन्धसे हैं। इसलिये इन दोनोंको छोड़े। अथवा "हिंसान्तस्तेयाब्रह्मपरिग्रहेभ्यो विरतिर्व्रतं" ऐसा कहा गया है।

इसका अर्थ यह है, कि प्राणियोंको पीड़ा देना, भूठ वचन बोलना, परधन हरना, कुशीलका सेवन और परिग्रह इनसे जो विरक्त होना, वही वत है । ये अहिंसादि वत प्रसिद्ध हैं, वे व्यवहारनयकर एकोदेशरूप वत हैं । यही दिखलाते हैं—जीवघातमें निवृत्ति, जीवदयामें प्रवृत्ति, असत्य वचनमें निवृत्ति, सत्य वचनमें प्रवृत्ति, अदत्तादान (चोरी) से निवृत्ति, अचौर्यमें प्रवृत्ति इत्यादि स्वरूपसे एकोदेशवत कहा जाता है, और राग-द्वेषरूप संकल्प विकल्पोंकी कल्लोलोंसे रहित तीन गुप्तिसे गुप्त समाधि में शुभाशुभके त्यागसे परिपूर्ण वत होता है । अर्थात् अशुभकी निवृत्ति और शुभकी प्रवृत्तिरूप एकोदेशवत और शुभ अशुभ दोनोंका ही त्याग होना वह पूर्ण वत है । इस-लिये प्रथम अवस्थामें वतका निषेध नहीं है एकोदेश वत है, और पूर्ण अवस्थामें सर्व-देश वत है ।

यहां पर कोई यदि प्रश्न करे, िक व्रतसे क्या प्रयोजन ? आत्मभावनासे ही मोक्ष होता है। भरतजी महाराजने क्या व्रत धारण िकया था ? वे तो दो घड़ीमें ही केवलज्ञान पाकर मोक्ष गये। इसका समाधान ऐसा है, िक भरतेश्वरने पहले जिनदीक्षा धारण की, शिरके केशलुञ्चन िकये, हिंसादि पापोंकी निवृत्तिरूप पांच महाव्रत आदरे। फिर एक अन्तर्मु हूर्तमें समस्त विकल्प रहित मन, वचन, काय रोकनेरूप निज गुद्धात्मध्यान उसमें ठहरकर निविकल्प हुए। वे गुद्धात्माका ध्यान, देखे, सुने और भोगे हुए भोगोंको वांछारूप निदान वन्धादि विकल्पोंसे रहित ऐसे ध्यानमें तद्भीन होकर केवली हुए। जब राज छोड़ा, और मुनि हुए तभी केवली हुए, तब भरतेश्वरने

अन्तर्मु हूर्तमें केवलज्ञान प्राप्त किया। इसलिये महाव्रतकी प्रसिद्धि नहीं हुई। इसपर कोई मूर्ख ऐसा विचार लेवे, कि जैसा उनको हुआ वैसे हमको भी होवेगा। ऐसा विचार ठीक नहीं है। यदि किसी एक अन्थेको किसी तरहसे निधिका लाभ हुआ, तो क्या सभीको ऐसा हो सकता है? सवको नहीं होता। भरत सरीखे भरत ही हुए।

इसलिये अन्य भन्यजीवोंको यही योग्य है, कि तप संयमका साधन करना ही श्रेष्ठ है। ऐसा ही "पुन्वं" इत्यादि गाथासे दूसरी जगह भी कहा है। अर्थ ऐसा है, कि जिसने पहले तो योगका अभ्यास नहीं किया, और मरणके समय जो कभी आराधक हो जावे, तो यह बात ऐसी जानना, कि जैसे किसी अन्धे पुरुपको निधिका लाभ हुआ हो। ऐसी बात सब जगह प्रमाण नहीं हो सकती। कभी कहीं पर होवे तो होवे।।५२।।

एवं मोक्षमोक्षफलमोक्षमार्गप्रतिपादकमहाधिकारमध्ये परमोपशमभावव्याख्यानोपल-क्षणत्वेन चतुर्दशस्त्रैः स्थलं ससाप्तम् । अथानन्तरं निश्चयनयेन पुण्यपापे द्वे समाने इत्याद्यु-पलक्षणत्वेन चतुर्दशस्त्रपर्यन्तं व्याख्यानं क्रियते । तद्यथा—योऽसौ विभावस्वभावपरिणामी निश्चयनयेन वन्धमोक्षहेतुभृतौ न जानाति स एव पुण्यपापद्वयं करोति न चान्य इति मनसि संप्रधार्य स्त्रमिदं प्रतिपादयति—

> बंधहं मोक्खहं हेउ णिउ जो णिव जाणइ कोइ। सो पर मोहिं करइ जिय पुण्णु वि पाउ वि दोइ॥५३॥

बन्धस्य मोक्षस्य हेतुः निजः यः नैव जानाति किश्चित्। स परं मोहेन करोति जीव पुण्यमिष पापमिष द्वे अपि ।।५३।।

इस तरह मोक्ष, मोक्षका फल, और मोक्षके मार्गके कहनेवाले दूसरे महा-धिकारमें परम उपशांतभावके व्याख्यानकी मुख्यतासे अन्तरस्थलमें चौदह दोहे पूर्ण हुए।

आगे निश्चयनयकर पुण्य पाप दोनों ही समान हैं, ऐसा चौदह दोहों में कहते हैं। जो कोई स्वभावपरिणामको मोक्षका कारण और विभावपरिणामको बन्धका कारण निश्चयसे ऐसा भेद नहीं जानता है, वही पुण्य पापका कर्ता होता है, अन्य नहीं, ऐसा मनमें धारणकर यह गाथा-सूत्र कहते हैं—(यः कश्चित्) जो कोई जीव (वंधस्य मोक्षस्य हेतुः) बन्ध और मोक्षका कारण (निजः) अपना विभाव और स्वभाव परिणाम है, ऐसा भेद (नैव जानाति) नहीं जानता है, (स एव) वहीं

(पुण्यमिष पापमिष ) पुण्य और पाप (ह्रे अपि) दोनों को ही (मोहेन) मोहसे (करोति) करता है।

भावार्थ— निज शुद्धात्माकी अनुभूतिकी रुचिसे विपरीत जो मिथ्यादर्शन, निज शुद्धात्माके ज्ञानसे विपरीत मिथ्याज्ञान, और निज शुद्धात्मद्रव्यमें निश्चल स्थिरतासे उलटा जो मिथ्याचारित्र इन तीनोंको बन्धका कारण और इन तीनोंसे रहित भेदाभेद रतनत्रयस्वरूप मोक्षका कारण ऐसा जो नहीं जानता है, वही मोहके वशसे पुण्य पापका कर्ता होता है। पुण्यको उपादेय जानके करता है, पापको हेय समभता है। । ५३।।

वथ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रपरिणतमात्मानं योऽसौ मुक्तिकारणं न जानाति स पुण्यपापद्वयं करोतीति दर्शयति—

> दंसगा-गागा-चरित्तमउ जो गावि ऋप्यु मुगोइ । मोक्खहं कारगा भणिवि जियं सो पर ताइं करेड् ॥५४॥ दर्शनज्ञानचारित्रमयं यः नैवात्मानं मनुते । मोक्षस्य कारणं भणित्वा जीव स परं ते करोति ॥५४॥

आगे सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान सम्यक्चारित्ररूप परिणमता जो आत्मा वह ही मुक्तिका कारण है, जो ऐसा भेद नहीं जानता है, वही पुण्य पाप दोनोंका कर्ता है, ऐसा दिखलाते हैं—(य:) जो (दर्शनज्ञानचारित्रमयं) सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्रमयी (ग्रात्मानं) आत्माको (नैव मनुते) नहीं जानता, (स एव) वही (जीव) हे जीव; (ते) उन पुण्य पाप दोनोंको (मोक्षस्य कारणं) मोक्षके कारण (भिर्णित्वा) जानकर (करोति) करता है।

भावार्थ—निज शुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न जो वीतराग सहजानन्द एक हण सुखरसका आस्वाद उसकी रुचिरूप सम्यग्दर्शन, उसी शुद्धात्मामें वीतराग नित्यानन्द स्वसंवेदनरूप सम्यग्ज्ञान और वीतराग परमानन्द परम समरसीभावकर उसीमें निश्चय स्थिरतारूप सम्यक्चारित्र—इन तीनों स्वरूप परिणत हुआ जो आत्मा उसकी जो जीव मोक्षका कारण नहीं जानता, वह ही पुण्यको आदरने योग्य जानता है, और पापको त्यागने योग्य जानता है। तथा जो सम्यग्द्दिजीव रत्नत्रयस्वरूप परिणत हुए आत्माको ही मोक्षका मार्ग जानता है, उसके यद्यपि संसारकी स्थितिके छेदनका कारण और सम्यक्त्वादि गुणसे परम्पराय मुक्तिका कारण ऐसी तीर्थ द्धारनामप्रकृति आदि गुभ

(पुण्य) प्रकृतियोंको (कर्मोंको) अवांछितवृत्तिसे ग्रहण करता है, तो भी उपादेय नहीं सानता है। कर्मप्रकृतियोंको त्यागने योग्य ही समस्तता है।।५४।।

वथ योऽसौ निश्चयेन पुण्यपापद्वयं समानं न मन्यते स मोहन मोहितः सन् संसारं परिश्रमतीति कथयति—

जो गावि मगगाइ जीउ समु पुगगा वि पाउ वि दोइ। सो चिरु दुक्खु सहंतु जिय मोहिं हिंडते लोके ॥५५॥

यः नैव मन्यते जीवः समाने पुण्यमिष पापमिष हे । स चिरं दुःखं सहमानः जीव मोहेन हिण्डते लोके ॥४५॥

आगे जो निश्चयनयसे पुण्य पाप दोनोंको समान नहीं मानता, वह मोहसे मोहित हुआ संसारमें भटकता है, ऐसा कहते हैं—(यः) जो (जीवः) जीव (पुण्यमिष पापमिष दें) पुण्य और पाप दोनोंको (समाने) समान (नैव मन्यते) नहीं मानता, (सः) वह जीव (मोहेन) मोहसे मोहित हुआ (चिरं) बहुत कालतक (दुःखं सहमानः) दुःख सहता हुआ (लोके) संसारमें (हिंडते) भटकता है।

भावार्थ — यद्यपि असद्भूत (असत्य) व्यवहारनयसे द्रव्यपुण्य और द्रव्यपाप ये दोनों एक दूसरेसे भिन्न हैं, और अणुद्धनिश्चयनयसे भावपुण्य और भावपाप ये दोनों भी आपसमें भिन्न हैं, तो भी णुद्धनिश्चयनयकर पुण्य पाप रहित गुद्धात्मासे दोनों ही भिन्न हुए बन्धरूप होनेसे दोनों समान ही हैं। जैसे सोनेकी वेड़ी और लोहेकी वेड़ी ये दोनों हो वंधका कारण हैं — इससे समान हैं। इस तरह नयविभागसे जो पुण्य पापको समान नहीं मानता, वह निर्मोही गुद्धात्मासे विपरीत जो मोहकर्म उससे मोहित हुआ संसारमें भ्रमण करता है। ऐसा कथन सुनकर प्रभाकरभट्ट वोला, यदि ऐसा ही है, तो कितने ही परमतवादी पुण्य पापको समान मानकर स्वच्छन्द हुए रहते हैं, उनको तुम दोष क्यों देते हो?

तव योगीन्द्रदेवने कहा—जब गुद्धात्मानुभूतिस्वरूप तीन गुप्तिसे गुप्त वीतराग-निर्विकलपसमाधिको पाकर ध्यानमें मग्न हुए पुण्य पापको समान जानते हैं, तव तो जानना योग्य है। परन्तु जो मूढ़ परमसमाधिको न पाकर भी गृहस्य अवस्थामें दान पूजा आदि गुभ कियाओंको छोड़ देते हैं, और मुनिपदमें छह आवश्यककमोंको छोड़ते हैं, वे दोनों बातोंसे भ्रष्ट हैं। न तो यती हैं, न श्रावक हैं। वे निंदा योग्य ही हैं। तव उनको दोष ही है, ऐसा जानना । 1 १ १ ।।

अथ येन पापफलेन जीवो दुःखं प्राप्य दुःखविनाशार्थं धर्माभिष्ठखो भवति तत्पाप-मिष समीचीनमिति दर्शयति—

> वर जिय पावइं सुंद्रइं गागिय ताइं भगंति । जीवहं दुक्खइं जिगावि लहु सिवमइं जाइं कुणंति ॥५६॥ वरं जीव पापानि सुन्दराणि ज्ञानिनः तानि भणन्ति । जीवानां दुःखानि जनित्वा लघु शिवमित यानि कुर्वन्ति ।।५६।।

आगे जिस पापके फलसे यह जीव नरकादि में दुःख पाकर उस दुःखके दूर करनेके लिये धर्मके सम्मुख होता है, वह पापका फल भी श्रेष्ठ (प्रशंसा योग्य) है, ऐसा दिखलाते हैं—(जीव) हे जीव, (यानि) जो पापके उदय (जीवानां) जीवोंको (दुःखानि जिनत्वा) दुःख देकर (लघु) शीघ्र ही (शिवमित) मोक्षके जाने योग्य उपायोंमें वुद्धि (कुर्वन्ति) कर देवे, तो (तानि पापानि) वे पाप भी (वरं सुंदराणि) वहुत अच्छे हैं, ऐसा (ज्ञानिनः) ज्ञानी (भणंति) कहते हैं।

भावार्थ—कोई जीव पाप करके नरकमें गया, वहां पर महान दुःख भोगे, उससे कोई समय किसी जीवके सम्यक्त्वकी प्राप्ति हो जाती है। क्योंकि उस जगह सम्यक्त्वकी प्राप्तिके तीन कारण हैं। पहला तो यह है, कि तीसरे नरकतक देवता उसे सम्बोधनेको (चेतावनेको) जाते हैं, सो कभी कोई जीवके धर्म सुननेसे सम्यक्त्य उत्पन्न हो जावे, दूसरा कारण—पूर्वभवका स्मरण और तीसरा नरककी पीड़ाकरि दुःखी हुआ नरकको महान दुःखका स्थान जान नरकके कारण जो हिंसा, भूठ, चोरी, कुशील, परिग्रह और आरम्भादिक हैं, उनको खराव जानके पापसे उदास होवें। तीसरे नरकतक ये तीन कारण हैं। बागेके चौथे, पांचवें, छठे, सातवें नरकमें देवोंका गमन न होनेसे धर्म-श्रवण तो है नहीं, लेकिन जातिस्मरण है, तथा वेदनाकर दुःखी होके पापसे भयभीत होना—ये दो ही कारण हैं। इन कारणोंको पाकर किसी जीवके सम्यक्तव उत्पन्न हो सकता है। इस नयसे कोई भव्य जीव पापके उदयसे खोटो गितमें गया, और वहां जाकर यदि सुलट जावे, तथा सम्यक्त्व पावे, तो वह कुगित भी वहत श्रेष्ठ है।

यही श्रीयोगीन्द्राचार्यने मूलमें कहा है—जो पाप जीवोंको दु:ख प्राप्त कराके फिर शीध ही मोक्षमांगमें बुद्धिको लगावे, तो वे अशुभ भी अच्छे हैं। तथा जो अज्ञानी जीव किसी समय अज्ञान तपसे देव भी हुआ और देवसे मरके एकेन्द्री हुआ तो वह देव-पर्याय पाना किस कामका। अज्ञानीके देव-पद पाना भी वृथा है। जो कभी ज्ञानके प्रसादसे उत्कृष्ट देव होके बहुत कालतक सुख भोगके देवसे मनुष्य होकर मुनिव्रत धारण करके मोक्षको पावे, तो उसके समान दूसरा क्या होगा। जो नरकसे भी निकलकर कोई भव्यजीव मनुष्य होके महाव्रत धारण करके मुक्ति पावे, तो वह भी अच्छा है। ज्ञानी पुरुष उन पापियोंको भी श्रेष्ठ कहते हैं, जो पापके प्रभावसे दुख भोगकर उस दु:खसे डरके दु:खके मूलकारण पापको जानके उस पापसे उदास होवें, वे प्रशंसा करने योग्य हैं, और पापी जीव प्रशंसाके योग्य नहीं हैं, क्योंकि पाप-क्रिया हमेशा निन्दनीय है। भेदाभेदरनत्रयस्वरूप श्रीवीतरागदेवके धर्मको जो धारण करते हैं वे श्रेष्ठ हैं। यदि सुखी धारण करे तो भी ठीक, और दु:खी घारण करे तव भी ठीक। क्योंकि शास्त्रका वचन है, कि कोई महाभाग दु:खी हुए ही धर्ममें लवलीन होते हैं।। १६।।

अथ निदानवन्धोपार्जितानि पुण्यानि जीवस्य राज्यादिनिभृतिं दस्या नारकादिदुः खं जनयन्तीति हेतोः समीचीनानि न भवन्तीति कथयति—

> मं पुगा पुगणइं सल्लाइं गाणिय ताईं भगंति । जीवहं रज्जइं देवि लहु दुक्खइं जाइं जगंति ॥५७॥ या पुनः पुण्यानि भद्राणि ज्ञानिनः तानि भणन्ति । जीवस्य राज्यानि दत्त्वा लघु दुःखानि यानि जनयन्ति ॥५७॥

क्षागे निदानबन्धसे उपार्जन किये हुए पुण्यकर्म जीवको राज्यादि विभूति देकर नरकादि दु:ख उत्पन्न कराते हैं, इसलिये अच्छे नहीं हैं— (पुनः) फिर (तानि पुण्यानि) वे पुण्य भो (मा भद्राणि) अच्छे नहीं हैं, (यानि) जो (जीवस्य) जीवको (राज्यानि दत्त्वा) राज देकर (लघु) शीघ्र ही (दु:खानि) नरकादि दु:खोंको (जनयंति) उपजाते हैं, (ज्ञानिनः) ऐसा ज्ञानीपुरुष (भणंति) कहते हैं।

भावार्थ—निज शुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न जो वीतराग परमानन्द अती-निद्रयसुखका अनुभव उससे विपरीत जो देखे सुने भोगे इन्द्रियोंके भोग उनकी वांछारूप निदानबन्धपूर्वक दान तप आदिकसे उपार्जन किये जो पुण्यकमं हैं, वे हैय हैं। वयोंकि वे निदानबन्धसे उपार्जन किये पुण्यकमं जीवको दूसरे भवमें राजसम्पदा देते हैं। उस राज्यविभूतिको अज्ञानी जीव पाकर विषय भोगोंको छोड़ नहीं सकता, उससे नरका-दिकके दु:ख पाता है रावणकी तरह इसिलये अज्ञानियोंके पुण्य-कर्म भी होता है, और जो निदानबन्ध रहित ज्ञानी पुष्ठष हैं, वे दूसरे भवमें राज्यादि भोगोंको पाते हैं, तो भोगोंको छोड़कर जिनराजकी दीक्षा धारण करते हैं। धर्मको सेवनकर उर्ध्वगित-गामी बलदेव आदिककी तरह होते हैं। ऐसा दूसरी जगह भी कहा है, कि भवान्तरमें निदानबन्ध नहीं करते हुए जो महामुनि हैं, वे महान् तपकर स्वर्गलोक जाते हैं। वहांसे चयकर बलभद्र होते हैं। वे देवोंसे अधिक सुख भोगकर राज्यका त्याग करके मुनिव्रतको धारणकर या तो केवलज्ञान पाके मोक्षको ही पधारते हैं, या बड़ी ऋदिके धारी देव होते हैं, फिर मनुष्य होकर मोक्षको पाते हैं।।।

अथ निर्मलसम्यक्त्वाभिष्ठखानां मरणमपि भद्रं, तेन विना पुण्यमपि समीचीनं न भवतीति प्रतिपादयति—

वर णिय-दंसण-श्रहिमुहउ मरणु वि जीव लहेसि । मा णिय-दंसण-विम्मुहउ पुराणु वि जीव करेसि ॥५८॥

वरं निजदर्शनाभिमुखः मरणमिप जीव लभस्व । मा निजदर्शनविमुखः पुण्यमिप जीव करिष्यसि ।। ५८।।

आगे ऐसा कहते हैं, कि निर्मल सम्यक्त्वधारी जीवोंको मरण भी सुखकारी है, उनका मरना अच्छा है, और सम्यक्त्वके विना पुण्यका उदय भी अच्छा नहीं है— (जीव) हे जीव, (निजदर्शनाभिमुखः) जो अपने सम्यग्दर्शनके सन्मुख होकर (मरण-मिप) मरणको भी (लभस्व वरं) पावे, तो अच्छा है, परन्तु (जीव) हे जीव, (निज-दर्शनविमुखः) अपने सम्यग्दर्शनसे विमुख हुआ (पुण्यमिप) पुण्य भी (करिष्यिस) करं (मा वरं) तो अच्छा नहीं।

भावार्थ — निर्दोप निजपरमात्माकी अनुभूतिको रुचिरूप तीन गुप्तिमयी जो निश्चयच।रित्र उससे अविनाभावी (तन्मयी) जो वीतरागनिश्चयसम्यक्त्य उसके सन्मुख हुआ है जीव, जो तू मरण भी पावे, तो दोप नहीं, और उस सम्यक्त्वके विना मिथ्यात्व अवस्थामें पुण्य भी करे तो अच्छा नहीं है। जो सम्यक्त्व रहित मिथ्यादृष्ट

जीव पुण्य सिहत हैं, तो भी पापी ही कहे हैं। तथा जो सम्यक्त्व सिहत हैं, वे पहले भवमें उपार्जन किये हुए पापके फलसे दु:ख दारिद्र भोगते हैं, तो भी पुण्याधिकारी ही कहे हैं। इसिलये जो सम्यक्त्व सिहत हैं, उनका मरना भी अच्छा। मरकर ऊपरको जावेंगे और सम्यक्त्व रिहत हैं, उनका पुण्य-कर्म भी प्रशंसा योग्य नहीं है। वे पुण्यके उदयसे क्षुद्र (नीच) देव तथा क्षुद्र मनुष्य होके संसार-वनमें भटकेंगे। यदि पूर्वके पुण्यको यहां भोगते हैं, तो तुच्छ फल भोगके नरक-निगोदमें पड़ेंगे।

इसलिए मिथ्याहिष्टयों का पुण्य भी भला नहीं है। निदानवन्ध पुण्यसे भवा-न्तरमें भोगों को पाकर पीछे नरकमें जावेंगे। सम्यग्हिष्ट प्रथम मिथ्यात्व अवस्थामें किये हुए पापों के फलसे दु:ख भोगते हैं, लेकिन अब सम्यक्त्व मिला है, इसलिये सदा सुखी ही होवेंगे। आयुक्ते अन्तमें नरकसे निकलके मनुष्य होकर ऊर्ध्वगति ही पावेंगे, और मिथ्याहिष्ट जो पुण्यके उदयसे देव भी हुए हैं, तो भी देवलोकसे आकर एकेन्द्री होवेंगे। ऐसा दूसरी जगह भी "वरं" इत्यादि श्लोकसे कहा है, कि सम्यक्त्व सहित नरकमें रहना भी अच्छा, और सम्यक्त्व रहितका स्वर्गमें निवास भी नहीं शोभा देता।।५८।।

अथ तमेवार्थे पुनरिप द्रहयति—

जे णिय-दंसण्-त्रहिमुहा सोक्खु त्रणंतु लहंति । तिं विणु पुराणु करंता वि दुक्खु त्रणंतु सहंति ॥५६॥

ये निजदर्शनाभिमुखाः सौख्यमनन्त लभन्ते । सेन विना पुण्य कुर्वाणा अपि दुःखमनन्तं सहन्ते ।।५६।।

अब इसी वातको फिर भी दृढ़ करते हैं—(ये) जो (निजदर्शनाभिमुखाः) सम्यग्दर्शनके सन्मुख हैं वे (अनन्तं सुखं) अनन्त सुखको (लभन्ते) पाते हैं, (तेन विना) और जो जीव सम्यक्त्व रहित हैं, वे (पुण्यं कुर्वाणा ग्रापि) पुण्य भी करते हैं, तो भी पुण्यके फलसे अल्प सुख पाके संसारमें (अनंतं दुःखं) अनन्त दुःखं (सहंते) भोगते है।

भावार्थ—ितज गुद्धात्माकी प्राप्तिक्ष निश्चयसम्यक्तवके सन्मुख हुए जो सस्पुरुष हैं वे इसी भवमें युधिष्ठिर, भीम, अर्जुनकी तरह अविनाशी सुखको पाते हैं, और कितने ही नकुल सहदेवकी तरह अहमिद्र-पदके सुख पाते हैं। तथा जो सम्यक्त्वसे

रहित मिथ्यादृष्टिजीव पुण्य भी करते हैं, तो भी मोक्षके अधिकारी नहीं हैं, संसारी-जीव ही हैं, यह तात्पर्य जानना ॥५६॥

व्यथ निश्चयेन पुण्यं निराकरोति-

पुरागेगा होइ विह्वो विह्वेगा मन्नो मएण मइ-मोहो। मइ-मोहेगा य पावं ता पुरागं न्नमह मा होउ।।६०॥ पुर्णेन भवति विभवो विभवेन मदो मदेन मितमोहः। मितमोहेन च पापं तस्मात् पुर्ण्यं शस्माकं मा भवतु।।६०॥

अगे निश्चयसे मिथ्याद्दियोंके पुण्यका निषेध करते हैं—(पुण्येन) पुण्यसे घरमें (विभवः) धन (भवति) होता है, और (विभवेन) धनसे (मदः) अभिमान (मदेन) मानसे (मितमोहः) बुद्धिश्रम होता है, (मितमोहेन) बुद्धिके श्रम होनेसे (अविवेकसे) (पापं) पाप होता है, (तस्मात्) इसलिये (पुण्यं) ऐसा पुण्य (ग्रस्माकं) हमारे (मा भवतु) न होवे।

भावार्थ—भेदाभेदरत्नत्रयकी आराधनासे रहित, देखे सुनै अनुभव किये भोगोंकी वांछारूप निदानबन्धके परिणामों सहित जो मिध्याद्दिट संसारी अज्ञानो जीव हैं, उसने पहले उपार्जन किये भोगोंकी वांछारूप पुण्य उसके फलसे प्राप्त हुई घरमें सम्पदा होनेसे अभिमान (घमंड) होता है, अभिमानसे बुद्धि भ्रष्ट होती है, बुद्धि भ्रष्ट कर पाप कमाता है, और पापसे भव-भवमें अनन्त दुःख पाता है। इसलिये मिध्या-दिष्टियोंका पुण्य पापका ही कारण है। जो सम्यक्तवादि गुण सहित भरत, सगर, राम पाण्डवादिक विवेकी जीव हैं, उनको पुण्यवन्ध अभिमान नहीं उत्पन्न करता, परम्पराय मोक्षका कारण है। जैसे अज्ञानियोंके पुण्यका फल विभूति गर्वका कारण है, वैसे सम्यग्द्दियोंके नहीं है। वे सम्यग्द्दिट पुण्यके पात्र हुए चक्रवर्ती आदिकी विभूति पाकर मद अहंकारादि विकल्पोंको छोड़कर मोक्षको गये अर्थात् सम्यग्द्दिटजीव चक्रवर्ती वलभद्र-पदमें भो निरहकार रहे।

ऐसा ही कथन आत्मानुणासन ग्रन्थमें थोगुणभद्राचार्यने किया है, कि पहलें समयमें ऐसे सत्पुरुप हो गये हैं, कि जिनके वचनमें सत्य, बुद्धिमें शास्त्र, मनमें दया, पराक्रमरूप भुजाओं में शूरवीरता, याचकों में पूर्ण लक्ष्मीका दान, और मोक्षमागं में गमन है, वे निरिभमानी हुए, जिनके किसी गुणका अहकार नहीं हुआ। उनके नाम शाखों में प्रसिद्ध हैं, परन्तु अब बड़ा अचम्भा है, कि इस पंचमकालमें लेशमात्र भी गुण नहीं हैं, तो भी उनके उद्धतपना है, यानी गुण तो रंचमात्र भी नहीं, और अभिमानमें बुद्धि रहती है।।६०॥

अथ देवशास्त्रगुरुभक्त्या प्रुख्यष्ट्त्या पुण्यं भवति न च मोक्ष इति प्रतिपादयति—
देवहं स्तत्थहं मुणिवरहं भत्तिए पुराणु हवेइ ।
कम्म-क्खउ पुणु होइ णवि अज्जउ संति भणेइ ॥६१॥
देवानां शास्त्राणां मुनिवराणां भक्त्या पुण्यं भवति ।
कर्मक्षयः पुनः भवति नैव आर्यः शान्तिः भणित ॥६१॥

आगे देव गुरु शास्त्रकी भक्तिसे मुख्यतासे तो पुण्यवन्व होता है, उससे पर-म्पराय मोक्ष होता है, साक्षात् मोक्ष नहीं, ऐसा कहते हैं—(देवानां शास्त्राणां मुनि-वराणां) श्रीवीतरागदेव, द्वादशाङ्ग शास्त्र और दिगम्बर साधुओंकी (भक्त्या) भक्ति करनेसे (पुण्यं भवित) मुख्यतासे पुण्य होता है (पुनः) लेकिन (कर्मक्षयः) तत्काल कर्मोंका क्षय (नैव भवित) नहीं होता, ऐसा (आर्यः शांतिः) शान्ति नाम आर्य अथवा कपट रहित संत पुरुष (भणित) कहते हैं।

भावार्थ—सम्यक्त्वपूर्वक जो देव गुरु शास्त्रकी भक्ति करता है, उसके मुख्य तो पुण्य ही होता है, और परम्पराय मोक्ष होता है। जो सम्यक्त्व रहित मिथ्याद्दिट हैं, उनके भाव-भक्ति तो नहीं है, लोकिक वाहिरी भक्ति होती है, उससे पुण्यका ही वन्ध है, कर्मका क्षय नहीं है। ऐसा कथन सुनकर श्रीयोगीन्द्रदेवसे प्रभाकरभट्टने प्रश्न किया। हे प्रभो, जो पुण्य मुख्यतासे मोक्षका कारण नहीं है, तो त्यागने योग्य ही है, ग्रहण योग्य नहीं है। जो ग्रहण योग्य नहीं है, तो भरत, सगर, राम, पांडवादिक महान् पुरुषोंने निरन्तर पंचपरमेष्ठीके गुणस्मरण क्यों किये? और दान पूजादि गुभ कियाओंसे पूर्ण होकर क्यों पुण्यका उपार्जन किया?

तव श्रीगुरुने उत्तर दिया—िक जैसे परदेशमें स्थित कोई रामादिक पुरुष अपनी प्यारी सोता आदि स्त्रीके पाससे आये हुए किसी मनुष्यसे वातें करता है—
उसका सम्मान करता है, और दान करता है, ये सब कारण अपनी प्रियाके हैं, कुछ उसके प्रसादके कारण नहीं हैं। उसी तरह वे भरत, सगर, राम, पांडवादि महान् पुरुष वीतराग परमानन्दरूप मोक्षसे लक्ष्मीके सुख अमृत-रसके प्यासे हुए संसारकी

स्थितिके छेदनेके लिये विषय कषायकर उत्पन हुए आर्त रौद्र खोटे ध्यानोंके नाशका कारण श्रीपंचपरमेष्ठीके गुणोंका स्मरण करते हैं, और दान पूजादिक करते हैं, परंतु उनकी दृष्टि केवल निज परिणित पर है, परवस्तु पर नहीं है। पंचपरमेष्ठीकी भिक्त आदि शुभ क्रियाको परिणत हुए जो भरत आदिक हैं, उनके विना चाहे पुण्यप्रकृतिका आस्रव होता है। जैसे किसानकी दृष्टि अन्न पर है, तृण भूसादिपर नहीं है। विना चाहा पुण्यका बन्ध सहजमें ही हो जाता है। वह उनको संसारमें नहीं भटका सकता है। वे तो शिवपुरीके ही पात्र हैं। १६१।।

अथ देवशास्त्रमुनीनां योऽसौ निन्दा करोति तस्य पापवन्धो भवतीति कथयति—
देवहं सत्थहं मुशावरहं जो विद्दे सु करेइ ।
णियमें पाउ हवेइ तसु जें संसाह भमेइ ।।६२।।
देवानां शास्त्राणां मुनिवराणां यो विद्दे षं करोति ।
नियमेन पापं भवति तस्य येन संसारं भ्रमति ।।६२।।

आगे देव शास्त्र गुरूकी जो निंदा करता है, उसके महान् पापका वन्ध होता है, वह पापी पापके प्रभावसे नरक निगोदादि खोटी गितमें अनन्तकाल तक भटकता है—(देवानां शास्त्राणां मुनिवराणां) वीतरागदेव, जिनसूत्र, और निग्रंथमुनियोसे (यः) जो जीव (विद्वेषं) द्वेष (करोति) करता है, (तस्य) उसके (नियमेन) निष्चयसे (पापं) पाप (भवति) होता है, (येन) जिस पापके कारणसे वह जीव (संसारं) संसारमें (भ्रमति) भ्रमण करता है। अर्थात् परम्पराय मोक्षके कारण और साक्षात् पुण्यवन्धकें कारण जो देव शास्त्र गुरू हैं, इनकी जो निंदा करता है, उसके नियमसे पाप होता है, पापसे दुर्गतिमें भटकता है।

भावार्थ—निज परमात्मद्रव्यकी प्राप्तिकी रुचि वही निश्चयसम्यक्तव, उसका कारण तत्त्वार्थश्रद्धानरूप व्यवहारसम्यक्तव, उसके मूल अरहन्त देव, निर्ग्रन्थ गुरू, और दयामयी धर्म, इन तीनोंकी जो निन्दा करता है, वह मिथ्याहिष्ट होता है। वह मिथ्यात्वका महान् पाप बांधता है। उस पापसे चतुर्गति संसारमें भ्रमता है। ।६२।।

अथ पूर्वसूत्र द्वयोक्तं पुण्यपापफलं दर्शयति—

पावें गारउ तिरिउ जिउ पुग्गें ग्रमम वियागा । मिस्सें माणुस-गइ लहइ दोहि वि खड़ णिट्वागा ॥६३॥ पापेन नारकः तिर्थग् जीवः पुण्येनामरी विजानीहि । मिश्रेण मनुष्यगति लभते द्वयारिप क्षये निर्वाणम् ।।६३।।

आगे पहले दो सूत्रोंमें कहे गये पुण्य और पाप फल हैं, उनको दिखाते हैं— (जीवः) यह जीव (पापेन) पापके उदयसे (नारकः तिर्यग्) नरकगित और तिर्यञ्चगित पाता है, (पुण्येन) पुण्यसे (ग्रमरः) देव होता है, (मिश्रेण) पुण्य और पाप दोनोंके मेलसे (मनुष्यगित) मनुष्यगितको (लभते) पाता है, और (द्वयोरिप क्षये) पुण्य पाप दोनोंके ही नाण होनेसे (निर्वाणं) मोक्षको पाता है ऐसा (विजानीहि) जानो।

भावार्थ — सहज गुद्ध ज्ञानानन्द स्वभाव जो परमात्मा है, उससे विपरीत जो पापकर्म उसके उदयसे नरक तिर्यञ्चगितका पात्र होता है, आत्मस्वरूपसे विपरीत गुभ कर्मों के उदयसे देव होता है. दोनों के मेलसे मनुष्य होता है, और गुद्धात्मस्वरूपसे विपरीत इन दोनों पुण्य पापों के क्षयसे निर्वाण (मोक्ष) मिलता है। मोक्षका कारण एक गुद्धोपयोग है, वह गुद्धोपयोग निज गुद्धात्मतत्त्वके सम्यक् श्रद्धान ज्ञान आचरण-रूप है। इसलिये इस गुद्धोपयोग के विना किसी तरह भी मुक्ति नहीं हो सकती, यह सारांश जानो। ऐसा ही सिद्धान्त-ग्रन्थों में भी हरएक जगह कहा गया है। जैसे—यह जीव पापसे नरक तिर्यञ्चगितको जाता है, और धर्म (पुण्य) से देवलोक में जाता है, पुण्य पाप दोनों के मेलसे मनुष्यदेहको पाता है, और दोनों के क्षयसे मोक्ष पाता है।

अथ निरचयप्रतिक्रमणप्रत्याख्यानालोचनस्वरूपे स्थित्वा व्यवहारप्रतिक्रमण प्रत्या- ख्यानालोचनां त्यजन्तीति त्रिकलेन कथयति—

वंद्गु गिंद्गु पडिकमगु पुगगहं कारगु जेगा।
करइ करावइ अणमणइ एक्कु वि गागि ग तेण।।६४॥
वन्दनं निन्दनं प्रतिक्रमणं पुण्यस्य कारणं येन।
करोति कारयति अनुमन्यते एकमपि ज्ञानी न तेन।।६४॥

आगे निश्चयप्रतिक्रमण, निश्चयप्रत्याख्यान, और निश्चयआलोचनाळ्प जो णुद्धोपयोग उसमें ठहरकर व्यवहारप्रतिक्रमण, व्यवहारप्रत्याख्यान, और व्यवहार- आलोचनाळ्प णुभोपयोगको छोड़े, ऐसा कहते हैं—(वंदनं) पञ्चपरमेण्ठीकी वंदना, (निदनं) अपने अणुभ कर्मकी निदा, और (प्रतिक्रमणं) अपरायोंकी प्राय- श्चित्तादि विविसे निवृत्ति, ये सब (येन पुण्यस्य कारणं) जो पुण्यके कारण है,

मोक्षके कारण नहीं हैं, (तेन) इसीलिये पहली अवस्थामें पापके दूर करने के लिये ज्ञानी पुरुष इनको करता है, कराता है, और करते हुएको भला जानता है तो भो निर्विकल्प शुद्धोपयोग अवस्थामें (ज्ञानी) ज्ञानी जीव (एकमिप) इन तीनोंमेंसे एक भी (न करोति) न तो करता, (कारयित) न कराता है, और न (अनुमन्यते) करते हुएको भला जानता है।

भावार्थ — केवल शुद्ध स्वरूपमें जिसका चित्त लगा हुआ है. ऐसा निविकल्प परमात्मतत्त्वकी भावनाके बलसे देखे सुने और अनुभव किये भोगोंकी वांछारूप जो भूतकालके रागादि दोष उनका दूर करना वह निश्चयप्रतिक्रमरण; वीतराग चिदानत्व शुद्धात्माकी अनुभूतिकी भावनाके बलसे होनेवाले भोगोंकी वांछारूप रागादिकका त्याण वह निश्चयप्रत्याख्यान; और निज शुद्धात्माकी प्राप्तिके बलसे वर्तमान उदयमें आये जो शुभ अशुभके कारण हर्ष विषादादि अशुद्ध परिणाम उनको निज शुद्धात्मद्रव्यसे जुद्धा करना वह निश्चयआलोचन; इस तरह निश्चयप्रतिक्रमण प्रत्याख्यान और आलोचनामें ठहरकर जो कोई व्यवहारप्रतिक्रमण, व्यवहारप्रत्याख्यान, व्यवहार आलोचना इन तीनोंके अनुकूल वन्दना निदा आदि शुभोपयोग है, उनको छोड़ता है वही ज्ञानी कहा जाता है, अन्य नहीं। सारांश यह है कि ज्ञानी जीव तो पहले तो अशुभको त्यागकर शुभमें प्रवृत्त होता है, वाद शुभको भी छोड़के शुद्धमें लग जाता है। पहले किये हुए अशुभ कर्मोंकी निवृत्ति वह व्यवहारप्रतिक्रमण, अशुभपरिणाम होनेवाले हैं, उनका रोकना वह व्यवहारप्रत्याख्यान, और वर्तमानकालमें शुभकी प्रवृत्ति अशुभको निवृत्ति वह व्यवहारप्रतिक्रमण, अशुभवरिणाम होनेवाले हैं, उनका रोकना वह व्यवहारप्रत्याख्यान, और वर्तमानकालमें शुभको प्रवृत्ति अशुभको निवृत्ति वह व्यवहारप्रतिक्रमण, विश्वता शुभका वर्गोकार होता है, और निश्चयमें शुभ अशुभ दोनोंका ही त्याग होता है।।६४॥

व्यथ--- ·

वंद्गु णिंद्गु पडिकमगु गाणिहिं एहु ग जुनु । एक्कु जि मेल्लिवि णाणमउ सुद्धउ भाउ पवित्तु ॥६५॥ वन्दनं निन्दनं प्रतिक्रमणं ज्ञानिनां इदं न युक्तम् । एकमेव मुक्तवा ज्ञानमयं शुद्धं भावं पवित्रम् ॥६५॥

आगे इसी कथनको दृढ करते हैं—(वंदन निदनं प्रतिक्रमणं) वंदना, निदा, आरे प्रतिक्रमणं (इदं) ये तीनों (ज्ञानिनां) पूणं ज्ञानियोंको (युक्तं न) ठीक नहीं हैं।

(एकमेव) एक (ज्ञानमय) ज्ञानमय (शुद्धं पवित्रं भावं) पवित्र शुद्ध भावको (मुक्त्वा) छोड़कर अर्थात् इसके सिवाय ज्ञानीको कोई कार्य करना योग्य नहीं है।

भावार्थ — पांच इन्द्रियों के भोगों की वांछाको आदि लेकर सम्पूर्ण विभावों से रहित जो केवलज्ञानादि अनन्तगुणरूप परमात्मतत्त्व उसके सम्यक् श्रद्धान ज्ञान आच-रणरूप निर्विकल्प समाधिसे उत्पन्न जो परमानन्द परमसमरसीभाव वही हुआ अमृत-रस उसके आस्वादसे पूर्ण जो ज्ञानमयोभाव उसे छोड़कर अन्य व्यवहारप्रतिक्रमण प्रत्याख्यान आलोचनाके अनुकून वन्दन निन्दनादि शुभोपयोग विकल्प-जाल हैं, वे पूर्ण ज्ञानीको करने योग्य नहीं है। प्रथम अवस्थामें ही हैं, आगे नहीं है। १६५॥

अथ---

वंदउ णिंदउ पिंडकमड भाउ श्रमुद्धउ जासु । पर तसु संजमु श्रस्थि गावि जं मण-सुद्धि गा तासु ॥६६॥ षन्दतां निन्दतु प्रतिकामतु भावः अगुद्धो यस्य । परं तस्य संयमोऽस्ति नैव यस्मात् मनः शुद्धिनं तस्य ॥६६॥

आगे इसी बातको हढ करते हैं— (वंदतु निंदतु प्रतिक्रामतु) निःशंक वन्दना करो, निन्दा करो, प्रतिक्रमणादि करो लेकिन (यस्य) जिसके (ग्रशुद्धो भावः) जव लक अशुद्ध परिणाम हैं, (तस्य) उसके (परं) नियमसे (संयमः) संयम (नैव अस्ति) नहीं हो सकता, (यस्मात्) क्योंकि (तस्य) उसके (मनःशुद्धिः न) मनको शुद्धता नहीं है। जिसका मन शुद्ध नहीं, उसके संयम कहांसे हो सकता है ?

भावार्थ—िनत्यानन्द एकरूप निज णुद्धात्माको अनुभूतिके प्रतिपक्षी (उलटे) जो विषय कषाय उनके आधीन आर्त रौद्र खोटे ध्यानोंकर जिसका चित्त रङ्गा हुआ है, उसके द्रव्यरूप व्यवहार-वन्दना निदान प्रतिक्रमणादि क्या कर सकते हैं ? जो वह बाह्य-िक्रया करता है, तो भी उसके भावसंयम नहीं है । सिद्धान्तमें उसे असंयमी कहते हैं । कैसे हैं, वो आर्त रौद्र स्वरूप खोटे ध्यान अपनी बड़ाई प्रतिष्ठा और लाभादि सेंकड़ों मनोरथोंके विकल्पोंकी मालाके (पंक्तिके) प्रपंचकर उत्पन्न हुए हैं । जवतक ये चित्रमें हैं, तबतक बाह्य-िक्रया क्या कर सकती है ? कुछ नहीं कर सकतो ।।६६।।

एवं मोक्षमोक्षकलमोक्षमार्गादिप्रतिपादकद्वितीयमहाधिकारमध्ये निरचयनयेन पुण्य-पापद्वयं समानमित्यादिच्याख्यानमुख्यत्वेन चतुर्दशमृत्रस्थलं समाप्तम् । अधानन्तरं शुद्धो- पयोगादिव्रतिपादनमुख्यत्वेनैकाधिकचत्वारिंशत्स्त्रपर्यन्तं व्याख्यानं करोति । तत्रान्तरस्यल-चतुष्टयं भवति । तद्यथा । प्रथमस्त्रपञ्चकेन शुद्धोपयोगव्याख्यानं करोति, तदनन्तरं पञ्च-दशस्त्रपर्यन्तं वीतरागस्वसंवेदनज्ञानमुख्यत्वेन व्याख्यानम्, अत ऊर्ध्व स्त्राष्टकपर्यन्तं परिग्रह-त्यागमुख्यत्वेन व्याख्यानं, तदनन्तरं त्रयोदशस्त्रपर्यन्तं केवलज्ञानादिगुणस्वरूपेण सर्वे जीवाः समाना इति मुख्यत्वेन व्याख्यानं करोति । तद्यथा ।

रागादिविकल्पनिष्टत्तिस्वरूपशुद्धोपयोगे संयमादयः सर्वे गुणास्तिष्टन्तीति प्रति-पादयति—

> सुद्धहं संजमु सीलु तउ सुद्धहं दंसगु गागु । सुद्धहं कम्मक्खउ हवइ सुद्धउ तेगा पहागु ॥६७॥

शुद्धानां संयमः शीलं तपः शुद्धानां दर्शनं ज्ञानम् । शुद्धानां कर्मक्षयो भवति शुद्धो तेन प्रधानः ॥६७॥

इस तरह मोक्ष, मोक्ष-फल मोक्षमार्गादिका कथन करनेवाले दूसरे महा अधि-कारमें निश्चयनयसे पुण्य पाप दोनों समान हैं, इस व्याख्यानकी मुख्यतासे चौदह दोहें कहे। आगे शुद्धोपयोगके कथनको मुख्यतासे इकतालोस दोहोंमें व्याख्यान करते हैं, और आठ दोहोंमें परिग्रहत्यागके व्याख्यानकी मुख्यतासे कहते हैं, तथा तेरह दोहोंमें केवल-ज्ञानादि गुणस्वरूपकर सब जीव समान हैं, ऐसा व्याख्यान है।

अव प्रथम ही रागादि विकल्पकी निवृत्तिरूप गुद्धोपयोगमें संयमादि सब गुण रहते हैं, ऐसा वर्णन करते हैं—(गुद्धानां) गुद्धोपयोगियोंके ही (संयमः शील तपः) पांच इन्द्री छट्टे मनको रोकनेरूप संयम शोल और तप (भवति) होते हैं. (गुद्धानां) गुद्धोंके ही (दर्शनं ज्ञानं) सम्यग्दर्शन और वीतरागस्वसंवेदनज्ञान और (गुद्धानां) गुद्धोपयोगियोंके ही (कर्मक्षयः) कर्मीका नाग होता है, (तेन) इसलिये (गुद्धः) गुद्धोपयोग ही (प्रधानः) जगतमें मुख्य है।

भावार्थ — गुद्धोपयोगियोंके पांच इन्द्री छट्ठे मनका रोकना, विपयाभिलापकी निवृत्ति, और छह कायके जीवोंकी हिंसासे निवृत्ति, उसके बलसे आत्मामें निव्चत रहना, उसका नाम संयम है, वह होता है, अथवा उपेक्षासंयम अर्थात् तीन गुप्तिमें अक्टू और उपह्तसंयम अर्थात् पांच समितिका पालना, अथवा सरागसंयम अर्थात् गुभोपयोगरूप सयम और वीतरागसंयम अर्थात् गुद्धोपयोगरूप परमसंयम वह उन गुद्ध

चैतनोपयोगियोंके ही होता है। शील अर्थात् अपनेसे अपने आत्मामें प्रवृत्ति करना यह निश्चयशोल, रागादिके त्यागनेसे शुद्ध भावकी रक्षा करना वह भी निश्चयशील है, और देवाङ्गना, मनुष्यनी तियं चननी, तथा काठ पत्थर चित्रामादिकी अचेतन स्त्री—ऐसे चार प्रकारकी स्त्रियोंका मन, वचन, काय, कृत, कारित, अनुमोदनासे त्याग करना, वह व्यवहारशोल है, ये दोनों शील शुद्ध चित्तवालोंके ही होते हैं।

तप अर्थात् वारह तरहका तप उसके बलसे भावकर्म द्रव्यकर्म नोकर्मरूप सव वस्तुओं इच्छा छोड़कर गुद्धात्मामें मग्न रहना, काम क्रोधादि शत्रुओं के वशमें न होना, प्रतापरूप विजयरूप जितेन्द्री रहना। यह तप गुद्ध चित्तवालों के ही होता है। दर्शन अर्थात् साधक अवस्थामें तो गुद्धात्मामें रुचिरूप सम्यग्दर्शन और केवली अवस्थामें उस सम्यग्दर्शनका फलरूप संशय, विमोह, विश्रम रेहित निज परिणामरूप क्षायिक-सम्यवत्व केवलदर्शन यह भी गुद्धों के ही होता है। ज्ञान अर्थात् वीतराग स्वसंवेदन-ज्ञान और उसका फल केवलज्ञान वह भी गुद्धोपयोगियों के ही होता है, और कर्मक्षय अर्थात् द्रव्यकर्म भावकर्म और नोकर्मका नाश तथा परमात्मस्वरूपकी प्राप्ति वह भी गुद्धोपयागियों के ही होती है।

इसलिये शुद्धोपयोग-परिणाम और उन परिणामोंका धारण करनेवाला पुरुष ही जगत्में प्रधान है। क्योंकि संयमादि सर्व गुण शुद्धोपयोगमें ही पाये जाते हैं। इस-लिये शुद्धोपयोगके समान अन्य नहीं है, ऐसा तात्पर्य जानना। ऐसा ही अन्य ग्रन्थोंमें हरएक जगह "सुद्धस्स" इत्यादिसे कहा गया है। उसका भावार्थ यह है, कि शुद्धो-पयोगीके ही मुनिपद कहा है, और उसीके दर्शन ज्ञान कहे हैं। उसीके निर्वाण है, और वही शुद्ध अर्थात् रागादि रहित है। उसीको हमारा नमस्कार है।।६७।।

व्यथं निश्चयेन स्वकीयशुद्धभाव एव धर्म इति कथयति —

भाउ विसुद्धउ अप्पण्ड धम्मु भणेविणु लेहु । चउ-गइ-दुक्षवहं जो धरइ जीउ पडंतउ एहु ॥६८॥

भावो विशुद्धः आस्मीयः धर्मं भणित्वा लाहि । चतुर्गतिषुः सेभ्यः यो धरति जीवं पतन्तमिमम् ॥६८॥

आगे यह कहते हैं कि निश्चयसे अपना गुद्ध भाव ही धर्म है—(विशुद्धः भावः) मिध्यात्व रागादिसे रहित गुद्ध परिणाम है, वही (आत्मीयः) अपना है, और

अशुद्ध परिणाम अपने नहीं हैं, सो शुद्ध भावको ही (धर्म भिणत्वा) धर्म समभक्तर (गृह्णिथाः) अङ्गीकार करो । (यः) जो आत्मधर्म (चतुर्गतिदुःखेभ्यः) चारों गितयों के दुःखोंसे (पतंतं) संसारमें पड़े हुए (इमं जीवं) इस जीवको निकालकर (धरित) आनंद-स्थानमें रखता है।

भावार्थ — धर्म शब्दका शब्दार्थ ऐसा है, कि संसारमें पड़ते हुए प्राणियोंको निकालकर मोक्ष-पदमें रखे वह धर्म है, वह मोक्ष-पद देवेन्द्र नागेन्द्र नरेन्द्रोंकर वन्दने योग्य है। जो आत्माका निज स्वभाव है वही धर्म है, उसीमें जिनभाषित सब धर्म पाये जाते हैं। जो दयास्त्ररूप घर्म है. वह भी जीवके शुद्ध भावोंके विना नहीं होता, यति श्रावकका धर्म भी शुद्ध भावोंके विना नहीं होता, उत्तम क्षमादि दशलक्षणधर्म भी शुद्ध भाव विना नहीं हो सकता, और रतनत्रयधर्म भी शुद्ध भावोंके विना नहीं हो सकता। ऐसा ही कथन जगह जगह ग्रन्थोंमें है, "सद्दृष्टि" इत्यादि श्लोकसे—उसका अर्थ यह है, कि धर्मके ईश्वर भगवान्ने सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र इन तीनोंको धर्म कहा है। जिस धर्मके ये ऊपर कहे गये लक्षण हैं, वह राग, द्वेष, मोह रहित परिणाम-धर्म है, वह जीवका स्वभाव ही है, क्योंकि वस्तुका स्वभाव ही धर्म है। ऐसा दूसरी जगह भी ''धम्मो'' इत्यादि गाथासे कहा है, कि जो आत्म-वस्तुका स्वभाव है, वह घमं है, उत्तम क्षमादि भावरूप दस प्रकारका धर्म है, रत्नत्रय धर्म है, और जीवोंकी रक्षा यह धर्म है। यह जिनभाषित धर्म चतुर्गतिके दुःखोंमें पड़ते हुए जीवोंको उद्घारता है। यहां शिष्यने प्रश्न किया, कि जो पहले दोहेमें तो तुमने शुद्धोपयोगमें संयमादि सब गुण कहे, और यहां आत्माका गुद्ध परिणाम ही वर्म कहा है, उसमें घर्म पाये जाते हैं, तो पहले दोहेमें और इसमें क्या भेद है ?

उसका समाधान—पहले दोहेमें तो शुद्धोपयोग मुस्य कहा था, और इस दोहेमें घर्म मुख्य कहा है। शुद्धापयोगका ही नाम धर्म है, तथा धर्मका नाम ही शुद्धो-पयोग है। शब्दका भेद है, अर्थका भेद नहीं है। दोनोंका तात्पर्य एक है। इस-लिए सब तरह शुद्ध परिणाम ही कर्तव्य हैं, वही धर्म है।।६८।।

अथ विशुद्धभाव एव मोक्षमार्ग इति दर्शयति—

सिहिहिं केरा पंथडा भाउ विसुद्धउ एक्कु । जो तसु भावहं मुणि चलइ सो किम होइ विमुक्कु ॥६९॥ सिद्धेः सम्बन्धी पन्थाः भावो विशुद्ध एकः । यः तस्माद्भावात् मुनिश्चलति स कथं भवति विमुक्तः ॥६९॥

बागे शुद्ध भाव ही मोक्षका मार्ग है, ऐसा दिखलाते हैं—(सिद्धे: संबंधी) मुक्तिका (पंथा:) मार्ग (एक: विशुद्ध: भाव:) एक शुद्ध भाव ही है। (य: मुितः) जो मुित (तस्मात् भावात्) उस शुद्ध भावसे (चलित) चलायमान हो जावे, तो (स:) वह (कथं) कैसे (विमुक्तः) मुक्त (भवित) हो सकता है ? किसी प्रकार नहीं हो सकता।

भावार्थ — जो समस्त शुभाशुभ संकल्प विकल्पोंसे रिहत जीवका शुद्ध भाव है, वही निश्चयरत्नत्रयस्वरूप मोक्षका मार्ग है। जो मुनि शुद्धात्म परिणामसे च्युत हो जावे, वह किस तरह मोक्षको पा सकता है ? नहीं पा सकता। मोक्षका मार्ग एक शुद्ध भाव ही है, इसलिये मोक्षके इच्छुकको वही भाव हमेशा करना चाहिये ॥६१॥

वय क्वापि देशे गच्छ किमप्यनुष्ठानं कुरु तथापि चिचगुद्धि विना मोक्षो नास्तीति प्रकटयति—

जिहं भावइ तिहं जाहि जिय जं भावइ करि तं जि । केम्बइ मोक्खु ए श्रित्थि पर चित्तहं सुद्धि ए जं जि ॥७०॥ यत्र भाति तत्र याहि जीव यदु भाति कुरु तदेव । कथमिप मोक्षः नास्ति परं चित्तस्य शुद्धिनं यदेव ॥७०॥

आगे यह प्रकट करते हैं, कि किसी देशमें जावो, चाहे जो तप करो, तो भी चित्तकी शुद्धिके बिना मोक्ष नहीं है— (जीव) हे जीव, (यत्र) जहां (भाति) तेरी इच्छा ही (तत्र) उसी देशमें (याहि) जा, और (यत्) जो (भाति) अच्छा लगे, (तदेव) वही (कुरु) कर, (परं) लेकिन (यदेव) जवतक (चित्तस्य शुद्धिः न) मनकी शुद्धि नहीं है, तवतक (कथमिंप) किसी तरह (मोक्षो नास्ति) मोक्ष नहीं हो सकता।

भावार्थ —बड़ाई, प्रतिष्ठा, परवस्तुका लाभ, और देखे सुने भोगे हुए भोगों की वांछारूप खोटें ध्यान, (जो कि शुद्धात्मज्ञानके शत्रु हैं) इनसे जब तक यह चित्त रंगा हुआ है, अर्थात् विषय-कपायोंसे तन्मयी है, तबतक हे जीव; किसी देशमें जा, तीर्थादिकों भे भ्रमण कर, अथवा चाहे जैसा आचरण कर, किसी प्रकार मोक्ष नहीं है। सारांश यह है कि काम-क्रोधादि खांटे ध्यानसे यह जीव भोगों के सेवनके विना भो

शुद्धात्म-भावनासे च्युत हुआ, अशुद्ध भावोंसे कर्मोंको बांधता है। इसलिये हमेशा चित्तको शुद्धता रखनी चाहिये। ऐसा ही कथन दूसरी जगह भी "कंखिद" इत्यादि गाथासे कहा है, इस लोक और परलोकके भोगोंका अभिलाषी और कपायोंसे कालिमारूप हुआ अवर्तमान विषयोंका वांछक और वर्तमान विषयोंमें अत्यन्त आसक्त हुआ अति मोहित होनेसे भोगोंको नहीं भोगता हुआ भी अशुद्ध भावोंसे कर्मोंको वांचता है।।७०।।

वथ शुभाशुभशुद्धोपयोगत्रयं कथयति—

सुह परिणामें धम्मु पर असुहें होइ अहम्मु । दोहिं वि एहिं विविज्ञियउ सुद्धुण बंधइ कम्मु ॥७१॥

शुभ परिणामेन धर्मः परं अशुभेन भवति अधर्मः । द्वाभ्यामि एताभ्यां विवर्जितः शुद्धो न बघ्नाति कर्म ॥७१॥

अगे शुभ अशुभ और शुद्ध इन तीन उपयोगोंको कहते हैं—(शुभपरिणामेन) दान पूजादि शुभ परिणामोंसे (धर्मः) पुण्यरूप व्यवहारधर्म (परं) मुख्यतासे (भवित) होता है, (अशुभेन) विषय कषायादि अशुभ परिणामोंसे (अधर्मः) पाप होता है, (अपि) और (एताभ्यां) इन (द्वाभ्यां) दोनोंसे (विवर्णितः) रहित (शुद्धः) मिध्यात्व रागादि रहित शुद्ध परिणाम अथवा परिणामधारी पुरुष (कर्म) ज्ञानावरणादि कर्मको (न) नहीं (बध्नाति) वांधता ।

भावार्थ — जैसे स्फिटिकमणि शुद्ध उज्ज्वल है, उसके जो काला डंक लगायें, तो काला मालूम होता है, और पीला डंक लगावें तो पीला भासता है, और यि कृछ भी न लगावें, तो शुद्ध स्फिटिक ही है, उसी तरह यह आत्मा क्रमसे अशुभ शुभ शुद्ध इन परिणामोंसे परिणत होता है। उनमेंसे मिथ्यात्व और विषय कपायादि अशुभके अवलम्बन (सहायता) से तो पापको ही बांघता है, उसके फलसे नरक निगोदादिक दुःखोंको भोगता है और अरहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय, साघु इन पांच परमें पिठयोंके गुणस्मरण और दानपूजादि शुभ कियाओंसे संसारकी स्थितिका छेदनेवाला जो तीर्थ दूरनामकमें उसको आदि ले विणिष्ट गुणक्ष्य पुण्यप्रकृतियोंको अवांछीक वृत्तिमें बांचता है। तथा केवल शुद्धात्माके अवलम्बनक्ष शुद्धोपयोगसे उसी भवमें केवल-ज्ञानादि अनन्तगुणक्ष्य मोक्षको पाता है। इन तीन प्रकारके उपयोगोंमेंसे सर्वथा उपादेन

तो शुद्धोपयोग ही है, अन्य नहीं है। और शुभ अशुभ इन दोनोंमेंसे अशुभ तो सब प्रकारसे निषिद्ध है, नरक निगोदका कारण है, किसी तरह उपादेय नहीं है— हेय है, तथा शुभोपयोग प्रथम अवस्थामें उपादेय है, और परम अवस्थामें उपादेय नहीं है, हेय है। 1981।

एवमेकचत्वारिंशतस्त्रप्रमितमहास्थलमध्ये स्त्रपश्चकेन शुद्धोपयोगव्याख्यानमुख्यत्वेन प्रथमान्तरस्थलं गतम् ।

वत ऊर्ध्व तस्मिन्नेव महास्थलमध्ये पश्चदशस्त्रपर्यन्तं वीतरागस्वसंवेदनज्ञानी-मुख्यत्वेन व्याख्यानं क्रियते । तद्यथा—

> दाणि लब्भइ भोउ पर इंदत्तगु वि तवेण। जम्मग्य-मरग्य-विवज्जियउ पउ लब्भइ णागेग्य।।७२॥

दानेन लभ्यते भोगः परं इन्द्रत्वमपि तपसा । जन्ममरणविवर्जितं पदं लभ्यते ज्ञानेन ॥७२॥

इसप्रकार इकतालीस दोहोंके महास्थलमें पांच दोहोंमें शुद्धोपयोगका व्या-स्यान किया । आगे पन्द्रह दोहोंमें वीतरागस्वसंवेदनज्ञानकी मुख्यतासे व्यास्यान करते हैं—(दानेन) दानसे (परं) नियम करके (भोगः) पांच इंद्रियोंके भोग (लभ्यते) प्राप्त होते हैं, (अपि) और (तपसा) तपसे (इंद्रत्वं) इन्द्र-पद मिलता है, तथा (ज्ञानेन) वीतराग-स्वसंवेदनज्ञानसे (जन्ममरणविवर्णितं) जन्म जरा मरणसे रहित (पदं) जो मोक्ष-पद वह (लभ्यते) मिलता है।

भावार्थ — आहार अभय औषघ और शास्त्र इन चार तरहके दानों को यदि सम्यवत्व रहित करे, तो भोगभूमिके सुख पाता है, तथा सम्यक्त्व सहित दान करे, तो परम्पराय मोक्ष पाता है। यद्यपि प्रथम अवस्थामें देवेन्द्र चक्रवर्ती आदिकी विभूति भी पाता है, तो भी निविकल्पस्वसंवेदनज्ञानकर मोक्ष ही है। यहां प्रभाकरभट्टने प्रथन किया, कि हे भगवन्, जो ज्ञानमात्रसे ही मोक्ष होता है, तो सांख्यादिक भी ऐसा हो कहते हैं, कि ज्ञानसे ही मोक्ष है, उनको क्यों दूपण देते हो? तब श्रीगुरुने कहा—इस जिन-शासनमें वीतरागनिविकल्प स्वसंवेदन सम्यग्ज्ञान कहा गया है, सो वीतराग कहनेसे वीतरागचारित्र भी आ जाता है, और सम्यक् पदके कहनेसे सम्यक्त्व भी आ जाता है। जैसे एक चूर्णमें अथवा पाकमें अनेक श्रीपिचयां आ जातो हैं, परन्तु वस्तु एक ही कहलाती है, उसी तरह वीतरागिनिवकलप स्वसंवेदनज्ञानके कहनेसे सम्यादर्शन ज्ञान चारित्र ये तीनों आ जाते हैं। सांख्यादिकके मतमें वीतराग विशेषण नहीं है, और सम्यक् विशेषण नहीं है, केवल ज्ञानमात्र ही कहते हैं, सो वह मिध्याज्ञान है, इसलिये दूषण देते हैं, यह जानना ।।७२।।

वय तमेवार्थं विपक्ष दूपणद्वारेण द्रहयति —

देउ गिरंजगु इउं भणइ गाणि मुक्खु ग भंति। गाग-विहीगा जीवडा चिरु संसारु भमंति ॥७३॥

देवः निरञ्जन एवं भणति ज्ञानेन मोक्षो न भ्रान्तिः। ज्ञानविहीना जीवाः चिरं संसारं भ्रमन्ति।।७३।।

आगे इसी अर्थको विपक्षीको दूषण देकर हढ़ करते हैं—(निरंजनः) अनन्ते ज्ञानादि गुण सहित, और अठारह दोष रहित, जो (देवः) सर्वज्ञ वीतरागदेव हैं, वे (एवं) ऐसा (भणित) कहते हैं, कि (ज्ञानेन) वीतरागनिविकल्प स्वसंवेदनरूप सम्यग्ज्ञान से ही (मोक्षः) मोक्ष है, (न भ्रांतिः) इसमें सन्देह नहीं है। और (ज्ञानिवहीनाः) स्व-संवेदनज्ञानकर रहित जो (जीवाः) जीव हैं, वे (चिरं) बहुत कालतक (संसारं) संसारमें (भ्रमंति) भटकते हैं।

भावार्थ —यहां वीतरागस्वसंवेदनज्ञानमें यद्यपि सम्यक्त्वादि तीनों हैं, तो भी मुख्यता सम्यग्ज्ञानकी ही है। क्योंकि श्रीजिनवचनमें ऐसा कथन किया है, कि जिसका कथन किया जावे, वह मुख्य होता है, अन्य गीण होता है, ऐसा जानना ।।७३।।

अथ पुनरिष तमेवार्थं दृष्टान्तदाष्टीन्तिकाभ्यां निश्चिनोति—
णाग-विहीगाहं मोक्ख-पउ जीव म कासु वि जोइ।
बहुएं सिलिख-विरोलियइं करु चोप्पडउ गा होइ॥७४॥
ज्ञानविहोनस्य मोक्षपदं जीव मा कस्यापि अद्राक्षीः।
बहुना सिललिवलोडितेन करः चिक्कणो न भवति।।७४॥

आगे फिर भी इसी कथनको हुष्टान्त और दार्प्टांतसे निष्चित करते हैं— (ज्ञानिवहोनस्य) जो सम्यग्ज्ञानकर रहित मिलन चित्त है, अर्थात् अपनी बड़ाई प्रतिष्ठी लाभादि दुष्ट भावोंसे जिसका चित्त परिणत हुआ है, और मनमें ऐसा जानता है, कि हमारी दुष्टताको कोई नहीं जान सकता, ऐसा समभकर वीतराग परमानन्द सुखरसके अनुभवहन चित्तकी शुद्धिको नहीं करता, तया वाहरसे वगुलाकासा भेष मायाचारहप लोकरंजनके लिये घारण किया है, यही सत्य है, इसी भेषसे हमारा कल्याण होगा, इत्यादि अनेक विकल्पोंकी कल्लोलोंसे अपवित्र है, ऐसे (कस्यापि) किसी अज्ञानीके (मोक्षपदं) मोक्ष-पदवी (जीव) हे जीव, (मा द्राक्षोः) मत देख अर्थात् विना सम्यग्ज्ञान के मोक्ष नहीं होता । उसका दृष्टान्त कहते हैं ।

(बहुना) बहुत (सिललिवलोडितेन) पानीके मथनेसे भी (करः) हाथ (चिक्कणो) चोकना (न भवित) नहीं होता । क्योंिक जलमें चिकनापन है हो नहीं । जैसे जलमें चिकनाई नहीं है, वैसे वाहिरी भेषमें सम्यग्ज्ञान नहीं है । सम्यग्ज्ञानके बिना महान् तप करो, तो भी मोक्ष नहीं होता । क्योंिक सम्यग्ज्ञानका लक्षण वीतराग शुद्धात्माकी अनुभूति है, वही मोक्षका मूल है । वह सम्यग्ज्ञानसम्यग्दर्शनादिसे भिन्न नहीं है, तीनों एक हैं । ७४।।

वथ निश्चयनयेन यनिजात्मवोधज्ञानवाह्यं ज्ञानं तेन प्रयोजनं नास्तीत्यभिष्रायं मनसि संप्रधार्य स्त्रमिदं प्रतिपादयति—

.जं शिय-बोहहं बाहिरउ शागु वि कज्जु श तेण । दुक्लहं कारगु जेश तउ जीवहं होइ खरोश ॥७५॥ यत् निजबोधाद्बाह्यं ज्ञानमपि कार्यं न तेन । दु:खस्य कारणं येन तपः जीवस्य भवति क्षणेन ॥७५॥

आगे निश्चयकर आत्मज्ञानसे विहमुंख वाह्य पदार्थोंका ज्ञान है, उससे प्रयो-जन नहीं सघता, ऐसा अभिप्राय मनमें रखकर कहते हैं—(यत्) जो (निजवोधात्) आत्मज्ञानसे (वाह्यं) वाहर (रहित) (ज्ञानमिष) शास्त्र वगैरका ज्ञान भी है, (तेन) उस ज्ञानसे (कार्यं न) कुछ काम नहीं (येन) क्योंकि (तपः) वीतरागस्वसंवेदनज्ञान रहित तप (क्षणेन) शीघ्र ही (जीवस्य) जीवको (दुःखस्य कारणं) दुःखका कारण (भवति) होता है।

भावार्थ — निदानबन्ध आदि तीन शल्योंको बादि ले समस्त विषयाभिलापरूप मनोरथोंके विकल्पजालरूपी अग्निकी ज्वालाओंसे रहित जो निजसम्यग्ज्ञान है, उससे रहित बाह्य पदार्थोंका शास्त्रद्वारा ज्ञान है, उससे कुछ काम नहीं। कार्य तो एक निज आत्माके जाननेसे है। यहां शिष्यने प्रश्न किया, कि निदानबन्ध रहित आत्मज्ञान तुमने बतलाया, उसमें निदानबन्ध किसे कहते हैं ?

उसका समाधान—जो देखे सुने और भोगे हुए इन्द्रियोंके भोगोंसे जिसका चित्त रङ्ग रहा है, ऐसा अज्ञानी जीव रूप-लावण्य सौभाग्यका अभिलाषी वासुदेव चक्र-वर्ती-पदके भोगोंकी वांछा करे, दान पूजा तपश्चरणादिकर भोगोंकी अभिलाषा करे, वह निदानबन्ध है, सो यह बड़ी शल्य (कांटा) है। इस शल्यसे रहित जो आत्मज्ञान उसके बिना शब्द-शास्त्रादिका ज्ञान मोक्षका कारण नहीं है। क्योंकि वीतरागस्वसंवे-दनज्ञान रहित तप भी दु:खका कारण है। ज्ञान रहित तपसे जो संसारकी सम्पदायं मिलती हैं, वे क्षणभंगुर हैं। इसलिये यह निश्चय हुआ, कि आत्मज्ञानसे रहित जो शास्त्रका ज्ञान और तत्पश्चरणादि हैं, उनसे मुख्यताकर पुण्यका बन्ध होता है। उस पुण्यके प्रभावसे जगत्की विभूति पाता है, वह क्षणभंगुर है। इसलिये अज्ञानियोंका तप और श्रुत यद्यपि पुण्यका कारण है, तो भी मोक्षका कारण नहीं है।।७४॥

वथ येन मिथ्यात्वरागादिवृद्धिभवति तदात्मज्ञानं न भवतीति निरूपयति—

तं णिय-णाणु जि होइ ण वि जेण पवड्ढइ राउ । दिणयर-किरणहं पुरउ जिय किं विजसइ तम-राउ ॥७६॥

तत् निजज्ञानमेव भवति नापि येन प्रवर्धते रागः। दिनकरिकरणानां पुरतः जीव कि विलसति तमोरागः।।७६।।

आगे जिससे मिथ्यात्व रागादिककी वृद्धि हो, वह आत्मज्ञान नहीं है, ऐसा निरूपण करते हैं—(जीव) हे जीव, (तत्) वह (निजज्ञानं एव) वीतराग नित्यानंद अखण्डस्वभाव परमात्मतत्त्वका परिज्ञान हो (नापि) नहीं (भवति) है, (येन) जिससे (रागः) परद्रव्यमें प्रीति (प्रवर्धते) वढ़े, (दिनकरिकरणानां पुरतः) सूर्यकी किरणोंक आगे (तमोरागः) अन्धकारका फैलाव (कि विलसित) कैसे शोभायमान हो सकता है नहीं हो सकता।

भावार्थ—णुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न जो वीतराग परम बानन्द उसके णवु पंचेन्द्रियोंके विषयोंकी अभिलाषा जिसमें हो, वह निज (आत्म) ज्ञान नहीं है, अज्ञान ही है। जिस जगह वीतरागभाव है, वही सम्यग्ज्ञान है। इसी वातको हप्टान्त देकर हड़ करते हैं, सो सुनो। हे जीव, जैसे सूर्यके प्रकाशके आगे अन्थेरा नहीं शोभा देता, वैसे ही आत्मज्ञानमें विषयोंकी अभिलाषा (इच्छा) नहीं शोभती। यह निश्चयसे जानना। शास्त्रका ज्ञान होने पर भी जो निराकुलता न हो, और आकुलताके उपजानेवाले आत्मीक-सुखके वैरी रागादिक जो वृद्धिको प्राप्त हों, तो वह ज्ञान किस कामका? ज्ञान तो वह है, जिससे आकुलता मिट जावे। इससे यह निश्चय हुआ, कि वाह्य पदार्थीका ज्ञान मोक्ष-फलके अभावसे कार्यकारी नहीं है। 10 ६ 11

वध ज्ञानिनां निज्शुद्धात्मस्त्रह्मं विहाय नान्यत्किमप्युपादेयमिति दर्शयति—
श्रप्पा मिलिलिति गागियहं श्रग्गु ग सुंदरु वत्थु ।
तेगा ग विसयहं मणु रमइ जागंतहं परमत्थु ॥७७॥
आत्मान मुक्तवा ज्ञानिनां अन्यन्न सुन्दरं वस्तु ।
तेन न विषयेषु मनो रमते जानतां परमार्थम् ॥७७॥

आगे ज्ञानी जीवोंके निज शुद्धात्मभावके विना अन्य कुछ भी आदरने योग्य नहीं है, ऐसा दिखलाते हैं—(आत्मानं) आत्माको (मुक्तवा) छोड़कर (ज्ञानिनां) ज्ञानियों को (अन्यद् वस्तु) अन्य वस्तु (सुंदरं न) अच्छी नहीं लगती, (तेन) इसलिये (परमार्थ जानतां) परमात्म-पदार्थको जाननेवालोंका (मनः) मन (विषयाणां) विषयोंमें (न रमते) नहीं लगता।

भावार्थ— मिथ्यात्व रागादिकके छोड़नेसे निज शुद्धात्म द्रव्यके यथार्थ ज्ञानकर जिनका चित्त परिणत हो गया है, ऐसे ज्ञानियोंको शुद्ध वुद्ध परम स्वभाव परमात्माको छोड़के दूसरी कोई भी वस्तु सुन्दर नहीं भासती । इसीलिये उनका मन कभी विषय-वासनामें नहीं रमता । ये विषय कैसे हैं । जो कि शुद्धात्माकी प्राप्तिके शत्रु हैं । ऐसे ये भव-भ्रमणके कारण हैं, कामभोगरूप पांच इन्द्रियोंके विषय उनमें मूढ़ जीवोंका ही मन रमता है, सम्यग्द्दिका मन नहीं रमता । कैसे हैं सम्यग्द्दिट, जिन्होंने वीतराग सहजानन्द अखण्ड सुखमें तन्मय परमात्मतत्त्वको जान लिया है । इसलिये यह निश्चय हुआ, कि जो विषय-वासनाके अनुरागो हैं, वे अज्ञानो हैं, और जो ज्ञानीजन हैं, वे विषय-विकारसे सदा विरक्त ही हैं । 19७।

वय तमेवार्थं दृष्टान्तेन समर्थयित— अप्पा मिल्लिवि णाणमे चित्ति गा लग्गइ अग्गु । मरगउ जें परियागियउ तहुँ कच्चें कउ गग्गु ॥७=॥ आत्मानं मुक्त्वा ज्ञानमयं चित्ते न लगति अन्यत् । मरकतः येन परिज्ञातः तस्य काचेन कुतो गणना ॥७८॥

आगे इसी कथनको हष्टान्तसे हढ़ करते हैं—(ज्ञानमयं आत्मानं) केवल-ज्ञानादि अनन्तगुणमयी आत्माको (मुक्त्वा) छोड़कर (अन्यत्) दूसरी वस्तु (चित्ते) ज्ञानियोंके मनमें (न लगित) नहीं रुचित । उसका हष्टान्त यह है, कि (येन) जिसने (मरकतः) मरकतमणि (रत्न) (परिज्ञातः) जान लिया, (तस्य) उसको (काचेन) कांचसे (कि गणनं) क्या प्रयोजन है ?

भावार्थ — जिसने रत्न पा लिया, उसको कांचके दुकड़ोंकी क्या जरूरत है? उसी तरह जिसका चित्त आत्मामें लग गया, उसके दूसरे पदार्थोंकी वांछा नहीं रहती।

अथ कर्मफलं भुद्धानः सन् योऽसौ रागद्धे पं करोति स कर्म वध्नातीति कथयति—

भुं जंतु वि णिय-कम्म-फलु मोहइं जो जि करेइ। भाउ असुंदरु सुंदरु वि सो पर कम्मु जणेइ॥७६॥

भुञ्जनोऽपि निजकर्मफलं मोहेन य एव करोति । भावं असुन्दरं सुन्दरमि स परं कर्म जनयति ॥७६॥

अगे कर्म-फलको भोगता हुआ जो राग द्वेष करता है, वह कर्मोंको वांधता है—(य एव) जो जीव (निजकर्मफलं) अपने कर्मोंके फलको (भुंजानोऽपि) भोगता हुआ भी (मोहेन) मोहसे (असुंदरं सुंदरं ग्रपि) भले और बुरे (भावं) परिणामोंको (करोति) करता है, (सः) वह (परं) केवल (कर्म जनयित) कर्मको उपजाता (वांधता) है।

भावार्थ—वीतराग परम आह्नादरूप गुद्धात्माकी अनुभूतिसे विपरीत जो अगुद्ध रागादिक विभाव उनसे उपाजन किये गये गुभ अगुभ कर्म उनके फलकी भोगता हुआ जो अज्ञानी जीव मोहके उदयसे हर्प विपाद भाव करता है, वह नये कर्मी का वन्य करता है। सारांश यह है, कि जो निज स्वभावसे च्युत हुआ उदयमें आये हुए कर्मों राग द्वेप करता है, वही कर्मों को वांचता है।।७६।।

वथ उदयागते कर्मानुभवे योऽसी रागद्वेषी न करोति स कर्म न वध्नातीति कथयति—

भुं जंतु वि णिय-कम्म-फलु जो तिहं राउ गा जाइ। सो गावि बंधइ कम्मु पुगु संचिउ जेगा विलाइ॥८०॥ भुञ्जानोऽपि निजकर्मफलं यः तत्र रागं न याति। स नैव बध्नाति कर्म पुनः संचितं येन विलीयते।।८०॥

अ। गे जो उदयप्राप्त कर्मों राग द्वेष नहीं करता, वह कर्मों भो नहीं वांधता, ऐसा कहते हैं—(निजकर्मफलं) अपने वांधे हुए कर्मों के फलको (भुंजानोऽिष) भोगता हुआ भी (तत्र) उस फलके भोगने में (यः) जो जीव (रागं) राग द्वेषको (न याति) नहीं प्राप्त होता (सः) वह (पुनः कर्म) फिर कर्मको (नैव) नहीं (बध्नाति) वांधता, (येन) जिस कर्मवंध। भाव परिणामसे (संचितं) पहले वांधे हुए कर्म भी (विलीयते) नाश हो जाते हैं।

भावार्थ—निज शुद्धात्माके ज्ञानके अभावसे उपार्जन किये जो शुभ अशुभ कर्म उनके फलको भोगता हुआ भो वीतराग चिदानन्द परमस्वभावरूप शुद्धात्मतत्त्वको भावनासे उत्पन्न अतीन्द्रियसुखरूप अमृतसे तृप्त हुआ जो रागी हेषी नहीं होता, वह जीव फिर ज्ञानावरणादि कर्मोंको नहीं बांघता है, और नये कर्मोंका बंधका अभाव होने से प्राचीन कर्मोंकी निर्जरा ही होती है। यह संवरपूर्वक निर्जरा ही मोक्षका मूल है? ऐसा कथन सुनकर प्रभाकरभट्टने प्रश्न किया, कि हे प्रभो, "कर्मके फलको भोगता हुआ भी ज्ञानसे नहीं बघता" ऐसा सांख्य आदिक भी कहते हैं, उनको तुम दोप क्यों देते हो?

उसका समाधान श्रीगुरु करते हैं —हम तो आत्मज्ञान संयुक्त ज्ञानी जीवोंकी अपेक्षासे कहते हैं, वे ज्ञानके प्रभावसे कर्म-फल भोगते हुए भी राग द्वेप भाव नहीं करते । इसलिये उनके नये वंधका अभाव है, और जो मिध्यादृष्टि ज्ञानभावसे वाह्य पूर्वोपाजित कर्म-फलको भोगते हुए रागी द्वेषी होते हैं, उनके अवश्य बंध होता है । इस तरह सांख्य नहीं कहता, वह वोतरागचारित्रसे रहित कथन करता है । इसलिए उन सांख्यादिकोंको दूषण दिया जाता है । यह तात्पर्य जानना ।। = 0 ।।

अथ यावत्कालमणुमात्रमपि रागं न मुश्चित वावत्कालं कर्मणा न मुन्यते इति प्रतिपादयित—

जो श्रणु-मेनु वि राउ मिण जाम ग मिल्लइ एत्थु। सो गावि मुच्चइ ताम जिय जागांतु वि परमत्थु ॥=१॥

यः अग्रुमात्रमपि रागं मनिस यावत् न मुञ्चित अत्र । स नैव मुज़्यते तावत् जीव जानन्नपि परमार्थम् ।। ८१।।

आगे जबतक परमाणुमात्र भी रागको नहीं छोड़ता—धारण करता है, तब-तक कर्मोंसे नहीं छूटता, ऐसा कथन करते हैं—(यः) जो जीव (अणुमात्रं अपि) थोड़ा भी (रागं) राग (मनिस्त) मनमेंसे (यावत्) जबतक (अत्र) इस संसारमें (न मुंचिति) नहीं छोड़ देता है, (तावत्) तबतक (जीव) हे जीव, (परमार्थ) निज शुद्धात्मतत्त्वको (जानन्निप) शब्दसे केवल जानता हुआ भी (नैव) नहीं (मुच्यते) मुक्त होता।

भावार्थ—जो वीतराग सदा आनन्दरूप शुद्धात्मभावसे रहित पंचेन्द्रियों के विषयों की इच्छा रखता है, मनमें थोड़ासा भी राग रखता है, वह आगमज्ञानसे आत्माको शब्दमात्र जानता हुआ भो वीतरागचारित्रकी भावनाके विना मोक्षको नहीं पाता ।। दशा

व्य निर्विकल्पात्मभावनाश्र्न्यः शास्त्रं पठन्निप तपरचरणं कुर्वनिप परमार्थं न वेचीति कथयति—

> बुड्मइ सत्थइं तउ चरइ पर परमत्थु ण वेइ । ताव ण मुंचइ जाम णिव इहु परमत्थु मुगोइ ॥८२॥ बुध्यते शास्त्राणि तपः चरित परं परमार्थं न वेत्ति । तावत् न मुच्यते यावत् नैव एनं परमार्थं मनुते ॥८२॥

आगे जो निर्विकल्प आत्म-भावनासे शून्य है, वह णास्त्रको पढ़ता हुआ भी तथा तपश्चरण करता हुआ भी परमार्थको नहीं जानता है, ऐसा कहते हैं— (शास्त्राणि) शास्त्रोंको (बुध्यते) जानता है, (तपः चरित) और तपस्या करता है, (परं) लेकिन (परमार्थ) परमात्माको (नवेत्ति) नहीं जानाता है, (यावत्) और जवतक (एवं) पूर्व कहे हुए (परमार्थ) परमात्माको (नव मनुते) नहीं जानता, या अच्छी तरह अनुभव नहीं करता है, (तावत्) तवतक (न मुच्यते) नहीं छूटता ।

भावार्थ — यद्यपि व्यवहारनयसे आत्मा अध्यात्मशास्त्रींसे जाना जाता है, तो भी निश्चयनयसे वीतरागस्वसंवेदनज्ञान ही से जानने योग्य है, यद्यपि वाह्य सहकारी-कारण अनशनादि वारह प्रकारके तपसे साधा जाता है, तो भी निश्चयनयसे निर्विकरणवीतरागचारित्र ही से आत्माकी सिद्धि है। जिस वीतरागचारित्रका शुद्धात्मामें विश्राम होना ही लक्षण है। सो वीतरागचारित्रके आगमज्ञानसे तथा वाह्य तपसे आत्मज्ञानकी सिद्धि नहीं है। जवतक निज शुद्धात्मतत्त्वके स्वरूपका आचरण नहीं है, तवतक कर्मोंसे नहीं छूट सकता। यह निःसन्देह जानना, जवतक परमतत्त्वको न जाने, न श्रद्धा करे, न अनुभवे, तवतक कर्मबन्धसे नहीं छूटता। इससे यह निश्चय हुआ, कि कर्मबन्धसे छूटनेका कारण एक आत्मज्ञान ही है, और शास्त्रका ज्ञान भी आत्मज्ञानके लिये ही किया जाता है, जैसे दीपकसे वस्तुको देखकर वस्तुको उठा लेते हैं, और दीपकको छोड़ देते हैं, उसी तरह शुद्धात्मतत्त्वके उपदेश करनेवाले जो अध्यात्मशास्त्र उससे शुद्धात्मतत्त्वको जानकर उस शुद्धात्मतत्त्वका अनुभव करना चाहिए, और शास्त्रका विकल्प छोड़ना चाहिये। शास्त्र तो दीपकके समान है, तथा आत्मवस्तु रत्नके समान है। । = २।।

अथ योऽसौ शास्त्रं पठन्निप विकल्पं च मुश्चित निश्चयेन देहस्थं शुद्धात्मानं न मन्यते स जहो भवतीति प्रतिपादयति—

सत्थु पढंतु वि होइ जडु जो गा हगोइ वियप्पु ।
देहि वसंतु वि ग्शिम्मलउ गावि मगणइ परमप्पु ॥=३॥
शास्त्रं पठन्नि भवति जडः यः न हन्ति विकल्पम् ।
देहे वसन्तमिष निर्मलं नैव मन्यते परमात्मानम् ॥=३॥

आगे जो शास्त्रको पढ़ करके भी विकल्पको नहीं छोड़ता, और निश्चयसे शुद्धात्माको नहीं मानता जो कि शुद्धात्मदेव देहरूपी देवालयमें मौजूद है, उसे च ध्यावता है, वह मूर्ख है, ऐसा कहते हैं—(य:) जो जीव (शास्त्रं) शास्त्रको (पठन्निप) पदता हुआ भी (विकल्पं) विकल्पको (न) (हंति) नहीं दूर करता, (मेंटता) वह (जडो भवति) मूर्ख है, जो विकल्प नहीं मेंटता, वह (देहे) शरीरमें (वसंतमिप) रहते हुए भी (निर्मलं परमात्मानं) निर्मल परमात्माको (नैवमन्यते) नहीं श्रद्धानमें लाता।

भावार्थ-शास्त्रके अभ्यासका तो फल यह है, कि रागादि विकल्पोंको दूर करना, और निजशुद्धात्माको ध्यावना । इसलिए इस व्याख्यानको जानकर तीन गुप्तिमें अचल हो परमसमाधिमें आरूढ होके निजस्वरूपका ध्यान करना। लेकिन जबतक तीन गुप्तियां न हों, परमसमाधि न आवे, (हो सके) तवतक विषयकषायों हटानेके लिये परजीवोंको धर्मोपदेश देना, उसमें भी परके उपदेशके बहानेसे मुख्यताकर अपना जीव ही को सम्बोधना। वह इस तरह है, कि परको उपदेश देते अपनेको समभावे। जो मार्ग दूसरोंको छुड़ावे, वह आप कैसे करे। इससे मुख्य सम्बोधन अपना ही है। परजीवोंको ऐसा हो उपदेश है, जो यह बात मेरे मनमें अच्छी नहीं लगती, तो तुमको भी भली नहीं लगती होगी, तुम भी अपने मनमें विचार करो। 1531।

अथ वोधार्थं शास्त्रं पठनिष यस्य विशुद्धात्मप्रतीतिलक्षणो वोधो नास्ति स मुहो भवतीति प्रतिपादयति—

> वोह-िणमित्तें सत्थु किल लोइ पढिज्जइ इत्थु। तेण वि बोहु ए। जासु वरु सो किं मूहु ए। तत्थु।। प्रशा

वोधनिमित्तोन शास्त्रं किल लोके पठ्यते अत्र । तेनापि बोधो न यस्य वरः स कि मूढो न तथ्यम् ।। ८४।।

अभे ज्ञान के लिए शास्त्रको पढ़ते हुए भी जिसके आत्म-ज्ञान नहीं, वह मूर्ष है, ऐसा कथन करते हैं—(श्रत्र लोके) इस लोकमें (किल) नियमसे (बोधनिमित्त न) ज्ञानके निमित्त (शास्त्र) शास्त्र (पठ्यते) पढ़े जाते हैं, (तेनापि) परन्तु शास्त्रके पढ़नेंसे भी (यस्य) जिसको (वरः बोधः न) उत्तम ज्ञान नहीं हुआ, (स) वह (कि) क्या (मूढः न) मूर्ख नहीं है ? (तथ्यं) मूर्ख ही है इसमें सन्देह नहीं।

भावार्थ—इस लोकमें यद्यपि लोक व्यवहारसे नवीन कविता का कर्ता कित, प्राचीन काव्योंकी टीकाके कर्ताको गमक, जिससे वादमें कोई न जीत सके ऐसा वादित्व, और श्रोताओंके मनको अनुरागी करनेवाला शास्त्रका वक्ता होनेरूप वाग्मित्व, इत्यादि लक्षणोंवाला शास्त्रजनित ज्ञान होता है, तो भी निश्चयनयसे वीतरागस्व-संवेदनरूप ही ज्ञानकी अध्यात्म-शास्त्रोंमें प्रशंसा की गई है। इसलिये स्वसंवेदन ज्ञानके विना शास्त्रोंके पढ़े हुए भी मूर्ख हैं। और जो कोई परमात्मज्ञानके उत्पन्न करनेवाला छोटे घोड़े शास्त्रोंको भी जानकर वीतराग स्वसंवेदनज्ञानकी भावना करते हैं, वे मुक्त हो जाते हैं।

ऐसा ही कथन ग्रन्थोंमें हरएक जगह कहा है, कि वैराग्यमें लगे हुए जो मोहशत्रुको जीतनेवाले हैं, वे थोड़े शास्त्रोंको ही पढ़कर सुधर जाते हैं—मुक्त हो जाते हैं, और वैराग्यके विना सब शास्त्रोंको पढ़ते हुए भी मुक्त नहीं होते । यह निश्चय जानना परन्तु यह कथन अपेक्षासे है । इस वहानेसे शास्त्र पढ़नेका अभ्यास नहीं छोड़ना, और जो विशेष शास्त्रके पाठी हैं, उनको दूषण न देना । जो शास्त्रके अक्षर वता रहा है. और आत्मामें चित्त नहीं लगाया वह ऐसे जानना कि जैसे किसीने कण रहित बहुत भूसेका ढेर कर लिया हो, वह किसी कामका नहीं है । इत्यादि पीठिकामात्र सुनकर जो विशेष शास्त्रज्ञ हैं, उनकी निंदा नहीं करनी, और जो बहुश्रुत हैं, उनको भी अल्प शास्त्रज्ञोंकी निन्दा नहीं करनी चाहिये । क्योंकि परके दोष ग्रहण करनेसे राग द्वेषकी उत्पत्ति होती है, उससे ज्ञान और तपका नाश होता है, यह निश्चयसे जानना ।। दि।।

अथ वीतरागस्वसंवेदनज्ञानरहितानां तीर्थभ्रमणेन मोक्षो न भवतीति कथयति— तित्थइं तित्थु भमंताहं मूढहं मोक्खु ण होइ । गागा-विविज्ञिं जेगा जिय मुणिवरु होइ ण सोइ ॥ ५॥ तीर्थं तीर्थं भ्रमतां मूढानां मोक्षो न भवति । ज्ञानविविज्ञितो येन जीव मुनिवरो भवति न स एव ॥ ५॥।

आगे वीतरागस्वसंवेदनज्ञानसे रहित जीवोंको तीर्थ-भ्रमण करनेसे भी मौक्ष नहीं है, ऐसा कहते हैं—(तीर्थ तीर्थ) तीर्थ तीर्थ प्रति (भ्रमतां) भ्रमण करनेवाले (मूढानां) मूर्खीको (मोक्षः) मुक्ति (न भवति) नहीं होती, (जीव) हे जीव, (येन) वयोंकि जो (ज्ञानिवर्वाजतः) ज्ञानरहित हैं, (स एव) वह (मुनिवरः न भवति) मुनीश्वर नहीं हैं, संसारी हैं। मुनीश्वर तो वे ही हैं, जो समस्त विकल्पजालोंसे रहित होके अपने स्वरूपमें रमें, वे ही मोक्ष पाते हैं।

भावार्थ — निर्दोप परमात्माकी भावनासे उत्पन्न हुआ जो वीतराग परम आनंदरूप निर्मल जल उसके धारण करनेवाले और ज्ञान दर्शनादि गुणोंके समूहरूपी चन्दनादि वृक्षोंके वनोंसे शोभित तथा देवेन्द्र चक्रवर्ती गणधरादि भव्यजीवरूपी तीर्थ-यात्रियोंके कानोंको सुखकारी ऐसी दिव्यध्वनिसे शोभायमान और अनेक मुनिजनरूपी राजहंसोंको आदि लेकर नाना तरहके पक्षियोंके शब्दोंसे महामनीहर जो अरहन्त वीत- राग सर्वज्ञ वे ही निश्चयसे महातीर्थ हैं, उनके समान अन्य तीर्थ नहीं हैं। वे ही संसार के तरने के कारण परमतीर्थ हैं। जो परम समाधिमें लोन महामुनि हैं, उनके वे ही तीर्थ हैं, निश्चयसे निज शुद्धात्मतत्त्वके ध्यानके समान दूसरा कोई तीर्थ नहीं है, और व्यवहारनयसे तीर्थ ङ्कर परमदेवादिके गुणस्मरणके कारण मुख्यतासे शुभ वन्धके कारण ऐसे जो कैलास, सम्मेदशिखर आदि निर्वाणस्थान हैं, वे भी व्यवहारमात्र तीर्थ कहें हैं। जो तीर्थ-तीर्थ प्रतिभ्रमण करे, और निज तीर्थका जिसके श्रद्धान परिज्ञान आव-रण नहीं हो, वह अज्ञानी है। उसके तीर्थ भ्रमनेसे मोक्ष नहीं हो सकता ।। ५।।

अथ ज्ञानिनां तथैवाज्ञानिनां च यतीनामन्तरं दर्शयति—

गागिहिं मूहहं मुणिवरहं अंतरु होइ महंतु । देहु वि मिस्नइ गागियउ जीवइं भिगगु मुगंतु ॥ ६॥ ज्ञानिनां मूहानां मुनिवराणां अन्तरं भवति महत् । देहमपि मुञ्चित ज्ञानी जीवाद्भिन्तं मन्यमानः ॥ ६॥

आगे ज्ञानी और अज्ञानी यितयों में बहुत बड़ा भेद दिखलाते हैं—(ज्ञानिनां) सम्यग्दिष्ट भाविलगी (मूढानां) मिध्यादिष्ट द्रव्यिलगी (मुनिवराणां) मुनियों में (महत् अंतरं) बड़ाभारी भेद (भवित) है। (ज्ञानी) क्यों कि ज्ञानी मुनि तो (देहं ग्राप) शरीरको भी (जीवाद्भिन्नं) जीवसे जुदा (मन्यमानः) जानकर (मुंचित) छोड़ देते हैं, अर्थात् शरीरका भी ममत्व छोड़ देते हैं, तो फिर पुत्र स्त्री आदिका वया कहना है? ये तो प्रत्यक्षसे जुदे हैं, और द्रव्यिलगीमुनि लिंग (भेष) में आत्म-वृद्धिको रखता है।

भावार्थ — वीतरागस्वसंवेदनज्ञानी महामुनि मन वचन काय इन तीनोंसे अपनेसे भिन्न जानता है, द्रव्यकर्म भावकर्म नोकर्मादिकसे जिसको ममता नहीं है, पिता माता पुत्र कलत्रादिकी तो वात अलग रहे जो अपने आत्म-स्वभावसे निज देहको ही जुदा जानता है। जिसके परवस्तुमें आत्मभाव नहीं है। और मूढात्मा परभावोंको अपने जानता है। यही ज्ञानी और अज्ञानीमें अन्तर है। परको अपना माने वह वंवता है, और न मानें वह मुक्त होता है। यह निश्चयसे जानना ।। ६।।

एवमेकचत्वारिंगत्यत्रप्रमितमहाम्थलमध्ये पञ्चद्रायत्रैर्वीतरागस्वसंवेदनज्ञानमुग्त्यत्वेन द्विनीयमन्तरस्थलं समाप्तम् । तदनन्तरं तत्रेय महाम्थलमध्ये सृत्राष्टकपर्यन्तं परिग्रहत्याग-च्याख्यानमुख्यत्वेन ततीयमन्तरस्थलं प्रारम्यते । तद्यथा— लेणहं इच्छइ मृद्ध पर भुवगु वि एहु असेसु । बहु विह-धम्म-मिसेण जिय दोहिं वि एहु विसेसु ॥=७॥ लातुं इच्छति मूढः परं भुवनमपि एतद् अशेषम् । बहुविधधर्ममिषेण जीव दृयोः अपि एप विशेषः ॥=७॥

इस प्रकार इकतालोस दोहोंके महास्थलके मध्यमें पन्द्रह दोहोंमें वीतरागस्य-संवेदनज्ञानकी मुख्यतासे दूसरा अन्तरस्थल समाप्त हुआ।

अब परिग्रहत्यागके व्याख्यानको आठ दोहोंमें कहते हैं—(द्वयो: अपि) ज्ञानी और अज्ञानी इन दोनोंमें (एष विशेषः) इतना ही भेद है, कि (मूढः) अज्ञानीजन (बहुविधधर्ममिषेरा) अनेक तरहके धर्मके बहानेसे (एतद् अशेषं) इस समस्त (भुवनं अपि) जगत्को ही (परं) नियमसे (लातुं इच्छिति) लेनेकी इच्छा करता है, अर्थात् सद संसारके भोगोंकी इच्छा करता है, तपश्चरणादि कायक्लेशसे स्वर्गादिके सुखोंको चाहता है, और ज्ञानीजन कर्मोंके क्षयके लिये तपश्चरणादि करता है, भोगोंका अभिलाषी नहीं है।

भावार्थ—वीतराग सहजानन्द अखण्डसुखका आस्वादरूप जो गुद्धात्मा वही आराधने योग्य है, ऐसी जो रुचि वह सम्यग्दर्शन, समस्त मिध्यात्व रागादि आस्रवसे भिन्नरूप उसी परमात्माका जो ज्ञान, वह सम्यग्ज्ञान और उसीमें निश्चल चित्तकी वृत्ति वह सम्यक्चारित्र, यह निश्चयरत्नत्रयरूप जो गुद्धात्माकी रुचि जिसके नहीं, ऐसा मूढ़जन आत्माको नहीं जानता हुआ, ओर नहीं अनुभवता हुआ जगत्के समस्त भोगों को धर्मके बहानेसे लेना चाहता है, तथा ज्ञानोजन समस्त भोगोंसे उदास है, जो विद्यमान भोग थे, वे सब छोड़ दिये और आगामी वांछा नहीं है ऐसा जानना ।। ८७।।

वथ शिष्यकरणाद्यनुष्टानेन पुस्तकाद्युवकरणेनाहानी तुष्यति, झानी पुनर्बन्धहेतुं जानन् सन् रुज्जां करोतीति प्रकटयति—

चेल्ला-चेल्ली-पुरिथयहिं त्सइ मृहु णिभंतु । एयहिं लज्जइ गागियउ वंधहं हेउ मुगंतु ॥==॥

शिष्याजिकापुस्तकैः तुष्यति मूढो निभ्रन्तिः । एतैः लज्जते ज्ञानी वन्वस्य हेतुं जानन् ॥==॥ आगे शिष्योंका करना, पुस्तकादिका संग्रह करना, इन वातोंसे अज्ञानी प्रसन्न होता है, और ज्ञानीजन इनको बन्धके कारण जानता हुआ इनसे रागभाव नहीं करता, इनके संग्रहमें लज्जावान् होता है—(मूढः) अज्ञानीजन (शिष्याजिका-पुस्तकैः) चेला चेली पुस्तकादिसे (तुष्यित) हिष्त होता है, (निभ्रान्तः) इसमें कुछ सन्देह नहीं है, (ज्ञानी) और ज्ञानीजन (एतेः) इन बाह्य पदार्थोंसे (लज्जते) शरमाता है, क्योंकि इन सबोंको (बंधस्य हेतुं) बन्धका कारण (जानन्) जानता है।

भावार्थ—सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्ररूप जो निज शुद्धात्मा उसको न श्रद्धान करता, न जानता और न अनुभव करता जो मूढ़ात्मा वह पुण्यवन्धके कारण जिनदीक्षा दानादि शुभ आचरण और पुस्तकादि उपकरण उनको मुक्तिके कारण मानता है, और ज्ञानोजन इनको साक्षात् पुण्यवन्धके कारण जानता है, परम्पराय मुक्तिके कारण मानता है। यद्यपि व्यवहारनयकर बाह्य सामग्रीको धर्मका साधन जानता है, तो भी ऐसा मानता है, कि निश्चयनयसे मुक्तिके कारण नहीं हैं।। प्राप्ता

व्य चट्टपट्टकुण्डिकाद्युपकरणैर्मोहमुत्पाद्य मुनिवराणां उत्पर्थे पात्यते [१] इति प्रतिपादयति—

चहिं पहिं कुंडियहिं चेह्ना-चेह्नियएहिं।
मोहु जगोविणु मुणिवरहं उप्पहि पाडिय तेहिं॥८६॥
चहुः पट्टैः कुण्डिकाभिः शिष्याजिकाभिः।
मोहं जनियत्वा मुनिवराणां उत्पथे पातितास्तैः॥८६॥

आगे कमंडलु पीछी पुस्तकादि उपकरण और शिष्यादिका संघ ये मुनियोंको मोह उत्पन्न कराके खोटे मार्गमें पटक देते हैं—(चट्टै: पट्टै: कुंडिकाभिः) पीछो कर्म डल पुस्तक और (शिष्याजिकाभिः) मुनि श्रावकरूप चेला, अजिका, श्राविका इत्यादि चेली—ये संघ (मुनिवराणां) मुनिवरोंको (मोहं जनियत्वा) मोह उत्पन्न कराके (तैः) वे (उत्पथे) उन्मार्गमें (खोटे मार्गमें) (पातिताः) डाल देते हैं।

भावार्थ — जैसे कोई अजोणंके भयसे मनोज्ञ आहारको छोड़कर लहुन करता है, पीछे अजीणंको दूर करनेवाली कोई मीठी औपिधको लेकर जिह्नाका लपटी होके मात्रामे अधिक लेके औपिधका ही अजोणं करता है, उसी तरह अज्ञानी कोई द्रव्यालगी यतो विनयवानु पतिवता स्त्री आदिको मोहके उससे छोड़कर जिनदीक्षा लेके अर्जाणं समान मोहंके दूर करनेके लिये वैराग्य घारण करके बीषिध समान जो उपकरणादि उनको हो ग्रहण करके उन्होंका अनुरागी (प्रेमी) होता है, उनकी वृद्धिसे सुख मानता है, वह औषिधका ही अजीर्ण करता है। मात्रा प्रमाण औषिध लेवें, तो वह रोगको हर सके। यदि औषिधका हो अजीर्ण करे—मात्रासे अधिक लेवे, तो रोग नहों जाता, उलटी रोगकी वृद्धि ही होती है। यह नि:सन्देह जानना।

इससे यह निश्चय हुआ जो परमोपेक्षासंयम अर्थात् निर्विकल्प परमसमाधि-रूप तीन गुप्तिमयी परम शुद्धोपयोगरूप संयमके धारक हैं, उनके शुद्धात्माकी अनुभूतिसे विपरीत सब ही परिग्रह त्यागने योग्य हैं। शुद्धोपयोगी मुनियोंके कुछ भी परिग्रह नहीं है, और जिनके परमोपेक्षा संयम नहीं लेकिन व्यवहार संयम है, उनके भावसंयमकी रक्षाके निमित्त होन संहननके होनेपर उत्कृष्ट शक्तिके अभावसे यद्यपि तपका साधन शरीरकी रक्षाके निमित्त अन्न जलका ग्रहण होता है, उस अन्न जलके लेनेसे मल-मूत्रादिकी बाधा भी होती है, इसलिये शौचका उपकरण कमण्डलु, और संयमोपकरण पीछी, और ज्ञानोपकरण पुस्तक इनको ग्रहण करते हैं, तो भी इनमें ममता नहीं है, प्रयोजनमात्र प्रथम अवस्थामें धारते हैं।

ऐसा दूसरी जगह "रम्येषु" इत्यादिसे कहा है, कि मनोज्ञ स्त्री खादिक वस्तुओं में जिसने मोह तोड़ दिया है, ऐसा महामुनि संयमके साधन पुस्तक पीछी कम-ण्डलु आदि उपकरणों में वृथा मोहको कैसे कर सकता है ? कभी नहीं कर सकता। जैसे कोई बुद्धिमान पुरुष रोगके भयसे अजीर्णको दूर करना चाहे और अजीर्णके दूर करनेके लिये औषधिका सेवन करे, तो क्या मात्रासे अधिक ले सकता है ? ऐसा कभी नहीं करेगा, मात्राप्रमाण ही लेगा।। दहा।

वथ केनापि जिनदीक्षां गृहीत्वा शिरोलुञ्चनं कृत्वापि सर्वसंगपरित्यागमकुर्वतात्मा विचित इति निरूपयति——

केण वि ऋष्पउ वंचियउ सिरु लुँचिवि छारेण। सयल वि संग गा परिहरिय जिगावर-लिंगधरेगा ॥६०॥

केनापि बात्मा विच्चितः शिरो लुञ्चित्वा क्षारेण । सकला अपि संगा न परिहृता जिनवरलिङ्गधरेण ॥६०॥ अगे ऐसा कहते हैं, जिसने जिनदीक्षा धरके केशोंका लोंच किया, और सकल परिग्रहका त्याग नहीं किया. उसने अपनी आत्मा ही को वंचित किया—(केनापि) जिस किसीने (जिनवर्रालगधरेण) जिनवरका भेष धारण करके (क्षारेण) भस्मसे (शिरः) शिरके केश (लुंचित्वा) लौंच किये, (उखाड़े) लेकिन (सकला अपि संगाः) सब परिग्रह (न परिहृताः) नहीं छोड़े, उसने (आत्मा) अपनी आत्माको ही (वंचितः) ठग लिया।

भावार्थ—वीतराग निर्विकल्पनिजानन्द अखंडरूप सुखरसका जो आस्वाद उसरूप परिणमी जो परमात्माकी भावना वही हुआ तीक्ष्ण शस्त्र उससे बाहिरके और अन्तरके परिग्रहोंकी वांछा आदि ले समस्त मनोरथ उनकी कल्लोल मालाओंका त्यागरूप मनका मुंडन वह तो नहीं किया, और जिनदीक्षारूप शिरोमुंडन कर भेप रखा, सब परिग्रहका त्याग नहीं किया, उसने अपनी आत्मा ठगी। ऐसा कथन सममकर निज शुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न, वीतराग परम आनन्दस्वरूपको अंगीकार करके तीनोंकाल तीनों लोकमें मन, वचन, काय, कृत, कारित, अनुमोदनाकर देखे सुने अनुभवे जो परिग्रह उनकी वांछा सर्वथा त्यागनी चाहिये। ये परिग्रह शुद्धात्माकी अनुभृतिसे विपरीत हैं।।६०।।

अथ ये सर्वसंगपरित्यागरूपं जिनलिङ्गं गृहीत्वापीष्टपरिग्रहान् गृह्दित ते व्हिंदं कृत्वा पुनरिप गिलन्ति तामिति प्रतिपादयति—

> जे जिगा-लिंगु धरेवि मुणि इट्ट-परिग्गह लेंति । छिंद करेविणु ते जि.जिय सा पुणु छिंद गिलंति ॥६१॥ ये जिनलिङ्गं घृत्वापि मुनय इष्टपरिग्रहान लान्ति । छिंद कृत्वा ते एव जीव तां पुनः छिंद गिलन्ति ॥६१॥

आगे जो सर्वसंगके त्यागरूप जिनमुद्राको ग्रहण कर फिर परिग्रहको धारण करता है, वह वमन करके पीछे निगलता है, ऐसा कथन करते हैं—(ये) जो (मुनयः) मुनि (जिन्निलंग) जिन्निलंगको (धृत्वापि) ग्रहणकर (इष्टपरिग्रहान्) फिर भी इच्छित परिग्रहोंको (लांति) ग्रहण करते हैं, (जीव) हे जीव, (ते एव) वे ही (छिंद गृत्वा) वमन करके (पुनः) फिर (तां छिंद) उस वमनको पीछे (गिलंति) निगलते हैं।

भावार्थ—परिग्रहके तीन भेदोंमें गृहस्थकी अपेक्षा चेतन परिग्रह पुत्र कलत्रादि, अचेतन परिग्रह आभरणादि, और मिश्र परिग्रह आभरण सिहत स्त्री पुत्रादि, साधुकी अपेक्षा सिचत्त परिग्रह शिष्यादि, अचित्त परिग्रह पीछी कमंडलु पुस्तकादि, और मिश्र परिग्रह पीछी कमंडलु पुस्तकादि सिहत शिष्यादि अथवा साधुके भावोंकी अपेक्षा सिचत परिग्रह मिथ्यात्व रागादि, अचित्त परिग्रह द्रव्यक्तमं नोकर्म, और मिश्र परिग्रह द्रव्यक्तमं भावकर्म दोनों मिले हुए। अथवा वीतराग त्रिगुप्तिमें लीन ध्यानी पुरुषकी अपेक्षा सिचत परिग्रह सिद्धपरमेष्ठीका ध्यान, अचित्त परिग्रह पुदुगलादि पांच द्रव्यका विचार, और मिश्र परिग्रह गुणस्थान मार्गणास्थान जीवसमासादिरूप संसारी-जीवका विचार।

इस तरह बाहिरके और अन्तरके परिग्रहसे रहित जो जिनलिंग उसे ग्रहण कर जो अज्ञानी शुद्धात्माकी अनुभूतिसे विपरीत परिग्रहको ग्रहण करते हैं, वे वमन करके पीछे आहार करनेवालोंके समान निन्दाके योग्य होते हैं। ऐसा दूसरी जगह भी कहा है, कि जो जीव अपने माता, पिता, पुत्र, मित्र, कलत्र इनको छोड़कर परके घर और पुत्रादिकमें मोह करते हैं, अर्थात् अपना परिवार छोड़कर शिष्य-शाखाओं राग करते हैं, वे भुजाओं से समुद्रको तैरके गायके खुरसे वने हुए गढ़ेके जलमें डूबते हैं, कैसा है समुद्र, जिसमें जलचरोंके समूह प्रगट हैं, ऐसे अथाह समुद्रको तो बाहोंसे तिर जाता है, लेकिन गायके खुरके जलमें डूबता है। यह बड़ा अचम्भा है। घरका ही सम्बन्ध छोड़ दिया तो पराये पुत्रोंसे क्या राग करना ? नहीं करना ।। ६१।।

वथ ये ख्यातिपूजालाभनिमित्तं गुद्धात्मानं त्यजन्ति ते लोहकीलनिमित्तं देवं देव-कुलं च दहन्तीति कथयति—

> लाहहं कित्तिहि कारिएए जे सिव-संग्र चयंति। खीला-लिगिवि ते वि मुिए देउलु देउ डहंति ॥६२॥ लाभस्य कीर्तेः कारणेन ये शिवसंगं त्यजन्ति।

कोलानिमित्तां तेऽपि मुनयः देवकुल देवं दहन्ति ।। ६२।।

आगे जो अपनी प्रसिद्ध (वड़ाई) प्रतिष्ठा और परवस्तुका लाभ इन तीनोंके लिए आत्मध्यानको छोड़ते हैं, वे लोहेके कीलेके लिए देव तथा देवालयको जलाते हैं—— (ये) जो कोई (लाभस्य) लाभ (कीर्तेः कारणेन) और कोर्तिके कारण (शिवसंगं) पर-

मात्माके ध्यानको (त्यजंति) छोड़ देते हैं, (ते अपि मुनयः) वे ही मृनि (कीता-निमित्तं) लोहेके कीलेके लिए अर्थात् कीलेके समान असार इन्द्रिय-सुखके निमित्तं (देवकुलं) मुनिपद योग्य शरीररूपी देवस्थानको तथा (देवं) आत्मदेवको (दहंति) भवकी आतापसे भस्म कर देते हैं।

भावार्थ — जिस समय ख्याति पूजा लाभके अर्थ शुद्धात्माकी भावनाको छोड़कर अज्ञान भावोंमें प्रवर्त होते हैं, उस समय ज्ञानावरणादि कर्मोंका बन्ध होता है।
उस ज्ञानावरणादिके बन्धसे ज्ञानादि गुणका आवरण होता है। केवलज्ञानावरणसे
केवलज्ञान ढक जाता है, मोहके उदयसे अनन्तसुख, वीर्यान्तरायके उदयसे अनन्तवल,
और केवलदर्शनावरणसे केवलदर्शन आच्छादित होता है। इसप्रकार अनन्तवलुख्यका
आवरण हो रहा है। उस अनन्तचलुख्यके अलाभमें परमौदारिक शरीरको नहीं पाता,
क्योंकि जो उसी भवमें मोक्ष जाता है, उसीके परमौदारिक शरीर होता है। इसिंग
जो कोई समभावमें शुद्धात्माकी भावना करे, तो अभी स्वर्गमें जाकर पीछे विदेहीं
मनुष्य होकर मोक्ष पाता है। ऐसा ही कथन दूसरी जगह शास्त्रोंमें लिखा है, कि तपने
स्वर्ग तो सभी पाते हैं, परन्तु जो कोई ध्यानके योगसे स्वर्ग पाता है, वह परभवमें
सासते (अविनाशी) सुखको (मोक्षको) पाता है। अर्थात् स्वर्गसे आकर मनुष्य होके
मोक्ष पाता है, उसीका स्वर्ग पाना सफल है, और जो कोरे (अकेले) तपसे स्वर्ग पाकं
फिर संसारसे भ्रमता है, उसका स्वर्ग पाना वृथा है।।६२।।

व्यथ यो वाह्याभ्यन्तरंपरिग्रहेणात्मानं महान्तं मन्यते स परमार्था न जानातीति दर्शयति—

श्रप्पं मग्णइ जो जि मुणि गरुयं गंथिह तत्थु । स्रो परमत्थे जिणु भगाइ गावि बुड्मह परमत्थु ॥६३॥ बात्मानं मन्यते य एव मुनिः गुरुकं ग्रन्थैः तथ्यम् । स परमार्थेन जिनो भणति नैव बुध्यते परमार्थम् ॥६३॥

कागे जो बाह्य अभ्यन्तर परिग्रहसे अपनेको महन्त मानता है, वह परमार्घको नहीं जानता, ऐसा दिखलाते हैं—-(य एव) जो (मुनिः) मुनि (ग्रंथैः) बाह्य परिग्रहों (ग्रात्मानं) अपनेको (गुरकं) महन्त (बड़ा) (मन्यते) मानता है, अर्थात् परिग्रहों हो गौरव जानता है, (तथ्यं) निश्चयसे (सः) वही पुरुष (परमार्थेन) बाह्यपरि

(परमार्थ) परमार्थको (नैव बुध्यते) नहीं जानता, (जिनः भणित) ऐसा जिनेश्वरदेव कहते हैं।

भावार्थ—निर्दोष परमात्मासे पराङ्मुख जो पूर्वसूत्रमें कहे गये सिचत्त अचित्त मिश्र परिग्रह हैं, उनसे अपनेको महन्त मानता है, जो मैं बहुत पढ़ा हूँ। ऐसा जिसके अभिमान है, वह परमार्थ यानी वीतराग परमानन्दस्वभाव निज आत्माको नहीं जानता। आत्म-ज्ञानसे रहित है, यह निःसन्देह जानो।। ६३।।

ग्रन्थेनात्मानं महान्तं मन्यमानः सन् परमार्थं कस्मान्न जानातीति चेत्— बुज्भंतहं परमत्थु जिय गुरु लहु श्रात्थि ण कोइ । जीवा सयल वि बंभु परु जेण वियागाइ सोइ ॥६४॥ बुध्यमानानां परमार्थं जीव गुरुः लघुः अस्ति न कोऽपि । जीवाः सकला अपि बह्य परं येन विजानाति सोऽपि ॥६४॥

आगे शिष्य प्रश्न करता है, कि जो ग्रन्थसे अपनेको महन्त मानता है, वह परमार्थको क्यों नहीं जानता ? इसका समाधान आचार्य करते हैं—(जीव) हे जीव, (परमार्थ) परमार्थको (बुध्यमानानां) समभनेवालोंके (कोऽपि) कोई जीव (गुरुः लघुः) वड़ा छोटा (न अस्ति) नहीं है, (सकला अपि) सभी (जीवाः) जीव (परब्रह्म) परमन्त्रह्मस्वरूप हैं, (येन) क्योंकि निश्चयनयसे (सोऽपि) वह सम्यग्दृष्टि एक भी जीव (विजानाति) सबको जानता है।

भावार्थ—जो परमार्थको नहीं जानता, वह परिग्रहसे गुस्ता समभता है, बौर परिग्रहके न होनेसे लघुउना जानता है, यही भूल है। यद्यपि गुस्ता लघुता कर्मके आवरणसे जीवोंमें पायी जाती है, तो भी गुद्धनयसे सब समान हैं, तथा ब्रह्म अर्थात् सिद्धपरमेष्ठी केवलजानसे सबको जानते हैं, सबको देखते हैं, उसी प्रकार निण्चयनयसे सम्यग्द्दि सब जीवोंको गुद्धरूप ही देखता है।। १४।।

एवमेकचत्वारिंशत्स्त्रप्रमितमहास्थलमध्ये परिग्रहपरित्यागव्याख्यानमुख्यतया स्त्राष्ट-केन तृतीयमन्तरस्थलं समाप्तम् । अत ऊर्ध्वं त्रयोदशस्त्रपर्यन्तं शुद्धनिरचयेन सर्वे जीवाः केवलक्षानादिगुणैः समानास्तेन कारणेन पोडशवणिकासुवर्णवद्भेदो नास्तीति प्रतिपादयति । तद्यथा— जो भत्तउ रयगा-त्तयह तसु मुणि लक्खगा एउ।
अच्छउ किहं वि कुडिल्लियइ सो तसु करइ गा भेउ। १६५॥
यः भक्तः रत्तत्रयस्य तस्य मन्यस्व लक्षणं इदम्।
तिष्ठतु कस्यामिष कुद्रचां स तस्य करोति न भेदम्। १६५॥

इस तरह इकतालीस दोहोंके महास्थलमें परिग्रह त्यागके व्याख्यानकी मुख्यतासे आठ दोहोंका तीसरा अन्तरस्थल पूर्ण हुआ। आगे तेरह दोहोंतक गुढ़ निश्चयसे सब जीव केवलज्ञानादिगुणसे समान हैं, इसलिये सोलहवान (ताव) के सुवर्ण की तरह भेद नहीं है, सब जीव समान हैं, ऐसा निश्चय करते हैं।

वह ऐसे हैं—(य) जो मुनि (रत्नत्रयस्य) रत्नत्रयकी (भक्तः) क्षाराधना (सेवा) करनेवाला है, (तस्य) उसके (इदं लक्षणं) यह लक्षण (मन्यस्व) जानना कि (कस्यामिष कुडचां) किसी शरीरमें जीव (तिष्ठतु) रहे, (सः) वह जानी (तस्य भेदं) उस जीवका भेद (न करोति) नही करता, अर्थात् देहके भेदसे गुरुता लघुताका भेद करता है, परन्तु ज्ञानदृष्टिसे सबको समान देखता है।

भावार्थ —वीतरागस्वसंवेदनज्ञानी निश्चयरत्नत्रयका आराधकका ये लक्षण प्रभाकरभट्ट तू निःसन्देह जान, जो किसी शरीरमें कर्मके उदयसे जीव रहे, परनृ निश्चयसे शुद्ध वुद्ध (ज्ञानी) ही है। जैसे सोनेमें वान-भेद है, वैसे जीवोंमें वान-भेद नहीं है, केवलज्ञानादि अनन्त गुणोंसे सब जीव समान हैं। ऐसा कथन सुनकर प्रभाकरभट्टचे प्रश्न किया, हे भगवन, जो जोवोंमें देहके भेदसे भेद नहीं है, सब समान हैं, तब जो वेदान्ती एक ही आत्मा मानते हैं, उनको क्यों दोप देते हो ? तब श्रीगुरु उसका समाधान करते हैं —िक शुद्धसंग्रहनयसे सेना एक ही कही जाती है, लेकिन सेनामें अनेक हैं, तो भी ऐसे कहते हैं, कि सेना आयी, सेना गयी, उसी प्रकार जातिकी अपेक्षासे जीवोंके भेद नहीं हैं, सब एक जाति हैं, और व्यवहारनयसे व्यक्तिकी अपेक्षा भिन्न-भिन्न हैं, अनन्त जीव हैं, एक नहीं है। जैसे वन एक कहा जाता है, और वृक्ष जुदे जुदे हैं, तथा जैमें सुदे जुदे हैं, उसी तरह जातिसे जीवोंमें एकता है, लेकिन द्रव्य जुदे जुदे हैं, तथा जैमें सेना एक है, परन्तु हाथी घोड़े रथ सुभट अनेक हैं, उसी तरह जीवोंमें जानना ।।६४।।

अथ त्रिसुवनस्थजीवानां मृदा मेदं सुर्वन्ति, ज्ञानिनस्तु भिन्नभिन्नमुवर्णानां पोडव-वर्णिकेकत्ववत्केवरुज्ञानरुक्षणेनेकत्वं ज्ञानन्तीति द्र्ययति— जीवहं तिहुयण-संठियहं मूढा भेउ करंति । केवल-णाणि णाणि फुडु सयलु वि एक्कु मुगंति ॥६६॥

जीवानां त्रिभुवनसंस्थितानां मूढा भेदं कुर्वन्ति । केवलज्ञानेन ज्ञानिनः स्फुट सकलमि एकं मन्यन्ते ।।६६॥

वागे तीन लोकमें रहनेवाले जीवोंका अज्ञानी भेद करते हैं। जीवपनेसे कोई कम बढ़ नहीं हैं, कर्मके उदयसे शरोर-भेद हैं, परन्तु द्रव्यकर सब समान हैं। जैसे सोनेमें वान-भेद है, वैसे हो परके सयोगसे भेद मालूम होता है, तो भी सुवर्णपनेसे सब समान हैं, ऐसा दिखलाते हैं—(त्रिभुवनसंस्थितानां) तीन भुवनमें रहनेवाले (जीवानां) जावोंका (मूढाः) मूर्ख हो (भेदं) भेद (कुर्वित) करते हैं, और (ज्ञानिनः) ज्ञानी जीव (केवलज्ञानेन) केवलज्ञानसे (स्फुटं) प्रगट (सकलमिप) सब जीवोंको (एकं मन्यंते) समान जानते हैं।

भावार्थ — व्यवहारनयकर सोलहवानके सुवर्ण भिन्न भिन्न वस्त्रोंमें लपेटें तो वस्त्रके भेदसे भेद है, परन्तु सुवर्णपनेसे भेद नहीं है, उसी प्रकार तीन लोकमें तिष्ठे हुए जीवोंका व्यवहारनयसे शरीरके भेदसे भेद है, परंतु जीवपनेसे भेद नहीं है। देहका भेद देखकर मूढ जीव भेद मानते हैं, और वीतराग स्वसंवेदनज्ञानी जीवपनेसे सव जीवोंको समान मानता है। सभी जीव केवलज्ञानवेलिके कन्द सुख-पंक्ति हैं, कोई कम वढ़ नहीं है। १६६॥

वथ केवलज्ञानादिलक्षणेन शुद्धसंग्रहनयेन सर्वे जीवाः समाना इति कथयति—

जीवा सयल वि गाग्य-मय जम्मग्य-मरग्य-विमुक्त । जीव-पएसहिं सयल सम सयल वि सग्रग्रहिं एक ॥६७॥

जीवाः सकला अपि ज्ञानमया जन्ममरण विमुक्ताः। जीवप्रदेशैः सकलाः समाः सकला अपि स्वगुणैरेके ॥६७॥

आगे केवलज्ञानादि लक्षणसे शुद्धसंग्रहनयकर सब जीव एक हैं, ऐसा कहते हैं—(सकलाअपि) सभी (जीवाः) जीव (ज्ञानमयाः) ज्ञानमयी हैं, और (जन्म-मरणिवमुक्ताः) (जीवप्रदेशैः) अपने-अपने प्रदेशोंसे (सकलाः समाः) सब समान हैं, (अपि) और (सकलाः) सब जीव (स्वगुणैः एके) अपने केवलज्ञानादि गुणोंसे समान हैं।

भावार्थ — व्यवहारसे लोक-अलोकका प्रकाशक और निश्चयनयसे निज शुद्धात्मद्रव्यका ग्रहण करनेवाला जो केवलज्ञान वह यद्यपि व्यवहारनयसे केवलज्ञान वरण कमंसे ढंका हुआ है, तो भी शुद्ध निश्चयसे केवलज्ञानावरणका अभाव होतेसे केवलज्ञानस्वभावसे सभी जीव केवलज्ञानमयो हैं। यद्यपि व्यवहारनयकर सब संसारो जीव जन्म मरण सहित हैं, तो भी निश्चयनयकर वीतराग निजानन्दरूप अतीन्द्रिय सुवन्मयो हैं, जिनको आदि भी नहीं और अन्त भी नहीं ऐसे हैं, शुद्धात्मस्वरूपसे विपरीत जन्म मरणके उत्पन्न करनेवाले जो कर्म उनके उदयके अभावसे जन्म मरण रहित हैं। यद्यपि संसारअवस्थामें व्यवहारनयकर प्रदेशोंका संकोच विस्तारको धारण करते हुए देहप्रमाण हैं, और मुक्त-अवस्थामें चरम (अन्तिम) शरीरसे कुछ कम देहप्रमाण हैं, तो भी निश्चयनयकर लोकाकाशप्रमाण असंख्यातप्रदेशी हैं, हानि-वृद्धि न होनेसे अपने प्रदेशोंकर सब समान हैं, और यद्यपि व्यवहारनयसे संसार-अवस्थामें इन जीवोंके अव्यावाध अनन्त सुखादिगुण कर्मोंसे ढंके हुए हैं, तो भी निश्चयनयकर कर्मके अभावमें सभी जीव गुणोंकर समान हैं। ऐसा जो शुद्ध आत्माका स्वरूप है, वही ध्यान करने योग्य है।।६७।।

व्यथ जीवानां ज्ञानदर्शनलक्षणं प्रतिपादयति—

जीवहं लक्खणु जिणवरिह भासिउ दंसण-णाणु। तेण ण किज्जइ भेउ तहं जइ मणि जाउ विहाणु॥६८॥

जीवानों लक्षणं जिनवरैः भाषितं दर्शनं ज्ञानं । तेन न कियते भेदः तेषां यदि मनसि जातो विभातः ॥६८॥

आगे जीवोंका ज्ञान-दर्शन कहते हैं—(जीवानां लक्षणं) जीवोंका लक्षणं (जिनवरैः) जिनेन्द्रदेवने (दर्शनं ज्ञानं) दर्शन और ज्ञान (भाषितं) कहा है, (तेन) इसलिए (तेषां) उन जोवोंमें (भेदः) भेद (न क्रियते) मत कर, (यदि) अगर (मनिस्त) तेरे मनमें (विभातः जातः) ज्ञानरूपी सूर्यका उदय हो गया है, अर्थात् हैं णिष्य, तू सवको समान जान।

भावार्थ— यद्यपि व्यवहारनयसे संसारीअवस्थामें मत्यादि ज्ञान, और चक्षुरादि दर्शन जीवके लक्षण कहे हैं, तो भी निण्चयनयकर-केवलदर्शन केवलज्ञान ये ही नक्षण हैं, ऐसा जिनेन्द्रदेवने वर्णन किया है। इसलिये व्यवहारनयकर देह-भेदसे भी भेद नहीं है, केवलज्ञानदर्शनरूप निजलक्षणकर सब समान हैं, कोई भी बड़ा छोटा नहीं है। जो तेरे मनमें वीतराग निविकलप स्वसंवेदन ज्ञानरूप सूर्यका उदय हुआ है, और मोह निद्रा के अभावसे आत्म-बोधरूप प्रभात हुआ है, तो तू सबोंको समान देख। जैसे यद्यपि सोलहवानीके सोने सब समान वृत्त हैं, तो भी उन सुवर्ण-राशियोंमेंसे एक सुवर्णको ग्रहण किया, तो उसके ग्रहण करनेसे सब सुवर्ण साथ नहीं आते, क्योंकि सबके प्रदेश भिन्न हैं, उसी प्रकार यद्यपि केवलज्ञान दर्शन लक्षण सब जीव समान हैं, तो भी एक जीवका ग्रहण करनेसे सबका ग्रहण नहीं होता। क्योंकि प्रदेश सबके भिन्न भिन्न हैं, इससे यह निश्चय हुआ, कि यद्यपि केवलज्ञान दर्शन लक्षणसे सब जीव समान हैं, तो भी प्रदेश सबके जुदे जुदे हैं, यह तात्पर्य जानना। १९८।

विश्व शुद्धात्मनां जीवजातिरूपेणैकत्वं दर्शयति— वंभहं भुविण वसंताहं जे णिव भेउ करंति । ते परमण्प-पयासयर जोइय विमलु मुणंति ॥६६॥ ब्रह्मणां भुवने वसतां ये नैव भेदं कुर्वन्ति । ते परमात्मप्रकाशकराः योगिन् विमलं जानन्ति ॥६६॥

आगे जातिके कथनसे सब जीवोंकी एक जाति है, परन्तु द्रव्य अनन्त हैं, ऐसा विखलाते हैं—(भुवने) इस लोकमें (वसन्तः) रहनेवाले (ब्रह्मणः) जीवोंका (भेदं) भेद (नैव) नहीं (कुर्वन्ति) करते हैं, (ते) वे (परमात्मप्रकाशकराः) परमात्माके प्रकाश करनेवाले (योगिन्) योगी, (विमलं) अपने निर्मल आत्माको (जानंति) जानते हैं। इसमें सन्देह नहीं है।

भावार्थ — यद्यपि जीव-राशिकी अपेक्षा जीवोंकी एकता है, तो भी प्रदेशभेदसे प्रगटरूप सब जुदे जुदे हैं। जैसे वृक्ष जातिकर वृक्षोंका एकपना है, तो भी सब वृक्ष जुदे जुदे हैं, बोर पहाड़-जातिसे सब पहाड़ोंका एकत्व है, तो भी सब जुदे जुदे हैं, तथा रत्न-जातिसे रत्नोंका एकत्व है, परन्तु सब रत्न पृथक् पृथक् हैं, घट-जातिकी अपेक्षा सब घटोंका एकपना है, परन्तु सब जुदे जुदे हैं, और पुरुप-जातिकर सबकी एकता है, परन्तु सब अलग अलग हैं। उसी प्रकार जीव-जातिकी अपेक्षासे सब जीवों का एकपना है, तो भी प्रदेशोंके भेदसे सब ही जीव जुदे जुदे हैं। इस पर कोई परन्वादी प्रश्न करता है, कि जैसे एक ही चन्द्रमा जलके भरे बहुत घड़ोंमें जुदा जुदा भासता है, उसी प्रकार एक हो जीव बहुत शरीरोंमें भिन्न भिन्न भास रहा है।

उसका श्रीगुरु समाधान करते हैं—जो बहुत जलके घड़ोंमें चन्द्रमाकी किरणों की उपाधिसे जल-जातिके पुद्गल ही चन्द्रमाके आकारके परिणत हो गये हैं, लेकिन आकाशमें स्थित चन्द्रमा तो एक ही है, चन्द्रमा तो बहुत स्वरूप नहीं हो गया। उनका दृष्टान्त देते हैं। जैसे कोई देवदत्तनामा पुरुष उसके मुखकी उपाधि (निमित्त) से अनेक प्रकारके दर्पणोंसे शोभायमान काचका महल उसमें वे काचरूप पुद्गल ही अनेक मुखके आकारके परिणत हुए हैं, कुछ देवदत्तका मुख अनेकरूप नहीं परिणत हुआ है, मुख एक ही है। जो कदाचित् देवदत्तका मुख अनेकरूप परिणमन करे, तो दर्पणमें तिष्ठते हुए मुखोंके प्रतिविम्ब चेतन हो जावें। परन्तु चेतन नहीं होते, जड़ ही रहते हैं, उसी प्रकार एक चन्द्रमा भी अनेकरूप नहीं परिणमता। वे जलरूप पुद्गल ही चन्द्रमाके आकारमें परिणत हो जाते हैं। इसलिये ऐसा निश्चय समभना, कि जो कोई ऐसा कहते हैं, कि एक ही ब्रह्मके नानारूप दीखते हैं, यह कहना ठीक नहीं है। जीव जुदे जुदे हैं।।६६।।

अथ सर्वजीवविषये समदिशित्वं मुक्तिकारणिमिति प्रकटयति— राय-दोस वे परिहरिवि जे सम जीव णियंति । ते सम-भावि परिट्ठिया लहु णिव्वागु लहंति ॥१००॥ रागद्वेषौ द्वी परिहृत्य ये समान् जीवान् पश्यन्ति । ते समभावे प्रतिष्ठिताः लघु निर्वाणं लभन्ते ॥१००॥

आगे ऐसा कहते हैं, कि सब ही जीव द्रव्यसे तो जुदे जुदे हैं, परन्तु जातिमें एक हैं, और गुणोंकर समान हैं, ऐसी घारणा करना मुक्तिका कारण है—(ये) जो (रागद्वेषों) राग और द्वेषको (परिहृत्य) दूर करके (जीवाः समाः) सब जीवोंको समान (निर्गच्छंति) जानते हैं, (ते) वे साधु (समभावे) समभावमें (प्रतिष्ठिताः) विराजमान (लघु) शीघ्र ही (निर्वाणं) मोक्षको (लभंते) पाते हैं।

भावार्थ—वीतराग निजानन्दस्वरूप जो निज आत्मद्रव्य उसकी भावनामें विमुख जो राग होप उनको छोड़कर जो महान् पुरुप केवलज्ञान दर्शन लक्षणकर सब ही जीवोंको समान गिनते हैं, वे पुरुप समभावमें स्थित शीघ्र ही शिवपुरको पात हैं। समभावका लक्षण ऐसा है, कि जीवित, मरण, लाभ, अलाभ, सुख, दु:खादि सबकी समान जानें। जो अनन्त सिद्ध हुए और होवेंगे, यह सब समभावका प्रभाव है। समन्

भावसे मोक्ष मिलता है। कैसा है वह मोक्षस्थान, जो अत्यन्त अद्भुत अचिन्त्य केवल-ज्ञानादि अनन्त गुणोंका स्थान है। यहां यह व्याख्यान जानकर राग द्वेषको छोड़के शुद्धात्माके अनुभवरूप जो समभाव उसका सेवन सदा करना चाहिये। यही इस ग्रन्थ का अभिप्राय है।।१००॥

वय सर्वजीवसाधारणं केवलज्ञानदर्शनलक्षणं प्रकाशयति—
जीवहं दंसगा गागा जिय लक्खण जागाइ जो जि ।
देह-विभेएं भेउ तहं गागि कि मगगइ सो जि ॥१०१॥
जीवानां दर्शनं ज्ञानं जीव लक्षणं जानाति य एव ।
देहविभेदेन भेदं तेषां ज्ञानी कि मन्यते तमेव ॥१०१॥

आगे सब जीवोंमें केवलज्ञान और केवलदर्शन साधारण लक्षण हैं, इनके बिना कोई जीव नहीं है। ये गुण शक्तिरूप सब जीवोंमें पाये जाते हैं, ऐसा कहते हैं— (जीवानां) जीवोंके (दर्शनं ज्ञानं) दर्शन और ज्ञान (लक्षणं) निज लक्षणको (य एव) जो कोई (जानाति) जानता है, (जीव) हे जीव, (स एव ज्ञानी) वही ज्ञानी (देहिवभेदेन) देहके भेदसे (तेषां भेदं) उन जीवोंके भेदको (कि मन्यते) क्या मान सकता है, नहीं मान सकता।

भावार्थ—तीन लोक और तीन कालवर्ती समस्त द्रव्य गुण पर्यायोंको एक ही समयमें जाननेमें समर्थ जो केवलदर्शन केवलज्ञान है, उसे निज लक्षणोंसे जो कोई जानता है, वही सिद्ध-पद पाता है। जो ज्ञानी अच्छी तरह इन निज लक्षणोंको जान लेवे वह देहके भेदसे जीवोंका भेद नहीं मान सकता। अर्थात देहसे उत्पन्न जो विषय-सुख उनके रसके आस्वादसे विमुख गुद्धात्माकी भावनासे रहित जो जीव उसने उपार्जन किये जो ज्ञानावरणादिकमं, उनके उदयसे उत्पन्न हुए देहादिकके भेदसे जीवोंका भेद, वीतरागस्वसंवेदनज्ञानी कदापि नहीं मान सकता। देहमें भेद हुआ तो क्या, गुणसे सव समान हैं, और जीव जातिकर एक हैं।

यहां पर जो कोई ब्रह्माद्व तवादी वेदान्ती नाना जीवोंको नहीं मानते हैं, और वे एक ही जीव मानते हैं, उनकी यह बात अप्रमाण है। उनके मतमें एक ही जीवके माननेसे बड़ा भारी दोष होता है। वह इस तरह है, कि एक जीवके जीने मरने सुख दु:खादिके होनेपर सब जीवोंके उसी समय जीवना, मरना, सुख, दु:खादि होना चाहिये, क्योंकि उनके मतमें वस्तु एक है। परन्तु ऐसा देखनेमें नहीं आता, इसित्रे उनका वस्तु एक मानना वृथा है, ऐसा जानो ॥१०१॥

अथ जीवानां निरचयनयेन योऽसौ देहमेदेन मेदं करोति स जीवानां दर्शनहान-चारित्रलक्षणं न जानातीत्यभित्रायं मनसि धृत्वा सत्रमिदं कथयति—

> देह विभेयइं जो कुगाइ जीवइं भेउ विचित्तु। सो गावि लक्खगा मुगाइ तहं दंसगा णागा चरित्तु ॥१०२॥ देहविभेदेन यः करोति जीवानां भेद विचित्रम्। स नैव लक्षणं मनुते तेषां दर्शन ज्ञान चारित्रम्।।१०२॥

आगे जीव ही को जानते हैं, परन्तु उसके लक्षण नहीं जानते, यह अभिप्राय मनमें रखकर व्याख्यान करते हैं—(यः) जो (देहिविभेदेन) शरीरोंके भेदसे (जीवानां) जीवोंका (विचित्रं) नानारूप (भेदं) भेद (करोति) करता है, (स) वह (तेषां) उन जीवोंका (दर्शनं ज्ञानं चारित्रं) दर्शन ज्ञान चारित्र (लक्षणं) लक्षण (नैव मनुते) वहीं जानता, अर्थात् उसको गुणोंकी परीक्षा (पहचान) नहीं है।

भावार्थ — देहके ममत्वके मूल कारण ख्याति (अपनी बड़ाई) पूजा और लाभरूप जो आर्त रौद्रस्वरूप खोठे ध्यान उनसे निज शुद्धात्माका ध्यान उसके अभावसे इस जीवने उपार्जन किये जो शुभ अशुभ कर्म उनके उदयसे उत्पन्न जो शरीर है, उसके भेदसे भेद मानता है, उसको दर्शनादि गुणोंकी गम्य नहीं है। यद्यपि पापके उदयसे नरक-योनि, पुण्यके उदयसे देवोंका शरीर और शुभाशुभ मिश्रसे नर-देह तथा माया-चारसे पशुका शरीर मिलता है, अर्थात् इन शरीरोंके भेदोंसे जीवोंकी अनेक चेप्टाप देखी जाती हैं, परन्तु दर्शन ज्ञान लक्षणसे सव तुल्य हैं। उपयोग लक्षणके विना कोई जीव नहीं है। इसलिये ज्ञानीजन सवको समान जानते हैं। निश्चयनयसे दर्शन ज्ञान चारित्र जीवोंके लक्षण हैं, ऐसा जानकर ब्राह्मण, क्षत्री, वैश्य, णूद्र, चाण्डालादि देहके भेद देखकर राग होप नहीं करना चाहिये। सव जीवोंसे मैत्रीभाव करना यही तात्पर्य है। ११०२॥

वय शरीराणि वादरस्क्ष्माणि विधिवशेन भवन्ति न च जीवा इति दर्शयिति — श्रंगइं सुहुमइं वादरइं विहि-विसं होंति जे वाल । जिय पुणु सयल वि तित्तडा सटवरथ वि सय-काल ॥१०२॥ अङ्गानि सूक्ष्माणि वादराणि विधिवशेन भवन्ति ये वालाः । जीवाः पुनः सकला अपि तावन्तः सर्वत्रापि सदाकाले ॥१०३॥

आगे सूक्ष्म बादरशरीर जीवोंके कर्मके सम्बन्धसे होते हैं, सो सूक्ष्म बादर स्थावर जंगम ये सब शरीरके भेद हैं, जीव तो चिद्रूप है, सब भेदोंसे रहित है, ऐसा दिखलाते हैं— (सूक्ष्मािए) सूक्ष्म (बादराणि) और बादर (अंगािन) शरीर (ये) तथा जो (बालाः) बाल वृद्ध तरुणादि अवस्थायें (विधिवशेन) कर्मोंसे (भवंति) होती हैं, (पुनः) और (जीवाः) जीव तो (सकलाअपि) सभी (सर्वत्र) सब जगह (सर्वकाले अपि) और सब कालमें (तावंतः) उतने प्रमाण ही अर्थात् असंख्यातप्रदेशी ही है।

भावार्थ — जीवोंके शरीर व बाल वृद्धादि अवस्थायें कर्मों के उदयसे होती हैं। अर्थात् अङ्गोंसे उत्पन्न हुए जो पंचेन्द्रियोंके विषय उनकी वांछा जिनका मूल कारण है, ऐसे देखे सुने भोगे हुए भोगोंकी वांछारूप निदान बन्धादि खोटे ध्यान उनसे विमुख जो शुद्धात्माकी भावना उससे रहित इस जीवने उपार्जन किये शुभाशुभ कर्मोंके योगसे ये चतुर्गतिके शरीर होते हैं, और बाल वृद्धादि अवस्थायें होती हैं। ये अवस्थायें कर्म-जित हैं, जीवकी नहीं हैं।

हे अज्ञानी जीव, यह बात तू निःसन्देह जान । ये सभी जीव द्रव्य-प्रमाणसे अनन्त हैं, क्षेत्रकी अपेक्षा एक एक जीव यद्यपि व्यवहारनयकर अपने मिले हुए देहके प्रमाण हैं, तो भी निश्चयनयकर लोकाकाशप्रमाण असंख्यातप्रदेशी हैं । सब लोकमें सब कालमें जीवोंका यही स्वरूप जानना । वादर सूक्ष्मादि भेद कर्मजनित होना समभकर (देखकर) जीवोंमें भेद मत जानो । विशुद्ध ज्ञान दर्शनकी अपेक्षा सब हो जीव समान हैं, कोई भी जीव दर्शन ज्ञान रहित नहीं है, ऐसा जानना ॥१०३॥

वथ जीवानां शत्रुमित्रादिभेदं यः न करोति सः निश्चयनयेन जीवलक्षणं जानातीति प्रतिपादयति—

सत्तु वि मित्तु वि अप्पु परु जीव असेसु वि एइ। एक्कु करेविणु जो मुण्ड सो अप्पा जाणेइ ॥१०४॥

शत्रुरिप मित्रमिप आत्मा परः जीवा अशेषा अपि एते । एकत्वं कृत्वा यो मनुते स आत्मानं जानाति ।।१०४॥ आगें जो जीवोंके शत्रु मित्रादि भेद नहीं करता है, वह निश्चयकर जीवका लक्षण जानता है, ऐसा कहते हैं—(एते अशेषा ग्राप) ये सभी (जीवाः) जीव हैं, उनमेंते (शत्रुरिप) कोई एक किसीका शत्रु भी है, (मित्रं अपि) मित्र भी है, (आत्मा) अपना है, और (परः) दूसरा है। ऐसा व्यवहारसे जानकर (यः) जो ज्ञानी (एकत्वं कृत्वा) निश्चयसे एकपना करके अर्थात् सबमें समदृष्टि रखकर (मनुते) समान मानता है, (सः) वही (आत्मानं) आत्माके स्वरूपको (जानाति) जानता है।

भावार्थ—इन संसारी जीवोंमें शत्रु आदि अनेक भेद दीखते हैं, परन्तु जो ज्ञानी सवको एक हिष्टसे देखता है—समान जानता है। शत्रु, मित्र, जीवित, मरण, लाभ, अलाभ आदि सबोंमें समभावरूप जो वीतराग परमसामायिकचारित्र उसके प्रभावसे जो जीवोंको शुद्ध संग्रहनयकर जानता है, सबको समान मानता है, वही अपने निजस्वरूपको जानता है। जो निजस्वरूप, वीतराग सहजानन्द एक स्वभाव तथा शत्रु मित्र आदि विकल्प—जालसे रहित है, ऐसे निजस्वरूपको समताभावके विना नहीं जान सकता।।१०४।।

वथ योऽसौ सर्वजीवान समानान्न मन्यते तस्य समभावो नास्तीत्यावेदयति— जो गावि मगणइ जीव जिय सयल वि एकः-सहाव । तासु ण थक्कइ भाउ समु भव-सायरि जो णाव ॥१०५॥

यो नैव मन्यते जीवान् जीव सकलानिप एकस्वभावान् । तस्य न तिष्ठति भावः समः भवसागरे यः नौः ॥१०५॥

आगे जो सब जीवोंको समान नहीं मानता, उसके समभाव नहीं हो सकता, ऐसा कहते हैं—(जीव) हे जीव, (यः) जो (सकलानिष) सभी (जीवान्) जीवोंकी (एकस्वभावान्) एक स्वभाववाले (नैव मन्यते) नहीं जानता, (तस्य) उस अज्ञानोंके (समः भावः) समभाव (न तिष्ठित) नहीं रहता, (यः) जो समभाव (भवसागरे) संसार-समुद्रके तैरनेको (नौः) नावके समान है।

भावार्थ—जो अज्ञानी सब जीवोंको समान नहीं मानता, अर्थात् वीतराग निविकल्पसमाधिमें स्थित होकर सबको समान दृष्टिसे नहीं देखता, सकल ज्ञायक परम निर्मल केवलज्ञानादि गुणोंकर निष्चयनयसे सब जीव एकसे हैं, ऐसी जिसके श्रद्धा नहीं है, उसके समभाव नहीं उत्पन्न हो सकता । ऐसा निस्सन्देह जानो । कैसा है समभाय, जो संसार समुद्रसे तारनेके लिये जहाजके समान है। यहां ऐसा व्याख्यान जानकर राग द्वेष मोहको तजकर परमशांतभावरूप शुद्धात्मामें लीन होना योग्य है।।१०५॥

अथ जीवानां योऽसौ भेदः स कर्मकृत इति प्रकाशयति—

जीवहं भेउ जि कम्म-किउ कम्मु वि जीउ ए होइ। जेए विभिएएउ होइ तहं कालु लहेविए कोइ॥१०६॥ जीवानां भेद एव कर्मकृतः कर्म अपि जीवो न भवति। येन विभिन्नः भवति तेभ्यः कालं लब्ध्वा कमपि॥१०६॥

आगे जीवोंमें जो भेद हैं, वह सब कर्मजनित हैं, ऐसा प्रगट करते हैं—— (जीवानां) जीवोंमें (भेद:) नर नारकादि भेद (कर्मकृत एव) कर्मोंसे ही किया गया है, और (कर्म अपि) कर्म भी (जीवः) जीव (न भवति) नहीं हो सकता । (येन) क्योंकि वह जीव (कमिप) किसी (कालं) समयको (लब्ध्वा) पाकर (तेभ्यः) उन कर्मोंसे (विभिन्नः) जुदा (भवति) हो जाता है।

भावार्थ—कर्म शुद्धात्मासे जुदे हैं, शुद्धात्मा भेद-कल्पनासे रहित है। ये शुभाशुभकर्म जीवका स्वरूप नहीं हैं, जीवका स्वरूप तो निर्मल ज्ञान दर्शन स्वभाव है अनादिकालसे यह जीव अपने स्वरूपको भूल रहा है, इसिलये रागादि अशुद्धी-पयोगसे कर्मको बांधता है। सो कर्मका बंध अनादिकालका है। इस कर्मवन्धसे कोई एक जीव वीतराग परमात्माकी अनुभूतिके सहकारी कारणरूप जो सम्यक्त्वकी उत्पत्ति का समय उसको पाकर उन कर्मोंसे जुदा हो जाता है। कर्मोंसे छूटनेका यही उपाय है, जो जीवके भवस्थिति समीप (थोड़ी) रही हो, तभी सम्यक्त्व उत्पन्न होता है, और सम्यक्त्व उत्पन्न हो जावे, तभी कर्म-कलंकसे छूट सकता है। तात्पर्य यह है, कि जो टंकोत्कीण ज्ञायक एक शुद्ध स्वभाव उससे विलक्षण जो स्त्री पुरुषादि शरीरके भेद उनको देखकर रागादि खोटे ध्यान नहीं करने चाहिये।।१०६।।

वतः कारणात् शुद्धसंग्रहेण भेदं मा कार्पीरिति निरूपयति—

एककु करे मगा विगिगा करि मं किर वगगा-विसेसु।

इक्कइं देवइं जें वसह तिहुयगा एहु असेसु ॥१०७॥

एकं गुरु मा हो कुरु मा कुरु वर्णविशेषम्।

एकेन देवेन येन वसति त्रिभुवनं एतद् अशेषम् ॥१०७॥

आगे ऐसा कहते हैं, कि तू शुद्ध संग्रहनयकर जीवोंमें भेद मत कर—(एकं कुरु) हे आत्मन, तू जातिकी अपेक्षा सब जीवोंको एक जान, (मा द्वौ कार्षीः) इसिलये राग और द्वेष मत कर, (वर्णविशेषं) मनुष्य जातिकी अपेक्षा ब्राह्मणादि वर्ण-भेदकों भी (मा कार्षीः) मत कर, (येन) क्योंकि (एकेन देवेन) अभेदनयसे शुद्ध आत्माके ममान (एतद् श्रशेषं) ये सव (त्रिभुवनं) तीनलोकमें रहनेवाली जीव-राशि (वसित) ठहरी हुई है, अर्थात् जीवपनेसे सब एक हैं।

भावार्थ—सब जीवोंकी एक जाति है। जैसे सेना और वन एक हैं, वैसे जातिकी अपेक्षा सब जीव एक हैं। नर नारकादि भेद और ब्राह्मण, क्षत्री, वैश्व, शूद्रादि वर्ण-भेद सब कर्मजनित हैं, अभेदनयमे सब ब्राह्मण, क्षत्री, वैश्व, शूद्रादि वर्ण-भेद सब कर्मजनित हैं, अभेदनयसे सब जीवोंको एक जानो। अनन्त जीवोंकर यह लोक भरा हुआ है। उस जीव-राशिमें भेद ऐसे हैं—जो पृथ्वीकायसूक्ष्म, जलकाय-सूक्ष्म, अग्निकायसूक्ष्म, वायुकायसूक्ष्म, नित्यिनगोदसूक्ष्म, इतरिनगोदसूक्ष्म—इन छह तरहके सूक्ष्म जीवोंकर तो यह लोक निरन्तर भरा हुआ है, सब जगह इस लोकमें सूक्ष्म जीव हैं। और पृथ्वीकायबादर, जलकायबादर, अग्निकायबादर, वायुकायवादर, नित्यिनगोदवादर, इतरिनगोदवादर, अतरिक्तयवादर, वार्वें वहीं हैं। सो कहीं पाये जाते हैं, कहीं नहीं पाये जाते, परन्तु ये भी बहुत जगह हैं।

इस प्रकार स्थावर तो तीनों लोकोंमें पाये जाते हैं, और दोइन्द्री, तीनइन्द्री, चारइन्द्री, पञ्चेन्द्र तिर्यञ्च ये मध्यलोकमें ही पाये जाते हैं, अधोलोक ऊध्वंलोकमें नहीं। उसमेंसे दोइन्द्री, तेइन्द्री, चौइन्द्री जीव कर्मभूमिमें ही पाये जाते हैं, भोगभूमिमें चहीं। भोगभूमिमें गर्भज पञ्चेन्द्री सैनी थलचर या नभचर ये दोनों जाति तिर्यच हैं। मनुष्य मध्यलोकमें ढाई द्वीपमें पाये जाते हैं, अन्य जगह नहीं, देवलोकमें स्वगंवासी देव देवी पाये जाते हैं, अन्य पंचेन्द्री नहीं, पाताललोकमें ऊपरके भागमें भवन वासीदेव तथा व्यन्तरदेव और नीचेके भागमें सात नरकोंके नारकी पंचेन्द्री हैं, अन्य कोई नहीं और मध्यलोकमें भवनवासी व्यन्तरदेव तथा ज्योतिपोदेव ये तीन जातिक देव और तियंञ्च पाये जाते हैं। इस प्रकार त्रसजीव किसी जगह हैं, किसी जगह तहीं हैं।

इस तरह यह लोक जीवोंसे भरा हुआ है। सूक्ष्मस्यावरके विना तो लोकका कोई भाग खाली नहीं है, सब जगह सूक्ष्मस्थावर भरे हुए हैं। ये सभी जीव गुढ़ पारिणामिक परमभाव ग्राहक शुद्ध द्रव्याथिकनयकर शक्तिकी अपेक्षा केवलज्ञानादि गुणरूप हैं। इमिलये यद्यपि यह जीव-राशि व्यवहारनयकर कर्माधीन है, तो भी निण्चयनयकर शक्तिरूप परव्रह्मस्वरूप है। इन जीवोंको ही परमविष्णु कहना, परमिण्य कहना चाहिए। यही अभिप्राय लेकर कोई एक ब्रह्ममयी जगत् कहते हैं, कोई एक विष्णुपयी कहते हैं, कोई एक शिवमयी कहते हैं। यहांपर शिष्यने प्रश्न किया, कि तुम भी जीवोंको परब्रह्म मानते हो, तथा परमविष्णु परमशिव मानते हो, तो अन्यमत वालोंको क्यों दूषण देते हो?

उसका समाधान—हम तो पूर्वोक्त नयविभागकर केवलज्ञानादि गुणकी अपेक्षा वीतराग सर्वज्ञप्रणीत मार्गसे जीवोंको ऐसा मानते हैं, तो दूषण नहीं है। वे इस तरह नहीं मानते हैं। वे एक कोई पुरुष जगत्का कर्त्ता हर्ता मानते हैं। इसलिये उनको दूषण दिया जाता है, क्योंकि जो कोई एक शुद्ध बुद्ध नित्य मुक्त है, उस शुद्ध बुद्धको कर्त्ता-हर्त्तापना हो हो नहीं सकता, और इच्छा है वह मोहकी प्रकृति है। भगवान मोहसे रहित हैं, इसलिये कर्त्ता हर्त्ता नहीं हो सकते। कर्त्ता हर्त्ता मानना प्रत्यक्ष विरोध है। हम तो जीव-राणिको परमब्रह्म मानते हैं, उसी जीव राणिसे लोक भरा हुआ है। अन्यमती ऐसा मानते हैं, कि एक ही ब्रह्म अनन्तरूप हो रहा है। जो वही एक सवरूप हो रहा होवे, तो नरक निगोद स्थानकी कौन भोगे? इसलिये जीव अनन्त हैं। इन जीवोंकी ही परमब्रह्म परमणिव कहते हैं, ऐसा तू निश्चयसे जान।।१०७॥

इति पोडशवर्णिकासुवर्णदृष्टान्तेन केवलज्ञानादिलक्षणेन सर्वे जीवाः समाना भव-न्तीति न्याख्यानमुख्यतया त्रयोदशस्त्रेरन्तरस्थलं गतम् । एवं मोक्षमोक्षफलमोक्षमार्गादि-प्रतिपादकद्वितीयमहाधिकारमध्ये चतुर्भिरन्तरस्थलः शुद्धोपयोगवीतरागस्वसंवेदनज्ञानपरिग्रह-त्यागसर्वजीवसमानताप्रतिपादनमुख्यत्वेनैकचत्वारिंशत्स्त्रिमेहास्थलं समाप्तम् ।

अत ऊर्ध्व 'पर जाणत वि' इत्यादि सप्ताधिकशतस्त्रपर्यन्ते स्थलसंख्यावहिभू तान् प्रतेपकान् विहाय चूलिकाच्याख्यानं करोति इति ।

परु जागांतु वि परम-मुणि पर्संसग्गु चयंति । पर-संगइं परमप्पयहं लक्खहं जेगा चलंति ॥१०८॥ परं जानन्तोऽपि परममुनयः परसंगर्गं त्यजन्ति । परसंगेन परमात्मनः लक्ष्यस्य येन चलन्ति ॥१०८॥ इस प्रकार सोलहवानीके सोनेके हुण्टान्त द्वारा केवलज्ञानादि लक्षणसे सव जीव समान हैं, इस व्याख्यानकी मुख्यतासे तेरह दोहा-सूत्र कहे। इस तरह मोक्ष-मार्ग, मोक्ष-फल, और मोक्ष इन तीनोंको कहनेवाले दूसरे महाधिकारमें चार अन्तर-स्थलोंका इकतालीस दोहोंका महास्थल समाप्त हुआ। इसमें शुद्धोपयोग, वीतरागस्व-संवेदनज्ञान, परिग्रह त्याग, और सब जीव समान हैं, ये कथन किया।

आगे 'पर जाणंतु वि' इत्यादि एकसी सात दोहा पर्यन्त तीसरा महाधिकार कहते हैं, उसीमें ग्रन्थको समाप्त करते हैं—(परममुनयः) परममुनि (परं जानंतोऽपि) उत्कृष्ट आत्मद्रव्यको जानते हुए भी (परसंसर्ग) परद्रव्य जो द्रव्यकर्म, भावकर्म, जोकमं उसके सम्बन्धको (त्यजंति) छोड़ देते हैं। (येन) क्योंकि (परसंसर्गेण) परद्रव्यके सम्बन्धसे (लक्ष्यस्य) ध्यावकरने योग्य जो (परमात्मनः) परमपद उससे (चलंति) चलायमान हो जाते हैं।

भावार्थ—शुद्धोपयोगी मुनि वीतराग स्वसंवेदनज्ञानमें लीन हुए परद्रव्योंके साथ सम्बन्ध छोड़ देते हैं। अन्दरके विकार रागादि भावकर्म और बाहरके शरीरादि ये सब परद्रव्य कहे जाते हैं। वे मुनिराज एक आत्मभावके सिवाय सब परद्रव्यका संसर्ग (सम्बन्ध) छोड़ देते हैं। तथा रागी, द्वेषी, मिथ्यात्वी, असंयमी जीवोंका संवंध छोड़ देते हैं। इनके संसर्गसे परमपद जो वीतरागनित्यानन्द अमूर्तस्वभाव परम-समरसीभावरूप जो परमात्मतत्त्व ध्यावचे योग्य है, उससे चलायमान हो जाते हैं, अर्थात् तीन गुप्तिरूप परमसमाधिसे रहित हो जाते हैं। यहांपर परमध्यानके धातक जो मिथ्यात्व रागादि अशुद्ध परिणाम तथा रागो द्वेषी पुरुषोंका संसर्ग सर्वथा त्याग करना चाहिए यह सारांश है। १९०६।।

वथ तमेव परद्रव्यसंसर्गत्यागं कथयति-

जो सम-भावहं वाहिरउ तिं सहुं मं करि संग्र । चिंता-सायरि पडहि पर ऋगणु वि डज्भइ ऋंगु ॥१०६॥

यः समभावादू वाह्यः तेन सह मा कुरु संगम् । चितासागरे पतसि परं अन्यदिप दह्यते अङ्गः ।।१०६।।

आगे उन्हीं परद्रव्योंके सम्बन्धको फिर छुड़ानेका कथन करते हैं— (यः) जी कोई (समभावात्) समभाव अर्थात् निजभावसे (वाह्य) बाह्य पदार्थ हैं, (तेन सह)

उनके साथ (संगं) संग (मा कुरु) मत कर । वयों कि उनके साथ संग करनेसे (चिता-सागरे) चितारूपी समुद्रमें (पतिस) पड़ेगा, (परं) केवल (अन्यदिप) और भी (अंगः) गरीर (दह्मते) दाहको प्राप्त होगा, अर्थात् अन्दरसे जलता रहेगा।

भावार्थ-जो कोई जीवित, मरण, लाभ, अलाभादिमें तुल्यभाव उसके सम्मूख जो निर्मल ज्ञान दर्शन स्वभाव परमात्म द्रव्य उसका सम्यक् श्रद्धान ज्ञान आच-रणरूप निजभाव उसरूप समभावसे जो जुदे पदार्थ हैं, उनका संग छोड़ दे। क्योंकि उनके संगसे चिंतारूपी समुद्रमें गिर पड़ेगा। जो समुद्र राग द्वेपरूपी कल्लोलोंसे व्याकूल है। उनके संगसे मनमें चिन्ता उत्पन्न होगी, और शरीरमें दाह होगा। यहां तात्पर्य यह है, कि वीतराग निविकल्प परमसमाधिकी भावनासे विपरीत जो रागादि बगुद्ध परिणाम वे ही परद्रव्य कहे जाते हैं, और व्यवहारनयकर मिथ्यात्वी रागी-हेपो पुरुष पर कहे गए हैं। इन सबकी सगित सर्वदा दुःख देनेवाली है, किसी प्रकार सुखदायी नहीं है, ऐसा निश्चय है ।।१०६।।

अथैतदेव परसंसर्गेदृपणं दृष्टान्तेन समर्थयति—

भक्षाहं वि गासंति गुगा जहं संसग्ग खलेहिं। वइसाग्रह लोहहं मिलिउ तें पिष्टियइ घगेहिं ॥११०॥

भद्राणामि नश्यन्ति गुणाः येषां संसर्ग खलैः।

वैश्वानरो लोहेन मिलितः तेन पिट्टचते घनैः ।।११०।।

आगे परद्रव्यका प्रसंग महान् दु:खरूप है, यह कथन दृष्टान्तसे हढ़ करते हैं—(खलैं: सह) दुष्टोंके साथ (येषां) जिनका (संसर्गः) सम्बन्ध है, वह (भद्राणां ग्रिप) उन विवेकी जीवोंके भी (गुणाः) सत्य शीलादि गुण (नश्यन्ति) नष्ट हो जाते हैं, जैसे (वैश्वानरः) आग (लोहेन) लोहेसे (मिलितः) मिल जाती है, (तेन) तभी (घनैः) घनोंसे (पिट्टचते) पीटी-कूटी जाती है।

भावार्थ — विवेकी जीवोंके शीलादि गुण मिध्याहिष्ट रागी होषी अविवेकी जीवोंकी सङ्गतिसे नाश हो जाते हैं। अथवा आत्माके निजगुण मिथ्यात्व रागादि अणुद्ध भावोंके सम्बन्धसे मलिन हो जाते हैं। जैसे अग्नि लोहेके सङ्घमें पीटी-कूटो जाती है। यद्यपि आगको घन कूट नहीं सकता, परन्तु लोहेकी सङ्गतिसे अग्नि भी क्टनेमें आती है, उसी तरह दोषोंके संगसे गुण भी मिलन हो जाते हैं। यह कथन

जानकर आकुलता रहित सुखके घातक जो देखे सुने अनुभव किये भोगोंकी वांछाहर निदानबन्ध आदि खोटे परिणामरूपी दुष्टोंकी सङ्गति नहीं करना, अथवा अनेक दोषों कर सहित रागी होषी जीवोंकी भी सङ्गति कभी नहीं करना, यह तात्पर्य है।

अथ मोहपरित्यागं दर्शयति-

जोइय मोहु परिचयहि मोहु गा भन्नउ होइ। मोहासत्तउ सयलु जगु दुक्खु सहंतउ जोइ॥१११॥ योगिन मोहं परित्यज मोहो न भद्रो भवति। मोहासक्तं सकलं जगद् दुःखं सहमानं पश्य।।१११॥

आगें मोहका त्याग करना दिखलाते हैं—( योगिन्) हे योगी, तू ( मोहं) मोहको (परित्यज) बिलकुल छोड़ दे, क्योंकि (मोहः) मोह (भद्रः न भवति) अच्छा नहीं होता है, (मोहासक्तः) मोहसे आसक्त (सकलं जगत्) सब जगत् जीवोंको (दुः पं सहमानं) क्लेश भोगते हुए (पश्य) देख ।

भावार्थ—जो आकुलता रहित है, वह दु:खका मूल मोह है। मोही जीवों को दु:ख सहित देखो। वह मोह परमात्मस्वरूपकी भावनाका प्रतिपक्षी दर्णनमोह चारित्रमोहरूप है। इसलिये तू उसको छोड़। पुत्र स्त्री आदिकमें तो मोहकी वात दूर रहे, यह तो प्रत्यक्षमें त्यागने योग्य ही है, और विषय-वासनाके वण देह आदिक परवस्तुओंका रागरूप मोह-जाल है, वह भी सर्वथा त्यागना चाहिये। अन्तर बाण्य मोहका त्यागकर सम्यक् स्वभाव अंगीकार करना। शुद्धात्माकी भावनारूप जो तप- एचरण उसका साधक जो शरीर उसकी स्थितिके लिये अन्त जलादिक लिये जाते हैं, तो भी विशेष राग न करना, राग रहित नोरस आहार लेना चाहिये।।१११।

व्य स्थलसंख्यावहिभू तमाहारमोहविपयनिराकरणसमर्थनार्थं प्रनेपकत्रयमाह तद्यथा—

> काऊरा णग्गरूवं वीभस्सं द्ड्ड-मडय-सारिच्छं। त्र्रहिलसिस किं गा लज्जिस भिक्ताए भोयगां मिट्टं ॥१११८३॥ इत्वा नग्नरूपं वीभत्सं दग्धमृतकसदृशम्। अभिनुपिस किं न लज्जसे भिक्षायां भोजनं मिष्टम् ॥१११%२॥

आगे स्थलसंख्याके सिवाय जो प्रक्षेपक दोहे हैं, उनके द्वारा आहारक मोह निवारण करते हैं—(बीभत्सं) भयानक देहके मैलसे युक्त (दग्धमृतकसदृशं) जले हुए मुरदेके समान रूपरहित ऐसे (नग्नरूपं) वस्त्र रहित नग्नरूपको (कृत्वा) घारण करके हे साधु, तू (भिक्षायां) परके घर भिक्षाको भ्रमता हुआ उस भिक्षामें (मिष्टं) स्वाद-युक्त (भोजनं) आहारकी (अभिलषिस) इच्छा करता है, तो तू (कि न लज्जसे) वयों नहीं शरमाता ? यह वड़ा आश्चर्य है।

भावार्थ — पराये घर भिक्षाको जाते मिष्ट आहारकी इच्छा घारण करता है, सो तुभे लाज नहीं आती ? इसलिये आहारका राग छोड़ अल्प और नीरस, आहार उत्तम कुली श्रावकके घर साधुको लेना योग्य है। मुनिको राग-भाव रिहत आहार लेना चाहिये। स्वादिष्ट सुन्दर आहारका राग करना योग्य नहीं है। और श्रावकको भी यही उचित है, कि भक्ति-भावसे मुनिको निर्दोष आहार देवे, जिसमें शुभका दोष न लगे। और आहारके समय ही आहारमें मिली हुई निर्दोष औषिष दे, शास्त्रदान करे, मुनियोंके भय दूर करे, उपसर्ग निवारण करे। यही गृहस्थको योग्य है। जिस गृहस्थ ने यतीको आहार दिया, उसने तपश्चरण दिया, क्योंकि संयमका साधन शरीर है, और शरीरकी स्थित अन्न जलसे है। आहारके ग्रहण करनेसे तपस्याकी वढ़वारी होती है। इसलिये आहारका दान तपका दान है।

यह तप-संयम गुद्धात्माकी भावनारूप है, और ये अंतर बाह्य वारह प्रकारका तप गुद्धात्माकी अनुभूतिका साधक है। तप संयमका साधन दिगम्बरका गरीर है। इसिलये आहारके देनेवालेने यतीके देहकी रक्षाकी, और आहारके देनेवालेने गुद्धात्मा की प्राप्तिरूप मोक्ष दी। क्योंकि मोक्षका साधन मुनिवृत है, और मुनिवृतका साधन गरीर है, तथा गरीरका साधन आहार है। इस प्रकार अनेक गुणोंको उत्पन्न करने-वाला आहारादि चार प्रकारका दान उसको श्रावक भक्तिसे देता है, तो भी निश्चय व्यवहार रत्नत्रयके आराधक योगीश्वर महातपोधन आहारको ग्रहण करते हुए भी राग नहीं करते हैं। राग द्वेष मोहादि परिणाम निजभावके गत्रु हैं, यह सारांश हुआ।

मध--

जड़ इच्छिति भो साहू वारह-विह-तवहलं महा-विउलं। तो मण-वयगो काए भोयण-गिछी विवज्जेसु ॥१११८३॥ यदि इच्छिसि भो साघो द्वादशिवघतपःफलं महाद्विपुलम्। ततः मनोवचनयोः काये भोजनगृद्धि विवर्जयस्व ॥१११%३॥

आगे फिर भी भोजनकी लालसाको त्याग कराते हैं—(भो साघो) हे योगो. (यदि) जो तू (द्वादशिवधतपः फलं) बारह प्रकार तपका फल (महिद्वपुलं) बड़ा भारी स्वर्ग मोक्ष (इच्छिसि) चाहता है, (ततः) तो वीतराग निजानन्द एक सुखरसका आस्वाद उसके अनुभवसे तृप्त हुआ (मनोवचनयोः) मन वचन और (काये) कायरें (भोजनगृद्धि) भोजनकी लोलुपताको (विवर्जयस्व) त्याग करदे। यह सारांश है।

उक्तं च---

जे सरिसं संतुट्ठ-मण विरिस कसाउ वहंति। ते मुणि भोयण-घार गणि णवि परमत्थु मुणंति॥१११८४॥

ये सरसेन संतुष्टमनसः विरसे कषायं वहन्ति । ते मुनयः भोजनगृधाः गणय नैव परमार्थं मन्यन्ते ॥१११%४॥

और भी कहा है—(ये) जो योगी (सरसेन) स्वादिष्ट आहारसे (संतुष्ट मनसः) हिषत होते हैं, और (विरसे) नीरस आहारमें (कषायं) क्रोधादि कपाप (वहंति) करते हैं, (ते मुनयः) वे मुनि (भोजने गृध्राः) भोजनके विषयमें गृद्धपद्धीके समान हैं, ऐसा तू (गणय) समभ । वे (परमार्थ) परमतत्त्वको (नैव मन्यंते) नहीं समभते हैं।

भावार्थ—जो कोई वीतरागके मार्गसे विमुख हुए योगी रस सिहत स्वादिष्ट आहारसे खुण होते हैं, कभी किसीके घर छह रसयुक्त आहार पावें तो मनमें हर्प करें, आहारके देनेवालेसे प्रसन्न होते हैं, यदि किसीके घर रस रिहत भोजन मिले तो क्याय करते हैं, उस गृहस्थको बुरा समभते हैं, वे तपोधन नहीं हैं, भोजनके लोलुगी हैं। गृह्वपक्षीके समान हैं। ऐसे लोलुगी यती देहमें अनुरागी होते हैं, परमात्म-पदार्थकों नहीं जानते। गृहस्थोंके तो दानादिक ही वड़े धर्म हैं। जो सम्यक्तव सिहत दानादिक हो जानते। गृहस्थोंके तो दानादिक ही वड़े धर्म हैं। जो सम्यक्तव सिहत दानादिक हो, तो परम्परासे मोक्ष पावे। क्योंकि श्रावकका दानादिक हो परम धर्म है। कि ऐसे हैं, कि ये गृहस्थ-लोग हमेशा विषय कपायके आधीन हैं, इससे इनके आतं रीर ध्यान उत्पन्न होते रहते हैं, इस कारण निश्चय रत्नत्रयक्ष्य गृहोपयोग परमधर्मका तो एनके ठिकाना हो वहीं है, अर्थात् गृहस्थोंके गुभोपयोगकी ही मुख्यता है। और गृहों

पयोगी मुनि इसके घर आहार लेवें, तो इसके समान अन्य क्या ? श्रावकका तो यही वड़ा घरम है, जो कि यती, अजिका, श्रावक, श्राविका इन सवको विनयपूर्वक आहार दे। और यतीका यही धर्म है, अन्न जलादिमें राग न करे, और मान अपमानमें समताभाव रक्खे। गृहस्थके घर जो निर्दोष आहारादिक जैसा मिले वैसा लेवे, चाहे चावल मिले, चाहे अन्य कुछ मिले। जो मिले उसमें हर्ष विषाद न करे। दूध, दही, घी, मिष्ठान्न, इनमें इच्छा न करे। यही जिनमार्गमें यतीकी रीति है।।१११%।

वथ शुद्धात्मोपलम्भाभावे सित पश्चे निद्रयिषपयासक्तजीवानां विनाशं दर्शयित— रूवि पर्यंगा सिद्द् मय गय फासिह ग्णासंति । अलिउल गंधइं मच्छ रिस किम अगुराउ करंति ॥११२॥

रूपे पतङ्गाः शब्दे मृगाः गजाः स्पर्शैः नश्यन्ति । अलिकुलानि गन्धेन मत्स्याः रसे कि अनुरागं कुर्वन्ति ॥११२॥

आगे गुद्धात्माकी प्राप्तिके अभावमें जो विषयी जीव पांच इन्द्रियोंके विषयों में आसक्त हैं, उनका अकाज (विनाश) होता है, ऐसा दिखलाते हैं—(रूपे) रूपमें लीन हुए (पतंगा) पतंग जीव दीपकमें जलकर मर जाते हैं, (शब्दे) शब्द विषयमें लीन (मृगाः) हिरण व्याधके वाणोंसे मारे जाते हैं, (गजाः) हाथी (स्पर्शः) स्पर्श विषयके कारण गड्ढेमें पड़कर वांधे जाते हैं, (गंधेन) सुगन्धकी लोलुपतासे (अलिकुलानि) भीरे कांटोंमें या कमलमें दवकर प्राण छोड़ देते और (रसे) रसके लोभी (मत्स्याः) मच्छ (नश्यंति) धीवरके जालमें पड़कर मारे जाते हैं। एक एक विषयक्ष प्रायकर आसक्त हुए जीव नाशको प्राप्त होते हैं. तो पंचेन्द्रीका कहना ही क्या है? ऐसा जानकर विवेकी जीव विषयोंमें (कि) क्या (अनुरागं) प्रीति (कुर्बति) करते हैं? कभी नहीं करते।

भावार्थ—पंचेन्द्रियके विषयोंकी इच्छा बादि जो सब खोटे घ्यान वे ही हुए विकल्प उनसे रहित विषय कपाय रहित जो निर्दोष परमात्मा उसका सम्यक् श्रहान ज्ञान आचरणरूप जो निर्विकल्प समाधि, उससे उत्पन्न वीतराग परम आह्नादरूप सुख्य अमृत, उसके रसके स्वादकर पूर्ण कलशकी तरह भरे हुए जो केवलज्ञानादि व्यक्तिरूप कार्यसमयसार, उसकी उत्पन्न करनेवाला जो शुद्धोपयोगरूप कारण समयसार, उसकी भावनासे रहित संसारीजीव विषयोंके अनुरागी पांच इन्द्रियोंके लोलुपी भव-भवमें नाग

पाते हैं। ऐसा जानकर इन विषयों में विवेकी कैसे रागको प्राप्त होवे ? कभी विषया-भिलाषी नहीं होते। पतंगादिक एक-एक विषयमें लीन हुए नष्ट हो जाते हैं, लेकिन जो पांच इन्द्रियों के विषयों में मोहित हैं, वे वीतराग चिदानन्दस्वभाव परमात्मतत्त्व उसको न सेवते हुए, न जानते हुए, और न भावते हुए, अज्ञानी जोव मिथ्या मार्गको वांछते, कुमार्गकी रुचि रखते हुए नरकादि गतिमें घानी में पिलना, करों तसे विदरना, और शूलीपर चढ़ना इत्यादि अनेक दुःखों को देहादिककी प्रीतिसे भोगते हैं। ये अज्ञानी जीव वीतरागनिविकल्प परमसमाधिसे पराङ्मुख हैं, जिनके चित्त चंचल हैं, कभी निश्चल चित्तकर निजरूपको नहीं ध्यावते हैं। और जो पुरुष स्नेहसे रहित हैं, वीत-रागनिविकल्प समाधिमें लीन हैं, वे ही लीलामात्रमें संसारको तैर जाते हैं। १११२॥

वय लोभकपायदोषं दर्शयति—

जोइय लोहु परिचयहि लोहु ण भल्लउ होइ। लोहासत्तउ सयलु जगु दुक्खु सहंतउ जोइ॥११३॥ योगिन् लोभं परित्यज लोभो न भद्रः भवति। लोभासक्तं सकलं जगदु दुःखं सहमानं पश्य।।११३॥

आगे लोभकषायका दोष कहते हैं—(योगिन्) हे योगी, तू (लोभं) लोभको (परित्यज) छोड़, (लोभः) यह लोभ (भद्रो न भवति) अच्छा नहीं है, क्योंकि (लोभा-सक्तः) लोभमें फंसे हुए (सकलं जगत्) सम्पूर्ण जगत्को (दुःखं सहमानं) दुःखं सहने हुए (पश्य) देख ।

भावार्थ — लोभकषायसे रिहत जो परमात्मस्वभाव उससे विपरीत जो इस-भव परभवका लोभ, धन घान्यादिका लोभ उसे तू छोड़। क्योंकि लोभी जीव भव भवमें दु:ख भोगते हैं, ऐसा तू देख रहा है।।११३॥

अथामुमेन लोभकपायदोपं दृष्टान्तेन समर्थयति—
तिल स्रिहिरिणि वरि घणवडणु संडस्सय लुंचोडु ।
लोहहं लिगिवि हुयवहहं पिक्खु पडंतउ तोडु ॥११४॥
तले अधिकरणं उपरि घनपातनं संदशकलुञ्चनम् ।
लोहं लगित्वा हुतवहस्य पश्य पतत् त्रोटनम् ॥११४॥

आगे लोभकपायके दोषको ह्ण्टान्तसे पुष्ट करते हैं—(लोहं लगित्वा) जैसे लोहका सम्बन्ध पाकर (हुतवहं) अग्नि (तले) नीचे रक्खे हुए (अधिकरणे उपरि) अहरन (निहाई) के ऊपर (घनपातनं) घनकी चोट, (संदशकुलुंचनं) संडासीसे खेंचना, (पतत् त्रोटनं) चोट लगनेसे टूटना, इत्यादि दु:खोंको सहती है, ऐसा (पश्य) देख।

भावार्थ—लोहेकी सङ्गितिसे लोकप्रसिद्ध देवता अग्नि दुःख भोगती है, यदि लोहेका सम्बन्ध न करे तो इतने दुःख क्यों भोगे, अर्थात् जैसे अग्नि लोहिपण्डिके सम्बन्धसे दुःख भोगती है, उसी तरह लोह अर्थात् लोभके कारणसे परमात्मतत्त्वको भावनासे रहित मिथ्यादृष्टि जीव घनपातके समान नरकादि दुःखोंको बहुत काल तक भोगता है।।११४।।

अथ स्नेहपरित्यागं कथयति—

जोइय गोहु परिचयहि गोहु गा भझउ होइ । गोहासत्तउ सयलु जगु दुक्खु सहंतउ जोइ ॥११५॥

योगिन् स्नेहं परित्यज स्नेहो न भद्रो भवति । स्नेहासक्तं सकलं जगद् दुःखं सहमानं पश्य ।।११५।।

आगे स्नेहका त्याग दिखलाते हैं—(योगिन्) हे योगी, रागादि रहित वीत-राग परमात्मपदार्थके ध्यानमें ठहरकर ज्ञानका वैरी (स्नेहं) स्नेह (प्रेम) को (परि-स्यज) छोड़, (स्नेहः) क्योंकि स्नेह (भद्रः न भवति) अच्छा नहीं है, (स्नेहासक्तं) स्नेहमें लगा हुआ (सकलं जगत्) समस्त संसारीजीव (दुःखं सहमानं) अनेक प्रकार धरीर और मनके दुःख सह रहे हैं, उनको तू (पश्य) देख। ये संसारीजीव स्नेह रहित शुद्धात्मतत्त्वकी भावनासे रहित हैं, इसलिए नाना प्रकारके दुःख भोगते हैं। दुःखका मूल एक देहादिकका स्वेह ही है।

भावार्थ — यहां भेदाभेदरत्न त्रयरूप मोक्षके मागंसे विमुख होकर मिथ्यात्व रागादिमें स्नेह नहीं करना, यह सारांश है। नयों कि ऐसा कहा भी है, कि जबतक यह जीव जगत्से स्नेह न करे, तब तक सुखी है, और जो स्वेह सहित हैं, जिसका मन स्नेहसे बंध रहा है, उनको हर जगह दु:ख ही है।।११४।। अथ स्नेहदोपं दृष्टान्तेन द्रद्धयति—

जलसिंचणु पय-णिद्दलगु पुगु पुगु पीलगा-दुक्खु । गोहर्ह लिगिवि तिल-गियरु जंति सहंतउ पिक्खु ॥११६॥

जलसिञ्चनं पादनिदंलनं पुनः पुनः पीडनदुःखम् । स्नेहं लगित्वा तिलनिकरं यन्त्रेण सहमानं पण्य ।।११६॥

आगे स्नेहका दोष हष्टान्तसे हढ़ करते हैं—(तिलनिकरं) जैसे तिलोंका समूह (स्नेहं लिगत्वा) स्नेह (चिकनाई) के सम्बन्धसे (जलींसचनं) जलसे भीगना, (पाद-निर्दलनं) पैरोंसे खुंदना, (यंत्रेण) घानीमें (पुनः पुनः) वार वार (पीडनदुःखं) पिलनेका दुःख (सहमानं) सहता है, उसे (पश्य) देखो।

भावार्थ—जैसे स्नेह (चिकनाई तेल) के सम्बन्ध होनेसे तिल घानीमें पेरे जाते हैं, उसी तरह जो पंचेन्द्रियके विषयोंमें आसक्त हैं—मोहित हैं वे नाशको प्राप्त होते हैं, इसमें कुछ सन्देह नहीं है।।११६॥

उक्तं च--

ते चिय धग्णा ते चिय सप्पुरिसा ते जियंतु जिय लोए। वोद्दह-दहम्मि पडिया तरंति जे चेव लीलाए।।११७॥

ते चैव धन्याः ते चैव सत्पुरुषाः ते जीवन्तु जीवलोके । यौवनद्रहे पतिताः तरन्ति ये चैव लीलया ।।११७।।

इस विषयमें कहा भी है—(ते चैव धन्या:) वे ही धन्य हैं, (ते चैव सत्पुरुषा:) वे ही सज्जन हैं, और (ते) वे ही जीव (जीवलोकें) इस जीवलोक (जीवंतु) जीवते हैं, (ये चैव) जो (योवनद्रहें) जवान अवस्थारूपी वड़े भारी तालाव में (पितता:) पड़े हुए विषय-रसमें नहीं डूवते, (लीलया) लीला (खेल) मात्रमें ही (तरंति) तैर जाते हैं। वे ही प्रशंसा योग्य हैं।

भावार्थ— यहां विषय-वांछारूप जो स्तेह-जल उसके प्रवेणसे रहित जो नम्य-ग्दर्णन ज्ञान चारित्ररूपी रत्नोंसे भरा निज शुद्धात्मभावनारूपी जहाज उससे योवन अवस्थारूपी महान् तालावको तैर जाते हैं, वे ही सत्पुरूप हैं, वे ही धन्य हैं, यह सारांश जानना, बहुत विस्तारसे क्या लाभ है ॥११७॥ किं बहुना विस्तरेण—

मोक्खु जि साहिउ जिएवरहिं छंडिवि वहु-विहु रज्जु । भिक्ख-भरोडा जीव तुहुँ करिह ण ऋषउ कज्जु ॥११८॥

मोक्षः एव साधितः जिनवरैः त्यक्त्वा बहुविधं राज्यम् । भिक्षाभोजन जीव त्वं करोषि न आत्मीयं कार्यम् ॥११८॥

आगे मोक्षका कारण वैराग्यको दृढ़ करते हैं—(जिनवरैः) जिनेश्वरदेवने (बहुविधं) अनेक प्रकारका (राज्यं) राज्यका विभव (त्यक्तवा) छोड़कर (मोक्ष एव) मोक्षको ही (साधितः) साधन किया, परन्तु (जीव) हे जीव, (भिक्षाभोजन) भिक्षासे भोजन करनेवाला (त्वं) तू (म्रात्मीयं कार्यं) अपने आत्माका कल्याण भी (न करोषि) नहीं करता।

भावार्थ — समस्त कर्ममल-कलंकसे रिहत जो आत्मा उसके स्वाभाविक ज्ञानादि गुणोंका स्थान तथा संसार-अवस्थासे अन्य अवस्थाका होना, वह मोक्ष कहा जाता है, उसी मोक्षको वीतरागदेवने राज्यिवभूति छोड़कर सिद्ध किया। राज्यके सात अंग हैं, राजा, मन्त्री, सेना, वगैरः। ये जहां पूर्ण हों, वह उत्कृष्ट राज्य कह-लाता है, वह राज्य तीर्थङ्करदेवका है, उसको छोड़नेमें वे तीर्थंकर देरी नहीं करते। लेकिन तू निर्धन होकर आत्म-कल्याण नहीं करता। तू माया-जालको छोड़कर महान् पुरुषोंकी तरह आत्म-कार्य कर। उन महान् पुरुषोंने भेदाभेदरत्नत्रयकी भावनाके वलसे निजस्वरूपको जानकर विनाशीक राज्य छोड़ा, अविनाशी राज्यके लिये उद्यमी हुए। यहांपर ऐसा व्याख्यान समभकर वाह्याभ्यन्तर परिग्रहका त्याग करना, तथा वीतरागनिविकल्पसमाधिमें ठहरकर दुर्धर तप करना यह सारांश हुआ।।११८।।

अथ हे जीव त्वमि जिनभट्टारकवद एक मैनिर्मूटनं कृत्वा मोक्षं गच्छेति सम्बोधयति—

पाविह दुक्खु महंतु तुहुँ जिय संसारि भमंतु । श्रद्ध वि कम्मइं शिद्दलिवि वच्चिह मुक्खु महंतु ॥११६॥ प्राप्नोपि दु:खं महत् त्वं जीव संसारे भ्रमन् । अष्टापि कर्माणि निर्दल्य व्रज मोक्षं महान्तम् ॥११६॥ आगें हे जीव, तू भी श्रीजिनराजकी तरह आठ कर्मोंका नाशकर मोक्षका जा, ऐसा समभाते हैं—(जीव) हे जीव, (त्वं) तू (संसारे) संसार-वनमें (भ्रमन्) भटकता हुआ (महद् दुःखं) महान् दुःख (प्राप्नोषि) पावेगा, इसलिए (अष्टापि कर्माण) ज्ञानावरणादि आठों ही कर्मोंको (निर्दल्य) नाश कर, (महांतं मोक्षं) सवमें श्रेष्ठ मोक्षको (त्रज) जा।

भावार्थ—निश्चयकर संसारसे रहित जो शुद्धात्मा उससे जुदा जो द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव भावरूप पांच तरहके परावर्तनस्वरूप संसार उसमें भटकता हुआ चारों गितयों के दुःख पावेगा, निगोद राशिमें अनन्तकाल तक रुलेगा। इसलिए आठ कर्मों का क्षय करके शुद्धात्माकी प्राप्तिके बलसे रागादिकका नाश कर निर्वाणको जा। कैसा है वह निर्वाण, जो निजम्बरूपकी प्राप्ति वही जिसका स्वरूप है, और जो सबमें श्रेष्ठ है। केवलज्ञानादि महान् गुणोंकर सहित है। जिसके समान दूसरा कोई नहीं।।११६।।

अथ यद्यप्यन्पमिष दुःखं सोदुमसमर्थंस्तथापि कर्माणि किमिति करोपीति शिक्षां प्रयच्छति—

जिय अगु मित्तु वि दुक्खडा सहगा ण सक्किह जोइ। चउ-गइ-दुक्खहं कारगाइं कम्मइं कुणिह किं तोइ॥१२०॥ जीव अगुमात्राण्यपि दुःखानि सोढुं न शक्नोपि पश्य। चतुर्गतिदुःखानां कारणानि कर्माणि करोपि किं तथापि॥१२०॥

आगे जो थोड़े दु:ख भी सहनेको असमर्थ है, तो ऐसे काम वयों करता है, कि जन्मोंसे अनन्तकाल तक दु:ख तू भोगे, ऐसी शिक्षा देते हैं—(जीव) हे पूढ़ जीव, तू (श्रणुमात्राण्यिप) परमाणुमात्र (थोड़े) भी (दु:खानि) दु:ख (सोढुं) सहने को (न शक्नोिष) नहीं समर्थ है, (पश्य) देख (तथािष) तो फिर (चतुर्गतिदु:खानां) चार गितयोंके दु:खके (कारणानि कर्माण) कारण जो कर्म हैं, (कि करोिष) उनकों क्यों करता है।

भावार्थ — परमात्माकी भावनासे उत्पन्न तत्त्वक्ष वीतराग नित्यानन्द परम स्वभाव उससे भिन्न जो नरकादिकके दुःख उनके कारण कर्म ही हैं। जो दुःख तुर्के अच्छे नहीं लगते, दुःखोंको अनिष्ट जानता है, तो दुःखके कारण कर्मीको वयो उपार्जन करता है ? मतं कर । यहाँ पर ऐसा व्याख्यान जानकर कर्मोंके आस्रवसे रहित तथा रागादि विकल्प-जालोंसे रहित जो निज शुद्धात्माकी भावना वही करनी चाहिए, ऐसा तात्पर्य जानना ॥१२०॥

> व्यथ वहिन्यसिंगासक्तं जगत् क्षणमप्यात्मानं न चिन्तयतीति प्रतिपादयति— धंधइ पडियउ सयलु जगु कम्मइं करइ अयागु । मोक्खहं कारगु एक्कु खगु गावि चिंतइ अप्पागु ॥१२१॥ धान्धे (?) पतितं सकलं जगत् कर्माणि करोति अज्ञानि । मोक्षस्य कारणं एकं क्षणं नव चिन्तयति आत्मानम् ॥१२१॥

आगे बाहरके परिग्रहमें लीन हुए जगत्के प्राणी क्षणमात्र भी आत्माका चित-वन नहीं करते, ऐसा कहते हैं—(धांधे पिततं) जगत्के धन्धेमें पड़ा हुआ (सकलं जगत्) सब जगत् (ग्रज्ञानि) अज्ञानी हुआ (कर्माणि) ज्ञानावरणादि आठों कर्मोको (करोति) करता है, परन्तु (मोक्षस्य कारणं) मोक्षके कारण (आत्मानं) गुद्ध आत्माको (एकं क्षणं) एक क्षण भी (नैव चितयित) नहीं चिन्तवन करता।

भावार्थ — भेदिवज्ञानसे रिहत ये मूढ प्राणी शुद्धात्माकी भावनासे पराङ्मुख हैं, इसलिए शुभाशुभ कर्मोंका ही बन्ध करता है, और अनन्तज्ञानादिस्वरूप मोक्षका कारण जो बोतराग परमानन्दरूप निजशुद्धात्मा उसका एकक्षण भी विचार नहीं करता। सदा ही आतं रौद्र ध्यानमें लग रहा है ऐसा सारांश है।।१२१।।

अथ तमेवार्थ द्रहयति—

जोणि-लक्खइं परिभमइ ऋषा दुक्खु सहंतु । पुत्त-कत्तलिहं मोहियउ जाव ण णागु महंतु ॥१२२॥ योनिलक्षाणि परिभ्रमित बात्मा दुःखं सहमानः । पुत्रकलत्रैः मोहितः यावन्न ज्ञानं महत् ॥१२२॥

आगे उसी बातको हढ़ करते हैं—(यावत्) जवतक (महत् ज्ञानं न) सबसे श्रेष्ठ ज्ञान नहीं हैं, तवतक (ग्रात्मा) यह जीव (पुत्रकलत्रैः मोहितः) पुत्र स्त्री आदिकोंसे मोहित हुआ (दुःखंसहमानः) अनेक दुःखोंको सहता हुआ (योनि लक्षाणि) चौरासी लाख योनियोंमें (परिश्रमित) भटकता फिरता है।

भावार्थ—यह जीव चौरासीलाख योनियोंमें अनेक तरहके ताप सहता हुआ भटक रहा है, निज परमात्मतत्त्वके ध्यानसे उत्पन्न वीतराग परम आनन्दरूप निर्धांकुल अतीन्द्रिय सुखसे विमुख जो शरीरके तथा मनके नाना तरहके सुख दु:खोंको सहता हुआ भ्रमण करता है। निज परमात्माकी भावनाके शत्रु जो देहसम्बन्धी माता, पिता, भ्राता, मित्र, पुत्र-कलत्रादि उनसे मोहित है, तबतक अज्ञानी है, वीतराग निर्विकल्प स्वसंवेदनज्ञानसे रहित है, वह ज्ञान मोक्षका साधन है, ज्ञान ही से मोक्षको सिद्धि होती है। इसलिये हमेशा ज्ञानको ही भावना करनी चाहिये।।१२२।।

अथ हे जीव गृहपरिजनशरीरादिममत्वं मा कुर्विति संबोधयित—
जीव म जाणिह अप्पण्उं घरु परियणु तणु इट्ठु।
कम्यायत्तउ कारिमउ आगिम जोइहिं दिट्ठु ॥१२३॥

जीव मा जानीहि आत्मीयं गृहं परिजनं तनुः इष्टम् । कर्मायत्तं कृत्रिमं आगमे योगिभिः दृष्टम् ॥१२३॥

आगे हे जीव, तू घर परिवार और शरीरादिका ममत्व मत कर ऐसा सग-भाते हैं—(जीव) हे जीव, तू (गृहं) घर (परिजनं) परिवार (तनुः) शरीर (इष्टं) और मित्रादिकों (आत्मीयं) अपने (मा जानीहि) अपने मत जान, क्योंकि (आगमे) परमागममें (योगिभिः) योगियोंने (दृष्टं) ऐसा दिखलाया है, कि ये (कर्मायतं) कर्मोंके आधीन हैं, और (कृत्रिमं) विनाशीक है।

भावार्थ—ये घर वगैरह णुद्ध चेतनस्वभाव अमूर्तीक निज आत्मासे भिन्न जो णुभाणुभ कर्म उसके उदयसे उत्पन्न हुए हैं, इसलिये कर्माधीन हैं, और विनम्बर होने से णुद्धात्मद्रव्यसे विपरीत हैं। णुद्धात्मद्रव्य किसीका बनाया हुआ नहीं है, इसिंग्ये अकृत्रिम है, अनादिसिद्ध है, टंकोत्कीणं ज्ञायक स्वभाव है। जो टांकीसे गढ़ा हुआ न हो विना हो गढ़ी पुरुपाकार अमूर्तीकमूर्ति है। ऐसे आत्मस्वकृपसे ये देहादिक भिन्न हैं, ऐसा सर्वजकियत परमागममें परमज्ञानके घारी योगीण्वरोंने देखा है। यहांपर पुत्र, मित्र, खी, शरीर आदि सबको अनित्य जानकर नित्यानन्दकृप निज णुद्धातम स्व-भावमें ठहरकर गृहादिक परद्रव्यमें ममता नहीं करना ।।१२३।।

वथ गृहपरिवारादि चिन्तया मोक्षो न लभ्यत इति निश्चिनोति-

मुक्खु गा पावहि जीव तुहुं घर परियगु चिंतंतु । तो विर चिंतहि तउ जि तउ पावहि मोक्खु महंतु ॥१२४॥ मोक्षं न प्राप्नोषि जीव त्वं गृहं परिजनं चिन्तयन् । ततः वरं चिन्तय तपः एव तपः प्राप्नोषि मोक्षं महान्तम् ॥१२४॥

आगे घर परिवारादिककी चिन्तासे मोक्ष नहीं मिलती, ऐसा निश्चय करते हैं—(जीव) हे जीव, (त्वं) तू (गृहं परिजनं) घर परिवार वगैरहकी (चिन्तयन्) चिन्ता करता हुआ (मोक्षं) मोक्ष (न प्राप्नोति) कभी नहीं पा सकता, (ततः) इसलिये (वरं) उत्तम (तपः एव तपः) तपका ही वारम्बार (चितय) चिन्तवन कर क्योंकि तपसे ही (महांतं मोक्षं) श्रेष्ठ मोक्ष सुखको (प्राप्नोषि) पा सकेगा।

भावार्थ — तू गृहादि परवस्तुओं को चिन्तवन करता हुआ कर्म-कलङ्क रहित केवलज्ञानादि अनन्तगुण सहित मोक्षको नहीं पावेगा, और मोक्षका मार्ग जो निश्चय-च्यवहार-रत्तत्रय उसको भी नहीं पावेगा। इन गृहादिके चिन्तवनसे भव-वनमें भ्रमण करेगा। इसलिये इनका चिन्तवन तो मत कर, लेकिन बारह प्रकारके तपका चितवन कर। इसीसे मोक्ष पायेगा। वह मोक्ष तीर्थञ्कर परमदेवाधिदेव महापुरुषोंसे आश्चित है, इसलिये सबसे उत्कृष्ट है। मोक्षके समान अन्य पदार्थ नहीं। यहां परद्रव्यकी इच्छाको रोककर वीतराग परम आनन्दरूप जो परमात्मस्वरूप उसके घ्यानमें ठहरकर घर परिवारादिकका ममत्व छोड़, एक केवल निजस्वरूपकी भावना करना यह तात्पर्य है। आत्म-भावनाके सिवाय अन्य कुछ भी करने योग्य नहीं है। ११२४।।

अथ जीवहिंसादीपं दर्शयति—

मारिति जीवहं लक्खडा जं जिय पाउ करीसि। पुत्त-कलत्तहं कारणइं तं तुहुँ एक्कु सहीसि ॥१२५॥ मारियत्वा जीवानां लक्षाणि यत् जीव पापं करिष्यसि। पुत्रकलत्राणां कारणेन तत् त्वं एकः सहिष्यसे।।१२५॥

आगे जीवहिंसाका दोप दिखलाते हैं— (जीवानां लक्षाणि) लाखों जीवोंको (मारियत्वा) मारकर (जीव) हे जीव, (यत्) जो तू (पापं करिष्यप्ति) पाप करता है, (पुत्रकलत्राणां) पुत्र स्त्री वगैरहके (कारणेन) कारण (तत् त्वं) उसके फलको तू (एक) अकेला (सिह्ध्यसे) सहेगा।

भावार्थ— हे जीव, तू पुत्रादि कुटुम्बके लिये हिंसा, भूठ, चोरी, कुशीव, परिग्रहादि अनेक प्रकारके पाप करता है, तथा अन्तरङ्गमें रागादि विकल्प रहित ज्ञानादि शुद्धचैतन्य प्राणोंका घात करता है, अपने प्राण रागादिक मैलसे मैले करता है, और वाह्यमें अनेक जीवोंकी हिंसा करके अशुभ कर्मोंका उपार्जन करता है, उनका फल तू नरकादि गतिमें अकेला सहेगा। कुटुम्बके लोग कोई भी तेरे दु:खके बटानेवाले नहीं हैं, तू ही सहेगा। श्रीजिनशासनमें हिंसा दो तरहकी है। एक आत्मघात, दूसरी परघात। उनमेंसे जो मिथ्यात्व रागादिकके निमित्तसे देखे सुने भोगे हुए भोगोंकी वांद्याच्या उत्तरी जोवेंका शस्त्र उससे अपने ज्ञानादि प्राणोंका हनना, वह निश्चयहिंसा है, रागादिककी उत्पत्ति वह निश्चय हिंसा है। क्योंकि इन विभावोंसे निज भाव घाते जाते हैं। ऐसा जानकर रागादि परिणामरूप निश्चयहिंसा त्यागना। यही निश्चयहिंसा आत्मघात है। और प्रमादके योगसे अविवेकी होकर एकेन्द्री, दोइन्द्री, तेइन्द्री, चौइन्द्री, पंचेन्द्री जीवोंका घात करना वह परघात है। जब इसने परजीवका घात विचारा, तब इसके परिणाम मिलन हुए, और भावोंकी मिलनता ही निश्चयहिंसा है, इसलिये परघातरूप हिंसा आत्मघातका कारण है।

जो हिंसक जीव है, वह परजीवोंका घातकर अपना घात करता है। यह स्वदया परदयाका स्वरूप जानकर हिंसा सर्वथा त्यागना। हिंसाके समान अन्य पाप नहीं है। निश्चयहिंसाका स्वरूप सिद्धान्तमें दूसरी जगह ऐसा कहा है—जो रागादिक का अभाव वही शास्त्रमें अहिंसा कही है, और रागादिककी उत्पत्ति वही हिंसा है, ऐसा कथन जिनशासनमें जिनेश्वरदेवने दिखलाया है। अर्थात् जो रागादिकका अभाव वह स्वदया और जो प्रमादरहित विवेकरूप करुणाभाव वह परदया है। यह स्वदया परदया धर्मका मूलकारण है। जो पापी हिंसक होगा उसके परिणाम निर्मल नहीं हो सकते, ऐसा निश्चय है, परजीव घात तो उसकी आयुके अनुसार है, परन्तु इसने जब परघात विचारा, तव आत्मघाती हो चुका ।।१२४।।

व्यथ तमेव हिंसादोपं द्रहयति—

मारिवि चृरिवि जीवडा जं तुहुं दुक्खु करीसि । तं तह पासि अगंत-गुगा अवसइं जीव लहीसि ॥१२६॥ मारिवत्वा चूर्णियत्वा जीवान यत् त्वं दुःखं करिष्यसि । तत्तदपेक्षया अनन्तगुणं अवस्यमेव जीव लभसे ॥१२६॥ आगे उसी हिंसाके दोयको फिर निन्दते हैं, और दयाधर्मको हढ़ करते हैं—
(जीव) हे जीव, (यत् त्वं) जो तू (जीवान्) परजीवोंको (सारियत्वा) मारकर
(चूरियत्वा) चूरकर (दुःखं किर्ष्यिस) दुःखो करता है, (तत्) उसका फल (तदपेक्षया) उसकी अपेक्षा (अनंतगुणं) अनन्तगुणा (अवश्यमेव) निश्चयसे (लभसे)
पावेगा।

भावार्थ—निर्देगी होकर अन्य जीवोंके प्राण हरना, परजीवोंका शस्त्रादिक से घात करना, वह मारना है, और हाथ पैर आदिकसे, तथा लाठी आदिसे परजीवोंका काटना, एकदेश मारना वह चूरना है, यह हिंसा ही महा पापका मूल है, निश्चयनयसे अभ्यन्तरमें मिथ्यात्व रागादिक्प तीक्ष्ण शस्त्रोंसे शुद्धात्मानुभूतिक्प अपने निश्चय प्राणों को हत रहा है, क्लेशक्प करता है, उसका फल अनंत दुःख अवश्य सहेगा। इसलिए हे मूढ़ जीव, परजीवोंको मत मारे, और मत चूरे, तथा अपने भाव हिंसाक्ष्प मत कर, उज्जवल भाव रख, जो तू जीवोंको दुःख देगा, तो निश्चयसे अनन्तगुणा दुःख पावेगा।

यहां सारांश यह है—जो यह जीव मिथ्यात्व रागादिरूप परिणत हुआ पहले तो अपने भावप्राणों का नाश करता है, परजीवका घात तो हो या न हो, परजीवका घात तो उसकी आयु पूर्ण हो गई हो, तव होता है, अन्यथा नहीं; परन्तु इसने जब परका घात विचारा, तब यह आत्मघाती हो चुका । जैसे गरम लोहेका गोला पकड़नेसे अपने हाथ तो निस्सन्देह जल जाते हैं । इससे यह निश्चय हुआ, कि जो परजीवों पर खोटे भाव करता है, वह आत्मघाती है । ऐसा दूसरी जगह भी कहा है, कि जो आत्मा कषायवाला है, निर्दयी है, वह पहले तो आप ही अपनेसे अपना घात करता है, इसलिये आत्मघाती है, पीछे परजीवका घात होवे, या न होवे । जीवकी आयु बाकी रहो हो, तो यह नहीं मार सकता, परन्तु इसने मारनेके भाव किये, इस कारण निस्सन्देह हिंसक हो चुका, और जब हिंसाके भाव हुए, तब यह कपायवान् हुआ । कपायवान् होना ही आत्मघात है ।।१२६।।

वथ जीववधेन नरकगतिस्तद्रक्षणे स्वर्गो भवतीति निश्चिनोति—
जीव वहंतहं णश्य-गइ अभय-पदाणें सग्गु ।
वे पह जवला द्रिसिया जिहं रुचइ तिहं लग्गु ॥१२७॥

जीवं घ्नतां नरकगितः अभयप्रदानेन स्वर्गः । द्वी पन्थानी समीपौ दिशतौ यत्र रोचते तत्र लग ।।१२७॥

आगे जीवहिंसाका फल नरकगित है, और रक्षा करनेसे स्वर्ग होता है, ऐसा निश्चय करते हैं—(जीवं घ्नतां) जीवोंको मारनेवालोंको (नरकगितः) नरकगित होती है, (ग्रभयप्रदानेन) अभयदान देनेसे (स्वर्गः) स्वर्ग होता है, (ह्रो पन्थानी) ये दोनों मार्ग (समीपे) अपने पास (दिशतौ) दिखलाये हैं, (यत्र) जिसमें (रोचते) तेरी रुचि हो, (तत्र) उसीमें (लग) तूलग जा।

भावार्थ—निश्चयकर मिथ्यात्व विषय कषाय परिणामरूप निजघात और व्यवहारनयकर परजीत्रोंके इन्द्रा, तल, आयु, श्वासोच्छवासरूप प्राणोंका विनाण उमरूप परप्राणघात सो प्राणघातियोंके नरकगित होती है। हिंसक जीव नरक ही के पात्र हैं। निश्चयनयकर वीतरागनिर्विकल्प स्वसंवेदन परिणामरूप जो निजभावोंका अभयदान तिज जीवकी रक्षा और व्यवहारनयकर परप्राणियोंके प्राणोंकी रक्षारूप अभयदान यह स्वदया परदयास्वरूप अभयदान है, उसके करनेवालोंके स्वर्ग मोक्ष होता है, इसमें सन्देह नहीं है। इनमेंसे जो अच्छा मालूम पड़े उसे करो। ऐसी श्रीगुक्ते आज्ञा की। ऐसा कथन सुनकर कोई अज्ञानी जीव तर्क करता है, कि जो ये प्राण जीवसे जुदे हैं, कि नहीं? यदि जीवसे जुदे नहीं हैं, तो जैसे जीवका नाश नहीं हैं, तो इन प्राणोंका भी नाश नहीं हो सकता? अगर जुदे हैं, अर्थात् जीवसे सर्वथा भिन्न हैं, तो इन प्राणोंका नाश नहीं हो सकता। इसप्रकारसे जीव हिसा है ही नहीं, तुम जीवहिसामें पाप क्यों मानते हों?

इसका समाधान—जो ये इन्द्रिय, वल, आयु, श्वासोच्छ्वास और प्राण जीवसे किसी नयकर अभिन्न हैं, भिन्न नहीं हैं, किसी नयसे भिन्न हैं। ये दोनों नय प्रामाणिक हैं। अब अभेद कहते हैं, सो सुनो। अपने प्राणोंके होनेपर जो व्यवहार-नयकर दुःखकी उत्पत्ति वह हिंसा है, उसीसे पापका बन्च होता है। और जो इन प्राणोंको सर्वया जुदे ही मानें, देह और आत्माका सर्वथा भेद ही जानें, तो जैसे परंके प्रारीदका घात होनेपर दुःख नहीं होता है, वैसे अपने देहके घातमें भी दुःख न होना चाहिये, इसलिये व्यवहारनयकर जीवका और देहका एकत्व दीखता है, परन्तु निश्चयंत्र एकत्व नहीं है। यदि निश्चयंत्र एमपना होवे, तो देहके विनाश होनेसे जीवका विनाद हो जावे, सो जीव अविनाज़ो है। जीव इस देहको छोड़कर परभवको जाता है, तब देह नहीं जाती है।

इसलिये जीव और देहमें भेद भी है। यद्यपि निश्चयनयकर भेद है, तो भी व्यवहारनयकर प्राणोंके चले जानेसे जीव दुःखी होता है, सो जीवको दुःखी करना यही हिंसा है, और हिंसासे पापका वन्ध होना है। निश्चयनयकर जीवका घात नहीं होता, यह तूने कहा, वह सत्य है, परन्तु व्यवहारनयकर प्राणवियोगरूप हिंसा है ही. और व्यवहारनयकर ही पाप है, और पापका फल नरकादिके दुःख हैं, वे भी व्यवहारनयकर ही हैं। यदि तुभे नरकके दुःख अच्छे लगते हैं, तो हिंसा कर, और नरक का भय है, तो हिंसा मत कर। ऐसे व्याख्यानसे अज्ञानी जीवोंका संशय मेटा।

वथ मोक्षमार्गे रतिं कुर्विति शिक्षां ददाति-

मूढा सयलु वि कारिमउ भुल्लउ मं तुस कंडि। सित्र-पहि णिम्मिलि करिह रइ घरु परियणु लहु छंडि॥१२८॥ मूढ सक्तमि कृत्रिमं भ्रान्तः मा तुषं कण्डय। णिवपथे निमंत्रे कुरु रितं गृहं परिजनं लघु त्यज ॥१२८॥

आगे श्रीगुरु यह शिक्षा देते हैं, कि तू मोक्ष-मार्गमें प्रीति कर—(मूढ) हे मूढ जीत्र, (सकलमिप) शुद्धात्माके सिवाय अन्य सब विषयादिक (कृत्रिमं) विनाशवाले हैं, तू (श्रांतः) श्रम (भूल) से (तुषंमा कंडय) भूसेका खण्डन मत कर । तू (निर्मले) परमपित्र (शिवपथे) मोक्ष-मार्गमें (रित्) प्रीति (कुरु) कर, (गृहं परिजनं) और मोक्ष-मार्गका उद्यमी होके घर परिवार आदिको (लघु) शोध्र ही (त्यज) छोड़।

भावार्थ—हे मूढ, शुद्धात्मस्वरूपके सिवाय अन्य सव पंचेन्द्री विपयरूप पदार्थं नाशवान् हैं, तू भ्रमसे भूला हुआ असार भूसेके कूटनेकी तरहकी कार्य न कर, इस सामग्रीको विनाशीक जानकर शीघ्र ही मोक्ष-मार्गके घातक घर परिवार आदिकको छोड़कर, मोक्ष-मार्गका उद्यमी होके, ज्ञानदर्शनस्वभावको रखनेवाले शुद्धात्माकी प्राप्ति का उपाय जो सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान सम्यक्चारित्ररूप मोक्षका मार्ग उसमें प्रीतिकर । जो मोक्ष-मार्ग रागादिकसे रहित होनेसे महा निर्मल है ।।१२८।।

अध पुनरप्पधु वानुप्रेक्षां प्रतिपादयति—

जोइय सयलु वि कारिमउ णिकारिमउ ए कोइ। जीविं जंतिं कुडि ए गय इहु पडिछंदा जोइ॥१२६॥ योगिन सकलमपि कृत्रिमं निःकृत्रिमं न किमपि। जीवेन यातेन देहों न गतः इमं हण्टान्तं पश्य।।१२६॥

आगे फिर भी अनित्यानुप्रेक्षाका व्याख्यान करते हैं—(योगिन्) हे योगो, (सकलमिष) सभी (कृत्रिमं) विनश्वर हैं. (निःकृत्रिमं) अकृत्रिम (किमिष) कोई भी वस्तु (न) नहीं है. (जीवेन याता) जीवके जानेपर उसके साथ (देहो न गतः) भरीर भी नहीं जाता, (इमं दृष्टांतं) इस हष्टान्तको (पश्य) प्रत्यक्ष देखो ।

भावार्थ — हे योगी, टंकोक्कीणं (अघटित घाट-विना टांकीका गढ़ा) अमूर्तीक पुरुषाकार आत्मा केवल ज्ञायक स्वभाव अकृत्रिम वीतराग परमानन्दस्वरूप, उससे जुरे जो मन वचन कायके व्यापार उनको आदि ले सभी कार्य पदार्थ विनश्वर हैं। इस संसारमें देहादि समस्त सामग्री अविनाशी नहीं है, जैसा गुद्ध युद्ध परमात्मा अकृत्रिम है, वैसा देहादिमेंसे कोई भी नहीं है, सब क्षणभंगुर हैं। गुद्धात्मतत्त्वकी भावनासे रहित जो मिथ्यात्व विषयकषाय हैं उनसे आसक्त होके जीवने जो कर्म उपार्जन किये हैं, उन कर्मोंसे जब यह जीव परभवमें गमन करता है, तब शरीर भी साथ नहीं जाता। इसित्ये इस लोकमें इन देहादिक सबको विनश्वर जानकर देहादिककी ममता छोड़ना चाहिये, खौर सकल विभाव रहित निज गुद्धात्म पदार्थकी भावना करनी चाहिये।।१२६॥

यथ तपोधनं प्रत्यध्र वानुप्रे क्षां प्रतिपादयति —

देउलु देउ वि सत्थु गुरु तित्थु वि वेउ वि कब्बु । वच्छु जु दीसइ कुसुमियउ इंधणु होसइ सब्बु ॥१२०॥ देवकुलं देवोऽपि शास्त्रं गुरुः तीर्थमिप वेदोऽपि काव्यम् । वृक्षः यदु हण्यते कुमुमितं इन्यनं भविष्यति सर्वम् ॥१३०॥

आगे मुनिराजोंको देवल आदि सभी सामग्री अनित्य दिखलाते हुए अध्युवान नुप्रेक्षाको कहते हैं—(देवकुलं) अरहन्तदेवकी प्रतिमाका स्थान जिनालय (देवोऽपि) श्रीजिनेन्द्रदेव (शास्त्रं) जैनणास्य (गुरुः) दीक्षा देनेवाले गुरु (तीर्थमपि) संगान सागरमे तैरनेके कारण परमत्यस्थियोंक स्थान सम्मेदणिखर आदि (वेदोऽपि)

द्वादशाङ्गरूप सिद्धान्त (काव्यं) गद्य-पद्यरूप रचना इत्यादि (यद् वस्तु कुसुमितं) जो वस्तु अच्छी या बुरी दीखनेमें आती हैं, (सर्वं) सव (इंधनं) कालरूपी अग्निका ईन्धन (भविष्यति) हो जावेगो।

भावार्थ — निर्देशि परमात्मा श्रीअरहन्तदेव उनकी प्रतिमाके पधरानेके लिये जो गृहस्थोंने देवालय (जैनमन्दिर) बनाया है, वह विनाशीक है, अनन्त ज्ञानादिगुण-रूप श्रीजिनेन्द्रदेवकी प्रतिमा धर्मकी प्रभावनाके अर्थ भव्यजीवोंने देवालयमें स्थापन की है, उसे देव कहते हैं, वह भी विनश्वर है। यह तो जिनमन्दिर और जिनप्रतिमाका निरूपण किया, इसके सिवाय अन्य देवोंके मन्दिर और अन्यदेवकी प्रतिमायों सब ही विनश्वर हैं, वीतरागनिविकल्प जो आत्मतत्त्व उसको आदि ले जीव अजीवादि सकल पदार्थ उनका निरूपण करनेवाला जो जैनशास्त्र वह भी यद्यपि अनादि प्रवृत्तिकी अपेक्षा नित्य है, तो भी वक्ता श्रोता पुस्तकादिककी अपेक्षा विनश्वर ही है, और जैन सिवाय जो सांख्य पातंजल आदि परशास्त्र हैं, वे सब विनाशीक हैं।

जिनदीक्षाके देनेवाले लोकालोकके प्रकाशक केवलज्ञानादि गुणोंकर पूर्ण पर-मात्माके रोक्तनेवाला जो मिथ्यात्व रागादि परिणत महा अज्ञानरूप अन्धकार उसके दूर करनेके लिये सूर्यके समान जिनके वचनरूपी किरणोंसे मोहान्धकार दूर हो गया है, ऐसे महामुनि गुरु हैं, वे भी विनश्वर हैं, और उनके आचरणसे विपरीत जो अज्ञान तापस मिथ्यागुरु वे भी क्षणभंगुर हैं। ससार-समुद्रके तरनेका कारण जो निज शुद्धात्म-तत्त्व उसकी भावनारूप जो निश्चयतीर्थ उसमें लीन परमतपोधनका निवासस्थान सम्मेदिशाखर गिरनार आदि तीर्थ वे भी विनश्वर हैं, और जिनतीर्थके सिवाय जो पर यतियोंका निवास वे परतीर्थ वे भी विनाशोक हैं।

निर्दोष परमात्मा जो सर्वज्ञ वीतरागदेव उनकर उपदेश किया गया जो द्वादणांग सिद्धान्त वह वेद है, वह यद्यपि सदा सनातन है, तो भी क्षेत्रकी अपेक्षा विनश्वर है, किसी समय है, किसी क्षेत्रमें पाया जाता है, किसी समय नहीं पाया जाता, भरतक्षेत्र ऐरावत क्षेत्रमें कभी प्रगट हो जाता है, कभी विलय हो जाता है, और महाविदेहक्षेत्रमें यद्यपि प्रवाहकर सदा शाश्वता है, तो भी वक्ता श्रोताव्याख्यानकी अपेक्षा विनश्वर है, वे ही वक्ता श्रोता हमेशा नहीं पाये जाते, इसलिये विनश्वर है, और पर मितयोंकर कहा गया जो हिसारूप वेद वह भी विनश्वर है। गुद्ध जीवादि पदार्थोका वर्णन करनेवाली संस्कृत प्राकृत छटारूप गद्य व छन्दवन्थरूप पद्य उस स्वरूप

और जिसमें विचित्र कथायें हैं, ऐसे सुन्दर काव्य कहे जाते हैं, वे भी विनश्वर है। इत्यादि जो-जो वस्तु सुन्दर और खोटे किवयों कर प्रकाशित खोटे काव्य भी विनश्वर हैं। इत्यादि जो-जो वस्तु सुन्दर और असुन्दर दीखती हैं, वे सब काल रूपी अभिका ईं धन हो जावेंगी।

तात्पर्य यह है, कि सब भस्म हो जावेंगी, और परमात्माकी भावनासे रहित जो जीव उसने उपार्जन किया जो वनस्पतिनामकर्म उसके उदयसे वृक्ष हुआ, सो वृक्षोंने समूह जो फूले-फले दीखते हैं, वे सब ई धन हो जावेंगे। संसारका सब ठाठ क्षणभंगु है, ऐसा जानकर पंचेन्द्रियोंके विषयोंमें मोह नहीं करना, विषयका राग सर्वथा त्यागन योग्य है। प्रथम अवस्थामें यद्यपि धर्मतीर्थकी प्रवृत्तिका निमित्त जिनमन्दिर, जिन प्रतिमा, जिनधर्म तथा जैनधर्मी इनमें प्रेम करना योग्य है, तो भी णुद्धात्माकी भावन के समय यह धर्मानुराग भी नीचे दरजेका गिना जाता है, वहांपर केवल वीतराग भाव ही है।।१३०।।

वथ शुद्धात्मद्रव्यादन्यत्सर्वमध्रुविमति प्रकटयति—

एक्कु जि सेल्लिवि बंभु परु भुवणु वि एहु असेसु। पुहवर्हि णिम्मिड भंगुरड एहड बुज्भि विसेसु॥१३१॥

एवमेव मुक्त्वा ब्रह्म परं भुवनमपि एतद् अशेषम् । पृथिव्यां निर्मापितं भंगुरं एतद् बुध्यस्व विशेषम् ।।१३१।।

वागे गुद्धात्मस्वरूपसे अन्य जो सामग्री है, वह सभी विनश्वर हैं, ऐसा व्यान करते हैं—(एकं परं ब्रह्म एव) एक गुद्धजीव द्रव्यरूप परव्रह्मको (मुक्त्वा) छोड़ कर (पृथिव्यां) इस लोकमें (इदं अशेषं भुवनमिष निर्माषितं) इस समस्त लोककं पदावां की रचना है, वह सब (भंगुरं) विनाशोक है, (एतद् विशेषं) इस विशेष वातको विद्यस्व) जान।

भावार्थ — णुद्धसंग्रहनयकर समस्त जीव-राशि एक है। जैसे नाना प्रकारके वृक्षोंकर भरा हुआ वन एक कहा जाता है, उसी तरह नाना प्रकारके जीव जाति करके एक कहे जाते हैं। वे सब जीव अविनाशी हैं, और सब देहादिकी रचन विनाशीक दोखती है। णुभ-अणुभ कर्मकर जो देहादिक इस जगत्में रची गई है, वह सब विनाशीक हैं, हे प्रभाकरभट्ट, ऐसा विशेष तू जान, देहादिको अनित्य जान और

जीवोंको नित्य जान । निर्मल ज्ञान दर्शनस्वभाव परव्रह्म (गुद्ध जीवतत्त्व) उससे भिन्न जो पांच इन्द्रियोंका विषयवन वह क्षणभगुर जानो ।।१३१।।

अथ पूर्वोक्तमध्रुवत्वं ज्ञात्वा धनयौवनयोस्तृष्णा न कर्तव्येति कथयति—
जे दिष्टुा स्र्रग्मसिए ते अत्थविए ए दिष्टु।
तें कारिए वह धम्मु करि धिए जोव्विश् कड तिटु॥१३२॥
ये हण्टाः सूर्योद्गमने ते अस्तमने न हण्टाः।
तेन कारणेन वत्स धर्म कुरु धने यौवने का तृष्णा ॥१३२॥

आगे पूर्वोक्त विषय-सामग्रीको अनित्य जानकर घन यौवन और विषयों में तृष्णा नहीं करनी चाहिये, ऐसा कहते हैं—(वत्स) हे शिष्य, (ये) जो कुछ पदार्थ (सूर्योद्गमने) सूर्यके उदय होनेपर (दृष्टाः) देखे थे, (ते) वे (अस्तमने) सूर्यके अस्त होने के समय (न दृष्टाः) नहीं देखे जाते, नष्ट हो जाते हैं (तेन कारणेन) इस कारण तू (धर्मा) घर्मको (कुरु) पालन कर (धने यौवने) घन और यौवन अवस्थामें (का तृष्णा) क्या तृष्णा कर रहा है।

भावार्थ— धन, धान्य, मनुष्य, पणु, आदिक पदार्थ जो सवेरेके समय देखे थे, वे सांभके समयमें नहीं दीखते, नष्ट हो जाते हैं, ऐसा जगत्का ठाठ विनाणीक जानकर इन पदार्थों की तृष्णा छोड़, और श्रावकका तथा यतीका धर्म स्वीकार कर, धन यौवनमें क्या तृष्णा कर रहा है। ये तो जलके ववूलेके समान क्षणभंगुर हैं। यहां कोई प्रश्न करे, कि गृहस्थी धनकी तृष्णा न करे तो क्या करे?

उसका उत्तर—निश्चय व्यवहार रत्नत्रयके आराधक जो यित उनकी सव तरह गृहस्थको सेवा करनी चाहिये, चार प्रकारका दान देना, धर्मकी इच्छा रखनी, धनको इच्छा नहीं करनी । जो किसी दिन प्रत्याख्यानकी चौकड़ीके उदयसे श्रावकके प्रतमें भी रहे, तो देव पूजा, गृहकी सेवा, स्वाध्याय, दान, शील, उपवासादि अगुप्रत-रूप धर्म करे, और जो वड़ी शक्ति होवे, तो सब परिग्रह त्यागकर यतीके प्रत चारण करके निविकल्प परमसमाधिमें रहे । यतीको सर्वथा धनका त्याग और गृहस्यको धनका प्रमाण करना योग्य है । विवेकी गृहस्य धनकी तृष्णा न करें । धन यौवन असार हैं, यौवन अवस्थामें विषय तृष्णा न करें, विषयका राग छोड़कर विषयोंने पराङ्मुख जो वीतराग निजानन्द एक अखण्ड स्वभावरूप शुद्धात्मा उसमें लीत होकर हमेशा भावना करनी चाहिए ॥१३२॥

> वय धर्मतपश्चरणरहितानां मनुष्यजनम वृथेति प्रतिपादयति— धम्मु गा संचिउ तउ गा किउ स्वखें चम्ममएण । खिजिवि जर-उद्देहियए णरङ् पिडिव्वउ तेगा ॥१३३॥ धर्मो न संचितः तपो न कृतं वृक्षेण चर्ममयेन । खादियत्वा जरोद्रेहिकया नरके पिततव्य तेन ॥१३३॥

आगे जो धर्मसे रहित हैं, और तपश्चरण भी नहीं करते हैं, उनका मनुष्य-जन्म वृथा है, ऐसा कहते हैं—(येन) जिसने (चर्ममयेन वृक्षेण) मनुष्य शरीररूपो चर्म-मयी वृक्षको पाकर उससे (धर्म: न कृतः) धर्म नहीं किया, (तपो न कृतं) और तप भो नहीं किया, उसका शरीर (जरोद्रोहिकया खादियत्वा) बुढ़ापारूपो दीमकके कीड़े-कर खाया जायगा, फिर (तेन) उसको मरणकर (नरके) नरकमें (पतितव्यं) पड़ना पड़ेगा।

भावार्थ—गृहस्य अवस्थामें जिसने सम्यन्त्वपूर्वक दान, शील, पूजा, उप-वासादिरूप गृहस्थका धर्म नहीं किया, दर्शनप्रतिमा, व्रतप्रतिमा आदि ग्यारह प्रतिमाने भेदरूप श्रावकका धर्म नहीं धारण किया, तथा मुनि होकर सव पदार्थोंकी इच्छाका निरोध कर अनशन वगैर: वारह प्रकारका तप नहीं किया, तपश्चरणके वलसे गृहात्मा के ध्यानमें ठहरकर निरन्तर भावना नहीं की, मनुष्यके शरीररूप चर्ममयी वृक्षको पाकर यतीका व श्रावकका धर्म नहीं किया, उनका शरीर वृह्यवस्थारूपी दीमकके कोई खावेंगे, फिर वह नरकमें जावेगा । इसलिये गृहस्थको तो यह योग्य है, कि निष्चय-रत्नयको श्रद्धाकर निजस्वरूप उपादेय जान, व्यवहार रत्नययस्प श्रावकका धर्म पालना । और यतीको यह योग्य है, कि निश्चयरत्नयमें ठहरकर व्यवहाररत्नवर्षके वलसे महातप करना । अगर यतीका व श्रावकका धर्म नहीं वना, अगुत्रत नहीं पाले, तो महा दुर्लभ मनुष्य-देहका पाना निष्फल है, उससे कुछ फायदा नहीं ।।१३३॥

> वय हे जीव जिनेश्वरपदे परमभक्ति कुर्विति शिक्षां ददाति— श्वरि जिय जिगा-पड़ भत्ति करि सुहि सज्जगु श्रवहरि । तिं वप्पेगा वि कज्ज णवि जो पाडड़ संसारि ॥१३४॥

अरे जीव जिनपदे भिक्त कुरु सुखं स्वजनं अपहर । तेन पित्रापि कार्यं नैव यः पातयित संसारे ।।१३४॥

आगे श्रीगुरु शिष्यको यह शिक्षा देते हैं, कि तू मुनिराजके चरणारिवन्दोंकी परमभक्ति कर, (अरे जीव) हे भन्य जीव, तू (जिनपदे) जिनपदमें (भिक्त कुरु) भिक्तकर, और जिनेश्वरके कहे हुए जिनधमें प्रीति कर, (सुखे) संसार सुखके निमित्तकारण (स्वजनं) जो अपने कुटुम्बके जन उनको (अपहर) त्याग, अन्यकी तो बात क्या है ? (तेन पित्रापि नैव कार्यं) उस महास्नेहरूप पितासे भी कुछ काम नहीं है, (य:) जो (संसारे) संसार-समुद्रमें इस जीवको (पातयित) पटक देवे।

भावार्थ—हे आत्माराम, अनादिकालसे दुर्लभ जो वीतराग सर्वज्ञका कहा हुआ राग-द्वेष मोहरहित गुद्धोपयोगरूप निश्चयधर्म और गुभोपयोगरूप व्यवहारधर्म, उनमें भो छह आवश्यकरूप यतीका धर्म, तथा दान पूजादि श्रावकका धर्म, यह गुभा-चाररूप दो प्रकार धर्म उसमें प्रीति कर । इस धर्मसे विमुख जो अपने कुलका मनुष्य उसे छोड़, और इस धर्मके सन्मुख जो पर कुटुम्बका भी मनुष्य ही उससे प्रीति कर । तात्पर्य यह है, कि य जीव जैसे विषय-सुखसे प्रीति करता है, वैसे जो जिनधर्मसे करे तो संसारमें नहीं भटके । ऐसा दूसरी जगह भी कहा है, कि जैसे विषयोंके कारणोंमें यह जीव बारम्बार प्रेम करता है, वैसे जो जिनधर्ममें ऋगण न करे । १३४।।

अथ येन चित्तशुद्धिं कृत्वा तपश्चरणं न कृतं तेनात्मा विश्वत इत्यभिप्रायं मनसि धृत्वा स्त्रमिदं प्रतिपादयति—

जेगा गा चिगगाउ तव-यरगा गिम्मल चित्तु करेवि । अप्पा वंचिउ तेगा पर मागास-जम्मु लहेवि ॥१३५॥ येन न चीर्णं तपश्चरणं निर्मलं चित्तं कृत्वा । आत्मा वञ्चितः तेन परं मनुष्यजन्म लब्ध्वा ॥१३५॥

आगे जिसने चित्तकी गुद्धता करके तपश्चरण नहीं किया, उसने अपना आत्मा ठग लिया, यह अभिप्राय मनमें रखकर व्याख्यान करते हैं—(येन) जिस जीवने (तप-रचरणं) वाह्याभ्यन्तर तप (न चीणं) नहीं किया, (निर्मलं चित्तं) महा निर्मल चित्त (कृत्वा) करके (तेन) उसने (मनुष्यजन्म) मनुष्यजन्मको (लब्ध्वा) पाकर (परं) केवत (आत्मा वंचितः) अपना आत्मा ठग लिया ।

भावार्थ—महान् दुर्लभ इस मनुष्य-देहको पाकर जिसने विषयकपाय सेवन किये और कोघादिरहित वोतराग चिदानन्द सुखरूपी अमृतकर प्राप्त अपना निर्मत चित्त करके अनशनादि तप न किया, वह आत्मघाती है, अपने आत्माका ठगनेवासा है। एकेन्द्री पर्यायसे विकलत्रय होना दुर्लभ है, विकलत्रयसे असैनी पंचेन्द्री होना, असैनी पंचेन्द्रियसे सैनी होना, सैनी तिर्यञ्चमे मनुष्य होना दुर्लभ है। मनुष्यमें भी आर्यक्षेत्र, उत्तमकुल, दीर्घ आयु, सतसङ्ग धर्मश्रवण, धर्मका धारण और उसे जन्म-पर्यन्त निवाहना ये सब बातें दुर्लभ हैं, सबसे दुर्लभ (कठिन) आत्मज्ञान है, जिससे कि चित्त गुद्ध होता है। ऐसी महादुर्लभ मनुष्यदेह पाकर तपश्चरण अङ्गीकार करके निविक्त समाधिके बलसे रागादिका त्याग कर परिणाम निर्मल करने चाहिये, जिन्होंने चित्त को निर्मल नहीं किया, वे आत्माको ठगनेवाले हैं। ऐसा दूसरी जगह भी कहा है, कि चित्तके बंधनेसे यह जीव कर्मोंसे बंधता है। जिनका चित्त परिग्रहसे धन धान्यादिकते आसकत हुआ, वे ही कर्मवन्धनसे बन्धते हैं, और जिनका चित्त परिग्रहसे छूटा आशा (तृष्णा) से अलग हुआ, वे ही मुक्त हुए। इसमें सन्देह नहीं है। यह आत्मा निर्मत स्वभाव हैं, सो चित्तके मैले होनेसे मैला होता है।।१३५।।

अथ पंश्चेन्द्रियविज्ञयं दर्शयति —

ए पंचिंद्य करहड़ा जिय मोक्क म चारि। चरिति असेसु वि विसय-वर्ण पुर्ण पाडिह संसारि॥१३६॥ एते पञ्चेन्द्रियकरभकाः जीव मुक्तान् मा चारय। चरित्वा अशेपं अपि विषयवनं पुनः पातयन्ति समारे॥१३६॥

आगे पांच इन्द्रियोंका जीतना दिखलाते हूँ—( एते ) ये प्रत्यक्ष ( पंचेन्द्रिय-करभकाः ) पांच इन्द्रियरूपी ऊंट हैं, उनको (स्वेच्छ्या) अपनी इच्छासे (मा चार्य) मत चरने दे, वयोंकि ( अशेषं ) सम्पूर्ण ( विषयवनं ) विषय-वनको (चरित्वा) चर्ने (पुन ) फिर ये (संसारे) समारमें हा (पातयंति) पटक देगे ।

भावार्थ—ये पांचों इन्द्री अतीान्द्रय-मुखके आस्वादनस्य परमात्मामें पराहर मुख हैं, उनको हे मूड़ जोब, तू शुद्धात्माका भावनाम पराङ्मुख होकर इनको स्व<sup>स्त्रद</sup> मतकर, अपने वशमें रख, ये तुम्ते संसारमें पटक टेंग, इसलिये इनका विषयीते पीड़े लौटा। संसारसे रिहत जो गुद्ध आत्मा उससे उलटा जो द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भाव-रूप पांच प्रकारका संसार उसमें ये पंचेन्द्रोरूपी ऊंट स्वच्छन्द हुए विषय-वनको चरके जगतके जीवोंको जगतमें ही पटक देंगे, यह तात्पर्य जानना ।।१३६।।

अथ ध्यानवैषम्यं कथयति —

जोइय विसमी जोय-गइ मणु संठवण ज जाइ। इंदिय-विसय जि सुकावडा तित्थु जि विल विल जाइ॥१३७॥ योगिन विषमा योगगितः मनः संस्थापियतुं न याति। इन्द्रियविषयेषु एव सुखानि तत्र एव पुनः पुनः याति॥१३७॥

आगे ध्यानकी कठिनता दिखलाते हैं—( योगिन्) हे योगी, ( योगगितः) ध्यानकी गित (विषमा) महाविषम है, क्योंकि ( मनः ) चित्तारूपी वन्दर चपल होनेसे (संस्थापितुं न यित) निज शुद्धात्मामें स्थिरताको नहीं प्राप्त होता । क्योंकि (इन्द्रिय-विषयेषु एव) इन्द्रियके विषयोंमें हो (सुखानि) सुख मान रहा है, इसलिये (तत्र एव) उन्हीं विषयोंमें (पुनः पुनः) फिर-फिर अर्थात् बार-वार (याित) जाता है ।

भावार्थ — वीतराग परम आनन्द समरसी भावरूप अतीन्द्रिय सुखसे रहित जो यह संसारी जीव है, उसका मन अनादिकालकी अविद्याकी वासनामें वस रहा है, इसलिये पंचेन्द्रियोंके विषय-सुखों असक्त है, इन जगत्के जीवोंका मन वारम्बार विषय-सुखों जाता है, और निजस्वरूपमें नहीं लगता है, इसलिये ध्यानकी गति विषम (कठिन) है। 1१३७।।

वथ स्थलसंख्याबाह्यं प्रत्तेवकं कथयति—

सो जोइउ जो जोगवइ दंसणु गाणु चरितु । होयवि पंचहं वाहिरज सायंतउ परमत्थु ॥१३७८३॥ स योगी यः पालयति (?) दर्शनं ज्ञानं चारित्रम् । भूत्वा पञ्चभ्यः वाह्यः ध्यायन् परमार्थम् ॥१३७३४॥

वागे स्थल-संख्याके वाह्य जो प्रक्षेपक दोहे हैं, उनको कहते हैं—(स योगी) वही ध्यानी है, (य:) जो (पंचभ्यः बाह्यः) पंचेन्द्रियोंसे वाहर (अलग) (भूत्वा) होकर (परमार्थ) निज परमात्माका (ध्यायन्) ध्यान करता हुआ (दर्शनं ज्ञानं चारित्रं) दर्शन ज्ञान चारित्रहपी रत्नत्रथको (पालयित) पालता है, रक्षा करता है ।

भावार्थ—जिसके परिणाम निज शुद्धात्मद्रव्यका सम्यक्श्रद्धान ज्ञान बाचरण-रूप निश्चयरत्नत्रयमें ही लीन है, जो पंचमगतिरूपी मोक्षके सुखको विनाश करनेवाली और पांचपरमेष्ठीकी भावनासे रहित ऐसी पञ्चेन्द्रियोंसे जुदा हो गया है, वही योगी है, योग शब्दका अर्थ ऐसा है, कि अपना मन चेतनमें लगाना वह योग जिसके हो, वही योगी है, वही ध्यानी है, वही तपोधन है, यह नि:सन्देह जानना ।।१३७%१।।

वथ पंचेन्द्रियसुखस्यानित्यत्वं दर्शयति —

विसय-सुहइं वे दिवहडा पुरा दुक्खहं परिवाडि । भुक्षउ जीव म वाहि तुहुँ अप्परा खंधि कुहाडि ॥१३८॥ विषयसुखानि द्वे दिवसके पुनः दुःखानां परिपाटी । भ्रान्त जीव मा वाहय त्वं बात्मनः स्कन्धे कुठारम् ॥१३८॥

आगे पंचेन्द्रियोंके सुखको विनाशीक वतलाते हैं— (विषयसुखानि) विषयोंके सुख (हे दिवसे) दो दिन के हैं, (पुनः) फिर वादमें (दुःखानां परिपाटी) ये विषय दुःखकी परिपाटी हैं, ऐसा जानकर (भ्रांत जीव) हे भोले जीव, (त्वं) तू (ग्रात्मनः स्कंधे) अपने कन्धे पर (कुठारं) आप ही कुल्हाड़ीको (मा वाहय) मत चलावे।

भावार्थ—ये विषय क्षणभंगुर हैं, वारम्वार दुर्गतिके दु:खके देनेवाले हैं, इम-लिये विषयोंका सेवन अपने कन्धे पर कुल्हाड़ीका मारना है, अर्थात् नरकमें अपनेको डुवोना है, ऐसा व्याख्यान जानकर विषय-सुखोंको छोड़, बीतराग परमात्म-सुखंगे ठहरकर निरन्तर णुद्धोपयोगकी भावना करनी चाहिये।।१३८।।

> विधासमावनार्थं योऽसौ विद्यमानविषयान् त्यज्ञति तस्य प्रशंसां करोति— संता विसय जुपरिहरइ विल किज्जडं हडं तासु। सो दड्वेण जि मुंडियड सीसु खडिझड जासु॥१३६॥

सतः विषयान् यः परिहरति वर्लि करोमि अह तस्य । स दैवेन एव मुण्डितः शीर्ष खत्वार्ट यस्य ।।१३६॥

आगे आत्म-भावनाके लिये जो विद्यमान विषयोंको छोड़ता है, उसकी प्रशंका करते हैं—(यः) जो कोई जानी (सतः विषयान्) विद्यमान विषयोंका (परिहरित) छोड़ देता है, (तस्य) उसकी (अहं) में (र्याल) पूजा (करोमि) करता है, वर्ने िं

(यस्य शोर्ष) जिसका सिर (खल्वाटं) गंजा है, (सः) वह तो (देवेन एव) देवकर हो (मुंडितः) मूडा हुआ है, वह मुण्डित नहीं कहा जा सकता।

भावार्थ— जो देखनेमें मनोज ऐसा इन्द्राइनिका विष-फल उसके समान ये मीजूद विषय हैं, ये वीतराग शुद्धात्मतत्त्वकी प्राप्तिरूप निश्चयधर्मस्वरूप रत्नके चोर हैं, उनको जो ज्ञानी छोड़ते हैं, उनको विलहारी श्रीयोगीन्द्रदेव करते हैं, अर्थात् अपना गुणानुराग प्रगट करते हैं, जो वर्तमान विषयोंके प्राप्त होनेपर भी उनको छोड़ते हैं, वे महापुरुषोंकर प्रशंसा योग्य हैं, अर्थात् जिनके सम्पदा मौजूद हैं, वे सव त्यागकर वीतरागके मार्गको आराधें, वे तो सत्पुरुषोंसे सदा ही प्रशंसाके योग्य हैं, और जिसके कुछ भी तो सामग्री नहीं है, परन्तु तृष्णासे दु:खी होरहा है, अर्थात् जिसके विषय तो विद्यमान नहीं हैं, तो भी उनका अभिलाषी है, वह महानिद्य है।

चतुर्थकालमें तो इस क्षेत्रमें देवोंका आगमन था, उनको देखकर धर्मकी रुचि होती थी, और नानाप्रकारकी ऋद्धियोंके धारी महामुनियोंका अतिशय देखकर ज्ञान की प्राप्ति होती थी, तथा अन्य जोवोंको अवधिमनः पर्यय केवलज्ञानकी उत्पत्ति देखकर सम्यक्त्वकी सिद्धि होती थी, जिनके चरणारिवन्दोंको बड़े-बड़े मुकुटधारी राजा नमस्कार करते थे, ऐसे बड़े-बड़े राजाओंकर सेननीक भरत सगर राम पाण्डवादि अनेक चक्रवर्ती बलभद्र नारायण तथा मण्डलीक राजाओंको जिनधर्ममें लीन देखकर भव्य-जीवोंको जिनधर्मकी रुचि उपजती थी, तब परमात्म-भावनाके लिए विद्यमान विषयों का त्याग करते थे। और जबतक गृहस्थपनेमें रहते थे, तब तक दान-पूजादि जुभ कियायें करते थे, चार प्रकारके सङ्घकी सेवा करते थे।

इसलिये पहले समयमें तो ज्ञानीत्पत्तिके अनेक कारण थे, ज्ञान उत्पन्न होनेका अचम्भा नहीं था। लेकिन अब इस पंचमकालमें इतनी सामग्री नहीं है। ऐसा कहा भी है. कि इस पंचमकालमें देवोंका आगमन तो वन्द हो गया है, और कोई अतिशय नहीं देखा जाता। यह काल धर्मके अतिशयसे रहित है, और केवलज्ञानकी उत्पत्तिसे रहित है, तथा हलधर, चक्रवर्त्ती आदि शलाकापुरुपोंसे रहित है, ऐसे दुःपमकालमें जो भव्यजीव धर्मको धारण करते हैं, यती श्रावकके व्रत आचरते हैं, यह अचम्भा है। वे पुरुष धन्य हैं, सदा प्रशंसा योग्य हैं। १३६।।

अथ मनोजये कृते सतीन्द्रियजयः कृतो भवतीति प्रकटयति —

पंचहं गायकु विसकरहु जेगा होति विस अग्गा।
मूल विगाटुइ तरु-वरहं अवसइं सुक्किहं पगण ॥१४०॥
पञ्चानां नायकं वशीकुरुत येन भवन्ति वशे अन्यानि।
मूले विनष्टे तरुवरस्य अवश्यं शुष्यन्ति पर्णानि।।१४०॥

आगे मनके जीतनेसे इन्द्रियोंका जय होता है, जिसने मनको जीता, उसने सब इन्द्रियोंको जीत लिया, ऐसा व्याख्यान करते हैं—(पंचानां नायकं) पांच इन्द्रियों के स्वामी मनको (वशीकुरुत) तुम वशमें करो (येन) जिस मनके वश होनेसे (अन्यानि वशे भवंति) अन्य पांच इन्द्रियों वशमें हो जाती हैं। जैसे कि (तरुवरस्य) वृक्षकी (मूले विनष्टे) जड़के नाश हो जानेसे (पर्णानि) पत्ते (अवश्यं शुष्यंति) निश्चय से सुख जाते हैं।

भावार्थ—पांचवां ज्ञान जो केवलज्ञान उससे पराङ् मुख स्पर्श, रसना, घ्राण, चक्षु, श्रोत्र, इन पांचों इन्द्रियोंका स्वामी मन है, जो कि रागादि विकल्प रहित परमात्माकी भावनासे विमुख और देखे सुने भागे हुए भोगोंकी वांछारूप आतं रीद्र पोठे ध्यानोंको आदि लेकर अनेक विकल्पजालमयी मन है। यह चंचलमनरूपी हस्ती उसकी भेद विज्ञानकी भावनारूप अंकुशके वलसे वशमें करो, अपने आधीन करो। जिसके वश करनेसे सब इन्द्रियां वशमें हो सकती हैं, जैसे जड़के टूट जानेसे वृक्षके पत्ते आप ही सुख जाते हैं। इसलिये निज शुद्धात्मकी भावनाके लिये जिस तिस तरह मनको जीतना चाहिये। ऐसा ही अन्य जगह भी कहा है, कि उस उपायसे उदास नहीं होना। जगत्से उदास होकर मन जीतनेका उपाय करना।।१४०।।

अथ हे जीव विषयासक्तः सन् कियन्तं कालं गमिष्यसीति संबोधयति— विसयासत्तउ जीव तुहुँ कित्तिउ कालु गमीसि । सिव-संगमु करि शिचलउ अवसइं मुक्खु लहीसि ॥१२१॥ विषयासक्तः जीव त्वं कियन्तं कालं गमिष्यसि । शिवसंगमं कुरु निश्चलं अवश्यं मोक्षं लभसे ॥१४१॥

आगे जीवको उपदेश देते हैं, कि हे जीव, तू विषयोंमें लीन होकर अनितः काल तक भटका, और अब भी विषयासक्त है, सो विषयासक्त हुआ कितने काल क भटकेगा, अब तो मोक्षका साधन कर, ऐसा सम्बोधन करते हैं—(जीव) हे अज्ञानी जीव, (त्वं) तू (विषयासक्तः) विषयों में आसक्त होके (कियंतं कालं) कितना काल (गिमध्यसि) वितायेगा (शिवसंगमं) अब तो शुद्धान्माका अनुभव (निश्चलं) निश्चल-रूप (कुरु) कर, जिससे कि (अवश्यं) अवश्य (मोक्षं) मोक्षको (लभसे) पावेगा।

भावार्थ — हे अज्ञानी, तू शुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न वीतराग परम आनन्दरूप अविनाशी सुखके अनुभवसे रहित हुआ विषयोंमें लीन होकर कितने कालतक
भटकेगा। पहले तो अनन्तकाल तक भ्रमा, अब भी भ्रमणसे नहीं थका, सो बहिर्मु ख
परिणाम करके कव तक भटकेगा? अब तो केवलज्ञान दर्शनरूप अपने शुद्धात्माका
अनुभव कर, निज भावोंका सम्बन्ध कर। घोर उपसर्ग और बाईस परीषहोंको
उत्पत्तिमें भी सुमेरुके समान निश्चल जो आत्म-ध्यान उसको धारण कर, उसके प्रभाव
से निःसंशय मोक्ष पावेगा। जो मोक्ष पदार्थ अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तसुख,
अनन्तवीर्याद अनन्तगुणोंका ठिकाना है, सो विषयके त्यागसे अवश्य मोक्ष पावेगा।

अथ शिवशब्दवाच्यस्वशुद्धात्मसंसर्गत्यागं मा कार्पीस्त्वमिति पुनरपि संबोधयति ....

इहु सिव-संगमु परिहरिवि ग्रुरुवड किंह वि म जाहि। जे सिव-संगमि लीगा गावि दुक्खु सहंता वाहि ॥१४२॥

इमं शिवसंगमं परिहृत्य गुरुवर क्वापि मा गच्छ । ये शिवसंगमे लीना नैव दुःखं सहमानाः पश्य ।।१४२॥

आगे निजस्वरूपका संसर्ग तू मत छोड़, निजस्वरूप ही उपादेय है, ऐसा ही वार-वार उपदेश करते हैं—(गुरुवर) हे तपोधन, (शिवसंगमं) आत्म-कल्याणको (परि-हत्य) छोड़कर (क्वापि) तू कहीं भी (मा गच्छ) मत जा, (ये) जो कोई अज्ञानी जीव (शिवसंगमे) निजभावमें (नैव लीनाः) नहीं लीन होते हैं, वे सव (दुःखं) दुःखको (सहमानाः) सहते हैं, ऐसा तू (पश्य) देख ।

भावार्थ—यह आत्म-कल्याण प्रत्यक्षमें संसार-सागरके तैरनेका जपाय है, जसको छोड़कर हे तपांचन, तू शुद्धात्माकी भावनाके शत्रु जो मिथ्यात्व रागादि हैं, जनमें कभी गमन मत कर, केवल आत्मस्वरूपमें मगन रह। जो कोई अज्ञानी विषय-कपायके वश होकर शिवसङ्गम (निजभाव) में लीन नहीं रहते, जनको त्याकुलतारूप दु:ख भव-वनमें सहता देख। संसारी जीव सभी व्याकुल हैं, दु:खरूप हैं, कोई मुखी

नहीं है, एक शिवपद ही परम आनन्दका घाम है। जो अपने स्वभावमें निश्चयनयकर ठहरनेवाला केवलज्ञानादि अनन्तगुण सिहत परमात्मा उसीका नाम शिव है, ऐसा सब जगह जानना। अथवा निर्वाणका नाम शिव है, अन्य कोई शिव नामका पदार्थ नहीं है, जैसा कि नैयायिक वैशेषिकोंने जगत्का कर्त्ता हर्त्ता कोई शिव माना है, ऐसा तृ मत मान। तू अपने स्वरूपको अथवा केवलज्ञानियोंको अथवा मोक्षपदको शिव समभ। यही श्रीवीतरागदेवकी आज्ञा है।।१४२।।

वथ सम्यक्तवदुर्रुभत्वं दर्शयति—

कालु त्रगाइ त्रगाइ जिउ भव-सायरु वि स्रंणतु । जीविं विगिण ण पत्ताइं जिणु सामिउ सम्मतु ॥१४२॥

कालः अनादिः अनादिः जीवः भवसागरोऽपि अनन्तः । जीवेन द्वे न प्राप्ते जिनः स्वामी सम्यक्तवम् ।।१४३॥

आगे सम्यग्दर्शनको दुलंभ दिखलाते हैं—(कालः अनादिः) काल भी अनादि हैं, (जीवो अनादिः) जीव भी अनादि हैं, और (भवसागरोऽपि) संसार-समुद्र भी (अनंतः) अनादि अनन्त है। लेकिन (जीवेन) इस जीवने (जिनः स्वामी सम्यक्त्वं) जिनराजस्वामी और सम्यक्त्वं (द्वे) ये दो (न प्राप्ते) नहीं पाये।

भावार्थ—काल जीव और संसार ये तीनों अनादि हैं, उसमें अनादिकानमें भटकते हुए इस जीवने मिथ्यात्व-रागादिकके वश होकर णुद्धात्मस्वरूप अपना न देगा, न जाना । यह संसारी जीव अनादिकालसे आत्म-ज्ञानकी भावनासे रहित हैं। इम जीवने स्वर्ग नरक राज्यादि सव पाये, परन्तु ये दो वस्तुयें न मिलीं, एक तो सम्यर्ग वर्णन न पाया, दूसरे श्रीजिनराजस्वामी न पाये । यह जोव अनादिका मिथ्याहीर है, और क्षुद्र देवोंका उपासक हैं। श्रीजिनराज भगवान्की भक्ति इसके कभी नहीं हुई, अन्य देवोंका उपासक हुआ सम्यग्दर्शन नहीं हुआ । यहां कोई प्रथन करें, कि अनादिका मिथ्याहिट होनेसे सम्यक्त्व नहीं उत्पन्न हुआ, यह तो ठीक है, परन्तु जिनराजस्वामी न पाये, ऐसा नहीं हो सकता ? क्योंकि "भवि भवि जिण पुण्डिड वंदिड" ऐसा जास्त्रका बचन है, अर्थात् भव-भवमें इस जीवने जिनवर पूर्व और गुरू बन्दे । परन्तु तुम कहते हो, कि इस जीवने भव-यनमें श्रमते जिनराजस्वामी नहीं पाये ।

उसका समाचान — जो भाव-भक्ति इसके कभी न हुई, भाव-भक्ति तो सम्यग्टिंग्टिके ही होती है, और वाह्यजीिककभक्ति इसके संसारके प्रयोजनके लिये हुई वह
गिनतीमें नहीं । ऊपरकी सव वातें निःसार (थोथी) हैं, भाव ही कारण होते हैं. सो
भाव-भक्ति मिथ्याटिंग्टिके नहीं होती । जानी जीव ही जिनराजके दास हैं, सो सम्यक्त्व
बिना भाव-भक्तिके अभावसे जिनस्वामी नहीं पाये, इसमें सन्देह नहीं है । जो जिनवरस्वामीको पाते, तो उसीके समान होते, ऊपरी लोग-दिखावारूप भक्ति हुई, तो किस
कामकी, यह जानना । अब श्रीजिनदेवका और सम्यग्दर्शनका स्वरूप सुनो । अनंत
ज्ञानादि चतुष्ट्य सिहत और क्षुधादि अठारह दोष रिहत हैं । वे जिनस्वामी हैं, वे ही
परम आराधने योग्य हैं, तथा गुद्धात्मज्ञानरूप निश्चयसम्यक्त्व (वीतराग सम्यक्त्व)
अथवा वीतराग सर्वज्ञदेवके उपदेश हुए षट् द्रव्य, सात तत्त्व, नो पदार्थ, और पांच
अस्तिकाय उनका श्रद्धानरूप सराग सम्यक्त्व यह निश्चय व्यवहार दो प्रकारका सम्यक्त्व है । निश्चयका नाम वीतराग है, व्यवहारका नाम सराग है । एक तो चौथे पद
का यह अर्थ है, और दूसरे ऐसा "सिवसंगमु सम्मत्तु" इसका अर्थ ऐसा है, कि शिव
जो जिनेन्द्रदेव उनका संगम अर्थात् भाव-सेवन इस जीवको नहीं हुआ, और सम्यक्त्व
नहीं उत्पन्न हुआ । सम्यक्त्व होवे तो परमात्माका भी परिचय होवे ।।१४३।।

वथ गुद्धात्मसंवित्तिसाधकतपश्चरणप्रतिपक्षभृतं गृहवासं दृपयति-

घर-वासउ मा जाणि जिय दुक्तिय-वासउ एहु। पासु कयंतें मंडियउ अविचलु णिस्सन्देहु॥१४४॥

गृहवासं मा जानीहि जोव दुष्कृतवास एष: ।

पाशः कृतान्तेन मण्डितः अविचलः निस्सन्देहम् ।।१४४॥

आगे शुद्धात्मज्ञानका साधक जो तपश्चरण उसके शत्रुरूपगृह्वामको दोप देते हैं—(जीव) हे जीव, तू इसको (गृहवासं) घर वास (मा जानीहि) मत जान, (एषः) यह (दुष्कृतवासः) पापका निवास स्थान है, (कृतांतेन) यमराजने (कालने) अज्ञानी जीवोंके वांधनेके लिये यह (पाशः मंडितः) अनेक फांसोंसे मंडित (ग्रविचलः) बहुत मजबूत बन्दीखाना बनाया है, इसमें (निस्सन्देहं) सन्देह नहीं है।

भावार्थ —यहां घर शवःसे मुख्यरूप स्त्री जानना, स्त्री ही घरका मूल है, स्त्री विना गृहवास नहीं कहलाता । ऐसा ही दूसरे शास्त्रोंमें भी कहा है, कि घरकी घर मत जानो, स्त्री ही घर है, जिन पुरुषोंने स्त्रीका त्याग किया, उन्होंने घरमा त्याग किया। यह घर मोहके वन्धनसे स्ति हढ़ वंधा हुआ है, इसमें सन्देह नहीं। यहां तात्पर्य ऐसा है, कि गुद्धात्मज्ञान दर्शन गुद्ध भावरूप जो परमात्मपदार्थ उसमी भावनासे विमुख जो विषय कषाय हैं, उनसे यह मन व्याकुल होता है। इसलिये मनका गुद्धिके विना गृहस्थके यितकी तरह गुद्धात्माका ध्यान नहीं होता। इस कारण घरका त्याग करना योग्य है, घरके विना त्यागे मन गुद्ध नहीं होता। ऐसी दूसरी जगह भी कहा है, कि कषायोंसे और इन दुष्ट इन्द्रियोंसे मन व्याकुल होता है, इस-लिये गृहस्थ लोग आत्म-भावना कर नहीं सकते।।१४४।।

वध गृहममत्वत्यागानन्तरं देहममत्वत्यागं दर्शयति—
देहु वि जित्थु गा अप्पगाउ तिहं अप्पगाउ कि अग्गा ।
पर-कारिया मण गुरुव तुहुँ सिव-संगमु अवगग्गा ॥१४५॥
देहोऽपि यत्र नात्मीयः तत्रात्मीयं किमन्यत् ।
परकारणे मा मुद्य (?) त्वं शिवसंगमं अवगण्य ॥१४५॥

आगे घरकी ममता छुड़ाकर शरीरका ममत्व छुड़ाते हैं—(यत्र) जिस संसार में (देहोऽिप) शरीर भी (आत्मीयः न) अपना नहीं है, (तत्र) उसमें (श्रन्यत्) अग्य (श्रात्मीयं कि) क्या अपना हो सकता है ? (त्वं) इस कारण तू (शिवसंगमं) मोत का संगम (अवगण्य) छोड़कर (परकारणे) पुत्र, स्त्री, वस्त्र, आभूपण आदि उपकरणोंमें (मा मुद्धा) ममत्व मत कर।

भावार्थ—अमूर्त वीतराग भावरूप जो निज गुद्धात्मा उससे व्यवहारनमकर दूघ पानी की तरह यह देह एक-मेक हो रही है, ऐसो देह, जीवका स्वरूप नहीं है, ती पुत्र कलत्रादि धन-धान्यादि अपने किस तरह हो सकरेंगे ? ऐसा जानकर वाह्य पदार्थीमें ममता छोड़कर गुद्धात्माकी अनुभूतिरूप जो वीतराग निविकल्पसमाधि उसमें ठहरकर सब प्रकारसे गुद्धापयोगकी भावना करनी चाहिये।।१४४॥

अथ तमेवार्यं पुनरिष प्रकारान्तरेण व्यक्तीकरोति— करि सिव-संगमु एक्कु पर जिहें पाबिज्ञड् सुक्खु । जोड्य त्र्यराणु म चिति तुहुं जेगा गा लब्भड् मुक्खु ॥१४६॥ ं कुरु शिवसंगमं एकं परं यत्र प्राप्यते सुखम् । योगिन् अन्यं मा चिन्तय त्वं येन न रूभ्यते मौक्षः ।।१४६।।

आगे इसी अर्थको फिर भी दूसरी तरह प्रगट करते हैं—(योगिन्) हे योगी हंस, (त्वं) तू (एकं शिवसंगमं) एक निज शुद्धात्माकी ही भावना (परं) केवल (कुरु) कर, (यत्र) जिसमें कि (सुखं प्राप्येत) अतीन्द्रिय सुख पावे, (अन्यं मा) अन्य कुछ भी मत (चितय) चितवन कर, (येन) जिससे कि (मोक्षः न लभ्यते) मोक्ष न मिले।

भावार्थ—हे जीव, तू शुद्ध अखण्ड स्वभाव निज शुद्धात्माका चिन्तवन कर, यदि तू शिवसंग करेगा तो अतीन्द्रिय सुख पावेगा । जो अनन्त सुखको प्राप्त हुए वे फेवल आत्म-ज्ञानसे ही प्राप्त हुए, दूसरा कोई उपाय वहीं है। इसलिये हे योगी, तू अन्य कुछ भी चिन्तवन मत कर, परके चिन्तवनसे अव्यावाध अनन्त सुखरूप मोक्षको नहीं पावेगा। इसलिये निजस्वरूपका ही चिन्तन कर ॥१४६॥

अथ भेदाभेदरत्नत्रयभावनारिहतं मनुष्यजन्म निस्सारिमिति निश्चिनोति— चित्त किउ माणुस-जम्मडा देक्खंतहं पर सारु । जइ उट्टब्भइ तो छहइ श्रह डड्मइ तो छारु ॥१४७॥ बितः कियते मनुष्यजन्म पश्चतां परं सारम् । यदि अवष्टभ्यते ततः क्वथित अथ दह्यते तिह क्षारः ॥१४७॥

आगे भेदाभेदरत्नत्रयकी भावनासे रिहत जीवका मनुष्य-जन्म निष्फल है, ऐसा कहते हैं—(मनुष्य जन्म) इस मनुष्य-जन्मको (बिलः क्रियते) मस्तकके ऊपर वार डालो, जो कि (पश्यतां परं सारं) देखनेमें केवल सार दोखता है, (यदि अवष्ट-भ्यते) जो इस मनुष्य-देहको भूमिमें गाड़ दिया जावे, (ततः) तो (क्वयति) सड़कर दुर्गन्यरूप परिणमे, (अथ) और जो (दह्यते) जलाइये (तिह्) तो (क्षारः) राख हो जाता है।

भावार्थ—इस मनुष्य-देहको व्यवहारनयसे वाहरसे देखो तो सार मालूम होता है, यदि विचार करो तो कुछ भी सार नहीं है। तिर्यञ्चोंके शरीरमें तो कुछ सार भी दिखता है, जैसे हाथीके शरीरमें दांत सार है, सुरह गौके शरीरमें वाल सार है, इत्यादि। परन्तु मनुष्य-देहमें सार नहीं है, घुनके खाये हुए गन्देकी तरह मनुष्य- देहको असार जानकर परलोकका बीज करके सार करना चाहिये। जैसे घुनोंका खाया हुआ ईख किसी कामका नहीं है, एक बीजके कामका है, सो उसको बोकर असारसे सार किया जाता है, उसो प्रकार मनुष्य-देह किसी कामका नहीं, परन्तु परलोकका वीजकर असारको सार करना चाहिये। इस देहसे परलोक सुधारना ही श्रेष्ठ है। जैसे घुनसे खाये गये ईखको बोनेसे अनेक ईखोंका लाभ होता है, वैसे ही इस असार धारीरके आधारसे बोतराग परमानन्द शुद्धात्मस्वभावका सम्यक् श्रद्धान ज्ञान आचरण-रूप निश्चयरत्नत्रयको भावनाके वलसे मोक्ष प्राप्त किया जाता है, और निश्चयरत्नथ्य का साधक जो व्यवहाररत्नत्रय उसकी भावनाके बलसे स्वर्ग मिलता है, तथा परम्परा से मोक्ष होता है। यह मनुष्य-शरीर परलोक सुधारनेके लिये होवे तभी सार है, नहीं तो सर्वथा असार है।।१४७॥

अथ देहस्याशुचित्वानित्यत्वादिप्रतिपादनरूपेण व्याख्यानं करोति पट्कलेन तथाहि—

> उव्बित चोप्पिड चिट्ठ करि देहि सु-मिट्ठाहार । देहहं सयत्त णिरत्थ गय जिमु दुन्जणि उवयार ॥१४८॥

उद्वर्तय स्रक्षय चेष्टां कुरु देहि सुमृष्टाहारान् । देहस्य सकलं निरर्थं गतं यथा दुर्जने उपकाराः ॥१४८॥

आगे देहको अणुचि अनित्य आदि दिखानेका छह दोहोंमें व्याख्यान करने हैं—(देहस्य) इस देहका (उद्वर्तय) उबटना करो, (म्रक्षय) तैलादिकका मर्दन करो, (चेष्टां कुरु) शृंगार आदिसे अनेक प्रकार सजाओ, (सुमृष्टाहारान्) अच्छे अच्छे मिष्ट आहार (देहि) देओ, लेकिन (सकलं) ये सब (निरर्थ गतं) यत्न व्यर्थ हैं, (यथा) जैंन (दुर्जने) दुर्जनोंका (उपकाराः) उपकार करना वृथा है।

भावार्थ — जैसे दुर्जनपर अनेक उपकार करो वे सब बुधा जाते हैं, दुर्जनमें गुद्ध फायदा नहीं, उसी तरह शरीरके अनेक यहन करो, इसको अनेक तरहसे पोषण करो परन्तु यह अपना नहीं हो सकता। इसिलये यही सार है कि इसको अधिक पुष्ट नहीं करना। कुछ घोड़ामा ग्रासादि देकर स्थिर करके मोक्ष साधन करना। सात धातुमयी यह अणुचि शरीर है, इसमें पिबंध गुद्धात्मस्य एपका आराधना करना। इस महा निर्शुण शरीरमें केवलज्ञानादि गुणोंका समूह सावना चाहिये। यह धरीर

भोगके लिये नहीं है, इससे योगका साधनकर अविनाशी पदकी सिद्धि करनी। ऐसा कहा भी है, कि इस क्षणभंगुर शरीरसे स्थिरपद मोक्षकी सिद्धि करनी चाहिये, यह शरीर मिलन है, इससे निर्मल वीतरागकी सिद्धि करना, और यह शरीर ज्ञानादि गुणोंसे रहित है, इसके निमित्तसे सारभूत ज्ञानादि गुण सिद्ध करने योग्य हैं। इस शरीरसे तप संयमादिका साधन होता है, और तप संयमादि कियासे सारभूत गुणोंकी सिद्धि होती है। जिस कियासे ऐसे गुण सिद्ध हों, वह किया क्यों नहीं करनी, अवश्य करनी चाहिये।।१४८।।

व्यथ---

जेहउ जड़जर गारय-घर तेहउ जोइय काउ।

णरइ गारं तर पूरियउ किम किडजइ ऋगुराउ।।१४६॥

यथा जर्जरं नरकगृहं तथा योगिन कायः।

नरके निरन्तरं पूरितं कि कियते बनुरागः।।१४६॥

आगे शरीरको अशुचि दिखलाकर ममत्व छुड़ाते हैं—(योगिन्) हे योगी, (यथा) जैसा (जर्जरं) सेंकड़ों छेदोंवाला (नरकगृहं) नरक-घर है, (तथा) वैसा यह (कायः) शरीर (नरके) मल-मूत्रादिसे (निरंतरं) हमेशा (पूरितं) भरा हुआ है। ऐसे शरीरसे (अनुरागः) प्रीति (कि कियते) कैसे की जावे ? किसी तरह भी यह प्रीतिके योग्य नहीं है।

भावार्थ—जैसे नरकका घर अति जीर्ण जिसके सैंकड़ों छिद्र हैं, वैसे यह कायरूपी घर साक्षात् नरकका मन्दिर है, नव द्वारोंसे अशुचि वस्तु भरती है। और आत्माराम जन्म-मरणादि छिद्र आदि दोष रहित हैं, भगवान् शुद्धात्मा भावकर्म, द्रव्य-कर्म, नोकर्ममलसे रहित हैं, यह शरीर मल-मूत्रादि नरकसे भरा हुआ है। ऐसा शरीरका और जीवका भेद जानकर देहसे ममता छोड़के वीतराग निविकल्प समाधिमें छहरके निरन्तर भावना करनी चाहिये।।१४६।।

अथ--

दुक्लइं पावइं असुचियइं ति-हुयणि सयलइं लेवि। एयहिं देहु विणिम्मियउ विहिणा वइरु मुणेवि ॥१५०॥ दु:खानि पापानि अशुचीनि त्रिभुवने सकलानि लात्वा। एतैः देहः विनिर्मितः विधिना वैरं मत्वा ।।१५०।।

आगे फिर भी देहकी मिलनता दिखलाते हैं—(त्रिभुवने) तीन लोकमें (दुःखानि पापानि अशुचीनि) जितने दुःख हैं, पाप हैं, और अशुचि वस्तुयें हैं, (सक लानि) उन सवको (लात्वा) लेकर (एतैः) इन मिले हुओंसे (विधिना) विधाताने (वैरं) (मत्वा) मानकर (देहः) शरीर (निर्मितः) बनाया है।

भावार्थ—तीन लोकमें जितने दुःख हैं, उनसे यह देह रचा गया है, इसते दुःखरूप है, और आत्मद्रध्य व्यवहारनयकर देहमें स्थित है, तो भी निश्चयनयकर देहसे भिन्न निराकुलस्वरूप सुखरूप है, तीन लोकमें जितने पाप हैं, उन पापोंसे यह शारीर बनाया गया है, इसलिये यह देह पापरूप ही है, इससे पाप ही उत्पन्न होता है, और चिदानन्द चिद्रूप जीव पदार्थ व्यवहारनयसे देहमें स्थित है, तो भी देहने भिन्न अत्यन्त पित्र है, तीन जगत्में जितने अशुचि पदार्थ हैं, उनको इकट्टे कर यह शारीर निर्माण किया है, इसलिये महा अशुचिरूप है, और आत्मा व्यवहारनयकर देहमें विराजमान है, तो भी देहसे जुदा परम पित्र है। इस प्रकार देहका और जीव का अत्यन्त भेद जानकर निरन्तर आत्माकी भावना करनी चाहिये। 18 १० ११

वथ---

जोइय देहु विणावण्य लडजिह किं ग् रमंतु । गाणिय धम्में रइ करिह अप्पा विसलु करंतु ॥१५१॥ योगिन देहः घुणास्पदः लज्जिसे किं न रममाणः । ज्ञानिन धर्मेण रितं कुरु आत्मानं विमलं कुर्वन् ॥१५१॥

आगे फिर भी देहको अपिवत्र दिखलाते हैं—(योगिन्) हे योगी, (देहः) मह शरीर (घृणास्पदः) घिनावना है, (रममाण) इस देहसे रमता हुआ तू (कि न लड़कों) वयों नहीं णरमाता ? (ज्ञानिन्) हे ज्ञानी, तू (आत्मानं) आत्माको (विमलं फुवंन्) निर्मल करता हुआ (धर्मे) धर्मसे (रित) प्रीति (फुरु) कर ।

भावार्य —हे जोव, तु सब विकल्प छोड़कर बीतरागचारित्रहप निष्चवयमं<sup>में</sup> प्रीति कर । बातं रोद्र बादि समस्त विकल्पोंको छोड़कर आत्माको निर्मेत कर्मा हुआ बोतराग भाषोंसे प्रीति कर ॥१५१॥ अथ-

जोइय देहु परिचयिह देहु गा भक्ष होइ। देह-विभिगगाउ गाणमउ सो तुहुँ ऋपा जोइ।।१५२॥ योगिन देहं पिरत्यज देहो न भद्रः भवति। देहविभिन्नं ज्ञानमयं तं त्वं आत्मानं पश्य।।१५२॥

आगे देहके स्नेहसे छुड़ाते हैं—(योगिन्) हे योगो, (देहं) इस शरीरसे (परि-त्यज) प्रीति छोड़, क्योंकि (देहः) यह देह (भद्रः न भवति) अच्छा नहीं है, इसलिये (देहविभिन्नं) देहसे भिन्न (ज्ञानमयं) ज्ञानादि गुणमय (तं आत्मानं) ऐसे आत्माको (त्वं) तू (पश्य) देख।

भावार्थ — नित्यानन्द अखण्ड स्वभाव जो शुद्धात्मा उससे जुदा और दु:खका मूल तथा महान् अशुद्ध जो शरीर उससे भिन्न आत्माको पहचान, और कृष्ण नील कापोत इन तीन अशुभ लेश्याओं को आदि लेकर शुभ विभावभावों को त्यागकर, निज-स्वरूपका ध्यान कर। ऐसा कथन सुनकर शिष्यने पूछा, कि हे प्रभो, इन खोटी लेश्याओं का क्या स्वरूप है ?

तब श्रीगुरु कहते हैं — कृष्णलेश्याका धारक वह है, जो अधिक क्रोधी होवे, कभी वैर न छोड़े, उसका वैर पत्थरकी लकीरकी तरह हो, महा विषयी हो, पर-जीवोंकी हंसी उड़ानेमें जिसके शंका न हो, अपनी हंसी होनेका जिसको भय न हो, जिसका स्वभाव लज्जा रहित हो, दया-धर्मसे रहित हो, और अपनेसे बलवान्के वश्में हो, गरीबको सतानेवाला हो, ऐसा कृष्णलेश्यावालेका लक्षण कहा। नोललेश्यावाले के लक्षण कहते हैं, सो सुनो—जिसके धन-धान्यादिककी अति ममता हो, और महा-विषयाभिलापी हो, इन्द्रियोंके विषय सेवता हुआ तृप्त न हो। कापोतलेश्याका धारक रणमें मरना चाहता है, स्तुति करनेसे अति प्रसन्न होता है। ये तीनों कुलेश्याके लक्षण कहे गये हैं, इनको छोड़कर पवित्र भावोंसे देहसे जुदे जीवको जानकर अपने स्वरूपका ध्यान कर। यही कल्याणका कारण है।।१५२॥

वध--

दुक्खहं कारणु मुणिवि मणि देहु वि एहु चयंति। जित्थु गापावहिं परमसुहु तित्थु कि संत वसंति ॥१५३॥ दुःखस्य कारणं मत्वा मनसि देहमपि इमं त्यजन्ति । यत्र न प्राप्नुवन्ति परमसुखं तत्र किं सन्तः वसन्ति ॥१५३॥

आगे फिर भी देहको दु:खका कारण दिखलाते हैं—( दु:खस्य कारणं ) नरकादि दु:खका कारण (इमं देहमिप) इस देहको (मनिस) मनसे (मत्वा) जानकर ज्ञानीजीव (त्यजंति) इसका ममत्व छोड़ देते हैं, क्योंकि (यत्र) जिस देहमें (परमसुखं) उत्तम सुखं (न प्राप्नुवंति) नही पाते, (तत्र) उसमें (संतः) सत्पुरुप (कि वसंति) कैसे रह सकते हैं ?

भावार्थ—वीतराग परमानंद जो आत्म-सुख उससे विपरीत नरकादिके दुःख, उनका कारण यह शरीर, उसको बुरा समभकर ज्ञानो जीव देहकी ममता छोड़ देते हैं, और शुद्धात्मस्वरूपका सेवन करते हैं, निजस्वरूपमें ठहरकर देहादि पदार्थों प्रें प्रोति छोड़ देते हैं। इस देहमें कभी सुख नहीं पाते, सदा आध-व्याधिसे पीड़ित ही रहते हैं। पंचेन्द्रियों के विषयों से रहित जो शुद्धात्मानुभूतिरूप परमसुख वह देहके ममत्य करनेसे कभी नहीं मिल सकता। महा दुःखके कारण इस शरीरमें सत्पुरुप कभी नहीं रह सकते। देहसे उदास होके संसारकी आशा छोड़ सुखका निवास जो सिद्धपद उसकी प्राप्त होते हैं। और जो आत्म-भावनाको छोड़कर सतोषसे रहित होके देहादिकमें राग करते हैं, वे अनन्त भव धारण करते हैं संसारमें भटकते फिरते हैं। ११४३।।

अथात्मायत्तमुखे रति कुर्विति दर्शयति—

श्रपायत्तउ जं जि सुहु तेगा जि करि संतोसु । पर सुहु वढ चिंतंताहं हियइ गा फिटइ संासु ॥१५८॥

आत्मायत्तं यदेव सुखं तेनैव कुरु संतोपम्। परं सुखं वत्स चिन्तयतां हृदये न नश्यति शोप: ॥१५४॥

आगे यह उपदेश करते हैं, कि तू आत्म-सुखमें प्रीति कर—(वत्स) है जित्य, (यदेव) जो (आत्मायत्तं सुखं) परद्रव्यसे रहित आत्माधीन मुख है, (तेनैव) उपीर्षं (संतोषं) सन्तोप (कुरु) कर, (परंसुखं) इन्द्रियाधीन सुखको (चितयतां) चिन्तवन करनेवालोंक (हृदये) चित्तका (शोपः) दाह (न नश्यति) नहीं मिटता ।

भावार्य — आत्माधीन मुख आत्माके जाननेमे उत्पन्न होता है, इमिति वृं आत्माक अनुभवते सन्तीप कर, भोगोंकी वांछा करनेसे चित्त णान्त नहीं होता। जी अध्यात्मकी प्रीति है, वह स्वाधीनता है, इसमें कोई विघ्न नहीं है, और भोगोंका अनुराग वह पराधीनता है। भोगोंको भोगते कभी तृप्ति नहीं होता। जैसे अग्नि ईन्धनसे
तृप्त नहीं होती, और सैकड़ों निदयोंसे समुद्र तृप्त नहीं होता है। ऐसा ही समयसारमें
कहा है, िक हंस (जीव) तू इस आत्मस्वरूपमें ही सदा लीन हो, और सदा इसीमें
सन्तुष्ट हो। इसीसे तू तृप्त होगा और इसीसे ही तुभे उत्तम सुखकी प्राप्ति होगी। इस
कथनसे अध्यात्म-सुखमें ठहरकर निजस्वरूपकी भावना करनी चाहिये, और कामभोगों
से कभी तृप्ति नहीं हो सकती। ऐसा कहा भी है, िक जैसे तृण, काठ आदि ईन्धनसे
अग्नि तृप्त नहीं होती, और हजारों निदयोंसे लवणसमुद्र तृप्त नही होता, उसी तरह यह
जीव काम भोगोंसे तृप्त नहीं होता। इसलिये विषय-सुखोंको छोड़कर अध्यात्म-सुखका
सेवन करना चाहिये। आत्म-सुखका शब्दार्थ करते हैं—मिण्यात्व विषय कषाय आदि
बाह्य पदार्थोंका अवलम्बन (सहारा) छोड़ना और आत्मामें तिल्लीन होना वह
अध्यात्म है।।१५४।।

यथात्मनो ज्ञानस्वभावं दशीयति-

अप्पहं गागु परिचयिव अगगु ण अत्थि सहाउ। इउ जागेविगु जोइयहु परहं म वंधउ राउ॥१५५॥

आत्मनः ज्ञानं परित्यज्य अन्यो न अस्ति स्वभावः । इदं ज्ञात्वा योगिन् परस्मिन् मा बधान रागम् ।।१५५॥

आगे आत्माका ज्ञानस्वभाव दिखलाते हैं—(श्रात्मनः) आत्माका निजस्व-भाव (ज्ञानं परित्यज्य) वीतराग स्वसंवेदनज्ञानके सिवाय (अन्यः स्वभावः) दूसरा स्वभाव (न अस्ति) नहीं है, आत्मा केवलज्ञानस्वभाव है, (इति ज्ञात्वा) ऐसा जान-कर (योगिन्) हे योगी, (परस्मिन्) परवस्तुसे (रागं) प्रीति (मा वधान) मत वांध ।

भावार्थ-पर जो गुद्धात्मासे भिन्न देहादिक उनमें राग मत कर, आत्माका ज्ञानस्वरूप जानकर रागादिक छोड़के निरन्तर आत्माकी भावना करनी चाहिए।

नथ स्वात्मोपलम्भनिमिनं चिन्नस्थिरीकरणरूपेण परमोपदेशं पश्चकलेन दर्शयति— विसय-कसायहिं मण-सिललु णिव डहुलिज्जइ जासु । श्रप्पा गिम्मलु होइ लहु वढ पच्चक्खु वि तासु ॥१५६॥ विषयकषायै: मनःसिललं नैव क्षुभ्यति यस्य । आत्मा निर्मलो भवति लघु वत्स प्रत्यक्षोऽपि तस्य ।।१५६।।

आगे आत्माकी प्राप्तिके लिये चित्तको स्थिर करता, ऐसा परम उपदेश श्रोगुर दिखलाते हैं—(यस्य) जिसका (मनःसिललं) मनरूपी जल (विषयकषायः) विषयकषायः) विषयकषायः प्रचण्ड पवनसे (नैव क्षुभ्यते) नहीं चलायमान होता है, (तस्य) उसी भव्य जीवकी (आत्मा) आत्मा (वत्स) हे बच्चे. (निर्मलो भवति) निर्मल होती है, और (लघु) शीघ्र हो (प्रत्यक्षोऽिष) प्रत्यक्ष हो जाती है।

भावार्थ—ज्ञानावरणादि अध्ट कर्मरूपी जलचर मगर-मच्छादि जलके जीव उनसे भरा जो संसार-सागर उसमें विषयकषायरूप प्रचण्ड पवन जो कि गुद्धात्मतत्त्वमें सदा पराङ्मुख हैं, उसी प्रचण्ड पवनसे जिसका चित्त चलायमान नहीं हुआ, उसीका आत्मा निर्मल होता है। आत्मा रत्नके समान है, अनादिकालका अज्ञानरूपी पाताल में पड़ा है, सो रागादि मलके छोड़नेसे शीघ्र ही निर्मल हो जाता है, हे बच्चे, आत्मा उन भव्य जीवोंका निर्मल होता है, और प्रत्यक्ष उनको आत्माका दर्शन होता है। परमकला जो आत्माकी अनुभूति वही हुई निश्चयद्दष्टि उससे आत्मस्वरूपका अवलोकन होता है। आत्मा स्वसंवेदनज्ञान करके ही ग्रहण करने योग्य है। जिसका मन विषय से चंचल न हो, उसीको आत्माका दर्शन होता है। ११६६।।

अथ---

श्रिष्ण परहें ए मेलिविड मणु मारिवि सहस ति । सो वह जोएं किं करइ जासु ए एही सित्त ॥१५७॥ आत्मा परस्य न मेलितः मनो मारियत्वा सहसेति । स वत्स योगेन किं करोति यस्य न ईदृशी शक्तिः ॥१५७॥

थागे यह कहते हैं, कि जिसने शोघ्र हो मनको वशकर थात्माको परमात्मा से नहीं मिलाया, जिसमें ऐसी शक्ति नहीं है, वह योगसे क्या कर सकता है ? कुछ भी नहीं कर सकता—(सहसा मनः मारियत्वा) जिसने शीघ्र हो मनको वशमें करने (ग्रात्मा) यह आत्मा (परस्य न मेलितः) परमात्मामें नहीं मिलाया, (बत्स) है जिल्ला, (बस्य) जिसकी (ईवृशी) ऐसी (शक्तिः) शक्ति (न) नहीं है, (सः) वह (योगन) वीप से (कि करोति) त्या कर सकता है ?

भावार्थ—यह प्रत्यक्षरूप संसारी जीव विकल्प सिंहत है दशा जिसकी, उसको समस्त विकल्प-जाल रहित निर्मल ज्ञान दर्शन स्वभाव परमात्मासे नहीं मिलाया। मिथ्यात्व विपय कपायादि विकल्पोंके समूहकर परिणत हुआ जो मन उसकी वीतराग निविकल्प समाधिरूप शस्त्रसे शीघ्र हो मारकर आत्माको परमात्मासे नहीं मिलाया, वह योगो योगसे क्या कर सकता है ? कुछ भी नहीं कर सकता। जिसमें मन मारनेकी शक्ति नहीं है, वह योगी कैसा ? योगी तो उसे कहते हैं, कि जो वड़ाई पूजा (अपनी महिमा) और लाभ आदि सब मनोरथरूप विकल्प-जालोंसे रहित निर्मल ज्ञान दर्शनमयी परमात्माको देखे जाने अनुभव करे। सो ऐसा मनके मारे विना नहीं हो सकता, यह निश्चय जानना।।१५७।।

वथ---

अप्या मेल्लिवि गाग्म अरुग्यु जे भायहिं भाग्यु। वढ अग्गाग्-वियंभियहं कउ तहं केवल-णाग्यु ॥१५८॥ आत्मानं मुक्तवा ज्ञानमयं अन्यद् ते ध्यायन्ति ध्यानम् । वत्स अज्ञानिवजृम्भितानां कुतः तेषां केवलज्ञानम् ॥१५८॥

आगे ज्ञानमयी आत्माको छोड़कर जो अन्य पदार्थका ध्यान करते हैं, वे अज्ञानी हैं, उनको केवलज्ञान कैसे उत्पन्न हो सकता है, ऐसा निरूपण करते हैं— (ज्ञानमयं) जो महा निर्मल केवलज्ञानादि अनन्तगुणरूप (आत्मानं) आत्मद्रव्यको (मुक्त्वा) छोड़कर (ग्रन्यद्) जड़ पदार्थ परद्रव्य उनका (ये ध्यानं ध्यायंति) ध्यान लगाते हैं, (वत्स) हे वत्स, वे अज्ञानी हैं, (तेषां ग्रज्ञानिवजृं भितानां) उन गुद्धात्माके ज्ञानसे विमुख कुमित कुश्रुत कुअवधिरूप अज्ञानसे परिणत हुए जीवोंको (केवलज्ञानं फुतः) केवलज्ञानकी प्राप्ति कैसे हो सकती है ? कभी नहीं हो सकती।

भावार्थ—यद्यपि विकल्प सिहत अवस्थामें गुभोपयोगियोंको चित्तकी स्थि रताके लिये और विषय कषायरूप खोटे ध्यानके रोकनेके लिये जिनप्रतिमा तथा नमोकारमन्त्रके अक्षर ध्यावने योग्य हैं, तो भी निश्चय ध्यानके समय गुद्ध आत्मा ही ध्यावने योग्य है, अन्य नहीं ॥१५८॥

अथ--

सुग्गाउं पउं भायंताहं वित वित जोइयडाहं। समरिस-भाउ परेगा सहु पुग्गा वि पाउ गा जाहं।।१५६॥ शून्यं पदं ध्यायतां पुनः पुनः (?) योगिनाम् । समरसीभावं परेण सह पुण्यमि पापं न येषाम् ।।१५६।।

आगे शुभाशुभ विकल्पसे रहित जो निर्विकल्प (शून्य) ध्यान उसको जो ध्याते हैं, उन योगियोंको मैं विलहारो करता हूँ, ऐपा कहते हैं—(शून्यं पदं ध्यायतां) विकल्प रहित ब्रह्मपदको ध्यावनेवाले (योगिनां) योगियोंको मैं (विल बिल) बार-बार मस्तक नमाकर पूजा करता हूँ, (येषां) जिन योगियोंके (परेग्ग सह) अन्य पदाधोंके साथ (समरसीभावं) समरसीभाव है, और (पुण्यं पापं अपि न) जिनके पुण्य और पाप दोनों ही उपादेय नहीं हैं।

भावार्थ — शुभ-अशुभ मन, वचन, कायके व्यापार रहित जो वीतराग परमवानन्दमयी सुखामृत-रसका आस्वाद वही उसका स्वरूप है. ऐसी आत्मज्ञानमयी परमकलाकर भरपूर जो ब्रह्मपद-शून्यपद-निज शुद्धात्मस्वरूप उसको ध्यानी राग रहित तीन
शुप्तिरूप समाधिके वलसे ध्यावते हैं, उन ध्यानी योगियोंकी मैं वार-वार विलहारी
करता हूँ, ऐसे योगीन्द्रदेव अपना अन्तरङ्गका धर्मानुराग प्रकट करते हैं, और परम
योगीश्वरोंके परम स्वसंवेदनज्ञान सहित महा समरसीभाव है। समरसीभावका लक्षण
ऐसा है, कि जिनके इन्द्र और कीट दोनों समान, चिन्तामणिरत्न और कङ्कट दोनों
समान हों। अथवा ज्ञानादि गुण और गुणी निज शुद्धात्म द्रव्य इन दोनोंका एकीभावरूप परिणमन वह समरसीभाव है, उस कर सहित हैं, जिनके पुण्य पाप दोनों ही
नहीं हैं। ये दोनों शुद्ध बुद्ध चैतन्य स्वभाव परमात्मासे भिन्न हैं, सो जिन मुनियोने
दोनोंको हेय समभ लिया है, परमध्यानमें आरूढ़ हैं, उनकी मैं वार-वार विलहारी
जाता हूँ । १४६।।

व्यथ---

उन्त्रस विसया जो करइ विसया करइ जु सुग्गा । वित किज्ञडं तसु जोइयहिं जासु ण पाट गा पुग्गा ॥१६०॥ उद्दसाद विसतात् यः करोति विसतात् करोति यः णून्यात् । वित कुर्वेडहं तस्य योगिनः यस्य न पापं न पुण्यम् ॥१६०॥

आगे फिर भी योगीश्वरोंको प्रशंसा करते हैं—(यः) जो (उद्वसान्) उन्हें है, अर्थात् पहने कभी नहीं हुए ऐसे गुद्धोपयोगरूप परिणामोंको (वसितान्) स्वसंवदकः ज्ञानके बलसे बसाता है, अर्थात् अपने हृदयमें स्थापन करता है, और (यः) जो (विसतान्) पहलेके बसे हुए मिथ्यात्वादि परिणाम हैं, उनको (शून्यान्) ऊजड़ करता है, उनको निकाल देता है, (तस्य योगिनः) उस योगीकी (अहं) मैं (बींल) पूजा (कुर्वे) करता हूँ, (यस्य) जिसके (न पापं न पुण्यं) न तो पाप है और न पुण्य है।

भावार्थ—जो प्रगटरूप नहीं बसते हैं, अनादिकालके वीतराग चिदानन्दस्व-रूप शुद्धात्मानुभूतिरूप शुद्धोपयोग परिणाम उनको अब निर्विकल्प स्वसंवेदनज्ञानके बलसे बसाता है, निज स्वादनरूप स्वाभाविक ज्ञानकर शुद्ध परिणामोंकी बस्ती निज घटरूपी नगरमें भरपूर करता है। और अनादिकालके जो शुद्ध चैतन्यरूप निश्चय प्राणोंके घातक ऐसे मिथ्यात्व रागादिरूप विकल्पजाल हैं, उनको निजस्वरूप नगरसे निकाल देता है, उनको ऊजड़ कर देता है, ऐसे परमयोगीकी मैं बलिहारी हूँ, अर्थात् उसके मस्तकपर मैं अपनेको वारता हूँ। इस प्रकार श्रोयोगीन्द्रदेव परमयोगियोंको प्रशंसा करते हैं। जिन योगियोंके वीतराग शुद्धात्मा तत्त्वसे विपरीत पुण्य-पाप दोनों ही नहीं हैं।।१६०।।

वर्षेक स्त्रेण प्रश्नं कृत्वा स्त्रचतुष्टयेनोत्तरं दत्त्वा च तमेव पूर्वस्त्रपञ्चकेनोक्तं निर्वि-कल्पसमाधिरूपं परमोपदेशं पुनरपि विवृणोति पञ्चकलेन—

> तुदृइ मोहु तिडित्ति जिहं मणु अत्थवणहं जाइ। सो सामइ उवएसु किह अपणें देविं काइं॥१६१॥

त्रुटचित मोहः भटिति यत्र मनः अस्तमनं याति । तं स्वामिन् उपदेशं कथय अन्येन देवेन किम् ।।१६१।।

क्षागे एक दोहेमें शिष्यका प्रश्न और चार दोहोंमें प्रश्नका उत्तर देकर निर्विफल्पसमाधिरूप परम उपदेशको फिर भी विस्तारसे कहते हैं—(स्वामिन्) हे स्वामी,
मुभे (तं उपदेशं) उस उपदेशको (कथय) कहो (यत्र) जिससे (मोहः) मोह
(भिटिति) शोध्र (त्रुटचिति) छूट जावे, (सनः) और चचल मन (अस्तमनं) स्थिरता
को (याति) प्राप्त हो जावे, (अन्येन देवेन कि) दूसरे देवतोंसे क्या प्रयोजन ?

भावार्थ —प्रभाकरभट्ट श्रोयोगीन्द्रदेवसे प्रश्न करते हैं, कि हे स्वामी, वह उपदेश कहो कि जिससे निर्मोह शुद्धात्मद्रव्यसे पराङ्मुख मोह शोध्न जुदा हो जावे, अर्थात् मोहके उदयसे उत्पन्न समस्त विकल्प-जालोंसे रहित जो परमात्मा पदार्थ उसमें मोह-जालका लेश भी न रहे, और निर्विकल्प शुद्धातम भावनासे विपरीत नाना विकल्प-जालरूपी चंचल मन वह अस्त हो जावे । हे स्वामी, निर्वोष परमाराव्य जो परमात्मा उससे अन्य जो मिथ्याती देव उनसे मेरा क्या मतलब है ? ऐसा शिष्यने श्रीगुहरो प्रश्न किया उसका एक दोहा-सूत्र कहा ।।१६१।।

## वधोत्तरम्--

गास-विशिग्गउ सासडा झंवरि जेत्थु विलाइ। तुदृइ मोहु तड ति तहिं मगु ऋत्थवणहं जाइ॥१६२॥

नासाविनिगंतः श्वासः अम्बरे यत्र विलीयते । त्रुटचित मोहः भटिति तत्र मनः अस्तं याति ।।१६२।।

आगे श्रीगुरू उत्तर देते हैं—( नासाविनिर्गतः श्वासः ) नाकसे निकला जो श्वास वह (यत्र) जिस (अंबरे) निविकल्पसमाधिमें (विलीयते) मिल जावे, (तत्र) उसी जगह (मोहः) मोह (ऋटिति) शीघ्र (त्रुटचिति) नष्ट हो जाता है, (मनः) और मन (अस्तं याति) स्थिर हो जाता है।

भावार्थ—नासिकासे निकले जो श्वासोच्छ्वास हैं, वे अम्बर अर्थात् आकार के समान निर्मल मिथ्यात्व विकल्प-जाल रहित शुद्ध भावोंमें विलीन हो जाते हैं, अर्थात् तत्त्वस्वरूप परमानन्दकर पूर्ण निविकल्पसमाधिमें स्थिर चित्त हो जाता है, तब श्वामीच्छ्वासरूप पवन एक जाती है, नासिकाके द्वारको छोड़कर तालुवा रंध्रमणे दश्यें द्वारमें होके निकले, तब मोह दूदता है, उसी समय मोहके उदयकर उत्पन्न हुए राणांद विकल्प-जाल नाण हो जाते हैं, बाह्य ज्ञानसे शून्य निविकल्पसमाधिमें विकल्पींत खाधारभूत जो मन वह अस्त हो जाता है, अर्थात् निजस्वभावमें मनको चंचलता की रहती। जब यह जीव रागादि परभावोंसे शून्य निविकल्पसमाधिमें होता है, तब मह श्वासोच्छ्वासरूप पवन नासिकाके दोनों छिद्रोंको छोड़कर स्वयमेव अर्थाछोक कृत्यां तालुवाके बालको अनीके आटवें भाग प्रमाण अति मूक्ष्म छिद्रमें (देशवें द्वारमें) होकर वाराणिक निकलती है, नामाके छेदको छोड़कर तालुरंक्षमें (छेदमें) होकर निकलती है। और पातंजनिमतवाले बायुधारणाच्य श्वामोच्छ्वास मानते हैं, वह ठीक नहीं है। विशेष वायुधारणा बाछापूर्यक होती है, और बाछा है, यह मोहमे उत्पन्न विकल्पक है, बाद्यान कारण मोह है।

वह संयमीके वायुका निरोध वांछापूर्वक नहीं होता है, स्वाभाविक हो होता है। जिनशासनमें ऐसा कहा है, कि कुंभक (पवनको खेंचना) पूरक (पवनको थांभना) रेचक (पवनको निकालना) ये तोन भेद प्राणायामके हैं, इंसीको वायुधारणा कहते हैं। यह क्षणमात्र होती है, परन्तु अभ्यासके वशसे घड़ी पहर दिवस आदितक भी होती है। उस वायुधारणाका फल ऐसा कहा है, कि देह आरोग्य होती है, देहके सब रोग मिट जाते हैं, शरीर हलका हो जाता है, परन्तु मुक्ति इस वायुवारणासे नहीं होती, क्योंकि वायुधारणा शरोरका धर्म है, आत्माका स्वभाव नहीं है। शुद्धोप-योगियोंके सहज ही बिना यत्नके मन भी एक जाता है, और खास भी स्थिर हो जाते हैं। ग्रुभोपयोगियोंके मनके रोकनेके लिये प्राणायामका अभ्यास है, मनके अचल होने पर कुछ प्रयोजन नहीं है। जो आत्मस्वरूप है, वह केवल चेतनामयो ज्ञान दर्शनस्व-रूप है, सो शुद्धोपयोगी तो स्वरूपमें अतिलीन हैं, और शुभोपयोगी कुछ एक मनकी चपलतासे आनन्दघनमें अडोल अवस्थाको नहीं पाते, तबतक मनके वश करनेके लिए श्रीपंचपरमेष्ठीका ध्यान स्मरण करते हैं, ओंकारादि मन्त्रोंका ध्यान करते हैं और प्राणायामका अभ्यास कर मनको रोकके चिद्रूपमें लगाते हैं, जब वह लग गया, तब मन और पवन सब स्थिर हो जाते हैं। शुभोपयोगियोंकी दृष्टि एक शुद्धोपयोगपर है, पातंजिलमतकी तरह थोथी वायुधारणा नहीं है। जो वायुधारणासे ही शक्ति होवे, तो वायुधारणाके करनेवालोंको इस दु:पमकालमें मोक्ष क्यों न होवे ? कभी नहीं होता । मोक्ष तो केवल स्वभावमयी है ॥१६२॥

वथ--

मोहु विलिजाइ मणु मरइ तुष्टइ सासु-णिसासु। केवल-णाणु वि परिगामइ अंवरि जाहं गिवासु ॥१६३॥ मोहो विलीयते मनो स्नियते बुटचित श्वासोच्छ्वास:।

भोहा विलायत मना भियत त्रुटयात स्वासाच्य्यात । केवलज्ञानमपि परिणमति अम्बरे येपां निवासः ॥१६३॥

आगे फिर भी परमसमाधिका कथन करते हैं—(येपां) जिन मुनिश्वरोंका (अंबरे) परमसमाधिमें (निवासः) निवास है, उनका (मोहः) मोह (विलीयते) नाशको प्राप्त हो जाता है, (मनः) मन (स्त्रियते) मर जाता है, (श्वासोच्छ्वासः)

श्वासोच्छ्वास (त्रुटचित) रुक जाता है, (स्रिप) और (केवलज्ञान) केवलज्ञान (परिणमित) उत्पन्न होता है।

भावार्थ—दर्शनमोह और चारित्रमोह आदि कल्पना-जाल सब विलय हो जाते हैं, इस लोक परलोक आदिकी बांछा आदि विकल्प जालरूप मन स्थिर हो जाता है, और श्वासोच्छ्वासरूप वायु रुक जाती है, श्वासोच्छ्वास अवांछीकपनेसे नासिका के द्वारको छोड़कर तालुछिद्रमें होकर निकलते हैं, तथा कुछ देरके बाद नासिका में निकलते हैं। इस प्रकार श्वासोच्छ्वासरूप पवन वश हो जाता है। चाहे जिस द्वारण निकालों। केवलज्ञान भी शीद्र ही उन ध्यानी मुनियोंके उत्पन्न होता है, कि जिन मुनियोंका राग द्वेप मोहरूप विकल्प-जालसे रहित शुद्धात्माका सम्यक् श्रद्धान ज्ञान आचरणरूप निविकल्प त्रिगुप्तिमयी परमसमाधिमें निवास है। यहां अम्बर नाम आकाशका अर्थ नहीं समक्षना, किन्तु समस्त विषय-कषायरूप विकल्प-जालों शृष्य परमसमाधि लेना। और यहां वायु शब्दसे कुंभक पूरक रेचकादिरूप वांछापूर्वक वायु-निरोध न लेना, किन्तु स्वयमेव अवांछीक वृत्तिपर निविकल्पसमाधिके वलसे प्रहाहार नामा सूक्ष्म छिद्र जिसको तालुवेका रंध्र कहते हैं, उसके द्वारा अवांछीक वृत्तिये पवन निकलता है, वह लेना। ध्यानी मुनियोंके पवन रोकनेका यत्न नहीं होता है, विना ही यत्नके सहज ही पवन रुक जाता है, और मन भी अचल हो जाता है, ऐसा समानि का प्रभाव है।

ऐसी दूसरी जगह भी कहा है, कि जो मूढ़ है, वे तो अम्बरका अर्थ आकाश को जानते हैं, और जो जानीजन हैं, वे अम्बरका अर्थ परमसमाधिक निवित्त जानते हैं। सो निविकत्प ध्यानमें मन मर जाता है, पवनका सहज हो विरोध होता है, और सब अग तोन भुवनके समान हो जाता है। जो परमसमाधिको जाने, तो मोह दूट जावे। मनके विकल्पोंका मिटना वही मनका मरना है, और वहीं श्यामण रकता है, जो कि सब द्वारोंसे रककर दणवें द्वारमेंसे होकर निकले। तीन नोक्का प्रकाशक आत्माको निविकल्पसमाधिमें स्थापित करता है। अन्तराल शब्दका अर्थ रागादि भावोंसे शून्यदशा लेना आकाशका अर्थ न लेना। आकाशक जाननेसे मोह-जाव नहीं मिटता, आत्मस्वकृपके जाननेसे मोह-जान मिटता है। जो पातज्जित आदि परनमममें शून्यत्य समाधि कही है, वह अभिश्राय नहीं लेना, वयोंकि जब विभावोंकी शून्यता हो जावेगी तब बस्तुका ही अनाव हो जायगा। ११६३।।

अथ--

जो आयासइ मणु घरइ लोयालोय-पमाणु। तुष्टइ मोहु तड ति तसु पावइ परहं पवाणु॥१६४॥ यः आकाशे मनो घरति लोकालोकप्रमाणम्। त्रुटचित मोहो भटिति तस्य प्राप्नोति परस्य प्रमाणम् ॥१६४॥

आगे फिर भी निर्विकल्पसमाधिका कथन करते हैं—(य:) जो ध्यानी पुरुष (ग्राकाशे) निर्विकल्पसमाधिमें (मनः) मन (धरती) स्थिर करता है, (तस्य) उसीका (मोहः) मोह (भटिति) शीघ्र (त्रुटचित) टूट जाता है, और ज्ञान करके (परस्य प्रमाणं) लोकालोकप्रमाण आत्माको (प्राप्नोति) प्राप्त हो जाता है।

भावार्थ — आकाश अर्थात् वीतराग चिदानन्द स्वभाव अनन्त गुणरूप और मिथ्यात्व रागादि परभाव रहित स्वरूप निर्विकल्पसमाधि यहां समस्ता । जैसे आकाशद्रव्य सब द्रव्योंसे भरा हुआ है, परन्तु सबसे भून्य अपने स्वरूप है, उसी प्रकार चिद्रूप आत्मा रागादि सब उपाधियोंसे रहित है, शून्यरूप है, इसिलये आकाश शब्द का अर्थ यहां शुद्धात्मस्वरूप लेना । व्यवहारनयकर ज्ञान लोकालोकका प्रकाशक है, और निश्चयनयकर अपने स्वरूपका प्रकाशक है । आत्माका केवलज्ञान लोकालोकको जानता है, इस कारण ज्ञानकी अपेक्षा लोकालोकप्रमाण कहा जाता है, प्रदेशोंकी अपेक्षा लोकालोकप्रमाण नहीं है । ज्ञानगुण लोकालोकमें व्याप्त है; परन्तु परद्रव्योंसे भिन्न है । परवस्तुसे जो तन्मयी हो जावे, तो वस्तुका अभाव हो जावे । इसिलये यह निश्चय हुआ, कि ज्ञान गुणकर लोकालोकप्रमाण जो आत्मा उसे आकाश भी कहते हैं, उसमें जो मन लगावे, तब जगत्से मोह दूर हो और परमात्माको पावे ।

व्यवहारनयकर आत्मा ज्ञानकर सबको जानता है, इसलिये सब जगत्में है। जैसे व्यवहारनयकर नेत्र रूपी पदार्थको जानता है; परन्तु उन पदार्थोंसे भिन्न है। जो निश्चयकर सर्वगत होवे, तो परपदार्थोंसे तन्मयी हो जावे, जो उसे तन्मयी होवे तो नेत्रोंको अग्निका बाह होना चाहिये, इस कारण तन्मयी नहीं है। उसी प्रकार आत्मा जो पदार्थोंको तन्मयी होके जाने, तो परके सुख दुःखसे तन्मयी होनेसे इसको भो दूसरेका सुख दुःख मालूम होना चाहिये, पर ऐसा होता नहीं है। इसलिये निष्ट्ययन आत्मा असर्वगत है, और व्यवहारनयसे सर्वगत है, प्रदेशोंकी अपेक्षा निश्चयसे लाक-

प्रमाण असंख्यातप्रदेशी है, और व्यवहारनयकर पात्रमें रखे हुए दीपककी तरह देह-प्रमाण है, जैसा शरीर-धारण करे वैसा प्रदेशोंका संकोच विस्तार हो जाता है ॥१६४॥

अथ ---

देहि वसंतु वि गावि मुगािउ ऋषा देउ ऋगांतु । ऋंवरि समरसि मगु धरिवि सामिय गाट्ठु गािभंतु ॥१६५॥

देहे वसन्निप नैव मतः आत्मा देवः अनन्तः । अम्बरे समरसे मनः धृत्वा स्वामिन् नष्टः निर्भान्तः ॥१६५॥

अगे फिर भी शिष्य प्रश्न करता है—(स्वामिन्) हे स्वामी, (देह वसन्निष्) व्यवहारनयकर देहमें रहता हुआ भी (आत्मा देवः) आराधने योग्य आत्मा (अनंतः) अनंत गुणोंका आधार (नैव मतः) मैंने अज्ञानतासे नहीं जाना । क्या करके (समरसे) समान भावरूप (अंबरे) निर्विकल्पसमाधिमें (मनः धृत्वा) मन लगाकर । इसलिये अवतक (नष्टो निर्श्नातः) निस्सन्देह नष्ट हुआ।

भावार्थ—प्रभाकरभट्ट पछताता हुआ श्रीयोगीन्द्रदेवसे विनती करता है, कि हे स्वामिन मैंने अवतक रागादि विभाव रहित निर्विकल्पसमाधिमें मन लगाकर आहम-देव नहीं जाना, इसलिये इतने कालतक संसारमें भटका निजस्वरूपकी प्राप्तिके विना मैं नष्ट हुआ। अब ऐसा उपदेश करें कि जिससे भ्रम मिट जावे।।१६५॥

एवं परमोपदेशकथनमुख्यत्वेन सूत्रदशकं गतम् । अथ परमोपशमभावसिंहतेन सर्वेन संगपरित्यागेन संसारविच्छेदं भवतीति युग्मेन निश्चिनोति—

सयल वि संग ए मिल्लिया एवि किउ उवसम-भाउ।
सिव-पय-मग्गु वि मुण्डिए एवि जिहें जोहें हैं इग्रुराउ॥१६६॥
घोर ए चिरएएउ तव-चरए जं िएय-चोहहं सार।
पुरए वि पाउ वि दृड्हु एवि किमु छिज्जह संसार॥१६७॥
सकता अप संगा न मुक्ताः नैव कृत उपणमभावः।
जिवादमागोंऽपि मतो नैव यय योगिनां अनुरागः।।१६६॥
घोरं न चीर्णं तपप्वरणं यत् निजवोधस्य सारम्।
पुण्यमि पापमिष दग्यं नैव कि छिद्यते संसारः॥१६७॥

इस प्रकार परमोपदेशके कथनकी मुख्यतासे दस दोहे कहे हैं। आगे परमोपदेश भाव सहित सब परिग्रहका त्याग करनेसे संसारका विच्छेद होता है, ऐसा दो
दोहोंमें निश्चय करते हैं—(सकला श्रिप संगाः) सब परिग्रह भो (न मुक्ताः) नहीं
छोड़े, (उपशमभावः नैव कृत ) समभाव भी नहीं किया (यत्र योगिनां अनुरागः) और
जहां योगीश्वरोंका प्रेम है, ऐसा (शिवमार्गोऽपि) मोक्ष-पद भी (नैव मतः) नहीं
जाना, (घोरं तपश्चरणं) महा दुर्घर तप (न चोणं) नहीं किया, (यत्) जो कि
(निजवोधेन सारं) आत्मज्ञानकर शोभायमान है, (पुण्यमपि पापमपि) और पुण्य तथा
पाप ये दोनों (नैव दग्धं) नहीं भस्म किये, तो (संसारः) संसार (कि छिद्यते) कैसे
छूट सकता है ?

भावार्थ-मिण्यात्व [अतत्त्व श्रद्धान] राग [प्रीतिभाव दोष] दोष [वैर-भाव] देव [स्त्री पुरुष नपुंसक] क्रोध, मान, माया, लोभरूप चार कषाय, और हास्य, रति, अरति, शोक, भय, ग्लानि —ये चौदह अन्तरंग परिग्रह, क्षेत्र [ग्रामादिक] वास्तु [गृहादिक] हिरण्य [रुपया पैसा मुहर बादि] सुवर्ण [गहने आदि] धन [हाथी, घोड़ा आदि ] घान्य [अन्नादि] दासी, दास, कुप्य [वस्त्र तथा सुगन्चादिक], भांड [वर्तन आदि] ये दस तरहके वाहरके परिग्रह, इस प्रकार बाह्य अभ्यन्तर परिग्रहके चौबीस भेद हुए, इनको नहीं छोड़ा। जोवित, मरण, सुख, दु:ख, लाभ, अलाभादिमें समानभाव कभी नहीं किया, कल्याणरूप मोक्षका मार्ग सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र भी नहीं जाने । निजस्वरूपका श्रद्धान, निजस्वरूपका ज्ञान, और निजस्वरूपका आचरण-रूप निश्चयरत्नत्रय तथा नव पदार्थीका श्रद्धान, नव पदार्थीका ज्ञान, और अगुभ किया का त्यागरूप व्यवहाररत्नत्रय —ये दोनों ही मोक्षके मार्ग हैं, इन दोनों मेंसे निश्चय-रत्नत्रय तो साक्षात् मोक्षका मार्ग है, और व्यवहाररत्नत्रय परम्पराय मोक्षका मार्ग है। ये दोनों मैंने कभी नहीं जाने, संसारका ही मार्ग जाना । अनशनादि वारह प्रकारका तप नहीं किया, वाईस परोपह नहीं सहन कीं। तथा पुण्य सुवर्णकी वेड़ी, पाप लोहेकी वेड़ी, ये दोनो वन्धन निर्मल आत्मध्यानरूपी अग्निसे भस्म नहीं किये। इन वातोंके विना किये संसारका विच्छेद नहीं होता, संसारसे मुक्त होनेके ये ही कारण हैं। ऐसा व्याख्यान जानकर सदैव शुद्धात्मस्वरूपकी भावना करनी चाहिये ।।१६६-१६७।।

अथ दानवृज्ञावश्चवरमेष्टिवन्दनादिरूपं परंपरया मुक्तिकारणं श्रावकधर्मं कथयति—

दागु न दिगगउ मुगिवरहं ग वि पुज्जिउ जिगा-गाहु। पंच ण वंदिय परम-गुरू किमु होसइ सिव-लाहु॥१६=॥

दानं न दत्तं मुनिवरेभ्यः नापि पूजितः जिननाथः । पञ्च न वन्दिताः परमगुरवः किं भविष्यति शिवलाभः ॥१६८॥

क्षामें दान पूजा और पंचपरमेष्ठीकी बंदना, आदि परम्परा मुक्तिका कारण जो श्रावकधर्म उसे कहते हैं—(दानं) आहारादि दान (मुनिवराणां) मुनीश्वर आदि पात्रोंको (न दत्तं) नहीं दिया, (जिननाथः) जिनेन्द्रभगवानको भी (नापि पूजितः) नहीं पूजा, (पंचपरमगुरवः) अरहन्त आदिक पांचपरमेष्ठी (न बंदिताः) भी महीं पूजे, तव (शिवलाभः) मोक्षकी प्राप्ति (कि भविष्यति) कैसे हो सकती है ?

भावार्थ—आहार, भीषध, णास्त्र और अभयदान—ये चार प्रकारके दान भिक्तपूर्वक पात्रोंको नहीं दिये, अर्थात् निश्चय व्यवहाररत्नत्रयके आराधक जो यती आदिक चार प्रकार संघ उनको चार प्रकारका दान भिक्तकर नहीं दिया, और भूरी जीवोंको करुणाभावसे दान नहीं दिया। इन्द्र, नागेन्द्र, नरेन्द्र, आदिकर पूज्य केयल जानादि अनन्तगुणोंकर पूर्ण जिननाथकी पूजा नहीं की; जल, चन्दन, अक्षत, पुष्प, नैवेद्य, दीप, धूप, फलसे पूजा नहीं की; और तीन लोककर वन्दने योग्य ऐसे अरहन्त सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय, साद्यु इन पांचपरमेष्ठियोंकी आराधना नहीं की। सी है जीव, इन कार्योंके विना तुभे मुक्तिका लाभ कैसे होगा? वर्योंकि मोक्षकी प्राप्तिके ये ही उपाय हैं। जिनपूजा, पंचपरमेष्ठीकी वन्दना, और चार संघको चार प्रकारका दान, इन विना मुक्ति नहीं हो सकती। ऐसा व्याख्यान जानकर सातवें उपासका ध्यान अञ्चां कही गई जो दान पूजा वन्दनादिककी विधि वही करने योग्य है। गुज विधिसे न्यायकर उपार्जन किया अच्छा द्रव्य वह दातारके अच्छे गुणांको धारपकर विधिसे पात्रको देना, जिनराजकी पूजा करना, और पंचपरमेष्ठीकी वन्दना करना, वे हो व्यवहारनयकर कल्याणके उपाय हैं।।१६६।।

वय निवयेन चिन्तारहितध्यानमेव मृक्तिकारणिमित प्रतिपादयित नतुष्कलेन-श्रञ्जुम्मीलिय-लोयिणिहिं जोउ कि भाषियएहिं। एमुइ लब्भइ परम-गइ णिचितिं ठियएहिं॥१६६॥ अर्धोनमी नितलोचनाभ्यां योगः कि आच्छादिताभ्याम्। एवमेच लभ्यते परमगतिः निश्चिन्तं स्थितैः ॥१६६॥

आगे निश्चयसे चिन्ता रहित ध्यान ही मुक्तिका कारण है, ऐसा कहते हैं— (ग्रधोंन्मोलितलोचनाभ्यां) आधे उघड़े हुए नेत्रोंसे अथवा (भंपिताभ्यां) बन्द हुए नेत्रोंसे (कि) क्या (योगः) ध्यानकी सिद्धि होती है, कभी नहीं। (निश्चिन्तं स्थितः) जो चिन्ता रहित एकाग्रमे स्थित हैं, उनको (एवमेव) इसी तरह (लभ्यते परमगितः) स्वयमेव परमगित (मोक्ष) मिलती है।

भावार्थ — ख्याति [बड़ाई] पूजा [अपनी प्रतिष्ठा] और लाभ इनको आदि लेकर समस्त चिन्ताओंसे रहित जो निश्चिन्त पुरुष हैं, वे ही गुद्धात्मस्वरूपमें स्थिरता पाते हैं, उन्होंके ध्यानकी सिद्धि है, और वे ही परमगतिके पात्र हैं ।।१६९।।

अथ--

जोइय मिह्नहि चिन्त जइ तो तुष्टइ संसारः । चिंतासत्तउ जिएावरु वि लहइ ण हंसाचारु ॥१७०॥ योगिन् मुञ्चिस चिन्तां यदि ततः त्रुटचित संसारः । चिन्तासक्तो जिनवरोऽपि लभते न हंसचारम् ॥१७०॥

आगे फिर भी चिन्ताका ही त्याग वतलाते हैं—(योगिन्) हे योगी, (यदि) जो तू (चिंतां मुंचिंस) चिन्ताओं को छोड़ेगा (ततः) तो (संसारः) संसारका भ्रमण (त्रुटचिंत) छूट जायगा, क्योंकि (चिंतासक्तः) चिन्तामें लगे हुए (जिनवरोऽिंप) छद्मस्य अवस्थावाले तीर्थंकरदेव भी (हंसचारं न लभते) परमात्माका आचरणरूप शुद्ध भावों को नहीं पाते।

भावार्थ—हे योगी, निर्मल ज्ञान दर्शन स्वभाव परमात्मपदार्थसे पराङ्मुख जो चिंता-जाल उसे छोड़ेगा, तभी चिन्ताके अभावसे संसार भ्रमण टूटेगा। गुड़ात्म-द्रव्यसे विमुख द्रव्य क्षेत्र काल भव भावरूप पांच प्रकारके संसारसे तू मुक्त होगा। जब-तक चिन्तावान् है, तवतक निविकल्प घ्यानकी सिद्धि नहीं हो सकती। दूसरोंकी तो प्या बात है, जो तीर्थं द्वरदेव भी केवल अवस्थाके पहले जवतक कुछ गुभागुभ चिन्ता-कर सहित हैं, तवतक वे भी रागादि रहित गुद्धोपयोग परिणामोंको नहीं पा सकते। संशय विमोह विभ्रम रहित अनन्त ज्ञानादि निर्मलगुण सहित हंसके समाव उज्ज्यन

परमात्माके गुद्ध भाव हैं, वे चिताके विना छोड़े नहीं होते । तीर्थं झूरदेव भी मुनि होते निश्चिन्त वृत घारण करते हैं, तभी परमहंस दशा पाते हैं, ऐसा व्याख्यान जानकर देखे सुने भोगे हुए भोगोंकी वांछा आदि समस्त चिता-जालको छोड़कर परम निश्चित्त हो, गुद्धात्मकी भावना करना योग्य है ।।१७०।।

वध---

जोइय दुम्मइ कवुण तुहं भवकारिण ववहारि। वंभु पवंचिहं जो रहिउ सो जाणिवि मणु मारि॥१७१॥ योगिन दुर्मतिः का तव भावकारणे व्यवहारे। ब्रह्म प्रपंचैर्यद्द रहितं तत् ज्ञात्वा मनो मारय ॥१७१॥

बागे श्रीगुरु मुनियोंको उपदेश देते हैं, कि मनको मारकर परब्रह्मका ध्यान करो—(योगिन्) हे योगी, (तक का दुर्मितः) तेरी क्या खोटी बुद्धि है, जो तू (भय-कारणे व्यवहारे) संसारके कारण उद्यमरूप व्यवहार करता है। अब तू (प्रपंचैः रहितं) मायाजालरूप पाखंडोंसे रहित (यत् ब्रह्म) जो शुद्धात्मा है, (तत् ज्ञात्वा) उसको जान-कर (मनो मारय) विकल्प-जालरूपी मनको मार।

भावार्थ—वीतराग स्वसंवेदनज्ञानसे शुद्धात्माको जानकर शुभाशुभ विनता जालरूप मनको मारो । मनके विना वश किये निविकल्पध्यानकी सिद्धि नहीं होती । मनके अनेक विकल्प-जालोंसे जो शुद्ध आत्मा उसमें निश्चलता तभी होती है, जविक् मनको मारके निविकल्प दशाको प्राप्त होवे । इसलिये सकल शुभाशुभ व्यवहारको छोड्के शुद्धात्माको जानो ।।१७१।।

वथ--

सब्बिहं रायिहं छिहं रसिहं पंचिहं रुबिहं जंतु। चित्तु शिवारिवि साहि तुहुँ अप्पा दंउ अगांतु॥१७२॥ सर्वेः रागैः पड्भिः रमैः पञ्चभिः हपैः गच्छत्। चित्तं निवायं व्याय त्वं आत्मानं देवमनन्तम्॥१७२॥

आगे यही कहते हैं, कि सब बिषयोंकी छोड़कर आत्मवेवको ध्याबी<sup>—है</sup> प्रभाकर भट्ट, (त्वे) तृ (सर्वेः रागैः) सब णुभागुभ रागोसे (षड्भिः रसेः) छही <sup>पर्गीस</sup> (पंचिभ: रसै:) पांच रसोंसे (गच्छत् चित्तं) चलायमान चित्तको (निवार्य) रोककर (अनंतं) अनन्तगुणवाले (आत्मानं देवं) आत्मदेवका (ध्याय) चितवन कर।

भावार्थ — वीतराग, परम आनन्द सुखमें कोड़ा करनेवाले, केवलजानादि अनन्तगुणवाले अविनाशी शुद्ध आत्माका एकाग्रचित्त होकर ध्यान कर । क्या करके ? वीतराग शुद्धात्मद्रव्यसे विमुख जो समस्त शुभाशुभ राग, निजरससे विपरीत जो दिघ, दुग्ध, तेल, घी, नोंन, मिश्रो, ये छह रस और जो अरूप शुद्धात्मद्रव्यसे भिन्न काले, सफेद, हरे, पीले, लाल, पांचतरहके रूप इनमें निरन्तर चित्त जाता है, उसको रोककर आत्मदेवको आराधना कर ।।१७२।।

व्यथ येन स्वरूपेण चिन्त्यते परमात्मा तेनैव परिणमतीति निश्चनोति—
जेण सरूविं साइयइ अप्पा एहु अर्गातु ।
तेण सरूविं परिगावइ जह फिलिहउ-मिणि मंतु ।।१७३॥
येन स्वरूपेण ध्यायते आत्मा एषः अनन्तः ।
तेन स्वरूपेण परिणमति यथा स्फटिकमिणः मन्त्रः ।।१७३।।

आगे आत्माको जिसक्पसे घ्यावो, उसीक्ष्प परिणमता है, जैसे स्फटिकमणिके नीचे जैसा डंक दिया जाये, वैसा ही रंग भासता है, ऐसा कहते हैं—(एषः) यह प्रत्यक्षरूप (अनंतः) अविनाशी (आत्मा) आत्मा (येन स्वरूपेण) जिस स्वरूपेसे (ध्यायते) घ्याया जाता है, (तेन स्वरूपेण) उसी स्वरूप (परिणमित) परिणमता है, (यथा स्फटिक-मणि: मंत्रः) जैसे स्फटिकमणि और गारुड़ी आदि मन्त्र हैं।

भावार्थ — यह आत्मा शुभ, अशुभ, शुद्ध इन तीन उपयोगरूप परिणमता है। जो अशुभोपयोगका ध्यान करे, तो पापरूप परिणवे, शुभोपयोगका ध्यान करे, तो पुण्यरूप परिणवे, और जो शुद्धोपयोगको ध्यावे, तो परमशुद्धरूप परिणमन करता है। जैसे स्फटिकमणिके नीचे जैसा डंक लगाओ, अर्थात् ध्याम, हरा, पीला लालमेंसे जैसा लगाओ, उसोरूप स्फटिकमणि परिणमता है, हरे डंकसे हरा और लालसे लाल भासता है। उसी तरह जीवद्रव्य जिस उपयोगरूप परिणमता है, उसीरूप भासता है। और गारुड़ी आदि मन्त्रोंमेंसे गारुड़ी मन्त्र गरुड़रूप भासता है। जिससे कि सपं डर जाता है। ऐसा ही कथन अन्य ग्रन्थोंमें भी कहा है, कि जिस-जिस रूपसे आत्मा परिण्यता है, उस-उस रूपसे आत्मा तन्मयी हो जाता है, जैसे स्फटिकमणि उज्जवल है,

उसके नीचे जैसा डंक लगाओं, वैसा ही भासता है। ऐसा जानकर आत्माका रक्त जानना चाहिये। जो शुद्धात्मपदकी प्राप्तिके चाहनेवाले हैं, उनको यही योग्य है, कि समस्त रागादिक विकल्पोंके समूहको छोड़कर आत्माके शुद्धरूपको ध्यावें और विकारों पर दृष्टि न रक्खें।।१७३।।

अथ चतुष्पादिकां कथयति—

एहु जु अप्पा सो परमप्पा कम्म-विसेसें जायउ जपा। जामइं जाएइ अप्पें अप्पातामइं सो जि देउ परमपा॥१७२॥ एप यः आत्मा स परमात्मा कर्मविशेषेण जातः जाप्यः। यदा जानाति आत्मना आत्मानं तदा स एव देवः परमात्मा।११७४॥

आगे चतुष्पदछन्दमें आत्माके शुद्ध स्वरूपको कहते हैं—(एप य आत्मा) यह प्रत्यक्षीभूत स्वसंवेदनज्ञानकर प्रत्यक्ष जो आत्मा (स परमात्मा) वही शुद्धनिष्चयनयकर अनन्त चतुष्टयस्वरूप क्षुदाधि अठारह दोष रहित निर्दोष परमात्मा है, वह व्यवहार-नयकर (कर्मविशेषेग्रा) अनादि कर्मवन्धके विशेषसे (जात्यः जातः) पराधीन हुआ दूसरे का जाप करता है; परन्तु (यदा) जिस समय (आत्मना) वीतराग निविकत्प स्वसंब-दनज्ञानकर (आत्मानं) अपनेको (जानाति) जानता है, (तदा) उस समय (स एव) यह आत्मा ही (परमात्मा) परमात्मा देव है।

भावार्थ—निज णुद्धात्माकी भावनासे उत्पन्न हुआ जो परम आनन्द उगके अनुभवमें क्रीडा करनेसे देव कहा जाता है, यही आराधने योग्य है। जो आत्मवेव णुद्ध निश्चयनयकर भगवान केवलीके समान है। ऐसा परमात्मदेव शक्तिकृपसे देहमें है, औ दहमें न होवे, तो केवलज्ञानके समय कैसे प्रगट होवे।।१७४॥

वय तमेवार्थं व्यक्तीकरोति—

जो परमप्पा गागमउ सो हडं देंड ऋगंतु। जो हड सो परमप्पु परु एहड भावि ग्यिभंतु ॥१७५॥

यः परमात्मा ज्ञानमयः स अह देवः अनन्तः ।

यः अहं स परमात्मा परः इत्थं भावय निर्श्नान्तः ॥१७४॥

आगे इसी अर्थको प्रगटवनेमे हुड़ करते हैं —(यः परमाहमा) हो परमा<sup>रहा</sup> (ज्ञानमयः) झानस्यस्य है, (स अहं) वह में ही हूँ, जो कि (अनंतः देयः) अविवाही देवस्वरूप हूँ, (य अहं) जो मैं हूँ, (सपर: परमात्मा) वही उत्कृष्ट परमात्मा है । (इत्थं) इस प्रकार (निर्भ्नान्तः) निस्सन्देह (भावय) तू भावना कर ।

भावार्थ — जो कोई एक परमात्मा परम प्रसिद्ध सर्वोत्कृष्ट अनन्तज्ञानादिरूप लक्ष्मीका निवास है, जानमयी है, वैसा ही मैं हूं। यद्यपि व्यवहारनयकर मैं कमोंसे वंघा हुआ हूँ, तो भी निश्चयनयकर मेरे वन्ध मोक्ष नहीं है, जैसा भगवान्का स्वरूप है, वैसा ही मेरा स्वरूप है। जो आत्मदेव महामुनियोंकर परम आराधने योग्य है, और अनन्त सुख आदि गुणोंका निवास है। इससे यह निश्चय हुआ कि जैसा परमात्मा वैसा यह आत्मा और जैसा यह आत्मा है, वैसा ही परमात्मा है। जो परमात्मा है, वह मैं हूँ, और जो मैं हूं, वही परमात्मा है। अहं यह शब्द देहमें स्थित आत्मा को कहता है। और सः यह शब्द मुक्ति प्राप्त परमात्मामें लगाना। जो परमात्मा वह में हूं, और मैं हूँ सो परमात्मा — यही ध्यान हमेशा करना। वह परमात्मा परमगुणके सम्बन्धसे उत्कृष्ट है।

श्री योगीन्द्राचार्य प्रभाकरभट्टसे कहते हैं, िक हे प्रभाकरभट्ट, तू सब विकल्पों को छोड़कर केवल परमात्माका ध्यान कर । िनस्सन्देह होके इस देहमें गुद्धात्मा है, ऐसा निश्चय कर । िमश्यात्वादि सब विभावोंकी उपशमताके वशसे केवलज्ञानादि उत्पत्तिका जो कारण समयसार (िनजआत्मा) उसीकी निरन्तर भावना करनी चाहिये। वीतराग सम्यवत्वादिरूप गुद्ध आत्माका एकदेश प्रगटपनेको पाकर सब तरह से ज्ञानकी भावना योग्य है।।१७४।।

वयामुमेवार्थं दृष्टान्तदाष्टीन्ताभ्यां समर्थयति—

शिम्मल-फिलहहं जेम जिय भिराणउ परिकय-भाउ । श्रप्प-सहावहं तेम मुणि सयलु वि कम्म-सहाउ ॥१७६॥ निमंलस्फिटिकादु यथा जीव भिन्नः परकृतभावः । आत्मस्वभावात् तथा मन्यस्व सकलमिप कर्मस्वभावम् ॥१७६॥

आगे इसी अर्थको ह्ण्टान्त-दार्ण्टान्तसे पुष्ट करते हैं—(जीव) हे जीव, (यथा) जैसे (परकृतभावः) नीचेके सब डक (निर्मलस्फटिकात्) महा निर्मल स्फटिकमणिने (भिन्नः) जुदे है, (तथा) उसी तरह (आत्मस्वभावात्) आत्मस्वभावसे (सकलमिप) सब (कर्मस्वभावं) णुभाणुभ कर्म (मन्यस्व) भिन्न जानो ।

भावार्थ—आत्मस्वभाव महानिर्मल है, भावकर्म, द्रव्यकर्म, नोकर्म ये सब जड़ हैं, आत्मा चिद्रूप है। अनन्त ज्ञानादि गुणरूप जो चिदानन्द उससे तू सकल प्रयंच भिन्न मान ॥१७६॥

अथ तामेव देहातमनोर्भेदभावनां द्रढयति-

जेम सहाविं गिम्मलउ फिलहउ तेम सहाउ। भंतिए मइलु म मिएण जिय मइलउ देवल्विव काउ॥१७०॥ यथा स्वभावेन निर्मलः स्फिटिकः तथा स्वभावः। भ्रान्त्या मिलनं मा मन्यस्व जीव मिलनं हृष्ट्वा कायम्॥१७७॥

आगे देह और आत्मा जुदे-जुदे हैं, यह भेद-भावना हढ़ करते हैं—(यथा) जैसे (स्फटिकः) स्फटिकमणि (स्वभावेन) स्वभावसे (निर्मलः) निर्मल है, (तथा) उसीतरह (स्वभावः) आत्मा ज्ञान दर्शनरूप निर्मल है। ऐसे आत्मस्वभावको (जीव) हे जीव, (कायं मिलनं) शरीरकी मिलनता (दृष्ट्वा) देखकर (भ्रांत्या) भ्रामी (मिलनं) मैला (मा मन्यस्व) मत मान।

भावार्थ—यह काय शुद्ध वुद्ध परमात्मपदार्थसे भिन्न है, काय मैली है, आत्मा निर्मल है ।।१७७॥

भय प्रांक्तमेदभावनां रक्तादिवसहष्टान्तेन व्यक्तिकरोति चतुष्कलेन—
रत्तें वत्थें जेम बुहु देहु रा मरागाइरत्तु।
देहिं रित्तें सासि तहं अप्पु सा मरागाइ रत्तु ॥१७८॥
जिसिंग वित्थे जेम बुहु देहु सा मरागाइ जिस्सा ।
देहिं जिसिंस सासि तहं अप्पु सा मरागाइ जिस्सा ॥१७६॥
वत्थु परागुइइ जेम बुहु देहु सा मरागाइ पाट्यु।
साहु देहे सासि तहं अप्पु सा मरागाइ साट्यु।।१८०॥
भिरागाउ वत्थु जि जेम जिय देहहं मरागाइ सासि।।
देहु वि भिरागाउं पाणि तहं अप्पृहं मरागाइ जािण॥१८६॥

रक्तेन वस्त्रेन यथा वुधः देहं न मन्यते रक्तम् । देहेन रक्तेन ज्ञानी तथा आत्मानं न मन्यते रक्तम् ॥१७८॥ जीर्णेन वस्त्रेण तथा वुधः देहं न मन्यते जीर्णम् । देहेन जीर्णेन ज्ञानी तथा आत्मानं न मन्यते जीर्णम् ॥१७६॥ वस्त्रे प्रणब्टे यथा वुधः देहं न मन्यते नष्टम् । नष्टे देहे ज्ञानी तथा आत्मानं न मन्यते नष्टम् ॥१८०॥ भिन्नं वस्त्रमेव यथा जीव देहात् मन्यते ज्ञानी । देहमपि भिन्नं ज्ञानी तथा आत्मनः मन्यते जानीहि ॥१८१॥

आगे पूर्वकथित भेदिवज्ञानको भावना रक्त पीतादि वस्त्रके ह्ण्टान्तसे चारहोंमें प्रगट करते हैं—(यथा) जैसे (बुधः) कोई वुद्धिमान पुरुष (रक्ते वस्त्रे) लाल
त्रिंसे (देहं रक्तं) शरीरको लाल (न मन्यते) नहीं मानता, (तथा) उसी तरह
तानो) वीतराग निर्विकल्प स्वसंवेदनज्ञानी (देह रक्ते) शरीरके लाल होनेसे
आत्मानं) आत्माको (रक्तं न मन्यते) लाल नहीं मानता। (यथा बुधः) जैसे
ई वुद्धिमान् (वस्त्रे जीणें) कपड़ेके जीणं [पुराने] होनेपर (देहं जीणें) शरीरको
णं (न मन्यते) नहीं मानता, (तथा ज्ञानी) उसी तरह ज्ञानी (देहे जीणें)
धीरके जीणं होनेसे (श्रात्मानं जीणें न मन्यते) आत्माको जीणं नहीं मानता, (यथा
धः) जैसे कोई बुद्धिमान् (वस्त्रे प्रणष्टे) वस्त्रके नाश होनेसे (देहं नष्टं) देहका
श (न मन्यते) नहीं मानता, (तथा ज्ञानी) उसी तरह ज्ञानी (देहे नष्टं) देह
नाश होनेसे (आत्मानं) आत्माका (नष्टं न मन्यते) नाश नहीं मानता, (जीव)
जीव, (यथा ज्ञानी) जैसे ज्ञानी (देहाद् भिन्नं एव) देहसे भिन्न ही (वस्त्रं
यते) कपड़ेको मानता है, (तथा ज्ञानी) उसी तरह ज्ञानी (देहमिष्) शरीरको
(आत्मनः भिन्नं) आत्मासे जुदा (मन्यते) मानता है, ऐसा (जानीहि)

भावार्थ — जैसे वस्त्र और शरीर मिले हुए भामते हैं, परन्तु शरीरसे वस्त्र त है, उसी तरह आत्मा और शरीर मिले हुए दिखते हैं, परन्तु जुटा हैं। ोरकी रक्ततासे, जीर्णतासे, और विनाशसे आत्माकी रक्तता जोर्णता और नाश नहीं होता, यह नि:सन्देह जानो। यह आत्मा व्यवहारनयकर देहमें स्थित है, तो भी सहज शुद्ध परमानन्दरूप निजस्वभावकर जुदा ही है, देहके सुख-दुःख जीवमें नहीं हैं ।।१७८-८१।।

वय दुःखजनकदेह्यातकं शत्रुमिष मित्रं जानीहीति दर्शयित—
इहु तगा जीवड तुरुक्त रिउ दुक्खड़ं जेगा जगोड़ ।
सो परु जागिहि मित्तु तुहुँ जो तगा एहु हगोड़ ।।१=२॥
इयं तनुः जीव तव रिपुः दुःखानि येन जनयित ।
तं परं जानीहि मित्रं त्वं यः तनुमेतां हन्ति ।।१=२॥

आगे दुःख उत्पन्न करनेवाला शत्रुरूप यह देह है, उसको तू मित्र मत रगम, ऐसा कहते हैं—(जीव) हे जीव, (इयं तनुः) यह शरीर (तव रिपुः) तेरा शत्रु है (पैन) क्योंकि (दुःखानि) दुःखोंको (जनयति) उत्पन्न करता है, (यः) जो (इमां तनुं) इस शरीर का (हंति) घात करे, (तं) उसको (त्वं) तुम (परं मित्रं) परमित्र (जानीहि) जानो ।

भावार्थ—यह शरीर तेरा शत्रु होनेसे दुःख उत्पन्न करता है, इससे वू अपु-राग मत कर और जो तेरे शरीरकी सेवा करता है, उससे भी राग मत कर, तथा जी तेरे शरीरका घात कर देवे, उसको शत्रु मत जान । जब कोई तेरे शरीरका विनान करे, तब बीतराग चिदानन्द ज्ञानस्वभाव परमात्मतत्त्वकी भावनासे उत्पन्न जो पर्म समरसीभाव, उसमें लीन होकर शरीरके घातकपर द्वेप मत कर । जैसे महा धर्म-स्वरूप युधिष्ठिर पांडव आदि पांचों भाइयोंने दुर्योघनादिपर द्वेप नहीं किया । उमी तरह सभी साधुओंका यही स्वभाव है, कि अपने शरीरका जो घात करे, उससे देंप नहीं करते, सबके मित्र ही रहते हैं।।१८२।।

अथ उद्यागते पापकर्मणि स्वस्वभावो न त्याज्य इति मनसि संप्रधार्य ग्विभिदं कथयति—

उद्यहं त्यागिति कम्मु महं जं भुंजेवउ होहं। तं सह त्याविउ खविउ महं सो पर लाहु जि कोह्॥१=३॥ उदयमानीय कमं गया यद् भोक्तव्यं भवति। तत् स्वयमागतं क्षितं मया स परं लाग एव कव्यत्।।१=३॥

आगं पूर्वोपाजित पापकं उदयमे हुःग अवस्था आ जाये उसमे अपना गीरपर्ध बादि स्वभाव न छोड़े, ऐसा अभिज्ञाम मनमें रसकर ब्यारयान करते हैं—(पर्व) जी (मया) मैं (कर्म) कर्मको (उदयं प्रानीय) उदयमें लाकर (भोक्तव्यं भवति) भोगने चाहता था, (तत्) वह कमं (स्वयं आगतं) आप ही आ गया, (मया क्षपितं) इससे मैं शान्त चित्तसे फल सहनकर क्षय करूं, (स कश्चित्) यह कोई (परं लाभः) महान् ही लाभ हुआ।

भावार्थ — जो महामुनि मुक्तिके अधिकारी हैं, उदयमें वे नहीं आये हुए कर्मों को परम आत्म-ज्ञानकी भावनाके बलसे उदयमें लाकर उसका फल भोगकर शोध्र निर्जरा कर देते हैं। और जो वे पूर्वकर्म विना उपायके सहज ही वाईस परीपह तथा उपसंके वशसे उदयमें आये हों, तो विषाद न करना बहुत लाभ समफना। मनमें यह मानना कि हम तो उदीरणासे इन कर्मों को उदयमें लाकर क्षय करते, परन्तु ये सहज ही उदयमें आये, यह तो बड़ा ही लाभ है। जैसे कोई बड़ा व्यापारी अपने ऊपरका कर्ज लोगों का बुला-बुलाके देता है, यदि कोई बिना बुलाये सहज ही लेने आया हो, तो बड़ा ही लाभ है। उसी तरह कोई महापुरुप महान दुर्वर तप करके कर्मों को उदयमें लाके क्षय करते हैं, लेकिन वे कर्म अपने स्वयमेव उदयमें आये हैं, तो इनके समान दूसरा क्या है, ऐसा संतोष धारणकर ज्ञानीजन उदयमें आये हुए कर्मों को भोगते हैं, परन्तु राग-द्वेष नहीं करते।।१८३।।

अथ इदानीं पुरुपवचनं सोढुं न याति तदा निर्विकल्पात्मतत्त्वभावना कर्तव्येति प्रतिपादयति—

णिट्ठुर-वयगु सुगेवि जिय जइ मणि सहग ग जाइ। तो लहु भावहि वंसु परु जिं मगु भत्ति विलाइ ॥१८४॥ निष्ठुरवचनं श्रुत्वा जीव यदि मनिस सोढुं न याति। ततो लघु भावय ब्रह्म परं येन मनो भटिति विलीयते ॥१८४॥

आगे यह कहते हैं कि जो कोई कर्कश (कठोर) ववन कहे, और यह न कह सकता हो तो अपने कषायभाव रोकनेके लिये निर्विकल्प आत्म-तत्त्वकी भावना करनी चाहिए—(जीव) हे जीव, (निष्ठुरवचनं श्रुत्वा) जो कोई अविवेकी किसीको कठोर वचन कहे, उसको सुनकर (यदि) जो (न सोढुं याति) न सह सके, (ततः) तो कपाय दूर करनेके लिये (परं ब्रह्म) परमानन्दस्वरूप इस देहमें विराजगान परम-ब्रह्मका (मनिस) मनमें (लघु) शोध्र (भावय) ध्यान करो। जो ब्रह्म अनन्तज्ञानादि गुणोंका बाधार है, सर्वोत्कृप्ट है, (येन) जिसके ध्यान करनेसे (मनः) मनका विकार (भटिति) शीघ्र ही (विलीयते) विलीन हो जाता है ।।१८४।।

वथ जीवः कर्मवरोन जातिमेद्भिन्नो भवतीति निश्चिनोति— लोउ विलयवणु कम्म-वसु इत्थु भवंतिर एड् । चुड्जु कि जड् इहु ऋष्पि ठिउ इत्थुजि भवि ण पढेड् ॥१८५॥ लोकः विलक्षणः कर्मवशः अत्र भवान्तरे वायाति । बाश्चर्यं कि यदि अयं आत्मनि स्थितः अत्रैव भवे न पतित ॥१८४॥

कागे जीवके कर्मके वशसे भिन्न-भिन्न स्वरूप जाति-भेदसे होते हैं, ऐसा निष्टत करते हैं—(विलक्षणः) सोलहवानीके सुवर्णकी तरह केवलज्ञानादि गुणकर समान जो परमात्मतत्त्व उससे भिन्न जो (लोकः) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र आदि जाति-भेदर जीव-राशि वह (कर्मवशः) कर्मसे उत्पन्न है, अर्थात् जाति-भेद कर्मके निमित्तसे हुआ है, और वे कर्म आत्म-ज्ञानकी भावनासे रहित अज्ञानी जीवने उपाजन किये हैं, उन कर्मोंके अधीन जाति-भेद है, जवतक कर्मोंका उपाजन है, तवतक (ग्रंत्र भवातरे ग्रायाति) इस संसारमें अनेक जाति धारण करता है, (अयं यदि) जो यह जीव (ग्रात्मिन स्थितः) आत्मस्वरूपमें लगे, तो (अत्रेव भवे) इसी भवमें (न पतित) नहीं पेड़े-भ्रमण नहीं करे, (कि आश्चर्य) इसमें वया आश्चर्य है, कुछ भी नहीं।

भावार्थ — जबतक बात्मामें चित्त नहीं लगता, तबतक संसारमें भ्रमण करता है, अनेक भव धारण करता है, लेकिन जब यह आत्मदर्शी हुआ तब कमोंकी नहीं उपार्जन करता, और भवमें भी नहीं भटकता। इसमें आश्चयं नहीं है। संगार शरीर भोगोंसे उदास और जिसकी भव-भ्रमणका भय उत्पन्न हो गया है, ऐसा मार्ज जीव उसकी मिथ्यात्व, अब्रत, कपाय, प्रमाद, योग, इन पांचों आस्रयोंको छोड़ार परमात्मतत्त्वमें सदैव भावना करनी चाहिये। जो इसके आत्म-भावना होवे तो भव-भ्रमण नहीं हो सकता।।१५४।।

अध परेण दोपग्रहरों कृते कोषों न कर्त्रवय इत्यभित्रायं मनसि संप्रधार्य स्वित्रहरू प्रतिपादयति—

यावपुण-गहणाई महुनगाई जह जीवहं संतोषु । तो नहं सोकवहं हेउ इडं इड मिण्णिवि चह रोषु ॥१८६॥ अवगुणग्रहेणेन मदीयेन यदि जीवानां संतोषः । ततः तेषां सुखस्य हेतुरहं इति मत्वा त्यज रोषम् ॥१८६॥

आगे जो कोई अपने दोष ग्रहण करे तो उसपर क्रोध नहीं करना, क्षमा करना, यह अभिप्राय मनमें रखकर व्याख्यान करते हैं—(मदीयेन अवगुणग्रहणेन) अज्ञानी जीवोंको परके दोष ग्रहण करनेसे हर्ष होता है, मेरे दोष ग्रहण करके (यदि जीवानां संतोष:) जिन जीवोंको ह्यं होता है, (ततः) तो मुभे यही लाभ है, कि (अहं) मैं (तेषां सुखस्य हेतुः) उनको सुखका कारण हुआ, (इति मत्वा) ऐसा मनमें विचारकर (रोषं त्यज) गुस्सा छोड़ो।

भावार्थ — ज्ञानी गुस्सा नहीं करते, ऐसा विचारते हैं, कि जो कोई परका उपकार करनेवाल परजीवोंको द्रव्यादि देकर सुखी करते हैं, मैंने कुछ द्रव्य नहीं दिया, उपकार नहीं किया, मेरे अवगुण ही से सुखी हो गये, तो इसके समान दूसरी वात क्या है ? ऐसा जानकर हे भव्य, तू रोष छोड़। अथवा ऐसा विचारे, कि मेरे अनंत ज्ञानादिगुण तो उसने नहीं लिये, दोष लिये वो निस्संक लो। जैसे घरमें कोई चोर आया, और उसने रत्न सुवर्णादि नहीं लिये माटी पत्थर लिये तो लो, तुच्छ वस्तुके लेने-वालेपर क्या क्रोध करना, ऐसा जान रोष छोड़ना। अथवा ऐसा विचारे, कि जो यह दोष कहता है, वे सच कहता है, तो सत्यवादोंसे क्या हे प करना। अथवा ये दोष मुक्तमें नहीं हुआ वह वृथा कहता है, तो उसके वृथा कहनेसे क्या में दोषी हो गया, विल्कुल वहीं हुआ। ऐसा जानकर क्रोध छोड़ क्षमाभाव घारण करना चाहिये।

अथवा यह विचारों कि वह मेरे मुंहके आगे नहीं कहता, लेकिन पीठ पीछे कहता है, सो पीठ पीछे तो राजाओं को भी बुरा कहते हैं, ऐसा जानकर उससे क्षमा करना कि प्रत्यक्ष तो मेरा मानभग नहीं करता है, परोक्षकी बात क्या है। अथवा कदाचित् कोई प्रत्यक्ष मुंह आगे दोष कहे, तो तू यह विचार कि वचनमात्रसे मेरे दोष ग्रहण करता है, शरीरकों तो बाधा नहीं करता, यह गुण है, ऐसा जान क्षमा ही कर। अथवा जो कोई शरीरकों भी बाधा करे, तो तू ऐसा विचार, कि मेरे प्राण तो नहीं हरता, यह गुण है। जो कभी कोई पापी प्राण ही हर ले, तो यह विचार कि ये प्राण तो विनाशक हैं, विनाशीक वस्तुके चले जानेकी क्या बात है। मेरा ज्ञान-भाव अविनश्वर है, उसकों तो कोई हर नहीं सकता, इसने तो मेरे बाह्य प्राण हर लिये हैं; परन्तु भेदाभेदत्नत्रयकी भावनाका विनाश नहीं किया। ऐसा जानकर सर्वथा क्षमा ही करना चाहिये।।१८६॥

अथ सर्वचिन्तां निपेधयति युग्मेन-

जोइय चिंति म किं पि तुहुँ जइ बीहउ दुक्खस्स । तिल-तुस-मित्तु वि सञ्जडा वेयगा करइ अवस्स ॥१८७॥ योगित चिन्तय मा किमपि त्वं यदि भीतः दुःखस्य । तिलतुषमात्रमपि शल्यं वेदनां करोत्यवश्यम् ॥१८७॥

आगे सब चिन्ताओं का निषेध करते हैं—(योगिन्) हे योगी, (त्वं) तू (यदि) जो (दुःखस्य) वीतराग परम आनन्दके शत्रु जो नरकादि चारों गितयों के दुःख उनसे (भीतः) डर गया है, तो तू निश्चिन्त हो कर परलोकका साधन कर, इस लोक की (किमिप मा चितय) कुछ भी चिन्ता मत कर । क्यों कि (तिलतुषमात्रमिप शल्यं) तिलके भूसे मात्र भी शल्य (वेदनां) मनको वेदना (ग्रवश्यं करोति) निश्चयसे करती है।

भावार्थ—चिन्ता रहित आत्म-ज्ञानसे उलटे जो विषय कषाय आदि विकल्प-जाल उनकी चिन्ता कुछ भी नहीं करना। यह चिन्ता दु:खका ही कारण है, जैसे बाण आदिकी तृणप्रमाण भी सलाई महादु:खका कारण है, जब वह शल्य निकले, तभी सुख होता है।।१८७।।

किंच--

मोक्खु म चिंतिह जोइया मोक्खु गा चिंतिउ होइ।
जेगा गिबद्धउ जीवडउ मोक्खु करेसइ सोइ।।१८८॥
मोक्षं मा चिन्तय योगिन् मोक्षो न चिन्तितो भवति।
येन निबद्धो जीवः मोक्षं करिष्यित तदेव।।१८८॥

आगे मोक्षकी भी चिन्ता नहीं करना, ऐसा कहते हैं—(योगिन्) हे योगी, अन्य चिन्ताकी तो बात क्या रही, (मोक्षं मा चितय) मोक्षकी भी चिन्ता मत कर, (मोक्षः) क्योंकि मोक्ष (चितितो न भवति) चिन्ता करनेसे नहीं होता, वांछाके त्यागरें ही होता है, रागादि चिन्ताजालसे रहित केवलज्ञानादि अनन्तगुणोंको प्रगटता सहित

जो मोक्ष है, वह चिन्ताके त्यागसे होता है। यही कहते हैं—(येन) जिन मिध्यात्व-रागादि चिन्ता-जालों से उपार्जन किये कमाँसे (जीवः) यह जीव (निबद्धः) वन्धा हुआ है, (तदेव) वे कमं ही (मोक्षं) शुभाशुभ विकल्पके समूहसे रहित जो शुद्धात्मतत्त्वका स्वरूप उसमें लीन हुए परमयोगियों की मोक्ष (करिष्यति) करेंगे।

भावार्थ—वह चिन्ताका त्याग ही तुभको निस्सन्देह मोक्ष करेगा। अनन्त ज्ञानादि गुणोंकी प्रगटता वह मोक्ष है। यद्यपि विकल्प सिंहत जो प्रथम अवस्था उसमें विषय कषायादि खोटे ध्यानके निवारण करनेके लिये और मोक्ष-मार्गमें परिणाम दृढ़ करनेके लिये ज्ञानीजन ऐसी भावना करते हैं, कि चतुर्ग तिके दु:खोंका क्षय हो, अब्ट कर्मोंका क्षय हो, ज्ञानका लाभ हो, पंचमगितमें गमन हो, समाधि मरण हो, और जिनराजके गुणोंकी सम्पत्ति मुभको हो। यह भावना चौथे पांचवें छट्ठे गुणस्थानमें करने योग्य है, तो भी ऊपरके गुणस्थानोमें वीतराग निविकल्पसमाधिके समय नहीं होती।।१८८।।

वथ चतुर्विशतिस्त्रप्रमितमहास्थलमध्ये परमसमाधिन्याख्यानमुख्यत्वेन स्त्रपट्क-मन्तरस्थलं कथ्यते । तद्यथा—

> परम-समाहि-महा-सरिहं जे बुड्डिहं पइसेवि । अप्पा थक्कइ विमलु तहं भव-मल जंति वहेवि ॥१८६॥

परमसमाधिमहासरिस ये मज्जन्ति प्रविश्य। आत्मा तिष्ठति विमलः तेषां भवमलानि यान्ति ऊढ्वा ॥१८९॥

आगे चौबीस दोहोंके स्थलमें परमसमाधिक व्याख्यानकी मुख्यतासे छह दोहा-सूत्र कहते हैं—(ये) जो कोई महान् पुरुष (परमसमाधिमहासरिस) परमसमाधिरूप सरोवरमें (प्रविश्य) घुसकर (मज्जन्ति) मग्न होते हैं, उनके सब प्रदेश समाधिरसमें भींग जाते हैं, (आत्मा तिष्ठति) उन्हींके चिदानन्द अखण्ड स्वभाव आत्माका ध्यान स्थिर होता है। जो कि आत्मा (विमलः) द्रव्यकर्म भावकर्म नोकर्मसे रहित महा-निर्मल है, (तेषां) जो योगी परमसमाधिमें रत हैं, उन्हीं पुरुषोंके (भवमलानि) गुद्धात्म-द्रव्यसे विपरीत अगुद्ध भावके कारण जो कर्म हैं, वे सब (विहत्वा यांति) गुद्धात्म परि-णामरूप जो जलका प्रवाह उसमें वह जाते हैं। भावार्थ जहां जलका प्रवाह आवे, वहां मल कैसे रह सकता है, कभी नहीं रहता ।।१८६।।

अथ---

सयत्त-वियप्पहं जो विलउ परम-समाहि भगंति। तेगा सुहासुह-भावडा मुणि सयत्ववि मेल्लिंति ॥१६०॥ सकलविकल्पानां यः विलयः (तं) परमसमाधि भणन्ति। तेन शुभाशुभभावान मुनयः सकलान्ति मुञ्चन्ति ॥१६०॥

आगे परमसमाधिका लक्षण कहते हैं—(यः) जो (सकलविकल्पानां) निर्विकल्परमात्मस्वरूपसे विपरीत रागादि समस्त विकल्पोका (विलयः) नाश होना, उसको (परमसमाधि भणंति) परमसमाधि कहते हैं, (तेन) इस परमसमाधिसे (मुनयः) मुनिराज (सकलानपि) सभी (शुभाशुभविकल्पान्) शुभ अशुभ भावोंको (मुंचंति) छोड़ देते हैं।

भावार्थ—परम आराध्य जो आत्मस्वरूप उसके ध्यानमें लीन जो तपोधन वे शुभ अशुभ मन वचन कायके व्यापारसे रहित जो शुद्धात्मद्रव्य उससे विपरीत जो अच्छे बुरे भाव उन सबको छोड़ देते हैं, समस्त परद्रव्यकी आशासे रहित जो निज शुद्धात्म स्वभाव उससे विपरीत जो इस लोक परलोककी आशा, वह जबतक मनमें स्थित में, तबतक यह जीव दु:खी है। ऐसा जानकर सब परद्रव्यकी आशासे रहित जो शुद्धात्मद्रव्य उसकी भावना करनी चाहिये। ऐसी ही कथन अन्य जगह भी है— आशास्प पिशाचसे घरा हुआ यह जीव महान भयंकर दु:ख पाता है, जिन मुनियोंने आशा छोड़ी, उन्होंने सब दु:ख दूर किये, क्योंकि दु:खका मूल आशा हो है।।१६०॥

अथ---

घोरु करंतु वि तव-चरणु सयल वि सत्थ मुणंतु । परम-समाहि-विवज्जियड गावि देवखइ सिउ संतु ॥१६१॥

घोरं कुर्वन् अपि तपश्चरणं सकलान्यपि शास्त्राणि जानन्। परमसमाधिविवर्जितः नैव पश्यति शिवं शान्तम्।।१६१।।

आगे ऐसा कहते हैं, कि जो परमसमाधिक विना शुद्ध आत्माको नहीं देख सकता—(घोरं तपश्चरणं कुर्वन् अपि) जो मुनि महा दुर्घर तपश्चरण करता हुआ भी और (सकलानि शास्त्राणि) सब शास्त्रोंको (जानन्) जानता हुआ भी (परमसमाधि-विवर्जितः) जो परमसमाधिसे रहित है, वह (शांतं शिवं) शांतरूप गुढ़ात्माको (नैव पश्यति) नहीं देख सकता।

भावार्थ—तप उसे कहते हैं, कि जिसमें किसी वस्तुकी इच्छा न हो। सो इच्छाका अभाव तो हुआ नहीं परन्तु कायक्लेश करता है, शीतकालमें नदीके तीर, ग्रीष्मकालमें पर्वतके शिखरपर, वर्षाकालमें वृक्षकी मूलमें महान् दुर्घर तप करता है। केवल तप ही नहीं करता शास्त्र भी पढ़ता है, सकल शास्त्रोंके प्रवन्धसे रहित जो निविकल्प परमात्मस्वरूप उससे रहित हुआ सीखता है, शास्त्रोंका रहस्य जानता है, परन्तु परमसमाधिसे रहित है, अर्थात् रागादि विकल्पसे रहित समाधि जिसके प्रगट न हुई, तो वह परमसमाधिके विना तप करता हुआ और श्रुत पढ़ता हुआ भी निर्मल ज्ञान दर्शनरूप तथा इस देहमें विराजमान ऐसे निज परमात्माको नहीं देख सकता। जो आत्मस्वरूप राग-द्वेष मोह रहित परमशांत है। परमसमाधिके विना तप और श्रुतसे भी शुद्धात्माको नहीं देख सकता।

जो निज शुद्धातमाको उपादेय जानकर ज्ञानका साधक तप करता है, और ज्ञानकी प्राप्तिका उपाय जो जैनशास्त्र उनको पढ़ता है, तो परम्परा मोक्षका साधक है। और जो आत्माके श्रद्धान बिवा कायक्लेशरूप तप हो करे, तथा शब्दरूप ही श्रुत पढ़े, तो मोक्षका कारण नहीं है, पुण्यबन्धके कारण होते हैं। ऐसा ही परमानन्दस्तोत्रमें कहा है, कि जो निविकल्प समाधि रहित जीव हैं, वे आत्मस्वरूपको नहीं देख सकते। ब्रह्मका रूप आनन्द है, वह ब्रह्म निज देहमें मौजूद है; परन्तु ध्यानसे रहित जीव ब्रह्मको वहीं देख सकते, जैसे जन्मका अन्धा सूर्यको नहीं देख सकता है।।१६१।।

अथ--

विसय-कसाय वि णिइलिवि जे गा समाहि करंति। ते परमण्यहं जोइया गावि आराह्य होति॥१६२॥

विषयकपायानिप निर्देल्य ये न समाधि कुर्वन्ति । ते परमात्मनः योगिन् नैव आराधका भवन्ति ।।१६२।। आगे विषय कषायोंका निषेध करते हैं—(ये) जो (विषयकषायानिष) समाधिको घारणकर विषय कषायोंको (निर्दत्य) मूलसे उखाड़कर (समाधि) तीन गुप्तिरूप परमसमाधिको (न कुर्वति) नहीं घारण करते, (ते) वे (योगिन्) हे योगी, (परमात्माराधकाः) परमात्माके आराधक (नैव भवंति) नहीं हैं।

भावार्थ — ये विषय कषाय शुद्धात्मतत्त्वके शत्रु हैं, जो इनका नाश न करे, वह स्वरूपका आराधक कैसा ? स्वरूपको वही आराधता है, जिसके विषय कषायका प्रसंग न हो, सब दोषोंसे रहित जो निज परमात्मा उसकी आराधनाके घातक विषय कषायके सिवाय दूसरा कोई भी नहीं है। विषय कषायकी निवृत्तिरूप शुद्धात्माकी अनुभूति वह वैराग्यसे ही देखी जाती है। इसिलये ध्यानका मुख्य कारण वैराग्य है। जब वैराग्य हो तब तत्त्वज्ञान निर्मल हो, सो वैराग्य और तत्त्वज्ञान ये दोनों परस्परमें मित्र हैं। ये ही ध्यानके कारण हैं, और बाह्य। भ्यन्तर परिग्रहके त्यागरूप निर्मल्यपना वह ध्यानका कारण है। निश्चत आत्मानुभूति ही स्वरूप है जिसका ऐसे जो मनका वश होना, वह वीतराग निविकत्यसमाधिका सहकारी है, और बाईस परीषहों का जीतना, वह भी ध्यानका कारण है। ये पांच ध्यानके कारण जानकर ध्यान करना चाहिए। ऐसा दूसरी जगह भी कहा है, कि संसार शरीर भोगोंसे विरक्तता, तत्त्विज्ञान, सकल परिग्रहका त्याग, सवका वश करना, और बाईस परीषहोंका जीतना—ये पांच आत्म-ध्यानके कारण हैं। ११६२।।

अथ---

परम-समाहि धरेवि मुणि जे परबंभु ण जंति । ते भव-दुक्खइं बहुविहइं कालु अर्णातु सहंति ॥१६२॥ परमसमाधि धृत्वापि मुनयः ये परब्रह्म न यान्ति । ते भवदुःखानि बहुविधानि कालं अनन्तं सहन्ते ॥१६३॥

आगे परमसमाधिकी महिमा कहते हैं— (ये मुनयः) जो कोई मुनि (परम-समाधि) परमसमाधिको (धृत्वापि) धारण करके भी (परब्रह्म) निज देहमें ठहरे हुए केवलज्ञानादि अनन्तग्रुणरूप निज आत्माको (न यांति) नहीं जानते हैं, (ते) वे शुद्धात्मभावनासे रहित पुरुष (बहुविधानि) अनेक प्रकारके (भवदुःखानि) नारकादि भवदुःख आधि, न्याधिरूप (अनंतं कालं) अनन्तकालतक (सहंते) भोगते हैं। भावार्थ— मनके दु:खको आधि कहते हैं, और तनुसम्बन्धी दु:खोंको व्याधि कहते हैं, नाना प्रकारके दु:खोंको अज्ञानी जीव भोगता है। ये दु:ख वीतराग परम आह्लादरूप जो पारमार्थिक-सुख उससे विमुख है। यह जीव अनन्तकाल तक निज-स्वरूपके ज्ञान विना चारों गतियोंके नाना प्रकारके दु:ख भोग रहा है। ऐसा व्याख्यान जानकर निज शुद्धात्मामें स्थिर होके राग द्वेषादि समस्त विभावोंक। त्यागकर निज स्वरूपकी ही भावना करनी चाहिये।।१६३।।

शय--

जामु सुहासुह-भावडा एवि सयल वि तुद्दंति। परम—समाहि ण तामु केवुलि एमु भएंति ॥१६४॥

यावत् शुभाशुभभावाः नैव सकला अपि त्रुटचन्ति । न परमसमाधिनं तावत् मनसि केवलिन एवं भणन्ति ।।१६४।।

षागे यह कहते हैं, कि जबतक इस जीवके शुभाशुभ भाव सब दूर न हों, तबतक परमसमाधि नहीं हो सकती—(यावत्) जबतक (सकला अपि) समस्त (शुभा- शुभभावाः) सकल विकल्प—जालसे रहित जो परमात्मा उससे विपरीत शुभाशुभ परि-णाम (नैव त्रुट्यन्ति) दूर न हों-मिछे नहीं, (तावत्) तबतक (मनिस्त) रागादि विकल्प रहित शुद्ध चित्तमें (परमसमाधिः न) सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्ररूप शुद्धोपयोग जिसका लक्षण है, ऐसी परमसमाधि इस जीवके नहीं हो सकती (एवं) ऐसा (केविलनः) केवली-भगवान (भणंति) कहते हैं।

भावार्थ — शुभाशुभ विकल्प जब मिटें, तभी परमसमाधि होवे, ऐसी जिनेश्वर-देवकी आज्ञा है ।।१६४॥

इति चतुर्विंशतिस्त्रप्रमितमहास्थलमध्ये परमसमाधिप्रतिपादकस्त्रपट्केन प्रथममन्तर-स्थलं गतम् ।

तदनन्तरमहत्पदमिति भावमोक्ष इति जीवन्मोक्ष इति केवलज्ञानोत्पत्तिरित्येकोऽर्थः तस्य चतुर्विधनामाभिधेयस्याहत्पदस्य प्रतिपादनमुख्यत्वेन स्त्रत्रयपर्यन्तं व्याख्यानं करोति । तद्यथा—

सयल-वियप्पहं तुहाहं सिव-पय-मिग वसंतु । कम्म-चडक्कइ विलंड गइ अप्पा हुइ अरहंतु ॥१६५॥ सकलविकल्पानां त्रुटचतां शिवपदमार्गे वसन् । कर्मचतुष्के विलयं गते आत्मा भवति अर्हन् ।।१९५।।

इस प्रकार चौबीस दोहोंके महास्थलमें परमसमाधिके कथनरूप छह दोहोंका अन्तरस्थल हुआ।

आगे तीन दोहोंमें अरहन्तपदका व्याख्यान करते हैं, अरहन्तपद कहो या भावमोक्ष कहो, अथवा जीवन्मोक्ष कहो, या केवलज्ञानकी उत्पत्ति कहो—ये चारों अर्थ एक को ही सूचित करते हैं, अर्थात् चारों शब्दोंका अर्थ एक ही है—(कर्मचतुष्के विलयं गते) ज्ञानावरणी, दर्शनावरणी, मोहनी, और अन्तराय इन चार घातियाकमंकि नाश होनेसे (आत्मा) यह जीव (अर्हन् भवित) अरहन्त होता है, अर्थात् जब घातियाकर्म विलय हो जाते हैं, तब अरहन्तपद पाता है, देवेन्द्रादिकर पूजाके योग्य हो वह अरहन्त है, वयोंकि पूजायोग्यको ही अरहन्त कहते हैं। पहले तो महामुनि हुआ (शिवपदमार्गेवसन्) मोक्षपदके मार्गरूप सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्रमें ठहरता हुआ (सकत-विकल्पानां) समस्त रागादि विकल्पोंका (त्रुटचतां) नाश करता है, अर्थात् जब समस्त रागादि विकल्पोंका नाश हो जावे, तब निर्विकल्प ध्यानके प्रसादसे केवलज्ञान होता है। केवलज्ञानीका नाम अर्हन्त है, चाहे उसे जीवन्मुक्त कहो। जब अरहन्त हुआ, तिब भावमोक्ष हुआ, पीछे चार अधातियाकर्मोंको नाशकर सिद्ध हो जाता है। सिद्धको विदेहमोक्ष कहते हैं। यही मोक्ष होनेका उपाय है।।१६५।।

अथ----

केवल-गाणि अणवरउ लोयालोउ मुगंतु । गियमें परमागंदमउ अप्पा हुइ अरहंतु ॥१६६॥

केवलज्ञानेनानवरतं लोकालोकं जानन्। नियमेन परमानन्दमयः आत्मा भवति अर्हन्।।१९६।।

अव केवलज्ञानकी ही महिमा कहते हैं— (केवलज्ञानेन) केवलज्ञानसे (लीका लोकं) लोक अलोकको (अनवरतं) निरन्तर (जानन्) जानता हुआ (नियमेन) निश्चयसे (परमानंदमयः) परम आनन्दमयी (आत्मा) यह आत्मा ही रतनत्रयके प्रसादसे (ऋहंन्) अरहन्त (भवति) होता है।

भावार्थ — समस्त लोकालोकको एक ही समयमें केवलज्ञानसे जानता हुआ अरहन्त कहलाता है। जिसका ज्ञान जाननेके कमसे रहित है। एक ही समयमें समस्त लोकालोकको प्रत्यक्ष जानता है, आगे पीछे नहीं जानता। सब क्षेत्र, सब काल, सब भावको निरन्तर प्रत्यक्ष जानता है। जो केवलीभगवान् परम आनन्दमयी हैं। वीतराग परमसमरसीभावरूप जो परम आनन्द अतीन्द्रिय अविनाशी सुख वही जिसका लक्षण है। निश्चयसे ज्ञानानन्दस्वरूप है, इसमें सन्देह नहीं है।।१६६।।

क्षथ---

जो जिग्नु केवल-गागमउ परमागंद-सहाउ। सो परमप्पउ परम-परु सो जिय अप्प-सहाउ॥१६७॥

यः जिनः केवलज्ञानमयः परमानन्दस्वभावः ।

सः परमात्मा परमपरः स जीव आत्मस्वभावः ॥१६७॥

आगे ऐसा कहते हैं, कि केवलज्ञान ही आत्माका निजस्वभाव है, और केवली को ही परमात्मा कहते हैं—(यः जिनः) जो अनन्त संसारक्ष्पी वनके भ्रमणके कारण ज्ञानावरणादि आठ कर्मक्ष्पी वैरो उनका जीतनेवाला वह (केवलज्ञानमयः) केवल-ज्ञानादि अनन्त गुणमयी है (परमानन्दस्वभावः) और इन्द्रिय विषयसे रहित आत्मीक रागादि विकल्पोंसे रहित परमानन्द ही जिसका स्वभाव है, ऐसा जिनेश्वर केवलज्ञान-मयी अरहन्तदेव (सः) वहो (परमात्मा) उत्कृष्ट अनन्त ज्ञानादि गुणक्ष्प लक्ष्मीवाला आत्मा परमात्मा है। उसीको वोतराग सर्वज्ञ कहते हैं, (जीव) हे जीव, वही (परमपरः) संसारियोंसे उत्कृष्ट है, ऐसा जो भगवान वह तो व्यक्तिक्ष्प है, और (सः आत्म-स्वभावः) वह आत्माका ही स्वभाव है।

भावार्थ— संसार अवस्थामें निश्चयनयकर शक्तिरूप विराजमान है, इसलिये संसारीको शक्तिरूप जिन कहते हैं, और केवलीको व्यक्तिरूप कहते हैं। द्रव्याधिक-नयकर जैसे भगवान हैं, वैसे ही सब जीव हैं, इस तरह निश्चयनयकर जीवको पर-ष्रह्म कहो, परमिशव कहो, जितने भगवान्के नाम हैं, उतने ही निश्चयनयकर विचारों तो सब जीवोंके हैं, सभी जीव जिनसमान हैं, और जिनराज भी जीवोंके समान हैं, ऐसा जानना। ऐसा दूसरी जगह भी कहा है। जो सम्यग्दिष्ट जीवोंको जिनवर जाने, और जिन-परको जीव जाने, जो जीवोंको जाति है, वही जिनवरकी जाति है, और जो जिववरकी

जाति है, वही जीवोंकी जाति है, ऐसे महामुनि द्रव्याधिकनयकर जीव और जिनवरमें जातिभेद नहीं मानते, वे मोक्ष पाते हैं ।।१६७।।

एवं चतुर्विशतिस्त्रप्रमितमहास्थलमध्ये अहदवस्थाकथनमुख्यत्वेन स्त्रत्रयेण द्वितीय-मन्तरस्थलं गतम् । अत ऊर्ध्व परमात्मप्रकाशशब्दस्यार्थकथनमुख्यत्वेन स्त्रत्रयपर्यन्तं व्या-ख्यानं करोति । तद्यथा—

> सयलहं कम्महं दोसहं वि जो जिणु देउ विभिग्णु। सो परमप्प-पयासु तुहुं जोइय गियमें मग्णु॥१६८॥

सकलेभ्यः कर्मभ्यः दोषेभ्यः अपि यो जिनः देवः विभिन्नः। तं परमात्मप्रकाशं त्वं योगिन् नियमेन मन्यस्व।।१८८॥

इस प्रकार चौबीस दोहोंके महास्थलमें अरहन्तदेवके कथनकी मुख्यतासे तीन दोहोंमें दूसरा अन्तरस्थल कहा ।

आगे परमात्मप्रकाश शब्दके अर्थके कथनकी मुख्यतासे तीन दोहा कहते हैं— (सकलेभ्यः कर्मभ्यः) ज्ञानावरणादि अष्टकर्मींसे (दोषेभ्यः अपि) और सब क्षु<sup>धादि</sup> अठारह दोषोंसे (विभिन्नः) रहित (यः जिनदेवः) जो जिनेश्वरदेव है, (तं) उसको (योगिन् त्वं) हे योगी, तू (परमात्मप्रकाशं) परमात्मप्रकाश (नियमेन) निश्चयसे (मन्यस्व) मान । अर्थात् जो निर्दोप जिनेन्द्रदेव हैं, वही परमात्मप्रकाश है।

भावार्थ— रागादि रहित चिदानन्दस्वभाव परमात्मासे भिन्न जो सब कर्म वे ही संसारके मूल हैं। जगतके जीव तो कर्मों कर सहित हैं, और भगवान जिनराज इनसे मुक्त हैं, और सब दोषोंसे रहित हैं। वे दोष सब संसारी-जीवोंके लग रहे हैं, ज्ञायकस्वभाव आत्माके अनन्तज्ञान सुखादि गुणोंके आच्छादक हैं। उन दोषोंसे रहित जो सर्वज्ञ वही परमात्मप्रकाश हैं, योगीश्वरोंके मनमें ऐसा ही निश्चय है। श्रीगुह शिष्यसे कहते हैं कि हे योगिन, तू निश्चयसे ऐसा ही मान, यही सत्पुरुषोंका अभि-प्राय है।।१६८।।

वथ--

केवल-दंसणु णाणु सुहु वीरिउ जो जि अगंतु । सो जिण-देउ वि परम सुणि परम-पयासु सुगंतु ॥१६६॥ केवलदर्शनं ज्ञानं सुखं वीर्यं य एव अनन्तम् । स जिनदेवोऽपि परममुनिः परमप्रकाशं जानन् ।।१६६।।

फिर भो इसी कथनको हढ़ करते हैं—(केवलदर्शनं ज्ञानं सुखं वीर्यं) केवल-दर्शन, केवलज्ञान, अनन्तसुख, अनन्तवीर्य (यदेव श्रनंतं) ये अनन्तचतुष्टय जिसके हों (स जिनदेवः) वही जिनदेव है, (परममुनिः) वही परममुनि अर्थात् प्रत्यक्ष ज्ञानी है। क्या करता संता। (परमप्रकाशं जानन्) उत्कृष्ट लोकालोकका प्रकाशक जो केवलज्ञान वही जिसके परमप्रकाश है, उससे सकल द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भावको जाना हुआ परमप्रकाशक है। ये केवलज्ञानादि अनन्तचतुष्टय एक ही समयमें अनन्तद्रव्य, अनन्त-क्षेत्र, अनन्तकाल और अनन्तभावोंको जानते हैं, इसलिये अनन्त हैं, अविनश्वर हैं, इनका अन्त नहीं है, ऐसा जानना।।१९६।।

वध--

जो परमप्पउ परम-पउ हरि हरु बंभु वि बुद्धु । परम पयासु भगांति मुणि सो जिग्ग-देउ विसुद्धु ॥२००॥

यः परमात्मा परमपदः हरिः हरः ब्रह्मापि बुद्धः ।

परमप्रकाशः भणन्ति मुनयः स जिनदेवो विशुद्धः ।।२००॥

आगे जिनदेवके ही अनेक नाम हैं, ऐसा निश्चय करते हैं—(यः) जिस (पर-मात्मा) परमात्माको (मुनयः) मुनि (परमपदः) परमपद (हरिः हरः ब्रह्मा अपि) हरि महादेव ब्रह्मा (बुद्धः परमप्रकाशः भणंति) बुद्ध और परमप्रकाश नामसे कहते हैं, (सः) वह (विशुद्धः जिनदेवः) रागादि रहित शुद्ध जिनदेव ही है, उसीके ये सव नाम हैं।

भावार्थ—प्रत्यक्षज्ञानी उसे परमानन्द ज्ञानादि गुणोंका आधार होनेसे परम-पद कहते हैं। वही विष्णु है, वही महादेव है, उसीका नाम परव्रह्म है, सबका ज्ञायक होनेसे बुद्ध है, सबमें व्यापक ऐसा जिनदेव देवाधिदेव परमात्मा अनेक नामोंसे गाया जाता है। समस्त रागादिक दोषके न होनेसे निर्मल है, ऐसा जो अरहन्तदेव वही परमात्म परमपद, वही विष्णु, वही ईश्वर, वही ब्रह्म, वही शिव, वही सुगत, वही जिनेश्वर, और वही विशुद्ध—इत्यादि एक हजार आठ नामोंसे गाया जाता है। नाना रुचिके चारक ये ससारी जीव वे नाना प्रकारके नामोंसे जिनराजको आरावते हैं। ये नाम जिनराजके सिवाय दूसरेके नहीं हैं। ऐसा ही दूसरे ग्रन्थोंमें भी कहा है—एक हजार आठ नामों सहित वह मोक्षपुरका स्वामी उसकी आराधना सब करते हैं। उसके अनन्त नाम और अनन्तरूप हैं। वास्तवमें नामसे रहित रूपसे रहित ऐसे भगवान देवको हे प्राणियों, तुम आराधो ।।२००।।

एवं चतुर्विंशतिस्त्रप्रमितमहास्थलमध्ये परमात्मप्रकाशशब्दार्थकथनमुख्यत्वेन स्त्र-त्रयेण तृतीयमन्तरस्थलं गतम् ।

> तदनन्तरं सिद्धस्वरूपकथनमुख्यत्वेन स्त्रत्रयपर्यन्तं व्याख्यानं करोति तद्यथा— भागों कम्म-क्खंड करिवि मुक्कंड होइ अर्गातु। जिणवरदेवइं सो जि जिय पभिगांड सिद्ध महंतु।।२०१॥ ध्यानेन कर्मक्षयं कृत्वा मुक्तो भवति अनन्तः। जिनवरदेवेन स एव जीव प्रभणितः सिद्धो महान्।।२०१॥

इस प्रकार चौबीस दोहोंके महास्थलमें परमात्मप्रकाश शब्दके अर्थकी मुख्यता से तीन दोहोंमें तीसरा अन्तरस्थल कहा ।

आगे सिद्धस्वरूपके कथनकी मुख्यतासे तीन दोहोंमें व्याख्यान करते हैं— (ध्यानेन) शुक्लध्यानसे (कर्मक्षयं) कर्मोंका क्षय (कृत्वा) करके (मुक्तः भवति) जो मुक्त होता है, (अनंतः) और अविनाशी है, (जीव) हे जीव, (स एव) उसे ही (जिन-वरदेवेन) जिनवरदेवने (महान् सिद्धः प्रभिगतः) सबसे महान् सिद्ध भगवान् कहा है।

भावार्थ — अरहन्तपरमेष्ठी सकल सिद्धान्तोंके प्रकाशक हैं, वे सिद्ध परमात्मा को सिद्धपरमेष्ठी कहते हैं, जिसे सब संत पुरुष आराधते हैं। केवलज्ञान। दि महान् अन्तर्तगुणोंके धारण करनेसे वह महान् अर्थात् सबमें बड़े हैं। जो सिद्धभगवान् ज्ञाना- वरणादि आठों ही कमींसे रहित हैं, और सम्यक्तवादि आठ गुण सिहत हैं। क्षायक- सम्यक्त्व, केवलज्ञान, केवलदर्शन, अनन्तवीर्य, सूक्ष्म, अवगाहन, अगुरुलघु, अव्यावाध— इन आठ गुणोंसे मण्डित हैं, और जिसका अन्त नहीं ऐसा निरञ्जनदेव विशुद्धज्ञान दर्शन स्वभाव जो आत्मद्रव्य उससे विपरीत जो आतं रोद्र खोटे ध्यान उनसे उत्पन्न हुए जो शुभ अशुभ कर्म उनका स्वसंवेदनज्ञानरूप शुक्लध्यानसे क्षय करके अक्षय पद पा लिया है। कैसा है शुक्लध्यान? रागादि समस्त विकल्पोंसे रहित परम निराकुलतारूप है। यही ध्यान मोक्षका मूल है, इसीसे अनन्त सिद्ध हुए और होंगे।।२०१।।

ं अथं —

श्रगणु वि बंधु वि तिहुयणहं सासय-सुक्ख-सहाउ। तित्थु जि सयलु वि कालु जिय णिवसइ लम्ब-सहाउ॥२०२॥ अन्यदिष वन्धुरिष त्रिभुवनस्य शाश्वतसौख्यस्वभावः। तत्रैव सकलमिष कालं जीव निवसति लब्धस्वभावः॥२०२॥

आगे फिर भी सिद्धों की महिमा कहते हैं—(अन्यदिष) फिर वे सिद्धभगवान् (त्रिभुवनस्य) तीन लोकके प्राणियों का (बंधुरिष) हित करने वाले हैं, (शाश्वतसुख-स्वभावः) और जिनका स्वभाव अविनाशी सुख है, और (तत्रैव) उसी शुद्ध क्षेत्रमें (लब्धस्वभावः) निजस्वभावको पाकर (जीव) हे जीव, (सकलमिष कालं) सदा काल (निवसित) निवास करते हैं, फिर चतुर्गतिमें नहीं आवेंगे।

भावार्थ — सिद्धपरमेष्ठी तीनलोकके नाथ हैं, और जिनका भव्यजीव ध्यान करके भवसागरसे पार होते हैं, इसलिये भव्योंके वन्धु हैं, हितकारी हैं। जिनका रागादि रहित अव्याबाध अविनाशी सुख स्वभाव है, ऐसे अनन्तगुणरूप वे भगवान उस मोक्ष पदमें सदा काल विराजते हैं। जिन्होंने शुद्ध आत्मस्वभाव पा लिया है, अनन्तकाल बीत गये, और अनन्तकाल आवेंगे, परन्तु वे प्रभु सदाकाल सिद्धक्षेत्रमें बस रहे हैं। समस्त काल रहते हैं, इसके कहनेका प्रयोजन यह है, कि जो कोई ऐसा कहते हैं, कि मुक्त-जीवोंका भी संसारमें पतन होता है, सो उनका कहना खंडित किया गया।।२०२।।

व्यथ--

जम्मगा-मरण-विवज्जियउ चउ-गइ-दुक्ल विमुक्कु । केवल-दंसगा-गागमउ गांदइ तित्थु जि मुक्कु ॥२०३॥

जन्ममरणविवर्जितः चतुर्गतिदुःखविमुक्तः ।

केवलदर्शनज्ञानमयः नन्दति तत्रैव मुक्तः ॥२०३॥

वागे फिर भी सिद्धोंका ही वर्णन करते हैं—(जन्ममरणविर्वाजतः) वे भग-वान सिद्धपरमेष्ठो जन्म और मरणकर रहित हैं, (चतुर्गतिदुःखविमुक्तः) चारों गतियों के दु:खोंसे रहित हैं, (केवलदर्शनज्ञानमयः) और केवलदर्शन केवलज्ञानमयी हैं, ऐसे (मुक्त ) कर्म रहित हुए (तत्रैव) अनन्तकालतक उसी सिद्धक्षेत्रमें (नंदित) अपने स्वभावमें आनंदरूप विराजते हैं।

भावार्थ— सहज शुद्ध परमानंद एक अखण्ड स्वभावरूप जो आत्मसुख उससे विपरीत जो चतुर्गतिके दुःख उनसे रहित हैं, जन्म-मरणरूपरोगोंसे रहित हैं, अविनश्वर-पुरमें सदा काल रहते हैं। जिनका ज्ञान संसारी जीवोंकी तरह विचाररूप नहीं है, कि किसीको पहले जानें, किसीको पीछे जानें, उनका केवलज्ञान और केवलदर्शन एक ही समयमें सब द्रव्य, सब क्षेत्र, सब काल, और सब भावोंको जानता है। लोका-लोकप्रकाशी आत्मा निज भाव अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तसुख, और अनन्तवीर्य-मयी है। ऐसे अनन्त गुणोंके सागर भगवान सिद्धपरमेष्ठी स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल, स्वभावरूप चतृष्ट्यमें निवास करते हुए सदा आनन्दरूपलोकके शिखरपर विराज रहे हैं, जिसका कभी अन्त नहीं, उसी सिद्धपदमें सदा काल विराजते हैं, केवलज्ञान दर्शन कर घट-घटमें व्यापक हैं। सकल कर्मोणाधि रहित महा निरुपाधि निराबाधपना अवि अनन्तगुणों सहित मोक्षमें आनन्द विलास करते हैं।।२०३।।

एवं चतुर्विशतिस्त्रप्रमितमहास्थलमध्ये सिद्धपरमेष्ठिन्याख्यानमुख्यत्वेन स्त्रत्रयेण चतुर्थमन्तरस्थलं गतम् । अथानन्तरं परमात्मप्रकाशभावनारतपुरुषाणां फलं दर्शयन् स्त्रत्रय-पर्यन्तं न्याख्यानं करोति । तथाहि—

जे परमप्प-पयासु मुणि भाविं भाविहं सत्थु। मोहु जिणेविणु सयलु जिय ते बुज्मिहिं परमत्थु ॥२०४॥ ये परमात्मप्रकाशं मुनयः भावेन भावयन्ति शास्त्रम्।

मोहं जित्वा सकलं जीव ते बुध्यन्ति परमार्थम् ।।२०४॥

इस तरह चौबीस दोहोंवाले महास्थलमें सिद्धपरमेष्ठीके व्याख्यानकी मुख्यता कर तीन दोहोंमें चौथा अन्तरस्थल कहा।

आगे तीन दोहोंमें परमात्मप्रकाशकी मावनामें लीन पुरुषोंके फलको दिखाते हुए व्याख्यान करते हैं——(ये मुनयः) जो मुनि (भावेन) भावोंसे (परमात्मप्रकाशं शास्त्रं) इस परमात्मप्रकाश नामा शास्त्रका (भावयंति) चिन्तवन करते हैं, सदैव इसोका अभ्यास करते हैं, (जीव) हे जीव, (ते) वे (सकलं मोहं) समस्त मोहको (जित्वा) जीतकर (परमार्थं बुध्यंति) परमतत्त्वको जानते हैं।

भावार्थ—जो कोई सब परिग्रहके त्यागी साधु परमात्मस्वभावका प्रकाशक इस परमात्मप्रकाशनामा ग्रन्थको समस्त रागादि खोटे ध्यानरहित जो शुद्धभाव उससे निरन्तर विचारते हैं, वे निर्मोह परमात्मतत्त्वसे विपरीत जो मोहनामा कर्म उसको समस्त प्रकृतियोंको मूलसे उखाड़ देते हैं, मिध्यात्व रागादिकोंको जीतकर निर्मोह निरा-कुल चिदानन्द स्वभाव जो परमात्मा उसको अच्छी तरह जानते हैं ॥२०४॥

अथ--

अग्रणु वि भत्तिए जे मुण्हिं इहु परमप्प पयासु । लोयालोय-पयासयरु पावहिं ते वि पयासु ॥२०५॥

अन्यदिप भक्त्या ये जानन्ति इमं परमात्मप्रकाशम् । लोकालोकप्रकाशकरं प्राप्नुवन्ति तेऽपि प्रकाशम् ॥२०५॥

वागे फिर भी परमात्मप्रकाशके अभ्यासका फल कहते हैं— (अन्यदिष) और भी कहते हैं, (ये) जो कोई भव्य जीव (भक्त्या) भक्तिसे (इमं परमात्मप्रकाशं) इस परमात्मप्रकाश शास्त्रको (जानिन्त) पढ़ें, सुने, इसका अर्थ जानें, (तेऽिष) वे भी (लोकालोकप्रकाशकरं) लोकालोकको प्रकाशनेवाले (प्रकाशं) केवलज्ञान तथा उसके बाधारभूत परमात्मतत्त्वको शीघ्र ही पा सकेंगे। अर्थात् परमात्मप्रकाश नाम परमात्मतत्त्वका भी है, और इस ग्रन्थका भी है, सो परमात्मप्रकाश ग्रन्थके पढ़नेवाले दोनों ही को पावेंगे। प्रकाश ऐसा केवलज्ञानका नाम है, उसका आधार जो शुद्ध परमात्मा अनन्त गुण पर्याय सहित तीनकालका जानवेवाला लोकालोकका प्रकाशक ऐसा बात्मद्रव्य उसे तुरन्त ही पावेंगे।।२०४।।

अथ--

जे परमप्प-पयासयहं श्रणुदिग्णु गाउ लयंति । तुटइ मोहु तडित तहं तिहुयण-गाह हवंति ॥२०६॥

ये परमात्मप्रकाशस्य अनुदिनं नाम गृह्णितः । त्रुटचित मोहः भटिति तेषां त्रिभुवननाथा भवन्ति ।।२०६।।

आगे फिर भी परमात्मप्रकाशके पढ़नेका फल कहते हैं—(ये) जो कोई भव्य जीव (परमात्मप्रकाशस्य) व्यवहारचयसे परमात्माके प्रकाश करवेवाले इस ग्रन्थका तथा निश्चयनयसे केवलज्ञानादि अनन्तगुण सहित परमात्मपदार्थका (अनुदिनं) सदैव (नाम गृह्णन्त) नाम लेते हैं, सदा उसीका स्मरण करते हैं, (तेषां) उनका (मोहः) निर्माह आत्मद्रव्यसे विलक्षण जो मोहनामा कर्म (फिटिति त्रुटचित) शीघ्र ही टूट जाता हैं, और वे (त्रिभुवननाथा भवंति) शुद्धात्म तत्त्वकी भावनाके फलसे पूर्व देवेन्द्र चक्रवर्त्यादिकी महान् विभूति पाकर चक्रवर्तीपदको छोड़कर जिनदीक्षा ग्रहण करके केवलज्ञानको उत्पन्न कराके तीन भुवनके नाथ होते हैं, यह सारांश है ।।२०६।।

एवं चतुर्विशतिस्त्र प्रमितमहास्थलमध्ये परमात्मप्रकाशभावनाफलकथनष्ठरूपत्वेन स्त्रत्रयेण पञ्चमं स्थलं गतम् ।

अथ परमात्मप्रकाशशब्दवाच्यो योऽसौ परमातमा तदाराधकपुरुषलक्षणज्ञापनार्धं सत्रत्रयेण व्याख्यानं करोति । तद्यथा—

जे भव-दुक्खहं बोहिया पउ इच्छिहं णिठवाणु । इह प्रमध्य-प्यासयहं ते पर जोग्ग वियाणु ॥२०७॥ ये भवदुः खेभ्यः भीताः पदं इच्छिन्ति निर्वाणम् । इह प्रमात्मप्रकाशकस्य ते परं योग्या विजानीहि ॥२०७॥

इस प्रकार चौबीस दोहोंके महास्थलमें परमात्मप्रकाशकी भावनाके फलके कथनकी मुख्यतासे तीन दोहोंमें पांचवां अन्तरस्थल कहां।

आगे परमात्मप्रकाश शब्दसे कहा गया जो प्रकाशरूप शुद्ध परमात्मा उसकी आराधनाक करवेवाले महापुरुषोंके लक्षण जाननेके लिये तीन दोहोंमें व्याख्यान करते हैं—(ते परं) वे ही महापुरुष (अस्य परमात्मप्रकाशकस्य) इस परमात्मप्रकाश ग्रन्थके अभ्यास करनेके (योग्याः विजानीहि) योग्य जानो, (ये) जो (भवदुःखेभ्यः) चतुर्गतिह्प संसारके दुःखोंसे (भीताः) डर गये हैं, और (निर्वाण पदं) मोक्षपदको (इच्छंति) चाहते हैं।

भावार्थ — व्यवहारनयकर परमात्मप्रकाशनामा ग्रन्थको और निश्चयनयकर निर्दोष परमात्मतत्त्वको भावनाके योग्य वे हो हैं, जो रागादि विकल्प रहित परम आनन्दरूप गुद्धात्मतत्त्वको भावनासे उत्पन्न हुए अतोन्द्रिय अविनश्वर सुखसे विपरीत जो नरकादि संसारके दुःख उनसे डर गये हैं, जिनको चतुर्गतिके भ्रमणका डर है, और जो सिद्धपरमेष्ठीके निवास मोक्षपदको चाहते हैं।।२०७।।

र १५ <del>५ हा<mark>स्</mark> स्थ</del>ान

ये परमात्मनो भक्तिपरा विषयान् न येऽपि रमन्ते ।

ते परमात्मनो भक्तिपराः विषयान् न येऽपि रमन्ते ।

ते परमात्मन्रकाशकस्य मुनिवरा योग्या भवन्ति ॥२०८॥

आगे फिर भी उन्हीं पुरुषोंकी महिमा कहते हैं—(ये) जो (परमात्मनः भक्तिपराः) परमान्माकी भक्ति करनेवाले (ये) जो मुनि (विषयान् न अपि रमंते) विषयकषायोंमें नहीं रमते हैं, (ते मुनिवराः) वे ही मुनियवर (परमात्मप्रकाशस्य योग्याः) परमात्मप्रकाशके अभ्यासके योग्य (भवति) हैं।

भावार्थ—व्यवहारनयकर परमात्मप्रकाश नामका ग्रन्थ और निश्चयनयकर निजशुद्धात्मस्वरूप परमात्मा उसकी भक्तिमें जो तत्पर हैं, वे विषय रहित जो परमात्म-तत्त्वकी अनुभूति उससे उपार्जन किया जो अतीन्द्रिय परमानन्दसुख उसके रसके आस्वादसे तृप्त हुए विषयोंमें नहीं रमते हैं। जिनको मनोहर विषय आकर प्राप्त हुए हैं, ता भी वे उनमें नहीं रमते ।।२०८।।

अथ —

गाण-वियवलणु सुद्ध-मणु जो जणु एहउ कोइ। सो परमण-पयासयहं जोग्गु भणंति जि जोइ॥२०६॥

ा जन इंद्रणः ज्ञानविचक्षणः शुद्धमना यो जन ईदृशः कश्चिदपि । जन्म संविद्याप्ति । जन्म संविद्यापिति । जन्म स

लागे फिर भी यही कथन करते हैं—(यः जनः) जो प्राणी (ज्ञानविचक्षणः) स्वसंवेदनज्ञानकर विचक्षण [वुद्धिमान] हैं, और (शुद्धमनाः) जिसका मन परमात्माकी अनुभूतिसे विपरीत जो राग द्वेष मोहरूप समस्त विकल्प-जाल उसके त्यागसे शुद्ध है, (कश्चिदिव ईदृशः) ऐसा कोई भी सत्पुरुष हो, (तं) उसे (ये योगिनः) जो योगीश्वर हैं, वे (परमात्मप्रकाशस्य योग्यं) परमात्मप्रकाशके आराधने योग्य (भणंति) कहते हैं।

भावार्थ—व्यवहारनयकर यह परमात्मप्रकाशनामा द्रव्यसूत्र और निश्चयनय-फर शुद्धात्मस्वभावसूत्रके आराधनेको वे ही पुरुष योग्य हैं, जो कि आत्मज्ञानके प्रभावसे महा प्रवीण हैं, और जिनके मिथ्यात्व राग द्वेषादि मलकर रहित शुद्ध भाव हैं, ऐसे पुरुषोंके सिवाय दूसरा कोई भी परमात्मप्रकाशके आराधने योग्य नहीं है।।२०६॥

एवं चतुर्विशतिस्त्रप्रमितमहास्थलमध्ये परमाराधकपुरुषलक्षणकथनरूपेण स्त्रत्रयेण षष्ठमन्तरस्थलं गतम् ।

अथ शास्त्रफलकथनमुख्यत्वेन सूत्रमेकं तदनन्तरमौद्धत्यपरिहारेण च सूत्रद्वयपर्यन्तं व्याख्यानं करोति । तद्यथा—

लक्खण-छंद-विविज्ञियउ एहु परमप्प-पयासु । कुणइ सुहावइं भावियउ चउ-गइ-दुक्ख-विणासु ॥२१०॥ लक्षणछन्दोविविज्ञितः एष परमात्मप्रकाशः । करोति सुभावेन भावितः चतुर्गतिदुःखविनाशम् ॥२१०॥

इस प्रकार चौबीस दोहोंके महास्थलमें आराधक पुरुषके लक्षण तीन दोहोंमें कहके छट्टा अन्तरस्थल समाप्त हुआ।

आगे शास्त्रके फलके कथनकी मुख्यताकर एक दोहा और उद्धतपनेके त्यागकी मुख्यताकर दो दोहे इस तरह तीन दोहोंमें व्याख्यान करते हैं—(एष परमात्मप्रकाशः) यह परमात्मप्रकाश (सुभावेन भावितः) शुद्ध भावोंकर भाया हुआ (चतुर्गतिदुःखिवनाशं) चारों गतिके दुःखोंका विनाश (करोति) करता है। जो परमात्मप्रकाश (लक्षणछंदोविवजितः) यद्यपि व्यवहारनयकर प्राकृतरूप दोहा छन्दोकर सहित है, और अनेक लक्षणोंकर सहित है, तो भी निश्चयनयकर परमात्मप्रकाश जो शुद्धात्मस्वरूप वह लक्षण और छन्दोकर रहित है।

भावार्थ — शुभ लक्षण और प्रवन्ध ये दोनों परमात्मामें नहीं हैं। परमात्मा शुभाशुभ लक्षणोंकर रहित है, और जिसके कोई प्रवन्ध नहीं, अनन्तरूप है, उपयोग-लक्षणमय परमानन्द लक्षणस्वरूप है, सो भावोंसे उसको आराधो, वही चतुर्गतिकेदु: बीं का नाश करनेवाला है। शुद्ध परमात्मा तो व्यवहार लक्षण और श्रुतरूप छन्दोंस रहित है, इनसे भिन्न निज लक्षणमयी है, और यह परमात्मप्रकाशनामा अध्यात्म-ग्रन्य यद्यपि दोहेके छन्दरूप है, और प्राकृत लक्षणरूप है, परन्तु इसमें स्वसंवेदनज्ञानकी मुख्यता है, छन्द अलङ्करादिकी मुख्यता नहीं है। १२१०।।

अथ श्रीयोगीन्द्रदेव औद्धत्यं परिहरति—

इत्थु गा लेवउ पंडियहिं ग्रंग-दोसु वि पुणरुत्तु । भट्ट-पभायर-कारगाइं मइं पुगाु पुगाु वि पउत्तु ॥२११॥

अत्र न ग्राह्यः पण्डितैः गुणो दोषोऽपि पुनरुक्तः । भट्टप्रभाकरकारणेन मया पुनः पुनरपि प्रोक्तम् ॥२११॥

बागे श्रीयोगोन्द्रदेव उद्धतपनेका त्याग दिखलाते हैं—(अत्र) श्रीयोगीन्द्रदेव कहते हैं, अहो भव्यजीवो, इस ग्रन्थमें (पुनरुक्तः) पुनरुक्तिका (गुणो दोषोऽिष) दोष भी (पंडितः) आप पण्डितजन (न ग्राह्यः) ग्रहण नहीं करें, और किव-कलाका गुण भी न लें, क्यों कि (मया) मैंने (भट्टप्रभाकर कारणेन) प्रभाकरभट्टके सम्बोधनेके लिये (पुनः पुनरिष प्रोक्तः) वीतराग परमानन्दरूप परमात्मतत्त्वका कथन वारवार किया है।

भावार्थ—इस णुद्धात्म-भावनाके ग्रन्थमें पुनरुवतका दोष नहीं लगता। समाधितन्त्र ग्रन्थकी तरह इस ग्रन्थमें भी बार-बार णुद्ध स्वरूपका ही कथन किया है, वारम्बार उसी अर्थका चिन्तवन है, ऐसा जानकर इसका रहस्य [अभिप्राय] वार-बार चिन्तवना। प्रभाकरभट्टकी मुख्यताकर समस्त जीवोंको सुखसे प्रतिवोध होनेके लिये इस ग्रन्थमें बार-बार बहिरात्मा अन्तरात्मा और परमात्माका कथन किया है, ऐसा जानना।।२११।।

व्यथ--

जं मइं किं पि विजंपियउ जुत्ताजुत्तु वि इत्थु । तं वर-गागि खमंतु महु जे वुज्किहिं परमत्थु ॥२१२॥ यन्मया किमपि विजल्पितं युक्तायुक्तमपि अत्र । तदु वरज्ञानिनः क्षाम्यन्तु मम ये वुध्यन्ते परमार्थम् ॥२१२॥

आगे श्रोयोगोन्द्राचार्य ज्ञानीजनोंसे प्रार्थना करते हैं, कि मैंने जो किसी जगह छन्द अलङ्कारादिमें युक्त अयुक्त कहा हो, तो उसे पण्डितजन परमार्थके जाननेवाले मुभपर क्षमा करें—(ग्रत्र) इस ग्रन्थमें (यत्) जो (मया) मैंने (किमिप) कुछ भी (युक्तायुक्तमिप जिल्पतं) युक्त अथवा अयुक्त शब्द कहा होवे, तो (तत्) उसे (ये

वरज्ञानिनः) जो महान् ज्ञानके धारक (परमार्थ) परमंध्अर्थको। (बुध्यते) जानते हैं, वे पण्डितजन (सम क्षाम्यंतु) मेरे अपर क्षमा केरे । प्राप्ता

ं भावार्थ मेरी छदास्थकी बुद्धि है, जो कदाचित् मैंने शब्दमें; अर्थमें, तथा छन्द अलंकारमें, अयुक्त कहा हो, वह मेरा दोष क्षमा करो, सुधार लो, जो विवेकी परम अर्थको अच्छी तरह जानते हैं, वे मुक्तपूर हिपा करो, मेरा दोष न लो। यह प्रार्थना योगीन्द्राचार्यने महामुनियोंसे की । जी महामुनि अपने शुद्ध स्वरूपको अच्छी तरह अपनेमें जानते हैं। जो निजस्वरूप रागादि दोष रहित अनन्तदर्शन, अनन्तसुख, अनन्तवीर्यकर सहित हैं, ऐसे अपने स्वरूपकी अपनेमें ही देखते हैं, जानते हैं, और अनुभवते हैं, वे ही इस ग्रन्थके सुननेक योग्य हैं. और सुधारनेक योग्य हैं ॥२१२॥

इति सत्रत्रयेण सप्तममन्तरस्थलं गतम्। एवंसप्तभिर्नतरस्थलेश्चतुविंशतिसूत्रप्रमितं महास्थलं समाप्तम् ।

्सथैकवृत्तेन प्रोत्साहनार्थ पुनरपि फलं दर्शयति 🚃

जं तत्तं णागा-रूवं परम-मुणि-गणा गिञ्च-भायंति चित्ते, ा जं तत्तं देह-चत्तं शिवसइ भुवशे सद्य-देहीण देहे । जं तत्तं दिव्व-देहं तिहुवण-गुरुगं सिक्सए संत-जीवे, तं तत्तं जस्स सुद्धं फ़रइ णिय-मणे पावए सो हि सिद्धिं ॥२१३।

यत् तत्त्वं ज्ञानरूपं परममुनिगणा नित्यं ध्यायन्ति चित्ते, यत् तत्त्वं देहत्यक्तं निवसति भुवने सर्वदेहिनां देहे । यत् तत्त्वं दिव्यदेहं त्रिभुवनगुरुकं सिध्यति शान्तजीवे, तत् तत्त्वं यस्य शुद्धं स्फुरति निजमनसि प्राप्नोति स हि सिद्धिम् ॥२१३॥

इस प्रकार तीन दोहोंमें सातवां अन्तरस्थल कहा । इस तरह चौबीस दोहोंका महास्थल पूर्ण हुँआ ।

अगि एक स्वरधरा नामके छन्दमें फिर भी इस ग्रन्थके पढ़नेका फल कहती हैं—(तत्) वह (तत्त्वं) निज आत्म-तत्त्व (यस्य निजमनिस ) जिसके मनमें (स्फुरित) प्रकाशमान हो जाता है, (स हि) वह ही साधु (सिद्धि प्राप्नोति) सिहिकी पाता है। कैसा है, वह तत्त्व ? जो कि (शुद्ध ) रागादि मल रहित है, (ज्ञानरुप) अरें जामरूप हैं, जिसको (परममुनिगर्गाः) परममुनी इवर (नित्यं) सदा (चित्ते ध्यायंति) अपने चित्तमें ध्याते हैं, (यत् तत्त्वं) जो तत्त्व (भूवने) इस लोकमें (सर्व-देहिनां देहे) सब प्राणियों के शरीरमें (निवसित) मौजूद है, (देहत्यक्तं) और आप देहसे रहित है, (यत् तत्त्वं) जो तत्त्व (दिव्यदेहं) केवलज्ञान और आनन्दरूप अनुपम देहको धारण करता है, (त्रिभुवनगुरुकं) तीनभुवनमें श्रेष्ठ है, (शांतजीवे सिध्यित) जिसको आराधकर शान्तपरिणामी सन्तपुरुष सिद्धपद पाते हैं।

भावार्थ—ऐसा वह चैतन्यतत्त्व जिसके चित्तमें प्रगट हुआ है, वही साधु सिद्धिको पाता है। अव्याबाध अनन्तसुख आदि गुणोंकर वह तत्त्व तीन लोकका गुरु है, सन्तपुरुषोंके ही हृदयमें वह तत्त्व सिद्ध होता है। कैसे हैं सत? जो अपनी वड़ाई, अपनी प्रतिष्ठा और लाभादि समस्त मनोरथों और विकल्पजालोंसे रहित हैं, जिन्होंने अपना स्वरूप परमशान्तभावरूप पा लिया है।।२१३।।

वय ग्रन्थस्यावसाने मङ्गलार्थमाशीर्वादरूपेण नमस्कारं करोति— परम-पय-गयागं भासन्त्रो दिञ्च कान्त्रो, मणसि मुणिवरागं मुक्खदो दिञ्च-जोन्त्रो। विसय-सुह-रयागं दुल्लहो जो हु लोए, जयउ सिव-सरूवो केवलो को वि वोहो॥२१४॥

परमपदगतानां भासको दिन्यक्त्यः मनिस मुनिवराणां मोक्षदो दिन्ययोगः । विषयसुखरतानां दुर्लभो यो हि लोके, जयत् शिवस्वरूपः केवलः कोऽपि वोघः ॥२१४॥

आगे ग्रन्थके अन्तमङ्गलके लिये आशीर्वादरूप नमस्कार करते हैं—(दिटय-फाय:) जिसका ज्ञान आनन्दरूप शरीर है, अथवा (परमपदगतानां भासक:) अरहन्त-पदको प्राप्त हुए जीवोंका प्रकाशमान परमौदारिकशरीर है, ऐसा परमात्मतत्त्व (जयतु) सर्वोत्कृष्टपनेसे वृद्धिको प्राप्त होवे । जो परमौदारिकशरीर ऐसा है, कि जिसका तेज हजारों सूर्योंसे अधिक है, अर्थात् सकल प्रकाशो है। जो परमपदको प्राप्त हुए केवली हैं, उनको तो साक्षात् दिव्यकाय पुरुषाकार भासता है, (मुनिवराणां) और जो महा-

मुनि हैं, उनके (मनिस) मनमें (दिन्ययोगः) द्वितीय शुक्तध्यानरूप बीतराग निर्विक्तिप किल्पसमाधिरूप भास रहा है, (मोक्षदः) और मोक्षका देनेवाला है। (केवलः कोऽपि बोधः) जिसका केवलज्ञान स्वभाव है, ऐसी अपूर्व ज्ञानज्योति (शिवस्वरूपः) सदा कल्याणरूप है। (लोके) लोकमें (विषयसुखरतानां) शिवस्वरूप अनन्त परमात्माकी भावनासे उत्पन्न जो परमानन्द अतीन्द्रियसुख उससे विपरीत जो पांच इन्द्रियोंके विषय उनमें जो आसक्त हैं, उनको (यः हि) जो परमात्मतत्त्व (दुर्लभः) महा दुर्लभ है।

भावार्थ—इस लोकमें विषयी जीव जिसको नहीं पा सकते, ऐसा वह पर-मात्मतत्त्व जयवंत होवे ।।२१४।।

इस प्रकार "परमात्मप्रकाश" ग्रन्थमें पहले 'के जाया काणिगयए' इत्यादि एकसौ तेबीस दोहे तीन प्रक्षेपकों सिहत ऐसे १२६ दोहोंमें पहला अधिकार समाप्त हुग्रा। एकसौ चौदह दोहे तथा ५ प्रक्षेपक सिहत ११६ दोहोंमें दूसरा महाधिकार कहा। ग्रौर 'परु जाणंतु वि' इत्यादि एकसौ सात दोहोंमें तीसरा महाधिकार कहा। प्रक्षेपक और अन्तके दो छन्द उन सिहत तीनसौ पैतालीस दोहोंमें परमात्मप्रकाशका स्थाख्यान "ब्रह्मदेवकृत टीका सिहत" समाप्त हुआ।

### टीकाकारका अंतिम कथन ।

पंडवरामहि णरवरहि पुन्जिड भत्तिभरेण। सिरिसासणु जिणभासियड णंदड सुक्खसएहि।।१।।

[ पाण्डवरामैः नरवरैः पूजितं भक्तिभरेण । श्रीशासनं जिनभाषितं नन्दतु सुखशतैः ॥१॥ ]

इस ग्रन्थमें बहुधा पदोंकी संधि नहीं की, और वचन भी जुदे जुदे सुखसे समभनेके लिये रक्खे गये हैं, समभनेके लिये कठिन संस्कृत नहीं रक्खी, इसलिये यहां लिंग, वचन, किया, कारक, संधि, समास, विशेष्य, विशेषणके दोष न लेना। जो पंडितजन विशेषज्ञ हैं, वे ऐसा समभें, कि यह ग्रन्थ बालवुद्धियोंके समभानेके लिये सुगम किया है। इस परमात्मप्रकाशकी टीकाका व्याख्यान जानकर भव्यजीवोंको ऐसा विचार करना चाहिये, कि मैं सहज शुद्धज्ञानानन्द स्वभाव निविकत्प हूँ, उदासीन हूँ, निजानन्द निरञ्जन शुद्धात्म सम्यग्दर्शन सम्यग्दान और सम्यक्चारित्रक्प निश्चय-रत्नत्रयमयी निविकत्पसमाधिसे उत्पन्न वीतराग सहजानन्दरूप आनन्दानुभूतिमात्र जो स्वसंवेदनज्ञान उससे गम्य हूँ, अन्य उपायोंसे गम्य नहीं हूँ। निविकत्प निजानन्द ज्ञानकर ही मेरी प्राप्ति है, पूर्ण हूँ। राग, द्वेष, मोह, कोध, मान, माया, लोभ पांचों इन्द्रियोंके विषय व्यापार, मन वचन काय, द्रव्यकर्म भावकर्म नोकर्म ख्याति पूजा लाभ, देखे सुने और अनुभवे भोगोंकी वांछारूप निदानवन्ध, माया मिथ्या ये तीन णत्यें इत्यादि विभाव परिणामोंसे रहित सब प्रपंचोंसे रहित में हूँ। तीन लोक, तीन कालमें, मन वचन कायकर, कृत कारित अनुमोदनाकर, शुद्ध निश्चयसे में आत्माराम ऐसा हूँ। तथा सभी जीव ऐसे हैं। ऐसी सदैव भावना करनी चाहिये।

अव टीकाकारके अन्तके श्लोकका अर्थ कहते हैं—युघिष्ठिर राजाको आदि लेकर पांच भाई पांडव और श्रीरामचन्द्र तथा अन्य भी विवेकी राजा हैं, उनसे अत्यन्त भक्तिकर यह जिनशासन पूजनीक है, जिसको सुर नाग भी पूजते हैं, ऐसा श्रीजिन- भाषित शासन सैंकड़ों सुखोंके वृद्धिको प्राप्त होवे। यह परमात्मप्रकाश ग्रन्थका व्या-ख्यान प्रभाकरभट्टके सम्बोधनके लिये श्रीयोगीन्द्रदेवने किया, उसपर श्रीब्रह्मदेवने संस्कृतटीका की। श्रीयोगीन्द्रदेवने प्रभाकरभट्टके समभानेके लिये तीनसी पैंतालीस दोहे रचे, उसपर श्रीब्रह्मदेवने संस्कृतटीका पांच हजार चार (५००४) प्रमाण की। और उसपर दौलतरामने भाषावचिनकाके श्लोक अड़सिंठिसो नब्बे (६८६०) संख्या-प्रमाण बनाये।

> इस प्रकार श्रीयोगीन्द्राचार्यविरचित परमात्मप्रकाशकी पं० दौलतरामकृत भाषाटीका समाप्त हुई।

॥ श्रीवीतरागाय नमः॥

المحالة والمحالة والم

## श्री समन्तसद्राचार्य विरचित-

# वृहत् स्वयंभू स्तोत्र

[ भाषा टीका सहित ]

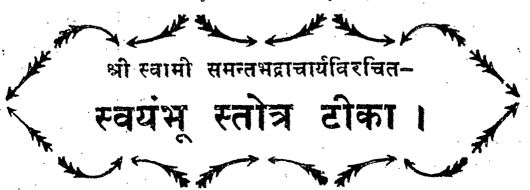
भाषा टीकाकार-स्व० श्रीमान् ब० शीतलप्रसादजी वर्गी

प्रेरक--

चारित्र-विभूषरा श्री १०८ मुनि श्री विवेकसागरजी महाराज

फुकनवाली चातुर्मास सन् १९७९ वीर निर् सं० २५०६

. 



प्रेरणा प्रदाता मुनि श्री विवेक सागर जी द्वारा मंगलाचरण

दोहा--

प्रादिनाथ को नमन कर, सब चौबील जिनेन्द्र । महावीर को प्रशामिहूँ, विवेक सिघु निर्प्रत्य । संस्कृत स्तुति रचना करी,समंतभद्र माचार्य । जिन मुखाप्रवासिनि महा,जिनवाशी शिरधार्य ।। यह महा स्तुति गम्भीर है, प्रनुयोगों की द्वार । पढ़े सुने भिष जीव जो, पावे पद निर्धार ।। प्रथ महा दुर्लभ भया, प्रति है मिलती नाहि । तातें भाषा शुद्ध कर, करूँ प्रकाशित ताहि ।। जोथे ग्रभीक्शा ज्ञानोपयोगी,ज्ञान के सागर महो । गुरुदेव त्रकालिक नमोस्तु ज्ञानसिन्वाचार्यजो।

### होकाकार द्वारा मंगलाचरग

षंदहु श्रीजित ग्राद्यिको, ग्रंतनाम महाबीर । परमातम सर्वज्ञ प्रभु, परम शान्त गम्मीर ॥
गुरु गौतम को सुमिरिके, कुंदकुंष गुरु घ्याय । जिनवागी वंदन करूं, भवदिष पार कराय ॥
वत्तंमान चौबीस जिन, सम्बन्धी थुति सार । न्याय विराग सु ग्रात्म को, प्रगटावन दुलहार ॥
समन्तभद्र ग्राचार्य ने, रखी सुमञ्जलदाय । प्रमाचन्द्र टीका करी, संस्कृत में रुचि लाय ॥
सालबोभ भाषा करूं, स्वपर हेतु सुलकार । तस्य सत्य दिप जाय ज्यों, मिण्यापथ निरवार ॥

# (१) श्री ग्रादिनाथ स्तुति

स्वयम्भुवा भूतिहतेन भूतले, समञ्जसज्ञानिवभूतिचक्षुषा। विराजितं येन विधुन्वता तमः, क्षपाकरेणेव गुणोत्करैः करैः ॥१॥

अन्वगार्थ — (स्वयं भुवा) जो भ्रपने श्राप दूसरों के उपदेश बिना ही मोक्ष के मार्ग

को समक्तर और उसको पालन कर अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त सुख, अनन्त वीर्य इन चार अपूर्व गुर्गों के धारी परमात्मा हो गये हैं (भूतिहतेन) जिन्होंने सर्व प्राण्यों को हितकारी ऐसे मुक्ति के आनन्द की प्राप्ति का उपाय दिखलाया है तथा प्राप्त कराया है अर्थात् जो परम दयावान हैं (समंजसज्ञानिभूतिचक्षुषा) जिनके सर्व पदार्थों के तत्व को यथार्थ जानने वाली परम अतिशय रूप केवलज्ञानमयी दृष्टि प्रकाशमान है। (येन) जिसने (क्षपाकरेगा इव) चन्द्रमा की तरह (गुर्गोत्करें: करें:) स्वर्ग व मोक्ष की प्राप्ति के कारगारूप गुर्गों के ममूह से भरपूर सम्यग्दर्शन ज्ञान-चारित्रमई किरगों से (तम विधुन्वता) ज्ञानावरण आदि कमं रूप ग्रंधकार को दूर कर दिया है, अथवा जिन्होंने निराबाध व यथार्थ अर्थ को प्रकाश करने वाले दूसरों के समक्ष में आने योग्य वचनरूपी किरगों से चन्द्रमा के समान दूसरे प्राग्तियों के धज्ञान रूपी ग्रंधेरे को नाश कर दिया है, ऐसे श्री ऋषभदेव भगवान प्रथम तीर्थंकर (भूतले) इस पृथ्वी में (विराजितं) शोभायमान हैं।

मावार्थ — जैन सिद्धान्त में गुर्गों की ही पूजा है। यहां पर इस वर्तमान भ्रव-सिंपिग्गोकाल में प्रसिद्ध चौबीस तीर्थंकरों में स्नादि तीर्थंकर श्री ऋषभदेव का स्तवन किया गया है। ऋषभदेव इक्ष्वाकु वंश के शिरोमिए। श्री नाभिराजा ग्रौर मरुदेवी माता के पुत्र थे। जन्म से ही मित श्रुत श्रविध इन तीन सम्यग्ज्ञान के धारी थे। जिनको श्रात्मज्ञान स्वयं ही भलक रहा था। उनको किसी से उपदेश सुनने की जरूरत नहीं थी। उनके गुरु वे थ्राप ही थे। ऐसे परम ज्ञानी महात्मा ऋषभदेव ने स्वयं ही ग्रात्मध्यान के बल से अरहंत पद प्राप्त किया । वे जीवन्मुक्त परमात्मा हुए । उनको केवलज्ञान प्रगट होगया, जिससे सर्व श्रज्ञान मिट गया । सर्व पदार्थ एक साथ ग्रपने श्रनन्त गृख व पर्याय सहित भलक गए। तब वे इन्द्र द्वारा रिचत समवसरगा में परम शोभा को प्रदक्षित करते हुए अर्थात् अपने ध्यातमई परम वीतराग शरीर की योगमुद्रा से वीतराग रस से पूर्ण श्रात्मानन्द के भोग को छटा को दिखलाते हुए तिष्ठे। तब स्वयं मोह के नाश होने से परोपकार की इच्छा न रखते हुए भी भव्य जीवों के पुण्य के उदय से भगवान की दिव्यवागाी रूपी किरणें प्रगट हुई। जिन्होंने उसी तरह सुनने वालों के सशय, ग्रज्ञान व ग्रालस्य भाव को मेट विया, जिस तरह चन्द्रमा रात्रि के ग्रंधेरे को अपनी किरगों से दूर कर देता है। वयोंकि भगवान ग्रादि-नाथ ने स्वयं धर्मपुरुषार्थ का साधन कर मोक्ष पुरुषार्थ सिद्ध किया व ग्रपने उपदेश से सच्चा मोक्ष मार्ग वताकर अनेक जीवों का कल्याए। किया । ऐसे स्वपर हितकारी परमात्मा का स्मरण हम इसीलिए करते हैं कि हमारे भीतर भी ऐसा ही पुरुषार्थ प्रगट हो, जो हम

परमात्म पद को पार्वे व हमारे द्वारा जगत के प्रााणी भी लाभ उठा सकें। ऐसी स्तुति प्रपने ग्रापको परम पद के लाभ के लिए उत्सुक बनाने वाली है।

#### गीता छन्द-

जो हुए हैं प्ररहंत श्रादी स्वयं बोध सम्हार के। परम निर्मल ज्ञानचक्षु प्रकाश भवतम हारके।। निज पूर्ण गुणमय वचन करसे जग श्रज्ञान मिटा दिया। सो चन्द्र सम भवि जीव हितकर,जगतमाहि प्रकाशिया।

उत्थानिका-म्रागे कहते हैं कि भगवान गृहस्य स्रवस्था में रहे फिर उनको संसार से बैराग्य हुग्रा-

प्रजापतिर्यः प्रथमं जिजीविष्: शशास कृष्याविषु कर्मसु प्रजाः। प्रबुद्धतत्त्वः पुनरद्भुतोदयो ममत्वतो निविविदे विदांवरः ॥२॥

श्रन्वयार्थ—(यः) जो (प्रथमं) इस श्रवसिंपणी काल के चतुर्थ काल में होने वाले सर्व राजाश्रों में प्रथम (प्रजापितः) प्रजा के स्वामी थे। जिन्होंने (जिजीविषः प्रजा) जीने की इच्छा रखने दाली प्रजा को (कृष्यादिषु कर्मसु) खेती सेवा श्रादि श्राजीविका के उपायों के करने की (शशास) शिक्षा दी श्रर्थात् प्रजा को कृषि श्रादि षट्कमों में जोड़ दिया। (पुनः) फिर (प्रवुद्धतत्त्वः) तत्त्वज्ञानी श्रर्थात् त्यागने योग्य व ग्रहण करने योग्य तत्त्व को जानने वाले व (श्रद्भुतोदयः) श्राहचर्यकारी पुण्य को रखने वाले जिनके गर्भ जन्मादि फल्याणक इन्द्रादिक देवों ने बड़ी भक्ति से किये ऐसे (विदांवरः) तत्त्वज्ञानियों में या श्रात्म- झानियों में प्रधान श्री ऋषभदेव भगवान (ममत्वतः) संसार के मोह से व परिग्रह के ममत्व से (निविविदे) विरक्त होगए।

नोट—संस्कृत टीकाकार ने यहां प्रबुद्धतत्त्व के दो प्रथं किये हैं; एक तो यह कि वे ऋषभदेव भगवान मित श्रृत अवधि तीन ज्ञान के धारी थे व प्रजा के हित अहित की—उनके भाग्य को व उनके कर्तव्य को व किसे क्या करना चाहिये व कीन किसके योग्य है, इस बात को जानते थे। दूसरा अर्थ यह किया है कि त्यागने योग्य व ग्रहण करने योग्य तत्त्व के स्वरूप को जानते थे।

भावाथं—सनातन जैन सिद्धान्त के श्रनुसार भरतक्षेत्र के हरएक श्रवसिप्एों व उत्सिप्एों काल में चौबीस तीर्थंकर महापुण्याधिकारी हुश्रा करते हैं। इस वर्तमान श्रय-सिप्एों काल के तीसरे काल के श्रन्त में श्रयीत् जब उसमें ८४ लाख पूर्व श्रीर तीन वर्ष साढ़े श्राठ मास शेष थे तब श्री भएषभदेव भगवान यहां गर्भ में श्राये। उस समय इन्द्रादि देवों ने बड़ी भक्ति से गर्भ का महा उत्सव किया। फिर जन्म लेने पर बड़े समारोह से प्रभु को ले जाकर सुमेरु पर्वत पर क्षीरसागर के जल से अभिषेक किया। ऐसे भगवान पूर्व जन्म के संस्कार से जन्म से ही महात्मा थे, श्रात्मज्ञानी थे व मित, श्रुत, ग्रवधि तीन ज्ञान के श्रधिकारी थे-उनको विद्या पढ़ने की जरूरत नहीं पडी। वे अपने व दूसरों के अगले पिछले जनमों के चारित्र को भी अवधिज्ञात से जान सकते थे। ऋषभदेव भगवान के समय में वे कल्पवृक्ष-जिनसे प्रजा इच्छित भोजनादि सामग्री प्राप्त कर लेती थी, बिलकुल न रहे. तब प्रजा किंकर्त्तव्य मूढ़ होगई। उस समय किस तरह पेट पालना, इस चिन्ता से व्यथित हो प्रजा श्री ऋषभदेव की सेवा में ग्राकर विनती करने लगी कि हमारी रक्षा का उपाय बतावें। तब गृहस्थ ग्रवस्था ही में प्रभु ने ग्रपने दिन्यज्ञान से विचार कर ग्राजीविका साधन के छह कर्म बताए। श्रसि कर्म, मसि कर्म, कृषि कर्म, वाशिज्य कर्म, शिल्प कर्म, विद्या या सेवा कर्म। श्रीर उस समय की प्रजा का निरीक्षण कर जो जिस कर्म के योग्य था उसकी वह कर्म सौंप दिया ग्रीर इस विचार से कि वह कर्म उसका खानदानी पेशा हो जावे जिसमें उसकी सन्तान शुरू से ही प्रकीरा हो निकले यह व्यवस्था की, कि तीन वर्रा स्थापित कर दिये। जो ग्रसि कर्म या रक्षा कर्म के योग्य गीर थे उनको क्षत्रिय गर्ग में, जो लिखने के कर्म मिस, खेती वा व्यापार योग्य कुछ शान्त प्रकृति के वा चतुर थे उनको वैश्य वर्ण में, इनके सिवाय जो मन्द बुद्धि थे उनको शिल्प व विद्या या सेवा कर्म सौंपा गया ग्रीर उनको शूद्र वर्गा में रक्खा। उस समय यह नियम कर दिया कि हर कोई अपनी-अपनी नियत श्राजीनिका करे वा जो इस नियम को उल्लंघन करेगा वाह दण्ड का पात्र होगा। इस प्रकार प्रजा को संतोषपूर्वक वा स्राकुलता रहित जीवन विताने का सब मार्ग प्रभु ने गृहस्यावस्या में बताया ग्रीर उसी का प्रचार किया। जब तक ८३ लाख पूर्व वर्ष नहीं हुए तब तक वे गृहस्य ही में रहे । यद्यपि वे जन्म से सम्यग्वृष्टी थे. ग्रात्मज्ञानी थे, ( वैरागी थे, संसार शरीर भोगों से उदास थे, ) ( श्रात्मानन्द को ही सच्चा सुख समऋते थे, विषय सुख को विषवत् जानते थे तथापि कषाय के उदय को इतना नहीं जीत सके थे जो एकदम से वैरागी हो जावें व त्यागी हो जावें )। देशविरत गुरास्थान के योग्य कपाय मौजूद थी इसी से वे विवाह करके रहे। भरत बाहुबलि ग्रादि पुत्रों को व ब्राह्मी सुन्दरीपुत्रियों की जन्म दिया। उन सबको विद्या पढ़ाई व योग्य बनाया । मुनिवत धारमा योग्य भाव को रोकने वाले प्रत्याख्यानावारण कषाय के उदय से वे गृह में जल में कमलवात् रहे परन्तु त्याग न कर सके। स्वात्मानुभवा के प्रताप से वा श्रात्मा की उत्कृष्ट भावाना के वल से प्रभु को जब

वैराग्य होगया तब वे गृह से वा राज्यपाट ग्राहि से वैराग्यवान होकर त्यागने का भाव करते हुए। इस श्लोक में इतना विवोचन इसीलिये स्वामी समंतभद्र ने किया है कि जब तक बाहरी व्रत नियम प्रतिज्ञा धारण के योग्य भीतर से कषाय न घटे—इच्छा न टले वाहां तक बाहरी नियम प्रतिज्ञा या त्याग करना उचित नहीं है। कहा है—''ज्यों ज्यों तब घटे कषाया, त्यों त्यों जिन त्याग बताया।'' धर्म का पालन गृहस्थ में रहते हुए भी हो सकता है। यह बात श्री ऋषभदेव के जीवन चरित्र से भलकती है। परन्तु पूर्ण मोक्ष मार्ग साधु पद में ही सध सकता है इसलिये उनको साधु पद भी धारना पडा था वातपस्या भी करनी पडी थी। गृहस्थ में रहकर एक क्षत्री किस प्रकार नीति से राज्य करता है, प्रजा को संतोधित रखता है, यह बात श्री ऋषभदेश के गृही जीवन से शिक्षा रूप मिलती है। प्रभु इतने उदासीन थे वा विचारशील थे कि उन्होंने जब तक केवलज्ञान प्राप्त किया तब तक न गृही ग्रवस्था में, न त्याग ग्रवस्था में दूसरों को धर्म का उपदेश किया, न वो बाहरी धर्म क्रिया का साधन करते थे। मात्र ग्रन्तरङ्ग ग्रात्मानन्द के विचार में मगन रहते थे। सिद्ध स्वरूप का ही नित्य ध्यान किया करते थे। सिद्ध के समान ग्रपनी ग्रात्मा में विचार करते रहते थे।

गीता छन्द--

सो प्रजापित हो प्रथम जिसने, प्रजा को उपदेशिया। असि कृषि ग्रादी कर्म से, जीवन छपाय बता दिया।। फिर तत्त्वज्ञानी परम विद, अद्भुत उदय धर्तारने । संसार भोग ममत्व टालो,साध संयम घारने ॥२।

जत्यानिका--भगवान को वराग्य होने के बाद उन्होंने क्या किया-

विहाय यः सागरवारिवाससं वधूमिवेमां वसुधा—वधूं सतीम् । मुमुक्षुरिक्ष्वाकुकुलादिरात्मवान् प्रभुः प्रवद्याजा सहिष्णुरच्युतः ॥३॥

अन्वयार्थ—(यः) जो ऋषभदेव वराग्यवान हुए थे हो (मुमुछुः) संसार से पार होना चाहते थे, (इक्ष्वाकुकुलग्रादिः) इक्ष्वाकु वंश में श्रादि राजा थे (ग्रात्मवान्) ग्रपने इन्द्रियों को वश करके ग्रात्मा के स्वरूप में तिष्ठने वाले थे, (प्रभुः) स्वतन्त्र थे, (सिह्ण्युः) परीपहों को सहने के लिये शक्तिमान थे, (ग्रच्युतः) व दुःसह परीपह का क्लेश पड़ने पर भी ग्रपनी प्रतिज्ञा में लिये हुए वतों से डिगने वाले न थे—ऐसे महात्मा ने (सागरवारिवाससं) समुद्र पर्यन्त वस्त्रवाली (सतीम्) ग्रपने पास होने वाली व दूसरे से न भोगी हुई ऐसी (इमां वसुधावस्म) इस पृथ्वी रूपी महिला को (वस्त्रम इव) स्त्री के समान (विहाय) त्याग करके (प्रवव्राज) मुनि दीक्षा धार्ग करली।

सावार्थ—इस श्लोक में यह बताया गया है कि जिस प्रभु ने मुनि दीक्षा चाररा

की उसमें इतने गुरा थे-एक तो उनके तीव उत्कण्ठा थी कि हम इस ग्रसार व पराधीन व कटुक संसार से पार होकर स्वतन्त्रता प्राप्त करें। दूसरे वे बड़े वीर थे. इक्ष्वाकु वंश के शिरोगिंग क्षत्रिय शूर थे। तीसरे वे इन्द्रिय व मन को विजय करके ग्रात्मा में ग्रात्मस्य होने वाले थे, चौथे वे किसी के प्राधीन न थे, पूर्ण स्वतन्त्र थे, पांचवें वे २२ परीषहों को सहने के लिए पूर्ण समर्थ थे, छठे वे घोर उपसर्ग ग्राने पर भो ग्रपने वत व तप में व ध्यान में निश्चल रहने वाले थे। ऐसे राजपुत्र ने उस पृथ्वी को छोड़ा जो समुद्र पर्यन्त फैली हुई थी व जो उनके पास थी हो तथा जो दूसरे से भोगी नहीं गई थी,उसको भी उसी तरह छोड़ा जिस तरहश्रपनी स्त्रियोंको त्यागा भ्रौर साधुका चारित्र धार लिया। यहां पृथ्वी की उपमा महिता से दी है। पृथ्वी का वस्त्र समुद्र का पानी था। स्त्री का ग्रावरण वस्त्र होता है। जैसे स्त्री सती व पतिवता होती है वैसे वह पृथ्वी दूसरे से ग्रभोक्ता व विद्यमान श्रपनी थी। न होती को नहीं छोडा था, होती को छोड़ा था। कुलटा स्त्री को छोड़ना सुगम है, परन्तु पतिवता को छोडना कठिन है। न होती हुई वस्तु को छोड़ना सुगम है, होती हुई को त्यागमा कठिन है। प्रभु ने बड़ा भारी साहस किया जो अपने पास होने वासी निष्कंटक समुद्र पर्यन्त राज्य पृथ्वी को त्याग विया । श्रौर श्राकुलता मिटाकर निराकुत हो श्रात्म-ध्यान करने का पुरुषार्थ किया। इस श्लोक में यह बात सूचित की है कि जो मुनिषद धारण करे उसमें ऊपर लिखी योग्यता होनी चाहिये। उसमें मुमुक्षुपना, जिर्ते द्विपना, स्वाघीनपना, सहनशीलता व प्रतिज्ञाबद्धपना अवश्य होना उचित है। जो इतने गुणों का धारी न होगा वह कदाचित् विषय वासना के स्राधीन हो जायगा,दुःखों के पड़ने पर घवड़ा जायगा व संयम से भ्रष्ट हो जायगा। जो ख्याति, पूजा, लाभादि के ग्राधीन होकर साधु होगा वह कभी भी साधु का वत नहीं पाल सकता। उसकी वृत्ति में स्वाधीनता हो, मात्र स्विहत विचार कर ही तपस्या करता हो। ऐसा ही मुनि मोक्ष-मार्गी है। जो श्रंतमुं हूर्त से प्रधिक प्रमाद में नहीं रह सकता है, जिसके श्रंतमुहूर्त पीछे ध्यानावस्था सप्तम गुगास्थान के योग्य होती ही हो, जो सर्व रसों का त्यागी होकर एक ग्रात्मरस का पिपामु हो वही जैन का साधु होने योग्य है। दिखलाया यह है कि प्रभु में दीक्षा लेते वक्त मुनि के योग सर्वश्रेष्ठ गुरा मौजूद थे

श्री गुराभद्राचार्य ग्रात्मानुशासन में साधु के गुरा कहते हैं—
यम-नियम-निवान्तः शान्तबाह्यान्तरात्मा । परिणमितसमाधिः सर्व सत्वानुकम्पी ।
विहितहितमिताशी वलेशजाल समूलं । दहति निहित निद्रो निश्चिताध्यात्मसारः वारश्च ॥
भावार्थ—जो साधु यम नियम में तल्लीन है, जिसका ग्रन्तरङ्गः बहिरङ्गः सर्व शि

है. जो सामायिक भाव में रंग रहा है, जो सर्व प्राश्यियों पर दयावान है, जो हितमित वचनों को कहने वाला है, जिसने निद्रा को जीत लिया है व जिसके श्राध्यात्मिक तत्त्व का पूर्ण निश्चय है वही साधु सर्व क्लेशों को जला डालता है।

### गीता छन्द--

इन्द्रियजयी, इक्ष्वाकुवंशी मोक्ष की इच्छा करें। सो सहनशोल सुगाढ़ वृत में साधु संयम को घरें।।
निज भूमि महिला त्यागदी जो घी सती नारो समा। यह सिंघु जल है वस्त्र जिसका मीर छोड़ो सर रमा।
उत्थानिका—भगवान ने दीक्षा लेकर क्या किया—

स्वदोषमूलं स्वसमाधितेजसा, निनाय यो निर्दयभस्मसात्क्रियाम् । जगाद तत्त्वं जगतेऽथिनेऽञ्जसा, बभूव च ब्रह्मपदाऽमृतेश्वरः ॥४॥

ग्रन्वयार्थ—(यः) जिस ग्रादिनाथ ऋषि ने (स्वदोषमूलं) ग्रपने ग्रात्मा सम्बन्धी ग्रज्ञान ग्रोर रागादि दोषों के मूल कारण चार घातिया कर्मों को (स्वसमाधितेजसा) ग्रपनी ग्रात्म-समाधि की ग्रप्ति से ग्रर्थात् ग्रुक्लध्यान के प्रभाव से (निईयभस्मसात्कियां निनाय) निदंधो होकर भस्मपने को प्राप्त कर दिया व (ग्र्यिने जगते) तत्त्वज्ञान के ग्रिमिलाषी जगत के प्रार्थियों के लिये (ग्रंजसा) परमार्थ रूप से यथार्थ (तत्त्वं) जीवादि के स्वरूप को (जगाद) वर्णन किया (च) फिर वे (ब्रह्मपदाऽमृतेश्वरः वभूव) मोक्षपन के ग्रन्त सुख के स्वामी होगए, ग्रर्थात् सिद्ध परमात्मा होगए।

भावार्थ — इस श्लोक में श्राचार्य ने तप, ज्ञान श्रौर निर्वाण तीनों श्रवस्था को स्मरण कर लिया है। श्री ऋषभदेव ने साधु होकर दिन रात श्रात्मानुभव रूपी श्रांन जलाने का पुरुषार्थ किया। उसी के वल से धर्म ध्यान की पूर्णता की, किर शुवलध्यान को प्रगटाया। इसी शुवलध्यान के वल से सबसे पहले सर्व कमों के शिरोमिण मोहनीय कमं का नाश किया, जिससे परम वीतराग भाव को क्षायिक सम्यक्त्व सहित प्राप्त किया। किर श्रन्तमुं हुतं ठहरकर बारहवें गुणस्थान में शेष तीन घातिया कमों का भी नाश किया। ज्ञानावरण व दर्शनावरण कमें के नाश से श्रज्ञानतम मिटा व केवलज्ञान ग्रीर केवलदर्शन प्राप्त किया। श्रन्तराय के नाश से अनन्त बल को प्राप्त किया। श्रात्मा में श्रनादिकाल से राग-हें प, मोह का, श्रज्ञान का व निर्वलता का दोष था, सो सब जडमूल से नष्ट होगया। ध्रव प्रभु केवलज्ञानी श्रह्त परमात्मा होगए। इस तीर्थङ्कर श्रवस्था में स्वामी ऋषमदेव बहुत काल रहे। धौर यत्र तत्र विहार कर मोक्ष-तत्त्व के श्रीमलाियों को दिव्य-ध्वित

द्वारा परमार्थ का उपदेश दिया। दीर्घकाल तक श्री ऋषभदेव का समवसरए। विहार कर धर्मीपढेश सुनाता रहा जिससे श्रनेक जीवों ने धर्म का लाभ उठाया। श्रायु के श्रन्त के निकट श्रायु, नाम, गोत्र, वेदनीय इन चार श्रधातिया कर्मों को नाशकर वे परम सिद्ध होगए। केलाश पर्वत से मोक्ष हुए, उसी की सीध पर जाकर तीन लोक के श्रग्रभाग में ठहर गए—श्रविनाशी श्रानन्दरूपी श्रमृत का निरन्तर पान करने वाले परमेश्वर होगए। यहां यह बताया है कि श्रात्मा की निविकत्प समाधि या स्वानुभवरूप साधन से ही यह श्रात्मा निर्दोष पवित्र व वीतरागी होता है। परमात्मा होने का निश्चल श्रात्मध्यान हो एक उपाय है, श्रीर कोई उपाय नहीं है, न कभी था न होगा। श्रात्मा के शुद्ध स्वरूप के ज्ञान में थिरता पाना ही श्रात्मध्यान है। श्री समयसार कलश में स्वामी श्रमृतचन्दजी कहते हैं—

ये ज्ञानमात्रनिजभावमयीमगम्यां । भूमि श्रयन्ति कथमप्यवनीतमोहाः ।।
ते सावकत्त्वमिष्यम्य भवन्ति सिद्धाः । मूढास्त्वमूमनुपलभ्य परिभ्रमन्ति ।।२०/१०

भावार्थ—जो जिस तरह हो सके मोह भाव को हटाकर ज्ञान मात्र अपनी ही निश्चल आत्मभूमि का आश्रय लेते हैं अर्थात् अपने ही ज्ञानदर्शन स्वभाव में विश्वांति पाते हैं, वे ही मोक्ष के साधन को पाकर सिद्ध हो जाते हैं। जो मूढ़ ध्रज्ञानी हैं वे इस भूमि को न पाकर भ्रमण किया करते हैं।

संस्कृत टीकाकार ने कहा है कि सर्वज्ञ बीतराग का ही कथन सत्य हो सकता है।
तथा ग्ररहन्त ग्रवस्था में परमात्मा को भूख प्यास ग्रादि की बिलकुल पीड़ा नहीं होती।
जिसको ऐसी कोई पीडा हो वह कदाचित् कुछ का कुछ भी कह सके, सो ग्ररहन्त परमात्मा
के भूख प्यास को बाघा बिलकुल सम्भव नहीं है। न उनको किसी तरह ग्रास रूप भोजन
करने की ग्रावश्यकता है। वे निरन्तर ग्रात्मस्थ रहते हैं, ग्रनन्त वीर्यवान होते हुए कर्म
की निर्वलता नहीं मालूम करते हैं। ग्रनन्त सुखी होने से निरन्तर ग्रानन्द का स्वाद लेते हैं।
उनको न क्षुधादि का,न उसके मेटने का कोई कब्ट है, न विकल्प है, न प्रयत्न है। योगबल
से उनका शरीर स्वयं ग्रहण होने वाली ग्राहारक वर्गणान्नों के द्वारा सदा पुष्ट रहता है।
उनकी प्रवृत्ति साधारण साधु के समान नहीं होती है। वे एक ग्रलोकिक महापुष्प हो
गये हैं।

### गीता छन्द

निज घ्यान घरिन प्रभाव से रागादि मूलक कर्म को। करुणा विगर हैं भस्म कीने चार घाती कर्म की।। अरहंत हो जग प्राणिहित सत् तत्त्व का वर्णन किया। फिर सिद्ध हो निज ब्रह्मपद ग्रमृतमई सुझ नित विद्या॥

उत्थानिका-मीमांसक मतधारी कोई शिष्य शंका करता है कि मगवान ऋषभदेव को प्रतीन्द्रिय ज्ञान नहीं हो सकता। जब वे सर्वज्ञ नहीं हो सकते तब वे यथार्थ उपदेश कैसे कर सकते हैं ? इस शंका के समाधान में श्राचार्य कहते हैं—

स विश्वाचक्षुवृषभोर्शिचतः सतां समग्रविद्यात्मवपुनिरंजनः । पुनातु चेतो मम नाभिनन्दनो जिनो जितक्षुल्लकवादिशासनः ॥५॥

श्रन्वयार्थ—(सः) वह (नाभिनन्दनः) नाभि राजा चीदहवें कुलकर के पुत्र (वृपभः) धर्म से शोभायमान ऐसे सार्थक नामधारी श्री वृषभदेव महाराज (विश्वचक्षुः) जो जगत के सर्व पदार्थों को एक साथ देखनेवाले केवलज्ञान रूपी नेत्र के धारी हैं, (सतां श्रांचतः) जो इन्द्र गएाधरादि महान पुरुषों के द्वारा पूजित हैं, (निरंजनः) जो ज्ञाना- वरएगादि कर्म रूपी श्रंजन से रहित पवित्र हैं, (समग्रविद्यात्मवपुः) जिनके श्रात्मा का शरीर सर्व जीवादि पदार्थों को जानने वाली विद्या रूप है। श्रर्थात् सर्व कर्मों के नाश होने से जिनका शरीर जड-मई नहीं है किन्तु ज्ञान-रूप है, (जिनः) जो सर्व वाहरी व भीतरी श्रात्मा के शत्रुग्रों को जीतने वाले हैं, (जितक्षुल्लकवादिशासनः) तथा जो श्रन्य—ज्ञानियों के कहे हुए मतों को परास्त करने वाले हैं सो भगवान (मम चेतः पुनातु) मेरी श्रात्मा को पवित्र करो श्रर्थात् सर्व दोषों से शुद्ध करो ।

भाषार्थ—श्री समन्तभद्राचार्य ने श्री ऋषभदेव की स्तुति करते हुए यह कहा है कि वह प्रभु धर्ममय हैं, केवलज्ञानी हैं, सर्व जड कर्म के सम्बन्ध रहित युद्ध श्रात्मप्रदेशों के धारी ज्ञान शरीरी हैं, रागादि दोषों को जीतकर बीतरागी हैं व श्रयथार्थ मतों को, जिनको तुच्छ ज्ञानियों ने प्रथनी कल्पना से प्रगट किया है, साररहित बताने वाले हैं। श्रीर यह भावना भाई है कि उनके गुएगों के स्तवन से मेरी श्रात्मा रागादि दोषों से रहित पवित्र हो जावे। इस बात से यह सूचित किया है कि ऐसा ही परमात्मा पूजने योग्य है जिसमें सर्वदा घीतरान क हितोपदेशोपने के गुएग हों। तथा पूजक को कोई श्रीर बात की चाह न रखनी चाहिये—मात्र यही इच्छा रखनी चाहिये कि मेरे श्रात्मा के श्रज्ञान च रागादि दोष मिटें श्रीर वह पवित्र हो जावे श्रर्थात् स्वयं परमात्मा हो जावे। उच्च भावना का ही उच्च फल होता है। क्षराभंगुर पदों की या नाशवन्त घन घान्यादि की चाह करके बीतराग सर्वज्ञ देव की भक्ति करना उल्टा कपाय को पुष्ट करना है। जगत में फोधादि कपाय ही श्रात्मा के वैरी हैं, ये ही संसार बढ़ाने वाले हैं। इमिलये इनके नाश का ही पवित्र

उद्देश्य रखना उचित है। तब यह जीव यहां भी म्रात्मिक सुख शान्ति प्राप्त कर सकता है व भविष्य में भी म्रपना जीवन उच्च बना सकता है। श्री म्रमितिगति महाराज सुभा-षित-रत्नसंदोह में कहते हैं-

एको मे शाश्वतातमा सुखमसुखभुजो ज्ञानदृष्टिस्वभावो।। नान्यत्किचिन्निजं मे तनुधनकरणा आत्रभार्यासुसाहः कर्मोद्भूतं समस्तं चपलमसुखदं तत्र मोहो वृथा मे । पर्यालोच्येति जीव स्वहितमवितथं मृक्तिमागं श्रयत्वम्।।

भावार्थ-ज्ञानी को उपदेश करते हैं कि ऐसा विचार कर कि मेरा ग्रात्मा एक ग्रक्तेला ही ग्रविनाशो है, यही दुःख सुख को ग्रक्तेला भोगने वाला है। यह ज्ञानदर्शन स्वभाव का धारी है। इस जगत में मेरा ग्रौर कोई भी नहीं है। यह शरीर, धन, इन्द्रिय, भाई, स्त्री व सांसारिक सुख ग्रादि ये कोई भी मेरे नहीं हो सकते हैं, यह सर्व कर्मों के उदय से हुए हैं, चंचल हैं, दुःखकारी हैं। इनमें मेरा मोह करना वृथा है। तथा हे जीव ! त श्रवने हितकारी सच्चे मोक्ष मार्ग को धारण कर, इसीसे ही तू सुखी होगा। यही भावना हर एक धर्मात्मा जीव को परमात्म-भक्ति करते हुए भी रखनी चाहिये। तीर्थंकरों की स्तुर्ति मात्र ग्रात्म चिन्तन में प्रेरक है, इसीलिये जब निविकत्प समाधि या ध्यान में मन न लो तब ही करनी योग्य है।

संस्कृत टीकाकार ने लिखा है कि नैयायिक ऐसी शंका करते हैं कि सर्व कर्मों के नाश होने के पूर्व जिनेश्वर को सर्वज्ञ कहते हो तो कहो; परन्तु सर्व कर्म नाश होने पर वह सर्वज्ञ नहीं रहता। उसके बुद्धि श्रादि सब विशेष गुगों का श्रत्यन्त नाश हो जाता है। यह कहना ठीक नहीं है। ज्ञान श्रात्मा का गुगा है, गुगा गुगी कभी श्रत्या नहीं हो सकते हैं, कर्मों के नाश से ज्ञान पूर्ण प्रगट हो जाता है। सांख्यमत वाले भी मोक्ष में ज्ञान का स्त्रभाव मानते हैं। वे चैतन्य मात्र रह जाता है ऐसा तो मानते हैं तथापि कहते हैं कि ज्ञान श्रकृति के सम्बन्ध से रहता है। जब प्रकृति छूट गई तब ज्ञान भी नहीं रहा। यह भी कहना ठीक नहीं है। चेतना गुगा ज्ञानवर्शनमय है। इसलिये परमात्मा ज्ञाता दृष्टापने से कभी शून्य नहीं हो सकता है। क्षुल्लक मत के विषय में टीकाकार ने उनको वतलाया है जिनके कर्ता सर्वज्ञ न थे व जिन्होंने एकान्त तत्त्व को वताया है। किन्हों ने वस्तु को सर्वया नित्य, किन्हों ने सर्वथा क्षिण्यक ही कही है। श्री जिनेन्द्र भगवान ने पदार्थ को नित्य व स्तिन्त्य दोनों रूप देखा व वैसा कहा। द्रव्य जब स्वभाव की थिरता से नित्य है तब पर्याय के पलटने से स्रिनत्य है। यही वात प्रत्यक्ष प्रगट है। तब इस सत्य को वताने वाले के पलटने से स्रिनत्य है। यही वात प्रत्यक्ष प्रगट है। तब इस सत्य को वताने वाले

श्री ऋषभदेव भगवान की बार-बार स्तुति करके अपने आपको कृतार्थ व पवित्र मान रहा हूँ। ऐसी भावना श्री समन्तभद्राचार्य जी कर रहे हैं।

गीता छन्द

जो नाभिनन्दन मृषभ जिन सब कर्म मलमे रहित हैं। जो ज्ञान तन घारी प्रपूजित साधुजन कर सिह्त हैं।। जो विश्वलोचन रुघु मतोंको जीसते निज ज्ञान से। सो ग्रादिनाय पवित्र कीजे मात्म मम प्रघ खानसे।।।।

# (२) श्री ग्रजितनाथ स्तृतिः

यस्य प्रभागात् त्रिदिवच्युतस्य क्लीड़ास्गिपि क्षीवसुखारिनिन्दः । प्रजेयशिवतभुं नि बन्धुवर्गश्चकार नामाजित इत्यवन्ध्यम् ॥६॥

श्रन्वयार्थ— (यस्य त्रिदिवच्युतस्य प्रभावात्) जिस स्वर्ग से च्युत होकर जन्म लेने बाले भगवान के महातम्य से (क्रीड़ासु ग्रिप ग्रजेयाशक्तिः) महायुद्ध की तो बात ही क्या खेल-क्रीड़ा में भी दूसरे से न जीती जानेबाली शक्ति को प्राप्त करने वाले (क्षीवमुखारविन्दः) तथा श्रपने मुख कमल की हिषत रखने वाले (बन्धुवर्गः) वंधु समूह ने (भुवि) इस लोक में (ग्रजित इति नाम) उन भगवान का श्रजित ऐसा नाम (ग्रवन्ध्यम्) सार्थक (चकार) रपखा।

भावार्थ—इस श्लोक में श्राचार्य ने बताया है कि कोई शुद्ध ईश्वर परमात्मा कभी कहीं श्रवतार नहीं लेता है। यही संसारी जीव उन्नित करते-करते उच्च पद में श्राकर जन्म धारण कर लेता है। श्री श्रजितनाथ तीर्थकर जो ऋषभदेव के बहुत काल पीछे क्षित्रय वंश में जन्मे थे, विजय नाम श्रनुत्तर विमान से श्राए थे। उसके पहले भव में वे बड़े तपस्वी श्री विमलवाहन मुनि थे। उत्तम शुभोपयोग के कारण उन्होंने महापुण्य बन्ध किया पा। जब वे श्रपनी माता के गर्भ में श्राए तब इनके पुण्य के बल से सर्व कुटुम्ब का भी तीय पुण्य उदय में श्रामया श्रीर उनको हर प्रकार विजय ही मिलने लगी। युद्ध में तो विजय मिलती ही थी, खेल कूद में भी वे विजय पाने लगे तथा उनका मुख पहले से बहुत श्रिषक प्रसन्न रहने लगा। जहां पुण्याधिकारी हों यहां सुख का सामान वयों न हो? इसी कारण बड़े प्रभावशाली तीर्थकर नाम कर्म को रखने वाले श्रात्मा का नाम श्रजित रवणा गया। श्राचार्य कहते हैं कि मह नाम निक्षेप से न था किन्तु सार्थक था। प्रभ वास्तक में

ग्रजित थे। उनको न तो बाहरी कोई शत्रु जीत सकता था ग्रौर न मोह जीत सकता था। वे मोहको जीतकर परम शुद्ध सम्यग्दर्शी महात्मा थे।

तीर्थंकरादि सर्व उच्चपद व ग्रद्भुत साताकारी सामग्री सब पुण्य के उदय से ही प्राप्त होती है जैसा ग्रात्मानुशासन में कहा है—

धर्मारामतरूणां फलानि सर्वेन्द्रियार्थमौख्यानि । संरक्ष्य तांस्ततस्तान्युच्चिनु यैस्तैरुपायैस्त्वम् ॥१६॥

भावार्थ-जितने इन्द्रिय भोग सम्बन्धी पदार्थ व सुख हैं सो सर्व धर्मरूपी उपवन के वृक्षों के फल हैं। इसलिये तुमको उचित है कि अनेक उपायों से धर्मवृक्ष की रक्षा करो। शुद्धोपयोग धर्म में जितने अंश शुभोपयोग रहता है वह पुण्य बंध का कारण है।

### मालिनी छन्द ।

दिविसे प्रभु ग्रांकर जन्म जब मात लीना। घरके सब बन्धू मृख कमल हर्ष कीना।। कीडा करते भी जिन विजय पूर्ण पाई। ग्रजित नाम रक्खा जो प्रगट ग्रथंदाई।।६।। उत्थानिका—भव्यजीव ग्रपने इष्ट प्रयोजनकी सिद्धि के लिये ग्रांज भी श्री ग्रजितः

नाथ का नाम लेते हैं ऐसा कहते हैं—

खद्यापि यस्याजितशासनस्य सतां प्रणेतुः प्रतिमङ्गलार्थम्। प्रगृह्यते नाम परम-पवित्रं स्वसिद्धिकामेन जनेन लोके ॥ ७ ॥

श्रावयार्थ—(श्रद्यापि) ग्राज भी (लोके) इस लोक में (स्वसिद्धिकामेन जनेन) ग्रापने ग्रात्मा की सिद्धि को व ग्रपने इच्छित प्रयोजनको सिद्ध करने की इच्छा रखनेवाले मानव द्वारा (श्रिजितशासनस्य) जिसका मत ग्रनेकांत होने से दूसरों के द्वारा पराजित नहीं हो सकता (सतां प्रयोतुः) व जो भव्य जीवों को मोक्षमार्ग में प्रवर्तन कराने वाला है (यस्य) ऐसे भगवान श्रजितनाथ का (परम-पवित्रं नाम) परम पवित्र श्रर्थात् सर्वं पाप मलके दूर करने का कारण ऐसा शुभ नाम (प्रतिमंगलार्थ) मंगल होने के ग्रथं व इट्टकार्यं की सिद्धि के निमित्त (प्रगृह्यते) लिया जाता है।

भावार्थ—यहां पर यह बताया है कि घन्य है श्री श्रजितनाथ भगवान का पित्र श्रात्मा जिनके गर्भ में श्राते ही उनके कुदुम्ब को परम सिद्ध हुई व जिन्होंने केवलज्ञान प्राप्त कर श्रनेक जीवोंको सोक्षमागं बताया व जब श्री श्राजितनाथ हुए तयसे वरावर जिन्होंने उनका श्राराधन किया उनका कल्यारा हुश्रा। श्राज भी इस पंचमकाल में जी कोई श्रपने श्रात्मा का हित सिद्ध करना चाहते हैं उनको श्री श्रजितनाथका नाम स्मर्र

परम उपकारी है। उनके नाम लेने से उनके सर्व आत्मीक गुरा बुद्धि के सामने उपस्थित हो जाते हैं। उनका श्रमोघ शासन स्मर्ग में श्राता है। उनको वस्तु का यथार्थ कथन ध्यान में ग्रा जाता है। उनका उपदेश एकांत मत का निराकरण करने याला है व श्रने-कांत मतका स्थापन करने वाला है जैसा कि वस्तुका स्वरूप है व जिसको स्वयं ग्राचायं इसी स्तोत्र में ग्रागे दिखलायेंगे। तथा जिन्हों के उपदेश से ग्रनेकों को मोक्षका मार्ग मिला व जो उपदेश ग्रब भी सुनने वालों को मोक्षमार्ग पर प्रेरित करता है ऐसे प्रभु का नाम स्मरण परम कल्याणकारी है, श्रात्मानुमवकी तरफ भुकाने वाला है, हरएक नाम वाले पुरुष का बोध कराता है। नाम रख़ने का प्रयोजन ही यह है कि जिसका नाम है उसके स्वरूप का ज्ञान नाम लेते ही स्मरण में श्राजावे। एक नाम तो ऐसा होता है जो मात्र नाम ही होता है, जैसा नाम वैसा श्रथं उसमें नहीं होता है जिसका नाम रक्खा जाता है। जैसे किसी मानव का नाम इन्द्रचन्द्र रक्खा जाय तो भी यह नाम उसका तो श्रवश्य बोध कराता है जिसका इन्द्रचन्द्र नाम है। दूसरा नाम ऐसा भी होता है जो उस गुराका वाचक हो, जो उसमें हो, जिसका नाम रक्खा जावे। श्री श्रजितनाथ भगवान का नाम ऐसा हो है। पवित्र जो श्रात्माएं हैं उनके नाम स्मरण से स्मरण करनेवाले का भाव पवित्र हो जाता है, जिससे पापों का नाश होता है, श्रंतराय कर्म का वल घटता है तथा जितना ग्रंश उस पवित्र भाव में शुभराग हो जाता है उतना ग्रंश पुण्यकर्म का वंध भी होता है। इसीलिये मंगल के लिये पूज्य पुरुषों का नाम लेना हितकर समक्षा जाता है। ब्यवहार में प्रवर्तते हुए मुनिगरा भी जब किसी शास्त्रका व धर्मीपदेश का व ग्रंथ सम्पादन का काम प्रारंभ करते हैं तो परमात्मा का नाम व गुरा स्मररा रूप मंगलाचररा करते हैं। मंगल शब्द का भ्रथं है कि जो मं अर्थात् पाप उसको गल-गलावे सो मंगल है। तथा मंग भ्रयात् मुख को ल-लाति उत्पन्न करावे सो मंगल है। पूज्य पुरुषों के गुरगों की तरफ उपयोग जाने से ही पाप गलता है, पुण्य बंघता है। इसीलिये प्रारंभिक कार्य में होने वाले विघ्नों के टालने में यह मंगलाचररा निमित्त काररा हो जाता है। गृहस्य भी किसी भी धर्म कार्यको करते हुए मंगलाचरण करते हैं। लौकिक कार्यों के सम्पादन में भी गृहस्य परमात्मा का नाम स्मर्गा करते रहते हैं। वह भी इसीलिये कि उस कार्य के होने में जो बाधक कोई ग्रंतराय कर्म हो वह टल जावे। उसका बल घट जावे।

( जब यह सिद्धांत है कि पूज्य पुरुषोंकी भक्ति पाप गलाती है, पुण्य लाती है तव जनका उपयोग मात्र इस भावसे करना कि पाप हटे, पुण्य प्रगटे सम्यक्तवमें बाचक नहीं है)

जहां यह माना जायगा कि परमात्मा का नाम लेंगे तो वह प्रसन्न होकर हमारा काम कर देगा प्रथवा नाम लेनेसे प्रवश्य काम हो ही जायगा, वहां पर सम्यक्त्व माव बिगड़ जाता है। सम्यग्टिंक्ट ज्ञानी नाम व गुएा स्मर्एासे कोई शर्त नहीं बांधता है। वह उदासीन भाव से प्रपना कर्तव्य करता है। यदि कार्य सफल होगया तो समभता है कि पाप कर्म हलका था, वह मञ्जलाचरएसे टल गया। यदि काम सफल न हुन्ना तो कुछ बेद नहीं मानता है। वह जानता है कि ग्रंतराय कर्म तीन्न था इससे नहीं टला। जैसे प्रवीए रोगी ग्रोंकिंघ सेवन करता है, ग्रोंबिंघ कभी पूरा गुएा करती है, कभी कम गुएा करती है, कभी गुएा नहीं करती है। यदि गुएा नहीं करती है तो वह रोगी यही समभता है कि रोगकी प्रवल्ता है इससे गुएा नहीं हुन्ना। वह ग्रोंबिंघ बनानेवाले को दोषी नहीं ठहराता है। यदि रोग शमन हो गया तो ग्रोंबिंघ का ग्रसर मात्र हुग्ना ऐसा मानता है, ग्रोंबिंघ बनानेवाले कोई श्रद्धत करामात नहीं समभता है। परम पूज्य पुरुषों के नाम व गुएा का स्मरए श्रद्धा व ज्ञान पूर्वक किया हुग्ना पाप—शमन व पुण्य-बंध का साधन है। संसारी रोगी प्राणी श्रपने पाप के शमन के लिये निरन्तर भगवान की नाम कपी ग्रोंबिंघ सेवन किया करता है। नाम मात्र हो लेने से पाप गलते हैं। गुएगों के स्मरएा की तो बात ही निराती है। श्री सानतुं गांचार्य भक्तामर स्तोत्र में कहते हैं—

श्रास्तां तव स्तवनमस्तसमस्तदोषं, त्वत्संकथापि जगतां दुरितानि हन्ति।। दूरे सहस्रकिरणः कुरुते प्रभैव, पद्माकरेषु जलजानि विकासभाञ्जि॥।।।

भावार्थ है प्रभु ! ग्रापकी स्तुति तो सर्व रागादि दोषों को दूर करने वाली हैं। श्रापकी तो बात ही क्या ! वह तो दूर रही ग्रापका नाम मात्र हो जीवों के पापों को नाश कर डालता है। सूर्य की किरएगों का प्रकाश तो दूर हो रहो, उनका सबेरे के समय कुछ उजाला खरोवरों के भीतर कमलों को प्रफुल्लित कर देता है, उनका उदासीनपर दूर हो जाता है। इसलिये श्री समन्तभद्राचार्य कहते हैं कि हे ग्राजितनाथ भगवान ! ग्रापका नाम ग्रात्मिसिद्ध करने में व नाम लेने वाले के इब्ट प्रयोजन की सिद्धि करने में परम सहायक है। यद्यपि ग्राप जीतराग भक्त पर कुछ भी ग्रनुग्रह नहीं करते तथािंव ग्रापके नाम व गुरा स्मरएग में यह शक्ति है कि विना ग्रापकी ग्रात्मा के दखल दिये हो भक्त का पाप कट जाता है व उसे पुण्य का संचय होता है तथा ग्रात्मानुभवकी जागृति का निमित्त हो जाता है।

ग्रय भी जग लेते नाम भगवत् प्रजितका, सत् शिवमगदाता वर प्रजित तीर्थंकर का। मंगल कर्ता है परमश्चि नाम जिनका, निज कारजका भी लेत नित नाम उनका ॥७॥ उत्थानिका—किसलिये प्रभु कर्मबन्धको क्षय करके सर्वज्ञ हुए इस बात को नताते हैं—

यः प्रादुरासीतप्रभुशक्तिभूम्ना भव्याशयालीनकलङ्कशान्त्यै । महामुनिम् कत्रघनोपदेहो यथारिवन्दाभ्युदयाय भास्वान् ॥ । । ।

श्रन्वयार्थ सह भाषा टोका—(यथा) जैसे (मुक्तघनोपदेहः) बादलों के श्राच्छा-दन से छूटकर (भास्वान्) सूर्य (ग्ररविन्दाम्युदयाय) कपलों के विकास के लिये उदा-सीनपने निमित्त कारण हो जाता है। उसी तरह (यः महामुनिः) वे श्रजितनाथ भगवान प्रत्यक्ष ज्ञानी या गराधरों के स्वामी परम स्नातक (प्रभुशक्तिभूम्ना) जगत का उपकार करनेवाली श्रपनी वाणी के महात्म्य से श्रर्थात् श्रपनी दिव्यघ्विन द्वारा जीवादि पदार्थों का सत्त्य स्वरूप का प्ररूपण करके उस परम पित्र शासन के प्रभाव से (भव्याशयालीन-कलंकशान्त्ये) भव्यों के चित्त में जो श्रज्ञान व रागादि कलंक लगा हुश्रा था व उनका कारण ज्ञानावरणादि कर्मवंध था उसके नाश के लिये (प्रादुरासीत्) प्रकाशमान हुए।

भावार्थ — जैसे सूर्य स्वयं ही जब बादलों से ढका होता है तब उसका प्रकाश छिपा रहता है परन्तु जब सेघ चले जाते हैं तब वह स्वयं प्रकाशमान हो जाता है। वह सूर्य प्रपने स्वभाव में काम करता रहता है। वह यह नहीं चाहता है कि मेरे प्रकाश से भंधकार टले व कमल प्रफुटिलत हों परन्तु ऐसा कुछ निमित्त नैमित्तिक वस्तु का स्वभाव है कि जब सूर्य का प्रकाश होगा तब ग्रंघकार मिटे हो गा व कमलों का वन फूले हो गा। वंसे श्री ग्रजितनाय भगवान ग्रपने ज्ञानायरणादि कमों का नाश कर व केवलज्ञानी ग्रर्रहंत परमात्मा होकर धाप ही प्रकाशमान हुए। परन्तु उनके प्रगट होने से यह यस्तु का स्वभाव है कि उनका तो ग्रज्ञान मिटा ही परन्तु जगत का भी ग्रज्ञान मिटा य भव्य जीवों को परम प्रसन्नता हुई। जैसे सूर्य की किरणें स्वभाव से ही फैलती हैं वैसे ग्ररहंत भगवान की दिव्यध्यनि स्वभाव से ही प्रगट होती हैं। उसकी सुनकर भव्यजीवों के ग्रमिप्राय में जो मिध्यात्वका कलंक था जिससे वे ग्राय ग्रात्मा के स्वस्प से विमुख थे व ग्रनात्मा की तरफ सन्मुख थे व जिससे वे इन्द्रिय विषय मुख के लोलुपी थे व ग्रतीन्द्रिय ग्रात्मिक मुख के भोग से शून्य थे, वह कलंक दूर हो जाता है। तथा उनका पाप गल जाता है ग्रीर ये उस सच्चे रत्नत्रय रूपी मोक्ष मार्ग को पा लेते हैं, जिसके उत्तर चलके ये भी श्रो ग्ररहत परमात्मा के समान ग्रपना कर्म कलंक मिटाकर परमात्मा हो जाते हैं।

यहां पर श्राचार्य ने सूर्य का हव्टांत देकर यही प्रगट किया है कि अरहंत भगवान विलकुल इच्छा नहीं करते कि किसी का श्रज्ञान मिटे व किसी को मोक्षमार्ग मिले तथापि ऐसा कुछ वस्तु स्वभाव है कि उनकी बागी खिर जाती है। ग्रीर वह श्रोताग्रों के कानों में उनहीं की भाषा में जिसे वे समभते हैं ऐसी पड़ती है कि वे परम तृष्त हो जाते हैं ग्रीर अपना श्रज्ञान मिटाके सम्यक्त्वी या सम्यग्ज्ञानी हो जाते हैं। प्रभु का अरहंतपना उनके लिये तो हितकर है ही। परन्तु दूसरों के लिये भी स्वयं ही उदासीनपने ऐसा हितकर होता है कि उनका भी परम कल्याग हो जाता है, वे भी उसी पथ के ग्रनुयायी होकर अरहंत हो जाते हैं या मोक्षमार्ग का साधन मुनि या श्रावक या सम्यक्त्व भावमें करने लग जाते हैं। धन्य है श्री श्रजितनाथ भगवान की महिमा, जिसका गुग्गान वागी से हो नहीं सकता।

श्री श्ररहंत भगवान वीतराग होने पर भी किस तरह दूसरों के उपकार व प्रवकार में कारण पड़ जाते हैं इस बातको पात्र केशरी स्तोत्र में इस तरह बताया है—

ददास्यनुपमं सुखं स्तुतिपरेष्वतुष्यन्निष । क्षिपस्य कुषितोषि च ध्रुवमसूयकान्दुर्गतौ । न चेश ! परमेष्ठिता तव विषय्यते यद्मवान् । न कुप्यति न तुष्यति प्रकृतिमाश्रितो मध्यमाम् ॥द॥

भावार्थ—है भगवान् ! जो भ्रापकी स्तुति करते हैं उन पर भ्राप राजी न होते हुए भी अनुपम सुख देते हैं अर्थात् वे स्वयं श्रात्मा में लय होकर श्रात्मानंद प्राप्त कर लेते हैं। तथा जो श्रापके साथ द्वेष रखते हैं श्रर्थात् श्रापको नहीं पहचान कर द्वेषी मोही देवादि की भक्ति में लीन हैं व श्रापकी निन्दा करते हैं उनपर श्राप कोध नहीं करते हैं तो भी वे दुर्गति में चले जाते हैं। तो भी हे ईश ! श्रापके श्रहंत परमेष्ठीपने में कोई विरोध नहीं श्राता है; वयोंकि श्राप न तो द्वेष करते हैं न राग करते हैं, श्राप तो वोतराग भावमें ही लीन हैं।

मालिनी छन्द।

जिम सूर्य प्रकाशे, मेघदल को हटाकर । कमल बन प्रफुल्लें, सब उदासी घटाकर । तिम मुनिवर प्रगटे दिव्य वासी छटाकर । भविगण श्राशय गत, मल कलंकं मिटाकर । ।।। उत्थानिका—भगवान ने प्रकाशमान होकर क्या किया—

येन प्रग्तीतं पृथु धर्मतीर्थं ज्येष्ठं जनाः प्राप्य जयन्ति दुःखम् । गाङ्गं हृदं चन्दनपंकशीतं गजप्रवेका इव धर्मतप्ताः ॥ ६॥

श्रन्वयार्थ-(येन) जिस श्री ग्रजितनाथ तीर्थंकर देवने (पृथु) महान् पर्यात् सर्व

पदार्थों को विषय करने वाले (ज्येष्ठ) व सर्व से उत्तम ऐसे (धर्मतीर्थं) उत्तम क्षमािव हुए व रत्नत्रय लक्ष्मण रूप धर्म को जो संसार-समुद्र से पार करने के लिये तीर्थ रूप है (प्रणीतं) वर्णन किया है। [प्राप्य) जिसको समक्त कर (जनाः) भन्य जीव (दुःखं) संसार भ्रमण के क्लेश को (जयंति) जीत लेते हैं श्रथात् संसार से पार हो जाते हैं (इव) जैसे (धर्मतप्ताः) तीत्र गर्मी के दुःख से पीड़ित (गजप्रवेका) बड़े २ हाथी (चंदनपंकशीतं) चंदन की कीचड़ के समान शीतल (गांगं हृदं) गंगा के कुण्ड को (प्राप्य दुःखं जयन्ति) पाकर व उसमें नहाकर श्रपने क्लेश से छूट जाते हैं व शांति पा लेते हैं।

भावार्थ-यहां पर श्राचार्य ने यह श्राशय प्रगट किया है कि भगवान श्री म्रजितनाथकी जो दिव्यघ्वनि प्रगट हुई उसमें सर्वोत्तम व महान धर्मका स्वरूप प्रगट किया गया । तीर्थंकर भगवान का नाम तब ही सार्थंक होता है जब वे उस तीर्थंको प्रकाश करते हैं जिसको स्वीकार कर भव्य जीव संसार समुद्र से पार हो जावें। वह तीर्थ एक घर्म है। सर्वज्ञ भगवान वीतराग हैं ग्रतएव उन्होंने जो कुछ धर्म का सच्चा स्वरूप था उसे ही दिखाया है। उसमें कभी कोई बाधा नहीं ग्रा सकती है। तथा वह नियम से मोक्ष द्वीप को प्राप्त कराने वाला है।। निश्चयनय से वह धर्मा श्रात्मा का निज स्वभाव है। जव श्रात्मा अपने श्रात्मा को सर्व परद्रव्य, परभाव व परके निमित्त से होने वाले विभाव उन सबसे भिन्न एक श्रमूर्तीक श्रखंड ज्ञान दर्शन सुख वीर्य ग्रादि शुद्ध गुर्गोका एक श्रमिट समूह रूप श्रविनाशी ऐसा समभता है श्रीर उस रूप ही विश्वास करता है तथा सर्व से रागद्वेप छोड़ कर एक अपने ही यथार्थ स्वरूप में तन्मय होता है उस समय निश्चय सम्यादर्शन, सम्याज्ञान व निश्चय चारित्र रूप एक ग्रपने ग्रात्मा का ही स्वानुभवगोचर भाव ग्रपने में भलकता है। यही स्वसंवेदन ज्ञान रूप छात्मीक शुद्ध भाव है। वह ही धर्मतीर्थ है जिससे संसार के कारण रागद्वेष व कर्म वंध स्वयं कट जाते हैं श्रीर यह श्रात्मा शुद्ध होते होते परमात्मा हो जाता है। इस स्वानुभव रूप धर्म से बढ़कर कोई महान धर्म नहीं है। जब तक इसको न पावे, लाख तरह का लाखों वर्ष तप जप किया जावे वह कभी मोक्ष नहीं प्राप्त करा सकता है। यह धर्म स्वानुभवनोचर है। इसे कोई खण्डन नहीं कर सकता है। इसी धर्म को गंगा कुण्ड की उपमा दी है। जो संसारी भवाताप से पीड़ित हैं, तृष्णा के उद्देग से श्रत्यन्त वृष्टी हैं. मिथ्यात्व के कारण भववनमें भटकते हुये संतापित हो रहे हैं वे जब इस स्वातमानुभव रूप धर्म में गोता लगाते हैं तो परम शांत हो जाते हैं, सर्व दुः लीं को जीत लेते हैं, बड़े ही सुखी हो जाते हैं। जैसे घूप से सताये बड़े २ हाथी चंदन समान शीतल गंगा कुण्ड में गोता लगाने से दुःख रहित शांत हो जाते हैं। व्यवहार मुनि व गृह्य धर्म जो कुछ श्री जिनेन्द्र भगवान ने बताया हैं वह भी इसी हेतु से कि वह साधक किसी तरह निश्चय धर्म जो स्वात्मानुभव है उसको प्राप्त करले। दशलक्षरणी धर्म व व्यवहार सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र सब निश्चय धर्म के लिये ही साधन किये जाते हैं। यदि निश्चय धर्म न हो तो वे सब व्यवहार धर्म वृथा हैं—मोक्ष के साधक नहीं हैं।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य समयसार में कहते हैं-

मोत्तण णिच्छयट्टं ववहारेण विदुसा पवट्टन्ति । परमद्रमस्सिदाण दु जदीण कम्मक्खग्रो विश्विग्रो ।१५६

भावार्थ—निश्चय ग्रात्म स्वरूप को छोड़कर विद्वान साधु मात्र व्यवहार धर्म में नहीं चलते हैं क्योंकि जो यतिगए परमार्थ जो स्वानुभव है उसको ग्राश्रय करते हैं, उन्हीं के कर्मों का क्षय होता है। श्रीनागसेन मुनि तत्त्वानुशासनमें निश्चयधर्म को बताते हैं—विद्यासुः स्वं परं ज्ञात्वा श्रद्धाय च यथास्थिति। विहायान्यदर्निथत्वात् स्वमेवावेतु पश्यतु ॥१४३॥

भावार्थ—ध्यान करने वाला आत्मा स्व परको जानकर व यथार्थ भद्धान करके परको छोड़कर आत्मा को ही जाने व देखे। यही यथार्थ स्वानुभव दशा है।

इन्टोपदेश में श्री पूज्यपाद श्राचार्य कहते हैं-

ग्रविद्याभिदुरं ज्योतिः प्रं ज्ञानमयं महत् । तत्प्रष्टव्यं तदेष्टव्यं तद्दष्टव्यं मृमुक्ष्मिः ॥४६॥

मालिनी छन्द

जिसने प्रगटाया, घर्म भव पार कर्ता, उत्तम भ्रति ऊचा, जान जन दुं स हरता ।। चन्दन सम शीतल, गंग ह्रदमें नहाते, बहुघाम सताए, हस्तिवर शांति पाते।।।।।

उत्थानिका—न्या भगवानने किसी फलको उद्देश में रखकर धर्म तीर्थका प्रकाश किया था ? इस पर स्तुतिकार कहते हैं—

स ब्रह्मनिष्ठः समित्रशत्रुविद्याविनिर्वान्तकषायदोषः । लब्धात्मलक्ष्मीरजितोऽजितात्मा जिनः श्रियं मे भगवान् विधत्तां ॥१०॥

श्रन्वयार्थ — इस श्लोक में यह दिखाते हैं कि भगवान ने कोई फलकी इच्छा नहीं की। (सः) वह श्रजितनाथ भगवान (ब्रह्मनिष्टः) सर्व दोष रहित श्रपने परमात्मस्वभाव में तल्लीन हैं (समिमित्रशत्रुः) उनके लिये शत्रु व मित्र समान हैं ग्रथित वे परम वीतरागी है। (विद्याविनिर्वातकषायदोषः) जिन्होंने श्रात्मज्ञानकी व ग्रात्मध्यान की कला के प्रकाश से ग्रपने फोधादि कषायों को व सर्व दोषों को ग्रथित् ज्ञानावरणादि चार घातिया कमों को नाश कर उाला है (लब्धात्मलक्ष्मीः) व जिन्होंने ग्रनन्त ज्ञान दर्शन मुखवीयंमई प्रपनी ग्रंतरंग लक्ष्मीको प्राप्त कर लिया है (जितात्मा) व जो इन्द्रिय विजयी व ग्रात्माधीन हैं (जिनः) व कमोंको जीतनेवाले वीर हैं (भगवान्) ऐसे विशेष ज्ञानवान व पूजनीय (ग्रजितः) ग्रंतरंग विहरंग शत्रुग्रों से न जीतेजानेवाले श्री ग्रजितनाथ महाराज (मे) मुक्त समन्तभद्रको (श्रियं) श्रनंत ज्ञानादि लक्ष्मी (विधत्ताम्) प्राप्त करने में सहायक हों।

भावार्थ-यहां यह बताया है कि श्री ग्रजितनाथ तीर्थंकर को केवलज्ञान का लाभ हो जाने पर किसी तरहकी इच्छा नहीं हो सकती । क्योंकि उनका उपयोग जो अल्पज्ञानी की दशा में इत्द्रिय व मनके द्वारा काम करता था सो उपयोग श्रपने ब्रह्म स्वरूप श्रातमा में मगन व लीन होरहा है। इससे कोई संकल्प विकल्प उठने की जगह ही बाकी नहीं रही है। श्रात्मरूप होनेसे वे परम वीतरागी हैं। कोई शत्रुता करे तो उस पर फोध नहीं करते, कोई प्रशंसा करे व मित्रता करे तो उस पर राग नहीं करते। इसका भी कारण यही है कि भेद विज्ञान द्वारा प्राप्त स्वात्मानुभव के द्वारा उन्होंने सर्व कोधादि कषायों को व श्रज्ञा. नादि के दोवों को व सामान्य से चार घातियां कर्मीको नाश कर डाला है श्रीर श्रवने श्रात्मीक धनको प्राप्त कर लिया है तथा श्रात्मीक सुखके भोगमें परम श्राशक्त हैं। उन्होंने सर्व इच्छाग्रोंको व सर्व कर्मोंको जीत लिया है, उनका कोई सामना करनेवाला नहीं रहा। इसीलिये भगवानने भ्रपने भ्रजित नामको सफल किया है। साक्षात् परमात्मा स्वरूप होकर प्रभुने प्रपूर्व ज्ञान व प्रपूर्व ग्रानंदका जाभ किया है। श्री समन्तमद्राचार्य भावना भाते हैं कि में उनकी स्तुति करके यही चाहता हूँ कि उन ही के गुणानुवाद से व उन ही के उपदेश में मैं स्वयं ग्रात्मस्य होजाऊं व ग्रपने कर्म-शत्रुग्रोंको बिजय करके ग्रनंतज्ञानादि लक्ष्मीको प्राप्त करके उन ही के समान ही अरहन्त होजाऊं। श्रीर में किसी क्षराभंगुर वस्तुकी चाह नहीं रखता । वास्तवमें बीतराग भगवान कथित जिन धर्मकी यही स्नाज्ञा है कि मानवका ध्येय स्वात्मस्वरूपको प्राप्ति हो होना चाहिये। यही मोक्ष है, यही निज स्वभाव है झोर इसी ही हेतु से निश्चय व व्यवहार धर्मका साधन करना चाहिये। यही चीतरागभाव परमानदका दाता है व ग्रात्माको परमात्म-पदमें स्थापन करानेवाला है। वास्तव में भी जिनेन्द्र के गुणोंका स्तवन ग्रपने ही आत्मका स्तवन है। इसीलिये यद्यपि वह राग

रूप भलकता है परन्तु वह वीतरागता व ग्रात्मानुभवकी ही तरफ ले जानेवाला है। ज्ञानीजन स्वात्मीक भावना के ही लिये स्तवन करते हैं। क्योंकि निश्चनयसे श्रीजिनेद में ग्रीर ग्रात्मा में कोई भेद नहीं है। श्री योगेन्द्राचार्य योगसार में कहते हैं—

सुद्धप्पा ग्रह जिणवरइ भेउ म किमपि वियाणि । मोक्खइ कारण जोईया णिच्छइ एउ विवाणी ॥२०॥ जो जिग्रु सो ग्रप्पा मुणहु इह सिद्धतहु साह। इउ जागोविण जोयइहु छडहु मायाचाह।।२१॥

श्रयात्—शुद्ध ग्रात्मा श्रौर जिनेन्द्र में कोई भेद मत जानो यह ज्ञान निश्चय से है ! योगी मोक्षका कारण है । जैन सिद्धांत का यह सार है कि जैसा जिन है वंसा हो यह ग्रात्मा है, हे योगी ऐसा जानकर माया छोड़ ।

जो परमप्पा सो जि हउं जो हउं सो परमप्पु । हउ जारोविशा जोडग्रा घण्ण म करहु वियप्पु ॥२२॥

भावार्थ—जो परमात्मा है सो ही मैं हूँ, जो मैं हूं सो ही परमात्मा है। हे योगी ! ऐसा जानकर स्वात्मा का ग्रमुभव कर ग्रीर ग्रधिक विचार न कर।

यहां टीकाकार ने जिनश्चियंको एक पद मानकर जिनकी लक्ष्मी ऐसा ग्रथं किया है जबकि जिनः श्चियं ऐसा पाठ लेने से जिनः श्री ग्रजितनाथ का विशेषण मानके हमने ग्रथं किया है।

#### मालिनी छन्द

निज ब्रह्म रमानी, मित्र शत्रू समानी । ले ज्ञान कृपानी, रोषादि दोष हानी ।। लहि भातम लक्ष्मी, निजवशी जीतकर्मा । भगवन् भ्रजितेश, दीजिये श्री स्वशर्मा ॥१०॥

## (३) श्री संभवजिनस्तुतिः।

त्वं शम्भवः संभवतर्षरोगेः संतप्यमानस्य जनस्य लोके। ग्रासीरिहाकस्मिऽऽक एव वैद्यो वैद्योयथाऽनाथरुजां प्रशान्त्ये ॥११॥

अत्वयार्थ—श्री समन्तभद्राचार्य श्री संभवनाथ स्वामी को ग्रपने मन के सामने रख के इस तरह स्तुति करते हैं कि (त्वं) श्राप (शम्भवः) भव्य जीवों को सुख के कारण हो तथा (सम्भवतर्षरोगैः संतप्यमानस्य जनस्य) संसार सम्बन्धी विषय भोग की तृरणा रूपी रोगों से पीड़ित मानव के लिये (इह लोके) इस लोक में ग्राप (श्राकस्मिकः एवं वैद्यः) विना किसी फलको चाहने वाले श्राकस्मिक ही वैद्य (श्रासीः) हो यथा जैसे

(ग्रनाथरुजां) किसी ग्रशररा, निर्धन व ग्रसहायके रोगों को (प्रशान्त्ये) दूर करने के लिये (वैद्यः) कोई ग्रचानक बिना बुलाए, परोपकारी वैद्य ग्रकस्मात् सहाई हो जाता है।

भावार्थ- तीसरे तीर्थङ्कर श्री संभवनाथ स्वामी की स्तुति करते हुए श्राचार्य ने उनके दो नामों पर लक्ष्य दिया है-एक शंभव दूसरे संभव । शंभव का ग्रर्थ यह किया कि उनके स्मरण व ध्यान व भजन से भव्य जीवों को सुख की प्राप्ति होती है इसलिये वे शंभव हैं। दूसरे सभव का अर्थ किया है कि बार २ किसी कम टूटे बिना चलने वाले संसार व ससारी जीव उसके थ्राप नाथ हैं व रक्षक हैं। इसी भ्रर्थ का विशेष खुलासा एक परोपकारी निस्पृह वैद्य का दृष्टांत देकर किया है। जैसे कहीं कोई श्रनाथ रोग से पीड़ित पड़ा घबड़ा रहा हो, वह द्रव्याभाव से व सहायता के अभाव से किसी वैद्य को बुला भी नहीं सकता हो, अचानक उसके दुःख को देखकर एक परोपकारी चैद्य आ जाता है। वह उसको श्रौषि बताता है व उसे सेवन करने की प्रेरगा करता है व विश्वास दिलाता है कि यदि तू सेवन करेगा तो निश्चय से तू निरोगी हो जायगा । वह रोगी जब उस परोप-कारी निरपेक्ष वैद्य की शिक्षा के अनुसार श्रीषिका सेवन यथार्थ रूप से करता है तब वह स्वयं श्रच्छा हो जाता है। इसी तरह श्री संभवनाथ स्वामी जब श्ररहंत हुए तव विना किसी फल की इच्छा के श्रकस्मात् उनका दिव्य उपदेश उन भव्य जीवों के पुण्यके उदय से उन्हों के हितार्थ हुन्ना जो श्रनादिकाल से मोहकर्म के प्रेरे हुए संसार में तृष्णारूपी रोग से पीड़ित होकर घवड़ा रहे थे। वे बिचारे श्रज्ञान से उस रोग की यथार्थ श्रौषि न पाते हुए तृष्णाकी शांति के लिये इंद्रिय विषयों में दौड़ २ कर जाते थे, तब तृष्णा रोग को श्रीर भी बढ़ा लेते थे। इसी विषय-तृष्णावश पाप कर्म बांघ दुर्गति में दुःख उठाते थे। उन जीवों को प्रकरमात् जब भगवान को दिव्यवाग्गो से रत्नत्रयमई जिनधर्मका स्वरूप प्रगट हुन्ना कि जो संसार की तृष्णामई रोग के शमन की सच्ची दवाई है। तब जिन २ भव्य रोगियों ने इस धर्म रूपी भ्रौषित पर विश्वास किया भ्रौर उसका यथार्थ रोति से सेवन किया उनका संसार रोग मिट गया-वे श्रात्मानन्द को पाकर परम तृष्त हो गए। ग्रौर वरावर ग्रात्मा-गुभवमई दिव्य श्रीपिध के सेवन से मोहादि कर्मी को नाशकर विलकुल ससार रोग रहित निरोग, स्वस्थ य स्वाघीन होगए। यहां वैद्य का स्ष्टांत इसीलिये दिया है कि वैद्य मात्र श्रीपिध का बताने बाला है, वैद्य वैसे ही किसी रोगी का रोग दूर नहीं कर सकता। जब रोगी स्वयं श्रीपधि सेवन करेगा तब ही वह श्रच्छा होगा । इसी तरह सर्वज्ञ वीतराग श्रह्त भगवान किसी भी भक्त को मुक्ति नहीं दे सकते, न उसके संसार रोग को शमन कर सकते हैं, वे

तो मात्र सत्य उपाय बताने वाले हैं। जो कोई उस पर विश्वास करेगा श्रीर पुरुषायं करके उसीका सेवन करेगा, तथा वसा ही सेवन करेगा जैसा—श्री श्रहेंत भगवान ने कहा था तो श्रवश्य वह कर्मों का नाश करके कभी न कभी मुक्त हो जायगा। जो लोग ऐसा समस्त लेते हैं कि परमात्मा भक्त को पार कर देता है चाहे वह मोक्ष का साधन न भी करे सो बात इस कथन से हट जाती है। श्रात्मशुद्धि श्रपने ही श्रात्मध्यान रूपी पुरुषार्थ से होती है यह नियम हैं। इसके बिना न श्राज तक किसी को हुई हैं, न होगी, न होती है। स्वन्तत्रता का एक ही मार्ग है श्रीर वह श्रात्म—स्वातंत्र्यका श्रनुभव है। यही बात यहां प्रगट की है। क्योंकि श्री संभवनाथ स्वामी वैद्य के समान यथार्थ उपाय बतानेवाले हैं, इसलिये बारबार नमस्कार व स्तवन करने योग्य हैं। वास्तव में श्रपना उद्धार श्राप से ही होता है। जैसा श्री पुज्यपाद स्वामी ने इच्टोपदेश में कहा है:—

स्वस्मिन् सदिभलाषित्वादभीष्टजायकत्वतः । स्वयं हितप्रयोक्तृत्वादात्मैव गुरुरात्मनः ॥३४॥

श्रर्थात्—श्रात्मा का निश्चय गुरु श्रात्मा ही है, वयोंकि श्रपने ही भीतर श्रपने हित की वांछा होती है, तथा ध्रापको ही मोक्ष के उपाय का ज्ञान भी करना पड़ता है व श्रापको ही श्रपने हित के लिये प्रयोग करना पड़ता है। वास्तव में श्री श्रह्तदेव, निर्ग्रन्थ गुरु व शास्त्र श्रादि बाहरी प्रेरक व उदासीन निमित्त हैं। जो स्वयं पुरुषार्थ न करेंगे वे कदापि शिवशी न लहेंगे।

### भुजंगप्रयात छन्द ।

तुही सौख्यकारी, जगतमें नरों को, कुतृष्णा महाव्याधि, पीड़िन जनों को। श्रमानक परम वैद्य है, रोगहारा, यथा वैद्य ने दोनका रोग टारा ॥११॥

उत्थानिका—जिस जगत के प्राश्यिमों के मगवान प्रचानक वैद्य हैं वे जगत के प्राश्मी कैसे दुखी हैं सो बताते हैं—

अनित्यमत्रागमहंक्रियाभिः प्रसदतिमिथ्याध्यवसायदोषम् । इदं जगज्जन्मजरान्तकार्तं निरञ्जनां शान्तिमजीगमस्त्वम् ॥१३॥

अन्वयार्थ—(इदं जगत्) इस दीखने वाले जगत के प्राश्मियों की (ग्रनित्य) जी किसी भी शरीर में सदा रहं नहीं सकते अर्थात् पर्याय की अपेक्षा जो नाशवत हैं। (अत्राएां) व जिनका कोई मरूरा से व तीव दुःखों के सहने से रक्षा करने वाला नहीं है तथा (ग्रहंकियाभिः प्रसक्तमिध्याध्यवसायदोपम्) जो शरीर की अवस्था में ग्रहंकार दुढि व स्त्री पुत्रादि धन आदि में ममकार दुढि रखने से मिथ्था श्रिभप्राय के दोष से दूषित हैं

श्रीर इसीलिये (जन्मजरांतकार्त ) जन्म जरा व मरण के दुःखों से निरन्तर पीड़ित हैं उनको (निरञ्जनां शांति) कर्म कलक से दूर करके परम बीतराग भाव को (वं श्रजीगमः) श्रापने प्राप्त कराया।

भावार्थ-इस रलोक में श्राचार्य ने संसारी प्राशायों के ससार रूपी रोग का बहुत ग्रच्छा खुलासा किया है। वास्तव में हर एक ग्रवस्था जो यह ससारी जीव कर्मी के उदय से पाता है, नित्य नहीं रह सकती। जो शरीर बनता है वह एक दिन जरूर नष्ट हो जाता है। जिस शरीर के साथी माता, पिता, स्त्री, पुत्र, बन्धु व मित्र होते हैं उनका भी वियोग श्रवश्य हो जाता है। जो लक्ष्मी श्रांज किसी के साथ है, पुण्य के क्षय होने से चली जाती है। जो प्राज राजा है वह रंक हो जाता है। जो प्राज निरोगी है वह रोगी हो जाता है। जो श्राज श्रधिकारी है वह दीन सेवक हो जाता है। जो श्राज युवान है बह बुड्ढा हो जाता है। हर एक ग्रवस्था विजली के चमत्कारवत् चञ्चल है। पानी के बुद्वुदे के समान नाशवंत है। देखते देखते श्रवस्था बदले जाती है। राज्यपाट उलट पलट हो जाते हैं। कोई भी प्रांगी इन अनित्य पदार्थी को नित्य करके नहीं एख सकता है। इसी तरह इस जगत का हर एकं प्राां श्रशरण है। जब मरण का समय श्रा जाता है कोई पित्र, वैद्य, श्रीषधि, मंत्र, तन्त्र, यन्त्र, स्त्री, पुत्र, नौकर, चाकर, दुर्ग, पाताल, स्वर्ग-पुरी श्रादि कोई भी वचा नहीं सकते। लाचार होकर वड़े २ चक्रवर्ती व इन्द्र श्रादि की भी ग्रंपना शरीर छोड़ना पड़ता है। कोई ईश्वर परमात्मा भी किसी को मरने से बचा नहीं सकता। इसी तरह जब पाप के उदय से रोग, शोक, वियोग, दरिद्र आदि घोर कष्ट पड़ जाते हैं तब भी कोई रक्षा नहीं कर सकता। इस जीव को स्नाप ही भोगना पड़ता है। मित्र, स्त्री, पुत्र श्रादि सब देखते ही रहते हैं। कोई दुःख को बांट नहीं सकता है। इसके सिवाय संसारी प्राएगे ऐसी मोह की मदिरा विये हुए हैं जिसके नशे में प्रयने श्रात्मा को विलकुल भूले हुए हैं। इसलिये जिस शरीर में व जिस अवस्था में होते हैं उसमें यह श्रहंकार कर लेते हैं कि मैं पशु हूँ, मैं वृक्ष हूँ, मैं पक्षी हूँ, मैं मानव हूँ, मैं पुरुष हूँ, मैं स्त्री हूँ, में राजा हूँ, में धनवान हूँ, में महाजन हूं, में दातार हूं, में तपस्वी हूं, में वती हूं, मैं धर्मात्मा हूं, मैं परोपकारी हूँ, में दीन हूँ, में दुःखी हूँ, मैं वालक हूँ, में जवान हूँ, में बूढा हूँ इत्यादि । तथा जो वस्तु पुण्य के उदय से अपने सम्बन्ध में ह्या जाती है उसमें समकार कर लेते हैं। जैसे मेरा वस्त्र है, मेरा श्राभूषण है, मेरा घर है, मेरा राज्य है, मेरी जाति है, मेरा देश है, मेरा पुत्र है, मेरी स्त्री है, मेरी पुत्री है, मेरा मित्र है, मेरा

सेवक है, मेरा मालिक है इत्यादि । इस तरह ग्रहकार व ममकार में ग्रंधे होते हुए इन्द्रिय विषयों के लिये लोलुपी होते हुए श्रात्मीक सुख को भूले हुए मैं सुखी, मैं दु:खी, इस भाव में सने हुए मिथ्यात्व के प्रवल दोष से पीड़ित रहते हुए तीव्र कर्म बांधते हैं।

बारबार श्रायु व गित कर्म बांधकर एक शरीर में जन्मते हैं वहां कवाचित् बूढ़े होते हैं फिर मरते हैं फिर जन्मते हैं श्रीर श्रनेक इब्ट वियोग, श्रनिब्द संयोग, रोग, दिद श्राहि दुःखों के साथ २ श्रवश्य होने वाले जन्म जरा मरण के कब्टों से सदा पीड़ित रहते हैं। ऐसी महा दीन संसारी प्राणियों की दशा हो रही है। ये जीव संसार के कर्म रूपी रोग से महान् कब्ट भोग रहे हैं। उनके लिये श्री श्ररहन्त भगवान ने रत्नत्रय धर्म रूपी ऐसी श्रमृतमई श्रौषधि बताई है कि जिन्होंने सेवन की, उनका कर्म कलंक मिटा। वे कर्मार्जन से रहित हो निरंजन हुए श्रीर उनका सर्व श्रहंकार ममकार व श्रातं भाव मिट गया, उनको श्रपने श्रात्मा का सच्चा श्रनुभव हो गया इसलिये उनको परम शांति व श्रातन्द का लाभ हुग्रा। वे श्रपने श्रविनाशी ज्ञानादि धन को पागए। परम तृष्त हो गए श्रीर परम स्वाधीन बन गए। धन्य हैं श्री संभवनाथ भगवान्! श्रापके उपदेश से संसारो जीव परम सुखी हुए। इसलिये श्राप इस दीन संसारी श्रशरण प्राणी के लिये सच्चे परम परोपकारी निरपेक्ष श्रकस्मात् वेद्य हैं। श्रापको बारबार नमस्कार हो। वास्तव मं इस संसार का ऐसा ही स्वभाव है। सारसमुच्चय में कुलभद्राचार्य कहते हैं—

कषायकलुषो जीवो रागरंजितमानसः । चतुर्गतिभवाम्बोधौ भिन्न नौरिव सीदित ॥३ !॥ कषायवशगो जीवो कर्म बद्दनाति दारुणम् । तेनासौ वलेशमाप्नोनि भवकोटिपु दारुणम ॥३२॥

भावार्थ—क्रोध, मान, माया, लोभादि कषायों से मैला जीव रागी मन वाला होता हुन्ना चार गतिरूपी संसारसमुद्र में दूटी नाव के सम्मान डूबता हुन्ना कच्ट पाता है। कषायों के ग्राधीन जीव भयानक कमों को बांधता है। उनके फल से यह जीव करोड़ों भवों में कठिन २ दु:ख उठाता है।

श्री श्रमितगति सुभाषित रत्नसंदोह में कहते हैं---

गलत्यायुर्देहे व्रव्यति विलयं रूपमिखलं। जरा प्रत्यासन्नी भवति लमते व्याधिरुदयम्।। कुटुम्बः स्नेहार्तः प्रतिहतमितलों भकलितो । मनो जन्मोच्छित्यै तदिप कुरुते नायमसुमान ॥३३३॥

भावार्थ—यह श्रायु गलती जा रही है। देह में सर्व रूप नाश होता जा रहा है। बुढ़ापा निकट श्राता जाता है, रोग प्रगट हो रहा है, कुदुम्ब स्नेह से दुःखी है या श्राप

कुटुम्ब के स्नेह से पीड़ित है तो भी ऐसा लोभी व दुर्वु द्धि प्राणी भ्रपना मन इस संसार के नाश के लिये तैयार नहीं करता है।

वास्तव में मोह की विचित्र महिमा है। इसके नाश के लिये तत्त्वज्ञान का श्रम्यास

दशा जग विनत्यं, शरण है न कोई। ग्रहं मम मई दोष, मिथ्यात्व बोई।।
जरा जन्म मरण, सदा दुख करे हैं। तुही टाल कमं, परम शांति दे हैं।। '२।।
उत्थानिका—ग्रोर हे प्रभु ! ग्रापने क्या किया सो कहते हैं—
शतह्दोन्मेषचलं हि सौख्यं तृष्णासयाप्यायनमात्रहेतुः।
तृष्णाभिवृद्धिश्च तपत्यजस्रं तापस्तदायासयतीत्यवादीः।। १३।।

प्रन्वयार्थ—(हि) निश्चय से (सौख्यं) यह इन्द्रिय सुख (शतहदोन्मेपचलं) विज्ञली के सलकने मात्र चञ्चल है (तृष्णामयाप्यायनमात्रहेतुः) तथा तृष्णामई रोग के वढ़ानं मात्र का ही कारण है। (तृष्णाभिवृद्धिः) यह तृष्णा की वढ़वारी (ग्रजलं) निरन्तर (तपित) संताप पैदा करती है (तापः) श्रौर यह ताप (तत् ग्रायासयित) इस जगत को ग्रनेक दुःखों की परम्परा से क्लेशित रखता है (इति) ऐसा (ग्रवादीः) ग्रापने उपदेश किया है।

भावार्थ—यहां पर श्राचार्य वे यह बताया है इन्द्रियों के भीग से जो सुख माना जा रहा है वह वास्तव में सुख नहीं है किन्तु दुःख रूप है। जगत में दुःख यदि कोई है तो वह तृष्णा का या इच्छा का ही है। जैसे मृग तृषातुर होकर भटक भटककर पानी न पाकर महान दुःखी रहता है वेसे यह संसारी प्राणी तृष्णा को न शमन करने के कारण क्लेशित रहता है। इन्द्रियों का सुख एक तो विजली के चमत्कार के समान चंचल है— थोड़ी देर माजुम होता है फिर इच्छा के बदलने से शक्त के श्रभाव से या योग्य वस्तु की श्रवस्था बदलने से बन्द हो जाता है। यदि इच्छानुसार भोग्य पदाथ न रहा व उसने परिणमन न किया व उसका वियोग हो गया तो वह सुख नष्ट हो जाता है। जद कि इस जगत में मर्ब हो चेतन व श्रचेतन वस्तुएँ श्रपनी श्रपनी पर्याय से श्रनित्य हैं श्रीर उन्हीं के प्राधीन इन्द्रिय सुख की मान्यता होती है, तब यह स्वयं सिद्ध है कि यह सुख श्रद्यत चञ्चल व नाशवंत है। फिर इस सुख के भोग से तृष्णा मिटने की श्रपेक्षा श्रविक बढ़ जाती है। जितना २ श्रविक भोग होगा उतना २ श्रविक तृष्णा का रोग वढ़ जायगा। तृष्णा भीतर २ यहत संनाप पंवा करती है। उस ताप से पीड़ित हो, यह प्राणी श्रनेक प्रकार उद्यम करके पलेश उठाता है। चाहता है कि तृष्णा मिटे, परन्तु यह नहीं मिटती

है। श्रीर शोध्र ही शरीर को छोड़ना पड़ जाता हैं। बस चाह को दाह में जलता हुआ ही आर्तध्यान व रौद्रध्यान से मरकर कुगित का पात्र हो जाता है—कुगित में जाकर दुःखी दिलद्री मानव, पराधीन पशु व कीड़ा मकोड़ा व वृक्ष श्रादि या नारकी हो जाता है श्रीर महान् कष्टों को भोगता है। इसलिये यह इन्द्रिय-जनित सुख दुःख का कारण है। मच्चा सुख तो श्रात्मीक है जो स्वाधीन है तथा श्रविनाशी है व परम तृष्तिकारक है। कुन्दकृत प्राचार्य श्री प्रवचनसार में कहते हैं—

सपर बाधामहिदं विच्छिन्ने बंबकारणं विसमं। जं इ दिये हि गेज्भ तं सुक्ख दुःखमेव तदा ।

श्रर्थात्-इन्द्रियों का सुख पराधीन है, बाधा सहित है, नाशवन्त है, बंध का कारण है व श्राकुलता रूप व संकल्प विकल्प रूप विषम है। जब कि श्रातमीक श्रतीन्द्रिय सुख स्वाधीन है, बाधा रहित है, अविनाशी है, बंध का नाश करने वाला है व समता रूप है या शान्त रूप निराकुल है। इसलिए इन्द्रिय सुख तो दुःखरूप ही है। तीर्थंकर महाराज ने तो भले प्रकार वस्तु का स्वरूप जानकर ऐसा सत्य प्रकाशमान किया है ग्रीर यह उपदेश दिया है कि हे जगत के प्राशायों! इन्द्रिय सुख में तन्मय न हो। एक-एक इन्द्रिय के ग्राधीन हुन्ना प्राग्गी नब्ट हो जाता है। तब जो पांचों इन्द्रियों का दास होगा उसके नाश होने में क्या सन्देह है ? हाथी स्पर्श इन्द्रिय के वश हो पकड़ा जाता है। मछली रसना के वश हो जाल में फंस जाती है। भौरा नाक के वश हो कमल में बन्द हो प्राग्ग गमाता है। पतगा श्रांख़ के वश हो श्रग्नि में जलकर मर जाता है। हिरग कर्ग के वण हो पकड़ा जाता है। ज्ञानी को उचित है कि श्रात्मीक सुख को ही सुख माने। इन्द्रिय सुख में सुखपने की ग्रास्था छोड़ दे। गृहस्थ में रहते हुए जो कुछ इन्द्रियों का भोग हो उसको एक प्रकार ग्रावश्यकता व लाचारी जानकर भोग ले । परन्तु उसमें मोहित न होवे । उस <sup>मोग को</sup> इच्छा के शमन का क्षिंगिक उपाय मात्र जाने। कषाय को दमन न कर सकने के कारण ही ऐसा भोग भोगते हुए ज्ञानी रात दिन भावना भाता है कि कव कषाय का वल घटे कि मैं इन भोग सामग्री का त्यागकर वैराग्यवान साधु हो जाऊं। पहले श्रद्धा ठीक करनी चाहिये, फिर चारित्र धीरे-घीरे सामने स्राता जायगा । सम्यग्हण्टी का निःकांक्षित स्रंग यही सिखाता है कि इस ज्ञानी की श्रद्धा श्रतृष्तिकारी इन्द्रिय सुख से विलकुल हट जाती है। प्राात्मक सुख में ही सुखपने की श्रद्धा जम जाती है यही सम्यवत्व का मुख्य चिह्न है। मुभाषित रत्नसंदोह में कहा है-

किमिह परमशैष्यं निःस्पृहत्वं यदेतत् । किमथ परम दुःखं सस्पृहत्वं यदेतत् ॥ इति मनसि विधाय त्यक्तसगाः सदा ये । विद्यति जिनधमं ते नराः पुण्यवन्तः ॥१ ॥

भावार्थ — परम सुख क्या है ? उत्तर यह है कि वह इच्छारहितपना है। परम दुःख क्या है ? उत्तर यह है कि वह इच्छावान्पना है। ऐसा मन में समभक्तर जो मूर्छा त्यागकर जिन धर्म का सेवन करते हैं वे ही मानव पिवत्र हैं या पुण्यवान हैं व उनहीं ने प्रपना जन्म सफल किया है। धन्य हैं श्री संभवनाथ स्वामी जो ग्रापने ऐसा सत्य स्वरूप बताकर मोही जीवों को जागृत किया है। ग्रापकों में वार-वार नमन करता हूं। ऐसा भाव श्री समंतमद्राचार्य ने इस श्लोक में भलकाया है।

### भुजंगप्रयात छन्द

् खिवजनी समं चचलं, सुम्वविषयका । कर वृद्धि तृष्णामई, रोग नियका ॥ सदा दाह चितमें, कुतृष्णा वढ़ावे । जगत दुःख भोगे, प्रभू इम वतावे ॥१ ॥

उत्थानिका—लोग कहते हैं कि बंध व मोक्ष श्रादि तत्त्वों की सिद्धि हे संभवनाथ भगवान् ! श्रापके ही मत में हो सकती है। जो एकान्त मत हैं उनके यहां नहीं हो सकती—

बंधश्च मोक्षश्च तयोश्च हेतुः, बद्धश्च मुक्तश्च फलं च मुक्तेः।
स्याद्वादिनो नाथ तवैच युक्तं नैकान्तदृष्टेस्त्वमतोशीस शास्ता ॥१४॥

श्रान्वयार्थ—( वन्धरच मोक्षरच ) जीव का कर्स पुद्गलों से बन्ध होना तथा जीव का कर्मों से छूट जाना ( तयोः हेतुः च ) ग्रीर उन बंध ग्रीर मोक्ष के कारण भाव ग्रथित् मिध्यात्व ग्रादि बन्ध के कारण श्रीर सम्यग्दर्शन ग्रादि मोक्ष के कारण (यद्धरच मुक्तरच) ग्रीर बंधने वाला जीव तथा छूटने वाला जीव (मुक्तेः फलं च) तथा मुक्ति होने का फल ग्रपने ज्ञान दर्शन सुख बीर्याद गुर्गों की पूर्ण प्राप्ति ये सब तत्त्व ( नाथ ) हे संभवनाथ ! ( तव स्याद्वादिने एव) ग्राप स्याद्वाद सिद्धान्त बताने वाले के ही मत में (युक्तं) सिद्ध हो सकते हैं (एकांतदृष्टेः न) जो एकान्त मत वाले हैं उनके यहां ये वातें सिद्ध नहीं हो सकतीं। [ ग्रतः ] इसलिये [त्वम वास्ता ग्रीस] श्राप हो तत्त्व के यथार्थ उपदेश देने वाले हैं।

जो पदार्थ को क्षिएक मानते हैं उनके मत में वधने बाला छीर ही ठहरेगा, छूटने बाला भीर ही ठहरेगा, बन्ध का कारएा कोई छीर करेगा, बन्ध से मुक्ति किसी श्रीर की होगी। जो सर्वथा नित्य ही पदार्थ को मानते हैं, उनके मत में परिशामन या बदलना नहीं हो सकेगा। जो बंधा है बंधा ही रहेगा जो मुक्त है वही मुक्त रूप ही रहेगा।

भावार्थ—यहां ग्राचार्य ने जैन सिद्धान्त की महिमा वर्रान की है कि श्री तीर्थंकर मगवान ने जगत के पदार्थों को ग्रनेक स्वभाव वाला देखा है ग्रौर वैसा ही वर्णन किया है। जगत में हरएक द्रव्य का स्वभाव उत्पाद व्यय ध्रीव्यरूप है। जो ऐसा है यही सत् रूप पदार्थ है। भाव यह है कि हरएक पदार्थ ग्रपने स्वरूप को व ग्रपने गुर्गों को ग्रपने में सदा वनाये रखता है। न तो द्रव्य का नाश होता है न द्रव्य के गुरगों का नाश होता है। इसलिये हर-एक द्रव्य नित्य है, चाहे चेतन हो या अचेतन हो, तो भी हरएक द्रव्य पिर्शमनशील है। प्रथात् उसमें पर्याय या प्रवस्था होती रहती हैं। द्रव्य व उसके सर्व गुगा सदा प्रवस्था से प्रवस्थांतर हुन्ना करते हैं। जिस समय पुरानी स्रवस्था का नाश होता है उसी समय नवीन प्रवस्था का उत्पाद होता है। इसलिये हरएक द्रव्य श्रनित्य भी है। पर्याय को दृष्टि से इब्य स्रनित्य है। गुरा व द्रव्यपने की हिट से द्रव्य नित्य है। जैसे सुवर्रा स्रपने पीत, भारी म्रादि गुर्गों को लिये बराबर बना रहता है, यह उसका नित्यपना है। तो भी उसमें भ्रवस्था बदलती हैं। कुण्डल से कड़ा, कड़े से बाली, बाली से मुद्रिका बनती रहती है। जब कुंडल से कडा बना तो कुण्डल की दशा का नाश हुग्रा। कड़े की दशा का उत्पाद या जन्म हुग्रा। तब भी मुवर्ग वही ध्रौव्य है। एक मानव को ज्वर चढ़ा हुग्रा है, जिस समय ज्वर उतरा उस समय ज्वरपने की ग्रवस्था का नाश हुग्रा, निरोगता का जन्म हुग्रा ग्रौर वह जीव तो बना ही हुग्रा है। किसी के माव में कोध होरहा है, जब शान्त माव होता है कोध भाव का नाश होता है, तथा स्रात्मा तो बना ही हुस्रा है। प्रत्यक्ष पुद्गल के स्टान्तों से यह <sup>वात</sup> समभ में श्रा जायगी कि हरएक द्रव्य सदा परिरामन किया करता है तो भी सर्वया नाग नहीं होता है । कपड़ा पुराना पडता है, मकान पुराना होता जाता है, वर्तन पुराना पडता जाता है, शरीर दिन पर दिन पुराना पड़ता जाता है तो भी जिन परमाणुश्रों से कपड़ा प्रादि बने हैं वे परमाणु जगत में नित्य हैं-उनका कभी भी विलय न होगा। इसिलये जैन सिद्धान्त पदार्थ को नित्य अनित्य दोनों रूप भिन्न २ अपेक्षा से मानता है और ऐसा ही प्रत्यक्ष प्रगट भी है। जो मतवादी पदार्थ को सर्वधा नित्य मानेंगे उनके मत में ग्रवस्या की बटलना न दन सकेगा तब कोई काम ही न हो सकेगा। न गेहूँ वर्नेगे न रोटी वर्नेगी न पेट में जाकर रस रुधिरादिक रूप वनेगा। न लकडी चिर सकेगी न उससे कपाट व घन्नी ग्रा<sup>हि</sup> वनेगी न मकान तय्यार हो सकेगा। तथा जो मतवादी पदार्थ को सर्वथा ग्रनित्य या क्षांगिक

मानेंगे उनके मत में पदार्थ ठहर ही न सकेगा तब उससे काम ही क्या होगा। यह सोना हम बाजार से लायें श्रीर वह नाश होगया तव हमारा सोना लाना ही व्यर्थ होगा। दोनों ही एकान्त पक्ष मानने से बिलकुल काम नहीं चलेगा । दोनों को ही मानने से सर्व जगत की ग्रवस्या सिद्ध होगी । यदि ग्रात्था को सर्वथा नित्य माने तो वह फिर एकसा ही रहेगा, वह कभी संसार से मुक्त नहीं हो सकता ग्रीर जो ग्रात्मा को क्षिणिक माने तो वह वंधने वाला नष्ट ही हो जायगा तब बंध से मुक्ति किसकी होगी। बिना नित्य व श्रनित्य दोनों रूप माने बंध य मोक्ष व उनका उपाय व फल ग्रादि कुछ भी सिद्ध नहीं हो सकते। यदि जगत में मात्र एक ब्रह्म हो माना जाय व अनेक जीव मान लिये जावें, परन्तु जड या अन्य पदार्थ कोई न माना जावे तो सर्व जीव या एक ब्रह्म सदा शुद्ध ग्रपने स्वभाव में मिलेंगे तब संसार व मोक्ष को व उनके उपायों की सर्व कल्पना मिथ्या हो जावेगी। ग्रौर यदि मात्र जड ही जड होवे, चेतन कोई न होगे तो भी वंघ मोक्षादि बन नहीं सकता, तब तो किसी की कोई ज्ञान ही नहीं हो सकता कि मैं मलीन हूँ व मुक्ते शुद्ध होना चाहिये। इसलिये मानना यह पड़ेगा कि महा सत् की ग्रपेक्षा पदार्थ एक है। परन्तु भिन्न २ सत् का ग्रपेक्षा पदार्थ प्रनेक हैं। जो प्रात्मा को सर्वथा शुद्ध मानते हैं उनके मत में भी बंघ व मोक्ष की चर्चा ्ष्यर्थ है तथा जो ब्रात्मा को सर्वथा ब्रशुद्ध ही मानते हैं, उनके मत में भी मोक्ष होने की कल्पना व्यर्थ है। जैन सिद्धान्त कहता है कि यह समारी जीव निश्चयनयसे या द्रव्य के स्वभाव की रिट्ट से बिलकुल शुद्ध है तथापि कर्मों के संयोग की श्रपेक्षा श्रशुद्ध है। वर्वया एक बात मानने से कोई भी व्यवस्था धर्म को नहीं हो सकती है। जंसी वस्तु अनेक धर्म या स्वभाव वाली है वंसा ही कथन जैन सिद्धान्त में है। जब जीव ग्रीर फर्म पुद्गलों को जानेंगे श्रीर दोनों में परिशामन शक्ति मानेंगे व विमाग रूप होने की भी शक्ति मानेंगे तव ही यह सम्भव है कि जीवों के राग द्वेषादि भावों के निमित्त से पुद्गलों का कर्म रूप वंध होगा तथा जोवों के वीतराग विज्ञानमय भावों के निमित्त से ही कर्म पुद्गलों का जीव से छूटना होगा। सर्वथा एक बात को मानना श्रीर दूसरी बात को न मानना किसी भी तरह बस्तु के स्वभाव को सिद्ध नहीं कर सकता। ग्राप्त मीमांसा में स्वयं स्वामी कहते हैं—

्रकुशलाकुशलं कर्म परसोकश्च न वबित् । एकाग्तग्रहरक्तेषु नःय स्वपरवैस्यि ॥

भायार्थ—जो एक ही धर्म को मानते हैं आर्थात् जिनका आयह है कि एक छह ते बहुत हो है व मात्र जड़ ही है, व जीव नित्य ही है या अनित्य ही है, शुद्ध ही है या अशुद्ध ही है, इत्याब उनके मत में शुन अशुभ भावों का होना व उनसे कमों का बंध जाना या

जीव का परलोक होना व मुक्त होना बन ही नहीं सकता है। खेद है कि ऐसे एकान्तवादी ग्रपने ग्रात्मा को न समभने से ग्रपने ग्रापके भी वैरी हैं व दूसरों को ठीक स्वरूप न बताने के फारण वे दूसरों के भी वैरी हैं, ग्रनेक स्वभाव मानने से ही पुण्य, पाप, बंध, मोक्ष, लोक, परलोक की सिद्धि हो सकती है। इस ग्रनेकांतका मंडन व एकान्त का खण्डन ग्राप्त मीमांसा में व उसकी टीका ग्रष्टशाती तथा बड़ी टीका ग्रष्टसहस्री में भले प्रकार किया गया है। श्री पात्र केशरी ने श्रपने स्तोत्र में एकान्त मत को दूषरण देते हुए कहा है—

परेपरिणामकः पुरुष इष्यते सर्वथा । प्रमाणविषयादितत्त्वपरिलोपनं स्यात्ततः ।। कषायविरहात्र चास्य विनिबंधनं कर्मभिः । कुतश्च परिनिवृ तिः। क्षणिकरूपतायां तया।।२१॥

भावार्थ—जो कोई ग्रात्मा को सर्वथा नित्य प्रपरिणामी मानते हैं उनके मत में प्रमाण प्रमाता प्रमेय, ज्ञाता ज्ञान ज्ञेय, स्वामी सेवक, प्रशुद्ध शुद्ध ग्राटि तत्त्व कुछ नहीं बनेगा ग्रोर न ग्रात्मा के कभी कर्मों का बंध होगा, क्योंकि वह कभी कोधादि कषाय रूप होगा ही नहीं। ग्रीर जब मोक्ष के योग्य भावों में परिणामन नहीं हो सकेगा तब मोक्ष भी नहीं हो सकेगा। यही दोष उनके मत में भी ग्राता है जो ग्रात्मा को क्षिणिक व ग्रानित्य मानते हैं। जो वस्तु स्थिर नहीं रहती है उसमें कर्ता कर्म ग्रादि कारक या बंध या मोक्ष ग्रादि बिलकुल नहीं बन सकते हैं। इसिलये हे संभवनाथ स्वामी! हमने ऐसा निश्चय करके कि ग्राप ही सच्चे वस्तु तत्त्व के उपदेशदाता हैं ग्रापको पूज्य माना है। ग्रीर हम ग्रापको ही बार-बार नमस्कार करते हैं।

### मुजङ्गप्रयात छन्द

जु है मोक्ष बन्ध, व है हेतु उनका। बंधा श्रर खुला जिय, फलं जो छुटनका।। श्रभू स्याद्वादी, तुम्हीं ठीक कहते। न एकांत मतके, कभी पार लहते ॥१४॥ उत्थानिका—स्तुतिकर्ता श्रपनी लघुता बताते हैं—

शक्रोऽप्यशक्तस्तव पुण्यकीर्त्तेः स्तुत्यां प्रवृत्तः किम् मादृशोऽज्ञः । तथापि भक्त्या स्तुतपादपद्मी ममार्य देयाः शिवतातिमुच्चैः ॥१५॥

अन्वयार्थ— (शक्रः अपि) इन्द्र भी जो अविधिज्ञान व सर्व श्रुतज्ञान का धारी होता है (पुण्यकीर्त्तः) निर्मल कीर्तिधारी व पवित्र वाग्गी वाले (तव) आपकी (स्तुत्यां प्रवृत्तः) स्तुति करने में उद्यम करता हुआ (अशक्तः) असमर्थ हो जाता है (किमु) तब (माह्यः) मेरे समान (अज्ञः) अज्ञानी जो सर्वश्रुत व अविधिज्ञान रहित है कैसे आपकी स्तुति कर

सकता है (तथापि) तो भी (भनत्या) मिक्त की प्रेरणा से (स्तुतपादपद्यः) आपके चरणों की जो में स्तुति करता हूँ सो (मम) मुर्के (आर्य) हे गुर्णों को आश्रय करने वाले परम प्रभु (उच्चैः) अतिशय करके (शिवतार्ति) मोक्ष सुख की सन्तान को अर्थात् निरन्तर मोक्ष सुख को (देयाः) प्रदान को जिये।

भावार्थ — यहां श्री समन्तभद्राचार्य ने प्रगट किया है कि हे संभवनाथ ! श्रापके श्रात्मीक व श्रलोकिक गुरा हैं उनकी स्तुनि तो बड़े २ इन्द्र भी नहीं कर सकते । जो सबं श्रुतज्ञान के घारो हैं व श्रविध्ञानी होते हैं उनका श्रनुभव तो श्रापको ही हो सकता है, दूसरा श्रल्पज्ञानी केसे जान सकता है । जब जान हो नहीं सकता है तो उनका वर्णन ही कसे किया जा सकता है । फिर मैं जो बहुत श्रल्प शास्त्र ज्ञान रखता हूं, केसे श्रापकी स्तुति कर सकता हूँ । तथापि श्रापके गुराों में जो मेरा भीतरी श्रनुराग है उस भाव की प्रेरणा से जो कुछ मैंने कहा है उससे मेरा यही प्रयोजन है कि मेरी भावना उत्तम हो तथा में स्वाधीन श्रात्मीक श्रानन्दामृत का पान करता रहा करूं। श्रीर मुभे कोई कामना नहीं है।

वास्तव में जो सम्यग्हण्टी होते हैं वे मात्र स्वानुभव की ही चाह रखते हैं, वे ससार के क्षिणिक पदार्थों की चाह नहीं रखते हैं। वे स्वात्मानुभव के ही प्रयोजन से श्री जिनेन्द्र की भक्ति करते हैं। परमात्मा के गुर्णों का मनन परम कल्याणकारी है, उपयोग को निराकुल करने वाला है, यही भाव पात्रकेसरी स्तोत्र में भलकाया है—

भावार्थ—है जिनेन्द्र ! श्रापके गुर्गों का स्तवन यदि थोड़ा भी किया जावे ती वह सम्पूर्ण कर्मों के नाश के लिये कारण होता है ऐसा समभक्तर मेरी बुद्धि हुई है कि में श्रति भक्ति से हे सर्वज्ञ ! श्रापकी स्तुति स्पष्ट श्रर्थ व युक्ति को लिये हुए करूं।

भुजङ्गप्रयात छन्द

जहां इन्द्र भी हारता गुणकथनमें। कहां शक्ति मेरी तुभी युति करनमें।। सदिप भक्तिवंश पुण्य यश गान करता। प्रभू दीजिये नित्त शिवानन्द परता।।१४।।

# (४) श्री ग्रसिनन्दन जिन स्तुति ।

गुणाऽभिनन्दादभिनन्दनो भवान् दयावध् क्षांति-सखीमशिश्रयत्। समाधितन्त्रस्तदुपोपपत्तये द्वयेन नैर्ग्रन्थ्यगुणेन चायुजत् ॥१६॥

भ्रत्वयार्थ—( गुणाभिनन्दात् ) अनन्त ज्ञानादि गुणों का श्रभिनन्दन करने के कारण से (भवान् ) ग्राप ( ग्रभिनन्दनः ) सच्चे सार्थक ग्रभिनन्दन नामधारी चौथे तीर्थङ्कर हो । ग्रापने ( क्षांतिसखीम् ) क्षमा रूपी सखी को धरने वाली ऐसी (दयावधूं) प्रहिंसारूपी दधू को (ग्रशिश्रयत्) ग्राश्रय दिया है । ग्रापने ( समाधितन्त्रः) ग्रात्मध्यान रूप धर्मध्यान या शुक्लध्यान का उपाय किया (च) ग्रौर ( तदुपोपपत्तये ) उसी समाधि भाव की प्राप्ति के लिये भ्रापने ग्रपने को ( द्वयेन नेर्ग्रन्थ्यगुणेन) दोनों ही भ्रन्तरङ्ग विहरंग परिग्रह त्यागरूप निर्म्रन्थपने के गुण से [ श्रयुजत् ] भ्रलंकृत किया ।

भावार्थ--यहां पर स्राचार्य ने बताया है कि श्री प्रभिनन्दननाथ ने केवलज्ञानावि गुर्गों को प्राप्त करके ग्रपने नाम को सच्चा द्योतित किया तथा इस कार्य के लिये प्रभू ने श्रहिसा को पूर्णपने श्रपनाया। भाव श्रहिसा को इतनी प्रबलता से धार्ण किया कि राग द्वेष क्रोधादि कषायों का किचित् भी श्राक्रमण श्रपने झात्मा में न होने दिया। द्रव्य अहिंसा को इतनी सुक्ष्म रीति से पाला कि किसी भी स्थावर व त्रस जीव की हिसा से परहेज किया। प्रभु ने साधु अवस्था में पृथ्वी देखकर विहार किया। प्राशुक भूमि में दिन के ही प्रकाश में चले । वाहन का सम्बन्ध किया नहीं । रात्रि को भी मौन रहकर एकान्त में ध्यान किया। एक पत्ती को भी बाधा पहुंचाई नहीं, जगत मात्र के जोवों से ग्रत्यन्त प्रेम किया। इसलिए सर्वे प्रकार का गृहस्थी सम्बन्धी ग्रारम्भ छोड़ दिया। ग्रपने शरीर की रक्षा के हेतु वही भोजन पान स्वीकार किया जो किसी जुदुम्ब ने अपने लिये बनाया हो, उसी में से जो भाग दिया गया उसे लिया। अपने निमित्त जरा भी आरम्भ नहीं कराया न मनमें ही सोचा कि कोई ग्रारम्भ करे। भिक्षावृत्ति से ग्रचानक जिस गृहस्थ के घर पहुंच गए **थ्रौर उसने भक्ति सहित स्वागत करके हाथ** में जो रख दिया उसे ही संतोष पूर्व<sup>क ते</sup> लिया। ग्रीर श्रपने शरीर की स्थिति रखके श्रात्मध्यान का सावन किया। मुनियों की भिक्षा भ्रामरी वृत्ति कहलाती है। जैसे भ्रमर पुष्पों से रस लेता हुन्रा उनको कि वित् भी वाधा नहीं पहुंचाता है, वैसे साधु, दातार गृहस्थ को जरा भी वाधा नहीं पहुंचाते हैं। न

वे अपने लिये खास बनाए हुए मकान मण्डप डेरे इत्यादि में ठहरते हैं। जैसे उनको उद्दिष्ट ग्राहार का त्याग होता है वैसे उनको उद्दिष्ट वस्तिका स्थान का त्याग होता है। इसीलिए कि उनके निमित्त कुछ भी हिंसा न हो। श्री मूलाचार में कहा है——

णवकोडी परिसृद्धः दसदोसविविज्ञिय मलविसुद्धः । भुंजन्ति पाणिपत्तं परेण दत्तं परघरम्मि ॥= ११॥

भावार्थ-मुनि मन वचन कायसे, कृत कारित श्रनुमोदना के दोव से रहित दश दोव व १४ मलसे रहित दूसरे के घर में दूसरे से दिये जाने पर श्रपने हाथ के पात्र में भोजन करते हैं-

गिरिकटरं मसाणं सुण्णागारं च रुक्खमूलं वा । ठाणं विरागवहुलं घीरो भिवखु णिसेवेऊ ॥६५०॥

मावार्थ—साधु पर्वत की गुफा, मसानसूमि,शून्य घर (उजाड़ हो व उनके निमित्त न किया गया हो) व वृक्ष के नीचे, ऐसे वैराग्य से पूर्ण स्थानों में ठहरते हैं।

इस श्रहिसा की सिद्धि के लिये क्षमा को मुनिगरा सहचरी या सखी बनाते हैं। इसका भाव यह है कि लाख कब्द पाने पर व घोर परीसह व उपसर्ग पड़ने पर भी साधुगरा फोध भाव को चित्त में नहीं लाते हैं। जहां क्षमा सहित ग्रहिंसा है वहीं मुनिधमं पलता है। कर्मों का नाश, बिना पूर्ण वीतरागता के नहीं हो सकता है। पूर्ण वीतरागता शुद्धी-पयोग मई समाधि भाव में प्राप्त होती हैं। उसके लिए ममता व इच्छा का त्याग करना होता है। इसोलिये साधुपद में निर्ग्रन्थपन की जरूरत है। जिसमें यह आवश्यक है कि ग्रंतरंग परिग्रह १४ प्रकार व बाह्य परिग्रह १० प्रकार त्याग दिये जावे । क्रोध,मान,माया, लोभ, हास्य, रति, प्ररति, शोक, भय, जुगुप्सा, स्त्री, पुरुष, नपुंसकवेद, मिथ्यात्त्व ये १४ ग्रन्तरंग परिग्रह हैं। क्षेत्र, मकान, घन, घान्य, चांदी, सुवर्ण, दासी, दास, कपड़ा, वर्तन ये दस बाहरी परिग्रह हैं। तिर्ग्रन्थ साधु इसीलिये वस्त्रादि का भी त्यागकर नग्न हो ज़ाते हैं कि वस्त्र सम्बन्धी श्रारम्म व परिग्रह न करना पड़े। व शरीर का सुख्यि।पना टले व शरीर को सरदी, गरमी, डांस, मच्छर, लज्जा ग्रादि परीसह शान्त भाव से सहना पड़े व इतना पात्मबल बढ़ जावे कि इन परीसहों के होते हुए भी श्रात्मा में चित्त एकाग्र रह सके। तथा प्राकृतिक रूप में रहकर वस्त्रों की भी श्रावश्यकता को मिटा दिया जावे। जहां तक वस्त्र त्याग का पूर्ण भाव न श्रावे वहां तक जैन चारित्र ग्रन्थों में ग्यारह प्रतिमा तक श्रावक व्रत पालने का उपदेश है। ग्यारहवीं प्रतिमा या श्रेगो में एक शरीर प्रमाग से छोटी चहर व लंगोट रखने वाला क्षुल्लक व केवल लंगोट रखने वाला ऐलक कहलाता है। ये दोनों एकाहारी व साधूवत भिक्षाचारी व संतीपी होते हैं। इन श्रीतायों में घीरे घीरे वस्त्र का त्याग बताया गया है। जिससे साधक को शनैः २ शरदी म्रादि सहने का म्रभ्यास हो जाता है। मुख को किसी ऋतु में ढका नहीं जाता है। जैसे एक मुख को म्रादत पड़ जाती है वंसे सब शरीर को पड़ जाती है।

पात्रकेशरी स्तोत्र में मुनिचर्या को बताया है-

जिनेश्वर! न ते मतं पटकवस्त्रपात्रग्रहो। विमृश्य सुखकारणं स्वयमशक्तकैः किल्पतः। स्रथायमिय सत्पयस्तव भवेद् वृथा नग्नता। न हस्तसुलभे फले सित तरुः समारुह्यते ॥४१॥

भावार्थ—हे जिनेन्द्र ! ग्रापके मत में ऊन का व रुई का वस्त्र व भिक्षा का पात्र रखना साधु के लिये हिंसा के कारण से मना है। जो स्वयं ग्रसमर्थ हैं उन्होंने शरीर मुख का कारण समक्तर साधु के रखने की कल्पना की है। यदि वस्त्र रखना भी साधु का मोक्ष मार्ग हो जाय तो फिर नग्न होना वृथा ही है, क्योंकि यदि हाथ में वैसे ही फल प्रा जावे तो वृक्ष पर चढ़ना वृथा ही हो जावे।

जो अन्तरंग निर्मोही हैं, सहनशील हैं, वीर हैं, गाढ़ ब्रह्मचर्याद गुगों के धारी हैं, वे ही साध्यद में उत्कृष्ट धर्मध्यान व शुक्लध्यान साधन करके कर्मो को काटकर अरहत होते हैं। श्री श्रमिनन्दन जिन ने इस ही तरह अर्हत् पद प्राप्त किया।

#### छन्द श्रविनी

म्रात्म गुण वृद्धिते, नाथ म्रभिनन्दना । घर म्रहिंसा वघू, क्षांति सेवित घना ।। म्रात्ममय घ्यानकी, सिद्धिके कारगो । होय निर्मन्थ पर, दोय विघि टारगो ।।१६।।

उत्थानिका—दयावञ्च को ग्राश्रय करके भगवान ने क्या किया सो इस श्लोक में कहते हैं—

म्रचेतने तत्कृतबन्धजेऽपि ममेदमित्याभिनिवेशकग्रहात्। प्रभंगुरे स्थावरनिश्चयेन च क्षतं जागत्तत्त्वमिजग्रहद्भवान् ॥१७॥

ग्रन्वयार्थ— ( अचेतने ) इस श्रचेतन जड़ शरीर में ( तत्कृतवन्यजेऽपि ) व इस जड़ शरीर व जीव के साथ वन्धन होने के कारण जो ग्रात्मा के कर्मों का वंध होता है उनके फल से जो सुख़ दु:खादि होता है व स्त्री पुत्र ग्रादि का संयोग होता हैं उनमें भी ( मम इदम् इति ग्राभिनिवेशकग्रहात् ) ये शरीरादि सव मेरे हैं, में इनका स्वामी हूँ, इस मिथ्या ग्रिभिप्राय को ग्रह्ण करके ( च ) तथा ( प्रभंगुरे ) नष्ट होने वाले पदार्थों की ग्रवस्थाग्रों में ( स्थावरनिञ्चयेन ) नित्य वने रहने के ग्रसत् निश्चय के कारण ( जगत्) यह जगत (क्षतं) नष्ट हो रहा है श्रर्थात् जगत के प्राग्गी कष्ट उठा रहे हैं। उनहीं के उद्धार के कारग (भवान्) श्रापने (तत्त्वम्) यथार्थ जीवादि का स्वरूप (ग्रजिग्रहत्) समभाया।

भावार्थ-यहां पर यह दिखलाया है कि संसार के प्राग्गी मिश्यात्व के कारग महान कव्ट भोग रहे हैं। जो वस्तु जैसी नहीं है उसको वैसी मान लेना व सच्चे वस्तु स्वरूप पर श्रद्धा न लाना ही मिथ्या दर्शन है। यह शरीर प्रत्यक्ष भिन्न है। जड़ परमाणुश्री के मिलने विछुड़ने से वनता विगड़ता रहता है। इससे श्रात्मा चला जाता है तव वह दाध कर दिया जाता है, व गाड़ दिया जाता है तब भी यह मूढ़ जीव इसकी श्रपना मान लेता है। इसमें ग्रहङ्कार की बुद्धि कर लेता है कि मैं गोरा हूँ, सुन्दर हूँ, जवान हूँ, राजा हूं, सेठ हूँ, ब्राह्मरा हूँ, क्षत्री हूँ, बलवान हूँ। तथा इसी जड़ शरीर के सम्बन्ध से ये संसारी जीव राग-होष मोह करते हैं उनसे कर्मों का वंध होता हैं। कर्मों के उदय से सुख या दु:ख की सामग्री प्राप्त होती है या स्त्री पुत्र मित्र सेवकादि का सम्वन्ध होता है, उनमें भी यह श्रज्ञानी जीव मेरेपने की बुद्धि कर लेता है कि यह ग्राम, नगर, वाग, वस्त्र, श्रासूपरा, धन श्रादि मेरा है या यह स्त्री, पुत्र, पौत्र, पुत्री, सास, भौजाई, चाचा, ताऊ श्रादि मेरे हैं। इस तरह के श्रहङ्कार व ममकार के कारण ऐसा भूल जाता है कि जो शरीर व धन धान्यादि या स्त्री पुत्रावि का संयोग क्षराभंगुर है। या तो वे नाश हो जायेंगे या श्रापही को मर करके उनका सम्बन्ध छोड़ना पड़ेगा। तो भी यह मूढ़ प्राणी उनको सदा वने रहने का निश्चय किये रहता है। दूसरों को तो देखता है कि अमुक का सम्बन्ध छूटा अमुक मरा परन्तु अपना मरण आने वाला है इसका किञ्चित भी विचार नहीं करता है। इस मोह-मई मदिरा के नशे में चूर होकर यह अज्ञानी प्रााणी कभी भी आहमा क्या वस्तु है, प्रात्मा में वया-य्या ऋपूर्व गुरा भरे हैं, इन सबके जानने की तरफ लक्ष्य न देकर इच्छास्रो के दामत्व में उलक्षा हुन्ना व उनकी पूर्ति का यत्न करता हुन्ना न पूर्ति में व पूर्ति होकर छूट जाने से उनके लिये शोक व दुःख मानता हुन्ना महादीन व त्राकुलित श्रवस्या में जीवन विताकर च पाप च पुण्य वांधकर नाना प्रकार चारों गति की योनियों में वार-वार जन्म पाकर वार-वार कष्ट उठाता हुन्ना भ्रपना महान बुरा कर रहा है। श्रहङ्कार व ममकार का स्वरूप तत्वानुशासन में श्री नागसेन मुनि ने बहुत ग्रच्छा कहा है-

गश्यदनात्मीयेषु स्वतनुप्रमुखेसु कर्मजनितेषु । प्रात्मीयाभिनिवेदो ममकारी मम यथा देह: ॥१४॥ पे कर्मकृता भावाः परमार्थनयेन चात्मनो मिन्नाः । नवात्माभिनिवेदोऽहकारोऽह यथा नुविः ।।१४॥ भावार्थ—जो सदा ही ख़ात्मा से जुदे हैं ऐसे शरीर व स्त्री पुत्रादि में जिनका सम्बन्ध कर्मों के उदय से हुम्रा है उनमें ग्रपनेपने का ग्रभिप्राय सो ममकार है। जैसे यह देह मेरी है। तथा जो कर्मों के उदय से होने वाले भाव हैं व जो निश्चय से ग्रात्मा से भिन्न हैं उनमें ग्रपनेपने का मिथ्या ग्रभिप्राय सो ग्रहङ्कार है जैसे मैं राजा हूं इत्यादि।

ऐसे दुःखित जीवों का कल्याग हे ग्रिभनन्दननाथ ! ग्रापकी दिन्य ध्विन द्वारा प्रगट सम्यक् उपदेश से हुग्रा। ग्रापने समकाया कि यह ग्रात्मा बिलकुल भिन्न है, यह तो प्रविनाशी शुद्ध राग-द्वेष-मोह-रहित, परम शान्त ज्ञाता दृष्टा ग्रानन्दमई स्वय परमात्मा देव है, यह कर्मों के द्वारा होने वाले ठाठों से सर्वथा भिन्न है। तथा सच्चा सुख ग्रात्मा में ही भरा है। इसी को श्रद्धान करके सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान प्राप्त कर व इसी ग्रात्मा का ध्यान करके सम्यक् चारित्र का ग्राराधन कर, तो तू यहां भी सुख शान्ति पावेगा व भविष्य में भी उन्नित करते २ परमात्मा हो जावेगा, संसार के भयानक कष्टों से छूट जावेगा। ग्रापने बताया जैसा सारसमुच्चय में कहा है—

सम्यक्त्वेन हि युक्तस्य घ्रुवं निर्वाणसंगमः । मिथ्यादृगोऽस्य जीवस्य संसारे भ्रमणं सदा ॥४१। भावार्थ---सम्यक्त्व सहित जीव को निश्चय से निर्वाण का लाभ है परन्तु जो मिथ्यात्वी है उस जीव का सदा ही संसार में भ्रमण रहा करेगा।

इन्द्रियप्रभवं सौख्यं सुखाभासं न तत्सुखम् । तच्च कर्म विवन्धाय दु:खदानैकपंडितम् । ७७॥ रोषे रोषं परं कृत्वा माने मानं विधाय च । संगे संगं परित्यज्य स्वात्माधीनसुखं कुरु ॥ १६॥॥

भावार्थ—इन्द्रियों से होने वाला सुख सुखसा दिखता है परन्तु सच्चा सुख नहीं है, क्योंकि उससे भ्रानेक दुःख देने में चतुर ऐसे कर्मों का बंध होता है। इसिलए कोंध को कोंध में व मान को मान में भिन्न जानकर रखदे व परिग्रह में परिग्रह को छोड़ दे भ्रीर ग्रपने श्रात्मा के श्राधीन श्रात्मा ही के पास जो सच्चा सुख है उसी का भोग कर।

इस तरह का अपूर्व तत्त्व हे प्रभु ! प्रापने बताया है. इसलिये आपको बार-बार वमस्कार हो ।

#### छन्द श्रग्विनी

तन ग्रचेतन यही, ग्रीर तिस योगते । प्राप्त सम्बन्ध में, ग्रापपन मानते । जो क्षणिक वस्तु हैं, थिरपना देखते । नाग जग देख प्रमु, तस्त्र उपदेशते ।।१७॥

उत्थानिका—श्री श्रभिनन्दननाथ ने किस तरह तत्त्व का स्वरूप वताया सी कहते हैं — क्षुधादिदुःखप्रतिकारतः स्थितिनं चेन्द्रियार्थप्रभवारुपसौख्यतः। ततो गुर्गो नास्ति च देहदेहिनोरितीदमित्थं भगवान् व्यजिज्ञपत् ॥१८॥

श्रन्वयार्थ-(क्षुधादिदु:खप्रतिकारतः) मूख प्यास श्रादि दुःखों के इलाज करते रहने से श्रयात् भोजन पानादि देकर तृष्त करते रहने से (च) श्रोर (इन्दियार्थप्रभवालपत्तीन्यतः) इन्द्रियों के पदार्थों के द्वारा भोग से उत्पन्न होने वाले श्रति थोड़े श्रतृष्तिकारी क्षिणिक सुख से (स्थितिः न) इस शरीरधारी की स्थिति शरीर में सदा नहीं रहती श्रीर न तृष्त ही होती है [ततः] इस कारण [देहदेहिनोः] इस शरीर का व उसके भीतर रहने वाले जीव का [गुणः] उपकार या भला [नास्ति च] विलकुल नहीं होता है। [इति] श्रतण्व [इद इत्थ ] यह जगत् इस तरह का है ऐसा [भगवान्] श्री श्रभिनन्दननाथ ने [व्यजिज्ञपत्] प्रगट किया व वताया।

भावार्थ-इस श्लोक में स्वामी समन्तभद्र ने कैसा बढ़िया तत्त्व वताया है, सो विचारनें योग्व है। शरीर में शरीरधारी जीव किसी गति में श्राकर रहता है तब दोनों का ही कुछ उपकार नहीं होता है, किन्तु बुरा होता है। कथा, मोहो मिथ्यात्वी जीव की है जिसका ग्रहङ्कार शरीर में है व ममकार शरीर सम्बन्धी पर पदार्थों से है, ज्ञानी वैरागी शरीर से उदासीन महात्मा मुमुक्षु की बात नहीं है। मोही जीव रात दिन सूल प्यास के ष तृष्णा के व कामसेवन की चाह के दुःखों को मेटने के लिये जो भोजन पान करता है, मनोज्ञ पदार्थ खाता पीता है, अतर फुलेल लगाता है, नाच गाना देखता गुनता है, अनेक नगर व जपवनों को सैर करता है व मनोहर स्त्रियों का वार २ जपभोग करता है, इन सब इलाजों को करता है परन्तु न भूख न प्यास न तृष्णा न काम चाह कोई भो व्याधि नहीं मिटती है. उधर शरीर पुराना पड़ता जाता है श्रीर मोही जीव कर्मी को वांध मैला होता जाता है । इन्द्रियों के पदार्थों से ऐसा थोड़ा व इतना क्षिणिक व ऐसा प्रवृष्तिकारी मुख होता है कि उससे इस मोही संसारी प्राणी को कभी तृष्ति नहीं होती ग्रीर न उस मुल का यह ही फल होता है कि शरीर व जीव दोनों दोर्घकाल तक टिके रहें। इन क्षिएक भोगों से भला तो कुछ होता नहीं, उलटा युरा इतना होता है कि तृष्णा का रोग बढ़ जाना है तोद्र पाप कर्म का बन्य हो जाता है। जीव को शरीर छोड़ने पर दुर्गन जाना पड़ता है श्रोर इस शरीर को जरा से ग्रसित हो निर्धल ग्रशक्त हो ग्रन्त में मिट्टी में मिलना पड़ता है। हा ! कैसी भयानक संसारी प्राणियों की दशा है। इस शरीर के सम्बन्ध से

महान कष्ट जीव को भोगना पड़ता है। ग्रतएव इसका सम्बन्ध कुमित्रवत् त्यागने योग्य है। ग्रात्मा को ग्रुद्ध कर लेना ही उचित है, जिससे देह कभी न मिले ग्रीर यह सदा के लिये ग्रप्ने स्वभाव में स्थिति प्राप्त करले ग्रीर परम तृष्तिकारक स्वात्मानन्द का लाभ करले। ऐसा परमोत्तम उपदेश हे भगवान ग्रभिनन्दननाथ! ग्रापने जीवों को दिखाकर उनका परम कल्याग किया है। ज्ञानी जीव ऐसी भावना भाते हैं जैसा सुभाषित रतन संदोह में श्री ग्रमितिगति महाराज कहते हैं—

जिनपतिपदभक्तिभविना जैनतत्वे विषयसुखविरक्तिमित्रता सत्यवर्गे । श्रुतिशमयमशक्तिम् कतान्यस्य दोषे मम भवतु च बोधियविदाप्नोमि मुक्तिम् ॥

भावार्थ — जब तक मुक्ति न प्राप्त हो तब तक मेरी भक्ति श्री जिनेन्द्र भगवान के चरगों में रहे, जैनों के यथार्थ तत्त्वों में भावना बनी रहे, इन्द्रिय विषयों के मुखों में वैराय रहे, सर्व प्राग्गी मात्र से मित्रता रहे, शास्त्र विचार, शान्तभाव व संयम में बल लगा रहे, दूसरों के दोष कहने में मौनपना रहे तथा रत्नत्रयमई श्रात्मज्ञान में मगनता रहे।

### छन्द श्राग्वनी

क्षुत् त्रवा रोग प्रतिकार बहु ठानते। श्रक्ष सुख भोग कर तृष्ति नहिं मानते। थिर नहीं जीव जन हित न हो दोडना। यह जगत् रूप भगवान विज्ञावना ॥१८॥

उत्थानिका—परम दयालु भगवान ने जगत के उपकार के लिये ग्रौर क्या कहा सो बताते हैं—

जनोऽतिलोलोऽप्यनुबन्धदोषतो, भयादकार्येष्विह न प्रवर्त्ते । इहाप्यस्त्राप्यनुबन्धदोषवित्कथं सुखे संसजतीति चात्रवीत् ॥१६॥

श्रन्वयार्थ-[श्रितिलोल: श्रिप जन:] ग्रत्यन्त विषयलोलुपी भी मानव[श्रनुवन्धदोपत:] परम श्रासक्ति के वश से जो इस लोक परलोक में दुःख मिलते हैं इस दोष से व [भयात्] राजा के भय से या परलोक में दुःखों के भय से [इह] इस जगत में [श्रकार्येषु] न करने योग्य चोरी, पर स्त्री गमन श्रावि खोटे कार्यों में [ न प्रवर्तते ] नहीं प्रवृत्ति करता है पे ऐसा साधारण जनता का वर्ताव रहा करता है तव [इह श्रिप] इस लोक में भी [ श्रमुत्र श्रिप ] परलोक में भी दोनों में [ श्रनुवंधदोपवित् ) विषयाशक्ति के दोष से होने बाले कुफलों को जानने वाला ज्ञानी जीव [ कथं ] किस तरह [ सुखे ] इस विषय सुख में [संसजित ] संसर्ग करेगा [ इति च श्रव्रवीत् ] ऐसा ही श्रापने उपदेश किया है।

भावार्थ-इस श्लोक में कैसा सुन्दर वैराग्य का उपदेश है। स्वामी समन्तभद्रजी कहते हैं कि जब यह जगत् में देखने में श्राता है कि एक साधारण मानव भी, जिसके भीतर विषय भोगों की बड़ी ही लोलुपता है ऐसा जानकर कि जो स्वच्छन्द विषयों में प्रवृत्ति करूंगा तो ग्रत्यन्त कष्ट उठाऊंगा, शरीर विगड़ जायगा, रोग पैदा हो जायगा, पैसे की श्रिधिक चिन्ता होगी, बहुत श्राकुलता होगी, निन्दा प्राप्त होगी व परलोक में भी पाप का फल भोगूंगा ऐसा समभकर तथा इस भय से कि यदि में चोरी, परस्त्री गमन, श्रन्याय श्रादि करूंगा तो राजा से दण्ड पाऊंगा व नरकादि में कष्ट भोगूंगा, जो न करने योग्य काम हैं अर्थात् जिनसे लौकिक में निन्दा हो व राज्य से दण्ड मिले व ग्रपना यहां भी बुरा हो व परलोक में भी बुरा हो उनको कभी नहीं करता है। जब एक सामान्य मानव प्रयोग्य कामों से बच सकता है तब जो ज्ञानी है प्रौर जानता है कि विषय सुख में कांक्षा रखने से न तृष्ति होती है न इस शरीर व श्रात्मा का भला होता है किस तरह वैषियक सुख में लिप्त होगा ? श्रर्थात् ज्ञानी सदा ही विषय भोगों को विष के समान जान कर उनसे उदास रहेगा । वह तो तत्त्वज्ञान से यह जान गया है कि श्रात्मिक सुख ही सच्चा युख है वही यहां भी इस शरीर व श्रात्मा दोनों को हितकारी है व वही मररा के पीछे भी श्रात्मा का उपकारी है तब उसे उसी सच्चे ग्रानन्द में प्रोति रहेगी। ग्रमृत को ग्रमृत समभ लेने पर व उसका स्वाद पा लेने पर कौन ऐसा मूर्ख है जो विषवत् विषयसुख में फंसकर श्रपना उभयलोक का श्रकत्यामा करेगा ? ऐसा वस्तु स्वरूप हे भगवान् ! श्रापने बताया है।

### सुभाषित रत्नसंदोह में कहा है-

"भोगा नध्यन्ति कालात् स्वयमपि न गुणो जायते तत्र कोऽि । तज्जीवैतान विमुच्य व्यसनभयकरानात्मना धर्मवृद्धघां । स्वातत्र्याद्येन याता विद्यति मनसस्तापमत्यन्तमृत्र । तन्वन्त्येते नु मुक्ताः स्वयमसमसुख स्वात्मज नित्यमच्यम् ॥४१३॥

भावार्थ—मे भोग समय पाकर नाश हो जाते हैं उनसे कोई भी उपकार स्वयं नहीं किया जाता है, इसलिये हे जीव ! तू धर्मबुद्धि करके छाप ही इस विपत्ति व भय के करने वाले भोगों को छोड़ दे। वयों कि यदि ये स्वतन्त्रता से जायेंगे तो ये मन को प्रस्यन्त भयानक ताप पैदा करेंगे स्रोर यदि छोड़ दिये जायेंगे तो इनके त्याग से छविनाशो पूजनीय भनुषम प्रात्मीक सुख प्राप्त हो जायगा।

इसलिये ज्ञानी जीव इन क्षराभंगुर विषय भोगों में लिप्त न होकर ग्रात्मकल्याण में ग्रग्रगामी हो जाते हैं।

### छन्द श्रग्वनी

लोलुपी भोग जना निहं प्रनीती करे। दोष को देख जग, भय सदा उर घरे।।
है विषय मग्नता, दोउ भव हानिकर। सुज्ञ क्यों लीन हो, भाप मत जानकर ॥ १६॥
उत्थानिका—विषयों में श्रासक्त होनेसे यहां ही क्या २ दोष होते हैं उन्हें बताते हैं—
स चानुबन्धोऽस्य जनस्य तापकृत्तृषोऽभिवृद्धिः सुखतो न च स्थितिः।
इति प्रभो लोकहितं यतो मतं,ततो भवानेव गितः सतां मतः॥२०॥

श्रन्वयार्थ—(स च श्रनुबन्धः) यह हो इन्द्रिय भोगों में श्रासक्ति (श्रस्य जनस्य तापकृत्) इस श्रित लोलुपी मानव को क्लेश देने वाली है इतना हो नहीं है, किन्तु इससे (तृषोऽभिवृद्धिः) तृषा की बढ़वारी होती जाती है। जितना धन का व स्त्री पुत्रावि का लाभ होता जाता है उतनी २ बांछा बढ़ती जाती है। यदि चाहे हुए पदार्थ नहीं मिलते हैं तो उनको मिलाने के लिये व यदि होते हैं तो उनको रक्षा ग्रादि के लिये क्लेश की परम्परा बनी ही रहती है। विषयसुख पाकर क्या जीव की स्थित संताप रहित हो सकती है? उसके लिये कहते हैं कि (सुखतः स्थितः न च) श्रन्य सुखों के मिलने पर भी मानव की श्रवस्था सुखरूप नहीं होती, उसका संताप बढ़ जाता है। (प्रभो) हे श्री ग्रिभनन्दन भगवान्! (यतः) क्योंकि (इति लोकहितं मतं) श्रापका ऐसा जगत के लोगों का उपकार करने वाला मत है (ततः) इसलिये (भवान् एव) ग्राप ही (सर्ता गितः मतः) विवेकी सज्जन पुरुषों के लिये शररण्क्षप व ग्राराधने व भक्ति करने योग्य माने गए हैं।

भावार्थ—-यहां पर ग्राचार्य फिर खुलासा करके ग्रीर भी दह करते हैं कि इन्द्रिय विषयों के सुखों में जो मगनता है वह इस लोक व परलोक में वलेशकारी है। 'इतना ही नहीं है किन्तु इस जन्म में ही उनको भोगते हुए कभी भी तृष्ति नहीं होती है, उलटी तृष्णा बढ़ती हुई चली जाती है। जैसे ग्राग्न ई घन डालने से बढ़ जाती है कभी युभती नहीं है, चैसे विषयासक्त मानव की इच्छा विषय भोग से दिन पर दिन बढ़ती जाती है। वह सुख व संतोष से रह भी नहीं सकता, विषयों की प्राप्ति के लिए रात दिन उद्यम किया करता है। यदि नहीं मिलते हैं तो महा संतापित रहता है। यदि मिलते हैं तो

उनकी रक्षा व वृद्धि में लगा रहता है, यदि रक्षा करते २ उनका वियोग हो जाता है तो शोक में श्राकुलित होता है। विषय सुख को सुख मानने वाला कभी भी सुख व शान्ति महीं पा सकता है। यह वार वार दौड़ २ कर पांचों इन्द्रियों के नाना प्रकार भोगों की तरफ एक को छोड़ दूसरे पर, दूसरे को छोड़ तीसरे पर जाता रहता है, भोगता रहता है, संतोष नहीं पाला है। उधर अपना शरीर पुराना पड़ता जाता है, एक दिन मरण यकायक प्रा जाता है, तब भी पछताता है कि श्रमुक भोग न कर सके व भोग सामग्री को देखकर रोता है कि हा ! सब छूटी जाती है। क्या करूं ? तब श्रार्त परिस्माम से पशु गति 🗷 मरकगित बांधकर दुर्गित में चला जाता है, जहां के कष्टों का पार नहीं है। फिर ऐसा नर जन्म मिलना जिसमें पांच इन्द्रिय व मन हो व विवेक करने की शक्ति हो बहुत कठिन हो जाता है - उसका ग्राह्मा सहान दीन हीन दुःखी हो जाता है । धिक्कार है इस विषयासांक को, जो यहां भी जन्म अर संताप पैवा करती, है श्रीर परलोक में भी क्लेश में डाल देती 🕽, म्रास्मा का ग्रह्मवन्त सुरा करने वाली है। घन्म है हे प्रभु ! ग्रापने ऐसा सुन्दर व परम हितकारी सस्य स्वरूप बताकर लोगों को समकाया है कि इस क्षराभंगुर व ग्रतृप्तिकारी विषय सुल में लीन न हो। किन्तु प्रयने ही श्रात्मा में जो स्वाधीन प्रानन्द भरा हुया है प जिससे तृष्ति होती है व जिसकी उपमा नहीं है ऐसे सुख के लिये यत्न करो। जिस तरह हमने राज्य पाट गृह कुदुम्ब को त्यागकर श्रात्मीक सुल का लाभ किया उस तरह षुम भी करो। इस परोपकारी उपदेश के देने वाले श्राप ही सर्वज्ञ वीतरागी प्रभु हैं, ऐसा पहचानकर सज्जन विषेकी पुरुष ग्रापकी ही स्तुति करते हैं व ग्रापकी ही शररा में प्राते हैं व स्रापकी ही पूजा करते हैं क्यों कि स्राप सच्चे तत्त्व के बतानेवाले व उसपर पहुँचानेवाले हैं इसलिये आपकी ही शरण से भक्तको सच्चे तत्त्वका लाभ होगा और वह भापके ही श्रादर्शको पहुंच जायगा ।

सुभाषित-रत्नसंदोह में इन्द्रियसुखके संबंध में कहा है-

मसुरसुरसराणां यो न भोगेषु तृष्तः : कयमपि मनुजानां तस्य भागेषु नृष्तिः ।। जननिधिजलपाने यो न जातो वितृष्ण-स्तृणशिक्षरगताम्भः पानतः कि स तृष्येत् ॥ ६ ।

भावार्थ—जो जीव घरणेंद्र, इन्द्र व चफ्रवर्ती ग्रावि के भोगों में तृप्त न हुपा वह किस तरह साघारण मानवीय मोगों में तृप्ति पासकता है ? जो समुद्र के जलपान से प्रपनी वृष्णाको न बुभा सका यह तिनके की नोकपर रक्खे हुए जल के पीने से कैसे तृष्ट होगा ?

#### श्रग्विनी छन्द।

है विषयलीनता, प्राणिको तापकार। है तृषा वृद्धिकर, हो न सुखसे बसर।। हे प्रभो ! लोकहित, ग्राप मत मानके । साधुजन शर्ण लें, ग्राप गुरु मानके ॥२०॥

## (५) श्री सुमति तीर्थंकर स्तृतिः।

श्रन्वार्थसंज्ञः सुमितम् निस्त्वं, स्वयं मतं येन सुयुक्तिनीतम्। यतश्च शेषेषु मतेषु नास्ति, सर्वक्रियाकारकतत्त्व-सिद्धिः ॥२१॥

श्रन्वयार्थ—(त्वं) श्राप सुमितनाथ (ग्रन्वर्थसज्ञः) ग्रपने नामके समान यथार्थ ग्रथं को रखनेवाले हो। ग्राप (मुनिः) प्रत्यक्ष ज्ञानी हो (सुमितः) शोभनीक ज्ञानके स्वामी हो (येन) जिसने (स्वयं) ग्रपनेसे ही (सुयुक्तिनीतं) सुन्दर गाढ़ युक्तियों से सिद्ध किया गण नीवादि तत्त्वका स्वरूप (मतं) श्रंगीकार किया है। ग्रर्थात् प्रमाण व नयसे सिद्ध होनेवाला तत्त्व बताया है (यतश्च) इसी से ही (शेषेषु मतेषु) श्रापके श्रनेकांत मतके सिवाय दूसरे एकांत मतों में (सर्विक्रयाकारकतत्त्वसिद्धिः नास्ति) सर्व प्रकार की क्रिया तथा सर्व कर्ना प्रादि कारकों के स्वरूप की सिद्धि नहीं होसकती। यि क्षिणिक एकांत पक्षकों लें जो गह कहता है कि वस्तु सर्वथा क्ष्मण मात्र में नाश होजाती है तो फिर कार्य होने के क्षण में सर्वथा वस्तु नहीं रह सकती। तब जगत में कोई कार्य नहीं बन सकेगा। हर एक कार्य गधे के सींग के समान होजायगा। यदि नित्य एकांत पक्षकों लें, जो जिसमें परिणाम ण विकार या बदलना नहीं हो एकेगा। उसमें भी श्राकाश के फूल के समान कार्य व कारण भाव रहेगा।

भावार्थ—यहां यह बताया है कि—हे सुमितनाथ ! भ्रापका जो सिद्धांत है वह प्रथार्थ है। क्योंकि न्याय की युक्तियों से वही श्रवाध सिद्ध होता है। श्राप तो वस्तु को जैसी है वैसी बताते हैं। वस्तु श्रवेक स्वभावों को एक काल रखने वाली है इसिलये वह प्रवेकान्त है। वस्तु किसी श्रपेक्षा से श्रस्तिस्वभाव है, किसी श्रपेक्षा नास्ति स्वभाव है, किसी श्रपेक्षा नास्ति स्वभाव है, किसी श्रपेक्षा एक स्वभाव है किसी श्रपेक्षा श्रवेक स्वभाव है। किसी श्रपेक्षा नित्य स्वभाव है किसी श्रपेक्षा श्रवेक्षा नित्य स्वभाव है किसी श्रपेक्षा श्रतित्य स्वभाव है। ऐसा ही श्रापने बताया है तब ही श्रापके कि श्रपुतार जगत में कारण कार्य सब बन जाते हैं व कर्ता कर्म करण श्रादि कारक भी सिद्ध हो जाते हैं। परन्तु श्रापके विरुद्ध जो सत हैं जो एक ही स्वभाव या श्रन्त को सर्वया

बस्तु में मानने वाले एकान्ती हैं उनके मत में वस्तु का स्वरूप बन ही नहीं सकता। यदि सर्वथा वस्तु को नित्य या सर्वथा अनित्य माने तो वया दोष होगा उसे स्वामी प्राप्तमी-शंसा में बताते हैं—

पुण्य-पाप-क्रिया न स्यात् प्रेत्यभायः फल कुतः, वन्ध-मोक्षी च तेपां न येपां त्वं नासि नायकः ॥ ४०॥ क्षणिकैकाम्तपक्षेऽपि प्रेत्यभावाद्यसंभवः । प्रत्यभिज्ञाद्यभावाद्य कार्यारम्भः कृतः फनम् ॥४१॥

भाषार्थ—यि पदार्थ को सर्वया नित्य माना जावे तो यह म्रात्मा किसी प्रकार के शुभ भाषों को नहीं कर सकेगा। इसमें पुण्य वन्ध के कारण मेत्री, प्रमोद, करुणा म्राह्म मान होंगे न हिसा असत्य आदि के अशुभ भान होंगे, जो पाप वन्ध के कारण हैं। न पापों का क्षय होगा, न पुण्य का लाभ होगा। जब किया न होगी तो किस तरह पुनर्जन्म होगा? श्रीर वहां प्या सुख दु:ख रूप फल होगा? तव न तो फर्म का वन्ध धनेगा और न कर्मों से मुक्ति बनेगी। श्रीर यदि पदार्थ को सर्वथा क्षिणिक माना जानेगा कि क्षण भर में जिलकुल नाश हो जाता है तो भी पुण्य पाप का कार्य नहीं हो सकेगा। न परलोक सिद्ध होगा न सुख दु:ख रूप फल सिद्ध होगा, न प्रत्यभिज्ञान होगा कि यह धस्तु घही है जो पहले थी, न स्मरण होगा। क्योंकि जानने वाला नाश ही हो गया। श्रीर न किसी काम को प्रारम्भ ही किया जा सकेगा। श्रीर न इसका कोई फल ही मिल सकता है। होनों ही एकान्त पक्ष मानने से भोजन ही तैयार नहीं हो सकता न क्षुधा मिट सकती है। सबं वस्तु निह्य पक्ष में एकसी रहेंगी, श्रनित्य पक्ष में नाश हो जायंगी।

परम्तु श्री जिनेन्द्र भगवाम मे वताया है कि वस्तु नित्य श्रीर धनित्य दोनों स्वभाव है। जैसा कहा है—

नित्यं तत् प्रत्यभिज्ञानाष्ट्राकस्मालद्विच्छिदा । क्षणिक कासमेदारी वृष्यसंवरदोवतः ॥५६॥

भावार्थ—वस्तु नित्य है इस श्रपेक्षा से कि ऐसा ज्ञान होता है कि यह वही है जिसे पहले देख चुके हैं। यह वही घर है जहां कल चंडे थे। यह ज्ञान श्रकस्मात् नहीं होता है, किन्तु दरावर दला जाता है। वस्तु श्रनित्य भी है, क्योंकि काल की श्रपेक्षा उसमें परिगाम या श्रवस्था बदल जातो है। जो बालक था वह युवान हो गया है। तब बालकपना नाश हो गया है, युवापना प्रगट है तथािव जिसमें यह श्रनित्य वयि हुई वह वस्तु नित्य है। ऐसा हो हे भगवन ! श्रापका भत है। बस्तु एक काल में उत्पाद ह्यय झीव्य स्वरूप है। जैसा कहा है—

पं सामाम्बात्मनोदेति म स्वेति त्यक्तमम्बयाच् । ह्येर्युदेवि विरोधारो सदैकत्रोद्धारिसन् ॥१०॥

भावार्थ—वस्तु सामान्य रूप से न तो जन्मती है न नाश होती है बराबर चली जाती है यह बात प्रगट है। परन्तु विशेष या पर्याय की श्रपेक्षा उपजती भी है नाश भी होती है। इस तरह एक ही वस्तु में एक काल उत्पाद विनाश व स्थिरपना पाया जाता है। सामान्य स्वभाव की श्रपेक्षा स्थिरपना है विशेष की श्रपेक्षा उत्पत्ति व नाश है। मुवर्ग का कंकरा तोड़कर कुण्डल बनाया गया। मुवर्ग दोनों में सामान्य है सो बना रहता है। विशेष जो कंकरा सो नाश होता है तब कुण्डल विशेष पैदा होता है। हे मुमिति नाथ ! श्रापका ऐसा गाढ़ व मुन्दर मत है। सो ही हो सकता है, क्योंकि श्राप केवल जानी हैं। श्रापने यथार्थ जानकर वैसा ही यथार्थ बताया है।

#### त्रोहक छन्द

मुनि नाथ सुमति सत् नाम धरे। सत् युक्तिमई तुम उचरे।।
तुम भिन्न मतोंमें नाहि बने। सब कारज कारक तत्त्व घने।। २१।।

उत्थानिका—ऐसा जो ब्रापका युक्तिसिहत मत है उनीको ब्रागे दिखाते हैं— श्रनेकमेकं च तदेव तत्त्वं, भेदान्वयज्ञानिमदं हि सत्यम् । मुषोपचारोऽन्यतरस्य लोपे, तच्छेषलोपोऽपि ततोनुपाख्यम् ॥२२॥

प्रनवयार्थ—(तत्त्व) जीवादि तत्त्व (ग्रनेकं) ग्रनेक स्वभाव रूप है क्योंकि एक जीवमें कभी सुख कभी दुःख कभी बाल कभी कुमार कभी युवान ग्रादि ग्रवस्थाएँ देखनेमें ग्राती हैं। (तदेव च एकं) वही जीवादि तत्व एक रूप भी है क्योंकि ग्रपनी सर्व पर्यायों में वही एक द्रव्य है। (इदं भेदान्वयज्ञानं) यह भेद ज्ञान ग्रीर ग्रभेद ज्ञान ग्रथात् पर्याय की ग्रपेक्षा भिन्न २ पनेका ज्ञान व द्रव्यकी ग्रपेक्षा एकपनेका ज्ञान (सत्यं) सत्य है, वास्तविक है बाधा रहित है (उपचारः) यदि दोनोंमें एकको तो मानोगे व एकको मान्न उपचार व ग्रारोप मात्र व कल्पना मात्र मानोगे, ग्रर्थात् एकरूप तत्व मानने वाले ग्रनेकको उपचार कहें व ग्रनेकरूप मानने वाले एकको उपचार कहें यह उपचार दिना प्रयार्थ वस्तु स्वरूपके तो (मृषा) मिथ्या हो है। क्योंकि (ग्रन्यतरस्य लोपे) इनमेंसे एक किसी स्वभावका लोप कर देनेसे ग्रर्थात् सर्वथा एकरूप व सर्वथा श्रनेक रूप माननेसे (तच्छेषलोपः ग्रपि) उस शेष दूसरेका भी लोप हो जायगा। क्योंकि द्रव्य पर्यायके दिना नहीं रहता ग्रीर पर्याय द्रव्यके विना नहीं रहता। यदि द्रव्यको ग्रानो ग्रीर पर्यायको निना नहीं रहता ग्रीर पर्याय द्रव्यके विना नहीं रहता। यदि द्रव्यको ग्रानो ग्रीर पर्यायको न मानो तो दोनों का ग्रभाव होगा (ततः ग्रनुपास्यं) तव वस्तुका स्वभाव मिट जानेसे वस्तुका कथन भी

महीं बन सकेगा। इससे यही मत ठीक है कि वस्तु भेद व ग्रभेद उभय स्वरूप एक कालमें हैं। यही हे सुमितनाथ! ग्रापका यथार्थ मत है।

भावार्थ-इस श्लोक में भ्राचार्य ने बताया है कि हर एक जीव भ्रजीव एक व भ्रनेक रूप है। दोनों ही स्वभाव उसमें हर एक समय में पाए जाते हैं। द्रव्य की श्रपेक्षा एकरूप है पर्याय की श्रपेक्षा श्रनेक रूप है। द्रब्य पर्याय बरावर साथ पाई जाती हैं, जैसे मिट्टी द्रव्य है उसका घड़ा, प्याला, मटकना ग्रादि ग्रवस्थाएँ बनी । इन ग्रवस्थाग्रों की ग्रपेक्षा मिट्टी ग्रनेक रूप है परन्तु इन सब में वही मिट्टी है इसलिये मिट्टी की श्रपेक्षा एक रूप ही है। कोई द्रव्य बिना परिगाम के नहीं रह सकता है। परिगाम समय २ होते रहते हैं कभी सदश पिरिंगाम होते हैं कभी विसदश होते हैं, तथापि जिस द्रव्य में परिगाम होते हैं वह द्रव्य बना रहता है। यह जीव निगोद में था वही जीव एकेंद्रिय, द्वोन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय, पंचेन्द्रिय पशु होकर, मानव हुआ और मानव से मोक्षगति में चला गया । यहां भिन्न २ पर्यायों की श्रपेक्षा जीव श्रनेक रूप है तथापि द्रव्य वही है, जीव वही है, इसकी भ्रपेक्षा वह जीव एक रूप भी है। सं० टीकाकारने बताया है कि बौद्धों ने तो श्राजकल पह मान रक्खा है कि तत्त्व पर्याय मात्र है उसको द्रव्य कहना या वही कहना जो पहले था यह मात्र श्रनादि श्रावद्या के कारण कल्पना है, इसलिये भेदज्ञान व श्रनेकता ज्ञान ठीक नहीं है। तथा सांख्यों का ऐसा मानना है कि जीवादि द्रव्य ही वास्तविक है उसमें सुल दुःल प्रादि की पर्याय वास्तविक नहीं है, उपाधि मात्र ही है। प्रर्थात् वौद्ध तो एकपने को उपचार व सांख्य ग्रनेकपने को उपचार रूप मानते हैं। इस पर यह ग्रनेकांत का कहना है ये दोनों ही पक्ष एकांत होने से ठीक नहीं है। क्योंकि उपचार वहीं होता है जहां मुख्य न होते हुए किसी प्रयोजन से मुख्य की कल्पना की जावे। जैसे कोई कोई बालक बहुत पराक्रमी है तब उसको देखकर यह कहना कि यह सिंह है। यहां वालक में सिहपना नहीं है किंतु कोई एक गुराकी सदशता करने के लिये सिंह की उपमा दी है। परन्तु यह उपचार बालक में वेमतलब नहीं है। इस प्रयोजन से है कि उसमें सिंह के समान साहस है। यह स्त्री चन्द्रमुखी है। स्त्री को चंद्रमुखी कहना इसी प्रयोजन से है कि उसके मुखकी गोलाई व शांति चंद्रमाके समान है। भूठा उपचार नहीं होसकता। यदि वौद्यमत में एकपना व सांख्य के मत में अनेकपना कोई वस्तु ही नहीं है-भूंठा ही है। तब उपचार से है यह कहना भी व्यथं है। जब हरएक द्रव्य पर्यायों को रखता है श्रीर पर्यायें द्रव्य बिना नहीं होती तब यह स्वतः मिद्ध है कि एक द्रव्य श्रनेक पर्यायों को रखने

से अनेक रूप है। हम यदि द्रव्य को माने, पर्याय को न माने या पर्याय को माने, द्रव्यको न माने तो दोनों ही न रहेंगे। हम यदि सुवर्ण के कंकरण पर्यायको तो माने परन्तु कहें यह सुवर्ण नहीं है। या कंकरण कुंडल आदिको सात्र सुवर्ण ही कहें, कंकरण कुंडलके आकाररूप पर्यायको न माने तो हमारा कहना व मानना बन हो नहीं सकता है। क्योंकि जब वह सुवर्णका बना हुआ कंकरण है तब सुवर्ण पहले था वही यह सुवर्ण है ऐसा होने से सुवर्ण द्रव्य सिद्ध होजाता है। पहले कुण्डल था अब वही कंकरण है, ऐसा होने से एक ही सुवर्ण में कुण्डल व कंकरण ऐसा अनेकपना सिद्ध होगया। इसलिये एकको न मानने से कोई भी नहीं ठहर सकता है। और जब कोई तस्व ही न रहेगा तब उसका कथन ही असंभव होगा इसलिये एक व अनेक उभय रूप वस्तुको मानना यही सत्य है व ऐसा ही हे सुमितनाथ! आपका मत है। आप्तमीमांसा में भी कहा है—

प्रमाणगोचरी सन्ती मैदामेदी न संवृतिः। तावेकत्राविरुद्धी ते गुणमुख्यविवक्षया ॥ ३६॥

भावार्थ—पदार्थ में भेव व ग्रभेद कहना प्रमाण से सिद्ध है उपचार मात्र व ग्रारोप मात्र नहीं है। एकही में बिना किसी विरोधके भेद व ग्रभेद सिद्ध हैं। वर्णन करते हुए समय एकको ही कह सकते हैं इसिलये किसी को गौण व किसी को मुख्य कहना पड़ता है।

#### त्रोटक छन्द।

है तत्व भ्रनेक व एक वही, तत्व भेद भ्रभेदहि ज्ञान सही। जपचार कहो तो सत्य नहीं, इक हो भ्रन ना वक्तव्य नहीं।। १२।।

उत्थानिका—जैसे जीवादि तत्व द्रव्य पर्याय स्वरूप है ऐसा विखाया है वैसे वह आब व ग्रभांव रूप भी है ऐसा बताते हैं—

सतः कथंचित्तदसत्त्वशिवतः, खे नास्ति पुष्पं तरुषु प्रसिद्धम् सर्वस्वभागच्युतमप्रमाणं, स्ववाग्गिरुद्धं तग दृष्टितोऽन्यत् ॥२३॥

ग्रन्वयार्थ—(सतः) जो कोई सत् रूप विद्यमान भ्रात्मा ग्रादि तस्व है वह ग्रपने स्वचतुष्टयकी ग्रपेक्षा से है, उसी में (कथंचित्) किसी श्रन्य ग्रपेक्षा से भ्रथित् पर चतुष्टय की ग्रपेक्षा से (ग्रसत्त्वशक्तिः) श्रमत्ता या ग्रविद्यमानपने की प्रतीति है। वस्तु स्वस्वस्पादि की दृष्टि से ग्रस्तरूप है। वस्तु में ग्रपना वस्तुपना तो है, परन्तु ग्रन्य वस्तुपना नहीं है। जैसे (पृष्पं) फूल (तस्पु प्रसिद्धं) वृक्षों में सिद्ध है, परन्तु (वे नास्ति) श्राकाश में नहीं है। इसलिये तत्त्व उभयरूप है ग्रस्तिरूप भी

hí

t

Ţ

ÌF.

ir.

E.1

**(**# )

( 17 ·

訓

11

14

11

n.F.

稲

31

18

FEE

है नास्तिरूप भी है। यदि मात्र ग्रस्ति ही स्वरूप हो, ग्रभावपना स्वरूप न हो तो सर्वया भावरूप होनेसे परकी ग्रपेक्षा भी भावरूप होजावे। ऐसा हो तो जैसे वृक्ष में फूल है वंसा ग्राकाश में भी होजावे। यह बात प्रतीति में नहीं श्रा सकती। इससे जो सर्वथा भाववादी व ग्रस्तित्ववादी हैं उनका मत ठीक नहीं है। इसी तरह यदि ग्रभावरूपपना ही वस्तु का स्वरूप माना जावे तो जैसे पर चतुष्टय की ग्रपेक्षा तत्व ग्रभाव रूप है, वंसे स्वचतुष्टय की ग्रपेक्षा ग्रभाव रूप है, वंसे स्वचतुष्टय की ग्रपेक्षा ग्रभाव रूप होवे। ऐसा होनेपर जैसे ग्राकाश में पुष्प नहीं होता है वंसा वृक्ष में भी न होवे। सो वह बात प्रतीति में नहीं श्रा सकती। इस तरह जो सर्वथा श्रन्यवादी हैं उनका मत भी ठीक नहीं है। (सर्वस्वभावच्युतं) जो तत्व सर्व स्वभावों से रहित हो ग्रयीत् उसमें ग्रस्तित्व नास्तित्व ग्रादि स्वभाव एक काल में न हो तो वह (ग्रप्रमाण) प्रमाण से सिद्ध नहीं हो सकता, वयोंकि (स्ववाग्विरुद्ध) उनके ही वचन से विरोध ग्रा जावेगा। यदि मात्र एक ग्रस्तिरूप ग्रथीत् ग्रद्धित हो मानेंगे तो प्रमाण करते हुए द्वेत ग्राजायगा ग्रौर यदि शून्य मानेंगे तो भी प्रमाणित केसे किया जायगा। ग्रौर ऐसा एकांत तस्त्व (तवहितः ग्रन्यत्) ग्रापके ग्रनेकांतमई मत से विरोध रूप है।

भावार्थ — यहां श्राचार्य ने समकाया है कि हे भगवन् ! श्रापका सिद्धांत ययार्थ वस्तु का स्वरूप बताता है । हरएक जीव श्रादि पदार्थ श्रपने स्वद्रव्य स्वक्षेत्र स्वकाल स्वभावकी श्रपेक्षासे श्रपनी सत्ता या मौजूदगी रखता है श्रयांत् भावरूप या श्रस्तिरूप है । स्वद्रव्य से प्रयोजन श्रखंड समुदाय श्रपने ही गुरा व पर्यायों का है । स्वक्षेत्रसे मतलव श्रपने ही प्रदेश व श्रपना ही क्षेत्र जिसमें वह पदार्थ है । स्वकाल से मतलव प्रत्येक समय की श्रपनी श्रवस्था जो काल द्रव्य के निमित्त से हुशा करता है । स्वभाव से मतलव श्रपना ही स्वभाव व श्रपने ही गुरा हैं । इन चारों का समुदाय एक पदार्थ है । जैसे जीव द्रव्य का स्वद्रव्य श्रनत्त गुराादिका समुदाय एक श्रवण्ड पिंड है । स्वक्षेत्र उसी के श्रसंद्यात प्रदेश हैं । स्वकाल उस जीवकी वर्तमान श्रवस्था है या पर्याय है । स्वभाव उसके ज्ञानित गुरा हैं । हरएक जीव श्रपने हो द्रव्य, क्षेत्र, काल भावको श्रपेक्षा से हैं । या उसमें उसका श्रसित्य या भावपना है तव उसीसमय उसमें श्रस्य समस्त जीव, पृद्गल, घर्म, श्रधमं, श्राकाश व कालका श्रमाव है । इसलिये जीव स्वचतुष्ट्य की श्रपेक्षा भावरूप है तब हो पर चनुष्टयकी श्रपेक्षा श्रमावरूप है । न बह सर्वया श्रमावरूप है । यदि मात्र भावरूप ही माना जायगा तव एक जीवमें किसी का श्रभाव ही न सिद्ध होगा धीर यदि श्रभावरूप हो माना जायगा तो शुछ वस्तु हो न रहेगी ।

एक रूप ही माननेसे कोई ऐसा माननेवाला ग्रपने कथनको सिद्ध नहीं कर सकेगा। सर्वथा ग्रद्धेत या एकरूप माननेसे सिद्ध करनेके लिये साधक व साध्य दो कहते पड़ेंगे सो नहीं बनेगा।

सर्वथा शून्य माननेसे तत्त्व ही न रहेगा। इसिलये यह मानना उचित है कि तत्त्व भाव श्रभावरूप है या श्रस्तिनास्तिरूप है। श्रात्ममीमांसामें स्वामीने इस बातको स्पष्ट कर दिया है—

भावंकान्ते पदार्थानामभावानामपह्नवात् । सर्वात्मकमनाद्यन्तसस्वरूपमतावकम् ॥१॥ ग्रभावंकान्तपक्षेऽपि, भावापह्नववादिनाम् । बोधवावय प्रमाणं न, केन साधनदूषण्यम् ॥१२॥ ग्रस्तित्वं प्रतिषेध्येनाविनामाव्येकधर्मिणि विशेषणत्वात् साधम्यं, यथाभेदविवक्षया ॥१७॥

भावार्थ—यदि पदार्थको एकांतसे भावरूप ही माना जावे धौर ग्रभावपना न माना जावे तो यह दोष होगा—पदार्थ सर्वरूप या विश्वरूप होजायगा। यदि वो रूप होगा तो एकका दूसरेमें ग्रभाव ग्राजायगा तथा वह पदार्थ ग्रनांडि ग्रनंत होजायगा, क्योंकि पहले व पीछे कभी किसी तरह उसका ग्रभाव नहीं होसकेगा। किर तो जगतमें न कोई नया काम बनेगा न पुराना काम बिगड़ेगा। सो ऐसा वस्तुका स्वरूप नहीं है। प्रत्यक्ष देखनेमें ग्राता है कि मिट्टीसे घड़ेकी पर्याय बनी व घड़ेका ग्रभाव होकर ठीकरे बने। जो गेहूं पहले न थे वे उत्पन्न होगए, गेहूंका ग्रभाव होकर चून होगया। इस तरह पर्यायका ग्रभाव बरावर होता है। तथा जब जीव व जड़ दो द्रव्य हैं विलकुल पृथक् हैं, तब एक दूसरेमें ग्रभाव मानना ही पड़ेगा। एक द्रव्यकी दो पर्याय घट व लोटा एक ही कालमें है इसमें भी घटका ग्रभाव लोटामें व लोटाका ग्रभाव घटमें है। ऐसा ग्रापका मत नहीं है। यदि पदार्थको ग्रभावरूप हो माना जावे, भावपना होय ही नहीं तो किर इसके समभानेके लिये ज्ञान व वचन कुछ न रहेगा, न कोई प्रमाग रहेगा जिससे ग्रपने पक्षका साधन हो व पर—पक्षको दूषण दिया जावे।

इसलिये वस्तु स्वरूप ऐसा मानना उचित है कि जहाँ व जिस धर्मी पदार्थमें प्रपने स्वरूपसे ग्रस्तिपना है या भावपना है वहां परकी ग्रपेक्षा नास्तिपना व ग्रभावपना ग्रवश्य है। जहां हमने एक वस्तुकों कहा कि यह सुवर्ग है तब सुवर्गका भावपना तब ही होगा जब उसमें सुवर्ग सिवाय चांदी लोहा पीतल ग्रादिका ग्रभावपना है। जैसे जिस पदार्थमें जो जो विशेषण होता है वह ग्रपना विरोधी भी रखता है। जैसे जतमें शीतपना है परन्तु उष्णपना नहीं है। शीतपनेका भाव व उष्णपनेका ग्रभाव है। इसिंत है

हे सुमितनाथ ! कथंचित् सत्, कथंचित् ग्रसत् जो वस्तुका स्वरूप ग्रापने कहा है वह ही हो है ।

त्रोटक छन्द।

है सत्त्व ग्रसत्त्व सहित कोई नय, तरु पुष्प रहे न हि व्योम कलप। तब दर्शन भिन्न प्रमाण नहीं, स्व स्वरूप नहीं कथमान नहीं ॥२३॥

उत्थानिका—जीवादि तत्त्वों में एक काल सत् श्रमत्पना प्रतिपादन करके व एकांत पक्ष को दूषरा देते हुए क्रम से उसी का ही वर्णन करते हैं—

न सर्वथा नित्यमुद्देत्यपैति, न च कियाकारकमत्र युक्तम् । नैवासतो जन्स सतो न नाशो, दोपस्तमःपुद्गलभावतोऽस्ति ॥२४॥

श्रन्वयार्थ-(सर्वथा) सर्व प्रकार से (नित्यं) वस्तु नित्य ही है एकरूप ही रहने षाली है ऐसा एकांत मान लेने से ( न उदेति अपैति ) न उसमें कोई अवस्था प्रगट हो सकती है न किसी ख्रवस्था का नाश हो सकता है। यदि योग, सांख्य व मीमांसकों के श्रनुसार तत्व को सर्वथा नित्य ही माना जावे। श्रर्थात् जैसे वस्तु द्रव्य की श्रपेक्षा नित्य है वैसे ही वह पर्याय की ऋपेक्षा भी नित्य कल्पना की जावे तव उत्पत्ति व विनाश संभव नहीं है। स्रागे की स्रवस्था का स्वीकार व पिछली स्रवस्था का नाश हो नहीं सकता। पदि वस्तु में क्रिया व कारक होंगे तो उत्पाद व्यय स्वभाव रहना ही चाहिये परन्तु (ग्रत्र) यहां सर्वथा नित्य मानने से (न च क्रियाकारकं युक्तं) न तो गमन श्रादि किया हो सकती है न कोई कर्ता कर्म करएा ग्रादि कारक ही सिद्ध हो सकते हैं। जो जैसा है वह वैमा ही रहेगा। जो गमन करता होगा वह गमन हो करता रहेगा, जो ठहरा होगा वह ठहरा ही रहेगा। उसने यह काम किया, यह करेगा यह कोई कारक नहीं वनेगा। जैसा सर्वथा नित्य मानने में उत्पत्ति व विनाश नहीं बनता है वैसा ही सर्वया स्ननित्य या क्षिण मानने से भी नहीं बन सकता दशें कि ( असत: जन्म न ) जो वस्तु आकाश के फूल के समान है ही नहीं उसका जन्म हो नहीं सकता (सतः नाशः च) श्रीर जो पदार्थ है उसका सर्वया नाश नहीं हो सकता। यदि कोई कहे कि दीयक जल रहा है उसको बुक्ता दिवा जाय तो प्रकाश का सर्वथा नाश हो ही गया उसका समाधान करते हैं कि ( दीप: तम: पुर्गलभावतः अस्ति ) प्रकाश श्रंधकार रूप पुर्गल रूप से रहता है। प्रकाश श्रोर श्रंध-कार दोनों पुद्गलों की पर्याय हैं। प्रकाश की व्यवस्था में जो पुद्गल द्रव्य था बही ग्रंब-कार के रूप में हो जाता है। मात्र पर्याय पलटती है, पुद्गल नाश नहीं है।

भावार्थ--इस श्लोक में यह भाव क्लकाया है कि सत् पदार्थ का न सर्वथा नाश होता है न ग्रसत् पदार्थ की उत्पत्ति होती है। यह सिद्धांत ग्रखंड है। तथापि जगत में उत्पत्ति व विनाश तो देखने में ग्राता है। एक दूध से दही बना तब दही की उत्पत्ति हुई, दूध का नाश हुआ। एक सुवर्ग के कुण्डल को तोड़ कर कड़ा बना। तब कुण्डल विनशा, कड़ा बना । ऐसे कार्यों के होने में मात्र अवस्था या पर्याय पलटी है । जिस द्रव्य में अव-स्थाएं हुई वह ध्रुव या नित्य है। गोरस में दूध व दही की ग्रवस्थाएं पलटी, गोरस दोनों में है। सुवर्ग में कुण्डल व कड़े की अवस्था पलटी, सुवर्ग दोनों में कायम है। इससे यह सिद्ध है कि कोई वस्तु सर्वथा न नित्य है न ग्रानित्य है। वस्तु द्रव्य की ग्रापेक्षा नित्य है वही पर्याय की अपेक्षा अनित्य है। यदि सर्वथा नित्य माना जावेगा तो कोई भी कोई काम न कर सकेगा। तब जगत में कोई भी काम न होगा। सब एकसे ही रहेंगे। जो चलता है वह चलता ही रहेगा, कभी ठहरेगा नहीं। जो ठहरा है कभी चले ही नहीं। जो सूता है वह सूता ही रहेगा, जो जागता है वह जागता ही रहेगा। न रूई का सूत प्रनेगा न सूत से कपड़ा बुना जायगा, न कपड़े से कोट बनेगा। इसी तरह यदि सर्वथा वस्तु को म्रनित्य माना जायगा तो नाश के पीछे कुछ भी रहना न चाहिये। सो ऐसा देखने में नहीं ग्राता । यदि कपड़े को जलाया जावे तो राख की उत्पत्ति हो जाती है । यदि मकान को तोड़ा जाय तो लकड़ी ईंट स्रादि रूप में प्रगट हो जाते हैं। यदि प्रकाश को नाश किया जाय तो ग्रंधकार रूप में हो जाता है। सर्वथा उत्पत्ति व सर्वथा नाश तो किसी का होता ही नहीं। जो पदार्थ होगा उसी में उत्पत्ति भ्रवस्था मात्र की होगी ग्रौर जब किसी ग्रवस्था की उत्पत्ति होगी तब पहली श्रवस्था का नाश ग्रवश्य होगा। उत्पन्न होना भी प्रवस्था का ही है, नाश होना भी श्रवस्था का ही है। जिसमें ये दोनों बातें होती हैं वह द्रव्य बना रहता है। सर्वथा वस्तु नित्य है व सर्वथा क्षिशिक है, दोनों ही वार्ते सिद्ध नहीं हो सकती । वस्तु नित्य ग्रनित्य उभय रूप है, यह ग्रनेकांत सिद्धांत हे सुमितनाथ ! जो ग्रापका है वही सिद्ध होता है। सामान्य द्रव्य कभी उपजता नहीं, विनशता नहीं, सदा बना रहता है इस कारण तत्त्व नित्य है। उसमें विशेषपना या पर्यायपना होता है इससे रहता वह अनित्य भी है। ऐसा ही स्वामी ने श्राप्तमीमांसा में भी वताया है-

यदि सत् सर्वया कार्यं, पुंत्रन्नोत्पत्तुमहंति । परिणामप्रक्तृप्तिरच, नित्यत्वैकान्तवाधिनी ॥३८॥ यद्यसत्सर्वेषा कार्यं, तन्माजनि खपुष्पवत् । नोपादाननियामोऽभून्माऽऽर्वासः कार्यजन्मिन ॥४२॥ न सामान्यात्मनोदेति, न न्येति न्यक्तमन्वयात् । न्येत्युदेति विशेषात्ते, सहैकत्रोदयादिसत् ॥५७॥

भावार्थ-यदि सर्वथा सत्रूप या नित्यरूप माना जावे तो जैसे पुरुष व ग्रात्मा की उत्पत्ति नहीं होती है वैसे किसी घट पट ग्रादि कार्य की भी उत्पत्ति न बने । नित्य पक्ष का एकान्त सनव से अवस्था की पलटने की व्यवस्था बन ही नहीं सकती। और सदि सर्वथा वस्तु असत् सानी जाने अर्थात् क्षाणिक थी सो नाश होगई ऐसा माना जाने तो भी कोई कार्य नहीं होगा। जैसे आकाश से फूल नहीं होते वैसे घट पट आदि काम न वनेंगे, म यह नियम ही रहेगा कि उपादान काररा के समान कार्य होता है स्रर्थात् जैसी मिट्टी होगी वैसे उसके वर्तन वनेंगे। सुवर्ग जैसा होगा वैसा कड़ा बनेगा ग्रौर जब वस्तु क्षिणिक मानी जायगी तब यह निश्चय भी नहीं बन सकेगा कि इससे अमुक कार्य हो सकेगा। जब यह निश्चय ही न होगा कि गेहूं से रोटी बन सकेगी तो कौन गेहूँ को खरीदेगा। इसिलिये षस्तु न तो सर्वथा नित्य है. न सर्वथा क्षिणिक या ग्रसत् है। दस्तु नित्य ग्रनित्य रूप है। सामान्य द्रव्य रूप से कोई वस्तु न उपजती न विनदाती है वयों कि द्रव्य अदा जना रहता है, वह भ्रपनी अनन्त पर्यायों में टिका रहता है। विशेष पर्याय रूप से ही द्रन्य में उत्पाद ष्यय होता है। इसलिये यह सिद्ध है कि जो सत् द्रव्य है यह एक ही काल उत्पाद व्यय श्रीव्य स्वरूप है। पिछ्ली पर्याय का नाश, वर्तमान पर्याय का जन्म सदा ही द्रव्य में होता एहता है। तथापि द्रव्य बना रहता है। यही बस्तु का सच्चा स्वरूप है। शुद्ध द्रव्यों में सहश व स्वाभाविक पर्यायें होती हैं, खशुद्ध द्रव्यों में विसहश व श्रीपाधिक पर्यायें होती हैं। ब्रब्य पर्याय खिना नहीं, पर्याय द्रव्य विना नहीं हो सकती है। यही वस्तु स्वभाव है।

#### त्रोटक छन्द ।

जो नित ही हो तो नाश उदय, निह हो न किया कारक न सघय। सत् नाश न हो निह जन्म ग्रसत्, जुप्रकाश गए पुद्गन तम सत् । २४॥

उत्थानिका—ग्रव ग्राचार्य स्पष्टपने कहते हैं कि जीव श्रजीवादि पदार्थ सब नित्य ग्रनित्य ग्रादि रूप से श्रनेक रूप हैं—

विधिनिषेधश्च कथंचिदिण्टौ विवक्षया मुख्यगुराध्यवस्था। इति प्रशोतिः सुमतेस्तवेयं मतिप्रवेकः स्तुवातोऽस्तु नाथ ॥२५॥

श्रन्यवार्थ—[ विधिनिषेधरच ] विधि श्रर्थात् श्रस्तिपना, भावपना या निरंयपना स्था निषेध श्रर्थात् नास्तिपना, श्रभावपना या श्रनित्यपना जीवादि पदार्थों के भीतर किंपिनत् भिन्न २ श्रपेक्षाश्रों से, द्रव्यार्थिक पर्यायाधिक नयों से [इण्टौ] मान्य है, इष्ट है, सिद्ध है। द्रव्य की श्रपेक्षा वस्तु सत् या निरंय है, पर्याय की श्रपेक्षा वस्तु श्रसत् या

श्रनित्य है। [मुख्यगुरणव्यवस्था] एक को मुख्य करना दूसरे को गौरण करना ऐसी व्यवस्था [विवक्षया] कहने वाले की इच्छा के श्रनुसार चलती है। जो जिस समय नित्यपना बताना चाहता है वह नित्य को मुख्य करके कहता है तब श्रनित्यपना गौरण हो जाता है। तथा जो जब श्रनित्यपना समभाना चाहता है तब नित्यपना गौरण हो जाता है। [इति] इस प्रकार [तव सुमते:] हे सुमितनाथ भगवान! श्रापकी [श्रय प्रशीति:] यह तत्व के प्रतिपादन करने की शैली है। (नाथ) हे नाथ! (स्तुवत: मितप्रवेक: श्रस्तु) मैं गुरण की इसीलिये स्तुति करता हूं कि मेरी बुद्धि की उत्कृष्टता होवे। मैं ऐसी भावना करता हूं।

भावार्थ-इस श्लोक में बता दिया है कि स्याद्वाद से वस्तु का स्वरूप यथार्थ बताया जाता है। वस्तु में ग्रस्ति नास्ति, भाव ग्रभाव, नित्य ग्रनित्य ऐसे विरोधी स्वभाव तो पाए ही जाते हैं; परन्तु वे सब भिन्न २ अपेक्षा से होने पर कोई विरोध नहीं रहता है। जैसे किसी मानव को पिता व पुत्र दोनों ही माना जावे, ये दोनों विरोधी सम्बन्ध उस मानव में भिन्न २ श्रपेक्षा से हैं। वह श्रपने पुत्र की श्रपेक्षा पिता है व श्रपने पिता की श्रपेक्षा पुत्र है, कोई विरोध की बात नहीं है। इसी तरह वस्तु द्रव्य श्रपेक्षा सदा रहती है इससे ग्रस्तिरूप, भावरूप व नित्य है, वही पर्याय पलटने की श्रपेक्षा एकसी नहीं रहती है। इससे नास्तिरूप, श्रभावरूप व श्रनित्य है। दूसरे को दोनों स्वभाव समभने का मार्ग यही है जैसा कि श्री उमास्वामी महाराज ने तत्वार्थ सूत्र में कहा है—"प्रिपता-निपतिसद्धेः" कि जिसको कहना हो उसको मुख्य किया जाय व जिसको न कहना हो उसको गौरा कर दिया जाय, यही स्याद्वाद है। स्यात् अर्थात् कथंचित् वाद अर्थात् कहना। वस्तु स्यात् भावरूप है, वस्तु स्यात् ग्रभावरूप है। ग्रर्थात् वस्तु कथंचित् किसी ग्रपेक्षा मे द्रव्यार्थिक नय से भाव रूप है वही कयंचित् किसी अपेक्षा से, पर्याय के पलटने की अपेक्षा से अभावरूप है। श्री जिनेन्द्र भगवान की वागाी इसी तरह ग्रनेकांत मत का प्रकाश करती हुई बाधा रहित पदार्थ को यथार्थ बता देती है। जैसा 'स्वामी ने श्राप्तमीमांसा में कहा है—

वाक्येष्वनेकांतद्योती गम्यम्प्रति विशेषणम् । स्यान्निपातोऽर्थयोगित्वात्तव केविलनामिष ।१०३। भावार्थ—यह स्यात् एक श्रव्यय है । यह श्रव्यय शब्द वाक्यों के भीतर प्रयोग करने से श्रनेक स्वभाव वाले पदार्थ का प्रकाश करता है । साथ ही किसी एक मुख्य स्वभाव की विशेषता भी करता है । उसके अर्थ की यही घटना है कि श्रनेक स्वभावों जा होनी वताते हुए भी एक को मुख्य करता है, श्रन्य को गीरण करता है। हे भगवन् ! श्रापका यह मत है वैसा ही सर्व केवली व श्रुतकेविलयों का मत है।

यहां पर श्री समंतमद्र स्वामी कहते हैं कि हे सुमितनाथ ! श्रापका यह सिद्धान्त पक्का है, श्रकाट्य है, मानवीय है। इसिलये हम श्रापको यथार्थ वक्ता मानकर श्रापको ही स्तुति करते हैं श्रीर यह भावना करते हैं कि जैसा श्रापका नाम है वैसा हो गुरण हमको प्रदान कीजिये श्रर्थात् श्रापको भिक्त व स्तुति करने से मेरे श्रन्दर जो ज्ञान का श्रावरण है वह दूर हो श्रीर मेरा ज्ञान बढ़ता चला जावे। श्रन्त में मैं श्रापके ही समान केवलज्ञानी हो जाऊं।

#### त्रोटक छन्द

विधि वा निषेध सापेक्ष सही. गुण मुख्य कथन स्याद्वाद यही। इम तत्त्व प्रदर्शी ग्राप सुमित, श्रुति नाथ करूं हो श्रेष्ठ सुमित ।।२४॥

## (६) श्री पद्मप्रभ जिन स्तुतिः

पद्मप्रभः पद्मपलाशलेश्यः पद्मालयालिङ्गिताचारुसूत्तिः ।

बभौ भवान् भाव्यपयोष्ठहाणां, पद्माकराणामिवा पद्मबन्धुः ॥२६॥

अन्वयार्थ—(पद्मप्रभः) कमल की प्रभा के समान प्रभाषारी ऐसे छठे तीर्थंकर श्री पद्मप्रभ देव (पद्मपलाशलेश्यः) सफेद कमल के पत्र समान शुक्ल लेश्या के धारी हैं। (पद्मालयालिगितचारुमूर्तिः) लक्ष्मी ने जिनकी सुन्दर मूर्ति को आलिगन कर लिया है। प्रात्मा को तो अनन्त ज्ञानादि चतुष्टय रूपी लक्ष्मी व वीतरागतारूपी लक्ष्मी आलिगन कर रही है, शरीर को पसेव रहितपना, महान रूपपना, १००८ लक्षरापना आदि लक्ष्मी आलिगन कर रही है ऐसे (भवान्) आप पद्मप्रभ भगवान (प्रभाकराणां) कमलों के विकास के लिये (पद्मबन्धुः इव) सूर्य के समान (भव्यपयोग्हाणां) भव्यरूपी कमलों के प्रसन्न करने के लिये (बभौ) शोभते हुए।

भावार्थ—यहां पर श्राचार्य ने श्री घरहन्त भगवान की उस समय की शोमा वताई है जब वे तेरहवें सयोग गुग्गस्थान में समवसरग्ग सहित श्रपनी दिव्य गंधकुटी में शोभा-यमान होते हैं। भगवान का शरीर लाल कमल के समान लाल रंग का परस शोभनीक

था तथापि भ्रात्मा में लालपना न था क्योंकि कषायों का सर्वनाश हो चुका था इसिलये परम वीतरागता प्रगट हो चुकी थी। सात्र शुक्ललेश्या थी, क्योंकि ग्रभी तक दिव्यध्वनि ष विहार होता था इसमें योगों को प्रवृत्ति थी। इस लेश्या के होते हुए ध्रनन्त पुण्यरूपी शक्ति को लिये हुए साता वेदनीय कर्म का हो श्रास्त्रव होता है, जिनकी ध्यानमई मूर्ति श्रन्तरग बहिरंग लक्ष्मी से शोभायमान थी। श्रन्तरंग सें तो श्रात्मानुभूति थी, श्रनन्त ज्ञान दर्शन सुख बीर्यमई ग्रनन्त चतुष्टय की लक्ष्मी थी। परम बीतरागता व समता ने बड़ी ही शोभा विस्तार कर रक्खी थी। उसी ग्रन्तरंग लक्ष्मी के प्रभाव से बाहर का शरीर भी परमौदारिक कोटि सूर्य के समान १००८ लक्षिण युक्त पत्तीना व मल ग्रादि दोष से रहित परम दीष्ति से जाज्वल्यमान था। वारह सभा में भ्रनेक भव्य जीव कमलवनों के समान बैठे हुए प्रफुल्लित हो रहे थे। भगवान का परम प्रतापशाली व परम शान्त मुख देखकर मन ख्रानन्द से गद्गद् हो रहा था। समबसरग् स्थित प्राशायों के मन में कोई वैरभाव शोक, खेद, विन्ता व दुःख नहीं रहता है। वे समवशरण में प्रवेश करते ही परमानन्द में डूब जाते हैं। श्रीर जब भगवान की शान्त मुद्रा का दर्शन करते हैं व दिव्यवाशी सुनते हैं तब तो उनका मन ग्रौर भी परम सुखरूपी ग्रमृत से भर जाता है। जंसे यहां सूर्य का उदय होता है वहां कमलों के वन फूल जाते हैं इसी तरह उनकी बारह सभाग्रों में वं<sup>ठे</sup> हुए चार प्रकार के देव व देवियां, मुनि ग्राधिका सानव व पशु सर्व ही भव्य जीव धर्म के पिपासु परम प्रफुल्लित हो रहे थे। इस तरह भगवान की प्रपूर्व शोभा हो रही थी। वास्तव में ज्ञात्मा के गुराों की अपूर्व महिमा हैं। यह सब ज्ञात्मध्यान का ही प्रताप था जिलसे यह अपूर्व पुण्य उदय में आरहा है। भगवान के तो किसी प्रकार की इच्छा नहीं है। परन्तु पुण्य कर्म स्वयं फलित होकर यह शोभा प्रकाश कर रहा है। पात्रकेशरी स्तोत्र में भी ग्ररहन्त के शरीर की शोभा इस तरह बताई है—

प्रशांतकरणं वपुर्विगतभूषणं चाऽपि ते । समस्तजनचित्तनैत्रपरमोत्सवत्वं गतम् ।। विनाऽऽयुधपरिग्रहाज्विन ! जितास्त्वया दुर्जयाः । कपायरिपवो परेनं तु गृहीतशस्त्रैगपि ॥१॥।

भावार्थ—हे प्रभु ! ष्रापके शरीर पर कोई म्राभूषरा नहीं हैं तथापि ग्रापके भीतर परम शान्ति भलक रही है, सबं इन्द्रियों की शोभा शान्तरूप है व दूसरों को भी शान्त करने वाली है। ग्रापकी वीतराग छवि को देखकर सर्व जनों को चित्त में परम प्रमोद ही रहा है। ग्रापने विना किसी शस्त्र के है जिन ! ग्रत्यन्त दुर्जय कपायरूपी शत्रुग्नों की सर्वया जीत लिया है जिनको बड़े २ शस्त्रधारी योद्धा भी नहीं जीत सकते।

#### मुक्तादाम छन्द

पद्म प्रभ पद्म समान शरीर, शुचि लेश्याघर रूप गम्भीर।
परमश्री शोभित मूर्ति प्रकाश, कमल सूरजवत् भव्य विकाश ॥२६॥

उत्थानिका—यहां कोई शंका करता है कि प्रभु के यथावत् पदार्थों का ज्ञान न होने से व मुक्त हो जाने से वचन का व्यापार संभव न होने से उनका उपदेश प्रमाण कैसे माना जावे उनका समाधान करते हैं—

बभार पद्मां च सरस्वतीं च,भवान्पुरस्तात्प्रतिमुक्तिलक्ष्म्याः। सरस्वतीमेव समग्रशोभां, सर्वज्ञलक्ष्मीं ज्वलितां विमुक्तः ॥२७॥

श्रन्वयार्थ—(भवान्) ग्रापने (प्रतिमुक्तिलक्ष्म्याः) मोक्ष रूपी लक्ष्मी की प्राप्ति के (पुरस्तात्) पहले श्रथित् श्ररहन्त श्रवस्था में जब शरीर होता है (पद्मां च) श्रनन्तज्ञानादि लक्ष्मी को तथा (सरस्वतीं च) दिन्य ध्विन को भी श्रीर (समग्रशोभां सरस्वतीं एव) सर्व शोभा से परिपूर्ण समवसरण श्रादि विभूति को या क्षुधा श्रादि १८ दोष रहितपने को (वभार) धारण किया था। (विमुक्तः) श्रीर जब श्राप मोक्ष हुए तव (जवितां) सदा प्रकाशरूप निर्मल (सर्वज्ञलक्ष्मीं) श्रनन्तज्ञानादि विभूति को धारण किया था।

भावार्थ — यहां पर यह दिखलाया है कि श्री पद्मप्रभ का नाम सार्थक है। जैसे यह प्रसिद्ध है कि लक्ष्मी कमल में रहती है या यह वांगित है कि लक्ष्मी कमल में रहती है या यह वांगित है कि लक्ष्मी कुमारिका देवी शिखरी पर्वत के कुण्ड पुण्डरीक नाम के कमलवत् द्वीप में रहती है उसी तरह यहां पर बताया है कि श्री पद्मप्रभ जिनकी शोभा कमलवत् श्री सदा ही लक्ष्मी को धारण करते थे। जब तक ग्राप मोक्ष न हुए ग्रौर श्ररहन्त परमात्मा रहे तब तक ग्रापने ग्रनन्तज्ञानादि ग्रन्तरंग चतुष्ट्य क्ष्पी लक्ष्मी को धारण किया व बाह्य में समवसरणादि विभूति को व क्षुधादि दोषरहितपने को व सर्व पदार्थों को यथार्थ कहने में समर्थ ऐसी दिव्य वाणी को धारण किया। इस कारण ग्रापने जो कुछ कथन किया सो सत्य प्रमाणीक कथन किया। क्योंकि जो सर्व पदार्थों को जानता होगा उसके किसी तरह का ग्रज्ञान नहीं हो सकता है। तथा ग्रापने मोह का पहले ही नाश कर दिया था इसलिये ग्राप में राग-द्वेष व कोई स्वार्थ रहा ही नहीं जिससे ग्रसत्य कहा जा सके। जो बीतराग है उसके कोई राग-द्वेष सम्भव नहीं है। जो रागी व द्वेषी होता है वही ग्रयथार्थ कह सकता है। ग्राप वयोंकि परम बीतराग व सर्वज्ञ थे तथा मोक्ष होने के पहले शरीर सहित थे, तब ही ग्रापकी विज्यवाणी

भव्य श्रोताश्रों के पुण्य के उदय से तथा श्रापके नाम कर्म के उदय के कारण वचन योग का व्यवहार मौजूद था, इस कारण प्रकाश हुई, वह किसी तरह श्रप्रमाणिक नहीं कही जा सकती है। शरीर त्याग के पहले ही श्राप परमात्मा हो गए। इससे यह भी दिखलाया है कि बिना शरीर के वाणी का प्रकाश जो पुद्गलमय है, किसी भी तरह संभव नहीं है। श्रमूर्तीक, शरीर रहित परमात्मा से वाणी का प्रकाश नहीं हो सकता है-शरीर धारी ही प्रगट कर सकता है। इसलिये शंकाकार की शङ्का का समाधान हो जाता है।

फिर जब भगवान् शरीर को भी त्यागकर व सर्व ग्रघातिया कर्मों से भी छूटकर मुक्त हुए व सिद्ध हुए तब भी लक्ष्मी का त्याग ग्रापने नहीं किया। सर्वज्ञपना रूपी लक्ष्मी को सदा हो ग्रांलिंगन किये रहे। बाहरी समवसरगादि शोभा व वागी का प्रकाश जिनके होने में ग्रघातिया कर्म का उदय कारगा था, नहीं रहे। परन्तु स्वाभाविक लक्ष्मी जो ग्रानन्त ज्ञानादिमय थी वह तो ग्रात्मा के साथ बनी रही। ग्रार्थात् ग्ररहन्त ग्रवस्था में ग्राप सर्वज्ञ बीतराग व हितोपदेशी थे, ग्रब सिद्ध ग्रवस्था में ग्राप सर्वज्ञ बीतराग तो रहे ही। हितोपदेशीपना जो कर्मों के उदय से था वह न रहा।

षात्रकेशरी स्तोत्र में अरहन्त का स्वरूप कहा है-वाशी की प्रमाशाता बताई है-

नहोन्द्रियधिया विरोधि न च लिंगबुद्धचा वचो । न चाप्यनुमतेन ते सुनयसप्तधायोजितम् ॥ व्यपेक्षपरिशंकनं वितथकारणादर्शनादतोपि भगवंस्त्वमेव परमेष्ठितायाः पदम् ॥११॥

भावार्थ—है भगवान! ग्राप ही ग्ररहन्त परमेष्ठी के पढ को धारण करने वाले हैं वयों कि ग्रापका बचन ऐसा प्रमाणोक है कि वह न तो इन्द्रियज्ञान से बाधित होता है ग्रीर न ग्रनुमान प्रमाण से खिण्डत होता है ग्रीर न परस्पर ग्रागम से विरोध पाता है। ग्रापका बचन यथार्थ सप्तभंग रूपी नयों के द्वारा सिद्ध हो जाता है तथा ग्रापके वचनों से शंका की जरूरत नहीं है वयों कि ग्रापमें ग्रसत्य भाषण के कारण जो ग्रज्ञान व राग है व मोह हैं वे नहीं हैं। ग्राप सर्वज्ञ बीतराग हैं—

मुक्तादाम छन्द

धरत ज्ञानादिरिद्धि श्रविकार, परम ध्विन चाक समवसृत सार। रहे श्ररहन्त परम हितकार, घरी दोध श्री मुक्ति मंभार ॥२७॥

उत्थानिका— अरहन्त अवस्था में हे भगवान! आपकी शरीर की प्रभा केंसी शोभती हुई सो कहते हैं।

### शरीररश्मिप्रसरः प्रभास्ते, बालार्करश्मिच्छविराऽऽलिलेप। नराऽमराकीर्गासभां प्रभावाच्छंलस्य पद्माभामणेः स्वासानुम् ॥२८॥

ग्रन्वयार्थ—(ते प्रभोः) हे पद्मप्रभ ! ग्राप इन्द्रादि के स्वामी हैं ग्रापके (वालार्क-रिमच्छिविः) प्रातःकाल के बाल सूर्य की किरगों के समान चमकने वाली लाल रंग के (शरीररिक्मिप्रसरः) शरीर की किरगों के विस्तार ने (पद्माभमगोः शैलस्य प्रभा स्वसानुं वत्) मिंगा के लाल पर्वत की ज्योति ग्रपनी कटनी में फैल जाती है इस तरह[नरामराकीर्ग्यसभां मनुष्य ग्रौर देवों से भरी हुई बारह सभा को [ग्रालिलेप] व्याप्त कर लिया ग्रथित् बारह सभा में ग्रापके शरीर की लाल ज्योति इस तरह फैल गई जैसे बाल सूर्य की किरगों जगत में फैल जाती हैं।

भावार्थ—यहां पर ग्राचार्य ने भगवान के शरीर की प्रभा का ग्रच्छा चित्र खींचा है। पद्मप्रभ भगवान का देह रक्तवर्ण का था। परमौदारिक होने से वह ग्रत्यन्त प्रभावशाली व कोटि सूर्य की दीष्ति को भी मन्द करने वाला था। समवसरण में बारह सभा गंध कुटी के चारों तरफ लगी हैं। उनमें देव, मनुष्य, पशु ग्रादि सब विराजमान हैं। भगवान के शरीर से निकली हुई परम शांत जाल किरणों उन सब सभा निवासियों पर इस तरह फैल गई जैसी बाल सूर्य की शांत किरणों फैल जाती हैं। जैसे प्रातःकाल का सूर्य तापकारी नहीं होता है किन्तु बहुत ही रमणोंक भासता है, इसी तरह भगवान के शरीर की दीष्ति शांत थी—ग्रातापकारी न थी। दूसरी उपमा यह दी है कि जैसे पद्मराग मिण का पहाड़ हो तो उसकी चमक चारों तरफ किनारों पर फैल जाती है उसी तरह प्रभु के शरीर की द्युति चारों तरफ फैल गई। यद्यपि इम श्लोक में मात्र शरीर की ही स्तुति है, केवली भगवान के ब्रात्मा की स्तुति नहीं है तथापि यह स्तुति व्यवहार नय से केवलो भगवान की ही है। क्योंकि ऐसा सुन्दर प्रभावशाली देह का होना व उसमें परम शांति का भनकना उस शरीर के भीतर रहने वाले केवल ज्ञानी वीतराग परमात्मा का ही प्रभाव है। ग्रन्य साधारण मानव के ऐसी शरीर की दीष्ति संभव नहीं है।

तत्त्वानुशासन में नागसेन मुनि कहते हैं-

प्रमास्वल्लक्षणाकीर्णसंपूर्णोदग्रविग्रहं । श्राकाशस्फटिकांतस्थज्वलज्ज्वालानलोज्ज्वलम् ॥१२७॥ तेजसामुत्तमं तेजो ज्योतिषां ज्योतिकत्तमम् । परमात्मानमर्हन्तं घ्यायेन्निःश्रेयसाप्तये ॥१२८॥

भावार्थ — प्ररहंत भगवानका संपूर्ण दिव्य शरीर प्रभामई लक्षणसे पूर्ण रहता है, जैसे जलती हुई ग्राग्नकी ज्वाला किसी स्फटिकके भीतर रखदी जाय वैसे प्राकाशके

भीतर प्रभुका शरीर देदोप्यमान है। जगतके सब तेजोंमें उत्तम तेज व जगतकी सव ज्योतियोंमें उत्तम ज्योतिको प्रकाश करनेवाले परमात्मा ग्रह्तिका ध्यान मोक्षकी प्राप्तिके लिये करे।

मुक्तादाम छन्द

प्रभू तन राश्मसमूह प्रसार, बाल सूर्यसम छवि घरतार। नर सुर पूर्ण सभामें व्यापा, जिम गिरि पद्मराग मणि तापा। २०॥

उत्थानिका—ऐसे ग्ररहंत भगवान क्या एक हो स्थानपर रहे या उन्होंने विहार किया सो बताते हैं—

नभस्तलं पल्लवयित्रव त्वं, सहस्प्रपत्राम्बुजगर्भचारैः । पादाम्बुजैः पातितसारदर्षो, भूमौ प्रजानां विजहर्थ भूत्यै ॥२६॥

श्रन्वयाथं—(त्व) श्रापने (पातितमारदर्पः) कामदेवके घमण्डको चूर्ण कर डाला व श्राप [ सहस्रपत्राम्बुजगर्भचारैः पादाम्बुजैः] एक हजार पत्रधारी सुवर्णमई कम-लोंके भीतर श्रपने चरणकमलोंसे चलते हुए [ नभस्तलं पत्नवयन् इव ] श्राकाशके प्रदेशों में मानों कमलके पत्तोंकी शोभाको विसारते हुए [भूमौ] इस श्रायंक्षेत्रमें [प्रजानां भूत्ये] प्रजाके कल्याणके लिये [विजहर्थ] विहार करते हुए।

भावार्थ—यहां भी ग्ररहंत ग्रवस्थाका ही कथन किया है। तीर्थंकर भगवान भन्य जीवों के पुण्य के उदयसे ग्रायंक्षेत्रमें विहार करते हैं उस समय ग्राकाश द्वारा गमन होता है, तब इन्द्र भक्तिसे पन्द्रह पन्द्रह कमलों की १५ पंक्तियां चरणोंके नीचे रखता जाता है। ये कमल सुवर्णमई १००० पत्तोंके धारी विकसित होते हैं उनके मध्यमें ही भगवानके चरणकमल जो लालवर्णके थे चलते हुए ऐसी शोभाको दिखला रहे थे मानें ग्राकाशमें लाल—कमलके पल्लव ही छारहे हैं—भगवानके चरणोंको लाली सुवर्णपर पड़ती हुई ऐसी मनोहरता बता रही थी। जहां जहां भगवानका विहार हुग्ना वहां वहां समव-सरण इन्द्रादि देव रच देते थे। प्रभुकी दिन्यध्विनका प्रकाश होता था जिससे भव्यजीवों का ग्रज्ञान ग्रंधकार मिट जाता था व उनको मोक्षमार्गका उपदेश मिलता था। जैनी सम्यग्द्रष्टि ग्रनेक श्रावक व ग्रनेक मुनि होते थे—वास्तविक तीर्थंकरपना व धर्मप्रचारपना होरहा था। धन्य है प्रभु ! ग्रापके प्रतापसे बहुतसे जीवों ने ग्रपना परम कल्याण किया। ग्रापका विहार स्वयंके लाभके लिए नहीं किंतु जीवोंके परम हितार्थ हुग्ना।

श्राप्तस्वरूप में कहा है:— यस्य वाक्यामृतं पीत्वा भव्या मुक्तिमुपागताः। दत्तं येनाभयं दानं सत्त्वानां स पितामहः ॥ ३६॥ भावार्थ-जिस तीर्थंकरके वचनामृतका पान करके भव्यजीव मुक्तिको प्राप्त हुए, जिसने सर्व प्राणियों को श्रभयदान दिया, लोही सच्चा पितामह तीर्थंकर है। वास्तव में तीर्थंकर प्रचार करके परम हितका सम्पादन करते हैं।

मुक्तादाम छन्द।

सहसपत्र कमलों पर विहरे, नभ में मानो पल्लव प्रसरे। कामदेव जेता जिनराजा, करत प्रजाका ग्रातम काजा ॥२६।

उत्थानिका—ग्राचार्य स्तुति करते हुए प्रपना लघुपना बताते हैं— गुरागम्बुधेवित्रुषमध्यजस्यं, नाऽऽखण्डलः स्तोतुमलं तवर्षेः। प्रागेव माद्दिकमुताऽतिभक्तिभां बालमालापयतीदिमित्यम् ॥३०॥

प्राच्यार्थ—[ग्राण्खडल:]इन्द्र जब [गुगाम्बुधे:] गुगके समूह [तवर्षे:] ग्राप परम मिलके [विप्रुषम ग्रिप] गुगके एक ग्रंश मात्रको भी [ग्रजसं] निरन्तर[स्तोतुं ग्रलं न] स्तवनके करने के लिथे समर्थ न हुग्रा तब [प्रागेव माहक्] मैं तो पहले ही से ग्रसमर्थ हूं। मेरे समान ग्रहपज्ञानी ग्रापकी कैसे स्तुति कर सकता है। [किमुत] परन्तु [ग्रितिभक्ति:] ग्रापमें जो मेरी परम भक्ति है वही [मां बालं] मुभ बालक सम तुच्छ ज्ञानी को [इदं इत्थ] ग्राप ऐसे हैं व इस प्रकार हैं ऐसा [ग्रालापयित] स्तवन करने के लिथे प्रेरगा करती है।

भावार्थ—यहां पर श्री समंतभद्राचार्य बताते हैं कि हे परमात्मन् ! श्री पद्मप्रभ स्वामी ! प्रापके भीतर जो अपूर्व गुरा हैं उनका कोई कथन कर ही नहीं सकता। सौधमीवि इन्द्र जो सर्वश्रुतज्ञानकी शक्ति रखते हैं वे भी जब निरन्तर उद्यम करके आपके गुरा है एक ग्रंश मात्र को श्री स्तुति व कर सके तब मेरे जैसा पूर्ण श्रुतज्ञान रहित अल्प-ज्ञानी आपकी स्तुति केसे कर सकता है ? आप तो गुराों के समुद्र हैं, इन्द्र तो एक बूं दको भी नहीं ग्रहरा कर सकता तब मेरे में क्या शक्ति है जो मैं गुरा समुद्रको स्पर्श भी कर सक्ते ' परन्तु हे भगवन् ! आपके गुराों में जो गाढ़ श्रद्धा है व उससे उत्पन्न हुआ जो तीच्र भिक्तभाव है वही मुस्ते चेन नहीं लेने देता और बार २ प्रेरित करता है कि मैं कुछ वर्णन करूं सो मैं इतना ही आलापता हूँ कि आप ऐसे हैं व यह हैं। मैं स्तुति तो आपकी कर ही नहीं सकता। ऐसा मैं इसीलिये करता हूँ कि मेरा भाव आपकी तरफ अटका रहे जिससे यह बीतराग भगवानकी छायामें रह कर वीतरागरूप होजावे। मैं भवातापका

सताया हुआ हूँ। आप भवातापको शमन करके परम शांत होगए हैं। मुक्ते भी आतम शांतिकी चाह है इसलिये आपकी शरणमें आया हूं। आपसे लव लगाई है जो चाहे सो बकता हूं। मेरा प्रयोजन यही है कि मैं परम शांतिको पाकर सुखी होजाऊं। वास्तवमें ज्ञानीजन निरन्तर वीतराग भावकी हो भावना करते हैं। श्री पद्मनित्द मुनि सिद्धस्तुतिमें कहते हैं—

सैवेका सुगतिस्तदेव च सुखं ते एव दृग्बोघने । सिद्धानामपरं यदस्ति सकलं तन्मे त्रियं नेतरत् । इत्यालोच्य दृढ त एव च मया चित्ते घृताः सर्वदा । तद्रूपं परम प्रयातु मनसा हित्या भवं भीपणम् ।२=।

भावार्थ—सिद्ध स्वरूप ही एक सुगित है वही सुख है वे ही दर्शन ज्ञान हैं। सिद्धों के सिवाय और कोई भी मुक्ते प्रिय नहीं है। ऐसा विचार कर मैंने उनको ही इड़ता से अपने मनमें सदा धारण किया है, जिससे मैं इस भयानक संसार को मनसे त्यागकर उसी परम सिद्ध स्वरूपको प्राप्त होजाऊं।

#### मुक्तादाम छन्द ।

तुम ऋषि गुणसागर गुणलय भी, कथन न समरथ इन्द्र कर्मा भी। हूं वालक कैसे गुण गाऊ, गाढ भक्ति से कुछ कद्र जाऊ।। ३०।।

# (७) श्री सुपाश्वं जिन स्तृति

स्वास्थ्यं यदात्यन्तिकमेष पुंसां, स्वार्थो न भोगः परिभंगुरातमा ।
तृषोऽनुषंगान्न च तापशांतिरितीदमाख्यद् भगवान् सुपार्श्वः ।।३१॥

. अन्वयाथं— (यत् आत्यंतिकं स्वास्थ्यं ) जो अत्यन्त अविनाशो अपने आत्मस्वरूप रूप हो जाता है। अर्थात् कर्मादिमल से छूटकर अनन्त ज्ञानादि गुर्गो का स्वामी होकर आत्मानन्द में नित्य मग्न रहता है (एषः पुंसां स्वार्थः ) यही सच्चा जीवों का प्रयोजन है, यही उद्देश्य है व होना चाहिये (पिरभंगुरात्मा भोगः न ) क्षराभंगुर इन्द्रिय सुखें का भोग उद्देश्य नहीं होना चाहिये (तृपोऽनुसङ्गात् ) क्योंकि भोगों के भोगने से तृष्या की वृद्धि होती जाती है। (च तापशांतिः न ) तथा जो चाह की दाह है वह शान्त नहीं होती है। (इति इदम ) ऐसा वस्तु का स्वरूप (भगवान् ) परम ज्ञानी व परम पूष्य

( सुपाइर्वः ) सप्तम तीर्थंकर सर्व ग्रोर परम शोभा को रखने वाले श्री सुपाइर्वनाथ तीर्थंकर ( ग्राख्यत् ) वर्शन किया है।

भावार्थ - यहां पर यह बताया है कि सुपार्श्वनाथ तीर्थंकर ने जगत के प्राश्चियों को वस्तु का सच्चा स्वरूप बताया है। इस लोक में जगत के प्राश्गियों का ध्येय सुख शांति पाना है। सब जीव मात्र सुख शान्ति चाहते हैं। पशु, पक्षी, कीट, मानव कोई भी दुःख व क्लेश नहीं चाहते हैं। जहां शांति होती है वहां पशु भी स्राकर बैठ जाते हैं। कोई मानव भी फ्रोधादि महीं चाहता है—जब दुःखादि हो जाते हैं तब क्लेशित होता है — पोछे पछताता है। वह सुख शांति कहीं ग्रन्य स्थान में नहीं मिल सकती है, वह हरएककी ग्रात्माके स्वभावमें है। जो ग्रात्मा ग्रात्मस्थ हो जाते हैं, जो स्वानुभव करते हैं स्वरूप मग्न होते हैं, उनहींको सुख शांतिका लाभ होता है। जितना जितना श्राहम-स्वरूपमें तल्लीनपना है उतना उतना ग्रानंद होता है व वीतरागताका लाभ होता है। श्रत्यन्त व श्रविनाशी स्वरूपकी सग्नता तब ही होती है जब कर्मींके बंधनोंसे छूटकर मुक्त होजावे, श्रपने पूर्ण ज्ञानादि गुर्गोका लाभ करले, फिर सदा ही स्वरूपानंदका अपूर्व लाभ होगा। न कभी ताप होगा न चिंता होगी, न कोई खेद होगा, न कोई वियोग होगा, न कभी नाश होगा। इसलिये सर्वका यही ध्येय उचित है कि ग्रात्मिक स्थिरता प्राप्त हो। यही उद्देश्य सच्चा है। जो इन्द्रियके भोगोंका प्रयोजन रक्ला जायगा ग्रौर उनहीके लिये तपस्या व धर्म कर्म व प्रयत्न किया जायगा तो वह ग्रसत्य उद्देश्य है। क्योंकि इन्द्रिय भोगोंके पदार्थ एकरूप सदा साथ नहीं रह सकते-वे क्षराभंगुर हैं। बड़े २ चक्रवर्ती भ्रादिके भोग भी नाश होजाते हैं व उन्हें स्वयं ही छोड़ना पडता है। दूसरे उनके भोग करते रहनेसे भ्रौर भ्रधिक तृष्णा बढ़ती जाती है। जिस भ्रंतरंग चाहको विटानेके लिये इन्द्रिय भोग किये जाते हैं वह चाह किसी तरह बुभती नहीं है। अग्निमें ईंधन डालने से जैसे ग्राग बढ़ती जाती है वैसे भोग करते २ तृष्णा बहुत प्रचण्ड होती जाती है—कभी भी मनका स्राताप शांत नहीं होता है। सहस्रों व लाखों वर्षों तक व सागरों तक भोग किया जाय फिर भी तृष्ति नहीं होती है। श्रंत में जब मरने लगता है तब पछताता है व वियोग से प्रात्तिध्यान करके दुर्गित में चला जाता है। ऐसा यथार्थ वस्तुका स्वरूप बताकर है भगवन् ! स्रापने जीवों का परम कल्याए। किया है। स्राप परम प्रतापी ऐश्वर्यशाली अंतरंग ज्ञानादि लक्ष्मी व बहिरंग समवसरगादि लक्ष्मी से शोभायमान हैं। आपके कथन की सत्यता की प्रशंसा नहीं की जा सकती है। इस श्लोक में आचार्य ने संकेत किया है कि हम सबको धर्मका सेवन स्नात्मिक सुखशांति के हेतु से ही करना योग्य है, भोगों के

हेतु करना सूर्खता है, उल्टा ग्रीर ग्रधिक दुःखों में ग्रपने को पटकने का उपाय है। जो वस्तु नाशवंत है व तापवृद्धि कारक है उसे चाहना नितांत नादानी है। वह ग्रविनाशी सुखशांतिसई ग्रवस्था है उसी की ही भावना रखकरके धर्म का साधन करना चाहिये। श्री पूज्यपादस्वामी ने इष्टोपदेश में ठीक ही कहा है—

परः परस्ततो दुःखमात्मेवात्मा ततः सुखं। ग्रत एव महात्मानस्तिश्चिम्तः कृतोद्यमाः ॥ ४४ ॥ ग्रात्मानुष्ठानिष्ठस्य व्यवहारवहिःस्थितेः । जायते परमानन्दः किवद्योगेन योगिनः ॥ ४७ ॥ ग्रानंदो निर्देहत्यृद्धं कर्मेन्धनमनारतं। न चासौ खिद्यते योगी वहिर्दुःखेष्वचेतनः ॥ ४८ ॥ ग्रावद्याभिदुरं ज्योतिः परं ज्ञानमयं महत्। तत्प्रष्टव्यं तदेष्टव्यं तद्दृष्टव्यं मुमुक्षिः ॥ ४६ ॥

भावार्थ—शरीर व भोगादि सब पर हैं, उनमें ममत्व करना दुःख ही का कारण है। ग्राप स्वयं श्रात्मा ही है उसीसे ही सुख होता है। इसिलये महात्मा लोग श्रात्मा ही के हित के लिए व ग्रात्मारूप रहने के लिए उद्यम करते हैं। क्योंकि जो ग्रात्मानुभव में लीन होते हैं तथा व्यवहार के प्रपंच से बाहर रहते हैं उन योगियों को योग के बल से कोई ग्रपूर्व ग्रकथनीय परमानन्द होता है। वही ग्रानन्द ग्रतिशय रूप से कर्म के ईंधन को निरन्तर जलाता रहता है। उस ग्रानन्द में ही मग्न रहने से वह योगी बाहरी दुःख उपसर्ग पड़ने पर भी उनकी तरक कुछ भी ध्यान न देता हुग्रा खेद को नहीं प्राप्त होता है। इसिलये ग्रज्ञान से दूर उस महान ज्ञानमई ग्रात्मज्योति का ही प्रश्न करना चाहिये। उसी की चग्ह करनी चाहिये, उसी का ही ग्रनुभव करना चाहिये। यही मोक्ष के इच्छुकों का व स्वाधोनता प्रेमियों का कर्तव्य है।

सारसमुच्चय में कुलभद्राचार्य कहते हैं—

भुक्तवाष्यनन्तरं भोगान् देवलोके यथेष्सितान् । यो हि तृष्ति न सम्प्राप्तः स कि प्राप्स्यिति सम्प्रति ॥७॥ वरं हालाहलं भुक्तं विषं तद्भवनाशनम् । न तु भोगविषं भुक्तमनन्तभवदुःखदम् ॥७६॥ इन्द्रियप्रभवं सौस्य सुखाभासे न तत्सुखं । तच्च कर्मविवंघाय दुःखदानैकपंडितं ॥७७॥

भावार्थ—देवलोक में यथेच्छित इन्द्रिय भोगों को बरावर भोगते रहने से जी तृष्त न हुआ वह वर्तमान के तुच्छ भोगों से क्या तृष्त होगा ? वास्तव में हालाहल विष पोलेना ठीक है, उससे इसी शरीर का नाश है परन्तु इन्द्रिय भोगरूपी विष का खानी ठीक नहीं है, क्योंकि वह अनन्त जन्मों में दुःख देने वाला है। इन्द्रिय भोग से होने वाला सुख सुखसा दोखता है वह यथार्थ सुख नहीं है, उससे कर्मी का बंध होता है, वह तो दुःस देने में अति प्रवीग है।

### छन्द चौपाई। (१६)

ज्य सुपार्क्व भगवन हित भाषा, क्षणिक भोग को तज श्रिभलाषा । तप्त शांत नहि तृष्णा बघती, स्वस्थ रहे नित मनसा सघती ॥३१॥

उत्थानिका— भगवान ने मात्र इन्द्रिय सुख का ही स्वरूप नहीं बताया किन्तु शरीर का भी स्वरूप बताया सो कहते हैं—

ग्रजंगमं जंगमनेययन्त्रं, यथा तथा जीवधृतं शरीरम् । बीभत्सु पूर्ति क्षयि तापकं च, स्नेहो वृथाऽत्रेति हितं त्वसाख्यः ।३२।

ग्रांवियार्थ—(यथा) जैसे (ग्रजंगमं) बुद्धि पूर्वक न चलने योग्य हाथी घोड़े ग्रांवि का खिलौना (जंगमनेययंत्रं) कोई चलाने वाले के द्वारा काम करने लगता है (तथा) वैसे ही (शरीरम्) यह जड़ शरीर स्वयं बुद्धि पूर्वक किया नहीं कर सकता है परन्तु (जीवधृतं) चेतन स्वरूप जीव के द्वारा धारा हुग्रा है। उस जीव की ही प्रेरणा से चलना बेठना सोना ग्रांवि काम करता है। (बीभत्सु) फिर यह शरीर ग्रांति धिनावना है या कुरूप है (पूति) दुर्गंधमय है (क्षिय) नाशवंत है (च तापकं) ग्रांर वह दुःखों का कारण है [ग्रत्र] इस शरीर में [स्नेहः वृथा] ग्रनुराग करना निष्फल है। [इति हितं] ऐसी हितरूपी शिक्षा [त्वं] ग्रापने [ग्राख्यः] कही है।

भावार्थ — इस एलोक में शरीर का सच्च। स्वरूप बताया गया है कि यह शरीर जड़ है क्योंकि जड़ पुद्गल के परमाणुश्रों के बने हुए श्राहारक वर्गणारूप स्कंधों से बना हुआ है। इसमें स्वयं समक्ष करके काम करने की शक्ति नहीं है। जब तक इसमें जीव बना रहता है तब तक ही यह उठता बैठता, चलता, फिरता, खाता, पीता, बात करता व नाना प्रकार की कियाएँ करता है। उन सब कियाश्रों के होने में श्रतरंग जीव के उप-पोग की प्रेरणा रहती है। या जीव की योग शक्ति की प्रेरणा रहती है। कर्मबंध सहित जीव में योग श्रीर उपयोग ही नाना प्रकार कार्य करते हैं। जैसा समयसार में कहा है—जीवो ण करेदि घड लोव पड़ सोव सेसगे दन्वे। जोगुवश्रोगा उप्पादगा य सो तेसि हविद कत्ता ॥१००

भावार्थ — जीव स्वयं न तो घड़ा बनाता है, न कपड़ा, न ग्रन्य द्रव्यों को बनाता है। उसमें जो कमों के उदय से योग का व उपयोग का परिग्रामन है वे ही घड़े ग्रादि के उत्पन्न होने में निमित्त हैं। इन योग व उपयोग का कर्ता व्यवहार से जीव कहा जाता है। जब तक यह ग्रागुद्ध जीव शरीर में रहता है सब किया मन वचन काय की दिखलाई पड़तो है। जब यह जीव छोड़ के चला जाता है तब यह शरीर विलकुल जड़ मिट्टी के

समान अर्चेतन ही रह जाता है। फिर यह शरीर अत्यन्त कुरूप है, घिनावना है, अपर से यदि एक चमड़ा उठा दिया जावे तो कोई श्रपने शरीर को भी स्वयं नहीं देख सकेगा, हाड़ का पिजरा महा भयानक सा दीख पड़ेगा। यदि न भी उठावें तो भी यह स्रति सुदर रूपवान शरीर मी बहुत शीघ्र कुरूप हो जाता है। यदि इसे रोग ग्राजावे, वृद्धावस्था श्राजावे व भूख प्यास से सताया हुआ हो व कोधादि से व्यथित हो तो यह देखने योग्य नहीं रहता। यह दुर्गन्ध से भरा है। नाक, कान, ग्रांख, मुख, नीचे के द्वार व रोमों से सर्व तरफ दुर्गन्धमय मैल ही को बाहर निकालता है। जल पुष्पमाल चन्दन वस्त्र ग्रादि भी स्पर्श पाकर ग्रपवित्र हो जाते है। यह स्वयं अपवित्र है व जिसे २ वह ग्रपने शरीर पर धाररा करता है उसे २ वह अपवित्र बना देता है। फिर यह आयु कर्म के आधीन है व हम कर्म भूमि के पामर मानवों का देह तो अकाल मरण के आधीन है। विदित नहीं कि किस समय नाश हो जावे अर्थात् प्रागा रहित हो जावे। ऐसा होने पर भी जब तक इसका सम्बन्ध है तब तक यह ताप को करने वाला है। इसी के ही निमित्त से भूख, प्यास, गर्मी, शरदी श्रादि की बाधायें सताती हैं जिनसे श्राकुलित हो बहुत यत्न करना पड़ता है। यह जब कुछ भी विगड़ जाता है जीव को बेचैनी हो जाती है। जितना संसार में कब्ट है वह सब शरीर के निमित्त से है। शरीर के उपकारी के वियोग पर शोक होता है। शरीर को हानि पहुंचाने वाले पर द्वेष होता है। यह शरीर ही रागद्वेष का मूल कारगा है श्रीर रागद्वेष ही कर्म बन्ध के कारगा हैं श्रीर कर्म बन्ध संसार में भ्रमण के कारण हैं। ऐसा यह शरीर किसी भी तरह स्नेह करने योग्य नहीं है। इससे भीतरी प्रेम करना वृथा है, क्योंकि यह टिकने वाला नहीं है। प्रेम तो उससे करना चाहिये जो थिर हो व सुखदाई हो । दुःखदायक अथिर व अपिवत्र वस्तु से राग करना मूर्खता है । वुद्धिवान को चाहिये कि जब तक शरीर है तब तक इसमें राग न करके मात्र इसकी स्वास्थ्यपुक्त रखके इससे जो कुछ ब्रात्मिहत है सो कर लेना योग्य है-उसमें ब्राज कल न करना चाहिये। क्यों कि इसके छूटने का कुछ भी भरोसा नहीं है।

ज्ञानार्णव में श्री शुभचन्द्र श्राचार्य कहते हैं —

प्रजिनपटलगूढ़ पंजरं कीकसानाम् । कुथितकुरणपगन्धैः पूरितं मृढ़ गाढ़म् ।।
यमबदननिपण्णं रोगभोगीन्द्रगेहं । कथिमह मनुजानां प्रीतये स्थाच्छरीरम् ।। १३॥
भावार्थ—यह शरीर चमड़े के परदे से ढका है भीतर यह हाड़ों का पिजरा है।

बिगड़ी हुई पीप की दुर्गन्ध से पूर्ण है। काल के मुख में बैठा रहता है तथा रोग रूपी सपीं का घर है। ऐसा शरीर मानवों के लिये प्रीति योग्य नहीं है।

हे भगवन् सुपार्श्व ! श्रापने ऐसी हितरूप शिक्षा देकर जगत के प्राणियों को श्रात्म-हित में लगाया है, शरीर का मोह छुड़ाया है।

छन्द चौपाई

जिम जड़ यन्त्र पुरुष से चलता, तिम यह देह जीव घृत पलता। धशुचि दुःखद दुगन्घ कुरूपी, यामें राग कहा दुःखरूपी ॥३ र॥

उत्थानिका-हे भगवन् ! जब ग्रापने ऐसी हितकारी शिक्षा दी तब फिर ग्रापके षचन पुनकर सर्व ही जन शरीरादि से वैराग्यवान होकर ग्रपना ग्रात्महित वयों नहीं करते हैं ?--

श्रलंघ्यशक्तिभीवितव्यतेयं, हेतुद्वयाविष्कृतकार्यलिङ्गा । श्रनोश्वारो जन्तुरहं ऋियार्चः संहत्य कार्येष्टिवित साध्ववादीः ॥ ३३ ॥

श्रन्वयार्थ—(इय) यह (भिवतिष्यता) देव या कर्मों का तीव उदय (श्रनंध्यशक्तिः) ऐसा है कि इसकी शक्ति का उल्लंघन नहीं किया जा सकता। इसका अनुमान कैसे हो कि कर्म का उदय या देव कोई वस्तु है ? उसके लिये कहते हैं। (हेतु ह्याविष्कृतकार्य लिङ्गा) इसका चिह्न यह है कि कोई भी कार्य सुख दुःख या इष्ट सामग्रो की प्राप्ति श्रप्राप्ति होती है उसमें दो कारणों की आवश्यकता है। श्रन्तरंग कारण कमं का शुभ व श्रशुभ उदय है व बाहरी कारण उसके श्रमुकूल द्रष्य, क्षेत्र, काल, भाव का सम्बन्ध है। यदि शुभ कमं सहाई न हो तो कार्य नहीं भी होता है, इसिलये कहते हैं कि (कार्येषु) कार्यों के करने के लिये (सहत्य) सहकारी कारण मिलाने पर (श्रह कियार्ताः जन्तुः) श्रहङ्कार से श्रातुर मानव (श्रमीश्वरः) श्रसमर्थ हो जाता है श्रथित जिसको श्रहङ्कार है कि मैं कार्य कर ले जाऊंगा वह कभी २ सफलता नहीं पाता है (इति साधु श्रवादोः) ऐसा श्रापने यथाथं उपदेश दिया है।

भावार्थ—यहां यह दिखलाया है कि इस जगत में जब इन्द्रिय सुख विरस है— गरीर ग्रपवित्र व क्षराभंगुर है तब कर्म का उदय भो बलवान रहता है। यह वास्तव में कर्म ही के उदय का काररा है जो इच्छित इन्द्रियों के भोग परिश्रम करने पर भी नहीं मिलते व होते हुए भोग नष्ट हो जाते हैं। तथा शरीर की नाना प्रकार रचना भी कर्म के उदय से होती है व शरीर का त्याग होना भी आयु कर्म के क्षय के आधीन है। यह तीव्र कर्म का उदय है, तीव्र मिथ्यात्व का उदय है, जिससे यह अज्ञानी प्राणी समभाए जाने पर भी प्रतीति में नहीं लाता है। जिस किसी को इतना अहङ्कार हो कि मैं अवश्य कार्य कर ले जाऊंगा, देव व पुण्य पाप कोई चीज नहीं हं उसी के बहुत से कार्य कारण कलाप मिलाने पर भी सफल नहीं होते हैं। तब वह बिलकुल असमथं हो जाता है। उस समय अवश्य देव का स्मरण होता है। जगत में ऐसे बहुत से कार्य हैं जिनमें विध्न आ जाता है। एक सेठ ने यह विचार किया कि मैं अपने पुत्र की चतुर बनाकर व उसकी गृही धर्म में लगाकर फिर मैं घर को छोड़ दूंगा। उसने अपने पुत्र को सब तरह ठीक बनाया। जब वह युवान होगया यकायक पुत्र रोगाकान्त हो मर गया। सेठ इस भावी कर्म के उदय को रोक न सका।

एक श्रादमी श्रपने पास धन को बहुत सम्हाल से रक्षे हुए यात्रा कर रहा है। यकायक कभी गाफिल हो जाता है,चोर उसका धन निकालकर ले जाते हैं। क्या यह हानि पाप कर्म के उदय से नहीं हुई ? अवश्य हुई। एक ही भूमि में आसपास खेती होती है किसी की फलती है, किसी की नहीं फलती है। एक ही बाजार में एक ही तरह की दूकाने हैं, कहीं स्रधिक विककर स्रधिक लाभ होता है, कहीं कप विककर कम लाभ होता है। शरीर की भोजनपानादि से भले प्रकार संम्हाल करते हुए भी यकायक कोई शरदी गरमी हवा का काररा बन जाता है कि जिससे शरीर रोगाकान्त हो जाता है। और देखते २ शरीर छूट जाता है। ऋपने सम्बन्धियों का वियोग व अपनी सम्पदा का वियोग कोई नहीं चाहता है परन्तु जगत में वियोग हो जाता है। श्रागे के श्लोक में स्वयं श्राचार्य इसी वात को बतायेंगे। वास्तव में कर्म अवश्य है। यदि कर्म न हों तो आत्मा अशुद्ध ही न पाया जावे,न इसके क्रोधादि विकार हों न इसके श्रज्ञान हों। तथा सबके काम सिद्ध ही हो जाने चाहिये। क्योंकि ऐसा नहीं होता है इससे यह गिद्ध है कि ग्रहटट या देव या पुण्य पाप ग्रवश्य है । हरएक कार्य के लिये बाहरी व ग्रन्तरग कारएा की जरूरत पड़ती है । बाहरी कारगा के मिलाने के लिये पुरुषार्थ किया जाता है, तब ग्रन्तरंग कारगा यदि अनुपूर होगा तो कार्य की सफलता होगी, प्रतिकूल होगा तो कार्य शतफल हो जायगा। जगत में जितना कर्मों के क्षयोपशम से ज्ञान व आत्मवल प्रगट होता है उसको पुरुषार्थ कहते हैं। यह कर्मों के हटने से है, उदय से नहीं है। इस ज्ञान ग्रीर ग्रात्मवल से हरएक कार्य की

षिचार पूर्वक करना चाहिये, यह तो हरएक मानव का कर्तव्य है, फिर उसमें सफलता व ग्रसफलता कर्मों के उदय के श्रनुकूल है। यह बात हमारी बुद्धिगोचर नहीं है कि सफलता ही होगी या श्रसफलता। इसीलिये स्वामी समन्तभद्राचार्य ने श्राप्तमीमांसा में कहा है—

अबुद्धिपूर्वापेक्षायामिष्टानिष्टं स्वदैवतः । बुद्धिपूर्वेन्यपेक्षायामिष्टानिष्टं स्वपौरुषात् ।।६१॥

भावार्थ — जो काम हमारे बिना बिचार किये हुए ही हो जाते हैं, श्रर्थात् दुःख सुल ग्राबि ग्रबुद्धि पूर्वक हो जाते हैं उनमें अपने ही पूर्व कृत पुण्य पाप कर्म के फल का कारण मुख्य है श्रीर पुरुषार्थ गौरा है। तथा जहां बुद्धिपूर्वक विचार करके काम किया जाता है उसमें जो जो इव्ह या ख्रनिव्ह हो जाता है उसमें मुख्यता पुरुषार्थ—की है, गौगाता देव की है। वास्तव में हरएक कार्य दो कारगों से होता है-पुरुवार्थ श्रीर देव से। कहीं पर पुरुषार्थ की मुख्यता है जहां विचार पूर्वक काम होता है। कहीं पर दैव की मुख्यता है जहां कुछ विचार भी नहीं किया गया था। किसी के मरण का किसी को विचार भी नहीं था, यहां झबुद्धि पूर्वक मरण हुन्ना। इसमें मुख्यता त्रायु कर्म के क्षय की है गौराता बाहरी काररा की भी है। शरीर यन्त्र बिगड़ने में कोई बाहरी काररा अवश्य बना है। जहां हमने बहुत विचार पूर्वक कोई काम किया श्रीर वह जैसा विचारा था वैसा हो गया, उसमें मुख्यता पुरुषार्थ की कही जाती है। परन्तु गौराता से पृण्य का उदय भी कारण है। इस तरह आचार्य ने संसारी प्राणी को हरएक कार्य की सफलता में असमर्थ भी बताया है। तीव मिथ्यात्व का उदय होता है तब उपदेश नहीं लगता है। परन्तु मन्द मिध्यात्व के उदय में उपदेश असर भी कर जाता है। ऐसा स्वरूप भवितव्यता का जानकर हमें कभी भी प्रमादी न होना चाहिये। वहां दैव का स्वरूप सात्र बताया है। दैव के भाषीन मात्र प्रालसी होकर बैठे रहने का संकेत नहीं है ।

#### छन्द चौपाई

यह भवितव्य पटल बल घारी, होय अगक्त श्रहं मितिकारी। दो कारण जिन कार्य न राचा, केवल यहन विकल मत साचा । ३३॥

उत्थानिका— उसी भिवतन्यता की सामर्थ्य को ही दिलाते हैं—

बिभेति मृत्योर्न ततोऽस्ति मोक्षो, नित्यं शिवं वाञ्छिति नास्य लाभः । तथापि बालो भयकासवश्यो, वृथा स्वयं तप्यत इत्यवादीः ॥३४॥ श्रन्वयार्थ—(मृत्योः) मृत्यु से (बिभेति) यह प्राणी डरता रहता है (ततः मोक्षः न श्रस्ति) परन्तु उस मरण से छुटकारा नहीं होता है। यह कर्मोदय का ही तीव प्रताप है (नित्यं) सर्वदा (शिवं) कल्याण को या मुक्ति को (वांछिति) चाहता रहता है (श्रस्य लाभः न) परन्तु कर्मों के उदय के ही कारण से उस कल्याण का या मोक्ष का लाभ नहीं होता है। (तथापि) तो भी (बालः) श्रज्ञानी प्राणी (भयकामवश्यः) मरणादि से भय व सुखादि की श्रभिलाषा के श्राधीन हुग्रा (स्वयं) श्रपने श्राप (मुधा) वृथा ही (तप्यते) दुःखी हुग्रा करता है (इति श्रवादीः) ऐसा श्रापने उपदेश दिया है। जो बुद्धिमान दीर्घटर्शी है वह यह समभक्तर कि देव की प्रतिकूलता से ही इष्ट कार्य नहीं सिद्ध होता है, उस देव या कर्मी को क्षय करने के लिए निरन्तर धर्म का यत्न करता रहता है। धर्म की वृद्धि से ही सर्व इष्ट कार्य की सिद्धि होती है।

भावार्थ—हे सुपार्श्वनाथ भगवान् ! ग्रापने वस्तु स्वरूप ठोक २ वताया है। कर्मोदय की तीव्रता या देव या भवितव्यता का प्रमाश त्रापने प्रगट रूप से यह बता दिया है कि सर्व ही प्रारा साधारराता से यही चाहते हैं कि हम सदा जीवित रहें। हमारा कभी मरए। न हों। परन्तु वे ऐसा कोई भ्रालौकिक पुरुषार्थ नहीं कर सकते जिससे वे मरराको टाल सकें, करते तो बहुत प्रयत्न हैं; श्रौषि मंत्र, तंत्र श्रादि वहुत कुछ करते हैं; परन्तु मरणकी होनहार को बिलकुल ही नहीं टाल सकते। यह शक्ति तो किसी में नहीं है। इन्द्र जो महा बलवान है वह भी ग्रायुकर्म के क्षयसे समयको टाल नहीं सकता। चक्रवर्ती जो महान् निधियों के स्वामी हैं उनको भी समय पर मरना ही पड़ता है। यह ग्रमिट भवितव्यता का प्रगट स्टांतं है। दूसरा यह है कि बहुन जन यह चाहते हैं कि हम संसार से एकदम छूट जावें, हमारी मुक्ति होजावे तो हम जन्म-मरण-रोग-शोक वियोग के दुःखों से रहित होजावें, परन्तु चाहने पर मी अपना छुटकारा नहीं कर मकते, मुक्ति नहीं प्राप्त कर सकते, क्योंकि लौकिक पुरुवार्थ से कोई संसार से छूटकर मुक्त नहीं होसकता। कर्मों का उदय या दैव उसको नवीन नवीन गतियों में फंसा देता है। यह भी दैव की शक्ति का प्रगट इन्टांत है। श्रथवा हरएक प्राग्गी मुख चाहता है, भला चाहता है कि न मैं रोगी हूं, न दलिद्रो हूं, न बूढ़ा हूं,न ग्रसमर्थ हूं, किन्तु सदा ही इच्छित भोगों को भोगता रहूं। मेरे सुख में कभी भी विघन न श्रावें परन्तु कर्मोदय की तीव्रता के होने से ऐमा ग्रपना हित कर नहीं सकता। रात दिन ही सुख में विब्न पाता है व इच्छित हित हाथ नहीं स्राता है। यह वया कर्म की तीवता का प्रगट उदाहरण नहीं है ? ऐसा जानते हुए मी जो ग्रज्ञानी हैं, वस्तु के स्वरूप से ग्रनभिज्ञ हैं, वे निरंतर मरण

से भवभीत रहते हैं श्रौर सुख की इच्छा किया करते हैं। जो बात श्रपने लौकिक पुरुषार्थ मात्र के ग्राधीन नहीं है जिसमें कर्मों के उदय की भी ग्रावश्यकता है उसके लिये दुःखी होते हुए वृथा ही कष्ट पाते हैं-मन को संतापित रखते हैं। जो सम्यग्हरी ज्ञानी हैं वे जानते हैं कि हमारा यह जीवन श्रायु कर्म के उदय के श्राधीन है। हम श्रायु कर्म की स्थिति को बिलकुल ही बढ़ा नहीं सकते। इसलिये जब ग्रायु क्षय होगी हमें यह शरीर छोड़ना पड़ेगा व दूसरा घरना पड़ेगा। इसलिये हमको मरण से कभी भय न रखना चाहिये। जिसके समय को हम टाल ही नहीं सकते, उससे भय करना मूर्खता है श्रीर न हमें रातदिन वैषयिक सुखों की चिन्ता ही करनी चाहिये। वे भी पुण्य कर्म के उदय के प्राधीन हैं। दूसरे ने इन्द्रियों के विषय हमारे चाहने से ही हमारे साथ नहीं ठहरते हैं। जो स्त्रो पुत्र मित्रादि चेतन पदार्थ हैं वे ग्रपने ग्रपने कर्मों के ग्राधीन हैं। हम चाहते मी रहें कि वे न मरें व वे रोगी न हों व उनका वियोग न हो, परन्तु जब उनका कर्म उदय होजाता है वे मर जाते हैं, रोगी होजाते हैं. परदेश चले जाते हैं। जो अचेतन पदार्थ है, वे भी नाशवंत हैं। घर, उपवन, वस्त्र, श्राभूषएा सब जीएां होते जाते हैं। हमारा पुण्य क्षीरा होगा तब उनका सम्बन्ध भी नहीं रह सकेगा। ऐसा कर्मी का विचित्र नाटक जानकर वे ज्ञानी वृथा न तो मरने से डरते हैं न भोगाभिलाष से तपते हैं किन्तु निरन्तर धर्म पुरुषार्थ का सच्चे भाव से पालन करते हैं। यह रत्नत्रयमई जिनधर्म ही है जिसके प्रताप से यह प्रार्गी सर्व कर्मों को नाशकर मरण से छूट जाता है श्रौर नित्य मुक्ति को पालेता है-जन्म मरगादि क्लेशों से सदा के लिये ग्रलग हो जाता है। धर्म ही ऐसा पुरुषार्थ है जिसके कारगा से पापों का क्षय होता है, पुण्य का लाभ होता है। तब लौकिक दुःख कम होजाते हैं व लौकिक साताकारी सामग्री प्राप्त होजाती है। यह धर्म हो जीव का परम हितकारी है। ज्ञानी जीव सदा ही निशंक रहकर निर्वाछक रहकर ग्रात्मानंद का भोग करते हुए परम धर्म से अपना हित करते रहते हैं। वे स्याद्वाद नयसे विचारते रहते हैं कि भावतन्यता भी है ग्रौर पुरुषार्थ भी है। हमें तो योग्य पुरुषार्थ घर्म ग्रर्थ काम मोक्षका करते ही रहना चाहिये। सफलता तब ही होगी जब देव प्रनुकूल होगा, जब सिद्धिका समय आजायगा व अन्तराय कर्म विघ्नकारक न रहेगा।

दैवके सम्बन्धमें सुभाषित रत्नसंदोहमें श्री ग्रामितिगति ग्राचार्य दिखलाते हैं—
भविनव्यता विद्याता कालो नियतिः पुराकृतें कर्म । वेद्या, विधिस्वभावो भाग्य दैवस्य नामानि । ३४४।।
भन्यत्कृत्यं मनुजिद्वितयित दिवा निश विशुद्धिया-वेद्या विद्यात्वन्यत् स्वामी च न शक्यते घर्तुं ।।३६२।
नरवनसुरवरविद्याधरेषु लोके न दृश्यते कोऽपि । शक्नोति यो निषेद्धं मानोरिव कर्मणामुदयः ।।३६९।।

भावार्थ—भवितव्यता, विधाता, काल, नियति, पूर्वकृत कर्म, वेधा, विधिस्वभाव, भाग्य, दैव ये सब शब्द एकार्थवाची हैं। यह मानव निर्मल बुद्धिसे रात दिन किसी ग्राम्य ही कार्यकी चिंता किया करता है परन्तु कर्मीका उदय कुछ श्रन्य ही श्रामे लादेता है, नहीं समर्थ कोई है जो इसे रोक सके। इस लोकमें न तो चक्रवर्ती, न इन्द्र, न विद्याधर कोईमें भी यह शक्ति नहीं है कि जो तीव्र कर्मों उदयको रोक सके। जैसे सूर्यका उदय व श्रस्त ग्रपने श्राधीन नहीं है वैसे कर्मों का उदय या नाश श्रपनी चाहना पर नहीं है।

एक धर्म पुरुषार्थ तो ग्रवश्य सन्द कर्मीका क्षय कर सकता है व पुण्यका लाभ करा सकता है, विना धर्मके तो कोई भी दैवके ग्राक्रमणसे वचानेवाला नहीं है। इसिल्ये पुरुषार्थका एकांत मत मिण्या है, ऐसा समकता ही संतोषका कारण है।

#### छन्द चौपाई।

डरत मृत्य्से तदिप टलत ना, नित हित चाहे तदिप लभत ना। तदिप भूढ़ भय वश हो कामी, वृथा जलत हिय हो न धकामी ॥ १४॥

उत्थानिका—जिसके उपदेशमें त्यागने योग्य व ग्रहण करने योग्य तत्त्वींका यथार्थ कथन है वही प्रमाणीक होता है। क्या श्री सुपार्श्वनाथ भगवान् ! ग्रापका वचन ऐसा ही है ? इस शंकाका समाधान करते हुए कहते हैं—

सर्वस्य तत्त्वस्य भवान्त्रमाता, मातेव बालस्य हितानुऽशास्ता । गुरावलोकस्य जनस्य नेता, मयापि भक्त्या परिश्र्यतेऽद्य ॥३४॥

श्रन्वपार्थ—( भवान् ) हे सुपार्थनाथ भगवान् ! श्राप् ही ( सर्वस्य तत्वस्य ) सर्व ही त्यागने लायक व ग्रहण करने लायक तत्त्वोंके ( प्रमाता ) संशयादि दोपसे रहित ज्ञाता हैं व ( माता वालस्य इव हितानुशास्ता ) जैसे नाता बालकको हिनकारी शिक्षा देती है उसी तरह ग्राप भव्यजीवोंको जो प्रज्ञानी हैं, हितकारी तत्त्वको शिक्षा देते हैं ( गुणावलोकस्य जनस्य नेता ) व श्राप ही सम्यग्दर्शनादि गुणोंके खोजी भव्यजीवको यथार्थ मागंको दिखानेवाले हैं । इसीलिये ( ग्रद्य ) श्राज ( मया ग्रिप ) सेरेसे भी ( भवत्या परिण्यते ) श्राप भक्तिपूर्वक स्तुति किये गए हैं ।

भावार्थ—इस श्लोकमें दिखाया है कि हे सुपार्श्वनाय भगवान् ! में श्राज प्रापकी भक्ति से प्रेरित हो जो स्तुति कर रहा हूँ उसमें कारण यही है कि श्राप ही स्तुति करने योग्य प्रमाणीक श्रात्मा हैं। श्राप सर्वज्ञ व सर्वदर्शी हैं क्यों कि श्रापने ज्ञानावरण दर्शनावरण व श्रन्तराय का नाश कर डाला है, इसलिये सर्व ही तत्त्वों को श्राप यथार्थ जानते
हैं। श्राप ही पहचानते हैं कि क्या त्यागने योग्य है व क्या ग्रहण करने योग्य है। ध्रापने
मोह कर्म का सर्वथा क्षय कर डाला है इससे श्रापमें पूर्ण वीतरागता है। श्रापमें कोई राग
हें व व स्वार्थ सम्भव नहीं है जिससे श्राप श्रन्यथा कहें, इसलिये श्रापने यथार्थ उपदेश दिया
है। जिस तरह माता बालक को समकाती है उसकी मलाई का मार्ग वताती है उसको
दुःख व हानि से बचने की शिक्षा देती है उसी तरह श्रापने सर्व प्राणी मात्र का कल्याणकारक उपदेश दिया है। फिर जो श्रात निकट भव्य जीव हैं, मोक्ष मार्ग पर चलना चाहते
हैं उनके श्राप ही पथ प्रदर्शक हैं वे श्रापके ही चित्र का श्रनुकरण करते हुए श्रापके समान
हो जाते हैं। श्राप पूर्ण श्रानन्दमई हैं, निविकार हैं, सर्वज्ञ हैं, परम हितोपदेशी हैं। यह
प्रमाणीक पूजने योग्य देव का लक्षण हो सकता है। श्री समन्तभद्राचार्य कहते हैं कि हे
प्रभु! यह बात मैंने श्रापके प्रमाणीक वचनों से निश्चय कर ली है। श्रापका उपदेश ऐसा
हो है जैसा वस्तु स्वरूप है। वस्तु नित्य, श्रनित्य, एक. श्रनेक श्रादि श्रनेक स्वभाव रूप है
ऐसा श्रापने प्रतिपादन किया है। ऐसा ही श्रापने बताया है।

राग द्वेष मोह बन्ध के कारण हैं। वीतरागमई ग्रात्मा की ग्रनुभूति व रत्नत्रयमई एकाग्र परिण्ति बन्ध की नाशक है। शक्ति की साधिका है व सुख शान्ति की सीढ़ी है। इसी भेद विज्ञान पूर्वक स्वानुभव से मुभे भलकता है सो ही ग्रापने बताया है। कर्मी का उदय व बन्ध होता है। तथापि धर्म पुरुषार्थ कर्मी का विध्वश कर सकता है यह सब सच्चा तत्व ग्रापने बताया है। जैसी जैसी मैं परीक्षा करता हूँ ग्रापके उपदेश की सत्यता पाता हूँ व मैं यदि कुछ भी ग्रापके बताए हुए मार्ग पर ग्रटल रहता हूँ, मुभे सुख शान्ति मिलती हैं, इसिलये मुभे निश्चय है कि ग्राप ही यथार्थ ग्राप्त हैं, वक्ता हैं व इन्द्रादि देवों से व ग्राप्यरादि से भी नमन करने योग्य हैं।

श्राप्तमीमांसा में स्वयं स्वामी तमस्तमद्वाचार्य श्रपनी परीक्षा प्रधानता को भले पकार बताते हैं स्वामी कहते हैं—

स त्वमेवासि निर्दोषो युक्तिशास्त्राविरोधिवाक् । प्रविरोधो यदिष्टं ते प्रसिद्धेन न वाध्यते ॥६॥ त्वस्मतामृतबाह्यानां सर्वथैकान्तवादिनाम् । प्राप्तासिमानदग्धानांस्वेष्टं दृष्टेन बाध्यते ॥७॥

भावार्थ—भवितव्यता, विधाता, काल, नियति, पूर्वकृत कर्म, वेधा, विधिस्वभाव, भाग्य, देव ये सब शब्द एकार्थवाची हैं। यह मानव निर्मल बुद्धिसे रात दिन किसी ग्रन्य ही कार्यकी चिंता किया करता है परन्तु कर्मीका उदय कुछ ग्रन्य ही ग्रागे लादेता है, नहीं समर्थ कोई है जो इसे रोक सके। इस लोकमें न तो चक्रवर्ती, न इन्द्र, न विद्याधर कोईमें भी यह शक्ति नहीं है कि जो तीव कर्मीके उदयको रोक सके। जैसे सूर्यका उदय ब ग्रस्त ग्रपने ग्राधीन नहीं है वैसे कर्मीका उदय या नाश ग्रपनी चाहना पर नहीं है।

एक धर्म पुरुषार्थ तो ग्रवश्य सन्द कर्मीका क्षय कर सकता है व पुण्यका लाभ करा सकता है, विना धर्मके तो कोई भी दैवके ग्राक्रमणसे बचानेवाला नहीं है। इसित्रे पुरुषार्थका एकांत मत मिण्या है, ऐसा समक्षता ही संतोषका कारण है।

#### छन्द चौपाई।

डरत मृत्य्मे तदिप टलत ना, नित हित चाहे तदिप लभत ना। तदिप मूढ़ भय वश हो कामी, वृथा जलत हिय हो न झकामी।। १४।।

उत्थानिका—जिसके उपदेशमें त्यागने योग्य व ग्रहिए करने योग्य तत्त्वींका यथार्थ कथन है वही प्रमाराधिक होता है। क्या श्री सुपार्श्वनाथ भगवान्! ग्रापका वचन ऐसा ही है? इस शंकाका समाधान करते हुए कहते हैं—

सर्वस्य तत्त्वस्य भवान्त्रभाता, भातेव बालस्य हितानुऽशास्ता । गुगावलोकस्य जनस्य नेता, भयापि भक्त्या परिगूयतेऽद्य ॥३४॥

श्रन्वपार्थ—( भवान् ) हे सुपार्श्वनाय भगवान् ! श्राप ही ( सर्वस्य तत्त्वस्य ) सर्व ही त्यागने लायक व ग्रह्ण करने लायक तत्त्वोंके ( प्रमाता ) संशयादि दोषते रहित ज्ञाता हैं व ( माता वालस्य इव हितानुशास्ता ) जैसे नाता वालकको हिनकारी शिक्षा देती है उसी तरह ग्राप भव्यजीवोंको जो प्रज्ञानी हैं, हितकारी तत्त्वकी शिक्षा देते हैं ( गुणावलोकस्य जनस्य नेता ) व ग्राप हो सम्यग्दर्शनादि गुणोंके खोजी भव्यजीवको यथार्थ मार्गको दिखानेवाले हैं। इसीलिये ( ग्रद्य ) श्राज ( मया ग्रपि ) मेरेसे भी ( मक्त्या परिण्यते ) श्राप भक्तिपूर्वक स्तुति किये गए हैं।

भावार्थ—इस श्लोकमें दिखाया है कि हे सुपार्श्वनाय भगवान् ! मैं ग्राज प्रापकी मिक्त से प्रेरित हो जो स्तुति कर रहा हूँ उसमें कारण यही है कि ग्राप ही स्तुति करने

भीतर भलकनेवाले व (चंद्रप्रभं) चंद्रमाके समान प्रभाधारी ऐसे स्राठवें श्री चंद्रप्रभ

भी श्री चंद्रप्रभ नामकी सार्थकता बताई है। यद्यपि भगवानकी त्तको प्रभा या चमक चंद्रमा तुल्य थी तथापि चंद्रमा उनके दमा के रंगमें कुछ दोष भलकता है, पर चंद्रप्रभ भगवानमें ा शरीर भी शुक्ल था व श्रंतरंग भाव लेश्या भी वीतरागता रत परम शुक्ल थी। चंद्रमा तो कमती बढ़ती उद्योत करता तु यह सदा ही केवलज्ञानके प्रकाशसे प्रकाशित थे। हैं परन्तु इस प्रद्भुत दूसरे चंद्रमाको कर्मीका स्रावरण नहीं का स्रावरण कर सकते हैं–ज्ञानावरणादि घातिया कर्मीका । चन्द्रमा तो राहू के द्वारा ग्रसित होता है परन्तु इस अनुपम चन्द्रमा कषाय भाव के बन्ध को बिलकुल मिटा दिया है जो वीतरागमय दिया करताथा। उस चन्द्रमा को तो मूर्ख ग्रज्ञानी ही ू चन्द्रमा को तो बड़े २ इन्द्रादि देव भी नमन करते हैं। देवों का ही इन्द्र है। यह परमात्मामई चन्द्रमा बड़े २ नी विकासरूप ऐसे प्ररहन्त पद में सुशोभित श्री े में मन वचन काय से नमस्कार करता है। ही मेरा आतमा भी है परन्तु जहां तक मैं हूं तब तक मैं परम आदर्श रूप श्री ्र उनकी भक्ति करता रहता हूँ व ें को ग्रौर कवायों को जीतकर

> ्ववृत्त**ो न च मनस्कृता व्यावृतिः ॥** ,, च केवलाभ्यदितदिव्यसच्चक्षुषा ॥६॥

ह्नीयादि कर्मों का नाश कर दिया है

. ज्ञान में नित्य प्रकाशमान व

भावार्थ—हे जिनेन्द्र आप ही दोष रहित हैं क्यों कि आपका वचन युक्ति व प्रागम से विरोध रूप नहीं है। आपका मत प्रसिद्ध प्रमारा से बाधा को नहीं पाता है इसिल्ये विरोध रहित है। आपके मत रूपी अमृत से जो बाहर हैं व सर्वथा एकान्तवादी हैं पौर हम यथार्थ वक्ता हैं-इस श्रिभमान से दग्ध हैं-उनका मत प्रमारा से बाधा को प्राप्त हो जाता है।

### श्री ग्रमितिगति सुभाषित में कहते हैं--

भावाभावस्वरूपं सकलमसकल द्रव्यपर्यायतत्त्वं। भेदाभेदावलीह त्रिमुवनभवनाभ्यंतरे वर्तमानम्॥ लोकालोकावलोको गतनिखलमलं लोकने यस्य बोघस्त मुक्तिकामा भवनिमदं भावयन्त्वाप्तमत्र॥६४७।

भावार्थ—जिस परमातमा श्रहीतका ज्ञान तीन लोकके मीतर रहे हुए पदार्थों को भाव श्रभावरूप, एक व श्रनेकरूप. द्रव्य व पर्याय स्वरूप, भेद व श्रभेवरूप देखने में मल रहित परम निर्मल है व लोक श्रलोकका जाननेवाला है, उसी देव श्राप्तको मुक्तिके साहने वाले संसाररूपी घरको तोड़ने के लिये ध्याते हैं।

#### छन्द चीपाई।

सर्व तत्वके श्राप हि ज्ञाता, भात बालवत् शिक्षा दाता । भव्य साम्जन के हो नेता, मैं भी, भक्ति सहित युति देता ।। ३५ ।।

## (६) श्री चन्द्रप्रभ तीर्थंकर स्तुतिः।

चन्द्रप्रभं चन्द्रमरीचिगौरं, चन्द्रं द्वितीयं जगतीव कान्तम् । वन्देऽभिवन्द्यं महतामुषीन्द्रं, जिनं जितस्वान्तकषायबन्धम् ॥३६॥

श्रन्वयार्थ—(चंद्रमरीचिगीरं) चंद्रमाकी किरण समान शुक्लवर्ण के घारी, (जगिति हितीयं चंद्रं इव) जगतमें एक दूसरे ही श्रपूर्व चंद्रमाके समान (कांतम्) केवलज्ञानमई दीप्तिसे प्रकाशमान (महताम् श्रिभवन्द्यम्) महान् इन्द्रादि द्वारा पूजनियोग्य, (ऋषीन्द्रं) गणधर देवोंके स्वामी, (जिनं) कर्मोंको जीतनेवाले (जितस्वांतकपायवन्धम्) तथा श्रपते

भीतर भलकनेवाले व (चंद्रप्रभ) चंद्रमाके समान प्रभाधारी ऐसे आठवें श्री चंद्रप्रभ भगवान् तीर्थंकर को (वन्दे) मैं समन्तभद्र नमस्कार करता हूँ।

भावार्थ--यहां भी श्री चंद्रप्रभ नामकी सार्थकता बताई है। यद्यपि भगवानकी उपमा चंद्रमासे दी है कि उनकी प्रभा या चमक चंद्रमा तुल्य थी तथापि चंद्रमा उनके समान कोई वस्तु न था। चंद्रमा के रंगमें कुछ दोष भलकता है, पर चंद्रप्रभ भगवानमें बिलकुल साफ शुक्लपना था। शरीर भी शुक्ल था व श्रंतरंग भाव लेश्या भी वीतरागता रूप व कषायकी कालिमा रहित परम शुक्ल थी। चंद्रमा तो कमती बढ़ती उद्योत करता व उदय व ग्रस्त होता है परन्तु यह सदा ही केवलज्ञानके प्रकाशसे प्रकाशित थे। को मेघ ग्राच्छादित कर लेते हैं परन्तु इस ग्रद्भुत दूसरे चंद्रमाको कर्मीका ग्रावरण नहीं रहा है न कर्म भ्रब ग्रात्माका भ्रावरण कर सकते हैं-ज्ञानावरणादि घातिया कर्मीका सर्वथा नाश हो गया है। चन्द्रमा तो राहू के द्वारा ग्रसित होता है परन्तु इस अनुपम चन्द्रमा ने उस भाव कर्म रूप कषाय भाव के बन्ध को बिलकुल मिटा दिया है जो वीतरागमय ग्रात्मस्वभाव को मलीन दिखला दिया करता था। उस चन्द्रमा को तो मूर्ख ग्रज्ञानी ही नमस्कार करते हैं परन्तु इस ग्रपूर्व चन्द्रमा को तो बड़े २ इन्द्रादि देव भी नमन करते हैं। वह चन्द्रमा तो मात्र ज्योतिषी देवों का ही इन्द्र है। यह परमात्मामई चन्द्रमा बड़े २ गणधरादि मुनियों का स्वामी है। सदा ही विकासरूप ऐसे श्ररहन्त पद में सुशोभित श्री चन्द्रप्रभ भगवान ग्राठवें वर्तमान तीर्थंकर को मैं मन वचन काय से नमस्कार करता हैं। मैं जानता हूँ कि श्री चन्द्रप्रभ भगवान के समान हो मेरा ग्रात्मा भी है परन्तु जहां तक मैं कर्मों के जाल में फंसा हूँ व कषाय भाव से ग्रसित हूं तब तक मैं परम श्रादर्श रूप श्री चन्द्रप्रभ भगवान को अपने हृदय मन्दिर में घारण कर उनकी भक्ति करता रहता हूँ व उनका श्रमुकरण करता रहता हूँ कि जिससे मैं भी कर्मों को श्रौर कषायों को जीतकर उनहीं के समान जिन, महान, पूजानीय व वंदनीय व परम ज्ञान में नित्य प्रकाशमान व परम निराकुल हो जाऊं।

पात्रकेशरी स्तोत्र में ग्ररहन्त की महिमा बताई है—
परिक्षपितकर्मणस्तव न जानु रागादयो । न चेन्द्रियविवृत्तयो न च मनस्कृता व्यावृतिः ।।
तथापि सकलं जगद्युगपदञ्जसा वेत्सि च । प्रपश्यसि च केवलाभ्यृदितदिव्यसच्चक्षुपा ।।।।।

भावार्थ—हे जिनेन्द्र! क्योंकि आपने मोहनीयादि कर्मों का नाश कर दिया है

इसलिये आपके कभीभी रागादिक दोष नहीं होतेहैं । केवलज्ञानका प्रकाश होजाने से आपके मितज्ञान व श्रुतज्ञान नहीं रहा है, इसी से न इन्द्रियों का व्यापार है न मन की संकल्प विकल्प रूप चञ्चल किया है । तथापि आप केवलज्ञानमई दिव्य चक्षु से सर्व विश्व को एक साथ जानते व देखते हो । आपकी महिमा अपार है ।

#### भुजङ्गप्रयात छन्द

प्रभू चन्द्रसम शुक्ल वर वर्णधारा । जगत नित प्रकाशित परम ज्ञानधारी ॥
जिनं जितकषाय महत् पूज्य मुनिपित् । नम् चन्द्रप्रभ तू द्वितिय चन्द्र जिनपित ॥३६॥
उत्थानिका—श्रौर कैसे श्री चन्द्रप्रभ भगवान् हैं—

यस्यांगलक्ष्मीपरिवेषभिन्नं, तमस्तमोरेरिव रश्मिभन्नम् । ननाश बाह्यं बहुमानसं च, ध्यानप्रदीपातिशयेन भिन्नम् ॥३७॥

श्रन्वयार्थ— (तमोरे: रिक्मिभिन्नं तमः इव ) जैसे सूर्य की किरणों के द्वारा श्रन्धकार छिन्न-भिन्न कर दिया जाता है इसी तरह (यस्य ग्रंगलक्ष्मीपरिवेपभिन्नं वाह्यं तमः ) श्रपने शरीर के प्रभामण्डल के द्वारा छिन्न-भिन्न किये गए बाहरी श्रन्धकार को जिन्होंने (ननाश ) नाश कर डाला है (च ध्यानप्रदीपातिशयेन भिन्नं बहुमानसं ) श्रीर जिन्होंने शुक्लध्यानमई श्रद्भुत दीपक के प्रभाव से श्रित गहरा श्रन्तरंग का श्रज्ञान मंधकार भी नष्ट कर डाला है ऐसे चन्द्रप्रभ को में नमन करता हूँ।

भावार्थ—यहां यह दिखलाया है कि चन्द्रमा तो श्रापकी उपमा के लायक नहीं है, कदाचित् सूर्य तो होगा, उसके लिए श्राचार्य कहते हैं कि सूर्य भी श्रापके सामने कुछ नहीं है। सूर्य की किरएों जब फैलती हैं तब ही बाहर का श्रं धेरा मिटता है। जब किरएों ग्रात हो जाती हैं तब फिर श्रं धेरा फैल जाता है। सूर्य सदा के लिए प्रकाशित नहीं रहता परन्तु श्राप हे चन्द्रप्रभ! श्रद्भुत सूर्य हो जो सदा ही प्रकाशित रहते हो। इसीलिये श्रापके परमौदारिक शरीर की प्रभा का मण्डल ऐसा तेजस्वी है कि उसके द्वारा सदा ही बाहरी श्रम्बकार दूर रहता है। श्रापके सामने बाहरी श्रम्बकार कभी श्रा नहीं सकता है। सूर्य को रात्रि का तम ग्रस लेता है, श्रापको कोई तम नहीं छा सकता है। क्योंकि श्रापने ऐसा ही नाश कर दिया है जो फिर श्रापके सामने श्रा ही नहीं सकता। सूर्य तो मात्र बाहरी श्रम्बकार कुछ देर के लिये हटाता है परन्तु श्रम्तरंग में तो वह श्रज्ञानी है, उसे बहुत ही

ग्रत्पज्ञान है। भीतर उसकें केवलज्ञानावरण का पूर्ण ग्रन्धेरा व्याप्त है जिसे वह दूर नहीं कर सकतां। परन्तु धन्य हैं ग्राप। ग्रापने ऐसा शुक्लध्यानमई व ग्रात्म समाधि रूप नित्य प्रकाश रहने वाला दीपक जला दिया है जिससे सर्व ग्रज्ञान का ग्रंधकार सदा के लिए नाश हो गया है, पूर्ण केवलज्ञान का प्रकाश हो गया है। ग्रन्तरंग वहिरंग सर्व तम के नाश करने वाले ग्रंद्भुत सूर्य के समान जगत का सूर्य क्या बराबरी रख सकता है? कुछ भी नहीं। इसलिये है चन्द्रप्रम भगवान! ग्राप इस सूर्य से कहीं ग्रधिक परम ग्रद्भुत सूर्य हो। इसीलिये मैं ग्रापको बार २ नमन करता हैं।

श्री पद्मनन्द मुनि धम्मरसायरा में कहते हैं-

लोयालोयविदण्ह तम्हा णामं जिणस्स विण्हत्ति । जम्हा सीयलवयणो तम्हा सो वुच्चए चंदो ॥१२६॥

भावार्थ-जिनेन्द्र को विष्णु इसीलिये कहते हैं कि वे लोक अलोक सर्व के जानने वाले हैं, क्योंकि भगवान के वचन अति शीतल हैं, शान्तिदाता हैं। अतएव भगवान ही सच्चे चन्द्रमा कहे जाते हैं।

#### भुजङ्गप्रयात छन्द

हरें भानुकिरणे यथा तम जगत का, तथा भ्रंग भामंडलं तम जगत का। शुक्रलच्यान दीपक जगाया प्रभू ने, हरा तम कुवीधं स्वयं ज्ञानभूने ॥ ३७ ॥

उत्थानका—श्री जिनेन्द्र का उपदेश सुनकर मतवादी धपने पक्ष के श्रहंकार से रहित होगए ऐसा कहते हैं—

स्वपक्षसौस्थित्यमदावलिप्ता, वाक्सिंहनादैशिमदा बभूवुः । प्रवादिनो यस्य मदार्द्र गण्डा,गजा यथा केशरिगो निनादैः ॥३८॥

प्रन्वयार्थ—(यथा) जैसे (केशरिएाः) सिंह की (निनादैः) गर्जना से (मदार्द्रगण्डाः) मद से ग्रपने ग्रपने कपोलों को भिगोए हुए (गजाः) हाथी (विमदा) मद रहित (बभूवुः) हो जाते हैं वैसे [यस्य] इस चन्द्रप्रभ भगवान के [वाक्—सिंहनादैः] वचन रूपी सिंहनाद से [स्वपक्षसौस्थित्यमदावलिप्ताः] ग्रपने पक्ष की उत्तमता के ग्रहङ्कार से लिप्त [प्रवादिनः] ग्रन्य मत वाले [विमदाः बभूवुः] श्रहङ्कार रहित होगए।

भावार्थ-यहां पर अरहन्त भगवान की दिव्य ध्वति का महात्म्य वर्णन किया है।

वयों कि भगवान सर्वज्ञ वीतराग हैं इसके लिये उनकी वाणी से वे ही तत्व प्रकाशित हुए जो यथार्थ हैं। तत्त्व प्रनेकान्त स्वरूप है, एक ही स्वभाव को रखने वाला नहीं है। हरएक द्रव्य किसी अपेक्षा नित्य है किसी अपेक्षा ग्रनित्य है। किसी अपेक्षा भाव रूप है किसी अपेक्षा ग्रभाव रूप है। हरएक द्रव्य सदा से सत् रूप है। न कभी बना न बिगड़ेगा। तथापि उसमें पर्याय बदलती रहती हैं। इसलिए वह अनित्य या असत् रूप भी है। ग्राफ वचनों को सुनकर व बुद्धि से विचार कर यही प्रतीति होती है कि ग्राप वही बता रहे हैं जैसा कुछ वस्तु स्वभाव है। तब बड़े २ एकान्त मतवादी जिनको इस बात का ग्रहङ्कार था कि हमारा मत यथार्थ है, हम ठीक मार्ग पर चल रहे हैं जिनमें से कोई पदार्थ की सर्वथा एक ही मानते थे कोई सर्वथा ग्रमेक ही मानते थे, कोई हर्वथा ग्रसत् ही मानते थे, कोई उसे सर्वथा ग्रसत् ही मानते थे, कोई उसे सर्वथा ग्रस्तु ही मानते थे, कोई ज्ञारमा को सर्वथा ग्रहङ्कार छोड़ देते हैं ग्रीर सरल होकर ग्रापके मत के ग्रनुगायी हो जाते हैं। उनका ग्रहङ्कार उसी तरह भाग जाता है जिस तरह वन में बड़े २ मदोन्मत्त हाथी विचरते हों. परन्तु जब वे सिह की गर्जना सुनते हैं तो मद रहित हो जाते हैं ग्रीर छिपकर बैठ रहते हैं।

श्री श्रमृतचन्द्र सूरि ने पुरुषार्थ सिद्धचुपाय में भगवान की वाणी को ऐसा ही श्रपूर्व समक्तकर नमस्कार किया है—

परमागमस्य वीजं निपिद्धजात्यंघसिघुरविधानम् । सकलनयविलसितानां विरोधमथन नम।म्यनेकान्तम् ।२०॥

भावार्थ--मैं श्रनेक स्वभावों को बताने वाली श्रनेकान्त वाग्गी को इसीलिए नमन करता हूँ कि यह परमागम का बीज है अर्थात् सर्वज्ञ के ज्ञान को यथार्थ भलकाने के लिए परम उच्च साधन है तथा जिसने एकान्तवादियों को अनेकान्तवादी बना दिया है। जैसे े पूंछ को पकड़कर उतने ही भाग को हाथी न जानते 🐃 जन्म के श्रंधे हाथी मानते, कोई एक टांग पकड़कर उसे ही उतने 👸 🕖 मानते, कोई सूंड़ 🎠 👉 के पूर्ण र थे, जब किसी हाथी के देखने वाले हाथी मानते, इस 🐬 जानुकर श्रपने श्रज्ञान का श्रहङ्कार छोड़ समभाए जाते विरोध दिखता है उस सब श्रापकी वा

100

विरोध को मेटने वाली है। ऐसी वागा के वक्ता ग्राप श्री चन्द्रप्रभ भगवान सच्चे ग्राप्त हैं। इसलिये ग्रापको मैं नमन करता हूँ।

#### भुजङ्गप्रयात छन्द

स्वमत श्रेष्ठता का घरें मद प्रवादी, सुनें जिन वचन को तजें मद कुवादी। यथा मस्त हाथी सुनें सिंह गर्जन, तजें मद तथा मोह का हो विसर्जन ।।

उत्थानिका - श्रीर भगवान कैसे थे सो कहते हैं --

यः सर्वनोके परमेष्ठितायाः, पदं बभूवाद्भुतकर्मतेजाः । ग्रनन्तधामाक्षरिवाश्वाचक्षुः, समन्तदुःखक्षयशासनश्च ॥३६॥

श्रन्वयार्थ—(यः) जो चन्द्रप्रभ भगवान ( ग्रद्भुतकर्मतेजाः) सर्व प्राणियों को एक साथ ग्रपनी ग्रपनी भाषा में समकाने के लिए ग्राश्चर्यकारी कार्य के तेज को रखने वाले हैं व ( ग्रनन्तधामाक्षरिवश्वचक्षुः) जो ग्रनन्त ज्योति स्वरूप ग्रविनाशी विश्व को एक साथ देखने को समर्थ ऐसे केवलज्ञान के स्वामी हैं ( समंतदुः खक्षयशासनः ) तथा जिनका शासन व उपदेश समस्त दुःखों का क्षय करने वाला है, परम मुखमई मोक्ष को देने वाला है, ऐसे भगवान ( सर्वलोके ) इस सर्व तीन लोक में ( परमेष्ठितायाः पदं बभूव ) उत्कृष्ट पद के धारी श्री ग्ररहन्त परमेष्ठी हुए ।

भावार्थ—यहां पर श्री ग्ररहन्त भगवान के ग्ररहन्त पद का महात्म्य वर्णन किया है। तीन लोक में जितने बड़े २ इन्द्र धरिएन्द्र चक्रवर्ती राजा प्रसिद्ध हैं वे सब ग्रापको परमेव्ही मानते हैं, क्यों कि ग्राप ऐसे पद में विराजमान हैं जिसको कोई कर्मों के फन्दों में पड़े हुए ससारी जीव नहीं प्राप्त हैं। ग्रापने संसार में ग्राहमा को मलीन व निर्वल रखने वाले चार घातिया कर्मों का नाश कर डाला है। इस्रालए न कोई ग्रापमें ग्रज्ञान है, न मोहादि कषाय भाव है, जिनमें प्रायः सर्व जगत के कर्मबद्ध प्रार्गी ग्रसित हैं। ग्राप इसी कारण परमोच्च ग्ररहन्त परमात्मा हैं। फिर ग्रापका तेज ऐसा प्रभावशाली है कि ग्रापकी विव्यध्विन जब प्रगट होती है उसमें ऐसा पदार्थों का प्रकाश होता है जिससे सुनने वाले भनेक देव मानव व पशु ग्रपनी २ भाषा में मतलब समभ जाते हैं ग्रीर पदार्थों का सच्चा स्वरूप पाकर ग्रपना ग्रज्ञान व मोह मिटाते हैं, तथा धर्मामृत से सिचित हो परम तृप्त हो

भ्रनाद्यविद्यामयमूछितांगं, कामोदरक्रोधहुतागतप्तम्। स्याद्वादपीयूषमहौषधेन, त्रायस्य मां मोहमहाहि-दष्टम्।। ३१।।

भावार्थ— अनादिकाल के अज्ञानरूपी रोग से मेरा आतमा मूछित होरहा है, व इच्छा मेरे भीतर भरी हुई है तथा कोघ की अग्नि से तप रहा हूं। मुक्ते मोहरूपी महान् सर्प ने काट रक्खा है। उसका विष चढ़ा हुआ है सो हे स्वामी! स्याद्वाद वाणीरूपी अमृत की महान् औषिघ पिलाकर मेरी रक्षा करो।

#### भुजंगप्रयात छद ।

तुही चन्द्रमा भविकुमुदका विकासी, किया नाश सब दोष मल मेघराशी। प्रगट सत् वचनकी किरण माल व्यापी, करो मुक्त पवित्रं तुही शुचि प्रतापी।।

# (९) श्री पुष्पदंत तीर्थंकर स्तुतिः।

एकान्तदृष्टिप्रतिषेधि तत्त्व, प्रमागिसिद्धं तदतत्स्वभावम् । त्वया प्रगीतं सुविधे स्वधाम्ना, नैतन्समालीढ़पदं त्वदन्यैः ॥४९॥

श्रन्वयार्थ— (सुविधे ) हे सुविधि ग्रर्थात् शोभनीक चारित्र के पालने वाले श्री पुष्पदंतनाथ भगवान् (त्वया ) श्रापने (स्वधामना ) श्रपने केवलज्ञानरूपी तेज से यथार्थ जानकर [तत्त्वं ] जीवादि वस्तुग्रों के स्वभाव को [एकांतदृष्टिप्रतिषेधि ]एकांत दर्शन का निषेधक श्रर्थात् श्रनेकांत दर्शन का पोषक [तदतत् स्वभावम् ] तत् तथा श्रत् स्वरूप ग्रर्थात् किसी श्रपेक्षा से किसी स्वरूप है, दूसरी श्रपेक्षा से उस स्वरूप नहीं है ऐसा [प्रमाणिसिद्धं ] तथा जो प्रत्यक्ष परोक्ष प्रमाणों से सिद्ध है [प्रणीतं ] वर्णन किया है। [त्वदन्यै: ] श्रापसे श्रन्य जो सर्वज्ञ वीतराग नहीं हैं उन्होंने [एतत् ] इस प्रकार तत्व का [समालीइपदं न ] स्वाद या श्रनुभव नहीं प्राप्त किया है।

भावार्थ—यहां श्रीपुष्पदंत तीर्थंकरका दूसरा नाम सुविधि कहकर उसकी सार्थंकता वताई है कि जैसा प्रभुका नाम है वैसे ही उनमें गुगा है। सुविधि शब्द वताता है कि जिसमें सु श्रयांत् शोभनीय विधि धर्यात् क्रिया श्रनुष्टान या चारित्र हो तथा दूसरा प्रयं यह भी होसकता है कि जिसने शोभनीक व उत्तम व ययार्थ विधि श्रर्थात् मोक्षप्राप्तिकी विधिको या वस्तुके स्वरूपको बताया हो। इसी वातका विस्तार करते हुए स्वामी कहते

हैं कि जिस तरह तत्त्वका वर्णन श्रापने किया है वही यथार्थ है। यदि कोई निष्पक्ष होकर उस तत्त्वकी परीक्षा प्रत्यक्ष तथा परोक्ष प्रमागरूपी तराजूसे करेगा तो उसको सिद्ध होजायगा कि आपका कथित तत्त्व ही यथार्थ है तथा आपके विरुद्ध जिन लोगोंने किसी प्रकारका तत्त्व कहा है वह यथार्थ नहीं है, क्योंकि वह प्रमाणसे सिद्ध नहीं होता है। प्रापं सर्वज्ञ हैं इसलिये श्रापने श्रपने दिव्य व श्रनन्त ज्ञानके बलसे वस्तुका स्वरूप जैसा है वैसा जाना तथा वैसा कहा । परन्तु जो विचारे सर्वज्ञ नहीं हैं स्रल्पज्ञ है, जो त्रिकालगोचर वस्तु की पर्यायों के ज्ञानसे ग्रनिभज्ञ हैं उनसे तत्त्वका स्वरूप यथार्थ कहते न बने तो इसमें कोई ग्राश्चर्य नहीं है । श्रापका प्रतिपादित तत्त्व ग्रनेकान्त स्वरूप है । श्रथित् हरएक वस्तु भ्रनेक धर्म या स्वभावों को रखनेवाली है, वह एकांतरूप नहीं है। अर्थात् एक ही स्वभाववाली नहीं है। इसीसे जिनके मतमें वस्तु एक स्वभाववाली ही है, ग्रर्थात् भाव स्वरूप हो है, या असाव स्वरूप ही है, नित्य ही है, या अनित्य ही है, एक रूप ही या थ्रनेक स्वरूप ही है उनका दर्शन मानने योग्य नहीं भासता है, परन्तु श्रापका दर्शन वस्तु के स्वरूपको जैसा है वैसा बताता है। अर्थात् यह कहता है कि वस्तु एक ही समय में किसी ग्रपेक्षा से जब भाव स्वरूप है तब ही दूसरी श्रपेक्षासे श्रभाव स्वरूप है, जब किसी अपेक्षा से नित्य स्वरूप है तब इसरी अपेक्षा से अनित्य स्वरूप है। किसी अपेक्षा से एक स्वरूप है तब दूसरी अपेक्षा से अनेक स्वरूप है। इत्यादि अनेक धर्मरूप वस्तुको बताया है। सो ही प्रत्यक्ष व श्रनुमानादि प्रमाराों से सिद्ध होता है इसलिये श्राप ही मेरे हारा पुजनीय हैं। स्वामीने प्रात्ममीमांसा में स्वयं कहा है कि वस्तुमें ग्रनेक धर्म होते हैं, उनके वर्णन में एक की प्रधानता तब दूसरे की गौराता होती है जैसा कहा है-

षमें धर्मेऽत्य एवार्यी विभिणोऽनन्तधर्मणः। श्रंगित्वेऽत्यतमान्तस्य शेषांतानां तदंगता।। २२।।

भावार्थ—हर एक धर्म या पदार्थ प्रनंत धर्म या स्वभावों को हर समय रखनेवाला है। तथा हरएक धर्म या स्वभाव में भिन्न २ ही अर्थ हैं। एक स्वभाव दूसरे स्वभावसे भिन्न रूप है। इसीलिये जब उनमें से एक किसी को मुख्य करके वर्णन करेंगे तब ही दूसरे स्वभाव जिनका कथन एकसाथ नहीं होसकता गौण होजायेंगे क्योंकि एक ही काल में उनको एकसाथ कहने की शक्ति वचन में नहीं है। तथापि वस्तु तो अनेकांत स्वरूप ही है, वह एकांतरूप कदापि नहीं है। पहरी छंद।

हे सुविधि ! प्रापने कहा तत्त्व, जो दिव्यज्ञान से तत् प्रतत्त्र। एकांत हरण सप्रमाणसिद्ध, नींह जान सकें तुमसे विरुद्ध।। ४१।। वत्थानिका-ऐसा अनेकांत तत्त्व कसा है उसे बताते हैं— तदेव च स्यान्न तदेव च. स्यात्त्रथा प्रतीतेस्तव तत्कथंचित्। नात्यन्तसन्यत्वसनन्यता च, विधेनिषेधस्य च शून्यदोषात् ॥४२॥

अन्वयार्थ-(तव) आपके मतमें (तदेव च स्यात्) जीवादि वस्तु अपने स्वरूपते है भी (तदेव च न स्यात्) तथा परके स्वरूपसे नहीं भी है (तत् कथंचित् तथा प्रतीतेः) ऐसा पदार्थ सर्वथा ग्रस्ति नास्ति स्वरूप या सत् या ग्रसत्रूप या भाव ग्रभावरूप नहीं है, किन्तु किसी भिन्न २ ग्रपेक्षा से है । स्व-स्वरूपादि चतुष्ट्यकी ग्रपेक्षा वस्तु ग्रस्तिरूप है। अर्थात् वस्तु में अस्तिपना या भावपना या सत्पना है उसी समय पर-स्वरूपादि चतुष्ट्य की अपेक्षा वस्तु नास्तिरूप है। अर्थात् वस्तु में नास्तिपना, या अभावपना या असत्पना है। ऐसा वस्तुका भाव ग्रभावरूप स्वभाव प्रमागा से प्रतीति में ग्रारहा है। (विवेः च निषेघस्य) इस विधि श्रीर निषेधका या श्रस्तित्व नास्तित्वका (श्रत्यन्तं श्रन्यत्वम् न, न च श्रनन्यता) पदार्थके साथ सर्वथा न तो भेदपना है श्रीरं न सर्वथा स्रभेदपना है (शून्यदोपात्) सर्वथा भेद या ध्रभेद मानने से वस्तुके शून्य या नाश होनेका दोष भ्राजायगा। श्रस्तित्व नास्तित्व दोनों स्वभाव वस्तुके हैं. सो वस्तुमें दोनों हरसमय रहते हैं। यदि ऐसा मार्ने कि ग्रस्तित्वपना वस्तु से ग्रलग रहता है। तब ग्रस्तित्व के बिना वस्तु रह नहीं सकती-उस वस्तुका ग्रभाव हो जायगा व ग्रस्तित्व स्वभाव भी निराधार नहीं रह सकता। हरएक स्वभाव या गुरा किसी वस्तुमें ही रहेगा, भिन्नता मानने से ग्रस्तित्वका ग्रभाव होगा। श्रौर यदि नास्तित्व को विलकुल वस्तुसे भिन्न मानें तो सर्व वस्तु मिलकर एक होजायगी। नास्तित्व धर्म बस्तुमें रहता है तब हो वस्तुका वस्तुपना भलकता है कि वस्तु पर स्वहत न होकर ग्रपने स्वरूप से है। तथा नास्तित्व धर्म भी ग्राधार बिना कहां रह सकेगा, उसका भी श्रभाव होजायगा । यदि ऐसा मानें कि सर्वथा ग्रस्तित्व व नास्तित्व धर्मका वस्तु में स्रभेद ही है तब भी नहीं बनेगा। सर्वथा श्रस्तित्वका व नास्तित्वका श्रभेद मानने से यह कहा भी न जाकेगा। न समका जासकेगा कि वस्तु नहीं है। तथा यदि पदार्थ में सर्वथा दोनों का श्रभेद मानें तो दो विरोधी घर्म विना श्रपेक्षा के वस्तुका ग्रभाव ही कर डालेंगे।

भावार्थ—यहां यह दिखलाया है कि वस्तु अनेकान्त स्वरूप है। एकान्त स्वरूप मानने से बहुत दोप आयगा। हरएक वस्तु में अस्तित्व नास्तित्व दोनों धर्म किसी किसी अपेक्षा से है, एक अपेक्षा से कहना तो ठीक न होगा। जोव द्रव्य हैं क्योंकि जीव में जीव का द्रव्य, जीव का क्षेत्र, जीव की पर्याय, जीव का भाव जीव में है तब ही उसमें अजीव का ग्रभाव है ग्रथांत् जीव द्रव्य में ग्रजीव का द्रव्य, ग्रजीव का क्षेत्र, ग्रजीव की पर्याय, ग्रजीव का स्वरूप नहीं है। इस तरह जीव का ग्रभाव ग्रजीव में, ग्रजीव का ग्रभाव जीव में यथा जीव का भाव जीव में व ग्रजीव का भाव ग्रजीव में मानने से ही जीव ग्रजीव होनों पदार्थ मिद्ध होते हैं। इसिलये स्याद्वाद वाएगी कहती है कि स्यात् जीवः ग्रस्ति ग्रथित किसी ग्रपेक्षा से ग्रथित ग्रपने द्रव्यादि चतुष्ट्य की ग्रपेक्षा जीव में ग्रस्तिपना या जीव का जीवपना है तथा स्यात् नास्ति जीवः ग्रथित किसी ग्रपेक्षा से ग्रथीत ग्रजीव की ग्रपेक्षा से जीव में नास्तिपना है ग्रथित ग्रजीव जीव में नहीं है। ऐसा ही वस्तु का यथार्थ स्वभाव है।

श्रव कहते हैं कि श्रस्तित्व स्वभाव का जीव के साथ सर्वथा भेद मानोगे, श्रथित्
श्रस्तित्व से भिन्न जीव है, तो यह दोष श्रायगा कि सत्ता के बिना जीव है, यह प्रतीति भी
कंसी होगी। तथा सच्दा स्वभाव बिना द्रव्य के श्राधार के कहां रह सकेगा? श्रथित् ऐसा
मानने से जीव का व मत्ता का दोनों का ही श्रभाव हो जायगा। सत्ता श्रीर जीव द्रव्य में
संज्ञा संख्या लक्ष्मण प्रयोजन की श्रपेक्षा भेद है। परन्तु प्रदेश की श्रपेक्षा भेद नहीं है। इसलिए सत्ता का कथंचित् भेद कथंचित् श्रभेद मानना ही ठीक होगा। यदि नास्तित्व धमं
जीव द्रव्य से सर्वथा भेद माने तो नास्तित्व धर्म छूट जाने से उस जीव में श्रजीव का श्रभाव
नहीं सिद्ध होगा तब जीव श्रजीव एक हो जायेंगे। तथा विना श्राधार के नास्तित्व धर्म
भी नहीं रह सकेगा।

श्रव पिट यह मानें कि श्रस्तित्व धर्म का जीव के साथ सर्वथा श्रभेद है। तव स्वभाव व स्वभाववान विलक्ष्ण एक होने से स्वभाव या स्वभाववान का भेद कहा ही न जा सकेगा। इसी तरह यदि नास्तित्व धर्म भी जीव के साथ एक हो जायगा तब भी नास्तित्व स्वभाव का और जीव का भेद नहीं कहा जायगा तथा जब श्रपेक्षा विना दोनों स्वभाव वस्तु में रह जायेंगे तब श्रस्तित्व में नास्तित्व श्राने से कुछ भी वस्तु न रहेगी। वस्तु को जून्यता हो जाएगी। जैसे हमने एक बाबस में १०) रक्खे फिर १०) निकाल दिये तब वहां कुछ भी न रहा। न तो श्रस्तित्व नास्तित्व से कभी एक हो सकते हैं वयों कि दो भिन्न २ स्वभाव हैं श्रीर न पदार्थ से श्रस्तित्व व नास्तित्व सर्वथा एक हो मकते हैं। वस्तु स्वरूप यही मानना पड़ेगा कि जीवादि द्रब्यों में कथंचित् श्रस्तित्व है व कथंचित् नास्तित्व है। स्व-स्वरूप को श्रपेक्षा श्रस्तित्व है पर-स्वरूप को श्रपेक्षा से हैं, ये दोनों धर्म धर्मी में हैं, प्रदेशपने की श्रपेक्षा से जहां धर्मी है वहां ही यह दोनों धर्म हैं पर-तु नाम व लक्षगादि की श्रपेक्षा से धर्म व धर्मी में मेद है।

हरएक पदार्थ में विधि व निषेधपना अपेक्षा से है सो ही श्री समन्तभद्राचार्य ने श्राप्तमीमांसा में कहा है—

विधेयप्रतिषेष्यात्मा विशेष्यः शब्दगोचरः । साध्यधर्मो यथा हेतुरहेतुश्चाप्यपेक्षया ॥१६॥

भावार्थ—जिस किसी विशेष वस्तु को शब्द से कहेंगे वह तब ही सम्भव है जब उसमें विधेय अर्थात् अस्तित्व व प्रतिषेधि अर्थात् नास्तित्व दोनों हों। वह वस्तु अपने स्वरूप से अस्तित्व है, परस्वरूप से नास्तित्व है अर्थात् जहां श्रस्तित्व है वहां नास्तित्व है, भिन्न २ अपेक्षा से है, सर्वथा नहीं। जैसे साध्य का धर्म वह हेतु भी है प्रहेतु भी है। अभिनयना साधने में धूम का हेतु हेतु है, वही धूमपना हेतु जलपना के साधने में अहेतु है। उधर धूम में हेतुपना अभिन के लिये है, तब ही अरहेतुपना जल के लिए है।

वस्तु में उसके स्वभाव में सर्वथा न तो भेद है न सर्वथा अभेद है। किसी अपेक्षा से भेद व अभेद दोनों हैं, ऐसा ही स्वामी आप्तमीमांसा में बताते हैं—

सज्ञाःसंख्याविशेषाच्च स्वलक्षणविशेषतः । प्रयोजनादिभेदाच्च तन्नानात्वं न सर्वणा ॥७२॥

भावार्थ — द्रव्य व गुगा में या स्वभाव में संज्ञा संख्या के भेद से व ग्रपने २ लक्षण के भेद से व प्रयोजन के भेद से परस्पर भेद है, परन्तु सवंथा भेद नहीं है। क्योंकि जहां द्रव्य है वहीं गुगा हैं व उसके स्वभाव हैं। हण्टान्त में जीव में ज्ञान गुगा है, जीव का नाम भिन्न है, ज्ञान का नाम भिन्न है यह तो नाम भेद हुग्रा, जीव की संख्या प्रन्य प्रकार है. ज्ञान की संख्या ग्रन्य प्रकार है, जीव का लक्षण चेतना ग्रर्थात् दर्शन ग्रीर ज्ञान उभयरूप है। ज्ञान का लक्षण मात्र जानना है। जीव का प्रयोजन मुख व ग्रान्ति पाना है। ज्ञान का प्रयोजन मात्र जानना है व ग्रज्ञान का मेटना है। इस तरह संज्ञा, संख्या, लक्षण व प्रयोजन इन चार की ग्रपेक्षा तो गुगा व गुगा में व स्वमाव व स्वभाववान में भेद है परन्तु प्रदेश की ग्रपेक्षा भेद नहीं है, क्योंकि जहां जीव है वहीं ज्ञान है। इसीलिये यह कहना ठीक है कि सत्ता व ग्रसत्ता का वस्तु के साथ कथचित् भेद है व कथंचित् ग्रभेद है, सर्वया भेद व सर्वया ग्रभेद नहीं है। इस तरह इस श्लोक में एक तो यह सिद्ध किया कि वस्तु में सत्ता या ग्रसत्ता दोनों स्वभाव रहते हैं। तथा इन स्वभावों का वस्तु से किसी ग्रपेक्षा भेद है व किसी ग्रपेक्षा भेद है व

#### पद्धरी छन्द

है ग्रस्ति कथंचित् ग्रौर नास्ति, भगवन तुभा मतमें यह तथास्ति। सत् श्रसत्मई भेदरू श्रभेद, हैं वस्तु बीच नहि शून्य वेद ॥४२॥

उत्थानिका—इस तरह भाव रूप ग्रभाव स्वरूप होने से तत्त्व उस रूप है भी श्रौर उस स्वरूप नहीं भी है ऐसा दिखाकर ग्रब कहते हैं कि नित्य व ग्रनित्यपने की दिष्ट से भी तत्त्व तत् ग्रतत् स्वभाव है—

# नित्यं तदेवेदमिति प्रतीतेर्नं नित्यमन्यत्प्रतिपत्तिसिद्धेः । न तद्विरुद्धं बहिरन्तरंगनिमित्तनंमित्तकयोगतस्ते ॥४३॥

प्रत्वयाथं—( नित्यं ) जीवादि वस्तु नित्य है, श्रविनाणी है ऐसी ( तदेव इति प्रतोतेः) प्रतीति इसीलिये होती है कि यह वही है जो पहले थी। यह देवदत्त वही है जो पहले बालक था (न नित्यं) वही वस्तु नित्य नहीं है, क्षिणिक है (ग्रन्यत् प्रतिपत्तिसिद्धेः) यह बात इसिलए निद्ध है कि यह ग्रन्य है ऐसी भी प्रतीति होती है। यह देवदत्त श्रव युवान है पहले बालक था। बाल्यावस्था इसकी नष्ट होगई। तब ग्रापके मत में [तद् विरुद्ध न] एक हो वस्तु को एक ही काल में नित्य व ग्रवित्य कहना किसी तरह विरोध रूप नहीं है [ बिहः ग्रं तरङ्गिनिमत्तनैमित्तकयोगतः ] बाहरी कारण जो निमित्त कारण श्रीर ग्रंतरंग कारण जो उपादान कारण इसके ग्रनुसार ही जगत में कार्य होता है उससे ऐसा ही सिद्ध होता है।

भावार्थ — प्रब बताते हैं कि जैसे यह जीव व ग्रजीव कोई भी वस्तु हो वह ग्रपने स्वरूपादि की ग्रपेक्षा ग्रास्तरूप है पर-स्वरूपादि की ग्रपेक्षा नास्तिरूप है, वैसे ही वह प्रव्य की दिख्य स्वरूप है तथा पर्याय पलटने की ग्रपेक्षा ग्रानित्य स्वरूप है। नित्य व ग्रानित्य दोनों ही स्वभाव वस्तु में हर समय पाये जाते हैं। ऐसा न हो तो कोई वस्तु जगत में रहती हुई कोई काम को नहीं हो सकती है। जैसे मुवर्ण की मुद्रिका बनाई फिर तोड़कर कुण्डल बनवाया, फर तोड़कर बाली बनवाई, फिर तोड़कर कण्ठी वनवाई, फिर तोड़कर कड़ा बनवाया। ऐसे उस एक ही सोने की जिन्न २ ग्रवस्था हुई व नाश हुई। परन्तु सोना जो मूल द्रव्य था वह नाश नहीं हुग्रा। यह बराबर प्रतीति में ग्रा रहा है कि वही सोना है को पहले मुद्रिका की ग्रवस्था में था। यह प्रत्यभिज्ञान नाम का मितज्ञान

हरएक बुद्धिमान को होता है। इसी से सिद्ध है कि वस्तु नित्य स्वरूप है। द्रव्य वही रहा यद्यपि पर्याय पलटो । जब हमारी दिष्ट श्रवस्था के फेरबदल पर जाती है तब यह प्रतीति में भ्राता है कि यह भ्रब कड़ा है पहले कण्ठी थी, उससे पहले बाली थी। भ्रवस्था इसकी नाश होती गई,पैदा होती गई। इसी से इसमें ग्रनित्यता भी है। यह बात सिद्ध है। द्रव्य का स्वभाव हो यह है जो उत्पाद व्यय ध्रौव्य स्वरूप हो। हर समय हरएक द्रव्य में पूर्व पर्याय का व्यय या नाश तथा उत्तर पर्याय की उत्पत्ति या उदय तथा दोनों ग्रागे व पोछे की पर्यायों में वही रहना यह ध्रुवपना बना ही रहता है। द्रव्य सदा ही परिमामनशील है। शुद्ध द्रव्यों में शुद्ध सहश पर्यायें व ऋशुद्ध द्रव्यों में ऋशुद्ध विसहश पर्यायें होती रहती हैं। कोई मी द्रव्य न सर्वथा नित्य ही रहता है न सर्वथा क्षिशिक रहता है। किसी मानव के भाव में ग्रहङ्कार था, जब वह नष्ट होकर उसकी मृदु मात्र या विनय भाव ग्राया तब श्रहङ्कार का नाश हुस्रा व मृदुना का जन्म हुन्ना परन्तु जिस भाव में हुन्ना वह वही है। जिस ग्रात्मा में हुग्रा वह वही है। यदि कोई वस्तु बिलकुल सर्वथा नित्य ही हो तो वह पर्याय में न पलटने के कार् सा बेकार हो जावे। कौन बाजार से चावल खरीद कर लावे यदि उसकी भात पर्याय न बन सकती हो । ज़ौर यदि वस्तु सर्वथा क्षि एक ही हो तो जो वस्तु ठहर ही नहीं सकती, तुर्त ही बिलकुल नाश हो जाती है, तो कौन बाजार से चावत लावे ? वे तो भात बनकर रह ही नहीं सकते, वह तो नाश हो जायेंगे । इस तरह यदि एकान्तरूप वस्तु हो तो वह न तो रह सकती है न उससे कोई काम ही लिया जा सकता है। सो ऐसा नहीं है। उपादान कारण व निमित्त कारण से वरावर काम जगत में हुम्रा करता है। हरएक पर्याय मूल ग्रपने उपादान कारगा के ब्रनुकूल होती है. उसमें निमित्त काररा दूसरा सहायक होता है। सुवर्ग की डली से बाली वनी है। इसमें उपादान काररा सुवर्ग है। वह जिस तरह का है वैसी ही वाली बनी है। उसके वाली की सूरत में श्राने में सहायक काररा भी हैं, जिन्हों के काररा से वह डली बाली की सूरत में श्राई। उपावन काररा नित्यपने को भलकाता है कि यह वही है। निमित्त काररा से पर्याय का पलटना सिद्ध है। मोटे २ हण्टान्तों में निमित्त कारण प्रगट होता है, हरएक पदार्थ की पर्याय पलटने में कई निमित्त कारण हो सकते हैं-सर्व विश्व के पदार्थों को पर्याय पलटने के लिए साधाररा निमित्त काररा काल द्रव्य है। विशेष निमित्त श्रीर भी यथा मम्भव होते हैं। चावल को निमित्त मिला ग्रगिन, हवा, पानी का तव वे ही भात की सूरत में ग्रा गए। तव यही प्रतीति में प्राता है कि चावलपना नाश हो गया भात वन गया, इसलिए चावलपना म्रनित्य है तथापि यह वरावर भलकता है कि चावल ही का भात हुम्रा। यदि चावल का द्रव्य नित्य न होता तो भात को सूरत में न प्राता। ऐसा नित्य व ग्रानित्यपना एक ही समय हरएक वस्तु के भीतर मौजूद है,इसलिए वस्तु ग्रानेकान्त स्वरूप है। यही हे भगवत्! प्रापका दर्शन है तथा इसमें कोई विरोध नहीं ग्राता है। स्वयं स्वामी ग्राप्तमीमांसा में कहते हैं—

ं कार्योत्पादः क्षयो हेतुनियमारलक्षणात् पृथक् । न तौ जात्याद्यवस्थानादनपेक्षाः खपुष्पवत् ।।५ ॥।।

भावार्थ—वास्तव में जब जब जो कार्य बनता है वह ग्रपने कारण के क्षय बिना नहीं बनता है यह नियम है। तब कारण कार्य पृथक् २ प्रगट होते हैं। परन्तु वे कारण व कार्य दोनों ही श्रपनी जाति श्रादि की स्थिरता के कारण से भिन्न नहीं हैं, वे ही हैं। जब हम मूल उपादान कारण के स्वभाव पर दिष्ट डालते हैं तो वही हैं, ऐसा ध्रुवपना दिखता है। जब पर्याय पर दिष्ट डालते हैं तो भिन्नपना या ग्रनित्यपना दिखता है। यदि श्रपेक्षा को न मानो तब नित्य व ग्रनित्यपना ग्राकाश के फूल के समान हो जायगा। ऐसा सच्चा वस्तु का स्वभाव हे जिनेन्द्र! ग्रापने ही बताया है।

## पद्धरी छन्ब

यह है वह ही है नित्य सिद्ध, यह प्रन्य भया यो क्षणिक सिद्ध । निह है विरुद्ध दोनों स्वभाव, ग्रन्तर बाहर सावन प्रमाव ॥४३॥

उत्थानिका—यद्यपि वस्तु प्रनेकान्त स्वरूप प्रत्यक्षादि प्रमाणों से सिद्ध है तथापि श्रागम से तो एकान्त स्वरूप ही सिद्ध होगी। इस शंका का निराकरण करते हैं-

श्रनेकमेकं च पदस्य वाच्यं, वृक्षा इति प्रत्ययवत्प्रकृत्या। श्राकांक्षिणः स्यादिति वै निपातो, गुगानपेक्षैऽनियमेऽपवादः ॥४४॥

भ्रत्वयार्थ—(अनेक च एकं पदस्य वाच्यं) भ्रनेक तथा एक पट का वाच्य अनेक व एकपना है। भ्रथित शब्द व पद वाचक हैं, उनसे जो पदार्थ प्रगट होता है वह वाच्य है। वस्तु एक तथा भ्रनेक रूप है। ऐसा कहने से यह सिद्ध होता है कि वस्तु सामान्य विशेष रूप है (प्रकृत्या) यह शब्दों के स्वभाव से हो भ्रथं का बोध होता है (वृक्षा इति प्रत्ययवत्) जैसे वृक्ष शब्द के कहने से यह निश्चय होता है कि वृक्षों में वृक्षपना सामान्य है, तथािष विशेषपना भी है भ्रथित् वृक्ष बहुत से हैं, वे बम्बूल, भ्राम, भ्रनार भ्रादि भ्रनेक विशेष प्रकार के हैं। (श्राकांक्षिणः) जो सामान्य भ्रौर विशेषपने में से किसी एक धर्म को कहना चाहता है वह (स्यात् इति निपातः वै) स्यात् ऐसा अवयव पद जोड़ के प्रगटपने कहता है। जिससे यह सिद्ध होता है कि किसी अपेक्षा से वस्तु एक रूप है ऐसा कहने से वस्तु अनेक रूप भी है, ऐसा भी मुनने वाले को गौगाता से ज्ञान होता है, मुख्यता से एक स्वरूप का ज्ञान होता है। स्यात् शब्द का यह नियम है कि वह जिसको प्रधान करके बताता है उसका तो नाम लेता है तब दूसरे धर्म को गौगाता से बताता है (गुगानपेक्षे अनियमे अपवादः) यदि गौगा धर्म की अपेक्षा न हो ऐसा अनियमित हो तो बाधा रूप हो अर्थात् अपेक्षा विना ज्ञान ठीक न हो। अपेक्षा के नियम से सब ठीक हो जाते हैं।

भावार्थ-इस श्लोक में बताया गया है कि जसा वस्तु का भ्रनेकान्त रूप स्वमाव है वैसा वचनों से व भ्रागम से भी सिद्ध है। जैसा भ्रागम ने कहा कि वस्तु एक तथा भ्रनेक रूप है, तब इन पदों से बोध होगा कि जीवादि पदार्थ सामान्य विशेष रूप है। जीव द्रव्य श्रपेक्षा सामान्य है, व एक है,विशेष श्रपेक्षा विशेष है व श्रनेक रूप है। जीव चेतना लक्षण वाले हैं, ऐसा जीव सामान्य का बोध होते भी विशेष का भी संकेत होता है कि जीव विशेष २ रूप हैं। कोई मानव है,कोई पशु है, कोई पक्षी है। ग्रथवा जीव सामान्य से जीव द्रव्य का बोध होता है। वही जीव प्रपने ग्रनेक गुरा व पर्यायों की प्रपेक्षा श्रनेक रूप है, ऐसा बोध होता है। यहां वृक्षादि का दृष्टान्त दिया है। वृक्ष शब्द जब वृक्ष सामान्य को बताता है तब वह यह भी भलकाता है कि वृक्ष विशेष भी होते हैं। श्राम, खजूर, संतरे व भ्रतार म्रादि के । इससे यह बात यहां बताई है कि वस्तृ एक व भ्रतेक रूप है व सामान्य विशेष रूप है, ऐसा ही श्रागम कहता है। शिष्य को समकाने के लिये जो प्रवीस पुरुष उद्यम करता है वह इस तरह कहता है—स्यात् एकं स्यात् अनेकं। स्यात् शब्द किसी स्रपेक्षा विशेष को बताता है कि सामान्य की अपेक्षा वस्तु एकरूप है व विशेष की अपेक्षा वस्तु भ्रनेक रूप है। स्यात् शब्द के प्रयोग का ऐसा नियम है कि जिसका नाम लिया जावे उसको मुख्य करता है व जिसका नाम न लिया गया उसको गौएा करता है। यदि ऐसा नियम न हो व गौरा की श्रपेक्षा न हो तब तो बाधा श्रावे । स्यात् शब्द न जोड़ा जावे तब अपेक्षा विना भ्रम रहे कि किस अपेक्षा से एकरूप है व किस अपेक्षा से मनेक रूप हैं। स्यात् शब्द सब बाधा को मेट देता है। प्रत्रीरा पुरुष ग्रापस में वात करते हुए स्यात् शब्द न भी बोलें तब भी परस्पर समक जाते हैं कि इस श्रपेक्षा से यह वाक्य कहा गवा है। जैसे—यह कहा जावे कि जीव श्रविनाशी है। तब प्रवीए। श्रोता सगभ जाते हैं कि स्यात् जीवजीव ग्रविनाशी है। ग्रयीत् द्रव्य की ग्रपेक्षा से जीव ग्रविनाशी है पर्याय की ग्रपेक्षा

से नहीं है. श्रीर जब कहा जाता है कि जीव क्षराभंगुर है तब भी विवेकी यही समक्षते हैं कि पर्याय की श्रपेक्षा जीवन क्षराभंगुर है, द्रव्य की श्रपेक्षा से नहीं। ऐसा ही स्वामी ने श्राप्तमीमांसा में कहा है—

नियम्यतेऽथीं वाक्येन विधिन। वारिएन वा । तथाऽन्यथा च सोऽवश्यमविशेष्यत्वमन्यया ॥१०६॥

मावार्थ—विधि या निषेध वाक्य कहने से प्रथं विशेष का नियम किया जाता है। जैसे 'स्यात् ग्रास्त घटः' यह वाक्य बताता है कि किसी ग्रपेक्षा से घट में घट का ग्रस्तित्व है। यह स्यात् गौराता से घट में पर की ग्रपेक्षा नास्तित्व का बोध कराता है। इसी तरह ''स्यात् नास्ति घटः'' मुख्यता से घट में नास्तित्व का बोध व गौराता से ग्रस्तित्व का बोध कराता है। वस्तु सामान्य विशेष रूप है वा ग्रस्ति नास्तिरूप है। इसके विरुद्ध यदि सर्वया वस्तु को एक रूप या ग्रनेक रूप कहें तो वस्तु का वस्तुपना ठीक न प्रगट हो। इसलिये हे प्रभु ! ग्रापका ग्रनेकान्त स्वरूप ग्रागम द्वारा भी सुगमता से प्रतिपादित होता है।

#### पद्धरी छन्द

पद एकानेक स्ववाच्य तास, जिम वृक्ष स्वतः करते विकास । यह शब्द स्यात् गुण मुख्यकार, नियमित नहि होवे बाष्यकार ॥४४॥

उत्थानिका-इस तरह पद का ग्रर्थ कहकर ग्रव वाक्य का ग्रर्थ कैसा करना चाहिए सो कहते हैं—

गुगप्रधानार्थिमदं हि वाक्यं, जिनस्य ते तद् द्विषतामपश्यम् । ततोऽभिवन्हां जगदीश्वरागाां, समापि साधोस्तव पादपद्मम् ॥४५॥

भ्रत्वयार्थ—( इदं हि वाक्यं ) जैसे शब्द से प्रतीति होती है वैसे ही वाक्य भी ( गुगाप्रधानार्थ ) गौगा व मुख्य के प्रयोजन को बताता है। स्यात् शब्द से अलंकृत वाक्य होता है इसिलये वह जिस बात को स्पष्ट कहता है जसे मुख्य करता है जिसे उस समय वक्ता नहीं कहता है उसका गौगापने ज्ञान श्रोता को हो जाता है। ( ते जिनस्य ) आप जिनेन्द्र से (द्विपताम) जो विरोध रखने वाले दर्शन हैं उनको (तत् अपय्यम) यह आपका एकान्त खण्डन च अनेकान्त मण्डन रूप वाक्य इष्ट नहीं है अर्थात् वे न समसकर उत्टा विरोध करते हैं (ततः) इसी कारगा से आपका वाक्य यथार्थ वस्तु स्वभाव को सलकाने वाला है ( तव साधोः पादपद्मम ) आप मोक्ष के साधक श्री पुष्पदन्त भगवान के चरगा-

कमल (जगदी व्वराणां) जगत के ऐश्वर्यधारी इन्द्र, चक्रवर्ती, धरणोन्द्र ग्राहि से (ग्रिभवन्द्यं) बार २ वन्दने योग्य हैं (मम ग्रिप) ग्रीर मुक्त समन्तभद्र से भी इसीलिए वंदनीय हैं।

भावार्थ — यहां यह बताया है कि जैसे पहले श्लोक में वृक्ष शब्द सामान्य व विशेष दोनों ही वस्तु के स्वभाव का द्योतक है वैसे ही आपकी स्याद्वादवारगी के जो वाक्य हैं वे भी प्रनेक धर्म स्वरुप पदार्थ को बताने वाले हैं। जैसे यह कहा जाय कि 'स्यात् वस्तु नित्यं।' यह वाक्य बताता है कि किसी भ्रपेक्षा से भ्रयीत् सामान्य गुर्गों की व द्रव्य की प्रतीति की दृष्टि से पदार्थ ग्रविनाशी रहता है उसी समय वह वाक्य यह भी बुद्धिमान के भीतर ज्ञान कराता है कि पर्याय पलटने की अपेक्षा वस्तु अनित्य है। यदि पक्षपात छोड़कर देखा जायगा तो वस्तु नित्य व ग्रनित्य रूप हरएक समय में भलकेगी। न तो वह सर्वथा नित्य है न वह सर्वथा अनित्य है। यही आपका सच्चा दर्शन है व ऐसा ही आपके वाक्यों से प्रगट है। इसीलिये श्रापका वचन परम माननीय है। जो दर्शन वस्तु को एकान्तरूप ही मानते हैं ग्रर्थात् कोई सर्वथा नित्य व कोई सर्वथा ग्रनित्य व कोई मात्र सामान्य व कोई मात्र विशेष रूप इत्यादि रूप ही कहते हैं उनको यह स्याद्वाद मत पश्य नहीं होता है। वे सहन नहीं करके उल्टा विराध करते हैं ग्रौर यह कहते हैं कि यह तो संशय वाद है। व उसी को नित्य व उसी को ग्रनित्य कहना विरोधरूप है। वे यथार्थ दृष्टि से देखते नहीं। यदि देखें तो उनको ग्रपना एकान्तमत छोड़ना पड़े। इस एकान्त के मोह से ग्रनेकान्त को ठीक २ समभने की कोशिश तो करते नहीं उल्टा विरोध करते हैं। तथापि श्री समन्तभद्र ब्राचार्य कहते हैं कि ब्रापके अपूर्व वाक्यों से हो मोहित होकर श्रापको जगत के नायक इन्द्रादिदेव नमस्कार करते हैं। श्रौर मैं भी इसीलिये श्रापको नमन करता हूँ। धन्य हैं स्वामी ! ग्राप ही यथार्थ वक्ता हैं। श्रोवादिराज मुनि जिनेन्द्र की स्तुति करते हुए फहते <del>\$</del>---

> कुतस्त्यो विरोधादिदोषावकाशो, ध्वनिः स्यादिति स्वादहो यत्प्रकाश। । इतीत्यं वदन्ति प्रमाणादिषद्र भजेह जगज्जीवनं श्रीजिनेन्द्रं ॥५॥

भावार्थ-मैं जगत के प्राशिषों के रक्षक श्री जिनेन्द्र भगवान का भजन करता हूँ जिनकी घ्वनि से स्याद्वाद नय के द्वारा यस्तु का प्रकाश है, उसमें कोई विरोध संशय श्रीद होयों की जरा भी जगह नहीं है। जिनका वचन प्रमाशाभूत है। उसमें यथार्थ प्रमाश की

#### पद्धरी छन्द

गुण मुख्य कथक तव वाच्य सार, निह पचत उन्हें जो द्वेष घार । लिख छाप्त तुम्हें इन्द्रादिदेव, पदकमलन में मैं करहुं सेव ॥ ४४ ॥

# (१०) श्री शीतलनाथ स्तुतिः।

न शीतलाश्चन्दनचन्द्ररश्मयो, न गाङ्गमम्भो न च हारयष्टयः। यथा मुनेस्तेऽनघवाच्यरश्मयः, शमांबुगर्भाः शिशिरा विपश्चितां।।४६॥

भ्रत्वधार्थ—है भगवन् ! (ते मुनेः) श्राप प्रध्यक्ष ज्ञानी श्री शीतलनाथ भगवान को (शमाम्बुगर्भाः) वीतरागमई जलसे भरी हुई व (श्रनघवाक्यरहमयः) पाप रहित निर्धाष वचन रूपी किरगाँ (विपिहचतां) सेवज्ञानी जीवों को (यथा शिशिराः) जैसी शीतल या सुख शान्ति देने वाली होती हैं वैसी (चन्दनचन्द्ररहमयः) चन्दन तथा चन्द्रमा की किरगाँ (शीतलाः न) संसार-ताप हरगा करने वाली व सुख शान्ति देनेवाली नहीं हैं (न गांगम् अध्माः) न गंगा का पानी शीतलता देता है (न च हारयष्टयः) श्रीर न मीतियों की मालाएं ही शीतलता दे सकती हैं।

भावार्थ-यहां भी किव ने यही बताया है कि है श्री शीतलनाथ भगवान् ! प्रापका काम भी यथार्थ श्र्यं को भलकाने वाला हं। श्राप यथार्थ में स्वयं शीतल हो श्रीर दूसरों को भी शीतल करने वाले हो। श्रापने धनादिफाल से होते हुए मोह व श्रजान के ताप को जड़मूल से दूर करके परम जीतरागता प्राप्त कर लो हं। श्रापका ग्रात्मा परम शीतल हो गया है। साथ में श्रनन्त सुख की प्रगटता होगई है जिससे कभी श्रापके पास दुःख, शोक, खेद, भय, चिन्ता, फोबादि विभाव भाव या कोई प्रकार की इच्छा श्रादि विकार कभी फटकते ही नहीं हैं। श्रापके गीतर जैसी शीतलता भरी हुई है उसकी स्पर्श करके जो श्रापके सम्यक्तानमई निद्रांव च श्रखण्डित व प्रमाणीक तथा मोक्ष मार्ग प्रदर्शक चवन निकलते है उनमें भी ऐसी शीतलता होती है कि जो सुनने वाले भव्य जीद विवेकी हैं व विचारवान हैं व तत्व के समभने की शक्ति रखते हैं, उनको ऐसा विदित होता है कि मानो परम श्रमृत की वर्ण से वे सिचित होरहे हैं। वाणी के सुनते २ उनके हृदय का संसार ताप-तृष्णा का

दाह सब शान्त हो जाता है। वे ऐसी श्रपूर्व शीतलता को पा लेते हैं कि वैसी शीतलता उनको वह चन्दन नहीं देता है जिसको वे ग्रपने शरीर पर मलते हैं, न चन्द्रमा की किरणें देती हैं जो रात्रि को उनके ऊपर पड़ती हैं, श्रौर न गङ्गा नदी का जल ही दे सकता है श्रौर न मोतियों की मालाएं ही दे सकती हैं। इन सब दृष्टान्तों को देकर वताया है कि जगत में जितने भी शीतल जड़मई पदार्थ हैं वे मात्र शरीर के ऊपर का ताप भले ही हरलें व ठण्डक देवें, परन्तु उनमें श्रात्मा के भीतर का ग्राताप हरण करने की शक्ति नहीं है, न ग्रात्मीक सुख शान्ति देने की ताकत है। यह शक्ति तो ग्रापके वचनरूपी किरणों में ही है। इसी से ग्राप वास्तव में ग्रपूर्व चन्द्रमा हैं। ग्रापके समान शीतल पदार्थ कोई नहीं है। इसी से ग्राप सच्चे ही शीतलनाथ हैं। वास्तव में सच्चे ग्राप्त का यही स्वरूप है। ग्राप्तस्वरूप में कहा है—

येन जितं भवकारणसर्वं मोहमलं किलकाममलं च । येन कृतं भवमोक्षसुतीर्थं सोऽस्तु सुखाकर तीर्थं सुकर्ता ।। ६१ ।।

भावार्थ— जिसने संसार के कारणीभूत सर्व मीह मल को व मलीन काम रूपी यल स्नादि दोवों को जीत लिया है व जिसने संसार से छुड़ाने वाले सच्चे तीर्थ का प्रति-पादन किया है वही सुख की खान धर्मरूपी तीर्थों के यथार्थ कर्ता तीर्थं कर होते हैं—

## छन्द श्रग्विनी

तव प्रनघ वाक्य किरणें, विशव ज्ञानपति । शान्त जल पूरिता, शम करा सुप्टुमित ।। है तथा शम न चन्दन, किरण चन्द्रमा । नाहि गङ्गा जलं, हार मोती ,शमा ॥४६॥

उत्थानिका—जिस भगवान की ऐसी वचन किरगों हैं उन्होंने क्या किया था सी कहते हैं—

सुखाऽभिलाषाऽनलदाहमूच्छितं, मनो निजं ज्ञानमयाऽमृताम्बुभिः । व्यदिष्टयपस्तवं विषदाहमोहितं,यथा भिषग्मन्त्रगुर्गः स्वविग्रहं ॥४७॥

श्रान्वयार्थ—(यथा) जैसे (भिषक्) वैद्य (मंत्रगुर्गैः) मंत्रों के उच्चाररा व जपन य स्मररा के गुर्गों से (विपदाहमोहितं) सर्प के विप से संतापित होकर मूर्छा को प्राप्त (म्वविग्रहं) अपने शरीर को विप रहित कर देता है वैसे (त्वं) श्रापने (सुखाभिलाया- नलदाहम्छितं ) इन्द्रियं विषयं सुखं की तृष्णां रूपी ग्रग्नि की जलन से मोहित व हेय या उपादेयं के विवेक से शून्य [निजं मनं] श्रपने मन की [ज्ञानमयामृताम्बुभिः] श्रात्मज्ञानमई धमृत के समान जल की वर्षा से [व्यदिष्यपः] शान्त कर दिया।

भावार्थ - यहां यह बताया है कि श्री शीतलनाथ भगवान के वचनों में श्रपूर्व शीतलता होने का कारण यह था कि प्रभु का ग्रात्मा प्रभु के प्रयत्न से ही उन्नतिशील बना था। इस संसार में जैसे ऋौर जीव भ्रमगा कर रहे हैं वैसे प्रभु का ग्रात्मा भी भ्रमगा कर रहा था श्रौर निष्यात्व के विष से मुखित था। निष्यात्व ऐसा भयानक विष है कि जिससे मूर्छित हुन्ना प्रार्गी रात्रि दिन संसार के इन्द्रियजनित सूख की इच्छा की दाह से जलता रहता है। उस दाह की शान्ति के लिये जिस शरीर में जब तक रहता है तब तक प्रयत्न किया करता रहता है। इच्छित पदार्थों का भीग भी कर पाता है तब भी तृष्णा की श्राग को न बुक्ताकर उल्टा बढ़ा लेता है। अन्त में चाह की दाह में ही जलता हुआ मरता है। श्रौर रौद्रध्यान से नर्कगित में पहुंच जाता है कभी श्रार्त परिगाप होते हैं । वर्तमान स्त्री पुत्रादि धनादि के छूटते हुए भाव शोकाकुल हो जाते हैं तब मरकर पशुगति में चला जाता है। कदाचित् विषय बांछा के ही ग्रिभिप्राय से पुण्यबन्ध के लोभ से कठिन कठिन तपस्या भी करता है व मुनि धर्म का ग्राचरण भी पालता है। ग्रात्मज्ञान व ग्रात्मानन्द शून्य द्रव्य लिङ्ग में मग्न रहता है। उससे निदान करता हुन्ना कभी देवया मानव भी हो जाता है। परन्तु वहां भी मिथ्यात्व का संस्कार नहीं छूटता हुम्रा जीव को सदा ही विषयसुख की तृष्णा में भी जलाया करता है। इस तरह ग्रापका जीव इस संसार में चारों गित में भ्रमण करता हुग्रा महान् कव्ट भोग रहा था। तब आपने किसी समय इस मिथ्यात्व के विष के हटाने की श्रीषधि प्राप्त कर ली।

श्रथित श्रात्मानुभव रूपी निश्चय सम्यादर्शन का लाभ कर लिया जिसमें सम्याज्ञान व सम्याचारित्र भी गिभत है। इस स्वात्मज्ञान के श्रनुभव से जो ग्रात्मानन्द का लाभ हुग्रा, जो श्रपूर्वज्ञानामृत की धारा बही उसका पान करते हुए ग्रापने उस मिथ्यात्व के विपक्षो सर्वया निकालके फेंक दिया। ग्राप क्षायिक सम्यक्तवो होगए। परम तत्वज्ञानी महात्मा होगए। ग्राप उसी तरह स्वस्थ हो गए जिस तरह कोई प्रवीग मन्त्र ज्ञाता वैद्य ग्रपने शरीर पर चढ़े हुए सर्प के विष को विष निवारक मन्त्रों के प्रयोग से उतार कर स्वस्थ हो जाता है। सार समुच्चय में

कहा है---

मिथ्यात्वं परमं बीजं, संसारस्य दुरात्मनः । तस्मात्तदेव मोक्तव्य, मोक्षसौख्यं जिवृक्षुणा ॥५२॥ सम्यक्तवेन हि युक्तस्य ध्रुवं निर्वाण सगमः । मिथ्य हशोऽस्य जीवस्य संसारे भ्रमणं सदा ॥४१॥

भावार्थ—मिथ्यात्व ही इस दुःखमय संसार का भारी बीज है। इसीसे जो मीक्ष का सुख चाहता है उसे उचित है कि इसे त्याग देवें। जो सम्यक्तवका घारी है वह निष्वय से निर्वाण पावेगा, मिथ्यादिष्ट जीव का संसार में सदा ही भ्रमण रहेगा।

# छन्द श्रग्विनी

ग्रक्ष सुख चाह की ग्राग से तप्त मन, ज्ञान ग्रमृत सुजल सींच कीना शमन। वैद्य जिम मंत्र गुण से करे शाँत तन, सर्व विष की जलन से हुग्रा वैयतन ॥४७॥

उत्थानिका—कोई शङ्का करता है कि जिस तरह श्री शीतलनाथ भगवान ने सर्व मोक्ष मार्ग पर चलकर ग्रपने मन के सर्व संताप को शान्त किया वैसे सर्व लोग भी वयों नहीं शान्ति का लाभ करते हैं—

स्वजीविते कामसुखे च तृष्णया, दिवा श्रमार्त्ता निश शेरते प्रजाः । त्वमार्य्य नक्तंदिवमप्रमत्तवानजागरेवाऽऽत्मविशुद्धवर्त्मनि ॥४८॥

श्रन्वयार्थ—(प्रजाः) जगत की साधारण प्रजा [स्वजीविते] श्रपने इस जीवन की वनाए रखने की [च कामसुखे] ग्रौर इन्द्रियों के सुख भोगने की [तृष्णाया] तृष्णा से पीड़ित होकर [दिवा] दिन में तो ]श्रमार्ताः] नाना प्रकार परिश्रम करके थक जाती हैं व [निश्चि] रात्रि होने पर [शेरते] सो जाती हैं। परन्तु [ग्रार्य] हे श्री शीतलनाथ तीर्थंकर! [त्वम्] ग्राप तो [नक्तं दिवं] रात दिन [ग्रप्रमत्तवान्] प्रमाद रहित होकर [ग्रात्मविशुद्धवर्त्मान] ग्रात्मा को शुद्ध करने वाले मोक्ष मार्ग में (ग्रजागरः एव) जागते ही रहे।

भावार्थ—शिष्य की शङ्का का समाधान करते हुए श्राचार्य कहते हैं कि जगत के साधारण मानव दिन रात ब्राकुलता ग्रीर तृष्णा में फंसे हुए शान्ति के मार्ग का कभी सेवन हो नहीं करते हैं। उनके भीतर यह तृष्णा सदा ही वनी रहती है, कि हमारा यह जीवन सदा चलता रहे, हमको कोई खानपान का कष्ट न हो तथा हम पांचीं इन्द्रियों के प्रतेक प्रकार इच्छित भोगों को भोगते रहें। इस शाद से दिन भर पैसा कमाने के यहन में लहें

रहते हैं। सवेरा होते ही कोई शस्त्र कर्म की प्राजीविका में, कोई लिखने के काम में, कोई कृषि काम में, कोई व्यापार में, कोई नाना प्रकार की कारीगरी करने में, कोई गांव जाकर पंसा लाभ करने में, कोई सेवा करने में लग जाते हैं। इस तरह सारे दिन घोर परिश्रम करके थक जाते हैं। जब रात्रि होती है तब थके मांदे होकर सो जाते हैं। प्रयोजन यह है कि जगत के मानव प्रमाद ही में भ्रपने जीवन के सर्व समय को बिता देते हैं। शिशु वय में तो खेलकूद में लग जाते हैं। कुमार वय में पेट के लिये उद्योग हुनर चाकरी आदि सीखने में तन्मय रहते हैं । युवावय में दिन रात पैसा कमाकर विषयभोग करने में व निद्रा लेने में बिताते हैं। वृद्धवय में निर्वल शिथिल हो दवाई दरमत करते हुए जीने की तृष्णा में घबड़ाए हुए दिन निकाल देते हैं। कभी भी ग्रापने ग्रात्म-स्वरूप में रमए। करने के लिये उद्यम नहीं करते हैं। यदि कदाचित् गृहस्य व त्यागी का धर्म भी पालते हैं तो पुण्य वन्ध के लिये व अपना लौकिक इष्ट प्रयोजन सिद्ध करने के लिये आदिमक सुख शान्ति के मार्ग को न तो पहचानते हैं न उसके लिये थोड़ी देर भी प्रयत्न करते हैं। इस तरह मिथ्या दृष्टि जन भ्रपना जीवन मोक्ष मार्ग से विमुख चलकर यों ही बिता देते हैं। परन्तु हे परम भव्य श्री शीतलनाथ भगवन् ! ग्रापने तो प्रमाद को बिलकुल हटा दिया दिनरात ग्राप तो ग्रात्मा के शुद्ध करने वाले मोक्षमार्ग में ही जागते रहे । दिन में भी ग्रात्मध्यान किया, व तत्व विचार किया, भौन सहित रहे। मात्र श्राहार के लिए भी भौन सहित गए व जो कुछ मिला संतोष से लेकर लौट ग्राये। फिर तत्व विचार में ही मग्न रहे। रात्रि को भी ग्रात्मध्यान में ही बिताया। ग्रापने तो रात्रि दिन ग्रात्मानुभवरूप मोक्ष मार्ग में व उसके साधक व्यवहार मोक्ष मार्ग में चलकर घोर परिश्रम किया। कभी भी बे-खबर न हुए। इसीसे मोक्ष मार्ग को साघते हुए भी सुख शान्ति का लाभ किया, ग्रौर जव घातिक कर्म का नाश कर स्राप भ्ररहन्त परमात्मा हुए तब पूर्ण शान्ति व ग्रनन्त मुख में सदा के लिए मान हो गए। श्रापके जो सच्चे सम्यादृष्टी भक्त हैं वे भी ग्रापका श्रनुकरण करके सुख शान्ति को पा लेते हैं। कोई साधु पद में रहकर उद्यम करते हैं कोई गृहस्य में ही रहकर भात्मानुभव के उद्देश्य से ही जीवन बिताते हैं। धर्म साधन के लिए समय निकालते हुए ही श्रर्थ व काम पुरुषार्थ में न्याय पूर्वक वर्तते हैं। वास्तव में हर एक मानव को कभी भी मात्मकार्य में प्रमादी न होना चाहिये। सार समुच्चय में कहा है-

चिरं गतस्य संसारे बहुयोतिसमाकुले । प्राप्ता सुदुर्लमा बाधिः शासने जिनभाषिते ॥ (६०॥ ध्रम् ता समासाद्य संसारच्छेदकारिणीम् । प्रसादो नोचितः कत्तुः निमेषमीप घीयता ॥२६०॥

भावार्थ—ग्रनेक योनियों से भरे हुए इस संसार में ग्रनादि से भ्रमण करते हुए जिनेन्द्र भाषित धर्म का ज्ञान मिलना बहुत कठिनता से होता है। श्रव उस संसार नाशक नार्ग को पाकर बुद्धिमान को एक क्षरण भी प्रमाद करना उचित नहीं है।

धात्मानं स्नापयेश्नित्यं ज्ञाननोरेण चारुणा । येन निर्मलतां याति जीवा जन्मान्तरेष्विष ॥३१४॥

भावार्थ—इसलिये ग्रात्मा को नित्य ही निर्मल ज्ञानरूपी जल से स्नान कराना चाहिये, जिससे यह जीव जन्म जन्मान्तर में पवित्रता को प्राप्त करले।

### श्रुग्विनी छन्द

थोग की चाह ग्रर चाह जीवन करे, लोक दिन श्रम करे रात्रि को सो रहे। हे प्रभू ग्राप तो रात्रि दिन जा।गया, मोक्ष के मार्ग को हर्षयुत साधिया ।। ४८।।

उत्थानिका—तृष्णा से ठगाये हुए प्राणी श्रौर क्या २ करते हैं सो कहते हैं-

भ्रयत्यिवत्तोत्तरलोकतृष्ण्या तपस्विनः केचन कर्मं कुर्वते । भवान्युनर्जन्मजराजिहासया, त्रयीं प्रवृत्ति शमधीरवारुण्त् ॥४६॥

प्रन्वयार्थ— (केचन तपस्वनः) कोई श्रात्मश्रद्धान रहित तपस्वी जन ( ग्रवत्य-वित्तोत्तरलोकतृष्ण्या ) पुत्रादि, घनादि व परलोक के सुख की तृष्णा से पीड़ित होकर ( कर्म कुरुते ) धर्म ग्रादि व तप ग्रादि कर्म करते हैं ( पुनः ) परन्तु ( भवान् ) ग्राप ( शमधीः ) शान्त बुद्धि रखने वाले बीतरागी ने तो ( जन्मजराजिहासया ) ग्रनादि काल से चले ग्राए हुए जन्म जरा मरण के दूर करने के उद्देश्य से ( त्रयीं प्रवृत्ति ) मन वचन काय की प्रवृत्ति को ( ग्रवारुण्त् ) रोक दिया ग्रीर मात्र स्वात्मानुभव रूप रत्नत्रय भोग में तन्मय होगए।

भावार्थ— मिथ्यादृष्टी ग्रज्ञानी जीव जो घमं का श्रनुष्ठान भी करते हैं तो उममें यही इच्छा रखते हैं कि इसके फल से पुत्र की प्राप्त हो जावे व परलोक में स्वर्गाट के पुख प्राप्त हो जावें। इसलिये उन श्रज्ञानियों का धार्मिक कियाकाण्ड व उनका किया हुग्रा नाना प्रकार का काय का वलेश मात्र संसार का बढ़ानेवाला व श्राकुलता को देने वाला तथा श्रात्मिक शीतलता से शून्य संतापमय ही होता है। परन्तु घन्य हैं श्री शीतलन्ता भगवान्! श्रापने तो इस जन्म जरा मरण रूप संसार का संहार करने का ही बोड़ा

खठाया ग्रौर परिणामों में परम निर्मल क्षायिक सम्यग्दर्शन के प्रताप से उत्कृष्ट शान्त भाव को धारण किया व कषायों को ग्रौर नाना प्रकार कियाकाण्ड के साधक रूप मन वचन काय की किया को हो रोक दिया अर्थात् अपने उपयोग को मन वचन काय की प्रवृत्ति से निरोध कर उसे एक ग्रात्मा में ही तन्मय कर दिया ग्रौर इसी पुरुषार्थ से संसार के कारण-भूत कमों का नाश किया ग्रौर ग्रनन्त सुख से पूर्ण वीतरागता का लाभ कर लिया। वास्तव में जो ग्रात्मा के हितकर्ता होते हैं वे एक ग्रात्मध्यान का ही पुरुषार्थ करते हैं। ग्रात्मध्यान ही परमानन्द का दाता है। सार समुच्चय में कहा है——

म्रात्तिरोद्रपरित्यागात् वर्मशृक्लसमाश्रयात् । जीवः प्राप्नोति निर्वाणमनन्तसुखमच्युतम्।।२२६॥

भावार्थ — ग्रातं व रौद्र ध्यान के त्याग करने से व धर्म तथा गुक्लध्यान के ग्राश्रय करने से यह जीव ग्रनन्त व ग्रविनाशी ग्रानन्दमई निर्वाग को पा लेता है।

निर्षमत्ये सदा तौख्यं संसारस्थितिचछेदनमः। जायते परमोत्कृष्टमात्मनः संस्थिते सति ।।३२४॥

भावार्थ-- जो ममला रहित होकर ग्रपने ही ग्रात्मा में रमण करते हैं, उनको संसारवास का छेदक परम उत्कृष्ट सुख सदा ग्रनुभव में ग्राता है।

# श्रुविना छन्द

पुत्र धन ग्रीर परलोक की चाहकर, मूढजल तप करें ग्रापको दाहकर। ग्रापने तो जरा जन्मके नाश हिल, धर्न किरिया तजी शान्तिमयभावहित ।।

उत्थानिका--भगवान के तुत्व प्रन्य भज्ञानीजन भी हो सकते हैं उसके लिये समाधान में कहते हैं-

त्वमुत्तमज्योतिरजः क्वा निवृतः,क्व ते परे बुद्धिलवोद्धवक्षताः । ततः स्वनिश्रेयसभाषनापरै-बुधप्रवेकीजिन ! शीतलेडचसे ॥५०॥

अन्वयार्थ—(जिन शीतल) है भी शीतलनाथ जिनेष्द्र! (वन) कहां ती [त्वम] ग्राप [उत्तमज्योतिः ] परमोत्कृष्ट ज्ञान के धारी तथा [निवृतः] परम सुखी श्रोर [वम] कहां (ते परे) ग्रापसे भिन्न दूसरे [ वुद्धिलवोद्धव-क्षताः ] थोड़ी सी वुद्धि के गर्व से नाश होने वाले । बहुत बड़ा श्रन्तर है। [ततः ] इसीलिये [स्विनः धय-

सभावनापरैः ] अपने मोक्ष सुख की प्राप्ति की भावना में तत्पर [ बुधप्रवेकैः ] ज्ञानी गराधरादि सावुजन व सम्यग्दृष्टि मानव [ ईडचसे ] ग्रापको ही पूजते हैं व ग्रापको ही स्तुति करते हैं व ग्रापका ही ध्यान करते हैं।

भावार्थ- यहां यह बतलाया है कि पूजने योग्य वही हो सकता है जो सर्वज्ञ हो तथा जो पूर्ण वीतरागी व ग्रानन्दमई हो । जो रागद्वेष से रहित होगा उसी का ग्रात्मा वीतराग होकरके मोह से स्वच्छ होगा, तब उसके ज्ञानावरण दर्शनावरण कर्म का तथा अन्तराय कर्म का नाश हो जाता है तब ही वह पूर्ण व अनन्त व अविनाशी सहज स्वभाव रूप केवलज्ञान को प्राप्त हो जाता है तथा वही पूर्ण मुखी भी हो जाता है। वही प्ररहन्त भ्रवस्था में शरीर सहित होने से भ्रयनी वागी का प्रकाश कर सकता है। उसकी वागी में जो पदार्थों का प्रकाश होता है वह यथार्थ ही होगा, क्योंकि जो सर्व द्रव्यों की सर्व पर्यायों को व उनके सर्व गुर्गों को जानेगा वह कभी असत्य नहीं कह सकता है। तथा वीतरागी होगा, वह निःस्वार्थी होगा, वह जानकर कभी अन्यथा न कहेगा। इसीलिये श्री अरहन्त का उपदेश हुन्रा कि मोक्षमार्ग यथार्थ है व जीवों को परमानन्द का दाता व उनको शुद्ध करनेवाला है। यहां स्वामी कहते हैं कि कहां तो ऐसे थी शीतलनाथ मगवान हैं, कहां उनसे विरुद्ध वे जो ग्रलप ज्ञानधारी होकर ग्रपनी कल्पना से धर्म का स्वरूप बताते हैं श्रीर वह प्रमारा में नहीं उतरता है न उससे एक बुद्धिमान विचारशील की संतीय होता है, नव निष्पक्ष विचारशील बड़े-बड़े भेदज्ञानी पुरुष गराधरादि व श्रन्य साधु व श्रन्य तत्त्वज्ञान प्रेमी गृहस्थ किस तरह संतोष पा सकते हैं व किस तरह श्रापको छोड़कर दूसरे को यथार्थ व कल्याराकारी वक्ता मान सकते हैं ? ग्रर्थात् कभी भी नहीं मान सकते । इसलिये स्वामी कहते हैं कि जैसे महान गराधरादि पुरुषों ने भ्रापकी स्तुति की है वैसे मैं भी पापकी ही स्तुति करता हूं। श्रापके विना मुभ्ते ग्रन्य वक्ता में संतोष नहीं होता है। श्री श्रिवितर्गात श्राचार्य सुभाषित रत्न संदोह में श्राप्त का स्वरूप बताते हैं--

> वाच्छत्यङ्गी समस्त सुखमनवरतं कर्मविद्यंसतस्त-,च।रित्रात्स्यात्प्रवोधाद् मर्वात तदमलं स श्रुतादाप्ततस्तत्, निर्दोषात्मा सदोषा जगित निगदिता होपरागादयोऽत्र । जात्वा पुक्त्ये सदोषान् विकलितावपदे नाश्रयस्त्यस्ततन्त्राः ॥६४२॥

भावार्य--हरएक संसारी प्राणी पूर्ण सुख को चाहता है। वह पूर्ण सुख कर्मों के नाश से ही होता है। कर्मों का नाश चारित्र पालन से होगा। सम्यक् चारित्र, सम्यानान

से होगा। वह सम्यग्ज्ञान निर्मल श्रुत ग्रथित् शास्त्र से होगा। शास्त्र का यथार्थ प्रकाश ग्राप्त से होगा। श्राप्त दोष रहित होना चाहिये। वे दोष जगत में राग द्वेष मोहादिक कहे गये हैं। ऐसा जानकर जो पुरुषार्थी व ग्रप्रमादी जीव हैं उनको उचित है कि वे सर्व दुःखों से रहित मुक्ति की प्राप्ति के लिये रागादि दोष सहित देवों का ग्राथय न करें किन्तु बीतरागी प्रभु का ही शरण लेवें।

#### श्रुश्विणी छन्द

भाष ही श्रेष्ठ ज्ञानी महा हो सुखी, भाषसे जो परे बुद्धि लव भद दु:खी । माहिते सोक्ष की भावना जे करें, संतजन नाथ शीतन तुम्हें उर घरें ।।५०॥

# (११) श्री श्रेयांशजिन स्तुतिः।

श्रेयान् जिनः श्रेयसि वर्त्मनीमाः, श्रेयः प्रजाः शासदजेयवाक्यः।

भवाश्चकाशे भुवनत्रयेःस्मिन्नेको यथा वीतघनो विवस्वान् ।५१।

प्रस्ववार्थ—(भवान्) भ्राप (श्रेयान् जिनः) श्रेयांसनाथ जिनेन्द्र ( अजेयवाक्यः) जाधा एहित च प्रमाग्गीक तथा जाननीय ध्वनि को प्रकाश करने वाले हैं। ग्राप ( इमाः प्रजाः) इन अब्ध जीवों को [ श्रेयिस वर्त्यान ] मोक्ष मार्ग में ( श्रेयः ) कल्यागमय धर्म को (शासत्) उपदेश करते हुए (ग्रस्मिन् भुवनत्रये) इस तीन लोक में (एकः) एक अपूर्ष ही ( चकासे ) शोभते हुए ( यथा ) जिस तरह ( वीतघनाः ) बादलों से रहित (विवस्वान्) सूर्य्य विश्व थें एक श्रद्भुत रूप से प्रकाशित होता है।

शावार्थ व्याहां श्री श्रेयांसनाथ की स्तुति करते हुये उनके नाम के श्रनुसार ही गुगों का वर्णन कर रहे हैं। प्रभु ने विषय कषाब व कर्म सब जीत लिये, इससे जिन नाम शार्थक किया तथा अपने श्रापको परमातमपद में स्थापित करके अपना परम कल्यारा किया, इससे श्रेय लाम को स्थापित किया। इतना ही नहीं, शापने जगत के भव्य प्राश्चियों को जो ग्रापके समबसरणा की शरणा में आये ऐसा कल्याराकारी मोक्ष मार्ग का उपदेश दिया जिससे वे भी उस पर बाधा रहित चलकर परमातम पर को प्राप्त कर सके।

ग्रापका उपदेश ऐसा बाधा रहित हुन्रा कि किसी प्रमाण में व युक्ति में शिक्त नहीं है कि उसका खडन कर सके व उसमें दोल निकाल सके। क्यों कि ग्राप तो सर्वज्ञ वीतराग हैं। जैसे जगत में वह सूर्य जिसके ऊपर से मेघों का ग्रावरण हट जाता है एक प्रकेला ही बड़े ही तेज को प्रकाश करता हुन्रा सर्व प्रजा को ऐसा मार्ग बताता है कि जिससे बुद्धिमान लोग ग्रपना काम सुगमता से करते हैं। ग्रांख बाले प्राणी मार्ग देखकर चलते फिरते हैं। खाई खंदक कूए बावड़ी में गिरते नहीं हैं। सर्व जगत का बड़ा हित होता है वैसे ही ग्रापके जब चार घातिया कर्मों का ग्रावरण हट गया तब ग्राप वाहर में कोटि सूर्य से भी ग्रधिक तेज को घरे हुए व ग्रंतरंग में ग्रत्यन्त निर्मल व ग्रपूर्व केवलज्ञान को दीप्ति को धारण करते हुए बिना किसी सहायता के स्वयं प्रत्यक्ष सब कुछ जानते हुए तथा दूसरों को ग्रपने दिव्य बचनों से मोक्ष मार्ग वताकर उनका परम हित करते हुए — जैसे सूर्य के प्रकाश बिना मानव ग्रधकार में कष्ट पाते हैं वैसे ग्रापके यथार्थ मोक्षमार्ग के उपदेश बिना जगत के प्राणी कुमार्ग से बचकर सुमार्ग पर नहीं चल सकते हैं ग्रीर संसार में भ्रमण कर दुःख उठाते हैं। धन्य हैं प्रभु! ग्राप ही सच्चे श्रेय या श्रेयांश जिन हैं। धावत्वक्ष्य में ग्ररहंत की स्तुति में कहा है—

शिवं परमकल्याणं निर्वाणं शान्तमक्षयं । प्राप्तं मुक्तिपद येन स शिवः परिकीर्तितः ॥२४॥ सुप्रमातं सदा यस्या केवलज्ञानरिहमना । लोकांलोकप्रकाशेन सोऽस्तु भन्यदिवाकरः ॥४२॥

भावार्थ—श्ररहंत भगवान ही सच्चे शिव हैं, क्योंकि उन्होंने श्रिक्षनाशों व शांति-त्रय व परम कल्यारा रूप व सुखमई निर्वारारूप मुक्ति पद को प्राप्त कर लिया है तथा वे ही सच्चे सूर्य हैं जिनके लोक श्रलोक को प्रकाश करने वाले केवलज्ञान की किरराों के फैलने से श्रज्ञान का श्रन्धकार मिट गया श्रीर सम्यग्ज्ञान का प्रभात हो गया।

#### छन्द मालिनी।

जिनवर हितकारी वावय निर्वाधवारी । जगत जन सुहितकर मोक्षमारग प्रचारी । जिम मेघ रहित हो सूर्य एकी प्रकाश । तिम तुम या जगमें एक ग्रद्भुत प्रकाश ।।

उत्यानिका-भगवान ने कैसा उपदेश दिया सी कहते हैं-

विधिविषवतप्रतिषेधरूपः, प्रमाग्गमत्रान्यतरत्प्रधानम् । गुरगोव्परो मुख्यनियामहेतु, र्नयः स हष्टान्तसमर्थनस्ते ॥५२॥ स्रान्वयार्थ—(ते) स्रापके दर्शन में (विधिः) स्व स्वरूपादि चतुष्ट्य की स्रपेक्षा स्रित्यना (विष तिप्रतिषेधरूपः) पर स्वरूपादि चतुष्ट्य की स्रपेक्षा नास्तियना धर्म के साथ जुड़ा हु प्रा है ऐमा जो पदार्थों का स्रस्ति नास्तिरूप एक काल में स्तलकने वाला ज्ञान है सो (प्रमाण) प्रमाण का विषय होने से प्रमाण कहलाता है। [ स्त्र ] इन दोनों स्रस्तित्व व नास्तित्व धर्मों में से [स्रन्यतरत्] किसी एक को वक्ता के स्रभिप्राय से (प्रधानं) मुख्य करने वाला ( स्रपरः गुणः ) स्रौर दूसरे को गौण या स्रप्रधान करने वाला ( नयः ) एक देश व एक ही स्वभाव को कहने वाला नय है। वह नय (मुख्य नियामहेतुः) इन स्रस्तित्व व नास्तित्व दोनों धर्मों से किसी एक को मुख्य करके वताने के नियम का नाधक है। (सः दृष्टांत-समर्थनः ) स्रौर वह नय दृष्टांत का समर्थन करने वाला होता है स्रथात् जो धर्म वक्ता दूसरे को दिखाना चाहता है उसका स्वरूप ठीक २ दर्शानेवाला है। या जो दृष्टांत दिया जाय उसे प्राप्त करता है।

भावार्थ-यहां यह बताया है कि भ्रापका धर्मोपदेश व तत्त्वोपदेश प्रमाग भ्रौर नय के द्वारा जगत के जीवों से समभा जाता है। वस्तु श्रस्त नास्तिरूप है या विधि निषेधरूप है। कोई पदार्थ कभी भी इन दोनों धर्मों से शून्य नहीं हो सकता है। जहां अपने द्रव्य क्षेत्र काल भाव से वस्तु का श्रस्तित्व है वहां पर के द्रव्य क्षेत्र काल भाव से पर वस्तु का नास्तित्व है। इन दोनों धर्मी को एक साथ वताने वाला प्रमागा है। यद्यपि दोनों धर्म एक साथ ही वस्तु में हैं परन्तु शिष्य को एक एक धर्म सुगमता से समभाने के लिये जो मार्ग शब्द द्वारा ग्रहण किया जाता है वह नय है। नय का यह स्वरूप है कि वह एक धर्म को मुख्यता से बताता है तब दूसरे को गौरा कर देता है। सुननेवाले शिष्य को भले प्रकार भासित हो जावे इसलिये जब वह वक्ता ग्रलग ग्रलग करके एक एक धर्म को समभाता है—वह कहेगा "स्यात् श्रस्ति" तब समभने वाला समभ जायगा कि किसी अपेक्षा से ग्रस्तिपना वस्तु में है, श्रर्थात् स्वद्रव्य क्षेत्र काल भाव की अपेक्षा श्रस्तिपना है। यहां स्यात् यह बताता है कि इसमें ग्रौर भी धर्म हैं। जब वक्ता फिर कहता है कि 'स्यात् नास्ति' तब शिष्य समभता है कि वस्तु पर-द्रव्य से काल भाव की अपेक्षा नास्ति-रूप है। 'स्यात्' शब्द बताता है कि सर्वथा नास्तिरूप नहीं है उसमें ग्रस्तिपना भी है। शिष्य को दढ़ करने के लिये फिर वक्ता कहता है 'स्यात् ग्रस्ति नास्ति।'' किसी ग्रपेक्षा से इसमें दोनों ही धर्म हैं, ग्रस्ति भी है, नास्ति भी है। हैं तो दोनों धर्म एक काल में परन्तु शब्दों में शक्ति नहीं है इसलिये वक्ता कहता है ''स्यात् अवक्तव्यं'' किसी अपेक्षासे

श्रयत् शब्दों में दोनों ही धर्मों को एक काल कहने की शक्ति नहीं है इस श्रपेक्षा से वस्तु श्रयक्तव्य भी है तथापि वस्तु में दोनों ही धर्म तो हैं। इसे फिर भी दृढ़ करने के लिये श्रयक्तव्य के तीन भेद करके समभाता है "स्यात् श्रस्ति श्रयक्तव्यं च" स्यात् नास्ति श्रयक्तव्यं च" "स्यात् श्रस्ति नास्ति श्रयक्तव्यं च" यद्यपि एक समय में कहने की शदित न होने से वस्तु श्रयक्तव्य है तथापि श्रस्ति स्वभाव सिंहत जरूर है या नास्ति स्वरूप सिंहत जरूर है या श्रस्ति नास्ति स्वभाव सिंहत जरूर है। उसी की स्याद्वाद नय या सप्तभंगी नय कहते हैं। इससे नय एक एक धर्म के स्वरूप को भले प्रकार समर्थन कर देता है। नय वह द्वार मात्र है जिससे एक एक धर्म को भिन्न २ करके समक्षाया जा सके। शिष्य जय नयों के द्वारा समक्ष लेता है तब उसका ज्ञान भी प्रमागारूप हो जाता है। वह श्रस्तित्व तथा नास्तित्व दोनों धर्मों को एक काल ही रखने वाला पदार्थ है, ऐसा ही यथार्थ ज्ञान प्राप्त कर लेता है।

पंचाध्यायी में कहा है---

ज्ञानिवशेषो नय इति ज्ञानिवशेषः प्रमाणमिति नियमात्। उभयोरन्तर्भेदो विषयविशेषात्र वस्तुतो भेदः ॥ ६७६ ॥

भावार्थ – नय भी ज्ञान विशेष है, प्रमारा भी ज्ञान विशेष है। दीनों में विषय विशेष की श्रपेक्षा से भेव है। वास्तव में ज्ञान की श्रपेक्षा से दोनों में कोई भेव नहीं है।

> स यथा विषयविशेषो द्रव्यंकांशो नयस्य योग्यतमः। सोष्यपरम्तदपर इह निस्तिल विषयः प्रमाणजातस्य ॥ ६००।

भावार्थ—प्रमाण श्रीर नय में विशेष भेद इस प्रकार है। द्रव्य के श्रनन्त गुणों में से कोई सा एक विवक्षित श्रंश नय का विषय है। वह श्रंश तथा श्रीर भी सब श्रंश श्रयांत् श्रनन्त गुणात्मक समस्त ही वस्तु प्रमाण का विषय है। यह नय दृशन्त का समर्यंन करनेवाला है। जैसा किसी ने कहा घट है तो यह समर्थन करता है कि श्रपने स्वरूप चतुष्ट्य से घट है। पर स्वरूप चतुष्ट्य से नहीं है।

छन्द मालिनी।

है विधिमय बस्तू श्रीर प्रतिषेष रूपं, जो जाने यूगवत् है प्रमाण स्वरूपं। कोई घर मुख्यं सन्य को गीण करता, नय ग्रंश प्रकाशी पुष्ट द्ष्टान्त करता ॥

उत्यानिका—ऐसा नय का स्त्रकृप जी एडटांत का समर्थक हो किसके मत में हैं उसे कहते हैं—

# विवक्षितो मुख्य इतीष्यतेऽन्यो, गुगोऽविवक्षो न निरात्मकस्ते । तथारिमित्राऽनुभयादिशक्तिद्वयावधेः कार्यकर हि वस्तु ॥५३॥

प्रनवयार्थ—(ते) हे श्रेयांशनाय भगवान् ! श्रापके मत में (निराःमकः न) वस्तु श्रनेक धर्मों से रहित नहीं है। वस्तु में श्रनेक स्वभाव होते हैं उनमें से (विवक्षितः) जिसको कहने की इच्छा होती है। वह (मुख्यः इति इध्यते) मुख्य करके नय के द्वारा कहा जाता है तथा (श्रविवक्षः श्रन्यः गुएाः) जिसको प्रधान करके कहने की इच्छा नहीं होती है उसको गौएा या श्रप्रधान कर दिया जाता है (तथा) वस्तु तो दोनों हो स्थानों को रखने वाली होती है। [श्रिरिमित्रानुभयादि शक्तिः] इसका दृष्टान्त देते हैं कि एक देवदत्त है वह एक हो समय में किसी का शत्रु होने से शत्रुपना व किसी का मित्र होने से मित्रपना व किसी का शत्रु या मित्र कोई न होने से उदासीनपना इत्यादि श्रनेक स्वभावों को रखने वाला है उनमें से किसी एक बात को एक समय में प्रयोजनवश कहा जायगा। जैसे यह रामचन्द्र का शत्रु है, यह दुर्गादत्त का मित्र है। हमारा तो न यह शत्रु है न मित्र है। वस्तु द्वयाववेः कार्यकरं हि] हरएक पदार्थ दो विरोधी स्वभावों को रखता है तब ही वह कार्यकारी है व प्रयोजन सिद्ध कर सकता है।

भावार्थ—पहां पर दिखलाया है कि हरएक वस्तु एक काल में अनेक स्वभावों को रखने वाली होती है, वस्तु स्वचतुष्टय की अपेक्षा अस्तिरूप है, परचतुष्टय की अपेक्षा नास्ति रूप है, द्रव्याधिक नय से नित्य है, पर्यायाधिक नय से अनित्य है। अभेद नय से एक है भेद नय से अनेक है,इत्यादि। तब अनेक धर्म स्वरूप जानना प्रमाण का विषय है। उसी वस्तु को एक एक स्वभाव करके समक्ताने के लिये नय काम देता है। यह नय जब नित्यपने को मुख्य करके समक्तायेगा तब अनित्यपना गौण हो जायेगा। जब अनित्यपने को समक्तायेगा तब नित्यपना गौण हो जायेगा। तथापि वस्तु तो नित्य व अनित्य दोनों स्वभाव रखती हैं। यदि वस्तु को ऐसा नहीं माने तो वह कुछ काम हो नहीं कर सकती है। यदि सर्वथा नित्य मानें तो अवस्था न बदलने से कोई काम नहीं बनाएगी। यदि सर्वथा अनित्य मानें तो एकदम नष्ट हो जायेगी, ठहर ही न सकेगी, तब उससे काम हो क्या लिया जायेगा। वस्तु में अनेक स्वभाव हो सकते हैं उसका दृष्टान्त विलक्षुल प्रगट है। एक देवदत्त खुड़ा है। सामने से १०-२०आदमी आरहे हैं। उनमें से को उसका शत्रु है वह देव-दत्त को शत्रु की दिव्द से शत्रु देखता है। खो देवदत्त का उपकारी है वह उसे मित्र की

दिष्ट से मित्र देखता है। जिनका कोई सम्बन्ध नहीं है वे उसको उदासीन भाव से उसी समय देखते हैं। देवदत्त में शत्रु, मित्र, व ग्रनुपम रूपपना एक हो काल में है यह प्रमाण का विषय है। नय एक-एक को एक काल में प्रकाश करेगा। जब उसे शत्रुपना विखलाना होगा तब ग्रन्य दोनों धर्मों को गौण करके कहना होगा कि यह रामचन्द्र का शत्रु है। जब मित्रपना दिखलाना होगा तब कहेगा यह दुर्गादत्त का मित्र है इत्यावि। श्राष्त्रमीमांसा में स्वामी नय का स्वरूप बताते हैं—

सवर्मेणैव साध्यस्य साधम्यदिविरोधतः । स्याद्वादप्रविभक्तार्थविशेष्व्यञ्खकां नयः ॥१०६।

भावार्थ--यह नय जिस किसी एक धर्म को सिद्ध करता है उसे ही उसी ही धर्म की अपेक्षा बिना किसी विरोध के सिद्ध करता है तथा स्याद्वाव रूप श्र्तज्ञान से प्रगट किये हुए पदार्थ के एक एक अंश को या स्वभाव को दिखलाने वाला नय है-अनेक स्वभावों को वताने वाला प्रमारा है, एक स्वभाव को भलकाने वाला नय है।

## छन्द मालिनो

वक्ता इच्छा से मुख्य इक धर्म होता, सब अन्य विवक्षा बिन गीणता माहि मोता ।। अरिमित्र उभयविन एक जन शक्ति रखता, है तुभ मत द्वैतं कार्य तब अर्थ करता ।।५३।।

जत्थानिका--शिष्य कहता है कि जब दृष्टान्त का समर्थन करने वाला है यह कहना ठीक नहीं है। दृष्टान्त से कोई प्रयोजन नहीं निकलता। इसका समाधान करते हैं-

हष्टान्तसिद्धावुभयोविवादे, साध्यं प्रसिद्ध्येन्न तु ताहगन्ति । यत्सर्वर्थंकान्तनियामहष्टं, न्वदीयहष्टिविभवन्यशेषे ॥५४॥

ग्रन्वयाथं—(उभयोः विवादे) वादी तथा प्रतिवादी दोनों के बीच में किसी बात की सिद्धि में भगड़ा होने पर ( हप्टान्तसिद्धी ) दृष्टान्त का निर्णय हो जाने पर ( साध्यं प्रसिद्धचेत् ) साध्य की सिद्धि हो जाती है। ग्रर्थात् जब दृष्टान्त यादी प्रतिवादी दोनों को मान्य होता है तब बादी जिसे सिद्ध करना चाहता है उसे प्रतिवादी मान लेता है [ यत् सर्वेथा एकान्तिनयामहर्ण ] जिनका मत सर्वेथा एक धर्मे इप हो बस्तु को मानने वाला है उनके मत में ( तु ताहक् न ग्रस्ति ) तो बैसा सिद्ध होना फठिन हैं। उनको दृष्टान्त समर्थन नहीं कर सकेगा। परन्तु [ त्वदीयहर्ष्टः ग्रवेषे विभवति ] ग्रापका ग्रनेकान्त मत

सर्व हो बातों को प्रगट कर सकता है प्रथित ग्रापके मत को मानते हुए हेतु व दृष्टान्त सर्व बन सकेगा।

भावार्थ--यहाँ पर यह बताया है कि जब वादी किसी बात को किसी नय से प्रतिवादी को सिद्ध करना चाहता है तब ऐसा दृष्टान्त भी देता है जिससे प्रतिवादी को मान्य होजावे । तथा यह दृष्टान्त ऐसा होता है जिसको दोनों ही मानते हैं । जैसे यह कहा गया कि इस शरीर में जीव है, क्यों कि यहां इन्द्रियां जान रही हैं। जहां २ जीव नहीं होता है वहां २ जानने का काम नहीं होता है। जंसे काठ का पुतला। क्योंकि काठ का पुतला नहीं जानता है इसलिये जीव रहित जड़ है। तथा जहां देखना स्वाद लेना ग्रादि कियायें हो रही हैं वह जीव सहित है, जैसे हम तुम । यहां काठ के पुतले का दृष्टान्त वादी प्रतिवादी को मान्य है कि वह जड़ है। यही उदाहरण जीव की सिद्धि करने के लिये साधक पड़ा । यह उदाहररा तब ही बन सका जब काठ के पुतले में भाव तथा श्रमाव दो स्वभाव माने गए। काठ के पुतले में जड़त्व का भाव है तब ही जीवत्व का ग्रभाव है। यदि भाव च ग्रभाव न मानकर मात्र एकान्त ही माना जावे तो कभी दृष्टान्त दिया ही नहीं जा सकता। हरएक इन्टान्त किसी साधन में सहायक है तब ही दूसरे के लिये बाधक है। जैसे कहा कि पर्वत पर अगिन है वयों कि घुआं दिख रहा है, जैसे रसोई घर में अगिन। यह दृष्टान्त दोनों को मान्य है व श्रनुभव है कि रक्षोईघर में घुग्रां जब होता है तब श्रग्नि ग्रवश्य होती है। तथा यह दृष्टान्त जब पर्वत पर ग्रग्नि सिद्ध करने के लिये साधन है तब सरावर में जल है इसके सिद्ध करने के लिये साधन नहीं है। जो मत वस्तु में एक ही धर्म मानते हैं उन मतों से वस्तु की सिद्धि नहीं हो सकती है, दृष्टान्त भी नहीं वन सकता है; क्योंकि वस्तु अनेक धर्मरूप है ही। हे श्रेयांसनाथ ! श्रापका मत ही यथार्थ वस्तु को सिद्ध कर सकता है। यदि कोई वस्तु को ग्रह त ही माने. एकरूप ही माने, भेद वास्तविक न माने तो वह अपने पक्ष को सिद्ध ही नहीं कर सकता। जैसा आप्तमीमांसा में कहा है--

हेतोरह तिसिद्धिश्चेद् है तं स्याद्धे तुसाध्ययोः । हेतुना चेहिना सिद्धिः है तं वांड्मात्रतो न किम् । २६।।

भावार्थ — ग्रह त की सिद्धि जब किसी साधन से करने लगेंगे तब ही ग्रह त नहीं रहेगा। क्योंकि साधन व साध्य का है त सामने ग्रा जायगा। यदि साधन के दिना ही मिद्धि कहोगे—साधन नहीं कहोगे तो वचन मात्र से हैं त ही को क्यों न मान लिया जावे ? इसलिये वस्तु का स्वभाव एकरूप मानने से ही कुछ काम न चलेगा, वस्तु है त व श्रह त

दोनों रूप है। सत्ता सामान्य की ग्रपेक्षा वस्तु श्रद्धैतरूप व एकरूप है वही वस्तु द्रव्यादि भेद, गुरा, पर्यायभेद इत्यादि की ग्रपेक्षा ग्रनेकरूप व द्वैतरूप हैं। विना ग्रनेकान्त के सत्य का प्रतिपादन ही नहीं वन सकता।

### मालिनी छन्द

जब होय विवाद सिद्ध दृष्टान्त चलता। वह करता सिद्धो जव श्रनेकान्त पलता। एकांत मतों मे साधना होय नाही। तन पत है साचा सबं सधता तहां ही।। ४।।

उत्थानिका-शङ्काकार कहता है कि एकान्त का निषेध होने पर ही श्रनेकान्त की सिद्धि हो सकती है कि हरएक वस्तु श्रनेक धर्मों से प्राप्त है। परन्तु एकान्त का निषेध कैसे किया जायगा ? इमका समाधान करते हैं—

एकान्तदृष्टिप्रतिषेधसिद्धि,न्यायेषुभिर्मोहरिपुं निरस्य । ग्रिसिस्म कैवल्यविभूतिसन्नाट्, ततस्त्वमहंज्ञसि मे स्तबाऽर्हः ॥५५॥

श्रन्वयार्थ—(एकांतदृष्टिप्रतिपेधसिद्धिः) वस्तु सर्वथा भाव रूप ही है या श्रभावस्य हो है, नित्यरूप ही है या श्रनित्यरूप ही है इत्यादि श्रभिप्राय को रखने वाला जो एकांतमत उसका निषेध हो जाना या उसके निषेप की सिद्धि (न्यायेपुभिः) न्याय के वाणों से हो जाती है। श्रथांत् अनेकान्त नयके प्रतिपादन से एकान्त का निषेध हो जाता है। हे अभु ! आपका ज्ञान प्रमाण है वही सच्चा वाण है। इसी श्रनेकांतमई श्रात्म-पदार्थ का श्रनुभव रूप ज्ञान के वाणों से आपने (मोहरिपुं निरस्य) मोहरूपी शत्रु को नाश करके श्रीर किर ज्ञानावरणादि तीन श्रन्य घातिया का संहार करके (केवल्यविभूतिसम्राट् श्रसि स्म ) श्राप केवलज्ञानरूपी विभूति के धमं चक्रधारी तीर्थकर सम्राट होगए (ततः) इसी कारण से (त्वम्) श्राप (मे स्तवार्हः) मेरे द्वारा स्तुति करने योग्य [ श्रहंन् श्रनि ] धरहन्त हो।

भावार्थ-यहां यह बताया है कि अनेकांत मत ही एकांत के निषेध के लिये बारा है। जब अनेकांत नयसे अर्थाव् स्याद्वाद से ही अनेकांत स्वरूप वस्तु का साधन होता है तथा एकांत से हो नहीं सकता तब अनेकांत ही एकांतमत का निराकरण करने वाला है। यदि कोई वस्तु को सर्वथा भावरूप ही कहे तो उसका खण्डन अनेकांत कर देता है कि यस्तु अपने निज स्वरूप से तो माबरूप है वहीं पर-स्वरूप की अपेक्षा अभावरूप भी है। यदि वस्तु में पर का ग्रमाव न माना जायगा तो ग्रपना सद्भाव भी नहीं माना जा सकता। कहा है—

''ग्रस्तित्वं प्रतिषेधेन ग्रविनाभाव्येक धर्मण ।''

प्रथित्-एक पदार्थ में अस्तित्व व नास्तित्व दोनों स्वभाव प्रवश्यमेव वास करते हैं। हरएक वस्तु सर्वथा नित्य मानी जावे या सर्वथा अनित्य मानी जावे तो सिद्ध नहीं होती। वस्तु नित्य प्रनित्य दोनों रूप अपने गुरा पर्यायों की अपेक्षा से है, ऐसा ही सिद्ध होता है। बस, अनेकांत की सिद्धि ने ही एकांतमत का निराकरण कर दिया। हे प्रभु! आपही का ऐसा सच्चा मत है। आपने इसी तरह आत्मा व अनात्मा का सच्चा स्वरूप निर्णय किया और इसी निर्णय रूप प्रमाण ज्ञान से अर्थात् जिन आत्मा का यथार्थ अनुभव करने से जो आत्मज्ञान के वार्ण चलाये उन्होंसे सबसे पहले मोहनीय कर्म का क्षयकर हाला। किर क्षीरण मोह में अंतर्मुह्तं स्थित करके शेष तीन घातिया कर्मों का भी क्षय कर हाला और आप केवलज्ञानी अरहन्त परमात्मा होगए। जब तक आत्मा का अनेकांत रूप से यथार्थ ज्ञान नहीं होगा तब तक उसका यथार्थ ध्यान नहीं होगा। प्रौर यथार्थ ध्यान हुए बिना गुरास्थानों के द्वारा धातमा की उन्नित न होगी।

वास्तव में केवलज्ञान के लिये श्रुतज्ञान ही साधन है। श्राब श्रुतज्ञान ही स्वात्मानुभव है। यही बार्ण सोह का नाश करने वाला है। क्योंकि श्रापने स्वयं सत्य मोक्षमार्ग
पाया श्रीर उससे अपना उद्धार किया। इमलिये में भी श्रापकी तरह जब श्रपना उद्धार
करना चाहता हूँ तब मुभे श्रापकी ही शररण ग्रहण करके श्रापही का गुरणानुवाद करना
चाहिये। जिससे में भी सच्चे श्रात्मध्यानरूपी बार्गों से मोह का नाश करके परमात्मा हो
सक्ं। ज्ञानलोचनस्तोत्र में कहते हैं—

प्रद्वीतवादीवनिषेवकारी, एकांतिविश्वासिवनासहारी। मीमांसकस्त्वं सुगतो गुरुव्च, हिरण्यगर्भः कपिलो जिनोऽपि।। २।।

भावार्थ--ग्रापही यथार्थ ग्रद्ध तवादों के ससूह को निष्ध करने वाले हैं। एकान्त श्रद्धान के विलास को हरने वाले हैं। इसलिये ग्रापही सच्चे मीमांसक हैं, मुगत हैं। गुरु हैं तथा हिरण्यगर्भ हैं. किपल हैं तथा जिन हैं। ग्रथित पूज्यनीयपना ग्रापही में सिद्ध होता है; क्योंकि ग्रापही ग्रनेकांतमय पर्याय के प्रकाशक हैं।

#### छन्द मालनी

एकांत मतों के चूर्ण करता तिहारे, न्यायभई वाण मोहरिषु जिन सहारे।
तुम ही तीर्थंकर केवल ऐश्वर्य घारी, ताते तेरी ही, मक्ति करनी विचारी।

# (१२) श्री वासुपूज्य स्तुतिः

शिवासु पूज्योऽभ्युदय क्रियासु, त्वं वासुपूज्यस्त्रिदशेन्द्रपूज्यः । मयापि पूज्योऽल्पिधयासुनीन्द्र ! दीपाचिषा कि तपनो न पूज्यः ॥५६॥

श्रन्वयार्थ— (मुनीन्द्र) बे गए। धरदेवादि मुनियों के स्वामी ! (त्वं) श्राप् (वासुपूज्यः) वसुपूज्य क्षत्री राजा के पुत्र बारहवें तीर्थङ्कर श्री वासुपूज्य स्वामी (शिवासु श्रम्युदयित्रयासु) शोभनीक गर्भ जन्म तप ब्राद्धि कल्याए। को कियाश्रों में [पूज्यः] पूजे गये हो [त्रिदशेन्द्रपूज्यः] श्रोर इन्द्रादि देव व बड़े २ महान सम्त्राटों से पूज्यनीय हो तब (मया श्रल्पिया) मुभ तुच्छ बुद्धि समन्तभद्र से भी (पूज्यः) पूज्यनीक हो (दीपाचिया) दीपक की ज्योति से (किं) क्या (तपनः) सूर्य (पूज्यः न) पूजा नहीं जाता है।

भावार्थ—यहां भी श्री वासुपूज्य के नाम का सार्थकपना दिखाया है कि जगत में ऐसा कोई पुण्यात्मा, जिसके गर्भ जन्म तप ज्ञान व निर्वाण कल्याणकों में (इन्द्रादि देशों ने) महान उत्सव किये हों, प्रापही एक तीर्थंड्कर देव है। श्रापको बड़े-बड़े गरादेव श्रावि साधु, देवों के इन्द्र, मानवों के स्वामी राजा श्रादि सर्व ही परम पूज्यनीक समभकर पूजते हैं। इसोलिये कि श्राप श्रलौकिक परमात्मा या श्ररहन्त पद को पहुंच गए हो। श्राप सर्व दोपों से रहित सर्वज्ञ वीतराग होगए हैं। श्री समन्तभद्राचार्य कहते हैं कि मैंने भी श्रापको हो पूज्यनीक जाना है, क्योंकि श्राप ही सूर्य के समान परम प्रतापी केवलज्ञानमई श्रमिट प्रकाशके घारो हैं। तथापि मेरी पूजा जगतमें हास्यका हेतु हो सकती है; क्योंकिमें तो बहुत ही श्रल्यवृद्धि हूँ, मैं किस तरह श्रापका गुरा स्तवन करके पूजा कर सकता हूँ, तथापि भक्ति के वश करता ही हूं। जैसे इिंह में लोग सूर्य को देवता मानके पूजते हैं तथ दीपक लाकर उसते श्रारती उतारते हैं। जो दीपक की ली श्रित तुच्छ होती है, जरासी पदन की प्रेरगा उसते श्रारती उतारते हैं। जो दीपक की ली श्रित तुच्छ होती है, जरासी पदन की प्रेरगा

से बुभ जाती है, वह भी जब सूर्य की भिक्त कर सकती है तब मैं ग्रापकी भिक्त करलूं तो कोई ग्राश्चर्य की बात नहीं है।

वास्तव में श्री तीर्थङ्कर ग्ररहन्तदेव ही पूज्यनीय हैं। जैसा पात्रकेशरी स्तोत्र में कहा है--

न लुब्ध इति गम्यते सकलसंगसन्यासतो । न चापि तव मूढ्ता विगतदोषवाम्यद् भवान्।। स्रनेकविघरक्षणादसुभृतां न च होषिता । निरायुघतयाऽपि च प्रपगतं तथा ते भयम् ।। र २।।

भावार्थ—हे भगवन् ! ग्राप ही पूज्यनीय हैं क्यों कि ग्रापने सर्व परिग्रह का त्याग कर दिया है। इसलिए ग्रापको कभी किसी ही परवस्तु में लोभ या राग नहीं हो सकता है। तथा ग्रापके वचन पूर्वापर विरोध ग्रादि दोषों से रहित हैं इसलिए ग्रापमें ग्रज्ञानता बिलकुल नहीं है। तथा ग्रापने ग्रनेक प्रकार से मन वचन काय से पूर्णपने जगत के प्राणियों की रक्षा की है, ग्रापसे किसी को कष्ट नहीं पहुंचता है इसलिए ग्रापमें द्वेषपना बिलकुल नहीं है। न ग्रापको किसी तरह का भय है, क्योंकि ग्रापके पास कोई शस्त्र नहीं है। इसलिए ग्रापमें ही सर्वज्ञ वीतराग हितोपदेशोपना के लक्ष्मण मिलते हैं जो एक देव में होने चाहिए।

#### छुन्द

तुम्हीं कल्याण पंच में पूज्यनीक देव हो, शक्त राज पूज्यनीक वासुपूज्य देव हो । मैं भी ग्रल्पची मुनीन्द्र पूज ग्रापकी करूं भानुके प्रयूज काज दीपकी शिखा घरूं।।

उत्थानिका—-भगवान् की पूजा से भगवान को क्या लाभ होगा ? इस शंका का उत्तर ग्राचार्य देते हैं—-

न पूजयाऽर्थस्त्विय वीतरागे,न निन्दया नाथ विवांतवैरे । तथापि तो पुण्यगुरास्मृतिर्नः, पुनाति चित्तं दुरिताञ्जनेभ्यः ॥५७॥

श्रन्वयार्थ— (नाथ) हे प्रभु (वीतरागे त्विय ) श्राप वीतराग हैं इसिलए श्रापकी (पूजिया ) पूजा करने से श्रापको (ग्रर्थः न ) कोई प्रयोजन नहीं है। (विवातवैरे ) श्राप वैर रिहत हैं इसिलए (निन्दया न) श्रापको निन्दा करने से भी श्रापको कोई प्रयोजन नहीं है (तथापि ) तो भी (ते पुण्यगुरास्मृतिः ) श्रापके पवित्र गुराों का स्मररा [नः]

हमारे (चित्तं ) मनको [ दुरितांजनेम्यः ] पापरूपी मैलों से [ पुनाति ] पवित्र कर ही देता है ।

भावार्थ--यहां यह बात दिखलाई है कि जब हे वासुपूज्य स्वामी! श्राप वितकुल राग होष शून्य हैं तब हम यदि श्रापकी पूजा करें तो श्राप कुछ भी प्रसन्न होकर हमकी कुछ नहीं देंगे, फिर हम प्रापकी पूजा ही क्यों करें व महान पुरुष भी श्रापकी क्यों पूजा करते हैं ? इसका समाधान यह है कि वास्तव में प्रभु तो वातराग हैं, उनको कोई मतलव नहीं है कि कोई भक्ति करो, या पूजन करो या स्तवन करो । हमारी भक्ति उनके श्रात्मा में हमारे प्रांत रागभाव उत्पन्न नहीं करा सकती है और यदि कदानित् कोई ग्रापसे विमुख होकर स्रापकी निन्दा करे तो स्रापमें उसपर द्वेषभाव नहीं उत्पन्न हो सकता। वर्षोकि श्रापने कोधादि कषायों का तो नाश ही कर दिया है। फिर स्तुतिकर्ता व निन्दाकर्ता को क्या फल होगा ? तो इसका उत्तर यह है कि जो भगवान के पवित्र गुर्गों का स्मर्ग करेगा उसका भाव पवित्र हो जायगा, वीतरागो के स्तवन से वीतराग हो जायगा । तब रागद्वेप मिटाने से पापों का क्षय होगा व अतिशयरूप पुण्य का वन्ध होगा, जो साताकारी संयोगों में प्राप्त करेगा। तथा जो निन्दा करेगा उसका भाव द्वेष से पूर्ण होकर बुरा हो जायगा। वह स्रपने भावों से पाप का बन्ध कर लेगा। श्राप तो न किसी पर राग करते हैं न हेप करते हैं। तथापि ब्रापके भक्त तो मोक्षमार्ग पर चलकर भवसागर से पार हो जाते हैं व जो श्रापकी निन्दा करते हैं वे स्वयं पाप बांधकर भवसागर में गोता लगाते रहते हैं। इस-लिये ग्रापकी पूजा तो मेरे लिए परम हितकारी ही है। जैसे शास्त्र स्वयं कुछ ज्ञान नहीं देते, परन्तु पढ़ने वाला प्रेमी उसमें से ज्ञान का विकास करही लेता है । उसी तरह श्रापका दर्शन पूजा स्तवन भक्त का परम हित करता है, उसे पवित्र बना देता है। यही भाव पात्र-केसरो स्तोत्र में भलकाया है--

ददात्यनुषमं सुख स्तुतिपरेष्वतुष्यन्नपि । क्षिपस्य कुपितोऽपि च द्युवसमूयकान्दुर्गती ॥ न चेश ! परमेष्ठिता तव विरुद्धचते यद सवान् । न कुप्यति न तुष्पति प्रकृतिमासितो मध्यमान् ॥ ॥

भावार्थ--जो ग्रापकी स्तुति करते हैं उन पर ग्राप प्रसन्न हुए विना ही उनको ग्रानुपम सुख देते हैं व जो ग्रापकी निदा करते हैं उन पर फोध न करते हुए ग्राप उन्हें हुनित में पटक देते हैं। हे भगवन् ! तो भी ग्रापके परमेष्टी पद में कोई विरोध नहीं ग्राता है। व्योंकि ग्राप बोतराग स्वभाव में लवलीन रहते हैं। न ग्रोध करते हैं न प्रसन्न होते

हैं। वे स्तुतिकर्ता व निदाकर्ता स्वयं ही ग्रापने परिगामों से ग्रच्छा या बुरा फल पा लेते हैं।

#### छन्द ।

बीतराग हो तुम्हें, न हर्ष भक्ति करसके; वीत द्वेष हो तुम्हीं, न कीव शत्रु हो सके। सार गुरा तथापि हम कहें महान भाव से, हो पवित्र चित्त हम हटें मलीन भाव से ॥५७

उत्थानिका-- अब शंका करते हैं कि आपको जो अष्ट द्रव्य का आरम्भ करके पूजते हैं उनको तो अवश्य कुछ पाप का बंध होता ही होगा इसका समाधान करते हैं-

पूज्यं जिनं त्वार्चयतो जनस्य, सावद्यलेशो बहुप्ण्यराशौ। दोषाय नाऽलं किंगिका विषस्य, न दूषिका शीत शिवाम्बुराशौ।४८॥

श्रन्वयार्थ——[त्वा पूज्यं जिनं] श्राप पूजने योग्य जिन भगवान की [ श्रर्चयतः ] पूजा करते हुए [जनस्य] किसी भवतजन को (बहुपुण्यराशौ) बहुत पुण्य का हेर प्राप्त होता है उसमें (सावद्यलेशः) श्रारम्भ जिनत पाप का कुछ श्रंश (दोषाय श्रलं न) भवत को दोषो नहीं बना सकता है (शीतिशिवाम्बुराशौ) जिस समुद्र में ठंडा व सुखदाई जल भरा है उसमें (विषस्य किएका) विष की एक कर्णो [दूषिका न] जल को विषमई नहीं कर सकती है।

भावार्थ—है जिनेन्द्र ! जो भक्तजन ग्रापकी द्रव्य पूजा करते हैं ग्रर्थात् भावों को जोड़ने के लिये सुन्दर पूजा के उपकरण व जल चंदन। दि सामग्री एकत्र करते हैं व गा वजाकर तन्मय होकर ग्रापकी स्तृति करते हैं, तब इन पूजा सम्बन्धी ग्रारम्भ करते हुए जो कुछ एकेन्द्रियादि जीवों की हिसा होती है वह इतनी ग्रत्प है कि नाम मात्र है। परन्तु उम ग्रारम्भ के द्वारा जो पूजा करते हुए भावों की विशुद्धि होती है व उससे जो समय समय महान् पुण्य का बन्ध होता है वह तो एक समुद्र के समान होता है। जहां कोटि गुणा लाभ हो व कुछ हानि हो तो बुद्धिमानों को वह कार्य गुण रूप ही भासता है वोष रूप नहीं। वे ब्रह्ट लाभ के लिये कुछ हानि सह करके भी वर्तन करते हैं। पूजा के ग्रारम्भ में यत्नाचार से दया भाव से वर्तन करते हुए त्रस जन्तुग्रों की हिसा का तो श्रत्प भी पाप नहीं होता है। सचित्त जल को ग्रचित्त करते हुए व जल से सामग्री योते हुए ग्रारम्भ जनित एकेन्द्रियों की हिसा का ग्रत्यन्त ग्रत्प पाप बंधता है। वह इतना कम

है जैसे शीत मिष्ट जल के समुद्र में यदि एक विष की करगी डाली जावे तो वह उस जल को विषमई नहीं कर सकती है- उसमें समा जायगी। इसी तरह वह स्रित स्रल्प पाप महापुण्य वंध के सामने कुछ भी गिनती में नहीं है। जो लोग गृहस्थ होकर भी ब्रारम्भी श्रहिंसा के भय से द्रव्य पूजा नहीं करते हैं वे श्रपना महान श्रलाभ करते हैं; क्योंकि मात्र भाव पूजा में मन श्रधिक काल तक जुड़ नहीं सकता है। जैसे विना बाजे का साथ हुए गवैये का मन देर तक गाने में नहीं जुड़ सकता है इसी तरह विना द्रव्यादि सामग्री का श्रालम्बन हुए प्रन देर तक भक्ति में नहीं लग सकता है। तब वह समय जो द्रव्य पूजा के द्वारा भक्ति करने में जाता वह घर में व दुकानादि में जाकर विशेष श्रारम्भ जनित कार्यों में लग जाता है। तब प्रधिक पाप का बन्ध होता है उसी समय को यदि वह द्रव्य पूजा में लगाता तो ग्रत्यन्त ग्रहप पाप के साथ बहुत श्रधिक पुण्य का लाभ करता। गृहस्थ का जितना व्यवहार धर्म है वह ग्रारम्भी हिसा से खाली नहीं है। तथापि वह हिंसा हिंसा के हेतु से नहीं है, मात्र विशेष किसी प्रयोजन के लिये है जो प्रयोजन उस श्रारम्भ के विना होना श्रशक्य है। जैसे धर्म साधन, सामाधिक पाठ, स्वाध्याय, पूजा भक्ति करने के लिये मन्दिर व उपाश्रय व धर्मशाला वनाना व सरस्वती भवन तैयार कराना व पाठशाला का मकान बनवाना व मकान में बंठने को पाटा, चौकी, फर्श, चटाई, श्रासन लाना विछाना, व शास्त्र रखने को चौकी वनवाना, शास्त्र लिखना लिखाना, मुद्रित कराना श्रादि २ ये सव त्रारम्भ हैं। उनमें कुछ न कुछ त्रारंभी हिंसा होती है। परन्तु धर्म साधन विशेष होता है, परिएगामों की उज्जवलता का विशेष कारएग होता है। इसलिये हर एक बुद्धिमान को करना ही उचित है। गृहस्य का मन इतना वैराग्यमय नहीं है कि वह मात्र साधु के समान सामायिक करके देर तक परिशामों को उज्ज्वल रख सके। उसे चंचल मन को रोकने के लिये पूजा, पाठ, स्वाध्याय व सामायिक सर्व ही कार्य वताए गए हैं जिससे विशेष लाभ हो । गृहस्य व्यापारी होता है, जैसे व्यापार में थोड़ा पैसा खर्च करके विशेष लाभ उठाया जाता है वैसे गृहस्थ धर्म में थोड़ा ग्रारम्भ करके भी विशेष लाभ उठाया जाता है। जो योड़ों हानि के भय से विशेष लाभ नहीं तेते हैं उनको मूर्ष व कायर व प्रालसी कहा जता है। इसलिये श्री जिनेन्द्र की द्रव्य पूजा भक्तों के भावों को जन्नति रूप करने में श्रत्यन्त सहायक है। इसलिये दोषरूप नहीं है। किन्तु परम गुएकारी है। जिनको एकेन्द्रियों की आरम्भ जनित हिंसा का त्याग नहीं है वे हो पूजा की सामग्री का निमित्त मिलाते हैं। ग्रारम्भ जनित हिंसा के सर्वया त्यागी है वे बहुत उदासीन रहते हैं। वे व्यापारादि के भी त्यागी होते हैं। वे मात्र भाव पूजा से ही भ्रपने परिग्णामी

को ऊँवा बना सकते हैं। यहां आचार्य के कहने का तात्पर्य यह है कि भक्तजनों की द्रव्य पूजा उनके लिये गुराकारी है। अतएव कर्नव्य है। श्री अमितगति महाराज सुभाषित-रत्नसंदोह में गृहस्थ का धर्म बताते हैं--

विचित्र'शिखराधारं विचित्रध्वजमण्डितम् । विधातव्यं जिनेन्द्राणां मन्दिरं मन्दिरोपमम् ॥८७३॥ यावत्तिष्ठिति जैनेन्द्रं मन्दिर धरणीतले । धर्मस्थिति कृता तावज्जेनसौधविधायिना ॥८७५॥ यः करोति जिनेन्द्राणां पूजनं स्तवनं नरः । स पूजामाप्य नि.शेषां लभते शाश्वतीं श्रियम् ॥८७७॥

भावार्थ — विचित्र शिखर सिहत ध्वजा मंडित परम सुन्दर मिन्दर श्री जिनेन्द्र बिराजमान करने के लिये बनवाना चाहिये। जब तक पृथ्वी में जिन मिन्दर रहेगा तब लक मिन्दर के बनवाने वाले ने धर्म का मानों भंडा ही गाड़ दिया है। जिन मिन्दर में जो कोई मक्तजन ग्रिभिषेक व पूजन करता है वह स्वयं पूजा का पात्र होकर परम्परा ग्रिबनाशी लक्ष्मी को पा लेता है।

#### छुन्द ।

पूजनीक देव ग्राप पूजते सुचावसे । बांधते महान पुण्य जन विश्द्ध मावसे ।। प्रतिष्ठ प्रष्ठ न दोषकर यथा न विष कणा करे । शित शृचि समुद्र नित्य शुद्ध ही रहा करे ।। १८॥

उत्थानिका—शंकाकार कहते हैं कि मुनियों के पास तो सामग्री होती नहीं है वे जिनेन्द्र की पूजा कैसे करेंगे ? इसका समाधान करते हैं—

यद्वस्तु बाह्यं गुगादोषसूते-निमित्तमभ्यन्तरमूलहेतोः। ग्रध्यात्मवृत्तस्य तदङ्गभूत-मभ्यन्तरं केवलमप्यलं ते ॥५६॥

श्रान्वयार्थ— (यत् बाह्यं वस्तु ) जो बाहरी श्रक्षत पुष्पादि पदार्थ हैं वह [ गुरा-दोषसूते: ] पुण्य तथा पाप भाव की उत्पत्ति का [निमित्तं] निमित्त कारण है। [ग्रध्या-रमवृत्तस्य] जो ग्रंतरंग ग्रपने शुभ व ग्रशुभ भावों में वर्त रहा है उसके [ग्रभ्यंतरमूलहेतोः] पुण्य पाप बंध के ग्रंतरंग सूल शुभ व ग्रशुभ भावरूपी कारण के लिये [तत् ग्रंगभूतं] वह बाहरी पदार्थ भात्र सहकारी कारण हैं। [ ग्रभ्यंतरं केवल ग्रपि ते ग्रलं ] ग्रापके मत में तो वास्तव में ग्रंतरंग शुभ व ग्रशुभ भाव मात्र ही पुण्य व पाप वंघ करने को समर्थ हैं।

भावार्थ--यहां यह दिखलाया है कि जीवों के ग्रंतरंग परिशाम ही पुण्य तया पाप बंध के मुख्य या सूल कारण हैं। तथा बाहरी पदार्थ शुभ व अशुभ परिणामों के होने में मात्र सहकारी कारए हैं। बंध तो भावों से ही होगा। गृहस्थों का मन क्रित चंचल होता है। इसलिये उनके मन को श्रन्य बाहरी कार्यों से रोकने के लिये यह श्राव-**इयक है कि वाहरी पदार्थों का श्रालम्बन हो। निमित्त बड़ा बलवान होता है।** जहां जैसा बाहरी निमित्त होता है वैसा परिएगाम हो जाता है तथा एक कार्य के लिये भ्रनेक निमित्तों की श्रावश्यकता होती है। गृहस्थ के मन में भक्ति उत्पन्न करने के लिये जिन मिन्दर का स्थान, ध्यान मई प्रतिमा, व जल चंदनादि श्राठ द्रव्य, पूजा के उपकरण व गाने बजाने का सामान इत्यादि वे सर्व पदार्थ सहकारी कारएा हैं. इनके होते हुए यदि पूजा करने वाला उपयोग को लगावे तो भक्ति के भाव जागृत कर सकता है व वढ़ा सकता है। श्रीर महान पुण्य का लाभ कर सकता है परन्तु जिसका उपयोग ही पूजा की तरफ नहीं है उसके लिये बाहरी पदार्थ मात्र पुण्य वंध का कारएा न होगा। जिसके चित्त में यह फुकाव है कि मैं ग्रपने भावों को उज्जवल करूं, उसके भावों को चढ़ाने के लिये जल चन्दनादि द्रव्य बड़े उपयोगी सहकारी पड़ते हैं। इनके निमित्त से भिन्न २ भावनाश्रों को भाता हुश्रा गृहस्थ पूजा करके भावों की निर्मलता प्राप्त कर सकता है। जब वह जलादि चढ़ाता है तब यह भावना करता है कि जन्म जरा मरए। रोग के निवा-रण हेतु जल चढ़ाता हूं, भव के ग्राताप को दूर करने के लिये चन्दन चढ़ाता हूं। ग्रक्षय गुर्गों की प्राप्ति के लिये प्रक्षत चढ़ाता हूं इत्यादि। पूजा करने के प्रारम्भ में जो भाव में भक्ति-भाव थोड़ा होता है वह सामग्री चढ़ाकर व देर तक पूजा में जुड़ जाने से वहुत बढ़ जाता है। यद्यपि परिगामों के पलटने के लिये व माबों को विशुद्ध करने के लिये बाहरी वस्तु निमित्त कारएा है तथापि ग्रापका दर्शन तो यही है कि प्रधान हेतु ग्रंतरंग कारण है। इसलिये मुनियों को जल चन्दन।दि सामग्रो के विना भी यह शक्ति है कि वे श्रापकी भक्ति कर सकें। वधोंकि उनका मन ग्रन्य कार्य में-घनादि व परिग्रहादि की चिन्ता में नहीं रहता है। वे तो निरन्तर ध्यानाशक्त हैं। उनके लिये तो एकान्तवास, परिग्रह त्याग व तीव्र वैराग्य का सामान यही सव बाहरी निमित्त हैं जिनसे उनका परि-एाम श्री जिनेन्द्र की भक्ति में तल्लीन हो जाता है। उनके लिये द्रव्य पूजा की जरूरत नहीं है परन्तु गृहस्थों को इसलिये जरूरत है कि उनके लिये प्रनेक उल्टे पाप रूप ग्राक-पंग हैं जिनसे वचने के लिये वाहरी सामग्री श्रादि का निमित्त भावों के बढ़ाने में प्रभन

विमित्त कारण है। श्री जिनेन्द्र का दर्शन भिन्न २ श्रपेक्षा से ही कहा गया व समभा गया परम कल्याणकारी होता है।

श्रात्मानुशासन में श्री गुराभद्राचार्य कहते हैं—

परिणाममेवकारणमाहुः खलु पुण्यपापयोः प्राज्ञाः । तस्मात् पापापचयः पुण्योपचयश्च सुविधेयः ॥२३॥

भावार्थ—परिशाम को ही मुख्यता से पुण्य तथा पाप बंध का कारण ग्राचार्यों ने कहा है इसलिये पाप भाव का नाश व पुण्य भाव का लाभ करना उचित है।

#### छन्द ।

वस्तु बाह्य है निमित्त पुण्य पाप भाव का, है सहाय मूलभूत ग्रन्तरंग भाव का। वर्तता स्वभाव में उसे सहायकार है, मात्र ग्रन्तरंग हेतु कर्म वधकार है ॥५६॥

उत्थानिका—यह सब भिन्न २ श्रपेक्षा से कथन जैन मत में ही घटता है ऐना कहते हैं—

बाह्य तरोपाधि-समग्रतेयं, कार्येषु ते द्रव्यगतः स्वभावः । नैवाऽन्यया मोक्ष-विधिश्च पुंसां, तेनाऽभिवन्द्यस्त्वमृषिबुधानाम् ॥६०।

श्रान्धवार्थ—(ते) आपके मत में [इयं] यह [वाह्येतरोपाधिसमग्रता] बाहरी श्रीर श्रंतरंग कारण की पूर्णता [कार्येषु] कार्यों के सम्पादन करने में (द्रत्यगतः स्वभावः) द्रव्य में प्राप्त हुआ स्वसाय है [पुंसां] संसारी जीवों के लिये [मोक्षविधः च] मोक्ष का उपाय भी [ ग्रन्यथा नैव ] बाहरी ग्रौर श्रन्तरंग दोनों साधनों के सिवाय श्रन्य रूप से नहीं हो सकता। [तेन ] इसोलिये [त्वं] श्राप [ऋषिः] परम ऋष्टि से सम्पन्न परम प्रभु [प्रधानाम्] गरणधर देव भादि बुद्धिमानों के लिये [ग्रिभवन्द्यः] नमस्कार करने के योग्य हैं।

भावार्थ—श्री समन्तभद्राचार्य कहते हैं कि है वासुपूज्य भगवान् ! प्रापने ययाथं वस्तु का स्वरूप जैसा है वैसा बताया है इसीलिये गराघरदेव स्नादि बड़े २ महान साबु च विद्वान स्नापको ही मन, वचन, काय से नमस्कार करते हैं।

मापने यह बहुत ही यथार्थ बताया है कि हरएक द्रव्य से कार्य तब ही बन

सकता है जब बाहरी व अन्तरंग कारण हों अर्थात् जब निमित्त व उपादान दोनों कारणों की पूर्णता हो। यही हर एक द्रव्य के द्वारा काम होने का वस्तु स्वभाव है। मिट्टो में घट बनने की शक्ति है, मिट्टो घट के लिये उपादान या अन्तरंग कारण है तब चाक श्रादि बाहरी सहायकों की पूर्णता निमित्त कारण है। दोनों कारणों के बिना घट नहीं बन सकता है। कपड़ा शुद्ध करना है, उपादान कारण स्वयं कपड़ा है, निमित्त कारण मसाला व मजने वाला है। दोनों कारण होने पर हो कपड़ा स्वच्छ होगा। कपड़े में उजले होने की शक्ति है तब हो निमित्त कारण मदद दे देता है। कोयले में उजले होने की शक्ति है तब हो निमित्त कारण मदद दे देता है। कोयले में उजले होने की शक्ति नहीं हैं। इसलिये उनके लिये बाहरी मसाला निरर्थक होगा। तथा बाहरी मसाला न हो मात्र मेला कपड़ा हो तो भी वह कपड़ा साफ नहीं हो सकता है। उपादान व निमित्त के बिना कोई परिण्मन या पर्याय या काम हो हो नहीं सकता है। उपादान व निमित्त के बिना कोई परिण्मन या पर्याय या काम हो हो नहीं सकता , इसलिये तो आपके जैन सिद्धान्त में यह बताया है कि जीव व पुद्गलों के मुख्य चार कार्यों में चार मुख्य द्रव्य सहकारी कारण हैं। उनके हलन चलन में धर्म द्रव्य. उनकी स्थिति में अधर्म द्रव्य, उनके अवकाश पाने में आकाश द्रव्य, उनके पर्याय पलटने में काल द्रव्य निमित्त हैं।

जब ऐसा नियम है कि दो कारणों के विना कार्य नहीं होता है तब मोक्षप्राप्ति के लिये भी दोनों ही कारणों की ग्रावश्यकता है सो ही ग्रापने वताया है कि ग्रन्तरंग कारण तो परिणाम हैं, ग्रुद्ध भाव है, उनकी प्राप्ति के लिए वे सर्व कारण निमित्त हैं जो ग्रुद्ध भाव में साधक हैं ग्रर्थात् ग्रुद्ध भाव में वाधक परिग्रह व ग्रारम्भ की चिन्ता है व इन्द्रिय विषय का सम्बन्ध है व गृहस्य का वास है। इसीलिये ग्रापने वताया है कि जो सर्व परिग्रह त्यागकर व एकान्तवासकर चिन्ता छोड़कर वैराग्य के निमित्तों में रहकर ग्रम्यास करेगा उस ही के कर्म संहारक ग्रुवलध्यान उत्पन्न होगा। गृहस्थों के लिये भाव ग्रुद्धि में निमित्त कारण श्री जिनेन्द्र की मूर्ति का दर्शन व ग्रप्टव्रव्य से पूजन बड़ा भारी प्रवल निमित्त कारण है। जब भक्ति का निमित्त गृहस्थी मिलाएगा ग्रीर साथ में ग्रपने भावों को जोड़ेगा तो उसे ग्रवश्य ग्रद्धभाव या यथासंभव विग्रद्धभाव की प्राप्त होगी। वीतराग सर्वज्ञ की पूजा एक ज्ञानवान भक्त के हृदय में वीतरागता मिश्रित ग्रुमभाव को उत्पन्न करती है। इसी से जितने ग्रंग वीतरागता होती है उत्तने ग्रंग को जाती है। जितने ग्रंग ग्रुम रागभाव होता है उतने श्रंग महान पुण्य का वंघ हो जाता है। ग्रतप्त ग्रंगों की ग्रुद्धि के लिये निमित्त कारणों का सम्बन्ध ग्रवश्य मिलाना

योग्य है। यह स्रापका यथार्थ मत निर्वाध सिद्ध होता है। जो सिद्धान्त एकान्त हैं उनके मत में उपादान व निमित्त कारणों को सार्थकता नहीं बनती है, किन्तु स्रमेकान्त में हो बनती है। यदि वस्तु को मात्र भावरूप हो माना जाय तो उसकी पर्याय जो पहले स्नभावरूप थी वह न उत्पन्न होनी चाहिये। यदि सर्वथा स्नभावरूप माना जाय तो सून्यता का प्रसंग स्राता है किन्तु भावाभावरूप मानने से ही काम चलता है कि द्रव्य की स्रपेक्षा वस्तु स्रभाव रूप है। वस्तु को सर्वथा वित्य मानने से भी कार्य नहीं हो सकता, सर्वथा स्नित्य मानने से भी नहीं हो सकता। जो दर्शन वस्तु को उभय रूप मानता है वहीं कार्य हो सकता है। द्रव्य का स्थिर रहते हुए पर्याय का पलटना हो कार्य है। द्रव्य जब नित्य हुस्रा तब पर्याय स्नित्य हुई। जीव नित्य है, तब ही वह संसारी से सिद्ध हो सकता है तथा संसार स्नवस्था स्नित्य है तब ही वह बदलकर सिद्ध स्नवस्था हो जाती है। इस तरह पदार्थ को जो स्निक धर्मरूप मानता है ऐसा जो हे वासुपूज्य भगवान! स्नापका सिद्धान्त है उसी में द्रव्य का यथार्थ स्वभाव कथित है व उसी में ही मोक्ष का मार्ग बन सकता है, स्नतएव स्नाप ही बुद्धिमानों के द्वारा वन्दनीय हैं।

ऐसा ही स्वामी ने श्राप्तमीमांसा में दिखलाया है--

पुण्यपापिकया न स्यात् प्रेत्यभावः फल कुतः । वद्यमोक्षी च तेषां न येषां त्व नासि नायका।४०।।

भावार्थ—जिनके ग्राप स्वामी नहीं हैं ग्रथांत् जो ग्रनेकान्त को न मानकर मात्र एकांत को हो मानते हैं उनके मत में पुण्य बन्ध करने वालो व पाप बंध करानेवाली किया नहीं हो सकती है। जब किया नहीं हो सकती तब उसका फल परलोक व मुख व दुःख नहीं बन सकता है, न वहां कर्मों का बंध सिद्ध होगा न वहां मोक्ष होगा; वयों कि सर्वथा नित्य मानने से वस्तु में परिवतन तो होगा ही नहीं तब ये सब कार्य न बनेंगे। यदि सर्वथा ग्रनित्य मानेंगे तब भो कुछ कार्य न होगा। जो पाप करेगा वह तो नाश ही हो जायगा तब फल कौन भोगेगा? इत्यादि।

छन्द

् वाह्य ग्रंतरंग हेतु पूर्णता लहाय है । कार्यसिद्ध तहां हाय द्रव्यक्ति पाय है ।। स्रोर भांति मोक्षमार्ग होय ना भवीनिको । स्रापही सुवंदनीक हा गुणी ऋषीनको ॥६०।।

# ( १३ ) श्री विमलनाथ स्तुतिः

य एव नित्य-क्षित्राकादयो नया, मिथोऽनपेक्षाः स्वपरप्रगाशिनः। त एव तत्त्वं विमलस्य ते मुनेः,परस्परेक्षाः स्वपरोपकारिगाः।। ६१॥

श्रन्वयार्थ—( यः एव नित्यक्षिं एकावयः नयाः ) जो यह नित्य श्रिन्तिय सत् ग्रसत् श्रादि एकांतरूप दृष्टियें हैं वे (मिथोऽनपेक्षाः ) परस्पर एक दूसरे की श्रपेक्षा न रखती हुई श्रयीत् सर्वथा एकान्त व स्वतन्त्र रहती हुई (स्वपरप्रणाशिनः ) ग्रपने को व दूसरों को नाश करने वाली हैं। ग्रथवा न कहने वाले का भला करने वाली हैं। ग्रथवा न कहने वाले का भला करने वाली हैं। परन्तु (ते मुनेः विमलस्य ) ग्राप प्रत्यक्षज्ञानी व सर्व दोषरिहत विमलनाय भगवान के दर्शन में (ते एव) वे ही नित्य ग्रनित्य ग्रादि दृष्टियें (परस्परेक्षाः) एक दूसरे की श्रपेक्षा रखती हुई (स्वपरोपकारिणः) ग्रपना व दूसरों का उपकार करती हुई (तत्त्व) तत्व स्वरूप या यथार्थ हैं।

भावार्थ—यहां यह बताया है कि दुर्नय मिथ्या होते हैं व सुनय सत्य होते हैं। नय उसे ही कहते हैं जो किसी अपेक्षा से वस्तु के एक स्वभाव को भलकावे तब ही उतमें अन्य स्वभाव हैं इसका सर्वथा निषेध न करे। जैसे यह कहा कि "स्यात नित्यं" इससे यह सिद्ध हुआ कि किसी अपेक्षा से वस्तु नित्य है तब अन्य अपेक्षा से अन्य रूप भी है। हरएक नय का कथन अपेक्षा सहित होता है। यदि सर्वथा ही एकांत से नयवाद को स्वतन्त्र मान लिया जावे अर्थात् सर्वथा नित्य ही वस्तु है अथवा सर्वथा अनित्य ही वस्तु है, तब न नित्य की सिद्धि है और न अनित्य की सिद्धि है, दोनों का ही नाश है; क्योंकि वस्तु का स्वभाव ही एक ही नित्य व अनित्यरूप है। जो वस्तु को नित्य ही मान लेते हैं उनका भी नाश होगा; क्योंकि वे संसार से मुक्त नहीं हो सकते। तथा जो अनित्य ही मानते हैं उनका भी नाश होगा; क्योंकि वे रहेंगे हो नहीं। तथा जिनको वे ऐसा उपदेश करते हैं उनका भी विगाड़ हो होगा। परन्तु हे विमलनाथ भगवान! आपका सिद्धांत ऐसा प्रोढ़ है कि उसके अनुसार नयों का स्वरूप मानने से सवका कल्यागा होता है। हरएक नय दूसरे नय की अपेक्षा रखता है। जहां नित्यवना है वहां अनित्यपना अवश्य है। नित्य अनित्य की अपेक्षा रखता है। जहां नित्यवना है वहां अनित्यपना अवश्य है। नित्य अनित्य की अपेक्षा रखता है आनित्य नित्य की अपेक्षा रखता है आनित्य नित्य की अपेक्षा रखता है। विरोधो धर्म को रखते वाले पदार्थ है। पर्याय की पलटने की अपेक्षा रखता है। विरोधो धर्म को रखने वाले पदार्थ है। पर्याय की पलटने की अपेक्षा

वस्तु ग्रनित्य है ऐसा मान लेने से नित्य व ग्रनित्य दोनों धर्मों की सत्ता सिद्ध होतो है। ग्रेपेक्षा न मानो व सर्वथा नित्य ही मानो या सर्वथा ग्रनित्य ही मानो तो दोनों ही स्वभावों का खण्डन होजाता है। परन्तु ग्रपेक्षा सिहत मानने से दोनों ही धर्म बाधा रहित टिकते हैं। तथा जो भिन्न २ ग्रपेक्षा से दोनों धर्म मानते हैं उनका भी हित होता है। वे स्वयं मोक्षमार्ग साधन कर सकते हैं तथा जिनको समभाया जाता है वे भी ठीक समभक्तर ग्रपना हित कर सकते हैं। इसलिये विमलनाथ ! ग्रापका हो तत्त्व मल रहित निर्दोष है। इसी बात को स्वामी ने ग्राप्तमीमांसा में बताया है—

प्रनपेक्षे पृथक्तवैक्ये ह्यवस्तुद्वयहेतुतः । तदेवैक्य पृथक्तवं च स्वभेदेः साघन यथा ।। ३३ ।। सत्सामान्यात्तु सर्वेक्यं पृथक् द्रव्यादिभेदतः । भेदाभेदिववक्षायामसाघारणहेतुवत् ॥३४॥

भावार्थ—एकत्व व अनेकत्व ये दो स्वभाव परस्पर अपेक्षा विना सिद्ध नहीं हो सकते, दोनों ही वस्तु-धर्म न रहेंगे यदि सर्वथा माने जावे। क्योंकि वस्तु सामान्य विशेष रूप है। यदि विशेष नहीं है तो सामान्य कहां रहेगा और यदि सामान्य नहीं है तो विशेष कहां रहेगा। आम के वृक्ष में वृक्षपना सामान्य ग्राम की विशेषता सहित है, इसी तरह आम की विशेषता में वृक्षपना सामान्य है। एक ही वस्तु समान धर्म रखने से सामान्य है वही विशेष धर्म रखने से विशेष है। हरएक द्रव्य सदा बना रहता है यही उसकी सत्ता सामान्य है तथा हरएक द्रव्य पर्याय सहित या विशेष सहित होता हं यही उसकी सिन्न भी है। सत्ता की समानता सर्व विश्व में होने से सर्व विश्व एकरूप है,वही द्रव्य की गुरा की पर्याय की भिन्नता से अनेकरूप है। जैसे जो असाधाररा साधन होता है वह साध्य से भेदरूप भी है व अभेदरूप भी है। जीव उपयोग लक्षरा है। यहां उपयोग साधन जीव में ही मिलता है इसलिए अभेद है। परन्तु नाम व लक्षरा की अपेक्षा भेद है। जीव में उपयोग के सिवाय और भी गुरा है, उपयोग उनमें से एक गुरा है। इसलिए परस्पर अपेक्षा सहितभिन्न र नय परम हितकारी है। अन्यथा अमरूप है, कुतत्व है, कार्यकारी नहीं है— अनेकान्त स्वरूप सिद्धान्त ही हितकारी है।

## भुजङ्गप्रयात छन्द

नित्यत्व प्रनित्यत्व नयवाद सारा, प्रपेक्षा विना प्रापनर नाशकारा। प्रपेक्षा सहित है स्वपर कार्यकारी, विमलनाय तुम तत्त्व ही प्रयंकारी।

उत्थानिका-यदि नित्यपना ग्रनित्यपना की श्रपेक्षा रखेगा व श्रनित्यपना नित्यपने की श्रपेक्षा करेगा तब सर्व नय सर्व की श्रपेक्षा करेंगे। तब श्रमुक नय के द्वारा समभने योग्य पदार्थ श्रमुक है इस श्रवस्था का लोप हो जायगा। उसका समाधान करते हैं—

यथैकशः कारकमर्थसिद्धये, सभीक्ष्य शेषं स्वसहायकारकम् । तथैव सामान्यविशेषमातृका, नयास्तवेष्टा गुरामुख्यकल्पतः ॥ ६२ ॥

श्रन्वयार्थ-(यथा) जैसे ( एकशः कारकम् ) एक एक कारण उपादान कारण या सहकारी कारण ( श्रर्थसिद्धये ) किसी कार्य की उत्पत्ति के लिए ( शेषं स्वसहायकारकम् समीक्ष्य ) श्रपने सिवाय दूसरे को श्रपना सहकारी कारण की श्रपेक्षा मानके वर्तता है । श्रयीत् उपादान कारण को श्रपने योग्य सहकारी कारणों की व सहकारी कारणों को श्रपने योग्य उपादान कारण की श्रावश्यकता है (तथैव) वैसे ही ( सामान्यविशेषमानृका नयाः ) सामान्य धर्म तथा विशेष धर्म को प्रगट करने वाले नय भी ( गुणमुख्यकल्पतः ) एकको मुख्य दूसरे को गौण कहने की श्रपेक्षा से ( तव इष्टा ) श्रापके मत में मान्रनीय हैं ।

भावार्थ—शिष्य की शंका का समाधान यह है कि जहां जिस वस्तु में जो धमं सम्भव है उन्हों को बताने वाले नय हैं। नयों की प्रवृत्ति विना नियम के स्वच्छत्व नहीं होती है। यहां दृष्टान्त दिया है कि हरएक कार्य की उन्नति के लिये उपादान व निमित्त दो कारणों की प्रावश्यकता होती है। मात्र एक श्रकेले से काम नहीं हो सकता है। यि मात्र सुवर्ण ही हो श्रीर सहायक कारण न हो तो भी कड़ा कुण्डल ग्रादि नहीं यन सकता श्रीर जो मात्र सहायक कारण मसाला व शस्त्र ग्रादि हों परन्तु उपादान कारण सुवर्ण न हो तब भी सुवर्ण का कड़ा कुण्डल नहीं वन सकता है। इसलिये उपादान को निमित्त की विनित्त की विनित्त की उपादान की जरूरत है। जैसे यह व्यवस्था नियमित है वैसे ही नयों का कथन है। वस्तु में सामान्य धमं द्रव्य की श्रपेक्षा से है वही विशेष धमं पर्याय की श्रपेक्षा ते है, वस्तु तो सामान्य विशेषात्मक है। एक को मुख्य दूसरे को गीए करके समक्ताया जाता है तबहो नय की श्रावश्यकता पड़ती है। दोनों धमों को एक साथ न कहा जा सकता न समक्ताया जा सकता है। जब सामान्य को समक्तात तब विशेष गीए। हो जाता है। जब विशेष को समक्तात तब सामान्य गोए। हो जाता है। वस्तु जैसी नियमस्य स्वभाव से हैं वैसा हो बतलाना नयों का काम है। ऐसा श्रापका सिद्धान्त है विमलनाथ भगवान! परम हितकारी है। ऐसा हो स्वामी ने ब्राप्तमीमांता में बताया है—

पिथ्यासमूहो मिथ्या चेन्न मिथ्यैकांततास्ति नः । निरपेक्षा नया मिथ्या सापेक्षा वस्तुनोऽर्थकृत् ॥१०८॥

भावार्थ — नित्य श्रनित्य ग्रादि श्रनेक धर्म यदि मिथ्या हों तो मिथ्या धर्मों का समूह भी मिथ्या हो। परन्तु श्रापके मतमें मिथ्यंकांतता का दोष नहीं होता है; क्योंकि जो नयों का कथन बिना श्रपेक्षा हो तो मिथ्यामई एकांत का दोष ग्रावे। प्रर्थात् तव ही वस्तु एकांशी ही सर्वथा सिद्ध हो,जो कि बात श्रसत्य है.परन्तु यदि नयों का कथन श्रपेक्षा सहित हो तो वह बिलकुल बस्तु स्वरूष है व यथार्थ है तथा वे नय श्रवश्य प्रयोजन भूत हैं। श्रयित् श्रनेक स्वभावमई पद्दार्थ को सिद्ध करने वाले हैं। स्यात् शब्द का प्रयोग न हो या कथंचित् का भाव न हो ग्रीर सर्वथा सामान्य रूप हो या सर्वथा विशेष रूप ही पदार्थ को माना जाय सो सर्व ही कथन मिथ्या हो जावे। वधोंकि वस्तु तो सामान्य विशेषरूप है।

## भुजङ्गप्रयात छन्द

. यथा एक कारण नहीं कार्य करता, सहायक उपादान से कार्य सरता। तथा नय कथन मुख्य गौण करत हैं, विशेष वा सम्मान्य सिद्धी करत है।।

उत्थानिका—यहां कोई शंका करते हैं कि सामान्य व विशेष धर्मों की सिद्धि किसी प्रमाश से नहीं होती है तब नय किस तरह उन धर्मों को बताने वाले होंगे ? उसी का समाधान करते हैं—

परस्परेक्षाऽस्वयभेदिनिगतः, प्रसिद्ध-सामान्यविशेषयोस्तव । समग्रताऽस्ति स्व-परावभासकां, यथा प्रमारां भुवि बुद्धि-लक्षराम् ॥६३॥

भ्रम्वयार्थ--(तव) ग्रापक मतमें (परस्परेक्षाऽन्वयभेदलिङ्गतः) परस्पर एक दूसरे की प्रपेक्षा से जो सामान्य तथा विशेष का ज्ञान होता है इसी से ही (प्रसिद्धनामान्य-विशेषयोः) भले प्रकार सिद्ध होने वाले सामान्य तथा विशेष धर्मों की (समग्रता) पूर्णता या वर्तमानता एक वस्तु में (श्रस्ति) है (यथा) जैसे [भ्रवि] इस जगत में [वुद्धिलक्षराम्] ज्ञानस्वरूप [प्रमाणं] जो प्रमाण है वह [स्वपरावभासकं] श्रपने ग्रीर पर की दोनों को भलकाने बाला है।

भावार्थ--यहां यह बताया है कि हरएक बस्तु में सामान्य तथा विशेष दोनों ही स्वभाव एक ही समय में विद्यमान हैं। यह बात ज्ञान से सिद्ध होती है। जब हम यह जानते

हैं कि यह वहीं है जो पहले थी तब तो इस प्रभेदपने के ज्ञान से यह वस्तु सामान्य है, वहीं है, द्रव्यरूप दूसरी नहीं है ऐसा सिद्ध होता है। ग्रीर जब हम यह जानते हैं कि यह दूसरी दशा में दिखती है, इसकी पर्याय पहले कुछ ग्रीर थी ग्रद कुछ ग्रीर हो गई है तब इस भेदपने के ज्ञान से यह सिद्ध होता है कि यह वस्तु विशेषरूप है, पर्याय स्वरूप है। इस तरह सामान्य तथा विशेष दोनों हो स्वभाव एक हो वस्तु में हरएक समय सिद्ध होते हैं परन्तु ये दोनों धर्म एक दूसरे की ग्रपेक्षा से हो कहे जाते हैं। ग्रथात् जहां सामान्य धर्म होगा वहां विशेष की ग्रपेक्षा रहेगी, जहां विशेष होगा वहां सामान्य की ग्रपेक्षा रहेगी। इन दोनों धर्मों के परम मंत्री है, कभी पदार्थ से ग्रलग हो ही नहीं सकते। यह वस्तुस्वभाव है। 'गुएएप्ययवत् द्रव्यं' द्रव्य का गुएा व पर्यायपना स्वभाव ही है—गुएा सहभावी रहता है इसलिये सामान्य है। पर्याय ऋमवर्ती होती है इसलिये विशेष है। दोनों में से एक को न मानेंगे तो वस्तु की सिद्धि ही नहीं हो सकती है। दोनों धर्मों का एक जगह रहना विरोधरूप नहीं है। जैसे हमारे ज्ञान में जब कोई मितज्ञान भलकता है ग्रथात् घटज्ञान व पटज्ञान होता है तब यही ग्रनुभव होता है कि मैं घट को जानता हूं। ग्रथात् वह मितज्ञान ग्रपने को भी जान रहा है ग्रीर पर को भी जान रहा है। ग्रथात् हरएक प्रमाएज्ञान स्व ग्रीर पर दोनों को प्रकाश करने वाला होता है। प्रमाएा का लक्षण ही परीक्षामुल में यही कहा है—

स्वाप्वर्थिव्यवसायात्मकं ज्ञानं प्रमाणं।

वही प्रमाग् है जो ज्ञान ग्रपने को ग्रीर धपूर्व व ग्रानिश्चित पदार्थ को भी निश्चित करे।

जैसे दोपक स्वपर-प्रकाशक है वैसे ज्ञान भी स्वपर-प्रकाशक है। जैसे ज्ञान में रव ग्रोर पर दोनों को जानने की शक्ति एक साथ रह सकती है,विरोध नहीं श्राता है,वैसे हरएक वस्तु में सामान्य तथा विशेष धर्म रहते हैं, विरोध नहीं ग्राता।

## पंचाध्यायी में कहा है--

स विभक्तो द्विविद्यः स्यात् सामान्यत्मा विशेषरूपदेव । तत्र विवक्षो मुख्यः स्यात् स्वभावोऽय गुणो हि परभावः ॥ ३८ ॥

मावार्थ—पदार्थ दो प्रकार का है-मामान्य तथा विशेषरूप, उनमें से जिसको कहने को मुख्यता होगी वह मुख्य हो जायगा। श्रीर जिसकी श्रपेक्षा न होगी वह भाव गौरा हो जायगा। श्रयमधों वस्तुतया सत्सामान्यं निरंशकं यावत्। भक्तं तदिह विकल्पैद्रंग्याद्यं रुच्यते विशेषस्य ॥ २८२॥

भावार्थ--वही सत् पदार्थ सत्ता की सामान्यता से बिना भेद के एकरूप ही सदा भिलकता है, उसी में जब द्रव्य गुएा पर्याय ग्रादि के भेद किये जाते हैं तब वही विशेषरूप कहा जाता है। वस्तु सामान्य विशेषरूप भिन्न २ ग्रपेक्षा से है ग्रीर वैक्षा ही उसका स्वरूप भानकता है।

स्रिवि निरपेक्षा मिथ्यास्त एव सापेक्ष का नयाः सम्यक । स्रिविनाभावत्वे सित सामान्यविशेषयोश्च सापेक्षात् ॥ ५६०॥

भावार्थ-नय बिना प्रपेक्षा के मिश्या होते हैं वे ही श्रपेक्षा सहित सत्य होते हैं। प्रस्तु में सामान्य ग्रौर विशेष का श्रविनाभावीपना है। जहां सामान्य धर्म है वहां विशेष है जहां विशेष है जहां विशेष है जहां विशेष है जहां सामान्य है। उन दोनों की सिद्धि भिन्न २ श्रपेक्षा से होती है।

### भुजङ्गप्रयात छन्द

हरएक वस्तु सामान्य ग्रीर विशेषं. ग्रपेक्षा कृत सेद ग्रमेद सुलेखं। यथा ज्ञान जगमें वही है प्रमाण, लखे एकदम ग्राप्पर तुम दखानं।। ६३।।

उत्थानिका-शिष्य शङ्का करता है कि विशेष्य तथा विशेष्ण किसे कहते हैं। आचार्य समाधान करते हैं--

विशेष-बाच्यस्य विशेष्णं वचो, यतो विशेष्यं विनियम्यते च यत् । त्योश्च सामान्यमतिप्रसज्यते,विवक्षितान्स्यादिति तेऽन्यवर्जनम् ॥

प्रस्वयार्ष—पहां यह बताते हैं कि वस्तु में सामान्य तथा विशेष दो गर्म मौजूद हैं। जब सामान्य वाच्य होगा तब विशेष धर्म उनका विशेषण होगा। जद विशेष चाच्य होगा तब सामान्य विशेषणा होगा। दोनों का रहना एक वस्तु में प्रवश्य होगा। (यतः यत् विशेष्यं च विनियम्यते) जिससे जिस विशेष्य का नियम किया जाता है वह (वचः) दवन (विशेष्यवाच्यस्य) दिशेष्य जो वाच्य है ग्रथीत् जिसको खास करके बताना है उसका (विशेषणां) विशेषणा होता है। (तयोः च सामान्यं ग्रतिप्रसज्यते) विशेषणा तथा विशेष्य

दोनों में ही सामान्यपने का श्रित प्रसङ्ग श्रा जायगा, तो उसका उत्तर यह है कि नहीं ग्रायगा (स्यात् इति विवक्षितात्) स्यात् या कथंचित् की श्रपेक्षा से ( श्रन्यवर्जनम् ) हूमरे श्रिविवक्षित् श्र्यात् जिसको कहने की श्रपेक्षा नहीं है उसका निषेध हो जायगा [ते] यह ग्रापका मत है।

भावार्थ-यहां पर दृष्टान्त से समक्षना चाहिये कि जैसे हमने सर्प को देखा ग्रीर कहा कि यह सांप है, तब यह वचन ग्रीर पदार्थों से सर्प को भिन्न करता है व ग्रपना जान कराता है। तब ग्रौरों से भिन्न करने वाला जो भाव वह तो विशेष हुग्रा। तथा सपंपना सांप में सामान्य है। बहुन से सर्प भी सर्प होते हैं, इसिनये यहां सर्पपना विशेषण रहा। धर्थात् सर्प में दूसरे पदार्थों की भिन्नता है। इसलिये विशेषपना है व सर्पपना बहुत से सर्पो में है इसलिये सामान्यपना है। दोनों हो धर्म मौजूद है। यहां कहने वाले का मतलव इस बाक्य में कि 'सर्प है' यह था कि वह सर्प की जाति विशेष को बतावे कि यह सर्प है श्रीर कुछ नहीं है। इसलिए यह विशेष हुन्ना। तब ही उसमें सामान्यपना भी है. क्योंकि सर्प भ्रनेक होते हैं। यहां सामान्य विशेषरा हुन्रा और विशेष्य विशेष हुन्ना। श्रीर जैसे हमने कहा कि यह सर्प काला है। यहां उसी सर्प में कालापन बताया है ग्रीर सफेद ग्रादिवना नहीं बताया है,इसलिए कालापना विशेष हुआ तथा सर्प सामान्य विशेषएा हुआ कि सर्पोमें से यह सर्प काला है। जहां कालापन विशेष है वहां सर्पपना सामान्य भी है। परन्तु कहने वाले के मत में कालापना विशेष्य को बताना है। तब सर्पपना सामान्य उसका विशेषरा होगया कि कालापन वह जो इस मांप में है यह ग्रभिप्राय कहने वाले का है। यहां फिर कोई कहेगा कि जो विशेष हैं वही सम्मान्य होगया व जो सामान्य था वह विशेष होगया तो उसका समाधान यह है कि कहने वाले की जो अपेक्षा होती है उससे कोई विरोध नहीं आ सकता, वह अपने वचनों से ही जिसे वह कहना चाहता है नियमित कर देता है। स्यात् शब्ध इसलिए लगाया जाता है कि जिस श्रपेक्षा से कहा जाय उसी श्रपेक्षा से समभा जाय । यह सर्प काला है इसमें स्यात् शब्द लगा हुन्ना है कि यह सर्प काला है इन अपेक्षा से कि इसका बाहरी दिखने वाला ग्रेङ्ग काला है. इसके दांत भी काले ही हैं यह ग्राभशाय नहीं होता है। वह मर्प सर्वया काला है यह मतनव नहीं है। प्रयोजन कहने का यही है कि श्रनेकांत मत में निर्दाय सर्व बचन मिद्ध हो सकते हैं. एकान्त मत में नहीं हो सकते। जो वस्तु को सर्वया सामान्य मानेंगे उनके मतमें व जो सर्वया विशेष मानेंगे उनके मतमे कथन बनेगा ही नहीं-हरएक वस्तु सामान्य च विशेषरूप है। दोनों सामान्य तथा विशेष धर्म वस्तु में हैं ऐमा मानने से ही ठीक वस्तु समक में श्रायगी । जब हमने कहा कि जीव है। यहां जीवपना बताना विशेष्य है कि यह जीव है ब्रन्य कोई नहीं है। तब इससे पह

भी प्रगट है कि जीवपना जीवों में सामान्य धमं है। ग्रथांत् जीव में जीवपना श्रीर श्रजीव पदार्थों की ग्रपेक्षा विशेष है. परन्तु श्रन्य जीवों की ग्रपेक्षा सामान्य है। श्रथवा जीव है इस वाक्य में ग्रस्तित्वपना सामान्य है तथा जीवपना विशेष है। श्रथींत् जगत में श्रनेक पदार्थों की सत्ता है। उनमें से जिसमें जीवपना है वह पटार्थ विशेष है। या हमने कहा कि यह जीव मानव है। इस वाक्य में मानवपना बताना विशेष हं तब जीवपना सामान्य विशेषण है कि श्रनेक जीवों में यह जीव मनुष्य है। यहां भी स्यात् शब्द जुड़ा हुश्रा है चाहे कहें या न कहें। यह जीव मनुष्य है। यह वचन सर्वथा कहने से मिथ्या होगा,यह सदाकाल मनुष्य नहीं रहता है। परन्तु इस समय इसका शरीर मनुष्याकार है या यह मनुष्यपने की चेष्टा कर रहा है इसलिये यह मनुष्य है। यह जीव है यहां भी स्यात् शब्द है कि यह जीवपने की ग्रपेक्षा से जीव है श्रजीवपने की श्रपेक्षा से नहीं है। इस तरह हरएक वाक्य किसी श्रपेक्षा से कहा जाता है, उस वाक्य में जिस किसी धर्म को मुख्य किया जाता है वह वाच्य होकर विशेष हो जाता है दूसरा धर्म जो उस वस्तु में है वह विशेषणारूप रहता है। वस्तु सामान्य विशेषळ्प हो है ऐसा श्रीभग्राय श्रमेकान्त मन का है सो ही यहां प्रकट किया है।

स्वामी ने ग्रात्ममीमांसा में भी वचन का यह लक्ष्मा बताया है-

वाक्स्वभावोऽन्यवागर्थप्रतिषेघनिरंकुशः । स्राह च स्वार्थसामान्यं,ताद्ग्वाच्यं खपुष्पवत् ॥१११॥

भावार्थ—वचन का स्वभाव यह है कि वह जिस कथन को मुख्य करना चाहता है उसको तो स्पट्ट कहता है और दूसरे भाव को जो उससे विरुद्ध हो उसको तिराकरण करने में स्वच्छन्द रहता है। जैसे कहा कि घट है इम चचन ने घट का ग्रस्तित्व तो वताया तब यह पटादि नहीं है यह भी बताया। ग्रर्थात् वचन स्व-वाच्य को बताता है पर—वाच्य का निषेध करता है. इमिलए वचन ग्रनेकांत होता है। यदि कोई कहे कि तचन सामान्य को ही बताता है किसी विशेष को नहीं बताता है तो ऐसा कहना ग्राकाश के पुष्प के समान होगा; क्योंकि विशेष के बिना सामान्य है ही नहीं न ऐसा वचन ही हो सकता है। पदार्थ सामान्य विशेषरूप हैं।

( नोट ) इस श्लोक का भाव जैसा समभ में ग्राया वैसा लिखा है भाव वहत गम्भीर है, यदि कुछ ग्रन्यथा समभा हो तो विद्वज्जन विचार करके व मून श्लोक को व जसकी संस्कृत टीका को विचार करके ठीक करलें व मुक्ते क्षमा करें।

#### भुजगपयात छन्द।

वचन है विशेषण उमी वाच्य का हो, जिसे वह नियम भी कहे प्रम्य नाही। विशेषण विशेष्य न हो प्रति प्रसगं. जहां स्यात् पद हो न हो ग्रन्य संगं।।

उत्थानिका-स्यात् शब्द का फल बताते हैं-

नयास्तव स्यात्पद-सत्य-लाञ्छिता, रसोपविद्धा इव लोह-धातवः। भवन्त्यभित्रेत-गुरगा यतस्ततो, भवन्तमार्थाः प्रिग्ता हितैषिणः।

श्रन्वयार्थ—( यतः ) क्योंकि ( तव ) श्रापके द्वारा वताई हुई ( स्यात्पदस्य-लांछिताः नयाः ) स्यात् पद मई सत्य लक्षरा से चिह्नित जो नय हैं वे ( रसोपविद्वाः लोहघातवः इव ) रस से पूर्ण लोह धातु के समान ( ग्रिभिप्रेतगुरााः भवति ) श्रिभिप्राय को सिद्ध करनेवाली हैं ( ततः ) इसलिये ( हितैपिराः ग्रार्थाः ) स्नात्महितको चाहनेवाले गराघरादि देव (भवन्तं प्ररातः) श्रापको ही नमस्कार करते हैं।

या श्रनित्य ही है। श्रर्थात् या तो यह कहें कि वस्तु सर्वथा नित्य ही है या यह कहें कि वस्तु प्रनित्य ही है तो दोनों हो एकान्त श्रमत्य ठहरेंगे, क्यों कि ऐसा वस्तु का स्वरूप नहीं है। वस्तु सदा बनी रहकर भी काम किया करती है—परिएामन किया करती है। इसलिये वह नित्य व श्रनित्य उभयस्वरूप है। हे विमलनाथ भगवान् ! श्राप स्वयं विमल हैं, दोपरिहत हैं, तब श्रापका कहा हुश्रा पर्याय का स्वरूप व उसके प्रतिपादन का स्याद्वा-दमय भाग दोनों ही परम माननीय, प्रमारासिद्ध व श्रात्महितकारी हैं। जब हम श्रपने को नित्य मानगे तब ही मोक्ष का उपाय कर सकेंगे। उसी समय यदि हम संसार पर्याय का नाश मानेंगे तो ही हम इसके नाश का उपाय कर सकेंगे। मोक्ष श्रवस्था में भी हम सदा बने रहेंगे। हम नित्य रहेंगे ऐसा मानेंगे तब ही हम मोक्ष का उपाय करेंगे। तथा हम मोक्ष में भी श्रकार्यकारी न होंगे। हम वहां नित्य प्रपने स्वभाव पर्याय की श्रपेक्षा श्रानित्य रहेंगे तब ही हम मोक्ष पाना हितकर समर्भेगे। इस तरह यथार्थ वस्तु स्वमाव के समक्ष लेने से हो मोक्ष का प्रयत्न बन सकेगा व हम मोक्ष पा सकेंगे। इसलिये श्रापके हारा प्रतिपादित स्याद्वादनय का सिद्धान्त परम कल्यारारूप है ऐसा ही समक्षकर बड़े २ महान ऋषि श्रापको ही मन वचन काय से सदा नमस्कार करते हैं।

स्याद्वाद ही अनेकान्त साधक है ऐसा आत्ममीमांसा में भी कहा है—

स्याद्वादः सर्वथैकांतत्यागात् कि वृतविद्विघिः । सप्तभंगनयापेक्षो हेयादेयविशेषकः ।। १०४॥

भावार्थ — यह स्याद्वाद ही सर्वथा एकान्त को हटानेवाला है कि भिन्न २ प्रपेक्षा से वस्तु को बतानेवाला है। यही सात प्रकार से कहा जाता है इसी से हेय उपादेय का ज्ञान होता है। यही पुख्य गौगा कथन से सत्य का ग्रहगा व ग्रसत्य का त्याग करनेवाला है।

#### भुजङ्गप्रयात छन्द ।

यथा लोह रमवद्ध हो कार्यकारो, तथा स्यात् सुचिह्नित सुनय कार्यकारी। कहा आपने सत्य वस्तु स्वरूपं, सुमुक्षू भविक बन्दते आप रूपं ॥६४॥

# (१४) अथ अनन्तनाथ स्तुतिः ।

श्रनन्तदोषाऽऽशयविग्रहो ग्रहो, विषङ्गवान्मोहमयश्चिरं हृदि। यतो जितस्तत्त्वरुचौ प्रसीदता, त्वया ततो भूर्भगवाननन्तजित्।।

ग्रन्वयार्थ—(यतः) क्योंकि (त्वया) ग्रापने (चिरं) ग्रनादिकाल से (हृदि) ग्रन्तःकरण में (विषंगवान्) सम्बन्ध किये हुये व (ग्रनन्तदोपाशयविग्रहः) ग्रनन्त राग, हेष, मोह ग्रादि दोषों के ग्रभिप्राय को रखनेवाले चित्तरूपी गरीरधारी (मोहमयः ग्रहः) सिथ्यात्वमई पिशाच को (तत्त्वरुचौ प्रसीदता) तत्त्व रुचि में या सम्यग्दर्शन में प्रसन्नता के लाभ से (जितः) जीत लिया (ततः) इसीलिये (ग्रनन्तजित् भगवान प्रभुः) ग्राप ग्रनन्त जो मिथ्यात्व उसको जीतनेवाले सच्चे ग्रनन्तनाथ भगवान हो गये।

भावार्थ- यहां भी किन ने नाम द्वारा भाव प्रकाश करके श्री ध्रनन्तनाथ १४ वें तीर्थंकर की स्तुति की है। जिसका भ्रन्त न हो जो ग्रनन्तकाल से चला ग्राया हो उसे मिथ्यात्व कहते हैं। यह पिशाच के समान इस संसारी श्रात्मा के भोतर बैठा हुश्रा है। इसका नाम प्रनन्त इसलिये भी है कि श्रनन्त प्रकार की शक्ति को रखनेवाले श्रनेक सरह के रागद्वेष मोह भावों का प्रचार उस मिथ्यास्त्र के कारण होता है। यह विशास जव भीतर रहता है तब इन्द्रिय विषय व कषायों की पुष्टिपर ही दृष्टि रहती है, सांसा-रिक क्षरिक च प्रतृष्तिकारी खुख ही सुख भासता है, ज्ञात्मीक सच्चे सुख का पता ही नहीं होता । तब जैसे पिशाच गृसित प्रासी उन्मत्तवत् न करने यौग्य चेष्टाएं करता है वैसे यह मोही जीव प्रन्याय मिथ्यात्व व ग्रभक्य सेवन में लिप्त रहना है। गरीर के भीतर मोह करके हवी पुत्रादि व सम्वत्ति के सम्बन्ध की ही अपना ऐश्वर्य मानता है। उनके वियोग से प्रपने को दरिद्री व दुःखी कल्पना करता है। रात दिन विषयभोग की तृष्णा में जलता रहता है। हूँ इ कर पांचों इन्द्रियों के विषयों को सेवने के लिये वार-वार भागता है। जैसे मृग वन में पानी के लिये भ्रम से मटकता रहता है, परन्तु भ्रपनी प्याम को शमन न करके उल्टा बढ़ा लेता है श्रीर श्रन्त में तड़फ तड़फकर मर जाता है, इसी तरह यह मोही जीव विषय भोग की तृष्णा को विषय भोग करते हुए भी शनन नहीं करके उत्टा बढ़ा लेता है, एक दिन सरमा कर जाता है। तीव रागहेव मीह से

पाप कर्म बांधकर दुर्गति का लाभ करता है। वहां भी तृष्णा ग्राताय से ही जलता हुग्रा जीवन विताता है। इस तरह ग्रनन्तकाल से इस मिथ्यात्वरूपी पिशाच ने हे ग्रनन्तनाथ! ग्रापकी ग्रात्मा को भी सता रखा था। परन्तु ग्राप बड़े वीर थे, ग्रापने सच्चे स्वपर तत्त्व को पहचाना, ग्रपने ग्रात्मा को मोह पिशाच से भिन्न जाना, ग्रौर यह ग्रनुभव कर लिया कि यह ग्रात्मा तो ग्रनन्तज्ञान सुख वीर्य का धनी स्वभाव से परमात्मा रूप ही है। इस स्वानुभव से ग्रापने ग्रपने भीतर जो ग्रात्मिक ग्रानन्द प्राप्त किया उसके वल से ग्रापने इस मिथ्यात्व को जीत लिया। वास्तव में जब सम्यग्दर्शन का प्रकाश होता है तब उसके साथ ही स्वानुभव होता है। ग्रौर तब ही ग्रात्मिक ग्रानन्द का ग्रपूर्व स्वाद ग्राता है। ग्रापने तो उम मोह पिशाच को ऐसा भगा दिया ग्रौर परम निर्मल क्षायिक सम्यग्दर्शन प्राप्त कर लिया कि फिर वह कभी ग्रापके पास ग्रा नहीं सकता। ग्राप बहिरात्मा से महात्मा या ग्रन्तरात्मा होगये, ग्रापने ग्रनन्त नामधारी मिथ्यात्व को जीत लिया। इसी-लिये ग्राप सच्चे ग्रनन्तनाथ होगये।

## पंचाध्यायी में कहा है-

दृङ्मोह्स्गोदयानमूर्छा वैचित्यं वा तथा भ्रमः । प्रशांते त्वस्य मूर्छाया नाशाज्जीवो निरामयः ॥ ३०५ ॥

भावार्थ—दर्शन मोहनीय कर्म के उदय से जीव को मूर्छा रहा करती है तथा चित्त िकाने नहीं रहता है, तब भ्रम बुद्धि हो जाती है, सत्य को ग्रसत्य व ग्रसत्य को सत्य मानता रहता है। जब उस दर्शन मोह का क्षय हो जाता है तब मूर्छा का भी नाश हो जाता है ज्ञौर यह जीव ग्रनन्तकाल से चले श्राए रोग से छूटकर निरोगी हो जाता है।

तत्राप्यात्मानुभूतिः सा विशिष्टं ज्ञानमात्मनः । सम्यक्त्येनाविनाभूनमन्वयाद् व्यतिरेक्तनः ॥४०२।

भावार्थ — सम्यग्दिष्ट के भीतर वह आत्मानुभव जो आत्मा का ही ज्ञान विशेष हैं सम्यक्त के साथ ही जागृत हो जाता है। इन दोनों का अविनाभाव सम्बन्ध है। जहां सम्यक्त है वहीं आत्मानुभृति होगी, जहां आत्मानुभृति होगी वहीं सम्यक्त होगा। सम्यक्ष के होते ही शुद्ध आत्मा का स्वाद आ जाता है। और तब उसकी इन्द्रिय मुख की मावना मिट जाती है। जिसने यथार्थ मुख को पाया है वह क्षिणिक इन्द्रिय सुख में मुखपने की बुद्धि कैसे कर सकता है?

तदत्यक्षसुखं मोहान् मिथ्यादृष्टिः स नैच्छति । नृङ्मोहस्य तथा पाकः शक्तेः सद्भावतोऽनिशम् ॥४

भावार्थ—उस ग्रतीन्द्रिय द्यात्मीक सुख को मोह के कारण मिण्यादृष्टी नहीं चाहत है, क्योंकि दर्शन मोह के पाक से ऐसी शक्ति ही नहीं पैदा होती है, वह तो वैपीयक सुण को ही मानता है,सम्यक्त्व के होते ही बुद्धि पलट जाती है।

#### पद्धरी छन्द

चिर चितवासी मोही पिशाच, तन जिस ग्रनन्त दोषादि राच । तुम जीन लिया निज रुचि प्रसाद, भगवन ग्रनन्त जिन सत्य वाद ॥६६॥

उत्थानिका-उसको जीतकर फिर श्रापने क्या किया ?

कषायनाम्नां द्विषतां प्रमाथिनाम-शेषयन्नाम भवानशेषिवत् । विशोषगां मन्मथदुर्मसाऽऽमयं,समाधिभषज्यगुरगैर्व्यलीनयत् ॥ ६७ ॥

श्रात्वयार्थ—(भवान्) ग्रापने (प्रमाथिनां) ग्रात्मा के स्वभाव को कलुषित करं वाले ((कषायनाम्नां द्विपतां नाम) कषाय नाम वैरियों के नाम मात्र को [ग्रिशेपयन्] नाथ कर डाला ग्रीर साथ ही [विशोपएा] ग्रात्मा को मुखाने वाले व संतापित करने वाले [मन्मयदुर्मदामय] कामदेव के खोटे मदरूपी रोग को [समाधिभैपज्यगुर्एः] ग्रात्मध्या रूपी ग्रीपिध के गुर्णों से [ज्यलीनयत्] शमन कर डाला-विलकुल लोग कर डाला। इन्तरह वीतरागी होकर ग्राप [ग्रशेपवित्] सर्वज्ञ परमात्मा होगए।

भावार्थ—इस श्लोक में दिखलाया है कि श्रायिक सम्यग्दृष्टी होकरके ग्रापने संतोध नहीं मान लिया। सम्यवत्व होने के पीछे भी कामदेव का दर्प रहता है जिसके कारण लाचार होकर सम्यग्दृष्टी को भी ब्रह्मघाती श्रवह्म में फंसना पड़ता है। यह काम का दर्प ग्रात्मा के शांत ब्रह्मभाव को सुखाता है—उसको ग्रशांत कर देता है। तथा कोध मान माण लोभ ये चार वैसे भी पीछा नहीं छोड़ते। ये चारों वैरी ग्रात्मभाव को सदा मैला करते हुए सम्यग्दृष्टी ग्रात्मा को भी श्रवने स्वात्मानुभव में बाधक हो जाते हैं। उनके कारण सम्यवस्थी को भी राज्यपाट करना पड़ता है। परिग्रह का संचय करना पड़ता है। ग्रिभमानयम रात्रुग्रों को विजय करना पड़ता है। युद्ध के लिये भी उद्यत होना पड़ता है। लोकिक कार्य

में साधकों से राग करना पड़ता ग्रौर बाधकों से द्वेष करना पड़ता है। इसीलिये तीर्थंकर मरीले क्षायिक सम्यग्दृष्टी जीव भी जब तक काम-भावका तथा श्रप्रत्याख्यानावरण कषाव का उपशम गृहस्थावस्था ही में रहकर ब्रात्मध्यान के प्रताप से नहीं कर पाते तव तक दीर्घकाल तक भी गृहमें घमं अर्थ व काम पुरुवार्थ को साधते। जब आत्मध्यान के प्रताप से प्रबह्म भाव को व गृह में फंसाने वाली फषाय को जीत लिया जाता है तब गृहस्य का त्यागकर साथु का निर्फ़ न्थपह धारण किया जाता है जिससे कि कामभाव व कवायभाव के मूलक मोहनीय कर्म का जड़मूल से नाश किया जाय । गृहवाम में वह उपाय पूर्णपने नहीं हो सकता। हे प्रभु! आपने भी ऐसा ही किया। बहुत समय तक गृह में ग्हे, फिर नग्न दिगम्बर साधु होकर एकाग्र हो धर्मध्यान व शुक्लध्यान का ऐसा दृढ़ श्रभ्यास किया कि उस ध्यान की चिह्न से मीह का क्षय कर डाला। जब विषय कषाय भाव के उत्पन्न कराने वाली जड़ सर्दथा कट गई भ्रौर श्राप क्षीरामोहगुरास्थान में एकत्ववितर्क शुक्तध्यान में लीन हुए फिर नो आपने एक आंतर्मु हूर्त की आंच से ही ज्ञानावरण,दर्शनावरण तथा अन्तराय कर्म को नाश कर डाला भौर एकदम से केवलज्ञानसूर्य का प्रकाश कर डाला। फिर ती भ्राप सर्वज परमात्मा ग्ररहन्त पूज्यनीक क्षुधातृषादि प्रठारह दोषरहित शरीर में रहते हुए भी प्रशहन्त परमात्मा होगए। धन्य हैं प्रभु ! आपने अपने पुरुषार्थ से ही सात्मा का फल्यारंग किया ।

वास्तव में जब तक श्रपनी स्वाधीनता पूर्णपने को प्राप्त न हो तब तक पुरुषार्थ करना ही चाहिये। मात्र शत्रु के पहचानने से काम नहीं चलता, उसका जड़ मूल में नाश कर जिना उससे रक्षा नहीं हो सकती। श्राप इसीलिये केवल श्रद्धांचान होकर ही नहीं बैठे रहे किन्तु चारित्र का पुरुषार्थ जारी रचेखा तब ही श्राप सफल हुए। इसीलिये ही स्वामी ने रत्नकरण्डशावकाचार में कहा है कि सम्यक्तव के पीछे भी चारित्र को पालना ही चाहिये। कहा है—

भोहतिमिरापहरें एकंनलाभाववाष्तसज्ञानः। रागद्वेषनिवृत्ये घरणं प्रतिपद्यते साधुः ॥४७॥

भावार्थ—दर्शन भोहरूपी ग्रम्धकार के चले जाने पर तथा सम्यादर्शन का लाभ हो जाने पर च सम्यक्षान प्राप्त कर लेने पर साधुजन रागद्वेष को नाश करने के लिए चारित्र को पालते हैं। वही चारित्र पुरुषार्थ है। ग्रमृतचन्द्र स्वामी ने पुरुषार्थ सिद्धच पाय ग्रन्थ में कहा है कि— विपरीताभिनिवेशं निरस्य सम्यग्व्ययस्य निजतत्वां। यत्तस्मादविचलन स एव पुरुपार्थसिद्धच्पायोऽयम् ॥१५॥

मावार्थ—विपरीत श्रभिप्राय को हटाकर व भले प्रकार अपने श्रात्मस्वरूप का निश्चय कर जो श्रपने स्वरूप से चलायमान न होना श्रथीत् उसी में स्थिर होना सो ही पुरुषार्थ की सिद्धि का श्रथीत् मोक्ष की प्राप्ति का उपाय है।

### पद्धरी छुन्द

कल्मपकारी रिपु चव कषःय, मन्मथमद रोग जुतापदाय। निज घ्यान ग्रीपधी गुण प्रयोग, नाशे हुवे सववित् सयोग।। ६७।।

उत्थानिका—कामदेव के रोग होने पर भोगादि की इच्छा होना सम्भव है, तव निराकुल ध्यान कैसे किया जायगा श्रीर जब ध्यान निराकुल स्थिर न होगा तब काम-रोग का नाश कैसे हो सकेगा ? इस प्रश्न का समाधान करते हैं—

परिश्रसाम्बुर्भयवीचिमालिनी,त्वया स्वतृष्णासरिदाऽऽर्य! शोषिता । श्रसंगद्यमर्किंगमस्तितेजसा, परं ततो निर्वृतिधाय तावकम् ॥६०॥

ग्रन्वयार्थ—(ग्रार्य) हे साधु (त्वया)ग्रापने (परिश्रमाम्बुः) खेदरूपी जल से भरी हुई व (भयवीचिमालिनी) भय की तरङ्गों की माला को रखने वाली ऐसी (रबतृत्मान् सरित्) ग्रपने भीतर जो तृष्णारूपी नदी थी उसकी (ग्रसंगद्यमिकंगमिस्तितेजसा) ग्रन्तरङ्ग विहरङ्ग सर्व परिग्रह का संन्यास रूप ज्येष्ठ ग्रापाढ़ के सूर्य की किरणों के तेज से (ग्रोपिता) सुखा डाला (ततः) इसी कारण से (तावकम्) ग्रापको (परं) उत्सृष्ट (निर्वृतिधाम) ग्रनन्त ज्ञानादिरूप मोक्षमई तेज प्राप्त होगया।

भावार्थ—यहां यह बताया है कि इन्द्रिय विषयों की इच्छारुपी नवी या तृष्णारुपी नवी जो संतारी जीवों के भीतर वहा करती है उसमें खेवरूपी जल सदा भरा रहता है—जैसे खारी जल की भरी नदी का जल तृष्तकारी नहीं होता है, प्यास को बुभाता नहीं है, विद को उत्पन्न करता है वैसे यह तृष्णा भोगों के भोगने से तृष्ति नहीं लाती है, उत्ता विद प्राकुलता को श्रिधक उत्पन्न कर देती है। इप्ट विषय की पुनः पुनः प्राप्त का खेद रहता है तथा वियोग होकाने पर खेद बढ़ता है, जब तक प्राप्त नहीं होता है श्राकुलता उहती है

प्राप्त हुए पीछे फिर वियोग होने पर खेद होता है। भोगते २ तृष्णा बढ जाती है तब नए नए विषयों के लिए महान प्रयास करना पड़ता है। तृष्णा के वशीभूत हो घोर परिश्रम भी करना पड़ता है। अनेक प्रकार के आरम्भों में व देश परदेश में गमन में उपयुक्त होना पड़ता है इसीलिए कहा है कि जहां तृष्णा है वहां सदा ही परिश्रम है व खेद है व चिन्ता है तथा जैसे नदी में तरंगें उठा करती हैं वैसे तृष्णारूपी नदी में भय की तरंगें सदा रहती हैं। इष्ट पदार्थों को कोई बिगाड़े नहीं, कोई रोगादि न हो, परएा न हो, चोर चोरी न कर ले जाय, मरगा के पीछे नरकादि न हो, कोई ग्रकस्मात् न हो जाय इत्यादि इहलोक पर-लोकादि मात तरह के भय से निरन्तर ग्रन्तरङ्ग पोड़ित रहता है। ऐसे खेद व भय से भरी हुई तृष्णारूपी नदी को ग्रपने वीतरागमई तीव्र ध्यानरूपी तेज से सुखा डाला । जैसे ज्येष्ठ ग्राषाढ़ के मास में सूर्य की किरगों बहुत तेज होती हैं, उनसे बड़ी २ निंदयों का जल सूख जाता है इसी तरह अपने आत्मध्यानरूपी सूर्य की किरगों का तेज फैलाया जिससे तृष्णा को जला डाला । तृष्णा की उत्पत्ति का कारण परिग्रह है। इसलिये ग्रापने संन्यास धारण करके अन्तरंग बहिरंग दोनों ही प्रकार के परिग्रह का त्याग कर दिया। मिथ्यात्व, क्रोध, मान, माया, लोभ, हास्यादि नौ कषाय ये १४ प्रकार ग्रन्तरंग परिग्रह व क्षेत्र मकान वस्त्रादि १० प्रकार बाहरी परिग्रह का त्याग कर दिया, सर्व पर-वस्तु से ममता हटाई। ग्रात्मीक ग्रानन्द का श्रद्धान किया। इन्द्रिय सुख दुःख रूप है ऐसी ग्रास्था जमाई। ग्रपने श्रात्मा के ज्ञान दर्शन सुख दीर्थाद गुर्गों को ही ग्रपना धन जाना। ग्रपनी ग्रात्मानुभूति तियाको ही रसने योग्य ग्रपनी ग्रद्धांगिनी माना । जगत में परमाणुमात्र भी मेरा नहीं है ऐसा परम त्यागभाव घारण किया और एकान्त में निवासकर धर्मध्यान व गुवलध्यान की उत्कृष्टता को पाकर तृष्णा के मूलभूत मोहनीय कर्म को श्रौर फिर ज्ञानवरणादि कर्म को संहार कर डाला और परम उत्कृष्ट केवलज्ञानादि का तेज प्राप्त कर लिया, जो तेज मोक्षावस्था में सदा ही बना रहता है। पिरग्रह ही ग्राकुलता का मूल है। ग्रापने परिग्रह को त्यागकर हो ध्यान किया। इसीलिये निराकुल ध्यान के द्वारा तृष्णा का श्रंश मात्र भी बाकी नहीं रवला। ज्ञानार्णवजी में संगत्याग को तृष्णा के जीतने के लिए ग्रावश्यक बताया है-

> प्रसुमात्रादिप ग्रन्थान्मोहग्रंथिदृं हो भवेत्। विसर्पति ततस्तृष्णा यस्यां विश्वं न शांतये ॥ २०॥

भावार्थ-परमाणु मात्र भी परिग्रह की मूर्छा से मोह की गांठ रह हो जाती है।

जव तृष्णा बढ़ती है तो उसकी शान्ति समस्त जगत के पदार्थों से भी नहीं हो सकती। इसलिए साधुपद में परिग्रह का त्याग ग्रावश्यक कहा है।

> सर्वसङ्गपरित्यागः कीर्त्यते श्रीजिनागमे । यस्तमेवान्यथा ब्रुते स होनः स्वान्यवातकः॥ २२ ॥

भावार्थ — श्री जिनागम में सर्व परिग्रह का त्याग बताया गया है। जी इससे विश्द्ध कहे कि परिग्रह सहित भी ध्यान की उत्तमता हो सकेगी वह हीन भाव वाला ग्रपना व परका घात करने वाला है। इसलिये संयमी ऐसा होता है—

विजने जनसंकीणें सुस्थिते दु:स्थितेऽपि वा । सर्वताप्रतिवद्धः स्यात्सयमी सगवजिसः । १४॥

भावार्थ — जो संयमी परिग्रह त्यागी है वह चाहे निर्जन वनमें रहे चाहे जनसमुदाय में श्रावे व साता में रहे या श्रसाता में रहे वह सर्वत्र मोह से वद्ध नहीं होता है। श्रापने परिग्रह का त्यागकर दिया इसीलिए श्रापने तृष्णा का विजय किया, यह श्रसिप्राय है।

#### पद्धरी छन्द

है खेद ग्रम्बु भयगण तरेंग, ऐसी सरिता तृष्णा ग्रसंग । सोखी ग्रभंग रविकर प्रताप, हो मोक्ष तेज जिनराज ग्राप ॥ ६५ ॥

उत्थानिका—शङ्काकार कहता है कि भगवान की जो स्तुति करते हैं उनकी वि लक्ष्मी देते हैं, जो निन्दा करते हैं उनको दरिवता देते हैं तब जिनराज में धीर फलवाता क कर्तारूप ईश्वर में वया धन्तर रहा ? उसका समाधान करते हैं—

सुहत्त्विय श्रीसुभगत्वमश्नुतै, द्विषन् त्विय प्रत्ययवत्प्रलीयते । भवानुदासीनतमस्तयोरिष, प्रभी परं चित्रमिदं तवेहितम् ॥ ६६ ॥

ग्रन्वयार्थ—(प्रभो) है जिनेन्द्र (स्विय मुहत्) श्रापमें जो भक्तिचान होता है श्रधीर पर्म प्रेम से जो श्रापके गुर्गों को स्मर्ग करता है यह (श्रीमुभगत्वम्) लक्ष्मी के बल्लम-पने को श्रयात् श्रनेक ऐश्वर्य सम्पदा को (श्रव्युने) प्राप्त करता है ( स्विय हिपन् ) व श्री श्रापने होय करता है, श्रापकी निन्दा करता है ऐसा मिथ्यादष्टी जीव (प्रत्ययवन्) व्याकरण के नियमानुमार प्रत्यय के लोप के समान (प्रलीयते) नाश को प्राप्त होजाता है—दुर्गति में दुःख उठाता है। (भवान्) ग्राप तो (तयोः ग्रिप) उन दोनों पर भी (उदासीनतमः) ग्रत्यन्त ही उदासीन रहते हैं। ग्राप तो जरा भो उन पर राग व द्वेष नहीं करते हैं (इदं तव इहितम्) यह ग्रापकी चेष्टा [परंचित्र] वड़ी ही ग्राश्चर्यकारी है।

भावार्थ- यहां यह बताया है कि वीतराग सर्वज्ञ भगवान ग्रपने ग्रात्मीक ग्रानन्द में मगन रहते हैं, उनका ग्रात्मा स्वरूप की स्थिति से किचित् भी विचलित नहीं होता है। जगत में अनेक भव्यजीव तो आपकी बड़ी ही भक्ति करते हैं -खूब पूजा करते हैं और यह देखने में ब्राता है कि ने लक्ष्मीवान व ऐश्वर्यवान हो जाते हैं तथा जो कोई ग्रज्ञानी श्रापको नहीं पहचानते हैं वे घ्रावकी निन्दा भी करते है उनको जगत में क्लेश हुग्रा ऐसा जानने में म्राता है। स्राप तो भक्त पर प्रसन्न होते नहीं, निन्दा करने वाले पर स्रप्रसन्न होते नहीं फिर यह क्या कारण है जो गुणानुवाद गाते हैं वे सुखी होते हैं व जो निन्दा करते हैं वे दुःखी होते हैं। इसका मर्म यह है जैसािक श्री जिनेन्द्र भगवान ने बताया है। अपने अपने भावों के अनुसार संसारी जीव पुण्य तथा पाप बांघते हैं। जब भक्तिरूप शुभोपयोग होता है तब पुण्यकर्म का मुख्यता से बन्ध होता है, जब सच्चे धर्म व धर्म के नायक व धर्म के ग्रादर्श से द्धेष होता है तब परिगाम में प्रशुभोपयोग हो जाता है-उससे पाप का वंध होता है। यह वंज्ञानिक नियम है कि जब गर्मी होगी तब पानी का भाप प्रवश्य वन जायगा। वैसे ही जब जीव के भीतर श्रशुद्ध भाव होंगे तब कर्म का बंध श्रवश्य होगा, चाहे कोई चाहे या न चाहे। इसी तरह जब कर्मों का उदय वाहरी निमित्तों के अनुकूल ग्राता है तब सुख व दु:ख को सामग्री का सम्बन्ध प्राप्त हो जाता है। इसी तरह जैसे भोजन व श्रौषधि व रोगिष्ट पदार्थ उदर में स्वयं पक करके निरोगता व सरोगता का फल दिखलाते हैं या मादक पदार्थ भोतर जाकर ध्यान को बावला कर देते हैं इसी तरह कर्म स्वयं पककर उदय आते हैं तव मुख तथा दुःख मोहके कारगसे ग्रनुभवमें ग्राता है। यह वस्तुका स्वभाव है। खेती करनेसे स्वयं पकतो है,पाप पुण्य बंबनेके पीछे स्वयं पककर फल दिखलाते हैं। इसतरह संसारीजीव श्रापहो कर्ता तथा भोक्ता होरहे हैं। भगवान जिनेन्द्र पूर्ण वीतरःग हैं। वे न किसीको सुख देते हैं न दुःख देते हैं तथापि उनकी भक्ति करनेसे हम ग्रपना परम लाम उठा लेते हैं। प्रभु मात्र उदासीन रहते हैं,हम उनको ग्रपनी सेवा के कार्य में निमित्त मान लेते हैं तथा वे वड़े भारी प्रवल निमित्त हो जाते हैं जिससे हम परम पुण्य का वंच करलेते हैं। उसीके फल से यहां व परलोक में ऐरवयं का लाभ करते हैं। कोई ईश्वर परमात्मा हमको मुख तथा दुःख नहीं

देता है। ऐसा यदि मानोगे कि कोई ईश्वर सुख देता है तो वह ईश्वर बड़ा प्रपंची ही जायगा तथा वह रागद्धे थी होकर संसारी आत्मा के समान हो जायगा। सो जो कोई वीत-राग नित्यानन्दमई परमात्मा होता है वह विलकुल समभाव में रहता है। कोई प्रशंसा करो तो प्रसन्न नहीं होता। आप तो ऐसे ही परम उदासीन परमात्मा हैं। तथापि हम तो अपना हित आपसे कर ही लेते हैं। यही एक आश्चर्यकारो वात बाहर से मालूम पड़ती है परन्तु वस्तु स्वभाव की अपेक्षा से यह एक साधारण नियम है। जैसे शास्त्र पढ़के हम स्वयं ज्ञान करलेते हैं वैसे जिनेन्द्र की पूजन करके व उनको स्तुति करके हम स्वयं पुण्य बांधकर या वीतराग आत्मीक भाव बढ़ाकर अपना परम हित कर लेते हैं।

# श्री नागसेन मुनि ने तत्त्वानुशासन में कहा है-

गुह्रपदेशमासाद्य घ्यायमानः समाहितैः । श्रनन्तर्शाक्तरात्मा यं मुक्ति भुक्ति च यच्छति ॥ १६६ ॥ घ्यातोऽर्हत्सिद्धरूपेण चरमांगस्य मुक्तये । तद्घ्यानोपात्तपुण्यस्य स एवान्यस्य भुक्तये । १६६ ॥ ज्ञान श्रीरायुरारोग्यं तुष्टिपुष्टिं पुर्वेर्षृ तिः । यत्प्रशस्तिमहान्यच्च तत्तद् घ्यातुः प्रजायते ॥ १६८ ॥

भावार्थ—जो पुरुष उपदेश पाकर समाधान चित्त हो श्रात्मा का ध्यान करते हैं उनको यह अनन्त शक्तिवाला आत्मा मुक्ति व भुक्ति दोनों देता है। अग्हन्त या सिद्ध का स्वरूप ध्यान में लेकर जो ध्यान करते हैं, यदि वे तद्भव मोक्षगामी हुए तो वे कमं काट कर मोक्ष चले जाते हैं और यदि ऐसे न हुए तो महान पुण्य अपने विशुद्ध नावों से यांध लेते हैं जिससे उनको जगत के भीतर इन्द्र व चक्रवर्ती आदि के भोग प्राप्त हो जाते हैं। जो सच्चे प्रेम से ध्यान करते हैं उनके ज्ञान की वृद्धि होती है। उनको पुण्य के वंध होने से आगामी लक्ष्मी, दीर्घ आयु, आरोग्य, संतोष, बलवानपना, शरीर सुन्दरता, धंयं व भीर भी जो जो अच्छी २ वस्तुयें हैं सो सब मिल जाती हैं। परिगामों की अपूर्व महिमा है। यह जीव अपने ही परिगामों से अपना भला कर लेता है व अपने परिगामों से अपना भला कर लेता है – परपदार्थ मात्र निमित्त कारगा है—

### पद्धरी छन्द

तुम झेन करें वे पन लहत, तुम होप करें हो नाशवन्त । सम दोनों पर हो बीतराम, तुम बारत हो घदभुत मुहाग । ६६ ॥ उत्थानिका—यदि भगवान उदासीन होकर भी स्तुति किये जाने पर स्तुतिकर्त्ता को विशेष फल प्राप्ति में कारण हैं तब हम क्या भगवान का महात्म्य वर्णन कर सकते हैं।

त्वमीदृशस्तादृश इत्ययं मम, प्रलापलेशोऽल्पमतेर्महामुने ! ग्रशेषमाहात्म्यमनीरयन्नपि, शिवाय संस्पर्श इवामृताम्बुधेः ॥७०॥

ग्रन्वयार्थ—(महामुने!) हे महामुनि (त्वम ईहशः ताहशः) ग्राप ऐसे हैं वैसे हैं (इति ग्रयं) यह जो कुछ (ग्रल्पमतेः मम प्रलापलेशः) मुक्त श्रल्प बुद्धि का कथन है वह (ग्रशेषमाहात्म्यम ) ग्रापके सम्पूर्ण महात्म्य को (ग्रनीरयन् ग्रिप) न कह सकता हुग्रा (ग्रमृतांबुधेः संस्पर्श इव) ग्रमृतमई समुद्र के स्पर्श मात्र से जैसे सुख होता है वैसे (शिवाय) मोक्ष सुख देने में निमित्त है।

भावार्थ-जैसे ग्रमृत से मरे हुए समुद्र के स्पर्शन मात्र ही से प्राग्गी को सुख होता है उसमें प्रवगाहन होने की तो बात ही क्या है, उसी तरह मैं ग्रह्प बुद्धि हूं, ग्रापके सर्वगुणों का यथावत् ज्ञान करने को ग्रसमर्थ हूँ तोभी जो कुछ मैं दूटे फूटे शब्दों में ग्रापके गुणानुवाद का एक श्रंश मात्र करता हूं उससे तो मेरा कल्याण ही होगा। यह मैं उसी तरह प्रतीति रखता हूं। क्योंकि ग्रापने ही बताया है कि मुख्य श्रद्धा व रुचि है। मैं तुच्छ ज्ञानी होकर प्रापमें जो ग्रपनी गाढ़ श्रद्धा रखता हूं कि श्राप ही सच्चे पूज्य परमात्मा हैं. ग्राप ही बीतराग सर्वज्ञ हैं. ग्राप परम उदासीन हैं तथापि जो ग्रापको श्रद्धा करते हैं उनके परिगाम निर्मल हो जाते हैं ऐसा जानकर में श्रापकी भक्ति में लगा हुआ हूं। मुभे विश्वास है कि हे महामुनि ! श्रापकी भक्ति मोक्षमार्ग में प्रेरित करनेवाली है, श्रापकी भक्ति संसार समुद्र में तारने के लिये नौका के समान है। श्रापकी भक्ति भक्तवंत को तुर्त ही ग्रानन्द को देनेवाली है। ग्रापकी भक्ति ग्रात्मा में ग्रपूर्व साहस वढ़ानेवाली है। श्रापको भक्ति पाप के मैल को काटनेवाली है। इस तरह विश्वास करके मैं श्रापकी मिक्त करता हूं। वास्तव में श्राप तो गुण के समुद्र हैं, श्रापकी महिमा तो वचन श्रगोचर है। जो श्रापके समान ही प्रत्यक्ष ज्ञानो हैं वे ही श्रापकी महिमा को जान सकते हैं या चार ज्ञान के धारी गराधर मुनि कुछ एक ग्रंश मात्र पता पा सकते हैं। मैं तो ग्रहपनित व श्रुतज्ञान का धारी हूं। मैं कंसे आपके गुर्गों का ग्रंश भी समभ सकता हूं ? ज्ञान न होते हुए भी मुक्ते विश्वास है कि आपकी स्तुति मेरे आत्मा के लिये परम सुखदाई होगी।

भावार्थ-यहां धर्मनाथ भगवान का श्रहीतपद में तीर्थङ्करपने का महातम्य प्रगट किया है। जैसे पूर्णमासी का चन्द्रमा मेघ पटलादि से व राहु के विमान ग्रादि से किसी तरह आच्छादित न होता हुआ तथा चारों तरफ अनेक नक्षत्र व तारागराों से वेढ़ा हुआ श्राकाश में श्रद्भुत रमगोक शोभा को फैलाता है, उसी तरह है भगवन् ! श्राप इन्द्र द्वारा निर्मित समवसरएा के भीतर पूर्ण ज्ञान ग्रौर शान्ति के समुद्र ग्रद्भुत चन्द्रमा प्रकाशमान होते हुए, भ्रापके चारों तरफ बारह सभाएं लगी हैं उनमें देवतागरा व भ्रनेक मानवगरा भव्यजीव बैठे हुए व स्रापकी तरफ ध्यान लगाए हुए वास्तव में नक्षत्र व तारा-गर्गों की उपमा विस्तार रहे हैं। भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिषी श्रीर कल्पवासी इन चार प्रकार देवों की बहुत ही सुन्दर देवियां चार सभाग्रों में विराजित हैं। ग्रन्य चार सभाग्रों में येही चार तरह के देव रत्नमई मुकुटों को दैदिप्यमान करते हुए तिष्ठे हैं। एक सभा में साधुगरा श्रपनी वैराग्यमई मुद्रा से शान्ति का सागर विस्तार रहे हैं। एक सभा में सर्व ग्रायिका एवं श्राविक।एँ बड़ो हो भक्ति व विनय से मौन बैठी हुई मगवान की वाणी के सुनने की प्रतीक्षा कर रही हैं। एक सभा में सर्व मनुष्य भव्य जीव ध्रपने जन्म को कृतार्थ मानते व बारबार श्री जिनेन्द्र का शान्त मुख ग्रवलोकन करते हुए विराजित हैं। एकसभा में सिंह, व्याघ्र, हिरगा, बैल, गाय, मोर, तोते, काग. हाथी, मुरगे, घोड़े, बकरे, ऊँट, सर्प स्रादि पन्चेंद्रिय सैनी पशु अपनी स्रशुभ तिर्यंच गित से रक्षा पाने के लिये व भगवान का दर्शन करके अपना नीचपना टलता जानते हुए बड़े ही निर्वेर भाव से एक-चित्त हो कार की बनी मूर्तियों के समान निश्चल तिष्ठ रहे हैं। मुख्य साधु श्री गराधर देव तो ग्रापके निकट ही हैं। इस तरह की शोभा ग्राप ऐसे तीर्थं ड्रारों की भक्ति में ही इन्द्र करता है। स्रापही के द्वारा श्रद्भुत ऐसी वाग्गी प्रगट होती है जिसको सर्व पशु पक्षी, मानव, देव ग्रपनी २ भाषा में समक्त जाते हैं। ऐसे पूर्ण परमातमा धर्मरूपी चन्द्रमा का दर्शन हमको सदा लाभ हो। ऐसी भावना स्वामी समन्तभद्रजी ने की है। पात्र केशरी स्तोत्र में कहा है-

सुरेन्द्रपरिकल्पितं वृहदनव्यंसिहासनं । तथाऽऽतपनिवारणत्रयमयोलसन्नामरम् ॥ वशं च भुवनत्रयं निरुपमा च निःसंगता । न संगतिमदं द्वयं त्विय तथापि संगच्छते ॥६॥

भावार्थ—इन्द्र ने जो समवसरएा की रचना की है उसमें ग्रापके विराजने की महान व ग्रमूल्य सिंहासन ग्रद्भुत शोभा दे रहा है. भवाताप निवारएा से रक्षा करने के चिह्न रूप तीन छत्र खूब दैदीप्यमान हैं, चौसठ चमर देवों द्वारा ढ़रते हुए मानो निर्मल

गंगा नदी ही आपकी सेवा दोनों तरफ से कर रही है। श्रापने तीन लोक के प्राणियों को वशमें कर निया है, वे सब बड़े २ पुरुष व नारियां अपके पास आकर एकत्र होगये हैं। इतनी सामग्री का संगम होते हुए ग्राप पूर्ण तरह से वीतराग हैं—असंग हैं। क्या ही उपमा रहित अपूर्व उदासीनता है! परिग्रह और अपरिग्रह दोनों का संग अन्य किसी साधु में नहीं हो सकता परन्तु यह आपकी ही आश्चर्यकारी महिमा है जो दोनों ही बातें एक साथ चमक रही हैं।

### स्विणी छन्द।

देव मानव भविकवृत्दसे सेवितं, बुद्ध गणघर प्रपूजित महाशोभितं। जिस तरह चन्द्रमा नभ सुनिर्मल लसे, तारका वेष्ठित शांतिमय हुल्लसे। ७२।

उत्थानिका— शंकाकार कहता है कि सिंहासनादि विभूति के होते हुये आपके चीतरागता कैसे हो सकती है व आप हिरहरादि से विशेष क्यों हैं इसी का समाधान करते हैं—

प्रातिहार्यविभवैः परिष्कृतो देहतोऽपि विरतो भवानभूत्। मोक्षमार्गमशिषञ्चरामराञ्चापि शासनफलैषगातुरः॥७३॥

श्रन्वयार्थ—[भवान्] ग्राप [प्रातिहार्यविभवैः] सिंहासनादि श्राठ प्रातिहार्यो की विसूति से [परिष्कृतः] श्रुँगारित हो तथापि [देहतः ग्रपि] शरीर से भी ग्राप [विरतः ग्रभूत्] विरक्त हो। ग्राप [नरामरान्] मानव व देवों को [मोक्षमार्गम्] रत्नत्रयमई मोक्ष मार्ग का [ग्रशिषन् ग्रपि] उपदेश करते हुये भी [शासनफलैपणातुरः न] ग्रपने उपदेश के फल की इच्छा से जरा सो ग्रातुर न हुए।

भावार्थ—सिंहासन, छत्र, चमर, शरीर प्रभा मण्डल, दुन्दुभि वाजों का वजना, पुष्पों की वृष्टि होना, ग्रशोक वृक्ष का निकट होना तथा दिव्यध्वनि का प्रकाश इन ग्राठ प्रातिहार्यों से ग्राप शोभायमान हैं तथापि ग्रापका राग इन पदार्थों में नहीं है। क्योंकि श्रापने मोह कर्म का तो बिलकुल क्षय कर डाला है, ग्राप तो पूर्ण वीतराग हैं। ग्रापको ग्रपने शरीर ही का कुछ राग नहीं है। तब ग्रीर पर कैसे हो सकता है? यह ग्रापकी भद्भुत नीतरागता है। इन्द्र ग्रपनी भक्ति से समवसरण की रचना करता है। ग्रापको

उससे कोई प्रयोजन नहीं है और परिग्रह का सम्बन्ध तबही होता है जब राग सहित भाव हो। सो ग्रापके ग्रसम्भव है। ग्रापकी सारी चेष्टा ही इच्छा रहित भव्य जीवों के पुण्य उदय की प्रेरणा से व ग्रापके शरीरादि नामकर्म के उदय से होती रहती है। ग्रापका विहार होता है। वाग्गी का प्रकाश होता है। तथापि भ्रापके कुछ भी राग नहीं होता है। ग्रापकी वाग्गी से सच्चा मोक्षमार्ग भी प्रकाशित होता है। तथापि ग्रापके भीतर यह चिंता व ग्राकुलता व ग्रभिमान नहीं होता है कि हमारे उपदेश से कोई भव्यजीव सुधरें। प्रापको न उपदेश देने की इच्छा है न उपदेश के फल पाने की इच्छा है। श्रापतो परम वीतराग हैं । बहुधा ग्रत्पज्ञानी उपदेशकगर्ग उपदेशदेकर तुर्त यह चाहते हैं कि इनका कुछ फल हुग्रा या नहीं। यदि कोई तुर्त फल न हुआ तो उपदेश देना निरर्थक समभ बन्द कर देते हैं। यह बड़ी भूल हैं। जैसे किसान खेत में पानी सींचता है,बीज बोता है,यह भी जानताहै.विश्वास रखता है कि फल समय पाकर श्रवश्य लगेंगे। यदि श्रन्तराय का उदय न हुन्ना। उसीतरह दाताको साम्यभाव से सच्चा धर्मोपदेश देना चाहिये। तुर्त फल की ग्राशासे ग्रातुर न होना चाहिये। जैसे बीज यदि पृथ्वी में जमेगा श्रौर विघ्न वाधाश्रों से बचेगा तो श्रवश्य फलदाई होगा,इसी तरह यदि उपदेश श्रोतास्रों के दिलोंमें जमेगा स्रौर उनका तीव्र मिथ्यात्व कषाय बाधक न होगा तो वे अवश्य सफल होंगे, मोक्षमार्ग को पाकर अपना हित करेंगे। साम्य-भाव से उपदेश यथार्थ करना ही वक्ता का उद्देश्य है। फल के लिए कभी स्राकुलित न होना चाहिये।

म्राप्तस्वरूप में कहा है-

के बलज्ञानबोधेन बुद्धवान् स जगत् त्रयम् । धनन्तज्ञानसंकीर्णं तं तु बुद्धं नमाम्यहम् ।।३६।।

भावार्थ-जिसने केवलज्ञान रूपी बोध से तीन जगत के प्राश्मियों को ज्ञान प्रदान किया है उस श्रनन्तज्ञान से परिपूर्ण बुद्ध श्राप्त को नमस्कार करता हूं।

सृग्वनी छन्द

प्रातिहारज विभव भ्रापके राजती । देह से भी नहीं रागता छाजती ॥ देव मानव सुहित मोक्षमग कह दिया । होय ज्ञासनफलं यह न चितमें दिया ॥ ७३॥

उत्थानिका—यदि श्राप शासन के फल से श्रातुर न भए तो श्रापने किसिति विहारादि किया उसका समाधान करते हैं—

# कायवाक्यमनसां प्रवृत्तयो नाऽभवंस्तव मुनेश्चिकीर्षया । नासमीक्ष्य भवतः प्रवृत्तयो धोर तावकमचिन्त्यमीहितम् ॥ ७४ ॥

श्रात्वयार्थ— (तव मुनेः) ग्राप प्रत्यक्ष ज्ञानी हैं। ग्रापकी (कायवाक्यमनसः प्रवृत्तयः) मनं, वचनं, काय को प्रवृत्तियां (चिकीर्षया) श्रापकी करने की इच्छापूर्वक (न श्रभवन्) नहीं हुई (न) (भवतः प्रवृत्तयः) श्रापकी चेष्टायें (श्रसमीक्ष्य) ग्रज्ञान पूर्वक हुई। (धोर) हे धीर! [तावकम ईहितम श्रचिन्तम्] श्रापकी क्रिया का चितवन नहीं हो सकता, श्रापका कार्य श्रचिन्त्य है।

भावार्थ-तीर्थङ्कर भगवान के मोहका सर्वथा नाश होगया है इसलिए उनके ग्रात्मा रूपी समुद्र को रागद्वेष की कल्लोलें ग्राघात नहीं पहुंचा सकती है, किंचित् इच्छा नहीं हो सकती है। तो भी अरहन्त अवस्था में जो मन वचन काय के योगों का हलन चलन होता है वह कर्मों के उदय का कारण है। भ्रापके स्वयं तीर्थङ्कर नाम कर्म का, विहायोगित नाम कर्म का, स्वर नाम कर्म का, शरीर नाम कर्म का उदय है; इन कर्मों की अन्तरङ्ग प्रेरगा से श्रौर बाहर में भव्यजीवों के पुण्य के उदय की प्रेरिंगा से श्रापका विहार होता है व श्रापंका उपदेश होता है। तथा द्रव्य मन का परिरामन होता है। भाव मन जो सकत्प विकल्प रूप है वह श्रापके पास बिलकुल नहीं है, क्योंकि मतिज्ञान व श्रुतज्ञान का भी ग्रभाव है, मन द्वारा विचार करने की जरूरत नहीं है। जब वहां केवल केवलज्ञान सूर्य का प्रकाश है तब ग्रल्पज्ञान की कोई जरूरत नहीं है। हरएक कार्य के होने में या तो कर्मों का उदय मात्र कारण होता है या उसके साथ पुरुष को इच्छा भी कारण होती है। आपके इच्छा होना तो श्रसम्मव है। परन्तु चार श्रघातीय कर्मों का उदय विद्यमान है जो बरावर अपना काम कर रहे हैं। नाम कर्म के कारगा से ही मन, वचन काय के योगों का हलन चलन होता है। प्रायु कर्म से शरीर में स्थिति है। गोत्रकर्मसे उच्चपना प्रगट है। वेदनीय कर्म से समवसरए। दि विभूति का संयोग है। प्रायः देखा जाता है कि हरएक मानव में मन वचन काय की प्रवृतियें बिना इच्छा के भी हो जाती हैं। एक मानव मनमें संकल्प करके बैठा है कि मैं सामियक करूंगा तथापि विना चाहे अनेक विचार मनमें उठ जाते हैं। रात्रि को सोते २ वचन निकल जाते हैं। बड़वड़ाना हो जाता तथा विना चाहे श्वास चला करता है। शरीर में मोजन का पाचन होता है रस,रुधिर, मांस,वीर्य ग्रादि वनता है। इन्द्रियों में पुष्टता हो जाती या बिना चाहे रोगादिक हो जाते हैं। केश काले से सफेद हो

जाते हैं। जिधर जाने की नित्यप्रति ग्रादत हो उधर बिना चाहे भी गमन हो जाता है। रात्रि दिन ग्रनिगनती शरीर की क्रियायें हमारी बिना इच्छा के हो जाती हैं। इसी तरह पुद्गल की शक्तिसे ग्रनेक कियायें बिनाकेवली भगवानके होजाती हैं। सर्वज्ञके भीतर त्रिकाल व त्रिलोक का ज्ञान है, इसलिए ग्रज्ञानपूर्वक कोई किया नहीं होती। वे सब जानते हैं क्या होरहा है, परन्तु उन कियाग्रों के करने की पहले इच्छा करें, फिर किया हो,यह क्रम ग्रनत-बल धारी केवली में ग्रावश्यक नहीं है। हम ग्रल्पज्ञानी ग्रल्पबली हैं, हमारे विचार में तीर्थ-द्वार को महिमा नहीं ग्रा सकती है। तो भी तीर्थन्त्रुर की प्रवृत्ति कर्मों के उदय होने के कारगा ग्रसम्भव नहीं है, यह पूर्णपने निश्चित है।

तीर्थं कर का स्वरूप ग्रनगारधर्मामृत में पं० ग्राशाधर भी कहते हैं-

यो जन्मान्तरतत्त्वभावनभुवा बोधेन बुद्घ्वा स्वयं । श्रेयो मार्गमपास्य घातिदुरितं साक्षावशेषं विदन् ।। सद्यस्तीर्थंकरत्वपवित्रमगिरा कामं निरीहो जगत् । तत्त्वं शास्ति शिवाधिभिः स भगवानाप्तोत्तमः सेव्यताम् ।।१५।२

भावार्थ—जिसने पूर्वजन्म के आत्मतत्त्व की भावना के द्वारा होने वाले ज्ञान से स्वयं मोक्षमार्ग को जाना और ध्यान के बल से सर्व घातिया कर्मों का नाश करके साक्षात् सर्व पदार्थों को जान लिया और तीर्थंकर नाम विशेष पुण्यकर्म के उदय से प्रगट हुए अपनी वागी के द्वारा बिना इच्छा के ही जगत को सच्चे तत्त्व का उपदेश किया वही मगवान सर्व से श्रेडठ आप्त परमात्मा है। मोक्षािथयों को उनहीं की सेवा करनी उचित है।

### स्मिवणी छन्द

ग्रापकी मन वचन कायकी सब क्रिया। होय इच्छा बिना कमंकृत यह क्रिया। हे मुने ज्ञान बिन हैं न तेरी क्रिया। चित नहीं करसके भान धट्भुन किया।। ७४॥

उत्थानिका—जैसे दूसरे मनुष्यों की काय ग्रादि की प्रवृत्ति इच्छा पूर्वक देखी जाती है वैसे भगवान के मी होनी चाहिये,ऐसा कहने वाले का समाधान करते हैं-

मानुषीं प्रकृतिमध्यतीतवान् देवतास्विष च देवता यतः । तेन नाथ परभाऽसि देवता श्रेयसे जिनवृष!प्रसीद नः ॥ ७५ ॥ ग्रन्वयार्थ—[यतः] क्योंकि ग्रापने [ भानुषीं प्रकृति ] साधारण मनुष्य के स्वभाव को [ ग्रभ्यतीतवान् ] उल्लंघन कर लिया है। तथा [ देवतासु ग्रिप ] जगत के सब देवों में भी ग्राप पूज्य हैं [ नाथ ] हे नाथ ! (तेज ) इस कारण से ग्राप (परम देवता ग्रिस ) सर्वोत्कृष्ट देव हैं (जिनवृष ) हे धर्मनाथ जिनेन्द्र ! (श्रेयसे ) मोक्ष के लिये (नः प्रसीद ) हम लोगों पर प्रसन्न हुजिये।

भावार्थ-यहां यह बताया है कि हे श्री धर्मनाथ भगवान ! म्राप साधारण मनुष्य नहीं रहे, भ्राव तो परमात्म पद में होगए, भ्रापकी किया साधारण मानदों से नहीं मिल सकती है। साधारण मानव मित, श्रुतज्ञानी व ग्रल्पबली, इन्द्रिय द्वारा काम करने वाले, दिनरात इच्छावान् कषाय ग्रसित होते हैं। श्राप पूर्ण केवलज्ञानी हो, श्रनन्तवली हो, श्रतीन्द्रिय ज्ञान से काम करने वाले हो. दिनरात इच्छा रहित हो, कषाय को चूर्ण करके परम वीतराग हो । स्राप तो योगियों के भी ईश्वर हो । बड़े-बड़े योगे। प्रात्मध्यान के बल से अनेक ऋद्धि सिद्धि प्राप्त कर लेते हैं। आत्मध्यान की ऐसी ही कोई अपूर्व महिमा है। तब ग्रापमें यदि इच्छा बिना ग्रापके योग द्वारा कुछ कियायें हों व ग्राप साधारण मानवों के समान बिना भोजनपान किये व निद्रा लिए सदा ही जागृत रहें व स्वरूप मस्त रहे तो इसमें कोई ग्रर्थ नहीं है। ग्रापके लाभांतराय कर्मका नाश होगया है इसलिए ग्रापके शरीर को पुष्टिकारक स्राहारक वर्गगा का नित्य स्रापके शरीर में प्रवेश होती है जिससे स्रापके शरीर की स्थित रहती है। ग्राप प्रनन्त बली हैं, ग्रापको यह निर्वलता कभी मालूम नहीं हो सकती है कि हम भूखे हैं। ऋष स्वरूप में सन्मुख होरहे हैं इसलिये श्राप ग्रास चलाकर खाने का उपयोग ही नहीं कर सकते हैं। न भिक्षावृत्ति करके साधु के समान गोचरी को जा सकते हैं। इन हीन कियाओं की ग्रापके लिए कोई जरूरत नहीं है। ग्राप जब वारहवें गुग्गस्थान में थे तब ही शरीर के धातु उपधातु बदलकर शुद्ध स्फटिक समान व कर्पूर के समान होगए व भ्रापका शरीर इतना हलका होगया कि सदा ही भ्राकाश में श्रन्तरीक्ष रहता है। उसको ग्राधार की जरूरत नहीं है। ग्रापको महिमा योगियों से भी ग्रगाध है। जगत में चार प्रकार के देव हैं वे सबही ग्रापको पूजते हैं। ग्राप तो मनुष्यों की बात वया देवताग्रों से भी अधिक हैं। श्रापमें देवताश्रों के ममान भी कभी भूख प्यास नहीं लगती है, न श्रापके कण्ठ में अमृत भरने से तृष्ति होती है। फिर सब देवता चौथे अविरत सम्पवत्व गुरास्थान से अधिक नहीं पा सकते, आप तो तेरहवें सयोग केवली जिन गुरास्थान में है। देवताश्रों का भरण होता है, श्राप तो जन्म मरण को जीत चुके हैं, श्राप तो मोक्षरूप हैं। इसलिए श्राप

#### नाराच छुन्द।

परम प्रताप घर जु शांतिनाथ राज्य बहु किया। महान शत्रु को विनाश सर्व जन सुखी किया॥ यतीश पद महान घार दया मूर्ति बन गए। श्राप ही से श्रापके कुपाप सव शमन भए॥७६॥

उत्थानिका—भगवान ने राज्य ग्रवस्था में जैसी विजय की वैसी ही विजय साधु पद में की, ऐसा कहते हैं।

चक्रेगा यः शत्रुभयंकरेगा, जित्वा नृपः सर्वनरेन्द्रचक्रम्। समाधिचक्रेगा पुनर्जिगाय, महोदयो दुर्जयमोहचक्रम्।।७७॥

ग्रन्वयार्थ—( यः नृपः ) जिस महाराज ने (शत्रुभयंकरेगा चक्रेगा) शत्रुग्नों को भयदाई चक्र के प्रताप से (सर्व-नरेन्द्रचक्रम्) सर्व राजाग्नों के समूह को (जित्वा) जीतकर चक्रवर्ती पद प्राप्त किया था ( पुनः ) पश्चात् साधुपद में ( समाधिचक्रेगा ) ग्रात्मध्यान रूपी चक्र से (दुर्जयमोहचक्रम्) जिसका जीतना कठिन है ऐसे मोह के चक्र को (जिगाय) जीत करके (महोदयः) महानपने को प्राप्त किया।

भावार्थ—यहां यह बताया है कि जो लोकिक कार्यों में बोर होता है वही परमार्थ में भी वीर होता है। श्री शांतिनाथ ने भरतक्षेत्र की छः खण्ड पृथ्वी सुदर्शन चक्र
रूपी दिव्य शस्त्र के प्रभाव से वश की ग्रीर चक्रवर्ती पद का निःकंटक राज्य किया।
बत्तीस हजार मुकुटबद्ध राजाग्रों पर ग्रपना ग्राधिपत्य जमाया था। वही सम्राट जव
वैराग्यवान हुए तब साधुपद में प्रमाद भाव त्यागकर निश्चल हो ऐसा एकाग्र श्रात्मध्यान
किया कि जिसके प्रताप से ग्रनादिकाल से चले ग्राए हुए व संसार में जींव को भ्रमण
का मूल कारण ऐसे मोह रूपी शत्रु का सहार कर डाला। प्रभु क्षपक श्रेणी पर ग्राल्ड
हुए ग्रीर दसवें गुग्गस्थान के ग्रन्त में मोह का एक परमाणु भी ग्रपने साथ शेष नहीं
रखा। मोह का नाग होते ही ग्रीर कर्मों की सेना तुर्त जोत ली जाती है। एक ग्रन्तमुंह्र्त क्षीग्ण मोह नाम बारहवें गुग्गस्थान में विश्राम करके प्रभु के ज्ञानावरण, दर्शनावरण ग्रीर ग्रन्तराय कर्मों का भी एक साथ क्षय कर डाला ग्रीर तेरहवें सयोग केवली
जिन गुग्गस्थान में पहुंच कर परमात्मा हो गए। वास्तव में वीतराग विज्ञानमय ध्यान
में ग्रपूर्व शक्ति है। बड़े २ पाप ध्यान से गल जाते हैं। इस ध्यान में वह शक्ति है जो
ग्रन्तमुंह्र्त तक लगातार हो जावे तो उतनी ही देर में यह जीव केवलज्ञानी हो। सकता है।

## तत्त्वानुशासन में कहा है-

घ्यातोर्हित्सद्धरूपेण चरमांगाय मुक्तये । तद् घ्यानोपात्तपुण्यस्य स एवान्यस्य भुक्तये ।।१६७॥

भावार्थ — ग्रहेंत व सिद्ध रूप से ग्रपने ग्रात्म का ध्यान करे ग्रीर वह तद्भव मोक्ष-गामी हो तो वह ध्यान मुक्ति देता है नहीं तो उस ध्यान के होते हुए जो महान पुण्य वन्ध होता है उससे दूसरे भव्य जीव को ग्रनेक भोगों की प्राप्ति होती है।

#### नाराच छन्द।

परम विशालनक्रते जु सर्व शत्रु भयकरं, नरेन्द्र के समूह को सुजीत चक्रवर वरं। हुए यतीश प्रात्मध्यान चक्र को चलाइया। धजेय मोह नाश के महाविराग पाइया ।।७०॥

उत्थानिका--सराग च वीतराग ग्रवस्था में भगवान् ने कौनसी लक्ष्मी पाई सो कहते हैं--

राजिश्रया राजसु राजिंसहो, रराज यो राजसुभोगतन्त्रः। स्रार्हन्त्यलक्ष्म्या पुनरात्मतन्त्रो, देवाऽसुरोदारसभे रराज ॥७८॥

श्रान्वयार्थ—[यः राजसिंहः] जो परम प्रतापशाली राजसिंह [राजसुभोगतन्त्रः] राजाग्रों के महा मनोहर भोगों के भोगने में स्वाधीन होते हुए [राजसु] राजाग्रों के मध्य में [राजिश्रया ] चक्रवर्ती पदों की लक्ष्मी से (रराज) शोभते हुए (पुनः) फिर जव श्रापने मोह नाश करके केवलज्ञान पाया तब (ग्रात्मतंत्रः) ग्रपने स्वरूप में मगन होते हुए श्राप (देवासुरोदारसभे) सुर धसुरों की बड़ी सभा के भीतर, (ग्रहंन्त्यतक्ष्म्या) ग्रहंन्त-पद की लक्ष्मी से (रराज) शोभते हुए।

भावार्थ—यहां पर भी शांतिनाथ भगवान की वीरता को भलकाया है कि स्वामी जब चक्रवर्ती पद में थे तब ग्राप नौनिधि, चौदह रत्न के स्वामी थे। निःकंटक व पूर्ण स्वतंत्रता से न्याय पूर्वक पांच इन्द्रियों के भोगों को भोगते थे। उस समय राजाग्रों की सभा लगती थी तब बत्तीस हजार मुकुटबढ़ राजा ग्रापकी विनय करते हुए विराजते थे। उनके मध्य में ग्राप सिहासन छत्रादि राज्य विभूति के विराजित होते हुए वड़ी ही शोभा को विस्तारते थे। जब ग्रापने ग्रपने ध्यान रूपी मुदर्शन चक्र के प्रताप से ज्ञानावरण, दर्शनावरण, ग्रन्तराय ग्रीर मोहनीय इन चार कर्मी का क्षय किया तब ग्राप परम स्वाधीन

होगए। ग्रापको ग्रात्मीक ग्रानन्द की विभूति के निरन्तर भोगने में कोई भी विघ्न नहीं बाकी रह गया, बस ग्राप स्वतन्त्रता से ग्रात्म रस के पान में नित्य ही मग्न होते भए। ग्रापकी ग्रद्भुत वीतरागता व केवलज्ञान महिमा से मोहित हो इन्द्रादिक देवों ने समव-सर्ग की रचना की, उसमें सिहासन छत्र चमरादि ग्राठ प्रातिहार्य व ग्रनेक शोभा तीर्थं कर पद की द्योतक रची। बारह सभाएं भी बनादी। ग्रपूर्व शोभा से मोहित हो सर्व ही देव—कल्पवासी, भवनवासी, व्यन्तर व ज्योतिषी तथा ग्रन्य मानव पशु सब ही बिना किसी भय व संकोच के ग्राते भए ग्रीर सभाग्रों में बैठते भए। उन सबके मध्य में ग्राप ग्रह्ति-पद की लक्ष्मी से विभूषित हो ग्रपूर्व शोभा विस्तारते हुए। वास्तव में ग्रह्तिपद की महिमा वचन ग्रगोचर है। ग्राप्तस्वरूप में कहा है—

शुद्धस्फिटिकसंकःश स्फुरन्त ज्ञानतेजसा । गणैद्वीदशिभियु वत घ्यायेवर्हन्तमक्षयं ॥५६॥ कल्याणातिशयैराढचो नवकेवललव्धिमान् । समस्थितो जिनो देवः प्रातिहार्यपतिः स्मृतः ॥५८॥

भावार्थ—जिसका शरीर शुद्ध स्फिटिक के समान प्रकाशमान है, ज्ञान रूपी तेज जिनके भीतर भलक रहा है, जिनका ग्रात्मा ग्रविनाशी है, जो बारह सभाग्रों से युक्त है ऐसे ग्रहित का ध्यान करों, जो ग्रनिक ग्रितिशयों से विराजित है। ग्रनन्त ज्ञान, ग्रनन्त दर्शन, ग्रनन्त दान, ग्रनन्त लाभ, ग्रनन्त मोग, ग्रनन्त उपभोग, ग्रनन्त वीर्य, क्षायिक सम्यवत्व व क्षायिक चारित्र इन नव केवल लिब्धियों से विभूषित हैं, जो पूजनीय जिनेन्द्र देव प्रातिहायं सहित समभाव में स्थित हैं, उनका ध्यान करों।

#### नाराच छन्द।

राजसिंह राज्यकीय भोग या स्वतन्त्र हो । शोभते नृषों के मध्ये राज्ये लक्ष्मि तन्त्र हो ।। पायके ग्रहुँत लक्ष्मि धापमें स्वतन्त्र हो । देव नर खदार सभा शोभते स्वतन्त्र हो ।।७ =।।

उत्थानिका--धीर भी सराग व वीतराग श्रवस्था में भगवान ने क्या किया-

यस्भित्रभूद्राजिन राजचक्रं, मुनौ दयादीधिति-धर्मचक्रम्। पूज्ये मुहुः प्रांजिल देवचक्रं, ध्यानोन्मुखे ध्वंसि कृतान्तचक्रम् ॥७६॥

श्रन्वयार्थ—( यस्मिन् ) जिस शांतिनाथ भगवान में ( राजिन ) राज्य ग्रवस्था में ( राजचक्र ) राजाश्रों का समूह ( प्रांजिल श्रभूत ) हाथों को जोड़े हुए सामने खड़ा रहता था, ( मुनौ ) साधु ग्रवस्था में ( दयादीधितिधर्मचक्रम् ) दयामई किर गों का धारी रत्नत्रयमई धर्मरूप चक्र वश होगया। ( पूज्ये ) पूजनीय ग्ररहन्त पद में ( देवचक्रं ) देवों का समूह ( मुहु: ) बार २ हाथ जोड़े हुए उपस्थित रहा तथा ( ध्यानोन्मुखे ) चौथे शुक्त ध्यान को ध्याते हुए ( ध्वंसिकृतान्तचक्रम् ) चार ग्रधातिया कर्मों का समूह नाश होकर मोक्षरमा ग्रापके सामने खड़ी होगई।

भावार्थ-यहां पर श्री शांतिनाथ भगवान की स्रपूर्व महिमा का वर्णन किया है। शांतिनाथ भगवान ऐसे प्रतापशाली थे कि जीवनभर मदा ही स्वाधीन व दूसरों से पूजनीक रहे। जिस समय ग्राप चक्रवर्ती थे उस समय ग्रापकी सभा में राजाश्रों के समूह हाथ जोड़े खड़े रहते थे। जब प्राप मुनि हुए तब अहिंसामई रत्नत्रप धर्म ने ग्रापका स्वागत किया। श्रथित् श्रापने मुनिपद का चारित्र बहुत ही उत्तम प्रकार से पाला। मन, बचन, काय से श्रीहंसा धर्म को पालते हुए न तो कोधादि कषायों से श्रपने श्रात्मा को मलीन किया और न किसी जीव के प्रार्गों की श्ररक्षा में प्रमाद किया। सांगोपांग मुनिधर्म को पाला। उस समय के वीतराग ध्यान के प्रभाव से जब है प्रभु ! ग्राप पूज्यनीक ग्ररहन्त हुए ग्रौर समव-सरगा में विराजे तब देवों का समूह ग्रापके सामने वार-वार प्राकर हाथ जोड़े नमस्कार करके खड़ा रहा। श्रौर जब श्रापने मोक्ष लक्ष्मी के लेने के लिए व्युपरतिक्यानिवर्ति नाम का चौथा शुक्लध्यान स्नाराधन किया तब उसके प्रभाव से श्रायु, नाम, गोत्र, वेदनीय चार शेष प्रघातिया कर्मों को भी नाश किया, तब मोक्षलक्ष्मी स्वयं प्रभुं के सामने श्राकर उप-स्थित होगई। इस एलोक में किव ने प्रभु के जीवन का अच्छा वर्णन कर दिया है। प्रभु ने धर्म अर्थ काम मोक्ष चारों पुरुषार्थ साधन कर लिये, राज्य करते हुए चक्रवर्ती व कामदेव पद में सर्व से ग्रधिक उत्कृष्ट ग्रर्थ व काम पुरुषार्थ साधा । मुनि पद में सर्वोतकृष्ट धर्म साधा, केवली-पद में मोक्ष को भी सिद्ध कर लिया। ग्रापके इस कथन से यह शिक्षा मिलती है कि हरएक बुद्धिमान मानव को इस संसार के क्षिशाक भोगों में लुव्धायमान न होना चाहिये। किन्तु ग्रात्मा के ग्रविनाशी मुख पाने का पुरुषार्थ करना चाहिये जिससे यह आत्मा सदा के लिए परम सुखी व स्वाधीन हो जावे। फिर कभी जन्म मरए। के प्रपंच में न पड़े। सार समुच्चय में कहा है--

संसारोहिग्निच्तानां निःश्रेयससुर्वेषिणाम् । सर्वसंगनिषृत्तानां धन्यं तेषां हि बोबितम् ॥ २२८॥ भावार्थ---उन हो मानवों का जीवन धन्य है जो इस ग्रसार संसार से चिन्न में वैराग्य घरते हैं-जो मोक्ष के ग्रतीन्द्रिय सुख के इच्छुक हैं व जो सर्व परिग्रह के त्यागी हैं।

#### नाराच छन्द

चक्रवित पद नृपेन्द्र चक्र हाथ जोडिया। यतीश पदमें दयाई घर्मचक्र वश किया। श्ररहन्त पद देव चक्र हाथ जोड नत किया। चतुर्थ शुक्लघ्यान कर्म नाश मोक्ष वर निया।। ५०।।

उत्थानिका-स्तुतिकार स्तुति के फल की चाहना करते हैं-

स्वदोषशान्त्याविहितात्मशान्तिः, शान्तेविधाता शरणं गतानाम्। भूयाद्भवक्लेशभयोपशान्त्यै, शान्तिजिनो मे भगवान् शरण्यः ॥ ८०॥

श्रान्तवार्थ—( भगवान् शान्तिः जिनः ) परम ऐश्वर्यवान इन्द्रादि से पूज्य श्री शान्तिनाथ जिनेन्द्र ( स्वदोषशांत्या विहितात्मशांतिः ) श्रापने ग्रपने रागादि दोषों को क्षय करके ग्रपने श्रात्मा में पूर्ण वीतरागता प्राप्त की है। ( शर्गा गतानाम् शांतेः विधाता ) व जो श्रापकी शर्गा में जाते हैं उनको श्रापके द्वारा शांति प्राप्त हो जाती है ( शर्ण्यः ) श्राप सर्व रक्षकों में परम शर्गा हैं ( मे ) मुक्ते [ भवक्लेशभयोपशान्त्ये भूयात् ] संसार से व दुःखों से व सर्व भयों से रिक्षत होने में निमित्त कार्गा हुजिये।

भावार्थ — श्री समन्तभद्राचार्य ने श्री शांतिनाय भगवान का नाम सार्थक करते हुए स्तुति करके ग्रपने कल्याएं की भावना की है। भगवान का नाम वास्तव में शांतिनाथ है। जैसे परम शीतल क्षीरसागर के पास जो जाता है वह शान्ति पाता है, ग्राताप मिटाता है, उसका मन प्रफुल्लित हो जाता है, उसी तरह शांतिनाथ भगवान स्वयं सुखशांति के सागर हैं क्योंकि ग्रापने ग्रपने ग्रात्मध्यान के बल से सर्व रागद्वेषादि दोष निकालकर फेंक दिये जो ग्रात्मशान्ति में वाधक थे। ग्रापने पूर्ण वीतरागता व पूर्ण स्वाभाविक ग्रानन्द प्राप्त कर लिया। तीन लोक में यदि कोई ऐसी शरएं हूं है जहां जानेसे उसका भव ग्राताप किटे तो वह ग्राप ही हैं। ग्रापके सिवाय कोई भी पूर्ण वीतराग नहीं है, जिसकी उपासना से पूर्ण वीतरागता का ग्रादर्श मिल सके। तब जो कोई देव, मानव या पशु ग्रापकी शरण में ग्राता है, ग्रापका ध्यान करता है, ग्रापकी पूजा करता है, ग्रापका स्तवन करता है, ग्रापका नाम जपता है, उन सबको स्वयं शान्ति मिल जाती है। ग्राप तो स्वयं वीतराग हैं, किती

भक्त पर प्रसन्न नहीं होते परन्तु परिगामों के भीतर से रागादि मैल हटाने के लिये व वैराग्य माब जागृत करने के लिए श्रापका गुगा स्मरगा व नाम जपने व श्रापकी शांत मुद्रा का दर्शन ये सब निमित्त कारगा हैं। जैसे शीतल समुद्र के स्वयं विना चाहे भी जो उस समुद्र के तट पर जाता है उसको शान्ति मिल जाती है। उसी तरह श्रापके बिना चाहे हुए भी सच्चे भक्तों की स्वयं सुख शान्ति मिल जाती है। मैं भी चाहता हूँ कि श्रापका गुगा स्तवम करनेसे मेरायह रागद्धे व मोहरूप संसारका श्रन्त होजावे। तब उनके निमित्त से जो कर्मों का बन्ध होता था सो न होवे तथा कर्मों के उदय से जो जन्म मरगा रोग शोक इष्ट वियोग श्रनिष्ट संयोगित के क्लेश होते हैं सो न होवें व मेरा भय भी सर्घ चला जावे, मुक्ते श्रपने श्रविनाशी श्रात्मा की पक्की पहचान हो जावे। मैं उसी में विश्वान्ति लूं जिस श्रात्मा को कोई मी भय नहीं है जो कि किसी के द्वारा भी स्वभाव का त्याग नहीं कर सकता है। श्रात्मा में विश्वान्ति पाकर परम सुखी रहूँ यही भावना श्री समन्तभद्राचार्य ने की है। जानकोचनस्तोत्र में श्री वादिराजजी कहते हैं—

हिंसाऽक्षमादिश्यक्षनप्रमादकषायमिथ्यात्त्वकुबुद्धिपात्रम्। वतच्युतं मां गुणदर्शनोगं पातुं क्षमः को भुवने विना त्वाम् ।। ३२ ।।

भावार्थ हे प्रभु ! मैं हिसा, श्रसहनशीलता, सूतावि व्यसन, प्रमाद, कोधादि कथाय, मिथ्यात्व व कु बुद्धि का पात्र हूं। सम्यण्डर्शन गुरा से भी शून्य हूं, ऐसे मुक्त पापी की इस लोक में स्नापके बिना ग्रीर कौन रक्षा करने को समर्थ है।

#### माराच छाद

पागद्वेष नाश ग्राह्मगांति को बढ़ाइया। शरण जुलेय ग्रापकी वही सुशांति पाइया। भणवन् शरण्य शांतिनाथ भाव ऐसा है सदा। दूर हो संसार क्लेश भय न हो मुभे कदा। प्र•॥

# (१७) कुन्थुनाय स्तुतिः

क्षे श्रुप्रभृत्यखिलसन्वदयैकतानः कुं श्रुजिनो उवरजरामरगोपशांन्त्ये । रवं धर्मचक्रमिहं वर्त्तयसि स्म भूत्ये भूत्वा पूरा क्षितिपतीश्वरचक्रपागिः ।। विषयों को भोगते ही क्यों है ? इसका समाधान किया है कि यह भोग शरीर के कष्ट को कुछ देर के लिये हरने के लिये निमत्तकारण पड़ जाते हैं,क्षिणिक सुख देते हैं। जैसे किसी को रसनेंद्रिय के विषय में किसी भोज्य पदार्थ के खाने की इच्छा हुई। प्रब जब वह मिल जातो है तो कुछ श्राकुलता कुछ देर के लिये मिट जाती है परन्तु श्रन्तरंग की तृष्णा का शमन नहीं होता है, वह तो जितना जितना भोग भोगा जाता है उतनी २ बढ़ती ही जाती हैं। एक दीर्घकाल की श्रायु भर यदि एक चक्रवर्ती मनोहर विषयभोग करता रहे तो भी वह कभी भी तृष्ति नहीं पाएगा। यदि मरण का समय श्रा जावे तो भी चाह की दाह में जलता हुश्राही मरण करेगा। ऐसा वस्तु स्वरूप हे प्रभु । श्रापने श्रपने क्षायिक सम्यग्दर्शन के प्रभाव से जान लिया। तब यही उचित समक्षा कि तृष्णारूपी रोग जिस मोहनीय कर्म के निमित्ता से होता है उस मोहनीय कर्म का नाश किया जावे। बस, प्रापने तपस्या करने के लिये साधुपद धारण किया श्रौर जिनके सेवन से उल्टा कष्ट बढ़े उनका दूर से ही त्याग कर दिया। सारसमुच्चय में कहा है—

श्रग्निना तु प्रदग्धानां शमोस्तीति यतोऽत्र वै । स्मरवन्हिप्रदग्धानां शमो नास्ति भवेष्वपि ॥ ६२ ॥

#### छन्द त्रोटक

तृष्णाग्नि दहन निंह होय शमन, मन इष्ट भोगकर होय बढ़न । तन ताप हरण कारण भोगं, इम लख निजविद् त्यागे भोगं ॥ ५२॥

उत्थानिका — विषयों को त्याग ग्रापने क्या किया सो कहते हैं-

बाह्यं तपः परमदुश्चरमाचरंस्त्व-माध्यान्मिकस्य तपसः परिबृंहरागर्थम् । ध्यानं निरस्य कलुषद्वयमुत्तरस्मिन् ध्यानद्वये ववृतिषेऽतिशयोपपन्ने ॥६३॥

ग्रन्वयार्थ [त्वं] ग्रापने [परमदुश्चरं] परम कठिन [ वाह्यं तपः ] ग्रनशनिव श्राहरी तप [ग्राध्यात्मिकस्य तपसः] ग्रात्मीक ध्यानरूपी तप की वृद्धि के लिये [ग्राचरत्] पालन किया। [ कलुपद्वयम् घ्यान ] दो मलीन ध्यानों को प्रर्थात् ग्रातं ग्रीर रीद्र ध्यानों को [निरस्य] दूर करके [उत्तरस्मिन् अतिशयोपपन्ने ध्यानद्वये] दूसरे दो उत्तम ध्यानों में अर्थात् धर्म और शुक्लध्यानों में [ववृतिषे] वर्तन किया।

भावार्थ माधुपद में कुं थुनाथ भगवान ने जो उपवास, क्रनोदर, रसत्याग, वृत्तिपरिसंख्यान. विविक्तशय्यासन व कायक्लेश इन बाहरी तपों को बहुत ही कठिन रूप से
इसीलिये पालन किया कि श्रन्तरंग तप की वृद्धि हो। प्रायश्चित्त,विनय,वंयावृत्य,स्वाध्याय,
ब्युत्सर्ग श्रीर ध्यान ये छः श्रन्तरंग तप हैं। इनमें मुख्य तप श्रात्मध्यान है। जितना श्रिधिक
शरीर का सुखियापना हटाया जाता है व शरीर से ममता छोड़ो जाती है उतना ही श्रिधिक
उपयोग श्रात्मा के ध्यान में जुड़ता है। श्रापने भातं रौद्र इन दो खोटे ध्यानों को कभी नहीं
किया, क्योंकि वे संसार के कारण हैं श्रीर परिणामों को कलुषित रखने वाले हैं। इनको
त्यागकर सातवें श्रप्रमत्त गुणस्थान तक तो धमं ध्यान का श्राराधन किया किर क्षपक श्रेणी
पर श्रारूढ़ हो शुक्लध्यान का सेवन किया। शुद्धोपयोग का लाभ इन ध्यानों से होता है
जिससे श्रद्भुत वीतरागता पैदा होती है, जिससे मोह का क्षय किया जाता है। ध्यान का
मुख्य हेतु मोह का नाश है जब मोह का नाश होगया तब किर श्रन्य कर्म तो स्वतः एक
श्रंतर्मुहूर्त में हो गिर जाते हैं। यहां यह दिखलाया है कि मुनिपद धारने का हेतु श्रात्म
ध्यान की वृद्धि करना है। श्रात्मध्यान के होते हुए जो श्रात्मा में श्रपूर्व श्रानन्द भरा है
उसका स्वाद श्राता है श्रीर जिस समय श्रात्मानन्द का स्वाद श्राता है वही वह समय है
जब कर्मों का नाश होता है। इष्टोपदेश में कहा है-

प्रानन्दो निर्दहत्युद्धं कर्में वनमनारतम् । न चासौ खिद्यते योगी बहिर्दुः खेष्वचेतनः ।। ४८ ॥

भावार्थ-यही ब्रात्मानन्द ही निरन्तर कर्मों के ई घन को जला देता है। तब ऐसा ब्रात्मानंद में मगन योगी बाहर दुःखों के पड़ने पर भी उन पर ख़याल क करता हुमा खेद को नहीं पाता है।

## छुन्द त्रोटक

काहर तप दुष्कर तुम पाला, जिन ग्रातम घ्यान बढ़े ग्राला । ह्य घ्यानं ग्रशुम नहिं नाथ करे, उत्तम इय घ्यान महान घरे ॥ ६३ ॥

उत्भानिका-ध्यान में वर्तन करके क्या किया सो कहते हैं-

# हुत्वा स्वकर्मकटुकप्रकृतिश्चतोस्त्रो रत्नत्रयातिशयतेजसि जातवीर्घः। विभ्राजिषे सकलवेदविधेविनेता व्यभ्रे यथा वियति दीप्तरुचिविवस्वान्।।

ग्रन्वयार्थ~[ चतस्रः स्वकर्मकटुकप्रकृतिः ] ग्रपने ग्रात्मा के साथ बंधी हुई चार ज्ञानावरणादि ग्रशुभ प्रकृतियों को [हुत्वा ]क्षय करके [रत्नत्रयातिशयतेजसि ] सम्यद्शंनादि रत्नत्रय के महान तेज से [जातवीर्यः] ग्रनन्तवीर्य को रखने वाले [सकलवेदविधेः विनेता] सम्पूर्ण ज्ञान की विधि के प्रकाश करने वाले ग्राप [विभ्राजिषे] शोभते हुए [यथा] जैसे [ व्यभ्रे ] मेघों से रहित [ वियसि ] ग्राकाश में [ दीप्तक्चिः विवस्वान्] तेजस्वी सूर्य शोभता है।

भावार्थ—गुक्लध्यान के बल से प्रभु ने ,पहले मोहनीय कर्म का नाश किया जो सर्व कर्मों के बंध का मूल है फिर ज्ञानावरण, दर्शनावरण, ग्रन्तराय इन तीन को भी क्षय कर डाला। जिस रत्नत्रयधर्म के प्रताप से घातिया कर्मों को नाश किया वह रत्नत्रय महान ग्रतिशय को प्राप्त होगया। क्षायिक सम्यग्दर्शन, केवलज्ञान व यथाख्यात चारित्र ग्रापके प्रकाश होगया। ग्राप ग्रनन्त बलो होगये। ग्ररहन्त पद में ग्रापने ग्रपनी दिव्यध्विन हारा पदार्थों का स्वरूप बताया उन्हीं को सुनकर गराधरादि ने द्वादशांगरूप ग्रागम की रचना की। ग्राथित ग्राजकल जो जिनवार्गा प्रकाशित है इसके मूलकर्ता ग्राप ही हो। ग्रापने विहार करके ग्रनेक जीवों का कल्यारा किया। ग्राप कोटि सूर्य की प्रमा से भी ग्रधिक प्रभावान् निर्मल दिशा में शोभते भए, जिस तरह मेघों से रहित ग्राकाश में तेजस्वी सूर्य शोभता है। ध्यान की महिमा ग्रपूर्व है। ध्यान के बल से ही ग्रनादिकाल के चले ग्राये हुए कर्मरूपी पर्वत चूर्ण कर दिये जाते हैं। ध्यान के बल से ग्ररहन्त ही की ग्रपूर्व महिमा को पाते हैं। तत्त्वानुशासन में कहा है—

त्रिकालविषयं ज्ञेयमात्मानं च यथास्थितं । जानन् पश्यश्च निःशेषमुदास्ते स तदा प्रमुः ॥ २३०॥ धनन्तज्ञानदृग्वीर्यवैतृष्ण्यमयमव्ययं । सुख चानुभवत्येष तत्रातींद्रियमच्युतः ॥ २३६॥

मावार्थ—तीन काल सम्बन्धी जानने योग्य पदार्थी को श्रीर श्राहमा को जैसा उन सबका स्वरूप है बैसा ही जानते देखते हुए प्रभु सदा वीतराग रहते हैं। श्रनतज्ञान,श्रनंतदर्शन श्रनन्तवीर्य तथा वीतरागता इनसे भलकने वाला श्रविनाशी श्रतींद्रिय सुख को उस श्ररहंत पद में सदा ही श्रनुभव करते हैं।

#### छन्द त्रोटक

निज घातो कर्म विनाश किये, रत्नत्रय तेज स्ववीर्य लिये। सब ग्रागम के वक्ता राजें. निर्मल नम जिम सूरज छाजें।। ८४।।

उत्थानिका--- जपर कहे हुए ग्रर्थ का सार बताते हैं---

यस्मान्मुनीन्द्र! तव लोकपितामहाद्या, विद्याविभूतिकशिकामपि नाप्नुवन्ति । तस्माद्भवन्तमजमप्रतिमेयमार्थाः, स्तुत्यं स्तुवन्ति सुधियः स्वहितैकतानाः। ५४

धन्वयार्थ—[मुनीन्द्र] हे यतिश्रेष्ठ ! [यस्मात् ] दयोंकि [लोकपितामहाद्याः ] जगत के माने हुए ब्रह्मा, ईश्वर, कपिल, बुद्ध ग्रादि [तव विद्याविभूतिकिणिकाम् ग्रिप ] ग्रापकी केवलज्ञान विभूति के ग्रश मात्र को भी [त ग्राप्नुवन्ति ] नहीं प्राप्त करते हैं [तस्मात् ] इसीलिये [स्वहितैकतानाः] ग्रपने घात्महित में लगे हुए (सुधियः) बुद्धिमान् (ग्रार्थाः) गणधरादि साथु (भवन्तम्) ग्रापके (ग्रजम्) जन्म मरण रहित ग्रविनाशी, (ग्रप्रतिमेयम्) ग्रौर ग्रनन्त केवलज्ञान का धारी (स्तुत्यं) तथा स्तुति करने के योग्य मानकर (स्तुवन्ति) ग्रापकी ही स्तुति करते हैं।

भावार्थ—यहां यह बताया है कि बुद्धिमान प्रात्महितेषी गराधरादि साधु ग्रापकी ही स्तुति करते हैं क्योंकि ग्रापमें वह योग्यता है जो लौकिक मानवों से विलक्षरा पद को पहुंच गया हो वही नमन करने योग्य होता है। ग्रापमें सर्वज्ञपना है, वीतरागपना है, सच्चे ग्राम का वक्तापना है। ग्राप ऐसे पद को पहुंच गए हैं कि फिर कभी ग्रापका नाश नहीं होगा। जगत के लोग किसी कर्ता धर्ता ईश्वर को ब्रह्मा व किन को व बुद्ध ग्रादि को पूजते हैं। परन्तु हम जब उनके कहे हुए ज्ञान का ग्रापसे मिलान करते हैं तो ऐसा भिलकता है कि—हे मुनीन्द्र! ग्रापके निर्मल ग्रीर स्पष्ट ज्ञान का ग्रंश मात्र भी उनके पास नहीं है। जो निर्दोष होगा व सर्वज्ञ होगा वही पूजने योग्य हो सकता है। ग्रापमें राग- हे पादि कोई दोष नहीं है ग्रीर ग्राप त्रिकालज्ञ हैं। ग्रापके सामने ग्रीर कौन स्तुति करने योग्य हो सकता है? ग्राप्तस्वरूप में कहा है—

संसारो मोदनोयस्तु प्रोच्यतेऽत्र मनीपिभिः । ससारिभ्यः परो ह्यात्मा परमात्मेति भाषितः ॥ ==॥

भावार्थ- बुद्धिमानों ने मोहनीय को हो संसार कहा है इसलिये मोह प्रसित संसारी प्राशायों से जो परे हैं वही ख्रात्मा परमात्मा कहा गया है।

#### छन्द त्रीटक ।

यतिपति तुम केवलज्ञान घरे, ब्रह्मादि ग्रांश नहि प्राप्त करे। निज हित रत ग्रार्य सुधी तुमको, प्रज ज्ञानी ग्रह नमैं तुमको ॥ प्रशा

# (१८) ग्ररनाथ स्तुति:।

### गुरास्तोकं सदुरुलंध्य तद्वहुत्वकथा स्तुतिः। भ्रानन्त्याचे गुराा वक्तुमशक्यास्त्विय सा कथम् ॥६६॥

श्रन्वयार्थ--[ गुणस्तोकं ] थोड़े गुणों को [ सदुल्लंध्य ] उल्लंघन करके [तर्हेंहुं स्वकथा स्तुतिः] उनको बहुत करके कहना स्तुति है। [ते गुणा ग्रानन्त्यात् ववतुं ग्रशक्याः] श्रापके गुण ही ग्रनन्त हैं, इसलिये कहने की सामर्थ नहीं है [त्विय सा कथं] तब ग्रापकी स्तुति कैसे हो सकती है ?

मावार्थ——जिस किसी मैं थोड़े गुरा हीं तब उनकों बढ़ी के कहना यही स्तुर्ति का लक्षरा है। हे ग्ररनाथ ! श्रापके गुरा तो ग्रनन्त हैं, उन्हों को समभने की व कहनें की शक्ति मुभमें नहीं है। फिर उनको बढ़ा के मैं कैसे कह सकता हूं ? इसलिये मैं श्रापकी स्तुति करने के लिये ग्रसमर्थ हूं।

#### पद्धरी छन्दै ।

गुण थोड़े बहुत कहें बढ़ाय, जगमें घुित सी हीं नाम पाय। तेरे मनन्तगुण किम कहाय, रतुति तेरी कोई विधि न थाय।। ६०।।

उत्थानिका--तब क्या माँन रखना चाहिये-

तथापि ते मुनीन्द्रस्य यतौ नामापि कीतितम् । पुनाति पुण्यकीर्तेर्नस्ततो ब्रूयाम किञ्चन ॥८७॥

श्रन्वयार्थ-[ तथापि ] यद्यपि श्रापके गुर्गों का कथन नहीं हो सकता है तो भी

[यतः] क्योंकि [ते मुनींद्रस्य पुण्यकीर्तेः] ग्राप मुनियों के स्वामी ग्रौर पवित्र कीतिधारी व पवित्र दिव्यध्वनि प्रकाशक का (नाम ग्रिप) नाम मात्र ही (कीतितं) यदि भक्ति से उच्चारण किया जाय तो (नः) हमको (पुनाति) पवित्र कर देता है (ततः) इसलिये (किञ्चन प्रूयाम) फुछ कहता हूँ।

मावार्थ— यहां ग्राचार्य ने दिखलाया है कि श्री ग्ररनाथ तीर्थ द्वार की स्तुति किसी भी तरह मुभसे नहीं हो सकती है। तो श्री यह समभक्तर में भिक्तवश ग्रवश्य कुछ कहूंगा कि श्री जिनेन्द्र का पिवत्र नाम ही हमारे मन को पिवत्र कर देता है। क्यों कि जिसका नाम होता है उसका नाम लेने से दिलके ऊपर उसी के गुणों का ग्रसर पड़ता है। क्यों कि श्री ग्ररनाथ तीर्थ द्वार परम योगीश्वर हैं, सर्वज्ञ हैं तथा पिवत्रवाणी के प्रकाशक व निर्मल कीर्ति के धारक हैं इसलिये नाम मात्र ही लेने से मेरा कल्याण तो हो ही जायगा। मेरा भाव निर्मल हो जायगा। इसलिये जो कुछ बने वैसी स्तुति करना ही चाहिये।

#### पद्धरी छन्द ।

लीभी मुनीन्द्र शृचि कोति धार, तेरा पवित्र शुभ नाम सार। कीर्तन से मन हम शुद्ध होय. तातें कहना कुछ शक्ति जोय ॥८७॥

उत्थानिका — कुछ वर्णन करते हैं —

लक्ष्मोविभवसर्वस्वं मुमुक्षोश्चक्रलाञ्छनस्। साम्राज्यं सार्वभौमं ते जरतृग्मिवाऽभवत्।। प्रा

अन्वयार्थ — (ते मुमुक्षोः) आप मोक्ष के इच्छा करनेवाले के (चक्रलांछनम्) धुदर्शन चक्र के चिह्न सहित (लक्ष्मीविभवसर्वस्व) सम्पूर्ण लक्ष्मी का विभव (सार्वभीनं साम्राज्यं) जो सर्व भरतक्षेत्र का षट् खण्डमई राज्य है वह (जरत् तृगम इव) जीगं पृण के समान (अभवत्) होगया।

भावार्थ--हे अरनाथ ! श्राप क्षायिक सम्घाराटी थे, ग्रापने यद्यपि कुछ कालतक चक्रवर्ती की सम्पदा भोगी-छः खण्ड पृथ्वी का एक छत्र राज्य किया; परन्तु ग्रापके भीतर गाढ़ रुचि स्वाधीनता की ही बनी रही, इस ग्रसार संसार से मुक्त होने की दृष्ट भाकांक्षा ग्रापके भीतर थी। इससे ज्योंही प्रत्याख्यानावरण कषाय का जपशम होगया

श्रापने सर्व चक्रवर्ती की सम्पदा को जीर्गा तृगा के समान श्रसार जानकर त्याग दिया और श्राप सर्व परिग्रह त्यागकर दि० निर्ग्रन्थ मुनि होगये। मुक्ति साधन के लिये परिग्रह त्याग जरूरी है। ऐसा सारसमुच्चय में श्री कुलभद्र श्राचार्य कहते हैं—

सगात् संजायते गृद्धिगृद्धौ वांछति संचयम् । सचयाद्वर्धते लोभो लाभ।ह्ुःखपरम्परा ॥२३२॥

भावार्थ—परिग्रह से लोलुपता पैदा होती है, गृद्धता होने पर संचय करने की वाञ्छा होती है, संचय करने से लोभ बढ़ता है, लोभ से परम्परा दुःख की प्राप्ति होती है।

पद्धरी छन्द ।

तुम मोक्ष चाह को घार नाथ, जो भी लक्ष्मी सम्पूर्ण साथ। । सब चक्र चिह्न सह भरत राज्य, जीरण तृणवत् छोडा सुराज्य ॥ ८०॥

उत्थानिका—इस तरह ग्रन्तरंग के परम बीतरागभाव को दिखलाकर ग्रापके शरीर की शोभा को दिखलाते हैं—

> तव रूपस्य सौरदर्यं हष्ट्वा तृष्तिमनापिवान् । द्रचक्षः शक्रः सहस्राक्षो बभूव बहुविस्मयः ॥५६॥

ग्रन्वयार्थ— (तव रूपस्य सौन्दर्य ) ग्रापके वीतरागमई शरीर की सुन्दरता की (हष्ट्वा ) देखकर (द्वचक्षः) दो ग्रांखधारी (शक्रः ) इन्द्र (सहस्राक्षः ) एक हजार लोचन बनाकर देखता हुग्रा भी (तृष्ति ) तृष्ति को (ग्रनापिवान्) न प्राप्त करता हुग्रा किन्तु (बहुविस्मयः बभूव) बहुत ग्राएचर्य को प्राप्त हुग्रा।

भावार्थ—इन्द्र के यद्यपि मूल में दो ही श्रांख होती हैं परन्तु उसने जब श्रापके शरीर के मनोहर रूप को देखा तो उसको दो श्रांखों से तृष्ति न हुई। तब उसने श्रपते एक हजार नेत्र बनाए। इन्द्रादि देवों में विकिया करने की शक्ति होती है, इससे वे एक शरीर के श्रनेक शरीर बना सकते हैं श्रौर उन सबमें श्रपने श्रात्मा के प्रकाश को फेंना देते हैं। इस तरह श्रनेक शरीर बनाकर भी इन्द्र ने एक हजार नेत्रों से श्रापके रूप को खूब देखा तो भी उसके मन को तृष्ति न हुई। तब उसको बड़ा भारी श्राश्चर्य हुशा कि जगत में ऐसा रूप सिवाय साध्यद्धारी तीर्थंकर के श्रीर किसी के होना सम्भव नहीं हैं। ये तीर्थंझर के श्रपूर्व पुण्य की महिमा है।

#### पद्धरी छन्द

तुम रूप परम सुन्दर विराज, देखन को उमगा इन्द्र राज। दों लोचेन करकेर सहस नयन, नहिं तुँ<sup>दे</sup>त हुंग्रो ग्राह्चर्य भेरेन ॥ ६६ ॥

उर्दथानिका - श्रव कहते हैं कि भगवान श्ररनाथ ने श्रांतर में मोह शर्त्र को कैसे

मोहरूपो रिपुः पापः कषायभटसाधनः । दृष्टिसम्पदुपेक्षास्त्रसत्वया धीरं ! पराजितः ॥ ६०॥

श्रन्वयार्थ — (मोहरूपो रिपुः) जीच का मोहनीय कर्म रूपी महान शत्रु है [पापः] जो महापापी है जीय को स्वरूप से गिराने वाला है [ कपायभटसाधनः] कोष मान माया लोग चार कषायरूपी योद्धा जिसकी सेना है ऐसे महान शत्रु को [ धीर ] हे परीषहों के पड़ने पर भी श्रक्षोभ-चित्त स्वामी! श्ररनाथ [ त्वया ] श्रापने (दृष्टिसम्पत् उपेक्षाऽस्त्रेः) सम्यादर्शन, सम्यादाव धौर सम्यादर्शन, सम्यादाव धौर सम्यादर्शन, सम्यादाव धौर सम्यादारिक्षमई रत्नन्नय के दिव्य शस्त्रों के द्वारा (पराजितः) जीत लिया ।

भावार्थ — अनाविकाल से जीव का महान शत्रु मोहनीय कर्म है। यही इस संगारी प्राणी को रागी हों वो मोही बनाकर फ्रास्मिवरोधी मार्गों में पटक देता है। इसी का भुलाया हुआ यह जीव अपने फ्रास्मा के स्वरूप में स्थिरता को नहीं पाता है। इसके साथी फ्रोधादि चार केवाय हैं। इस्हीं के कारण यह प्राणी जानांवरणांवि ग्रांठों कर्मों का वंध करता है धौर उस कर्म के उदयंवश संमार वन में भटका करता है। इस सीह को जीतना ही मानों सर्व कर्मों को जीत लेना है। हे ग्रंरनाथ ! आपने साथ ग्रंवस्था में खूंब ध्यान लगाया—निश्चय सम्यग्दर्शन शुद्धारमा की धंथार्थ प्रतीति है, निश्चय सम्यग्दर्शन शुद्धारमा का यथार्थ जान है, निश्चय सम्यग्दारित्र रागद्धे खं छोड़ ग्रंपने ही शुद्ध ग्रात्मा के स्वरूप में विरता पाना है। जहां इन तीनों की एकता होती है वहां स्वंानुभव या ग्रात्मध्यान पैदा होता है। इसी ध्यान के बल से प्रभु ने मोह का बल घटाया। जब क्ष्मक श्रेणी ग्रास्ट्ड हुए तब इस मोह को क्षय करते २ सूक्ष्मलोभ गाम के यसवें ग्रुणस्थान के ग्रन्त में इस मोह कर्म का सर्वथा क्षय कर डाला। तब प्रभु क्षीणमोह वीतराग यथाख्यात संयमी होगए। तब ग्राप मोह के विजेता सच्चे जिन कहलाये। जन्य है ग्रापका पुरुषार्थ जितने ग्रंगदिकाल के शत्रु

का सदा के लिये नाश कर डाला। वास्तव में रागी द्वेषी जीव ही संमार में भ्रमण करता है। सारसमुच्चय में कहा है—

रागद्वेषमयो जीवः कामक्रोधवशे गतः। लोभमोहमदाविष्टः संसारे संसरत्यसौ ॥

भावार्थ - जो जीव रागी द्वेषी है, काम व कोध के वश है, लोभ व मद से घिरा है वहीं संसार में भ्रमगा किया करता है।

पद्धरी छन्द

जो पानी सुभट कषाय घार, ऐसा रिपु मोह ग्रनर्थकार । सम्यक्तव ज्ञान संयय सम्हार, इन शस्त्रन से कीना सहार ॥ ६०॥

उत्थानिका मोहकर्म के जीत लेने पर क्या हुम्रा सो कहते हैं

कन्दर्पस्योद्धुरो दर्पस्त्रैलोक्यविजयार्जितः । ह्रेपयामास तं धीरे त्विय प्रतिहतोदयः ॥ ६१ ॥

श्रन्वयार्थ (कंदर्पस्य) कामदेव का(उद्धुरः) महा कठिन (दर्पः) श्रहङ्कार (त्रैलोक्य-विजयाजितः) जो तीन लोक के प्रारिएयों को जीत लेने से पैदा हुग्रा था सो (त्विय धीरे) श्राप परम निश्चल चित्ता के पास (प्रतिहतोदयः) उसका सब उदय नाश को प्राप्त होगया श्रापने (त) उस कामदेव को (हं पयामास) लिज्जत कर दिया ।

भावार्थ कामदेव को इस बात का बड़ा घमण्ड था कि उसने इन्द्र, घरणेन्द्र, चक्रवर्ती सर्व जगत के प्राणियों को ग्रपने ग्राधीन कर लिया। जब यह ग्रापको जीतने के लिये ग्राया तो ग्राप परम बीतरागी के सामने उसका कुछ भी बल न चला। तव वह महान लिजत होगया। जिस काम ने सर्व पामर ससारी प्राणियों को वश कर लिया उस काम को ग्रापने परास्त कर दिया। इसलिये हे ग्ररनाथ! ग्राप परम योद्धा व परम जहाचारी हो। ग्रापकी महिमा ग्राश्चर्यकारी है। वास्तव में कामदेव महा ग्रनर्थकारी है। सारसमुच्चय में कहा है—

चित्तः संदूषकः कामन्तथा सद्गितनाजकः । सद्वृह्ताध्वंसनश्चासौ कामोऽनर्थपरम्परा ॥ १०३ ॥ दोपाणामाकरः कामो गुणानां च विनाशकृत् । पापस्य निजो बन्धुः परापदां चॅव सगमः ॥१०४॥ पिशाचेनैव कामेन छिद्रितं सकलं जगत् । बभ्रमेति परायत्तं भवाव्धौ स निरन्तरम् ॥ १०५॥ केवलज्ञान ग्रवस्था में ग्राप परमौदारिक शरीर में कोटि सूर्य की दीप्ति से भी ग्रधिक प्रकाशमान रहे। ग्रापने ग्रायु कर्म को जीत लिया। परभव के लिये ग्रापने ग्रायु न वांधी। ग्रापका ग्रब किसी शरीर में जन्म न होगा। वास्तव में मरण वही है जो फिर जन्म करावे। ग्राप तो शरीर त्यागने पर परम निर्वाण के भाजन परम सिद्ध होंगे। इस तरह ग्रापने जगत विजयी यमराज के मद को भी चूर्ण कर डाला। ग्राप्तस्वरूप में ग्रापका स्वरूप कहा है—

जन्ममृत्युजरारोगाः प्रदग्धा घ्यानवह्निना । यस्यात्मज्योतिषां एको सोऽस्तु वैश्वानरः स्फुटम् । ४३।।

भावार्थ—जिसकी म्रात्मज्योति की राशिमई ध्यानरूपी म्राग्नि से जन्म मर्गा जरा रोग बिलकुल जला दिये गये सोही प्रभु प्रगटपने म्राग्निस्वरूप हैं। वास्तव में म्रापने यमराज व उसके मित्रों को सर्वथा नाश कर डाला इसलिए म्राप यमराज के विजयी परम योद्धा हैं।

#### पद्धरी छन्द

यमराज जगत को शोककार, नित जरा जन्म है सखा धार। तुम यम विजयी लख हो उदास, निज कार्य करन समरथ न तास। ६३॥

उत्थानिका—ग्रागे कहते हैं कि भगवान में मोहादिक का क्षय हुग्रा यह बात कैसे जानी जाती है—

## भूषावेषायुध्दयागि विद्यादमदयापरम्। रूपमेव तवाचह्दे धीर । दोषविनिग्रहम् ॥ ६४ ॥

श्रान्वयार्थ (धीर) है परम क्षमाषान् श्ररनाण भगवन् ! (तव) श्रापका (भूपावपा-युद्धत्यागि) श्राभूषणा वस्त्र व शस्त्रादि से रहित तथा (विद्यादमदयापरम् ) निर्मल ज्ञान, शांत भाव व श्रपूर्व दया को भलकाने वाला (रूप एव) शरीर का रूप ही (दोपविनिग्रहम्) ष्रापने योहादि दोषों का क्षय कर डाला है इस बात को (श्राचर्ट) प्रगट कर रहा है।

भावार्थ — भी जिने द के शरीर का रूप मोहादि घातिया कर्मों के नाश कर लेने पर पूर्ण ध्यानमय पद्मासन या कायोत्सर्ग ग्रासन में रहना है। उस रूप में किसी विकारी विष का संसर्ग नहीं होता है न वहाँ कोई वस्त्र का सम्बंध होता है न किसी प्रकार का भाभूष्या होता है, न कोई खड़ग, बरछी, लकड़ी ग्रादि शस्त्र का सम्बन्ध होता है। वह

होकर आपने सुख से तृष्णा नदी को पार कर लिया। अर्थात् अब आप परम कृतंकृत्य ही गए। आपके कोई इच्छा शेष न रही। वास्तव में तृष्णा ही संसार की भूल है। सार-समुच्चय में कहा है—

तृष्णानलप्रदीप्तानां मुसीख्यं तु कुतां नृणाम् । दुःखमेव सदा तेषां ये रता घनसचये ॥२४१॥

भावार्थ--जो मानव तृष्णा की ग्राम्न से जलते रहते हैं उनको सुख कहां से ही सकता है। उनको सदा ही दुःख है जो धन के संचय में ही ग्रवलीन हैं।

#### पद्धरी छन्द

तृष्णा सरिता अति ही उदार, दुस्तर इह परभव दु:सकार। विद्या नौका चढ रागरिक्त, उतरे तुम पार प्रभू विरंक्त ।। ६२।।

उत्थानिका—मोह काम व तृष्णा की नीश कर देने पर फिर क्या हुग्रा सी कहते।

श्रन्तकः क्रन्दको नृगां जन्मज्वरसखा सदा। त्वामन्तकान्तकं प्राप्य व्यावृत्तः कामकारतः ॥ ६३ ॥

अन्वयार्थ—[ अन्तकः ] मरण्ड्षीयमराज (नृणां) प्राणियों को (क्रन्दकः, रुलार्म वाला है (सदा) व सदा (जन्मज्वरसखा) जन्म व जरा उसके दी मित्र हैं वह (त्वां) आप (अन्तकान्तकं) मरण्ड्षी यमराज के नाश करने वाले प्रभु को (प्राप्य) प्राप्त होकर प्रथित् आपके पास आकर (कामकारतः) अपनी इच्छा रूपी किया करने से (व्यावृत्तः) रहित होगया ।

यावार्थ- सर्व संसारी प्राणियों की यमराज नाश कर देता है। जब मरण श्राता है तब सर्व ही मिथ्याहब्दी प्राणी घवड़ाते हैं व रोते हैं। नरण के दो मित्र हैं- जन्म श्रीर जरा भ्रयात् जब जरा सताती है तब शीध्र ही वह मरण को बुला लेती है। तथा मरण के पीछे जन्म भी अवश्य होता है। मरण के पीछे २ जन्म उसका मित्र आ जाता है। इस तरह संसारी प्राणी जन्म जरा मृत्यु से सदा पीड़ित रहते हैं। आपके पास यह यमराज भ्रयना कुछ भी काम न कर सका। न यह स्वयं आक्रमण कर सका। न इनके मित्रों का ही वश आपसे चला। आपको जरा कुछ भी पीड़ा न देसकी। आप सदा नदयीवन रहे।

केवलज्ञान श्रवस्था में श्राप परमौदारिक शरीर में कोटि सूर्य की दीप्ति से भी श्रिष्ठिक श्रकाशमान रहे। ग्रापने श्रायु कर्म को जीत लिया। परभव के लिये श्रापने श्रायु न बांधी। श्रापका श्रव किसी शरीर में जन्म न होगा। वास्तव में मरण वही है जो फिर जन्म करावे। श्राप तो शरीर त्यागने पर परम निर्वाण के भाजन परम सिद्ध होंगे। इस तरह श्रापने जगत विजयी यमराज के मद को भी चूर्ण कर डाला। श्राप्तस्वरूप में श्रापका स्वरूप कहा है—

जन्ममृत्युजरारोगाः प्रदग्धा घ्यानवह्मिना । यस्यात्मज्योतिषां एको सोऽस्तु वैश्वानरः स्फुटम् । ४३॥

भावार्थ—जिसकी आत्मज्योति की राशिमई ध्यानरूपी ग्रग्नि से जन्म मर्ग जरा रोग बिलकुल जला दिये गये सोही प्रभु प्रगटपने श्रग्निस्वरूप हैं। वास्तव में श्रापने यमराज व उसके मित्रों को सर्वथा नाश कर डाला इसलिए श्राप यमराज के विजयी परम योद्धा हैं।

#### पद्धरी छन्द

यमराज जगत को शोककार, नित जरा जन्म है सखा घार।
तुम यम विजयी लख हो उदास, निज कार्य करन समरथ न तास। ६३॥

उत्थानिका—ग्रागे कहते हैं कि भगवान में मोहादिक का क्षय हुग्रा यह बात कैसे जानी जाती है—

### भूषावेषायुधत्यागि विद्यादमदयापरम्। रूपमेव तवाचण्टे धीर । दोषविनिग्रहम् ॥ ६४ ॥

श्रुद्धत्यागि) आसूषरण, बस्त्र व शस्त्रादि से रहित तथा ( विद्यादमदयापरम् ) निर्मल ज्ञात, शांत भाव व अपूर्व दया को सलकाने वाला (रूपं एव) शरीर का रूप ही (दोपविनिग्रहम्) आपने घोहादि दोषों का क्षय कर डाला है इस बात को ( श्राचर्ट ) प्रगट कर रहा है।

भावार्थ भी जिने द्व के शरीर का रूप मोहादि घातिया कर्मों के नाश कर लेने पर पूर्ण ध्यानसय पद्मासन या कायोत्सर्ग ग्रासन में रहता है। उस रूप में किसी विकारी जेप का संसर्ग नहीं होता है न वहाँ कोई वस्त्र का सम्बंध होता है न किसी प्रकार का साभूषण होता है, न कोई खड़ग, बरछी, लकड़ी ग्रादि शस्त्र का सम्बन्ध होता है। वह

ध्यानमई रूप ऐसा प्रगट होताहै मानो ग्रात्मज्ञान में, बोतरागता में व पूर्ण दया या ग्राहिसा भावमें लीन है। ऐसा शांत ध्यानमय स्वरूप ही दर्शक के मन में यह ग्रसरकारक भाव पैदा कर देता है कि प्रभु में कोई राग-द्वेष मोह,काम विकार व तृष्णा ग्रादि का दोष नहीं है। पात्रकेसरीस्तोत्र में कहा है—

क्षयाच्च रतिरागमोहभयक।रिणां कर्मणां । कषायरिपुनिर्जयः सकलतत्त्वविद्योदयः ॥ श्रनन्यसदृश सुख त्रिभुवनाधिपत्यं च ते । सुनिश्चितिमद विभो । सुमुनिसम्प्रदायादिभिः ॥१०॥

भावार्थ — हे विशु ! मुनियों के समप्रदायों ने यह भले प्रकार निश्चय कर लिया है कि ग्रापने रित, राग, मोह, भय को उत्पन्न करने वाले कर्मों का नाश कर दिया है। इससे ग्राप फोधादि कषायरूपी शत्रुग्रों के पूर्ण विजयी हैं, ग्रापमें सम्पूर्ण तत्वों का ज्ञान उदय होरहा है व ग्रापमें ग्रनुपम ग्रात्मीक सुख है व ग्राप तीन भुवन के स्वामी ही हैं।

#### पद्धरी छन्द

हे धीर प्रापका रूप सार, भूषण प्रायुध वसनादि टार। विद्या वम करुणामय प्रसार, कहता प्रभु दोष रहित प्रपार।। १४।।

उत्थानिका-मोहादि के नाश होने पर और क्या हुआ सी कहते हैं-

# समन्ततोऽङ्गभासां ते परिवेषेरा भूयसा । तमो बाह्यमणकीरांमध्यातमं ध्यानतेजसा ॥ ६५ ॥

श्राभा के (परिवेषेगा) परिमण्डल से (भ्रयसा) श्रातिशय करके [वाह्यं तमः] बाहरीं भ्रम्धकार (ग्रपाकीर्गा) नाश होगया तथा (ध्यानतेजसा) श्रापके ग्रात्मध्यान के तेज से (ग्रध्यातमं) ग्रान्यस्थान के तेज से

भावार्थ-हे प्रभु ! ग्रापके शरीर का तेज ऐसा विशाल है जी चारी तरफ फैल गया ग्रौर उसने ग्रापके पास एक प्रभामण्डल का रूप धारण कर लिया। इस प्रभामण्डल के प्रकाश से ग्रापके निकट बाहरी ग्राधकार विलकुल न रहा। ग्राप जहां समवसरण में विराजते हैं वहां रात दिन का भेद ही नहीं रहता है-सदा ही प्रकाश दना रहता है। ग्रापके ग्रंतरङ्ग में श्रात्मध्यान का तेज ऐसा प्रगट हुश्रा कि जिसने श्रज्ञान श्रंधकार को सर्वथा नाश कर दिया, श्रापमें पूर्ण केवलज्ञान प्रगट होगया। श्राप्तस्वरूप में कहा है—

ंतदा स्फाटिकसंकाशं तेजो मूर्तिमयं वपुः । जायते क्षीणदोषस्य सप्तघातुविचिजितम् ।। १२ ।।

भावार्थ-जब ग्ररहत्त के रागादि दोष क्षय हो जाते हैं तब उनका शरीर सात धातु से रहित स्फटिक पाषागा के समान निर्मल तथा परम तेजरूप हो जाता है-

#### पद्धरी छन्द

तेरा वपु भामण्डल प्रसार, हरता सब वाहर तम प्रपार । तब ध्यान तेज का है प्रभाव, श्रन्तर श्रज्ञान हरें कुमाव ॥६४॥

उत्थानिका-इस तरह मोह नाश होने से जो श्रतिशय प्राप्त हुआ उसकी स्तुति करके भव भगवान की पूजा की महिमा को कहते हैं-

> सर्वज्ञातिषोद्भूतस्तावको महिमोदयः। कं न कुर्यात् प्रगम्म ते सत्त्वं नाथ! सचेतनम्।। ६६॥

श्रावयार्थ-[सर्वज्योतिषा उद्भूतं] सर्वज्ञपने की ज्योति से उत्पन्न हुग्रा (तावकः) भ्रापकी (महिमोदयः) महिमा का प्रकाश (नाथ) हे नाथ! (कं सचेतनं सत्त्वं) किस विवेकवान प्राणी को (ते प्रणम्नं न कुर्यात्) श्रापके ग्रागे नम्नोभूत नहीं कर सकता है ?

भावार्थ-हे घरनाथ ! ग्राप सर्वज्ञ वीतराग परमात्मा होगए तव ग्रापका ऐसा महात्म्य प्रगटा कि जो कोई विवेकी प्राणी ग्रापके सामने ग्राया उसी ने ही ग्रापको हृदय से नमस्कार किया । ग्रथित ग्रापका ग्ररहन्त ग्रवस्था का ऐसा प्रभाव है कि हरएक प्राणी ग्रापको नमस्कार करता है, कोई भी ग्रापके सामने उद्धत नहीं रह सकता-वड़े-वड़े ग्राधर इन्द्र, चफ्रवर्ती, पशु-पक्षी सदही ग्रापको बड़ी मक्ति से नमन करते हैं । ग्राप्तस्वरूप में कहा है--

महत्वादीव्यरत्वाच्य यो महेव्यरता गतः । त्रैधातुक्वितिमु वतस्त वन्दे परमेव्यन्म ॥ २७ ॥

भावार्थ-जो परम पूज्यनीय है, परमैश्वर्यवान है इससे वही महान ईश्वरपने को प्राप्त है जो तीन धातु जन्म जरा मर्ग व द्रव्यकर्म, भावकर्म, नोकर्म से रहित है। इसीसे वह परमेश्वर है। उसे मैं वन्दता करता हूं।

#### पद्धरी छन्द

सर्वज्ञ ज्योति से बो प्रकाश, तेरी महिमा का जो विकास। है कौन सचेतन प्राणि नाथ, जो नमन करै नहिं नाय माथ ॥ ६६॥

उत्थानिका-ग्रब भगवान की दिव्यध्वित का महातम्य कहते है-

तव वागमृतं श्रीमत्सर्वभाषास्वभावकम् । प्रीग्णयत्यसृतं यद्वत् प्राग्गिनो व्यापि संसदि ॥ ६७ ॥

ग्रन्वयार्थ—(तव) खापका (श्रीमत्) यथार्थ वस्तु को कथन करने रूप लक्ष्मी की रखने वाला (सर्वभाषास्वमावकम) व सर्व प्राश्मियों की भाषा रूप होने के स्वभाव की धरने वाला (वागमृतं) वचन रूपी ग्रमृत (संसदि व्यापि) समवसरश की सभा में फैला करके (ग्रमृतं यहत्) ग्रमृत के समान (प्राश्मिनः) प्राश्मियों को (प्रीश्मियति) तृष्त करता है।

भावार्थ—ग्रापकी केवलज्ञानमई भूमिका से रची हुई दिव्यध्वित यथार्थ वस्तु के स्वरूप को कहने वाली है। यद्यपि वह सेघ की ध्वित के समान निरक्षरी होती है परन्तु उसका यह स्वभाव है कि ग्रनेक भाषा रूप परिग्रामन कर जाती है—सभा निवासी देव, मानव व पशु सब ग्रपनी २ भाषा में सुनते हैं, सबको ऐसा फलकता है मानो हमारी भाषा में ही प्रभु उपदेश दे रहे हैं। वह वागी इतनी गम्भीर होती है कि वारह सभावासियों को सबको स्पष्ट सुनाई देती है। वह वागी ऐसी सुखदाई होती है कि मानो ग्रमृत की धारा बरसती है जैसे—ग्रमृत के पीने से प्राश्मियों को सन्तोष होता है वैसा संतोष थोताग्रों को होता है। उनका हृदय कमल प्रफुल्लित हो जाता है। वे परमोपकारी उपदेश का लाभ कर श्रपने हित का सच्चा मार्ग पा लेते हैं। इसी से हे जिनेन्द्र! श्रापको परम हितोपदेशी कहते हैं। ग्राप्तस्वरूप में कहा है—

मवर्थिभाषया सम्यक् सर्वनलेशप्रधातिनाम् । सत्त्वानां बोधको यस्तु बोधिसत्वस्ततो हि सः ॥४०॥

भावार्थ — जो ग्रहन्त भगवान सर्व भाषामय मले प्रकार श्रर्थ को प्रतिपादन करने वाले वचनों से सर्व प्रािग्यों को उनके सर्व क्लेश नाश करने के लिये उपदेश देता है वहीं यथार्थ बोधि सत्त्व व हितोपदेष्टा है।

#### पद्धरी छन्द।

तुम वचनामृत तत्त्व प्रकाश, सब भाषामय होता विकास। सब सभा व्यापकर तृष्तकार, प्राणिन को ग्रमृतवत् विचार ॥६७॥

उत्थानिका—शंकाकार कहता है कि एकान्त मत में भी एकान्त स्वरूप दिखाने-वाले वचनों से भी वस्तु का यथार्थ स्वरूप समक्ष में श्राता है व उससे प्राणियों को श्रानन्द भी होता है तब श्रापके वचनों में ही क्या ऐसा श्रतिशय है, इस शंका का समाधान करते हैं—

> ग्रनेकान्तात्मदृष्टिस्ते खती शून्यो विपर्ययः। ततः सर्वं मृषोक्तं स्यात्तदयुक्तं स्वघाततः ॥६८॥

श्रन्वयार्थ—(ते) श्रापका (श्रनेकान्तात्मदृष्टिः) श्रनेकान्त मत (सती) मत्य है (विपर्ययः) उससे उल्टा एकान्तमत ( शून्यः ) श्रसत्य है (ततः) उस एकांत मत से (सर्व मृषोक्तं स्यात्) सर्व ही कथन पिश्या कहा जायगा (तत् स्वघाततः श्रयुक्तं) वह एकान्त मत श्रपना ही घात करने से जिलकुल श्रयोग्य है।

भावार्थ—श्राचार्य, शंकाकार को कहते हैं कि एकान्त मत से वस्तु का यथार्थ स्वरूप कहा ही नहीं जा सकता। कोई वैसे ही मन में एकान्त मत से सन्तोष मानले तो यह उसका श्रज्ञान है। श्रनेकान्त मत ही वस्तु को यथार्थ प्रतिपादन कर सकता है। इस बात को श्री सुमितनाथ के स्तोत्र में भले प्रकार बताया जा चुका है। वस्तु का स्वरूप ही श्रनेक स्वभावरूप है। वस्तु स्पद्रव्यादि की श्रपेक्षा सत्रूप है, पर द्रव्यादि की श्रपेक्षा श्रस्त्र एक है। वस्तु गुणों की सहचारिता की श्रपेक्षा नित्यरूप है। पर्याय के प्रवस्त श्रपेक्षा श्रमित्यरूप है। सर्वथा एक एप मानने से वस्तु श्रकार्यकारी होती है— वस्तु की सिद्धि ही नहीं हो सकती। यह बात पहले बता चुके हैं। इसलिये श्रमेकान्त सत्त ही सच्चा है। एकान्त मत बिलकुल मिथ्या है। एकान्त मत से जो कुछ कहा जायगा

सब मिथ्या होगा। जैसे हम जीव को यदि एकान्त से नित्य माने तो वह सदा कूटस्य एकसा रहेगा, उसमें न अ्रुद्धता हो सकती है न कभी वह शुद्ध हो सकता है, तब उपदेश आदि सब निरर्थक हो जायगा, परलोक आदि का सब अभाव हो जायगा। जो कोई एकान्त मत को पकड़नेवाले हैं उनका खंडन स्वयं उनहीं से हो जायगा। जैसे यदि हम वस्तु को अद्देत एक ही माने तो आत्मा व परमात्मा का व जीव व ब्रह्म का कोई भेद जो कहा जाता है वह नहीं रहेगा। जैसा कि आप्तमीमांसा सें कहा है—

भद्दै तैकान्तपक्षेऽपि दृष्टो भेदो विरुध्यते । कारकाणां क्रियायाश्च नैकं स्वस्मात् प्रजायते ।। २४।।

भावार्थ—यिव श्रद्धंत का एकान्त पक्ष माना जाय तो जो लोक में भेद दिखलाई पड़ता है वह न रहना चाहिये। कर्ता, कर्म, कारण के भेद न रहेंगे, न क्रिया का भेद रहेगा कि यह दहनिकया है यह दचनिक्रया है इत्यादि। तथा एक श्रकेले से भिन्न २ प्रकार का जगत कैसे उत्पन्न हो सकता है।

#### पद्धरी छन्द।

तुम ग्रनेकान्त मत ही यथार्थ, यातें विपरीत नहीं यथार्थ। एकान्त दृष्टि है मृषा वाक्य, निज घातक सर्व ग्रयोग्य वाक्य।।६८।।

उत्थानिका—शंकाकार कहता है कि श्रनेकान्त मत में विरोध श्रादि दोवों का संभव है वह यथार्थ कैसे ? इसका समाधान श्राचार्य करते हैं—

ये परस्खलितोन्निद्धाः स्वदोषेभनिमीलिनः। तपस्विनस्ते किं कुर्यु रपात्रं त्वन्मतिश्रयः ॥ ६६॥

अन्वयार्थ—[य] जो [तपस्वनः] एकान्त मत के माननेवाले तपस्वी [परस्ख-लितोन्निद्राः] पर जो अनेकान्त मत उसके खंडन करने में जागृत हैं वे [स्वदोपेभिनिमी-लिनः] अपने एकान्त मत में क्या क्या दोष आते हैं उनके देखने में हाथी के समान हो रहे हैं अर्थात् एकान्त मत में जो दोष आते हैं उनको जानवूसकर छिपा रहे हैं [ते] वे [त्वन्मतिश्रयः] आपके अनेकान्त मतरूपी लक्ष्मी के पाने के लिये [ अपात्रं] पात्र नहीं है [कि कुर्युः] वे विचारे क्या कर सफते हैं ? न तो अपने पक्ष को सिद्ध कर सकते हैं न अनेकान्त का ही खण्डन कर सकते हैं ।

भावार्थ — जो अह त एकान्त, नित्यैकान्त, क्षिणिकैकान्त आदि एक ही पक्ष के सर्वथा माननेवाले तपस्वी हैं वे ऐसे अपने एकान्त सत के अहंकार में चूर हैं कि अपने मत में जो अनेक दोष आते हैं उनको जानबूमकर छिपाते हैं। जैसे हाथी अपनी आखों को ऐसी मिली हुई रखता है कि देखता हुआ भी न देखनेवाले के समान अपने को मलकाता है। इसी तरह थे अपने दोषों पर तो ध्यान नहीं देते हैं तथा अनेकान्त जो यथार्थ मत है उसके खण्डन करने के लिये अपनी तैयारी बताते हैं। आचार्य कहते हैं कि उनकी बुद्धि दुर्मोह से ऐसी मैली हो रही है कि वे भी जिनेन्द्रदेव के अनेकान्त मत के समभने की योग्यता ही नहीं रखते हैं। वे विचारे इस योग्य नहीं हैं कि अपना पक्ष समर्थन कर सकें व अनेकान्त का खण्डन कर सकें। भावाथ यह है कि अनेकान्त मत भिन्न २ अपेक्षा से भिन्न २ स्वभावों को भलकाता है। इसलिये उसमें विरोध आदि कोई दोष नहीं आ सकते हैं। जो पक्षपात छोड़कर अनेकान्त को समभेगा उसे वस्तु स्वरूप की यथार्थता स्वयं भलक जायगी।

#### पद्धरी छन्द ।

एकान्ती तपसी मान धार, निज दोष निरख गज नयन धार। ते म्रनेकान्त खण्डन मयोग्य, तुभा मत लक्ष्मी के हैं मयोग्य । १६६॥

उत्थानिका—कोई शंका करता है कि यह सब कहना ठीक नहीं है, वस्तु तो वचन श्रगोचर है, इसका समाधान करते हैं—

> ते तं स्वधातिनं दोषं शमीकर्तामनीश्वराः। त्वद्द्विषः स्वहनो वालास्तत्त्वावन्तव्यतां श्रिताः॥१००॥

श्रन्वयार्थ—(ते) वे एकान्तवादी (तं स्वघातिनं दोपं) श्रपने एकान्त मत के खण्डन करनेवाले दोष को (शमीकतुँ) दूर करने के लिये [ अनीश्वराः) ग्रसमर्थ होकर [ त्वद्द्विषः ] ग्रापके ग्रनेकान्त मत से द्वेष करते हैं (स्वहनाः) व ग्राप ग्रपना विगाइ करते हैं ऐसे ही (वालाः) ग्रज्ञानी लोगों ने (तत्वावक्तव्यतां श्रिताः) यही ग्राश्रय पकड़ लिया कि वस्तु का स्वरूप सर्वथा कहा ही नहीं जा सकता।

भावार्थ—जो निर्बु हि हैं व तत्त्व के सच्चे स्वरूप के विचार करने में चतुर नहीं हैं वे एकान्त मत का हठ पकड़े हुए उन दोपों का निवारण नहीं कर सकते हैं जो एकान्त

# सर्वथा नियमत्यागी यथाहब्टमपेक्षक: । स्याच्छब्दस्तावके न्याये नान्येषामात्मविद्विषाम् ॥१०२॥

[तावके न्याये श्चापके श्चनेकांत मत में [स्यात् शब्दः ] स्यात् शब्द जो कशंचित् अर्था में है अर्थात् जो किसी अपेक्षा से कहने वाला है वह [सर्वथा नियमत्यागी] वस्तु सर्व प्रकार से सत् रूप हो है या ग्रसत् रूप हो है इत्यादि नियम को हटाने वाला है [यथा दृष्टम अपेक्षकः] जिस तरह प्रमाशाज्ञान से जाना गया है इस तरह अपेक्षा को या दिष्टि विदु को या नय को दिखाने वाला है [अन्येषां] अन्य जो एकान्तमती [आत्मविद्धिषां] अपना ही अपचात या बुरा करने वाले हैं उनके मत में [न] यह स्याद शब्द प्रयोग में नहीं लाया जाता है।

भावार्थ—हे ग्ररनाथ! ग्रापके प्रनेकांत मत में स्याव शब्द का प्रयोग बहुत ही उचित है। यह शब्द बताता है कि वस्तु किसी ग्रपेक्षा से ऐसी है सर्वथा ऐसी नहीं है। वस्तु सर्वथा सत् है या ग्रसत् है, नित्य है या ग्रनित्य है इत्यादि मिथ्या कथन को यह स्यात् शब्द हटाने वाला है। तथा वस्तु किसी ग्रपेक्षा से सत् है या ग्रसत् है, नित्य है वा ग्रनित्य है इस बात को वैसा ही भलकाने वाला है जैसा प्रमाण ज्ञान श्रुतज्ञान में विया गया है। स्यात् शब्द वस्तु के यथार्थ स्वरूप को भलकाने वाला है। यह महात्म्य ग्रापके ही ग्रनेकांत मत में है। जो मत एकान्तवादो है व जो ग्रपना ग्रत्यन्त बुरा करने वाले हैं उनके यहां स्यात् शब्द का प्रयोग नहीं है, इसी-से वस्तु का यथार्थ स्वरूप वे सिद्ध नहीं कर सकते हैं।

#### पद्धरी छन्द

सर्वेषा नियमका त्यागकार, जिस नय श्रृत देखा पुष्टकार। है स्यात् शब्द तुम मत मंभार, निज घाती प्रन्य न लखें सार ॥ '०२ ॥

उत्थानिका-शङ्काकार कहता है कि श्री जिनेन्द्र के मत में जिस तरह जीवादि वस्तु नित्य ग्रादि स्वभाव को घारण करने वाली मानी गई है वह किसी ग्रपेक्षा से मानी गई है कि सर्वथा मानी गई है। यदि सर्वथा मानी गई है तो एकांतवाद का प्रसंग ग्राता है, यदि किसी ग्रपेक्षा से मानी गई है तो ग्रनवस्था दोष ग्राता है, इस शंका का समाधान ग्राचार्य करते हैं--

### श्रनेकान्तोऽण्यनेकान्तः प्रमारानयसाधनः । श्रनेकान्तः प्रमाराात्ते तदेकान्तोऽपितान्नयात् ॥ १०३॥

श्रन्वयार्थ—(प्रमाणनयसाधनः) प्रमाण श्रौर नय से सिद्ध होने वाला ( श्रनेकांतः श्रिप ) श्रनेकांत भी ( न केवल सम्यक् एकांत ) ( श्रनेकांतः ) श्रनेकांत स्वरूप है। श्रथित् किसी श्रपेक्षा से श्रनेकांत है व किसी श्रपेक्षा से एकांत है [ ते ] श्रापके मत से [प्रमाणात्] प्रमाण की श्रपेक्षा से जो सर्व धर्मों को एक साथ जानने वाला है [ श्रनेकांतः] वह श्रनेकांत श्रनेक धर्म स्वरूप है व [ श्रिपतात् नयात् ] किसी विशेष नय की मुख्यता से [ तद् एकांतः ] वह श्रनेकांत एकांत स्वरूप है श्रथीत् एक स्वभाव को वताने वाला है।

भावार्थ — हे प्ररनाथ स्वामी ! प्रापके मत में प्रनेकांत भी किसी प्रपेक्षा ग्रनेकांत है किसी ग्रपेक्षा से एकांत है। यह मिथ्या एकांत विना ग्रपेक्षा के नहीं है किन्तु ग्रपेक्षा सिहत सम्यक् एकान्त है। प्रमाण ग्रौर नय से ग्रनेकांत स्वरूप वस्तु की सिद्धि होती है। प्रमाण उसे कहते हैं जो सर्व धर्मों को विषय करने वाला है। नय उसे कहते हैं जो उनमें से एक किसी धर्मको विषय करनेवाला है। प्रमाण की ग्रपेक्षासे प्रनेकांत ग्रनेकांत स्वरूप है प्रर्थात् ग्रनेक धर्म स्वरूप वस्तु ग्रनेक धर्म स्वरूप ही विखती है। वही ग्रनेकांत रूप वस्तु जब किसी विशेष नय की ग्रपेक्षा से देखी जाती है तब एक किसी धर्म स्वरूप विखती है, उस समय ग्रन्य धर्म गीए होते हैं। तब वह एकान्त स्वरूप कही जाती है। इस तरह ग्रपेक्षा सहित मानने से कोई भी दोष नहीं ग्राता है। ग्रपेक्षा रहित ग्रनेकांत व एकांत सब सदीष होते हैं। वस्तु ग्रनेक धर्म स्वरूप है, नित्य ग्रनित्य, एक ग्रनेक ग्रावि स्वरूप है। इसी को समभने के लिए प्रमाण ग्रौर नय दो साधन हैं। प्रमाण की ग्रपेक्षा वह ग्रनेक धर्म स्वरूप भलकती है, नय की ग्रपेक्षा वह एक-एक धर्म स्वरूप भलकती है। नय किसी एक को मुख्य करके व दूसरे धर्मों को गौए करके बताता है। वह एक धर्म को मुख्य करके कहते हुए ग्रन्य धर्मों का ग्रभाव नहीं करता है। इस तरह स्याद्वाद से निर्वाध वस्तु सिद्ध होती है।

#### पद्धरी छन्द

है अनेकांत भी अनेकांत, साधत प्रमाण नय विना घ्वांत। स प्रमाण दृष्टि है अनेकान्त, कोई नय मुख से है एकान्त ॥ १०३॥ उत्थानिका-धव इस विषय को संकोच करते हैं-

इति निरुपमयुक्तिशासनः प्रियहितयोगगुणाऽनुशासनः । श्ररजिन ! दमतीर्थनायकस्त्वमित्रं सतो प्रतिबोधनायकः ॥१०४॥

ग्रन्वयार्थ—[ ग्ररजिन ] हे ग्रर जिनेन्द्र ! [ इति निरुपमयुक्तिशासनः ] इस तरह ग्रापका सत उपमा रहित निर्वाध प्रमारा की युक्तियों से सिंद्ध है तथा [ प्रियहितयोग-गुराानुशासनः] वह सत सुखदाई व हितकारी सन, वचन, काय की क्रिया का व सम्यर्धा-नादि गुर्गों का उपदेश करने वाला है। ऐसे शासन के स्वामी [त्वम्] ग्राप [दमतीर्थ-नायकः] इन्द्रिय व कषाय को विजय करने वाले धर्मतीर्थ के स्वामी हैं [ इव ] ग्रापके समान [कः] ग्रीर कौन है जो [ सता प्रतिबोधनाय ] संज्ञन पण्डितों की यथार्थ ज्ञान दे सकता है ?

भोवार्थ—हे ग्ररनाथ! ग्रापका शासन ही यथार्थ प्रमाण से सिद्ध है तथा वहीं श्रात्महित का सच्चा मार्ग बताने वाला है। ग्रापही सच्चे जिन धर्म के उपदेष्टा हैं। सज्जन जन यही समभते हैं कि ग्रापके समान कोई भी सच्चा बोध देने को समर्थ नहीं है।

#### पद्धं री छन्द

निरुपम प्रमाण से सिद्ध घर्म. सुंखंकर हितकर गुण कहत मर्म । भ्ररजिन तुम सम जिन तीर्थनाथ, नहिं कोई मंत्रि वीघक संनाथ ॥ १०४॥

उत्थानिका--ग्राचार्य इस स्तुति का फल चाहते हैं-

मतिगुराविश्वानुरूपतस्त्विय वरदोऽऽगमहिष्टरूपतः । गुराकृशमिष किञ्चनोदितं मम भवतात् दुरितासनोदितम्॥१०४॥

अन्वयार्थ—[ वरद ] हे उत्कृष्ट मोक्षपद के दाता ! [ मित्रगुराविभवानुरूपतः ] अपनो बुद्धि की शक्ति के अनुकूल [ आगमदृष्टिरूपतः ] जिनागम में जैसे आपके गुरा कहें गये हैं उसी के समान [त्विय] आपके लिये [ किंचन गुराकृशम् अपि उदितं ] जो कुछ भी गुराों का अंश मात्र मेरे से वर्रान किया गया है वह [ मम दुरितासनोदितम् भवतात् ] मेरे पायों को नाश करने में ही समर्थ होवे।

भावार्थ—यहां स्वामी समन्तभन्न ने कहा है कि मैं श्री ग्रर जिनेन्द्र के गुर्गों हे कहने में ग्रसमर्थ हूं तथापि जो कुछ मेरे मित श्रुत ज्ञान का ग्रंश है उसके बल से मैंने कुछ गुर्गों का ग्रंश कहा है, वह भी ग्रपनी मनोकल्पना से नहीं कहा है, किन्तु जिन ग्रागम में जैसा ग्रापके गुर्गों का निरूपरा है उसी के अनुसार कुछ कहा है। यह स्तुति इसीलिये मेरे से की गई है कि जो कुछ कर्म मैल मेरे ग्रात्मा में है वह इस स्तुति के द्वारा नाश को प्राप्त हो ग्रीर मेरा ग्रात्मा पवित्र हो जावे।

पद्धरो छन्द

मित ग्रंपनी के ग्रमुकूल नाथ, ग्रागम जिन कहता मुक्तिनाथ।। तद्वत् गुण ग्रंश कहा मुनीश, जामे क्षय हों मम पाप ईगा। १०४॥

# ( १९ ) श्री मल्लिनाथ स्तुतिः

यस्य सहर्षेः सकलप्रदार्थ-प्रत्यवबोधः समजित साक्षात् । साउमरमर्त्यं जगदिष सर्वं प्राञ्जलिभूत्वा प्रगापतित स्म ॥१०६॥

भ्रत्वयार्थ—[यस्य महर्षेः] जिस मिल्लनाथ महाऋषि के [सकलपदार्थप्रत्यववोधः] सम्पूर्ण पदार्थों का पूर्ण ज्ञान अर्थात् केवलज्ञान[साक्षात्] ग्रत्यन्त प्रत्यक्षरूप से [समजित] उत्पन्न हुआ तब [सामरमर्त्यं] देव व मानव सिहत [सर्व जगत् ग्रिप] सर्व ही जगत के प्राराणों ने [प्राञ्जिलभूत्वा] हाथों को जोड़कर [प्ररापतित सम]नमस्कार किया।

भाषार्थ — यहाँ पर श्री मिल्लिनाय तीर्थिद्धार की केवलज्ञान की उत्पत्ति के समय का हश्य दिखलाया है। प्रभु ने महान शुक्लध्यान को जगाया उसके प्रभाव से जब घातीय कर्मों का नाश किया तब प्रभु के पूर्ण सर्वोत्कृष्ट ग्रसहाय प्रत्यक्ष ग्रात्मीक स्वभाव रूप केवलज्ञान जत्पन्न हुन्ना, उस समय चार प्रकार के देव व मानवों ने बारबार हाथ जोड़कर प्रभु को अरहन्त परमात्मा मानकर नमस्कार किया।

प्रभु केवलज्ञानी होकर अपने ज्ञान द्वारा सर्वव्यापी हो जाते हैं तब उनको विष्णु कह सकते हैं जैसा ग्रात्मस्वरूप में कहा है-

विष्वं हि द्रव्यपर्यायं विष्वं त्रैलोक्यगोचरम्। व्याप्तं ज्ञानित्वपा येन स विष्णुव्यांपको जगत् ॥३१॥ भावार्थ-जिसने तीन लोक के व अलोक के सर्व पदार्थों के द्रव्य गुण पर्यायों को एक काल जान लिया व जिसका ज्ञान सबमें फैल गया ऐसा जगत्व्यापी अरहन्त ही विष्णु कहलाता है ।

छन्द त्रोटक

जिन मिल्नमहर्षि प्रकाश किया, सब वस्तु सुबोध प्रत्यक्ष लिया । तब देव मनुज जग प्राणि सभो, कर जोड़ नमन करते सुखधी ॥ १०६ ॥

उत्थानिका --- भगवान के शरीर व वचन की महिमा कहते हैं---

यस्य च मूर्तिः कनकमयीव स्वस्फुरदाभाकृतपरिवेषा । वागिप तन्वं कथितुकामा स्यात्पदपूर्वा रमयित साधून् ॥१०७॥

श्रन्वयार्थ— ( यस्य च कनकमयी इव मूर्तिः ) जिन मिल्लिनाथ का शरीर मानो सुवर्ण से रचा गया है ऐसा सुन्दर सुवर्णमई है [ स्वस्फुरदाभाकृतपरिवेषा ] जिसकी फैलती हुई दीप्ति से शरीर के चारों तरफ भामण्डल बन गया है ( वाक् ग्रिप ) जिनकी वाणी भी [तत्त्व कथियतुकामा ] यथार्थ वस्तु के स्वरूप को कहने को समर्थ है तथा वह वाणी ( स्यात्पदपूर्वा ) स्यात् या कथंचित् शब्द के साथ में चिह्नित होती हुई (साधून । साधुग्रों को (रमयित ) रंजायमान करती है।

भावार्थ - श्री मिल्लिनाथ तीर्थं कर के शरीर का वर्ण मुवर्णमई था-केवलज्ञान अवस्था में वह परमौदारिक होगया था। उसकी दीष्ति कोटिसूर्य से अधिक चमकदार थी तथा उसका प्रभामण्डल रच गया था। भगवान की वाणी भी यथार्थ वस्तु के स्वरूप को प्रकाश करने वाली थी। जिस वाणी को सुनकर साधुजन परम प्रफुल्लित होगए थे। भिन्न भिन्न अपेक्षा से वस्तु के स्वरूप को विचारते हुए जब साधुगण स्यात् शब्द को कथन के पहले लगाकर विचार करते थे तब उनको नित्य अनित्य एक अनेक आदि अनेकांत मई पदार्थ का आनन्द आता था तथा वे आत्मा को अनात्मा से भिन्न समक्षकर आत्मा में मगन हो परम आनन्द को पाते थे।

अरहन्त परमात्मा का स्वरूप श्री पदमचन्द्र मुनि कृत धम्मरसायगा में कहा है-

संपुण्णचन्दवयणो जडम उडविविजिद्यो णिराहरणो । पहरणजुवइमिमुक्को संतियरो होइ परमप्पा ॥ १२२ ।। लोयालोयविदण्हू, तह्या णामं जिणस्य विण्हूत्ति । जह्या सीयलवयणो तह्या सो वृच्चए चंदो ॥ १२६॥

भावार्थ--ग्ररहन्त परमात्मा का मुख पूर्ण चन्द्र के समान है। जटा मुकुट से रहित है, ग्राभरण बिना है, व वस्त्र व स्त्री ग्रादि संग से रहित है तथा परम शांतिकारक है। वयों कि वे लोकालोक के ज्ञाता हैं। इसलिये जिनेन्द्रनाथ को विष्णु कहते हैं भौर उनकी वाणी परम शोतल है इसलिये उनको चन्द्रमा कहते हैं।

#### छन्द त्रोटक

जिनकी मूरित है कनक मयी, प्रसरी भामण्डल रूप मयो। वाणी जिनकी सर्न्व कथक, स्यात्पदपूर्व यतिगणरंत्रक ॥ १०७ ।

उत्थानिका--शङ्काकार कहता है कि आपकी वागी यदि प्रमाण से वाधित हो तव उनको कैसे रंजायमान कर सकेगी ? इसका समाधान करते हैं।

यस्य पुरस्ताद्विगलितमाना न प्रतितीथ्या भुवि विवदन्ते । भूरिप रम्या प्रतिपदमासीज्जातिकोशाम्बुजमृदुहासा ॥ १०८॥

भ्रत्वय—( यस्य ) जिस भगवान के ( पुरस्तात् ) सामने (प्रतितीर्थ्याः) एकांत भतवादी (विगलितमाना) भ्रपने मान को खण्डन किये हुए(भ्रुवि) पृथ्वी में (न विवदन्ते) बाद नहीं कह रहे हैं (भूः ग्रपि। पृथ्वी भी ( प्रतिपदम् ) जहां मगवान के चरण पड़ते हैं ( जातविकोशाम्बुजमृदुहासा ) फूले हुए सुवर्णमई कमलों के कोमल हास्य को भलकाती हुई ( रम्या ) शोभनीक ( श्रासीत् ) हो जाती है ।

भावार्थ — भगवान की वागी ऐसी सत्यार्थ व ग्रबाधित है कि जिसकी घुनकर एकांतमतवालों का मान गलित हो जाता है, वे ऐसे लिज्जत हो जाते हैं कि ग्रापके सामने ग्रपने एकांतवाद का प्रकाश नहीं कर सकते। यही कारण है कि बड़े-बड़े बुद्धिमान गरा-घरदेव ग्रादि ग्रापकी वागी सुनकर संतुष्ट हो जाते हैं, उनका मन प्रफुल्लित हो जाता है। भगवान की ऐसी महिमा है कि पृथ्वी भी ग्रानन्द से मान हो जाती है। उसका भनकाव तब होता है जब तीर्थं द्वार भगवान का विहार होता है। उस समय ग्राकाण में

देवतागरा पन्द्रह पन्द्रह सुदर्शमई कमलों की पन्द्रह पंक्तियां रचते जाते हैं, वे कमल वड़े कोमल विकसित होते हैं। उनहीं पर प्रभु का विहार होता है। इस रचना को किव ने इस अर्थ में लिया है मानों पृथ्वी आनन्द में मृदुता से हंस रही है। प्रयोजन कहने का यह है कि जहां र प्रभु का विहार व विराजना होता है सब प्रागी बड़े आनन्दित रहते हैं। धम्म रसा- यरा में अरहन्त की महिमा बताई है—

भ्रव्यावाहमणंत जह्या सोक्खं करेइ जीवाणं। तह्या सकरणामो होइ जिणो णित्थ संदेहो ।। १२५।।

भावार्थ—क्योंकि जिनेन्द्र भगवान के प्रताप से जीवों को बाघा रहित अनन्त सुख की प्राप्ति होती है, इसलिए जिनेन्द्र वास्तव में शंकर हैं, इसमें कोई संदेह नहीं है।

#### छन्द त्रोटक

जिन घागे होई गलित माना, एकांती तर्जे वाद थाना। विकसित सुवरण श्रम्बुज दल से, भूभी हंसती प्रभुपद तस से ।। १०८॥

उत्थानिका अब अगवान के वचनों को ग्रह्ग करने वाले शिष्यों का वर्णन करते हैं —

## यस्य समन्ताज्जिन्शिशिरांशोः शिष्यकसाधुग्रह्विभवोऽभूत्। तीर्थमपि स्वं जनन्समुद्र-त्रासितसत्त्वोत्तरगपशोऽग्रम्।। १०६॥

ग्रन्वयार्थ — (यस्य जिनशिशिरांशोः ) जिस मिल्लिनाथ स्वामी रूपी चन्द्रमा की परम शीतल वचनरूपी किरणों के (समंतात् ) सर्व तरफ (शिष्यकसाधुग्रहिवभवः ) उनके शिष्य साधुगरा रूपी ग्रह तारकों की सम्पत्ति (ग्रभूत् ) होती हुई (स्वं तीर्थं ग्रिप्) जिनका ग्रात्मानुभव रूपी तीर्थं भी (जनसमुद्रत्रासितसत्त्वोत्तरणपथोऽग्रम्) संसाररूपी समुद्र से भयभीत प्राणियों को तारने के लिए मुख्य उपाय होता हुग्रा।

भावार्थ—यहां किव ने श्री मिलनाथ स्वामी को चन्द्रमा की उपमा दी है। जैसे चन्द्रमा की किरगों परम शोतल फैलती हैं वैसे भगवान की वागो रूपी किरगों परम शांति देने वालो होती चारों तरफ फैलती हुई हैं। जैसे चन्द्रमा के चारों तरफ ग्रह व तारागग शोभते हैं वैसे श्री मिलनाथ स्वामी तीथ कर के चारों तरफ से ही समवसरण में उनके शिष्य साधुगर्गों का समूह शोभता हुआ। मगवान की वार्गी से जो आत्मधर्म प्रगटा, जो सम्यादर्शन,सम्याद्यांन व सम्यक्ष्यांरित्र की एकता रूप परम आत्मानुभवरूप है वह सच्चा धर्मरूपी जहाज है। इस भयानक संसार सागर में डूबते हुए भयभीत प्रारिगयों को तारने के लिये वही समर्थ है। जो भव्यजीव निश्चय रत्नत्रयमई आत्मानुभव का शर्ग लेते हैं वे अवश्य कर्म कार्टकर मुक्त ही जाते हैं। ऐसा ही यथार्थ मोक्षमार्ग है। नागसेन मुनि ने तर्त्वानुशासन में कहा है—

यो मध्यस्थः पश्यति जानात्यात्मानमात्मनात्मन्यात्मा । दृगवगमचरणरूपस्यं निश्चयान्मुंक्तिहेतुरिश्त जिनोक्तिः ॥ ३२ ॥

भावार्थ--जो ग्रांतमा बीतरांगी होकर ग्रंपने ग्रांतमा का ग्रांतमा ही के द्वारा ग्रंपने ग्रात्मा में श्रद्धान करता हुआ श्रनुमव करता है वह सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान व सम्यक्चारित्र रूप होता हुआ निश्चय से मोक्षमार्ग है ऐसा जिनेंन्द्र का कथन है।

#### छन्दं त्रोटक

जिन चेन्द्र वेचेंने किरणें चंसकें चेंहुं घोर शिष्य यति ग्रहं दमकें। निज ब्राह्म तीर्थ ब्रति पावन है, मबसागर जन इक तारन है।। १०६॥

उत्थानिका-शंकाकार कहता है कि पहले कहे विशेषण सहित भगवान ने किस तरह कर्मी का क्षय किया जिससे उनको सर्व पदार्थों का ज्ञान हुग्रा व उनको मोक्ष प्राप्त हुग्रा, इसका समाधान करते हैं—

> यस्य च शुक्लं परमतपोऽग्निध्यानमनन्तं दृरितमधाक्षीत् । तं जिनसिंहं कृतकरगाीयं मिल्लमशल्यं शरगामितोऽस्मि ॥११०॥

श्रन्वयार्थ—(यस्य च) जिस मिलिनाथ की (शुक्लं घ्यानं) शुक्तघ्यानरूपी (परमतपोग्निः) उत्कृष्ट तप रूपी श्रम्भिन ने । श्रनन्तं दुरितं । श्रम्भित कर्म को (श्रधाकीत् ) भरम कर छाला । तं ) उसे (कृतकरणीयं) कृतकृत्य । जिनसिंहं ) जिनेन्द्रों में प्रधान । श्रश्रत्यं ) व मायादि शल्यरहित । मिलिल ) मिलिनाथ भगवान की (शर्ण इतोऽस्मि ) शर्ण में प्राप्त होता हं ।

सावार्थ--श्री महिलनाथ तीर्थंकर ने प्रथम पृथमत्व वितर्क विचार गुपलध्यान के

प्रभाव से तो मोहनीय कर्म का नाश किया फिर एकत्व वितर्क ग्रविचार नाम दूसरे शुक्त-ध्यान की ग्रग्नि से ज्ञानावरए, दर्शनावरए ग्रौर ग्रन्तराय कर्म का नाश किया। इस तरह प्रभु ग्ररहन्त परमात्मा हुए। फिर ग्रयोग गुरास्थान में व्युपरतिक्रयानिवृत्त लक्षरा चौथे शुक्लध्यान के द्वारा शेष चार ग्रघाति कर्मों को भी भस्म कर डाला। जिन ग्राठ कर्मों का ग्रनादि से प्रवाहरूप सम्बन्ध था व जिनका ग्रन्त करना ग्रति कठिन था उन सब कर्मों को प्रभु ने ग्रात्मध्यान की ग्रग्नि से जला डाला। इस तरह मिल्लिनाथ भगवान सर्व कर्मों से रिहत होकर मुक्त होगए। प्रभु ने जो कुछ करने योग्य कार्य था उसको कर डाला। ग्रव कोई कार्य करना शेष न रहा। प्रभु का ग्रात्मा बिलकुल निर्मल होगया। कोई माया, मिथ्या, निदान शल्य उनकी ग्रात्मा में नहीं रही। ऐसे ग्रुद्ध परमात्मा श्री मिल्लिनाथ की शरा में मैं प्राप्त होता हूं जिससे मेरा ग्रात्मा भी पिवत्र हो जावे। श्री नागसेन मुनि ने तत्त्वानुशासन में कहा है—

वज्रकायः स हि घ्यात्वा शुक्लघ्यानं चतुर्विघ । विघ्याण्टापि कम्माणि श्रयते मोक्षमक्षयं ॥ २८६ ॥

भ्रथित्-वज्रवृषभनाराच संहननधारी महात्मा चार प्रकार शुक्लध्यान को ध्याय-कर व भ्राठों ही कर्मी का क्षय कर भ्रविनाशी मोक्ष भ्रवस्था को प्राप्त हो जाते हैं।

छन्द श्रोटक

जिन शुक्ल ध्यान तप ग्रन्ति बली, जिससे कमींघ श्रनन्त जली। जिनसिंह परम कृतकृत्य भये, निःशल्य मल्लि हम शरण गये।। ११०।।

# (२०) श्री मुनिस्वात जिन स्तुतिः

श्रिधिगतम् निस्वातस्थितिम् निवृषभो मुनिसुद्यतोऽनघः । मुनिपरिषदि निर्वभौ भवानुडुपरिषत्परिवीतसोमवत् ॥ १११॥

श्रन्वयार्थ-- ( श्रधिगतमुनिसुव्रतस्थितिः ) जो मुनि योग्य शोभनीक व्रतों में निश्चित

स्थित रखने वाले हैं, (मुनिवृषभः जो मुनियों में प्रधान मुनिनाय हैं, (म्रनघः) व जिन्होंने चार घातिया कर्मरूपी पाप को दूर कर डाला है ऐसे (मुनिसुवतः) श्री मुनि सुव्रत तीर्थं कर (भवान्) ग्राप (मुनिपरिषदि) सुनियों की सभा में ग्रथित् समवसरण में (निर्वभौ । इस तरह शोभते भये( उडुपरिषत् परिवीतसोभवत् । जिस तरह चन्द्रमा नक्षत्र व तारागराों की सभा से वेष्ठित शोभता है।

मावार्थ—यहां भी किव ने श्री मुनिसुव्रतनाथ के नाम की सार्थकता दिखाई है कि मुनि अवस्था में जिस व्यवहार व निश्वयचारित्र की आवश्यकता है उन सबके मले प्रकार धारण करने वाले हैं—अपने मुनि योग्य व्रतों में भले प्रकार स्थित हैं। इसी के प्रभाव से प्रभु ने धातिया कर्मों का नाश किया और वे मुनियों में प्रधान स्नातक पदधारी अशहन्त होगए। तब इन्द्रादि देवों ने समवसरण की रचना की उसके भीतर अष्ट प्रातिहार्य सहित भगवान विराजते हुए मुनिगण सहित ऐसे शोभते हुए जिस तरह चन्द्रमा तारागण सहित शोभता है। धम्मरसायण में कहा है कि—

सिहासगाछतत्त्तयदिव्वोघुणिपुष्पविद्विचमराई : भामण्डलदु दुहिम्रो वरतरू परमेद्वि चिह्नूत्य ॥१२१॥

भावार्थ--जब ग्ररहन्त परमेष्टि मुनिनाथ होते हैं तब ये प्राठ चिह्न प्रगट होते हैं, १ श्रिसिहासन, २. छत्रत्रय, ३. दिव्यध्वनि, ४. पुष्पवृष्टि, ४. चमरों का दुरना, ६. भामण्डल, ७. दुंदुभी बाजों का बजना, द. ग्रशोक वृक्ष का होना ।

### स्मिवणी छन्द

लाधु उचित वृतों में सुनिश्चित मये, कम हर तीर्थंकर साचु सुवृत भये। साधुगण की सभा में सुशोभित मये, चन्द्र जिम उडुगणों से सुवेण्डित भये।

उत्थानिका--भगवान के शरीर के महातम्य को कहते हैं-

परिग्गतिशि जिक्छ रागया कृतमदिनग्रहिवग्रहाङमया। तविजन ! तपसः प्रसूतया ग्रहपरिवेषरुचेव शोभितम्।।११२॥

सन्वयार्थ-(जिन) हे जिनेन्द्र ! (तव) भापका शरीर (परिएतिशिविकण्ठरागया)

युवान मोर के कण्ठ के नील रंग के समान नोल रंग से व (कृतमदिनग्रहिवग्रहाभया) कामदेव के मद को जीतने वाले ऐसे परम शांत शरीर की दीष्ति से (तपसः प्रसूतया) व तप के द्वारा उत्पन्न हुई परम शोभा से (ग्रहपरिवेषक्चा इव) पूर्ण चन्द्रमण्डल की चमक के समान (शोभितां) शोभायमान होता हुन्ना।

भावार्थ—हे मुनिसुव्रतनाथ ! आपके परमौदारिक शरीर की अपूर्व महिमा है। आपके शरीर का वर्ग नील रंग का है, जैसे युवान मोर के कण्ठ का नीला रंग होता है। आपने कामभाव को जीत लिया है इसलिये आपके शरीर में ब्रह्मचर्यपने की परम शाल निर्विकार आभा चमक रही है। आपने जो परम शुक्लध्यान तप किया उसके प्रभाव से आपके शरीर में सात आतु न रहीं। आपका शरीर स्फटिक के समान निर्मल होगया। आपका शरीर ऐसा चमक रहा है जैसा पूर्णमासी का चन्द्रमा का मण्डल शोभता है। आपतस्वरूप में कहा है—

सवंलक्षणसम्पूर्णं निमंले मणिदर्पेगो । संक्रांतिबिम्बसाद्श्यं शांत संचेतयेऽद्भुत ॥६०॥

भाषार्थ--श्री अरहन्त का शरीर सर्व लक्ष्मगों से पूर्ण परम शांत अद्भुत ऐसा शोभता है जैसे निर्मल मिंग के दर्पमा में उकेरी हुई शांति मूर्ति हो। वास्तव में अरहंत के शरीर की महिमा वचन अगोचर है।

मृग्विणी छन्द

मोर के कण्ठ सम नील रङ्ग रङ्ग है, काममद जीतकर शांतिमय ग्रङ्ग है। नाथ तेरी तपस्या जनित ग्रङ्ग नो, शोभता चन्द्रमण्डल मई रङ्ग जो।। ११३।।

उत्थानिका-फिर भी शरीर की शोभा को कहते हैं--

शशिरुचिशुचिशुवललौहितं सुरिभतरं विरजो निजं वपुः । तव शिवमतिविस्मयं यते! यदिप च वांगमनसोऽयमीहितम् ॥११३॥

ग्रन्वयार्थ-( यते ) है साधु ! ( तव निजं वपुः ) श्रापका श्रपना शरीर ( शिवः ) र्श्वचु ) चन्द्रमा की दीष्ति के समान निर्मल है ( शुक्ललोहितं ) उसमें सफेद रंग का लोह था ( सुरभितरं ) बहुत हो सुगन्धित है ( विरजः ) कोई भूल व मैल से संयुक्त नहीं

है (शिवं) स्रिति सुन्दर व शांत है तथा ( श्रीतिविस्मयं ) स्रिति स्राश्चर्य को उपजाने वाला है (यदिप च वाङ्गमनसोऽयम् ईहितम् ) ऐसी ही शुभ व शांत स्रापकी वचन व मन की चेष्टा है ।

भावार्थ—तीर्थंकर भगवान के शरीर में जन्म से ही खूब सफेद रंग का लोहू होता है। शरीर चन्द्रमा के समान निर्मल होता है। शरीर में बड़ी भारी सुगन्ध होती है। कोई मैल नहीं होता है। केवलज्ञान श्रवस्था में तो वह शरीर परमौदारिक, परम सुन्दर, परम कांतिमय, परम शांत, परम श्राश्चर्यकारी हो जाता है। इसी तरह भगवान का द्रव्यमन भी बड़ा ही शुभ रहता है। तथा भगवान की वागी भी परम पवित्र व हितकारी प्रगट होती है।

### स्रिवणी छन्द

न्नापके म्रङ्ग में शुक्ख ही रक्त था, चन्द्रसम निर्मलं रजरहित गंध या। म्रापका शांतिसय प्रद्भुत तन जिनं, मन वचन का प्रवर्तन परम शुम गणं ।।

उत्थानिका-श्री जिनेश्वर की दिव्यध्विन से यह सिद्ध होता है कि भगवान सर्वज्ञ हैं ऐसा ग्राचार्य कहते हैं—

> स्थितिजननिरोधलक्षरां चरमचरं च जगतप्रतिक्षराम् । इति जिनसकलज्ञलाञ्छनं वचनमिदं वदतां वरस्य ते ॥ ११४॥

श्रन्वयार्थ — (जिन ) हे जिनेन्द्र ! (ते वदतां वरस्य इदं वचनं ) श्राप उपदेश चाताश्रों में श्रेष्ठ हैं श्रापका यह वचन कि (चरं श्रचरं च जगत् ) चेतन द श्रचेतन रूप यह जगत् (प्रतिक्षणां ) हरएक समय (स्थितिजननिरोधलक्षणां ) उत्पाद व्यय झौंव्य लक्षण वाला है (इति ) यही (सकलज्ञलांछनं ) इस बात का चिह्न है कि श्राप सर्वज्ञ हैं।

भावार्थ-सर्व पदार्थों की जैसी अवस्था है उस सबके ग्राप ज्ञाता है । इसीलिये भापने जगत का जैसा वास्तव में स्वरूप है वैसा ही कहा है। यही इस वात का चिह्न है कि भाप सर्वज्ञ हैं व इसीलिए ग्राप परम ग्राप्त हैं। इस लोक में कोई लोग जगत को सर्वथा नित्य मानते, कोई सर्वथा क्षिणिक मानते । परन्तु यह चर ग्रचररूप या चेतन श्रचेतन रूप जगत हरसमय नित्य ग्रनित्य स्वरूप है या उत्पाद व्यय घ्रीव्य स्वरूप है । जगत जीव ग्रजीव द्रव्यों का समुदाय है । ये सब द्रव्य सत्रूप हैं । न कभी उपजे हैं न कभी नष्ट होंगे । परन्तु इनमें परिग्मन या पर्याय का पलटना सदा हुग्रा करता है । पर्याय कमवर्ती होती हैं । इसिलये पहली पर्याय का नाश होकर उत्तर पर्याय उत्पन्न होती है, इसिलये यह जगत् पर्याय के पलटने की ग्रपेक्षा उत्पाद व्ययस्प है या ग्रनित्य है । परन्तु गुगों के बने रहने की ग्रपेक्षा घ्रीव्य या नित्य है । सुवर्ग बना रहता है उससे कुण्डल, कड़ा, बाली पर्याय उत्पन्न होती हैं व नाश होती हैं । जीव वही बना रहता है, यही कभी देव, फिर मनुष्य, फिर पशु, फिर नारकी इस तरह पर्यायों को बदला करता है । शुद्ध द्रव्यों में मात्र स्वभाव सदश पर्याय होती हैं । कोई द्रव्य बिना परिग्मन के नहीं रहता है, इसिलए द्रव्य हरएक क्षग्र उत्पत्ति विनाश व घ्रीव्य स्वरूप है । ऐसा ही सच्चा स्वरूप ग्रापने कहा है । इसिलये ग्राप वास्तव में सर्वज्ञ हैं । मोक्षपंचाशिका में कहा है—

गुणपर्ययतादातम्यविशिष्टं द्रव्यमुच्यते । उत्पत्तिव्ययनयत्यं पर्यायाः तस्य शाश्वताः ॥ ५॥

भावार्थ--द्रव्य वही कहा जाता है जो गुरा पर्यायों को सदा रखने वाला हो। द्रव्य में उत्पत्ति व्यय व ध्रीव्यपना मदा रहता है। गुरा द्रव्य के साथ सदा रहते हैं, यही ध्रीव्यपना है। पर्यायों में सदा उत्पत्ति विनाश हुग्रा करता है।

सृग्विणी छन्द जनत व्यय घ्रीव्य लक्षण जगत् प्रतिक्षणं। चित् प्रचित् ग्रादि से पूर्णं यह हरक्षणं॥ यह कथन ग्रापका चिह्न सर्वज्ञ का। है वचन ग्रापका श्राप्त उत्कृष्ट का॥ ११४॥

उत्थानिका-भगवान ने आठ कर्मों का नाश किया व मोक्ष पाई. स्तुतिकार भी उसी फल की भावना करता है-

> दुरितमलकलंकमहटकं निरुपमयोगबलेन निर्दहन् । ग्रभवदभवसौख्यवान् भवान् भवतु ममापि भवोपशांतये ॥११४॥

श्रन्वयार्थ-(भवान्) ग्रापने (निरुपमयोगवलेन) उपमा रहित परम ग्रुक्लध्यान के बल से (श्रष्टकं दुरितमलकलंकं) ग्राठ कर्म महापाप रूप मल कर्लक को (निर्दहन्) भस्म कर दिया श्रीर ग्राप (ग्रभवसौख्यवान्) संसारातीत श्रतीन्द्रिय ग्रनन्त सुख के घनी

(अभवत्) होगए। ( मम अपि ) मेरे लिये भी ( भवोपशांतये भवतु ) आप संसार के नाश के लिए कारण होवें।

भावार्थ-ग्रात्मा में ग्रनादिकाल से ज्ञानावरण श्रादि ग्राठ कर्म का मैल लगा हुग्रा था। उस मैल को हे मुनिसुव्रतनाथ! ग्रापने ग्रात्मध्यानमई परम शुक्लध्यान के वल से जला डाला। ग्रापने ग्रपने ग्रात्मा को परम शुद्ध कर लिया तब स्वाभाविक ग्रात्मिक इन्द्रिय रहित ग्रानन्द के ग्राप भोक्ता होगए। ग्राप मोक्ष में निरन्तर स्वात्मीक सुख का ग्रानन्द ले रहे हो। हे प्रभु! मैं भी स्तुति करके यही चाहता हूं कि मेरा भी यह संसार नाश हो ग्रीर मैं भी ग्रात्मीक सुख को निरन्तर भोगने वाला हो जाऊँ। वास्तव में ग्रात्मीक सुख ही सच्चा सुख है।

नागसेन मुनि तत्त्वानुशासन में कहते हैं-

पात्मायत्तं निरावाघमतीन्द्रियमनक्वरं । घातिकर्मक्षयोद्भृतं यत्तान्मोक्षसुखं विदु: ।। २४२ ।

भावार्थ — जो श्रात्मा ही के श्राधीन है, बाधा रहित है, इन्द्रिय मुख से विपरीत ध्रतीन्द्रिय है, प्रविनाशी है व जो चार घातिया कर्मों के नाश से उत्पन्न होता है वही मोक्ष सुख है।

#### स्गिवणी छन्द

भापने प्रष्ट कर्म कलकं महा, निरुपमं घ्यान वल से सभी है दहा। अवरहित मोक्ष सुखके बनी होगए, नाश संसार हो भाव मेरे मए ॥ १९५ ॥

# (२१) श्री निमनाथ जिन स्तुतिः

स्तुतिस्तोतुः साधोः कुशलपरिगायाय स तदा, भवेन्मा वा स्तुत्यः फलमपि ततस्तस्य च सतः। किमेवं स्वाधीनाज्जगति सुलभे श्रायसपथे, स्तुयात्र त्वां विद्वान्सततमि पूज्यं निमिजिनम्।। ११६॥ भ्रापके सामने भ्रन्य एकांतमती ( ग्रुचिरवी खद्योता इव श्रभूवन् ) श्राषाढ काल में जब सूर्य निर्मल होता है उस समय जैसे जुगतू चमकते हैं ऐसे हो जाते भए।

भावार्थ—यहां पर यह बताया है कि निमन्न इसिलये पूज्यनीक हुए कि उनमें श्ररहन्त श्राप्त के योग्य जिन तीन विशेषणों की श्रावश्यकता है वे सब प्राप्त होते भए। प्रभु ने पहले तो शुक्लध्यान के बल से घातिया कमों का नाश कर डाला। इससे वे श्रठारह दोष रहित परम वीतराग होगए तथा प्रभु ने केवलज्ञान को भलकाया जिससे सर्व द्रव्यों के सर्व गुण पर्यायों को एक ही काल जान लिया, तीसरे प्रभु ने भव्य जीवों को मोक्ष मार्ग का सच्चा उपदेश दिया। प्रभु का श्रनेकान्तमई उपदेश श्राषाढ़ मासके निर्मल सूर्य की किरणों के समान प्रकाशमान होता हुआ। श्रापके उपदेश के सामने एकांतमितयों का उपदेश ऐसा वुच्छ भासता भया जैसे सूर्य के सामने जुगनू कीटों का प्रकाश लुप्त हो जाता है।

वास्तव में ग्ररहन्त प्रवस्था परम पूज्यनीय है-

पूजारिहो दु जहना घरणिदणरिदसुरवरिदाण । ग्ररिरयरहस्समहणो ग्ररहन्तो प्रच्चए तम्हा ॥१३४॥

भावार्थ-श्री ग्ररहन्त भगवान घरणेन्द्र, चक्रवर्ती व इन्द्र ग्रादि से पूज्यनीय हैं। प्रभु ने मोहनीय कर्म, ज्ञानावरण व दर्शनावरण व ग्रन्तराय कर्मको नाश कर डाला है इसी से वे ग्ररहन्त कहलाते हैं।

श्रापने सर्ववित् श्रात्मध्यानं किया. कर्मबन्ध जला मोक्षमग कह दिया। श्रापमें केवलज्ञान पूरण भया, श्रनसती ग्राप रिव ज्यान सम होगया।। १ '७।।

उत्थानिका—उस समय श्री निमिजिन ने सन्तर्भगमय तस्व का उपवेश किया, ऐसा श्री चार्य कहते हैं—

विधेयं वार्यं चानुभयमुभयं मिश्रमित तद् । विशेषैः प्रत्येकं नियमविषयेश्चापरिमितेः ॥ सदान्योन्यापेक्षैः सकलभुवनज्येष्ठगुरुगा । त्वया गीतं तत्त्वं बहुनयविवक्षेतरवशात् ॥ ११० ॥

छन्त्रयार्थ—[सकलभुवनज्येष्ठगुरुणा त्वयाः] तीन लोक में महान गुरु ऐसे हैं

प्रभु! ग्रापने [बहुनयविवक्षेतरविशात्] बहुत से नयों की श्रपेक्षा से व श्रन्य नयों की श्रपेक्षा बिना [तत्त्वं गीतं] जीवादि तत्त्व का स्वरूप कहा है। (तत्) वह तत्त्व (विधेयं) ग्रपने स्वरूपादि चतुष्टय की श्रपेक्षा ग्रस्तिरूप है (वार्यं) व पररूपादि चतुष्टय की श्रपेक्षा नास्तिरूप है, (उभयं) कम से कहने पर ग्रस्ति नास्ति स्वरूप है, (ग्रनुभयं च) श्रौर एक समय में वचन द्वारा दोनों ग्रस्ति नास्ति धर्मों को न कहने की श्रपेक्षा तत्त्व श्रवक्तव्य है [मिश्रं ग्रिप] वही तत्त्व ग्रस्ति श्रवक्तव्य है,नास्ति श्रवक्तव्य है,ग्रस्ति नास्ति श्रवक्तव्य है। [प्रत्येकं] हरएक तत्त्व [सदान्योन्यापेक्षं:] सदा एक दूसरे की श्रपेक्षा से [ग्रपार्रमतै:] श्रनेक [नियम विषयै: विशेषै:] ग्रपने नियमरूप धर्मों से विशिष्ट है।

भावार्थ — हे निमिजिनेश ! ग्रापने तत्त्व को ग्रनेक ग्रपेक्षाग्रों से इसीलिए वताया है कि उसके भीतर जो ग्रनेक स्वभाव पाये जाते हैं उनका ज्ञान शिष्य को हो जावे । वस्तु में ग्रनेक स्वभाव एक दूसरे की ग्रपेक्षा से पाये जाते हैं । तत्त्व में सत् ग्रसत्पना सिद्ध करने को सात भङ्ग ग्रापने बताये हैं वे इस तरह हैं कि जैसे जीव हैं ग्रपने द्रव्य क्षेत्र काल भाव की ग्रपेक्षा से, ग्रर्थात् जीव में जोवपने की मौजूदगी है तव ही उसमें ग्रजीवपने की गैर मौजूदगी है प्रधात् जीव ग्रजीव की ग्रपेक्षा से ग्रसत् ही ग्रर्थात् जीव में ग्रजीवपना नहीं है । जीव ग्रपेक्षा सत् है यह एक भंग है । ग्रजीव ग्रपेक्षा से ग्रसत् है यह दूसरा भंग है, दोनों ही सन् ग्रसत्पना है इससे जीव सत् ग्रसत् उभयरूप है, यह तीसरा भंग है । सत् ग्रसत् एक काल में जीव में हैं तथापि वचनोंसे एक साथ कहे नहीं जासकते इससे जीव तत्त्व ग्रमुभय या ग्रवक्तव्य है तथापि वचनोंसे एक साथ कहे नहीं जासकते इससे जीव तत्त्व ग्रमुभय या ग्रवक्तव्य है तथापि ग्रसत् है । यद्यपि ग्रवक्तव्य है तथापि ग्रसत् हण्य है, यह पांचवां भंग है, यद्यपि ग्रवक्तव्य है तथापि ग्रसत् हण्य है, यह सातवां भंग है । इस तरह नित्य ग्रनित्य, एक ग्रनेक ऐसे दो विरोधी धर्मों को सिद्ध करने के लिये सात भंग किये जा सकते हैं ।

इस तरह कथन करके ग्रापने शिष्यों का बहुत बड़ा उपकार किया है।
सृग्विणी छन्द

स्रस्ति नास्ती उभय वानुभय मिश्र तत्। सप्तभंगीमयं तत् स्रपेक्षा स्वकृत्। त्रियमितं धर्ममय तत्त्व गाया प्रभू। नैक नयकी स्रपेक्षा जगत गुरु प्रभू॥ ११७॥

उत्थानिका-ग्रौर मी भगवान के गुरगों को कहते हैं-

म्रहिंसा भूतानां जगित विदितं बह्म परमं। न सा तन्नाऽऽरम्भोऽस्त्यणुरिप च यन्नाऽश्रमविधौ॥ ततस्तित्सद्धचर्थं परमकरुगो ग्रन्थमुभयं। भवानेवाऽत्याक्षीत्र च विकृतवेषोपिधरतः॥ ११६॥

ग्रन्वयार्थ—[ भूताना ग्रहिसा ] सर्व प्राणियों की रक्षा ग्रर्थात् पूर्ण ग्रहिसा [जगित] इस लोक में [परमम् ब्रह्म] परम ब्रह्म या परमात्मस्वरूप [.विदितं ] कही गई है, [ यत्र ग्राश्रमविधौ ] जिस ग्राश्रम के नियमों में [ ग्रणु: ग्रिप ग्रारम्भः ] जरा भी ग्रारम्भ या व्यापार है ( तत्र सा न ) वहां वह पूर्ण ग्रहिसा नहीं हो सकती है। ( ततः ) इसीलिये ( तित्सद्धचर्थं ) उस पूर्ण ष्रहिसा की सिद्धि के वास्ते ( परमकरुणः ) परम् दयावान (भवान्) ग्रापने (उभयं ग्रंथं) दोनों ही ग्रन्तरंग बहिरंग परिग्रह को (ग्रत्याक्षीत्) त्याग कर दिया। ( विकृतवेषोपधिरतः न च ) तथा ग्राप विकारमय वस्त्राभूषण सिहत, यथाजात दिगम्बर लिंग से विरोधी वेषों में ग्रासक्त न हुए।

भावार्थ—ग्राचार्य कहते हैं कि निमनाथ भगवान ने पूर्ण ग्रहिसा व्रत को पाला। वास्तव में ग्रहिसा परमात्मस्वरूप है। जहां रागादि भाव होगा वहां ग्रात्मा के वीतराग थाव की हिसा होगी। ग्रहिसा बीतरागमय ग्रात्मा का स्वभाव है। जव ग्रात्मा ग्रपने स्वभाव में तल्लीन होता है तब ही पूर्ण वीतरागता है व तब ही पूर्ण ग्रहिसा है।

श्री ग्रमृतचन्द्र ग्राचार्य ने श्री पुरुषार्थसिद्धयुपाय ग्रन्थ में कहा है— ग्रप्रादुर्भावः खलु रागादीनां भवत्यहिंसेति । तेषामेवोत्यत्तिः हिंसेति जिनागमस्य संक्षेपः ॥ ४४ ॥

भावार्थ—रागद्वेषादि का नहीं पैदा होना अहिंसा है। उन्हीं का पैदा होना हिंसा है यह जिनागम का सार है। दूसरे प्राणी को कव्ट बिना हिंसक परिणाम के नहीं दिया जा सकता है। जिसने हिंसक भावों का अभाव कर दिया है वहां अन्तरंग व वहिरंग दोनों ही प्रकार से अहिंसा मौजूद है। जिस किसी साधुपद में खेतीवारी रोटी बनाना आदि का जरा भी आरम्भ होगा वहां पूर्ण अहिंसा नहीं मिल सकती है। क्यों कि रागभाव के बिना आरम्भ होता नहीं व जहां प्राणी का घात करना पड़े वहां द्वेपमाव होता ही है, इसिंविये जिस साधुपद में जरा भी व्यापार व आरम्भ नहीं होगा वहीं पूर्ण अहिंसा पलती है। इस-

लिये ग्राव परम दयावान ने पूर्ण श्राहिसा की सिद्धि के लिए श्रन्तरंग विहरण परिग्रह का त्याग कर दिया। क्योंकि जहां परिग्रह होगा वहां ही कुछ न कुछ श्रारम्भ करना पड़ेगा। क्षेत्र, मकान, गाय,भैंसादि, धान्य, सुवर्ण, चांदो, दासो, दास, कपड़े, वर्तन इस तरह १० प्रकार बाहरी परिग्रहों को मिथ्यात्व, कोध, मान, माया, लोभ, हास्य, रित, शोक, भय, जुगुप्सा, स्त्रीवेद, पुंवेद, नपुंसकवेद इस तरह १४ प्रकार श्रन्तरंग परिग्रह को त्याग दिया, इन सब भावों से ममता हटाली। तथा पूर्ण श्राहिसा की ही सिद्धि के लिये श्राप जन्म के बालक के समान वस्त्राभूषण रिहत नग्न दिगम्बर साधु के रूप में रहे। धापने जटा सिहत, भस्म सिहत व श्रन्य वल्कल, मृगछाला श्रादि सिहत किसी भी विकारमय वेध को धारण न किया। पात्रकेसिरस्तोत्र मेंकहा है—

जिनेश्वर! न ते मतं पटकवस्त्रपात्रग्रहो । विमृश्य सुखकारणं स्वयमशक्तर्कः कल्पितः ।। ध्रयायमि सत्पयस्तव भवेद् वृथा नग्नता । न हस्तसुलभे फले सित तरुः समारुह्यते ।। ४१ ।।

भावार्थ—हे जिनेन्द्र ! ग्रापके मत में साधु के लिये जन ग्रादिक वस्त्र व कपास का वस्त्र व भिक्षा लेने का पात्र ग्रादि का ग्रहण नहीं बताया है, क्योंकि ये सब हिसा का हेतु है। जो स्वयं शीतादि परीषह सहने को ग्रसमर्थ हैं उन्होंने ही सुख का कारण समक्षकर साधु के लिये वस्त्रादि का रखना बताया है। यदि वस्त्र सहित साधु का भी मार्ग महाद्रत हो जावे व यथार्थ पूर्ण चारित्रमय मोक्षमार्ग हो जावे। तब फिर साधु को नग्न रहना वृथा हो हो जावे, क्योंकि यदि हाथ से हो फल ग्रा जावे तो वृक्ष पर चढ़ने का परिश्रम कौन करे?

स्मिवणी छन्द

श्रहिसा जगत् बहा परमं कही है. जहां घ्रत्प घ्रारम्भ वहां नहीं रही है। घ्रहिसा के ग्रर्थ तजा द्वय परिग्रह, दयामय प्रभू वेप छोडा उपिषमय ॥

जत्थानिका—आपके शरीर का रूप ही बताता है कि आप परम बीतराग हैं। ऐता फहते हैं--

वपुर्भू षावेबव्यवधिरहितं शान्तिकरणं। यतस्ते संचष्टे स्मरशरविषातंकविजयम्।। विना भोमेः शस्त्रैरदयहृदयामषंत्रिलयं। ततस्तवं निर्मोहः शरणमसि नः शांतिनिलयः।।५२०॥ श्रावयार्थ—(यतः) क्यों कि (ते वपुः) श्रापका शरीर (भूषावेषव्यवधिरहितं) जो श्राभूषएा व वस्त्र श्रादि के श्राच्छादन से रहित हैं तथा (शांतिकरण्) जिसमें मर्व इन्द्रिय श्रपने २ विषयों के ग्रहण् से रहित हो शांत होगई हैं। (संच्छेटे) यह कहता है कि श्रापने (स्मरशर्रविषातंकविजय) कामदेव के वाणों के विष से होने वाले रोग को जीत लिया है तथा (भीमै शस्त्रैः विना) भयानक शस्त्रों के बिना हो (श्रदयहृदयामपंविलयं) निर्दयी हृदय धारी भीतर होने वाले कोध का नाश श्रापने कर दिया है (ततः) इस कारण् से (त्वं) श्राप (निर्मोहः) मोह रहित वीतराग हैं तथा (शांतिनिलयः) मोक्ष के स्थान हैं या मोक्षरूप हैं। नः शरणं श्रसि) इस कारण् हमारे लिये श्राप शरण रूप हैं।

भावार्थ—यहां यह बताया है कि श्री निमनाथ का शांति-ध्यानमय शरीर का रूप जिसमें न कोई वक्ष्त्र है न श्राभूषएा है व जिसमें सवं इन्द्रियां परम शांत हो रही हैं यह बात देखने वाले को भलकाता है कि प्रभु ने कामदेव को जीत लिया है तथा कोधरूपी शत्रु का सर्वथा विलय कर दिया है। इसीसे सिद्ध होता है कि प्रभु मोह रहित हैं व सुखशांति के स्थान मोक्षरूप हैं। क्योंकि हम राग-द्वेष मोह में फंसे हैं जिनसे हमने संसार में बहुत कब्द पाये हैं व जिनको हम नाश करना चाहते हैं। इसिलये हमें ऐसे ही प्रभु की शरण में जाना चाहिये व उसी का ही श्राराधन करना चाहिये जो परम वीतराग सर्वज्ञ हैं। है निमनाथ भगवान ! श्रापको ऐसा ही जानकर हमने श्रापकी शरण ग्रहरण की है।

अरहन्त का ऐसा ही स्वरूप धम्मरसायगा में कहा है-

जियकोहो जियमाणो जियमायालोहमोह जियमयम्रो । जियमच्छरो य जह्या तह्या णामं जिणो उत्तो ॥ १३५ ॥

भावार्थ—क्योंकि प्रभु ने कोध को, मान को, माया को, लोभ को, मोह की, मदकी व ईर्ध्या ग्रादि कुभावों को जीत लिया है इसलिये ही प्रभु जिन कहे गए हैं।

### सृग्विणी छन्द

श्रापका ग्रङ्ग भूषण वसन से रहित, इन्द्रियां शांत जहं कहत तुम काम जित। उग्र शस्त्रं विना निर्दयी क्रोध जित्, ग्राप निर्मोह शममय शरण राख नित ।

## (२२) श्री नेमिनाथजिन स्तुति:

भगवानृषिः परमयोगदहनहुतकल्मषेन्धनः । ज्ञानविपुलिकरगाः सकलं प्रतिबुध्य बुद्धकमलायतेक्षगः॥१२१॥ हरिवंशकेतुरनवद्यविनयदमतीर्थनायकः । शीलजलिधरभवो विभवस्त्वमरिष्टनेमिजिनकुं जरोऽजरः॥१२२॥

श्रान्वयार्थ-(भगवान्) परम ऐश्वर्यवान्, इन्द्रादि से पूज्य ऋिषः) परम मुनि (परमयोगदहनहुतकल्मषेन्धनः) उत्तम श्रुक्लध्यानरूपी ग्राग्न से जिसने घातिया कर्मरूपी ईंधन को जला डाला है, (बुद्धकमलायतेक्षणः) जो फूले हुए कमलपत्र के समान विशाल नेत्रों के घारी हैं, (हरिवंशकेतुः) हरिवंश की ध्वजा हैं, (श्रान्वद्यविनयदमतीर्थनायकः) निर्दोष विनय श्रौर इन्द्रिय विजयरूपी धर्मतीर्थ के प्रवर्तक हैं, (शीलजलिधः) शील के समुद्र हैं, (श्रजरः) जरा रहित हैं, ऐसे (त्वम्) श्राप (श्रिर्ष्टिनेमिजिनकुं जरः) कर्मों की चन्नधारा के जीतने में मुख्य श्रीग्ररिष्टनेमि जिन तीर्थञ्कर हैं।श्रापने(ज्ञानिवपुलिकरणैः) श्रपने केवलज्ञान की विशाल किरणों से (सकल प्रतिबुध्य) भवं जीतों को धर्म मागं समक्ताकर (विभवः) भय से रहित मुक्तपना (श्रमवः) प्राप्त कर लिया।

भावार्थ—यहां हरिवंश में उत्पन्न श्री ग्रिरिष्टनेमि जिन २२ वें तीर्थं द्धार की सार्थक स्तुति की है। ग्रिरिष्ट कर्मों को कहते हैं उनकी नेमि कहिये चक्रधारा उसको जीतने वाले प्रभु हैं। भगवान परम मुनि समचतुरस्रसंस्थान के धारी हैं. इसीलिये उनके लोचन कमल-पन्न के समान विशाल हैं। ग्रापने साधुपद में शुक्लध्यान के द्वारा घातिया कर्मों को नष्ट किया। फिर केवलज्ञानी होकर १८००० शील के धनी हुए। ग्रापका शरीर सदा युवा पुरुष के समान रहा। ग्रापने भव्य जीवों को जैन धर्म समभाया, फिर सर्व कर्मों से छूटकर ग्राप मुक्त होगये।

प्राप्तस्वरूप में ग्ररहन्त का स्वरूप कहा है--

येनाप्तं परमैश्वर्यं परानंदसुखास्पदं । योघरूपं कृतार्योऽसावीश्वरः पटुमि। स्मृतः ॥ २३ ॥

मावार्थ — जिसने ज्ञानस्वरूप परम ऐश्वर्य को जो परमानन्द का स्यान है प्राप्त कर लिया है तथा जो कृतत्कृत्यहै उसे बुद्धिमानों ने ईश्वर कहा है।

#### छन्द नोटक

भगवन् ऋषि घ्यान सु शुक्त किया, ई घन चहु कमं जलाय दिया। विकसित अम्बुजवन् नैत्र धरें, हरिवंश केतु नींह जरा घरें।। निर्दोष विनय दम वृष कर्ता, शृचि ज्ञान किरण जन हित कर्ता। शीलोदिध नैमि अरिष्ट जिनं, भव नाश भए प्रसु मुक्त जिनं । १२१-१२र॥

उत्थानिका—ऐसे मगवान के चररायुगत की प्रशंसा करते हैं—

त्रिदशेन्द्रमौलिमशिरत्निकरणिविसरोपचुम्बितम् । पादयुगलसमलं भवतो विकलत्कुशेशयदलाः रुगोदरम् ॥ १२३॥ नखचन्द्ररिमकवचाऽतिरुचिरशिखरांगुलिस्थलम् । स्वार्थनियतमनसः सुधियः प्रगमन्ति मंत्रमुखरा महर्षयः ॥ १२४॥

अन्वयार्थ—[ भवतः ] आपके [ अनलं ] सलरहित [ पाद्युगलं ] वरण्डमत [ त्रिद्दोन्द्रमीलिमिण्डिरलिकरणिविसरोपचुम्बितम ] इन्हों के मुकुटों की मिण्डित की किरणों के फैलाव से स्पिशित होते हैं अर्थात् जब इन्द्र नमस्कार करते हैं तब उनके मुनुटों के रत्नों की प्रभा आपके चरणों को स्पर्श करती है [ विकसत्कुदोरायदताक्लोवरम् ] तथा आपके पाद तल फूले हुए लाल कमल के पत्ते के समान लाल दर्ण हैं [न्स्बच्चरिनकवचार् तिरुचिरशिखरांपुलित्यलम्] आपके चरणों के नख रूपी चन्द्रमा की किरणों के मण्डत ने अंगुलियों के अग्रभाग को अति शोभनीक कर दिया है ऐसे आपके चरणकमतों को (स्वार्यः नियतमनसः ) आत्महित करने की मनशा रखने वाले ( मंत्रमुखराः ) मन्त्रों के कहने में चतुर ऐसे सुचियः ) बुद्धिमान ( महर्षयः । महान मुनिगण ( प्रश्नमंति । नमत्वार करते हैं।

भावार्थ—यहां श्री नेमिनाय के चरणों की प्रशंसा की है कि वे सत्यक्त निर्मत हैं को इन्द्रादि देव सदा नमन करते हैं तथा उनके पादतल साल वर्ण के हैं व नावृनों ने .त शंगुलियों के शिखरों को श्रति रमणीक कर रही है। ऐसे चरणों के श्रावों नी अब में निमित्त कारण जानकर बड़े-बड़े ऋषिगण नित्य नमस्कार करते हैं।

#### छन्द योटक

तुम पाद कमल युग निर्मल हैं,पदतल द्वय रक्त कमल दल हैं।
नख चन्द्र किरण मण्डल छाया, ग्रित सुन्दर शिखरांगुनि भाया।।
इन्द्रादि मुकुट मणि किरण फिरै, तव चरण चूमकर पुण्य भरें।
निज हितकारी पण्डित मनिगण, मन्त्रोच्चारी प्रणमें भिवगण।।

उत्थानिका--म्रापके चरगों को अन्य भी नमन करते हैं ऐसा कहते हैं--

द्युतिमद्रथां गरिविबिम्बिकरणजिंदिलां शुमण्डलः । नीलजलदजलराशिवपुः सहबन्धुभिर्गरुडकेतुरीश्वरः ॥ १२४ ॥ हलभृच्च ते स्वजनभक्तिमुद्दितहृदयौ जनेश्वरौ । धर्मविनयरसिकौ सृतरां चरणारऽविन्दयुगलं प्रणेमतुः ॥ १२६ ॥

ग्रन्वयार्थ—। गरुड़केतुः ) गरुड़ की ध्वजा रखने वाले (ईश्वरः ) नारायए। श्री कृष्ण महाराज तीन खण्ड के धनी ( द्युतिमद्रथांगरविविम्विकरणांजित्लांशुमण्डलः । जिनका शरीर-मण्डल कांतिमई सूर्य के विम्व के समान उनके रथ के पिह्ये की किरणों से छाया हुग्रा है ( नीलजलदजलराशिवापुः ) व जिनका शरीर नील सेघ के समान समुद्रवत् नील रंग का है ( हलभृत् च ) वे ग्रौर बलदेव ( ते जनेश्वरौ ) ये दोनों महाराज प्रजा के स्वामी ( स्वजनभक्तिमुदितहृदयौ ) ग्रुपने ही कुदुम्बी श्री नेमिनाथ की भक्ति से जिनका मन हिंगत हो रहा है ( धर्मिवानयरिसकौ ) व जो धर्म की विनय के प्रेमी हैं इन दोनों महा पुरुषों ने सहवधुभि । ग्रन्य वन्धुग्रों के साथ श्री नेमिनाथ के समवसरण में जाकर (चरणार्राविद्युगलं ) उनके दोनों चरणकमलों को [ सुतरां प्रगोमतुः ] खूब ही भावों से नमन किया ।

भावार्थ--यहां यह बताया है कि श्री नेमिनाथ भगवान के भतीजे श्रीकृष्ण नारा-यण व उनके बड़े भाई बलदेव उस समय प्रजा के स्वामी प्रसिद्ध नरनाथ थे। ये भी जिन भक्त थे। ये दोनों भाई श्रन्य बन्धुग्रों के साथ जाते हैं ग्रीर समवसरण में श्री नेमिनाथ भगवान के चरण कमलों को बड़े भाव से नमन करते हैं।

#### छन्द त्रोटक

ध्रातिमय रविसम रथचक्र किरण, करती व्यापक जिस भ्रंग घरन । है नील जलद सम तब नील, है केतु गरुड़ जिस कृष्ण हलें।। दोनों भ्राता प्रभु भक्ति मुदित, वृषविनय रसिक जननाथ उदित। सहबघु नेमि जिन सभा गए, युग चरणकमल वह नमत भए ।। १२५-१२६।।

उत्थानिका—जिस पर्वत पर भी जाकर कृष्ण बलदेव ने नेमिनाथ के चरगों को नमस्कार किया उस पर्वत का वर्णन करते हैं—

ककुदं भुवः खचरयोषिदृषितशिखरैरलंकृतः । मेघपटलपरिवीततटस्तव लक्षरणानि लिखितानि विद्यरणा ।। १२७॥ वहतीति तीर्थमृषिभिश्च सततमिभगम्यतेऽद्य च। प्रीतिविततहृदयेः परितो भृशमूर्ज्यन्त इति विश्रुतोऽचलः ॥१२८॥

ग्रन्वयार्थ—[ ऊर्जयंत इति ग्रचलः ] ऊर्जयंत या गिरनार नाम का पर्वत ग्रापके मोक्ष होने के कारण [ भृशं विश्रुतः ] ग्रितिशय करके लोक में प्रसिद्ध होगया । वह पर्वत कैसा है [ भ्रुनः ककुदं ] जैसे बैल के कंधे का ग्रग्र भाग शोभता है वैसे यह पर्वत पृथ्वी का उच्च ग्रग्रभाग रूप शोभता है [ खचरयोषित् उषितशिखरेः ग्रलंकृतः ] विद्याधरों की स्त्रियों से सेवित शिखरों से यह पर्वत शोभायमान है [ मेघपटलपरिनीततटः ] जिस पर्वत के किनारों को मेघों ने छा लिया है [ ग्राज्यणा तन लक्षणानि लिखितानि वहित इति तीर्थं ] इन्द्र ने ग्रापके मोक्ष स्थल पर जो चिह्न उकेरे उनको रखने वाला है इससे यह तीर्थं है [ प्रीतिविततहृदयैः ] ग्रापकी तरफ प्रीति दिल में रखने वाले ऐसे [ ऋषिभिः ] साधुग्रों के द्वारा [ ग्रद्य च ] ग्राज भी (परितः ) सर्व तरफ से (सतत ग्रिमाम्यते ) निरन्तर सेवन किया जाता है,ऐसा यह गिरनार पर्वत जगत में तीर्थं माना गया है ।

भावार्थ—यहां यह दिखलाया है कि श्री ऊर्जयन्त या गिरनार पर्वत श्री नेमिनाथ का मोक्ष स्थल होने से जगत में तीर्थ के नाम से प्रसिद्ध है। वहां इन्द्र ने चरण के चिह्न उकेरे हैं उन चिन्हों को धारण करता है, वह पर्वत वड़ा छंचा है जिसके तटों पर मेघ घिरे रहते हैं। वड़े २ साधु बड़ी भिक्त से ग्राज भी पर्वत की यात्रा करते हैं। विद्याधरों की स्त्रियां भी पूजने को ग्राती हैं ग्रीर पर्वत के शिखरों की सेवा करती हुई बड़ी गोभा विस्तारती हैं। इन श्लोकों से यह वात स्वामी ने भलका दो है कि जहां से तीर्थं द्वरादि सिद्ध होते हैं उस जगह पर इन्द्र ग्राता है ग्रीर निर्वाण कल्या एक की पूजा करके वहां चिह्न

सकेर देता है जिससे वह सिद्धक्षेत्र सदा माना जावे व मध्य जीव यात्रा करके परम पुण्य का लाभ करें।

#### छन्द श्रोटक

भुवि काहि ककुद गिरनार प्रचल, विद्याघरणी सेवित स्विशिखर । हैं मेघ पटल छाए जिस तट, तब चिह्न उकेरे वज् मुकुट ।। इम मिद्ध क्षेत्र घर तीर्थ भया, प्रव भी ऋषि गण से पूज्य थया । जो प्रीति हृदय घर प्रावत हैं, गिरनार प्रणम सुख पावत हैं ॥१२७-१२=॥

उत्थानिका—कोई शङ्का करता है कि भगवान को हमारे समान इन्द्रिय जनित ज्ञाम है, उनको सर्वज्ञ क्यों कहते हैं ? इसका समाधान करते हैं—

बह्रिरन्तरच्युभयथा च करणमविघाति नाऽथंकृत्।

नाथ ! युगपदिखलं च सदा त्विमदं तलाऽऽमलकविद्विदिथ ।। १२६ ॥

ग्राम्वयार्थ—( नाथ ) हे नेमिनाथ! (त्वम् ) ग्रापने (इदं ग्रखिलं) इस सम्पूर्ण जगत को ( ग्रुगपत् ) एक ही साथ [ तलामलक वत् ] हाथ में स्फटिक मिए। के समान [सदा] सदा के लिये ( विवेदिथ ) जान लिया। इस ग्रापके ज्ञान को ( विहः ग्रंतः ग्राप उमायथा च करणं ग्रविघाति ) बाहरी इन्द्रियें च ग्रन्तरंग मन ये दोनों ही किसी प्रकार एकावट नहीं डालते हैं ( न ग्रर्थकृत् ) ये इन्द्रियें उस प्रत्यक्ष ज्ञान के लिये कुछ कार्यकारी नहीं हैं।

भावार्थ--श्री जिनेन्द्र भगवान को ज्ञानावरण कर्म का सर्वथा नाश होने से पूर्ण प्रत्यक्ष केवलज्ञान प्रकाश होने से पूर्ण प्रकाशित होता है। उसमें किसी इन्द्रिय या मन की सहायता की जरूरत नहीं पड़ती है। वह ज्ञान एक ही समय में सर्व जगत के त्रव्यों की सर्व पर्यायों को सवा काल जानता रहता है, वह ग्रात्मा का स्वाशायिक ज्ञान है। जैसे हथेली पर स्फिटक मणि रक्ता हो तो हथेली की सब रेखाग्रों को एकदम अलकाता है। ग्रार्थात् वह स्फिटकमणि स्वयं पूर्ण अलकता है। इसी तरह केवलज्ञान सर्व को एकदम ज्ञानता है। यद्यपि केवली अगवान के इन्द्रियां व मन होते हैं परन्तु वे कुछ काम नहीं करते। मितश्रुत ज्ञान ही इनके हारा काम करते हैं। वे ज्ञान ग्रव प्रभु के नहीं रहे। न में

इन्द्रियां केवलज्ञान के प्रकाश में किसी तरह बाधक ही हैं। इस तरह भगवान सर्वज्ञ हैं, इसमें कोई संदेह नहीं है। आप्तस्वरूप में आप्त का स्वरूप ही ऐसा बताया है—

निष्कलबोधविशुद्धसुदृष्टिः, पश्यति लोकविभावस्वभावम् ॥ सूक्ष्मनिरंजनजीव पुनोऽसौ, तं प्रणमामि सदा परमात्माम् ॥

अर्थात्-ग्ररहन्त के निर्मल ज्ञान की शुद्ध दृष्टि प्रकाश हो जाती है जिससे वे लोक के विभाव व स्वभाव सबको जानते हैं। उनका ग्रात्मा सूक्ष्म व कर्म मैल रहित हो जाता है ऐसे उत्कृष्ट ग्राप्त को मैं बारबार नमन करता हूं।

### छन्द त्रोटक

जिननाथ जगत् सब तुम जाना, युगपत् जिम करतल ग्रमलाना । इन्द्रिय वा मन नींह घात करें, न सहाय करें इम ज्ञान घरें।। १२६।।

### स्रतएव ते बुंधनुतस्य चरितगुरामद्भुतोदयम् । न्यायविहितमवधार्य जिने त्विय सुप्रसन्नमनसः स्थिता वयम्॥ १३०॥

प्रत्वयार्थ—[ ग्रत्एव ] इन अपर लिखित कारणों से ( वृधनुतस्य ) गणधर-देवादि से नमस्कार योग्य ( ते ) भ्रापका (न्यायिविहितम् ) न्यायपूर्ण व श्रागम में किथित श्रानुद्धान किया हुग्रा ( ग्रद्भुतोदयम् ) व ग्राश्चर्यकारो प्रताप को धरने वाला (चिरतगुणं) धापके चरित्र का महात्म्य ( ग्रवधार्य ) हृदय में धारण करके ( जिने ) है जिनेन्द्र ! ( त्विय ) श्रापके श्रन्दर ( सुप्रसन्नमनसः ) श्रत्यन्त भिक्त से मन लगाने वाले ( वयम् ) हम लोग ( स्थिताः ) हाथ जोड़े खड़े हैं।

भावार्थ-हे जिनेन्द्र! ग्रापका महात्म्य जो केवली श्रवस्था में प्रकट हुग्रा उसकी जानकर श्रयीत् यह देखकर कि ग्राप सर्वज्ञ हैं श्रापका उपदेश परम हितकारी है, ग्रापके भीतर क्षुधा ग्रादि १८ दोष नहीं हैं, ग्रापकी वाणी सब मानव देव व पशु को ग्रपनी भाषा में समभ में ग्राती है, ग्रापको गणधरादि व नारायण वलदेव व इन्द्रादि सव ही नमन करते हैं, हम लोग श्रापको भक्ति में तल्लीन हुए ग्रापको हाथ जोड़े नमन कर रहे हैं क्योंकि श्राप ही नमन के बोग्य हैं।

#### छन्द श्रीटक

यातें हे जिन बुध नुत तव गुण, ग्रद्भुत प्रभावधर न्याय सगुण । चितनकर मन हम लीन भए, तुमरे प्रणमन तल्लोन भए ॥ १३० ॥

### (२३) श्री पार्श्वनाथजिन स्तृतिः

तमालनीलैः सधनुस्तिडिद्गुगौः प्रकीर्गाभीमाशिनवायुवृिष्टिभिः। बलाहकैवैरिवशैरुपद्वतो महामना यो न चचाल योगतः ॥ १३१॥

ग्रन्वयार्थ—(यो महामना) जो महान धीर श्री पार्श्वनाथ भगवान (वीर्वशै:) क्ष्मठ के जीवरूपी वैरी से (तमालनीलै: बलाहकै:) तमाल वृक्ष के समान नील मेघों के द्वारा (सधनुस्ति इत्गुएँ: विजलीरूपी डोरी को रखने वाले इन्द्र-धनुष द्वारा (प्रकीर्एं-भीसाशनिवायुवृिष्टिभाः) भयञ्कर बज्रपात व मोटी हवा व भयंकर जलवृष्टि द्वारा (उपद्वतः) उपसर्ग किये जाने पर सी (योगतः) परम ध्यान से (न चचाल) चलायमान न होते हुए।

भावार्थ—श्री पार्श्वनाथ का जीव जब मरुभूत ब्राह्मण था तब कमठ उसका वड़ा भाई था.तब से कमठके जीव में पार्श्वनाथ के जीव से वर बंध गया। यद्यपि मरुभूतके जीव में वर न था इसलिये इसने पार्श्वनाथजी के जीव को हर भव में कष्ट दिया। जब प्रवंनाथ तीर्थंकर तप ग्रवस्था में ध्यान कर रहे थे तब कमठ का जीव ज्योतियी देव हुन्ना था। भगवान को ध्यान करता देखकर इसने घोर उपसर्ग किया। काले २ वादल दिखाए, बिजली चमकाई, पवन चलाई, जल दृष्टि कराई, विजली गिराई ग्रादि बहुत ही कप्ट दिये परन्तु कीर वीर प्रभु पार्श्वनाथ ने ग्रयने ध्यान को छोड़कर जरा भी संवलेश नाव नहीं किये।

### पद्धरी छन्द

जय पार्वनाध प्रति घोर बीर, नोले वादल विजली गम्मीर।
प्रति उग्न वज् जल पवन पात, यैरी उपद्रुत नहिं घ्यान जात । ! ११ ।

उत्भानिका—जब भगवान को उपसर्ग हुम्रा तब घरगोन्द्र ने वया किया—

### बृहत्फर्णामण्डलमण्डपेन यं स्फुरत्ति हिंपगरुचोपतिगर्णम्। जुगूह नागो धरगो धराधरं विरागसन्ध्याति डिदम्बुदो यथा।।

श्रन्वयार्थ—( धरणः नागः ) धरणेन्द्र नाम के नागकुमार इन्द्र ने (यं उपसिंगणं) जिस उपसर्ग से पीड़ित पार्श्वनाथ को (स्फुरत्तिडित्पङ्गरुचा ) चमकती हुई बिजली के रंग समान पीत रंगधारी (वृहत्फणमण्डलमण्डपेन) बड़े फर्गों के मण्डल ह्रपी मण्डप से (जुगूह) वेष्ठित कर दिया (यथा) जिस तरह (विरागसंध्यातिडिदंबुदः) लाली रहित काली संध्या के सयय बिजली सहित मेघ ( धराधरं ) पर्वत को बेढ़ लेते हैं।

भावार्थ--यहां पर यह दश्य दिखाया है कि जब पार्श्वनाथ भगवान पर उपसर्ग पड़ रहा था उस समय धरिएन्द्र सूर्य के रूप में ग्राता है ग्रीर बिजली के समान चमकते हुए ग्रपने फर्गों का मण्डप प्रभु के ऊपर कर लेता है जिससे प्रभु की रक्षा पवन जलादि से हो जाती है। उस समय का दश्य ऐसा मालूम होता था मानों पर्वत को काली संध्या के समय बिजली से चमकते हुए मेघों ने घेर लिया हो। उपसर्ग के समय खूब ग्रंधेरा था,बादल नीले छा रहे थे,तब एक तरफ बिजली चमकती थी, दूसरी तरफ घरिएन्द्र के फर्ग पीले चमकते थे जिससे ऐसा ही दश्य दिखता था कि पर्वत को बिजली सहित मेघों ने घेर लिया हो।

### पद्धरी छन्द

घरऐन्द्र नाग निज फण प्रसार बिजलीवत् पीत सुरङ्ग धार। श्री पार्श्व उपद्रुत छाय लीन, जिम नग तिडदम्बुद सांभ कीन ॥ १३२॥

उत्थानिका—उपसर्ग निवार ए। होने पर प्रभु ने क्या किया सो कहते हैं-

स्वयोगनिस्त्रिशनिशातधारया निशात्य यो दुर्जयमोहविद्विषम् । स्रवापदार्हन्त्यमचिन्त्यमद्भुतं त्रिलोकपूजातिशयास्पद पदम् ॥ १३३॥

प्रन्वयार्थ—(यः) जिस पार्श्वनाथ भगवान ने (स्वयोगिनिस्त्रिशनिशातधारया) अपने शुक्लध्यान रूपी खड़ग की तेज धार से (दुर्जयमोहिविद्विपं) श्रत्यन्त दुर्जय पोहरूपी सत्रु को (निशात्य) क्षय करके (त्रिलोकपूजातिशयास्पदं) तीन लोक के प्राशियों से पूजा के महात्म्य के स्थान व (अद्भुतं) आश्चर्यरूप ( अचिन्त्यम् ) चितवन में न आने योग्य ( अर्हन्त्यपदम् ) श्ररहन्त पद को (अवापत् ) प्राप्त कर लिया।

भावार्थ—उपसर्ग के हटते ही प्रभु ने १०वें सूक्ष्मलोभ गुणस्थान के ग्रन्त में मोहनीय कर्म को प्रथम शुक्लध्यान की खड़गधार से क्षय कर डाला, फिर बारहवें क्षीण मोह गुणस्थान में एक ग्रंतमुहूर्त ठहरकर दूसरे शुक्लध्यान की तलवार से एक साथ ज्ञाना-वरण, दर्शनावरण व ग्रन्तराय इन तीन घातीय कर्मों का नाश किया व ग्रनन्त ज्ञान, ग्रनंत दर्शन, ग्रनन्तचीर्य, क्षायिक सम्यदत्व,क्षायिक च।रित्र व ग्रनन्त मुख को प्रकाश कर तेरहवें सयोगकेवली गुणस्थान में ग्ररहन्त पद को प्राप्त किया जिसकी महिमा परम प्रद्भुत है, जो चिन्तवन में ही नहीं ग्रा सकती है व जिस पद को तीन लोक के प्राणो पूजते हैं। ग्राप्त स्वरूप में ग्ररहन्त का स्वरूप कहा है—

धर्हन् प्रजापतिर्बुद्धः परमेष्ठी जिनोऽजितः । लक्ष्मीभर्ता चतुर्वेक्त्रो केवलज्ञानलोचनः ॥४४॥

भावार्थ-- ग्ररहन्त भगवान सब प्रजा के स्वामी, परम बुद्ध, परम पद में स्थित, कर्म विजयी, महावीर ग्रजित, समवसरएा लक्ष्मी के घर्ता, केवलज्ञान नेत्र के घारी व सभा में चारों तरफ सबको दिखने वाले ऐसे होते भए।

### पद्धरी छन्द

प्रभु ध्यानमई ग्रसि तेजघार, कीना दुर्जय मोह प्रहार। जैलोक्य पूज्य ग्रद्भुत ग्रचिन्त्य, पाया ग्रग्हन्त पद ग्रास्मचिन्त्य ।।१३३॥

उत्थानिका—ऐसे प्रभावशाली श्री पार्श्वनाथ को देखकर वनवासी तपसी श्रपने श्रसत् मार्ग को फल रहित जानकर मगवान के मार्ग की इच्छा करते भए, ऐसा कहते हैं—

यमोश्वरं वोक्ष्य विध्तकत्मषं तपोधनास्तेशि तथा बुभूषवः। चानौकसः स्वश्रमवन्ध्यबुद्धयः शमोपदेशं शरगां प्रपेदिरे ॥ १३४ ॥

प्रत्वयार्थ-(यं विव्रतकत्मपं ईरवरं) जिन घाति कर्म रहित परमात्मा पार्श्वनाय के महास्म्य को (वीक्ष्य) देखकर (वनीकसः) वन में रहने वाली (तेऽपि तपोधनाः) एकांतमती तपस्वी भी (स्वश्रमवन्ध्यबुद्धयः) प्रपत्ने मिथ्या तप से फल न होता जानकर

(तथा बुभूषवः) ग्रापके समान होने की इच्छा करते हुए। [ शमोपदेशं शरगां प्रपेदिरे ] धापके शांतिमय उपदेश की शरगा ग्राते हुए।

भावार्थ— ग्राप केवलज्ञानी के उपदेश से सरल परिगामी भव्य जीवों ने तो मोक्ष पाया ही परन्तु बड़े २ कट्टर एकांतमती तपस्वी भी ग्रापके ग्रद्भुत महात्म्य को देखकर ग्रयने मिथ्या ग्रात्मज्ञान रहित तप को ग्रसार जानकर ग्रापकी शरग में ग्राते हुए तथा ग्रापसे धर्मीपदेश लाभ कर जैन साधु को ग्रयना सच्चा हित करते भए ।

### पद्धरी छुन्द

प्रभु देख कर्म से रहित नाथ, बनवासी तपसी आये साथ। निज धम प्रसार लख ग्राप चाह, घरकर शरण ली मोक्षराह ॥ १३४॥

उत्थानिका-ऐसे अगवान की तरफ मेरा क्या कर्तव्य उसे ग्रामार्थ कहते हैं--

स सत्यविद्यातपसां प्रगायकः समग्रधीरुग्रकुलाम्बरांशुमान् ।। मया सदा पार्श्वजिनः प्रग्राम्यते विलीनिमथ्यापथद्दिविद्यामः ॥

ग्रन्वयार्थ—(सः पार्श्वजिनः) वह श्री पार्श्वनाथ तीर्थंकर ( उग्रकुलांबुरांशुमान ) उग्रवंशरूपी ग्राकाश में चन्द्रमा के समान प्रकाशमान [ समग्रधीः ] केवलज्ञानी [ सत्य- विद्यातपसां प्रणायकः]सत्यज्ञान व तप का साधन वताने वाले [विलीनिमध्यापथद्दष्टिविभ्रमः] च जिन्होंने मिथ्या एकान्त मार्गरूपी मतों के भ्रम को ग्रपने ग्रनेकांत मत से दूर कर दिया है ऐसे प्रभु [मया] मुक्त समन्तभद्र द्वारा [ सदा प्रणाम्यते ] सदा प्रणाम किये जाते हैं।

भावार्थ-श्री समन्तभद्राचार्य कहते हैं कि मैं श्री पाश्वंनाथ भगवान की सदा प्रणाम करता हूं क्योंकि प्रभु ने ग्रपने उग्रवंश को उज्ज्वल किया, केवलज्ञान का लाभ किया, मत्य मार्ग जीवों को बताया व एकांत मत के ग्रन्थकार को ग्रनेकांत मत के प्रकाश से दूर हटाया।

### पहरी छन्द

श्रीपार्श्व छग्र कुल नभ सुचन्द्र, मिथ्यातम हर सत् ज्ञानचन्द्र । केवलज्ञानी सत मग प्रकाश, हूं नमत सदा रख मोक्ष श्राग्र ॥ १३५ ॥

### (२४) श्री महावीर जिन स्तुतिः

कीत्या भुवि भासितया वीर त्वं गुग्तसमृत्यया भासितया । भासोडुसभासितया सोम इव व्योम्नि कुंदशोभासितया ॥ १३६ ॥

श्रन्वयार्थ-[वीर] हे वीर! [तव] श्राप [भासितया] उच्ज्वल [गुग्समुत्थया] श्रपने श्रात्मीक गुगों से उत्पन्न [तया कीर्त्या] उस घवल यश से [भुवि] दृथ्वी में [भासि] शोभ रहे हो (व्योम्नि कुन्दशोभासितया उडुभासितया भासा सोम इव) जिस तरह श्राकाश में चन्द्रमा कुन्द पुष्प की सी सफेद शोभा रखने वाले नक्षत्रों की सभा से विराजित शोभता है।

भावार्थ—जिस तरह आकाश में चन्द्रमा सफेद नक्षत्रों से वेष्ठित शोभता है उस तरह हे महावीर स्वामी! स्नाप श्रपने अनन्त ज्ञानादि गुगों की निर्मल कीर्ति से जगत में शोभते हुए। त्रोटक छन्द

> तुम वीर धवल गुण कीर्ति घरे, जग में शोभै गुण घात्म भरे । जिम नभ शौभे श्वि चन्द्र ग्रहं, सित क्रंद समं नक्षत्र ब्रहं ॥ १३६ ॥

उत्थानिका--महावीर प्रभु के ऐसे कौन से गुगा हैं जिनसे उनकी कीर्ति जग में फैली,सो कहते हैं--

तव जिन शासनविभवो जयित कलागिष गुरा।नुशासनिगभगः । दोषकशासनिगभगः स्तुवंति चैनं प्रभाकृशासनिगभगः ॥ १३७॥

अन्वयार्थ—(जिन) है जिनेन्द्र ! [तव शासनविभवः ] आपके मत का महात्म्य । गुगानुशासनविभवः ) जो भव्य जीवों के संसार का नाश करने वाला है सो (कलो अपि) इस पंचमकाल में भी (जयित) जयवन्त हो रहा है। अपनी सर्व उत्कृष्टता बता रहा है। (च) तथा (एनं) इस आपके शासन की (दोषकशासनविभवः ) दोषल्पी कोड़ों को को दूर करने में समर्थ हैं तथा (प्रभा कृशासनविभवः) जिन्होंने अपनी ज्ञान की महिमा

से लोक प्रसिद्ध हरिहरादिक के महातम्य को क्षीरा कर डाला है ऐसे श्री वर्द्ध मान स्वामी के निकटवर्ती गराधरादि देव (स्तुवन्ति) स्तुति करते रहते हैं।

भावार्थ-ग्रापकी कीर्ति इसीलिये जगत में उज्वलक्ष्य फली है कि ग्रापका बताया हुआ मोक्ष का मार्ग परम उत्कृष्ट है। इस पंचमकाल में भी ग्रपनी महिमा से मिथ्यामार्ग को हटाने वाला है। जो भव्यजीव गुराप्रेमी ग्रापके शासन का ग्राश्रय लेते हैं उनके राग हो ज मोहरूपी संसार का नाश हो जाता है तथा ग्रापके धर्म की महिमा निरन्तर गराधरावि देव गाते हैं। जो रागादि दोषों को दूर करने में समर्थ हैं व जो चार ज्ञान के धारी हैं व जिनके ज्ञान के सामने लोकों से माने हुए हरिहरादि की महिमा क्षीरा हो गई है।

### त्रोटक छुन्द

हे जिन तुम शासन की महिमा, भविभवनाशक कलिमांहि रमा। निज ज्ञान प्रभा प्रनक्षीण विभव, मलहर गणधर प्रणमें मत तव ॥ १३७॥

उत्थानिका-वे गराधर देव किस तरह भ्रापके शासन की महिमा गाते हैं-

श्चनवद्यः स्याद्वादस्तव हष्टेष्टाविरोधतः स्याद्वादः । इतरो न स्याद्वादो सद्वितयविरोधान्म्नीश्वराऽस्याद्वादः ॥१३०॥

श्रन्वयार्थ—(तव) श्रापका (स्याहादः) श्रनेकान्त शासन (श्रन्वद्यः) वीवरहित है, कारण यह है कि वह (हर्व्टेन्टाविरोधतः स्याहादः) प्रत्यक्षादि प्रमाण व श्रागम से विरोध न श्रावे इस तरह स्यात् या कथंचित् या किसी श्रपेक्षा से वस्तु के स्वभावों को यथार्थ कहने वाला है। (इतरः) इसके सिवाय जो एकान्त मत है। स्याहादः न) वह प्रमाण भूत श्रागम नहीं है, वयों कि (मुनीक्वर) हे मुनीक्वर! (सः द्वितयविरोधात्। वह एकान्त प्रत्यक्षादि प्रमाण व श्रापके सत्य श्रागम से विरोधक्ष्य है। इसलिये वह । श्रस्याहादः) स्याहाद क्ष्य नहीं है श्रर्थात् भिन्न २ श्रपेक्षा से भिन्न २ स्वभावों को सिद्ध करने वाला नहीं है।

भावार्थ—है मुनीश्वर ! श्रापका मत श्रनेकान्त है । वस्तु में नित्य श्रनित्य एक अनेक सत् ग्रसत् जो श्रनेक स्वभाव हैं उनको भिन्न २ श्रपेक्षा से बताने वाला है तथा स्यार् शब्द उसका चिह्न है। तथा वह इस तरह वस्तु के यथार्थ स्वभाव को दिखाता है कि उसमें प्रत्यक्षादि प्रमाग व जिन ग्रागम से कोई बाधा नहीं ग्राती है। ग्रापके सिवाय जो एकांत मत हैं, जो सर्वथा वस्तु को नित्य या ग्रनित्य या सत् या ग्रसत् मानने वाले हैं वे दोष सिहत हैं; क्योंकि उनका खण्डन प्रत्यक्षादि प्रमाग व जिन ग्रागमसे हो जाता है तथा उनमें स्यात् शब्द का प्रयोग नहीं बनता है, इसलिये वे ग्रस्याद्वाद हैं, दोषरूप हैं।

### त्रोटक छन्द

हे मुनि तुम मत स्याद्वाद ग्रनघ, दृष्टेण्ट विरोध विना स्यात् वद । तुमसे प्रतिपक्षी बाध सहित, नहिं स्याद्वाद हैं दोष सहित ॥ १३ ८ ॥

उत्थानिका-- श्रौर भी भगवान के गुर्गों को कहते हैं-

त्वमिस सुरासुरमिहतो ग्रन्थिकसत्त्वाश्यप्रगामाऽमहितः । लोकत्रयपरमहितोऽनावरगज्योतिरुज्ज्वलद्धामहितः ॥ १३६ ॥

श्रान्वयार्थ—(त्वं) हे वीर ! श्राप (सुरासुरमहतः) सुर श्रसुर श्रयंत् कल्पवासी भवनवासी व्यन्तर ज्योतिषी चार प्रकार देवोंसे पूजनीय हो (ग्रन्थिकसत्त्वाशयप्रणामामहितः) किन्तु मिथ्यादृष्टि जीवों के चित्त के प्रणाम द्वारा श्राप पूज्यनीय नहीं हो श्रर्थात् मिथ्यात्वी जीव श्रापको पहिचानते ही नहीं हैं इसलिये उनकी मिथ्या श्राशय से भरी स्तुति द्वारा प्रापको पूज्यता नहीं है। श्रथवा जिस तरह रागी द्वेषी देवों की स्तुति होती है उस तरह प्रापको स्तुति यदि की जाय तो उससे श्रापको पूज्यता नहीं है। (लोकत्रयपरमहितः) प्राप तीन लोक के प्राणियों के परम हितकारी हैं (श्रनावरणज्योतिकज्ज्वलद्धामहितः) तथा केवलज्ञानमई ज्योति से प्रकाशमान मोक्षधाम में श्राप विराजित हैं।

भावार्थ—श्री वीरनाथ भगवान की महिमा यहां यह वताई है कि प्रभु की सम्य-ग्वृष्टी जीव ही स्तुति कर सकते हैं क्योंकि वे श्रापको पहिचानते हैं। मिथ्याच्यी रागी हे यो जीव के स्तुति योग्य श्राप नहीं हैं। श्रापको चार प्रकार के देव पूजते हैं। श्रापका उपदेश सब जात के प्राशायों का हितकर्ता है व श्रापने भाव मोक्ष प्राप्त करली है।

#### प्रोटक छन्द

हे जिन सुर प्रसुर तुम्हें पूजें, मिय्यात्वी चित निह् तुम पूजें।
तुम लोकत्रय हित के कर्ता, शुचि ज्ञानमई शिव घर घर्ता । १३६ ।।

उत्थानिका—श्रौर भी भगवान की महिमा कहते हैं--

### सभ्यानामभिरुचितं दधासि गुराभूवरां श्रिया चारुचितम् । मग्नं स्वस्यां रुचितं जयसि च मृगलांछनं स्वकान्त्या रुचितम्। १४०।

श्रन्वयार्थ — हे जिन ! श्राप (सम्यानामभिरुचितम् ) समवसरण स्थित भन्यों को त्रिय ऐसे (श्रिया चारुचितं ) केवलज्ञानादि लक्ष्मी से श्रत्यन्त पृष्ट (गुणभूषणं ) ऐसे श्रनेक गुराहणी शोभा को (द्यासि ) घारण कर रहे हो तथा श्राप (स्वकान्त्यां) श्रपने शरीर की कांति से (स्वस्यां रुचिमग्नं ) श्रापक। शरीर की शोभा में डूबे हुए (रुचितं ) जगत को त्रिय (तं मृगलांछनं च ) उस मृग लक्ष्मण बाले चन्द्रमा को भी (जयिसा) जीत लेते हो।

भावार्थ—ग्रापके पास ग्रन्तरंग केवलज्ञानादि गुरा व बाहर क्षुघादि दोष रहित परम शान्त शरीर ग्रादि गुरा विद्यमान हैं जो सब भव्यों को ग्रत्यन्त प्रिय हैं। तथा ग्रापकी शरीर की चमक ऐसी विशाल है कि उसमें चन्द्रमा ऐसा डूब जाता है कि कहीं पता नहीं चलता ग्रर्थात् ग्रापने ग्रपने शरीर की शोभा से चन्द्रमा को भी जीत लिया है।

### त्रोटक छन्द

हे प्रभु गुराभूषण सारधरें श्री सहित सभा जन हर्ष करें।
तुम वपु कांती ग्रति श्रनुपम है, जगप्रिय शशि जीते रुचितम है।। १४०।।

उत्थानिका--श्रीर भी भगवान में क्या २ गुरा हैं सी कहते हैं-

त्वं जिन ! गतमदमायस्तव भावानां मुमुक्षुकामद मायः । श्रेयान् श्रीमदमायस्त्वया समादेशि सप्रयाम दमाऽयः ॥१४१॥

ग्रन्वयार्थ—(जिन) है जिनेन्द्र ! (तवं) ग्रापमें (गतमदमायः) मान व माया नहीं है ग्रथवा जो भव्यजीव ग्रापका ग्राराधन करते हैं वे मान व माया से छूट जाते हैं (तव) ग्रापका (भावानां मायः) जीवादि पदार्थों का जो प्रमारा ज्ञान है वह (मुमुधु-कामद) मोक्ष की इच्छा रखने वालों की इच्छा को पूर्ण करने वाला है तथा वह (श्रेयान) वाघा रहित परम हितकर है। (त्वया) ग्रापने (श्री मदमायः) लक्ष्मी के मव के नाम

का श्रथवा जिससे हेयोपादेय तत्त्व का ज्ञान हो व स्वर्ग मोक्ष की प्राप्ति हो ऐसे कपट रहित तत्त्व का (सप्रयामदमायः । व वत सहित इन्द्रिय जय की प्राप्ति का (समादेसि) उपदेश किया ।

भावार्थ—यहां बताया है कि प्रभु में पूर्ण मादंव व ग्राजंव धर्म है। जो प्रभु को पहचानते हैं वे भी मान माया को त्याग देते हैं। प्रभु का केवलज्ञान जीवादि पदार्थों को यथार्थ जानने वाला है व उस ज्ञान का प्रकाश जो दिन्यध्विन के द्वारा होता है उससे मुमुक्षु जीवों को सच्चा मोक्षमार्ग मिल जाता है व वह बहुत परम कल्याराकारी है। ग्रापने उपदेश हो ऐसा दिया है जिससे मायाशल्यरहित भन्य जीव ऐसा चारित्र पालें जिससे लक्ष्मी का मद न रहे व वे स्वर्ग मोक्ष की प्राप्ति कर सकें व वे मुनि व श्रावक के व्रतों को पालते हुए साक्षात् जिन व जितेन्द्रिय हो सकें।

#### त्रोटक छन्द

हे जिन मायामद नाहिं घरो, तुम तत्त्व ज्ञान से श्रेय करो। मोक्षेच्छु का मकर बच तेरा, वृत दमकर सुखकर मत तेरा ॥ १४१ ॥

उत्थानिका--ग्रौर भी भगवान की स्तुति करते हैं--

गिरिभित्त्यवदानवतः श्रीमत इव दन्तिनः स्रवहानवतः । तव शमवादानवातो गतमूजितमपगत प्रमादानवतः । १४२ ॥

प्रन्वयार्थ-(तथ गतम्) श्रापका पृथ्वी में विहार ( ऊर्जितम् ) परम उदार व हितकारी हुम्रा (समवादान् श्रवतः ) श्रापने शांतिप्रद श्रागम की रक्षा की व ( श्रपगत-प्रमादानवतः ) व सर्व प्रारिणयों को श्रमयदान श्रापने दिया । श्रापके विहार से किसी प्रार्णी को कष्ट न पहुंचा । श्रापका विहार ( श्रीमतः दन्तिनः इव ) उत्तम भद्र जाति के हाथी के गमनके समाम हुम्रा जो (स्रवदानवतः) श्रपने मदको वहाने वाला है व(गिरिभित्त्यवदानवतः) जो पर्वत के किनारों को खण्डन करता हुग्रा जा रहा है।

भावार्थ--जैसे उत्तम हाथी विहार करता हुग्रा मन्द-मन्द चाल से चलता हुग्रा मद को बहाता है व पर्वत के किनारों को ग्रपने दांतों से खण्डन करता है इस तरह है प्रभु ! ग्रापका विहार पृथ्वी में हुग्रा। ग्रापने धर्मोपदेश रूपी ग्रमृत का प्रवाह बहाया व थ्रापने मत से एकांत मत का खण्डन किया तथा श्रापने जिनागम का प्रचार किया व श्रापके विहार से किसी को कष्ट नहीं पहुंचा।

छन्द त्रोटक

है प्रभु तव गमन महान हुम्रा, शममत रक्षक भय हान हुम्रा। जिन वरहस्तो मद-स्रवन करै, गिरि तट को खंडत गमन करे ॥ १४२॥

उत्थानिका — अब बताते हैं कि आपके मत में व पर के मत में क्या अन्तर है -

बहुगुरगसंपद सकलं परमतमाप मधुरवचनविन्यासकलम् । नय भक्त्यवतंसकलं तव देव मतं समन्तभद्रं सकलम् ॥ १४३ ॥

ग्रन्वयार्थ—(मघुरवचार्नावन्यासकलं ग्रिप) मीठे २ वचनों की रचना से भरपूर होने पर भी ( परमतं ) ग्रापसे भिन्न ग्रन्य एकांतमत ( वहुगुणसंपत् ग्रसकलं ) बहुत जो सर्वज्ञ वीतरागादि गुणों की प्राप्ति से पूर्ण नहीं हैं ग्रर्थात् उनके सेवन से ग्रात्मा का पूर्ण विकास नहीं हो सकता। ग्रात्मा सर्वज्ञ वीतराग नहीं हो सकता। ( देव ) हे श्री वीर भगवान्! ( तव मतं ) ग्रापका शासन ( सकलं ) समस्तपने ( समन्तभद्रं ) सब तरह कल्याणकारो है तथा ( नयमक्त्यवतंसकलं ) ग्रापका मत नैगमादिनय तथा उनके भग स्यात् ग्रस्ति ग्रादि इन कर्ण भूषणों से परिपूर्ण है ग्रर्थात् शोमायमान है।

भावार्थ—हे वीर भगवान् ! ग्रापका मत व शासन ग्रनेक नयों से व भगों से भले प्रकार सिद्ध हो सकता है व वह पूर्णपने जीव का हितकारी है । इस ग्रात्मा को सर्वज्ञ वीत-राग परमात्मा कर देने वाला है इसिलए ग्रहण योग्य यथार्थ है । इसीसे समन्तभद्र ग्राचार्य कहते हैं कि मैंने उसे परम कल्यागकारी जानकर स्वीकार किया है । श्लोक में समन्तभद्र शब्द रखने से किव ने श्रपना नाम भी सूचित किया है तथा श्रापके श्रनेकांत मत से विरुद्ध एकांत मत शब्द रचना में कैसे भी सुन्दर हों परन्तु वे श्रात्मा को पूर्ण मोक्षमार्ग वताने के लिये श्रसमथं हैं, उनके सेवन से यह जीव सर्वज्ञ वीतराग व परमात्मा नहीं हो सकता है । धन्य हैं श्री महावीर स्वामी ! श्रापका शासन इस समय भी हम जीवों को यथार्थ हितकारी पार्ग वता रहा है ।

#### त्रोटक छन्द

परमत मृदुवचन रचित भी है, निज गुण संप्राप्ति रहित वह है। तव गत नय भग विभूषित है, सुसमन्तभद्र निर्दूषित है।। १४३।। पूर्ण किया-ग्राहिवन वदी द वीर सं• २४५६ ता॰ १६-६-१६३•

### स्वयंभू स्तोत्र का सार

श्री समन्तभद्राचार्य ने यह २४ तीर्थंकरों की स्तुति रची है इसमें मुख्यता से दो ही बात बताई हैं जो मुमुक्षु जीव के लिये परम उपयोगी हैं। एक तो यह बताया है कि वस्तु श्रनेकान्त स्वरूप है। श्रनेक स्वभावमई वस्तु को माने बिना वस्तु का ठीक ज्ञान नहीं हो सकता है। जो एक धर्मरूप मानते हैं उनके मत में वस्तु का पूरा स्वभाव नहीं कहा जाता है। वस्तु श्रपनी श्रपेक्षा सत् है पर की श्रपेक्षा श्रसत् है। द्रव्य व गुर्गों के बने रहने की ग्रपेक्षा नित्य है, पर्याय पलटने की श्रपेक्षा श्रनित्य है। गुरा पर्यायों का समुदाय होने से वस्तु एकरूप है। हरएक गुरा व पर्याय रूप वस्तु भिन्न भिन्न स्वरूप है इससे श्रनेक रूप है। इस तरह श्रात्मा व पुद्गल द्रव्यों को माना जायगा तब भिन्न भिन्न द्रव्य सत्रूप थ्रादि सिद्ध होंगे व तब ही बंघ व मोक्ष होना बन सकेगा । एकरूप ही मानने से कुछ भी न बनेगा । दूसरी बात यह बताई है कि तृष्णा व विषय की चाह कभी इन्द्रियों के भोगों से शमन नहीं हो सकती है। तृष्णा ही क्लेश है। यह क्लेश संसार की मग्नता से बढ़ता जाता है। इसलिए तृष्णा का नाश करना चाहिये। उसका उपाय श्रपने श्रात्मा का यथार्थ श्रद्धान, ज्ञान व चारित्र है। श्रपने श्रात्मा को निश्चय से शुद्धज्ञानानन्दमई श्रनुभव करना चाहिये । इस स्वात्मानुभव के श्रम्यास से ग्रात्मिक सुख की प्राप्ति होगी तव तृष्णा मिटती चली जायगी, वीतरागता बढ़ती चली जायगी। इसी स्रात्मानुभव के स्रभ्यास से चार घातिया कर्मों का नाश होकर स्ररहन्त पद होता है। फिर शुक्लध्यान से श्रघातीय कर्म भी हटते हैं श्रीर यह जीव सिद्ध हो जाता है जहां श्रनन्त-जानादि सुख में मग्न हो जाता है। स्वामी ने जहां तहां ससार के नाश की व मोक्ष प्राप्ति की महिमा दिखाकर तीर्थंकरों के जीवन को दर्शाकर यह उपदेश दिया है कि इस तृष्णामई सांसारिक वलेश का नाश हरएक भव्य जीव को करना चाहिये। उसके लिये रत्नत्रयमई जिन धर्म का सेवन करना चाहिये। संसार से वैराग्य भजना चाहिये। हर जगह स्तुति का

फल भावों को पवित्रता व संसार का नारा हो स्वामी ने चाहा है। जितहं मा जिताल है कि हमें तीर्थं करों की भक्ति उनके पुताों को पहचानकर मात्र प्रपने सह की गृंह के लिये करनी चाहिये, कोई इच्छा सांसारिक सम्पत्ति के लीं को लिये करनी चाहिये, कोई इच्छा सांसारिक सम्पत्ति के लीं को लाहिये। वास्तव में ऐसी हो स्तुतियों नमूनेदार स्तुतियों हैं जिनसे सत्य परार्थ का के को वा का सिना का सच्चा हित हो। यह स्तीत्र बारबार मनद करने योग्य है—कि प्रयागक है।

🛪 टीकाकार की प्रशस्ति \*

वृष शाला भी एक है, श्राश्रय जन दातार।

रघुनन्दन परसाद हैं, धर्म ज्ञान शुभ धार ॥ ६ ॥ दास बनारस बुद्धिमय, मक्खनलाल श्रदीन ।

लाल सिपाही प्रेममय, दुर्गादास प्रजीत ।। १०।। गव्वी बांकेलालजी, ज्वाला सुन्दरलाल ।

चांद बिहारी भूषगां, शरगा धर्म के लाल ।। ११।। मंत्री जैन सभा करें, बहुत धर्म की सेव।

मूलचन्द जिनधर्म प्रिय, लखें तत्त्व बहु भेव ।।१२।। इत्यादी सार्धीम संग, काल धर्म मय जाय।

देवकीनन्दन लालका, उपवन बहु मुखदाय ।।१३।। तहां ठहर वृष भावना, हेतु कार्य यह कीन ।

समन्तभद्र सूरी कृत, स्तोत्र स्वयंभू लीन ।।१४॥ लाकी हिन्दी वृत्ति रच, हुष्रा परम हित श्रात्म ।

स्याद्वाद चिन्तवन भया,पाया श्रनुभव श्रातम ।।१४।। श्राश्विन कृष्णा श्रष्टमी, चौबिस छुप्पन वीर ।

ग्रन्थ पूर्ण शुभ यह भया,है प्रताप ग्रति बीर ।।१६।।



## दान दातारों की सूची

# इस ग्रंथ के प्रकाशन में निम्नलिखित सज्जनों ने द्रव्य प्रदान किया है एतदर्थ धन्यवाद

| 8000) | श्री से. | फूलचन्दजी मिश्रीलालजी काला              | १०१)    | श्री से. | भंवरलालजी काजा की धर्मपत्नी     |
|-------|----------|-----------------------------------------|---------|----------|---------------------------------|
| 8000) | 11       | भंवरलालजी प्रकाशचन्दजी काला             | १०१)    | 11       | केसरीमलजी काला की धर्मपत्नी     |
| 8008) | **       | ग्रासूलालजी उम्मेदमलजी काला             | ५१)     | ٠.       | छिगनलालजी वडजात्या की वर्मपत्नी |
| १००१) | 7        | भंवरलालजी मदनलालजी सेठी                 | ५१)     | 13       | हीरालानजी कुन्दनमनजी अजमेरा     |
| १००१) |          | सुरजमलजी गम्भीरमलजी वडजात्या            | પ્ १)   | ••       | हीरालालभी द्यान्तिनातजी अजमेरा  |
| ६०१)  | 11       | तनसुखरायजी मदनलालजी काला                | ५१)     | **       | ग्रासूलालजी रतनलालजी पाला       |
| ५०१)  | **       | पुसालाल जी चिरंजीलाल जी सेठी            | પ શ)    | ,,       | गुलाबचन्दजी छ।वडा               |
| २०१)  | 41       | विरधीचन्दजी रतनलालजी सेठी               | १०१)    | 17       | हीरालालजी वडजात्या की धर्मपत्नी |
| ३०१)  | 11       | सर्वसुखजी भागचन्दजी सेठी                | 202)    | **       | धरमचन्दजी संठी "                |
| २०१)  | *1       | सुरजमलजी हरकचन्दजी सेठी                 | १०१)    | •        | पुसालानजी सेठी "                |
| २०१)  | ••       | केसरीमलजी माणकचन्दजी काला               | 200)    | 1)       | फुलचन्दजी काला "                |
| २०१)  | 11       | रामचन्द्रजी ताराचन्दजी बडजात्या         | પ ૧)    | (9       | छिगनलालजी बंडजात्या "           |
| २०१)  | **       | जीवनलालजी महावीरप्रसादजी काला           | પ્ १)   | 92       | लूनकरणजी मेठी ,,                |
| १०१)  |          | ग्रासूलालजी प्रभुदयालजी काला            | ત્ર ૪ ) | **       | माणकचन्दजी काला ,,              |
| 808)  | ••       | भंवरलालजी सीकरचन्दजी काला               | १५२)    | 17       | मिश्रोलालजी काला 💢 🙃            |
| १०१)  | **       | भंवरलालजी भागचन्दजी काला                | પ્ર?)   | 71       | राजकुमारजी बङ्गात्या की माताजी  |
| १०१)  | **       | घीसालालजी घरमचन्दजी सेठी                | ४१)     | 17       | विरधीचन्दजी सेठी की धर्मपत्नी   |
| १०१)  | ,        | वालचन्दजी हरकचन्दजी पहाडिया             | ३१)     | 1)       | कर्न्ह्यालालजी मंगलचन्दजी सेठी  |
| १०१)  | 1)       | गिरघारीलालजी सोहनलालजी                  | રૂ १)   | 53       | मूलचन्दजी राजकुमारजी पाटनी      |
| ,     |          | ग्रजमेर।                                | २१)     | 11       | हीरालालजी चन्द्रनमलजी अजमरा     |
| १०१)  | ••       | हीरालालजी पदमचन्दजी वडजात्या            | २१)     | **       | लादूल।तजी विमलकुगारजी सेठी      |
| १०१)  | 11       | ~ ^ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ | २१)     | **       | घीसालालजी कंमलकुमारजी वेठी      |
| (१०१) | **       | मानमलजी सुगनचन्दजी वडजात्या             | ₹१)     | **       | फूलचन्दजी पहाडिया की धर्मपत्नी  |
| १०१)  | **       | बोदूलालजी सोनपालजी 🕒                    | ૨ શ )   |          | सरवगुखनी सेठी की धर्मपत्नी 💎 🦠  |
| १०१)  |          | मोहनलालजी महावीरप्रसादजी                | ₹१)     | ,,       | जवरीलालजी कांकरी की धर्मपर्न    |
| •     |          | ग्रजमेरा                                | २१)     | 14       | मानमलजी बडजात्सा 🔻 🔐            |
| १०१)  | . ,,     | प्रेमसुखजी काला                         | ~? { }  | **       | भागचन्दजी सेटी ,,               |
| १०१)  | •        | इंगालालजी लूनकरणजी सेठी                 | २१)     | 15       | वान्तिलानजी ग्रजमेरा 💎 🔒        |
| १०१)  |          | ्छीतरमलजी नायूलालजी सेठी                | ૨ શ)    | **       | प्रकाशनन्दकी वर्षात्वा          |
| २०३)  | **       | महावीरप्रसादजी काला की माताजी           | २१)     | *1       | कुन्दनमल्जी ग्रजमेरा            |
| 8081  |          | ग्रासलालजी काला की धर्मपत्नी            | ४१)     | r        | मुरजमलजी सेठी                   |

२१) श्री. से. रामचन्द्रजी बडजात्या की धमपत्नी २१) भागचन्दजी काला २१) पुसालालजी सेठी ्गुप्त नाम से ६३) ५२१) नाथूलालजी सेठी मन्दसोर २०१) केसरीमलजी शान्तिलालजी भावरमल १०१) क्शलकुमारजी छावडा वडनगर मूलचन्दजी कासलीवाल वडनगर १०१) शंकरलालजी बाकलीवाल बडनगर १०१) कैलाशचन्दजी दोसी वडनगर १०१) ३१) श्रीमती विमलादेवी कुचापन ५१) श्रीमती रूपवतीदेवी क्चामन ११) श्री चम्पालालजी ग्रडकसर ५१) " सुमेरमलजी पाटनी गुढावालों की माताजी १००) . तारामणी देवी चीतावा २१) श्रीमती रतनीदेवी मन्डीदीप १०१) श्री शान्तिलालजी है नाला की माताजी स्रजमलजी टोडास ५१) १०१) श्रीमती रन्जू पहाडिया भागलपुर २१) श्री गुलाबचन्दजी फूलचन्दजी सोगानी दूदू ४०१) श्रीमती रतनीवाई घ.प. सुगनचन्दमी गोघा कलकत्ता पदमकुमारजी लुहाड़िया डिवरुगढ़ ५१) श्रीमती रतनमाला सेनी तनसुकिया १०१) श्री सुगनचन्दजी महावीरप्रसादजी वासम ५१) .. कन्हैयालालजी भांभरी हैदरावाद ५१) "भवरीलालजी लछ्मीनारायणजी पाली तामसर ५१) .. स्वरूपचन्दजी पाटनी मुरतिजापुर ११) श्रीमती सुवावाई जोवनेर १५१) श्री गुप्त ५१) . मूलचन्दजी राजकुमारजी छावड़ा रेवासा ५१) श्रीमती चनणीवाई स्रेरा २०१) श्रीमती इन्द्रावाई गुढा १२००) श्री गुप्त नाम

### पुस्तक प्रकाशन का व्यय

१११४२) कागज ५६४५) छपाई

३२००) वाइंडिंग

२३०) व्लाक वनवाई

७२७) मुसाफिरी खर्च एवं ठेला भाडा ग्रादि

२०६४४)

२०६४४) बुल योग

२०६४४) कुल योग

| • |   |             |  |   |
|---|---|-------------|--|---|
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   | <b>&gt;</b> |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  | • |
| • |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
| • |   |             |  | · |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   | • |             |  | , |
| • |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  | , |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
| • |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |
|   |   |             |  |   |