# પર્વ મહિમા



महावीर साहित्य प्रकाशन मंहिर

# સંતળાલ ગ્રંથાવીલ પુષ્પ-બીજુ

# પર્વ મહિમા

સંતળાલ

\* સંપાદક \* મનુ પંડિત



મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર હઢીલાઈની વાડી, અમદાવાદ – ૩૮૦૦૦૪

#### : પ્રકાશક :

મનુભાઈ જ. પંડિત મંત્રી, મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર, હડીભાઈનીવાડી અમદાવાદ – ૩૮૦૦૦૪

આ પુસ્તકના પ્રકાશનમાં શ્રી ભાગીલાલ શિવલાલ શાહ તથા ખ્રાહવે સાઇકલ એન્ડ માટર કંપની

ખાહિયા – અમદાવાદના આર્થિક સહચાગ પ્રાપ્ત થયા છે તે બદલ સંસ્થા તેમની આભારી છે.

> પ્રથમ આવૃત્તિ તા. ૬ એપ્રિલ ૧૯૮૯, (ગૂડી પડવા)

> > કિંમત રૂપિયા છ

: મુદ્રક : આકૃતિ પ્રિન્ટર્સ ૮, અડવા**ણી** માર્કેટ, દિલ્હી દરવાજા, અમદાવાદ–૪

| સ પ્રે મ |
|----------|
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |

# તહેવારાનું મહત્ત્વ વધારીએ

અાપણા માેટા ભાગના તહેવારાની પાછળ સામુદાયિક કરજેની યાદી તાજી થતી હાેય છે. દા.ત., ગુરુપૃષ્ણિ મા, ગ્રાન પંચમા, દિવાળી વગેરે.

કેટલાક તહેવારા વ્યક્તિગત અને સામૃદિક સાધના અર્થે પ્રેરક ખને છે. જેમ કે, રામનવમી, મહાવીર જયંતી વગેરે.

સ્વરાજ્યની લડત ખાદ સામુદાયિક ફરજો સ્વયવતા સ્વાતંત્ર્ય પ્રતિજ્ઞાદિન, આઝાદી પ્રાપ્તિદિન વગેરે તહેવારા. દાદાભાઇ નવરાજ, તિલક, ગાંધીજી વગેરેની જયંતીએ કે પુણ્યતિથિએ (અવસાન દિન) વ્યક્તિગત અને સામૃહિક સાધનાના પૂરક છે.

આ બધાનું મહત્ત્વ એ તહેવારા પાછળતી સમજ અને ત્યાગદૃતિ ઉપર અવલ'એ છે. ભારતમાં આજે તહેવારાનું મહત્ત્વ ઘટતું જણાતું હોય તા તેનાં મુખ્ય એ કારણા છે:

૧. મનાેબળ, શરીર સ્વાસ્થ્ય અને આત્મપ્રયાસ એ ત્રણેય ઘટમાં છે.

અતે--

ર. તર્કો વધ્યા છે, પણ મૂળભૂત ભાવના ઘટી જ છે.

ભારતમાં ત્યાગ-તપની પ્રતિષ્ઠા વધશે, સાંકડી મનાવૃત્તિને બદલે વિશ્વવિશાળ દૃષ્ટિ પ્રગટશે, એટલે આ બધા તહેવારાનું મહત્ત્વ અનેક ગહ્યું વધી જશે. વ્યક્તિ અને સમાજના ઘડતરમાં અહીંનાં પર્વી-તહેવારાના ફાળા નાનાસના નથી, અને નહીં હોય!

અન દષ્ટિએ સૌ કેન્દિએ તહેવારાનું મહત્ત્વ જીવંત સાધના દ્વારા વધારવું જ રહ્યું.

તા. ૨૦–૨–૧૯૮૨

સંતળાલ

# પ્રેમની ઝાલરી

પર્વ - મહિમા : એ મુનિશ્રીની પ્રેમની ઝાલરી છે. માનવ જાતની એકતામાં, તેની સેવામાં જે જે સાંસ્કૃતિક પરિભળા તેમને ઉપયોગી લાગ્યાં તેમાંનાં ભાગ્યે જ કાઈને તેમણે અવગણ્યાં હશે. તીથાં, મંદિરા, ઉત્સવા, ભજનમ ડળાઓ, ગ્રાતીય સંમેલના, લાકમેળા, પર્વો વગેરે—આ બધાંને સંસ્કાર્યા, તેનું પૂરું મહત્ત્વ સમજવીને સંસ્કાર્યા. આમાંથી પર્વો કે તહેવારા અંગેનું એક નાનકડું છતાં રૂપકડું ચિત્ર અહીં આપણને જોવા મળે છે.

અહીં બધા તહેવારાની વિગતા મળતી નથી. શક્ય તેટલી તેમના સાહિત્યમાંથી શાધીને મૂકા છે. પરંતુ આટલા ઉપરથી પણ આપણા આ સાંસ્કૃતિક વારસા ઊજવીને કેમ જાળવવા એના સંકેત મળા રહે છે.

જે પ્રેમ અને ભક્તિભાવથી તેઓ મહાવીર અને છુદ્ધને સ્મરે છે એ જ પ્રેમ અને ભક્તિથી તેઓ પયગંબર સાહેબ, ઈશુ ખિસ્ત કે ગાંધીજીને પણ સ્મરી શકે છે. કારણું કે તેઓ જેટલા ધર્મ પ્રેમી છે તેટલા જ પ્રેમધર્માં પણું છે, સર્વધર્મ પ્રેમી છે. આ વાત તેમના એક શ્રદ્ધાળુ સન્મિત્રને સમજાતી નથી. તેથી તેઓ એક વખત પૂછે છે:

'આપની પ્રાર્થ'નામાં આપે મહાવીરની સાથાસાથ શ્રીકૃષ્ણુ જ નહીં, ખુદ હજરત મહંમદ જેવા પુરુષને પણ એક હરાળમાં મેસાડી દીધા છે. અને જ્યાં જ્યાં એમનાં નામા આવે છે, ત્યાં ત્યાં માશું પણ નમાવા છા, એ વાત કંઈ ગળે ઊતરતી નથી.' મહારાજશ્રી તેમને સમજવે છે.

"જૈનધર્મ વૈદિકધર્મ ઉપર જાબા છે અને વૈદિક ધર્મ માનવતા ઉપર જાબા છે. વૈદિક અને જૈન વચ્ચે બૌલ્લધર્મ એક પુલ સમા છે. તે જ રીતે માનવતા માટે ઈશુ ખિસ્ત, હજરત મહંમદ અને અષા-જરશુષ્ટ્ર એ ત્રેણ્યનાં વિધિવિધાના વિશ્વને જરૂરી છે. આટલું ગળે જાતરે તા જ જે સાત પુરુષાનાં નામા સર્વધર્મ પ્રાર્થનામાં આવે છે, તેનું યથાર્થપણું જણાયા વિના નહીં રહે.

આજના જગતને એક વ્યાસપીઠ ઉપર ખેસાડવા માટે સવે ધર્મ સમન્વય વિના ખીજો કાઈ સફળ ઉકલ નથી. એ દષ્ટિએ હું એ સાતેય પુરુષોને ગાળમેજી પરિષદરૂપે સાથે ખેસાડું છું. વળી તેમની નજીકમાં જે ગુણા મુક્યા છે, તે જ એના સાચા ક્રમ ખતાવી આપે છે. મારા નમસ્કાર તા ગુણા સાથે રહેલી કલ્પનામૃતિ મહાપુરુષોને જ છે, માત્ર વ્યક્તિઓને નહીં.

એક અર્થમાં કહીએ તો ઈસુ, હજરત મહંમદ અને અપા જરશુષ્ટ્રે તેમના જમાનામાં તેમની પાસેની જનતામાં જે જગૃતિ આપી તેણે માનવતાને તૈયાર કરવામાં મહાન કાળા આપ્યા છે. એવી માન્યતા ઉપર જ રામ અને કૃષ્ણના ઉપદેશા ટકી શકે, અને આટલી માનવ યાગ્યતા પછી જ છુદ્ધ અને મહાવીરની શ્રમણ સંસ્કૃતિ કામ આપી શકે. આમ જૈનધમે કાઈ વાડા નથી, પણ આ બધાંનું સમન્વય કરનારું એક અમલી બળ છે."

अने तथी क तेओ -

ધર્મ અમારા એકમાત્ર એ સર્વ ધર્મ સેવા કરવી, ધ્યેય અમાર્યું છે વત્સલતા વિશ્વમહીં એને ભરવી.

આ ધ્યેયમંત્ર લઈને ઘૂમ્યા.

આનંદ અને ઉલ્લાસ, લાઈચારા, બિરાદરી કે મૈત્રી-મહેલ્ખત માટે માનવે ઉત્સવા યોજ્યા પરંતુ આજે તા દેશમાં અવારનવાર કાટી નીકળતાં છમકલાં કચાંક એકાંગી ધર્મ ઝત્ન, કચાંક જ્ઞાતીય સંકુચિત વાદ કે કચાંક કામી ઉશ્કેરાટાથી આપણા પ્રજ્ઞક્રીય ઉલ્લાસને ઝૂંટવી લે છે, અને પરિણામે આમપ્રજાની સાંસ્કૃતિક કેળવણી સાથેનું નિર્દોષ મનારંજન પણ વગાવાય છે.

મુનિશ્રીની આ પ્રેમની ઝાલરી આપણને પર્વે ...પર્વે –પ્રેમ, ઔદાર્ય અને સહિષ્ણુતાના સાદ સંભળાવ્યા કરે છે, એવા નાદ અને સાદ જેણું સાંભળ્યા છે તે આ સાંસ્કૃતિક વિરાસતથી ભાવિ પેઢીને વંચિત કેમ રાખી શકે ! નવી પેઢીના હાથમાં આ પર્વે મહિમાના પ્રેમોપહાર મૂકાએ!

મનુ પંડિત મંત્રી, મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર

# અનુક્રમણિકા

| તહેવારાનું મહત્ત્વ વધારીએસંતળાલ                                                                  |      | * *  | 3          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------|------|------------|
| પ્રેમની ઝાલરીમનુ પંડિત                                                                           |      |      | ય          |
| ಕೀನಿರಕ                                                                                           | 9    | . થી | ો ૧૨       |
| નવું વર્ષ, ભાઈખીજ, દેવદિવાળી, શ્રીમદ્રાજચંદ્ર<br>જયંતી, જ્ઞાનેશ્વર જયંતી                         |      |      |            |
| માગશ ર                                                                                           | 6.8  | થી   | 96         |
| હીરવિજયસૂરિ જયંતિ, ગીતા જયંતી, અચ્છેરુ<br>દત્ત જયંતી, નરસિંહ મહેતા જયંતી, શારદામણિ<br>દેવી જયંતી |      |      |            |
| પ્રાથ                                                                                            | 24   | થી   | <b>२</b> ३ |
| મકર સંક્રાંતિ, પાેથીપૂનમ                                                                         |      |      |            |
| મહા                                                                                              | २४   | થી   | <b>२</b> ८ |
| વસંતપંચમી, મહાશિવરાત્રી, ભીષ્માષ્ટમી<br>ક્રસ્તૂરભા પુણ્યતિથિ                                     |      |      |            |
| <b>કા</b> ગલુ                                                                                    | २५   | થી   | 33         |
| હાેળા, શિવાજી જયંતી                                                                              |      |      |            |
| <b>થ</b> ેત્ર                                                                                    | 3 €  | થી   | ૪૫         |
| ગૂડીપડવા, રામનવમી, સહજાન દ સ્વામી જયંતી,<br>મહાવીર જયંતી, હતુમાન જયંતી                           |      |      |            |
| વૈશાખ                                                                                            | 8 \$ | થી   | 8<         |
| અક્ષયતૃતીયાઃ વરસી તપ પારણાં, છુદ્ધપૂર્ણિંમા                                                      |      |      |            |
| જેઠ<br>વટસાવિત્રી                                                                                | RF   | થી   | પ૧         |
| અવાડ                                                                                             | પર   | થી   | યુષ        |
| હાલારી વર્ષ, જગન્નાથની રથયાત્રા, ગુરુ પૂર્ણ્યિમા,<br>ગૌરીવત, ચાતુર્માસ, દિવાસા                   |      |      | -          |

| શાવજી                                                   | પ૮         | થી | <b>4</b> % |
|---------------------------------------------------------|------------|----|------------|
| ધરાઆઠમ, <b>ળળવ-શ્રાવણીપૂર્ણિમા</b> કૃષ્ણ જયંતી          |            |    |            |
| <b>લાદરવે</b> ા                                         | <b>5</b> 4 | થી | æ <b>ર</b> |
| ઋષિપંચમી, પજુષણ, રેંટિયા ભારશ,(ગાંધીજયંતી               | 1)         |    |            |
| આસા                                                     | 43         | થી | 9€         |
| તારતાં, ધનતેરશ, કાળાચૌદશ, દિવાળા,<br>મહાવીર નિર્વાણ દિન |            |    |            |
| <b>દશાવતાર</b><br>વરાહ, વામન, નરસિંહ, કૂમે, નારદ        |            |    | 96         |
| ભક્ત જયંતીએા                                            |            |    | ८२         |
| હજરત મહંમદ પયંગભર                                       |            |    | ८४         |
| มเกาต เราโพลเก                                          |            |    | <<         |

# પ ર્વ મ હિ મા

| 口 | નવુ <b>ં</b> વર્ષ <sup>ે</sup> |
|---|--------------------------------|
| 口 | ભા <b>ઇ</b> બીજ                |
| 口 | <b>દે</b> વદિવાળી              |
| 口 | ંશ્રીમદુ રાજચંદ્ર જયંતી        |
| 口 | જ્ઞાનેશ્વેર જય'તી              |



કારતક

#### નવા વર્ષ'ની શુક્ષેચ્છાએ।

- ૧. અભિનવ વિક્રમ વર્ષ સૌને મંગલ પ્રેરક ળતા.
- ર. અહિંસાના પૂરા અર્થમાં વિજય થાએા.
- 3. વિશ્વની સવ<sup>°</sup> પ્રજાઓમાં શાંતિ, શાંતિ, શાંતિ, વિસ્તરા.
- ૪. વિશ્વવત્સલતાના માર્ગ સરળ ળના.
- પ. સૌ શ્રેયાથી એંગની પ્રગતિ મૈયા (જીવન અને જગતના મહાનિયમ) પ્રત્યે વળા..

#### ∘નવું વધ<sup>⁰</sup>

નવા વર્ષ'ને નવલ પ્રભાતે હવે પછી જે સમાજઘડતર કરવાનું છે તે*ને* અનુરૂપ નીચેનાં સૂત્રો ચાપડામાં લખગં અને આચરણમાં મૂકવાં જરૂરી છે.

મહાવીરની અહિંસા પ્રસરજો.

ઇસ્લામની બિરાદરી કામ લગી ન રહેતાં જગત લગી પહેાંચજો.

રામનાં એકપત્નીવત અને વચનપાલન સમાજ સામે રહેજો.

ધશુની ક્ષમા અને જર્યુસ્ત્રની પવિત્રદિલી પ્રગટજો.

નવું વર્ષ સૌતે મંગલ પ્રેરક થજો.

માનવ માનવ વચ્ચે કશા જ બેક્સાવ ન રહેજો. વિશ્વની સર્વ પ્રજાઓમાં શાંતિના જ જયનાદ હજો. સાણંદ, તા. ક્-૧૧-૪૭

٩

#### અન્નકૂઠનાે ઉત્સવ

સંવતની શરૂઆત કાર્તિ'ક સુદ એકમથી થાય છે. અન્નકૂટના દિવસ એ સ્વર્ગના ઇંદ્રને ભદલે પૃથ્વીના પિતા પર્વાતની પૂજાના સ્વરક છે. વાસુદેવે ગાય- ગાપીઓને ચી'ધ્યું હતું કે પ્રભુની પ્રતિમા પાસે અન્નકૂટ ધરવાના રિવાજ મંદિરામાં ચાલે છે. આજે સમાજમાં પ્રાણીઓ રૂપી દેવ પાસે આપણી પાસેની સવ' કંઇ સંપદા ધરીને તેમાંથી થાડી પ્રસાદી લઇ સંતાષ માનવા એવા સંદેશ આ પવ'માંથી તારવવા જોઈએ. દેશમાં પ્રજા વધી છે અને અન્નની ત'ગી છે ત્યારે કાઇને ભૂખ્યા ન મરવા દેવા માટે "એાઇથી ચલાવવું અને અનિવાય' જરૂરિયાત કરતાં વધુ ન સંઘરવું." એ સૂત્ર અમલી બનાવ્યા વિના છૂટકા પણ નથી.

#### **બાઈ**એીજ

''આજે મહેનને ત્યા ભાઈ જમવા જાય તો નરકનું દુ:ખ પણ ટળ અને સ્વર્ગી'ય તથા ભીતિક ખંતે પ્રકારનાં સુખા મળે' આ જાતની કથા પ્રચલિત છે. સંસારના સર્વ' સ્નેહામાં ભાઈખેનના સ્તેહ સૌથી નિઃસ્વાર્થ સ્તેહ છે. પાતાના પતિ કરતાં પણ ખહેન પાતાના વીરાને સ્નેહથી વધુ નવડાવે છે. ઠેસ લાગે ત્યારે પણ ''ખમ્મા મારા વીરાને!'' એ ઉદ્દગારા એનું જવલંત પ્રમાણ છે. સ્નેહમાં સ્વર્ય આપવાની તાકાત છે, એમાં કાેણ ના પાડશે ? સંપૂર્ણ નિઃસ્વાર્થા' સ્તેહ તાે માેક્ષ પણ આપી શકે તાે સ્વર્ય શા વિસાતમાં? 'પ્રેમ એ જ પ્રભુ' એ પ્રિસ્તી ધર્મનું વાકય આ વખતે યાદ આવે છે.

# કાતિ°ક પૂર્ણિ°મા

આ દિવસ દેવદિવાળીના તહેવાર તરીકે જાણીતાે છે. શંકર ભગવાને દેવાને રાક્ષસાથી નિર્ભય કર્યા તેથી તેમણે દીપાત્સવ કર્યા માટે એ પર્વાનું નામ દેવદિવાળી પડ્યું; એવી વાત ચાલે છે.

આપણા શરીરરૂપી મંદિરમાં પેઠેલા કામ અને ક્રેાધરૂપી રાક્ષસોને અધ્યાત્મ-ભાવરૂપી શંકર દારા દૂર કરવાના પ્રયત્ન કરવા એ આ પર્વાની સફળતા છે.

જૈનસંઘના સાધકા આજે ચતુર્માસની છેલ્લી તિથિનું માેટું પ્રતિક્રમણ કરતા હાય છે. જૈન સાધુસાધ્વીએાના ચતુર્માસના આ છેલ્લાે દિવસ હાય છે. હવેના જે આઠ માસ ઉઘાડા રહેવાના હેાય છે તેમાં જાગૃતિ રહે અને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ તથા ભાવનું ખંધન ન થાય તે વિચારવાના પણ આ છેલ્લા દિવસ છે.

ધર્મ પ્રાણ લોંકાશાહ કે જે જૈનધર્મના મહાન ક્રાંતિકાર થયા છે, તેમની પણ આ જ જયંતી ગણાય છે. સંવત પંદરસા ત્રીસની સાલમાં એમની ધર્મ-ક્રાન્તિએ તે વખતના જૈનસંચ ઉપર જયરા પ્રસાવ પાડ્યો હતા. યૂરાપના ધર્મ ક્રાન્તિકારી માર્ટિન લ્યૂથરની ક્રાન્તિની પહેલાં આ ચેતનવંત પુરુષ પાકચો હતા. ધર્મમાં ધનનું કે સત્તાનું પ્રભુત્વ હાઇ શકે જ નહિ; એ એમના મુખ્ય મંત્ર હતા. મૂર્તિ પૂજા, દાનની ત્યારની પ્રથા વગેરે સામે એમણે ઉદાવેલા વિરાધની પાછળ એ મંત્રનું થળ હતું. એમની માન્યતાના વારસા મુખ્યપણે જે સમાજે ઉપાડેલા તેને સ્થાનકવાસી સમાજ તરીકે એાળખવામાં આવે છે. આજે એ સમાજને પણ ધર્મ ક્રાંતિની એટલી જ જરૂર છે જેટલી લાંકાશાહના કાળમાં હતી. આજની ધર્મ ક્રાન્તિના મુખ્ય ઝાક સર્વ ધર્મ સમન્વય તરફ હશે અને એ તરફ જ હાવા જોઇએ.

#### જ્ઞાનેવ્ધર જયંતી [કારતક વદ ૧૩]

નાની ઉમ્મરમાં પહ્યુ આપ્યાત્મિકતાની જયાત કેવી રીતે ઝળહળી ઊઠે છે, તે ત્રાનેશ્વરી ગીતા વાંચતાં સહેજે જહ્યાઇ રહે છે. વિરલ મુહિવેલન અને અગાધ તર્ક પ્રતિભા છતાં એમણે હૃદયની જે ઉચ્ચતા અને અવર્ણ્ય ત્યાંગ અને તપ સાપ્યાં હતાં તે જ ત્રાનેશ્વર મહારાજ પ્રત્યે હૃદય નમાવે છે. શુદ્ધ હૃદય આગળ મુદ્ધિ નમી પડે તેથી તે કશું ગુમાવતા નથી પણ ઉજ્જવળ થઇ વિશ્વ-યાપી દીષ્તિ ધારણ કરી શકે છે, તેવું પણ ત્રાનેશ્વરનું સંતજીવન સ્વાભાવિક કહી જાય છે.

પાડાને મુખે વેદો ચ્ચાર કરાવનાર અને નાની ઉમ્મરમાં ગીતા જેવા શ્રંથ પર અલોકિક ટીકા રચનાર જ્ઞાનેશ્વર મહારાજના નામથી કોઇ પણ મહારાષ્ટ્રસ્થ માનવી ભાગ્યે જ અજાણ હશે. જ્ઞાનદેવ એ ખરે જ જ્ઞાનમૂર્તિ હતા. 'સસ્તુ સાહિત્યવધ'ક કાર્યાલય' તરફથી જ્ઞાનેશ્વરી ગીતા બહાર પડવા પછી આ પુરુષ અને એમનાં ભાંકુઓથી ગુજરાતના વાચક વર્ગ પણ સુપરિચિત થઈ ચૂકવો છે. એ પુરુષની જન્મજયંતી હતી. ગીતા આ વિશ્વમાં જ્યાં લગી છવશે ત્યાં લગી જ્ઞાનેશ્વરનું નામ અને એમનું છવન આપણાથી ભૂલ્યું નહિ ભુલાય.

''નિવૃત્તિ જ્ઞાનદેવ–સોપાન મુક્લાબાઇ–એકનાથ–નામદેવ દુકારામ, તુકારામ'' એ ધૂનના મધુરાસ્વાદ જાણે લીધા જ કરીએ.



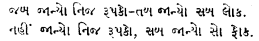
#### શ્રીમદ્ રાજચંદ જયાતી [કારતક સુદ પૂનમ]

શ્રીમદ્ અથવા કવિને નામે ઓળખાતા શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર સૌરાષ્ટ્રના મારુબી પાસે આવેલા વવાણીયા નામના ગામમાં સંવત ૧૯૨૪ના કારતક સુદ પૂનમ (વવાણીયા મુકામે) જનમ્યા

હતા અતે કપ્રમા વર્ષે સંવત ૧૯૫૭ના ચૈત્ર વદ પાંચમે રાજકોટમાં તેઓનું અવસાન થયું હતું. અચપણથી જ તેમને સવેધમે સમન્વયની સહજ તાલીમ મળી હતી. તેમનાં માતાજી સંપ્રદાયે જૈન પૈષ્ટીના સ્થાનકવાસી સમાજમાં જન્મેલાં, અને પિતાષીથી તેઓને વૈષ્ણુવ ધર્મ પૈષ્ટીના સ્વામીનારાયણ ધર્મ પ્રાપ્ત થયેલા. તેમની સ્મરણશક્તિ અદ્ભુત હતી. ત્યાગ-વૈરાગ્યનાં દિવ્ય બીજો એમના જીવનમાં તાણા-વાણાની જેમ વણાઈ ગયાં હતાં. એમનાં પુસ્તકમાં ૧૭મા વર્ષના આયુ પહેલાં એમણે જે ગઘો અને પદ્યો રચ્યાં છે, તે ખાતરી કરાવી આપે છે કે તેઓ ઊંદું અને સિકય છતાં સહજ અધ્યાત્મ જ્ઞાન ધરાવતા હતા. કવિ થતા નથી પણ જન્મે છે, તે વાત તેમનાં કાવ્યોમાં ડગલે અને પગલે જાણાઈ રહે છે. ગીતામાં અને રામાયણ આદિમાં જે જનકમહારાજનું અને ભગવાન કૃષ્ણુનું કવન અને જીવન જોવા મળે છે તેની દૂખદ્ છાયા શ્રીમદ્દનાં કર્તા વ્યમ્ય જીવનવ્યવહારમાં ડગલે ને પગલે જોવા મળે છે. અહીં શ્રેદા પ્રસંગા જોઇએ.

કત્પના કરો. એક ઝવેરીની દુકાન છે. એક યુવાન ખેઠો ખેઠો ઝવેરાતના સોદા કરે છે. પ્રાહકોને સમજાવે છે. ધીકતા વેપાર કરે છે અને જેવું એ ટોળું વિખરાય છે કે હાથતાંધ લખવા ખેસી જાય છે. એ હાથતાંધમાં કેવા કેવા ઉદ્દગારા તાંધાય છે તે જોઈએ :

''આપ આપકું ભૂલ ગયા ઇનસે કથા અંધિર, સમર સમર અળ હસત હૈ, નહીં ભૂલે ગે ફેર. જહાં કલપના જલપના, તહાં માનું દુઃખ છાંઇ. મીટે કલપના જલપના તળ વસ્તુ તીન પાઇ. ખાજ પીંડ ષ્રદ્ભાંડકા, પતા તા લગ જાય, યહી ષ્રદ્ભાંડી વાસના જળ જાવે તળ… મારગ સાચા મીલ ગયા, છૂટ ગયે સંદેહ, હાતા સા તા જલ ગયા ભિન્ન કોયા નીજ દેહ. આપ આપ એ શાધસે આપ આપ મિલ જાય."



- 🎞 સંતપણું અતિ અતિ દુલ`ભ છે. એ ત્યાગી પણ નથી, અત્યાગી પણ નથી. એ રાગી પણ નથી, વીતરાગી પણ નથી. ખચિત તે સત્ય છે એમ જ સ્થિતિ છે.
- 🔟 સર્વ ઇન્દ્રિયોના સંયમ કરી, સર્વ પર દ્રવ્યથી નિજ સ્વરૂપ વ્યાવૃત્ત કરી યોગતે અચલ કરી, ઉપયોગથી ઉપયોગની એકતા કરવાથી કેવળત્તાન થાય.
- સર્વ ચારિત્ર વશીભૂત કરવા માટે, સર્વ પ્રમાદ ટાળવા માટે, આત્મામાં અખંડ વૃત્તિ રહેવા માટે, મોલ સંખંધી સર્વ પ્રકારનાં સાધનનાં જયને અધે બ્રહ્મચર્ય અદ્દભુત સહાયકારી છે અથવા મૂળભૂત છે."

એક ગૃહસ્થાશ્રમી અને ઝવેરાતના વેપારમાં મશગૂલ વ્યાપારી જો બ્રાહકો ગયા પછી મું ખર્ઇ જેવી માહમયી નગરીમાં જ્યાં ચામેર ઘોંઘાટ અને ભૌતિકતા વિસ્તરેલી છે, ત્યાં આવું લખી શકે એ શું ખતાવે છે? જૈન આગમા કહે છે: ''એક સમયે એક જ ઉપયોગ હોઈ શકે બે ન હોઈ શકે." તો આ વેપારીના 'ઉપયોગ ઝવેરાતના વેપારમાં છે કે ચેતનમયી વ્યવસાયમાં છે? અહીં આપણા જાતઅનુભવ પણ વિચારી લઈએ તો વધુ સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવી જશે. બોજનના સમય થયો છે. બોજનાલય તરફ વિદ્યાર્થી 'નાં પગલાં પડે છે. કકડીને ભૂખ લાગી છે. પગ ચાલવાનું કામ કરે છે. મોહું ખીજા વિદ્યાર્થી સાથે વાત કરે છે, પણ મન અને મન સાથેની ચેતના તો બોજનાલયમાં વહેલી વહેલી પહેંચી જાય છે. ખસ આ જ વાત શીમદ્દજીની છે. તે બધું જ કરે છે. પણ એની આંતરચેતના આધ્યાત્મિક બોજનમાં જ તરમોળ છે. કારણ જડ અને ચેતનની ભિન્નતા એ એનો પોતીકા અનુભવ છે.

ગાંધીજીના પ્રસંગ છે. મૃત્યુ પહેલાંના. દિલ્હીમાં બિરલાહાઉસમાં છેલ્લી વાતા સરકાર સાથે રાજકારણની થાય છે. ત્યાં પ્રાર્થનાના સમય થતાં ઊઠે છે. પ્રાર્થના કરવા જતાં પહેલાં નાશુરામ ગાંડસેની ગાળી વાગે છે અને ''હે રામ" કહીને ઢળી પડે છે. સવાલ થાય છે:

ગાંધીજીતાે ઉપયોગ રાજકારણમાં હતાે કે "હે રામ!"માં હતાે ?

ગાસ્વામી તુલસીદાસછ મહારાજ કહે છે તેમ ''જનમ–જનમ મુનિઓ અપાર પરિશ્રમ કરે છે, તપ કરે છે. છતાં અંતિમ વખતે 'હે રામ' તે બદલે 'વાય–મા' અને 'હાય–મા' યાદ આવે છે. કારણ આંતર–મન અને ચેતના સંસારમાં છે. આત્મામાં કે પ્રભુમાં નહીં! શ્રીમદ્ અને ગાંધીછતા આ રીતે તાળા મળે છે કે ખંતેનું આંતર મન અને ચેતના માત્ર આત્મામાં, રામમાં હતી.

#### શ્રીમદ્ અને ગાંધીજ

શ્રીમદ્ અને ગાંધી અનેનો મેળાપ કાકા કાલેલકર કહે છે તેમ ગાંધી છતે વિલાયત જતાં પહેલાં થયો. પણ તે છેવટ સુધી અખંડ રહ્યો અને દિને-દિને વધતો ગયો. એક પ્રસંગે શ્રીમદ્ છે ટોપી ઓડતા હતા. તેમાં ચામડાના પટ્ટો ગાંધી છએ જોઈ લીધા; અને ટકાર કરી: "આ મુડદાલી ચામડું નથી, હલાલી છે." કરી જ દલીલ કર્યા સિવાય તે જ પળે તે કામતી ટોપીમાંથા શ્રીમદે તે ચામડાની પટ્ટી ઉખેડી નાંખી. શ્રીમદ્ ને મન આ સ્વાભાવિક હતું, પણ ગાંધી છતે મન આ અસાધારણ હતું. તેમણે પોતાના મનથી ગાંઠ વાળી લીધી કે "આ સત્પપુરુષ જેવું બાલે છે તેવું જ આચરનાર છે અને જે વિચારે છે તે જ બાલે છે." તેથી જ ગાંધી છએ કહ્યું છે કે "શ્રામદ્ છએ લખવા ખાતર લખ્યું નથી, જે સ્ફૂર્યું છે, તે આલેખ્યું છે." આવા તા અનેક પ્રસંગા શ્રીમદ્ ના છવનમાંથી આપણે તારવી શકાએ. પણ શ્રીમદ્ અને ગાંધી છ એ ખન્તને ઓળખનારા એમના અનુયાયીએ શ્રીમદ્ છ અને ગાંધી છતે જોડી શકતા નથી; કારણ ગાંધી છ કમેં યાગી હતા, શ્રીમદ્ આપ્યાંત્મયાંગી હતા.

#### યાગ એટલે શું ?

પતંજલ યોગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે યોગ એટલે ચિત્તવૃત્તિના નિરાધ. જૈન-પરિભાષામાં ઉપયોગ શબ્દ વધારે પ્રચલિત છે અને જીવ તથા આત્માનું મૂળ લક્ષણ પણ ઉપયોગ છે. જીવદશાને કારણે અજ્ઞાનનું આવરણ આવતાં ઉપયોગ પણ અજ્ઞાનમય ખની જાય છે. એ અજ્ઞાનને વશ થતાં એ જ આત્મા જૈન આગમામાં અને ગીતામાં કહ્યું છે તેમ દુરાત્મા અથવા આત્માના દુશ્મન ખની રામ-દ્રેષવશ સંસારમાં ભટકે છે. એમાંથી જો સત્-પુરુષના યોગ થતાં જ્ઞાનના ઝખકારા થઇ જાય, વિચાર અને વિવેકના પાયાયી બ્રહ્મ-જિજ્ઞાસા પાષ્ટા થઇ જાય, તો એ જ ઉપયોગ સાચો ઉપયોગ ખને છે અને આત્માનું જોડાણ થઈને તે જ સાચો યોગ ખને છે. ઉપરના પ્રસંગા આત્મયોગના પ્રસંગો છે. એટલે કમે માત્રની પછવાડે આવા પુરુષોના આત્મયોગ કાયમ હોય છે. એ દરિએ જો ગાંધીજી કમે યોગી હતા, તો શ્રીમદ્ પણ કમે યોગી હતા, અને શ્રીમદ્ અધ્યાત્મ યોગી હતા.

#### વાસ્તવિકતા

ખરી રીતે ગાંધીજીના ત્રણ પ્રેરણા પાત્ર પુરુષા છે: (૧) કાઉન્ટ લિયેષ્ટ ટાલ્સ્ટાય, (૨) રસ્કીન, (૩) શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર. ગરીબી અને અમીરાત વચ્ચે શ્રમ–નિષ્ઠા અને ધન–નિષ્ઠા એટલા જ ફેર છે ને ? જ્યારે સાચું ધન શ્રમથી નીપજે છે ધનથી શ્રમ નીપજતા નથી. શ્રમ ખરીદાય તે જુદા વાત છે. ખરીદા-યેલા શ્રમમાં વેચનાર અને ખરીદનાર હાર્દિક એકતા ભાગ્યે જ અનુભવી શકે. જ્યારે શ્રમ કરનાર તે સૌ સાથે હાર્દિક એકતા જરૂર અનુભવી શકે. એથી ધર્મ શ્રમ સાથે રહે છે. ધનને અને ધર્મને તા ગાંધીજી કહે છે તેમ હાડ–વેર છે એટલે જ કબીર સાહેબ જેવા ભકત ચાદરનું વણાટકામ કરતાં કરતાં જીવ, શરીર અને શિવ એ ત્રણને એકાકાર બનાવી દે છે. અનુભવપૂર્ણ તેમના આ ઉદ્દગારા વિચારવા જેવા છે:

''મન લાગા મેરા યાર ક્ક્રીરીમેં.

<mark>જો</mark> સુખ પાવા નામ ભજનમેં સાે સુખ નાહી અમીરીમેં."

એટલે કે ગરીખીમાં ઈશ્વરનાં જે દર્શ ત થાય છે, તે અમીરાતમાં નથી થતાં. એટલે અમીરાએ પાતાની અમીરાતના ઉપયાગ ગરીખાનાં દિલ જીતવામાં કરવા જોઈએ. આ વાત આગરીતે અચરાવનાર શ્રી ટાલ્સ્ટ્રાય પાસેથી ગાંધીજ શીખ્યા. અતે તેથી જ ઓરિસાનાં એક માતાજીના "ખેટા! બદલવાનું વસ્ત્ર નથી" એટલાં વચન ગાંધીજીને હૈયે વાગી ગયાં. "રામળાણુ વાગ્યાં હોય તે જાણે" એમ તેમણે ત્યારથી લંગાટ ધારણ કરી લીધા અને શ્રમતે રે ટિયા દારા વિશ્વ—પ્રતિષ્ક્તિ કર્યા.

શ્રી રસ્કીનના પુસ્તક 'અન ટુ ધીસ લાસ્ટ'માંથી વાળ દ અને વકીલ વચ્ચે ધંધાએો જુદા હોવા છતાં મૂલ્યની કે ગૌરવની દષ્ટિએ કોઈ હલકું કે ઊંચું નથી. એમ તેએાએ જાણી લીધું અને આચયું'ં–અચરાવ્યું.

પણ આ બધાની પાછળ જે મૂળભૂત વિશ્વચેતના છે, એના અને આત્મ-ચેતનાનો ડગલે ને પગલે સાક્ષાત્કાર તો તેમને થયો શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રના કથત અને આચરણ જોઇતે. તેએ જાતે જ કહે છે. ''હું દયાધમ' જો ઢાઇની પાસેથી શીખ્યો હોઈ તો તે શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર પાસેથી જ."

#### અહિંસક સમાજરચના

માનવ માનવની નજીક આવ્યા છે પણ તનથી આવ્યા છે, મનથી નજીક લાવવાનું કામ આધ્યાત્મિક જગત દારા જ થઇ શકશે. આ માટે આજે સૌથી

વધુ જરૂર સત્ય અતે અહિંસાના પ્રયોગા ધેર–ધેર અને ઠેર-ઠેર થવા જોઇએ તે છે. સદ્ભાગ્યે ગાંધીજીએ તેની ભારત દ્વારા અને ભારતના એક ધડાયેલી રાજ્ય સંસ્થા દ્વારા જે પહેલ કરી છે તેનું અનુસંધાન જો ચાલ રખાય તા ભારત દ્વારા જગતમાં માટું કામ થાય અને તે। શ્રીમદ્જની જે ભાવના હતી જે આપણે ઉપર જોઇ છે તે ખરાખર પાર પડે. એટલે ગાંધીજી ઉમ્મરમાં લલે શ્રીમદથી નાના હોય પણ શ્રીમદની ''કરવા સત્ય ધર્માના ઉદ્ઘાર'' એ બાયતમાં શ્રીમદૃથી આગળ છે. વળી આ યુગ પણ સમાજગત સાધનાના યુગ છે. એ દર્ષિએ પણ સમાજગત સાધનાના જે પ્રયોગા વર્ષોથી સ્થગિત હતા તે યુગના સંદર્ભમાં ગાંધીજીથી જ ચાલુ થયા ગણાય. આ રીતે જો ગાંધી-પ્રયોગોને જોઇશં તો આજના ભારતને અને જગતને શ્રીમદ વિચારોને સમજ્યા વિના અને ચ્યમલમાં મૂકચા વિના નહીં ચાલી શકે, કારણ કે શ્રીમદ્ની વ્યાસપીડ મૂળથી જ આપણે ઉપર જોઇ તેમ ધાર્મિક-આધ્યાત્મિક છે. અને તે જ ભૂમિકા વિશ્વની માનવજાતને એક કરવામાં અને માનવતાને માેખરે કરવામાં ઉપયોગી ચર્ષ્ઠ શકે તેમ છે. માનવજાત માનવતામય ખતે તો જ ગાંધી છંચ્યે કહ્યું છે તેમ પ્રાણીમાત્રના વાલીરૂપે માનવ સાચા ભાગ ભજવી શકે. જે કાયમી વિશ્વશાંતિ માટે અનિવાય પણે જરૂરી છે.

#### ધર્મમય સમાજરચના

સત્ય અને અહિં સાના પ્રયોગોમાં ગાંધીજીએ તપ-ત્યાગથી રસાયેલું તેમજ સાદું ભવ્ય જીવન પસંદ કર્યું હતું અને એની પ્રતિષ્ઠા સાવેત્રિક સ્થાપી હતી. શ્રીમદ્દના જીવનપ્રસંગાથી તમા એ પણ જાણી શકરોા કે તેઓ આંતર્ભાલ સાધુતા મેળવવા માટે સંપૂર્ણ ત્યાગ અને સાધુવેશ પહેરવાની તૈયારી કરતા હતા. તેમાં વચ્ચેથી કાળ તેમને હરી લઈ ગયો; અને એ જ અધૂરી વાતને પ્રદ્ભાચર્ય અને વાનપ્રસ્થી જેવું જીવન જીવીને ગાંધીજીએ આગળ ધપાવી. હવે આ ખન્ને મહાપુરુષોનું કવન અને જીવન જોઈને ભારતે અને જગતે એ વાત આગળ ધપાવની છે.

#### શ્રીમદ્દનું શિક્ષણ અને અનુભવ જ્ઞાન

'આજના શિક્ષણમાં સાક્ષરી વધે છે, પણ કેળવણી કે સંસ્કારા વધે છે કે કેમ ? તે તરફ જોવાતું નથી.' આથી શિક્ષિત ખેકારાની ફોજ જેટલી વધી છે, તેટલે અંશે દેશમાં શિસ્ત, ખિનજવાયકારી અને જિંદગીની જરૂરિયાતા જ વધી છે. જે અહિંસક સમાજરચના અથવા ધર્મ મય સમાજરચનાના વાતાવરણ માટે બાધક છે. આથી આ શ્રીમદ્ શિબિરમાં આ વિષય વિષે પણ ગંબીરપણે વિચારી લેવાય તો ઠીક રહેશે. કારણ કે ભાલનલકાંઠા પ્રયોગ મૂળે ગાંધીપ્રયોગના અનુસંધાનમાં જ છે. અને ગાંધીજીના ત્રણ પ્રેરણાપાત્ર પુરુષોમાં શ્રીમદ્દનું સ્થાન સર્વોપરી છે. આથી શ્રીમદ્દનું જીવન અને અનુભવા જોઈને આપણા દેશ ઉપરાંત દુનિયાના માનવ જગતને સારું એવું ભાતું મળી શકશે એમ લાગે છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે (અથવા રાયચંદભાઈ કવિએ) વવાણીઓ સિવાય કર્યાય અભ્યાસ કર્યો નથી. વવાણિયા જેવા ગામમાં એ જમાનામાં હાઈસ્કૂલ પણ નહોતી. એટલે જેને આજે આપણે ચાલુ શિક્ષણ ગણીએ છીએ, તે શિક્ષણ તો તેમણે આપણા પાયાના કાર્ય કર્તા અં અભાઈ જેટલું ગુજરાતી સાતેક ચાપડીનું અને મેં જેમ નામનું અંગ્રેજી શિક્ષણ (મારા ગૃહસ્થાશ્રમવાસમાં માસાળ યાલંભામાં) લીધેલું, તેમ કદાચ અંગ્રેજી શિક્ષણ પણ લીધું હાય! પરંતુ આજે જયારે ભારતમાં અને જગતમાં શિક્ષણની જે ધાધમાર ધારા ચાલે છે, તે હિસાખે તો સાવ નહીં વત્ જેટલું જ શિક્ષણ ગણાય. અને છતાંય જયારે તેમનું સાહિત્ય (પત્રો અને કાવ્યોમાં) વાંચીએ છીએ, ત્યારે એ વાતની ખાતરી સહેજે થઈ જાય છે કે 'યા વિદ્યા સા વિમુક્તયે' માહ્યમાર્ગમાં ઉપયોગી થાય તેનું જ નામ સાચું શિક્ષણ, આવું સાચું શિક્ષણ જન્માંતરથી અને આજન્મથી તેમને જે અનુભવ ગ્રાન અને ખાસ કરીને આત્મગ્રાન અને સ્વયં મૂઝ હતાં તે આપણને એટલે કે ભારતની અને ગામડાંની જનતાને વણું ઘણું આશાજનક ચિત્ર દર્શાવી જાય છે.

#### શિક્ષણમાંનાં ભયસ્થળા

શિક્ષણ વધતાં અભિમાન-ઉદ્દંહતા–સ્વચ્છંદ વગેરે દૂષણો વધે છે, તે ભયસ્થળ વ્યક્તિ અને સમાજ બ-ને માટે ઘણું માટું છે. કદાચ એથી જ કહેવાયું છે.

સાક્ષર; જો વિપરીત માર્ગે વળે તેા 'રાક્ષસ' ખની જાય છે. 'સાક્ષરા' શબ્દને ઉલટાવીએ તેા 'રાક્ષસા' શબ્દ જ ખની જવા પામે છે. ભગવાન મહાવીર અને ભગવાન સુદ્ધ ખન્ને પોતાનું ઊંદું અધ્યાત્મજ્ઞાન લેાકભાષામાં જ આપે છે અને ભ. મહાવીરે તેા ''જે સંખયા તુચ્છ પરપ્પવા તે પિજજદોષાણુ ગયા પરખ્જા' એટલે કે જે શિક્ષણવ'તો ''માત્ર ભાષા ગ્રાનને જ આત્મગ્રાન માની

ખીજાઓ ઉપર તેમને (તુચ્છ માની) હુમલાઓ કરવા માંડે છે, તેઓનું આત્મત્રાન વાતામાં રહે છે. તેઓ રાગ-દ્રેષ વશ થઇ જાય છે અને અધમી' ખની જતાં તેમને વાર લાગતી નથી." આ ભાવાર્થને સ્ચવતી એ ઉત્તરાષ્યયન સત્રની ચોથા અષ્યયનની તેરમી (છેલ્લી) ગાથા જીવનનું પરમ રહસ્ય પામવા માટે-માનવ જીવન મોક્ષાર્થે જ છે, તે ખતાવવા માટે-ઘણું ઘણું કહી જાય છે. જૈન આગમામાં જે આઠ પદસ્થાના ખતાવ્યાં છે, તેમાં પણ વિદ્યા અથવા ખાદ્ય સિક્ષણને પદનું સ્થાન કહ્યું છે. ઉપનિષદ્ (ઇશાવાસ્ય ઉપનિષદ્)માં પણ અવિદ્યા કરતાંય વિદ્યાને ભય'કર ખતાવી છે તે આવાં કારણાને લીધે જ ખતાવેલ છે. એક લક્ત કવિને કહેવું પડ્યું છે:

# बनादो बुद्धिहोन भगवान, बनादो बुद्धिहीन भगवान तकंशक्ति सारी हर लो, हरो ज्ञान विज्ञान"

શ્રીમદ્ છ એ પણ મહાતમા ગાંધી છ તી પ્રશ્નો ત્તરી માંના (શ્રીમદ્ સજ ચંદ્ર પ્રથમ વિભાગ પૈકા) પૃ. ૪૪૮માં ચાવી સમા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં સાદ જણાવ્યું જ છે કે "ભાષાત્રાન; મોક્ષનો હેતુ છે તથા જેને (ભાષાત્રાન) ન હોય, તેને આત્મત્રાન ન થાય, એવા કાઇ નિયમ સંભવતા નથી. ખરી રીતે તા ત્રાનીજન પાસેથી જ કે તેમની શ્રદ્ધાથી પ્રાપ્ત કર્યા પછી જ ભાષાત્રાન મેળવવું સારું અને તા જ તે માલ સાધક ખની શકે. ખુદ ભતું હિર પોતાના અનુભવથી કહે છે: "જ્યારે હું થાકું માત્ર ભાષાત્રાન જાણવા લાગ્યા કે તરત મહામદાંધ થયા પણ હવે ત્રાનીજન પાસેથી જરાક જાણતા થયો કે તરત મને મારું મુખ'પણં દેખાયું અને મિથ્યાભિમાન રૂપી તાવ તરત નાસી ગયો."

શતાવધાનને નિમિત્તે શ્રીમદ્દ જેવા સાધારણ ભાષા ત્રાનીને પણ મહાન વિદ્વાના તરફથી 'સાક્ષાત્ સરસ્વતી'ની પદ્દવી મળી, તે પણ આવી ખાતરી આપી જાય છે.

ą

પણ આતા અર્થ જો કાઈ એમ લઇ લે કે 'ભણવું જ નહીં, નિરહ્ધર— અભણ અથવાં અત્રાન રહેવું' તો એ પણ અર્થતા અનર્થ થઇ જ્યય.' મૂળે અક્ષરત્તાનની જરૂર તાે છે જ. ગણિત અને અક્ષરત્તાન જેટલું વધુ તેટલા જીવનના અહનક્ષેયડાઓ ઉકેલવામાં મદદ મળી શકે, પરંતુ ગીતાની પરિભાષામાં કહીએ તો વ્યવસાયાત્મિકાસુહિ બનાવવા માટે એના સાધનરૂપે જ ઉપયોગ થવા જોઈએ. સાદી ભાષામાં કહીએ તો ''ભણો ભલે, પણ ભણતરતું અભિમાન છોડો અને બાળતરની સાથે ગણતર ભેળવી દો.'' ગણતર એટલે કેળવણી અથવા મૂઝના વિકાસ. આચરણના વિકાસ. એથી જ કહ્યું છે: ''बिद्या विनयेन शोमते'' વિદ્યા વિનયથી શાભે છે. 'આત્મસિહિશાસ્ત્ર'માં શ્રીમદ્દ તા ત્યાં લગી કહે છે કે 'શિષ્ય ભલે પૂર્ણાતાની (સર્વાત્ર) થઇ જાય અને ગુરુ ભલે સાવ અધૂરા રહી જાય, તોયે એવા અલ્પત્ત ગુરુના પણ વિનય ન શ્રુકવા.'

'ગુરુ રહ્યા છદ્મસ્થ પણ, વિનય કરે ભગવાન' (આ. શા. ગાથા ૧૯મી). આ દર્ષ્ટિએ બીજે સ્થળે શ્રીમદ્ ત્યાં લગી પણ વદે છે કે—

''અધમાધમઅધિકા પતિત, સકલ જગતમાં હુંય; એ નિશ્વય આવ્યા વિના, સાધન કરશે શુ'ય.''

'હું આ ખાય જગતમાં વધુમાં વધુ અધમ-પતિત છું એ નિશ્ચય આવ્યા. વિના સાધના બધી જ નકામી છે.'

3

શ્રીમદ્દની વિશેષતા એ છે કે તેઓએ જે કહ્યું છે, તે જરીતે તેમણે તેમનું પોતાનું જીવન બનાવ્યું છે. ગાંધીજી એ માટે સ્પષ્ટ કહે છે: "…મેં ઘણાના જીવનમાંથી ઘણું લીધું છે, પણ સૌથી વધારે કાઈના જીવનમાંથી મેં શ્રહણ કર્યું હોય તો તે કવિશ્રી (શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર)ના જીવનમાંથી છે…તેમનાં લખાણા એ તેમના અનુભવનાં બિન્દુ સમાં છે. તે વાંચનાર, વિચારનાર અને તે પ્રમાણે ચાલનારને મોક્ષ સુલભ થાય… શ્રીમદ્દનાં લખાણ અધિકારીને સારુ છે. બધા વાંચનાર તેમાં રસ નહીં લઇ શકે. ટીકાકારને તેની ટીકાનું કારણ મળશે. પણ શ્રહાવાન તો તેમાંથી રસ જ લૂંટશે. તેમનાં લખાણોમાં સત્ નીતરી રહ્યું છે એવા મને હંમેશાં ભાસ આવ્યો છે. તેમણે પોતાનું જ્ઞાન બતાવવા સારુ, એક પણ અક્ષર નથી લખ્યો. લખનારનો હેતુ વાંચનારને પોતાના આત્માનંદમાં ભાગીદાર બનાવવાનો હતો. જેને આત્મકલેશ ટાળવા છે, જે પોતાનું કર્તાવ્ય જાણાવા ઉત્સુક છે તેને શ્રીમદ્દના લખાણોમાંથી બહુ મળી રહેશે એવા મને વિશ્વાસ છે; પછી ભલે તે હિંદુ હો કે અન્ય ધમીં હો !…"

અહીં આપણે સત્તર વર્ષની એમની ઉમ્મર પહેલાનાં જ થાડાં ગદ્યો અતે? પદ્મો જોઇએ:

#### પ્રભુ પ્રાર્થના

'' નીતિ–પ્રીંતિ, નમ્રતા, ભલી ભક્તિનું ભાન, આર્યપ્રજનને આપેશા, ભય–ભંજન; ભગવાન. હર; આળસ–એદીપછું, હર; અઘ(પાપ)ને અત્તાન; હર, ભ્રમણા ભારત તહીં, ભય–ભંજન, ભગવાન."

વ્યવીત રાત્રિ અને ગઇ જિંદગી પર દષ્ટિ ફેરવી **જાએા–મૂળતત્ત્વમાં કચાંય** ભેદ નથી, માત્ર દષ્ટિમાં ભેદ છે. એમ ગણી–આશય સમજ પવિત્ર ધમ<sup>દ</sup>માં પ્રવર્તાન કરજે.

- तुं अरीगर हो, तो आणस शिक्तिना गेर ઉपयोगना वियार अरी कर्ष आकृता हिवसमां प्रवेश करकें. को तुं स्त्री होय तो तारा पित प्रत्येनी धर्मं-अरुशीने संकार. होष थया होय तेनी क्षमा यात्र अने कुटुंल लाली दृष्टि कर को तुं सुवान होय तो उद्यम अने अक्षयर्थ लाली दृष्टि कर. को तुं समक्राण हो तो लाणक होय तो विद्या लाली अने आज्ञा लाली दृष्टि कर. लाज्यशाणी हो तो तेना आनं हमां शीकाने लागशाणी करकें; परंतु हुर्काज्यशाणी हो तो अन्यनुं यूटुं करतां रोकाई आकृता हिवसमां प्रवेश करके. कुल्मीने, अनाडीने उत्तेकन आपती हो तो अटकें तुं गमे ते धंधार्थी हो, परंतु आळविकार्थ अन्याय संपन्त द्रव्य उपार्कन करीश नहीं. पिवजानुं मूण सहायार छे. सायंक्षण पछी विशेष शान्ति लेके. आकृता हिवसमां आटली वस्तुने लाध न गलाय, तो क वास्तिवक्ष वियस्तुल्ता गलाय:
- (૧) આરાગ્ય, (૨) મહત્તા, (૩) પવિત્રતા અને (૪) કરજ. "આજે ત્તારાથી કોઈ મહાન કામ થતું ન હોય, તો તારાં સર્વ સુખના બોગ પણ આપી દેજે. વિકારના ઘટાડા કરજે. સત્પુપુષના સમાગમ ચિંતવજે."

આટલા શબ્દોને પણ વિચારતાં તેઓનું અધ્યાત્મ શુષ્ક હતું; પણ સાચા રસવાળું હતું. વ્યવહારુ પણ હતું જ એ દેખાઇ રહે છે. વળી તેઓ ભારતના ભક્તિવાળા અને ભારતની આર્ય પ્રગ્ન દારા જગતનું કલ્યાણ (આત્માર્થે પરમાર્થ સાધક) કરવામાં (તેઓ) માનતા હતા. આ બધાં પરથી સર્વ ધર્મ સમન્વય અને ગાંધીજીના સંયોગ વગેરે તેમના સર્વજન્મા સાથેના પરમ પુરુષાર્થને પણ સ્ત્ર્યી જ્વય છે જ. આટલું ચિંતન આજે કરીએ.

| 口 | હીરિવજયસારે જયંતી  |
|---|--------------------|
| 口 | ગીતા જયંતી         |
| 口 | અવ્ <b>છે</b> તું  |
| П | કત્ત જયંતી         |
| 口 | નરસિંહ મહેતા જયંતી |
| 口 | શારદામણિદેવી જયંતી |



મા ગ શ ર

# શ્રી હીરવિજયસૂરિ જયંતી [માગશર સુદ નાેમ]

માગશર સુંદ તો મને દિન એ શ્રી હીરવિજયસૂરિતા જન્મ, દીક્ષા અને આવાર્યા પદના દિવસ છે. હીરવિજયસૂરિ અકખર ભાદશાહના જમાનાના એક સમર્થ જૈનાચાર્ય હતા. અકખર ઉપર હિંદુધર્મની ગાઢ અસર સાથે જેટલે અંશે જીવદયાના લોકો સંસ્કાર હતા, તેમાં આ આચાર્યની અસર એાછી નથી એમ જણાય છે. ગાવધ પ્રતિભંધક કાયદો, માંસાહાર તરફની ઉપેક્ષા, સર્વધર્મ સમન્વયની ભાવના વગેરે અકખરના સદ્યુણોમાં અનેક નિમિત્તાએ ભાગ ભજવ્યો હશે, તેમાંના આ આચાર્ય પણ એક નિમિત્ત હતા. આજના જૈનાચાર્યો ચાય-પાંચમ, દીક્ષાસમાર બો અને તપ ઉત્સવામાંથી લેવા આવી આજના રાષ્ટ્રધડતરની સુસ્ત્રપળ શ્રી હીરવિજયસરિના જીવનનાં આવાં પગલાંતે અનુસરે તા કેવું સારૃ !



# ગીતા જય`તી [માગશર સુદ એકાદશી]

ગીતાને માતાની ઉપમા આપી છે. અને એની ગાદમાં પાેઠીને તત્ત્વરૂપી દ્રુધ પીવાની ઇચ્છા પ્રગટ કરી છે. ગીતા માતાની ગાદમાં જવા પહેલાં એ માતાની ગાદને યાગ્ય આપણે ળનવું જોઇએ. સદાચારી, શ્રહાળુ, ગુણુલફ્ષી

દિષ્ટિવાળા સાધક યાગ્ય ગણાય છે અને તે ગીતા માતાનું દૂધ પી શકે છે. વળી એ દૂધ પચાવવા માટે સાધકની હોજરી પણ તેવી જ મજપૂત જોઈએ. ગીતાનું ગાન ગાનાર શ્રીકૃષ્ણ ગુરુએ અર્જુન પાસે એ જ વાત કરી હતી કે, 'તપ અને ભક્તિ'થી ગીતામાતાનું દૂધ પચી શકે છે.' ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ : પિતાનું નામ વાસુદેવ, માતાજીનું નામ દેવકી. મામા કંસના ત્રાસથી ખચાવવા આ બાળકને એમના માબાપ નંદ-યશાદાને ત્યાં માકલે છે. બાળપણથી જ તેમનામાં નીડરપણું, પરાપકાર, પ્રેમ ખીલેલાં હતાં, ગાપ ગાપીકાઓના તેઓ વલ્લભ બને છે. ગાપાલન અને ખેતીના તેઓ રસિક છે. દારિકાની રાજ્યધુરા લીધા પછી હિંદની સંસ્કૃતિના તેઓ સ્ત્રધાર બને છે. મહાભારતના તેઓ પ્રધાન પુરુષ છે. અર્જુન, પાંડુના પુત્ર છે. યુધિષ્ઠિર અને ભીમથી એ નાના છે પણ વીર છે, જિજ્ઞાસુ છે, દીપદીના પ્રાણપ્રિય છે. બ્રીકૃષ્ણગુરુના શિષ્ય બનીને એ ગીતામાં દીપી ઊઠે છે.

#### ગીતાના અત્યંત સંક્ષેપે સાર



ગીતા મહાભારતના યુદ્ધ પ્રસંગે અર્જુનને ઉદ્દભવેલા માહતું નિરસન કરતા શ્રીકૃષ્ણગુરુના અદ્દભુત ખાધમય પ્રસંગ છે. સંજય નામના સારથિ, દુર્યાધન રાજાના પિતા–ધૃતરાષ્ટ્ર રાજાને શ્રીકૃષ્ણગુરુ તથા અર્જુનના સંવાદ કહી સંભળાવે છે. તે ગીતાનું સ્વરૂપ છે. શ્રીકૃષ્ણ તથા અર્જુનના ગીતારૂપી સંવાદમાં એવું ખતાવવામાં આવ્યું છે કે સ્થૂળ રીતે ધાર દેખાતું કર્મ પણ મોહ વશ થઇ છોડવું એ મહાભયં કર છે. કારણ કે—

નિયત કર્મના કાે'દિ, સંન્યાસ ઉપજે નહિ; છતાં માહવશે ત્યાગે, તે ત્યાગ તામસી કહ્યો. [૧૮–૭]

વળી કર્મ પોતે દૂષિત નથી પણ કર્તાના અહંકારને લીધે કર્મ દૂષિત -થાય છે અથવા ગવાય છે. એટલે માત્ર કર્મ તજવાથી પતતું નથી અને જ્યાં -લગી કાયા છે ત્યાં લગી—

> ક્ષણેય ન **ર**કે કાેઇ, કદી કાર્ય કર્યા વિના; અવશેય સૌ કરે કર્મ', પ્રકૃતિના ગુણો વ**ે**. [૩–૫]

ેતા પછી જેતે ક્રિયા કર્યા વિના છૂટકાે જ નયી તાે કર્મ બંધનથી છૂટવાના એક જ ઉપાય છે કે, 'લાભાલાભ સુખાદુઃખાે હારજીત સમાંગણી (૨–૨૬) કર્ત વ્યપરાયણ રહેવું. આવી સમતા એ જ ગીતા માંહેલા યાેગ છે.

સમત્વ યાેગ લક્ષણ. (૨-૪૮)

સમતા વિનાનું કર્તાવ્ય ભૂલપાત્ર બનવાના સંભવ છે. પરંતુ સમતા આવ્યા ? પછી પણ કર્તાવ્ય તા કરવું જોઈએ.

'અસકત આચારી કર્મો, પુરુષ પામતા પરં (૩–૧૯) આતું જ બીજું નામ

કર્મકૌશલ્ય. એ યોગનું બીજું પાસું છે (ર-પ૦) ગમે તે માર્ગ જાઓ ગમે તે આશ્રમ સ્વીકારા, પણ આટલું ધ્યાન આપા એટલે બસ છે.

> युक्ताऽऽहारिवहार युक्तचेष्टस्य कर्मसु। युक्त स्वप्नाऽव बोघस्य यौगो भवति दःखह॥

જો આવી યુક્તતા, કર્તા વ્યાકર્તા વિવેક-જાતે શાધાય તા સૌથી ઉત્તમ કારણ કે પ્રભુ સૌના હ્રાદયમાં ખેઠા છે. (૧૮–૬૧) છતાં એમ ન ખને તા સર્વા કર્તા વ્યા સહિત સદ્યુર શરણે જવું (૧૮–૩૬) અને એમ પણ ન ખને તા સર્વા કર્મા ફળના ત્યાગ કરવા (૧૨–૧૧).

સર્વ કર્મ ફળત્યાગની ભૂમિકા માટે નિરપેક્ષપણું, આ તરિક અને બા€ પવિત્રતા, ઉદાસીનતા આદિ સદ્દગુણા મહત્ત્વના જરૂરી છે. (૧૨–૧૬) છેવટે તેા ગુણાતીત જ થવાનું છે, ત્યારે જ માેક્ષ છે. (૧૪–૨૦).

સદગુરુ શરણે જનારામાં સર્વ ભૂતનું હિતચિંતન અને સમર્પણા આવશ્યક છે. (૧૨–૧૩–૧૪) અને (૧) પ્રભુ શરણે જનારમાં નિર્ભયતા અને એક નિશ્ચય જરૂરી છે. (૨/૪૧–૧૬/૧).

પ્રભુ તો સર્વધી નિલે પ જ છે એટલે પ્રભુભક્ત નિલે પતા પામે તેમાં શી નવાઈ છે? હું રૂપ આત્મા, પરમાત્મા, ક્ષેત્રત્ત સર્વત્ર છે. ( અ. ૭, ૮, ૯, ૧૦, ૧૧, ૧૩,) જગત અને જીવન જોડાયેલાં જ છે. (૨) સાચા સદ્દગુરુ તા અંતર્યામી જ છે. એટલે ત્યાં નમ્રતા, જિત્તાસા અને સેવાભાવ સહિત ( ૪–૩૪) જવાયી શાંતિ મળે તેમાં નવાઈ જ શી ? તથા કર્મમાં જ માનવીના અધિકાર છે. કર્મ ફળસિદ્ધિમાં માનવીના એકલે પુરુષાર્થ કાર્ય કરતા જ નથી. ત્યાં અહંકાર શા ખપના ? ( ર–૪૭ ).

અહંકારથી કરેલી હઠ અંતે નિરર્થંક નીવડે છે અને આત્મપાત જ થાય છે. ( ૧૮–૫૯ ) અહંકાર છોડનાર આસક્તિજીત કમળની જેમ સંસાર રૂપો વૃક્ષથી (૧૫–૧) નિલેંપ રહે છે (૫–૧૦) દૈવિસંપતિમાન અર્જુન આ વાતને સમજી જવાથી એના માહ જતા રહ્યો એટલે સ્વયં પાતાનું કર્તંવ્ય સમજ્તયું. અને એના જન્મેલા ખેદ (૧–૪૭) નષ્ટ થયા. (૧૮–૭૩).

ૐ તત્સત્ એ ત્રિવિધ બ્રહ્મનાં નામ પરત્વે શ્રહ્માપૂર્વ જપ કરાવતા તે જપયંત્ર દ્વારા પણ કર્ત વ્ય ભાન પ્રેમટે છે. કારણ કે બ્રહ્મ નિર્દેશમાંથી સંસ્કૃતિ, શાસ્ત્ર અને યત્રરૂપી ધર્મ મય પુરુષાર્થની ઉત્પત્તિ છે. (૧૭–૨૩) આમ ગીતાના છેલ્લા ધ્વનિ એ છે કે જયાં તટસ્થ છુદ્ધિ અને કર્ત વ્યવીરતા છે ત્યાં વિજય, શ્રી વિમૃતિ અને અયળ નીતિ એ લે કે સૂક્ષ્મ અને સ્થૂળ બન્ને પ્રકારનાં સુખ છે જ.

#### અચ્છેટુ<sup>.</sup> [માગશર સુદ અગિયારસ]

માગશર સુદ અગિયારસને દિને મલ્લીનાથતીથ કરની જન્મતિથિ અતે દીક્ષાતિથિ બન્ને ગયાં. મલ્લીનાથ એ જૈનાના ચાવીસ તીથ કરા પૈકીના એવા જોના તાથે કરા છે. દિગં બરા તેમને પુરુષ માને છે. શ્વેતાં બરા તેમને અને દેહધારી માને છે. ખરી રીતે પુરુષનું કે સ્ત્રીનું ચિક્ક ભાન નવમા ગુર્લ્સ્થાનની ભ્રમિકા પછી ઊંચે જનારને હોતું નથી એમ જૈનતત્ત્વત્તાન સ્વીકારે છે એટલે દેહ સ્ત્રી હોય તાયે આત્મદિષ્ટએ પુરુષ મનાય તે સ્વાભાવિક છે. સ્ત્રીઓને અધ્યયન, સંન્યાસ અને માસના અધિકારો તો જૈન દર્શન સ્વીકારે જ છે. ઉપરાંત તીથ કર જેવા સવેપિરીપદને પણ સ્ત્રી દેહે પામી શકવાની આ વાત એવે સ્વીકારી છે. આને વર્તામાન જૈન લોકો અચ્છેરું એટલે કે આશ્વર્ય રૂપ મણે છે. એમ ગલ્લા છતાં એક પણ બાયતમાં અદિહ અમુક પદ કે અમુક અધિકાર નથી મેળવી શકતો એમ નહિ, આટલા સ્વીકાર થયા એટલે પત્યું. મહ્લીનાથના પ્રસંગ પ્રત્યેક સ્ત્રીને સર્વ પ્રકારનાં અધિકાર તરફ પુરુષાર્થ કરવા અને '' હું અબળા છું; એહલું એહનારથી શું વળે ?'' એ જતની લાધવપ્ર'થિ તોકલનું આદ્વાદન કરે છે.

#### કત્ત જયંતી [માગશર સુદ ૧૫]

મહારાષ્ટ્રીઓને મન ગુરુદત્તનો મહિમા અગાધ છે. માગશર સુદ ૧૫ દત્તાત્રયનો જયંતિ દિન છે. ગુરુદત્તાત્રયે જે એક મહાસૂત્ર આપ્યું છે, તે આપણી સાધના માટે રસાયણરૂપ છે. વિશ્વમાં એક પણ વસ્તુ, એક પણ વ્યક્તિ કે એક પણ ભનાવ એવા નથી કે જેમાંથી જ્ઞાન ન મળી શકે. આનંદમાત્રનું મૂળ પણ જ્ઞાન જ છે. માત્ર જિજ્ઞાસા જોઈએ. જિજ્ઞાસા મેળવવાની નથી કાઇ દૃકાન કે નથી એને શીખવાની કાઇ શાળા. જિજ્ઞાસા તો બીતરમાંથી જ લાધે છે. જિજ્ઞાસા જે બીતરમાંથી પ્રગટે તેવું બીતર ખનાવવા માટે સુવિચાર અને સુવિવેક ખન્ને જોઈએ. સુવિચાર એ જેમ જગતની ડાળીની સાથે જમણી ખાજુ પણ ખતાવે છે તેમ સુવિવેક ડાળી છોડવાનું અને જમણી પકડવાનું શીખવે છે.

'દત્તાત્રય' બાલતાં જ 'ગુરુકત્ત' શબ્દ યાદ આવે છે તેમને ગુરુપદે બેસાડયા અને પાતે જ વિધના ગુરુ બની ગયા. પ્રાય: ગુરુકત્તનાં પગલાં જ પુજ્ય છે એતા અર્થ એ થાય કે: ''એ પુરુષને પગલે પગલે ચાલવું જોઇએ.'' એવે પગલે ચાલનારે પ્રથમ પાતાની જાતને વિશ્વમાં વિલુપ્ત કરવી જોઇએ. જે પાતાની જાતનું વિલેપન કરી શકે, તે જ વિશ્વનું પ્રેમભાજન અથવા પૂજાપાત્ર ખની શકે. સાદાઇની પ્રતિભા અને નમ્રતાની વિભૂતિરૂપ ગુરુદત્તને પમલે ચાલવાનું સૌને સદ્ભાગ્ય હેા.

# ભક્તમણિ નરસિંહ મહેતા [માગશર વદ સાતમ]

માગશર વદ સાતમના દિવસ, શ્રી તરસિંહ મહેતાના જન્મદિવસ છે. જૂનાગઢની નાગરી નાતમાં થયેલા નરસિંહ મહેતાથી ક્રાઇ ગુજરાતી અજાલુ નથી. ભાષા યુગના ભક્તોમાં એમતું નામ ઝળહળતું જણાય છે. સગુણાપાસકા પૈકીના નરસિંહ મહેતા જ્ઞાનપૂર્વકના ભક્ત હતા. એટલું જ નહિ પણ ક્રાન્તિકારી ભક્ત હતા. મહાત્માજનું અતિપ્રિય ભજન, ''વૈષ્ણુવ જન તા તેને કહીએ " એ જ પરમત્વૈષ્ણુવ પુરુષનું હતું. અંત્યજોને હરિજન નામથી ભિરદાવનાર અને એમની સાથે સિક્રય આત્મીયતા સાધનાર એ પ્રથમ પંક્તિના સારી સંત હતા. મહાવિપદાઓ સહી. ઘણાં પ્રલાભના ઊભાં થયાં પણ એ ન ડગ્યા, કે ન પડ્યા. નરસિંહ મહેતાની જન્મતિથિએ પ્રત્યેક ગુજરાતી હરિજનને હદયથી અપનાવવાનું માત્ર એક જ કિરણ લે, તાય ઘણું છે.

"જયાંલગી આત્મા તત્ત્વ ચિન્યો નહિ ત્યાંલગી સાધના સર્વ જૂડી." એવા હદયસ્પર્શી વચના ઉચ્ચારનાર જૂનાગઢના નાગરશિરામિણ—નરસિંહ મહેતા ખરે જ લક્તમિણ માળાઓતા મેરુસમાવડા છે. ગ્રાતિવાદ અને સવર્ણવાદના ચાંકા-માંથી એમની વ્યાપક વિચારસરણીએ અસ્પૃક્ષ્યાના ઝૂંપડાંઓમાં જઇતે ભાવનારતો શાંધી કાઢ્યાં હતાં. સંસારી છતાં સંસારના વાયરાએ એ આત્મવેગવંત નરશ્રેષ્ઠિન નહાતો ડાલાવ્યા. એ અકિંચન માનવીની દૂંડીએ સ્વીકારવા માટે નારાયણને દાેડવું પડતું. ગિરનારના ગિરિરાજની યાત્રા સાથે નરસિંહના દેહ સ્પરીલા દામાક કંડનાં દર્શન અતૂર રીતે સંકળાયેલાં છે અને રહેશે.

# શારદામણિદેવી [માગશર વદ દશસ]

માગશર વદ દશમ એ છે શારદાદેવીના જયંતિદિન. શારદામિણદેવીતું નામ ઋી રામકૃષ્ણુ પરમહંસનાં નામ સાથે સર્વ પરિચિત છે. કસ્તૂરબાએ બાપુછની અયાર્પે રહી જેમ રાષ્ટ્રને વેગ આપ્યા તેમ શારદા દેવીએ પરમહંસના સંન્યાસી પદને સમર્થન આપ્યું એટલું જ નહિ બલકે એમના મિશનને એમની ગેરહાજરી પછી પણ ચલાવ્યું અને દઢ બનાવ્યું. સ્ત્રીમાં ક્ષમા, ત્યાગ, તપ અને સ્વાર્પણ ઉપરાંત શાસક શક્તિ પણ કેવી હોય છે એના પરચા આપ્યા.

ભારતવર્ષની આર્ય નારીઓએ પોતાનાં શિયળ અને સમર્પ હાથી જે હિંદ-વડતર કર્યું છે, તેનું ચિંતન કાઈપણ તટસ્થચિંતકને આનંદ આપ્યા વિના નહિ રહે. આંતરરાષ્ટ્રીય ખ્યાતિ પામેલા વિદ્વાન અને યાંગી વિવેકાન દસ્વામીના હૃદય-ગુરુનાં પત્ની અને પછાયા–માતાનું બિરુદ પામનાર શારદામિણદેવીને યાદ કરતાં હૈયું પુલકિત બની જાય છે. આંતરત્યાગી અને તપામૂર્તિ પતિદેવની પાછળ કષ્ટમય જિંદગી ગુજારવા તત્પર થયેલાં શારદામિણ એકમાત્ર પતિપરાયણતક્ષેના આદર્શ સિવાય નવજીવનના પથપર પગલું કેમ માંડી શક્યાં હશે ? અરણ્યમાં એકલી અહુલી એ મહાન અને વીર નારીને બીલદ પતિનું માર્ગ દર્શન કઇ દિવ્ય-સંપત્તિના બળ મૃત્યું હશે ? આ બધું વિચારતાં અંત:કરણ આપાઆપ નમી પડે છે. રામકૃષ્ણપરમહંસની જીવનમુક્તિનાં–અને ખી પ્રેરણા આપનાર–સારથિ-રૂપ અને એમના દેહવિલય બાદ અનેક અનુયાયીજનાનાં હૃદયનાથરૂપ એ શારદા-મિણદેવીની જન્મજયંતિ નારીજગતને માટે સનાતન પદાર્થ પાઠ છે. ક્રાંપ, તા. ૮–૧–૪૮.

| П | મકરસ ક્રાંતિ |
|---|--------------|
| 口 | પાેષી પૂનમ   |



# પોષ માસ

#### મકર સંક્રાંતિ [૧૪ મી જાન્યુઆરી]

અને કર રાશિમાં સૂર્ય પેસીને કર્ક રાશિ લગી પહેાં ચે તેટલા છ માસના ગાળાને ઉત્તરાયણ કહે છે. ગીતામાં ઉત્તરાયણનું અવસાન બાલ ગતિનું દેનાર લેખાવ્યું છે જો કે હું આને સ્થૂળ ભાવે નહિ પણ સૂક્ષ્મ ભાવે લઉં છું પુરાણામાં પણ આ મહિનાઓને દાન માટે સવાં ત્તમ ગણ્યા છે. આપણે જાણીએ છીએ કે ઓછામાં એાછું ઉત્તરાયણના આરંભને દિવસે પ્રજાના વગાં દાન આપવા ખાસ પ્રેરાય છે. આને અર્થ હું એ મેસાડું છું કે હિંદ ખેતીપ્રધાન દેશ છે. દક્ષિણાયનના મહિનાઓ માટે ભાગે પાકના આવે છે, એ મહિનાઓમાં કુદરત પાસેથી લેવાનું આવે છે. માટે આ ઉત્તરાયણ આંતરિક સૂર્યના પ્રકાશના અર્થમાં લઉં છું જે સૂર્ય આપણા માનવ શરીરના બીતરમાં છે.

#### યાષી પૂત્રમ

"ભાલનલકાંઠા પ્રયોગની પછાત પડી ગયેલી કાેમાના નવી સમાજસ્થનાની કિશામાંના પુનરુત્થાનની દષ્ટિયી જે મંગલમય શરૂઆત સંવત ૧૯૯૫ ના પાષ સુદ પૃનમથી થયેલી, તે દિવસ ખરે જ વિશ્વવાત્સલ્યના ધ્યેયે ધર્મ મય સમાજ સ્થનાના ભાલનળકાંઠા પ્રાયોગિક સંઘની પ્રવૃત્તિમાં ઐતિહાસિક અને મહામૂલું સંભારાથું છે. 'કાેળા' કહેવાઇ રહેલી એ આખી કાેમને લાેકપાલ પટેલરૂપે જે ઔરવપ્રદ તવું નામ મહ્યું તે એ પ્રસંગયી શરૂ થયું છે.

# પૌષધ પૂર્ણિમા

પોષી પૂત્મ તામે લોકોમાં મહિમા પામેલી આ પૃતમના ભાઇ-બહેન વચ્ચેતા નિર્માળ પ્રેમની-વિશુદ્ધ અને વત્સલ પ્રેમની પુષ્ટિ કરનારી તરીકે મહિમા છે. અતેક ભહેના આજે વ્રત લેશે અને ભાઇને પૂછશે : 'ભાઈની બહેન જમે કે રૂમે' અને ભાઇને જે ગમે તે કરશે. સંયમ અને સ્નેહ વચ્ચેના આવા સુંદર

1.73

સંવાદના કુટું બ જીવનમાં જે સંગમ જોવા મળે છે તેવા જ સંગમ વિશ્વજીવનમાં જોવા મળે તેવા સંતભાલજી મહારાજના મનારથ છે. એને પ્રગટ કરવા માટેની આ તિથિ અનુકૂળ-યાગાનુયાગ છે. આપણે પણ આ દિવસે આપણી નિમ'ળ સ્તેહની ભાવનાને પુષ્ટ કરવાના સંકદય કરીએ તે ઇષ્ટ છે.

#### પૌષધ પૂનમની ઊજવણી

જૈન અને બૌહ પરંપરામાં પૃતમને દિવસે શ્રમણે અને સાધકો પોંધો એટલે પોંધ શ્રત કરે છે. તે દિવસ અધ્યાત્મ તત્ત્વને પુષ્ટ કરવા માટેની સામૂહિક ઉપાસના સમે ગણાય છે.તે દિવસે સાધક વિચારે છે: છવ માત્રમાં–ચૈતન્ય માત્રમાં વધતે એક અપરા જ્ઞાનની જયાત જલતી હોય છે. આ જ્ઞાનજ્યાત મારામાં પણ છે. આ પ્રકાશ દારા—

- (૧) હું સત્યમય જીવન જીવવા પ્રયત્ન કરીશ. સત્યની શ્રહા દ્વારા આગળ વધીશ.
- (૨) સાત્ત્વિક જીવન જીવીશ. અને એવી રીતે જીવતાં જે સંજોગ કે આજિવિકા પ્રાપ્ત થાય તેથી સંતોષ માનીશ.
- (૩) સૌ છવતે મારા સમાન માની, સૌ સાથે સમભાવ અને આદરપૂર્વ ક વર્તા શા
- (૪) જીવનનાં પ્રત્યેક કાર્યમાં અને માણુસ સાથેના વ્યવહારમાં રૂઢતા-મૂઢતા તજી વિવેકપૂર્વકનું∸જ્ઞાનપૂર્વકનું વર્તાન કરીશ.
- (પ) અધ્યાત્મજીવનને પુષ્ટ કરતા સદ્ગુણોની અને સુવ્રતોની વૃદ્ધિ કરતો રહીશ.
- (ક) આત્મા અને સમાજનું શ્રેય થાય તે પ્રકારે મન વચન અને કાયાયી વિશુદ્ધ વ્યવહાર રાખી સત્ત્વ–શુદ્ધિમાં સુરિથર રહીશ.
- (૭) જીવમાત્ર સાથે અને ખાસ કરીને મતુષ્ય સાથે હું વાત્સલ્યપૂર્ણું વ્યવહાર રાખીશ. મારી સગવડ અને સાધનસામગ્રીમાંથી તેના સુખ નિમિત્તે સંવિભાવ એટલે કે ભાગ કે દાન આપીશ..
- (૮) સદ્વિચાર, સત્યના પ્રયોગા અને સત્યમય જીવનના પ્રભાવ વધે-તેવું જીવન જીવીશ.

આ આઠ પ્રકારના આચારતા સંકલ્પ કરવા તે સમ્યક દર્શનને પુષ્ટ કરનારું મનાય છે. સંકલ્પ પ્રગટ થાય છે ચારિત્ર દારા, શીલ દારા. શીલ કે ચારિત્રના વિકાસ માટે હિંદુ ધર્મની ત્રણેય મહાન શાખાએ જે કહ્યું છે તે અષ્ટાંગ યાેગર્યે હિંદુ દર્શન હાેય, અષ્ટાંગ માર્ગરૂપ મુદ્ધ દર્શન હાેય કે અષ્ટ પ્રવચન માતા રૂપે कैन दर्शन होय तेनी तात्त्विक यर्थामां पत्र्या विना संतथाबळ महाराके-

#### ધમ° અમારા એક માત્ર એ સવ' ધમ' સેવા કરવી ધ્યેય અમારું છે વત્સલતા વિધ્ય મહીં એને ભરવી.

એ ચરણમાં સવ'ધમ'ના આચારના સાર ઝુંદર રીતે ગૂંથી લીધા છે. તેને જો આચરીએ તા આપણા ચારિત્રની ઝુવાસથી જ આપણું પ્રયાગક્ષેત્ર મધમથી રહે. આ ચારિત્ર પાલનમાં દરેક ધમ'ના આદર્શ પુરુષાનું જીવન આપણને પ્રેરણા આપતું રહે તે દષ્ટિએ દરેક ધમ'ના પ્રાણ પુરુષાના પ્રગટ ગુણને ત્રહણ કરનારી 'પ્રાણિમાત્રને રક્ષણ આપ્યું' વાળા પ્રાર્થ'ના પણ આપણને ખળ આપનારી થઇ પડશે. આમ આ દિવસ શુલ સંકદપ, શુલત્રતપાલન, અને શુલપાય'નાથી લજન્યોએ. આ જજવણી શુષ્ક ન ખની રહે પણ આનંદ અને ઉત્તસાહની વૃદ્ધિ કરનારી ખને તે માટે સમૂહ બાજન, સમૂહ ચર્ચા, સત્સંગ અને સામૂહિક સંકદપ દારા સામૂહિક તેતૃત્વ અને ગુણવૃદ્ધિના કાર્ય'ક્રમા અને જે શુલ અને સત્કાર્ય' થયું હોય તેનું પ્રકાશન અને પ્રદર્શન યોજ વ્યક્તિ તથા સમૂહને આધ્યાત્મિક તેમ જ નૈતિક પૃષ્ટિ મળે તેવી રીતે આ દિવસ જ્ઞજવી સૌને પ્રાત્સાહન આપીએ.

સાથાસાથ જે પુરુષના પ્રયાગ નિમિત્તે આ દિવસની ઊજવણી કરીએ છીએ તો પુરુષ અને તેના જેવા પ્રયોગા કરનાર અન્ય કૃતિ સત્પુરુષા આપણા સમાજ, સાષ્ટ્ર અને વિશ્વ અંગે જે અરમાના સંવે છે, આશાઓ રાખે છે અને પ્રયાસા કરે છે તેના અબ્યાસ કરી આવતા વર્ષ માટેતા કાર્ય ક્રમ અને આયોજનના આછા આલેખ પણ કરી લેવા જોઈએ. એ દષ્ટિએ વિનાબાજ અને સંતબાલજ જેવા કાંત સંતા ગાંધીજીના સત્યના પ્રયોગાની પરંપરાને કેવા રીતે વિકસાવી તેનું સંવર્ષન કરી રહ્યા છે અને આપણી પાસે કેવી આશા રાખી રહ્યાં છે તેને આપણે કેવા રીતે ચરિતાર્થ કરી શકાએ તે અપણે મને જે મૂઝે છે તે તમારી પાસે રજૂ કરું છું.

#### સંતા તરફની સાદરભક્તિ પુષ્ટ કરાે

સંતખાલજી અને વિતાખાજીની અધ્યાત્મ સાધના કેવળ વ્યક્તિગત મુક્તિ પૂરતી નથી જણાતી. પણ વ્યક્તિ–સમષ્ટિના ધર્માનુબ ધરી વિકસીત અને પ્રકૃત્તિ–નિવૃત્તિના સુયાગયા પ્રથિત સર્વાંગી જીવનવિકાસની સાધના છે. સુંતખાલજી કહે છે કે માળાપનું વિશુદ્ધ વાત્સક્ષ્ય જેમ ભાઈ બહેન વચ્ચે પવિત્રતા, 'ક્લારતા, નિદ્દો'ષ્ણતા અને સરલતા વધારે છે તેમ સંતાનું નિર્મળ અને વિશ્વત્સલ જીવન પણ સમાજમાં સચ્ચાઇ, પ્રેમ, નિર્મળતા અને સરલ સત્ય વ્યવહાર તે કરુણા વધારે એ રીતે પ્રયોગશીલ રહેલું જોઇએ. સકલ સમાજ સાથેના સંતાના આવા વત્સલ અનુષ્યં ધ સમાજના ધાર્મિક, સાંસ્કૃતિક, શૈક્ષણિક, વ્યવહારિક અને રાજકીય જીવનને પણ સત્ય અને અહિંસાથી પરિપુષ્ટ કરશે અને ઘરમાં જેમ જનેતાનાં પ્રેમતું અતુશાસન ચાલે છે, મા જેમ સર્વાતે સમાનભાવે રાખતાં અતે રહેતાં શીખવે છે, તેમ સંતાે પણ સમાજને સમતા અને સમાનતાથી પ્રેમપૂર્ણ વ્યવહાર કરતાં શીખવશે. આવા સંતા જન્માજન્મ સુધી સકલ જગતની સેવાલક્તિ જાચશે. અને એવી ભક્તિમાં જ મુક્તિની માજ માણશે. ''સકલ જગતની બની જનેતા વત્સલતા સહુમાં રેકું '' એવા આદર્શની આફલેક જગવનાસ સંતા એ જ 🤏 મૈયાની જીવતી જાગતી પ્રત્યક્ષ અને પ્રગટ મૃતિ છે. આપણું કાર્ય તો આવા સંતાની આત્રા પ્રમાણે છવી જાણી, તેના અનુજ તરીકે એ જેવા ઇચ્છે છે <mark>તેવાે આચાર પ્રગટ કરવાતું</mark> છે. ઇશ્વરકૃપાએ ભારતને આવા જગવત્સલ સંતાેની સતત ભેટ મજ્યા કરી છે. મહાત્મા ગાંધીજીએ વ્યાપક અને વિશાળ ભૂમિકાએ આવા વાત્સલ્યના પ્રયોગા કરીને ભારતની સંત પર પરાનું તાદશ રહસ્ય પ્રગટ કર્યું છે. પુરુષ હાવાથી આપણે એને બાપુના નામે <mark>ભલે નવાછ</mark>એ. પણ તેનું હદય અંતે વાત્સલ્યભરી ક્ષમા જોતાં મનુખેતે ''બાપુ મારી મા"ની ઉપમા આપી છે તે યથાથ છે. ખરેખર ગાંધીજી રાષ્ટ્રના પિતા ઉપરાંત સાધનાક્ષેત્રે તા આપ સૌની માતા સમા હતા. આવા સંતાતે જૈતા છકાયના પિયર એટલે જીવમાત્રના માબાપનું ઉત્કૃષ્ટ બીરુદ આપે છે.

સત્યાલજી પણ મહાવીરના છકાયના પીયર સમા થવાના આદર્શ અતે ગાંધીજીના તે આદર્શને છવનમાં પ્રગટ કરનાર વ્યવહારને વર્યા છે. અતઅનુભવે તત્ત્વ અને વ્યવહાર સમન્વયનું એમને જે દર્શન થયું છે તેને તે ધર્મદર્ષિએ સમાજસ્થના રૂપે રજૂ કરે છે. એ દર્શનને સમાજના પ્રત્યેક અંગને ધર્મના અનુખંધથી જોડવાને અનુખંધ પ્રયોગ કહે છે. આવે પ્રયોગ વિધ્યપ્રેમને પુષ્ટ કરે છે. આવા પ્રયોગનો આરંભ ૧૯૯૫ ના પોષ સુદ પૂનમે થયા એ પણ સુંદર યોગાનુયાંગ છે. આપણાં પ્રેમને પુષ્ટ કરનાર પૌષધ પૂનમ આપણાં પૌષધ વ્રતરૂપા અનુખંધ યોગને સંતો તરફની આદરભદિત દારા પુષ્ટ કરો, પુષ્ટ કરો.

#### એના કાર્યં કર બની બહભાગી બનીએ

સંતભાલજી મહારાજના પ્રયોગ ગુજરાતમાં થયાે. અને આપણે એમના જ ક્ષેત્રના કાર્યકરા છીએ એ આપણું મહાભાગ્ય છે. પણ આપણે તેના કાર્યકરાે વ્યનવાને યોગ્ય તા ત્યારે જણાઇએ જયારે આપણે એના આદેશનું સમજપૂર્વક, સ્વેચ્છાએ અતે શિસ્તળદ પાલન કરીએ. કેવળ એમની **સ**ંસ્થામાં કામ કરવાયી કાર્યં કર નથી ખની જવાતું એવા કામ કરનારાનું આપણે જરૂર ગૌરવ કરીએ. **આપણી સંસ્થામાં** ખેડખેતી કરવા આવતાર સાથી–હાડિયા, કમાદ છડવા આવતાર, કાંતનારા, સિલાઇ કરનારા, વર્ગા લેનારા દુકાન કે ભંડાર ચલાવનારા, હિસાળા રામનારા વ્યવસ્થા કરનારા એમ અનેક પ્રકારનાં કામ કરનારા ભાઇ પહેતા વચ્ચે એક પરિવારના અંગ છીએ. લાઇલાન્ડર જેવા છીએ તેમ માની એક-**ખીજા**તા આદર કરીએ. સુખદુ:ખમાં સાથે રહીએ અને પરસ્પરતા વિશ્વાસ કેળવીએ <mark>અને વધારીએ એટલું તો આપણે અવશ્ય કરીએ જ, પણ તે ઉપરાંત સં</mark>તળાલછ જે કાર્ય લઇને એકેલા છે, જે જીવનસ દેશા લઇને એકા છે, જે પ્રયોગના એને અહીં આરંભ કર્યો અને જેના ઢંઢેરા પીટીને પ્રચાર કરી રહ્યા છે તે કાર્ય'ને, તે સંદેશાને અનુરૂપ જીવન જીવીતે, તેની સાથે ખ'ધ ખેસે તેવા જીવનવ્યવહાર શરૂ કરીએ. તો જ આપણે તેના સાચા કાર્ય કર કહેવાઇએ. આવું જીવન જીવવાના પુરુષાર્થ તો કરવા જ જોઈએ. ભલે એમાં ચઢીએ. પડીએ. ભલે એમાં ભૂલચક થાય. અને તે સુધારતા રહીએ. ભલે એને સા ટકા અમલમાં મુકવા અસમર્થ હાઇએ. શક્ય હાય તેટલાથી આરંભ કરીએ. પણ પૂર્ણતા લક્ષે જ શરૂઆત થવી જેઇએ. જે લક્ષ છે તેને અનુરૂપ-તેના અનુખ ધમાં જ આપણાં જીવનના પ્રવાહ વહેતા જોઈએ. ધ (વિ. વા. ૧-૨**-**૧૯૭૨)



૧. આ લેખ શ્રી દુલેરાય માટલિયાના પૂર્તિ રૂપે અહીં આપ્યા છે.

| વસ ત પ'ચમી          |
|---------------------|
| મહાશિવરાત્રિ        |
| ભી <b>ષ્માષ્ટમી</b> |
| કસ્તૂરભા પુષ્યતિથિ  |



# મહા માસ

# વસ'ત પ'ચમી [મહા સુદ પાંચમ]

અમા માસમાં વસંતપંત્રમીતું પવે આવી જાય છે. જોકે વસંતપંત્રમીતા ઉત્સવ આ મિતિતે બદલે ફાગણ વદ પાંચમે થાય છે અને એને રંગપાંચમ કહેવામાં આવે છે; પરંતુ વસંતઋતુતા આરંભ આ દિવસે જ થઈ જાય છે. એ દર્શિએ આ પવેતા મહિમા છે.

'સાહેલી રે આંબો મ્હેારિયો' એ ગીત સાથે નારી માત્રતું વસંતૠતુ પ્રત્યેનું આકર્ષણ કુદરતી જ જણાઇ રહે છે. વિવિધ પ્રકારનાં પુષ્પો ખીલી લોઠે છે અને ચોમેર ફારમ ફારવે છે. હિંદમાં ઉદ્યાન અને કુંજો ખૂબ જ હતાં એથી, એ તરફ અહીંની પ્રજા પ્રથમથી જ મુગ્ધ રહેલી છે.

શ્રી કૃષ્ણવાસુદેવતે કું જવિહારી વિશેષણ ખાસ લગાડાએલું છે અને વૃન્દાવનની યાત્રાના મહિમા આજપર્ય'ત ચાલ્યા આવે છે.

શ્રી રામના નામ સાથે પણ દંડકારણ્યની વનશ્રીના ખ્યાલ સતત ચાલુ રહ્યો છે. આમ હિંદીસંસ્કૃતિના એ ળ'ને સૂત્રધારાના અને વસંતના પણ સંળ'ધ સહેજે ઊભા થાય છે.

જેમ વસંતમાં આંખને અને નાકતે રુચિ પેદા કરનારું સૃષ્ટિસૌ દર્ય નીપજે છે, તેમ પતિપત્નીના જાતીય–આકર્ષાં હુમાં પણ સહેજે ઊમેરા થાય છે.

અા કારણે વસંતને કામદેવના મિત્ર ગણવામાં આવે છે. રામાયણમાં જત્યારે પોતાની પત્ની ઉમા પ્રત્યે ઉદાસીન ખની શિવછ કેવળ તપમાં લીન થાય છે, ત્યારે કામની મદદમાં વસંત પ્રગટ થવાની વાત આવે છે. પતિપત્નીતું જાતીય—આકર્ષણ માહમાં ન પરિણુમે અથવા વિકૃતવિકાર લગી ન ખેંચી જાય તે માટે, વસંતપંચમીમાં વિષ્ણુપૂજાનું વિધાન છે. એક સુશીલ પત્ની પોતાના જાતીયવેગને વિષ્ણુર્પ પતિમાં આરાપી દે એટલે એ વેગ ઉપર સંયમ આપોઆપ આવી જાય છે અને સંયમની લગામ આવી ગયા પછી, પતિ—પત્ની સામે રાગપ્રેરક પ્રબળ નિમિત્તો આવે તો પણ વિકૃત—વિકારની હદ લગી તેએ જઈ શકતાં નથી. આવું સંયમી જોડું જે પ્રજ્તેત્પત્તિ કરે છે તે પ્રજ્ત પણ ઉચ્ચ કોડીની થાય તે સમજી શકાય તેવું છે.

વસંતપ ચમીના પર્વમાંથી ઉન્માદ નહિ, પણ સંયમ, ઉચ્છૂં ખલવેગ નહિ, પણ ઠંડી તાકાતના 'પદાર્થ'પાઠ' લેવાના છે. એટલું પૂજ્ય કરનાર કે ઉત્સવમાં ભાગ લેનાર સ્ત્રી–પુરુષા અવસ્ય યાદ રાખે.

#### ભીષ્માષ્ટમી [મહા સુદ ૮]

બીષ્મનું નામ લેતાં જ મહાભારતનું એક મહાન પાત્ર આપણી સામેં ખડું થાય છે. એ પાત્રને જો એક જ સદ્દગુણ લઇને ન્યાય આપવા હાય, તા એવા સદ્દગુણ તરીકે તેમાં સંકલ્પળળના સદ્દગુણ લેખાવી શકાય. આર્યસંસ્કૃતિના ગુરૂજી વ્યાસમુનિએ સંકલ્પળળના દિશામાં એ પાત્રને અનાખું જ ચીતશું છે.

ભીષ્મ પાત્રના પિતા શાન્તનુતે મત્સ્યગંધા સાથે રનેહ લાગ્યાે. મત્સ્યગંધા શાદ્દકન્યા હતી. ક્ષત્રિયરાજ પતિ અને માછીમારની કન્યા પત્ની. આજે કેટલાકને નવાઈ લાગે, પણ તેમ નથી. શદ્દ અને ક્ષત્રિય ખન્ને વર્ણો વચ્ચેના રાટીએડી વ્યવહાર સ્વાભાવિક જ હતા, એટલે એમાં કાઈએ વાંધા જ નથી લીધા, લે તેમ ન હતું. કર્ણું તે હજુ સ્તપુત્ર તરીકે (કંઈક ઊણપવાળું એ પાત્ર હાય એમ.) ઉદ્દગારા મહાભારતમાં દેખાય છે, પણ શાન્તનુને આ શદ્દકન્યા સાથેના લગ્ન માટે કે પોતાના પિતાએ શદ્દકન્યા સાથે લગ્ન કર્યાં તે સારુ બીષ્મ માટે ક્રેષ્ઠ કરી જ ઊણપ ઉચ્ચારતું નથી અને રાજવી શાન્તનુને પોતાને પણ એમાં કાંઇ હીણપત દેખાતી કે લાગતી નથી. ઊલટું માછીમાર કહે છે, 'જો મારી પુત્રી પર સાચા સ્નેહ હોય તો એના પુત્ર જ આપના ખરા ગાદીવારસ ગણાવવા જોઇએ." શાન્તનુ વિમાસણમાં પડે છે, તે જેનતાં જ આ વિમાસણને બીષ્મ વણકહો દૂર કરાવે છે અને શપથ લે છે, ''હું ગાદીએ તા નહિ જ ખેસુ પરંતુ ભવિષ્યમાં મારી પ્રજા પણ એ દાવા ઊભા ન કરે તે માટે હું

લગ્નજીવન નહિ જીવું" અને આ બીષણ સંકરપને તે જિંદગીભર ટકાવી રાખે છે. બીષ્મમાં મહાત્યાગની ઉપજેલી આ શક્તિનાં વખાણ કરવાં કે એની પિતૃ-ભક્તિનાં વખાણ કરવાં ? આંતરિક પ્રેમથી એણે બ્રહ્મચર્યોને અખંડ નિભાવ્યું. આ બધુંય માત્ર એના સંકશ્પળળને આભારી હતું. અલળત્ત દ્રોણની સાથે બીષ્મ પણ દુર્યોધનના પક્ષમાં વચન આપીને જઈ બેઠો, તે કારણે એટલી એ પાત્રમાં ઝાંખપ લાગે છે, પરંતુ એણે એ પક્ષમાં જવા છતાં પાંડવાના-પાતાના -પર શસ્ત્રપ્રહાર ન કરવાની ટેક સાંગાપાંગ નિભાવી રાખી છે. બીષ્મ પડે છે, ત્યાં બાણશય્યા પર રહ્યાં રહ્યાં મહાભારતકાર એમના મુખે મહાન તત્ત્વમય ઉપદેશ કરાવે છે. છેડા સુધરાવી આપે છે. એટલે માનવું જોઈએ કે જેના અંત સારા તેનું સી સારું."

બીલ્મના સંકલ્પળળે આ ત્યાગ, આ તપ અને આ તાકાત જન્માવ્યાં હતાં. જો બીલ્મનું સંકલ્પળળ પાંડવપક્ષે ન્યાયદિલ્ટિએ પ્રથમથી ઢલ્યું હોત, તો તો કદાચ મહાભારતનું યુદ્ધ પણ સહેજે ખાળી શકાયું હોત અને બીલ્મપાત્ર અણી-યુદ્ધ આદર્શંરૂપ બની ગયું હોત, છતાં એના બાકીના પણ લોકોત્તર જીવનમાંથી એ બાેધ મળે છે કે, સંકલ્પળળ એ એક જીવનસાધનાનું અને કર્તાલ્યક્ષેત્રનું મહાન જરૂરી પાસું છે; પણ એ પાસાને વિકસાલ્યા બાદ પણ સાચી દિશામાં એના અવિરતપણે વળાંક આપવા માટે એમાં અખંડ જાગૃતિની આવશ્યકતા છે. બીલ્મપાત્રમાં રહેલી અખંડ જાગૃતિની ખામીએ જ એ પાત્રને થાડી પણ જ્યુપ લગાડી છે, છતાં અંત વખતે પણ તે પાત્ર એટલી પણ ઊણપ સમજ છેડા સુધારી લે છે, તે એની સંકલ્પળળમાંથી નીપજેલી સિદ્ધિને કારણે જ. આપણે એવી મહાન સિદ્ધિના મૃળરૂપ સંકલ્પળળના અજોડ સદ્યુણને બીલ્માષ્ટમીને દિવસે હજાર હજાર વાર રસપૂર્વંક સંભારીશું અને એમના જીવનપ્રસંગ દ્વાર સ્વર્ણ—અસ્પૃશ્ય વર્ણને નામે ઊબી કરેલી બાેડી દીવાલાને દૂર કરીશું.



#### મહાશિવરાત્રિ [મહા વદ ૧૩]

મહાદેવનાં મંદિરા ઘણુંખરું નિર્દાકાંઠે અથવા ગામ ળહાર સ્વચ્છ હવામાં હોય છે, કારણ કે મહાદેવને પરિપ્રહ જ નથી. મહાદેવનું દેવળ હંમેશાં અભય હોય છે. બીલીપત્ર જેવી સામાન્ય સામગ્રી અને પાણીનાં ડીંપાંથી તેઓ તૃપ્ત રહે છે. આથી એમની પૂજા પણ ભારે નથી પડતી. સાદાઇ, સ્વચ્છતા અને સાયમ એ સદ્યુણ ત્રિપુડી જે મહાદેવના નામમાંથી લઇએ તા પાલીસ કે રક્ષકનું શરણ લેવા દોડલું ન પડે. હિંદની પ્રજાને આ આદર્શ જ આગળ

ધુપાવી શકશે અને હિંદને દુનિયાનાં રાષ્ટ્રો સમક્ષ ગુરુપદ અપાવી શ<mark>કશે.</mark>

શિવનાં એ સ્વરૂપ છે: ૧. સોમ્ય, ૨. રીદ્ર, પહેલું સૌમ્યસ્વરૂપ કામદેવને જીતવાના બગીરથ પ્રયાસ કરનારું છે. અન્ય મંદિરામાં મૃતિ પુજ્ત થાય છે, જ્યારે મહાદેવના દેવાલયમાં લિંગપૂજા થાય છે એનું રહસ્ય એ છે કે બ્રહ્મચર્ય પાળવું જોઈએ. જેમ પારસી લોકોને 'આતસ ખહેરામ'નું પ્રવીક અંતરાત્માના પ્રકાશને ચોવીસે કલાક જાગૃત—ચેતતા રાખવાનું સૂચવે છે, તેમ મહાદેવની લિંગપૂજા પણ એ જ સૂચવે છે કે વીર્યપાત થયા કે આધ્યાત્મિક મૃત્યુ! 'વીર્ય રક્ષણ એ જ ખરું છવન છે.'

મહાદેવના બીજી વિશિષ્ટતા તેમની પૃજાની છે. તેમને બીલીપત્ર તથા ધતુરાનાં ફૂલ ચડે છે. આપણી ધાર્મિક ક્રિયામાં વૈદ્યકાય દિષ્ટ પણ વણાયેલી છે તે તમે દરેક સ્થળ જોશા. બીલીપત્ર ઠંડાં છે, વળી શિવજી ઉપર કાયમ જલ રેડાય છે. એ પ્રતીક એમ બતાવે છે કે શ્વસચારીએ મગજ ઠંડું રાખવું જોઇએ. ખાનપાન શીત વીર્ષવર્ષક જ લેવાં.

ધાંતુરાના ફૂલના હેતુ એ છે કે ધાંતુરા કેફી છે. તેમ આત્મ મસ્તીના.

કેકમાં 'શિવજી' રહેલા તેમ 'શિવપૂજક' પણ રહે. આજે જે ક્કક્કડ લોકો કે શિવપૂજકો ગાંજાઆદિથી મગજમસ્તા લાવે છે તે કુરુઢિ છે. ખરી વાત તેા એ છે કે, શિવજી જેમ સૌમ્ય અને ભાળા હતા, માત્ર કુવૃત્તિ સામે જ રુઢ અનતા તેમ સાધકે ખાેડી વૃત્તિએા સામે યુદ્ધ કરીને ખરી આત્મમસ્તી કેળવવી જોઈએ.

દરેક દેવના પ્રસાદી દરેક જણ્યા જમા શકાય, પણ મહાદેવની તેા અતિથિ કે પૂજારી તપાધન જ લઇ શકે ખીજા નહીં એનું શું કારણ ?

મહાદેવ એ તપસ્વી અને ત્યાગી પુરુષ છે એટલે ત્યાગીની પ્રસાદી ત્યાગી માટે જ હાય એ સ્વાભાવિક છે. ત્યાગીનું કાતે પચે ? ત્યાગીને જ પચે તે! અતિથિ પશુ નિ:સ્વાર્થા છે. પૂજારી પણ નિ:સ્વાર્થી હોવા જોઇએ. એ ત્યાગી કે નિ:સ્વાર્થી ટજો કે પછી એ પ્રસાદી એનાથી ન જ જીરવી શકાય.

(પ્રા. પ્ર.માંથી)

#### રાષ્ટ્રમાતા કસ્તૂરભા

મહાશિવરાત્રિએ જેમ શિવની યાદી આપે છે તેમ હિંદની એક મહાના<mark>રીના</mark> મૃત્યુની પણ યાદી આપે છે.

રામાયલુમાંથી જેમ સીતા ખેંગી લેવામાં આવે તો કરુલુરસના આત્મા નીકળી જાય છે, તેમ મહાત્માજીની આજ લગીની આંતર અને બાલ કર્તાં આ સાધનમાંથી કસ્તૂરબાને બાદ કરવામાં આવે તો એ (સાધના) પણ અડૂલી બની જાય છે. હજુ તેઓ લાંહું જીવ્યાં હોત તો આજની નાઆખલીની નવસાધનામાં સારી પૂર્તિ થાત; પરંતુ આજે તો એ જીવંત મૂર્તિ માત્ર કલ્પનામૂર્તિ થઇ ચૂક્ષ છે.

યહુ જ એાછું અક્ષરજ્ઞાન છતાં કપરા સંયોગામાં સ્વતંત્ર રીતે નિર્ણય લેનારી મુદ્ધ જેનામાં જ્વલંત હતી; શરીરે સ્ત્રી છતાં સ્વભાવે જે મર્દ હતી; જેણે ભરજુવાનીમાં ત્યાગ, તપ તથા ભાવનાની દીપમાળામાં દીવેલની ગરજ સારી; અને જેણે કારાગૃહમાં પ્રાણ હામ્યા તે ભારતની જગદંષા સમાવડી કસ્તૂરભાની મૃત્યુતિથિ ટાણે આજની પ્રત્યેક હિંદનારી ટૈંક તે ટૈંક કર્ત બ્યના નિવાપાંજિલ ધરે અને એવી પુષ્યશાલિની બની દેશને પુષ્યભૂમિ બનાવે.

(ત્રિ. વા. ૧**–**૭–૪૭**)** 

□ હોાળી □ શિવાજી જય'તી



# કાગણ માસ

#### હેાળી [ફાગણ સુદ પૂનમ]

હાળાના, ધૂળેડી તથા રંગ મહોત્સવ' પવ'ત્રિવેણી આ મહિનામાં આવે છે. હાળાના દિવસે કેટલાક ઉપવાસાદિ કરે છે, તેા કેટલાક લાેકા અશિષ્ટ ઉચ્ચારા કાઢે છે. રાત્રે હુતાશની પ્રગટે છે. ધૂળેડીને દિવસે બાળકા કાદવ અને રંગ ઉડાડે છે. બીજને દિવસે વૈષ્ણવ સમાજમાં હપ'થી હાેરી ખેલાય છે અને કેશુડાંના ફ્લરંગ ઉડાડવાની પ્રથા છે.

આ ત્રણે દિવસોમાં આ પર્વ`ત્રિવેણીમાં સારાંતરસાં બન્તે તત્ત્વોનું મિશ્રણ છે. હું આ પર્વ'ત્રિવેણીમાં હિરણ્યકશિયુ, પ્રદ્દલાદ અને વિષ્ણુની ત્રિપુડીને ક્રેંદ્રમાં ગણું હું.

જેઓ ગાળાગાળી કરે છે, છાણ ઉડાડે છે, લાેકાનાં વસ્ત્ર રગયા બગાડે છે, હાેળી પ્રગટાવવા માટે છાણાં લાકડાં ચાેરી લાવે છે, બિલત્સ ચિત્રવિચિત્ર વેશા કે પ્રતિમાઓ ખડી કરે છે, તેઓ હિરણ્યકશિપુના વર્તાને અનુસરે છે. આ દાનવીવૃત્તિના વારસા છે.

જેઓ ઉપવાસ કરે છે, હોળી પ્રગટવા પછી જ ભોજન કરે છે, અને પ્રભુનામ લે છે તે પ્રફલાદના વર્તાનને અનુસરે છે. આ ભક્તિમય દૈવીદૃત્તિના વારસાે છે.

જેઓ હોરી ખેલે છે, વસંત ઋતુના ઉત્સવ માણે છે, તેઓ વિષ્ણુ-ભગવાનની પ્રાસાદિક વિજયવૃત્તિને અનુસરે છે. આવા વર્ગ જો પાતાના છવનમાં પણ પ્રસાદ અને વિજય ભરે તાે એમાં ઉલ્લાસ સાથે સમર્પણ પણ આવી જાય છે.

બીજી રીતે જોતાં હિરણ્યકશિપુને હું માેહ ગણું છું, તેની ળેન હેોલિકાને તૃષ્ણા કહ્યું છું. પ્રદ્લાદને પ્રથમ અજ્ઞાન અને વિષ્ણુની એાથે જ્ઞાનને સ્થાને ગાેઠવું છું.

માહતું ભાળક અજ્ઞાન છે. જેમકે એક વસ્તુ પર માહ થયા, તા તેમાંથી તે વસ્તુના ખાખા પાછળ દોડવાના કે મેળવીને ચૂંથવાના વિકલ્પ પેઢા થવાના. આ છે અતાનનું સ્વરૂપ. પણ સચના પ્રકાશ જો પડે તા તે અતાન તાન અની જાય છે. મતલભ કે વસ્તુના ખાખા પાછળ દોડવાની કે ચૂંચવાની હૃત્તિને અદલે વસ્તુના વસ્તુત્વનું ત્રાન અને એ ત્રાનજન્ય આનંદ માણવાના ભાવ પેદા થાય છે. અત્રાન મૂળે તો માહમાંથી જન્મમું હતું, પણ એ જ અત્રાન ત્રાનમાં પલટાતાં પાતાના જનક માહતે હણે છે. આમ, હિરણ્યકશિપુરૂપી માહમાંથી પેદા થયેલા અમાધ પ્રદ્લાદ વિષ્ણુરૂપી ત્રાન શરણે જતાં ત્રાની બની જાય છે અને સચના હાથે પાતાના માહરૂપી પિતા હિરણ્યકશિપુને મારી નખાવે છે. તૃષ્ણાદ્રપી એન ત્રાનને બાળવા જતાં પોતે જ બળી જાય છે.

આમ આ પર્વાત્રિવેણીમાં હોળીતે દિવસે આપણે જીવનનું આમ મંચન અનુભવીએ. દૈવી અને આસુરી બન્ને દૃત્તિઓના યુદ્ધ પછી ધૃળેડીને દિવસે દૈવી સત્યતા વિજય માણીએ. અને બીજને દિવસે સત્યતે સર્વાંગે સમર્પિત થઇ જઇએ.

भवारक ता. २४<del>-</del>3-४८

[ગઇ હોળીના તહેવારમાં મહાવીરનગર આં. કેન્દ્ર ચિંચણીની ભવ્ય દરવાજો અનિષ્ઠ તત્ત્વોએ બાળી મૂકચો. ખાળી મૂકનાર વ્યક્તિઓને સદ્દ્યુદ્ધિ મળે તેવી પ્રભુ પ્રાર્થના માટે મહારાજશ્રીએ પાંચ ઉપવાસ કરેલા. આ ઉપવાસ દરમિયાનનું એક પ્રાત: પ્રવચન]

આ દિવસોમાં ગાળાગાળી થાય છે. કાદવ ઊછળે છે. બિલત્સ ચેનચાળા શાય છે. પરંતુ આ પ્રથા પાછળ કરે કિતહાસ હશે કે તે સંક્ષાધનના વિષય છે. કાઈ તરફ વૈર હાય તા આવા વખતે એના બદલા લેવાના માકા મળે છે... ભાઈ ગઈ કાલે આવ્યા અને કહ્યું તે કેટલું દુ: ખદ છે! તેમણે તેના દાકસાને કહ્યું 'તારી વિષ્ટા તારાં માતાજી સાફ કરે, તે તું સાફ કરતા નથી. જ્યારે હાળીના બિલત્સરસમાં મસ્ત ળના બીજાની વિષ્ટા હાથમાં લઈને બીજાને ત્યાં નાખે છે તે કેવા ન્યાય ? કાઈની ચીજવસ્તુ બાળવાના વિચાર કેટલા ખરાબ છે?

મીરાંબેને પવનારમાં જોયું કે વિનાષાજી હોળીની કંઇક વિધિ કરે છે. જે કત્રરા નાખી દેવાના હોય છે તે એકત્ર કરી હોળીનું પ્રતીક પ્યનાવી બાળી દે છે. હુતાશની ઉપર બીજી ચીજો થાય છે તે સારી થાય છે. ખાંડના હારડા બનાવે છે. ધાણી ચણા પ્યનાવે છે અને સંપ'ધીઓને ધેર આપે છે. અને સૌ હળીમળીને આનંદ કરે છે. ખારાકમાં ત્રડતુ પ્રમાણે કઇ કઇ ચીજોના ઉપયોગ કરવાના હોય છે તે વૈદિક દિષ્ટ પણ એમાં સમાયેલ છે. સૌરાષ્ટ્ર–કચ્છમાં ધાણીના પ્રચાર વધુ છે. ધાણી સાથે હારડા અને ખજૂર પણ વપરાય છે.

આપણા તહેવારા કંઇક ને કંઈક ધાર્મિકતા ઉપર ઉજવાય છે. વ્યક્તિના જીવનમાં ધર્મ<sup>દ</sup>તાે પ્રવેશ કેમથાય <sup>શ</sup> દેવા અતે દાનવા એ બે વચ્ચે સનાતન યુદ્ધ **ચાલે** છે. આંતરિક રીતે જોઇએ તેા કુ**ખુદ્ધિ–સદ્દ્**ખુદ્ધિનું ઘર્પણ ચાલે છે તેમાં સદ્દ્ર્ણિક છતે છે તે ઇતિહાસ ચ્યા હોળીના છે. ફાઇળા હોલિકા પ્રદ્રલાદને ળાળવા તૈયારી ક**રે** છે. બાથમાં લઈને ચિતા ઉપર બેસે છે. તે પ્રસંગમાંથા આ અનિષ્ટ ભળી ગયું લાગે છે. રાક્ષસો વિચાર કરતા હોય કે આપણો વિજય ચશે અને એમની પાસે તાે ગંદી વસ્તુ હાેય એટલે ગાળાગાળી કરવી, ગંદી ચીજો નાખવી અને ઉજવણી કરવી. જયારે સજ્જન લોકા પ્રદ્રલાદને ખચાવવા પ્રાર્થના કરે છે. ઉપવાસ કરે છે. અને ઊજવે છે. લાકડાં ચારવા કાેઇને **હેરાન કરવા એ** તાે દાનવી પાસ છે. આપણે ત્યાં **છે**ાકરાં લાકડાં માગે છે. અર્ણામાગે છે. લાેકા આપે છે પણ ન આપે તાે હેરાન કરે છે. નાળીએર ચારવા તેને મૂરત માને છે. માગીતે લે તે એક જુદી વાત છે! ધાણી આપે. ખજૂર આપે, ખાળકાને આનંદ થાય અને ઉત્સવ સારી રીતે ઉજવાય એ જફરી છે. મારવાડ વધારે ઊજવે છે. *યું*. પી. એ પણ હુતા<mark>શ</mark>ણીના તહેવારતે વધુ મહત્ત્વ આપ્યું છે. બનારસમાં પાર્શ્વનાથ થયા તેમ મથુરામાં શ્રીકૃષ્ણ જન્મ્યા. રામચંદ્રજી અયોધ્યામાં જન્મ્યા. એ મહાપુરુષા ઉત્તરપ્રદેશમાં થયા એટલે ત્યાં વધુ ઉજવાય છે. પણ ત્યાં ગુલાલ, ર'ગ એવું ઉડાડે છે. પંડિત નહેર જેવા પૂર્ણ એમાં ભાગ લેતા. મતલભ કે તહેવારા ઉજવવા પાછળ આનંદ સાથે ગુણ વિકાસના હેત સમાયેલો છે એ ભૂલવું ન ઘટે!

[ઉપવાસના બીજા દિવસે પ્રાર્થના પ્રવચનમાં હોળીના તહેવારના સંદર્ભમાં આ પ્રવચન થયું હતું.]

આ દિવસોમાં પ્રભુપ્રાર્થાનાનું રહસ્ય સમજવું જોઇએ કે આ બધા માનવા અને પ્રાણીઓ ખરેખર તો ઇશ્વરના જ એક દિષ્ટિએ અંશ છે. એના અર્થ એક એ થાય કે ઇશ્વર એ સંપૂર્ણ છે એમાં કોઇ તુડી છે જ નહીં. સાંતાતા, સર્પદ્રષ્ટા, સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપમાં મસ્ત રહેનારા છે. પરંતુ એક બીઝ બાજુ પણ છે. તે એ કે આસક્તિમાંથી ઊબા થયેલી રિથતિ. જો આસક્તિ ના હોત તો કોઇ પ્રશ્ન જ ન હોત. જેન આગમાએ જોયું કે વાસ્તિવિકતાના હોત તો કોઇ પ્રશ્ન જ ન હોત. જેન આગમાએ જોયું કે વાસ્તિવિકતાના સ્વીકાર કરવા જોઇએ અને પરમ વાસ્તિવિકતા છે તેના પણ વિચાર કરવા જોઇએ. આસક્તિવાળામાં કામ, ક્રોધ, માહ, માન, જોડાયેલાં છે. પરમ વસ્તિવિકતામાં શુદ્ધ મુદ્ધનો અંશ છે તેથી તેને લેપ લાગતા નથી. માનવનું વિશેષ પ્રદ્ધ એટલા માટે છે કે બન્ને વાસ્તિવિકતાનું મૃદ્ધ સમજીને એના આચાર

માનવી જ ગોઠવી શકે છે. એ આચરીતે માનવી જીવન ઉપરાંત જયતતા વહેવાર ગાડવી લે છે અથવા તેમાં સડાયક ખતે છે. દરેક ઠેકાણે સજ્જનતા અને દુજીનતા રહેવાની, શુભ પણ રહેવાનું અને અશુભ પણ રહેવાનું. આવા સંજાગામાં જ કામ કરવાનું છે. હવે જો આપણે જેનામાં દુપણ વિશેષ દેખાય છે તેને દૂષિત જ માનીશું તા તેની સાથે આપણે તાકાતમ્યતા નહીં આચરી શકીએ. ડરને કારણે કે ખીજા કારણે આંખ આડા કાન કરીશું તો આપણોય વિકાસ નહીં થાય અને તેના સુધારા પણ નહીં થાય. દૂપણમાંથી ભૂષણમાં જવાની તેને તક નહીં મળે અતે સમાજમાં એવી છાપ ઊભી થશે કે ભાઈ! આપણે આપણું સંભાળા, આલતે થાંસલા દેવાય નહીં. પગતે વિશ્વમાં લઇ જવા હોય તો જોડા જ પહેરી લેવા. એટલે ડંખ રાખ્યા સિવાય દૂષણોતે દૂર કરવાના પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. પોતાનાં દ્રષણો પણ દૂર કરવાનાં છે. મતુષ્યમાં જે દોષ છે તે આખા વિશ્વતે પીડે તેવા છે. તે દૂપણા કેમ દૂર થાય અને આપણાં ભ્રષણા કેમ વધે તેને માટે એવડી જવાબદારી ઉઠાવવાની છે. આ માટે જ સંસ્થાની ઉત્પત્તિ થઈ છે. લ. અહે અને ભ. મહાવીરે સંઘ સ્થાપ્યા, તમે તરા અને બીજાને તારા. સંસ્થા દુષ્ણોતા વિચાર કરશે અને ભ્રષ્ણોનાશુદ્ધ મુદ્ધના માનવી વિચાર કરશે. અહીં જ જૈન ધમ ની વિશેષતા છે. તે સમજે છે કે બીજાનાં દુષણો પોતાની જાતે નહિકાઠી શકે. તેએ પાતાની જાતે પણ પ્રયત્વ કરવા પડશે. વાંકી લાકડી આપી પણ પગ ઊંચા નહિ કરે તે તે બાર નહિ પાડી શકે. રસ્તાે ખતાવનાર ખતાવશે. પણ ચાલવાનું પાતાના પગથી છે. હા; નિમિત્ત તો બીજાએ બનવું પડશે. લોહીના સંભધાવાળાની વધારે અસર થઇ શકે છે. નિકટનાં સમાં સ્તેહીઓ વધારે નૈતિક દળાણ લાવી શકે છે. સંત્યા કે સંઘ તે કામ કરે પણ સામાજિક નૈતિક દમાણ આવે તો ગનેગારને :સુધરવાની કરજ પડે છે. રાજ્ય દંડ આપે છે પણ તેથી ડંખ **ર**હી જાય છે. ગુંડા દ્વારા ગુંડાગીરીના ઉપાય લેવાય તા ગુંડાગીરી વ્યમણી રીતે ફાલે છે. એટલે આપણે ત્રણ દયાણ લાવવાની વાત કરીએ છીએ. સંતાના હાથ પગ મેવકા નહિ હોય તો પણ કામ નહીં થઇ શકે, સેવકાતે જનતાના સાથ નહીં હોય તો પણ કામ નહીં થઇ શકે અને જનતાને સંસ્થાનું માગદર્શન નહિ હોય તા ઢાળાંશાહી રૂપ ખુતી જશે. રાજ્યનું દુષ્યાણ તા છેત્રડનું છે. તામસી પ્રકૃતિ-વાળાતે સરકારી પગલાંની અસર કરે છે. પણ તામરી લોકોના ટકા સમાજમાં ખહુ એોછા હોય છે. આમ એકપીજાના વ્યવસ્થિત અનુવધ જોડાય તા દરેક પ્રશ્ન યાગ્ય રીતે હલ થઇ શકે અને અહિંસાના વિકાસ ચાલુપણે રહ્યા કરે! (વિ. વા. ૧-૮-૭૫)

### શિવાજીની સ્મૃતિ [ફાગણ વદ 3]

શિવા છતું નામ લેતાંની સાથે જ મારે મન એક આદર્શ રાજતંત્રવાહકતું ચિત્ર ખડું થાય છે.

ધમ'સત્તાની દોરવણી નીચે રાજસત્તા ચાલવી જોઈએ અને તેા જ તે સ્વચ્છ રહે, લાેકશાહીને ન્યાય આપી શકે તથા લાેકશાહીને વિકસાવી શકે.

શિવાજી જવાબદાર રાજતાંત્ર જ નહિ ખલકે પ્રજાતાંત્રના સુયાગ્ય સંચાલકનું પ્રતીક હતા; પણ શિવાજીને પ્રજાએ નહાતા લડયા, પ્રજાના પ્રાણેશ્વર સંન્યાસીએ હડ્યા હતા.

સમર્થ અતે એના સાધુએ એક તરફ પ્રજામાં શ્વિવાજીની જીવનચર્યા અને પ્રવૃત્તિએ પાછળના આદર્શનો શુદ્ધભાવે પ્રચાર કરતા હતા અને બીજી તરફ શિવાજી આગળ પ્રજાના આંતરનાદના સંદેશા પહોંચાડી તેને માર્ગદર્શન આપતા હતા.

એકલો શિવાજી લોકશાહી ન સ્થાપી શકત. એકલા સાધુ સંન્યાસીએ લોકશાહીતે ન ન્યાય અપાવી શકત. બ્રાહ્મત્વ અને ક્ષત્રિયત્વ બન્નેના સુયોગે રાષ્ટ્રતા આત્મા અને રાષ્ટ્રનું શરીર બન્ને સચવાય છે.

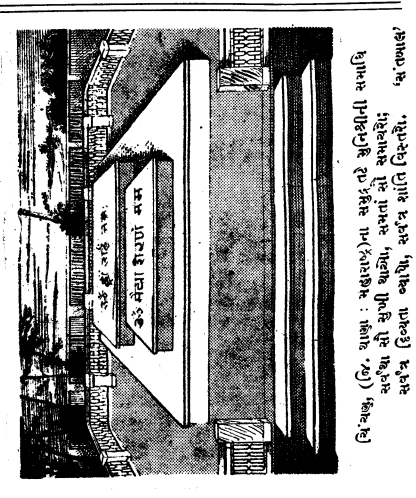
ભારતને આંગણે આજે ભારે સુંદર તક છે. રાજ્યતંત્રના વાહકા અત્યંત સુયાગ્ય છે. માત્ર ખામી છે પ્રજા અને તંત્ર-વાહકા વચ્ચેની કડી સાંધનાર સાચા સેવકાની. એવા સેવકા નથી જ એમ તા ન કહી શકાય. પણ બહુ એાછા છે.

આપણા દેશમાં સાધુસાંન્યાસીઓ ઘણા છે. પરંતુ કેટલાક રાજકારણથી નિલે પ રહે છે, કેટલાક સાચા અર્થમાં સાધુસાંન્યાસીઓ જ નથી. સમર્થ જેવા કડી સાંધનાર સેવકોની આજે ખૂબ જરૂર છે અને તે સાધુસાંન્યાસી વર્ષમાંથી સહેજે સાંપડી રહે તેમ છે. જરૂર છે ધર્મ કારણના સિંધુ સાથે રાજકારણના અખાતને મેળવવાની. ગાંધીજીએ ચશ્માં અને દશ્ય બન્ને મૂક્યાં છે. આંખો પર લગાડી દેવાની ખામી આપણે સીએ મળીને પૂરી કરવાની છે.

| ગૂડીપડવા         |     |
|------------------|-----|
| રામતવમી          |     |
| સહજાનંદ સ્વામી જ | ય ત |
| મહાવીર જયંતી     |     |
| હનુમાન જયંતી     |     |



ચૈત્ર માસ



ગૂકી પડવા – મબ્રમાંત માંતખાલછની નિર્વાણતિથિ

### રામ નવમી [ચત્ર સુદ ૯]

એક રામ દશરથ ઘર ડા...લે, એક રામ ઘટ ઘટ હી બાલે... એક રામને ક્યા પસા...રા, એક રામ હૈ સબસે ન્યા...રા.

દશ્વરથ પુત્ર રામતું જીવન આપણે રામાયણમાં જોઈ શકીએ છીએ. રામાયણ એક એવા ગ્રંથ છે કે નાનું બાળક હાે કે માટા પંડિત હોા, યાગી હો કે ભાગી હા સર્વ કાઇ વાંચી શકે. અને તેનું અનુકરણ કરી શકે છે. એવું નિર્દોષ સામાજિક જીવન રામનું છે. જ્યારે મહાબારત સર્વ સામાન્ય જનતા માટે અનુકરણીય નથી. તેને સમજવા માટે યેાગ્ય અધિકારી વ્યક્તિની જરૂર પડે છે. એવા એ ગંભીર શ્રંથ છે. એટલા જ માટે રામતે યું જાનયોગી કહ્યા છે. અને કુષ્ણને યુક્તયોગી કહ્યા છે. તેઓ હર્ષ કે શાકમાં, સિંહાસન ઉપર કે યુદ્ધમાં ગમે તેવી સ્થિતિમાં અટલ સમત્વ જાળવી રહ્યા છે. જ્યારે રામ સીતા વિરહમાં રહે છે. અને સીતા મિલનમાં હર્ષોદ્રેકી બની જાય છે ખરા! ક્રાેઇવાર આશાવંત થાય છે તાે કાેઇવાર નિરાશ પણ થાય છે. આવું આપણા જીવનમાં પણ બંને છે. સવાલ એટલો જ છે કે હુદયની સરળતા હાેવાને કારણે રામ સદાય ન્યાય નીતિ અને શીલતે પક્ષે રહ્યા છે. આપણે લોભ અને ભયતે કારણે એમાં ઢીલા પડી જઈએ છીએ. રામાયણના એક જ ગુણ, એકપત્ની વત ગુણ કેટલો બધા પ્રેરક છે ? પોતાની અવિવાહિત દશામાં જ્યારે રામચંદ્રજી સીતાતે બગીચાના ગૌરીમ દિરમાં જતાં જુએ છે ત્યારે માહમુગ્ધ બની જાય છે. પણ ્રપાછળથી ભારે પસ્તાવા થાય છે કે રઘવાંશ જેવા પવિત્ર વાંશના હું છતાં મંતે આમ કેમ થઇ ગયું ? તરત પાતાના નાના ભાઈ લક્ષ્મણને આવેલા વિકારમય વિચારા જણાવી દે છે એટલું જ નહિ ગુરુ વિશ્વામિત્રને પણ જણાવી દે છે ત્યારે જ સંતાષ પામે છે. પરણ્યા પછી પણ યત્ર વખતે જ્યારે સીતાની જરૂર પડી ત્યારે તેના પ્રતીક રૂપે મૂર્તિ અનાવી, પણ બીજી સ્ત્રીની કલ્પના પણ ના કરી. એટલા જ માટે જ્યારે સીતાજનું અપહરણ થયું ત્યારે તેની શાધ વખતે ખુદ શિવપત્ની ઉમાજીએ સાક્ષાત સીતાનું રૂપ ધારણ કરી છેતરવાના પ્રયત્ન કર્યો ત્યારે રામચંદ્રજી તુરત જ એાળખી ગયા. સીતા સિવાય આખીય દનિયાની સ્ત્રીજાત માતા, ભગીની કે પુત્રી રૂપમાં માની લીધી હતી, સીતા એક છે ખીજી સીતા આવે કચાંથી ? એ જ વખતે અગાક વાર્ટિકામાં સીતા એક સ્થાનિક દાસીતે સરસ કહે છે: "બહેન! મારા મનમાં રામનું એટલું બધું સ્મરણ થયા કરે છે, એટલી બધી તલ્લીનતા જાગે છે કે જાણે મારું શરીર સ્ત્રી મટીતે (રામરૂપ) પુરુષનું બનતું ન જતું હોય! તેમ લાગે છે, અતે કદાચ હું રામ બની જઈશ તો રામનું શું થશે ?'' ત્યારે પેલી કહે છે: "તું ચિંતા ના કરીશ. તારું શરીર જયારે રામમય બની જશે ત્યારે રામ પણ સીતાની એટલી બધી એકાગ્રતાથી ચિંતન કરે છે કે રામ રામ મટી સીતા બની ગયા હશે! એટલે રામ–સીતાની જોડી અખંડ જ રહેશે!…"

ખીજા રામ જે વિશ્વના નાના માટા પ્રાણીમાત્રમાં ખિરાજે છે અને ખાસ કરીતે માનવજાતમાં વિશેષે કરી બિરાજે છે તે અંતર્યાંમાં રામ છે. આપણા હૃદયમાં રામ અને રાવણ, ભગવાન અને શેતાન બન્ને બિરાજે છે. અંતરમાંથી બીજાનું ભલું કરવાતા, ઊંચે જવાના વિચાર આવે છે તે અવાજ ભગવાનતા અવાજ છે પણ કાઈતે હેરાન કરવાતા, જૂઠાશું, ચારી–લૂંટ, વ્યક્તિચાર કરવાતા કે નીચે પાડવાના વિચાર આવે છે તે અવાજ શતાનના અવાજ છે. શતાનના અવાજ કરતાં અંતરયામીના અવાજ ખૂબ જોરથી આવે છે, પણ જ્યારે આપણે તેને ગણકારતા નથી ત્યારે તે મંદ પડી જાય છે અને શતાની અવાજ મનના કખજો લઇ લે છે...અતે મન ગયું એટલે ઇંદ્રિયા એવા જ કામે લાગી જાય છે.

ત્રીજા રામ કે જેમણે આખા વિધનું સર્જન કર્યું છે. ગીતાના અગિયારમા અધ્યાયમાં જે વિરાટદર્શનના (વિધ્વરૂપદર્શનના) પ્રસંગ આવે છે તેનાથી આ વસ્તુ સારી રીતે સમજી શકાય છે. સગાં–સંખંધી જડ, ચીતન અને પૃથ્વી ઉપરનાં બધાં દશ્યા સનાતન છે. તેના કર્તાહર્તા એક ભગવાન છે. આપણે તા માત્ર નિમિત્ત છીએ. એ ભાવ તારવીને નર બનવાનું છે. ભગવાનને સષ્ટિકર્તા આ ભૂમિકામાં માનવાને કારણે માણસના 'હું કરું, આ / મેં કર્યું'' એ અહંકાર કુદરતી રીતે દૃર થાય છે.

અતે ચોથા રામ જે નિરંજન નિરાકાર છે તે છે. આ જગતના કર્તા ઇશ્વર નથી. ઈશ્વર પાપ પુલ્યના આપનાર ન્યાયાધીશ નથી. વળી, પાપ પુલ્ય પણ તે લેતો હોતો નથી. અજ્ઞાનથી જ્ઞાન ઢંકાયેલું છે, તેથી માણસ મું ઝ્રય છે. અને જન્મમૃત્યુના ચક્કાવામાં પડે છે. ઝેરને માણસ સાથે વેર નથી, પરંતુ તે ઝેર પીએ તો તેનું પરિણામ તે આપે છે. એમ કર્માંધીન જગત છે. 'જેવાં કર્મ' કરીએ તેવાં જ કળ મળે છે.' આ સનાતન સત્ય છે.

# 'પચાવીને રાખું, કરુણરસ રામાયણ તુંને...'

રામાયણનું નામ લેતાં જ કરુણ રસની જમાવટ થાય છે. એના પ્રણેતા આદિકવિ ક્રીં ચ પક્ષીના યુગલ પૈકીના એકને તીર દાજીયી મારનાર શિકારીના હાથમાં પડેલા એ પ્રણયી યુગલની વિરહ વેદના જોઈ દયાના ભારે વ્યથિત થાય છે. એ રામાયણની શરૂઆતનું ચિત્ર છે, રામાયણ સર્વ વૈદિક કાવ્યોમાં આદિકાવ્ય છે. પિતિ પત્ની વિરહ] (બાલકાંડ સવ્ ર)

દશસ્થ રાજ્ય મૃગયા ખેલવા જતાં વૃહ, આંધળા અને અપંગ માળાપના પરમ ભક્ત શ્રવણ જેવા તપસ્વીતે વીંધી નાંખે છે. [માળાપ–પુત્ર વિરહ] (અયાષ્યાકાંડ સર્બ ૬૩, ૬૪)

રાવણના મામા મારીચ, મૃગરૂપે દંડકારણ્યમાં આવે છે. અરણ્યવાસ સેવતાં મહાત્યાગી સતી શિરામણિ સીતા એનું ચામડું મેળવવાને લાેભાય છે. રામને માેકલે છે. લક્ષ્મણને પણ છેવટે માેકલે છે અને પરિણામે લંકામાં રાવણના બીષણ પંજામાં સીતાજીને જવું પડે છે. [પતિ વિરહ સ્વજન–વિરહ] (અરણ્યકાંડ સ૦ ૪૩ થા ૫૪)

કૈકેયાદેવી જેવી સરળ માતા, રાજમાતા થવાની લાલચે ભરમાય છે, અને દશ્ચરથ રાજા પાસે એ વચન માગે છે. પરિણામે વિધવા બને છે. અને પોતાના પુત્રના ઉપાલ બ પામે છે. (અયાધ્યાકાંડ સબ્ ૮ યા ૧૪. સબ્ ૭૩ થા ૭૪.) પરસ્ત્રી—સીતા—ને ભાગવવાની લાલચમાં સપડાઇ જતાં રાવણ પાતે જ ભાગવાઈ જાય છે અયાધ્યાકાંડ સબ્ ૧૧૧.]

વાલી; નાના ભાઈ સુપ્રીવનાં પત્ની પરત્વે આસકત થતાં પ્રાણ ગુમાવી બેઠો. આમ શિકારલાલસા, રૂપલાવણ્યલાલસા અને રાજ્યસત્તાલાલસાનાં પિંજરમાં પડેલા દુઃખને વર્ણુવી એ માર્ગ જનારને રામાયણ લાલળત્તી ધરીને રાકે છે.

રામાયણ એટલે સાંસારિક કર્તા વ્યોમાં સ્વર્ગ બતાવતી સજીવ છળી. દશરથ પાસે વિશ્વામિત્ર ઋષિ જ્યારે રામના માગણી કરે છે, અને પુત્ર સ્તેહ તરફ જ્યારે રાજા ઢળે છે કે તરત જ વશિષ્ઠ ઋષિ એતે ચેતવી દે છે. અને એ ચ્યાદશંપિતા પોતાનું કર્ત વ્ય પાળવા પુત્રને પાઠવે છે. [બાલ. વા.રા.સ. ૨૦૨૧] રામાયણના એ નાયક રામ આદર્શ પુત્ર છે, આદર્શ રાજા છે અને આદર્શ પતિ છે.

'રધુકુલ રીતિ સદા ચલી આઇ, પ્રાણ જાય વરુ બચન ન જાઇ' તનય માતુ પિતુ તાેષણ હારા દુર્લ ભ જનની યહ સંસારા ''ક્રેહાં સુભાવ શપથ રાત મેાંહી સુમુખી માતુદ્ધિત રાખો તાહી." ''શાચિય નૃપતિ જો નીતિન જાના જે હિત પ્રજા પ્રિય પ્રાણુ સામના" (તુ. રા. અયો.) —

સીતાજી, આદર્શ પત્ની અને આદર્શ પુત્રવધૂ છે. પતિની સાથે વનવાટ લેવા માટે તે કરગરે છે ને કહે છે:

> પ્રાણનાથ કરુણાયતન, સું દર સુખદ સુજાન, તુમ બિતુ રઘુકુલ કુમુદ બિધું, સુરપુર નરક સમાન, જીવ બિતું દેઢ નદી બિતુ વારિ, તૈસે હી નાથ પુરુષ બિતુ નારી કંદમૂલ કુલ અમિય અહાર, અવધ સોધશત સરસ પહાર.

"બિનતિ બહુત કરી કા સ્વામી ? કરૂણામય ઉર અંતરયામી." [અયો.] કૌશ્રહ્યાજી સમક્ષ એ સીતાજી કેમ વર્તા હતાં ? એ વિષે રામાયણ કહે છે.

'જાઇ સાસ પદ કમલયુગ, બંદિ ખેડી શિરનાઇ'

(અયા. ૫૯)

અને કૌશલ્યાજીતું વર્તાન પણ કેવું હતું ?—— ''દીન્હ અશીશ સીસ મૃદુખાની, અતિસુકુમાર દેખી અકુલાની.'' (અયેા.)

આવાં આદર્શ સાસુ અને આદર્શ વહુ હાય ત્યાં. रमन्ते तत्रदेवता એ વચન કેમ ખાેડું પડે ? અને તેયી જ સ્ત્રીપૂજા એ રામયુગના પ્રધાન ધ્વનિ હતા.

રામ તેા દંડકારણ્યમાં જાય પરંતુ નવાઢા પત્નીવાળા અપરમાતાના પુત્ર લક્ષ્મણુજી શા સારુ એતે અનુસરે ? અહીં જ ભાતૃસ્તેહની ખૂખી જામે છે અને સુમિત્રાજી એ પુત્રતે વિદાય આપતાં પણ કેવી શિખામણ કહે છે ?

> राम' दशरथ' विद्धि मां विद्धि अनकऽऽत्मआं। अयोध्यामटवी' विद्धि गच्छ तात यथा सुखं॥ (वा. २१. अथे।.)

તાત ! તુમ્હાર માતુ વૈદેહી, પિતા રામ સખભાતિ સનેહી અવધ તહાં જહે રામ નિવાસ, તહાં દિવસ જહે ભાતપ્રકાશ

(તુ. રા. અયા.)

નોંધ : મુનિષ્રી સંત્યાલજી રચિત 'અભિનવ રામાયણ'–નવજીવન પ્રકાશન મંદિર, અમદાવાદયી પ્રગટ થયેલ છે. આનું નામ તે આદશં માતા. અને લક્ષ્મણજીએ એ જ આત્રાને શિર સાટે પાળી છે. ચૌદ ચૌદ વર્ષ લગીના વનવાસમાં લક્ષ્મણજીનું વ્યક્ષચર્ય અજોડ છે. જ્યારે સીતાજીનાં વન્યકૂલનાં આભ્રુષણા ઓળખવાના વખત આવે છે ત્યારે રામને તા કશી જ ખબર નથી. કેવા એ વલ્કલધારી તપસ્વી અને યાગી! અયોષ્યાનાં રામ અને સીતા, અને વનનાં રામ અને સીતા જુદાં જ હતાં. લક્ષ્મણજી પણ કહે છે કે—

> केयूरं नैव जानामि जानामि नैव क'कणं। नूपरं जानामि तस्याः पादाप्गा सेवनात्॥

માતા સીતાના ચરણ સેવનથી એના પગનું આભૂષણ એાળખું છું; બીજા નહિ. અહીં કવિ એ જ બતાવવા માગે છે કે એણે હાથ, મેાં કે બીજાં અંગ જોયાં જ ન હતાં.

અરે રાવણ જેવા રાક્ષસ પણ સીતાતે લલચાવે છે. (અરણ્યકાંડ સ. ૫૫) છતાં બળાત્કારની હદે ગયા જ નથી. એ રાક્ષસની પુત્રવધૂ મુલાચના કેવી પતિભક્ત સ્ત્રી છે? (લંકાકાંડ તુ. ૨)

ભરત અને હતુમાંત જેવા આદર્શ સેવકા પણ રામાયણમાં ત્યામમૂર્તિ છે.

રામાયણ આયી જ ઝળકી ઊઠેચું છે. એમાં નીતિ અને સદાચાર ઉપર કળશ ચહેલા છે. પ્રત્યેક ગૃહસ્થે એ નિસ વાંચવું જ જોઇએ, એની એાથે જીવન ઘડનાર સંસારમાં ખરે જ સ્વર્ગ અનુભવશે.

આ રીતે કરુણરસ રામાયણમાં પ્રધાન હોવા છતાં વિશ્વિષ્ટ નીતિપ્રેરક હોઈને તે હૃદયમાં અને વર્તનમાં રાખવા લાયક છે. એ રાખવાથી ગીતા માતાનું દૂધ પચી શકે છે.

### રામાયભુનાં મુખ્ય પાત્રા

દશરથ : અયાધ્યાના રાજવી.

રામ : દશરથના પુત્ર, લવકુશના પિતા, કૌશલ્યાજી એમનાં માતા થાય.

સીતા : રાજા જનકનાં પુત્રી, રામચંદ્રજીનાં પત્ની.

લક્ષ્મણ: રાજા દશરથના સુમિત્રા નામનાં પત્નીના પુત્ર

હતુમાન: અંજની પુત્ર, આદર્શ સેવક.

રાવષ્યુ : રાક્ષસી શ્વક્તિમાન, પ્રતિ નાયક.

### સહજાન દ સ્વામી જયંતી [ચૈત્ર સુદ નાેમ]

આ રામનવમીતા દિન જેમ અયાષ્યાવાસી રામની જન્મજયંતીતા દિન છે, તેમ એ અયાષ્યા નિક્ટ છપૈયાના વાસી શ્રીજી મહારાજના પણ જન્મદિન છે.

આ માસમાં સ્વામીજીના પ્રાગટવોત્સવિદન આવી જાય છે. પંચાલના ચાલુ પ્રવાસમાં કાઠી કામના જે કંઈ પરિચય થાય છે તથા વાતા સંભળાય છે, તે જોતાં આવી કામમાં અને આવા સ્થળે જેમણે સંસ્કારખીજ વાબ્યાં અને આતાનજન્ય દૂષણોને ઊલેચ્યાં તે પુરુષની સ્મૃતિ તાજી થાય છે. ભારતવર્ષની ધર્મકાયાના સર્જન માટે આવા સેંકડા શ્રીજી મહારાજોની જરૂર છે. એમના જન્મદિન પ્રસંગે સંન્યાસીમાત્ર આવી ભાવના રાખે.

સહજાન દ સ્વામીની જીવનલીલા પણ ગમત્કારામાંથી બહાર કાઢીને નિહાળતાં ઘણી વાર મુશ્કેલ થઇ પડે છે. થોડા વખત પહેલાં શ્રીજી મહારાજના મ દિરે, અમદાવાદ હું ગયેલા અને ભલા એવા સાધુજના મારી આસપાસ વી ટળાઇને એમની ગમત્કાર કથા વર્ણવવા લાગી ગયા. ત્યારે ત્યાં જે કહ્યું હતું એ જ કરીને કહું તાે—

'ચારિત્ય એ જ માટા ચમતકાર છે.'

'ચમત્કારને નમસ્કાર' તે સૂત્ર બીજા કશાને નહીં, પણ ચારિત્રના આ મેટા ચમત્કારને જ લાગુ પડે છે. સહજાનંદ સ્વામીની પ્રતિભા, જેમણે વિશિષ્ટા-દૈત મતનું ત્તાન, વાસુદેવ ભક્ત હહ્વ સંપ્રદાયની ભક્તિ અને સ્કૃરિત તપોમય વૈરાગ્યની ત્રિવેષ્ણીમાં સ્નાન કર્યું હતું. જેમણે કાઠી, કાળી, માચી, ઢેડ, મુસ્લિમ, પારસી આદિ અનેક નાની માટી ક્રોમોને માંસ, દારૂ છોડાવી ન વટલાવું ન વટલાવવું રૂપ સર્વ ધર્મની શુદ્ધ દીક્ષા આપી હતી. જેમણે ગોંડલના દરભાર હઠીભાઇને એક પ્રજાપતિને ત્યાં ગૂણપાટે બેસાડી કું ભારની ઇજ્જત રાજાથી વિશેષ છે, મૂળ પ્રજાપતિ એ છે, એ સિદ્ધ કર્યું હતું, અને જેઓ ધર્મવીર મુક્તાનંદસ્વામીને પણ આકર્ષા શક્યા હતા, તે ઘનશ્યામ હદ્દે સહજાનંદ સ્વામીને એક ધર્મ સુધારકને બદલે, ચમત્કારિક વિશેષણ આપવું એ કેટલી નાનમ દર્શવે છે!

સત્સંગીઓ અવધારે!

આટલું વિચારે તેા સાધુએા દ્વારા લક્ષ્મીતેા કાયાસ્પર્શ ભલે ન થાય, પણ મનસ્પર્શ થાય છે. બ્રાહ્મણ અંતે ઇતરફામના સાધુએા વચ્ચે પંક્તિબેદ ચાય છે, ધનદાતા અને શ્રમદાતા વચ્ચે ભાજનભેદ રખાય છે. ધનપતિ આચાય ની પર પરાંચે ગાદીવટ સચવાય છે તેમ જ પૈસાના વહીવટને લીધે અમલદારી તંત્રની ખુશામત તથા શ્રમજીવીઓના શ્રમના ગેરવાજબી ઉપનાય વગેરે અનિષ્ઠો પાષાય છે, અને માંહામાં જે જગીર અને જમીનના ઝઘડા થાય છે, તે બધાના અંત આવી જશે. અને શ્રીજી મહારાજના આત્મા જ્યાં હશે ત્યાં સાચા અથ માં પ્રસન્ન થશે. શ્રીજી મહારાજના ચુસ્ત પ્રેમીજના અમારી આ નમ્ર વિનંતી અવધારશે તા શ્રીજી મહારાજની લીલા પછી દોઢ સીકાને અંતરે આ સમાજના નવધડતર યુગમાં નવું ધર્મ જોમ લાવવામાં તેઓ ખચિત મદદગાર બનશે. ગુંજાળા, તા. ૧૮–૩–૪૭ (પ્રવાસમાં) (વિ. વા. ৬–૪–૪૭)

### વિધવત્સલ મહાવીર જયંતી [ચૈત્ર સુદ તેરશ ]

મહાવીરને 'સંસ્કૃતિના ઘડવૈયા' કે 'જીવનકલાકાર' જેવું કોઈ વિશેષણ નહિ; પણ 'વિશ્વવત્સલ' વિશેષણ જ એમના જીવનને ન્યાય આપવા માટે અમાને પૂરતું લાગે છે.

તેઓ સાચા શ્રમજીવી હતા માટે શ્રમણ કહેવાય છે; ઐશ્વર્ય અને જ્ઞાનમય હતા માટે ભગવંત કહેવાય છે. અંતરના દુશ્મતાને જીત્યા પછી બીજાને એ પંચે દોરતા હતા માટે તેઓ મહાવીર, જૈન, તીર્થ કર કહેવાય છે; બાકી એમનું મૂળનામ તા વધ માન હતું. સિદ્ધાર્થ ક્ષત્રિયના એ સપૂત હતા અને ત્રિશ્વલા વીરાંગના એમની પ્રસૂતા હતી.

ગણસત્તાક પદ્ધતિવાળાં સુરાજ્યામાં એ ઊછર્યા અને પાષાયા. બિહાર પ્રાંત એમના મુખ્ય પ્રદેશ હતા અને રહ્યો. નાનપણ્યી જ એ બહાદુરી, સ્તેહ અને ઉદારતાના પરિચય પામી ગયા યશાદા નામની કન્યા સાથે એમનાં પુખ્તવયે લગ્ન થયાં અને એક જ પુત્રી થયા પછી એમણે બ્રહ્મચર્યાના રહ લીધા. માબાપના એમણે અહાનિશ સેવાચાકરી કરી હતી. માબાપના અવસાન પછી પણ ભાઇને એમણે આપવા ખાતર તેમણે સાધુવેશ પહેરવામાં ઢીલ કરી; સાધુતાની તૈયારી તા ચાલુ રાખી જ. ત્રીસમે વર્ષે તેઓ દક્ષિત થયા અને 'વસુધેવ કુટું બક' સત્ર સામે રાખીને અનાય કહેવાતા લોકામાં કર્યા અને સાધના આદરી દીધી.

તેઓ ખૂબ ખૂબ મૌત સેવે અને વિચર્યા કરે. તેઓ મસાણમાં પણ રહે અને યક્ષસ્થાનમાં પણ રહે. વનમાં પણ રહે અને વસતીમાં પણ રહે. તેઓ લાંબા લાંબા ઉપવાસા કર્યા પછી અડદના બાકળા પણ ખાય અને બારકૂટ પણ ખાય. એમની પાસે એકાંતમાં અડાલ આસને આત્મચિંતન કરતા હોય ત્યાં કાેઇ કુલટા બદમાગણી પણ કરવા આવે અને કાેઇ પૂજવા પણ આવે. હિંસપશુએા પણ આવે અને ગાયા પણ આવે ને અંગ ચાટવાં કરે. કાેઈ કાનમાં ખીલીએા પણ નાખે અને કાેઇ સેવા શુશ્ર્ષા પણ કરવા મંડી પડે. આવી પ્રલાભન અને સંકટાેની ઝડીમાં તેઓએ મનની સમતા સાધી તથા અહિં સા સંયમ અને તપની ગિવેણીર્પી નગદધર્મ સિદ્ધ કર્યો. ચંડકાેશિક જેવા વિષધર સપંતે એમણે મહાપ્રેમથી વશ કર્યો ત્યારે જ તેઓ વિશ્વવત્સલ બિરુદ પામી શકયા.

મહાવીર જૈનધર્મના ચોવીસમા તીર્થ કર કહેવાય છે. પણ એમતું તીર્થ ઋષલનાથના તીર્થ સાથે જ મળતું આવે છે. ઋષને ગૃહસ્થાશ્રમમાં જગતતે ખેતી, શસ્ત્ર અને લેખનવિદ્યાના કર્મયોગના સંદેશા આપ્યા હતા. મહાવીરે ગૃહસ્થાશ્રમમાં સ્ત્રીપુરુષની સમાનતામાં જ સમાજરાજ્ય તથા પ્રજારાજ્ય એ જ સાચું રાજ્ય એવા પુરુષાર્થ સંદેશ આપ્યા હતા.

સંન્યાસ લીધા ખાદ તેમણે — રાષ્ટ્ર, સમાજ અને વ્યક્તિના પ્રદેશમાં ત્યાગ એ જ સાચા ઉપલાગ છે. અહિં સા અને પ્રેમનું રાજ્ય જ સંપૂર્ણ સાવ લીમત્વ છે. છવવું હાય તા નાના માટા છવજ તુ માત્રને જિવાડતાં શીખા. છવન અને જગતને ઓળખવું એ જ સાચા ધર્મ છે. નિવૃત્તિ માર્ગ અને પ્રવૃત્તિ માર્ગ અને પ્રવૃત્તિ માર્ગ અને પ્રવૃત્તિ માર્ગ અને સાધન છે આત્મકત્યાણ અને વિશ્વકલ્યાણ ખનેના અરસપરસ સંખંધ છે. ખહારનાં વેશ, આશ્વમ કે બીજાં ચિદ્ધ એ તા માત્ર ઓળખાણ પૂરતાં છે. —આવું વર્તન કર્યું અને એ વર્તન દારા તેઓએ કેવળજ્ઞાન એટલે કે સંપૂર્ણ આત્મનાન પ્રાપ્ત કર્યું, એથી જ જૈનધર્મ એ કેવલિ પ્રરૂપિત ધર્મ કહેવાય છે.

તત્ત્વમાં સ્યાદ્વાદ અને આચરજામાં સત્યલક્ષી વિવેકપૂર્જ અહિં સા એ છે જૈનલમ'ને સાર. એવા જૈનલમ' જન્મથી નથી મળતા પણ સાધનાથી સાંપડે છે. જૈન એ વાડા કે કમ'કાંડ નથી પણ કક્ષા છે. એટલે એમાં ધમંક્રાન્તિને વાર વાર અવકાશ છે. સ્ત્રી, પુરુષ, ગૃહસ્થ, સંન્યાસી, બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શ્રદ્ધ, યૂરાપિયન, હિંદી અથવા કહેવાતા મુસ્લિમ કે હિંદુ સૌ અરે! જનાવર સુધ્ધાં જૈનત્વનાં અધિકારી છે. એવું એ છેલ્લા જિનવરે ચોખ્ખે ચોખ્ખું કહ્યું છે.

માટે જ એ મહાવીર વિશ્વવત્સલ વિશેષણને પાત્ર છે. એમના ધર્મશાસનમાં નંદ નામના દેડકાને પણ સ્વર્ગમાં સ્થાન છે અને માણસ પણ અનીતિને લીધે રાક્ષસ જેવા હાય તા તેને પણ નરકમાં સ્થાન છે.

મહાવીરને નામથી ભજનાર એમનાં આ વચનાને વાર વાર વિચારે-સાચી દિષ્ટિયી વિચારે. જીવનવ્યવહારમાં સાચા વિચાર ખેડા પાર ઉતારશે. અથવા છેવટે એના જૈન તરીકેના મિથ્યા ધમ ડેને હાંકી કાઢવામાં તાે એ સફળ થશે જ થશે.

### જૈનાએ લક્ષમાં લેવા જેવું

[૧] શ્વેતાંખર શાસ્ત્રોમાં વાત આવે છે--

દેવાત દા નામે બ્રાહ્મણી માતાની કૂખમાંથી દેવે શ્રીવર્ધ માનના ગર્ભ તું હરણ કર્યું અને ત્રિશ્વલાની કુક્ષીમાં મૂકચું. આના અર્થ એ રીતે ઘટાવવા કે, બ્રાહ્મણીની કુક્ષી એટલે જ્ઞાન અને ત્રિશ્વલાની કુક્ષી એટલે વીરતા. મતલળ કે-વીરતાની પૂર્વે જ્ઞાન હોવું જોઇએ એવું એ રૂપક કહી જાય છે.

- [ર] સર્વા બધું જાણે: એના અર્થ જગતનું તત્ત્વ જાણે જગતની વિગત નહિ. આમ માનીએ તાે જ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, ક્રાળ અને ભાવની ચાવીવાળી વાત ઘટી શકે અને કમ<sup>4</sup>કાંડાે તથા ખાજ્ઞ વ્યવહારામાં સુધારા વધારા કરીને જૈન શાસનને વ્યાપક અને સ્વચ્છ રાખી શકાય.
- [૩] જૈન ભૂગાળ અને ખગાળની વાત સાપેક્ષ છે એટલે આત્મલક્ષ્યમાં સહાયક થાય તે રીતે લેવી. સાપેક્ષ રીતે એ વાતને જોતાં ખાજ્ઞ ભૂગાળ તથા ખગાળનાં નવાં સંશાધનાયી એમાં સુધારાને પૂરેપ્રેરા અવકાશ છે જ.
- [૪] મહાવીરની આસપાસ જે દૈવી ઘટનાએ! જોડાયેલી છે તેમાં મહાવીરતું સાચું નક્કર ચારિત્ય છૂપાઇ ગયું છે તેને ખહાર લાવવું જોઇએ. ચારિત્ર્ય આગળ સમત્કાર તે! માત્ર પડાં આવારૂપ જ છે. અને ગુણપૂજક જૈનધમ'માં 'અતિશય' શબ્દ જ શું 'અતિશયોકિત' નથી સૂચવી દેતા !
- [૫] સવસ્ત્રપણું કે નગ્નપણું, મૂર્તિ કે મુહપત્તી વગેરે માત્ર બાહ્યચિદ્ધો છે. જૈન આચારના આત્માના એની સાથે મુખ્ય સંભ'ધ નથી.
- [६] સર્વા કેવળી એ જમે કે ન જમે, બાલે કે ન બાલે તેવી તથા સ્વર્ગ, નરક કે અવધિજ્ઞાન અને જાતિસ્મરણ જ્ઞાનની વાતા કરતાં ચિત્તની શુદ્ધિ અને સમતાની વાતા પર વધારે ધ્યાન આપવું. કારણ કે, જૈનદૃષ્ટિ પ્રમાણે તે જ ત્રિકાલાબાધિત સત્ય છે. બાકીનું કેટલું ક અનુસંવગમ્ય છે અને કેટલું ક સાપેક્ષ છે. (વિ. વા. ૧-૩-૪૭)

#### મહાવીરદીક્ષા

જૈન આગમા કહે છે કે મહાવીરને પ્રાથમિક આત્મસાક્ષાત્કાર થયા ત્યાર ખાદ પણ એમણે શ્રાવકનાં વ્રતો આચર્યા અને આટલી પૂર્વ ભૂમિકા તૈયાર થયા પછી જ સંન્યાસની દીક્ષા લીધી. દીક્ષા લીધા પહેલાં એમનાં માળાપ (ત્રિશલા સિહાર્ય) પરલાકવાસી થઇ ચૂકવાં હતાં. માટા લાઇ ન દીવર્ધ નની પણ ઇચ્છાના પાતાની સાધના ચાલુ રહેતાં, મેળ બેસાડી તેઓ બીજાં બે વર્ષ ગૃહસ્ય વેશે સાધુ સમા રહ્યા. મહાવીર દીક્ષા પહેલાં ગૃહસ્યાશ્રમી બન્યા હતા. તેમનું મૂળ નામ વર્ષમાન હતું. તેમનાં પત્નીનું નામ યશાદા હતું. યશાદા અને વર્ષમાન વચ્ચે શુદ્ધ પ્રણયની ગાઠડી હતી. તે બન્નેએ એક જ પુત્રીરત્નથી સંતાન—સંતાષ માની લીધા હતા. મન મૂંડયા વિના તન મૂંડવામાં જોખમ છે. ગૃહસ્યાશ્રમ અને સંન્યાસ બન્નેના આત્મા તા સંયમ જ છે. રાજવી તા થાડાવણા ભાગ પર રાજ્ય કરે છે, જ્યારે મહર્ષિ તા વિશ્વના હદય પર સર્વત્ર શાસન કરે છે. આવું આવું મહાવીર દીક્ષાના સ્મરણદિને વિચારી શકાય.

### હુનુમાન જય'તી [ચૈત્ર સુદ પૂનમ]

ઐત્રી પૂર્ણિમાતા દિવસ એ મહાનયાત્રાદિન ગણાય છે. હતુમાન જયંતીતા પણ એ જ દિવસ છે. ખહાદુરી અને શ્વસચર્ય એ ખે બાખતમાં હતુમાનતું ચિત્ર અંજોડ છે અને એ દિષ્ટિએ લોકો એને મહાવીર પણ કહે છે. રાત કે દિવસની પરવા રાખ્યા વગર માત્ર એક રામની સામે જ જોઈ અખ ડિત સેવા આપનાર સક્તોમાં તે અંજોડ આદર્શ રૂપ છે. લક્ષ્મણની મૂચ્છાએ રામને અંકળાવ્યા હતા ત્યારે દુર્ગમ પહાડમાંથી ઔષધિ લાવી આપનાર સેવક એ એક જ હતા. છેવટે સીતાજીએ ઇનામમાં માતીની માળા આપી ત્યારે એ માતીમાંથી પણ જેણે રામનું નામ શોધવા પ્રયત્ન કર્યો અને રામ ન દેખાવાથી એ માળાને ફગાવી દેનાર પણ એ જ પુરુષ હતા.

હનુમાનનું પાત્ર હિંદભરમાં પ્રખ્યાત છે. શ્વનિવાર એ હનુમાન માટેતા ચ્માગવા દિવસ છે. તે દિવસે લાેકા તેલ લાવાને હનુમાનની મૂર્તિ પર ચડાવે છે.

હતુમાન નૈષ્ઠિક વ્યક્ષચારી હતા, ભક્ત હતા. એમના પ્રતીક્રમાંથી જનતા સિન્નસિન્ન રીતે સેંકડાે વર્ષોથી પ્રેરણા ઝીલે છે.

ભક્તિ માથું માગે છે. એટલે કે વીરતાભર્યા ત્યાગ માગે છે. રાવણે એ ત્યાગ બતાવ્યા અને એ શિવભક્ત બન્યા. પરંતુ શુદ્ધ ભક્તિ ત્યાગ ઉપસંત સંયમ અને મૂંગી કાર્ય શક્તિ પણ માગે છે. હનુમાનમાં એ સર્વ ગુણા હતા એટલે જ તેઓ શ્રીરામના એકનિષ્ઠ ભક્ત તરીકે મહામૃક્ષું સ્થાન મેળવી ગયા.

હતુમાન જયંતીના પર્વાદને વીરતાભર્યા ત્યાગ ઉપરાંત સંયમ અને મૂંગી કાર્યશ્વક્તિ કેળવી રામના આદર્શીને માર્ગે પ્રગતિ કરવાની આપણે સૌ હિંદીએ! પ્રેરણા ઝીલીએ. રામ એટલે સહ્ય અને સીતા એટલે અહિંસા એવા લાવ લેવાથા સત્ય અને અહિંસાની લક્તિમાં સંપૃર્ણું નિસ્પૃહતા, એકનિષ્ઠતા, વીરતા અને શ્રદ્ધચર્ય એ ચારે ગુણ જરૂરી છે તેવું તે પુરુષની જયંતીને દિને હિંદવાસીએ યાદ રાખવું જોઈએ. તો જ 'રામલક્ષ્મણ જાનકી જય બાલા હનુમાનકા' સિદ્ધ થઈ શકે. વિરમગામ, તા. ૧૦–૪–૪૭

#### આય'બિલની એાળી

ચૈત્ર અને આસો એમ વર્ષમાં બે માસ ઓળીના આવે છે. જૈનાના શ્વે. મૂર્તિ પૂજક સંપ્રદાયમાં આ બે માસમાં ઓળીતા ખાસ મહિમા છે. છેલ્લાં વર્ષોથી સ્થાનકવાસી સમાજે પણ એ અપનાવેલ છે. તે બન્ને માસોમાં નવ દિવસો લગી આયંબિલા કરવામાં આવે છે. તે તે માસના નામથા માંડીને પૂર્ણિમા લગી આ વત થાય છે.

આય ભિલ એટલે સ્વાદ જીતવાના પ્રયાગ, અસથી માંડીને ઘી સુધીના ફાઈપણ દૂધજન્ય પદાર્થો છોડવાના હોય છે. તેલ, ઘી, સાકર, ગાળ વ. પણ તજવાનાં હોય છે. કાેઇપણ જાતના મેવા, ફળ કે મુખવાસ પંણ તે વતમાં લઇ શકાતાં નથી. મીઠું મરચું પણ છોડવાનું હાય છે. માત્ર અનાજ કાચું કે રાંધેલું લઇ શકાય છે. જેના શકેલું, ભાફેલું કે રાંધેલું જ લે છે. જોકે હવે મીઠાને સ્થાને સૈંધવ અને મરચાંને સ્થાને મરી લેવાના ચાલ થઇ ગયા છે.

વિધિપુર:સરતું આ વૃત શારીરિક આરોગ્ય માટે ભારે મહત્ત્વ ધરાવી શકે. છે. શરીર એ જો ધર્મ સાધત છે તો એના આરોગ્યની કિંમત આષ્યાત્મિક દૃષ્ટિએ પણ એાઇ તો નથી જ. માત્ર એક જ વખત નીરસ સાદું ભોજન એકીસાથે નવ નવ દિવસ લગી લેવું એ આદરપાત્ર પ્રયોગ છે. આ રીતે સ્વાદ-વિજય બ્રહ્મચર્યમાં કેટલા અગત્યના ભાગ ભજવે છે તે જૈન આગમામાં સેંકડા વર્ષ પહેલાં વિચારાયું હતું. મહાત્માજીએ પાતાનાં વ્રતામાં એને સ્થાન આપ્યું હતું. આ રીતે સ્વાદવિજયના આ પ્રયોગ સીધા અને આડકતરી રીતે આષ્યાત્મિક સાધનામાં ઉપયોગી છે. છેઢલે છેઢલે અનેક ચીજો અને સ્વાદવર્ધનના પ્રયત્ન એ વ્રતમાં પણ થતા જય છે, તે સુધારા માગી લે છે. અને આ અઢાર દિવસતું ખયત થી, રસાળ અને બીજો ખારાક જેમને નથી મળતા એને અપાય તા આ વ્રત વર્તમાન યુગને લગતા વિધેયાત્મક બાજુ પણ પૂરી કરી શકે.

| અક્ષય તૃતીયા : વરસીતપ                               | પારણાં   |
|-----------------------------------------------------|----------|
| <b>યુદ્ધ</b> પૃષ્ણિ'મા : વિ <sup>શ્</sup> વશરેષ્ટ્ય | બુદ્ધદેવ |



# વૈશાખ માસ

### ્ર અક્ષય હતીયા [ વૈશાખ સુદ ત્રીજ ] વરસીતપ પારણાં

અક્ષય તૃતીયાના તહેવાર વૈદિક સંપ્રદાયોમાં કૃતયુગના આદિદિન તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. જયારે જૈન સંપ્રદાયમાં એ દિન વરસીતપના પારણા તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. જૈન આમ્નાય અનુસાર કહેવાય છે કે આદિ તીર્થ કર ઋષભદેવજીએ સતત વર્ષ પર્ય ત ઉપવાસો કર્યા હતા અને આ દિવસે તેમના પીત્રે ઇસુરસથી પારણું કરાવ્યું હતું. હમણાં જૈન સંપ્રદાયમાં અને ખાસ કરીને જૈન સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં વર્ષ સુધી એકાંતર (એક દિવસ પારણું એક દિવસ ઉપવાસ) એ રીતે વત ધારણ કરીને છેલ્લું પારણું વૈશાખ સુદ ત્રીજને દિવસે કરવાની પ્રથા ચાલે છે. કાઈ વળી (એ દિવસ ઉપવાસ અને એક પારણું એમ) એ રીતે પણ વર્ષી તપ કરે છે.

શારીરિક તપ માટે વૈદિક અને બૌઢ બન્તે ધર્મસંપ્રદાયો કરતાં કહેવાતા જૈના ખૂબ કડક છે એવી જનસામાન્ય માન્યતા છે. જૈનસ્ત્રામાં શારીરિક તપ તરફ ઝાંક અપાયા છે એ સાચું; પરંતુ એનું સ્થાન જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર પછીનું છે. જયાં લગી થાડા અંશે પણ રાગદ્ભેષાદિ દૂર ન થયાં હાય અથવા તા દ્વાર કરવાની દિષ્ટ પણ ન હાય; ત્યાંલગી શારીરિક તપથી વ્યક્તિને કે સમાજતે કાઇ માટા લાભ થતા હાય, એમ મને જણાતું નથી; ઊલડું ખાટા આત્મ-સંતાષ અને આરાગ્યહાનિ પણ પહોંચવાના સંભવ છે; એટલે આ પ્રથામાં આટલા સુધારા થવાની જરૂર છે કે જેને એ વ્રત કરવું હાય તે, તે સંપ્રદાયાના સ્થાચા અત્રણીઓની આ વ્રત કરતાં પહેલાં સંમતિ લેવાની વૃત્તિ રાખે.

### બુદ્ધપૃિ®્મા ★ વિશ્વશરેહ્ય બુદ્ધ દેવ

''જયાં લગી જગતમાં એક પણ પ્રાણી દુ:ખી છે ત્યાં લગી મને નિર્વાણનું પરમસુખ પણ ખપતું નથી." આવાં વચના અંતરથી ઉચ્ચારનારને ખાે જવાની કાેેે લા પાડે ? એટલે ''અુદ્ધં શરણું ગચ્છામિ" એ માત્ર બોદ્ધોના ઉચ્ચાર નહિ પણ જીવમાત્રના ઉચ્ચાર છે એમ માનીને જ સુદ્ધ દેવને વિશ્વશરેણ્યનું વિશ્વશ્લો મેં મૂક્યું છે.

માયાવતી માતા અને શુદ્ધોદન પિતાના એ સુકુમાર પુત્રનું મૂળનામ સિદ્ધાર્થ હતું. શાકયનીતિના ક્ષત્રિયોના પુત્ર હાઈ તેઓ શાકયસિંહ નામે પણ ઓળખાય છે. જનેતાએ તા જન્મ પછી સાતમે જ દહાડે કાયમી વિદાય લીધી હતી પણ એમની અપરમાતા મહાપ્રજાપતિ ગૌતમી અને સ્તેહાળ પિતાએ એનાં લાડકાડ અને સુખએનમાં મણા આવવા દીધી નહાતી. હિમાલયની તળેડી પાસે ઊમેલી એ કપીલવસ્તુ નગરીના રાજકુમારની જુવાની યશાધરા નામે લાવણ્યવતી સ્ત્રી સાથે વીત્યે જતી હતી. એક સુખીસ સારની દષ્ટિએ કાઇ જ ખામી સિદ્ધાર્થને નહાતી, પણ એને પોતાના જીવનમાં ક્યાંક ઊણપ જ ઊણપ છે, એમ લાગ્યા કરતું.

છન્ન નામના સારથિ જોડે ઉદ્યાનક્રીડા કરવા જતાં વૃદ્ધ, રાગી અને મૃતક એ ત્રણ દશ્ય એમણે જોયાં અને એ મંચનમાં પડવા.

"શું જન્મ સાથે રાગ, જરા અને મૃત્યુ એવી એવી સ્થિતિઓ જોડાયેલી જ છે તો આ મનુષ્યશ્રીરનો અંતિમ હેતુ શા ?" કૈંક દિવસોના સાચા વિચારતે અંતે એમનામાં ઉદાસીનતા જાગી. એ કશા જ નિષ્ફુંય કર્યા વિના એક રાત્રિએ યશોધરા, નવ પ્રસત પુત્ર રાહુલ, માતાપિતા અને માયાળુ મિત્રાને છોડી કાઈને મૃત્યા વિના ગયા તે ગયા જ. નાના કુંદું ખરૂપી ઝરણીને છોડી વસુધારૂપી કુંદું ખના મહાસાગરમાં મળવાનું તેમણે મહાલિનિષ્ક્રમણ કર્યું. હજારાનો અન્નદાતા આજે ચાંડાલથી માંડીને ધ્રાહ્મણ સુધીના કહેવાતા દાતાઓનો લિક્ષુક બન્યો.

આલારકાલામ અને ઉદ્દક એ બે ઋષિએ પાસે શાકયસિંહે શિષ્યભાવે ત્રાન લીધું પણ છેવટે એ ત્રાનને જાતે અનુભવવા પાતે જ પાતાના ગુરુ અન્યા, બાહ્ય તપસ્યાની ધૂનમાં ને ધૂનમાં એ તપસ્વીએ હદ વટાતી દીધી. એનાં પીઠ અને પેટ ચાંદીને એક થયેલાં દેખાયાં. ચાલવાની પણ શક્તિ એણે ગુમાવી.

એક્કા એ સિદ્ધાર્થ અતિવિલાસને માર્ગ હતા, આજે એ તપસ્વી સિદ્ધાર્થ અતિત્યાગને માર્ગ હતા. રૂપકમાં એમ કહેવાય છે કે ''રસ્તે ચાલતી વારાંગનાઓ પોતાના વાલકારાતે સંભાધતાં કહે છે: વીણાના તારતે ન અતિ હીલા કરશા કે ન અતિ તાણુશા. માક્કસર રાખશા તાે જ નૃત્યગીત સાથે સંવાદન થશે" આ વાકયતે પાતાના વિષે આ તપસ્વીએ પકડી લીધું અને મધ્યમમાર્ગ સ્વીકારી છેવટે તેઓ બાેધિસત્ત્વને પામ્યા.

યુદ્ધદેવે જે ઉપદેશ કર્યો તેતે ચાર આર્યાસત્યામાં સમાવી શકાય. તેનાં નામ આ છે: દુ:ખ, સમુદય, નિરાધ અને માર્ગ દુ:ખનું મૂળ તૃષ્ણા છે અને એનો નિરાધ થાય તે નિર્વાણ છે. નિર્વાણતા માર્ગ એ જ માર્ગ નામનું આય સત્ય. માર્ગ નામના આર્ય સત્યના આઠ અંતભે દાે હોવાયી તેને અષ્ટાંગિક માર્ગ પણ કહેવાય છે.

સુદ્ધ અને મહાવીર બન્ને શ્રમણ સંસ્કૃતિના સૂત્રધારા હતા. સમકાલીન હતા. તે વખતના વૈદિક ધર્મ નાં વિકૃત અંગા સામેના સમાન ક્રાન્તિકારા હતા. જિન, અહે તે વગેરે કેટલાંક વિશેષણા પણ એમને સમાન લાગુ પડતાં હતાં સંઘ અને શિષ્યોની પ્રણાલી; કેટલાંક નિયમા અને વિહારસ્થળા એ બન્નેનાં પાતપાતાની એક વિલક્ષણ વિશેષતા હતી જ. મહાવીરે વિશ્વયા નિલે પ રહી વાત્સલ્યના બાધ કરી સ્વ—અનુયાયાઓ સામે વિશ્વાત્મવાદ પ્રવર્તાવ્યા અને સુદ્ધ-દેવે લોકસંત્રહ સાધવાના બાધ કરી વિશ્વકારુણ્યવાદ પ્રવર્તાવ્યા. આજે તો એ બન્ને મહાપુરુષાના કહેવાતા અનુયાયાઓ પાતાનું માર્ગ સંશાધન માગે જ છે— \* (વિ. વા. ૧૬–૫–૧૯૪૭)



ા ખુદ્ધ શરણ ગચ્છામિ ા

<sup>\*</sup> ખુદ્ધલીલા સારસંગ્રહ તથા 'અુદ્ધ–મહાવીર'માંથી વિગતા લીધી છે.

- 📋 વઠસાવિત્રી
- 🦳 જેઠ સુદ પૂ**ર્ણિ**મા



### જેઠ માસ

### વઠસાવિત્રી વ્રત [જેઠ સુદ પૂર્ણિમા]

સાવિગી એટલે સ્ત્રીસાધનાની પરાકાષ્ઠા. સતી સાવિગીના નામથી કાેણુ અજાણ હશે ? ધોમ ધોમ ધગધગતી ધરતીવેળાએ 'વટસાવિગી વત'ના ઉત્સવ આવે છે અને સાવિગીનું શીળું હીમ જેવું ચરિત આપણા સર્વતાપને શમાવી દે છે. વડની સ્મૃતિ એની સાથે જોડી દેવાનાં ઘણાં કારણો હોઇ શકે:

- (૧) વડ એવું વિશાળ અને ધટાદાર વૃક્ષ છે કે જ્યાં ઉનાળાની ૠતુમાં ત્રાપ સહેજે ન લાગે.
- (૨) વડવૃક્ષ ચિરં છવ પણ છે. એટલે સાવિગીએ પોતાના પતિને ચિરં-છવીપ**શ**ં અપાવેલું તેનું સ્મરણ પણ તાજું થાય.
- (૩) ગીતાના અશ્વત્ય વૃક્ષનો અર્થ પણ વડ થઈ શ્વકે એટલે જેનાં ઉપે ચેથી મૂળિયાં નીચે જાય એવા સંસારતું વડની વડવાઇએને લીધે સાચું સ્વરૂપ પણ સમજ્યય. સાવિગીએ પણ આવા સંસારતું રહસ્ય મેળવી લીધું હતું. તેથી જ તે પતિની ખાતર મરવા ખુશીથી તૈયાર થઇ શકો હતી.

આપણે ત્યાંનાં પર્વો કે તહેવારા ખાઇપીતે ઉત્મત્ત થઈ ગાનતાનના જલસા ઉડાવવા નથી, પણ પર્વ'ના કેન્દ્રમાં ભૂતકાળના આપણા પૂર્વ'જેતા આદક્ષ આપણા જીવનમાં ઉતારવાની પ્રેરણા ભારે છે. કાકા કાલેલકરે 'તહેવારા' સાથે 'જીવતા' વિશેષણ બ'ધ બેસતું જ આપ્યું છે.

કાેે બાંચો સાથી પણ આપણે ત્યાં આ-જીવનને ઉત્નત્ત અને કાય'ક્ષમ રાખનારી આપણાં ધર્મ શાસ્ત્રોમાં ઘણી વાતા છે. તેમાં આવતા આદર્શ માત્ર એકતરકી જ નથી. સાવિત્રી એવા ખજાનામાંનું જ એક ઉત્તમ રતન છે. સાવિત્રીનાં માળાપે ખૂબ કેળવણી આપી અને સાવિત્રીએ તેને જીવનમાં વણી માખાપનાં કાળજાં ઠાર્યો. પોતાની મેળે વર શાધવાની એ પુત્રીતે પિતાએ પરવાનગી આપી અને દામત્સેન પિતાના પુત્ર સત્યવાન જેવા વરતે એશે પસંદ કર્યો; છતાં પાતાના માખાપની મહાર છાપ ન મળે ત્યાં લગી સત્યવાનને કેમ કહેવાય કે. ''તતે હું મનથી વરી ચૂકા છું." એટલે માતાપિતાની મહાેર છાપ માટે પાછી ઘેર આવી. ઘરમાં નારદજીતે જોયા અને નમી પડી. નારદજી યાગાનુયાગે જ અહીં આવી પહોંચ્યા હતા. નારદજીએ વિગતા જાણી લીધા પછી કહ્યું, "દીકરીં! ખરે જ તેં ગુણ અને શીલ બન્નેમાં તારા સમાન જ પતિ શાધી કાઢયા છે. જવાન સ્ત્રી જાતે આવા પતિ ત્યારે જ શાધી શકે કે જ્યારે રૂપ કે ખાલ ભાલકામાં તેનું મન ચંચળ અને વિકારી ન ખનવા પામે. ખેટા! અધ અને રાજ્યલકનીથી રહિત એવા પિતાના એકના એક પુત્રની પસંદગી કરી તે ઉકરડામાંથી રતન ખાળવા જેવું કામ કર્યું છે. પ...ણ વાંધા એક છે અને તે માટા છે. તેની આવરદા હવે માત્ર એક જ વરસની વાકી છે," સાવિત્રીનાં માત્યાપ તા આ વાતથી હઘાઇ જ ગયાં. નારદજીના માં પર પણ દુઃખદ ભાવા સ્પષ્ટ વંચાતા હતા. સાવિત્રીએ સૌતે ધીરજ આપતાં કશું, ''મુરબ્બીએા! માત એ તા અનિવાય દશા છે. વહેલાં માડા સીતે જવાનું છે. સત્યવાનના ગુણશીલ સાથે મન જોડાયું છે; એ જો ભરાખર છે, તો હશે હું મારા મનની સાથે આપની સંમૃતિ મેળવી તન અને સાધન પણ જોડી દર્છશ." દઢ સંકલ્પ શં ન કરે ? સાવિત્રી પરણી ચૂકી. સત્યવાન અને સાવિત્રી શરીરે મે હતાં પણ મનની એકાગ્રતાએ એક હતાં. સાવિત્રી જો શયનમાં રંભા, બાજનમાં માતા, કાર્યમાં મંત્રી અને કરણમાં દાસી તાે સત્યવાન પણ શયનમાં ઇંદ્ર, ભાજનમાં પુત્ર, કાર્યમાં સખા અને સેવામાં ચાકર હતા. દંપતીમાં એકતા તા ત્યારે જ પ્રગટે કે જયારે આવી રીતે પરસ્પર એકબીજાનું પાતાપણું બરાબર હાય રાવણને સીતા પણ ન મળી શકે અને રામને શૂર્પાણખા આકર્ષી પણ ન શકે.

સત્યવાનના જીવ લેવા યમ આવ્યા પણ સાવિત્રીએ જવાળ આપ્યા, ''લેવા આવ્યા છા તા બન્તેને લઈ જાએા.'' શું આ પ્રેમલાપ્રેમલીની લુખ્ખી વાતા હતી ? ના, એ તા પ્રણયા પ્રસુમાં પ્રસન્ન થયેલી પ્રિયાના ઊંડા અંતરનાદ હતા. કહેવાય છે કે યમરાજ સતીની અજોડ ભક્તિથી ખુશ ખુશ થાય છે અને

સત્યવાનને સજીવનપણું અને લાંભુ આયુષ્ય તાે આપ્યું જ, બલ્કે સાથે સાથે સત્યવાનના પિતાને ચક્ષુ તથા રાજલક્ષ્મી પણ પાછાં અપાવ્યાં. સાવિત્રીને પ્રતાપે એ આપ્યું કુઢું બ સ્તેહ, સંપત્તિ અને શાન્તિ સાથે આત્મજ્ઞાન પણ પામ્યું.

ધન્ય છે એ સાવિત્રીતે ! ધન્ય છે એ સાવિત્રીતે ઘડનાંરાં માળાપને ! ધન્ય છે એ સાવિત્રી જેવી સતીને ખેંચનાર સત્યવાન પતિને ! અને ધન્યાતિ ધન્ય છે એ દંપતીની કદર પ્યૂઝનાર શુમત્સેન રાજવીને!

સાવિત્રીના કિસ્સામાંથી કન્યા કેળવણી, વરતી પસંદગીમાં કન્યાની સ્વતંત્રતા, સ્વતંત્રતા મળવા છતાં એના સદુપયાગ, પતિપત્નીના આત્મપ્રણય, સાસુસસરા પ્રત્યે વહુની કરજ, વહુ પ્રત્યે સાસુસસરાનું વાત્સલ્ય એવાં અનેક તત્ત્વા સાંપડે છે. વટ સાવિત્રી વતને દિવસે જો આવા સાર લેવાય તા એક એક ગૃહસ્થાશ્રમી દેવ ખની જાય અને સંસારમાં સ્વર્ગ ઊતરે!

સતી સાવિત્રીનું પવિત્ર નામ નારી જગતમાં જાણીતું છે અને સતત જાણીતું રહે એમાં જ હિંદી નારી અને હિંદની શાભા છે. વટસાવિત્રીવતના દિવસ એ યાદીને તાજી કરાવે છે.

પવિત્રતા, બ્રહ્મચર્ય', પતિ-પત્ની વચ્ચેના અખંડ પ્રેમ આ બધાં તત્ત્વા મત્ય'લોકમાં રહેલા નાશવાત શરીરમાં પણ અવિનાશી અમરપણાનું ભાન જગવી શકે છે, એ આદર્શ દુનિયાના માનવીજગત માટે કૈટલો ભવ્ય અને પ્રેરક છે!

સતી સાવિત્રીએ યમને પણ નમાવ્યા છે, કાળની ગતિને સુવળાંક આપ્યા છે. ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેલી એક અબળા આવું પ્રબળ કાર્ય કરી શકે છે.

ભગીરથને વખાણવા કે સાવિત્રીને ?

એક પવિત્ર ગંગાતે સ્વર્ગથી ઉતારી મત્ય લોકની ભૂમિતે રસાળ અને નિમ'ળ ખનાવે છે. એક હૃદયના એકાત્ર ખળથી મત્ય લોકના શુષ્ક દિલમાં રસ અને પાવિત્ર્ય સિંચે છે.

અન્ન વિના પ્રજાના પ્રાણેના ટકાવ નથી તે શીલ અને સદાચાર વિના પ્રજાના આત્માના ઉદ્ધાર નથી.

યુગયુગ જીવા એ બન્ને શ્વક્તિએ৷ !



| 口 | હાલારી વર્ષ        |
|---|--------------------|
| 口 | જગન્નાથની રથયાત્રા |
| 口 | ગુરુપૂ ર્ણિ'મા     |
| 口 | ગૌરી વ્રત          |
| 口 | ચાતુર્માસ          |
| 口 | દિવાસ <u>ા</u>     |



### અષા ડ માસ

#### હાલારી વર્ષ

આપણે ત્યાં શાલિવાહન શક અને વિક્રમ સંવત બન્ને જાણીતી સન છે. ઇસ્વી સંવત તાે બ્રિટન અમલ દરમ્યાન જ વધુ પ્રચલિત થયેલ છે. હાલાર વિભાગમાં વર્ષની શરૂઆત અષાઢ માસથી કરવામાં આવે છે અને એને હાલારી સંવત કહેવામાં આવે છે.

હાલારી સંવત ખેડૂતાને ગમે તેવું વર્ષ છે. વાવણાં થાય અને વર્ષ ખેસે એવા વર્ષારંભ ખેડૂતાને મીઠે લાગે છે. ચામાસાની પણ શરૂઆત અને વર્ષની પણ શરૂઆત. એ બન્નેના સુમેળ કેવા સુંદર લાગે છે!

બીજા બધા દેશા કરતાં હિંદ તા વિશેષે ખેતીપ્રધાન દેશ રહ્યો એટલે ખેડૂતનું નવું વર્ષ એ જ હિંદનું નવલું વર્ષ. એ વધારે બંધમેસતું પણ છે. આ દેશમાં ખેતી જેટલી સમૃદ્ધ તેટલા જ આપણે સો સમૃદ્ધ ખેડૂત જેટલા રિસક તેટલા જ આપણે સો રસિક, એવી સ્થિત છે. આ દેશમે હાલારી વર્ષની યોજના ઉત્તમ છે. જો કે આપણે ત્યાં વિક્રમ વર્ષ અને તેને આગલે દિવસે આવતી દિવાળીના મહિમા એટલા બધા વ્યાપક થયા છે કે કાર્તિક માસની જેમ અષાઢ માસ આપણને ગાંઠે તેમ નથી, છતાં વ્યાપારી ચાપડા કે મકાનની સાક્સફી કરતાં ખેતી જો આપણે મન મુખ્ય હાય તા ખરું વર્ષ તા અષાઢથા જ શરૂ થયું કહેવાય. જે વર્ષ વરસાદના સુકાળ તે આપું વર્ષ આપણે માટે સફળ. જે વર્ષ વરસાદમાં ઉત્સપ એ આપણે મન ઉત્સપવાળું વર્ષ.

### જગન્નાથની રથયાત્રા [અષાડ સુદ **બી**જ]

અમદાવાદની જગન્નાથની જગ્યા જિલ્લાભરમાં જાણીતી છે. દર વર્ષે અષાઢી બીજને રાજ જગન્નાથનો વરધાડા નીકળે છે. અમદાવાદમાં એ આખા દિવસ કરે છે. સૌતે જગન્નાથ પર પ્યાર છે. તેમાંય પછાત ગણાતી જનતાતે તેા ખાસ, કારણ, ત્યાં હંમેશાં સદાવ્રત ચાલુ હોય છે. ભૂખ્યાંતે ભાજન ત્યાં મળવાનું જ.

જો કે આજે દુનિયાની અને હિંદની પરિસ્થિતિ બદલાઇ ગઇ છે; એટલે હવે જૂની ચાલી આવતી પ્રણાલિકામાં ફેરફાર થવાની જરૂર છે. જગનનાથજીની જગ્યાના મહેતજ અને ટ્રસ્ટીઓ આ જાતના બોજનને બદલે શ્રમ કરવાથી રાેટી મળે તે રીતે ગૃહઉદ્યોગા, ગ્રામાદ્યોગા તથા શિક્ષણસંસ્કારની પાછળ જો પાેતાની જગ્યાના દાનપ્રવાહને મુખ્યપણે વાળ તા ઘણું જ ઉત્તમ. અલબત્ત, ત્યાં ગાપાલનની વ્યવસ્થા છે, ઓષધાલય અને વિદ્યાલયની યાેજના થવાની છે, એમ મને માહિતી મળી હતી, પણ હવે તાે કાેઇક અપવાદ સિવાય વિના વળતરે ખાવાનું ખંધ થાય એ જ ઇષ્ટ છે; નહિ તાે લિખારુવૃત્તિ અને આળસ જ પાેષાય છે. એવી ખાેટી ટેવાને જગનનાથજીની જગ્યા દારા ટેકા ન જ મળવાં જોઇએ.

અમદાવાદમાં જગન્નાજીની રઘયાત્રાના મહિમા ખૂબ છે. આ વખતના ચર્ચાપત્રામાં વરઘાડા વખતે બીડી અને સબ્યતા વિષે થાડી ચર્ચા છાપાંમાં આવી છે. મેં અમદાવાદના નિવાસ દરમ્યાન આ મંદિરની મુલાકાત લીધી હતી. ગાયોની સેવા અને ભૂખ્યાને ભોજન એ બેવાતા તો મને ગમી જ છે. પરંતુ એ સેવાએ મુગાનુલક્ષી ખાસ સંશોધન માગે છે અને ત્યાં વસતા કે આગંતુક સાધુ બાવાજીઓના ચાલુ વર્તાવમાં (અંતરંગ રીતે ન કહી શકું પણ) બાહ્ય રીતે ખૂબ સુધારા માગે છે. આ માટે થાડીક સ્ચના કર્ં છું.

- (૧) ગંજીફા કે ચાેપાટ સાધુએન ન રમે.
- (૨) ખીડી, ગાંજો વગેરે કેફી ચીજો ન પીએ.
- (૩) ભાષામાં ખૂબ સંયમ જાળવે.
- (४) न डेाઈने उरावे, न डेार्ड अन्यायधा उरे.

મતલભ કે જગન્નાથજીના મહિમાને દીપાવવા તરફ ભાવાજીએ। મહંતજી તથા લાગતાવળગતા સૌ ધ્યાન આપે.

### ગુરુપૂર્ણિ મા

### મહિમા : ગુરુતત્ત્વના કે ગુરુતનના ?

'ગાવિંદ કરતાંય ગુરુ મહાન છે માટે ગુરુ અને ગાવિંદ બન્ને સાથે ઊભા હોય તા પહેલું નમન ગુરુને કરવું, ગાવિંદને નહીં. મતલબ ભગવાન કરતાં ગુરુ માટા છે અને તે એટલા સારુ માટા છે કે 'ગુરુના માર્ગદર્શનથી જ ભગવાન પ્રાપ્ત થઇ શકે છે.' 'આપણા સંતા અને ભક્તોએ એ પણ ગાયું છે. 'નગુરાનો સંગ ન કરવા.' આ બધું સ્પષ્ટ બતાવી આપે છે કે ગુરુનો મહિમા આ દેશમાં પાર વગરનો છે, અને જેને ગુરુ છે નહીં, તેનો તા કાઇ વિશ્વાસ પણ ન કરે અને તેનું સમાજમાં ગૌરવ કે માન પણ નહીં.

કારણ કે આખીયે ભારતીય સંસ્કૃતિ ધર્મ તત્ત્વ ઉપર ઊભી છે. અને ધર્મનો વ્યક્તિગત રખેવાળ તે৷ એકમાત્ર ગુરુ છે. આથી જ ઉપનિષદોમાં ચર્ચાઓ ગુરુશિષ્ય ઉપર પ્રાય: આવતી હોય છે. મંત્રોચ્ચારમાં પણ 'સહનાવવતુ સહની ભુનકતુ એવા મંત્રો ગુરુશિષ્ય વચ્ચેની આત્મીયતા ખતાવવા આવ્યા કરે છે.

પણ ગુરૂ કોતે માનવા ? એ સવાલ ઊઠશે. એક કાળે બ્રાહ્મણોના હાથમાં જ સમાજનું ગુરપદ હતું. પણ વ્યાક્ષણો માટે ભાગે ગૃહસ્થાશ્રમી તથા વાન પ્રસ્થાશ્રમી હોઇ જ્યાં લગી સંત્યાસ પામેલા વાલ્મીકિ જેવાનું — તેઓ જંગલમાં રહેવા છતાં-સમાજ પર આધ્યાત્મિક પ્રભુત્વ હતું. ત્યાં લગી તા જાણે વ્યાક્ષણો ત્યાગતપમાં આગળ રહ્યા અને તેઓએ ધર્મ અને સમાજના નાનામાં નાના માણસને ન્યાય મળે તે જાતની વિશિષ્ટ ન્યાયરક્ષા કર્યા કરી. ક્ષત્રિયોના હાથમાં सत्ता હોવાથી તેના દ્વારા ક્રાઇને અન્યાય ન થઇ જાય અથવા તેમનાથીયે વિશિષ્ટ અતે સાચા ન્યાય મળે, ક્ષત્રિયા પાતે સાચા ન્યાયમાં ગક્લત ન કરે તેમ જ ક્ષત્રિયા જાતે પણ વિલાસ વૈકાય અને સત્તામદમાં નીચે ન પડી જાય. તેનીયે ચોકી રાખ્યા કરી. પણ સંન્યાસી વર્ગનાં પ્રભૂત્વ સમાજમાંથી દૂર જંગલમાં રહેવાને કારણે નીકળી ગયું એટલે વ્યાહ્મણો પણ કાં તા સત્તા લાલસાને માર્ગ વળ્યા અતે કાં તા ક્ષત્રિય રાજાઓ સાથે સાંઠગાંઠ કરી વૈભવ વિલાસમાં લલચાયા. અતે બ્રાહ્મણોતું સાચું વર્યાસ નીચે પડી ગયું. યુગપુરૂષ શ્રીકૃષ્ણનો કાળ આવેા લાગે છે. તેથી તા મહાભારતનું યુદ્ધ થયું અને બ્રાહ્મણા કાં તા સાવ નમાલા પુરવાર થયા. દ્રીપદીની લાજ સમાજ સામે દુ:શાસને લેવાની નફટાઇ કરી. આ કરતાં આનો કડવા નમનો ખીજને કયા હાય?

સદ્ભાગ્યે લ. મહાવીર અને લ. સુદ્ધ આવ્યા અને તેમણે ખે વાતા વધુ સિદ્ધ કરી આપી: (૧) સત્તા કરતાં સત્ય માેટું છે અને (૨) આખા સમાજને અહિં સામાં આગળ વધારવામાં સંસ્થાનું મહત્ત્વ સરાસર વ્યક્તિ કરતાં ઘણું માેટું છે. આને લીધે ધર્મે સામુદાયિક રૂપ પકડ્યું અને બાહ્મણ પાસેથી ગુરુપદ નીકળીને શ્રમણવર્ગાના હાથમાં આવ્યું. શ્રમણવર્ગ પરિવાજકપણે ગુરુ સહેજે બની ગયો.

### 'શાંતિ પમાઉ તેને સંત કહીએ'

સાચા ગુરુતું આ લક્ષણ છે. અથવા ગુરુ એટલે શિષ્યના શિષ્ય એટલે ગુરુના શિષ્યના પણ શિષ્ય. અર્થાત્ ગુરુ પણ નમ્ર હોવા જોઇએ શિષ્ય તા નમ્ર સહેજે હોય જ.

ગુરુ અને શિષ્ય ખંને ધ્યેયલક્ષી હોય તા સારું નહીં તા-

### ગુરુ લાભી શિષ્ય લાલચુ, દાનાં ખેલે દાવ; ડૂબે બિચારે આપ3 એક પત્થર કી નાવ.

એમ કંદી બાંધે એવા ગુરૂ તાે ઘણાય મળી રહે છે.

શિષ્ય કરવામાં ગુરુની જવાબદારી છે ને ગુરુ કરવામાં શિષ્યને પહ્યું તકેદારીની જરૂર છે. ગુરુ તરીકે તેમનામાં અંત:કરણના શુદ્ધ પ્રેમ હોવા ખેઈએ. જે માણસ ગુરુ તરીકે હોય તે માણસ દંભી ન હોવા જોઈએ, પણ નમ્ર હોવા જોઈએ. અને તે પરખાયા વિના રહેતા જ નયી. આટલું શિષ્ય ખાસ જુએ. વળી શિષ્ય પણ જો ડગલે તે પગલે ગુરુનાં આચરણા જુએ તો તે સારું ન કહેવાય. પણ મનને પ્રેરણામાં, અને દારવણીમાં મુદ્ધિતે રાખી વિચારલું તા ખરું જ. ગુરુ પ્રત્યે શંકાશીલ ન બનવું. પણ ગુરુ જો અ-કાર્ય કરવા પ્રેરાવાનું કહે તો એણે એકદમ પ્રેરાવું નહીં, પણ તે બાબતમાં ચાકસ કરવું. મતલબ કે આવે સ્થળે વધારે જાગ્રત રહેવું. વળી ગુરુ અને શિષ્યતા સંબંધ નિલેપ રાખવા તે દૂર રહી પ્રેરણા ઝીલવી, નહીં તા રાગળધનમાં પડી જવાતાં મહાલય પણ રહેલા છે.



### ગૌરીવ્રત ગૌરીવ્રતમાં ગડબડગાટા

મહાદેવને આર્યોએ પોતાના ઈષ્ટ દેવ તરીકે અપનાવ્યા અને બ્રાહ્મણોએ સુષ્ધાં તેમને દેવાધિદેવ માન્યા. ત્યારે મહાદેવનું રેંદ્ર સ્વરૂપ ગૌણ થઇ સૌમ્ય સ્વરૂપ વધુ બહાર આવ્યું છે. ગૌરી એટલે પાર્વતી. શંકર ભગવાનનાં તે સતી

અતિ છે. એકપતિવ્રત માટે પ્રયત્ન કરનાર સ્ત્રીઓમાં તે આગેવાન છે. શિવછના મહાન તપ્રશ્ર્યાકાળ લગી તે ધીરજપૂર્વાક ટકી રહે છે.

ગૌરીવૃત એ એવી સતીના સંભારણાનું વૃત છે. આ કુમારિકાઓનું વૃત છે. કુમારિકાઓ એકાસને ખેસીને માળું મોળું ખાઇને, આ વૃત કરે છે; પાવ'તીને પૂજે છે અને માગે છે, ''ગાય'મા! ગાય'મા! મને કહ્યાગરા પતિ મળે, સ્નેહાળ નણંદ મળે" વગેરે, પણ ખીજી ખાજુ તેઓ કૂટવાની, રાવાની, ખિલત્સ ગાળ દેવાની જાણે રીતસરની તાલીમ લે છે. કચાં ઉચ્ચ કુટું ખની આદશ' કલ્પના અને કચાં આ ખિલત્સ કરુણતાની તાલીમ! આ બન્ને વચ્ચે કેટલા પરસ્પર લાર વિરોધ છે? કચારથી આ ગડબડગાટા પેઠા હશે તે પ્રસ જાણે. પણ આજે તા વડીલા અને ડાસીમાઓ સુધ્ધાં એને સહજ માનીને ચલાવી લે છે.

સાણંદમાં આ વર્ષે આ ગડખડગાટા દૂર કરવાના પ્રયત્ન થયા. તેમાં જો કે સંપૂર્ણ સફળતા ન મળી, પરંતુ બીજ સારાં નંખાયાં છે એમ માનું છું તે ખદલ કાશીએન, મિલ્યુએન અને મીરાંમેન તથા તેમના પ્રયત્નને આવકાર આપનાર બાલિકાઓને હું ધન્યવાદ આપું છું. કારણ કે, તે પ્રયત્ન દારા તેમણે કેટલાંક ખેનાને ગરબા, વાર્તા અને રમતાના કાર્ય ક્રમ દારા નવસ સ્કરણની દષ્ટિ આપી. ચાતુર્માસ પવેના જ નંડાર છે. ઘણાંખરાં પવેમાં જુગાર, અનાચાર, ખાઉંખાઉં, વહેમ વગેરે ગડબડગાટા પેઠા છે. તે પવેતું નવસ સ્કરણ કરી સારતીય સંસ્કૃતિના નિર્મળ નીરને ગંદું કરનારા તત્ત્વોને હટાવવાનું કાર્ય સમાજને દોરનારા લોકો અવશ્ય કરે.

હુતાશની અને ગાર્યો એ ખન્તે તહેવારા આવે ત્યારે હું, ચિંતાતુર ખનું છું કારણ કે તે દહાડે આપણી ખિસ્તત્સ અને હિંસકવૃત્તિઓને ઉધાડે છેંગે રજૂ કરવાના ખાટા રિવાજ હજુ આપણામાં હસ્તી ધરાવે છે.

રાજકોટમાં મેં સાણંદ કરતાં આ પ્રમાણ નજીવું જોયું. છોકરીઓ 'દોડો' ને બદલે 'દડો' બાલતી હતી અને કૂટવાને બદલે તાળીઓ પાડતી હતી. જ્તેકે 'ઢાય હાય' તો સાથે હતું જ. ખિલત્સ ગાળા મેં કચાંય ન સાંભળી, ઊલડું માટેસં ખેતા પણ આ દિવસોમાં પૃજન કરવા ઉત્સાહભેર ચાલી જતી જ્યાં ત્યાં દેખાતી હતી. મહારાષ્ટ્રીય ખેતાના વ્રતપૃજનના દિવસો યાદ આવે એવું રસમય દશ્ય ખડું થતું હતું. આપણા આવા પવિત્ર અને ઉત્સાહપ્રેરક પર્વેમાં હાય હાયના અને કઠાર વાણીના પ્રયોગા દૃર થઇ જાય તા પર્વા કેવાં દીપી ઊઠે!

### ચાતુર્માસ [ અષાડી પૂર્ણિ'માથી કાર્તિ'કી પૂર્ણિ'મા ]

ચાતુર્માસના અર્થ ચાર માસ થાય, પણ વર્ષા અને શરદના ચાર માસને જ ચતુર્માસ તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. ખૂખી એ છે કે આ ઋતુમાં ધાન્ય પેદા કરવાના મહાયત્ત મંડાય છે અને પછી પુરા પણ થાય છે. પાછાત્તરપાક જો કે પછી ઊતરે છે પણ તેય સુધ્ધાં આ ઋતુઓમાં જ વવાઇ તાે જવાના જ.

ચાતુર્માસની શરૂઆત વૈદિક સંપ્રદાયોમાં અવાઢી અગિયારસથી થાય છે અતે જૈન સંપ્રદાયોમાં અવાઢી પૃહ્યિમાથી થાય છે.

અા ચતુર્માસ દરમ્યાન સંન્યાસીઓ માટે લાગે એક જ સ્થળે નિવાસ કરી રહે છે. જૈત સાધુઓ તા પુરા ચારમાસ–કાર્તિ'કી પૃષ્ણિ'મા–સુધી રહે છે, જ્યારે સંન્યાસીઓ પૈકીના કેટલાક બે માસ રહે છે.

વૈદિકા અને જેના વર્ષા અને શરદમાં તપશ્ચર્યા—ઉપવાસાદિ કરે છે. સામાન્ય રીતે જેમ ચામાસામાં શરીરને ઉપયોગી એવાં અત્રવસ્ત્ર માટે જેમ કૃષિકારા સમાજની સેવાયત્તમાં લાગી જાય છે, તેમ સાધુસંન્યાસીઓ અને ઉપદેશકારા સંસ્કારશિક્ષણુ માટેના સમાજસેવાયત્તમાં પરાવાઈ જાય છે. કેટલાક વળી આઠ માસ સુધી થએલા શક્તિના વ્યય પુન: સંચિત કરી લેવા માટે અધ્યયન, ધ્યાન, નિવૃત્તિ, એકાંત વગેરમાં યોજાઈ જાય છે.

### દિવાસા [ અષાઢી અમાસ ]

દિવાસાના તહેવાર એક રીતે પર્વાના સા દહાડાના પુરાગામાં પર્વાદવસ છે. દિવા+સાે≔દિવાસાે. અષાઢી અમાસ પછીયાં ઠેઠ કાર્તિકા એકાદશી પર્યાંત સા દિવસાેનું પર્વાં ઝૂમખું. આ દિવસમાં ખેના સત્રીજાગરણ કરીતે રાસો દ્વારા સંસ્કારસિંચનનું કામ કરે છે. જોકે આ સત્રીજાગરણમાં પણ જુગાર, ઠકામશકરી, શૃંગારગીતાે વગેરે દ્વારા સેળભેળ થયેલા કુસંસ્કારા પર જાગૃત ચાકીની જરૂર તાે છે જ.

| 口 | ધરાૈ આઠમ       |                          |
|---|----------------|--------------------------|
| 口 | અળેવ : શ્રાવણી | પૂર્ણ્યિ <sup>૧</sup> મા |
| 口 | કૃષ્ણ જયંતી    |                          |



# શ્રાવણ માસ

#### ધરા આઠમ [શ્રાવણ સુદ આઠમ]

ત્રાવણ માસ પુણ્યશાળી છે, કારણ કે તેમાં બધા ધર્મોના તહેવારા આવે છે, જેવા કે જૈન ધર્મનાં પર્યું પણ, શ્વેતાંબર સ્થાનકવાસી અને શ્વેતાંબર મંદિરમાર્ગ તથા દિગં બરમાં પણ પજજુસણને સ્થાન છે જ. તે જ પ્રમાણ ખોદ ધર્મ તેમજ વૈદિક ધર્મનાં કૃષ્ણ જયંતી પર્વ પણ આ જ માસમાં આવે છે. તે રીતે આમાસ પવિત્ર ગણાય છે.

આપણા દેશમાં ધરાની વનસ્પતિએ ઠીકડીક કાળા આપ્યા છે. અને એ કારણે એનું પણ સ્મારક થાય એ ખાંદું નથી. વાસુદેવે ઈ દ્રને બદલે ગાવાળી આએ! પાસે પર્વતને પુજાવ્યા હતા. પર્વત એટલે ઔષધિમાં ડાર. ઔષધિ ખારાક આપી જેમ શરીરને પાષે છે, તેમ શરીર બગડે તા બગાડ પણ દૂર કરે છે. પશુધનને પાષવાનું અને તંદુરસ્ત રાખવાનું કામ ઘાસ કરે છે. સામાન્ય રીતે ઋષિ- મુનિઓનાં આસનામાં પણ એના ઉપયાગ સહેજે થતા હાય છે, અને હજુયે સ્મારકરૂપે લગ્ન અથવા એવા એવા મંગલ સમાર ભામાં રાખવામાં આવે છે.

#### શ્રાવણી પૂર્ણિમા-અળેવ

'શ્રાવણી પૂર્ણિ'મા' એ ત્રણથરા તહેવાર છે : (૧) જતાઈ બદલવાના દિવસ, (૨) રહ્માળ ધનતા દિવસ અતે (૩) સમુદ્રપૂજનના દિવસ.

(૧) માનવજાતના માટા વર્ગ જન્મયા જ સંસ્કારપૃર્ણ નથી હોતા, એટલે હિંદના ઋષિમુનિએાએ સંસ્કારદીક્ષા માટે પ્રજાને દારી છે. દિજના અર્થ લાક્ષણ નહિ પણ સંસ્કાર પામેલ કાઇ પણ જાતિના પુરુષ આજે એ દિજનું સંસ્કાર—સ્મારક—પર્વ છે. હાલના સમયમાં જન્મગત વર્ણ વ્યવસ્થા નિષ્ફળ નીવડી છે. હિંદ પણ વર્ષોના ગુલામામાંથી આઝાદ બન્યું છે; એટલે આ જનાઇના ત્રાગડાએ બદલાવવાના ચિદ્ધમાંથી માત્ર અમુક વર્ગ નહિ પણ આમપ્રજાએ પાતાનાં નીતિ અને સદાચાર સુધારવાની પ્રેરણા ઝીલવાની છે.

- (૨) હિંદની સ્ત્રીજિતિના ગૌરવતા આ મહાન દિવસ છે. સ્ત્રીઓ આજે પાતાના પતિ, પુત્ર, ભાઈ વગેરેને રક્ષાચિદ્ધ માકલે છે. ઇંદ્રાણીએ ઇંદ્રને રાખડી માકલાવી તેના સંભારણાના આ દહાડા હાય કે કું તીમાતાએ પુત્રાને માકલાવેલી રાખડીના આ દિવસ હાય, એની ચર્ચામાં પડવાની જરૂર નથી. ખહેનામાં સામથ્યે છે, તેમ કામળતા પણ છે. સંકલ્પ-બળના વારસા તા તેમનામાં છે જ. માત્ર એમણે આટલું ભારપૂર્વંક સમજવાનું રહે છે કે, હવેનું એમનું ક્ષેત્ર રાંધણિયાની ચાર દીવાલ પૃરતું કે નાનકડા કુટું બ જેટલું જ નથી, પણ એ રાષ્ટ્ર અને વિશ્વસ્તુધી પહેંચે છે. ક્ષેત્રમાં વૃદ્ધિ થાય છે એટલે સ્ત્રીઓએ જાતના અને સમાજના સુણા વધારવા જ રહ્યા.
- (3) આપણાં જહાજો હિંદની સંસ્કારિતાના વાવડા લઇ એને દૂર દેશાવરમાં પ્રચારતાં. હિંદના વેપારીની સાખ દેશેદેશમાં હતી. પં. જવાહરલાલે આઝાદોની જીયા ટાણે ગયા વર્ષે રાષ્ટ્રધ્વજના અશાકચક્ર માટે આવી જ આગાહી ઇચ્છી હતી. દરિયાની સફરથી સાહસ, દેશદેશાંતરના સંબંધ અને અરસપરસ સંદેશા ને સહાય પહેાંએ છે. એ બધું જોતાં હવે તે રુચિને જગાડવાની ખાસ જરૂર છે. દેશવિદેશનું પર્યટન પૈસા ખાતર જ કરનાર માણસ ગમે તેટલાં નાળિયેરાથી પજે પણ તે સમુદ્રપૂજન સાર્થક નથી. એ પર્યટન તા સંસ્કારીપણું અને ઉપયોગીપણું પોષવા અને પ્રચારવા માટે જ હાઇ શકે.

### ૐ કૃષ્ણ જય**ં**તી [શ્રાવણ વદ આઠમ]

આજના દિવસ કૃષ્ણ જય તીના છે. એટલે પ્રથમ જય તી વીષે થાડું કહું: To conquer જિતવું તે. જે જયનું જીવન જીવી ગયા હાય તેમના વિજયી

જીવનને સંભારીને આપણે હવે એ માર્ગ જવાનો સંકલ્પ કરીએ તા તે જયંતી લાજવી સાથંક ગણાય. જેની જયંતી આપણે લજવવા માગીએ છીએ તે કે ાણું હતા ! તેમનો જગતની સાથે પરલીકિક અને ઐહિક સંખંધ શા છે ! તે પૈકી હું આંહીં માત્ર ઐહિક સંખંધની ઘટનાએ કહેવા માગું છું. એટલે કે દેવી ઘટનાએ શાહીં માત્ર ઐહિક સંખંધની ઘટનાએ કહેવા માગું છું. એટલે કે દેવી ઘટનાએ શાધી દૂર રહી વાત કરીશ. મારા નમ્ર મત એ છે કે મહાતમાં આવા - જીવનમાં ભાગવતી ભાગ હોય જ છે, પણ ભાગવતી ઘટનાએ ઉપર અતિશયો- કિતનો સંભવ હોવાથી તેમને આપણે જુદી પાડીએ છીએ. સારાંશ કે કૃષ્ણને જ્યારે પરમાતમાં કલ્પીએ છીએ ત્યારે અંતર પડે છે. વ્યાસ્ભ્યો એ અંતર

સાંધવા માટે ખૂખ જ પ્રયાસ કર્યો છે, કે જેથી આપણને તેમાંથી સુંદર આદર્શ લેવાનો મળે અને આપણે તે માર્ગે પ્રેરાઈએ.

જેમ કૃષ્ણ નાના હતા, ખેલતા હતા, તેમ આપણે પણ ખેલ્યા છીએ, તેમણે દૂધ પીધેલું. ભોજન કરતા વ્યવહારમાં પડ્યા હતા એમ આપણે જોઈએ અને એમના જીવન તરફ પ્રેરાઇએ તો તેથી ખૂબ રસ લઇ શકીશું. હવે એમના જીવન અંગે કહું: આ ભારતવર્ષમાં મુખ્ય ત્રણ ધર્મો થઈ ગયા. (૧) વૈદિક ધર્મ (૨) જૈન ધર્મ (૩) બીહ ધર્મ બાકીના બીજા ધર્મો બહારથી આવેલા છે અને કેટલાક છે તે મૂળની શાખારૂપ છે. તે ત્રણ ધર્મમાં ચાર મહાન પુરુષો થયા છે:

- (૧) વૈદિકધર્મ : રામ અને કૃષ્ણ.
- (ર) જૈનધર્મ : તીર્થ કર મહાવીર.
- (૩) ખુદ્ધધર્મ : ખુદ અથવા શાકચસિંહ.

આ ચાર પુરુષાે પૈકીના આ એક કૃષ્ણ છે. તે વસુદેવના પુત્ર હતા. હવે તેમનું જીવન તપાસીએ. તેના બે ભાગ પડાય :

- (૧) પૂર્વાધ': બાળપણનો રસિક ભાગ ભાગવતમાંથી મળે છે.
- (ર) ઉત્તરાર્ધ : ઉત્તરાર્ધનું નક્કર જીવનઘડતર મહાભારતમાંથી મળે છે. તેમાં પણ ગીતા એ તેા એમના આધ્યાત્મિક જીવનનું પારદર્શક દોહન છે. કૃષ્ણ કૈવા હતા એ ગીતા પરથી કલ્પી શકાય તેમ છે.

શ્રીકૃષ્ણું એ દેહધારી તરીકે એક મહાતમાં હતા, યુક્ત યોગી હતા. એટલે જ એમને પરમાત્મ કોટીના સાક્ષાતકાર અનુભવગત હતા. પણ તે અનેક જન્મના પરિષાક હતા. આવા પુરુષા જન્મ ધરે છે ત્યારે તેમનો જન્મ કષ્ટમયપ્રસંગે ચાય છે. ગીતા જેમ કહે છે તેમ 'યદા યદાહિ ધર્મ'સ્ય……છે.' પરિગાણાય સાધુનામ્…તે સામાજિક રાજકાય અને ધાર્મિ'ક રીતે જોઈએ તો ભારતનું જીવન એવી કષ્ટમય રીતે પસાર થતું હતું કે તે વખતે એવી વિભૂતિની જરૂર હતી.

કાલિંદીના પાણીમાંથી રાત્રે ચોકી વટાવીને ક્રજમાં લઇ જવાને તેમના ભાળજીવનમાં કેટલી સંકટગ્રસ્ત સ્થિતિ હતી તેનો ખ્યાલ આપે છે. 'મુશકેલીઓ જ મહાપુરુષોને જન્માવે છે, મહાત્મા માઝીઝને વહેતા પ્રવાહમાં પેટીમાં મૂકવામાં આવ્યા હતા. આવી રીતે દરેક માટા પુરુષોને ખાળપણુથી જ કષ્ટમય જીવનમાંથી પસાર થવાનું હોય છે.

આ રીતે તેઓ વજમાં નંદ યશાદાને ત્યાં ઘેર મુકાય છે. દેવડા જેવાં માતા છે કેવાં દુ:ખી થયાં હશે, તેમનું માતૃહદય કેટલું ઘવાયું હશે, કંસ તો નિમિત્તમાત્ર છે. દેવડીના બાળકને જોવાનું સુખ અને સૌભાગ્ય, દેવડી છતે બદલે યશાદાને મૃત્યું. એમ એ વજમાં ઉછરે છે. ત્યાં પર્વાતની હવા, ચારે બાજુ લીલાં છેમ ખેતરા અને જમીનો, ખળખળ વહેતાં ઝરણાં અને ગાયોનાં જ્ય વગેરમાં તે ખડતલ બને છે. એ શિશુ જરા માટે થાય છે તેમ તેમ ગાવાળ સાથે રમવા જય છે. ઉલાડે ડીલે! એને શરદી શી ?

'જનની જણજે ભક્તજન, કાં દાતા કાં શૂર' આ રીતે એ ભારતવર્ષનું સંતાન એટલે 'નિભ'યતાની મૂર્તિ' વીરતાની પ્રતિમા. એવું એનું જીવન બાધ આપે છે. કારણ કે તેમને માખણ ખાવું તે સહજ વાત હતી, પીંડા માંમાં મૂકતા હતા. દૂધ, છાસ, મલાઇ અને માખણથી શરીર સુદઢ બને તેમાં નવાઇ શી ! વ્રજવાસીઓ એમને દૂધ માખણ વગેરે ખવડાવે છે. આવી રીતે નંદને ત્યાં એ દુલારા મોટા થાય છે. તે છાનોમાનો ગાપીઓને ત્યાંનાં દૂધ માખણ ખાઇને હેરાન કરે છે. ગાપીઓ યશાદા પાસે ફરિયાદ માટે જાય છે. ગાપીઓ પણ પ્રેમપાન કરે છે, કરાવે છે ત્યાં તેઓ કુદરતી જીવન ઉપર જીવે છે.

ब्राह्ममुहूत उत्थाय એવી એમની છવનચર્યા તે! રાજા થયા ત્યારે પણ હતી. શરીરનો ભાંધા વ્રજમાં લડાયા હતા. કર્યા એ વ્રજની હાથિણી જેવી ગાયા! હિંદુસ્તાનમાં કરાેડાે ગાયા હતા. પણ હાલ બહુ જ થાેડી છે. એવી ગાયા તા રાજા થયા પછી ધ્રાફ્રણોને હજારા દાનમાં આપતા. હાલ ભેંસા બહુ નજરે પડે છે. પણ ગાયની શી દશા થાય છે એ કાેણ જુએ છે? પહેલાંના જેવું ગાયાનું સ્થાન અત્યારે કર્યાં છે?

જૈન સત્રો ઉપાસક દર્શાંગસત્ર માંહેલા શ્રાવકના ગાેકુળમાં તે વખતે, ર૦, ૩૦, ૩૫ કે ૪૦ હજાર ગાયા હતી. બીજા પણ દરેકને ઘેર એક કે તેથી વધારે ગાય તા જરૂર હતી. હવે ધીરે ધીરે એ સ્થિતિ બદલાઈ ગઈ છે. હાલ ગાય દુર્લ લ થઇ ગઇ છે. શ્રી કૃષ્ણજી, માખલ્યોર કહેવાય છે, ગાવિંદ, ગાપાળ કહેવાય છે પણ એમને ભજનારા ગાયનું લક્ષ જ ભૂલી ગયા છે. ગાયને પુજય માને છે, પણ એ પુજયની દશા શી છે એનો ખ્યાલ એ ભાગ્યે જ કરે છે. વનસ્પત્યાહારી માટે ગાય એ તા અમરવેલ છે, તેમનાં દૂધ, દહી છાસ મલાઈથી પૌષ્ઠિક તત્ત્વા અને સાત્વિક ભાવના મળે છે. હિંદના વડવાઓએ ગાયમાતાને કાલ આપેલો કે 'અમને તું પાય, અમે તને પાષીશું. તું પુજય છે.'

'ગૌભ્રાહ્મણ પ્રતિપાલ' એમાં પણ માય પહેલી છતાં આજે એ ભવ્ય ભાવનાના આત્મા ભુલાઈ ગયા, શ્રીકૃષ્ણના છવનમાંથી પહેલા બાધ એ મળ છે કે ખડતલ શરીર બનાવા અને એ સારુ ગાયાનાં ગાકળા, કરીયા આર્યાવૃત્ત થાય એવું આચરા.

#### પરાપકાર અને પ્રેમ

ગાવાળીઓએા સાથે એ ગાયા ચારે છે, જાતમહેનત કરે છે, ભાઇચારા પાથરે છે. ગાવાળા સાથે નાસ્તા કરે છે, રાેટલાે, છાશ ક્રેરડાંનું અથાશું એ એમની સરસ ઊજાણી. ચાેમેર પ્રેમ અને મિત્રતાનું સામ્રાજ્ય ફૈલાવે છે. એ પ્રેમ એની વાંસળીના ગાનમાં મૂર્તિમત જનતાે. ગાવાલણાે કહેતા કે:

### 'કા**નૂ**ડા તારી વાંસળી રે, અમને દુઃખડાં દિયે છે દાડી દાડી'

કયાં દુ:ખ ? પ્રેમની ભૂખનાં ? એ પ્રેમ કેટલા દિવ્ય !

એમની ખંસીથી જમનાનાં નીર થંભી જાય છે. એવી એ સંગીતની ્રઅ'ધારી રાતે એ મધર સ્વરમૃતિ'ઓ ખડી કરે છે. વાંસળીમાં શું હતું ? પણ એકાગ્રતામાં હતું તેથી જ આત્મરસ ઊતરતા. કલ્પના તા કરા; એ ભાંગ્યાના ભેર હતા. તેમની વાંસલડીથી ત્રજ ગાંડું બન્યું હતું. ગામડાનાં માણસા અનધડ હશે એ ખરું, પણ તેમનાં હદય વ્યનઘડ ન હતાં. હદય હદયને સાક્ષી પૂરે છે. એટલે એ બાલકુષ્ણ પાછળ ગાંડા પત્યા. એક પ્રસંગે ઇંદ્રયત્તના સંબંધમાં એમણે ન દુખાવાને કહ્યું, પરાક્ષતે પૂજવા કરતાં પ્રત્યક્ષને પુજવું જોઇએ. ગાય, પ્રાહ્મણ અને પર્વાતને માનીએ. ગીજાને શા માટે ? આ પરથી તે કાળે ભારતમાં જ ગલા હતાં અને લાકડાં સહુને સહુંજે મળતાં. કચાં તે સ્થિતિ અને કચાં આજની સ્થિતિ ? ત્યારે માં માગ્યા વરસાદ વરસતા. આજે જંગલા તારાજ થઇ ગયાં અતે અગનગાડી આવી. જ્યારે ગાડી ન હતી ત્યારે લોકો ગાડામાં જતા. નદીનીર ુઆવતાં ત્યાં ખેસી ટી મેજુ કરતાં, ગામ<mark>ડાંની સ</mark>ંસ્કૃતિના લાભ મળતાે. આ શ્રામજતા ગાંડાતર શાયી હતા ? પ્રેમથી. અને પ્રેમ પણ કેટલા પરાપકાર પૂર્ણ ! કંદ્ર મુશ્વળધાર વૃષ્ટિ છોડે છે, ત્રજ ડૂબાડૂબ થાય છે. કિશાર શ્રીકૃષ્ણ એની વહારે ધાય છે. અને ગાવધ નને ઉપાડી વજને નીચે મૂકે છે. આ ઘટનામાં અલૌકિકતાના ભાગ દૂર રાખીએ તાય એટલું તા છે જ કે તેમણે વજને સારુ પાતાનું બળ ુખુચા નાખ્યું. જે પ્રેમમાં સ્વાર્થત્યાંગ છે તે જ સાત્વિક પ્રેમ છે. આ પરથી ્ર આપણા અને ગામડાના પ્રેમ પારસ્પરિક કેવા હાવા જોઈએ એ આદર્શ મળ છે. હવે ઉત્તરાર્ધ તરફ વળીએ.

તેઓ જ્યારે રાજકારણમાં પડે છે ત્યારે તેમના વ્યવસાય વધી જાય છે ત્યારે પણ તેઓ બાળપણના પ્રેમાળ સંબંધોને ભૂલતા નથી. ઉદ્ધવજી તો તેમના મિત્ર અને ગૃહસચિવ. એમને તેઓ વજમાં સંદેશા આપીને માેકલે છે. તેઓને એ બધું દશ્ય યાદ આવે છે. અને આંખમાં હર્ષાશ્રુઓ આવી જાય છે. તેઓ દારકા, ગાેવાળીયા–ગાેવાળણા અને હસ્તિનાપુરનાં દ્રયોમાં અને ત્યાંનાં દશ્યામાં કેટલું અંતર ભાળે છે? કચાં ઉપરના શિષ્ટાચાર અને કચાં હૃદયની પ્રેમભાવના! આ તેમની અનાસક્તિના પુરાવા છે. ગાેપીઓના પ્રેમમાં પણ વૈરાગ કેટલા?

### ચિતડું મારું ચારી લીધું રે, વ્હાલા હેતે જપું હરિ નામ, કૈંક કામણ્યાં એાલી કુબજાએ કીધાં, ભાળા છે ભગવાન'

એમની નિર્લે પતાના બીજા પ્રસંગા પણ જોઇએ. સુદ્દામાછ આવે છે. કચાં એ ચિં થરધારી બિક્ષુક અને કચાં રાજા શ્રીકૃષ્ણ. છતાં હૈતે બેટે છે. ચરણને પખાળે છે, સાંદિપની ઋષિના આશ્રમનાં સ્મરણો યાદ કરે છે, કેવા એ નિસ્પૃહ સંખંધ! સત્યભામા, રુકિમણી જેવી રૂપરાણીએ વચ્ચે બેઠેલા શ્રીકૃષ્ણ સુદામાના પાંઆ લે છે. આ ઉપરથી મૂળે તેઓ કેવા હતા ? તેના ખ્યાલ આવશે.

રાજકાજના પ્રસંગામાં જેપરથી તેા તેઓ જાણે પ્રપંચમાં ભળતા હેાય તેમ દેખાય છે. છતાં અંતરથી કેટલા નિલે<sup>૧</sup>૫ છે તે ખેએક ઘટનાઓથી સમજાશે.

જ્યારે ભારત ઉપર આફતનાં વાદળાં વરસી રહ્યાં હતાં, દુર્યોધન ગર્વની ટાંચે ચડચો હતો, ભયંકર યુદ્ધના ભણકારા થતા હતા તે વેળા માનવ સંહારક યુદ્ધ ખાળવા માટે પોતે જાતે પાંડવના દૂત ખની હસ્તિનાપુરમાં જાય છે. દુર્યોધને દખદખા ભરેલી તૈયારી કરેલી ત્યારે તેઓ સાફ કહે છે: રાજકુમાર! અત્યારે તું અને હું સંખંધીને નાતે નથી મળતા પણ હું અજુંનના દૂત તરીકે એ નાતે તને મળું છું. મારા એ સ્વધમ છે કે એ કાર્ય મારે પહેલું કરવું. તેઓ દુર્યોધનના સન્માન અને મેવા તજી વિદુરને ત્યાં ચાલી ચલાવીને જાય છે. કેટલી ત્યાગદૃત્તિ! કેટલું ફરજનું જાગતભાન! દેશના અને સમાજના નેતાઓને આમાંથી ધડા મળશે. તેમણે પોતાના અંગત સંખંધા અને સંસ્થાના સંખંધા વચ્ચે કર્યા અને કેવા રીતે વર્તવું ઘટે તે શ્રીકૃષ્ણના જીવનમાંથી તેમને મળા રહેશે.

બીજો પ્રસંગ એ છે કે એની વિષ્ટિને ઠોકરે મારનાર, હડહડતું અપમાન કરનાર દુર્યોધન પણ જયારે શ્રીકૃષ્ણની સહાય માગવા જાય છે, તે સમયે અર્જુન પણ પહેાંએ છે. શ્રીકૃષ્ણ હસીતે ન્યાય તાેળે છે અતે કહે છે: અર્જુન નાતાે છે. એમતાે પહેલાે પસંદગી કરવાતાે અધિકાર છે. મારી પાસે બે ચીજ છે. તમે બે લેનાર છો. બાલો: 'એક બાજુ હું' અને 'બીજી બાજુ મારું સૈન્ય' જે તે એક પસંદ કરા. અર્જુનને પણ બીજું શું જોઈતું હતું ! એક જ શ્રીકૃષ્ણ બસ હતા. દુર્યોધનને સૈન્ય જોઈતું હતું. તે તેમને પણ મૃત્યું. મતલખ કે એક બાજુ સત્યબળ બીજી બાજુ સંખ્યાબળ. એ ખેમાંથી એક એક લીધું. બાજને બીજું લીધું. અહીં શ્રીકૃષ્ણની નૈતિક–દૃષ્ટિ, કમ'કુશળતા, સ્થિર્ણુદ્ધિ, વિરોધી પ્રત્યે પણ સામ્યવર્તન દેખાઈ આવે છે.

- (૧) એમના વિશાળ જીવનમાંથી ત્રામ્ય સંસ્કૃતિના પ્રેમ
- (૨) ગાયાતું પાલનપૂજન.
- (૩) ગ્રામવાસીઓના મીઠા હૃદય સંબંધ
- (૪) સ્વાથ<sup>8</sup>ત્યાગ
- (પ) સૌજન્ય સમાજ અને રાજનીતિમાં પણ સત્ય પ્રેમ અને ન્યાયનો સુંદર સુમેળ એવું ઘણું જ તારવી શકીએ છીએ.

એ રીતે જ એ ભારતના શ્રેષ્ઠપુરુષ છે. જૈન સૂત્રોમાંના આવતી ચોવીસીના એ તીર્થ કર ભગવાન છે. એમ સૌ ભારતવાસીઓના એ હૃદયપ્રેમપાત્ર પુરુષ છે. દર વર્ષે ગોકુલ અષ્ટમીએ એમની જન્મજયંતી ઉજવાય છે. એ જયંતીના ખરા અર્થ તો ત્યારે જ સરે કે જ્યારે એમના જીવન પ્રસંગામાંથી બાધ લઇ આપણા પોતાના જીવનમાં તેને વણવાના પ્રયાસ કરીએ.

('પ્રશ્નોત્તરી અને પ્રાસંગિક'માંથી) (૧૯૪૦)

> વસુદ્દેવ સુત દેવં કૃષ્ણ ચાહ્યુરમદેનમ્ દેવકી પરમાન દમ કૃષ્ણ વ દે જગદ્દગુરુ



🛘 ૠરિપ'ચમી 🔲 પજુસણ

🔟 રેંઢિયા ભારસ : ગાંધી જયંતી

## ભા દૂર વા

## ઋષિપ ચમી [साहरवा सह ५]

આ દિવસે સામા નામનું ખડધાન્ય ખાવાના રિવાજ પ્રચલિત છે. મતલખ કે. વાનપ્રસ્થ થયેલા ઋષિએ। આવા ધાન્ય અને સુલભ કળાયી આખી જિંદગી ગુજારે તા આપણે નવું ધાન્ય ખાતાં પહેલાં આ ખડ ધાન્યના એક દિવસ પણ જ્વપયાગ કરીએ એવી સમાજની કલ્પનામાંથી આ ત્રત આવ્યું હોય એમ લાગે છે. આ દેશ ઋષિમૃનિઓના પૂજક દેશ છે. એના આદર્શ 'ત્યાગપૂર્વ'ક ભોગવે' એ છે. વધુમાં વધુ આપવું અતે એાછામાં એાધું લેવું એના સ્મારક-રૂપે નક્કી થયેલા આ દિવસ ઋષિપાંચમ તરીકે મહત્ત્વના છે.

ક્રેટલીક બહેતા આ પર્વાતે રજસ્વલા ધર્માની ચૂકના પ્રાયક્રિત્તરૂપે પણ પાળ છે. જોકે આજે તાે એ અશુચના ચાર દિવસ પાળવાના રિવાજ ધીમેધીમે એાછા થતા જાય છે. અને ખાસ કરીને શિક્ષિત અને પાતાની જાતને સુધરેલી માનતી બહેના તા તે પાળતાં જ નથી.

મતે લાગે છે કે આ દિવસા પાળવામાં બહેનાતું તે સમાજતું બર્તતું હિત છે. તે દિવસામાં જે અશુચિ–દ્રવ્ય બહાર વહે છે તેમાં એવાં જંતુઓ હોય છે કે, જેની અસર લોજન વગેરે વસ્તુઓ પર પડે છે. આના પર પશ્ચિમમાં પણ પ્રયોગા થયા છે અને કૂલ ઉપર રજસ્વલાની અસરેના અભ્યાસ કરતાં જણાયું છે કે તેમાં વહેતાં અશુચિ દ્રવ્યોને કારણે પ્રથમ દિવસની રજસ્વલાની એસરથી કુલ જલદી કરમાઇ જાય છે, બીજા દિવસની રજસ્વલાની અસર ગાેછી

થાય છે અને ત્રીજા દિવસની તેથીય એાછી થાય છે. આપણે ત્યાં પણ વર્ષને માટે ભરી રાખવાના પદાર્થો—અથાણાં, પાપડ વગેરે પર છાંયા ન પડી જાય તેની કાળજી રાખવામાં આવે છે. એટલે શુદ્ધતાની દૃષ્ટિએ કાળજી રાખવી એ જરૂરી છે.

બીજું એ દિવસોમાં ભહેતાતે આરામ મળે તે પણ ખાસ જરૂરી છે. જો કૈ આજે તા બને છે ઊલદું. ધરનાં બધાં જ વાસણા, કપડાં એતે જ ધાવાનાં હાૈય. ફક્ત રસાેઇમાંથી જ બાદ. વાસ્તવમાં તેતે આરામ મળે અતે કાંઇ સુંદર વિચારી શકે એવી તક મળવી જોઈએ.

તે દિવસોમાં ગરમ ઊનના ધાયળા કે કંતાનનાં ગાદડાં જ વાપરવાનું કહેવામાં આવ્યું છે. સ્વચ્છતાની દષ્ટિએ ઊન અશુચિ જંતુ જલદી ગ્રહણ કરતું નથી. શારીરિક દષ્ટિએ પણ આ સારું છે. ઊન અને કંતાન વગેરેની ગરમીને કારણે રજ સંપૂર્ણ રીતે વહી જય અને અશુદ્ધિયા વહી જવાની અપૃર્ણતાનાં દર્દીમાંથી બચી જવાય છે.

ચાશું અને અગત્યનું કારણુ એ છે કે તે દિવસામાં સ્ત્રીને યા પુરુષને વિકારા ઊઠે અને જો સંભોગ કરવામાં આવે તા તેમાંથી ગાનારિયા જેવાં ભય કર દર્દી નીપજવાના ભય રહે છે.

આ દર્ષિએ અમાને લાગે છે કે, સ્વચ્છતાના, સ્વાસ્થ્યના અને પતિપત્ની વચ્ચે સ્પર્શના નિયમા પળાય એ સમાજ અને ખહેતાતે પોતાતે માટે જરૂરી છે. શિક્ષિત બહેતા આ અંગે વિચારે અને અંધઅનુકરણથી બચે. જરૂર એમાં જે જડતા આવી ગઇ હાય તે દૂર થવી જોઈએ, પણ સંશાધનને અંતે જે સારું હોય તે તો સ્વીકારવું જ જોઇએ.

#### પજુસ**ણ** પરમ પર્વ': પશુ<sup>\*</sup>ષણ

પ્યું'ષણ એ જિનાપાસક સાધકનું પરમ પર્વ છે.

સાધકનું પર્વ એટલે સાધનાની સુવર્ણ પળ. આત્માની નિકટતા પ્રાપ્ત કરવી એ આ પર્વ'ના મહિમા છે.

મંગળ મહાત્સવા મંગળતા જ માગે છે. ધર્મ એ પરમ મંગળ છે.

વિભાવધી સ્વભાવ તરફ-પર ધરથી નિજ મંદિર તરફ વળવું એ સદ્ધમં તું રહસ્ય છે. નિજ વતન તરફ વળતા વટેમાર્ગુની-અહેા કેવી પ્રસન્નતા! અહેા કેવી રસિકતા!

ઉચ્ચ પ્રસન્નતા, સાચી રસિકતા જન્માવે તે ધર્મ. રસિકતા અને પ્રસન્નતા કચાંથી મળે ? આત્મનિમજ્જનાથી. એટલે જ પર્યુ'ષણ પર્વ' આત્મનિમજ્જનાની વિમળ સરિતા છે. એ દારા પરમ આત્મરસ સિંધુનાં દર્શન થાય છે.

#### પશું પણ પવ

પર્યુ પણુનું પર્વ સામાન્ય રીતે જૈનાના સર્વ કિરકાઓને માન્ય પર્વ છે. આખા વર્ષમાં જે ભૂલા થઇ હાય એ બધા નાના માટી ભૂલાતે શાધીને વ્યક્તિએ અને સમાજે આજે સાફ કરવાની છે. આત્મવિકાસ સાથે વિશ્વવિકાસના માર્ગ કૂચ કરવાની છે. એ માર્ગમાં ઉપયાગી થાય તેવાં થાડાં મુત્રા અહીં ટાંકું છું.

- (૧) ત્રણે (શ્વેતાંબર, મંદિરમાર્ગી', દિગંભર અને શ્વે. સાધુમાર્ગી') મુખ્ય -અને બીજા પેટા ફિરકાએા ! તમાે બધા એક માધ્યમિક સંસ્થા સ્વી કેંદ્રિત બનાે.
- (૨) કયો ફિરકા જૂતાે, સાચાે અતે ઊંચાે એવા ખ્યાલાે ન રાખતાં લઘુતા જાળવાે.
  - (૩) જૈન એ કામ કે જાતિ નથી પણ વિકાસની યાગ કક્ષા છે.
- (૪) કુરાન તથા બાઇ પલયી માંડીતે વૈદિક અને બોહ સાહિત્યને પણ જૈનોએ અપનાવવું જોઈશે, કારણ કે તે સ્યાદ્વાદ અને સદ્ભમ અહિંસામાં માનનારા દર્શનના અનુયાયી છે.
- (પ) સંખ્યાલાલ, હાદ્દાલાલ, મમત, વેશપૂજા, ધનપ્રતિષ્ઠા વગેરે જૈન તરીકે ઓળખાતા લાકામાં શામે જ નહિ.
- (૬) કુટું ખ, સમાજ, રાષ્ટ્ર, સંસ્થાએ તથા વિશ્વરાષ્ટ્રા સુધી જૈનાએ જે મહત્ત્વના કાળો આપવાનો છે, તે ગુણપૂજા દારા પોતાના અંગત અને સમાજગત વિકાસથી જ આપી શકે, બીજા કશાથી નહિ.

## જૈનસમાલાયનાનાં સૂચના

પયું પણના દિવસા તા જૈન સાધકના મહાપવ ના દિવસા છે. ચાતુમાં સના એક સોવીસ દહાડા પૂરા હાય તા એગ ગણપચાસમે દિવસે સંવત્સરી આવવી જ જેમ્કેએ, એવા જૈન સૂત્રામાં ઉલ્લેખ છે. સંવત્સરી પહેલાંના સપ્તાહયા પયું પણ પવ આરંભાય છે અને સંવત્સરીએ ખતમ થાય છે.

આ આઠ દહાડામાં વ્યક્તિ અને સમાજ ખંતેની સમાલાયના થાય એ જ એ મહાપવંતા ઉદ્દેશ છે. પંદરમાં આગર થી હિંદ આત્રાદ થાય છે. તૂટી ફૂટી પણ આ અહિંસાની જ જવલંત સિદ્ધિ છે. જૈન ધર્મ અહિંસાની પૂજામાં માનતા આવ્યો છે. એટલે એ જ્વલંત સિદ્ધિના યશ સાચા જૈનોને ફાળે જય તેમાં કશું જ ખાટું નથી. કહેવાતા જૈનવર્ગમાંથી પણ સાચા જૈનોને ફાળે જય હશે. પણ હવે તા કહેવાતા જૈનોએ સાચા જૈનોને માર્ગ જવું જોઈએ અથવા તા જૈનના બિરુદને છોડી દેવું જોઈએ. આ ખેમાંથી પહેલી પસંદગી કરનારે ફેવી રીતે વર્તવું જોઈએ તે અંગનું સૂચન આજે પર્યુષ્ણપર્વની સમાલાયનાને ટાણે ખૂબ ઉપયોગી અને માર્ગદર્શક જનશે એ અપેક્ષાએ અહીં એ (સૂચન) મૂકું છું.

- (૧) મિલો અતે એવાં જ મહાયંત્રાતે સમર્થન ન આપવું કારણ કે એમાં મહાન આરંભ છે અતે મહાનહિંસા છે. જેતા જૈન ધમ'માં ખુલ્લે ખુલ્લો વિરોધ છે.
- (૨) ખેતી અને ગાપાલન તરફ વળવું અથવા એટલી હદે ન પહેાંચાય તા ખેડૂત, શ્રમજીવી અને ગાપાલક્રાને નાણાં, સુદ્ધિ, લાગવગ તથા ધનની મદદ કરવી. મહાર ભમાંથી અલ્પાર ભ તરફ જવાના આ એક માત્ર માર્ગ છે. આથી જ દ્રશાપાસક સૂત્રમાં હજારા ગાયાના પાલનની સ્પષ્ટ ખીના શ્રાવકા માટે આવે છે.
- (૩) યંત્રાતા ગુલામ ખને તેવાં યંત્રાની ગુલામીમાંથી માણસને છાડાવવા, સંગ્રહ ખાતર સંગ્રહ નહિ પણ સેવા કાજે એના ઉપયોગ કરવા એ જ અમૂર્જાના પ્રત્યક્ષ ઉપાય છે. શ્રીમંતા નાણાં પાતાનાં નહિ પણ સમાજનાં છે એમ માનીતે વર્તે. કાઇ જૈનથી વ્યાજ ઉપર તા જિવાય જ નહિ; જોઇએ તે કરતાં વધુ મકાતા પર હક રખાય નહિ અતે ધર્મ કે કામને નામે બેદલાવ પાષા શકાય નહિ.
- (૪) સ્વપતિ કે સ્વપત્નીમાં પણ મર્યાદા ખહાર મેથુન માર્ગ જવાય નહિ. સંતિત હદ ખહાર વધવા દેવાય નહિ. જે સમાજમાં પતિના અવસાન ખાદ પત્ની બીજો પતિ ન કરી શકે તે સમાજમાં પત્નીના અવસાન ખાદ પતિ પણ કરીથી લગ્ન ન કરી શકે.
- (પ) પ્રાણિજન્ય દવાએ વેચાય નહિ તથા માંદગીમાં લેવાય નહિ. વિલાસી ચીજોતા વેપાર થાય નહિ. સંગ્રહ કરવાને ખઢાને પાતાનું ગામડું છોડાય નહિ અને છોડયું હોય તો પાછું પકડી જ લેવું જોઇએ. અતિથિને આપ્યા વિના

જમાય નહિ. જાનમાલની ખીકને છોડીને સમાજના કાઇ પણ વર્ગના અન્યાય સામે અને વૃત્તિઓ સામે ઝઝૂમે એ જ સાચો જૈત.

આ બધી વાતાના ઉલ્લેખ જૈતાનાં ભાર વ્રતામાં આવે છે. આજે મૂળભૂત રીતે આતા વિચાર કરી આચારમાં ઉતારશે તો જ કહેવાતા જૈતા સાચા જૈતા બનશે અને એમતું સ્થાન આવતીકાલના હિંદમાં અજોડ અને અડાેલ રહેશે. બાકીના માત્ર નામશેષ રહેલા જૈતાની સ્થિતિ નહિ ધરના કે ન ઘાટના જેવી ચરાે એ સ્પષ્ટ દીવા જેવું દેખાય છે. સાધુ, સાધ્યી, શ્રાવક, અને શ્રાવિકા— સૌ આ પર વિચારે.



## રેંઢિયા ખારશ [ ભાદરવા વદ ખારશ ]

જન્મગાંઠો ઊજવવાતા રિવાજ પ્રાચીન કાળથી ચાલ્યાે આવે છે. કાેઇની જન્મગાંઠ તે પાતે જ ઊજવે, કાેઇની જન્મગાંઠ એનું કુટું બ ઊજવે

ગાંધીજીની જન્મગાંઠ હિંદની આમ જનતા ઉત્સાહયી ઊજવે છે. હિંદ ખહારની જનતાના હૃદયમાં પણ ગાંધીજીનું નામ છે જ. પણ આમ જન્મગાંઠ ઊજવાય, એથી ગાંધીજી કૂલાઇ જતા નથી. તેઓ કહે છે, 'મારી જન્મગાંઠ ઊજવાય, એથી તો રેંદિયાબારસ તરીકે ઉજવાય એટલે કે એમને રેંદિયો પ્યારા છે, તેટલું પોતાનું નામ પ્યારું નથી. હરિપુરા મહાસભામાં એમણે પોતાની જરી પુરાણી એ જ વાત કરી હતી, 'હું મરું ત્યારે મારા એક હાથમાં રેંદિયાના હાથા અને બીજ હાથમાં પૂણી હોય તો કેવું સારું!' એક વખત દેશચળવળમાં મુકદ્દમા ચાલતા હતા જ્યારે એમને મેજિસ્ટ્રેટ નાત પૂછી ત્યારે એમણે 'વણકર' અને 'ખેડૂત' કહી હતી. અને સૌ હસી પડ્યા હતા પણ એમને તો એ હાસ્યનું પણ આશ્ચર્ય થયું. કારણ કે એમણે એ વાકય કંઇ વિનાદમાં નહોતું કહ્યું. અન્તિ કાર્યો કયાં શ્યે એમણે કહ્યું: અસ્પૃશ્યતાનિવારણ અને ખાદી'.

આ પરથી એમની ખાદીપ્રીતિના આંક નીકળે છે. એ તે ઘણીવાર કહે કે, 'મારા રે'ટિયા હું ચલાવીને જ્યારે એકતાન બનું છું, ત્યારે અદ્દભુત રસ આવે છે, મારી એકાગ્રતાનું એ અદ્દભુત સાધન છે.' રે'ટિયાના સૂતરને નાંતણે સ્વરાજય એ એમના મુદ્રાલેખ છે.

આ રેટિયાની પ્રીતિ કચારથી જાગી ? તેઓ કહે છે: સતે ૧૯૦૮ લગી

તા મેં સાળ પણ નહાતા જોઇ. એમને આજે હર પૂરાં થયાં ત્યારે ૩૯-વર્ષ ના તા હશે જ તે ? એમનું ખાળપણ કેવું હતું. તે તમા જાણા જ છેયુ ધર્મિષ્ઠ પૂતળીબાઈના એ પુત્રમાં માતાના સંસ્કાર અને ન્યાયી પિતા કરમચંદ-ભાઈના ન્યાયના સંસ્કાર એમતે વારસમાં મૃત્યા હતા. ઘણા ખાડાટેકરામાંથી એ ળાળપણ વિતાવી માંડમાંડ ભણ્યા. વિલાયત જઈ **ખેરિસ્ટરી પાસ કરી. આફ્રિકામાં** એરિસ્ટર **થઇને** ગયા. પણ ત્યાં તે**ા બીજ એસ્સ્ટિરી જ એમને કા**ળે આવી. યસ. એ હિંદીઓની અપમાનિત દશા **બદલતાં લાગેલા ફટકાએ એમના** જીવનનું પરિવર્ત ન કરી નાખ્યું. ત્યાં એમણે સત્યાત્રહ આદર્યો. અને આજે પણ એ જ ચાલ છે. એમના અહિંસા અને સત્યના અખતરાએા નિરંતર ચાલ્યા જ કરે છે. ઠેઠ આથિ<sup>૧</sup>ક, આહારસંખંધી, ભાષા સંખંધી અને સામાજિક ક્ષેત્રથી માંડીને રાષ્ટ્રીય ક્ષેત્ર લગી તેઓ એ પ્રયાગ કરતા પહેાંચી ગયા છે. ન્યૂટને એક સફરજનના પડવા પરથી ગુરુત્વાકર્ષ અના નિયમને પ્રાયોગિક ક્ષેત્રમાં આણી નામના મેળવી. ગાંધીજીએ અહિંસા જો ધામિંક ક્ષેત્રે સફળ છે તા રાજકીય ક્ષેત્રે કાં નહિ ? એ વિચારે પ્રયાગ આદર્યા. લાકાએ ઠેકડીએક કરી. શું કાવાદાવા, જૂઠ કે હિંસા વિના રાજતંત્ર ચાલે કે? આમ પ્રશ્ન કરનારા આજે થાકયા છે અને થાક**રો** જ એવા ગાંધીજીના વિશ્વાસ છે. ડળ<sup>ર</sup>નમાં અંગ્રેજ જુવાનાએ કરેલાં અપમાન અને તાડન, મીર આલમ નામના પઠાહા ભાઇએ દ. આ.માં મારેલો સખત માર આવા આવા દ:ખદ સંજોગોમાં પણ એમણે જાળવી રાખેલી અપ્રતિકારક ક્ષમા, એમની અહિં સાપ્રીતિના પુરાવાએ છે.

પણ આજે વિધમાં માનવસંહારક યુદ્ધ ચાલી રહ્યું છે. તેનું શું? માંધીજને મન હિંદની મુક્તિ ઉપર એ બધા પ્રશ્નોતે! ઉકેલ લાગે છે. અને હિંદની મુક્તિ ઉપર છે. પણ સમાજવાદથી કોઈ ન ચોંકે! ગાંધીજનો સમાજવાદ એટલે આમાં દોપાનું પુન્જ વન અને એમાં ખાદી એમને મન મુખ્ય છે. તેમને પ્રયોગ સિવાય ગમતું નથી. તેમના પ્રયોગો પાછળ ભરચક વફાદારી અને તટસ્થપણું હોય છે. તેથી તેઓ પ્રવૃત્તિઓને વેગ પણ આપી શકે છે, તેમ એક પણ મારી શકે છે. અને તેથી જ તા તેઓ મહાસભાના અજોડ સુકાની તરીકે ગૌરવવંતુ સ્થાન દીપાવી રહ્યા છે. અને છતાંય નમ્ન છે. ખાદીમાં આસક્ત છે. ખાદીશાસ્ત્ર એટલું છણાયું છે કે અનહદ! છતાં અનેક દિષ્ટિએ છણાય એ યોગ્ય જ છે.

અમારા ૫. પૂ. ગુરુદ્દેવે જૈન જનતામાં જ્યાં તેઓ ગયા છે ત્યાં ભારે પ્રયાસ કરી ખાદીપ્રગતિ સાધી છે. તેઓ કહે છે, 'અ હિસાની

**દષ્ટિએ ખાદી જેટલું શુદ્ધ બીજું વસ્ત્ર નથી.** જેઓ બીજો સંગ્રહ રાખે છે તેઓ હાથે કાંતે. અને વણે તા સર્વેત્તિમ અને જે ન કાંતે ન વણે તેઓ શહ ખાદી અવશ્ય પહેરે'. આ ઉપદેશની સચાટ અસર કાઠિયાવાડમાં થઇ છે. છગનલાલ જોધીએ<sup>૧</sup> ખૂબ તારીક કરતાં એક વખત જામનગરમાં કહેલું કે "પૂ. મુનિજી જેવાે દિલનાે ખાદી પ્રેમ હજુ મારામાં પણ હશે કે કેમ, એ શંકા છે."એ વાત સાચી જ છે. જૈનસાધ ખાદીપ્રચારમાં આડલા રસ લે એ તેમને નવીન જ લાગે. પરંતુ તેમાં નવાઈ પામવા જેવું નથી. જૈનસાધુઓ ખાદી પ્રત્યે રાજકારણ માનીને અલગ રહે છે તે યથાર્થ નથી. ખરી રીતે જેમ અલક્ષ્યાહાર છાડવાની પ્રવૃત્તિમાં રસ લેવાય છે, તેમ ચરખીવાળાં કે યંત્રાત્પન્ન વસ્ત્રો છોડાવવાની પ્રવૃત્તિમાં રસ લેવાય તે સક્રિય અહિંસાનું અંગ છે. યંત્રવાદને ભાગે અજાણ્યે જેટલા ટેકા એાછા મળે તેટલી માનવતા અને અહિં સાની ઉજજવળતા છે. પરિશ્રહનું જૈનશાસન કંદર વિરાધી છે પરિશ્રહવાદ અને યંત્રવાદ બન્ને જન્યજનક ભાવે આજે જગત પર સ્ત્રામિત્વ જમાવી ખેડાં છે. એટલે ખાદી અનેક રીતે મંગળકર છે એમ માન્યા વિના ચાલતું નથી. ખાદી પ્રચારથી લોકોનો ભૂખમરા અને તેને લીધે-સૂખમરાને-લીધે જન્મતાં, ચારી લૂંટ આદિનાં દૂષણા તથા વ્યસનખારી ઘટે છે. એ પ્રમાણા મળ્યાં છે. ભાઇ તાલમજી લખે છે તેમ એક અળજ રૂપિયા ખાદીથી હિંદમાં ખચે એ આર્થિક દૃષ્ટિના લાભ પણ નાતા સતા નથી.

છેવટે બાવલા પરત્વે એટલું જ કે અહીં તા ખાદીલાં પ્રમાણમાં ઠીક ચાલે છે. એ આંકડા મેં જાણ્યા છે. આ લાંડાર યુવકાએ તે જાતમહેનત પર ઉલો કર્યો છે. ગામતા ટેકા સુંદર છે. અતે અહીં નિયમિત કાંતનારા ત્રીસેક જયું છે. પરંતુ બાવલા ગામે આટલેથી જ સંતાપ ન માનવા જોઈએ, એથી વધુ પ્રગતિ કરવી જોઈએ અને માતાઓમાં ખૂબ નવરાશ છે, તે વખતે તેઓ ઠીક ડીક ફાળા આપી શકે તેમ છે, હજુ ખાદીએ માતાઓમાં પ્રવેશ એમ્છા કર્યો છે. માતાઓ તા આ માર્ગમાં આગળ પડતા લાગ લેતાં થવાં જોઈએ. બાવળા એ ધાળકા તાલુકાનું અપ્ર ગામ છે. અહીં ઘણાં ગામડાંએાનું બજાર છે. એને સહુએ હદયપૂર્વક પ્રમાણિકતાપૂર્વક દીપાવવું જોઈએ.

[રેંટિયાબારશતે દિતે બાવળામાં આપેલ જાહેર પ્રવચન.] ૧૯૪૦, 'પ્રાસંગિક અને પ્રશ્નોત્તરી' માંથી

૧. છગનલાલ ન. જોષી, સત્યાત્રહ આશ્રમના વર્ષો સુધીના મંત્રી, અને જાણીતા હરિજનસેવક.

#### ગાંધી જયતી

બાપુના જન્મદિવસને ગાંધીજયંતિ નહિ પણ રેંટિયાબારસ તરીકે બાપુએ પોતે જ લેખાવી છે. આ દિવસે રેંટિયાના પ્રતીક દારા શ્રમની પ્રતિષ્ઠાને ખાસ મૂલવીએ. તેમ જ રેંટિયાની સાથાસાથ બાપુએ જે રચનાત્મક કાર્યક્રમાં દેશ સામે મૂકચા છે, તેમાંના કામીએકચ, અસ્પૃશ્યતાનિવારણ અને સ્ત્રી ઉન્નતિના ત્રિપુડાને તા ખાસ યાદ કરીએ. ગુજરાતના પરીક્ષિતભાઇ જેવા સેવકાના હરિજનો પ્રત્યેની હદયસ્પશીં અપીલા અને શ્રી. નારણદાસકાકા (નારણદાસ ગાંધી) જેવાની રેંટિયાની અપીલા અમલી બનાવવાનું આ દિવસોમાં ખાસ વિચારવું ઘટે.

- (૧) નાનામાં નાની વાતથી માંડીતે છેક માટામાં માટી વાત સુધી પોતાને જે સાચું લાગે તેને જ પૂર્ણ વફાદારી.
  - (૨) ભૂલાની શાધ અને સ્વીકાર.
- (૩) સામાજિક કાર્યોમાં સામા પાત્રની સમજતે પણ સંપૂર્ણ ન્યાય સ્માપવાની જાગૃતિ.
  - (૪) સત્યનો આગ્રહ સાથે સાથે કદાગ્રહનો ત્યાગ.
- (પ) ભાપુ સારાયે સમાજને પોતાનું જ અંગ માનતા અને તેથી સાથી ક્રાય'કરાની ભૂલને પાતા ઉપર એાઢી લેતા અને એ રીતે જાગૃતિ સાથા પ્રયત્ન.

આ પાંચ મુદ્દાઓના જાગૃત આચરાથી એક વખતના માંસાહારી, વિષયાંધ અને ચોરી કરનાર, સામાન્યમાં સામાન્ય માણસ મહાન તેતા અને સારાયે વિશ્વના પ્રેરેક બાપુ બની શકચા.

[રે ટિયા ભારસને પવિત્ર દિવસે રાષ્ટ્રીય શાળા રાજકાટમાં ભાળાસાહેખ ખેરના પ્રમુખપદે મળેલી સભામાં યુગપુરુષના જીવનની સમાલાચના કરતાં મહારાજશ્રીએ જે મુદ્દા તારવ્યા હતા તે અહીં યાં આપ્યા છે.]

એનું જીવનકાર્ય અખંડ તપા, અમ વચ્ચે બાપુ અમર રહાે; એના જીવનમંત્ર સમા ચરખા, પ્રભુ! ભારતમાં કરતા જ રહાે.

| 口 | નારતાં         |     |
|---|----------------|-----|
| П | ધનતેર્સ        |     |
| 口 | કાળીચૌદસ       |     |
| П | દીપાવલી        |     |
|   | મહાવીર નિર્વાણ | દિન |



## આ સો માસ

## નાેરતાં [વિજયની પૂર્વ તૈયારી]

વિજયાદશમાં પહેલાંની નવરાત્રિએ "નોરતાં" તરીકે જાણીતી છે. નવરાત્ર શબ્દનું દેશ્યર્પ "નોરતાં" થઇ ગયું છે. આ નવરાત્રિએમમાં પુરુષો અને સ્ત્રીએમ પોતપાતાનાં કુળદેવીએમાં પ્રતીક ગાઠવીને પ્રદક્ષિણા કરતાં કરતાં ગરભા ગરીબીએમ ગાય છે. ગુજરાતનાં ઘણાં ભાળકોના વાળ હજુ ત્યાં ઉતરાય છે. આ કુળદેવીએમ કાઇ એક કામમાં નહિ પણ ગુજરાતનાં બની ગયાં છે. એ બહુચરાઅ બામાતના સંબંધનો છેડા અહીંના આપંદ્રણઓએ શિવશકિત—જગદંભા સુધી મેળવી દીધા છે; એટલે આ રીતે ગુજરાતનાં નરનારીએમ આ રાત્રિએમમાં શક્તિનું આદ્વાહન કરીને તેની ઉપાસનાના આ દિવસો ભારે ઉત્સાહપૂર્વક ઊજવે છે. સવાલ તો એ છે કે આ નારતાંના ઉત્સાહપૂર્વક ઉત્સવ વર્ષોથી ઊજવવા છતાં ગુજરાત આજે કહી શકશે ખરું કે એણે શક્તિનો સંચય કર્યો છે! એને સાચી દિશા તરક વાળવા એ જ આ ઊજવણીનું ખરું માય છે.

આજે તાે એ એક બાજુથી શક્તિના પૂજ્ય સૂચક ગીતડાં ગાય છે અને બીજ ભાજુ નીતિ અનીતિનો ખ્યાલ કર્યા વિના ''પૈસો મારું સર્વ'રવ'' કરી રહ્યો છે.

ગુજરાતે હવે જાગવું જેઈએ અને સાચી શક્તિનો સંચય કરી એને સુમાર્ગે વાળવી જોઈએ. આ નોરતાંનું પર્વ એ માટે માર્ગ દર્શક બનજો.

## નારતાં અને વિજયાદશમી

સત્યાત્રહ અને સવિનય ભંગનાં ઊંચા સાધનોનો હિંદમાં છણોંદાર કરાવ્યા ખાપુએ. બાપુ આજે હાજર નથી. પરંતુ એમનું આરંભેલું ભગીરથ કામ આપણી સામે છે જ. તેને આપણે વેગ આપીએ. સમાજની કુરૂઢિઓરૂપી રાક્ષસો હપર વિજય મેળવીએ. રામે રાવણ સામે લડીતે અને પાંડવાએ કૌરવા સામે લડીત જેમ વિજય મેળવ્યા અને એના પ્રતીકરૂપે વિજયાદશમીનું પવે ઉજવાય છે, તેમ આજે નવરાત્રિ કે જે શક્તિના સંયમ માટે છે, તેમ પ્રથમ શક્તિ સંયમ કરી પછી તે સંયમના સમાજ અને ધર્મસંપ્રદાયમાં નમ્ર અને નિખાલસ-પણે થયેલી ક્રાંતિમાં ઉપયોગ કરાવીએ. આમ કરવા કરાવવામાં જ એ બન્ને વ્રતની ખૂબી છે.

#### ધનતેરસને ધાન્યતેરસ અનાવા

ધનતેરસ, કાળીચૌદસ અને દિવાળી એ ત્રણ તહેવારા સળંગ તહેવારા છે ભારતની લક્ષ્મી માત્ર રાકડનાણાંમાં સમાપ્ત નહોતી થતી. ભારતની લક્ષ્મી તાે વિષ્ણુની પત્નીરૂપ હતાં. એટલે કે જેની પછવાડે સત્ય, પ્રભુ છે તેવી જ લક્ષ્મીનો એ આદર કરતું. ગીતાનો છેલ્લા શ્લાક એનું છવાંત પ્રમાણ છે. આપણે ત્યાંના વ્યાદ્ય ચાર સુખની કલ્પનામાં પણ કચાંય પૈસાનો ઉલ્લેખ જ નથી. કરીથી આજે એ ચાર સુખરૂપી લક્ષ્મીનું આદ્વાહન કરવું જોઇએ. તે ચાર સુખ આ રહ્યાં. (૧) નરવી કાયા (૨) ધમ્પં સંતાન (૩) પતિપત્નીનો નિમંળ સ્નેહ અને (૪) ધાન્યના ઢગલા, આજે તાે હિંદની સામે તાતકાલિક પ્રશ્ન ધર્મ સાથે ધાન્યનો છે.

''ખેડૂતનાં ન્યાય, નીતિ આળાદ રહેા. એ જગતાતની પ્રતિષ્ઠા વધો. ધાન્ય પકવનાર અને ખાનાર બન્ને સત્યપરાયણ બનો,'' ધનતેરશને આ દ્રષ્ટિએ સૌ ઉજવજો.

લક્ષ્મીને પૂજવી એ ધનતેરસના દિવસનું રહસ્ય છે. ભારત હંમેશાં સંસ્કૃતિની લક્ષ્મીનું જ પૂજક રહેવાથી સંસ્કૃતિને ટકાવી શક્યું છે. છેલ્લા રોકાઓથી તેમાં શિથિલતા આવી છે; પણ હવે હિંદ આઝાદ થયું છે, હવે નીતિના ઢીલા ખંધોને તેણે મજખૂત કરવાના છે. ધનતેરસને પવિત્ર દિવસે નીતિની લક્ષ્મીનું દિલયી પૂજન કરી જીવનમાં અપનાવીએ.

## કાળીચૌદશ

અ'ધારી ચૌદસ ભૂતાદિ સાધના માટે પ્રસિદ્ધ ગણાય છે. પણ આપણે તાે વહેમ અને અનુચિત ટીકાખારીની વૃત્તિનું ભૂત જે આપણી રગેરગમાં ઘૂસી ગયું છે તેને કાઢચા વગર આપણો છૂટકાે નથી. આ ચૌદસે ભૂતને સાધવાનો નહિ પણ આ ભૂતને કાઢવાનો સંક્રલ્પ કરીએ.



## દીપાવલી : સોનું વહાલસાેેેે યું પવ<sup>દ</sup> [આસાે વદ અમાસ]

પ્રગઢ સખી પ્રાંગણ દીપકલી, મુજ સંગ−સુહાગણ આત્મકલી; વિલસે હુ**લ**સે વિકસે નવ<mark>લી,</mark> રસ ઊમિ'ભરી રજની ઊજળી.

#### દીપાવલી

પ્રકાશ શુદ્ધિમય ઉપાસનાથી જ શાભાયમાન અને સિદ્ધિમાન ભાસે છે ઘર અને મકાનો ધાળાય છે, કળા અને શ્રી ઊભય પૂજાય છે, એ એની આગાહી છે. શુદ્ધિ અને સૌ દર્યાના અમર સહચાર છે. 'ખાતાં ચાપ્પ્પાં કરાે', વ્યાપારીના સૂર કાને અથડાય છે, અને સાધક ચાંકીને જાગૃત થઇ જાય છે.

અભેદતા ! તારું અમર સંભારહ્યું, છે એકી સાથે ધર ધર પ્રગટતી દીપશિખાએ!, ત્યાં નવ કાે, વર્ણું ભેદ, નવ કાે, વર્ગું ભેદ, નવ કાે, વેશભેદ, દીપાવલી સોનું વહાલસાેયું પર્વ છે.

દિવાળીનું પવે એ હિંદની પ્રજાતું અબુમોલ પર્વ છે. દિવાળી સાથે મહાવીર નિર્વાણ અને વીર વિક્રમ બંનેની યાદી જોડાઇ ગઈ છે. તે દિવસોમાં વ્યાપારીઓના ચોપડા ચોખ્ખા થાય છે. ઘરા સાક્ષ્મક થાય છે. દીપમાળા પ્રગટે છે. અને ઘેર ઘેર મ'ગળગીતા ગવાય છે. ઉત્સાહમાં કટાકડા ફાેડવાનો રિવાજ છાડી દઇ ખાડીની ઉપલી રીતા આ પર્વમાં દબદબાપૂર્વક ચાલુ રહે તેમાં કશું જ ખાેડું નથી.

દિવાળી એ મહાવીર નિર્વાણનું સરવૈયું તપાસવાનું અને સાક્ષ્મફી કરવાનું આ દેશનું મહા પર્વ છે. તે દહાડે બાલ સક્ષાઈને સ્થાન આપી ભંગી કામને પ્રતિષ્ઠા આપીએ. આખા વર્ષમાં ગુણદોષોનું તારણ કાઢીએ. દોષોને દૂર કરી ગુણોને સ્થાપીએ અને વધારીએ. આવી રહેલા ત્રીજ વિશ્વયુદ્ધને ખાળવા માટે મહાવીરે અહિંસાની જે જ્યાતનો વારસો મૂકથો અને મહાત્માજીએ તેને જે રીતે તેજ કર્યા તે વારસાને ગાંધીવિહાણું હિંદ આગળ ને આગળ ધપાવે તેમાં આપણે સર પુરાવીએ!

## મહાવીર નિર્વાણ દિન

સિદ્ધાર્થના નંદન વર્ષ માન, સાપાન સાધક સાધનાતણાં ચડી મહાવીર થઇ કૃતાર્થનિર્વાણ પામ્યા પ્રગઠી દીપાવલી. દીપાવલી સ્મારક થે સદાની, સંબાધતી સાધકની સુકાની શ્રદ્ધાન સિદ્ધિપદનું દિવાળી, નવાજતી જ્યાતિ નવીનતાની. તિમિર ઢાળે સઘળાં દીપાવલી, ડરા નિવારે દિલના દીપાવલી, પ્રકાશ પુંજે પ્રજળે દીપાવલી, ને સર્વનું પર્વ અને દીપાવલી. રહા રહા થઈ સદા દીપાવલી, છાને પ્રભાતે પલેટ દીપાવલી, તાથે અમારા દિલની દીપાવલી, ફીકી ન થાજો કદીયે દીપાવલી.

જેમ વૈદિક મું થામાં ચાવીસ અવતારાની ઘટના છે તેમ જૈન સૂત્રામાં ચાવીસ તીર્થ કરોની ખીના છે. ગઈ 'ચાવીસી'માં છેલ્લા તીર્થ કર મહાવીર થઈ ગયા. એમનું મૂળ નામ વર્ષ માન. પિતાનું નામ સિદ્ધાર્થ. માતાનું નામ ત્રિશલાદેવી. એ ગૃહસ્થ થયા અને એમને એક પુત્રીરત્ન થયેલું. ખાળપણથી જ તે એટલો વિવેક સમજતા હતા કે 'ખીજાને જીવાડીને હું જીવું' પ્રથમ એ સૂત્ર કુટું બ ઉપર અજમાવ્યું. પછી સમાજ અને દેશ ઉપર અને છેવટે વિશ્વ ઉપર અજમાવવા સારું એ પૂર્ણ લક્ષસારી થઇ પરમ સાધના માટે પરિચિત પ્રદેશ છોડી અપરિચિત સ્થળ નીકળી પડ્યા. ત્રીસ વર્ષના યુવાન વર્ષ એમણે સર્વસંગ પરિત્યાં કર્યો, એમનો ત્યાંગ એ નાની નિર્જરણીનું વિશ્વના મહાસાંગર સાથે મિલન કરવા જેવા હતો.

સાડબાર વર્ષ અને પંદર દહાડાનો એમનો સાધના કાળ વિધવિધ કસોડીનો છે. એમણે પ્રખર વિરોધીઓને પણ પ્રેમના જાદુઇ મંત્રથી વશ કર્યા છે. કોઇ એમ એમની વિચારણામાં હતું જ નહિ. અનાર્ય પ્રદેશમાં પણ એમણે ક્રષ્ટ સહીને પણ પ્રેમની અજબ અસર ઉપજાવી.

જંગલનાં ભય કર ઝેરી જાનવરા તરફ પણ એમણે પ્રેમ સુધારસ દીધા અને પીધા. કાનમાં ખીલાએ નાખનારને પણ પ્રેમથી નવડાવ્યા.

મહાસેવક્રાની અતિ ભક્તિને પણ એમણે પચાવી લીધી : અર્થાત્ ત્યાં રાગી ન થયા. આ રીતે ખરે જ ગે અહિંસાની મૂર્તિ હતા. એમની અહિંસા પોલી ન હતી. સક્રિય હતી. પ્રશમરસ એટલે શાંતરસ અને સિંધુ અધિપતિ એટલે મહાસાગર. તે પ્રેમી, ચંડકાશિક જેવા પ્રચંડ વિષધ**ર** ઉપર એમણે એ મંત્ર ફેંકથો અને ભાવ્ય માર્ગદર્શન કરાવ્યું.

સંપૂર્ણ આત્મદર્શન પછી એમણે એ સિદ્ધાંતનું વિશ્વવ્યાપી ખ્યુગલ ખજાવ્યું. જગતને 'जीवो जीवस्य भक्षण' એ કિચ્ડ સ્ત્રમાંથી કાઢી 'जीवो जीवस्य रक्षण' રૂપી દિવ્ય ભૂમિકા પર પ્રેરી ગયા. પૃથ્વી, જળ, વાયુના સૃદ્ધમજીવામાં પણ એ પરમપ્રકાશ તેએ પચરાએલા જોતા. વિશ્વનાં સકળ તત્ત્વા એમને પિતા અને ગુરુ માની પ્રવર્તતાં હોય એવી એમની દશા હતી.

જાણું શાંતરસતા મહાસાગર ક્રેમ ઉછળતા ત હાેય એવી એમની પ્રતિભા હતી!

> રામે રામે પ્રેમ ઝરણાં ઝરતાં આંખા નિરંતર અમીબીની રહેતી

અર્જુન માલી જેવા દુરાચારીના પણ એમણે ઉદ્ધાર કર્યો, ગાંશાળલ જેવા મહાઅવિનીત શિષ્યનું પણ ભલું જ ઇચ્છ્યું. નાતજાતના, દેશના કે વર્ષના અગર લિંગના ભેદ એમણે તાંડયા. પ્રાણીમાત્રમાં જ જે ચીતન્ય છે, તે દિષ્ટિએ તમા સહ એક છા. આ અદ્દસત સૂત્ર જીવંત આચરી ખતાવ્યું. એટલે અહિંસાએ પરંધર્મ ખન્યા. સત્યલક્ષી જીવનની કિંમત પૂરેપૂરી થઇ.

આના મૂળમાં એવું તપ હતું કે જે તપમાં વાસનામય ઇચ્છાઓના ચૂરેચૂરા નીકળી ગયા હતા. એને લીધે આત્મતેજ ચોમેર વ્યાપ્ત લાગતું. આપણી પ્રાર્થનાની પ્રથમ કડીમાં એવા ભગવાન મહાવીર પોતે પરમષદ પામ્યા અને જગતને પ્રેરી ગયા, તેમને વંદન છે.

'અહિંસાની મૂર્તિ', પ્રશમરસ સિંધુ અધિપતિ, અમીની ધારાએા, રગરગ ઝમે પ્રેમઝરણી; તપસ્વી તેજસ્વી, પરમપદ પામી જગતને, તમે પ્રેયું વંદું, પરપ્રભુ મહાવીર તમને.'

#### વરાહ

અવતારાની પાછળ એક ઊંડું રહસ્ય એ છે કે, એમાંથી પ્રાણીમાત્રના ક્રિમિક વિકાસના સુરેખ ખ્યાલ આવી રહે છે. અને સાથેસાથે જુદાજુદા યુગામાં સમગ્ર માનવજાતિને સ્પર્શતી સાધના કેવી રીતે વિકાસ પામી તેના પણ ખ્યાલ આવી રહે છે.

વરાહાવતારમાં ઇશ્વરતે ભું ડર્યધારી કલ્પવામાં આવ્યા છે, એમ કહેવાતે બદલે ભૂં ડમાં રહેલા ઇશ્વર પૃથ્વી પર રહેલાં પાતાનાં ભાંકુઓને પ્રલયના સપાટામાંથી બચાવી લે છે, એ કલ્પના આત્માના ગુણોતે ભું ડયાનિ પણ અટકાવી શકતી નથી એની પ્રતીતિ આપે છે. જૈન સત્રામાં દેડકા જેવું પ્રાણી પણ સમકિતી (સમત્વ યુક્ત જ્ઞાની) હોય શકે છે. અને રામાયણમાં ગીધ જેવું પ્રાણી અન્યાયના સામના કરવા માટે રાવણ જેવા સમર્થ રાક્ષસ સામે ઝ્ઝૂંમી શકે. આ બધું વિકાસ પામેલા માનવ માટે આદર્શ રૂપ અને પ્રેરણારૂપ છે.

#### વામન

ખલિરાજા પાસે વામન-માનવીરૂપે જઇ ત્રણ ડગલાં ધરતીમાં તા આખું વિશ્વ માપી લેનાર એ અવતારી પુરુષ જગતને શું કહેવા ઇચ્છતા હતા ? પૃથ્વી નાની છે, અને પગ માટા છે. અથવા વામન શરીરમાં પણ જે અનંત શક્તિ પ્રગટ થઇ શકે છે તે, અથવા શું ટેક એ માથા સાટે છે; એવું એવું લહું એમાંથી તારવી શકાય છે.

દશ અવતારામાં ઉત્તરાત્તર ઘણાં રહસ્યો ભરેલાં જણાય છે. અવતારી પુરુષા યુગેયુગે પેદા થાય છે તેને બદલે ક્ષણે ક્ષણે પેદા થાય છે. પરંતુ જહતાના અધારામાં અટવાતી માનવજાત યુગ પછી એને નિહાળી શકે છે, એમ માનવું વધારે ઉચિત છે.

#### નૃસિં હાવતારના સાર

ધડ નરતું અને માશું સિંહતું એવાે ઇશ્વરી અવતાર તે નૃસિંહ અવતાર. ન પૂરા માણુસ ન પૂરા સિંહ, માણુસ ખરા અને સિંહ પણુ; આવું સ્વરૂપ તે નૃસિંહસ્વરૂપ.

અન્યાયની સામે ન્યાય આપવામાં માત્ર માણુસ જ કામ આપી શકે. જનવર નહિ; એ બાબતને નૃસિંહ અવતારમાં થયેલું આ કાર્ય પડકાર આપે છે અને એ સિદ્ધ કરે છે કે ગમે તે યોનિ, ગતિ કે શરીર સાથે રહેતા આત્મા સત્તાશાહી જબરદસ્તીની સામે બળવા પાકારી જ ઊઠે છે, માત્ર એ આત્મામાં શુદ્ધતા હોવી જોઇએ.

શરીરના આત્મામાં જેટલી શુદ્ધતા તેટલું જ તે શરીરીનું ઈશ્વસ્ત્વ વર્ણાવી શકાય.

નળકાંઠાના એક ગામમાં રખારીતે લૂંટનારા લૂંટારાથી ગાયોએ રક્ષણ આપ્યું હતું. એક ગામમાં એક ખળદના પાળિયો જોયો. તે ખળદે ધાડપાડુ સામે પોતાની શક્તિના સદુપયોગ કરીતે અન્યાયની સામે ઝઝૂમતાં ઝઝૂમતાં મૃત્યુતે આવકાયું હતું.

નૃસિંહ અવતાર કાઇ પણ સત્તાના અન્યાયની સામે મચક ન આપવામાં તથા અન્યાયની સામે ઝઝૂમનાર ભલે એકલવાયો હાય તા તેને પણ સાથ આપવામાં જ ઇશ્વરત્વ છે, એના ખ્યાલ આપે છે.

## કાૈણ છતે અને કાૈણ હારે? નાસે હ જયતી

તા. ૩ જી મે એ છે નૃસિંહ જયંતીના દિવસ. નૃસિંહ એટલે પ્રહલાદના પિતા હિરણ્યકશિપુની મદાંધતા તાેડનાર પુરુષોત્તમ પુરુષ. પૌરાણિક કથા રૂપકમાં આમ ઘટી શકે, હિરણ્યકશિપુએ (રાક્ષસી વૃત્તિએ) પાેતાના ભાઈ (માેહ)ના સાંહારક (સત્યત્રાન)નું વૈર લેવા માટે યત્ર (સકામ કર્મ) કરી પ્રહ્રા (આત્મા) પાસેથી એવું વરદાન મેળવ્યું હતું કે, તે દિવસે પણ ન મરે, રાત્રે પણ ન મરે, તે ભૂમિ પર પણ ન મરે, આકાશમાં પણ ન મરે, ઘરની અંદર પણ ન મરે, ખહાર પણ ન મરે, દેવથી પણ ન મરે, દાનવથી પણ ન મરે, માનવથી પણ ન મરે, પશુથી પણ ન મરે—આ ઉપરાંત અિશ્નાદિ સિહિઓનો અને

ત્રિલોકના એ સ્વામિ હતો. છતાં તે અસુરને દેવાધિદેવ માર્યા એટલે કે, આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ જેતાં રાક્ષક્ષી વૃત્તિ ઉપર સત્યનો છેવટે વિજય જ થાય છે, પછી સત્યનો ભક્ત ભલેને પ્રહલાદ જેવા આખા રાક્ષસી રાજ્યમાં માત્ર એક બાળક જ હાય. સત્યપક્ષે લઘુમતી નડતી જ નથી. સામાજિક દષ્ટિએ આ વાત સ્પષ્ટ જ છે કે હિરણ્યકશિપુ જેવા સવે તાકાત જો પળવારમાં એની કલ્પના પણ ન આવે એ રીતે રાળાઇ ગઇ તા બીચારા આ જગતના હિંસ્ત્ર તાકાત પર મુસ્તાક રહેનારા ક્ષુદ્ર જીવડા શા વિસાતમાં છે ? પોતાના જ ઘરના થાંભલામાંથી નીકળી નખથી સાંજને વખતે દેવ, દાનવ, પશુ અને માનવથી જુદું જ એવું નૃસિંહ રૂપ ધરી પોતાના જ ખાળામાં આ રીતે વધ કરશે એની એને સ્વપને પણ શી ખળર હોય ?

પશુપ્પળ પર લમંડી ખનેલા સામ્રાજ્યવાદીઓ તાજા યુગમાં જ કર્યાય રાળાઇ ગયા અને હિંદમીયાનો લાલ, એ ડાેસો, મ્ફીલર હાડકાં લઇને અડીખમ એમ તે એમ ઊભો છે. કહેવું જ પડશે નીતિક ખળ જ છતે છે, આધ્યાત્મિક ખળ જ છતે છે. ખાકી બધાં ખળા થાડા વખત ગમે તેવાં લટકાં ચટકાં લગાવી દે છેવટે તાે એ હારે છે, હારે જ છે. (વિ. વા. ૧૬–૫–૧૯૪૭)

## नारह कथंती अने इम' कथंती

ભાગવત પુરાણના છઠ્ઠા સ્કંધના આઠમા અધ્યાયમાં વ્યતાવેલા ચોવી**સ** અવતારામાં પંદરમું નામ નારદનું આવે છે અતે સાળમું નામ કૂર્મનું આવે <mark>છે</mark>. <sup>×</sup>

જેનામાં સામાન્ય મનુષ્યતત્ત્વ કરતાં ઊંચું તત્ત્વ તેનો ભગવાનના અવતા-રામાં સમાવેશ જણાય છે. અને આ ગણનામાં ભૂંડ, માછલું કે કાચભાને પણ સહાનુભૂતિપૂર્વાં સમાવ્યાં છે એ લાક્ષણિક વિશેષતા છે. નારદ પાત્ર સામાન્ય લોકમાન્યતામાં ઊતરતું છે. જે બન્તે પક્ષતે જુદી જુદી રીતે ચઢાવીતે લડાવી મારે અને પછી કજિયાની મજા લૂંટે તે નારદ. અમારી દષ્ટિએ નારદ એ અનોખું પાત્ર છે.

<sup>×</sup> ગાપાલદાસ છવાભાઇ પટેલે જે ચાવીસ અવતારાતે પ્રમાણ્યા છે. તેમાં ભારમા ન બર કૂર્માનો આવે છે અને નારદતું નામ જ નથી.

<sup>[</sup>શ્રીમદ્ ભાગવતનો ગુજરાતી અનુવાદ સં. ગા. છ. પટેલ]

નારદ એટલે જંગમ વિદ્યાપીઠ; અને તે પણ સ્વર્ગ નરક અને પાતાળ એ ત્રિક્ષુવનનું જ્ઞાન આપનાર વિદ્યાપીઠ. એના હાથમાં વાદ્ય અને મુખમાં પ્રક્ષુનું નામ તો પાછું મૂંજતું જ હોય. તેઓ આખાલવૃદ્ધ સૌના અટપટા પ્રશ્નોના ઊંકેલ આપે. ભગવાનના શ્રીમુખની વાતા સંભળાવે અને આગાહીઓ કહી ચેતવી આપે. ભક્તોના પ્રતિનિધિ તરીકે ભગવાન આગળ કરિયાદો પહોંચાડે અને ભગવાન પાસે પણ પોતાનું ધાર્યું કરાવવા તેમને કરજ પાડે. આવા શક્તિશાળા છતાં નમ્ન, લોકસંત્રહી છતાં પ્રસન્ન અને નિલે પ નારદજીની જીવનલીલા ધણી ધણી પ્રેરણા આપી જાય છે.

## કૂમ<sup>°</sup> જય તિ

ઈશ્વરના પૌરાણિક અવતારામાં કૂમ'નું પણ સ્થાન છે. કાચળા પોતાની પીઠ પર પૃથ્વીને ધારણ કરી સેવા આપી રહ્યાનો ઉત્લેખ લાેકમુખે જાણીતા છે. કાચળાની ઉપમા જૈનશાસ્ત્ર અને ગીતામાં આવે છે. કાચળાની પીઠ ખૂબ મજખૂત હોય છે અને અંગ કામળ હાેય છે. કામળ અંગને પ્રસંગ આવ્યે તે તુરત સંકારીને પીઠ નીચે લઇ લે છે અને અનેક ભયાેથી ઊગરી જાય છે. સાધક માત્ર માટે આ કાચળાના જીવનમાંથી મળતાે ઉપદેશ ભારે આશાજનક છે. અન્યાયની સામે લડ્યું, ન્યાયને સાથ આપવા તેમાં જ ઇશ્વરત્વની પૂર્ણાદ્ભતિ નથી પણ કંઇક ને કંઈક ઉપકારનું કે જગતને આદર્શ પૂરા પાડવાનું કામ કરવું તેમાં પણ ઇશ્વરત્વ છે એ પણ એમાંથી જણાઇ રહે છે.

કૂર્માવતારમાંથી માનવી એટલો બાધ લે કે કાચબા એ પણ એક ભગવા-નનો અંશાવતાર છે, તેમાં પણ ભાગવત તત્ત્વ હાઈ શકે છે, તે શાંકર પાસે નિવાસ પામી શકે છે અને પૃથ્વીને પણ ઉપકારક થઇ શકે છે. કાચબા એ ફેંકી દેવા જેવું કે ખાઈ જવા જેવું પ્રાણી નથી, તેના પ્રત્યે પણ આપણે સહાનુન્નૂતિભર્યું વલણ રાખવું જોઇએ. જૈન સ્ત્રોમાં પણ દેડકા જેવા પ્રાણીને સુદ્ધાં આત્મતાન થયાની વાતા આવે છે. 'સર્વ' મૂત હિતે રત' ની ભાવનાને આવી રીતે જ ખીલવી શકાય.

વિ. તા. ૧૬-૫-૧૯૪૭

#### ભકત નારદ

"દેવિષ'ઓમાં હું નારદ છું." એ વાકચ ગીતામાં આવે છે. પુરાણાના ચોવીસ અવતારામાં પણ એ નામ છે નારદ એટલે એક રીતે જોતાં નિલે પતાની મૂર્તિ હાસ્ય અને પ્રભુગીત બન્ને એના વદન પર કરકતાં જ હાય. સ્વર્ગનાં સુખ, નરકનાં દુ:ખ કે મત્ય લોકનાં સુખદુ:ખ એમાંનું કશું ય એને અડે નહિ. શરીરમાં જો નારદને ઘટાવીએ તા તે અંતરાતમા રૂપ ગણાય. પરમાતમા અને બહિરાતમા—માયામય જીવ—બન્નેની વચ્ચે એને રહેવાનું રહ્યું. અમૃત અને વિષ બન્નેને એ જોયા કરે. ન ગર્વ ધરે ન શાક કરે. બીજી રીતે વળી નારદ એટલે પાયાના સેવક. આ પાયાના સેવક લોકશાહી સરકારના મુખ્ય મધિકારી પાસે પણ પહોંચી જાય અને અદનામાં અદના પ્રજાબના ઝૂંપડાંમાં પણ પેસી જાય. માત્ર ટપાલીનું જ નહિ પણ સાથે સાથે પ્રરણાદાયકનું કામ પણ કર્યા જ કરે. આજના હિંદને આવા પાયાના સેવકાની સૌથી વધુ જરૂર છે.

#### પાર્વાનાથ

પાર્ધ નાથનું નામ ઇતિહાસપ્રસિદ્ધ છે. તેઓની યાદી સાથે જ એક અતિ સંકટમાં અડેલ રહેનાર યોગીશ્વરનું ચિત્ર ખડું થાય છે. પૂર્વ જન્મોના પોતાના સગા ભાઇ છતાં નરરાક્ષસ—જેવા કમદને નવ નવ જન્મા સુધી સહીતે પોતામાંનું આત્મામૃત ચખાડી હૃદયપલટા કરાવનાર આ પુરુષ જૈતાના ત્રેવીસમા તીર્થ કર તરીકે થઇ ગયા છે. અવિવાહિતપણે જ પ્રવ્રજ્યા લઇતે એમણે જગત સામે નૈષ્દિક હ્યાસચર્ય ની સાધના સ્વાભાવિક જ છે એ ઉચ્ચ ખ્યાલ મૂકયો છે. વિશ્વાતસલ્ય'ની સાધનામાં જે હ્યાસચર્ય ની મહત્તા છે, તે વ્રતમાં આ પુરુષનું નામસ્મરણ ખૂબ-ખૂબ ઉપયોગી થાએમાં!

પાર્ધ નાથ ઐતિહાસિક વ્યક્તિ તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા છે. એમતું સ્થાન જૈન અને વૈદિક બન્ને પ્ર'થામાં છે. જૈન પ્ર'થમાં તેઓને નૈષ્ઠિક ભ્રહ્મચારી ગણાવાય છે. ઉપરાંત પોતાના નવનવ ભવના વૈરી કમઠને પાર્ધ નાથના યાગે પ્રેમી બના-વ્યાના પ્રસ'ગ પણ નાંધાયા છે. હદયપલટાના શાસ્ત્રમાં ધીરજ અને નૈષ્ઠિક બ્રહ્માંચર્યની સહજતા બાધવા માટે પાર્ધનાથનું ચિત્ર સમર્થ છે.

## જૈનચાર્ય હેમચંદ્રાચાર્ય

સાહિત્ય અને રાજકારણમાં ગુજરાતને શ્રીમત્ હેમચંદ્રાચાયે જે આપ્યું છે, તેથી આજે કાઇ પણ ગુજરાતી ભાગ્યે જ અજાણ હશે. કુમારપાળ પરમશેવ

(શિવભક્ત) પરમાર્કત (જૈન) ખની શકે છે; એ દશ્ય સર્વ ધર્મ સમન્વયની ઝાંખી કરાવે છે. એક જૈનમુનિ શૈવમંદિરમાં જઇ શિવને સદ્યુણાયી પૂજે છે, તે સર્વ ધર્મ ઉપાસનાના નમૂના પૂરા પાડે છે. એક જૈન ત્યાગી રાજદારી રહસ્ય મંત્રણામાં સક્રિય ભાગ લે છે; એ ચિત્ર ધર્મ કારણ એવું ઉદાર અને નિલેંપ છે કે રાજકારણના લેપથી અભડાઇ જતું નથી, એવું વિધાન કરે છે. ... હેમચંદ્રાચાર્યની જીવનચર્યાના ઉપલા ત્રણ જ પ્રસંગા દષ્ટિસંપન્ન જૈન સાધુઓને આ કાળની પાતાની ફરજતું ભાન કરાવા!

#### સ'ત કળીર

ં કબીર એટલે ધર્મ'ક્રાન્તિની વિરલ જ્યોત. કેટકેટલી એન<mark>ી શિ</mark>ખાએ! વર્ણ'વીએ :

- (૧) હિંદુ-મુસ્લિમ એકતાના સાડાપાંચસા વર્ષ અગાઉના એ ઉત્તમ પ્રતીક હતા. ગાંધીજીના ગાળીભારથી નીપજેલા મૃત્યુએ કામવાદનું ઝેર ઉત્રાડું તા પાડ્યું પણ હજુ એ કામવાદનું શળ પૂરેપૂરું દક્ષ્નાવવાનું કામ પત્યું નથી. એ કાર્ય સાલુ રાખવા સંત કળીરને પગલે પ્રત્યેક ધર્મગુરુ લાગી જાય તા કેવું ઉત્તમ ?
- (૨) ગૃહસ્થાશ્રમ સારા કે સંન્યસ્તાશ્રમ ? એતે જોવા સારુ એમણે પોતાનું જ જીવન ઉધાડું મૂકા જગતને નવદર્શન આપ્યું છે, એટલું જ નહિ બલઢે ચાદર વણતાં વણતાં આધ્યાત્મિક વિકાસ કેમ થાય તે એમણે જીવીને બતાવ્યું, છે. પ્રવૃત્તિએ બધનકર્તા નથી. નિવૃત્તિએ મેાક્ષકર્તા નથી, બધન અને માક્ષતો આધાર ભાવનામાં છે, હકીકત એમણે સિદ્ધ કરી બતાવી છે.
- (૩) ઉચ્ચ કરતાં નીચ ગણી કાઢેલી જાતિઓને ધર્મ ફૂંકની વધુ જરૂર છે અને તેઓ એ ફ્રંકેને ઝીલીને પચાવી પણ વધુ શકે છે.
- (૪) લક્તિ એટલે વેવલાપ**ણ**ં નહિ પણ જગતના જીવમાત્ર પ્રત્યેની પોતાની અપ'ણતા. એવું પણ એમણે જીવી બતાવ્યું છે અને કહ્યું: 'કર સાહિ**બકી** ખંદગી ઔર ભૂખે કેા કુછ દે.'
- (૫) સાકાર-નિરાકાર પૂજાતો બેદ પણ તેમણે તાડવો છે. હાલતાચાલતા માનવમાં દેવ જોવાની એમની ભલામણ મહાન અર્થ સ્વયક છે. માણસ પોતે સાકારી છે પણ એમાં રહેલી ચેતના એ નિરાકારી છે. સાકારી માનવીમાં રહેલાં નિરાકાર ઇશ્વરને શાધી એમાં લીન ખનવું એવી સીધીસાદી છતાં રહસ્યભરી કથા કબીર જેવા અનુભવી સંત જ કહી શકે.

## હજરત મહંમદ સાહેળ

મહત્મદ સાહેખના જીવનમાંથી અને તેમના પ્રિય ત્રંથ કુરાને શરીક્ષમાંથી જે વાતો તારવી શ્વકાય છે, તે સમાજજીવનની તાજગી માટે ભવ્ય છે. (૧) કાઈ પણ જાતની ગુલામીમાંથી માનવજાતને મુકત કરવી. (૨) સત્ય સિવાય કાઈને પ્રધાનપણું ન આપવું. (૩) સ્ત્રીજાતિને પૂજા દ્વારા ઊંચે ઉઠાવવી. (૪) હરામનું અનાજ પેટમાં ન નાખવું. (૫) ધનસંચય ન કરવા અને કરવા પડે તા ત્યાં એનું વ્યાજ ન લેવું. (૬) બધા ધર્મના પેગંબરાને પોતાના પેગંબરા માનવા

#### २भ०गन ४६

રમજાત ઇંદના સંદેશા: રાજાના પવિત્ર તહેવારામાંથી તરભાળ થઈ ઇંદને દિવસે મુસ્લિમ બિરાદરા બહાર આવે છે; ત્યારે તેમતે 'ઇંદમુળારક'નો સંદેશા આપવાનું સહેજે મન થાય. મને છેલ્લાં વર્ષોથી ઘણીવાર એ સવાલ જોઠે છે કે મુસ્લિમલીગીનેતાઓની દોરવણીથી મૌલવી સહિત દોરવાઇ ગયેલી મોટાભાગની મુસ્લિમ આમજનતાએ જે કૃત્યા કર્યા છે, તે કૃત્યાથી ઈસ્લામી ભેંગા ગયા કે નીચે પડયા ? જવાબ વેદનાભર્યા શબ્દોમાં નિરાશાનો જ સાંપહે છે. કયાં એક શ્વરના તેજા નીચે રહેલી પ્રાણિજાત પ્રત્યેની બિરાદરીના સદેશ અને કયાં આ લૂંટ, આગ, અત્યાચાર, ખળાત્કાર અને ભયં કર વટાળવૃત્તિ. તાજેતરમાં દિલ્હીના આગેવાન મુસ્લિમાએ શ્રી. ઝીણાસાહેબ સામે હીટલરની જેમ કેસ ચલાવવાની રાષ્ટ્રસમૂહના પેટા પંચને જે વિનંતિ કરી છે, તે તેમાંના રાષ્ટ્ર અને આ હદયદુઃખ છે, તેની કહેવાતા બિનમુસ્લિમા કદર પ્યૂઝેશ અને આ હદયદુઃખ માટે હિંદીસંઘના મુસ્લિમા મામન સભાના પ્રમુખ શ્રા. અન્સારીની હાકલને આચરી બતાવી છેલ્લાં વર્ષોમાં પાતાની અને પાતાના માંદ્રઓની ભુલોને સાફ કરી નાંખશે એવી ખાસ અપેક્ષા છે.

ભાપુછએ પોતાના બલિદાન દ્વારા કેામવાદના ઝેરને ઉઘાડું પાડી દીધું. હવે કહેવાતા મુસ્લિમાએ પાકિસ્તાન તથા હિંદીસંઘની પ્રજાતે એ દેખાડી આપવાનું છે કે તેઓ કામવાદના ઝેરને સમૂળું ઓકી કાઢી હિંદીસંઘની વિધ- આપી ક્યતિ માં પોતાનાં તન, મન અને સાધન સઘળું પાથરવા હરપળ તૈયાર છે. કહેવાતા હિંદુઓ પૈકીના જે લોકા ભુલેચૂકે–થોડું ઘણું પણ કામવાદનું ઝેર હિંદના પ્રદેશામાં ફેલાવે છે તે ઝેરને જડમૂળથી દૃર કરવામાં આજના કહેવાતા મુસ્લિમાએ વધુમાં વધુ ફાળા આપવા જ રહ્યો.

#### ખકરી ઇદ

ખકરી ઇદનો દિવસ ગાય કે બકરાં મારીતે ઊજાણી કરવાતા નહિ; પણ પાતાની વહાલામાં વહાલી વસ્તુ પણ ઇશ્વરની જ બક્ષીસ છે, ઇશ્વરી ચીજ માનીતે જ તેનો ઉપયાગ થઇ શકે, આ જાતની જીવન પ્રેરણા મેળવવાનો આ પર્જ દિવસ છે. મુસ્લિમા પાતાના પાકપયગં બરાની સાચી કુરબાનીનો સંદેશ ઝીલે અંતે નિર્દોષ પશુઓની કત્લતું કૃત્ય ધર્મ કે પવિત્રતાતે છોડી દે. પરાપકાર કે ત્યાગદ્વારા કુરબાનીને સાચા અર્થમાં સિદ્ધ કરી ઇસ્લામને શાભાવે. તથા ખાડી રહિમાં ઘસડતા રહિયુસ્ત લોકોને સાચે પંથે દોરે!



#### નાતાલ

ક્ષમા સિંધુ પ્યારા, ઈસુ ઉર તતે વંદન કરું. દુલ્હારા નેકીના, રહમદિલ માહમ્મદ સ્મરું,

અહીં ઈસુ હૃદયને આપણે વંદન કરીએ છીએ. કારણ કે ઇસુ હૃદ્ય, ક્ષમાનું સાગર હતું. ઇસુના પ્રમાણપૂર્વ ઉપદેશને ખાતર, ઈસુ પર ખાક વરસાવીને એમનું ઘાર અપમાન કરનાર અને વધસ્તં ભે જડી દેનાર પ્રત્યે પણ ઇસુએ કાેઘ નહાેતા કર્યા. જેમ મિત્રને ભેટે તેમ તેઓ મૃત્યુને ભેટયા. (માત્યા પ્ર. ૨૭)

એમના બાધ આ જાતના હતા.

"જે ક્રોઇ પોતાને ઊંચો કરશે, તે નીચા કરાશે, અને જે ક્રોઇ પોતાને નીચા કરશે તે ઊંચો કરાશે." (નધ્રતા)

''દરિદ્રીએા ! તમને ધન્ય છે કેમ કે દેવતું રાજ્ય તમારું છે.'' (માત્યી પ્ર. પ૯)

''સલાહ કરનારાઓને ધન્ય છે, ક્રેમ કે તેઓ દેવના દીકરા કહેવાશે'' (સંપ)

એંગ 'ભાઇએા ! મારા નામને સારુ તમારા દેવ (લાકા) કરશે પણ અંત સુધી ડકશે તે તારણ પામશે' (માત્યા ૧૦–૨૨) શરીરને જેઓ મારી નાખે છે, પણ આત્માને મારી નાખી શકતા નથી. તેઓથી બીઓમાં પણ એના કરતાં આત્મા તથા શરીર એ બન્તેના નાશ (નરકમાં) જે કરી શકે છે તેનાયા બીઓ (માત્યા ૧૦–૨૮)

'નિયમ શાસ્ત્ર [મુસામસીહનું] અથવા પ્રભાધકાની વાતાના નાશ કરવાને હું આવ્યા છું, એમ ન ધારા. હું નાશ કરવા તા નહિ પણ પૂર્ણ કરવા આવ્યા છું. [માત્થી પ-૧૭] **હ**ત્યા ન કર એમ અગાઉ કહેવાયું છે. હું કહું છું કે જે કાઈ પાતાના ભાઈ પર અમથા ક્રાધ કરે છે, તે અપરાધી કરાવવાના જોખમમાં આવશે [માત્થી પ-ર્?

**વ્યભિચાર ન કર** એમ અગાઉ કહેલું હતું, પણ હું તમને કહું છું કે સ્ત્રી ઉપર જે ખાટી નજર કરે છે, તેણે એટલામાં જ પાતાના મનમાં તેના જોડે વ્યભિચાર કર્યો છે. [માત્યા પ–૨૭ ૨૮]

'તારા વેરી ઉપર દ્વેષ કર' એમ અગાઉ કહેવાયેલું હતું, પણ હું તમાને કહું છું કે તમારા વેરીઓ પર [પણ] પ્રેમ કરા અને જેઓ તમારી પુંઠે લાગે છે તેઓને સારુ પ્રાર્થના કરા. એ માટે કે તમે-આકાશમાંના તમારા બાપના દીકરા થાએ; કારણ કે તે પાતાના સુરજને લૂંડા

તથા ભલા પર ઉગાવે છે, તે ન્યાયી તથા અન્યાયી પર વરસાદ વરસાવે છે.' [માત્થી ૫–૪૩ થી ૪૫]

એંગ ઢોંગીએ ! તમતે અક્ક્ષેસ છે ! ક્રેમકે તમે ધાળેલી કળરના જેવા છેા, જે બહારથી શુદ્ધ છે, અંદર હાડકાંથી અશુદ્ધ છે. તેમ તમે પણ માણુસાની આગળ બહારથી ડીક દેખાએ છે ખરા, પણ માંહે ઢોંગ તથા ભૂંડાઇએ ભરેલા છેા. [માત્થી ૨૩–૨૭–૨૮]

અગાઉના નિયમામાં કારગતીની છૂટ હતી, પણ હું કહું છું: વ્યબિચારના કારણ સિવાય છૂટાછેડા જે પતિ કરે તે સ્વપત્નીને વ્યભિચારને માર્ગે પ્રેરવાના ગુનેગાર ઠેરે છે. [માત્થી ૫–૩૧–૩૨]

'તારામાં જે અજવાળું છે, તે અધકાર ન હોય માટે સાવધાન રહે.' [લુક ૧૧–૩૫]

જેના પાસે બે અંગરખાં છે, જેની પાસે એકે નથી તેને એક આપે. જેની પાસે ખાવાનું હોય તે પણ તેમ કરે. [લુક ૩–૧૧]

જ્યારે તું દાન ધર્મ કરે ત્યારે તારા જમણા હાથ કરે તે ડાખા ન જાણે. [માત્થી ૬–૩]

#### ઉપ દેશસાર

ધર્મના ખાખાને નહિ પણ આત્માને વળગા. સ્વયં સ્વીકારેલી ગરીબાઈમાં પ્રભુદયા જલદી વરસે છે. નમ્રતા રાખા. સાવધાન રહા, પ્રેમ એ પ્રભુ સ્વરૂપ છે. તે શ્રદ્ધા, સદ્દવર્તન અને અપર્ણુતાથી સધાય છે વૈરી પર પણ પ્રેમ કરા, કાઇના વૈરી ન થાએા. દયા કરા. જન સેવા કરા.

આ ઉપદેશમાં સદાચારની પરાકાષ્ઠા છે અને ધર્મ ક્રાન્તિની પ્રત્યળ જયાતિ છે. **ઇસની એાળખા**ણ

ઈસુ ખિસ્ત અથવા જિસસ ક્રાઇસ્ટર્ન નામે તેઓ ઓળખાય છે. તેઓ યરુ-સાલેમમાં થયા. એમની માતાનું નામ મરિયમ. પિતાનું નામ યુસુક. એમના અનુયાયીઓ એમને દેવપુત્ર કહે છે. કુરાનમાં એમનું સન્માન કરાયું છે. ઇસ્લામી-ભાઇઓ તેમને હજરત (નુહ) નૃહા, હજરત ઇલાહીમ અને હજરત મુસા (હ. મુસાને સિનાય પર્વત પર યહાવાદ દેવ પાસેથી જ્ઞાન મૃત્યું હતું.) તે પછીના ચાથા પેમંબર તરીકે સ્વીકારે છે. ઇસુનું પાતાનું લખાણ નથી. પરંતુ એમના માત્યી, લુક, માર્ક યોહાન આદિ અનુયાયીઓએ કરેલા સંગ્રહ અને બીજું સાહિત્ય છે. આને બાઇબર્યાના નવા કરાર તરીકે ઓળખાવાય છે. જૂના કરારમાં મુસાના ઉપદેશ તથા જૂના કાળથી સંગ્રાહેયલા નિયમાના સમા-વેશ છે. એ નિયમાનું—સંશાધન કરાયું છે. માટે ઇસુના ઉપદેશનાં સંગ્રહ અને ઇસુની ચમતકારિક પ્રશ્નાંસાને નવા કરારનું નામ સાંપડેલું છે. જેએા હજરત ઇબ્રાહીમના પૌત્ર યાકુળના અનુયાયીઓ છે. તેમને ઇસ્ત્રાએલ કહેવાય છે.

યહુદાના અનુયાયીએ યદૂદી (અથવા યદૂદાહમાં રહેવા પરથી પણ યહુદી) કહેવાય છે. આ બન્ને પ્રજા જૂના કરારમાં માને છે. જૂના કરારમાં સામાન્ય રીતે સદાચારના નિયમા અને યત્તને લગતી વાતો વિશેષ છે. ખિસ્તીઓના લણા સંપ્રદાયો છે છતાં સહુ જૂના કરાર અને નવા કરાર બન્નેને માતે છે, એટલે આપણે અહીં 'ઇસુ ઉર'તે વંદન કર્યાં, એમાં આ પ્રમાણેની પરંપરાએ તેઓ બધા આવી જાય છે.

ઈસુએ યત્ત કે સાખ્યાથ દિવસને મહત્ત્વ નથી આપ્યું, પણ જીવન વર્તાનને મહત્ત્વ આપ્યું છે. બકરાનાં અને વાછરડાના યત્તને નામે યહુદાહ દેવને અર્પણ કરાતાં બલિએ છેડાવી જીવદયાનું એણે અદ્દસત કાર્ય બજાવ્યું છે, એ વિષે 'હેપ્લીઓને પત્ર'માં આમ લખેલું છે.

'ઇસુ ખકરાના તથા વાછરડાના રક્તથી નહિ પણ પોતાના જ રક્તથી (માણસોને સારુ) સનાતન ઉદ્ધાર મેળવીને પરમ પવિત્ર સ્થાનમાં એકજ વખત ગયા હતા.' (૯–૧૨)

'કેમકે ગાેધાઓનું તથા ખકરાઓનું રક્ત; પાપા દૂર કરવા સમર્થ નથી.' (૧૦-૪)

સારી વસ્તુઓ થવાની હતી તેની પ્રતિછાયા (જૂના કરાર) નિયમ શાસ્ત્રમાં છે ખરી, પણ તે વસ્તુઓની ખરી પ્રતિમાઓ (ખરી આત્મા) તેઓમાં નહોતી, માટે જે એકના એક યત્રો વર્ષો વર્ષ તેઓ હંમેશ કરતા હતા. તેઓથી ત્યાં આવનારાઓને પરિપૂર્ણ કરવાને (જૂના કરાર રૂપ) નિયમ શાસ્ત્ર કડી સમથ' નહોતું. જો એમ હોત, તેા યત્ર કરવાનું શું બંધન થાત ?' (૧૦ રૂ)

ઇસુના રક્તને નામે દ્રાક્ષારસ આ રીતે લેવાય છે. ઇસુ મહાત્માની પહેલાં તાે નિર્દીષ પશુના રક્તથી વસ્નોને પવિત્ર કરાયેલાં મનાતાં.

આ પરથી ઇસુની ભૂત દયા, પ્રેમ, ક્ષમા આદિનો ખ્યાલ આવી રહે છે. યદ્દદી અને ઇઆએલ પ્રજાને સાખ્યાયદિન એટલે શનિવારનો મહિમા છે.

ઈસુના અનુયાયાઓ રવિવાર પાળે છે. અને ઇસ્લામીઓ શુક્રવાર પાળે છે.



# સંતખાલ પરિચય પુસ્તિકાઓ

# સંતબાલ પરિચય પુસ્તિકા



મૃનિશ્રી સંતબાલજીના ધાર્મિક, આધ્યાત્મિક, સામાજિક, નૈતિક, દાન, ધર્મા, બુદ્ધચર્યા, ન્યાય શુદ્ધિ, શુદ્ધિ—પ્રયાગ, ગાંધીજી, શ્રીમદુ રાજચંદ્ર, ગુરુદેવનાનચંદ્રજી જેવા વિવિધ વિષયો ઉપર તૈયાર ФОФФОФОФОФОФОФОФОФОФОФОФОФОФ

થયેલ આ પુસ્તિકાઓ મુનિશ્રીના ચિતનના અર્ક સમી છે.

માટા ટાઈપ. 3ર

३पिया िंभत भात्र 4

⊕ O⊕O⊕⊕O⊕⊕O⊕⊕O⊕⊕O⊕⊕O⊕⊕O⊕⊕O⊕