જૈનસાહિત્ય સંશાધક પ્રથમાલા

# પર્યુષણપર્વનાં વ્યાખ્યાનો

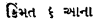


પં સુખલાલ તથા પં. બેચરદાસ

<u>ત્રેન સાહિત્ય સંશાધક ગ્રંથમાલા</u> પર્યુષણપર્વનાં વ્યાખ્યાના

પ્રયોજક પં, સુખલાલ અને પં. બેચરદાસ

a. H. 9620]



િ મિશ્ર ૧૯૩૦

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

પ્રકાશક

પં. સુખલાલજી

જૈન સાહિસ સ'શાધક કાર્યોલય એલિસધ્ધીજ, અમદાવાદ.

> સુદ્રક: મૂળચંદલાઇ ત્રિક્રમલાલ પટેલ સૂર્યપ્રકારા પ્રિન્ટોંગ પ્રેસ, પાનકારનાકા : અમદાવાદ

# વિષયાનુક્રમ

| વિષય                           | વક્તા              | ৸ৢ৹ |
|--------------------------------|--------------------|-----|
| પર્શુષણુપર્વ અને તેનાે ઉપયાગ   | સુખેલાલજી          | ૧   |
| "ધર્મ અને પંથ                  | "                  | १०  |
| અહિંસા અને અમારિ               | 17                 | ૧૭  |
| તપ અને પરિષહ એ શું છે?         | 77                 | ૪૧  |
| સાધુસંસ્થા અને તીર્થસંસ્થા     | <b>?</b> 7         | યપ  |
| વિશ્વમાં દીક્ષાનું સ્થાન       | <b>77</b>          | ଓକ  |
| જ્ઞાનસંસ્થા અને સંઘસંસ્થા      | >>                 | 66  |
| જીવનશુદ્ધિ અને ભગવાન મહાવી     | ۲ ,,               | ૧૦૭ |
| ધર્મ અને પંચ <b>શ્રી</b> મણિલ  | ાલ નથુભાઈ દેાશી    | ૧૧૨ |
| અમારિ–આહંસા                    | 77                 | ૧૧૬ |
| જ્ઞાનના ભાંડારાે અને સંઘસંસ્થા | "                  | ૧૧૯ |
| દીક્ષા                         | "                  | ૧૨૪ |
| સાંવત્સરિક ક્ષમાપના            | <del>,</del> ,     | ૧૩૧ |
| ધર્મ અને રાષ્ટ્રવ              | શ્રી. ચંદુલાલ દવે  | ૧૩૬ |
| ધર્મ અને પંથ                   | પં. લાલન           | ૧૪૨ |
| શાસ્ત્રમર્યાદા                 | પં. સુખલાલજી       | ૧૪૯ |
| ખરી આ <sup>દ</sup> યાત્મિકતા   | શ્રી. ગટુલાલ ઘ્રુવ | ૧૬૮ |

# સમ પ ેણ

લાેકામાં બીક્ણુપણાની જગ્યાએ નિડરપણું દાખલ થાય, છીછરાપણાની જગ્યાએ વચારકપણું આવે અને છુદ્ધિની ગુલામીનું સ્થાન સ્વતંત્ર શાધ્વકછુદ્ધિ લે એ ઉદ્દેશથી આ પુસ્તક પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવે છે.

ક્રાંતિશીલ નિર્ભયતા, ઉંડી વિચારકતા અને સ્વતંત્ર શાેધકથુદ્ધિ એ ત્રણે વૃત્તિઓ <mark>શ્રીમાન્ માનનીય જિન-</mark> વિજયજીમાં જોઇ તેમ જ અનુભવી છે, તેથી આ પુસ્તક તેમને ભેટ કરવામાં આવે છે.

### સુખલાલ તથા બેચરદાસ



# 

ક્યાં તેા ઉપાશ્રયાે અને ક્યાં આ પ્રેમાભાઇ ઢાેલ જેવી જાહેર જગ્યાએા. ક્યાં પાટ ઉપર બેસી, હાથમાં પાેથી લઈ વાંચનાર ધર્મગ્રુરુઓ, તેમાંય ખાસ કરી પુરુષ સાધુજ; અને ક્યાં ઉભા રહી મ્હેડિયી જ બાેલનાર ગૃહરથા, અને તેમાંય બ્હેના અને ભાઈઓ બંને. ક્યાં કલાકના કલાક સુધી ભાેંય ઉપર બેસી જરા પણ તર્ક ક શંકા કર્યા વિના મુંગે મ્હેાડે સાંભળનાર શ્રાવકવર્ગ, અને ક્યાં આ ખુરશી પર બેસનાર, તર્કવિતર્ક કરવાની છુટ ભાગવનાર આ શ્રોતા ગણુ ક્યાં એક જ ઢબે અને એક જ ભાષામાં વંચાતા કલ્પસ્ત્રના પાઠા તેમજ તેનાં ભાષાંતરા અને ક્યાં ખાસખાસ મુદ્દા ઉપર જરા પણ બંધન વિના થતી આ ચર્ચાઓ.

આ પ્રમાણે એક બાબુ જૂનું અને બીજી બાબુ નવું જ્યારે ક્રોઈ બુએ, ખાસ કરી પબુસણુના દિવસામાં બુએ, સારે તેને એવા પ્રશ્નો જરૂર થવાના કે આ બધા ફેરફાર શા માટે, તેનું શું પરિણામ, તેવે ફેરફાર કરવામાં ન આવે તા શું બગડે છે ? આ પ્રશ્નોને ઉત્તર આજના જમાના આપી રહ્યો છે. આજના કેળવાયલા કે બીન કેળવાયલા, પણ જિજ્ઞાસ અને સ્વતંત્રપણે વિચાર કરવા અને સાંભળવાની છુટ લેવા ઇચ્છનાર, તરુણા કે વદ્ધો દિવસે દિવસે ધર્મરથાના છાડતા જાય છે અથવા તા ત્યાં જવાનું ઓછું કરી દે છે. પરિણામે તેમની સામે કશું જ ધ્યેય રહેતું નથી. તેમની વૃત્તિ જાણવા, તેમના પ્રશ્નોનું સમભાવે અને ઉદારતાથી નિરાકરણ કરવા, તેમને તર્કવિતર્ક અને શંકા કરવાની પૂરી છુટ આપવા, તેમજ દેશકાળની પરિસ્થિતિના વિચાર કરવા જો ધર્મગ્રુઓ્ગ તૈયાર હોય, તા તા આ બહાર દેખાતા ફેરફાર તેમના ધર્મસ્થાનામાં જ થાય અને આપણા બાજો, એટલે આંશે ઓછા થાય. પણ હજી ધર્મગુરુઓને એ વાત સૂઝી હોય તેમ લાગતું નથી. તેના પુરાવે આવા ફેરફારમાં વધારે અને વધારે રસ લેનાર બ્રોતાઓની સંખ્યા આપી રહી છે. આ અને આના જેવા બીજા ફેરફારાથી ધર્મ-ગુરુઓ છેવટે ચેલા વિના રહેશે જ નહિ. જેટલા વહેલા ચેતશે તેટલી જ તેમના પદની અને સમાજની વધારે સલામતી છે. તેઓ જલદી ચેતી શુદ્ધિ અને ઉદારતાપૂર્વક ઘટતા ફેરફાર કરે, અથવા તેમને એમ કરવાની ક્રજ પડે, એટલા માટે આ નવી પદ્ધતિ યોજવામાં આવી છે.

ખરી રીતે નવું અને જૂનું એ કાંઇ મહત્ત્વની બાબત નથી. જે આજે જાતું છે અને જેને છેાડતાં કે બદલતાં છાતી કુજે છે, તે પણ કયારેક તા નવું જ હતું; અને જે આજે નવું છે, તેમજ જેને સાંભળતા અને જોતાં બીક લાગે છે, જેના ઉપર વિચાર કરતાં અથવા જેમાં ભાગ લેતાં, '' લાેકા શું કહેશે, આ તે નવું ધતીંગ શું, શું ભાપદાદાએો નહેાતા સમજતા, આજના અધૂરા વિચારદાની આવી. ધમાલેાથી શું વળવાનું ? '' આ અને આના જેવી ખીક કે શંકાથી લાેકા પાછા પડે છે. તે નવું પણ વખત જતાં જૂનું થવાનું, અને તે પણ વળી એક ચાલ ચીલારૂપે મનાવાનું. આ રીતે જૂના કે કે નવાની કશી જ વ્યવસ્થા નથી. ખરી રીતે મહત્ત્વ, નથી જૂનાનું કે નથી નવાનું મહત્ત્વ તેા સત્યનું છે, સત્યની દિશામાં ચાલવાનું છે, અને સત્યની જિજ્ઞાસાનું છે. જે કહેવાતા જૂનામાં સત્ય હેાય, તે તેનું મહત્ત્વ જરુર છે; અને જૂનું છતાં તેમાં સસ એાછું હેાય કે ન હાેય, અને નવામાં જ સત્ય હાેય, તાે જાના કરતાં નવાનું મહત્ત્વ રહેવાનું. એ જ રીતે જો નવું છતાં, તેમાં સત્યના અંશ કે તેની પાછળ સત્યની વૃત્તિનહિ હેાય તાે, એ આપાેઆપ નાશ પામવાનું. એટલે આપણી સામે મહત્ત્વ હેાય તા, તે સત્યનું જ છે, એ જ ધ્રુવ તત્ત્વ છે. જૂનાપણું કે નવાપણું એ તેા તેનાં અદલાતાં કપડાં છે. ત્યારે સત્ય એટલે શું, એ પ્રશ્ન થાય છે. એના ઉત્તર ભગવાન મહાવીરે પાતાના જીવનથી આપ્યા છે. એમણે પાતાના જીવનમાં સત્ય દાખલ કરી, અનેક ઘટતા બાલ ફેરફાર કર્યા છે, અને પાછળના સજીવ અનુગામીઓને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ પ્રમાણે વર્તવાનું કહી, તેમણે આપણા માટે પરિવર્તનના ધારી માર્ગ પણ ખુલ્લા મૂક્યા છે. અલબત્ત આ પરિવર્તનમાં એક ધ્રુવદષ્ટિ હાવી બેઈએ, અને તે એ કે ધર્મતત્ત્વાના જીવંત અને વ્યવહારૂ ઉપયાગ કરવા. આ દષ્ટિથી જ પજીસણમાં આ વ્યાખ્યાનમાળા ગાઢવવામાં આવી છે. બૂલ હશે, અપૂર્ણતા હશે તા જિજ્ઞાસા અને નમ્રતાને લીધે સુધરશે; પણ મૂંગે મ્હાેડે સુપ બેસી રહી જિજ્ઞાસા અને બુદ્ધિને ગૂંગળાવી મારવાથી તા ધ્રુવ સહાજ દબાઈ જશે. એટલા માટે સદ્દવૃત્તિ અને સદ્દબુદ્ધિથી, ધ્રુવ સત્યને કાયમ રાખી, આ ધટતા ફેરફાર શરૂ કર્યો છે.

૧૯૮૨ના પજીસણમાં માત્ર બે ચાર મિત્રા વચ્ચે, કેટલાંક ધાર્મિક તત્ત્વો ઉપર ચર્ચા કરવામાં આવી હતી. ત્યારખાદ ત્રણ વર્ષ લગી એ ચર્ચા પજીસણુમાં આગળ વધી. ક્રમે ક્રમે જિજ્ઞાસુવર્ગ વધતા ગયા, અને ખાસ હીલચાલ નહિ કર્યા છતાં પણ જણાયું કે, આવા પ્રકારના જિજ્ઞાસુવર્ગ બહુ મોટા છે. ધર્મતત્ત્વોના વ્યવહારમાં ઉપયાગ થઈ શકે તેમ છે કે નહિ? થઈ શકતા હાય તા કેવી કેવી રીતે ? કયું કયું ધાર્મિક તત્ત્વ, કેવી કેવી રીતે વ્યવહાર બની શકે ? હજારા વર્ષના ધાર્મિક વારસા માત્ર કલહનું કારણ ન રહી, સુખ અને શાંતિ કેવી રીતે આપી શકે ? આવા પ્રશ્નો વ્યાજખી છે. તેના ખુલાસા ન કરવામાં છુદ્ધિની અને છેવટે સમાજની હત્યા છે, એમ જણાયાથી જ આ વર્ષે, આટલી જાહેર રીતે, પજીસણના આ પ્રસંગ ગાંઠવવામાં આવ્યા છે.

આજ તાે આ રીત માત્ર અમદાવાદમાં શરૂ થઈ છે, પણ જે એમાં સસદર્ષ્ટિ અને સમયસ્વકતા હશે , તાે થાેડા જ દિવસામાં એ રીત વ્યાપક થઇ જવાની, અને ગામાેગામ નહિતા, છેવટે દરેક શહેરમાં, આવા પ્રસંગા માટે માગણી થવાની, અને એ રીતે વિચાર ૈકેળવાવાના, વિકસવાના, નકામા બંધના ખરી પડવાનાં ભય અને શંકાનાં મળ ઉખડી જવાનાં, અને જો દાર્ઘદર્શિપણું નહિ હાેય તાે -એની વલે જૂની રીત જેવી જ થવાની.

20

આ નવીન પ્રસંગમાં બીનજવાબદારીનું તત્ત્વ દાખલ ન ચાય તેટલા માટે એક ધારણ નક્કી કરવામાં આવ્યું છે, અને તે એ કે દરેક વકતા, જે ખાલે તે લખી રાખે, અને લખેલું સભાને સાંપે. આમ કરવાના બે હેતુઓ મુખ્ય છે. એક તા એ કે દરેક બાલનાર પહેલેથી ખુબ વિચાર કરી લે. અને તૈયારી કરી શકે. બીજો હેતુ એ છે કે, એક સ્થળે અને એક પ્રસંગે બાેલાયલું, જે લખેલું હાેય તેા, છપાઇને અનેક જણના હાથમાં પહેાંચે, અને તે રીતે તેના ઉપર બીજાઓને વિચાર કરવાની તક મળે, તેમાં ખામી હોય તેા. બીજાએ દર્શાવે, અને કાંઈ ગુણુ હેાય તાે, તેને અપનાવી બીજાઓ विश्वम हरे.

આ ધારણ પ્રમાણે, આ સાલનાં પજીસણમાં અપાયેલાં ધર્ણાખરાં ભાષણો લગમગ લખાયેલાં હતાં એ બધાં ભાષણોને સંગ્રહ <sup>ા</sup>લાર પાડવાની ઇચ્છા પણુ પ<u>ભ</u>ુસણમાં જ થઈ હતી. આ ઈચ્છા શ્રોતાંઓએ વધાવી, અને તેને પરિણામે આ સંગ્રહ બહાર પડે છે. કેટલાક કારણસર, ખાસ કરી કદ વધી જવાના અને પ્રસિદ્ધિમાં 'મેહું થવાના કારણસર, કેટલાંક ભાષણો, આ સંગ્રહમાં છાપવામાં નથી આવ્યાં, પંડિ<mark>ત લાલને</mark> લગભગ બધા જ વિષયે৷ ઉપર લખી આપ્યું છે તેમ છતાં તેમનું એક જ ભાષણ અહીં લીધું છે. અધ્યાપક રસિકલાલ પરીખ અને અધ્યાપક મગનલાલ દેસાઈનાં ભાષણા હુજ મેળવ્યાં જ નથી. એજ્યુકેશનલ ઇન્સપેકટર ગ**હેલાલ ધ્રવનું** વક્તવ્ય ખહુ જ માહું મળવાથી તેના અલ્પાંશ જ અહીં આપ્યા છે. શ્રીમતી સા. સરલાબહેન અંબાલાલ અને **શ્રીમતી માતીબ્હેન છવરાજ**નાં વક્તવ્યાે પણ હજી મેળવ્યાં

નથી. આશ્રમવાસી સુરે દછનું વક્તવ્ય પણ હજી મેળવી શકાયું નથી. બાકીના બધા જ ખાલનારાએાનાં વક્તવ્યા, આ સંગ્રહમાં આવી જાય છે.

પજીસણમાં અપાયેલાં અને લખાયેલાં પ્રવચનાે ઉપરાંત. આ સંગ્રહમાં. એક બીજો લેખ મકવામાં આવ્યા છે. એ<sup>૧</sup> શાસ્ત્રમર્યાદા વિષેના છે. આ લેખ છે તા લાંબાે પણ અહીં અપાએલાં પ્રવચનાના હળના અને ઉપયાગી જણાયાથી તેને અહીં સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. આ રીતે અનેક વિષયાે ઉપર અનેક જણનાં વિચારાે આ પુસ્તકમાંથી જાણવાનું મળશે. ધારણા એવી હતી કે પુસ્તકનું કદ માટું ચવા છતાં સાૈને તદ્દન સરતામાં મળે. એટલા માટે તે પજીસહ્યની ચાલુ બેડકામાં જ, સાૈને કહી દેવામાં આવેલું કે આ ભાષણોના સંગ્રહ છપાશે અને ચાર આનામાં મળશે. એ જાહેર કરતી વખતે, એમ તાે માની જ લીધું હતું કે ઘણા ગ્રાહકા થશે, અથવા તાે ઓછા જણા પણ જથ્થાબંધ ખરીદી લેશે. અને પુસ્તકનું ખર્ચ નીકળી આવશે. જો કે તે જ વખતે ્હાજરી આપનારાએાએ ઉત્સાહભેર નામ નેાંધાવ્યાં, પણુ પાછળથી બીજા છુટા ગ્રાહકાે મેળવવા, કાંઇ અમે પ્રયત્ન કર્યો નહિ. તેથી જોઇતી ગ્રાહક સંખ્યા હજી સુધી થઈ નથી. તેમ છતાં ક્રેટલાક ઉત્સાહી અને જિજ્ઞાસ મિત્રાએ જય્થાબંધ કેટલીક નકલાે ખરીદી લોધી છે. તેમના એ પ્રાેત્સાહનથી જથ્થાબંધ ખરીદી લેનાર માટે. ચાર આના જ કોંમત રાખી છે. અને પહેલેથી જેઓએ નામ લખાવ્યું તેમને પણ ચાર આનામાં જ, આ પુસ્તક મળે છે. છતાં પુસ્તક પાછળ થયેલા ખર્ચ હજી સુધી પૂર્ણ મળી આવ્યે। નથી, અને પુસ્તકનું કદ પણ મેાટું છે. તેથી આની કામત છ આના ડરાવવામાં આવી છે.

૧ ૫. સુખલાલ છએ મહાવીર જૈન વિદ્યાલયમાં એક પ્રવચન આપેલું. તેને લગતાે આ લેખ છે. આ જ પ્રમાણે ૧૯૮૪ ના પજીસણમાં જીદા જીદા વકતાઓ દ્વારા અપાયેલાં પ્રવચનોનેા સંગ્રહ સુધેાષા માસિકમાં બહાર પડેલેા. તે વખતે જોઇતી શુદ્ધિ સચવાઈ શકી ન હતી. આ વખતે તે સાચવવા પ્રયત્ન કર્યો છે. તેમ છતાં ત્રુડિ રહેવાના દરેક સંભવ છે. એને સુધારી દરેક જણ વાંચે એવી આશા વધારે પડતી ન કહેવાય. આ પુસ્તકની એક સામટી અધુક અમુક નક્લા ખરીદી લેનાર મિત્રા કે જિજ્ઞાસુઓનાં નામ જાણીને જ નથી આપ્યાં કારણ કે એ મિત્રા માત્ર કાર્યાર્થી છે---નામાર્થી નથી. વળી એવી નામનાનું વાતાવરણ ઉભું કરવાના કરા અર્થ પણ નથી. તેમણે ચાર ચાર આપવાના છે.

આ પુસ્તકનાં પ્રુક્ષ જોવા અને પ્રેસને લગતું બીજું કામ કરવામાં ભાઇ શ'ભુલાલ જગશીએ સ્વયંસેવાવૃત્તિથી જ મદદ આપી છે. બીજા પણુ મિત્રાએ માગણી પ્રમાણે આ કાર્યમાં મદદ આપી છે. આને લાલ વાચકાને જ છે. તેથી બધા વાચકા તરક્ષ્થી એ મિત્રાના આભાર માનીએ તા, તેમાં બધા સંમત જ થશે. વાચકાને છેવટે એટલુંજ કહેવાનું છે કે, તેઓ આ પુસ્તક આખુ વાંચે, તે ઉપર વિચાર કરે. જ્યાં તેમને પૂછવા જેવું દેખાય ત્યાં બીજા સમજદારને પૂછે, અગર અમને મળી પૂછે. કઠણ લાગે, લાંછ લાગે તા તેથી ન ગભરાય. આપણા સમાજમાં વિચારક શક્તિની ઉદ્યુપ છે. તેથી સહેજ ઉંડાણુ હાેય, ઝીણવટ હાેય ત્યારે લોકા ગભરાઈ જાય છે. વળી સમાજમાં ભારે ફટિચુસ્તતા છે, એટલે કાંઈ નવા જેવું દેખાય તા લોકા ગભરાય છે. પણુ એ છીછરાપણું સંકુચિતપણું અને બીકણુપણું દૂર કરવા ખાતર જઆ વિચારસરણી છે, એટલે જો વાચકા ધીરજથી વાંચશે તો તેમને આમાંથી ધર્ણુ જાણવાનું મળી આવશે, અથવા તા અનુકૂળ કે પ્રતિકૃળ ધણું નવું સઝી આવશે. જે આટલું થયું તાે પ્રયત્નની સફળતા છે, અને એ જ એની કોંમતની ખરી વસુલાત છે.

જે જે વાચક સમજદાર હેાય, તે દરૈકને આટલું નિવેદન તા વધારે પડતું નહિ જ લાગે કે, તેમણે બે કામ મુખ્ય કરવાં. પહેલું એ કે જેમ બને તેમ વધારે વાંચનારાઓના હાથમાં પુસ્તક પહેાંચાડવું અને બીજું એ કે, જેઓ ઓછું સમજતા હાેય, તેમને પોતાની સમજના લાભ આપી, આ પુસ્તક વાંચવામાં રસ લેતા કરવા.

આ કયન પુફ કરીએ તે પહેલાં એટલું જણાવી દેવું યાગ્ય છે કે આ આખી વ્યાખ્યાનમાળા રાષ્ટ્રીયદષ્ટિથી યોજાએલી છે. અત્યારે દેશમાં નવું મોજાું પ્રગટવું છે. એમાં ભાગ ન લેવા અને દેશની આબાદીની આશા રાખવી એ વ્યર્થ છે. એમાં ભાગ ન લેનાર દેશમાં માનપૂર્વક જીવી ન શકે. એક બાજી એવી વસ્તુસ્થિતિ છે; અને બીજી બાજી સમાજનું મુખ્ય બળ જે ધર્મગુરુઆ–તે પાતાની બધી શક્તિઓ લગભગ વેડક્ષી રહ્યા છે. જાણે કે કલેશ કંકાસ અને તકરાર વિવાદમાં જ તેમજ શાસ્ત્રાર્થો અને ચેર્લેજબાજીઓમાં જ ધર્મના વિકાસ થતા હાય તેમ પ્રવૃત્તિ ચામેર થઈ રહી છે. એક રીતે ધર્મ બળ અધર્મમાં ખર્ચાઈ રહ્યું છે. એવે ટાણે આ બળના ઉપયાગ રાષ્ટ્રીય શુભ પ્રવૃત્તિમાં થવા પામે તા કલેશ કંકાસ વિરમે અને સાથે સાથે દેશસેવા પણ થાય. એવો દષ્ટિથી ધાર્મિક તત્ત્વોના વ્યવહાર ઉપયાગ સ્વવવા માટે આ વ્યાખ્યાનમાળા ગાઠવાએલી છે. આટલું ધ્યાનમાં રાખી વાચકા વાંચે એવો તેમના પ્રત્યે વિનંતિ છે.

#### 

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

# પર્યુષણુ પર્વ અને તેના ઉપયાગ.

પવ<sup>6</sup>ની ઉત્પત્તિ—તહેવારા અનેક કારણાથી ઉભા થાય છે. ઘણી વાર એવું પણ અને છે કે અમુક એક ખાસ કારણથી તહેવાર શ્વરૂ થયેલા હાેય છે અને પછી તેની પુષ્ટિ અને પ્રચાર વખતે બીર્જા કારણા પણ તેની સાથે આવી મળે છે. જુદા જુદા તહેવારાના જુદાં ભુદ્દાં કારણા ગમે તે હાે છતાં તે બધાનાં સામાન્ય બે કારણા તો હાેય જ છે. એક ભક્તિ અને બીજું આનંદ. કાેઈ પણ તહેવારની પાછળ અથવા તેની સાથે અંધ અગર દેખતી ભક્તિ હાેય જ છે. ભક્તિ વિના તહેવાર નભી શકતા જ નથી, કારણ કે તેના નભાવ અને પ્રચારના આધાર જનસમુદાય હાેય છે, એટલે જ્યાં સુધી તે તહેવાર પરત્વે તેની ભક્તિ હાેય ત્યાં સુધી જ તે ચાલે. આનંદ વિના તો લોકા કાેઈ પણ તહેવારામાં રસ લઇ જ ન શકે. ખાવું પીવું, હળવું મળવું, ગાવું બજાવવું, લેવું–દેવું, નાચવું કુદવું, પહેરવું આઢવું, ઠાઠમાઠ અને ભપકા કરવા વગેરેની આછી વધતી ગોઠવણ વિનાના કાેઈ પણ સાત્ત્વિક કે તામસિક તહેવાર દુનિયાના પડ ઉપર નહિ જ મળે.

તહેવારાના સ્વરૂપ અને તેની પાછળની ભાવના જોતાં આપણે ઉત્પત્તિના કારણ પરત્વે તહેવારાને મુખ્યપણે બે ભાગમાં વહેંચી શાકીએ છીએ. ૧ લૌકિક, ર લોકાત્તર. અથવા આસુરી અને દેવી, જે તહેવારા ભય, લાલચ. અને વિસ્મય જેવા ક્ષુદ્ર ભાવામાંથી જન્મેલા હાેય છે તે સાધારણ ભૂમિકાના લોકાને લાયક હાેવાથી લોકિક અગર આસુરી કહી શકાય. તેમાં જીવન શુદ્ધિના કે જીવનની મહત્તાના ભાવ નથી હાેતા, પણ પામર વૃત્તિઓ અને ક્ષુદ્ર ભાવનાઓ તેની પાછળ હાેય છે. જે તહેવારા જીવનશુદ્ધિની ભાવનામાંથી

પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

જન્મેલા દ્વાય અને જીવનશુદ્ધિ માટે જ પ્રચારમાં આવ્યા હાેય તે તહેવારાે ઉચ્ચ બ્રૂમિકાના લાેકાને લાયક હાેવાથી લાેકાત્તર અગર દેવાે કહી શકાય.

પહાડા અને જંગલામાં વસતી ભીક્ષ, સંથાલ, કાેળી જેવી જતામાં અગર તાે શહેર અને ગામડામાં વસતી છારા, વાઘરી જેવી જતામાં અને ઘણી વાર તાે ઉચ્ચ વર્ણની મનાતી બીજી બધી જ જતામાં આપણે જઈને તેમના તહેવાર જોઈએ તા તરત જ જણાશે કે એમના તહેવારા ભય, લાલચ અને અદ્દભુતતાની ભાવનામાંથી જન્મેલા છે. તે તહેવારા અર્થ અને કામપુરુષાર્થની જ પુષ્ટિ માટે ચાલતા હાય છે. નાગપંચમી, શીતળાસાતમ, ગણેશચતુર્થી, દુર્ગા અને કાળીપૂજા; એ મેલડી અને માતાની પૂજાની પેઠે ભયમુક્તિની ભાવનામાંથી જન્મેલા છે. માળાકત, મંગળાગૌરી, જયેષ્ઠાગૌરો, લક્ષ્મીપૂજા વગેરે તહેવારા લાલચ અને કામની ભાવનામાંથી જન્મેલા છે, અને એના ઉપર જ એ ચાલે છે. સ્પર્યપૂજા, સમુદ્રપૂજા અને ચંદ્ર-પૂજા વગેરે સાથે સંબંધ ધરાવનારા તહેવારા વિસ્મયની ભાવનામાંથી જન્મેલા છે. સ્પર્યંનું અપાર ઝળઢળવું તેજ અને સમુદ્રનાં અપાર ઉછળતાં માજા જોઈ માણુસ પહેલવહેલા તા આના જ ખની ગયા ઢશે અને એ વિસ્મયમાંથી એની પૂજાના ઉત્સવા શરૂ થયા હશે.

આવા અર્થ અને કામના પાેષક તહેવારાે સર્વત્ર પ્રચલિત હોવા છતાં વેધક દષ્ટિવાળા ગણ્યા ગાંઠયા થાેડાક માણુસાે દ્વારા બીજી જાતના પણુ તહેવારાે પ્રચલિત થએલા આપણુ જોઇ શકીએ છીએ. યાહુદી, ક્રિશ્વીયન અને જરથાેસ્તા ધર્મની અંદર જીવનશુદ્ધિની ભાવનામાંથી યાજાએલા ક્રેટલાક તહેવારાે ચાલે છે. ઇસ્લામ ધર્મમાં ખાસ કરી રમઝાનના મહિના આખા જીવનશુદ્ધિની દષ્ટિએ જ તહેવારરૂપે ગાઠવાએલા છે. એમાં મુસલમાના માત્ર ઉપવાસ કરીને જ સંતાષ પકડે એટલું બસ નથી ગણાતું પણુ તે ઉપરાંત સંયમ કેળવવા માટે બીજા પશુષણ પર્વ અને તેના ઉપયાગ

ધર્ણા પવિત્ર કરમાતેા કરવામાં આવ્યાં છે. પ્લક્ષચર્ય પાળવું, સાચું એાલવું, ઉ<sup>.</sup>ચ નીચ કે નાના માટાના બેદ હાેડી દેવા, આવકના રર્કુટકા સેવા કરનાર નીચલા વર્ગને અને ૧૦ ટકા સંસ્થાએા તેમ જ ક્રકીરાના નભાવમાં ખરચવા, વગેરે જે વિધાના દુસ્લામ <sup>બ્</sup>યર્મમાં છે તે રમઝાન મહિનાની પવિત્રતા સ્**ચવવા માટે બસ છે**. ′પ્રાક્ષણ ધર્મના તહેવારા એમની વર્ણવ્યવસ્થા પ્રમાણે બહવર્ણી છે એટલે તેમાં અધી જ ભાવનાએાવાળા અધી જ જાતના તહેવારોનું લક્ષ્ણ મિશ્રિત થયેલું નજરે પડે છે. ખાૈહ તહેવારાે લાેકકલ્યાણના અને સાગની ભાવનામાંથી જન્મેલા છે ખરા ? પણ જૈન તહેવારા સાથી ભુદા પડે છે અને તે બુદાઈ એ છે કે જૈનાના એક પણ નાના કે મોટા તહેવાર એવા નથી કે જે અર્થ અને કામની ભાવનામાંથી અયવા તાે ભય, લાલચ, અને વિસ્મયની ભાવનામાંથી ઉત્પન્ન થયેા હ્યાય. અગર તાે તેમાં પાછળથી સેળભેળ ચયેલી એવી ભાવનાનું શાસ્ત્રથી સમર્થન કરવામાં આવતું હાય. નિમિત્ત તીર્થકરાના કાઈપણ કલ્યાણનું હેાય અગર ખીજું કાંઇ હાેય પણ એ નિમિત્તે ચાલતા પર્વ કે તહેવારના ઉદ્દેશ માત્ર જ્ઞાન અને ચારિંત્રની શુદ્ધિ તેમ જ પુષ્ટિ કરવાનાે જ રાખવામાં આવેલાે છે. એક દિવસના કે એકથી વધારે દિવસના લાંબા એ બન્ને તહેવારા પાછળ જેન પરંપરામાં માત્ર એ એક જ ઉદેશ રાખવામાં આવ્યા છે.

લાંબા તહેવારામાં ખાસ છ અઠાઈઓ આવે છે, તેમાં પછ્ પર્યુષણુની અઠાઇ એ સાથી શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. તેનું મુખ્ય કારણુ તેમાં સાંવત્સરિક પર્વ આવે છે એ છે. સાંવત્સરિક એ જૈનાનું વધારેમાં વધારે આદરણીય પર્વ છે. એનું કારણુ એ છે કે જૈન ધર્મની મૂળ ભાવના જ એ પર્વમાં આતપ્રાત થયેલી છે. જૈન એટલે જીવનશુદ્ધિના ભાવના જ એ પર્વમાં આતપ્રાત થયેલી છે. જૈન એટલે જીવનશુદ્ધિના ઉમેદવાર. સાંવત્સરિક પર્વને દિવસે જીવનમાં એકત્ર થયેલ મેલ બહાર કાઢવાના અને કરી તેવા મેલથી બચવાના નિર્ધાર કરવામાં આવે છે. એ પર્વતે દિવસે બધા નાંના મોટા સાથે તાદાત્મ્ય

પશુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

સાધવાનું અને જેના જેનાથી અંતર વિખ્યુટું પડવું હોય તેની તેની સાથે અંતર સાંધવાનું અર્થાત્ દીલ ચાેકખું કરવાનું કરમાન છે. જીવનમાંથી મેલ કાઢવાની ઘડી એ જ તેની સર્વોત્તમ ધન્ય ઘડી છે અને એવી ઘડી મેળવવા જે દિવસ ચાેજાયા હાેય તે દિવસ સાૈથી વધારે શ્રદ્ધેય લેખાય તેમાં નવાઈ નથી. સાંવત્સરિક પર્વને કેંદ્રભૂત માની તેની સાથે બીજા સાત દિવસા ગાેઠવવામાં આવ્યા છે. અને એ આઠે દિવસ આજે પજીસણ કહેવાય છે. શ્વેતાંબરના બન્ને દિરકાઓમાં એ અઠવાડિયું પજીસણ તરીક જ જાણીતું છે અને સામાન્ય રીતે બન્નેમાં એ અઠવાડિયું એક સાથે જ શરૂ થાય છે અને પુરૂં થાય છે. પણ દિગંબર સંપ્રદાયમાં આઠને બદલે દશ દિવસા માનવામાં આવે છે અને પજીસણને બદલે એને દક્ષલક્ષણી કહેવામાં આવે છે. તથા એના સમય પણ શ્વેતાંબર પર'પરા કરતાં જુદા છે. શ્વેતાંબરાના પજીસણ પૂર્ણ થયાં કે બીજા દિવસથી જ દિગંબરાની દશલક્ષણી શરૂ થાય છે.

જૈન ધર્મના પાયામાં ત્યાગ અને તપની ભાવના મુખ્ય હેાવાથી <sup>39</sup>માં ત્યાગી સાધુઓનું પદ મુખ્ય છે. અને તેથી જ જૈન ધર્મના તમામ પર્વોમાં સાધુપદના સંબંધ મુખ્ય ભાગ ભજવે છે, સાંવત્સરિક પર્વ એટલે ત્યાગી સાધુઓને વર્ષાવાસ નક્કી કરવાના દિવસ, અને અંતર્મુ બ થઇ જીવનમાં ડાેકિયું મારી તેમાંથી મેલ ફેંડી દેવાના અને તેની શુદ્ધિ સાચવવાના નિર્ધારના દિવસ. આ દિવસનું મહત્ત્વ જોઈ ઝરતુની અનુકૂળતા પ્રમાણે તેની સાથે ગોઠવાએલા બીજા દિવસે પણ તેટલું જ મહત્ત્વ ભાગવે છે, અને આઠે દિવસ લાેકા જેમ બને તેમ ધંધાધાપા આછા કરવાના, ત્યાગ તપ વધારવાના, ગ્રાન ઉદારતા આદિ સદ્દગ્રણો પોષવાના અને ઐહિક, પારલાકિક કલ્યાથ થાય એવાં જ કામા કરવાના પ્રયત્ન કરે છે. દરેક જૈનને વારસામાંથી જ પર્શું બહુના એવા સંસ્કાર મળે છે કે તે દિવસામાં પ્રપંચથી નિવૃત્તિ મેળવા બને તેટલું વધારે સારં કામ કરવું. આ પશુંષણ પર્વ અને તેના ઉપયાગ

સંરકારોના બળથી નાના કે માટા ભાઈ કે બહેન દરેક પજીસણ આવતાં જ પાત પાતાની ત્યાગ તપ આદિની શક્તિ અજમાવે છે અને ચાેમેર જ્યાં દેખા ત્યાં જૈન પર પરામાં એક ધાર્મિક વાતાવરણ આષાડ મહિનાના વાદળાની પેઠે ઘેરાઈ આવે છે. આવા વાતાવરણને લીધે અસારે પણ આ પર્વના દિવસામાં નીચેની બાવ્યતા સર્વત્ર નજરે પડે છે. (૧) ધમાલ ઓછી કરીને બને તેટલી નિવૃત્તિ અને પુરસદ મેળવવાના પ્રયત્ન. (૨) ખાનપાન અને બીજા કેટલાક ભાગા ઉપર ઓછા વધતા અંકુશ. (૩) શાસ્ત્રશ્રવણ અને આત્મચિંતનનું ધલણ. (૪) તપસ્વી અને ત્યાગીઓની તેમ જ સાધર્મિકોની યાગ્ય પ્રતિપત્તિ-ભક્તિ (૫) જીવાને અભયદાન આપવાના પ્રયત્ન. (૬) વેર ઝેર વિસારી સહુ સાથે સાચી મૈત્રી સાધવાની ભાવના.

એક બાજી વારસામાં મળતા ઉપરની છ બાબતાના સંસ્કારા અને બીછ બાજી દુન્યવી ખટપટની પડેલી કુટેવો એ બે વચ્ચે અથડામણુ ઉભી થાય છે અને પરિણામે આપણે પજીસણના કલ્યાણસાધક દિવસામાં પણ ઇચ્છીએ તેવા અને કરી શકીએ તેટલા ઉપરના સુસરકારોને৷ ઉપયાગ કરી નથી શકતા અને ધાર્મિક બાબતા સાથે આપણા હંંમેશના સંકુચિત અને તકરારી કુસ સ્કારોને સેળબેળ કરી દઇ દરેક બાબતમાં ખટપટ, પક્ષાપક્ષી, તાચુખે ચ, હુંસાતુસી, અને વાંધા વચકાના પ્રસંગા ઉભા કરીએ છીએ અને એકંદરે પજી-સણ પછી કાંઇક ઉન્નત જીવન બનાવવાને બદલે પાછા જ્યાં હતા ત્યાં જ આવીને ઉભા રહીએ છીએ અને ઘણી વાર તેા હતા તે સ્થિતિ કરતાં પણ નીચે પડી કે ઉતરી જઈએ છોએ. એટલે પજીસણ જેવા ધાર્મિક દિવસાેના ઉપયાેગ આપણા આખ્યાત્મિક જીવનના વિકાસમાં તાે ચતાે જ નથી પણ સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય જીવનમાં પણ આપણે તેનાે કશા જ ઉપયાગ કરી શકતા નથી આપણી સર્વ સાધારણની સૂમિકા વ્યાવહારિક છે. આપણે ગૃહસ્થ હાેઇ બધું જ જીવન બહિર્કુખ ગાળીએ છીએ. એટલે આધ્યાત્મિક જીવનના તા સ્પર્શ કરવા લગભગ

પશુ પથ નાં ગ્યાખ્યાના

અશકત નીવડીએ છીએ. પશ જે જાતના જીવનના વિકાસ આપણે ઇચ્છીએ છીએ અને આપણાથી સાધવાે શક્ય છે તે જાતના એટલે સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય જીવનને આપણે તુચ્છ અને એાછી ક્રીમતનું માની લીધું છે અને આપણે એમ લાયકાત વિના જ ગ્હાેડે કલા કરીએ છીએ કે જીવન તે આખ્યાત્મિક જ ખરૂં છે. આવી લાયકાત વિનાની સમજથી આપણામાં નથી થતાે આખ્યાત્મિક જીવનના વિકાસ અને નથી સુધરતું સામાજિક કે રાષ્ટ્રીય જીવન. તેથી આપણે આપણા ધાર્મિક સુંદર વારસાનાે ઉપયાેગ એવા રીતે કરવા જોઈએ કે જેથી આપણું સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય જીવન સુધરે અને આંતરિક લાયકાત હેાય તેં આપ્યાત્મિક જીવન ઉપર પણ તેની સારી અસર થાય. આ જાતના પજીસણના દિવસાેના ઉપયાગ કરવા માટે એ વસ્તુની મુખ્ય જરૂર છે. (૧) એક તા એ કે જૈન ધર્મે પાેતાના વિશિષ્ટ વારસા તરીકે કર્યા કર્યા તત્ત્વા આપણને આપ્યાં છે અ**ને** તેના સામાજિક તેમ જ રાષ્ટ્રીય કલ્યાણની દષ્ટિંએ ઉપયાગ કેવી રીતે કરી શકાય એ ગ્રાન મેળવવું અને (૨) બીજાું એ કે આપણું પજીસણની નિવૃત્તિનેા ઉપયોગ એવી દિશામાં કરવા કે જેથી આપણા **ઉપ**રાંત આપણા પડેાશી ભાઈઓને અને દેશવાસીઓને ફાયદા થાય **અને આપણા સામાજિક જીવનની લાેકામાં તથા રાજ્યમાં પ્ર**તિષ્ઠા બંધાય. આપણે હસતે મ્હેાંડે સૌની માખરે ઉભા રહી શકીએ અને આપણા ધર્મની સરસાઈ માટે અભિમાન લઈ શકીએ. આ કારણથી અમે પજીસણનાે ઉપયાગ કરવાની રીત બદલી છે.

આપણામાં મુખ્ય બે વર્ગો છે. એક વર્ગ એવે છે કે તેને નવું શું, જૂનું શું, મૂળ તત્ત્વ શું વગેરેના કશા જ વિચાર નથી તેને જે ચીલા મબ્યા છે તે જ તેનું સર્વસ્વ છે. એ ચીલા બહાર નજર કરવા અને પાતાની રીત કરતાં બીજી રીત જેવામાં પણ તેને બહુ દુઃખ થાય છે. જગત તરક આંખ ઉધાડવામાં પણ તેને શુન્હાે થતાે હાેય તેમ લાગે છે. તેને પાતાના સિવાયની બીજી કાેઈ પણ ઢબ, બીજી

٤

પશુંષણ પર્વ અને તેના ઉપયાગ

કાઇ પણ ભાષા, અને બીજો કાઇ પણ વિચાર અસલા લાગે છે. અને બીજો વર્ગ એવા છે કે તેને જે સામે આવે તે જ સારૂં લાગે છે. પાતાનું નવું સર્જન કાંઈ હાેતું નથી, પાતાના વિચાર હાેતા નથી, તેને પાતાનાં સ્થિર ધ્યેયા પણ કાંઇ હાેતાં નથી માત્ર જે તરક લાેકા ઝુકતા હાેય તે તરક તે વર્ગ ઝુકે છે. પરિણ મે સમાજના બન્ને વર્ગોથી આપણા ધર્મના વિશિષ્ટ તત્ત્વોના વ્યાપક અને સારા ઉપયાગ થઈ શકતા જ નથી. તેથી જરૂરનું એ છે કે લોકામાં ગ્રાન અને ઉદારતા ઉતરે એવી કેળવણી આપવી. આ કારણથી પર'પરામાં થાલ્યું આવતું કલ્પસત્રનું વાચન ન રાખતાં અમે કેટલાક ખાસ વિષયા ઉપર ચર્ચા કરવાનું યાગ્ય ધાર્યુ છે. એ વિષયા એવા છે કે જે જેનધર્મના કહા કે ( સર્વ ધર્મના ) પ્રાણબૂત છે. અને એની થર્ચા એવા દષ્ટિએ કરવા ધારી છે કે જેથી એ તત્ત્વોના ઉપયાગ બધી દિશામાં બધા અધિકારીઓ કરી શકે. જેને જેમાં રસ હાય તે, તેમાં તત્ત્વથી ફાયદા ઉઠાવી શકે. આધ્યાત્મિકપણું કાયમ રાખી સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય કલ્યાણુ સાધી શકાય.

નવી પર'પરાથી ડરવાને કશું જ કારણ નથી. અત્યારની ચાલુ પર'પરાએ પણ કાંઈ શાક્ષત નથી. જે રીતે અને જે જાતનું કલ્પસત અત્યારે વંચાય છે તેપણ અમુક વખતે અને અમુક સંયોગોમાં જ શરૂ થયેલું. લગભગ દોઢ હજાર વર્ષ પહેલાં તે આવી જાહેર સભામાં અને જાહેર રીતે કલ્પસત્ર વંચાતુ જ નહતું. એ ફક્ત સાલુ-સભામાં જ અને તેપણ ફક્ત અમુક કોટિના સાધુને મોઢેથી જ વંચાતું. પહેલાં તા તે રાતે જ વંચાતુ અને દિવસે વંચાય ત્યારે અમુક સંયોગોમાં સાધુ સાધ્વીઓ ભાગ લઈ શકતા. વળી આનંદપુર નગરમાં કુવસેન રાજાના સમયમાં કલ્પસત્રને ચતુર્વિધ સંધ સમક્ષ વાંચવાની તક ઉભી થઇ. એમ થવાનું પ્રાસંગિક કારણ એ રાજાના પુત્ર--શાકના નિવારણનું હતું પણ ખરં કારણ તા એ હતું કે તે વખતે

ও

પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

જ્યાં ત્યાં ચોમાસામાં પ્લાક્ષણ સંપ્રદાયમાં મહાભારત, રામાયણ અને ભાગવત જેવાં શાસ્ત્રો વાંચવાની ભારે પ્રયા હતી. લેોકા એ તરક ખુબ ઝુકતા. બાહ્લ સંપ્રદાયમાં પણ જિનચરિત અને વિનયના ગ્રંથા વંચાતા જેમાં શુદ્ધ ભગવાનનું જીવન અને ભિખ્ખુઓના આચાર આવતાે. આ કારણથી લાેકવર્ગમાં મહાન પુરુષાનાં જીવન ચરિત્ર સાંભળવાની અને ત્યાગીઓના આચાર જાણવાની ઉત્કટ રુચિ જાગી હતી. એ રુચિને વૃપ્ત કરવા ખાતર બ્રુદ્ધિશાળી જૈન આચાર્યોએ ધ્રુવસેન જેવા રાજાની તક લઇ કલ્પસત્રને જાહેર વાચન તરીકે પસ દ કર્યું. એમાં જે પહેલું જીવન ચરિત્ર ન હતું તે ઉમેર્યું અને માત્ર સામાચારીના ભાગ જે સાધુ સમક્ષ જ વંચાતા હતા તે ભાગને ગાૈણ કરી શરૂઆતમાં ભગવાન મહાવીરનું ચરિત દાખલ કર્યું: અને સર્ડ સાધારહાને તે વખતની રુચિ પ્રમાણે પસંદ આવે એ ઢઝે અને એવી ભાષામાં તે ગાેઠવ્યું. વળી જ્યારે લાેકામાં વધારે વિસ્તાર પૂર્વક સાંભળવાની રુચિ જન્મી, કલ્પસુત્રની લાેકામાં ભારે પ્રતિષ્ઠા જામી, અને પજીસહામાં તેનું જાહેર વાચન નિયમિત થઇ ગયું ત્યારે વખતના <u>બ્હે</u>ણ સાથે સંયોગે**ા પ્રમાણે આચાયો**ંએ ટીકાએો રચી. એ પ્રાકૃત અને સંસ્કૃત ટીકાએા પણ વંચાવા લાગી. ૧૭ મા સૈકા સુધીમાં રચાયેલી અને તે વખતના વિચારાના પડધા પાડતી ટીકાએ પછુ એક અતિ જૂના ગ્રંથ તરીકે વંચાવા અને સંભળાવા લાગી. છેવટ ગૂજરાતી અને હિંદી ભાષામાં પણ એ બધું ઉતર્યું અને આજે જ્યાં ત્યાં વંચાય છે. આ બધું જ સારૂં છે અને તે એટલા કારણસર ક્રે તે લાેકાની ભાવના પ્રમાણે બદલાતું રહ્યું છે. કલ્પસૂત્ર અક્ષરશ્વઃ ભગવાન મહાવીરથી જ ચાલ્યું આવે છે. અને એમના વખતની જ રીતે આજે પણ વ\*ચાય છે એમ માની 'લેવાની ક્રાઈ ભૂલ ન કરે. લેાકશ્રદ્ધા. લાકરુચિ અને ઉપયાગિતાની દર્ષિએ જે ફેરકારા થાય છે તે જો અહિપૂર્વક કરવામાં આવે તાે લાભદાયક જ નીવડે છે.

۲

પશું ષણુ પર્વ અને તેના ઉપચાગ

કલ્પસુત્ર અને તેના વાચનની જે રીત અત્યારે ચાલે છે તેમાં બધા જલેાઢા રસ લઈ શકે તેમ નથી, તેનાં કારણે! આ પ્રમાણે છેઃ−(૧) વાચન અને શ્રવણમાં એટલાે બધાે વખત આપવાે પડે છે કે માણુસ કંટાળી જાય અને શ્રદ્ધાને લીધે બેસી રહે તાેપણ વિચાર માટે તાે લગભગ અશકત ખની જાય. (૨)નક્કી થયેલ ઢબ પ્રમાણે શખ્દા અને અર્થો ઉચ્ચારાતા અને કરાતા હાવાથી તેમજ કરાવેલ વખતમાં કરાવેલ ભાગ પુરા કરવાના હાવાથી બાલનાર કે સાંભળનાર માટે ખીજી ચર્ચા અને બીજી દષ્ટિના અવકાશનાે અભાવ. (૩) એ વાચન વખતે વર્તમાન સમાજની અને દેશની દશા તરક ઉદાર દષ્ટિએ જોવાના વલણુના અભાવ અને તેથી સમાજ અને રાષ્ટ્રમાં ઉપયોગી થઇ શકે એવી કલ્પસૂત્રમાંથી હુકીકત તારવી લેવાની ખાટ. (૪) શ્રહા, લક્તિ અને ચાલુ રૂઢિ ઉપર એટલું બધું દબાસ થાય છે કે જેને લીધે સુદ્ધિ, તાર્ક અને સ્વતંત્ર જિજ્ઞાસા તદ્દન સુઠાં જ થઈ જાય. (૫) ચાલ પરિસ્થિતિ વિષેનું છેક જ અન્રાન અથવા તેની ગેરસમજ અને તે તરક ઓંખમી'ચામણાં અને બૂતકાળના એકમાત્ર મૃત હુકાકતને સજીવન કરવાના એક તરપી પ્રયત્ન.

આ અને આના જેવાં બીજાં કારણોને લીધે આપણું પજીસણુનું કલ્પસ્ત્રવાચન નીરસ જેવું થઈ ગયું છે; તેનાે ઉદ્ધાર કરવાની જરૂર છે. તે બહુ સારી રીતે થઈ શકે એવાં તત્ત્વાે આપણી પાસે છે એ જ વસ્તુ ધ્યાનમાં રાખી આ વખતે અમે અમારી દષ્ટિ પ્રમાણે કુરદ્દાર જાહેર રીતે શરૂ કર્યો છે.

તા. ૨૦-૮-૩૦

e

## ધર્મ અને પંથ

પહેલામાં એટલે ધર્મમાં અંતર્દર્શન હાેય છે એટલે તે આત્માની અંદરથી ઉગે છે અને તેમાં જ ડાેકિયું કરાવે છે કે તે તરક જ માણસને વાળે છે. જ્યારે ભીજામાં એટલે પંચમાં બહિર્દર્શન હાેય છે એટલે તે બહારના વાતાવરણુમાંથી જ અને દેખાદેખીમાંથી જ આવેલ હાેય છે તેથી તે બહાર જ નજર કરાવે છે અને માણુસને બહારની બાજી જોવામાં જ રાેકી રાખે છે.

ધર્મ એ ગુણાજીવી અને ગુણાવલાંબી હેાવાથી તે આત્માના ગુણા ઉપર જ રહેલાે હાેય છે. જ્યારે પંથ એ રૂપજીવી અને રૂપાવલાંબી હાેવાથી તેના બધા આધાર બહારના રૂપરંગ અને ડાકડમાળ ઉપર હાેય છે તેથી તે પહેરવેશ, કપડાના રંગ, પહેરવાની રીત અને પાસે રાખવાનાં સાધના અને ઉપકરણાની ખાસ પસંદગી અને આગ્રહ કરાવે છે.

પહેલામાં એકતા અને અબેદના ભાવા ઉઠે છે અને સમાનતાની ઉર્મિએા ઉછ્ળે છે. જ્યારે બીજામાં બેદ અને વિષમતાની તીરાડાે પડતી અને વધતી જાય છે. એટલે પહેલામાં માણસ બીજા સાથેના પાતાના બેદ ભૂલી અબેદ તરક જ ઝુકે છે. અને બીજાના દુઃખમાં પાતાનું સુખ વિસરી જાય છે અથવા એમ કહાે કે એમાં એને પાતાનાં જીદાં સુખ દુઃખ જેવું કાંઇ તત્ત્વ જ નથી હાેતું; જ્યારે પંચમાં માણસ પાતાની અસલની અબેદ બ્રૂમિને બૂલી બેદ તરક જ વધારે અને વધારે ઝુકતા જાય છે અને બીજાનું દુઃખ એને અસર નથી કરવું, પાતાનું સુખ અને ખાસ લલચાવે છે, અથવા એમ કહાે કે એમાં માણસનાં સુખ અને દુઃખ સાથી છુટાંજ પડી જાય છે. ધર્મ અને પંથ

એમાં માણસને પાતાનું અને પારકું એ બે શબ્દ ડગલે અને પગલે યાદ આવે છે.

પહેલામાં સહજ નમ્રતા હેાવાથી એમાં માણસ લઘુ અને હલકા દેખાય છે તેમાં મોટાઈ જેવી કાંઈ વસ્તુ જ નથી હોતી અને ગમે તેટલી ગુણુસમૃદ્ધિ કે ધનસમૃદ્ધિ છતાં તે હમેશને માટે સા કરતાં પોતાને નાના જ દેખે છે. કારણ કે ધર્મમાં પ્રદ્ય એટલે સાચા જીવનની ઝાંખી થવાથી તેની વ્યાપકતા સામે માણુસને પોતાની જાત અલ્પ જેવી જ ભાસે છે જ્યારે પંથમાં એથી ઉલટું છે. એમાં ગુણુ કે વૈભવ ન પણ હાય છતાં માણુસ પોતાને બીજ્તથી મોટા માને છે અને તેમ મનાવવા યત્ન કરે છે એમાં નમ્રતા હાય તા તે બનાવટી હાય છે અને તેથી તે માણુસને મોટાઇના જ ખ્યાલ પૂરા પાડે છે. એની નમ્રતા એ મોટાઇને માટે જ હાય છે. સાચા જીવનની ઝાંખી ન હાવાથી અને ગુણુાની અનન્તતાનુ તેમજ પોતાની પામરતાનું ભાન ન દ્વાવાથી પંચમાં પડેલા માણુસ પોતામાં લઘુતા અનુભવી શકતા જ નથી માત્ર તે લઘુતા દર્શાવ્યા કરે છે.

ધર્મમાં દર્ષ્ટિ સત્યની હેાવાથી તેમાં બધી બાજી જોવા જાણવાની ધીરજ અને બધી જ બાજીઓને સહી લેવાની ઉદારતા હાય છે. પંચમાં એમ નથી હાેતું. તેમાં દષ્ટિ સત્યાભાસની હાેવાથી તે એક જ પાેતાની બાજીને સર્વ સત્ય માની બીજી બાજી જોવા જાણવા તરક વલણ જ નથી આપતી અને વિરાધી બાજીઓને સહી લેવાની કે સમજી લેવાની ઉદારતા પણ નથી અર્પતી.

ધર્મમાં પાતાનું દાેષદર્શન સુખ્ય અને બીજાઓના ગ્રહ્યુનું દર્શન સુખ્ય હેાય છે. જ્યારે પંચમાં તેથી ઉલટું છે. પંચવાળા માણસ બીજાના ગુણા કરતાં દાેષા જ ખાસ જોયા કરે છે અને પાતાના દાેષા કરતાં ગુણા જ વધારે જોયા તેમજ ગાયા કરે છે, અથવા તા એની નજરે પાતાના દાેષા ચડતા જ નથી.

**٩**٩

પર્યુષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

ધર્મગામી કે ધર્મનિષ્ઠ માણુસ પ્રભુતે પોતાની અંદર જ અને પોતાની આસપાસ જ જુએ છે તેથી તેને ભૂલ અને પાપ કરતાં પ્રભુ એઈ જશે એવા ભય લાગે છે, તેની શરમ આવે છે. જ્યારે પંચગામી માણુસને પ્રભુ કાંતા જેરૂસેલમમાં, કાંતા મક્કામદીનામાં, કાંતા મુદ્ધગયા કે કાશીમાં અને કાંતા શત્રુંજય કે અષ્ટાપદમાં દેખાય છે અથવા તા વૈકુંઠમાં કે મુક્રિતસ્થાનમાં હાેવાની બ્રહ્ધ હોય છે એટલે તે ભૂલ કરતાં પ્રભુથી પાતાને વેગળા માની જાણે કાઈ તેની ભૂલ જોતું જાણુતું જ નહાેય તેમ, નથી કાેઈથી ભય ખાતા કે નથી શરમાતા અને એને ભૂલનું દુઃખ સાલતું જ નથી અને સાલે તા યે ક્રરી ભૂલ ન કરવાને માટે નહિ.

ધર્મમાં ચારિત્ર ઉપર જ પસંદગીનું ધારણ હાેવાથી તેમાં જાતી લિંગ, ઉમર, ભેખ, ચિન્હાે, ભાષા અને બીજી તેવી બહારની વસ્તુ-એાને સ્થાન જ નથી જ્યારે પંચમાં એ જ બાહ્ય વસ્તુઓને સ્થાન હાેય છે. કઇ જાતિના ? પુરુષ કે સ્ત્રી ? કઈ ઉમરના ? વેષ શા છે ? કઇ લાષા બાેલે છે ? અને કઈ રીતે ઉઠે કે બેસે છે ? એ જ એમાં જોવાય છે; અને એની મુખ્યતામાં ચારિત્ર દબાઈ જાય છે. ઘણી વાર તા લાેકામાં જેની પ્રતિષ્ઠા નહાેય એવી જાતી એવું લિંગ એવી ઉમર કે એવા વેશ ચિદ્ધવાળામાં જો ખાસું ચારિત્ર હાેય તાેપણ પંચમાં પડેલ માણસ તેને લક્ષમાં લેતા જ નથી અને ઘણીવાર તા તેવાને તરછાેડી પણ કાઢે છે.

ધર્મમાં વિશ્વ ઍ એક જ ચાેકા છે. તેમાં બીજા કાેઈ નાના ચાેકા ન હાેવાથી આલડછેટ જેવી વસ્તુ જ નથી હાેતી અને હાેય છે તાે એટલું જ કે તેમાં પાતાનું પાપ જ માત્ર આલડછેટ લાગે છે. જ્યારે પંચમાં ચાેકાવૃત્તિ એવી હાેય છે કે જ્યાં દેખા ત્યાં આલડછેટની ગંધ આવે છે અને તેમ છતાં ચાેકાવૃત્તિનું નાક પાતાના પાપની દુર્ગંધ સુધી શકતું જ નથી. તેને પાતે માનેલું એ જ સુવાસવાળું

### ધર્મ અને પંથ

અને પાેતે ચાલતા હાેય તે જ રસ્તા શ્રેષ્ઠ લાગે છે તેથી તે બીજે બધે બદબા અને બીજામાં પાેતાના પ'થ કરતાં ઉતરતાપણું અનુભવે છે.

ટુંકમાં કહીએ તેા ધર્મ માણુસને રાતદિવસ પાેષાતા ભેદ સંસ્કારામાંથી અભેદ તરક ધકેલે છે અને પંથ એ પાેષાતા ભેદમાં વધારે અને વધારે ઉમેરા કરે છે. અને ક્યારેક દૈવયાગે અભેદની તક કાેઈ આણે તાે તેમાં તેને સંતાપ થાય છે. ધર્મમાં દુન્યવી નાની માેટી તકરારા પણ (જર, જોરૂ જમીનના અને નાનમ માેટપના ઝઘડાએા) શમી જાય છે. જ્યારે પંથમાં ધર્મને નામે જ અને ધર્મની ભાવના ઉપર જ તકરારા ઉગી નીકળે છે. એમાં ઝઘડાદિના ધર્મની રક્ષા જ નથી દેખાતી.

આ રીતે જોતાં ધર્મ અને પંચના તકાવત સમજવા ખાતર એક પાણીના દાખલા લઇએ, પંચ એ સમુદ્ર, નદી, તળાવ કે ફૂવામાં પડેલા પાણી જેવા જ નહિ પણુ લાેકાના ગાળામાં ખાસ કરીને પીવાના હિંદુઓના ગાળામાં પડેલ પાણી જેવા હાેય છે. જ્યારે ધર્મ એ આકાશથી પડતા વરસાદના પાણી જેવા છે. એને મન કાઈ સ્થાન ઉંચુ કે નીચું નથી. એમાં એક જગાએ એક સ્વાદ અને બીજી જગાએ બીજો સ્વાદ નથી. એમાં રૂપરંગમાં પણ ભેદ નથી અને કાઇ પણુ એને ઝીલી કે પચાવી શકે છે. જ્યારે પંચ એ હિંદુઓના ગાળાના પાણી જેવા હાઈ તેને મન તેના પાતાના સિવાય બીજાં બધાં પાણી અસ્પૃશ્ય હાેય છે. તેને પાતાના જ સ્વાદ અને પાતાનું જ રૂપ ગમે તેવું હાેવા છતાં ગમે છે અને પ્રાણાંતે પણ બીજાના ગાળાને હાથ લગાડતાં રોક છે.

પંચ એ ધર્મમાંથી જન્મેલાે હાેવા છતાં અને પાેતાને ધર્મપ્રચારક માનવા છતાં તે હ`મેશાં ધર્મનાે જ ધાત કરતાે જાય છે. જેમ જીવતા લાેહી અને માંસમાંથી ઉગેલાે નખ જેમ જેમ વધતાે જાય

પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

તેમ તેમ તે લાેહી અને માંસને જ હેરાનગતિ કરે છે. તેથી જ્યારે એ વધુ પડતાે નખ કાપવામાં આવે ત્યારે જ હાડપિંજરની સલામ<mark>ત</mark>ી સચવાય છે તેમ ધર્મથી વિખુટા પડેલાે પંચ ( એકવાર ભલે તે ધર્મ-માંથી જન્મ્યાે હાય છતાં) પણ જ્યારે કાપ પામે અને છેદાય ત્યારે જ માણસ જાત સુખી થાય. અલબત્ત અહીં એ પ્રશ્ન જરૂર થશે કે ધર્મ અને પંચ વચ્ચે મેળ છેકે નહિ અને હેાય તા તે કેવી રીતે ક એનેા ઉત્તર સહેલેા છે. જીવતા નખતે કાેઈ નથી કાપતું. ઉલટા એ કપાય તાે દુઃખ થાય છે. લાેહી અને માંસની સલામતા જોખમમાં આવે છે. તે સડવા લાગે છે તેમ બે પંચની અંદર ધર્મનું જીવન હેાય ેતા તે પંચ એક નહી હજાર હેા, શામાટે માણુસ જેટલા જ ને હાેય; છતાં લાેકાનું કલ્યાણ જ થવાનું. કારણ કે એમાં પ્રકૃતિબેદ અને ખાસીઅતા પ્રમાણે હજારા ભિન્નતાએા હાેવાં છતાં કલેશ નહિ હાેય, પ્રેમ હશે. અભિમાન નહિ હોય, નમ્રતા હશે. શત્રભાવ નહિ હોય, મિત્રતા હશે. ઉકળવાપણું નહિ હાય. ખેમવાપણું હશે. પંચા હતા. છે અને રહેશે પણ તેમાં સુધારવા જેવું કે કરવા જેવું હેાય તાે તે એટલું છે કે તેમાંથી વિખુટેા પડેલેા ધર્મના આત્મા તેમાં કરી આપણે પુરવેા, એટલે આપણે ેકાઇ પણ પંચના હેાઇએ છતાં તેમાં ધર્મનાં તત્ત્વેા સાચવીને જ તે પંચતે અનુસરીએ. અહિંસાને માટે હિંસા ન કરીએ અને સહ્યને માટે અસસ ન ખાેલીએ. પંચમાં ધર્મનાે પ્રાણુ કુંકવાની ખાસ શરત એ છે કે દર્ષ્ટિ સસાગ્રહી હેાય. સસાગ્રહી હેાવાનાં લક્ષણા ડુંકમાં આ પ્રમાણે છેઃ-(૧) પાતે જ માનતા અને કરતા હાેઈએ તેની પૂરેપૂરી સમજ હેાવી જોઈએ અને પાતાની સમજ ઉપર એટલાે બધા વિશ્વાસ ઢેાવેા જોઇએ કે <mark>ખીજાને સચાેટતાથી</mark> સમજાવી શકાય. (૨) પાેતાની માન્યતાની યથાર્થ સમજ અને યથાર્થ વિશ્વાસની કસોટી એ છે કે <mark>બીજાતે તે સમજાવતાં જરા પણ આવેશ કે ગુસ્સાે ન આવે</mark> અને એ સમજાવતી વખતે પણ એની ખુબીઓની સાથે જ જો કાંઈ ખામીઓ દેખાય તાે તેની પણ વગર સંક્રાંચે કક્ષુલાત કરતા જ જવું.

(૩) જેમ પોતાની દર્ષ્ટિ સમજાવવાની ધીરજ તેમ બીજાની દર્ષ્ટિ સમજવાની પણ તેટલી જ ઉદારતા અને તત્પરતા હેાવી એઈએ. બન્ને અથવા જેટલી બાજીઓ જાણી શ્વકાય તે બધી બાજીઓની સરખામણી અને બળાબળ તપાસવાની વૃત્તિ પણ હેાવી જોઈએ એટલું જ નહિ પણ પોતાની બાજી નબળી કે ભૂલ ભરેલી ભાસતાં તેના ત્યાગ તેના પ્રથમના સ્વીકાર કરતાં વધારે સુખદ મનાવા જોઈએ. (૪) કાઇ પણ આખું સત્ય દેશ, કાળ કે સંસ્કારથી પરિમિત નથી હાેતું માટે બધી બાજીઓ જોવાની અને દરેક બાજીમાં જો ખંડ સત્ય દેખાય તા તે બધાના સમન્વય કરવાની વૃત્તિ હાેવી જોઇએ પછી ભલે જીવનમાં ગમે તેટલું ઓણું સત્ય આવ્યું હાેય.

પંચમાં ધર્મ નથી માટે જ પંચા સમાજ અને રાષ્ટના ઘાત કરે છે. જ્યાં જ્યાં સમાજ અને રાષ્ટમાં એકતા આવવાના પ્રસંગા આવે છે ત્યાં ત્યાં બધે જ નિષ્પ્રાણ પંચા આડે આવે છે. ધર્મજનિત સરજાયા તાે હતા માણસ જાતને અને વિશ્વમાત્રને પંચા એક કરવા માટે. પંચા દાવેા પણ એ જ કાર્ય કરવાના કરે છે અને આ આજે જોઈએ છીએ કે આપણને પંચાજ એક થતાં, અને મળતાં અટકાવે છે. પંચા એટલે ખીજો કાંઇ નહી પણ ધર્મને નામે ઉતરેલું અને પાેષાયેલું આપણું માનસિક સંકુચિતપણું કે મિથ્યા અભિમાન. જ્યારે લાેકકલ્યાણ ખાતર કે રાષ્ટ્રકલ્યાણ ખાતર એક નજીવી બાબત જતી કરવાની હેાય છે ત્યારે પંચના ઝેરીલા અને સાંકડા સંસ્કારા આવીને એમ કહે છે કે સાવધ ન ! તારાથી એમ ન થાય. એમ કરીશ તા ધર્મ રસાતળ જશે. લાેકા શું ધારશે અને શું કહેશે! કાેઇ દિગંબર પાતાના પક્ષ તરકથી ચાલતા તીર્થના ઝધડામાં ભાગ ન લે, કે કડમાં નાણાં ભરવાની પૈસા છતાં ના પાડે, અગર લાગવગ <sup>ં</sup>છતાં કચેરીમાં સાક્ષી થવાની ના પાડે તે**ા તેને**ા પંચ તેને શું કરે ! આખુ ટાળુ હિંદુ મંદિર પાસે તાજી લઇ જતું હેાય અને ક્રોઇ એક સાચાે મુસલમાન હિંદુઓની લાગણી ન દુખવવા ખાતર

પશુ પથ નાં વ્યાખ્યાના

બીજે રસ્તે જવાનું કહે અગર ગેાકશી કરવાની ના પાડે તેા તે મુસલમાનની એના પંચ શી વલે કરે ? એક આર્યસમાજના સભ્ય કયારેક સાચી દ્રષ્ટિથી મૂર્તિની સામે બેસે તા તેના સમાજ-પંચ તેને શું કરે ? આજ રીતે પંચ સત્ય અને એકતાની આંડે આવી રહ્યા છે અથવા એમ કહાે કે આપણે પોતે જ પાતાના પંચમય સંસ્કારના શસ્ત્રથી સત્ય અને એકતાના દ્રોહ કરી રહ્યા છીએ, તેથી જ તા પંચાલિમાની માટા મોટા મનાતા ધર્મગુરુઓ પંડિતા કે પુરાહિતા કઠી મળી શકતા જ નથી, એકરસ થઈ શકતા જ નથી. જ્યારે બીજા સાધારણ માણસા સહેલાઇથી મળી શકે છે. તમે જોશા કે એકતાના અને લાક કલ્યાણના દાવા કરનાર પંચના ગુરુઓ જ એક બીજાથી ભુદા હાય છે. જો એવા ધર્મગુરુઓ એક થાય એટલે કે પરસ્પર આદર ધરાવતા થાય, સાથે મળીને કામ કરે અને ઝઘડાને સામે આવવા જ ન દે તા સમજવું કે હવે એમના પંચમાં ધર્મ આવ્યા છે.

આપણું આજનું કત્તંવ્ય પંથામાં કાંતા ધર્મ લાવવાનું છે અને નહિ તા પંથાને માટાવવાનું છે, ધર્મવિનાના પંચ કરતા–અપંચ એવા મનુષ્ય કે પશુ સુદ્ધાં થવું તે લાેકહિતની દષ્ટિએ વધારે સારૂ છે એની કાેઇ ના પાંડે ખરૂં <sup>શ</sup>

તા. ૨૧-૮-૩૦

સુખલાલ.



# અહિંસા અને અમારિ

માનવ પ્રકૃતિમાં હિંસા અને અહિંસાનાં બન્ને તત્ત્વાે સમાયેલાં છે. હિંદુસ્તાનમાં તેના મૂળ વતનીઓની અને પાછળથી તેમના વિજેતા તરીકે જણીતા આર્યોની જહેાજલાલી વખતે અનેક જાતનાં **વળિકાના** તેમજ યત્રયાગની ભારે પ્રથા હતી અને એમાં માત્ર પશુઓ 🕽 પંખીએા જ નહિ પશુ મનુષ્ય સુદ્ધાંની બળિ અપાતી. ધાર્મિક ગણાતા હિંસાના આ પ્રકાર એટલી હદ સુધી વ્યાપેલા હતા કે તેના પ્રલાધાતથી ખીજી ખાજીએ એ હિંસાનાે વિરાધ શરૂ થયા હતા, 🖏ને અહિંસાની ભાવનાવાળા પંચા ભગવાન મહાવીર અને સુદ્ધ 📲 💘 સ્થપાઈ ગયા હતા. એમ છતાં અહિંસા તત્ત્વના અનન્ય **પાયક તરીઢે અને અહિંસાની આજની ચાલુ ગ**ંગાની ગંગાત્રી તરીદે તા જે બે મહાન ઐતિહાસિક પુરુષા આપણી સામે છે તે લગવાન મહાવીર અને બુદ્ધ જ છે. એમના સમયમાં અને એમના પછી હિંદુસ્તાનમાં અહિંસાને જે પાેષણુ મળ્યું છે, તેના જેટજેટલી રીતે માને જેટજેટલી દિશામાં પ્રચાર થયે। છે તેમજ અહિંસા તત્ત્વપરત્વે જે શાસ્ત્રીય અને સક્ષમ વિચારા થયા છે એની જોડ હિંદુસ્તાનની ભહારના ક્રાઈપણ દેશના ઈતિહાસમાં મળી શકે તેમ નથી. દુનિયાના **બી**જ દેશે**ા અને બીજ જાતિએા ઉપર અસાધાર**ણ પ્રભાવ પાડનાર, **લેમને** જિતનાર અને કાયમને માટે તેમનાં મન હરી લેનાર હિંદુસ્તાનમાં દ્રાઈ તત્ત્વ ઉદ્દભવ્યું હાેય તાે તે હજારાે વર્ષથી આજ સુધી સળંગ **એાછે**વત્તે અંશે ચાલ્યું આવેલું અને વિકાસ પામેલું અહિંસા તત્ત્વ જ છે. આજ પણ ગુલામીગ્રસ્ત હિંદુસ્તાનનું તેજ જો કાંઇ હેાય તા તે માત્ર અદિસા અને અદિસાજ છે.

પશુ ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

અહિંસાના પ્રચારક જૈન અને બૌદ્ધસંધા વ્યવસ્થિત સ્થપાયા પછી તેનું પ્રચારકાર્ય ચાેમેર ખૂબ જોસભેર ચાલવા લાગ્યું, એના પુરાવાઓ આજે પણ જીવતા છે. મહાન સમ્રાટ અશાકની ધર્મ-લિપિઓમાં જે ફરમાના છે તે આપણને સ્પષ્ટ જણાવે છે કે અશાક ઉત્સવેા અને સમાર ભામાં હિંસા ન કરવાની આના કરી હતી, અથવા એક રીતે લાેકા પાસે એમ ન કરવાની પાતાની ઇચ્છા તેણે દર્શાવી હતી. જાતે હિંસામુક્ત થઈ ફકીરી ધારણ કરી, રાજદંડ ધારણ કરનાર અશાકની ધર્મઆત્રાઓના પ્રભાવ દરેક પંચના લોકા ઉપર કેટલા પડયા હશે એની કલ્પના કરવી કહણ નથી. રાજકીય કરમાને દ્વારા અહિંસાના પ્રચારનાે આ માર્ગ અશાકથી અટકયાે નથી. તેના પૌત્ર જાણીતા જૈન સંપ્રતિરાજાએ એ માર્ગનું ભારે અનુસરણ કર્યું હતું અને પાતાના પિતામહની અહિંસાની ભાવનાને એણે પાતાની ઢ**બે અને પાેતાની રીતે બહુ જ પાે**ષી હતી. રાજાઓ, રાજકુટુંબાે અને માેટા માેટા અધિકારીઓ અહિંસાના પ્રચાર તરફ ઝુકેલા હેાય તે ઉપરથી એ વાત જાહાવી સહેલ છે. એકતા એ કે અહિંસા-પ્રચારક સંધાએ પાતાના કાર્યમાં કેટલી હદ સુધી પ્રગતિ કરી હતી કે જેની અસર મહાન સમ્રાટા સુધી થઈ હતી. અને બીજી વાત એ કે લાે¥ાને અહિંસાતત્ત્વ ¥ેટલું રુવ્યું હતું અથવા તેમનામાં દાખલ થયું હતું કે જેને લીધે તેઓ આવા અહિંસાની ધેાષણા કરનારા રાજાઓને માન આપતા. કલિંગરાજ આહુંત સમ્રાટ ખારવેલે પણ એ માટે ખૂત્ય કર્યુ હેાય તેમ તેની કારકીર્દી ઉપરથી લાગે છે. વચ્ચે વચ્ચે બળિદાનવાળા યત્રના ચુગા માનવપ્રકૃતિમાંથી ઉદયમાં આવતા ગયા એમ ઇતિહાસ સ્પષ્ટ કહે છે. છતાં એકંદર રીતે જોતાં હિંદુસ્તાન અને તેની બહાર એ બન્ને અહિંસાપ્રચારક સંધાના કાર્યે જ સફળતા વધારે મેળવી છે. દક્ષિણ અને ઉત્તર હિંદુસ્તાનના મધ્યકાલીન જૈન અને બૌદ્ધ રાજાઓ તેમ જ રાજકુટુંબા અને અમલદારાતું પહેલું કાર્ય અહિંસાના પ્રચારતું જ રહ્યું હાય તેમ માનવાને ધર્ણા કારણા છે. પશ્ચિમ હિંદુસ્તાનના પ્રભાવશાળી રાજ્યકર્તા પરમ આર્હત કુમારપાળની અહિંસા તાે એટલી બધી જાણીતી છે કે ઘણાને આજે તે અતિશયતાવાળી લાગે છે. માગલ સમ્રાટ અકબરનું મન હરણ કરનાર ત્યાગી જૈન બિક્ષુ હીરવિજયસ્રરિના અને ત્યાર પછીના તેમના અનુગામી શિષ્યાના બાદશાહા પાસેથી અહિંસાપરત્વે મેળવેલાં કરમાના હમેશને માટે ઇતિહાસમાં અમર રહે તેવાં છે. આ ઉપરાંત ઠાકરડાઓ, જમીનદારા, લાગવગવાળા અમલદારા અને ગામના આગેવાન પટેલા તરફથી પણ હિંસા ન કરવાનાં મળેલાં વચના જો આપણે મેળવી શકીએ અને મળી આવે તો આ દેશમાં અહિંસાપચારક સંધે અહિંસાનું વાતાવરણ ઉભું કરવા કેટલા પુંરુષાર્થ કર્યો છે એની કાંઈક કલ્પના આવે.

અહિંસાપ્રચારના એક સચાેટ પૂરાવા તરીકે આપણે ત્યાં પાંજરાપાળની સંસ્થા ચાલી આવે છે. આ પર પરા ક્યારથી અને કાની **દારા અસ્તિત્વમાં આવી એ ચાક્કસ કહેવું ક**હ્ણ છે. છતાં ગુજરાતમાં એના પ્રચાર અને એની પ્રતિષ્ઠા જેતાં એમ માનવાનું મન થઈ જાય છે કે પાંજરાપાળની સંસ્થાને વ્યાપક કરવામાં કદાચ કુમારપાલનાે અને તેના ધર્મશુરુ આચાર્ય હેમચંદ્રનાે મુખ્ય હા<mark>ય</mark> હેાય. આખાયે કચ્છ, કાઠિયાવાડ અને ગૂજરાતનું તેમ જ રજપુતાનાના અમુક ભાગનું ક્રાઈ એવું જાણીતું શહેર કે સારી આખાદીવાળા ક્રસબેા નહિ મળે કે જ્યાં પાંજરાપાળ ન હ્યાય. ઘણે સ્થળે તા નાના ગામડાએામાં પણ પ્રાથમિક નિશાળા (પ્રાઈમરી સ્કલ) ની પેઠે પાંજરાપાેળની શાખાએા છે. આ બધી પાંજરાપાેળા મુખ્યપણે ષશુઓને અને અંશતઃ પંખીઓને પણ બચાવવાનું અને તેની સારસંભાળ રાખવાનું કામ કરે છે. આપણી પાસે અત્યારે ચોક્કસ આંકડા નથી પણ મારી સ્થૂળ અટકળ એવી છે કે દરવર્ષે આ પાંજરાપોળા પાછળ જેના પચાસ લાખથી ઓછા ખર્ચ નથી કરતા. અને એ પાંજરાપોળાના આશ્રયમાં કાંઈ નહિ તા નાનામાટા લાખેક

પર્શુ ષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

છવા સારસંભાળ પામતા હશે. ગૂજરાત બહારના ભાગમાં જ્યાં જ્યાં ગેાશાળાઓ ચાલે છે ત્યાં બધે મુખ્ય ભાગે ફક્ત ગાયેાની જ રક્ષા કરવામાં આવે છે. ગાશાળાઓ પણ દેશમાં પુષ્કળ છે અને તેમાં હજારા ગમે ગાયા રક્ષણ પામે છે. પાંજરાપાળની સંસ્થા હાે કે ગાશાળાની સંસ્થા હાે પણ એ બધી પશુરક્ષણુની પ્રવૃત્તિ, અહિંસા-પ્રચારક સંઘના પુરુષાર્થને જ આભારી છે એમ કાેઈ પણ વિચારક કલ્શા વિના ભાગ્યે જ રહી શકે. આ ઉપરાંત કીડીઆરાની પ્રથા, જળચરાને આટાની ગાળીઓ ખવડાવવાની પ્રથા, શિકારા અને દેવીના ભાગો બંધ કરાવવાની પ્રથા, એ બધું અહિંસાની ભાવનાનું જ પરિણામ છે.

અત્યાર સુધી આપણે પશુ, પ'ખી અને બીજા જીવજ'તુએ। વિષે જ વિચાર કર્યો છે. હવે આપણે મનુષ્યજાતિ તરક પણ વળીએ. દેસમાં દાનપ્રથા એટલી ધાેધબંધ ચાલતી કે તેમાં કાઈ માણસ ભૂખે રહેવા ભાગ્યે જ પામતું. પ્રચંડ અને વ્યાપક લાંબા દુષ્કાળામાં જગડુશા જેવા સખી ગૃહરથાએ પાતાના અનભ ડારા અને ખજાનાએ ખુર્લા મુક્યાના વિશ્વસ્ત લેખી પુરાવાએ છે. જે દેશમાં પશુપંખી અને બીજા ક્ષુદ્ર જીવાે માટે કરાેડાે રૂપીઆ ખર્ચાતા હાેય તે દેશમાં માણસજાત માટે લાગણી ઓછી હોય અગર તા તે માટે કાંઈ ન ચયું હાેય એમ કલ્પવું એ વિચારશક્તિની ખહારની વાત છે. આપણા દેશનું આતિથ્ય જાણીતું છે, અને આતિથ્ય એ માનવજાતને લક્ષીને જ છે. દેશમાં લાખા ગમે ત્યાગી અને ક્રકીરા થઈ ગયા અને છે. તે એક આતિથ્ય–મનુષ્ય તરક્ષની લેાકાની વૃત્તિ–નેા પૂરાવેા છે. અપ`ગા, અનાથેા અને બીમારા માટે બને તેટહ્યું વધારેમાં વધારે કરી શીટવાનું પ્યાસણ, બોહ્ય અને જેન ત્રણેના શ્વાસ્ત્રામાં કરમાન છે, જે તત્કાલીન લાકરુચિતા પડધા છે. મનુષ્ય-જતિની સેવાની દિવસે દિવસે વધતી જતી જરુરિયાતને લીધે. અને પ્રદેશના ધર્મની અગત્ય સર્વથી પ્રથમ દાવાને લીધે, ઘણીવાર ઘણા

ભાઈ આ આવેશ અને ઉતાવળમાં અહિંસાના પ્રેમી લોકોને એમ કહી દે છે કે એમની અહિંસા કીડીમકાેડી અને બહુ તાે પશુપંખી સુધી વ્યાપેલી છે. માનવ જાતને અને દેશભાઈઓને તે ખહુ એાછી સ્પર્શે છે પણુ આ વિધાન અરાઅર નથી એની સાખીતી માટે નીચેની હકીકત **બસ ગ**ણાવી **નેઈ.એ. (૧) જૂના અને મધ્ય કાળને** બા**જી**એ મૂકી માત્ર છેલા સા વર્ષના નાનામાટા અને ભયંકર દુષ્કાળા તેમ જ બીછ કુદરતી આ**કતા લઈ તે વખતના ઈતિહાસ તપાસીએ કે તેમાં** અન્નક્રષ્ટથી પીડાતા માનવેા માટે કેટકેટલું અદ્વિંસાપાેષક સંધ તરક્ષ્થી કરવામાં આવ્યું છે, કેટલા પૈસા ખરચવામાં આવ્યા છે, ¥ટલું અન્ન વ્હે'ચવામાં આવ્યું છે ! દવાદારૂ અને કપડાં માટે પણ ¥ટલું કરવામાં આવ્યું છે. દા. ત. છપના દુષ્કાળ લ્યા કે જેની વીગતાે મળવી શક્ય છે. (૨) દુષ્કાળાે અને કુદરતી બીજી આક્રતાે ન હાેય તેવે વખતે પણુ નાના નાના ગામડામાં **સુદ્ધાં જો ક્રાઈ ભૂખે મરતું જાણમાં આવે તે**। તેને માટે મહાજન કે ક્રાઈ એકાદ ગૃહસ્થ કઈ અને કેવી રીતે મદદ પહેાંચાડે છે એની વીગત <u>ભ</u>ણવી. (૩) અર્ધા કરાેડ જેટલાે ક્ર*ક*ીર, ખાવા અને સાધુસંતાેનાે વર્ગ માટે ભાગે જાતમહેનત વિના જ ખીજા સાધારણ મહેનતુ વર્ગ જેટલા જ સુખ અને આરામથી હંમેશા નભતા આવ્યા છે અને નબે જાય છે તે.

આટલાે સાચાે બચાવ છતાં ઉપર દર્શાવેલ આક્ષેપની પાછળ બે સત્યાે સમાયેલાં છે જે બહુ કીંમતી છે અને જેના ઉપર વધારે ખ્યાન આપવાની જરૂર ઉભી થઈ છે. (૧) પહેલું તાે એ કે આપણી માનવન્તતિ તરક્વી અહિંસા કે દયા વ્યવસ્થિત કે સંગઠિત નથી એટલે મોટે ભાગે જ્યાં, જેવી રીતે, અને જેટલા પ્રમાણુમાં માનવ-ભાઈઓ માટે ખર્ચ કરવાની જરૂર હાેય ત્યાં, તેવી રીતે, અને તેટલા પ્રમાણુમા સંગીન ખર્ચ કરાતું નથી અને ખર્ચ કરવામાં સાવધાની ચાકસાઈ રખાતાં નથી; તેમજ ઘણીવાર માનવભાઇઓ

પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના.

પાછળ એવા અને એટલા બધા ખર્ચ થાય છે કે ઉલટા એ ખર્ચ તેમની સેવાને બદલે તેમની હિંસામાં જ ઉમેરાનું કારણ થઇ જાય છે. (૨) અને બીજું સત્ય એ છે કે પ્રાચીન અને મધ્યકાળમાં કદી ઉભી નહિ થયેલી એવી જીવનનિર્વાહની અને ઉદ્યોગની મુશ્કેલ પરિસ્થિતિ આજે ઉભી થઇ છે કે જેમાં સાથી પહેલાં અને વધારેમાં વધારે મનુષ્યજાતિ તરક જ લક્ષ અપાવું જોઇએ. ખાસ કરીને જ્યારે પરધર્મી અને પરદેશના ભાઈ એા આપણા દેશમાં આપણા ભાઈઓ માટે શુદ્ધ અહિંસાની નિષ્ઠાથી કે રાજકીય દ્દિથી, સેવા કરનારી વિવિધ સંસ્થાઓ ચલાવી રહ્યા હાેય અને આપણા દેશવાસીઓ જીવનનિર્વાહ તેમ જ બીજી સગવડસર આપણા દેશ તરકથી ઉદાસીન થઈ પરદેશી લોકો તરક ઢળી જતા હાય, ત્યારે તા દેશની અખંડતા ખાતર અને મુકાબલામાં ટકી રહેવા ખાતર માનવસેવા તરક સાથી પહેલું અને સૌથી વધારે વ્યવસ્થિત ધ્યાન આપવાની જરૂર ઉભી થાય એ સ્વાભાવિક છે.

આ બે સત્યાે ઉપર જ આજની આપણી અહિંસા અને અમારિનું વ્યાવહારિક સ્વરૂપ નક્કી કરી શકાય તેમ છે.

છવનની તૃષ્ણા હેાવી એટલે કે ચલાવી શકાય તે કરતાં વધા<sup>રે</sup> જરુરિયાતા ઉભી કરી તે પુરી પાડવા ખાતર બીલકુલ બદલે આપવાની વૃત્તિ રાખ્યા સિવાય અગર તાે એાછામાં એાછા બદલા આપીતે બીજાઓની સેવા લેવી તે હિંસા. આ વ્યાખ્યા સામાજિક હિંસાની છે તાત્ત્વિક હિંસા તો એથી પણ વધારે સક્ષ્મ છે. એમાં કાઇ પષ જાતના થાડામાં થાડા વિકારના પણ સમાસ થઈ જાય છે. તાત્ત્વિા અહિંસામાં માત્ર સહન અને સહન જ અગર તા ત્યાગ અને ત્યાગ બ કરવાપણું છે. પરંતુ અહીં સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય દષ્ટિએ અહિંસાને વિચાર કરવાના હોવાથી અને તેવી જ અહિંસાની વધા શક્યતા તેમજ વધારે ઉપયાગિતા હોવાથી આ સ્થળે તે જ અહિંસાને વિચાર પ્રસ્તુત છે.

અહિંસા કે અમારિનાં બે રૂપાે છે. (૧) નિષેધાત્મક (નકાર), (ર) તેમાંથી જ કલિત થતું ભાવાત્મક (હકાર). કાઇને ઈન્બ ન કરવી કે કાઇને પાતાના દુઃખના તેની અનિચ્છાએ ભાગીદાર ન કરવા એ નિષેધાત્મક અહિંસા છે. બીજાના દુઃખમાં ભાગીદાર થવું અગર તેા પોતાની સુખ સગવડનાે લાભ ખીજાને આપવાે એ ભાવાત્મક અહિંસા છે. એ જ ભાવાત્મક અહિંસા દયા અગર તે**ા સેવા તરી**ક જાણીતી છે. સગવડ ખાતર આપણે અહીં ઉક્ત અન્ને પ્રકારની અહિંસાને અનુક્રમે અહિંસા અને દયાના નામથી એાળખાવીશું. અહિંસા એ એવી વસ્તુ છે કે જેની દયા કરતાં વધારેમાં વધારે ક્રીંમત હેાવા છતાં તે દયાની પેઠે એકદમ સૌની નજરે નથી ચડતી. દયાતે લાકગમ્ય કહીએ તા અહિંસાને રવગમ્ય કહી ગ્રકાય. જે માણસ અહિંસાને અનુસરતાે હાેય તે તેની સુવાસ અનુભવે છે. તેનાે કાયદા તા અનિવાર્ય રીતે બીજાઓને મળે જ છે. છત ઘણીવાર એ ફાયદા ઉદાવનાર સુદ્ધાંને એ પ્રાયદાના કારણ અહિંસાતત્ત્વના ખ્યાલ સુદ્ધાં નથી હાેતા, અને એ અહિંસાની સુંદર અસર બીજાએોના મન ઉપર પડવામાં ઘણીવાર ઘણા લાંબા વખત પસાર થઈ જાય છે. જ્યારે દયાની ખાખતમાં એથી ઉલડું છે. દયા એ એવી છે કે તેને પાળનાર કરતાં ઘણીવાર તેનાે લાભ ઉઠાવનારને જ વધારે સુવાસ આવે છે. દયાની સુંદર અસર બીજાએાના મન ઉપર પડતાં વખત જતા જ નથી. તેથી દયા એ ઉધાડી તરવાર જેવી સૌની નજરે આવે એવી વસ્તુ છે, તેથી તેને આચરવામાં જ ધર્મ ની પ્રભાવના દેખાય છે.

સમાજના વ્યવસ્થિત ધારણ અને પાેષણ માટે અહિંસા તેમજ દયા બન્નેની અનિવાર્ય જરૂર છે. જે સમાજમાં અને જે રાષ્ટ્રમાં જેટલે અંશે બીજા ઉપર ત્રાસ વધારે ગુજરતાે હાેય, નબળાના હકેકા વધારે કચરાતા હ઼ેાય, તે સમાજ કે તે રાષ્ટ્ર તેટલા જ વધારે દુઃખી અતે ગુલામ. તેથા ઉલટું જે સમાજમાં અને જે રાષ્ટ્રમાં એક વર્ગના બીજા વર્ગ ઉપર, કે એક અક્તિના બીજી વ્યક્તિ ઉપર જેટલા ત્રાસ આછા,

### પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

અથવા બીજા નબળાના હકેકાની એટલી વધારે રક્ષા તેટલા જ તે સમાજ અને તે રાષ્ટ્ર વધારે સુખી અને વધારે સ્વતંત્ર. એ જ રીતે જે સમાજ અને જે રાષ્ટ્રમાં સળળ વ્યક્તિએા તરક્ષ્યી નબળાએા માટે એટએટલા વધારે સુખસગવડના ભાગ અપાતા હાય, એટએટલી તેમની વધારે સેવા કરાતી હાય, તેટલા તે સમાજ અને તે રાષ્ટ્ર વધારે સ્વસ્થ અને વધારે આબાદ. એથી ઉલટું એટએટલું વધારે સ્વાર્થાંપણું તેટતેટલા તે સમાજ વધારે પામર અને વધારે છિત્રભિન્ન આ રીતે આપણે સમાજો અને રાષ્ટ્રાના ઈતિહાસ ઉપરથી એક નિશ્વિત જે પરિષ્ટામ તારવી શકાએ છીએ તે એ છે કે અહિંસા અને દયા એ બન્ને જેટલાં આધ્યાત્મિક હિત કરનારાં તત્ત્વા છે તેટલાં જ તે સમાજ અને રાષ્ટ્રનાં ધારક અને પાષક તત્ત્વા છે.

એ બન્ને તત્ત્વેાની જગતના કલ્યાણાર્થે એક સરખી જરુરિયાત હેાવા છતાં અહિંસા કરતાં દયા જીવનમાં લાવવી કાંઇકિ સહેલ છે. અંતર્દર્શન વિના અહિંસા જીવનમાં ઉતારી શકાતી નથી, પણ દયા તેા અંતર્દર્શન વિનાના આપણા જેવા સાધારણ લાેકાના જીવનમાં પણ ઉતરી શકે છે.

અહિંસા એ નકારાત્મક હાેવાથી બીજા કાેઇને ત્રાસ આપવાના કાર્યથી મુક્ત થવામાં જ આવી જાય છે, અને એમાં બહુ જ બારિક્રીથી વિચાર ન પણુ કર્યો હાેય છતાં એનું અનુસરણ વિધિપૂર્વક શકય છે, જ્યારે દવાની બાબતમાં એમ નથી. એ ભાવાત્મક હાેવાથી અને એના આચરણુના આધાર સંયોગા તેમજ પરિસ્થિતિ ઉપર રહેલા હાેવાથી, એને પાળવામાં વિચાર કરવા પડે છે, બહુ જ સાવધાન રહેવું પડે છે, અને બહુ જ દેશકાળની સ્થિતિનું ભાન રાખવું પડે છે.

અહિસા અને દયા બન્નેની પાછળ સિદ્ધાંત તા આત્મૌપમ્યનેા છે, એટલે તત્ત્વની દષ્ટિએ ક્રાઈ પણ ક્ષુદ્રમાં ક્ષુદ્ર કે માટામાં માટા જીવના પ્રત્યે આચરવામાં આવતી અહિંસા કે દયાનું પરિણામ

સમાન જ છે. તેમ છતાં આપણે સામાજિક અને સ્થળ ભૂનિકાના લાકા છીએ, આપણે આપણા કર્તવ્ય અને આચરણનાે પડધા સાંભળવા હુંમેશાં આપણા પાતાના કાન ઉધાડા રાખીએ છીએ અને જે કર્યું તેની લાેકા ઉપર શી છાપ પડી અથવા લાેકા ઇચ્છે તેમ આપણે આચર્યું કે નહિ એમ જાણવા હ મેશાં ઇંતેજાર હાેઇએ છીએ, એટલે કે આપણે વ્યાવહારિક ધર્મનું અનુસરણ પહેલાં કરીએ છીએ. વળી આપણે આપણા સમાજ અને કુલધર્મની ખીજાએ। પાસે વધાર ર્કીમત અંકાવવા ઇચ્છીએ છીએ. આ કારણથી બીજી ક્રેાઇપણ જીવ **ભ**તિ કરતાં મનુષ્યવ્તતિ તરક અહિંસા ને દયાનાે હાથ લંબાવવાની આપણને જાણે અજાણે કે ઈચ્છાએ અનિચ્છાએ પહેલી કરજ પડે છે. તમારી સામે ત્રણ માણસાે છે એવી કલ્પના કરાે. એક જણ ગરાેળીના શીકારી પંજામાંથી સે કડાે માખાેને બચાવે છે અગર તાે કાબરની કઠાેર ચાંચમાંથી હજારા કીડા મંકાડાને બચાવે છે. બીજો <u> અગલાની ચાંચમાંથી માછલાંઓને અગર તે</u>ા શીકારીની જાળમાંથી હરણોને છેાડાવે છે. ત્રીજો કાેઇ લુંટારા કે ખૂનીના પંજામાં સપડાયેલ એક માનવભાઈ તે ખચાવે છે. આ ત્રણે દક્ષ્યા તમારી સામે હ્યેય તેમાં છેલ્લા કરતાં પાછલાઓમાં જ ઉત્તરાત્તર વધારે અને વધારે જીવોનાે ખચાવ થાય છે એ દેખીતું છે. છતાં તમારા ઉપર એ ત્રણમાંથી કાેની વધારે સારી અસર થશે ? એટલે કે તમે એ ત્રણે દયાળુ વ્યક્તિઓમાં ક્રાને **ક્ષેષ્ઠ કહેશા શ્વયવા તા કાની દયાની** વધારે કીંમત આંકશાે ? હું ધારૂં છું દરેક જણ વગર સંક્રાચે મનુષ્યને અચાવનાર વ્યક્તિને જ વિશેષ દયાળુ કહેવાનેા. આ દલીલ ઉપરાંત ઓછ પણ કેટલીક એવી દલીલાે છે કે જે મનુષ્ય જાતિ તરફ સાૈથી પ**હેલું** લક્ષ ખેંચવાની તરફેણુ કરે છે. (૧) મનુષ્ય પાેતે સ્વસ્**ય** અને સાધનસંપન્ન હ્વાય તા તે પાતાની જાતી ઉપરાંત બીજી જીવ અતિએાની પણ ખૂબ સેવા કરી શકે છે. જ્યારે મનુષ્ય સિવાયનું કાઇ ભ્રાણી તેમ કરવા અસમર્થ છે. (૨) મનુષ્ય એ ખીજા ક્રાઈ પણ જીવધારી

રપ

પશુ ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

કરતાં વધારે વિચાર અને વર્તનવાળા હાેવાથી, તેમજ એની શક્તિઓના <u> કપયાગ કરવાની</u> સ્વત ત્રતા એનામાં સાૈ કરતાં વધારે હાેવા**યા** તે જેમ વધારેમાં વધારે બીજાઓને હેરાન કર્તા થઈ શકે છે તેમ **બીજા ક્રાઇ પ**ણ જીવધારી કરતાં બીજાઓને માટે તે વધારે કલ્યાણુકારક પણ નીવડે છે. એટલાે વિકાસશાલ હાેવાથી જ મનુષ્ય એ, સાૈથી પહેલાં દયા અને સેવા મેળવવાના અધિકારી છે. મનુષ્ય જેટલા પાેતાના જીવનનાે વ્યાપક અને સરસ ઉપયાેગ બીજાં ક્રાઈ પણુ પ્રાણી કરી શ્વકતું નથી. (૩) મનુષ્યની સંખ્યા બીજા ક્રાઇ પણ છવધારીઓ કરતાં ઓછી જ હેાય છે, કારણક હંમેશાં વિકાસશીલ વર્ગ નાને જ હાેય છે. આટલા નાનકડા વર્ગ જો સુખી અને સમાધાનવાળા જ હેાય તેા ગમે તેટલી રાહત અને મદદ આપ્યા છતાં પણ બીજાં જીવધારીએ। કદી સ્વસ્થ અને સુખી રહી ન શકે. એટલે કે મનુષ્ય જાતિની સુખશાંતિ ઉપર જ બીજા જીવાની સુખશાંતિના આધાર છે. આ કારણાથી આપણે આપણી દયાના ઝરા દરેક જંતુ ઉપર ભલે ચાલુ રાખીએ તેમ છતાં વધારેમાં વધારે અને સાૈથી પહેલાં માનવલાઈ એા તરક જ એ વહેતાે રાખવાે જોઈ એ અને માનવલાઇએા-માં પણ જે આપણી પડેાશમાં હેાય, જે આપણા જાતભાઇ એક કે દેશવાસીએ। હેાય તેના તરક આપણા દયાસ્રોત પહેલાે વહેવડાવવાે <mark>જોઇએ. જો આ</mark> વિચારસરણી સ્વીકારવામાં અડચણુ ન હોય તેા કહેવું જોઇએ કે આપણી અદ્ધિંસા તે દયા એ બન્નેનેા ઉપયોગ અત્યારે આપણા દેશવાસીઓ માટે જ થવાે ઘટે. આનું એક ખાસ કારણું એ છે કે આપણું રાજકીય પરતંત્રતામાં છીએ, અને પરતંત્ર

કારણું એ છે કે આપણું રાજકીય પરતંત્રતામાં છીએ, અને પરતંત્ર પ્રજામાં સ્વતંત્ર ધર્મ કદી પાષાઇ શકતા જ નથી. જ્યારે મન, વચન અને શરીર એ ત્રણું ગુલામીમાં રંગાયાં હાેય, નિર્ભયપણું મન વિચાર કરવા ના પાડતું હાેય, કરેલ નિર્ભય વિચાર ઉચ્ચારવામાં અર્થાત્ બીજાએાને કહેવામાં વચન ઉપર અંકુશ મૂકાતાે હાેય, અને પવિત્રમાં પવિત્ર તેમજ એકાંત હિતકારક કેપ્રી પીણાંના ત્યાગ કરાવવા જેવી વાચિક **અને** શારીરિક પ્રવૃત્તિ ઉપર રાજદ'ડ પોતાનું બિહામણું મેાઢું કાડી ઉભે હોય, સ્વતંત્ર આત્માનાં બધાં જ વહેણા રાજભયથી અને શંકાના વાતાવરણથી થંભી ગયા હાેય ત્યાં શુદ્ધ ધર્મ જેવી વસ્તુના સંભવ જ રહેતા નથી. તેથી શુદ્ધ ધર્મની દષ્ટિએ પણ રાજકીય ચુલામી દૂર કરવા ખાતર સાથી પહેલાં આપણા દેશવાસી ભાઇઓને જોઇતી મદદ આપવા તરક જ સર્વ પ્રથમ લક્ષ અપાવું જોઇએ અને આપણા બધાની મદદ આપવાની સર્વ શક્તિ, દેશની ચુલામી દૂર કરવામાં વપરાવી જોઇએ. એ જ અત્યારની આપણી અમારિ (અહિંસા) છે. જો આપણે રાજકીય ચુલામીમાં ન હાેઇ એ તા આપણા દેશમાં દિન ઉગે લાખા દૂધાળ અને ખેતી ઉપયોગી પ્રાણીઓના નાશ થાય છે તે થાય જ નહિ. આપણે આપણી ઇન્છા પ્રમાણે દેશની વ્યવસ્થા કરી શકાએ અને કાેઈ પણ વર્ગને ચુલામીમાં રાખ્યા સિવાય જેટલી વ્યવહારમાં શક્ય હોય તેટલી સાને સ્વતંત્રતા આપી શકીએ.

હવે છેલ્લે જોવાનું એ રહે છે કે ત્યારે કઈ રીતે અને કયા કયા ક્ષેત્રમાં આપણી દયા દેશવાસીઓમાં વ્હેવ્યાવી જોઈએ. આ બાબતતા નિર્ણય કરવાના આધાર આજની આપણી દેશદસા ઉપર રહેલા છે. કયું કયું અંગ નબળું છે અને કયું કયું અંગ પાેષણ માગે છે તેમ જ કયા અંગમાં વધારે પડતા ભરાવા થવાથી સડાણ ઉભું થયું છે એ તપાસીને જ આપણી સખાવતાના અને બુદ્ધિ તેમજ શ્રક્તિના ઉપયાગ કરવા જોઇએ.

(૧) ખેડ્તા, મજૂરા, આશ્રિત નાકરા અને દલિતવર્ગ એ બધા પાતાના પરસેવાના ટીપાના પ્રમાણુમાં કશું જ નથી પામતા. ઉલટું તેમના લાહીનું છેલ્લું ટીપું તેમના ઉપર કાછુ ધરાવનાર જ ચૂસી લે એવી દશા વર્તે છે. (૨) ઉદ્યોગ ધંધા અને કળાહુનર ભાંગી પડવાથી તેમજ નિરાધાર થઈ જવાથી તેના ઉપર નભતા કારીગરવર્ગ અને બીજ વર્ગોની પાતાના જ દેશમાં જીવાની છતાં ધડપણ જેવી પાંગળી સ્થિતિ થઈ ગઈ છે. (૩) ભણેલ, ગણેલ અને વકીલાત,

પશું ષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

નાકરીઆત જેવાં કામ કરનાર સુદ્ધિ વી લાેકાની એકતરકી બેઠમલિયા તાલીમથી તેમનામાં આવેલી અસાધારણ માર્નાસક નષ્યળાઈ અને અસંતાષની વૃત્તિ (૪) ક્રકીર, બાવા તથા પંડિત પુરાહિતા અને રાજા મહારાજાઓના જઠરમાં જોઇએ તે કરતાં વધારેમાં વધારે પડતા હવિને લીધે તેમની આળસી. કેપી અને બોજાને ભોગે જીવવાની વૃત્તિ. આ રીતે આર્થિક વ્હેંચણીની વિષમતાને લીધે રાષ્ટ્રના અંગામાં નખળાઈ અને સડાે આવી ગયેલાે છે. એ નખળાઇ અને સડાે દૂર કરવામાં જ એટલે જે અંગમાં લાેીીની જરુર હાેય ત્યાં તે પૂરવામાં અને જ્યાં વધારે જામી સ્થિર થઈ ગયું હાય ત્યાંથી તેને ગતિમાન કરી બીજી જગાએ વહેવડાવવામાં જ આજની આપણી દયા કે અમારિની સાર્થકતા છે. પજીસણ જેવા ધર્મદિવસામાં તેમજ બીજા સારે નરસે પ્રસંગે આપણા દાનપ્રવાહ કસાઈખાને જતાં ઢારાઓના બચાવવામાં અને એ ઢારાંઓના નભાવમાં વહે છે. એ જ રીતે ગરીબગરબાંતે પાષવામાં તેમજ અનાથ અને અપંગાને નભાવવામાં અને સાધાર્મિક ભાઇઓનો ભક્તિ-પ્રતિપત્તિ કરવામાં તેમ જ એવી બીજી બાબતામાં આપણે છુટુ છવાયું અને વ્યવસ્થિત રીતે પુષ્કળ ધન ખરચીએ છીએ. આ દાનપ્રવાહ અને સંખાવતની પાછળ રહેલ ઉદારતા અને બીજાનું લહ્યું કરવાની સદ્દવૃત્તિ, એ બે તત્ત્વ બહુ કીંમતી છે. તેથી એ બે તત્ત્વાે કાયમ રાખીને બલ્ક વધારે વિકસાવીને આપણુે દેશકાળની પરિસ્થિતિ પ્રમાણુે દાન અને સખાવતનું સ્વરૂપ બદલવું જોઈ.એ. આ ફેરફારની શરત એટલી જ હેાવી જોઇએ કે તે ફેરકાર દ્વારા જૂની રીત કરતાં વધારે પ્રમાણમાં અને વધારે વ્યાપક રોતે રાષ્ટ્રનું પાેષણુ થવું જોઈ.એ. આ દષ્ટિથી વિચારતાં આપણી સામે અત્યારે પહેલાે સ્વદેશી ધર્મ આવે છે. જે પ્રથમ બતાવેલ ચાર મુદ્દા પૈકી બીજા મુદ્દા સાથે ખાસ સંબંધ ધરાવે છે.

આપણા દેશમાં બધું પાકવા છતાં પાકા માલ પરદેશથી જ આવે છે. અહીંના પડી ભાંગેલા ઉદ્યોગ, ધંધા અને કળાહુનરને

<del>ગ</del>્રાપણા વિના બીજા ક્રાઇ દેશનાે માણસ સજીવન નહિ કરે. આપણા દેશની વસ્તુએા બીજા દેશના લાેકા નહિ વાપરે. ચુરાપ અને ભ્રેમેરિકાના લાેકા એટલું જીવનતત્ત્વ સમજી ગયા છે કે તેઓ પાતાના દેશવાસીઓને નુકસાન થાય એવું કશું જ નહિ કરે. એટલે તમારા પાકા માલ તેઓ નહિ જ લે; ત્યારે આપણે માલ આપણે ન ખરીદીએ તાે આપણા દેશમાં માલ પેદા જ કેવી રીતે થઇ શકે? અને થતાે હાેય તાે એ નભી કેવી રીતે શકે ? એક બાજા, સ્વદેશી ખરીદવાની આપણી ઉદાસીનતા, અને બીજી બાજી રાજ્યકર્તાએા **તેમજ** બીજા પરદેશી વ્યાપારીએા તરક્**ચી** આપણા ધંધા કચરાઇ **ભ**ય તેવી <mark>થતી</mark> **બધી જ હીલચાલેા. આ બે કારણ્**થી આપણા ધંધા લગે જ કેવી રીતે ? અને જે દેશમાં ઉદ્યોગ કે ધંધા ન જાગે તા આપણે દાન અને સખાવતથી હ મેશાં આપણા દેશના કરાેડા માણસાેને કેવી રીતે અને કેટલા વખત સુધી નભાવી શકવાના કૈદાન અને સખાવત એ તા માત્ર મલમપટા જેવું છે; મલમપટાની જરુર હેાય છે, પણુ જ્યારે **શ્**રીરમાંથી લાેહી જ ચૂસાતું અને નીચાેવાતું હાેય ત્યારે પહેલાં તાે. એ લાેહી ભરેલું કાયમ રહે એવી વ્યવસ્થા કરવી જ આવશ્યક છે. **હિં**દ માતૃભૂમિના શરીરની એક્રેએક નસમાંથી આજે લાહી વહી જાય . છે અને શરીર ખાલી પડી નિસ્તેજ થઈ ગયું છે. એ વહી જતું લાેહી અટકાવી તાજું લાેહી ભરવું આપણા હાથમાં છે. એક માહસ લાખાે રૂપીઆની માટામાં માટી સખાવત કરે અને બીજી માબુ તે જ માણુસ ક્રર્નિચરમાં, લુગડાલત્તામાં, વાસણુ કુસણુમાં અને બીજી એવી નાની માેટી હજારાે ચીજોમાં લાખાે રૂપીઆ હમેશને માટે પરદેશમાં માેકલ્યા કરે તાે એની એ સખાવત આજે બહુ કીમતી નથી, અથવા એમ કહેા કે એને સખાવત અને પરદેશીત્યાગ એ બેમાંથી માતભૂમિની સેવા માટે એકની Ŷ นพ่ะวใ કરવાની હ્રાય તા આજે પરદેશીત્યાગ અને સ્વદેશીના સ્વીકાર ઐની જ પસંદગી લાભદાયક લેખાશે, કારણ કે તે માણસ માટામાં

પર્શુ ષણ પર્વનાં વ્યા**ખ્યાના** 

માટું દાન આપે તાે પણ તે અમુક વખતે જ અને અમુક કામ પુરતું જ આપી શકે. બધાં ક્ષેત્રમાં એની વ્હેંચણી થઈ ન શકે. જ્યારે એ માહ્યુસ સ્વદેશીખરીદ અને પરદેશીના ત્યાગ મારક્ત બધાં જ ક્ષેત્રામાં અને હમેશને માટે દેશને મદદ કરી શકે. પરદેશીના ત્યાગમાં અને સ્વદેશીના સ્વીકારમાં જેમ શાખ ઉપર અંકુશ પ્રકાય છે તેમ નકામા ખર્ચ ઉપર પણ અંકુશ મૂકાય છે. શરૂઆતમાં અમુક ચીજો વિના ચલાવવું પડશે, રક ચીજો પણ લેવી પડશે, કોંમત પણ વધારે બેસશે; ઘંણીવાર ચીજ મેળવવામાં મુશ્ઠેલી પણ પડશે; પરંતુ આ બધું છતાં દેશવાસી કરાેડા ભાઈ આેના પેટમાં હંમેશાં અન્ન પહેાંચાડવા ખાતર આપણે સ્વદેશી ખરીઘે જ છુટકા છે, અને પરદેશી વસ્તુઓને બહિષ્કાર કરવામાં જ આપણા દેશ-વાસીઓની અમારિ આવી જાય છે. પરદેશી માલના વેપારમાંથી આપણા દેશના લોકા નફા મેળવે છે, અને એ નકામાંથી કેટલાક જણુ સારા કામામાં સખાવતા કરે છે એ વાત સાચી, પણુ એવા વ્યાપારમાં દેશના એક ટકા જેટલા માણુસાે પણ ભાગ્યે જ કમાનાર હોય છે. એથી ઉલડું સ્વદેશી વ્યાપાર ખીલે તા ઘરાઘર ઘંધા ચાલે, પ્રમાણ એાછું છતાં ખધા જ વ્યાપારીઓ ઘેર બેઠાં કમાય, કરાેડા ગમે ધંધાર્થીઓ ધંધે લાગી જાય અને ઉદ્યોગી વર્ગ તેમજ તે ઉપર નભતા વ્યાપારી વર્ગની નસમાં તાજાું લાેહી ભરાઈ જાય. તેથી આજના અમારિ ધર્મ આપણને સ્વદેશી ધર્મ શાખવાડે છે. જ્યારે દેશનો અંદર ધંધાની ખાટ ન હતી, સામાન્ય રોતે ક્રાઇને અન્ન વસ્ત્ર મેળવવાની પ્રરિયાદ ન હતી, ત્યારે આપણી અમારિએ કતલખાનાં અને કસાઇખાનામાં કામ કર્યું તે વ્યાજળી જ થયું છે. તે વખતે ગરીબ ગરબાંને પ્રાસંગિક મદદ અપાતી તે પણ વ્યાજબી જ હતું. પરંતુ આજે તા આખા કારીગરવર્ગ અને તે ઉપર નલતા યીજો મધ્યમ વર્ગ જ ગરીબ અને કંગાલેઁ થક્ર√ ગયે। છે, એને જુવાનીમાં ધોળાં આવ્યાં છે, તે વખતે આપણે અમારિની સખાવતા ગમે તેટલી,

🕯 પણ કેટલી કરીશું, અને કેટલા માણસાને કેટલા વખત સુધી જાસાવી શકીશું ? એટલે જ એ સખાવતાના પ્રવાહ ઉદ્યોગધંધા શ્યાપવામાં, તેમ જ ચાલુ હાેય તેને નભાવવામાં વહેવરાવવા જોઈએ. 🕬 કાંઈ અમારિ એવી વસ્તુ નથી કે તેને મેાટામાટા ધનવાના જ ારી શકે. આજે તેા અમારિનું સ્વરૂપ એવું છે કે દરેક માણુસ 💐 ધર્મ બજાવી શકે. જેણે હંમેશ વાપરની ચીજો દેશની જ <mark>ખરીદી, અને દરવધે<sup>૬</sup> દેશમાં દશ રૂપીઆ રાખ્યા, તેણે નકાના દશખાર</mark> **મા**ના જ નહિ પણ એ ચીજના ઉત્યાદક કારીગરવર્ગને મહેનત પૂરી પાડી મહેનતાણામાં બે રૂપીઆ તાે આપ્યા જ. આ રીતે એક એક ત્રાણસની નાની નાની અમારિ લઈ એ તેા લાખાે માણસની અમારિનું ક્રેવડું માટું પ્રમાણ થાય ર અને એ પ્રમાણ એક માણસની એકાદ વખતની લાખાની સખાવત કરતાં કેટલું વધી જાય એ વિચારવાની જરૂર છે; તેમ છતાં કાંઈ આપણે માેટી સખાવતાે જતી કરવાના નથી. અપંગ, તદ્દન અનાથ અને ખીજા એવા કેટલાક લોકા માટે હંમેશાં એવી સખાવતાેની જરુર રહેશે. પણ આજે જ્યારે આખાે દેશ અપંગ અને અનાથ નહિ છતાં ઉદ્યોગધંધાને અભાવે અપંગ અને અનાથ જેવેા થઈ ગયાે હાય, અને ઉદ્યોગધ ધા મળતાં જ પાછેા પગભર થઈ શકે એવાે સંભવ હાેય, ત્યારે આપણે શું કરવું બેઈએ, એ જ પ્રશ્ન છે અને એનાે ઉત્તર સ્વદેશીખરીદમાં અમારિ ધર્મ આવી જવાની સમજમાં સમાયેલાે છે.

હવે આપણે ખેડૂતવર્ગ વિગેરેના પહેલા સુદ્દાને લઈ તે ઉપર અમારિ ધર્મના વિચાર કરીએ. ચાર માણસ કલ્પનામાં રાખા. એક કદી અમારિ ધર્મ માટે કાેઈ માેટી રકમ અલાયદી કહાડી જાહેર કે ખાનગી સખાવત નથી કરતાે; પણ પાતાની જમીન ખેડતા ખેડૂતાને જ પાતાના હાથપગ સમજી એને એની મહેતનના પુરા બદલા આપે છે. પાતાને માલિક માની અને ખેડૂતને માત્ર કામગરા માની પાતાની કોંમત, સત્તા અને જરુરિયાત ખેડૂત કરતાં

પર્શુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

વધારે આંકી, તેને ચૂસતા નથી. બીજો માણસ પણ તેવા જ સમભાવી છે, જે પાતાના તાથેના મજૂરાને પાતાનાં ફેક્સાં જેવાં ગણી તેના કરતાં પાતાને ચડિયાતા કે જીદા નથી ગણતા, તેમને તેમની મજાૂરી આપતાં જરાપણ અન્યાય કે શાષણ નથી કરતા. ત્રીએ માણસ પાતાના આશ્રિત નાેકરાેને જ પાતાનું જીવન લેખી તેમનાથાં અતડાે કે જીદાે નથી પડતાે. પાેતાને માટે એક, અને આશ્રિતાને માટે બીજું એવા ભેદ નથી રાખતા. એક ચણાની સરખી બે ક્રાડ કરીને જ આશ્રિતા સાથે વ્હેંચણીનું તત્ત્વ રાખે છે. ચાથા માણસ ગમે તેટલાે ઉચ વર્ણનાે મનાતાે હાેય છતાં એના **બધા જ વ્યવહાર દ**લિતવર્ગ સાથે સમાન છે, એ દલિતવર્ગને દબાવી કામ નથી કાઢી લેતેા, પણુ તેને તેના કામના બદલામાં પુરતું આખે છે. આ ચારે માણુંસા કાઈ નાનીમાેટી રકમ જાહેર કે ખાનગો અલાયદી કાઢી સખાવત નથી કરતા. તેથી ઉલદું બીજા ચાર માણુસાે આવી સખાવતાે કરનારા છે, દુનિયામાં દાની તરીકે જાણીતા છે. પણ એમના પાતાના ખેડૂતા, મજૂરા, આશ્રિતા અને દક્ષિતા સાથે એવા વ્યવહાર છે કે જેમાં તેઓ તેમની સાથેની લેવડદેવડમાં બને તેટલું સામાનું ચૂસે છે. આ બન્ને ચિત્રા તમારી સામે હાેય તાે તમે સખાવત નહિ કરનાર પેલા ચાર માણસાેને ખરાે અમારિ ધર્મ પાળનાર કહેશા કે પાછલા ચાર જણને ! દુનિયાના શબ્દા **ઉ**પર ન્યાયનું ધારણુ **લ**ણીવાર નથી હાેતું. દુનિયાં સ્થૂળદર્શી હાેય છે. તાત્કાલિક માટા કૃત્યથી તે અંજાઈ જાય છે, અને ઝટપટ અભિપ્રાય ઉચ્ચારી દે છે. એક સાથે જાહેરમાં અમુક સખાવત કરનાર માણુસના દાનની રકમથી અંજાઈ માણુસાે કહી દે કે એ તાે ભારે ધાર્મિક છે. પણ ધાર્મિકતાનું ખરૂં અને છેલ્લું ધારણુ તા એના જીવનવ્યવહારમાં હાેય છે. એટલે જોવું જોઈએ કે એવી મોટી સખાવત કરનાર પૈસા કઈ રીતે એકઠા કરે છે, અને એના પાેતાના સાથીએા તેમજ પાેતાના તાબેદાર સાથે આર્થિક વ્હેંચણીમાં

માં વ્યવહાર રાખે છે ! એ બ્યવહારમાં જે એ માણુસ મારવાડીવ્યાજ તા હેાય અને આખાં કાળાં હડપતા હેાય તા એની સખાવતા જાયારિ ધર્મ નહિ કહેવાય. તેથી આજના અમારિ ધર્મ આપણુને જાયનબ્યવહારમાં આપણા સંબંધમાં આવનાર સાથે આર્થિક વ્હેં ચણી જાયામાં સમાનતા અને આત્મીયતાના પાઠ શીખવે છે. એ વિનાના ભારિ ધર્મ કલ્યાણુ સાધી નહિ શકે. જૈન ધર્મ તા એ જ ભાનતાની શીક્ષા આપે છે.

આ રીતે પહેલા અને બીજા મુદ્દા પરત્વે અમારિ ધર્મના આર કર્યા પછી ત્રીજા મુદ્દા પરત્વે જુદા વિચાર કરવાનું ભાગ્યે જ છે. સ્વદેશીને ઉત્તેજન આપવાથી દેશના ઉદ્યોગધંધા સ્થિર થયા ને વ્યાપારી તેમજ બીજા માલિકાદ્વારા આર્થિંક વ્હેંચણીમાં માનતાનું તત્ત્વ દાખલ થયું એટલે પ્રજાના માટા ભાગ શક્ત થયા, ને એમ થાય એટલે છુદ્ધિજીવી વર્ગની માનસિક નબળાઈ અને સંતાષ નહિ રહેવાના. આજે એ વર્ગ સરકાર દરબારની કરીચાકરીની હુંક માટે તલસે છે, એ વિના એને બોજો ત્રાણેપાય માતા નથી. પણ દેશની સામાન્ય આખાદી વધતાં અને ધંધાધાપા થર થતાં જ સ્વતંત્રતાની ભાવના જાગવાથી એ વર્ગને પાતાની સુદ્ધિ થામી પાષવામાં ખર્ચાય એ ભારે વસમં લાગશે, અને એ આપ ગ જ દેશદોદી કામમાં સાથ આપવા છેાડી દઈ, દેશકાર્યમાં જ થ આપશે. એટલે એક બાજી અમારિ ધર્મ અત્યારના ગરીબોને ત બનાવશે અને બીજીબાજી એ સુદ્ધિજીવી મધ્યમવર્ગને દેશધાતક જતંત્રમાંથી ભાગ લેતાં રાષ્ઠા સ્વતંત્ર બનાવશે.

છેક્ષો અને ચાેથા મુદ્દો ખાસ વિચારણીય છે. ઐના પરત્વે પ્રારિ ધર્મના વિચાર લાગુ પાડતાં જ જ્વાળામુખી કાટવાના કે તીકપ થવાના ભય છે. જે રાજાએા પાતાને વારસામાં મળેલ અને પાતાની અંગત આવકનું સાધન માનતા હશે, અને જેમના ભનમાં માજશાખ સિવાય બીજાું તત્ત્વ જ નહિ હાેય; પ્રજામાત્રનું

3

પશુંષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

પુરું પેટ ભરાયા સિવાય પાતાને ખાવાના હક્ક નથી, પાતાની પ્રજાતે৷ એક પણ માણસ દુઃખી કે નિરાધાર હેાય ત્યાંસુધી સુખ કે ચેનમાં રહેવાનાે તેના ધર્મ નથી, એવું જે રાજાઓને ભાન ન હાેય તેઓને એવું ભાન કરાવવા માટે અમારિ ધર્મની કડવી ગાેળી આપતાં જ તેઓની આંખ લાલચાળ થવાની અને તેઓનાં હથિયારા આપણી વિરુદ્ધ ખણખણવાનાં. અમારિ ધર્મ એ કાંઈ દાન કે સખાવતનું નામ નથી, પણ એ તેા મરતા અને કચરાતાને ખચાવનાર ધર્મનું નામ છે. જેમ ઘણો વાર કાેઈને કાંઈ આપીને બચાવી શકાય છે, તેમ ઘણી વાર ક્રાઈને કાંઈ અપાતું હેાય તે બંધ કરીને પણ તેને, અને બીજા ધણાને ખચાવી શકાય છે. રાજા બળજબરીથી પાતાની પ્રજાને પીડતા હાય, પ્રજાના સુખ દુઃખથી છુટા પડી ગયા હાય, ત્યારે તેજસ્વી અને બુદ્ધિમાન માર્ણસાનું કામ તે રાજાની સત્તા ઝુડી કરી નાખવાનું હેાય છે. તેની સત્તા ઝુઠી કરવી એટલે તેને કરવેરા ન ભરવા, તેના ખજાનામાં ભરણું ન ભરવું એ છે. એમ કરીને એ રાજાની સુધછુધ ઠેકાણે આણી એટલે તેનું પાતાનું અને તેની ખધી પ્રજાનું કલ્યાણુ થવાનું. એક જગાએ બધું ધન એકડું થઈ એક માણસના તરંગ પ્રમાણે ખર્ચાતું અટક અને બધાના જ લાભમાં સરખી રીતે ખર્ચાય એવી સ્થિતિ લાવવામાં દેખીતી રીતે કાંઈ આપવાપણું ન હાેવા છતાં, ખરી રીતે એમાં પણ તેજસ્વી અમારિ ધર્મ આવી જાય છે. એટલે અમા ધર્મનું તાત્ત્વિક સ્વરૂપ એવું છે કે તેમાંથી જેમ ગરીબા અને અશક્તોને સખાવતાદ્વારા પાષણ મળે. જેમ મજૂરા અને આશ્રિતાને સમાન વ્હેંચણીદ્વારા પાષણુ મળે, તેમજ રાજા પાસે અર્થચૂસકનીતિ બંધ કરાવવાદારા તેની અધી જ પ્રજાનું પાેષણ પણ થાય અને સા સાથે એ રાજાને પાતાની કરજનું ભાન થઈ તેનું છવન એશઆરામમં એળે જતું અટકે,

જેમ અન્યાયી રાજા પ્રત્યે તેમજ પંડિત પુરાહિતા અને બાવ ક્રકીર અને ધર્મગુરુઓ પ્રત્યે પણુ આપણા અમારિ ધર્મ એ જ વસ

શીખવે છે. તે કહે છે કે એ પંડિત પુરાહિત અને બાવા ફકારોના વર્ગ પ્રજા સામાન્ય ઉપર નભતાે હાય તાે તેની કરજ પ્રજાની સેવામાં પાતાનું લાેહી નાચાેવા નાખવાની છે. એ વર્ગ એકટંક ભૂખે ન રહી શકે અને તેના પાષક અનુગામી વર્ગમાં કરાેડાે માણસાેને એકવાર પુરૂ ખાવાનું ન મળે એ સ્થિતિ અસહ્ય હાેવા જોઈ એ. પંડિત અને ગુર વર્ગને જોઈ એ તે કરતાં દશગણાં કપડાં મળી શકે અને તેના પગમાં પડતા અને તેના પગની ધૂળ ચાટતા કરાેડાે માણુસાેનાં ગુજ્રાઅંગ *હાં*કવા પણ પુરતાં કપડાં ન હેાય, તેઓ શિયાળામાં કપડાં વિના ડ**રી** અને મરી પણ જાય. પંડિત પુરાૈહિતા અને ત્યાગવર્ગને માટે મહેલાે હાેય અને તેમનું પાેષણુ કરનાર, તેમને પાેતાને ખલે બેસાડનાર કરાૈડા માણસાેને રહેવા, સામાન્ય આરોગ્યકારી ઝ્ર'પડાં પણ ન હેાય એ સ્થિતિ અસહ્ય છે. પહેલેા વર્ગ તાગડધિન્ના કરે અને બીજો અનુગામી વર્ગ એના આશીર્વાદ મંત્રા મેળવવામાં જ સુખ માને એ સ્થિતિ હંમેશાં નભી ન શકે, એટલે જો આપણે ખરા અમારિ ધર્મ સમજીએ અને તેનાે ઉપયાગ જીદે જીદે પ્રસંગે કેમ કરી શકાય એ જાણી લઈએ તાે જેમ અન્યાયો રાજા પ્રત્યે, તેમ સેવાશૂન્ય પંડિત પુરાહિતા અને બાવા કુકીરા પ્રત્યે પણ આપણી કરજ તેમનું પાષણ અટકાવવાની ઉભી થાય છે. એમ કરી તેઓને સેવાનું અને યાેતાની જવાબદારીનું ભાન કરાવવું એ જ આ કડવી ગાેળીના ઉદ્દેશ હીવા એઈ એ. જ્યારે તેઓ પાતાને મળતા પાેષણના બદલામાં પ્રાણ પાયરવાની જવાયદારી સમજી લે, તેમની યધી જ શક્તિઓ દેશ માટે ખરચાય; દેશનું ઉત્થાન-સામાન્ય જનતાની જાગૃતિ-તેમને શાપરૂપ ન **ક્ષ**ગે, તેઓ પાતે જ આપણા આગેવાન થઈ દેશને સાથ આપે, ત્યા**ર** તેઓ આપણા માનપાન, દાન અને ભેટના અધિકારી ચાય. એમ ન થાય ત્યાં સુધી એવા એદી વર્ગને પાષવામાં તેમની અને આપણી મન્તેની હિંસા છે. એ હિંસાથો બચવું તે આજના અમારિ ધર્મ Elwa 2

પશુ ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

ધર્મ માત્રની બે બાજુ છે. એક સહકારની અને બીજી અસહકારની. અમારિ ધર્મની પણુ બે જ બાજુ છે. જ્યાં જ્યાં પરિણામ સારું આવતું હાેય સાં ત્યાં બધી જાતની મદદ આપવી એ અમારિ ધર્મની સહકાર બાજુ છે, અને જ્યાં મદદ આપવાથી ઉલટું મદદ લેનારને નુકસાન થતું હાેય અને મદદના દુરુપયાગ થતા હાેય ત્યાં મદદ ન આપવામાં જ અમારિ ધર્મની બીજી બાજુ આવે છે. મેં જે સેવા નહિ કરનાર, બદલા નહિ આપનાર અને સમાજ તેમજ રાષ્ટ્રની પ્રગતિમાં આડે આવનાર વર્ગને મદદ ન આપવાની વાત કહી છે તે અમારિ ધર્મની બીજી બાજુ છે. એના ઉદ્દેશ એવા વર્ગમાં ચૈતન્ય આણુવાના છે, એ વસ્તુ ભૂલાવી ન બેઈએ; કારણુ કે એ વર્ગ પણુ રાષ્ટ્રનું અંગ છે. તેને જતું કરી શકાય નહિ. તેને ઉપયાગી બનાવવાની જ વાત છે.

હેમચંદ્ર અને હીરવિજય કેમ થવાય.

આજના જૈને સામે અમારિ ધર્મના ખરા ઉદ્યોતકાર તરીકે બે મહાન આચાર્યા છે. એક હેમચંદ્ર અને બીજ હીરવિજય. આ બે આચાર્યાના આદર્શ એટલા બધા આકર્ષક છે કે તેનું અનુકરણ કરવા ઘણા ગુરુઓ અને ગૃહસ્થા મથે છે. એ દિશામાં તેઓ ઘણા પ્રયત્ન કરે છે, જગા જગાએ કડા થાય છે, પશુઓ અને પંખીઓ છેાડાવાય છે, હિંસા અટકાવવાનાં કરમાના કઠવાય છે. લોકામાં પણ હિંસાની ઘૃણાના સંસ્કારા પુષ્કળ છે. આ બધું છતાં આજના હેમચંદ્ર અને આજના હીરવિજય થવા માટે જે દિશા લેવાવી જોઇએ તે દિશાના વિચાર સુદ્ધાં કાઈ જૈન ગૃહસ્થે કે ત્યાગીએ કર્યો હોય તેમ દેખાતું નથી. તેથી જ લાખા રૂપીઆના કંડા ખર્ચાવા છતાં અને બીજા અનેક પ્રયત્ના જારી છતાં, હિંસાના મૂળ ઉપર કુઠાર પડયા નથી. જેમ વાલજી ગોર્વિદજી દેસાઈ એ અત્યારે ચામેર ચાલતી કતલના ઉડા અભ્યાસ કર્યો, તેનાં કારણા શાખ્યાં અને તેના નિવારણના ઉપાયા સ્વવ્યા તેમ કાઈ જૈન અમારિ ધર્મના ઉપાસક કર્યુ **છે ખરૂં ? અચવા એવા અભ્યાસ કરી ખરી બીના ક્રો**ઈ મેળવે છે ખરા ! સેંકડાે સાધુઓ છે. બધા વિદ્વાન લેખાય છે અને અહિંસાની એટલી બધી સૂક્ષ્મ વ્યાખ્યા કરે છે કે તે બુદ્ધિમાં પણ ભાગ્યે જ ઉતરે. જીતાં એમાંના ક્રાઈ દેશમાં ચાલતી પશપંખીઓની કતલ વિષે બધી <u></u>જાતની સકાર**ણુ માહિતી શાસ્ત્રીય વિવેચન સાથે કેમ પૂરી** નથી પાડતા ? જો અત્યારે ક્રાઈ પણ હેમચંદ્ર કે કુમારપાળ, હીરવિજય કે અકબરના આદર્શ સેવવા માગે તાે તે જુદી જ રીતે સેવી શકાશે. અત્યારે આ યુગમાં જુ મારનારના ૬ંડની રકમમાંથી મંદિર બંધાવનાર કદી અમારિ ધર્મ બજાવનાર તરીકે પ્રતિષ્ઠા નહિ પામે. આ યુગમાં માત્ર પશુપ ખીએાની અમુક વખત સુધી કતલ બંધ કરાવનાર પણ જૂના વખત જેટલા પ્રતિષ્ઠા નહિ પામે. આજના અમારિ ધર્મની જવાબદોરી ખૂબ જ વધી ગઈ છે; એટલે એ ઢબે જ કામ થવું <mark>જો</mark>ઇએ. એક બાજાુ સાધુવર્ગ સંગઠનપૂર્વક ગામાગામ નીકળા જાય અને એક પણ ગામ એમના પગ તળે છુંદાયા વિના ન રહે. દરેક માણસને પશુપાલનનું મહત્ત્વ સમજ્વવે અને પશુરક્ષામાં મનુષ્યયળ તેમજ મનુષ્યજીવન કેવું સમાયેલું છે તે આંકડા, વિગતા અને શાસ્ત્રીય <mark>વિવેચન સાથે રજી</mark> કરે. કતલ થયેલા પશુ અને પંખીઓના ચામડાં **તેમ**જ રૂવાં વાપરવાથી કતલ કેવી વધે છે, તે ઉઘોગને કેવું ઉત્તેજન મળ છે, સાંચા કામમાં ચરખી વાપરવાથી અને ખેતરામાં લાહીની બૂછનું ખાતર આપવાથી તેમજ શીંગડાં, હાડકાં, ખરી, વાળ વગેરેની ચીએ વાપરવાથી તેની કીંમત વધવાને લીધે, તે ઉદ્યોગ ખીલવાને લીધે, દિવસે દિવસે કતલ કેવી રીતે વધતી જાય છે એ બધું લાકા સમક્ષ આખેલૂબ રજા કરે અને કતલના ધંધા મૂળમાંથી જ ભાંગી પડે તે માટે કતલ ચયેલ પશુપ ખીના એક એક અવયવની ખુરીદ અને વાપર તરક લાેકાની અરુચિ પેદા કરે. મરેલ ઢાેરનાં ામડા સિવાય કતલ કરેલ ઢારનું કાંઈજ કામ ન આવે એવી વૃત્તિ કામાં પેદા કરે, બીજી બાજ્ય ઉંચ કેળવણી માટે તલસતા અને

<del>જી</del>દી જીદી કાર્ય દિશાએાને અભાવે વલખાં મારતાે ત<u>ર</u>ૂણ વિદ્યાર્થી વર્ગ ગારક્ષા અને પાંજરાપાળના અભ્યાસ પાછળ રાકાઈ જાય અને એ સંસ્થાઓની ઉપયોગિતા તેમજ વ્યાપકતા ખીલવવા ખાતર તેની તેની પાછળ બુદ્ધિ ખર્ચે. એ કામમાં પણ અર્થશાસ્ત્ર, વિજ્ઞાન, ઇતિહાસ અને તત્ત્વનાનને અવકાશ છે. જેને અભ્યાસ જ કરવા હાય અને એઠમલિયા થયા સિવાય સાચું કામ કરવું હેાય, તેમજ દેશાપયેાગી નવું સર્જન કરવું હેાય, તેને માટે ગાેરક્ષા અને પોજરાપાેળને લગતી સે કડાે બાબતાે અભ્યાસ માટે પડી છે. એમાંથી દુગ્ધાલયનું કામ. લેાકાને નિર્દોષ ચામડાં પુરા પાડવાનું કામ, નિર્દોષ ખાતર વિગેરૈથી ખેતીવાડીને મદદ કરવાનું કામ અને એ સંસ્થાઓની પશુપાલન તેમ જ પશુવર્ધનની શક્તિ વધારવાનું કામ એ બધું કરી શકાય તેમ છે; અને જીવન નિર્વાહ માટે સમાજને કે બીજાને ખાેજ થયા સિવાય તેમજ ગુક્ષામાં કર્યા સિવાય એક નવી દિશા ઉધાડી શકાય તેમ છે. ઝવેરાતના, અનાજના, કાપડના, સટાના કે દલાલીના ક્રાઈ પશ્ ધંધા કરતાં, આજકાલની શાસ્ત્રીય દષ્ટિએ ગાેરક્ષા અને પાંજરાપાેળની સંતાેષ વૃત્તિથી સેવા કરવાનાે ધંધા. જરાય ઉતરતાે નથી. આ દિશામાં સેંકડાે ગ્રેજ્યુએટ કે પંડિતાને અવકાશ છે. શિક્ષણકાર્ય, સાહિત્યનિર્માણ કાર્ય, અને બીજાં તેવાં ઉચ્ચ ગણાતાં બૌદ્ધિક કાર્યો: કરતાં આ કામ ઉંલટું ચડે તેવું છે; કારણુકે એમાં યુદ્ધિ ઉપરાંત પ્રસક્ષ કાર્ય કરવાનું છે. યુરાેપ અને અમેરિકામાં આ વિષયના ખાસ અભ્યાસિયોના મોટા વર્ગ છે. તે લોકોને અનેક રીતે નાન આપે છે. અને પશુપાલનના નવા નવા માર્ગ શાધી તેની આખાદી અને સર્જનની શક્તિ વધાર્યે જ જાય છે.

આપણે જે ક`ડા કરી પશુપ`ખીએાને બચાવીએ છીએ તે માર્ગ બંધ કરવાની⁻જરુર તાે નથી જ, પણ હ`મેશને માટે સ્થાયા ક્તલ બંધ કરવાનાે કે તેને તદ્દન ઘટાડી દેવરાવવાનાે ઉપાય, આજે આજકાલની પહિંસા અને અમારિ

રિસ્થિતિ પ્રમાણે જ અજમાવી શકાય. એમ કરવામાં આવે તેા 16 પણ રાજાની મદદ ન છતાં અને કાેઇની પાસેથી ફરમાનાે ન ળવ્યા છતાં આજના વિદ્રાન સાધુએા હેમચંદ્ર અને હીરવિજયના વાદર્શને આ યુગમાં નજીક આણી શકે.

#### મહાન પયગ'અર

૨૫૦૦ વર્ષ પછી માત્ર હિંદુસ્તાનમાં જ નહિ પણુ પૃથ્વીના પાંચે ખંડમાં જ્યાં જ્યાં માનવ બચ્ચા વસે છે, ત્યાં ત્યાં બધે જ યાતાની જીંદગીમાં એક જ સાથે અહિંસાનાે સંદેશા પહેાંચાડનાર અને પાેતાની અહિંસા વૃત્તિથી સૌને ચકિત કરનાર આજે મહાન પયગંબર કાેણુ છે ? એ પ્રશ્નનાે ઉત્તર પાંચ વર્ષનું બાળક પણ જાણતું ન હાેય એમંતમે કહેશા ખરા ? આનું કારણું શું ? એં મહોન મનાતા પયગંબરની પાસે નથી મચૂરપિચ્છ કે નથી એાઘા, નથી એની પાસે કમ ડળ કે નથી ભામ ડળ, નથી એની પાસે લગવાં કે નધી એની પાસે ફૂસ. તેમ છતાં તે અહિંસાનેા મંત્રદષ્ટા ક્રેમ કહેવાય છે ? એનાં કારણા તરફ અમારિ ધર્મના પ્રેમીઓએ નજર ધાડાવવી જોઈએ. કારણ એ છે કે એ પાતે અહિંસાની ઝીણામાં ક્રીણી વ્યાખ્યાએ। કરી શાંત નથી બેસતાે; પણ એનાે પ્રયત્ન અહિંસાને છવનમાં મૂર્તિમાન કરી તેની વ્યાખ્યા સિદ્ધ કરવાના છે. એ વિશ્વદયા કે છકાયની સંપૂર્ણ દયામાં માનવા છતાં તેને પાળવાના ક્રુત્રિમ દાવેા નથી કરતાે. એણુે તા અહિંસાયાલનની મર્યાદા આંકી છે. એણે વ્યાપક શરૂઆત માનવજાતથી કરી છે. અને તેમાં પછા પોતાના દેશવાસીઓથી પહેલી કરી છે. કારણકે એ જાણે છે કે 'દૂર તે તે! દર જ છે. અને નજીકનાને! ખ્યાલ ન કરાય તે! બન્ને દૂર જ પડી જવાના. ' એણે ક્રાઈ રાજા મહારાજા કે સત્તાધીશા પાસેથી દયાનાં **ક્રરમાન મેળવવાના યત્ન નથી કર્યા; પણ એનું વાક્ય જ દયાનું ક્**રમાન અની ગયું છે. કારણ એ છે કે તે માનવ જાતને અકારી **થ**િ પડેલ અને માનવજાતના ભાગ લેતી એવી લડાઈનાં જ મૂળ ઉખેડવા માગે છે. એને અહિંસા અને સત્યની રક્ષા અને પ્રચાર માટે નથી કોર્ટે

પશુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

જવાની જરૂર પડી, નથી પક્ષાપક્ષી કરી મારામારો કરાવવાની જરૂર પડી. એને એની રક્ષા પાતાના હાથમાં જ દેખાય છે. એ પયગંભર કાઈ અમુક વ્યક્તિ કે અમુક સત્તાધારીની શેમાં નથી તણાતા ! એને તાે મહાપ્રતાપી ગણાતા રાજ્યકર્તાઓની સામે પણ થવું પડે છે. જેના ઉપર અન્યાય ગુજરતાે હાેય અને જેનાે ક્રાઈ ખેલી ન હાેય એની વ્હારે વગર હથિયારે માત્ર મૈત્રીનું શરણ લઇ દોડી જવું એ એક જ આ પયગંબરના જીવન વ્યવસાય છે. મનુષ્યદયા પછી એની દયા પશુએામાં ઉતરે છે. અને તે પણ મર્યાદિલ રીતે. કારણ કે એ ન્તણું **છે** કે ' પશુઓની જેટલી અહિંસા કે દયા પાળી શકાય તેટલી લોકોને ઓછી લાગે તેથી તેના તરક તેઓ ધ્યાન ન આપે અને તેને સિદ્ધ ન કરે. અને જેની વાત અને ચર્ચા કરવામાં આવે તે પાળવી શક્ય ન હેાય, વધારે તા ન પળાય પણ જે શક્ય હાેય તે એાછી પણ ન પળાય એટલે એકંદર, અહિંસા ધર્મ ચર્ચામાં જ રહી જાય. ' માટે જ એણે અહિંસાપાલનની પશુજાતિમાં પણુ મર્યાદા આંકી છે. એ પયગ બરની ભાવના છે અને તે શાધે છે કે એવા ક્રોઈ માર્ગ છે કે જે દ્વારા અત્યારે **ખચાવવાનું શક્ય દેખાય છે તે કર**તાં વધારે ખી**જા** જીવાને અને પશુઓને બચાવો શકાય. એવી શાધ અને તાલાવેલી તેમજ પગવાળીને ન ખેસવાની જીવાની એ જ એ વૃદ્ધ પયગંબરની સફળતાનું કારણ છે. એના જીવનમાંથી આપણે શું શીખીએ ?

વધારે નહિ તા આટલું તો શીખીએ જ. (૧) સ્વદેશીધર્મ અને ખાસ કરી ખાદી સિવાય બીજાં કપડાં માત્રનેા ત્યાગ. (૨) જીવિત ચામડાંની વસ્તુના વાપરના ત્યાગ. (૩) ક્રાઈ પણુ જાતના ક્રેક્રી પીણુંના ત્યાગ. આપણા જેના માટે તા બીડી, હાેકા, સીગારેટ વગેરેના ત્યાગ. (૪) સાથી મહત્ત્વનું અને છેલ્લું આપણું કર્તવ્ય એ છે કે આપણુ શાસનરક્ષા માટે કડા જમે ન કરીએ. એ કડાને ક્રોટે ન ખર્ચીએ. છાપાંએા ને પુસ્તદ્વાદ્વારા મનુષ્યત્વને લજાવે એવા વિષપ્રચાર ન કરીએ. પક્ષાપક્ષી અને દળબંદીમાં ન રાચીએ. તા. ૨૨-૮-૩૦ સુખલાલ

# તપ અને પરિષહ એ શું છે ? તથા એનાે ઉપયાગ

અહિંસાના પંચા જેટલા જૂના, તેટલું જ તપ પણ જૂનું છે. ભગવાન મહાવીર અને બુદ્ધ પહેલાં આપણા દેશમાં તપનાે ક્રેટલાે મહિમા જેતા. તપ કેટલું આચરવામાં આવતું. અને તપપૂજા કેટલી હતી એના પૂરાવાએા આપણને માત્ર જૈન આગમેા અને બાહ્ય પિટકામાંથી જ નહિ પણ વૈદિક મ<sup>:</sup>ત્રા, પ્લાક્ષણા અને ઉષનિષદા સુદ્ધાંમાં**થા** મળે છે. કાેઈ પણ કાર્યની સિદ્ધિ માટે તપનું અનુષ્ઠાન આવશ્યક મનાતું. તપથી ઈન્દ્રનું આસન કાંપતું. તેને ભય લાગતાે કે તપસ્વી મારું પદ લઈ લેશે. એટલે તે મેનકા કે તિલેાત્તમા જેવી અપ્સરાએાને, તપસ્વીને ચલિત કરવા માકલતા. માત્ર માક્ષ કે સ્વર્ગના રાજ્ય માટે જ નહિ પણ ઐહિક વિભૂતિ માટે પણ તપ આચરાતું. વિશ્વામિત્રનું ઉચ તપ પુરાણામાં પ્રસિદ્ધ છે. મહાભારત અને રામાયણ ર્દી તે। પાનેપાને તાપસાના મઠાે. તપસ્વી ઋષિઓ તેમજ તપસ્વિની . માતાઓ નજરે પડશે. સ્મૃતિઓમાં જેમ રાજદંડના નિયમે৷ છે તેમ ક્ષેનેક પ્રકારના તપના પણ નિયમે৷ છે. સૂત્રગ્રંથામાં વર્ણાશ્રમની ભવસ્થા વાંચાે એટલે જણાશે કે ચારે આશ્રમાે માટે અધિકાર પ્રમાણે તપ ખતાવવામાં આવ્યું છે; અને ત્રીજે તથા ચોથા આશ્રમ તા પ્રિરાંત એકાદશી વૃત, શિવરાવિતું વૃત, જન્માષ્ટમાં અને રામનવમીનું 🕏 વગેરે અનેક વ્રતાના મહિમાના ખાસ ભુદા ગ્રંથા લખાયા છે. પીએાનાં કેટલાંક તપાે જીદાં છે. કેટલાંક સ્ત્રીપુરૂષ બન્તેનાં સાધારણ

પશું બણા પર્વનાં બ્યાગ્યાં

<sup>.</sup>છે, જ્યારે કેટલાંક તપાે તાે માત્ર કન્યાએાનાં છે. આ તાે ધાર્ સંપ્રદાયની વાત થઈ.

પણુ ભાૈહ અને જૈન સંપ્રદાયના શાસ્ત્રામાં પણ એની એ વાત છે. મજિઝમનિકાય જેવા જૂના ભાૈહગ્ર થમાં અને ભગ જેવા પ્રસિદ્ધ જૈન આગમમાં, અનેક પ્રકારના તાપસાના, તેમ મઠાના અને તેમના તપની વિવિધ પ્રણાલિઓનાં આકર્ષક વર્ણના જે એટલું જાણવા માટે બસ છે કે, આપણા દેશમાં અઢી હ વર્ષ પહેલાં પણ તપ અનુષ્ઠાન ઉપર નભતી ખાસ સંસ્થાઓ હ અને લાેકા ઉપર તે સંસ્થાઓના ભારે પ્રભાવ હતા. ધ્યાઘણ, વિ અને લાેકા ઉપર તે સંસ્થાઓના ભારે પ્રભાવ હતા. ધ્યાઘણ, વિ અને તે માટે બધું ત્યાગનાર તે ધ્યાઘણ. માત્ર ભિક્ષા ઉપર નલન અને કેશા જ સંચય ન કરનાર તે બિક્ષુ. કલ્યાણુ માટે બધા જ ક ઇચ્છાપૂર્વક સહનાર તે શ્રમણુ. ભગવાન છુહે ભિક્ષુકા માટે બતાવ્યું છે; પણુ તે સખત નથી. એમણે જીવનના નિયમા સખતાઇ કરી છે, પણુ તે બાહ્ય નિયમામાં નહિ. સુખ્યપણે તેમ સખતાઇ ચિત્ત શુદ્ધ રાખવાના આંતરિક નિયમામાં છે.

પરંતુ ભગવાન મહાવીરની સખતાઇ તો બાહ્ય અને આંત બન્ને પ્રકારના નિયમામાં છે. બાહ્ય ગ્રંથામાં જે કાયકલેશ રેહદમનના પરિહાસ કરવામાં આવ્યા છે તે કાયકલેશ અને દેહદમન જૈન આગમા પૂરી હિમાયત કરે છે. પરંતુ આ હિમાયત પાછળ ભગવાન મહાવીરની જે મુખ્ય શરત છે તે શરત તરફ જ કે અજાહ્યે ધ્યાન ન અપાયાથી જ બાહ્ય ગ્રંથામાં જૈન તપ પરિહાસ થયેલા દેખાય છે. જે તપના છુદ્ધે પરિહાસ કર્યા છે ગ જે તપને તેમણે નિરર્થંક બતાવ્યું છે તે તપને તા મહાવીરે પ માત્ર કાયક્લેશ, મિથ્યા તપ કે અકામ નિર્જરા કહી તેની નિરર્થંક બતાવી છે. તામલી તાપસ અને પૂરણ જેવા તાપસાનાં અ ઉત્ર અને અતિ લાંબા વખતનાં તપાને ભગવાને મિથ્યા તપ કા

૪૨

. આનું શું કારણ ? જે ઉગ્ર તપ જે ઉગ્ર કાયક્લેશ અને જે શ્ર દેહદમન ભગવાન આચરે તે જ તપ, તે જ કાયકલેશ અને તે જ દ્હામન જે બીજો આચરે તાે એનાે વિરાધ લગવાન શા માટે કરે ? શું એમને બીજાની અદેખાઈ હતી **? કે બીજાના તપને સમજવા**નું મનાન હતું ? આ બેમાંથી એક ભગવાન મહાવીરમાં હોય એમ કલ્પવું એ એમને ન સમજવા બરાબર છે. ભગવાનના વિરાધ એ તાપસાના દેહદમનપરત્વે ન હતા. કારણ કે એવાં દેહદમના તા તો તેમણે પાેતે આચરેલાં છે, અને તેમની સામે વર્તમાન ધના ભણગાર જેવા તેમના અનેક શિષ્યોએ એવાં જ દેહદમને৷ સેવેલાં છે; જેના પૂરાવાએ। જૈન આગમામાં માેબુદ છે. ત્યારે જૂની ચાલી આવતી તાપસ સંસ્થાએ। અને તેમનાં વિવિધ તપા સામે ભગવાનના વિરાધ કઈ ખાખતમાં હતા ? એમને એમાં શું ઉણ્પ લાગેલી એ સવાલ છે. એનેા ઉત્તર ભગવાનના પાતાના જીવનમાંથી અને જૈન પર પરામાં ચાલ્યા આવતા એ જીવનની ભાવનાના વારસામાંથી મળી આવે છે. ભગવાને તપની શાધ કાંઈ નવી કરી ન હતી. તપ તો એમને કળ અને સમાજના વારસામાંથી જ સાંપડ્યું હતું. એમની માધ જો હેાય તા તે એટલી જ કે એમણે તપને, કઠારમાં કઠાર તપતે, દેદદમનને અને કાયકલેશને આચરતા રહી તેમાં આંતરદષ્ટિ ક્રેમેરી એટલે ખાહ્ય તપને અંતર્મુખ બનાવ્યું. પ્રસિદ્ધ દિગંબર લાર્કિંક સમંતભદ્રની ભાષામાં કહીએ તેા ભગવાન મહાવીરે ક્રીરતમ તપ પણ આચર્યુ; પર'તુ તે એવા ઉદ્દેશથી કે તે દારા જીવનમાં વધારે ડાેકિયું કરી શકાય. વધારે ઉંડા ઉતરાય અને જીવનના અંતર્મળ ફેંકી દઈ શકાય. આ જ કારણથી જૈન તપ બે ભાગમાં 😫 ચાઈ જાય છે. એક બાહ્ય અને બીજાું આભ્યંતર. બાહ્ય તપમાં કેસને લગતાં બધાં જ દેખી શકાય તેવાં નિયમના ચ્યાવી જાય છે. અને આભ્ય તર તપમાં જીવનશહિના બધા જ આવશ્યક નિયમે৷ **મા**વી જાય છે. ભગવાન દીર્ધ તપસ્વી કહેવાયા તે માત્ર બાહ્ય

પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યા

તપને કારણે નહિ પણ એ તપને৷ અંતર્જીવનમાં પૂર્ણ ઉપયાેગ કર<sup>ઢ</sup> કારણે જ; એ વાત ભૂલાવી ન જોઈએ.

ભગવાન મહાવીરના જીવનક્રમમાંથી જે અનેક પરિપક્વ રૂપે આપણને વારસાે મળ્યા છે તેમાં તપ પણ એક વસ્તુ ભગવાન પછીના આજ સુધીના ૨૫૦૦ વર્ષમાં જૈનસંઘે જેટલાે તપ અને તેના પ્રકારોના જીવતા વિકાસ કર્યો છે તેટલા બીજ ક સંપ્રદાયે ભાગ્યે જ કર્યો હશે. એ ૨૫૦૦ વર્ષના સાહિત્યમાં કેવળ તપ અને તેનાં વિધાનાને લગતું સાહિત્ય જીદું તારવવા આવે તાે એક ખાસાે અભ્યાસયોગ્ય ભાગ જ થાય. જૈન ત માત્ર પ્રંથામાં જ નથી રહ્યું, એ તે**। ચતુર્વિધસંધમાં છવતા** ચ વહેતા વિવિધ તપના પ્રકારોના એક પડધા માત્ર છે. આજે પ તપ આચરવામાં જૈના એક્રા ગણાય છે. બીજી ક્રેાઈ પણ બાબત જૈના કદાચ બીજા કરતાં પાછળ રહે પણ જો તપની પરીક્ષા, ખા કરી ઉપવાસ આયંબિલની પરોક્ષા લેવામાં આવે તા આખા દેશા અને કદાચ આખી દુનિયામાં પહેલે નંબર આવનાર જૈન પુર્ધ નહિ તા છેવટે સ્ત્રીએ નીકળવાની જ એવી મારી ખાત્રી છે. આ જેમ જ્યાં દેખા ત્યાં લાઠી ખાવાની હરિક્રાઈ બાળકા સહાંમાં નજ પડે છે. તેમ ઉપવાસ કરવાની હરિક્રાઈ જૈન પ્યાળકામાં રૂઢ થઈ ગ છે. હ્રપવાસ કરતાં કચવાતાં જૈન બાળકને એની મા પાેચા અ નખળા એવી જ રીતે કહે છે, કે જેવી રીતે લડાઈમાં જવાં નાઉમેદ ચતા રજપૂત બાળકને તેની ક્ષત્રિયાણી મા નમાલા કહેતી તપને લગતા ઉત્સવા, ઊજમણાએા અને તેવા જ બીજા ઉત્તેજ પ્રકારા આજે પણ એટલા બધા વ્યાપેલા છે કે જે કુટુંબે, ખા કરી જે બહેને, તપ કરી તેનું નાનું માેઠું ઊજમણું ન કર્યું હાેય ેતેને એક રીતે પાેતાની ઉણપ લાગે છે. સુગલ સમ્રાટ અકબર્ આકર્ષણ કરનાર એક કઠાર તપસ્વિની જૈન બહેન જ હતી.

મ અને પરિષહ એ શું છે?

તપને તેા જૈન ન હ્રોય તે પણ જાણે છે, પરંતુ પરિષહાેની ભતમાં તેમ નથી. અજૈન માટે પરિષઢ શબ્દ જરા નવા જેવાે છે, ાંતુ ઐનેા અર્થ નવા નથી. ધર છાંડી લિક્ષુ બનેલાને પાતાના થની સિદ્ધિ માટે જે જે સહવું પડે તે પરિષઢ. જૈન આગમામાં થવા પરિષઢા ગણાવવામાં આવ્યા છે, તે કક્ત લિક્ષુજીવનને થીને જ. બાર પ્રકારનું તપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તે તા ગૃઢસ્થ સાગી બધાને જ ઉદ્દેશીને. જ્યારે બાવીશ પરિષઢા ગણાવવામાં ાબ્યા છે તે સાગી જીવનને ઉદ્દેશીને જ. તપ અને પરિષઢ ાબ્યા છે તે સાગી જીવનને ઉદ્દેશીને જ. તપ અને પરિષઢ બે જીદા દેખાય છે, એના લેદા પણ જીદા છે, છતાં એ ભૂલાવું બેઈએ કે એ બન્ને વસ્તુ એક જ બીમાંથી ઉગેલા એક બીજાથી કટા ન પાડી શકાય એવા બે કૃણુગા છે.

વતનિયમ અને ચારિત્ર એ ખન્ને એક જ વસ્તુ નથી. એ જ રીતે<sup>,</sup> µન એ પણ એ બન્નેથી જુદી વસ્તુ છે. સાસુ નણંદ અને ધણી સાથે મેશા ઝધડનાર વહુ, તેમજ જીઠું ખાલનાર અને દેવાળું કાઢનાર પ્રામાણિક વ્યાપારી પણ ધણીવાર કઠણ વતનિયમ આચરે છે. નેક-ીતિયી સાદું અને તદ્દન પ્રામાણિક જીવન ગાળનાર ક્રાઇ કાઇ એવા મળા આવે છે કે જેને ખાસ વ્રતનિયમાનું બંધન નથી હાેતું. વ્રતનિયમ માચરનાર અને સરલ ઇમાનદાર જીવન ગાળનાર કાઇ કાઈ ધણીવાર વા તમને મળશે કે જેમનામાં વધારે વિચાર અને ગ્રાનની જાગતિ કુહાય; આમ છતાં વ્રતનિયમ, ચારિત્ર અને જ્ઞાન એ ત્રણેના યાગ એક વ્યક્તિના જીવનમાં શક્ય છે, અને જો એ યાેગ હાેય તા જીવનના વધારે અને વધારે વિકાસ સંભવે છે, એટલું જ નહિ પણુ એવા . શાગવાળા આત્માના જ વધારે વ્યાપક પ્રભાવ બીજા ઉપર પડે છે. અથવા તાે એમ કહેા કે એવા જ માણુસ બીજાઓાને દાેરી શકે છે; 🖓 મહાત્માજી. આજ કારણથી ભગવાને તપ અને પરિષહેામાં એ ત્રણે તત્ત્વા સમાવ્યાં છે. તેમણે જોયું કે 'મનુષ્યતા જીવનપંચ યોએ છે, તેનું ખ્યેય અતિ દ્વર છે. તે ખ્યેય જેટલું દૂર તેટલું જ

પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

સૂક્ષ્મ છે, અને તે ધ્યેયે પહેાંચતાં વચ્ચે માેટી સુસીબતાે ઉભી થ છે, એ માર્ગમાં અંદરના અને બહારના બન્ને દુશ્મના હુમલા ક્ર છે, એનેા પૂર્ણ વિજય એકલા વતનિયમથી, એકલા ચારિત્રથી, એકલા ગ્રાનથી શક્ય નથી. ' આ તત્ત્વ ભગવાને પાેતાના છવનાં અનુભવ્યા બાદ જ એમણે તપ અને પરિષહેાની એવી ગોઠવણી ક ક તેમાં વતનિયમ, ચારિત્ર અને જ્ઞાન એ ત્રણેનાે સમાવેશ થ જાય. એ સમાવેશ એમણે પાતાના જીવનમાં શક્ય કરી બતાવ્યા. મૂળમાં તા તપ અને પરિષહ એ ત્યાગી તેમજ ભિક્ષ જીવનમાં જ ઉત્પન્ન થયેલા છે, જો કે એને। પ્રચાર અને પ્રભાવ એક અદના ગૃહસ્થ સુધી પણ પહેાંચેલેા છે. આર્યાવર્તના ત્યા જીવનનાે ઉદ્દેશ આપ્યાત્મિક શાંતિ જ હતાે. આપ્યાત્મિક શાંતિ એટ કલેશાના અને વિકારાના શાંતિ. આર્ય ઝડષિઓને મન કલેશાના વિજ એ જ મહાન વિજય હતા તેથી જ તા મહર્ષિ પતંજલિ તપનું પ્રયાજ અતાવતાં કહે છે કે 'તપ કલેશાને નબળા પાડવા અને સમાધિન સંસ્કારાે પ્રષ્ટ કરવા માટે છે. ' તપને પતજ લિ ક્રિયાયોગ કહે યે કારહાકે એ તપમાં વૃતનિયમાને જ ગણે છે; તેથી પતંજલિ ક્રિયાયાગથી ભુદા જ્ઞાનયાગ સ્વીકારવા પડયા છે. પરંતુ જૈન તપમાંતે ક્રિયાયોગ અને નાનયોગ બન્તે આવી જાય છે. અને એ પ સ્મરણમાં રાખવું જોઈએ કે ખાહ્ય તપ જે કિયાયાગ જ છે તે અભ્યંત તપ એટલે જ્ઞાનયાગના પુષ્ટિ માટે જ છે; અને એ જ્ઞાનયાગના પુષ્ટિ દ્વારા જ જીવનના અંતિમ સાધ્યમાં ઉપયોગી છે. સ્વતંત્રપણે નઢિ આ તા તપ અને પરિષહાના મૂળ ઉદ્દેશની વાત થઇ પણ આપત જોવું જોઇએ કે આટઆટલા તપ તપનાર અને પરિષહેા સહના સમાજમાં હાેવા હતાં આજ સુધીમાં સમાજે કલેશ કંકાસ અને ઝઘડ વિખવાદની શાંતિ કેટલી સાધી છે? તમે સમાજનાે છેલ્લાં ક્ર પચીશ જ વર્ષના ઇતિહાસ લેશા તા તમને જણાશે કે એક બાલ તપ કરવાની વિવિધ સગવડાે સમાજમાં ઉભી થાય છે અને વધત

જાય છે; અને બીજી બાજી કલેશ, કંકાશ અને વિખવાદના કાંટા વધારે ને વધારે ફેલાતા જાય છે. આનું કારણ એ નથી કે આપણે ત્યાં તપ અને ઉદ્યાપના વધ્યાં એટલે જ ક્લેશ કંકાસ વધ્યા; પણ એનું કારણ એ છે કે આપણે તપને৷ ઉપયાગ કરવાની ચાવીજ ફેંકી દીધી અથવા હાથ ન કરી. તેથી તપની હજારાે પ્રજાએો સતત ભણાવવા જતાં, તપનાં ઉદ્યાપનેા ભપકાબધ ચાલુ હેાવા છતાં, તેના વરધેાડાના દેમામ દ્વાવા છતાં, આપણે જ્યાં અને ત્યાં જ ઉભા છીએ; ન<mark>થ</mark>ી એક પગલું બીજા કાેઇ સમાજ કે પડાેશીથી આગળ વધ્યા. ઉલટું ઘણી બાબતમાં તેા આપણે ચાવી વિનાના તપમાં શક્તિ નકામી ખર્ચી બીજા કરતાં પાછા પડયા છીએ અને પાછા પડતા જઇએ છીએ. જે વસ્તુ ચાેથા માક્ષ પુરુષાર્થની સાધક હેાય તે વ્યવહારમાં અનુપયોગી હેાય તેમ બનતું જ નથી. જે નિયમેા આધ્યાત્મિક જીવનના પાષક હાય છે. તે જ નિયમા વ્યાવહારિક છવનને પણ પાષે છે. તપ અને પરિષહે! જો કલેશની શાંતિ માટે હેાય તા તેની એ પણ શ્વરત હેાવી જોઈએ કે તેના દ્વારા સમાજ અને રાષ્ટ્રનું હિત સધાય અને તેનું પાેષણ થાય. ક્રાઈ પણ આધિભાૈતિક કે દુન્યવી એવી મહાન વસ્તુ કે શાધ નથી કે જેની સિદ્ધિમાં તપ અને પરિષહાેની જરુરિયાત ન હાેય. સિકંદર, સીઝર, નેપાેલિયનનાે વિજય લ્યા, અથવા વૈજ્ઞાનિકાની શાધ લ્યા, અથવા બ્રિટિશ સામ્રાજ્યના પાયા નાખનાર અંગ્રેજોને લ્યા. તા તમને દેખાશે કે એની પાછળે એમની ઢબે તપ હતું અને પરિષહેા પણ હતા. આપણે બધા તપ આચરીએ કે પરિષદ્ધા સહીએ તા તેના કાંઇક તા ઉદ્દેશ હાેવા જ એઇએ. કાંતા તેનાથી આધ્યાત્મિક શાંતિ સધાય અને કાંતા આધિભાતિક વિબૂતિ સધાય. આ બેમાંથી એકે ન સધાય તેા આપણાને મળેલ તપ અને પરિષઢાના વિકસિત વારસાે વધ્યા છતાં કેટલી વધારે કોંમતનાે છે એનાે વિચાર તમે જ કરાે ! પરિણામ ઉપરથી આપણે નક્કી કરી શ્રકીએ છીએ કે તપ અને પરિષદ્ધા મારકત આપણા સમાજે

પશું પર્ણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

પ્રમાણમાં ખીજા કરતાં આખ્યાત્મિક શાંતિ એટલે કલેશાની શાંતિ કેટલ વધારે સાધી છે; અથવા એ વારસા દ્વારા એણે આધિભાૈતિક મહત્ત કેટલી વધારે પ્રાપ્ત કરી છે <sup>ક</sup> જો આપણને એવું અભિમાન હેાય કે જેના જેવું તપ કાેઈ કરતા નથી, કરી શકતા નથી અને જૈન ભિક્ષ જેટલા ઉગ્ર પરિષહેા બીજા ક્રાઈ સહી શકતા નથી તેા આપણે એન વધારેમાં વધારે પરિણામ બતાવવા તૈયાર રહેવું જોઈએ દુનિયામાંથી કોઈ આવી આપણને પૂછે 'કે ભલા ! તમે તપ અને પરિષહેાની આબતમાં બીજા કરતાં પાેતાને વધારે ચડિયાતા માને છે તે પછી તમારા સમાજ પણ એનું પરિણામ મેળવવામાં વધારે ચડિયાતા હેાવા જોઇએ. તેથી તમે અતાવા કે તમારા સમાજે તપ અને પરિષહ દ્વારા કર્યું પરિણામ મેળવી બીજા સમાજો કરતાં ચડિયાતાપણું મેળવ્યું છે ? શું તમે ક્લેશશાંતિમાં બીજા કરતાં ચડા છા ? કે શું ગ્રાનની આખતમાં બીજા કરતાં ચડા છા ? કે શું શાધખાળ કે ચિતનમાં બીજા કરતાં ચડાે છાે ? કે શું તમે પરાક્રમી શાખ સૈતિકા જેવી સહનશીલતામાં બીજા કરતાં ચડાે છા ? ' આ પ્રશ્નને! ઉત્તર આપણે હકારમાં પ્રામાણિકપણે ન આપી શકીએ ( અને અત્યારનું સામાજિક પરિણામ એવે৷ ઉત્તર આપવા ના પાડે છે ) તે! પછી આપણે એકવાર ગમે તેવા કીંમતી નીવડેલા અને વસ્તુતઃ કી મતી નીવડી શકે તેવા તપ અને પરિષહાેના વારસાનું મિથ્યાભિમાન કરવું છેાડી દેવું જોઈએ.

તપ અને પરિષદ્ધના ખાસ પ્રતિનિધિ મનાતા શુરુઓ જ આજે મેાટે ભાગે આપણા કરતાં વધારે ગૂંચમાં છે, માેટા કલેશમાં છે, ભારે અચડામણીના જેખમમાં છે. સાથે સાથે સમાજના માેટા ભાગ પણ એ વાવાઝાડામાં સપડાયેલા છે. કર્યા ! એ સુંદર વારસાનાં સુંદરતમ આપ્યાત્મિક પરિણામા અને કર્યા ! એ કીંમતા વારસાના વ્યર્થ અને નાશકારક રીતે વ્યય ! જો જૈન સમાજના એ મુખ્ય પ્રતિનિધિઓએ આપ્યાત્મિક વિજય સાધી આપણા સમાજને જીવિત શાંતિ તપ અને પરિષહ એ શું છે ?

મર્પી હેાત, અથવા હજી પણ અપ<sup>6</sup>તા હેાત, તા વ્યાવહારિક ભૂમિકામાં ગમે તેટલું પછાતપછું હેાવા છતાં આપણે ઉસું માંશું કરી એમ કહી શ્વકત કે અમે આટલું તા કર્યું છે; પણ એક બાજુ આખ્યાત્મિક શાંતિમાં જગત આપણું દેવાળું જુએ છે અને બીજી બાજુ આપણી સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય નબળાઈઓ તા આપણે પાતાને માઢે જ કળલ કરીએ છીએ એટલે એકંદર રીતે એમ બન્યું છે કે આપણે તપ અને પરિષહામાંથી પરિણામ મેળવવાની કૂંગી જ હાથ નથી કરી. તેથી આજે વિચાર ઉપસ્થિત થાય છે કે હવે શું એ વારસા કે હજારા વર્ષો થયાં મળ્યા છે અને જે કીંમતી લેખાય છે તે ફેંકી દેવા ! અગર તા તે મારકત શું કરવું ! તેનાથી પરિણામ સાધવાની શી કુંગી છે ! આ પ્રશ્નોના જવાબમાં જ પ્રસ્તુત ચર્ચા પુરી થઈ જાય છે.

સમયે સમયે નવાં નવાં બળા પ્રગટે છે, અને ક્ષેત્રા ખુલ્લાં થાય છે. એક જ વસ્તુનાે લિન્નલિન્ન સમયમાં અને બિન્નબિન્ન ક્ષેત્રમાં નુદા પ્યોગ થઈ શકે છે, આજે લાસ્તવર્ષને સાચા તપ અને પરિષઢની પુર ઉભી થઈ છે. આપણા સમાજ તપ અને પરિષઢાથી ટેવાયલા કે જો એમની આધ્યાત્મિક આંખ એનાથી ન ઉધડતી હાય તા છી એનાથી વ્યાવહારિક આંખ તા ઉધાડવી જ જોઈએ ! અને પ કે પરિષઢા દારા કાઇ પણ વ્યાવહારિક પરિણામ લાવવું હાય થરે જો દષ્ટિ હાેય તા તેનાથી આધ્યાત્મિક પરિણામ લાવવું હાેય થરે જો દષ્ટિ હાેય તા તેનાથી આધ્યાત્મિક પરિણામ તા આવે જ . લગવાનનું તપ દિસુખી છે. જો એને આચરનારમાં છવનની કળા થય તા તે માટામાં માટું વ્યાવહારિક પરિણામ આણવા ઉપરાંત થયાત્મિક પરિણામ પણ આણે જ છે. આની સાબીતી માટે થયા કેવાં કેવાં પરિણામ આપ્યાં છે, કેવી કેવી ચિરસ્થાયા ક્રાંતિઓ ખ્યાવી છે અને લાેકમાનસમાં કેટલાે પલટા કર્યો છે ! તેમ છતાં થણે પાતાના આધ્યાત્મિક છવનમાંથી કશું જ ગુમાવ્યું નથી.

પશું ષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

ઉલડું એમણું એ તપ અને પરિષઢાની મદદથી જ પોતાનું આધ્યાત્મિક જીવન પણ ઉજ્ઞત બનાવ્યું છે. એક જણ તપ અને પરિષઢાેશી આધ્યાત્મિક તેમજ આધિલાતિક બન્ને પ્રકારનાં પરિણામા સાધે, અને બીજાઓ એ વડે બેમાંથી કશું જ ન સાધે ત્યારે એમાં ખામી તપ–પરિષઢની કે એના આચરનારની <sup>ક</sup> ઉત્તર એ જ છે કે ખામી એના આચરનારની.

આપણે આપણા એ વારસાને ઉપયાગ રાષ્ટ્રના અભ્યુદય અર્થે કાં ન કરીએ ? રાષ્ટ્રના અભ્યુદય સાથે આપણે આખ્યાત્મિક શાંતિ મેળવવી હોય તા વચ્ચે કાેણ આડું આવે છે ? પણ ન નાચનારીને આંગણું વાંકું — એ ન્યાયે આપણાં આળસી અંગા આપણી પાસે એમ કહેવરાવે છે કે અમે દેશકાર્યમાં શી રીતે પડીએ? રાષ્ટ્રપ્રવૃત્તિ એ તો ભાગભૂમિકા છે અને અમે તા આખ્યાત્મિક કલ્યાણ સાધવા માગીએ છીએ. ભાગભૂમિકામાં પડીએ તો એ શી રીતે સધાય ? ખરેખર આ કથનની પાછળ પુષ્કળ અજ્ઞાન રહેલું છે. જેનું મન સ્થિર હાેય, જેને કરી છુટવું હાેય એને માટે રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિ અને આખ્યાત્મિક કલ્યાણ વચ્ચે કશા જ વિરાધ નથી. જેમ શરીર ધારણ કરવા છતાં એનાથી આખ્યાત્મિક કલ્યાણ સાધવું શક્ય છે; તેમ ધચ્છા અને આવડત હાેય તાે રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિ કરવા છતાં આખ્યાત્મિક કલ્યાણ સાધવું શક્ય છે. અને જો ધચ્છા અને આવડત ન હાેય તા આખ્યાત્મિક કલ્યાણને નામે તપ તપવા છતાં તેનું પરિણામ ઉલટું જ આવેઃ જેવું આજે દેખાય છે.

બાવીશ પરિષક્રોમાં ભૂખ તૃષા, ટાઢ તડકા, જીવ જતુ, માન અપમાન વગેરેનાં સંકટા મુખ્ય છે. એ સંકટાથી પાતાને વધારેમા વધારે ટેવાયેલ માનનાર એક માેટા શ્રમણવર્ગ દેશને સદ્દભાએ માજીદ છે. સરકાર અને સમાજના અન્યાય સામે થનાર અહિંસક અને સત્યપ્રિય યાહાઓમાં એ જ ગુણોની વધારે અપેક્ષા રહે છે. આ ગુણો જૈન વર્ગને વારસાગત જેવા છે. એટલે જ્યારે દેશને અન્યાયના વિજય માટે સૈનિકાની જરુર હાેય સારે તે ધર્મયુદ્ધમાં એ પરિષહસહિષ્ણુઓ જ માેખરે હાેવા જોઇએ. એમ તાે કાેઈ નદિ કહે કે દેશની સ્વતંત્રતા તેમને નથી જોઇતા કે નથી ગમતા ! અગર તાે એ સ્વતંત્રતા મળ્યા પછી તેઓ પરદેશમાં ચાલ્યા જશે. વળી એમ પણ કાેઇ નદિ કહી શકે કે આવી શાંત સ્વતંત્રતા વધારેમાં વધારે સહન કર્યા વિના મળી શકે. જો આમ છે તાે આપણી કરજ સ્પષ્ટ છે કે આપણે–ખાસ કરી તપ અને પરિષહ સહવાની શક્તિ ધરાવનાર– દેશકાર્યમાં વધારે ભાગ આપીએ.

લડાઇ મારવાની નહિ પણ જાતે ખમવાની છે. જેલા હાેય કે બીજું સ્થળ હેાય, આજનું યુદ્ધ બધે જ સહન કરવા માટે છે. જે સહન કરવામાં એક્કો અને તપ તપવામાં મજબ્યૂત તે જ આજના ખરા સેવક. બહેન હેા કે લાઇ હેા, જે ખમી ન જાણે તે આજ ફાળા આપી ન શકે. જૈન ત્યાગી વર્ગ અને ગૃહસ્થ વર્ગ ખીજાને મારવામાં નહિ પણ જાતે સહન કરવામાં પાતાને ચડિયાતાે માને છે, અને બીજા પાસે મનાવે છે. એટલે તેની આજના યુદ્ધપરત્વે તેમાં ઝુકાવવાની <mark>બેવડી કરજ</mark> ઉભી <mark>થાય છે. કાેઈ સાચે</mark>ા આચાર્ય કે સામાન્ય <u>મ</u>ુનિ. કલાલને અને પીનારને સમજાવતાં-શાંતિ અને પ્રેમથી સમજાવતાં-જેલમાં જશે તા ત્યાં તે જેલ મટી એને માટે અને ખીજાને માટે તપોબ્રુમિ બનશે. લૂખૂંપાખું ખાવા મળશે, જાડાંપાતળાં કપડાં મળશે તે। એ એને અધરું નહિ પડે, કારણ કે જે ટેવ વક્ષભભાઈ જેવાને કે નહેરુ જેવાને પાડવા પડે છે તે ટેવ જૈન શરૂને તા સ્વતઃસિદ્ધ છે. વળી જ્યારે તે ઘરથી ની કળ્યાે ત્યારે જ કપડાંના પરિષહ તેણે સ્વીકાર્યો છે. હવે જો ખાદી પહેરવી પડે તાે એમાં એણો ધારેલું જ થયું છે, વધારે કશું જ નહિ. વધારે તા ત્યારે થયું કહેવાય કુ જો એ ખાદીની અછતને લીધે તદ્દન નગ્ન રહે અથવા લંગાટભર રહી ટાઢ, તડકા અને જીવજંતુનાે ઉપદ્રવ સહન કરે. પણ આ ધાર્મિક દેશની એટલી અપાર ભક્તિ છે કે તે જાતે નગ્ર રહીને પણ

પશું ષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

પાતાના શરુઓનાં અંગ ઢાંકશે ! ખરી વાત એ છે કે આખ્યાત્મિક અને આધિલાતિક બન્ને પ્રકારના અબ્યુદય સાધી શકાય એવી આ અલાકિક લડાઈ છે અને એમાં તપ તપતાં જૈન ભાઇ અને બહેનાને અને શરુ વર્ગને જેટલા અવકાશ છે, જેટલી સક્ળતાની વડી છે, તેટલી બીજા કાઇને નથી.

માત્ર રાજ્ય મેળવવામાં નહિ પણ તેને ચલાવવા સુદ્ધાંમાં પરિષહેા સહન કરવા પડે છે. સાચું હેાય કે ખાટું એ તેઓ જાણે કે ઇન્ધર જાણે, પણ અંગ્રેજો દલીલ કરે છે કે 'હિંદુસ્તાન જેવા ગરમ દેશમાં જઇ રહેવામાં અને ત્યાં જીવન ગાળવામાં અમારે જે મુશ્કેલી છે, જે ખમવું પડે છે, તે હિંદુસ્તાનીઓ ન જાણી શકે. આમ છતાં અમે હિંદુસ્તાનના લલા ખાતર એ બધું સહન કરીએ છીએ ! ' એમની આ કરિયાદને સાચી માની એમનાં અર્ધા જ સંકટા આપણા દેશના અધા સંપ્રદાયના તપરવીઓએ માથે લઈ લેવાં એઈ એ. જે આવાએ। પંચાસિ તપના ભારે અભ્યાસી છે એમને હિંદુસ્તાનની રક્ષા માટે ઉધાડે પગે સિંધના રણમાં કે મારવાડના વેરાન પ્રદેશમાં ઉભું રહેવું અને કૂચ કરતાં ચાલવું ભારે નહિ પડે. જે નાગડા બાવાએા લખૂતિ લપેટી ભર શિયાળામાં રમશાનમાં પડયા રહે છે તેમને દેશરક્ષા માટે અક્લાનિસ્તાનની સરહદ ઉપર કડકડતી ટાઢમાં રહેવું ભારે નહિ પડે. જેઓ અણીદાર ખીલાવાળા પાટિયા ઉપર સુવાના અભ્યાસી છે, તેમને દુશ્મનની બંદુકાની સંગીનેા નહિ ખુંચે. જે પગપાળા ચાલવાના અને લૂખુંસ્કું ખાવાના તેમ જ એકવાર જેવુંતેવું ખાઈ ચલાવી લેવાના અને દિવસાેના દિવસાે સુધી ઉપવાસ અને આયંબિલ કરવાના અબ્યાસી છે, તેમને કાંઈ પણ મુશ્કેલી આવવાની નથી. એટલે અંગ્રેજ સાલ્જરાને કે કે વાઇસરાય સાહેબ સુધીના અમલદારાને આપણે આપણા માટે શા સાર્ આપણા દેશમાં મુશીખત સહન કરવા દેવી જોઇએ ? ભલે તેઓ ઇંગ્લેંડમાં જઇ શાંતિ ભાગવે. ખાસ કરી આપણા બધા જ

પર

તપ અને પરિષહ એ શું છે?

સમાજોમાં સ્ત્રી અને પુરુષેામાં તપ કરવાનું અને ખમીખાવાનું અસાધારણ બળ પડવું હેાય ત્યારે આપણે આપણા માટે પરદેશના લાેકાને શા માટે હેરાન કરવા જોઈએ ?

એટલે આજે સ્વરાજ્ય મેળવવામાં કહેા કે તેને સાચવવામાં કહેા, જેટલા બળની દરકાર છે તે બધું જ આપણી પાસે છે. કક્ત ખામો હેાય તા એટલી જ છે કે તેના ઉપયાગ કાઈ નિશ્ચિત ઉદ્દેશમાં વ્યવસ્થિત રીતે થતા નથી. ફક્ત આપણા દેશની સ્ત્રીઓમાં જ જે તપ કરવાનું અને આક્ષ્તા સહન કરવાનું બળ છે અને જેટલું બળ આજકાલ તેઓ તેમાં વાપરે છે, તે બહેના ધારે તા એટલા જ બળના વ્યવસ્થિત અને વિચારપૂર્વક ઉપયાગથી પુરુષાની જરાપણ મદદ સિવાય સ્વરાજ મેળવી શકે. કારણ કે આજની રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિની સફળતા માત્ર તપસ્યા ઉપર જ, અને સહનશીલતા ઉપર જ અવલંબેલી છે,—જે પુરુષો કરતાં સ્ત્રીઓમાં વધારે પ્રમાણમાં છે. એટલે આજે આપણા હજારા વર્ષના વારસાતા સુંદરતમ ઉપયોગ કરવાની તક પ્રાપ્ત થઈ છે; એના ઉપયાગ કરવા અને એ દિશામાં વિચાર કરવા એમાં જ આપણા આ પર્શુ પછુની આંશિક સફળતા છે.

કાઇ એમ ન ધારે કે અત્યારે આ જે મેાજું ચાલો રહ્યું છે, તેના લાભ લઈ બાલનારાઓ તપ અને પરિષદ્ધ જેવી આખ્યાત્મિક કીંમતી વસ્તુઓને વેડફી નાખવા માગે છે. ખાત્રીથી માનજો કે અહીં એ વાત જ નથી. અહીં તા ઉદ્દેશ એટલા છે કે જે બળ આપણામાં છે, અસ્તવ્યસ્ત થયેલું છે અને જેના અત્યારે આપ્યાત્મિક, કે આધિભૌતિક ક્ષેત્રમાં કશા જ ઉપયાગ નથી થતા તે બળને ચાલુ પ્રવૃત્તિમાં લગાડી તેની વધારે કીંમત સિદ્ધ કરવી. જો એમ થાય તા દુનિયાની દષ્ટિમાં જૈન તપ અને પરિષદ્ધાનું કેટલું મહત્ત્વ વધે ? ફક્ત મહાત્માજીએ પાતાના આચરણદ્વારા ઉપવાસનું કેટલું મહત્ત્વ વધારી મૂક્યું છે ? આજે એમના ઉપવાસની અનેક દષ્ટિએ

43

## પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

કી મત છે કારણુ કે એમના ઉપવાસની પાછળ ચારિત્ર અને ત્રાન એ બન્ને આભ્યંતર તપ છે. તા પછી આપણા સમાજમાં ઉપવાસ અને બીજાં તેવાં અનેક તપા ચાલે છે તે બધાંની સાથે ચારિત્ર અને તાનના સુયાગ કરી, એના લાકગમ્ય ઉપયાગ કરીએ તા શું એ તપની કી મત ઘટવાની કે વધવાની ? એટલે તપનું ખરૂં ઊજમણું દેખાવ અને લપકાઓમાં નથી. ગાંધીજીએ પાતાના સાત, ચૌદ કે એકવીશ ઉપવાસનું એક પાઇના ખર્ચનું ઉજમણું નથી કર્યુ અને છતાં એમના ઉપવાસો મેટામાટા દ્વેતાને આકર્ષ્યા. કારણ શું છે ? કારણ એ કે એ ઉપવાસની પાછળ લાકકલ્યાણની અને ચિત્તશાંતિની શુદ્ધ દષ્ટિ હતી. આજે આપણે આશા રાખીએ કે આપણા તપસ્વિવર્ગમાં અને પરિષહા ખમનાર, માથામાંથી વાળ ખેંચી કાઢવા જેવો સખત સુશ્કેલી સહનાર, ઉધાડે પગે ચાલનાર અને ઉધાડે માથે ક્રરનાર ત્યાગિવર્ગમાં એ શક્તિ તેમ જ ભાવના ઉતરા !

સુખલાલ

તા. ૨૩-૯-૩૦

# સાધુસંસ્થા અને તીર્થસંસ્થા

### ત્તથા તેને৷ ઉપયાગ

જ્યાં ધાર્મિક આત્માઓનો કાંઇપણ સંબંધ રહ્યો હોય, અગર જ્યાં કુદરતી સુંદરતા હેાય અથવા એ બેમાંથી એકે ન છતાં જ્યાં કાઇ પૈસાદારે પુષ્કળ નાહ્યું ખરચી ઈમારતની, સ્થાપત્યની, મૂર્તિની કે એવી કાંઈ વિશેષતા આણી હેાય ત્યાં ઘણું ભાગે તીર્થ ઉભાં થઇ જાય છે. ગામ અને શહેરા ઉપરાંત સમુદ્રતટ, નદીકાંઠા બીજા જળાશયા અને નાના માટા પહાડા એ જ માટે ભાગે તીર્થ તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

જૈન તીર્થો જળાશય પાસે નથો આવ્યાં એમ તા નથી જ. કેટલાંક સુંદર તીર્થા ગંગ જેવી મહતી નદીને કિનારે અને બીજાં જળાશયા પાસે આવેલાં છે. તેમ છતાં સ્થાનપરત્વે જૈન તીર્થાની ખાસ વિશેષતા પહાડાની પસંદગીમાં છે. પૂર્વ હિંદુસ્થાન કે પશ્ચિમ હિંદુસ્થાન, દક્ષિણ હિંદુસ્થાન કે ઉત્તર હિંદુસ્થાન જ્યાં જાઓ ત્યાં જૈનાનાં પ્રધાન તીર્થો ટેકરીઓ અને પહાડાની ઉપર જ આવેલાં છે. માત્ર ^વેતાંબર સંપ્રદાય જ નહિ પણ દિગંબર સંપ્રદાય સુહાંની સ્થાનપરત્વે ખાસ પસંદગી પહાડાની જ છે. જ્યાં વ્યતાંબરાતે જરાપણ સંબંધ નથી, અવરજવર નથી એવાં કેટલાંક ખાસ દિગંબરાનાં તીર્થી દક્ષિણ હિંદુસ્તાનમાં છે, અને તે પણ પહાડી ભાગમાં આવેલાં છે. આ ઉપરથી એટલું જ કલિત થાય છે કે તીર્થના પ્રાણુબૂત સંતપુરુષાનું મન કેવાં કેવાં સ્થાનામાં વધારે લાગતું, અને તેઓ કઈ જાતનાં સ્થાના પસંદ કરતા. વળી ભક્તવર્ગ હો

પર્શુ ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

કે મનુષ્યમાત્ર હેા, તેમને એકાંત અને કુદરતી સુંદરતા કેવી ગમે છે એ પણ એ તીર્ધસ્થાનાના વિકાસ ઉપરથી જાણી શકાય છે, ગમે તેટલું ભાગમય અને ધમાલી જીવન ગાળ્યા પછી પણ છેવટે અથવા વચ્ચે વચ્ચે ક્યારેક ક્યારેક માણસ આરામ અને આનંદ માટે કયાં અને કેવાં સ્થાન તરફ દષ્ટિ દાેડાવે છે એ આપ્ણુ તીર્થસ્થાનાની પસંદગી ઉપરથી જાણી શકીએ છીએ

તીર્થાનું બધું તેજ અને મહત્ત્વ એ આજે મૂર્તિપૂજા ઉપર અવલંબિત છે. ક્રાઈ જમાનામાં અને તે પણ કચાંઈક કચાંઈક તીર્થસ્થાનમાં વિદ્યાની પ્રતિષ્ઠા, પ્રચાર અને વિદ્વાનાની કાયમી ગાેકી ભલે રહી હેાય, પણ ંચ્યાજે તેા કાશી જેવા એકાદ સ્થળને બાદ કરીએ તાે તીર્થસ્થાનાેમાં વિદ્યા અને વિચારને નામે લગભગ મીડું જ છે. ખાસ કરીને આખા હિંદુસ્લાનમાં જૈન તીર્થ તેા એવું એક નથી કે જ્યાં વિદ્યાધામ હાેય, વિદ્વાનાની પરિષદ હેાય, વિચારકાની ગાેકી હાેય, અને એમની ગંભીર પ્રાણપૂરક વિદ્યાના આકર્ષણથી જ ભક્તો અને વિદ્યારસિકા આકર્ષાઈ આવતા હેાય. વધારેની આશાંતા બાજીએ રહી પણ કાેઈ એક તીર્થમાં એક પણ એવું જૈન વિદ્યાલય નથી, જૈન વિદ્યામક નથી કે એકાદ પણ એવાે સમર્થ વિદ્યાજીવા વિદાન નથી કે જેને લીધે ત્યાં યાત્રીઓ અને જિત્તાસુએ આકર્ષાઈ આવતા હેાય, અને પોતાના વિવિધ પ્રશ્નોનું નિરાકરણુ કરતા હેાય. તીથેાંની પ્રાકૃતિક જડતા અને નૈસર્ગિક રમણીયતામાં કાંતા તપ અને કાંતા વિદ્યા અને કાંતા બન્ને ચેતના પૂરે છે જ્યારે, આજના આપણાં તીથેોમાં તપ અને વિદ્યાને નામે શું છે તે તમે બધા જ જાણે છે મૂર્તિની માન્યતા અને પૂજા આ દેશમાં બહુ જ જૂનાં છે. દેવેાની અને પ્રાણીઓની પૂજા પછી, મનુષ્યપૂજાએ ક્યારે સ્થાન લીધું એ ચાકકસપણે કહેવું આજે કડણ છે. છતાં ભગવાન મહાવીર અને સુદ્ધના તપસ્વીજીવન સાથે જ મનુષ્યપૂજા વિશેષ પ્રતિષ્ઠા પામી અને એ એ મહાનપુર્ષાના

સંધાના પ્રચારકાર્યના વિકાસની સાથે અને સાથે જ મનુષ્યપૂજ અને પ્રતિપ્રચાર વિકાસ પામતાં ગયાં એ સાખીત કરવાને પૂરતાં સાધના છે. લગવાન મહાવીર અને છુદ્ધ પહેલાં પુરુષાતમ રામ અને કૃષ્ણુની મૂર્તિપૂજા હતી કે નહિ અને હતી તાે કેટલા પ્રમાણમાં અને કેવી તે આપણે નથી જાણતા. પણ જૈન અને બાહસંધની વ્યવસ્થિત સ્યાપના અને તેમના વ્યવસ્થિત પ્રચાર પછી રામ અને કૃષ્ણુની પૂજા વધારે અને વધારે જ પ્રચારમાં આવતી ગઈ એ વિષે કશી જ શ'કા નથી. જેમજેમ મહાવીર, છુદ્ધ, રામ અને કૃષ્ણુ એ વિશિષ્ટ પુરુષો તરીકે પૂજાવા લાગ્યા તેમતેમ પક્ષીઓ દેવદાનવા અને કાેમળ તેમજ ભયંકર પ્રકૃતિનાં પ્રાણીઓની પૂજા આછી અને આછી થતો ગઈ, તેમ છતાં હજી પણ એનાં અવશેષો તો છે જ.

તીર્થોના વિકાસમાં મૃતિપ્રચારના વિકાસ છે અને મૂર્તિપ્રચારની સાથે જ મૂર્તિનિર્માણુકળા અને સ્થાપત્યકળા સંકળાયલાં છે. આપણા દેશના સ્થાપત્યમાં જે વિશેષતાએા છે, અને જે માહકતાએા છે તે તીર્થસ્થાના અને મૂર્તિપૂજાને જ મુખ્યપણું આભારી છે. માગસ્થાનામાં સ્થાપત્ય આગ્યું છે ખરું; તેનું મૂળ ધર્મસ્થાના અને તીર્થસ્થાનામાં જ છે.

જૈનાના તીર્થો એ કાંઈ બે પાંચ કે દશ નથી પણ સેંકડાની સંખ્યામાં અને તે પણ દેશના કાેઈ એક જ ભાગમાં નહિ પરંતુ જ્યાં જાઓ ત્યાં ચારે તરક મળી આવે છે. એ જ એક વખતના જૈનસમાજના વિસ્તારના પૂરાવા છે. જૈનતાર્થાની ખાસ એક સંસ્થા જ છે, જો કે આજે દિગંબર અને શ્વેતાંબર એ બે ભાગમાં તે બહેંચાઈ ગઈ છે. એ સંસ્થાની પાછળ કેટલા માણસા કાયમને માટે રાકાયલા રહે છે, કેટલી છુદ્ધિ એની સારસંભાળમાં અને બીજી બાખતામાં ખરચાય છે, અને એ તીર્થાની પાછળ કેટલું ધન વપરાય છે અના પૂરા અને સાચા ખ્યાલ આપવા જેટલા આંકડા અત્યારે પાસે મથી છતાં અટકળથી ઓછામાં આછું કહેવું હાય તા એમ કહી

પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યા

શકાય કે એ સંસ્થાની પાછળ પાંચ હજારથી એાછા કાયમી માર્ચ નહિ ્દેાય, અને જીદીજીદી અનેક બાબતામાં પચાસ લાખથી એ ખર્ચ થતા નહિ હોય. એ સંસ્થાની પાછળ કેટલીક જગે જમીનદારી છે, બીજી પણ સ્થાવર જંગમ મિલ્કત છે અને રે નાહ્યું, સાેનું, ચાંદી તેમ જ ઝવેરાત પૃષ્ણુ છે. ધરમંદિરા વ તદ્દન ખાનગી માલિકીનાં મંદિરાને બાજીએ મૂકીએ તા પણુ જે નાના માટા સંઘની માલીકી હાય, દેખરેખ હાય એ ઉપર સંઘમાલિક/ાના મંદિરાના નાના માેટા ભંડારા હેાય છે. એ ભંડારા નાણાનું ખાસું ભંડાેળ હાેય છે, જે દેવદ્રવ્ય કહેવાય છે. ક્ર <sup>શ્</sup>વેતાંબરસંધની માલિક1નું દેવદ્રવ્ય અસારે એાછામાં એાછું એક ક જેટલું તેા આખા હિંદુસ્તાનમાં ધારવામાં આવે છે. એમાં શ નથી કે આ દેવદ્રવ્ય એકડું કરવામાં તેની સારસંભાળ રાખવામ અને તે ભરખાઈ ન જાય તે માટે ચાંપતા ઈલાજો લેવામાં જૈન ખૂઅ ચાતુરી અને ઈમાનદારી વાપરી છે. હિંદુસ્તાનમાંના બી કાઈપણ સંપ્રદાયના દેવદ્રવ્યમાં જૈનસંપ્રદાયના દેવદ્રવ્ય જેટલી ચાેખ તમે ભાગ્યે જ જોશા. એ જ રીતે દેવદ્રવ્ય એના ઉદ્દેશ સિવાય બીં ક્યાંઈ ખર્ચાય નહિ, વેડકાય નહિ, અને અંગત ક્રાઈ એને પચા ન જાય એ માટે પણ જૈનસંઘે એક નૈતિક અને વ્યાવહારિક સું વાતાવરણ ઉભું કર્યું છે. જૈન બચ્ચાે દેવદ્રવ્યની એક પણ કાે પાતાનાથા બને ત્યાંસુધી, પાતાના અંગત ભાેગમાં વાપરવા કદી રા ંકુ તૈયાર હ્યુતા નથી. એમ કરતાં એ. સંસ્કારથી જ ખહુ ડરે અને કાંઇક સામાજિક બંધારણ પણ એવું છે કે કાઈએ દેવદ્રવ્ય પચા એમ જાણ થતાં જ એની પાછળ સંઘ અથવા સાધુઓ પડે અને એ વ્યક્તિને જવાય દેવા લારે થઈ પડે છે. દેવદ્રવ્ય હડપ જવાના કિસ્સા મળી આવે ખરા પણ તે ન છુટકે જ. અથવા જ્ય હાચમાં કાંઈપણ બાજ ન રહી હાેય ત્યારે જ.

તીર્થસંસ્થા સાથે મૂર્તિના, મંદિરના, લંડારના અને નીકળવાના, એમ ચાર લારે મનારંજક અને મહત્ત્વના ઈતિહાસા

પ૮

ાકડાં, ધાતુ અને પત્થરે મૂર્તિ અને મંદિરામાં, કેવી કેવી રીતે, યા કયા જમાનામાં, કેવો કેવા ભાગ ભજવ્યા, એક પછી બીજી યવસ્થા કેવી કેવી રીતે આવતી ગઈ, ભડારામાં અવ્યવસ્થા અને ગરબડ વી રીતે આવ્યાં, અને તેની જગાએ પાછી વ્યવસ્થા અને નિયંત્રણ વી રીતે શરુ થયાં, નજીકનાં અને દ્વરનાં તીર્થામાં હજારા અને યે રીતે શરુ થયાં, નજીકનાં અને દ્વરનાં તીર્થામાં હજારા અને ાખા માણસાના સંધા યાત્રાએ કેવી રીતે જતા અને એની સાથે મે શું શું કામા કરતા એ બધા ઈતિહાસ ભારે જાણવાજેવા હાેવા તાં આપણી આજની મર્યાદાની બહાર છે.

ત્યાગ, શાંતિ અને વિવેક ક્રેળવવાની પ્રેરણામાંથી જ આપણે ીર્થા ઉભાં કર્યા છે. અને ત્યાં જવાના તથા તેના પાછળ શક્તિ, મંપત્તિ અને સમય ખર્ચવાનાે આપણાે ઉદ્દેશ પણ એ જ છે. તેમ કતાં આજે આપણે તીર્થસસ્થાદ્વારા એ ઉદ્દેશ કેટલાે સિદ્ધ કરીએ બીએ, એ તમે જ વિચારા. શ્વેતાંબર, દિગંબર બન્ને પીરકાઓને માજે પાતાનું પરાક્રમ અતાવવાનું અને કુસ્તી ખેલવાનું એક માત્ર થામ તીર્થો જ રહ્યાં છે. એમના મઝિયારા બીજી કાઈ બાબતમાં કવે રહ્યો નથી અને જે કાંઈ રહ્યો હેાય અથવા મઝિયારા ન હાેવા ¢તાં, મઝિયારાપણાનાે કાંસાે ઉભાે કરતા હાેય તાે તે માત્ર તીર્થામાં જ છે. પ્રસિદ્ધ એવું એક તીર્થ નથી કે જ્યાં અન્ને પક્ષના ઝધડા ન હાેય, અને જેને માટે કાેર્ટે ન જતા હાેય. મારે જરા પણ પણ શરકદારી કર્યા સિવાય અને કાેઈ પક્ષપાતના આરેાપ મૂકે તાે તેનું **બેખમ ખેડીને પણ સ્પષ્ટ અને છતાં નમ્રપણે કહેવું જોઈએ કે** મ્યાં જ્યાં માત્ર દિગંબરાેનું આધિપત્ય પહેલાં હતું અથવા હજી છે યાં એક સ્થળે શ્વેતાંબરાે મઝિયારાે કરવા ગયા નથી, જ્યારે દુઃખની યાત એ છે કે દિગંબરાે એટલી તટસ્થતા સાચવી શકતા નથી. માત્ર વૈતાંબરાનું આધિપત્ય પહેલાં હતું અને હજી પણ છે, એવાં તીર્થો સંહામાં તેઓ જાણે ધર્મની ભારે પ્રભાવના કરતા હેાય તેમ ર્કુખલગીરી કરવા જાય છે અને પરિણામે ઝલડા થાય છે. ક્યારેક

પશુંષણુ પર્વનાં વ્યાખ

એક તા ક્યારેક બીએ પક્ષ જિતે છે. જિતના આધાર પૈસા લડનારાઓની કુશળતા ઉપર જ છે, સત્ય ઉપર નથી. વળી ગે સુદ્દાપરત્વે એક પક્ષ આજે તા બીએ પક્ષ કાલે જિત મેળ અને પાતાની જિતમાં થાય તે કરતાં સામાની હારમાં તેમને ખુશાલી ઉપજે છે. બન્ને સંપ્રદાયના અનુયાયીઓના મનમાં સંસ્કારા પડથા છે અને પાષાય છે કે જ્યારે કાઇપણ એક તા તકરારના કે સલા પાતાની વિરુદ્ધ થયા છે એમ સાંભળતા વે પાતાની અંગત મિલ્કત જવાના દુઃખ કરતાં પણ વધારે દુઃખ આઘાત લોકા અનુભવે છે. અને એ દુઃખ અને આઘાતમાંથી ક્રી લડવા લોકા લલચાય છે, નાણાં ભરે છે અને સુદ્ધિ ખર્ચ આ રીતે એકબીજાની વારાક્રતી હારજિતનાં ચઢો સતત ચાલ્યા છે અને એમાં સુદ્ધિ, ધન અને સમય ત્રણે નિરર્થક દળાઈ જાય એ દળણ–આટાના કાયદા બેમાંથી એકને ભાગે નથી આવતા. પૂરા કાયદા એ ચક્કી ચલાવનાર આજનું રાજતંત્ર ઉઠાવે છે.

શકા અને દ્ર્ણોના પછી મુસલમાના આવ્યા, તેમણે જૈનમ અને મંદિરા ઉપર હથાડા ચલાવ્યા, એમાંથી બચવા આપણે કરમ પણ મેળવ્યાં અને ક્યાંઇક ક્યાંઇક પરાક્રમાં પણ કર્યા. આજ આ માનીએ છીએ કે આપણાં તીથાં અને મંદિરા સુરક્ષિત છે. સાચે ઉપરથી જોનારને એમ લાગે પણ ખરંડુ કારણ કે અત્યારે કે આપણાં મંદિરા કે મૂર્તિઓ સામે આંગળી ઉઠાવતાં પણ વિર કરે છે. તેમ છતાં જરાક ઉંડા ઉતરીને જોઈએ તા આપણ લાગશે કે આપણાં તીર્થા આજે જેવા ભયમાં છે તેવા ભયમાં પર કદી નહાતાં. કાઈ ગિઝની, કાઈ અલાઉદ્દીન કે કાંઈ ઔરંગરે આવતા તા તે કાંઈ ચારે પ્રૃણે કરી નહાતાં વળતા અને જ પહાેચતા ત્યાં પણ કાંઈ ત્રણસા સાઠ દિવસ કુહાડાઓ નહા ચલાવતા. વળી જે કુહાડા અને હથાડાઓ ચાલતા તેનું દેખ પરિણામ એવું આવતું કે આપણે પાછા એ મૂર્તિ અને મંદિરા ધુસંસ્થા અને તીર્થસંસ્થા

દી સમરાવી લેતા અને કરી એવા આધાતાથી ખચવા કળ અને વાપરતા; જ્યારે આ રાજતંત્ર આવ્યા પછી અને આપણી ર્મેંક સ્વતંત્રતા સચવાવાનાં વચનાની વારંવાર રાજ્યકર્તાએા થી ધેાષણા થયા પછી, આપણે એમ માનતા થઈ ગયા છીએ કવે તા ક્રાઈ મૂર્તિ કે મંદિર તરક હાથ ઉગામતું નથી. એક એ શાંતિ રાજ્યકર્તાઓએ આપણને અર્પી એ બદલ થાડે! તા આભાર માનીએ, પણુ બીજી રીતે એમણે રાજ્યતંત્રની તથુ જ એવી કરી છે કે તમે પાતાની મેળાએ જ પાતાનાં મૂર્તિ મ દિરા પર હથાેડાઓ ઠાેકા, કુહાડાઓ મારા અને માથાં પહ્ . બહારતા કાંઇ તીર્થલંજક ન આવે એવી વ્યવસ્થા તાં ાર તમારી ધાર્મિંક સ્વતંત્રતા સાચવવા ખાતર કરે જ છે. પણુ ેપોતે જ પાેતાના તીર્થભંજક થાએ**ા અને ઘરબારથી પ**ણ <sup>માદ</sup> થાએે**ા ત્યારે તમારી વ**ચ્ચે પડી તમારી થતી બરબાદી મવવામાં સરકાર, ધાર્મિંક સ્વતંત્રતામાં ડખલગીરી 🖷ને છે. એણે તંત્ર ઉભું કર્ય છે કે તમે પોતે જ રાત અને દિવસ એક ાનાં મૂર્તિ અને મંદિરા તાલ્યા કરા અને કહ્યા કરા કે આ તંત્રમાં અમારી ધાર્મિક સ્વતંત્રતા સલામત છે. સીધી રીતે અમલદાર કે કાયદા તમને નથી કહેતા કે તમે તમારાં જ ા ઉપર હથાેડા મારાે, પણુ એ ધાર્મિક સ્વત ત્રતાનાં રાજક/ય ાની માહની જ એવી છે કે તમે હંમેશાં એકબીજાનાં મૂર્તિ . મંદિરા તાે**ક્યા કરા અને અંદરા**અંદર લડયા કરા. ક્યારેક થી હરખાઈ અને ક્યારેક હારથી નાખુશ થઈ હંમેશાં તમે ને તૈયાર રહેા એ આજની રાજનીતિ છે. આ રાજનીતિને ન વાથી જ આપણું પ્રીવીકાૈસીલ સુધી દાેડીએ છીએ અને **બ**ણ યેલા ગણાતા સાંપ્રદાયિક વક્વીલાને એ સિવાય ખીજાં કામ જ ય અથવા એ સિવાય એક કાર્યમાં તેમને આસ્તિકતાની છાપ મળવાની હેાય. તેમ તેઓ આ દેશમાં અને વિક્ષાયતમાં તીર્થોની

પર્યુષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

લડાઈમાં પોતાની બધી જ શક્તિ ખર્ચી રહ્યા છે. આપણા દેશ સૌથી મોટા સત્યનેા ઉપાસક પેદા થયેા છે એમ તે વડ/ેલા અ આગેવાન પૈસાદારા માને છે. છતાં તકરારના ચુકાદા એમને મ એમને હાથે કરતાં બીજા કાઈને હાથે વધારે સારા થવાના સંભ દેખાય છે. આપણી અપાર મૂર્ખતાએ હજી આજના રાજતંત્ર સ્વરૂપ આપણી સામે આવવા નથી દીધું. પણ છેલાં ત્રીશ વર્ષ તીર્થાની હારજિતના ઇતિહાસ જો આપણે વાંચીએ અને અત્યા કયાં કર્યા અને કેવી કેવી રીતે આવા ઝધડાએા ચાલે છે, તે કા

ચલાવે છે, કેમ પાષાય છે, અને એના મળ વાંધાઓ શા છે જો જાણીએ તા આપણને આપણી મૂર્ખતાના ભાન ઉપરાંત મૂર્ખતાનું પાષણ કરનાર, અને છતાં ધાર્મિક સ્વતંત્રતાના આપનાર રાજતંત્રની નીતિનું ભાન પણ થાય. પરંતુ આપણામાં કાઈ આ દષ્ટિએ આ વસ્તુ વિચારતા જ નથી. ખરી વાત તા છે કે ઝનુની મુસલમાનાના રાજ્યકાળ દરમ્યાન તેમને હાથે થયે નુકસાન કરતાં, આ રાજ્યકાળ દરમ્યાન આપણે, આપણે હાથે તીર્થરક્ષા નિમિત્તે તીર્થના અને તેના ઉદ્દેશના વધારે ધ્વંસ કર્યો છે અને હજી આ રાજતંત્રને ધાર્મિક સલામતીવાળું માની વધારે અ વધારે એ નાશ કર્યે જ જઈએ છીએ. આ બધા ઉપરથી જે ક્લિ થાય છે તે એ છે કે અત્યારે જ આપણાં તીર્થા વધારે જોખમમાં થ

આ તેા ખરખાદીની વાત થઈ, પણુ આ તીર્થસંસ્થા મારક આપણે કેટલું વધારુ ઉપયોગી કામ કરી શકીએ તેમ છે એ પા બાણવું જોઇએ. લક્તિ અને આર્થિક ઉદારતા ઉપર જ તીર્થસંસ્ય નભે છે. સમાજને વિદ્યા, હુત્રર, ઉદ્યોગ અને બીજા તે દ્યાનાની જરુર અનિવાર્ય છે. કાઈ પણ જમાનામાં જૈન તી નાલ દાના કે વિક્રમશીલાના વિદ્યાલયની સુગ'ધ નથી અનુભવી. અત્ય તા બીજે કાઈ પણ સ્થળે નભી શકે તે કરતાં વધારે સહેલાઇ<sup>ફ</sup> કેટલાંક તીર્થસ્થાનામાં વિદ્યાલયો સારી રીતે નભી શકે. કેટલ આખુ જેવાં પ્રકૃતિ રમણીય જૈન તીર્થ છે કે જ્યાં અંગ્રેજો અ

ીજ લાેકા વિદ્યા મેળવવા સાથે ત્યાંના સુંદર વાતાવરણના ફાયદા દાવી રહ્યા છે, ત્યારે જૈનાને એ વાત સઝતી જ નથી. તેઓ ત્યાં <u>જ</u>ાય છે સારે ખુશ થાય છે. જગ્યાની, એક્રાંતની, હવાપાણીની વાઢવાહ કરે છે. ખીજાનાં વિદ્યાધામાં જોઈ રાજી થાય છે ਅਜੇ યાતાને માટે કાંઈ કરવાનું એમને સૂઝતું જ નથી. જેના કાશીમાં યાત્રાર્થે જાય છે પણુ કાઇને સાંની વિદ્યાગાેકીની ખબર નથી, વિદ્વાનાની જાણ નથી, એ જાણવાની તેમને ઇચ્છા જ થતી નથી. યાંનાં વિદ્યાધામા કેવાં અને કેટલાં છે એ જાણવાનું એમને મન જ નથી કારણુંકે એમણું પાતાનાં કાઈ પણ તીર્થસ્થાનમાં વિદ્યા ખને વિદાના હાેવાના સગ'ધ લીધા જ નથા. એમને કલ્પના એક જ છે અને તે એક તીર્થસ્થાનામાં મંદિરા અને મૂર્તિએા સિવાય બીજાં શું હાેય, બીજાં હાેવાની શું જરુર છે ? પરંતુ સમાજની વિદ્યાની જરુરિયાત આ તીર્થસંસ્થારક્ષક ભક્તિ અને ઉદારતા જેવાં બળા ારા સધાવી જ જેઇએ. અને જે વિશિષ્ટ વિશિષ્ટ તીર્થોમાં ખાસાં વિદ્યાલયે৷ ચાલતાં હેાય, તેમાં બન્ને સંપ્રદાયના હજારા આળકા મણતા હેાય, વિદ્યા અને દેશની સ્વતંત્રતાના પ્લક્ષ આદર્શ તેમની ક્ષામે હેાય તેા સમાજને આ તકરાર પાછળ બળ ખર્ચવાની બહુ જ યોડી પુરસદ રહે. જ્યાં સુધી સુંદર અને ઉપયોગી આદર્શ સામે નથી હોતા સાં સુધી માણસ પાતાનું બળ આડે રસ્તે વેડકે છે. આજના શાધર્મ આપણને ખેવાત શિખવે છે એક તાે આ રાજતંત્રના માયાવી રૂપના ભાગ ખની પાતાને જ હાથે પાતાનાં મૂર્તિ અને અને મંદિરાના નાશ ન કરા; અને બીજી વાત એ છે કે તમારામાં ભક્તિ અને ઉદારતા હાય તા તીર્થોને સાચવી તે મારકત તમે વિદ્યા મને કળાથી સમૃદ્ધ બના, વધારે શીખા.

આપણે તીર્થની લડાઈમાં જિતનાર પક્ષ માની લઇએ છીએ કે અમે તીર્થ સાચવ્યું, ધર્મ બજાવ્યા. બીજીવાર બીજો પક્ષ તેમ માને છે, પણ બન્ને પક્ષ એ ભૂલી જાય છે કે તેઓ શરીરનાં હાથ પગ

પર્શુ હા પર્વનાં વ્યાખ્યાના

જેવાં અંગાને જ સાચવવા પ્રાણ પાથરે છે, અને તેમાંથી ઊડી તાજ આત્માને બચાવવા ક્રાઇ જરા પણ જહેમત નથી ઉઠાવતું. એટલું જ નહિ પણ તેમના આ હાથપગને બચાવવાના પ્રયત્ન જ ઉલટા શ્રરીરમાંથી આત્માને ઉડાડી રહ્યો છે. જૈન તીર્થના આત્મા અહિંસા અને શાંતિ છે. લડાઇ મારકૃત આપણુ એક પક્ષે જિત મેળવી એટલે તેણુ હાથ બચાવ્યા, બીજાએ જિત મેળવી એટલે તેણુ હાથ બચાવ્યા, બીજાએ જિત મેળવી એટલે તેણુ હાથ બચાવ્યા, બીજાએ જિત મેળવી એટલે તેણુ પગ બચાવ્યા; પણ બંનેએ હાથપગ બચાવવા જતાં તીર્થમાંથી આત્મા ઉડાડી દીધા, કારણ કે હમા્યાં હમણુંની તાજી તીર્થની લડાઈઓ તમને કહે છે કે તે નિમિત્તે મનુષ્યહત્યા સુદ્ધાં કરી ચૂક્યા છા, અથવા તે હત્યા થવામાં નિમિત્ત થયા છા. જો આ આત્મા જ ન હાય અને છિન્નભિન્ન અંગવાળું માત્ર કલેવર જ હાય તા હવે એ માટે શું કરવું અને શું ન કરવું એ કહેવાની જીદી જરૂર રહેતી નથી.

જાણીને જ સાધુસંસ્થાની ચર્ચા પાછળથી કરું છું. આજની સાધુસંસ્થા એ લગવાન મહાવીરને આભારી છે. પણ એ સંસ્થા તે એથીયે જૂની છે. લગવતી જેવા આગમોમાં અને બીજા જૂના ગ્રંથામાં પાર્શ્વાપસ એટલે પાર્શ્વનાથના શિષ્યોની વાતા આવે છે. તેમાંના કેટલાક લગવાન મહાવીર પાસે જતાં ખચકાય છે, કેટલાક તેમને ધર્મવિરાધી સમજી પજવે છે, કેટલાક લગવાનને હરાવવા કે તેમની ધર્મવિરાધી સમજી પજવે છે, કેટલાક લગવાનને હરાવવા કે તેમની પરીક્ષા કરવા ખાતર તરેહ તરેહના પ્રશ્નો કરે છે. પણ છેવટે એ પાર્શ્વાપત્યની પરંપરા લગવાન મહાવીરની શિષ્ય-પરંપરામાં કાંતા સમાઇ જાય છે અને કાંતા તેમાંના કેટલાક સડેલા ભાગ આપાસ્થાપ ખરી જાય છે. અને એકંદર પાછા લગવાનના સાધુસંઘ નવે રૂપે જ ઉભા થાય છે, અને તે એક સંસ્થાના રૂપમાં ગાઠવાઈ જાય છે. તેના રહેણી કહેણીના, અરસપરસના વહેવારના અને કર્ત બ્યાના નિયમા ધડાય છે. એ નિયમના પાલન માટે અને એમાં કાઇ લંગ કરે તા એને શાસન સાધુસંસ્થા અને તીર્થસંસ્થા

કરવા માટે સુવ્યવસ્થિત રાજતંત્રની પેઠે એ સાધુસંસ્થાના તંત્રમાં નિયમેા ઘડાય છે. નાના માટા અધિકારીઓ નિમાય છે. એ બધાનાં કામેાની મર્યાદા અંકાય છે. સંધસ્થવિર, ગચ્છસ્થવિર, આચાર્ય, ઉપાચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, ગણી વગેરેની મર્યાદાઓ અરસપરસના વ્યવહારા, કામના વિભાગા, એક બીજાની તકરારના ફેંસલાઓ, એકબીજા ગચ્છની અંદર કે એક બીજા શુરુની પાસે જવા આવવાના, શિખવાના, આહાર વગેરેના નિયમાનું જે વર્ણન છેદસ્ત્રોમાં મળે છે, તે જોઈ સાધુસંસ્થાના બંધારણુ પરત્વેના આચાર્યોના ડહાપણ વિષે અને દાર્ધદર્શિતા વિષે માન ઉત્પન્ન થયા વિના રહેતું નથી. એટલું જ નહિ પણુ આજ કાેઈ પણુ મહતી સંસ્થાને પોતાનું બંધારણુ બાંધવા અથવા વિશાળ કરવા માટે એ સાધુસંસ્થાના બંધારણુના અભ્યાસ બહુ જ મદદગાર થઈ પડે તેમ મતે સ્પષ્ટ લાગ્યું છે.

આ દેશના ચારે ખુણામાં સાધુસંસ્થા ફેલાઇ ગઈ હતી. ભગવાનના અસ્તિત્વ દરમ્યાન ચૌદ હજાર ભિક્ષુ અને છત્રીશ હજાર ભિક્ષુણીએા હેાવાનું કથન છે. તેમના નિર્વાણ પછી એ સાધુસંસ્થામાં કેટલા ઉમેરા થયેા કે કેટલા ઘટાડા થયેા તેની ચાક્કસ વિગત આપણી પાસે નથી. છતાં એમ લાગે છે કે ભગવાન પછીની અમુક સદીઓ સુધી તા એ સંસ્થામાં ઘટાડા નહાતા જ થયા-કદાચ વધારા થયા હશે. સાધુસ સ્થામાં ઘટાડા નહાતા જ થયા-કદાચ વધારા થયા હશે. સાધુસ સ્થામાં આંગોને સ્થાન કાંઈ ભગવાન મહાવીરે જ પહેલાં નથી આપ્યું. તેમના પહેલાંએ ભિક્ષુણીઓ જૈન સાધુસ ધમાં હતી, અને બીજા પરિવાજક પંચામાં પણ આંગો હતી, છતાં એટલું તા ખરું જ કે ભગવાન મહાવીરે પોતાના સાધુસ ધમાં આંગોને ખૂબ અવકાશ આપ્યા અને એની વ્યવસ્થા વધારે મજણત કરી. એવું પરિણામ બૌદ સાધુસ ધ હપર પણ થયું. છુદ ભગવાન સાધુસ ધમાં ઓઓને સ્થાન આપવા ઈ-છતા ન હતા, પણ તેમને છેવટે સાધુસ ધમાં

પ

પશુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

એમને સ્થાન આપવું પડ્યું. આ તેમના પરિવર્તનમાં જૈન સાધુ સંસ્થાની કાંઇક અસર અવશ્ય છે એમ વિચાર કરતાં લાગે છે.

સાધુસ સ્થા મૂળમાં હતી તેા એક, પણુ પછી અનેક કારણે વહેંચાતી ગઇ. શરૂઆતમાં દિગંબર અને શ્વેતાંબર એવા બે મુખ્ય ભેદ પડયા. અને દરેક ભેદની અંદર બીજા અનેક નાના માટા કાંટા પડતા જ ચાલ્યા. જેમ જેમ જૈન સમાજ વધતા ગયા, ચામેર દેશમાં તેના વિસ્તાર થતા ગયા, અને નવનવી જાતા તથા લાકા તેમાં દાખલ થતા ગયા, તેમ તેમ સાધુસંસ્થા પણ વિસ્તરતી ગઇ અને ચામેર કાલતી ગઈ. એ સંસ્થામાં જેમ અસાધારણ ત્યાગી અને અબ્યાસી થયા છે, તેમ હંમેશાં ઓછોવત્તો શિથિલાચારીને વર્ગ પણ થતા આવ્યા છે. પાસથ્થા, કુસીલ, જહાચ્છદ વગેરેનાં જે અતિજૂનાં વર્ણાંના છે તે સાધુસ સ્થામાં શિથિલાચારી વર્ગ હેાવાના પ્રરાવેા છે. કયારેક એકરૂપમાં તેા કયારેક બીજારૂપમાં, પણ હંમેશાં આચારવિચારમાં માેળા અને ધ્યેયશન્ય શિથિલ વર્ગ પણ સાધુસંસ્થામાં ચતાે જ આવ્યાે છે. જ્યારે જ્યારે શિથિલતા વધી ત્યારે ત્યારે વળી કાઈ તેજસ્વી આત્માએ પાતાના જીવનદ્વારા એમાં સુધારા પણ કર્યો છે. ચેસવાસિએા થયા અને તેમનું સ્થાન ગયું પણ ખરું. વળી જતીએા જોરમાં આવ્યા અને આજે તેઓ નામશેષ જેવા છે. જે એકવારના સુધારકા અને નાન, ત્યાગ તેમજ કર્તવ્ય દારા સાધુસ સ્થાને જીવિત રાખનારા, તેનાજ વંગ્રજો એચાર પેઢીમાં પાછા સ્ખલનાએા કરનારા થાય અને વળી કાઈ એ સ્ખલનાએ। સામે માથું ઉચકનાર આવી ઉભા રહે. આ બગાડાસુધારાનું દુવચક્ર જેમ બીજી સંસ્થાએામાં, તેમ સાધુસ સ્થામાં પણ પહેલેથી આજ સુધી ચાલ્યું આવ્યું છે. એનેા જુદા ઈતિહાસ તારવવા હાય તા તે જેને સાહિસમાંથી પ્રમાણપૂર્વક તોરવી શકાય તેમ છે.

સાધુ એટલે સાધક. સાધક એટલે અમુક પ્યેયની સિદ્ધિ માટે સાધના કરનાર તે પ્યેયનાે ઉમેદવાર. જૈન સાધુઓનું ધ્યેય મુખ્યપણે સાધુસંસ્થા અને તીર્થસસ્થા

તે৷ છવનશુદ્ધિ જ નક્કી કરવામાં આવેલું છે. જીવનને શુદ્ધ કરવું એટલે તેનાં બંધનાે, તેનાં મળાે, તેના વિક્ષેપા અને તેની સંકુચિતતાએા ટાળવી. લગવાને પાતાના જીવન મારકત સમજદારને એવા પદાર્થ પાક શીખવ્યા છે કે જ્યાં સુધી પોતે પાતાનું જીવન અંતમું ખ થઈ તપાસી ન લે, શાધી ન લે, પાતે વિચાર અને વર્તનમાં સ્થિર ન શાય, પાેતે પાેતાના ધ્યેયપરત્વે સ્પષ્ટ ભાન ન કરે ત્યાં સુધી તે બીજાને શા રીતે દાેરી શકે ? ખાસ કરી આધ્યાત્મિક જીવન જેવી મહત્ત્વની **બાબતમાં જો કાે**ઇની દાેરવણી કરવાની હેાય તે તે પહેલાં, એટલે કે બીજાના ઉપદેશક અથવા ગુરુ થયા પહેલાં, પોતાની જાતને એ બાબતમાં ખૂબ તૈયાર કરી લેવી જેઈએ. એ તૈયારીનાે સમય એ જ સાધનાનાે સમય. આવી સાધના માટે એકાંત જગ્યા. સ્તેહીએ**ા અને બીજા લેોકાથી અલગપ**ણું, કેાઈપણ સામાજિક કે બીજી ખટપટમાં માશું ન મારવાપણું, અમુક પ્રકારના આનપાનના અને રહેણીકહેણીના નિયમાે એ બધું યોજાયેલું હતું. જેમ ક્રાઇ ખરા વિદ્યાર્થોને પાતાના ઉંડા અભ્યાસની સિદ્ધિ માટે ખાસ સ્થાનની, એકાંતની, કુટુંબ અને સગા સંબંધીઓના ત્યાગની, અને ખીજી કેટલીક સગવડેાની જરુર રહે છે, તેમ આધ્યાત્મિક જીવનની સાધ**નાના** વિદ્યાર્થી જૈન સાધુને માટે પણ છે. પરંતુ જેમ આજે ઉંમર **ચયા** પહેલાં અને આપ કે મા બનવાની જવાબદારી સમજ્યા પહે**લાં, ક્રોકરાઓ અને કન્યાએ** બાપ કે મા બની જાય છે, તેમ સાધુસંસ્**યામાં** અનવા લાગ્યું. પાતાના જીવનની ઉડી વિચારણા કર્યા Net <u></u>વિના કે, પાકી સ્થિરતા આણ્યા વિના જ માટે ભાગે સાધુ વર્ગ **ઉપદેશક**ના કામમાં પડી ગયેા. એનું પરિણામ સમાજની દષ્ટિએ યમે તે આવ્યું હેાય, પણુ એક દર રીતે એથી સાધુસંસ્થાને તે**ા** નુકસાન જ થયું છે. જે સગવડા અને જે નિવૃત્તિનાં વિધાના છવનની સાધના માટે કરવામાં આવ્યાં હતાં એ સાધના ઉડી જતાં કે ખસી

પશુંષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

જતાં, અથવા તાે અકાળે ગુરુપદ લેવામાં આવતાં એ સગવડા અતે એ નિવૃત્તિનાં સાધના તા જેમને તેમ સાધુસંસ્થા માટે ઉભાં રહ્યાં, ઉલદું ઘણીવાર તેા એ સગવડાે અને એ નિવૃત્તિનાં વિધાનામાં વધારા પહું થયેા, અને બીજી બાજીથી મૂળ ક્ષક્ષ જે જીવનની સાધના તે કાંતાે તદ્દન બાજીએ જ રહી ગયું અથવા કાંતાે તદ્દન ગાૈ**ણ**ુ થઈ ગયું. એ જ સબબ છે કે આપણે જૈન જેવા ત્યાગપ્રધાન સાધુસંઘના ઇતિહાસમાં ગૃહસ્થાં કે રાજાએાને શાબે તેવાં સાધના, સગવડા અને ભપકાએા સાધુએાની આસપાસ વીંટળાયલા નેઝએ છીએ. મૂળમાં તાે રાજાઓને ખજાનાે એટલા માટે સાંપાયલાે કે તેઓ પાતાના ક્ષત્રિયાચિત પરાક્રમથી બીજા બધા કરતાં તેને વધારે સારી રીતે સાચવે. લશ્કર એટલા માટે સાંપયલું કે તેઓ તેને પાતાના તેજથી કાછુમાં રાખે, અને જરૂર પડે ત્યારે એ ખજાના અને લશ્કરનાે ઉપયાગ માત્ર પ્રજાકલ્યાં હુમાં કરે. જો રાજા શાંતિના વખતમાં વધારે સુરક્ષિત રહે અને બળસ પત્ર રહે, તાે આકત વખતે વધારે કામ આપે એટલા માટે ટાઢ તડકાથી બચાવવા છ્ત્રચામરની યાેજના થયેલી. પણ જ્યારે વારસામાં વગર મહેનતે રાજ્ય મળવા લાગ્યાં, ક્રાઈ પુષ્ઠનાર ન રહ્યું, યારે એ રાજાઓ લશ્કર, ખજાતા, છત્રચામર વગેરેતે પાતાનું જ <mark>તાનવા</mark> લાગ્યા, અને પાતાના અંગત સાધન તરીકે એનાે ઉપયોગ કરેવા મંડયા. એટલું જ નહિ પણ પોતાની આડે ક્રોઈ આવે, તા એ સાધનનાે ઉપયાગ તેઓ પ્રજા સામે પણ કરવા લાગ્યા, અને પાતાનું પ્રજાપાલનનું ધ્યેય બાજીએ રહી ગયું, અને તેના પાલન માટે સાંપવામાં આવેલ સગવડેાના ભાગમાં જ પડી ગયા. જે વસ્તુ રાજાએા માટે સાચી છે-મનુષ્યસ્વભાવના ઇતિહાસ પ્રમાણે એ જ વસ્તુ સાધુસંસ્થા માટે પણ સાચી જ છે. જીવનની સાધનાનું ધ્યેય સરી પડતાં તે માટે ચાેજાયેલી સગવડાે અને ઘડેલાં વિધાનાે જ તેમના હાથમાં રહ્યા, અને ઐ સગવડાેના ભાગમાં અને એ વિધાનાના આચરણમાં જ તેમને

સાધુપણું સમજાશું. બીજાએ। પણુ તેમ સમજવા લાગ્યા અને સાધુએ। પણ લાેકાને એમ જ જાણેઅજાણે સમજાવતા ગયા.

પરંતુ એ ઉપરથી ક્રાઈ એમ ન ધારે કે સાધુસંસ્થા આખી જ સગવડભાેગી અને તદ્દન જડ ખની ગઇ હતી. એ સંસ્થામાં એવા અસાધારણ પુરુષા પણ પાક્યા છે કે જેમની અંતર્દષ્ટિ અને સક્ષમ વિચારણા કાયમ હતી. કેટલાક એવા પણ થઈ ગયા છે કે જેમની બહિર્દ'ષ્ટિ તાે હતી છતાં આંતર્દ'ષ્ટિ પણ ચૂકાઈ ન હતી. કેટલાક એવા પણ થઈ ગયા છે કે જેમનામાં અંતર્દ પિટ નહિવત્ અથવા તદ્દન ગૌણ થઇ હતી અને બહિર્દાગ્ટિજ સુખ્ય થઈ ગઈ હતી. ગમે તેમ હા છત એક બાજ્ય સમાજ અને કુળધર્મ તરીકે જૈનપણાનાે વિસ્તાર થતે ગયાે અને એ સમાજમાંથી જ સાધુઓ થઈ સંસ્થામાં દાખલ થતા ગયા. અને બીજ બાજુ સાધુએાનું વસતિસ્થાન પણુ ધીરે ધીરે બદલાતું ચાલ્યું. જંગલા, ટેકરીએા, શહેરની ખહારના ભાગામાંથી સાધુગણ લાેકવસતિમાં આવતાે ગયાે. સાધુસ સ્<mark>થા</mark>એ જનસમુદાયમાં સ્થાન લઇ અનિચ્છાએ લાકસંસર્ગજનિત કેટલાક દાષા સ્વીકાર્યા હાય, તા તેની સાથે જ સાથે તે સંસ્થાએ લાેકામાં કેટલાક પાતાના ખાસ ગુણા પણ દાખલ કર્યા છે, અને તેમ કરવાનાે ભગીરથ પ્રયત્ન કર્યો છે. જે કેટલાક ત્યાગીએા માત્ર અંતર્દેષ્ટિવાળા હતા અને જેમણે પાતાના જીવનમાં આધ્યાત્મિક શાંતિ સાધી હતી એવાએાના શુભ અને શુ**દ્ધ** ક્રત્યની નાંધ તા એમની સાથે જ ગઈ, કારણ કે એમને પોતાના જીવનની યાદી બીજાઓને સેાંપવાની કશી પડી જ ન હતી. પણ જેઓએ અંતર્દષ્ટિ હેાવા છતાં કે ન હાેવા છતાં, અગર એાછીવત્તી હાેવા છતાં લાકકાર્યમાં પાતાના પ્રયત્નનાે કાળા આપેલા હતાે તેના નાંધ તા આપણી સામે વજલિપિમાં લખાયલી છે. એકવારના ધરાેધર, માંસભેાજી અને મદ્યપાઇ જનસમાજમાં, જે માંસ અને મદ્ય તરકની ભરચિ અથવા તેના સેવનમાં અધર્મ અહિ ઉત્પન્ન થઈ છે, તેનું શ્રેય

પશુ પછ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

કાંઈ સાધુસંસ્થાને ભાગે એાછુ નથી. લાકમાન્ય તિલક કહેલું ' ગૂજરાતની જનપ્રકૃતિની અહિંસા એ જૈન ધર્મને આભારી છે, અ આપણે જાણવું જોઇએ કે જૈન ધર્મ એ સાધુસંસ્થાને આભારી છે સાધુસંસ્થાનું રાતદિવસ એક કામ તેા ચાલ્યા જ કરતું કે તેઓ જ્ય જાય ત્યાં સાત વ્યસનના ત્યાગનાે શબ્દથી અને જીવનથી પદાર્થપા શ્વિખવે. માંસનાે તિરસ્કાર, દારૂની ઘૃણા અને વ્યભિચારની અપ્રતિષ્ઠ તેમજ હ્યક્ષચર્ય'તું બહુમાન; આટલું વાતાવરણ લાેકમાનસમ ઉતારવામાં જૈન સાધુસંસ્થાના અસાધારણ કાળા છે એની કાઇ ન પાડી શકે નહિ. જૈન પર પરાએ અને બૌદ્ધ પર પરાએ પેદા કરેલ અદ્ધિસાનું વાતાવરણ મહાત્માજીને પ્રાપ્ત થયું ન હાેત તાે તેમને અદિસાના આ પ્રયાગ શરૂ થાત કે નહિ, અને શરૂ થાત તાે કેટલી હદ સુધી સકળ નીવડત એ એક વિચારણીય પ્રશ્ન છે. સાત વ્યસન છેાડવવાનું કામ અવિચ્છિન્નપણે સાધુસંસ્થા ચલાવે જતી, એની અસર ઝનુની અને હિસાપ્રકૃતિના આગંતુક મુસલમાને પર પણ થયેલી છે, અને તે એટલી હદ સુધી કે ઘણાં અહિંસાનાં કાર્યોમાં હિંદુએા સાથે વ્યને જૈતા સાથે મુસલમાતા પણ ઉભા રહે છે. કેટલાંક મુસલમાતી રાજ્યાે અત્યારે પણ એવાં છે કે જ્યાં દયાની–ભૂતદયાની–લાગણી બહુ જ સુંદર છે. એટલે અત્યારની વર્તમાન સાધુસંસ્થાને તેમના પૂર્વજોએ બહુ જ કીંમતી ઉપજાઉ ભૂમિ સાંપી છે, અને શક્તિ હાેય તા જેમાંથી ભારે પરિણામ નીપજાવી શકાય એવા મહત્ત્વનાે અલભ્ય વારસાે સાંધ્યાે છે.

પણુ આજ સુધી જેમ મળેલ વારસા ઉપર નભાતું અને સંતોષ માની લેવાતા તેમ હવે રહ્યું નથી. દેશવ્યાપી આંદોલન અને દેશવ્યાપી ફેરફારાે શરૂ થાય, બંધાર મકાનાને બદલે નદીના અને સમુદ્રના તટા જ સભાનું સ્થાન લે એટલું લાકમાનસ વિશાળ બને, ત્યારે એ વારસાને વિક્રસાવ્યા સિવાય અથવા એના નવી રીતે ઉપયાેગ કર્યા સિવાય રહી શકાય જ નહિ. આજે સાધુસંસ્થા બાંધેલાં મકાનામાં છે. તેમની પાસે જનાર કુળધર્મા જૈના જ હાય છે, જેમને જન્મથી જ માંસ, દારૂ તરક તિરસ્કાર હ્વાય છે. જે લાેકા માંસ ખાય છે અને દાર છાેડી શકતા નથી, તેવાએા તાે સાધુ પાસે આવતા નથી. દેશમાં પશુરક્ષાની આર્થિક દષ્ટિએ પણુ માંસના <sub>ત્</sub>યાગ કરાવવાની, અને કતલ થયેલ ઢારનાં ચામડાં કે હાડકાંની ચીજોના વાપરના ત્યાગ કરાવવાની ભારે જરુર ઉભી થઇ છે. આર્થિક અને નૈતિક બન્ને દષ્ટિએ દારૂના ત્યાગની જરુર તાે માંસના સાગની પહેલાં પણ આવીને ઉભી થઈ છે. દેશની મહાસભા જેવી સંસ્થાઓ જેમ બીજા સંપ્રદાયના તેમ જેન સંપ્રદાયના ધર્મગુરુઓને પણ આધાન કરે છે અને કહે છે કે 'તમે તમારુ કામ સંભાળા. દારૂત્યાગ કરાવવા જેવી બાબતમાં તાે અમારે વિચાર કરવાપણું હેાય જ નહિ, એ તેા તમારા જીવન વ્યવસાય હતા અને તમારા પૂર્વજોએ એ વિષે ઘણું કર્યું હતું. તમે સંખ્યામાં ઘણા છેા. વખત, લાગવગ, અને ભાવના ઉપરાંત તમારું ત્યાગી જીવન એ કામ માટે પુરતાં સાધના છે. એટલે તમે બીજાં વધારે નહિ તા કકત દારૂનિષેધનું કામ તાે સંભાળી લ્યાે. ' આ મહાસભાની ( આગ્રા કહેા કે, આમંત્રણ કહેા ) ધાેષણા છે. આ ધાેષણાના ઉત્તર જૈન સાધુસંસ્થા શા આપે છે એના ઉપર જ એના તેજના અને એના જીવનના આધાર છે.

ઘણા જૈન ભાઇ બહેને અને ઘણીવાર સાધુઓ એમ કહે છે કે 'આજનું રાજ્ય જૈન ધર્મની સલામતી માટે રામરાજ્ય છે. બીજા પરદેશી આવનારાઓએ અને મુસલમાનાએ જૈન ધર્મને આધાત પહેાંચાડ્યો છે. પણ આ અંગ્રેજી રાજ્યથી તાે જૈન ધર્મને આધાત પહેાંચ્યા નથી, ઉલડું તેને રક્ષણ મળ્યું છે. ' લાેકાની આ માન્યતા પ્રેડાંચ્યા નથી, ઉલડું તેને રક્ષણ મળ્યું છે. ' લાેકાની આ માન્યતા પ્રેડાંચ્યા નથી, ઉલડું તેને રક્ષણ મળ્યું છે. ' લાેકાની આ માન્યતા પ્રેડાંચ્યા નથી, ઉલડું તેને રક્ષણ મળ્યું છે. ' લાેકાની આ માન્યતા પ્રેડાંચ્યા નથી, ઉલડું તેને રક્ષણ મળ્યું છે. ' લાેકાની આ માન્યતા પ્રેડાંચ્યા નથી, છે એ જરા જોઈએ. જૈન સાધુઓની ખરી મિલ્કત, અરી સંપત્તિ, અને ખરા વારસા તાે એમના પૂર્વજોએ ભારે જહેમતથી તૈયાર કરેલું દારત્યાગનું વાતાવરણ એ જ હતાે; અને એ જ

પશું ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

**હાેઇ શકે. અસારે માંસ અને અકીસ જેવી મીજ** ત્યાજ્ય વસ્તુઓ**ન** બાબત ન લઈ માત્ર દારૂની જ બાબતમાં જોઇએ કે એના ત્યાગન હજારાે વર્ષના વારસા ઉપર, આ રાજ્ય પછી શી અસર થઇ છે જો વિચાર કરતાં અને પુરાવાએાથી જૈન સાધુઓને એમ લાગે ] તેમનેા જનતાગત દારૂસાગનેા વારસેા, આ રાજ્ય આવ્યા પછી ના અને નાબુદ થવા લાગ્યાે છે. તાે પછી એમણે વિચારવું જોઇશે 🕻 આપણે જે જૈનધમ ની સલામતી આ રાજ્યમાં માની રહ્યા છીએ તે સલામતી કયા અર્થમાં છે ? મંદિરાે અને મૂર્તિઓ ઉપર કુહાડાઓ ન પડે. ભંડારા ન લંટાય. પણ જો હજારા વર્ષથી જનતામાં પેદા કરેલ નૈતિક ધન જ નાશ પામે, (જેને માટે જ મંદિરા, મૂર્તિઓ અને ભંડારો હતા) તાે આપણે શી રીતે કહી શકીએ કે આપણા ધર્મ–આપણા ધાર્મિક વારસાે સલામત છે ? કાઈ દુષ્ટ પુરુષ, ક્રાઇ બાઈનાં ઘરેણાં, કીંમતી કપડાં અને તેના ક્રામળ અંગાને જરા પણ નુકસાન પહેાંચાડવા સિવાય બે તેની પવિત્રતાના નાશ કરે તા તે માણસના હાથમાં તે બાઈ સલામત રહી ગણાય કે જેખમાઈ ગણાય ? બીજી રીતે પણ આ વસ્તુ સ્પષ્ટ સમજો. ધારા કે ક્રાઈ પરાક્રમી અને ધૂર્ત માણસ તમને તમારું ધન લુંટી લેતી વખતે એટલું પૂછે કે કાંતા તમે તમારા નૈતિક ગુણામાં **ખરખાદ થાએ** એટલે મારી ઈચ્છા પ્રમાણે વર્તા તમે તમારુ નૈતિક જીવન બ્રષ્ટ કરા, અને કાંતા મંદિર મૂર્તિ અને ખજાનાઓ મને સાંપી દ્યો અને નૈતિક જીવન તમારી ઇચ્છા પ્રમાણે ગાળા. જે આ એમાંથી એક જ માગણી પસંદ કરવા જેવી છેક જ લાચાર સ્થિતિ હેાય તેા તમા બધા જૈન ભાઈએાને પૂછી શકાય કે તમા મંદિર, મૂર્તિ અને ખજાનાએ। સાંપી દઈ નૈતિક જીવનની પવિત્રતા હાથમાં રાખે৷ કે, એ છવન એને સાંપી દઈ મંદિર મૂર્તિ અને ખન્નનાએ બચાવી રાખાે ! ખાસ કરીને આ પ્રશ્ન સાધુસંસ્થા સામે હેાય તા તે શા ઉત્તર વાળશે ? હું નથી ધારતા 🕻 સાધુસંસ્થા અને તીથંસંસ્થા

આજની છેક નિસ્તેજ સ્થિતિમાં પણુ એક પણુ જૈનસાધુ નૈતિક જીવનની પવિત્રતાને સર્વ શ્રેષ્ઠ ન માનતા હાેય. આપણા દેશના ઇતિહાસમાં એવા સે કડા દાખલાઓ છે કે જેમાં લાક્ષણોએ અને બીજઓએ પાતાના પવિત્ર સંસ્કારા સાચવવા ખાતર બધી જ માલમિલ્કત અને ધર્મ સ્થાન અને ખજાનાઓ પણ દુશ્મનેાને સાંપ્યા છે. એમણે દાર્ધ દર્ષિથી જોયું કે જો શુદ્ધ સંસ્કારા કાયમ હશે તા બહારની વિભૂતિઓ કાલે આવાને ઉભા રહેશે, અને એ નહિ હાેય તા પણ પવિત્ર જીવનની વિભૂતિથી કૃતાર્થ થઈશું. કાલિકાચાર્ય કાેઇ સ્થૂલ માલમિલ્કત માટે નહાેતા લડયા પણ એમની લડાઇ જીવનની પવિત્રતા માટે હતી. આજે જૈન સાધુઓના ભારેમાં ભારે કોંમતી સપ્ત વ્યસનના ત્યાગના વારસા જોખમમાં છે, એટલું જ નહિ પણ નાશના સુખમાં છે અને ખાસ કરીને રાજત ત્રને લીધે જ એ વારસા જોખમાયલા છે, એવી સ્થિતિમાં કાેઈ પણ જૈન, ખાસ કરી સાધુગણ આ રાજ્યને ધાર્મિક સલામતીવાળું રાજ્ય કેમ જ માની શકે <sup>9</sup>

જો અત્યારના ધીમાન સાધુઓતે એમ લાગે કે, ધાર્મિક સ્વતંત્રતાના મેાહક બંધારણ નીચે ચાલતી એક દિવસના એક લાખ પશુઓની કતલ, અને ધેરધેર સરલતાથી પહેાંચી શક એવી દારૂની પરબા, અને એની સાથે સાથે વધેલા વેશ્યાવાડાઓની દારા સુંદર જૈનધર્મના વારસાના ચામેર નાશ થઈ રદ્યો છે, તા પછી આજની સાધુસંસ્થાના શા ઉપયોગ કરવા એ પ્રશ્નના નિકાલ તેઓ કરી શકશે. જૈન સાધુઓને સપ્ત વ્યસનના લાગ કરાવવા જેટલું બીજ્યું પ્રિય કામ નથી હાેતું. એમની સામે આવનાર નાનકડા શા વર્ગમાં આ પરત્વે કરવાપણું કશું જ નથી, એટલે તેમનું કર્તવ્યક્ષેત્ર કાંતા પીઠા પાસે અને કાંતા પીનારાઓના લત્તાઓમાં ઉભું થાય છે. આજે દારૂનિષેધની પ્રવૃત્તિમાં જે લોકા કામ કરે છે તે બધા કરતાં એ આળતમાં સિદ્ધહસ્ત થયેલા જૈન સાધુઓ વધારે સારી રીતે કરી શકે એ

પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

દેખીતું છે. અલબત્ત હવે માત્ર નરકનાં ચિત્રા બતાવીને કે શ્લોક્રો સંભળાવીને એ કામમાં વધારે સફળતા મેળવી નહિ શકાય. એમ સફળતા મેળવવાની સામગ્રી ઘણી નવી ઉભી થઈ છે. એ બધીને અબ્યાસ કસ્વાથી જૈન સાધુએામાં જીવતું લાહી વહેશે, અને તેઓન ચહેરા તેજસ્વી બનશે.

કેટલાક કહેરો કે ''સાધુએા પાસે ક્રાઈ આવે તે તેઓ સમજાવે, અથવા એવા સમજાવવા લાયક માણસાેને તમે સાધુ પાસે પકડી લાવેા તા સાધુએા ખુશીથી અને છુટથી સમજાવે પણુ સાધુએ! જે પોતાના શાંત ભુવનમાં જ કામ કરતા આવ્યા છે તેઓ પીઠે, પીનારાએાની વસ્તીએામાં કે બીજે બહાર ક્યાં જાય, એ એમને ન શાબે અને ધર્મની હેલના પણ થાય.'' આ કહેનારે જૈન સાધુ-સંસ્થાના ઇતિહાસ જાણ્યાે જ નથી. ખરા પરાક્રમી અને શક્તિશાળા જૈનસાધુઓ તાે રાજસભાઓમાં પહેાંચ્યા છે, રાજમહેલામાં ગયા છે, માટામાટા સેનાધિપતિ અને બીજા અમલદારાને ઘરે. તથા લશ્કરાની છાવણીઓમાં ગયા છે, અને સેકડાે સાધુઓ વ્યસનગ્રસ્ત લાેકાની વચ્ચે પહેાંચ્યા છે, અને એમણે એમ કરીને જ પાતાના ધર્મ વિસ્તાર્યો છે. શક્તિ ન હાેવાનું, હિંમત ન હાેવાનું કસુલવું એક વાત છે, અને એ નઅળાઈને ધર્મનું અંગ માનવું એ બીજી વાત છે. એટલે અત્યારની હિલચાલમાં ઉભા થયેલાં બીજાં કેટલાય સાધ-મર્યાદાયેાગ્ય કર્તવ્યાને બાજીએ મૂકીએ તેા પણ દારૂનિષેધની હિલચાલ એવી છે કે જે માટે પાતાના નૈતિક વારસાની દષ્ટિએ, સામાજિક ધર્મની દષ્ટિએ, દેશમાં જીવવા અને દેશનું લુણુ ખાવાની દષ્ટિએ, અને છેવટે શુદ્ધ આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ પણ જૈન સાધુસંસ્થાએ જાહેરમાં આવી દેશકાર્યમાં કાળા આપવા જ જેઇએ.

કાઈ કહે છે કે ' આવાં લૌકિક કાર્યમાં જૈન સાધુએ৷ પડે તેષ એમના આધ્યાત્મિક ઉદ્દેશ ન રહે. ' આમ કહેનાર આધ્યાત્મિક્તા શું છે એ સમજતા જ નથી. આધ્યાત્મિકતા એ કાંઇ એક મકાનમાં અથવા એક રૂઢિમાં અથવા એક ચાક્કસ બંધનમાં નથી હોલી, નથી રહી શકતી, ઉલટું ધણીવાર તેા ગુંગળાઇ જાય છે. જે આપ્યાત્મિકતા જીવનમાં હ્રાય અથવા સાચે જ લાવવી હેાય તેા તેના કાઇ પણ સાથે વિરાધ નથી. કુટુંઅમાં રહીને, સમાજમાં રહીને અને રાજ્યવ્યવસ્થામાં ભાગ લઈને પણ આખ્યાત્મિકતા સાધી શકાય, પોષી શકાય, અને એ બધાથી છુટીને પણ ઘણીવાર ન જ સાધી શકાય. મૂળ વાત એ છે કે આધ્યાત્મિકતા એ અંદરની વસ્તુ છે, વિચાર અને ચારિત્રમાંથી આવે છે, જેતેા બાહ્ય ક્રાઈ વસ્તુ સાથે વિરાધ નથી. અલબત્ત આપ્યાત્મિક જીવનની કળા જાણવી જોઈએ અને એની કુંચી લાધવી જેઇએ. આપણે ઘણીવાર આધ્યાત્મિકતાને નામે પુરુષાર્થંના અને સત્પુરુષાર્થના ઘાત કરીએ છીએ. સત્પુરુષાર્થ કરા એટલે આધ્યાત્મિકતા પાસે જ છે. વગર નાતરે ઉભી જ છે. લાેકાને દારૂ પીતા છેાડવવામાં, દારૂ વેચનારતે તેમ કરતાં છેાડવવામાં ( અને તે પણ અર્હિસા ને સત્યદ્વારા ) સત્પુરુષાર્થ નહિ તેા બીજો શું છે એતા જવાય દાર આગમધર આપશે?

વળી અત્યારે છેક્ષાં ત્રીસ-ચાળીશ વર્ષના સાધુસંસ્થાના ઈાતહાસ આપણુને શું કહે છે ? તેમની આધ્યાત્મિકતાના પૂરાવા તેમાંથી કેટલાે મળે છે ? છેક્ષા દશ વર્ષને જ લ્યા. જો પક્ષાપક્ષી, કાેર્ટબાજી, ગાળગલાેચ અને બીજી સંકુચિતતાઓને આધ્યાત્મિકતાનું પરિણામ માનીએ તાે તા અનિચ્છાએ પણ કછુલવું પડશે કે સાધુસંસ્થામાં આધ્યાત્મિકતા છે અથવા વધતી જાય છે. એકબાજી દેશહિતના કાર્યમાં કશા જ ફાળા નહિ, અને બીજીબાજી આધ્યાત્મિક પ્રવૃત્તિ પણ નહિ એમ બન્ને રીતે દેવાળું કાઢીને કાેઇ પણ ત્યાગી સંસ્થા માનભેર ટકી શકે નહિ. એટલે આવી હજારા વર્ષની મહત્ત્વની અને શક્તિસંપન્ન સાધુસંસ્થાને પાતાનું અસ્તિત્વ ટકાવી રાખવા ખાતર, અને લોકામાં

## પચુ પથેનાં વ્યાખ્યાને

`માનભેર રહેવા ખાતર પણુ આજની ચાલુ પ્રવૃત્તિમાં પાેતાનાે વિશેષ 'ઉપયાેગ વિચારે જ છુટકાે છે.

કેટલાંક એવાં બીજાં પણ દેશની દષ્ટિએ મહત્ત્વનાં અને સાધુઓ માટે સહેલાં કામા છે કે જેને ત્યાગી ગણ અનાયાસે કરી શકે. દા. ત. (૧) વક્કીલા અને બીજા અમલદારા જે સરકારી તંત્રના અન્યાયનું પાષણ કરી રજ્ઞા હાય તેમને એ બાબતમાં સમજાવી એમાંથી ભાગ લેતા અટકાવવા. (૨) પાલિસા અને સિપાઇઓ જેઓ આ દેશનું ધન છે, આ દેશના છે અને આ દેશમાં જ રહેવાના છે તેઓ ક્રક્ત નજીવી નાકરી માટે અન્યાય ન કરે, જીઠું ન બાલે, ખુશામત ન કરે, ડરે નહિ અને દેશની સામાન્ય જનતાથી પાતાને અળગા ન માતે. એવી નિર્દોધ વસ્તુ પ્રેમ અને સત્યથી તેમને સમજાવવી (૩) કેળવણીના સાર્વત્રિક પ્રચાર કરવામાં જે ત્યાગી સ્વયંસેવકાની અપેક્ષા રહે છે તે પૂરી પાડવી. આ સિવાય બીજાં પણ હિતકારી કામો છે, પરંતુ જો સાધુસંસ્થા એક બાબતમાં સક્રિય થશે તા બીજાં કાર્યો અને ક્ષેત્રા એમને આપાઓપ સુઝી આવશે અને મળી આવશે.

જે અત્યારની વ્યાપક હિલચાલમાં જૈનસાધુઓ સ્થિરતા અને અહિપૂર્વક પોતાનું સ્થાન વિચારી લે, પોતાના કાર્યપ્રદેશ આંકી લે, તાે સહેજે મળેલ આ તકના લાભ ઉઠાવવા સાથે તેમના જીવનમાંથી ક્ષુદ્રતાઓ ચાલી જાય, કલહાે વિરમે અને નજીવી બાબત પાછળ ખર્ચાતી અપાર શ્વક્તિ અને ફુંકાતા લાખાના ધુમાડા અટકે અને એટલું તા દેશનું કલ્યાણુ થાય, જેમાં જૈનસમાજનું કલ્યાણુ તા પહેલું જ રહેલું છે.

9e

સાધુ સંસ્થા અને તીર્થસંસ્થા

જો કે ખાસ પજીુસણના પ્રસંગ હાેઈ અને તેમાં પણ હાજર **ય**યેલ જનતા માટે ભાગે <sup>શ્</sup>વેતાંબર હાેઇ મેં, સાધુશ્રબ્દ વાપરેલાે છે, કે જે જૈનસમાજ સાથે જ મુખ્ય સંબંધ ધરાવતાે હાય તેમ સ્થૂળ રીતે લાગશે. પહ્યુ આ મારં ુ કથન મર્યાદિત ક્ષેત્રપરત્વે હેાવા છતાં બધા જ સંપ્રદાયના અને ખધી જ જાતના ત્યાગીએ। માટે છે. ખાસ કરીને દિગંબર સમાજ કે જે જૈનસમાજનાે એક વગદાર ભાગ છે તે તા મારા લક્ષ ખઢાર નથી જ, એ સમાજમાં આજે સાધુસંસ્થા <sup>ક</sup>વેતાંબર સમાજ જેવી નથી. હમણાં હમણાં જે પાંચ પચાસ દિગંભર સાધુઓ થયા છે, તેને બાદ કરીએ તેા તે સમાજમાં સાધસંસ્થાનાે ઘણી સદીએા થયાં અંત જ આવેલાે છે. તેમ છતાં એ સમાજમાં સાધુસંસ્થાની જગ્યા ભટ્ટારકા, એલકા અને પ્લસચારી તેમજ પંડિતાએ લીધેલી છે. એટલે એ બધાંને લક્ષીને પણ આ <mark>કચન</mark> છે. કારણ કે <sup>શ</sup>્વેતાંબર સમાજના ચ**ં**ભ મનાતા સાધુએાની પેઠે જ, દિગંબર સમાજમાં ભટ્ટારક, પંડિત વગેરેના વર્ગ ચંભરૂપ મનાય છે. અને એ પણ લગભગ સમાજ તેમજ રાષ્ટ્રની દષ્ટિએ પક્ષાધાતગ્રસ્ત થઈ ગએલે છે. શ્વેતાંબર હાે કુ દિગંખર, જેએા પાેતાને ધાર્મિક નહિ તાે આછામાં આછું ધર્મપંચ-ગામી ગુરુ અથવા ગુરુ જેવા માને છે અને બીજા પાસે મનાવે છે. તે જો વર્તમાન આંદોલનમાં પાતાનું સ્થાન વિચારી, અંદરાઅંદરનાં ઝધડાએા નહિ છેાડે, નજીવી બાબતને મહત્ત્વ આપતાં નહિ અટકે. અને સ્થૂળ ચિદ્ધોમાં તેમ જ બહારની વસ્તુઓમાં ધર્મ સમાયાની નાશકારક બ્રમણામાંથી નહિ છુટે તે। સુદ્ધની ભાષામાં સમજવું જોઈએ કે તેઓ લગવાન મહાવીરના ધમ્મદાયાદ એટલે ધર્મવારસાના ભાગીદાર નથી, પણ આમીષદાયદ એટલે ધર્મનિમિત્તે મળી શકે એટલા ભાગના ભાગવનારાએ છે.

Jain Education International

www.jainelibrary.org

છછ

પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

છેવટે દેશની મહેનત મજૂરી અને ભક્તિ ઉપર છવતા પચાસ લાખ જેટલા બાવા ક્રકીરા, અને સંતાને પણ જરા કહી દઇએં! મહાસભા લાખા ગમે સ્વયં સેવકા માગે છે. સ્વયં સેવક વધારે સહન-શીલ, ત્યાગી અને બીનબ્યસની તેમ જ કુટુંબકબીલાની ફિકર વીનાના હેાવા જોઇએ. આ ગુણા એ ત્યાગી વર્ગમાં વધારે હાેવાની ઉમેદ રહે રહે છે. જનતા એટલે તેમના ભક્તગણ દુ:ખી છે અને દરિદ્ર છે. તે ગુરુઓ પાસે આ બીડના વખતમાં મદદ માગે છે. અત્યારે એ ગુરુવર્ગ જો સ્વયં સેવકની શાંત અને સુખી ગાદીઓ છોડી દે તે જ તેમની ગાદીઓનો સલામતી છે. તેમનું તપ અને તેમના ત્યાગ હવે તેમના મઠામાં કચરાઈ ગયા છે, નાશ પામ્યા છે, હવે તો એ તપ, એ ત્યાગ જેલમાં જ અને મહાસભાના નિયંત્રિત રાજ્યમાં જ છવી શકે તેમ છે. એ વાત આ વિશાળકાય યુગધર્મમાંથી તેમણે શીખી લેવી ઘટે. પોતાના ધર્મનું વામનરૂપ બદલી, તેમણે બ્રાપક રૂપ કરવું જ જોઇએ; નહિ તા એ વામનપછું પણ મરણને શરણ છે.

સુખલાલ

તા. ૨४-८-३०

## વિશ્વમાં દીક્ષાનું સ્થાન

## અને તેના ઉપયાગ

દીક્ષા એટલે માત્ર ધર્મદીક્ષા એટલા જ અર્થ નથી. તેના અનેક પ્રકારા છે. શાસ્ત્રદીક્ષા એટલે શાસ્ત્ર ભજીવા માટે દીક્ષા લેવી, શસ્ત્રદીક્ષા એટલે જૂના વખતમાં ધનુર્વેદની અને વળી બીજે બીજે સમયે બીજાં શાસ્ત્રોની તાલીમ મેળવવા દીક્ષા લેવી તે. યત્તદીક્ષા પણ છે અને તેને યત્ત કરનાર યજમાન અને તેની પત્ની સ્વીકારે છે. રાજ્યદીક્ષા પણ છે. ગાદીએ આવનાર ગાદીએ આવ્યાથી માંડી, જ્યાં સુધી રાજ્યસત્રો હાથમાં રાખે ત્યાં સુધી તે એ દીક્ષામાં બંધાયલા છે. વિશેષ શું, વિવાહની પણ દીક્ષા છે. વિવાહના ઉમેદવાર વધૂવરને પણ એ દીક્ષા લેવી પડે છે. આ બધી દીક્ષાઓ કાંઈ કલ્પિત કે આધુનિક નથી. એના બહુ જ જૂના ઇતિહાસ છે અને ભગવાન મહાવીર પહેલાં હજારા વર્ષાથી એ બધી દીક્ષાઓ ચાલતી આવી છે, માને હજી પણ એક અથવા બીજા રૂપે ચાલે જ છે. ધર્મદીક્ષા એ ક્રાધી દીક્ષાઓથી જીદી છે.

દીક્ષા એટલે બેખ લેવેા, સંન્યાસ કે ફકીરી ધારણ કરવી. મેખ એટલે અસુક ખાસ ઉદ્દેશ માટે કુટુંબ અને સમાજના, અને થીવાર તેા દેશ સુદ્ધાંનાં બંધના પણ ઠીલાં કરવાં પડે છે, અને કાઈ 1ઇ વાર છેાડવાં પણ પડે છે. સ્વીકારેલ ઉદ્દેશને સાધવામાં જે થિના આડે આવતાં હોય તે બંધનોને છેાડવાં એ જ બેખના અર્થ

પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાનો

છે. આજે પણુ કેળવણી મેળવવા છેાકરાઓને પોતાના કુટુંબકબીલાન બંધના છેાડી બાર્ડીંગ, કાલેજ અને લણીવાર પરદેશના વિદ્યાલયાનાં બંધને સ્વીકારવાં પડે છે. ઉદ્દેશની જેટલી મર્યાદા તેટલા જ દીક્ષાના કાળ. તેથ વિદ્યાદીક્ષા બાર કે પંદર વર્ષ લગી પણુ ચાલે અને પછી વિદ્યા સિદ્ધ થયે પાછા ઘેર અવાય, જૂની ઢબે રહેવાય. બીજી બીજી દીક્ષાઓના સમયેા પણુ મુકરર છે. એ રીતે વિવાહદીક્ષાના અવશેષ એટલા રહ્યો છે કે ક્રક્ત લગ્નને દિવસે વધૂવર અમુક વ્રત આચરે અને એટલા રહ્યો છે કે દીક્ષાઓના ઉદ્દેશ અમુક વર્ષતમાં સાધી સેવાની ધારણા પહેલેથી જ રાખવામાં આવેલી હાય છે. પણુ ધર્મદીક્ષાની બાબતમાં વસ્તુસ્થિતિ જીદી છે.

ધર્મદીક્ષાનેા ઉદ્દેશ જીવનની શુદ્ધિ છે. અને જીવનની શુદ્ધિ ક્યારે સિદ્ધ થાય, અને પૂર્ણ શુદ્ધિ કયારે પ્રાપ્ત થાય એ કાંઇ નક્કી નથી. તેથી ધર્મદીક્ષાપરત્વે સમયની મર્યાદા મુકરર નથી. કાળ મર્યાદાની બાબતમાં બે વાત જોવાની રહે છે. એક તા ધર્મદીક્ષા કયારે એટલે કઈ ઉંમરે લેવી, અને બીજી વાત એ છે કે ર ગેની પૂર્ણાહુતિ કેટલે વર્ષે થાય. શરૂઆત કરવાની ખાખતમાં એક મત નથી. ક્રિશ્રીયન ધર્મમાં રાેમન ક્રેથેાલિક સંપ્રદાય નાની ઉંમરના, છેક નાની ઉંમરના બાળક્રાનેા દીક્ષા આપી દેવામાંં માનતા અને હજી પણ એમ કવચિત્ કવચિત્ મનાય છે. ઇસ્લામ ધર્મમાં એટલું જ બંધન છે કે ફકીરીના ઉમેદવાર ઉપર ક્રાઈના નિર્વાહની જવાબદારી ન હોય તા તે ગમે તે ઉમરે પણ કકીરી ધારણ કરી શકે છે. અને રકાઈ વડીલાેની કે બોજા તેવાની સેવા કરવાની જવાબદારી હાેય તાે ગમે તેટલી માેટી ઉંમરે પણ એ જવાબદારીમાંથી છટકો ફકીરી લેવાની છુટ નથી. આર્યદેશના છવિત ત્રણ જૂના સંપ્રદાયેામાંથી પહેલાં પ્લાહ્મણુ સંપ્રદાય લઈ આગળ ચાલીએ; એમાં આશ્રમવ્યવસ્<mark>યા</mark> હેોવાથી અહીં ચર્ચાતી ધર્મદીક્ષા, જેને સંન્યાસાશ્રમ કહી શકાય તે

www.jainelibrary.org

*હ*ળતી ઉમરે જ લેવાની પરવાનગી છે. પહેલાં પચીસ વર્ષ બ્રક્ષચર્યાન શ્રમમાં જાય. પછીનાં તેટલાં વર્ષ ગૃહસ્થાશ્રમમાં જાય. લગભગ પચાસ વર્ષે વાનપ્રસ્થ થવાનાે વખત આવે અને છેક છેલી જુંદગીમાં જ તદ્દન (પૂર્ણ) સંન્યાસ અથવા તાે પરમહ સ પદ લેવાનું વિધાન છે. ચતુરાશ્રમધર્મો પ્લાહ્નણુસંપ્રદાયમાં, ખાલ્યાવસ્થામાં કે જીવાનીમાં સંન્યાસ નથો લેવાતા, ક્રાઈએ નથી લીધા, અથવા તેવું વિધાન નથી એવું ક્રાઈ ન સમજે; પણુ એ સ્થિતિ એ સંપ્રદાયમાં માત્ર અપવાદરપ **હાે**ઈ સર્વસામાન્ય ન**થી. સામા**ન્ય વિધાન તેા ઉંમરના છેલા ભાગમાં જ પૃર્ણુ સંન્યાસનું છે. જ્યારે અનાશ્રમધર્મી અથવા તાે એકાશ્રમધર્મી ભૌદ્ધ અને જૈન સંપ્રદાયમાં તેથી ઉલટું છે. એમાં પૂર્ણુ સંન્યાસ કહેા, અથવા હ્યહ્મચર્ય કહેા, એ એક જ આશ્રમના આદર્શ છે. અને ગૃહુરથાશ્રમ કે ત્યારપછીની વચલી સ્થિતિ એ અપવાદરૂપ છે; તેથી બાહ્ય અને જૈનસંપ્રદાયમાં મુખ્ય ભાર સંન્યાસ ઉપર આપવામાં આવે છે. અને ધ્યાક્ષણુસંપ્રદાયમાં એ ભાર પહેલાં તાે ગૃહસ્થાશ્રમ ઉપર આપવામાં આવે છે. ધ્લક્ષચર્યાશ્રમ વિષે ચતુરાશ્રમધર્મી અને એકાબ્રમધર્મી સંપ્રદાયા વચ્ચે કશા ભેદ જ નથી, કારણું કે એ બન્ને ફાંટાએા પ્યક્ષચર્ય ઉપર એક સરખાે ભાર આપે છે. પણ બન્નેનાે મતભેદ ગૃહસ્થાશ્રમમાંથી શરૂ થાય છે. એક કહે છે કે વ્યત્નચર્યાશ્રમમાં ગમે તેટલી તૈયારી કરવામાં આવે છતાં ગૃહસ્થાશ્રમના આધાત પ્રત્યાધાતામાંથી અને વિવિધ વાસનાએાના ભરતીએાટમાંથી પસાર ચઈ, ત્યાગની તીવ્ર અભિલાષા આવ્યા બાદ જ સંન્યાસાશ્રમમાં જલું એ સલામતી ભરેલું છે. બીજો કહે છે કે ગૃહસ્થાશ્રમના જાળામાં પ્રસ્યા એટલે નીચાવાઈ જવાના, તેથી અધી શક્તિએા તાજી અને જાગતી હેાય ત્યારે જ સંન્યાસ **ક્**ળકૂપ નીવડે. માટે પ્લસ્નચર્યાશ્રમમાં**ચી** જ સીધા સંન્યાસાશ્રમ સ્વીકારવામાં અથવા તેા પ્રક્ષચર્ય અને સંન્યાસ બન્તે આશ્રમાનું એક્ડીકરણ કરવામાં જ છવનના મુખ્ય આદર્શ આવી જાય છે. આ મતબેદ જમાના જૂનાે છે અને એની

પશું ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

રસભરી તેમ જ તીખી ચર્ચાઓ પણ શાસ્ત્રોમાં મળે છે. આ સ્થિતિ છતાં એટલું તેા જાણુવું જ જોઈએ કે બૌદ્ધ અને જૈન સંપ્રદાયની સામાન્ય જનતા ચતુરાશ્રમધર્મનું નામ આપ્યા સિવા પણુ તે ધર્મને જીવનમાં તાે પાળે જ છે. એ જ રીતે ધ્યાહ્નણુસપ્રદાયમ એકાશ્રમધર્મના સ્વીકાર ન હાેવા છતાં પણુ એ ધર્મને સ્વીકારનાઃ વ્યક્તિઓના દાખલા મળી જ આવે છે.

આટલી તેા સંન્યાસના પ્રારંભની ઉંમર પરત્વે વાત થઈ હવે એની પૂર્ણાહતિ તરક વળીએ. પ્લાક્ષણસંન્યાસ સ્વીકાર્યા પછી તે જીવનપર્યંત ધારણ કરવા જ પડે છે. જીવન પહેલાં તેના અંત આવતા નથી. બૌદ્ધ અને જૈન સંન્યાસ નાની ઉંમરમાં પણ સ્વીકારવામાં તાે આવે છે, પણ બંને વચ્ચે તકાવત છે. તે તકાવત એ છે કે, બૌદ્ધ વ્યક્તિ સંન્યાસ લેતી વખતે જીવનપર્યતના સંન્યાસ લેવા બંધાયેલ નથી. તે અમૂક માસના, અમૂક વર્ષના સંન્યાસ લે. અને તેમાં રસ પડે તેા તેની સુદત વધારતા જાય અને કદાચ આજીવન સંન્યાસ પાળવાની પ્રતિજ્ઞા પણ લે. અને જો રસ ન પડે તાે સ્વીકારેલી ટૂંક મુદત પૂર્ણ થતાં જ તે પાછે৷ ધેર ગૃહસ્થાશ્રમમાં આવે. એટલે કે બાહસનન્યાસ એ માનસિક સ્થિતિ ઉપર અવલંબિત છે. સન્યાસ લેનારને એ મારકત સંતાષ લાધે તાે તેમાં આજીવન રહે. અને એ જીવનના નિયમેા સામે ઉભવાની શક્તિ ન હ્રાય તેા પાછેા ધેર પ<mark>છ</mark> કરે: જ્યારે જૈનસંન્યાસમાં એમ નથી. એમાં તાે એકવાર--પછી ભલે પાંચ કે આઠ વર્ષની ઉંમરે અથવા તાે એ શી વર્ષની ઉંમરે–સન્યાસ લીધા એટલે તે મરણની છેલી ક્ષણુ સુધી નભાવવા જ પડે. ટ્રંકમાં જૈનદીક્ષા એ આજીવન દીક્ષા છે. એમાંથી પ્રતિના પ્રમાણે તા જીવતાં સુધીમાં છટકી શકાય જ નહિ.

પ્લાહ્મણસંપ્રદાયમાં બાળ અને તરુણ ઉંમરે પરમહંસનું વિધાન ખાસ ન હેાવાથી એમાં સન્યાસ છેાડી, પાછા ધેર ભાગવાના દાખલાઓ વિરલ બને છે. અને જ્યારે એવા દાખલાએા બને પણ

છે. ત્યારે એ સંન્યાસ છેાડી પાછા કરનારની પ્રતિષ્ઠા, એ સમાજમાં ખાસ નથી હાેતી. જૈનસમાજમાં ખાલ્ય અને જીવાનીની અવસ્થામાં સુદ્ધાં, વળી ખાસ કરી આજ અવસ્થાઓમાં સંન્યાસ આપવાનું કાર્ય પ્રશસ્ત મનાવાથી અને એ કામને વધારે ટેઠા અપાવાથી, એકંદર રીતે 'સંન્યાસ છાેડી ઘેર પાછા કરનારા પ્રમાણમાં વધારે મળી આવે છે. અને જે દીક્ષા છેાડી પાછા કરેલા હેાય છે તેઓનું પાછું સમાજમાં માનપૂર્વક રહેવું અને છવવું લગભગ મુશ્કેલ થઈ જાય છે. કરી તે વ્યક્તિ દીક્ષા લે તાેપણ એકવાર દીક્ષા છે!આનું શરમીંદુ કલંક તેના કપાળે અને લંકતાનાં ખાનગી ચર્ચામાં રહી જે જાય છે. સંયમ પાળવાની પાતાની અશક્તિને લીધે અથવા તા બીજા ક્રાઇ પણ કારણસર જે માણસ ચેર પાછે৷ કરે, અને જે વૈવાહિક જીવન ગાળવા માગે તેને તાે તેમ કરવા માટે દેવની મદદ મેળવવા જેટલી મુશ્કેલી પડે છે. તે ગમે ત્તેટલાે નીરાેગ અને કમાઉ પણ હાેય છતાં તેને કાેઈ કન્યા ન આપે, સંદ્રાચાય. વળી એને ધંધાધાપા કરવામાં પણ ખાસ આપતાં કરીને ધાર્મિક કરીને પ્રતિષ્ઠિત અને તેમાં પણ ખાસ જૈનામાં જુવું અને રહેવું મુશ્કેલ જેવું થઈ જાય છે. દીક્ષા છેાડી ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રામાણિકપણે આવવા ઇચ્છનાર માટે રસ્તે કાંટાવાળા હેાવાથી આવા લોકોમાં જેઓ અસાધારણ તેજ અને પ્રતિભાવાળા નથી હાેતા તેઓ પાતાની વાસનાઓ માટે અનેક આડા રસ્તા લે છે. ક્રાઇ સાધુવેષમાં જ રહી અનેક જાતની ભ્રષ્ટતાએા ચલાવે છે અને માનપાન તેમજ ભાજન મેળવે જાય છે. ક્રાઈ વળી એ વેષ છેાડી પોતાના ઇબ્ટ પાત્રને લઈ ગમે ત્યાં ગુપસુપ છટકી <u>ખય છે. કાઇ ખુલી રીતે વિધવાલ</u>સ કરે છે અથવા તા ખીજી જ રીતે ક્યાંઇક લસગાંઠ ખાંધે છે. એકંદર રીતે જોતાં દીક્ષા છેાડનારની મમાજમાં પ્રતિષ્ઠા ન હેાવાથી એવી વ્યક્તિઓની શક્તિ સમાજના ક્રાઇપણ કામ માટે યાગ્ય રીતે નથી ખર્ચાતી. જો તેવી વ્યક્તિઓ માજ સમાજમાં દાખલ ન થઈ હોય અને ખૂબ શક્તિસંપન્ન હોય તાય તેમના તરકથી સમાજ પાતાની સુદ્ધિપૂર્વક કાયદાે ઉઠાવો શકતી

પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

નથી. બૌદ્ધસંપ્રદાયમાં એમ છે જ નહિ, એમાંતાે માટા માટા રાજ્યો વૈભવશાળીઓ અને બધા ગૃહસ્થાે માટે ભાગે એકવાર ભિકપ્યુ જીવન ગાળીને પણુ પાછા દુનિયાદારીમાં પડેલા હાેય છે અને તેમનું માન-પાન ઉલટું વધેલું હાેય છે. તેથી જ તા એ સંપ્રદાયમાં ભિકપ્પુપદ છાેડી ઘેર આવનાર પાતાનાે જીવનને માટે અગર તા સમાજને માટે શાપરૂપ નથી નીવડતા, ઉલટું તેની બધી જ શક્તિઓ સમાજના કામમાં આવે છે. દીક્ષાત્યાગ પછીની આ સ્થિતિ આજના વિષયપરત્વે ખાસ ધ્યાનમાં રખાવી જોઇએ.

જો કે વિષય જાણીને જ '' વિશ્વમાં દીક્ષાનું સ્થાન " એ રાખેલા છે, છતાં આજના પ્રસંગ પ્રમાણે તા એની ચર્ચા પરિમિત જ છે. એટલે જૈનધર્મમાં દીક્ષાનું સ્થાન એ જ આજની ચર્ચાની મુખ્ય નેમ છે. જૈન દીક્ષાના મુખ્ય ઉદ્દેશ અથવા તા એની અનિવાર્ય શરત એક જ છે, અને તે જીવનશુદ્ધિની. જીવન શુદ્ધ કરવું એટલે જીવન શું છે તેના સમાજ અને વિશ્વ સાથે શા સંબંધ છે તે વિચારવું અને એ વિચાર કર્યા પછી જે જે વાસનાઓ અને મળા તેમ જ સંકુચિતતાએક પાતાને જણાઈ હાેય તે બધીને જીવનમાંથી કાઢી નાંખવી અથવા તા એ કાઢી નાખવાના પ્રયત્ન સેવવા. જૈન દીક્ષા લેનાર સમાજ, લાેક કે દેશના કાેઈપણુ કામને કાં ન કરે ! વ્યાવહારિક કે પારમાર્થિક મનાતા કાેઇ પણુ કામને કાં ન કરે ! વ્યાવહારિક કે પારમાર્થિક મનાતા કાેઇ પણુ કામને કાં ન કરે ! છતાં એટલી એની શ્વરત અનિવાર્ય રીતે રહેલી જ છે કે તેણે જીવનશુદ્ધિનું જ સુખ્ય લક્ષ રાખવું, અને જીવનશુદ્ધિને હાથમાં રાખીને જ પ્રવૃત્તિ કરવી. દીક્ષાના વિચાર કરતી વખતે જો એના આ મૂળ ઉદ્દેશને ધ્યાનમાં રાખીએ તા આગળની ચર્ચામાં બહુ જ સરળતા થશે.

એક જમાને! એવેા હતા કે જ્યારે જાતિપરત્વે જૈનામાં દીક્ષાની તકરાર હતી, અને તે તકરાર કાંઈ જેવી તેવી નહિ પણુ ભારેમાં ભારે હતી. એના બન્ને પક્ષકારાે સામસામા મહાભારતના કૌરવ પાંડવ સૈનિકાની પેઠે વ્યૂહબહ ગાઠવાયા હતા. એની પાછળ સેંકડાે પંડિતાે અને સાગી વિદાના રાકાતા. શક્તિ ખર્ચતા અને પાતપાતાના પક્ષની સત્યતા સ્થાપવા ખાતર રાજસભામાં જતા અને રાજ્યાશ્રય તેમજ તેવા બીજો આશ્રય બીછ કાેઇ રીતે નહિ તેા છેવટે મંત્ર, યંત્ર, તંત્ર, વશીકરણ, જ્યાેતિષ અને વૈદકની ભ્રમણા દ્વારા પણ મેળવતા. વળી સ્ત્રી દીક્ષા ન જ લઇ શકે અને એ પુરુષની પેઠે 🖌 સંપૂર્ણપણે લઇ શકે એટલાજ દીક્ષાપરત્વે આ ઝઘડા નહતા, પણ બીજા અનેક ઝઘડા હતા. દીક્ષિત વ્યક્તિ મારપીંછ રાખે, ગૃહપીંછ રાખે બલાકપીંછ રાખે કે ઉનનું તેવું કાંઈ સાધન રાખે: વળી દીક્ષિત વ્યક્તિ કપડાં ન પહેરે અગર પહેરે, અને પહેરે તે! ધોળાં પહેરે કે પીળાં, વળી એ કપડાં કદી ધૂવે જ નહિ કે ધૂવે પણ ખરા. વળી એ કપડાં કેટલાં અને કેવડાં રાખે, આ વિષે પણ મતભેદા હતા, તકરારા હતી. પક્ષાપક્ષી હતી અને વિદ્વાના પાતપાતાના પક્ષ સ્થાપવા શાસ્ત્રાર્થો કરતા અને ગ્રંથા લખતા. ત્યારે છાપાં તાે ન હતાં, પણ તાડપત્રા અને કાગળા ઉપર લખાતું ખૂબ. કકત એ તકરારાનાં શાસ્ત્રા જીદાં તારવીએ તા એક મોટા ઢગલાે થાય. આજે કૉલેજોમાં અને ખાનગી વિદ્યાલયેામાં એ વ્ર'થેા શિખવવામાં આવે છે, પણુ એ શિખનારતે એમાં ભૂતકાળના તર્કો અને દલીલાનાં મુડદાં ચીરવામાં વિશેષ રસ નથી આવતાે. તેઓ જો તર્કરસિક અને ભાષાલાલિત્યના રસિક હ્રાય તા પાતપાતાના વડવાએાની પ્રશંસા કરી પુલાઇ ભય છે. અને જો ઇતિહાસરસિક હોય તાે ભૂતકાળના પાતાના પૂર્વજોએ આવી આવી ક્ષુદ્ર બાબતામાં ખર્ચેલ અસાધારણ છુદ્ધિ અને કીંમતી જીવનનું સ્મરણ કરી માત્ર ભૂતકાળની પામરતા ઉપર હસે છે. પણ પાથા ઉપર ચડેલા અને સંસ્કૃત પ્રાકૃત ભાષાના વેષ પહેરેલા તેમજ શાસ્ત્રનું સુંદર નામ ધારણ કરેલા આ ક્ષુદ્ર કલહાેને નિઃસાર જેનાર આજનેા તડુણ વર્ગ, અથવા તાે કેટલાેક સુઢા વર્ગવળી એક દીક્ષાની બીજી માહનીમાં પડયાે છે. એ માહની એટલે ઉંમરની અને સંમતિ પૂર્વક દ્રીક્ષા લેવા ન લેવાની. અત્યારનાં છાપાંએાને અને તેના વાંચનારાએાને

પશું ષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

**ભૂતકાળના દીક્ષાપરત્વે સ્ત્રીના અધિકાર હેાવા ન હેાવાના, અમુ** ચિદ્ધ રાખવા ન રાખવાના જૂના ઝઘડાએ નીરસ લાગે છે ખર પણ એમની પરાપૂર્વથી ઝઘડા માટે ટેવાયલી સ્થળ વૃત્તિ પાઇ નવા ઝઘડા માગી જ લે છે. તેથી જ તાે આ ઉંમર પરત્વેના અને સંમતિ પરત્વેને મઝેદાર ઝઘડાે ઉભાે થયાે છે અને તે વિકસે જ જાય છે. માત્ર છાપાંચેામાં આ ઝઘડેા મર્યાદિત ન રહેતાં રાજદરભાર સુદ્ધાં પહેાંચ્યેા છે. જૂના વખતમાં રાજદરખાર માત્ર ખન્ને પક્ષોને ચર્ચા કરવાનું સ્થાન હતું. અને હારજિતનાે નિકાલ વાદીની કુશળતાં ઉપરથી આવી જતાે: પણ આજનાે રાજદરખાર જીદા છે. એમાં તમે ચડાે એટલે બન્ને પક્ષકારાની બુદ્ધિની વાત જ નથી રહેતી. પક્ષની સત્યતા અથવા પક્ષકાર વાદીની બુદ્ધિમત્તા પૈસાની કાેથળી આડે દબાઈ જાય છે. એટલે જે નાણાં વધારે ખર્ચે તે જિત ખરીદી શકે. રાજત ત્રતે આ વ્યક્તિસ્વત ત્રતાવિષયક ગ્રુણ ભલે સુદ્ધિમાનો અને રાજ્યકર્તાઓ માટે લાભદાયક હાે, પણું જૈનસમાજ જેવા યુદ્ધ અને ગુલામ સમાજ માટે તેા એ ગુણ નાશકારક જ નીવડતા ન્નય છે.

અસારે બે પક્ષા છે. બન્ને દીક્ષામાં તા માને જ છે. દીક્ષાનું સ્વરૂપ અને દીક્ષાના નિયમા વિષે બંનેમાં કાેઈ ખાસ મતબેદ નથી. બંનેના મતબેદ દીક્ષાના શરૂઆત પરત્વે છે. એક કહે છે કે ભલેને આઠ કે નવ વર્ષનું બાળક હાેય તે પણુ જૈનદીક્ષા, જીવનપર્યંતની લઈ શક, અને એવાં બાળકા ઉમેદવાર મળા આવે તા ગમે તે રીતે તેઓને દીક્ષા આપવી એ યાગ્ય છે. તેમજ તે કહે છે કે સાળ કે અઢાર વર્ષે પહેાંચેલા તરુણુ કાેઈની પરવાનગી લીધા સિવાય, માબાપ કે પતિપત્નીને પૂછ્યા સિવાય, તેમની હા સિવાય પણ દીક્ષા લઇ શકે અને તેવા તરુણા મળા આવે તા દીક્ષા આપવી જ જોઈએ. ધણીવાર તા આ પક્ષ બાળ ઉમેદવારા ન હાેય તા તેવા ઉમેદવારાને કૃત્રિમ રીતે ઉભા કરી તેમને શિરે ધર્મમુકુટ પહેરાવવાના

પ્રયત્ન પણ કરે છે. બીજો પક્ષ કહે છે કે બાળકને તેા દીક્ષા ન જ આપવા જોઈએ, અને તરુણને દીક્ષા આપવી દ્વાય તા એના વાલી વારસદારાે અને ખાસ લાગતા વળગતા તેમજ સ્થાનિક સંઘની પરવાનગી સિવાય તે આપવી ચાગ્ય નથી. અન્ને પક્ષકારાની પાતપાતાની દલીલાે છે. અને એ માહક પણ ઘણીવાર કેટલાકને લાગે છે. પહેલાે પક્ષ, બાળ અને તરુણવયમાં દીક્ષિત થઈ સમાજમાં પ્રતિષ્ઠિત થઈ ગયેલ, અને કાંઇક સારું કામ કરી નામના કાઢી ગયેલ હેાય એવી કેટલીક જૂની સાધુ વ્યક્તિઓનાં અને વર્તં માન સાધુ વ્યક્તિઓનાં નામા પાતાના પક્ષની પુષ્ટિમાં ટાં કે છે. બીજો પક્ષ કાચી ઉમરે અથવા અસંમતિથી અપાયેલ દીક્ષાનાં માડા પરિણામાે પાતાના પક્ષની પુષ્ટિમાં ટાંકે છે, અને તદ્દન બ્રષ્ટ ચયેલ કે શિચિલ થયેલ વ્યક્તિઓનાં નામેા પણ કાઇકવાર સૂચવે છે. પણ એ બન્તેમાંથી એક પક્ષ જોઈએ તેવી સાચી અને પૂરી યાદી તૈયાર કરી લેોકા સામે નથી મૂકતા. અન્ને પક્ષકારાે ભલે પાેતપાેતાના પક્ષની પુષ્ટિ થાય એટલું જ આગળ ધરે છતાં, જે એ બન્ને સાચા અને ઘૈર્યશાળી હાેય તાે વસ્તુસ્થિતિ તાે તેમણે જાણવી જ અને રજી કરવી જ જોઇએ. વસ્તુસ્થિતિ આ પ્રમાણે જાણી અને રજી કરી શકાય. એક યાદી દરેક સાધુએ રાખવી જોઇએ. જેમાં તેમની પાસે દીક્ષા લેનારની ઉંમર, નામઠામ, અને દીક્ષા લેવાની તારીખ વગેરે બધું નેાંધાય, અને બીજે પાસ પાતાની પાસે દીક્ષા **લે**નારમાંથી કોઈ છટકી જાય કે ચાલ્યેા જાય તેા તે પણ પ્રામાણિકપણે ક્રારણપૂર્વક નેાંધવામાં આવે. બધાજ સાધુઓ આવી પોતાની ચાદીઓ એક આણંદજી કલ્યાણજી જેવી પેઢીએ અથવા એક પત્રમાં માકલી આપે. આ યાદોએ৷ ઉપરથી દર વર્ષે, દર પાંચ વર્ષે અને દર દશ વર્ષે એક પરિણામ તારવી શકાશે કે એકંદર દીક્ષા લેનાર કેટલા અને છેાડનાર કેટલા. વળી લેનાર છેાડનારનું પરિમાણ ઉંમર પરત્વે ક્રેટકેટલું, તેમજ લેવાના અને છેાડવાના, ખાસ કરીને છેાડવાના કારણાની સરખામણી. આ યાદીમાંની દર સાે વ્યક્તિઓામાંથી સારી

## પર્શુ <mark>પર્વનાં</mark> વ્યાખ્યાને

પાંચ જ વ્યક્તિએા લઈ ભલે બાળદીક્ષાના પક્ષપાતી પાતાના પક્ષન પુષ્ટિ કરે, અને એ યાદીમાંથી પતિત કે શિથિલ એંશી વ્યક્તિઓને લઈ લલે બીજા પક્ષના અનુગામીએ। પાતાના પક્ષની પુષ્ટિ કરે. તે છતાં બન્ને પક્ષા એક દર રીતે દીક્ષાના અને તેનાં શુલ પરિણામન સરખી રીતે હિમાયતી હેાવાથી તેએાને દીક્ષા છેાડવાનાં કારણા પરત્વે ખાસું જાણવાનું મળશે, અને ઉંમર તેમ જ વડીલાની સંમતિ પરત્વેની તકરારનું મૂળ અસલમાં ક્યાં છે તે તેઓ પ્રામાણિકપણે જાણી શકશે, ભલે બન્ને પક્ષા ચાલુ રહે છતાં તેઓ એક સરખી રીતે જે સાધુઃ જીવનમાં પવિત્રતા જોવા ઇંતેજાર છે તે પવિત્રતા લાવવા માટે તેઓને આ યાદીમાં નેંધાયેલાં દીક્ષા છેાડવાનાં કારણેા ઉપરથી ઘણું જ અગત્યનું જાણવાનું મળશે અને કરવાનું સૂઝશે. બાળ અને અસંમત દીક્ષાના પક્ષપાતીઓ કાંઈ કોઈ દીક્ષા છેાડી જાય અથવા વઠી જાય એમ તેા ઇચ્છતા જ નથી એટલે તેઓને માટે તેા આવી યાદી સાચી રીતે ન કરવી એ તેમના પક્ષની હાર જેવું, અથવા તેમના પક્ષ માટે મૂળાચ્છેદ કરનાર છે. બીજા વિરાધી પક્ષે પણ છેવટે આ તકરારમાં ન ઊતરતાં અમુક વર્ષોની દીક્ષા લેનાર અને છેાડનારની વિગતવાર તેમ જ પ્રામાણિક યાદી તૈયાર કરવી જોઈએ. એ યાદી નામાની સંખ્યામાં ભલે અધુરી હેા, પણ હકીકતમાં જરાય ખાેટી ન હેાવી જોઈ એ. કદાચ આ યાદો એમના પક્ષની પુષ્ટિમાં ઉપકારક ન પણ થાય, છતાં બાળદીક્ષાના પક્ષપાતીએ। માટે તેા તે યાદી ભારે જ ઉપકારક નીવડશે, અને તેઓ આખરે બાળ તેમજ અસંમત દીક્ષાના વિરાષતું મૂળ સમજી કાંઈ અને કાંઇ વિચારણા કરશે જ. વળી કદાચ તેઓ આ યાદીને નહિ અડકે તાે પણ લાેકમત તેમને એના વિચાર કરવાનો કરજ પાડશે. એટલે એક પક્ષ બેંચાર સારી નીવડેલ વ્યક્તિએાનાં નામા આગળ મૂકીને બાળ અને અસ'મત દીક્ષાનું જે સમર્થન કરે છે અને બીજો પક્ષ જે તેની ગાેળગાેળ અને વિગત વિનાની ખામીઓ ગાઈ તેના વિરાધ કરે છે, તેને બદલે બન્નેનું લક્ષબિંદુ મૂળ કારણા તરક જશે, અને એકંદર રીતે કાંઇક સાચી જ સુધારણા થશે.

દીક્ષા દેવા ન દેવાના મતભેદ પરત્વે જરા ઉડા ન ઉતરીએ તાે ચ્ચર્ચાને અન્યાય થવા સંભવે છે. દીક્ષા દેવાની તરફેણુનાે વર્ગ ગમે તેમ કરી, ગમે તે સ્થિતિમાં દીક્ષા આપી દેવાની હિમાયત કરતી વખતે ભગવાન મહાવીરે આળકાને જે દીક્ષા આપી હતી, તેમજ ત્યાર પછીના વજ્ર, હેમચંદ્ર, અને યશાવિજયજી જેવાએ આળદીક્ષાને પરિણામે જે મહાનુભાવતા મેળવી હતી, તેના સાચા અને મનેાર જક કાખલાઓ ટાંક્ર છે. અને વળી બીજો સામેનાે પક્ષ તેવા દાખલાએા સ્વીકાર્યા છતાં, દીક્ષાની જરુરિયાત અને મહત્તા માન્યા છતાં, અત્યારે દીક્ષા ન આપવાની જોસભેર હિમાયત કરે છે. તાે પછી આપણને જોવાનું પ્રાપ્ત થાય છે કે આ વિવાદના મૂળ મુદ્દો તે શા છે જયારે સહેજ આજની સ્થિતિના અભ્યાસ કરીએ છીએ ત્યારે એ વિવાદના મૂળ મુદ્દો આપણી નજરે આવ્યા વિના નથી રહેતા. તે મુદ્દો એ છે કે ભગવાનના સમયના બાળદીક્ષાના દાખલાએ। આજે મૂકાય છે ખરા, પણ એ બાળદીક્ષા જે વાતાવરણમાં અમાેધ કળ આપતી તે વાતાવરણ આજે છે કે નહિ, અને નથી તા લાવવાના પ્રયત્ન થાય છે કે નહિ, એની વાત ભાળદીક્ષાના હિમાયતીએા કરતા જ નથી. ભગવાન આળકાને, તરુણોને કન્યાએોને, તરુણીએોને, નવવિવાહિત દંપતીએોને કીક્ષા આપતા, નિઃસંકોચ આપતા; પણ જેમ તેએા આવી દીક્ષા આપતા તેમ તેઓ પાેતાની જવાબદારી વધારે સમજતા. એટલે તેમની પાસે અને તેમની આજીબાજી ચાેમેર માત્ર તપનું જ વાતાવરણ રહેતું. એ વાતાવરણમાં માત્ર દેહદમન નહિ પણ સુક્ષમ ચિંતના ચાલતાં, અલોકિક ધ્યાના ધરાતાં. રાતદિવસના આઠ પહેારમાંથી એક પહેાર બાદ કરી, બાકીના સાતે પહેારના સાધુચર્યાના કાર્યક્રમ વિચારણા, ધ્યાન અને મનાનિગ્રહિ તપમાં જ ગાઠવાયેલાે રહેતા. એ વાતાવરણ એટલું અધું સાત્ત્વિકતામાં ઉંડુ, જિજ્ઞાસામાં વિશાળ, અને તપમાં ગંભીર રહેતું કે તેમાં માર ( આસુરી વૃત્તિ )ને પેસતાં ભારે સુશ્ક્રેલી પડતી. ક્ષુદ્ર બાબતાેની તકરારાે, કશું નવું જાણવાની એદરકારી.

પશું ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

અને પુરુષાર્થ ન કરવાની આત્મહસા, તેમજ ખીક અને પામરતાની છાયા જે આજે ત્યાગિજીવનના વાતાવરણમાં છે, તે જો તે વખતે હેાત તાે તે વખતે પણ એવી દીક્ષાનાે વિરાધ જરૂર થાત. અથવા તે વખતે પણ આજની પેઠે દીક્ષાએા વગાવાત અને નિષ્કળ જાત. દોક્ષાના પક્ષપાતીઓની મુખ્ય નેમ ગમે ત્યાંથી ગમે તેને પકડી કે મેળવીને દીક્ષા આપી દેવાની હોય, તે કરતાં પહેલી અને મુખ્ય ક્રજ તે৷ એ ભગવાનના સમયતું વાતાવરણ લાવવાની છે. એ દીક્ષાના પક્ષપાતીઓ એ તપામય વાતાવરણ લાવવા લેશ પણ મથતા ન હાય, અથવા ત્યારપછીના જમાનાનું પણુ કાંઇક સાત્ત્વિક, અભ્યાસમય અને કર્તવ્યશીલ વાતાવરણ અત્યારે ઉંભું કરવા મથતા ન હાેય, અને માત્ર દીક્ષા આપવાની પાછળ જ ગાંડા થઈ જાય તાે સમજવું જોઈ એ કે તેએા પાેતે જ દીક્ષા આપ્યા છતાં દીક્ષાનેા પાયા <mark>હચમચાવી રહ્યા</mark> છે, અને પાેતાના પક્ષ ઉપર મૂળમાંથી જ કુડારાઘાત કરી રહ્યા છે, જો તેઓ પ<mark>ોતાની આજ</mark>ીબાજીના વાતાવરણ તરક, અને પોતે જે વાતાવરણમાં રહે છે અને ઉછરે છે તે તરક સહેજ પણુ આંખ ઉધાડીને જોશે તાે તેમને જણાયા વિના નહિ રહે કે અત્યારે દીક્ષા લેનારાએા હજારા કાં ન આવે ? પણ તેમને દીક્ષા આપવામાં ભારે જોખમદારી છે. ખાસ કરીને બાળકાે, તરુણા અને યુવકદંપતીઓને દીક્ષા આપવામાં તા ભારે જોખમ છે જ. એક જ વસ્તુ જે એક વાતાવરણમાં સહેલી અને છે તે જ બીજા અને વિરાધી વાતાવરણમાં અસાધ્ય અને મુશ્કેલ થાય છે.

આપણે જાણીએ છીએ કે આજે કન્યાએા અને કુમારાને સાથે શિક્ષણ આપવાના ક્રાયડા કેટલા મુશ્કેલ છે. આ મુશ્કેલીનું કારણ શું છે ? શિક્ષકા, શિક્ષણુસ્થાના અને શિક્ષણુના વિષયા એ જ એ ગૂંચનું કારણ છે. જો શિક્ષકા સાચા જ ઋષિ હાેય, શિક્ષણુના વિષયા જીવનસ્પર્શી હાેય અને તેનાં સ્થાના પણ માહક ન હાેય તા સહશિક્ષણુના કઠણુ દેખાતા કાેયડા જૂના આશ્રમાના જમાનાની પેઠે આજે પણ સહેલા લાગે. એ જ ન્યાય એક વાતાવરણમાં જે દીક્ષા સહેલાઈથી સક્ષ્ળ થઈ શકતી તે જ <mark>દીક્ષા</mark> આજના તદ્દન વિરાેધી વાતાવરણુમાં, ભારે પ્રયત્ન છતાં સકળ બનાવવી લગભગ અશક્ય થઈ ગઈ છે. મનુષ્યનું શરીર, તેનું મન અને એને। વિચાર એ બધું વાતાવરણુનું સ્થૂળ અને સુક્ષ્મ ૨૫ જ છે. આજના ત્યાગીઓના વાતાવરણમાં જઈ આપણે એઇએ તેા આપણને જોવા શું મળે ? ક્રક્ત એકવાર અને તે પણું ત્રીજે પહેારે આહોર લેવાને ખદલે, આજે સૂર્યંના ઉદયથી અસ્ત સુધીમાં રસને દિયને કંટાળા આવે એટલીવાર અને એવી વાનીઓ લવાતી જોવાય છે. જાણે કેમે કરી વખત જતા જ ન હાેય તેમ દિવસે કલાકાના કલાકા સુધી નિદ્રાદેવી સત્કારાતી જોવાય છે, અમુકે તે કર્યું અને અમુકે પેલું કર્યું, મેં આ કર્યું અને પેલું કર્યું, અમુક આવેા છે અને પેલા તેવા છે, એ જ આજના મુખ્ય સ્વાધ્યાય છે. બાર અંગનું સ્થાન અગિયારે લીધું, અને અગિયારનું સ્થાન આજના વાતાવરણુમાં છાપાંએાએ–ખાસ કરી ખંડનમંડનના એકબીજાને ઉતારી પાડવાના છાપાંએાએ–લીધેલું છે. પાષ્ટ, પાર્સલ અને બીજી તેવી જરુરિયાતની ચીએના ઢગલાએા તળે સુદ્ધિ, સમય અને ત્યાગ એવા દળાઇ ગયેલા દેખાય છે કે તે માશું જ ઉંચકી શકતા નથી. જિજ્ઞાસાનું વહેણુ એકબીજાના વિરાધી વર્ગના દાષેાની શાધમાં વહે છે. જગતમાં શું નવું બને છે, શું તેમાંથી આપણે મેળવવા જેવું છે, કયાં બળા આપણું ફેંકી દેવા જેવાં છે, અને કયાં બળા પચાવ્યા સિવાય આજે ત્યાગને જીવવું કઠણ છે, આપણે ક્યાંથી ક્યાં આવ્યા છીએ, અને કયાં બેસીને શું કરી રહ્યા છીએ, આજના મહાન પુરુષો અને સંતા ક્રાણ છે, તેમની મહત્તા અને સંતપણાનાં શાં કારણા છે, આજે જે મહાન વિદ્વાના અને વિચારકા ગણાય છે, અને જેને આપણે પાતે પણ તેવા માનીએ છીએ તે શા કારણે, એ **બધું જોવા જાણવાની અને વિચારવાની દિશા તા** આજના ત્યાગી વાતાવરણમાં લગભગ બંધ થઈ ગયા જેવી છે. આજના કાઇ સાધુ

પશું ષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

દુનિયામાં સાૈથી મહાન ગણાતા, અને હજારાે માઇલથી જેને જેવા જેની સાથે વાતચીત કરવા, હજારાે માણસાે, લાખાે રૂપીઆ ખર્ચ કરી આવે છે એવા સાબરમતીના સંત પાસે જઈ શકે એવું વાતાવરથ છે ખરૂં ? મળવાની, ચર્ચા કરવાની અને કાંઇક મેળવવાની અથવા આપવાની વૃત્તિવાળા આજનાે કાેઇ સાધુ, ગાંધીજી, નહેરુ કે પટેલના તંબુમાં જવાની હિંમત કરે એવું વાતાવરણ છે ખરૂં ? ઉચામાં ઉચા ગણાતા પ્રાફેસરાને ત્યાં ઇચ્છા છતાં શીખવા માટે આજના રેકાઈ આચાર્ય કે પંન્યાસ જઇ શકશે ખરાે ! જીવનની સાધનામાં પુષ્કળ ઉંડાણ કેળવેલ અરવિંદ સાથે પાતાની જ ચર્યામાં રહી બે દિવસ ગાળવા ઇચ્છનાર જૈન સાધુ પાછેા આજના જૈન વાતાવરણમાં નિર્ભય રહી શ્વકશે ખરા ? દારૂને પીઠે, વિલાસનાં ભવનામાં અને મૂર્ખામીના બજારામાં જવાને આજનું વાતાવરણ જેટલા પ્રમાણમાં સાધુઓને રોકે છે તેટલા જ-ખરેખર તેટલા જ પ્રમાણમાં-આજનું વાતાવરણ જૈનસાધુઓને છુટથી જગતનાં ખુલાં વિદ્યાલયેામાં અભ્યાસ કરવા જતાં, જગતના મહાન પુરુષેા સાથે મળવા હળવા અને ખાસ કરી તેમનાં સહવાસ કરવા જતાં અને પાતાના છષ્ટ વિષયમાં અસાધારણુ વિદ્વત્તા ધરાવનાર પ્રાેફેસરાેના પાસમાં બેસી, તેમને ઘેર શિખવા જતાં રાેક છે, એ વાત જૈનાથી ભાગ્યે જ અજાણી છે.

કેવળ હડીકત રજી કરવા ખાતર માત્ર મધ્યસ્થ દષ્ટિથી (લંબાણ અને નિદ્રાનેા જો કોઈ આક્ષેપ કરે તા તેની પરવા ન કરીને પણ ) ચાડાક અનુભવા ટાંકું. જેવા અનુભવા બીજાને પણ હશે જ. ' યંગ– ઈડિયા ' વાંચવાની તા યાગ્યતા ન હાેવાથી તેની વાત જતી કરીએ, પણ ' નવજીવન 'ને લ્યા. જે નવજીવનને વાંચવા હજારા માણસ તલસે અને જેના વિષય જાણવા માટામાટા ધાર્મિકા અને વિદ્વાના પણ 'ઉત્સુક રહે તે નવજીવનને અડતાં અને પાતાના મંડળમાં લાવતાં ધણા આચાર્યા અને સામાન્ય સાધુઓ ડરે છે. કાઈ ઉતાવળાઆ સાધુએ નવજીવન હાથમાં લીધું હેાય તેા, એને જોઇ એની પાસેના બીજા લાલચાળ થઈ જાય છે. એક વિદ્વાન ગણાતા સાધુના શિષ્યે મને કહ્યું કે મને વાંચવાની તેા ખૂખ જ ઇચ્છા થાય છે પણ ઇષ્ટ માસિકા અને બીજાં પત્રા મંગાવું તાે મારા ગુરુ બહુ જ નારાજ થઈ જાય છે. એક પ્રસિદ્ધ આચાર્યે એકવાર મને કહ્યું કે ગાંધીજીને મળવું કેમ શક્ય ખને ? મે' કહ્યું ચાલા અસારે જ. તેમણે નમ્ર છતાં ભારું ધ્વનિથી કહ્યું કે અલખત તેમની પાસે જવામાં તા અડચણ નથી-મને અંગત વાંધા જ નથી. પહ્યુ લાેકા શું ધારે ? એકબીજા જાણીતા આચાર્યને તેવી જ ઇચ્છા થઈ ત્યારે આડકતરી રીતે ગાંધીજીને પોતાની પાસે આવવા ગાઠવણ કરી. બીજા કેટલાય સાધુઓ પ્રામાણિકપણે એમ જ માતે છે કે હા એ સારા માથુસ છે, પણ કાંઇ સાંચા ત્યાગી જૈનસાધુ જેવા કહેવાય ? સે કડા સાધુઓ અને સાધ્વીએા અમદાવાદ અને મુંબાઇમાં રહે છે. ગાંધીજી પણ ત્યાં નજીકમાં હાેય છે; છતાં જાણે ત્યાગીવેષ લેવેા એ ક્રાઈ એવા ગુન્હા છે કે પછી તેઓ ગાંધીજી કે બીજા તેવા પુરુષની પાસે અથવા તેઓની સભામાં જઇને કશા જ સાત્ત્વિક ફાળા પણુ લઇ કે આપી ન શકે ! જે ત્યાગીએ ધર્મસ્થાન કહેવાતા પાતાના ઉપાશ્રયામાં સુકર્દમાએાની પેરવાઈ કરે, સંસારીને પણ શરમાવે એવી ખટપટામાં વખત ગાળે, તદ્દન નિવૃત્તિ અને ત્યાગનાે ઉપદેશ દઈ, પાછા પાટથી ઉતરી પાેતે જ **કથાકુથલીમાં પડી જાય, તે ત્યાગીઓના** ચરણુમાં એસનાર પેલા ખાળદીક્ષિતા, જાણેઅજાણે એ વાતાવરણમાંથી શું. શાખ એના કાઈ વિચાર કરે છે ખુકુ ? તેમની સામે શબ્દગત આદર્શ ગમે તે હાે, પણ દશ્ય અને જાગતા આદર્શ અત્યારે શા હાય છે એ ક્રાઈ જીવે છે ખરું ? જેને પાતે વિદ્રાન માનતા હાેય એવા આચાર્ય કે સાધુ પાસે તેમનાથી ભુદા ગચ્છના આચાર્ય કે સાધુ ઈચ્છા છતાં ભણવા જઈ શકે, એટલી ઉદારતા આજના વાતાવરણમાં

પર્શુ ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

છે ખરી <sup>9</sup> પોતાની વાત બાજીએ મુઠા તે ય પોતાના શિબ્યો સુદ્ધાંતે બીજા જુદા ગચ્છ કે સંધાડાના વિદાન સાધુ પાસે શીખવા માકલે એવું આજે વાતાવરણ છે ખરું <sup>9</sup> સાધુની વાત જવા દેા, પણ એક સાધુના રાખેલ પંડિત પાસે બીજા સાધુના શિબ્યો છુટથી ભણુવા જઈ શકે છે ખરા <sup>9</sup> એક મહાન મનાતા સુરિના તાર્કિક પંડિતે સાંજને વખતે પુરાતત્ત્વ મંદિરમાં આવીને કહ્યું હતું કે ઘણા દિવસ થયાં આવવાની ઇન્છા તા હતી, પણ જરા મહારાજજીના ભય હતા. એ જ સુરીશ્વરના બીજા સાહિત્યશાસ્ત્રી પંડિતે મારા મિત્રને મળ્યા પછી કહ્યું કે ' હું તમારી પાસે આવ્યો છું એ વાત મહારાજજી જાણવા ન પામે.' હું કછુલું છું કે આ મારું વર્ણન સર્વ ને એક સરખું લાગ નથી પડતું. પણ આ ઉપરથી એટલું જ કહેવા માર્ગ છું કે આજનું આપછ્યું ત્યાગી વાતાવરણ કેટલું સંકુચિત, કેટલું બીકણુ અને કેટલું જિત્તાસાશ્વત્ય જેવું થઇ ગયું છે.

એક બાજાુ ભગવાન મહાવીરના સમયનું તપામય વાતાવરણ નધી, અને બીજી બાજાુ આજે દુનિયામાં તથા આપણા જ દેશમાં બીજી જગાએ મળી શકે છે તેવું ઉચ્ચ વાતાવરણ પણ આપણા દીક્ષિતા સામે નથી.

એવી સ્થિતિમાં ગમે તેટલી મહેનત કર્યા છતાં પણ, બાળ અને તરુણુદોક્ષા જ નહિ પણ આધેડ અને વૃદ્ધદીક્ષા સુદ્ધાં ઇબ્ટિ કળ કેવી રીતે આપી શકે એના વિચાર કાઈ કરે છે ખરું <sup>g</sup> હું ધારું ધું કે જો આજનાં વાતાવરણ અને પૂર્વ કાલીન વાતાવરણને સરખાવી દીક્ષા આપવા ન આપવાના વિચાર કરવામાં આવે તા ઝઘડા રહે નહિ. કાંતા દીક્ષાપક્ષપાતીઓને પાતાનું સંકુચિત વાતાવરણ વિશાળ કરવાની ફરજ પડે અને કાંતા દોક્ષાના આગ્રહ જ છાડવા પડા. જે માતાએ સીકંદર, નેપાલિયન, પ્રતાપ કે શિવાજી જેવા પરાક્રમીઓ જગતને આપવા હોય, તે માતાએ સંયમ કેળવે જ છુટકા છે. અથવા

૯૪

એવી ભેટ ધરવાની મહત્ત્વાકાંક્ષા છેાડે જ છૂટકા છે. આપણા ગુરુવર્ગ આળદીક્ષા મારકત જો સમાજ, રાષ્ટ્ર કે જગતને કાંઈ અને કાંધ આપવા જ માગતા હાય તા તેણે પાતાના જીવનમાં અસાધારણ ત્યાગ, વિશાળ જ્ઞાન અને ચિત્તની વ્યાપક ઉદારતા કેળવે જ છૂટકા છે. અને તે માટે તેમને આજનું વાતાવરણુ બદલ્યા વિના ચાલી શકે તેમ જ નથી. એટલે ઝધડાે દીક્ષા આપવા ન આપવાના નથી પણ અત્યારના ક્ષુદ્ર વાતાવરણને બદલવા ન બદલવાના છે. મ્હેાંડેથી એમ તા કહેવાય જ નહિ કે અમારી પરિસ્થિતિ અને અમારું વાતાવરણ કેટલું ક્ષુલક છે ( જો કે સહુ મનમાં તાે જાણે જ છે ) એટલે બહારથી દીક્ષા આપવાની વાતા થાય છે.

' વિશ્વમાં દીક્ષાનું સ્થાન શું છે ' એ પ્રશ્નનેા ઉત્તર વાતાવરણમાં છે. જો ત્યાગીઓને રહેવા, વિચરવા, શીખવા, કામ કરવા અને આખી દિનચર્યા ગોઠવવાનું વાતાવરણ ઉદાત્ત હેાય તા, વીશ વર્ષના, દશ વર્ષના. અને પાંચ વર્ષના સુદ્ધાંને દીક્ષામાં સ્થાન છે. અને જો વાતાવરણ એદી તથા મીક્સ હેાય તેા, તેમાં સાઠ કે એંશી વર્ષના યુદ્ધી દીક્ષા લઇને કાંઈ ઉકાળવાનાે નથી, એ વાત ત્યાગીઓની સંકળતા. નિષ્કળતાના ઈ તિહાસ આપણને જણાવે છે. જગત આખામાં, અને ખાસ કરી આપણા દેશમાં અને સમાજમાં તા ત્યાગીઓની ભારે જરૂર છે. સેવા માટે ઝંખનાર આપદ્રગ્રસ્ત લેાકા અને પ્રાણીઓનેા પાર નથી. સેવકા શાધ્યા જડતા નથી. ત્યારે પછી દીક્ષાના વિરાધ કેવી રીતે હાેઈ શકે ? વિરાધ તાે દીક્ષા લેનારમાં જ્યારે સેવકપણું મડી સેવા લેવાપણું વધી જાય છે ત્યારે જ ઉભેા થાય છે. એટલે દીક્ષાના પક્ષપાતીઓ જો તેના વિરાધીઓનું મ્હેાંડું પ્રામાણિકપણે અને હંમેશને માટે બંધ જ કરવા માગતા હેાય. અને પાેતાના પક્ષના ખરીદેલાે નહિ પણ સાચા જ વિજય માગતા હાય તા, તેમની કરજ એ છે કે તેઓ દીક્ષાને સેવાનું સાધન બનાવે. કોઈ એમ ન કહે અને

પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

ન સમજે કે સેવા સાથે દીક્ષાના શા સંબંધ ? જો દીક્ષાના મૂળ ઉદ્દે જીવનશુદ્ધિ હાથમાં હશે, અને તે માટેના સતત પ્રયત્ન હશે તા દીક્ષાં સેવા સાથે કશા વિરાધ જ નથી; અને જો એ મૂળ ઉદ્દેશ જીવનમ નહિ હાેય, અથવા તે માટેની તાલાવેલી પણ નહિ હાેય તા તેવ દીક્ષા જેમ બીજાની સેવા નહિ સાધે, તેમ દીક્ષા લેનારની પણ સેવ નહિ સાધે, એ નિઃશંક, એટલે જેમ હંમેશાં બનતું આવ્યું છે તેમ આજે પણ સેવા લેવા યાગ્ય વર્ગ માટા હાેવાથી સાચી દીક્ષાની સૌથી વધારેમાં વધારે ઉપયોગિતા છે.

દીક્ષાના પક્ષપાતીઓ જો આ વસ્તુ સમજવામાં એક રસ થઇ જાય તા. હજારા માબાપા પાતાના બે બાળકામાંથી એાછામાં એાછ એકતા સાધુને ચરણે ભાવપૂર્વક ધર્યા વિના નહિ રહે. આજે છાત્રાલયામાં અને વિદ્યાલયામાં બાળકાે ઉભરાય છે. તેમને માટે પૂરતી જગ્યાએ નથી. માખાપાે પાતાના ખાળકને તેવે સ્થળે મૂકવા તલસે છે, અને પાતાના બાળકને નીતિમાન તથા વિદ્વાન જોવા ભારે તનમનાટ ધરાવે છે, એવી સ્થિતિમાં દીક્ષા આપનાર ગુરુવર્ગ જો પાતાની પાસે અપાર ગ્રાનનું, ઉદાત્ત નીતિનું અને જીવતા ચારિત્રનું વાતાવરણ ઉભું કરે તે**।** જેમ ગૃહસ્થાને વગર પૈસે અને વગર મહેનતે પાતાનાં બાળકાને તાલીમ આપવાની તક મળે, તેમ ગુરૂવર્ગની પણ ચેલાઓની ભૂખ ભાંગે. પરંતુ આજનેા દીક્ષાની તરકેણ કરનારાે તેના ઝઘડા પાછળ બુદ્ધિ અને ધન ખર્ચનારાે ગૃહરથ વર્ગ પણ એમ ચોકખું માને છે કે. આપણા બાળકાે માટે સાધુ પાસે રહેવું સલામતીવાળું કે લાભદાયક નથી. એ તેઓને ગુરુવર્ગના વાતાવરહ્યમાં વિશાળ અને સાચાં જ્ઞાન દેખાતાં હાેય, અકૃત્રિમ નીતિ દેખાતી હાેય તાે તેઓ બીજાના નહિ તાે પાતાના અને વધારે નહિ તા એક એક બાળકને ખાસ કરી પાતાના માનીતા ગુરુને ચરણે કાં ન ધરે ? આનેા ઉત્તર શાે છે એ વિચારવામાં આવે તા આજે દીક્ષાની ઉપયોગિતા શી છે એનું ભાન થાય.

જે વસ્તુ વધારે પ્રમાણમાં અને વધારે વખત સુધી, અથવા તાે વધારે ઉંડાણથી જગતને ઉપયાગી હાેય તે જ ટકી અને જીવિત રહી શકે છે. એટલે આપણે દીક્ષાને ટકાવી તેમજ સજીવ રાખવી હાેય તાે આપણા ધર્મ એને ઉપયાગી બનાવવાના છે. એની ઉપયાગિતાની ચાવી જનસમાજ અને લાેકની સેવામાં, તેમને માટે ખપી જવામાં, અને સતત અંતર્મુખ રહેવામાં છે; જો અંતર્જીવન વિકસિત થાય અને સેવામાર્ગ વિસ્તરે તાે કાેઈ પણ વખતે ન હાેય તે કરતાં પણ વધારે આજે દીક્ષાની ઉપયાગિતા છે. આખું વિશ્વ જ સાચી દીક્ષા ઉપર ટકી અને સુખી રહી શકે.

આ ચર્ચા માત્ર દાષદર્શન માટે નથી પણુ વસ્તુસ્થિતિ રજ્યુ કરી આજનું ત્યાગી વાતાવરણ પુનર્વિધાન માગી રહ્યું છે એ દર્શાવવા પૂરતી છે. હવે પુનર્વિધાનના પ્રશ્ન આવે છે. પણુ જો દીક્ષાની સામાન્ય હિમાયત કરનાર બન્નેપક્ષકારા, ખાસ કરી ગુરુઓ આ વસ્તુ સમજી કે તા તેમની વિચારણામાંથી પુનર્વિધાનનું ખાખું ઉભું થશે અને કેદાચ તેઓ માગશે તા પુનર્વિધાન પરત્વે બહારથી પણુ તેઓને પ્રેરણા મળી આવશે. આપણે જાણીએ છીએ કે જે વસ્તુ મેળવવાની ઉત્કટ ઝંખના હાય છે તે વસ્તુ મળ્યા વિના કદી રહેતી નથી. તેથી પુનર્વિધાન કેવું હાવું જોઇએ એ ભાગ જાણીને જ છેાડી દઉ છું. એ એક સ્વત ંત્ર ભાષણના વિષય છે.

dl. २१-८-30

સુખલાલ.



# જ્ઞાનસંસ્થા અને સંઘસંસ્થા

## તથા તેનેા ઉપયોગ

જ્યાં માનવ જાત છે, ત્યાં ગ્રાનનાે આદર સહજ હાેય જ છે અને જરા ઓછા હાેય તા એને જમાવવા પણ સહેલ છે. હિંદુસ્તાનમ તાે ગ્રાનની પ્રતિષ્ઠા હજારા વર્ષથી ચાલી આવે છે. હ્યાહ્મણ અને શ્રમણ સંપ્રદાયની ગંગાધારાઓ માત્ર વિશાળ ગ્રાનના પટ ઉપર જ વહેતી આવી છે, અને વહે જાય છે. ભગવાન મહાવીરનું તપ એટલે બીજાં કાંઈ જ નહિ પણ ગ્રાનની ઉડી શાધ, જે શાધ માટે એમણે તન તાેડચુ, રાત દિવસ ન ગણ્યા, અને તેમની જે ઉડી શાધ જાણવા, સાંભળવા હજારા માણસાેની મેદની તેમની સામે ઉભરાતી, તે શાધ એ જ ગ્રાન, અને એના ઉપર જ ભગવાનના પંચનું મંડાણ છે.

ભગવાનના નિર્વાણ પછી, એમના અનુભવગ્નાનતા આરવાદ લેવા એકત્ર થયેલ, અથવા એકત્ર થનાર, હજારા માણુસા એ જ્ઞાન પાછળ પ્રાણ પાથરતા. એ જ્ઞાને ઝ્રુત અને આગમ નામ ધારણ કર્યું, એમાં ઉમેરા પણ થયેા, અને સ્પષ્ટતાઓ પણ થતી ચાલી. જેમ જેમ એ શ્રુત અને આગમના માનસરાવરને કિનારે જિજ્ઞાસ હંસા વધારે અને વધારે આવતા ગયા, તેમ તેમ એ જ્ઞાનના મહિમા વધતા ચાલ્યા. એ મહિમાની સાથે જ એ જ્ઞાનને સ્હ્ર્ત કરનાર એનાં સ્થ્ર્ સાધનાના પણ મહિમા વધતા ચાલ્યા, સીધી રીતે જ્ઞાન સાચવવામ મદદ કરનાર, પુસ્તક પાનાં જ નહિ પણ તેના કામમાં આવનાર તાડપત્ર, લેખણ, શાહીના પણ જ્ઞાનના જેટલા જ આદર થવા લાગ્યા એટહું જ નહિ પણ એ પાથી પાનાનાં બંધના, તેને રાખવા મૂકવ અને બાંધવાનાં ઉપકરણા બહુ જ સત્કારાવા લાગ્યા. જ્ઞાન આપવ જ્ઞાનસંસ્થા અને સંઘસંસ્થા

અતે મેળવવામાં જેટલું પુણ્ય કાર્ય, તેટલું જ જ્ઞાનનાં સ્થૂળ ઉપકરણોને આપવા અને લેવામાં પુણ્ય કાર્ય મનાવા લાગ્યું.

ત્રાનપ્રાપ્તિ અનેક માટે તપા યાજાયાં હતાં. એવાં તપા વધારે જાહેરમાં આવે, અને ચામેર જ્ઞાનનું આકર્ષણુ વધે, એટલા માટે માટા માટા જ્ઞાનતપના ઉત્સવા અને ઊજમણાંએા યાજાયા. તેની અનેક જાતની પૂજાઓ રચાઈ, ગવાઈ અને તેને લીધે એવું વાતાવરણ **યની** ગયું કે, જૈનના એકેએક બચ્ચા એમ વગર ભણે સમજવા મંડી ગયા કે, 'કરાડા ક્ષવનાં પાપ, એક જ પદના કે, એક અક્ષરના જ્ઞાનથી, બળી શકે છે.'

આ જ્ઞાનની ભક્તિ અને મહિમામાંથી, જે એકવારના વ્યક્તિગત, અને જાતે ઉપાડી શકાય એટલા જ, સાધુઓના ખંભે અને પીઠે ભંડારા લટકતા, તે બીજાં કારણા ઉપસ્થિત થતાં, માટા બન્યા અને ગામ તથા શહેરમાં દક્ષ્યમાન થયા. એક બાજી શાસ્ત્રસંગ્રહ અને લખાણુના વધતા જતા મહિમા અને બીજી બાજી સંપ્રદાયાની જ્ઞાન વિષેની હરીક્રાઇઓ, આ બે કારણાને લાધે પહેલાંની એકવારની માટે ચાલી આવતી જ્ઞાનગ્રંસ્થા આખી જ ફેરવાઈ ગઈ, અને માટા માટા ભંડારરૂપમાં દેખા દેવા લાગી.

દરેક ગામ અને શહેરના સંઘને એમ લાગે જ કે અમારે સાં ગ્રાનભંડાર હેાવેા જ જોઈ એ. દરેક ત્યાગી સાધુ પણ ગ્રાનભંડારની રક્ષા અને વૃદ્ધિમાં જ ધર્મની ગ્ક્ષા માનતા થઈ ગયા. પરિણામે આખા દેશમાં, એક છેડેથી બીજા છેડા સુધી જૈન ગ્રાનસંસ્થા, ભંડારરૂપે વ્યવસ્થિત થઇ ગઇ. ભંડારા પુસ્તકાથી ઉભરાતા ચાલ્યા. પુસ્તકામાં પણ વિવિધ વિષયાનું અને વિવિધ સંપ્રદાયોનું ગ્રાન સંઘરાનું ગયું. સંઘના ભંડારા. સાધુના ભંડારા, અને વ્યક્તિગત માલિકીના પણ ભંડારા એમ ભગવાનના શાસનમાં ભંડાર, ભંડાર અને ભંડાર જ થઈ ગયા. એની સાથે જ માટા લેખકવર્ગ ઉભા થયા, લેખનકળા વિકાસ પામી, અને અભ્યાસી વર્ગ પણ ભારે વધ્યા. છાપાંના કળા

પશુ<sup>દ</sup>ષણુ પર્વ<sup>ુ</sup>નાં વ્યાખ્યાના

અહીં આવી ન હતી. ત્યારે પણ કાેઈએક નવા ગ્રંથ રચાયા કે તરત જ તેની સેંકડાે નકલાે થઇ જતી અને દેશના બધે ખૂણે વિદ્વાનામાં **વ્હેંચાઇ જતી. આ રીતે, જૈન સંપ્રદાયમાં જ્ઞાનસંસ્થાની** ગંગા અવિચ્છિનપણે વહેતી આવી છે. વંદા, ઉધઇ અને ઉંદરેા તેમજ ભેજ, શરદી અને બીજાં કુદરતી વિધ્તાે જ નહિ, પણ ધર્માધ યવને સુદ્ધાંએ આ ભંડારા ઉપર પાતાના નાશકારક પંજો ફેરવ્યા, હજારા ગ્રંથા તદ્દન નાશ પામ્યા, હજારા ખવાઈ ગયા, હજારા રક્ષકાની અને બીજાએોની બેપરવાઇથી નષ્ટભ્રષ્ટ થઈ ગયા. છતાં જ્ઞાન તરકની જીવતી જૈનભક્તિને પરિણામે આજે પણ એ ભંડારા એટલા બધા છે. અને એમાં એટલું ખધું વિવિધ તેમ જ જૂનું સાહિત્ય છે કે, તેના અભ્યાસ કરવા માટે સેંકડાે વિદ્વાના પણ એાછા જ છે. પરદેશના અને આ દેશના, ક્રાડીબંધ શાધકા અને વિદ્વાનોએ આ ભંડારાની પાછળ વર્ષો ગાળ્યાં છે. અને એમાંની વસ્તુ તથા એના પ્રાચીનરક્ષાપ્રબંધ જોઇ તેઓ ચકિત થયા છે. વર્ષો થયાં કાડીબંધ છાપખાનાંઓને જૈન ભંડારા પૂરતા ખારાક આપી રહ્યા છે. અને હજી પણ વર્ષો સુધી તેથી વધારે ખારાક પૂરા પાડશે.

ભંડારા જેમ નામમાં તેમ સ્વરૂપમાં પણ હવે બદલાયા છે. હવે પુસ્તકાલયા, લાયધ્વેરીઓ, ગ્રાનમ દિરા અને સરસ્વતીમ દિરાનાં નામ તેઓએ ધારણ કર્યા છે, અને કલમને બદલે બીબામાંથી લખાઈ, નવે આકારે બહાર પડતાં જાય છે. ભંડારાની જૂની સંગ્રાહક શક્તિ હજી પુસ્તકાલયામાં કાયમ છે. એટલું જ નહિ પણ તે, જમાનાના ગ્રાનપ્રચાર સાથે વધી છે. તેથી જ આજનાં જૈન પુસ્તકાલયા જૂના જૈન ગ્રાથા ઉપરાંત આધુનિક, દેશી, પરદેશી અને બધા સંગ્રદાયાના સાહિત્યથી ઉભરાતા ચાલ્યા છે.

પ્લાહ્મણુ સંપ્રદાયના અને જૈન સંપ્રદાયના ભંડારા વચ્ચે એક ફેર છે, અને તે એ કે પ્લાહ્મણુના ભંડારા વ્યક્તિની માલિકીના હોય

Jain Education International

જ્ઞાનસંસ્થા અને સંઘસંસ્થા

છે, જ્યારે જૈન ભંડારા બહુધા સંધની માલિકીના જ હાેય છે, અને કવચિત્ વ્યક્તિની માલિકીના હાેય, ત્યાં પણ તેના સદુપયાગ કરવા માટે તે વ્યક્તિ માલિક છે. અને દુરુપયાગ થતા હાેય ત્યાં માટે ભાગે સંધની જ સત્તા આવીતે ઉભી રહે છે. વ્યાદ્મણા આસા મહિનામાં જ પુસ્તકામાંથી ચામાસાના ભેજ ઉડાડવા, અને પુસ્તકાની સારસંભાળ લેવા, ત્રણ દિવસનું એક સરસ્વતીશયન નામનું પર્વ ઉજવે છે, જ્યારે જતા કાર્તિક શુદિ પંચમીને જ્ઞાનપંચમી કહી તે વખતે પુસ્તકા અને ભંડારાને પૂજે છે, અને એ નિમિત્તે ચામાસામાંથી સંભવતા બગાડ ભંડારામાંથી દૂર કરે છે. આ રીતે જૈન જ્ઞાનસંસ્થા જે એકવાર માત્ર મૌખિક હતી, તે અનેક ફેરફાર પામતાં પામતાં, આનેક ઘટાડા વધારા, અને અનેક વિવિધતા અનુભવતાં અનુભવતાં, આજે મર્તરૂપે આપણી સામે છે.

પરંતુ આ બધું વારસાગત હેાવા છતાં અત્યારે, જમાનાને પહોંચી વળે તેવા અભ્યાસી વર્ગ એ ભંડારાની મદદથી કાેઈ ઉભા થતા નથી. પ્રાચીન અને મધ્યકાળમાં જે ભંડારાએ, સિદ્ધસેન અને સમંતભદ્ર, હરિભદ્ર અને અકલંક, હેમચંદ્ર અને યશાવિજયને જન્માવ્યા, તે જ ભંડારા અને તેથીએ માટા ભંડારા વધારે સગવડ સાથે આજે હાેવા છતાં, અત્યારે વિશિષ્ટ અભ્યાસીને નામે મીંધુ છે. કાેઇને જાણે સંગ્રહ સિવાય બીજી ખાસ પડી જ ન હાેય તેમ અત્યારની આપણી સિંગ્રહ સિવાય બીજી ખાસ પડી જ ન હાેય તેમ અત્યારની આપણી સિંગ્રહ સિવાય બીજી ખાસ પડી જ ન હાેય તેમ આવ્યારની આપણી સિંગ્રહ સિવાય બીજી ખાસ પડી જ ન હાેય તેમ આવ્યારની આપણી સિંગ્રહ સિવાય બીજી અત્યારને બાદ કરીએ તે આ ગ્રાનસંસ્થાના વારસા સંભાળી રાખનાર, અને ધરાવનાર ત્યાગી વર્ગ જાણે તુષ્ટિમાં પડી ગયા છે, અને અત્યારના યુગની સામે તેમની ગ્રાન દબ્ટિએ કેટલી મોટી જવાબદારી છે, એ વાત જ છેક ભૂલી ગયા છે, અથવા સમજી શક્યો નથો, એમ ક્રાઈ પણ આખા સાધુવર્ગના પરિચય પછી કલ્યા વિના ભાગ્યે જ રહી શકે.

આ ભંડારાેના ઉપયાેગ અભ્યાસીએા સર્જવામાં જ ખરાે <mark>હાેઈ</mark> શકે. અસારસુધી જે એતી સ્થૂળપૂજા થઈ, તેણે હવે અભ્યાસનું રૂપ

પશું પછું પર્વનાં વ્યાખ્યાના

ધારણ કરવું જોઈએ. સાધુવર્ગ એ વસ્તુ સમજે તા ગૃહસ્થાે પણ એ દિશામાં પ્રેરાય અને આપણા વારસાે બધે સવાસ ફેલાવે.

અત્યારે જે કેટલાક ખંડ ભંડારા છે, એક જ ગામ કે શહેરમાં અતેક ભંડારા છે, એક જ સ્થળે એક જ વિષયનાં અતેક પુસ્તકા છતાં, પાછાં વળી તેનાં અનેક પુસ્તકા લખાયે જ જવાય છે, અથવા સંઘરે જ જવાય છે, તે બધાના ઉપયોગની દષ્ટિએ વિચાર કરી એક કેંદ્રસ્થ ભંડાર તે તે સ્થાને બનવા જોઇ એ. અને દરેક ગામ કે શહેરના કેંદ્રસ્થ ભંડાર ઉપરથી, એક મહાન સરસ્વતીમંદિર ઉભું થવું જોઈ એ, કે જ્યાં કાઈપણ દેશ–પરદેશના વિદાન આવી અભ્યાસ કરી શકે, અને તે તરક આવવા લલચાય. લંડન કે બર્લિનની લાયલેરીનું ગારવ એ મુખ્ય સરસ્વતીમંદિરને મળે અને તેની અંદર અનેક જાતની ઉપયે:ગી કાર્યશાખાઓ ચાલે, જેના દારા ભણેલ, અભણ, સમગ્ર જનતામાં એ જ્ઞાનગંગાના છાંટા અને પ્રવાહા પહોંચે. આટલું આપણા ત્યાંગી ગુરુઓ ન કરે તા તેઓ ઈચ્છરે છતાં

તેમનામાંથી આલસ્ય, કલેશ અને બીનજવાબદારી જીવન કદી જ જવાનાં નથી. તેથી સાધુતાને જીવતી કરવા આ ભાંડારાના જવાત ઉપયોગમાં જ વ્યવસ્થિત રીતે સાધુવર્ગે નિયંત્રહ્યુપૂર્વક અને ઇચ્છાપૂર્વક એક પણ ક્ષણના વિલાંબ કર્યા સિવાય ગાડવાઇ જવું જોઇએ. જેમના પૂર્વજોએ ખાંબે જ્ઞાનની કાવડના ભારેમાં ભારે બાજો લાકડીને ટેક ઉપાડી, પગપાળા ચાલી કેડ વળી જાય સાંસુધી અને ધાળાં આવે ત્યાંસુધી જહેમત ઉઠાવી છે, અને એકેએક જણને તાજાં જ્ઞાનામૃત પાવાની કાશીય કરી છે તે સાધુવર્ગને મારા જેવા ક્ષુદ્ર જ્ઞાનપિપાસુ સેવકે એમને વારસાગત કાર્ય જમાનાની રીતે બજાવવા માટે એમને વિનવણી કરવી, એમાં તા વિનવણી કરનાર, અને વિનવાતા વગં, બંનેનું અપમાન છે. હું મારું પાતાનું અપમાન જ ગળી જાઉં તા પણુ એ જ્ઞાનગંગાવાહીએાનું અપમાન સહી ક્ષકાય નહિ. તેથી તેએા આપાઆપ સમજી જઈ વિનવણીને નિરર્થક સાબીત કરે. ગ્રાનસ સ્થા અને સંઘસ સ્થા

સંઘસં સ્થા—હવે આપણે વિષયના બીજા ભાગ તરક વળીએ જૈના બાદ્ધો અને બીજા આજીવક જેવા શ્રમણ પંથાેની પેઠે વર્ણવ્યવસ્થામાં નથી માનતા. એટલે એમને વર્ણાના નામ સામે કે વિભાગ સામે વાંધા નથી, પણ એ વર્ણવિભાગને તેઓ વ્યાવહારિક કે આધ્યાત્મિક વિકાસમાં બંધન રૂપ માનવાને ના પાડે છે. ધ્યાસણસંપ્રદાય વર્ણવિભાગમાં વ્હેંચાયલા અને બંધાયલા છે. એમાં જ્યારે વર્ણવિભાગે વ્યાવહારિક અને આધ્યાત્મિક વિકાસ સાધવામાં બંધન ઉભું કર્યું અને આયં માનવાના માનસિક વિકાસમાં આડ ઉભી કરી ત્યારે ભગવાન મહાવીરે એ આડ ફેં છી દેવા, અને સામ્યવાદ સ્થાપવા છુદ્દના જેટલા જ પ્રયત્ન કર્યા.

જેએ જેએ લગ્યાન મહાવીરના અનુગામી થતા ગયા તેઓ વર્ષાનું બંધન ફેંકતા કે ઠીલું તો કરતા જ ગયા, છતાં પોતાના પૂર્વજોના અને પોતાના જમાનાના બ્રાહ્માબુપંથી પડાેસીઓના કડક વર્ષાબંધનેના સંસ્કારોથી છેક જ અલિપ્ત રહી ન શકયા. એટલે વળી ધ્યાહ્મબુ પંથે જ્યારે જ્યારે જોર પકડવું, ત્યારે ત્યારે જૈના એ પંચના વર્ષાબંધનના સંસ્કારોથી કાંઈક રીતે અને કાંઈક લેપાયા. એકપાસ વર્ષાબંધન સામેના જૈનવિરાધે, ધ્યાહ્મભુપંથ ઉપર સીધી અંસર કરી અને તે પંચના વર્ષાબંધન સંસ્કારો કાંઈક મોળા પાડયા, અને બીજે પાસ ધ્યાહ્મભુપંથના વર્ષાબંધન વિષેના દઢ આગ્રહે જૈનપંથ ઉપર અસર પાડી. જેને લીધે ઈચ્છાએ કે અનિચ્છાએ, એક અથવા બીજે રૂપે, જૈન લોકામાં વર્ષાસંસ્કારોનું કાંઈક વાતાવરણુ આવ્યું. આ રીતે વર્ષ્ટાબંધનના વિરોધી અને અવિરોધી બંને પક્ષે એકબીજા સાથે લડતા, અફળાતા, છેવટે એકબીજાની થાેડીધણી અસર લઇ, સમાધાનીપૂર્વક આ દેશમાં વસે છે.

આ તેા ટુંકમાં ઐતિહાસિક અવલેાકન **ચ**યું. પણ ભગવાન મહાવીરે જ્યારે વર્ણઅ'ધનનેા છેદ ઉડાડી મૂક્યેા ત્યારે, ત્યાગના

પશું ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

દષ્ટિબિંદુ ઉપર પાેતાની સંસ્થાના વર્ગા પાડયા. મુખ્ય બે વર્ગઃ એક્ર ધરબાર અને કુટુંબકબીલા વિનાના કરતા અનગાર વર્ગ. અને બીજો કુટુંબકબીલામાં રાચનાર સ્થાનબદ્ધ અગારી વર્ગ. પહેલાે વર્ગ પૂર્શત્યાગી. એમાં સ્ત્રી અને પુરુષેા બન્તે આવે, અને તે સાધુસાષ્વી કહેવાય. ખીજો વર્ગ પૂર્ણ ત્યાગનાે ઉમેદવાર. એમાં પણ સ્ત્રી અને પુરુષેા પ્રન્ને આવે અને તે શ્રાવક શ્રાવિકા કહેવાય. આ રીતે ચતુર્વિધ સંધ બ્યવસ્યા અથવા પ્યાક્ષણપંચના પ્રાચીન શબ્દનાે નવેસર ઉપયાેગ કરી ચતુર્વિધ વર્જ્ા બ્યવસ્થા શરૂ થઈ. સાધુસંઘની વ્યવસ્થા સાધુએા કરે; એના નિયમાે એ સંધમાં અત્યારે પણ છે, અને શાસ્ત્રમાં પણ બહુ સુંદર અને વ્યવસ્થિત રીતે મૂકાયલા છે. સાધુસંઘ ઉપર શ્રાવકસંઘનેા અંકશ નથી એમ ક્રાઇ ન સમજે. પ્રત્યેક નિર્વિવાદ સારું કાર્ય કરવા સાધુ-સંધ સ્વતંત્ર જ છે. પણ કયાંય ભૂલ દેખાય, અથવા તાે મતભેદ હેાય, અથવા તાે સારા કાર્યમાં, પણ ખાસ મદદની અપેક્ષા હેાય ત્યાં સાધુસ<sup>\*</sup>ધે પાેતે જાતે જ શ્રાવકસંધનાે અંકુશ પાેતાની ઇચ્છા<mark>થી</mark> જ સ્વીકાર્યો છે. એ જ રીતે શ્રાવકસંઘનું બંધારણ ઘણી રીતે જુદું હેાવા છતાં તે સાધુસ ઘના અંકશ સ્વીકારતા જ આવ્યા છે. આ રીતે પરસ્પરના સહકારથી એ બને સંધો એકંદર હિતકાર્ય જ કરતા આવ્યા છે

મૂળમાં તાે સ'ધના બે જ ભાગ, અને ધર્મની દષ્ટિએ મહાવારના એક જ સંઘ છતાં ગામ અને શહેર તેમજ પ્રદેશાના ભેદ પ્રમાણે, એ સંઘ લાખા નાના નાના ભાગમાં વ્હેચાઈ ગયા, અને વળી દુર્દૈવ્યી પડેલા શ્વેતાંબર, દિગંબર સ્થાનકવાસી જેવા ત્રણુ ફાંટાઓને એ લાખા નાનકડા સંઘા સાથે ગુણીએ તાે અનેક લાખા નાનકડા ડેકડા થઇ જાય. દુર્દૈવ ત્યાંથી જ ન અટક્યું પણ ગચ્છ વગેરેના ભેદા પાડી તેણે એ નાના ડુકડાઓને આજના હિંદુસ્તાનના ખેડૂતાની ખેડવાની જમીનના નાના નાના ડુકડાની પેઠે વધારે અને વધારે ભાગલા પાડી દીધા. આ બધું છતાં જૈન સમાજમાં કેટલાંક એવાં સામાન્ય તત્ત્વાે સુરક્ષિત છે, અને ચાલ્યાં આવે છે કે જેને લીધે આખા જૈન સંઘ એકત્ર થઇ શકે, અને એક સાંકળમાં બંધાઈ પ્રગતિ કરે જાય.

એ સામાન્ય તત્ત્વેામાં ભગવાન મહાવીરે વારસામાં આપે**લી** અનેક વસ્તુઓમાંની **શ્રેષ્ઠ, શાશ્વત અને સદા ઉપયાેગી બે** વસ્તુઓ આવે છે. એક અહિંસાનાે આચાર અને બીજી વસ્તુ અનેકાંતનાે વિચાર.

ભગવાન મહાવીરના સંધ એટલે પ્રચારકસંધ. પ્રચાર શેના <sup>9</sup> તા ઉપલી બે વસ્તુઓના, અને એ બે વસ્તુઓની સાથે સાથે, અથવા એ બે વસ્તુઓના વાહનરૂપે નાની મોટી બીજી અનેક વસ્તુઓના. હવે નાના નાના કટકાઓમાં વ્હેચાયલા, અને વળા વધારે અને વધારે આજે વ્હેંચાતા જતા જૈનસંધ, પાતાના પ્રચારધર્મના ઉદ્દેશને, અને પ્રચારની વસ્તુને સમજી લે, તેમ જ આ સમયમાં આ દેશમાં તેમજ સર્વત્ર લોકાની શા અપેક્ષા છે, તેઓ શું માગે છે, એ વિચારી લે. અને લોકની એ માંગણી અહિંસા તેમજ અનેકાંતદ્વારા કેવી રીતે પૂરી પાડી શકાય, એને અભ્યાસ કરી લે તા હજીએ એ સધ એ તત્ત્વા ઉપર અખંડ રહી શકે, અને એનું બળ ટકી શકે. કરજનું ભાન જ, સમય, શક્તિ અને છુહિના દુરુપયાંગ અટકાવે છે. તેથા જૈનસંધે પહેલાં પાતાની કરજનું ભાન જીવનમાં જીવતું કરવું જોઇએ.

દેશના સદ્દભાગ્યે તેમાં જૈન જેવા પ્રચારકસંધ પડયાે છે. તેનું અધારણ વિશાળ છે. તેનું કાર્ય સાૈને જોઈએ અને સાૈ માગે તેવું જ છે. એટલે અત્યારે, બીજે ક્રાઈપણ વખતે હતી તે કરતાં, સંધસંસ્થાને વ્યવસ્થિત કરવાની વધારે જરુર છે. જો સંઘના આગેવાના પાતાની સંધસંસ્થાને નિષ્પ્રાણ જોવા ન માગતા હાેય અને પાતાના વારસદારાના શાપ, તેમ જ દેશવાસીઓના તિરસ્કાર વ્હાેરવા ન

પર્શુષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

માગતા હેાય તેા, અત્યારે સ'ધસંસ્થાને વ્યવસ્થિત કરવાની, તેનેા ઉપયેાગ રાષ્ટ્રપરત્વે કરવાની ખાસ જરૂર છે.

આ દેશમાં જે એકવાર ભારે વગસગ ધરાવતા તે ભાદ્ધસં હયાત નથી, છતાં જૈનસંઘ તાે છે જ. એટલે આ સંસ્થાનાે ઉપયો દેશપરત્વે પહેલાં જ થવાે ઘટે; અને માત્ર તત્યલાં કે ખડતલ, ઝાંઝ કે ડાંડીઆરા વગાડવા–વગડાવવામાં, તેમ જ નિર્જીવ જમણુવારે મીઠાઈ એા ખાવા∽ખવરાવવામાં, અને બહુ તાે ભપકાબ'ધ વરધાેક ચડાવવામાં જ એ સંધસંસ્થા પાતાની ઇતિશ્રી ન સમજે. જો કાઇ શાસનદેવી હેાય અને તેના સુધી સાચી પ્રાર્થના પહેાંચતી હેાય, અને પ્રાર્થના પહેાંચ્યા પછી તે કાંઈ કરી શકતી હેાય, તાે આપણે બધ તેને પાર્થીશું કે આજે જ તેને પાતાનું શાસનદેવતા નામ સફળ કરવાનાે વખત આવ્યાે છે. જો આજે તે ઉદાસીન રહે તેા કરી તેને પાતાના અધિકાર એાજસ્વી બનાવવાની તક આવશે કે નહિ એ કહેવું કડણુ છે. ખરી વાત તેા એ છે કે આપણે બધા જ શાસન⊣ દેવતા છીએ, અને આપણામાં જ બધું સારું કે નરસું કરવાની શક્તિ છે. પ્રાર્થના કરનાર પણ આપણે છીએ, એટલે આપણી પ્રાર્થના આપણે જ પૂરી કરવાની છે. જો એ કામ આપણે ન કરીએ તેા શાસનદેવતાને ઠપકા આપવા એના અર્થ આપણી જાતને મૂખ અનાવ્યા બરાબર છે. પુરુષાર્થ ન હેાય તાે કશું જ સિદ્ધ થતું નથી, અને હેાય તાે કશું જ અસાધ્ય નથી, તેથી આપણે આપણો પુરુષાર્થ સંઘસંસ્થાને દેશાપયાેગી કરવામાં પ્રેરીએ એટલે આપણું કામ કેટલેક અંશે પુરં થયું.

al. २७-८-30

સુખલાલ

908

## જીવનશુદ્ધિ <sup>અને</sup> ભગવાન મહાવીર

આજના છેલ્લા દિવસ એટલે શું ? લાેકા એને સાંવત્સરિક દિવસ કે પર્વ કહે છે. પણ વળી સાંવત્સરિક એટલે શું ? એ પ્રશ્ન થાય છે. એનાે ઉત્તર ઉપરના મથાળામાં આવે છે.

ભગવાન મહાવીર અને જીવનશુદ્ધિ એ બે વસ્તુ નાખી નથી જ. એક જ તત્ત્વનાં બે નામા અને રૂપાે છે. કલ્પના અને સુદ્ધિ જ કાંઇક વિચારી શકે તેવી સક્ષ્મ વસ્તુ એ જીવનશુદ્ધિ. અને હાલતી ચાલતી, તથા જીવતી જાગતી, સ્થૂળ દબ્ટિને પણુ ગ્રાહ્ય થઈ શકે તેવી જીવનશુદ્ધિ એ ભગવાન મહાવીર.

આજના દિવસ જીવનશુદ્ધિના એટલે જીવનશુદ્ધિને આદર્શ માનનાર હરકાઈને માટે પાતાના ભૂતજીવનમાં ડાેકિશું કરવાના, અને એ જીવનમાં ક્યાં ક્યાં કચરા એકઠાે થયા છે, એની સૂક્ષ્મ તપાસ કરવાના. આટલું જ કરવા માટે આપણે ભગવાનનું જીવન સાંભળીએ છીએ. જો એ જીવન સાંભળી પાતાના જીવનમાં એકવાર પણ ડાેકિશું કરાય, અને પાતાની નબળાઈઓ નજરે પડે તા, સમજી લેવું કે તે બધાં જ તપા તપ્યા અને બધાં જ તીર્થાની યાત્રા કરી. પછી દેવ, શુરુ અને ધર્મ એ ત્રણની જીદાઇ નહિ રહે, એને માટે એને રણરાઝની પેડે રખડવું નહિ પડે.

આપણે સાંવત્સરિક દિવસાે ક્રેટલા પસાર કર્યાં ? તેનાે સ્થૂળ ઉત્તર તાે સૌ કાેઈ પાતાની જન્મપત્રિકામાંથી મેળવી શકે પશુ થયાર્થ સાંવત્સરિક દિવસ પસાર કર્યો છે કે નહિ એનેા સત્ય ઉત્તર

પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

તા અંતરાત્મા જ આપી શકે. પચાસ વર્ષ જેટલી લાંબી ઉંમરમ એકવાર પણ આવું સાંવત્સરિક પર્વ જીવનમાં આવી જાય તેા. એક ખાકીનાં આગહાપચાસે સફળ જ છે. લગવાન મહાવીરનું છવન સાંભળીએ છીએ ત્યારે તેમના ઉપર પડેલા ઉપસર્ગો સાંભળી અને તેમની પાસે હાજર થતી દેવાની સંખ્યા સાંભળી કાંતા અચરજ પામી વાહ વાહ કરીએ છીએ અને કાંતા 'કાંઇક હશે ' એમ કહી અબ્રહાથી ફેંકી દઇએ છીએ. જ્યારે એ ભયાનક પરિષહા, અને પ્રભાવશાળી દેવાની વાતા સામે આવે છે ત્યારે, બ્રહ્લાથી અચંખા પામીએ, કે અબ્રહ્લાથી એ વાત ન માનિયે, પણ બંનેનું પરિણામ એક જ આવે છે, અને તે એ કે આપણે ક્ષુદ્ર રહ્યા. આવું તે**ા આપણા જીવનમાં ક્યાંથી** આવે ! એ તાે મહાપુરૂષમાં જ હાેય અથવા કાેઇમાં ન હાેય એમ ધારી આપણે શ્રદ્ધાળુ હાેઈએ કે અશ્રદ્ધાળુ હેાઇએ, પણુ મહાવીરના જીવનમાંથી આપણા સાધારણ જીવન પરત્વે કશું જ ઘટાવી કે કલિત કરી શકતા નથી. એટલે આપણે તાે જીવનશદ્ધિની દબ્ટિએ લગવાન . 'મહાવીરના જીવનમાંથી કશાે જ ફાયદાે ઉઠાવો શકતા નયી, એમ સામાન્ય રીતે કહી શકાય. મહાવીરની મહત્તા દેવેાના આગમન, કે બીજી દિવ્ય વિભૂતિઓમાં નથી. શરીરસાષ્ઠ્રવ કે બીજા ચમત્કારામાં પણ નથી. કારણ કે જો દેવેા આવી જ શકતા હેાય તા બીજાઓ પાસે પણ આવે અને શરીરનું સાૈષ્ઠવ તથા બીજી વિભૂતિઓતા મહાન ભાગી ચક્રવર્તીઓને કે જાદુગરાને પણ સાંપડે. ત્યારે પછી આપણે આવી અતિશયતાઓથી કાં લાભાવું જોઇએ ?

ત્યારે પ્રશ્ન થશે કે, ભગવાનના જીવનમાં આકર્ષક અથવા ઉપયોગી, માેહક અસાધારણ તત્ત્વ શું છે કે જેનાે સંબંધ આપણી સાથે પણ સંભવી શકે, અને જેને લીધે ભગવાનની આટલી મહત્તા છે ? એનાે ઉત્તર રાતદિવસ ચાલતા આપણા જીવનમાંના તાેફાનાેમાંથી મળી રહે છે. જે તાેફાનાે આપણને હેરાન કરે છે, કચરી નાખે છે

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

અને નિરાશ કરી મૂકે છે. તેજ મનનાં તાેકાના લગવાનને પણ હતાં. ભયતું ભારે વાવાઝોડું, મીકનું ભારે દમાણ, લીધેલ સ્થિર રહેવાની પ્રતિજ્ઞામાંથી ચલિત થઇ, હંમેશની પડેલી ભેાગની ટેવેામાં તણાઇ જવાની નખળાઈ, સંગમનું રૂપ ધારણ કરીને આવી, અને ભગવાનની કસાેટી થવા લાગી. પ્રતિજ્ઞાના અડગ પગ ડગાવવા, પૂર્વ ભાેગાના રમરહ્ય અને લાલચે આગનું રૂપ ધારહ્ય કર્યું અને ખીર પાકવા <mark>લાગી. મહાવતની ભીષ્મ પ્ર</mark>તિના લેતી વખતે અંતરાત્માના દિવ્ય નાદને સાંભળવા ભગવાને જે મનમાં શ્રવણ ભારીએ। ઉધાડી મૂકા હતી, તેમાં દુન્યવી વાવાઝાેડાના નાદાે ખીલારૂપે દાખલ થયા. આ બધું છતાં એ ભીષ્મપ્રતિનાવીર કેવી કેવી રીતે આગળ વધે જ ગયેા, અને સંગમથી કે પગ ઉપરના ખીરપાકથી કે ખીલા ભોંકાવાથી જરા પણ પાછે! ન હડતાં, છેવટે વિજયવાન થયેા, એ જ જાણવામાં મહાવીરના જીવનની મહત્તા છે. અને એવા સંગમ દેવા, એ રધાતી ખીરા. એ કાનમાં ઠાેકાતા ખીલાએ। આપણે રાજને રાજ આપણા જીવનમાં, ધર્મસ્થાનામાં કે બજારમાં અનુભવીએ છીએ. કપડાં યાગીનાં હેાય કે ભાેગીનાં, પણ સ્પાપણા જીવનમાં એ બધા જ ઉપસગાં આપણે અનુભવીએ છીએ. પછી શંકા શી કે ભલા, આવા દેવેા હાેઈ શકે ? ક વળી આવા ઉપસર્ગી હાેઈ શકે ? તેમજ અચંબાે પણ શા, કે અહેા ! આ તા ખધું ભગવાન જેવા માટા પુરૂષને જ હાેય, એમને જ આવા ઉપસગે પડે, અને એ જ તેને જિતી શકે.

આપણે પાતે લગવાન છીએ. આપણા જીવનમાં તેમને પડયા, અને તેમણે સહ્યા, તે બધા જ ઉપસગેાં રાત દિવસ આવે જાય છે. પણ આપણે પાતાના જીવનમાં ડાેકિયું નથી કરતા, અને લગવાનના જીવન તરક પણ નજર કરીએ છીએ તેા અંદર ઊતરવા ખાતર નહિ, પણ ઉપર ઉપરથી જ. એટલે જ આપણે લગવાનના જીવન અને ભાપણા જીવન વચ્ચે ભારે કેર અનુભવીએ છીએ, અને એ ફેર બિક એવા દેવતા⊎ માની લ⊎એ છીએ કે આપણે લગવાન ઉપર

પશુંષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

શ્રદ્ધા રાખવા છતાં તેમનાથી વેગળા અને વેગળા રહીએ છીએ આપણે પોતે જ ભગવાન છીએ, એનેા અર્થ એટલાે જ કે ભગવાનન માનસિક વિટંબણાઓ એમના જીવનનાં તાેકાના, અને એમનું દિગ આસુરી વૃત્તિનું સુદ્ધ, એ જ આપણા જીવનમાં છે. કેર હાેય તા ં એટલાે જ છે કે આપણે આપણા જીવનમાં છે. કેર હાેય તા ં એટલાે જ છે કે આપણે આપણા જીવનમાં છે. કેર હાેય તા ં નથી, જોવા ઈચ્છતા નથી, તે માટે પ્રયત્ન કરતા નથી, જ્યાં ભગવાને એ બધું કર્યું. અને જે જાણે, ઈચ્છે અને પ્રયત્ન કરે તે વસ્તુને મેળવે તેથી જ ભગવાને જીવન મેળવ્યું અને આપણે ગુમાવ્ય અને હજી ગુમાવતા જઇએ છીએ.

મહાવીર કોના પુત્ર હતા, કઇ નાતના હતા, ઉમર શી હતી તેમનાે પરિવાર કેટલાે હતાે, સમૃદ્ધિ શા હતાં, ધર કયારે છાડ્યું કર્યા કર્યા ફર્યા, કાણ તેમના પરિચયમાં આવ્યું, કેટલા અને કર્યા કયા દૈવી બનાવા બન્યા, કે કેટલા રાજાઓ ચરણામાં પડવા, કેટલા ચેલા અને ચેલીએા થયા, કેટલા ગૃહસ્થેાએ તેમના પગ પૂજ્યા. તેમણે શાં શાં કામા કર્યાં, કર્યાં નિર્વાણુ પામ્યા, વગેરે બધું જાણવું હાય તા જાણવું ખર પણ સ્મરણમાં રહે કે એ બધી બાબત તા વધારે ચમત્કાર પૂર્વક અને વધારે આકર્ષક રીતે ખીજાના જીવનમાંથી પણ સાંભળા અને મેળવી શકીએ. ત્યારે આજકાલ વંચાતા મહાવીરજીવનમાંથી શું કાંઈ સાંભળવા જેવું નથી ? એ પ્રશ્ન થશે. ઉત્તર ઉપર દેવાઇતો ગયેા જ છે, છતાં સ્પષ્ટતા ખાતર કહેવું જેઈએ કે મહાવીરની જીવન સાંલળતી કે વિચારતી વખતે અંતર્મુ ખ થઈ, એમના જીવનની ઘટનાએા, ખાસ કરી ગૃહસ્થ અને સાધક જીવનની ઘટનાએા, આપણાં જીવનમાં કઈ કઈ રીતે ખનો રહી છે તે ઉડાણથી જોયા કરવું. ચમત્કારા, દૈવી ધટનાએા અને અતિશયેાની વાતા પાછળનું યથાર્થ રહસ્ય, આપણા જીવનને સામે રાખી, ભગવાનના જીવનમાં ડાકિયું કરવાથી તરત ધ્યાનમાં આવશે. એ ધ્યાનમાં આવતાં જ ભગવાનની

| જીવનશુદ્ધિ | અને | ભગવાન | મહાવીર | ૧૧ | ٩ |  |
|------------|-----|-------|--------|----|---|--|
|------------|-----|-------|--------|----|---|--|

સ્વતઃસિદ્ધ મહત્તા નજરે ચડશે. પછી એ મહત્તા માટે ક્રાઇ ઠાઠમાઠ દિવ્ય ઘટના કે ચમત્કારાનું શરણુ લેવાની જરૂર નહિ રહે.

જેમ જેમ એ જરૂર નહિ રહે તેમ તેમ આપણે ભગવાનના જીવનની એટલે સાંવત્સરિક પર્વની નજીક જઇશું. આજે તા આપણે બધાય સાંવત્સરિક પર્વમાં હાેવા છતાં તેમાં નથી; કારણ કે આપણે જીવનશુદ્ધિમાં જ નથી. એટલે સાંવત્સરિક પર્વનું કલેવર તા આપણી પાસે છે જ. એમાં પ્રાણ પૂરાય અને એ પ્રાણ પૂરવાના સ્થૂળ ચિદ્ધરૂપે આપણે રાષ્ટ્ર માટે ભાેગના ત્યાગ કરીએ, અને એમ સાબાત કરી બતાવીએ કે, રાષ્ટ્રને ઉપયાગી થવાની જીવનશુદ્ધિ અમારામાં આ રીતે છે, તા આજનું આપણું આંશિક કર્તવ્ય સિદ્ધ થયું લેખાય.

ભગવાનની જીવનશુદ્ધિના એટલે તેના પડધા પાડતા સાંવત્સરિક પર્વતા પથ એવા વિશાળ છે કે તેમાંથી આપણુ આધ્યાત્મિક અને લાૈકિક બંને કલ્યાણુ સાધી શકીએ. હવે જોવાનું છે કે જીવનશુદ્ધિના દાવા કરતા આપણુ રાષ્ટ્રસેવા દારા એના કેટલા વિકાસ કરી શકીએ છીએ. રસ્તા તા આજે ખુલ્લા થઈ ગયા છે. રાષ્ટ્રધર્મ એટલે પ્રવૃત્તિ અને જીવનશુદ્ધિ એટલે નિવૃત્તિ, એ બે વચ્ચેના માની લોધેલ વિરાધના બ્રમ પણુ હવે ભાંગી ગયા છે. એટલે ફક્ત પુરુષાર્થ કરવા છે કે નહિ, એ જ ઉત્તર આપવા બાકી રહે છે. આના ઉત્તરમાં જ જૈન સમાજનું જીવન અને મરણ સમાયલું છે.

સુખલાલ

તા. ૨૮-૮-૩૦

## ધર્મ અને પંથ

પ્રિય બંધુએ। અને બ્હેનેા !

ધર્મ એ વિશાળ વસ્તુ છે. તે આત્માના સકળ સ્વરૂપને ખીલવવાન સાધનેા પુરાં પાડે છે. શ્રીહરિભક્સૂરિએ ધર્મખિન્દુમાં કહ્યું છે કે

## धनदो धनार्थिनां मोक्तः कामिनां सर्व कामदः । धर्म एवापवर्गस्य पारंपर्येण साधकः ॥

ધન એ ધનના અર્થાંને ધન આપવાવાળા છે, અમુક વસ્તુઓની કામના-ઇ<sup>2</sup>છા કરનારને તેની કામના પુરાે કરનાર છે અને ધર્મ જ સ્વર્ગ આદિ આપી પર પરાએ માેક્ષના દાતા છે. ધર્મ આ પ્રમાણે વિશાળ અને વ્યાપક હાેય છે, પણ તેનું વ્યાપક સ્વરૂપ બૂલીને મમત્વને વશ થઈ કે કદાગ્રહથી નાની અને બીન મહત્ત્વની બાબતાેના સંબંધમાં પંચા ઉભા થયા છે. પંચા મર્યાદિત બને છે, અને એક પંચવાળા બીજા પંચા ઉપર આક્ષેપ કરે છે, અને તેમાંથી ઝધડા અને વેર વિરાધ પ્રકટે છે.

કોઇ ચેાચને દિવસે સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણુ કરે અને ક્રાઈ પાંચમતે દિવસે કરે, પણ જ્યાં સુધી બંને પક્ષવાળા આખા વર્ષમાં કરેલાં પાપનું પ્રાયશ્વિત કરે, અને બીજાએા પ્રત્યે થયેલા વિરાધ કે અવિનયની ક્ષમા આપે અને માગે, ત્યાંસુધી બંને પક્ષેા માનને પાત્ર છે. પણ જ્યાં બીન મહત્ત્વની વસ્તુને પ્રધાનપદ આપવામાં આવે છે, ત્યાં ધર્મલાવના ઊડી જાય છે.

<sup>શ્</sup>વેતાંબર અને દિગંબર બન્ને જૈનધમ`ના પં**ચ**ામાં ૯૫ ટકા જેટલી સમાનતા છે. બંને ધર્મા શ્રીમહાવાર પ્રજ્ઞુને, નવતત્ત્વને પંચમહાવતને, આત્માના અમરત્વને. કર્મને, પુનર્જન્મને, મુક્તિનાં સાધનાે તરીકે જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રને, અને એવી બીજી અનેક મહત્ત્વની વરતુઓને માને છે, તેા પછી જે બાબતમાં મતબેદ હાેય તેને જ કેમ આગળ ધરવામાં આવે છે ? મનુષ્યને પાતાની અને પાેતાના પંચની વિશિષ્ટતા અતાવવાની ઇન્ષ્છા થાય છે. અને તેથી જે **તુ**ચ્છ બેદેા હેાય છે, તેને જ આગળ લાવે છે. ક્રાઈ <sup>ક</sup>વેતાંબરને દિગંબરના સંબંધમાં પૂછવામાં આવે તેા તે એમજ કહે કે '' તેમના ગ્રન્થાે પાછળથી લખાયેલા છે. અને તેમનામાં સ્ત્રીને દીક્ષા હાેય નહિ, અને દિગંબર સ્ત્રીએા માક્ષને પામે નહિ !" હવે દિગંબરને પૂછવામાં આવે તા તે પણ એમજ કહે કે <sup>"શ્</sup>વેતાંબર સંપ્રદાયના ગ્ર<sup>1</sup>થે**ા** પાછળથી લખાયેલા છે. <sup>ઙ</sup>વેતાંબર પંચના સાધુએા મહાવીર પ્રભુ જે દિગંબર હતા તેમની આજ્ઞાને લાેપીને શ્વેત વસ્ત્રાે પહેરે છે. તેમનાે ત્યાગ ધર્મ અમારા જેવેા ઉત્કૃષ્ટ નહિ. " આવી રીતે મૂળ વસ્તુને બૂલી સ્ત્રીઓને માક્ષ હેાય કે ન હેાય, સ્ત્રીએા દીક્ષા લઈ શકે કે નહિ અથવા તાે સાધુ-એાને વસ્ત્રાે પહેરવાં કે ન પહેરવાં આ ખીન મહત્ત્વની બાબતાે પર ભાર મૂકીને બીજા પંચની અવગણુના કરવામાં આવે છે.

'सम्यग्दर्शनझानचारित्राणि मोक्षमार्ग' એ બાબતમાં શું મતભેદ છે ? कषायमुक्तिः सा एष मुक्तिः કષાયથી મુક્ત થલું એ જ મુક્તિ છે, એમાં શું મતભેદ છે ? દાન, શીલ, તપ અને ભાવ એ ધર્મનાં ચાર અંગ છે, તેમાં મતભેદ છે ? પંચમહાવતમાં મતભેદ છે ? એકતા બતાવનારાં અનેક તત્ત્વા હાવા છતાં તેને જતાં કરીને ભેદદર્શં ક બીન મહત્ત્વની બાબતા પર ભાર મૂકવામાં ઝઘડાઓ થાય છે. 'વેતાંબર હાય કે દિગંબર હાય, બાહ હાય કે અન્ય કોઇ ધર્મા દોય, પણ જેના હૃદયમાં સમભાવ છે, તે માક્ષ મેળવશે, એમાં દોઢ, નથી.

જૈનધર્મને સ્યાદ્વાદ અથવા અનેકાંતવાદ કહે છે. જે સ્યાદ્વાદનું મરું સ્વરૂપ સમજે, તે કદાપિ દુરાગ્રહી કે પરમત અસહિષ્ણુ હ્યાઈ ૮ શકે નહિ. તે તાે સામા મનુષ્યને અપેક્ષાએ સમજે છે, અને તેથી તે કદાપિ બીજાએો જોડે લડતાે નથી. ધઉંના લાેટની અપેક્ષાથી રેતી ભારે લાગે, તેજ રેતો સીસાના ભૂકાની અપેક્ષાએ હલકી લાગે. આ રીતે રેતમાં ભારેપણું તેમજ હલકાપણું બંને ગુણુ આવેલા છે, પણુ તે અમુક અપેક્ષાએ છે.

જેમ પંચામાં મતભેદ પડે, તેમ ધર્મામાં પણ મતભેદ પડે. ત્યારે મનુષ્યે શું કરવું ? ત્યાં બધા ધર્માે કરતાં પણ એક માહું તત્ત્વ છે કે જે આત્મધર્મ છે. આત્મધર્માવલંબી સ્વાશ્રયી બંને છે. તે ધર્મોનાં પુસ્તકા વાંચે છે, ખીજા મહાન્ પુરુષોનાં વચનેા શ્રવણ કરે છે. પણ છેવટે તા પાતાના ઉપર જ વિશ્વાસ રાખે છે. આ ઉપર એક જાણીતું દુષ્ટાંત છે. યુધિષ્ઠિર મહાભારતના યુદ્ધમાં અણીને પ્રસંગે પાતાના પક્ષના જય થાય, તે હેતુથી પાતાના અંતરાત્માને ઠગીને શ્રીકૃષ્ણના મુચનથી એક અસત્યવચન બાલ્યા. અશ્વત્<mark>યા</mark>મા નામનેા હાથી મરી ગયેા હતાે. જ્યારે અશ્વત્થામાના પિતા દ્રોણાચાર્યે યુધિષ્ઠિરને સત્યવાદી માનીને પૂછ્યું કે " શં મારો પુત્ર અશ્વત્થામા મરી ગયેા !'' યુધિષ્ઠિરે અંતરાત્માને ઢગીને કહ્યું કે અશ્વત્થામા નરી ગયા. પણ ધીમેથી ઉમેર્યું કે નરો वा कुंजरो वा ( માજીસ મરી ગયે। હાેય કે હાથી મરી ગયે। હેાય ! ) આ અસલ વચન બાેલવાથી તેમના હદયને ઘણા આધાત થયા. વાત એટલેથી અટકતી નથી. મહાભારતનું યુદ્ધ પૂરું થયું, અને છેવટના સમયે યુધિષ્ઠિર પોતાના ચાર ભાઇએા તથા દ્રોપદા સાથે હિમાલય તરક જવા નીકળ્યા. રસ્તામાં જંગલમાં થઇને તેએા ગયા. ત્યાં એક કુતરા તેમની સાથે હતા. જ'ગલમાં ⊴ધિષ્ઠિરના ચારે ભાઇએો તથા દ્રૌપદી મરણ પામ્યાં. અને એકલા યુધિષ્ઠિર છવતા રહ્યા અને કુતરા તો તેમની સાથે હતા. જ ગલને અંતે ઇંદ્ર એક વિમાન લઈને આવ્યા અને યધિષ્ઠિરને કહેવા લાગ્યા કે ચાલેા આ વિમાનમાં ખેસા, આપણે સ્વર્ગે જઈ એ. યુધિષ્ઠિરે તે કુતરાને સાથે લીધા સિવાય સ્વર્ગે જવાની ના પાડી.

૧૧૪

ધર્મા અને પંચા

ઇંદ્રે ઘણું સમજાયું, પણ તેમણું ના પાડી. ત્યારે ઇંદ્રે કહ્યું ' હું ઇન્દ્ર તરીકે કહું છું કે જો આ તક ગુમાવશા તા કરીથી તક નહિ મળે. માટે કુતરાને સારૂ શા માટે સ્વર્ગને જતું કરા છેા ?" યુધિ દિરે કહ્યું. " શ્રીકૃષ્ણું મને એકવાર મારી ઇચ્છા વિરુદ્ધ અસત્ય ભાલાબ્યું હતું. હવે તમે ઇંદ્ર હાે કે ઇંદ્રના પિતા હાે, પણ મારા આત્મા કહે છે કે આ કુતરા જંગલમાં મારી સાથે હતા, તા તેને મૂકીને હું સ્વર્ગમાં એકલા આવી શકું નહિ. હું મારા અસત્ય વચનના પરિણામથી આ પાઠ શીખ્યા છું કે જે મારુ હૃદય કપૂલ ન કરે તે ગમે તેવા મહાન પુરુષ કહે તા પણ હું સ્વીકારૂં નહિ." આ શબ્દા બાલતાં જ તે કુતરા ધર્મરાજા થઈ ગયા. યુધિ દિરની પરીક્ષા લેવાના આ પ્રબંધ હતા તેમાં તે ફાવ્યા.

## राजदण्डभयात्पापं नाचरत्यधमो जन: । परऌोकभयाद् मध्य: स्वभावाचैव उत्तमः ॥

કનિષ્ઠ મનુષ્ય રાજદંડના ભયથી પાપકર્મ કરતાે નથી, મખ્યમ પુરુષ પરલાેકના ભયથી પાપકર્મથી અટકે છે, પણ ઉત્તમ પુરુષતાે સ્વભાવથી જ સારી રીતે વર્તે છે.

સાર એ છે કે પંચાે કરતાં ધર્મ મહાન છે, અને ધર્મો કરતાં આત્મધર્મ મહાન છે. જ્યાં મનુષ્ય મહત્ત્વની વસ્તુને પ્રધાનપદ આપે છે, ત્યાં નાના નાના મતભેદાે ચાલ્યા જાય છે. અને ધર્મ એ અશાંતિ નહિ પણ શાંતિનું સ્થાન બને છે.

२२-८-३०

મણિલાલ નથુભાઇ દાશી.

## અમારિ–અહિંસા

અહિંસાના બાધ સર્વ ધર્મમાં અપાયા છે. હિંદુધર્મ, જૈનધર્મ અને બૌધધર્મ તા અહિંસાને સ્વીકારે છે, એટલું જ નહિ પણ બાઇબલ પણ જણાવે છે Thou shalt not kill " તારે કાઇને મારી નાખવું નહિ." અહિંસા એ કેવળ નિષેધાત્મક નથી, પણ તેનું વિધાયક સ્વરૂપ પણ છે અને તેના વિધાયક અથવા નિશ્વયાત્મક સ્વરૂપને વિશ્વપ્રેમ કહે છે. આપણે અહિંસાને ચાર વિભાગમાં વ્હેંચી નાખીશું. સામાન્યહિંસા, સામાજિકહિંસા, ધાર્મિકહિંસા, અને આત્મિકહિંસા.

સામાન્ય રીતે ક્રોઇપણ જીવના ધાત કરવા, તેને પ્રાણથી છૂટા કરવા તે હિંસા ગણાય છે. ખારાકનિમિત્તે, ક્રીડાનિમિત્તે, શિકારનિમિત્તે, મનુષ્યા પશુઓની હિંસા કરે છે. શરીરથી મનુષ્યા જે હિંસાદારા પાપ કરે છે, તેના કરતાં વચનાથી વધારે પાપ કરે છે. જીલનાં પાપ શરીરનાં પાપ જેવાં સ્પષ્ટ દેખાય નહિ. પણ તલવારના ધા કરતાં વચનોા ધા ઘણા વિશેષ કારી હાય છે. પરનિંદા સાંભળવામાં તથા કરવામાં આપણને રસ પડે છે. જ્યારે ક્રાઈના સંબંધી નિંદાની વાત અથવા ધસાતું વચન આપણે સાંભળીએ ત્યારે આપણે બેધડક કહેવું કે '' કદાચ એ વાત સાચી ન પણ હાેય અને હાેય તા પણ તે વિષે બોલીને તેને વધારવી એ દયાભર્શ નથી–એ હિંસા છે.''

ક્રાઈએ મૂર્ખતા કરી. પણ તેની વાત કરીને બીજાને કહેવામાં આપણે પણ મૂર્ખ ઠરીએ છીએ. એક કવિએ કહ્યું છે કે :

પરાઈ મૂર્ખતા કાજે, મુખે ના ઝેર તું લેજે.

આપણે આપણાં કાર્યો તથા વચનાે વાસ્તે જવાબદાર છીએ, તેના કરતાં પણ આપણા વિચારાે વાસ્તે વધારે જવાબદાર છીએ. કાર્યો અને વચનાેની અસર પરિમિત છે, પણ આપણા વિચારા સુક્ષ્મ હાેવાથી ઘણે દૂર સુધી પહેાંચે છે. અને વાતાવરણને કાંતાે

**ખગાડે છે કે સુધારે છે. પ્રસન્નચંદ્ર રાજાયનું દ**ષ્ટાંત જૈન આલમને સુવિદિત છે. તેમણે પોતાના જ વિચારવડે દેવગતિને યાગ્ય કર્મ ભાંષ્યું, નરકગતિને યાગ્ય કર્મ ભાંષ્યું અને કેવળી પણ થયા, માટે મનુષ્યના બંધ અને માક્ષતું કારણ તેના વિચારા છે. વિચાર એ તેના વચનાેના તથા કાર્યોના પિતા છે. દાન, શીલ, અને તપ એ ત્રણેની મહત્તા તેની પાછળ રહેલા ભાવ–વિચાર ઉપર રહેલી છે. આપણા સમાજમાં પણ અનેક પ્રકારે હિંસા થઈ રહેલી છે. જો કે આપણે ો કાઈને શસ્ત્રથી મારતા નથી, પણ વ્યાળલસ, કન્યાવિક્રય, વૃદ્ધલસ, એક પત્ની હેાવા અતાં બીજાું લગ્ન કરવું-આ બધાં રૂઢિનાં શસ્ત્રા છે. તે સમાજના જીવનને, અને સમાજમાં રહેલી વ્યક્તિઓનાં જીવનને કચરી નાખે છે, દાબી રાખે છે, રીખાવી રીબાવીને મારે છે, ને ક્રાઈવાર તા કસાઇના છરા કરતાં પણ ભારે દુઃખ ઉત્પન્ન કરે છે. સમાજ<mark>માં</mark> રહેલા ક્રર રીવાજોને આપણે ફેરવાવીએ નહિ, પણ તે સંબંધી આંખમીચામણાં કરી તે રીવાજોને ચાલવા દઈ એ તાે આપણે પણ હિસામાં ભાગ લીધા છે. Inaction in an act of mercy is an act in a deadly sin દયાના કામમાં છતી શક્તિએ ભાગ न लेवे। ते निर्धयताना आर्थभां लाग क्षीधा समान छे.

ધાર્મિકહિંસા, યત્રનિમિત્તે પશુનાે વધ કરવા તે ધાર્મિકહિંસાના એક પ્રકાર છે. બીજા ધર્માની નિંદા કરવી, બીજા પંથાેપર આક્ષેપાે કરવા, એ પણુ ધાર્મિક હિંસા. ઘણા ખરા ધાર્મિક મનુષ્યા પાતાના સત્યસિદ્ધાંતા પ્રતિપાદન કરવાનું રચનાત્મક કાર્ય કરવાને બદલે બીજા પંચ કે ધર્મના દાેષા નિરૂપણ કરવાનું ખંડનાત્મક કાર્ય કરે છે, અને આમ કરવા જતાં સિદ્ધાંતાની ચર્ચા દૂર રાખી જીદા વિચારાને માનનારાઓ ઉપર અંગત આક્ષેપા કરે છે; આ પણુ એક પ્રકારની પ્રબલ હિંસા છે. કાઇપણુ ધર્મનું અર્ધુ વાક્ય કે અર્ધો શ્લાક લઇને, તેનું દૂષણુ બતાવવું અને તેનું ખંડન કરવું એ મહાન દાેષ છે.

પર્શુષણ પર્વનાં બ્યાખ્યાના

મનુસ્પૃતિમાં એક શ્લાેક છે, તેની પ્રથમની લોંટી આ પ્રમાણે છે न मांसमक्षणे दोषो न मद्ये न च मैथुने ।

માંસભક્ષણમાં, દારમાં, અને મૈથુનમાં દાષ નથી–આટલું જો કાઇ વાંચે તાે મનુસ્પૃતિ અને તેના લખનાર તથા માનનાર ઉપર તિરસ્કાર પ્રકટે. પણ તે શ્લાકની બીજી લીંટી જણાવે છે કે–

#### प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ॥

લેાકાની ઉપર પ્રમાણે પ્રવત્તિ છે. પણ તે ત્રણ દેાષેાથી મુક્ત થવું તે મહા ફળદાયા છે. માટે અર્ધા ઉતારાઓ કરી બીજા ધર્મની નિંદા કરવી, કરાવવી તે ધાર્મિક હિંસા છે.

અંત્યજો તરફનું લેોકોનું વર્તન એ પણુ ધર્મ સંબંધીના અધુરા જ્ઞાનને આભારી છે. સર્વ ભૂત પ્રાણીમાં પ્રભુ રહેલા છે–એમ માનવું, અને તે સાથે અંત્યજમાં રહેલા પ્રભુના તિરસ્કાર કરવા એ કેમ થાગ્ય ગણાય ? છતાં ધર્મને નામે જ અંત્યજો અત્યાર સુધી કચરાયા છે.

હવે ચાેથી અને મહત્ત્વની હિંસા તે આત્મિકહિંસા છે.

જ્યાં રાગ, દેષ અને માેહ છે, ત્યાં આત્માની સ્વાભાવિક સ્થિતિના નાશ થાય છે.

કોઈ વસ્તુ અથવા મનુષ્ય ઉપર આપણને રાગ થાય, પછી તે વસ્તુની પ્રાપ્તિમાં કોઈ અંતરાય નાંખે, અથવા તે મનુષ્ય પ્રત્યેના આપણા પ્રેમમાં કોઈ ખલેલ નાખે, તા તરત જ દ્વેષ પેદા થાય છે. એટલે વસ્તુતઃ રાગ જ દ્વેષનું કારણ છે. પણ આ રાગ અને દ્વેષનું ખરું કારણ અજ્ઞાન છે. અજ્ઞાનને લીધે મનુષ્ય જે વસ્તુઓ પાતાની નથી તેના પર રાગ ધરે છે, અને તેમાંથી દ્વેષ જન્મે છે. માટે જ્યાં સુધી જીવનની એકતાનું જ્ઞાન ન થાય, ત્યાં સુધી આત્મિક હિંસા સર્વથા નાથ ન પામે. કેવળ અહિંસક મનુષ્ય જ જીવનપ્રેમી બને છે. તેના પ્રેમ વિશ્વવ્યાપી બને છે, અને તેના વિચારા, વચના, અને કાર્યા સમગ્ર જગતને આનંદદાતા નીવડે છે.

મણિલાલ નથુભાઈ દાશી

23-2-30

992

## જ્ઞાનના ભંડારાે અને સંઘસંસ્થા

સાત ક્ષેત્રમાંથી ગઈકાલે ચૈત્ય અને મૂર્તિના સંબંધમાં વ્યાખ્યાન થઈ ગયાં છે, હવે જે પાંચે ક્ષેત્ર રહ્યાં, તેમાંથી આપણે જ્ઞાનનાે અને સંઘનાે વિચાર કરીએ. કારણુ કે સંઘમાં સાધુ, સાધ્વી, બ્રાવક અને બ્રાવિકા એ ચારે અંગ સમાઈ જાય છે.

સંઘના ઉદ્ધારાર્થે મુખ્ય સાધન ગ્રાન છે. અંધારા આરડામાં જતાં આપણે સ્તંભ સાથે અકળાઈ એ. અથવા તાે ખુરસી સાથે ઠાેકર વાગે કે રસ્તામાં પડેલા ખડીઆને ઉધા વાળીએ, પણ તે એારડામાં દીપકના પ્રકાશ આવતાં વસ્તુસ્થિતિ ખરી રીતે સમજાય છે. તેવી રીતે ત્રાનથી વસ્તુઓનું ખર્કુ સ્વરૂપ સમજાય છે; અને પછી આપણે હેય અને ઉપાદેયનાે વિવેક કરી શકીએ છીએ. પ્રથમ મહાવીર સ્વામીએ ાત્રપદી કહી. તેમાંથી ગણાધરાએ શાસ્ત્રા ગુંથ્યાં. જ્યારે લાેકો મળ સત્રા સમજવાને અસમર્થ હાેય–અથવા પૂરતા સમર્થ ન હાેય ત્યારે તે સૂત્રા પર ભાષ્યા રચાયાં. ભાષ્યા પર ટીકાએા થઈ. આમ ખરા–જાત અનુભવી જ્ઞાનીઓના અભાવે તેમણે લખેલાં પુસ્તકા અને તેની ટીકાઓ આધારભૂત અને છે. જ્યારે સાચા જ્ઞાનીએા જીવતા હેાય. વિદ્યમાન હોય. ત્યારે તેમના હદયના ઉદ્દગારા એ જ શાસ્ત્રા ખાને છે. પણ જ્યારે પાતાનામાંથી નવું જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરવાની શક્તિ હેાય નહિ તેવા શિષ્યા ઢાય છે, ત્યારે તેએા ભાષ્યા, ટીકાએા, અવચૂરિએા લખે છે, અને પછી જીવનપ્રવાહ વ્હેતા અટકે છે અને અમુક સ્થાયા વિચારા પુસ્તકાેરૂપે દઢ થાય છે. તેવા પુસ્તકાેના ભંડારાેને જ્ઞાનના ભંડારા કહે છે. ગ્રાનનાં પુસ્તકા આપણને તત્ત્વગ્રાન, મહાન પુરુષનાં ચરિત્રા અને તત્ત્વગ્રાનને જીવનમાં ઉતારવાના માર્ગ-આચારા પરા પાડે છે. દરેક જમાનાનું મુખ્ય કામ એ છે કે ભૂતકાળના મહાપુરૂષોએ આપણને

પર્ચુષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

જે વારસાે આપ્યા હાય તે સાચવવા, અને તે વારસામાં ઉમેરા કરીને ભવિષ્યની પ્રજાને તે વારસાે સાંપવા. હવે વૃદ્ધિ કે ઉમેરા કરવાની વાત તા દૂર રહી. તેને સાચવવા જેટલો પણ શક્તિ આપણામાં નથી. સાચવવાના બે માર્ગ છે. એક તા જે ત્રાન પુસ્તકામાં લખેલું હાય તેને ભણવું અને સમજવું અને ખીએ માર્ગ જે પુસ્તકામાં તે ત્રાન લખાયું હાેય, તેને બરાબર સાચવવા, તેને અમુક પેટીઓમાં ગોઠવવા, તેને ઉધઈ ન લાગે તેવી સંભાળ રાખવી કે જેથી તે પુસ્તકા વર્તમાન કાળના કે ભવિષ્યના ત્રાનીઓને ઉપયાગમાં આવે. પ્રથમ લહીઆઓ પુસ્તકા લખતા, તેને બદલે હવે પુસ્તકાના રૂપમાં છાપવામાં આવે છે, તેથી ઘણા લાભ છે. છાપેલાં પુસ્તકા શુદ્ધ હાેય છે, અને ઘણા મનુષ્યા તેના સહેલાઈથી લાભ લઈ શકે છે.

ત્રાનને આપણે એટલું મહત્ત્વનું માનીએ છીએ કે આપણે ત્રાનનું ઉદ્યાપન (ઊજમણું) કરીએ છીએ. તે પ્રસંગ ત્રાનની મહત્તા બતાવવાના હાેય છે, પણ તેને બદલે ત્રાનનાં સાધના અને બીજાં અનેક શાભાભર્યા પદાર્થાની છાપ પ્રેક્ષક વર્ગ પર પડે છે. ૧૦૦૦૦ રૂ. નું એક મનુષ્ય ઊજમણું કરે, અને ત્રાનનાં પુસ્તકા ૨૫ રૂપીઆનાં મૂફે, આ તે શું ત્રાનનું ઉદ્યાપન ' જ્યારે જીવનની કિંમત ઘટે છે ત્યારે આકારાની માન્યતા વધે છે, તેવી સ્થિતિ અહીં થઈ છે.

આપણી પાસે સંખ્યાબંધ પુસ્તકા છે. અમારા ભંડારામાં ૨૦૦૦ વર્ષની જૂની તાડપત્ર પરની પ્રત છે. એમ કહેવાથી ગ્રાનની મહત્તા વધતી નથી. જ્યારે ક્રાઈ યુરાપીયન જળ, ઓક્ષીજન અને હાઇડ્રાંજન નામના બે વાયુનું બનેલું છે, એમ વિગ્રાનથી પુરવાર કરે ત્યારે આપણે કહીશું કે અમારા શાસ્ત્રમાં જળને ''વાતયાનિ" કહેલું છે. એટલે જલનું ઉદ્દભવરથાન વાયુ છે. હવાઈ વિમાનની ક્રાઈ વાત કરે તા કહે અમારા શાસ્ત્રમાં ક્યાં પવનપાવડી નહતી કે ક્રાઇ તાપની વાત કરે તો અમારે ત્યાં અગ્ન્યસ્ત્ર હતું. જ્યારે ક્રાઇ નવી શાધ કરે, ત્યારે આપણે કહી છીએ કે એ તાે અમારા શાસ્ત્રમાં લખેલું છે. પણ શાસ્ત્ર વાંચીને આપણે નવું શું શાધી કાઢવું ?

જ્યાં સધી જ્ઞાનદારા મનુષ્યને સાચી સમજ ન પેદા થાય ત્યાં સુધી મનુષ્ય ખાહ્ય વસ્તુઓમાં સુખને શાધવા બહુ ફાંફાં મારે છે. પણ અંતે તે કંટાળે છે. કારણ કે સાચું સુખ બહારના પદાર્થીમાં નહિ પણ પોતાની અંદર રહેલું છે. પુસ્તકાે એ સાધનાે છે, અને સાધ્ય સદ્દગ્રાનની પ્રાપ્તિ છે. હવે આ સદ્દગ્રાન મનુષ્ય પુસ્તકાદા<mark>રા</mark> મેળવી શકે, તેમજ પાતાના અનુભવાદ્વારા પણ પ્રાપ્ત કરી શકે. હજારા શાસ્ત્રો કરતાં પણ એક મનુષ્યના જાત અનુભવ ચઢી જાય છે. ત્રાન પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાવાળાએ ક્રાઇ વસ્તુની પ્રાચીનતાથી કે અર્વાચીનતાથી તેનું માપ કાઢવાનું નથી. કવિ કાલિદાસે માલવિકાસિમિત્રમાં લખ્યું છે કે. '' પ્રાચીન એટલું બધું સારૂં નહિ. તેમ જ નવું એટલું બધું ખાેટું નહિ. જ્ઞાનીઓ–વિચારવંતાે પ્રાચીન તેમજ અર્વાચીન–એ બંનેની પરીક્ષા કરીને બેમાંથી એકના સ્વીકાર કરે છે. ત્યારે મૂઢ–મૂર્ખ મનુષ્યાે બીજાની **સુદ્ધિ પર વિશ્વાસ રાખી દાેરાઈ જાય છે.** '' માટે પ્રાચીન કે અર્વાચીનના ઝધડામાં નહિ ઉતરતાં મનુષ્યે દરેક વસ્તુની તેની પાેતાની મહત્તા ઉપર કિંમત આંકવી અને જે પાેતાના આત્મવિકાસને મદદગાર થાય તેના સ્વીકાર કરવા. મહાન પુરુષા તા કહેતા આવ્યા છે કે અમે કહીએ છીએ માટે અમુક વસ્તુને રવીકારતા ના, પણ સાેનાને જેમ કષ, છેદ અને તાપ લગાડે છે. તેમ તમારા હૃદય, મન અને અનુભવની કસાેટી લગાડાે અને વાત સ્વીકારવા યેાગ્ય લાગે તે સ્વીકારાે, અને તે પ્રમાણે જીવન જીવેા. તમારાે અનુભવ તેની સત્યતા કે અસત્યતા પુરવાર કરી આપશે. જેમને કાંઈ પણ વસ્તુ જીવનમાં ઉતારવી નથી, અને તે વસ્તુની સત્યતાના અનુભવ કરવે। નથી, તેઓ તાે પ્રાચીન સૂત્રોને ટાંકયાં કરશે, પણ જેએ। સત્યજીવન જીવવા માગે છે. તેએ। તેા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવનાે વિચાર કરી સત્ય જ્ઞાનને વ્યવહારમાં ઉતારશે.

પશું ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાને

હવે આપણે સંઘના વિચાર કરીએ. ઉમારવાતિ સ્વા **પ્રશમરતિમાં લખે છે કે परस्परोपग्रहो जीवानामू** છવે। પરસ્ય ઉપકારી છે. શ્રાવકા સાધુએાને સંયમ નિર્વાહનાં સાધના પુરાં પાર્ક અને સાધુએા શ્રાવકાને જ્ઞાનપ્રાપ્તિમાં મદદ કરે, આ રીતે ચતુર્વિ સંઘનાં ચારે અંગા એકબીજાને સહાયક છે. પણ જયાં અજ્ઞાન વધું અને ખીન મહત્ત્વની બાબતાને પ્રધાનપદ આપવામાં આવે. ત્ય પક્ષાપક્ષી થાય અને ઝઘડાએ વધે, અને જ્યાં ધર્મના હેતુ એકત સંપ, અને શાંતિ હાેવા જેઈએ, તાં જ ધર્મનિમિત્તે વેર વિરાધ થા એ નહિ ઇચ્છવા યાેગ્ય ઘટના છે. જ્યારે ગ્રાનપ્રવાહ જીવંત હાેય લેોકા મુખ્ય સિદ્ધાંતાને લક્ષમાં રાખી દેશ કાળ પ્રમાણે સુધારા કરત રહેતા હેાય ત્યાં પ્રગતિ સારી રીતે થાય છે. પણ જ્યાં સત્યને અમુક વ્યવસ્થિત રૂપ આપવામાં આવે છે, અને સ્થિતિચુસ્તતા જ ધર્મ મનાય છે, ત્યાં પ્રગતિ અટકા પડે છે, અને સંઘમાં કુરૂંય વ્યાપે છે. જેમ અત્યારે દેશની પ્રગતિ ખાતર નાના નાના મતભેદા દૂર કરવામાં આવે છે. તેમ સંઘની પ્રગતિ ખાતર સંઘના વિવિધ અંગોએ બીન મહત્ત્વની બાબતાે સંબંધી કલહ કંકાસથી દૂર રહેવું જોઇએ.

હાલમાં એ પક્ષાપક્ષી કે કલહ દેખાતા હેાય, તા તેનું એક કારણ સ્થિતિચુસ્ત અને પ્રગતિશીલ વિચારો વચ્ચેના વિરાધ છે. જ્યાં જ્યાં સ્થિતિચુસ્ત વિચારકા અને પ્રગતિશીલ વિચારકાનું સંમેલન થાય, ત્યાં એક બીજાને સમજવાને બદલે પાતાના કકકા ખરા કરાવવાના આગ્રહ હાેય ત્યાં ઝઘડા સિવાય શું બીજીં પરિણામ આવે!

બીજીં માેટું, કારણ ખરા નાયક્રા–આગેવાનાની ખામી છે. જેઓ નિઃસ્વાર્થાઈ, કૃતકૃત્ય, પરાેપકારી, છુહિશાળી, પ્રેમાળ, સત્યવચની, કાર્યદક્ષ અને કુનેહ છુહિવાળા હાેય, અને જેમના હદયમાં સંધનું હિત કેમ કરવું એ જ પ્રધાન લક્ષ હાેય, તેવા આગેવાના ક્યાં છે ? જેઓ Calculating–ગણત્રી કરનારા હાેય, પાેતાના કે પાેતાના પક્ષના વિચાર કરનારા હાેય તેઓ શી રીતે આગેવાન થઈ શકે ? હિતાપદેશમાં લખ્યા પ્રમાણે તેઓ તાે એમજ વિચારે કે—

#### न गणस्याग्रतो गच्छेत् यथा छाभे समं फर्छ । यदि कार्यविपत्तिः स्यात् मुखरस्तत्र इन्यते ॥

ટાળાના આગેવાન થઇને જવું નહિ. જો લાભ થશે તા બધાને સમાન થશે, પણુ જો કાર્ય ઉધું પડશે તા જે માેખરે હશે, તેના નાશ થશે. માટે આગેવાન થવું નહિ, એવી ભાવનાવાળાઓની સંખ્યાના પાર નથી. કાેઈ આ કામ કરે તા ઘણું સારું, પણુ મારે શું કરવા તે કરવું જોઈએ <sup>9</sup> આવું કહેનારા ઘણુ છે. પણુ ઘણુ થાેડા જ મનુષ્યા એમ કહેવા બ્હાર પડે છે કે '' જો કાઇએ આ કામ કરવું નોઇએ, તા પછી મારે તે કેમ ન કરવું <sup>9</sup>" આવું કહેનારા અને તે પ્રમાણે વર્તનારા જ સાચા નાયકા થઇ શકે. કારણુકે તેમનામાં આત્મશ્રદ્ધા છે, અને પાતે માથે લીધેલા કાર્ય વાસ્તે ભાગ આપવાની શક્તિ છે. જ્યારે પ્રગતિશાલ વિચારકામાંથી આવા નિઃસ્વાર્થા આત્મ-ભાગી સાચા નાયકા બ્હાર પડશે, ત્યારે સંઘના ઉદય થશે.

25-2-30

મણિલાલ નશુભાઈ દેાશી

૧૨૩

દીક્ષા

આજે દીક્ષાનેા વિષય હાથ ધરવામાં આવ્યા છે. પંડિત સુખલાલે કહ્યું કે દીક્ષાના મુખ્ય હેતુ જીવનશુદ્ધિ છે. અને આજે હું તે જીવનશુદ્ધિ ઉપર બાેલવા માગું છું.

સમ્યગ્ ગ્રાન, સમ્યગૃદર્શન અને સમ્યગ ચારિત્ર એ માક્ષમાર્ગ છે. પ્રથમ મનુષ્યને અમુક બાબતનું જ્ઞાન થાય છે, પછી તેનું દર્જન થાય છે–એટલે ક્ર તેના પર પૂર્ણ શ્રહા ભામે છે–તે એમજ છે, એવા દઢ વિશ્વાસ થાય છે, અને પછી તે પ્રમાણે ચારિત્ર-વર્તન થાય છે. સર્પ ડસે છે, એવી આપણને દઢ શ્રહ્યા છે. તેથી સર્પથી દૂર ભાગીએ છીએ. પણ એવી દઢ બ્રહ્યા ધર્મના સિદ્ધાંતામાં નથી, અસત્યથી આપણા આતમાપર મલીન પડદાે પડે છે, અને તેથી આત્માના સાક્ષાત્કાર થતા નથી, એવું આપણે શાસ્ત્રથી જાણીએ છીએ, પણ તેવેા દઢ વિશ્વાસ નથી, તેથી આપણે ઘણીવાર અસત્ય બાલવાને દારાઈએ છીએ. માટે જ્ઞાન ચારિત્રરૂપે પરિણુમે તે વાસ્તે જ્ઞાન અને ચારિત્ર વચ્ચે શ્રહ્યાના અંકાેડાની જરૂર છે. જ્ઞાનને માેટે ભાગે મગજ સાથે સંબંધ છે. દર્શાનને-શ્રહાને, હદય સાથે સંખંધ છે, જે વસ્તુ આપણને મગજ**યી** ખરી લાગી અને આપણા હૃદયે પણ સ્વીકારી તે બાબત જરુર આપણે કરવાના. જ્ઞાની આમ કરવાથી આવેા ફાયદેા થાય છે, એમ ઝાનવડે વિચાર્યાં કરે, પણ જો તેના હૃદયમાં સ્ટીમ-વરાળ ન ભરાય તાે હ્રાન એકલું શું કરે કે પ્રાચીન સમયમાં ગુરુએ (શ્રિષ્યોને એક્રેક સત્રપર વિચાર કરવાને એકાંતમાં માકલો દેતા. તેઓ જ્યાં

સુધી તે સૂત્ર પૂર્ણુ રીતે ન સમજે ત્યાં સુધી ખ્યાન કરતા હતા. તે સૂત્રનું સત્ય જ્યારે સમજાય સારે તેઓ પાછા કરતા હતા, જૈનાના પાંચ મહાવતા, હિંદુઓના પાંચ યમ, અને બોદ્ધોના પ'ચશીલના સ'બ'ધમાં લખતાં શ્રી પતંજલિ ઋષિ લખે છે કે—

અહિંસા સિદ્ધ થઈ ત્યારે કહેવાય કે જ્યારે તે અહિંસક પુરુષની હાજરીમાં સામા મનુષ્યના વેર વિરાધ જતા રહે. તેવીજ રીતે સત્યની સિદ્ધિ થઇ ત્યારે કહેવાય કે જ્યારે મનુષ્યને વચનસિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય. અર્થાત તે મનુષ્ય જે બાલે તે પ્રમાણે થાય. મદ્રાસની હાઇક્રાર્ટના એક જજે ૪૦ વર્ષ સુધી સત્ય વિચારવાના, સત્ય બાલવાના અને સત્ય આચરવાના પ્રયત્ન કર્યો હતા, જેના પરિણામે તેનામાં અમુક કેસમાં સત્ય શું છે, તે પારખવાના આંતર શક્તિ ખીલી હતી, અને તેના ન્યાય બંને પક્ષ સ્વીકારતા હતા. તેવી જ રીતે અસ્તેય વતની સિદ્ધિ થતાં અનેક રત્નાની તેને પ્રાપ્તિ થાય. ય્યદ્ભચર્યની સિદ્ધિ થતાં તેનામાં અપૂર્વ બળશક્તિ પ્રકટે. અને અપરિગ્રહ વત સિદ્ધ થતાં તેનામાં પૂર્વજનમરમૃતિ થાય.

આટલી પ્રસ્તાવના પછી જીવનશુદ્ધિને વાસ્તે શું આવશ્યક છે, તેના વિચાર કરીએ. દશવૈકાલિક સત્ર લખે છે કે 'ધર્મ' એ ઉત્કૃષ્ટ મંગળ છે, અને તેનાં સાધના અર્હિસા સંયમ અને તપ છે.' અહિંસા એટલે કાઇની દિંસા ન કરવી એ તેના નિષેધાત્મક અર્થ છે, પણ અહિંસાના નિશ્વયાત્મક અર્થમાં વિશ્વ તરક્ષ્તા પ્રેમ આવી જાય છે. અહિંસા એટલે સર્વમાં રહેલા જીવનને જોવું, તેને માન આપવું, અને તે જીવન કયા રૂપમાં પ્રકટ થયું છે, તે રૂપ તરક નજર ન કરતાં તે જીવનને ચ્હાવું એ જ વિશ્વપ્રેમ છે. આ વિશ્વપ્રેમ ખીલવવાને ચાર ભાવનાઓ સહાયક તરીકે સ્વીકારવામાં આવી છે. તે પ્રમાદ, મૈત્રી, કારુષ્ય અને ઉપેક્ષા–માખ્યસ્થ્ય છે. ગુણાનુરાગ કુલક જણાવે છે કે, જેના હૃદયમાં ગુણાનુરાગ–પ્રમાદભાવ છે તે તીર્થકર પદવી

પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

સુધીની એક પણુ એવી ઉચ્ચ સ્થિતિ નથી કે જેને પ્રાપ્ત ન કરી શકે. અમુક મનુષ્યમાં અમુક ગ્રણ ખીલેલા જોઈ જે આપણા હદયમાં આનંદ ઉત્પન્ન થતા હાય તા તે સચવે છે કે તેનામાં પ્રકટ થયેલી મહત્તા જોઈ આપણામાં અપ્રકટ રહેલી મહત્તા બ્હાર આવવા ઈચ્છે છે; માટે જ્યાં ગ્રણ, ત્રાન, શક્તિ વગેરેમાં આપણને ઉત્કર્ષ લાગે, ત્યાં આપણા અંતરાત્મા પ્રસન્ન થવા જોઇએ. આપણી સમાન કક્ષાના છવા પ્રત્યે આપણે મૈત્રીભાવ રાખવા જોઇએ, અને આપણાથી ત્રાનમાં, ગ્રણમાં, શક્તિમાં ઉતરતી સ્થિતિના જીવા પ્રત્યે આપણા હદયમાં કારુણ્ય અથવા દયા પ્રકટવી જોઇએ. જેઓ દુરાગ્રહને લઇને સત્યના વિરાધી બન્યા હાેય તેવા પ્રત્યે આપણે મધ્યસ્થ ભાવ રાખવા. તેમની પ્રશંસા કરવાથી અસત્યને પાેષણ મળે, અને તેમની નિંદા કરવી એ આપણા ઉચ્ચ સ્વભાવને શાબે નહિ, માટે તેવી સ્થિતિના જીવાના સંબંધમાં મધ્યસ્થભાવ રાખવા એ જ ઉચિત છે.

વળી જીવનશુદ્ધિ વાસ્તે ચાર દષ્ટિઓને સમજવાની જરૂર છે. તેમનાં નામ દેાષદષ્ટિ, ગુણદોષદષ્ટિ, ગુણદષ્ટિ અને આત્મદષ્ટિ અથવા સમદષ્ટિ છે. દેાષદષ્ટિવાળાને તેા જ્યાં ત્યાં અવગુણ જ જણાય છે. ગુણદેાષ દષ્ટિવાળા જીવ કાેઇના ગુણ જીએ, તેની પ્રશ્વાસા કરે, પણ છેવટે એવા એક દોષ બતાવે કે તે મનુષ્યના ગુણ ઢંકાઇ જાય અને સાંભળનારના હૃદય ઉપર તેના દાષની છેવટની છાપ પડે. ત્રીજી દષ્ટિ જે ગુણદૃષ્ટિ છે, તેવી દષ્ટિવાળા મનુષ્ય દરેક મનુષ્યમાં, બનાવમાં કે વિચારમાં સારૂં શું છે, તે તરફ નજર રાખે, અને સારૂં શું છે તેની પ્રશંસા કરે. દોષ સમજે પણુ તેને જતા કરે, તે સાંબંધમાં માન ધારણુ કરે.

હવે ગુણુદબ્ટિ કરતાં પણુ એક આગળનું પગથિયું આવે છે કે જ્યાં મનુષ્ય આત્મદબ્ટિવાળા અથવા સમદષ્ટિવાળા અને છે. -આપણે સર્વ છવોને ક્રમ ચાહી શકતા નથી ? તેનું કારણુ આત્મદષ્ટિ

અથવા સમદષ્ટિનેા અભાવ અથવા ન્યૂનતા છે. આત્મદષ્ટિ ખીલવવામાં પ્રથમ ધર્મ વિધ્નરૂપ થાય છે. જે મનુષ્ય અમુક **ધર્મને જ માને છે, તે ખોજા ધર્મવાળા તર**ફ સમભાવદષ્ટિથી જોઈ શકતા નથી, તેચી તે તેમને યાગ્ય રીતે ચાહી શકતા નથી. સ્વદેશપ્રેમ એ કુટુંભપ્રેમ કરતાં કે નગરપ્રેમ કરતાં કે પ્રાંત પ્રત્યેના પ્રેમ કરતાં મહાન છે, અને મનુષ્યજાતિના માટા ભાગ **હ**જી તે સ્થિતિએ પહેાંચતાે જાય છે, પણુ સ્વદેશપ્રેમ <mark>એ</mark> બીજા દેશના લાેકા પ્રત્યે દ્વેષ કે અભાવ ઉત્પન્ન કરવાનું કારણ ખને તેા તે સ્વદેશપ્રેમ પણ મર્યાદિત હેાઈ આત્મદષ્ટિ ખીલવવામાં અંતરાયભૂત અને છે. તેવી જ રીતે મનુષ્યનું ભણતર અને તેણે મેળવેલી ડીત્રીએા જો તેને તેના માનવબંધુઓથી અલગ બનાવે તા તે ભણતર અને તે ડીગ્રીએ પણ આત્મદષ્ટિ ખીલવવામાં અડચણ રૂપ ખને છે. આત્મદષ્ટિવાળા અથવા સમભાવી અથવા જીવનપ્રેમી જીવ તા દરેક જીવને ચાહે છે. તે ભેદા તરક દષ્ટિ નહિ કરતાં દરેકની પાછળ રહેલા જીવનને જુએ છે અને ચાહે છે. પ્રાર્શ્વનાથ પ્રભુએ કમડ અને ધરણેંદ્ર બન્ને ઉપર આ દષ્ટિથી સમભાવ રાખ્યા હતા. કમઠે તેમને ઉપસર્ગ કર્યા, અને ધરહોંદ્રે તેમને સહાય આપી, છતાં પા<sup>શ્વ</sup>ેના**ય** પ્રભુની દષ્ટિ બંને ઉપર સમાન હતી, કારણકે તે બંનેની પાછળ રહેલું જીવન જોઈ રહ્યા હતા. જ્યારે મનુષ્ય આવી આત્મદષ્ટિ ખીલવે છે, ત્યારે તે સર્વત્ર જીવનને જુએ છે, અને સર્વ તરફ પ્રેમભાવ રાખી શક છે, અને કોઈ તેના શત્રુ કે વિરાધી નહિ હોવાથી અને મર્વ તેના મિત્ર હાેવાથી તે સાચી શાંતિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

જીવનશુદ્ધિ માટે બીજો મહાન ગુણુ પાંચ ઇંદ્રિયાના વિષયેાથી પરાફ્રુંખતા છે. શાસ્ત્રા પાકારી પાકારીને કહે છે કે ઈંદ્રિયાના વિષયા ક્ષણિક સુખ આપવાવાળા છે, દુઃખગર્ભિત છે, પરાશ્રયી છે, તે મુજ્યા પછી પણુ બીજા સુખની ઑકાંક્ષા રહે છે. આપણા

પશુંષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

ચ્મનુભવ પણ તે જ બામત જણાવે છે ત્યારે કરવું શું <sup>ક્</sup>ભગવદગીતા કહે છે કે—

જે મનુષ્ય ઇંદ્રિયાના વિષયાને આહાર આપતા નથી, તેનાથી તે વિષયે৷ દૂર ભાગે છે, પણુ તેમાં રસ રહી જાય છે. ઇંદ્રિયેાના વિષયોથી દ્રર ભાગવાથી વાસનાનાે ઉપશમ થાય છે. પણ તેનાે ક્ષય ચતા નથી. સંસારી મનુષ્ય વિષયેામાં રચ્યેાપચ્યા રહે છે અને યતિ સંસારથી ભય પામી વિષયેાથી દૂર ભાગે છે. બંનેમાંથી એકેને ખરી શાંતિ મળતી નથી. ધારા કે તમે ભાજન કરવા એડા છા. શાળી સારી રસવતીથી ભરેલી છે. આજે જમવા માટે શીખંડ પુરી છે. શીખંડ તમને અતિપ્રિય છે. તમે જમવા બેડા છેા, તમારાે હાથ શીખંડ તરક લંબાવવાની છેલ્લી પળમાં છેા. તે વખતે તમે તે શીખ ડેનાે વાડકો ભાણામાંથી બ્હાર મૂકી દેા. તમારી જીધા ઇંદ્રિયને ઘણું દુઃખ થશે. તે વખતે તે ઇંદ્રિયને જણાવા કે હું તારા સ્વામી છું અને તને આગ્રા કરૂં છું કે આજે તું તે ખાઈશ નહિ. આ પ્રમાણે પ્રયાગ કરવાથી વસ્તુ પ્રત્યેની ઇંદ્રિયની આસક્તિ એાછી ચતી જશે. જ્યારે તમે કાેઈ કર્ણપ્રિય મધુર સંગીત સાંભળવાને એઠા હેા, ઉત્તમ ભજન લલકારાતું હેાય તે વખતે ઉભા થઇને ચાલવા માંડા. આ રીતે તમે શ્રવણવૃત્તિ ઉપર ધીરે ધીરે જય <mark>મે</mark>ળવતા જશાે. આવી રીતે પાંચે ઇંન્દ્રિયોના સંબંધમાં સમજપૂર્વક પ્રયોગ કરા. અને તમે તેમના પર જય મેળવી શકશા. અને આ પ્રયાગ કરતાં કરતાં એવી સ્થિતિ આવશે કે જ્યાં વસ્તુના સદ્દભાવે તેમજ અભાવે તમે ઐએક સરખી મનાવૃત્તિ રાખી શકશા.

આપણુને ૢૣ૾ૺઆપણા પાતાનાં બળની --આત્મબળની ખાત્રી નથી તેથી આપણે શત્રુને માટું સ્થાન આપીએ છીએ અને તેના આગળ નમી જઈએ છીએ. જે વાસના ઉપર તમે જય મેળવવા માગતા હેા, તે વાસનાને ક્ષુદ્ર ગણેુા. એક મહાપુરુષે સેતાનને-માહ રાજાને કહ્યું

જ બાબત કહેવા માગું છું. સ્વામી વિવેકાનંદે એક સ્થળે કહેલું કે

Ŀ

કે '' જા ! મારી પાછળ ચાલ્યાે જા. તું લડવા જેવાે શત્રુ નથી. " આપણે તા કર્મની આઠ પ્રકૃતિ અને તેના ૧૫૮ ભેદ અને તેના નાના નાના અનેક બેદાની ગણત્રી કરી આપણી આત્મશક્તિનું ભાન બૂલી ગયા છીએ. અંધકાર ગમે તેવું માટું હાેય અને ગમે તેટલા વર્ષથી ચાલ્યું આવ્યું હાેય. પણ એક દીવાસળી પ્રકટતાં તે સમગ્ર અંધકાર નાશ પામે છે, તેવી રીતે સાચી સમજ પ્રકટ ચતાં અનંતી કર્મવર્ગણા તરત જ નાશ પામવા માંડે છે.

આત્માની શક્તિને ખ્યાલ લાવે.

#### अहो ! अनंत वीर्योऽयमात्मा विश्वप्रकाशकः । त्रैलोक्यं चालयत्येव ध्यानशक्तिप्रभावतः ॥

આ અનંત શક્તિવાળા આત્મા વિશ્વને પ્રકાશ આપવા સમર્થ છે, અને પાેતાની ધ્યાનશક્તિના પ્રભાવથી ત્રણે જગતને હલાવવા સમર્થ છે. આ આત્મબળનાે ખ્યાલ લાવા મનુષ્યે પાંચ ઇન્દ્રિયા તથા મન ઉપર જય મેળવવાને પ્રયત્ન કરવા જોઇએ.

આપણે કહીએ છીએ કે સંતાષ સમાન સુખ નહિ. આ વિચારનાે ઘણા દુરુપયાગ થયાે છે. બાજ્ઞ વસ્તુઓ, અથવા સાધનાના સંબંધમાં મનુષ્ય અમુક પરિગ્રહની મર્યાદા કરે, અને સંતાષ માને તા તે વાજબી ગણાય, અને તે ખાસ ઇરિછવાયોગ્ય છે, પણ આહિમક વિકાસના સંબંધમાં તે જ્યાંસધી પ્રર્શતા પ્રાપ્ત ન થાય, ત્યાંસધી અમંતાષ રહેવાના-રહેવા જ જોઇએ. જેને ઉચ્ચ સાધ્ય નથી. તે ગમે તે પગથિયે સંતુષ્ટ થઈ બેસી જાય છે. પણ જેનું સાધ્ય ખરેખર ⊜ચ્ચ છે, તે તા પ્રગતિ કર્યાજ કરે છે, એક પછી એક વૃત્તિ અને કષાય ઉપર જય મેળવતા જાય છે, અને છેવટે આત્મસાક્ષાત્કાર કરે છે. આજના દિવસના વિષય દીક્ષાના હતા. તે સંબંધમાં હું એક

દીક્ષા

પર્શુ હાથુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

जगद्दिताय आत्मनो मोक्षाय आत्मानं जुह्रोमि स्वाहा। જગતના હિતને ખાતર અને આત્માના મેાક્ષને ખાતર હું મારી જાત અર્પ શુ કરૂં છું. દીક્ષામાં પશુ આ બે હેતુ રહેલા છે. જેઓ દીક્ષા લે છે, તેઓના હેતુ પશુ-પાતાના માક્ષ અને જગતનું હિત-હાેવા જોઈએ. ઘણા અનુભવીઓનું એવું માનવું છે કે મનુષ્ય જેટલે અંશે મુક્ત થયા હાેય, તેટલે અંશે બીજાની સારી સેવા કરી શકે. માટે પરાપકાર કરવા વાસ્તે પશુ જીવનશુહિની આવશ્યકતા છે.

વ્યક્તિ સુધરી એટલે સમષ્ટિ સુધરી, કારણુ કે સમષ્ટિ એ પણ વ્યક્તિઓના સમુદાય સિવાય બીજી ક્રાઈ અલગ વસ્તુ નથી. માટે તે જીવનને શુદ્ધ બનાવેા બને તે દ્વારા બીજાની સેવા કરેા.

મણિલાલ નથુભાઈ દાશી

તા. ૨૭-૮-૩૦

## સાંવત્સરિક ક્ષમાપના

આજે પર્યું પણના છેલ્લા દિવસ છે. પર્યું પણમાં આપણે ત્રણ **સુખ્ય કામ કરવાનાં હેાય છે**, સાવત્સરિક ક્ષમાપના, તપશ્વર્યા, અને મહાપુરધાની જીવનકથાનું શ્રવણ. આપણે પ્રથમ સાંવત્સરિક ક્ષમાપનાને। વિચાર કરીએ. પ્રથમ પ્રતિક્રમણનાે ખ્યાલ લાવાે. પ્રતિ=પાછા અને ક્રમણ=જવું તે. એટલે પાતાના દરરાજનાં કાર્યા, વચતાે અને વિચારા ઉપર પાછા જવું અને ક્યાં બૂલ થઈ છે, તે એઈ લેવું, અને તેની સાથે તેવી ભૂલ કરીથી ન થાય તેવેા દઢ નિશ્ચય કરવેા તેનું નામ પ્રતિક્રમણ, શાસ્ત્રોમાં એમ કહેવાય છે કે ૨૨ તીર્થકરના સાધુઓ જે પળે બૂલ થાય તે જ પળે પ્રતિક્રમણ કરી લેતા, તે પાપનું મિથ્યા દષ્કૃત કરતા અને પછી ખીજાં કાર્ય કરતા. જે મનુષ્ય ઉચ્ચ જીવન ગાળવાને ઇચ્છે છે, તેનું કર્તવ્ય એ છે કે જે પળે ભૂલ થઈ જાય. તે જ પળે તે ભૂલને સુધારી લેવી. પ્લાક્ષણોમાં એવેા રિવાજ છે કે જ્યાં જતાઈ તટે ત્યાંથી નવી જતાઈ પહેર્યા વિના આગળ પગલાં પણ ન ભરાય. તેના ગર્ભિત અર્થ એ છે કે જનાઈ એ મન, વચન અને કાયાની <u>શાહિસ</u>ૂચક ત્રણ દાેરાની વણેલી હાેય છે. હવે જનાેઈ તૂટી એટલે મનથી, વચનથી કે કાયાથી કાેઈ દુષ્કૃત્ય થયું, તાે પછી જ્યાંસુધી તે કષ્કત્યની શહ્રિ ન કરે અને નવી જનેાઈ ન પહેરે એટલે કરીથી મન વચન અને કાયાની શહિ રાખવાની પ્રતિજ્ઞા ન કરે. ત્યાંસધી તે બ્રાહ્મણ આગળ વધી શકે નહિ.

હવે મનુષ્ય એટલેા બધા સાવધ કે અપ્રમત્ત ન રહે કે જેથી સૂલ થાય કે તરત જ તેનું પ્રાયશ્ચિત કરી શુદ્ધ થાય, માટે નિયમ રાખવામાં આવ્યા કે આખા દિવસના કાર્યોનું નિરીક્ષણ–પ્રતિક્રમણુ

પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

દરરોજ સાંજરે કરવું. દરરોજ ન અને તાે પાક્ષિક કરવું. પાક્ષિક પણ ન બને તેા ચાર માસે કરવું. અને તે પણ ન બને તા છેવટે એક વર્ષે તાે કરવું જ કરવું. સંવત્સર એટલે વર્ષ. અને સાંવત્સરિક ક્ષમાપના એટલે આખા વર્ષમાં આપણાથી કાેઈ પ્રત્યે જાણતાં કે અજાર્ણતાં વેર વિરાધ થયેા હેાય તેા તેની ક્ષમા યાચવી, અને આપણે બીજાને ક્ષમા આપવી. શત્રુતા એક વર્ષથી વધારે તાે નંજ રાખવી. આ સાંવત્સરિક ક્ષમાપનાના સંબંધમાં વિધિ એ છે કે જે ક્રાઈસાથે વેરવિરાધ આખા વર્ષમાં થયેા હેાય તેની ક્ષમા પ્રથમ માગવી અને તેની ક્ષમા મળે પછી પ્રતિક્રમણ કરવું. બાઇબલમાં લખ્યું છે કે "તું તારી આહુતિ દેવને ચડાવવા આવ્યા હોય, પણ જો તને યાદ આવે કે તારા કાેઈ પડાેશી સાથે તારે અણુબનાવ ચયા છે, તા તું તે આહૃતિ મંદિરના એાટલા પર મૂકીને તે તારા પડેાશીને ત્યાં જજે. તેનું મન મનવજે, અને તેની સાથે મૈત્રી કરીને પાછેા આવજે અને પછી તે આદૃતિ દેવને ચઢાવજે." જ્યાંસુધી કાેઈ આપણા વેરી હાેય અથવા આપણને કાેઇ પ્રત્યે વેર હાેય. ત્યાં સુધી ખરી શાંતિ પ્રાપ્ત થઈ શકે નહિ. આપણે સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી જે ક્રાઈ મળે તેને કહીએ છીએ કે ''મિઝામિ દેાકડેા " મૂળ સંસ્કૃત શબ્દેા એ છે કે मिथ्या मे दुष्कृतम् भारे। દેાષ–મારાથી થવા પામેલું અશુભ કુસ મિથ્યા થાઓ–એળે જાઓ. આવી ક્રિયાથી પાપના સંસ્કાર જતા રહે છે, અને મન ઉપરથી ભાર એાછેા થતાે જાય છે. આ બધું સમજપૂર્વક કરવામાં આવે તાે જ ખરાે લાભ છે. ક્ષમા માગવાથી હુંપણું નાશ પામે છે, અને ક્ષમા આપવાથી ઉદારભાવ ખીલે છે.

પર્યું ષણુના દિવસાેમાં ભીજી અગસની બાબત તપશ્ચર્યા છે. તપશ્ચર્યાના ઉપયાેગ ઇંદ્રિયનિગ્રહ અને શ્વરીરના આરાેગ્ય વાસ્તે છે. શરીર જીધા ઇંદ્રિયને વશ થઈ જોઇએ તે કરતાં વધારે ખાેરાક લે છે. અમેરિકાના પ્રસિદ્ધ શારીરિક વિજ્ઞાનશાસ્ત્રી લખે છે કે

આપણે જે ખારાક હાલ ખાઇએ છીએ, તેના કરતાં અર્ધા અથવા ત્રીજા ભાગના ખારાકની આપણને જરૂર છે. મનુષ્ય ચાવી ચાવીને ધીમે ધીમે ખાય, તાે જે ખારાક ખાય, તેના માટા ભાગનું લાહી અની જાય, મળ તરીકે ઘણે થોડો ભાગ નીકળે, એટલે ઓછા ખારાકથી તેને ચાલી શકે, અને તે આેછા ખારાકમાં પણ તેને જોઈતી પુષ્ટિ મળી જાય. મનુષ્ય ઘણીવાર પેટને પૂછીને નહિ પણ જીધા ર્કન્દ્રિયને પૂછીને ખાય છે; તેથી તેની પચાવવાની શક્તિ હેાય તેના કરતાં વધારે ખાવાને દારાય છે, અને આથી અજીર્ણ થાય છે. અજીર્જા એ બધા રાગાનું મૂળ ગણાય છે. આ અજીર્જ્ણમાંથી બચવા માટેના સાૈથી ઉત્તમ ઉપાય એકાશન, ઉપવાસ આદિ સાધનાે છે. જ્યારે મનુષ્ય શરીરરૂપી ઘંટીમાં નવાે ખારાક ઓછા નાખે છે, અથવા બીલકુલ નાખતા નથી, સારે તે જઠરાશિને જૂના કચરા પચાવવાને વખત મળે છે, અને આ રીતે શરીરનાે બગાડ નાશ પામે છે. ખરી વાત તેા એ છે કે આપણી પચાવવાની શક્તિ હ્રાય, તેના કરતાં પણ ચાડુ એાછું ખાવું; પણ તે છતાં ક્રાઈ ભૂલને લીધે અજી થઇ જાય તે৷ એકાશન કે ઉપવાસ કરવાથી તે અજીર્ણ નાશ પામે છે. આ રીતે શારીરિક નિરાગીતામાં તપશ્ચર્યાના ભાગ છે, તે ઉપરાંત જ્યારે મનુષ્ય એકવાર જમે છે કે ઉપવાસ કરે છે, ત્યારે તે સારી રીતે વિચાર કરી શકે છે, ધ્યાન કરી શકે છે. ઉપવાસતેા અર્થ પાસે વસવું એવા થાય છે. માટે ઉપવાસીએ તાે આત્માની પાસે વસવાના-આત્માના ગુણા વિચારવાના અને તેને જીવનમાં ઉતારવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. તપશ્ચર્યાના સંબંધમાં એક બાબત એ યાદ રાખવા જેવી છે કે શરીર એ સંયમનું પ્રઝળ સાધન છે, એ ધર્મનું પ્રથમ સાધન છે, માટે ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરી તેને મારી નાખવાનું નથી, પણ તેની સાથે એવી રીતે વર્તવાનું છે કે તે આપણું સ્વામી થવાને અદલે આપણા કાસુમાં રહે અને આપણી ઈચ્છાનુસાર વર્તે. પર્યુષણમાં ત્રીજી ખાખત મહાપુરુષોના જીવનની કથાનું શ્રવણુ

પર્શુ ષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

છે. કથાએ। તેા દર વર્ષે સાંભળીએ છીએ. અમુક પાસે એક કરોડ **રૂપી**ચ્યા છે, એવી વાતે**ા સાંભળાને ખેસી રહીએ અને તે**ણે કરેાડ રૂપીઆ કેમ મેળવ્યા, તે સાધનાના વિચાર ન કરીએ અને તે . સાધનાે પ્રાપ્ત કરવા આપણે પ્રયત્ન ન કરીએ તાે તે કરાેડાધિપતિના ઇતિહાસના શ્રવણથી શું ? આપણે આજે મહાવીર પ્રભુના જીવનમાંથી એક જ બાબત અવલાેકીશં. મહાવીર પ્રભુના સ્વાશ્રય-એકલા ઉભા રહેવાની શક્તિ અનુપમ હતી. આપણે બધાં ટાળાંની વૃત્તિવાળા છીએ. જેમ ગાડરીઓ પ્રવાહ ચાલે તેમ ચાલનાર છીએ. શ્રી મહાવીર પ્રભુને ઇંદ્રે કહ્યું કે '' તમાને ભવિષ્યમાં ધણા ઉપસર્ગો ચવાના છે. તમારી અનુત્રા હેાય તેા હું તમારી સાથે રહી તમને સહાય કરું. " શ્રી મહાવીર પ્રભુએ પ્રત્યુત્તર આપ્યાે કે ''તીર્ચકરો--સ્વભુજા બળવડે સંસારસમુદ્ર તર્યા છે, તરે છે અને તરશે." તીર્થકર ક્રાઈને મુક્તિ આપી શકે નહિ. મનુષ્યની મહત્તા એ જ છે કે તેના પાતાના સિવાય કાેઈ તેનાે ઉદ્ધાર કરી શકે નહિ. જે બીજાની આપેલા મુક્તિ મળતી હાેય તા તે સુક્તિની કાંઈ કિંમત હાેઈ શકે નહિ. શ્રી મહાવીર પ્રેભુએ કહ્યું કે તમે તમારા પાેતાના પગ ઉપર ઉભા રહાે. શ્રી ઝુદ્ધ પણ કહ્યું છે કે તમે તમારા પાેતાના દીપક થાએા.

ટાળાંની વૃત્તિ એ સ્વવિકાસની વિધાતક છે. ત્યારે મનુષ્ય સ્વાશ્રયા થઈ પાતાના વિકાસ કેમ કરી શકતા નથી ? તેનાં ત્રણ કારણા છેઃ **લાકવાસના, શાસ્ત્રવાસના** અને **દેહવાસના. મનુષ્ય** લોકાને ખુશ કરવાને લોકા જેથી ખુશ થાય તેવી રીતે વર્તે છે, પણ જેને પ્રસન્ન કરવા જાઇએ તે આત્માને પ્રસન્ન કરતા નથી. સર્વન ખુશ રાખવા જતાં તે કાઇને પણ ખુશ રાખી શકતા નથી, અને તેવા મનુષ્ય કદાપિ નિર્ભય બનતા નથી. પ્રચલિત રૂઠાના ગુલામ થઈ મનુષ્ય કારાવા આત્માની સ્વતંત્રતા ગુમાવી બેસે છે, પછી તેના વિકાસ શી રોતે થાય ? શાસ્ત્રમાં જે કાંઇ લખાયું હાેય, પછી તે કાેણે લખ્યું, કયા સંયોગોમાં લખ્યું, તેના વિચાર કર્યા વિના તે

ભધું માની લેવાની વૃત્તિ તે શાસ્ત્રવાસના. જ્યાં મન અને વાણી પહોંચતાં નથી તેવી આત્માની વાત શાસ્ત્રો શી રીતે કરી શકે ? તે પછી જે આત્મજ્ઞાની થવા ઇચ્છે તેને પોતાના અનુભવ ઉપર વધારે આધાર રાખવા પડે છે. શાસ્ત્રો એટલે અનુભવીઓએ લખેલાં પુસ્તકા. ભૂતકાળના અનુભવીએાના વચનાથી જો આપણા વર્તમાન અનુભવ ભુદ્દા પડતા હાય તા શું આપણે શાસ્ત્રવાસનાથી બધાઈ આપણા અનુભવને ખોટા માનવા ? શાસ્ત્રો અને બીજાના અનુભવા કરતાં પણ આત્મવિકાસમાં સ્વાનુભવ જ વિશેષ લાભકારી નીવડે છે. આપણી ભૂલ હશે તા તે સુધરશે, પણ જ્યાં આપણું હૃદય કે મન ક્રખૂલ ન કરે તેવી વાત સ્વીકારવી, એથી તા અંધશ્રહા જન્મે છે, અને પ્રગતિ અટકે છે.

**દેહવાસના**-મનુષ્ય પોતાને–આત્માને ભૂલથી–અન્નાનથી દેહરૂપ માને છે. અને આ દેહબુદ્ધિથી બહિરાત્મભાવ પ્રકટે છે, અને તેથી મનુષ્ય નિરંતર મરણુથી ડર્યા કરે છે.

આ શરીર નાશ પામવાનું, પણ હું તાે અમર છું. અને શરીર એતાે મેં અમુક કામ કરવાને પહેરેલાે ડગલાે છે, એ વિચારનાે અનુભવ ન થાય, ત્યાંસુધી દેહવાસના રહેવાની, અને દેહવાસનાને લીધે મનુષ્ય સ્વાશ્રયા બનતાે અટકે છે.

જે લેાકવાસના, શાસ્ત્રવાસના અને દેહવાસના પર જય મેળવે છે, તેના વિકાસ ઘણી ત્વરાથી થાય છે. ત્રણ બ'ધનાથી મુક્ત થયેલા તે જીવ પાતાનું બધું લક્ષ પાતાના અંતર્ગત સામર્થ્યના અનુભવ કરવામાં વાપરે છે, અને છેવટે પાતે જે સ્વરૂપે છે તેના સાક્ષાત્કાર કરે છે. સ્વાશ્રયા મનુખ્ય જ ખરા પરાપકાર કરો શકે છે. જેને કાઈની આશા નથી તે જ ખરી સહાય બીજાને આપી શકે. માટે સ્વાશ્રયા બના પરાપકારી થાએા.

ता. २८--८-- ३०

મણિલાલ નથુભાઇ દાશી

# ધર્મ અગ રાષ્ટ્રત્વ

અનાદિ કાળથી મનુષ્યની પ્રવૃત્તિમાત્રના હેતુ સુખપ્રાપ્તિ રહ્યો છે. અનેક વસ્તુઓની પાછળ સુખને માટે ભગ્યા છતાં સુખ મૃગજળની માક્ક દૂર તે દૂર જતું જાય છે અને આમ નિરંતર શાક્ષત સુખની ખાજ ચાક્યાં કરે છે. અંતે 'કેડે છેાકરૂં ને ગામમાં શાધ્યું' એ લાેકાક્તિ પ્રમાણે પરમ સુખનું ધામ અંતરમાં જ–આત્મામાં લાધ્યું. આમ આત્માની શાધ કરવી, તેના સ્વરૂપને ઓળખવુ એ જ પરમ શેયના માર્ગ જણાયા. આ શ્રેયમાર્ગ તે ધર્મ.

પરંતુ ધર્મમાં આત્માની સદ્ધમતા અને પારલાૈીકિકતા પર એટલા બધા ભાર મૂકાયા કે આત્મા દેહધારી છે અને દેહદારા જગત્ સાથે તેને નિકટના સંબંધ છે અને તે સંબંધ આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિમાં અવગણી ન શકાય એ વાત જ જાણે ભૂલાઈ ગઈ. પરિણામે જડભરતની પેઠે કુટુંબ અને સમાજથી ડરીને દૂર ભાગવામાં જ માક્ષ રહેલા છે એવા વૈરાગ્યના ભૂલ ભરેલા આદર્શ રજી થયા. સમાજમાંથી નાસી છટવાના–બ્યાહ્ય સંન્યાસના મિથ્યા પ્રયત્ના થયા. ધર્મ, દેરાસરા, મંદિરા, મસજીદો અને દેવળામાં કેદ થયા. ધાર્મિક અને વ્યવહારિક એવા જીવનના ખાટા બેદ પડવા. ધર્મ અને જીવનને જાણે છટાછેડા થયા. દૈતાદૈત આદિ અનેક તત્ત્વવાદના ઝધડા જાગ્યા અને સંપ્રદાયાના ખાખોચીયાંમાં ધર્મ ડૂબ્યા. આ દોષના નિવારણાર્થે ભગવાન છાહે આત્માના સ્વરૂપની વાત જ છાડી દીધી છે. તેમની એક આખ્યાયિકા આ સંબંધમાં ધણી બોધપ્રદ છે. તેમના એક શિષ્યે આશંકા કરી કે '' મહારાજ આ જગતની ઉત્પત્તિ કેમ અને ક્યારે થઈ તેના હેતુ શા હશે, ધર્મ અને રાષ્ટ્રત્વ

આત્માનું સ્વરૂપ શું, તેને અને જગતને શા સંબધ્ધ ! ઇત્યાદિ તત્ત્વ-ઓધ આપે કદી કર્યા નથી, ત્યાં સંયમાદિ ધર્મનું પાલન શા અર્થનું <sup>શ</sup>ં' તેને ઉત્તર મળ્યા '' ભાઈ, એક દર્દીને તીર લાગ્યું 'છે અને તે વૈદ્ય પાસે જઈ ને કહે છે કે 'મારું આ તીર કાઢો, પણ જરા ઉભા રહેા, પ્રથમ મને કહાે કે આ તીર મારનાર કાણ અને કેવા હશે ! શા હેતુથી તીર માર્યુ હશે ! તે કઈ દિશામાંથી આવ્યું હશે !' આ મૂર્ખ દર્દીના જેવી તું વાત કરે છે. આત્મા અને જગ-ત્તના સ્વરૂપની વ્યર્થ જિજ્ઞાસા છાડી કર્તવ્ય પાલન કર અને તેમ કરતા સત્યત્તાનની પ્રાપ્તિ યથાકાળે સહેજે થઈ રહેશે.''

આત્મા દેહી છે, અને ચિત્તદ્વારા દેહી પ્રવૃત્તિ કરે છે. પ્રવૃત્તિમાં કર્મબંધ ન થાય અને મેાક્ષ મળે તે માટે ચિત્તશુદ્ધિની આવશ્યકતા છે. આ ચિત્તશુદ્ધિ અનેક સાત્ત્વિક ગુણોના સપ્રમાણ વિકાસ વિના શક્ય નથી, અને આ ગુણવિકાસ જીવનના અનેક ખ્યાપારામાં જ થઈ શકે છે. સત્ય, અર્હિસા, અભ્રય, ક્ષમા, સહનશીલતા આદિ અનેક ગુણોના ઉત્કર્ષ અને કસાટી સમાજમાં જ શક્ય છે એ સહેજે સમજાશે. વળી જ્યાં સુધી દેહ છે ત્યાં સુધી સમાજના કેવળ સાગ શક્ય પણ નથી. એકાન્તવાસીને પણ નિર્વાહ માટે કાઇને કાઈ પર આધાર રાખવા જ પડે છે. આમ છે તા ત્યાગ શાના થયા ? સમાજના નદ્ધિ પણ તેના પ્રત્યેના ધર્મના જ. સમાજ તરક્ષ્થી પાયણ અને રક્ષણ મેળવ્યું છે છતાં તેના પ્રત્યેનું પાતાનું ત્રડણ ક્રખૂલ નથી કરવું એ તા આજના દેવાળાઆ જેમ લેણદારાને જાણે આળખતા જ નથી એના જેવું થયું. ટૂંકમાં સમાજના ત્યાગ અશક્ય છે અને તેના પ્રયત્ન ધર્મદષ્ટિએ અનિષ્ઠ છે.

સમાજમાં કુટુંબ, જ્ઞાતિ, રાષ્ટ્ર, સકળ મનુષ્યસમાજ ભૂતસષ્ટિ માત્રતાે સમાવેશ થાય છે. આજે આપણે માત્ર સમાજના એક મહત્ત્વના અંગ, રાષ્ટ્ર પ્રત્યેના આપણા ધર્મની વાત વિચારવાના છીએ.

પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

જેમ પૂર્વના ૠણાનુબંધે કરીને અમુક કુટુંબમાં જન્મ થાય છે અને ત્યારથી જ તેના પ્રત્યેના ધર્મ પ્રાપ્ત થાય છે, તેવી જ રીતે અમુક દેશમાં જન્મ થવા તે પણ ૠણાનુબંધનું કારણ હાેઈ શકે અને તેથી જન્મથી જ જન્મભૂમિ પ્રત્યેના ધર્મ પ્રાપ્ત થાય છે. જે ભૂમિનાં અન્ન. જળ વસ્ત્રે આ કાયા ધારણ પાષણ અને રક્ષણ પામે છે, જેની સંસ્કૃતિનું ધાવણ આપણે ધાવ્યા છીએ તેના પ્રત્યે, તેની જનતા પ્રત્યે આપણા સેવાધર્મ છે તે સમજાવવું પડે તેમ છે ?

આપણા આ રાષ્ટ્રધર્મ વિશાળ વિશ્વધર્મ ભૂત**ધર્મ અથવા** આ ધ્યાત્મિકધર્મ સાથે અવિરાધી છે, બલ્કે સુસંગત છે. પાતિવ્રત્યમાં પરપુરુષના દ્વેષ નથી, ઇષ્ટદેવની ભક્તિમાં અન્ય દેવના તિરસ્કાર નથી, તેમ સાચા રાષ્ટ્રધર્મમાં પર રાષ્ટ્ર પ્રત્યે દ્વેષ કે તિરસ્કાર નથી રહ્યો પાતાના કુટુંબનું ન્યાય્યરીતે ધારણ પાેષણ અને સત્ત્વસંશુદ્ધિ થઈ શકે તે માટે તેના નિયંતા બનવું એ ખરા કુટુબ ધર્મ છે **તેવી** જ રીતે રાષ્ટ્રનાં ધારણ પાષણ અને સત્ત્વસંશુદ્ધિ ન્યાય્યરીતે શકય બને તે સારુ રાષ્ટ્રને માટે સ્વરાજ્ય મેળવવું તે ખરા રાષ્ટ્ર-ધર્મ છે. આમાં પર રાષ્ટ્રનું રાજ્ય પચાવી પાડવાની અ**ધર્મ યુક્**ત વાત નથી. અલયત્ત આપણા રાષ્ટ્રને પરરાજ્યની ધુંસરીમાંથી મુક્ત કરવાના પ્રયત્નમાં પરરાજ્યને દેખીતી હાનિ લાગવાનાે સંભવ છે; પરંતુ આપણા રાષ્ટ્રે મુક્તિના જે માર્ગ ગ્રહણ કર્યો તે ધર્મયુક્ત **હાે**વાથી તે હાનિ આપણને દાેષકર નથી. આ માર્ગ તે કરેા અને તેની વિશિષ્ટતા શું છે તે જેઈએ. રાષ્ટ્રે મુક્તિનેહ માર્ગ અહિંસાનેહ ગ્રહણ કર્યો છે. ક્રાઈ પણ અંગ્રેજનાે વાળ સરખાે વાંકા કર્યા વિના, તેને ગાળ સરખી દીધા વિના, મનથી પણ તેનું ભૂંડું ઇચ્છ્યા વિના માત્ર શાંત પણ જ્વલંત સત્યાગ્રહથી સ્વરાજ્ય મેળવવાના આપણા દાવે। છે. આ પ્રકારનું પ્રજા પ્રજા વચ્ચેનું યુદ્ધ જગતના ઈ તિહાસમાં અવનવું છે. આ યુદ્ધના પ્રણેતા હિંદના-બલ્કે જગતના સર્વશ્રેષ્ઠ સન્ત પુરુષ છે. ન્યાયયુક્ત હિંસક યુદ્ધને પણ ધર્મયુદ્ધ કહેવાનાે પ્રચાર છે. તાે આ તાે એથીય વિશેષ ન્યાયયુક્ત અદ્વિંસક યુદ્ધ છે અને તેથી તે સાચે જ ધર્મયુદ્ધ છે. તેમાં સાધ્ય તેમજ સાધન બન્ને ધર્મયુક્ત છે. આવા શુદ્ધ ધર્મયુદ્ધના વિજયમાં જૈનધર્મના પણુ વિજય રહેલા છે. કેમકે બન્નેના મુખ્ય સિદ્ધાંત અદ્વિંસા છે. જૈના પાતાના સાચા અહિંસા ધર્મને આેળખે અને આ ધર્મયુદ્ધનું રહસ્ય સમજે તાે તેઓ દેશને તારે અને પાતાના ધર્મના દિગ્વિજય કરાવે.

સાંપ્રત રાષ્ટ્રધર્મનું--બીજાં વિશિષ્ટ અંગ ખાદીપ્રચાર છે. ખાદીપ્રચાર એટલે દરિદ્રનારાયણની સેવા. પૃથ્વીના પડ પર ગરીબમાં ગરીબ દેશ આપણે હિંદુસ્તાન છે. દેશની સેવા એટલે ગરીબાેની સેવા અને તે કેવી રીતે સૌ કાેઈ કરી શકે ! જ્યાં કરોડાે હાડપિંજરાતે એક ટાણું પણ પૂરું અન્ન મળતું નથી અને બદલવાને બીજાું વસ્ત્ર મળતું નથી ત્યાં તેને રાજના એક પૈસા પણ વધારે મળે તા તેને તે મહાર સમાન ચાય. ત્યારે શં તેમને માટે અન્નક્ષેત્રા ખાલવાં કે રાજ દક્ષિણાઓ વહેંચવી <sup>શ</sup> આ માર્ગો તેા પરાપૂર્વ**થી** આપણે ત્યાં પ્રચલિત છે પણ આ ઉપાય તેા વ્યાધિ કરતાં પણ ખૂરાે થઈ પડવો છે એ કાણ નથી જાણતું ? માટે ખરાે ઉપાય તાે ગાંધીજીને રેટિયામાં જડયા. આ સુદર્શનચક્ર જ દેશની ગરીભાઈ થાેડીક પણ ફેડી શંકે તેમ છે. ઘેર ઘેર રેંટિયા ચાલે અને અનેક કાંતનારા. અને વણુકરાને રાજી મળે, વસ્ત્ર મળે અને પરદેશ ધસડાઈ જતી રૂ. ૬૦ કરાડની લક્ષ્મીદેશમાં રહે. જૈન ધર્મમાં દયાધર્મને પ્રાધાન્ય આપ્યું છે આ દયાધર્મનું પાલન ખાદી દારા દરિદ્રોની સેવા સિવાય બીજી કઈ રીતે સરસ ચવાનું હતું ?

જેમ જેમ ઉંડા ઊતરીને વિચારશું તેમ તેમ સ્પષ્ટ માલુમ પડશે કે ઐયાર્થીને રાષ્ટ્રધર્મ પ્રત્યે આંખમીંચામણાં કરે ચાલે તેમજ નથી. જે તેણે ચિત્તશુદ્ધિ કરવી હેાય, ગુણોત્કર્ષ દ્વારા જીવન આખ્યાત્મિક બનાવવું હેાય તેા સમાજના અન્યાયા સામે અહિંસક યુદ્ધ લડવું જ જોઇશે. અને પરરાજ્યની ધુંસરી તળે રાષ્ટ્રતું

### પશું <mark>ષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના</mark>

પીસાઈ જવું એનાથી બીજો ગંભીર અન્યાય શા હાેઈ શકે ? અને આ મહા અન્યાયના પ્રતિકાર કરવામાં જીવન સર્વસ્વ હાેમાય તેમાં આખ્યાત્મિક ઉન્નતિ શું જેવી તેવી છે ? ધર્મ–આખ્યાત્મિકતા એ જીવન વ્યાપક તત્ત્વ હાેય અને છે જ તાે ગુલામી પ્રજાને ધર્મપાલન અને આખ્યાત્મિક વિકાસ સર્વાશે શક્ય છે ? આખ્યાત્મિક જીવન જીવનારને ડગલે તે પગલે ગુલામી–આંતર્ અને બાહ્ય–સામે થવું જ જોઈએ. શ્રેયાર્થીને, મુમ્રુક્ષુને રાષ્ટ્રયુદ્ધમાં ઝંપલાવ્યે જ છૂટકા છે.

દુઃખની વાત એ છે કે ઐયાર્થીઓ જ–સાધુ સાધ્વીએ જ જે ્યુહમાં માેખરે રહેવા લાયક છે અને રહેવા બેઇએ–તે તેનાથી દેાઢ ગાઉ દૂર ભાગે છે. તેમણે જાણુવું જોઇએ કે પરમ શ્રેયાર્થી આ યુદ્ધનાે સારધી છે અને સત્ય, અહિંસા, પ્લક્ષચર્ય, અપરિગ્રહ ચ્માદિ યમ નિયમાદિનું જેમણે પાેતાના જીવનમાં વિશેષ પાલન કર્યું છે, તેવા શ્રેયાર્થીઓ તેના સૈનિક સાથીઓ છે અને થેાડે ઘણે અંશે પણ સંયમી જીવન જીવનારાએાને જ સૈનિક થવાનું આધાન છે. સૈનિક્રામાં સંયમી જીવનની જેટલે અંશે ખામી હેાય છે તેટલે અંશે લડતમાં પણુ ખામી રહે છે જ. જેમને ચા બીડી વિના ચાલે નહિ, ભૂખ તરસ ટાઢ તડકા વેઠી શકે નહિ, સહેજ વાતમાં છેડાઇ પડતાે હોય, જેની જીભ કાસુમાં ન રહે, કુટુંબનાે ભાર માથે હાેય, પરિગ્રહ ખૂબ વધારેલાે હાેય આવેા માણસ સૈનિક થાય તાે પાતાને અને દેશને લજવે. આથી ઉલડું સાધુ સાધ્વીએા જેએા સત્યનિષ્ઠ, પ્લક્ષચારી અપરિગ્રહી, ક્ષમાશીલ, અને સહનશીલ છે અને જે શ્રેયાર્થીઓ મહા-વ્રતાેને પાેતાના જીવનમાં ઉતારવા મથી રહ્યા છે તેઓ ભલે વિદાન ન હેાય, વક્તા ન હેાય, શિક્ષિત ન હેાય, ભલે સ્ત્રી હેાય, વયમાં સુવાન હેાય તે<mark>ા પ</mark>ણુ લડતને વધારે સુંદર રીતે દેારી શકે અને યશ અપાવી શકે. આ યુદ્ધનું હથિયાર બુદ્ધિ કરતાં ચારિત્ર વિશેષ છે અસાધતાની સામે સાધતાએ લડવાનું છે.

ધર્મ અને રાષ્ટ્રત્વ

ત્યારે હવે સાધુ સાધ્વીએા જીવનનાે મર્મ સમજી દેશની હાકલને માન આપે તા દેશના અજબ પલટા થઇ જાય અને સ્વરાજ્ય હસ્તામલકવત્ થાય. પણુ તેમને કાેણુ સમજાવે કૈસાધુસંઘની જેમ જૈન સંઘ પણુ એટલા જ પ્રબળ છે. જૈન સંઘ પાતાનાે રાષ્ટ્રધર્મ સમજે તા સાધુસંઘને વિનવી, પગે પડીને અને છેવટે તેમની સામે સત્યાગ્રહ કરીને પણુ સમજાવી શકે. હવે જમાનાે ઉલટા આવ્યા છે. પ્રજા રાજાને દાેરે છે, મજાૂરા મુડીદારાને દાેરે છે યુવાનાે વૃદ્ધોને દાેરે છે તા ધર્મસંઘ ધર્માચાર્યા અને સાધુઓને દાેરે તેમાં કાંઈ નવાઇ નથી.

અંતમાં આજના પવિત્ર પર્યુષણુના મહેાત્સવ નિમિત્તે એકઠા થયેલા સકળ શ્રેયાર્થીએા રાષ્ટ્રધર્મના યથાર્થ પાલન દ્વારા પાતાના અને માતૃભૂમિના માક્ષ સાધે એ પ્રાર્થના.

શારદા મંદિર અમદાવાદ **રુંદુલાલ કાશીરામ દવે** પર્યુષણુ પર્વ ૧૯૮૬ (ભી. એ. એલ. એલ. બી. )

### ધર્મ અને પંચ

∞આત્મપ્રિય સુશીલ બહેને। અને સુરા બાંધવેા,

ધર્મ અને પંચ એ બંને સાપેક્ષ દષ્ટિએ વિચારીએ તાે કેવળ ભિન્ન નથી, તેમ કેવળ અભિન્ન નથી. આપણે શ્રવણ કર્યું કે ધર્મમાંથી પંચ ઉદ્દભવે છે અને પંચા પરસ્પર કલહ કરે છે. તેમ વક્તાની દષ્ટિથી તાે પરસ્પર સંપ પણ કરે છે એટલું જ નહિ પણ સુસંપ પણ કરે છે.

જે પંચ કે સંપ્રદાયની દષ્ટિ તેના સાધ્ય એટલે ધર્મપર છે તે પંચ કે સંપ્રદાય તે જ ધર્મમાંથી નીકળેલા માર્ગની પેઠે-તે જ વૃક્ષમાંથી નીકળેલી શાખાની પેઠે–તે જ સુવર્ણ્યમાંથી ઉત્પન્ન થતાં નાના પ્રકારનાં આકારવાળા અલંકારાની પેઠે, તેઓને પાતાના બંધુ ગણશે, કારણકે તેમનું ઉત્પત્તિ સ્થાન એક જ છે-ધર્મ છે.

ધર્મ એ દ્રવ્ય છે અને પથ એ તાે તેના પર્યાય છે. ધર્મ એ સુવર્ણ છે, અને પંચ એ સુવર્ણની સુદ્રિકારૂપ તેના આકાર છે. આ હેતુથી જે સંપ્રદાય પાતાના આત્માને એટલે પાતાના મૂળને સંપૂર્ણપણે વળગી રહ્યો છે, તેને તેજ ધર્મમાંથી નીકળેલા બીએ સંપ્રદાય વિરાધી નથી લાગતા, પરંતુ વિવિધ લાગે છે, Different નથી લાગતા પરંતુ various લાગે છે. આ દર્ષિથી ધર્મપંથા પાતાના બંધુ પંચાને જોતાં શીખે તા જગતની વિવિધતામાં જેમ આનંદ છે, તેમ આ પંચાના સમન્વયમાં પણ આનંદ લઈ શકીએ.

હારમાનિયમમાં જેમ 'સા રી ગ મ પ ધ ની,' એવા સાત સરો છે, પ્રત્યેકના સર વિવિધ છે તથાપિ તેમના harmony–સંવાદન–આપણે ઉપજાવો શકીએ છીએ. તેમ પંધામાંથી પણ આપણે સંવાદન ઉત્પન્ન કરી શકીએ. તથાપિ આપણું ઐકય કર્યા છે–આપણું મૂળ કર્યા છે! એ આપણુ જોવું જોઇએ, નહિ તે મૂળ ઉપર કુઠાર પડશે અને જો મૂળના નાશ થશે તે મૂળમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા પંચના પણ નાશ થશે.

હવે પંચાે વિધવિધ થવામાં શાે કુદરતનાે હેતુ છે એ આપણું જરા વિચારદષ્ટિથી તપાસીએ. આત્મામાં અનંત ગુણાે છે. અને એ સધળા ગુણા ખીલવવાના આત્મામાંથી કુટેલા ધર્મનાે મુખ્ય ઉદ્દેશ છે. તથાપિ મનુષ્ય સઘળા ગુણાે એક્ય વખતે સંપૂર્ણપણે ખીલવી શક્તા નથી. એથી કાઈ ધર્મપંચસંસ્થાપક, ગ્રાનને મુખ્ય કરી આત્માના બીજા ગુણાને ગૌણ રાખી તેની ખીલવટ પાતે કરી પાતાને અનુસરનારાઓ પાસે બેળે બેળે કગવતા રહે છે.

તેજ પ્રકારે કાઈ <mark>દર્શાન</mark>ને મુખ્ય કરે છે, અને જ્ઞાન અને ક્રિયાને ગૌણ રાખે છે. તેમ જ ક્રાઇક સંપ્રદાય ઉપદેશે છે કે **ચારિત્ર** વિના-જ્ઞાન દર્શન ક્રિયામાં આવ્યા વિના સર્વ ખાેટું છે.

હવે આપણે જાણીએ છીએ કે સમ્યક્ત્રાનમાંથી અનંતત્રાન, સમ્યક્દર્શનમાંથી અનંતદર્શન અને સમ્યક્ચારિત્રમાંથી અનંતઆનંદ-એ ત્રણે સમપ્રમાણમાં ખીલે નહિ ત્યાં સુધી તેના સમન્વય થવા દુર્લલા છે. માટે જ્ઞાનપ્રિયોએ દર્શનપંચ અને ચારિત્રપંચની અવગણના કર્યા વિના જ્ઞાનપંચમાં રહી, વિકાસ કરવા અને દર્શનપંથીઓની અને ચારિત્રમાર્ગીઓની અનુમાદના કરવી જોઈએ. આમ કરવાથી જ્યાં વિરાધ દેખાય છે ત્યાં વિવિધતા દેખાશે.

હવે આપણે જોઈએ કે જૈનસમાજમાં દેખાતા ત્રણ સંપ્રદાયા અને તેમાંના એકુકા સંપ્રદાયમાં રહેલા સંઘાડા અને ગચ્છાે અનેક છે. છતાં એક વૃક્ષમાં શાખા ત્રણ હાેય અને પ્રત્યેક શાખા ઉપર કળા જીદે જીદે અંતરે હાેય, તથાપિ વૃક્ષના કળમાં, ફુલમાં, પત્રમાં, ડાળાઓામાં, ડાળામાં, થડમાં, મૂળમાં, એક જ રસ (juice) સર્વત્ર

પશું ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

વ્યાપી રહેલ હેાય છે. તેમ આ સર્વ જીદા જીદા નામે જણાતાના આત્મા, ધર્મરૂપ વૃક્ષમાં સમાયેા છે.

બીજું એક દષ્ટાંત આપણે લઇએ. દિગબંર, <sup>શ્</sup>વેતાંબર કે સ્થાનકવાસી એ સર્વે જૈનધર્મ માનનારાઓ લગલગ સરખી સખ્યામાં વહેંવ્યાયા છે. પરસ્પરને નિંદતા જેમ જેવામાં આવે છે તેમ પરસ્પરમાં રહેલા ગુણોને જોઈ સ્તુતિ કરનાર પણ કાેઈ કાેઈ ગુણદષ્ટિઓ જડી આવે છે.

આપણે જૈનધર્મ માનનારાઓ સવા તેર લાખ જૈનોને અમદાવાદે આમ ત્રીએ. અને પછી એક સર્કલમાં ગોઠવીએ. એટલે કે દિગંબર, તેની જોડે સ્થાનકવાસી અને તેની જોડે દેરાવાસી, એ સર્વને એક સર્કલમાં ઉભા રાખી વચમાં આપણા પુણ્યોદયે શ્રી મહાવીરસ્વામી પધારે તો તેને કાેણ વંદન નહિ કરે ! વંદન કરનાર દિગંબર હાે કે, શ્વેતાંબર હાે, સ્થાનકવાસી હાે કે, તારણપથી હાે, પરંતુ શ્રી મહાવીરને પાતાના ધર્મ પિતા તરી કે સર્વ વંદરો – પૂજરો – આગ્રા શિરાધાર્ય કરશે, અને હદયમંદિરના સિંહાસનપર બેસાડી તેમની આરાધના કરશે. સર્વ આપણા સેમન્વય આપણી harmony આપણા સંવાદન ક્યાં છે, તે આ ઉપરથી જોઇ જકાશે.

વ'દન, નમનનાં વિધાન જીદાં નથી, પણ વિધવિધ છે, પરંતુ એ વ'દન કે નમન શ્રી મહાવીરને છે એ વાત ઉદારદીલ તેા સ્વીકાર્યા વિના નહિ રહે.

શ્રીમઢાવીર આ પ્રમાણે આપણા સર્વના–સવાતેરલાખના જે ધર્મ-પિતા છે તેા આપણે તેના ધર્મ**-ઔરસ પુત્રેા** છીએ. અને તેથી આપણે એ એક પિતાના ધર્મપુત્રા હેાવાથી બધા બાંધવાે છીએ. માટે આપણી દષ્ટિ આપણા સઘળા વિધાનામાં પ્રથમ શ્રીમહાવીર તરક હેાવી જોઇએ અને પછી આપણા બાંધવા પર.

ધર્મ અને પંથ

કેટલીક જગાએ કહેવામાં આવે છે કે તર્કથી સમાધાન ન થાય; પરંતુ તર્ક કરનાર જો સત્યપ્રિય હેાય તાે તે અનેક તર્કોના પણ,–અનેક અપેક્ષાએોના પણ સમન્વય કે સમાધાન કરી શ્રકે.

અપેક્ષાવાદ કે સ્યાદ્વાદનેા આત્મા જ સમાધાન છે. અને અપેક્ષાઓ એક સસમાંથી ઉત્પન્ન થતા વિધાવધ તર્કો છે.

વક્તાને તેા જણાય છે કે 'મુંડે મુંડે મતિર્ભિન્ના' એમ જે કહેવાય છે--many men, many thoughts-એ જે કહેવત છે, તે અણુસમજુ કે અજ્ઞાન મનુષ્યાને માટે ભલે હાે, તથાપિ તેઓ ન જાણે તેવા રીતે પણ તેઓની એક વાક્યતા કુદરત જાળવી રાખે છે. ઘણા આચારામાં પણ વિચાર એક હાેય છે.

ચીંનની સ્ત્રીએા પાતાના પગ બહુ ટુંકા હાેવામાં સુંદરતાનું દર્શન કરે છે, અને યુરાપ અમેરિકાની સ્ત્રીએા પાતાની કમ્મર ટુંકા કરી નાખવામાં સુંદરતા દેખે છે.

જાપાનમાં નાક દાએલું હૈાય અને ચપટું હૈાય તા તે સુંદર ગણાય, અને ઇરાનમાં તાણીને પણ લાંછું રાખ્યું હેાય તા સુંદર ગણાય.

ધ્યાક્ષણે ગંગામાં સ્નાન કરી વેદના મંત્રેા ભાણી હિંદુ યજમાનને પવિત્ર કરે છે, એ જ પ્રકારે ક્રિશ્ચિયન બેપ્ટીસ્ટા હેાજમાં યજમાનને બેપ્ટીઝમ આપી બાઇબલનાં સુક્રતા ભાણી પવિત્ર કરે છે.

આ દષ્ટાંતથી જણાય છે કે આચારમાં વિવિધતા હેાવા છતાં પણ સુંદરતા અને પવિત્રતા વગેરે ગુણેામાં આખી માનવજાતિની જ એક વાક્યતા છે–unity છે. માટે સાે શાણા એ એકમત એવું જે કહેવાય છે તે સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાન્તથી માનવજનતામાં આણી શકાય ખરું. જીઓ, આપણા જૈનમાં ત્રણ સંપ્રદાયા છે અને ત્રણે માનીએ છીએ કે સમ્યક્તાન, દર્શન અને ચારિત્રથી મુક્તિ છે. તથાપિ એ ત્રણે ગુણેાને ખીલવવામાં તમે બારીક વિચારથી જોશા તા દરેક સંપ્રદાય એક ગુણુને મુખ્ય રાખી, બીજા બેને ગૌણ કરી પાતાના ધાર્મિક

### પશું ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

વિકાસ કરી રહ્યા છે. ક્રાઈ જ્ઞાનને, તા કોઈ દરાઈનને, તા કાઈ ચ્યારિત્રને. માટે એ સંપ્રદાયા જેને ભિન્ન ભિન્ન લાગતા હાેય તેને તેમ લાગા, તથાપિ વક્તાને તા તે વિવિધ જણાવાથી અખિલ જૈનતાના પ્રત્યેક સંપ્રદાયમાં ભળી ત્રણે ગુણોને સમાન કક્ષામાં લાવવાના પ્રયોગ કરી રહ્યો છે.

સ્થાનકવાસીઓ મુર્તિને માનતા નથી, પરંતુ વક્તાની દબ્ટિએ પ્રભુ મહાવીરને માને છે, પ્રભુ મહાવીરની માનસપૂજા પણ કરે છે, તેમનું જ સ્મરણ કરે છે અને તેમના ગુણે ઉપર થથાશક્તિ ધ્યાન પણ કરે છે. આ જ પ્રકારે દિગંભર સંપ્રદાયને તરણતારણપંથ મૂર્તિને માનતા નથી તથાપિ, <sup>દ્ર</sup>વેતાંભરના સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયની માકક શ્રીમહાવીરની જ માનસપુજા-સ્મરણ-ધ્યાન કર્યા કરે છે. આપણે બેવેતાંભરા ઉપરનું તે બધું કરીએ છીએ એટલું જ નહિ પણ એ સઘળાં વિધાના ઉપરાંત મૂર્તિદ્વાગએ પણ એ પ્રભુનું પૂજન કરીએ છીએ. વક્તાને તે જણાય છે કે મૂર્તિપૂજક નામ આપણને આપણા વિરાધીએ આપેલું છે. આખા જગતના, લાલનના થથાશક્તિ કરેલા પ્રવાસ-અનુભવપરથી જણાય છે કે કોઈ મૂર્તિપૂજક નથી. બધા એક સરખી રીતે પ્રભુપૂજક છે. દાખલા તરીકે—

લાલન પાતાના એક પ્યાહ્મણ મિત્ર સાથે ભુલેશ્વરના મંદિરમાં જાય છે. ત્યાં એક સંસ્કૃત <sup>ક</sup>લાેકથી તે એક મહાદેવની આ પ્રકારે પ્રાર્થના કરે છે—

મેરૂ પર્વત જેટલી થાેડી શી શાહી હાેય, સમુદ્રના સરખા નાનાે શા ખડીયાે હાેય, કલ્પવૃક્ષની શાખાએાની કલમાે ઘડી હાેય, આખી પૃથ્વીને વીંટાઈ વળે એટલાે નાનાે શા કાગળનાે ટુકડાે હાેય, અને એ ટુકડા પર સાક્ષાત્ સરસ્વતી પાેતે નિરંતર, હે પ્રભુ ! તારી સ્તુતિ લખે, તથાપિ તારા અનંત ગ્રુણુ માપી શકાય નહિ.'

આજ પ્રકારે આમાં તમે પહેલેથી છેલ્લે સુધી જોશા કે ગે ધ્યાદ્મણુપુત્રના આત્મા, માનસ કે વચન ક્યાં છે! તેતા આત્મા તે પરમાત્માને જોઈ રહ્યો છે અને તેઓના જ ગુણનું વર્ણન કર્યાં કરે છે. જો એ પ્રતિમાનું જ દર્શન કર્યા કરતા હોત, તા તા એમ બાલત કે, 'હે પ્રતિમા, તને પાણાની ખાણમાંથી ખાદી કાઢી છે, કલાણા કડીઆએ ઘડી છે, કલાણા સલાટે તને ગાળમટાળ ખેનાવી છે!' આવું તા ક્યાંય પણ દેખાતું નથી. તા પછી એ મૃતિંપૂજક કે પ્રતિમાપૂજક કર્યા છે? એ તા પ્રભુપૂજક છે.

એજ પ્રકારે એ પ્લાહ્મણુ મિત્ર લાલનની સાથે ચિંતામણુજના મંદિરમાં આવે છે અને ત્યાં લાલન સંસ્કૃતમાં એક શ્લાક બાેલે છે–તેની મતલળ આ પ્રકારે છે.

'એક સુંદર વન છે અને તેમાં સર્વ ચંદનના વક્ષે છે. એ ચંદનના વક્ષેાની સુંગંધથી આકર્ષાઇ તેની આસપાસ સપોં વીંટાઇ રહે છે. પરન્તુ એ ચંદનવનમાં મયૂર દાખલ થાય છે. એટલે સપોં મયૂરના ભયથી ચંદનને છેાડી નાસી જાય છે. તેમ હે પ્રભુ પ્રાર્શ્વનાથ, ચંદન જેવા અમારા આત્માની આસપાસ કર્મોફપી સપોં વીંટાઈ રહ્યા છે અને અમારી આત્મસુગંધને વિષમય બનાવી રહ્યા છે. આપ અમારા હૃદયવનમાં મયૂરરૂપે પધારા એટલે કર્મોફપી સપોં નાસી જઈ અમારી આત્મસુગંધને તમારા પ્રતાપથી અમૃતમય કરી અમને ને જગતને આનંદ આપે.

વકતાના ધ્યાદ્મણુ મિત્ર એઈ શકે છે કે આમાં પ્રતિમા કે મૂર્તિનું દર્શન, પૂજન, કે વંદન નથી, પરંતુ શ્રી પાર્શ્વનાથનું જ દર્શન છે. એ જ પ્રકારે વકતા મારબીના એક મિત્ર પાસેથી દસ હજાર રૂપીઆની એક નાટ લે છે, એને બદલે એ મિત્રને એ નાટ કરતાં સુંદર રૂપેરી કાગળ આપે છે, તથાપિ પાતે સ્થાનકવાસી હાેવા છતાં પણ એ દસ હજાર રૂપીઆની નાટને રૂપીઆ જ માને છે તેમ આપણે વિધિયુક્ત થયેલી પ્રતિમાને મૂર્તિ કે પત્થર નથી માનતા પરંતુ પ્રભુ માનીએ છીએ.

પર્શ્વ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

186

દિગંબર સાધુઓ, દિશારૂપી વસ્ત્રથી પોતાના ચારિત્રને નિર્વોહ કરે છે અને <sup>હ્</sup>વેતાંબર સાધુએા પણ આચારાંગસૂત્ર પ્રમાણે **'આચેલ**ક' જણાય છે.

'અચેલક' શબ્દના અર્થ વસ્ત્રરહિત થાય છે, પરંતુ એના અર્થ 'અચેલક' એટલે અલ્પવસ્ત્રવાળા કરવામાં આવે છે. આમ એક વસ્ત્રરહિત રહીને અને બીજા અલ્પવસ્ત્રમાં પણ માહ નહિ રાખીને પોતાના ચારિત્રના નિર્વાહ કરે એમાં વિરાધ સ્યાદવાદીને ક્યાંથી હેાઈ શકે ?

સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ ક્રાઈ ચાથતે દિવસે કરે છે. ક્રાઈ પાંચમતે દિવસે કરે છે. હવે પ્રતિક્રમણના હેતુ ઉપર જોઈએ તાે પ્રમાદવરાથી આત્મા પોતાનું સ્થાન હોડી પરસ્થાનમાં ગયે৷ હોય-એટલે અતિચાર લાગ્યે। હેાય. તેને ધાઈ નાખવાનું છે. હવે પાંચમને દિવસે પરભાવમાંથી સ્વભાવમાં આવનારા અને ચાથને દિવસે પરભાવમાંથી સ્વભાવમાં આવનારામાં વિરોધ કર્યા છે! તે કંઇ સમજાતું નથી. માટે જે આશય એક જ છે-વિવિધ તિથિએ કરેલા અનુષ્ઠાનનું કળ જો એક સરખ આવે છે તાે પછી પરસ્પર સુસ'પ શા માટે ન સધાવાે જોઇએ ?

શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે જે ક્રિયા સાધ્યને પહેાંચાડે છે તે જ સમ્યક ક્રિયા છે. માટે ચાથ કે પાંચમ જો સાધ્યને પહેાંચાડવાને બદલે સાધનમાંથી પણ ખસી જાય અને ખમાવવાને બદલે કલહ વધારે તે ધર્મને બદલે અધર્મ જગતમાં વધે માટે શ્રી મહાવીરને ધર્મન્યાયાધીશ રાખી-તેમના સ્યાદવાદ કે સમાધાનવાદથી વિશ્વના તમામ ધર્મમાર્ગો, 'ધર્મના નાના સ'પ્રદાયેા, અને સંપ્રદાયના પંથાે-ગચ્છા અને સંધાડાને જોતાં શિખીએ તાે આ વિશ્વમાં સર્વધર્મ સસંપતા-સંવાદના સંભાળી જગત શાંતિથી સપ્રગતિના પંચે ચાલતું જણાશે.

dl. 29-2-30

Jain Education International

લાલન.

# શાસ્ત્રમર્યાદા

શાસ્ત્ર એટલે શું?- જે શિક્ષણ આપે એટલે કે જે કાઈ વિષયની માહિતી અને અનુભવ આપે તે. તે વિષયનું શાસ્ત્ર. માહિતી અને અનુભવ જેટજેટલા પ્રમાણમાં ઉડા તથા વિશાલ તેટતેટલા પ્રમાણમાં તે શાસ્ત્ર તે વિષય પરત્વે વધારે મહત્ત્વનું. આમ મહત્ત્વનાે આધાર ઉંડાણ અને વિશાળતા પર હાેવા છતાં તે શાસ્ત્રની પ્રતિષ્ઠાના આધાર તેા તેની યથાર્થતા ઉપર જ છે. અમુક શાસ્ત્રમાં માહિતી ખૂબ હેાય, ઉંડી હેાય, અનુભવ વિશાળ હેાય છતાં તેમાં જો દષ્ટિદોષ કે બીજી બ્રાંતિ હાેય તા તે શાસ્ત્ર કરતાં તે જ વિષયનું. થાેડી પણ યથાર્થ માહિતી આપનાર અને સહ્ય અનુભવ પ્રકટ કરનાર ખીજાં શાસ્ત્ર વધારે મહત્ત્વનું છે. અને તેની જ પ્રતિષ્ઠા ખરી બંધાય છે. શાસ્ત્ર શબ્દમાં જ્ઞાસ અને ત્ર એવા બે શબ્દો છે. શબ્દોમાંથી અર્થ ઘટાવવાની અતિજૂની રીતનાે આગ્રહ છેાડવાે ન જ હાેય તાે એમ કહેવું જોઇએ કે જ્ઞાસ એ શબ્દ માહિતી અને અનુભવ પૂરા પાડવાના ભાવ સૂચવે છે, અને ત્ર શબ્દ ત્રાણશક્તિના ભાવ સચવે છે. શાસ્ત્રની ત્રાણશક્તિ એટલે આડે રસ્તે જતાં અટકાવી માણસને ખચાવી લેવા અને તેની શક્તિને સાચે રસ્તે દાેરવી. આવી ત્રાણ-શક્તિ માહિતી કે અનુભવની વિશાળતા ઉપર અગર તાે ઉડાણ ઉપર અવલાંબિત નથી. પણ એ માત્ર સત્ય ઉપર અવલાંબિત છે. તેથી એક દર રીતે વિચારતાં ચાેખ્ખું એ જ કલિત થાય છે, કે જે કાેઈ પણ વિષયની સાચી માહિતી અને સાચેા અનુભવ પૂરાે પાડે તે જ શાસ્ત્ર કહેવાવું જોઇએ.

આવું શાસ્ત્ર તે કર્યું ?—ઉપર કહેલ વ્યાખ્યા પ્રમાણે તા કાેઈને શાસ્ત્ર કહેવું એ જ મુશ્કેલ છે. કારણ કાેઈ પણ એક શાસ્ત્ર

પશું પછ્યાં પર્વનાં વ્યાખ્યાંના

અત્યાર સુધીની દુનિયામાં એવું નથી જન્મ્યું કે જેની માહિતી અને અનુભવ ' કાઇ પણુ રીતે ફેરફાર પામે તેવાં ન જ હેાય કે જેની વિરુદ્ધ કાઇને કદીએ કહેવાના પ્રસંગ જ ન આવે. ત્યારે ઉપરની બ્યાખ્યા પ્રમાણે જેને શાસ્ત્ર કહી શકાય એવું કંઈ પણ છે કે નહિ<sup>ક</sup> એ જ સવાલ થાય છે. આનાે ઉત્તર સરળ પણ છે અને કઠણ પણ છે. જો ઉત્તરની પાછળ રહેલ વિચારમાં બંધન, લય કે લાલચ ન હેાય તેા ઉત્તર સરળ છે, અને જો તે હેાય તાં ઉત્તર કઠણ, પણ છે. વાત એવી છે કે માણસના સ્વભાવ જિજ્ઞાસુ પણ છે અને શ્રહાળુ પણ છે. જિજ્ઞાસા એને વિશાળતામાં લઈ જાય છે અને બ્રહ્મ એને મક્રમપણું અપેં છે. જિજ્ઞાસા અને બ્રહ્વાની સાથે જે બીજી ક્રાઈ આમુરી વૃત્તિ ભળી જાય તે৷ તે માણુસને મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં ખાંધી રાખી તેમાં જ સત્ય-નહિ નહિ, પૂર્ણુ સત્ય-જોવાની કરજ પાડે છે. આનું પરિણામ એ આવે છે કે માણુસ ક્રાઇ એક જ વાક્યને અગર કોઈ એક જ ગ્રંથને, અગર કાઇ એક જ પરંપરાના ગ્રંથ-સમૃદ્ધને છેવટનું શાસ્ત્ર માની લે છે, અને તેમાં જ પૂર્ણુ સત્ય છે, એવી માન્યતા ધરાવતાે થઇ જાય છે. આમ થવાથી માણુંસ માણુસ વચ્ચે*,* સમૃહ સમૂહ વ**ચ્ચે અને સંપ્ર**દાય સંપ્રદાય વ**ચ્ચે** શાસ્ત્રની સસતા અસત્યતાની બાબતમાં અગર તાે શાસ્ત્રની શ્રેષ્ઠતાના તર–તમ ભાવની <u>ભા</u>બતમાં માટા વિખવાદ શરૂ થાય છે. દરેક જણ પાતે માનેલ શાસ્ત્ર સિવાયનાં બીજાં શાસ્ત્રોને ખાટાં અગર અપૂર્ણ સત્ય જણાવ-નારાં કહેવા મંડે છે અને તેમ કરી સામા પ્રતિસ્પર્ધિને પાતાનાં શાસ્ત્ર વિષે તેમ કહેવાને જાણે અજાણે નાેતરે છે. આ તાેકાના વાતાવરણમાં અને સાંકડી મનાવૃત્તિમાં એ તાે વિચારાવું જ રહી જાય છે કે ત્યારે શું બધાં જ શાસ્ત્રા ખાટાં કે બધાં જ શાસ્ત્રા સાચાં કે બધાં જ કાંઇ નહિ ?

આ થઈ ઉત્તર આપવાની કઠીણાઇની બાજાુ. પરંતુ જ્યારે આપણે ભય, લાલચ અને સંકુચિતતાના બંધનકારક વાતાવરણમાંથી

છૂટા થઈ વિચારીએ ત્યારે ઉક્ત પ્રક્ષનાે નિવેડાે સહેલાઈથી આવી જાય છે, અને તે એ છે કે સત્ય એક અને અખંડ હેાવા હતાં તેના આવિર્ભાવ ( તેનું ભાન ) કાળક્રમથી અને પ્રકારભેદથી થાય છે. સત્યનું ભાન જો કાળક્રમ વિના અને પ્રકારભેદ વિના થઈ શકતું હાત તા અત્યાર અગાઉ કયારનું યે સત્યશાધનનું કામ પતી ગયું હાેત, અને એ દિશામાં ક્રાઇને કાંઇ કહેવાપણું કે કરવાપણું ભાગ્યે જ રહ્યું હેાત. જે જે મહાન પુરુષા સત્યને આવિર્ભાવ કરનારા પૃથ્વીના પટ ઉપર થઈ ગયા છે તેમને પણુ તેમના પહેલાં થઈ ગએલા અમુક સત્યશાધકાની શાધના વારસા મળેલા જ હતા. એવા ક્રાઈ પણ મહાન પુરુષ તમે ખતાવી શકશા કે જેને પાતાની સત્યની રાેધમાં અને સત્યના આવિર્ભાવમાં પાેતાના પૂર્વવર્તી અને સમસમયવર્તી બીજા તેવા શાધકની શાધને। થાેડા પણ વારસે: ન જ મલ્યો હેાય, અને માત્ર તેણે જ એકાએક અપૂર્વ પણે તે સત્ય પ્રકટાવ્યું હેાય ? આપણે સહેજ પણ વિચારીશું તેા માલુમ પડશે કે કાઈ પણ સત્યશાધક અગર શાસ્ત્રપ્રણેતા પાતાને મળેલ વારસાની ભૂમિકા ઉપર ઉભાે રહીને જ પાેતાની દષ્ટિ પ્રમાણે અગર તાે પાેતાની પરિસ્થિતિને બંધ એસે એવી રીતે સત્યનાે આવિર્ભાવ કરવા મથે છે, અને તેમ કરી સત્યના આવિર્ભાવને વિકસાવે છે. આ વિચારસરણી જો કેંક્રી દેવા જેવી ન હાય તા એમ કહેવું જોઇએ કે ક્રોઇ પણ એક વિષયનું શાસ્ત્ર એટલે તે વિષયમાં શાધ ચલાવેલ, શાધ ચલાવતા કે કે શોધ ચલાવનાર વ્યક્તિઓની ક્રમિક અને પ્રકાર ભેદવાળી પ્રતીતિ-ઓનો સરવાળા. આ પ્રતીતિઓ જે સંયોગોમાં અને જે ક્રમે જન્મી હાય તે સંયાગા પ્રમાણુે તે જ ક્રમે ગાડવી લઇએ તેા એ વિષયનું સળંગ શાસ્ત્ર બને અને એ બધી જ ત્રૈકાલિક પ્રતાતિએ કે આવિર્ભાવા-માંથી છૂટા છૂટા મણુકા લઈ લઇએ તાે તે અખંડ શાસ્ત્ર ન કહેવાય; છતાં તેને શાસ્ત્ર કહેવું હાેય તાે એટલા જ અર્થમાં કહેવું જોઈએ કે તે પ્રતોતિનાે મચુકાે પણ એક અખંડ શાસ્ત્રના અંશ

પશું ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

છે. પણ એવા ક્રાઈ અંશને જો સંપૂર્ણતાનું નામ આપવામાં આવે તા તે ખાેટું જ છે. જે આ મુદ્દામાં વાંધા લેવા જવું ન હાેય-હું તા નથી જ લેતા-તા આપણે નિખાલસ દિલથી કુલ કરવું જોઈએ કે માત્ર વેદ, માત્ર ઉપનિષદા, માત્ર જૈન આગમા, માત્ર બીહ પિટકા, માત્ર અવેસ્તા, માત્ર ખાઈબલ, માત્ર પુરાણ, માત્ર કુંરાન કે માત્ર તે તે સ્મૃતિઓ એ પાેતપાેતાના વિષયપરત્વે એકલાં જ અને સંપૂર્ણ શાસ્ત્ર નથી. પણ એ બધાં જ આધ્યાત્મિક વિષય પરત્વે, ભાૈતિક વિષય પરત્વે. અગર તાે સામાજિક વિષય પરત્વે એક અખંડ ત્રૈકાલિક શાસ્ત્રનાં ક્રમિક તેમજ પ્રકાર ભેદવાળાં સત્યના આવિર્ભાવનાં સૂચક અથવા તેા અખંડ સત્યની દેશ કાળ, અને પ્રકૃતિ ભેદ પ્રમાણે જુદીજીુદી ખાજીુઓ રજી કરતાં મણકા શાસ્ત્રો છે. આ વાત કાઈ પણ વિષયના ઐતિહાસિક અને તુલનાત્મક અભ્યાસીને સમજવી તદ્દન સહેલા છે. જે આ સમજ આપણા મનમાં ઉતરે–અને ઉતારવાની જરૂર તાે છે જ-તાે આપણે પાતાની વાતને વળગી રહેવા છતાં બીજાને અન્યાય કરતા અચી જઇએ, અને તેમ કરી બીજાને પશુ અન્યાયમાં ઉતરવાની પરિસ્થિતિથી બચાવી લઇએ. પોતાના માની લીધેલ સત્યતે ખરાખર વકાદાર રહેવા માટે જરૂરનું એ છે કે તેની કિંમત હેાય તેથી વધારે આંકી અંધશ્રહા ન ખીલવવી અને આંછી આંક્રી નાસ્તિકતા ન દાખવવી. આમ કરવામાં આવે તેા જણાયા વિના ન જ રહે કે અમુક વિષય પરત્વેના સત્યશાધકાનાં મંથનેા કાં તા ખધાં જ શાસ્ત્રો છે, કાં તા ખધાં જ અશાસ્ત્રા છે, અને કાં તા એ માંધ જ નથી.

દેશ, કાળ, અને સંયાેગથી પરિમિત સત્યના આવિર્ભાવની દષ્ટિએ એ બધાં જ શાસ્ત્રો છે. સત્યના સંપૂર્ણ અને નિરપેક્ષ આવિ-ર્ભાવની દષ્ટિએ એ બધાં જ અશાસ્ત્રો છે, શાસ્ત્રયાેગની પાર ગએલ સામર્થ્યયાેગની દષ્ટિએ એ બધાં શાસ્ત્ર કે અશાસ્ત્ર કાંઈ નથી. માની લીવેલ સાંપ્રદાયિક શાસ્ત્ર વિષેનું મિથ્યા અભિમાન ગાળવા માટે આટલી જ સમજ બસ છે. જો એ મિથ્યા અભિમાન ગળે તાે માહનું ખંધન ટળતાં જ બધા મહાન પુરુષાનાં ખંડ સત્યામાં અખંડ સત્યનું દર્શન થાય અને બધી જ વિચારસરણીની નદીઓ પાતપાતાની ઢબે એક જ મહાસત્યના સમુદ્રમાં મળે છે એવી પ્રતીતિ થાય. આ પ્રતીતિ કરાવવી એ જ શાસ્ત્રરચનાના પ્રધાન ઉદ્દેશ છે.

સજ<sup>5</sup>કો અને રક્ષકો—શાસ્ત્રા કેટલાકને હાથે સરજાય છે અને કેટલાકને હાથે સચવાય છે-રક્ષાય છે: અને બીજા કેટલાકને હાથે સચવાવા ઉપરાંત તેમાં ઉમેરણ થાય છે. રક્ષકા, સુધારકા, અને પુરવણીકારા કરતાં સર્જ ઢા હમેશાં જ એાહા હાેય છે. સર્જકામાં પણ બધા સમાન જ ક્રાટિના હાેય એમ ધારવું તે મનુષ્યપ્રકૃતિનું ચ્યગ્રાન છે. રક્ષકાના મુખ્ય બે ભાગ પડે છે. પહેલાે ભાગ સર્જકની કૃતિને આજન્મ વક્ષાદાર રહી તેના આશય સમજવાની, તેને સ્પષ્ટ કરવાની અને તેનેા પ્રચાર કરવાની કાેશીષ કરે છે. તે એટલાે બધા ભક્તિસંપન્ન હેાય છે કે તેને મન પાતાના પૂજ્ય સ્રષ્ટાના અનુભવમાં કાંઇ જ સુધારવા જેવું કે કારફેર કરવા જેવું નથી લાગતું. તેથી તે પોતાના પૂજ્ય સ્રષ્ટાના વાકયાને અક્ષરશઃ વળગી તેમાંથી જ ખધું કુલિત કરવાના પ્રયત્ન કરે છે. અને દુનિયા તરફ જોવાની ખીજી આંખ બંધ કરી દે છે. જ્યારે રક્ષકાના બીજો ભાગ ભક્તિસંપન્ન હોવા ઉપરાંત દષ્ટિસંપન્ન પણ હાેય છે. તેથી તે પાેતાના પૂજ્ય સષ્ટાની કૃતિને અનુસરવા છતાં તેને અક્ષરશઃ વળગી રહેતાે નથી. ઉલટું તેમાં તે જે જે ઉણપાે બુએ છે. અગર પુરવણીની આવશ્યકતા સમજે છે; તેને પાેતાની શક્તિ પ્રમાણે દૂર કરી કે પૂર્ણ કરીને જ તે શાસ્ત્રના પ્રચાર કરે છે. આ રીતે જ રક્ષકાના પહેલા ભાગ દ્વારા શાસ્ત્રો પ્રમાર્જન અને પુરવણી ન પામવા છતાં એકદેશીય ઉડાણ કેળવે છે અને રક્ષકાના બીજા ભાગ દારા એ શાસ્ત્રા પ્રમાર્જન તેમજ પુરવણી . મેળવવાને લીધે વિશાળતા પા<mark>મે</mark> છે. કાેઈ પણ સ્રષ્ટાના શાસ્ત્ર-સાહિત્યના ઇતિહાસ તપાસીશું તાે ઉપરની વાતની ખાત્રી થયા વિના

પર્શુ ષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

નહિ રહે. અહિં દાખલા તરી કે આર્યઋષિઓના અમુક વેદભાગને. મૂળ સર્જન માની પ્રસ્તુત વસ્તુ સમજાવવી હેાય તો એમ કહી શકાય કે મંત્રવેદને ધ્યાહ્મણુ ભાગ અને જેમિનીયની મીમાંસા. એ પ્રથમ પ્રકારના રક્ષકા છે, અને ઉપાનષદા, જેન આગમા, બાહ પિટકા, ગીતા, સ્મૃતિ, અને બીજા તેવા ગ્રંથા એ બીજા પ્રકારના રક્ષકા છે. કારણુ કે બ્રાહ્મણુગ્રંથોને અને પૂર્વ મીમાંસાને મંત્રવેદમાં ચાલી આવતો ભાવનાઓની વ્યવસ્થા જ કરવાની છે, તેના પ્રામાણ્યને વધારે મજખૂત કરી લોકાની તે ઉપરની શ્રહાને સાચવવાની જ છે. કાઇપણુ રીતે મંત્રવેદનું પ્રામાણ્ય સચવાઈ રહે એ એક જ ચિંતા ધાહ્મણુકારો અને મીમાંસકાની છે. તે કટર રક્ષકાને મંત્રવેદમાં ઉમેરવા જેવું કાંઇ જ દેખાતું નથી. ઉલટું ઉમેરવાનો વિચાર જ તેમને ગભરાવી મૃકે છે. જ્યારે ઉપનિષદકારો, આગમકારો, પિટકકારો વગેરે મંત્રવેદમાંથી મળેલા વારસાને પ્રમાર્જન કરવા જેવેા, ઉમેરવા જેવેા અને વિકસાવવા જેવો લેખે છે. આવી સ્થિતિમાં એક જ વારસાને મેળવનાર જીદા જીદા સમયના અને સમસમયના પ્રકૃતિભેદવાળા માણુસામાં પક્ષાપક્ષી પડી જાય છે, અને કિલ્લેબંધી ઉભી થાય છે.

નવા જૂના વચ્ચે દ્વન્દ્ર— ઉપરની કિલ્લેબંધીમાંથી સંપદાય જન્મે છે અને એક બીજા વચ્ચે વિચારના સંઘર્ષ ખૂબ જાંમે છે. દેખીલા રીતે એ સંઘર્ષ અનર્થકારી લાગે છે. પણ એ સંઘર્ષને પરિણામે જ સત્યના આવિર્ભાવ આગળ વધે છે. કાઈ પુષ્ટ વિચારક કે સમર્થ સ્તષ્ટા એ જ સંઘર્ષમાંથી જન્મ લે છે અને તે ચાલ્યાં આવતાં શાસ્ત્રીય સત્યામાં અને શાસ્ત્રીય ભાવનાઓમાં નવું પગલું ભરે છે. આ નવું પગલું પહેલાં તા લાેકાને ચમકાવી મૃદ્દે છે, અને બધા જ લાેકા કે લોકાના મોટા ભાગ રઢ અને બ્રહ્ધાસ્પદ શબ્દો તેમજ ભાવનાઓના હથિયારવડે એ નવા વિચાર કે સર્જકનું માથું ફાેડવા તૈયાર થાય છે. એક બાજીએ વિરાધીઓની પલટણ અને બીજી બાજીએ નવા આગન્તુક એકલા.

વિરાધીઓ એને કહે છે કે 'તું જે કહેવા માગે છે, જે વિચાર દર્શાવે છે તે આ જૂના ઇશ્વિરીય શાસ્ત્રામાં કયાં છે ?' વળી તે ખિચારા કહે છે કે 'જૂનાં ઈર્સરીય શાસ્ત્રોના શખ્દાે તાે ઉલટું તારા નવા વિચારની વિરુદ્ધ જ જાય છે. ' આ બિચારા બ્રદ્ધાળુ છતાં એક આંખવાળા વિરાધીઓને પેલા આગંતુક કે વિચારક સબ્ટા તેમના જ સંકુચિત શબ્દાેમાંથી પાતાની વિચારણા અને ભાવના કાઢી બતાવે છે. આ રીતે નવા વિચારક અને સ્રષ્ટા દ્વારા એક વખતના જૂના શબ્દો અર્થદબ્ટિએ વિકસે છે અને નવી વિચારણા અને ભાવનાનેા નવાે થર આવે છે અને વળી એ નવાે થર વખત જતાં જૂનાે થઈ જ્યારે ખહુ ઉપયાેગી નથી રહેતાે અગર ઉક્ષટાે ખાધક થાય છે ત્યારે વળી નવા જ સખ્ટાએા અને વિચારકા પ્રથમના થર ઉપર ચઢેલી એકવાર નવી અને હમણાં જૂની થઇ ગએલી વિચારણા અને ભાવનાએા **ઉપર નવેા ચર ચઢાવે છે. આ રીતે પરાપૂર્વથી ઘણીવાર** એક જ શબ્દના ખાખામાં અનેક વિચારણાએા અને ભાવનાએાના થર આપણે શાસ્ત્રમાર્ગમાં જોઈ શકીએ છીએ. નવા થરના પ્રવાહને જૂના ચરની જગ્યા લેવા માટે જો શબ્દ સ્વત'ત્ર સરજવા પડતા હોત અને અનુયાયાઓનું ક્ષેત્ર પણ બુદું જ મળતું હોત તાે તા જૂના અને નવા વચ્ચે દુંદુ (વિરાધ) ને કદી જ અવકાશ ન રહેત. પણ કુદરતનાે આભાર માનવા જોઇએ કે તેણે શાબ્દ અને અનુયાયાઓનું ક્ષેત્ર છેક જ જીદું નથી રાખ્યું તેથી જૂના લોકાની મક્કમતા અને નવા આગ તુકની દઢતા વચ્ચે વિરાધ જામે છે અને કાળક્રમે એ વિરાધ વિકાસનું જ રૂપ પકડે છે. જૈન કે બાહ્ય મૂળ શાસ્ત્રાને લઈ વિચારીએ અગર વેદશાસ્ત્રને એકમ માની ચાલીએ તો પણ આજ વસ્તુ આપણને દેખાશે. મંત્રવેદમાંના બ્રહ્મ, ઇંદ્ર, વરુણ, ઋત, તપ, સત્ , અસત્ , યજ વગેરે શબ્દા તથા તેની પાછળની, ભાવના અને ઉપાસના લ્યેા; અને ઉપનિષદામાં દેખાતી એ જ શબ્દોમાં આરોપાએલી ભાવના તથા ઉપાસના લ્યેા. એટલું જ નહિ પણ

પર્યુષ્ણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

ભગવાન મહાવીર અને ઝુદ્ધના ઉપદેશમાં સ્પષ્ટપણે તરવરતી પાસણ, તપ, કર્મ, વર્ણ, વગેરે શબ્દો પાછળની ભાવના અને એ જ શબ્દો પાછળ રહેલી વેદકાલીન ભાવનાએ લઇ બંનેને સરખાવા. વળી ગીતામાં સ્પષ્ટપણે દેખાતી યત્ત, કર્મ, સંન્યાસ, પ્રવૃત્તિ, નિવૃત્તિ, યાગ, ભાગ વગેરે શબ્દા પાછળ રહેલી ભાવનાઓને વેદકાલીન અને ઉપનિષદ-કાલીન એ જ શબ્દા પાછળ રહેલી ભાવનાઓ સાથે તેમજ આ યુગમાં દેખાતી એ શબ્દો ઉપર આરોપાએલી ભાવનાએ સાથે સરખાવા તા છેલા પાંચ હજાર વર્ષમાં આર્યલોક્રાના માનસમાં કેટલા કેરે પડયેા છે એ સ્પષ્ટ જણાશે. આ કેર કંઈ એકાએક પડવો <mark>નથી.</mark> કે વગર વાંધે અને વગર વિરાધે વિકાસક્રમમાં સ્થાન પામ્યાે નથી; પણ એ ફેર પડવામાં જેમ સમય લાગ્યેા છે તેમએ ફેરવાળા થરોને સ્થાન પામવામાં ઘણી અથડામણ પણ સહવી પડી છે. નવા વિચારકા અને સર્જ કાે પાતાની ભાવનાના હથાેડાવડે જના શબ્દાની એરણ ઉપર જાૂના લાેકાના માનસને નવાે ધાટ આપે છે. હથાેડા અતે એરણ વચ્ચે માનસની ધાતુ દેશકાળાનુસારી કેરકારવાળી ભાવનાએાના અને વિચારણાઓના નવનવા ઘાટ ધારણ કરે છે. અને આ નવા જૂનાની કાળચક્કીનાં પૈડાંએા નવનવું દલ્યે જ જાય છે, અને મનુષ્ય-नतिने अवती राખे छे.

વર્તમાન યુગ—આ જમાનામાં ઝપાટાબંધ ધણી ભાવનાઓ અને વિચારણાઓ નવા જ રૂપમાં આપણી આગળ આવતી જય છે. રાજકીય કે સામાજિક ક્ષેત્રમાં જ નહિ પણ આધ્યાત્મિક ક્ષેત્ર સુદ્ધાંમાં ત્વરાબંધ નવી ભાવનાઓ પ્રકાશમાં આવતી જાય છે. એક બાજીએ ભાવનાઓને વિચારની કસાટીએ ચઢાવ્યા વિના સ્વીકારનારા મંદ્દ્યુદ્ધિ વર્ગ હેાય છે, જ્યારે બીજી બાજીએ એ ભાવનાઓને વગર વિચારે ફેંકી દેવા કે ખોટી કહેવા જેવી જરઠ અહિવાળા પણ વર્ગ નાનાસૂના નથી. આ સંયાગામાં શું થવું જોઇએ અને શું થશું છે એ સમજાવવા ખાતર ઉપરના ચાર મુદ્દાઓ ચર્ચવામાં આવ્યા છે. સર્જ કા અને રક્ષકા મનુષ્યજાતિનાં નૈસાગક કળા છે. એની હસ્તીને કુદરત પણ મિટાવી શકે નહિ. નવા જૂના વચ્ચેનું દ્વંદ્વ એ સસના આવિર્ભાવનું અને તેને ટકવાનું અનિવાર્ય અંગ છે, એટલે તેથી પણ સત્યપ્રિય ગભરાય નહિ. શાસ્ત્ર એટલે શું ? અને આવું શાસ્ત્ર તે કયું ? એ બે મુદ્દાઓ દષ્ટિના વિકાસ માટે અથવા એમ કહાે કે નવાજૂનાની અથડામણીના દધિમંથનમાંથી આપેાઆપ તરી આવતા માખણને ઓળખવાની શક્તિને વિકસાવવા માટે ચર્ચ્યા છે. આ ચાર મુદ્દાઓ તેા અત્યારના યુગની વિચારણાઓ અને ભાવનાઓ સમજવા માટે માત્ર પ્રસ્તાવના છે. સારે હવે ટુંકમાં જોઈએ અને તે પણ જેન સમાજને લઈ વિચારીએ કે તેની સામે આજે કઇ કઈ રાજકીય, સામાજિક અને આધ્યાત્મિક સમસ્યાઓ ખડી થઇ છે અને તેનેા ઉકેલ શક્ય છે કે નહિ અને શક્ય હોય તા તે કઈ રીતે શક્ય છે?

૧. માત્ર કુળ પરંપરાથી કહેવાતા જૈન માટે નહિ પણ જેનામાં જૈનપણું ગુણુથી થાંકું ઘણું આવ્યું હાેય તેને માટે સુદ્ધાં પ્રશ્ન એ છે કે તેવા માણસ રાષ્ટ્રીય ક્ષેત્ર અને રાજકીય પ્રકરણમાં ભાગ લે યા નહિ અને લે તા કઈ રીતે લે. કારણ કે તેવા માણસને વળી રાષ્ટ્ર એ શું ? અને રાજકીય પ્રકરણ એ શું ? રાષ્ટ્ર અને રાજપ્રકરણ તા સ્વાર્થ તેમજ સંકુચિંત ભાવનાનું કૂળ છે અને ખરું જૈનત્વ એ તા એની પારની વસ્તુ છે એટલે ગુણુથી જે જૈન હાેય તે રાષ્ટ્રીય કાર્યા અને રાજકીય ચાળવળામાં પડે કે નહિ ? એ અત્યારના જૈન સમાજતા પેચીદા સવાલ છે–ગૃઢ પ્રશ્ન છે.

ર. લગ્નપ્રથાને લગતી રુઢીઓ, નાતજાતને લગતી પ્રથાઓ અને ધંધા ઉદ્યોગની પાછળ રહેલી માન્યતાઓ અને સ્ત્રી–પુરુષ જાતિ વચ્ચેના સંબંધોની ભાભતમાં આજકાલ જે વિચારા બળપૂર્વક ઉદય પામી રહ્યા છે અને ચાેમેર ધર કરી રહ્યા છે તેને જૈનશાસ્ત્રમાં ટેકા છે કે નહિ, અગર ખરા જૈનત્વ સાથે તે નવા વિચારાના મેળ છે કે નહિ, કે જૂના વિચારા સાથે જ ખરા જૈનત્વના સંબંધ છે ? જો નવા વિચારાને

પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

શાસ્ત્રના ટેકા ન હાય અને તે વિચારા વિના જીવવું સમાજ માટે અશક્ય દેખાતું હાય તા હવે શું કરવું ! શું એ વિચારાને જૂના શાસ્ત્રની ઘરડી ગાયના સ્તનમાંથી જેમ તેમ દોહવાં ! કે એ વિચારાનું નવું શાસ્ત્ર રચી જૈનશાસ્ત્રમાં વિકાસ કરવા ! કે એ વિચારાને સ્વીકારવા કરતાં જૈનસમાજની હસ્તી મટવાને કોંમતી ગણવું !

સ્વાકારવા કરતા જનસમાજના હસ્તા મટવાન કામતા ગહુવુ : 3. મેાક્ષને પથે પડેલી ગુરુસંસ્થા ખરી રીતે ગુરુ એટલે માર્ગદર્શક થવાને બદલે જે અનુગામીએાને ગુરુ એટલે બાજ રૂપ જ થતી હાય અને ગુરુસ સ્થારૂપ સુભ્રમચક્રવર્તીની પાલખી સાથે તેને ઉપાડનાર શ્રાવકરૂપ દેવા પણ ડૂબવાની દશામાં આવ્યા હાય તા શું એ દેવાએ પાલખી કેંકી ખસી જવું ? કે પાલખી સાથે ડૂબી જવું ? કે પાલખી અને પાતાને તારે એવા કાઈ માર્ગ શાધવા થાભવું ? જો એવા માર્ગ ન જ સૂઝે તા શું કરવું ? અને સૂઝે તા તે માર્ગ જૂના જૈનશાસ્ત્રમાં છે કે નહિ અગર તા આજસુધીમાં કાંઠીએ અવલંબેલા છે કે નહિ, એ જોવું ?

૪. ધંધા પરત્વે પ્રશ્ન એ છે કે કયા કયા ધંધા ગ્રુણજૈનત્વ સાથે બંધ એસે અને કયા કયા ધંધા જૈનત્વના ધાતક બને ? શું ખેતીવાડી, લુઢારી, સુતારી, અને ચામડાને લગતાં કામેા, દાણાદુણોના વ્યાપાર, વઢાણવટું, સિપાહિગીરી, સાંચાકામ વગેરે જૈનત્વના બાધક એ ? અને ઝવેરાત, કપડાં, દલાલી, સટી, મીલમાલેકી, વ્યાજવટાવ વંગેરે ધંધાઓ જૈનત્વના બાધક નથી અગર ઓછા બાધક છે ?

વગર ઘવાઓ જનતવના બાવક નવા ગગર બાઇ ગાવડ છે. ઉપર આપેલા ચાર પ્રશ્નો તા અનેક એવા પ્રશ્નોમાંની વાનગી માત્ર છે. એટલે આ પ્રશ્નોના ઉત્તર જે અહીં વિચારવામાં આવે છે તે જો તર્ક અને વિચારશહ હોય તા બીજા પ્રશ્નોને પણ સહેલાઇથી લાગુ થઇ શકશે. આવા પ્રશ્નો ઉભા થાય છે તે કાંઈ આજે જ થાય છે એમ કાઈ ન ધારે. આંછા વધતા પ્રમાણમાં અને એક અથવા બીજી રીતે આવા પ્રશ્નો ઉભા થએલા આપણે જૈનશાસ્ત્રના ઇતિહાસમાંથી અવશ્ય મેળવી શકીએ છીએ. જ્યાં સુધી હું સમજ્યું છું ત્યાં સુધી આવા પ્રશ્નો ઉત્પન્ન થવાનું અને તેનું સમાધાન ન મળવાનું મુખ્ય કારણ જૈનત્વ અને તેના વિકાસક્રમના ઈતિહાસ વિષેના આપણા અત્રાનમાં રહેલું છે.

છવનમાં સાચા જૈનત્વનું તેજ જરાયે ન હાેય, માત્ર પરંપરાગત વેશ, ભાષા, અને ટીલાંટપકાંનું જૈનત્વ જણું અજાણું છવન ઉપર લદાએલું હાેય અને વધારામાં વસ્તુસ્થિતિ સમજવા જેટલી અહિશક્તિ પણુ ન હાેય ત્યારે ઉપર દર્શાવેલ પ્રશ્નોના ઉકેલ નથી આવતા. એ જ રીતે છવનમાં આછું વધતું સાચું જૈનત્વ ઉદ્દભવ્યું હાેય છતાં વારસામાં મળેલ ચાલુ ક્ષેત્ર ઉપરાંત ખીજા વિશાળ અને નવનવા ક્ષેત્રામાં ઉભા થતા કાયડાઓને ઉકેલવાની તેમજ વાસ્તવિક જૈનત્વની ચાવી લાગુ પાડી ગ્રંચવણુનાં તાળાંઓ ઉધાડવા જેટ્લી પ્રજ્ઞા ન હાેય ત્યારે પણુ આવા પ્રશ્નોના ઉકેલ નથી આવતા. તેથી જરુરનું એ છે કે સાચું જૈનત્વ શું છે, એ સમજી છવનમાં ઉતારવું અને બધા જ ક્ષેત્રમાં ઉભી થતી મુશ્કેલીઓના નિકાલ કરવા માટે જૈનત્વના શી શી રીતે ઉપયોગ કરવા, એની પ્રજ્ઞા વધારવા.

હવે આપણે એઈએ કે સાચું જૈનત્વ એટલે શું ! અને તેના ગ્રાન તથા પ્રયોગવડે ઉપરના પ્રશ્નોનેા અવિરાધી નિકાલ કેવી રીતે આવી શકે ! આવું જનત્વ એટલે સમભાવ અને સત્યદ્દ િટ. જેને જૈનશાસ્ત્ર અનુક્રમે અહિંસા તેમ જ અનેકાંતદ પ્ટિના નામથી આળખાવે છે. અહિંસા અને અનેકાંતદ પ્ટિ એ બંને આપ્યાત્મિક જીવનની બે પાંખા છે અથવા તા પ્રાણપ્રદ ફેક્સાં છે. એક આચારને ઉજુવળ કરે છે જ્યારે બીજું દષ્ટિને શુદ્ધ અને વિશાળ કરે છે. આજ વાતને બીજી રીતે મૂકીએ તો એમ કહેવું જોઇએ કે જીવનની તૃષ્ણાના અભાવ અને એક દેશીય દબ્ટિના અભાવ એ જ ખરું જૈનત્વ છે. ખરું જૈનત્વ અને જૈનસમાજ એ બે વચ્ચે જમીન અસમાન જેટલું આંતર છે. જેણે ખરું જૈનત્વ પૂર્ણપણે અગર તા આજાવધતા પ્રમાણમાં સાધ્યું હાેય તેવી વ્યક્તિઓના સમાજ બંધાતા જ નથી. અને બંધાય તા પણ તેમના માર્ગ એવો નિરાળા હાેય છે કે તેમાં અથડામણીઓ જ

પશું ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

ઉભી થતી નથી, અને ચાય છે તાે સત્વર તેનાે નિકાલ આવી જાય છે. જૈનત્વને સાધનાર અને સાચા જ જૈનત્વની ઉમેદવારી કરનાર જે ગણ્યાગાંઠયા દરેક કાળમાં હ્રાય છે તેતા જૈના છે જ. અને એવા જૈતાેના શિષ્યાે અગર પુત્રા જેમનામાં સાચા જૈનત્વની ઉમેદવારી ખરીરીતે હાેતી જ નથી પણ માત્ર સાચા જૈનત્વના સાધકે અને ઉમેદવારે ધારણ કરેલ રીતરિવાજો અગર પાળેલ સ્થૂળ મર્યાદાએં! જેમનામાં હોય છે તે ખધા જૈનસમાજનાં અંગાે છે. ગુણજૈતાતા વ્યવહાર આંતરિક વિકાસ પ્રમાણે ધડાય છે અને તેમના વ્યવહાર અને આંતરિક વિકાસ વચ્ચે વિસંવાદ નથી હાેતાે. જ્યારે સામાજિક જૈનામાં એથી ઉલડું હેાય છે. તેમને ખાહ્ય વ્યવહાર તેા ગુણજૈનાના વ્યવહાર-વારસામાંથી જ ઉતરી આવેલે હોય છે પણ તેમનામાં આંતરિક વિકાસનાે હાંટાય નથી હાેતાે. તેઓ તાે જગતના બીજા મનુષ્યાે જેવા જ ભાેગતૃષ્ણાવાળા અને સાંકડી દષ્ટિવાળા હેાય છે. એક બાજી આંતરિક જીવનનાે વિકાસ જરાયે ન હાેય અને બીજી બાજી તેવા વિકાસવાળી વ્યક્તિઓમાં સંભવતા આચરણોની નકલ હાેય ત્યારે એ નકલ વિસંવાદનું રૂપ ધારણ કરે છે, તથા ડગલે ને પગલે મુશ્કેલીઓ **ઉ**ભી કરે છે. ગુણ્જૈનત્વની સાધના માટે ભગવાન મહાવીરે કે તેમના સાચા શિષ્યાએ વનવાસ સ્વીકાર્યો હેાય, નસત્વ ધારણ કર્યું હેાય, ગુકા પસંદ કરી હેાય, ઘર અને પરિવારના ત્યાગ કર્યો હાેય, માલમત્તા તરફ બેપરવાઈ દાખવી હેાય, એ બધું આંતરિક વિકાસમાંથી જન્મેલં હાેઇ જરાયે વિરુદ્ધ દેખાતું નથી. પણ ગળે સુધી ભાગતૃષ્ણામાં ડુએલા અને સાચા જૈનત્વની સાધના માટે જરાયે સહનશીલતા વિનાના તેમ જ ઉદારદબ્ટિ વિનાના માણસાે જ્યારે ધરભાર છેાડી જંગલમાં દેાડે, ગુફાવાસ સ્વીકારે, માબાપ કે આશ્રિતાની જવાબદારી ફેંકી દે ત્યારે તેા તેમનું જીવન વિસંવાદી થાય જ અને પછી અદલાતા નવા સંયેાગે। સાથે નવું જીવન ઘડવાની અશક્તિને કારણે તેમના જીવનમાં વિરાધ જણાય એ ખુલ્લું છે.

#### શાસ્ત્રમર્યાદા

રાષ્ટ્રીયક્ષેત્ર અને રાજપ્રકરણમાં જૈને ભાગ લેવા કે ન લેવાની **બા**બતના પહેલા સવાલ પરત્વે જાણવું જોઇએ કે જૈનત્વ એ સાગી અને ગૃહસ્થ એમ ખે વર્ગ માં વહેંચાએલું છે. ગૃહસ્થ જૈનત્વ જો રાજ્યકર્તાઓમાં તેમજ રાજ્યના મ ત્રી, સેનાધિપતિ વગેરે અમલદારામાં ખુદ ભગવાન મહાવીરના સમયમાં જ જન્મ્યું હતું, અને ત્યાર પછીનાં ૨૩૦૦ વર્ષ સુધી રાજાએા તથા રાજ્યના મુખ્ય અમલદારામાં જૈનત્વ આણવાના અગર ચાલ્યા આવતા જૈનત્વને ટકાવવાનાે ભગીરથ પ્રયત્ન જૈનાચાર્યોએ સેવ્યેા હતા તેા પછી આજે રાષ્ટ્રીયતા અને જૈનત્વ વચ્ચે વિરાધ શા માટે દેખાય છે ? શું એ જૂના જમાનામાં રાજાએા, રાજકર્મચારીઓ અને તેમનું રાજપ્રકરણ એ બધું કાંઈ મનુષ્યાતીત કે લોકાત્તર ભૂમિનું હતું ? શું એમાં ખટપટ, પ્રપંચ કે વાસનાઓને જરાયે સ્થાન જ ન હતું કે શું તે વખતના રાજપ્રકરણમાં તે વખતની ભાવના અને પરિસ્થિતિ પ્રમાણે રાષ્ટ્રીય અસ્મિતા જેવી કાંઈ વસ્તુ જ નહેાતી ? શું તે વખતનક રાજ્યકર્તાએ। કુક્ત વીતરાગદષ્ટિએ અને वसुधेव कुटुम्बकम्नी ભાવનાએ જ રાજ્ય કરતા ? જે આ બધા પ્રશ્નોના ઉત્તર એ જ હાેય કે જેમ સાધારણ કુટું બિ ગૃહસ્થ જૈનત્વ ધારણ કરવા સાથે પાતાના સાધારણ ગૃહબ્યવહાર ચલાવી શકે છે તા માેભા અને વભાવાળા ગૃહસ્થ પણ એ જ રીતે જૈનત્વ સાથે પાતાના વભાને સંભાળી શકે છે અને એ જ ન્યાયે રાજા અને રાજકર્મચારી પણ પાેતાના કાર્યક્ષેત્રમાં રહ્યે છતાે સાચું જૈનત્વ જાળવી શકે છે. તાે આજની રાજપ્રકરણી સમસ્યાના ઉત્તર પણ એ જ છે. એટલે કુ રાષ્ટ્રીયતા અને રાજપ્રકરણ સાથે સાચા જૈનત્વને ( જે હૃદયમાં પ્રકટયું હેાય તાે ) કરાે જ વિરાધ નથી. અલખત અહીં સાગી વર્ગમાં ગણાતા જૈનની વાત વિચારવી બાકી રહે છે. ત્યાગી વર્ગના રાષ્ટ્રીય ક્ષેત્ર અને રાજપ્રકરણ સાથે સંબંધ ન ઘટી શકે એવી કલ્પના ઉત્પન્ન થવાનું કારણ એ છે કે રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિમાં શહત્વ જેવું તત્ત્વ જ નથી, અને રાજપ્રકરણ પણ સમભાવવાળું હોઈ જ ન

પર્યુષણ પવ<sup>°</sup>નાં વ્યાખ્યાના

શકે એવી માન્યતા રૂઢ થઇ છે. પરંતુ અનુભવ આપણુને કહે છે કે ખરી હકીકત એમ નથી. બે પ્રવૃત્તિ કરનાર પાતે શુદ્ધ હોય તા તે દરેક જગાએ શુદ્ધિ આણી અને સાચવી શકે છે; અને જો એ પાેતે જ શુદ્ધ ન હાેય તે**ા** ત્યાગી વર્ગમાં રહેવા છતાં હંમેશાં મેલ અને ભ્રમણામાં સબડયા કરે છે. આપણે ત્યાગી મનાતા જૈતાને ખટપટ, પ્રપંચ અને અશુદ્ધિમાં તણાતા કયાં નથી જોતા ? જો તટસ્થ એવા મોટા ત્યાગીવર્ગમાં એકાદ વ્યક્તિ ખરેખર જૈન મળી આવવાના સંભવ હેાય તેા આધુનિક રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિ અને રાજકીય ક્ષેત્રમાં ઝંપલાવનાર માટા વર્ગમાં તેથી એ વધારે સારા ગુણજૈનત્વને ધારણ કરનારી અનેક વ્યક્તિએ। ક્યાં નથી મળી આવતી કે જે જન્મથી પણ જૈન છે. વળી ત્યાગી મનાતા જૈન વર્ગે પણ રાષ્ટ્રીયતા અને રાજકીય ક્ષેત્રમાં સમયાચિત ભાગ લેવાના દાખલાએ જૈન-સાધુસંઘના ઈ તિહાસમાં કયાં આછા છે ? ફેર હાેય તા એટલા જ છે કે તે વખતની ભાગ લેવાની પ્રવૃત્તિમાં સાંપ્રદાયિક ભાવના અને નૈતિક ભાવના સાથે જ કામ કરતી; જ્યારે આજે સાંપ્રદાયિક ભાવના જરાયે કાર્યસાધક કે ઉપયાગી થઇ શકે તેમ નથી. એટલે જો નતિક ભાવના અને અર્પા છાવૃત્તિ હૃદયમાં હાેય ( જેનાે શહ જૈનત્વ સાથે સંપૂર્ણ મેળ છે ) તેા ગૃહરથ કે ત્યાગી કાેઈપણ જૈને, તેના જૈનત્વને જરા પણ બાધ ન આવે અને ઉલટું વધારે પાષણ મળે એવી રીતે કામ કરવાના રાષ્ટ્રીય તેમજ રાજક્રીય ક્ષેત્રમાં પૂર્ણ અવકાશ છે. ઘર અને વ્યાપારના ક્ષેત્ર કરતાં રાષ્ટ્ર અને રાજકીય ક્ષેત્ર માટું છે, એ વાત ખરી: પણ વિશ્વની સાથે પાતાના મેળ હાેવાના દાવા કરનાર જૈન ધર્મ માટે તા રાષ્ટ્ર અને રાજકીય ક્ષેત્ર એ પણ એક ઘર જેવું નાનકડું જ ક્ષેત્ર છે. ઉલટું આજે તા એ ક્ષેત્રમાં એવાં કાર્યો દાખલ ચયાં છે કે જેના વધારેમાં વધારે મેળ જૈનત્વ (સમભાવ અને સત્યદષ્ટિ) સાથે જ છે. મુખ્ય વાત તાે એ જ છે કે કાેઈ કાર્ય અગર ક્ષેત્ર સાથે જૈનત્વના તાદાત્મ્ય સંબંધ નથી. કાર્ય અને ક્ષેત્ર ગમે તે હાેય પણ જો જૈનત્વદષ્ટિ રાખી એમાં પ્રવૃત્તિ થાય તા તે બધું શુદ્ધ જ હાેવાનું.

શાસ્ત્રમર્યોદા

ખીએ પ્રશ્ન લગ્નપ્રથા અને નાતજાત આદિના સંબંધ વિષે છે. આ બાબતમાં જાણવું જોઇ એ કે જૈનન્વનું પ્રસ્થાન એકાંત ત્યાગ-વત્તમાંથી થએલું છે. લગવાન મહાવીરને જો કાંઈ પાતાની સાધ-નામાંથી આપવા જેવું જણાયું હતું તા તે ઐકાંતિક ત્યાગ જ હતા. પણ એવા ત્યાગના ઈચ્છનાર સુદ્ધાં બધા એકાએક એવી ભૂમિકાએ પહોંચી ન શક, એ લાેકમાનસથી ભગવાન અજાણ્યા ન હાેતા. એટલેજ તેઓ ઉમેદવારના એાઠા કે વધતા ત્યાગમાં સંમત ચઇ. 'मा पाडिवन्धं कुणह '-વિલંખ ન કર-એમ કહી સંમત થતા ગયા અને બાકીની ભાગવત્તિ અને સામાજિક મર્યાદાઓનું નિયમન કરનારાં શાસ્ત્રા તા તે કાળે પણુ હતાં, આ જે પણુ છે અને આગળ પણુ રચાશે. સ્મૃતિ જેવાં લાકિક શાસ્ત્રા લાકા આજ સુધા ધડતા આવ્યા છે અને આગળ પણ ઘડશે. દેશકાળ પ્રમાણે લાેકા પાતાની ભાગમર્યાદા માટે નવા નિયમે, નવા વ્યવહારા ઘડશે, જૂનામાં ફેરફાર કરશે અને ઘણું ફેકી પણ દેશે. એ લાૈકિક સ્મૃતિઓમાં ભગવાન પડયા જ **નથી**. ભગવાનના ધ્રુવ સિદ્ધાંત ત્યાગના છે. લાૈકિક નિયમાનું ચક્ર તેની આજીુબાજી હિત્પાદ વ્યયની પેઠે ધ્રુવ સિદ્ધાંતને અડચણ ન આવે એવી રીતે કર્યા કરે એટલું જ જોવાનું રહે છે. આજે કારણથી જ્યારે કુલધર્મ પાળનાર તરોકે જૈનસમાજ વ્યવસ્થિત થયેા અને કેલાતા ગયા ત્યારે તેણે લાૈકિક નિયમાવાળાં ભાગ અને સામાજિક મર્યાદાનું પ્રતિપાદન કરતાં અનેક શાસ્ત્રો રચ્યાં. જે ન્યાયે ભગવાન પછીના હજાર વર્ષમાં સમાજને જીવતા રાખ્યા તે જ ન્યાય સમાજને જીવતાે રહેવા માટે હાથ ઉંચાે કરી કહે છે કે 'તું સાવધ થા, તારી પાસે પથરાએલી પરિસ્થિતિ જો અને પછી સમયાનુસારી સ્પૃતિએા રચ. તું એટલું ધ્યાનમાં રાખજે કે ત્યાગ એ જ સાચું લક્ષ્ય છે; પણુ સાથે એ પણુ ધ્યાનમાં રાખજે કે ત્યાગ વિના ત્યાગના ડાેળ તું કરીશ તાે જરુર મરીશ, અને પાતાની ભાેગ મર્યાદાને બંધબેસે તેવી રીતે સામાજિક જીવનની ઘટના કરજે. માત્ર સ્ત્રીત્વને કારણે કે પુરુષત્વને કારણે એકની ભાેગવૃત્તિ વધારે છે અથવા બીજાની ઓછી છે અથવા એકને પોતાની વૃત્તિઓ તૃપ્ત કરવાને

ગમે તે રીતે હક છે અને બીજાને વૃત્તિના ભાગ બનવાના જન્મસિદ્ધ હકક છે એમ કંદી ન માનતા; ' સમાજધર્મ સમાજને એ પણ કહે છે કે સામાજિક સ્પૃતિએા એ સદાકાળ એકસરખી હેાતીજ નથી. ત્યાગના અનન્ય પક્ષપાતી ગુરુઓએ પણ જૈનસમાજને બચાવવા અગર તા તે વખતની પરિસ્થિતિને વશ થઈ આશ્ચર્ય પમાડે તેવાં ભાગમર્યાદાવાળાં વિધાના કર્યા છે. હવેની નવીન જૈનસ્પૃતિઓમાં ચેાસઠ હજાર તેા શું પણ એ સ્ત્રીએા પણ સાથે ધરાવનારાની પ્રતિષ્ઠાનું પ્રકરણ નાશ પામેલું હશે, તેા જ જૈન સમાજ માનભેર ધર્મસમા-જેમાં માેઢું ખતાવી શકશે. હવેની નવી સ્મૃતિના પ્રકરણમાં એક સાથે પાંચ પતિ ધરાવનાર દ્રૌપદીના સતીત્વની પ્રતિષ્ઠા નહિ હેાય છતાં પ્રામાણિકપણે પુનર્લગ્ન કરનાર સ્ત્રીના સતીત્વની પ્રતિષ્ઠા નેાંધ્યે જ છૂટકા છે. હવેની સ્મૃતિમાં ૪૦ થી વધારે વર્ષની ઉમરવાળા પુરુષનું કુમારી કન્યા સાથે લગ્ન એ બળાત્ક્વર કે વ્યભિચાર જ નેાંધારો. એક સ્ત્રીની હયાતીમાં બીજી સ્ત્રી કરનાર હવેની જૈનસ્મૃતિમાં સ્ત્રીધાતકી ગણાશે. કારણ કે આજે નૈતિક ભાવનાનું બળ જે ચાેમેર ફેલાઈ રહ્યું છે તેની અવગણના કરીને જૈનસમાજ બધાની વચ્ચે માનપૂર્વક રહી જ ન શકે. નાતજાતનાં બંધનાે સખત કરવાં કે ઢીલાં કરવાં એ પણ વ્યવહારની સગવડતે। જ સવાલ હેાવાથી તેનાં વિધાના નવેસર જ કરવાં આ આખતમાં જૂનાં શાસ્ત્રોના આધાર શાધવા જ હાય તા પડશે. જૈનસાહિત્યમાંથી મળી શકે તેમ છે પણ એ શાધનો મહેનત કર્યા કરતાં '' ધ્રુવજૈનત્વ ''–સમભાવ અને સત્ય–કાયમ રાખી તેના ઉપર વ્યવહારને <sup>-</sup>બંધ બેસે એવી રીતે જૈનસમાજને જીવન અર્પનાર લૌકિક સ્મૃતિઓ રચી લેવામાં જ વધારે ઐય છે.

ગુરુસંસ્થાતે રાખવા કે ફેંકી દેવાના સવાલ વિષે કહેવાનું એ છે કે આજ સુધીમાં ઘણીવાર ગુરુસંસ્થા ફેંકી દેવામાં આવી છે અને છતાં તે ઉભી છે. પાર્શ્વનાથની પાછળથી વિકૃત થએલ પરંપરા મહાવીરે ફેંકી દીધી તેથી કાંઈ ગુરુસંસ્થાના અંત ન આવ્યા. ચૈત્યવાસીઓ ગયા પણ સમાજે બીજી સંસ્થા માંગી જ લીધી.

જતિઓના દિવસાે ભરાતા ગયા ત્યાં તાે સંવેગી ગુરુઓ આવીને 'ઉભા જ રહ્યા. ગુરુએાને ફેંક્રા દેવા એના અર્થ એ કદી નથી કે સાચાં જ્ઞાન કે સાચા ત્યાગને ફેંક્રી દેવાં. સાચું જ્ઞાન અને સાચા ત્યાગ એ એવી વસ્તુ છે કે તેને પ્રલય પણ નષ્ટ કરી શકતાે નથી ત્યારે ગુરુઓને ફેંકી દેવાના અર્થ શાે શેના અર્થ એટલા જ કે અત્યારે જે અન્નાન, ગુરુઓને લીધે પાેષાય છે, જે વિક્ષેપથી સમાજ શાષાય છે તે અત્રાન અને વિક્ષેપથી બચવા માટે સમાજે ગુર્સંસ્થા સાથે અસહકાર કરવેા. આ અસહકારના અગ્નિતાપ વખતે સાચા ગુરુએ તો કુંદન જેવા થઇ આગળ તરી આવવાના, જે મેલા હશે તે શહ્ય થઇ આગળ આવશે અને કાં તા ખળી ભરમ થશે પણ હવે સમાજને જે જાતના જ્ઞાન અને ત્યાગવાળા ગુરૂઓની જરુર છે ( સેવા લેનાર નહિ પણ સેવા દેનાર–માર્ગદર્શકાની જરુર છે ) તે જાતના ગ્રાન અને ત્યાગવાળા શરુઓ જન્માવવા માટે તેમના વિકૃત ગુરુત્વવાળી સંસ્થા સાથે આજે નહિ તાે કાલે સમાજને અસહકાર કર્યે જ છૂટકા છે. અલખત જો ગુરુસંસ્થામાં કાઈ માઇના લાલ એકાદ પણ સાચા ગુરુ હયાત હશે તે આવા સખત પ્રયોગ પહેલાં જ ગુરુસંસ્થાને તારાજીથી બચાવશે. જે વ્યક્તિ આંતરરાષ્ટ્રીય શાંતિપરિષદ જેવી પરિષદામાં હાજર થઈ જગતનું સમાધાન થાય તેવી રીતે અહિંસાનું તત્ત્વ સમજાવી શકશે અગર તા પાતાના અહિંસાબળે તેવી પરિષદાેના હિમાયતીઓને પાતાના ઉપાઝયમાં આકર્ષી શકશે તે જ હવે પછી ખરાે જૈનગુરુ થઇ શકશે. હવેનું એકબજારુ જગત પ્રથમની અલ્પતામાંથી મુક્ત થઇ વિશાળતામાં જાય છે તે ક્રાઇ નાત, જાત, સંપ્રદાય, પરંપરા, વેશ કે ભાષાની ખાસ પરવા કર્યો વિના જ માત્ર શહ જ્ઞાન અને શહ ભાગની રાહ જોતું ઉભું છે. એટલે જે અત્યારની ગુરુસંસ્થા આપણી શક્તિવર્ધક થવાને બદલે શક્તિળાધક જ થતી હેાય તેા તેમના અને જૈનસમાજના ભલા માટે પહેલામાં પહેલી તકે સમજદારે તેમની સાથે અસહકાર કરવા એ એક જ માર્ગ રહે છે. જો આવા માર્ગ લેવાની પરવાનગી

### પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના

જૈનશાસ્ત્રમાંથી જ મેળવવાની હાેય તાે પણ તે સુલભ છે. ગુલામીવૃત્તિ નવું સરજતી નથી અને જૂનું કેંકતી કે સુધારતી પણ નથી. એ વૃત્તિ સાથે ભય અને લાલચની સેના હાેય છે. જેને સદ્દગુણાની પ્રતિષ્ઠા કરવી હાેય તેણે ગુલામીવૃત્તિના બુરખાે કેંકીને, છતાં પ્રેમ તથા નમ્રતા કાયમ રાખીને જ વિચારવું ઘટે.

ધંધાપરત્વેના છેલા પ્રશ્નના સંબંધમાં જૈનશાસ્ત્રની મર્યાદા બહુ જ ટુંકી અને ટચ છતાં સાચા ખુલાસાે કરે છે અને તે એ છે કે જે ચીજનાે ધંધા ધર્મ વિરુદ્ધ કે નીતિવિરુદ્ધ હાેય તે ચીજનાે ઉપભાગ પણુ ધર્મ અને નીતિવિસ્દ્ધ છે. જેમ માંસ અને મઘ જૈનપર પરા માટે વજર્ય લેખાયાં છે તે તેના ધ'ધા પણ તેટલા જ નિષેધપાત્ર છે. અમુક ચીજને ધંધો સમાજ ન કરે તે તેણે તેને ઉપલોગ પણ છેાડવા જ જોઇએ. આ જ કારણથી અન, વસ્ત્ર અને વિવિધ વાહનાની મર્યાદિત ભાગતૃષ્ણા ધરાવનાર ભગવાનના મુખ્ય ઉપાસકા અન્ન, વસ્ત્ર આદિ બધું નીપજાવતા, અને તેને ધ'ધા પણ કરતા. જે માજીસ ખીજાનો કન્યાને પરણી ઘર ખાંધે અને પાેતાની કન્યાને બીજા સાથે પરણાવવામાં ધર્મનાશ ભુએ એ કાંતા ગાંડા હાેવા જોઈ એ અને ડાહ્યો હોય તા જૈનસમાજમાં પ્રતિષ્ઠિત સ્થાન ભાગવતા ન જ હેાવેા જોઇએ. જે માણસ કાલસા, લાકડાં, ચામડાં અને યંત્રા જથાબંધ વાપરે તે માણસ દેખીતી રીતે તેવા ધંધાના ત્યાગ કરતા હશે તા એના અર્થ એજ કે તે બીજા પાસે તેવા ધંધાએા કરાવે છે. કરવામાં જ વધારે દોષ છે અને કરાવવામાં તેમ જ સમ્મતિ આપવામાં જ એાછા દાષ છે એવું કાંઈ એકાંતિક કથન જૈનશાસ્ત્રમાં નથો. ઘણીવાર કરવા કરતાં કરાવવા અને સમ્મતિમાં જ વધારે દેાય હેાવાના સંભવ જૈનશાસ્ત્ર માને છે. જે બૌદ્ધી માંસના ધંધો કરવામાં પાપ માની તેવા ધંધા જાતે ન કરતાં માંસના માત્ર ખારાકને નિષ્પાપ માને છે તે ભૌહોને જે જૈનશાસ્ત્ર એમ કહેવું હેાય 🤰 " તમે ભલેને ઘંધા ન કરા પણ તમારાદ્વારા વપરાતા માંસને

તૈયાર કરનાર લાેકાના પાપમાં તમે ભાગીદાર છે৷ જ " તા શું તે જ નિષ્પક્ષ જૈનશાસ્ત્ર કેવળ કુળધર્મ હાેવાને કારણે જૈનાને એ વાત કહેતાં અચકાશે ' નહિ કદી જ નહિ. એ તા ખુલ્લે ખુલ્લું કહેવાનું કે કાં તા ભાગ્ય ચીજોના ત્યાગ કરા અને ત્યાગ ન કરા તા જેમ તેને ઉત્પન્ન કરવા અને તેના વ્યાપાર કરવામાં પાપ લેખા છા તેમ બીજાએા દારા તૈયાર થયેલી અને બીજાઓ દારા પૂરી પડાતી તે જ ચીજોના, ભાગમાં પણ તેટલું જ પાપ લેખા. જૈનશાસ્ત્ર તમને પાતાની મર્યાદા જણાવશે કે ' દોષ કે પાપના સંબંધ ભાગવૃત્તિ સાથે છે; માત્ર ચીજોના સંબંધ સાથે નથી." જે જમાનામાં મજાૂરી એ જ રોડી છે એવું સત્ર જગદ્વ્યાપી થતું હશે તે જમાનામાં સમાજની અનિવાર્ય જરુરિયાતવાળા અન્ન, વસ્ત્ર, રસ, મકાન, આદિને જાતે હિત્પન્ન કરવામાં અને તેના જતો ધધા કરવામાં દોષ માનનાર કાંતા અવિચારી છે અને કાંતા ધર્મધેલા છે એમજ મનાશે.

ઉપસંહાર—ધારવા કરતાં શાસ્ત્રમર્યાદાના વિષય વધારે લાંબા ચયા છે પણ મને જ્યારે સ્પષ્ટ દેખાયું કે એને ટુંકાવવામાં અસ્પષ્ટતા રહેશે એટલે ચાંકુંક લંખાણ કરવાની જરુર પડી છે. આ લેખમાં મેં શાસ્ત્રાના આધારા જાણીને જ નથી ટાંકયા, કેમકે કાેઈ પણ વિષય પરત્વે અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ બન્ને જાતનાં શાસ્ત્ર વાક્યા મેળવી શકાય છે. અગર તાે એકજ વાક્યમાંથી બે વિરાધી અર્થી ઘટાવી શકાય છે. મેં સામાન્ય રીતે અદ્વિગમ્ય થાય એવું જ રજી કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે, છતાં મને જે કાંઇ અલ્પસ્વલ્પ જેનશાસ્ત્રના પરિચય થયા છે અને ચાલુ જમાનાના અનુભવ મળ્યા છે તે બન્તેની એકવાક્યતા મનમાં રાખીને જ ઉપરની ચર્ચા કરી છે. છતાં મ્હારા આ વિચાર વિચારવાની અને તેમાંથી નકામું ફેડી દેવાની સૌને છૂટ છે. જે મને મારા વિચારોમાં ભૂલ સમજાવશે તે વયમાં અને જાતિમાં ગમે તેવડાે અને ગમે તે હાવા છતાં મારા આદરતા પાત્ર અવશ્ય થશે.

સુખલાલ

# ખરી આ<sup>દ્</sup>યાત્મિકતા

આજે અહીં ધર્મ એ વિષયનાે જીુદી દર્ષ્ટિથી વિચાર કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. તે વિચાર કરતાં પહેલાં ધર્મની આવશ્યકતા વિષે થાેડા વિચાર કરીએ. મનુષ્યને ધર્મની અગસ શા માટે છે ? પ્રથમ તા નૈતિક ઉન્નતિ માટે ધર્મની ખાસ અગત્ય છે. નીતિમય વર્તન માટે માત્ર નીતિનું, સદસતનું જ્ઞાન ખસ નથી એ આપણે અનુભવથી જાણીએ છીએ. મનુષ્ય પ્રલાભનાને વશ થાય છે તે માત્ર સદાચરણના જ્ઞાનના અભાવે નથી હાેતું, પરન્તુ જ્ઞાન છતાં, સદાચરણખળની ખામીને લીધે, અર્થાત ધર્મખળના અભાવે તે પાપમાં પડે છે. એ રીતે વિચાર કરતાં જણાશે કે નીતિની ઉન્નત ભાવના ટકાવી રાખવા માટે તેમજ વ્યવહારમાં નીતિના ઉચ્ચ આદર્શ' અમલમાં મુકવા માટે ધર્મ અથવા ધાર્મિક બળની ખાસ આવશ્યકતા છે.

મનુજ અન્ધુ માટે ભ્રાતૃભાવની લાગણી ખીલવવા માટે, સેવા-ભાવ જાગૃત કરવા માટે અને હૃદયની વિશાળતા કેળવવા માટે ધર્મ સિવાય બીજું એક પણ સાધન નથી. હૃદયની આ ઉંડી લાગણી એ અહિના વિષય નથી. પુસ્તકાના અભ્યાસથી કે વિજ્ઞાનથી એ ઉત્પન્ન થઈ શકતી નથી. ધાર્મિકતા–આખ્યાત્મિક વૃત્તિ હેાય તા જ માનવ બન્ધુ માટે અનુકમ્પાની, સહાનુભૂતિની, સેવાની ભાવના ઉત્પન્ન થાય છે અને ગમે તેવા વિષમ પ્રસંગે તે કાયમ રહે છે.

સંકટ સમયે ધૈર્યબળ માટે ધર્મની ખાસ અગત્ય જણાય છે. પ્રિય જનના સૃત્યુ પસંગે, કાેઇ માેટી આપત્તિને પ્રસંગે કે સામાન્ય આધિવ્યાધિને પ્રસંગે ધૈર્ય રાખવાની વૃત્તિ, ધાર્મિકતા સારી રીતે કેળવાયા વિના શકય નથી. સમસ્ત પ્લસાંડનું નિયંત્રણુ એક અપ્રમ્ય પરન્તુ વ્યંતે કલ્યાચ્યુમય યાજનાનુસાર થાય છે એવી ઉડી બ્રહ્ય હાેય તાે જ એવે કઠિન પ્રસંગે મનુષ્ય ધૈર્ય ધારણુ કરી શકે છે.

આ જીવનને અંતે, આપણા દેહના નાશ પછી અવશેષ અંશની ઉત્તરાત્તર ઉનત સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવા માટે ધર્મ સિવાય બીજો એક પણ ઉપાય નથી. પરલાક અને પરકાળના સ્વરૂપ વિષે ગમે તેઢલા મતબેદ હાેઈ શકે પરન્તુ નાશવંત દેહના અવસાન પછી ચેતનરૂપ આત્માની ક્રાઈ પ્રકારની સ્થિતિ માનવી પડે છે, અને એ સ્થિતિની ઉત્તરાત્તર ઉન્નતિ પણ થવાની આવશ્યકતા જણાય છે. તા તે ઉન્નત સ્થિતિ ધર્મ સિવાય બીજે કરે માર્ગે સંભવિત છે ?

ધર્મની આ રીતે આંવશ્યકતા આપણે સ્વીકારીએ તે એટલું સ્પષ્ટ કચ્છુલ કરવું પડશે કે પ્રચલિત કાેઇ પણ ધર્મ કે પથ જે ઉપર જણાવેલી જરુરિયાતા ન પૂરી પાંડે તે આપણે માટે ધર્મ નથી; તે ગમે તેટલા જૂના કે પ્રતિષ્ઠા પાંમેલા હાેય તા પણ આપણે માટે તે વન્ત્ય છે. જે પંથનાં ધર્મપુસ્તકા અગર વિધાના નાંતિના પરમ ઉન્નત ભાવનાને વિદ્યાતક હાેય-તેમનું અંતર રહસ્ય ગમે એટલું ઊંડા તત્ત્વત્તાન કે ગૃઢ ભાવનાઓથી ભરેલું હાેય છતાં વ્યવહારમાં અને સ્યુલ ઉપયાગમાં તે નીતિના વિચાર વાણી કે વર્તનને બાધકર્તા હાેય-તા તે આપણે માટે ધર્મ નથી-તે સર્વથા અગ્રાહ્ય છે. એ જ રીતે જે ધર્મના પાલનથી, જેના બાહ્યાચારા સંપૂર્ણપૂર્ણ અને શુદ્ધ નિખાલસ ભાવે નિરંતર પાળવા છતાં, સંકટ સમયે જે ચિત્તના ક્ષેાભ ટાળવા માટે ધર્યબળ ન આપી શકતા હાેય, જેનાથી આત્માને પરમ શાંતિ પ્રાપ્ત થઈ ઉદ્વેગરહિત ચિત્ત ન થતું હાેય તે ધર્મ તરીકે શા ઉપયોગના છે ?

જે ધર્મ પાલનથી ચિત્તની વૃત્તિ સંકુચિત થઈ જતી હોય, હૃદયની વિશાલતાને બદલે પાતાનું, પારકું ઉંચ, નીચ, સ્પૃક્ય,

પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના.

અસ્પૃશ્ય, શૌચ, અશાચ એવા બેદ પાડી માનવ સમાજમાં બધુતાને બદલે વાડા પાડી સ્વાર્થો વૃત્તિ વધારવામાં સહાયભ્રુત થતા હાેય તે ધર્મ નથી પણ ધર્મના ઢાંગ માત્ર છે.

આ સર્વ દષ્ટિથી વિચાર કરી માનવસમાજની વર્તમાન અભિલાષાએ અને જરુરિયાતાે લક્ષમાં રાખી નવી વિશાળ દષ્ટિથી ધર્મ અને ધર્મસંસ્થાએાની યાજના થવાની સત્વરે જરુર છે એ કરજ ધર્માચાર્યની ખાસ કરીને છે. એ કરજમાંથી તેએા ચૂકશે અગર જીર્શુ અને નિરુપયાગી થઈ ગયેલા બાહ્યાચારને પ્રાધાન્ય આપી ધર્મના વાસ્તવિક સ્વરૂપ અથવા ખરી આખ્યાત્મિકતા પ્રત્યે દુર્લક્ષ સખશે તેા નજદીકના ભવિષ્યમાં એ ધર્મા, ધર્માચાર્યો અને ધર્મસંસ્થાએા નષ્ટપ્રાય થશે અને ઇતિહાસના પૃષ્ઠ ઉપરથી તે વિસુપ્ત થશે.

# कैनसाढित्यनां ઉत्तभात्तभ पुस्तहे।.

| જીલકહપસાધ્ય (સં. જિનવિજય)             | 3     |
|---------------------------------------|-------|
| આચાંગસૂત્ર ,, ઘટાડેલી                 | ٩     |
| ત્રણુ છેદ સૂત્રા ,, ,,                | ૧ા    |
| પ્રાચીન જેન લેખસંગ્રહ "               | ું ૩ા |
| જેન ઐતિહાસિક ગૂર્જર કાવ્યસંચય,,       | રાા   |
| કુમારપાલ પ્રતિબાધ "                   | ૭ા    |
| પાકૃત કથાસંગ્રહ "                     | ાા    |
| સંક્ષિપ્ત પ્રાકૃત વ્યાકરણ "           | 01    |
| <b>ઝુન્દ્ર મહાવીર</b> ( લે. લેાયમાન ) | 011   |
| પરિશિષ્ટપર્વ અન્ને ભાગ હિંદી          | ૧ા    |
| સુખી જીવન ઘટાઉલી કિંમત                | oll   |
| જૈનદર્શન પં. એચરદાસ                   | ર     |
| ન્યાયાવતાર ગૂજરાતી પં. સુખલાલજી       | ٥١    |
| આધ્યાત્મિક વિકાસક્રમ ,,               | e1=   |
| ચાર કર્માચંચા (હિંદી) "               | ઝા    |
| ચાગદર્શન ,, ,,                        | ૧ા    |
| तत्त्वार्थसूत्र "                     | રા    |

### જૈનસાહિત્ય સંશાધક કાર્યાલય એલીસબ્રિજ-અમદાવાદ.