

### હિતશિક્ષા

#### --

( राग-अरे छव । शीहते अस्पना अरे. )

સુલાગી! માહ મમતમાં ચરે, મનુજના જન્મ વૃથા ક્યાં કરે ?-ટેક. ધન જોખન સુખ સ્થિર તું માને, આશા મુઠ્ઠી ધરે; દલ પાનના જલબિન્દ્ર સમ, આયુષ્ય એાર્છ્ડ કરે. સુલાગી૦ ૧ સત્તાધારી ચક્રવર્તીએા. કાળ ઝપાટે ડરે: કાળ-ચક્રના વેગ નિરાળા, તેથી સૌ થરથરે સુભાગી ર ક્ષણિક સુખના માહ નકામા, મૂઢ ખની કયમ કરે? ધન સત્તાના ગર્વ તજ દે, આત્મવૃદ્ધિ એ હરે. સુલાગી૦ ૩ ज्ञान ध्यान तप कप संयम्थी, हेषाय तुं परहरे; માેક્ષધામનાં સાચાં સાધન, એથી નર ઉદ્ધરે. સુલાગી ૪ भाया भभता के नर छाड़, अिक्त पहने वरे; સનિ હેમેન્દ્ર પ્રલુ-સ્મરણેથી, લવસિન્ધુને તરે. સુભાગી પ



## પવિત્રતાને પંચે

યાને

અહાર પાપસ્થાનકથી નિવૃત્ત થવાના માગે.



લેખક :---

મણિલાલ નથુભાઈ દાશી ખી. એ.

પ્રકાશક :---

શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા ભાવનગર

વીર સં. ૨૪૭૦

ઃઃ વિ. સં. ૨૦૦૦

કિંમત છ ચ્યાના

મુદ્રક:–શાહ ગુલાભચંદ લલ્લુભાઇ, શ્રી મહાદય પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ દાણાપીઠ—ભાવનગર.

## વિષયાનુક્રમણિકા

| પ્રકરણ         |     |                 | વિષય                                       | <b>પૃ</b> ષ્ઠ |
|----------------|-----|-----------------|--------------------------------------------|---------------|
| પ્રકરણ         | ٩   | લું             | પ્રા <b>ણાતિ</b> પાતવિરમ <b>ણ</b>          | 9             |
| પ્રકરણુ        | ર   | જું             | મૃષાવા <b>દવિરમ</b> ષ્યુ                   | 93            |
| પ્રકરણ         | 3   | જું             | <b>અ</b> દત્તાદાનવિરમ <b>ણ</b>             | २०            |
| પ્રકરણ         | ٧.  | થું             | <b>મૈ</b> શુનવિરમણ                         | २४            |
| પ્રકરણ         | ેષ  | મું             | પરિ <b>ગ્રહ</b> વિરમણ                      | 33            |
| પ્રકરણ         | ţ   | 009             | ક્રોધવિરમણ                                 | ४१            |
| પ્રકર <b>ણ</b> | U   | મુ              | માનવિરમણ                                   | યુવ           |
| <b>પ્રક</b> રણ | 4   | મું.            | માયાવિરમણ                                  | ય૮            |
| પ્રકરણુ        | Ŀ   | મું             | <u>લા</u> ેભવિરમણ                          | 53            |
| <b>স</b> કરણ   | 90  | મું             | રાગવિરમણ                                   | <b>৬१</b>     |
| પ્રકરણ         | ૧૧  | મું             | દ્વેષવિરમણ                                 | <b>૭</b> ૯    |
| પ્રકરણ         | ૧ર  | મુ              | કલ <b>હ</b> વિરમણ                          | 4             |
| પ્રકરણ         | ૧૩  | મુ <sup>•</sup> | અભ્યાખ્યાનવિરમણ                            | ૯ર            |
| પ્રકરણ         | 98  | મું             | પૈશુન્યવિરમણ                               | ૯૭            |
| પ્રકરણ         | ૧૫  | મું             | રતિઅરતિવિરમણ                               | १०१           |
| પ્રકરણ         | १६  | મું             | પરપરિવા <b>દવિરમ</b> ણ                     | १०६           |
| પ્રકરણ         | ૧૭  | મું             | માયા <b>મૃષાવાદવિરમ</b> ણ                  | <b>૧૧</b> ૧   |
| પ્રકરણ         | 9 ८ | મુ              | મિ <sup>શ્</sup> યાત્વ <b>શ્વલ્યવિ</b> રમણ | ૧૧૬           |

#### બે બાલ

પવિત્રતા એ આત્માના સ્વભાવ છે. સત્ય, પ્રેમ, દયા, મૈત્રી, પરાપકાર એ આત્માના સ્વાભાવિક ગુણ છે. આત્મા પાતાની શક્તિ, ગ્રાન અને પ્રેમ જગતમાં પ્રગટ કરવા માગે છે, પણ તે પ્રગટ કરવામાં કેટલીક અસ્વાભાવિક—વિભાવિક વૃત્તિએ નહે છે, અને તે અસ્વાભાવિક વૃત્તિએ તે પાપસ્થાનકા છે. જ્વાતમાં પોતાનું સત્ય સ્વરૂપ ભૂલી જઇ, રાગ, દેષ અને કષાયાને વશ થઇ અહંકાર અને મમત્વભાવથી પ્રેરાઇને પાતાના સ્વભાવને અનુચિત એવાં અનેક પાપકર્મો આચરે છે, તેને જૈન-શાસ્ત્રકારોએ અઢાર વિભાગમાં વહેંચી નાખ્યા છે અને તેને પાપસ્થાનકા એવું નામ આપ્યું છે. તે પાપસ્થાનકાનું સ્વરૂપ શું છે ! તેનાં કેવાં માઠાં પરિણામ આવે છે! અને તેમાંથી ભચવાને કેવા પ્રકારના વિચારા તથા વર્તન રાખવું, એ આ પુસ્તકમાં બતાવવામાં આવ્યું છે.

જેમ સર્પનું ઝેર ઉતારવાને તે ઉતરે નહિ ત્યાંસુધી પુનઃ પુન: એ જ મંત્ર બાલવામાં આવે છે, પણ તે પુનરુક્તિ દાષ ગણાતા નથી; તેમ પરપરિવાદ, પૈશુન્ય, અબ્યાખ્યાન વગેરે એકસરખા લાગતા દાષા સંખધી વિવેચન કરવામાં કાંઇ સ્થળ પુનરુક્તિ થઇ હાેય તાે તે ક્ષંતવ્ય ગણવામાં આવશે, એમ આશા રાખવામાં આવે છે.

આપણા આત્મામાં અનંત શક્તિ છે, તેનું આપણને બાન નથી. આપણે કર્મના અને કર્મના પ્રકૃતિના બહુ વિચાર કરીએ છોએ, પણ આત્માના એક પ્રદેશમાં અનંત કર્મસમુદ્દાયને તાડવાનું સામર્થ્ય છે, એ બાબત પર વિશેષ લક્ષ આપવાની જરૂર છે. લાંબા સમયના અધકારના એક નાની સરખી દીવાસળી નાશ કરી શકે છે, તેમ જો આપણને આત્માની પવિત્રતાના, શક્તિના અને પ્રકાશના ખ્યાલ આવે, જો આપણે તેનું ચિંતન કરીએ, તેને અનુભવવા પ્રયત્ન કરીએ તા આપણામાં એટલી બધી શક્તિ રકુરે કે જેના બળથી પાપરથાનકર્ય દેષો આપણે ધણી ત્વરાથી ટાળી શક્યોએ; માટે આપણે સ્વભાવે દિવ્ય છીએ અને દેષો તે આપણા નહિ પણ આપણી વિભાવીપ્રકૃતિના છે.

એ વિચારનું ચિંતન કરી આ પુસ્તકમાં વર્ણ વેલા અઢાર પાપસ્થાન કાર્યા ખચવા વાચકવર્ગ પ્રયત્ન કરશે તેમાં આ પુસ્તકની સાર્થકતા છે.

છેવડ વાચકવર્ગને એ જ વિનંતિ કે-આમાંના દરેક પ્રકરણનું હાર્દ સમજી જે દોષ પાતાનામાં હોય તે ડાળવા પ્રયત્ન કરવા. દોષને ડાળવા માટે દોષનું સ્વરૂપ સમજી લઇ તેની સામેના સદ્દગુણ ખીલવવા પ્રયત્ન કરવા. ક્ષમાના સદ્દગુણ ખીલવવાથી ક્રોધ પાતાની મેળે ચાલ્યા જશે. તેમ સરળતા ખીલવવાથી માયા દૂર થઇ જશે. તેવી રીતે દરેક દોષને ડાળવા તેના વિરોધી સદ્દગુણોનું જેમ ખને તેમ વધારે ચિંતન કરવું અને તે પ્રમાણે વર્તવાના પ્રયત્ન કરવા કે જેથી તે સદ્દગુણ સમય જતાં સ્વાભાવિક થઇ જશે.

આ શુક રોઠ લધાભાઇ ચાંપશીની પ્રેરણાથી છપાવવામાં આવી છે. અમને પણ પસંદ પડવાથી અમે તેની વધારે નકલે શ્રી જૈન ધર્મ પ્રકાશના પ્રાહેકાને ભેટ આપવા માટે છપાવી છે. આ શુકમાં સહજ સુધારાવધારા કર્યા છે. છેલ્લા પ્રકરણમાં વધારે વધારા કર્યો છે તે ખાસ વાંચવા લાયક છે.

આ શુકના મુખ્ય લેખકના આભાર માનીએ છીએ. બે બાલ પણ તેમના જ રાખ્યા છે. દરેક પ્રકરણા સારા ને અસરકારક છે તે લક્ષપૂર્વ ક વાંચવાની ભલામણ કરવામાં આવે છે. બીજા નાેવેલા વિગેરેના શુષ્ક લખાણા ન વાંચતાં આવું આત્મહિતકારક લખાણ જ વાંચવું હિતાવહ છે.

શેઠ લધાભાઇએ પાતાની માતુશ્રીના શ્રેયાર્થે આ સુક છપાવી છે અને તે પાતાના કુડુંખમાં વહે ચવાનું ધાર્યું છે. આવા પુસ્તકની લ્હાણી કરવી તે ખરેખર શ્રેયકારક છે. પ્રારંભમાં વધારે ન લખતાં એ બાલ સમાપ્ત કરવામાં આવે છે.

વિ. સં. ૨૦૦૦ | ક્રાત્તિક⁄ો પૂર્ણિમા શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા ભાવનગર

# પવિત્રતાને પંથે

અથવા

## અઢાર પાપસ્થાનક્રાથી નિવૃત્ત થવાના માર્ગ.

પ્રકરણ ૧ લું.

#### પ્રાણાતિ પાતવિરમણ.

જીવમાત્ર સુખને શોધે છે. જ્યાં સુધી આત્માને પાતાના ખરા સ્વરૂપના અનુભવ ન થાય ત્યાં સુધી તેને કદાપિ ખરી શાન્તિ મળી નથી અને મળવાની નથી. આત્મા પાતે જ્ઞાન–સ્વરૂપી છે. તેનામાં અનંત જ્ઞાન, અનંત શક્તિ અને અનંત આનંદ રહેલાં છે. તે આત્મા પાતાના જ્ઞાનસ્વરૂપે જગતના તમામ પદાર્થીને–તે પદાર્થીના ગુણુ અને પર્યાયા સહિત જાણે છે અને અનુભવે છે. તે બાદ્ય પદાર્થીને તેમજ પાતાના શરીરાને સાધના તરીકે વાપરે છે, પણ પાતે પાતાના સ્વરૂપમાં જ આનંદ માને છે. ઇન્દ્રિયાના આવેશા અને મનના વિચારારૂપી તરંગા તેના પગ આગળ આવીને ભલે અથડાય પણ તે તેા પાતાના ઉચ્ચ સ્વભાવરૂપ ખડક ઉપર સ્થિર રહે છે; કારણ કે ઇન્દ્રિયા તથા મનને બળ આપનાર પણ પાતે જ છે; માટે જ્યાં આત્મા પાતાનું બળ ખેંચી લે છે ત્યાં મન તથા ઇન્દ્રિયા શિથલ બની જાય છે અને તે

આત્મા પર પાતાના પ્રભાવ દર્શાવી શકતાં નથી. આત્મા તા ઇન્દ્રિયા, મન અને વાસનાએાના સેવક નહિ પણ સ્વામી છે. આત્માના બળના શા ખ્યાલ આપી શકાય? શ્રીમાન્ શુભચંદ્રાચાર્યે જ્ઞાનાર્ણવમાં કહ્યું છે કે—

#### अहोऽनंतवीर्योऽयमात्मा विश्वप्रकाशकः । त्रैलोक्यं चालयत्येव, ज्ञानशक्तिप्रभावतः ॥

આ વિશ્વને પ્રકાશ આપનાર આત્મા અનંતશક્તિ-વાળા છે. તે પાતાની જ્ઞાનશક્તિના પ્રભાવથી ત્રણ ભુવનને ધુજાવવા સમર્થ છે. આ આત્મશક્તિને દેવેા અને અસુરા પણ વશ થાય છે, તેા પછી સામાન્ય મનુષ્યા અને પશુચાની તા વાત જ શી ? આ આત્મશક્તિ આગળ માટા માટા નરેન્દ્રો અને ચક્કવત્તીઓ પણ નમી પડે છે. આત્માનું પ્રેમસ્વરૂપ જ્યારે પ્રગટ થાય છે ત્યારે તે સ્વરૂપ પ્રકટ કરનારની સમીપમાં આવનારા વિરાધીઓના વિરાધ ટળી જાય છે, એટલું જ નહિ પણ સ્વભાવથી વિરાધી પશુઓ પણ પાતાના વૈરભાવ ટાળી શાન્ત થઇ જાય છે. તેના પ્રેમની પ્રભા આગળ વૈરવિરાધનું વાદળ ટકી શકતું નથી. તે આત્મા પાતાના જ્ઞાનબળવડે ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તા-માન ત્રણે કાળના અનાવાને હસ્તામલકવત્ પાતાની દૃષ્ટિ સમીપ એકજ સમયે જોઇ શકે છે. તેના શુદ્ધ હૃદયમાં દરેક બાહ્ય વસ્તુનું પ્રતિબિખ પડે છે અને તેથી કાઇપણ જાતના પ્રયાસ સિવાય તે સર્વ પદાર્થી અને બનાવાને જોઇ શકે છે, જાણી શકે છે અને અનુભવી પણ શકે છે. વળી પ્રભુદ્ધ આત્મા સ્વસંતુષ્ટ હાવાથી પાતાના સુખ વાસ્તે તેને અહારના પદાર્થી કે મનુષ્યા પર આધાર રાખવા પડતા નથી. મનુષ્યાને પાતાના આત્માના દિવ્ય આનં દનું ભાન જેટલા પ્રમાણમાં એ છું તેટલા પ્રમાણમાં તે આનં દ મેળવવા માટે બાદ્ય પદાર્થી વિશેષ રૂપમાં પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છે છે અને મથે છે, પણ ખરા આત્મજ્ઞાનીના આનં દ પાતાનામાં રહેલા હાવાથી તે બાદ્ય વસ્તુઓના સદ્દભાવ કે અભાવમાં એકસરખી પ્રસન્નતા જાળવી શકે છે. તે અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ પ્રસંગામાં—જગત જેને સખદુ:ખના પ્રસંગા કહે છે તેવા પ્રસંગામાં—અનં દમાં રહી શકે છે. આત્મા અમર હાવાથી અંતવાળી વસ્તુઓના સદ્દભાવે શું રાચે? તેમજ અંતવાળી વસ્તુઓના અભાવે ખિન્ન પણ શું થાય? અનંત કાળના પ્રવાસી આત્મા આ બધા સંસારરપી નાટકના પ્રેક્ષક છે, દ્રષ્ટા છે—સાક્ષી છે; પણ ભૂલથી પ્રેક્ષક મટી એકટર—નાટકના પાત્ર બના જાય છે એટલે લેપાય છે અને સંસારનાટકનાં તેને પણ અનેક ભાગ ભજવવા પડે છે.

આત્મા, ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે અનંત આનંદમય, અનંતશક્તિમય અને અનંતજ્ઞાનમય છે, છતાં શા સારુ ખીન્ન, અલ્પશક્તિવાળા અને બહુ જ ન્યૂન જ્ઞાનવાળા જણાય છે? તેની શક્તિ, જ્ઞાન અને આનંદને રાકનારાં કારણા કયા છે? જેમ સૂર્યના પ્રકાશને વાદળ રાકે છે તેમ આત્માના પ્રકાશને રાકનારાં વાદળા કયા? વળી આપણે પાતે જ આ આત્મા હાવાથી અને આત્મા પાતે શક્તિ, જ્ઞાન અને આનંદના સમૂહરૂપ હાવાથી શા સારુ તે શક્તિ, જ્ઞાન અને આનંદના સમૂહરૂપ હાવાથી શા સારુ તે શક્તિ, જ્ઞાન અને આનંદના આપણને અનુભવ થતા નથી?

ઉપરના પ્રશ્નનાે ઉત્તર સમજવાને માટે આપણે એક દેશન્ત લઇએ.

હાલનું વિજ્ઞાનશાસ્ત્ર આપણને જણાવે છે. તેમજ આપણે અનુભવથી પણ જાણીએ છીએ કે આપણી ચારે બાજીએ હવા આવેલી છે, પણ જે વસ્તું ચારે બાજીએ આવેલી હાય તેનું આપણને ભાન હોતું નથી. વળી આ હવાને વજન પણ છે, અને તે દરેક વર્ગ ઈંચ ( square inch ) ઉપર પંદર રતલ છે. છતાં આપણને તે વજનના ભાર લાગતા નથી. પણ જો કાેઇ પણ બાજીથી હવા લઇ લેવામાં આવે અને ત્યાં જગ્યા ખાલી થાય, તેા હવાના દખાણનું તરત જ આપણને ભાન થાય. જો એક શીશીમાંથી હવાના પંપવડે હવા ખેંચી લેવામાં આવે, અને જો તે શીશા પર હાથ મૂકવામાં આવે તા હાથ ઉપર હવાનું દળાણુ એટલું બધું થાય કે હાથમાંથી લાહીની સેરાે નીકળે; કારણ કે ઉપરના દભાશુને રાેકનારું હવાનું નીચેનું દભાણ તે વખતે હાતું નથી. તેજ રીતે આત્માની પૂર્ણ શક્તિએા આપણામાં છે પણ આપણાં હુદયા બહારના પદાર્થી, વાસનાએા અને વિચારાથી એટલાં બધાં ભરેલાં છે કે તે આત્માની શક્તિ-એાનું દળાળુ આપણુને લાગતું નથી. જે પળ હૃદય ઉપરથી પાપ તરફ દાેરી જતી વાસનાએ અને વિકારાના ભાર એાછા થઇ જરો, તે જ પળે તે સ્થળે આત્માની શક્તિએા પ્રકટ થઇ પાતાના પ્રભાવ દર્શાવશે. આત્માની શક્તિઓ ખીલવવાની નથી, તે તેા ખીલેલી જ છે; પણ તેને પ્રકટ થવામાં જે અંતરાયભૂત કારણા છે તે દ્વર કરવાનાં છે.

આત્માની શક્તિઓને પ્રકટ થવામાં જે અંતરાયભૂત કારણા છે તેને પાપસ્થાનકા કહેલાં છે. તે પાપના-અશુભ પ્રવૃત્તિના હેતુઓ છે. જયાં સુધી પાપપ્રવૃત્તિના હેતુઓ વિદ્યમાન હાય ત્યાં સુધી અશુભ પ્રવૃત્તિ થવાની અને તેના પરિણામે જે કર્મરૂપ વાદળ પ્રગટે તે આત્મસૂર્યને પ્રકટ થવા દે નહીં; માટે જો આત્માની ખરી શક્તિઓ પ્રકટ કરી સ્વાનંદમાં મહાલવું હાય તા મનુષ્યે અઢાર પાપસ્થાનકાનું સ્વરૂપ સમજી જેમ ખને તેમ તેના ત્યાગ કરવા પ્રવૃત્ત થવું જોઇએ. તે અઢાર પાપસ્થાનકા જૈનધર્મમાં વર્ણ વેલા છે તે નીચ પ્રમાણે છે—

(૧) પ્રાણાતિપાત. (૨) મૃષાવાદ. (૩) અદત્તાદાન. (૪) મૈશુન. (૫) પરિશ્રહ. (૬) ક્રોધ. (७) માન. (૮) માયા. (૯) લેાલ. (૧૦) રાગ. (૧૧) દ્રેષ. (૧૨) કલહ. (૧૩) અભ્યાખ્યાન. (૧૪) પૈશુન્ય. (૧૫) રતિઅરતિ. (૧૬) પર-પરિવાદ. (૧૭) માયામૃષાવાદ. (૧૮) મિથ્યાત્વશલ્ય.

આ અઢાર પાપસ્થાનકો આત્માના પ્રકાશને પ્રગટ થતો અટકાવે છે. આ અઢારમાં પ્રથમના પાંચ પ્રાણાતિપાત, મુષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈશુન અને પરિગ્રહ મુખ્ય છે. બીજાં તેર ગૌણ છે, પણ આ પાંચને પુષ્ટિ આપી વધારે પ્રબળ મનાવે છે તે અપેક્ષાએ તે તેર પણ પાપસ્થાનકો છે. વળી આ પાંચમાં પણ મુખ્ય પાપસ્થાનક હિંસા છે. તે બધા દાષાનું મૂળ છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે—સર્વ જવા પ્રત્યે અહિંસા—પ્રેમ (મૈત્રીભાવ) કરીને જીવ શાન્તિરૂપ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરે છે. જ્ઞાનાર્ણવમાં પણ કહ્યું છે કે:—

#### अहिंसैव जगन्माताऽ-हिंसैवानन्दपद्धतिः । अहिंसैव गतिः साध्वी, श्रीरहिंसैव श्राश्वती ॥

અહિંસા જગતની માતા છે, અહિંસા આનંદની શ્રેણી છે, અહિંસા એ જ ઉત્તમગતિ–માર્ગ છે અને અહિંસા એ જ શાધતી લક્ષ્મી છે. યાેેગસ્ત્રના રચનાર શ્રી પતંજલિ ઋષિ કહે છે કે—

"જ્યારે મનુષ્યને અહિંસા સિદ્ધ થાય ત્યારે તેવા મનુષ્યની સમીપમાં વિરાધી પ્રાણીઓ પણ પાતાના વૈર-વિરાધ તજ દે છે." આપણે શાસ્ત્રીમાં પણ સાંભળ્યું છે કે—જ્યારે મહાવીર પ્રભુ સમવસરણમાં બેસી ઉપદેશ આપતા હતા તે સમયે સર્વ પશુ—પંખીઓ પણ પાતાના સ્વાભા-વિક વિરાધ તજ એક બીજા સાથે પ્રેમભાવથી બેસતા હતા.

જે અહિંસાના આવા પ્રભાવ છે તેનું સ્વરૂપ આપણે સમજવું જોઇએ, અને તેની પ્રતિપક્ષી હિંસાના ત્યાગ કરવા જોઇએ.

પ્રાણાતિપાતના અર્થ એ જ થાય છે કે કાેઇ પણ જવને તેના પ્રાણથી વિશુક્ત કરવા અથવા તેને મારા નાખવા. મનુષ્યને અથવા પશુને સર્વથી મારી નાખવું એટલામાં જ હિંસા સમાઇ જતી નથી, પણ પશુ પર અતિશય ભાર ભરવા, તેની ચામડી છેદવી, તેને બાંધી રાખી યાગ્ય સમયે ઘાસપાણી ન આપવાં, તેને સખ્ત ચાબકાથી મારવું, અથવા અણીવાળા પરાણા ઘાંચી તેની ચામડીમાં છિદ્ર પાડવાં–આ સર્વના પણ હિંસામાં સમાવેશ થાય છે. તેવી જ રીતે નાકરચાકરને લાતા મારવી અથવા શરીરના બીજા કાઇ ભાગ પર મારવા, અથવા કાઇના એક પણ અવયવા- દિક નાહક કાપી નાખવા તે પણ હિંસા છે. સ્ત્રીઓને તેમ જ હાથ નીચે મૂકાયેલાં આળકાને સાંડીથી મારવાં અથવા કાઇ પણ શારીરિક શિક્ષા કરવી તે પણ હિંસા છે. જ્યારે આળકાને—કુમળા આળકાને ગૃહમાં કે શાળામાં શિક્ષા કરવામાં આવે છે ત્યારે તેમાંથી ચાર અનથી ઉપજે છે. (૧) આળકા બીકણ થાય છે. (૨) તેઓ ભયને લીધે અસત્ય બાલતાં શીખે છે. (૩) તેઓ મારનારા પ્રત્યે દ્રેષ રાખે છે અને (૪) તેઓ જાતે પણ નિર્દયતાના પાઠ શીખી સમય જતાં પાતાના હાથ નીચે આવતાં આળકા તરફ ઘાતકી અને છે.

પોતાના પ્રાણ જેટલા પોતાને પ્રિય છે તેટલા જ સામાના પ્રાણ તેને પ્રિય છે, પણ મનુષ્યો ક્રોધ, લેાલ કે કામના આવેશમાં આવી બીજાઓને હેરાન કરતાં, અથવા બીજાઓના શરીરને અનેક પ્રકારના ત્રાસ ઉપજાવતાં જરા પણ ડરતા નથી. માંસાહારના પણ હિંસામાં સમાવેશ થાય છે. પશુના વધ સિવાય માંસ મળતું નથી માટે જે લેાકા માંસાહાર કરે છે તેઓ હિંસાથી થતાં પાપના લાગી બને છે, માંસાહારી પશુના વિકાસક્રમમાં અડચણ નાખે છે તેટલે અંશે કુદરતી નિયમ પ્રમાણે તેના પોતાના વિકાસમાં અંતરાયા આવે છે. પશુને લાગુ પહેલા ક્ષય, ચાંદી વગેરે રાગાનાં જંતુઓ પણ તે માંસમાં હાય છે, અને તેથી તેનું માંસ ખાનાર મનુષ્યને તે રાગા લાગુ પડવાના સંલવ છે. વળી પશુને જ્યારે મારવામાં આવે છે ત્યારે તે પશુના

હુદયમાં સ્વાભાવિક રીતે ક્રોધ, વૈર અને ધિક્કારના વિચારા પ્રગટે છે, તેથી તેવા પશુનું માંસ ખાનાર પણુ ક્રોધી, ચીડીઓ અને અશાન્ત ખને છે. માંસ ખાનારને દારુ પીવાની જરૂર પડે છે, એટલે એક અનર્થ બીજા અનર્થનું કારણુ ખને છે. માંસ બીજાં સામાન્ય અનાજો કરતાં માંઘું પડે છે. પશુઓના વધ થવાથી દૂધ, દહીં, ઘી, માખણુ વગેરે માંઘાં મળે છે અને ખેતીને પણુ પુષ્કળ નુકસાન થાય છે, પણુ આ ખધાં કારણા કરતાં સાથી માટું કારણ તેા એ જ છે કે પશુઓને આપણા જેવી જ લાગણી હાય છે. આપણુ મનની બાખતમાં વિશેષ આગળ વધ્યા હાઇશું, પણ તેમની સુખદુ:ખની લાગણીઓ લગભગ આપણા જેવી જ હાય છે માટે તેવા લાગણીવાળા જીવને મારી, પાતાના બાહ્યસ્વાદની તૃપ્તિ કરવી એ ખરેખર અનર્થ અને મહા- હિંસક કામ છે; માટે અહિંસક ખનવા ઇચ્છનારે માંસના તથા માંસવડે બનાવેલી વસ્તુઓના જરૂર ત્યાળ કરવા જોઇએ.

યજ્ઞનિમિત્તે પશુઓના જે વધ કરવામાં આવે છે, તે પણુ માટામાં માટી હિંસા છે. જે દેવી જગદમ્બા–જગતની માતા કહેવાય છે તે કદાપિ પાતાના બાળકના રુધિરથી પ્રસન્ન થાય જ નહિ, અને જે પાતાના નિર્દોષ અને નિરપરાધી પશુઓરૂપ બાળકાના વધથી સંતુષ્ટ થાય તે દેવી માતાના નામને પાત્ર જ શી રીતે થઇ શકે ? મનુષ્યે દેવીને– દિવ્ય શક્તિઓને પ્રસન્ન કરવા પાતાની અંદર રહેલી પાશવ વૃત્તિઓનો–જેવી કે ક્રોધ, માહ, લાલ, મત્સર, પરનિંદા, દેષ વગેરેના–લાગ આપવા જોઇએ. એક સ્થળે કહ્યું છે કે–

# यूपं छित्ता पश्चन् हत्वा, कृत्वा रुधिरकर्दमम् । यदैवं गम्यते स्वर्गे, नरके केन गम्यते ॥ १ ॥

જો યજ્ઞસ્તંભ છેદીને, પશુઓને હણીને અને લાેહીના કાદવ ખનાવીને–આ પ્રમાણે કરીને જો સ્વર્ગે જવાતું હાેય તાે પછી નરકે કાેણ જશે ? માટે યજ્ઞનિમિત્તે જે હિંસા થાય છે તે અજ્ઞાનમૂલક છે. તેના કાેઇ પણ રીતે ખચાવ થઇ શકે તેમ નથી.

શિકાર એ પણ હિંસાનું એક માેડું કારણ છે. શિકારી મનુષ્યા તેને એક રમતરૂપ ગણે છે, પણ તે રમતમાં બીજાઓના પ્રાણ જાય છે તેનું તેઓને કયાં ભાન હાય છે? શરીરબળ ખીલવવાના અનેક માર્ગ છે. નિર્જીવ વસ્તુને નિશાન કરી ધનુવિદ્યા કયાં શીખાતી નથી? પણ બીજા અના-શાને સ્વચ્છ દવૃત્તિથી મારવામાં શૂરવીરોને એક પ્રકારના ખાટે રસ પેદા થાય છે. પણ શાસ્ત્રોમાં તા કહ્યું છે કે—

उद्यतं शस्त्रमालोक्य, विषादभयविह्वलाः । जीवाः कंपन्ति सर्वत्र, नास्ति मृत्युसमं भयम् ॥ १ ॥ कंटकेनापि विद्धस्य, महती वेदना भवेत् । चक्रकुंतासि शक्त्याद्यै-च्छिद्यमानस्य किं पुनः १॥२॥

નિરાશા અને ભયથી વિદ્ધળ થયેલા જીવા ઉગામેલું શસ્ત્ર જોઇને કંપે છે, કારણ કે મૃત્યુ સમાન બીજો ભય નથી. કાંટા ખ્ંચી જવાથી પણ પ્રાણીને જ્યારે માેડી વેદના થાય છે ત્યારે ચક્ર, ભાલા, તરવાર, અરછી વગેરે શસ્ત્રોથી છેદાતા પ્રાણીની વેદનાની તા વાત જ શી?

પ્રાચીન સમયમાં યુદ્ધના પ્રસંગ જો કાઇપણ મનુષ્ય મુખમાં ઘાસનું તરાશું લે તો સામા પ્રમળ શત્રુ તેને જીવતા મૂકતા હતા. કારણ કે મુખમાં તરાશું લેનાર મનુષ્ય પશુ જેવા છે, માટે તેને શું મારવા ? તા પછી તૃણ ખાઇને જ જીવનારા, ઝરાનું નિર્મળ જળ પીને તૃષા શમાવનારા નિર્દોષ પશુઓની હિંસા શિકાર કે માજશાખ નિમિત્ત કરવી અને વર્ત માનપત્રામાં તે ખહાદુરીનાં કાર્યો હાય તેમ તેનાં લાંબાં વર્ણના છપાવવા એ જ સૂચવે છે કે આપણા સમાજનું અંત:કરણ આ બાબતાને દેષારૂપ ગણવા જેટલું ખીલ્યું નથી.

કેવળ શરીરથી જ હિંસા થાય છે એમ નથી. વચન અને મનથી પણ આપણે હિંસા કરીએ છીએ. વચન ઉપર સંયમ નહિ રાખવાથી આપણે ન બાલવાનું બાલીને સામી વ્યક્તિના જીવને દુ:ખ આપીએ છીએ. શારીરિક ઘા કરતાં પણ વચનના ઘા કેટલીક વાર વધારે અસદ્ધા નીવડે છે, અને તેને લીધે કેટલાંએક આશીકાં આંસુઓથી ભીંજાતાં હશે, તેના તે વચના બાલનારને ક્યાં ખ્યાલ હાય છે? જીલમાં અમૃત પણ છે અને ઝેર પણ છે. વાણીમાં ઘાયલ કરવાની શક્તિ છે અને ઘા રૂઝવવાની શક્તિ પણ છે, માટે હિંસાના પાપથી ખચવા ઇચ્છનારે વાણીમાં મીઠાશ રાખવી.

કવિ ભાલાશં કરે કહે છે કે-

કડુ વાણી સુથે જો તું, મીડી વાણી સદા કહેજે; પરાઇ મૂર્ખતા કાજે, સુખે ના ઝેર તું લેજે.

જૈનશાસ્ત્રમાં જે પાંચ સમિતિએા કહેલી છે તેમાં એક ભાષાસમિતિ છે. ભાષાસમિતિ જણાવે છે કે–વાણી સારી રીતે બાલાવી જોઇએ, તે અન્યાયયુક્ત નહિ પણ ન્યાયયુક્ત હોવી જોઇએ, તે અપ્રિય નહિ પણ પ્રિય હોવી જોઇએ. જે લાણી પાતાને પશ્ચાત્તાપ ઉપજાવતી નથી તેવી વાણીના જ ઉચ્ચાર કરવા લાભદાયક છે.

મનુષ્ય, શરીરથી હિંસા ન કરે, વચનથી પણ કાઇને નુકસાન ન કરે, છતાં જો તેના મનમાં ખીજાનું અશુભ કરવાની વૃત્તિ હાય તાે તે મનવડે પણ હિંસા કરે છે.

મનથી પાપકર્મ બંધાય છે અને મનથી પાપકર્મ છૂટે છે, તેના પર પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિનું દર્શાન્ત જૈન આલમને સુવિદિત છે. પાતાના મનના શુભ ભાવવઉ તે સ્વર્ગપ્રાપ્તિને યાગ્ય થયા, મનના અશુભ પરિણામવઉ થીજાએોને મારવાની પ્રભળ ઇ<sup>ર</sup>છા કરવાથી નરકના દુ:ખા ભાગવવાને પાત્ર ખન્યા અને થાડા જ સમયમાં તે અશુભ वियाराने हर हैं डी हुछ पातानी भरी स्थितिन लान बावी આત્મસ્વરૂપના વિચાર કરતાં કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા સમર્થ થયા. આ ત્રણે સ્થિતિમાં મન એ જ માટું કારણ છે, માટે મનથી ખીજાનું અશુભ ચિંતવવું, ખીજાને દુ:ખ થાય એવી ભાવના ભાવવી એ પણ હિંસા છે; કારણકે मन एव मनुष्याणां कारणं बंधमोक्षयोः । ' भन स्मे क भनुष्याने अंध अने માક્ષનું કારણ છે.' વળી આ સ્થળે એ પણ વિચારવા જેવું છે કે જે મનમાં હોય તે બહાર આવ્યા વિના રહેતું નથી. દરેક કાર્યના પિતા વિચાર છે. વિચાર ઘટ થતાં તે કાર્યરૂપે પરિણુમે છે, માટે જે મનુષ્યના હુદયમાં ખીજાનું ખુરું કરવાની ભાવના હશે, તે મનુષ્ય વહેલા કે માટા

ખીજાને નુકસાન કર્યા વિના રહેનાર નથી માટે આત્માર્થીએ સર્વનું શુભ ચિતવવું. ખૃહત્શાન્તિમાં કહ્યા પ્રમાણે સદા એવી ભાવના ભાવવી કેઃ—

#### शिवमस्तु सर्वजगतः, परहितनिरता मवन्तु भूतगणाः। दोषाः प्रयान्तु नाशं, सर्वत्र सुखिनो भवन्तु लोकाः॥

'સર્વ જગતનું કલ્યાણુ થાએ, લાેકા પારકાના હિતમાં તત્પર અના, તેમના દાેષા નાશ પામા અને સર્વ સ્થળે લાેકા સુખી થાંએા.'

> वंहित्ता सूत्रमां पणु आपणु प्रतिहिन काक्षीओ छीओ है-खामेमि सन्वजीवे, सन्वे जीवा खमन्तु मे । मित्ति से सन्वभूएसु, वेरं मज्झं न केणइ ॥

'હું સર્વ જવાને ક્ષમા આપું છું, સર્વ જીવા મને ક્ષમા આપા. મારે સર્વ સાથે મૈત્રી છે, મારે કાઇ સાથે વેર નથી.' માટે હિંસાના પાપથી વિમુખ થઇ મનુષ્યે અહિંસા ધર્મના આશ્રય લેવા. શ્રી જ્ઞાનાર્જ્યવમાં કહ્યું છે કે—

#### तन्नास्ति जीवलोके, जिनेन्द्रदेवेन्द्रचक्रकल्याणम् । यत् प्राप्नुवन्ति मनुजा, न जीवरक्षानुरागेण ॥

આ જગતમાં જીવરક્ષા પર પ્રેમ રાખવાથી મનુષ્ય સમસ્ત કલ્યાણકારી પદ પ્રાપ્ત કરે છે. તીર્થ કર, દેવેન્દ્ર અને ચક્કવર્તી ત્વ જેવું એક પણ પદ નથી કે જે દયાવાન(અહિંસક)ને ન મળે, માટે પાતાની આત્મશક્તિ પ્રગટ કરવાવાળા દરેક જીવે શરીરથી, વચનથી અને મનથી કાે પણ જીવને દુ:ખ ન થાય તેવી રીતે વર્તન કરવું.

#### પ્રકરણ ર જું.

#### ્રમુષાવાદવિરમણુ,

અનુષ્યું વિશ્વ સત્યથી ચાલે છે. સૂર્ય, ચંદ્ર, તારાઓ પોતાની ગતિમાં ચાલ્યા કરે છે તે પણ સત્યવેડ જ. ચાગ- સૂત્રના રચનાર મહર્ષિ પતંજલિએ કહ્યું છે કે સત્યવ્રતિષ્ઠાયાં વचनसिद्धः જયારે મનુષ્યમાં સત્ય પૂર્ણ રીતે સિદ્ધ થાય છે ત્યારે તે મનુષ્યને વચનસિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે અર્થાત્ તે જે કંઇ બાલે છે તે પ્રમાણે થાય છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે—

"પૂછ્યા સિવાય પાતે બાલવું નહિ અને પૂછે ત્યારે અસત્ય બાલવું નહિ." Truth in the purity of speech— સત્ય એ વાણીની પવિત્રતા છે પણ મનુષ્યા ક્રોધથી, લાભથી, કપટથી, અહંકારથી, ભયથી, હાસ્યથી અથવા સ્વાર્થથી કે પાતાના દોષા છુપાવવા માટે અસત્ય બાલે છે. પવિત્ર આચારવિચારવાળા મનુષ્યા પણ આ અસત્યના પાશથી સર્વથા મુક્ત હોતા નથી. ગરીખ તેમજ તાલેવંત, ગૃહસ્થ તેમજ સાધુ, પુરુષ કે સ્ત્રો, બાળક કે વૃદ્ધ—આ સર્વમાં સંપૂર્ણ સત્ય બાલનાર ભાગ્યેજ જડી આવે છે. જેવું મનમાં હાય તેવું જ વચનમાં બાલનાર પુરુષ યા સ્ત્રી વિરલ હોય છે. આમ કહેવું તે જગતને અન્યાય આપવા જેવું લાગે, પણ અનુભવથી આ વાતની સત્યતા જણાઇ આવશે.

અસત્યના માટામાં માટા દોષ એ છે કે જ્યાં અસત્ય જણાસું ત્યાં તે કહેનાર ઉપર લાેકા અવિશ્વાસની નજરથી જુએ છે. તેની બીજ ખરી વાતા પ્રત્યે પણ લાેકાેને અશ્રદ્ધા પ્રકટે છે. વ્યાપારીએમ લાખા રૂપીઆના માલ ધીરે છે તે પણુ સામાની સાખ અથવા આળરૂથી. આળરૂ અથવા સાખ અસત્યથી નાશ પામે છે. કેટલાક મનુષ્યા તાલમાપમાં એાછું આપે છે અથવા વિશેષ લે છે. કેટલાક જાૂઠા દસ્તાવેજી ખનાવે છે અથવા ખાેટી સાક્ષીએ પૂરે છે. કેટલાક જમીન, જનાવર અથવા કન્યાની લેવડદેવડમાં અસત્ય બાેલે છે. વ્યાપાર-રાજગારમાં તા જાઠા સમ ખાવા એ તો કેટલાક વ્યાપારીઓને સહજ થઇ પડ્યું છે. વારંવાર અસત્ય બાલવાથી લાેકાના મનની સ્થિતિ એવી અધમ બની જાય છે, તથા તેમના અંત:કરણ એવાં ખુડ્રાં-લાગણી વગરનાં-થઇ જાય છે કે પાતે આ અસત્ય બાલે છે તેનું પણ તેમને ભાન હાતું નથી, તા પછી તે બાલવાથી પાતાના આત્માનું અહિત થાય છે તેના તા ખ્યાલ જ કયાંથી આવે ?

લોકામાં અસત્ય બાલવાના રિવાજ છે, એ માન્યતાને લીધે કાઇ પણ માલ વેચનાર પર બીજાઓને વિશ્વાસ આવતો નથી. તેથી એક વસ્તુ ખરીદવાને મનુષ્યાને અનેક દુકાને લમવું પહે છે, છતાં પણ પાતે કદાચ છેતરાયા હશે એવા મનમાં સંશય રહ્યા કરે છે. વળી આ રીતે વસ્તુઓ ખરીદતાં સમય અને શક્તિના કેટલા નકામા વ્યય થાય છે તે કયાં લાકા નથી જાણતાં કે નથી સમજતાં?

મૃષાવાદ–અસત્ય કેવી રીતે અને શા કારણાથી બાલાય છે, તેના કેટલાક દાખલાએા વિચારીએ. કેટલાક તો ખડાઇ મારનારા મનુષ્યો હાય છે. તેઓની સર્વ વાતા અતિશયોક્તિથી ભરેલી હાય છે. તેઓ પાતાની દાલતના, સમાજમાં પાતાની સ્થિતિના, માટા માટા મનુષ્યા સાથેની પાતાની દાસ્તીના, પાતાને મળેલા માનચાંદના, પાતાના વિદેશ ભૂતકાળમાં કરેલા પરાક્રમાનાં અને ભવિષ્યમાં તે કેવાં પરાક્રમા કરવા ધારે છે તેને લગતા હવાઇ ખ્યાલાના સંખંધમાં ખડાઇ મારતા જ હાય છે. આ હકીકતાના અર્ધ કરતાં પણ વધારે ભાગ તેઓની કલ્પના-શક્તિથી તેઓએ રચ્યા હાય છે, અને સત્યના પ્રકાશમાં આ હકીકતા ટકી શકે તેની હાતી નથી માટે સત્યના ઉપાસકે આવી ખાટી ખડાઇ મારવાની ટેવથી દૂર રહેવું. જયારે મનુષ્ય બીજાને કાઇ વાત કહેવા માંડે છે ત્યારે તે વાતને રસિક ખનાવવાને તેના જે અંગમાં ન્યૂનતા હાય તે પાતાની કલ્પના-વરે ભરી દે છે અને આ રીતે અસત્ય બાલવાને દારાય છે.

બીજા પ્રકારના અસત્યવાદીઓ દ્રેષથી અસત્ય વચના માલવાને દોરાય છે. તેઓ બીજાઓ સંબંધી અપ્રિય બાબતા સાંભળીને તેમાં પાતાના તરફથી કાંઇક ઉમેરા કરીને જગત આગળ એવું વણીને મૂકે છે કે લાેકા તે વાત સાચી માનવાને દોરાય છે. તેઓ આ રીતે વગરપૈસાના પરનિંદા ફૈલાવનારા ફૈરીઓઓનું કામ કરે છે. આ ગુન્હા ઘણા માટા છે. એથી ચારિત્રપ્રતિષ્ઠાને થતી હાનિ ન સહન થવાથી કૈટલાંકે આપઘાત કર્યાંના દાખલા જગપ્રસિદ્ધ છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે–સહસાત્કારે કાેંઇની ખરી પણ ગુપ્ત વાત પ્રકટ કરવી એ પણ સત્યના અતિચાર છે, તાે પછી બીજાની અછતી વાત જગત આગળ મૂકવી તેના જેવા અનર્થ બીજો કચા હાઇ શકે ? આ બધાં જીલનાં પાપા છે. તેનાથી સત્યના ઉપાસકે ચેતતા રહેવું જોઇએ. જ્ઞાનાર્જ્યવકાર કહે છે કે—

#### पृष्टैरपि न वक्तव्यं, न श्रोतव्यं कथंचन । वचः शंकाकुलं पापं, दोषाद्धं चाभिस्यकम् ॥

'જે વચન શાંકાભર્યું હાય, પાપમય હાય, દાષવાળું હાય અથવા બીજાની ઇર્ષા ઉત્પન્ન કરનારું હાય તેવું વચન બીજાએ પૂછવા છતાં પણ કહેવું નહિ, તેમ તેવાં વચના સાંભળવાં પણ નહિ.'

આપણને આવાં વચના સાંભળવામાં રસ પડે છે તે જ આપણી નિર્ભળતા સૂચવે છે. આપણે બીજાના સંબંધમાં જે અપ્રિય અથવા અનિષ્ટ વાત સાંભળીએ તે ખરી ન પણ હાય અને કદાચ ખરી હાય તા પણ તે વિષે ન બાલવું એ વધારે દયાભર્શું છે.

કેટલાક અસત્યવાદીઓ પાતાના વચનના ભંગ કરે છે અને કારણ પૃછતાં એક યા બીજાં બાતું રજાૂ કરે છે. સત્ય બાલવાથી ઠપકા મળશે એવા પ્રસંગા હાય ત્યાં અસત્ય બાલવામાં આવે છે. નાકરામાં આ દુર્ગુણ વિશેષ હાય છે. જ્યાં માબાપ અથવા શિક્ષકા બહુ જ સખત હાય છે અને જ્યાં સત્ય કરતાં પ્રશંસાને વધારે માન અપાય છે, ત્યાં ઘણું બાળકા અથવા વિદ્યાર્થીઓ અસત્ય બાલવાને દારાય છે.

એક મનુષ્ય પાંચ રૂપીઆને વાસ્તે અસત્ય બાલે છે તેના અર્થ એ જ કે સત્ય કરતાં તે પાંચ રૂપીઆને વધારે કિંમતી ગણે છે. મનુષ્ય ધારે તા સર્વાંગસંપૂર્ણ સત્ય બાલી શકે, પણ તેને વાસ્તે લાેગ આપવા તેણે તૈયાર રહેવું એઇએ. હરિશ્વાંદ્ર સત્યવાદી રહી શક્યા, કારણ કે પાતે આપેલા વચ-નને ખાતર ભાગ આપવાને તત્પર હતા. આજે હજારા વધે<sup>ડ</sup> તેમનું નામ આપણી જીલ પર તરી આવે છે. ધમેરાજા કહેવાતા યુધિષ્ઠિર અણીને પ્રસંગે અશ્વત્થામા મરાયા તે ઊંચા स्वरे भे। स्था-नरो वा कुंजरो वा-भेटसे ते भनुष्य छ। य કૈ હાથી હાેય–એટલું ધીમેથી બાલ્યા. તરત જ તેમના રથ જે પૃથ્વી પર ચાલતા હતા તેનું એક ચક્ર ભૂમિમાં પેસી ગયું. તે સત્યવાદી જીવે અસત્ય કહ્યું પણ તરત જ તેના અંત:-કરણે ડંખ દીધા. અંત:કરણરૂપી ઝગઝગતી તરવારે તેના મર્મ સ્થળને લેઘું. આ સ્થળે કાઇ પ્રશ્ન કરે કે આપણને કેમ એકદમ અસર થતી નથી ? કારણ એ જ કે ઉજળે લુગડે ડાઘ લાગે. ઉજળી ભીંત પર કાળું ધાબું તરત દેખાય, પણ જ્યાં બધું કાળું હાય ત્યાં જરાક કાળાશના ઉમેરા થાય તા તે શી રીતે જણાય? જેણે વત લીધાં હાય તેને અતિચાર લાગે, પણ જે સદા અવિરતિપણામાં રમણ કરતા હાેય તેને પાપથી પાછા હઠવાનાે વિચાર જ ક્યાંથી સૂઝે?

અસત્યના કેટલાક ગેરલાભ આપણુ વિચાર્યા, તે જે રીતે સત્યના લાભ પણ વિચારવા જરૂરના છે. સત્યથી લાકોના આપણા પ્રત્યે વિશ્વાસ છેસે છે, માનપ્રતિષ્ઠા વધે છે, બ્યાપાર રાજગાર પણ તે સાખ–આખરૂને લીધે સારા ચાલે છે. સત્યવાદી મનુષ્યમાં સત્યથી એક પ્રકારનું અળ આવે છે. અસત્ય બાલનારા અચકાતા અચકાતા બાલે છે ત્યારે

આ સત્યવાદી પુરુષ બેધડક પાતાના પૂર્ણ જોશથી પાતાની વાત રજાૂ કરે છે, કારણ કે તેને પાતાના સત્ય પર પૃશ્ વિશ્વાસ હોય છે; પણ આ ખધા વ્યાવહારિક લાભ ઉપરાંત કેટ-લાક આધ્યાત્મિક લાભ પણ થાય છે. પ્રથમ તા તેના આત્માને અપાર સંતાષ થાય છે. મનુષ્ય જ્યારે રાત્રે પાતાના કાર્યનું નિરીક્ષણ કરવા બેસે અને પાેેેતાના અંત:કરણ સાથે એમ કહી શકે કે-હું આજે કાેઇ પણ બાબતમાં અસત્ય બાલ્યા નથી, અથવા મારા વચનથી મેં કાઇને પણ ઊંધું સમજ-વાના અવકાશ આપ્યા નથી, તા તે મનુષ્યને કેટલા સંતાષ થતા હશે તેના ખ્યાલ કરા, અને તેવા આત્મસંતાષ તમે પણ શા સારુ પ્રાપ્ત ન કરી શકાે તે વિચારા. વળી निरंतर सत्य विचारे। કરવાથી અને સત્ય બાલવાથી મનુષ્યને એક ધારણ મળે છે. કે જે વહે તે અનેક અસત્ય બાબતા-માંથી, જેમ અનેક ખાટા કાચના કકડામાંથી ઝવેરી ખરા હીરાને પારખી શ્રકે છે તેમ, સત્યને પારખી શકે છે. તે મનુષ્ય તેનાં વચનાની કિંમત આંકી શકે છે, અને તેથી તેને છેતરાવાના ભય રહેતા નથી. તેના આત્મા સત્યના તેજથી પ્રકાશે છે અને કેટલીક વાર તેા મનુષ્યાે તેની પાસે અસત્ય બાલતાં થરથરે છે.

વળી સત્યનું આયુષ્ય બહુ લાંબું હોય છે. અસત્ય થાડા સમય કદાચ ફાવે; પણ તેનું આયુષ્ય બહુ અલ્પ હાય છે. સત્ય તા ખડક જેવું હાય છે. તેના પર પ્રચંડ જળકલ્લાેલા અથડાય છતાં તે ટકી શકે છે, માટે આત્મહિતાર્થી મનુષ્યે સત્યનું મહત્ત્વ વિચારી સત્ય બાલ-વાના અશ્યાસ પાડવા જોઇએ. વળી મનુષ્યને એક અસત્ય છુપાવવાને બીજાં અનેક અસત્ય ઊભાં કરવાં પહે છે અને બીજા મનુષ્યોને પણ પોતાના અસત્યના ભાગીદાર બનાવવાની જરૂર પહે છે. વળી અસત્યમાં એવાં બીજ રહેલાં હોય છે કે જે પોતાના જ નાશના કારણરૂપ અને છે.

" છેતરનાર જ છેતરાય છે " એ વચન સદાસર્વદા હુદયમાં કાતરી રાખવાનું છે. અસત્ય એ ચાર દિવસના ચાંદરણા જેવું છે.

ધારા કે આપણે એવું અસત્ય બાલીએ કે જેથી સામી વ્યક્તિને નુકસાન ન પણ થાય, છતાં આપણને પાતાને જે માેડું નુકસાન થાય છે તેના વિચાર કરવા ઘટે છે. અસત્યથી અથવા આપણું જે કાંઇ જાણતા અથવા માનતા હાઇએ તેની વિરુદ્ધ બાલવાથી આપણું મન મલિન બને છે, અને તેથી આત્મા પર એક જાતના પડદા આવી જાય છે. અને આપણું આત્માના પ્રકાશ ઝીલવા અસમર્થ થઇએ છીએ. આપણી દૃષ્ટિ ઉપર પડલ આવી જાય છે, અને અમુક વસ્તુ અથવા બનાવમાં સત્ય તત્ત્વ શું છે તે આપણું જાણી શકતા નથી પણ—

He who thinks truth, speaks truth or acts truth, acquires a power to know truth by intuition which is above all reasoning.

જે સત્ય વિચારે છે, સત્ય બાલે છે અને સત્ય વર્તન રાખે છે, તે આન્તરપ્રતિભા જે ખુદ્ધિની પણ પેલી પારની શક્તિ છે, તે વડે સત્ય જાણવાની–પારખવાની શક્તિ મેળવે છે.

#### પ્રકરણ ત્રીજીં

#### અદત્તાદાનવિરમણ.

ત્રી જું પાપસ્થાનક–આત્માના પ્રકાશને રાેકનારું કા-રણુ અદત્તાદાન છે. તેના સામાન્ય અર્થ એ થાય છે કે ખીજાએ નહિ આપેલી વસ્તુ, તેની ઇચ્છા સિવાય લેવી તે, અદત્ત એટલે નહિ આપેલનું આદાન અથવા ગ્રહણ છે.

છવાને બાદ્ય વસ્તુઓ મેળવવાના શાખ થાય છે. લેોકોની વાસનાઓ અને જરૂરીઆતા વધવા પામી છે. જે પદાર્થી પ્રથમ માજશાખની ચીજો તરીકે ગણવામાં આવતી હતી તે હવે દરરાજના જરૂરીઆતના વિષયારૂપ થઇ પડેલ છે. એટલે વિશેષ ધનની જરૂર પડે છે. તે ધન જો યાગ્ય રસ્તે મળે તા તો ઠીક, પણ જો તેમ ન મળે તા અન્યાયથી, કપટથી, બીજાને છેતરીને, ચારી કરીને અથવા વિધાસઘાત કરીને પણ તે મેળવવા છવા દોરાય છે. અને આ રીતે આ ત્રીજા પ્રકારનું પાપકમે કરે છે. ધન એ મનુષ્યના બાદ્ય પ્રાણ છે, અને તે જવાથી મનુષ્યના આંતર પ્રાણના પણ નાશ થવા સંભવ છે. જ્ઞાનાણ વમાં લખ્યું છે કે:—

#### वित्तमेव मतं सूत्रे, प्राणा बाह्याः शरीरिणाम् । तस्यापहारमात्रेण, स्युस्ते प्रागेव घातिताः ॥ १ ॥

ધનને ધર્મપુસ્તકામાં જીવાના બાહ્યપ્રાણ્ર્ય કહેવામાં આવ્યું છે, માટે તેનું હરણુ કરવાથી તેના પ્રાણુ જ લીધા એમ કહી શકાય. ધન જવાથી મનુષ્યની વૃત્તિ, ખુદ્ધિ વગેરેના નાશ થાય છે. કેટલાક મનુષ્યા ધન જવાથી ગાંડા થઇ જવાના તથા ચિત્તભ્રમવાળા થઇ ગયાના દાખલા જોવામાં આવે છે.

કપટથી અથવા અન્યાયથી પરધનનું હરે છું કરવાથી કે ચારી કરવાથી શા શા ગેરલાભ થાય છે તે આપણે વિચારીએ. તેવા મનુષ્યને માટે ગેરલાભ તો એ થાય છે કે કાઇ તેના વિધાસ કરતું નથી. આવું કામ કરનારને નિરંતર રાજ્યના ભય રહ્યા કરે છે. જયારે મનુષ્યને પરધમહરે છું કરવાની ઇચ્છા જાંગે છે ત્યારે તે ન્યાય અન્યાય કાંઇપણ જોતા નથી અને ધનને ખાતર પાતાના સ્વજનાનો પણ ઘાત કરવા તે તૈયાર થાય છે, તો પછી બીજા દ્વરના સંખંધીઓ માટે તો કહેવું જ શું ? તેવા મનુષ્યના કાંઇ સંસર્ગ કરતું નથી અને પાતાને ત્યાં આવ્યો હોય તો તે જયાં સુધી ન જાય ત્યાં સુધી સર્વ કાંઇ તેના પ્રત્યે શંકાની નજરથી જોયા કરે છે. તેવા કામ કરનારનું ચિત્ત સદાસર્વદા ભયભાન્ત રહે છે અને રાત્રે પણ તેને નિદ્રા આવતી નથી. 'હું પકડાઇ જઇશ' એ વિચારથી તે જાગ્યા કરે છે. બીજાને દુ:ખી કરીને કાંઇ શાન્તિ પામ્યું નથી અને પામી શકે પણ નહિ.

કાઇ ચારી કરે, ચારને મદદ કરે, ચારે ચારી લાવેલી વસ્તુઓ ખરીદ કરી લે, અથવા સાચવી રાખે, ઓછાં અધિકાં માપ કરી બીજાને છેતરે, વસ્તુઓમાં શેળભેળ કરે, કાઇ પણ રીતે જેના પર પાતાના ખરા હક્ક નથી તે લે અથવા લેવાના પ્રયુત્ન કરે, તા તે સર્વ શાસ્ત્ર પ્રમાણે આ અદત્તાદાનના વિષયમાં આવી જાય છે. રાજ્યનું દાણ અથવા

મ્યુનીસીપાલીટીની જકાત અથવા વ્યાજબી ઇન્કમટેક્ષ ન આપવા તે પણ અકત્તાદાન છે.

જે મનુષ્ય આ અવગુણથી—દાષથી મુક્ત રહે છે તે માર્ગાનુસારીપણાને લાયક ખને છે. કારણ કે કાઇ પણ જીવ શ્રાવકધર્મને યાગ્ય થાય, તા તેમાં જે ૩૫ ગુણાની આવશ્યકતા છે, તેમાં પ્રથમ ગુણ જ ન્યાયસંપદ્મવિમવ છે, અર્થાત્ ધર્મના માર્ગને લાયક થવા ઇચ્છનારે ન્યાયથી જ ધન પેદા કરવું જોઇએ.

के भनुष्य न्यायनीतिथी धन पेहा हरे छे तेन भन સદા સંતાષમાં રહે છે. પાતે કાઇના પણ અન્યાય કરી નથી અથવા કાેઇને છેતર્યા નથી, એ લાવનાથી મનમાં જે શાન્તિ રહે છે તે અવર્ણનીય હાય છે. જ્યારે કાઇપણ મનુષ્યની અથવા પેઢીની સાખ બંધાઇ જાય છે, કે આ મનુષ્ય કે આ પેઢી જે ચાેગ્ય હશે તે જ કિમત લેશે, તાે તે મનુષ્ય કે પેઢીના માલ ઘણા ખપે છે; કારણ કે વ્યાપારના માેટા આધાર સાખ, આખરૂ, પ્રતિષ્ઠા ( Credit ) ઉપર રહેલાે છે. જે મનુષ્ય કાેઇની નાેકરી કરતાે હાેય તે મનુષ્ય પાતાના વર્તનથી એમ સાબિત કરી આપે કે તેને પાતાને પગાર ઉપરાંત હરામની અથવા અન્યાયની એક પાઇ પણ ન ખપે, તો તેના શેઠના તેના પર અત્યંત વિશ્વાસ બેસે છે. તે તેને પાતાની પેઢી પરગામ હાય તા ત્યાં વધારે પગારે માકલી શકે છે. વધારે પગાર આપવાનું એક માેટું કારણ એ હાય છે કે તે શેઠને તેના પર દેખરેખ રાખવી પડતી નથી. દરેક ખાતામાં ઇન્સ્પેક્ટરા રાખવા પડે છે અને તેમના ભારે પગાર આપવા પડે છે. તેનું કારણ એ જ કે હાથ

નીચેના લોકા ન્યાયનીતિથી વર્તે છે કે કેમ? તે વિષે નિરંતર શંકા રહ્યા જ કરે છે.

ન્યાયથી જે મનુષ્ય ધન પેદા કરે છે, તેના પૈસાના પણ સદ્વ્યય થાય છે અને તે ધનથી જે ખારાક ખરીદ-વામાં આવે તે ખારાક પણ ઉચ્ચ બુદ્ધિ અને શુભ વિચારા પ્રેરનારા થાય છે આ બાબતને હાલના લોકા ભલે હસી કાઢ, પણ આ બાબત અનુભવસિદ્ધ છે. મનુસ્મૃતિ પણ કહે છે કે— सर्वेषां शौचानामर्थशौचं परमं मतम्।

સર્વ પ્રકારની પવિત્રતામાં ધનની પવિત્રતા માટી ગણવામાં આવેલી છે, માટે અન્યાયથી ધન પેદા કરવાની કાેઇ પણ દિવસ આકાંક્ષા રાખવી નહિ. કેટલીક વાર અન્યાયથી મનુષ્યોને સુખ પામતા જોઇએ છીએ ત્યારે આપણા મનમાં એ પ્રશ્ન ઊઠે છે કે આમ કેમ થતું હશે ? તેના જવાખ એ જ છે કે અન્યાયથી મનુષ્ય ફાવે છે તે થાડા જ સમયને માટે. અંતે તા અન્યાય ફ્રેન્યા વગર રહેતા જ નથી. વળી ભૂતકાળનું શાભ કર્મ હાય અને કદાચ તે ફાવે તા પણ તેથી શું થયું? તેના અન્યાયનું ફળ તેને ભાગવવું જ પડવાનું. તેમજ ન્યાયી મનુષ્યને દુઃખ પડે છે તો તે તેના ન્યાયને લીધે પડતું નથી, પણ ભૂતકાળનું કરજ તે વધારે લાવ્યા હાય છે તેથી જ્યાં સુધી તે કરજ અદા ન થાય ત્યાં सुधी ते न पण इावे. पण तेना न्यायन इंग ता तेने જરૂર મળશે અને તે મળે ત્યાં સુધી મનુષ્યે ધર્મ અને નીતિ ઉપર શ્રદ્ધા રાખી ચાલવું જોઇએ. મનુષ્યના ચારિત્રની કસાટી આવે સમયે જ થાય છે. લક્ષ્મીદેવી દરેક મનુષ્યની કસાટી કાઢે છે, અને જે મનુષ્ય તેની કસાટીમાં પસાર થાય છે તેને તે વરે છે. કહ્યું છે કે—

#### वृणुते हि विमृश्यकारिणम् गुणळुब्धाः स्वयमेव संपदः ॥

જે મનુષ્ય વિચારપૂર્વક સમજીને પાતાના સિન્નશ્ચિયા પ્રમાણે જીવન ગાળે છે તેને તેના ગુણાથી આકર્ષાયેલી લક્ષ્મી સ્વયમેવ આવીને વરે છે, માટે ધન પેદા કરવું તે ન્યાયનીતિપૂર્વક પ્રાપ્ત કરવું, આ રીતે વર્તતાં પ્રારંભમાં થાડું મળે તા તેથી સંતાષ માનવા. આગળ જતાં ન્યાયનીતિની છાપ પડશે, એટલે વિશેષ ધન એની મેળે આવી મળશે. ખરી રીતે વિચારીએ તા આપણે બધા ધનના દ્રસ્ટી છીએ પણ માલીક નથી. દ્રસ્ટીભાવ જો ધારવામાં આવે તા મનુષ્ય પરહિતાથે તેના સદુપયાગ કરી શકે છે. પણ જ્યાં માલીકી આવી ત્યાં મનુષ્ય તેનાથી બંધાઇ જાય છે.

### પ્રકરણ ૪ શું.

### મૈથુનવિરંમણ.

મેનુ શુનના અર્થ પુરુષના સ્ત્રી સાથેના સંબંધ અથવા સ્ત્રીના પુરુષ સાથેના સંબંધ. જેઓ બ્રહ્મચારી છે અથવા સાધુઓ છે તેમને વાસ્તે આ સંબંધ સર્વથા વજર્ય છે, અને જે લોકા ગૃહસ્થી છે તેમને માટેયાગ્ય નિયમએ છે કે તેમણે સ્વ- દારાસંતાષ વ્રત પાળવું અર્થાત્ પાતાની સ્ત્રીમાં સંતાષ માનવા.

મૈશુનત્યાગ અથવા ખ્રદ્ધાચર્ય એ ઉત્તમમાં ઉત્તમ કત છે. તે કત જે મન, વચન અને કાયાથી પાળે છે તેવા મનુષ્ય જયાં જાય ત્યાં વિજયી નીવડે છે. કામિકવાસના-વિષયતૃષ્ણા એ જગતની પ્રભળમાં પ્રભળ વૃત્તિ છે. શ્રી ગાતમ- ખુધ્ધે એક સ્થળે લખ્યું છે કે જો વિષયવાસના જેવા પ્રભળ મનાવિકાર બીજો કાઇ હાત તા લાકોને ધર્મના ઉપદેશ આપવાનું કામ નિરથક થાત. તેમના કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે આ વિષય સંખંધી કત આ જગતમાં સાથી પ્રભળ છે. જ્ઞાનાણું વમાં ખ્રદ્ધાચર્યના સંખંધમાં લખેલું છે કે:—

#### विन्दन्ति परमं ब्रह्म, यत्समालम्ब्य योगिनः। तद्वतं ब्रह्मचर्यं स्याद्, धीरं धौरेयगौचरम्॥१॥

જે વ્રતનું આલંબન કરીને ચાેગીઓ પર**પ્રક્ષ**-પરમા-ત્માને પામે છે અને જેને ધીરવીર પુરુષા જ ધારણ કરી શકે છે તે **પ્રક્ષ**ચર્ય નામનું મહાવત છે. વળી તે જ ગ્રન્થ-કાર જણાવે છે કે:—

#### एकमेव व्रतं श्लाघ्यं, ब्रह्मचर्यं जगत्त्रये।

આ ત્રણુ જગતમાં ભ્રક્ષચર્ય વ્રત જ એક પૂજવા લાયક છે. ભ્રક્ષચર્ય એ ચારિત્રનું જીવન છે અને તે વિનાના બીજા ગુણા જીવનમાં ગાણ ભાગ ભજવે છે.

આવા ઉત્તમ અને દુર્ઘટ બ્રહ્મચર્યના અર્થ શા ? સામાન્ય અર્થ એ છે કે-બ્રહ્મચર્ય પાળવા ઇચ્છનાર જીવ મનથી કાેઇપણુ સ્ત્રી ભાગવવાની ઇચ્છા કરતા નથી, અને શરીરથી પણ તેનાથી સદાસર્વદા વેગળા રહે છે. બ્રહ્મચર્ય એ શબ્દના અર્થ કરીએ તો તે જીવ બધામાં ખ્રદ્યા– આત્માને જીએ છે અને તે પ્રમાણે વર્તે છે, અર્થાત જેને આત્મદિષ્ટિએ સ્ત્રી કે પુરુષ એવા લેદ રહ્યો નથી તે જ મનુષ્ય પૂર્ણ રીતે તે વ્રત પાળી શકે છે. જ્યાં સુધી આ પુરુષ છે અને આ સ્ત્રી છે, એ બાબત પર ભાર મૂકવામાં આવે છે ત્યાં સુધી ખ્રદ્યાચર્ય પાલન ઘશું અદ્યરું છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર લખે છે કે—

નીરખીને નવ યાવના, લેશ ન વિષય નિદાન; ગણે કાષ્ટ્રની પુતળી, તે ભગવાન સમાન

विषयवृत्ति એ ઉત્પાદક શક્તિ છે. तेनामां કાંઇપણ નવીન ઉત્પન્ન કરવાનું અળ છે. કુદરતમાં જે બે શક્તિઓ પ્રખળ ગણાય છે તેમાં એક સ્વરક્ષણની શક્તિ અને બીજી પ્રજોત્પાદક શક્તિ છે. આ શક્તિ ત્રણ રીતે પ્રગટ થાય છે. મનદ્વારા, લાગણીદ્વારા અને શરીરદ્વારા. મનદ્વારા જો આ ઉત્પાદકશક્તિના ઉપયોગ થાય તાે તે મનુષ્યને પુસ્તકા લખવાનું, ભાષણા આપવાનું, નવીન કલ્પનાઓ કરવાનું મન થાય છે. લાગણીદ્વારા તે ચિત્રકળારૂપે, સંગીતરૂપે, કાવ્ય-રચનારૂપે, શિલ્પકળારૂપે પ્રગટ થાય છે. અને તે સ્થલ શરીરમાં પ્રગટ થતાં સામી જાતિની વ્યક્તિના સમાગમમાં આવવાની ઇચ્છારૂપે દેખાય છે. શક્તિ એની એ છે, પણ તે આમ ત્રણ રીતે પ્રકટ થાય છે માટે જો મતુષ્ય તે શક્તિને મનદ્વારા અથવા લાગણીદ્વારા પ્રગટ કરવા પ્રયત્ન કરે તા આ સ્થૂલ શરીરમાં તેનું બળ એાહું રહે છે, અને તેને વશ કરવાનું કામ સુગમ થાય છે માટે તે વૃત્તિનું આ સ્થૂલ શરીર ઉપર જેમ અને તેમ એાછું દળાણુ આવે તેમ કરવું અને તે માટે ઉચ્ચ પ્રકારના માનસિક વિષયામાં અથવા ઉપર જણાવેલી લાગણીએા પ્રકટ કરવાના કાેઇ પણ માર્ગમાં પાતાની શક્તિના ઉપયાગ કરવા એ લાભકારી છે.

ખધા મનુષ્યા સર્વથા ખ્રહ્મચર્ય ન પાળી શકે એ સમ-જાય તેવી વાત છે, માટે ગૃહસ્થાએ સ્વસ્ત્રીમાં સંતાષ માનવા અને ત્યાં પણ પ્રજોતપત્તિના હેતુ સિવાય સ્થૂલ સમાગમ કરવા નહિ. ગૃહસ્થાશ્રમ એ જીતે દ્રિય થવાનું શીખવનારી શાળા છે. મનુષ્ય ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને ધીમે ધીમે પાતાની વૃત્તિ પર કાળૂ મેળવતાં શોખે છે. આ વૃત્તિ ઉપર એક જ ફટકે જય મેળવી શકાય નહિ. મનુષ્ય તે વૃત્તિ પર જય મેળવવા પ્રયત્ન કરે તેમાં તે કેટલીક વાર નિષ્ફળ ખાયુ જાય, વળી ફરીથી પ્રયત્ન કરે, વળી નિષ્ફળ જાય, એમ કરતાં કરતાં દઢ નિશ્ચયથી તે આ વૃત્તિ પર જય મેળવી શકે.

આ વૃત્તિને કાળૂમાં રાખવાનું કામ કઠન છે; એ તો સર્વ કાઇ જાણું છે અને આ જગતમાં જે રાગ ને નિર્બ-ળતાઓ પેદા થાય છે, તેનું માટું કારણુ આ વૃત્તિ ઉપ-રના નિગ્રહના અભાવ છે.

#### बलवानिन्द्रियग्रामो, विद्वांसमपि कर्षति ।

ઇંન્દ્રિયના સમૂહ અળવાન છે અને તે વિદ્વાનને પણ ખેંચી જાય છે, માટે જ આ વર્તને માટું રૂપ આપવામાં આવ્યું છે. બ્રહ્મચર્યપાલન માટે અને ઇંદ્રિયનિગ્રહ માટે નીચેના વિચારા તથા આચારા ઉપયાગી થશે એમ લાગે છે.

પ્રથમ તા બધા અનર્થીનું મૂળ અશુદ્ધ વિચાર છે.

જગતમાં જેટલા જેટલા ખનાવા ખને છે, કાર્યા થાય છે તે ખધાનું મૂળ વિચાર છે. મકાનની ખધી યાજનાઓ પ્રથમ એક એન્જીનીયરના મગજમાં પેદા થાય છે અને પછી કારીગરા અને મજાૂરા તે નકશા પ્રમાણુ આખું મકાન ખનાવે છે, તેવી જ રીતે આપણા ચારિત્રના ખંધારણમાં પણ વિચાર મુખ્ય ભાગ ભજવે છે. ભગવદ્ગીતા આ સંખંધમાં લખે છે કે—

#### ध्यायतो विषयान् पुंसः संगस्ते पूपजायते । संगात्संजायते कामः—

વિષયાનું ચિંતન કરવાથી તે પ્રત્યે આસક્તિ પેદા થાય છે અને આસક્તિ પરથી તે મેળવવાની ને ભાેેેગવ વાની પ્રભળ ઇચ્છા થાય છે અને તે ઇચ્છા કાર્યરૂપે પરિ-ણુમે છે; માટે સઘળી અનર્થકારી ક્રિયાઓના ઉત્પાદક મનુષ્યના અશુભ વિચાર છે.

પશુઓ અને મનુષ્યામાં એક માટા લેદ છે. પશુઓ અમુક સમયે જ પાતાની આ વૃત્તિને અમલમાં મૂકે છે, પણ મનુષ્યને વિશેષ બુદ્ધિખળ મળેલું હાવાથી તે તેના ઉપયાગ તેમજ દુરુપયાગ કરી શકે છે જે મનુષ્ય પાતાના વિચારાવડે ઉચ્ચમાં ઉચ્ચ પ્રદેશમાં વિચરી શકે છે તે જ મનુષ્ય પાતાના હલકા પ્રકારના વિચારાથી પશુ કરતાં પણ હલકી સ્થિતિએ જઇ પહેંચે છે. તે વૃત્તિના તેમજ તે વૃત્તિના ઉપલાગથી મળનાર સુખના વારંવાર વિચાર કરવાથી મનુષ્ય એવા પ્રકારના ભૂતને જગાડે છે કે જે ભૂત તેના નાશ કરતાં સુધી તેને જંપીને બેસવા દેતા નથી; માટે પ્રથમ તા તે સંબંધીના વિચારાને સુધારવાની જરૂર છે. પણ આ વિચાન

રાેને બદલાવવાનું કામ આરંભમાં ઘણું કઠે છું છે. શરૂઆતમાં જેવા તે સંબંધી વિચાર આવે કે તરત મનને બીજા વિષય ભણી દાેરનું. એક જાપાનીસ કહેવત છે કે —

"We cannot prevent the birds of evil from flying over our heads, but we need not allow them to build their nests in our hair."

આપણું અશુલના પક્ષીઓને આપણા માથા પર ઊડતા અટકાવી શકીએ નહિ, પણ આપણું તેમને આપણા વાળમાં માળા તા ન બાંધવા દઇએ.

કામ કઠિન છે, પણ જે એક મનુષ્ય કરી શકયા તે બીજાઓ પણ કરી શકે.

આ વાસ્તે ઉત્તમ ઉપાય એ છે કે તે અશુભ વિચારની સામે નહિ થતાં મનને બીજા કાઇ વિષય ભણી વાળવું, અને જો આ બીજો વિષય આપણુંને રુચિકર હાય તા વિશેષ સારુ. મન ત્યાં સ્થિર થવા માંડશે એટલે આ વિષયવૃત્તિના વેગ એછો થવા લાગશે, પણ આ કામ તરત જ થવું જોઇએ. તે આબતમાં જરા પણ ડગમગતી સ્થિતિ કે અનિશ્ચય ન હાવા જોઇએ. તે મનુષ્યે પાતાની શાંત પળામાં જે નિશ્ચયો કરવા યાગ્ય હાય તે કરવા જોઇએ. પણ હવે તા પાતાના દઢ નિશ્ચય પ્રમાણે વર્તવું. આ પ્રમાણે લાંબા સમય વર્તવાથી તે વિષયવાસનાના પક્ષીએ તેના માથા પર માળા તા નહિ અંધે, એટલું જ નહિ પણ તેની આસપાસ ઊડવાનું

પણુ અંધ કરશે અને કદાચ ઊડશે તાે પણ એક હાય હલા-વવાથી દ્વર ભાગી જશે.

આ પ્રક્ષાચર્યની ભાવનાને ટેકા આપનારી કેટલીક વિચારશ્રેણી તપાસીએ. યાત્રવલ્કયે પાતાની સ્ત્રી મૈત્રેયીને ઉપદેશ આપ્યા હતા કે–દરેક મનુષ્ય તેના આત્માને લીધે પ્રિય છે. પુત્ર પુત્રને ખાતર પ્રિય નથી, પણ આત્માને ખાતર પ્રિય છે. પતિ પતિને ખાતર પ્રિય નથી, પણ આત્માને ખાતર પ્રિય છે. પત્ની પત્નીને ખાતર પ્રિય નથી, પણ આત્માને ખાતર પ્રિય છે. કારણ કે અંદરથી આત્મા ચાલ્યા જાય છે ત્યારે શરીર ઉપરના માહ ઉતરી જાય છે; માટે આપણે દરેક આત્મા છીએ, અને આત્મા તા પુરુષ નથી તેમ સ્ત્રી પણ નથી, એ ભાવનાનું ચિતન કરવાથી શરીર- ભાવથી ઉત્પન્ન થતી કામિક વૃત્તિનું બળ ઘટવા લાગશે.

તેને વાસ્તે બીજાં પણ કેટલાંક સાધના શાસ્ત્રકારાએ દર્શાવ્યા છે. પ્રબળ શત્રુને જીતવાને જેટલાં સાધના મળે તે બધાંના ઉપયાગ કરવા જોઇએ. પ્રદ્માચારી અથવા જિતેં- દ્રિય રહેવાને માટે મનુષ્યે જેમ બને તેમ ઓછા ખારાક ખાવા જોઇએ. અમેરિકાના ડાક્ટરોએ ઘણા મનુષ્યાને તપાસી એવા અભિપ્રાય આપ્યા છે કે—મનુષ્યાને પાતાને જેટલા ખારાકની જરૂર છે તેના કરતાં બમણા કે ત્રણુગણા ખારાક સે છે. જૈનશાસ્ત્રકારા કહે છે કે—મનુષ્યે ઊણાદરી વ્રત કરવું અર્થાત્ ઉદ્દરમાં જેટલું ભરી શકાય તેના કરતાં કાંઇક ઓછું ખાવું; કારણ કે અતિ આહાર પણ વિષયવૃત્તિને ઉત્તેજિત કરવાનું માટું કારણ બને છે. વળી માદક અથવા

વિકારજનક ખારાક પણ તેટલા જ ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે. તેની સાથે શરીરને અને મનને ઉશ્કેરી મૂકે તેવા મરીમશાલા અને તેજાનાવાળા ખારાક પણ લેવા નહિ. સાંજે પણ વિશેષ ન ખાવું. આ સંબંધમાં ખુહધર્મમાં એ નિયમ હતા કે સાધુઓએ દિવસમાં એક જ વાર બપારે ખાવું.

આ વિષયવૃત્તિને સંયમમાં રાખવાને એક ઉત્તમ સા-ધન એ છે કે મનુષ્યે કસરત કરી શરીરને કસવું. વિદ્યા-થીઓ જે સમયે યુવાવસ્થામાં આવે છે ત્યારે તેમનામાં ઉત્પાદક શક્તિ ખીલવા માંડે છે અને જો કસરત, રમત વગેરે દ્વારા પાતાની શક્તિઓ પ્રકટ કરે છે, તો તેઓને વિષયવૃત્તિ પર જય મેળવવાનું કામ ઘણું સરલ બને છે. જયારે મનુષ્યનું મન મરદાનગીભરી રમતામાં લાગેલું હાય છે ત્યારે અયાગ્ય વિચારા વિચારવાને તેને સમય મળતા નથી, કારણ કે જયાં આળસ્ય હાય ત્યાં જ અશુભ વિચારા સ્થાન મેળવે છે. જેમ આળસુ હાય કાંઇ નુકશાન કરે છે તેમ આળસુ મગજ પણ અયાગ્ય ભાવનાઓમાં પાતાની શક્તિઓના વ્યય કરે છે.

વળી હલકા વિચાર અથવા વૃત્તિવાળા મનુષ્યાની સાંખતથી જિતેંદ્રિય થવા ઇચ્છનારે દૂર રહેવું. મિત્રા વિના ચલાવી લેવું તે અહેતર છે, પણ જેમની વાતચિત અને ભાવનાઓ વિષયવાસના તરફ પ્રેરતી હાય તેમની સાંખત તો ન જ કરવી. આ વાસ્તે જ શાસ્ત્રમાં સત્સંગને પ્રધાનપદ આપવામાં આવ્યું છે. કાેઇ સારા મિત્ર ન મળે તાે પુસ્તકના આશ્રય લેવા. જગતમાં સારાં પુસ્તકાેની સંખ્યા કાંઇ એાછી નથી. વળી હલકા પ્રકારના નાટકાેથી પણ દૂર રહેવું એ પણ આ કામ વાંસ્તે એટલું જ જરૂરનું છે; કારણ કે ઉપર ભાર દઇને જણાવવામાં આવ્યું છે તેમ અધાં હલકાં કૃત્યાના પિતા તેના વિચાર છે.

જે લોકો આ બાબતમાં નીતિનિયમનું ઉદલ ઘન કરે છે તેઓ જ્યાં ત્યાં અપમાન પામે છે, કાઇ તેમના પર વિશ્વાસ રાખતું નથી. તેવાં મનુષ્યાના શરીરમાં અનેક પ્રકારના રાગા ઉદ્દલવે છે. પરસ્ત્રીગમનથી પાતાના પ્રાણુ નાશ થવાના સંદેહ રહે છે, બીજાઓ સાથે માટું વેર બંધાય છે, કાઇ વાર કેદમાં જવું પહે છે, અને જગતમાં જે અપમાન થાય છે તે તા જિંદગીલર તેને આગળ આવવા દેતું નથી. જેમ પરસ્ત્રીના ત્યાગ તેમ વેશ્યાગમન કે વિધવા વગેરેના પણ ત્યાગ કરવા જ જોઇએ. શાસ્ત્રો કહે છે કે—જે પુરુષા અન્ય સ્ત્રીમાં આસકત રહે છે, અથવા જે સ્ત્રીઓ અન્ય પુરુષમાં આસકત રહે છે તે અનેક લવામાં નપુંસકપશું, વિધવાપશું અને દુર્ભાગ્ય પશું પ્રાપ્ત કરે છે; અને જેઓ પ્રદ્યાચર્ય કે શીલવત પાળે છે તેવા પુરુષા કે સ્ત્રીઓ લાંબું આયુષ્ય, મનુષ્યપશું, દેવપશું પામે છે અને તે સાથે મજબૂત શરીર, અખંડ સાંભાગ્યપશું, પ્રળળ વીર્ય અને સામર્થ્ય પ્રાપ્ત કરે છે.



## પ્રકરણ ૫ મું.

# પરિગ્રહવિરમણ.

પિ રિગ્રહ એ પાંચમું પાપસ્થાનક છે. તેની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે છે. पिर એટલે ચારે બાજીએથી અને प्रह એટલે પકડાવું. જેનાથી આપણે ચારે બાજીએથી પકડાઇએ તે પરિગ્રહ. આપણે સમજીએ છીએ કે અમુક વસ્તુના આપણે માલીક છીએ, પણ આ માલીકી મેળવવા જતાં તે વસ્તુઓ આપણી માલીક અને છે. શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુના સમયમાં ચાર વ્રત હતાં, તે સમયે ચાશું પરિગ્રહવિરમણ વ્રત હતું પણ તેમાં હાલનું ચાશું વ્રત સમાઇ જતું હતું કારણ કે પરિગ્રહના અર્થ સ્ત્રી પણ થાય છે અને પરિગ્રહમાં રૂપું, સાનું, મીલ્કલ, નાકર—ચાકર, ખેતર વગેરે આવી જાય છે માટે ચાથા વ્રતમાં ચાથા અને પાંચમાના સમાવેશ થતા હતાં; પણ આગળ જતાં લાકા એછી બુદ્ધના થશે, એમ ધારી મહાનીર પ્રભુએ બ્રહ્મચર્યને ચાશું વ્રત કર્યું અને સ્ત્રી સિવાયની બીજ વસ્તુઓને પરિગ્રહરૂપે ગણી તેને પાંચમું વ્રત ગણ્યું.

હવે કયી વસ્તુઓના પરિગ્રહમાં સમાવેશ થાય છે. તે આપણુ તપાસીએ. તે પરિગ્રહ નવ પ્રકારના છે, એમ શાસ્ત્રોમાં કહેલું છે.

> (૧) હીરા, માણેક, માતી, નીલમ, પ્રવાળ વગેરે સર્વ ધન તથા રૂપાના કે સાેનાના સીક્કા.

- (૨) સર્વ જાતનાં ધાન્ય.
- (૩) અલંકાર અને વગર ઘડેલું સુવર્ણ.
- (૪) અલંકાર અને વગર ઘડેલું રૂપું.
- (પ) જમીન, ગામ, શહેર, બગીચા વગેરે.
- (६) મહેલ, ઘર, હાટ અને વખાર વગેરે.
- (૭) નાેકર, ચાકર, દાસ, દાસી વગેરે.
- (૮) ગાય, લેંસ, હાથી, ઘાડા, અન્ય વાહના વગેરે.
- (૯) ઘર વ્યવહારને ઉપયાગી તમામ વસ્તુઓ.

આ નવ પ્રકારમાં જગતમાં મળી આવતી તમામ ચીજોના લગભગ સમાવેશ થાય છે.

આ બધી વસ્તુએ આપણને એક યા બીજી રીતે ઉપયોગી લાગે છે, માટે તે મેળવવા અથવા તેના સંગ્રહ કરવા આપણને રુચિ થાય છે. જ્યાં સુધી જગતના વ્યવહાર છે ત્યાં સુધી મનુષ્યને ઘણી વસ્તુએાની જરૂર પડે છે, અને તે વસ્તુએા મેળવવાને ધનની જરૂર પડે છે.

આપણી પાતાની આજિવિકા માટે તથા આપણા આશ્રિતાના લરણપાલુ માટે ધનની જરૂર છે. ધર્મને માટે પણ ધનની જરૂર પડે છે. સાધુસંતા નિમિત્તે પણ ધન ખર્ચ- વાની જરૂર પડે છે. તીર્થસ્થાનના ઉદ્ધાર, સ્વધર્મી બધુ- ઓનું રક્ષણ, ગુર્વાદિના સત્કાર, નિરાધારાના ઉદ્ધાર—આ સર્વ કાર્યો માટે પણ ધન આવશ્યક છે. ધન જાતે ખાંદું નથી. તે એક શક્તિ છે અને શક્તિના સદુપયાગ તેમજ દુરુપયાગ થઇ શકે છે. ધનથી ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે લાલ

ચર્ઇ શકે છે તેમ ધનથી અભિમાન વધે છે, ધન મળતાં અનેક પ્રકારના વિષયસુખના સાધનોના ઉપલોગ કરવાની ઇમ્છા થાય છે, ધનવાન ખીજાઓ પર ત્રાસ ગુજારે છે અને કેટલાંક ન કરવા ચાેગ્ય કામા કરવા માટે પણ દારાય છે. લક્ષ્મી આવી રીતે અનથી ઉપજાવવાનું પણ સાધન હાેવાથી શાસ્ત્રકારાએ તેની નિંદા કરી છે. વળી ધન પેદા કરવા જતાં મનુષ્યા ગમે તેવાં ઘાર અને અનીતિભર્યાં કાર્યો કરવાને અચકાતા નથી. ધનને ખાતર મિત્રા–મિત્રામાં કલેશ જન્મે છે, ભાઇઓ–ભાઇઓ વચ્ચે કુસંપ થાય છે અને મનુષ્યાનાં ખૂન પણ થાય છે. રાજ્યલાભથી મુંજરાજા પાતાના ભત્રીજા ભાજના વધ કરાવવા તૈયાર થયા હતા. તેને મારી નાખવા માકલેલા મારાઓને દયા આવી અને તેઓએ તેમને જીવતા છાંડી મૂકયા. તે વખતે મુંજરાજાને આપવા માટે ભાજના રાજાએ એક શ્લાક લખીને માકલ્યા હતા કરાન

मांधाता च महीपतिः कृतयुगेऽलंकारभूतो गतः। सेतुर्येन महोदधौ विरचितः कासौ दशास्यान्तकः॥

अन्ये चापि युधिष्ठिरप्रभृतयो याता दिवं भूपते!। नैकेनापि समं गता वसुमती नूनं त्वया यास्यति ॥१॥

કૃતચુગમાં અલંકારભૂત માંધાતા નૃપતિ પણ ગયા, જેણે માટા સમુદ્ર પર પૂલ અંધ્યા એવા રાવણુના નાશ કરનાર રામચંદ્રજી પણ કયાં છે? યુધિષ્ઠિર પ્રમુખ સારા સારા બીજા રાજાઓ પણ કાળને શરણ થયા છે, કાઇની સાથે આ પૃથ્વી ગઇ નથી, પણ હે મુંજ! જરૂર તારી સાથે તા આવશે! આ <sup>દ</sup>લાકની મુંજ રાજા પર ભારે અસર થઇ. આપણે પણ આ દર્ષાંત પરથી સાર એ લેવાના છે કે—આ ખધી વસ્તુઓમાંથી એક પણ વસ્તુ આપણી સાથે આવવાની નથી, તા તેને ખાતર આપણે અનેક પ્રકારનાં સાચાંજાઠાં કામા કરતાં અટકવું જોઇએ—ન કરવા જોઇએ.

તૃષ્ણાને જેટલી વધારીએ તેટલી વધે છે. મનુષ્ય પાતાની જરૂરીઆતા જેટલી વધારે તેટલી વધે છે. જગતમાં અમુક વસ્તુ વિના ન જ ચાલે એમ નથી. મનુષ્યને જરૂરનાં સાધના વસ્ત્ર અને અન્ન એ જ છે.

કાઇ ખાર મહિને સાે રૂપીઆથી સંતાષ પામે છે. બીજા મનુષ્યને દશ હજાર રૂપીઆ પણ એાછા પડે છે કારણ કે તેંં શું પાતાની જરૂરીઆતાે એટલી બધી વધારી દીધી હાય છે કે' અમુક વસ્તુએા વિના તેને ચાલે જ નહિ. તૃષ્ણા કેવી રીતે વધે છે, તેના સંબંધમાં એક કાવ્ય નીચે પ્રમાણે છે:—

> હતી દીનતાઇ ત્યારે તાકી પટેલાઇ અને મળી પટેલાઇ ત્યારે તાકી છે શેઠાઇને સાંપકી શેઠાઇ ત્યારે તાકી મંત્રિતાઇ અને મળી મંત્રિતાઇ ત્યારે તાકી નૃપતાઇને મળી નૃપતાઈ ત્યારે તાકી દેવતાઇ અને દીઠી દેવતાઇ ત્યારે તાકી શ'કરાઇને અહેા! રાયચ'દ્ર માના માના શ'કરાઇ મળી વધે તૃશનાઇ તાય જાય ન મરાઇને

એક દર્શાત આપણે વિચારીશું અને પછી તૃષ્ણા એાછી કરવાને કયા સાધનાના ઉપયોગ કરવા તે પર લક્ષ દઇશું.

કૌશામ્બીમાં કાશ્યપ નામના પુરાહિત રહેતા હતા. તે મરણ પામ્યા ત્યારે તેના પુત્ર કપિલ ભણેલા નહિ હાવાથી તેનું સ્થાન બીજા કાેઇ બીજા વિદ્વાનને મળ્યું. કપિલની भाताको तेना पुत्रने समकाव्या अने श्रावस्ति नगरीमां तेना પિતાના એક મિત્ર પાસે ભણવા જવા સૂચના કરી. કપિલ પાસે કાંઇ પણ સાધન ન હતું, માટે તેના પિતાના મિત્ર તેને એક ગૃહસ્ય પાસે તેડી ગયા અને તે ગૃહસ્થ અનુકંપાથી કપિલને ભાજન મળે, એવી ગાઠવણ એક વિધવા ખ્રાક્ષણીને ત્યાં કરી દીધી. કપિલ સુવાન હતા અને તે વિધવા બાઇ પણ યુવાન હતી. પરસ્પરનાે સંખંધ વધ્યાે અને પછી તે કપિલ વિધવા બાઇથી લાભાયા. વિદ્યા પ્રાપ્ત કરવાનું ભૂલી ગયા. તે વિધવા બાઇ સગર્ભા થતાં તેણે તેની પાસે ધનની માગણી કરી અને જણાવ્યું કે-આ ગામના રાજાના એવા નિયમ છે કે સવારના પહેારમાં જે તેને પ્રથમ આશીર્વાદ આપે તેને છે માસા સાનું તે આપે છે. આ ઉપરથી તે માર્ગ લેવા તેણે નિશ્ચય કર્યો. તે ચાકમાં સુઇ રહ્યો. અર્ધ રાત્રિએ ચંદ્રોદય થતાં પ્રભાત થયેલ જાણી તે ઉઠયા અને ઉતાવળા ઉતાવળા ચાલવા લાગ્યા. પાલિસે તેને ચાર જાણી પકડચો અને સવારમાં રાજા પાસે રજાૂ કર્યી. રાજાએ તેની વાત સાંભળી, તેની બદ્રિકતા વિચારી તેના પર દયા કરવાના હેતુથી કહ્યું કે-તારે જે માગવું હાય તે માગ. તેને તરતમાં કાંઇ પણ વિચાર સૂઝયા નહિ તેથી રાજાએ તેને પાસેના ખગીચામાં જઇ વિચાર કરવા

સ્વગ્યું. તે અગીચામાં જઇ તે વિચાર કરવા લાગ્યા. "રાજાએ મને જે જોઈએ તે આપવાનું કહ્યું છે તા બે માસાથી તા શું થાય? પાંચ મહાર માગું, પણ પાંચ તા શાડા સમયમાં ખપી જાય માટે પચીશ માગું. પણ તેથી કાંઇ આપ્યું વર્ષ ચાલે નહિ માટે સા માગું, હજાર માગું, લાખ માગું." એમ વિચારતરંગે તે ચડયા. પછી અધું રાજય માગવાની વૃત્તિ જાગી. પણ વળી વિચાર કરતાં તે પાછા ક્ચીં. પાતાની તૃષ્ણાને ઘટાડવા લાગ્યા અને છેવટે તે માગણી ઓછી ઓછી કરતાં બે માસા સાનું પ્રથમની માગણી માફક લેવા વિચાર્યું. છેવટે તેણે વિચાર કર્યા કે " હવે બે માસા સાનાનું પણ કામ નથી. સુખ સંતાષમાં જ છે. વિદ્યા લેતાં વિષયમાં પડયા અને વિષયની તૃષ્ણામાં તણાતાં આ સ્થિત થઇ માટે સંતાષ રાખવા એ જ ખરા સુખનું કારણ છે" આમ વિચાર કરતાં તેની તૃષ્ણા સમાઇ ગઇ અને તે ત્યાગી અની ગયા.

માટે તૃષ્ણાના અંત નથી. તેથી જો પરિગ્રહ એ તૃષ્ણાનું અને તેને અંગે ઉપજતા અનેક અનથીનું કારણ હાય તા તેના ત્યાગં કરવા અથવા તે એ છે કરવા શું કરવું? એ પ્રશ્ન ઊભા થાય છે. તેને વાસ્તે શાસ્ત્રકારાએ માર્ગ ખતાવ્યા છે કે પરિગ્રહનું પરિમાણ કરવું. મનુષ્યને વસ્તુઓની પ્રાપ્તિ થયા પછી તેનું પરિમાણ કરવાનું કામ કઠણ લાગે છે, માટે જે સમયે આપણી પાસે વસ્તુઓ ન હાય, એ છી હાય તે સમયે શાંત પળામાં આપણા મન સાથે નિશ્ચય કરવા અને પછી ગમે તેવી લાલચા આવે અને ગમે તેવાં પ્રલાભના પેદા થાય, છતાં પાતાના નિયમાથી ચલિત ન થવું.

ભારના વધવાથી જેમ વહાણ દરિયામાં ડ્રબતું જાય છે તેમ પરિગ્રહની અનેક વસ્તુએા ઉપરની આસક્તિને લઇને મનુષ્યનું મન તેને વધારે મેળવવામાં, મળેલાનું રક્ષણ કરવામાં તથા મેળવેલી વસ્તુઓના નાશ ન થાય તે સંબંધી ચિંતા કરવામાં મગ્ન રહે છે, અને આ રીતે રાતદિવસ ચિંતા કરવામાં તેના સમય પસાર થાય છે, છેવટે ખાલી હાથે આવ્યા હતા તેમ ખાલી હાથે ચાલ્યા જાય છે, માટે મનુષ્યાએ પાતાના મન સાથે ઉપર જણાવેલી નવ વસ્તુઓના સંખંધમાં નિયમા લેવા, તે પાતાની નાંધપાેથીમાં ઉતારી લેવા, અને તે કરતાં કાંઇપણ વધે તે**ા તેના સન્માગે<sup>લ</sup> વ્યય કરવા. ધન વિશેષ** મળતાં પાતાના નિયમાના જુદા અર્થ કરવા એ મહાન દેાષ છે. પરિગ્રહનું પરિમાણુ કરવાના હેતુ એ છે કે કાેઇ જીવ પાતાને ઇષ્ટ વસ્તુઓ અને સામગ્રીએા પ્રાપ્ત કરી કાંઇક અંતર્મુખ થાય, તૃષ્ણાને એાછી કરે અને જીવનના શા ઉદ્દેશ છે તે સમજી તે પ્રમાણે વતે. આવા નિયમથી તેના ઘણા બાજો એાછા થઇ જાય છે.

આ પરિગ્રહનું મુખ્ય સ્વરૂપ વસ્તુઓ પ્રત્યે આસક્તિ રાખવી તે છે. કેટલીક વસ્તુઓ વિના તો સાધુઓને પણ ચાલે નહિ; તો પછી ગૃહસ્થાશ્રમીઓને તો તે વસ્તુઓની ચાક્કસ જરૂર પહે, ત્યારે મનુષ્ય અપરિગ્રહી કેમ થાય ? તેના જવાબ શાસ્ત્રકાર એમ આપે છે કે પરિગ્રહનું મૂળ તે તે વસ્તુઓ પ્રત્યેની મૂર્જી—આસક્તિભાવ છે.

# मूच्छा परिग्गहो वुत्तो नातपुत्तेण तायिना ॥ જગતનું રક્ષણ કરનાર મહાવીર પ્રભુએ મૂચ્છીન

(વસ્તુએા પ્રત્યેની આસક્તિને ) પરિગ્રહ કહેલ છે. જ્ઞાના-ર્ણુવમાં પણ કહ્યું છે કે:—

# निःसंगोऽपि मुनिर्न स्यात्समूर्च्छः संगवर्जितः। यतो मुर्च्छेव तत्त्वज्ञैः, संगद्धतिः प्रकीर्तिता ॥ १ ॥

મુનિ નિ:સંગ હાય, પણ જે વસ્તુઓ પ્રત્યે તેને આસક્તિ હાય તા તે નિષ્પરિગ્રહી કહેવાય નહિ, કારણ કે તત્ત્વજ્ઞાએ મૂચ્છીને પરિગ્રહની ઉત્પત્તિનું સ્થાન માન્યું છે. એ મૂચ્છીનું માટું કારણ એ છે કે—આપણે અજ્ઞાનથી, જે વસ્તુઓ આપણી નથી તેને આપણી માનીએ છીએ. એ વસ્તુઓમાં રહેલા ત્રણ અવગુણા જે આપણે વિચારીએ તો તે વસ્તુઓ પ્રત્યેના મમત્વભાવ એછા થાય. તે વસ્તુઓ ક્ષણ ક સુખ આપનારી છે, વળી તે દુ:ખગિલત છે અને ત્રીજો માટે અવગુણ એ છે કે તે મળ્યા પછી તેના ઉપરથી માહ ઉતરી જાય છે અને બીજી વસ્તુઓ મેળવવાની ઇચ્છા થાય છે. આ દાષ જગતના તમામ પદાર્થીમાં રહેલા છે. આ બાળતના વિચાર કરવામાં આવે તા આપણે વસ્તુઓ પાછળ ગાંડાની માક્ક નહિ ભમતાં જરા વિચારશીલ થઇએ.

મનુષ્ય વસ્તુઓની વચમાં રહેવા છતાં પણ નિરાસ-કિતભાવ રાખી શકે એ ખનવાજોગ છે; અને મહાન્ આત્માઓ તેમ કરી પણ શકે છે. પણ તે ઉપરથી સામાન્ય આત્માઓ એમ કહેવા લાગે કે અમને આ વસ્તુઓ પ્રત્યે નિરાસક્તિભાવ છે તો તે વિચારવા જેવી વાત છે. તે વસ્તુઓના વિયોગે અથવા વસ્તુઓના નાશ થતાં તેવું કહે- નારાઓને દુ:ખ થાય છે કે કેમ? એ તેમના નિરાસક્ત-નિષ્પરિગ્રહી સ્વભાવની કસાેટી છે; માટે સામાન્ય જીવા તાે જેટલા પરિગ્રહ એાછા કરે છે તેટલા પ્રમાણમાં સુખશાંતિ અને સ્થિરતા મેળવે છે; અને પરિગ્રહ વધારતાં અનેક પ્રકારની ચિંતાઓ લાેગવી દુ:ખી થાય છે.

છેવટે જો મનુષ્યે સર્વ ધન અને વૈભવની સામગ્રી વચ્ચે ખરું સુખ પ્રાપ્ત કરવું હોય તો તેણે વિચારવું કે— આ બધી વસ્તુઓના તે માલીક નથી પણ ટ્રસ્ટી છે. માલીકી જ સદા સર્વદા દુ:ખનું કારણ છે, કારણ કે તેથી વિચારા તે વસ્તુઓ સાથે જડાઇ જાય છે પણ ટ્રસ્ટી તા અધી વસ્તુઓની વચ્ચે રહેવા છતાં શાંતિ અનુભવી શકે છે.

# પ્રકરણ ૬ હું.

# ક્રોધવિરમણ.

**એની** પણે પાંચ પાપસ્થાનકા વિચારી ગયા. અઢારે પાપસ્થાનકામાં તે પાંચ મુખ્ય છે, અને બાકીના તેર તેને ટેકા આપનારાં સાધના છે. તે જાતે પણ પાપનાં સ્થાનકા છે, પણ તે માટે ભાગે પ્રથમના પાંચ રૂપમાં પ્રકટ થાય છે.

હવે આપણે ક્રોધના વિચાર કરીએ. આત્માને મુક્તિ તરફ જતાં રાકનારાં જે કારણા છે તેમાં ચાર કષાય મુખ્ય છે. તે ચાર કષાયમાં એટલું બધું પ્રાખલ્ય છે કે ઉપદેશતર ગિણી નામના ગ્રન્થમાં લખ્યું છે કે આ કષાયથી મુક્ત થવું તેનું જ નામ મુક્તિ. ત્યાં લખ્યું છે કે—

# नाशांबरत्वे न सितांबरत्वे, न तत्त्ववादे न च तर्कवादे । न पक्षसेवाश्रयणेन मुक्तिः, कषायम्रुक्तिः किल मुक्तिरेव ।।

મુક્તિ શ્વેતાંબરમાં, દિગંખરમાં, તત્ત્વવાદમાં કે તર્ક-વાદમાં નથી. તેમજ અમુક પક્ષના આશ્રય લેવાથી પણ મુક્તિ નથી. કષાયથી મુક્ત થવું તેનું જ નામ મુક્તિ છે. આ ચાર કષાયામાં પ્રથમ ક્રોધ છે માટે તેના આ પ્રકરણમાં વિચાર કરશું.

ક્રોધ એટલે મન અને શરીર આત્માને વશ નહિ રહેતાં અમુક આવેશમાં આવી પોતાની ઇચ્છા પ્રમાણે વર્તે તે સ્થિતિ. ક્રોધ એ થાડા સમયનું ગાંડપણ છે અને પાતાને પ્રતિકૂળ સ્થિતિ લાગતાં તે વૃત્તિ ઉદ્દલવે છે. આપણને અમુક વસ્તુ, સ્થિતિ અથવા મનુષ્ય પ્રિય હાય, તેની પ્રાપ્તિમાં જે ક્રોઇ વિદ્વ નાખે તેના પર આપણે ક્રોધ કરવા દારાઇએ છીએ. कामात्कोघोऽपि जायते। અમુક વસ્તુ વાસ્તેની આપણામાં ઇચ્છા–કામ હાય, તે વસ્તુ મેળવવામાં જયારે વિલ્ન આવે છે ત્યારે વિદ્વ કરનાર મનુષ્ય પ્રત્યે જે રાષની લાગણી ઉદ્દલવે છે તેને ક્રોધ કહેવામાં આવે છે.

ક્રોધ એ અગ્તિ સમાન છે, પણ બધા મનુષ્યામાં તે અગ્તિ એક સરખા હોતા નથી. ક્રોધના ઉગ્રપણા પ્રમાણે શાસ્ત્રકારાએ તેના ચાર વિભાગ પાડ્યા છે. સાથી ઉગ્ર ક્રોધને 'અનંતાનુખંધી ' કહેવામાં આવે છે અર્થાત્ તે ક્રોધની પરંપરા ચાલે છે. તેનાથી ઓછા ઉગ્ર ક્રોધને 'અપ્રત્યાખ્યાની' કહેવાય છે. અહીં ક્રોધના નિવારણ માટે કાંઇ પણ પ્રયત્ન કરવામાં આવતા નથી. ત્રીજા પ્રકારના ક્રોધને 'પ્રત્યાખ્યાની' કહે છે. તે અપ્રત્યાખ્યાની કરતાં એાછા ઉગ્ર

છે, કારણ કે ત્રીજી સ્થિતિમાં તેને રાકવા-તેનું નિવારણ કરવા પ્રયત્ન કરવામાં આવે છે. અને ચાંથી સ્થિતિના ક્રોધને 'સંજવલન' કહેવામાં આવે છે. સંજવલન ક્રોધ તણુખલાના અગ્નિ જેવા મંદ હાય છે. તે દેખાવમાં ભારે લાગે છે પણ થાડા સમય પછી તેનું બળ રહેતું નથી. અર્થાત્ જે ક્રોધ પ્રતિકૂળ પ્રસંગા મળતાં ઉદ્દભવે, પણ થાડી વારમાં શાંત થઇ જાય તેવા છે. બધી જાતના ક્રોધ સ્વભાવે ખાટા છે, છતાં તેનું ઉગ્રપણં જેમ ખને તેમ એાછું થાય તેવા પ્રયત્ન કરવા-કારણ કે કર્મના ખંધ મનના પરિણામ ઉપર છે માટે જો મનના પરિણામ બહુ તીવ હશે તે આ ક્રોધનું પરિણામ પણ ઘણું જ માઠું આવશે.

હવે આપણે ક્રોધના કેટલાક ગેરલાભ વિચારીએ. ક્રોધ ઉત્પન્ન થતાં મનની શાંતિના નાશ થાય છે. ક્રોધી મનુષ્યની વિચાર કરવાની શક્તિ ચાલી જાય છે. ભગવદ્ગીતાંમાં કહ્યું છે કૈ:—

## कोधाद् भवति संमोहः, संमोहात्स्मृतिभ्रमः । स्मृतिविभ्रमात् बुद्धिनाशः, बुद्धिनाशात्प्रणवयति ॥

કોધથી વિવેકશક્તિ ચાલી જતાં સંમાહ થાય છે, અને તે સંમાહથી સ્મરણશક્તિમાં ભ્રમ થાય છે, અને સ્મૃતિના ભ્રંશ થવાથી ખુદ્ધિના નાશ થાય છે, અને ખુદ્ધિના નાશથી મનુષ્ય સર્વ પ્રકારે નાશ પામે છે. કોધથી ઘણા સમયની તપશ્ચર્યા પણ નાશ પામે છે. યોગીઓ પણ કોધને વશ થઇ, નહિ કરવા યાગ્ય કામા કરે છે, નહિ બાલવા યાગ્ય વચના બાલે છે અને નહિ વિચારવા યાગ્ય વિચારા કરે છે. ક્રોધ એ અગ્નિ સમાન છે. તે પ્રથમ તા જ્યાં તેના ઉદ્ભવ થાય છે ત્યાં તેનેજ આળે છે, અને પછી બીજા મનુષ્યાને નુકશાન કરે છે. ફ્રોધમાં બાલાયેલાં વચના વાસ્તે, અથવા તે સમયે કરાયેલાં કાર્યો વાસ્તે મનુષ્યા પાછળથી ગમે તેટલા પશ્ચાત્તાપ કરે, પણ તેથી કાંઇ લાભ થાય નહિ. તે વખતે મનુષ્ય મન ઉપરના સંયમ ખાઇ બેસે છે અને ઘણા જન્મ સુધી રખડાવે તેવાં કર્મી બાંધે છે. મનની શાંતિ ખાઇ બેસતાં શરીર પર તેની અસર થવા લાગે છે, આંખા લાલચાળ થાય છે, મ્હેાં પર રતાશ આવી જાય છે, મુખમાંથી દીર્ઘ શ્વાસ નીકળે છે. હાથ પગ પછાડા મારે છે અને લાહી ઉકળીને ઝેરી ખની જાય છે. તેથી થાડા સમયમાં મનુષ્યનું માથું દુ:ખવા આવે છે. ક્રોધ કર્યા પછી કેટલાક કલાક સુધી કાંઇ પણ ચેન પડતું નથી અને આથી **બીંજાઓ** સાથે જે વેર બંધાય છે તેનાં ફળ આ લવમાં ભાગવવાં પહે છે, એટલું જ નહિ પણ આગામી લવામાં પણ તેનાં ફળા ભાગવવા પડે છે.

આ ફ્રોધની પણ ત્રણ સ્થિતિઓ છે. પ્રથમ તો પોતાને કાંઇ પણ નુકશાન થયું એટલે મનુષ્ય સામી વ્યક્તિ પર પોતાના રાષ કાઢે છે. મનુષ્ય ધીમે ધીમે તેના નુકશાના અનુભવે છે, અને તેમાંથી છૂટવા પ્રયત્ન કરે છે. તે હવે પોતાને થયેલા નુકશાન વાસ્તે કાંઇ પણ બાલતા નથી. પણ જો બીજો મનુષ્ય ત્રીજા પુરુષને દુ:ખ દે, અથવા નુકશાન કરે તા તેના પિત્તો ઉછળે છે. આ ફ્રોધને શાસ્ત્રકારા પ્રશસ્ત ફ્રોધ ( noble

indignation) કહે છે. આ ક્રોધ નુકશાન કરનાર પર થાય છે, તે કરતાં પણ એક એવી ઊંચી સ્થિતિ છે કે જ્યાં નુકશાન કરનાર અને નુકશાન ભોગવનાર બન્ને દયાને પાત્ર છે, એમ સમજી સુજ્ઞ જીવ બન્નેના ઉદ્ધાર કરવા પ્રયત્ન કરે છે. નુકશાન ભાગવનાર નુકશાન ભાગવી કમેથી છૂટા થાય છે, પણ નુકશાન કરનાર બીજાને ત્રાસ આપી નવું કમે ઉપાર્જન કરે છે, તે તેને ભવિષ્યમાં ભાગવનું પડે છે, માટે તે વિશેષ દયાને પાત્ર છે. આવી રીતે વિચાર કરીને નુકશાન કરનારને પણ સમજાવી તેને સીધે માગે લાવવા પ્રયત્ન કરવા યાગ્ય છે.

હવે આપણે ક્રોધ પર કેવી રીતે જય મેળવવા તેના વિચાર કરીએ. ક્રોધ ઉપર જય મેળવવાનું ઉત્તમ સાધન ક્ષમા છે.

# क्षमाखद्भः करे यस्य, दुर्जनः किं करिष्यति ?। अतृणे पतितो विह्वः, स्वयमेवोपञ्चाम्यति॥

'જેના હાથમાં ક્ષમારૂપી તલવાર છે તેને દુર્જન શું કરવાના હતા ? ઘાસ વગરની જમીન પર જો અગ્નિ પહે તા પાતાની મેળે શાંત થઇ જાય છે. ' વચનામાં મીઠાશ અને વચનામાં કડવાશ રહેલી છે. આપણને ગમે તેટંલા ક્રોધ ચડ્યો હાય પણ બાેલતાં પહેલાં વિચાર કરવાની આપણને ટેવ હશે તા ક્રોધ કટુ શબ્દાેરૂપે પ્રકટ થશે નહિ એટલે તેના જુસ્સા ઓછા થવા લાગશે. જ્યાં સુધી મનુષ્ય બીજાએ પાતાને કરેલા નુકસાનના જ વિચાર કરે છે ત્યાં સુધી તેના ક્રોધ કદાપિ શમશે નહિ. આપણા દુઃખમાં બીજાએ તો નિમિત્ત માત્ર છે, માટે મારે બીજાએ પ્રત્યે શા સારુ ક્રોધ કરવા જોઇએ ? આ સંબંધમાં જ્ઞાનાર્જુવમાં આપેલી ભાવના વિચારવા જેવી છે.

## प्राङ् मया यत्कृतं कर्म, तन्मयैवोपभुज्यते । मन्ये निमित्तमात्रोऽन्यः, सुखदुःखोद्यतो जनः ॥

'જે મેં પૂર્વ લવમાં કર્મા કરેલાં છે તેનાં ક્ળ હું ભોગવું છું. બીજા મનુષ્યા તો સુખદુ: ખ આપવામાં નિમિત્ત માત્ર છે, તો અન્ય ઉપર હું શા સારુ રાષ કરું?' વળી જે કાઇ મારા દાષ ખતાવે તે તા મારા પરમમિત્ર છે, કારણ કે એવા દાષ હું ક્રીથી નહિ કરું, તા પછી નિષ્કારણ મિત્ર પર શા સારુ ક્રોધ કરવા ? વળી જે કાઇ ક્રોધ કરાવે છે તેના સંખંધમાં એવા વિચાર કરવા કે "મેં અત્યાર સુધી વિવેક અને જ્ઞાનપૂર્વક શાંતિના અભ્યાસ કર્યો છે, તેની પરીક્ષા લેવા માટે પ્રતિકૂળ મનુષ્યા કે પ્રતિકૂળ પ્રસંગા ઉભા થયા છે, તા મારે તે પ્રતિકૂળ મનુષ્યા તથા પ્રસંગાને વધાવી લઇ આ શાંતિની પરીક્ષામાં પસાર થવું જોઇએ."

આ ઉપર એક ટૂંકું દર્શાત આપણને ક્રોધ શમાવવામાં ઘણું જ લાભકારી થશે.

ગજમુકુમાળ નામના રાજકુમારે માત્ર ખાર વર્ષની વચે શ્રી નેમિનાથ પ્રભુ પાસે દીક્ષા લીધી અને સંસારના ત્યાગ કરી શ્મશાનમાં ઉથ ધ્યાનમાં ઊંભા રહ્યા. સામિલ નામના ખ્રાદ્માણની સ્વરૂપવતી આઠ પુત્રી સાથે ગજસુકુમાળનું સગપણ કર્યું હતું, પરંતુ લગ્ન થયા પહેલાં તે સંસાર છાડી ત્યાગી થયા. પાતાની પુત્રીના સુખના નાશ થયા તેથી સામિલને ક્રોધ ચહ્યો અને તે ગજસૂકમાલની શાધમાં નીકળ્યા. શ્મશાનમાં ગજસુકુમાલ એકાગ્ર ધ્યાનથી શુદ્ધ કાયાત્સર્ગ સ્થિતિમાં ઊભા હતા ત્યાં તે આવી પહેાંચ્યાે. તેણે પાતાના ક્રાધ પ્રકટ કરવા અને તેમના પર વેર લેવા તેમના માથા પર ચીકણી માટીની પાળ કરી અને શ્મશાનમાંથી ધગ-ધગતા અંગારા લાવી તેમના માથા પર મુકયા. તેમાં કેટલાક લાકડાના કકડા નાખ્યા, એટલે તાપ સખ્ત થયા. આથી ગજસુકુમાળના કાેમળ દેહ ખળવા લાગ્યાે. સાેમિલ જતા રહ્યો. આ સમય એવા હતા કે ગજસુકુમાળના ક્રાધના પાર ત આવે, છતાં તે મહાનુમાવ છવે સામિલ પર જરા પણ ક્રોધ ન કરતાં પાતાના પૂર્વકર્મીના વિપાકરૂપ આ સ્થિતિને કલ્પી સમભાવથી આ પ્રમાણે વિચાર કર્યો-" હે જીવ! જો તું એની પુત્રીને પરષ્ટ્યા હાત તા પહેરામણીમાં તને તે પાઘડી અંધાવત, એ પાઘડી થાેડા વખતમાં નાશ પામત, પણ આ તા તેણે એવી પાઘડી અંધાવી કે જે માેક્ષપુરીમાં જવા માટે મને મદદગાર નીવડશે. " આ પ્રમાણે વિચાર કરી જરા પણ મનની સ્થિરતામાં ભંગ થવા દીધા નહિ. તેના પરિણામે શાસ્ત્રો કહે છે તેમ તેમણે કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું.

આટલાં ઘાર દુ:ખાે દેનાર પર ક્ષમા રાખનારા આ ગજસુકુમાળનું દર્ષાંત યાદ કરી આપણે બીજાએા પ્રત્યે– આપણને દુઃખ દેનારા પ્રત્યે ઉદારભાવ રાખવાે.

જયારે સામા મનુષ્યે આપણું બગાડયું હાય, તે વખતે તેના પ્રત્યે ક્ષમા રાખવામાં માટામાં માટા વિજય છે. તત્ત્વજ્ઞાની સેનેકા લખે છે કે:— He that does good to another man, especially if the other has done him some wrong, does also good to himself, not in the consequences, but in the very act of doing it, for the consciousness of well doing is as ample reward.

જે મનુષ્ય બોજાનું લક્ષ્યું કરે છે અને ખાસ કરીને અપકાર કરનાર પર પણ ઉપકાર કરે છે, તે પાતાનું પણ કલ્યાણ કરે છે. તેનું શુલ પરિણામ આવશે એ દૃષ્ટિથી નહિ પણ તેનું કામ કરવાથી જ તેનું કલ્યાણ થાય છે; કારણ કે પાતે સારું કામ કર્યું છે, એવું લાન મનુષ્યના પાતાના શુલ કામના પુષ્કળ અદલા છે.

વળી મનુષ્યે વિચાર કરવા કે જેને વાસ્તે તે બીજા પ્રત્યે ક્રોધ કરવા દારાય છે તે ક્ષણિક છે. જગતની બધી વસ્તુઓ અનિત્ય છે, તો તે અનિત્ય વસ્તુઓ ખાતર આત્માના નિત્ય ગુણુના–શાંતિના શા સારુ ભાગ આપવા ? જે જે મહાપુરુષ્યોએ જગતમાં અપૂર્વતા પ્રાપ્ત કરી છે તે સવે એ ક્રોધના બદલા પ્રેમમાં આપ્યો છે. ગ્રાનાર્ણવમાં જણાવ્યું છે કે:—

### वासीचन्दनतुल्यान्तर्शृतिमालम्ब्य केवलम् । आरब्धं सिद्धिमानीतं, प्राचीनैर्धुनिसत्तमैः ॥

પ્રાચીન ઉત્તમ મુનિઓએ કુઢાડા અને ચંદન પ્રત્યે સમવૃત્તિ રાખીને સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાના આરંભ કર્યો છે.

કુઢાડાથી ચંદન કપાય તાે પણ કુઢાડાને ચંદન પાતાની સુગંધથી સુગંધિત કરે છે, તેવી રીતે જ્ઞાની પુરુષા પાતાને ઉપસર્ગ કરીને હેરાન કરનારનું પણ કલ્યાણ

કરી પાતાના ક્ષમાભાવ પ્રકટ કરે છે. વળી ક્ષમાભાવને પ્રાપ્ત કરવાના ઉત્તમ ઉપાય એ છે કે-અનંત કાળના વિચાર કરવા. જ્યાં સધી આપણે વર્ત માનના તથા થાડા સમય પર ગયેલા ભૂતકાળના વિચાર કરીએ છીએ ત્યાં સુધી ખીજાએ આપણને કરૈલા નુકસાનાનું સ્મરણ રહ્યા કરે છે અને આપણને ક્રોધ થવા સંભવ છે. પણ અનંત કાળના વિચાર કરતાં આ બધા પ્રસંગાનું ઉગ્રપણું ચાલ્યું જાય છે. અત્યારે જે ખનાવ આ-પણા માનસિક આકાશને ભરી નાખે છે, તે જ બનાવ પાંચ-સાત વર્ષ પછી આપણા આકાશમાં એક બિન્દ્ર સમાન લાગે છે, તા પછી અનંત કાળમાં આ બનાવા તા નહિ જેવા લાગે. માટે સુખદુઃખના પ્રસંગામાં ઉપાદાન કારણ આપણે છીએ. અને બીજાઓ તા માત્ર નિમિત્ત કાર્ણ છે, એમ भानी चित्तनी स्वस्थता ज्याणवर्षी. He who cannot forgive others breaks the bridge over which he must himself pass, for every man has need to be forgiven. જે મનુષ્ય ખીજાને ક્ષમા આપતા નથી, તે જે પૂલ ઉપર થઇને પાતાને પસાર થવાનું છે, તે પૂલને ભાંગી નાખે છે, કારણ કે દરેક પુરુષને ક્ષમા માગવાની જરૂર પડે છે. માટે ક્ષમારૂપી જળવડે ક્રોધરૂપી અગ્નિને શાંત કરવા અને આત્માની સ્વાભાવિક નિર્મળ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કરવા.



## પ્રકરણ ૭ મું.

#### માનવિરમણ.

िन એ બીજો કષાય છે, માન અથવા અભિ— માનથી મનુષ્ય પાતાને બીજાઓ કરતાં ઊંચા ગણે છે અને સઘળું જ્ઞાન, શક્તિ વગેરે પાતાનામાં આવી રહ્યું છે એમ માને છે. માનનું મૂળ ભેદભાવ છે. બીજાઓ કરતાં હું કાંઇ અલગ છું, બીજાઓ કરતાં મારામાં વિશેષ ઉત્તમ તત્ત્વા છે; એવા વિચારાથી હુદયમાં જે વૃત્તિ જાગે તેને માનવૃત્તિ કહે છે. કવિ ભર્તુ હરિ કહે છે તેમ:—

यदा किंचिज्ज्ञोऽहं द्विप इव मदांघः समभवम् । तदा सर्वज्ञाऽस्मीत्यभवदविरुप्तं मम मनः ॥ यदा किंचित्किंचिद्बुधजनसकाशादवगतम् । तदा मूर्खोऽस्मीति ज्वर इव मदा मे व्यपगतः॥१॥

મનુષ્યાને જયારે અલ્પ જ્ઞાન થાય છે ત્યારે હું સર્વજ્ઞ છું એમ પાતાને માને છે, અને તે વખતે હસ્તીની માફક મદોન્મત્ત અને છે; પણ જયારે જ્ઞાની પુરુષાના સંબંધમાં આવતા કાંઇક વિશેષ જ્ઞાન થાય છે ત્યારે પાતાની મૂર્ખતાનું— અલ્પન્નતાનું તેને ભાન થાય છે અને ત્યારે જેમ જવર ચાલ્યા જાય તેમ મદ પણ જતા રહે છે.

મતુષ્યને જ્યારે કાંઇક વિશેષ જ્ઞાન થાય છે ત્યારે જ પાતાની અજ્ઞાનદશાનું ભાન થાય છે. ન્યુટન જેવા પ્રસિદ્ધ વિજ્ઞાનશાસ્ત્રીએ કહ્યું છું કે "અમે અત્યાર સુધીમાં મેળવેલું જ્ઞાન તે દરિયાકાંઠે પડેલા છીપ અને શંખલા જેવું છે. હુજુ તા આખા દરિયા શાધખાળ માટે પડેલા છે." પહ્યુ જે લાકેને થાડું જ્ઞાન હાય છે તે વિશેષ ઉદ્ધત અને છે. અધૂરા ઘડા ઘણા છલકાય તેવી આ સ્થિતિ છે.

આ અભિમાન થવાના શાસ્ત્રકારા આઠ પ્રકાર વર્ણવે છે. તેનાં નામ કુળ, જાતિ, ઐશ્વર્ય, રૂપ, તપ, બળ, વિદ્યા અને ધન છે. જો મનુષ્ય શાંત રીતે વિચાર કરે તાે તેને જણાય કે આ અભિમાન કરવાનાં કારણા નથી. આપણે એક પછી એક આઠ મદના સ્થાનનાે વિચાર કરીએ.

કુલમદ—કુળનું અભિમાન કરવાનું કાંઇ કારણ નથી, કારણ કે જગતમાં તમારા કરતાં પણ વિશેષ ઉત્તમ કુળ-વાળા જીવા છે. વળી જે કુળનું અભિમાન કરે છે તે બીજા ભવમાં હલકા કુળમાં જન્મે છે. પાતે અમુક ઉચ્ચ નીચ કુળામાં જન્મ લેતા લેતા આ કુળમાં આવ્યા છે, તા પછી તેને વાસ્તે અહંકાર શા કરવા ?

જાતિમદ—આ મદના બીજો પ્રકાર છે. જવ હમેશ એક જ જાતિમાં જન્મતા નથી. કર્મ પ્રમાણે વિવિધ જાતિમાં તેના જન્મ થાય છે. વળી પાતાની જાતિ કરતાં પણ બોજી અનેક ઉત્તમ જાતિઓ આ જગતમાં વિદ્યમાન છે, તો પછી જાતિમદ કરવાથી લાભ શા ? જે મનુષ્ય બીજી જાતિઓને હલકી ગણી તેના તિરસ્કાર કરે છે, તે મનુષ્ય તેવી જ હલકી જાતિમાં જન્મે છે, અને આ રીતે કુદરત તેનું અભિમાન છાડાવી તેને નમ્રતાના પાઠ શીખવે છે. જે મનુષ્યમાં પાતાનામાં કાંઇ એાછું સત્ત્વ હાય છે તે જ મનુષ્ય આપદાદાઓની કીર્તિ ઉપર પાતાની મહત્તા સ્થાપવાના પ્રયત્ન કરે છે.

એશ્વર્ય મદ—પોતાના વૈભવના—પોતાને મળેલી સત્તાના મદ કરવા તે પણ એક પ્રકારની મૂર્ય તા છે. કલેક્ટર આખા શહેરના અમલદારા કરતાં માટા હાય, પણ ગવર્ન રની અપેક્ષાએ તેની સત્તા કાંઇ હિસાબમાં નથી. તેમ ગવર્ન ર આખા ઇલાકા પર રાજ્ય કરે, પણ વાઇસરાયની અપેક્ષાએ તેની સત્તા છાયામાં પડી જાય છે. અને મહારાજાના વિચાર કરતાં વાઇસરાયના અધિકાર ગાણપદ ધારણ કરે છે. આ રીતે એશ્વર્ય—સત્તાની બાબતમાં ઉપરના દરજ્જાના સત્તા ધારીઓ જોતાં મનુષ્યના મદ ગળી જાય છે.

રૂપમદ—આપણું સાંદર્ય ગમે તેવું હાય, તા પણ વિશેષ રૂપવાનાની સુંદરતા આગળ તે ગૌણ પડી જાય છે, અને આ રૂપ ખદલાતાં વાર લાગતી નથી. યુવાવસ્થામાં જણાઇ આવતું રૂપ વય વધતાં ખદલાવા લાગે છે અને જ્યાં રાગ થયા કે સાંદર્ય નષ્ટ થતાં વાર લાગતી નથી. જ્યાં સ્થિતિ આવી છે ત્યાં કયા સુજ્ઞ મનુષ્ય રૂપને માટે અભિમાન કરે?

તપમદ—હાલના સમયમાં મનુષ્ય થાડુંઘણું વિશેષ તપ કરે એટલે અભિમાન કરે છે. પણ પ્રાચીન સમયના વિચાર કરા અને કેટલા કેટલા મહિના અને કેટલાંક વર્ષો સુધી પણ જીવા તપશ્ચર્યા કરતા હતા, તેના જો મનુષ્ય ખ્યાલ લાવે તો આ તપને લીધે ઉત્પન્ન થતા તેના મદ ઉતરી જાય.

**બળમદ**—ને આપણને આપણાં શરીરબળના મદ

થતા હાય તા વિચારવું કે આપણું બળ ઘણા પશુઓના બળ કરતાં પણ એાછું છે. આપણી નિર્બળતાઓના પાર નથી. અને આપણું આ શારીરિક બળ કચે વખતે ઘટશે તે કાેણ જાેણે છે? તા પછી તે સંબંધી મદ કરવા એ કેમ વાજબી ગણાય?

ધનમદ યા લાભમદ—આ મદ પણ અયોગ્ય છે, કારણ કે પાતાના કરતાં બીજા વિશેષ ધનાઢ્ય લોકા જગત-માં વસે છે. અને જો સાનાથી મનુષ્યને મદ થતા હાય તા સાનાની ખાણા આગળ તેનું સાનું શા હિસાબમાં છે? અને લક્ષ્મી ચંચળ સ્વભાવની હાવાથી કયે વખતે ચાલી જશે તે કાેણ કહી શકે તેમ છે? આપણે અનેક મનુષ્યાના સંબંધમાં દશાના વારાફેરા જોઇએ છીએ, તા પછી તે સંબંધમાં અભિમાન કરવાનું કાંઇ કારણ નથી.

ગ્રાનમદ—વિદામદ અથવા જ્ઞાનમદ. એ સાથી ભયંકર મદ છે. બધા મદને આપે ગ્રાનથી-સમજ્ણથી દ્વર કરી શકીએ, પણ જ્યાં જ્ઞાનના જ મદ થાય, વાડ જ ચીલડાં ચારે, પાતાની માતા જ ઝેર આપે ત્યાં સ્થિતિ ઘણી શાચનીય છે. જેરેમી ટેલર લખે છે કે:—

Our learning is then best when it teaches most humility, but to be proud of learning is the greatest ignorance in the world.

જે જ્ઞાન આપણને નમ્ર અનાવે છે તે જ્ઞાન ઉત્તમ છે, પણ પાતાના જ્ઞાન વિષે અભિમાન કરવું એ દુનિયામાં માટામાં માટું અજ્ઞાન છે; માટે જ્ઞાનના મદ તા કદાપિ કરવા નહિ. કવિ ટેનિસન લખે છે કે—

Let knowledge grow from more to more But more of reverence in us dwell.

આપણે લક્ષે વિશેષ વિશેષ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીએ, પણ તે જ્ઞાન સાથે આપણામાં પૂજ્યભાવ આવવા જોઇએ. આપણા કરતાં જ્ઞાનમાં આગળ વધેલાએ પ્રત્યે પૂજ્યભાવ આવતાં આપણામાં શિષ્યવૃત્તિ-નમ્રતા જાગ્રત થશે.

હવે અભિમાનના ગેરફાયદા વિચારીએ.

સાથી માટા ગેરફાયદા એ છે કે અભિમાની મનુષ્ય વિશેષ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી. આ પ્રમાણે પોતાના માની લીધેલા સર્વજ્ઞપણામાં મૂંઝાય છે, એટલે તેને પોતાને જ માટા ગેરલાભ થાય છે. તે કાઇના પણ વિનય કરી શકતા નથી. આ રીતે જ્ઞાનપાપ્તિનું ઉત્તમ સાધન તેની પાસે નહિ હાવાથી તે બીજાઓની કૃપા મેળવી શકતો નથી. તેના મિત્ર કાઇ થતું નથી, તેથી પાસે પૈસા હાય કે સત્તા હાય તો લોકા તેવા મનુષ્યની ખુશામત કરે, તેની રૂખરૂમાં તેના કહેવાની હાજ હા કરે પણ તે તેના ખરા ભક્ત કે પ્રેમાળ નિત્ર થાય નહિ. અર્થાત્ અભિમાની મનુષ્ય અતહા રહે છે, કાઇ તેને ખરા જગરથી ચ્હાતું નથી, એટલું જ નહિ પણ તે ઘણા શત્રુઓ ખનાવે છે. તે ગમે તેવા કામા કરીને પોતાનું માન સાચવવા મથે છે. પોતાની પાસે ધન ન હાય તો કરજ કરીને પણ ધન ખરચશે, અને પછી

માનવિરમણ

દેવું થવાને લીધે આખી જિંદગી સુધી દુ:ખી થશે. જ્યારે મનુષ્યના વિનાશ થવાના હાય ત્યારે તેનામાં ઘણું અભિ-માન આવે છે. તે અધા પ્રત્યે ઉદ્ધતાઇથી વર્તે છે. pride goeth before destruction વિનાશ પહેલાં અભિ-માન જન્મે છે. અભિમાની પુરુષ પાતાના ગુરુઓ અને વડીલાનું અપમાન કરતાં પણ અચકાતા નથી.

આ માનના ત્યાગ સંખંધીનું એક દર્ષાત આપણે વિચા-રશું. શ્રી ઋષભદેવને ભરત અને બાહુબળી નામના બે પ્રતાપી પુત્રા હતા. પાતાના અઠ્ઠાણ પુત્રાને જુદી જુદી રાજગાદી સાંપી, દીક્ષા લઇ પાતે અનેક સ્થળે વિહાર કરતા હતા. ભરતને ચક્ર-વત્તી પણાનું સૂચક ચક્ર ઉત્પન્ન થયું. તે ચક્રવડે તેણે છ ખંડના રાજાઓને વશ કર્યા, પણ બાહુબળીએ તેની આજ્ઞા ન સ્વીકારી. ળ ને બ**ંધુએ**ા વચ્ચે તુ**મુ**લ યુદ્ધ દીર્ઘ સમય સુધી ચાલ્યું. ભરતે છેવટે બાહુબળી ઉપર પાતાનું ચક્ર મૂક્યું. બન્ને ભાઇએા હાવાથી ખાહુબળી પર તે ચક્રના પ્રભાવ ચાલ્યા નહિ, તેથા તે ભરતના હાથમાં પાછું આવ્યું. ભરતે જ્યારે ચક્ર મૂક્યું ત્યારે ખાહુળળીને ઘણા કોધ ચઢ્યો હતા, પણ જયાં ચક બાહુ-ખળીને કાંઇ પણ ઇજા કર્યા વિના ભરતના હાથમાં પાછું જઇને બેઠું, એટલે બાહુબળીની ભાવના ફરી. તેણે પાતાના બધુને મારવાના વિચાર માંડી વાળ્યો, પણ ઉગામેલી મુઠ્ઠી પાછી મૂકવી તે પણ ઠીક નહિ, એમ ધારી પંચમુષ્ટિ લાેચ કરી પાતે સાધુ બન્યા. હવે પાતાના પિતા આદીશ્વર પાસે જવાના વિચાર કર્યો, પણ ત્યાં પાતાના ૯૮ નાના ભાઇએ, જે પ્રથમ દીક્ષિત થયેલા છે, તેમને નમસ્કાર કરવા પડશે, એ

પપ

અભિમાનથી ત્યાં જવાના વિચાર માંડી વાળ્યો. તેમણે વનમાં રહી ઘણું ઉચ્ચ પ્રકારનું ધ્યાન કર્યું, પણ કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં તેમનું અભિમાન નડ્યું. છેવટે તેમની બે બહેના— ખ્રાક્ષ્મી તથા સુંદરીએ બાહુબળીને કહ્યું કે "વીરા મારા ગજથકી ઉત્તરા." આ શબ્દો સાંભળતાં વિચાર સ્ત્રુઓ અને પાતે અભિમાનરૂપી હાથી પર ચઢ્યા છે તેનું તેમને ભાન થયું એટલે અભિમાનના ત્યાગ કરી નાના ભાઇઓને વંદન કરવા માટે જયાં પ્રથમ પગલું ઉપાડે છે ત્યાં કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. અભિમાનના પ્રભાવ કેટલા બધા છે? તે આ ઉપરથી આપણને સમજાય છે. હવે આ અભિમાન ત્યાગવાના કેટલાક ઉપાયા વિચારીએ. જયાં નમ્રતા આવે છે ત્યાં અભિમાન ચાલ્યું જાય છે. કહ્યું છે કે—

લઘુતાસે પ્રભુતા મીલે, પ્રભુતાસે પ્રભુ ફર; કીડી હી મીસરી ચુગે, ગજ શિર ડારે ધૂળ.

માટે હુદયમાં નમ્રભાવ રાખવા અને જેની પાસેથી જ્ઞાન મેળવવું હોય તેના પૃરા વિનય કરવા, કારણ કે વિનયથી ગુરુ પ્રસન્ન થાય છે અને તેમના હુદયમાંથી જે જ્ઞાનપ્રવાહ વહે છે તે શિષ્યના હુદયને ઉન્નત ખનાવી દે છે. બીજાઓના ગુણના, જ્ઞાનના, શકિતના વિચાર કરા, એટલે તમારું અભિમાન ગળી જશે. વળી તમારી પાતાની નિર્જળતાઓના પણ જો તમે શાંત મનથી વિચાર કરશા તા તમને અભિમાન કરવાનું કારણ રહેશે નહિ. જે પાતાનું અજ્ઞાન જાણે છે તે જ મનુષ્ય જ્ઞાન મેળવવાને લાયક ખને છે. જગતમાં જાણવા યાગ્ય ઘણું છે, એવા જો મનુષ્યને વિચાર આવે તા તે જરૂર નમ્ર થયા વિના રહે નહિ.

આ વિષય પૂર્ણ કરતાં એક બાબત ખાસ વિચારવા જેવી છે. મનુષ્યે ખાટા અભિમાનના ત્યાગ કરવા, પશુ જેને સ્વમાન (self-respect) કહે છે તે તા સાચવવું; કારણ કે સ્વમાનવાળા પુરુષા ઘણાં ખાટાં કામા કરતાં અટકે છે. તેઓ પાતાના સ્વમાનને લીધે જ કેટલાંક હલકાં કામા કરવાના વિચાર સરખા પણ કરતા નથી, માટે આવું સ્વમાન એ પ્રશસ્ત માન છે. જો કે છેવટની સ્થિતિમાં તે પણ પ્રશસ્ત કોધની માફક ત્યાજ્ય છે, પણ શરૂઆતમાં તે ઘણા જવાને સીધે માર્ગે દારવાના કારણભૂત બને છે. આ સંબંધમાં જ્ઞાનાણવમાં કહ્યું છે કે:—

# गुणरिक्तेन किं तेन, मानेनार्थः प्रसिद्ध्यति । तन्मन्ये मानिनां मानं, यक्षोकद्वयशुद्धिदम् ॥

જયાં ગુણુ નથી ત્યાં એવા ખાલી માનથી શું અર્થ-સિદ્ધિ થવાની હતી? પણુ જે માનથી આ લાક તથા પરલાકમાં શુદ્ધિ મળે, તે માન ખરું માન કહેવાય. આ માન તે સ્વમાન છે. પાતાના આત્માની શક્તિએાનું ભાન થવાથી આ માન પ્રકટે છે અને તે મનુષ્યને સખળ ખનાવી ઉન્નતિને માર્ગે લઇ જાય છે. જેને આત્માની અનંત ઋદ્ધિનું ભાન થયું હાય, તે ખહારની વસ્તુએા આવે કે જાય તે પર વિશેષ લક્ષ આપતા નથી. વસ્તુના સદ્ભાવે કુલાઇ જતા નથી; તેમજ વસ્તુના અભાવે દીન ખની જતા નથી; કારણ કે આત્મશક્તિ એ વસ્તુઓ ઉપર આધાર રાખતી

#### **પ્રકરણ ૮ મુ**.

### માયાવિરમણ

🖊 યા એ એ અક્ષરનાે શબ્દ છે પણ તે ઘણા અનર્થ ઉપજાવે છે. માયા એ શબ્દ આ સ્થળે કપટના અર્થમાં વાપરવામાં આવેલા છે. માયા એ ત્રીજો કષાય છે. તેના ગેરફાયદા લાકા વિચારતા નથી અને તે અવગુણને માટા ગણતા નથી, પણ માયા માટું નુકસાન કરે છે. જ્યાં મનુષ્યના મનમાં માયારૂપી રાક્ષસી પ્રવેશ કરે છે ત્યાં તેનામાંથી સત્યવૃત્તિ નાશ પામે છે. માયા માટે ભાગે સ્વાર્થથી ઉદ્દુલને છે. જ્યાં મનુષ્યના સ્વાર્થ સરતા હાય ત્યાં તે ગમે તેવું કપટ કરવાને દેારાય છે, અનેક પ્રકારનાં અસત્ય બાલે છે. ખહારથી સત્યવાદીના ડાેળ કરે છે પણ અંદરથી માેટી ભ્રમજાળ રચે છે. વળી મનુષ્યે પાતાની માનપ્રતિષ્ઠાની હાનિ ન થાય તે માટે પાતાનાં ખાટાં કર્મી છુપાવવાને પણ કપટ અથવા માયાનું સેવન કરે છે. જગત આગળ સારા દેખાવું –લાેકામાં વાહવાહ કહેવ-રાવવી, લાેકામાં ખાેટી કીર્તિ મેળવવી-આ ઘણા મનુષ્યાના જીવનનું એક લક્ષ્ય થઇ પડ્યું હાય છે, અને જો સીધે માર્ગે કીર્તિન મળતી હાય તા અસત્ય માર્ગે પણ તે મેળવવી એવી ભાવના તેમના મનમાં જાગે છે; માટે મનુષ્યા અનેક પ્રકારનાં અસત્ય વચના બાલે છે. હુદયમાં કાંઇક ભાવ હાય અને વચનમાં કાંઇક દર્શાવે છે. વળી કાર્યમાં ત્રીજા પ્રકારના જ ભાવ જેવામાં આવે છે. આવી જે સ્થિતિ તેને માયા કહેવામાં આવે છે. આ કપટ કરવાની ટેવ પડી, પછી તે જવી ઘણી મુશ્કેલ છે. મનુષ્યાના ક્રોધ કે માન કે લાભ બહાર પ્રકટ દેખાઇ આવે છે તે છુપાવવા પ્રયત્ન કરવા છતાં છુપાતા નથી પણ માયા એટલે છેતરવાની ક્રિયા બીજાથી સમજાય નહિ માટે તેને વશ થયેલાને સુધારવાને બીજો કાઇ ઉપદેશ પણ આપી શકે નહિ, અને ધીમે ધીમે તેનું બળ વધવા લાગે છે, એટલે તે માયા તા મનુષ્યને આખા ગળી જાય છે. સંસ્કૃતમાં માના અર્થ નહિ અને યા એટલે જવું એવા થાય છે, માટે જે એક વાર વળગ્યા પછી છૂટે નહિ તે માયા કહેવાય.

માયા-કપટ કરવાથી ઘણા ગેરફાયદા થાય છે. માટામાં માટે! ગેરફાયદા એ કે માયા કરનારના જ્ઞાનચક્ષુ પર પડળ આવી જાય છે. કપટ કરવાથી તેના મન પર આવરણુ આવે છે. વારંવાર અસરલ અને કપટલર્ચા વિચારા કરવાથી મનની વક્ર ગતિ થાય છે અને તેથી આત્મા પાતાની શક્તિએ! અરાખર પ્રકટ કરી શકતા નથી. માયાવી મનુષ્ય સત્ય જાણી શકતા નથી. તે બીજાને છેતરવા જાય છે; પણ જાતે જ છેતરાય છે. વળી કપટ કરનાર થાંડા સમય ફાવે, થાંડા સમય લોકોને છેતરે, પણ અંતે તા તેનું પાપ ઉઘાડું પડ્યા વિના રહેતું જ નથી, કારણ કે અંતે તા truth will be out સત્ય વસ્તુ ઉઘાડી પડશે જ. જ્ઞાનાર્ણવકાર જણાવે છે કે:—

# छाद्यमानमपि प्रायः, कुकर्म स्फुटति स्वयम्

કુકમે ઢાંકવાને ગમે તેવા પ્રયત્ન કરવામાં આવે, છતાં તે પાતાની મેળે પ્રકટ થાય છે. અને જ્યારે આમ થાય છે ત્યારે લાેકાના તેના પરથી વિશ્વાસ ઊઠી જાય છે. પછી ગમે તે સારાં કામા કરે, તા પણ લાેકા તેનાં તે કાર્યા પર અવિશ્વાસ અને શાંકાની નજરથી જુએ છે.

વળી કપટ કરનારને અસત્યની પરંપરા કરવી પહે છે. પોતે અમુક કપટ કરેલ છે તે છુપાવવાને બીજા કપટાના તેને આશ્રય લેવા પહે છે. વળી તે છુપાવવાને વધારે લયંકર કપટનાં કામા કરવાં પહે છે. આ રીતે તેવી માયાજાળ એટલી અધી વધી પહે છે કે પાતે જ પાતે રચેલી જાળમાં ફ્રેસાય છે અને કપટ અહાર પડતાં વાર લાગતી નથી.

કપટ કરનાર નિરંતર ડરતો રહે છે. તેને જરા પણ શાંતિ મળતી નથી. કયારે પાતાનું કપટ બહાર પડશે તે ભય રહ્યા જ કરે છે અને તેથી જગતમાં ખાટી રીતે મેળ-વેલી માનપ્રતિષ્ઠાની વચમાં પણ તેનું હુદય સળગતું હાય છે. સર્વ ધર્મની ક્રિયાઓમાં પણ ફળના આધાર મનુષ્યના ભાવ ઉપર રાખેલ છે. જે મનુષ્ય લાકાને અતાવ-વાને, ધર્મી તરીકે ગણાવાને અને ધર્મના બ્હાના હેઠળ પાતાનાં કુકર્મ છુપાવવાને અહારથી ધર્મક્રિયાઓ કરે છે તે ક્રિયાઓમાં તેને ભાવ હાતા નથી તેથી તેને તેનું ચાગ્ય ફળ મળતું નથી. આવા મનુષ્યો બક્વત્તિવાળા કહેવાય છે.

बकवृति समालम्ब्य, वंचकैवंचितं जगत्।। भगक्षा केवी वृत्ति राभी आवा भायावी पुरुषास्थ આખા જગતને ઠગ્યું છે. આખા જગતને છેતરવા જતાં તેમણે પાતાના આત્માને છેતરી છે અને પાતાનું જ અહિત કર્યું છે. આત્મા તા કદાપિ છેતરાય નહિ, એટલે આત્માના પ્રકાશ આ મનુષ્યા પર પડતા નથી અને તેઓની અધાગત થાય છે, ત્યારે આપણને સમજાય છે કે માયાથી અહીં અપકીર્તિ થાય છે, સત્ય પારખવાની અને જાણવાની શક્તિ છુઠ્ઠી થાય છે, આત્માના પ્રકાશ મળતા નથી અને પરલવમાં પણ દુર્ગત થાય છે.

ત્યારે આ માયા દ્ભર કરવાને કરવું શું ?

માયા દ્વર કરવાને ઉત્તમોત્તમ ઉપાય સરલતા અથવા ઋજાતા છે. ઋજા મનુષ્ય ભૂલ કરે પણુ પાતાના સરલ સ્વભાવ હાવાથી બન્યું હાય તેવું કહી દે; તેથી બીજાઓ તેની ભૂલ સુધારે. ઋષભદેવસ્વામીના સમયના સાધુઓ જડબુદ્ધિના પણ ઋજા હાવાથી પાતાની ભૂલા જોઇને તે સુધારી શકતા હતા. એક વાર કેટલાક સાધુઓ ગામ બહાર શાચનિમિત્તે ગયા હતા. ત્યાથી પાછાં ફરતાં વાર થઇ ત્યારે તેમના ગુરુએ પૃછ્યું કે " આટલી બધી વાર કેમ થઇ ?" તેમણે જવાબ આપ્યા. " રસ્તામાં નેટા ખેલ કરતા હતા તે જોવાને ઊભા રહ્યા હતા." ગુરુએ કહ્યું "આપણને—સાધુઓને નટ જોવા કલ્પે નહિ" તેમણે તે વાત સ્વીકારી લીધી. કેટલાક સમય વીત્યા પછી તેઓ માડા ઉપાશ્રયે આવ્યા કરાણ પૃછતાં તેઓએ જણાવ્યું કે " અમે નટી જોવા ઊભા રહ્યા હતા." ગુરુએ કહ્યું: " નટ જોવાને મેં નિષેધ કર્યો હતા. તેમાં નટી જોવાના નિષેધ તો આવી જ ગયા.

કારણુંકે નટી વિશેષ રાગનું કારણું છે. " તે સાધુંઓમાં ખુદિ ઓછી હતી તેથી બીજી વાર ભૂલ કરી, પણ સરલ પ્રકૃતિના હોવાથી સત્ય વાત નિવેદન કરી. આથી તેમની ભૂલાે સુધા-રવાનાે માર્ગ ગુરુને જડી આવ્યાે, માટે માયાને દૂર કરવાને સાથી સારાે માર્ગ સરલ પ્રકૃતિ છે.

## मुक्तेरविष्छतश्रोक्ता, गतिर्ऋज्वी जिनेश्वरैः ॥ तत्र मायाविनां स्थातुं, न स्वप्नेऽप्यस्य योग्यता ॥

વીતરાગ સર્વજ્ઞ ભગવાને મુક્તિમાર્ગની ગતિ સરલ કહી છે, ત્યાં માયાવી જેનાને સ્વપ્ને પણ રહેવાનું સ્થાન મળી શકે નહિ. જે જે મહાપુરુષો થઇ ગયા તે સર્વમાં આ ઋજી પ્રકૃતિ હતી. જેવું તેમના મનનાં તેવું તેમના વચનમાં અને જેવું વચનમાં તેવું તેમના કાર્યમાં. અર્થાત તેમના મન, વચન અને કાર્યમાં એકરૂપતા હાય છે. ત્યાં બીલકુલ કપટં હોતું નથી, તેથી લોકો તેમના વચન પર વિશ્વાસ મૂકી શકે છે.

### પ્રકરણ ૯ મું.

## લાેલાવિરમણ.

િ એ ચાંથા કષાય છે. આપણે ત્રણ કષાયનું વર્ણન કરી ગયા. લાેબ સાંથી છેલ્લા મૂકવામાં આવ્યા છે, પણ ત્રણ કષાયા કરતાં તેના પ્રભાવ અધિક છે. પ્રશામરતિમાં તેના કર્તા ઉમાસ્વાતિ વાચક કહે છે કે—

## क्रोधात्त्रीतिविनाशं, मानाद्विनयोपघातमाप्नोति । शाट्यात्त्रत्ययहानिं, सर्वगुणविनाशनं लोभात् ॥ १ ॥

ક્રેાધથી પ્રીતિના નાશ થાય છે, માનથી વિનયના નાશ થાય છે, માયાથી–કપટથી વિશ્વાસના ભંગ થાય છે; પણ લાભથી તા સર્વ ગુણેના નાશ થાય છે. વળી તે લાભના સંબંધમાં કહે છે કે:–

# सर्वविनाशाश्रयणिः, सर्वव्यसनैकराजमार्गस्य । लोभस्य को मुखगतः, क्षणमपि दुःखान्तरमुपेयात् ॥

સર્વ વિનાશના આશ્રયસ્થાનરૂપ અને સર્વ પ્રકારની આપત્તિના મુખ્ય માર્ગરૂપ એવા લેોભને વશ થયેલા કચા મનુષ્ય એક ક્ષણ પણ સુખ પામી શકે ?

લાલ એ અશુલ પ્રકૃતિના સ્વલાવ છે. એ તૃષ્ણાનું બીજું નામ છે. તે લાલથી મનુષ્ય વસ્તુઓને સંગ્રહવાને, તેમના પર પાતાની માલીકી સ્થાપવાને પ્રયત્ન કરે છે. મનુષ્યની તૃષ્ણાને હદ હાતી નથી, તેથી તે અનેક વસ્તુઓ મેળવવા છતાં પણ તૃષ્તિ પામતા નથી. આત્માના પાતાના સ્વલાવ તા નિષ્પરિગ્રહી છે. તે તા આપવામાં જ આનંદ માને છે પણ પ્રકૃતિને-જડ સ્વલાવને વશ થઇ આપણે અનેક વસ્તુઓ ઉપર આપણી માલીકી સ્થાપવાના પ્રયત્ન કરીએ છીએ. આપણા ઉપસાગમાં તા ઘણી થાડી વસ્તુઓ અને સાધના આવે છે. આપણી પાસે ૧૦ પલંગ હાય તા પણ આપણે એક જ પલંગ પર સૂઇ શકીએ છીએ. આપણી પાસે પાંચ માટેરા હાય, પણ એક વખતે તા એક જ માટન

રમાં બેસવું પડે છે. આપણા અનેક સ્થળે બંગલાઓ હાય પણ એક વખતે એક જ બંગલાના આપણે ઉપલોગ કરી શકીએ છીએ. ખાવા માટે પ૦ પ્રકારની વાનીઓ તૈયાર હાય, પણ આપણે તો આપણા શરીરને માફક આવે અને આપણાથી પચાવી શકાય તેટલી જ વાનીઓ ખાઇ શકીએ છીએ; છતાં જીવની લાભવૃત્તિની કાંઇ મર્યાદા છે? વસ્તુઓ મળતાં લાભની શાંતિ નહી થતાં ઊલટા લાભ વધે છે. એ જ તેનું વિચિત્રપણું છે. અગ્નિમાં ઘી નાંખવાથી અગ્નિ શાંત નહિ થતાં વૃદ્ધિ પામે છે, તેવી જ રીતે આપણી કામનાની વસ્તુ પ્રાપ્ત થતાં તેવી જાતની વિશેષ વસ્તુઓ મેળવવા હૃદયમાં વૃત્તિ ઉદ્દલવે છે.

લાલના ગેરફાયદા ઘણા છે. મનુષ્ય લાલને ખાતર અસત્ય બાલે છે. ગમે તેવું જાૂઠું બાલતાં તે જરા પણ અચકાતા નથી. જાૂઠી સાક્ષી આપે છે, જાૂઠા દસ્તાવેજો લખે છે. લાલી મનુષ્યમાંથી દયા તા દૂર જ લાગે છે.

## स्वामिगुरुबन्धुवृद्धानबलाबालान् जीर्णदीनादीन् । व्यापाद्य विगतशंको लोभातों वित्तमायते ॥

લાલને વશ થયેલા પુરુષ પાતાના માલીક, ગુરુ, બન્ધુ, વૃદ્ધ, સ્ત્રી, ભાળક તથા ક્ષીણ, દુર્ખલ અને અનાથાને પણ શંકા રહિતપણે મારીને ધન શ્રહ્યુ કરે છે. "It is the root of all evil" લાલ સર્વ અનર્થાનું મૂળ છે. આથી મનુષ્યા ધાતકી અને નાદાન થાય છે. બીજાઓના વૈભવની ઇર્ષા કરે છે, પાતાના હાથ નીચે મૂકાએલા નિરાધારાનું ધન

હરી લે છે, અને ગરીએા પર જુલમ પણ ગુજારે છે. મનુષ્ય લાલથી પાતાના પિતાની ઉમ્મર પૂછવા દારાય છે. લાલથી આપણા લાગીદાર ગીધ જેવા અને છે અને આપણા મિત્ર ચાર અને છે. કહ્યું કે—

# अर्थमनर्थं भावय नित्यं, नास्ति ततः सुखलेशः सत्यम्। पुत्रादपि धनभाजां भीतिः, सर्वत्रैषा विहिता रीतिः ॥१॥

ધનને નિરંતર અનર્થરૂપ માના, તેથી સુખના લેશ પણ સત્ય રીતે નથી; પૈસાદારને પુત્ર તરફથી પણ ભય રહ્યા કરે છે, આવી રીત સર્વત્ર ફેલાયેલ છે. ધનને ખાતર ભાઇઓ લડે છે, મિત્રા છૂટા પડે છે અને સંબંધીઓ વચ્ચે શત્રુતા પ્રગટે છે.

આપણે પાંચમા પાપસ્થાનકના વિચાર કરતાં જોયું હતું કે ધનની જરૂર છે. ધન સાધન તરીકે યાગ્ય છે, પણ ધનને ખાતર જ જેઓ ધન એકઠું કરવા પ્રયત્ન કરે છે તેઓ ધનથી મળતું સુખ પણ ભાગવી શકતા નથી, તેઓમાં દાનવૃત્તિ હાતી નથી, તેમજ તેઓ પાતાને વાસ્તે પણ તેના યાગ્ય ઉપયાગ કરી શકતા નથી; કારણ કે તેઓ ધારે છે કે ધન વાપરવાથી ખૂટી જશે. આવા મનુષ્યાની સ્થિતિ ભ્રમર જેવી થાય છે કે—

મધુ સંચય કરી મરી રહ્યો, ભ્રમર કેવળ અજાણ; ના દીડું ના ભાગવ્યું, નાહક ખાયા પ્રાણ.

માટે લાભવૃત્તિના ત્યાગ કરવાને ઉદારતાના-દાનના પાઠ શીખવા જોઇએ.

## दानं भोगो नाजाः, त्रितयो गतयो भवंति वित्तस्य। यो न ददाति न भ्रंक्ते, तस्य तृतीया गतिर्भवति॥

ધનના ત્રણુ માર્ગ છે–દાન, ભાેગ અને નાશ. જે દાનમાં આપતા નથી અથવા જાતે તેના ઉપભાેગ કરતા નથી તેને વાસ્તે ત્રીજી ગતિ ખુલ્લી છે.

જે મનુષ્યને શાશ્વત અને ક્ષણિક વસ્તુઓ વચ્ચેના વિવેક હોતા નથી તે પંચે દ્રિયની તૃપ્તિમાં પાતાનું સર્વ સામચ્યે વાપરે છે; અને તેથી જે દ્રારા તે ઇન્દ્રિયાના વિષયા ભાગવા શકે તે ચહુણુ કરવાને લલચાય છે, અને તે ઇન્દ્રિયતૃપ્તિને અથે દુનિયાની વસ્તુઓ મેળવવાનું સાધન જે ધન તે મેળવવા પ્રયત્ન કરે છે. પણ આપણને વિચાર તથા અનુભવથી જણાય છે કે ઇન્દ્રિયજન્ય સુખ શાશ્વત નથી, દુ:ખથી ભરપૂર છે, માટે જે આપત્તિથી ભરપૂર હોય તે ખરી સંપત્તિ કહી શકાય જ નહિ. એક કવિએ કહ્યું છે કે—

જે સુખમાં ફિર દુ:ખ વસે, સાે સુખ નહિ દુ:ખરૂપ; જે ઉત્તંગ ફિર ગીર પડે, સાે ઉત્તંગ નહિ ભવકૂપ.

ત્યારે શું ધન સુખનું સાધન છે ? ધન એ સુખનું સાધન છે, પણ ધન એકલું જ સુખનું સાધન નથી. જો ધનવાન પુરુષા સૌથી વિદ્વાન અને સૌથી સદ્દ્રુણી હાય તા તેમ માનવામાં કાંઇ પણ બાધ નથી, પણ વસ્તુત: તેમ નથી. મનુષ્યા પાતે ધનવાન થાય તે માટે કંગાલ સ્થિતિમાં રહે છે. તેઓ ધનને સાધન તરીકે નહિ ગણતાં સાધ્ય તરીકે ગણે છે. આ જ માટી ભૂલ છે. આપણી

જરૂરિયાતા અને સગવડાને ખાતર જે ધન આવશ્યક હાય, તે સિવાયનું ખાકીનું ધન નિરર્થક અને ઘણીવાર તાે બાજારૂપ હાય છે. પણ જો મનુષ્ય ખાકીના ધનના પરાપકારાથ<sup>°</sup> અથવા સત્કાર્યમાં ઉપયોગ કરે તાે તેની સફળતા છે. મનુષ્ય ધનવાન થયા એટલે તેના ધનને લીધે તે આકૃતિવિદ્યા ( Drawing ) અથવા સંગીતશાસ્ત્રમાં નિપુણતા મેળવી શકે નહિ. ગરીબ મનુષ્યની માફક તેને તે વિદ્યા શીખવાને મહેનત કરવાની જરૂર છે. તેમજ ધનને લીધે જિતે દ્રિયપણું, ધૈર્ય આદિ સદ્**ગુ**ણા આવી જતા નથી. તેમજ ધનને લીધે ધન ઉપર વૈરાગ્ય આવી શકતો નથી, તેમજ પાતાના આત્માને પરિગ્રહની મર્યાદા કરતાં પણ શીખવી શકાતા નથી. જો મનુષ્યને તૃષા લાગી હાય તાે જળ તેની તૃષા છીપાવે છે. જો મનુષ્યને ભૂખ લાગી હેાય તેા ખારાક તેની ભૂખ મટાઉ છે. જો મનુષ્યને ઠંડી લાગતી હાય તા ગરમ કાટ પહેરવાથી અથવા અગ્નિ પાસે બેસવાથી તે ઠંડી દૂર ભાગે છે અને તે મતુષ્યને શાંતિ થાય છે. પણ જો જરૂર કરતાં વધારે ખાય તા અજા થાય છે, જરૂર કરતાં વધારે પાણી પીવાથી પેટ અકળાય છે અને જરૂર કરતાં વધારે વસ્ત્ર પહેરવાથી તાપ વિશેષ લાગે છે. "કુદરતી તંગી પૂરી પડી એટલે કુદરત સંતાષ પામે છે. તેની તંગી કરતાં વધારે वस्तुमा तेने भार३५ कंषाय छे तेमक नुक्शानकारक નીવડે છે, પણ ધનમાં તેમ નથી. તે બાબતમાં તેા ધન મળતાં વિશેષ ધનની સ્પૃદ્ધા પ્રકટે છે અને આ લાેેેલના કાઇ દિવસ અંત આવતા જ નથી.

સમયના વહેવા સાથે લોકોની માજશાખની વૃત્તિઓ વધારે પ્રભળ થતી જાય છે અને જે ચીજો જરૂરની છે તે રહેજમાં મળી શકે તેવી હાય છે, પણ આપણે લાકમાં વાહવાહ કહેવરાવવા માગીએ છીએ, લાેકામાં આહ્ય આડં ખરથી માનપ્રતિષ્ઠા પામવા ધારીએ છીએ; અને તેથી ઘણી ચીજો જે પ્રથમ માજશાખની ચીજો ગણાવી હતી તે હાલમાં જરૂરની થઇ પડી છે. આપણી જરૂરિયાતા केम वधारीको तेम वधे छे. की आपणे ઇटलीना तेमक પારીસના સુશાેભિત ભવ્ય મકાનાેની જેવી કારીગરીવાળા **ખંગલાંઓ ખંધાવવા માગીએ, અથવા હીરા રત્નના આભૂષ**ણ પહેરવા માગીએ, અથવા અરખસ્તાનના ઘાેડાની લંડનથી મંત્રાવેલી ફેટીનમાં બેસવા ધારીએ, અથવા સુગંધીદાર તેલ સાબુ વગેરે વાપરવા ચાહીએ તાે આ બધી વસ્તુઓને આપણે જરૂરિયાતના પેટાવિભાગમાં લાવી શકીએ; પણ આ બધી ખરી જરૂરિયાતા નથી. શુદ્ધ સાસ્વિક ખારાક, સ્વચ્છ જળ, સારાં ધાયેલાં વસ્ત્ર અને ટાઢ તડકાથી આપણા ખચાવ કરે તેવું ઘર-આ ચીજો સાધારણ રીતે જરૂરની ગણાય, કારણ કે શરીરનું રક્ષણ કરવામાં તે ચીજોની ઉપયોગિતા છે અને શરીર તે ધર્મ સાધનામાં મુખ્ય સાધન છે, માટે શરીરના રક્ષણ અર્થ જે ચીજો જરૂરની છે તે સિવાયની ખીજી વધારાની કહીએ તો તે અયાગ્ય નથી.

જો મનુષ્યને જળની જેટલી તૃષા હાય તે કરતાં વધારે પીએ, અથવા લૂખ કરતાં વધારે ખારાક ખાય તા તેને એાકવું પડે છે, અને તેમાં કેવળ વધારાના લાગ-હદ ઉપરાંત લાે**લા**વિરમણ

ખાધેલા ભાગ-જ અહાર નીકળી જતા નથી, પણ જે ખારાક શરીરના પાષણ અર્થે જરૂરના હતા તે પણ નીકળી જાય છે. તેમ મધ્યમસર રીતે જે વસ્તુઓ ઉપયાગી ગણાય તેના કરતાં વધારે મેળવવાની તૃષ્ણામાં જે કાઇ તણાય છે તે મનુષ્ય જે ચીંજો તેને સુખમાં રાખવાને તથા તેની સ્વાભાવિક તંગીઓને પાર પાડવામાં કામ લાગી હાત તે ચીંજો પણ ખાઇ બેસે છે, માટે અતિલાભ તે પાપનું મૂળ છે તે આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે.

લાભના ત્યાગ કરવાને નીચે પ્રમાણે વિચાર કરવા. ખહારની વસ્તુઓ ધન વૈભવ આપણી સાથે આવવાના નથી. તે ઘણું તેા આખી જિંદગી પર્યંત રહે, પણ તે આપણી સાથે કદાપિ સર્વદા રહેશે જ નહીં. આપણે આત્મા છીએ અને આ બહારનાં સાધના ખરી રીતે આપણાં નથી. આપણે તેની ઉપર માલીકી ધરાવી દુ:ખી થઇએ છીએ. પણ જો ટ્સ્ટી-ભાવ રાખીએ તાે ધન કાેઇ રીતે દુ:ખનું કારણ થાય નહિ. લાખાે રૂપીઆની વચમાં મનુષ્ય નિલેબિલાવ રાખી **શ**કે. આપણી સાથે સ્થાયી રહેનાર આપણાં જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર છે; અથવા સદ્દ, ચિદ્દ અને આનંદ છે. આપણે ખીલ-વેલી શક્તિએા, મેળવેલું જ્ઞાન અને પ્રકટ કરેલા આનંદ સ્વભાવ-પ્રેમ આપણી સાથે રહે છે. જો મતુષ્યને આ આત્માની સાથે સ્થાયી રહેનાર સદ્યુણા મેળવવા પ્રત્યે રુચિ ચાય તા વસુ અને વૈભવ પ્રત્યેના તેના મમત્વભાવ ઓછા થવા સંભવ છે; માટે લાભના અનેક અનર્થા વિચારી તેના ત્યાગ કરવાને કાં તા સંતાષવૃત્તિ ધારણ કરા અને જો

સંતોષવૃત્તિ ન રાખી શકતા હા તો જે કાંઇ ધન વધારાનું લાગે તેના પરાપકારાથે સદુપયાગ કરા, કારણ કે પરાપકાર કરવા જતાં ધન પ્રત્યેની આસક્તિ એાછી થવા લાગશે માટે પરાપકાર અથવા સંતાષ ખીલવા. આ સંબંધમાં કવિ શેકસપીઅર લખે છે કે—

My crown is in my heart, not on my head. Not decked with diamonds and Indian stones. Nor to be seen, my crown is called content. A crown it is that seldom kings enjoy.

મારા મુગટ મારા મસ્તક ઉપર નહિ પણ મારા હુદયમાં છે. તે હીરાથી કે પુખરાજથી જડેલા નથી. તે કાઇથી દેખી શકાતા નથી. તે મુગટનું નામ સંતાષ છે. મારા મુગટ રાજાએાના ઉપલાગમાં લાગ્યેજ આવે છે.

મનુષ્ય પાતાના આત્માના શુણા ખીલવવાના સંખંધમાં લહે અસંતાષ રાખે, પણ બાદ્ધ સમૃદ્ધિના સંખંધમાં તા અમુક સ્થિતિએ–હદે સંતાષ રાખે, પરિચહનું પરિમાણ કરે તા જ શાંતિ અનુભવી શકે; માટે આત્મશાંતિના ઇચ્છક, જેનાએ પાતાના પરિચહનું પરિમાણ કરીને લાભવૃત્તિ પર જય મેળવવા.



# પ્રકરણ ૧૦ સું

#### રાગવિરમણ

કામું પાપસ્થાનક રાગ છે. રાગ અને દ્રેષ એ વસ્તુત: ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચાર કષાયાનાં એ સ્વરૂપા છે. દ્રેષ એ ક્રોધ અને માનના સ્ત્ર્યક છે અને રાગમાં માયા અને લાભના સમાવેશ થાય છે, એટલે રાગ દ્રેષનું સ્વરૂપ આ ચાર કષાયામાં માટે ભાગે આવી જાય છે; પણ જ્યારે અત્રે આ એ પાપસ્થાનકાને જીદાં ગણવામાં આવ્યા છે તા તેનું વર્ણન કરવાની જરૂર છે.

રાગની બ્યાખ્યા— રાગ એટલે કાઇપણ વસ્તુ અથવા મનુષ્ય પ્રત્યે મારાપણાને લીધે જે આસક્તિ થાય તે રાગ. રાગને બંધનકર્તા ગણવામાં આવ્યા છે, કારણ કે તે વૃત્તિ જયારે પ્રખળ હાય છે ત્યારે મનુષ્ય નહિ કરવા ચાગ્ય કામા કરે છે, નહિ બાલવા યાગ્ય વચના બાધે છે, અને રાગની વસ્તુને ખાતર પાતાના બધા નિશ્ચયા અને સદ્દનિર્ણયાના ભાગ આપે છે. રાગી મનુષ્યને આંધળા ગણવામાં આવે છે. કહ્યું છે કે:—

रागांघा नैव परयन्ति—રાગથી અંધ થયેલા પુરુષા વસ્તુસ્થિતિને જાણી શકતા નથી.

આપણે શાસ્ત્રોમાં વાર વાર સાંભળીએ છીએ કે કર્ણે-ન્દ્રિયની તૃપ્તિ ખાતર મૃગ, ચક્ષુરિન્દ્રિયના વિષયની તૃપ્તિ ખાતર પતંગિયું, રસનેન્દ્રિયના વિષયના ભાગ માટે મીન ( માછલું ), ઘ્રાથેન્દ્રિય ખાતર ભ્રમર અને સ્પરો નિદ્રયના ઉપ-ભાગ ખાતર હાથી મરણને શરણ થાય છે. તે તે જવા તે તે વિષય પાછળ અંધ બન્યા હાય છે, તેમની વિવેકશક્તિ બુદ્દી થઇ જાય છે, અને તેઓ તે વસ્તુઓ પ્રત્યેના રાગથી દારાઇ મરણ પામે છે. એકેક ઇન્દ્રિય પાછળ રાગ રાખવાથી પ્રાણીઓની આ સ્થિતિ થાય, તાે જે જવા પાંચે ઇન્દ્રિયા પાછળ અંધ બન્યા હાય તેમની કેવી શાચનીય સ્થિતિ થાય, તે વિચારવા જેવા પ્રશ્ન છે.

वस्तुः ९५२ने। राग मनुष्यने ते वभत ते। सुभ આપનારા લાગે છે. પણ તે વસ્તુ પ્રાપ્ત થતાં તેમાંથી માહ-કતા ચાલી જાય છે, તેમ છતાં ઘણા જવા તા તે સમછ શકતા પણ નથી અને તે તે વસ્તુ પ્રત્યેના રાગમાં વિશેષ તણાતા જણાય છે; પરંતુ વસ્તુઓ સદાકાળ ટકતી નથી તેમજ જે મનુષ્યા ઉપર આપણને રાગ હાય છે તે પણ સદા ટકતા નથી. કાં તાે તે ચાલ્યા જાય છે અથવા તાે તેમને છાડી આપણે ચાલ્યા જતું પડે છે. તે સમયે વિયાગનું દ્ર:ખ ઘણું લાગે છે. જેટલા પ્રમાણમાં અમુક વસ્તુ અથવા મતુષ્ય પ્રત્યે આપણા વિશેષ રાગ, તેટલા પ્રમાણમાં તે વસ્તુના અથવા મનુષ્યના અભાવે અથવા વિચાગે વિશેષ દુ:ખ થવા સંભવ છે. સ્વામી રામતીર્થના કહેવા પ્રમાણે "જેટલા રાગના ખીલા હુદયમાં ઊડા ઉતર્યા હશે તેટલા જ તે કાઢતી વખતે વિશેષ દુ:ખના કારણભૂત થશે. " આ હેતુથી જ શાસ્ત્ર-કારાેેે રાગના ત્યાગ કરવાનું કહ્યું છે. તીર્થ કરાેનું એક નામ " વીતરાગ " એટલે " ગયાે છે રાગ જેના " એવું આપ્યું છે.

રાગ મમત્વભાવથી ઉદ્દભવે છે. હું અને મારું એ રાગની ઉત્પત્તિનાં મુખ્ય કારણાે છે. જ્યાં મમત્વભાવ ચાલ્યાે જાય છે ત્યાં રાગ પણ જતાે રહે છે અને તે વસ્તુનાે નાશ થાય તાે પણ વિશેષ દુ:ખ થતું નથી. આ ઉપર આપણે એક દર્ષાત વિચારીશું.

જ્યારે રેલ્વેટ્રેનના મુંબઇ ઇલાકામાં આરંભ થયા ત્યારે ટ્રેઇન અમદાવાદથી મુંબઇ સુધી જતી ન હતી. એક રેઇન મુંબઇ અને સુરત વ<sup>ચ્</sup>ચે **દાેડે,** અને બીજી ટેઇન અમદાવાદ અને સુરત વચ્ચે દાેડતી હતી. અમદાવાદના એક માણુસ વ્યાપાર કરવા નિમિત્તે મુંબાઇ આવ્યા. તે બે વર્ષના એક પુત્રને મૂકીને આવ્યા હતા. તે વાતને બાર વર્ષ વીતી ગયાં. તે પુત્ર ૧૪ વર્ષ ના થયા. તે મનુષ્યની સ્ત્રીએ તેને લખી જણાવ્યું કે 'હવે પુત્ર ૧૪ વર્ષ ના થયા છે, તેના વિવાહ કરવા જોઇએ, માટે તમે અમદાવાદ આવજો.' તેેણે લખ્યું કે–હું આવું છું. આમ પત્રવ્યવહાર ચાલ્યા જ કરે. સ્ત્રી તેને તેડાવવા માટે લખે. તે લખે હું આવું છું. પણ વ્યાપારની ધમાલ છાડી અમદાવાદ જાય નહિ. છેવટે સ્ત્રીએ લખ્યું કે-ને તમે નહિ આવા તા આપણા પુત્રને તેડવા માકલીશ. તેના પણ " હું આવવાના છું " એટલા જ જવાબ મળ્યા. છેવટે સ્ત્રી ચીડાઇ અને તેણે પાતાના પુત્રને મું બઇ માેકલ્યા, તે પુરુષ પણ પાતાની સ્ત્રીના ઘણા પત્રાથી પ્રેરાઇ અમદાવાદ જવા ઉપક્ષ્યો. અન્ને એક જ દિવસે નીકળ્યા. ખન્ને રાત્રે સુરત આવી પહોંચ્યા. પિતા કે પુત્ર એક બીજાને એાળખતા ન હતા. અન્ને એક જ ધર્મશાળામાં ઉતર્યા. રાત્રે પુત્રના પેટમાં ચૂંક આવી. કેટલાક દયાળુ ઉતારૂઓને આ રડતા અને ચીસા પાડતા છાકરાની દયા આવી અને તેમણું તેની સારવાર કરવા માંડી. કાઇકે તેના બાપને ઉઠાડવા પ્રયત્ન કર્યો, પણ તે કહે કે "મને જંપવા દા, એવા તા કેટલાય માંદા પડશે. તેમાં આપણું શું કરીએ ?" બીજે દિવસે સવારમાં તે છાકરા મરણ પામ્યા. બધા ઉતારૂઓ એકત્ર થયા અને તેનું પાટલું તપાસ્યું. તેમાંથી કેટલાક પંત્રા નીકળ્યા. તે ઉપરથી તે મનુષ્યના જ છાકરા હતા, એમ ઠર્યું. હવે તેને લારે દુ:ખ થયું. અત્યાર સુધી તેણે તે યુવક ઉપર મારાપણાનું આરાપણ કર્યું ન હતું, પણ હવે તે મારા પુત્ર છે અને મારા પુત્ર મરણ પામ્યા એ વિચારથી તેને અત્યંત દુ:ખ થયું. આ રીતે મમત્વથી રાગ થાય છે અને રાગની વસ્તુ જતાં મનુષ્યને દુ:ખ થાય છે.

રાગ મનુષ્યા પ્રત્યે તેમજ વસ્તુઓ પ્રત્યે પ્રકટે છે. રાગ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણું દુ:ખનું કારણ છે અને તેનાથી બંધન થાય છે, પણ રાગ અને પ્રેમના લેદ આપણું જાણવા જોઇએ, કારણ કે આ બે ભિન્ન ભિન્ન તત્ત્વો છે અને તેમનાં ફળ પણ જીદાં જ આવે છે. રાગની અને પ્રેમની વ્યાખ્યા આપણે યથાર્થ સમજવી જોઇએ.

પ્રથમ જણાવ્યા પ્રમાણે મારાપણાને લીધે કાેઇપણ વસ્તુ અથવા મનુષ્ય પ્રત્યે જે આસક્તિ થાય તે રાગ, પણ આ એક જીવ છે, અને તે મારા સંબંધમાં આવ્યા છે, તાે મારે તેનું કલ્યાણ કરવું જોઇએ, એવી ભાવનાથી જો કાેઇ પણ મનુષ્ય પાતાની સ્ત્રી, પુત્ર અથવા સ્વજના પ્રત્યે સગવિરમણ

94

લાગણી રાખે તો તે લાગણી તે પ્રેમ છે. આ પ્રેમ કાઇ પણ રીતે બંધનકારક નથી. જેટલા મહાન આત્માંઓ થઇ ગયા તે સર્વમાં આવા પ્રેમ હતા. તેમને જેટલા સ્વજના વ્હાલા હતા તેટલા જ ખીજા છવા વ્હાલા હતા, કારણ કે તે-મના પ્રેમ આત્માને લઇને ઉદ્દલવો હતા. પ્રેમને લઇને જ મહાન્ જીવાત્માંઓ ખીજાતું કલ્યાણ કરવા પ્રેરાય છે. એ ભાવનાથી જ શ્રી મહાવીરપ્રભુએ વિચાર્યું હતું કે " સવિ છવ કરું શાસનરસી; એસી ભાવ દયા મન ઉલસી. " માટે વસ્તુએક તથા મનુષ્યની ઉપાધિઓ-શરીરા પ્રત્યેના રાગ દ્વર કરવા જતાં તેમના આત્મા પ્રત્યેની સ્વાભાવિક લાગણી-પ્રેમના ત્યામ ન થાય, તે સંબંધમાં મનુષ્યે બહુ જ કાળજી રાખવી જોઇએ.. ઘણા મનુષ્યા રાગના ત્યાગ કરવા જતાં સર્વ મનુષ્યા પ્ર-ત્યેના પ્રેમના પણ ત્યાગ કરે છે અને તેમનાં હૃદય નિષ્ઠુર અને લાગણી રહિત બની જાય છે. પ્રેમ વગરનું જીવન એ તા જીવન નહિ, પણ જીવતું મરણ છે. જીવા પ્રેમથી જ આગળ વધે છે. જિનેશ્વરાએ જે ચાર ભાવનાએ છવાત્માના વિકાસ માટે બતાવી છે, તેમાંની પ્રથમ ત્રણ ભાવના પણ પ્રેમની જ સૂચક છે, પ્રેમ પર જ રચાયલી છે. તે ભાવનાઓનાં નામ પ્રમાદ, મૈત્રી અને કારુષ્ય છે. આપણા કરતાં વિકાસમાં જે આગળ વધેલા જવા છે, જેઓ જ્ઞાનમાં, ગુણમાં, શક્તિમાં આપણા કરતાં ઉચ્ચ સ્થિતિએ પહેાંચ્યા હાય છે તેવા છવા પ્રત્યે જે પ્રેમ દર્શાવવા તે પ્રમાદભાવ. જ્ઞાન, ગુણ, શક્તિ વગે-રૈમાં આપણી સમાનકાેટિના જીવા પ્રત્યેના જે પ્રેમ તે મૈત્રી કહેવાય છે, અને આપણા કરતાં જે લાેકા આવી બાબતમાં

નીચલી પાયરી પર હાય છે તેમના તરફ આપણા પ્રેમ કારુણ્ય અથવા દયાનું રૂપ લે છે. વળી બીજી રીતે વિચારીએ તો પ્રેમ અથવા પ્રશસ્ય રાગ એ જીવાતમાના વિકાસને વાસ્તે ઘણું અગત્યનું સાધન છે. જેનામાં વીરપૂજા નથી, જે બીજાની મહત્તા જોઇ આનંદ પામતા નથી, જે હલકી ભાવનાએ અને વિચારામાં જ રમ્યા કરે છે તે જીવ કદાપિ આગળ વધી શકે નહિ, માટે રાગના ત્યાગ કરતાં ભૂલથી પ્રેમના ત્યાગ ન થાય તેની ખાસ સંભાળ રાખવી. ઘણા પુરુષા રાગના નાશ કરવા જતાં પ્રેમના નાશ કરી ઉચ્ચ થવાને ખદલે અધમ ખને છે. સામાન્ય મનુષ્ય કરતાં વધારે ઉચ્ચ પદ મેળવવા જતાં વધારે નિર્દય અને નિષ્દુર ખને છે. જેટલા મહાપુરુષા થઇ ગયા છે તે સવે દયાના સાગર અથવા પ્રેમની મૂર્તિ હતા અને પ્રેમ–કરુણાવડે જ તેઓ નિર્વાણ જેવા ઉચ્ચપદે પહોંચ્યા હતા.

રાગનું પણ કુદરતમાં સ્થાન છે. અમુક હદે તે આપણને દુ:ખજનક થાય છે. મનુષ્યા ધન, કીર્ત્તિ, સત્તા વગેરેના રાગથી તે મેળવવા મથે છે, અને મેળવવા જતાં અનેક શક્તિઓ ખીલવે છે. તે વસ્તુઓ મળતાં તેના પ્રત્યેના માહ જીડી જાય છે, તે વસ્તુઓ મળ્યા પહેલાં જેટલી માહક લાગતી હતી તેટલી હવે લાગતી નથી, તેથી તેને વૈરાગ્ય પ્રગટે છે આ ખરા વૈરાગ્ય છે. વસ્તુઓ અથવા બનાવાનું અસારપણ સમજને જ્ઞાનપૂર્વક થયેલા વૈરાગ્ય લાંબા કાળ ટકી શકે છે. વળી તે રાગવાળી વસ્તુઓની પાછળ જતાં જે ખંત, ઉત્સાહ, શક્તિ, અનુભવ મેળવ્યાં હાય છે

તે તેને તેના આત્માના વિકાસમાં મદદગાર થાય છે અને વસ્તુઓનું અસારપણું જાણેલું હાવાથી વસ્તુઓના સદ્ભાવે તેમજ વિચારો તે મનની સમતાેલવૃત્તિ જાળવી રાખે છે; કારણ કે હવે તે વસ્તુઓની ખરી કિંમત આંકતાં શીખ્યા છે. પણ જેઓ કાચા વૈરાગી છે, જેઓ રાગને અનુસબ્યા વિના વૈરાગ્ય શહુણ કરે છે. તેને પતિત થવાના ઘણા સંભવ રહે છે, અને એવા ઘણા દાખલા આપણને મળી આવે છે; માટે વસ્તુઓની ખરી કિંમત સમજવી જોઇએ. જગતના જેટલા પદાર્થી છે તેમાં ત્રણ અવગુણ છે. તેઓ ક્ષણિક સુખ આપનાર છે, તે સુખદ્વ:ખગિલત છે અને વળી તે મળ્યા પછી પાછી બીજા સુખની આકાંક્ષા રહ્યા કરે છે; માટે અનંતકાળ સુખ આપી શકે તેવા પદાર્થ જો જગતમાં હાેય તા પછી કરાાે એવા જીવ ક્ષણિક સુખ આપવાવાળા પદાર્થમાં લુબ્ધ રહે ? મનુષ્યને પાતાની પાસે રહેલી આત્મિક દાલતના ખ્યાલ નથી, તેથી જ તે ખાહ્ય વસ્તુઓમાં સુખ શોધવા મથે છે, પણ અન્તે તે થાકે છે. કસ્તુરીઓ! મૃગ પાતાની નાભિમાં કસ્તૂરી હાેવા છતાં, તેની સુગ**ંધ** આવતાં આખા જંગલમાં તે સુવાસ મેળવવા મથે છે, પહ અંતે થાકે છે ત્યારે પાતાની 'નાભિ તરફ દષ્ટિ કરે છે. તેમ છવના પાતાના સ્વભાવ આનંદ છે. તેને ખબર નથી કે આનંદ મારા પાતાનામાં છે, તેથી તે બહાર **શાધવા** કરે છે. જીદી <mark>જીદી વસ્તુ</mark>એામાં અને મનુષ્યામાં તે **શાધે** છે. તેના પાતાનામાં તે રહેલા હાવાથી તેને ખ્હારથી તે આનંદની કાંઇક ઝાંખી થાય છે, પણ તેને પૂર્ણ આનેંદ્ર

મળતા નથી. પછી તે અંતર્મુખ થાય છે. બાહ્ય વસ્તુએ! ઉપર પાતાના સુખના આધાર રાખતા બંધ થાય છે ત્યારે તેના પાતાનામાં રહેલા આનંદના તેને અનુભવ થવા લાગે છે. પછી તેને બાદ્ય વસ્તુએા પ્રત્યે રાગ આવતા નથી. વસ્તુઓના ત્યાગ કરવાથી તે વસ્તુઓ પ્રત્યે વૈરાગ્ય જન્મે છે એ વાત સાચી છે, પણ તે વસ્તુઓ પ્રત્યેના રાગના રસ ચાલ્યા જતા નથી. તે તા જ્યારે આત્માની ઝાંખી થાય ત્યારે જે ચાલ્યા જાય, કારણ કે ઉચ્ચ બાબતના ખરા અનુભવ થયા વિના હલકી વસ્તુએ। પ્રત્યેની રુચિ સર્વથા જતી નથી. છતાં વૈરાગ્યનું કુદરતમાં સ્થાન છે, કારણ કે ્વૈરાગ્ય એ ઉપશમનું કારણ છે અને લાંબા સમય સુધી જો ઉપશમ સ્થાયી રહે તાે તે ક્ષયનું પણ કારણ બને છે માટે બાહ્ય ત્યાગ પણ અમુક અપેક્ષાએ ઇષ્ટ છે. છેવટ તા ઉચ્ચ વસ્તુ–આત્મા ઉપર મન સ્થિર થતાં વૈરાગ્ય પ્રકટશે, ત્યારે વસ્તુઓના 'અભાવે તેમજ સદ્ભાવે સમાન સ્થિતિ રહી શકશે. આ ભેદ જો સમજવામાં આવે તા રાગી અને ત્યાગી વચ્ચેના ઝઘડાએાના અંત આવે.



#### પ્રકરણ ૧૧ મું.

## દ્વેષવિરમણુ.

અને ગાયરમું પાપસ્થાનક દ્વેષ છે અને દ્વેષમાં ક્રોધ અને માનના સમાવેશ થાય છે, જ્યાં ક્રોધ કે માન હાય ત્યાં દ્વેષ પ્રગટે છે.

द्वेशनी व्याण्या श्रीमइ आनं हवन છ आપે છે કે " देष अरे। यક साव." જ્યાં અરુચિ થઇ ત્યાં દ્વેષનું બીજ રાપાય છે, અને તે બીજને વ્હેમ, શંકા, પરસ્પર ગેરસમજ વગેરે સાધના મળતાં તે બીજ વૃક્ષરૂપે પરિશ્રુમે છે. દેષનું મુખ્ય કારણ જાઓ તો રાગ છે. આપણને અમુક વસ્તુ અથવા બાબત પર રાગ અથવા રુચિ હાય, હવે તેની પ્રાપ્તિમાં જે કાંઈ અંતરાયભૂત થાય તેના પર સ્વાભાવિક રીતે દેષ પ્રકેટે છે. રાગાત્ દ્વેષોડિપ जायते। રાગથી દેષ પ્રકેટે છે. આના અર્થ એવા નથી કે જેના પર રાગ હાય તેના જ પર દેષ થાય છે, પણ રાગની વસ્તુ અથવા મનુષ્યમાં જે કાંઇ અંતરાયભૂત થાય તેના પ્રત્યે દેષ પ્રકેટે છે.

રાગ અને દ્રેષના સંબંધમાં એક માટે લેંદ એ છે કે રાગ મનુષ્યા તેમજ વસ્તુઓ પ્રત્યે થાય છે, અને દ્રેષ કેવળ મનુષ્યા પ્રત્યે થાય છે. જે જીવને વસ્તુઓ પ્રત્યે દ્રેષ થાય તે તા બહુ જ પામર જીવ સમજવા. કાઇ મનુષ્ય ચાલતાં થાંભલા સાથે અથડાય અને તેનું માથું કૂટાય તા તેમાં દાષ તેના પાતાના છે, છતાં જો તેવા મનુષ્ય થાંભલા પર દ્રેષ કરે તા તેની આ અજ્ઞાનતા વાસ્તે આપણા હુદયમાં દયા જ આવે.

આ દેષનું મૂળ અજ્ઞાન છે. જે વતુઓ ખરી રીતે આત્માની નથી તેને આપણી માનીએ છીએ, અને પછી તે વસ્તુઓનો કાઇ નાશ કરે, અથવા તે વસ્તુઓ કાઇ આપણી પાસેથી લઇ લે ત્યારે તા તેના પર ક્રાેધ પ્રકટે છે. દેષ પ્રકટનાનાં બીજાં કારણા ક્રોધ કે અભિમાન છે. મનુષ્યને જ્યારે ક્રાેધ વ્યાપે છે ત્યારે તે દેષરૂપે પ્રકટ થાય છે. હું બીજા કરતાં માટા છું, હું જ્ઞાની છું, તપસ્વી છું, ધનવાન છું, એવા કાઇ પણ અભિમાનના વિચાર આવતાં તે મનુષ્ય બીજાઓને હલકા ગણે છે, બીજાઓ પ્રતિ તિરસ્કારની દૃષ્ટિથી જાએ છે અને આ તિરસ્કાર વૃદ્ધિ પામતાં દેષનું રૂપ લે છે.

આ દ્રેષમાંથી અનેક અશુભ પરિણામ આવે છે. દ્રેષ પ્રથમ વિચારમાં પ્રકટે છે, પછી અસભ્ય, તિરસ્કારભર્યા વચના કે મ્હેણાં રૂપે પ્રકટે છે અને તેથી ન અટકે તાે કલહ-કંકાસ અને છેવટે યુદ્ધરૂપે પ્રકટે છે.

જયાં કાેઇ પણ મનુષ્ય ઉપર આપણને દ્રેષ પ્રકટે ત્યાં તેની સારી બાજી જોવાને આપણે અસમર્થ બનીએ છીએ. તેની કાળી બાજી જ નજરે પડે છે, કાેઇ તેના ગુણનું વર્ણન કરે તાે આપણાથી તે સહન થતું નથી, અને કાેઇ તેના છતા કે અછતા દાેષનું વર્ણન કરે તાે આપણે તે તરત માની લઇએ છીએ.

દ્રેષ પ્રથમ નાની આખતમાંથી જન્મે છે. પહેલાં બે મનુષ્યા વચ્ચે સહેજ અણુખનાવ થાય છે, પણ સમય જતાં તે વૃદ્ધિ પામ્યાં કરે છે, અને પછી તેને કાઢી નાખવાનું કામ ઘણું કઢણ થઇ પડે છે.

દ્રેષથી મનુષ્ય સામાનું ખૂરું ઇચ્છયા કરે છે. સામા મનુષ્ય દુ:ખ પામે, માંદા પહે, અનેક રીતે હેરાન થાય તેવી વૃત્તિ દ્રેષથી જન્મે છે. આ વૃત્તિ જો લાંબા સમય રહે, તા અતિ તીત્ર કર્મખંધ થાય છે અને તેથી વિકાસ મંદ પડી જાય છે. વળી લાંબા સમય સુધી કરેલા વિચારાનું ખળ એટલું વધી પહે છે કે દ્રેષના વિચારવાળા ખીજાને હેરાન કરવા પણ ચૂકતા નથી અને લાગ આવે તેને નુકસાન પણ કરે છે.

વળી દ્રેષથી મનુષ્ય જેના ઉપર દ્રેષ કરતા હાય તેના ચારિત્ર ઉપર અનેક આફ્ષેપા મૂકે છે. સામાના ચારિત્રને એવું તો કાળું ચિતરે છે કે બીજા મનુષ્યા પણ કાંઇક તો સત્ય હશે, એમ માનવાને દારાય છે. જે મનુષ્ય બીજાએ! ઉપર દ્રેષ રાખે છે તેના મનની અસર શરીર પર થવા લાંગે છે. દ્રેષ અથવા ક્રોધથી શરીરનું લાેહી ઝેરી બને છે, અને તે મનુષ્યના શરીર પર નૂર આવતું નથી.

જયારે કાઇ ઉપર આપણુને પ્રેમ થાય છે ત્યારે આપણુમાં "વધારા" થયા એવું લાગે છે. આપણું સામાની હુંક્થી આગળ વધતા હાઇએ એમ જણાય છે, પણ જયાં કાઇ ઉપર દ્રેષ થયા ત્યાં સંકુચિતતા જન્મે છે. સામા મનુષ્યને જોતાં આપણું આત્મા અંદર ઘુસતા હાય, પાછા હઠતા હાય એમ લાગે છે. આપણુને "ઓછાપણું"નું લાન થાય છે. આપણુમાંથી કાંઇ જતું રહ્યું હાય એવું લાગે છે.

જો દ્રેષમાં ઉપર જણાવેલા દાેષા હાય તા તે દ્વર કરવાને આપણે શું કરલું ? દ્રેષના ત્યાગ કરવાના ઉપાય શા ? કાૈ પણ વૃત્તિ એક કટકે દ્વર થઇ શકે નહિ. પણ ચાેગ્ય વિચારા દ્વારા આપણે તેના ત્યાગ કરી શકીએ. દ્વેષના ત્યાગ કરવાના પ્રથમ માર્ગ એ છે કે-જેના ઉપર દ્વેષ પ્રકટતા હાય તે વ્યક્તિના એકાદ શુણના વિચાર કરાે. તેના તે ગુણને સારુ તેના પર પ્રેમ રાખાે. પ્રેમ અને દ્વેષ સાથ રહી શકે નહિ, માટે તમારા તેના ગુણ પ્રત્યેના પ્રેમ પ્રકટતાં દ્રેષ એાછે**ા થવા માંડરો અને ધીમે ધીમે સર્વ**થા નાશ પામશે. ઘણી વાર બે મિત્રા, બે ભાઇઓ, બે સ્વજના લઉ છે ત્યારે દ્રેષ ખહુજ ઉગ્ર રૂપમાં જન્મે છે. તાે તે સમયે द्वेषना नाश કરવા ઇચ્છનારે તે મનુષ્યે પ્રથમ કરેલા કાઇ ઉપકારનું સ્મરણ કરવું. જે તેણે કરેલા ઉપકારનું સ્મરણ થશે તો તેના પ્રત્યેના અણગમા ઓછા થશે. મનુષ્યને જયારે કાઇ નુકસાન કરે છે, અથવા અમુક મનુષ્યે નુકસાન કર્યું એમ લાગે છે ત્યારે તે મનુષ્યના પ્રથમના બધા ઉપકારા ભૂલી જઇ, તે અપકારના જ વિચાર કરે છે અને પરિણામ દ્રેષ જન્મ છે. પણ જો તે સમયે ભૂતકાળમાં તે મનુષ્યે કરેલા ઉપકારાનું જરા સરખું પણ સમરણ કરે તા તેના દેષના વેગ ઘણા એાછા થઇ જાય છે.

આ ઉપર એક દર્શાત નીચે પ્રમાણે છે.

એક વખત પરદુ:ખભંજન વિક્રમરાજા જંગલમાં ગયા અને ભૂલા પડ્યો. ત્યાં રહેતા એક ખ્રાક્ષણે તેને પાણી પાયું અને રસ્તા અતાવ્યા. તે ઉપરથી વિક્રમ રાજાએ તે બ્રાહ્મણને કાેઇ પ્રસંગે શહેરમાં આવવા આમંત્રણ આપ્યું. તે ખ્રાક્ષણ શહેરમાં આવ્યા. રાજાએ તેને સન્માન આપ્યું, અને પાતાની સભામાં એક સભાસદ અનાવ્યા, રાજા વારંવાર એમ બાલ્યા કરે કે "બંધુઓ! તમે આ લાઇને ઓળખા છા ? જ્યારે હું જંગલમાં બૂલા પડ્યો હતા ત્યારે તેણ મને પાણી પાયું હતું તેમજ રસ્તા અતાવ્યા હતા." વળી પાંચ દિવસ થાય ત્યારે રાજા એના એ શબ્દો ઉચ્ચારે તે ખ્રાક્ષણના મનમાં આવ્યું કે 'રાજા મારા ખરા આભાર માને છે કે મારી મશ્કરી કરે છે તેની પરીક્ષા કરવી જોઇએ. તે હેતુથી એક દિવસ રાજાના પુત્રને છાનામાના લઇ જઇ પાતાના મકાનમાં ચાથે માળે રાખ્યા. શહેરમાં અમ પડી કે રાજાના છેાકરાને કાેઇ હરી ગયું છે. ઘણી તપાસ ચાલી. આ પ્રા**ક્ષણે** તે રાજપુત્રનું એક આભૂષણ લઇ પાતાના નાકરને તે વેચવા સારુ માેકલ્યાે. તે નાેકર પકડાયાે અને તેેેેે શેઠનું નામ આપતાં પાેેેલીસે આવી તે છ્રાક્ષણને પકડ્યો. તેને રાજા પાસે લઇ જવામાં આવ્યા. રાજાએ હકીકત પૂછી ત્યારે તે ખ્રાક્ષણે આંખમાં આંસુ લાવી કહ્યું: "હે મહાભાગ! તમારા પુત્રના શરીર પરના આબૂષણ જોઇ મારી ખુદ્ધિ કણહિ થઇ અને તેથી મેં તે પુત્રને મારી નાખ્યા." આસ-પાસ બેઠેલા સામ તાની ચક્ષુઓમાંથી અગ્નિ ઝરવા લાગ્યાે. એક સામંતે કહ્યું: "આવા કુતઘ્ની ખ્રાહ્મણને ખરાબર શિક્ષા થવી જોઇએ. તેના રાઇરાઇ જેટલા ડુકડા કરવા જોઇએ " બીજો બાલ્યા "તેને લીલા કાંટાવડે બાળવા જોઈએ." ત્રીને કહે "તેને જમીનમાં દાટી પંચ ઇટાલી કરી મારવા

જોઇએ. " ચાથા કહે " તેને હાથીના પગ તળે છું દાવવા જોઇએ." આ પ્રમાણે સૌએ પાતપાતાના અભિપ્રાય આપ્યા. ત્યારે રાજાએ શાંત ચિત્તે કહ્યું—"પણ જ્યારે હું જંગલમાં ભૂલા પડ્યો હતો ત્યારે આ ખ્રાહ્મણે મને પાણી પાયું હતું, અને રસ્તો ખતાવ્યા હતા; માટે તેના આ ગુન્હા હું માફ કરું છું " તે પછી ખ્રાહ્મણને છૂટા કરવામાં આવ્યા. તે પાતાને ઘર ગયા. પાતાના ઘરનાં બે ત્રણ આભૂષણા તે રાજયુત્રને પહેરાવીને તેને રાજસભામાં લઇને આવ્યા. રાજ તથા રાજસભા સવે વિસ્મિત થયાં. કારણ પૂછતાં તેણે જણાવ્યું કે—આ આપની પરીક્ષા માટે હતું અને તે પરીક્ષામાં આપ સફળ થયા છેા.

આ દર્ષાત ઉપરથી આપણું એ વિચારવાનું કે–જો કાઇ મનુષ્યે આપણા પર કરેલા નાના સરખા પણ ઉપકારનું સ્મરણ કરીએ તા તેના પ્રત્યેના દ્રેષ એાછા થવા લાગે છે. રાજર્ષિ ભર્ત્ય હરિના શખ્દામાં

## परगुणपरमाणून् पर्वतीकृत्य नित्यं । निजहृदि विकसन्तः सन्ति सन्तः कियन्तः ॥

પરના લેશમાત્ર ગુણને પણ પર્વત તુલ્ય માની નિત્ય પાતાના હુદયમાં આનંદ પામનારા કાેઇક ઉત્તમ જેના જ હાેય છે. વળી મહાપુરુષાએ લખ્યું છે કે–દ્રેષનું ઔષધ દ્રેષ નહિ પણ ત્રેમ છે. દ્રેષ કદાપિ દ્રેષથી નાશ પામે નહિ પણ તેના નાશ કરવાના સાથી શ્રેષ્ઠ ઉપાય પ્રેમ છે. જૈના વંદિત્તા સ્ત્રમાં નિત્ય જણાવે છે કે—

## खामेमि सद्वजीवे, सबे जीवा खमंतु मे । मित्ति मे सद्वभृएसु, वेरं मज्झं न केणइ ॥

'હું સર્વ જીવાને ક્ષમા આપું છું, સર્વ જીવા મને ક્ષમા આપા. મારે સર્વ સાથે મૈત્રી છે. મારે કાઇ સાથે વેર નથી.' આવી ભાવના ભાવવાવાળા મનુષ્ય લાંબા સમય સુધી દ્રેષ રાખી શકે જ નહિ. તે તો તે જ દિવસે બીજાને ક્ષમા આપે અને મનમાંથી તેના પ્રત્યેના રાષ કાઢી નાખે.

તે સમજે છે કે આપણા સુખદુ: ખમાં બીજાઓ તો નિમિત્ત માત્ર છે. જો આટલું સૂત્ર આપણું કાયમ સ્મરણમાં રાખીએ તા આપણુંને પહેલા દુ:ખ માટે દુ:ખ આપવાના કારણભૂત બનેલા જીવ પ્રત્યે પણ આપણુંને દ્વેષ થાય નહિ; કારણું કે નિમિત્ત ઉપર દેષ રાખવાથી લાભ શા ? આપણું દુ:ખના મૂળ કારણભૂત આપણું પાતે જ છીએ.

વળી એક બીજો વિચાર પણ દ્વેષ દૂર કરવામાં કારણુ-બૂત બની શકે. દરેક આત્મા પાતે નિર્મળ છે, આપણને જો કાેઇ દાેષ જણાતા હાેય તાે તેની પ્રકૃતિના છે, માટે જો આપણે પ્રકૃતિના વિચાર નહિ કરતાં તેની પાછળ રહેલા આત્માના ખ્યાલ લાવીએ તાે આપણને દરેક છવ ઉપર પ્રેમ થાય અને દ્વેષમાત્ર આપણા હુદયમાંથી ચાલ્યા જાય.



## પ્રકરણ ૧૨ મું.

#### કલહવિરમણ.

વિસ્તુત: પ્રથમના પાંચ પાપસ્થાનક મુખ્ય છે અને તેને ટેકા આપનારા દ થી ૯ સુધીનાં પાપસ્થાનકા ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ છે. એ પાપનાં કાર્યોને આ ચાર કષાત્રાથી ઘણું બળ મળે છે. ૧૦ થી ૧૮ સુધીનાં પાપસ્થાનકા તે ૧ થી ૯ સુધીના પાપસ્થાનકાના સમિશ્રણથી પ્રગટે છે.

હવે આપણે ૧૨ મા પાપસ્થાનક કલહના વિચાર કરીએ. કલહ એટલે કજીએા–કંકાસ, બીજાએા સાથેના ઝઘઉદ વગેરે. જ્યાં કલહ હાય ત્યાં કુસંપ પ્રગઠે છે અને તે અનેક અનથીનું મૂળ બને છે.

કલહની ઉત્પત્તિનું કારણ કયાં તો ક્રોધ હાય છે અથવા અિલમાન હાય છે. પાતાના વિચારા સત્ય છે, એમ મનુષ્ય માને છે અને તેથી તે વિચારાની વિરુદ્ધ જેના વિચારા હાય તેની સાથે ઝઘડામાં ઉતરે છે, કલહ કરે છે. જ્યાં હૃદયની ઉદારતા નથી ત્યાં નજીવી બાખતા પણ માટા કલેશનું કારણ થઇ પડે છે. જે મનુષ્યાને કલહ કરવા હાય તેને કારણા શાધવા દૂર જવું પડે તેમ નથી. તે જયાં કારણા ન હાય ત્યાં પણ નવા કારણા પેદા કરે છે.

વરુ અને ઘેટાની વાત સર્વના જાણવામાં હશે. વરુને ઘેટા સાથે કાઇ પણ રીતે કલહ કરવા હતા. એક નદીના કિનારે વરુ અને ઘેટું ખંને પાણી પીતાં હતાં. વરુએ કજીઓ કરવાના ઉદ્દેશથી ઘેટાને કહ્યું "તું પાણી કેમ ડાળી નાખે જ કે મારી પાસે પાણી મેલું થઇને આવે છે." ઘેટાએ કહ્યું કે "તમે નકીના ઉપરના કાંઠે છો, તો તમારી તરફનું પાણી મારી તરફ આવે છે, તો પછી હું કેવી રીતે પાણીને ડાળીને અગાડતો હાઇશ ?" તે કલહશીલ વરુએ પ્રત્યુત્તર વાળ્યા "પણ તેં મને છ મહિના પર ગાળ કેમ દીધી હતી ?" ઘેટાના અચ્ચાએ કહ્યું કે "મને જન્મ્યાને જ એ માસ હતા યુર્ગ થયાં નથી તો હું છ માસ પૂર્વે તમને ગાળ કેવી રીતે દઉં?" ત્યારે વરુ એાલી ઉઠ્યું "તેં ગાળ નહિ દીધી હોય તો તારા આપે ગાળ દીધી હશે " આમ કહ્યી તે ઘેટા પાસે જઇ તેને મારી નાખ્યું અર્થાત્ ક્જુએા કરનારને તો લડવાનાં સો અહાનાં જે છે.

એક મીયાં સાહેખ પાતાના પુત્ર સાથે જતા હતા. કાઇ વટેમાર્જુએ પૂછ્યું કે "કેમ મીત્રાં સાહેખ! આ તમારા પુત્ર છે!" મીયાંએ જવાબ આપ્યા. "શું મારા નહિ તો તારા બાપના છે?" પછી પેલા વટેમાર્જુ બાલ્યા "ખુદા તેને અચ્છા રખે." મીયાંએ કહ્યું "તેરા ચલે તા માર ડાલીએ." આવી રીતે જેની વૃત્તિ લડવાની હાય તે તા વાતવાતમાં છિદ્રો શાધી બીજાએથી ઝગડા ઊલા કરે.

આવા સ્વભાવવાળા પુરુષા જ્યાં જાય ત્યાં પાતાની જીભવડે કલહ ઊભા કરે છે. તેમની જીભમાં મીઠાશ ખીલ-કુલ હાતી નથી. તેમની જીભ કુઢાડાના ઘા જેવી હાય છે.

તેઓ જાતે કલહ કરે છે અને બીજામાં કલહ કરાવે છે. તેઓ એવી વાતો કરે છે કે ઘણા મિત્રા અને સંબંધીએક ં વ<sup>ચ્ચે</sup> પણ ઝઘડાએા ઊભા થાય. તેમના સંખંધમાં એક સંસ્કૃત કવિએ કહ્યું છે કે:—

#### अहो खलभुजंगस्य, विचित्रोऽयं वधक्रमः। अन्यस्य दञ्जति श्रोत्रं, अन्यः प्राणैविंयुज्यते॥

દુષ્ટ પુરુષરૂપ સર્પની બીજાના વધ કરવાની રીત કાંઇક વિચિત્ર છે. તે એકના કાનમાં ડસે છે અને બીજો મનુષ્ય મરણ પામે છે. અર્થાત્ દુષ્ટ અને કલહશીલ પુરુષા લોકાના કાન એવી વાતાથી લાંભેરે છે કે જેથી બીજાને માેટું નુકસાન થાય અને કાેઇ વાર તાે મનુષ્યને મરવાના સમય આવે.

કલહ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે નાની નાની બાબતમાંથી પ્રકટે છે. કહેવત છે કે " રાગનું મૂળ ખાંસી અને કલ- હનું મૂળ હાંસી." કાઇની ઠઠ્ઠા મશ્કરી કરતાં સામા મનુષ્ય ચીડાઇ જાય અને તેમાંથી માટા કલહ ઉત્પન્ન થાય. જો ખાંસીને ન રાકવામાં આવે તા તે ક્ષયરાગનું કારણ થઇ પડે છે, તેવી રીતે મશ્કરી પણ કલહ-કંકાસનું કારણ થઇ પડે છે.

કલહના સંબંધમાં આપણું એક દર્ષાંત વિચારીશું. દશરથ રાજાને ત્રણું સ્ત્રીએ અને ચાર પુત્ર હતા. જ્યારે પાતે વૃદ્ધ થવા આવ્યા ત્યારે કૈાશલ્યાથી ઉત્પન્ન થયેલ પાતાના વડીલ પુત્ર રામચંદ્રને રાજગાદી આપવા તેમણું નિશ્ચય કર્યો. સર્વ મંત્રીઓએ પણું તે કામને સંમતિ આપી. આ વાતની ખબર કૈકેયીની દાસી મંથરાને પડી. તે કર્કશ અને કલહપ્રિય સ્વભાવવાળી દાસી મંથરાએ કૈકેયીને કહ્યું કૈ— "આવતી કાલે રામચંદ્રને ગાદી મળવાની છે. તમે જાણા છાં?"

કૈંકેયીએ કહ્યું, "હા, હું રામને મારા ભરત તુલ્ય ગણું છું. અને તેથી મને આનંદ છે. " મંથરાએ કાન લ લેરતાં કહ્યું. " રામ ભલા આદમી છે, પણ તેની માતા કૌશલ્યાને એાળખા છા ? જ્યાં રામ અને કૌશલ્યાના હાથમાં સત્તા આવી, એટલે તમે અને તમારા ભરત ભિખ માગશે માટે કાંઇક તાે વિચાર કરાે. " આ કલહ ઉત્પન્ન કરાવનારાં વચનાથી કૈકેયીને અસર થઇ. અને તેણે કહ્યું " ત્યારે હવે કરવું શું ? " માંથરાએ તરત જ ઘડી કાઢેલી ચાજના રજા કરી-" તમે એક વાર કહેતા હતા કે દશરથ રાજાએ તમને છે વચન આપેલાં છે, તા તેના લાભ લેવાના આ સમય છે. આજે તમારી પાસે દશરથ રાજા આવે ત્યારે તે છે વરદાનામાંથી એક વરદાનવડે ભરત વાસ્તે રાજ્યગાદી માંગજો અને બીજા વરદાનવંડે રામ ચાદ વર્ષ જંગલમાં जय तेवं भागी क्षेजी, राजा गमे तेवुं समजावे ते। पण તમારી હઠ છેાડશા નહિ. " આ હલકી સલાહ પ્રમાણે કૈકેથી વર્તી. તેના પરિણામે રામ વનવાસ ગયા અને દશરથ રામના વિચાગે મરણ પામ્યા. આ બધી દુઈશાનું કારણ કૈકેયીના કલહશીલ સ્વભાવ નહિ તા બીજું શું ?

કલહના ફાયદા તા આપણે સર્વ જાણીએ છીએ. કહેવત છે કે-કજીઆથી તા ગાળાના પાણી પણ સુકાઇ જાય, અર્થાત્ જે ગૃહમાં કલહ પેઠા તે ઘરમાંથી લક્ષ્મી ચાલી જાય છે; કારણ કે સંપ ત્યાં જંપ છે અને કલહ કુસંપનું મૂળ છે. એકતા એ સરવાળા છે અને કલહ એ બાદબાર્કા છે. તેમાં બન્નેનું બળ નાશ પામે છે. કલહથી કુસંપ જન્મે છે અને કુસંપથી રાજ્યો, જ્ઞાતિએા તથા કુટું બા નાશ પામ્યાના અનેક દાખલાએા માેજીદ છે.

આ કલહ દૂર કરવાના સાથી ઉત્તમ માર્ગ તા હુદયની ઉદારતા છે; કારણ કે જો હુદયમાં ઉદારતા નહિ હાય તો તે કડુ વચનરૂપે પ્રકટ થયા વિના રહેશે નહિ અને કડુ વચન એ જ કલહનું માડું કારણ બને છે, માટે કલહના ત્યાગ કરવા મનુષ્યે જીલ ઉપર ઘણા સંયમ રાખવા. જો એક મનુષ્ય ક્રોધથી બાલે અને બીજો માન રહે તા ઝઘડા ખંધ થવાના સંભવ છે, પણ જો બન્ને વાણી ઉપર સંયમ ખાઇ બેસે તા જરૂર કલહ ઉત્પન્ન થાય. બે હાથ વિના તાળી પડતી જ નથી. એક જણ દારી ખેંચે અને બીજો ઢીલી મૂકે તા દારી તૂટે નહિ, પણ જ્યાં બે જણ સામસામી દારી ખેંચે ત્યાં તે તૂટી જવાના સંભવ છે.

જે મનુષ્યમાં નમ્રતા છે તે ઘણા કલહને દૂર હઠાવી શકે છે. વાણીની કડવાશ જે માટે ભાગે કલહનું કારણ અને છે. જો મનુષ્યની વાણીમાં મીઠાશ હાય છે તો તેના ઠપકા પણ બીજાને લાભકારી થાય છે. આ વાણીની મીઠાશ અથવા કડવાશના આધાર હૃદયના ભાવ ઉપર હાય છે. જો હૃદયમાં બીજાને ઘા મારવાની અથવા બીજાને પરાસ્ત કરવાની અથવા હરાવવાની વૃત્તિ ન હાય તો વાણી પણ તેવી જ નીકળે છે અને ગમે તેવા વિશ્વહ અટકી જાય છે. શત્રુને હસીને મિત્ર બનાવી શકાય, એ લોકોક્તિમાં અપૂર્વ સત્ય રહેલું છે, માટે કલહને દૂર કરવા માટે વચન સત્ય અને પ્રિયં હાલું જોઇએ. કાઇક સત્ય વાત બીજાને કડવી લાગે પણ તે કહેવા કહેવામાં બહુ ફેર હાય છે.

જગતમાં આપણે બધા મુસાકરા તરીકે આવ્યા છીએ અને અમુક સાધ્ય તરફ જવાને બધા કૂચ કરીએ છીએ. માર્ગમાં એક બીજાની મદદથી આપણે આગળ વધવાનું છે. એક બીજાની હુંક્થી આપણે પ્રગતિ કરવાની છે, તા પછી કલહ કરવાથી લાભ શા ? જો કાેઇ સાથે બને તા મૈત્રી કરા અને ન બને તા તેને રસ્તે તેને જવા દા, પણ તેની સાથેના સંબંધ તાેડવાથી અથવા ઝગડા કરવાથી લાભ શા ?

કલહશીલ વૃત્તિવાળાને આર્ત્ત અને રાદ્ર પરિણામ રહ્યાં કરે છે. તેને કદાપિ શાંતિ વળતી નથી. તે કદાપિ કલ્યાણકારી પવિત્ર વિચાર કરી શકતો નથી. આત્મ અભ્યા-સીએ—સ્વઉન્નતિ ઇચ્છક દરેક જીવે આ કલહની વૃત્તિ દૂર કરી સર્વ જીવ સાથે હળીમળીને રહેવું; કારણ કે તેમાં આપણને તેમજ સામાને શાંતિ થાય છે ચાને શાંતિ સાથે સાચી શક્તિ જન્મે છે તથા વિકાસ ઘણી ત્વરાથી થવા લાગે છે.

# પ્રકરણ ૧૩ મું.

# અલ્યાખ્યાનવિરમણુ.

અને તેરમું પાયસ્થાનક છે. અલ્યાખ્યાન એ તેરમું પાયસ્થાનક છે. અલ્યાખ્યાન એટલે બીજાને માથે આળ મૂકવું, કાઇનામાં જે દાેષ ન હાેય તે દાેષ તેને માથે ચઢાવવા, સાંભળેલી વાતા પરથી—લાેકાક્તિથા અમુક પુરુષ કે સ્ત્રી આવાં જ છે એમ માની બેસવું અને તે વાત બીજાએમાં ફેલાવવી આ સર્વ અલ્યાખ્યાનમાં સમાઇ જાય છે. આનું કેટલું અને કેવું ભયંકર પરિણામ આવે છે તેના ઘણા થાડાને જ ખ્યાલ હાય છે. જીભવડે આપને

એ પાપા કરીએ છીએ તેમાં માેટામાં માેટું અભ્યાખ્યાન છે, તે વડે આપણે બીજાના ચારિત્રની ચાેરી કરીએ છીએ.

આ અભ્યાખ્યાન અથવા બીજાને આળ દેવાની વૃત્તિ શા કારણથી અને કેવી રીતે ઉદ્દભવે છે ? તેના આપણે વિચાર કરીએ. કાઇ મનુષ્ય સામાન્ય રીતે બીજા મનુષ્યાને હલકા ગણે છે, એટલે તેમનું ઘસાતું બાલવું, એ તેને કાંઇ ખાટું કે ભૂલભરેલું લાગતું નથી. તે માને છે કે બીજાને હલકા માડવાથી પાતાની પ્રતિષ્ઠા વધશે. તેને બીજાના ગુણા અથવા શક્તિએ પ્રત્યે ઇર્ષ્યા આવે છે અને તે પાતાની ઇર્ષ્યા ા થણી વાર બીજા પર ખાટા આરાપ મુક્રીને પ્રકટ કરે છે. ત્તેનામાં પ્રમાદ ગુણના અભાવ હાય છે. વળી મનુષ્યાને બીજા ઉપર દાેષ મૂકવામાં અથવા બીજાના દાેષા વર્<sup>ા</sup>વાતા હૈાય તા તે સાંભળવામાં રસ આવે છે. આ રસ ઘણા જ હલકા પ્રકારના છે. અને જે મનુષ્યને આવા બીજાઓના ચારિત્ર પર મૂકાતા આક્ષેપાે સાંભળવામાં રસ પડતા હાય તે જીવાતમાને પાતાના વિકાસ વાસ્તે ઘણું કરવાનું છે. કેટલાકને સમયના શી રીતે સદ્ભપયાગ કરવા તે સુઝતું નથી અને તેથી તેઓ આ પ્રમાણે બીજાઓની બદબાઇ કર્યા કરે છે. પાતાના આ કર્તવ્યનું કેવું માઠું પરિણામ આવશે, તેની તે બિચારાઓને ખબર પણ હાતી નથી, પણ આ અભ્યાખ્યાન-અથવા બીજા પર ખાંદું આળ ચડાવલું-એ ઘણા જ માટા દાષ છે.

તેનાં પરિણામના જો આપણા વિચાર કરીએ તાે જરૂર આપણુને લાગે કે જ્યાં મનુષ્યના ચારિત્ર ઉપર આક્ષેપ મૂકવામાં આવે, જ્યાં તેના વર્ત ન ઉપર ખાટું આળ મૂકાય ત્યાં તે મનુષ્યની સ્થિતિ ઘણી દુ:ખદ થઇ પહે છે. આવા આક્ષેપા જેમના પર મૂકાયા હાય તેઓને રાતદિવસ ઉદ્ય પણ ન આવે. " લાકા મારે વિષે ખાટા અભિપ્રાય ધરાવશે તાે મારું શું થશે ? મારી કીર્તિ જશે પછી હું કેવી રીતે જવીશ?" આવા વિચારા કરવામાં તેની રાત્રિ પસાર થઇ જાય છે. અને તેનું ઓશીકું તેના આંસુવઢે લીંજાય છે. જયાં પ્રથમ મહાં મલકાતું હતું ત્યાં હવે કટાક્ષ જ નજરે પહે છે. આ સ્થિતિ શું એાછી દુ:સદ્ય છે?

મનુષ્ય ઉપર જો ખાટા આક્ષેપ મૂકાય-અને જો તે મનુષ્ય ખઠું જ લાગણી-સ્વભાવવાળા હાય તા તેના દુ:ખને પાર રહેતા નથી. જો જગતમાં જીવતી નરક હાય તા તે સમયના તે મનુષ્યના મનની સ્થિતિ છે. જયારે ઘણા ખાટા આક્ષેપા મૂકવામાં આવે છે ત્યારે કેટલીક વાર તા વીર આત્માઓ પણ ડગી જાય છે, તથા નિરાશા અને શાકને વશ્ થાય છે, તા પછી સામાન્ય પામર આત્માઓની તા સ્થિતિનું શું વર્ણન થઇ શકે? જેમની પ્રતિષ્ઠાને નિષ્કારણ હાનિ પહાંચી હાય, તેવા મનુષ્યની સ્થિતિમાં તમારી જાતને મૂકા એટલે તમને આ અલ્યાખ્યાનનું-ખીજાને માથે ખાટું આવ્ય મૂકવાનું-કેટલું ઘાર પાપ છે તેના ખ્યાલ આવશે.

એવા દૂષ્ટાંતા વાંચવામાં આવે છે, તેમજ ઘણાના અનુભવમાં પણ હાય છે કે મનુષ્યા ચારિત્રપ્રતિષ્ઠાની હાનિ થતાં આપઘાત પણ કરી બેસે છે.

આ પ્રમાણે સામાને નુકસાન થાય છે, એટલું જ નહિ

પણ આ અભ્યાખ્યાનનું પાપ કરનારને પાતાને અશાંતિ રહે છે; તેની વાણી અસત્યમય અને છે. તે બીજાના દાષા જોવામાં અને કહેવામાં, બીજાઓમાં રહેલી સારી બાબતા જોઇ શકતા નથી. તેના મનમાં પરના દોષનાં કાળાં ચિત્રા રમે છે, તે તેવાં જ કાર્યીને જન્મ આપે છે. અભ્યાખ્યાનના માઠા પરિશામના ખ્યાલ આપ્યા પછી તે ત્યાગવાના ઉપાય વિચારીએ.

્ર પ્રથમ તે৷ મનુષ્યે વાણી ઉપર સંયમ રાખવા. કાેઇના યણ દેાષ જાહેર કરતાં પહેલાં બહુ વિચાર કરવાની જરૂર છે. બીજાએ આપની સન્મુખ કાઇના દાષા જણાવે, તા તે એકદમ માની લેવા નહિ. તેવા મનુષ્યાને કહેવું કે " તમે કહાે છાે તે વાત ખરી ના પણ હાેય, અને કદાચ હાેય તા પણ તે વિષે ન બાલવું એ વધારે હિતકારી છે. " ઘણા લાકા અમુક મનુષ્ય ઉપર આરાપ મૂકે છે, માટે આપણે યાણ તે મૂકવા એ મૂર્ખતા છે. ઘણા અમુક પાપ કરે છે, તેથી કાંઇ પાપની એાછાશ થતી નથી અથવા કર્મ તેને છાેડી દેતું નથી. બીજાની મૂર્ખતા કાજે આપણા મુખથી ઝેર લેવામાં લાભ શાે ? આપણે બીજાના આશયાેની તુલના કરવામાં ઘણીવાર ભૂલ કરીએ છીએ. આપણે અમુક કાર્ય<sup>ે</sup> જોઇએ છીએ, પણ તે કાર્ય કરવાના તેના આશય જોતા નથી अने तेने भाषे निष्डारण देख भूडी तेने इकेत डरीके छीके. આ રીતે માેડું પાપ આપણે શિર આવે છે. એક મનુષ્ય ક્રેલાલની દુકાનમાંથી નીકળ્યાે માટે તે દારૂ પીવા માટે જ ગયા હતા, એમ માની લેવું એ માેડી ભૂલ છે. કદાચ તેના થરમાં કાઇને વાગ્યું હાય અને તેને વાસ્તે દારૂની જરૂર હાય તો તે લેવા માટે કલાલની દુકાનમાં તેને જવું પડ્યું હોય. અમુક પુરુષ એક સ્ત્રીની સાથે સંધ્યાકાળે વાતો કરતો ઊભો છે, તમે ત્યાં થઇને જાઓ છો, તમે તે પુરુષને ઓળખો છો, તે સ્ત્રીને ઓળખતા નથી. તમે કલ્પના કરા છો કે તે પુરુષ હલકા આશયથી જ તે સ્ત્રી સાથે વાત કરે છે. કદાચ તે તેની અહેન જ હાય અને તમારી કલ્પના તદ્દન અસત્ય ઠરે, માટે કાઇને માથે પણ દાષ આરાપતાં ઘણા વિચાર. કરવા કહ્યું છે કે—

કાને સુણી ન માનીએ, નજરે દીઠી સાે સ<sup>2</sup>ચ; નજરે દીઠી ન માનીએ, નિર્ણય કરી સાે સ<sup>2</sup>ચ.

કાઇના સંબંધમાં કાને સાંભળેલી વાત ન માનવી, પણ જો નજરે જોવામાં આવે તો તે માનવી, પણ કવિ આગળ વધીને કહે છે કે–નજરે દીઠેલી વાત પણ ખાેટી પડવાના સંભવ છે માટે તેના નિર્ણય કરવા અને નિર્ણય કર્યા પછી જે બાબત સત્ય ઠરે તેને સત્ય માનવી.

એક વાર એક ક્ષત્રિયપુત્ર પાતાની પત્ની તથા ખહેનને ઘરમાં મૂકી પરદેશ ગયા. તે ચાર વર્ષે આવી ગામ ખહાર ઉતર્યા. તેના મનમાં પાતાની સ્ત્રીના શીલની પરીક્ષા કરવાની ઇચ્છા થઇ, તેથી તે રાત્રિએ પાતાને ઘેર આવ્યા અને જોયું કે પાતાની સ્ત્રી એક પથારીમાં સૂતી છે અને તેની બાજુએ એક પુરુષ સૂતા છે. તેના ક્રોધના પાર રહ્યો નહિ. તે અન્ને ઉપર તરવાર કાઢી ઘા કરવા જતા હતા તેવામાં મ્યાનમાંથી તરવાર કાઢતાં થએલા ખડખડાટથી તે પુરુષ જાગી ઉદ્યો. તે પુરુષ તે બીજો કાઇ નહિ, પણ તેની

સગી બહેન હતી. તે દિવસામાં ચારના ભય હતા અને જ્યાં એકલી સ્ત્રીઓા હાય ત્યાં ચારના વિશેષ ત્રાસ હાવાથી દરરાજ રાત્રે તેની બહેન પુરુષના પાશાક પહેરી સૂઇ રહેતી હતી. આવા બનાવા ઘણીવાર બને છે, માટે કાઇ પર આળ મૂકતાં પહેલાં ઘણા વિચાર કરવા.

બીજામાં દાેષ હાય તા તે કહેવાની પણ જરૂર નથી, તા પછી અછતા દાેષના આરાપ મૂકવા એ તા માટામાં માટું પાપ છે. આપણે ઘણી વાર બીજાઓનું ઘસાતું બાલીએ છીએ. તે પુરુષ કે સ્ત્રીનું ચારિત્ર એવું જ હાેવું જોઇએ એમ પણ બેદરકારીથી બાલીએ છીએ, પણ તેથી જે પરિણામ આવે તે પુરુષ કે સ્ત્રીને શાસવું પડે છે, તેના આપણને ખ્યાલ હાતા નથી. જો આપણને તેવા ખ્યાલ આવે તા આપણે તેવી બૂલ કદાપિ કરીએ નહિ.

જે મનુષ્ય આ અભ્યાખ્યાનના પાપથી મુક્ત રહે છે તે ઘણી શાંતિ અનુભવે છે. તે કાેં કનું ઘસાતું બાલતા નથી. તેને મન સંતાષ રહે છે કે તેણે કાેં કપર પણ ખાડું આળ મૂક્યું નથી, અથવા પરના દાેષા લાેકા આગળ જણાવવાની ભૂલા કરી નથી. તેમ આ વાત છાની રાખળે, એવું કહેવાના સમય તેને આવતા જ નથી; કારણ કે તે તેવી આખતા કહેવા કે સાંભળવા ચાેં ખી ના જ પાંઠે છે.

જો મનુષ્યે અભ્યાખ્યાનના પાપથી સદા ખચવું હોય તો ખીજાના દોષ નહિ સાંભળવાની કે નહિ કહેવાની દઢ પ્રતિજ્ઞા કરવી જોઇએ. જે મનુષ્ય તેવી વાતો સાંભળતો નથી તેના આનંદના પાર રહેતા નથી.

#### પ્રકરણ ૧૪ મું.

#### પૈશુન્યવિરમણ.

ચો દમું પાપસ્થાનક પૈશુન્ય છે, અને તે પણ તેરમા પાપસ્થાનક અભ્યાખ્યાનની માફક હલકા સ્વભાવનું સૂચક છે, પૈશુન્યમાં ચાડી ચુગલી, એકની વાત બીજાને કહેવી અને એની પૂંઠ પાછળ નિંદા કરવી એ સર્વના સમાવેશ થાય છે. પૈશુન્યને અંગ્રેજી ભાષામાં back-biting કહે છે, જેના અર્થ પીઠ કરડવી એવા થાય છે. અર્થાત્ આ દુર્જુણને વશ થયેલા જવ લાકાની પૂંઠ પાછળ તેમની બદબાઇ કર્યા કરે છે અને તેમાં એક જાતના હલકા રસ લે છે.

જેમ અનેક હલકા પ્રકારનાં વ્યસના હાય છે તેમ આ પારકી બાબતાની ચાડી ચુગલી કરવાનું પણ કેટલાકને વ્યસન પડી જાય છે અને પછી તે તજવાનું કામ ઘણું કઠણ થઇ પડે છે. ચાડી કરનાર મનુષ્ય વગરપૈસાના ફેરાઓ છે અને તે જ્યાં ત્યાં એકની વાત બીજાને અને બીજાની ત્રીજાને કહેતા કરે છે. આવા મનુષ્ય માટે ભાગે બીજાઓના દાષાની, નિર્ખળતાઓની, ખામીઓની, ભૂલાની વાતા કર્યા કરે છે. તે જાણે છે કે લોકા તેની વાતા સાંભળીને તેને શાબાશી આપશે, પણ તેને વિષે લોકા શું ધારે છે? તેના તેને ખ્યાલ પણ હોતા નથી. આવા મનુષ્ય સમયના ઉપયોગ કેમ કરવા તે જાણતા નથી, તેથી જ તે પાતાના સમયના માટામાં માટા દુરુપયાગ કરે છે. તે પારકી વાતા સાંભળે છે, તેમાંથી કાંઇ જે દાષભર્યું હોય તે યાદ રાખે છે અને પછી તે તેના જેવા જ નવરા

મનુષ્યા આગળ લલકારીને મનમાં રસ લે છે. લાેકામાં પાતાની વાતાથા વેરવિરાધ વધે છે તેનું તેને ભાન પણ હાતું નથી. તે લાેકાના ખુશામત કરવા ખીજાઓના દાષા સંગંધી વાતા સંગ્રહી રાખે છે, તે વગરપૈસાના ગેઝેટનું કામ કરે છે. સામાન્ય ગેઝેટ(વર્તમાન પત્ર)માં તા શુભ અશુભ સર્વ સમાચાર હાય છે પણ આ ગપ્પાગેઝેટના માટા ભાગ તા અનેકનાં છિદ્રોથી ભરેલા હાય છે અને તે એવી તા સફાઇથી ખીજા આગળ રજા કરે છે કે લાેકા જલ્દી તે માની લે છે. જો મનુષ્યે પાતાના સમયના સદુપયાંગ કરવા હાય તા તેને આવી ચાડી ચુગલી માટે સમય જ મળતા નથી.

આ ચાડીચુગલીના ગેરફાયદા અનેક છે. તેના પર કાેઇ વિશ્વાસ રાખતું નથી; કારણ કે જે મનુષ્ય ખીજાની વાતા આપણી આગળ કહે છે તે આપણી વાતા બીજા આગળ કેમ નહિ કહે ? એમ ધારી લાકા તેને અવિશ્વાસ-પાત્ર માને છે. ચાડીચુગલી કરનારા મતુષ્ય જયાં ત્યાં કલહ વધારે છે અને મિત્રામાં, સ્નેહીએામાં, સંબંધીએામાં ફાટ-इट पडावे छे. ते आपल्ने भणर पल्न न पडे तेवी रीते આપણી પીઠ પાછળ–આપણી ગેરહાજરીમાં આપણા વિષે અનેક હલકી બાબતા બાલે છે. તેવા મનુષ્ય આપણા મુખે મીઠું બાલે છે, પણ પાછળ આપણી નિંદા કરે છે-આપણા અવગુણ ગાય છે. વળી તેવા મૃતુષ્યની વાણીમાં માટે ભાગે દાેષ જ હાય છે. જે દાેષના સંગ્રહ કરી વહે ચવા માટે નીકળ્યો હાય, તેની પાસે આપણે કયાંથી શુભ બાબતાેની આશા રાખી શકીએ ? તેના વ્યાપાર જ તેવી જાતના છે. આથી તેના વચનામાં સદાષતા આવે છે અને તેનું વાતાવરણ પણ અશુભ ખને છે. આપણે જે શાહીવાર તેવા મનુષ્યના વાતાવરણમાં રહીએ, અને જરા પ્રમાદી અનીએ તો આપણને પણ બીજાની નિંદા કરવાનું મન થઇ જાય; કારણ કે તેવા મનુષ્યનું વાતાવરણ ચેપી રાગ જેવું હોય છે, માટે આત્મ અભ્યાસી મનુષ્યે જાતે કાઇની ચાડી ચુગલી કે નિંદા ન કરવી, એટલું જ નહિ પણ જે તેવી વાતા કરતા હાય તેની સાળત છાડવી. જો આપણામાં શક્તિ હાય અને તેને સુધાર-વાના ખાસ હેતુથી તેની સાથે થાંડા સમય સંબંધમાં આવીએ તાે તે જીદી વાત છે, બાકી તાે શરૂઆતના અભ્યાસીઓએ તાે તેવા મનુષ્યાની વાતાે સાંભળવાથી દૂર રહેવું એ જ શ્રેયશ્કર છે.

જે મનુષ્યને આવી પારકાની ચાડીચુગલી કરવાની ટેવ પડી હાય તેને તે ત્યાગ કરવાને મદદગાર થાય તેવા કેટલાય વિચારા અત્રે આપવામાં આવે છે.

તેવા મનુષ્યે વિચાર કરવા કે-આ ટેવ ઘણી ખરાબ છે. તે વાણીના અસંયમ સૂચવે છે. જે વાત આપણે અમુક મનુષ્યને જાતે કહી ન શકીએ તે તેની પૂંઠ પછવાડે કહે-વાના આપણને શા અધિકાર છે?

વળી આ ચાડીચુગલી કરવામાં સમય નકામા જાય છે–સમયના દુરુપયાગ થાય છે. લાેકામાં વિશ્વાસ ઘટે છે અને અનેક શત્રુઓ નિષ્કારણ ઊભા થાય છે, તાે તેવી વાતા કરવાથી લાભ શાે ?

બીજાએ અમુક ભૂલ કરી હાય-તેનું જીવન સંદાેષ હાય, તા પણ તેવી વાતા બીજા આગળ કહેવાથી શું લાભ યવાના હતા? દરેક મનુષ્ય પાતાના કર્મને વાસ્તે પાતે જોખમદાર છે. આવા વિચાર કરી તે ટેવને ટાળવી. જો વાતા કર્યા વિના ન જ ચાલતું હાય તા જગતમાં અનેક શુભ બાબતા છે, તેના સંગ્રહ કરા. વર્તમાનપત્રામાંથી તેમજ મહાપુરુષાના ચારિત્રામાંથી વીરતા, ઘૈર્ય, કરુણા, દયા, ક્ષમા, ઉદારતા, પ્રેમ અને મૈત્રીભાવનાં દર્ષાતા અને બનાવા એકત્ર કરા, તે સ્મરણમાં રાખા અને લાેકાેને જણાવા કે જેથી તમને તથા સાંભળનારાને બન્નેને ઉત્સાહ અને પ્રેરણાશક્તિ આવશે અને તમારી પૈશુન્યની ટેવ જતી રહેશે. લાેકાેની ગુમ વાતા મિત્ર થઇ, સ્નેહી અની સાંભળવી અને પછી તેવી વાતા બીજા આગળ કહેતાં ફરવું એ શું મિત્રદ્રોહ નહિ? એ શું ઓછા વિશ્વાસઘાત છે?

પૈશુન્યવૃત્તિના ત્યાગ કરવાને મનુષ્યે હુદયથી ઉદાર બનવું જોઇએ. આત્મ અભ્યાસી મનુષ્ય બીજાઓની નિર્ભ-ળતા પ્રત્યે ઘણા જ ઉદાર બને છે, અને જો કદાપિ સખત અને તો તે પાતાની નિર્ભળતા અને ખામીઓ પ્રત્યે સખત અને છે. આવી રીતે—આવા પ્રકારના વિચારા કરીને મનુષ્ય પૈશુન્યના અધમ દાષથી મુક્ત થાય છે. પારકાના દાષ— રૂપી મલિન જળમાં જો આપણે આપણાં વસ્ત્ર ધાઇએ તો તે કેવી રીતે નિર્મળ થાય? માટે ઉદાર વૃત્તિથી દરેક અનાવ, દરેક મનુષ્ય અને દરેક સંસ્થાની શુભ બાજી જાઓ, તેને ટેકા આપા તેથી શુભ વૃદ્ધિ પામશે એટલે અશુભ આપા-આપ ચાલ્યું જશે.

પૈશુન્યનાં ખીજાની ચાડીચુગલી કરવાની ટેવના ત્યાગ કરવાથી મનુષ્યને એહદ શાંતિ મળે છે. મન વિશેષ નિર્મળ ખનતું જાય છે, જ્યારે મન નિંદામાં નથી પરાવાતું ત્યારે કાંઇ શુભ કામમાં રાકાય છે, એટલે સમયના સદુપયાગ થાય છે, વાણી અને મન ઉપર સંયમ આવતા જાય છે અને હૃદય નિર્મળ થતાં અંતરાતમા વિશેષ તેજથી ઝળકવા લાગે છે.

#### પ્રકરણ ૧૫ મું.

#### રતિઅરતિવિરમણ.

પ્દરમું પાપસ્થાનક રતિઅરતિ છે. રતિ–અરતિ એટલે અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ પ્રસંગામાં જે સુખ–દુઃખની લાગણી થાય તેને રતિઅરતિ કહે છે. આ સ્થિતિ સામાન્ય મનુષ્યને સ્વાભાવિક છે. સુખ આવે તે જીવવાની વાંચ્છા કરે છે અને તેમાં રતિ માને છે, દુઃખ આવે તે મરવાની ઇચ્છા કરે છે અને તે દુઃખદ પ્રસંગ વાસ્તે તેને અરતિ પ્રકેટ છે.

જૈનશાસ્ત્રમાં ચાર પ્રકારનાં ધ્યાન કહેલાં છે, આર્ત્ત, રોદ્ર, ધર્મ અને શુકલધ્યાન. તેમાંનાં પ્રથમના બે રતિ અરતિની સ્થિતિ સૂચવે છે. તેમાંના પ્રથમ આર્ત્ત ધ્યાનના ચાર ભેંદ છે. જીવ અનિષ્ટ પદાર્થીના સંચાગથી અથવા ઇષ્ટ પદાર્થના વિચાગથી, અથવા તો રાગથી, અથવા તો આગામી શું દુ:ખ આવશે એવા વિચારથી પાતાના ચિત્તમાં અનેક પ્રકારની ચિંતાઓ કરી દુ:ખી થાય છે. રાદ્રધ્યાનના ચાર પ્રકાર આ પ્રમાણે છે—િક સામાં, અસત્યમાં, ચારીમાં અથવા વિષયસેવનમાં આનંદ માનવા તે. આ આનંદ અથવા રતિ ઘણા જ હલકા પ્રકારની છે. જે મનુષ્ય આવી બાબતામાં રતિ લે છે તે મનથી ઘાર કર્મ બાંધે છે, અને ખાટાં કામ કરીને અનંત દુ:ખના ભાકતા બને છે. પાતાના શરીરને, ઇન્દ્રિયાને અને પાતાની વૃત્તિ તથા મનને જે વસ્તુઓ રુચે તેમાં મનુષ્ય રતિ માને છે અને જે

ન રુચે તે પ્રત્યે અરતિ થાય છે. મનના સ્વભાવ જ એવા પડી ગયા છે કે કાઇ પણ પદાર્થ, મનુષ્ય કે અનાવ જોતાં કાં તા તેના તરફ પ્રીતિ ધરાવે છે કે કાં તા તે પ્રત્યે અપ્રીતિ થાય છે. રિત અને અરતિ એ ખરી રીતે કહીએ તા રાગ અને દ્રેષનાં મંદસ્વરૂપા છે. કાઇ પણ વસ્તુ વિષે રિત થતાં ધીમે ધીમે તે પ્રત્યે રાગ થતા જાય છે, અને જો અરતિ અથવા અરુચિ થઇ તા તેમાંથી બીજાં કારણા મળતાં તે અરતિ દ્રેષનું રૂપ લે છે. શ્રીમદ્ આનંદઘનજી તા એટલે સુધી કહે છે કે "દ્રેષ અરાચકલાવ" જયાં અરુચિ થઇ ત્યાં દ્રેષ જ સમજવા.

રતિઅરિત મનુષ્યના મનને એક ક્ષણવાર પણ શાંત ખેસવા દેવી નથી. અમુક બનાવાથી મનુષ્યને કાં તો હર્ષ થાય છે કે કાં તો ખેદ થાય છે. અમુક મનુષ્યને જોઇ કાં તો આનંદ થાય છે કે કાં તો વિષાદ થાય છે. એટલે મનના કલ્લાલા નિરંતર ચાલ્યાં કરે છે અને તે આપણા મનને જરા પણ સ્થિર થવા દેતા નથી. રતિ કે અરિત બેમાંનું એક કલ્લાલ તા દરેક પળે આપણને ઘસડતું જ હાય છે. આ સ્થિતમાં મનની શાંતિ ક્યાંથી હાય? આવા મનુષ્ય બહારના સંયોગાને વિશેષ આધીન બને છે. આત્મા માટે ભાગે નિમિત્તવાસી હાવાથી તેવા મનુષ્યને જે જે સુખદુ:ખના પ્રસંગા મળે તે પ્રમાણે તે હર્ષશાંક ધારણ કરે છે. સુખ કે દુ:ખ, લાભ કે ગેરલાભ, વિજય કે પરાભવ આ બેમાંનું જે એક કારણ મળે છે, તેથી રતિ કે અરિત જન્મે છે અને તે સ્થાયી હાય એમ માની જવ હર્ષ કે શાંક ધારણ કરે છે.

આ રતિઅરતિની સ્થિતિથી મુક્ત થવું હોય તો મનુષ્યે પાણીના કલ્લોલા પરથી ખડક ઉપર થાડી વાર પણ ઊભાં રહેતાં શીખવું જોઇએ. કલ્લાેલા તેના પગ સાથે અથ-ડાશે, પણ તેને ઘસડી જશે નહિ. તે કલ્લાેલાના સ્વરૂપાના હવે દ્રષ્ટા ખને છે. તે કલ્લાેલરૂપ નહિ ખનતાં કલ્લાેલાનું હાર્દ સમજવા પ્રયત્ન કરે છે. તેણે સાથી પ્રથમ તા એ વિચારવું જોઇએ કે Nothing is eternal in this universe. આ વિશ્વમાં કાંઇપણ સ્થાયી નથી. ભગવદ્ગીતામાં લખ્યું છે કે—

#### मात्रास्पर्शास्तु कौन्तेय ! शीतोष्णसुखदुःखदाः ॥ आगमापायिनोऽनित्यांस्तांस्तितिश्वस्व भारत ! ॥

હે અર્જીન! શીત, ઉષ્ણ, સુખ, દુ:ખ વગેરેને આપવા-વાળા ઇન્દ્રિયોના સ્પર્શો આવવા અને જવાવાળા હાઇ અનિત્ય છે માટે તેને તું સહન કર. અર્થાત્ જગતના ખાદ્ય પદાર્થો જેમાં આપણે આટલું બધું સુખ કે દુ:ખ માનીએ છીએ તે સર્વે સ્થાયી નથી, પણ ક્ષણે ક્ષણે બદલાય છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે એક સ્થળે લખ્યું છે કે—

વિદ્યુત્ લક્ષ્મી, પ્રભુતા પતંગ, આયુષ્ય તે તેા જળના તરંગ; પુરંદરીચાપ અનંગ રંગ– શું રાચીએ જયાં ક્ષણના પ્રસંગ ?

લક્ષ્મી વીજળી સમાન ચપળ છે, સત્તા પતંગ જેવી અસ્થિર છે, આયુષ્ય એ પાણીના કલ્લાલ સમાન છે, કામના રંગા તે મેઘધનુષ્ય જેવા છે. જયાં આવા ક્ષણિક સુખ આપનારા પ્રસંગા હાય ત્યાં મનુષ્ય શું રાચે અથવા રતિ કરે? તેમ જ દુ:ખદ પ્રસંગા વિષે શાક પણ શું ધરે? કારણ કે કે કાઇપણ વસ્તુ સ્થાયી નથી. સુખ પણ સ્થાયી નથી તેમ દુ:ખ પણ સ્થાયી નથી. તે ઉપર એક ટૂંક દર્શાંત છે.

એક રાજા હતા. તેના કંઠમાં એક માદળીઉં હતું. તે શા હતુથી નાંખવામાં આવ્યું હતું અને તેમાં શું હતું તે તે જાણતા ન હતા, પણ વંશપર પરાથી તે ઉતરી આવ્યું હતું. તે રાજા પર એક બીજો અળવાન રાજા ચઢી આવ્યા તેથી આને હરાવ્યા. રાજા તેના કેટલાક સામંતા સાથે જંગ-લમાં નાસી ગયા. જંગલમાં એક વૃક્ષ નીચે બેસી વિચાર કરતાં તેની દૃષ્ટિ પાતાના કંઠમાંના માદળીયા પર પડી. તેથે તે ભંગાવરાવ્યું, તાે તેમાંથી જીર્ણ તાડપત્રના એક કકડાે नीं अल्ये।. तेना पर अथ्युं હतुं हे इदमपि गमिष्यति This too shall pass away-આ પણ જતું રહેશે. તેણે વિચાર કર્યો કે–હવે શું જતું રહેશે ? મારી પાસે શું રહ્યું છે કે તે ચાલ્યું જાય ? વિચારતાં તેને લાગ્યું કે આ મારા પરાભવ (હાર) ચાલ્યા જશે અને મને વિજય મળશે. આ વિજયના વિચાર તેના મનમાં સ્કુરતાં તેનામાં નવું ચૈતન્ય આવ્યું. તેણે ફરીથી સૈન્ય એકત્ર કર્યું. તે રાજાને હરાવ્યાે. વિજય મેળવ્યા. તેને હવે કુલાઇ જવાના સંભવ હતા. તેની દૃષ્ટિ પાછી માદળીયા પર પડી. તેણે વિચાર્યું કે-આ પણ ચાલ્યું જશે. આ વિજય પણ જશે.

આ ઉપરથી સાર એ નીકળે છે કે–સુખના પ્રસંગામાં એવા વિચાર કરવા કે આ સુખ પણ ચાલ્યું જશે માટે કુલાઇ જવું નહિ. તેમ જ દુ:ખના પ્રસંગામાં એવા વિચાર કરવા કે આ દુ:ખ પણ ચાલ્યું જશે, માટે અતિ દીન ન બનવું, પણ સમતાેલવૃત્તિ જાળવવી.

જયાં સુધી મનુષ્ય બાદ્ય સંયોગોના-મનુષ્યાના-વસ્તુ-ઓના વિચાર કર્યા કરે છે ત્યાં સુધી રતિ કે અરતિ થવાની જ, ત્યાં સુધી સુખ દુ:ખ થવાનું જ. પણ આત્માની અનંત કાળની જિંદગીમાં આ જિંદગી એ એક દિવસ છે, એનું િચારતાં સર્વ બનાવા ગૌણ થઇ જાય છે. તે મનુષ્ય સુખ-દુ:ખમાં મનની સ્થિરતા જાળવી શકે છે. કવિ કાલિદાસ કહે છે કે—

### कस्यैकान्तिकं सुखम्रुपनतं दुःखमेकान्ततो वा । नीचैर्गच्छत्युपरि च दशा चक्रनेमिक्रमेण ॥

કાને એકાંત સુખ મળ્યું છે? અથવા કાને એકાંત દુ:ખ મળ્યું છે? આપણી દશા ચક્રની ધારા પ્રમાણે ઉપર નીચે ચાલ્યા જ કરે છે, આવજા કરે છે; માટે જો રતિઅરતિથી મુક્ત થઇ શાંતિ મેળવવી હાય તો સુખ દુ:ખ આપનારા પદાર્થીની અનિત્યતા વિચારી મનુષ્યે તેના દ્રષ્ટા બનવું.



### પ્રકરણ ૧૬ મું.

## **પરપરિવાદવિરમ**ણ

અર્થ પારકાની આખતાની વાત. પણ તે માટે ભાગે નિંદાની સાવાથી પરપરિવાદના અર્થ પરનિંદા એમ થાય છે. પારકી નિંદા કરવી, પારકાના સંખંધમાં ઘસાતું બાલવું, અથવા બીજાઓના સંખંધમાં નકામા ગપ્પાં મારવાં, એ મનુષ્યને સ્વભાવ થઇ પડ્યો છે. મનુષ્યને તેમાં એક જાતના રસ અને ઉત્સાહ આવે છે. જ્યાં શાંત, વૈરાગી, હિતકર, પરના ગુણાની વાત ચાલતી હાય ત્યાં મનુષ્ય કંટાળી જાય છે, તેમાં તેને રસ આવતા નથી. પણ જ્યાં બીજાઓનાં દ્રષ્ણા ચર્ચાતાં હાય, બીજાની બદબાઇ થતી હાય ત્યાં મનુષ્યને સ્કુર્તિ આવે છે, અને પાતે પણ તે વાતમાં ભાગ લેવા માંઢે છે, અને ખાટીખરી અનેક બાબતા તેમાં ઉમેરીને વાતને રસમય બનાવવા પ્રયત્ન સેવે છે.

જો મનુષ્ય પાતાના જ કાર્યમાં લક્ષ આપે, બીજાઓને મદદની જરૂર હાય અને પાતે તે આપી શકે તેમ લાગતું હાય તા તે આપવા માટે બીજાના કામમાં રસ લે, તે સિવાય જો પાતે પાતાના વિચારા, વચના અને કાર્યો પર લક્ષ આપે તા પાતાને ઘણા જ લાભ થાય.

પણ મનુષ્યમાં બીજાઓના કામમાં માથું મારવાની ઇચ્છા ઘણી પ્રખલ જણાય છે. બીજાઓ કરતાં પાતાનું જ્ઞાન વધારે છે, અથવા પાતાને સારી આવડત છે તે બતા-વવાને અને આ રીતે પાતાના અહંકારને પાષવા જીવા પારકી બાબતામાં માથું મારતા જણાય છે. બીજો મનુષ્ય શું કહે છે. કરે છે અથવા માને છે તેની સાથે આપણને કશોા સંખંધ નથી. તે વિષે આપણે છેક તંટસ્થ રહેતાં શીખવું જોઇએ. જ્યાંસુધી તે મનુષ્ય બીજા મનુષ્યાની વચમાં ન આવે ત્યાં સુધી સ્વતાંત્ર વિચાર કરવાને, સ્વતાંત્ર શબ્દો બાલવાને, સ્વતંત્ર કાર્ય કરવાને તેને સંપૂર્ણ હક્ક છે. આપણને જે ચાગ્ય લાગે તે કરવાની આપણને સ્વતંત્રતા હાવી જોઈએ, એવા હક્ક આપણે માગીએ છીએ, તા પછી આ**પણે** બીજાને તેટલી જ સ્વતંત્રતા ભાગવવા દેવી જોઇએ; અને જયારે બીજો કાેઇ મનુષ્ય તેવી સ્વતંત્રતાના ઉપલાેગ કરતા હાય ત્યારે તેની નિંદા કરવાના આપણને જરા પણ અધિકાર નથી. જો આપણને એમ લાગતું હાય કે અમુક મનુષ્ય અ**મુક** ખાટ કામ કરે છે. અને જો આપણે સભ્યતાથી અને ખાનગી રીતે તેને આપણા વિચારા દર્શાવવાના પ્રસંગ લઇએ તા તેને સમજાવી શકવાના સંભવ છે, પણ ઘણી બાખતામાં તા આમ કરવું તે પણ અયાગ્ય રીતે માશું મારવા જેવું કામ છે. જો આપણે ત્રીજા મનુષ્ય સન્મુખ જઇ તે णाभत क्रावी भे ते। तेनी निंहा डरी डहेवाय भने निंहा તે તા માટા દુર્ગુણ છે.

નિંદાના વિચારમાત્રથી ઘણા અનર્થ પેદા થાય છે. દરેક મનુષ્યમાં ગુણ તેમજ અવગુણ રહેલા છે. પ્રભુ સિવાય કાઇ પણ જવ પૂર્ણ નથી. " થાડા ઘણા અવગુણા સા ભર્યા રે, કાઇના નળીઆં ચુવે, કાઇનાં નેવ રે." તા પછી આપણે તેના અશુભનું ચિંતન કરી સામાના દાષને પૃષ્ટ આપીએ છીએ. જો તેનામાં તે અવગુણ હાય તા તે પુષ્ટ થાય છે અને ન હાય તા પણ તેનું વારંવાર ચિંતન કરીને દાષનું બીજ તેનામાં રાપવા જેવા પ્રયત્ન આપણા વિચા-

રથી થાય છે. વળી જગતનું વાતાવરણ બગડતું જાય છે. જગતમાં પરદેાષદષ્ટિ વધે છે, પણ સા કરતાં માટેા ગેર-કાયદા તા આપણને થાય છે કે આપણું વાતાવરણ મલિન અને છે. પારકાના દાેષરૂપી મલિન જળમાં સ્નાન કરવાથી આપણી શુદ્ધિ કેવી રોતે થઇ શકે ?

વળી આપણે વિચારા કરવાથી અટકતા નથી, પણ આપણે બીજાના દોષની કરેલી શાેધ લાેકા આગળ અતિ-શયાેકિતના સાથિયા પૂરી, મીઠું મરચું ભભરાવી, લલકા-રીએ છીએ અને તેઓ પણ તેમાં બહુ જ રસપૂર્વક ભાગ લે છે. તેઓ તે વાત બીજાઓને જણાવે છે. આવી રીતે સેંકડા મનુષ્યા તે કમભાગ્ય મનુષ્યની નિંદા કરવામાં ભાગ લે છે અને તેના દાેષ સુધારવાનું કામ ઘણું કઠણ બને છે. નિંદાથી કાઇ સુધરું નથી અથવા સુધરવાનું નથી. આપણે ધારીએ તાે પ્રેમથી—દિલસાે જથી એકાંતમાં કાઇની ભૂલ જણાવી, તેને આપણા બનાવી, તેની ભૂલ કદાચ સુધારી શકીએ.

વળી નિંદા કરવામાં સમયના દુરુપયાગ થાય છે, ક્ષાેકામાં વેરવૃત્તિઓ અને કલહ જાગે છે, મન ઘણું કહુ-ષિત બને છે. નિંદા કરનાર પર કાેઇ વિશ્વાસ રાખતું નથી. તે બીજાના દાેષા જ શાેષ્ઠતા હાેવાથી તેના જ્ઞાનચક્ષુ પર પડલ આવી જાય છે અને તેને સર્વત્ર દાેષ જ જણાવા લાગે છે. તે બીજા સંબંધી વિચારા કરવામાં એટલા બધા મગ્ન થઇ જાય છે કે તે પાેતાનું ભાન ભૂલી જાય છે.

નિંદા ત્યાગ કરવાના ઘણાં સાધના છે. દરેક મનુષ્યમાં ગુણા તથા દેાષા રહેલા છે. ગુણ ઉપર પ્રીતિ રાખા અને ગુણાને પુષ્ટિ આપા, એટલે દુર્ગુણા ચાલ્યા જશે. જે મનુ- ખ્યને ઉપયોગી કામા કરવાના નથી તેવા મનુષ્ય જ આવાં નિંદાનાં કામામાં રસ લઇ શકે. જો મનુષ્ય ધારે તો-વિચાર કરે તો-ઉપયાગી કામાની ખાટ નથી. મનુષ્ય પાતાનું શરીર સુધારી શકે, નવરાશના સમયમાં સારાં પુસ્તકા વાંચી શકે, શભ ભાવનાઓનું ચિંતન કરે, કાઇ માંદા મનુ-ષ્યની મુલાકાત **લે,** કાેઇ સેવા કરતી સંસ્થાએા સાથે જોડાઇ તેના હિતા<sup>શુ</sup> કામ કરે, પાેતાના પુત્રપુત્રાઓ તથા અન્ય કુટું બીજનાના હિતના સવાલા વિચારે અને તે પ્રમાણે વતે. જો મનુષ્ય આવા કાઇ કામમાં પાતાના સમય વ્યતીત કરે, તો તેને પરની નિંદા કરવાને કે ગપ્પાં મારવાને અવ-કાશ જ મળે નહિ. સમય ઘણા અલ્પ છે અને કાર્ય કર-વાનાં ઘણાં છે, માટે સુજ્ઞ મનુષ્યા તા તે અલ્પ સમયનેશ સાથી શ્રેષ્ઠ ઉપયોગ કરે છે. તેએા અનુપયાગી અને ઉપ-ચાગા કામા વચ્ચે પ્રથમ વિવેક કરે છે. અનુપયાગા કામાના ત્યાગ કરી તેઓ ઉપયોગી કામા કરે છે અને આગળ જતાં ઉપયોગી અને **વિશેષ** ઉપયોગી કામા વચ્ચે ભેદ પાડી વિશેષ ઉપયોગી કામા કરવા પ્રેરાય છે. પાતાનાથી બનતું વિશેષમાં વિશેષ ઉપયોગી કામ કરવાને જો મનુષ્ય પ્રયત્ન કરે, તાે તેને નિંદા માટે કે ગપ્યાં માટે કે પારકી કુથલી માટે સમય કચાંથી મળી શકે ?

નિંદા ત્યાગ કરવાના એક બીજો ઉપાય એ છે કે— પારકી નિંદાની વાતા સાંભળવી અંધ કરાે. બીજો કાેઇ પારકાની નિંદા કરતાે હાેય તાે તે સાંભળવા ના પાઢા આ રીતે નિંદા સાંભળવાના રસ એાછા થશે, તાે પછી નિંદા કરવામાં તાે રસ રહેશે જ કચાંથી ? જો કાેઇનું શુભ કામ જીએા તેને અનુમાેદન આપાે, પણ બીજાના ખાેટા કામની નિંદા ન કરતાં ઉદાર બનાે. જ્યાં ત્યાં નિષ્કારણ કાેઇની નિંદા કરવાથી સામાને કે ' આપણને કાેઇને પણ લાભ થતાે નથી.

નિંદા એ જીલનું માટામાં માટું પાપ છે. નિંદા એ દાષદ ષ્ટિનું પરિણામ છે. જો તેવા મનુષ્ય પારકા કામમાં માશું મારે છે તા તેના હતુ માટે ભાગે બીજાઓને મદદ કર-વાના નહિ, પણ બીજાઓનાં છિદ્રો અને નિર્જળતાઓ જાણ-વાના હાય છે. જે મનુષ્ય નિંદાના પાપથી અચે છે, તેને સમય ઘણા મળે છે. તે ખહુ સારી રીતે આત્મનિરીક્ષણ કરી શકે છે. તે અંતર્મુખ થઇ પાતાના ગુણદાષ સારી રીતે તપાસી શકે છે અને આ રીતે આત્મસુધારણા કરવા તેને ઘણા અવકાશ મળે છે. તે મનુષ્ય સ્વાધ્યાય પણ સારા કરી શકે છે. સ્વાધ્યાય એટલે સ્વના અધ્યાય, એટલે આત્માના સ્વરૂપનું ચિંતન-' હું કાેેે છું કું ? મારું સ્વરૂપ શું ? મારું કર્તાવ્ય શું ? મારું સાધ્ય શું ? ' આવા વિચારા કરવામાં જો તે પાતાના સમય પસાર કરે તાે તેને અંદરથી ઘણું જાણવાનું મળે. બહારનું રમણ-સ્ટણ જયારે બંધ થાય અથવા એાછું થઇ જાય ત્યારે અંદરનું ર૮ણ થવા લાગે છે, તા પછી જે મનશ્ય પરપરિવાદ-પારકા સંબંધી નકામી વાતા, કુથળીએા-ગષ્પાં-નિંદા વગેરેના ત્યાગ કરે છે, તેની વાણી પર તેમજ મન પર અપૂર્વ સંયમ આવતા જાય છે અને મનને અહારની પરિસ્થિતિ પર એાછું ધ્યાન આપવાનું હાવાથી તે અંતર્મુખ બને છે અને ત્યાં તેને અપૂર્વ શાંતિના અનુભવ થાય છે.

#### પ્રકરણ ૧૭ મું.

#### માયામૃષાવાદવિરમણ

રેનું ત્તરમું પાપસ્થાનક માયામુષાવાદ છે. માયાનું આઠમું પાપસ્થાનક અને મૃષાવાદનું બીજું પાપસ્થાનક મળી ૧૭ મું માયામૃષાવાદનું પાપસ્થાનક ઉદ્દભવે છે. માયામૃષાવાદ એટલે કપટ અસત્યયુક્ત, બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો ઢાંગ−દંભ છે. શ્રીમદ્ યશાવિજયજીના શબ્દો પ્રમાણે આ માયામૃષાવાદના દોષ વિષને વઘારવાની સ્થિતિ, અથવા સપૈને છે છેડવાની ક્રિયા છે.

ઢાંગની ઉત્પત્તિનું કારણ એ છે કે-મનુષ્ય હાય તેના કરતાં સારા દેખાવા કચ્છે છે, પાતાનું અજ્ઞાન અને પાતાના દાષ ઢાંકી પાતે જ્ઞાની અને નિર્દોષમાં ખપવા માગે છે. આ કારણથી-લોકાના ખાટા ભયથી પાતે અનેક રીતે અસત્ય બાલે છે અને કપટક્રિયા કરે છે, પાતે બાલેલું એક અસત્ય અથવા કરેલું એક ખાટું કામ છુપાવવા મનુષ્ય જાૂઠની પરંપરા સેવે છે અને પછી તે અસત્ય અને કપટ એટલું બધું વધી જાય છે કે તેનાથી તે છુપાવી શકાતું નથી અને તેની દશા ઘણી દયાજનક થાય છે.

ઢાંગના એટલા બધા ગેરફાયદા છે કે તેના પૂરા વિચાર પણ આવી શકે નહિ, છતાં કેટલાક ગેરફાયદા વર્ણવવામાં આવશે. ઢાંગ લાંબા સમય ટકતા નથી. અંતે કપટ પકડાય છે ત્યારે તેની કેટલીક સત્ય બાબતા હાય તે પણ ઢાંગ ભેગી તણાઇ જાય છે અને તે સર્વથા પાપી કે અસત્યવાદી હતા, એમ લોકા માનવાને દોરાય છે. ઢાંગથી તેના આત્મા પર પડલ આવી જાય છે. વારંવાર અસરલ અને કપટમય– વક્ક વિચારા કરવાથી તેનું મન પણ તેવું જ વક્ક અને છે. એટલે આત્માના સીધાં કિરણા તે મનદ્રારા પ્રકટી નીકળતાં નથી. તેથી તેના આત્મા સત્ય અને અસત્ય વસ્તું વચ્ચેના ભેદ પારખી શકતા નથી. સત્યવાદી જ અનેક અસત્ય બાબતામાંથી કથી સત્ય બાબતા છે, તે એકદમ સમજ , શકે છે. જે મનુષ્યા બીજાને છેતરવા જાય છે તે જાતે જ છેતરાય છે; કારણ કે એક મનુષ્ય અપ્રમાણિકપણે થાડા સમય વ્યાપારમાં બીજાને છેતરે, પણ જ્યારે તેનું કપટ પકડાય ત્યારે લાેકા તેની સાથેની લેવડદેવડ એાછી કરે. એટલે તેની આવક એાછી થાય. આમ આખરે તા ઢાંગ અથવા કપટના આશ્રય લેનાર મનુષ્ય વ્યવહારમાં પણ પાછા પઉ છે અને આટલા સમય કપટ અને અપ્રમાણિક-પણાના આશ્રય લઇ પાતાના મનને જે નુકસાન કર્યું તેની તા કિંમત આંકી શકાય જ નહિ. જ્યારે ઢાંગ પકડાય છે ત્યારે તે ઢાંગી મનુષ્ય પરથી સર્વના વિશ્વાસ ઉઠી જાય છે.

મનુષ્ય ઢાંગ કરે, અસત્ય બાેલે, કૂડકપટ કરે, પણ તેમાં તેનું હુદય ડંખ માર્યા વિના રહેતું નથી. કપટી મનુષ્ય નિરંતર બીકણ હાય છે. ગમે તેટલા નિર્ભયતાના ઢાળ કરે, પણ સૂર્યના પ્રકાશિત કિરણ આગળ જેમ ધુમસ વીખરાઇ જાય છે તેમ સત્ય અને પ્રમાણિક મનુષ્યની તેજલરી આંખો આગળ તેનું મુખ ઢીલું પડી જાય છે, તેનું તેજ ઝાંખું પડી જાય છે. આપ્યું વિશ્વ સત્ય પર રચાયું છે, માટે સત્યના નિયમાના લંગ કરી જગતને છેત-

રનાર મનુષ્ય લાંબા કાળ વિજય પામી શકે નહિ. કુદરત પાતાના નિયમાના ભંગ લાંબા સમય સહન કરી શકે જ નહિ, માટે આત્મ અભ્યાસી મનુષ્યે કપટ અને અસત્યને પાતાના હુદયમાંથી દેશવટા આપવા.

ઉપદેશસમત્તિકા નામના ચન્થમાં માયાકપટીની કેવી દુર્દશા થાય છે, તે ઉપર એક દર્ષાત આપેલું છે.

શ્રી તિલકપુરમાં ધર્મ બુદ્ધિ અને પાપબુદ્ધિ નામના એ વિશુક રહેતા હતા. ધર્મ બુદ્ધિ સરલસ્વભાવી તેમજ પરહિતચિંતક હતા અને પાપખુદિ કપટી, માયાવી अने विश्वासने छेतरनारे। इते। अनेने वेपार निभित्ते મૈત્રી થઇ. લાેકા એમ કહેતા હતા કે–કાષ્ટ અને કરવત જેવા આ ચાગ છે, તથાપિ પાતાના ઉત્તમપણાથી ધર્મ-બુદ્ધિએ તે પાપબુદ્ધિના ત્યાગ કર્યી નહિ. બન્ને જણ વેપાર નિમિત્તે બીજે દેશ ગયા અને વ્યવસાય કરી દરેક હજાર સાનામહારા કમાયા. તે અન્ને પાતાના ગામ તરક પાછા વહ્યા. જ્યારે પાતાનું નગર પાસે આવ્યું ત્યારે પાપ-બુદ્ધિએ ધર્મ બુદ્ધિને કહ્યું—" મિત્ર! આટલું બધું ધન નગરમાં કેમ લઇ જવાય? માટે કેટલુંક અહીં જ દાટી મૂકીએ, પછી ચાગ્ય અવસરે તે લઇ જઇશું; કારણ કે ધનને અનેક પ્રકારે રાજા, ભાગીદાર અને ચારથી ભય હાય છે. " આમ સાંભળી ધર્મ બુદ્ધિએ પાંચ સા સાનામહાર એક વૃક્ષ નીચે દાટી. તેને વિશ્વાસ પમાડવા પાપણહિએ પણ તેમજ કર્યું. પછી તેઓ પાતપાતાને ઘેર ગયા. પાપ-ખુદ્ધિ રાત્રે છાનામાના બન્નેનું દાટેલું ધન લઇ ગયાે. એક દિવસ પાપખુહિને ધર્મખુહિ આવી કહેવા લાગ્યાે

કે " મિત્ર ! ચાલાે હવે આપણે તે દાટેલું ધન કાઢાે આવીએ." ત્યાં જઇને જોયું તો ખાંડા ખાલી જોવામાં આવ્યો. પાપ-ખુદ્ધિ ઘણા વિલાપ કરવા લાગ્યાે અને છેવટે તેણે ધર્મ-ખુદ્ધિ ઉપર આક્ષેપ મૂકતાં કહ્યું: " હે દુષ્ટ! તેં જ આ કામ કર્યું છે, કારણ કે આપણા બે વિના બીજાું કેાણ આ વાત જાણતું હતું ? " ધર્મ ખુદ્ધિ કહે-" હું કદી એવું કામ કરું નહિ. કાઇ પાપીએ તે કામ કર્યું હશે. " આમ અન્ને વચ્ચે વિવાદ થયા અને વાત રાજસભામાં ગઇ. અન્તના સાક્ષી વિષે પૂછવામાં આવતાં પાપખુદ્ધિ બાલી ઉદ્યો કે-મારા સાક્ષા દેવતા છે. રાજાએ કહ્યું-પ્રભાતે તેની પરીક્ષા થશે. પાપખુદ્ધિએ રાત્રે પાતાના પિતાને સઘળી હકીકત કહી અને જંગલમાં જઇ વૃક્ષના કાેતર(પાેલ)માં ભરાઇ એસવા જણાવ્યું. અને રાજા પૂ**છે ત્યારે "** પાપણ**હિ** નિષ્કલંક છે અને ધર્મણુદ્ધિ તસ્કર છે, " એમ કહેવાનું સૂચવ્યું. પ્રભાતે રાજા પ્રધાન વગેરે અમલદારા તથા ધર્મ-ખુદ્ધિ પાપખુદ્ધિ વગેરે લાેકા ત્યાં હાજર થયા. સવાલ પૂછતાં પાપણુદ્ધિના પિતાએ ગાેઠવેલા જવાળ આપ્યાે. લાેકા આમતેમ જોવા લાગ્યા પણ કાેઇ મનુષ્ય નજરે પડેયા નહિ. ધર્મ ખુદ્ધિએ તરત જ સમયસૂચકતા વાપરી જણાવ્યું કે-" આ કાેટરને બાળી નખાવા એટલે દેવ કે મનુષ્ય પ્રત્યક્ષ થાય. " કાેટર ખાળવાની શરૂઆત કરી કે તરતજ પાપખુહિના પિતા તે કાેટરમાંથી ગભરાતા ગભરાતા ખહાર નીકજ્યાે. પ્રશ્ન પૂછતાં તે**ણે** સર્વ સત્ય નિવેદન કર્યું. લાેકા તથા અમલદાર વર્ગ તેને તથા તેના પુત્રને ધિક્કારવા લાગ્યા. રાજા પાપ**બુદ્ધિને ભારે શિક્ષા કરવા** 

તૈયાર થયા પણ ધર્મ બુદ્ધિએ તેને તેમ કરતાં વાર્યો. રાજા વગેરે ધર્મ બુદ્ધિની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. માયામૃયાવાદ આ ભવમાં પણ દુ:ખ આપે છે.

હવે માયામુષાવાદ તજવાના સૌથી શ્રેષ્ઠ ઉપાય સત્ય અને સરલતા છે. જો કે સત્યવાદી અને સરલ મનુષ્યાને પ્રારંભમાં કદી દુ:ખ પહે, કેટલીક અડચણામાંથી પસાર થવું પહે, પણ અંતે સત્યના જય થાય છે. સત્યવાદી અને સરલ પ્રકૃતિવાળા જીવ ઘણી ત્વરાથી પાતાના વિકાસ કરી શકે છે. તે નિર્ભય અને છે, તે નિરંતર શાંતિ જાળવે છે અને તેવા મનુષ્યનું શરીર પણ નિરાગી રહે છે. પરસ્પર અનુકૂલ આંદાલના તેના શરીરમાં ચાલે છે, તેથી રાગના વિરાધી આંદાલના જવા માંડે છે. નિષ્કપટી અને સત્યપ્રિય મનુષ્ય હજારા અસત્ય બાબતામાંથી, સત્ય બાબતા કઇ છે તે તુરત જ પારખી શકે છે. સત્યના સદ્દગુણ આવતાં ખધા દુર્ગુણા નાશ પામવા લાળે છે, કારણ કે જે મનુષ્યને સત્ય બાલવાનું હાય છે તે કેટલાંક પાપા તો કરી શકે જ નહિ. તેને તો સત્ય હાય તે જ બાલવાનું હાય છે, તેથી ઘણા પ્રકારની કુટિલતાથી તે બચી જાય છે.

જે મનુષ્ય અસત્યથી, કપટથી અથવા ઢાંગથી બીજાને છેતરવા પ્રયત્ન કરે છે તેના પાતાના અંતરાત્મા અવરાય છે, તેથી તે અંતરાત્માના અવાજ સાંભળી શકતા નથી અથવા તો તેની ઝાંખી પામી શકતા નથી; માટે જેમ ખને તેમ મનુષ્યે ઢાંગના ત્યાગ કરી સરલ પ્રકૃતિવાળા ખનવું. જ્યાં સરલતા છે ત્યાં પવિત્રતા છે અને જ્યાં પવિત્રતા છે ત્યાં જ પ્રભુના વાસ છે.

#### પ્રકરણ ૧૮ મું

## મિ<sup>શ્</sup>યાત્વશલ્યવિરમણ

અના મિશ્યાત્વશલ્ય એ અઢારમું અને છેલ્લું પાપસ્થા-નક છે. તે છેલ્લું છે. પણ સાથી પ્રથમ સ્થાન ભાગવે તેલું છે. ઉપા૦ યશાવિજયજી કહે છે કે–ત્રાજવામાં એક બાજી સત્તર પાપસ્થાનક મૂકાે ને એક બાજી આ ૧૮ મું મૂકાે તાે આ વધે તેમ છે. તેના અર્થ એ થાય છે કે–મનુષ્યાના હુદયમાં જ્યાં સુધી મિશ્યાત્વરૂપી વિષ પ્રવેશેલું હાય છે ત્યાં સુધી તે મનુષ્ય કાૈક પણ કામ તથાવિધ ભાવથી કરી શકતાે નથી. મિશ્યાત્વ એટલે સત્યને અસત્ય માનવું અથવા અસત્યને સત્ય માનવું તે મિશ્યા એટલે જાૂઠું. વસ્તુને વસ્તુસ્વરૂપે એાળખવી તે જ્ઞાન અને વસ્તુને અવસ્તુરૂપે ઓળખવી તે મિશ્યાત્વ છે. સાધુને અસાધુ તરીકે અને અસાધુને સાધુ તરીકે, માર્ગને ઉન્માર્ગ તરીકે અને ઉન્માર્ગને માર્ગ તરીકે, ધર્મને અધર્મ તરીકે અને અધર્મને ધર્મ તરીકે-ટૂંકમાં વસ્તુને અવળે રૂપે સમજવી એ સર્વ મિશ્યાત્વ છે. જયાં સુધી મિશ્યાત્વ અથવા અસદ્જ્ઞાન હાેય ત્યાં સુધી સદ્ભાવ સંભવે નહિ અને અસદ્ જ્ઞાનરૂપી વિષ હ્રુદયમાં પેઠું હાય ત્યાં સુધી અનેક પ્રકારની શંકાઓ અને પ્રશ્નો થયાં કરે છે. તેવી સ્થિતિમાં મનુષ્ય ઢઢ નિશ્ચયથી કાંઇ પણ કામ કરી શકે નહિ અને શ્રદ્ધાપૂર્વકના જ્ઞાન વિના ચારિત્ર સંભવી શકે જ નહિ. આ મિશ્યાત્વ ઉત્પન્ન થવાનાં એ મુખ્ય કારણા છે: એક અજ્ઞાન અને બીજાું દુરાગ્રહ.

જે મનુષ્યને રૂપાનું જ્ઞાન ન હોય તે ચળકલી છીપને રૂપા તરીકે માની લેય છે, જેને સાચા હીરાનું જ્ઞાન ન હાય તે પુખ-રાજને હીરા ગણી લેય. તેમ સદ્દવસ્તુનું જ્ઞાન જીવને ન હોય तो असह्वस्तुने सह्वस्तु तरीं भानी बेथ छे. आनुं नाम मिथ्यात्व अथवा असत्य ज्ञान. आ मिथ्यात्व सह्ज्ञानथी नाश पामे छे. सत्य वस्तु जाणुतां मनुष्य असत्यना त्याग करें छे. महावीर प्रभु पासे के द्विजी-प्राधाणु। हीक्षा बर्ध गणुधर थया ते सर्वने ज्ञान नहातुं स्था नहि, ज्ञान ते। हतुं, पणु तेमां केटबाक होष हता; तेस्था ज्ञाननुं सत्य तत्त्व जाणुवा आतुर हता तेथी सत्य ज्ञान भणतां तेस्थास्य अथवा भाताना अज्ञानवाणा मत छाडी हीधा, माटे मिथ्यात्व अथवा असहज्ञान हर करवाना सारा उपाय सहज्ञान छे. बाको सहज्ञान आपवामां आवे ते। धणु। छवे। पातानी भूबे। सहज्ञान स्थार होय छे.

ઇંગ્લાંડમાં એક એવા વિચારક પક્ષ છે કે જે પાતાને Agnostic કહેવરાવે છે. તેના અર્થ 'અજ્ઞાનવાદી' એવા થાય છે. તેઓ કહે છે કે "અમને અમુક બાબતાના પુરાવા આપા, એટલે અમે તે વાત માનવાને તૈયાર છીએ." આવા મનુષ્યા જ્ઞાનના જિજ્ઞાસુ કહેવાય, અને તેમને સદ્દ્રશાન આપવામાં આવે તો તે પાતાની બૂલ ક્યાં છે? તે સમજી તે દ્વર કરવા પ્રયત્ન કરે. પરંતુ કેટલાક એવા મનુષ્યા હાય છે કે-જેઓ દુરાગ્રહી હાય છે. તેમને સમજાવવાનું કામ ઘણું કઠણુ છે. તેઓ પ્રથમ પકડેલી વાતને કદાપિ મૂકતા નથી. તાતસ્ય कूપોડ્યં દૃતિ શુવાणા: क्षारं जलं कापुरुषा: पिबन्ति—આ બાપના કૂવા છે, એમ કહી કાયર પુરુષા બીજે મિષ્ટ જળ મળતું હાય છતાં ખારું જળ પીએ છે. તેમનામાં વિવેકશક્તિ હાતી નથી. એ તેા સમય જતાં દુ:ખ પામીને જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે. દુરાગ્રહીને સુધારવાના બીજો માર્ગ જ નથી. એક

કવિએ કહ્યું છે કે અજ્ઞને સુખે આરાધી શકાય છે અને વિશેષજ્ઞને તા તેથી વધારે સુખે આરાધાય છે, પરંતુ દુર્વિદગ્ધ મનુષ્યને તા કાઇ રીતે સમજાવી શકાતા નથી

तत्त्वविद्या अपर श्रद्धा क्षेतुं नाभ क सम्यग्हर्शन. એમ જૈનશાસાકારા કહે છે. જ્ઞાન અને ચારિત્રની વચ્ચે આ શ્રદ્ધાના અંકાડાની ખાસી જ્યાં ત્યાં દૃષ્ટિગાચર થાય છે. કેટલાક મનુષ્ય જાણે પણ તે પ્રમાણે વર્તી શકતા નથી; કારણ કે તેના દિલમાં તે જ્ઞાન વિષે પૂર્ણ શ્રદ્ધા હાતી નથી. જ્યાં શ્રદ્ધા આવી એટલે તે પ્રમાણે અવશ્ય કાર્ય થવાનું. કદાચ મનુષ્ય પાતાના જ્ઞાન પ્રમાણે આચરણ ન કરી શકે, પણ જો તેને તે જ્ઞાન પર શ્રહા હાય તેા વહેલામાં હા તે પ્રમાણે વર્તવાના. આ જ્ઞાન તે Right belief-સાચી શ્રદ્ધા છે. તેટલા વાસ્તે કહેવામાં આવ્યું છે કે-चारित्रभ्रष्टाः सिध्यन्ति ચારિત્રથી બ્રષ્ટ થયેલા જવા પણ સિદ્ધિ પામે, અર્થાત્ અત્ય 🕈 પાતાની માન્યતા પ્રમાણે જીવા આચરણ ન રાખી શકતા હાેય, છતાં જો તેમની માન્યતા સત્ય હાય તા ધીમે ધીમે તેમની માન્યતા કાર્ય માં ઉતરશે અને તેઓ ઇષ્ટસિદ્ધિ કરી શકશે. પણ જો મનુષ્ય સત્ય શ્રદ્ધાથી ડગ્યાે તાે તે સર્વથા ડગ્યાે સમજવા, તેની સિદ્ધિ થતી નથી . આ બાખત પર જૈનશાસાકારા ઘણા ભાર મુકે છે અને તે વ્યાજબી પણ છે. સ<sup>રુ</sup>ગારિત્રતું મૂળ સત્**શ્રદ્ધા** છે અને તેનું મૂળ સદ્જ્ઞાન છે, માટે જ કહેવામાં આવ્યું છે કે તત્ત્વાને યથાર્થ સમજ તે પર શ્ર**હા** રાખા અને જ્યાં સદ્જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું એટલે મિશ્યાત્વ ચાલ્યું જશે, હૃદયમાં અપૂર્વ બળ આવશે, કારણ કે અજ્ઞાન જતાં જીવને આત્માના अस्तित्व पर, आत्माना अभरत्व पर, अभीना नियम पर, पुनर्જन्मना सिद्धांत पर, साधुओ, ઉપાધ્યાયા, આચાર્યા, અર્હુ तो, सिद्धाः पर तथा पातानामां रहे बा अपूर्व जल पर विश्वास आवशे—श्रद्धा પ્રકટશે; પછી સર્વ સુશ્કેલીઓ દૂર થશે. આત્માના બહુનમાં શ્રદ્ધાના પવન ભરાશે, પછી નજવી દારીઓ તૂટતાં વાર લાગશે નિદ્ધ અને બહુન પાતાના લાંચે જીડવાના માર્ગ લેશે; માટે જ કહેવામાં આવે છે કે સમ્યગદર્શન થતાં—તત્ત્વા પર પૂર્ણ શ્રદ્ધા થતાં જીવના ઘણા માર્ગ કપાઇ જાય છે અને તેને પાછા પડવાનું ભાગ્યેજ થાય છે. તે જીવ હવે નિર્વાણ સુધી વહેતા ઝરામાં પગ મૂકે છે. ત્યાંથી આગળ વધ્યા કરે છે. શ્રદ્ધા પર્વતને પણ હલાવે છે. શ્રદ્ધા એ પરમળળ છે. શ્રદ્ધા એટલે દૃઢ નિશ્ચય. મનુષ્યને જયાં સત્તત્ત્વા પર શ્રદ્ધા થઇ એટલે તેનું જીવન ઉન્નત થયા વિના રહેતું નથી. શ્રી હરિલદ્રસૂરિએ ધર્મ બિન્દુમાં કહ્યું છે કે—

## राजदण्डभयात्पापं, नाचरत्यधमो जनः। परलोकभयाद्मध्यः, स्वभावादुत्तमो जनः॥१॥

અધમ પુરુષ રાજદંડના ભયથી પાપકમેં કરતા નથી, મધ્યમ પ્રકારના મનુષ્ય પરલાકના ભયથી ખાંદું કામ કરતા નથી અને ઉત્તમ પુરુષ તા સ્વભાવથી જ તેવા કામથી અલગ રહે છે. જે ઉત્તમ પુરુષ છે તે તા જ્ઞાનદૃષ્ટિથી પાતાના– આત્માના સ્વભાવને સમજે છે અને પાપકમેં કરતા નથી, પણ મધ્યમ પ્રકારના મનુષ્ય જો તેને ધર્મનાં તત્ત્વા પર શ્રદ્ધા હાય તા પાપકમે કરે નહિ. પરભવમાં અશુભ કાર્યાનાં અશુભ કળા ભાગવાં પડશે, એવા તેને પૂર્ણ પ્રંતીતિ હાય તા તેનાથી ખાટાં કામા થાય જ કેવા રીતે? કેપ્ટન પર શ્રદ્ધા રાખી આપણે વહાણમાં બેસી સમુદ્રને એાળંગી

જઇએ છીએ तेम ज्ञानी-सर्वज्ञ महात्माओ-तीर्थं हरोनां वयना पर श्रद्धा राणी तेमनां वयन प्रमाणे आपणे छवन गाणी आपणे पण आत्मश्रेय साधी शडीओ. तेओ निष्डारण जगइणंधु हता. तेमने असत्य जाहवाना हेतु न हता. तेओ ने उच्च अने परापडारी छवन क आ जाजतनी साक्षी पूरे छे. अने की आपणे तेमना हहा। प्रमाणे वर्तवा मांडीओ ते। अहीं ने अहीं आपणे तेमना वयननी सत्यता कणांड आवे छे, ते। पछी के जाजतीमां आपणी मित डाम न इरती हाय, तेवी जाजतीमां तेमना वयन पर श्रद्धा राणी वर्तीओ ते। हाल थवाना मेंटा संलव छे. के डाम आपणी नैतिड लावना हे अंतः इरण् विरुद्ध हाय तेवं डार्थ गमे तेवे। महापुरुष डहे ते। पण आपणे इरवानुं नथी, पण क्यां धमेनिं सत्ये। पर श्रद्धा राणवाथी जज, हत्साह, उच्चता अने समलाव प्रस्त हाय त्यां तेवी श्रद्धा राणवी ओ वाकणी छे.

શ્રદ્ધાથી માનેલી સત્ય વાતો ધીમે ધીમે આપણા અનુભવજ્ઞાનમાં આવે છે અને પછી દેઢ શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય છે. સાચી શ્રદ્ધા થયા પછી મિશ્યાત્વનું શલ્ય (તીર) હુદયમાંથી હુમેશ માટે ચાલ્યું જાય છે અને આપણું પણુ જોશપૂર્વક-શક્તિપૂર્વક આપણા ખરા ઉદ્ગારા કાઢી શકીએ છીએ, પછી આપણુંને સમ્યગૃદર્શન થશે અને આપણું જીવન તદ્દન ખદલાઇ જશે આ મિશ્યાત્વ—અજ્ઞાન ગયું અને સત્ય તત્ત્વા પર શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થઇ એટલે ખીજાં પાપસ્થાનકાના ત્યાગ કરવાનું કામ ઘણું સુગમ થાય છે. અને આપણાં પૂર્વનાં કર્મ ઘણાં નિબિડ (તીલ્ર) હાય તા અલ્પ સમયમાં આપણું આત્મકલ્યાણ કરી શકીએ છીએ.

હવે મિથ્યાત્વના ૨૧ પ્રકારા જાણવાની જરૂર હાવાથી તેઓ પૈકી પ્રથમ સંજ્ઞાઆશ્રી દશ લેદ કહે છે. સંજ્ઞા મિથ્યાત્વ એટલે વસ્તુ અમુક છતાં તેને બીજા રૂપમાં કહેવી–માનવી તે.

- ૧. **ધર્મ**—ગ્રાન દર્શન ચારિત્રાદિ,તે**ને અધર્મ** માનવા.
- ર. અધમ હિંસા, અસત્ય, મૈશુનાદિ તેમાં ધમ માનવા તે. યજ્ઞ–યાગાદિમાં તેમ જ કન્યાદાનાદિમાં જે પુન્ય માનવામાં આવે છે તેના આ પ્રકારના મિશ્યાત્વમાં સમાવેશ થાય છે.
- 3. **સન્માગ**િ—શ્રાવક ને સાધુના વ્રત નિયમાદિને ઉ**ન્માગ**િમાનવા તે.
- ૪. ઉન્માગ<sup>૧</sup>—કાયકલેશ, કંદમૂળલક્ષણ, રાત્રિભાે-જનાદિને માર્ગ માનવા તે.
- પ. અસાધુ—કંચન તથા કામિનીના ભાેગી, સંસારમાં આસક્ત એવાને સાધુ માનવા તે.
- દ. સાધુ—કંચન તેમજ કામિનીથી ન્યારા, પંચ મહા-વ્રતધારી મુનિરાજને અસાધુ માનવા તે.
- ૭. જીવ—ચેતના લક્ષણવાળાને અજીવ માનવા, જીવને પંચમહાભૂતનું કાર્ય માનવું, જીવનું અસ્તિત્વ જ ન માનવું તે.
- ૮. અજન—પાૈદ્ગલિક પદાર્થીને કાઇ કારણને લઇને તેમાં વૃદ્ધિ, હાનિ થતી દેખી જવરૂપ માનવા તે.
- ૯. મૂત્ત<sup>c</sup>—મૂ(તમાન્–રૂપી એવા કર્મ વગેરેને અમૂત્ત<sup>c</sup> માનવા તે.
  - ૧૦. **અમૂત્ત** જીવ, આકાશ વગેરેને **મૂત્ત** માનવા તે.

અથવા **મુકત જે** સર્વ કર્મીને ખપાવી માેક્ષને પ્રાપ્ત થયેલા છે તેને અમુકત માનવા • અને અમુકત−જે હરિહરાદિ-ખરી મુક્તિને નહીં પામેલા–સંસારમાં જન્માદિ ધારણ કરવાવાળા તેમને મુક્ત માનવા તે.

> આ દશ પ્રકારના મિથ્યાત્વ સંજ્ઞાને આશ્રીને છે. હવે મિથ્યાત્વના ખીજા મુખ્ય પાંચ લેદાે કહે છે—

- ૧. અભિગ્રહિક—પાતપાતાના મતના આગઢ—અમે ગઢણ કર્યા છે તે ધર્મ જ સાચા છે, બીજા બધા ખાટા છે એમ માનવું તે. એવા આગઢ જૈનધર્મીને જૈન ધર્મ પ્રત્યે હાય તા તે મિશ્યાત્વ ગણાતું નથી, પરંતુ ત્યાં આગઢ હોતા જ નથી. ત્યાં તા જે સર્વ દાષ રહિત હાય તે દેવ, જે કંચનકામિનીના ત્યાંગી તથા ગુરુના ગુણાથી સંયુક્ત હાય તે ગુરુ અને જે દયાસંયુક્ત હાય તે મ જ અધર્મના કાઇ પણ પ્રકારના જેમાં સમાસ ન હાય તે ધર્મ. આમ ખુલ્લી માન્યતા હાય છે. ત્યાં અમુક જ દેવ, અમુક જ ગુરુ એવા ખાટા આગઢ હોતા નથી—તેને તા ગુણની સાથે જ સંબંધ હાય છે.
- ર. અનિભગ્રહિક—અધા ધર્મ સારા, બધાને માનીએ, કાઇને નિંદીએ નહીં, બધા દેવને પગે લાગીએ, બધા ગુરુની ભકિત કરીએ, આવી મૂઢતાવાળી માન્યતા તે અનિભગ્રહિક મિથ્યાત્વ છે; કારણુ કે તેને સુવર્ણુ કે લાહની પરીક્ષા જ કરતા આવડતી નથી અને ગાળ ખાળ અન્નેને તે સરખા— ભક્ષ્ય માને છે.
- 3. **આલિનિવેશિક**—આમાં સત્ય માર્ગ જાણ્યા છતાં ક્રાઇ પ્રકારના આગ્રહ બંધાઇ જવાથી અસત્ય માર્ગની–અસત્ય

હકીકતની પ્રરૂપણાનું કરવાપણું છે. આ મિશ્યાત્વ ખહુ જ વિષમ છે. જાણીબુઝીને અસત્ય પ્રરૂપણા કરનાર સમજવ્યા સમજતા નથી, કેમકે તેને તા સમજવું જ નથી. જેમ વર્તમાન કાળે કેટલાક હું હકપંથી સાધુઓ શાસ્ત્રાધારથી જિનપ્રતિમાને પૂજનિક તથા વંદનિક જાણે છે—માને છે, છતાં પાતાના કુમાર્ગને ત્યજ શકતા નથી તેમ.

૪. સાંશયિક—જિનવચનમાં શંકા કરવી તે. શંકાના છે પ્રકાર છે. એક મિચ્ચાત્વરૂપ શંકા છે કે જેમાં ' આમ સર્વત્તે કહ્યું છે, પણ તે તો કાંઇ સત્ય લાગતું નથી. ' આવી વિચારણા હાય છે. બીજી શંકા ખરું તત્ત્વ સમજવાની આકાંક્ષારૂપ છે. તેમાં ' પાતાના અલ્પન્નપણાથી અમુક વાત ખરાબર સમજાતી નથી તેથી તે ગીતાર્થ ગુરુ પાસે સમજવા યાગ્ય છે.' એવા પ્રકારની વિચારણા છે. આ શંકા મિચ્ચાત્વરૂપ નથી.

પ. અનાલાગિક—અવ્યક્ત એવા એકે દ્રિયથી આરં-ભીને અસંત્રી પંચેદ્રિય સુધીના જવાને જે મિશ્યાત્વ હાય છે તે.

આ પાંચ લેદા કર્મ બંધના મુખ્ય હેતુ તરીકે અનાદિ કાળથી ચાલ્યા આવતાં પ્રસિદ્ધ છે.

હવે લાૈકિક ને લાૈકાત્તર દેવગત, ગુરુગત ને પર્વગત મિચ્ચાત્વના છ લાેદ કહે છે:—

- ૧. **લાૈકિક દેવગત** મિથ્યાત્વ–રાગ, દ્રેષ, માહા**દિ** દાષવાળા હરિહરાદિ દેવાને દેવ તરીકે માનવા તે.
- ર. **લાકિક ગુરુગત** મિથ્યાત્વ–કંચનકામિનીના **લાગી,** સંસારમાં આસક્ત, કંદમૂળલક્ષણ, રાત્રિલાજનાદિ પાપક્રિયામાં

પ્રવૃત્તિ કરનાર બાવા, જેગી, સાધુ, સંન્યાસી વગેરે કુર્લિગ-ધારીએાને ગુરુ તરીકે માનવા તે.

- 3. **લોકિક પવ**ેગત મિશ્ચાત્વ-હાળી, બળેવ, નવરાત્રિ વગેરે અનેક મિશ્ચાત્વીઓનાં પર્વને પર્વ તરીકે માની તેનું આરાધન કરતું તે.
- ૪. લાકાત્તર દેવગત મિથ્યાત્વ-લાકાત્તર દેવ વીતરાગ સર્વે દાષિવસુકત તેની આ લાકના સુખને માટે, પુત્રાદિની, ધનાદિકની, સ્ત્રી વગેરેની પ્રાપ્તિની ઇચ્છાએ લક્તિ કરવી અથવા માનતા કરવી તે.
- પ. **લાકોત્તર ગુરુગત** મિશ્યાત્વ-પંચમહાવ્રતધારી, સંસારથી વિરક્ત શુદ્ધ મુનિમહારાજની આ લાેક સંબંધી પૂર્વોક્ત સુખાદિકની પ્રાપ્તિ માટે લકિત કરવી તે અથવા પાસચ્થા, દુરાચારી અને માત્ર યતિવેશધારીને ગુરુ તરીકે માનવા ને તેની લકિત કરવી તે.
- દ. લાકોત્તર પર્વ ગત મિશ્યાત્વ–જ્ઞાન પંચમી, માન એકાદશી, પાસ દશમી, પર્યુ પણાદિ પર્વોનું આરાધન અથવા આંબિલ, ઉપવાસાદિ તપ આ લાકના સુખની ઇચ્છાએ તે ને પર્વાદિકને દિવસે કરવા તે.
- આ છ પ્રકારા પૈકી પાછલા ત્રણ પ્રકારના મિચ્યાત્વ ધર્મી કહેવાતા માણુસાે–શ્રાવક, શ્રાવિકાએા પણ સેવે છે, પરંતુ તે પરિણામે બહુ હાનિકારક છે; તેથી ઉત્તમ જવાએ ઇહલાેક સંખંધી પાદ્દગલિક સુખની વાંચ્છા તજી દઇને માત્ર માેક્ષસુખની ઇચ્છાએ જ શુદ્ધ દેવ, ગુરુતું ને લાેકાત્તર પર્વતું આરાધન કરવું.

ં આ કુલ એકવીશ ( ૧૦+૫+६ ) પ્રકારના મિશ્યાત્વ જે તજે ને ગુરુના ચરણને લજે તે પ્રાણી પાપથી લેપાય નહીં, અને મિશ્યાત્વ જવાથી મત્સરદ્રોહાદિક અન્ય દાેષા પણ તેનાથી દ્વર જાય છે. એવા સમક્તિધારી, શ્રુતાકત આચારવડે સદાચારવાળા અને શાસનની ઉન્નતિ કરવાવાળા પ્રાણીઓ લક્તિ કરવા યાગ્ય છે. તેમની સેવાલક્તિ કરવાથી તેવા ગુણા પાતાને પણ પ્રાપ્ત થાય છે.

હવે કર્ત્તા મિથ્યાત્વને ઉપમાદ્રારા પ્રરૂપે છે. કર્ત્તા કહે છે કે-આ જગતના અન્ય વ્યાધિઓ તા આષધવડે પહ દ્ભર થાય છે, પરંતુ મિશ્યાત્વ તાે **પરમ રાેગ** છે. તે જેમ तेभ हर थता नथी. वणी जीको अधिकार ता हीपक्ष्यी हर થાય છે, પરંતુ મિશ્યાત્વ તે। પરમ અ'ધકાર છે તે જેમ તેમ દ્ભર થતા નથી. અન્ય અંધકારમાં પાદ્દગલિક વસ્તુઓ દેખાતી નથી, પરંતુ આ પરમ અંધકાર તા શુદ્ધ માર્ગ તથા આત્મ-સ્વરૂપને જણાવા દેતા નથી. મિશ્યાત્વ **પરમ શ**સ્ છે. સામાન્ય શત્રુ હાય તે બહુ વિનાશ કરે તાે સુખનાં સાધનાના કે છેવટ એક સવ આશ્રી પ્રાણના વિનાશ કરે, પણ અહ પરમ શત્રુ તા અનંત જન્મમરણ આપે છે, ને અનંતા ભવામાં અનંતી દુ:ખની રાશિ પ્રાપ્ત કરાવે છે. **પરમ શસ્ત્ર** તે મિચ્યાત્વ છે, અન્ય શસ્ત્ર તો દેહના ઘાત કરાં શકે છે. પણ આ પરમ શસ્ત્ર તાે આત્માના-આત્મગુણના વિઘાત કરે છે. **પરમ નરક** તે મિશ્યાત્વ છે. રત્નપ્રભાદિ સાત નરકમાં જનારના તા અમુક કાળે છૂટકા થાય છે, પરંતુ મિશ્યાત્વરૂપ નરકમાં સંચરેલાના તા અનંતકાળ પણ છૂંટકા થતાે નથી. પરમ દાૈભાગ્ય, પરમ દારિદ્ર, પરમ સંકેટ, પરમ કાંતાર ને પરમ દુર્ભિક્ષ એ બધી ઉપમા મિ-ચ્યાત્વને ઘટે છે. ખરું ુદુર્ભાગીપણું મિચ્યાત્વીનું જ છે, ખરી દારિદ્રતા તેની જ છે કે જેની પાસે ધર્મ રૂપી ધન અંશમાત્ર પણ નથી. પરમ સંકટ સિચ્યાત્વ જ છે કે જે અનાદિકાળનું છે અને તેના કયારે અંત આવશે તે કહી શકાતું નથી. પરમ ભયંકર–મહાન્ અટવી કે જેમાં ભૂલા પહેલાે માણસ અટવાઇ અટવાઇને મરી જાય પણ બહાર નીકળી શકે નહીં એવી અટવી તે મિશ્યાત્વ છે. તેમાં ભરાચેલા–કસી પહેલા પ્રાણીના અનંત કાળે પણ છૂટકા થતા નથી. ખરેખરા મહાનુ દુષ્કાળ તે મિથ્યાત્વ છે, કારણ કે અન્ય દુષ્કાળ તાે પરિમિત કાળના હાય છે અને તેમાં દેહને ભાજન મળતું નથી, પરંતુ આ દુષ્કાળ તા અપરિમિત કાળના છે ને તેમાં આત્માને સ્વગુણનું ભક્ષ મળતું નથી. આવા સર્વદાષસંપન્ન મિથ્યાત્વને કાેઇ પણ હમાચે તજવાથી જ ખરું સુખ પામી શકાય તેમ છે તે લક્ષમાં રાખવા યાેગ્ય છે.

## ૧૮ પાપસ્થાનકમાં મૃષાવાદને લગતાં ૬ પાપસ્થાનક

અઢાર પાપસ્થાનકામાં է પાપસ્થાનકા મૃષાવાદને હાગતાં છે. તે છ પાપસ્થાનકાનું શી રીતે મૃષાવાદપણું છે તે સમજવાના વિચાર કરીએ.

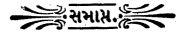
૧. પ્રથમ તા મૃષાવાદ એટલે અસત્ય બાલવું. આમાં અસત્ય માત્ર ખાેટું બાલવું તેને કહ્યું નથી, પરંતુ જે બાલ-વાશી અન્ય જીવાને ખેદ થાય કે તેનું અનિષ્ટ થાય તેને પણ અસત્ય કહ્યું છે. એટલા માટે પથ્ય, હિત અને મિત એ ત્રણ વિશેષણવાળું સત્ય બાલવાનું શાસ્ત્રકારાએ કહ્યું છે. તે 'સત્ય સત્ય જ નથી કે જે બાલવાથી અન્ય જીવને ખેદ થાય ' તેથી તેવું વચન બાલવું નહીં.

- ર. કેલહ—આ બારમું પાપસ્થાનક છે. કલહથી જીવા પાતાપણાને ભૂલી જાય છે અને બાલવામાં વિવેક રાખી શકતાં નથી. એટલું જ નહીં પણ પછી સત્યાસત્ય બાલવાના વિવેક પણ સાચવી શકતાં નથી. એટલે આ પાપસ્થાનકનું મૃષાવાદપણું સ્વત: સિદ્ધ છે.
- 3. અભ્યાખ્યાન—એટલે બીજાને કલંક આપવું તે. સાચી વાત પણ જે અન્યને કલંકરૂપ થાય તેવી હાય અને તે જો પૂરી ખાત્રી કર્યા વિના એાલાય તા તે પણ કલંકરૂપ છે. આ પાપસ્થાનકની ટેવ પડ્યા પછી ખાટું કે સાચું કલંક આપવું તેના નિયમ રહેતા નથી. તેથી એમાં મૃષાવાદપણું આવી જવાના અત્યંત સંભવ છે.
- ૪ પૈશુન્ય—ચાડી ખાવી તે. કાઇની ગુપ્ત રાખવા જેવી હકીકત કે જે બહાર પડવાથી તેની અપકીર્તિ થાય અને બીજા પ્રકારે પણ હાનિ થાય તે તેના વિરાધીને કહેવી તેનું નામ ચાડી ખાવી કહેવાય છે. આમાં સાચા ખાટાની વિવક્ષા જ કરવાની નથી. એ ચાડી તા સામા માણસને દુ:ખ ઉપજાવવા અથવા હાનિ કરવા માટે જ ખવાતી હાવાથી મૃષાવાદરૂપ જ ગણવાની છે, એટલે એનું મૃષાવાદપણું સિદ્ધ જ છે.
  - પ. **પરપરિવાદ**—પારકી નિંદા કરવી તે. આમાં

પારકા ગુણ શ્રહ્મણ ન કરતાં એના દોષ જ શ્રહ્મણ કરવાપણં હોય છે. કેટલીક વખત દ્રેષણ હિને કારણે ગુણને પણ દોષ- રૂપે જોવાય છે અને તેને નિંદારૂપે કહેવામાં આવે છે. આવી દેવ જે મનુષ્યને પડી હોય છે તે બીજાના ગુણ જોઇ શકતા નથી, એટલું જ નહીં પણ સાંભળી પણ શકતો નથી. તેની પાસે જો કાઇ અન્યના ગુણાનુવાદ કરે તો તે દ્રધમાંથી પુરા કાઢવાની જેમ તેમાંથી દોષ શોધી કાઢે છે. કહ્યું છે કે-' દોષ નજરથી નિંદા હોવે, ગુણ નજરે હોય રાગ.' એટલે ગુણને દોષ જોવામાં—શાધવામાં આપણી નજર જ કામ કરે છે. આવી દેવવાળાને માટી હાનિ તો એ થાય છે કે એનામાં કાઇ પણ ગુણ ટકી શકતો નથી. એની દૃષ્ટ જ બદલાયેલી રહે છે એટલે આમાં પાતાથી જ પાતાના આત્મા આરે થાય છે એટલે તેને પ્રગટપણે મૃષાવાદ કહી શકાય તેમ છે.

દ. માયામૃષાવાદ—આમાં તો મૃષાવાદ પ્રગટપણે જ કહેલ છે, પણ તેમાં માયા શબ્દ વધારેલા છે, તેથી શાસાકાર તેને વધારેલા વિષ જેવું કાતીલ વિષ કહે છે. એને વકેલા વાઘના બાળકની અને અવળા પકડેલા શસ્ત્રની ઉપમા આપી છે કે જેથી આત્માને પારાવાર હાનિ થાય છે.

ઉપર પ્રમાણે છ પાપસ્થાનક મૃષાવાદને લગતાં જ છે. તે સંખંધમાં મુખ્ય તા વાણીવ્યાપાર છે; પરંતુ તેના ઉદ્ભવ અંત:કરણના મલિનતામાંથી થાય છે એટલે તે સર્વથા ત્યાજય છે. એમાં કાયવ્યાપારની ગાણતા છે, વાણી-વ્યાપાર મુખ્ય છે.



# —પ્રભુ-પ્રાર્થના—

#### -8-

#### इद्धा.

હે પ્રભુ! હે પ્રભુ! શું કહું, દીનાનાથ દયાળ; હું તા દાષ અનંતનું, ભાજન છું કરુણાળ. ૧ શુદ્ધ ભાવ મુજમાં નથી, નથી સર્વ તુજ રૂપ; નથી લઘુતા કે દીનતા, શું કહું પરમ સ્વરૂપ? 2 નથી આજ્ઞા ગુરુદેવની, અચળ કરી ઉરમાંહિ; આપતણા વિશ્વાસ; દૃઢ, ને પરમાદર નાંહી. 3 જોગ નથી સત્સંગના, નથીં સત્સેવા જોગ; કેવળ અપે જાતા નથી, નથીં આશ્રય અનુયાગ. ' હું પામર શું કરીં શકું ?' એવા નથી વિવેક; ચરણ શરણ ધીરજ નથી, મરણ સુધીની છેક. अथित्य तुक महात्म्यना, नथी प्रदृक्षित भाव; અંશ ન એકે સ્નેહના, ન મળે પરમ પ્રભાવ. ૬ અચળ રૂપ આસક્તિ નહિ, નહિ વિરહના તાપ; કથા અલભ્ય તુજ પ્રેમની, નહીં તેના પરિતાપ. 19 લક્તિમાર્ગ પ્રવેશ નહીં, નહિં લજન દ્રઢ ભાન; સમજ નહિ નિજ ધર્મની, નહિ શુલ દેશે સ્થાન. કાળદાષ કળિથી થયા, નહિ મર્યાદા ધર્મ; તાય નહિ વ્યાકુળતા, જુએા પ્રભુ મુજ કર્મ. सेवाने प्रतिकृण के, ते णंधन नथी त्यागः; દેહેં દ્રિય માને નહીં, કરે બાહ્ય પર રાગ. ૧૦

तुक वियोग स्कुरती नथी, वयन नयन यम नांडि; નહિ ઉદાસ અનભક્તથી, તેમ ગૃહાદિકમાંહી. ૧૧ અહ'ભાવથી રહિત નહિ, સ્વધર્મ સંચય નાંહી; નથી નિવૃત્તિ નિર્મળપણે, અન્ય ધર્મની કાંહી. ૧૨ એમ અનંત પ્રકારથી, સાધન રહિત હુંય; 🕡 નહીં એક સદ્ગુણ પણ, મુખ ખતાવું શુંય ? ૧૩ કેવળ કરુણા-મૃત્તિ છેા, દીનખંધુ દીનનાથ; પાપી પરમ અનાથ છું, શ્રેહા પ્રલુજી હાય. ૧૪ અનંત કાળથી આથક્યો, વિના લાને લગવાન; સેવ્યા નહિ ગુરુ સંતને, મૂક્યું નહિ અભિમાન. ૧૫ સંતચરણ આશ્રય વિના, સાધન કર્યાં અનેક; પાર ન તેથી પામીયા, ઊગ્યા ન અ'શ વિવેક. ૧૬ सड़ साधन णंधन थयां, रह्यो न डेाઇ ઉપाय; સત્ સાધન સમજરોા નહિ, ત્યાં ખંધન શું જાય ? ૧૭ પ્રભુ પ્રભુ લય લાગી નહિ, પડ્યો ન સદ્યુરુ પાય; દીકા નહિ નિજ દેાષ તા, તરીએ કાેેે ઉપાય ? ૧૮ અધમાધમ અધિકા પતિત, સકળ જગતમાં હુંય; એ નિશ્ચય આવ્યા વિના, સાધન કરશે શુંય. ૧૯-પડી પડી તુજ પદપ કજે, કરી કરી માશું એ જ; સદ્યુરુ સંતસ્વરૂપ તુજ, એ દુહતા કરી દેજ. ૨૦