अभिताश्वालिश्य सेन्र अभिताहित अङ्गानाहित अङ्गानाहित अङ्गानाहित अङ्गानाहित

આર્યા લોલમબાઇ મહાસતોજી

સ્વ. ૫. પૂ. સૌમ્યમૂર્તિ અંબાબાઈ મ.ની બાવનમી પુણ્યતિથિના ઉપલક્ષે

શ્રી પ્રજ્ઞાપના અને જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર આધારિત થોકડાઓ

# इ्त-आभ स्तोडातय

#### ः जेश्राः

ગોંકલગચ્છ શિરોમણી પૂ. જવંતીલાલજી મ. સા. તથા મંગલમૂર્તિ પૂ. મુકતાબાઇ મ.

ः **प्रधान संपाहिङाः** भावयोगिबी पू. सीस्रमनार्थं म.

### : सह संपादिष्ठा :

डॉ. पू. आरतीजार म. तथा पू. सुजीधिडाजार म.

#### : प्रष्ठाशिष्ठ :

ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન શ્રી રોયલપાર્ક સ્થા. જૈન મોટા સંઘ, રાજકોટ - ૩૬૦૦૦૫.

ફોન : ૨૫૭૯૧૭૫ મોબાઇલ : ૯૮૨૪૦ ૪૩૭૬૯

પ્રકાશન **તારીખ** : રવિવાર, ૩૦–૧૧–૦૫

પ્રથમ આવૃત્તિ : પ્રત–૧૫૦૦

મૂલ્ય : રૂા. ૪૦/-

પ્રકાશક : શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉડેશન

#### प्राप्तिस्थान :

પ્રમુખશ્રી : ચંદ્રકાંત એમ. શેઠ ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન શ્રી રોયલપાર્ક સ્થા. જૈન મોટા સંઘ, ઓમાનવાળા ઉપાશ્રય, ર, રોયલપાર્ક, રાજકોટ. ફોન : ૨૫૭૯૧૭૫ મો. : ૯૮૨૪૦ ૪૩૭૬૯

#### भुद्रक :

સિદ્ધાર્થ ગ્રાફિક્સ એન્ડ પ્રિન્ટર્સ, ૬/૧૦, વૈશાલી નગર, ૧૯/૨૦, ચંદ્રપ્રભુ એપાર્ટમેન્ટ, રાજકોટ.

ફોન : ૨૪૫૧૩૬૦ મો. ૯૮૯૮૦ ૩૨૦૭૦

### પુણ્ય તિથિનું પ્રતિબિંબ

અહો ! ગુરુણી દેવા પૂ. અંબાબાઈ મ. ! મારી અંતરની આરસીમાં વાત્સલ્ય ભરેલું હૃદય, નેહ ભરેલા નયનો, ભાવ ભરેલા ભાલથી ઓપતા ગૌરવરણા વદનથી લઈને ચરણ સુધી આપશ્રીને હું નીહાળું છું, આપશ્રીની તદાકાર સૌમ્યમૂર્તિનું જ્યારે ધ્યાન ધરું છું ત્યારે આજે પણ અણઘડ એવી આ પામર શિષ્યાની પાંપણ અશ્રુથી ભીંજાઈ જાય છે અને મસ્તક ઝૂકી જાય છે. મનડું મનન કરવા લાગે છે કે મારા મહારથી મહાસતીજીએ મારા ઉપર ઉપકાર કરી (મને) અનુપમ એવું સંયમદાન આપ્યું અને પ્રધાન સંપાદિકાના રૂપે આગમ અવલોકન કરવાની અણમૂલી ઘડી સરજી દીધી.

સંસારી માતા—પિતા આ શરીરનો જન્મ આપે છે તેથી તેઓ મહા ઉપકારી છે જ, દેવ—ગુરુ—ઘર્મ પ્રત્યે અવિહડ શ્રદ્ધા ધરાવનાર, જેના રોમેરોમ પૂ. જય—માણેક—પ્રાણ ગુરુદેવ પ્રત્યેની ભક્તિથી વાસિત થયેલા હતા તેવા ઉદારમના, પરમાર્થ પરાયણ પૂ. પિતાશ્રી જમનાદાસ ભાઈ! એવં સેવા પરાયણા, વડિલો પ્રત્યેની વિનય વૈયાવચ્ચાદિના ગુણોથી ઓપતા, શ્રેટુંબિક પ્રેમ ભાવથી ભરેલા, આભ્યંતર—બાહ્ય સ્વચ્છ હૃદયા, દયામૂર્તિ પૂ. માતુશ્રી વ્રજકુંવર બહેન! આપે તો મારા દેહીને રહેવાના દેહનો જન્મ આપ્યો પરંતુ મારા પરમકૃપાળુ, પરમ ઉપકારી પૂ. ગુરુદેવ શ્રી પ્રાણલાલજી મહારાજ સાહેબે તો જે ચંદ્ર કરતાં નિર્મળ, જયેષ્ઠ, શાંતિનું નિકેતન, અનંતગુણોનું વ્રજ અસંખ્યાત પ્રદેશના વૃંદાવનમાં કેલી કરનાર એવા આત્મકાયનું પ્રથમ દષ્ટિ દર્શને ભાન કરાવ્યું. તપોઘની પૂ. રતિલાલજી મહારાજ સાહેબે અંગુલી નિર્દેશ કરી પૂ. ગુરુણીની વરણી કરાવી. ધન્ય હો ગુરુ ભગવંતો! આપ ચરણ કને શું ધરું?

પ્રતિભા સંપન્ન ઉપકારી પૂ. ઉજમબાઈ મહાસતીજીએ અજ્ઞાનના અંઘકારમાંથી બહાર કાઢી, દર્શન મોહ હઠાવવાની કળા બોધિ બીજ રૂપે શીખવાડી, જૈન શાસનના ઉમેદવાર બનાવી, મારી આંગળી પકડી પૂ. પ્રભાબાઈ મહાસતીજી પાસે બેસાડી છકાયનું સ્વરૂપ સમજાવી દીક્ષા ગ્રહણ કરું, તેવા વૈરાગ્ય ભાવની વૃદ્ધિ કરાવી અને જ્ઞાનદાત્રી ગુરુણી બન્યા. જ્ઞાની, ધ્યાની, સ્વાધ્યાયી અનેક શાસ્ત્રના પારગામી, વિદ્યા વિશારદ, નીડર, સ્પષ્ટ વક્તા તેજો મૂર્તિ પ. પૂ. ફૂલકુંવરબાઈ મ. એ પોતાની છત્રછાયામાં રાખી, મારા જેવા અણઘડ પત્થરમાં વક્તાના ગુણોના પહેલ પાડી વક્તુત્વની કળા શીખવાડી.

ગુરુશીમૈયા! આપશ્રી એ તો મારા ઉપર અનન્ય ઉપકાર કર્યો છે. આપનું સાંનિધ્ય મને માત્ર સવા વર્ષનું જ સાંપડ્યું તેમ છતાં ભાવિના ગર્ભમાં સમાયેલા આગમ અનુવાદ અવગાહન—પ્રકાશનના અવિચલ, અવિનાશી મહા કાર્યને હું કરીશ તેવું જાશી વરદાન આપ્યું. "વૃદ્ધોપાસનાનું ફળ કદિ નિષ્ફળ જતું નથી." તેવું જ્ઞાનામૃત નિજ આચારથી, મોન ભાવે આપે અમોને પીવડાવ્યું. સેવાના ભેખધારી બની, નાના—મોટા વૃદ્ધ ગુરુ બહેનોની જિંદગી પર્યંત સેવા કરતાં રહ્યાં. સેવા અર્થે વડિલ ગુરુ બહેન પૂ. ફૂલફુંવરબાઈ મ. સાથે જ આપ રહ્યા.

આપ બંને ગુરુ બહેનોના જીવનમાં અધ્યાત્મતત્ત્વ વણાયેલું હતું. વહેલી પરોઢે બંને ગુરુ બહેનો જાગૃત બની સ્વાધ્યાયમાં રત બની જતાં. દશ્વૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન જેવા આગમો કંઠસ્થ હતા, સાથે ઢાળીયા, ચોઢાળીયા, મનહરછંદના રણકારથી વાતાવરણને ગૂંજાયમાન બનાવતા હતા. પૂ. જય— માણેક ગુરુદેવની હરતી—ફરતી પાઠ શાળામાં આપ ગુરુણી દેવા સંસ્કૃત— પ્રાકૃત—અર્ધમાગઘી ભાષા ઉપર પ્રભુત્વ મેળવી સુત્તાગમે, અત્થાગમેના જાણકાર બન્યા હતા. રામરાસ, ઢાળ— સાગર જેવા મહાકાવ્યો જિહ્નાગ્રે રમતા હતા અને તેના સૂર સુસ્વરમાં લહેરાવતા ત્યારે જનમાનસ ડોલી ઊઠતા હતા. આપની વાક્છટા પણ અદ્દભૂત હતી.

સેવા—સમતાદિ ગુણોથી આપ પૂ. પ્રાણ ગુરુદેવના કૃપા પાત્રી બન્યા હતા અને પૂ. દેવકુંવરબાઈ સ્વામીના નવ શિષ્યા પૈકી સાતમા નંબરના શિષ્યા હોવા છતાં અંતેવાસી શિષ્યાનું બિરુદ પામ્યા હતા. આપના જીવનમાં વણાઈ ગયેલો અધ્યાત્મ ભાવ અંતિમ સમયે નિહાળવા મળ્યો. પૂ. પ્રભાબાઈ મ. આદિ વિશાળ સાધ્વી વૃંદની વચ્ચે નવકાર મંત્રની ધૂન સાંભળતા, શાંતિનાથના જાપ જપતા સંથારા સહિત જૂનાગઢ મુકામે ૨૦૧૦ જેઠ સુદ નોમના અગિયાર વાગ્યે સમાધિભાવે દેહનો ત્યાગ કર્યો.

તે સમયે અમે અબુદ્ધ બાળ શિષ્યા હતા, પરંતુ પ્રબુદ્ધ બનાવવા ગુરુદેવ પૂ. શ્રી પ્રાણલાલજી મ.સા. ની અસીમ કૃપા ધારાએ પરમ ઉપકારી પૂ. ફૂલકુંવરબાઈ મ. એવં પૂ. પ્રભાબાઈ મ. તથા પૂ. ગુલાબબાઈ મ. વચ્ચે સારણા–વારણા– ધારણાથી પરિપક્વ બનીએ તેવી અદશ્યપણે અનુગ્રહ ધારા વહાવી રહ્યા છો, તેવું આજે પણ અનુભવાય છે.

શિક્ષા દાતા ગુરુણીદેવા પૂ. ફૂલકુંવરબાઈ મ. પણ આપના પછી આઠ વરસે, આધ્યાત્મિક પદ જપતા જપતા 'અનુભવ આનંદ પ્યારો' તેવું ગીત ગાતાં નિજાનંદમાં લીન બની સં. ૨૦૧૮ મહા સુદ–૧૧, મંગળવારે રાત્રે ૧૧ વાગે, પ્રેમપરા–વિસાવદર ગામે સદાને માટે સમાઈ ગયા (કાળધર્મ પામ્યા).

આપ બંને ગુરુણી દેવાની સાક્ષાત્ કૃપાબળના કળ સ્વરૂપે. તપસ્વીરાજના બોધથી બોધિત થયેલા આપના પટ્ટોધરા મંગલમૂર્તિ પૂ. મુક્તાબાઈ મ. વિશાળ પરિવારના ધારક બની પૂજ્યવરાની પદવીથી વિભૂષિત થઈ, મહાનગરી મુંબઈમાં વિચરી રહ્યા છે.

આપશ્રીના કૃપા બળે પૂ. ગુરુદેવશ્રીના શ્રીમુખે દશવૈકાલિક સૂત્રની ગ્રહણ કરેલી વાંચણીના ફળ સ્વરૂપે આગમ બત્રીસીનું સંપાદન કાર્ય કરી શકું તેવું સામર્થ્ય બળ મારામાં પ્રગટ કરાવ્યું છે.

દીક્ષા પર્યાયના પર વર્ષમાં હું સમતા, ક્ષમતા, આચાર–ગોચર, સંયમ યાત્રા–માત્રામાં અડગભાવે રહી શકી છું, તે આપના સાનિધ્યનો જ પરમ પ્રતાપ છે.

ઓ ગુરુષ્ત્રીમૈયા! મારામાં કાંઈ જ નથી. જે છે તે આપ જ છો. આપે મને કૃતાર્થ કરી છે, હું આપની કૃતજ્ઞ શિષ્યા બની રહું તેમજ પૂ. પ્રાણ ગુરુદેવ જેવા ગુરુદેવ અને આપશ્રી જેવા ગુરુષ્ત્રી ભગવંત પામી છું, તે જ ભવોભવ પામું, વીતરાગ બનું, અનંતગુષ્ત્રોને સંપાદન કરી, આત્માની પ્રધાન સંપાદિકા બની જાઉં, તેવી અખંડ કૃપા વરસાવજો. આપના ચરણની દાસાનુદાસ બની રહું તેવી આ શિષ્યાની આરજુ છે.

આપશ્રીની મંગલકામનાના ફળસ્વરૂપે શિષ્યા—પ્રશિષ્યાઓએ તૈયાર કરેલા શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર તથા શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્રના ગુજરાતી અનુવાદમાંથી તે સૂત્રના નિષ્કર્ષ રૂપ 'ફૂલ આપ્ર સ્તોકાલય' આપ બંને ગુરુશ્રી દેવાના દિવ્ય કરકમલમાં પૂ ફૂલકુંવરબાઈમ. ની ૪૩મી અને આપશ્રીની પરમી પુષ્યતિથિના પરમ પ્રસંગે સંવેદન ભાવે સમર્પિત કરું છું.

પરમ ઉપકારી, દીશા શિશાદાત્રી! ઓ ગુરુણીદેવા! કયા સન્માન શુશ્રૂષાથી કરી શકું હું તમારી સેવા, માત્ર ફૂલામ સ્તોકાલય લાવી છું આપશ્રીને અર્પવા, લો, સ્વીકારી અનુગ્રહ કરો, મળે મને મોશના મેવા...

> આપની ચરજ્રોપાસિકા આર્યા લીલમ

### તેજોમૂર્તિ પૂ. ફૂલકુંવરબાઈ મહાસતીજીનું જીવન કવન

માનવ જીવન એટલે જીવનની ખરેખર મહત્ત્વભરી ભૂમિકા, અપૂર્વ સામર્થ્ય પ્રગટાવવાની તક, આ જન્મમાં ડૂબવાના અને તરવાના બંને સાધનો મળે છે. સુજ્ઞ અને પ્રાજ્ઞ આત્માઓ તક ઝડપી મળેલા સાધનો દ્વારા આત્માનું ઊર્ધ્વી કરણ કરે છે. આવા સુજ્ઞ અને પ્રાજ્ઞ આત્મા પૂ. ફૂલકુંવરબાઈ મહાસતીજી ગોંડલ સંપ્રદાયના પ્રાતઃ સ્મરણીય પૂ. ડુંગરસિંહજી મહારાજ સાહેબની એવં હીર–વેલ–માન–દેવકુંવરબાઈ મહાસતીજીની ઉજળી પરંપરામાં થયા.

કૃષ્ણ વાસુદેવે જ્યાંથી આ અવિની આખરી વિદાય લીઘી હતી, એવા પિવિત્ર, તીર્થધામ સ્વરૂપ વેરાવળ બંદરમાં દશાશ્રીમાળી વૈષ્ણવ જ્ઞાતિના ચત્રભુજ માણેકચંદભાઈ લોઢવાયા અને નંદકુંવરબેન જેવા આદર્શ દંપતિના ગૃહે ફૂલકુંવરબહેને જન્મ ધર્યો. માવિત્રોના ઉત્તમ સંસ્કાર પામી યોગ્ય ઉમરે માંગરોળના સ્થાનકવાસી જૈન અંદરજીભાઈ તથા સુંદરબેનના સુપુત્ર લાલજીભાઈ સાથે લગ્ન ગ્રંથિથી જોડાઈ ફૂલકુંવરબહેન શ્વસુર ગૃહે આવ્યા. પરિવારજનોનો મુંબઈ અને માંગરોળ વસવાટ હોવા છતાં તેમને મુંબઈ રહેવાનું વધારે થયું. શ્વસુર ગૃહે દયા, ધર્મની ભાવના ઘણી હતી. આમપણ વેરાવળ, માંગરોળ, કંઠાર પ્રદેશના લોકોના હૃદય સરળ, દયાળુ કોમળ હોય છે.

તે સમયે મુંબઈમાં ચીંચપોંકલી ઉપાશ્રય ધર્મઘ્યાન માટે કેન્દ્ર સ્થાને હતો. ફૂલકુંવર બહેન ધર્મ આરાધના પૌષધ વગેરે કરવા ત્યાં જતાં હતા. પાપ ભીરુ હૃદય હોવાથી ગૃહવાસમાં પણ સંમૂચ્છિમ જેવા પાપોથી બચવા શક્ય એટલા પ્રયત્ન કરતા. આજે પણ તેમના દિયર પ્રાણલાલ અંદરજીનું નામ કાંદાવાડી ઉપાશ્રયમાં પ્રખ્યાત અને વિખ્યાત છે.

ફૂલકુંવરબહેન સોળ વર્ષના ગૃહવાસ પછી વૈઘવ્યને પ્રાપ્ત થયા. ગૃહસ્થ જીવનના આદર્શોને તો પામેલા જ હતા, જીવન ધર્મથી વાસિત હતું, તેમાં વૈરાગ્યનો વેગ વધતા તથા દિવ્ય સ્વરૂપા દેવકુંવરબાઈ મહાસતીજીનો સમાગમ થતાં ૩૩ વર્ષે સંવત ૧૯*૬*૮ના કાર્તિક વદ અગિયારસના પૂ. દેવકુંવરબાઈ મ.ની નેશ્રામાં પરમ જ્યોર્તિધર બાંધવ બેલડી જય–માણેક ગુરુદેવ પાસે દીક્ષાના દાન લીધા.

દેવી સ્વરૂપા પૂ. દેવકુંવરબાઈ મ. ના નવ શિષ્યા–પ્રતિભા સંપન્ન પૂ. શ્રી ઉજમબાઈ મ. બા. બ્ર. પૂ. શ્રી મણીબાઈ મ. પૂ. શ્રી સંતોકબાઈ મ. પૂ. શ્રી ફૂલકુંવર બાઈ મ. પૂ. શ્રી વ્રજકુંવરબાઈ મ. પૂ. શ્રી મોતીબાઈ મ. પૂ. અંબાબાઈ મ. પૂ. પ્રાણકુંવરબાઈ મ. પૂ. અમૃતબાઈ મ., આ નવ સતીવૃંદમાં મહાસતીજીનો ચોથો નંબર હતો.

ગુરુવર્યો તથા ગુરુણી દેવની આજ્ઞામાં રહી સંયમ તપથી આત્માને ભાવિત કરતાં પૂ. તપસ્વીજી માણેકચંદ્રજી મ.સા.ની હરતી–ફરતી જૈન પાઠશાળામાં રહી જ્ઞાનધ્યાનનો લાભ લઈ સંસ્કૃત, અર્ધમાગઘી આદિ ભાષાનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. પૂ. કાનજી મહારાજ સાહેબના આધ્યાત્મિક વ્યાખ્યાનોનું ઘણું દોહન કર્યું.

નાનું ઘાટિલું, સુડોલ શરીર, આંખોમાં તેજસ્વિતા, માણસને પરખવાની પરખ શક્તિ, નીડરતા, ભાષા સ્પષ્ટ અને શુદ્ધ, અવાજમાં પડકાર અને રણકાર, હૃદયમાં કોમળતા, સ્પષ્ટવક્તા આ તેમની આગવી સહજતા હતી. મુંબઈ વસવાટ હોવાથી મરાઠી, હિન્દી, અંગ્રેજી ભાષાનો મહાવરો હતો. સમાજોપયોગી, વ્યવહારોપયોગી જ્ઞાન માટે તથા લોકો સદાચાર, નીતિ, રીતિ, યમનિયમનું પાલન કરે તે માટે, મનહર છંદ, દુહાઓ, દોહરા, ઢાળિયા, ચોઢાળિયા મધુર કંઠે ગાઈ પ્રવચનો, ઢાળ સાગર, રામરાસ વાંચી સંભળાવી લોકોને પ્રતિબોધ પમાડતાં દેવકુંવરબાઈ મ. સારાયે સૌરાષ્ટ્રમાં શિષ્યા પરિવાર સાથે વિચરતા ત્યારે શાસન પ્રભાવના તથા જૈન શાસનની જાહોજલાલી વર્તાતી હતી. ઉજ્જવળ જળહળતો પરિવાર જૈન ઘ્વજ લહેરાવતો હતો. આજે પણ પૂ. જય—માણેક પ્રાણગુરુદેવની કીર્તિ ચૌદિશામાં ગાજે છે.

પૂ. ફૂલકુંવરબાઈ મ.ને શિષ્યા ન કરવાની પ્રતિજ્ઞા હતી. તેથી તેના ગુરુબેન પૂ. અંબાબાઈ મ.ના શિષ્યા વિશાળ પરિવાર ધારક પૂજ્યવરા મુક્તાબાઈ મ. તથા આગમ બત્રીસી ગુજરાતી અનુવાદના પ્રધાન સંપાદિકા ભાવયોગિની પૂ. લીલમબાઈ મ. આદિ સતીવૃંદ સાથે વિચરણ કરી. પૂ. અંબાબાઈ મ.ની ગેરહાજરીમાં વડિલ ગુરુણીના સ્થાને રહી મુક્ત— લીલમ–શિષ્યાઓને યોગ્ય બનાવી વડિલનું સ્થાન શોભાવ્યું હતું. પૂર્વપાર્જિત શાતા વેદનીયને કારણે ૮૪ વર્ષની લાંબી આવરદા ભોગવતા વેરાવળથી વીસાવદરના લક્ષ્યે વિહાર કરતાં વીસાવદરથી સાત કિલોમીટર દૂર પ્રેમપરા ગામે પધાર્યા. પૂ. મુક્તાબાઈ મ., પૂ. લીલમબાઈ મ., પૂ. પ્રભાબાઈ મ. એ વૃદ્ધાવસ્થાને અનુરૂપ આપની સેવાસુશ્રૂષા પ્રેમથી ખંતથી કરી ખૂબ ખૂબ શાતા ઉપજાવી.

ગીરનો વિહાર હોવાથી ભાવિકજનો તથા ચાર પાંચ વૈરાગી બેનો સાથે હતા. પંચમિયાના ઘરે ઉતારો હતો. રાત્રે ભક્તિરસ જામ્યો. વૈરાગી બેનોએ ચંદનબાળાનું ગીત ગાયું, સાંભળતા સાંભળતા ચંદના જેવા ઉજ્જવળ ભાવો બનાવતા, સ્વયં 'અનુભવ આનંદ પ્યારો'.... ગાતા, ભાવોની શુદ્ધિ કરતાં, ૨૦૧૮ના મહાશુદ અગિયારસના મંગળવારે રાત્રે સાડા અગિયાર વાગ્યે સમાધિ શાંતિપૂર્વક આ જગતની આખરી વિદાય લીધી યથા નામા તથા ગુણા એ ન્યાયે અંતરથી ફૂલ જેવા, પવિત્ર તથા ખુશનુમા જીવનને પ્રસન્નતાસહ પૂર્ણ કરી ગોંડલ ગચ્છની અને ગુરુવર્યોની આન, શાન વધારી અમર પંથના પ્રવાસી બન્યા.

જીવનની આવી ગરિમાને અને લાલિમાને બક્ષનાર મહાન સતીજીના જીવન કવનને અમારી શત્ શત્ કોટિ વંદના.

> પૂ. મુક્ત–લીલમ–ઉષાગુરુ**ન્રી**ના સુશિષ્યા સાધ્વી કૃપા



### સૌમ્યમૂર્તિ પૂ. અંબાબાઈ મહાસતીજીની જીવન ઝરમર

સામાન્યતઃ મનુષ્યના જન્મ પર ઉત્સવ મનાવવામાં આવે છે અને મૃત્યુ પર શોક. પરંતુ તત્ત્વચિંતકોની દષ્ટિમાં બંને મહોત્સવ રૂપ મનાય છે. જન્મ તે જીવન કથાનો પ્રારંભ છે, મૃત્યુ તેનો ઉપસંહાર છે.

એવા સત્ત્વવાન આત્મા ગોંડલ સંપ્રદાયના પરમ પ્રતાપી દાદા ગુરુ પૂ. ડુંગરસિંહજી મહારાજ શ્રીની એવં પૂ. હીર–વેલ–માનકુંવરબાઈ મહાસતીજીની પરંપરામાં થયેલા અનેક ગુણોથી ઉપેત એવા પૂ. અંબાબાઈ મહાસતીજીએ ગુજરાતના અમરેલી જિલ્લામાં આવેલ તોફાની દેદુમલ નદીનો ઘુઘવાટ જેની શેરીમાં સંભળાય છે તેવા સમઢિયાળા ગામમાં વ્યવહારિક કાર્યના માર્ગદર્શક અને સલાહકાર એવા મોતીચંદભાઈ શેઠ તથા સાકરબાઈને ગૃહે જન્મ ધારણ કર્યો.

માવિત્રોના બાલ્યકાળના સંસ્કારો મેળવી અંબાબહેન પહેલાના સમયની સમાજની પરિપાટી મુજબ બહુ નાની ઉંમરમાં સાવરકુંડલાના બીલખીયા કુટુંબના પ્રેમચંદ ભાઈના તથા ઝવેર બહેનના સુપુત્ર મોનજભાઈ સાથે લગ્નગ્રંથીથી જોડાયા. બાલિકા મટી શ્વસુર ગૃહે ગયેલા અંબાબેને અનેક નવા નવા સંબંધો ધારણ કર્યા. અંબાબેને પોતાના સ્વભાવની સૌમ્યતાને કારણે સારાયે શ્વસુર ગૃહમાં યશ મેળવી નામના વધારી. ગૃહસ્થ જીવનના રથનું પૈડું બની બરાબર પતિને સર્વ રીતે સાનુકૂળ બન્યા, પરંતુ કુદરતને આ નામંજૂર હતું. ગૃહસ્થ જીવનમાં અંબાબેનને એક સંતાનની પ્રાપ્તિ થઈ હતી પણ બાર વર્ષના ગૃહસ્થજીવનના ટૂંકા—ગાળામાં જ પ્રેમાળ પતિનો દેહવિલય થયો અને સંતાનનું પણ મૃત્યુ થયું અંબાબેનને વૈધવ્ય પ્રાપ્ત થયું.

આ સંસારની ઘટમાળ આવી ચિત્ર વિચિત્ર છે. કર્મની ગતિને કોઈ કળી શક્યું નથી. ક્રુપિત કુદરતે અંબાબેનને નિરાધાર દશામાં મૂકી દીધા. વૈધવ્ય દશાનો જે અનુભવ કરે તેને જ ખ્યાલ આવે. પંચરંગી દુનિયા વચ્ચે રહી વૈધવ્યને સળંગ સૂત્રતાથી પાર પાડવું તે ઘણું કઠિન છે. અંબાબેન આ દુઃખના ડુંગરથી હારી જાય તેવા ન હતા. અંતરમાં અતૂટ વિશ્વાસ હતો કે દુઃખમાં ધર્મ એ એક જ એવી ચીજ છે કે જે સાચી શાંતિ આપી શકે છે.

યોગાનુયોગ બરાબર એ જ સમયે ગોંડલ ગચ્છના ગુરુ ભગવંતોનું તથા દેવકુંવરબાઈ મ. આદિ મહાસતીજીઓનું પ્રભુ વીરનો સંદેશો ફેલાવતા, વિચરણ કરતાં કુંડલામાં પદાર્પણ થયું. શ્રી સંઘમાં અનેરા ઉત્સાહનું મોજું ફરી વળ્યું. પૂ. સતીજીના પ્રતિભા સંપન્ન પ્રભાવથી કુંડલા કુંડલપુર બની ગયું. અંબાબેનને દેવગુરુ ધર્મની અવિહડ શ્રદ્ધા હતી અને હવે જીવન આધાર મળી ગયો. સત્ય અને વાસ્તવિક સુખોની સમજ પૂરેપૂરી સમજાઈ ગઈ. ભૌતિક સુખો અકારા લાગ્યા. તેના તરફ પીઠ ફેરવી તેમાંથી છૂટકારો મેળવી સંયમ લેવાનો અડગ નિર્ધાર કર્યો અને ગોંડલ સંપ્રદાયના પૂ. દેવકુંવરબાઈ મ. ના સાંનિધ્યમાં સંવત ૧૯૭૯ના વૈશાખ વદ તેરસના શુભદિને છત્રીસ વર્ષે દીક્ષા અંગીકાર કરી તેઓશ્રીના સાતમા નંબરના શિષ્યા બની નૂતન જીવન શરૂ કર્યું. પડછંદ કાયા, ગૌર વર્ણ, મુખનીસૌમ્યતા, શરીરની સુડોલતાની સાથે સ્વભાવની સૌમ્યતા તથા શીતળતાને કારણે સંયમની સાથોસાથ જીવન વિકાસના અનેક ગુણો ખીલવવા પ્રબળ પુરુષાર્થ કર્યો.

"સેવા એ જ ધર્મ" એ તેના જીવનનું આગવું સૂત્ર હતું. નાના મોટાના ભેદભાવ રાખ્યા વિના સૌને શાતા ઉપજાવવાનું પરમ કર્તવ્ય તેઓશ્રીએ જીવનભર જાળવી રાખ્યું. ભાણવડના ચાતુર્માસમાં ગુરુણીથી અલગ વિચરણ થતાં કારતક વદ અમાસના ગુરુણી દેવલોક પામતા અંતિમ દર્શનથી વંચિત રહી ગયા તેથી પૂ. મહાસતીજીને સદાય તેનો અફસોસ રહ્યો.

ગુરુણી દેવની અંતિમ હિત શિક્ષા 'ગુરુની આજ્ઞા સૌ શિરે ચઢાવજો' સંપ સુલેહથી રહેજો. આ આખરી શિક્ષાને આત્મસાત્ કરી પોતાનું જીવન ઘડતર કર્યું અને સૌને હુંફ આપી માર્ગદર્શન આપ્યું. પોતાની વૃદ્ધાવસ્થા હોવા છતાં પૂ. પ્રાણગુરુ દેવની સંધિવાની બિમારીમાં પણ પ્રસન્નતા સહ ખંતથી સેવા સુશ્રૂષા કરી ખૂબ ખૂબ શાતા ઉપજાવી. જે પોતાનું સર્વસ્વ અર્પણ કરે તે જ સાચી સેવા કરી શકે છે.

તેઓ આચરણ દ્વારા ધર્મની પ્રતિતી કરાવતા ગુરુદેવના કૃપાપાત્રી બન્યા અને તેના ફળ સ્વરૂપે હાલ વર્તમાને મુંબઈ બિરાજીત પૂજ્યવરા, વિશાળ પરિવાર ધારક પૂ. મુક્તાબાઈ મ. તથા જેના રોમેરોમમાં સંયમનિષ્ઠા છે એવા આગમ બત્રીસી અનુવાદના પ્રધાન સંપાદિકા ભાવયોગિની પૂ. લીલમબાઈ મ. બંને સુપાત્ર શિષ્યા રત્નોના ગુરુણી દેવા બનવાનું પરમ સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું.

પૂ. અંબાબાઈ મ. નો આત્મા કોઈ જુદી જ કોટિનો હતો. જ્યાં જ્યાં વિચર્યા ત્યાં ત્યાં સદ્ગુણોથી સૌરભ જ ફેલાવી હતી. વૃદ્ધાવસ્થા હોવા છતાં શરીરમાં ઘણી જ સ્ફર્તિ તથા તાજગી હતી. સહનશીલતાનો જાણે પુંજ! જીવનમાં તપ, ત્યાગ, ચારિત્ર નિષ્ઠા, મીતાહાર તથા સેવા પ્રિયતાને કારણે દીર્ઘાયુ પ્રાપ્ત કર્યું.

જ્ઞાનીઓએ જીવનને ક્ષણભંગુર કહ્યું છે. જીવનની અકળ ગતિને કોણ જાણી શક્યું છે. સંવત ૨૦૧૦માં તબિયત લઘડતા પેટની તકલીફ થતાં ફૂલકુંવરબાઈ મ. બા. બ્ર. પ્રભાબાઈ મ. આદિ ઠા. ૬ ગુરુ આજ્ઞા થતાં જૂનાગઢ પધાર્યા. સફળ ઓપરેશન થયું. ઘડીભર સૌ મલકાયા પણ કાળ, કર્મ અને કિસ્મતને કોણ પામી શકે ? જેઠ સુદ નોમ બુધવારે સમાધિ ભાવે નમસ્કાર મંત્ર સાંભળતા સંથારો કરી શાંતિનાથના જાપ જપતા પૂ. અંબાબાઈ મ. છેલ્લા શ્વાસોશ્વાસ પૂર્ણ કરી અનંતની યાત્રાએ ચાલી નીકળ્યા. શ્રીસંઘે પોતાની દરેક ફરજ બજાવી. ૩૧ વર્ષની સંયમ પર્યાય પાળી જન્મ, જીવન, મૃત્યુને સફલાતિ સફલ બનાવ્યું.

આવા મહાન સતીજીની સદ્ગુણાવલિને અમારી કોટિ કોટિ વંદના...

પૂ. મુક્ત–લીલમ–ઉષાગુરુણીના સુશિષ્યા –સાધ્વી કૃપા



### પૂ. બા. બ્ર. ઉષાબાર્થમ, ના જીવનની સર્શોગાશ

તપસ્વી ગુરુદેવના કૃપાપાત્રી પૂ. ઉષાબાઈ મ. અમર બની ગયા રે, પૂ. મુક્ત-લીલમ ગુરુદ્ગીના સુશિષ્યા મૃત્યુને જીતી ગયા રે, સંયમ સાધિકા સમતા સમાધિભાવે સ્વર્ગે સંચરી ગયા રે, ગોંડલ ગચ્છની યશોગાથાને અમર બનાવી ગયા રે.

અનંતકાલની રેતી પર પગલા પાડી કેટલાય આવ્યા અને કેટલાય ગયા. કેટલાયના નામ નિશાન મટી ગયા પરંતુ કેટલાક વિરલ અને વિશિષ્ટ વ્યક્તિત્વના ધારક મહામાનવો પોતાની આગવી અને અનોખી લાક્ષણિકતાઓથી ચિરંજીવી બની જાય છે.

નાવલી નદીના કાંઠે વસેલું સાવરકુંડલા ગામ, પોતાની ધાર્મિકતાના કારણે પ્રાણ ગુરુદેવનું લાડીલું ગામ બની ગયું. સોના જેવી શ્રદ્ધા અને ભક્તિભાવના કારણે પૂ. પ્રાણ ગુરુદેવ સાવરકુંડલાને સોનાના સુંડલા કહેતા હતા. ખરેખર! સાવરકુંડલાએ સોનાના આભૂષણ જેવા અનેક રત્નો શાસનના ચરણે ધર્યા છે.

દેવ-ગુરુ-ધર્મ પ્રત્યેની શ્રદ્ધા નસેનસમાં ભરી હતી, તેવા શ્રી અમરશી દેવકરણ તેજાણીના ત્રણ સુપુત્રો સાવરકુંડલામાં વસવાટ કરતા હતા. શ્રી જમનાદાસભાઈ અને વ્રજકુંવર બેન, શ્રી રૂગનાથભાઈ અને શિવકુંવર બેન, શ્રી સોમચંદભાઈ અને લલિતાબેન, આ ત્રણે ભાઈઓએ માત્ર શાસન, સંઘ કે સંતોની સેવા જ કરી નથી પરંતુ પોતાના કાળજાના કટકા જેવી સુપુત્રીઓ શાસનને સોંપી છે.

જન્મ-બાલ્યકાલ: — સાવરકુંડલા મુકામેસં. ૧૯૯૬, તા. ૧૬–૧૦–૧૯૪૦ના શરદ પૂર્ણિમાના દિવસે માતા લિલતાબેનની કુક્ષિએ દેવીબેને જન્મ ધારણ કર્યો. પિતૃકુળ સાથે માતૃકુળ(મોસાળ) ભુરખીયા નિવાસી શ્રી વનમાળી દાસ નથુભાઈ પરિવાર અને મામા શ્રી ભોગીભાઈ, શ્રી હસમુખભાઈ તથા શ્રી રમણભાઈના સંસ્કાર વારસાને ઝીલતા દેવી બેન વૃદ્ધિ પામવા લાગ્યા. પાંચ ભાઈઓ અને ત્રણ બહેનોમાં દેવીબેન ત્રીજા સંતાન રૂપ હતા. યથા નામ તથા ગુણા. પોતાનાથી મોટા ચંદુભાઈ, જયાબેન અને નાના નવીનભાઈ, તારાબેન, શશીભાઈ, કિશોરભાઈ અને અશ્વિનભાઈ (ભગુભાઈ)ની વચ્ચે દેવીબેન દિવ્ય તેજથી દીપતા હતા. દેવીબેને મોહમયી મુંબઈ નગરીમાં ફૈબા શાંતાબેનને ત્યાં રહી અભ્યાસ કર્યો.

વૈરાગ્ય ભાવ:— દઢ મનોબળ, બોલવાની છટા, હાજરજવાબીપણું, ઐત્પાતિકી બુદ્ધિ, કુનેહદષ્ટિ જેવા ગુણો સાવ બચપણથી જ દેવીબેનમાં જોવા મળતા હતા. અગિયાર વર્ષની આ બાલિકાએ અકાઈ તપ કરી, સોળ વરસે વરસીતપ આદર્યો. જેને તપ પ્રિય છે, તેને સંયમ પ્રિય બને તેવી ઉમદા ભાવના સાથે તપસમાટ પૂ. ગુરુદેવે તેમને યોગ્ય પાત્રજાણી વૈરાગ્ય વાણીનો ધોધ વહાવ્યો અને આ જળમાં પ્લાવિત બની સતર વર્ષના પ્રભાબેન અને સોળ વર્ષના દેવીબેન પણ વૈરાગી બન્યા. પૂ. પ્રાણ ગુરુદેવના સાંનિધ્યે વૈરાગ્યભાવ દઢ બનતો રહ્યો.

મોટાબેન લીલાવંતીબેન (પૂ. લીલમબાઈ મ.) ઈ.સ. ૧૯૫૩માં દીક્ષિત બન્યા હતા. મોટી બેનનો સાથ છોડવો નથી તેવા દઢ નિર્ણય સાથે પ્રભાબેન અને ઢેવીબેન વૈરાગ્યભાવમાં આગળ વધતા રહ્યા અને સં. ૨૦૧૫ અને ૧૩–૪–૫૯ને સોમવારે સાવરકુંડલા મુકામે તપસમ્રાટ ગુરુદેવ શ્રી રતિલાલજી મ.સા.ના શ્રીમુખે દીક્ષા મંત્ર ગ્રહણ કરી. પ્રભાબેન અને દેવીબેન દીક્ષિત બન્યા. તેમની સાથે કંચનબેન રૂપાણી (પૂ. વસુબાઈ મ.) પણ દીક્ષિત બન્યા.

પૂ. ગુરુદેવે દેવીબેનનું ઉષાબાઈ મ. નામ જાહેર કર્યું. પૂ. પ્રભાબાઈ મ. અને ઉષાબાઈ મ. એ પ.પૂ. ફૂલકુંવરબાઈ મહાસતીજીના સાંનિધ્યમાં સ્થિત પૂ. મુક્તાબાઈ મ. તથા પૂ. લીલમબાઈ મ. નું શિષ્યત્વ સ્વીકાર્યું. યોગાનુયોગ પણ કેવો! સંસાર પક્ષના મોટી બેન પૂ. લીલમબાઈ મ. સંયમપક્ષે બન્યા ગુરુ માતેશ્વરી!

સાધક જીવનનો પ્રારંભ :— પૂ. ઉષાબાઈ મહાસતીજીના સાધક જીવનનો પ્રારંભ થયો. વયોવૃદ્ધ પૂ. ફૂલકુંવરબાઈ મ. ના સંસ્કારથી પૂ. ઉષાબાઈ મ. એ સ્વચ્છંદનો ત્યાગ કરીને, ત્રણે યોગથી ગુરુ ચરણોમાં જીવન સમર્પિત કર્યું. ગુર્વાજ્ઞા તે જ મારો ધર્મ, નિર્વિકલ્પ ભાવે આજ્ઞા પાલન તે જ મારી સાધના, આવા મંત્રોને અંતરમાં અવધારી સંયમ અને તપથી આત્માને ભાવિત કરવા લાગ્યા.

શાન સાધના :- તીવ્ર મેઘા શક્તિના કારણે પાથર્ડી બોર્ડની સિદ્ધાંત

આચાર્યની અને શ્રમણી વિદ્યાપીઠ–મુંબઈ વિદ્યાવારિધિની પદવી ઉપાર્જિત કરી. અનેક આગમો, થોકડાઓ કંઠસ્થ કર્યા. ન્યાય–વ્યાકરણ આદિનો અભ્યાસ કર્યો. તે ઉપરાંત ગુરુકુલવાસી અનેક સાધ્વીજીઓને સંપૂર્ણ ઉત્સાહપૂર્વક અભ્યાસ કરાવ્યો. તેમની સ્વાધ્યાય પ્રત્યેની તીવ્ર તમન્નાના પરિપાક સ્વરૂપે જ ગુરુપ્રાણ આગમ બત્રીસીના તેઓશ્રી ઉદ્દભાવક બન્યા. ગુરુ પ્રાણ જન્મ શતાબ્દી મહોત્સવ કોઈ ધામ–ધૂમ–ધમાલથી નહીં પરંતુ પૂ. ગુરુદેવે આપેલું આગમજ્ઞાન પુસ્તક પ્રકાશન દ્વારા તેમના જ કરકમલોમાં સમર્પિત કરીને ઉજવવી, તેમની આ વિચારધારા જિનવાણી પ્રત્યેની અત્ટ શ્રદ્ધા અને ગુરુ ભક્તિને પ્રદર્શિત કરે છે. આગમ અનુવાદના પ્રકાશન કાર્ય માટે ઈ.સ. ૧૯૯૮ના પૂ. ગુર્દેવ સાથેના સામૃહિક ચાતુર્માસમાં શ્રી રોયલ પાર્ક મોટા સંઘમાં શ્રી ચંદ્રકાંતભાઈ શેઠના પ્રમુખપદ નીચે ગુરુપ્રાણ કાઉન્ડેશનની સ્થાપનાના પ્રેરક બન્યા અને તેમના સદ્દપદેશથી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન આર્થિક રીતે સદ્ધર બન્યું છે. પૂ. આગમમનીષી પૂ. તિલોકમુનિ મ.સા. પ્રધાન સંપાદિકા પૂ. લીલમબાઈ મ. સહસંપાદિકા પૂ. ડૉ. આરતીબાઈ મ. તથા પૂ. સુબોધિકાબાઈ મ. ના સત્પુરુષાર્થે તેઓશ્રીના ઉપસ્થિતિમાં વીસ આગમ રત્નો પ્રકાશિત થયા. આ રીતે તેઓશ્રીએ આગમોને ઘર–ઘરમાં જન–જનમાં ગુંજતા કર્યા છે.

તપ સાધના:— આહાર સંજ્ઞાને તોડવા, અનંત કર્મોનો ક્ષય કરવા તપનું તીક્ષ્ણ શસ્ત્ર તેમણે હસ્તગત કર્યું હતું. સાધક જીવનના પ્રારંભથી જ અનેક નાની મોટી તપસ્યાઓ કરી. તેમાં આઠ વર્ષ એકાંતર ઉપવાસ, બે પોલા અકમના, એક છકનો, એક નક્કર અકમનો વરસી તપ કર્યો. સિદ્ધિ તપ, ધર્મ ચક્ર, શિખર કળશ તપ બે વાર, છ માસી તપ, છ વાર ચાર માસી, દોઢ માસી તપ, સાત અકાઈ, નવાઈ, અગિયાર ઉપવાસ, સોળ ઉપવાસ, દર પુનમના અકમ, ૧૦૮ અકમ, નાનીબારી, મોટીબારીતપ, પરદેશી રાજાના તેર છક, પાંચ પાંડવના છક, ૨૩ આયંબિલની ઓળી, ૧૯ ચાતુર્માસમાં વિગય ત્યાગ, બે વાર આઠમાસી તપ, પ૧–૭૧–૧૦૮ આયંબિલ, પાંચ વર્ષ સળંગ એકાસણા જેવી અનેક વિધ તપસ્યાથી જીવનને તપોમય બનાવ્યું હતું.

માત્ર છ મહિનાની દીક્ષા પર્યાયે પૂ. ગુરુદેવની આજ્ઞાથી સંપ્રદાય વરિષ્ઠા પૂ. ગુલાબબાઈ મ., પૂ. લલિતાબાઈ મ. તથા વડીલ ગુરુ ભગિની પૂ. પુષ્પાબાઈ મ. સાથે મુંબઈ વિહાર કર્યો હતો. ત્યારે તેમના સાંનિઘ્યમાં અગિયાર ઉપવાસના પારણે કુંવારી કન્યા, કપાળમાં કુમકુમનો ચાંદલો, છૂટાવાળ, શ્વેત વસ્ત્ર પરિધાન કરી, સફેદ વસ્તુ વહોરાવે તો પારણું કરવું તેવો કઠિન અભિગ્રહ ધારણ કર્યો હતો.

દીક્ષા સમયથી જ કેરી સહિતના સર્વ ફળો, સૂકો મેવો વગેરે અનેક દ્રવ્યોનો ત્યાગ હતો. આ રીતે તપ સાથે ત્યાગ પણ ગજબનો હતો.

આત્મ આરાધના: — સહનશીલતા તે જ સાધુતાનું મુખ્ય અંગ છે. દેહના દર્દોને આત્મભાવે સહન થાય તો જ કર્મનિર્જરા થાય, દેહાઘ્યાસ છૂટે તો જ આત્મસાધના થઈ શકે. આવી સમજણ તેમની પરિપક્વ હતી. અશાતાના જોરદાર ઉદયમાં પણ પોતાની વેદના કોઈને કળાવા ન દે તેવી તેમની પ્રતિભા હતી. ત્રણ—ચાર ડીગ્રી તાવમાં પણ પ્રવચન, વિહારાદિ તેમજ સાધુ જીવનની સર્વ ક્રિયાઓ નિયમિતપણે કરતા હતા. અક્રમના વરસીતપ દરમ્યાન તાત્કાલિક ઓપરેશન કરાવવું પડે તેવી પરિસ્થિતિ ઊભી થઈ. તે પરિસ્થિતિમાં પણ પોતાના નિર્ણયમાં અડગ રહી વરસીતપની આરાધનાને અખંડ રાખી.

ક્યારેક અશાતાના ઉદયમાં શિષ્યાઓ આરામ કરવાનું કહે ત્યારે હંમેશાં કહેતા કે 'નશ્વર શરીરનો કસ કાઢી લેવા દ્યો. શક્તિ મળી છે તેનો પરાર્થે અને પરમાર્થે પ્રયોગ કરવા દ્યો. સંયમી જીવનમાં શક્તિ ગોપવવી, તે વીતરાગની ચોરી છે.' આ રીતે પ્રતિકૂળતામાં પણ આત્મ જાગૃતિ રાખી સાધનાને દઢ બનાવી રહ્યા હતા.

શાસન પ્રભાવના:— વૈરાગ્યાવસ્થામાં જ ગુરુ પ્રાણ જેવા ગુરુના આશીર્વાદ પામીને તેમના જેવા વ્યવહારિક અને કોઠા સુઝ વાળા બનીને સમાજને ધર્મના માર્ગે વાળવા માટે જબરો પુરુષાર્થ કર્યો. સંયમ સાધના સાથે શાસન પ્રભાવનામાં પણ તેઓશ્રીનો અનેરો ઉત્સાહ હતો. સૌરાષ્ટ્ર, મુંબઈ, મધ્યપ્રદેશ જેવા ક્ષેત્રોમાં વિચરી, અનેક સ્થાને સંઘ, મહિલા મંડલ અને યુવક મંડળોની સ્થાપના કરી. રાજકોટ શ્રી રોયલપાર્ક મોટા સંઘના નૂતન ઉપાશ્રયમાં ઈ. સ. ૧૯૯૫ માં પ્રથમ ચાતુર્માસ કરી, દૂર—સુદૂર સુધી સ્વયં ગૌચરી જઈ અનેક ભાવિકોને ધર્મસ્થાનકમાં આવતા કરીને સંઘને મજબૂત બનાવ્યો, ગોંડલ રોડ વેસ્ટ સંઘ પણ તેમના પુરુષાર્થ અને પ્રેરણાના પરિબળે આજે અનેકવિધ પ્રવૃત્તિઓ કરી રહ્યો છે.

ગુરુપ્રાણના ખેડેલા ક્ષેત્રોને સદ્ધર બનાવવા ગમે તે ભોગે ગામડે–ગામડે વિચરી, નાના નાના ગામડાઓમાં પણ ચાતુર્માસનો લાભ આપતા અને શિષ્યાઓને પણ મોકલતા. આ રીતે સંઘ સેવા અને શાસન પ્રભાવના તેમના જીવનનું મહત્વનું અંગ હતું.

આત્મશુદ્ધિની તમજ્ઞા:— સંયમી જીવનમાં દોષ સેવન ન થાય તે માટે સતત કાળજી હોવા છતાં અનિવાર્ય સંજોગોમાં કોઈ અપવાદનું સેવન થયું હોય, તો તેનું પ્રાયશ્ચિત લઈને શુદ્ધ થવાની તેમને હંમેશાં તીવ્ર ભાવના રહેતી હતી. જ્યારે—જ્યારે ગુરુવર્યોના સાંનિધ્યમાં આવે, ત્યારે તુરંત જ દોષોની આલોચના કરી પ્રાયશ્ચિતનો સ્વીકાર કરતા. અંતિમ દિવસોમાં રાજકોટ સદર મુકામે અત્યંત નાદુરસ્ત તિબયતમાં પણ પ્રાયશ્ચિતરૂપે ઓળીની આરાધના કરી 'આ જીવનના દોષ સેવનનો દંડ અહીં જ સ્વીકારી લેવો છે. કંઈ બાકી ન રહે' તેવી ભાવનાથી અંતિમ ક્ષણોમાં પણ ગુરુણીમૈયા પૂ. લીલમબાઈ મ. પાસે આલોચના, પ્રાયશ્ચિત કરીને આરાધક ભાવમાં આગળ વધ્યા.

આ રીતે સંયમ પાલન કરવા–કરાવવામાં જાગૃત, રત્નાધિકોના વિનય વ્યવહારમાં તત્પર, જિનાજ્ઞા–ગુર્વાજ્ઞા પાલનમાં સદાય પ્રસન્ન, સંઘ–સમાજના માર્ગદર્શક, ગુરુકુળનું ગૌરવ વધારવામાં સતત કાર્યરત, સફળ સંચાલક, અનેક જીવોના પ્રેરણા સ્રોત, સહનશીલતાની સાક્ષાત મૂર્તિ સમ તેઓશ્રીનું જીવન અનેક ગુણોથી ધબકતું હતું.

પૂ. મુક્ત લીલમ ગુરુણી દેવાના અંતેવાસી, ગુરુકુલવાસી સાઘ્વીજી-ઓના સંરક્ષક, કર્મઠ યોગિની બનીને રહ્યા હતા.

અંતિમ આરાધના:— જીવન એક અભ્યાસ છે. મૃત્યુ તેની પરીક્ષા છે અને અખંડ સમાધિભાવ તેની સફળતાનું સર્ટિફીકેટ છે. પૂ. મહાસતીજીની નીડરતા અને નિર્ભયતા અજબ ગજબની હતી. તેઓશ્રીએ મોત સામે પડકાર કર્યો. પોતાની અંતિમ ક્ષણો સુઝી આવી હોય તેમ થોડા દિવસોથી વારંવાર કહેતા કે 'મને ગુરુદેવ બોલાવે છે. હવે કાંઈ લાંબુ નથી.' છેલ્લા દિવસોમાં તબિયત વધુ નાદુરસ્ત બનતા તા. ૧૨–૫–૦૩ એચ. જે. દોશી. હોસ્પિટલમાં દાખલ કરવામાં આવ્યા ટ્રસ્ટી શ્રી વિનુભાઈ દોશીની પ્રેરણાથી શ્રી વિભાકરભાઈ, સેવા બજાવી રહ્યા હતા. ડૉ. શ્રી હેમાણી તથા ડૉ. શ્રી કમલભાઈ દોશીની દેખરેખ નીચે ઉપચાર થઈ રહ્યા હતા. રોયલપાર્ક શ્રી સંઘ અને ગોંડલ રોડ વેસ્ટ સંઘ સતત સેવામાં હાજર હતો. ડૉક્ટરોના પુરુષાર્થ, સહુની સદ્ભાવના તેમ છતાં આયુષ્યના દલિકો પૂર્ણ થવાની તૈયારી થતી હોવાથી તબિયતે નાજુક વળાંક લેવા માંડયો. ત્યારે સ્વયં

આત્મભાવમાં સંપૂર્ણ રીતે જાગૃત..ગુરુણીમૈયાને પચ્ચક્ષાણ કરાવવા વિનંતી કરી. પૂ. લીલમબાઈમ. એ અત્યંત ભગ્ન હૃદયે પોતાના જ અંતેવાસી શિષ્યાને નિર્યામણા કરાવીને અંતિમ આરાધના કરાવી. 'હું સર્વને ખમાવું છું, હું ગુરુદેવ પાસે જાઉં છું. તેવા ભાવવાહી શબ્દોનું ઉચ્ચારણ, અરિહંત—અરિહંતનું નામ સ્મરણ સ્વયં કરતા કરતા, પૂ. ગુરુણીમૈયા, ગુરુભગિનીઓ, શિષ્યા પરિવાર અને વિશાળ ભક્ત સમુદાયની વચ્ચે ખૂબ જ શાંતિ અને સમાધિપૂર્વક માનવ જીવન અને ગુરુદેવ પ્રદત્ત સંયમી જીવનને સાર્થક બનાવી. 'વૈશાખ સુદ–૧૪ બુધવાર તા. ૧૪–૪–૨૦૦૩ના સાંજે ૪ ને પાંચ મીનીટે વાગે આરાધક ભાવે આ નશ્વર દેહનો ત્યાગ કરી. પંચત્વને પામ્યા.

તેમના પાર્થિવ દેહને રોયલપાર્ક ઉપાશ્રયે દર્શનાર્થે બિરાજિત કર્યો. વૈશાખ સુદ-૧૫ને ગુરુવારે ૧૦.૦૦ કલાકે પાલખી યાત્રાનો પ્રારંભ થયો. સેંકડો શાસનવીરો, સમસ્ત સૌરાષ્ટ્રના સંઘો, બોમ્બેના ભાવિકો, શ્રી મનસુખભાઈ તેજાણી, મહાસુખભાઈ કામદાર, વજુભાઈ, જેઠાભાઈ, ચંદુભાઈવગેરે સમસ્ત તેજાણી પરિવાર જય જય નંદાના નાદ સાથે પાલખી યાત્રામાં જોડાયા. રામનાથપરાની સ્મશાન ભૂમિમાં સંસારી ભાઈ શ્રી ચંદુભાઈ, નવીનભાઈ, કિશોરભાઈ, શશીભાઈ એ સંઘ પ્રમુખશ્રી ચંદ્રકાંતભાઈ શેઠે તેમના દેહનો અગ્નિસંસ્કાર કર્યો.

તેજાણી પરિવારની ઉષા ઊગી, પોતાનો પ્રકાશ ફેલાવી મૃત્યુલોકમાંથી સ્વર્ગલોકમાં ઉદિત થઈ ગઈ પૂ. મુક્ત–લીલમ પરિવારની મોંઘેરી મૂડી છીનવાઈ ગઈ, ગોંડલ સંપ્રદાય સહિત સમગ્ર જિનશાસનનો ઝળહળતો સિતારો ખરી પડ્યો.

તે દિવગંત અમર આત્મા જિનશાસનને પામે આરાધનાને શીઘ્ર પૂર્ણ કરે તેવી ભાવાંજલી....

–ડૉ. સાધ્વી આરતી તથા સાધ્વી સુબોધિકા







### ગોંડલ સંપ્રદાયના ગુરુવર્યોની ભાવાંજલી

## अंतरमा हिंहमार

(રાગ – દિલ કે અરમાન....)

સતિ આપણા યાદ રહી જાય સમણા, લોગસ્સની સ્તુતિ કરતા ચાલ્યા તમે....સતિ માત–પિતાએ સંસ્કાર દીધા તને, ધર્મના માર્ગે તમે આર્વીયા....સતિ પ્રાણગુરુએ બીજ રોપ્યા વૈરાગ્યના, તપસ્વી ગુરુ ચરણે ફ્લ્યા–ફાલ્યા તમે....સતિ મુક્ત–લીલમ ગુરુણીએ જતન કર્યું, દીપાવ્યું તેજાણી કુટુંબને તમે....સતિ બેની ઉષા ! તું તો સ્વર્ગે સંચરી, ત્રિપુટી ભગિની ખંડિત બની આપણી....સતિ

### અંવરના ભાવ

ઉગ્યો શરદપુનમનો ચાંદ તેજાણી પરિવારે, ખીલ્યો એ લલિતાબેન—સોમચંદભાઈના કુળે, થયો વિકસિત સોળ કળાએ પ્રાશ્ન—સ્તિ પરિવારે, ઝળહળતો પ્રકાશ રેલાયો, મુક્ત—લીલમ બાગે, પથરાયો પ્રકાશ જિનજાસનમાં આગમ પ્રકાશને, અમ ચારિત્રનું ઘડતર કર્યું દીક્ષા—શિક્ષા પ્રદાને, અનંત ઉપકાર કરી, જોડયા અમોને મોક્ષમાર્ગે, શિરછત્ર ચાલ્યું ગયું અચાનક કાળ પ્રહારે, થઈ ગયા ઉદિત ઉષા ગુરુણીમયા દિવ્યલોકે, યશદેહે અમર બની ગયો એ ચાંદ મૃત્યુલોકે, અંતરભાવે સ્મરણાંજલી ધરીએ, સ્વામી! તવ ચરણે, કેવળજ્ઞાનનો પૂર્ણ ચાંદ ખીલે તવ આતમ નભે.

આપનું શિષ્યા મંડળ...

### પ્રકાશકીય

વિશાળ સમુદ્રને ભુજાથી પાર પામવો અત્યંત કઠિન છે પરંતુ જહાજના માઘ્યમથી તેને સરળતાથી પાર પામી શકાય છે તે જ રીતે દ્રવ્યાનુયોગ સભર વિશાળ અને ગંભીર આગમોના વિષયોને થોકડાના માધ્યમથી સહજ અને સરળ રીતે સમજી શકાય છે. થોકડાઓમાં આગમોના ભાવોની સંક્ષિપ્ત સમજણ હોય છે.

ગુરુપ્રાણ જન્મ શતાબ્દીના ઉપલક્ષે શ્રી રોયલપાર્ક સ્થા. જૈન સંઘના આંગણે ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન દ્વારા ગુરુપ્રાણ આગમ બત્રીસીના પ્રકાશનનું કાર્ય આગળ વધી રહ્યું છે, તેમાં ઓગણત્રીસ આગમરત્નો પ્રકાશિત થઈ ગયા છે.

ગુરુપ્રાણ આગમ બત્રીસીના મુખ્ય સંપાદિકા ભાવયોગિની પૂ. લીલમબાઈ મ. ની અંતરની ભાવનાને સ્વીકારીને પૂ. પુષ્પાબાઈ મ., પૂ. પ્રભાબાઈ મ., પૂ. હજ્ઞાબાઈ મ., પૂ. હજ્ઞાબાઈ મ., પૂ. વીરમતિબાઈ મ. આદિ ઠાણાઓ સાથે વિચાર વિનિમય કરીને સૌમ્યમૂર્તિ સ્વ. પૂ. અંબાબાઈ મ. ની અર્ધશતાબ્દી પુષ્યતિથિના ઉપલક્ષે સ્વ. પૂ. ફૂલકુંવરબાઈ મ. તથા પૂ. અંબાબાઈ મ.ના નામને જોડીને બે વર્ષ પહેલા ફૂલામ્ર સ્તોકાલય (શ્રી ભગવતી સૂત્ર આધારિત થોકડાઓ)નું પ્રકાશન થયું. ગુજરાતી જૈન સમાજ માટે આ પ્રથમ પ્રકાશન હોવાથી સમાજે તેને હર્ષપૂર્વક વધાવી લીધું. અલ્પ સમયમાં જ અમારે તેનું પુનર્મુદ્રણ કરાવવું પડ્યું.

તે જ રીતે શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર તથા શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર આધારિત થોકડાઓનું સંકલન કરીને પ્રકાશિત કરવાનો અમે નિર્ણય કર્યો.

સહ સંપાદિકા ડૉ. પૂ. આરતીબાઈ મ. એ થોકડાઓનું સંકલન તથા લેખન કાર્ય સહર્ષ સ્વીકારી લીધું.

આગમ મનીષી પૂ. તિલોકમુનિ મ.સા. પ્રધાન સંપાદિકા પૂ. લીલમબાઈ મ. તથા સહ સંપાદિકા પૂ. સુબોધિકાબાઈ મ. એ અપ્રમત્તપણે અલ્પ સમયમાં જ આગમિક દષ્ટિકોણથી નિરીક્ષણ કરી તેનું સંપાદન કર્યું છે.

પૂ. ગુરુ વર્યોની કૃપાએ તથા સહુના સહિયારા પુરુષાર્થે ફૂલઆમ્ર

સ્તોકાલય (શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર-જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર આધારિત થોકડાઓનું) આજે પ્રકાશન થઈ રહ્યું છે.

પ્રકાશનની પાવન પળે અમે અમારા પ્રકાશન કાર્યમાં સહયોગી સર્વ સંત–સતિજીઓને કૃતજ્ઞતાપૂર્વક વંદન કરીને આભાર વ્યક્ત કરીએ છીએ.

અંતે જન–જનમાં જિનવાણીનો અધિકતમ પ્રસાર થાય એ જ સદ્ભાવના સહ....

> પ્ર**મુખ** ચંદ્રકાંતભાઈ એમ. શેઠ ગુરુપ્રા<del>ણ</del> ફાઉન્ડેશન



#### મનોભાવ

જેમ દહીંનું વલોણુ કરતાં નવનીત ઈક્ષુને પીલતા તેનો સુમઘુર રસ, ચંદન કાષ્ઠને ઘસતાં તેના સારભૂત મઘમઘાયમાન સુગંઘ, પ્રાપ્ત થાય છે. મહાસાગરનું મંથન કરતાં મોતી પ્રાપ્ત થાય છે. કોઈપણ પદાર્થના સારભૂત તત્ત્વને પ્રાપ્ત કરવા પુરુષાર્થ કરવો પડે અને તે સવળા પુરુષાર્થના સુપરિણામે સત્ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે.

તે જ રીતે ગહન અને સારભૂત તથા રહસ્યભૂત તત્ત્વોથી ભરેલા, વીતરાગ પ્રભુની વાણી રૂપ આગમ ગ્રંથોના સારભૂત તત્ત્વને પ્રાપ્ત કરવા પૂર્વાચાર્યોએ આગમોની અનુપ્રેક્ષાનો અથાગ પુરુષાર્થ કર્યો અને તેના સારભૂત તત્ત્વોને થોકડાના માધ્યમથી જન સમાજ સમક્ષ પ્રસ્તુત કર્યા.

> થોકડા તે આગમોનો સાર છે. થોકડા તે આગમોનું રસાયણ છે. થોકડા તે આગમોનો અર્ક છે. થોકડા તે આગમોને સમજવાની માસ્ટર કી છે.

શ્રી ભગવતી સૂત્ર, શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર, શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર વગેરે આગમોમાં ક્વ્યાનુયોગની પ્રધાનતા છે. વિષયોની વિવિધતા સાથે આંશિક રૂપે કંઠિનતા પણ છે. તે આગમના ભાવો અત્યંત સરળ રીતે માતૃભાષામાં પ્રગટ થાય, તો જનસમાજ આગમના ભાવોને પામી શકે, આ ઉદ્દેશથી શ્રી ભગવતી સૂત્ર સાથે જ ફૂલામ્ર સ્તોકાલય (શ્રી ભગવતી સૂત્ર આધારિત થોકડાઓ)નું પ્રકાશન થયું. વાચકોનો સંપૂર્ણ પ્રતિસાદ મળ્યો. અત્યંત અલ્પ સમયમાં તે પુસ્તકનું પુનઃ મુદ્રણ કરાવવાની ફરજ પડી.

જન સમાજમાં જ્ઞાનરુચિ કંઈક અંશે વિકસિત થઈ હોય તેવું પ્રતીત થાય છે. લોકોની જ્ઞાન રુચિને તૃપ્ત કરવા માટે સુયોગ્ય સાહિત્ય પ્રકાશન અનિવાર્ય બની જાય છે. યેનકેન પ્રકારેણ જિનવાણીને ઘર—ઘર ગૂંજતી કરવી છે, તે એક માત્ર ભાવનાથી અમે ૧૦૧ થોકડાના થોક સંગ્રહમાં ન હોય તેવા શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર અને શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર આધારિત થોકડાઓનું સંકલન કર્યું અને આજે તેનું પ્રકાશન થઈ રહ્યું છે તેનો અમોને આનંદ છે.

આ પુસ્તક પ્રકાશનની પાવનપળે ગુરુવર્યોની પરોક્ષ પ્રેરણા અને અસીમ

કૃપા તેમજ તેમના અનન્ય ઉપકારનો અંતરથી સ્વીકાર કરી સર્વ રત્નાધિકોને ભાવપૂર્વક વંદન કરીએ છીએ.

આ પુસ્તકનું આગમ દષ્ટિકોણથી શુદ્ધિકરણ કરનાર, અમારા આગમ પ્રકાશન કાર્યના સંપૂર્ણ સહયોગી પૂ. ત્રિલોકમુનિ મ.સા.ના જિનવાણી પ્રસારના પુરુષાર્થની અમે ત્રિયોગથી અનુમોદના કરીએ છીએ.

અંતે આ પુસ્તકમાં છદ્મસ્થ દશાના કારણે જિનવાણીથી ઓછી, અધિક કે વિપરીત પ્રરૂપણા થઈ હોય તો પંચ પરમેષ્ઠી ભગવંતોની સાક્ષીએ મિચ્છામિ દુક્કડમ્.

સાધ્વી ડૉ. આરતી તથા સાધ્વી સુબોધિકા



|               | $\sim$                  |
|---------------|-------------------------|
| <b>ECM211</b> | નુ <del>ક્</del> રમણિકા |
| عفص المسال    | ăfa di Gia i            |

| ક્રમ | વિષય                                    | પદ   | યૃષ્ટ |
|------|-----------------------------------------|------|-------|
|      | પ્રદ્માપના સૂત્ર આધારિત                 |      |       |
| ૧    | આર્ય-અનાર્ય                             | ૧    | ી ૧   |
| ર    | સમસ્ત જીવોના સ્થાન                      | ર    | પ     |
| 3    | ૧૪ બોલોનું અલ્પબહુત્વ (૨૫૬ ઢગલા)        | 3    | ૧૨    |
| ४    | જીવ પજ્જવા                              | પ    | ૧૬    |
| પ    | અજીવ <b>૫૧</b> ૪વા                      | પ    | ૪૫    |
| ۶    | ચરમ-અચરમ                                | ૧૦   | ۶۶    |
| 9    | બદ્ધેલગ <b>-મુક્કેલ</b> ગ <b>શ</b> રીર  | ૧૨   | ૮૫    |
| 6    | જીવોની ત્રૈકાલિક દ્રવ્યેન્દ્રિયો        | ૧૫/૨ | ૮૫    |
| ૯    | જીવોની ત્રેકાલિક ભાવેન્દ્રિયો           | ૧૫/૨ | ૧૦૫   |
| 90   | ગતિ પ્રપાત                              | 9.5  | ૧૧૪   |
| ૧૧   | ર૪ દંડકના જીવોમાં શાશ્વત-અશાશ્વત પ્રયોગ | ૧૬   | ૧૧૪   |
| ૧૨   | સલેશી જીવોના આહારાદિમાં સમાનતા-અસમાનતા  | ૧૭/૧ | 99८   |
| ૧૩   | જન્મ-મૃત્યુ સમયની લેશ્યા                | ૧૭/૩ | ૧૨૩   |
| ૧૪   | લેશ્યા પરિણમન                           | ૧૭/૪ | ૧૨૫   |
| ૧પ   | અંતક્રિયા                               | ર૦   | ૧૨૭   |
| 9.5  | ક્રિયા                                  | રર   | ૧૩૫   |
| ૧૭   | કર્મોની જઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિના બંધક    | રઉ   | ૧૪૭   |
| ૧૮   | ૮૦૦ બોલની બંધી (૧) બાંધતા બાંધે         | ૨૪   | ૧પર   |
|      | (૨) બાંધતા વેદે                         | રપ   | ૧૫૮   |
|      | (૩) વેદતા બાંધે                         | રક   | ૧૫૯   |
|      | (૪) વેદતા વેદે                          | ર૭   | 956   |
| ૧૯   | ર૪ દંડકના જીવોનો આહાર                   | ૨૮/૧ | ૧૭૧   |

| ક્રમ | વિષય                                    | પદ         | પેજ.        |
|------|-----------------------------------------|------------|-------------|
| ર૦   | આહારક-અનાહારક                           | ૨૮/૨       | 199         |
| ર૧   | પશ્યતા                                  | 30         | ૧૮૯         |
| રર   | સંજ્ઞી-અસંજ્ઞી                          | 31         | ૧૯૨         |
| ર૩   | સંયત-અસંયત                              | ૩૨         | ૧૯૪         |
| ર૪   | પરિચારણા                                | उ४         | ૧૯૬         |
| રપ   | કેવળી સમુદ્ઘાત                          | રદ         | २००         |
| રક   | છદ્મસ્થ સમુદ્ઘાતના ક્ષેત્ર, કાલ, ક્રિયા | ૩૬         | २०४         |
|      | જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર આદ્યારિત             | પ્રતિપત્તિ |             |
| ર૭   | લવણ સમુદ્ર                              | 3          | ૨૦૬         |
| ર૮   | યુગલિક ક્ષેત્ર અને યુગલિક મનુષ્ય        | 3          | ર૧૧         |
| રહ   | અઢી દ્વીપ ક્ષેત્ર                       | 3          | ર૧૭         |
| 30   | અઢી દ્વીપનો વિસ્તૃત નકશો(પેસ્ટ કરેલ)    | 3          | ર૧૯         |
| 30   | અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રો                    | 3          | રર૧         |
| ૩૧   | દેવોની પાંચ સભા                         | 3          | <b>૨૨</b> ૬ |
| ૩૨   | નિગોદ સ્વરૂપ અને નિગોદ આકૃતિ            | પ          | રર૮         |

[★ દરેક થોકડા સંબંધી આવશ્યક કોપ્ટક અને આકૃતિ તે પ્રકરણ સાથે જ છે.]







#### શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૧

પ્રશ્ન–૧ : હે ભગવન્ ! કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્યોના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! બે પ્રકાર છે– (૧) આર્ય મનુષ્યો અને (૨) અનાર્ય મનુષ્યો.

પ્રશ્ન–ર : અનાર્ય મનુષ્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– જે મનુષ્યોના વાણી, વર્તન-વ્યવહાર સજ્જન પુરુષોને યોગ્ય ન હોય, તે અનાર્ય મનુષ્ય કહેવાય છે.

પ્રશ્ન–૩ : આર્ય મનુષ્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– જે મનુષ્યોના વાણી, વર્તન-વ્યવહાર સજ્જન પુરુષોને યોગ્ય હોય. જે છોડવા યોગ્ય કાર્યોનો ત્યાગ અને આચરણ કરવા યોગ્ય કાર્યનો સ્વીકાર કરતા હોય, તે આર્ય કહેવાય છે. આર્ય મનુષ્યના બે પ્રકાર છે– (૧) ૠિદ્ધ પ્રાપ્ત આર્ય (૨) ૠદ્ધિ અપ્રાપ્ત આર્ય.

પ્રશ્ન–૪ : ૠદ્વિપ્રાપ્ત આર્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– વૈક્રિય આદિ લબ્ધિ અને ૠિદ્ધથી સંપન્ન મનુષ્યો ૠિદ્ધપ્રાપ્ત આર્ય કહેવાય છે. તેના છ પ્રકાર છે–(૧) તીર્થંકર (૨) ચક્રવર્તી – છ ખંડના અધિપતિ (૩) બલદેવ (૪) વાસુદેવ-ત્રણ ખંડના અધિપતિ (૫) ચારણ (જંઘાચારણ, વિદ્યાચારણ) (૬) અને વિદ્યાધર.

પ્રશ્ન–૫ : ૠિદ્ધિ અપ્રાપ્ત આર્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– વૈક્રિયાદિ લબ્ધિ કે ઋદ્ધિથી રહિત મનુષ્યોને ઋદ્ધિ અપ્રાપ્ત આર્ય કહે છે. તેના નવ ભેદ છે– (૧) ક્ષેત્ર આર્ય (૨) જાતિ આર્ય (૩) કુળ આર્ય (૪) કર્મ આર્ય (૫) શિલ્પ આર્ય (૬) ભાષા આર્ય (૭) જ્ઞાન આર્ય (૮) દર્શન આર્ય (૯) ચારિત્ર આર્ય.

પ્રશ્ન–૬: ક્ષેત્ર આર્ય કોને કહેવાય ?

**ઉત્તર**– જે ક્ષેત્રમાં અરિહંત આદિ ઉત્તમ પુરુષો જન્મ ધારણ કરે છે, તેવા ક્ષેત્રમાં જન્મેલા મનુષ્યોને ક્ષેત્રાર્ય કહે છે. ભરત ક્ષેત્રના ૩૨,૦૦૦ દેશ છે, તેમાં સાડા પચીસ આર્ય દેશ છે. શેષ સર્વ દેશો અનાર્ય ક્ષેત્ર છે.

પ્રશ્ન–૭ : જાતિ આર્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– જે મનુષ્યોની માતૃવંશ પરંપરા શ્રેષ્ઠ અને સજ્જનોને સંમત હોય, તે જાતિ

આર્ય છે. તેના છ પ્રકાર છે– (૧) અંબષ્ઠ (૨) કલિંદ (૩) વિદેહ (૪) વેદગ (૫) હરિત (૬) ચંચુણ.

#### પ્રશ્ન–૮: કુળ આર્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– જે મનુષ્યોની પિતૃવંશ પરંપરા શ્રેષ્ઠ અને સજ્જનોને સંમત હોય, તે કુળ આર્ય છે, તેના છ પ્રકાર છે– (૧) ઉગ્ર કુળ (૨) ભોગ કુળ (૩) રાજન્ય કુળ (૪) ઇક્ષ્વાકુ કુળ (૫) જ્ઞાત કુળ (૬) કૌરવ કુળ.

#### પ્રશ્ન–૯ : કર્મ આર્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર— સજ્જન પુરુષોને યોગ્ય અહિંસા પ્રધાન આજીવિકાથી જીવન ચલાવે, તે કર્મઆર્ય છે, જેમ કે– કાપડનો વ્યાપાર, વાસણનો વ્યાપાર, વાહનનો વ્યાપાર વગેરે.

#### પ્રશ્ન–૧૦ : શિલ્પ આર્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર— અહિંસા પ્રધાન આર્ય શિલ્પ—કારીગરીથી આજીવિકા ચલાવે, તે શિલ્પાર્ય છે. જેમ કે– દરજી, સુથાર, લુહાર, કુંભાર, ચિત્રકાર વગેરે.

#### પ્રશ્ન–૧૧ : ભાષા આર્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર— સજ્જન પુરુષોને યોગ્ય આદર સૂચક ભાષાનો પ્રયોગ કરે, તે ભાષા આર્ય છે. ભગવાન મહાવીરના સમય પ્રમાણે બોલવામાં અર્ધમાગઘી ભાષાનો અને લેખનમાં બ્રાહ્મી લિપિનો પ્રયોગ કરે, તે ભાષા આર્ય છે.

#### પ્રશ્ન–૧૨ : જ્ઞાન આર્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન, આ પાંચ જ્ઞાનમાંથી કોઈ પણ જ્ઞાનના ધારક મનુષ્યો જ્ઞાન આર્ય કહેવાય છે.

#### પ્રશ્ન–૧૩ : દર્શન આર્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર— સમ્યગ્દર્શનયુક્ત મનુષ્યોને દર્શન આર્ય કહેવાય છે. તેના બે ભેદ છે— (૧) સરાગ દર્શનાર્ય (૨) વીતરાગ દર્શનાર્ય. ચોથાથી દશમા ગુણસ્થાનવર્તી સમકિતી મનુષ્યો સરાગ દર્શનાર્ય છે. અગિયારમાથી ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી સમકિતી મનુષ્યો વીતરાગ દર્શનાર્ય છે.

#### પ્રશ્ન–૧૪ : સરાગ દર્શનાર્યના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર– સમ્યક્ત્વની દશ રુચિની અપેક્ષાએ તેના દશ ભેદ છે–

(૧) નિસર્ગ રુચિ- અન્યના ઉપદેશ વિના જાતિસ્મરણાદિ જ્ઞાનના નિમિત્તે સ્વયમેવ ધર્મ શ્રદ્ધા થાય તે.

- (૨) ઉપદેશ રુચિ– કેવળી ભગવાન અથવા છદ્મસ્થ ગુરુ ભગવંતોના ઉપદેશથી ઇર્મ શ્રદ્ધા થાય તે.
- (૩) આજ્ઞા રુચિ– જિનેશ્વરની આજ્ઞાને સર્વસ્વ માનીને જે ધર્મ શ્રદ્ધા થાય તે.
- (૪) **સૂત્ર રુચિ** આચારાંગાદિ સૂત્રના વાંચનથી ધર્મશ્રદ્ધા થાય તે.
- (પ) બીજ રુચિ– પાણીમાં પડેલા તેલ બિંદુની જેમ એકાદ પદના શ્રવણથી જ ધર્મશ્રદ્ધા થઈ જાય તે.
- (၄) **અધિગમ(અભિગમ) રુચિ** આગમોના શબ્દાર્થ, ભાવાર્થ વગેરેનું અધ્યયન કરવાથી ધર્મશ્રદ્ધા થાય તે.
- (૭) વિસ્તાર રુચિ– પ્રમાણ અને નયથી સર્વ દ્રવ્યોની સર્વ પર્યાયોને જાણવાથી ધર્મશ્રદ્ધા થાય તે.
- (૮) ક્રિયા રુચિ– જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, સમિતિ, ગુપ્તિ આદિનું પાલન કરતા ધર્મશ્રદા થાય તે.
- (૯) **સંક્ષેપ રુચિ** અન્ય દાર્શનિકોની વિચારણાને જાણ્યા વિના પણ સંક્ષેપમાં જિનપવચનમાં શ્રદ્ધા થાય તે.
- (૧૦) **ધર્મરુચિ** જિનેશ્વર કથિત છ દ્રવ્ય, નવતત્ત્વ, શ્રુત અને ચારિત્રધર્મ પર શ્રદ્ધા થાય તે. સરાગ દર્શનાર્યમાં આ દશ પ્રકારની રુચિ હોય છે અથવા આ દશ પ્રકારની રુચિના અભ્યાસથી જીવને સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ થાય છે.

#### પશ્ન–૧૫ : સરાગ દર્શનાર્યોના આચાર કેવા હોય છે ?

**ઉત્તર–** સારાગ દર્શનાર્યોના આચાર આઠ પ્રકારના હોય છે– (૧) નિઃશંકિત– જિનધર્મમાં શંકા રહિત હોય (૨) નિષ્કાંક્ષિત–અન્ય દર્શનની ઇચ્છા-આકાંક્ષા ન હોય. (૩) નિર્વિચિકિત્સા– ધર્મકરણીના ફળમાં સંશય ન હોય (૪) અમૃઢ દષ્ટિ– દષ્ટિની મુઢતા ન હોય, કોઈ પણ ચમત્કાર જોઈને ચલિત ન થાય. (પ) ઉપબુંહણ– સાધર્મિકોના ગુણોની પ્રશંસા કરે. (૬) સ્થિરીકરણ–અન્યને ધર્મમાં સ્થિર કરે. (૭) વાત્સલ્ય–સાધર્મિકો પ્રત્યે પ્રીતિ ભાવ રાખે. (૮) પ્રભાવના–કોઈ પણ ઉપાયે જિનશાસનની પ્રસિદ્ધિ કરે.

#### પ્રશ્ન–૧૬ : વીતરાગ દર્શનાર્યના કેટલા ભેદ છે ?

**ઉત્તર**– તેના બે ભેદ છે– (૧) ઉપશાંતકષાય વીતરાગ દર્શનાર્ય–અગિયારમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યો. (૨) ક્ષીણકષાય વીતરાગ દર્શનાર્ય. તેના બે ભેદ છે– (૧) છદ્મસ્થ ક્ષીણકષાય વીતરાગ દર્શનાર્ય–બારમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યો. (૨) કેવળી ક્ષીણ કષાય વીતરાગ દર્શનાર્ય-તેરમા, ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યો.

છદ્મસ્થ ક્ષીણકષાય વીતરાગ દર્શનાર્યના બે ભેદ છે– (૧) સ્વયંબુદ્ધ છદ્મસ્થ ક્ષીણ કષાય વીતરાગ દર્શનાર્ય. (૨) બુદ્ધબોધિત છદ્મસ્થ ક્ષીણ કષાય વીતરાગ દર્શનાર્ય.

કેવળી ક્ષીણકષાય વીતરાગ દર્શનાર્યના બે ભેદ છે– સયોગી કેવળી, અયોગી કેવળી. આ પ્રત્યેક ભેદના બે-બે ભેદ થાય છે– (૧) પ્રથમ સમય અને અપ્રથમ સમય. (૨) ચરમસમય અને અચરમ સમય.

#### પ્રશ્ન–૧૭ : ચારિત્રાર્ય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– સમ્યક્ ચારિત્રનું પાલન કરનાર મનુષ્યો ચારિત્રાર્ય કહેવાય છે. તેના બે ભેદ છે– (૧) સરાગ ચારિત્રાર્ય (૨) વીતરાગ ચારિત્ર આર્ય.

જે ચારિત્રમાં રાગાદિ કષાયનો સદ્ભાવ હોય, તેવા છટાથી દશમા ગુણસ્થાનવર્તી સરાગી મનુષ્યો **સરાગ ચારિત્રાર્ય** છે.

જે ચારિત્રમાં રાગાદિ કષાયનો અભાવ હોય, તેવા અગિયારમાથી <mark>ચૌદમા</mark> ગુણસ્થાનવર્તી વીતરાગી મનુષ્યો **વીતરાગ ચારિત્રાર્ય** છે.

સરાગ ચારિત્રના બે ભેદ છે— (૧) સૂક્ષ્મ કષાયયુક્ત દશમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યોનું **સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર** અને (૨) સ્થૂલ કષાય યુક્ત છકાથી નવમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યોનું **બાદર સંપરાય ચારિત્ર**. આ બંને પ્રકારના ચારિત્રના ત્રણ-ત્રણ પ્રકારે બે-બે ભેદ થાય છે.

**સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્રના બે-બે ભેદ**ઃ– (૧) પ્રથમ સમયનું ચારિત્ર અને અપ્રથમ સમયનું ચારિત્ર. (૨) ચરમ સમયનું ચારિત્ર અને અચરમ સમયનું ચારિત્ર. (૩) સંક્લિશ્યમાન–ઉપશમ શ્રેણીથી ઉતરતા જીવોનું ચારિત્ર અને વિશુદ્ધયમાન– શ્રેણી ચઢતા જીવોનું ચારિત્ર.

બાદર સંપરાય ચારિત્રના ત્રજ્ઞ-ત્રજ્ઞ ભેદ :— (૧) પ્રથમ સમયનું ચારિત્ર અને અપ્રથમ સમયનું ચારિત્ર (૨) ચરમ સમયનું ચારિત્ર અને અચરમ સમયનું ચારિત્ર (૩) પ્રતિપાતી— ઉપશમ શ્રેણીગત ચારિત્ર અને અપ્રતિપાતી— ક્ષપક શ્રેણીગત ચારિત્ર.

વીતરાગ ચારિત્રાર્યના બે ભેદ છે– (૧) ઉપશાંત કષાય વીતરાગ ચારિત્રાર્ય–અગિયારમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યોનું ચારિત્ર (૨) ક્ષીણકષાય વીતરાગ ચારિત્રાર્ય–બારમાથી ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યોનું ચારિત્ર.

ક્ષીણ કષાય વીતરાગ ચારિત્રાર્યના બે ભેદ છે— (૧) છદ્મસ્થ ક્ષીણકષાય વીતરાગ ચારિત્રાર્ય—બારમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યોનું ચારિત્ર (૨) કેવળી ક્ષીણકષાય વીતરાગ ચારિત્રાર્ય– તેરમા, ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યોનું ચારિત્ર.

કેવળી ક્ષીણ કષાય વીતરાગ ચારિત્રાર્યના બે ભેદ છે– (૧) સયોગી કેવળી ક્ષીણ કષાય વીતરાગ ચારિત્રાર્ય (૨) અયોગી કેવળી ક્ષીણ કષાય વીતરાગ ચારિત્રાર્ય.

અથવા ચારિત્રાર્યના પાંચ પ્રકાર છે– (૧) સામાયિક ચારિત્રાર્ય (૨) છેદો-પસ્થાપનીય ચારિત્રાર્ય (૩) પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્રાર્ય (૪) સુક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્રાર્ય (પ) યથાખ્યાત ચારિત્રાર્ય. તેમાં પ્રથમના ચાર ચારિત્ર સરાગ ચારિત્રાર્ય છે અને યશાખ્યાત ચારિત્ર વીતરાગ ચારિત્રાર્ય છે.

આર્ય મનુષ્યો જ સાચી સમજણથી ધર્મશ્રદ્ધાનો, શ્રાવક કે સાધુના વ્રતોનો સ્વીકાર કરી શકે છે. આર્ય મનુષ્યો જ મોક્ષમાં જઈ શકે છે.



प्रज्ञापना सूत्र : प६-२

પશ્ન–૧: હે ભગવાન સ્થાન કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– જીવ જ્યાં સ્થિત થાય. જ્યાં રહે તેને સ્થાન કહે છે. સ્થાનના ત્રણ પ્રકાર છે– (૧) સ્વસ્થાન (૨) ઉપપાત સ્થાન અને (૩) સમુદ્દઘાત સ્થાન.

પ્રશ્ન–૨: સ્વસ્થાન કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– જીવ જન્મથી મૃત્યુ પર્યંત જે સ્થાનમાં રહે, તે સ્વસ્થાન કહેવાય છે.

પશ્ન–૩ : ઉપપાત સ્થાન કોને કહેવાય ?

**ઉત્તર– જીવ એક** ભવનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને નવો જન્મ ધારણ કરવા માટે ગતિ કરે છે. તે ગતિ દરમિયાન જીવ જેટલા આકાશ પ્રદેશોને સ્પર્શે છે, તે ઉપપાત સ્થાન કહેવાય છે.

પ્રશ્ન–૪ : સમુદ્દ્ધાત સ્થાન કોને કહેવાય છે ?

ઉત્તર– વેદનાદિ સમુદ્ધાત સમયે આત્મપ્રદેશો શરીમાંથી વિસ્તત બની જેટલા આકાશ પ્રદેશોની સ્પર્શના કરે છે, તે સમુદ્દ્યાત સ્થાન કહેવાય છે.

પ્રશ્ન–૫ ઃ પાંચ સ્થાવર જીવોના સ્થાન કયા કયા છે ? અર્થાત્ સ્થાવર જીવો ક્યાં રહે છે ?

ઉત્તર– પાંચ સ્થાવરના પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા સુક્ષ્મ જીવો આખા લોકમાં

ઠાંસી-ઠાંસીને ભરેલા છે, તેથી તેના સ્વસ્થાન, ઉપપાત સ્થાન અને સમુદ્દ્ધાત સ્થાન સંપૂર્ણ લોક છે. બાદર જીવો લોકના દેશ ભાગમાં હોય છે.

**બાદર પૃથ્વીકાય**– સાત નરક પૃથ્વી અને દેવલોકના પૃથ્વીપિંડ, સિદ્ધ શિલા, દેવોના વિમાનો, ભવનો, નગરો; તિરછાલોકના ક્ષેત્રો, નગરો, દ્વીપ-સમુદ્રોની ભૂમિ, પર્વત, કુટ, વેદિકા, જગતી આદિ શાશ્વત-અશાશ્વત પૃથ્વીમય સ્થાનો પૃથ્વીકાયના સ્વસ્થાન છે. આ સ્થાનોમાં પૃથ્વીકાયના જીવો ઉત્પન્ન થાય છે અને મૃત્યુ પર્યંત રહે છે. આ રીતે પૃથ્વીકાયના સ્થાનો લોકનો અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે. ઉપપાત અને સમુદ્દ્ઘાતની અપેક્ષાએ અપર્યાપ્તા બાદર પૃથ્વી સંપૂર્ણ લોકમાં અને પર્યાપ્તા બાદર પુથ્વી લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં હોય છે.

**બાદર અપ્કાય**– ઘનોદધિ, ઘનોદધિવલય, પાતાળ કળશો, સમુદ્રો, નદીઓ, તળાવો, સરોવરો, બાર દેવલોક સુધીની વાવડીઓ વગેરે શાશ્વત-અશાશ્વત જલસ્થાનો બાદર અપ્કાય જીવોના સ્વસ્થાન છે. તે લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે. ઉપપાત અને સમુદ્દદ્યાતની અપેક્ષાએ અપર્યાપ્તા બાદર અપ્કાય સંપૂર્ણ લોકમાં અને પર્યાપ્તા બાદર અપ્કાય લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે.

**બાદર તેઉકાય**– અઢીદ્વીપમાં ૧૫ કર્મ ભૂમિના ક્ષેત્રમાં જ તેના સ્વસ્થાન છે. તેમાં પણ ભરત ક્ષેત્ર અને ઐરવત ક્ષેત્રમાં યુગલિક કાળમાં અને છટ્ટા આરામાં બાદર અગ્નિ નથી. મહા વિદેહક્ષેત્રમાં બાદર અગ્નિ હંમેશાં હોય છે. લવણ સમુદ્રમાં વડવાનલ હોવાથી ત્યાં અગ્નિકાયના જીવો ઉત્પન્ન થાય છે. અન્ય સમુદ્રોમાં અગ્નિ નથી. અત્યંત સ્નિગ્ધ કે અત્યંત રૂક્ષ કાળમાં અગ્નિના જીવો ઉત્પન્ન થતા નથી, તેથી વ્યાઘાતની અપેક્ષાએ પાંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં અને નિર્વ્યાઘાતની અપેક્ષાએ પંદર કર્મભુમિના ક્ષેત્રોમાં બાદર અગ્નિ હોય છે. તેના સ્વસ્થાન લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે. અપર્યાપ્તા બાદર તેઉકાય ઉપપાતની અપેક્ષાએ બે ઊર્ધ્વકપાટ અને તિર્યગ્લોક તકુમાં અને સમુદ્દ્ઘાતની અપેક્ષાએ સંપૂર્ણ લોકમાં છે. પર્યાપ્તા બાદર તેઉકાય ઉપપાત અને સમુદ્દ્રઘાતની અપેક્ષાએ લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં (મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં) છે.

બાદર વાયુકાય- ઘનવાત, તનુવાત, ઘનવાત વલય, તનુવાત વલય, પાતાળ-કળશો, ભવનો, વિમાનો, નરકાવાસો વગેરે લોકના પોલાણવાળા પ્રત્યેક સ્થાનમાં વાયુકાય જીવોના સ્વસ્થાન છે. તે લોકના ઘણા અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે. ઉપપાત અને સમુદ્દઘાતની અપેક્ષાએ અપર્યાપ્ત બાદર વાયુકાય સંપૂર્ણ લોકમાં અને પર્યાપ્ત બાદર વાયુકાય લોકના ઘણા અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે.

**બાદર વનસ્પતિકાય**– ત્રણે લોકના સર્વ જળસ્થાનોમાં તથા તિરછાલોકના જળ-

સ્થળ બંને સ્થાનોમાં બાદર વનસ્પતિના પર્યાપ્ત અપર્યાપ્તના સ્વસ્થાન છે, તે લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે. ઉપપાત અને સમુદ્દઘાતની અપેક્ષાએ અપર્યાપ્ત બાદર વનસ્પતિકાય સંપૂર્ણ લોકમાં છે.

#### પ્રશ્ન–૬ : બે ઊર્ધ્વકપાટ અને તિર્યગ્લોક તટ્ટ શું છે ?

**ઉત્તર**– પૂર્વ-પશ્ચિમ, ઉત્તર-દક્ષિણ દિશામાં સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રની વેદિકાને સ્પર્શતા, એક રજ્જુ લાંબા અને ઊર્ધ્વ–અધો દિશામાં લોકાંતને સ્પર્શતા ક્ષેત્રને **ઊર્ધ્વકપાટ** કહે છે. તે ક્ષેત્રનો આકાર કેવળી સમુદ્દઘાતના બીજા સમયની કપાટ અવસ્થાની જેમ બે મોટા દરવાજા જેવો હોવાથી તે કપાટ કહેવાય છે. થાળના આકારવાળા, સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રની વેદિકા પર્યંતના ૧૮૦૦ યોજનની જાડાઈવાળા સંપૂર્ણ તિર્યગ્લોકને તિર્યગ્લોક તટ કહે છે.

પ્રશ્ન–૭ ઃ હે ભગવનુ ! વિકલેન્દ્રિય અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જીવો ક્યાં રહે છે ?

**ઉત્તર**– જે અપ્કાય અને વનસ્પતિકાયના સ્વસ્થાન છે, તે જ વિકલેન્દ્રિયોના અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના સ્વસ્થાન છે. **તિરછા લોકમાં** સર્વ જલીય અને સ્થલીય સ્થાનો, **ઊર્ધ્વ લોકમાં** આવેલી મેરુ પર્વતની વાવડીઓમાં અને **અધોલોકને** સ્પર્શતી મહાવિદેહ ક્ષેત્રની બે વિજયમાં તથા અસંખ્ય સમુદ્રોમાં વિકલેન્દ્રિય જીવોના સ્વસ્થાન છે. બાર દેવલોક સુધીની વાવડીઓમાં અપ્કાય અને વનસ્પતિકાયના જીવો છે. પરંતુ ત્યાં વિકલેન્દ્રિય આદિ જીવો નથી. તેમજ સાતે નરકમાં અને ભવનપતિના ભવનોમાં પણ વિકલેન્ડિયાદિ જીવો નથી.

વિકલેન્દ્રિય અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના સ્વસ્થાન લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે. તે ઉપપાત અને સમુદ્દ્ઘાતની અપેક્ષાએ પણ લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે.

#### પ્રશ્ન–૮ : મનુષ્યો ક્યાં રહે છે ?

**ઉત્તર–** અઢીઢીપના ૧૦૧ મનુષ્યક્ષેત્રોમાં મનુષ્યોના સ્વસ્થાન છે. ૧૫ કર્મભૂમિ– પ ભરત ક્ષેત્ર, પ એરવતક્ષેત્ર, પ મહાવિદેહક્ષેત્ર. ૩૦ અકર્મભૂમિ– પ હેમવયક્ષેત્ર, પ હેરણ્યવયક્ષેત્ર, પ હરિવાસ ક્ષેત્ર, પ રમ્યક્વાસ ક્ષેત્ર, પ દેવકુરુ ક્ષેત્ર, પ ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્ર અને પ*૬* અંતરદ્વીપ ક્ષેત્ર. આ રીતે ૧૫ + ૩૦ + ૫*૬* = ૧૦૧ ક્ષેત્ર મનુષ્યોના સ્વસ્થાન છે. તે ક્ષેત્ર સંપૂર્ણ લોકના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે. મનુષ્યો ઉપપાતની અપેક્ષાએ લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં અને સમુદ્દ્ધાતની (કેવળી સમુદ્દ્ધાતની) અપેક્ષાએ સંપૂર્ણ લોકમાં છે.

પશ્ન–૯: નારકીઓ ક્યાં રહે છે ?

ઉત્તર– સાતે નરકના ૮૪ લાખ નરકાવાસોમાં નારકીઓના સ્વસ્થાન છે. તેના

સ્વસ્થાન, ઉપપાતસ્થાન અને સમુદ્દ્ઘાત સ્થાન લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે.

#### પ્રશ્ન–૧૦ : ભવનપતિ દેવો ક્યાં રહે છે ?

ઉત્તર— પ્રથમ નરકમાં ૧૨ આંતરા છે, તેમાં પહેલા બે આંતરા ખાલી છે. ત્રીજાથી બારમા સુધીના દસ આંતરામાં ક્રમશઃ દસ ભવનપતિ દેવોના સ્વસ્થાન છે. ત્રીજા આંતરામાં અસુરકુમાર જાતિના, ચોથા આંતરામાં નાગકુમાર જાતિના, તે રીતે ક્રમશઃ બારમા આંતરામાં સ્તનિતકુમાર જાતિના દેવો રહે છે. અસુરકુમારના ભવનો સમ પૃથ્વીથી ૪૦,૦૦૦ યોજન નીચે છે. ભવનપતિ દેવોના ત્રણે પ્રકારના સ્થાનો લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે.

#### પ્ર. ૧૧ વ્યંતર દેવો ક્યાં રહે છે ?

ઉત્તર– પહેલી નરક પૃથ્વીની છત ૧૦૦૦ યોજન જાડી છે. તેમાં ઉપર-નીચે ૧૦૦-૧૦૦ યોજન છોડીને વચ્ચે ૮૦૦ યોજનના ક્ષેત્રમાં સોળ જાતિના વ્યંતર દેવોના નગરો છે, તે તેના સ્વસ્થાન છે. જાૃંભક દેવોના સ્વસ્થાન તિરછાલોકના વૈતાઢય પર્વત આદિ પર છે. વ્યંતર દેવોના સ્વસ્થાન, ઉપપાતસ્થાન અને સમુદ્દ્ધાત સ્થાન, આ ત્રણે સ્થાન લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે.

#### પ્રશ્ન–૧૨ : જ્યોતિષી દેવો ક્યાં રહે છે ?

ઉત્તર— તિરછા લોકમાં સમ ભૂમિથી (પૃથ્વીથી) ઊંચાઈમાં ૭૯૦ યોજનથી ૯૦૦ યોજન સુધીના ૧૧૦ યોજન પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં અને વિસ્તારમાં અસંખ્યાત દ્વીપ સમુદ્રોની ઉપર જ્યોતિષી દેવોના વિમાનો છે, તે તેના સ્વસ્થાન છે. તેના ઉપપાત અને સમુદ્દ્રઘાતસ્થાન પણ લોકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે.

#### પ્રશ્ન–૧૩ : વૈમાનિક દેવો ક્યાં રહે છે ?

ઉત્તર– ઊર્ધ્વ લોકમાં બાર દેવલોક, નવ ગ્રૈવેયક અને પાંચ અનુત્તર વિમાનમાં ૮૪, ૯૭, ૦૨૩ વૈમાનિક દેવોના વિમાનો છે, તે તેના સ્વસ્થાન છે. સર્વ પ્રકારના દેવોના ત્રણે પ્રકારના સ્થાન લોકનો અસંખ્યાતમો ભાગ છે.

#### પ્રશ્ન–૧૪ : સિદ્ધો ક્યાં રહે છે ?

ઉત્તર— સિદ્ધો ઊર્ધ્વ લોકના અંતે રહેલી સિદ્ધશિલાથી દેશોન એક યોજન દૂર છે. અર્થાત્ એક યોજનના છેલ્લા ગાઉના છકા ભાગમાં અર્થાત્ ઊંચાઈમાં ૩૩૩ ધનુષ ૩૨ અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્ર અને લંબાઈ-પહોળાઈમાં ૪૫ લાખ યોજનનું ક્ષેત્ર સિદ્ધ ક્ષેત્ર છે, તે સિદ્ધોનું સ્વસ્થાન છે અને તે ક્ષેત્ર લોકના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે. સિદ્ધો અજન્મા અને અશરીરી હોવાથી તેના ઉપપાત કે સમુદ્દ્વાત સ્થાન હોતા નથી.

| ं भारत हैं। तथ स्वान :-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | લોકનો અસંખ્યાતમાં ભાગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 44000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| કર્વાસિ <b>ક્ષ્મિય</b> નવીત્વી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (૭, ૭૨, <b>કર્સ, સ્મિ</b> ઇ ભવનોમાં)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ઉપયાત સ્થાન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | असहसात स्थान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| יייי (בסופה הוא הפיל<br>הוא הפוסה הוא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | अश्वीबोस्मा मध्य महत्त्वाचा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सर्वाक्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | भाग्नाह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| સૂક્ષ્મ પર્યાપ્તા-અપર્યાપ્તા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | प्रश्नवाञ्च क्षेत्रच अस्तिवात् साञ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 30 4 30 4 50 Keep                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| मुर्टितिम् मा अस्तिम् मा अस्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अस्तिव्युष्टमां साप महत्रमां ८१ लाग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | लाह्ना अशिष्यापम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | લિકનો અસંખ્યાવસો                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| जाहर पृथ्वीज्ञयना पर्याप्ता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | अधार्माह्य अस्त असी, तुम्हावासो,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | લોકનો અર્ભિપ્યાતમો                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | SHELL WASHINGTON                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| મનેવ્યના તન્નાત્મા-અતનાત્મા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ભવનો, નુગુરી તૃતિ કૃષ્ણા શાહ્યા તુના મુખ, દ્વીપ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | स्रिक्तीं अधिक स्तिन्त्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Webs 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| બાદર પૃથ્વીકાયના અપર્યાપ્તા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | જગતા આદ, <b>ઉદ્ધલાક કેવલાક,</b><br>વિમાનાદિ. લાકના અસખાતમાં ભાગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | સર્વલોક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | સર્વલોક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ्राशिह्य स्थाप्ताप्ताप्ताप्ताप्ताप्ताप्ताप्ताप्ताप्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | THE SHAPE SEPTEMBER BUTERBARKIES.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | લોકનો અર્સિષ્યાતમો                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सोडनो अर्झिध्यातमो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| अंग्रिसिक्य असे प्रियं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | त्रमिर्द्धस्वान्तिस्योत्तिस्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | स्टिन्स्याम् स्टिन्स्स                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | GIRTING (SAILER)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| जिस्स्य स्थानमा स्थाप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | मिरिशिक्षा नहीं, इत्रुत्ति वाव, समुद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 46618                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 61999                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| भाहर अप्साथना अपर्यापा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Statells- १२ देव, मुधी बावडी आहि.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | સર્વલોક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | सर्वहार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| निवास त्यारम्यातम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | લોકનો અર્સપ્યાસમાં ભાગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Anath                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | अवदार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>બાદર આઉનમાયના પર્યાપ્તા</b><br>બાદક વાર્તૈસવના અત્વાપ્તા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | व्याद्यात्रहा अध्यापमा अधिमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | बोडनो असंध्यातमो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | बोडनो अञ्चन्सतमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | वंतत प्रमुख्यात्रात्रात्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ic#e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | )cim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>બાદર અગ્નિકાયના અપર્યાપ્તા</b><br>બા <i>દ</i> ર વાર્ઘરાતના તર્યાહ્યા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | લાકમાં પરીવાપ' તાકામાં વલતે પરીતાપ<br>૧૫ કમભામમાં<br>તાકમાં અસભામમાં ભાગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ्रहा-आपका स्थापा<br>भ क्षित्रक स्थाद<br>क्रिक्टिक स्थाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Telle Traditions                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| NAME AND PROPERTY OF THE PARTY | to the second control of the second s | CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF | and the second s |

| 304                                                                 | સ્વ સ્થાન                                                                                                                     | ઉપપાત સ્થાન                  | સમુદ્ધાત સ્થાન                  |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|---------------------------------|
| ભાદર વાયુકાયના પર્યાપ્તા                                            | લોકનો અસંખ્યાતમો ભાગ<br>ઘનવાત, તનુવાત, ઘનવાત વલય,તનુવાત<br>વલય તથા લોકના સર્વ પોલાણ સ્થાનમાં.                                 | લોકના ઘણા<br>અસંખ્યાતમા ભાગો | લોકના ઘણા<br>અસંખ્યાતમા ભાગો    |
| બાદર વાયુકાયના અપર્યાપ્તા                                           | લોકના ઘણા અસંખ્યાતમા ભાગો                                                                                                     | સર્વલોક                      | સર્વલોક                         |
| બાદર વનસ્પતિકાયના પર્યાપ્તા                                         | અપ્કાયના સ્થાન<br>પ્રમાણે.                                                                                                    | સર્વલોક                      | સર્વલોક                         |
| બાદર વનસ્પતિકાયના અપર્યા∘                                           | લોકનો અસંખ્યાતમો ભાગ                                                                                                          | સર્વલોક                      | સર્વલોક                         |
| ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અને તિર્યંચ<br>પંચેન્દ્રિયના પર્યાપ્તા-અપર્યાપ્તા | અધોલોક–અધોલોકિક ગ્રામ, ક્વાદિ<br>તિરછાલોક–જલસ્થાન, દ્વીપ-સમુદ્ર આદિ.<br>ઊદ્વલોક–મેરુપર્વતની વાવડીઓમાં<br>લોકનો અસંખ્યાતમો ભાગ | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ      | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ         |
| મનુષ્યના પર્યાત્તા-અપર્યાત્તા                                       | મઘ્યલોકમાં અઠીદ્વીપ ક્ષેત્રમાં.<br>લોકનો અસંખ્યાતમો ભાગ                                                                       | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ      | સર્વલોક<br>(કેવળી સમુદ્ધાત આશી) |
| નેરયિકોના પર્યાપ્તા-અપર્યાપ્તા                                      | અઘીલોકમાં સાત નરકના ૮૪ લાખ<br>નરકાવાસ. લોકનો અસંખ્યાતમો ભાગ                                                                   | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ      | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ         |
| દશ ભવનપતિ દેવોના<br>પર્યાપ્તા-અપર્યાપ્તા                            | અધોલોકમાં પ્રથમ નરકના ૧૦ આંતરામાં.<br>(૭, ૭૨, ૦૦, ૦૦૦ ભવનોમાં)<br>લોકનો અસંખ્યાતમો ભાગ                                        | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ      | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ         |

| \$                                       | स्व स्थान                                                                                                                                      | ઉપપાત સ્થાન             | अमुद्धात स्थान          |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------|
| ૧૬ વ્યંતર દેવોના<br>પર્યાપ્તા–અપર્યાપ્તા | તિરછાલોકમાં રત્નપ્રભા પૃથ્વીના<br>ઉપરના ૧૦૦૦ યોજનમાંથી<br>વચ્ચેના ૮૦૦ યોજનના<br>પોલાલમાં અસંખ્યાત નગરાવાસો<br>લોકનો અસંખ્યાતનો ભાગ             | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ |
| જ્યોતિષી દેવોના<br>પર્યાપ્તા–અપર્યાપ્તા  | તિરછાલોકમાં સમપૃથ્વીથી ઊંચે<br>૭૯૦ યોજનથી ૯૦૦ યોજન સુધીના<br>૧૧૦ યોજનમાં, તિરછા અસંખ્યાત<br>યોજનમાં અસંખ્યાત વિમાનો.<br>લોકનો અસંખ્યાત વિમાનો. | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ |
| વૈમાનિક દેવો<br>પર્યાપ્તા-અપર્યાપ્તા     | ઊર્ધ્વલોકમાં ૮૪,૯૭,૦૨૩ વિમાનોમાં.<br>લોકનો અસંખ્યાતમો ભાગ                                                                                      | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ | લોકનો અસંખ્યાતમો<br>ભાગ |
| ক্ষিত্                                   | લોકાયે– ૩૩૩ ધનુષ્ય, ૩૨ અંગુલ,<br>જાડાઈવાળા અને ૪૫ લાખ યોજન<br>લાંબા-પહોળા સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં                                                     | ×                       | ×                       |





## શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯-૩

#### આયુષ્યકર્મના બંધક અબંધક આદિ ૧૪ બોલનું અલ્પબહુત્વ :–

સમસ્ત જગતમાં અનંતાનંત જીવો છે પરંતુ અસત્ કલ્પનાથી તેને ૨૫૬ માનીને— (૧) આયુષ્યકર્મના બંધક-અબંધક, (૨) પર્યાપ્તા-અપર્યાપ્તા (૩) સુપ્ત-જાગૃત (૪) સમુદ્દ્ધાત સહિત-સમુદ્દ્ધાત રહિત, (૫) શાતાવેદક-અશાતાવેદક (૬) ઇન્દ્રિયોપયુક્ત-નોઇન્દ્રિયોપયુક્ત (૭) સાકારોપયોગયુક્ત-અનાકારોપયોગયુક્ત. આ સાત યુગલનું પૃથક્ પૃથક્ અને ચૌદ બોલનું સમ્મિલિત અલ્પબહુત્વ અહીં કહેવાશે.

#### સાતે યુગલનું પૃથક્-પૃથક્ એલ્પબહુત્વ :-

- (૧) સર્વથી થોડા આયુષ્ય કર્મના બંધક જીવો છે, કારણ કે આયુષ્યનો બંધ જીવનમાં એક જ વાર થાય છે. તેનાથી આયુષ્યકર્મના અબંધક જીવો સંખ્યાતગુણા છે. અસત્ કલ્પનાથી ૨૫૬ જીવોમાંથી આયુષ્ય કર્મનો બંધક જીવ એક હોય, તો અબંધક જીવો ૨૫૬⊣૧ = ૨૫૫ હોય છે.
- (૨) સર્વથી થોડા અપર્યાપ્તા જીવો છે. તેનાથી પર્યાપ્તા જીવો સંખ્યાત ગુણા છે, કારણ કે સૂક્ષ્મ જીવોમાં અપર્યાપ્તાથી પર્યાપ્તા સંખ્યાગુણા છે. અસત્ કલ્પનાથી ૨૫૬ જીવોમાંથી અપર્યાપ્તા જીવો બે હોય, તો પર્યાપ્તા જીવો ૨૫૬–૨ ⊧ ૨૫૪ હોય છે. (અહીં અપર્યાપ્તામાં લબ્ધિ અપર્યાપ્ત જીવોની ગણના છે.)
- (૩) સર્વથી થોડા સુપ્ત જીવો છે. તેનાથી જાગૃત જીવો સંખ્યાત ગુણા છે. અહીં લબ્ધિ અપર્યાપ્ત અને કરણ અપર્યાપ્ત જીવોને સુપ્ત અને પર્યાપ્ત જીવોને જાગૃત કહ્યા છે. અપર્યાપ્તાથી પર્યાપ્તા સંખ્યાતગુણા હોવાથી સુપ્તથી જાગૃત પણ સંખ્યાત ગુણા થાય છે. અસત્ કલ્પનાથી ૨૫૬ જીવોમાંથી સુપ્ત જીવો ચાર હોય, તો જાગૃત જીવો ૨૫૬–૪ = ૨૫૨ હોય છે.
- (૪) સર્વથી થોડા સમુદ્ધાતના કરનારા(સમુદ્ધાત સહિત) જીવો છે. તેનાથી સમુદ્ધાત નહીં કરનારા(સમુદ્ધાત રહિત) જીવો સંખ્યાતગુણા છે. કોઈ પણ જીવ પોતાના જીવન કાલમાં ક્યારેક જ સમુદ્ધાત કરે છે. સમુદ્ધાત કરનારા(સમવહત) જીવોથી સમુદ્ધાત ન કરનારા(અસમવહત) જીવો સંખ્યાતગુણા થાય છે. અસત્ કલ્પનાથી ૨૫૬ જીવોમાંથી સમુદ્ધાત કરનારા(સમવહત) જીવો આઠ હોય, તો

સમુદ્ધાત ન કરનારા (એસમવહત) જીવો ૨૫૬–૮ = ૨૪૮ હોય છે.

- (પ) સર્વથી થોડા શાતાવેદક જીવો છે. તેનાથી અશાતાવેદક સંખ્યાતગુણા છે, કારણ કે સૂક્ષ્મ જીવોમાં શાતાવેદક જીવોથી અશાતાવેદક જીવો વિશેષ હોય છે. અસત્ કલ્પનાથી ૨૫૬ જીવોમાંથી શાતાવેદક જીવો સોળ હોય, તો અશાતા વેદક ૨૫૬–૧૬ = ૨૪૦ હોય છે.
- (૬) સર્વથી થોડા ઇન્દ્રિયોપયુક્ત જીવો છે. તેનાથી નોઇન્દ્રિયોપયુક્ત જીવો મંખ્યાનગણા છે સંખ્યાતગુણા છે.

પાંચે ઇન્દ્રિયના ઉપયોગ સહિત હોય તેને ઇન્દ્રિયોપયુક્ત અને ઇન્દ્રિય કે મનના ઉપયોગ રહિત હોય તેને નોઇન્દ્રિયોપયુક્ત કહે છે.(કેવળી ભગવાન પણ ઇન્દ્રિય અને મનથી નિસ્પેક્ષ આત્મભાવમાં લીમ હોવાથી નોઇન્દ્રિયો પયુક્ત કહેવાય છે પરંતુ અહીં તેની વિવક્ષા તથી. અહીં સૂક્ષ્મ જીવોની મુખ્યતાએ અલ્પબહુત્વ છે) અસત્ કલ્પનાથી ૨૫૬ જીવોમાંથી ઇન્દ્રિયોપયુક્ત જીવો બત્રીસ હોય, તો નોઇન્દ્રિયોપયુક્ત જીવો ૨૫૬-૩૨ = ૨૨૪ હોય છે.

(૭) સર્વથી થોડા અનાકારોપયોગયુક્ત જીવો છે, કારણ કે તેની સ્થિતિ અલ્પ છે. તેનાથી સાકારોપયોગયુક્ત જીવો સંખ્યાતગુણા છે, અસત્ કલ્પનાથી ૨૫૬ જીવોમાંથી અનાકારોપયોગયુક્ત જીવો ચોસઠ હોય, તો સાકારોપયોગયુક્ત જીવો ૨૫૬–૬૪ = ૧૯૨ થાય છે.

## ચૌદ બોલનું સમ્મિલિત અલ્પવહુત્વ :—

- (૧) સર્વથી થોડા આયુષ્યકર્મ બંધક જીવો છે, કારણ કે ૨૫૬ જીવોમાંથી આયુષ્ય કર્મ બંધક જીવ **એક** જ છે.
- (ર) તેનાથી અપર્યાપ્તા જીવો મુખ્યાતગુણા છે, કારણ કે અપર્યાપ્તા જીવોમાં આયુષ્યકર્મના બેંધેક-અબેંધેક યંને પ્રકારના જીવોનો સમાવેશ થાય છે. ૨૫૬ જીવોમાંથી અપર્યાપ્તા જીવો **બે** છે.
- (૩) તેનાથી સુંપ્તુ જુવો સંખ્યાત ગુણા છે. સુપ્ત જીવોમાં લબ્ધિ અપર્યાપ્ત અને લબ્ધિ પર્યાપ્ત(કરેણ એપર્યાપ્ત)બેને પ્રકારના જીવોનો સમાવેશ થાય છે. ૨૫*૬* જીવોમાં**થી** સુપ્ત જીવોધ્યાર છે.
- (૪) તેનાથી સમુદ્દેવાત કરનારા તમેવહત જીવો સંખ્યાત ગુણા છે, કારણ કે સુપ્ત અને જાગૃત બંને પ્રકારના જીવો સમુદ્દ્ઘાત કરી શકે છે. ૨૫૬ જીવોમાંથી સમુદ્દ્ઘાત કરનારા જીવો આઠ છે.

- (પ) તેનાથી શાતાવેદક સંખ્યાતગુણા છે. સમુદ્દ્યાતનો સખય અલ્પ છે પરંતુ શાતાવેદનીયનો ઉદય નિરંતર દીર્ઘકાલ સુધી રહી શકે છે. ૨૫૬ જીવોમાંથી શાતાવેદક જીવો **સોળ** છે.
- (૬) તેનાથી ઇન્દ્રિયોપયુક્ત સંખ્યાતગુણા છે. શાતાવેદક અને અશાતાવેદક, બંને પ્રકારના જીવો ઇન્દ્રિયોપયુક્ત હોય છે. ૨૫૬ જીવોમાંથી ઇન્દ્રિયોપયુક્ત જીવો બત્રીસ છે.
- (૭) તેનાથી અનાકારોપયોગયુક્ત સંખ્યાતગુણા છે, ક્રારણ કે ઇન્દ્રિયોપયુક્ત અને નોઇન્દ્રિયોપયુક્ત બંને પ્રકારના જીવોમાં અનાકારોપયોગ હોય શકે છે. ૨૫૬ જીવોમાંથી અનાકારોપયોગયુક્ત જીવો **યોસઠ** છે.
- (૮) તેનાથી સાકારોપયોગયુક્ત સંખ્યાતગુણા છે કારણ કે અનાકારોપયોગથી તેની સ્થિતિ અધિક છે. ૨૫*૬* જીવોમાંથી સાકારોપયો**ગયુક્ત** જીવો **૧૯૨** છે.
- (૯) તેનાથી નોઇન્દ્રિયોપયુક્ત વિશેષાધિક છે, કારણ કે તેમાં સાકાર-અનાકાર બંને પ્રકારના ઉપયોગયુક્ત જીવોનો સમાવેશ થાય છે. ૨૫૬ જીવોમાંથી નોઇન્દ્રિયોપયુક્ત **૨૨૪** જીવો છે.
- (૧૦) તેનાથી અશાતાવેદક જીવો વિશેષાધિક છે કારણ કે તેમાં ઇન્દ્રિય-નોઇન્દ્રિય બંને પ્રકારના ઉપયોગયુક્ત જીવોનો સમાવેશ થાય છે. ૨૫*૬* જીવોમાંથી અશાતાવેદક જીવો ૨૪૦ છે.
- (૧૧) તેનાથી સમુદ્દ્ઘાત નહીં કરનારા અસમવહત જીવો વિશેષાધિક છે, કારણ કે તેમાં શાતા-અશાતા વેદક બંને પ્રકારના જીવોનો સ**માવેશ** થાય છે. ૨પ*૬* જીવોમાંથી સમુદ્દ્યાત નહીં કરનારા જીવો **૨૪૮** છે.
- (૧૨) તેનાથી જાગૃત જીવો વિશેષાધિક છે, કારણ કે તેમાં સમુદ્દ્ઘાત કરનારા અને ન કરનાર બંને પ્રકારના જીવોનો સમાવેશ થાય છે. ૨૫*૬* જીવોમાંથી જાગૃત જીવો **૨૫૨** છે.
- (૧૩) તેનાથી પર્યાપ્તા જીવો વિશેષાધિક છે, કારણ કે તેમાં સુપ્ત અને જાગૃત બંને પ્રકારના જીવોનો સમાવેશ થાય છે. ૨૫*૬* જીવોમાંથી પર્યાપ્તા જીવો **૨૫૪** છે.
- (૧૪) તેનાથી આયુષ્યકર્મના અબંધક જીવો વિશેષાધિક છે, કારણ કે તેમાં પર્યાપ્તા-અપર્યાપ્તા બંને પ્રકારના જીવોનો સમાવેશ થાય છે. ૨૫૬ જીવોમાં આયુષ્યકર્મના અબંધક જીવો **૨૫૫** છે.

| 200         |
|-------------|
| 3           |
| 3,          |
| ž           |
| <br>~9      |
| ਚ           |
| ≝           |
| ે ૧૪ બાલાનુ |
| 2           |
| ود          |
| 311         |
| \$          |
| 2           |
| 505         |
| Š           |
|             |
| ÿ           |
| ,           |
|             |
| •           |
| 3           |
| 1. 1. O. L. |
| 7           |
| ា           |

| મફ | क्षव प्रकार                            | પ્રમાલ      | કલ્પના | <b>4</b> \$ | क्रव प्रकार     | เลาหน       | <b>ક</b> લ્પના | કલ્પના               |
|----|----------------------------------------|-------------|--------|-------------|-----------------|-------------|----------------|----------------------|
|    |                                        |             | રાશિ   |             |                 |             | રાશિ           | રાશિન્ય યોગ          |
| 9  | આયુ <sub>ં</sub> કર્મ બંધક સર્વથી અલ્પ | સર્વથી અલ્પ | بی     | ጲኄ          | આયું કર્મ અબંધક | વિશેષાધિક   | કતત            | 5h2 =                |
| n  | અપર્યાત્ના                             | સંખ્યાતગુણા | יא     | ૧૩          | તર્શાત્મા       | વિશેષાધિક   | ጳክት            | <b>ś</b> hè = Ջhè+è  |
| n  | મિં                                    | સંખ્યાતગુણા | ×      | વક          | જાગૃત           | વિશેષાધિક   | કૃતક           | <b>ኃ</b> ሴት = ኔሴት+×  |
| ×  | સમવહત                                  | સંખ્યાતગુણા | 7      | 44          | અસમવહત          | વિશુત્રાધિક | 285            | 5h2 = 2&2+2          |
| 2  | શાતાવેદક                               | સંખ્યાતગુણા | 45     | ဝှ          | અશાતાવેદક       | વિશેષાધિક   | ०४२            | 5h2 = 0&2+5b         |
| υ  | ઇન્દ્રિયોપયુક્ત                        | સંખ્યાતગુણા | લુક    | ১৩          | નોઇક્રિયોયુક્ત  | વિશેષાધિક   | ४२४            | <b>5</b> ከት = Ջὲὲ+ὲΕ |
| ၈  | અનાકારોપયોગી                           | સંખ્યાતગુણા | 25     | v           | સાકારોપયોગી     | સંખ્યાતગુણા | ૧૯૨            | 5h2 = 221+25         |

સ્થાપનાનું સ્પષ્ટી કરણ :– (૧ અને ૧૪) અસત્ કલ્પનાથી સમસ્ત જીવરાશિ ૨૫૬ અંક પ્રમાણે છે. તેમાં આયુષ્યના બંધક જીવો જો એક જાગૃત જીવો(૨૫૬–૪ =) ૨૫૨ થાય છે. **(૪ અને ૧૧)** સુપ્ત જીવોથી સમવહત જીવો સંખ્યાતગુણા છે, તે આઠ(૮) હોય તો અસમવહત (૧) હોય તો શેષ(૨૫૬–૧ =) ૨૫૫ જીવો આયુષ્યકર્મના અબંધક છે. તે બંધક જીવોથી સંખ્યાતગુણા થાય છે. (૨ અને ૧૩) આયુષ્યના બંધક જીવોથી અપર્યાપ્ત જીવો સંખ્યાતગુણા હોવાથી અહીં તેને બમણા કર્યા છે. અપર્યાપ્તા જીવો જો બે(૨) હોય તો પર્યાપ્તા જીવો (૨૫*૬*–૨ = ૨૫૪) થાય છે. **(૩ અને ૧૨)** અપર્યાપ્તાથી સુપ્ત જીવો સંખ્યાતગુણા હોવાથી અહીં તેને બમણા કર્યા છે. તે ચાર(૪) હોય તો જીવો(૨૫૬–૮ =) ૨૪૮ થાય છે. **(૫ અને ૧૦)** સમવહત જીવોથી શાતાવેદક જીવો સંખ્યાતગુણા છે, તે સોળ(૧૬) હોય તો અશાતા વેદક(૨૫૬−૧૬=) ૨૪૦ થાય છે. **(૬ અને ૯)** શાતાવેદકથી ઇન્દ્રિય ઉપયુક્ત જીવો સંખ્યાતગુણા છે, તે બત્રીસ(૩૨) હોય, તો નોઇન્દ્રિય ઉપપુક્ત જીવો (૨૫૬—૩૨ =) ૨૨૪ થાય છે. **(૭ અને ૮)** ઇન્દ્રિય ઉપપુક્ત જીવોથી અનાકાર ઉપપુક્ત જીવો સંખ્યાતગુણા છે, તે ચોસઠ*(૬*૪) હોય તો સાકાર ઉપયુક્ત(૨૫૬–૨૪ =) ૧૯૨ થાય છે.

# [શ્ર] જીવ પજ્જવા

શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯-૫

#### પ્રશ્ન–૧: પજ્જવા–પર્યાય એટલે શું ?

ઉત્તર— પર્યાય શબ્દના બે અર્થ છે— (૧) પર્યાય = પ્રકાર. જીવ દ્રવ્યના અનંત પ્રકાર છે, યથા— નારકી અસંખ્યાત, મનુષ્યો અસંખ્યાત, દેવો અસંખ્યાત અને તિર્યંચોના અનંત પ્રકાર છે. અહીં પર્યાય શબ્દ પ્રકાર અર્થમાં છે. (૨) પર્યાય = અવસ્થા. નિરંતર પરિણમન પામતાં એક જ દ્રવ્યની ભિન્ન-ભિન્ન અવસ્થાઓને પર્યાય કહે છે, જેમ કે— એક જ મનુષ્યની અવગાહના, સ્થિતિ, વર્ણાદિ, જ્ઞાનાદિની ભિન્ન-ભિન્ન અવસ્થાઓ હોય છે. તેને મનુષ્યના પર્યાય કહે છે.

#### પ્રશ્ન–ર : પર્યાયના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉત્તર– પર્યાયના મુખ્ય બે પ્રકાર છે– (૧) જીવ પર્યાય અને (૨) અજીવ પર્યાય. જીવ અને અજીવ બંને દ્રવ્યોમાં નિરંતર ઉત્પાદ્ વ્યય રૂપ પરિણમન થયા જ કરે છે. મુખ્ય દ્રવ્ય બે હોવાથી પર્યાયના પણ મુખ્ય બે પ્રકાર થાય છે.

#### પ્રશ્ન–૩ : જીવ પર્યાય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– જીવ દ્રવ્યના અનંત પ્રકાર છે તેને જીવ પર્યાય કહે છે, તેમજ તેની વિવિધ અવસ્થાઓને પણ જીવ પર્યાય કહે છે.

#### પ્રશ્ન–૪ : અજીવ પર્યાય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– અજીવ દ્રવ્યના પરમાણુ, દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ આદિ અનેક પ્રકાર છે તેને તથા તેની વિવિધ અવસ્થાઓને પણ અજીવ પર્યાય કહે છે.

#### પ્રશ્ન–૫ : સમુચ્ચય જીવ દ્રવ્યના કેટલા પર્યાયો છે ?

ઉત્તર– લોકમાં અનંત જીવો હોવાથી સમુચ્ચય જીવ દ્રવ્યના અનંત પર્યાય થાય છે.

#### પ્રશ્ન–૬: એક જીવ દ્રવ્યના કેટલા પર્યાયો છે ?

ઉત્તર– એક જ જીવ દ્રવ્યના અનંત પર્યાયો છે. એક જ જીવ દ્રવ્યમાં કર્મના ઉદય, ઉપશમ, ક્ષયોપશમ, ક્ષય આદિ અપક્ષાએ વિવિધ પરિણામો થયા જ કરે છે.

#### પ્રશ્ન–૭ : સર્વ જીવોના પર્યાયોની વિચારણા કેટલા પ્રકારે થાય છે ?

ઉત્તર– દશ પ્રકારે થાય છે– (૧) દ્રવ્યથી (૨) પ્રદેશોથી (૩) અવગાહનાથી, (૪) સ્થિતિથી (૫ થી ૮) વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શથી (૯) જ્ઞાનથી (૧૦) દર્શનથી.

#### પ્રશ્ન-૮ : શું સમસ્ત જીવોના પર્યાયો એક સમાન હોય છે ?

ઉત્તર– ના, કેટલીક અપેક્ષાએ ૨૪ દંડકના જીવોના પર્યાયો એક સમાન અને કેટલીક અપેક્ષાએ ૨૪ દંડકના જીવોના પર્યાયો અસમાન હોય છે.

#### પ્રશ્ન–૯ : સમસ્ત જીવોના પર્યાયોમાં કઈ અપેક્ષાએ સમાનતા છે ?

ઉત્તર- (૧) દ્રવ્યની અપેક્ષાએ અને (૨) પ્રદેશોની અપેક્ષાએ સમસ્ત જીવોમાં સમાનતા છે. સમસ્ત જીવોનું જીવ દ્રવ્ય અને અસંખ્યાત આત્મપ્રદેશ એક સમાન હોય છે. તેમાં અંશ માત્ર પણ ન્યુનાધિકતા હોતી નથી.

#### પશ્ન–૧૦: સમસ્ત જીવોના પર્યાયોમાં કઈ અપેક્ષાએ અસમાનતા હોય છે ?

ઉત્તર— (૧) અવગાહનાથી (૨) સ્થિતિથી (૩) વર્ણથી (૪) ગંધથી (૫) રસથી (૬) સ્પર્શથી (૭) જ્ઞાનથી (૮) દર્શનથી. આ આઠ અપેક્ષાએ જીવોના પર્યાયોમાં ન્યુનાધિકતા હોય છે.

#### પ્રશ્ન–૧૧: પર્યાયોમાં ન્યુનાધિકતા કેટલા પ્રકારે થાય છે ?

ઉત્તર– ન્યુનાધિકતાના કુલ છ સ્થાન છે. તેને આગમ ભાષામાં છટ્ટાણવડિયા કહે છે, તેમાં છ સ્થાન હાનિના અને છ સ્થાન વૃદ્ધિના છે. ન્યૂનાધિકતા પરસ્પર સાપેક્ષ હોય છે અર્થાત્ એક વસ્તુ બીજી વસ્તુથી હીન હોય, તો તે બીજી વસ્તુ પહેલી વસ્તથી અધિક હોય છે. પ્રસ્તુતમાં ન્યુનાધિકતાના છ સ્થાન આ પ્રમાણે છે–

| હાનિના છ સ્થાન         | વૃદ્ધિના છ સ્થાન        |
|------------------------|-------------------------|
| (૧) અનંતમો ભાગ હીન     | (૧) અનંતમો ભાગ અધિક     |
| (૨) અસંખ્યાતમો ભાગ હીન | (૨) અસંખ્યાતમો ભાગ અધિક |
| (૩) સંખ્યાતમો ભાગ હીન  | (૩) સંખ્યાતમો ભાગ અધિક  |
| (૪) સંખ્યાતગુણ હીન     | (૪) સંખ્યાતગુણ અધિક     |
| (પ) અસખ્યાતગુણ હીન     | (૫) અસંખ્યાતગુણ અધિક    |
| (૬) અનંતગુણ હીન        | (૬) અનંતગુણ અધિક        |

અસત્કલ્પનાથી છટાણવડિયા ન્યૂનાધિકતાનું સ્વરૂપ :- છટાણવડિયાના સ્વરૂપને સમજાવવા અસત્ કલ્પના કરી છે. અસત્કલ્પનાથી અનંતાનંત પર્યાયો ૧૦,૦૦૦ પ્રમાણ છે. અનંતમા ભાગને સમજવા માટે અનંત જીવરાશિ ૧૦૦ પ્રમાણ છે. અસંખ્યાતમા ભાગને સમજવા માટે લોકાકાશના અસંખ્યાત પ્રદેશો ૫૦ પ્રમાણ છે અને સંખ્યાતમા ભાગને સમજવા માટે સંખ્યાતાની રાશિ ૧૦ પ્રમાણ છે અર્થાત્ અનંતાનંત પર્યાય = ૧૦,૦૦૦, અનંત = ૧૦૦, અસંખ્યાત = ૫૦ અને સંખ્યાત = ૧૦ ધારવા.

- (૧) અનંત ભાગ હીન–અધિક: અનંત પર્યાયોને અનંતની રાશિથી ભાગતાં જે ભાગ આવે તે અનંતમો ભાગ કહેવાય. જેમ કે ૧૦,૦૦૦ પર્યાયોને અનંતરાશિ રૂપ ૧૦૦થી ભાગતા,૧૦,૦૦૦ ÷૧૦૦ = ૧૦૦ આવે. 'સો' તે દશ હજારનો અનંતમો ભાગ છે. તેને ૧૦,૦૦૦માંથી ન્યૂન કરીએ, તો તે અનંતમો ભાગ હીન કહેવાય. જેમ કે ૧૦,૦૦૦–૧૦૦ = ૯,૯૦૦. ૧૦,૦૦૦ની અપેક્ષાએ ૯,૯૦૦ની સંખ્યા અનંતમો ભાગ હીન અને ૯,૯૦૦ની અપેક્ષાએ ૧૦,૦૦૦ની સંખ્યા અનંતમો ભાગ અધિક કહેવાય છે.
- (૨) અસંખ્યાત ભાગ હીન—અધિક: અનંત પર્યાયોને અસંખ્યાતની રાશિથી ભાગતાં જે ભાગ આવે તે અસંખ્યાતમો ભાગ કહેવાય. જેમ કે ૧૦,૦૦૦ પર્યાયોને અસંખ્યાતની રાશિ રૂપ ૫૦ થી ભાગતાં, ૧૦,૦૦૦ ÷૫૦ = ૨૦૦ આવે. 'બસો' તે દશ હજારનો અસંખ્યાતમો ભાગ છે. તેને ૧૦,૦૦૦માંથી ન્યૂન કરતાં અસંખ્યાતમો ભાગ હીન થાય છે. જેમ કે ૧૦,૦૦૦–૨૦૦ = ૯,૮૦૦. ૧૦,૦૦૦ની અપેક્ષાએ ૯,૮૦૦ અસંખ્યાતમો ભાગ હીન છે અને ૯,૮૦૦ની અપેક્ષાએ ૧૦,૦૦૦ અસંખ્યાતમો ભાગ અધિક છે.
- (૩) સંખ્યાત ભાગ હીન-અધિક :- અનંત પર્યાયોને સંખ્યાતાની રાશિથી ભાગતાં જે ભાગ આવે તે સંખ્યાતમો ભાગ કહેવાય. જેમ કે ૧૦,૦૦૦ પર્યાયોને સંખ્યાતાની રાશિ રૂપ દશથી ભાગતાં, ૧૦,૦૦૦ ÷ ૧૦ = ૧,૦૦૦ આવે. 'એક હજાર' તે દશ હજારનો સંખ્યાતમો ભાગ છે. તેને ૧૦,૦૦૦માંથી ન્યૂન કરતાં સંખ્યાતમો ભાગ હીન થાય છે. જેમ કે ૧૦,૦૦૦–૧૦૦૦ = ૯,૦૦૦. ૧૦,૦૦૦ની અપેક્ષાએ ૯,૦૦૦ સંખ્યાતમો ભાગ હીન છે અને ૯,૦૦૦ની અપેક્ષાએ ૧૦,૦૦૦ સંખ્યાતમો ભાગ અધિક છે.
- (૪) સંખ્યાત ગુણ હીન–અધિકઃ– અનંત પર્યાયોને સંખ્યાતાની રાશિથી ગુણતાં જે રાશિ આવે તે સંખ્યાત ગુણ કહેવાય. અસત્ કલ્પનાથી અનંત પર્યાયો ૧૦૦૦ છે. તેને સંખ્યાતની રાશિ દશ વડે ગુણતાં ૧૦૦૦×૧૦ = ૧૦,૦૦૦ આવે. ૧૦,૦૦૦ની અપેક્ષાએ ૧,૦૦૦ સંખ્યાતગુણ હીન છે અને ૧,૦૦૦ની અપેક્ષાએ ૧૦,૦૦૦ સંખ્યાતગુણ અધિક છે.
- (૫) અસંખ્યાત ગુજ્ઞ હીન –અધિક :– અનંત પર્યાયોને અસંખ્યાતની રાશિથી ગુણતાં જે રાશિ આવે તે અસંખ્યાત ગુણ કહેવાય. અસત્ કલ્પનાથી અનંત પર્યાયો ૨૦૦ છે. તેને અસંખ્યાતની રાશિ ૫૦ વડે ગુણતાં ૨૦૦×૫૦ = ૧૦,૦૦૦ આવે છે. ૧૦,⁄૦૦૦ની અપેક્ષાએ ૨૦૦ અસંખ્યાતગુણ હીન છે અને ૨૦૦ની અપેક્ષાએ ૧૦,૦૦૦ અસંખ્યાતગુણ અધિક છે.
- (**૬) અનંતગુણ હીન–અધિક** :– અનંત પર્યાયોને અનંતની રાશિથી ગુણતાં જે

રાશિ આવે તે અનંતગુણ કહેવાય. અસત્કલ્પનાથી અનંત પર્યાયો ૧૦૦ છે. તેને અનંતની રાશિ રૂપ ૧૦૦ વડે ગુણતાં ૧૦૦×૧૦૦ = ૧૦,૦૦૦ આવે છે. ૧૦,૦૦૦ની અપેક્ષાએ ૧૦૦ અનંતગુણ હીન છે અને ૧૦૦ની અપેક્ષાએ ૧૦,૦૦૦ અનંતગુણ અધિક છે.

**નોંધ**— સંખ્યાત ગુણ આદિના સ્વરૂપને સમજવા માટે ગુણાકાર કરતાં પ્રત્યેકનો જવાબ ૧૦.૦૦૦ આવે તેથી અનંત પર્યાયોની કાલ્પનિક રાશિમાં તરતમતા કરી છે.

#### અસત્કલ્પના દ્વારા ષટસ્થાનપતિત :–

|                | મોટી સંખ્યાથી નાની સંખ્યા પટ્સ્થાન હીન  |               |                   |  |  |  |
|----------------|-----------------------------------------|---------------|-------------------|--|--|--|
| ٩              | ૧૦,૦૦૦ની અપેક્ષાએ                       | <i>७,</i> ७०० | અનંતમો ભાગહીન     |  |  |  |
| ૨              | ૧૦, ૦૦૦ની અપેક્ષાએ                      | e,200         | અસંખ્યાતમો ભાગહીન |  |  |  |
| 3              | ૧૦, ૦૦૦ની અપેક્ષાએ                      | ७,०००         | સંખ્યાતમો ભાગહીન  |  |  |  |
| 8              | ૧૦, ૦૦૦ની અપેક્ષાએ                      | 1,000         | સંખ્યાત ગુણહીન    |  |  |  |
| ' <b>ų</b>     | ૧૦, ૦૦૦ની અપેક્ષાએ                      | २००           | અસંખ્યાત ગુણહીન   |  |  |  |
| ۶              | ૧૦, ૦૦૦ની અપેક્ષાએ                      | 100           | અનંત ગુણહીન       |  |  |  |
|                | નાની સંખ્યાથી મોટી સંખ્યા ષટ્સ્થાન અધિક |               |                   |  |  |  |
| <del>-</del> 1 | ૯,૯૦૦ની અપેક્ષાએ                        | 10,000        | અનંતમો ભાગ અધિક   |  |  |  |

| • 4 | ૯,૯૦૦ની અપેક્ષાએ | 10,000 | અનંતમો ભાગ અધિક     |
|-----|------------------|--------|---------------------|
| :5  | ૯,૮૦૦ની અપેક્ષાએ | ୧୦,୦୦୦ | અસંખ્યાતમો ભાગ અધિક |
| 3   | ૯૦૦૦ની અપેક્ષાએ  | 10,000 | સંખ્યાતમો ભાગ અધિક  |
| ۶.  | ૧૦૦૦ની અપેક્ષાએ  | 10,000 | સંખ્યાતગુણ અધિક     |
| ч.  | ૨૦૦ની અપેક્ષાએ   | 10,000 | અસંખ્યાત ગુણ અધિક   |

**નોંધ**ઃ કોઈ પણ બે જીવોના પર્યાયોમાં આ ષટ્સ્થાતની અપેક્ષાએ જ ન્યુનાધિકતા હોય છે.

10.000

**ોકઃઠાણવડિયા**ઃ– જેમાં માત્ર અસંખ્યાતમા ભાગ ન્યૂનાધિકતા હોય, તે **ોક ઠાણવ**ડિયા કહેવાય છે. જેમ કે એક યુગલિ કની સ્થિતિ ત્રણ પલ્યોપમનની છે ાને બીજા યુગલિકની સ્થિતિ અંતર્મુહૂર્ત ન્યૂન ત્રારા પલ્યોપમ છે, પહેલા યુગલિકની શ્રીતે, બીજા યુગલિકની અપેક્ષાએ અસંખ્યાતમો ભાગ અધિક છે અને બીજા ગલિકની સ્થિતિ, પહેલા યુગલિકની અપેક્ષાએ અસંખ્યાતમો ભાગ હીન છે. આ તે જે જે બોલમાં પૂર્વોક્ત છે સ્થાનમાંથી માત્ર અસંખ્યાતમા ભાગની હીનાધિકતા ાય. તે એકઠાણવડિયા છે.

રુ**ાલાંવડિયા** ઃ– જેમાં (૧) અસંખ્યાતમા ભાગ અને (૨) સંખ્યાતમા ભાગ, આ સ્થા નથી ન્યૂનાધિકતા હોય, તે દુકાણવડિયા કહે વાય છે. જેમ કે– સાતમી નરકના

૧૦૦ની અપેક્ષાએ

અનંત ગુણ અધિક

આ રીતે જે-જે બોલમાં પૂર્વોક્ત છ સ્થાનમાંથી — અસંખ્યાતમો ભાગ અને સંખ્યાતમો ભાગ, આ બે સ્થાનથી જ હીનાધિકતો થાય, તે દુકાણવડિયા કહેવાય છે. તિકા**ણવડિયા :** — જેમાં (૧) અસંખ્યાતમો ભાગ, (૨) સંખ્યાતમો ભાગ અને (૩) સંખ્યાત ગુણ, આ ત્રણ સ્થાનથી ન્યૂનાધિકતા હોય, તે તિકાણવડિયા કહેવાય છે,

જેમ કે– એક જીવની અવગાહના અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ ન્યૂન ૫૦૦ ધનુષ છે, બીજાની અવગાહના એક ધનુષની છે, ત્રીજાની અવગાહના ૧૨૫ ધનુષની છે અને ચોથાની અવગાહના ૫૦૦ ધનુષની છે.

અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ તે ૫૦૦ ધનુષનો અસંખ્યાતમો ભાગ છે. એક ધનુષ, તે ૫૦૦ ધનુષનો સંખ્યાતમો ભાગ છે અને ૫૦૦ ધનુષ તે ૧૨૫ ધનુષથી સંખ્યાતગુણ છે.

(૧) અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ ન્યૂન ૫૦૦ ધનુષની અવગાહના વાળો જીવ, ૫૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળા જીવથી અસંખ્યાતમો ભાગ હીન છે. (૨) એક ધનુષ ન્યૂન ૫૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળો જીવ, ૫૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળો જીવ, વાળા જીવથી સંખ્યાતમો ભાગ હીન છે. (૩) ૧૨૫ ધનુષની અવગાહનાવાળો જીવ, ૫૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળો જીવી, ૫૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળા જીવથી સંખ્યાત ગુણ હીન છે.

તે જ રીતે (૧) ૫૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળો જીવ, અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ ન્યૂન ૫૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળા જીવોથી અસંખ્યાતમો ભાગ અધિક છે. (૨) ૫૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળો જીવ, એક ધનુષ ન્યૂન ૫૦૦ ધનુષ(૪૯૯ ધનુષ)ની અવગાહનાવાળા જીવોથી સંખ્યાતમો ભાગ અધિક

છે. (૩) ૫૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળો જીવ ૧૨૫ ધનુષની અવગાહનાવાળા જીવોથી સંખ્યાતગુણ અધિક છે. આ રીતે જે-જે બોલમાં પૂર્વોક્ત છ સ્થાનમાંથી– (૧) અસંખ્યાતમો ભાગ (૨) સંખ્યાતમો ભાગ (૩) સંખ્યાત ગુણ, આ ત્રણ સ્થાનથી જ ન્યુનાધિકતા હોય, તે તિટાણવડિયા કહેવાય છે.

**ચોઠાણવડિયા ઃ–** જેમાં (૧) અસંખ્યાતમો ભાગ, (૨) સંખ્યાતમો ભાગ (૩) સંખ્યાતગુણ, (૪) અસંખ્યાતગુણ, આ ચાર સ્થાનથી ન્યુનાધિકતા હોય, તે ચૌઠાણવડિયા કહેવાય છે. તેમાં (૧) અસંખ્યાતમો ભાગ (૨) સંખ્યાતમો ભાગ (૩) સંખ્યાત ગુણ, આ ત્રણ સ્થાનથી હીનાધિકતા પૂર્વવત્ જાણવી. (૪) **અસંખ્યાત ગુણ હીનાધિકતા**– એક જીવની અવગાહના અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ છે અને બીજાની ૫૦૦ ધનુષની છે. અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ, તે ૫૦૦ ધનુષથી અસંખ્યાત ગુણ હીન છે અને ૫૦૦ ધનુષ, તે અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગથી અસંખ્યાત ગુણ અધિક છે.

**છેટાણવડિયા** :– જેમાં (૧) અનંતભાગ (૨) અસંખ્યાત ભાગ (૩) સંખ્યાત ભાગ (૪) સંખ્યાત ગુણ (૫) અસંખ્યાતગુણ (૬) અનંતગુણ, આ છ સ્થાનથી હીનાધિકતા હોય. તે છદાણવડિયા કહેવાય છે.

કોઈ પણ બોલમાં **પંચઠાશવડિયા** હીનાધિકતા થતી નથી.

પ્રશ્ન–૧૭ : જીવોમાં અવગાહનાની અપેક્ષાએ કેટલા પ્રકારે હાનિવૃદ્ધિ થાય છે ?

ઉત્તર– સમુચ્ચય રીતે અવગાહનાના અસંખ્યાતા સ્થાન છે તેથી તેમાં (૧) અસંખ્યાતમો ભાગ (૨) સંખ્યાતમો ભાગ (૩) સંખ્યાત ગુણ અને (૪) અસંખ્યાત ગુણ; આ ચાર પ્રકારે હાનિવૃદ્ધિ થાય છે. તેમાં અધિકતમ ચૌઠાણવડિયા ન્યૂનાધિકતા સંભવે છે.

પ્રશ્ન–૧૮ : જીવોમાં સ્થિતિની અપેક્ષાએ કેટલા પ્રકારે હાનિ-વૃદ્ધિ થાય છે ?

ઉત્તર-- સમુચ્યય રીતે સ્થિતિના પણ અસંખ્યાતા સ્થાન છે, તેથી તેમાં પણ અવગાહના પ્રમાણે ઉત્કૃષ્ટ ચાર પ્રકારે હાનિ-વૃદ્ધિ થાય છે. તેમાં પણ અધિકતમ ચૌઠાણવડિયા ન્યુનાધિકતા સંભવે છે.

અવગાહના અને સ્થિતિ બંન્નેમાં ન્યૂનતમ તિકાણ, દુકાણ, એકઠાણ વગેરે વિકલ્પો પણ સંભવે છે.

પ્રશ્ન–૧૯ : જીવોમાં વર્સ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શની અપેક્ષાએ કેટલા પ્રકારે હાનિ વૃદ્ધિ થાય છે ?

ઉત્તર– વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શના અનંત સ્થાન છે. એક ગુણ કાળો, બે ગુણ કાળા યાવત્ અનંત ગુણ કાળા, આ રીતે પાંચ વર્ણ, બે ગંધ, પાંચ રસ અને આઠ સ્પર્શમાં અનંત-અનંત સ્થાન છે, તેથી તેમાં (૧) અનંતમો ભાગ (૨) અસંખ્યાતમો ભાગ (૩) સંખ્યાતમો ભાગ (૪) સંખ્યાત ગુણ (૫) અસંખ્યાતગુણ (૬) અનંત ગુણ; આ છ પ્રકારે(છટાણવડિયા) હાનિ-વૃદ્ધિ થાય છે.

પ્રશ્ન–૨૦ : જીવોમાં જ્ઞાન-દર્શનની અપેક્ષાએ કેટલા પ્રકારે હાનિ-વૃદ્ધિ થાય છે ?

ઉત્તર– મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યવજ્ઞાન, મતિઅજ્ઞાન, શ્રુતઅજ્ઞાન, વિભંગજ્ઞાન, ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન અને અવધિદર્શન, આ ક્ષયોપશમિક જ્ઞાન-દર્શનમાં અનંત પ્રકારે તરતમતા હોય છે. તેમાં છ પ્રકારે (છટાણવડિયા) હાનિ-વૃદ્ધિ થાય છે. તે કેવળજ્ઞાન-કેવળ દર્શન ક્ષાયિક જ્ઞાન-દર્શન છે. તે સંપૂર્ણ હોવાથી તેમાં તરતમતા નથી. અનંત કેવળીઓના કેવળજ્ઞાન-દર્શન એક સમાન હોય છે.

પ્રશ્ન–૨૧ : નારકીઓના કેટલા પર્યાયો છે ? અને તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા છે ?

ઉત્તર– નારકીઓના અનંત પર્યાયો છે. (૧) દ્રવ્યની અપેક્ષાએ સર્વ નેરયિકો એક સમાન છે. (૨) પ્રદેશોની અપેક્ષાએ સર્વ નેરયિકો એક સમાન છે.(૩) અવગાહનાની અપેક્ષાએ નેરયિકો તુલ્ય હોય અથવા ચૌઠાણવડિયા(ચાર પ્રકારે) હાનિ-વૃદ્ધિ થાય છે.

જેમ કે— (૧) એક નારકીની અવગાહના ૫૦૦ (પાંચસો) ઘનુષની છે અને બીજા નારકીની અવગાહના અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ ન્યૂન(ઓછી) ૫૦૦ ઘનુષની છે. અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ તે પાંચસો ઘનુષનો અસંખ્યાતમો ભાગ છે, તેથી અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ ન્યૂન ૫૦૦ ઘનુષની અવગાહનાવાળો નારકી, સંપૂર્ણ ૫૦૦ (પાંચસો) ઘનુષની અવગાહનાવાળા નારકીની અપેક્ષાએ અસંખ્યાતમો ભાગ હીન છે અને ૫૦૦ ઘનુષની અવગાહનાવાળો નારકી, અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ ન્યૂન ૫૦૦ ઘનુષની અવગાહનાવાળા નારકી કરતાં અસંખ્યાતમો ભાગ અધિક છે. (૨) એક નારકીની ૫૦૦ ઘનુષની અવગાહના છે. બે ઘનુષ, પાંચસો ઘનુષનો સંખ્યાતમો ભાગ છે, તેથી બીજો નારકી, પહેલા નારકીથી સંખ્યાતમો ભાગ અધિક છે. (૩) એક નારકીની એક સો પચીસ(૧૨૫) ઘનુષની અવગાહના છે અને બીજા નારકીની ૫૦૦ ઘનુષવાળો નારકી, ૪૯૮ ઘનુષની અપેક્ષાએ સંખ્યાતમો ભાગ અધિક છે. (૩) એક નારકીની એક સો પચીસ(૧૨૫) ઘનુષની અવગાહના છે અને બીજા નારકીની પાંચસો (૫૦૦) ઘનુષની અવગાહના છે. એકસો પચીસના ચાર ગુણા (૧૨૫×૪ =) પાંચસો ઘનુષ થાય છે, તેથી એકસો

પચીસ ધનુષની અવગાહનાવાળો નારકી, પ૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળા નારકીથી સંખ્યાતગુષ્ઠ હીન છે અને પ૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળો એકસો પચીસ ધનુષની અવગાહનાવાળો નારકીથી સંખ્યાતગુષ્ઠ અધિક છે. (૪) એક નારકી અપર્યાપ્તાવસ્થામાં અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની અવગાહનાવાળો છે અને બીજો નારકી પ૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળો છે. અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગને અસંખ્યાતવાર ગુષ્ઠિત કરીએ ત્યારે પ૦૦ ધનુષ બને છે, તેથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની અવગાહનાવાળો નારકી, પ૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળા નારકીથી અસંખ્યાતગુષ્ઠ કહેવાય અને પ૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળો નારકી, અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની અવગાહનાવાળા નારકીથી અસંખ્યાતગુષ્ઠ અધિક કહેવાય છે.

| ક્રમ   | એક નારકી કરતાં                                   | બીજો નારકી                                     | ચૌઠાણ∘ હીનાધિકતા           |
|--------|--------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------|
| q      | ૫૦૦ ધનુષવાળા નારકીથી                             | અંગુલના અસં∘ ભાગ ન્યૂન<br>૫૦૦ ધનુષ્યવાળો નારકી | અસંખ્યાતમો ભાગ<br>હીન છે.  |
| ૨      | ૫૦૦ ધનુષવાળા નારકીથી                             | ૪૯૮ ધનુષવાળો નારકી                             | સખ્યાતમો ભાગ હીન છે.       |
| 3      | ૫૦૦ ધનુષવાળા નારકીથી                             | ૧૨૫ ધનુષવાળો નારકી                             | સંખ્યાત ગુણહીન છે.         |
| 8      | ૫૦૦ ધનુષવાળા નારકીથી                             | અંગુલના અસં∘ ભાગની<br>અવગાહનાવાળો નારકી        | અસંખ્યાત ગુણહીન છે.        |
| ૧      | અંગુલના અસં∘ ભાગ ન્યૂન<br>૫૦૦ ધનુષ્યવાળા નારકીથી | ૫૦૦ ધનુષવાળો નારકી                             | અસંખ્યાતમો ભાગ<br>અધિક છે. |
| ર      | ૪૯૮ ધનુષની અવગાહનાવાળાથી                         | ૫૦૦ ધનુષવાળો નારકી                             | સંખ્યાતમો ભાગ અધિક છે.     |
| 3      | ૧૨૫ ધનુષની અવગાહનાવાળાથી                         | ૫૦૦ ધનુષવાળો નારકી                             | સંખ્યાત ગુણ અધિક છે.       |
| 8      | અંગુલના અસંખ્યાત ભાગની<br>અવગાહનાવાળા નારકીથી    | ૫૦૦ ધનુષની અવગાહના-<br>વાળો નારકી              | અસંખ્યાત ગુણ<br>અધિક છે.   |
| لــــا | અવગાહનાવાગા તારકાથા                              | વાળા પારકા                                     | બાવક છ.                    |

(૪) સ્થિતિની અપેક્ષાએ નૈરયિકો તુલ્ય હોય અથવા ચૌટાણવડિયા હોય છે. નારકીની જઘન્ય સ્થિતિ ૧૦૦૦૦ વર્ષ અને ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરોપમની છે. તેના અસંખ્યાતા સ્થાન થવાથી તેમાં ચાર પ્રકારે (ચૌઠાણવડિયા) હાનિ-વૃદ્ધિ થાય છે. (૫ થી ૮) વર્જ્સાદિની અપેક્ષાએ નૈરયિકો તુલ્ય હોય અથવા છટાણવડિયા હોય છે. (૯–૧૦) જ્ઞાન-દર્શનની અપેક્ષાએ નૈરયિકો તુલ્ય હોય અથવા છટાણવડિયા હોય છે. સમુચ્ચય રીતે નૈરયિકોમાં ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન અને ત્રણ દર્શન હોય છે. તે જ્ઞાન-દર્શન ક્ષાયોપશિમક હોવાથી તેમાં છ પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા થાય છે. પ્રશ્ન-૨૨: ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા

પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા છે ?

ઉત્તર— ભવનપતિ અને વ્યંતરદેવોના અનંત પર્યાયો છે— એક ભવનપતિ દેવ, બીજા ભવનપતિ દેવોથી દ્રવ્ય અને પ્રદેશોની અપેક્ષાએ તુલ્ય હોય છે. અવગાહના અને સ્થિતિની અપેક્ષાએ ચૌઠાણવડિયા તથા વર્ણાદિ વીસ બોલ અને ત્રણ જ્ઞાન-ત્રણ અજ્ઞાન તેમજ ત્રણ દર્શનથી છકાણવડિયા છે. એ જ પ્રમાણે વ્યંતર દેવો અને તિર્થય પંચેન્દ્રિયો વિષે સમજવું.

પ્રશ્ન–ર૩ ઃ જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા છે ?

ઉત્તર— જયોતિષી અને વૈમાનિક દેવોના અનંત પર્યાયો છે— એક જ્યોતિષી દેવ, બીજા જ્યોતિષી દેવથી ક્વ્યથી અને પ્રદેશોથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિટાણવડિયા છે. (જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવોની સ્થિતિ જઘન્ય પલ્યોપમ અને ઉત્કૃષ્ટ સાગરોપમ પ્રમાણ છે તેથી તેમાં અસંખ્યાતમાભાગ, સંખ્યાતભાગ અને સંખ્યાતગુણ, આ ત્રણ અપેક્ષાએ જ ન્યૂનાધિકતા થાય છે. (અસંખ્યાતગુણ ન્યૂનાધિકતા થતી નથી.) વર્ણાદિથી અને ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન, ત્રણ દર્શનથી છટાણવડિયા છે. એ જ પ્રમાણે વૈમાનિક દેવો વિષે સમજવું.

પ્રશ્ન–૨૪ : સ્થાવર જીવોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા છે?

ઉત્તર – પાંચ સ્થાવર જીવોના અનંત પર્યાયો છે – એક પૃથ્વીકાય, બીજા પૃથ્વીકાયિક જીવોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશોથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌટાણવડિયા, સ્થિતિથી તિટાણવડિયા છે. (સ્થાવર જીવોની જઘન્ય સ્થિતિ અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ હજારો વર્ષ પ્રમાણ છે. તેટલી સ્થિતિમાં અસંખ્યાતગુણ ન્યૂનાધિકતા થતી નથી. તેથી તિટાણવડિયા ન્યૂનાધિકતા થાય છે.) વર્ણાદિથી તથા બે અજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શનથી છટાણવડિયા છે. પાંચે સ્થાવર જીવો વિષે આ પ્રમાણે સમજવું.

પ્રશ્ન-૨૫ : વિકલેન્દ્રિય જીવોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા છે ?

ઉત્તર– ત્ર**ણ વિકલેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો છે**– એક બેઇન્દ્રિય, બીજા બેઇન્દ્રિયોથી દ્રવ્ય અને પ્રદેશોની અપેક્ષાએ તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિકાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલથી તથા બે જ્ઞાન-બે અજ્ઞાનથી તેમજ બેઇન્દ્રિય-તેઇન્દ્રિયમાં એક અચક્ષુ દર્શન, ચૌરેન્દ્રિયમાં ચક્ષુદર્શન-અચક્ષુદર્શનથી છદ્ટાણવડિયા છે.

પ્રશ્ન–રઽ : તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા છે ? ઉત્તર– તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો છે – એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોથી દ્રવ્ય અને પ્રદેશોની અપેક્ષાએ તુલ્ય, અવગાહના અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન અને ત્રણ દર્શન આ નવ ઉપયોગથી છટાણવડિયા છે.

પ્રશ્ન–૨૭ : મનુષ્યોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર— મનુષ્યોના અનંત પર્યાયો છે— એક મનુષ્ય, બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્ય અને પ્રદેશની અપેક્ષાએ તુલ્ય, અવગાહના અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા કેવળજ્ઞાન-કેવળદર્શનને છોડીને શેષ ચાર જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ દશ ઉપયોગથી છકાણવડિયા અને કેવળ જ્ઞાન-કેવળ દર્શનથી પરસ્પર તુલ્ય હોય છે.

#### ર૪ દંડકના જીવપર્યાયો :-

[સર્વ જીવો **દ્રવ્યથી** અને **પ્રદેશથી** તુલ્ય છે. તેના પછી અવગાહનાદિ ક્રમ કોપ્ટક પ્રમાણે છે.]

| <b>જી</b> વ                        | અવગાહનાથી                | સ્થિતિથી                          | વર્જ્યાદિથી | ઉપયોગથી                                                                                                    |
|------------------------------------|--------------------------|-----------------------------------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પ્રકાર                             |                          |                                   | (૨૦ બોલ)    | (જ્ઞાન-દર્શનથી)                                                                                            |
| નારકી અને<br>ભવનપતિ,<br>વ્યંતર દેવ | તુલ્ય અથવા<br>ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય અથવા<br>ચોઠાણવડિયા          | છકાણવડિયા   | ૩ જ્ઞાન, ૨/૩ અજ્ઞાન,<br>૩ દર્શન = ૯ ઉપયોગથી<br>છટ્ટાણવડિયા                                                 |
| જ્યોતિષી<br>વૈમાનિક દેવ            | તુલ્ય અથવા<br>ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય અથવા<br>તિ <b>કા</b> ણવડિયા | છકાણવડિયા   | ૩ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શનથી છકાણવડિયા                                                                   |
| પાંચ<br>સ્થાવર                     | તુલ્ય અથવા<br>ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય અથવા<br>તિ <b>છાણવ</b> ડિયા | છકાણવડિયા   | ર અજ્ઞાન, અચક્ષુદર્શનથી<br>છકાણવડિયા                                                                       |
| ત્રણ<br>વિકલેન્દ્રિય               | તુલ્ય અથવા<br>ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય અથવા<br>તિટાણવડિયા          | છકાણવડિયા   | બેઇ∘ તેઇ∘ માં ૨ જ્ઞાન,<br>૨ અજ્ઞાન, ૧ અચક્ષુદર્શન.<br>ચૌરે∘ માં ૨ જ્ઞાન, ૨ અજ્ઞાન<br>૨ દર્શનથી છદ્ટાણવડિયા |
| તિર્યંચ<br>પંચેન્દ્રિય             | તુલ્ય અથવા<br>ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય અથવા<br>ચૌઠાણવડિયા          | છકાણવડિયા   | ૩ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન,<br>૩ દર્શનથી છકાણવડિયા                                                                  |
| મનુષ્ય                             | તુલ્ય અથવા<br>ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય અથવા<br>ચૌઠાણવડિયા          | છકાણવડિયા   | ૪ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શનથી છકાણવડિયા<br>કેવળજ્ઞાન-દર્શનથી તુલ્ય                                        |

પ્રશ્ન–ર૮ : જઘન્યાદિ અવગાહનાવાળા નૈરયિકોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા છે ?

ઉત્તર – જઘન્ય અવગાહનાવાળા નૈરિયકોના અનંત પર્યાયો છે – જઘન્ય અવગાહનાવાળો એક નારકી, જઘન્ય અવગાહનાવાળા બીજા નારકીઓથી દ્રવ્યથી, પ્રદેશથી તુલ્ય છે. અવગાહનાથી પણ જઘન્ય અવગાહનાવાળા સર્વ નૈરિયકો પરસ્પર તુલ્ય છે. (જઘન્ય કે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના કે સ્થિતિનું એક જ સ્થાન હોય છે તેથી તેમાં કોઈ પણ પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા થતી નથી.) જઘન્ય અવગાહનાવાળા નૈરિયકોની સ્થિતિમાં ન્યૂનાધિકતા હોય શકે છે, તેથી તે સ્થિતિથી ચૌઠાણવિડયા, વર્ણાદિ વીસ બોલથી તથા ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ નવ ઉપયોગથી છકાણવિડિયા છે.

ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા નૈરિયકોના અનંત પર્યાયો છે. ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના-વાળા એક નારકી, ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા બીજા નારકીઓથી, દ્રવ્યથી, પ્રદેશોથી તુલ્ય છે, અવગાહનાથી પણ તુલ્ય છે, સ્થિતિથી દુકાણવિડયા છે, (ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના સાતમી નરકમાં હોય છે. ત્યાંની સ્થિતિ જઘન્ય રર સાગરોપમ અને ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરોપમ છે, તેથી ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા નૈરિયકોમાં (૧) અસંખ્યાતમો ભાગ (૨) સંખ્યાતમો ભાગ, આ બે સ્થાનથી જ ન્યૂનાધિકતા થાય છે.) વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા નવ ઉપયોગથી છકાણવિડયા છે.

મધ્યમ અવાગાહનાવાળા નૈરયિકોના અનંત પર્યાયો છે. તે દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહના અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા નવ ઉપયોગથી છટાણવડિયા છે.

પ્રશ્ન–૨૯ : જઘન્ય આદિ સ્થિતિવાળા નૈરયિકોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા છે ?

ઉત્તર – જઘન્ય સ્થિતિવાળા નૈરયિકોના અનંત પર્યાયો છે – જઘન્ય સ્થિતિ-વાળા એક નારકી, જઘન્ય સ્થિતિવાળા બીજા નારકીઓથી દ્રવ્યથી, પ્રદેશથી તુલ્ય છે. અવગાહનાથી ચૌઠાણવિડયા છે, સ્થિતિથી પરસ્પર તુલ્ય છે, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા નવ ઉપયોગથી છદાણવિડયા છે.

**ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા નૈરયિકોના અનંત પર્યાયો છે**– ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા એક નારકી, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા બીજા નારકીઓથી દ્રવ્યથી, પ્રદેશથી તુલ્ય છે. અવગાહનાથી ચોઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તુલ્ય અને વર્ણાદિ ૨૦ બોલ તથા નવ



ઉપયોગથી છક્ષણવડિયા છે.

મધ્યમસ્થિતિવાળા નૈરયિકોના અનંત પર્યાયો છે– મધ્યમ સ્થિતિવાળા નારકીઓ દ્રવ્ય અને પ્રદેશથી તુલ્ય છે. અવગાહના અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા નવ ઉપયોગથી છટ્ટાણવડિયા છે.

પ્રશ્ન–ર૯ : જઘન્યાદિ ગુજ્ઞ કાળાવર્જ્ઞવાળા નૈરયિકોના કેટલા પર્યાય છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા છે ?

ઉત્તર– જઘન્ય ગુણ કાળા વર્ણવાળા નારકીઓના અનંત પર્યાય છે– જઘન્યગુણ કાળા વર્ણવાળા એક નારકી, જઘન્યગુણ કાળા વર્ણવાળા બીજા નારકીઓથી દ્રવ્યથી, પ્રદેશથી તુલ્ય છે. અવગાહના અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, કાળા વર્ણથી પરસ્પર તુલ્ય, શેષ વર્ણાદિ ૧૯ બોલ તથા નવ ઉપયોગથી છકાણવડિયા છે. તે જ રીતે **ઉત્કુષ્ટ કાળા** વર્ણવાળા નેરયિકોના અનંત પર્યાયો જાણવા.

તે જ રીતે મધ્યમ કાળા વર્ણવાળા નૈરયિકોના પણ અનંત પર્યાયો થાય છે, પરંતુ મધ્યમ કાળા વર્ણવાળા નૈરયિકો વર્ણાદિ ૨૦ બોલથી છટાણવડિયા છે.

આ રીતે જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ શેષ વર્શાદિવાળા નારકીઓના અનંત-અનંત પર્યાયો થાય છે.

પ્રશ્ન–૩૦ : જઘન્યાદિ જ્ઞાન-દર્શનવાળા નૈરયિકોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યુનાધિકતા છે ?

ઉત્તર- જઘન્ય મતિજ્ઞાનવાળા નૈરયિકોના અનંત પર્યાયો છે- જઘન્ય મતિજ્ઞાની એક નારકી, જઘન્ય મતિજ્ઞાની બીજા નારકીઓથી દ્રવ્ય અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહના અને સ્થિતિથી ચોઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલથી છટાણવડિયા, મતિજ્ઞાનથી પરસ્પર તુલ્ય, શેષ બે જ્ઞાન, ત્રણ દર્શન તે પાંચ ઉપયોગથી છુકાણવડિયા છે.(જે નારકીમાં જ્ઞાન હોય છે, તેને અજ્ઞાન હોતું નથી.)

આ જ રીતે ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાનવાળા નારકીઓના અનંત પર્યાયો જાણવા. મધ્યમ મતિજ્ઞાનવાળા નારકીઓના પણ અનંત પર્યાયો હોય છે, મધ્યમ મતિજ્ઞાનમાં અનંત પ્રકારની ન્યૂનાધિકતા સંભવિત છે તેથી ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ છ ઉપયોગથી છટ્ટાણવડિયા થાય છે. આ રીતે જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્ક્રષ્ટ ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન અને ત્રણ દર્શનવાળા નારકીઓના અનંત-અનંત પર્યાયો થાય છે. જે નારકીઓમાં જ્ઞાન હોય તેને અજ્ઞાન નથી અને અજ્ઞાન હોય તેને જ્ઞાન નથી.

### અવગાહનાદિ અપેક્ષાએ નૈરચિકોના પર્યાચો :-

[ સર્વ નૈરયિકો દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય છે તેના પછી અવગાહનાદિ ક્રમ કોપ્ટક પ્રમાણે છે.]

| નારકી                         | અવગાહનાથી       | સ્થિતિથી | વર્જ્ઞાદિથી (૨૦બોલ)                                   | ઉપયોગથી                                                           |
|-------------------------------|-----------------|----------|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| જઘન્ય<br>અવગાહના              | તુલ્ય           | ચૌઠાણ૦   | છકાણવડિયા                                             | ૩ જ્ઞાન , ર/૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શન છકાણવડિયા                         |
| ઉત્કૃષ્ટ<br>અવગાહના           | તુલ્ય           | દુકાણ∘   | છક્રાણવડિયા                                           | ૩ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શન છકાણવડિયા                            |
| મધ્યમ<br>અવગાહના              | ચોઠાણવડિયા      | ચૌઠાણ∘   | છટ્ટાણવડિયા                                           | ૩ જ્ઞાન , ર/૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શન છકાણવડિયા                         |
| જઘન્ય સ્થિતિ                  | ચૌઠાણવડિયા      | તુલ્ય    | છકાણવડિયા                                             | ૩ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શન છક્રાણવડિયા                          |
| ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ               | ચૌઠાણવડિયા      | તુલ્ય    | છકાણવડિયા                                             | ૩ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શન છક્ષાણવડિયા                          |
| મધ્યમ સ્થિતિ                  | ચૌઠાણવડિયા      | ચૌઠાણ∘   | " " "                                                 | 11 11 11                                                          |
| જઘન્ય અને<br>ઉત્કૃષ્ટ વર્ણાદિ | ચૌઠાણવડિયા      | ચૌઠાણ∘   | સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય, શેષ<br>૧૯ બોલમાં છટાણ <sub>૦</sub> | ૩ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શન છકાણવડિયા                            |
| મધ્યમ વર્ણાદિ                 | ચૌઠાણવડિયા      | ચૌઠાણ૰   | ૨૦ બોલમાં<br>છકાણવડિયા                                | ૩ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શન છકાણવડિયા                            |
| જઘન્ય અને<br>ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાન   | ચૌઠાણવડિયા      | ચૌઠાણ૰   | છકાણવડિયા                                             | ૩ જ્ઞાન, ૩ દર્શનમાંથી<br>સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય, શેષમાં<br>છટ્ટાણવડિયા |
| મધ્યમ જ્ઞાન                   | ચૌઠાણવડિયા      | ચૌઠાણ∘   | છકાણવડિયા                                             | ૩ જ્ઞાન, ૩ દર્શનમાં<br>છકાણવડિયા                                  |
| જઘન્ય અને<br>ઉત્કૃષ્ટ અજ્ઞાન  | ચૌઠાણવડિયા<br>ા | ચૌઠાણ∘   | છકાણવડિયા                                             | ૩ અજ્ઞાન, ૩ દર્શનમાંથી<br>સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય, શેષમાં<br>છટાણવડિયા  |
| મધ્યમ અજ્ઞાન                  | ચૌઠાણવડિયા      | ચૌઠાણ૰   | છકાણવડિયા                                             | ૩ અજ્ઞાન, ૩ દર્શનમાં<br>છકાણવડિયા                                 |
| જઘન્ય અને<br>ઉત્કૃષ્ટ દર્શન   | ચૌઠાણવડિયા      | ચૌઠાણ૰   | છકાણવડિયા                                             | ૯ ઉપયોગમાંથી<br>સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય, શેષમાં<br>છટ્ટાણવડિયા          |
| મધ્યમદર્શન                    | ચૌઠાણવડિયા      | ચૌઠાણ∘   | છકાણવડિયા                                             | ૯ ઉપયોગથી<br>છક્ટાણવડિયા                                          |

આ રીતે નારકીઓમાં અવગાહના, સ્થિતિ, વર્ણાદિ વીસ તથા નવ ઉપયોગ આ ૩૧ બોલના જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ ૩૧×૩=૯૩ આલાપક થાય છે.

પ્રશ્ન–૩૧ : જઘન્યાદિ અવગાહનાવાળા દેવોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા છે ?

ઉત્તર– જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના, સ્થિતિ, વર્ણાદિ તથા જ્ઞાન દર્શનવાળા ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવોના પર્યાયો નારકીની સમાન જાણવા. તેમાં તફાવત એ છે કે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા નારકી સ્થિતિથી દુટાણવડિયા છે પરંતુ ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા ભવનપતિ કે વ્યંતર દેવો સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા છે. (નારકીઓમાં ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના એક સાતમી નરકમાં જ હોય છે અને નારકીઓની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પણ ત્યાં જ હોય છે. જ્યારે ભવનપતિ, વ્યંતરદેવોમાં ઉત્કૃષ્ટ સાત હાથની અવગાહના જઘન્ય, મધ્યમ કે ઉત્કૃષ્ટ કોઈ પણ સ્થિતિમાં હોય છે, તેથી ભવનપતિ કે વ્યંતર દેવો સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા થાય છે.)

#### અવગાહનાદિ અપેક્ષાએ ભવનપતિ-વ્યંતર દેવોના પર્યાયો :-

[ દેવો દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય છે. તેના પછી અવગાહનાદિ ક્રમ કોપ્ટક પ્રમાણે છે.]

| ભવનપતિ                                    | અવગાહનાથી  | સ્થિતિથી | વર્જ્યાદિથી                                      | ઉપયોગથી                                          |
|-------------------------------------------|------------|----------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| વ્યંતર દેવ                                |            |          | (૨૦ બોલમાં)                                      | (જ્ઞાન–દર્શનથી)                                  |
| જઘન્ય અવગાહના                             | તુલ્ય      | ચોઠાણ∘   | છકાણવડિયા                                        | ર/૩ અજ્ઞાન,<br>૩ જ્ઞાન ૩ દર્શન<br>=૯ ઉપયોગ છકાણ∘ |
| ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના                          | તુલ્ય      | ચોઠાણ∘   | છક્રાણવડિયા                                      | ૩ અજ્ઞાન,<br>૩ જ્ઞાન ૩ દર્શન<br>= ૯ ઉપયોગ છકાણ∘  |
| મધ્યમ અવગાહના                             | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણ∘   | છકાણવડિયા                                        | ૯ ઉપયોગ છકાણ∘                                    |
| જઘ∘ / ઉ∘ સ્થિતિ                           | ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય    | છકાણવડિયા                                        | ૯ ઉપયોગ છકાણ∘                                    |
| મધ્યમ સ્થિતિ                              | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણ∘   | છકાણવડિયા                                        | ૯ ઉપયોગ છકાણ∘                                    |
| જઘન્ય અને<br>ઉત્કૃષ્ટ વર્ણાદિ             | ચૌઠાણવડિયા | ચોઠાણ∘   | સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય,<br>શેષ ૧૯ બોલમાં<br>છકાણવડિયા | ૯ ઉપયોગમાં<br>છકાણવડિયા                          |
| મધ્યમ વર્શાદિ                             | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણ∘   | છકાણવડિયા                                        | 11 11 11                                         |
| જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ<br>જ્ઞાન,અજ્ઞાન, દર્શન | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણ∘   | છકાણવડિયા                                        | સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય, શેષ<br>ઉપયોગમાં છકાણ૰         |
| મધ્યમ જ્ઞાનાદિ                            | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણ૰   | છકાણવડિયા                                        | છકાણવડિયા                                        |

જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવોના પર્યાયો ભવનપતિ દેવોની સમાન છે. તેમાં તફાવત એ છે કે ભવનપતિ દેવો સ્થિતિથી ચૌટાણવડિયા છે અને જ્યોતિષી તથા વૈમાનિક દેવો સ્થિતિથી તિટાણવડિયા છે, કારણ કે જ્યોતિષી દેવોની સ્થિતિ જઘન્ય પંલ્યોપમનો આઠમો ભાગ અને ઉત્કૃષ્ટ એક લાખ વર્ષ અધિક એક પલ્યોપમ છે અને વૈમાનિક દેવોની સ્થિતિ જઘન્ય એક પલ્યોપમ અને ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરોપમની છે. એક પલ્યોપમ અને ૩૩ સાગરોપમ વચ્ચે સંખ્યાતગુણો જ તફાવત છે, અસંખ્યાતગુણો નથી, તેથી જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવોમાં સ્થિતિની અપેક્ષાએ તિટાણવડિયા હોય છે.

દશ ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવો, આ ૧૩ દંડકના જીવોમાં પણ અવગાહના, સ્થિતિ, વર્ણાદિ વીસ બોલ, નવ ઉપયોગ આ ૩૧ બોલના જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ ૩૧×૩=૯૩ આલાપક થાય છે. આ રીતે દેવતાના ૧૩ દંડકના કુલ ૯૩×૧૩=૧૨૦૯ આલાપક થાય છે.

### અવગાહનાદિ અપેક્ષાએ જ્યોતિષી–વૈમાનિક દેવોના પર્યાયો :– [દેવો દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય છે તેના પછી અવગાહનાદિ ક્રમ કોષ્ટક પ્રમાણે છે.]

| જ્યોતિષી             | અવગાહનાથી  | સ્થિતિથી | વર્જ્યાદિથી      | ઉપયોગથી            |
|----------------------|------------|----------|------------------|--------------------|
| વૈમાનિક–દે <b>વ</b>  |            |          | (૨૦ બોલ)         | (જ્ઞાન–દર્શનથી)    |
| જઘન્ય અને            | તુલ્ય      | તિકાણ૰   | છકાણ૰            | ૩ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન  |
| ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના     |            |          |                  | ૩ દર્શનમાં છકાણ∘   |
| મધ્યમ અવગાહના        | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણ૰            | ૯ ઉપયોગ છકાણ૰      |
| જઘન્ય અને            | ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય    | છકાણ૰            | ૩ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન  |
| ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ      |            |          |                  | ૩ દર્શનમાં છકાણ∘   |
| મધ્યમ સ્થિતિ         | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણ૰            | ૯ ઉપયોગ છકાણ૰      |
| જઘન્ય અને            | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | સ્વસ્થાનથી તુલ્ય | ૯ ઉપયોગ છકાણ∘      |
| ઉત્કૃષ્ટ વર્ણાદિ     |            |          | શેષ ૧૯ બોલમાં    |                    |
|                      |            |          | છકાણવડિયા        |                    |
| મધ્યમ વર્ણાદિ        | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ૰   | છકાણ૰            | ૯ ઉપયોગ છકાણ૰      |
| જઘન્ય અને            | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણ∘            | સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય, |
| ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાન-દર્શન |            |          |                  | શેષમાં છકાણવડિયા   |
| મધ્યમ જ્ઞાનાદિ       | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ૰   | છક્રાણ∘          | છકાણવડિયા          |

પ્રશ્ન–૩૨ : જઘન્યાદિ અવગાહનાવાળા સ્થાવર જીવોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ? ઉત્તર– **જઘન્ય અવગાહનાવાળા પૃથ્વીકાયિક** જીવોના અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય અવગાહનાવાળા એક પૃથ્વીકાય, જેઘન્ય અવગાહનાવાળા બીજા પૃથ્વીકાયિક જીવોથી દ્રવ્યથી અને પ્રર્દેશથી તુલ્ય છે. અવગાહનાથી પણ તુલ્ય છે. સ્થિતિથી તિકાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા બે અજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શન, આ ત્રણ ઉપયોગથી છદાણવડિયા છે. ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા પૃથ્વીકાયિક જીવોના અનંત પર્યાયો પણ તે જ રીતે જાણવાં. મધ્યમ અવગાહનાવાળા પૃથ્વીકાયિક જીવો અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા છે, શેષ કથન પૂર્વવત જાણવં.

**જઘન્ય સ્થિતિવાળા પૃથ્વીકાયિક જીવોના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય સ્થિતિ-વાળા એક પૃથ્વીકાયિક જીવ, જઘન્ય સ્થિતિવાળા બીજા પૃથ્વીકાયિક જીવોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણડિયા, સ્થિતિથી તુલ્ય, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા ત્રણ ઉપયોગથી છકાણવડિયા છે.

તે જ રીતે **ઉત્કૃષ્ટ** સ્થિતિવાળા પૃથ્વીકાયિક જીવોના પર્યાયો જાણવા. તે જ રીતે **મધ્યમ** સ્થિતિવાળા પૃથ્વીકાયિક જીવોના પર્યાયો પણ જાણવા. તેમાં તફાવત એ છે કે મધ્યમ સ્થિતિવાળા પૃથ્વીકાયિક જીવો સ્થિતિથી તિટાણવડિયા છે.

**જઘન્ય ગુણકાળા વર્લવાળા પૃથ્વીકાયિક જીવના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્યગણ કાળા વર્ણવાળા એક પૃથ્વીકાય, જેંઘન્યગુણ કાળા વર્ણવાળા બીજા પૃથ્વીકાયિક જીવોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચોઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિકાણવડિયા, કાળા વર્ણથી તુલ્ય, શેષ વર્ણાદિ ૧૯ બોલ તથા ત્રણ ઉપયોગથી છકાણવડિયા છે.

તે જ રીતે **ઉત્કૃષ્ટ** ગુણ કાળા વર્ણવાળા પૃથ્વીકાયિક જીવોના અનંત પર્યાયો છે. તે જ રીતે **મધ્યમ** ગુણ કાળા વર્ણવાળા પૃથ્વીકાયિક જીવોના અનંત પર્યાયો છે, તેમાં કાળાવર્ણથી પણ છકાણવડિયા છે. આ રીતે જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ શેષ ૧૯ બોલવાળા પૃથ્વીકાયિક જીવોના અનંત પર્યાયો થાય છે.

**જઘન્ય મતિ અજ્ઞાની પૃથ્વીકાયિક જીવોના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય મતિ અજ્ઞાની એક પૃથ્વીકાય જીવ, જઘન્ય મતિ અજ્ઞાની બીજા પૃથ્વીકાયિક જીવોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિટાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલથી છકાણવડિયા, મતિ અજ્ઞાનથી તુલ્ય, શ્રુતઅજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શનથી છકાણવડિયા છે. તે જ રીતે **ઉત્કૃષ્ટ** મતિઅજ્ઞાની સ્થાવર જીવોના અનંત પર્યાયો જાણવા. તે જ રીતે **મધ્યમ** મતિઅજ્ઞાની પૃથ્વીકાયિક જીવોના અનંત પર્યાયો થાય છે, પરંતુ મધ્યમ મતિઅજ્ઞાની મતિઅજ્ઞાનીથી પણ છકાણવડિયા છે. આ જ રીતે જઘન્ય, મ<sup>ૃંદ</sup>યમ અને ઉત્કૃષ્ટ શ્રુત અજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શનના પર્યાયો જાણવા.

#### અવગાહનાદિ અપેક્ષાએ એકેન્દ્રિયના પર્યાયો :--

[ સર્વ એકેન્દ્રિયો દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય છે તેના પછી અવગાહનાદિ ક્રમ કોપ્ટક પ્રમાણે છે.]

| પૃથ્વીકાયિકાદિ       | અવગાહનાથી  | સ્થિતિથી | વર્જ્યાદિથી  | ઉપયોગથી          |
|----------------------|------------|----------|--------------|------------------|
| Ĭ                    |            |          | (૨૦ બોલ)     | (અજ્ઞાન-દર્શનથી) |
| જઘન્ય અને            | તુલ્ય      | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા    | ર અજ્ઞાન,        |
| ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના     |            |          |              | અચક્ષુદર્શનથી    |
|                      |            |          |              | છકાણવડિયા        |
| મધ્યમ અવગાહના        | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા    | છકાણવડિયા        |
| જઘન્ય અને            | ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય    | છજ્રાણવડિયા  | છકાણવડિયા        |
| ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ      |            |          |              |                  |
| મધ્યમ સ્થિતિ         | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણ૰        | છકાણવડિયા        |
| જઘન્ય અને            | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | સ્વસ્થાનમાં  | છકાણવડિયા        |
| ઉત્કૃષ્ટ વર્ણાદિ     |            |          | તુલ્ય શેષ ૧૯ |                  |
|                      |            |          | બોલમાં છટાણ  |                  |
| મધ્યમ વર્જાદિ        | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા    | છકાણવડિયા        |
| જઘન્ય અને            | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા    | સ્વસ્થાન-તુલ્ય   |
| ઉત્કૃષ્ટ બે અજ્ઞાન   |            |          |              | પરસ્થાન-છકાણ∘    |
| મધ્યમ બે અજ્ઞાન      | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા    | છકાણવડિયા        |
| જઘન્ય અને            | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા    | સ્વસ્થાન–તુલ્ય   |
| ઉત્કૃષ્ટ અચક્ષુદર્શન |            |          |              | પરસ્થાન–છકાણ∘    |
| મધ્યમ અચક્ષુદર્શન    | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ૰   | છકાણવડિયા    | છકાણવડિયા        |

પૃથ્વીકાયમાં અવગાહના, સ્થિતિ, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા ત્રણ ઉપયોગ આ ૨૫ બોલ હોય છે. તેના જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ ૨૫×૩=૭૫ આલાપક થાય. આ રીતે પાંચે સ્થાવર જીવોના ૭૫×૫=૩૭૫ આલાપક થાય.

પ્રશ્ન–૩૩ : જઘન્યાદિ અવગાહનાવાળા વિકલેન્દ્રિય જીવોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર— જઘન્ય અવગાહનાવાળા બેઇન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય અવાગાહનાવાળા એક બેઇન્દ્રિય, જઘન્ય અવગાહનાવાળા બીજા બેઇન્દ્રિય જીવોથી દ્રવ્ય અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી પણ તુલ્ય, સ્થિતિથી તિકાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ, બે જ્ઞાન, બે અજ્ઞાન તથા અચક્ષુદર્શન આ પાંચ ઉપયોગથી છકાણવડિયા છે. તે જ રીતે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા બેઇન્દ્રિયના અનંત પર્યાયો થાય છે. ઉત્કૃષ્ટ

અવગાહનાવાળા બેઇન્દ્રિયમાં બે અજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શન, આ ત્રણ ઉપયોગ હોય છે.(વિકલેન્દ્રિયોમાં અપર્યાપ્તાવસ્થામાં જ સાસ્વાદન સમ્યગ્દષ્ટિ હોવાથી જ્ઞાન હોય છે. ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના પર્યાપ્તાવસ્થામાં જ હોય છે, તેથી પર્યાપ્તા-વસ્થામાં જ્ઞાન નથી.) તે જ રીતે મધ્યમ અવગાહનાવાળા બેઇન્દ્રિયના પણ અનંત પર્યાય થાય છે પરંતુ તે અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા છે.

**જઘન્ય સ્થિતિવાળા બેઇન્દ્રિયોના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય સ્થિતિવાળા એક બેઇન્દ્રિય, જઘન્ય સ્થિતિવાળા બીજા બેઇન્દ્રિય જીવોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તુલ્ય, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા બે અજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શન આ ત્રણ ઉપયોગથી છકાણવડિયા છે.(જઘન્ય સ્થિતિ લબ્ધિ અપર્યાપ્તા જીવોમાં જ હોય છે. સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વ, લબ્ધિ અપર્યાપ્તા જીવોમાં હોતી નથી, તેથી જઘન્ય સ્થિતિવાળામાં જ્ઞાન નથી.) તે જ રીતે ઉત્કષ્ટ સ્થિતિવાળા બેઇન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો છે, પરંતુ તેમાં બે જ્ઞાન, બે અજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શન, આ પાંચ ઉપયોગ હોય છે. તે જ રીતે મધ્યમ સ્થિતિવાળા બેઇન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો થાય છે, તેમાં પણ પાંચ ઉપયોગ હોય છે, પરંતુ તે સ્થિતિથી તિકાણવડિયા છે.

**જઘન્ય ગુણકાળા વર્જાવાળા બેઇન્દ્રિયોના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય ગુણકાળા વર્ણવાળા એક બેઇન્દ્રિય, જઘન્ય ગુણકાળા વર્ણવાળા બીજા બેઇન્દ્રિય જીવોથી દ્રવ્યથી, પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિકાણવડિયા, કાળા વર્ણથી તુલ્ય, શેષ વર્ણાદિ ૧૯ બોલ તથા પાંચ ઉપયોગથી છટ્ટાણવડિયા છે.

તે જ રીતે **ઉત્ક્રષ્ટ** ગુણ કાળા વર્ણવાળા બેઇન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો છે. તે જ રીતે **મધ્યમ** ગુણ કોળા વર્ણવાળા બેઇન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો છે, પરંતુ તેમાં કાળાવર્ણથી પણ છટાણવડિયા છે. તે જ રીતે જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ વર્ણાદિ શેષ ૧૯ બોલમાં પણ જાણવું.

**જઘન્ય મતિજ્ઞાની બેઇન્દ્રિયોના** અનંત પર્યાયો છે. એક જઘન્ય મતિજ્ઞાની <mark>બેઇન્દ્રિય જીવ, બીજા જઘન્ય મતિજ્ઞાની બેઇન્દ્રિય જીવોથી દ્રવ્ય અને પ્રદેશથી તુલ્ય</mark>, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિકાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલથી છકાણવડિયા, મતિજ્ઞાનથી તુલ્ય, શેષ જ્ઞાન, અજ્ઞાન અને દર્શનથી છકાણવડિયા છે.

તે જ રીતે **ઉત્ક્રુષ્ટ** મતિજ્ઞાની બેઇન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો છે. તે જ રીતે **મધ્યમ** મતિજ્ઞાની બેઇન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો છે તેમાં મતિજ્ઞાનના પર્યાયોમાં પણ છકાણવડિયા છે. તે જ રીતે જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ શેષ જ્ઞાન, અજ્ઞાન, દર્શનના અનંત-અનંત પર્યાયો થાય છે

તે જ રીતે તેઇન્દ્રિય અને ચૌરેન્દ્રિયોના પર્યાયો થાય છે પરંતુ ચૌરેન્દ્રિયમાં બે જ્ઞાન, બે અજ્ઞાન અને ચક્ષુદર્શન-અચક્ષુદર્શન આ છ ઉપયોગ હોય છે.

## 

#### અવગાહનાદિ અપેક્ષાએ ત્રણ વિકલેન્દ્રિયોના પર્યાયો :--

[ સર્વ જીવો દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય છે તેના પછી અવગાહનાદિ ક્રમ કોપ્ટક પ્રમાણે છે.]

| જઘન્ય અવગાહના                                      | અવગાહનાથી  | સ્થિતિથી | વર્જ્યાદિથી        | ઉપયોગથી            |  |
|----------------------------------------------------|------------|----------|--------------------|--------------------|--|
| આદિ                                                |            |          | (૨૦ બોલ)           | જ્ઞાન–દર્શનથી      |  |
| જઘન્ય અવગાહના                                      | તુલ્ય      | તિકાણ∘   | છકાણ∘              | ર જ્ઞાન, ર અજ્ઞાન, |  |
|                                                    |            |          |                    | ર દર્શનમાં છકાણ₄   |  |
| ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના                                   | તુલ્ય      | તિકાણ∘   | છકાણ∘              | ર અજ્ઞાન           |  |
|                                                    |            |          |                    | ર દર્શનમાં છકાણ∘   |  |
| મધ્યમ અવગાહના                                      | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણ               | ક ઉપયોગમાં         |  |
|                                                    |            |          |                    | છકાણવડિયા          |  |
| જઘન્ય સ્થિતિ                                       | ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય    | છકાણ               | ર અજ્ઞાન,          |  |
|                                                    |            |          |                    | ર દર્શનમાં છકાણ∘   |  |
| ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ                                    | ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય    | છકાણ∘              | <i>૬</i> ઉપયોગમાં  |  |
|                                                    |            |          |                    | _છકાણવડિયા _       |  |
| મધ્યમ સ્થિતિ                                       | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણ               | <i>૬</i> ઉપયોગમાં  |  |
|                                                    |            |          |                    | છકાણવડિયા          |  |
| જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ                                 | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | સ્વસ્થાનથી         | <i>૬</i> ઉપયોગમાં  |  |
| વર્શાદિ                                            |            |          | તુલ્ય, શેષ ૧૯      | છકાણવડિયા          |  |
|                                                    |            |          | બોલમાં છકાણ∘       |                    |  |
| મધ્યમ વર્શાદિ                                      | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા          | <i>૬</i> ઉપયોગમાં  |  |
|                                                    |            |          |                    | છકાણવડિયા          |  |
| જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ                                 | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા          | સ્વસ્થાનથીતુલ્ય,   |  |
| મતિ જ્ઞાનાદિ                                       |            |          |                    | પરસ્થાનમાં         |  |
|                                                    |            |          |                    | છકાણવડિયા          |  |
| મધ્યમ મતિ જ્ઞાનાદિ                                 | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા          | છકાણવડિયા          |  |
| જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ                                 | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા          | સ્વસ્થાનથી તુલ્ય,  |  |
| દર્શન                                              |            |          |                    | પરસ્થાનમાં         |  |
|                                                    |            |          |                    | છકાણવડિયા          |  |
| મધ્યમ દર્શન                                        | ચૌઠાણવડિયા | તિકાણ∘   | છકાણવડિયા          | છકાણવડિયા          |  |
|                                                    |            |          | . અને અચક્ષુદર્શન, | આ પાંચ ઉપયોગ       |  |
| અને ચૌરેન્દ્રિયમાં ચક્ષુદર્શન સહિત છ ઉપયોગ હોય છે. |            |          |                    |                    |  |

બેઇન્દ્રિયમાં અવગાહના, સ્થિતિ, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા પાંચ ઉપયોગ આ ૨૭ બોલના જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કુષ્ટની અપેક્ષાએ ૨૭×૩=૮૧ આલાપક, તેઇન્દ્રિયના ૮૧ આલાપક અને ચૌરેન્દ્રિયમાં એક ચક્ષુદર્શન વધતાં ૨૮ બોલના જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ ૨૮×૩=૮૪ આલાપક થાય છે. કુલ મળીને વિકલેન્દ્રિયના ૮૧+૮૧+૮૪=૨૪૬ આલાપક થાય છે.

પ્રશ્ન–૩૪ : જઘન્યાદિ અવગાહનાવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

**ઉત્તર– જઘન્ય અવગાહનાવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના** અનંત પર્યાય છે. જઘન્ય અવગાહનાવાળો એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, જઘન્ય અવગાહનાવાળા બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોથી દ્રવ્યથી, પ્રદેશથી, અવગાહનાથી તુલ્ય છે, સ્થિતિની અપેક્ષાએ તિટાણવડિયા છે.(તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોમાં જઘન્ય કે ઉત્કુષ્ટ અવગાહના યુગલિકોમાં હોતી નથી. યુગલિક સિવાયના તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોની સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટ ક્રોડપૂર્વ વર્ષની છે અને તેથી તે સ્થિતિથી તિટાણવડિયા થાય છે.) વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા બે જ્ઞાન, બે અજ્ઞાન, બે દર્શન, આ છ ઉપયોગથી છટ્ટાણવડિયા છે. જઘન્ય અવગાહનાવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો અપર્યાપ્તા હોય છે. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોને અપર્યાપ્તાવસ્થામાં અવધિજ્ઞાન, વિભંગજ્ઞાન કે અવધિદર્શન હોતું નથી.

**તે જ રીતે ઉત્ક્રષ્ટ અવગાહનાવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના** અનંત પર્યાય છે. ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોમાં ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન અને ત્રણ દર્શન, આ નવ ઉપયોગ હોય છે. તે જ રીતે મધ્યમ અવગાહનાવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના અનંત પર્યાય છે પરંતુ તે અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા છે.(મધ્યમ અવગાહનાવાળા યુગલિકોમાં પણ હોય છે. તેઓની ઉત્ક્રુષ્ટ સ્થિતિ ત્રણ પલ્યોપમની હોવાથી તે સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા છે.)

પ્રશ્ન–૩૫ : જઘન્યાદિ સ્થિતિવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના કેટલા પર્યાયો છે? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યુનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર- જઘન્ય સ્થિતિવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાય છે. જઘન્ય સ્થિતિવાળો એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય , જઘન્ય સ્થિતિવાળા બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય; અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તુલ્ય, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા બે અજ્ઞાન, બે દર્શન, આ ચાર ઉપયોગથી છટ્ટાણવડિયા છે.(તે અપર્યાપ્તા અને એકાંત મિથ્યાત્વી હોવાથી તેમાં ત્રણ જ્ઞાન અને વિભંગજ્ઞાન હોતું નથી.)

તે જ રીતે **ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિવાળા** તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાય છે. તેમાં બે જ્ઞાન, બે અજ્ઞાન, બે દર્શન, આ છ ઉપયોગ હોય છે.(ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ યુગલિકોમાં હોય છે. યુગલિકોમાં સમકિત હોય પરંતુ અવધિજ્ઞાન કે વિભંગ જ્ઞાન હોતું નથી.)

તે જ રીતે **મધ્યમ સ્થિતિવાળા** તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાય છે, પરંતુ તે સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા હોય છે અને તેમાં ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન, ત્રણ દર્શન આ નવ ઉપયોગ હોય છે.

પ્રશ્ન–૩૬: જઘન્યાદિ ગુણ કાળા વર્ણવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર– જઘન્યગુણ કાળા વર્ણવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોમાં અનંત પર્યાય છે. જઘન્ય ગુણ કાળા વર્ણવાળા એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, જઘન્ય ગુણ કાળા વર્ણવાળા બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, કાળાવર્ણથી તુલ્ય, શેષ વર્ણાદિ ૧૯ બોલ તથા નવ ઉપયોગથી છટ્ટાણવડિયા છે.

તે જ રીતે **ઉત્કૃષ્ટ** ગુણકાળા વર્ણવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાય છે. તે જ રીતે **મધ્યમ** ગુણકાળા વર્ણવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાય છે. તે કાળા વર્ણથી પણ છટ્ટાણવડિયા છે.

પ્રશ્ન–૩૭ : જઘન્યાદિ જ્ઞાન-દર્શનવાળા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના કેટલા પર્યાયો છે? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર– જઘન્ય મતિજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાય છે. જઘન્ય મતિજ્ઞાની એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જઘન્ય મતિજ્ઞાની બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલથી છ કાણવડિયા, મતિજ્ઞાનથી તુલ્ય તથા શેષ શ્રુતજ્ઞાન અને ચક્ષુદર્શન-અચક્ષુદર્શનથી છટાણવડિયા છે.(જઘન્ય મતિ–શ્રુતજ્ઞાનમાં અવધિજ્ઞાન હોતું નથી. જ્ઞાન હોય ત્યાં અજ્ઞાન નથી, તેથી જઘન્ય મતિજ્ઞાનીમાં ચાર ઉપયોગ હોય છે.) ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાય છે. ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાની એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાની બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોથી દ્રવ્યથી અને

પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિટાણવડિયા છે.(તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં અસંખ્યાતકાલની સ્થિતિ યુગલિકોની અપેક્ષાએ જ છે. ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાન યુગલિકોમાં નથી, તેથી તેમાં અસંખ્યાતગુણ ન્યૂનાધિકતા થતી નથી, તેથી જ તે સ્થિતિથી તિજ્ઞાણવડિયા છે.)

વર્ણાદિ વીસ બોલથી છકાણવડિયા, મતિજ્ઞાનથી તુલ્ય, શેષ શ્રુત અને અવધિજ્ઞાન તથા ત્રણ દર્શનથી છઠ્ઠાણવડિયા છે.

**મધ્યમ મતિજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના** અનંત પર્યાય છે તેમાં મધ્યમ મતિજ્ઞાની એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોથી દ્રવ્યથી, પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી, સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા ત્રણ જ્ઞાન અને ત્રણ દર્શન. આ છ ઉપયોગથી છક્ષણવડિયા છે.

જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ શ્રુતજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના અનંત પર્યાય ક્રમશઃ જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાનીની સમાન છે.

**જઘન્ય અવધિજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના** અનંત પર્યાય છે. જઘન્ય અવધિજ્ઞાની એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય. જઘન્ય અવધિજ્ઞાની બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિટાણવડિયા(યુગલિક તિર્યંચોને અવધિજ્ઞાન નથી. અવધિજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયની સ્થિતિ ઉત્ક્રુષ્ટ ક્રોડપૂર્વ વર્ષની જ હોય છે, તેથી તેમાં અસંખ્યાતમો ભાગ, સંખ્યાતમો ભાગ અને સંખ્યાત ગુણ આ ત્રણ સ્થાનથી જ ન્યૂનાધિકતા થાય છે. અસંખ્યાત ગુણ ન્યૂનાધિકતા થતી નથી), વર્ણાદિ વીસ બોલથી તથા મતિ-શ્રુત જ્ઞાન અને ત્રણ દર્શનથી છટાણવડિયા, અવધિજ્ઞાનથી તુલ્ય છે.

તે જ રીતે **ઉત્ક્રુષ્ટ** અવધિજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો છે. તે જ રીતે મધ્યમ અવધિજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના પણ અનંત પર્યાયો છે, પરંતુ તેમાં અવધિજ્ઞાનથી પણ છટ્ટાણડિયા છે.

જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ વિભંગજ્ઞાની અને અવધિદર્શનીના અનંત પર્યાયો ક્રમશઃ જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ અવધિજ્ઞાનીની સમાન જાણવા.

જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ મતિ-શ્રુતઅજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો ક્રમશઃ જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોની સમાન છે.

**જઘન્ય ચક્ષુદર્શની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય ચક્ષુદર્શની એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, જઘન્ય ચક્ષુદર્શની બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા બે જ્ઞાન, બે અજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શન, પાંચ ઉપયોગથી છટ્ટાણવડિયા અને ચક્ષુદર્શનથી તુલ્ય છે.(જઘન્ય ચક્ષુદર્શનીને અવધિજ્ઞાન-અવધિદર્શન હોતા નથી)

ઉત્કૃષ્ટ **ચક્ષુદર્શની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના** અનંત પર્યાયો છે. ઉત્કૃષ્ટ ચક્ષુદર્શની એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, ઉત્કૃષ્ટ ચક્ષુદર્શની બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોથી દ્રવ્યથી, પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિટાણવડિયા,(યુગલિક તિર્યંચોને ઉત્ક્રષ્ટ ચક્ષુદર્શન નથી) વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન, અચક્ષુદર્શન અને અવધિદર્શન, આ આઠ ઉપયોગથી છટાણવડિયા છે, ચક્ષુદર્શનથી તુલ્ય છે.

**મધ્યમ ચક્ષુદર્શની** તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના અનંત પર્યાયો છે. મધ્યમ ચક્ષુદર્શની એક

તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, મધ્યમ ચક્ષુદર્શની બીજા તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ નવ ઉપયોગથી છટાણવડિયા છે.

જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ અચક્ષુદર્શની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના પર્યાયો ક્રમશઃ જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ ચક્ષુદર્શની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયની સમાન જાણવા.

#### અવગાહનાદિ અપેક્ષાએ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના પર્યાયો :--

[ તિર્યંચ પંચે∘ દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય છે તેના પછી અવગાહનાદિ ક્રમ કોષ્ટક પ્રમાણે છે.]

| 9                                                   | 31-31-31-31 | $\omega_{U^{u}}$ | -mile on                                 |                                            |
|-----------------------------------------------------|-------------|------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------|
| અવગાહનાદિ                                           | અવગાહનાથી   | ાસ્થાતથા         | વર્જાદિથી<br>(૨૦ બોલમાં)                 | શાન–દર્શનથી                                |
| જઘન્ય અવગાહના                                       | તુલ્ય       | તિકાણ૰           | છકાણવડિયા                                | ૬ ઉપયોગ છકાણ∘                              |
| ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના                                    | તુલ્ય       | તિકાશ૰           | છજ્રાણવડિયા                              | ૯ ઉપયોગ છકાણ૰                              |
| મધ્યમ અવગાહના                                       | ચૌઠાણવડિયા  | ચૌઠાણ૰           | છકાણવડિયા                                | ૯ ઉપયોગ છકાણ∘                              |
| જઘન્ય સ્થિતિ                                        | ચૌઠાણવડિયા  | તુલ્ય            | છકાણવડિયા                                | ૪ ઉપયોગ છકાણ∘                              |
| ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ                                     | ચૌઠાણવડિયા  | તુલ્ય            | છકાણવડિયા                                | ૬ ઉપયોગ છકાણ∘                              |
| મધ્યમ સ્થિતિ                                        | ચૌઠાણવડિયા  | ચૌઠાણ∘           | છકાણવડિયા                                | ૯ ઉપયોગ છકાણ∘                              |
| જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ<br>વર્ણાદિ                       | ચૌઠાણવડિયા  | ચૌઠાણ૰           | સ્વસ્થાનથી<br>તુલ્ય, શેષ ૧૯<br>છકાણવડિયા | ૯ ઉપયોગ<br>છકાણવડિયા                       |
| મધ્યમ વર્ણાદિ                                       | ચૌઠાણવડિયા  | ચૌઠાણ૰           | છકાણવડિયા                                | ૯ ઉપયોગ છકાણ૰                              |
| જઘન્ય મતિ,શ્રુતજ્ઞાન<br>અને અજ્ઞાન                  | ચૌઠાણવડિયા  | ચૌઠાણ∘           | છકાણવડિયા                                | સ્વસ્થાન તુલ્ય, શેષ<br>૩ ઉપયોગમાં છજ્ઞાજ઼  |
| ઉત્કૃષ્ટ મતિ,શ્રુતજ્ઞાન<br>અને અજ્ઞાન               | ચૌઠાણવડિયા  | તિકાણ૰           | છકાણવડિયા                                | સ્વસ્થાનથી તુલ્ય, શેષ<br>પ ઉપયોગમાં છકાણ૰  |
| મધ્યમ મતિ,શ્રુતજ્ઞાન<br>અને અજ્ઞાન                  | ચૌઠાણવડિયા  | ચૌઠાણ∘           | છકાણવડિયા                                | <i>૬</i> ઉપયોગ છકાણ∘                       |
| જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ<br>અવધિજ્ઞાન-દર્શન<br>વિભંગજ્ઞાન | ચૌઠાણવડિયા  | તિકાલ૰           | છકાણવડિયા                                | સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય, શેષ<br>પ ઉપયોગમાં છજીણ૰ |
| મધ્યમ અવધિજ્ઞાન-<br>દર્શન, વિભંગજ્ઞાન               | ચૌઠાણવડિયા  | તિકાણ∘           | છકાણવડિયા                                | ૬ ઉપયોગ છકાણ∘                              |



આ રીતે તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં અવગાહના, સ્થિતિ, વર્ણાદિ વીસ બોલ, ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ નવ ઉપયોગ, કલ ૩૧ બોલના જઘન્ય. મધ્યમ અને ઉત્ક્રષ્ટની અપેક્ષાએ ૩૧×૩=૯૩ આલાપક થાય છે.

પ્રશ્ન–૩૮ : જઘન્યાદિ અવગાહનાવાળા મનુષ્યોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

**ઉત્તર– જઘન્ય અવગાહનાવાળા મનુષ્યોના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય અવગાહનાવાળો એક મનુષ્ય, જઘન્ય અવગાહનાવાળા બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી, પ્રદેશથી અને અવગાહનાથી તુલ્ય છે, સ્થિતિથી તિજ્ઞાણવડિયા છે,(જઘન્ય અવગાહના યુગલિકોને હોતી નથી. મનુષ્યોમાં યુગલિકોની અપેક્ષાએ જ સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા થાય છે, તેથી જે-જે બોલ યુગલિકોમાં ન હોય, ત્યાં સ્થિતિથી તિકાણવડિયા થાય છે.)

વર્ષાદિ વીસ બોલ તથા ત્રણ જ્ઞાન, બે અજ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ આઠ ઉપયોગથી છટાણવડિયા છે. મનુષ્યોમાં અવધિજ્ઞાન સહિત જીવોની ઉત્પત્તિ થાય છે તેથી જઘન્ય અવગાહનામાં અવધિજ્ઞાન હોય છે પરંતુ કોઈ પણ જીવ વિભંગજ્ઞાન સહિત મનુષ્યમાં ઉત્પન્ન થતો નથી તેથી જઘન્ય અવગાહનામાં વિભંગજ્ઞાન નથી. જઘન્ય અવગાહના અપર્યાપ્તાવસ્થામાં હોવાથી તેમાં મનઃપર્યવજ્ઞાન કે કેવળજ્ઞાન હોતું નથી.

**ઉત્ક્રષ્ટ અવગાહનાવાળા મનુષ્યોના** અનંત પર્યાયો છે. ઉત્ક્રુષ્ટ અવગાહના-વાળો એક મનુષ્ય, ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી, પ્રદેશથી, અવગાહનાથી તુલ્ય છે, સ્થિતિની અપેક્ષાએ એકઠાણવડિયા છે(મનુષ્યોમાં ઉત્કૃષ્ટ ત્રણ ગાઉની અવગાહના દેવકુરુ-ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રના યુગલિકોને જ હોય છે. તેની સ્થિતિ જઘન્ય અંતર્મુહૂર્ત ન્યૂન ત્રણ પલ્યોપમ અને ઉત્કૃષ્ટ ત્રણ પલ્યોપમ છે તેથી તેમાં અસંખ્યાતમો ભાગ તે એક જ સ્થાનથી ન્યુનાધિકતા થાય છે), વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા બે જ્ઞાન, બે અજ્ઞાન, બે દર્શન, આ છ ઉપયોગથી છટ્ટાણવડિયા છે. (ઉત્કષ્ટ અવગાહના યુગલિકોમાં હોવાથી અવધિજ્ઞાન અને અવધિદર્શન આદિ નથી)

**મધ્યમ અવગાહનાવાળા મનુષ્યોમાં** અનંત પર્યાયો છે. મધ્યમ અવગાહના-વાળો એક મનુષ્ય, મધ્યમ અવગાહનાવાળા બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી, સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદે વીસ બોલ તથા ચાર જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ દશ ઉપયોગથી છજ્ટાણવડિયા અને કેવળજ્ઞાન, કેવળ દર્શનથી તુલ્ય છે(મધ્યમ અવગાહનાવાળા મનુષ્યોમાં સર્વ ઉપયોગ હોય શકે છે)

પ્રશ્ન–૩૯ : જઘન્યાદિ સ્થિતિવાળા મનુષ્યોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં

#### કેટલા પ્રકારે ન્યુનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર– જઘન્ય સ્થિતિવાળા મનુષ્યોના અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય સ્થિતિવાળો એક મનુષ્ય, જઘન્ય સ્થિતિવાળા બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તુલ્ય, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા બે અજ્ઞાન, બે દર્શન, આ ચાર ઉપયોગથી છટાણવડિયા છે.(મનુષ્યોમાં જઘન્ય સ્થિતિ સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યોને જ હોય છે. તેમાં સમ્યગ્દર્શન કે અવધિજ્ઞાનાદિ હોતા નથી.)

ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા મનુષ્યોના અનંત પર્યાયો છે. ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળો એક મનુષ્ય, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તુલ્ય, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા બે જ્ઞાન, બે અજ્ઞાન, બે દર્શન, આ છ ઉપયોગથી છટ્ટાણવડિયા છે. (મનુષ્યોમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ યુગલિકોને હોય છે. તેમાં સમ્યગ્દર્શન હોય છે પરંતુ અવધિજ્ઞાનાદિ નથી.)

**મધ્યમ સ્થિતિવાળા મનુષ્યોના** અનંત પર્યાયો છે. મધ્યમ સ્થિતિવાળો એક મનુષ્ય, મધ્યમ સ્થિતિવાળા બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા ચાર જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ દશ ઉપયોગથી છકાણવડિયા, કેવળજ્ઞાન-કેવળ દર્શનથી તુલ્ય છે.

પ્રશ્ન–૪૦ : જઘન્યાદિ ગુણ કાળાવર્જાવાળા મનુષ્યોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર— જઘન્ય ગુ**ણ કાળા વર્ણવાળા મનુષ્યોના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય ગુણ કાળા વર્ણવાળો એક મનુષ્ય, જઘન્ય ગુણ કાળા વર્ણવાળા બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, કાળાવર્ણથી તુલ્ય, શેષ વર્ણાદિ ૧૯ બોલ તથા ૧૦ ઉપયોગથી છકાણવડિયા અને કેવળજ્ઞાન-કેવળ દર્શનથી તુલ્ય છે.

તે જ રીતે **ઉત્કૃષ્ટ** ગુણ કાળા વર્ણવાળા મનુષ્યોના અનંત પર્યાયો છે. તે જ રીતે **મધ્યમ** ગુણ કાળા વર્ણવાળા મનુષ્યોના અનંત પર્યાયો છે, પરંતુ તેમાં વર્ણાદિ વીસે બોલમાં છટ્ટાણવડિયા છે.

પ્રશ્ન–૪૧ : જઘન્યાદિ જ્ઞાન-દર્શનવાળા મનુષ્યોના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર– જઘન્ય મતિજ્ઞાની મનુષ્યોના અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય મતિજ્ઞાની એક મનુષ્ય, જઘન્ય મતિજ્ઞાની બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા શ્રુતજ્ઞાન,

ચક્ષુદર્શન-અચક્ષુદર્શનથી છકાણવડિયા અને મતિજ્ઞાનથી તુલ્ય છે.(જઘન્ય મતિજ્ઞાનીને અવર્ધિજ્ઞાન કે મનઃપર્યવજ્ઞાન હોતું નથી. અવધિજ્ઞાન કે મનઃપર્યવજ્ઞાન પ્રગટ થાય, ત્યારે મતિજ્ઞાન મધ્યમ હોય છે.)

**ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાની મનુષ્યોના** અનંત પર્યાયો છે. ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાની એક મનુષ્ય, ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાની બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિર્દાણવડિયા છે, કારણ કે યુગલિકોને ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાન હોતું નથી. વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મન:પર્યવજ્ઞાન, ચક્ષુદર્શન, અચૈક્ષુદર્શન અને અવધિ દર્શન, આ છ ઉપયોગથી છટાણવડિયા તથા મતિજ્ઞાનથી તુલ્ય છે.

**મધ્યમ મતિજ્ઞાની મનુષ્યોના** અનંત પર્યાયો છે. મધ્યમ મતિજ્ઞાની એક મનુષ્ય, મધ્યમ મતિજ્ઞાની બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા ચાર જ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ સાતે ઉપયોગથી છકાણવડિયા છે. જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ શ્રુતજ્ઞાની, મતિઅજ્ઞાની અને શ્રુતઅજ્ઞાનીના પર્યાયો ક્રમશઃ જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ મતિજ્ઞાનીની સમાન જાણવા.

**જધન્ય અવધિજ્ઞાની મનુષ્યોના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય અવધિજ્ઞાની એક મનુષ્ય, જઘન્ય અવધિજ્ઞાની બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિટાણવડિયા(યુગલિકોને અવધિજ્ઞાન નથી.), વર્જ્યાદિ વીસ બોલ તથા મતિ, શ્રુત, મનઃપર્યવજ્ઞાન, ચક્ષુ, અચક્ષુ, અવધિદર્શન આ છ ઉપયોગથી છકાણવડિયા, અવધિજ્ઞાનથી પરસ્પર તુલ્ય છે.

તે જ રીતે મધ્યમ અવધિજ્ઞાની મનુષ્યોના અનંત પર્યાયો છે પરંતુ તેમાં અવધિજ્ઞાન સહિત ચાર જ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ સાત ઉપયોગથી છટાણવડિયા છે. **જઘન્ય મનઃપર્યવજ્ઞાની મનુષ્યોના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય મનઃપર્યવજ્ઞાની એક મનુષ્ય, જઘન્ય મનઃપર્યવજ્ઞાની બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી તિટાણવડિયા છે.(મન:પર્યવજ્ઞાન કર્મભૂમિના નવ વર્ષથી લઈને ક્રોડપૂર્વ વર્ષના આયુષ્યવાળા સંયત મનુષ્યોને જ થાય છે. નવ વર્ષના મનુષ્યની અવગાહેના ઘણી વધી જાય છે. તેમજ કર્મભૂમિના મનુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ અર્વગાહના પણ ૫૦૦ ધનુષની જ હોય છે તેથી તેમાં અસંખ્યાત ગુણ ન્યૂનાધિકતા થતી નથી.યુગલિકોને મનઃપર્યવજ્ઞાન ન હોવાથી સ્થિતિથી પણ તિંકાણવડિયા જ થાય છે.)

વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા મતિ, શ્રુત, અવધિજ્ઞાન, ચક્ષુ, અચક્ષુ અને

અવધિદર્શન, આ છ ઉપયોગથી છકાણવડિયા અને મનઃપર્યવજ્ઞાનથી તુલ્ય છે. તે જ રીતે ઉત્કૃષ્ટ મનઃપર્યવજ્ઞાનીના અનંત પર્યાયો છે. તે જ રીતે મધ્યમ મનઃપર્યવજ્ઞાનીના અનંત પર્યાયો છે. તેમાં ચાર જ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ સાત ઉપયોગથી છકાણવડિયા છે.

કેવળજ્ઞાની મનુષ્યોના અનંત પર્યાયો છે. કેવળજ્ઞાની એક મનુષ્ય, કેવળ જ્ઞાની બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા છે. (કેવળી સમુદ્દ્ઘાત સમયે આત્મપ્રદેશો સંપૂર્ણ લોકવ્યાપી બને છે તેથી તે અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા છે.) સ્થિતિથી તિટાણવડિયા છે.(કર્મભૂમિના મનુષ્યોને જ કેવળજ્ઞાન થાય છે અને તેની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દેશોન ક્રોડપૂર્વ વર્ષ છે તેથી તેમાં અસંખ્યાત ગુણ ન્યૂનાધિકતા થતી નથી.)

વર્ણાદિ વીસ બોલથી છકાણવડિયા અને કેવળદર્શનથી પરસ્પર તુલ્ય છે. તે જ રીતે કેવળદર્શની મનુષ્યના અનંત પર્યાયો થાય છે.

જઘન્ય વિભંગજ્ઞાની મનુષ્યોના અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય વિભંગજ્ઞાની એક મનુષ્ય, જઘન્ય વિભંગજ્ઞાની બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી તિકાણવડિયા છે, કારણ કે મનુષ્યો વિભંગજ્ઞાન સહિત ઉત્પન્ન થતા નથી, તેથી તેમાં અસંખ્યાતગુણ ન્યૂનાધિકતા થતી નથી. સ્થિતિથી તિકાણવડિયા છે, કારણ કે યુગલિકોને વિભંગજ્ઞાન નથી. વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા મતિ-શ્રુત અજ્ઞાન અને ત્રણ દર્શન, આ પાંચ ઉપયોગથી છકાણવડિયાછે. વિભંગજ્ઞાનથી તુલ્ય છે.

તે જ રીતે **ઉત્કૃષ્ટ** વિભંગજ્ઞાનીના અનંત પર્યાયો થાય છે. તે જ રીતે મધ્યમ વિભંગજ્ઞાનીના અનંત પર્યાયો થાય છે, પરંતુ તેમાં ત્રણ અજ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, આ છ ઉપયોગથી છટાણવડિયા છે.

**જઘન્ય ચક્ષુદર્શની મનુષ્યોના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય ચક્ષુદર્શની એક મનુષ્ય, જઘન્ય ચક્ષુદર્શની બીજા મનુષ્યોથી દ્રવ્ય અને પ્રદેશથી તુલ્ય છે. અવગાહના અને સ્થિતિથી ચોઠાણવડિયા છે, વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા બેજ્ઞાન, બેદર્શન અને અચક્ષુદર્શનથી છકાણવડિયા, ચક્ષુદર્શનથી તુલ્ય છે.(જઘન્ય ચક્ષુદર્શનીને અવધિજ્ઞાન કે મનઃપર્યવજ્ઞાન હોતું નથી.)

તે જ રીતે **ઉત્કૃષ્ટ** ચક્ષુદર્શનીના અનંત પર્યાયો થાય છે. તેમાં ચાર જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શન, અવધિદર્શન, આ આઠ ઉપયોગથી છકા<mark>ણવ</mark>ડિયા અને ચક્ષુદર્શનથી તુલ્ય છે.

તે જ રીતે **મધ્યમ** ચક્ષુદર્શનીના પણ અનંત પર્યાયો થાય છે. <mark>તેમાં ચા</mark>ર જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન અને ત્રણ દર્શન, આ દશ ઉપયોગથી છ**ટ્ટાણવ**િડયા છે. જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ અચક્ષુદર્શનીના પર્યાયો, ક્રમશઃ જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ ચક્ષુદર્શનીની સમાન જાણવા.

**જઘન્ય અવધિદર્શનીના** અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય અવધિ દર્શનવાળો એક મનુષ્ય, જઘન્ય અવધિદર્શનવાળા અન્ય મનુષ્યોથી દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તિ**જ્ઞાણવડિયા વર્ણાદિ વીસ બોલ તથા ચાર** જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન, બે દર્શનથી છજ્ઞાણવડિયા, અવધિદર્શનથી તુલ્ય છે.

તે જ રીતે **ઉત્કૃષ્ટ** અવધિદર્શનના અનંત પર્યાયો થાય છે. તે જ રીતે **મધ્યમ** અવધિદર્શનના અનંત પર્યાયો થાય છે, પરંતુ તેમાં ચાર જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન અને ત્રણ દર્શન, આ દશ ઉપયોગથી છકાણવડિયા છે.

#### અવગાહનાદિ અપેક્ષાએ મનુષ્યોના પર્યાયો :-

[ મનુષ્યો દ્રવ્યથી અને પ્રદેશથી તુલ્ય છે તેના પછી અવગાહનાદિ ક્રમ કોપ્ટક પ્રમાણે છે.]

| અવગાહનાદિ        | અવગાહનાથી    | સ્થિતિથી | વર્જ્ઞાદિથી            | જ્ઞાન–દર્શનથી                                                                                  |
|------------------|--------------|----------|------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| જધન્ય અવગાહના    | તુલ્ય        | તિકાણ૰   | ૨૦ બોલમાં<br>છકાણવડિયા | ૩ જ્ઞાન, ૨ અજ્ઞાન,<br>૩ દર્શન - ૮ ઉપયોગથી<br>છદ્રાણવડિયા                                       |
| ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના | તુલ્ય        | એકઠાણ૰   | છજ્ઞાણવડિયા            | ર જ્ઞાન, ર અજ્ઞાન,<br>ર દર્શન = ૬ ઉપયોગથી<br>છજ્ઞાભ્રવડિયા                                     |
| મધ્યમ અવગાહના    | ચૌઠાણવડિયા   | ચૌઠાશ્ન• | છક્ષાભ્રવડિયા          | ૪ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શન = ૧૦ ઉપયોગથી<br>છકાણવડિયા ,<br>કેવળજ્ઞાન અને<br>કેવળદર્શનથી તુલ્ય |
| જઘન્ય સ્થિતિ     | ચૌઠાણવડિયા   | તુલ્ય    | છકાણવડિયા              | ર અજ્ઞાન, ર દર્શન = ચાર<br>ઉપયોગથી છકાભ્રવડિયા                                                 |
| ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ  | ચૌઠાભ્રવડિયા | તુલ્ય    | છ્ટાણવડિયા             | ૨ જ્ઞાન, ૨ અજ્ઞાન,<br>૨ દર્શન = <i>૬</i> ઉપયોગથી<br>છકાણવડિયા                                  |
| મધ્યમ સ્થિતિ     | ચૌઠાણવડિયા   | ચૌઠાણ∘   | છકાણવડિયા              | ૪ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શન = ૧૦ ઉપયોગથી<br>છકાણવડિયા,<br>કેવળ જ્ઞાનમને<br>કેવળ દર્શનથી તુલ્ય |

## ૪૪ 🍃 🍪 🛟 🖒 🧘 🖒 🧘 🧘 🧘 🤻 નામ સ્તોકાલય

| અવગાહનાદિ                                   | અવગાહનાથી    | સ્થિતિથી | વર્શાદિશ્રી              | શાન–દર્શનથી                             |
|---------------------------------------------|--------------|----------|--------------------------|-----------------------------------------|
| જઘન્ય અને                                   | ચૌઠાણવડિયા   | ચૌઠાણ∘   | સ્વસ્થાનથી               | ૧૦ ઉપયોગમાં                             |
| ઉત્કૃષ્ટ વર્શાદિ                            | યાઠાકાપાડવા  | યાઠાકા∘  | ત્વસ્થાનથા<br>તુલ્ય, શેષ | ૧૦ ઉપયાગમા<br>છકાણવડિયા                 |
| 0.5-6 421110                                |              | •        | ૧૯ બોલમાં                | કેવળજ્ઞાન અને કેવળ                      |
|                                             |              |          | છ <b>ટા</b> શવડિયા       | દર્શનમાં તુલ્ય                          |
| મધ્યમ વર્જ્સાદિ                             | ચૌઠાણવડિયા   | ચૌઠાણ૰   | છકાણવડિયા                | " " "                                   |
| <b>જઘન્ય</b> મતિ-શ્રુત જ્ઞાન,               | ચૌઠાણવડિયા   | ચૌઠાણ૰   | છ <b>ટા</b> શવડિયા       | સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય,                      |
| મતિ-શ્રુત અજ્ઞાન,                           | 41015141041  | 4101310  | 08131334                 | પરસ્થાનમાં—                             |
| યક્ષુ-અચક્ષુ દર્શન                          |              |          |                          | જ્ઞાનીમાં ૩ ઉપયોગ,                      |
|                                             |              |          |                          | અજ્ઞાનીમાં ૩ ઉપયોગ                      |
|                                             |              |          | ٠                        | દર્શનીમાં પ ઉપયોગ                       |
|                                             | . *          |          |                          | છકાણવડિયા                               |
| ઉ <b>ત્કૃષ્ટ</b> મતિ-શુત જ્ઞાન,             | ચૌઠાણવડિયા   | તિકાશ∘   | છકાણવડિયા                | સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય,                      |
| મતિ-શ્રુત અજ્ઞાન,                           |              | ,        |                          | પરસ્થાનમાં–                             |
| ચક્ષુ–અચક્ષુ દર્શન                          |              |          |                          | જ્ઞાનીમાં ૬ ઉપયોગ,                      |
|                                             |              |          |                          | અજ્ઞાનીમાં પ ઉપયોગ                      |
| ,                                           |              |          |                          | દર્શનીમાં ૯ ઉપયોગ                       |
|                                             |              |          |                          | છકાણવડિયા                               |
| <b>મધ્યમ</b> મતિ-શ્રુત જ્ઞાન,               | ચૌઠાણવડિયા   | ચૌઠાણ∘   | છકાણવડિયા                | જ્ઞાનીમાં ૭ ઉપયોગ,                      |
| મતિ-શ્રુત અજ્ઞાન,                           |              |          |                          | અજ્ઞાનીમાં                              |
| યક્ષુ-અચક્ષુ દર્શન                          |              |          |                          | ું ક ઉપયોગ                              |
|                                             |              | i        |                          | દર્શનીમાં ૧૦ ઉપયોગ                      |
|                                             |              |          |                          | છકાણવડિયા                               |
| જઘન્ય અને                                   | તિજ્ઞાણવડિયા | તિકાણ૰   | છકાણવડિયા                | સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય,                      |
| ઉત્કૃષ્ટ અવધિજ્ઞાન-<br>અવધિદર્શન,વિભંગજ્ઞાન |              |          |                          | પરસ્થાનમાં–                             |
| અવાયદશન,ાવલ્મગજ્ઞાન                         |              |          |                          | જ્ઞાનીમાં ૬ ઉપયોગ,                      |
|                                             |              |          |                          | અજ્ઞાનીમાં પ ઉપયોગ<br>દર્શનીમાં ૯ ઉપયોગ |
|                                             |              |          | ,                        | દરાનામા ૯ ઉપયાગ<br>છકાણવડિયા            |
|                                             |              |          |                          | ઝકાલવાડવા                               |
| મધ્યમ અવધિજ્ઞાન–                            | ચૌઠાણવડિયા   | તિકાશ૰   | છકાણવડિયા                | જ્ઞાનીમાં ૭ ઉપયોગ,                      |
| અવધિ દર્શન,                                 |              | ******   | 2013141041               | રાહવા ૭૭૧નાગ,<br>અજ્ઞાનીમાં             |
| વિભાંગજ્ઞાન<br>-                            |              |          |                          | ક ઉપયોગ                                 |
|                                             |              |          | •                        | દર્શનીમાં ૧૦ ઉપયોગ                      |
|                                             |              |          |                          | છકાણ૰                                   |
|                                             |              |          |                          |                                         |

| અવગાહનાદિ                                  | અવગાહનાથી  | સ્થિતિથી | વર્જાદિથી | શાન–દર્શનથી                                                            |
|--------------------------------------------|------------|----------|-----------|------------------------------------------------------------------------|
| <b>જવન્ય</b> અને ઉત્કૃષ્ટ<br>મનઃપર્યવજ્ઞાન | તિટાણવડિયા | તિકાણ૰   | છકાણવડિયા | સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય,<br>શેષ ત્રણ જ્ઞાન અને<br>ત્રણ દર્શનમાં<br>છટાણવડિયા |
| <b>મધ્યમ</b> મનઃપર્યવજ્ઞાન                 | તિકાણવડિયા | તિકાણ    | છકાણવડિયા | ૭ ઉપયોગ<br>છકાણવડિયા                                                   |
| કેવળજ્ઞાન-કેવળદર્શન                        | ચૌઠાણવડિયા | તિકાજ઼૰  | છકાણવડિયા | તુલ્ય                                                                  |

આ રીતે મનુષ્યોમાં અવગાહના. સ્થિતિ. વર્ણાદિ વીસ બોલ. અને બાર ઉપયોગ આ ૩૪ બોલમાંથી કેવળજ્ઞાન અને કેવળ દર્શનને છોડીને શેષ ૩૨ બોલમાં જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ ૩૨×૩=૯*૬*+કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શનના બે બોલ = ૯૮ આલાપક થાય છે.

**જીવ પર્યાયના કુલ આલાપક** – ૨૪ દંડકના પર્યાયોના સમુચ્ચય ૨૪ આલાપક + નારકીઓના ૯૩ + દેવતાના તેર દંડકના ૧૨૦૯ + તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના ૯૩ + પાંચ સ્થાવરના ૩૭૫ + વિકલેન્દ્રિયના ૨૪૬ અને મનુષ્યના ૯૮ = ૨૧૩૮ આલાપક થાય છે.



#### [પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર પદ-પ]

પ્રશ્ન-૧: અજીવ પર્યાયના કેટલા પ્રકાર છે ?

**ઉત્તર–** તેના બે પ્રકાર છે– અરૂપી અજીવ પર્યાય અને રૂપી અજીવ પર્યાય.

પ્રશ્ન–ર : અરૂપી અજીવ પર્યાયના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉત્તર– તેના દશ પ્રકાર છે– (૧) ધર્માસ્તિકાય (૨) ધર્માસ્તિકાય દેશ (૩)

ધર્માસ્તિકાય પ્રદેશ (૪) અધર્માસ્તિકાય (૫) અધર્માસ્તિકાય દેશ (૬)

અધર્માસ્તિકાય પ્રદેશ (૭) આકાશાસ્તિકાય (૮) આકાશાસ્તિકાય દેશ (૯)

આકાશાસ્તિકાય પ્રદેશ (૧૦) અદ્વાસમય(કાલ).

પ્રશ્ન–૩: ૩પી અજીવ પર્યાયના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉત્તર– તેના ચાર પ્રકાર છે– (૧) સ્કંધ (૨) સ્કંધ દેશ (૩) સ્કંધ પ્રદેશ (૪) પરમાણુ.

#### પ્રશ્ન–૪ : રૂપી અજીવપર્યાય કેટલા છે ?

ઉત્તર– અનંત છે, કારણ કે અનંત પરમાણુ પુદ્દગલ છે. અનંત દિપ્રદેશી સ્કંધ યાવત્ અનંત દશ પ્રદેશીસ્કંધ છે, અનંત સંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધ, અનંત અસંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધ અને અનંતા અનંત પ્રદેશી સ્કંધ છે.

#### પ્રશ્ન–૫ ઃ રૂપી અજીવ પર્યાયોનું કથન કેટલા પ્રકારે થાય છે ?

ઉત્તર— પરમાણુથી અનંત પ્રદેશી સંકધ સુધીના પર્યાયોનું કથન વિવિધ પ્રકારે થાય છે— (૧) દ્રવ્યની અપેક્ષાએ— પરમાણુથી અનંત પ્રદેશી સંકંધ સુધીના પર્યાયો. (૨) ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ—એક પ્રદેશાવગાઢથી અસંખ્ય પ્રદેશાવગાઢ સુધીના પુદ્દગલોના પર્યાયો. (૩) કાલની અપેક્ષાએ— એક સમયથી અસંખ્ય સમયની સ્થિતિવાળા પુદ્દગલોના પર્યાયો. (૪) ભાવની અપેક્ષાએ— એક થી અનંત ગુણયુક્ત ૨૦ બોલ સુધીના પુદ્દગલોના પર્યાયો (૫) દ્વિપ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધોની જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાની અપેક્ષાએ પર્યાયો.

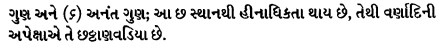
(૬) દ્વિપ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધોની જઘન્ય, મઘ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિની અપેક્ષાએ પર્યાયો. (૭) દ્વિપ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધોના જઘન્ય, મઘ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ વર્ષાદિની અપેક્ષાએ પર્યાયો. (૮) જઘન્યાદિ પ્રદેશોની અપેક્ષાએ પર્યાયો. (૯) જઘન્યાદિ અવગાહનાની અપેક્ષાએ પર્યાયો. (૧૦) જઘન્યાદિ સ્થિતિની અપેક્ષાએ પર્યાયો. (૧૧) જઘન્યાદિ વર્ષાદિ ૨૦ બોલની અપેક્ષાએ પર્યાયો, આ રીતે ૧૧ પ્રકારે પર્યાયોનું કથન થાય છે. તેના કુલ ૧૦૭૬ આલાપક થાય છે.

પ્રશ્ન–૬ : દ્રવ્યની અપેક્ષાએ પરમા<mark>ણુ</mark> આદિ પુદ્દગલના કેટલા પર્યાયો છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર— (૧) દ્રવ્યની અપેક્ષાએ :— પરમાણુ પુદ્દગલના પર્યાયો અનંત છે— (૧) એક પરમાણુ પુદ્દગલ, બીજા પરમાણુ સાથે દ્રવ્યથી તુલ્ય છે. (૨) પ્રદેશથી તુલ્ય છે. (૩) અવગાહનાથી તુલ્ય છે. (૪) સ્થિતિથી ચૌટાણવડિયા છે. પરમાણુ પુદ્દગલની સ્થિતિ જઘન્ય એક સમયની અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત સમયની છે તેથી તેમાં— (૧) અસંખ્યાતમો ભાગ (૨) સંખ્યાતમો ભાગ (૩) સંખ્યાત ગુણ (૪) અસંખ્યાત ગુણ. આ ચાર સ્થાનથી હીનાધિકતા થઈ શકે છે.

એક પરમાણુમાં કોઈ પણ એક વર્ણ, એક ગંધ, એક રસ અને બે સ્પર્શ હોય છે. અનેક પરમાણુની અપેક્ષાએ તેમાં પાંચ વર્ણ, બે ગંધ, પાંચ રસ અને શીત–ઉષ્ણ, સ્નિગ્ધ–રૂક્ષ, આ ચાર સ્પર્શ હોય છે. તેમાં (૧) અનંતમો ભાગ (૨) અસંખ્યાતમો ભાગ (૩) સંખ્યાતમો ભાગ (૪) સંખ્યાત ગુણ (૫) અસંખ્યાત





**દિપ્રદેશી સ્કંધના** અનંત પર્યાયો છે. એક દિપ્રદેશી સ્કંધ, બીજા દિપ્રદેશી સ્કંધ સાથે– (૧) દ્રવ્યથી તુલ્ય (૨) પ્રદેશથી તુલ્ય (૩)અવગાહનાથી તુલ્ય હોય અથવા એક પ્રદેશ હીનાધિક હોય છે. જો બંને દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ એક આકાશ પ્રદેશ પર અથવા બે આકાશ પ્રદેશ પર અર્થાતુ સમાન આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો અવગાહનાથી તુલ્ય હોય અને એક સ્કંધ એક આકાશપ્રદેશ પર અને બીજો સ્કંધ બે આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય. તો પહેલો સ્કંધ, બીજા સ્કંધથી એક પ્રદેશ હીન અને બીજો સ્કંધ, પહેલા સ્કંધથી એક પ્રદેશ અધિક હોય છે. (૪) સ્થિતિથી ચૌટ્ટાણવડિયા છે. વર્શાદિથી અને ચાર સ્પર્શથી છટ્ટાણવડિયા છે. આ રીતે દ્વિ પ્રદેશી સ્કંધના અનંત પર્યાયો છે.

આ જ રીતે ત્રિપ્રદેશીથી દશ પ્રદેશી સ્કંધના અનંત પર્યાયો છે. તેમાં અવગાહનામાં એકથી નવ પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય છે. જેમ કે ત્રિ**પ્રદેશીસ્કંધો** એક. બે અથવા ત્રણ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત થઈ શકે છે. તે સ્કંધો સમાન આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય. તો અવગાહનાથી તુલ્ય અને જો સમાન આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત ન હોય તો તેમાં એક કે બે પ્રદેશની હી નાધિકતા થાય છે. તે જ રીતે દશ **પ્રદેશી સ્કંધ** એક. બે. ત્રણ, ચાર. પાંચ. છ. સાત, આઠ, નવ કે દશ આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત થઈ શકે છે. જો તે સંકંધ કોઈ પણ સમાન આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત થાય, તો તે સ્કંધો અવગાહનાથી તલ્ય થાય અને જો તે સ્કંધો સમાન આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત ન હોય. તો તેમાં અવગાહનાથી એકથી નવ પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય છે. જેમ કે એક દશ પ્રદેશી સ્કંધ એક આકાશ પ્રદેશ સ્થિત હોય અને બીજો સ્કંધ દશ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો પહેલો સ્કંધ, બીજાની અપેક્ષાએ નવ પ્રદેશ હીન અને બીજો સ્કંધ. પહેલાની અપેક્ષાએ નવ પ્રદેશ અધિક હોય છે.

જો એક સ્કંધ એક પ્રદેશ પર અને બીજો સ્કંધ બે પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો એક પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય.

જો એક સ્કંધ એક પ્રદેશ પર અને બીજો સ્કંધ ત્રણ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય. તો બે પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય.

જો એક સ્કંધ એક પ્રદેશ પર અને બીજો સ્કંધ ચાર પ્રદેશ પર સ્થિત હોય. તો ત્રણ પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય.

જો એક સ્કંધ એક પ્રદેશ પર અને બીજો સ્કંધ પાંચ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય. તો ચાર પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય.

જો એક સ્કંધ એક પ્રદેશ પર અને બીજો સ્કંધ છ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો પાંચ પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય,

જો એક સ્કંધ એક પ્રદેશ પર અને બીજો સ્કંધ સાત પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો છ પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય,

જો એક સ્કંધ એક પ્રદેશ પર અને બીજો સ્કં**ધ** આઠ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો સાત પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય,

જો એક સ્કંઘ એક પ્રદેશ પર અને બીજો સ્કંઘ નવ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો આઠ પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય,

જો એક સ્કંધ એક પ્રદેશ પર અને બીજો સ્કંધ દસ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો નવ પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય છે. આ રીતે અવગાહનાની અપેક્ષાએ એકથી નવ પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય છે. સ્થિતિથી ચૌટાણવડિયા અને વર્ણાદિથી છટાણવડિયા છે.

સંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધના અનંત પર્યાયો છે. સંખ્યાત પ્રદેશી એક સ્કંધ, સંખ્યાત પ્રદેશી બીજા સ્કંધોથી દ્રવ્યથી તુલ્ય છે, પ્રદેશથી દુકાણવડિયા છે, સંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધોમાં સંખ્યાતા પ્રદેશો હોય છે, તેથી તેમાં— (૧) સંખ્યાતમો ભાગ અને (૨) સંખ્યાત ગુણ, આ બે સ્થાનથી હીનાધિકતા થાય છે. અવગાહનાથી દુકાણવડિયા છે. સંખ્યાતપ્રદેશી સ્કંધ જઘન્ય એક આકાશ પ્રદેશ પર અને ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત આકાશ પ્રદેશ પર રહી શકે છે તેથી સંખ્યાતમો ભાગ અને સંખ્યાતગુણ, આ બે સ્થાનથી હીનાધિકતા થાય છે. સ્થિતિથી ચૌકાણવડિયા અને વર્ણાદિ ૧૬ બોલ (ચાર સ્પશી)માં છકાણવડિયા છે.

અસંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધના અનંત પર્યાયો છે. અસંખ્યાત પ્રદેશી એક સ્કંધ, અસંખ્યાત પ્રદેશી બીજા સ્કંધોથી દ્રવ્યથી તુલ્ય પ્રદેશથી ચૌટાણવિડયા છે. અસંખ્યાત પ્રદેશી બીજા સ્કંધોથી દ્રવ્યથી તુલ્ય પ્રદેશથી ચૌટાણવિડયા છે. અસંખ્યાત પ્રદેશો છે. તેના અસંખ્યાત ભેદ છે, તેથી તેમાં— (૧) અસંખ્યાતમો ભાગ (૨) સંખ્યાતમો ભાગ (૩) સંખ્યાતગુણ (૪) અસંખ્યાત ગુણ આ ચાર સ્થાનથી હીનાધિકતા થાય છે. અવગાહનાથી ચૌટાણવિડયા છે. અસંખ્યાત પ્રદેશ પર અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત અસંખ્યાત પ્રદેશ પર અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત અસંખ્યાત પ્રદેશ પર સ્થિત થાય છે, તેથી તેમાં પૂર્વોક્ત ચાર સ્થાનથી હીનાધિકતા થાય છે. સ્થિતિથી ચૌઠાણવિડયા અને વર્ણાદિ ૧૬ બોલમાં છટાણવિડયા છે.

અનંત પ્રદેશી સ્કંધના અનંત પર્યાયો છે. અનંત પ્રદેશી એક સ્કંધ, અનંત પ્રદેશી બીજા સ્કંધોથી દ્રવ્યથી તુલ્ય, પ્રદેશથી છકાણવડિયા છે. અનંત પ્રદેશી સ્કંધોમાં અનંત પ્રદેશો છે. અનંતના અનંત ભેદ છે, તેથી તેમાં– (૧) અનંતમો ભાગ (૨) અસંખ્યાતમો ભાગ (૩) સંખ્યાતમો ભાગ (૪) સંખ્યાત ગુણ (૫) અસંખ્યાત ગુણ અને (૬) અનંત ગુણ; આ છ સ્થાનથી હીનાધિકતા થાય છે. અવગાહનાથી ચૌટ્ટાણવડિયા છે. અનંત પ્રદેશી સ્કંધ જઘન્ય એક આકાશ પ્રદેશ પર અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત આકાશપ્રદેશ પર રહે છે. લોકાકાશના અસંખ્યાત પ્રદેશો જ હોવાથી તેની ઉત્કષ્ટ અવગાહના અસંખ્યાત પ્રદેશોની જ થાય છે, તેથી તેમાં ચૌકાણવડિયા જ થાય છે. સ્થિતિથી ચોઠાણવડિયા અને વર્ણાદિ ૨૦ બોલમાં છટ્ટાણવડિયા છે. સક્ષ્મ અનંત પ્રદેશી સ્કંધમાં ચાર સ્પર્શ અને બાદર અનંત પ્રદેશી સ્કંધમાં આઠ સ્પર્શ હોય છે.

આ રીતે દ્રવ્યની અપેક્ષાએ પરમાણુથી લઈને અનંત પ્રદેશી સુધી ૧૩ આલાપક થાય છે.

### ું દ્રવ્યની અપેક્ષાએ પદગલ પર્યાયો :–

| પુદ્દગલ દ્રવ્ય        | દ્રવ્યથી | પ્રદેશથી | અવગાહનાથી                    | સ્થિતિથી | વર્જ્ઞાદિથી<br>(૨૦ બોલ) |
|-----------------------|----------|----------|------------------------------|----------|-------------------------|
| પરમાશુ                | તુલ્ય    | તુલ્ય    | તુલ્ય                        | ચૌઠાણ૰   | ૧૬ બોલ છટાણ૰            |
| દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ     | તુલ્ય    | તુલ્ય    | એક પ્રદેશ<br>ન્યૂનાધિક       | ચૌઠાણ૰   | 11 11 11                |
| ત્રિપ્રદેશી સ્કંધ     | તુલ્ય    | તુલ્ય    | એક કે બે પ્રદેશ<br>ન્યૂનાધિક | ચૌઠાણ૰   | 11 11 11                |
| દશ પ્રદેશી સ્કંધ      | તુલ્ય    | તુલ્ય    | એકથી નવ પ્રદેશ<br>ન્યૂનાધિક  | ચૌઠાણ૰   | 19 11 11                |
| સંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધ | તુલ્ય    | દુકાણ૰   | દુકાણવડિયા                   | ચૌઠાણ∘   | 17 17 17                |
| અસં∘ પ્રદેશી સ્કંધ    | તુલ્ય    | ચૌઠાણ૰   | ચૌઠાણવડિયા                   | ચૌઠાણ૰   | 11 11 11                |
| અનંત પ્રદેશી સ્કંધ    | તુલ્ય    | છકાશ૰    | ચૌઠાણવડિયા                   | ચૌઠાણ∘   | ૨૦ બોલ છકાણ૰            |

પ્રશ્ન–૭ : ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો કેટલા છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યુનાધિકતા થાય છે ?

ઉત્તર– **ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ એક પ્રદેશાવગાઢ પુદ્દગલના** અનંત પર્યાયો છે. એક પ્રદેશાવગાઢ એક પુદ્દગલ દ્રવ્યા એક પ્રદેશાવગાઢ બીજા પુદ્દગલ દ્રવ્યોથી **દ્રવ્યની અપેક્ષાએ** તુલ્ય, **પ્રદેશની અપેક્ષાએ** છજ્ઞાણવડિયા છે, કારણ કે એક પરમાણુથી અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધો એક આકાશ પ્રદેશાવગાઢ થઈ શકે છે. અનંત પ્રદેશીના અનંત ભેદ હોવાથી તેમાં છ સ્થાનથી હીનાધિકતા થાય છે. અવગાહનાથી તુલ્ય છે, કારણ કે દરેક સ્કંધની અવગાહના એક આકાશ પ્રદેશ જ છે. સ્થિતિથી ચૌદ્ધાણવડિયા. વર્ણાદિ ૧૬ બોલમાં છદ્ધાણવડિયા છે. એક પ્રદેશાવગાઢથી સંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ સ્કંધ સૂક્ષ્મ હોય છે, તેથી તેમાં ચાર સ્પર્શ જ હોય છે. આ રીતે દશ પ્રદેશાવગાઢ સ્કંધના અનંત પર્યાયો છે.

સંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ પુદ્દગલોના પર્યાયો :— તે દ્રવ્યથી તુલ્ય, પ્રદેશથી છકાણવડિયા હોય છે, અવગાહનાથી— તેમાં બે પ્રકારે હીનાધિકતા હોય છે કારણ કે સંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ પુદ્દગલોની અવગાહના સંખ્યાત પ્રદેશની હોય છે. સંખ્યાત પ્રદેશોના સંખ્યાત ભેદ છે, તેથી સંખ્યાતો ભાગ અને સંખ્યાતગુણ, તેમ બે પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોવાથી તે દુકાણવડિયા ન્યૂનાધિક હોય છે. દરેક સંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધમાં સ્થિતિની અપેક્ષાએ ચૌઠાણવડિયા અને વર્ણાદિ ૧૬ બોલની અપેક્ષાએ છકાણવડિયા ન્યૂનાધિકતા હોય છે.

અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ પુદ્દગલોના પર્યાયો :— તે સ્કંઘો દ્રવ્યથી તુલ્ય અને પ્રદેશથી છકાણવડિયા છે; અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા હોય છે, સ્થિતિની અપેક્ષાએ ચૌઠાણવડિયા અને વર્ણાદિ ૨૦ બોલની અપેક્ષાએ છકાણવડિયા હોય છે.

ચારસ્પર્શી —અષ્ટસ્પર્શી: — શીત, ઉષ્ણ, સ્નિગ્ધ અને રૂક્ષ, આ ચાર મૂળ સ્પર્શો છે. પરમાણુથી લઈ અસંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધમાં આ ચાર સ્પર્શ જ હોય છે. અનંતપ્રદેશી સ્કંધોમાંથી કોઈ ચારસ્પર્શી હોય છે અને કોઈ આઠ સ્પર્શી હોય છે. જે સૂક્ષ્મ સ્કંધ છે તેમાં ચાર સ્પર્શ હોય છે અને જે બાદર સ્કંધ છે તેમાં આઠ સ્પર્શ હોય છે. તે જ રીતે એક પ્રદેશાવગાઢ સ્કંધથી લઈ સંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ સ્કંધો પણ ચાર સ્પર્શવાળા જ હોય છે. અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ સ્કંધો સ્થૂલ અને બાદર થઈ જાય, તો તે આઠ સ્પર્શયુક્ત હોય છે.

અનંત પ્રદેશાવગાઢ:— અહીં અનંત પ્રદેશાવગાઢની પૃચ્છા નથી, કારણ કે પુદ્દગલ સ્કંધો લોકમાં હોય છે અને લોકમાં અસંખ્ય આકાશપ્રદેશ જ છે. અલોકમાં અનંત આકાશ પ્રદેશ છે પરંતુ ત્યાં જીવ અને પુદ્દગલ દ્રવ્ય નથી, તેથી કોઈપ**લ સ્કંધ** અનંત પ્રદેશાવગાઢ હોતા નથી.

આ રીતે ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ એક પ્રદેશાવગાઢથી અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ સુધીના ૧૨ આલાપક થાય છે.



#### ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો :-

| લ્ય | છકાણ૰      | તુલ્ય      | ચૌઠાણ૰                                | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છદ્રાણવડિયા                  |
|-----|------------|------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------|
| લ્ય | છકાણ૰      | તુલ્ય      | ચૌઠાણ૰                                | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છદ્ટાણવડિયા                  |
| લ્ય | ୠଽ୲ଌ୲ୄ     | દુકાણવડિયા | ચૌઠાણ૰                                | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છ <b>ટ્ટા</b> ણવડિયા         |
| લ્ય | ୠୡ୲ୡ୲      | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણ૰                                | ૨૦ બોલમાં<br>છકાણવડિયા                            |
|     | લ્ય<br>લ્ય | લ્ય છજીણ   | લ્ય છકાણ તુલ્ય<br>લ્ય છકાણ દુકાણવડિયા | લ્ય છકાણ તુલ્ય ચૌઠાણ<br>લ્ય છકાણ દુકાણવડિયા ચૌઠાણ |

## પ્રશ્ન–૮ ઃ કાલની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો કેટલા છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

**ઉત્તર– કાલની અપેક્ષાએ** : પરમાણુથી લઈ અનંતપ્રદેશી સુધીના સ્કંધોની સ્થિતિ અને એક પ્રદેશાવગાઢથી લઈ અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ સુધીના સ્કંધોની સ્થિતિ જઘન્ય એક સમય, ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત કાળની હોય છે. તેઓની સ્થિતિ અનંત કાળની હોતી નથી. પુદ્ગલ દ્રવ્ય અનાદિ અનંત છે પરંતુ તે પરમાણુ કે કોઈપણ સ્કંધરૂપે વધુમાં વધુ અસંખ્યાતકાળ સુધી જ રહી શકે છે. અસંખ્યાતકાળ પછી અવશ્ય તેના પર્યાયો પરિવર્તન પામે છે

**એક સમય સ્થિતિક પુદ્દગલોના પર્યાય** :– એક સમયની સ્થિતિવાળા પરમાણુથી લઈને અનંતપ્રદેશી સુવીના સ્કંધો **દ્રવ્યથી** એક-એક સ્વતંત્ર દ્રવ્ય હોવાથી પરસ્પર તુલ્ય છે. **પ્રદેશથી** – તેમાં છજીણવડિયા ન્યૂનાધિકતા હોય છે કારણ કે એક સમયની સ્થિતિવાળા પુદ્દગલોમાં પરમાણુથી લઈને અનંતપ્રદેશી સુધીના સ્કંધો સમાવિષ્ટ થાય છે, તેથી તેમાં અનંતમો ભાગ, અસંખ્યાતમો ભાગ, સંખ્યાતમો ભાગ, સંખ્યાત ગુણ, અસંખ્યાતગુણ અને અનંતગુણ, તેમ છ પ્રકારની ન્યૂનાધિકતા હોય છે. **અવગાહનાથી** – ચૌઠાણવડિયા ન્યૂનાધિકતા હોય છે. એક સમયની સ્થિતિવાળા પુદ્દગલો એક પ્રદેશાવગાઢથી લઈને અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢસુધી હોય શકે છે, તેથી તેમાં ચૌઠાણવડિયા ન્યૂનાધિકતા થાય છે. **સ્થિતિથી**– એક સમયની સ્થિતિ-વાળા સ્કંધોનું જ કથન હોવાથી તે સર્વે તુલ્ય છે. **વર્જ્ઞાદિથી** – તેમાં અનંતપ્રદેશી સ્કંધ સુધીના સર્વ સ્કંધો હોવાથી બાદર સ્કંધોની અપેક્ષાએ તેમાં આઠ સ્પર્શ હોય

છે, તેથી વર્ણાદિ ૨૦ બોલમાં છકાણવડિયા ન્યૂનાધિકતા હોય છે.

સંખ્યાત સમય સ્થિતિક પુદ્ગલોના પર્યાય:— તે દ્રવ્યથી તુલ્ય, પ્રદેશથી છે છે છે છે સ્થિતિથી – દુકાણવિડયા છે અને સ્થિતિથી – દુકાણવિડિયા છે, કારણ કે સંખ્યાત સમયની સ્થિતિના સંખ્યાત ભેદ હોવાથી તેમાં સંખ્યાતમો ભાગ અને સંખ્યાત ગુણ, તે બે પ્રકારે હાનિવૃદ્ધિ થાય છે, વર્શાદિથી છે કાણવિડિયા હોય છે.

અસંખ્યાત સમય સ્થિતિક પુદ્દગલોના પર્યાય :– દ્રવ્યથી તુલ્ય, પ્રદેશથી છકાણવડિયા, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા અને સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા છે કારણ કે અસંખ્યાત સમયની સ્થિતિના અસંખ્યાતા ભેદ હોવાથી તેમાં ચાર પ્રકારે હાનિવૃદ્ધિ થાય છે, વર્શાદિ ૨૦ બોલથી છકાણવડિયા હોય છે.

આ રીતે કાલની અપેક્ષાએ એક સમયથી અસંખ્ય સમયની સ્થિતિ સુવીના ૧૨ આલાપક થાય છે.

# કાલની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો :–

| પુદ્ગલ પ્રકાર          | દ્રવ્યથી | પ્રદેશથી      | અવગાહનાથી  | સ્થિતિથી   | વર્ણાદિથી<br>(૨૦ બોલ) |
|------------------------|----------|---------------|------------|------------|-----------------------|
| એક સમય<br>સ્થિતિક      | તુલ્ય    | છકાણ૰         | ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય      | છકાણવડિયા             |
| દશ સમય<br>સ્થિતિક      | તુલ્ય    | <b>ନ</b> ଣଣି॰ | ચૌઠાણવડિયા | તુલ્ય      | છ્ટાણવડિયા            |
| સંખ્યાત સમય<br>સ્થિતિક | તુલ્ય    | <b>୬</b>      | ચૌઠાણવડિયા | દુકાણવડિયા | છકાવ્રવિત્યા          |
| અસં∘ સમય<br>સ્થિતિક    | તુલ્ય    | છકાણ૰         | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણવડિયા | છકાણવડિયા             |

પ્રશ્ન–૯ ઃ ભાવની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો કેટલા છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર— ભાવની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ દ્રવ્યના અનંત પર્યાયો છે. પુદ્દગલમાં મુખ્ય ચાર ભાવ છે— વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ. તેમાં પાંચ વર્શ્ન, બે ગંધ, પાંચ રસ અને આઠ સ્પર્શ, કુલ મળીને ૨૦ બોલ થાય છે. તે પ્રત્યેક બોલના એક ગુણ, બે ગુણ યાવત્ સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત ગુણ સુધી ૧૩–૧૩ બોલ થાય છે.



**એક ગુજ્ઞ કાળા પુદ્ગલના** અનંત પર્યાય છે. એક ગુજ઼ કાળા પુદ્ગલ, એક ગુજ઼ કાળા એન્ય પુદ્દગલોથી **દ્રવ્યથી** તુલ્ય, **પ્રદેશથી** છકાણવડિયા છે, (એક પરમાણુથી **લઈને અનંત પ્રદેશી સુધીના સ્કંધો એક** ગુણ કાળા હોય છે. અનંત પ્રદેશી સ્કંધોંમાં અનંત પ્રદેશો હોવાથી તે પ્રદેશથી છેંકાણવડિયા થાય છે) અવગાહનાથી ચૌઠા**ણવ**ડિયા છે, કારણ કે એક ગુણ કાળા પુદ્દગલો એક પ્રદેશાવગાઢથી અસંખ્ય પ્રદેશા**વગાઢ** સુધી હોય છે. તેના અસંખ્ય અવગાહનાસ્થાન થવાથી તેમાં ચાર સ્થાનથી હીનાધિકતા થાય છે. સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા છે, કારણ કે એક ગુણ કાળા પુદ્દગલો એક સમયથી અસંખ્ય સમય સુધીની સ્થિતિવાળા હોય છે. તેના અસંખ્ય સ્થિતિસ્થાન થવાથી તેમાં પણ ચાર સ્થાનથી હીનાધિકતા થાય છે. વર્સાદિવી એક ગુણ કાળા વર્શવાળા પુદ્દગલો, એક ગુણ કાળા વર્શવાળા પુદ્દગલોથી સમાન હોય છે અર્થાત્ સ્વસ્થાનથી તુલ્ય હોય છે અને શેષ વર્ણાદિ ૧૯ બોલમાં છલ્રાણવડિયા હોય છે.

**સંખ્યાત ગુજ઼ કાળા પુદ્દગલના** અનંત પર્યાય છે. સંખ્યાત ગુણ કાળા પુદ્દગલ, અન્ય **સંખ્યાત ગુણ કાળા પુદ્દગલોથી દ્રવ્યથી** તુલ્ય, **પ્રદેશથી** છકાણવડિયા, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા. વર્ણાદિ વીસ બોલમાંથી **સ્વસ્થાનમાં દુકાણવ**ડિયા છે. સંખ્યાત ગુણ કાળા પુદ્દગલ, અન્ય સંખ્યાત ગુણ કાળા પુદ્દગલો સાથે સમાન પણ હોય અને અસમાન પણ હોય છે. જો અસમાન હોય. તો **સંખ્યાતના સંખ્યાતા** ભેદ હોવાથી તેમાં– ૧. સંખ્યાતમો ભાગ અને ૨. સંખ્યાત ગુ**લ,** આ બે સ્થાનથી હીનાધિકતા થાય છે અને વર્ણાદિ અન્ય ૧૯ બોલમાં છક્રાણવડિયા છે.

**અસંખ્યાત ગુજ્ઞ કાળા પુદ્દગલના** અનંત પર્યાય છે. અસંખ્યાત ગુણ કાળા પુદ્દગલ, અન્ય અસંખ્યાત ગુણ કોળા પુદ્દગલોથી **દ્રવ્યથી** તુલ્ય, **પ્રદેશથી** છકાણવડિયા, અવગાહનાથી ચોઠાણવડિયા, સ્થિતિથી ચોઠાણવડિયા, વર્ણાદિ ૨૦ બોલમાંથી સ્વસ્<mark>થાનમાં</mark> તુલ્ય અથવા ચૌઠાણવડિયા હોય છે, કારણ કે અસંખ્યાત ગુણમાં અસંખ્યાતા ભેંદ હોવાથી તેમાં ચાર સ્થાનથી હીનાધિકતા હોય છે. અને શેષ વર્ણાદિ ૧૯ બોલમાં છજાણવડિયા છે.

**અનંત ગુજ઼કાળા પુદ્લના** અનંત પર્યાય છે. અનંતગુણ કાળા પુદ્દગલ, અન્ય અનંત ગુણ કાળા પુદ્ગલોથી **દ્રવ્યથી** તુલ્ય**, પ્રદેશથી** છકાણવડિયા, **અવગાહનાથી ચૌઠાભ્રવેડિયા, સ્થિતિથી ચૌઠા**ણવર્ડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલમાં છકાણવડિયા છે.

આ રીતે એક ગુણથી અનંતગુણ સુધીના કાળા પરમાણુ આદિના ૧૩ પ્રકાર × વર્ષાદિ ૨૦ બોલ = ૨૬૦ આલાપક થાય.

#### ભાવની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો :--

| પુદ્દગલ પ્રકાર                | દ્રવ્યથી | પ્રદેશથી             | અવગાહનાથી  | સ્થિતિથી | વર્જ્ઞાદિથી<br>(૨૦ બોલમાં)                                        |
|-------------------------------|----------|----------------------|------------|----------|-------------------------------------------------------------------|
| એક ગુણ કાળા<br>પુદ્ <b>ગલ</b> | તુલ્ય    | છકાણ                 | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણ∘   | સ્વસ્થાનથી તુલ્ય,<br>શેષ ૧૯ બોલમાં<br>છકાણવડિયા                   |
| સંખ્યાતગુણ કાળા<br>પુદ્ગલ     | તુલ્ય    | <b>છ</b> કાણ <b></b> | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણ૰   | સ્વસ્થાનમાં<br>દુકાક્ષવડિયા,<br>શેષ ૧૯ બોલમાં<br>છકાક્ષવડિયા      |
| અસંખ્યાતગુણ કાળા<br>પુદ્દગલ   | તુલ્ય    | છકાણ૰                | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણ૰   | સ્વસ્થાનમાં<br>ચૌઠાભવડિયા,<br>શેષ ૧૯ બોલમાં<br>છદા <b>ભ</b> વડિયા |
| અનંતગુણ કાળા<br>પુદ્દગલ       | તુલ્ય    | છકાશ્ર•              | ચૌઠાણવડિયા | ચૌઠાણ૰   | ૨૦ બોલમાં<br>છજ્રા <b>ણવ</b> ડિયા                                 |

પ્રશ્ન–૧૦ : અવગાહનાની અપેક્ષાએ દ્વિપ્રદેશી આદિ સ્કંધોના પર્યાયો કેટલા છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા થાય છે ?

**ઉત્તર– જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા** દ્વિપ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધના અનંત પર્યાયો થાય છે. તે સર્વ સ્કંધો **દ્રવ્યથી** તુલ્ય છે. **પ્રદેશથી** તુલ્ય હોય અથવા તેમાં દુકાણ, ચૌઠાણ અથવા છકાણવડિયા હીનાધિકતા હોય છે. **અવગાહનામાં** વિવિધતા છે, તે આ પ્રમાણે છે–

**દ્ધિપ્રદેશી સ્કંધની બે પ્રકારની અવગાહના**ઃ– (૧) દ્ધિપ્રદેશી સ્કંધ એક જ આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત થાય, તો તે એક આકાશપ્રદેશ તેની **જઘન્ય અવગાહના** છે, યથા– ●●

(૨) દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ બે આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત થાય, તો તે બે આકાશ પ્રદેશ તેની **ઉત્ક્રષ્ટ અવગાહના** છે. યથા– **●●** 

[નોંધ– આ આકૃતિઓમાં ગોળ ટપકા પ્રદેશના સૂચક છે અને ચોરસ ખાના આકાશપ્રદેશના સૂચક છે.]

જઘન્ય અવગાહનાવાળા દ્વિપ્રદેશી સ્કંધો અવગાહનાથી તુલ્ય છે કારણ કે

તે બધા સ્કંધો એક–એક આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય છે. ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના-વાળા દ્વિપ્રદેશી સ્કંધો પણ અવગાહનાથી તુલ્ય છે કારણ કે તે બધા સ્કંધો બે-બે આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત છે. દ્વિપ્રદેશી સ્કંધમાં મધ્યમ અવગાહના થતી નથી.

ત્રિપ્રદેશી સ્કંધની ત્રણ પ્રકારની અવગાહના :– (૧) ત્રણ પ્રદેશી સ્કંધ એક આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો તે એક આકાશપ્રદેશ તેની **જઘન્ય અવગાહના** છે. જઘન્ય અવગાહનાવાળા બધા સ્કંધો પરસ્પર તુલ્ય છે. યથા– 🗨 🗨

- (૨) ત્રિપ્રદેશી સ્કંધ ત્રણ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો તે ત્રણ આકાશપ્રદેશ તેની **ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના** છે. ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા બધા સ્કંધો પરસ્પર તુલ્ય છે. યથા–●●●
- (૩) ત્રિપ્રદેશી સ્કંધ બે આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો તે બે આકાશ પ્રદેશ તેની **મધ્યમ અવગાહના** છે. ત્રિપ્રદેશી સ્કંધમાં મધ્યમ અવગાહના એક જ પ્રકારની થાય છે. તેથી તેમાં ન્યૂનાધિકતા થતી નથી. તેમાં પણ પરસ્પર તુલ્યતા જ રહે છે. યથા--●

**ચાર પ્રદેશી સ્કંધની ત્રણ પ્રકારની અવગાહના** :– (૧) ચાર પ્રદેશી સ્કંધ એક આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો તે એક આકાશપ્રદેશ તેની **જઘન્ય અવગાહના** છે. તે બધા સ્કંધો અવગાહનાથી પરસ્પર તુલ્ય હોય છે. યથા– 💆 🗖

- (૨) ચારપ્રદેશી સ્કંધ ચાર આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો ચાર આકાશ પ્રદેશ તેની **ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના** છે. તે બધા સ્કંધો અવગાહનાથી પરસ્પર તુલ્ય હોય છે. યથા- ●●●●
- (૩) ચારપ્રદેશી સ્કંધ બે અથવા ત્રણ આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો તે બે કે ત્રણ આકાશપ્રદેશ તેની **મધ્યમ અવગાહના** છે. યથા–●●●

જે સ્કંધ બે આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય છે તે ત્રણ આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત સ્કંધથી એક પ્રદેશ હીન છે અને ત્રણ આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત સ્કંધ, બે આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત સ્કંધથી એક પ્રદેશ અધિક છે. આ રીતે મધ્યમ અવગાહનાવાળા ચાર પ્રદેશી સ્કંધમાં અવગાહનાથી એક પ્રદેશની ન્યૂનાધિકતા શાય છે.

**પાંચ પ્રદેશી સ્કંધની ત્રણ પ્રકારની અવગાહના** :– (૧) પાંચે ય પ્રદેશો એક આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો તે એક આકાશપ્રદેશ તેની **જઘન્ય અવગાહના** છે. તે બધા સ્કંધો અવગાહનાથી પરસ્પર તુલ્ય છે. યથા—┣• 🖁

(૨) પાંચે ય પ્રદેશો પાંચ આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો તે પાંચ આકાશપ્રદેશ તેની ઉત્**કૃષ્ટ અવગાહના** છે. યથા–**ાગાના** 

(૩) પાંચ પ્રદેશી સ્કંધ બે, ત્રણ અથવા ચાર આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો તે બે, ત્રણ કે ચાર આકાશપ્રદેશ તેની **મધ્યમ અવગાહના** કહેવાય છે. યથા–●●●●●

જે સ્કંધ બે આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત છે, તે ત્રણ આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત સ્કંધથી એક પ્રદેશ હીન અને ચાર આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત સ્કંધથી બે પ્રદેશ હીન છે. જે સ્કંધ ત્રણ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત છે, તે બે આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત સ્કંધથી એક પ્રદેશ હીન છે. જે સ્કંધ ત્રણ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત છે, તે બે આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત સ્કંધથી એક પ્રદેશ હીન છે. જે સ્કંધ ચાર આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત છે તે બે આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત સ્કંધથી બે પ્રદેશ અધિક અને ત્રણ આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત સ્કંધથી એક પ્રદેશ અધિક હોય છે. આ રીતે મધ્યમ અવગાહનાવાળા પાંચ પ્રદેશી સ્કંધમાં એક અથવા બે પ્રદેશની હીનાધિકતા થાય છે.

આ જ રીતે છ પ્રદેશી, સાત પ્રદેશી આદિ સ્કંઘોની જઘન્ય અવગાહના એક આકાશપ્રદેશની અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના જેટલા પ્રદેશી સ્કંઘ હોય તેટલા આકાશ પ્રદેશની થાય છે. પરંતુ અનંતપ્રદેશી સ્કંઘની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના પણ અસંખ્યાત પ્રદેશની જ થાય છે, કારણ કે લોકાકાશના અસંખ્યાત પ્રદેશ છે, મધ્યમ અવગાહનાના અનેક વિકલ્પો થાય છે.

મધ્યમ અવગાહનાવાળા છ પ્રદેશી સ્કંધમાં એક, બે, ત્રણ, પ્રદેશની હાનિ-વૃદ્ધિ થાય, મધ્યમ અવગાહનાવાળા સાત પ્રદેશી સ્કંધમાં એક, બે, ત્રણ, ચાર પ્રદેશની હાનિ-વૃદ્ધિ થાય, મધ્યમ અવગાહનાવાળા આઠ પ્રદેશી સ્કંધમાં એક, બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ પ્રદેશની હાનિ-વૃદ્ધિ થાય, મધ્યમ અવગાહનાવાળા નવ પ્રદેશી સ્કંધમાં એક, બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ, છ પ્રદેશની હાનિ-વૃદ્ધિ થાય, મધ્યમ અવગાહનાવાળા દશ પ્રદેશી સ્કંધમાં એક, બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ, છ, સાત પ્રદેશોની હાનિ-વૃદ્ધિ થાય છે.

સંખ્યાતપ્રદેશી સ્કંધની ત્રણ પ્રકારની અવગાહના :- (૧) સંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધ એક આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત થાય, તો તે એક આકાશપ્રદેશ તેની જઘન્ય અવગાહના છે. તેવા સ્કંધો એક આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોવાથી અવગાહનાથી પરસ્પર તુલ્ય હોય છે. (૨) સંખ્યાતપ્રદેશી સ્કંધ ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત પ્રદેશ પર સ્થિત થાય, તો તે સંખ્યાત આકાશપ્રદેશ તેની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના છે. તેમાં પણ અવગાહનાની અપેક્ષાએ તુલ્યતા હોય છે. (૩) સંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધ બે પ્રદેશથી લઈને સંખ્યાતા પ્રદેશ પર સ્થિત થાય, તો તે તેની મધ્યમ અવગાહના કહેવાય છે. સંખ્યાતાના સંખ્યાતા ભેદ હોવાથી તેના અવગાહના સ્થાન સંખ્યાતા થાય છે, તેથી

તેમાં સંખ્યાતમો ભાગ અને સંખ્યાતગુણ, આ બે પ્રકાર ન્યૂનાધિકતા થાય છે.

અસંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધની ત્રણ પ્રકારની અવગાહના :– (૧) અસંખ્યાતપ્રદેશી સ્કંધ એક આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત થાય, તો તે એક આકાશપ્રદેશ તેની **જઘન્ય** અવગાહના છે. તેવા બધા સ્કંધોનું અવગાહન સ્થાન એક જ હોવાથી તે અવગાહનાની અપેક્ષાએ પરસ્પર તુલ્ય છે. (ર)અસંખ્યાતપ્રદેશી સ્કંધો અસંખ્યાત આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત થાય, તો તે અસંખ્યાત આકાશપ્રદેશ તેની ઉત્ક્રષ્ટ અવગાહના છે. તેવા બધા સ્કંધોનું અવગાહના સ્થાન એક જ હોવાથી અવગાહનાની અપેક્ષાએ તે પરસ્પર તુલ્ય છે. (૩) અસંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધો બે આકાશ પ્રદેશથી લઈને અસંખ્યાત આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત થાય, તો તે **મધ્યમ અવગાહના** છે. તેના અવગાહના સ્થાન અસંખ્યાત હોવાથી તેમાં ચાર પ્રકારે ન્યુનાધિકતા થાય છે, તેથી તે મધ્યમ અવગાહનાવાળા અસંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધ પરસ્પર ચૌઠાણવડિયા છે.

અનંતપ્રદેશી સ્કંધની ત્રણ પ્રકારની અવગાહના :- (૧) અનંતપ્રદેશી સ્કંધ એક આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો તે એક આકાશપ્રદેશ તેની **જઘન્ય અવગાહના** છે. તે અવગાહનાથી પરસ્પર તુલ્ય છે. (ર) ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના-વાળો અનંતપ્રદેશી સ્કંધ લોકવ્યાપી હોય છે. તે સ્કંધોની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના અસંખ્ય પ્રદેશાત્મક લોક પ્રમાણ છે, તેથી તે પરસ્પર તુલ્ય છે. (૩) અનંતપ્રદેશી સ્કંધ બે આકાશ પ્રદેશથી લઈને અસંખ્ય આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો તે તેની મધ્યમ અવગાહના છે. તેના અવગાહના સ્થાન અસંખ્ય હોવાથી તેમાં ચાર પ્રકારે ન્યુનાધિકતા થાય છે, તેથી તે મધ્યમ અવગાહનાવાળા અનંતપ્રદેશી સ્કંધો પરસ્પર અવગાહનાની અપેક્ષાએ ચૌઠાણવડિયા છે.

**સ્થિતિની અપેક્ષાએ** :– પરમાણુથી અનંતપ્રદેશી સ્કંધની સ્થિતિ એક સમયથી લઈને અસંખ્યાતકાલ સુધીની હોય છે તેથી તે સર્વે સ્કંધો સ્થિતિની અપેક્ષાએ ચૌઠાણવડિયા હોય છે. તેમાં વિશેષતા એ છે કે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા અનંતપ્રદેશી સ્કંધો અસંખ્યપ્રદેશાવગાઢ અને લોકવ્યાપી હોય છે. તે સર્વેની સ્થિતિ એક સમયની હોવાથી તે સર્વે સ્થિતિની અપેક્ષાએ પરસ્પર તુલ્ય હોય છે. મધ્યમ અવગાહના-વાળા અનંતપ્રદેશી સ્કંધ સ્થિતિની અપેક્ષાએ ચૌઠાણવડિયા હીનાધિક હોય છે.

**વર્જ્ઞાદિની અપેક્ષાએ** :– એક પ્રદેશાવગાઢથી લઈને સંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ સુધીના સ્કંધોમાં ચાર સ્પર્શ હોય છે. અસંખ્ય પ્રદેશાવગાઢ પુદ્દગલ સ્કંધમાં ચાર અથવા આઠ સ્પર્શ હોય છે. **પરમા<del>ણ</del>થી લઈને અસંખ્યપ્રદેશી સ્કંધમાં ચાર સ્પર્શ હોય છે.** સક્ષ્મ અનંતપ્રદેશી સ્કંધમાં ચાર સ્પર્શ અને બાદર અનંતપ્રદેશી સ્કંધમાં આઠ સ્પર્શ હોય છે. ઉત્કૃષ્ટ લોક પ્રમાણ અવગાહનાવાળા સ્કંધમાં પણ ચાર સ્પર્શ જ હોય છે. પરમાણુથી લઈને અનંતપ્રદેશી સુધીના સ્કંધમાં જેમાં જે વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ હોય તેમાં છટ્ટાણવડિયા ન્યૂનાધિકતા હોય છે.

### અવગાહનાની અપેક્ષાએ સ્કંધોના પર્યાયો :--

| સ્કંધોના પ્રકાર     | દ્રવ્યથી        | પ્રદેશથી      | અવગાહનાથી                   | સ્થિતિથી            | વર્જાદિથી           |  |  |  |
|---------------------|-----------------|---------------|-----------------------------|---------------------|---------------------|--|--|--|
|                     |                 |               |                             |                     | (૨૦ બોલ)            |  |  |  |
| દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ   | તુલ્ય           | તુલ્ય         | તુલ્ય                       | ચૌઠાણ∘              | ૧ <i>૬</i> બોલમાં   |  |  |  |
| જ∘/ઉ∘ અવગાહના       |                 |               |                             |                     | છકાણવડિયા           |  |  |  |
| ત્રણ પ્રદેશી સ્કંધ  | તુલ્ય           | તુલ્ય         | તુલ્ય                       | ચૌઠાણ∘              | ૧૬ બોલમાં           |  |  |  |
| જઘન્ય, ઉત્કૃષ્ટ અને |                 |               |                             |                     | છકાણવડિયા           |  |  |  |
| મધ્યમ અવગાહના       |                 |               |                             |                     |                     |  |  |  |
| ચાર પ્રદેશી સ્કંધ   | તુલ્ય           | તુલ્ય         | તુલ્ય                       | ચૌઠાણ∘              | ૧૬ બોલમાં           |  |  |  |
| જ∘/ઉ∘ અવગાહના       |                 |               |                             |                     | છકાણવડિયા           |  |  |  |
| મધ્યમ અવગાહના       | તુલ્ય           | તુલ્ય         | એક પ્રદેશ                   | ચૌઠાણ∘              | ,11                 |  |  |  |
|                     |                 |               | હીનાધિક -                   |                     |                     |  |  |  |
| દશ પ્રદેશી સ્કંધ    | તુલ્ય           | તુલ્ય         | તુલ્ય                       | ચૌઠાણ∘              | ૧૬ બોલમાં           |  |  |  |
| જ∘/ઉ∘ અવગાહના       |                 |               |                             |                     | છકાણવડિયા           |  |  |  |
| મધ્યમ અવગાહના       | તુલ્ય           | તુલ્ય         | એકથી સાત                    | ચૌઠાણ∘              | ૧૬ બોલમાં           |  |  |  |
| :                   |                 |               | પ્રદેશ હીનાધિક              |                     | છકાણવડિયા           |  |  |  |
| સં∘ પ્રદેશી સ્કંધ   | તુલ્ય           | દુકાણ૰        | તુલ્ય                       | ચૌઠાણ∘              | ૧૬ બોલમાં           |  |  |  |
| જ₀/ઉ૰ અવગાહના       |                 |               |                             | L                   | છ્ટાણવડિયા          |  |  |  |
| મધ્યમ અવગાહના       | તુલ્ય           | દુકાણ         | દુકાણવડિયા                  | ચૌઠાણ∘              | 91 11 19            |  |  |  |
| અસં પ્રદેશી સ્કંધ   | તુલ્ય           | ચૌઠાણ∘        | તુલ્ય                       | ચૌઠાણ૰              | ૧ <i>૬</i> બોલમાં   |  |  |  |
| જ₀/ઉ૰ અવગાહના       |                 |               | L                           | L                   | છકાણવડિયા           |  |  |  |
| મધ્યમ અવગાહના       | તુલ્ય           | ચૌઠાણ૰        | ચૌઠાણ૰                      | ચૌઠાણ૰              | ,, ,, ,,            |  |  |  |
| અનંત પ્રદેશી સ્કંધ  | તુલ્ય           | છકાણ          | તુલ્ય                       | ચૌઠાણ∘              | ૧ <i>૬</i> બોલમાં   |  |  |  |
| જ₀/ઉ₀ અવગાહના       |                 | L             | L                           | ·                   | છકાણવડિયા           |  |  |  |
| મધ્યમ અવગાહના       | તુલ્ય           | છકાશ્ર•       | ચૌઠાણવડિયા                  | ચૌઠાણ∘              | ૨૦ બોલમાં           |  |  |  |
|                     | છકાણવડિયા       |               |                             |                     |                     |  |  |  |
| ★ જ∘ = જઘન્ય, ઉ∘ =  | ઉત્કૃષ્ટ, સ     | ાં∘ = સંખ્યાત | ા, અસં∘ <del>-</del> અસંખ્ય | ાત, ચૌઠાણ∘ <b>=</b> | <b>ચૌઠાણવ</b> ડિયા, |  |  |  |
| દુકાણ૰ = દુકાણવડિય  | u, છકા <b>ણ</b> | = છકાણવ       | ડિયા.                       |                     |                     |  |  |  |



**પ્રશ્ન–૧૧ :** સ્થિતિની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો કેટલા છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યુનાધિકતા હોય છે ?

**ઉત્તર– જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા** દ્વિપ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી સુધી સ્કંધોના અનંત પર્યાયો છે. તે **દ્રવ્યથી** તુલ્ય છે, **પ્રદેશથી** તુલ્ય હોય કે દુકાણ, ચૌઠાણ અથવા છકાણવડિયા હીનાધિકતા હોય છે.

પરમાણુથી લઈને અનંતપ્રદેશી સુધીના સ્કંધોની સ્થિતિ અસંખ્યાતકાલની હોય છે. તેમાં જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા સ્કંધો સ્થિતિની અપેક્ષાએ તુલ્ય છે કારણ કે તેનું સ્થિતિસ્થાન એંક જ છે. મધ્યમ સ્થિતિવાળા સ્કંધોમાં અસેંખ્યાત સ્થિતિસ્થાન હોવાથી ચૌઠાણવડિયા ન્યુનાધિકતા થાય છે.

## સ્થિતિની અપેક્ષાએ પરમાજુ અને સ્કંધોના પર્યાયો :–

| સ્કંધોના પ્રકાર                                                         | द्रव्यश्री | પ્રદેશથી | અવગાહનાથી            | સ્થિતિથી | વર્ણાદિથી<br>(૨૦ બોલ)                     |
|-------------------------------------------------------------------------|------------|----------|----------------------|----------|-------------------------------------------|
| <b>પરમાણુ</b> જઘન્ય<br>અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ                              | તુલ્ય      | તુલ્ય    | તુલ્ય                | તુલ્ય    | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છકાણવડિયા            |
| મધ્યમ સ્થિતિ                                                            | તુલ્ય      | તુલ્ય    | તુલ્ય                | ચૌઠાણ∘   | " " "                                     |
| <b>હિપ્રદેશી સ્કંધ</b><br>જન ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ                            | તુલ્ય      | તુલ્ય    | એક પ્રદેશ<br>હીનાધિક | તુલ્ય    | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છ <b>છા</b> ણવડિયા   |
| મધ્યમ સ્થિતિ                                                            | તુલ્ય      | તુલ્ય    | એક પ્રદેશ<br>હીનાધિક | ચૌઠાણ૰   | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છકાણવડિયા            |
| ત્રિપ્ર <b>દેશી સ્કંધ</b><br>જ∘/ ઉ∘ સ્થિતિ                              | તુલ્ય      | તુલ્ય    | બે પ્રદેશ<br>હીનાધિક | તુલ્ય    | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છકા <b>ણવ</b> ડિયા   |
| મધ્યમ સ્થિતિ                                                            | તુલ્ય      | તુલ્ય    | બે પ્રદેશ<br>હીનાધિક | ચૌઠાણ∘   | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છકાજ્ઞવડિયા          |
| <b>દશ પ્રદેશી સ્કંધ</b><br>જ∘/ ઉ∘ સ્થિતિ                                | તુલ્ય      | તુલ્ય    | નવ પ્રદેશ<br>હીનાધિક | તુલ્ય    | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છજ્રાણવડિયા          |
| મધ્યમ સ્થિતિ                                                            | તુલ્ય      | તુલ્ય    | નવ પ્રદેશ<br>હીનાધિક | ચૌઠાણ૰   | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છ <b>ટ્ટા</b> ણવડિયા |
| <b>સંખ્યાત પ્રદેશી</b><br>સ્ક્રંધ જ <sub>ં</sub> /ઉ <sub>ં</sub> સ્થિતિ | તુલ્ય      | દુશણ     | દુકાણવડિયા           | તુલ્ય    | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છ <b>છાણવ</b> ડિયા   |
| મધ્યમ સ્થિતિ                                                            | તુલ્ય      | દુકાણ    | દુકાણવડિયા           | ચૌઠાજ્ઞ∘ | 71 11 11                                  |

# ၄૦ 🍃 🎇 🧩 📸 📸 🗞 🗞 જે જે જે જે જે જે જે

|              | 206146             | અવગાહનાથી                                           | ાસ્થાતથા                                        | વર્જ્ઞાદિથી<br>(૨૦ બોલ)                                   |
|--------------|--------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| <b>ુલ્ય</b>  | ચૌઠાણ∘             | ચૌઠાણવડિયા                                          | તુલ્ય                                           | ૧ <i>૬</i> બોલમાં<br>છકાણવડિયા                            |
| <br>મુલ્ય    | ચૌઠાણ∘             | ચૌઠાણવડિયા                                          | ચૌઠાણ∘                                          | " " "                                                     |
| <b>ુ</b> લ્ય | છકાણ               | ચૌઠાણવડિયા                                          | તુલ્ય                                           | ૨૦ બોલમાં<br>છકાણવડિયા                                    |
| <br>યુલ્ય    | છકાશ∘              | ચૌઠાણવડિયા                                          | ચૌઠાણ૰                                          | <del></del>                                               |
|              | <br>ાુલ્ય<br>ાુલ્ય | ુલ્ય ચૌઠાણ <sub>ે</sub><br>હુલ્ય છેટાણ <sub>ે</sub> | ુલ્ય ચૌઠાણ ચૌઠાણવડિયા<br>હુલ્ય છેટાણ ચૌઠાણવડિયા | ુલ્ય ચૌઠાણ ચૌઠાણવડિયા ચૌઠાણ<br>ુલ્ય છકાણ ચૌઠાણવડિયા તુલ્ય |

પ્રશ્ન–૧૨ : વર્જ્સાદિ અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો કેટલા છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર– જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ગુ<mark>ણ કાળા વર્ણવાળા</mark> દ્વિ પ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધના અનંત પર્યાયો છે.

પરમાણુથી લઈને અનંતપ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં જે જઘન્ય કે ઉત્કૃષ્ટ ગુણ વર્ણાદિની પૃચ્છા હોય તે વર્ણાદિ સ્વસ્થાનથી તુલ્ય હોય છે. જેમ કે જઘન્ય ગુણ કાળો પરમાણુ, જઘન્ય ગુણ કાળા અન્ય પરમાણુઓથી કાળા વર્ણની અપેક્ષાએ તુલ્ય હોય છે, શેષ વર્ણાદિની અપેક્ષાએ છટ્ટાણવડિયા હોય છે.

પરમાણુથી લઈને અનંતપ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં જે મધ્યમ ગુણ વર્ણાદિની પૃચ્છા હોય, તે વર્ણાદિ સ્વસ્થાનમાં પણ છટ્ટાણવડિયા હીનાધિકતા હોય છે, કારણ કે મધ્યમ ગુણ વર્ણાદિના અનંતસ્થાન છે.

વર્ણાદિ ૨૦ બોલમાંથી એક પરમાશુમાં કોઈ પણ એક વર્લ, એક ગંધ, એક રસ અને બે સ્પર્શ; એમ કુલ પાંચ બોલ હોય છે. પરમાશુ એક પ્રદેશી છે, તેથી તેમાં એકથી વધારે વર્લાદિ અને બેથી વધારે સ્પર્શ હોતા નથી અર્થાત્ શીત અને ઉષ્ણમાંથી કોઈ એક સ્પર્શ અને સ્નિગ્ધ અને રૂક્ષમાંથી કોઈ એક સ્પર્શ, તેમ બે સ્પર્શ હોય છે અને અનેક પરમાશુઓમાં સર્વ મળીને પાંચ વર્લ, બે ગંધ, પાંચ રસ અને ચાર સ્પર્શ, કુલ સોળ બોલ હોય છે. અનંત પ્રદેશી બાદર સ્કંધ સિવાય બધા જ સ્કંધોમાં ચાર સ્પર્શ સહિત વર્લાદિ ૧૦ બોલ હોય છે. આ રીતે પરમાશુ અને હિપ્રદેશીથી અનંતપ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં વર્લાદિની અનંત પર્યાયો થાય છે.



#### વર્જ્ઞાદિની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો :--

| પુદ્દગલ પ્રકાર        | દ્રવ્યથી | પ્રદેશથી | અવગાહનાથી        | સ્થિતિથી | વર્જ્યાદિથી           |  |
|-----------------------|----------|----------|------------------|----------|-----------------------|--|
|                       |          |          |                  |          | (૨૦ બોલ)              |  |
| પરમાશુ                |          |          |                  |          | કાળાવર્ણથી તુલ્ય      |  |
| જ૰ / ઉ૰ કાળાવર્ણ      | તુલ્ય    | તુલ્ય    | તુલ્ય            | ચૌઠાણ    | ૧૧ બોલમાં છકાણ        |  |
| મધ્યમ કાળાવર્ણ        | તુલ્ય    | તુલ્ય    | તુલ્ય            | ચૌઠાણ    | ૧૨ બોલમાં છકાણ        |  |
| દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ     |          |          | તુલ્ય /એક પ્રદેશ |          | કાળા વર્ણથી તુલ્ય     |  |
| જ૰ / ઉ૰ કાળાવર્ણ      | તુલ્ય    | તુલ્ય    | હીનાધિક          | ચૌઠાણ∘   | ૧૫ બોલમાં છકાણ૰       |  |
| મધ્યમ કાળાવર્ણ        | તુલ્ય    | તુલ્ય    | "                | ચૌઠાણ૰   | ૧૬ બોલ છકાણ૰          |  |
| દશ પ્રદેશી સ્કંધ      |          |          | તુલ્ય /નવ પ્રદેશ | -        | કાળા વર્ણથી તુલ્ય     |  |
| જ૰ / ઉ૰ કાળાવર્ણ      | તુલ્ય    | તુલ્ય    | હીનાધિક          | ચૌઠાણ∘   | ૧૫ બોલમાં છકાણ∘       |  |
| મધ્યમ કાળાવર્શ        | તુલ્ય    | તુલ્ય    | "                | ચૌઠાણ∘   | ૧૬ બોલમાં છકાણ૰       |  |
| સંખ્યાત પ્રદેશી       |          |          |                  |          | કાળા વર્ણથી તુલ્ય     |  |
| જ૰ / ઉ૦ કાળાવર્જા     | તુલ્ય    | દુકાણ૰   | દુકાણ૰           | ચૌઠાણ૰   | ૧૫ બોલ છકાણ૰          |  |
| મધ્યમ કાળાવર્જા       |          | દુકાણ૰   | દુકાણ૰           | ચૌઠાણ૰   | ૧૬ બોલમાં છકાણ૰       |  |
| અસંખ્યાત પ્રદેશી      |          |          |                  |          | કાળા વર્ણથી તુલ્ય     |  |
| જ૰ / ઉ૰ કાળાવર્ણ      | તુલ્ય    | ચૌઠાણ૰   | ચૌઠાણ૰           | ચૌઠાણ∘   | ૧૫ બોલમાં છકાણ∘       |  |
| મધ્યમ કાળાવર્શ        |          | ચૌઠાણ૰   | ચૌઠાણ૰           | ચૌઠાણ૰   | ૧૬ બોલમાં છકાણ૰       |  |
| અનંત પ્રદેશી સ્કંધ    |          |          |                  |          | કાળા વર્ણથી તુલ્ય,    |  |
| જ૰ / ઉ૰ કાળાવર્ણ      | તુલ્ય    | છકાશ૰    | ચૌઠાણ૰           | ચૌઠાણ૰   | ૧૯ બોલમાં છકાણ૰       |  |
| મધ્યમ કાળાવર્ણ        |          | છકાણ૰    | ચૌઠાણ૰           | ચૌઠાણ∘   | ૨૦ બોલમાં છકાણ૰       |  |
| અનંત પ્રદેશી સ્કંધ    |          |          |                  |          | કર્કશ સ્પર્શથી તુલ્ય, |  |
| જઘન્ય અને             | તુલ્ય    | છકાણ૰    | ચૌઠાણ૰           | ચૌઠાણ∘   | અન્ય વર્ણાદિ          |  |
| ઉત્કૃષ્ટ કર્કશ સ્પર્શ |          | ]        |                  |          | ૧૯ બોલમાં છકાણ૰       |  |
| મધ્યમ કર્કશ સ્પર્શ    |          | છકાણ૰    | ચૌઠાણ૰           | ચૌઠાણ∘   | ૨૦ બોલમાં છકાણ૰       |  |
|                       |          |          |                  |          |                       |  |

★ કાળા વર્ષાની જેમ અન્ય ચાર વર્ષા, બે ગંધ, પાંચ રસ અને ચાર અંતિમ સ્પર્શનું કથન કરવું.★ સર્વત્ર પરમાણુમાં વર્ણ કે ગંધ આદિ જેની પૃચ્છા હોય તેના પ્રતિપક્ષો શેષ વર્ણ કે ગંધ આદિ ન કહેવા. ★ કર્કશ સ્પર્શની જેમ મૃદ્દ, હળવા, ભારે સ્પર્શયુક્ત અનંતપ્રદેશી સ્કંધનું કથન કરવું. આ ચારે સ્પર્શમાં પરમાણુથી અસંખ્ય પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોનું કથન ન કરવું, કારણ કે આ ચાર સ્પર્શ માત્ર અનંતપ્રદેશી સ્કંધમાં જ હોય છે.

૧૨ 🍃 🝔 📸 📸 📸 📸 📸 🗞 જો દૂધ નુષ્ટ નામ સ્તોકાલય પ્રશ્ન–૧૩ : પ્રદેશોની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો કેટલા છે ? તેમાં કેટલા

પ્રકા<sup>રે</sup> ન્યુનાધિકતા હોય છે ?

**ઉત્તર– જઘન્ય પ્રદેશોની અપેક્ષાએ** પુદ્દગલ દ્રવ્યના અનંત પર્યાયો છે.

દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ **જઘન્ય પ્રદેશી સ્કંધ** છે. સર્વોત્ક્રષ્ટ અનંત પ્રદેશી સ્કંધ ઉત્ક્રુ**ષ્ટ પ્રદેશી** સ્કંધ છે. ત્રિપ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધ મધ્યમ પ્ર**દેશી** સ્કંધ છે.

જઘન્ય પ્રદેશી સ્કંધના અનંત પર્યાયો છે. જઘન્ય પ્રદેશી(દ્વિપ્રદેશી) સ્કંધ, જઘન્ય પ્રદેશી સ્કંધોથી દ્રવ્ય અને પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી એક પ્રદેશ હીનાધિક, સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ ૧૬ બોલમાં છકાણવડિયા.

**ઉત્કૃષ્ટ પ્રદેશી સ્કંધના** અનંત પર્યાયો છે. ઉત્કૃષ્ટ પ્રદેશી સ્કંધ, ઉત્કૃષ્ટ પ્રદેશી સ્કંધોથી દ્રવ્યથી તુલ્ય, પ્રદેશથી તુલ્ય, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, કારણ કે તેમાં અસંખ્યાતા અવગાહના સ્થાન હોય છે. સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલમાં છે છાણવડિયા, કારણ કે તેમાં આઠ સ્પર્શ હોય છે.

**મધ્યમ પ્રદેશી સ્કંધના** અનંત પર્યાયો છે. મધ્યમ પ્રદેશી સ્કંધ, મધ્યમ પ્રદેશી સ્કંધોથી દ્રવ્યથી તુલ્ય, પ્રદેશથી છજ્ટાણવડિયા છે. કારણ કે મધ્યમ પ્રદેશી સ્કંધોના અનંત ભેદ હોય છે. અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, વર્ણાદિ વીસ બોલમાં છજ્રાણવડિયા.

પ્રશ્ન–૧૪: અવગાહનાની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો કેટલા છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યૂનાધિકતા હોય છે ?

**ઉત્તર— અવગાહનાની** અપેક્ષાએ પુદ્દગલોના અનંત પર્યાયો છે. એક પ્રદેશાવગાઢ પરમાણુ પુદ્દગલથી લઈને એક પ્રદેશાવગાઢ અનંત પ્રદેશી સ્કંધ જઘન્ય અવગાહનાવાળા છે. સંપૂર્ણ લોકવ્યાપી સ્કંધ **ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા** છે અને બે પ્રદેશાવગાઢથી અસંખ્ય પ્રદેશાવગાઢ સ્કંધ **મધ્યમ અવગાહનાવાળા** છે.

**જઘન્ય અવગાહનાવાળો** સ્કંધ. જઘન્ય અવગાહનાવાળા સ્કંધોથી દ્રવ્યથી તુલ્ય, પ્રદેશથી છકાણવડિયા, કારણ કે તેમાં પરમાણુથી અનંત પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોનો સમાવેશ છે. અવગાહનાથી તુલ્ય, સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા, કારણ કે તેમાં એક સમયથી અસંખ્ય સમય સુધીની સ્થિતિ હોય છે. વર્ણાદિ ૧*૬* બોલમાં છટ્ટાણવડિયા છે. જઘન્ય અવગાહનાવાળા સ્કંધ સુક્ષ્મ હોવાથી તેમાં ચાર સ્પર્શ હોય છે.

ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળો સ્કંધ, ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાવાળા સ્કંધોથી દ્રવ્યથી તુલ્ય અને પ્રદેશથી છટાણવડિયા છે. કારણ કે તેમાં પરમાણથી અનંત પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોનો સમાવેશ છે. અવગાહના અને સ્થિતિથી તુલ્ય છે. કારણ કે ઉત્કૃષ્ટ

અવગાહનાવાળા સ્કંધ લોકવ્યાપી હોવાથી તેની સ્થિતિ એક સમયની જ હોય છે). **વર્જાદિ ૧**۶ બોલથી છ**ટ્ટાણવડિયા છે. કારણ કે લોક વ્યાપી સ્કં**ધોમાં ચાર સ્પર્શ જ હોય છે.

મધ્યમ અવગાહનાવાળો સ્કંધ, મધ્યમ અવગાહનાવાળા સ્કંધોથી દ્રવ્યથી તુલ્ય, પ્રદેશથી છટાણવડિયા, અવગાહનાથી ચૌઠાણવડિયા, સ્થિતિથી ચૌઠાણવડિયા અને વર્ણાદિ ૨૦ બોલમાં છકાણવડિયા છે.

પ્રશ્ન–૧૫ : સ્થિતિની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો કેટલા છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યુનાધિકતા હોય છે ?

ઉત્તર– જઘન્યાદિ સ્થિતિની અપેક્ષાએ પુદ્દગલોના અનંત પર્યાયો છે. એક સમયની સ્થિતિવાળા પરમાણુથી લઇને અનંત પ્રદેશી સ્કંધ **જઘન્ય સ્થિતિવાળા** છે. ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતકાલની સ્થિતિવાળા પરમાણુથી લઈને અનંત પ્રદેશી સ્કંધ **ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા** છે. બે સમયથી લઈને અસંખ્ય સમયની સ્થિતિવાળા સ્કંધો **મધ્યમ** સ્થિતિવાળા છે.

જઘન્ય સ્થિતિવાળા પુદ્દગલ, જઘન્ય સ્થિતિવાળા પુદ્દગલોથી દ્રવ્યથી તુલ્ય, પ્રદેશથી છજીણવડિયા, અવગાહનાથી ચોઠાણવડિયા, સ્થિતિથી તુલ્ય, વર્ણાદિ વીસ બોલમાં છકાણવડિયા છે. તે જ રીતે ઉત્કૃષ્ટ અને મધ્યમ સ્થિતિવાળા પુદ્દગલોના અનંત પર્યાયો થાય છે, પરંતુ તેમાં સ્થિતિથી પણ ચૌઠાણવડિયા છે.

પ્રશ્ન–૧૬: વર્ષાદિ ભાવની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ પર્યાયો કેટલા છે ? તેમાં કેટલા પ્રકારે ન્યુનાધિકતા થાય છે ?

ઉત્તર– વર્જ્સાદિ ૨૦ બોલની અપેક્ષાએ પુદ્દગલોના અનંત પર્યાયો છે. એક ગુણ કાળાવર્ણવાળા પરમાણુથી લઈને એક ગુણ કાળા વર્ણવાળા અનંત પ્રદેશી સ્કંઘો **જઘન્યગુણવાળા** છે. ઉત્ક્રષ્ટ અનંતગુણ કાળા વર્ણવાળા પરમાણુથી લઈને અનંતગુણ કાળા વર્ણવાળા અનંત પ્રદેશી **સ્કંધો ઉત્કૃષ્ટ ગુણવાળા** છે. બે ગુણ કાળા વર્ષવાળા પરમાણુથી લઇને અનંતગુણ કાળા વર્ષવાળા અનંત પ્રદેશી સ્કંઘો મધ્યમ ગુવ્રવાળા છે.

**જઘન્ય ગુવ્ન કાળા વર્શ્નવાળા** એક પુદ્દગલ, જઘન્ય કાળા વર્ણવાળા બીજા પુદ્દગલોથી **દ્રવ્યથી** તુલ્ય, **પ્રદેશથી** છકાણવડિયા, **અવગાહનાથી** ચૌઠાણવડિયા, **સ્થિતિથી** ચૌઠાણવડિયા અને વર્ણાદિ વીસ બોલમાંથી સ્વસ્થાનથી તુલ્ય, શેષ ૧૯ બોલમાં છટાણવડિયા છે.

તે જ રીતે ઉત્ક્રષ્ટ ગુણ કાળા વર્ષાવાળા અને મધ્યમગુણ કાળા વર્ષાવાળાં

પુદ્દગલોના અનંત પર્યાયો છે પરંતુ મધ્યમ ગુણ કાળાવર્ણવાળા પુદ્દગલો વર્ણાદિ ૨૦ બોલમાં અર્થાત્ સ્વસ્થાનમાં પણ છકાણવડિયા છે.

# સમુચ્ચય પ્રદેશ, અવગાહના, સ્થિતિ, ભાવની અપેક્ષાએ સ્કંધોના પર્યાયો :–

| પુદ્દગલ પ્રકાર           | દ્રવ્યથી | પ્રદેશથી  | અવગાહનાથી     | સ્થિતિથી | વર્શાદિથી          |
|--------------------------|----------|-----------|---------------|----------|--------------------|
| પ્રદેશ                   |          |           |               |          |                    |
| જઘન્ય પ્રદેશી            | તુલ્ય    |           | એક પ્રદેશ     | ચૌઠાણ∘   | ૧ <i>૬</i> બોલ     |
| સ્કંધ                    |          |           | હીનાધિક       |          | છકાણવડિયા          |
| ઉત્કૃષ્ટ પ્રદેશી         | તુલ્ય    |           | ચૌઠાણ∘        | ચૌઠાણ∘   | ૨૦ બોલ             |
| સ્કંધ                    |          |           |               |          | છકાણવડિયા          |
| મધ્યમ પ્રદેશી            | તુલ્ય    | છકાણ૰     | ચૌઠાણ∘        | ચૌઠાણ૰   | ૨૦ બોલમાં          |
| સ્કંધ                    |          |           |               |          | છકાણવડિયા          |
| અવગાહના                  |          |           |               |          |                    |
| જઘન્ય અવગાહના-           | તુલ્ય    | છકાણ૰     | તુલ્ય         | ચૌઠાણ૰   | ૧૬ બોલમાં          |
| વાળા સ્કંધ               |          |           |               |          | છકાણવડિયા          |
| ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના-        | તુલ્ય    | છકાણ૰     | તુલ્ય         | તુલ્ય    | ૧૬ બોલમાં          |
| વાળા સ્કંધ               |          |           |               |          | છકાણવડિયા          |
| મધ્યમ અવગાહના-           | તુલ્ય    | છકાણ૰     | ચૌઠાણ૰        | ચૌઠાણ∘   | ૨૦ બોલમાં          |
| વાળા સ્કંધ               |          |           |               |          | છકાણવડિયા          |
| સ્થિતિ                   |          |           |               |          |                    |
| જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ       | તુલ્ય    | છકાણ૰     | ચૌઠાણ∘        | તુલ્ય    | ૨૦ બોલમાં          |
| સ્થિતિવાળા સ્કંધ         |          |           |               |          | છકાણવડિયા          |
| મધ્યમ સ્થિતિવાળા         | તુલ્ય    | છકાણ૰     | ચૌઠાણ∘        | ચૌઠાણ∘   | ૨૦ બોલમાં          |
| સ્કંધ                    |          |           |               |          | છકાણવડિયા          |
| ભાવ                      |          |           |               |          |                    |
| જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ       |          | છકાણ∘     | ચૌઠાણ∘        | ચૌઠાણ∘   | સ્વસ્થાનમાં તુલ્ય, |
| કાળાવર્ણયુક્ત સ્કંધ      |          |           |               |          | શેષ ૧૯ બોલમાં      |
|                          |          |           |               |          | છકાણવડિયા          |
| મધ્યમ કાળાવર્ણ-          |          | છકાણ૰     | ચૌઠાણ∘        | ચૌઠાણ∘   | ૨૦ બોલમાં          |
| યુક્ત સ્કંધ              |          |           |               |          | છકાણવડિયા          |
| <b>નોંધ</b> ઃ કાળા વર્ણન | ી જેમ શે | ષ વર્શાદિ | ૧૯ બોલ માટે પ | ણ સમજી લ | તેવું.             |

## રૂપી અજીવ પર્ચાચોના કુલ આલાપક – ૧૦૧૯ :-

- **(૧) દ્રવ્યની અપેક્ષાએ ૧૩ આલાપક– ૧.** પરમાણુ પુદ્દગલ, **૨ થી૧૦**. દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ યાવત્ દશ પ્રદેશી સ્કંધ, ૧૧. સંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધ, ૧૨. અસંખ્યાત અને ૧૩. અનંત પ્રદેશી સ્કંધના પર્યાયો.
- (ર) **ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ ૧૨ આલાપક** ૧. એક પ્રદેશાવગાઢ પદગલ, **૨ થી** ૧૦. દિપ્રદેશાવગાઢથી દશ પ્રદેશાવગાઢ પુંદુગલ, ૧૧. સંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ પુદ્દગલ, ૧૨. અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ પુદ્દગલ.
- (૩) **કાલની અપેક્ષાએ ૧૨ આલાપક** ૧. એક સમય સ્થિતિક પુદ્દગલ, **૨ થી** ૧૦. બે સમયથી દશ સમય સ્થિતિક પુદ્દગલ, ૧૧. સંખ્યાત સમય સ્થિતિક પુદ્દગલ ૧૨. અસંખ્યાત સમય સ્થિતિક પદ્દગલ.
- (૪) ભાવની અપેક્ષાએ ૨**૬૦ આલાપક– ૧ થી ૧૦**. એક ગુણથી દશ ગુણ કાળા પુદ્દગલ **૧૧ થી ૧૩.** સંખ્યાત, અસંખ્યાત, અનંત ગુણ કાળા પુદ્દગલ. એક કાળા વર્ષના ૧૩ આલાપક. તે જ રીતે વર્ષાદિ ૨૦ બોલના ૨૦×૧૩=૨૬૦ આલાપક થાય.
- **(૫) અવગાહનાના ૩૫ આલા૫ક** ૧ થી ૨. દ્વિપ્રદેશી સ્કંધમાં જઘન્ય અવગાહના અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ૩ થી ૩૫. ત્રિપ્રદેશીથી દશ પ્રદેશી સ્કંધ, સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત પ્રદેશી સ્કંધ, તે ૧૧ બોલમાં જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાની ગણના કરતાં ૧૧×૩=૩૩. ૩૩+૨=૩૫ આલાપક થાય.
- (૬) સ્થિતિની અપેક્ષાએ પરમાણુથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધના ૩૯ આલાપક– પરમાણુ યાવતુ દશ પ્રદેશી, સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત પ્રદેશી સ્કંધ, આ ૧૩ પ્રકારના પુદ્દગલ દ્રવ્યમાં જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિની અપેક્ષાએ ગણના કરતા ૧૩×૩=૩૯ આલાપક થાય.
- (૭) ભાવની અપેક્ષાએ પરમાણુથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધના ક્ઉક આલાપક– પરમાણ યાવત્ દશ પ્રદેશી, સંખ્યાત પ્રદેશી અને અસંખ્યાત પ્રદેશી સ્કંધ, આ ૧૨ પ્રકારના પુદ્દગલ દ્રવ્યમાં ચાર સ્પર્શ હોવાથી તેમાં વર્શાદિ ૧૮ બોલ હોય છે. તેની ગણના કરતાં ૧૬×૧૨ = ૧૯૨ થાય, તેના જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ આ ત્રણ-ત્રણ ભેદની ગણના કરતાં ૧૯૨×૩=૫૭*૬* આલાપક થાય છે અને અનંત પ્રદેશી સ્કંધમાં વર્ણાદિ ૨૦ બોલ હોવાથી, તેના જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ વર્ણાદિની ગણના કરતાં ૨૦×૩=૬૦ અલાપક થાય છે. સર્વ મળી પ૭૬+૬૦=૬૩૬ અલાપક થાય છે.
- (૮) જઘન્યાદિ પ્રદેશોની અપેક્ષાએ–૩, (૯) જઘન્યાદિ અવગાહનાની અપેક્ષાએ–૩ (૧૦) જઘન્યાદિ સ્થિતિની અપેક્ષાએ – ૩, (૧૧) જઘન્યાદિ વર્ણાદિ



ર૦ બોલની અપેક્ષાએ –૩ આલાપક છે. સર્વ મળીને ૧૩+૧૨+૧૨+૨૬૦+ ૩૫+ ૩૯+૬૩૬+૩+૩+૩+૩=૧૦૧૯ આલાપક થાય છે.



શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯-૧૦

પ્રશ્ન–૧: હે ભગવન્ ! રત્નપ્રભાપૃથ્વી શું (૧) ચરમ છે, (૨) અચરમ છે, (૩) અનેક ચરમ છે, (૪) અનેક અચરમ છે, (૫) ચરમાંત પ્રદેશો રૂપ છે કે (૮) સ્વારસ્યાં મહેલો સ્વય હે.

(૬) અચરમાંત પ્રદેશો રૂપ છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ! **દ્રવ્યની અપેક્ષાએ** રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં ચરમ, અચરમ આદિ એક પણ વિકલ્પ નથી. **વિભાગની અપેક્ષાએ** રત્નપ્રભાપૃથ્વી (૧) એક અચરમ, (૨) અનેક ચરમ, (૩) ચરમાંત પ્રદેશો રૂપ, (૪) અચરમાંત પ્રદેશો રૂપ છે.

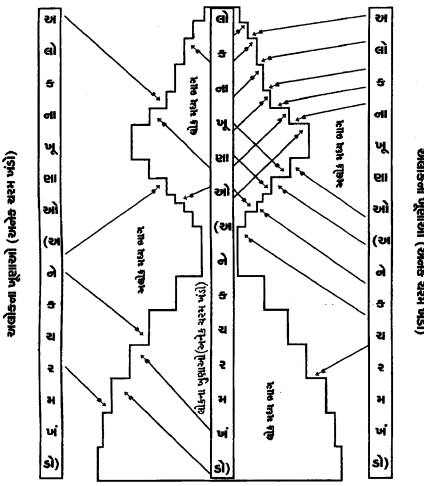
- (૧) ચરમ અંતિમ વિભાગ. કોઈ પણ વસ્તુના કે સ્થાનનો અંતિમ વિભાગ.
- (૨) અચરમ કોઈ પણ વસ્તુ કે સ્થાનનો મધ્યવર્તી વિભાગ.
- (૩) **અનેક ચરમ** અનેક અંતિમ વિભાગો.
- (૪) **અનેક અચરમ** અનેક મધ્યવર્તી વિભાગો.
- (પ) **ચરમાંત પ્રદેશો** અંતિમ વિભાગોના પ્રદેશો.
- **(૬) અચરમાંત પ્રદેશો** મધ્યવર્તી વિભાગના પ્રદેશો

**દ્રવ્યની અપેક્ષાએ** કોઈ પણ વસ્તુ કે સ્થાન એક અખંડ રૂપ છે તેથી તેમાં ચરમ-અચરમ આદિ કોઈ પણ વિભાગ થતા નથી.

વિભાગ અપેક્ષાએ— રત્નપ્રભાપૃથ્વી આદિ કોઈ પણ સ્થાન કે વસ્તુ અસંખ્ય પ્રદેશાત્મક છે તેથી તેમાં અનેક વિભાગો થઈ શકે છે, તેમજ કલ્પિત પણ કરી શકાય છે. તે સ્થાનના ખૂણાઓરૂપ અંતિમ વિભાગો ચરમ કહેવાય, મધ્યવર્તી વિભાગ અચરમ કહેવાય, ચરમ વિભાગોના પ્રદેશો ચરમાંત પ્રદેશો કહેવાય અને અચરમ વિભાગના પ્રદેશો અચરમાંત પ્રદેશો કહેવાય છે.

રત્નપ્રભાપૃથ્વી આદિ લોકના કોઈ પણ ગોળાઈવાળા સ્થાનો કિનારા પર સીધા નથી અર્થાત્ સમચક્રવાલ પરિધિવાળા નથી, પરંતુ વિષમચક્રવાલ પરિધિવાળા એટલે દંતાકાર છે.





તેમાં અનેક ખૂણાઓ છે. તેથી રત્નપ્રભાપૃથ્વી અનેક ચરમરૂપ છે. ખૂણાના વિભાગને છોડીને મધ્યનો એક વિભાગ એક અચરમરૂપ છે. અનેક ચરમ

અલોકના ખૂણાઓ (અ<del>નેક</del> ચરમ ખંડો)

વિભાગોના પ્રદેશો ચરમાંત પ્રદેશો રૂપ અને એક અચરમના અસંખ્ય પ્રદેશો અચરમાંત પ્રદેશોરૂપ છે.

આ રીતે રત્નપ્રભાપૃથ્વીમાં વિભાગની અપેક્ષાએ અનેક ચરમ આદિ ચાર ભંગ ઘટિત થાય છે. આ જ રીતે સાતે નરક પૃથ્વી, ઇષત્પ્રાગ્ભારા પૃથ્વી, બાર દેવલોક, નવ ગ્રૈવેયક, પાંચ અનુત્તર વિમાન, લોક અને અલોક કુલ ૩૬ સ્થાનમાં ૪–૪ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેથી ૩૬×૪=૧૪૪ આલાપક થાય.

પ્રશ્ન–ર: હે ભગવન્ ! આ રત્નપ્રભા પૃથ્વીના એક અચરમ અને અનેક ચરમ, ચરમાંતપ્રદેશો તથા અચરમાન્ત પ્રદેશોમાં દ્રવ્યની અપેક્ષાએ, પ્રદેશોની અપેક્ષાએ અને દ્રવ્ય-પ્રદેશ(બંને)ની અપેક્ષાએ કોણ કોનાથી અલ્પ, બહુ, તુલ્ય કે વિશેષાધિક છે ?

ઉત્તર— હે ગૌતમ! દ્રવ્યની અપેક્ષાએ— (૧) સર્વથી અલ્પ રત્નપ્રભા પૃથ્વીનો એક અચરમ છે. (૨) તેનાથી અનેક ચરમ અસંખ્યાત ગુણા છે. (૩) તેનાથી એક અચરમ અને અનેક ચરમ; આ બંને મળીને વિશેષાધિક છે. પ્રદેશની અપેક્ષાએ (૧) સર્વથી થોડા રત્નપ્રભા પૃથ્વીના ચરમાન્ત પ્રદેશો છે. (૨) તેનાથી અચરમાન્ત પ્રદેશો અસંખ્યાતગુણા છે. (૩) તેનાથી ચરમાન્ત-અચરમાન્ત પ્રદેશો વિશેષાધિક છે. દ્રવ્ય—પ્રદેશની અપેક્ષાએ (૧) સર્વથી અલ્પ રત્નપ્રભા પૃથ્વીનો એક અચરમ છે. (૨) તેનાથી અનેક ચરમ અસંખ્યાતગુણા છે. (૩) તેનાથી એક અચરમ, અનેક ચરમ વિશેષાધિક છે. (૪) તેનાથી ચરમાન્ત પ્રદેશો અસંખ્યાત ગુણા છે. (૫) તેનાથી અચરમાન્ત પ્રદેશો અસંખ્યાત ગુણા છે. (૬) તેનાથી ચરમાન્ત-અચરમાન્ત પ્રદેશો વિશેષાધિક છે.

આ જ રીતે શર્કરાપ્રભાશી લઈને નીચે સાતમી તમસ્તમાપૃથ્વી સુધી તથા સૌધર્મ દેવલોકથી લઈને અચ્યુત દેવલોક, નવ ગ્રૈવેયક, પાંચ અનુત્તર વિમાન, ઈષત્પ્રાગ્ભારાપૃથ્વી અને લોક સુધીના પ્રત્યેક સ્થાનમાં પૂર્વોક્ત રીતે અલ્પબહુત્વનું કથન કરવું.

# રત્નપ્રભા પૃથ્વી આદિમાં ચરમ-અચરમનું દ્રવ્યની અપેક્ષાએ અલ્પબહુત્વઃ–

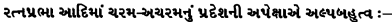
| વિકલ્પ                           | પ્રમાણ        | કારણ                                        |
|----------------------------------|---------------|---------------------------------------------|
| (૧) અચરમ                         | સર્વથી અલ્પ   | મધ્યવર્તી ખંડ એક જ છે.                      |
| (ર) અનેક ચરમ                     | અસંખ્યાત ગુણા | પર્યંતવર્તી નિષ્કૂટો(ખૂણાઓ) અસંખ્યાત છે.    |
| (૩) અચરમ અને<br>અનેક ચરમ દ્રવ્યો | વિશેષાધિક     | ચરમ અને અચરમ બંને મળતાં એકનો  વધારો થાય છે. |











| વિકલ્પ                     | પ્રમાજ્ઞ     | કારણ                                  |
|----------------------------|--------------|---------------------------------------|
| (૧) ચરમાંત પ્રદેશો         | સર્વથી અલ્પ  | ખંડો નાના છે                          |
| (૨) અચરમાંત પ્રદેશો        | અસંખ્યાતગુણા | ક્ષેત્ર અસંખ્યાતગણું મોટું છે.        |
| (૩) ચરમાંત-અચરમાંત પ્રદેશો | વિશેષાધિક    | બંને પ્રકારના પ્રદેશોની સાથે ગણના છે. |

#### રત્નપ્રભા આદિમાં ચરમ-અચરમનું દ્રવ્ય અને પ્રદેશની અપેક્ષાએ અલ્પબહુત્વ :–

| વિકલ્પ                                                        | પ્રમાણ        | કારણ                                                                       |
|---------------------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------------------------------------|
| (૧) અચરમ દ્રવ્ય                                               | સર્વથી અલ્પ   | મધ્યવર્તી ખંડ એક જ છે.                                                     |
| (ર) અનેક ચરમ દ્રવ્યો                                          | અસંખ્યાત ગુણા | નિષ્કૂટો અસંખ્યાત છે.                                                      |
| (૩) અચરમ–ચરમ દ્રવ્યો                                          | વિશેષાધિક     | અચરમ–ચરમની સાથે ગણના છે.                                                   |
| (૪) ચરમાંત પ્રદેશો                                            | અસંખ્યાતગુણા  | દરેક ચરમાંત ખંડો અસંખ્યાત પ્રદેશી છે.                                      |
| (૫) અચરમાંત પ્રદેશો                                           | અસંખ્યાત ગુણા | ક્ષેત્ર અસંખ્યાતગણું મોટું છે                                              |
| (૬) ચરમાંત–અચરમાંત પ્રદેશો                                    | વિશેષાધિક     | ચરમાંત-અચરમાંત પ્રદેશોની ગણના સાથે છે.                                     |
| <b>નોંધ</b> : રત્નપ્રભાદિ ૭ પૃથ્વીચ્<br>૭+૧+૨૬ = ૩૪ બોલોમાં ઉ |               | ા પૃથ્વી, ર <i>દ</i> દેવવિમાનો અને લોક. આ રીતે<br>દિનું અલ્પબહુત્વ થાય છે. |

પ્રશ્ન–૩ : હે ભગવન્ ! અલોકનો એક અચરમ, અનેક ચરમ, ચરમાંતપ્રદેશો અને અચરમાંત પ્રદેશોમાંથી દ્રવ્યની અપેક્ષાએ, પ્રદેશની અપેક્ષાએ અને દ્રવ્ય-પ્રદેશની અપેક્ષાએ કોણ કોનાથી અલ્પ, બહુ, તુલ્ય કે વિશેષાધિક છે ?

**ઉત્તર**– હે ગૌતમ!**દ્રવ્યની અપેક્ષાએ** (૧) સર્વથી અલ્પ અલોકનો એક અચરમ છે. (૨) તેનાથી અનેક ચરમ અસંખ્યાતગુણા છે. (૩) તેનાથી એક અચરમ અને અનેક ચરમ, આ બંને મળીને વિશેષાધિક છે. પ્રદેશની અપેક્ષાએ-(૧) સર્વથી અલ્પ અલોકના ચરમાંત પ્રદેશો છે, (૩) તેનાથી અચરમાંતપ્રદેશો અનંતગુણા છે. (૩) તેનાથી ચરમાંત પ્રદેશો અને અચરમાંત પ્રદેશો, આ બંને મળીને વિશેષાધિક છે.

**દ્રવ્ય અને પ્રદેશની અપેક્ષાએ**— (૧) સર્વથી અલ્પ અલોકનો એક અચરમ છે, (ર) તેનાથી અનેક ચરમ અસંખ્યાતગુણા છે. (૩) તેનાથી એક અચરમ અને અનેક ચરમ, આ બંને વિશેષાધિક છે. (૪) તેનાથી ચરમાન્ત પ્રદેશો અસંખ્યાતગુણા છે. (પ) તેનાથી અચરમાન્ત પ્રદેશો અનંતગુણા છે. (૬) તેનાથી ચરમાંત પ્રદેશો અને અચરમાંત પ્રદેશો. આ બંને મળીને વિશેષાધિક છે.

#### અલોકમાં ચરમ-અચરમનું દ્રવ્યની અપેક્ષાએ અલ્પબહુત્વ :--

| વિકલ્પ       | પ્રમાણ      | કારણ                                                 |
|--------------|-------------|------------------------------------------------------|
| (૧) અચરમ     | સર્વથી અલ્પ | લોકની સમીપેના નિષ્કૂટો સિવાય સંપૂર્ણ અલોક એક રૂપ છે. |
| (ર) અનેક ચરમ | અસં- ગુણા   | લોકની સમીપના અલોકના નિષ્ફૂટો અસંખ્યાત છે.            |
| (૩) અચરમ-ચરમ | વિશેષાધિક   | બંનેની ગણના સાથે છે.                                 |

## અલોકમાં ચરમ-અચરમનું પ્રદેશની અપેક્ષાએ અલ્પબહુત્વ :–

| વિકલ્પ                     | પ્રમાણ      | કારણ                                              |
|----------------------------|-------------|---------------------------------------------------|
| (૧) ચરમાંત પ્રદેશો         | સર્વથી અલ્પ | નિષ્કૂટોનું ક્ષેત્ર અલ્પ છે.                      |
| (૨) અચરમાંત પ્રદેશો        | અનંતગુણા    | નિષ્કૂટો સિવાયનું અલોક ક્ષેત્ર અનંતગણું મોટું છે. |
| (૩) ચરમાંત–અચરમાંત પ્રદેશો | વિશેષાધિક   | બંનેની ગણના સાથે છે.                              |

#### અલોકમાં ચરમ-અચરમનું દ્રવ્ય અને પ્રદેશની અપેક્ષાએ અલ્પબહુત્વ :--

| વિકલ્પ                     | પ્રમાશ      | કાર <b>વા</b>                                 |
|----------------------------|-------------|-----------------------------------------------|
| (૧) અચરમ                   | સર્વથી અલ્પ | એક ખંડ રૂપ છે.                                |
| (૨) અનેક ચરમ               | અસં∘ ગુણા   | નિષ્કૂટો અસંખ્યાત છે.                         |
| (૩) અચરમ–ચરમ               | વિશેષાધિક   | બંનેની સાથે ગણના છે.                          |
| (૪) ચરમાંત પ્રદેશો         | અસં૰ગુણા    | અલોકના પ્રત્યેક નિષ્ફૂટો અસંખ્યાત પ્રદેશી છે. |
| (૫) અચરમાંત પ્રદેશો        | અનંતગુણા    | નિષ્ફૂટ સિવાયનું અલોક ક્ષેત્ર અનંત છે.        |
| (૬) ચરમાંત–અચરમાંત પ્રદેશો | વિશેષાધિક   | બંને પ્રકારના પ્રદેશોની સાથે ગણના છે.         |

પ્રશ્ન–૪ : હે ભગવન્ ! લોકાલોકનો એક અચરમ, અનેક ચરમ, ચરમાંત પ્રદેશો અને અચરમાંત- પ્રદેશોમાં દ્રવ્યની અપેક્ષાએ, પ્રદેશની અપેક્ષાએ, દ્રવ્ય અને પ્રદેશની અપેક્ષાએ કોણ કોનાથી અલ્પ, બહુ, તુલ્ય કે વિશેષાધિક છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ! દ્રવ્યની અપેક્ષાએ– (૧) સર્વથી અલ્પ લોકાલોકનો એક-એક અચરમ છે. (૨) તેનાથી લોકના અનેક ચરમ અસંખ્યાતગુણા છે, (૩) તેનાથી અલોકના અનેક ચરમ અસંખ્યાતગુણા છે, (૩) તેનાથી અલોકના અનેક ચરમ વિશેષાધિક છે, (૪) તેનાથી લોક અને અલોકનો અચરમ અને અનેકચરમ, આ બંને વિશેષાધિક છે. પ્રદેશની અપેક્ષાએ– (૧) સર્વથી અલ્પ લોકના ચરમાંત પ્રદેશો છે, (૨) તેનાથી અલોકના ચરમાંતપ્રદેશો વિશેષાધિક છે, (૩) તેનાથી લોકના અચરમાંત પ્રદેશો અસંખ્યાતગુણા છે, (૪) તેનાથી અલોકના અચરમાંત પ્રદેશો અનંતગુણા છે. (૫) તેનાથી લોક અને અલોકના ચરમાંત પ્રદેશો અને અચરમાંત પ્રદેશો વિશેષાધિક છે. દ્રવ્ય અને પ્રદેશની ચરમાંત પ્રદેશો અને અચરમાંત પ્રદેશો વિશેષાધિક છે. દ્રવ્ય અને પ્રદેશની

**અપેક્ષાએ**— (૧) સર્વથી અલ્પ લોક-અલોકનો એક-એક અચરમ છે, (૨) તેનાથી લોકના અનેક ચરમો અસંખ્યાતગુણા છે, (૩) તેનાથી અલોકના અનેક ચરમ વિશેષાધિક છે. (૪) તેનાથી લોક અને અલોકના અચરમ અને અનેક ચરમ, આ બંને વિશેષાધિક છે. (પ) તેનાથી લોકના ચરમાંતપ્રદેશો *અસંખ્યાત*ગુણા છે, (*૬*) તેનાથી અલોકના ચરમાંત પ્રદેશો વિશેષાધિક છે, (૭) તેનાથી લોકના અચરમાંત-પ્રદેશો અસંખ્યાતગુણા છે, (૮) તેનાથી અલોકના અચરમાંત પ્રદેશો અનંતગણા છે, (૯) તેનાથી લોક- અલોકના ચરમાંત પ્રદેશો અને અચરમાંત પ્રદેશો, આ બંને વિશેષાંધિક છે. (૧૦) તેનાથી સર્વ દ્રવ્ય વિશેષાધિક છે, (૧૧) તેનાથી સર્વ પ્રદેશો અનંતગુણા છે અને તેનાથી સર્વ પર્યાયો અનંતગુણા છે.

## લોકાલોકમાં ચરમ-અચરમનું દ્રવ્યની અપેક્ષાએ અલ્પબહુત્વ :-

| વિકલ્પ                             | પ્રમાણ                          | કાર <b>ા</b>                                    |
|------------------------------------|---------------------------------|-------------------------------------------------|
| (૧) લોક–અલોકના<br>અચરમ દ્રવ્ય      | સર્વથી અલ્પ અને<br>પરસ્પર તુલ્ય | બંને એક–એક અચરમ ખંડ છે.                         |
| (ર) લોકના ચરમ દ્રવ્યો              | અસંખ્યાતગુણા                    | લોકના પર્યંતવર્તી નિષ્ફૂટો અસંખ્યાત છે.         |
| (૩) અલોકના ચરમ દ્રવ્યો             | વિશેષાધિક                       | લોકના નિષ્ફૂટ કરતાં અલોકના નિષ્ફૂટ કાંઈક વધુ છે |
| (૪) લોક-અલોકના<br>અચરમ-ચરમ દ્રવ્યો | વિશેષાધિક                       | ઉપરોક્ત ત્રણે બોલની સાથે ગણના છે.               |

## લોકાલોકમાં ચરમ-અચરમનું પ્રદેશની અપેક્ષાએ અલ્પબહત્વ :--

| વિકલ્પ                                   | પ્રમાણ      | કારણ                                            |
|------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------|
| (૧) લોકના ચરમાંત પ્રદેશો                 | સર્વથી અલ્પ | લોક નિષ્કૂટોનું ક્ષેત્ર નાનું છે.               |
| (ર) અલોકના ચરમાંત પ્રદેશો                | વિશેષાધિક   | લોક નિષ્કૂટ કરતાં અલોક નિષ્કૂટ કિંચિત્ વધુ છે.  |
| (૩) લોકના અચરમાંત પ્રદેશો                | અસં૰ ગુણા   | નિષ્ફૂટ સિવાયનું લોક ક્ષેત્ર અસં∘ ગણું મોટુ છે. |
| (૪) અલોકના અચરમાંત પ્રદેશો               | અનંતગુણા    | નિષ્કૂટ સિવાયનું અલોકક્ષેત્ર અનંતગણું મોટું છે. |
| (પ) લોક-અલોકના ચરમાંત<br>અચરમાંત પ્રદેશો | વિશેષાધિક   | ઉપરોક્ત ચારે ય બોલની સાથે ગણના છે.              |

# લોકાલોકમાં ચરમ-અચરમનું દ્રવ્ય અને પ્રદેશની અપેક્ષાએ અલ્પબહુત્વ :–

| વિકલ્પ                        | પ્રમાલ                          | કારવ્ર                           |
|-------------------------------|---------------------------------|----------------------------------|
| (૧) લોક–અલોકના<br>અચરમ દ્રવ્ય | સર્વથી અલ્પ<br>અને પરસ્પર તુલ્ય | બંને એક-એક, કુલ બે જ ખંડ રૂપ છે. |
| (૨) લોકના ચરમ દ્રવ્યો         | અસંખ્યાતગુણા                    | લોકના નિષ્કૂટો અસંખ્યાત છે       |

# ૭૨ ફિલ્ફિફ ફ્રિફ ફ્રિફ

| વિકલ્પ                                      | પ્રમાણ       | કારણ                                                          |
|---------------------------------------------|--------------|---------------------------------------------------------------|
| (૩) અલોકના ચરમ દ્રવ્યો                      | વિશેષાધિક    | લોક નિષ્કૂટ કરતાં અલોક નિષ્ફૂટ વધુ છે.                        |
| (૪) લોક-અલોકના<br>અચરમ-ચરમ દ્રવ્યો          | વિશેષાધિક    | ઉપરોક્ત ત્રણે બોલોની ગણના છે.                                 |
| (૫) લોકના ચરમાંત પ્રદેશો                    | અસંખ્યાતગુણા | લોકના અસંખ્યાત નિષ્કૂટો<br>અસંખ્યાતપ્રદેશી છે.                |
| (૬) અલોકના ચરમાંત પ્રદેશો                   | વિશેષાધિક    | લોકના નિષ્ફૂટ કરતાં અલોકના<br>નિષ્ફૂટ વધુ છે.                 |
| (૭) લોકના અચરમાંત પ્રદેશો                   | અસંખ્યાતગુણા | લોકાલોકના નિષ્ફૂટ કરતાં લોકનો મધ્યખંડ<br>અસંખ્યાતગણો મોટો છે. |
| (૮) અલોકના અચરમાંત પ્રદેશો                  | અનંતગુણા     | ક્ષેત્ર અનંતગણું મોટું છે.                                    |
| (૯) લોકાલોકના ચરમાંત અને<br>અચરમાંત પ્રદેશો | વિશેષાધિક    | ઉપરોક્ત ચારેનો સમાવેશ થાય છે.                                 |
| (૧૦) સર્વ દ્રવ્ય                            | વિશેષાધિક    | ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચે ય અજીવ દ્રવ્યોનો<br>સમાવેશ થાય છે.      |
| (૧૧) સર્વ પ્રદેશો                           | અનંતગુણા     | લોકની સીધ સિવાયના અલોક પ્રદેશોનો<br>સમાવેશ થાય છે.            |
| (૧૨) સર્વ પર્યાયો                           | અનંતગુણા     | સર્વ દ્રવ્ય અને પ્રદેશોના પર્યાયો અનંત છે.                    |

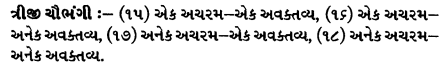
પ્રશ્ન-૫ : ચરમ-અચરમના અસંયોગી–સંયોગી કેટલા ભંગ થાય છે ? ઉત્તર– તેના ૨૬ ભંગ થાય છે.

**ચરમ અચરમના ૨૬ ભંગ ઃ**– તેમાં ચરમ, અચરમ અને અવક્તવ્ય, તે ત્રણ બોલ છે. તેના એકવચન અને બહુવચનના અસંયોગી *૬*, દ્વિસંયોગી ૧૨ અને ત્રિસંયોગી ૮ ભંગ, આ રીતે *૬*+૧૨+૮=કુલ ૨૬ ભંગ થાય છે.

**અસંયોગીના છ ભંગ :**– (૧) એક ચરમ, (૨) એક અચરમ, (૩) એક અવક્તવ્ય, (૪) અનેક ચરમ, (૫) અનેક અચરમ અને (૬) અનેક અવક્તવ્ય.

**હિસંયોગી (ત્રણ ચૌભંગી)ના ૧૨ ભંગ :− પ્રથમ ચૌભંગી−** (૭) એક ચરમ એક અચરમ, (૮) એક ચરમ−અનેક અચરમ, (૯) અનેક ચરમ−એક અચરમ, (૧૦) અનેક ચરમ−અનેક અચરમ.

**બીજી ચૌભંગી :**— (૧૧) એક ચરમ–એક અવક્તવ્ય, (૧૨) એક ચરમ–અનેક અવક્તવ્ય, (૧૩) અનેક ચરમ–એક અવક્તવ્ય, (૧૪) અનેક ચરમ–અનેક અવક્તવ્ય.



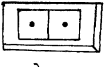
## ત્રિસંયોગીના આઠ ભંગ :-

| (૧૯) | એક ચરમ   | એક અચરમ   | એક અવક્તવ્ય,   |
|------|----------|-----------|----------------|
| (२०) | એક ચરમ   | એક અચરમ   | અનેક અવક્તવ્ય, |
| (૨૧) | એક ચરમ   | અનેક અચરમ | એક અવક્તવ્ય    |
| (૨૨) | એક ચરમ   | અનેક અચરમ | અનેક અવક્તવ્ય  |
| (२३) | અનેક ચરમ | એક અચરમ   | એક અવક્તવ્ય    |
| (૨૪) | અનેક ચરમ | એક અચરમ   | અનેક અવક્તવ્ય  |
| (રપ) | અનેક ચરમ | અનેક અચરમ | એક અવક્તવ્ય    |
| (૨૬) | અનેક ચરમ | અનેક અચરમ | અનેક અવક્તવ્ય. |

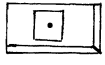
આ રીતે અસંયોગીના–છ ભંગ, દ્વિસંયોગીના–બાર ભંગ, ત્રિસંયોગીના– **આઠ** ભંગ. કુલ ૬+૧૨+૮ = ૨૬ ભંગ થાય છે.

#### છવ્વીસ ભંગોનું સ્વરૂપ :-

(૧) એક ચરમ– દ્વિપ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીનો કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે એક પ્રતરના બે આકાશ પ્રદેશ ઉપર એક શ્રેણીમાં સ્થિત થાય છે. ત્યારે એક પ્રદેશની અપેક્ષાએ બીજો અને બીજા પ્રદેશની અપેક્ષાએ પહેલો પ્રદેશ ચરમ કહેવાય છે. આ રીતે એક ચરમ રૂપ આ પ્રથમ ભંગ ઘટિત થાય છે.



- (ર) એક અચરમ– અચરમ એટલે મધ્યમ. ચરમ વિના મધ્યમ શક્ય નથી, તેથી આ ભંગ શુન્ય છે.
- (૩) એક અવક્તવ્ય– પરમાણથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધ સુધીનો કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે એક આકાશ પ્રદેશ ઉપર સ્થિત થાય છે, ત્યારે તે ચરમ અથવા અચરમ શબ્દથી વાચ્ય થતો ન હોવાથી એક અવક્તવ્ય કહેવાય છે.

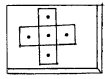


- (૪) અનેક ચરમ– અચરમ વિના અનેક ચરમ શક્ય ન હોવાથી આ ભંગ શુન્ય છે.
- (પ) અનેક અચરમ– ચરમ વિના અચરમ શક્ય ન હોવાથી આ ભંગ શન્ય છે.
- (၄) **અનેક અવક્તવ્ય** ચરમ-અચરમ વિના અનેક અવક્તવ્ય સંભવિત ન હોવાથી આ ભંગ શુન્ય છે.



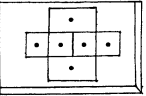
(૭) એક ચરમ, એક અચરમ– પાંચ પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીના

કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે એક પ્રતરના પાંચ આકાશ પ્રદેશ પર આડી ઊભી શ્રેણી રૂપે સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં એક પ્રદેશ મધ્યમાં હોય છે અને તેની ચારે દિશામાં એક-એક પ્રદેશ હોય છે. આ રીતે સ્થિત તે સ્કંધોમાં મધ્યનો એક પ્રદેશ અચરમ કહેવાય છે અને ચારે દિશાના ચાર પ્રદેશો ગોળાઈમાં એક પ્રતર પર સ્થિત હોવાથી એકત્વની વિવક્ષાએ એક ચરમ કહેવાય છે.



(૮) <mark>એક ચરમ, અનેક અચરમ</mark>– છ પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે એક પ્રતરના છ આકાશ પ્રદેશ ઉપર

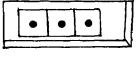
સ્કેવ જ્વાર અંક પ્રતરના છે આકારા પ્રદેશ ઉપર આડી ઊભી શ્રેણી રૂપે સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં બે પ્રદેશ મધ્યમાં હોય છે અને તેની ચારે દિશામાં એક-એક પ્રદેશ હોય છે. આ રીતે સ્થિત તે સ્કંધમાં મધ્યના બે પ્રદેશ અનેક અચરમ છે અને ચારે દિશાના એક-એક પ્રદેશ સાતમા ભંગની જેમ એકત્વ પરિણામે પરિણત હોવાથી એક ચરમ કહેવાય છે. આ રીતે



આ ભંગ સાતમા ભંગની સમાન છે પરંતુ આ ભંગમાં મધ્યવર્તી બે અચરમ હોય છે.

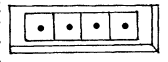
(૯) અનેક ચરમ, એક અચરમ– ત્રણ પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીના

કોઈપણ સ્કંઘ જ્યારે એક પ્રતરના ત્રણ આકાશ પ્રદેશ ઉપર એક શ્રેણીમાં સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં મધ્યવર્તી એક પ્રદેશ અચરમ હોય છે અને તેની આજુબાજુના બે પ્રદેશ અનેક ચરમ રૂપ હોવાથી આ ભંગ ઘટિત થાય છે.



(૧૦) અનેક ચરમ, અનેક અચરમ– ચાર પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીના

કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે એક પ્રતરના ચાર આકાશ પ્રદેશ ઉપર એક શ્રેણીમાં સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં મધ્યવર્તી બે પ્રદેશ અનેક અચરમ હોય છે અને તેની આજુબાજુના બે પ્રદેશ અનેક ચરમ રૂપ



હોવાથી આ ભંગ ઘટિત થાય છે. આ ભંગ નવમા ભંગની સમાન છે પરંતુ આ ભંગમાં મધ્યવર્તી અચરમ બે હોય છે.

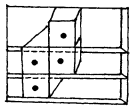
(૧૧) એક ચરમ, એક અવક્તવ્ય – ત્રણ પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે બે પ્રતરના ત્રણ આકાશ પ્રદેશ ઉપર સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં બે પ્રદેશ એક પ્રતરના બે આકાશ પ્રદેશ ઉપર એક શ્રેણીમાં હોય અને તે બે પ્રદેશમાંથી કોઈ એક પ્રદેશની ઉપર અથવા



નીચે બીજા પ્રતરમાં એક પ્રદેશ સ્થિત હોય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. આ ભંગમાં પ્રથમ ભંગની જેમ બે પ્રદેશ પરસ્પર એક ચરમ છે અને બીજા પ્રતર પરનો એક પ્રદેશ એક અવક્તવ્ય છે.

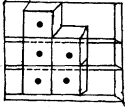
(૧૨) એક ચરમ, અનેક અવક્તવ્ય – ચાર પ્રદેશી સ્કંધથી અનંતપ્રદેશી સુધીના

કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે ત્રણ પ્રતરના ચાર આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં એક પ્રતરની એક શ્રેણીમાં બે આકાશ પ્રદેશ પર બે પ્રદેશ સ્થિત હોય અને તેની ઉપર તથા નીચેના પ્રતરોમાં એક-એક આકાશ પ્રદેશ ઉપર એક-એક પ્રદેશ સ્થિત હોય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. આ ભંગ અગિયારમા ભંગની સમાન છે પરંતુ આમાં એક અવક્તવ્ય વધુ હોય છે.



(૧૩) અનેક ચરમ, એક અવક્તવ્ય— પાંચ પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીના

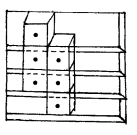
કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે ત્રણ પ્રતરના પાંચ આકાશ પ્રદેશ ઉપર સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં એક પ્રતરની એક શ્રેણીમાં બે આકાશ પ્રદેશ પર બે પ્રદેશ સ્થિત હોય અને તેની ઉપર બીજા પ્રતરમાં તે જ રીતે એક શ્રેણીએ બે પ્રદેશ સ્થિત હોય અને ત્રીજા પ્રતરમાં એક પ્રદેશ સ્થિત થાય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેમાં બે પ્રતરના બે-બે



પ્રદેશ અનેક ચરમ છે અને ત્રીજા પ્રતર પરનો એક પ્રદેશ એક અવક્તવ્ય છે.

(૧૪) અનેક ચરમ, અનેક અવક્તવ્ય– છ પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુઘીના

કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે ચાર પ્રતરના છ આકાશ પ્રદેશ ઉપર સ્થિત થાય ત્યારે તેમાં મધ્યવર્તી બે પ્રતરમાં તેરમા ભંગની જેમ એક-એક શ્રેણીએ બે-બે પ્રદેશ સ્થિત થાય અને તેની ઉપર તથા નીચેના એક-એક પ્રતરના એક-એક આકાશ પ્રદેશ પર એક-એક પ્રદેશ સ્થિત થાય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેમાં મધ્યના બે પ્રતરના બે-બે પ્રદેશ અનેક ચરમ અને ઉપર-નીચેના પ્રતરના એક-એક પ્રદેશ અનેક અવક્તવ્ય છે.

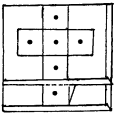


(૧૫ થી ૧૮) એક અચરમ એક અવક્તવ્ય, એક અચરમ અનેક અવક્તવ્ય, અનેક અચરમ એક અવક્તવ્ય અને અનેક ચરમ અનેક અવક્તવ્ય; આ ચાર ભંગમાં ચરમ વિના અચરમનું કથન છે, તેમ શક્ય ન હોવાથી, આ ચારે ભંગ શૂન્ય છે.



(૧૯) એક ચરમ, એક અચરમ, એક અવક્તવ્ય– છ પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે બે પ્રતરના છ આકાશ પ્રદેશ ઉપર સ્થિત

થાય, ત્યારે તેમાં એક પ્રતરના પાંચ આકાશ પ્રદેશોમાંથી મધ્યમાં એક પ્રદેશ અને ચાર દિશામાં ચાર પ્રદેશ સ્થિત હોય તથા તેની ઉપરના અથવા નીચેના કોઈપણ એક પ્રતરમાં એક આકાશ પ્રદેશ ઉપર એક પ્રદેશ સ્થિત હોય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેમાં મધ્યનો એક પ્રદેશ એક અચરમ, ચારે દિશાના ચાર પ્રદેશો એકત્વની

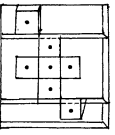


વિવક્ષાથી એક ચરમ છે અને બીજા પ્રતરનો એક પ્રદેશ

એક અવક્તવ્ય છે. આ રીતે આ ભંગમાં સાતમા ભંગ કરતાં એક અવક્તવ્ય વધુ છે. શેષ સર્વ વિગત સાતમા ભંગની સમાન છે.

(૨૦) એક ચરમ, એક અચરમ, અનેક અવક્તવ્ય– સાત પ્રદેશી સ્કંઘથી

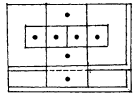
અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધ, જ્યારે ત્રણ પ્રતરના સાત આકાશ પ્રદેશ ઉપર સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં મધ્યવર્તી પ્રતરના પાંચ આકાશ પ્રદેશોમાંથી વચ્ચે એક પ્રદેશ અને તેની ચાર દિશામાં ચાર પ્રદેશ સ્થિત થાય અને ઉપરના તથા નીચેના પ્રતરોમાં એક-એક આકાશ પ્રદેશ ઉપર એક-એક પ્રદેશ સ્થિત થાય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેમાં મધ્યવર્તી પ્રતરમાં એક ચરમ, એક અચરમ અને



ઉપર-નીચેના પ્રતરોમાં બે (અનેક)અવક્તવ્ય છે. આ રીતે આ ભંગમાં ઓગણીસમા ભંગથી એક અવક્તવ્ય વધુ છે. શેષ સર્વ વિગત તેની સમાન છે.

(૨૧) એક ચરમ, અનેક અચરમ, એક અવક્તવ્ય – સાત પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે બે પ્રતરના સાત આકાશ પ્રદેશ ઉપર સ્થિત

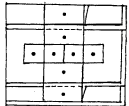
થાય ત્યારે તેમાં એક પ્રતરના છ આકાશ પ્રદેશ પર મધ્યમાં બે અને તેની ચાર દિશામાં ચાર પ્રદેશ સ્થિત થાય તથા ઉપરના કે નીચેના એક પ્રતરના એક આકાશ પ્રદેશ પર એક પ્રદેશ સ્થિત થાય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેમાં પ્રથમ પ્રતરમાં મધ્યવર્તી બે પ્રદેશ અનેક



(બે) અચરમ, ચાર દિશાના ચાર પ્રદેશ એક ચરમ

અને અન્ય પ્રતરનો એક પ્રદેશ એક અવક્તવ્ય છે. આ રીતે આ ભંગમાં ઓગણીસમા ભંગ કરતાં એક અચરમ વધુ છે. શેષ સર્વ વિગત તેની સમાન છે. (૨૨) એક ચરમ, અનેક અચરમ, અનેક અવક્તવ્ય– આઠ પ્રદેશી સ્કંઘથી અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે ત્રણ પ્રતરના આઠ આકાશ પ્રદેશ

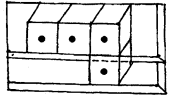
ઉપર સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં એક પ્રતરના છ આકાશ પ્રદેશ પર મધ્યમાં બે અને તેની ચાર દિશામાં ચાર પ્રદેશ સ્થિત થાય અને ઉપર તથા નીચેના બંને પ્રતરોમાં એક-એક આકાશ પ્રદેશ ઉપર એક-એક પ્રદેશ સ્થિત થાય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેમાં મધ્યના પ્રતરમાં મધ્યવર્તી બે પ્રદેશ અનેક અચરમ છે. ચાર દિશાના ચાર



પ્રદેશો એકત્વની વિવક્ષાથી એક ચરમ છે અને ઉપર-નીચેના પ્રતરોના એક-એક પ્રદેશ અનેક અવક્તવ્ય છે. આ રીતે આ ભંગમાં એકવીસમા ભંગથી એક અવક્તવ્ય વધુ છે, શેષ સર્વ વિગત તેની સમાન છે.

(૨૩) અ**નેક ચરમ, એક અચરમ, એક અવક્તવ્ય**– ચાર પ્રદેશી સ્કંઘથી અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે બે પ્રતરના ચાર આકાશ પ્રદેશ ઉપર સ્થિત

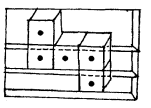
થાય, ત્યારે તેમાં એક પ્રતરની એક શ્રેણીએ ત્રણ આકાશ પ્રદેશ પર ત્રણ પ્રદેશ સ્થિત થાય અને ઉપર કે નીચેના કોઈપણ એક પ્રતરમાં એક આકાશ પ્રદેશ પર એક પ્રદેશ સ્થિત થાય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેમાં એક પ્રતર પરના ત્રણ પ્રદેશોમાં મધ્યવર્તી એક પ્રદેશ એક અચરમ



છે, તેની આજુબાજુના બે પ્રદેશ અનેક ચરમ છે અને ઉપર કે નીચેના પ્રતરનો એક પ્રદેશ એક અવક્તવ્ય છે. આ રીતે આ ભંગમાં નવમા ભંગ કરતા એક અવક્તવ્ય વધુ છે, શેષ સર્વ વિગત તેની સમાન છે.

(૨૪) અનેક ચરમ, એક અચરમ, અનેક અવક્તવ્ય– પાંચ પ્રદેશી સ્કંધશી અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે ત્રણ પ્રતરના પાંચ આકાશ પ્રદેશ

ઉપર સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં ત્રેવીસમા ભંગની જેમ એક પ્રતરની એક શ્રેણીમાં ત્રણ પ્રદેશ અને તેની ઉપર તથા નીચેના પ્રતરમાં એક-એક પ્રદેશ સ્થિત થાય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેમાં મધ્યના પ્રતરમાં વચ્ચેનો એક પ્રદેશ એક અચરમ છે અને આજુબાજુના બે પ્રદેશ અનેક ચરમ છે તથા



ઉપર-નીચેના પ્રતરમાં સ્થિત એક-એક પ્રદેશ અનેક (બે) અવક્તવ્ય છે.આ રીતે આ ભંગમાં ત્રેવીસમા ભંગથી એક અવક્તવ્ય વધુ છે.



(૨૫) અનેક ચરમ, અનેક અચરમ, એક અવક્તવ્ય– પાંચ પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે બે પ્રતરના પાંચ આકાશ પ્રદેશ ઉપર

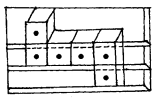
સ્થિત થાય ત્યારે તેમાં એક પ્રતરની એક શ્રેણીમાં ચાર આકાશ પ્રદેશો પર ચાર પ્રદેશ સ્થિત થાય અને ઉપર કે નીચેના કોઈ પણ એક પ્રતરના એક આકાશ પ્રદેશ પર એક પ્રદેશ સ્થિત થાય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેમાં એક પ્રતરના ચાર



પ્રદેશોમાં મધ્યના બે પ્રદેશ અનેક (બે) અચરમ છે, આજુબાજુના બે પ્રદેશ અનેક (બે) ચરમ છે અને ઉપરના પ્રતરનો એક પ્રદેશ એક અવક્તવ્ય છે. આ રીતે આ ભંગમાં દસમા ભંગથી એક અવક્તવ્ય વધુ છે, શેષ સર્વ વિગત તેની સમાન છે.

(૨૬) અનેક ચરમ, અનેક અચરમ, અનેક અવક્તવ્ય– છ પ્રદેશી સ્કંધથી અનંત પ્રદેશી સુધીના કોઈપણ સ્કંધ જ્યારે ત્રણ પ્રતરના છ આકાશ પ્રદેશ ઉપર

સ્થિત થાય, ત્યારે તેમાં એક પ્રતરની એક શ્રેણીમાં ચાર આકાશ પ્રદેશ ઉપર ચાર પ્રદેશ સ્થિત થાય અને ઉપર તથા નીચેના પ્રતરોમાં એક-એક આકાશ પ્રદેશ પર એક-એક પ્રદેશ સ્થિત થાય ત્યારે આ ભંગ ઘટિત થાય છે. તેમાં એક પ્રતરના ચાર પ્રદેશમાંથી મધ્યના બે પ્રદેશ અનેક અચરમ



છે અને આજુબાજુના બે પ્રદેશ અનેક ચરમ છે, ઉપર-નીચેના પ્રતરવર્તી એક-એક પ્રદેશ અનેક અવક્તવ્ય છે. આ રીતે આ ભંગમાં પચીસમા ભંગ કરતાં એક અવક્તવ્ય વધુ છે, શેષ સર્વ વિગત તેની સમાન છે.

**આકૃતિના સંકેત ઃ**– \_\_\_\_\_\_ = એક પ્રતર, \_\_\_ = એક આકાશ પ્રદેશ, ● = પુદ્ગલ પ્રદેશ.

દરેક ભંગમાં અનેક સ્કંધોનો સમાવેશ:— અલ્પપ્રદેશી સ્કંધમાં પ્રાપ્ત થતાં ભંગ વધુ પ્રદેશી સ્કંધમાં પણ ઘટિત થાય છે. તે ભંગોમાં આકાશ પ્રદેશ તો અલ્પપ્રદેશી સ્કંધની સમાન જ હોય છે, પરંતુ તેમાં એક-એક આકાશ પ્રદેશ પર સ્કંધ પ્રમાણે વધુ-વધુ પ્રદેશો સ્થિત થાય છે. જેમ કે— અનેક ચરમ એક અચરમ નામના નવમા ભંગમાં ત્રણ આકાશપ્રદેશ ઉપર ત્રણ પ્રદેશી સ્કંધ સ્થિત થાય ત્યારે દરેક આકાશ પ્રદેશ પર એક-એક પ્રદેશ રહે છે અને જ્યારે ત્રણ આકાશ પ્રદેશ પર છ પ્રદેશી સ્કંધ સ્થિત થાય ત્યારે એક-એક આકાશ પ્રદેશ પર બે વગેરે પ્રદેશ રહે છે. આ રીતે જેટલા પ્રદેશી સ્કંધ હોય તેના સર્વ પ્રદેશો આ નવમા ભંગમાં ત્રણ આકાશપ્રદેશોમાં સમાવિષ્ટ થઈ જાય છે. આ રીતે ત્રણ પ્રદેશીથી લઈને અનંત

| પ્રજ્ઞાપના–જીવાભિગમ ર | સુત્ર | આધારિત |
|-----------------------|-------|--------|
|-----------------------|-------|--------|



પ્રદેશી સુધીના સર્વ સ્કંધોમાં આ નવમો ભંગ ઘટિત થાય છે. આ જ રીતે અન્ય ભંગોમાં વધુ પ્રદેશી સ્કંધોને સમજી લેવા જોઈએ. યથા− ( □ = આકાશ પ્રદેશ, ●= સ્કંધ પ્રદેશ) નવમા ભંગમાં ત્રણ પ્રદેશી સ્કંધની આકૃતિ ૄ ∶ ૄ છ પ્રદેશી સ્કંધની આકૃતિ ... દશ પ્રદેશી સ્કંધની આકૃતિ • • •

# છવ્વીસ ભંગોની પરમાશુ આદિમાં ઉપલબ્ધિનું દર્શન :-

| ક્રમ | ભંગનું નામ            | આકૃતિ   | વિવરણ                                                                                              |
|------|-----------------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| વ    | એક ચરમ                | ••      | એક જ પ્રતરમાં બે આકાશ<br>પ્રદેશ ઉપર સ્થિત બે પ્રદેશીથી<br>અનંત પ્રદેશી સુધીના સ્કંઘોમાં<br>હોય છે. |
| ર    | એક અચરમ               | ×       | કોઈપણ સ્કંધમાં સંભવિત નથી.                                                                         |
| 3    | એક અવક્તવ્ય           | •       | એક આકાશ પ્રદેશ ઉપર સ્થિત<br>પરમાણુથી અનંત પ્રદેશી સુધીના<br>સ્કંધોમાં હોય છે.                      |
| ४    | અનેક ચરમ              | ×       | કોઈપણ સ્કંધમાં સંભવિત નથી.                                                                         |
| પ    | અનેક અચરમ             | ×       | કોઈપણ સ્કંધમાં સંભવિત નથી.                                                                         |
| ۶    | અનેક અવક્તવ્ય         | ×       | કોઈપણ સ્કંધમાં સંભવિત નથી.                                                                         |
| 9    | એક ચરમ<br>એક અચરમ     | • • •   | એક પ્રતરમાં પાંચ આકાશ પ્રદેશ<br>પર સ્થિત પાંચ પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુઘીના સ્કંધોમાં હોય છે.   |
| V    | એક ચરમ<br>અનેક અચરમ   | • • • • | એક પ્રતરમાં છ આકાશ પ્રદેશ પર<br>સ્થિત છ પ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી<br>સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.         |
| ઇ    | અનેક ચરમ<br>એક અચરમ   | • • •   | એક પ્રતરમાં ત્રણ આકાશ પ્રદેશ<br>પર સ્થિત ત્રણ પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.   |
| ૧૦   | અનેક ચરમ<br>અનેક અચરમ | ••••    | એક પ્રતરમાં ચાર આકાશ પ્રદેશ પર<br>સ્થિત ચાર પ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી<br>સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.     |
| ૧૧   | એક ચરમ<br>એક અવક્તવ્ય | • •     | બે પ્રતરમાં ત્રણ આકાશ પ્રદેશ પર<br>સ્થિત ત્રણ પ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી<br>સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.   |

# ૮૦ 🖟 🚓 📞 📞 📞 📞 🤻 જી જી

| ક્રમ | ભંગનું નામ                           | આકૃતિ                                                    | વિવરણ                                                                                              |
|------|--------------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧૨   | એક ચરમ<br>અનેક અવક્તવ્ય              | 0                                                        | ત્રણ પ્રતરમાં ચાર આકાશ પ્રદેશ<br>પર સ્થિત ચાર પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.   |
| ૧૩   | અનેક ચરમ<br>એક અવક્તવ્ય              | 0 0                                                      | ત્રણ પ્રતરમાં પાંચ આકાશ પ્રદેશ<br>પર સ્થિત પાંચ પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે. |
| ૧૪   | અનેક ચરમ<br>અનેક અવક્તવ્ય            | 0 0 0 0                                                  | ચાર પ્રતરમાં છ આકાશ પ્રદેશ પર<br>સ્થિત છ પ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી<br>સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.        |
| ૧૫   | એક અચરમ<br>એક અવક્તવ્ય               | ×                                                        | કોઈપણ સ્કંધમાં સંભવિત નથી.                                                                         |
| ૧૬   | એક અચરમ<br>અનેક અવક્તવ્ય             | ×                                                        | કોઈપણ સ્કંધમાં સંભવિત નથી.                                                                         |
| ૧૭   | અનેક અચરમ<br>એક અવક્તવ્ય             | ×                                                        | કોઈપણ સ્કંધમાં સંભવિત નથી.                                                                         |
| 96   | અનેક અચરમ<br>અનેક અવક્તવ્ય           | ×                                                        | કોઈપણ સ્કંધમાં સંભવિત નથી.                                                                         |
| ૧૯   | એક ચરમ<br>એક અચરમ<br>એક અવક્તવ્ય     | આ પાંચેય એક પ્રતરમાં                                     | બે પ્રતરમાં છ આકાશ પ્રદેશ પર<br>સ્થિત છ પ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી<br>સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.         |
| २०   | એક ચરમ<br>એક અચરમ<br>અનેક અવક્તવ્ય   | ● ઇપર જુદા પ્રતરમાં<br>● ● ●<br>● નીચે જુદા પ્રતરમાં     | ત્રણ પ્રતરમાં સાત આકાશ પ્રદેશ<br>પર સ્થિત સાત પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.   |
| ર૧   | એક ચરમ<br>અનેક અચરમ<br>એક અવક્તવ્ય   | • નીચે જુદા પ્રતરમાં                                     | બે પ્રતરમાં સાત આકાશ પ્રદેશ પર<br>સ્થિત સાત પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.     |
| રર   | એક ચરમ<br>અનેક અચરમ<br>અનેક અવક્તવ્ય | • ઉપર જુદા પ્રતરમાં<br>• • • • •<br>• નીચે જુદા પ્રતરમાં | ત્રણ પ્રતરમાં આઠ આકાશ પ્રદેશ<br>પર સ્થિત આઠ પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.     |
| ૨૩   | અનેક ચરમ<br>એક અચરમ<br>એક અવક્તવ્ય   | •••                                                      | બે પ્રતરમાં ચાર આકાશ પ્રદેશ<br>પર સ્થિત ચાર પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.     |

| ક્રમ | ભંગનું નામ                             | આકૃતિ   | વિવરણ                                                                                              |
|------|----------------------------------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૨૪   | અનેક ચરમ<br>એક અચરમ<br>અનેક અવક્તવ્ય   | 0 0     | ત્રણ પ્રતરમાં પાંચ આકાશ પ્રદેશ<br>પર સ્થિત પાંચ પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે. |
| રપ   | અનેક ચરમ<br>અનેક અચરમ<br>એક અવક્તવ્ય   | •       | બે પ્રતરમાં પાંચ આકાશ પ્રદેશ<br>પર સ્થિત પાંચ પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.   |
| ૨૬   | અનેક ચરમ<br>અનેક અચરમ<br>અનેક અવક્તવ્ય | 0 0 0 0 | ત્રણ પ્રતરમાં છ આકાશ પ્રદેશ<br>પર સ્થિત છ પ્રદેશીથી અનંત<br>પ્રદેશી સુધીના સ્કંધોમાં હોય છે.       |

પ્રશ્ન–૬ : હે ભગવન્ ! ઉપરોક્ત ૨૬ ભંગમાંથી પરમાણુ, દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ યાવતુ અનંત પ્રદેશી સ્કંધમાં કેટલા ભંગ પ્રાપ્ત થાય છે?

ઉત્તર– **પરમાણ**ઃ– અપ્રદેશી અને નિરંશ હોવાથી તેમાં એક ત્રીજો ભંગ **એક** અવક્તવ્ય ઘટિત શાય છે.

હિપ્રદેશી સ્કંધ ઃ─ બે આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય. તો પ્રથમ ભંગ એક ચરમ અને એક જ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો ત્રીજો ભંગ એક અવક્તવ્ય. આ **બે** ભંગ હોય

ત્રિપ્રદેશી સ્કંધમાં :- ૧, ૩, ૯, ૧૧મો, આ ચાર ભંગ હોય છે. તે આ પ્રમાણે છે-

(૧) ત્રિપ્રદેશી સ્કંધ જ્યારે બે આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો 'પ્રથમ' ભંગ એક ચરમ. (ર) જ્યારે એક આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય તો 'ત્રીજો' ભંગ એક અવક્તવ્ય. (૩) જ્યારે ત્રણ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો 'નવમો' ભંગ અનેક **ચરમ એક અચરમ.** (૪) જ્યારે બે પ્રતરના ત્રણ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તો 'અગિયારમો' ભંગ એક ચરમ એક અવક્તવ્ય ભંગ ઘટિત થાય છે.

**ચાર પ્રદેશી સ્કંધમાં** :– ૧, ૩, ૯, ૧૦, ૧૧, ૧૨, ૨૩મો, આ **સાત** ભંગ હોય છે. તેમાં ચાર ભંગ પૂર્વવતુ છે. શેષ ત્રણ ભંગ આ પ્રમાણે છે– (૧) ચાર પ્રદેશી સ્કંધ જ્યારે એક જ પ્રતરના ચાર આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય. ત્યારે **અનેક ચરમ** અનેક અચરમ, આ 'દશમો' ભંગ ઘટિત થાય છે. (૨) જ્યારે ત્રણ પ્રતરના ચાર આકાશ પ્રદેશ સ્થિત હોય, ત્યારે **એક ચરમ અનેક અવક્તવ્ય.** આ 'બારમો' ભંગ ઘટિત થાય છે. (૩) જ્યારે બે પ્રતરના ચાર આકાશ પ્રદેશ સ્થિત હોય. ત્યારે **અનેક ચરમ એક અચરમ એક અવક્તવ્ય.** આ 'ત્રેવીસમો' ભંગ ઘટિત થાય છે.

પાંચ પ્રદેશી સ્કંધમાં :- ૧, ૩, ૭, ૯, ૧૦, ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૨૩, ૨૪, ૨૫ આ અગિયાર ભંગ હોય છે. તેમાં સાત ભંગ પૂર્વવત્ છે, શેષ ચાર ભંગ આ પ્રમાણે છે- (૧) પાંચ પ્રદેશી સ્કંધ જ્યારે એક પ્રતરની આડી-ઊભી બે શ્રેણીમાં પાંચ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, ત્યારે એક ચરમ એક અચરમ, આ 'સાતમો' ભંગ ઘટિત થાય છે.

- (૨) જ્યારે ત્રણ પ્રતરના પાંચ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, ત્યારે **અનેક ચરમ એક અવક્તવ્ય,** આ 'તેરમો' ભંગ ઘટિત થાય છે.
- (૩) જ્યારે ત્રણ પ્રતરના પાંચ આકાશપ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તેમાં ત્રણ પ્રદેશ એક પ્રતરમાં સમ શ્રેણીએ હોય, તેની ઉપર અને નીચેના પ્રતરમાં એક-એક પ્રદેશ હોય, ત્યારે **અનેક ચરમ એક અચરમ અનેક અવક્તવ્ય,** આ 'ચોવીસમો' ભંગ ઘટિત થાય છે.
- (૪) બે પ્રતરના પાંચ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, ત્યારે અનેક ચરમ, અનેક અચરમ એક અવક્તવ્ય, આ 'પચીસમો' ભંગ ઘટિત થાય છે.
- **છ પ્રદેશી સ્કંધમાં ઃ** ૧, ૩, ૭, ૮, ૯, ૧૦, ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૧૪, ૧૯, ૨૩, ૨૪, ૨૫, ૨*૬*, આ **પંદર** ભંગ હોય. તેમાં અગિયાર ભંગ પૂર્વવત્ હોય છે. શેષ ચાર ભંગ આ પ્રમાણે છે–
- (૧) છ પ્રદેશી સ્કંધ જ્યારે એક પ્રતરની આડી-ઊભી બે શ્રેણીઓમાં છ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય ત્યારે 'આઠમો' **એક ચરમ અનેક અચરમ.**
- (૨) જ્યારે ચાર પ્રતરના છ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તેમાં ઉપર-નીચેના બે પ્રતરમાં બે-બે પ્રદેશ અને તેની ઉપર અને નીચેના પ્રતરમાં એક-એક પ્રદેશ હોય, ત્યારે 'ચૌદમો' **અનેક ચરમ અનેક અવક્તવ્ય.**
- (૩) જ્યારે બે પ્રતરના છ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તેમાં એક પ્રતરમાં ચાર દિશામાં ચાર, મધ્યમાં એક પ્રદેશ અને બીજા પ્રતરમાં એક પ્રદેશ હોય, ત્યારે 'ઓગણીસમો' **એક ચરમ, એક અચરમ એક અવક્તવ્ય.**
- (૪) જ્યારે ત્રણ પ્રતરના છ આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તેમાં ચાર પ્રદેશ એક પ્રતરમાં સમશ્રેણીમાં અને તેની ઉપર-નીચેના પ્રતરમાં એક-એક પ્રદેશ હોય ત્યારે 'છવ્વીસમો' **અનેક ચરમ અનેક અચરમ અનેક અવક્તવ્ય** ભંગ ઘટિત થાય છે.

**સાત પ્રદેશી સ્કંધમાં :**— ૧, ૩, ૭, ૮, ૯, ૧૦, ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૧૪, ૧૯, ૨૦, ૨૧, ૨૩, ૨૪, ૨૫, ૨૬, આ **સત્તર** ભંગ હોય છે, તેમાં પંદર ભંગ પૂર્વવત્ છે. શેષ બે ભંગ આ પ્રમાણે છે—



- (૧) સાત પ્રદેશી સ્કંધ જ્યારે ત્રણ પ્રતરના સાત આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તેમાં એક પ્રતરમાં ચાર દિશામાં ચાર, મધ્યમાં એક પ્રદેશ અને તેની ઉપર-નીચેના પ્રતરમાં એક-એક પ્રદેશ સ્થિત હોય. ત્યારે 'વીસમો' **એક ચરમ એક અચરમ અનેક અવક્તવ્ય** ભંગ ઘટિત થાય છે.
- (૨) જ્યારે બે પ્રતરના સાત આકાશ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તેમાં ચારે દિશામાં ચાર, મધ્યમાં બે અને બીજા પ્રતરમાં એક પ્રદેશ હોય,ત્યારે 'એકવીસમો' **એક** ચરમ અનેક અચરમ એક અવક્તવ્ય.

આઠ પ્રદેશીથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધમાં :- ૧, ૩, ૭, ૮, ૯, ૧૦, ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૧૪, ૧૯, ૨૦, ૨૧, ૨૨, ૨૩, ૨૪, ૨૫, ૨૬ આ **અઢાર** ભંગ હોય છે. તેમાં સત્તર ભંગ પર્વવત છે. શેષ એક ભંગ આ પ્રમાણે છે– (૧) આઠ પ્રદેશી સ્કંધ જ્યારે ત્રણ પ્રતરના આઠ પ્રદેશ પર સ્થિત હોય, તેમાં એક પ્રતરના આડી-ઊભી બે શ્રેણીમાં ચારે દિશામાં ચાર, મધ્યમાં બે અને તેની ઉપર અને નીચેના પ્રતરના એક-એક પ્રદેશ હોય. ત્યારે 'બાવીસમો' એક ચરમ અનેક અચરમ અનેક **અવક્તવ્ય** ભંગ ઘટિત થાય છે.

આ રીતે સર્વ મળીને ૧૮ ભંગ જ ઘટિત થાય છે. તેથી કુલ ૨၄ ભંગમાંથી (૨૬–૧૮=)આઠ ભંગ શુન્ય છે.

# કોઈપણ પુદુગલમાં ઘટિત ન થતા આઠ શુન્ય ભંગ :–

| ક્રમ | ભંગાંક   | ભંગ નામ                                  | શૂન્યતાનું કારણ                                                                                           |
|------|----------|------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧    | બીજો     | એક અચરમ                                  | ચરમ વિના અચરમ(મધ્યમ) થતા નથી                                                                              |
| ૨    | ચોથો     | અનેક ચરમ                                 | મધ્યના અચરમ વિના કેવળ અનેક<br>ચરમ થતા નથી                                                                 |
| 3    | પાંચમો   | અનેક અચરમ                                | ચરમ વિના ઘણા અચરમ પણ થતા નથી                                                                              |
| 8    | છકો      | અનેક અવક્તવ્ય                            | ચરમ કે અચરમ વિના કેવળ અનેક<br>અવ્યક્તવ્ય શક્ય નથી.                                                        |
| ય–૮  | ૧૫ થી ૧૮ | અચરમ અને અવક્તવ્યના<br>સંયોગવાળા ચાર ભંગ | ચરમ વિના અચરમ(મધ્યમ) ન હોય,<br>તેથી ચરમ રહિત કેવળ અચરમ અને<br>અવક્તવ્યના સંયોગવાળા ચારે ય ભંગ<br>થતા નથી. |

પ્રશ્ન–૭ : પુદ્દગલ સંસ્થાનના કેટલા પ્રકાર છે ? ઉત્તર– પુદ્દગલ સંસ્થાનના પાંચ પ્રકાર છે– (૧) પરિમંડલ–ચૂડીના આકારે (૨) વૃત્ત–લાડવાના આકારે (૩) ત્રિકોણ (૪) ચોરસ (૫) આયત–લાંબી લાકડીના આકારે. પાંચે પ્રકારના સંસ્થાન યુક્ત પુદ્દગલો અનંત છે. તેમાંથી કેટલાક (૧) સંખ્યાત પ્રદેશી સંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ (૨) અસંખ્યાત પ્રદેશી સંખ્યાત પ્રદેશાવાગાઢ (૩) અસંખ્યાત પ્રદેશી અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ (૪) અનંત પ્રદેશી સંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ (૫) અનંત પ્રદેશી અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ હોય છે.

પાંચે ય પ્રકારના સંસ્થાનના પાંચ પ્રકાર છે, તેથી પ×પ=રપ પ્રકાર છે.

પ્રશ્ન–૮ : હે ભગવન્ ! તે ૨૫ પ્રકારના સંસ્થાન શું (૧) ચરમ છે (૨) અચરમ છે (૩) અનેક ચરમ છે (૪) અનેક અચરમ છે (૫) ચરમાંત પ્રદેશોરૂપ છે (૬) અચરમાંત પ્રદેશોરૂપ છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ! **દ્રવ્યની અપેક્ષાએ** રત્નાપ્રભા પૃથ્વીની જેમ તે અખંડ હોવાથી તેમાં એક પણ ભંગ ઘટિત થતો નથી. **વિભાગ અપેક્ષાથી** ૧. એક અચરમ ૨. અનેક ચરમ ૩. ચરમાંત પ્રદેશો રૂપ ૪. અચરમાંત પ્રદેશો રૂપ છે. આ ચાર ભંગ ઘટિત થાય છે.

પ્રશ્ન–૯ : હે ભગવન્ ! સંસારી જીવોમાં ચરમ-અચરમપ**ણું** કેટલી અપેક્ષાએ હોય છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ! સંસારી જીવોમાં ૧૧ પ્રકારે ચરમ-અચરમપણું ઘટિત થાય છે. યથા–

- **ગતિ આદિ ૧૧ બોલમાં ચરમ-અચરમ** (૧) ગતિ ચરમ (૨) સ્થિતિ ચરમ (૩) ભવ ચરમ (૪) ભાષા ચરમ (૫) શ્વાસોશ્વાસ ચરમ (૬) આહાર ચરમ (૭) ભાવ ચરમ (૮) વર્<u>ષ</u> ચરમ (૯) ગંધ ચરમ (૧૦) રસ ચરમ (૧૧) સ્પર્શ ચરમ.
- **૧. ગતિ ચરમ** પૃચ્છા સમયે જે જીવ અંતિમ ગતિ પર્યાયમાં હોય, તે ગતિચરમ છે. તદ્દભવ મોક્ષગામી જીવો ગતિચરમ છે. તે સિવાયના જીવો ગતિઅચરમ છે. તે જ રીતે ચારે ગતિની અપેક્ષાએ ગતિચરમ-ગતિઅચરમ જાણવા.
- **૨. સ્થિતિ ચરમ —** પૃચ્છા સમયે જે સ્થિતિ—આયુષ્યનો અનુભવ કરી રહ્યા હોય, તે સ્થિતિ તેની અંતિમ હોય, ફરીવાર તે સ્થિતિ—આયુષ્ય પ્રાપ્ત ન કરવાના હોય, તે સ્થિતિ ચરમ અને ફરીવાર તે સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવાના હોય, તે સ્થિતિ અચરમ છે.
- **૩. ભવ ચરમ પૃ**ચ્છા સમયે જે જીવ અંતિમ ભવમાં વર્તતા હોય, તે ભવચરમ અને જેનું ભવભ્રમણ બાકી હોય, તે ભવ અચરમ છે.
- ૪. ભાષા ચરમ જેને વર્તમાન ભવનિમિત્તક અંતિમ ભાષાનો પ્રયોગ થતો હોય, ફરી તે ભવમાં જન્મ ધારણ કરી ભાષા પ્રયોગ થવાનો ન હોય તે જીવ તે

ભવની અપેક્ષાએ ભાષા ચરમ અને તે સિવાયના જીવો ભાષા અચરમ છે.

- **પ. શ્વાસોશ્વાસ ચરમ** વર્તમાન ભવનિમિતક અંતિમ શ્વસોશ્વાસ હોય, તે શ્વાસોશ્વાસ ચરમ અને તે સિવાયના જીવો શ્વાસોશ્વાસ અચરમ છે.
- *5. આહાર ચરમ –* વર્તમાન ભવનિમિત્તક આહાર અંતિમ હોય, તે આહાર ચરમ અને તે સિવાયના જીવો આહાર અચરમ છે.
- ૭. ભાવ ચરમ વર્તમાન ભવનિમિત્તક ઔદાયિકાદિ ભાવ અંતિમ હોય, તે ભાવ ચરમ અને તે સિવાયના જીવો ભાવ અચરમ છે.

**૮થી૧૧. વર્જ઼, ગંધ, રસ, સ્પર્શચરમ** – વર્તમાન ભવ નિમિત્તક શરીરના વર્જ્યાદિ ભાવો અંતિમ હોય, તે વર્જ઼ચરમ, ગંધચરમ, રસચરમ અને સ્પર્શચરમ છે. તે સિવાયના જીવો વર્જ઼ાદિ અચરમ છે.

૨૪ દંડકના એક જીવમાં ચરમ અથવા અચરમ કોઈ પણ એક અવસ્થા હોય અને અનેક જીવોમાં કેટલાક જીવો ચરમ અને કેટલાક જીવો અચરમ હોય છે.



[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૧૨]

## પ્રશ્ન–૧ : હે ભગવન્ ! શરીરના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! શરીરના પાંચ પ્રકાર છે– (૧) ઔદારિક શરીર (૨) વૈક્રિય શરીર (૩) આહારક શરીર (૪) તૈજસ શરીર (૫) કાર્મણ શરીર.

जीर्यते श्रीर्यते इति शरीर: । જે જીર્ણ–શીર્ણ થાય તે શરીર. જન્મથી મૃત્યુ પર્યંત નિરંતર જર્જરિત થાય, શીર્ણ થાય તે શરીર કહેવાય છે.

- (૧) ઔદારિક શરીર :- ઔદારિક શબ્દ-ઉદાર શબ્દથી બન્યો છે. ઉદાર શબ્દના ચાર અર્થ છે- (૧) ઉદાર=પ્રધાન, (૨) ઉદાર=વિશાળ, વિસ્તૃત, (૩) ઉદાર=માંસ, મજ્જા, હાડકા વગેરે (૪) ઉદાર-સ્થૂલ.
- (૧) જે શરીર પ્રધાન હોય તે ઔદારિક શરીર કહેવાય છે. તીર્થંકરો, ગણધરો આદિ ચરમ શરીરી જીવોને આ શરીર હોય છે તથા ઔદારિક શરીર દ્વારા જ જીવ મુક્તિ ગમનમાં સહાયક એવી સંયમ સાધના કરી શકે છે, માટે અન્ય

શરીરોમાં તે પ્રધાન છે (ર) ઔદારિક શરીરની અવગાહના અન્ય શરીર કરતાં વધુ મોટી હોય છે. વનસ્પતિકાયિક જીવોની અપેક્ષાએ ઔદારિક શરીરની ઉત્ક્રષ્ટ અવગાહના હજાર યોજન છે. વૈક્રિય શરીરની અવગાહના ૫૦૦ ધનુષની છે, જોકે ઉત્તર વૈક્રિય શરીરની અવગાહના લાખ યોજનની છે પણ તે અલ્પકાળ માટે જ હોય છે, ભવ પર્યંત રહેતી નથી તેથી તેની ગણના ન કરતાં ઔદારિક શરીર જ અન્ય શરીરોમાં વિશાળ હોવાથી તેને ઉદાર–ઔદારિક શરીર કહે છે. (૩) માંસ, હાડકાં, સ્નાયુ વગેરેથી બદ્ધ શરીર ઔદારિક શરીર કહેવાય છે. પાંચ શરીરમાંથી એક માત્ર ઔદારિક શરીર જ માંસ, મજ્જા, લોહી વગેરેનું બનેલું હોય છે. અન્ય શરીરમાં તે હોતા નથી. (૪) ઔદારિક શરીર વૈક્રિયાદિ શરીરોની અપેક્ષાએ ઉદાર– સ્થૂલ પુદ્દગલોથી બનેલું હોવાથી તે ઔદારિક શરીર કહેવાય છે. આ શરીર મનુષ્ય અને તિર્યંચોને હોય છે.

- (૨) વૈક્રિય શરીર :- વિવિધ, વિશિષ્ટ ક્રિયાઓ જે શરીર દ્વારા થઈ શકે. નાના-મોટા, દશ્ય-અદશ્ય આદિ અનેક રૂપો જે શરીર દ્વારા થઈ શકે તે શરીર વૈક્રિય શરીર કહેવાય છે. તેના બે ભેદ છે– લબ્ધિ પ્રત્યયિક અને ભવ પ્રત્યયિક. (૧) વિશિષ્ટ લબ્ધિના પ્રયોગથી જે શરીર વૈક્રિય પુદ્દગલ દ્વારા બનાવવામાં આવે તે **લબ્ધિ પ્રત્યયિક** વૈક્રિય શરીર કહેવાય છે. તે મનુષ્ય અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોને હોય છે. (૨) જે વૈક્રિય શરીર ભવના નિમિત્તથી જ પ્રાપ્ત થાય છે, તે **ભવ પ્રત્યયિક** વૈક્રિય શરીર કહેવાય છે. તે દેવ અને નારકીઓને હોય છે.
- (૩) **આહારક શરીર** :– ચૌદ પૂર્વધર મુનિ વિશિષ્ટ પ્રયોજન માટે પોતાના યોગબળથી જે શરીરનું નિર્માણ કરે છે, તે આહારક શરીર કહેવાય છે. આહારક લબ્ધિ પ્રાપ્ત મુનિને જ્યારે કોઈપણ જિજ્ઞાસાનું સમાધાન પ્રાપ્ત કરવાનું હોય અને તે સમયે પોતાના ક્ષેત્રમાં કેવળજ્ઞાની ભગવંત ન હોય, અન્ય ક્ષેત્રમાં હોય, જ્યાં ઔદારિક શરીરથી પહોંચી શકાય તેમ ન હોય, ત્યારે મુનિ લબ્ધિ વિશેષથી અતિ વિશુદ્ધ, સ્ફ્ટિક સમાન નિર્મળ એક હાથનું શરીર બનાવીને તે શરીર દ્વારા તે ક્ષેત્રમાં જઈને તીર્થંકર કે કેવળી ભગવાન પાસેથી સમાધાન મેળવે છે, તે શરીર આહારક શરીર કહેવાય છે. આ શરીરનું નિર્માણ છટ્ટા ગુણસ્થાનવર્તી પ્રમત્ત સંયત મુનિ કરે છે.
- (૪) **તૈજસ શરીર** :– સ્થૂલ શરીરની દીપ્તિ અને પ્રભાનું જે કારણ છે, તે તૈજસ શરીર છે. તે સૂક્ષ્મ શરીર છે. તૈજસ શરીર તેજોમય હોવાથી ભોજનને પચાવે છે. તેજના વિકારરૂપ હોવાથી તે તૈજસ શરીર કહેવાય છે. તે બે પ્રકારનું છે– **(૧) અનિઃસરજ્ઞાત્મક**– સ્થૂલ શરીરની સાથે રહીને જે આહારના પાચનનું કાર્ય કરે, તે અનિઃસરણાત્મક તૈજસ શરીર કહેવાય છે. તે ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક



શરીરમાં તેજ, પ્રભા, કાંતિનું નિમિત્ત બને છે. અનિઃસરણાત્મક તૈજસ શરીર સર્વ સંસારી જીવોને અવશ્ય હોય છે. (૨) **નિઃસરણાત્મક**– તેજોલબ્ધિના પ્રયોગથી તેજને બહાર કાઢે છે, તે નિઃસરણાત્મક તૈજસ શરીર છે. તેમાં જે શુભ છે તે સુભિક્ષ, શાંતિ, અનુગ્રહ વગેરેનું કારણ બને છે અને જે અશુભ છે તે દુર્ભિક્ષ અશાંતિ, શાપ વગેરેમાં કારણ બને છે. આ શરીર લબ્ધિ પ્રત્યયિક છે, તે તેજોલબ્ધિવાન તિર્યંચ, મનુષ્ય અને દેવોને હોય છે.

(પ) કાર્મણ શરીર :– આઠ પ્રકારના કર્મ સમુદાયથી જે નિષ્પત્ર થાય છે તથા ઔદારિક વગેરે શરીરનું જે કારણ છે, તે કાર્મણ શરીર કહેવાય છે. આ શરીર પણ મર્વ મંમારી જીવોને હોય છે.

આ પાંચે શરીરોમાં ઔદારિક શરીર સ્વલ્પ પુદ્દગલોનું બને છે અને તે સૌથી વધુ સ્થુલ છે અર્થાત તેમાં પોલાણ ભાગ વધુ છે. ત્યાર પછીના શરીરો ક્રમશઃ સુક્ષ્મ-સુક્ષ્મતર હોવાથી અધિક-અધિકતર પુદ્દગલના બનેલા હોય છે. **અંતિમ** ત્ર**ણે** શરીર આંખથી દષ્ટિગોચર થતા નથી. પરમાવધિજ્ઞાની કે કેવળજ્ઞાની જ તેને જોઇ શકે છે. તેમાં પણ વૈક્રિય શરીર ચર્મચક્ષુથી દષ્ટિગોચર અને અદષ્ટિગોચર બંને પ્રકારના હોય છે.

પ્રશ્ન–૨: ૨૪ દંડકના જીવોમાં કેટલા શરીર હોય છે ?

ઉત્તર– ૨૪ દંડકમાં શરીર :–

| નારકી–દેવતા                     | પૃથ્વી, પા <mark>ગ</mark> ્રી, અગ્નિ,<br>વનસ્પતિ, વિકલેન્દ્રિય |                                            | મનુષ્ય                                           |
|---------------------------------|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ૩ શરીર<br>વૈક્રિય, તૈજસ, કાર્મણ | ૩ શરીર<br>ઔદારિક, તૈજસ, કાર્મણ                                 | ૪ શરીર<br>ઔદારિક, વૈક્રિય,<br>તૈજસ, કાર્મણ | પ શરીર<br>ઔદારિક, વૈક્રિય,<br>આહારક, તૈજસ,કાર્મણ |

પશ્ન–૩ : ઔદારિક શરીરના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉત્તર– બે પ્રકાર છે– (૧) બદ્ધેલગ–બદ્ધ શરીર (૨) મુક્કેલગ–મુક્ત શરીર.

પ્રશ્ન–૪ : બઢેલગ શરીર કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– વર્તમાનમાં જીવે જે શરીર ધારણ કર્યું હોય, તે **બદ્ધેલગ–બદ્ધશરીર** કહેવાય છે. વર્તમાન ભવની જેટલી સ્થિતિ હોય, તેટલા સમય સુધી તે બદ્ધેલગ શરીરરૂપે રહે છે.

પ્રશ્ન–૫ : મુક્કેલગ–મુક્ત શરીર કોને કહેવાય ?

ઉત્તર— જીવે પૂર્વભવમાં જે શરીરો ગ્રહણ કરીને છોડી દીધા હોય તે મુક્કેલગ શરીર કહેવાય છે તેમજ વર્તમાન ભવની સ્થિતિ પૂર્ણ થતાં આ બદ્ધેલક શરીરને છોડી દીધા પછી તે પણ **મુક્કેલગ—મુક્ત શરીર** કહેવાય છે. જ્યાં સુધી તે છોડેલા શરીરના અનંત ખંડ-ખંડ પણ અન્ય પરિણામને પ્રાપ્ત ન કરે ત્યાં સુધી તે પુદ્દગલો તે જ શરીરના મુક્કેલગ શરીર કહેવાય છે.

### પ્રશ્ન–૬: બદ્ધેલગ અને મુક્કેલગ સમુચ્ચય ઔદારિક શરીર કેટલા હોય છે ?

ઉત્તર— બહેલગ ઔદારિક શરીર અસંખ્યાત છે. ઔદારિક શરીરી જીવો નિગોદની અપેક્ષાએ અનંતા છે પરંતુ તેમાં અનંત જીવોનું ઔદારિક શરીર એક જ હોવાથી ઔદારિકશરીર અસંખ્યાતા છે. તે અસંખ્યાતાનું પ્રમાણ કાલથી અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીકાલના સમય પ્રમાણ છે અર્થાત્ અસત્કલ્પનાથી એક સમયે એક ઔદારિક શરીરને બહાર કાઢીએ, આ ક્રમથી સર્વ ઔદારિક શરીરોને બહાર કાઢતા અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણી કાલ વ્યતીત થાય છે. ક્ષેત્રથી અસંખ્યાત લોકાકાશના પ્રદેશ પ્રમાણ છે અર્થાત્ અસત્કલ્પનાથી એક એક આકાશ પ્રદેશ પર એક-એક ઔદારિક શરીર સ્થાપિત કરતા સમગ્ર ઔદારિક શરીરોથી અસંખ્ય લોકના અસંખ્ય પ્રદેશો વ્યાપ્ત થઈ જાય છે.

મુક્ત ઔદારિક શરીર અનંત છે. બદ્ધ શરીર અસંખ્ય છે પરંતુ તેના ખંડ ખંડ અનંત સ્કંધોમાં વિભાજિત થાય અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યકાલ સુધી ઔદારિક પણાનો ત્યાગ ન કરે ત્યાં સુધી તે વિભાજિત થયેલા અનંત સ્કંધો ઔદારિક શરીરના મુક્કેલગ કહેવાય છે તેથી એક બદ્ધેલગ શરીરના પણ અનંત મુક્કેલગ શરીર થાય છે. ઔદારિક શરીરના મુક્કેલગ અનંત શરીર કાલથી અનંત ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણી કાલના સમય પ્રમાણ, શેત્રથી અનંત લોકાકાશના પ્રદેશ પ્રમાણ અને દ્રવ્યથી અભવી જીવોથી અનંત ગુણ અધિક તથા સિદ્ધોના અનંતમા ભાગ પ્રમાણ છે.

પ્રશ્ન–૭ : બદ્ધેલગ અને મુક્કેલગ સમુચ્ચય વૈક્રિય શરીર કેટલા છે ?

**ઉત્તર– બહેલગ વૈક્રિય શરીર** અસંખ્યાત છે. તે **કાલથી** અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીકાલના સમય પ્રમાણ છે. **ક્ષેત્રથી** ઘનીકૃત લોકના એક પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગમાં રહેલી શ્રેણીઓના આકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ છે.

**મુક્કેલગ વૈક્રિય શરીર** અનંત છે. તે **કાલથી** અનંત ઉત્સર્પિણી–અવસર્પિણી કાલના સમય પ્રમાણ, **ક્ષેત્રથી** અનંત લોકાકાશના પ્રદેશ પ્રમાણ અને દ્ર<mark>વ્યથી</mark> અભવી જીવોથી અનંત ગુણ અધિક અને સિદ્ધોના અનંતમા ભાગ પ્રમાણ છે.



### પ્રશ્ન–૮ : બદ્વેલગ અને મુક્કેલગ આહારક શરીર કેટલા છે ?

ઉત્તર– **બદ્વેલગ આહારક શરીર** ક્યારેક હોય છે અને ક્યારેક હોતા નથી. જ્યારે હોય, ત્યારે જઘન્ય એક, બે, ત્રણ અને ઉત્કૃષ્ટ અનેક હજાર-બે હજારથી નવ હજાર સુધીની કોઈ પણ સંખ્યામાં હોય છે.

આહારક શરીરનો વિરહ જઘન્ય એક સમય, ઉત્કૃષ્ટ છ માસનો હોય છે અર્થાત્ ક્યારેક છ માસ સુધી આહારક શરીર હોતું નથી.

**મુક્કેલગ આહારક શરીર** અનંત છે પરંતુ તે ઔદારિક શરીરથી અનંતમા ભાગ પ્રમાણ હોય છે.

પ્રશ્ન–૯ : બહેલગ અને મુક્કેલગ સમુચ્ચય તૈજસ-કાર્મણ શરીર કેટલા છે ? ઉત્તર– બહેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર અનંત છે. તે કાલથી અનંત ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણી કાલના સમય પ્રમાણ, **ક્ષેત્રથી** અનંત લોકાકાશના પ્રદેશ પ્રમાણ અને દ્રવ્યથી સિદ્ધ જીવોથી અનંત ગુણ અધિક અને સમસ્ત જીવોથી અનંતમો ભાગ(સિદ્ધો જેટલા) ન્યુન છે.

મુક્કેલગ તેજસ-કાર્મણ શરીર અનંત છે. તે કાલથી અનંત ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિજ્ઞી કાલના સમય પ્રમાણ, **ક્ષેત્રથી** અનંત લોકાકાશના પ્રદેશ પ્રમાણ અને દ્રવ્યથી સર્વ જીવોથી અનંતગુણ અધિક તથા સમસ્ત જીવવર્ગના અનંતમા ભાગ પ્રમાણ છે.(કોઈ પણ રાશિને તે જ રાશિથી ગુણવામાં જે ગુણનફળ રાશિ આવે, તે વર્ગ કહેવાય છે. જેમ કે ૪×૪=૧૬. ૧૬ સંખ્યા ૪નો વર્ગ છે. તે જ રીતે સમસ્ત જીવરાશિને જીવરાશિથી ગુણતાં જે રાશિ પ્રાપ્ત થાય, તે જીવવર્ગ કહેવાય. તે વર્ગના અનંતમા ભાગ પ્રમાણ તેમજ સમસ્ત જીવરાશિથી અનંતગુણા મુક્કેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર છે.)

### ઔધિક બદ્ધ-મુક્ત પાંચ શરીર :–

|    | શરીર | બદ્ધ                                                                                                                       | મુક્ત                                                                                                                                                                |
|----|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹. | ·    | <b>અસંખ્યાત</b><br><b>ક્ષેત્રથી</b> — અસંખ્યાત લોક પ્રમાણ<br><b>કાલથી</b> — અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી—<br>અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ | અનંત<br>દ્રવ્યથી – અભવ્ય જીવોથી<br>અનંતગુણા, સિદ્ધ જીવોના અનંતમા<br>ભાગ પ્રમાણ<br>ક્ષેત્રથી – અનંત લોક પ્રમાણ<br>કાલથી – અનંત ઉત્સર્પિણી-<br>અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ. |

# ૯૦ 🔊 📸 📸 💸 💸 💸 💸 💸 જે જે જે

| {   | શરીર           | બહ                                                                                                                                                                   | મુક્ત                                                                                                                                                                    |
|-----|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ર.  | વૈકિય          | <b>અસંખ્યાત</b><br><b>ક્ષેત્રથી</b> — ઘનીકૃત લોક પ્રતરના<br>અસંખ્યાતમા ભાગની શ્રેણીના<br>આકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ<br>કાલથી— અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી-<br>અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ | <b>અનંત</b><br>મુક્ત ઔદારિક વત્                                                                                                                                          |
| 3   | આહારક          | ક્યારેક હોય, ક્યારેક ન હોય, જ્યારે<br>હોય તો જઘન્ય–૧, ૨, ૩ અને<br>ઉત્કૃષ્ટ અનેક હજાર                                                                                 | <b>અનંત</b><br>મુક્ત ઔદારિક વત્                                                                                                                                          |
| ૪-૫ | તૈજસ<br>કાર્મણ | અનંત<br>દ્રવ્યથી– સિદ્ધ જીવોથી અનંતગુણા,<br>સર્વ જીવોના અનંતમા ભાગ પ્રમાણ.<br>ક્ષેત્રથી– અનંત લોક પ્રમાણ<br>કાલથી– અનંત ઉત્સર્પિણી-<br>અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ        | અનંત<br>દ્રવ્યથી– સર્વ જીવોથી અનંતગુણા,<br>જીવ વર્ગના અનંતમા ભાગ<br>પ્રમાણ.<br><b>ક્ષેત્રથી</b> – અનંત લોક પ્રમાણ.<br>કાલથી– અનંત ઉત્સર્પિણી–<br>અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ. |

પ્રશ્ન-૧૦: નારકીઓના બહેલગ–મુક્કેલગ ઔદારિક શરીર કેટલા છે? ઉત્તર– નારકીઓને બહેલગ ઔદારિક શરીર નથી, મુક્ત ઔદારિક શરીર સમુચ્ચય મુક્ત ઔદારિક શરીરની જેમ અનંત છે.

### પ્રશ્ન–૧૧ : નારકીઓના બદ્ધેલગ-મુક્કેલગ વૈક્રિય શરીર કેટલા છે ?

ઉત્તર— નારકીઓના બહેલગ વૈક્રિયશરીર અસંખ્યાત છે. તે કાલથી અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ છે. ક્ષેત્રથી ઘનીકૃત લોકના એક પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગમાં રહેલી અસંખ્યાત શ્રેણીઓના આકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ છે. તે સંખ્યાત શ્રેણીઓની વિષ્કંભ સૂચિ અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રના આકાશ પ્રદેશોના પ્રથમ વર્ગમૂળને બીજા વર્ગમૂળથી ગુણતાં અથવા બીજા વર્ગમૂળનો ઘન કરતા જે રાશિ આવે તેટલી શ્રેણીઓના આકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ બહેલગ વૈક્રિય શરીર છે. અસત્કલ્પનાથી અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં ૨૫૬ આકાશ પ્રદેશ છે. તેનું પ્રથમ વર્ગમૂળ ૧૬ અને બીજું વર્ગમૂળ ૪ છે. ૧૬×૪=૬૪ અથવા બીજા વર્ગમૂળ ૪ નો ઘન કરતા અર્થાત્ તે જ રાશિને ત્રણ વાર ગુણા કરતાં ૪×૪×૪=૬૪ થાય, તે ૬૪ શ્રેણીઓમાં

જેટલા આકાશ પ્રદેશ છે તેટલા નારકીઓના બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીર છે. નારકીઓના મુક્કેલગ વૈક્રિય શરીર મુક્કેલગ ઔદારિક શરીરની જેમ અનંત છે. નારકીઓને બદ્ધેલગ આહારક શરીર નથી. મુક્કેલગ આહારક શરીર અનંત છે. નારકીઓને બદ્ધેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર વેક્રિય શરીરની જેમ અસંખ્યાત છે, મુક્કેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર અનંત છે.

પ્રશ્ન–૧૨ : ભવનપતિ દેવોના બદ્ધેલગ-મુક્કેલગ ઔદારિક શરીર કેટલા છે ?

ઉત્તર– ભવનપતિ દેવોના બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીર નથી. મુક્કેલગ ઔદારિક શરીર અનંત છે.

પ્રશ્ન–૧૩ : ભવનપતિ દેવોના બદ્ધેલગ-મુક્કેલગ વૈક્રિય શરીર કેટલા છે ?

**ઉત્તર**– ભવનપતિ દેવોના બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીર અસંખ્યાત છે. તે કા**લશી** અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ અને **ક્ષેત્રથી** ઘનીકૃત લોકના એક પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગની અસંખ્યાતા શ્રેણીઓના આકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ છે. તે શ્રેણીઓની વિષ્કંભ સૂચિ અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રના આકાશ પ્રદેશોના પ્રથમ વર્ગમૂળના સંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે. અસત્કલ્પનાથી અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રના રપક પ્રદેશોના પ્રથમ વર્ગમૂળ ૧૬ના સંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ અર્થાત્ પાંચ–છ શ્રેણીના આકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ છે.

નારકીઓના બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીર અસત્કલ્પનાથી ૬૪ શ્રેણી પ્રમાણ છે અને ભવનપતિ દેવોના બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીર પાંચ-છ શ્રેણી પ્રમાણ છે. વાસ્તવમાં ભવનપતિ દેવોથી નારકી અસંખ્યાતગુણા અધિક છે. ભવનપતિ દેવોના બદ્ધેલગ આહારક શરીર નથી, મુક્કેલગ આહારક શરીર અનંત છે.

ભવનપતિ દેવોના બદ્ધેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર તેના બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીરની જેમ અસંખ્યાત છે અને મુક્કેલગ તેજસ-કાર્મણ શરીર અનંત છે.

પ્રશ્ન–૧૪: પાંચ સ્થાવર જીવોના બદ્વેલગ-મુક્કેલગ ઔદારિકાદિ શરીરો કેટલા છે ?

ઉત્તર– પાંચે સ્થાવર જીવોના બદ્વેલગ ઔદારિક શરીર અસંખ્ય છે અને મુક્કેલગ **ઔદારિક શરીર** અનંત છે. પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ અને વનસ્પતિના બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીર નથી. વાયુકાયના બહેલગ **વૈક્રિય શરીર** ક્ષેત્ર પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગના સમય પ્રમાણ છે. પાંચે સ્થાવરના મુક્કેલગ વૈક્રિય શરીર અનંત છે.

પાંચે સ્થાવરના બદ્ધેલગ **આહારક શરીર** નથી, મુક્કેલગ આહારક શરીર અનંત છે. પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુના બદ્ધેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર તેના બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીરની જેમ અસંખ્યાત છે. વનસ્પતિકાયના બદ્ધેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર સમુચ્ચય બદ્ધેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીરની જેમ અનંત અને મુક્કેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર સમુચ્ચય મુક્કેલગ શરીરની જેમ અનંત છે.

#### પ્રશ્ન–૧૫ : ત્રવ્ન વિકલેન્દ્રિય જીવોના બદ્વેલગ–મુક્કેલગ ઔદારિકાદિ શરીર કેટલા છે ?

ઉત્તર— બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીર અસંખ્ય છે. તે કાલથી અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ છે, શેત્રથી ઘનીકૃત લોકના એક પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગની શ્રેણીઓના આકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ છે, તે શ્રેણીઓની વિષ્કંભ સૂચિ અસંખ્યાત કોટાકોટિ યોજન પ્રમાણ છે અથવા અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગમાં એક-એક બેઇન્દ્રિયને સ્થાપિત કરવામાં આવે, તો સંપૂર્ણ પ્રતર ભરાઈ જાય અને આવલિકાના અસંખ્યાતમા ભાગે એક-એક જીવનો અપહાર કરવામાં આવે, તો અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણી કાલ વ્યતીત થાય તેટલા ત્રણે વિકલેન્દ્રિયના બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીર છે. તેઓના મુક્કેલગ ઔદારિક શરીર અનંત છે. વિકલેન્દ્રિય જીવોના બદ્ધેલગ વૈક્રિય કે આહારક શરીર નથી અને મુક્કેલગ વૈક્રિય અને આહારક શરીર અનંત છે.

વિકલેન્દ્રિય જીવોના બદ્ધેલગ તૈજસ-કાર્મણ તેના બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીરની જેમ અસંખ્ય છે, મુક્કેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર અનંત છે.

### પ્રશ્ન–૧૬ : તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના બદ્વેલગ-મુક્કેલગ ઔદારિકાદિ શરીરો કેટલા છે ?

ઉત્તર— તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના બદ્ધેલગ ઔદારિક, તૈજસ-કાર્મણ શરીર વિકલેન્દ્રિય જીવોના બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીરની સમાન છે અને મુક્કેલગ ઔદારિક, તૈજસ-કાર્મણ શરીર અનંત છે. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીર અસંખ્યાત છે. તે કાલથી અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ છે, ક્ષેત્રથી પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગની શ્રેણીઓના આકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ છે. તે અસંખ્યાત શ્રેણીઓની વિષ્કંભ સૂચિ અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રના આકાશ પ્રદેશોના પ્રથમ વર્ગમૂળના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે. અસત્કલ્પનાથી અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રના ૨૫૬ પ્રદેશ છે. તેનું પ્રથમ વર્ગમૂળ ૧૬ છે. તેના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ અર્થાત્ એક અંક પ્રમાણ પણ નથી.

પર્યાપ્ત સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોમાંથી કેટલાક તિર્યંચને જ વૈક્રિય લબ્ધિ હોય છે તેથી તેના બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીરનું પ્રમાણ નારકી, દેવોથી અત્યંત અલ્પ છે. મુક્કેલગ વૈક્રિય શરીર અનંત છે. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોને બદ્વેલગ આહારક શરીર નથી, મુક્કેલગ આહારક શરીર અનંત છે.

### પ્રશ્ન–૧૭ : મનુષ્યોના બદ્ધેલગ-મુક્કેલગ ઔદારિક શરીર કેટલા છે ?

ઉત્તર– મનુષ્યોના બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીર કદાચિતુ સંખ્યાતા, કદાચિત્ અસંખ્યાતા હોય છે. જ્યારે સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યોનો વિરહકાલ હોય, ત્યારે કેવળ ગર્ભજ મનુષ્યો જ હોય છે. ગર્ભજ મનુષ્યો સંખ્યાતા હોવાથી બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીર સંખ્યાતા હોય છે. તે સંખ્યાતાના માપનું કથન ચાર પ્રકારે થાય છે.

- (૧) તે ૨૯ અંક પ્રમાણ છે.
- (ર) ત્રણ યમલપદથી અધિક અને ચાર યમલપદથી ન્યૂન ગર્ભજ મનુષ્યો છે. આઠ અંકરાશિને એક યમલપદ કહે છે. ત્રણ યમલપદ એટલે ૮×૩=૨૪ અંક રાશિથી અધિક અને ચાર યમલપદ એટલે ૮×૪=૩૨ અંકરાશિથી ન્યૂન અર્થાત્ ર૯ અંકરાશિ પ્રમાણ ગર્ભજ મનુષ્યોના બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીર છે.
- (૩) ગર્ભજ મનુષ્યો પાંચમા વર્ગને છકા વર્ગથી ગુણતા જે રાશિ પ્રાપ્ત થાય, તેટલા છે. કોઈ પણ રાશિને તે જ રાશિથી ગુણતાં જે રાશિ પ્રાપ્ત થાય, તે વર્ગ કહેવાય. વર્ગનો પ્રારંભ બેની સંખ્યાથી થાય છે, તેથી પ્રથમ વર્ગ ૨×૨=૪. બીજો વર્ગ ૪×૪=૧૬. ત્રીજો વર્ગ ૧૬×૧*૬*=૨૫૬. ચોથો વર્ગ ૨૫૬×૨૫૬=૬૫૫૩૬. પાંચમો વર્ગ કપપ૩ક×કપપ૩ક=૪, ૨૯, ૪૯, ક૭, ૨૯ક. આ અંકરાશિને તે જ સંખ્યાથી ગુણતાં છકો વર્ગ આવે છે. પાંચમા વર્ગને છકા વર્ગથી ગુણતાં જે રાશિ આવે તેટલા ગર્ભજ મનુષ્યો છે અને તેટલા જ બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીર છે.
- (૪) ગર્ભજ મનુષ્યો ૯૬ છેદનકદાયીરાશિ પ્રમાણ છે. જે રાશિને બે થી ૯૬ વાર ભાગતાં અંતમાં એક આવે તે રાશિ ૯૬ છેદનકદાયીરાશિ કહેવાય છે અથવા એક અંકને સ્થાપિત કરીને ઉત્તરોત્તર ૯૬ વાર બમણા-બમણા કરતાં જે રાશિ આવે તે ૯۶ છેદનકદાયીરાશિ થાય છે. ૧+૧=૨. ૨+૨=૪. ૪+૪=૮. આ રીતે ૯۶ વાર બમણા કરતા. જે રાશિ આવે તેટલા ગર્ભજ મનુષ્યોના બદ્ધેલગ ઔદારિક શરીર છે.

જ્યારે સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યોનો વિરહકાલ ન હોય ત્યારે મનુષ્યોના બદ્ધેલગ ઓદારિક શરીર અસંખ્યાતા હોય છે. તે **કાલથી** અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ છે. **ક્ષેત્રથી** એક આકાશશ્રેણીના પ્રદેશોના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે. અસત્કલ્પનાથી અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રના આકાશ પ્રદેશોના પ્રથમ વર્ગમૂળને ત્રીજા વર્ગમૂળથી ગુણતાં જે રાશિ આવે, તેટલા આકાશ પ્રદેશોમાં એક-એક મનુષ્યોને સ્થાપિત કરતા સંપૂર્ણ શ્રેણી ભરાઈ જાય અને એક મનુષ્યની જગ્યા ખાલી રહે છે, તેટલા અસંખ્ય મનુષ્યો ઉત્કૃષ્ટ પદે થાય છે.

મનુષ્યોના બદ્ધેલગ **વૈક્રિય શરીર** સંખ્યાતા છે. કર્મભૂમિના પર્યાપ્તા ગર્ભજ મનુષ્યોમાંથી કેટલાકને જ વૈક્રિય લબ્ધિ હોય છે, તેથી તેની સંખ્યા અત્યંત અલ્પ છે. મુક્કેલગ વૈક્રિય શરીર અનંત છે. મનુષ્યોના બદ્ધેલગ **આહારક શરીર** કયારેક હોય છે, ક્યારેક હોતા નથી. જ્યારે હોય છે ત્યારે જઘન્ય એક, બે, ત્રણ અને ઉત્કૃષ્ટ અનેક હજાર હોય છે. મુક્કેલગ આહારક શરીર અનંત છે.

મનુષ્યોના બદ્ધેલગ **તૈજસ-કાર્મણ શરીર** તેના બદ્ધેલગ-ઔદારિક શરીરની જેમ કદાચિત્ સંખ્યાત, કદાચિત્ અસંખ્યાત છે, મુક્કેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર અનંત છે.

પ્રશ્ન–૧૮ ઃ વ્યંતર દેવોના બદ્ધેલગ-મુક્કેલગ ઔદારિકાદિ શરીરો કેટલા છે ?

ઉત્તર— વ્યંતર દેવોના બહેલગ ઔદારિક કે આહારક શરીર નથી. મુક્કેલગ ઔદારિક અને આહારક શરીર અનંત છે. વ્યંતર દેવોના બહેલગ વૈક્રિય શરીર અસંખ્યાત છે. તે કાલથી અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ અને ક્ષેત્રથી પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગમાં રહેલી અસંખ્યાત શ્રેણીઓના આકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ છે અથવા ઘનીકૃત લોકના એક પ્રતરના સંખ્યાત સો યોજન પ્રમાણ ખંડ કરતાં જેટલા ખંડ થાય તેટલા બહેલગ વૈક્રિય શરીર છે, મુક્કેલગ વૈક્રિય શરીર અનંત છે.

વ્યંતર દેવોના બદ્ધેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર તેના જ બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીરની સમાન અસંખ્યાત છે, મુક્કેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર અનંત છે.

પ્રશ્ન–૧૯: જ્યોતિષી દેવોના બદ્ધેલગ-મુક્કેલગ શરીરો કેટલા છે ?

ઉત્તર— જ્યોતિષી દેવોના બદ્ધેલગ ઔદારિક કે આહારક શરીર નથી, મુક્કેલગ ઔદારિક કે આહારક શરીર અનંત છે. જ્યોતિષી દેવોના બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીર અસંખ્યાત છે. તે કાલથી અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ છે. ક્ષેત્રથી પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગમા રહેલી અસંખ્યાત શ્રેણીઓના પ્રદેશ પ્રમાણ છે. વ્યંતર દેવોથી જ્યોતિષી દેવો સંખ્યાત ગુણ અધિક હોવાથી તેની શ્રેણીઓ પણ વ્યંતર દેવોથી સંખ્યાત ગુણી હોય છે.

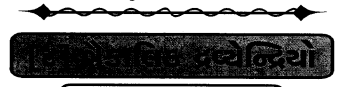
જ્યોતિષી દેવોના મુક્કેલગ વૈક્રિય શરીર અનંત છે. તેના બદ્ધેલગ

તૈજસ-કાર્મણ શરીર તેના જ બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીરની જેમ અસંખ્યાત છે. મુક્કેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર અનંત છે.

પ્રશ્ન–૨૦ : વૈમાનિક દેવોના બદ્ધેલગ-મુક્કેલગ ઔદારિકાદિ શરીરો કેટલા છે ?

ઉત્તર— વૈમાનિક દેવોના બદ્ધેલગ **ઔદારિક કે આહારક શરીર** નથી, મુક્કેલગ ઔદારિક અને આહારક શરીર અનંત છે. વૈમાનિક દેવોના બદ્ધેલગ **વૈકિય શરીર** અસંખ્યાત છે. તે **કાલથી** અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીના સમય પ્રમાણ છે. **ક્ષેત્રથી** પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગમાં રહેલી અસંખ્યાત શ્રેણીઓના આકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ છે. તે અસંખ્યાતનું પ્રમાણ— અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રના આકાશ પ્રદેશોના બીજા વર્ગમૂળને ત્રીજા વર્ગમૂળથી ગુણતા અથવા ત્રીજા વર્ગમૂળનો ઘન કરતાં જે રાશિ પ્રાપ્ત થાય, તેટલી શ્રેણીઓના પ્રદેશ પ્રમાણ વૈમાનિક દેવોના બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીર છે, તેના મુક્કેલગ વૈક્રિય શરીર અનંત છે.

વૈમાનિક દેવોના બદ્ધેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર તેના જ બદ્ધેલગ વૈક્રિય શરીરની સમાન અસંખ્યાત છે. મુક્કેલગ તૈજસ-કાર્મણ શરીર અનંત છે.



[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯-૧૫/૨]

પ્રશ્ન–૧ : દ્રવ્યેન્દ્રિય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– ઇન્દ્રિયોની પૌદ્દગલિક રચનાઓને દ્રવ્યેન્દ્રિય કહે છે. તેના બે ભેદ છે.

(૧) નિર્વૃત્તિ દ્રવ્યેન્દ્રિય – અંગોપાંગ નામ કર્મના ઉદયથી થતી ઇન્દ્રિયોની આભ્યંતર પૌદ્દગલિક રચનાને નિર્વૃત્તિ દ્રવ્યેન્દ્રિય કહે છે.

ઇન્દ્રિયોની આભ્યંતરરચના સર્વ જીવોની એક સમાન હોય છે. ઇન્દ્રિયોના સંસ્થાનનું કથન પણ આભ્યંતર નિર્વૃત્તિની અપેક્ષાએ હોય છે.

(ર) ઉપકર**ણ દ્રવ્યેન્દ્રિય**— નિર્વૃત્તિ દ્રવ્યેન્દ્રિય પર ઉપકાર કરે તે ઉપકરણ દ્રવ્યેન્દ્રિય કહેવાય છે અને ઇન્દ્રિયોની બાહ્ય પૌદ્દગલિક રચનાને ઉપકરણ દ્રવ્યેન્દ્રિય કહે છે. પ્રત્યેક જીવોની ઇન્દ્રિયોમાં બાહ્ય રચનાનો આકાર જુદો-જુદો હોય છે. પ્રશ્ન–ર : દ્રવ્યેન્દ્રિયોના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉત્તર– દ્રવ્યેન્દ્રિયોના આઠ પ્રકાર છે– બે કાન, બે નાક, બે આંખ, એક જિહ્ના અને સ્પર્શેન્દ્રિય.

પ્રશ્ન–૩ ઃ ૨૪ દંડકના જીવોમાં કેટલી દ્રવ્યેન્દ્રિયો હોય છે ?

ઉત્તર– પાંચ સ્થાવર જીવોને એક સ્પર્શેન્દ્રિય; બેઇન્દ્રિયોને બે દ્રવ્યેન્દ્રિયો–જિહ્ના અને સ્પર્શેન્દ્રિય; તેઇન્દ્રિયને ચાર દ્રવ્યેન્દ્રિયો–બે નાક, જીહ્ના અને સ્પર્શેન્દ્રિય; ચૌરેન્દ્રિયોને છ દ્રવ્યેન્દ્રિયો–બે આંખ, બે નાક, જિહ્ના અને સ્પર્શેન્દ્રિય; પંચેન્દ્રિયોને આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો હોય છે.

પ્રશ્ન–૪ : ૨૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવની ત્રૈકાલિક દ્રવ્યેન્દ્રિયો કેટલી હોય છે ?

ઉત્તર— પ્રત્યેક નારકીને ભૂતકાલમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી, કારણ કે તે જીવે ભૂતકાલમાં અનંત જન્મ-મરણ કર્યા હતા. વર્તમાનમાં આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે અને ભવિષ્યમાં આઠ, સોળ, સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત કરશે. જો તે નારકી એક જ મનુષ્યોનો ભવ પ્રાપ્ત કરીને મોક્ષે જાય, તો મનુષ્ય ભવમાં આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત કરશે, જો એક તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયનો ભવ અને બીજો મનુષ્યોનો ભવ પ્રાપ્ત કરે અથવા બે મનુષ્યના ભવ પ્રાપ્ત કરીને મોક્ષે જાય, તો સોળ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે. તે નારકી જો સંખ્યાત ભવ કરે તો સંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો, અસંખ્યાત ભવ કરે તો અનંતકાલ પરિભ્રમણ કરે તો અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત કરશે.

આ રીતે ૨૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવને ભૂતકાલમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી. વર્તમાનમાં પોતાના વર્તમાનકાલીન ભવ અનુસાર દ્રવ્યેન્દ્રિયો હોય છે અને ભવિષ્યકાલીન ભવભ્રમણ પ્રમાણે ભવિષ્યકાલમાં દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

એક **ભવનપતિ** દેવે ભૂતકાલમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત કરી હતી, વર્તમાનમાં આઠ છે અને ભવિષ્યમાં આઠ, નવ, સોળ, સત્તર, સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત કરશે.

એક **પૃથ્વી, પાજ્ઞી કે વનસ્પતિના** જીવે ભૂતકાલમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત કરી હતી, વર્તમાનમાં તેને એક દ્રવ્યેન્દ્રિય છે અને ભવિષ્યમાં તે જીવને આઠ, નવ યાવત્ સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

એક તેઉ-વાયુ, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય કે અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયે

ભૂતકાલમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત કરી હતી. વર્તમાનમાં તેઉ-વાયુને એક. બેઇન્દ્રિયને બે, તેઇન્દ્રિયને ચાર, ચૌરેન્દ્રિયને છ. અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયને આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે. ભવિષ્યમાં નવ. દશ, સંખ્યાત અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.(તેઉ-વાયુ મૃત્યુ પામીને મનુષ્ય જન્મ પામી શકતા નથી. વિકલેન્દ્રિયાદિ જીવો મનુષ્ય જન્મ પામી શકે છે પરંતુ તે સિદ્ધ થઈ શકતા નથી, તેથી તેની ભવિષ્યકાલીન આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો કહી નથી, પરંતુ નવથી જ પ્રારંભ કરી છે.)

એક **સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયને** ભૃતકાલમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી, વર્તમાનમાં આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે અને ભવિષ્યમાં આઠ, નવ યાવતુ સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

એક **સંશી મનુષ્યને** ભૂતકાળમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી. વર્તમાનમાં આઠ છે અને ભવિષ્યમાં કેટલાક મનુષ્યો દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત કરશે, કેટલાક પ્રાપ્ત કરશે નહીં. જે મનુષ્ય ચરમશરીરી છે તે ભવિષ્યમાં ઇન્દ્રિય પ્રાપ્ત કરશે નહીં અને જે અચરમશરીરી છે તે પોતાના ભવો પ્રમાણે આઠ(મનુષ્યપણે), નવ (એકેન્દ્રિય અને ત્યાર પછી મનુષ્યપણે) **યાવતુ** સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત કરશે.

વ્યંતર. જ્યોતિષી અને પહેલા બીજા દેવલોકના એક દેવને ભૂતકાલમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી, વર્તમાનમાં આઠ છે, ભવિષ્યમાં આઠ, નવ યાવત્ સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

ત્રીજા દેવલોકથી નવ ગ્રૈવેયક સુધીના એક-એક દેવને ભૃતકાલમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી, વર્તમાનમાં આઠ છે. ભવિષ્યમાં આઠ, સોળ, સત્તર, સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે. તે દેવો એક મનુષ્ય ભવ કરીને મોક્ષ જાય તો **આઠ,** બે મનુષ્ય ભવ કરીને મોક્ષ જાય તો **સોળ,** એક મનુષ્યનો બીજો એકેન્દ્રિયનો અને ત્રીજો મનુષ્યનો એમ ત્રણ ભવ કરીને મોક્ષ જાય. તો સત્તર ઇન્દ્રિયો થાય.

ચાર અનુત્તરવિમાનના એક દેવને ભૂતકાલમાં અનંત, વર્તમાનમાં આઠ અને ભવિષ્યમાં આઠ(એક મનુષ્ય ભવની), સોળ(બે મનુષ્ય ભવની), ચોવીસ(એક મનુષ્ય, એક દેવ અને ત્યાર પછી એક મનુષ્ય ભવની) **યાવત** સંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે. (તે દેવોને સંખ્યાતકાલ જ સંસાર પરિભ્રમણ શેષ હોવાથી અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો થતી નથી.)

**સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના એક દેવને** ભૂતકાલમાં અનંત, વર્તમાનમાં આઠ

## ૯૮ 🍃 🚓 😂 🍪 📞 📞 📞 🗞 જો નુ

અને ભવિષ્યમાં પણ આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.(તે જીવ મનુષ્ય જન્મ પામી તે જ ભવે સિદ્ધ થાય છે.)

### (૧) ચોવીસ દંડકમાં ત્રૈકાલિક ઇન્દ્રિયો(એક જીવની અપેક્ષાએ) :–

| દંડકના જીવ                                  | વર્તમાનમાં | ભૂતકાળમાં | ભવિષ્યમાં                    |
|---------------------------------------------|------------|-----------|------------------------------|
| ૧ થી ૪ નરકના નારકી                          | ۷          | અનંત      | ૮, ૧૬, ૧૭ આદિ અનંત           |
| પ થી ૭ નરકના નારકી                          | C          | અનંત      | ૧૬, ૧૭ આદિ અનંત              |
| ભવનપતિથી બીજા<br>દેવલોક સુધીના દેવ          | ۷          | અનંત      | ૮, ૯ આદિ અનંત                |
| ત્રીજા દેવલોકથી નવમી<br>શ્રૈવેયક સુધીના દેવ | ۷          | અનંત      | ૮, ૧ <i>૬</i> , ૧૭, આદિ અનંત |
| ૪ અનુત્તર વિમાનના દેવ                       | ۷          | અનંત      | ૮, ૧૬, ૨૪ આદિ ઉ∘ સંખ્યાતા    |
| સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવ                   | ۷          | અનંત      | 6                            |
| પૃથ્વી, પાણી, વનસ્પતિ                       | 9          | અનંત      | ૮, ૯, ૧૦ આદિ ઉત્કૃષ્ટ અનંત   |
| તેઉકાય–વાયુકાય                              | ٩          | અનંત      | ૯, ૧૦ આદિ ઉત્કૃષ્ટ અનંત      |
| બેઇન્દ્રિય                                  | ર          | અનંત      | ૯, ૧૦ આદિ ઉત્કૃષ્ટ અનંત      |
| તેઇન્દ્રિય                                  | 8          | અનંત      | ૯, ૧૦ આદિ ઉત્કૃષ્ટ અનંત      |
| ચૌરેન્દ્રિય                                 | ۶          | અનંત      | ૯, ૧૦ આદિ ઉત્કૃષ્ટ અનંત      |
| તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય                         | ۷          | અનંત      | ૮, ૯ આદિ ઉત્કૃષ્ટ અનંત       |
| મનુષ્ય                                      | ۷          | અનંત      | ૦, ૮, ૯ આદિ ઉત્કૃષ્ટ અનંત    |

પ્રશ્ન-૫: ૨૪ દંડકના અનેક જીવોની ત્રૈકાલિક દ્રવ્યેન્દ્રિયો કેટલી હોય છે?

ઉત્તર— ૨૪ દંડકના અનેક જીવોની અપેક્ષાએ ભૂતકાલીન અને ભવિષ્યકાલીન અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે. વર્તમાનકાલીન દ્રવ્યેન્દ્રિયમાં—વનસ્પતિકાયમાં અનંત જીવો છે તેમ છતાં તેના ઔદારિક શરીર અસંખ્યાતા હોવાથી તેની દ્રવ્યન્દ્રિયો અસંખ્યાત હોય છે. મનુષ્યોમાં ક્યારેક સંખ્યાત, ક્યારેક અસંખ્યાત, સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં સંખ્યાત અને શેષ સર્વ દંડકના જીવોમાં અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે.

પ્રશ્ન–૬ : ૨૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવની ૨૪ દંડકના જીવપણે ત્રૈકાલિક દ્રવ્યેન્દ્રિય કેટલી હોય છે ?

ઉત્તર– એક નારકીને નેરયિક પણે ભૂતકાળમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ



હતી. **વર્તમાનમાં** આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે અને ભ**વિષ્યમાં** નારકીપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે અથવા થશે નહીં. જો તે જીવ ભવિષ્યમાં નરકમાં જન્મ ધારણ કર્યા વિના જ મોક્ષે જાય, તો તેને નારકીપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થતી નથી અને જો તે જીવ પનઃ નારકીપણે જન્મ ધારણ કરે તો જેટલી વાર જન્મ ધારણ કરશે તે પ્રમાણે આઠ, સોળ **યાવત્** સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

આ રીતે એક નારકીને સંજ્ઞી મનુષ્ય અને પાંચ અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં ભૂતકાલમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી. વર્તમાનમાં તે તે ભવપણાની દ્રવ્યેન્દ્રિયો નથી અને ભવિષ્યમાં તે તે ભવપણાની દ્રવ્યેન્દ્રિયો કેટલાકને પ્રાપ્ત થશે અને કેટલાકને થશે નહીં, જેને થશે, તેને એકેન્દ્રિયપણે જઘન્ય એક, બે, ત્રણ; બેઇન્દ્રિયપણે બે, ચાર, છ; તેઇન્દ્રિયપણે ચાર, આઠ, બાર; ચૌરેન્દ્રિયપણે છ, બાર, અઢાર, ચોવીસ; પંચેન્દ્રિયપણે આઠ, સોળ, ચોવીસ **યાવત્** સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

એક નારકીને ભૂતકાલમાં મનુષ્યપણે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી. વર્તમાનમાં મનુષ્યપણાની દ્રવ્યેન્દ્રિયો નથી અને ભવિષ્યમાં અવશ્ય પ્રાપ્ત થશે તેમાં આઠ, સોળ, ચોવીસ, સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

એક નારકીને ભૂતકાળમાં પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ નથી, કારણ કે અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલો જીવ ત્યાર પછી ક્યારે ય પણ નરકગતિમાં જન્મ ધારણ કરતો નથી; વર્તમાનમાં તેને દેવપણાની દ્રવ્યેન્દ્રિયો નથી. ભવિષ્યમાં ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવપણે પ્રાપ્ત થશે તો આઠ અથવા સોળ પ્રાપ્ત થશે અને સર્વાર્થસિંદ્ધ વિમાનના દેવપણે પ્રાપ્ત થશે તો આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે. કોઈ પ**છ્ર જીવ ચાર અનુત્તર વિમાનમાં બે વાર અને સર્વાર્થ**-સિદ્ધ વિમાનમાં એક વાર ઉત્પન્ન થયા પછી અનંતર મનુષ્ય ભવમાં અવશ્ય મુક્ત શઈ જાય છે.

આ જ રીતે દશ ભવનપતિ, વ્યંતર અને જ્યોતિષી દેવોની ૨૪ દંડકના જીવપણે થતી ત્રૈકાલિક દ્રવ્યેન્દ્રિયનું વર્ણન જાણવું.

પહેલા દેવલોકથી નવ ગ્રૈવેયક સુધીના પ્રત્યેક દેવને પાંચ અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં ભૂ**તકાલમાં** અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત<sup>ે</sup>થઈ હતી. ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવપણે કેટલાક જીવને ભૂતકાલમાં દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી, કેટલાકને થઈ નથી, જેને થઈ હોય તેને આઠ જ થઈ હોય છે અને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવપણે ભૂતકાલીન દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ નથી.

વર્તમાનમાં સ્વસ્થાનપણે આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે, પરસ્થાનપણે નથી. ભવિષ્યમાં કેટલાકને પ્રાપ્ત થશે, કેટલાકને પ્રાપ્ત થશે નહી. જેને પ્રાપ્ત થશે. તેને એકેન્દ્રિયપણે જઘન્ય એક, બે, ત્રણ; બેઇન્દ્રિયપણે બે, ચાર, છ; તેઇન્દ્રિયપણે ચાર, આઠ, બાર; ચૌરેન્દ્રિયપણે છ, બાર, અઢાર, પંચેન્દ્રિયપણામાં મનુષ્ય અને અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં આઠ, સોળ **યાવત્** સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે. ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવપણે આઠ અથવા સોળ અને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવપણે આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે અને મનુષ્યપણે અવશ્ય આઠ, સોળ **યાવત્** અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

ચાર અનુત્તર વિમાનના એક દેવને ભૂતકાલમાં પાંચ અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી. ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવને ભૂતકાલમાં અનુત્તર વિમાનના દેવપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હોય અથવા ન થઈ હોય. જો થઈ હોય તો આઠ જ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હોય અને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવપણે ભૂતકાલમાં દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ નથી.

વર્તમાનમાં સ્વસ્થાનમાં આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે, પરસ્થાનપણે નથી. ભિવિષ્યમાં અનુત્તર વિમાનના દેવને નારકી, ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી દેવ, પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય કે તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો થશે નહીં, કારણ કે અનુત્તર વિમાનમાં જન્મ ધારણ કરેલા દેવ ભવિષ્યમાં મનુષ્ય અને વૈમાનિક દેવપણે જ જન્મ ધારણ કરે છે, અન્યત્ર જન્મ ધારણ કરતા નથી. ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવને ભવિષ્યકાલમાં વૈમાનિક દેવપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે અથવા થશે નહીં. જો થશે, તો પહેલા દેવલોકથી નવ ત્રૈવેયક સુધીના દેવપણે આઠ, સોળ યાવત્ સંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે અને પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવપણે જો થશે, તો આઠ જ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે, પરંતુ મનુષ્યપણે અવશ્ય આઠ, સોળ યાવત્ સંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

સર્વાર્થ સિદ્ધવિમાનના એક દેવને ભૂતકાલમાં પાંચ અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી. સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવને ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવપણે ભૂતકાલમાં દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હોય અથવા પ્રાપ્ત થઈ ન હોય. જો થઈ હોય, તો આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હોય છે. સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનના દેવપણે ભૂતકાલમાં દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ નથી. વર્તમાનમાં સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવપણે આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે, ભવિષ્યમાં એક સંજ્ઞી મનુષ્યપણે અવશ્ય આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે, ત્યાર પછી તે જીવ મુક્ત થઈ જાય છે માટે અન્ય કોઈ પણ સ્થાનમાં દ્રવ્યેન્દ્રિયો થશે નહીં.

**પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યના** એક-એક જીવને **ભૂતકાલમાં** પાંચ અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી, **વર્તમાનમાં** સ્વસ્થાનમાં પોત-પોતાની યોગ્યતા અનુસાર દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે, પરસ્થાનપણે નથી, **ભવિષ્યમાં** સંજ્ઞી મનુષ્ય અને અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે અથવા થશે નહીં. જો થશે, તો એકેન્દ્રિયપણે જઘન્ય એક, બે, ત્રણ; બેઇન્દ્રિયપણે બે, ચાર, છ; તેઇન્દ્રિયપણે ચાર, આઠ, બાર; ચૌરેન્દ્રિયપણે છ, બાર, અઢાર; પંચેન્દ્રિયપણે આઠ, સોળ, ચોવીસ **યાવત્** સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે. ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવપણે ભવિષ્યકાલમાં દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે અથવા થશે નહીં. જો થશે તો આઠ અથવા સોળ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે. સર્વાર્થસિદ્ધવિમાનના દેવપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે અથવા નહીં થશે; જો થશે તો આઠ જ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે. સંજ્ઞી મનુષ્યપણે અવશ્ય દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થાય છે, તેમાં જઘન્ય આઠ, સોળ, ચોવીસ, સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને ઉત્કૃષ્ટ અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

એક સંશી મનુષ્યને ભૂતકાલમાં પાંચ અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી. ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હોય અથવા થઈ ન હોય, જો થઈ હોય, તો આઠ અથવા સોળ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હોય. સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનના દેવપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હોય અથવા થઈ ન હોય. જો થઈ હોય, તો આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હોય. વર્તમાનમાં એક મનુષ્યપણે આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે. શેષ દંડકના જીવપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો નથી. ભ**વિષ્યમાં** કેટલાક મનુષ્યને દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે અને કેટલાકને થશે નહીં. જેને થશે તેને એકેન્દ્રિયપણે જઘન્ય એક, બે, ત્રણ; બેઇન્દ્રિયપણે બે, ચાર, છ; તેઇન્દ્રિયપણે ચાર, આઠ, બાર; ચૌરેન્દ્રિયપણે છ, બાર, અઢાર; પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવને છોડીને શેષ પંચેન્દ્રિયપણે આઠ, સોળ, ચોવીસ **યાવત્** સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને ઉત્કૃષ્ટ અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવપણે જો થાય, તો આઠ અથવા સોળ અને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવપણે જો થાય, તો આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થાય છે.

પ્રશ્ન–૭ : ૨૪ દંડકના અનેક જીવોની ૨૪ દંડકના જીવપણે ત્રૈકાલિક દ્રવ્યેન્દ્રિયો કેટલી હોય છે ?

**ઉત્તર**– અનેક **નારકીઓને ભૂતકાલમાં** પાંચ અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ છે. નારકીઓને અનુત્તર વિમાનના દેવપણે ભૂતકાલીન દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ નથી, **વર્તમાનમાં** સ્વસ્થાનપણે અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે, પરસ્થાનપણે નથી, ભવિષ્યમાં અનુત્તર વિમાનના દેવપણે અસંખ્યાત અને શેષ સર્વ સ્થાનના જીવપણે અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી, પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, તિર્યંચ **પંચેન્દ્રિયના** અનેક જીવોને **ભૂતકાલમાં** પાંચ અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ છે. અનુત્તર વિમાનના દેવપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ નથી. વર્તમાનમાં સ્વસ્થાનની અપેક્ષાએ અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે, પરસ્થાનપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો નથી.

ભિ**વિષ્યમાં** પાંચ અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો થશે. અનુત્તર વિમાનના દેવપણે વનસ્પતિકાયિક જીવોને ભવિષ્યકાલમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો અને શેષ સર્વ જીવોને અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો થશે.

અનેક મનુષ્યોને ભૂતકાલમાં પાંચ અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ છે. અનુત્તર વિમાનના દેવપણે સંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ છે. અનુત્તર વિમાનના દેવપણે સંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ છે. વર્તમાનમાં સ્વસ્થાનમાં સંખ્યાત અથવા અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો હોય છે. સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યોનો વિરહ હોય, ત્યારે ગર્ભજ મનુષ્યોની અપેક્ષાએ સંખ્યાત અને સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યોનો વિરહ ન હોય ત્યારે અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો હોતી નથી. ભવિષ્યમાં અનુત્તર વિમાનને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે. અનુત્તર વિમાનમાં સંખ્યાત અથવા અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

પહેલા દેવલોકથી નવ ગ્રૈવેયક સુધીના અનેક દેવોને ભૂતકાલમાં પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવોને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ છે. પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવપણે અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ છે, વર્તમાનમાં સ્વસ્થાનપણે અસંખ્યાત અને પરસ્થાનપણે નથી. ભવિષ્યકાલમાં પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવપણે અસંખ્યાત અને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવોને ભૂતકાલમાં પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત અને અનુત્તર વિમાનના દેવપણે અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ છે. વર્તમાનમાં સ્વસ્થાનપણે અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે, પરસ્થાનપણે નથી. ભવિષ્યમાં સંજ્ઞી મનુષ્ય અને વૈમાનિક દેવોને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનના જીવપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે નહીં. મનુષ્ય અને ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવપણે અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે અને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવપણે સંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે.

સવાર્થસિદ્ધવિમાનના અનેક દેવોને ભૂતકાલમાં પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવોને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનમાં અનંત દ્રવ્યેન્દ્રિયો, પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવપણે અસંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થઈ હતી. વર્તમાનમાં સ્વસ્થાનમાં સંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો છે, પરસ્થાનપણે નથી. ભવિષ્યમાં મનુષ્યપણે સંખ્યાત દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે અન્ય કોઈ પણ દંડકના જીવપણે દ્રવ્યેન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થશે નહીં.



### ર૪ દંડકના એક અને અનેક જીવોની ૨૪ દંડકમાં ભૂતકાલીન દ્રવ્યેન્દ્રિયો :-

| ક્રમ | વર્તમાન જીવને                                   | દંડકના જીવપણે                    | એક જીવની<br>દ્રવ્યેન્દ્રિયો | અનેક જીવોની<br>દ્રવ્યેન્દ્રિયો |
|------|-------------------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------|--------------------------------|
| 9    | ૨૪ દંડકના જીવને                                 | ર૩ દંડકમાં<br>(વૈમાનિક છોડીને)   | અનંત                        | અનંત                           |
| ૨    | ર૪ દંડકના જીવને                                 | વૈમાનિકમાં<br>(નવ ગ્રૈવેયક સુધી) | અનંત                        | અનંત                           |
| 3    | રર દંડકના જીવને(મનુષ્ય<br>અને વૈમાનિકને છોડીને) | ૪ અનુત્તર વિમાનમાં               | પ્રાપ્ત થઈ નથી              | ×                              |
| ४    | મનુષ્યને                                        | ૪ અનુત્તર વિમાનમાં               | ×/८/95                      | સંખ્યાત                        |
| ય    | મનુષ્યને                                        | સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં           | ×/८                         | સંખ્યાત                        |
| ۶    | પ્રથમ દેવલોકથી ચાર<br>અનુત્તર વિમાનના દેવોને    | ૪ અનુત્તર વિમાનમાં               | ×/c                         | અસંખ્યાત                       |
| 9    | પ્રથમ દેવલોકથી ચાર<br>અનુત્તર વિમાનના દેવોને    | સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં           | ×                           | ×                              |
| ۷    | સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવને                     | ચાર અનુત્તર વિમાનમાં             | ×/C                         | સંખ્યાત                        |
| ૯    | સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવને                     | સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનમાં          | ×                           | ×                              |

### ૨૪ દંડકમાં એક-અનેક જીવોની બદ્ધ(વર્તમાનકાલીન) દ્રવ્યેન્દ્રિય :–

| જીવ                    | એક જીવની    |            | અનેક        | જીવોની     |
|------------------------|-------------|------------|-------------|------------|
|                        | સ્વસ્થાનમાં | પરસ્થાનમાં | સ્વસ્થાનમાં | પરસ્થાનમાં |
| એકેન્દ્રિય             | ૧           | ×          | અસંખ્ય      | ×          |
| બેઇન્દ્રિય             | ૨           | ×          | અસંખ્ય      | ×          |
| તેઇન્દ્રિય             | ४           | ×          | અસંખ્ય      | ×          |
| ચૌરેન્દ્રિય            | ۶           | ×          | અસંખ્ય      | ×          |
| પંચેન્દ્રિય ચારે ય ગતિ | ۷           | ×          | અસંખ્ય      | ×          |
| મનુષ્ય                 | ۷           | ×          | સં∘ કે અસં∘ | ×          |
| સર્વાર્થસિદ્ધ દેવ      | ۷           | ×          | સંખ્યાત     | ×          |
| વનસ્પતિ                | ૧           | ×          | અસંખ્ય      | ×          |

### ર૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવની ર૪ દંડકમાં ભવિષ્યકાલીન દ્રવ્યેન્દ્રિયો :–

| <b>20</b> 00            | નારકી અને દેવતા<br>(નવ ગ્રૈવેયક સુધી) | ચાર અનુત્તર<br>દેવને | સર્વાર્થ સિદ્ધ<br>દેવને | મનુષ્યને<br>તિર્યંચને |
|-------------------------|---------------------------------------|----------------------|-------------------------|-----------------------|
| એકેન્દ્રિયપણે           | × / ૧, ૨ આદિ                          | ×                    | ×                       | ×/ ૧,૨ આદિ            |
| બેઇન્દ્રિયપણે           | × / ર, ૪ આદિ                          | ×                    | ×                       | ×/ ૨,૪ આદિ            |
| તેઇન્દ્રિયપણે           | × / ૪, ૮ આદિ                          | ×                    | ×                       | ×/ ૪,૮ આદિ            |
| ચૌરેન્દ્રિયપણે          | × / ૬, ૧૨ આદિ                         | ×                    | ×                       | ×/ ક,૧૨ આદિ           |
| નારકીપણે                | × / ૮, ૧૬ આદિ                         | ×                    | ×                       | ×/ ૮,૧ <i>૬</i> આદિ   |
| નવ શ્રૈવેયક સુધી        | × / ૮, ૧૬ આદિ                         | × / ૮, ૧૬, સં૰       | ×                       | ×/ ૮,૧ <i>૬</i> આદિ   |
| ચાર અનુત્તર<br>દેવપણે   | ×/८ કે ૧૬.                            | ×/८                  | ×                       | ×/ ८,१۶               |
| સર્વાર્થસિદ્ધ<br>દેવપણે | × / ૮, વધુ નથી                        | ×/८                  | ×                       | ×/c                   |
| તિ∘ પંચે∘ પણે           | × / ૮, ૧૬ આદિ                         | ×                    | ×                       | ×/ ૮,૧ <i>૬</i> આદિ   |
| મનુષ્યપણે               | ૮, ૧۶ આદિ                             | ૮, ૧૬, સં૰           | ٤                       | ×/ ૮,૧۶ આદિ           |

### ર૪ દંડકના અનેક જીવોની ૨૪ દંડકમાં ભવિષ્યકાલીન દ્રવ્યેન્દ્રિયો :-

| ક્રમ | અનેક જીવો               | જીવોમા <u>ં</u>           | દ્રવ્યેન્દ્રિયો |
|------|-------------------------|---------------------------|-----------------|
| વ    | ર૩ દંડકના જીવો          | ર૩ દંડકપણે                | અનંત            |
| ·v   | નવ ગ્રૈવેયક સુધીના દેવો | ર૩ દંડકપણે                | અનંત            |
| ŋ    | ૪ અનુત્તર વિમાનના દેવો  | રર દંડકપણે                | × .             |
| 8    | ૪ અનુત્તર વિમાનના દેવો  | મનુષ્યપક્ષે               | અસંખ્યાત        |
| 7    | ૪ અનુત્તર વિમાનના દેવો  | નવ ગ્રૈવેયક સુધીના દેવપણે | અસંખ્યાત        |
| ۶    | ૪ અનુત્તર વિમાનના દેવો  | ૪ અનુત્તર વિમાનના દેવપણે  | અસંખ્યાત        |
| 9    | ૪ અનુત્તર વિમાનના દેવો  | સર્વાર્થસિદ્ધના દેવપણે    | સંખ્યાત         |
| ۷    | સર્વાર્થસિદ્ધના દેવો    | રર દંડકપણે                | ×               |
| ૯    | સર્વાર્થસિદ્ધના દેવો    | મનુષ્યપણે                 | ′ સંખ્યાત       |
| 10   | સર્વાર્થસિદ્ધના દેવો    | પ અનુત્તર વિમાનના દેવપણે  | ×               |



### [શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર–૫દ ૧૫/૨]

પ્રશ્ન–૧: ભાવેન્દ્રિય કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– શાનાવરણીય કર્મના શ્વયોપશમથી વિષયને જાણવાની શક્તિ અને વિષયનો બોધ પ્રાપ્ત થવો, તે ભાવેન્દ્રિય છે. તેના બે ભેદ છે. ૧. લબ્ધિભાવેન્દ્રિય – વિષયોને જાણવાની શક્તિને લબ્ધિભાવેન્દ્રિય કહે છે. તે જ્ઞાનાવરણીયકર્મના ક્ષયોપશમથી પ્રાપ્ત થાય છે. ૨. ઉપયોગ ભાવેન્દ્રિય – વિષયોને જાણવાની શક્તિનો વ્યાપાર થવો, તે ઉપયોગ ભાવેન્દ્રિય છે.

દ્રવ્યેન્દ્રિયની પ્રાપ્તિ અંગોપાંગ નામકર્મના ઉદયજન્ય છે અને ભાવેન્દ્રિયની પ્રાપ્તિ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમજન્ય છે.

પ્રશ્ન–ર ઃ ભાવેન્દ્રિયોના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉત્તર– ભાવેન્દ્રિયના પાંચ પ્રકાર છે. (૧) શ્રોતેન્દ્રિય (૨) ચક્ષુરિન્દ્રિય (૩) ઘ્રાણેન્દ્રિય (૪) રસેન્દ્રિય અને (૫) સ્પર્શેન્દ્રિય.

પ્રશ્ન–૩ ઃ ૨૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવોની ત્રૈકાલિક ભાવેન્દ્રિયો કેટલી છે ?

#### ઉત્તર– ૨૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવોની ત્રૈકાલિક ભાવેન્દ્રિયો :–

| જીવ પ્રકાર                                    | ભૂતકાલીન | વર્તમાનકાલીન | ભવિષ્યકાલીન                              |
|-----------------------------------------------|----------|--------------|------------------------------------------|
| ૧–૪ નરકના નારકી                               | અનંત     | ય            | પ, ૧૦, ૧૫, સંખ્યાત,<br>અસંખ્યાત, અનંત    |
| પ–૭ નરકના નારકી                               | અનંત     | ય            | ૧૦,૧૫, સંખ્યાત,<br>અસંખ્યાત, અનંત        |
| ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી<br>૧, ૨ દેવલોકના દેવ | અનંત     | ય            | પ, <i>૬</i> , સંખ્યાત,<br>અસંખ્યાત, અનંત |
| ત્રીજા દેવલોકથી<br>નવ ગ્રૈવેયકના દેવ          | અનંત     | ય            | પ, ૧૦, સંખ્યાત,<br>અસંખ્યાત, અનંત        |

## ૧૦૬ 🍃 🛟 🥰 🥰 🍪 🍪 🍪 🥸 🍪 🍪 🥰 ફૂંક ન્યામ સ્તોકાલય

| જીવ પ્રકાર                | ભૂતકાલીન | વર્તમાનકાલીન | ભવિષ્યકાલીન                                |
|---------------------------|----------|--------------|--------------------------------------------|
| ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવ   | અનંત     | પ            | ૫, ૧૦, સંખ્યાત                             |
| સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવ | અનંત     | પ            | પ.                                         |
| પૃથ્વી, પાણી, વનસ્પતિ     | અનંત     | ٩            | પ, <i>૬</i> ,૭, સંખ્યાત,<br>અસંખ્યાત, અનંત |
| તેઉકાય, વાયુકાય           | અનંત     | ٩            | ૬, ૭, સંખ્યાત,<br>અસંખ્યાત, અનંત           |
| ત્રણ વિકલેન્દ્રિય         | અનંત     | <b>૨,૩,૪</b> | ૬,૭, સંખ્યાત,<br>અસંખ્યાત, અનંત            |
| તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય       | અનંત     | પ            | પ,૬,૭, સંખ્યાત,<br>અસંખ્યાત, અનંત          |
| મનુષ્ય                    | અનંત     | ય            | × / ૫,૬,૭, સંખ્યાત,<br>અસંખ્યાત, અનંત      |

## પ્રશ્ન–૪: ૨૪ દંડકના અનેક જીવોની ત્રૈકાલિક ભાવેન્દ્રિયો કેટલી છે ? ૨૪ દંડકના અનેક જીવોની ત્રૈકાલિક ભાવેન્દ્રિય :–

| જીવ પ્રકાર                                                            | ભૂતકાલીન | વર્તમાનકાલીન           | ભવિષ્યકાલીન |
|-----------------------------------------------------------------------|----------|------------------------|-------------|
| નારકી, ભવનપતિથી<br>નવ પ્રૈવેયકના દેવો                                 | અનંત     | અસંખ્યાત               | અનંત        |
| ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવો                                              | અનંત     | અસંખ્યાત               | અસંખ્યાત    |
| સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવો                                            | અનંત     | સંખ્યાત                | સંખ્યાત     |
| પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ,<br>ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, તિર્યંચ, પંચેન્દ્રિય | અનંત     | અસંખ્યાત               | અનંત        |
| વનસ્પતિ                                                               | અનંત     | અનંત                   | અનંત        |
| મનુષ્યો                                                               | અનંત     | સંખ્યાત કે<br>અસંખ્યાત | અનંત        |

પ્રશ્ન–પઃ ૨૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવોની ૨૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવોમાં ત્રૈકાલિક ભાવેન્દ્રિયો કેટલી છે ?



### ઉત્તર– ૨૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવની ૨૪ દંડકમાં ત્રૈકાલિક ભાવેન્દ્રિય :–

| વર્તમાન જીવને     | દંડકના           | ભૂતકાલીન    | વર્તમાનકાલીન   |                    |
|-------------------|------------------|-------------|----------------|--------------------|
|                   | જીવપણે           | ભાવેન્દ્રિય | ભાવેન્દ્રિય    | ભાવેન્દ્રિય        |
| નારકી, ભવનપતિ,    | પાંચ અનુત્તર     |             | સ્વસ્થાનમાં    | કોઈ કરશે, કોઈ      |
| વ્યંતર, જ્યોતિષી, | વિમાન અને        | અનંત        | સ્થાન પ્રમાણે  | કરશે નહીં, કરશે    |
| પાંચ સ્થાવર,      | સંજ્ઞી મનુષ્યને  |             | ૧, ૨, ૩, ૪, ૫  | તો જઘન્ય સ્થાન     |
| ત્રણ વિકલેન્દ્રિય | છોડીને શેષ       | ļ           | અને            | પ્રમાણે, ઉત્કૃષ્ટ– |
| અને તિર્યંચ       | સર્વ સ્થાનના     |             | પરસ્થાનમાં નથી | અનંત કરશે          |
| પંચેન્દ્રિય       | જીવપણે           |             |                |                    |
|                   | સંજ્ઞી મનુષ્ય    | અનંત        | ×              | પ, ૧૦, ૧૫          |
| ·                 | પશ્ચે            |             |                | સંખ્યાત,           |
|                   |                  |             |                | અસંખ્યાત, અનંત     |
|                   | ચાર અનુત્તર      | ×           | ×              | ×/૫,૧૦             |
|                   | વિમાનના          |             |                |                    |
|                   | દેવપણે,          |             |                |                    |
|                   | સર્વાર્થ∘ દેવપણે | ×           | ×              | ×/પ                |
| પહેલા દેવલોકથી    | પાંચ અનુત્તર     |             | સ્વસ્થાનમાં    | થાય અથવા           |
| નવ ગ્રૈવેયક       | વિમાન અને        | અનંત        | પ              | ન થાય              |
| સુઘીના દેવને      | સંજ્ઞી મનુષ્યને  |             | પરસ્થાનમાં     | થાય તો સ્થાન       |
|                   | છોડીને શેષ       |             | નથી.           | પ્રમાણે            |
|                   | સર્વ સ્થાનના     |             |                |                    |
|                   | જીવપણે           |             |                |                    |
|                   | સંજ્ઞી મનુષ્યપણે | અનંત        | ×              | ૫, ૧૦, ૧૫          |
|                   |                  |             |                | યાવત્ અનંત         |
| ļ                 | ચાર અનુત્તર      |             |                |                    |
|                   | વિમાનના          | }           |                |                    |
|                   | દેવપણે           | ×/પ         | ×              | ×/ <b>૫, ૧</b> ૦   |
|                   | સર્વાર્થસિદ્ધ    |             |                |                    |
|                   | દેવપણે           | ×           | ×              | ×/પ                |
| į l               | I                | !           |                |                    |

| વર્તમાન જીવને                  | દંડકના<br>જીવપણે                                        | ભૂતકાલીન<br>ભાવેન્દ્રિય | વર્તમાનકાલીન<br>ભાવેન્દ્રિય            | ભવિષ્યકાલીન<br>ભાવેન્દ્રિય                            |
|--------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ચાર અનુત્તર<br>વિમાનના દેવને   | અનુત્તર વિમાન,<br>અને સંજ્ઞીમનુષ્ય<br>સિવાય સ્થાનોમાં   | અનંત                    | ×                                      | વૈમાનિક દેવમાં<br>×/પ, ૧૦, સંખ્યાત<br>શેષમાં થશે નહીં |
|                                | સંજ્ઞી મનુષ્યપણે                                        | અનંત                    | ×                                      | પ, ૧૦ યાવત્<br>અનંત                                   |
|                                | ચાર અનુત્તર<br>વિમાનના<br>દેવપણે                        | ×/પ                     | ય                                      | ×/ <b>પ</b>                                           |
|                                | સર્વાર્થ. દેવપણે                                        | ×                       | ×                                      | ×/ų                                                   |
| સર્વાર્થસિદ્ધ<br>વિમાનના દેવને | અનુત્તરવિમાન,<br>સંજ્ઞી મનુષ્ય<br>સિવાય સ્થાનમાં        | અનંત                    | ×                                      | ×                                                     |
|                                | સંજ્ઞી મનુષ્યપણે                                        | અનંત                    | ×                                      | ય                                                     |
|                                | અનુત્તર વિમાનના<br>દેવપણે                               | ×/u                     | ×                                      | ×                                                     |
|                                | સર્વાર્થ. વિમાનના<br>દેવપણે                             | ×                       | પ                                      | ×                                                     |
| મનુષ્યને                       | અનુત્તર<br>વિમાનને છોડીને<br>શેષ સર્વ સ્થાનના<br>જીવપણે | અનંત                    | સ્વસ્થાનમાં<br>પ<br>પરસ્થાનમાં<br>અનંત | ×/પ, ૧૦<br>યાવત્ અનંત                                 |
|                                | ચાર અનુત્તર<br>વિમાનના<br>જીવપણે                        | ×/ <b>૫,</b> ૧૦         | ×                                      | ×/૫, ૧૦                                               |
|                                | સર્વાર્થ. દેવપણે                                        | ×/ų                     | ×                                      | ×/પ                                                   |

પ્રશ્ન–૬ : ૨૪ દંડકના અનેક જીવોની ૨૪ દંડકના અનેક જીવોમાં ત્રૈકાલિક ભાવેન્દ્રિયો કેટલી થાય છે ?



### ઉત્તર– ૨૪ દંડકના અનેક જીવોની ૨૪ દંડકમાં ત્રૈકાલિક ભાવેન્દ્રિયો :–

| વર્તમાન જીવને                                                                                    | દંડકના<br>જીવ પણે                                                        | ભૂતકાલીન<br>ભાવેન્દ્રિય | વર્તમાનકાલીન<br>ભાવેન્દ્રિય                                 | ભવિષ્યકાલીન<br>ભાવેન્દ્રિય               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| નારકી, ભવનપતિ,<br>વ્યંતર, જયોતિષી,<br>પાંચ સ્થાવર,<br>ત્રણ વિકલેન્દ્રિય,<br>તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો | અનુત્તર વિમાનને<br>છોડીને<br>શેષ સર્વ સ્થાનના<br>જીવપણે                  | અનંત                    | વનસ્પતિમાં<br>અનંત; શેષમાં<br>અસંખ્યાત<br>પરસ્થાનમાં<br>નથી | અનંત                                     |
|                                                                                                  | અનુત્તર વિમાનના<br>દેવપણે                                                | ×                       | ×                                                           | વનસ્પતિની અનંત<br>શેષ જીવોની<br>અસંખ્યાત |
| પહેલા દેવલોકથી<br>નવ ગ્રૈવેયકના દેવો                                                             | અનુત્તર વિમાનને<br>છોડીને શેષ<br>સર્વ સ્થાનના<br>જીવપણે                  | અનંત                    | સ્વ સ્થાનમાં<br>અસંખ્યાત<br>પરસ્થાનમાં નથી                  | અનંત                                     |
|                                                                                                  | અનુત્તર વિમાનના<br>દેવપણે                                                | અસંખ્યાત                | ×                                                           | અસંખ્યાત                                 |
|                                                                                                  | સર્વાર્થ.ના દેવપણે                                                       | ×                       | ×                                                           | અસંખ્યાત                                 |
| અનુત્તર વિમાનના<br>દેવો                                                                          | વૈમાનિક દેવો અને<br>સંજ્ઞી મનુષ્યને<br>છોડીને શેષ સર્વ<br>સ્થાનના જીવપણે | અનંત                    | ×                                                           | ×                                        |
|                                                                                                  | સંજ્ઞી મનુષ્ય,<br>પહેલા દેવ.થી<br>નવ ગ્રૈવેયકના<br>દેવપણે                | અનંત                    | ·×                                                          | અસંખ્યાત                                 |
|                                                                                                  | ચાર અનુત્તર<br>વિમાનના દેવપણે                                            | અસંખ્યાત                | અસંખ્યાત                                                    | અસંખ્યાત                                 |
|                                                                                                  | સર્વાર્થ. દેવપણે                                                         | ×                       | ×                                                           | સંખ્યાત                                  |

# ૧૧૦ 🖟 🚓 🚓 🚓 જિલ્લા જિલ્લા

| વર્તમાન જીવને  | દંડકના<br>જીવ પણે                                                      | ભૂતકાલીન<br>ભાવેન્દ્રિય | વર્તમાનકાલીન<br>ભાવેન્દ્રિય | ભવિષ્યકાલીન<br>ભાવેન્દ્રિય |
|----------------|------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------|----------------------------|
| સર્વાર્થ. દેવો | અનુત્તર વિમાન<br>અને સંજ્ઞી<br>મનુષ્યને<br>છોડીને શેષ<br>સર્વ સ્થાનમાં | અનંત                    | ×                           | ×                          |
|                | ચાર અનુત્તર<br>વિમાનના દેવપણે                                          | સંખ્યાત                 | ×                           | ×                          |
|                | સર્વાર્થ. દેવપણે                                                       | ×                       | સંખ્યાત                     | ×                          |
|                | મનુષ્ય પણે                                                             | અનંત                    | ×                           | સંખ્યાત                    |
| મનુષ્યો        | અનુત્તર વિમાન<br>અને સંજ્ઞી મનુષ્યને<br>છોડીને શેષ સર્વ                | અનંત                    | સ્વસ્થાનમાં<br>સંખ્યાત/     | અનંત                       |
|                | સ્થાનમાં                                                               |                         | અસંખ્યાત                    |                            |
|                | અનુત્તર વિમાનના<br>દેવપણે                                              | સંખ્યાત                 | ×                           | સંખ્યાત                    |
|                | મનુષ્યપણે                                                              | અનંત                    | સંખ્યાત/<br>અસંખ્યાત        | અનંત                       |



[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૧૬]

### પ્રશ્ન–૧: ગતિ પ્રપાત એટલે શું ?

ઉત્તર— ગતિને પ્રાપ્ત થવું, તે ગતિ પ્રપાત છે. ગતિ અથવા પ્રાપ્તિના બે પ્રકાર છે— (૧) એક સ્થાનેથી બીજા સ્થાને જવું તે દેશાંતર રૂપ ગતિ છે. (૨) એક અવસ્થાને છોડીને બીજી અવસ્થાને પ્રાપ્ત થવું, તે પર્યાયાંતરરૂપ ગતિ છે. જેમ કે મનુષ્ય અવસ્થાને છોડીને દેવ અવસ્થાને પ્રાપ્ત થવું.

પ્રશ્ન–ર ઃ ગતિ પ્રપાતના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉત્તર– ગતિ પ્રપાતના પાંચ પ્રકાર છે, જેમ કે– (૧) પ્રયોગગતિ (૨) તતગતિ (૩) બંધન-છેદન ગતિ (૪) ઉપપાતગતિ (૫) વિહાયોગતિ.

પ્રશ્ન–૩: પ્રયોગગતિ એટલે શું અને એના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર– આત્માના વિશેષ વ્યાપાર રૂપ પંદર યોગની પ્રવૃત્તિને પ્રયોગગતિ કહે છે. યોગના પંદર પ્રકારની જેમ પ્રયોગગતિના પણ પંદર પ્રકાર છે.

પ્રશ્ન–૪ ઃ તતગતિ એટલે શં ?

ઉત્તર– તત એટલે વિસ્તારવાળી ગતિ. જેમ કે કોઈ મનુષ્ય એક ગામથી બીજે ગામ જવા માટે ગતિ કરે, ગંતવ્ય સ્થાન સુધી ન પહોંચે ત્યાં સુધી માર્ગમાં એક–એક કદમ મૂકતા દેશાંતર પ્રાપ્તિ રૂપ જે ગતિ થાય તે તતગતિ છે.

પ્રશ્ન–૫ : બંધન-છેદનગતિ એટલે શું ?

ઉત્તર– બંધન તૂટવાથી જે ગતિ થાય, તે બંધન-છેદનગતિ છે. જેમ કે આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં શરીરથી મુક્ત જીવ અને જીવથી મુક્ત શરીરની જે ગતિ થાય, તે બંધન-છેદનગતિ છે.

પ્રશ્ન–૬ : ઉપપાતગતિ એટલે શું ? તેના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર– નવા ઉત્પત્તિસ્થાનમાં જન્મ ધારણ કરવા જે ગતિ થાય, તે ઉપપાતગતિ છે. તેના ત્રણ ભેદ છે– (૧) ક્ષેત્રોપપાતગતિ. (૨) ભવોપપાતગતિ અને (૩) નોભવોપપાતગતિ

પશ્ન–૭: ક્ષેત્રોપપાતગતિના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર– નરકાદિ ક્ષેત્રમાં જીવનું ઉત્પન્ન થવું, તે ક્ષેત્રોપપાત ગતિ છે. તેના મૃળ પાંચ ભેદ અને ઉત્તર ભેદ ૭૫ છે–

- **૧. નરકક્ષેત્રોપપાતગતિ** નૈરયિકો જે ક્ષેત્રમાં રહે, તે નરકક્ષેત્ર છે. તે ક્ષેત્રમાં નૈરયિકોનું ઉત્પન્ન થવું, તે નરકક્ષેત્રોપપાતગતિ છે. સાત નરકની અપેક્ષાએ તેના સાત ભેદ છે.
- ર. તિ**ર્યંચ ક્ષેત્રોપપાતગતિ** તિર્યંચ જીવો જે ક્ષેત્રમાં સ્થિત થાય, તે તિર્યંચક્ષેત્ર છે. તે ક્ષેત્રમાં તિર્યંચોનું જવું, તે તિર્યંચક્ષેત્રોપપાત ગતિ છે. એકેન્દ્રિયાદિ જાતિની અપેક્ષાએ તિર્યંચના પાંચ ભેદ છે તેથી તિર્યંચ ક્ષેત્રોપપાત ગતિના પણ **પાંચ** ભેદ છે.
  - **૩. મનુષ્ય ક્ષેત્રોપપાતગતિ** મનુષ્ય જે ક્ષેત્રમાં સ્થિત થાય, તે

મનુષ્યક્ષેત્ર છે. તે ક્ષેત્રમાં મનુષ્યનું જવું, તે મનુષ્ય ક્ષેત્રોપપાતગતિ છે. તેના બે ભેદ છે – (૧) સંમૂચ્છિમ મનુષ્ય ક્ષેત્રોપપાતગતિ (૨) ગર્ભજ મનુષ્ય ક્ષેત્રોપપાતગતિ.

- **૪. દેવ ક્ષેત્રોપપાતગતિ** દેવો જે ક્ષેત્રમાં સ્થિત થાય, તે દેવક્ષેત્ર છે. તે ક્ષેત્રમાં દેવોનું જવું, તે દેવ ક્ષેત્રોપપાતગતિ છે. ભવનપતિ આદિ ચાર જાતિના દેવોની અપેક્ષાએ દેવક્ષેત્રોપપાતગતિના **ચાર** પ્રકાર છે.
- પ. સિદ્ધક્ષેત્રોપપાતગતિ સિદ્ધ થયેલા જીવોનું સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં જવું, તે સિદ્ધક્ષેત્રોપપાતગતિ છે. અઢી દ્વીપક્ષેત્રના જુદા જુદા વિભાગોમાંથી જીવો સિદ્ધ થાય છે. તે જુદા જુદા વિભાગોના પ૭ ભેદ છે— (૧) ભરત-ઐરવતક્ષેત્ર (૨) ચૂલ્લહિમવંત અને શિખરી વર્ષધર પર્વત (૩) હેમવય-હેરણ્યવયક્ષેત્ર (૪) શબ્દાપાતી-વિકટાપાતી વૃત્તવૈતાઢ્ય પર્વત (૫) મહાહિમવંત અને રુક્મિ વર્ષધર પર્વત (૬) હરિવર્ષ-રમ્યક્વર્ષક્ષેત્ર (૭) ગંધાપાતી-માલ્યવંત વૃત્તવૈતાઢય પર્વત (૮) નિષધ-નીલવંત વર્ષધર પર્વત (૯) પૂર્વ-પશ્ચિમ મહાવિદેહક્ષેત્ર (૧૦) દેવકુરુ-ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્ર (૧૧) મેરુ પર્વત. (૧૨ થી ૩૩) ધાતકીખંડના પૂર્વાર્ધ અને પશ્ચિમાર્દ્ધના ૧૧-૧૧ ક્ષેત્રો ગણતાં ૨૨ ક્ષેત્રો. (૩૪ થી ૫૫) પુષ્કરાર્દ્ધ દ્વીપના પૂર્વાર્દ્ધ અને પશ્ચિમાર્દ્ધના ૧૧-૧૧ ક્ષેત્રો ગણતાં ૨૨ ક્ષેત્રો (૫૬) લવણ સમુદ્ર (૫૭) કાલોદધિ સમુદ્ર, આ ૫૭ ક્ષેત્રોના કોઈ પણ વિભાગમાંથી જીવ સિદ્ધ થાય છે, તેથી સિદ્ધ ક્ષેત્રોપપાતગતિના ૫૭ ભેદ છે. આ રીતે ક્ષેત્રોપપાતગતિના ૭+૫+૨+૪+ ૫૭=૭૫ ભેદ થાય છે.

### પ્રશ્ન–૮ ઃ ભવોપપાતગતિ એટલે શું ? તેના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર— કર્મયુક્ત જીવોનું નારકાદિપણે રહેવું, તે ભવ છે. જીવોનું તે તે ભવને પ્રાપ્ત થવું, તે ભવોપપાતગિત છે. નારકી, તિર્યંચ, મનુષ્ય, દેવભવ, આ ચાર પ્રકારના ભવની અપેક્ષાએ ભવોપપાતગિતના ચાર પ્રકાર છે. તેમાં નારક ભવોપપાતગિતના માંચ ભેદ, તિર્યંચ ભવોપપાતગિતના પાંચ ભેદ, મનુષ્ય ભવોપપાતગિતના બે ભેદ અને દેવ ભવોપપાતગિતના ચાર ભેદ છે.

### પ્રશ્ન–૯: નોભવોપપાતગતિ એટલે શું ? તેના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર– કર્મમુક્ત જીવોની ગતિ અથવા પુદ્દગલની ગતિને નોભવોપપાતગતિ કહે છે. તેના બે ભેદ છે– (૧) સિદ્ધનોભવોપપાતગતિ (૨) પુદ્દગલનોભવોપપાતગતિ. સિદ્ધનોભવોપપાતગતિના બે ભેદ છે– (૧) અનંતર સિદ્ધ નોભવોપપાતગતિ (૨) પરંપરસિદ્ધ નોભવોપપાતગતિ.

**પુદ્દગલ નોભવો૫પાતગતિ**– પુદ્દગલ પરમાણુના લોકના એક ચરમાન્તથી બીજા ચરમાન્ત સુધી જવું, તે પુદ્દગલ નોભવોપપાતગતિ છે. તેના છ ભેદ છે– (૧) પૂર્વી ચરમાન્તથી પશ્ચિમી ચરમાંત સુધી જવું (૨) પશ્ચિમી ચરમાંતથી પૂર્વી ચરમાંત સુધી જવું. (૩) ઉત્તરી ચરમાંતથી દક્ષિણી ચરમાંત સુધી જવું. (૪) દક્ષિણી ચરમાંતથી ઉત્તરી ચરમાંત સુધી જવું. (૫) ઊર્ધ્વ ચરમાંતથી અધો ચરમાંત સુધી જવું (૬) અધો ચરમાંતથી ઊંઘ્વ ચરમાંત સુધી જવું.

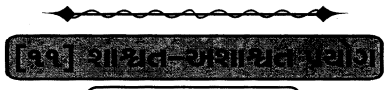
### પ્રશ્ન–૧૦ ઃ વિહાયોગતિ એટલે શું ? તેના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર– આકાશમાં કે માર્ગમાં થતી ગતિને વિહાયોગતિ કહે છે. તેના ૧૭ ભેદ છે– **(૧) સ્પૃશદ્દ્ગતિ**– એક સ્થાનથી બીજા સ્થાનમાં જતાં જીવ અને પુદ્દગલ માર્ગમાં રહેલા આકાશ પ્રદેશોને સ્પર્શ કરતાં ક્રમિક ગતિ કરે તેને સ્પૃશદ્ગતિ કહેવાય છે. સ્થૂલ પુદ્દગલોમાં અને ઔદારિક આદિ ત્રણ શરીરયુક્ત જીવોમાં આ ગતિ હોય છે.

- (ર) અસ્પ્રશદ્**ગતિ** એક સ્થાનથી બીજા સ્થાનમાં જતાં જીવ અને પુદ્દગલ માર્ગમાં રહેલા આકાશ પ્રદેશોને સ્પર્શ ન કરતાં એટલે કે બંદૂકની ગોળીની જેમ અક્રમિક અને તીવ્ર ગતિથી ગમન કરે તેને અસ્પૃશદ્દગતિ કહેવાય છે. સૂક્ષ્મ પુદ્દગલો અને માત્ર તૈજસ-કાર્મણ શરીરયુક્ત જીવોમાં આ ગતિ હોય શકે છે.
- (૩) ઉ**પસંપદ્યમાનગતિ** બીજાના આશ્રયપૂર્વક થતી ગતિ, જેમ કે સાર્થવાહના આશ્રયે થતી અન્ય વ્યાપારીઓની ગતિ.
- (૪) **અનુપસંપદ્મમાનગતિ** બીજાના આશ્રય વિના થતી ગતિ.
- **(૫) પુદ્દગલગતિ** પુદ્દગલની ગતિને પુદ્દગલ ગતિ કહે છે.
- (**૬) મંડૂકગતિ** દેડકાની જેમ કૂદતાં-કૂદતાં જ<u>વું</u> તે.
- (૭) **નૌકાગતિ** નૌકા દ્વારા થતી ગતિ. (૮) **નયગતિ** નૈગમાદિ નય દ્વારા સ્વમતની પુષ્ટિ કરવી. (૯) છાયાગતિ– છાયાનું અનુસરણ કરીને થતી ગતિ. (૧૦) છાયાનુપાતગતિ – પુરુષની સાથે તેની છાયાની જે ગતિ થાય તે. (૧૧) **લેશ્યાગતિ**– લેશ્યાના પુદ્દગલોની ગતિ. **(૧૨) લેશ્યાનુપાતગતિ**– લેશ્યા અનુસાર જીવની ગતિ થાય તે. (૧૩) ઉદ્દિશ્ય પ્રવિભક્તગતિ– કોઈ ઉદ્દેશપૂર્વક થતી ચોક્કસ ગતિ, જેમ કે– આચાર્યાદિની પાસે ધર્મોપદેશ સાંભળવા કે પ્રશ્ન પુછવા જવા માટે થતી ગતિ.
- **(૧૪) ચતુઃપુરુષ પ્રવિભક્ત ગતિ** ચાર પુરુષોની ચાર પ્રકારે થતી ગતિ.

## ૧૧૪ **ૢ૾ૺ ૡ૽ૢૺ૾૽ ૡ૾ૢૺ૾૽ ૡ૾ૢૺ૾૽ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾ૡ૽ૢૺ૾ૡ૽ૢૺ** ફ્લન્આમ્ર સ્તોકાલય

- (૧) ચાર પુરુષો સાથે નીકળ્યા, સાથે પહોંચ્યા.
- (ર) ચાર પુરુષો સાથે નીકળ્યા, સાથે ન પહોંચ્યા.
- (૩) ચાર પુરુષો સાથે ન નીકળ્યા, સાથે પહોંચ્યા.
- (૪) ચાર પુરુષો સાથે ન નીકળ્યા, સાથે ન પહોંચ્યા.
- (૧૫) વક્રગતિ– તેના ચાર પ્રકાર છે– (૧) ઘટ્ટનતા– લંગડાતા ચાલવું. (૨) સ્તંભનતા– અટકી-અટકીને ચાલવું (૩) શ્લેષણતા– શરીરના એક અંગથી બીજા અંગનો સ્પર્શ કરીને ચાલવું. (૪) પ્રપતન્– પડતા-પડતા ચાલવું. આ ચારે ગતિ અનિષ્ટ અને અપ્રશસ્ત હોવાથી વક્રગતિ કહેવાય છે.
- (૧૬) પંકગતિ— પંક = કીચડમાં ગતિ કરવી અને ઉપલક્ષણથી જળમાં થતી ગતિ, તે પંકગતિ કહેવાય છે.
- (૧૭) બંધન વિમોચન ગતિ આમ્ર આદિ ફળોની પોતાની ડાળીના બંધનથી છૂટા પડીને થતી ગતિ.



## [શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૧૬]

### પ્રશ્ન–૧: પ્રયોગ એટલે શું ? તેના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર– (૧) વીર્યાંતરાય કર્મના ક્ષયોપશમ કે ક્ષયથી થતાં આત્મ પ્રદેશોના પરિસ્પંદનને પ્રયોગ કહે છે. (૨) જેના દ્વારા જીવ ક્રિયાઓથી સંબંધિત થાય, તે પ્રયોગ છે. (૩) સાંપરાયિક કે ઐર્યાપથિક કર્મબંધના કારણને પ્રયોગ કહે છે. (૪) જીવ દ્વારા થતાં પુદ્દગલ પ્રહણને અથવા પુદ્દગલ પરિણમનના સાધનને પ્રયોગ કહે છે. પ્રયોગના મુખ્ય ત્રણ ભેદ છે– મન પ્રયોગ, વચન પ્રયોગ અને કાય પ્રયોગ.

તેમાં મનપ્રયોગના ચાર, વચનપ્રયોગના ચાર અને કાયપ્રયોગના સાત ભેદ = કુલ પંદર ભેદ થાય છે.

- (૧) **સત્યમનપ્રયોગ પ્રા**ણીમાત્ર માટે હિતકારી અથવા સત્ય વિચારણા.
- (૨) અસત્યમનપ્રયોગ સત્યથી વિપરીત વિચારણા.
- (૩) મિશ્ર મનપ્રયોગ સત્ય-અસત્યથી મિશ્રિત વિચારણા.
- (૪) વ્યવહાર મન પ્રયોગ જે સત્ય પણ ન હોય, અસત્ય પણ ન હોય, માત્ર

વ્યવહારમાં પ્રચલિત વિચારણા. ચારે પ્રકારના મનોપ્રયોગ સંજ્ઞી જીવોને હોય છે. મનોપ્રયોગ પર્યાપ્તાવસ્થામાં જ હોય છે.

- (૫) સત્યવચન પ્રયોગ (૬) અસત્ય વચન પ્રયોગ (૭) મિશ્ર વચન પ્રયોગ (૮) વ્યવહાર વચન પ્રયોગ. સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયમાં ચારે પ્રકારના વચન પ્રયોગ હોય છે. વિકલેન્દ્રિયોમાં વ્યવહાર વચન પ્રયોગ હોય છે અને તે પર્યાપ્તાવસ્થામાં જ હોય છે.
- (૯) ઔદારિક કાય પ્રયોગ– ઔદારિક શરીરનો વ્યાપાર. મનુષ્યો અને તિર્યંચોમાં પર્યાપ્તાવસ્થામાં તથા શરીર પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા પછીની અપર્યાપ્તા અવસ્થામાં હોય છે.
- (૧૦) ઔદારિક મિશ્ર કાયપ્રયોગ— ઔદારિક + કાર્મણ અથવા ઔદારિક + વૈક્રિય દ્વારા થતો વ્યાપાર. તે મનુષ્યો અને તિર્યંચોને પર્યાપ્ત-અપર્યાપ્તાવસ્થામાં હોય છે તથા ઔદારિક + આહારક શરીર દ્વારા થતો વ્યાપાર. તે મનુષ્યોને પર્યાપ્તા અવસ્થામાં જ હોય છે.
- (૧૧) વૈક્રિય કાયપ્રયોગ– વૈક્રિય શરીર દ્વારા થતો વ્યાપાર. નારકી અને દેવોને તથા વૈક્રિય લબ્ધિધારી મનુષ્યો અને તિર્યંચોને હોય છે.
- (૧૨) વૈક્રિય મિશ્ર કાયપ્રયોગ વૈક્રિય + કાર્મણ અથવા વૈક્રિય + ઔદારિક શરીર દ્વારા થતો વ્યાપાર. નારકીઓ અને દેવોને પર્યાપ્તા-અપર્યાપ્તાવસ્થામાં તથા મનુષ્યો અને તિર્યંચોને પર્યાપ્તાવસ્થામાં વૈક્રિય લબ્ધિનો પ્રયોગ કરે ત્યારે હોય છે.
- (૧૩) **આહારક કાયપ્રયોગ** આહારક શરીર દ્વારા થતો વ્યાપાર. તે ચૌદ પૂર્વધારી મુનિને જ હોય છે.
- (૧૪) આહારક મિશ્ર કાયપ્રયોગ— આહારક + ઔદારિક શરીર દ્વારા થતો વ્યાપાર. આહારક શરીર બનાવવાનો પ્રારંભ કરે, ત્યારે ચૌદ પૂર્વધારી મુનિને હોય છે.
- (૧૫) કાર્મ**ણ કાયપ્રયોગ** કાર્મણ શરીર દ્વારા થતો વ્યાપાર. ચારે ગતિના જીવોને વિગ્રહગતિમાં(વાટે વહેતામાં) હોય તથા કેવળી સમુદ્દ્ઘાતના ત્રીજા, ચોથા અને પાંચમા સમયે હોય છે.

#### પ્રશ્ન-ર: તૈજસ કાયપ્રયોગ કેમ નથી ?

ઉત્તર– તૈજસ અને કાર્મણ શરીર સહચારી છે, તે બંને શરીરનો વ્યાપાર એક સાથે જ થાય છે, તેથી કાર્મણની પ્રમુખતાએ તૈજસ કાયપ્રયોગની પૃથક્ ગણના નથી. પ્રશ્ન-૩ : સમુચ્ચય જીવોમાં કેટલા પ્રયોગ હોય છે ?

ઉત્તર– સમુચ્ચય જીવોમાં ઉપરોક્ત પંદર પ્રયોગ હોય શકે છે.

પ્રશ્ન–૪ : શાશ્વત પ્રયોગ એટલે શું ?

ઉત્તર– જે પ્રયોગ કરનારા જીવો લોકમાં હંમેશાં હોય, તે શાશ્વતપ્રયોગ છે.

પ્રશ્ન–૫ ઃ અશાશ્વત પ્રયોગ એટલે શું ?

ઉત્તર– જે પ્રયોગ કરનારા જીવો લોકમાં ક્યારેક હોય અને ક્યારેક ન હોય તે અશાશ્વત પ્રયોગ છે.

પ્રશ્ન–૬ : સમુચ્ચય જીવોમાં શાશ્વત-અશાશ્વત પ્રયોગ કેટલા અને તેનાથી બનતા ભંગ કેટલા ?

ઉત્તર— સમુચ્ચય જીવોમાં ૧૩ પ્રયોગ શાશ્વત છે અને આહારક કાયયોગ તથા આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગ, આ બે પ્રયોગ અશાશ્વત છે. આહારકશરીરી જીવોનો ઉત્કૃષ્ટ છ માસનો વિરહ છે. આ વિરહ કાળમાં તે બંને પ્રયોગવાળા જીવો હોતા નથી. શેષ મન, વચન, કાયનો પ્રયોગ કરનારા જીવો હંમેશાં હોય છે. શાશ્વત-અશાશ્વત પ્રયોગના સંયોગથી તેના નવ ભંગ આ પ્રમાણે થાય છે—

અસંયોગી એક ભંગ (૧) સર્વ જીવો તેર પ્રયોગવાળા હોય છે.

હિસંયોગી ચાર ભંગ— (૧) તેર પ્રયોગી ઘણા, આહારક કાય પ્રયોગી એક (૨) તેર પ્રયોગી ઘણા, આહારક કાય પ્રયોગી ઘણા (૩) તેર પ્રયોગી ઘણા, આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગી ઘણા, આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગી ઘણા. આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગી ઘણા. ત્રાહારક કાયપ્રયોગી ઘણા. ત્રાહારક કાયપ્રયોગી એક, આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગી એક (૨) તેર પ્રયોગી ઘણા, આહારક કાયપ્રયોગી એક, આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગી ઘણા (૩) તેર પ્રયોગી ઘણા, આહારક કાયપ્રયોગી ઘણા, આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગી ઘણા, અહારક કાયપ્રયોગી ઘણા, આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગી ઘણા, આહારક કાયપ્રયોગી ઘણા, આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગ ઘણા.

આ રીતે અસંયોગી એક + દ્વિસંયોગી ચાર + ત્રિસંયોગી ચાર = નવ ભંગ થાય છે.

પ્રશ્ન-૭: નારકી દેવોમાં શાયત-અશાયત પ્રયોગ અને તેના ભંગ કેટલા ? ઉત્તર– નારકી અને દેવોમાં ચાર પ્રયોગ મનના, ચાર પ્રયોગ વચનના તથા વૈક્રિયકાય પ્રયોગ, વૈક્રિય મિશ્રકાય પ્રયોગ અને કાર્મણ કાય પ્રયોગ, આ ૧૧ પ્રયોગ હોય છે. તેમાંથી ઉપપાત વિરહકાલની અપેક્ષાએ કાર્મણ કાય પ્રયોગ અશાયત અને શેષ ૧૦ પ્રયોગ શાયત હોય છે, તેના ત્રણ ભંગ છે.



**અસંયોગી એક ભંગ**– (૧) સર્વ જીવો દશ પ્રયોગી.

**દિસંયોગી બે ભંગ –** (૧) ઘણા દશ પ્રયોગી અને એક કાર્મણકાય પ્રયોગી (૨) ઘણા દશ પ્રયોગી અને ઘણા કાર્મણકાય પ્રયોગી.

અસંયોગી એક ભંગ + દ્વિસંયોગી બે ભંગ = ત્રણ ભંગ થાય છે. આ રીતે જ્યાં એક પ્રયોગ અશાશ્વત હોય, ત્યાં ત્રણ ભંગ, બે પ્રયોગ અશાશ્વત હોય, ત્યાં નવ ભંગ અને ત્રણ પ્રયોગ અશાશ્વત હોય ત્યાં સત્તાવીસ ભંગ થાય છે.

પ્રશ્ન–૮ : પાંચ સ્થાવર જીવોમાં શાશ્વત-અશાશ્વત પ્રયોગ અને તેના ભંગ કેટલા ?

ઉત્તર– વાયુકાયમાં ઔદારિક, ઔદારિક મિશ્ર, વૈક્રિય, વૈક્રિયમિશ્ર અને કાર્મણ કાયપ્રયોગ, આ પાંચ પ્રયોગ અને શેષ ચાર સ્થાવરમાં ઔદારિક, ઔદારિકમિશ્ર અને કાર્મણ કાયપ્રયોગ, આ ત્રણ પ્રયોગ હોય છે. આ ત્રણ કે પાંચ પ્રયોગ શાશ્વત જ છે તેથી અભંગ છે.

પ્રશ્ન–૯ : ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અને અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં શાશ્વત-અશાશ્વત પ્રયોગ અને તેના ભંગ કેટલા ?

**ઉત્તર**– તેમાં ઔદારિક, ઔદારિક મિશ્ર, કાર્મણકાય પ્રયોગ અને વ્યવહાર વચન પ્રયોગ, આ ચાર પ્રયોગ હોય છે. તેમાંથી કાર્મણકાય પ્રયોગ ઉપપાત વિરહની અપેક્ષાએ અશાશ્વત છે. શેષ ત્રણ પ્રયોગ શાશ્વત છે. એક પ્રયોગ અશાશ્વત હોવાથી ત્રણ ભંગ થાય છે.

પ્રશ્ન–૧૦ : સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં શાશ્વત-અશાશ્વત પ્રયોગ અને તેના ભંગ કેટલા ?

**ઉત્તર**– તેમાં આહારક અને આહારકમિશ્ર કાયપ્રયોગ, આ બે પ્રયોગને છોડીને શેષ તેર પ્રયોગ હોય છે. તેમાંથી એક કાર્મણ કાયપ્રયોગ અશાશ્વત. શેષ બાર પ્રયોગ શાશ્વત છે. તેમાં એક અશાશ્વતના ત્રણ ભંગ થાય છે.

પ્રશ્ન–૧૧ : મનુષ્યોમાં શાશ્વત-અશાશ્વત પ્રયોગ અને તેના ભંગ કેટલા ?

ઉત્તર– તેમાં પંદર પ્રયોગ હોય છે. તેમાંથી ઔદારિકમિશ્ર કાયપ્રયોગ, કાર્મણ કાયપ્રયોગ, આહારક અને આહારકમિશ્ર કાયપ્રયોગ. આ ચાર પ્રયોગ અશાશ્વત છે અને શેષ ૧૧ પ્રયોગ શાશ્વત છે. શાશ્વત-અશાશ્વત પ્રયોગના સંયોગથી ૮૧ ભંગ થાય છે.

અસંયોગી ભંગ–૧ (૧) સર્વ જીવો અગિયાર પ્રયોગી.

# ૧૧૮ 🅦 🥰 🗞 🚓 જે જે

**દિસંયોગી ભંગ**–૮ (૧) ઘણા ૧૧ પ્રયોગી, એક આહારક કાય પ્રયોગી.

- (૨) ઘણા ૧૧ પ્રયોગી, ઘણા આહારક કાય પ્રયોગી.
- (૩) ઘણા ૧૧ પ્રયોગી, એક આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગી.
- (૪) ઘણા ૧૧ પ્રયોગી, ઘણા આહારક મિશ્રકાય પ્રયોગી.
- (પ) ઘણા ૧૧ પ્રયોગી, એક ઔદારિક મિશ્રકાય પ્રયોગી.
- (૬) ઘણા ૧૧ પ્રયોગી, ઘણા ઔદારિક મિશ્રકાય પ્રયોગી.
- (૭) ઘણા ૧૧ પ્રયોગી, એક કાર્મણ કાય પ્રયોગી.
- (૮) ઘણા ૧૧ પ્રયોગી, ઘણા કાર્મણ કાય પ્રયોગી.

આ રીતે તેના ત્રિસંયોગી—**૨૪ ભંગ,** ચાર સંયોગી—**૩૨ ભંગ** અને પાંચ સંયોગી—**૧૬ ભંગ** થાય. કુલ ૧+૮+૨૪+૩૨+૧*૬* = ૮૧ ભંગ થાય છે.



# જુરા સલેશી જવોના આઠશ દિશા લિક્ષના

### [શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૧७/૧]

### પ્રશ્ન–૧: લેશ્યા એટલે શું ?

ઉત્તર– જેના દ્વારા આત્માનો કર્મો સાથે શ્લેષ થાય, તે લેશ્યા કહેવાય છે. તેના બે પ્રકાર છે– દ્રવ્ય**લેશ્યા**– જે પુદ્દગલ દ્રવ્યની સહાયતાથી આત્માના વિવિધ પરિણામો પ્રગટ થાય તેમજ આત્માના પરિણામો અનુસાર જે પુદ્દગલો ગ્રહણ થાય, તે પુદ્દગલો દ્રવ્યલેશ્યા કહેવાય છે, તે રૂપી છે.

ભાવલેશ્યા – કર્મના ઉદય, ઉપશમ, ક્ષય આદિથી થતા આત્મ પરિણામો તેમજ કષાય અને યોગથી અનુરંજિત આત્મપરિણામો ભાવલેશ્યા છે. તે અરૂપી છે. ભાવ લેશ્યા અને દ્રવ્યલેશ્યા પરસ્પર સાપેક્ષ છે. લેશ્યા સહિતના જીવોને સલેશી કહે છે.

પ્રશ્ન–ર: સલેશી સર્વ નૈરયિકોના આહાર, શરીર આદિ શું સમાન હોય છે કે અસમાન ?

ઉત્તર– આહાર, શરીર, શ્વાસોશ્વાસ– સર્વ નૈરયિકોના આહારાદિ સમાન હોતા નથી. નૈરયિકોના બે પ્રકાર છે– મહાશરીરી અને અલ્પશરીરી. જે નારકીઓ મહાશરીરી(મોટી અવગાહનાવાળા) હોય તેના આહાર અને શ્વાસોશ્વાસ અધિક હોય છે, તે નારકીઓ વારંવાર આહાર અને શ્વાસોશ્વાસ યોગ્ય પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે, વારંવાર તેનું પરિણમન કરે છે અને જે નારકીઓ અલ્પશરીરી(અલ્પ અવગાહનાવાળા) હોય, તેના આહાર અને શ્વાસોશ્વાસ આદિ અલ્પ હોય છે.

કર્મ, વર્શ, લેશ્યા – સર્વ નૈરયિકોના કર્મ, વર્ણ અને લેશ્યા સમાન હોતા નથી. નારકીઓના બે પ્રકાર છે– પૂર્વોત્પન્ન–પહેલા ઉત્પન્ન થયેલા અને પશ્ચાદુત્પન્ન– પાછળથી ઉત્પન્ન થયેલા. તેમાંથી પૂર્વોત્પન્ન નૈરયિકોના ઘણા કર્મો ભોગવાઈ ગયા હોવાથી તે અલ્પ કર્મવાળા, વિશુદ્ધ વર્ણ અને વિશુદ્ધ લેશ્યાવાળા હોય છે અને પશ્ચાદુત્પન્ન નૈરયિકોના ઘણા કર્મો ભોગવવાના શેષ હોવાથી તે મહાકર્મવાળા, અવિશુદ્ધ વર્ણ અને અવિશુદ્ધ લેશ્યાવાળા હોય છે.

વેદના– સર્વ નૈરયિકો સમાન વેદનાવાળા હોતા નથી. નૈરયિકોના બે પ્રકાર છે– (૧) સંજ્ઞીભૂત એટલે સમ્યગ્દષ્ટિ કે પર્યાપ્તા. સંજ્ઞીભૂત નૈરયિકોને પૂર્વ ભવના પાપના પશ્ચાત્તાપથી અધિક માનસિક વેદના થાય છે. (૨) અસંજ્ઞીભૂત એટલે મિથ્યાત્વી કે અપર્યાપ્ત. તેઓને પશ્ચાતાપના અભાવમાં અલ્પવેદના હોય છે.

ક્રિયા– સર્વ નૈરયિકો સમાન ક્રિયાવાળા હોતા નથી. નૈરયિકોના ત્રણ પ્રકાર છે– સમ્યગ્દષ્ટિ, મિથ્યાદષ્ટિ અને મિશ્રદષ્ટિ. તેમાંથી મિથ્યાદષ્ટિ અને મિશ્રદષ્ટિ નૈરયિકોને પાંચ ક્રિયા હોય છે. જેમ કે– (૧) આરંભિકી, (૨) પારિગ્રહિકી (૩) માયા પ્રત્યયિકી (૪) અપ્રત્યાખ્યાનિકી (૫) મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયિકી ક્રિયા.

સમ્યગ્દષ્ટિ નૈરયિકોને પ્રથમની ચાર ક્રિયા જ હોય છે.

**આયુષ્ય**— સર્વ નૈરયિકો સમાન આયુષ્યાવાળા નથી. તેમાં આયુષ્ય સંબંધી ચાર ભંગ થાય છે—

- (૧) કેટલાક નૈરયિકો સમાન આયુષ્યવાળા અને સાથે ઉત્પન્ન થયેલા હોય છે.
- (ર) કેટલાક નૈરયિકો સમાન આયુષ્યવાળા અને વિષમ ઉત્પત્તિવાળા–આગળ પાછળ ઉત્પન્ન થયેલા હોય છે.
- (૩) કેટલાક નૈરયિકો વિષમ આયુષ્યવાળા અને એક સાથે ઉત્પન્ન થયેલા હોય છે.
- (૪) કેટલાક નૈરયિકો વિષમ આયુષ્યાવાળા અને વિષમ ઉત્પત્તિવાળા હોય છે.

પ્રશ્ન–૩ : સલેશી સર્વ દેવોના આહાર, શરીર આદિ શું સમાન હોય છે કે અસમાન ?

ઉત્તર– આહાર, શરીર– સલેશી સર્વ દેવોના આહારાદિ સમાન હોતા નથી. દેવોના બે પ્રકાર છે– મહાશરીરી અને અલ્પશરીરી. તેમાંથી જે મહાશરીરી છે તે અધિક પુદ્દગલોનો આહાર ગ્રહણ કરે છે અને અલ્પ સમયે શ્વાસોશ્વાસ લે છે અને

## 1२૦ **ૢ૾ૺ ૡ૽ૢૺ૾૽ ૡ૽ૢૺ૾૽ ૡ૽ૢૺ૾૽ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾ ૡૢ૽ૺ૾૽ ૡૢ૽ૺ૾૽ ૡ૽ૢૺ૾ ૡ૽ૢૺ૾૽ ૡ૽ૢૺ૾૽ ૡ૽ૢૺ૾૽ ૡ૽ૢૺ**

મૂકે છે અને અલ્પશરીરી દેવો અલ્પ પુદ્દગલોનો આહાર ગ્રહણ કરે અને દીર્ઘકાલે શ્વાસોશ્વાસ લે છે અને મૂકે છે.

કર્મ-વર્જ્મ-લેશ્યા— સર્વ દેવોના કર્માદિ સમાન હોતા નથી. દેવોના બે પ્રકાર છે— પૂર્વોત્પન્ન અને પશ્ચાદુત્પન્ન. તેમાંથી પૂર્વોત્પન્ન દેવોના ઘણા શુભ કર્મો ભોગવાઈ ગયા હોવાથી અને ઘણા અશુભ કર્મોનો બંધ થયો હોવાથી તે મહાકર્મી, અવિશુદ્ધ વર્ણ અને અવિશુદ્ધલેશ્યાવાળા હોય છે. પશ્ચાદુત્પન્ન દેવો અલ્પકર્મી, વિશુદ્ધ વર્ણ અને વિશુદ્ધ લેશ્યાવાળા હોય છે.

વેદના – સર્વ દેવોને સમાન વેદના હોતી નથી. ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવોના બે પ્રકાર છે – સંજ્ઞીભૂત અને અસંજ્ઞીભૂત. તેમાંથી સંજ્ઞીભૂત દેવોને અધિક વેદના અને અસંજ્ઞી ભૂત દેવોને અલ્પવેદના હોય છે.

જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવોના બે પ્રકાર છે– માયી મિથ્યાદિષ્ટિ અને અમાયી સમ્યગ્દિષ્ટિ. તેમાંથી માયી મિથ્યાદિષ્ટિને શાતા વેદનીય કર્મની અપેક્ષાએ અલ્પવેદના અને અમાયી સમ્યગ્દિષ્ટિને શાતાવેદનીય કર્મના તીવ્ર વિપાકની અપેક્ષાએ મહાવેદના હોય છે.

ક્રિયા– સર્વ દેવોને સમાન ક્રિયા હોતી નથી. દેવોના ત્રણ પ્રકાર છે– સમ્યગ્દષ્ટિ, મિથ્યાદષ્ટિ અને મિશ્રદષ્ટિ. તેમાંથી મિથ્યાદષ્ટિ અને મિશ્રદષ્ટિ દેવોને પાંચ ક્રિયા અને સમ્યગ્દષ્ટિ દેવોને પ્રથમ ચાર ક્રિયા હોય છે.

**આયુષ્ય**— સર્વ દેવો સમાન આયુષ્યવાળા હોતા નથી. તેના ચાર ભેદો નૈરયિકોની જેમ જાણવા.

પ્રશ્ન–૪ ઃ સલેશી સર્વ સ્થાવર અને વિકલેન્દ્રિય જીવો શું સમાન આહારાદિ-વાળા હોય છે ?

ઉત્તર– સલેશી સર્વ સ્થાવર અને વિકલેન્દ્રિય જીવોના **આહાર, શરીર, યાસોયાસ,** કર્મ, વર્ણ અને લેશ્યાનું કથન નૈરયિકોની સમાન હોય છે.

**વેદના**– સર્વ સ્થાવર અને વિકલેન્દ્રિય જીવો અસંજ્ઞી હોવાથી સમાન રૂપે અનિદા–અવ્યક્ત વેદનાનું વેદન કરે છે.

કિયા – સર્વ સ્થાવર અને વિકલેન્દ્રિય જીવો મિથ્યાત્વી હોવાથી તેઓને એક સમાન પાંચ ક્રિયા હોય છે. જો કે વિકલેન્દ્રિય જીવોમાં સાસ્વાદન સમક્તિ હોય છે, પરંતુ સાસ્વાદન સમક્તિી વિકલેન્દ્રિય જીવો અત્યંત અલ્પ સમયમાં જ મિથ્યાત્વને પામે છે, તેથી તે જીવોને મિથ્યાત્વ જન્ય ક્રિયાનો અભાવ થતો નથી અને સ્થવારની જેમ પાંચે ક્રિયા હોય છે.



#### પ્રશ્ન–૫ : સલેશી સર્વ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો શું સમાન આહાર આદિવાળા હોય છે ?

ઉત્તર– સલેશી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોના આહાર, શરીર, શ્વાસોશ્વાસ, કર્મ, વર્ણ, લેશ્યા, વેદનાનું, કથન નૈરયિકોની સમાન છે.

ક્રિયા– સર્વ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જીવો સમાન ક્રિયાવાળા નથી. તેના ત્રણ ભેદ છે– સમ્યગ્દષ્ટિ, મિથ્યાદષ્ટિ અને મિશ્રદષ્ટિ. સમ્યગ્દષ્ટિ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના બે ભેદ છે– અસંયત અને સંયતાસંયત. તેમાંથી સંયતાસંયત સમ્યગ્દષ્ટિ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયને પ્રથમ ત્રણ ક્રિયા, અસંયત સમ્યગ્દષ્ટિ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયને પ્રથમ ચાર ક્રિયા અને મિથ્યા દર્ષ્ટિ કે મિશ્રદર્ષ્ટિ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયને પાંચ ક્રિયા હોય છે.

## પ્રશ્ન–૬: સલેશી સર્વ મનુષ્યો શું સમાન આહાર આદિવાળા હોય છે ?

**ઉત્તર– આહાર**– સલેશી સર્વ મનુષ્યોનો આહાર સમાન હોતો નથી. જે મહાશરીરી છે તે ઘણા પુદ્દગલોનો અર્થાત્ સારભૂત પુદ્દગલોનો આહાર દીર્ઘકાલે ત્રહણ કરે છે, જેમ કે દેવકુરુ-ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રના મનુષ્યો. જે અલ્પશરીરી છે તે અલ્પ પુદ્દગલોનો અર્થાત્ નિઃસાર પુદ્દગલોનો આહાર વારંવાર ગ્રહણ કરે છે, જેમ કે . બાળકનો આહાર. મહાશરીરી મનુષ્યો ઘણા પુદ્દગલોને શ્વાસોશ્વાસ રૂપે ગ્રહણ કરે છે; અલ્પશરીરી મનુષ્યો અલ્પ પુદ્દગલોને શ્વાસોશ્વાસ રૂપે ગ્રહણ કરે છે.

**કર્મ, વર્જા, લેશ્યા**– સર્વ મનુષ્યોના કર્માદિ સમાન હોતાં નથી. મનુષ્યોના બે પ્રકાર છે– પૂર્વોત્પન્ન અને પશ્ચાદ્દત્પન્ન. પૂર્વોત્પન્ન મનુષ્યો અલ્પકર્મવાળા અને વિશુદ્ધ વર્ણે અને લેશ્યાવાળા હોય છે. પશ્ચાદુત્પન્ન મનુષ્યો મહાકર્મવાળા અને અવિશુદ્ધ વર્ણ અને લેશ્યાવાળા હોય છે.

**વેદના** – સર્વ મનુષ્યોને સમાન વેદના હોતી નથી. અસંજ્ઞી મનુષ્યોને અલ્પવેદના અને સંજ્ઞી મનુષ્યોને મહાવેદના હોય છે.

**ક્રિયા** – સર્વ મનુષ્યોને સમાન ક્રિયા હોતી નથી. મનુષ્યોના ત્રણ પ્રકાર છે– સમ્યગ્દષ્ટિ, મિથ્યાદષ્ટિ, મિશ્રદષ્ટિ; તેમાંથી સમ્યગ્દષ્ટિ મનુષ્યોના ત્રણ પ્રકાર છે, સંયત, સંયતાસંયત, અસંયત; સંયત મનુષ્યોના બે પ્રકાર છે— સરાગ સંયત, વીતરાગ સંયત. સરાગ સંયત મનુષ્યોના બે પ્રકાર છે– પ્રમત્ત સંયત અને અપ્રમત્ત સંયત.

તેમાંથી વીતરાગ સંયત મનુષ્યો અક્રિય હોય છે. અપ્રમત્ત સંયત મનુષ્યોને માયાવત્તિયા એક જ ક્રિયા હોય છે. પ્રમત્ત સંયત મનુષ્યોને આરંભિયા અને માયાવત્તિયા બે ક્રિયા હોય છે. સંયતાસંયત મનુષ્યોને પ્રથમ ત્રણ ક્રિયા હોય છે.

અસંયત સમ્યગ્દષ્ટિ મનુષ્યોને પ્રથમ ચાર ક્રિયા હોય છે. મિથ્યાદષ્ટિ કે મિશ્રદષ્ટિ મનુષ્યોને પાંચ ક્રિયા હોય છે.

## પ્રશ્ન-૭ : કૃષ્ણલેશી જીવોને શું સમાન આહાર, કર્મ આદિ હોય છે ?

ઉત્તર— જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવોને છોડીને શેષ બાવીસ દંડકના જીવોમાં કૃષ્ણલેશ્યા હોય છે. તેમાં તે-તે સલેશી જીવોના સમુચ્યય કથન પ્રમાણે જાણવું. નારકીઓમાં કૃષ્ણલેશ્યા પાંચમી, છટ્ટી અને સાતમી નરકમાં જ હોય છે. અસંજ્ઞી જીવો ત્યાં ઉત્પન્ન થતા નથી, તેથી કૃષ્ણલેશી નારકીઓની વેદનાના કથનમાં સંજ્ઞીભૂત અને અસંજ્ઞીભૂત તેવા ભેદ ન કરતાં માયી મિથ્યાદષ્ટિ અને અમાયી સમ્યગ્દષ્ટિ, તે પ્રમાણે બે ભેદ કરવા. માયી મિથ્યાદષ્ટિને અલ્પવેદના અને અમાયી સમ્યગ્દષ્ટિને મહાવેદના હોય છે.

શેષ સર્વ કથન સલેશી જીવોની સમાન જાણવું. તે જ રીતે નીલલેશી જીવોનું કથન જાણવું. કાપોતલેશી નૈરયિકનું કથન સલેશી નૈરયિકોની સમાન જાણવું.

## પ્રશ્ન–૮ : તેજોલેશી જીવોને શું સમાન આહાર, કર્મ આદિ હોય છે ?

ઉત્તર– દેવોના તેર દંડક, પૃથ્વી, પાણી, વનસ્પતિ, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્ય, આ અઢાર દંડકના જીવોને તેજોલેશ્યા હોય છે. તેમાં તેજોલેશી ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવોમાં અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય ઉત્પન્ન થતા નથી,(કારણ કે અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય પંચેન્દ્રિય પંચેન્દ્રિયમાં તેજોલેશ્યા હોતી નથી) તેથી તેજોલેશી દેવોની વેદનાના કથનમાં માયીમિથ્યાદષ્ટિ અને અમાયી સમ્યગ્દષ્ટિ, તે પ્રમાણે બે ભેદ કરવા. માયી-મિથ્યાદષ્ટિને અલ્પવેદના અને અમાયીસમ્યગ્દષ્ટિને મહાવેદના હોય છે.

તેજોલેશી મનુષ્યોના ક્રિયાના કથનમાં જે સંયત મનુષ્યો છે, તેના બે ભેદ છે— પ્રમત્ત સંયત અને અપ્રમત્ત સંયત. તેમાં અપ્રમત્ત સંયતને એક માયાવત્તિયા ક્રિયા અને પ્રમત્તસંયતને આરંભિયા અને માયાવત્તિયા બે ક્રિયા હોય છે. તેજોલેશ્યામાં વીતરાગ અવસ્થા હોતી નથી, તેથી સરાગ સંયત—વીતરાગસંયત, તે પ્રમાણે ભેદ થતા નથી. શેષ તેજોલેશી સર્વ જીવોનું કથન સલેશી જીવોની સમાન જાણવું. તે જ રીતે પદ્મલેશી સર્વ જીવોનું અને મનુષ્યોનું કથન કરવું.

## પ્રશ્ન–૯ : શું શુક્લલેશી જીવોના આહાર આદિ સમાન હોય છે ?

ઉત્તર– તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, મનુષ્ય અને વૈમાનિક, આ ત્રણ દંડકના જીવોમાં જ શુક્લ લેશ્યા હોય છે. તેના સમાહાર આદિ સાતે દ્વારનું કથન સલેશી જીવોની સમાન છે.





# -સત્ય સમયના લશ્ચ

## [શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર પદ-૧७/૩]

## પ્રશ્ન–૧ ઃ હે ભગવન્ ! શું નારકી, નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે ?

**ઉત્તર**– હા, ગૌતમ ! નારકી જ નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. વ્યવહારનયની દસ્ટિએ નારકી મરીને નરક કે દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થતા નથી. સંજ્ઞી તિર્યંચ અને કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્યો જ મરીને નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

ઋજુસુત્રનયની અપેક્ષાએ જીવ જ્યારે એક જન્મનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી, મૃત્યુ પામીને નરકગતિમાં ઉત્પન્ન થવા માટે વાટે વહેતામાં(માર્ગમાં) હોય, ત્યારથી જ તેના નરકાયુષ્યનો ઉદય થઈ જાય છે. જે જીવને નરકાયુષ્યનો ઉદય હોય, તેને નારકી કહેવાય છે. આ રીતે ૠજુસૂત્રનયની દષ્ટિએ નરકગતિમાં જન્મધારણ કરતી વખતે નરકાયુષ્યનો ઉદય હોવાથી તે જીવ નારકી જ કહેવાય છે, તેથી નારકી જ નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે, તે પ્રમાણે કહ્યું છે. આ જ રીતે ૨૪ દંડકના જીવોમાં સમજવં.

## પ્રશ્ન–૨: હે ભગવન્ ! શું નારકી, નરકમાંથી ઉદ્વર્તન કરે છે ?

**ઉત્તર**– હે ગૌતમ ! નારકી, નરકમાંથી ઉદ્દવર્તન કરતો નથી, કારણ કે નારકીનું નરકાયુષ્ય પૂર્ણ થાય ત્યારે જ તેનું મૃત્યુ થયું કહેવાય છે અને નરકાયુષ્ય પૂર્ણ થઈ ગયા પછી તે નારકી કહેવાતો નથી. તે જીવ જે ગતિમાં ઉત્પન્ન થવાનો છે તે આયુષ્યનો ઉદય થઈ જવાથી તે જીવ તે નામથી ઓળખાય છે, તેથી નારકી નરકમાંથી ઉદ્દવર્તન કરતો નથી, પરંતુ અનૈરયિક નરકમાંથી ઉદ્દવર્તન કરે છે તે પ્રમાણે કહ્યું છે. જેમ કે– કોઈ અપરાધી વ્યક્તિ જેલમાં જાય ત્યારે તે વ્યક્તિ કેદીરૂપે જેલમાં જાય છે અને જેલમાંથી બહાર નીકળે ત્યારે તે અકેદીરૂપે બહાર નીકળે છે. તે જ રીતે નારકી નારકમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને અનારકી નરકમાંથી ઉદ્ધર્તન કરે છે. આ રીતે ૨૪ દંડકમાં કહેવું જોઈએ.

પ્રશ્ન–૩ ઃ હે ભગવન્ ! શું કૃષ્ણલેશી નારકી, કૃષ્ણલેશી નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે ? અને શું તે કૃષ્ણલેશીપણે મૃત્યુ પામે છે ?

ઉત્તર– હા, ગૌતમ ! કૃષ્ણલેશી નારકી, કૃષ્ણલેશી નરકમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે અને તે કૃષ્ણલેશીપણે જ મૃત્યુ પામે છે.

કોઈ પણ જીવ જે લેશ્યામાં મૃત્યુ પામે છે તે જ લેશ્યામાં તેનો જન્મ થાય છે. નારકી અને દેવોમાં દ્રવ્યલેશ્યા અવસ્થિત હોય છે તેથી તેના મૃત્યુ સમય પર્યંત પણ તે જ લેશ્યા રહે છે.

આ રીતે નારકી અને દેવતાના પૂર્વજન્મના અંતિમ અંતર્મુહૂર્તની લેશ્યા અને નરકમાં જન્મ સમયની લેશ્યા તથા નરકમાં મૃત્યુ સમયની લેશ્યા અને આગામી જન્મના પ્રથમ અંતર્મુહૂર્ત સુધીની લેશ્યા એક જ હોય છે.

પ્રશ્ન–૪ ઃ હે ભગવન્ ! શું કૃષ્ણલેશી મનુષ્યો કે તિર્યંચો, કૃષ્ણલેશ્યામાં જ ઉત્પન્ન થાય છે ? શું તે જીવ કૃષ્ણ લેશ્યામાં જ મૃત્યુ પામે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ! જીવ જે લેશ્યામાં મૃત્યુ પામે છે તે જ લેશ્યામાં તેનો જન્મ થાય છે; તે નિયમાનુસાર કૃષ્ણલેશી મનુષ્યો કે તિર્યંચો કૃષ્ણલેશ્યામાં જ જન્મ ધારણ કરે છે, પરંતુ તે જીવનું મૃત્યુ તે જ લેશ્યામાં થાય તેવો નિયમ નથી.

મનુષ્યો અને તિર્યંચોમાં એક-એક અંતર્મુહૂર્તથી લેશ્યામાં પરિવર્તન થયા જ કરે છે, તેથી કૃષ્ણલેશી મનુષ્યને મૃત્યુ સમયે કૃષ્ણલેશ્યા પણ હોય અને તે સિવાયની કોઈ પણ લેશ્યા હોય શકે છે.

આ રીતે મનુષ્ય અને તિર્યંચ ગતિના કોઈ પણ જીવો જે લેશ્યમાં મૃત્યુ પામે છે તે જ લેશ્યામાં તેનો જન્મ થાય છે ત્યાર પછી તે જીવની મૃત્યુ સંભવિત કોઈ પણ લેશ્યામાં થાય છે.

પ્રશ્ન–૫ ઃ શું તેજોલેશી પૃથ્વીકાય, તેજોલેશી પૃથ્વીકાયમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે? શું તે જીવ તેજોલેશ્યામાં જ મૃત્યુ પામે છે ?

ઉત્તર– તેજોલેશી પૃથ્વીકાય, તેજોલેશી પૃથ્વીકાયમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ તેના મૃત્યુ સમયે તેજોલેશ્યા હોતી નથી, કારણ કે પૃથ્વી, પાણી અને વનસ્પતિને અપર્યાપ્તાવસ્થામાં જ અલ્પ સમય માટે તેજોલેશ્યા હોય છે, તેથી મૃત્યુ સમયે કોઈને પણ તેજોલેશ્યા હોતી નથી.

પૃથ્વીકાયિક જીવોમાં મૃત્યુ સમયે કૃષ્ણ, નીલ કે કાપોત લેશ્યા, આ ત્રણમાંથી કોઈ પણ લેશ્યા હોય છે. આ જ રીતે અપ્કાય અને વનસ્પતિકાયમાં પણ લેશ્યા સંબંધી કથન જાણવું.

## પ્રશ્ન–૬: કૃષ્ણલેશી જીવોને કેટલા જ્ઞાન હોય છે ?

ઉત્તર— કૃષ્ણલેશી જીવોને એકથી સાત ગુણસ્થાન સુઘી હોય છે, તેથી કૃષ્ણલેશી જીવોને બે, ત્રણ અથવા ચાર જ્ઞાન હોય છે. બે જ્ઞાન હોય તો– મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન; ત્રણ જ્ઞાન હોય તો– મિત, શ્રુત અને અવિધ્ર્લાન અથવા મિત, શ્રુત અને મનઃપર્યવ જ્ઞાન તથા ચારજ્ઞાન હોય તો– મિત, શ્રુત, અવિધ અને મનઃપર્યવજ્ઞાન હોય છે. આ જ રીતે નીલ, કાપોત, તેજો અને પદ્મલેશી જીવોને પણ બે, ત્રણ કે ચાર જ્ઞાન હોય છે.

## પ્રશ્ન–૭ : શુક્લલેશી જીવોને કેટલા જ્ઞાન હોય છે ?

ઉત્તર– શુક્લલેશ્યા એકથી તેર ગુણસ્થાન સુધી હોય છે. તેથી શુક્લલેશી જીવોને એક, બે, ત્રણ અથવા ચાર જ્ઞાન હોય છે. જો એક જ્ઞાન હોય, તો કેવળજ્ઞાન હોય છે. કેવળજ્ઞાનની સાથે અન્ય કોઈ પણ જ્ઞાન હોતા નથી. બે, ત્રણ કે ચાર જ્ઞાનનું કથન ઉપર પ્રમાણે જાણવું.



[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯-૧७/૪]

પ્રશ્ન–૧ ઃ હે ભગવન્ ! શું કૃષ્ણલેશ્યા, નીલલેશ્યાને પ્રાપ્ત થઈને તેના વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ રૂપે પરિશ્નમન પામે છે ?

ઉત્તર– હા ગૌતમ! કૃષ્ણલેશ્યા, નીલલેશ્યાના પુદ્દગલોને પામીને ક્રમશઃ નીલલેશ્યા રૂપે પરિણમન પામે છે.

એક લેશ્યાદ્રવ્યના પુદ્દગલોનું બીજી લેશ્યા દ્રવ્યના પુદ્દગલ રૂપે, તેના વર્જાદિ રૂપે પરિવર્તન થવાને **લેશ્યા પરિજ્ઞામ** કહે છે. લેશ્યાનું પરિજ્ઞમન બે પ્રકારે થાય છે.

(૧) એક લેશ્યાનું પોતાનું સ્વરૂપ છોડીને અન્ય લેશ્યારૂપે પરિણત થવું, જે રીતે દૂધ, દહીંનો સંયોગ પામીને ક્રમશઃ દહીંના વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ રૂપે પરિણત થઈને દહીં સ્વરૂપ બની જાય છે અથવા શ્વેત વસ્ત્ર મજીઠીઆ આદિ કોઈ પણ રંગના પુદ્દગલોનો સંયોગ પામીને ક્રમશઃ તેના વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ રૂપે પરિણત થઈને મજીઠીયા આદિ રંગના સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે. તે જ રીતે કૃષ્ણ લેશ્યાના પુદ્દગલો પણ નીલલેશ્યાના પુદ્દગલોનો સંયોગ પામીને ક્રમશઃ નીલલેશ્યાના વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ રૂપે પરિણત થાય છે. તે જ રીતે નીલલેશ્યા

કાપોત લેશ્યા રૂપે; કાપોતલેશ્યા તેજોલેશ્યા રૂપે; તેજોલેશ્યા પદ્મલેશ્યા રૂપે અને પદ્મલેશ્યા શુક્લલેશ્યા રૂપે પરિણત થાય છે. આ પ્રકારનું પરિણમન મનુષ્ય અને તિર્યંચમાં થાય છે, કારણ કે મનુષ્ય અને તિર્યંચોમાં ભાવલેશ્યા પ્રમાણે દ્રવ્ય લેશ્યામાં પરિવર્તન થયા જ કરે છે.

(ર) પોતાના સ્વરૂપનો ત્યાગ કર્યા વિના અન્ય લેશ્યા રૂપે પરિણત થવું તે પણ લેશ્યા પરિણામ છે. જેમ વૈડુર્યમણિ સફેદ દોરામાં પરોવતા સફેદ દેખાય છે, તેમજ લાલ, પીળા આદિ જે રંગના દોરામાં પરોવવામાં આવે તે દોરાના રંગને ધારણ કરે છે. વૈડુર્યમણિના પોતાના સ્વરૂપનો ત્યાગ થતો નથી, દોરાના રંગની છાયા માત્રથી વૈડુર્યમણિ તે-તે રંગને ધારણ કરે છે. તેમ કૃષ્ણલેશ્યાના પુદ્ગલો, નીલ, કાપોત આદિ લેશ્યાના પુદ્ગલોના સંયોગે તે લેશ્યારૂપે દેખાવ માત્રથી, પરિણત થાય છે. આ પ્રકારનું લેશ્યા પરિણમન નારકી અને દેવોમાં થાય છે, કારણ કે નારકી અને દેવતાના ભવમાં દ્રવ્યલેશ્યા ભવપર્યંત અવસ્થિત રહે છે. તેમ છતાં તેના ભાવલેશ્યાના પરિવર્તન પ્રમાણે, દ્રવ્યલેશ્યા તે તે લેશ્યાની છાયા માત્રને ધારણ કરે છે. મૂળભૂત દ્રવ્ય લેશ્યામાં આમૂલ પરિવર્તન થતું નથી, તેના સ્વરૂપનો ત્યાગ થતો નથી.

બીજી રીતે–જેમ દર્પણ આદિમાં પ્રતિબિંબ પડે ત્યારે દર્પણાદિ તે વસ્તુરૂપે પ્રતીત થાય છે. દર્પણ પોતે પોતાના સ્વરૂપમાં જ રહે છે. તેનામાં પ્રતિબિંબિત થનાર વસ્તુ રૂપે તે પરિણમન પામતું નથી. તેમ કૃષ્ણલેશ્યા ઉપર નીલલેશ્યાનું પ્રતિબિંબ પડતાં તે નીલલેશ્યા જેવી જણાય છે, પરંતુ વાસ્તવમાં તે નીલલેશ્યા રૂપે પરિણત થતી નથી.

અશુભ લેશ્યાના દ્રવ્યોને શુભ લેશ્યા દ્રવ્યોનો સંયોગ થાય ત્યારે શુભલેશ્યાના પ્રભાવે તે આંશિક ઉત્કર્ષ–શ્રેષ્ઠતાને પામે છે, તેથી શુભ રૂપે પ્રતીત થાય છે. યથા– કૃષ્ણલેશ્યાના દ્રવ્યોને નીલાદિ લેશ્યા દ્રવ્યોનો સંયોગ થાય, ત્યારે કૃષ્ણલેશ્યા આંશિક રૂપે શુભ પ્રતીત થાય છે.

શુભ લેશ્યાના દ્રવ્યોને અશુભ લેશ્યા દ્રવ્યોનો સંયોગ થાય, ત્યારે અશુભ લેશ્યાના પ્રભાવે તે આંશિક અપકર્ષ–હીનતાને પામે છે તેથી તે અશુભ રૂપે પ્રતીત થાય છે. યથા– શુક્લલેશ્યાના દ્રવ્યોને પદ્માદિ લેશ્યા દ્રવ્યનો સંયોગ થાય, ત્યારે શુક્લલેશ્યા આંશિક રૂપે અશુભ પ્રતીત થાય છે.

આ રીતે નારકી-દેવતામાં વૈડુર્યમણિના દષ્ટાંતે છાયા માત્રથી અને મનુષ્ય-તિર્યંચમાં દૂધ અને દહીંના દષ્ટાંતે પૂર્શરૂપથી લેશ્યાનું પરિજ્ઞમન થાય છે.





# [૧૫] અંતક્રિયા

[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : પદ-૨૦]

**અંતક્રિયા**— ભવ પરંપરાનો તથા કર્મોનો સર્વથા અંત કરનારી ક્રિયા અર્થાત્ મોક્ષ પ્રાપ્તિને યોગ્ય ક્રિયા 'અંતક્રિયા' છે. અહીં તત્સંબંધિત દશ દ્વાર છે.

(૧) અંતક્રિયા દ્વાર : પ્રશ્ન– હે ભગવન્ સમુચ્ચય જીવો અને ૨૪ દંડકના જીવોમાંથી કયા જીવો અંતક્રિયા કરી શકે છે ?

ઉત્તર— સમુચ્ચય જીવોમાંથી કેટલાક જીવો અંતક્રિયા કરે છે કેટલાક જીવો અંતક્રિયા કરતા નથી. ૨૪ દંડકના જીવોમાંથી સંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળા કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્યો જ અંતક્રિયા કરી શકે છે. સર્વ કર્મના ક્ષય માટે સમ્યક ચારિત્રની પૂર્ણ આરાધના મનુષ્યો જ કરી શકે છે. મનુષ્યોમાંથી પણ જે મનુષ્યો સમ્યક્ચારિત્રમાં પૂર્ણ પુરુષાર્થ કરે છે, તે મનુષ્યો જ અંતક્રિયા કરે છે, અન્ય મનુષ્યો કરતા નથી. શેષ ર૩ દંડકના જીવો અંતક્રિયા કરી શકતા જ નથી.

(૨) અનંતર દ્વાર : પ્રશ્ન– હે ભગવન્! સમુચ્ચય જીવો શું અનંતરાગત અંતક્રિયા કરે છે કે પરંપરાગત અંતક્રિયા કરે છે ?

ઉત્તર— હે ગૌતમ ! કેટલાક જીવો અનંતરાગત અંતક્રિયા કરે છે અને કેટલાક જીવો પરંપરાગત અંતક્રિયા કરે છે. નરકાદિ ગતિમાંથી નીકળીને સીધો મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત કરીને અંતક્રિયા કરે, તેને અનંતરાગત અંતક્રિયા કહે છે અને નરકાદિ ગતિમાંથી નીકળીને તિર્યચાદિ ભવ કરીને પરંપરાએ મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત કરીને અંતક્રિયા કરે, તેને પરંપરાગત અંતક્રિયા કહે છે. પ્રથમ ચાર નરકના નારકી, દશ ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી, વૈમાનિક દેવો, પૃથ્વી, પાણી અને પ્રત્યેક શરીરી વનસ્પતિ, સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને સંખ્યાત વર્ષાયુષ્ક ગર્ભજ મનુષ્યો અનંતરાગત અંતક્રિયા કરી શકે છે. તેમ છતાં તેમાંથી કેટલાક જીવો અનંતરાગત અંતક્રિયા અને કેટલાક જીવો પરંપરાગત અંતક્રિયા કરે છે.

તેઉકાય, વાયુકાય અને ત્ર**ણ વિકલેન્દ્રિય આ પાંચ દંડકના જીવો અનંતર** અંતિક્રિયા કરી શકતા નથી. તે જીવો પરંપરાગત અંતિક્રિયા કરે છે. તેઉકાય અને વાયુકાયના જીવો મરીને મનુષ્યજન્મ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી અને વિકલેન્દ્રિય જીવો મરીને મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, તોપણ તે ભવમાં અંતિક્રિયા કરી શકતા નથી, પરંતુ ત્યાર પછી બીજો મનુષ્ય ભવ કરીને અંતિક્રિયા કરી શકે છે.



(૩) <mark>એક સમય દાર : પ્રશ્ન</mark> – હે ભગવન્ ! નરકાદિમાંથી નીકળીને મનુષ્યજન્મ પ્રાપ્ત કરીને એક સમયમાં કેટલા જીવો અંતક્રિયા કરે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! સમુચ્ચય નરક ગતિમાંથી મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત કરીને એક સમયમાં જઘન્ય એક, બે, ત્રણ અને ઉત્કૃષ્ટ દશ જીવો અંતક્રિયા કરે છે.

જીવોમાં અંતક્રિયા અને તેનું પ્રમાણ :– [અંતક્રિયા મનુષ્ય ભવમાં જ થાય]

| જીવ પ્રકાર                                     | અનંત                   | ર ભવમાં અ             | પંતક્રિયા           |
|------------------------------------------------|------------------------|-----------------------|---------------------|
|                                                | થાય કે નહીં            | જઘન્ય સંખ્યા          | ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યા     |
| એક થી ત્રણ નરક                                 | <b>✓</b>               | ૧, ૨, ૩               | 90                  |
| ચોથી નરક                                       | <b>&gt;</b>            | ૧, ૨, ૩               | 8                   |
| પાંચ થી સાત નરક                                | ×                      | <del>-</del> .        | _                   |
| ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવ                          | ✓                      | ૧, ૨, ૩               | ૧૦                  |
| ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવી                         | <b>\</b>               | ૧, ૨, ૩               | પ                   |
| જ્યોતિષી દેવ                                   | ✓                      | ૧, ૨, ૩               | 10                  |
| જ્યોતિષી દેવી                                  | ✓                      | ૧, ૨, ૩               | ૨૦                  |
| વૈમાનિક દેવ                                    | ✓                      | ૧, ૨, ૩               | 906                 |
| વૈમાનિક દેવી                                   | ✓                      | ૧, ૨, ૩               | ર૦                  |
| પૃથ્વીકાય, અપ્કાય                              | ✓                      | ૧, ૨, ૩               | 8                   |
| વનસ્પતિકાય                                     | ✓                      | ૧, ૨, ૩               | ç .                 |
| તેઉકાય–વાયુકાય                                 | ×                      | _                     | _                   |
| વિકલેન્દ્રિય                                   | ×                      | -                     | _                   |
| તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય,તિર્યંચાણી                 | ✓                      | ૧, ૨, ૩               | 10                  |
| મનુષ્ય                                         | ✓                      | ૧, ૨, ૩               | ૧૦                  |
| મનુષ્યાણી                                      | ✓                      | ૧, ૨, ૩               | २०                  |
| <b>નોંધઃ</b> — પરંપર અંતક્રિયા સર્વ<br>થાય છે. | ર્વે ય જીવોને થઈ શકે લ | છે. સંખ્યાનું કથન અન્ | ાંતર અંતક્રિયામાં જ |

<sup>(</sup>૪) ગતિદાર : પ્રશ્ન– હે ભગવન્ ! નારકી, નરકમાંથી નીકળીને અનંતર ભવમાં ક્યાં ઉત્પન્ન થાય છે ?



ઉત્તર– હે ગૌતમ ! નારકી, નરકમાંથી નીકળીને અનંતર ભવમાં નારકી કે દેવ પણે ઉત્પન્ન થતા નથી. તે જીવ સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને સંખ્યાત વર્ષાયુષ્ક ગર્ભજ મનુષ્યોમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે.

પ્રશ્ન– હે ભગવનુ ! નારકી, મરીને અનંતર ભવમાં સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયપણે ઉત્પન્ન થાય. ત્યારે ધર્મશ્રવણાદિ કેટલા બોલને પ્રાપ્ત કરે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! તે જીવ સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના ભવમાં– (૧) ધર્મશ્રવણ (૨) ધર્મ સમજણ (૩) સમ્યગ્દર્શન (૪) મતિ-શ્રુતજ્ઞાન (૫) અવધિજ્ઞાન (૬) દેશવિરતિપણાનો સ્વીકાર, આ છ બોલને પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

પ્રશ્ન– હે ભગવન્ ! નારકી, મરીને અનંતર ભવમાં મનુષ્યપછ્ને ઉત્પન્ન થાય. ત્યારે ધર્મશ્રવણાદિ કેટલા બોલને પ્રાપ્ત કરે છે ?

ઉત્તર– તે જીવ મનુષ્ય ભવમાં– (૧) ધર્મ શ્રવણ (૨) ધર્મ સમજણ (૩) સમ્યગ્દર્શન (૪) મતિ-શ્રુતજ્ઞાન (૫) અવધિજ્ઞાન (૬) દેશવિરતિપણાનો સ્વીકાર (૭) સર્વ વિરતિપણાનો સ્વીકાર (૮) મનઃપર્યવજ્ઞાન (૯) કેવળજ્ઞાન (૧૦) મોક્ષ, આ દશે ય બોલને પ્રાપ્ત કરે છે.

**પ્રથમ ચાર નરકના** નારકી અનંતર મનુષ્ય ભવમાં ઉપરોક્ત દશ બોલને પ્રાપ્ત કરે છે. **પાંચમી નરકના** નારકી અનંતર મનુષ્ય ભવમાં સર્વ વિરતિપણાના સ્વીકાર સુધીના સાત બોલને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. **છટી નરકના** નારકી અનંતર મનુષ્ય ભવમાં દેશવિરતિપણાના સ્વીકાર સુધીના છ બોલને પામી શકે છે.

પ્રથમ છ નરકના નારકી અનંતર સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના ભવમાં દેશવિરતિપણાના સ્વીકાર સુધીના છ બોલને પામી શકે છે. સાતમી નરકના નારકી અનંતર મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તે જીવ સંજ્ઞી તિર્યંચના ભવમાં– (૧) ધર્મશ્રવણ (૨) ધર્મસમજણ, (૩) સમ્યગ્દર્શન, (૪) મતિ-શ્રુતજ્ઞાન અને (પ) અવધિજ્ઞાન, આ પાંચ બોલને જ પામી શકે છે.

પ્રશ્ન– હે ભગવનુ ! દશ ભવનપતિ દેવો, દેવ ભવમાંથી નીકળીને અનંતર ભવમાં ક્યાં ઉત્પન્ન થાય છે અને ત્યાં કેટલા બોલને પ્રાપ્ત કરી શકે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! તે જીવ અનંતર ભવમાં પૃથ્વી, પાણી, વનસ્પતિ, સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અથવા સંખ્યાત વર્ષાયુષ્ક ગર્ભજ મનુષ્યમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંથી પૃથ્વી, પાણી કે વનસ્પતિમાં ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે ધર્મશ્રવણાદિ એક પણ બોલ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.

સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે ધર્મશ્રવણાદિ પૂર્વોક્ત છ

બોલ અને મનુષ્યોમાં ઉત્પન્ન થાય ત્યારે ધર્મશ્રવાણાદિ પૂર્વોક્ત દશે ય બોલ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

આ જ રીતે વ્યંતર, જ્યોતિષી અને પહેલા, બીજા દેવલોકના દેવોની અનંતર ગતિ અને ત્યાં થતી પ્રાપ્તિનું કથન કરવું.

પ્રશ્ન – હે ભગવન્ ! ત્રીજાથી આઠમા દેવલોકના દેવો, દેવભવમાંથી નીકળીને અનંતર ભવમાં કયાં ઉત્પન્ન થાય છે ? ત્યાં કેટલા બોલને પ્રાપ્ત કરે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! તે જીવ અનંતર ભવમાં સંજ્ઞી તિર્યંચ અથવા સંજ્ઞી મનુષ્યમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંથી સંજ્ઞી તિર્યંચમાં ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે ધર્મ શ્રવાણાદિ છ બોલ અને મનુષ્યમાં ઉત્પન્ન થાય ત્યારે દશે ય બોલ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

નવમા દેવલોકથી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવો, દેવભવમાંથી નીકળીને અનંતર ભવમાં એક સંખ્યાત વર્ષાયુષ્ક ગર્ભજ મનુષ્યોમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે અને ત્યાં તે જીવ ધર્મશ્રવણાદિ દશે ય બોલને પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

પ્રશ્ન – હે ભગવન્ ! પૃથ્વીકાયિક જીવ મરીને અનંતર ભવમાં ક્યાં ઉત્પન્ન થાય છે ? ત્યાં તે કેટલા બોલને પ્રાપ્ત કરી શકે છે ?

ઉત્તર— હે ગૌતમ ! પૃથ્વીકાયિક જીવ મરીને અનંતર ભવમાં નારકી કે દેવપણે ઉત્પન્ન થતા નથી. તે જીવ પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અથવા મનુષ્ય, આ ઔદારિકના દશ દંડકમાં ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. તેમાંથી પાંચ સ્થાવર કે ત્રણ વિકલેન્દ્રિયમાં ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે ધર્મશ્રવણાદિ એક પણ બોલને પ્રાત કરી શકતા નથી. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે ધર્મશ્રવણાદિ છ બોલ અને સંખ્યાત વર્ષાયુષ્ક કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્યમાં ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે ધર્મ શ્રવણાદિ દશ બોલને પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

આ જ રીતે અપ્કાયિક અને વનસ્પતિકાયિક જીવોની અનંતર ગતિ તથા ત્યાં થતી પ્રાપ્તિનું કથન કરવું.

**તેઉકાય અને વાયુકાયના** જીવો મરીને અનંતર ભવમાં એક મનુષ્યને છોડીને ઔદારિકના નવ દંડકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંથી પાંચ સ્થાવર કે ત્રણ વિકલેન્દ્રિયના ભવમાં ધર્મશ્રવણાદિ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના ભવમાં એક ધર્મશ્રવણ જ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, સમ્યગ્દર્શન આદિ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.

ત્ર**ણ વિકલેન્દ્રિય** જીવો મરીને અનંતર ભવમાં ઔદારિકના દશ દંડકમાં ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. તેમાંથી પાંચ સ્થાવર કે ત્રણ વિકલેન્દ્રિયમાં ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે



ધર્મશ્રવણાદિ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં ઉત્પન્ન થાય. ત્યારે **ધર્મશ્રવણાદિ છ બોલને પામી શકે છે અને મનુષ્યોમાં ઉત્પન્ન થાય ત્યારે− (૧)** ધર્મશ્રવણ, (૨) ધર્મ સમજણ (૩) સમ્યગ્દર્શન (૪) મતિ-શ્રુતજ્ઞાન (૫) અવધિજ્ઞાન (૬) દેશવિરતિ (૭) સર્વવિરતિ (૮) મનઃ પર્યવજ્ઞાન, આ આઠ બોલને પામી શકે છે. વિકલેન્દ્રિયમાંથી નીકળેલા જીવો સિદ્ધ થઈ શકતા નથી, તેથી તે જીવો અનંતર મનુષ્યભવમાં કેવળજ્ઞાન અને મોક્ષ, આ બે બોલને પામી શકતા નથી.

**તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય** જીવો મરીને અનંતર ભવમાં ૨૪ દંડકમાંથી કોઈ પણ દંડકમાં ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. તેમાંથી નારકી, ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી કે એકથી આઠ દેવલોકના દેવોમાં ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે– (૧) ધર્મશ્રવણ (૨) ધર્મ સમજણ (૩) સમ્યગ્દર્શન (૪) મતિ-શ્રુતજ્ઞાન (૫) અવધિજ્ઞાન, આ પાંચ બોલને પામી શકે છે. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના ભવમાં દેશવિરતિ સહિત છ બોલને અને મનુષ્ય ભવમાં ધર્મશ્રવણાદિ દશે ય બોલને પામી શકે છે. પાંચ સ્થાવર કે ત્રણ વિકલેન્દ્રિયમાં ઉત્પન્ન થાય. ત્યારે ધર્મશ્રવણાદિ એક પણ બોલને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.

મનુષ્ય મરીને અનંતર ભવમાં ૨૪ દંડકના કોઈ પણ સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. તેને થતી પ્રાપ્તિનું કથન તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયની સમાન જાણવું.

#### ૨૪ દંડકમાંથી ચારે ગતિમાં આવેલા જીવોને દશ બોલની પ્રાપ્તિ :-

| આગત જીવ            | નરક<br>ગતિમાં<br>પ બોલ | દેવ<br>ગતિમાં<br>પ બોલ | સંજ્ઞી<br>તિ∘ માં<br>૬ બોલ | મનુષ્યમાં<br>૧૦ બોલ | વિવરમ્ર                                                                       |
|--------------------|------------------------|------------------------|----------------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ૧ થી ૪<br>નરકમાંથી | ×                      | ×                      | ς                          | ૧૦                  | મનુષ્ય અને તિર્યંચમાં<br>યથાયોગ્ય સર્વ બોલ પામે.                              |
| પ મી નરકમાંથી      | ×                      | ×                      | ۶                          | 9                   | મનુષ્યગતિમાં સંયમ<br>સ્વીકારે પણ મનઃપર્યવ<br>જ્ઞાનાદિ ત્રણ બોલ પામે નહીં      |
| <i>દ્ર</i> છી નરક  | ×                      | ×                      | ۶                          | ۶                   | મનુષ્ય જન્મમાં શ્રાવક વ્રત<br>સ્વીકારે પણ સંયમાદિ ચાર<br>બોલ પામે નહીં.       |
| ૭ મી નરક           | ×                      | ×                      | ય                          | ×                   | એક તિર્યંચ ગતિમાં જ જાય<br>છે. ત્યાં પ બોલ પામે,<br>શ્રાવકપણું આદિ પામે નહીં. |

## ૧૩૨ 🔊 🚓 🚓 🗞 🗞 🚓 જે જે

| આગત જીવ                                       | નરક<br>ગતિમાં<br>પ બોલ | દેવ<br>ગતિમાં<br>પ બોલ | તિ∘ માં | મનુષ્યમાં<br>૧૦ બોલ | વિવરણ                                                                                                 |
|-----------------------------------------------|------------------------|------------------------|---------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ભવન∘ વ્યંતર,<br>જ્યોતિષી અને<br>૮ દેવલોકમાંથી | ×                      | ×                      | ۶       | 10                  | મનુષ્ય અને તિર્યંચગતિમાં<br>યથાયોગ્ય સર્વ બોલ પામે.                                                   |
| ૯મા દેવલોકથી<br>લઈને સર્વાર્થ∘<br>વિમાનમાંથી  | ×                      | ×                      | ×       | ૧૦                  | એક મનુષ્યગતિમાં જ જાય<br>છે. યથાયોગ્ય બોલ પામે છે.                                                    |
| પૃથ્વી,પાજ઼ી,<br>વનસ્પતિમાંથી                 | ×                      | ×                      | ۶       | ૧૦                  | યથાયોગ્ય સર્વ બોલ પામે                                                                                |
| તેઉકાય<br>વાયુકાયમાંથી                        | ×                      | ×                      | ç       | ×                   | એક તિર્યંચગતિમાં જાય.                                                                                 |
| વિકલેન્દ્રિયમાંથી                             | ×                      | <b>x</b>               | ç       | C                   | તિર્યંચ ગતિમાં યથાયોગ્ય છ<br>બોલ પામે અને મનુષ્ય થાય<br>ત્યાં આઠ બોલ પામે, અંતિમ<br>બે બોલ પામતા નથી. |
| તિર્યંચ<br>પંચેન્દ્રિયમાંથી                   | ય                      | પ                      | ۶       | ૧૦                  | ચારે ગતિમાં યથાયોગ્ય<br>બોલ પામે.                                                                     |
| મનુષ્યમાંથી                                   | 7                      | ਪ                      | ۶       | ૧૦                  | ચારે ગતિમાં યથાયોગ્ય<br>બોલ પામે.                                                                     |

★ નરક અને દેવગતિમાં પ્રારંભના પાંચ બોલની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે. સંજ્ઞી તિર્યંચમાં પ્રારંભના છ બોલની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે. કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્યોને દસે ય બોલની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે. પાંચ સ્થાવર કે વિકલેન્દ્રિયોને ધર્મશ્રવણાદિ એક પણ બોલની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

## (પ) તીર્થંકર દ્વાર : પ્રશ્ન – હે ભગવન્ ! ૨૪ દંડકના જીવોમાંથી કયા જીવો મરીને અનંતર ભવમાં તીર્થંકર પદને પ્રાપ્ત કરી શકે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! એકથી ત્રણ નરકના નારકી અને એકથી બાર દેવલોક, નવ લોકાંતિક, નવ ત્રૈવેયક અને પાંચ અનુતર વિમાન, આ પાંત્રીસ જાતિના વૈમાનિક દેવો, કુલ ૩+૩૫=૩૮ પ્રકારના જીવો મરીને અનંતર ભવમાં તીર્થંકર પદને પામી શકે છે. તેમાંથી જે જીવે પૂર્વના ભવમાં તીર્થંકર નામ કર્મનો બંધ કર્યો હોય,



તે કર્મને સ્પૃષ્ટ, નિધત્ત અને નિકાચિત કર્યું હોય, મનુષ્યભવમાં તે કર્મ ઉદયમાં આવવા યોગ્ય થઈ ગયું હોય, તે જીવ તીર્થંકર પદને પામી શકે છે. જેણે પૂર્વભવમાં તીર્થંકર નામ કર્મનો બંધ કર્યો ન હોય. તે જીવ તીર્થંકર થઈ શકતા નથી.

(૬) ચક્રવર્તી દ્વાર : પ્રશ્ન – હે ભગવન્ ! ૨૪ દંડકના જીવોમાંથી કયા જીવો મરીને અનંતર ભવમાં ચક્રવર્તી પદને પાપ્ત કરી શકે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! પ્રથમ નરકના નારકી અને ૯૯ જાતિના દેવોમાંથી પંદર પરમાધામી અને ત્રણ કિલ્વીષી, આ અઢાર જાતિના દેવોને છોડીને શેષ ૮૧ જાતિના દેવો, કુલ ૧+૮૧=૮૨ પ્રકારના જીવો મરીને અનંતર ભવમાં ચક્રવર્તી પદને પામી શકે છે. તેમાંથી પણ જે જીવે પૂર્વભવમાં ચક્રવર્તીને યોગ્ય નામકર્મ બદ્ધ, સ્પૃષ્ટ, નિધત્ત અને નિકાચિત કર્યું હોય, તે જીવ જ ચક્રવર્તી પદ પામી શકે છે અન્ય જીવો ચક્રવર્તી પદ પામી શકતા નથી.

(૭) બળદેવ દ્વાર : પ્રશ્ન – હે ભગવન્ ! ૨૪ દંડકના જીવોમાંથી કયા જીવો મરીને અનંતર ભવમાં બળદેવ પદને પ્રાપ્ત કરી શકે છે ?

**ઉત્તર**– હે ગૌતમ ! પ્રથમ બે નરકના નારકી અને પૂર્વોક્ત ૮૧ જાતિના દેવો, <u>ક</u>ુલ ૮૩ પ્રકારના જીવો મરીને અનંતર મનુષ્ય ભવમાં બળદેવ પદને પામી શકે છે.

(૮) વાસુદેવ દ્વાર : પ્રશ્ન– હે ભગવન્ ! ૨૪ દંડકના જીવોમાંથી કયા જીવો મરીને અનંતર ભવમાં વાસુદેવ પદને પામી શકે છે ?

**ઉત્તર**– હે ગોતમ ! પ્રથમ બે નરક અને બાર દેવલોક. નવ લોકાંતિક અને નવ શ્રૈવેયક, આ ત્રીસ પ્રકારના વૈમાનિક દેવો; કુલ ૨+૩૦=૩૨ પ્રકારના જીવો મરીને અનંતર ભવમાં વાસુદેવ પદને પામી શકે છે.(ચક્રવર્તી, બળદેવ, વાસુદેવ આદિ પદને યોગ્ય નામ કર્મની સ્વતંત્ર કોઈ પ્રકૃતિ નથી. તે તીર્થંકર નામકર્મની અંતર્ગત જ છે. તીર્થંકર નામકર્મના જ તીવ્ર-મંદાંદિ રસની તરતમતાથી ઉત્તમ પદવીઓ પ્રાપ્ત થાય છે.)

(૯) માંડલિક દ્વાર : પ્રશ્ન– હે ભગવન્ ! ૨૪ દંડકના જીવોમાંથી કયા જીવો મરીને અનંતર ભવમાં માંડલિક રાજા (કોઈપણ એક દેશના રાજા)ના પદને પામી શકે છે ?

<del>ઉત્તર</del>– હે ગૌતમ ! સાતમી નરકના નારકી અને તેઉકાય-વાયુકાય, આ ત્રણ સ્થાનના જીવોને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનના જીવો મરીને અનંતર મનુષ્ય ભવમાં માંડલિક રાજાના પદને પામી શકે છે.

(૧૦) ચૌદ રત્ન દ્વાર : પ્રશ્ન– હે ભગવન્ ! ૨૪ દંડકના જીવોમાંથી કયા જીવો મરીને અનંતર ભવમાં ચક્રવર્તીના ચૌદ રત્ન થઈ શકે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ! સેનાપતિ, ગાથાપતિ, વાર્ધકી, પુરોહિત અને સ્ત્રી રત્નમાં– સાતમી નરકના નારકી, તેઉકાય, વાયુકાય અને પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવોને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનના જીવો અનંતર મનુષ્ય ભવમાં સેનાપતિ રત્ન આદિ પાંચ પદવી પામી શકે છે.

અશ્વરત્ન અને ગજરત્નમાં – નવમા દેવલોકથી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવોને છોડીને શેષ સર્વ સ્થાનના જીવો અનંતર તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય ભવમાં અશ્વરત્ન અને ગજરત્ન પદ પામી શકે છે.

**સાત એકેન્દ્રિય રત્ન** ચક્રરત્ન, છત્રરત્ન, ચર્મરત્ન, દંડરત્ન, અસિરત્ન, મણિરત્ન અને કાકિણીરત્ન, આ સાત એકેન્દ્રિય રત્નમાં એકેન્દ્રિયની આગત પ્રમાણે ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી અને પહેલા, બીજા દેવલોકના દેવો તથા ઔદારિકના દસ દંડકના જીવો ઉત્પન્ન થઈ શકે છે.

#### તીર્થંકરાદિની આગત :-

| તીર્થંકરાદિ   | નારકી                        | દેવતા                                                      | તિર્યંચ | મનુષ્ય | કુલ ભેદ     |
|---------------|------------------------------|------------------------------------------------------------|---------|--------|-------------|
| (૧) તીર્થંકર  | પ્રથમ ત્રણ<br>નરકના<br>નારકી | <b>૩૫</b> વૈમાનિક<br>જાતિના દેવ                            | ×       | ×      | ૩૮ની<br>આગત |
| (ર) ચક્રવર્તી | પ્રથમ<br>નરકના<br>નારકી      | ૧૫ પરમાધામી<br>૩ કિલ્વીષીને<br>છોડીને<br>૮૧ જાતિના દેવ     | ×       | ×      | ૮૨ની<br>આગત |
| (૩) બળદેવ     | પ્રથમ બે<br>નરકના<br>નારકી   | ૮૧ જાતિના<br>દેવ                                           | ×       | ×      | ૮૩ની<br>આગત |
| (૪) વાસુદેવ   | પ્રથમ બે<br>નરકના<br>નારકી   | પાંચ અનુત્તર<br>વિમાનને છોડીને<br>૩૦ વૈમાનિક<br>જાતિના દેવ | ×       | ×      | ૩૨ની<br>આગત |



| તી  | ર્થં કરાદિ                                               | નારકી                     | દેવતા                                                         | તિર્યંચ                        | મનુષ્ય                                                                       | કુલ ભેદ               |
|-----|----------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| (પ) | માંડલિક<br>રાજા                                          | પ્રથમ છ<br>નરકના<br>નારકી | <b>૯૯ જા</b> તિના<br>દેવ                                      | તેઉ-વાયુને<br>છોડીને<br>૪૦ ભેદ | ૧૫ કર્મભૂમિના<br>પર્યા∘ અપર્યા∘<br>૧૦૧ સંમૂ∘ ના<br>અપર્યાપ્તા<br>કુલ ૧૩૧ ભેદ | ૨૭ <i>૬</i> ની<br>આગત |
| (۶) | સેનાપતિ,<br>ગાથાપતિ,<br>વર્ધકી,<br>પુરોહિત<br>સ્ત્રીરત્ન | પ્રથમ<br>છ નરકના<br>નારકી | પાંચ અનુત્તર<br>વિમાનને<br>છોડીને<br>૯૪ જાતિના<br>દેવ         | ૪૦ ભેદ<br>પૂર્વવત્             | ૧૩૧ ભેદ<br>પૂર્વવત્                                                          | ર૭૧ની<br>આગત          |
| (9) | અશ્વરત્ન<br>ગજરત્ન                                       | સાત<br>નરકના<br>નારકી     | ભવન∘, વ્યંતર,<br>જ્યો∘ ૧ થી ૮<br>દેવ. ના દેવના<br>૮૧ ભેદ      | ૪૮ ભેદ                         | ૧૩૧ ભેદ                                                                      | રક્૭ની<br>આગત         |
| (८) | સાત<br>એકેન્દ્રિય<br>રત્ન                                | ×                         | ભવન, વ્યંતર,<br>જ્યો ૧–૨<br>દેવ લોકના<br>દેવોના <b>૬૪</b> ભેદ | ૪૮ ભેદ                         | ૧૩૧ ભેદ                                                                      | ૨૪૩ની<br>આગત          |



[પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૨૨]

આ પદમાં પંદર દ્વારના માધ્યમથી ક્રિયા વિષયક વિસ્તૃત વર્ણન છે.

- **(૧) નામ દ્વાર** કર્મબંધના કારણભૂત શારીરિક, વાચિક કે માનસિક ચેષ્ટાને ક્રિયા કહે છે. તેના પાંચ ભેદ છે– (૧) કાયિકી ક્રિયા (૨) અધિકરણીકીક્રિયા (૩) પ્રાદેષિકી ક્રિયા (૪) પારિતાપનિકી ક્રિયા (૫) પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયા.
- (૨) અર્થ-ભેદ દ્વાર પાંચે ક્રિયાના અર્થ તથા તેના ભેદનું કથન આ પ્રમાણે છે–
- (૧) કાયાથી અથવા કાયામાં થતી ક્રિયા, તે **કાયિકી ક્રિયા** છે. તેના બે ભેદ છે–

(A) અનુપરત કાયિકી ક્રિયા અને (B) દુષ્પ્રયુક્ત કાયિકી ક્રિયા.

પ્રાણાતિપાત આદિ અઢારે પાપથી અવિરત જીવોને લાગતી ક્રિયા, અનુપરત કાયિકી ક્રિયા છે. તે એકથી ચાર ગુણસ્થાનવર્તી અવિરત જીવોને લાગે છે. મન, વચન, કાયાની દુષ્ટ પ્રવૃત્તિથી લાગતી ક્રિયા દુષ્પ્રયુક્ત કાયિકી ક્રિયા છે. તે એકથી છ ગુણસ્થાનવર્તી જીવોને લાગે છે.

- (૨) દૂષિત અનુષ્ઠાનોથી અથવા તલવાર આદિ શસ્ત્રોના પ્રયોગથી લાગતી ક્રિયા અ**ધિકરણિકી ક્રિયા છે.** તેના બે ભેદ છે— (A) સંયોજનાધિકરણ ક્રિયા અને (B) નિર્વર્તનાધિકરણ ક્રિયા અને (B) નિર્વર્તનાધિકરણ ક્રિયા. પહેલાં બનાવેલા શસ્ત્રોના જુદા-જુદા ભાગોને ભેગા કરીને એક નવું શસ્ત્ર બનાવવું તે **સંયોજનાધિકરણ ક્રિયા છે.** જેમ કે કુહાડીના પાનામાં લાકડાનો હાથો જોડવો. નવા શસ્ત્રો બનાવવા તે **નિર્વર્તનાધિકરણ ક્રિયા છે.** પાંચે પ્રકારના શરીર બનાવવા તે પણ અધિકરણિકી ક્રિયા છે કારણ કે દુષ્પ્રયુક્ત શરીર પણ સંસાર વૃદ્ધિનું કારણ છે.
- (૩) પ્રદેષભાવથી લાગતી ક્રિયા **પ્રાદેષિકી ક્રિયા** છે. સ્વ, પર અને ઉભયના ભેદથી તેના ત્રણ ભેદ છે.
- (A) પોતાના આત્મા પર દ્વેષ કરવો, પોતાના માટે અશુભ ચિંતન કરવું, તે સ્વ પ્રાદેષિકી કિયા છે. (B) બીજા પર દ્વેષ કરવો અથવા બીજા માટે અશુભ ચિંતન કરવું, તે પર પ્રાદેષિકી કિયા છે. (C) સ્વ-પર બંને પર દ્વેષ કરવો અથવા બંને માટે અશુભ ચિંતન કરવું, તે તદુભય પ્રાદેષિકી કિયા છે. કાયિકી આદિ ત્રણ કિયાનું આ સ્વરૂપ સ્થૂલ દષ્ટિએ છે. સૂક્ષ્મ દષ્ટિએ આ ત્રણ કિયા સરાગી કે પ્રમત જીવોને નિરંતર લાગે છે. સૂક્ષ્મ દષ્ટિકોણથી આ ત્રણ કિયાનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે— (૧) સરાગી કે પ્રમાદી જીવોને શરીરના સદ્ભાવ માત્રથી લાગતી કિયા, તે કાયિકી કિયા (૨) અશુભ અધ્યવસાયના સદ્ભાવથી લાગતી કિયા, તે અધિકરણિકી કિયા અને (૩) કષાયના સદ્ભાવથી લાગતી કિયા, તે પ્રાદેષિકી કિયા છે.
- (૪) પરિતાપ એટલે પીડા. પીડાના નિમિત્તે અથવા પીડામાં થતી ક્રિયા પારિતાપનિકી ક્રિયા છે. સ્વ-પર અને ઉભયના ભેદથી તેના પણ ત્રણ ભેદ છે–
- (A) પોતાને અશાતા ઉત્પન્ન થાય, તેવી પ્રવૃત્તિ સ્વ પારિતાપનિકી ક્રિયા છે.
- (B) બીજાને અશાતા ઉત્પન્ન થાય તેવી પ્રવૃત્તિ **પર પારિતાપનિકી ક્રિયા છે.**
- (C) સ્વ-પર બંનેને અશાતા ઉત્પન્ન થાય તેવી પ્રવૃત્તિ **તદુભય પારિતાપનિકી** ક્રિયા છે.



લોચ, વિહાર આદિ આત્મ સાધનાલક્ષી અનુષ્ઠાનોમાં આશયશુદ્ધિ હોવાથી પારિતાપનિકી ક્રિયામાં તેની ગણના થતી નથી.

(પ) ઇન્દ્રિયાદિ દશ પ્રાણમાંથી કોઈ પણ પ્રાણનો વિનાશ કરવો. તે **પ્રાજ્ઞાતિપાતિકી ક્રિયા છે**. સ્વ-પર અને ઉભયના ભેદથી તેના પણ ત્રણ ભેદ છે- (A) પોતાના પ્રાણનો નાશ કરવો તે સ્વ પ્રા**ણાતિપાતિકી ક્રિયા છે.** (B) બીજાના પ્રાણનો નાશ કરવો તે પર પ્રા**ણાતિપાતિકી ક્રિયા છે.**(C) સ્વ-પર બંનેના પ્રાણનો નાશ કરવો તે તદુભય પ્રા**ણાતિપાતિકી ક્રિયા છે.** 

સંલેખના સંથારા દ્વારા ત્રણ પ્રકારના પંડિત મરણને સ્વીકારવા રૂપ અનુષ્ઠાન તે પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયાની ગણનામાં નથી.

- (૩) **સક્રિય-અક્રિય દ્વાર પ્રશ્ન** હે ભગવનુ ! જીવ સક્રિય છે કે અક્રિય છે ? ઉત્તર– હે ગૌતમ! જીવ સક્રિય પણ છે અને અક્રિય પણ છે. જીવના બે ભેદ છે– સંસારી અને સિદ્ધ. તેમાં સિદ્ધ જીવો અક્રિય છે. સંસારી જીવોના બે ભેદ છે– શૈલેશી પ્રતિપન્ન–અયોગી અવસ્થાને પ્રાપ્ત થયેલા જીવો અને અશૈલેષી પ્રતિપન્ન. શૈલેશીપ્રતિપન્ન જીવોનો યોગ નિરોધ થઈ ગયો હોવાથી તે અક્રિય છે. અશૈલેશી પ્રતિપન્ન જીવો સક્રિય છે.
- (૪) વિષય દ્વાર જીવોને અઢારે પાપસ્થાનકના અધ્યવસાયથી તે-તે અઢાર ક્રિયા લાગે છે. યથા– હિંસાના પરિણામથી પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયા લાગે, આ જ રીતે અઢારે પાપસ્થાનમાં સમજવું.

પ્રાણાતિપાતના પરિણામનો વિષય છકાયના જીવો છે. મારવાનો અધ્યવસાય જીવ વિષયક જ હોય છે. મુષાવાદના પરિણામનો વિષય સર્વ દ્રવ્યો છે. અદત્તાદાનના પરિણામનો વિષય ગ્રહણ-ધારણ કરવા યોગ્ય પદાર્થો છે. મૈથુનના પરિણામનો વિષય રૂપવાન પદાર્થો અને સ્વરૂપવાન સ્ત્રી આદિ છે. પરિગ્રહના પરિણામનો વિષય સર્વ દ્રવ્યો છે. ક્રોધાદિ શેષ પાંપસ્થાનના પરિણામનો વિષય પણ સર્વ દ્રવ્યો છે.

આ રીતે સમુચ્ચય એક જીવ અને ૨૪ દંડકના એક-એક જીવને ૧૮ પાપસ્થાનના પરિણામો થાય છે. ૨પ×૧૮=૪પ૦ આલાપક થાય છે. તે જ રીતે અનેક જીવોની અપેક્ષાએ ૪૫૦ આલાપક થાય છે. ૪૫૦+૪૫૦=કુલ ૯૦૦ આલાપક થાય છે.

(પ) ક્રિયાથી કર્મબંધ – એક જીવ પ્રાણાતિપાત ક્રિયા કરતાં સાત કે આઠ કર્મ બાંધે છે. તે જ રીતે ૨૪ દંડકના એક-એક જીવ પ્રાણાતિપાત ક્રિયા કરતાં સાત કે

આઠ કર્મ બાંધે છે. આ જ રીતે શેષ સત્તર પાપસ્થાનોનું સેવન કરતાં એક-એક જીવ સાત અથવા આઠ કર્મ બાંધે છે.

અનેક જીવો પ્રાણાતિપાતિક ક્રિયા કરતાં સાત અને આઠ કર્મ બાંઘે છે. અનેક જીવોમાંથી કેટલાક જીવો સાત અને કેટલાક જીવો આઠ કર્મ બાંઘે છે. પાંચ સ્થાવરના અનેક જીવોમાંથી કેટલાક જીવો સાત અને કેટલાક જીવો આઠ કર્મ બાંઘે છે. તેમાં બંને પ્રકારના જીવો શાશ્વત હોવાથી અન્ય ભંગ થતા નથી તેથી તે અભંગક છે. શેષ ૧૯ દંડકના અનેક જીવોમાં ત્રણ ભંગ થાય છે– (૧) સર્વ જીવો સાત કર્મ બાંઘે છે. (૨) ઘણા જીવો સાત કર્મ અને એક જીવ આઠ કર્મ બાંઘે છે. (૩) ઘણા જીવો સાત કર્મ અને ઘણા જીવો આઠ કર્મ બાંઘે છે.

(૬) કર્મ<mark>બંધથી ક્રિયા – પ્રશ્ન</mark>– હે ભગવન્ ! જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધતા એક જીવ કેટલી ક્રિયાવાળા હોય છે ?

ઉત્તર— હે ગૌતમ! કદાચિત્ ત્રણ, કદાચિત્ ચાર, કદાચિત્ પાંચ ક્રિયા-વાળા હોય છે. જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મબંધ સરાગી જીવોને થાય છે, તેથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મ બાંધતા પ્રત્યેક જીવ ઓછામાં ઓછી કાયિકી, અધિકરણિકી અને પ્રાદેષિકી, આ ત્રણ ક્રિયાવાળા હોય છે, જો તે જીવની પ્રવૃત્તિથી અન્ય જીવોને પરિતાપના થતી હોય તો પારિતાપનિકી સહિત ચાર ક્રિયા અને અન્ય જીવોનો ઘાત થતો હોય, તો પ્રાણાતિપાતિકી સહિત પાંચ ક્રિયાવાળા હોય છે. એક જીવમાં ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા, આ ત્રણ વિકલ્પમાંથી કોઈ પણ એક જ વિકલ્પ હોય છે.

આ જ રીતે ૨૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવ ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયાવાળા હોય છે. સમુચ્ચય અનેક જીવો અથવા ૨૪ દંડકના અનેક જીવો જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધતા અનેક જીવો ત્રણ ક્રિયાવાળા, અનેક જીવો ચાર ક્રિયાવાળા અને અનેક જીવો પાંચ ક્રિયાવાળા હોય છે.

આ જ રીતે આઠે કર્મ બાંધતા સમુચ્ચય એક અને અનેક જીવો તથા ૨૪ દંડકના એક અને અનેક જીવોના આલાપક કહેવા જોઈએ.

(૭) એક–અનેક જીવોને અન્ય જીવ સંબંધી ક્રિયા :– પ્રશ્ન– હે ભગવન્ ! (૧) સમુચ્ચય એક જીવને અન્ય એક જીવની અપેક્ષાએ કેટલી ક્રિયા લાગે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! કદાચિત્ ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે અથવા તે અક્રિય પણ હોય છે.(આ ક્રિયા વર્તમાન ભવ સંબંધિત અથવા ભૂતકાલીન ભવ સંબંધિત હોય છે. ભૂતકાલમાં જે-જે શરીર અને શરીર સંબંધિત સાધનોને વોસિરાવ્યા ન હોય, તો તે શરીરાદિથી જે કાંઈ પાપ પ્રવૃત્તિ થાય, તેની ક્રિયા તે જીવને લાગે છે.)

સમુચ્ચય એક જીવને નારકી અને દેવતા ના કુલ ૧૪ દંડકના એક જીવની અપેક્ષાએ કદાચિત ત્રણ કે ચાર ક્રિયા લાગે છે અથવા અક્રિય હોય છે. તે જીવોથી પાંચ ક્રિયા લાગતી નથી, કારણ કે તે નિરુપક્રમી આયુષ્યવાળા છે, કોઈ પણ નિમત્તિથી તેઓનું મૃત્યુ થતું નથી, તેથી તે ચૌદ દંડકના જીવોની અપેક્ષાએ કોઈ જીવને પાંચમી પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયા લાગતી નથી.

સમુચ્ચય એક જીવને ઔદારિકના દશ દંડકના એક જીવની અપેક્ષાએ કદાચિતુ ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે અથવા અક્રિય હોય છે. (ર) **સમુચ્ચય** એક જીવને સમુચ્ચય અનેક જીવોની અપેક્ષાએ પણ ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે અથવા અક્રિય હોય છે. નારકી કે દેવતાની અપેક્ષાએ ત્રણ કે ચાર ક્રિયા લાગે છે અથવા અક્રિય હોય છે. ઔદારિકના દશ દંડકના જીવોની અપેક્ષાએ ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે અથવા અક્રિય હોય છે. (૩) **સમુચ્ચય અનેક જીવોને સમુચ્ચય એક જીવની અપેક્ષાએ** ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા અથવા અક્રિય હોય છે, સમુચ્ચય અનેક જીવોને એક નારકી કે એક દેવની અપેક્ષાએ ત્રણ કે ચાર ક્રિયા લાગે છે અથવા અક્રિય હોય છે અને ઓદારિકના દશ દંડકના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે અથવા અક્રિય હોય છે. (૪) **સમુચ્ચય** અનેક જીવોને સમુચ્ચય અનેક જીવોની અપેક્ષાએ ત્રણ, ચાર અને પાંચ ક્રિયા લાગે છે અને અક્રિય પણ હોય છે. તે જ રીતે સમુચ્ચય અનેક જીવોને નારકી-દેવતાના અનેક જીવોની અપેક્ષાએ ત્રણ અને ચાર ક્રિયા લાગે છે અથવા અક્રિય હોય છે અને ઔદારિકના દશ દંડકના અનેક જીવોની અપેક્ષાએ ત્રણ, ચાર અને પાંચ ક્રિયા લાગે છે અને કેટલાક જીવો અક્રિય હોય છે.

**૨૪ દંડકના એક-અનેક જીવોની ક્રિયા** – (૧) નારકી અને દેવતાના કુલ ૧૪ દંડકના એક જીવને, નારકી અને દેવતાના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ અથવા ચાર ક્રિયા અને ઔદારિકના દશ દંડકના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ. ચાર અથવા પાંચ ક્રિયા લાગે છે.

ઔદારિકના નવ દંડકના એક જીવને. નારકી કે દેવના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ કે ચાર ક્રિયા લાગે છે અને ઔદારિકના દશ દંડકના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ. ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે.

એક મનષ્યને નારકી, દેવના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ કે ચાર ક્રિયા લાગે છે અથવા તે અક્રિય હોય, ઔદારિકના દશ દંડકના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે અથવા અક્રિય હોય છે. (ર) તે જ રીતે ર૪

દંડકના એક જીવને ૨૪ દંડકના અનેક જીવો સંબંધિત પૂર્વવત્ ક્રિયા જાણવી. (૩) નારકી અને દેવતાના ૧૪ દંડકના અનેક જીવોને એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ અને ચાર ક્રિયા લાગે છે તથા ઔદારિકના દશ દંડકના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ, ચાર અને પાંચ ક્રિયા લાગે છે.

ઔદારિકના નવ દંડકના અનેક જીવોને નારકી, દેવતાના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ કે ચાર ક્રિયા, ઔદારિકના દશ દંડકના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે. અનેક મનુષ્યોને નારકી, દેવતાના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ કે ચાર ક્રિયા લાગે છે તથા અક્રિય હોય છે. ઔદારિકના દશ દંડકના એક જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે તથા અક્રિય હોય છે. (૪) તે જ રીતે ૨૪ દંડકના અનેક જીવોને ૨૪ દંડકના અનેક જીવો સંબંધિત ક્રિયા ત્રીજા આલાપકની સમાન જાણવી.

આ રીતે એક જીવમાં ક્રિયા સંબંધી કોઈ પણ એક વિકલ્પ અને અનેક જીવોમાં ત્રણ ક્રિયા પણ હોય, ચાર ક્રિયા પણ હોય, પાંચ ક્રિયા પણ હોય અને અક્રિય પણ હોય છે. સમુચ્ચય જીવ અને મનુષ્ય જ અક્રિય થઈ શકે છે. સમુચ્ચય જીવ + ૨૪ દંડકના જીવ = ૨૫ પ્રકારના જીવોમાં ક્રિયા સંબંધી ચાર-ચાર આલાપકની ગણના કરતાં ૨૫×૪=૧૦૦ આલાપક થાય છે.

(૮) **પાંચ ક્રિયામાં પરસ્પર નિયમા ભજના** – સમુચ્ચય જીવ અને ૨૪ દંડકના જીવોને કાયિકી આદિ પાંચ-પાંચ ક્રિયા હોય છે.

**જેને કાયિકી ક્રિયા** હોય, તેને અધિકરણિકી તથા પ્રાદેષિકી ક્રિયાની નિયમા હોય છે અને પારિતાપનિકી તથા પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયાની ભજના હોય છે.

જેને અધિકરણિકી ક્રિયા હોય, તેને કાયિકી અને પ્રાદેષિકી ક્રિયાની નિયમા અને પારિતાપનિકી તથા પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયાની ભજના હોય છે.

જેને પ્રા**ઢેષિકી ક્રિયા** હોય, તેને કાયિકી અને અધિકરણિકી ક્રિયાની નિયમા અને પારિતાપનિકી તથા પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયાની ભજના હોય છે.

જેને પારિતાપનિકી ક્રિયા હોય, તેને પ્રારંભની ત્રણ ક્રિયાની નિયમા અને પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયાની ભજના હોય છે.

**જેને પ્રાજ્ઞાતિપાતિકી ક્રિયા** હોય, તેને પ્રારંભની ચારે ક્રિયાની નિયમા હોય છે.

સંક્ષેપમાં કાયિકી આદિ પ્રારંભની ત્રણ ક્રિયાનો પરસ્પર અવિનાભાવ



સંબંધ છે, કોઈ પણ સરાગી જીવને કોઈ પણ પ્રવૃત્તિ કરતાં પ્રારંભની ત્રણ ક્રિયા લાગે છે. જો તેની પ્રવૃત્તિથી અન્ય જીવોને પરિતાપ થયો હોય તો ચાર ક્રિયા અને અન્ય જીવોનો પ્રાણ ઘાત થયો હોય તો પાંચ ક્રિયા હોય છે. ચોથી પારિતાપનિકી ક્રિયા હોય તેને પ્રારંભની ત્રણ ક્રિયા અવશ્ય હોય છે. પાંચમી પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયા હોય તેને પ્રારંભની ચાર ક્રિયા અવશ્ય હોય છે.

આ રીતે જે સમયમાં. જે દેશમાં અને જે પ્રદેશમાં કાયિકી ક્રિયા હોય, તે સમયમાં. તે દેશમાં. તે પ્રદેશમાં અધિકરણિકી ક્રિયા હોય છે. તે જ રીતે ઉપર પ્રમાણે સર્વ ક્રિયાની નિયમા, ભજના સમય, દેશ, પ્રદેશની અપેક્ષાએ સમજવી.

- (૯) **આયોજિતા ક્રિયા– પ્રશ્ન–** હે ભગવનુ ! આયોજિતા ક્રિયા કોને કહેવાય ? ઉત્તર– જે ક્રિયા જીવને સંસારમાં આયોજિત કરનારી–જોડનારી છે, તે આયોજિતા ક્રિયા છે. કાયિકી આદિ પાંચે ક્રિયા જીવને સંસારમાં જોડે છે તેથી તેને જ આયોજિતા કહે છે. તેના પાંચ પ્રકાર પૂર્વવત્ જાણવા.
- (૧૦) **સ્પૃષ્ટ-અસ્પૃષ્ટ દ્વાર પ્રશ્ન–** હે ભગવન્ ! જે સમયે જીવ કાયિકી . આર્દિ ત્રણ ક્રિયાથી સ્પૃષ્ટ થાય, તે સમયે શું પારિતાપનિકી અને પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયાથી પણ સ્પૃષ્ટ થાય છે ? ઉત્તર– હે ગૌતમ ! તેના ચાર ભંગ છે–(૧) કોઈ જીવ જે સમયે કાયિકી આદિ ક્રિયાથી સ્પૃષ્ટ થાય, તે સમયે પારિતાપનિકી અને પ્રાણાતિપાતિકી **બંને ક્રિયાથી સ્પૃષ્ટ** થાય છે.
- (૨) કોઈ જીવ જે સમયે કાયિકી આદિ ક્રિયાથી સ્પૃષ્ટ થાય, તે સમયે પારિતાપનિકી ક્રિયાથી સ્પૃષ્ટ થાય છે, પરંતુ પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયાથી **સ્પૃષ્ટ** થતો નથી.
- (૩) કોઈ જીવ જે સમયે કાયિકી આદિ ત્રણ ક્રિયાથી સ્પૃષ્ટ થાય, તે સમયે પારિતાપનિકી અને પ્રાણાતિપાતિકી **બંને ક્રિયાથી સ્પૃષ્ટ થતો નથી**.
- (૪) કોઈ જીવ જે સમયે કાયિકી આદિ ત્રણ ક્રિયાથી **અસ્પૃષ્ટ હોય.** તે સમયે પારિતાપનિકી અને પ્રાણાતિપાતિકી **બંને** ક્રિયાથી પણ **અસ્પૃપ્ટ** હોય છે.
- (૧૦) પ્રકારાંતરથી ક્રિયા ભેદ પ્રશ્ન– હે ભગવન્ ! ક્રિયાના કેટલા પ્રકાર છે ?

**ઉત્તર**– હે ગૌતમ ! ક્રિયાના પાંચ પ્રકાર છે– (૧) આરંભિકી ક્રિયા (૨) પારિગ્રહિકી ક્રિયા (૩) માયા પ્રત્યયા ક્રિયા (૪) અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા અને (૫) મિથ્યા દર્શન પ્રત્યયા ક્રિયા.

## ૧૪૨ 🍃 🚓 🗞 🍪 🍪 🗞 🗞 🗞 જે જે જે

આરંભિકી ક્રિયા:— હિંસાથી લાગતી ક્રિયા આરંભિકી ક્રિયા છે. તેના બે ભેદ છે— (૧) જીવ આરંભિકી— જીવોની હિંસાથી લાગતી ક્રિયા. (૨) અજીવ આરંભિકી— તેના વિવિધ પ્રકારે અર્થ થાય છે— ૧. જીવના આકારના અજીવ પદાર્થોને ફાડવા, બાળવા વગેરે. પશુ-પક્ષીના ચિત્રો દોરેલા વસ્ત્રોને હિંસા બુદ્ધિથી ફાડવા. ૨. મૃત શરીરને બાળવા વગેરે. ૩. અજીવના માધ્યમથી જીવ હિંસા. ૪. અજીવમાં જીવનું આરોપણ કરીને તેનો વધ કરવો જેમ કે રાવણનું પૂતળું બનાવીને બાળવું, તે અજીવ આરંભિકી ક્રિયા છે. આરંભિકી ક્રિયા એક થી છ ગુણસ્થાનવર્તી જીવોને લાગે છે.

પારિગ્રહિકી ક્રિયા :- જીવ-અજીવ પદાર્થો પર મમત્વ ભાવથી લાગતી ક્રિયા પારિગ્રહિકી ક્રિયા છે. તેના બે ભેદ છે- (૧) જીવ પારિગ્રહિકી- દાસ-દાસી, પશુ-પક્ષી વગેરેનો મૂર્ચ્છાભાવથી સંગ્રહ કરવો. (૨) અજીવ પારિગ્રહિકી-ધન-ધાન્ય, સોનુ-ચાંદી આદિ જડ પદાર્થોનો આસક્તિપૂર્વક સંગ્રહ કરવો. આ ક્રિયા એકથી પાંચ ગુણસ્થાનવર્તી જીવોને લાગે છે.

**માયાવત્તિયા ક્રિયા :** – કષાયના નિમિત્તથી લાગતી ક્રિયા માયાવત્તિયા ક્રિયા છે. તે એકથી દશ ગુણસ્થાનવર્તી જીવોને લાગે છે.

અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા :– અવિરતિના પરિણામથી લાગતી ક્રિયા અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા છે. તે એકથી ચાર ગુણસ્થાનવર્તી જીવોને લાગે છે.

મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયા ક્રિયા :-- મિથ્યાત્વના નિમિત્તથી લાગતી ક્રિયા મિથ્યાદર્શન-પ્રત્યયા ક્રિયા છે. તે પહેલા, બીજા અને ત્રીજા ગુણસ્થાનવર્તી જીવોને લાગે છે. સમુચ્ચય જીવ અને ૨૪ દંડકના જીવોને આ પાંચે ક્રિયા હોય છે.

- (૧૧) નિયમા-ભજના દ્વાર— (૧) આરંભિકી ક્રિયામાં પારિગ્રહિકી ક્રિયા, અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા અને મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયા ક્રિયાની ભજના અને માયાપ્રત્યયા ક્રિયાની નિયમા હોય છે.
- (૨) પારિગ્રહિકી ક્રિયામાં આરંભિકી અને માયાપ્રત્યયા ક્રિયાની નિયમા અને અપ્રત્યાખ્યાનક્રિયા અને મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયા ક્રિયાની ભજના હોય છે.
- (૩) માયાવત્તિયા ક્રિયામાં શેષ ચારે ક્રિયાની ભજના હોય છે.
- (૪) અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયામાં પ્રારંભની ત્રણ ક્રિયાની નિયમા અને મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયા ક્રિયાની ભજના છે.

(પ) મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયા ક્રિયામાં પ્રારંભની ચારે ક્રિયાની નિયમા હોય છે.

નારકી, દેવના ૧૩ દંડક અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, કુલ પંદર દંડકના જીવોમાં મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયા ક્રિયાની ભજના અને શેષ ચાર ક્રિયાની નિયમા હોય. સમકિતીને ચાર ક્રિયા. મિથ્યાત્વીને પાંચ ક્રિયા હોય છે.

પાંચ સ્થાવર. ત્રણ વિકલેન્દ્રિયને પાંચ ક્રિયા હોય છે.

મનુષ્યોમાં મિથ્યાત્વીને પાંચ ક્રિયા, અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિને ચાર ક્રિયા, દેશવિરતિને આરંભિકી. પારિગ્રહિકી અને માયાવત્તિયા આ ત્રણ ક્રિયા. પ્રમત્ત સંયતને આરંભિકી અને માયાવત્તિયા આ બે ક્રિયા. અપ્રમત્ત સંયતને (સાતમાથી દશમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યોને) એક માયાવત્તિયા ક્રિયા લાગે છે. ૧૧ થી ૧૪ ગુણસ્થાનવર્તી વીતરાગી મનુષ્યો આરંભિયા આદિ પાંચ ક્રિયાની અપેક્ષાએ અક્રિય હોય છે.

- (૧૧) અઢાર પાપસ્થાનથી વિરતિ દ્વાર– ૨૪ દંડકના જીવોમાંથી નારકી, દેવ અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય એક મિથ્યાત્વથી વિરત થાય છે. શેષ સત્તર પાપથી વિરત થઈ શકતા નથી. પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અઢાર પાપસ્થાનમાંથી એક પણ પાપસ્થાનથી વિરત થઈ શકતા નથી. મનુષ્ય અઢારે અઢાર પાપસ્થાનથી વિરત શઈ શકે છે.
- (૧૩) **પાપસ્થાનથી વિરતિ અને કર્મબંધ દ્વાર– પ્રશ્ન–** હે ભગવનુ ! અઢાર પાપથી વિરત સમુચ્ચય એક જીવ કેટલા કર્મ બાંધે છે ? ઉત્તર– હે ગૌતમ ! તે જીવ ક્યારેક આઠ, ક્યારેક સાત, ક્યારેક છ, ક્યારેક એક કર્મ બાંધે છે અને ક્યારેક અબંધક પણ હોય છે.

મિથ્યાત્વથી વિરત થયેલા નારકી. દેવતા. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય સાત અથવા આઠ કર્મો બાંધે છે.

૧૮ પાપસ્થાનથી વિરત મનુષ્ય આઠ, સાત, છ અથવા એક કર્મ બાંધે છે અથવા અબંધક હોય છે.

એક જીવમાં કર્મબંધ સંબંધી કોઈ પણ એક જ વિકલ્પ હોય છે.

અઢાર પાપસ્થાનથી વિરત થયેલા **સમુચ્ચય અનેક જીવો** સાત, આઠ, છ અથવા એક કર્મ બાંઘે છે અને અબંધક પણ હોય છે. તેમાં આયુષ્યકર્મ બાંઘે ત્યારે આઠ કર્મ, આયુષ્ય કર્મ ન બાંધે ત્યારે સાત કર્મ, દશમા ગુણસ્થાને આયુષ્ય અને મોહનીય કર્મને છોડીને છ કર્મ, અગિયારમે, બારમે અને તેરમે ગુણસ્થાને એક શાતા વેદનીય કર્મ બાંઘે છે અને ચૌદમે ગુણસ્થાને અબંધક હોય છે.

તેમાં સાત કર્મબંધક અને એક કર્મબંધક જીવો હંમેશાં પ્રાપ્ત થાય છે તેથી તે શાશ્વતા છે અને આઠ કર્મબંધક, છ કર્મબંધક અને અબંધક જીવો હંમેશાં હોતા નથી તેથી તે અશાશ્વતા છે. શાશ્વત અને અશાશ્વત જીવોના સંયોગથી તેના ૨૭ ભંગ થાય છે.

અસંયોગી આદિ ભંગોની રીત:— જ્યારે માત્ર શાશ્વત બંધ સ્થાનોવાળા જીવો હોય ત્યારે તે સર્વે ય બંધસ્થાન સાથે જ હોવાથી તેનો અસંયોગી ભંગ થાય છે. શાશ્વત બંધસ્થાનો સાથે જ્યારે એક અશાશ્વત બંધસ્થાનવાળા એક કે અનેક જીવો હોય ત્યારે દિસંયોગી ભંગ થાય છે. જ્યારે શાશ્વત બંધસ્થાનો સાથે બે અશાશ્વત બંધસ્થાનવાળા એક કે અનેક જીવો હોય ત્યારે ત્રિસંયોગી ભંગ થાય છે અને જ્યારે શાશ્વત બંધ સ્થાનો સાથે ત્રણ અશાશ્વત બંધસ્થાનવાળા એક કે અનેક જીવો હોય ત્યારે ચાર સંયોગી ભંગ થાય છે.

અસંયોગી એક ભંગ– સર્વ જીવો સાત કે એક કર્મબંધક હોય.

**દિસંયોગી છ ભંગઃ**─ (૧) અનેક જીવો સાત કે એક કર્મ બંધક અને એક જીવ આઠ કર્મ બંધક,

- (૨) અનેક જીવો સાત કે એક કર્મ બંધક અને અનેક જીવો આઠ કર્મ બંધક,
- (૩) અનેક જીવો સાત કે એક કર્મ બંધક અને એક જીવ છ કર્મ બંધક,
- (૪) અનેક જીવો સાત કે એક કર્મ બંધક અને અનેક જીવો છ કર્મ બંધક,
- (૫) અનેક જીવો સાત કે એક કર્મ બંધક અને એક જીવ અબંધક,
- (૬) અનેક જીવો સાત કે એક કર્મ બંધક અને અનેક જીવો અબંધક હોય છે.

ત્રિ સંયોગી બાર ભંગ :— (૧) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, એક આઠ કર્મ બંધક અને એક છ કર્મ બંધક,

- (૨) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, એક આઠ કર્મ બંધક અને અનેક છ કર્મ બંધક,
- (૩) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, અનેક આઠ કર્મ બંધક અને એક છ કર્મ બંધક,
- (૪) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, અનેક આઠ કર્મ બંધક અને અનેક છ કર્મ બંધક,
- (પ) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, એક આઠ કર્મ બંધક અને એક અબંધક,
- (૬) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, એક આઠ કર્મ બંધક અને અનેક અબંધક,
- (૭) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, અનેક આઠ કર્મ બંધક અને એક અબંધક,
- (૮) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, અનેક આઠ કર્મ બંધક અને અનેક અબંધક,

- (૯) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, એક છ કર્મ બંધક અને એક અબંધક .
- (૧૦) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, એક છ કર્મ બંધક અને અનેક અબંધક ,
- (૧૧) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, અનેક છ કર્મ બંધક અને એક અબંધક,
- (૧૨) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, અનેક છ કર્મ બંધક અને અનેક અબંધક.

**ચાર સંયોગી આઠ ભંગ :**– (૧) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, એક આઠ કર્મ બંધક, એક છ કર્મ બંધક, એક અબંધક,

- (૨) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, એક આઠ કર્મ બંધક, એક છ કર્મ બંધક, અનેક અબંધક.
- (૩) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, એક આઠ કર્મ બંધક, અનેક છ કર્મ બંધક, એક અબંધક.
- (૪) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, એક આઠ કર્મ બંધક, અનેક છ કર્મ બંધક, અનેક અબંધક.
- (પ) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, અનેક આઠ કર્મ બંધક, એક છ કર્મ બંધક, એક અબંધક.
- (૬) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, અનેક આઠ કર્મ બંધક, એક છ કર્મ બંધક, અનેક અબંધક.
- (૭) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, અનેક આઠ કર્મ બંધક, અનેક છ કર્મ બંધક, એક અબંધક.
- (૮) અનેક સાત કે એક કર્મ બંધક, અનેક આઠ કર્મ બંધક, અનેક છ કર્મ બંધક, અનેક અબંધક.

આ રીતે અસંયોગી એક ભંગ + દ્વિસંયોગી છ ભંગ, ત્રિસંયોગી બાર ભંગ અને ચાર સંયોગી આઠ ભંગ થાય. કુલ મળીને ૧+૬+૧૨+૮=૨૭ ભંગ થાય છે.

૧૮ પાપસ્થાનથી વિરત થયેલા અનેક મનુષ્યોમાં પણ સમુચ્ચય અનેક જીવોની જેમ કર્મબંધ સંબંધી ૨૭ ભંગ થાય છે.

મિથ્યાત્વથી વિરત થયેલા અનેક નારકી. દેવ. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો સાત અને આઠ કર્મ બાંધે છે. તેમાં સાત કર્મબંધક જીવો શાશ્વત અને આઠ કર્મબંધક અશાશ્વત છે. તેના ત્રણ ભંગ થાય છે--

- (૧) સર્વ જીવો સાત કર્મબંધક.
- (ર) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને એક જીવ આઠ કર્મબંધક.
- (૩) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને અનેક જીવો આઠ કર્મબંધક

(૧૪) પાપસ્થાનથી વિરતિ અને ક્રિયા દ્વાર– મિથ્યાત્વથી વિરત થયેલા જીવો ચોથાથી ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી હોય છે અને સત્તર પાપસ્થાનથી વિરત થયેલા જીવો છકાથી ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી હોય છે.

પ્રશ્ન– હે ભગવન્ ! મિથ્યાત્વથી વિરત થયેલા સમુચ્ચય જીવોને કેટલી ક્રિયા લાગે છે ? ઉત્તર– હે ગૌતમ ! તે જીવોને એક મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયા ક્રિયા હોતી નથી, શેષ ચાર ક્રિયાની ભજના હોય છે.

શેષ સત્તર પાપસ્થાનથી વિરત થયેલા સમુચ્ચય જીવને પારિગ્રહિકી ક્રિયા અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા અને મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયા ક્રિયા હોતી નથી, આરંભિકી અને માયાપ્રત્યયા ક્રિયાની ભજના હોય છે.

સમુચ્ચય જીવની જેમ મનુષ્યમાં પણ જાણવું. શેષ ર૩ દંડકના જીવો અઢારે પાપસ્થાનથી વિરત થઈ શકતા નથી પરંતુ તેમાંથી નારકી અને દેવ એક મિથ્યાત્વથી વિરત થઈ શકે છે, તેથી તેઓમાં સમકિતીને ચાર ક્રિયા અને મિથ્યાત્વથી વિરત થઈ શકે છે, તેથી તેઓમાં સમકિતીને ચાર ક્રિયા અને મિથ્યાત્વીને પાંચ ક્રિયા લાગે છે. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયને પાંચ ગુણસ્થાન હોય છે, તેથી તેઓમાં મિથ્યાત્વીને પાંચ ક્રિયા, અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિને ચાર ક્રિયા અને દેશવિરતિને મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયા અને અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયાને છોડીને શેષ ત્રણ ક્રિયા લાગે છે.

- (૧૫) અલ્પબહુત્વ દ્વાર— (૧) સર્વથી થોડા મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયા ક્રિયાવાળા જીવો હોય છે, તેમાં પ્રથમ ગુણસ્થાનવાળા જીવો હોય છે.
- (ર) તેનાથી અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયાવાળા જીવો વિશેષાધિક છે. તેમાં પ્રથમ ચાર ગુણસ્થાનવાળા જીવો હોય છે.
- (૩) તેનાથી પારિગ્રહિકી ક્રિયાવાળા જીવો વિશેષાધિક છે. તેમાં પ્રથમ પાંચ ગુણસ્થાનવાળા જીવો હોય છે.
- (૪) તેનાથી આરંભિકી ક્રિયાવાળા જીવો વિશેષાધિક છે. તેમાં પ્રથમ છ ગુણસ્થાનવાળા જીવો હોય છે.
- (પ) તેનાથી માયાપ્રત્યયા ક્રિયાવાળા જીવો વિશેષાધિક છે. તેમાં પ્રથમ દશ ગુણસ્થાનવાળા જીવો હોય છે.





[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૨૩]

જ્ઞાનાવરણીયકર્મ, દર્શનાવરણીય કર્મ અને અંતરાય કર્મની સ્થિતિ જઘન્ય અંતર્મુહુર્ત અને ઉત્કુષ્ટ ત્રીસ ક્રોડાક્રોડી સાગરોપમની છે.

શાતાવેદનીય કર્મમાં ઈર્યાપથિક શાતાવેદનીય કર્મની સ્થિતિ જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ બે સમયની છે. સાંપરાયિક શાતાવેદનીય કર્મની જઘન્ય ૧૨ મુહર્ત અને ઉત્ક્રષ્ટ પંદર ક્રોડાક્રોડી સાગરોપમની છે, અશાતાવેદનીય કર્મની સ્થિતિ જઘન્ય પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ ન્યૂન 🐉 સાગરોપમની છે અને ઉત્કૃષ્ટ ૩૦ ક્રોડાક્રોડી સાગરોપમની છે.

મોહનીય કર્મની સ્થિતિ જઘન્ય અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ સિતેર ક્રોડાક્રોડી સાગરોપમની, **આયુષ્યકર્મની** જઘન્ય અંતર્મુહૂર્તે અને ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરોપમ + કું ક્રોડપૂર્વ વર્ષની. **નામકર્મ** અને **ગોત્રકર્મની** જઘન્ય આઠ મુહ્ત અને ઉત્કૃષ્ટ વીસ ક્રોડાક્રોડી સાગરોપમની છે.

પ્રશ્ન–૧ : હે ભગવન્ ! આઠે કર્મોની જઘન્ય સ્થિતિ કોણ બાંધે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! આયુષ્યકર્મને છોડીને શેષ સાત કર્મોની જઘન્ય સ્થિતિ કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્ય અને મનુષ્યાણી બાંઘે છે.

પ્રશ્ન–ર ઃ હે ભગવન્ ! કેવા પ્રકારના મનુષ્ય અને મનુષ્યાણી સાત કર્મોની જઘન્ય સ્થિતિ બાંધે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! દરેક કર્મના બંધ વિચ્છેદ સમયે જ તેનો જઘન્ય સ્થિતિબંધ થાય છે. જ્ઞાનાવરણીય. દર્શનાવરણીય, અંતરાય, સાંપરાયિક વેદનીય કર્મ, **નામકર્મ અને ગોત્ર કર્મનો** બંધ વિચ્છેદ દશમા સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણસ્થાને થાય છે, તેથી દશમા ગુણસ્થાનવર્તી ઉપશામક અને ક્ષપક બંને પ્રકારના મનુષ્ય-મનુષ્યાણી જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મોની જઘન્ય સ્થિતિ બાંધે છે.

**મોહનીય કર્મનો** બંધ વિચ્છેદ નવમા બાદર સંપરાય ગુણસ્થાને થાય છે, તેથી નવમા ગુણસ્થાનવર્તી ઉપશામક અને ક્ષપક બંને પ્રકારના મનુષ્ય-મનુષ્યાણી મોહનીય કર્મની જઘન્ય સ્થિતિ બાંધે છે.

આ જ રીતે આયુષ્યકર્મને છોડીને શેષ સાતે કર્મોની જઘન્ય સ્થિતિ કર્મભૂમિના મનુષ્ય અને મનુષ્યાણી જ બાંધી શકે છે.

પ્રશ્ન–૩ ઃ હે ભગવન્ ! આયુષ્ય કર્મની જઘન્ય સ્થિતિ કોજ્ઞ બાંધે છે ?

ઉત્તર– સોપક્રમ આયુષ્યવાળા, આયુષ્યબંધના અંતિમ એક આકર્ષ પ્રમાણ આયુષ્યમાં વર્તતા મનુષ્યો કે તિર્યંચો આયુષ્ય કર્મની જઘન્ય સ્થિતિ બાંધે છે.

પ્રશ્ન–૪: હે ભગવન્ ! આઠે કર્મોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કોજ્ઞ બાંધે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! આયુષ્ય કર્મને છોડીને શેષ સાત કર્મોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ચારે ગતિના જીવો બાંધી શકે છે.

પ્રશ્ન–પઃ હે ભગવન્ ! કેવા પ્રકારના નારકી કે દેવો સાત કર્મોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંધે છે ?

ઉત્તર— ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધ માટે પરિણામોની તીવ્રતા જરૂરી છે, તેથી સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય, પર્યાપ્ત, સાકારોપયોગવાન, જાગૃત, શ્રુતજ્ઞાનમાં ઉપયોગવાન, મિથ્યાદપ્ટિ, કૃષ્ણલેશી, ઉત્કૃષ્ટ સંક્લિષ્ટ પરિણામી અથવા કિંચિત્ મધ્યમ પરિણામી, આ આઠ વિશેષણથી યુક્ત નારકી કે દેવ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિના સાત કર્મો બાંધે છે.

પ્રશ્ન–૬ : હે ભગવન્ ! કેવા પ્રકારના મનુષ્યો અને તિર્યંચો ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિના સાત કર્મો બાંધે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! કર્મ ભૂમિમાં ઉત્પન્ન થયેલા અથવા કર્મભૂમિજ જીવોની સમાન, સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય, પર્યાપ્ત, સાકારોપયોગી, જાગૃત, શ્રુતજ્ઞાનમાં ઉપયોગવાન, મિથ્યાદષ્ટિ, કૃષ્ણલેશી, ઉત્કૃષ્ટ સંક્લિષ્ટ પરિણામી અથવા કિંચિત્ મધ્યમ પરિણામી, આ નવ વિશેષણોથી યુક્ત મનુષ્યો અથવા તિર્યંચો ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિના સાત કર્મો બાંધે છે.

પ્રશ્ન–૭ ઃ હે ભગવન્ ! આયુષ્યકર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કોન્ન બાંઘે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! નારકી કે દેવો આયુષ્ય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંઘી શકતા નથી. તિર્યંચો, મનુષ્યો અને મનુષ્યાણી આયુષ્ય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંઘી શકે છે.

પ્રશ્ન–૮ : હે ભગવન્ ! કેવા પ્રકારના તિર્યંચો આયુષ્ય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંધે છે ?



ઉત્તર– હે ગૌતમ ! કર્મભૂમિમાં ઉત્પન્ન થયેલા વગેરે ઉપરોક્ત નવ વિશેષણોથી યુક્ત તિર્યંચો સાતમી નરકનું ૩૩ સાગરોપમનું આયુષ્ય બાંધે છે.

## પ્રશ્ન–૯ ઃ હે ભગવન્ ! કેવા પ્રકારના મનુષ્યો કે મનુષ્યાણી આયુષ્ય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંઘે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! કર્મભૂમિમાં ઉત્પન્ન થયેલા વગેરે ઉપરોક્ત નવ વિશેષણોથી યુક્ત મનુષ્યો સાતમી નરકનું ૩૩ સાગરોપમનું આયુષ્ય બાંધે છે અને કર્મભૂમિમાં ઉત્પન્ન થયેલા અથવા કર્મભૂમિજ જીવોની સમાન, સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય, પર્યાપ્ત, સાકરોપયોગી, જાગૃત, શ્રુતજ્ઞાનમાં ઉપયોગવાન, સમ્યગ્દષ્ટિ, શુક્લલેશી, જ્ઞાની, તત્પ્રાયોગ્ય વિશુદ્ધ પરિણામી, આ દશ વિશેષણોથી યુક્ત મનુષ્ય કે મનુષ્યાણી અનુત્તર વિમાનના દેવનું ૩૩ સાગરોપમનું આયુષ્ય બાંધે છે.

## આઠ કર્મના જઘન્ય–ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ બંધક :–

| કર્મ                                                         | જઘન્ય સ્થિતિબંધક જીવો                                                        | ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધક જીવો                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| જ્ઞાનાવરણીય<br>દર્શનાવરણીય<br>વેદનીય, નામ,<br>ગોત્ર, અંતરાય. | દશમા સૂક્ષ્મ સંપરાય<br>ગુણસ્થાનવર્તી ઉપશામક<br>અને ક્ષપક જીવો                | પર્યાપ્ત, સાકારોપયોગ યુક્ત, જાગૃત,<br>શ્રુતજ્ઞાનમાં ઉપયોગવાન, મિથ્યાત્વી,<br>કૃષ્ણલેશી, સંક્લિષ્ટ પરિણામી, સંજ્ઞી<br>પંચેન્દ્રિય જીવો.                                                                                                                               |
| મોહનીય                                                       | નવમા ગુણસ્થાવર્તી બાદર<br>સંપરાય ઉપશામક અને<br>ક્ષપક જીવો                    | પર્યાપ્ત, સાકારોપયોગ યુક્ત, જાગૃત,<br>શ્રુતજ્ઞાનમાં ઉપયોગવાન, મિથ્યાત્વી,<br>કૃષ્ણલેશી, સંક્લિષ્ટ પરિણામી, સંજ્ઞી<br>પંચેન્દ્રિય જીવો                                                                                                                                |
| આયુષ્ય                                                       | સોપક્રમ આયુષ્યવાળા,<br>આયુષ્ય બંધ યોગ્ય અંતિમ<br>અંતર્મુહૂર્તમાં વર્તતા જીવો | પર્યાપ્ત આદિ સમસ્ત વિશેષણોયુક્ત<br>તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય.<br>અને પર્યાપ્ત આદિ વિશેષણ સહિત<br>સમકિતી કે મિથ્યાત્વી, કૃષ્ણલેશી કે<br>શુક્લલેશી, સંક્લિષ્ટ પરિણામી કે વિશુદ્ધ<br>પરિણામી કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્ય,<br>તેમજ સમકિતી, શુક્લલેશી, વિશુદ્ધ<br>પરિણામી મનુષ્યાણી |

પ્રશ્ન–૧૦ : હે ભગવન્ ! એકેન્દ્રિયો કેટલી સ્થિતિના કર્મો બાંઘે છે ?

## 

ઉત્તર— હે ગૌતમ! એકેન્દ્રિયો ઉત્કૃષ્ટ એક સાગરોપમની સ્થિતિના જ કર્મો બાંઘે છે. તેને એક જ ઇન્દ્રિય હોવાથી અને મનનો અભાવ હોવાથી તેના પરિણામોમાં તીવ્રતા હોતી નથી, તેથી એક સાગરોપમથી અધિક સ્થિતિના કર્મો બાંઘી શકતા નથી.(ઉત્કૃષ્ટ એક સાગરોપમનો બંધ મોહનીય કર્મની અપેક્ષાએ છે. અન્ય કર્મોમાં યથાયોગ્ય કોષ્ટક પ્રમાણે કર્મબંધ સમજવો.)

પ્રશ્ન-૧૧: હે ભગવન્ ! એકેન્દ્રિયો કેટલી સ્થિતિનું આયુષ્ય કર્મ બાંઘે છે? ઉત્તર– હે ગૌતમ! એકેન્દ્રિયો ઉત્કૃષ્ટ ૨૨,૦૦૦ વર્ષનો ત્રીજો ભાગ અધિક ક્રોડપૂર્વ વર્ષનું મનુષ્ય કે તિર્યંચ ગતિનું આયુષ્ય બાંધે છે.

પ્રશ્ન-૧૨ : હે ભગવન્ ! બેઇન્દ્રિયાદિ જીવો કેટલી સ્થિતિના કર્મો બાંધે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! બેઇન્દ્રિયો કર્મ– ઉત્કૃષ્ટ પચીસ સાગરોપમની સ્થિતિનો કર્મબંધ કરે છે(મોહનીય કર્મની અપેક્ષાએ) અને આયુષ્ય કર્મ– ઉત્કૃષ્ટ બાર વર્ષનો ત્રીજો ભાગ અધિક ક્રોડપૂર્વ વર્ષનું મનુષ્ય કે તિર્યંચ ગતિનું બાંધે છે.

તેઇન્દ્રિયો ઉત્કૃષ્ટ પચાસ સાગરોપમની સ્થિતિનો કર્મબંધ કરે છે (મોહનીય કર્મની અપેક્ષાએ) અને ઉત્કૃષ્ટ ૪૯ દિવસનો ત્રીજો ભાગ અધિક ક્રોડપૂર્વ વર્ષનું મનુષ્ય કે તિર્યંચ ગતિનું આયુષ્ય કર્મ બાંધે છે.

**ચૌરેન્દ્રિયો** ઉત્કૃષ્ટ સો સાગરોપમની સ્થિતિનો કર્મબંધ કરે છે(મોહનીય કર્મની અપેક્ષાએ) અને ઉત્કૃષ્ટ છ માસનો ત્રીજો ભાગ અધિક ક્રોડપૂર્વ વર્ષનું આયુષ્ય કર્મ બાંધે છે.

અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય ઉત્કૃષ્ટ એક હજાર સાગરોપમની સ્થિતિનો કર્મબંધ કરે છે(મોહનીય કર્મની અપેક્ષાએ) અને ઉત્કૃષ્ટ ક્રોડપૂર્વ વર્ષનો ત્રીજો ભાગ અધિક પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગનું ચારે ગતિનું આયુષ્ય કર્મ બાંધે છે.

સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય ઉત્કૃષ્ટ સિત્તેર ક્રોડાક્રોડી સાગરોપમની સ્થિતિના મોહનીય કર્મનો બંધ કરે છે તેમજ જ્ઞાનાવરણીય આદિ છ કર્મોની યથાયોગ્ય ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનો બંધ કરે છે. ઉત્કૃષ્ટ ક્રોડપૂર્વવર્ષનો ત્રીજો ભાગ અધિક ૩૩ સાગરોપમનું આયુષ્ય કર્મ બાંધે છે.

|--|--|











| એકેન્દ્રિયથી પંચેન્ | એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિયોમાં આઠે કર્મોનો ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બંધ :– | મો ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ                                                 | તે બંધ :–                                     |                                                                     |                                                                     |                                                             |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| કર્મ                | સમુચ્ચ જીવ તથા<br>સંશી પંચેન્દ્રિય                              | મેકેન્દ્રિય                                                        | બેઇન્દ્રિય                                    | તેઇન્દ્રિય                                                          | થૌરેન્દ્રિય                                                         | અસંશી પંચેન્દ્રિય                                           |
| 1. શાનાવરણીય        | ૩૦ કોડાકોડી                                                     | એક સાગરોગ્ના                                                       | રપ સાગરો∘ના                                   | પ૦ સાગરો૰ના                                                         | એક સાગરોન્ના રપ સાગરોન્ના પO સાગરોન્ના ૧૦૦ સાગરોન્ના ૧૦૦૦ સાગરોન્ન  | ૧૦૦૦ સાગરો∘ના                                               |
| ૨. દર્શનાવરણીય      | સાગરોપમ                                                         | સાતિયા ત્રણ ભાગ                                                    | સાતિયા ત્રક્ષ ભાગ                             | સાતિયા ત્રણ ભાગ                                                     | સાતિયા ત્રણ ભાગ સાતિયા ત્રણ ભાગ સાતિયા ત્રણ ભાગ                     | સાતિયા ત્રણ ભાગ                                             |
| ૩. વેદનીય-          | ૧૫ ક્રોડાકોડી                                                   | એક સાગરો∘ના                                                        | રપ સાગરો∘ના                                   | પ૦ સાગરો∘ના                                                         | એક સાગરો૰ના રપ સાગરો૰ના પO સાગરો૰ના ૧૦૦ સાગરો૰ના                    | ૧૦૦૦ સાગરો∘ના                                               |
| શાતા વેદનીય         | સાગરોપમ                                                         | દોઢ સાતિયા ભાગ                                                     | કોઢ સાતિયા ભાગ                                | દોઢ સાતિયા ભાગ                                                      | દોઢ સાતિયા ભાગ દોઢ સાતિયા ભાગ દોઢ સાતિયા ભાગ                        | દોઢ સાતિયા ભાગ                                              |
| અશાતા વેદનીય        | ૩૦ ક્રોડાકોડી                                                   | એક સાગરો∘ના                                                        | રપ સાગરો∘ના                                   | પ૦ સાગરો૰ના                                                         | એક સાગરોગ્ના રપ સાગરોગ્ના પ૦ સાગરોગ્ના ૧૦૦ સાગરોગ્ના ૧૦૦૦ સાગરોગ્ના | ૧૦૦૦ સાગરો∘ના                                               |
|                     | સાગરોપમ                                                         | સાતિયા ત્રણ ભાગ                                                    | સાતિયા ત્રક્ષ ભાગ                             | સાતિયા ત્રક્ષ ભાગ                                                   | સાતિયા ત્રણ ભાગ સાતિયા ત્રણ ભાગ સાતિયા ત્રણ ભાગ સાતિયા ત્રણ ભાગ     | સાતિયા ત્રક્ષ ભાગ                                           |
| ૪ મોહનીય            | મત્રાટાતાસ 🕽 ાટાતાસ ગૃક ગૃક ૦૦                                  | માગારાતમ                                                           | ્રાગામ ૧૩                                     | ુટાતાસ <b>૦</b> ૫                                                   | ્રાગામ ૦૦૧                                                          | ા૦૦૦ સાગકો                                                  |
| <b>જ્</b> તીભ 'પ    | ૩૩ સાગરોપમ +<br>૧/૩ કોડપૂર્વ વર્ષ                               | ર૨૦૦૦ વર્ષનો કોકપૂર્વ વર્ષ<br>ત્રીજ્ઞ ભાગ અધિક<br>એક કોડપૂર્વ વર્ષ | ૧૨ વર્ષનો ત્રીજો<br>ભાગ અધિક<br>કોડપૂર્વ વર્ષ | ૪૯ દિવસનો ક માસનો ત્રી<br>ત્રીજોભાગઅધિક ભાગ અધિક<br>ક્રોડપૂર્વ વર્ષ | ક માસનો ત્રીજો<br>ભાગ અધિક<br>કોડપૂર્વ વર્ષ                         | ક્રો૰પૂર્વનો ત્રીજો ભાગ<br>અધિક પલ્યોપમનો<br>અસંખ્યાતમો ભાગ |
| ૯-૭ નામ-ગોત્ર       | ૨૦ કોડાકોડી                                                     | ૧ સાગરો૰ના                                                         | રપ સાગરોબ્ના                                  | પ૦ સાગરો૰ના ૧૦૦ સાગરો૰ના                                            | ૧૦૦ સાગરો∘ના                                                        | ૧૦૦૦ સાગરો∘ના                                               |
|                     | સાગરોપમ                                                         | સાતિયા બે ભાગ                                                      | સાતિયા બે ભાગ                                 | સાતિયા બે ભાગ સાતિયા બે ભાગ                                         | સાતિયા બે ભાગ                                                       | સાતિયા બે ભાગ                                               |
| ૮ અંતરાય            | ૩૦ ક્રોડાકોડી                                                   | ૧ સાગરો૰ના                                                         | રપ સાગરો૰ના                                   | પ૦ સાગરો∘ના                                                         | ૧ સાગરોગ્ના ૨૫ સાગરોગ્ના પ૦ સાગરોગ્ના ૧૦૦ સાગરોગ્ના ૧૦૦૦ સાગરોગ્ના  | ૧૦૦૦ સાગરોન્ના                                              |
|                     | સાગરોપમ                                                         | સાતિયા ત્રણ ભાગ                                                    | સાતિયા ત્રક્ષ ભાગ                             | સાતિયા ત્રણ ભાગ                                                     | સાતિયા ત્રણ ભાગ સાતિયા ત્રણ ભાગ સાતિયા ત્રણ ભાગ                     | સાતિયા ત્રક્ષ ભાગ                                           |

#### ચાર્ટની નોંધ :

- ★ એકેન્દ્રિય જીવો ઉત્કૃષ્ટ ૧ સાગરોપમની સ્થિતિનો કર્મબંધ કરે, બેઇન્દ્રિય તેનાથી ૨૫ ગુણો, તેઇન્દ્રિય ૫૦ ગુણો, ચૌરેન્દ્રિય ૧૦૦ ગુણો અને અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવો ૧૦૦૦ ગુણો અર્થાત્ ૧૦૦૦ સાગરોપમની સ્થિતિનો કર્મબંધ કરી શકે છે.
- ★ એકેન્દ્રિયથી અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવોમાં જઘન્ય બંધકાલ પોત— પોતાના ઉત્કૃષ્ટ બંધકાલથી પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ ન્યૂન છે.
- ★ **સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયમાં** નારકી, દેવતા અને સંજ્ઞી તિર્યંચ— સર્વ પ્રકૃતિઓનો જઘન્ય અંતઃક્રોડાક્રોડી સાગરોપમનો બંધ કરે છે.
- ★ **મનુષ્ય** જે જે કર્મોની જઘન્ય સ્થિતિ અંતર્મુહૂર્ત આદિ પ્રમાણ છે, તે-તે પ્રકૃતિનો તેટલો બંધ કરે છે અને જે કર્મની જઘન્ય સ્થિતિ સાગરોપમની ગણનામાં છે તેનો જઘન્ય અંતઃક્રોડાક્રોડી સાગરોપમનો બંધ કરે છે.



[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫દ–૨૪, ૨૫, ૨૬, ૨७]

આ ચાર પદમાં સમુચ્ચય જીવ અને ૨૪ દંડકના જીવ, કુલ ૨૫ પ્રકારના જીવોમાં આઠ કર્મના બંધ અને વેદન સંબંધી કથન છે. ૨૫ પ્રકારના જીવ × ૮ કર્મ = ૨૦૦ બોલ થાય. તેમાં **બાંધતા બાંધે** ના ૨૦૦ બોલ, **બાંધતા વેદે** ના ૨૦૦ બોલ, **વેદતા બાંધે** ના ૨૦૦ બોલ અને **વેદતા વેદે** ના ૨૦૦ બોલ. કુલ ૮૦૦ બોલ થાય છે, તેથી તેને ૮૦૦ બોલની બંધીનો થોકડો કહેવામાં આવે છે.

તેમાં બાંધતા બાંધેના ૪૫૩ ભંગ + બાંધતા વેદેના ૬ ભંગ, વેદતા વેદેના ૬૯૬ ભંગ + વેદતા વેદેના ૪૨ ભંગ = કુલ ૧૧૯૭ ભંગ થાય છે.

## બાંધતા બાંધે : ભંગ–૪૫૩ [૫૯–૨૪]

એક કર્મબંધ સમયે જીવ કેટલા કર્મોનો બંધ કરે, તેનું વર્ણન આ પદમાં છે.

સામાન્ય રીતે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, અંતરાય, નામ અને ગોત્ર કર્મનો બંધ દશ ગુણસ્થાન સુધી, મોહનીય કર્મનો બંધ નવ ગુણસ્થાન સુધી, વેદનીય કર્મનો બંધ તેર ગુણસ્થાન સુધી અને આયુષ્ય કર્મનો બંધ ત્રીજું ગુણસ્થાન છોડીને સાત ગુણસ્થાન સુધી થાય છે. ત્રીજું ગુણસ્થાન છોડીને એકથી સાત ગુણસ્થાન સુધી જીવ સાત અથવા આઠ કર્મ બાંધે છે. આયુષ્યબંધ થતો હોય, ત્યારે આઠ કર્મ અને તે સિવાયના સમયે સાત કર્મ બાંધે છે. ત્રીજે, આઠમે અને નવમે ગુણસ્થાને આયુષ્યને છોડીને સાત કર્મ, દશમે ગુણસ્થાને આયુષ્ય અને મોહનીય કર્મને છોડીને છ કર્મ, અગિયારમે, બારમે અને તેરમે ગુણસ્થાને એક શાતાવેદનીય કર્મ બાંધે છે અને ચૌદમે ગુણસ્થાને જીવ અબંધક હોય છે. આ રીતે કોઇપણ એક જીવમાં આઠ કર્મબંધક, સાત કર્મબંધક, છે કર્મબંધક, એક કર્મબંધક અથવા અબંધક, આ પાંચ બંધસ્થાનમાંથી કોઈપણ એક બંધસ્થાન હોય છે. જીવની ગુણસ્થાનની સ્થિતિ અનુસાર તેનો કર્મબંધ જાણવો.

## આઠ કર્મના બંધ–ઉદયમાં ગુણસ્થાન :–

| કર્મ                             | બંધમાં ગુણસ્થાન         | ઉદયમાં ગુન્નસ્થાન |
|----------------------------------|-------------------------|-------------------|
| જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, અંતરાય | 90                      | ૧૨                |
| મોહનીય                           | ૯                       | 10                |
| વેદનીય                           | ૧૩                      | ૧૪                |
| આયુષ્ય                           | ૧ થી ૭ (ત્રીજું છોડીને) | ૧૪                |
| નામ અને ગોત્ર                    | 90                      | ૧૪                |

#### પ્રશ્ન–૧ : હે ભગવન્ ! સમુચ્ચય એક જીવ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધતા કેટલા કર્મો બાંધે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! સાત, આઠ અથવા છ કર્મો બાંધે છે. એક જીવમાં ત્રણ વિકલ્પમાંથી કોઈપણ એક જ વિકલ્પ હોય છે. આ રીતે **એક મનુષ્ય** જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધતા આઠ, સાત અથવા છ કર્મ બાંધે છે.

**શેષ ૨૩ દંડકના એક-એક જીવ** જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધતા આઠ અથવા સાત કર્મ બાંધે છે. શેષ ૨૩ દંડકના જીવોને દશમું ગુણસ્થાન ન હોવાથી છ કર્મોનો બંધ થતો નથી.

સમુચ્ચય અનેક જીવો જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધતા આઠ, સાત અથવા છ કર્મ બાંધે છે. તેમાં આઠ અને સાત કર્મબંધક જીવો હંમેશાં હોવાથી શાશ્વત છે અને દશમું ગુણસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી છ કર્મબંધક જીવો અશાશ્વત છે, એક બંધસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી તેના ત્રણ ભંગ થાય છે—

- (૧) સર્વ જીવો સાત કે આઠ કર્મબંધક
- (૨) ઘણા જીવો સાત કે આઠ કર્મબંધક અને એક છ કર્મબંધક

(૩) ઘણા જીવો સાત કે આઠ કર્મબંધક અને ઘણા છ કર્મબંધક

**પાંચ સ્થાવરના અનેક જીવો** જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધતા સાત અથવા આઠકર્મ બાંધે છે. તેમાં સાત કર્મબંધક અને આઠ કર્મબંધક બંને પ્રકારના જીવો શાશ્વત છે, તેથી તેમાં અન્ય ભંગ થતા નથી. તે અભંગક છે.

નારકી, દેવતા, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, ત્ર**ણ વિકલેન્દ્રિય** આ અઢાર દંડકના અનેક જીવો જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધતા સાત અથવા આઠ કર્મ બાંધે છે. તેમાં સાત કર્મબંધક શાશ્વત અને આઠ કર્મબંધક અશાશ્વત છે એક બંધસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી તેના ત્રણ ભંગ થાય છે–

- (૧) સર્વ જીવો સાત કર્મબંધક છે.
- (૨) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક અને એક જીવ આઠ કર્મબંધક છે.
- (૩) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક અને ઘણા જીવો આઠ કર્મબંધક છે.

આ રીતે એક દંડકના ત્રણ ભંગ છે, તેથી ૧૮ દંડકના ૧૮×૩=૫૪ ભંગ થાય છે.

અનેક મનુષ્યો જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધતા આઠ, સાત અથવા છ કર્મ બાંધે છે. તેમાં સાત કર્મબંધક શાશ્વત અને આઠ તથા છ કર્મબંધક અશાશ્વત છે. બે બંધસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી તેના નવ ભંગ થાય છે.

અસંયોગી એક ભંગ – (૧) સર્વ જીવો સાત કર્મબંધક.

**દ્વિસંયોગી** ચાર ભંગ – (૨) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક, એક જીવ આઠ કર્મબંધક. (૩) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક, ઘણા જીવો આઠ કર્મબંધક. (૪) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક, એક જીવ છ કર્મ બંધક. (પ) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક, ઘણા જીવો છ કર્મબંધક.

ત્રિસંયોગી ચાર ભંગ— (૬) ઘણા સાત કર્મબંધક, એક આઠ કર્મબંધક, એક છ કર્મબંધક. (૭) ઘણા સાત કર્મબંધક, એક આઠ કર્મબંધક, ઘણા છ કર્મબંધક. (૮) ઘણા સાત કર્મબંધક, ઘણા આઠ કર્મબંધક, એક છ કર્મબંધક. (૯) ઘણા સાત કર્મબંધક, ઘણા આઠ કર્મબંધક, ઘણા છ કર્મબંધક. આ રીતે અસંયોગી–૧, દ્વિસંયોગી–૪, ત્રિસંયોગી–૪ = કુલ ૯ ભંગ થાય છે.

આ રીતે સમુચ્ચય અનેક જીવોમાં જ્ઞાનાવરણીયકર્મ બાંધતા ત્રણ ભંગ, નારકી આદિ ૧૮ દંડકના ૫૪ ભંગ અને મનુષ્યના નવ ભંગ, તેમ કુલ ૩ + ૫૪ + ૯ = ૬૬ ભંગ થાય. તે જ રીતે દર્શનાવરણીય, અંતરાય, નામ અને ગોત્ર કર્મ બાંધતા સમુચ્ચય અનેક જીવો તથા ૨૪ દંડકના અનેક જીવોમાં *૬૬–૬૬* ભંગ થાય છે, તેના કુલ *૬૬*×૫ કર્મ = ૩૩૦ ભંગ થાય.

પ્રશ્ન– સમુચ્ચય એક જીવ વેદનીયકર્મ બાંધતા કેટલા કર્મ બાંધે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! આઠ, સાત, છ અથવા એક કર્મ બાંધે. એક જીવમાં ચાર વિકલ્પમાંથી કોઈ પણ એક વિકલ્પ હોય છે.

એક મનુષ્ય વેદનીય કર્મ બાંધતા સાત, આઠ, છ અથવા એક કર્મ બાંધે છે. શેષ ૨૩ દંડકના પ્રત્યેક જીવ વેદનીય કર્મ બાંધતા સાત અથવા આઠ કર્મ બાંધે છે.

સમુચ્ચય અનેક જીવો વેદનીય કર્મ બાંધતા આઠ, સાત, છ અથવા એક કર્મ બાંધે છે. તેમાં આઠ કર્મબંધક, સાત કર્મબંધક અને એક કર્મબંધક જીવો શાશ્વત અને છ કર્મબંધક જીવો અશાશ્વત છે. એક બંધસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી તેમાં ત્રણ ભંગ થાય છે.

- (૧) સર્વ જીવો આઠ, સાત કે એક કર્મબંધક છે.
- (૨) ઘણા જીવો આઠ-સાત-એક કર્મબંધક અને એક જીવ છ કર્મબંધક
- (૩) ઘણા જીવો આઠ-સાત-એક કર્મબંધક અને ઘણા જીવો છ કર્મબંધક

**પાંચ સ્થાવરના અનેક જીવો** વેદનીય કર્મ બાંધતા સાત અથવા આઠ કર્મ બાંધે છે. બંને પ્રકારના જીવો શાશ્વત હોવાથી અભંગ છે.

**નારકી આદિ ૧૮ દંડકના** અનેક જીવો વેદનીય કર્મ બાંધતા સાત અથવા આઠ કર્મ બાંધે છે. તેમાં સાત કર્મબંધક શાશ્વત, આઠ કર્મબંધક અશાશ્વત હોવાથી ત્રણ ભંગ થાય છે. ૧૮×૩=૫૪ ભંગ થાય.

અનેક મનુષ્યો વેદનીય કર્મને બાંધતા આઠ, સાત, છ અથવા એક કર્મ બાંધે છે. તેમાં આઠ કર્મબંધક અને છ કર્મબંધક, તે બે બંધસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી નવ ભંગ થાય છે.

સમુચ્ચય અનેક જીવોના વેદનીય કર્મ બાંધતા ત્રણ ભંગ, નારકી આદિ ૧૮ દંડકના ૫૪ ભંગ, મનુષ્યોના નવ ભંગ, કુલ ૩+૫૪+૯=*૬૬* ભંગ થાય.

પ્રશ્ન– સમુચ્ચય એક જીવ મોહનીય કર્મ બાંધતા કેટલા કર્મ બાંધે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! સાત અથવા આઠ કર્મો બાંઘે છે. એક જીવમાં કોઈ પણ એક જ વિકલ્પ હોય છે. આ રીતે ૨૪ દંડકના પ્રત્યેક જીવ સાત અથવા આઠ કર્મો બાંઘે છે.



સમુચ્ચય અનેક જીવો મોહનીય કર્મ બાંધતા સાત અથવા આઠ કર્મો બાંધે છે. બંને પ્રકારના જીવો શાશ્વત હોવાથી અભંગક છે.

**પાંચ સ્થાવરના અનેક જીવો** મોહનીય કર્મ બાંધતા સાત અથવા આઠ કર્મો બાંધે છે. તેમાં પણ બંને પ્રકારના જીવો શાશ્વત હોવાથી અભંગક છે.

**શેષ ૧૯ દંડકના અનેક જીવો** મોહનીય કર્મ બાંધતા સાત અથવા આઠ કર્મ બાંધે છે. તેમાં સાત કર્મબંધક શાશ્વત અને આઠ કર્મબંધક અશાશ્વત છે. એક બંધસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી તેના ત્રણ ભંગ થાય છે. ૧૯(દંડક) × ૩ = ૫૭ ભંગ થાય છે.

સમુચ્ચય એક કે અનેક જીવો તથા ૨૪ દંડકના એક કે અનેક જીવો **આયુષ્ય** કર્મ બાંધતા આઠ કર્મો બાંધે છે. તેમાં અન્ય કોઈ વિકલ્પ નથી.

આ રીતે બાંધતા બાંધે જ્ઞાનાવરણીયાદિ પાંચ કર્મ સંબંધી ૩૩૦ ભંગ, વેદનીય કર્મ સંબંધી ૬૬ ભંગ, મોહનીય કર્મ સંબંધી ૫૭ ભંગ. કુલ ૩૩૦ + ૬૬ + ૫૭ = ૪૫૩ ભંગ થાય.

### (એક જીવની અપેક્ષાએ) એક કર્મબંધમાં થતા કર્મબંધ :--

|    | કર્મ                                                 | બંધક જીવ       | સાત કર્મ<br>બંધક | આઠ કર્મ<br>બંધક | છ કર્મ<br>બંધક | એક કર્મ<br>બંધક |
|----|------------------------------------------------------|----------------|------------------|-----------------|----------------|-----------------|
| €. | જ્ઞાનાવરણીય,<br>દર્શનાવરણીય<br>અંતરાય,<br>નામ, ગોત્ર | સમુચ્ચય જીવ    | *                | <b>*</b>        | ✓              | ×               |
|    |                                                      | મનુષ્ય         |                  |                 |                | ×               |
|    |                                                      | ર૩ દંડકના જીવો |                  |                 | ×              | ×               |
| ર  | મોહનીય કર્મ                                          | સમુચ્ચય જીવ    | ✓                | · 🗸             | ×              | ×               |
|    |                                                      | ૨૪ દંડકના જીવ  |                  | ~               | ×              | ×               |
| 3  | વેદનીય                                               | સમુચ્ચય જીવ    | <b>✓</b>         | ✓               | ✓              | ✓               |
|    |                                                      | મનુષ્ય         |                  |                 | /              |                 |
|    |                                                      | ર૩ દંડકના જીવો | ~                | ~               | ×              | ×               |
| ४  | આયુષ્ય                                               | સર્વ જીવ       | ×                | ✓               | ×              | ×               |

# (અનેક જીવોની અપેક્ષાએ) એક કર્મબંધમાં થતા કર્મબંધ(ખાંધતા બાંધે–૪૫૩ ભંગ) :–

| æ<br>इ            | બંધક શુભ્વો                         | ગાહ       | भार                   | \$          | कुर            | લંગ             | ×  | × इर्भ×क्थव=ईब |
|-------------------|-------------------------------------|-----------|-----------------------|-------------|----------------|-----------------|----|----------------|
|                   |                                     | કર્માબંધક | કર્મભંધક              | કર્મભંધક    | કર્માબંધક      | ात्र <b>्</b> स |    | સ્             |
| જ્ઞાનાવરષ્ટ્રીય   | સમુચ્યય જીવો                        | <i>^</i>  | ^                     | વિકલ્પ      | ×              | n               | ×  | ት ቴ ≈ ት × ት    |
| દર્શનાવરક્ષીય,    | मर्गेला                             | વિકલ્પ    | <br>  <b>&gt;</b><br> | વિકલ્પ      | l <sub>×</sub> | ย               | ×  | 12 = 1 × h     |
| અંતરાય, નામ ગોત્ર | પાંચ સ્થાવરો                        | >         | >                     | <br> ×<br>  | l×<br>l        | रूस्य           |    | 1              |
|                   | १८ हंऽइना छवो (नारडी, हेवता,        | વિકલ્ય    | >                     | <br>  ×<br> | ×              | <br>  m         | İ, | 062 = 28 × h   |
|                   | વિક્લેન્દ્રિય, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય) |           |                       |             |                |                 |    |                |
| મોહનીય            | સમુચ્યય જીવો                        | >         | >                     | ×           | ×              | ખભંગ            |    |                |
|                   | मिर्यक्री                           | વિકલ્પ    | >                     | ×           | ×              | מן              | ×  | 4 × 4 = 3      |
|                   | પાંચ સ્થાવરો                        | >         | \                     | ×           | ×              | रम्             | •  |                |
|                   | ૧૮ દંડકના જીવો                      | વિકલ્પ    | >                     | ×           | ×              | m               | ×  | 2h = 21 × 1    |
| વેદનીય            | સમુચ્યય જીવો                        | >         | >                     | વિકલ્પ      | `              | m               | ×  | 9×9=0          |
|                   | भनेक्यो                             | વિકહા     | \                     | વિકલ્ય      |                | <br>  &         | ×  | 2×0×0          |
|                   | પાંચ સ્થાવરો                        | >         | >                     | ×           | ×              | જાલન            |    |                |
|                   | ૧૮ દંડકના જીવો                      | વિકલ્પે   | \                     | ×           | ×              | m               | ×  | λh = 21 × 1    |
| આયુષ્ય            | સર્વ જીવો                           | `         | ×                     | ×           | ×              | અભંગ            | _  | કુલ ભંગ = ૪૫૩  |

વૈકલ્પિક ભંગ નથી, એક જ ભંગ છે



### બાંધતા વેદે : ભંગ-૬ [૫દ-૨૫]

પ્રશ્ન–૧ઃ હે ભગવન્ ! એક કર્મના બંધ સમયે જીવ કેટલા કર્મોનું વેદન કરે છે.

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! સામાન્ય રીતે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્મનું વેદન બાર ગુણસ્થાન સુધી થાય છે, મોહનીય કર્મનું વેદન દશ ગુણસ્થાન સુધી અને વેદનીય, આયુષ્ય, નામ, ગોત્ર, આ ચાર કર્મોનું વેદન ચૌદ ગુણસ્થાન સુધી થાય છે.

ગુણસ્થાનની અપેક્ષાએ એકથી દશ ગુણસ્થાન સુધી આઠ કર્મોનું, અગિયારમા-બારમા ગુણસ્થાને સાત કર્મોનું અને તેરમા-ચૌદમા ગુણસ્થાને ચાર કર્મોનું વેદન થાય છે.

પ્રશ્ન–ર : હે ભગવન્ ! સમુચ્ચય એક કે અનેક જીવો અથવા ૨૪ દંડકના એક કે અનેક જીવો જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધતા કેટલા કર્મોનું વેદન કરે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! અવશ્ય આઠ કર્મોનું વેદન કરે છે, તેમાં અન્ય વિકલ્પ નથી. આ રીતે વેદનીયકર્મને છોડીને શેષ સાત કર્મનો બંધ કરતા જીવો અવશ્ય આઠ કર્મોનું વેદન કરે છે.

પ્રશ્ન–૩ : હે ભગવન્ ! સમુચ્ચય એક જીવ વેદનીય કર્મ બાંધતા કેટલા કર્મોનું વેદન કરે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! આઠ, સાત અથવા ચાર કર્મોનું વેદન કરે છે. એક જીવમાં કોઈ પણ એક વિકલ્પ હોય છે.

એક મનુષ્ય પણ વેદનીય કર્મનો બંધ કરતા આઠ, સાત અથવા ચાર કર્મોનું વેદન કરે છે.

સમુચ્ચય અનેક જીવો વેદનીયકર્મ બાંધતા આઠ, સાત અથવા ચાર કર્મનું વેદન કરે છે. તેમાં આઠ કર્મવેદક અને કેવળી ભગવાનની અપેક્ષાએ ચાર કર્મવેદક જીવો શાશ્વતા અને અગિયારમું-બારમું ગુણસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી સાત કર્મવેદક અશાશ્વતા છે, તેથી તેના ત્રણ ભંગ થાય છે.

- (૧) સર્વ જીવો આઠ કે ચાર કર્મવેદક.
- (૨) ઘણા જીવો આઠ કે ચાર કર્મવેદક અને એક જીવ સાત કર્મવેદક.
- (૩) ઘણા જીવો આઠ કે ચાર કર્મવેદક અને ઘણા જીવો સાત કર્મવેદક.

**અનેક મનુષ્યોમાં** સમુચ્ચય જીવોની જેમ વેદનીય કર્મ બાંધતા ત્રણ ભંગ થાય છે. શેષ ૨૩ દંડકના એક કે અનેક જીવો વેદનીય કર્મ બાંધતા અવશ્ય આઠ કર્મનું વેદન કરે છે. તેમાં અન્ય વિકલ્પ નથી.

આ રીતે 'બાંધતા વેદે'માં વેદનીય કર્મબંધ સંબંધી સમુચ્ચય જીવોના ત્રણ ભંગ અને મનુષ્યોના ત્રણ ભંગ, કુલ ૩+૩ = *૬* ભંગ થાય છે.

### એક કર્મબંધ સમયે થતા કર્મવેદન(એક જીવની અપેક્ષાએ) :-

| કુર્મ                                                              | બંધક જીવ          | આઠ કર્મ<br>વેદક∉ | સાત કર્મ<br>વેદક | ચાર કર્મ<br>વેદક |
|--------------------------------------------------------------------|-------------------|------------------|------------------|------------------|
| જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય,<br>મોહનીય, અંતરાય, આયુષ્ય,<br>નામ, ગોત્ર | સર્વ જીવો         | *                | ×                | ×                |
| વેદનીય                                                             | સમુચ્ચય જીવ       | <b>✓</b>         | ✓                | ✓                |
|                                                                    | મનુષ્ય            | -7-              |                  |                  |
|                                                                    | ર૩ દંડકના જીવ     | \                | ×                | ×                |
| ★ સાતકર્મ = મોહનીય કર્મ સિ                                         | વાય. ચાર કર્મ = અ | ાઘાતીકર્મ.       |                  |                  |

### (અનેક જીવોની અપેક્ષાએ)કર્મબંધમાં કર્મવેદન(બાંધતા વેદે–૬ ભંગ) :–

| કર્મ     | બંધક જીવો      | આઠ કર્મ<br>વેદક | સાત કર્મ<br>વેદક |          | ભંગ × કર્મ × જીવ = કુલ<br>સંખ્યા ભંગ |
|----------|----------------|-----------------|------------------|----------|--------------------------------------|
| સાત કર્મ | જીવ, મનુષ્ય    | ✓               | ×                | х        | અભંગ                                 |
| વેદનીય   | જીવ, મનુષ્ય    | 1               | વિકલ્પે          | <b>✓</b> | $3 \times 4 \times 5 = 5$            |
| આઠ કર્મ  | ર૩ દંડક        | 1               | ×                | ×        | અભંગ                                 |
|          | <u> </u>       | <u> </u>        |                  |          | ફુલ = ૬                              |
| ★ અભંગ   | ı = વૈકલ્પિક ભ | ાગ નથી એ        | ક જ ભાંગ છ       | )        |                                      |

### વેદતા બાંધે : ભંગ- ૬૯૬ [૫દ-૨૬]

એક કર્મનું વેદન કરતા જીવ કેટલા કર્મ બાંઘે, તેનું વર્શન અહીં કર્યું છે. પ્રશ્ન– હે ભગવન્ ! સમુચ્ચય એક જીવ જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું વેદન કરતાં કેટલા કર્મો બાંધે છે ? ઉત્તર– હે ગૌતમ ! આઠ, સાત, છ અથવા એક કર્મ બાંધે છે.

શાનાવરથ્રીય કર્મનો ઉદય બાર ગુણસ્થાન સુધી હોય છે. તેમાં જીવની ગુણસ્થાન સ્થિતિ અનુસાર કર્મનો બંધ થાય છે. જીવ એકથી સાત ગુણસ્થાનમાંથી ત્રીજું છોડીને શેષ ગુણસ્થાને હોય અને જે સમયે આયુષ્યનો બંધ થતો હોય, ત્યારે આઠ કર્મનો બંધ અને જ્યારે આયુષ્યનો બંધ ન થતો હોય, ત્યારે સાત કર્મનો બંધ થાય છે. ત્રીજે, આઠમે અને નવમે ગુણસ્થાને આયુષ્યકર્મને છોડીને સાતકર્મનો બંધ થાય છે. દશમે ગુણસ્થાને આયુષ્ય અને મોહનીય કર્મને છોડીને છ કર્મનો બંધ થાય છે અને અગિયારમે અને બારમે ગુણસ્થાને એક શાતા વેદનીય કર્મનો બંધ થાય છે.

સમુચ્યય એક જીવમાં જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું વેદન કરતાં આઠ, સાત, છ અથવા એક કર્મબંધ, આ ચાર બંધ સ્થાનમાંથી કોઈ પણ એક બંધ સ્થાન હોય છે. તે જ રીતે એક મનુષ્યમાં પણ આઠ, સાત, છ અથવા એક કર્મનો બંધ થાય છે. શેષ ૨૩ દંડકના એક જીવમાં જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું વેદન કરતાં આઠ અથવા સાત કર્મનો બંધ થાય છે. તે જીવોમાં દશમું ગુણસ્થાન ન હોવાથી છ કર્મનો બંધ થતો નથી.

સમુચ્યય અનેક જીવો — જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું વેદન કરતા આઠ, સાત, છ અથવા એક કર્મ બાંધે છે. તેમાં સાત અને આઠ કર્મબંધક જીવો શાશ્વત છે અને દશમું અને અગિયારમું-બારમું ગુણસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી છ કર્મબંધક અને એક કર્મબંધક જીવો અશાશ્વત છે. બે બંધસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી તેના નવ ભંગ થાય છે.

અસંયોગી ભંગ :— (૧) સર્વ જીવો આઠ-સાત કર્મના બંધક હોય છે અર્થાત્ ઘણા જીવો આઠ કર્મબંધક અને ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક.

**દિસંયોગી ભંગઃ**— (૨) અનેક જીવો આઠ-સાત કર્મબંધક અને એક જીવ છે કર્મબંધક.

- (૩) અનેક જીવો આઠ-સાત કર્મ બંધક અને અનેક જીવો છ કર્મબંધક.
- (૪) અનેક જીવો આઠ-સાત કર્મ બંધક અને એક જીવ એક કર્મબંધક.
- (પ) અનેક જીવો જીવો આઠ-સાત કર્મ બંધક અને અનેક જીવો એક કર્મબંધક.

ત્રિસંયોગી ભંગ :-(૬) અનેક જીવો આઠ-સાત કર્મબંધક, એક જીવ્ર છ કર્મબંધક

અને એક જીવ એક કર્મબંધક હોય છે.

- (૭) અનેક જીવો આઠ-સાત કર્મબંધક, એક જીવ છ કર્મબંધક અને અનેક જીવો એક કર્મબંધક હોય છે.
- (૮) અનેક જીવો આઠ-સાત કર્મબંધક, અનેક જીવો છ કર્મબંધક અને એક જીવ એક કર્મબંધક
- (૯) અનેક જીવો આઠ-સાત કર્મબંધક, અનેક જીવો છ કર્મબંધક અને અનેક જીવો એક કર્મબંધક.

આ રીતે સમુચ્ચય અનેક જીવોમાં જ્ઞાનાવરણીયકર્મના વેદન સમયે અસંયોગી એક ભંગ, દિસંયોગી ચાર ભંગ, ત્રિસંયોગી ચાર ભંગ કુલ નવ ભંગ થાય છે.

મનુષ્યને છોડીને શેષ ૨૩ દંડકના જીવોમાં સાત અથવા આઠ કર્મબંધ થાય. આ બે બંધસ્થાન જ હોય છે.

**પાંચ સ્થાવરના અનેક જીવોમાં** જ્ઞાનાવરણીય કર્મના વેદન સમયે સાત અથવા આઠ કર્મબંધક હોય છે. પાંચ સ્થાવર જીવોમાં સાત અને આઠ કર્મબંધક જીવો હંમેશાં હોય છે. તેથી તેમાં ભંગ થતાં નથી.

નારકી, દેવતા, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં આયુષ્ય કર્મબંધક જીવો હંમેશાં હોતા નથી, તેથી સાત કર્મબંધક જીવો શાશ્વત અને આઠ કર્મબંધક જીવો અશાશ્વત હોવાથી ત્રણ ભંગ થાય છે.

(૧) સર્વ જીવો સાત કર્મબંધક (૨) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને એક જીવ આઠ કર્મબંધક (૩) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને અનેક જીવો આઠ કર્માબંધક.

અનેક મનુષ્યોમાં સમુચ્ચય જીવોની જેમ આઠ, સાત, છ અને એક કર્મબંધક હોય છે, તેમાંથી સાત કર્મબંધક જીવો શાશ્વત છે, પરંતુ મનુષ્યોમાં આયુષ્ય કર્મબંધક જીવો તેમ જ દશમા, અગિયારમા અને બારમા ગુણસ્થાન વર્તી જીવો હંમેશાં હોતા નથી, તેથી આઠ, છ અને એક કર્મબંધક જીવો અશાશ્વત હોય છે. આ ત્રણ બંધસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી ૨૭ ભંગ થાય છે.

અસંયોગી ભંગ–૧: (૧) સર્વ જીવો સાત કર્મબંધક હોય.

### દ્વિસંયોગી ભંગ–*૬* :

(૨) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને એક જીવ આઠ કર્મબંધક.

૧૬૨ 🍃 🚓 🎇 🥰 🍪 🗞 🤯 🤯 🤻 🤻 🤻 ફ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિંગ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ્રિલ્સ્ટ

- (૩) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને અનેક જીવો આઠ કર્મબંધક.
- (૪) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને એક જીવ છ કર્મબંધક.
- (પ) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને અનેક જીવો છ કર્મબંધક.
- (૬) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને એક જીવ એક કર્મબંધક.
- (૭) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને અનેક જીવો એક કર્મબંધક.

### ત્રિસંયોગી ભંગ–૧૨ :

- (૮) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, એક આઠ કર્મબંધક, એક જીવ છ કર્મબંધક.
- (૯) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, એક આઠ કર્મબંધક અને અનેક છ કર્મબંધક.
- (૧૦) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, અનેક આઠ કર્મબંધક અને એક છ કર્મબંધક.
- (૧૧) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, અનેક આઠ કર્મબંધક, અનેક છ કર્મબંધક.
- (૧૨) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, એક આઠ કર્મબંધક, એક જીવ એક કર્મબંધક.
- (૧૩) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, એક આઠ કર્મબંધક, અનેક જીવો એક કર્મબંધક.
- (૧૪) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, અનેક આઠ કર્મબંધક, એક જીવ એક કર્મબંધક.
- (૧૫) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, અનેક આઠ કર્મબંધક, અનેક એક કર્મબંધક.
- (૧૬) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, એક છ કર્મબંધક, એક જીવ એક કર્મબંધક.
- (૧૭) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, એક છ કર્મબંધક, અનેક જીવો એક કર્મબંધક.
- (૧૮) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, અનેક આઠ કર્મબંધક, એક જીવ એક કર્મબંધક.
- (૧૯) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, અનેક આઠ કર્મબંધક, અનેક એક કર્મબંધક.

### ચાર સંયોગી ભંગ–૮

- (૨૦) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, એક જીવ આઠ કર્મબંધક, એક જીવ છ કર્મબંધક, એક જીવ એક કર્મબંધક. (૨૧) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, એક જીવ આઠ કર્મબંધક, એક જીવ આઠ કર્મબંધક, એક જીવ આઠ કર્મબંધક, એક જીવ છ કર્મબંધક, અનેક જીવો એક કર્મબંધક. (૨૨) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, એક જીવ આઠ કર્મબંધક, અનેક જીવો છ કર્મબંધક, એક જીવ એક કર્મબંધક. (૨૩) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, એક જીવ આઠ કર્મબંધક, અનેક જીવો છ કર્મબંધક, અનેક જીવો એક કર્મબંધક છે.
- (૨૪) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, અનેક જીવો આઠ કર્મબંધક, એક જીવ છ કર્મબંધક, એક જીવ એક કર્મબંધક. (૨૫) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, અનેક જીવો આઠ કર્મબંધક, એક જીવ છ કર્મબંધક, અનેક જીવો એક કર્મબંધક છે. (૨૪) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, અનેક જીવો આઠ કર્મબંધક, અનેક જીવો છ કર્મબંધક,

એક જીવ એક કર્મબંધક. (૨૭) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક, અનેક જીવો આઠ કર્મબંધક, અનેક જીવો છ કર્મબંધક, અનેક જીવ એક કર્મબંધક છે.

આ રીતે અસંયોગી એક ભંગ + દ્વિસંયોગી છ ભંગ + ત્રિસંયોગી બાર ભંગ + ચતુઃસંયોગી આઠ ભંગ = કુલ ૨૭ ભંગ થાય છે.

આ રીતે જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું વેદન કરતા કર્મબંધ સંબંધી ભંગોમાં સમુચ્ચય અનેક જીવોમાં ૯ ભંગ, મનુષ્યોમાં ૨૭ ભંગ અને નારકી, દેવતાના ૧૩ દંડક, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, આ ૧૮ દંડકના જીવોમાં ત્રણ–ત્રણ ભંગ. ૧૮×૩ = ૫૪ ભંગ થાય છે. તેથી ૯+૨૭+૫૪=૯૦ ભંગ થાય છે.

તે જ રીતે દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્મનો ઉદય પણ બાર ગુણસ્થાન સુધી હોય છે, તેથી દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્મનું વેદન કરતા સમુચ્ચય એક અને અનેક જીવોનું તથા ૨૪ દંડકના એક અને અનેક જીવોનું ઉપરોક્ત રીતે કથન કરવું.

જ્ઞાનાવરણીય કર્મના વેદન સંબંધી ૯૦ ભંગ થયા, તે જ રીતે દર્શનાવરણીય અને અંતરાયકર્મના વેદન સંબંધી ૯૦-૯૦ ભંગ થયા. ત્રણે કર્મોના ૯૦×૩=૨૭૦ ભંગ થાય.

**સમુચ્ચય એક જીવ મોહનીય કર્મનું** વેદન કરતા આઠ, સાત અથવા છ કર્મો બાંધે છે. મોહનીય કર્મનું વેદન દશ ગુણસ્થાન સુધી થાય છે. એક જીવમાં ગુણસ્થાનની સ્થિતિ અનુસાર કોઈ પણ એક વિકલ્પ હોય છે.

એક મનુષ્ય પણ મોહનીય કર્મનું વેદન કરતા આઠ, સાત અથવા છ કર્મો બાંધે છે. શેષ ૨૩ દંડકના એક-એક જીવ આઠ અથવા સાત કર્મો બાંધે છે.

સમુચ્ચય અનેક જીવો મોહનીય કર્મનું વેદન કરતાં આઠ, સાત અથવા છ કર્મો બાંધે છે. તેમાં આઠ કર્મબંધક અને સાત કર્મબંધક જીવો શાશ્વત અને દશમું ગુણસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી છ કર્મબંધક જીવો અશાશ્વત છે. એક કર્મ બંધક અશાશ્વત હોવાથી ત્રણ ભંગ થાય છે.

- સર્વ જીવો આઠ-સાત કર્મબંધક ٩.
- ઘણા જીવો આઠ-સાત કર્મબંધક એક જીવ છ કર્મબંધક. ₹.
- ઘણા જીવો આઠ-સાત કર્મબંધક અને ઘણા જીવો છ કર્મબંધક. 3.

અનેક મનુષ્યો મોહનીય કર્મનું વેદન કરતા આઠ, સાત અથવા છ કર્મ બાંઘે છે. તેમાંથી સાત કર્મબંધક મનુષ્યો શાશ્વત અને આઠ તથા છ કર્મબંધક મનુષ્યો અશાશ્વત છે. આ રીતે બે બંધસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી નવ ભંગ થાય છે.

અસંયોગી એક ભંગ– (૧) સર્વ જીવો સાત કર્મબંધક.

### દ્વિસંયોગી ચાર ભંગ**–**

- (૨) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક અને એક જીવ આઠ કર્મબંધક.
- (૩) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક અને ઘણા જીવો આઠ કર્મબંધક.
- (૪) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક અને એક જીવ છ કર્મબંધક.
- (પ) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક અને ઘણા જીવો છ કર્મબંધક.

### ત્રિસંયોગી–ચાર ભંગ–

- (૬) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક, એક જીવ આઠ કર્મબંધક, એક જીવ છ કર્મબંધક.
- (૭) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક, એક જીવ આઠ કર્મબંધક, ઘણા જીવો છ કર્મબંધક.
- (૮) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક, ઘણા જીવો આઠ કર્મબંધક, એક જીવ છ કર્મબંધક.
- (૯) ઘણા જીવો સાત કર્મબંધક, ઘણા જીવો આઠ કર્મબંધક, ઘણા જીવો છ કર્મબંધક.

આ રીતે અસંયોગી–૧ + દ્વિસંયોગી ૪ + ત્રિસંયોગી ૪ = ૯ ભંગ થાય.

**પાંચ સ્થાવરના** અનેક જીવો મોહનીય કર્મનું વેદન કરતા સાત અથવા આઠ કર્મ બાંધે છે. તેમાં સાતકર્મ બંધક અને આઠ કર્મબંધક બંને જીવો શાશ્વત હોવાથી અભંગક છે.

નારકી, દેવતા, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય આ ૧૮ દંડકના અનેક જીવો મોહનીય કર્મનું વેદન કરતા સાત અથવા આઠ કર્મ બાંધે છે. તેમાં સાત કર્મબંધક જીવો શાશ્વત અને આઠ કર્મબંધક જીવો અશાશ્વત છે. એક બંધસ્થાન અશાશ્વત હોવાથીતે સર્વમાં ત્રણ-ત્રણ ભંગ થાય છે. ૧૮ દંડક × ૩ ભંગ = ૫૪ ભંગ થાય છે.

આ રીતે મોહનીય કર્મના વેદન સંબંધી સમુચ્ચય અનેક જીવોના ત્રણ ભંગ, મનુષ્યોના નવ ભંગ અને નારકી આદિ ૧૮ દંડકના ૫૪ ભંગ થાય, કુલ ૩+૯+૫૪=۶۶ ભંગ થાય છે.

**સમુચ્ચય એક જીવ** તથા એક મનુષ્ય **વેદનીય કર્મનું** વેદન કરતા આઠ,

સાત, છ અથવા એક કર્મ બાંધે છે અથવા અબંધક હોય છે. એક જીવને ચાર બંધ સ્થાનમાંથી કોઈ પણ એક બંધસ્થાન હોય છે અથવા તે અબંધક હોય છે.

શેષ ૨૩ દંડકનો કોઈપણ એક જીવ વેદનીય કર્મનું વેદન કરતાં આઠ અથવા સાત કર્મ બાંધે છે.

સમુચ્યય અનેક જીવો વેદનીય કર્મનું વેદન કરતાં આઠ, સાત, છ અથવા એક કર્મ બાંધે છે અથવા અબંધક હોય છે. તેમાં આઠ કર્મબંધક અને સાત કર્મબંધક જીવો શાશ્વત છે તથા કેવળી ભગવાનની અપેક્ષાએ એક કર્મબંધક જીવો પણ શાશ્વત છે. શેષ છ કર્મબંધક અને અબંધક જીવો અશાશ્વત છે. આ રીતે બે વિકલ્પો અશાશ્વત હોવાથી નવ ભંગ થાય છે.

અસંયોગી ભંગ– (૧) સર્વ જીવો સાત-આઠ-એક કર્મબંધક.

### દ્વિસંયોગી ભંગ–

- (૨) અનેક જીવો સાત-આઠ-એક કર્મબંધક અને એક જીવ છ કર્મબંધક.
- (૩) અનેક જીવો સાત-આઠ-એક કર્મબંધક અને અનેક જીવો છ કર્મબંધક.
- (૪) અનેક જીવો સાત-આઠ-એક કર્મબંધક અને એક જીવ એક કર્મબંધક.
- (પ) અનેક જીવો સાત-આઠ-એક કર્મબંધક અને અનેક જીવો એક કર્મબંધક.

### ત્રિસંયોગી ભંગ–

- (૬) અનેક જીવો સાત-આઠ-એક કર્મબંધક, એક છ કર્મબંધક અને એક અબંધક.
- (૭) અનેક જીવો સાત-આઠ-એક કર્મબંધક, એક છ કર્મબંધક અને અનેક અબંધક.
- (૮) અનેક જીવો સાત-આઠ-એક કર્મબંધક, અનેક છ કર્મબંધક અને એક અબંધક.
- (૯) અનેક જીવો સાત-આઠ-એક કર્મબંઘક, અનેક છ કર્મબંઘક અને અનેક અબંઘક.

મનુષ્યોને છોડીને શેષ ૨૩ દંડકના જીવોમાં સાત અથવા આઠ કર્મબંધક જીવો જ હોય છે.

**પાંચ સ્થાવરના અનેક જીવોમાં** સાત અને આઠ કર્મબંધક જીવો શાશ્વત હોવાથી તેમાં અન્ય ભંગ થતા નથી તેથી તે અભંગક છે. નારકી, દેવતા, વિકલેન્દ્રિય અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, **તે ૧૮ દંડકના** અનેક જીવોમાં સાત કર્મબંધક જીવો શાશ્વત અને આઠ કર્મબંધક જીવો અશાશ્વત હોવાથી ત્રણ ભંગ થાય છે. (૧) સર્વ જીવો સાત કર્મબંધક. (૨) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને એક જીવ આઠ કર્મબંધક. (૩) અનેક જીવો સાત કર્મબંધક અને અનેક જીવો આઠ કર્મબંધક. અનેક મનુષ્યોમાં સમુચ્ચય જીવોની જેમ સાત, આઠ, છ, એક અને અબંધક, આ પાંચ વિકલ્પોમાંથી કોઈ પણ વિકલ્પ હોય શકે છે. તેમાં સાત કર્મબંધક મનુષ્યો અને કેવળી ભગવાનની અપેક્ષાએ એક કર્મબંધક મનુષ્યો શાશ્વત છે. આયુષ્ય કર્મબંધક મનુષ્યો હંમેશાં હોતા નથી, તેથી તે અશાશ્વત છે. તે જ રીતે છ કર્મબંધક અને અબંધક મનુષ્યો પણ અશાશ્વત હોય છે.

આ રીતે પાંચ વિકલ્પમાંથી ત્રણ વિકલ્પ અશાશ્વત હોવાથી તેના પૂર્વવત્ ૨૭ ભંગ થાય છે. તેમાં અસંયોગી એક ભંગ + દ્વિસંયોગી છ ભંગ + ત્રિસંયોગી બાર ભંગ + ચારસંયોગી આઠ ભંગ કુલ ૨૭ ભંગ થાય છે.

આ રીતે વેદનીય કર્મના વેદન સંબંધી સમુચ્ચય જીવોના ૯ ભંગ, મનુષ્યોના ૨૭ ભંગ અને નારકી આદિ ૧૮ દંડકના ૫૪ ભંગ થાય. સર્વ મળી ૯ + ૨૭ + ૫૪ = ૯૦ ભંગ થાય.

આયુષ્ય, નામ અને ગોત્ર કર્મનું વેદન પણ વેદનીયકર્મની જેમ ચૌદ ગુણસ્થાન સુધી થાય છે. તેથી ચારે અઘાતી કર્મના વેદન સંબધી ૯૦–૯૦ ભંગ થાય. ૯૦ ભંગ × ૪ કર્મ = ૩૬૦ ભંગ.

વેદતા બાંધેમાં મોહનીય કર્મના વેદન સંબંધી કક ભંગ અને શેષ સાત કર્મના વેદન સંબંધી ૯૦–૯૦ ભંગ છે ૯૦×૭ = કરૂ૦ + કક = કુલ કલ્ક ભંગ થાય.

(એક જીવની અપેક્ષાએ) એક કર્મવેદન સમયે થતા કર્મબંધ :--

| કર્મ                  | વેદક જીવો      | આઠ<br>કર્મબંધક | સાત<br>કર્મબંધક | છ<br>કર્મબંધક | એક<br>કર્મબંધક | 'અબંધક   |
|-----------------------|----------------|----------------|-----------------|---------------|----------------|----------|
| જ્ઞાનાવરણીય,          | સમુચ્ચય જીવ    |                |                 |               |                |          |
| દર્શનાવરણીય           | અને મનુષ્ય     | 1              | 1               | ✓             | ✓              | ×        |
| અને અંતરાય            | ર૩ દંડકના જીવ  |                |                 | ×             | ×              |          |
| મોહનીય                | સમુચ્ચય જીવ    |                |                 |               |                |          |
|                       | અને મનુષ્ય     | <b>*</b>       | 1               | <b>*</b>      | ×              | ×        |
|                       | ર૩ દંડકના જીવ  | 7              | ~               | ×             | ×              | ×        |
| વેદનીય,               | જીવ અને મનુષ્ય | 1              | 1               | <b>*</b>      | <b>*</b>       | <b>*</b> |
| આયુષ્ય,<br>નામ, ગોત્ર | ર૩ દંડકના જીવ  | ~              | <b>~</b>        | ×             | ×              | ×        |



|                                                                                  |                | કર્માબંધક               | કર્માબંધક             | કર્માળંધક        | કર્મભંધક |               |                                       | સં         |
|----------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------|-----------------------|------------------|----------|---------------|---------------------------------------|------------|
| જ્ઞાનાવરણીય, સમુચ્ચ                                                              | समुख्यय क्रवो  | `                       | ,                     | વિકલ્પ           | વિકલ્પ   | ×             | = b×8×3                               |            |
| l                                                                                | <br> <br>      | <br> भूडि<br>           | <br>  <b>&gt;</b><br> | વિકલ્પ           | વિકલ્પ   | <br>  ×  <br> | = 1 × 8 × 8 × 8 ×                     | <u>ي</u>   |
| અને અંતરાય પાંચ ર                                                                | પાંચ સ્થાવરો   | >                       | <br>  <b>&gt;</b><br> | <br> <br>  ×<br> | ×        | ×             | અભંગ                                  | j          |
| \$2 26                                                                           | ૧૮ દંડકના જીવો | <br>વિકલ્પ              | <br>  <b>&gt;</b><br> | <br> <br>  ×<br> | ×        | ×             | 3 × 3×1C=                             | નુસ        |
| મોહનીય સમુચ્ય                                                                    | સમુચ્યય જીવો   | >                       | >                     | વિકલ્પ           | ×        | ×             | = 8 × 8 × 6                           | ო          |
| मिक्ता ।                                                                         | <br> <br>      | િક્કુલ્યું<br>વિકુલ્યું | <br>  <b>&gt;</b><br> | [વકલ્ય           | x        | ×             | #   X   X   X   X   X   X   X   X   X | ১)         |
| हुँ                                                                              | પાંચ સ્થાવરો   | >                       | <br>  <b>&gt;</b><br> | <br>  ×<br>      | <br>  x  | ×             | અભેગ                                  |            |
| : 1 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                          | ૧૮ દંડકના જીવો | <br> વકુલ્ય<br>         | <br>  <b>\</b><br>    | ×                | ×        | ×             | = 21 × 1 × E                          | ጳኬ         |
| વેદનીય, આયુષ્ય, સમુચ્ટ                                                           | સમુચ્યય જીવો   | >                       | >                     | વિકલ્પે          | >        | વિકલ્પ        | = b×&× カ                              | <b>5</b> E |
| નામ અને ગોત્ર મિનુષ્યો                                                           | <br> <br> ~;   | <br> जुन्हा<br>         | <br>  <b>&gt;</b><br> | વિકહ્ય           | <b>\</b> | વિકલ્પ        |                                       | 201        |
| हिंह                                                                             | પાંચ સ્થાવરો   | >                       | <br>  <b>&gt;</b><br> | <br> <br>  ×<br> | <br>  x  | <br>  ×       | અભંગ                                  |            |
| 19<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18<br>18 | ૧૮ દંડકના જીવો | _<br>[વકલ્પ             | <br>  <b>&gt;</b><br> | <br> <br>  ×<br> | ×        | ×             | = 71 × X × E                          | સ્વક       |
|                                                                                  |                |                         |                       |                  |          |               | 575 = ામ કર્કે                        | 525 =      |



### વેદતા વેદે : ભંગ-૪૨ [૫૯-૨७]

જીવ એક કર્મનું વેદન કરતા કેટલા કર્મોનું વેદન કરે છે તેનું અહીં વર્શન છે. પ્રશ્ન– સમુચ્ચય એક જીવ શાનાવરશ્રીય કર્મનું વેદન કરતાં કેટલા કર્મોનું વેદન કરે છે ?

ઉત્તર— હે ગૌતમ ! આઠ અથવા સાત કર્મોનું વેદન કરે છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું વેદન બાર ગુણસ્થાન સુધી થાય છે. તેમાં એકથી દશ ગુણસ્થાન સુધીના જીવો આઠ કર્મોનું અને અગિયારમા, બારમા ગુણસ્થાને સાત કર્મોનું વેદન કરે છે.

પ્રત્યેક મનુષ્ય પોતાના ગુણસ્થાન અનુસાર આઠ અથવા સાત કર્મોનું વેદન કરે છે.

શેષ ૨૩ દંડકના પ્રત્યેક જીવ જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું વેદન કરતા નિયમા આઠ કર્મોનું વેદન કરે છે, કારણ કે ૨૩ દંડકના જીવો કોઈ પણ કર્મોનો ક્ષય કરી શકતા નથી.

સમુચ્ચય અનેક જીવો જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું વેદન કરતાં આઠ અથવા સાત કર્મોનું વેદન કરે છે. તેમાં આઠ કર્મવેદક જીવો શાશ્વતા અને અગિયારમું-બારમું ગુણસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી સાત કર્મવેદક જીવો અશાશ્વતા છે. એક વિકલ્પ અશાશ્વત હોવાથી ત્રણ ભંગ થાય છે.

- ૧. સર્વ જીવો આઠ કર્મવેદક.
- ર. ઘણા જીવો આઠ કર્મવેદક છે, એક જીવ સાત કર્મવેદક.
- **૩. ઘણા જીવો આઠ કર્મવેદક છે, ઘણા જીવો સાત કર્મવેદક.**

અનેક મનુષ્યો જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું વેદન કરતાં આઠ અથવા સાત કર્મોનું વેદન કરે છે. તેમાં પણ સમુચ્ચય જીવોની જેમ ત્રણ ભંગ થાય છે.

**૨૩ દંડકના** અનેક જીવો જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું વેદન કરતા આઠ કર્મોનું જ વેદન કરે છે તેમાં અન્ય વિકલ્પો ન હોવાથી અભંગક છે.

આ રીતે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના વેદન સંબંધી સમુચ્યય જીવોના ૩ ભંગ અને અનેક મનુષ્યોના ૩ ભંગ, ૩+૩=કુલ છ ભંગ થાય છે.

જ્ઞાનાવરણીય કર્મની જેમ દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્મનો ઉદય પણ બાર ગુણસ્થાન સુધી હોય છે, તેથી તેના પણ *૬–૬* ભંગ થાય.

સમુચ્ચય એક તથા અનેક જીવો અને ૨૪ દંડકના એક તથા અનેક જીવો મોહનીય કર્મનું વેદન કરતા અવશ્ય આઠ કર્મોનું વેદન કરે છે. મોહનીય કર્મનો ઉદય દશ ગુણસ્થાન સુધી હોય છે. દશ ગુણસ્થાન સુધી જીવને આઠ કર્મોનો જ ઉદય હોય છે. તેમાં અન્ય કોઈ વિકલ્પ નથી.

સમુચ્ચય એક જીવ વેદનીય કર્મનું વેદન કરતા આઠ, સાત અથવા ચાર કર્મોનું વેદન કરે છે. વેદનીય કર્મનો ઉદય ચૌદ ગુણસ્થાન સુધી હોય છે. તેમાં એકથી દશ ગુણસ્થાન સુધી આઠ કર્મોનો ઉદય, અગિયારમે-બારમે ગુણસ્થાને મોહનીય કર્મને છોડીને સાત કર્મોનો ઉદય અને તેરમે-ચૌદમે ગુણસ્થાને ચાર અઘાતી કર્મોનો ઉદય હોય છે.

એક મનુષ્ય વેદનીય કર્મનું વેદન કરતા સમુચ્ચય એક જીવની જેમ આઠ, સાત અથવા ચાર કર્મોનું વેદન કરે છે. એક જીવમાં કોઈ પણ એક વિકલ્પ હોય છે.

**શેષ ૨૩ દંડકના** એક જીવ વેદનીય કર્મનું વેદન કરતા અવશ્ય આઠ કર્મોનું વેદન .ર્છર દેક

**સમુચ્ચય અનેક જીવો** વેદનીય કર્મનું વેદન કરતાં આઠ, સાત અથવા ચાર કર્મોનું વેદન કરે છે. તેમાં આઠ કર્મવેદક જીવો શાશ્વત છે તથા કેવળી ભગવાનની અપેક્ષાએ ચાર કર્મવેદક જીવો પણ શાશ્વત છે અને અગિયારમું–બારમું ગુણસ્થાન અશાશ્વત હોવાથી સાત કર્મવેદક જીવો અશાશ્વત છે. એક વિકલ્પ અશાશ્વત હોવાથી ત્રણ ભંગ થાય છે.

- સર્વ(ઘણા) જીવો આઠ–ચાર કર્મવેદક. ٩.
- ઘણા જીવો આઠ-ચાર કર્મવેદક અને એક જીવ સાત કર્મવેદક. ₹.
- ઘણા જીવો આઠ-ચાર કર્મવેદક અને ઘણા જીવો સાત કર્મવેદક. 3.

અનેક મનુષ્યો વેદનીય કર્મનું વેદન કરતાં આઠ, સાત અથવા ચાર કર્મોનું વેદન કરે છે. તેમાં પણ સમુચ્ચય અનેક જીવોની જેમ ત્રણ ભંગ થાય છે.

**શેષ ૨૩ દંડકના** અનેક જીવો વેદનીય કર્મનું વેદન કરતાં આઠ કર્મોનું વેદન કરે છે તેમાં અન્ય વિકલ્પો નથી.

આ રીતે વેદનીય કર્મના વેદન સંબંધી સમુચ્ચય જીવો અને મનુષ્યોના ૩+૩ ભંગ = ૬ ભંગ થાય છે.



આયુષ્ય, નામ અને ગોત્ર કર્મનો ઉદય પણ વેદનીયકર્મની જેમ ચૌદ ગુણસ્થાન સુધી હોય છે, તેથી તેના પણ *૬–૬* ભંગ થાય છે.

આ રીતે **વેદતા વેદેમાં** મોહનીય કર્મના વેદન સંબંધી ભંગ નથી અને શેષ સાત કર્મોના *૬–૬* ભંગ થાય. તેથી ૭ કર્મો × *૬* ભંગ = ૪૨ ભંગ થાય.

### (એક જીવની અપેક્ષાએ) એક કર્મવેદન સમયે થતા કર્મવેદન :-

| વેદક જીવ                  | આઠ<br>કર્મ વેદક                                                                          | સાત<br>કર્મ વેદક                                                                        | ચાર<br>કર્મ વેદક                                                                         |
|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| સમુચ્ચય જીવ<br>અને મનુષ્ય | ✓                                                                                        | ~                                                                                       | ×                                                                                        |
| ર૩ દંડકના જીવ             | ~~                                                                                       | ×                                                                                       | ×                                                                                        |
| ૨૪ દંડકના જીવ             | ✓                                                                                        | ×                                                                                       | ×                                                                                        |
| સમુચ્ચય જીવ અને<br>મનુષ્ય | 1                                                                                        | ~                                                                                       | <b>✓</b>                                                                                 |
| ર૩ દંડકના જીવ             |                                                                                          | ×                                                                                       |                                                                                          |
|                           | સમુચ્ચય જીવ<br>અને મનુષ્ય<br>૨૩ દંડકના જીવ<br>૨૪ દંડકના જીવ<br>સમુચ્ચય જીવ અને<br>મનુષ્ય | ## 4 des  ## સમુચ્ચય જીવ  ## સમુચ્ચય જીવ  ## સમુચ્ચય જીવ  ## સમુચ્ચય જીવ અને  ## મનુષ્ય | ## 4 6 5 5 4 4 6 5 5 4 4 6 5 5 4 4 6 5 5 4 4 6 5 5 4 4 6 5 5 4 4 6 5 5 5 4 6 5 5 5 6 5 6 |

### (અનેક જીવોની અપેક્ષાએ)કર્મવેદનમાં કર્મવેદન(વેદતા વેદે ભંગ-૪૨) :-

| વેદક જીવો          | આઠ કર્મ<br>વેદક                                                 | સાત કર્મ<br>વેદક                                              | ચાર કર્મ<br>વેદક                                                                                                                                                                  | ભંગ × કર્મ × જીવ - કુલ<br>સંખ્યા ભંગ |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| જીવ અને<br>મનુષ્ય  | ✓                                                               | વિકલ્પે                                                       | ×                                                                                                                                                                                 | 3 × 3 × 2 = 9.0                      |
| ર૩ દંડક            | ~                                                               | ×                                                             | ×                                                                                                                                                                                 | અભંગ                                 |
| સર્વ જીવો          | ✓                                                               | ×                                                             | ×                                                                                                                                                                                 | અભંગ                                 |
| જીવ અને<br>મનુષ્યો | ✓                                                               | વિકલ્પે                                                       | 1                                                                                                                                                                                 | 3 × 8 × 5 = 51                       |
| ર૩ દંડક            |                                                                 | ×                                                             | ×                                                                                                                                                                                 | અભંગ<br>અભંગ                         |
|                    |                                                                 |                                                               |                                                                                                                                                                                   | ર્વલ - ૪:                            |
|                    | જીવ અને<br>મનુષ્ય<br>૨૩ દંડક<br>સર્વ જીવો<br>જીવ અને<br>મનુષ્યો | बेहs  જીવ અનे  भनुष्य  २उ हंऽs  २  सर्व જીवो  ॐव अने  भनुष्यो | वेहक     वेहक       छव अने     ✓     विक्रस्पे       मनुष्य     ✓     ×       २उ ६ंऽक     ✓     ×       सर्व छवो     ✓     ×       छव अने     ✓     विक्रस्पे       मनुष्यो     — | જીવ અને                              |

# [૧૯] સર્વ જીવોનો આહાર

### [શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૨૮/૧]ે

१ सिन्वत्ताहारही केवइ, किं वा वि सव्वओ चेव । कइभागं सव्वे खलु, परिणामे चेव बोद्धव्वे ॥१॥ एगिंदियसरीराई, लोमाहारो तहेव मणभक्खी । एएसिं तु पयाणं, विभावणा होइ कायव्वा ॥२॥

ગાથાર્થ: — આ થોકડામાં ૧૧ દ્વારના માધ્યમથી ૨૪ દંડકના જીવોમાં આહારનું વર્ણન છે. તે અગિયાર દ્વાર આ પ્રમાણે છે— (૧) સચિત્તાહાર, (૨) આહારાર્થી, (૩) કેટલા કાળે આહાર ગ્રહણ કરે ? (૪) શેનો આહાર કરે છે ? (૫) સર્વ આત્મ પ્રદેશોથી આહાર કરે છે. (૬) કેટલા ભાગનો આહાર કરે ? (૭) શું સર્વ પુદ્દગલોનો આહાર કરે ? (૮) આહાર પરિણમન (૯) એકેન્દ્રિયાદિના શરીરનો આહાર (૧૦) લોમાહારી કે પ્રક્ષેપાહારી (૧૧) ઓજાહારી કે મનોભક્ષી.

**આહાર** – આહાર સંજ્ઞાથી પ્રેરિત જીવ, શરીર નિર્માણ કે શરીર પુષ્ટિ માટે જે પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે તેને આહાર કહેવામાં આવે છે. આહારના ત્ર**ણ પ્રકાર છે.** 

- (૧) જીવ દારા ગ્રહણ થતાં પુદ્ગલો સચિત્ત હોય, તો તે **સચિત્તાહાર છે.**
- (૨) જીવ દ્વારા ગ્રહણ થતાં પુદ્દગલો અચિત્ત હોય, તો તે **અચિત્તાહાર છે.**
- (૩) જીવ દ્વારા ગ્રહણ થતાં પુદ્દેગલોમાં કેટલાક સચિત્ત અને કેટલાક અચિત્ત હોય, તો તે **મિશ્રાહાર છે.** પ્રકારાંતરથી આહારના ત્ર**ણ પ્રકાર છે.**
- (૧) ઉત્પત્તિસ્થાનમાં ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયથી શરીર પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થાય, ત્યાં સુધી અનાભોગ પણે જે પુદ્દગલોનું ગ્રહણ થાય, તે **ઓજાહાર છે.**
- (૨) શરીર પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા પછી રોમરાય દ્વારા અનાભોગપણે ગ્રહણ થતાં પુદ્દગલો **લોમાહાર છે**.
- (૩) ઇચ્છાપૂર્વક મુખમાં જેનો પ્રક્ષેપ કરાય તેમજ ઈંજેક્શન કે ટ્યુબ દ્વારા શરીરમાં જાય, તે પ્ર**ક્ષેપાહાર છે.** ઓજાહાર શરીર દ્વારા, લોમાહાર ત્વચા દ્વારા અને પ્રક્ષેપાહાર કવલાદિ દ્વારા ગ્રહણ થાય છે.

આ ત્રણ પ્રકારના આહારમાં ઓજાહાર અનાભોગપણે–ઇચ્છા વિના ગ્રહણ થાય છે, લોમાહાર આભોગપણે–ઇચ્છાપૂર્વક(નારકીની અપેક્ષાએ) અને અનાભોગપણે (સર્વ જીવોને હોય) તે બંને પ્રકારે ગ્રહણ થાય અને પ્રક્ષેપાહાર આભોગપણે –ઇચ્છાપૂર્વક જ ગ્રહણ થાય છે.

- (૧) સચિત્તાહારી– નારકી, દશ ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવો, આ ચૌદ દંડકના વૈક્રિય શરીરી જીવો અચિત્ત પુદ્દગલોનો આહાર કરે છે અને પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, મનુષ્ય, આ દશ દંડકના ઔદારિક શરીરી જીવો સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર, ત્રણે પ્રકારના પુદ્દગલોનો આહાર કરે છે.
- (ર) આહારાર્થી ૨૪ દંડકના જીવોને આહારની અભિલાષા થાય છે.
- (૩) કેટલા કાલે આહારના બે પ્રકાર છે ૧. ઇચ્છાપૂર્વક ગ્રહણ થતો આહાર આભોગ નિર્વર્તિત આહાર છે અને ૨. ઇચ્છા વિના ગ્રહણ થતો આહાર અનોભાગ નિર્વર્તિત આહાર છે. અનાભોગ નિર્વર્તિત આહાર સમસ્ત સંસારી જીવોને નિરંતર ગ્રહણ થાય છે. આભોગનિર્વર્તિત આહારની કાલ માર્યદા ૨૪ દંડકના જીવોમાં ભિન્ન હોય છે.

૨૪ દંડકના જીવોના આભોગ નિર્વર્તિત આહારેચ્છાનું અંતર :–

| જીવ પ્રકાર             | જઘન્ય                           | ઉત્કૃષ્ટ                        |
|------------------------|---------------------------------|---------------------------------|
| નારકી                  | અસંખ્યાત સમયનું<br>અંતર્મુહૂર્ત | અસંખ્યાત સમયનું<br>અંતર્મુહૂર્ત |
| ભવનપતિ દેવ–અસુરકુમાર   | એક દિવસ                         | સાધિક ૧૦૦૦ વર્ષ                 |
| નવનિકાય તથા વ્યંતર દેવ | એક દિવસ                         | અનેક દિવસ                       |
| જ્યોતિષી દેવ           | અનેક દિવસ                       | અનેક દિવસ                       |
| સૌધર્મ દેવલોકના દેવ    | અનેક દિવસ                       | ২০০০ বৰ্ષ                       |
| ઇશાન દેવલોકના દેવ      | સાધિક અનેક દિવસ                 | સાધિક ૨૦૦૦ વર્ષ                 |
| સનત્કુમાર દેવલોકના દેવ | ২০০০ বৰ্ષ                       | ૭୦୦୦ વર્ષ                       |
| માહેન્દ્ર દેવલોકના દેવ | સાધિક ૨૦૦૦ વર્ષ                 | સાધિક ૭૦૦૦ વર્ષ                 |
| બ્રહ્મ દેવલોકના દેવ    | ૭૦૦૦ વર્ષ                       | ૧૦,૦૦૦ વર્ષ                     |
| લાંતક દેવલોકના દેવ     | ૧૦,૦૦૦ વર્ષ                     | ૧૪,૦૦૦ વર્ષ                     |
| મહાશુક્ર દેવલોકના દેવ  | ૧૪૦૦૦ વર્ષ                      | ૧૭૦૦૦ વર્ષ                      |
| સહસાર દેવલોકના દેવ     | ૧૭૦૦૦ વર્ષ                      | ૧૮૦૦૦ વર્ષ                      |

### પ્રજ્ઞાપના–જીવાભિગમ સૂત્ર આધારિત 🖟 😂 😂 😂 😂 🥞 🥞 🤻 ૧૭૩

| જીવ પ્રકાર                | જઘન્ય              | ઉત્કૃષ્ટ           |
|---------------------------|--------------------|--------------------|
| આશ્વત દેવલોકના દેવ        | ૧૮,૦૦૦ વર્ષ        | ૧૯,૦૦૦ વર્ષ        |
| પ્રાણત દેવલોકના દેવ       | ૧૯,૦૦૦ વર્ષ        | ૨૦,૦૦૦ વર્ષ        |
| આરણ દેવલોકના દેવ          | ২০,০০০ বর্ષ        | ર૧,૦૦૦ વર્ષ        |
| અચ્યુત દેવલોકના દેવ       | ૨૧,૦૦૦ વર્ષ        | રર,૦૦૦ વર્ષ        |
| પ્રથમ ગ્રૈવેયકના દેવ      | <b>૨૨,૦૦૦ વર્ષ</b> | ર૩,૦૦૦ વર્ષ        |
| બીજી ગ્રૈવેયકના દેવ       | ર૩,૦૦૦ વર્ષ        | ૨૪,૦૦૦ વર્ષ        |
| ત્રીજી ગ્રૈવેયકના દેવ     | ২૪,૦૦૦ વર્ષ        | રપ,૦૦૦ વર્ષ        |
| ચોથી ગ્રૈવેયકના દેવ       | રપ,૦૦૦ વર્ષ        | રક,૦૦૦ વર્ષ        |
| પાંચમી ગ્રૈવેયકના દેવ     | રક,૦૦૦ વર્ષ        | ૨૭,૦૦૦ વર્ષ        |
| છટી ગ્રૈવેયકના દેવ        | ૨૭,૦૦૦ વર્ષ        | <b>૨૮,૦૦૦ વર્ષ</b> |
| સાતમી ગ્રૈવેયકના દેવ      | <b>૨૮,૦૦૦ વર્ષ</b> | <b>૨૯,૦૦૦ વર્ષ</b> |
| આઠમી ગ્રૈવેયકના દેવ       | ર૯,૦૦૦ વર્ષ        | ૩૦,૦૦૦ વર્ષ        |
| નવમી પ્રૈવેયકના દેવ       | ૩૦,૦૦૦ વર્ષ        | ૩૧,૦૦૦ વર્ષ        |
| ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવ   | ૩૧,૦૦૦ વર્ષ        | ૩૩,૦૦૦ વર્ષ        |
| સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવ | ૩૩,૦૦૦ વર્ષ        | ૩૩,૦૦૦ વર્ષ        |
| પાંચ સ્થાવર               | નિરંતર             | નિરંતર             |
| ત્રણ વિકલેન્દ્રિય         | વિમાત્રાથી         | વિમાત્રાથી         |
| તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય       | અંતર્મુહૂર્ત       | બે દિવસે           |
| મનુષ્ય                    | અંતર્મુહૂર્ત       | ત્રણ દિવસે         |

(૪) કેવા પુદ્ગલોનો આહાર— સમસ્ત સંસારી જીવો દ્રવ્યથી અનંત પ્રદેશી સ્કંધનો, ક્ષેત્રથી અસંખ્ય પ્રદેશાવગાઢ પુદ્ગલોનો, કાલથી — એકથી દશ સમયની અથવા સંખ્યાત કે અસંખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળા પુદ્ગલોનો, તે બાર બોલનો ભાવથી વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ યુક્ત પુદ્ગલોને ગ્રહણ કરે છે. વર્ણથી પાંચ વર્ણ, ગંધથી બે ગંધ, રસથી પાંચ રસ, સ્પર્શથી આઠ સ્પર્શ યુક્ત, આ રીતે પ + ર + પ + ૮ = ૨૦ બોલ યુક્ત પુદ્ગલોને ગ્રહણ કરે છે. તેમાં કાળા વર્ણાદિમાં એક ગુણ કાળો યાવત્ દશ ગુણ કાળો, સંખ્યાત ગુણકાળો, અસંખ્યાતગુણ કાળો અને

અનંતગુણ કાળો, આ રીતે ૧૩ પ્રકાર છે. ૨૦ બોલમાં તેર-તેર પ્રકાર થતાં ૨૦ × ૧૩ = ૨૬૦ બોલ થાય. તે ઉપરાંત આત્મ પ્રદેશો સાથે (૧) સ્પૃષ્ટ (૨) અવગાઢ (૩) અનંતરાવગાઢ (૪) સૂક્ષ્મ (૫) બાદર (૬) ઉપરથી (૭) નીચેથી (૮) તિરછેથી (૯) ગ્રહણકાલના આદિમાં (૧૦) મધ્યમાં (૧૧) અંતમાં (૧૨) સ્વવિષય–પોતાને યોગ્ય (૧૩) આનુપૂર્વીથી–ક્રમશઃ (૧૪) ત્રણ, ચાર, પાંચ કે છ દિશામાંથી આવેલા પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે.

આ રીતે સર્વ મળીને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલના ૧૨ બોલ; ભાવના ૨૬૦ બોલ + સ્પૃષ્ટાદિ ૧૪ બોલ (૧+૧+૧૨+૨૬૦+૧૪) = ૨૮૮ પ્રકારે આહારના પુદ્દગલો ગ્રહણ થાય છે. તેમાં એકેન્દ્રિય જીવો અલોકના વ્યાઘાતની અપેક્ષાએ ૩, ૪ ,૫ દિશા અને વ્યાઘાત ન હોય, તો ૬ દિશામાંથી આવેલા પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે.

નારકીઓનો આહાર— નારકીઓ પ્રાયઃકાળા અને નીલા, આ બે અશુભ વર્શ-વાળા, દુર્ગંઘી ગંધના, તીખો અને કડવો આ બે અશુભ રસવાળા અને કર્કશ, ગુરુ, શીત અને રૂક્ષ આ ચાર અશુભ સ્પર્શ યુક્ત પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે. ગ્રહણ કરેલા પુદ્દગલોના વર્ણાદિનો નાશ કરીને અપૂર્વ—અશુભ વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ રૂપે પરિણત કરેલા પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે. નારકીઓને તીવ્રતમ પાપના ઉદયે તે પુદ્દગલો અનિષ્ટ, અકાંત, અપ્રિય, અશુભ, અમનોજ્ઞ, અતૃપ્તિકર રૂપે અને દુઃખરૂપે પરિણત થાય છે.

ભવિષ્યમાં તીર્થંકરાદિ ઉત્તમ પદવી પ્રાપ્ત કરનાર નૈરયિકો ક્યારેક પોતાના શુભ કર્મોદયે અશુભ પુદ્દગલોનો આહાર કરતા નથી. ત્યારે તેણે ગ્રહ**ણ** કરેલા પુદ્દગલો શુભ રૂપે પરિણમન પામે છે.

દેવોનો આહાર— દેવો પ્રાયઃ વર્ણથી પીળા અને શ્વેતવર્ણના, સુગંધી, ખાટા અને મીઠા રસવાળા અને સ્પર્શથી મૃદુ, લઘુ, સ્નિગ્ધ અને ઉષ્ણ પુદ્દગલોનો આહાર કરે છે. આહાર રૂપે ગ્રહણ કરાતા પુદ્દગલોના વર્ણાદિનો નાશ કરી નવા શુભ વર્ણાદિ રૂપે પરિણત થયેલા પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે. દેવોના પુણ્યોદયે તે પુદ્દગલો ઇષ્ટ, કાંત, પ્રિય, શુભ, મનોજ્ઞ, તૃપ્તિકર રૂપે અને સુખરૂપે પરિણત થાય છે.

**ઔદારિકના દશ દંડકના જીવો** પોત-પોતાના કર્માનુસાર શુભાશુભ પુદ્**ગલોને** ગ્રહણ કરે છે અને તે ઇષ્ટાનિષ્ટ રૂપે સુખ કે દુઃખ રૂપે પરિણમન પામે છે.

(૫) સર્વાત્મ પ્રદેશોથી – નારકી આદિ ૨૪ દંડકના જીવો (૧) આહાર ગ્રહણ કરે છે, (૨) પરિણમન કરે છે, (૩) શ્વાસ લે છે, (૪) મૂકે છે, (૫) વારંવાર ગ્રહણ કરે છે, (૬) વારંવાર પરિણમન કરે છે, (૭) વારંવાર શ્વાસ લે છે, (૮) વારંવાર મૂકે છે, (૯) કદાચિત્ ગ્રહણ કરે છે, (૧૦) કદાચિત્ પરિણમન કરે છે, (૧૧)

કદાચિત્ શ્વાસ લે છે અને (૧૨) કદાચિત્ મૂકે છે. આ બારે ક્રિયાઓ સર્વાત્મપ્રદેશોથી જ થાય છે અને તે બાર ક્રિયામાંથી એકથી ચાર બોલ અનાભોગ આહારની અપેક્ષાએ, પ થી ૮ બોલ પર્યાપ્ત બોલની અપેક્ષાએ અને ૯ થી ૧૨ બોલ અપર્યાપ્ત જીવોની અપેક્ષાએ છે.

- (5) કેટલા ભાગનો આહાર ૨૪ દંડકના જીવો ગ્રહણ કરેલા પુદ્ગલોમાંથી અસંખ્યાતમા ભાગનો આહાર કરે છે અને અનંતમા ભાગનું આસ્વાદન કરે છે. જેમ ગાય આદિ એક સાથે ઘણું ઘાસ મોઢામાં લે છે પરંતુ તેમાંથી કેટલુંક ઘાસ પડી જાય છે. ગ્રહણ કરેલા ઘાસમાંથી કેટલોક ભાગ આહાર રૂપે અંદર જાય અને તેમાંથી થોડાક ભાગનું જ આસ્વાદન થાય છે. બીજો ભાગ આસ્વાદન કર્યા વિના જ શરીર રૂપે પરિણત થાય છે.
- (૭) સર્વ ૨૪ દંડકના જીવો જ આહારના પુદ્દગલો લોમાહાર રૂપે ગ્રહણ કરે છે તે સંપૂર્ણપણે પરિણત થઈ જાય છે અને પ્રક્ષેપાહાર રૂપે ગ્રહણ થતાં પુદ્દગલોમાંથી કેટલોક ભાગ નાશ પામે છે અને કેટલોક ભાગ પરિણત થાય છે. નારકી, દેવતા અને એકેન્દ્રિય જીવોને લોમાહાર જ છે તેથી સંપૂર્ણ પણે પરિણત થાય અને વિકલેન્દ્રિય, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, મનુષ્યોનો લોમાહાર પૂર્ણપણે પરિણત થાય અને પ્રક્ષેપાહારમાંથી કેટલોક ભાગ(સંખ્યાતા હજારો ભાગ) નાશ પામી જાય અને કેટલોક ભાગ (સંખ્યાતમો ભાગ) પરિણત થાય છે.
- (૮) પરિજ્ઞામ નારકીનો આહાર પંચેન્દ્રિયપણે અને અશુભપણે પરિણત થાય, દેવોનો આહાર પંચેન્દ્રિયપણે અને શુભપણે પરિણત થાય, ઔદારિકના દશ દંડકના જીવોનો આહાર પોતાની જેટલી ઇન્દ્રિયો હોય, તે રૂપે અને શુભાશુભ રૂપે પરિણત થાય.
- (૯) એકેન્દ્રિયાદિ શરીર દ્વાર ૨૪ દંડકના જીવો પૂર્વ પર્યાયની અપેક્ષાએ એકેન્દ્રિયશી પંચેન્દ્રિય શરીરના પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે અને વર્તમાન પર્યાયની અપેક્ષાએ પોતાની ઇન્દ્રિયો પ્રમાણે પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે. નારકી, દેવતા, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો અને મનુષ્યો પંચેન્દ્રિયના શરીરનો, પાંચ સ્થાવર એકેન્દ્રિયના શરીરનો બેઇન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિયના શરીરનો; તેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિયના શરીરનો અને ચૌરેન્દ્રિય, ચૌરેન્દ્રિયના શરીરનો આહાર કરે છે.
- (૧૦) **લોમાહાર** નારકી, દેવતા અને પાંચ સ્થાવરો લોમાહારી છે. ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્ય લોમાહારી અને પ્રક્ષેપાહારી છે.
- (૧૧) મનોભક્ષી– દેવતાના તેર દંડકના જીવો મનોભક્ષી છે. આહારની ઇચ્છા થાય ત્યારે મનથી જ શુભ પુદ્દગલો ગ્રહણ થઈ જાય અને તેનાથી દેવોને તૃપ્તિ

૧૭૬ 🔊 🛟 🛟 🛟 🖒 🖒 🖒 🖒 🧘 🧗 ફૂંલ—આપ્ર સ્તોકાલય

### થાય છે. શેષ ૧૧ દંડકના જીવો મનોભક્ષી નથી. ૨૪ દંડકના જીવો ઓજાહારી છે. સચિત્તાહારાદિ આહાર સંબંધી ૧૧ દ્વાર :—

|   | દ્વાર                                          | નારકી                            | દેવતા                           | એકેન્દ્રિય                          | વિકહેન્દ્રિય,<br>તિર્યંચ પંચે<br>મનુષ્ય                                                        |
|---|------------------------------------------------|----------------------------------|---------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧ | સચિત્તાહારાદિ                                  | અચિત્તાહારી                      | અચિત્તાહારી                     | સચિત્ત, અચિત્ત,<br>મિશ્રાહારી       | સચિત્ત, અચિત્ત,<br>મિશ્રાહારી                                                                  |
| ર | આહારાર્થી                                      | છે                               | છે                              | છે                                  | છે                                                                                             |
| ૩ | અજ્ઞાભોગ<br>આહાર<br>કેટલા સમયે ?               | નિરંતર                           | નિરંતર                          | નિરંતર                              | નિરંતર                                                                                         |
|   | આભોગ<br>આહાર<br>કેટલા સમયે                     | અંતર્મુહૂર્ત                     | જઘન્ય એકાંતરે<br>ઉ. ૩૩૦૦૦ વર્ષે | નિરંતર                              | વિકલેન્દ્રિય<br>અંતર્મુહૂર્તે,<br>તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય<br>ઉ૰ બે દિવસે,<br>મનુષ્ય<br>ત્રણ દિવસે, |
| ४ | કેવો આહાર                                      | અશુભ                             | શુભ                             | શુભાશુભ                             | શુભાશુભ                                                                                        |
| 7 | સર્વતઃ/ દિશા                                   | સર્વાત્મના,<br>છ દિશા            | સર્વાત્મના,<br>છ દિશા           | સર્વાત્મના,<br>૩,૪,૫, <i>૬</i> દિશા | સર્વાત્મના,<br>છ દિશા                                                                          |
| 5 | કેટલા ભાગનો<br>આહાર<br>કેટલા ભાગનું<br>આસ્વાદન | અસં∘ ભાગ<br>અનંતમા ભાગ           | અસં∘ ભાગ<br>અનંતમા ભાગ          | અસં∘ ભાગ<br>અનંતમા ભાગ              | અસંખ્યાતમા<br>ભાગ<br>અનંતમા ભાગ                                                                |
| 9 | સર્વતઃ<br>પરિભ્રમન                             | અપરિશેષ<br>પરિજ્ઞમન              | અપરિશેષ<br>પરિશ્નમન             | અપરિશેષ<br>પરિશ્નમન                 | લોમા∘≖સર્વતઃ,<br>પ્રક્ષેપા∘≖ સંખ્યા-<br>તમા ભાગનો ∌                                            |
| ٤ | પરિણામ                                         | પાંચે ઇન્દ્રિયપક્ષે<br>અશુભપક્ષે | પાંચે ઇન્દ્રિયપક્ષે<br>શુભપક્ષે | એકેન્દ્રિયપણે<br>શુભાશુભપણે         | બે, ત્રણ, ચાર,<br>પાંચ યથાયોગ્ય<br>ઇન્દ્રિયપણે.<br>શુભાશુભપણે                                  |

### પ્રજ્ઞાપના–જીવાભિગમ સૂત્ર આધારિત 🖟 🎇 🥰 🗱 🥰 🚓 🥰 🥞 🤻 ૧૭૭

| લાર                                                 | નારકી                                      | દેવતા                                      | એકેન્દ્રિય                                | વિકલેન્દ્રિય,<br>તિર્યંચ પંચે∘<br>મનુષ્ય  |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ૯ એકેન્દ્રિયાદિ<br>પૂર્વ પર્યાયની<br>અપેક્ષાએ ગ્રહણ | એકેન્દ્રિયથી<br>પંચેન્દ્રિયના<br>પુદ્દ્ગલો | એકેન્દ્રિયથી<br>પંચેન્દ્રિયના<br>પુદ્દ્ગલો | એકેન્દ્રિયથી<br>પંચેન્દ્રિયના<br>પુદ્દગલો | એકેન્દ્રિયથી<br>પંચેન્દ્રિયના<br>પુદ્દગલો |
| વર્તમાન પર્યાય<br>પ્રજ્ઞાપના                        | પંચેન્દ્રિયના<br>પુદ્દગલો                  | પંચેન્દ્રિયના<br>પુદ્દગલો                  | એકેન્દ્રિયના<br>પુદ્દગલો                  | યથા યોગ્ય<br>બેઇ૰ તેઇ૰ ચૌરે૰<br>પુદ્દગલો  |
| ૧૦ લોમાહારાદિ                                       | લોમાહાર                                    | લોમાહાર                                    | લોમાહાર                                   | લોમાહાર-<br>પ્રક્ષેપાહાર                  |
| ૧૧ ઓજાહારાદિ                                        | ઓજાહારી                                    | ઓજાહારી<br>મનોભક્ષી                        | ઓજાહારી                                   | ઓજાહારી                                   |

★ જીવ અનંતપ્રદેશી, અસંખ્ય પ્રદેશાવગાઢ, એકથી અસંખ્ય સમયની સ્થિતિ-વાળા અને એકથી અનંતગુણ યુક્ત પાંચ વર્ણ, બે ગંધ, પાંચ રસ તથા ચારથી આઠ સ્પર્શ યુક્ત, આત્મપ્રદેશાવગાઢ પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે.



### [શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર પદ–૨૮/૨]

आहार भविय सण्णी, लेस्सा दिट्ठी य संजय कसाए । णाणे जोगुवओगे, वेदे य सरीर पज्जत्ती ॥

ગાથાર્થ— આ થોકડામાં તેર દ્વારથી આહારક-અનાહારકનું વર્ણન છે. તેર દ્વારો આ પ્રમાણે છે− (૧) આહારદ્વાર, (૨) ભવીદ્વાર (૩) સંજ્ઞીદ્વાર (૪) લેશ્યાદ્વાર (૫) દષ્ટિદ્વાર (૬) સંયતદ્વાર (૭) ક્ષાયદ્વાર (૮) જ્ઞાનદ્વાર (૯) યોગદ્વાર, (૧૦)ઉપયોગદ્વાર (૧૧) વેદદ્વાર (૧૨) શરીરદ્વાર અને (૧૩) પર્યાપ્તિદ્વાર.

અહીં 'ભવી' આદિ શબ્દોના ગ્રહણથી તેના પ્રતિપક્ષી 'અભવી' આદિનું પણ ગ્રહણ થઈ જાય છે.

## ૧૭૮ 🖻 😂 🥰 🥰 🍪 🖒 🖒 જે 
- (૧) આહારદ્વારના બે ભેદ– ૧. આહારક, ૨. અનાહારક.
- (૨) ભવીદારના ત્રણ ભેદ– ૧. ભવસિદ્ધિક ૨. અભવસિદ્ધિક, ૩. નોભવસિદ્ધિક નોઅભવસિદ્ધિક.
- (૩) સંજ્ઞીદારના ત્રણ ભેદ– ૧. સંજ્ઞી, ૨. અસંજ્ઞી, ૩. નોસંજ્ઞી–નોઅસંજ્ઞી.
- (૪) લેશ્યાદારના આઠ ભેદ– ૧. સલેશી, ૨. કૃષ્ણલેશી ૩. નીલલેશી ૪. કાપોતલેશી ૫. તેજોલેશી ૬. પદ્મલેશી ૭. શુક્લલેશી ૮. અલેશી.
- (૫) દષ્ટિદ્વારના ત્રણ ભેદ– ૧. સમ્યગ્દષ્ટિ, ૨. મિથ્યાદષ્ટિ, ૩. મિશ્રદષ્ટિ.
- (*5*) સંયતદ્વારના ચારભેદ– ૧. સંયત, ૨. અસંયત, ૩. સંયતાસંયત, ૪. નોસંયત નોઅસંયત નોસંયતાસંયત.
- (૭) કષાયદ્વારના છ ભેદ– ૧. સકષાયી, ૨. ક્રોધકષાયી, ૩. માનકષાયી ૪. માયાકષાયી, ૫. લોભકષાયી *૬*. અકષાયી.
- (૮) જ્ઞાનદારના દશભેદ– ૧. સજ્ઞાની, ૨. મતિજ્ઞાની, ૩. શ્રુતજ્ઞાની, ૪. અવધિજ્ઞાની, ૫. મનઃપર્યવજ્ઞાની, ૪. કેવળજ્ઞાની, ૭. અજ્ઞાની, ૮. મતિ અજ્ઞાની, ૯. શ્રુત અજ્ઞાની, ૧૦. વિભંગજ્ઞાની.
- (૯) યોગદ્વારના પાંચ ભેદ– ૧. સયોગી, ૨. મનયોગી, ૩. વચનયોગી, ૪. કાયયોગી, ૫. અયોગી.
- (૧૦)ઉપયોગદ્વારના બે ભેદ– ૧. સાકારોપયોગી ૨. અનાકારોપયોગી.
- (૧૧) વેદદારના પાંચ ભેદ– ૧. સવેદી, ૨. સ્ત્રીવેદી, ૩. પુરુષવેદી, ૪. નપુંસકવેદી, ૫. અવેદી.
- (૧૨) શરીરદ્વારના સાતભેદ– ૧. સશરીરી, ૨. ઔદારિક્શરીરી, ૩. વૈક્રિયશરીરી, ૪. આહારક્શરીરી, ૫. તૈજસશરીરી, ૬. કાર્મણશરીરી, ૭. અશરીરી.
- (૧૩) પર્યાપ્તિદ્વારના બાર દ્વાર– ૧. આહારપર્યાપ્તિ, ૨. શરીરપર્યાપ્તિ, ૩. ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ, ૪. શ્વાસોચ્છ્વાસપર્યાપ્તિ, ૫. ભાષાપર્યાપ્તિ, ૪. મનપર્યાપ્તિ, ૭ થી ૧૨. છ પ્રકારનીઅપર્યાપ્તિ.
- (૧) આહાર દ્વાર– શરીર નિર્માણ માટે અને તેને ટકાવવા માટે પુદ્દગલો ગ્રહણ કરવા, તેને આહાર કહે છે. પ્રત્યેક સંસારી જીવ જન્મથી મૃત્યુ પર્યંત પોતાના

### પ્રજ્ઞાપના–જીવાભિગમ સૂત્ર આધારિત 🖟 🎇 🥰 📞 📞 🥞 🥞 🧣 19૯

શરીરને ટકાવી રાખવા માટે શરીર યોગ્ય પુદ્દગલો નિરંતર ગ્રહણ કરે છે તેથી તે આહારક જ હોય છે. તેમ છતાં ચાર અવસ્થામાં તે અનાહારક હોય છે.

(૧) વિગ્રહગતિમાં (૨) કેવળી સમુદ્દ્ઘાતના ત્રીજા, ચોથા અને પાંચમા સમયમાં (૩) અયોગી અવસ્થામાં અને (૪) સિદ્ધાવસ્થામાં.

ઉપરોક્ત ૧૩ દ્વારના *૬*૯ બોલમાં જે જે બોલમાં અનાહારકપણાની ચાર અવસ્થામાંથી કોઈ પણ અવસ્થા ઘટિત થતી હોય, તે જીવ અનાહારક અને તે સિવાયના જીવો આહારક છે.

ર૪ દંડકના એક–એક જીવમાં એક સમયે આહારક અથવા અનાહારક, કોઈ પણ એક જ અવસ્થા હોય છે.

એક દંડકના અનેક જીવોમાં કેટલાક જીવો આહારક, કેટલાક જીવો અનાહારક હોય છે. કેટલાક બોલમાં અનાહારક જીવો હંમેશાં ન હોય, કેટલાક બોલમાં આહારક-અનાહારક બંને પ્રકારના જીવો હંમેશાં ન હોય, આ રીતે વિવિધ વિકલ્પો થાય છે.

અભંગક – જે બોલમાં આહારક અને અનાહારક બંને પ્રકારના અનેક જીવો હંમેશાં હોય, તે જીવોમાં અન્ય ભંગ થતા નથી તેથી તે અભંગક કહેવાય છે.

ત્ર**ણ ભંગ** – જે બોલમાં આહારક જીવો હંમેશાં હોય અને અનાહારક જીવો હંમેશાં ન હોય, તે બોલમાં ત્રણ ભંગ થાય છે. (૧) સર્વ જીવો આહારક. (૨) અનેક જીવો આહારક, એક જીવ અનાહારક. (૩) અનેક જીવો આહારક, એનેક જીવો અનાહારક.

- **છ ભંગ** જે બોલમાં આહારક અને અનાહારક બંને પ્રકારના જીવો હંમેશાં ન હોય અર્થાત્ બંને અશાશ્વત હોય; તે બોલમાં છ ભંગ થાય છે.
- (૧) સર્વ જીવો આહારક હોય (૨) સર્વ જીવો અનાહારક (૩) એક જીવ આહારક, એક જીવ અનાહારક (૪) એક જીવ આહારક, અનેક જીવો અનાહારક (૫) અનેક જીવો આહારક, એક જીવ અનાહારક (૬) અનેક જીવો આહારક, અનેક જીવો અનાહારક.
- જીવ દ્વાર સમુચ્ચય અનેક જીવો અને પાંચ સ્થાવર જીવોમાં વિગ્રહગતિ-વાળા જીવો હંમેશાં પ્રાપ્ત થાય છે તેથી તેમાં અનેક જીવો આહારક અને અનેક

અનાહારક હોય છે, તે અભંગક છે. શેષ ૧૯ દંડકના જીવોમાં આહારક જીવો હંમેશાં હોય છે પરંતુ ઉત્પત્તિના વિરહકાલમાં અનાહારક જીવો હોતા નથી તેથી તે અશાશ્વત છે. તેમાં ત્રણ ભંગ થાય છે. સિદ્ધ જીવો અનાહારક હોય છે.

 ભવસિદ્ધિક દ્વાર — ૨૪ દંડકમાં ભવી અને અભવી બંને પ્રકાના જીવો હોય
 તેમાં પાંચ સ્થાવરના ભવી-અભવી જીવોમાં સમુચ્ચય જીવોની જેમ અભંગક
 અને ૧૯ દંડકના જીવોમાં ત્રણ ભંગ થાય છે. નોભવી નોઅભવી સિદ્ધ જીવો અનાહારક છે.

3. સંશી દ્વાર — પાંચ સ્થાવર અને ત્રણ વિકલેન્દ્રિયને છોડીને ૧૬ દંડકના જીવો સંશી છે. સમુચ્ચય સંજ્ઞી જીવો અને ૧૬ દંડકના સંજ્ઞી જીવોમાં આહારક જીવો હંમેશાં હોય છે પરંતુ અનાહારક જીવો અશાશ્વત છે, તેથી તેમાં ત્રણ ભંગ છે. અસંશી — જ્યોતિષી અને વૈમાનિકને છોડીને ૨૨ દંડકના જીવો અસંજ્ઞી હોય છે. અસંજ્ઞી નિર્યંચ પંચેન્દ્રિય મરીને પ્રથમ નરક, ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવોમાં ઉત્પન્ન થતા હોવાથી તેની અપર્યાપ્તાવસ્થામાં અસંજ્ઞીની ગણના થાય છે. તેમાં પાંચ સ્થાવરમાં અભંગક. ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અને અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં ત્રણ ભંગ અને અસંજ્ઞી નારકી, ભવનપતિ, વ્યંતર અને સંમૂર્ચ્છમ મનુષ્યોમાં છ ભંગ થાય છે.

અસંજ્ઞી નારકીઓ કે દેવોની સંખ્યા અત્યંત અલ્પ અને અલ્પકાલીન હોય છે તેથી તેમાં આહારક અને અનાહારક બંને પ્રકારના જીવો અશાશ્વત છે. સંમૂચ્છિંમ મનુષ્યોનો ૨૪ મુહૂર્તનો ઉત્પત્તિનો વિરહકાલ છે. વિરહકાલમાં વિગ્રહગતિવાળા જીવો ન હોવાથી અનાહારક જીવો હોતા નથી અને તે વિરહકાલમાં પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલા સર્વ જીવો પોતાનું અંતર્મુહૂર્તનું આયુષ્ય ભોગવી નાશ પામી જાય છે, તેથી આહારક જીવો પણ રહેતા નથી. આ રીતે બંને પ્રકારના જીવો અશાશ્વત છે તેમાં છ ભંગ થાય છે.

નોસંશી નોઅસંશીમાં સમુચ્ચય જીવો, તેરમા-ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યો અને સિદ્ધોનો સમાવેશ થાય છે. તેમાંથી સમુચ્ચય જીવો અને મનુષ્યોમાં ત્રણ ભંગ અને સિદ્ધો અનાહારક હોય છે.

**૪. લેશ્યા દ્વાર**– સલેશી જીવોમાં સમુચ્ચય જીવો અને પાંચ સ્થાવરના જીવો અભંગક, શેષ ૧૯ દંડકના સલેશી જીવોમાં ત્રણ ભંગ થાય છે.

કૃષ્ણ, નીલ, કાપોતલેશી પાંચ સ્થાવરો અભંગક, તેજોલેશી પૃથ્વી-

પાણી-વનસ્પતિમાં છ ભંગ. તેજોલેશી દેવો મરીને પૃથ્વી, પાણી, વનસ્પતિમાં ઉત્પન્ન થાય ત્યારે તેની અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં જ તેજોલેશ્યા હોય છે. તેવા જીવો બહુ થોડા હોય છે અને તે જીવોને અપર્યાપ્તાવસ્થામાં જ તેજોલેશ્યા હોવાથી તે અલ્પકાલીન છે, તેથી તેમાં આહારક-અનાહારક બંને પ્રકારના જીવો અશાશ્વત હોવાથી છ ભંગ થાય છે.

શેષ ૧૯ દંડકના જીવોમાં જે જે લેશ્યા હોય તેમાં ત્રણ ભંગ થાય છે.

**અલેશી**– સમુચ્ચય જીવો, ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યો અને સિદ્ધો અલેશી છે. અલેશી જીવો અનાહારક જ હોય છે.

પ. દિષ્ટિ દ્વાર— સમ્યગ દિષ્ટિ— સમુચ્ચય જીવોમાં અભંગ. પાંચ સ્થાવર અને ત્રણ વિકલેન્દ્રિયને છોડીને શેષ ૧૬ દંડકના જીવોમાં ત્રણ ભંગ થાય. સમ્યગ્દિષ્ટિ ત્રણ વિકલેન્દ્રિયમાં છ ભંગ થાય. કેટલાક વિકલેન્દ્રિયને અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં સાસ્વાદન સમક્તિ હોય છે. તેવા જીવો અલ્પ અને અલ્પકાલીન છે, તેથી તેમાં આહારક-અનાહારક બંને પ્રકારના જીવો અશાશ્વત હોવાથી છ ભંગ થાય છે. સમ્યગ્દિષ્ટિ સિદ્ધો અનાહારક હોય છે. એકેન્દ્રિયમાં સમ્યગ્દિષ્ટિ નથી.

મિથ્યાદેષ્ટિ— પાંચ સ્થાવર જીવો અભંગક અને શેષ ૧૯ દંડકમાં ત્રણ ભંગ થાય છે. મિશ્રદેષ્ટિ— સમુચ્ચય જીવો અને પંચેન્દ્રિયના ૧၄ દંડકના જીવો આહારક હોય છે. મિશ્રદેષ્ટિ પર્યાપ્તાવસ્થામાં જ હોય તેથી તેમાં અનાહારક ભાવ હોતો નથી.

**5. સંયતદાર– સંયત**– સમુચ્ચય જીવો અને મનુષ્યોમાં ત્રણ ભંગ થાય છે. સંયત મનુષ્યોમાં કેવળી સમુદ્**ઘાત અને અયોગી અવસ્થાની અપેક્ષાએ અનાહારક** ભાવ હોય છે.

સંયતાસંયત— સમુચ્ચય જીવો, મનુષ્યો અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો આહારક હોય છે. શ્રાવકપણું પર્યાપ્તાવસ્થામાં જ હોય તેમજ શ્રાવકપણામાં કેવળજ્ઞાન નથી તેથી તેમાં અનાહારક અવસ્થા નથી. અસંયત— સમુચ્ચય જીવો અને પાંચ સ્થાવરો અભંગક, શેષ ૧૯ દંડકના જીવોમાં ત્રણ ભંગ થાય. નોસંયત નોઅસંયત નોસંયતાસંયત— સમુચ્ચય જીવો અને સિદ્ધો અનાહારક છે.

**૭. કષાય દ્વાર– સકષાયી** સમુચ્ચય જીવો, પાંચ સ્થાવરો અભંગક છે, શેષ ૧૯

દંડકમાં ત્રણ ભંગ, **ક્રોધાદિ ચાર કષાયમાં** સમુચ્ચય જીવો અને પાંચ સ્થાવરો અભંગક નારકીઓમાં માન-માયા-લોભ કષાયી જીવો અશાશ્વત છે અને દેવો ક્રોધ-માન-માયા કષાયી જીવો અશાશ્વત છે, તેથી તેમાં છ ભંગ છે.

નારકીઓમાં ક્રોધ કષાયી શાશ્વત, દેવોમાં લોભકષાયી શાશ્વત છે. તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, મનુષ્ય અને ત્રણ વિકલેન્દ્રિયોમાં ચારે કષાયી જીવો શાશ્વત છે. તેમાં ત્રણ-ત્રણ ભંગ છે.

અકષાયી સમુચ્ચય જીવો, વીતરાગી મનુષ્યોમાં ત્રણ ભંગ અને સિદ્ધો અનાહારક છે.

**૮. જ્ઞાનદાર**— **સજ્ઞાની, મતિ, શ્રુત, અવધિજ્ઞાની** સમુચ્ચય જીવો, નારકી, દેવતા, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્યોમાં ત્રણ ભંગ.

સજ્ઞાની અને મતિ-શ્રુતજ્ઞાની વિકલેન્દ્રિયોમાં સમ્યગ્દેષ્ટિ વિકલેન્દ્રિયની જેમ છ ભંગ થાય.

મનઃપર્યવજ્ઞાની સમુચ્ચય જીવો અને મનુષ્યો આહારક જ હોય છે.

**કેવળ જ્ઞાની** સમુચ્ચય જીવો તથા મનુષ્યોમાં ત્રણ ભંગ અને સિદ્ધો અનાહારક હોય.

અજ્ઞાની-મતિ-શ્રુત અજ્ઞાની સમુચ્ચય જીવો અને પાંચ સ્થાવરો અભંગક, શેષ ૧૯ દંડકમાં ત્રણ ભંગ છે.

વિભંગજ્ઞાની સમુચ્ચય જીવો અને નારકી-દેવતામાં ત્રણ ભંગ. વિભંગજ્ઞાની તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્યો આહારક હોય છે કારણ કે મનુષ્યો અને તિર્યંચોને અપર્યાપ્તાવસ્થામાં કે વિગ્રહગતિમાં વિભંગજ્ઞાન નથી.

- (૯) યોગ**દાર** સયોગી અને કાયયોગી સમુચ્ચય જીવો તથા પાંચ સ્થાવરો અભંગક અને શેષ ૧૯ દંડકના જીવોમાં ત્રણ ભંગ હોય. મનયોગી-વચનયોગી આહારક જ હોય, અયોગી અનાહારક હોય છે.
- (૧૦) ઉપયોગ દાર— સાકાર-અનાકારપયોગી સમુચ્ચય જીવો અને પાંચ સ્થાવર અભંગક અને શેષ ૧૯ દંડકના જીવોમાં ત્રણ ભંગ છે, સિદ્ધો—અનાહારક હોય છે.

(૧૧) વેદ**દાર– સવેદી અને નપુંસકવેદી** સમુચ્ચય જીવો અને પાંચ સ્થાવરો અભંગક, ત્રણ વિકલેન્દ્રિયો, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો, મનુષ્યો અને નારકી, તે છ દંડકના જીવોમાં ત્રણ ભંગ થાય. સ્ત્રીવેદી-પુરુષવેદી સમુચ્ચય જીવો, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો, મનુષ્યો અને દેવો, તે ૧૫ દંડકના જીવોમાં ત્રણ ભંગ. અ**વેદી**– સમુચ્ચય જીવો અને મનુષ્યોમાં ત્રણ ભંગ, સિદ્ધો અનાહારક હોય છે.

(૧૨) શરીર દ્વાર, સશરીરી અને તૈજસ-કાર્મણ શરીરી – સમુચ્ચય જીવો અને પાંચ સ્થાવરોમાં અભંગક. શેષ ૧૯ દંડકમાં ત્રણ ભંગ થાય છે.

**ઔદારિક શરીરીમાં** સમુચ્ચય જીવ, પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, આ નવ દંડકના જીવો આહારક જ હોય છે. ઔદારિક શરીરી મનુષ્યોમાં કેવળી સમુદ્દઘાત અને અયોગી અવસ્થાની અપેક્ષાએ અનાહારકપણું ઘટિત થાય છે, તેમાં ત્રણ ભંગ છે.

**વૈક્રિય શરીરી**– સમુચ્ચય જીવો, નારકી, દેવતા, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, મનુષ્ય અને વાયુકાય, આ ૧૭ દંડકના વૈક્રિયશરીરી જીવો આહારક જ હોય છે, અનાહારક હોતા નથી.

**આહારક શરીરી**– સમુચ્ચય જીવો અને મનુષ્યો આહારક જ હોય છે. (૧૩) પર્યાપ્તિ દ્વાર – છ એ પર્યાપ્તિના પર્યાપ્ત સમુચ્ચય જીવો અને મનુષ્યને છોડીને શેષ ૨૩ દંડકના જીવો આહારક જ હોય છે કારણ કે વિગ્રહગતિમાં પર્યાપ્ત અવસ્થા નથી. **પર્યાપ્ત મનુષ્યોમાં** ઔદારિક શરીરી મનુષ્યોની જેમ ત્રણ ભંગ છે.

**આહાર પર્યાપ્તિથી અપર્યાપ્ત** સમુચ્ચય જીવો અને ૨૪ દંડકના જીવો અનાહારક હોય છે. કારણ કે આહાર પર્યાપ્તિથી અપર્યાપ્ત જીવો વિગ્રહગતિમાં જ હોય છે.

**શરીરાદિ પાંચ પર્યાપ્તિથી અપર્યાપ્ત** સમુચ્ચય જીવો, પાંચ સ્થાવરોમાં અભંગક, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોમાં ત્રણ ભંગ અને નારકી, દેવતા તથા મનુષ્યોમાં છ ભંગ છે.

નારકી, દેવતા અને મનુષ્યમાં ઉત્પત્તિનો વિરહકાલ, તેની અપર્યાપ્ત અવસ્થાથી મોટો છે તેથી અપર્યાપ્ત જીવો હંમેશાં હોતા નથી. તેથી તેના અપર્યાપ્તામાં આહારક-અનાહારક બંને પ્રકારના જીવો અશાશ્વત હોવાથી છ ભંા થાય છે.



### (અનેક જીવોની અપેક્ષાએ) તેર દ્વારના ૬૮ બોલમાં આહારક-અનાહારક :–

|     | જીવ                                                     | આહારક    | અનાહારક  | ભંગ      |
|-----|---------------------------------------------------------|----------|----------|----------|
| (1) | જીવ દ્વાર                                               |          |          |          |
|     | (૧) સમુચ્ચય જીવો                                        | /        | ✓        | અભંગ     |
|     | પાંચ સ્થાવર જીવો                                        | 7-7-     |          | અભંગ     |
|     | ૧૯ દંડકના જીવો                                          | <b> </b> | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|     | સિદ્ધ જીવો                                              |          | ~        |          |
| (२) | ભવી દ્વાર–૩ બોલ                                         |          |          |          |
|     | (૧) ભવસિદ્ધિક સમુચ્ચય જીવો                              | <b>✓</b> | 1        | અભંગ     |
|     | ભવસિદ્ધિક પાંચ સ્થાવર                                   |          | ~        | અભંગ     |
|     | ભવસિદ્ધિક ૧૯ દંડકોના જીવો                               | <b>-</b> | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|     | (૨) અભવસિદ્ધિક સમુચ્ચય જીવો                             | ✓        | ✓        | અભંગ     |
|     | અભવસિદ્ધિક પાંચ સ્થાવર જીવો                             |          |          | અભંગ     |
|     | અભવસિદ્ધિક ૧૯ દંડકના જીવો                               | 7        | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|     | (૩) નોભવસિદ્ધિક નોઅભવસિદ્ધિક                            |          |          |          |
|     | સમુચ્ચય જીવ અને સિદ્ધ                                   | ×        | ✓        |          |
| (૩) | સંશી દ્વાર–૩                                            |          |          |          |
|     | (૧)   સંજ્ઞી સમુચ્ચય જીવો અને ૧ <i>૬</i><br>દંડકના જીવો | <b>*</b> | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|     | (ર) અસંજ્ઞી સમુચ્ચય જીવો અને<br>પાંચ સ્થાવર જીવો        | <b>*</b> | <b>4</b> | અભંગ     |
|     | ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, અસંજ્ઞી<br>તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય       |          | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|     | નારકી, ભવનપતિ, વ્યંતર<br>અને સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્ય         | વિકલ્પે  | વિકલ્પે  | છ ભંગ    |
|     | (૩) નોસંજ્ઞી નોઅસંજ્ઞી સમુચ્ચય જીવો                     | 1        | 1        | અભંગ     |
|     | મનુષ્યો                                                 | ~        | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|     | સિદ્ધો                                                  | ×        | <b>√</b> |          |





|     | જીવ                                                                | આહારક    | અનાહારક  | ભંગ           |
|-----|--------------------------------------------------------------------|----------|----------|---------------|
| (8) | લેશ્યા દ્વાર–૯ બોલ                                                 |          |          |               |
|     | (૧) સલેશી સમુચ્ચય જીવો, પાંચ<br>સ્થાવર જીવો                        |          | ~        | અભંગ          |
|     | ૧૯ દંડકના જીવો                                                     | ~        | વિકલ્પે  | ત્રણ ભાંગ     |
|     | (૨-૭)કૃષ્ણ, નીલ, કાપોતલેશી પાંચ<br>સ્થાવર જીવો                     | <b>√</b> | <b>√</b> | અભંગ          |
|     | તેજોલેશી પૃથ્વી, પાણી, વનસ્પતિ                                     | વિકલ્પે  | વિકલ્પે  | <u>છ ભં</u> ગ |
|     | યથાયોગ્ય લેશી ૧૯ દંડકના જીવો                                       | ~        | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ      |
|     | (૮) અલેશી સમુચ્ચય જીવો,<br>મનુષ્યો અને સિદ્ધો                      | ×        | <b>*</b> |               |
| (4) | દિષ્ટ દ્વાર–૩ બોલ                                                  |          |          |               |
|     | (૧) સમ્યગ્દષ્ટિ સમુચ્ચય જીવો                                       | ✓        | 1        | અભંગ          |
|     | સમ્યગ્ <b>દષ્ટિ નારકી, દેવતા, તિર્યં</b> ચ<br>પંચેન્દ્રિય, મનુષ્યો | <b>✓</b> | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ      |
|     | સમ્યગ્દષ્ટિ વિક્લેન્દ્રિય                                          | વિકલ્પે  | વિકલ્પે  | છ ભાંગ        |
|     | સિદ્ધ                                                              | ×        | ~        |               |
|     | (ર) મિથ્યાદષ્ટિ સમુચ્ચય જીવો,<br>પાંચ સ્થાવર જીવો                  |          | ✓        | અભંગ          |
|     | મિથ્યાદષ્ટિ ૧૯ દંડકના જીવો                                         | <b>✓</b> | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ      |
|     | (૩) મિશ્ર દષ્ટિ સમુચ્ચય જીવો અને ૧ <i>૬</i><br>પંચેન્દ્રિયના દંડક  | <b>*</b> | ×        | _             |
| (5) | સંયત દ્વાર–૪ બોલ                                                   |          |          |               |
|     | (૧) સંયત સમુચ્ચય જીવો, મનુષ્યો                                     | ✓        | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ      |
|     | (ર) સંયતાસંયત સમુચ્ચય જીવો,<br>તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, મનુષ્યો        | <b>4</b> | ×        | _             |
|     | (૩) અસંયત સમુચ્ચય જીવો,<br>પાંચ સ્થાવર જીવો                        | . 🗸      | <b>~</b> | અભંગ          |
|     | ૧૯ દંડકના જીવો                                                     | <b>✓</b> | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ      |

૧૮૬ 🔊 🚓 🚓 🗞 🗞 🗞 જે 
|     | જીવ                                                        | આહારક      | અનાહારક  | ભંગ         |
|-----|------------------------------------------------------------|------------|----------|-------------|
|     | (૪) નોસંયત–નોઅસંયત સિદ્ધ                                   | ×          | ✓        | -           |
| (e) | કષાય દ્વાર–૬ બોલ                                           |            |          | અભંગ        |
|     | (૧) સકષાયી સમુચ્ચય જીવ અને પાંચ<br>સ્થવરો                  | _ <u> </u> |          |             |
|     | ૧૯ દંડકના જીવો                                             | <b>✓</b>   | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ    |
|     | (ર-પ)ક્રોધાદિ ચાર કષાયી સમુચ્ચય જીવ<br>અને સ્થાવરો         | ~          | <b>/</b> | અભંગ        |
|     | વિકલેન્દ્રિય, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય,<br>મનુષ્યો              | ~          | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ    |
|     | ક્રોધયુક્ત નારકી                                           |            | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ    |
|     | માન, માયા, લોભયુક્ત નારકી                                  | વિકલ્પે    | વિકલ્પે  | છ ભાંગ      |
|     | લોભયુક્ત દેવો                                              | ~~         | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ    |
|     | ક્રોધ, માન, માયાયુક્ત દેવો                                 | વિકલ્પે    | વિકલ્પે  | છ ભાંગ      |
|     | (૬) અકષાયી સમુચ્ચય જીવો                                    | <b>✓</b>   | <b>✓</b> | અભંગ        |
|     | મનુષ્યો                                                    | <b>✓</b>   | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ    |
|     | સિદ્ધો                                                     | ×          | <b>✓</b> | _           |
| (८) | જ્ઞાન દ્વાર–૧૦ બોલ                                         |            |          | ,           |
|     | (૧) સમુચ્ચય જ્ઞાની જીવો                                    | ✓.         | ✓        | અભંગ        |
|     | (૨-૩) મતિ-શ્રુતજ્ઞાની સમુચ્ચય જીવો,<br>૧૬ દંડક પંચેન્દ્રિય | <b>*</b>   | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ    |
|     | મતિ-શ્રુતજ્ઞાની વિકલેન્દ્રિયો                              | વિકલ્પે    | વિકલ્પે  | છ ભંગ       |
|     | (૪) અવધિજ્ઞાની સમુચ્ચય જીવો,<br>નારકી, દેવો, મનુષ્યો       | 1          | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ    |
|     | તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય                                        | <b> </b>   |          |             |
|     | (પ) મનઃપર્યવજ્ઞાની સમુચ્ચય જીવો,<br>મનુષ્યો                | *          | ×        | <del></del> |
|     | (૬) કેવળજ્ઞાની સમુચ્ચય જીવો                                | 1          | 1        | અભંગ        |
|     | <br>મનુષ્યો                                                |            | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ    |
|     | સિદ્ધો                                                     | ×          | ~        |             |



|      | જીવ                                                         | આહારક      | અનાહારક  | ભંગ      |
|------|-------------------------------------------------------------|------------|----------|----------|
|      | (૭-૯) અજ્ઞાની, મતિ–શ્રુત અજ્ઞાની<br>સમુચ્ચય જીવો, સ્થાવરો   | ✓          | <b>~</b> | અભંગ     |
|      | ૧૯ દંડકના જીવો                                              | <b>✓</b>   | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | (૧૦) વિભંગજ્ઞાની સમુચ્ચય જીવો,<br>નારકી, દેવો               | <b>~</b>   | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, મનુષ્યો                                | <b>-</b> ✓ | ×        | _        |
| (ಆ)  | યોગ દ્વાર–૫ બોલ                                             |            |          |          |
|      | (૧) સયોગી સમુચ્ચય જીવો, સ્થાવરો                             | 4          | <b>✓</b> | અભંગ     |
|      | ૧૯ દંડકના જીવો                                              | ~          | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | (ર) મનયોગી સમુચ્ચય જીવો,<br>૧૬ દંડકના જીવો                  | <b>V</b>   | ×        |          |
|      | (૩) વચનયોગી જીવો, ૧૯ દંડકના જીવો                            | ✓          | ×        |          |
|      | (૪) કાયયોગી જીવો, સ્થાવરો                                   | <b>√</b>   | • 🗸      | અભંગ     |
|      | ૧૯ દંડકના જીવો                                              | ~          | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | (પ) અયોગી જીવ, મનુષ્યો, સિદ્ધો                              | ×          | ✓ .      |          |
| (10) | ઉપયોગ દ્વાર–ર બોલ                                           |            |          |          |
|      | (૧-૨) સાકાર–અનાકાર ઉપયોગી<br>સમુચ્ચય જીવો–સ્થાવરો           | <b>4</b>   | ~        | અભંગ     |
|      | ૧૯ દંડકના જીવો                                              |            | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
| (11) | વેદ દ્વાર–૫ બોલ                                             |            |          |          |
|      | (૧) સવેદી સમુચ્ચય જીવો, સ્થાવરો                             | · 🗸        | · /      | અભંગ     |
|      | ૧૯ દંડકના જીવો                                              |            | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | (ર-૩) સ્ત્રીવેદી, પુરુષવેદી, સમુચ્ચય<br>જીવો ૧૫ દંડકના જીવો | <b>*</b>   | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | (૪) નપુંસકવેદી સમુચ્ચય જીવો, સ્થાવરો                        | <b>✓</b>   | ✓        | અભંગ     |
|      | નારકી, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય,<br>તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્ય |            | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | (૫) અવેદી સમુચ્થય જીવો                                      | ✓          | _ ✓ _    | અભંગ     |
|      | અવેદી મનુષ્યો                                               |            | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
| 1    | સિદ્ધો                                                      | ×          | <b>✓</b> |          |

૧૮૮ 🕏 🗯 🗱 🍪 🍪 📞 📞 📞 📞 🧘 ફૂંક નામ સ્તોકાલય

|      | જીવ                                                                     | આહારક    | અનાહારક  | ભંગ      |
|------|-------------------------------------------------------------------------|----------|----------|----------|
| (૧૨) | શરીર દ્વાર–૭ બોલ                                                        |          |          |          |
|      | (૧) સશરીરી સમુચ્ચય જીવો, સ્થાવરો                                        | ✓        | <b>✓</b> | અભંગ     |
|      | ૧૯ દંડકના જીવો                                                          | <b>√</b> | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | (ર) ઔદારિક શરીરી સમુચ્ચય જીવો,<br>મનુષ્યો                               |          | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | સ્થાવરો, વિકલેન્દ્રિય, તિર્યંચ <b>પંચે</b> ∘                            | <b>√</b> | ×        |          |
|      | (૩)   વૈક્રિય શરીરી–જીવો, ૧ <i>૬</i> દંડક<br>અને વાયુકાય                | ✓        | ×        | -        |
|      | (૪) આહારક શરીરી જીવો, મનુષ્યો                                           | ✓        | ×        |          |
|      | (પ-૬)તૈજસ-કાર્મણ શરીરી સમુચ્ચય<br>જીવો, પાંચ સ્થાવરો                    | ✓        | <b>✓</b> | અભંગ     |
|      | ૧૯ દંડકના જીવો                                                          | <b>√</b> | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | (૭) અશરીરી સમુચ્ચય જીવો, સિદ્ધો                                         | ×        | <b>4</b> | _        |
| (૧૩) | પર્યાપ્તિ દ્વાર–૧૨ બોલ                                                  |          |          |          |
|      | (૧-૬) પર્યાપ્તા સમુચ્ચય જીવો, મનુષ્યો                                   | ~        | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
| l    | પર્યાપ્તા ૨૩ દંડકના જીવો                                                | ~~       | ×        |          |
|      | (૭) આહાર પર્યાપ્તિથી અપર્યાપ્ત જીવો,<br>૨૪ દંડક                         | ×        | <b>✓</b> | _        |
|      | (૮) શરીર પર્યાપ્તિથી અપર્યાપ્ત જીવો,<br>૨૪ દંડક                         | <b>✓</b> | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | (૯-૧૨) ઇન્દ્રિય, શ્વાસોશ્વાસ, ભાષા–<br>મનઃપર્યાપ્તિથી અપર્યાપ્ત સ્થાવરો | <b>✓</b> | ~        | અભંગ     |
|      | ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય                                  |          | વિકલ્પે  | ત્રણ ભંગ |
|      | ઇન્દ્રિયાદિ પર્યાપ્તિથી અપર્યાપ્ત<br>નારકીઓ, દેવો અને મનુષ્યો           | વિકલ્પે  | વિકલ્પે  | છ ભંગ    |



[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : પદ-૩૦]

पश्यता— પશ્યતા શબ્દ दृश्चिर्— જોવું ધાતુથી બન્યો છે પરંતુ અહીં પશ્યતા શબ્દ ઉપયોગની જેમ સાકાર અને અનાકાર બોધનો પ્રતિપાદક છે.

पश्यतो भावः पश्यता । ત્રૈકાલિક અને સ્પષ્ટ દર્શનરૂપ બોધને પશ્યતા કહે છે. તેના પણ બે ભેદ છે– (૧) સાકાર પશ્યતા (૨) અનાકાર પશ્યતા.

**સાકાર પશ્યતા**– જેના વડે વસ્તુનો ત્રણે કાલ વિષયક વિશેષ રૂપે અથવા સ્પષ્ટ રૂપે બોધ થાય, તે સાકાર પશ્યતા છે. તેના છ ભેદ છે– (૧) શ્રુતજ્ઞાન (૨) અવધિજ્ઞાન (૩) મનઃપર્યવજ્ઞાન (૪) કેવળજ્ઞાન (૫) શ્રુત અજ્ઞાન અને (*૬*) વિભંગજ્ઞાન.

અનાકાર પશ્યતા– સ્પષ્ટતર પ્રેક્ષણ-દર્શનને અનાકાર પશ્યતા કહે છે, તેના ત્રણ ભેદ છે– (૧) ચક્ષુદર્શન (૨) અવધિદર્શન (૩) કેવળદર્શન.

**ઉપયોગ અને પશ્યતામાં અંતર**– વર્તમાનકાલીન અને ત્રૈકાલિક બોઘને ગ્રહણ કરે, તે **ઉપયોગ** છે અને ફક્ત ત્રૈકાલિક બોઘને જ ગ્રહણ કરે, તે પશ્યતા છે.

મતિજ્ઞાન-મતિઅજ્ઞાન વર્તમાનકાલીન હોવાથી તેની ગણના પશ્યતામાં નથી. શ્રુતજ્ઞાન, અતીત અને અનાગત ભાવોને જાણી શકે છે. તે જ રીતે અવધિજ્ઞાન પણ અતીત અને અનાગત અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણી કાલના રૂપી પદાર્થોને જાણી શકે છે. મનઃપર્યવજ્ઞાન પણ પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગ અતીત અને અનાગત કાલને જાણી શકે છે અને કેવળજ્ઞાન સર્વકાલ વિષયક છે. તે જ રીતે શ્રુતઅજ્ઞાન અને વિભંગજ્ઞાન પણ ત્રૈકાલિક છે.

આ રીતે શ્રુતજ્ઞાન આદિ ચાર જ્ઞાન અને શ્રુતઅજ્ઞાન, વિભંગજ્ઞાન તે બે અજ્ઞાનમાં ત્રૈકાલિક-દીર્ઘકાલિક બોધ થતો હોવાથી તે **સાકારપશ્યતા** કહેવાય છે. તેથી સાકારપશ્યતાના છ ભેદ થાય છે.

અનાકારોપયોગ રૂપ દર્શનમાં વસ્તુનો સામાન્ય બોધ થાય છે પરંતુ સ્પષ્ટતર દર્શનને અનાકાર પશ્યતા કહે છે. તેના ત્રણ ભેદ છે– (૧) ચક્ષુદર્શન (૨) અવધિદર્શન અને(૩) કેવળદર્શન. તે ત્રણે દર્શનમાં સ્પષ્ટતર દર્શન છે. ચક્ષુ સિવાયની શેષ ઇન્દ્રિયો કે મનથી પદાર્થનું સ્પષ્ટ દર્શન થતું નથી, તેથી અનાકાર પશ્યતામાં અચક્ષુદર્શનનું ગ્રહણ કર્યું નથી.



### આ રીતે સાકાર-અનાકાર ઉપયોગ અને પશ્યતામાં અંતર છે.

### ઉપયોગ અને પશ્યતામાં અંતર :-

| ઉપયોગ                             | પશ્યતા                              |  |  |
|-----------------------------------|-------------------------------------|--|--|
| (૧) સાકાર ઉપયોગ ત્રૈકાલિક અને     | (૧) સાકાર પશ્યતા ત્રૈકાલિક ભાવોને   |  |  |
| વર્તમાનકાલીન બંને પ્રકારના ભાવોને | જાણે છે. (માત્ર વર્તમાનકાલીન બોધ    |  |  |
| જાણે છે.                          | હોય તો તે પશ્યતા નથી)               |  |  |
| (૨) અનાકાર ઉપયોગ સ્પષ્ટ–સ્પષ્ટતર  | (૨) અનાકાર પશ્યતા સ્પષ્ટતર ભાવોને જ |  |  |
| બંને પ્રકારના ભાવોને જાણે છે.     | જાણે છે.                            |  |  |
| (૩) ઉપયોગના ૧૨ ભેદ છે –           | (૩) પશ્યતાના ૯ ભેદ છે –             |  |  |
| સાકાર ઉપયોગના – ૮                 | સાકાર પશ્યતાના – ક                  |  |  |
| અનાકાર ઉપયોગના – ૪                | અનાકાર પશ્યતાના – ૩                 |  |  |
| કુલ ઉપયોગ ૧૨                      | કુલ પશ્યતા ૯                        |  |  |

### પ્રશ્ન–૧: સમુચ્ચય જીવોને કેટલા પશ્યતા હોય છે ?

ઉત્તર– સમુચ્ચય જીવોને છ સાકાર પશ્યતા અને ત્રણ અનાકાર પશ્યતા, કુલ નવ પશ્યતા હોય છે.

### પ્રશ્ન–ર : ૨૪ દંડકના જીવોને કેટલા પશ્યતા હોય છે ?

ઉત્તર– નારકી, દેવો અને સંજ્ઞી, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોને ૧. શ્રુતજ્ઞાન ૨. અવધિજ્ઞાન ૩. શ્રુત–અજ્ઞાન ૪. વિભંગજ્ઞાન આ ચાર સાકારપશ્યતા અને ૧. ચક્ષુદર્શન અને ૨. અવધિ દર્શન, આ બે અનાકારપશ્યતા, કુલ છ પશ્યતા હોય છે.

**પાંચ સ્થાવરોને** એક શ્રુત અજ્ઞાન સાકાર પશ્યતા હોય છે. બેઇન્દ્રિયો, તેઇન્દ્રિયોને શ્રુતજ્ઞાન અને શ્રુતઅજ્ઞાન, આ બે પશ્યતા હોય છે.

ચૌરેન્દ્રિયો, અસંશ્રી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયોને શ્રુતજ્ઞાન, શ્રુત અજ્ઞાન, આ બે સાકારપશ્યતા અને ચક્ષુદર્શન રૂપ અનાકારપશ્યતા, કુલ ત્રણ પશ્યતા હોય છે.

સંમૂર્ચ્<mark>છિમ મનુષ્યોને</mark> શ્રુત અજ્ઞાન રૂપ સાકાર પશ્યતા અને ચક્ષુદર્શન રૂપ અનાકાર પશ્યતા, કુલ બે પશ્યતા હોય છે.

**યુગલિક મનુષ્યોને** શ્રુતજ્ઞાન, શ્રુત અજ્ઞાન, આ બે સાકાર પશ્યતા અને ચક્ષુદર્શન રૂપ અનાકાર પશ્યતા, કુલ ત્રણ પશ્યતા હોય છે.

કર્મભૂ<mark>મિના ગર્ભજ મનુષ્યોને</mark> ચાર જ્ઞાન, બે અજ્ઞાન અને ત્રણ દર્શન રૂપ નવ પશ્યતા હોય છે.

### ર૪ દંડકના જીવોમાં ઉપયોગ અને પશ્યતા :-

| જીવ પ્રકાર                                      | ઉપયોગ                            |                   |     | પશ્યતા                               |                   |     |
|-------------------------------------------------|----------------------------------|-------------------|-----|--------------------------------------|-------------------|-----|
|                                                 | સાકાર                            | અનાકાર            | કુલ | સાકાર                                | અનાકાર            | કુલ |
| સમુચ્ચય જીવો,<br>અને કર્મભૂમિજ<br>ગર્ભજ મનુષ્યો | ૮<br>પ જ્ઞાન<br>૩ જ્ઞાન          | ૪<br>૪ દર્શન      | ૧૨  | <i>૬</i><br>૪ જ્ઞાન<br>૨ અજ્ઞાન      | ૩<br>૩ દર્શન      | હ   |
| નારકી, દેવતા<br>સંજ્ઞી તિર્યંચ<br>પંચેન્દ્રિય   | <i>્ર</i><br>૩ જ્ઞાન<br>૩ અજ્ઞાન | ૩<br>૩ દર્શન      | ৬   | ૪<br>૨ જ્ઞાન<br>૨ અજ્ઞાન             | ર<br>ર દર્શન      | Ա   |
| પાંચ સ્થાવર                                     | ર<br>ર અજ્ઞાન                    | ૧<br>અચક્ષુ દર્શન | 3   | ૧<br>શ્રુત અજ્ઞાન                    | ×                 | qı  |
| બેઇન્દ્રિય,<br>તેઇન્દ્રિય                       | ૪<br>૨ જ્ઞાન<br>૨ અજ્ઞાન         | ૧<br>અચક્ષુ દર્શન | 7   | ર<br>૧ શ્રુત જ્ઞાન<br>૧ શ્રુત અજ્ઞાન | ×                 | ૨   |
| ચૌરેન્દ્રિય<br>અસંજ્ઞી તિર્યંચ<br>પંચેન્દ્રિય   | ૪<br>૨ જ્ઞાન<br>૨ અજ્ઞાન         | ર<br>૨ દર્શન      | ç   | ર<br>શ્રુત જ્ઞાન<br>શ્રુત અજ્ઞાન     | ૧<br>ચક્ષુદર્શન   | ŋ   |
| સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્ય                              | ર<br>ર અજ્ઞાન                    | ર<br>દર્શન        | ४   | ૧<br>શ્રુત અજ્ઞાન                    | ૧<br>ચક્ષુદર્શન   | Q   |
| યુગલિક મનુષ્ય                                   | ૪<br>૨ જ્ઞાન<br>૨ અજ્ઞાન         | ર<br>૨ દર્શન      | ۶   | ર<br>૧ જ્ઞાન<br>૧ અજ્ઞાન             | ૧<br>૧ ચક્ષુદર્શન | 3   |

### ૨૪ દંડકના જીવોમાં ૯ પશ્યતા :– [મતિશાન, મતિઅજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શન નથી.]

| <b>30</b> q     | સાકાર<br>પશ્યતા                   | અનાકાર<br>પશ્યતા | કુલ | વિગત                                                    |
|-----------------|-----------------------------------|------------------|-----|---------------------------------------------------------|
| સમુચ્ચય જીવ     | <i>ુ</i><br>૪ જ્ઞાન +<br>૨ અજ્ઞાન | ૩<br>દર્શન       | ૯   | સર્વ દંડકના જીવોનો<br>સમાવેશ હોવાથી સર્વે<br>પશ્યતા છે. |
| નારકી અને દેવતા | ૪<br>૨ જ્ઞાન +<br>૨ અજ્ઞાન        | ર<br>ચક્ષુ–અવધિ. | ۶   | મનઃપર્યવ, કેવળજ્ઞાન,<br>કેવળ દર્શન નથી.                 |

| ૧૯૨ |  | <b>#</b> |  |  |  |  | ફૂલ–આમ્ર સ્તોકાલય |
|-----|--|----------|--|--|--|--|-------------------|
|-----|--|----------|--|--|--|--|-------------------|

| <b></b>                                        | સાકાર<br>પશ્યતા                 | અનાકાર<br>પશ્યતા | કુલ | વિગત                                    |
|------------------------------------------------|---------------------------------|------------------|-----|-----------------------------------------|
| પાંચ સ્થાવર                                    | ૧<br>શ્રુત અજ્ઞાન               | ×                | ૧   | ઉપયોગ ૩ હોય પરંતુ<br>પશ્યતા એક જ છે.    |
| બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય                         | ર<br>શ્રુતજ્ઞાન,<br>શ્રુતઅજ્ઞાન | ×                | ૨   | પ ઉપયોગ હોય તેમાંથી<br>પશ્યતા બે જ હોય  |
| ચૌરેન્દ્રિય અને અસંજ્ઞી<br>તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય | ર<br>શ્રુતજ્ઞાન,<br>શ્રુતઅજ્ઞાન | ૧<br>ચક્ષુદર્શન  | 3   | ચક્ષુદર્શન વધે છે.                      |
| કર્મભૂમિજ મનુષ્ય                               | ş ·                             | ૭                | ૯   | સર્વ ગુણસ્થાન હોવાથી<br>સર્વ પશ્યતા હોય |
| સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્ય                             | ૧<br>શ્રુત અજ્ઞાન               | ૧<br>ચક્ષુદર્શન  | ર   | ઉપયોગ ૪ હોય, પણ<br>પશ્યતા બે જ હોય      |
| યુગલિક મનુષ્ય                                  | ર<br>શ્રુતજ્ઞાન–<br>અજ્ઞાન      | ૧<br>ચક્ષુદર્શન  | 3   | ઉપયોગ ક હોય, પણ<br>પશ્યતા ત્રણ જ હોય    |



[श्री प्रज्ञापना सूत्र : ५६-३९]

#### પ્રશ્ન–૧: સંશી કોને કહેવાય ?

ઉત્તર— (૧) જે જીવોને ભૂતકાલીન, વર્તમાન કાલીન અને ભાવિ પદાર્થની સમ્યક વિચારણા, મનોવૃત્તિ કે વૈચારિક શક્તિ હોય તે સંશી કહેવાય છે. (૨) જે જીવોમાં વિશિષ્ટ સ્મરણાદિરૂપ મનોવિજ્ઞાન હોય, તે સંજ્ઞી છે. (૩) મન સહિતના જીવો સંજ્ઞી કહેવાય છે. જે જીવો આ પ્રકારના મનોવિજ્ઞાનથી વિકલ (રહિત) હોય તેને અસંજ્ઞી કહે છે અર્થાત્ જેને મનોવૃત્તિનો અભાવ હોય, તે અસંશ્રી છે. જે જીવો સંજ્ઞી અને અસંજ્ઞી બંને પ્રકારોથી અતીત હોય, તેવા કેવળી કે સિદ્ધજીવો નોસંશી નોઅસંશી કહેવાય છે.

સમસ્ત સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવો તેની પર્યાપ્તાવસ્થામાં જ મનનો પ્રયોગ કરે

છે. તેને અપર્યાપ્તાવસ્થામાં મનનો પ્રયોગ હોતો નથી, પરંતુ જે જીવો મનપર્યાપ્તિ પૂર્ણ કરવાના છે, તેને અપર્યાપ્તાવસ્થામાં પણ સંજ્ઞી કહેવાય છે.

નારકી—દેવો સંજ્ઞી જ હોય છે તેમ છતાં અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય મરીને પ્રથમ નરકમાં કે ભવનપતિ તથા વ્યંતર જાતિના દેવમાં ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે તેની અપર્યાપ્તાવસ્થામાં મનપર્યાપ્તિ પૂર્ણ ન કરે ત્યાં સુધી તે જીવોમાં પૂર્વભવની અપેક્ષાએ અસંજ્ઞીનું કથન કરવામાં આવે છે. અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય મરીને બીજીથી સાતમી નરકમાં કે જ્યોતિષી કે વૈમાનિક દેવમાં જતા નથી, તેથી તે સ્થાનમાં સર્વ જીવો સંજ્ઞી હોય છે. સંજ્ઞી જીવો મરીને નરક કે દેવલોકમાં જાય ત્યારે તેની અપર્યાપ્તાવસ્થામાં પણ તે લબ્ધિની અપેક્ષાએ સંજ્ઞી કહેવાય છે.

પાંચ સ્થાવર અને ત્રજ્ઞ વિકલેન્દ્રિયોને મનનો અભાવ હોવાથી અસંજ્ઞી જ હોય છે. તિયંચ પંચેન્દ્રિય– જલચર, સ્થલચર, ઉરપરિસર્પ, ભુજપરિસર્પ અને ખેચર, તે પાંચે પ્રકારના તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જીવોમાં કેટલાક જીવો સંજ્ઞી અને કેટલાક જીવો અસંજ્ઞી હોય છે. આ રીતે તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં બંને પ્રકારના જીવો હોય છે.

મનુષ્યો – તેમાં સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યો એકાંતે અસંજ્ઞી હોય છે, યુગલિક મનુષ્યો એકાંતે સંજ્ઞી હોય છે. કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્યો સંજ્ઞી હોય છે અને તેમાં તેરમા, ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યો નોસંજ્ઞી નોઅસંજ્ઞી હોય છે. કેવળી ભગવાન જ્યારે કોઈ મનઃપર્યવજ્ઞાનીના અથવા અનુત્તર વિમાનવાસી દેવના પ્રશ્નોનો ઉત્તર આપે ત્યારે મનોવર્ગણાને તદાકારે પરિણત કરતાં મનનો પ્રયોગ કરે છે. તેઓને ચિંતન, મનન, આદિ રૂપ મતિજ્ઞાનજન્ય ભાવ હોતા નથી.

કેવળી ભગવાન જેમ પાંચ ઇન્દ્રિયો હોવા છતાં અનિન્દ્રિય છે. તેમ તેઓ સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય હોવા છતાં ચિંતન મનનના અભાવે સંજ્ઞી પણ નથી અને કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્ય હોવાથી અસંજ્ઞી પણ નથી; તેથી તેને નોસંજ્ઞી નોઅસંજ્ઞી કહ્યા છે.

#### ર૪ દંડકમાં સંશી-અસંશી :–

| ક્રમ | જીવ ભેદ                                                      | સંશી     | અસંજ્ઞી  | નોસંજ્ઞી<br>નોઅસંજ્ઞી |
|------|--------------------------------------------------------------|----------|----------|-----------------------|
| ૧    | પ્રથમ નરકના અપર્યાપ્તા                                       | <b>/</b> | 1        | ×                     |
| ર    | પ્રથમ નરકના પર્યાપ્તા અને<br>૨ થી ૭ નરકના પર્યાપ્ત-અપર્યાપ્ત | <b>*</b> | ×        | ×                     |
| 3    | ભવનપતિ, વ્યંતર અપર્યાપ્ત                                     | 1        | <b>4</b> | ×                     |
| Ī    | ભવનપતિ, વ્યંતર પર્યાપ્તા                                     | 7        | ×        | x                     |

| ૧૯૪ 🗞 🍔 💸 💸 🤼 🗞 🗞 જો 🤻 🤻 ફૂંક નામ સ્તોકાલય | ૧૯૪ |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  | 8 | ફૂલ-આમ્ર | સ્તોકાલય |
|--------------------------------------------|-----|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|---|----------|----------|
|--------------------------------------------|-----|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|---|----------|----------|

| ક્રમ | જીવ ભેદ                              | સંશી     | અસંજ્ઞી  | નોસંશી–<br>નોઅસંશી |
|------|--------------------------------------|----------|----------|--------------------|
| ४    | પાંચ સ્થાવર                          | ×        | 1        | ×                  |
| ય    | ત્રણ વિકલેન્દ્રિય                    | ×        | <b>✓</b> | ×                  |
| ۶    | અસંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય          | ×        | <b>✓</b> | ×                  |
| 9    | સંજ્ઞી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય           | ✓        | ×        | ×                  |
| ۷    | કર્મભૂમિજ ગર્ભજ મનુષ્ય               | <b>1</b> | ×        | ✓                  |
| ૯    | યુગલિક મનુષ્ય                        | ✓        | ×        | ×                  |
| ૧૦   | સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્ય                   | ×        | 1        | ×                  |
| ૧૧   | જ્યોતિષી, વૈમાનિક દેવો પર્યા⊶અપર્યા∘ | <b>√</b> | ×        | ×                  |
| ૧૨   | સિદ્ધ                                | ×        | ×        | ✓                  |



[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૩૨]

#### પ્રશ્ન– સંયત કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– જે જીવો સર્વ સાવઘયોગોથી સમ્યકપણે નિવૃત્ત થયેલા હોય, હિંસા આદિ પાપસ્થાનોથી જે સર્વથા નિવૃત્ત થઈ ગયા હોય, ચારિત્ર પરિણામની વૃદ્ધિના કારણભૂત નિરવદ્ય યોગોમાં પ્રવર્તતા હોય, તેઓ **સંયત** છે. તેનાથી વિપરીત સર્વથા અવિરત જીવો અસંયત છે.

જે હિંસાદિ પાપોથી આંશિકરૂપે વિરત અને આંશિક રૂપે અવિરત હોય, તે **સંયતાસંયત** છે.

જે જીવો સંયતાદિ ત્રણે પ્રકારના ભાવોથી ભિન્ન અવસ્થામાં વર્તે છે, તે નોસંયત નોઅસંયત નોસંયતાસંયત કહેવાય છે.

એકથી ચાર ગુણસ્થાનવર્તી જીવો અસંયત છે. પાંચમા ગુણસ્થાનવર્તી દેશવિરતિ શ્રાવકો સંયતાસંયત છે, છદ્ટાથી ચૌદમા ગુણસ્થાનવર્તી સર્વવિરતિ શ્રમણો સંયત છે અને અશરીરી સિદ્ધો નોસંયત નોઅસંયત નોસંયતાસંયત છે.

**સમુચ્ચય જીવો** – તેમાં સમસ્ત સંસારી જીવોનો અને સિદ્ધોનો સમાવેશ થાય છે,



તેથી તેમાં સંયતાદિ ચારે પ્રકારના ભાવો હોય છે.

**નારકી-દેવો**માં પ્રથમ ચાર ગુણસ્થાન હોય છે તેથી તે જીવો અસંયત જ હોય છે. નારકી અને દેવો ધર્મશ્રવણ,સમ્યગુદર્શન આદિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે પરંતુ વ્રત પ્રત્યાખ્યાન કરી શકતા નથી.

**પાંચ સ્થાવર જીવો** એકાંત મિથ્યાત્વી હોવાથી માત્ર અસંયત છે.

ત્રણ વિક્લેન્દ્રિયમાં અપર્યાપ્તાવસ્થામાં સાસ્વાદન સમ્યગૃદર્શન હોય છે પરંતુ પર્યાપ્તાવસ્થામાં એકાંત મિથ્યાત્વી હોવાથી માત્ર અસંયત છે.

**તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય**માં પ્રથમના પાંચ ગુણસ્થાન હોય શકે છે. તેમાં કેટલાક જીવોને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થાય, તો તે જીવો શ્રાવક વ્રતનો સ્વીકાર કરી શકે છે તેથી તે સંયતાસંયત હોય છે અને તે સિવાયના સર્વ જીવો અસંયત જ હોય છે. શ્રાવક વ્રતનો સ્વીકાર કર્યા પછી કેટલાક તિર્યંચો અંત સમયે ચારે પ્રકારના આહારના તેમજ સમસ્ત પાપ પ્રવૃત્તિના ત્રણ કરણ-ત્રણ યોગે પચ્ચક્ખાણ કરીને સંથારો કરી શકે છે. તેના તે પ્રત્યાખ્યાન શ્રાવકના સર્વ ઉત્તર ગુણ પ્રત્યાખ્યાન છે, પરંતુ તે જીવોને પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય કષાયનો ઉદય હોવાથી મહાવ્રત તથા સામાયિક ચારિત્ર સ્વીકારવાના પરિણામ થતા નથી, તેથી સંથારાના સમયે પણ તિર્યંચોને સંયત ભાવ હોતા નથી, સંયતાસંયત ભાવ જ હોય છે.સંયતાસંયત મનુષ્યોને ભક્તપ્રત્યાખ્યાન સંથારાવસ્થામાં ગૃહસ્થો જ સેવા પરિચર્યા કરે છે માટે તે પણ સંયતાસંયત જ કહેવાય છે.

**મનુષ્યો**માં સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યો એકાંત મિથ્યાત્વી હોવાથી અસંયત છે. યુગલિક મનુષ્યોમાં એક થી ચાર ગુણસ્થાન જ હોય છે. યુગલિક મનુષ્યોને પણ વ્રત પચ્ચક્ખાણના પરિણામો હોતા નથી તેથી તે પણ માત્ર અસંયત હોય છે. કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્યોમાં એકથી ચૌદ ગુણસ્થાન હોય છે, તેથી તેમાં સંયત, સંયતાસંયત અને અસંયત, આ ત્રણે પ્રકારના ભાવો હોય છે. મનુષ્યો અશરીરી હોતા નથી તેથી તે નોસંયત-નોઅસંયત-નોસંયતાસંયત નથી.

**સિદ્ધ જીવો** અશરીરી છે. તે જીવો અવિરતિના પરિણામોથી ઉપર ઊઠી ગયા છે તેથી તે અસંયત નથી. દેશવિરતિ-સર્વવિરતિ રૂપ ચારિત્રનું પાલન શરીરના આશ્રયે થાય છે. સિદ્ધો અશરીરી હોવાથી સંયત કે સંયતાસંયત પણ નથી, તેથી તેઓ નોસંયત નોઅસંયત નોસંયતાસંયત કહેવાય છે. આઠે કર્મોના સંપૂર્ણ ક્ષયથી નોસંયત નોઅસંયત ભાવ પ્રગટ થાય છે.

સંક્ષેપમાં સમુચ્ચય જીવોમાં સંયતાદિ ચારે બોલ, મનુષ્યોમાં ત્રણ બોલ,



તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં સંયતાસંયત અને અસંયત, બે બોલ અને શેષ બાવીસ દંડકના જીવો અસંયત હોય છે અને સિદ્ધોમાં નોસંયતાદિનો એક જ બોલ હોય છે.

#### ર૪ દંડકના જીવોમાં સંયતાદિ :--

| ક્રમ | જીવ ભેદ                                                             | સંયત     | અસંયત | સંયતાસંયત | નોસંયત<br>નોઅસંયત<br>નોસંયતાસંયત |
|------|---------------------------------------------------------------------|----------|-------|-----------|----------------------------------|
| ٩    | સમુચ્ચય જીવ                                                         | ✓        | ✓     | ✓         | ✓                                |
| ૨    | તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને<br>મનુષ્ય આ બે વર્જીને<br>બાવીશ દંડકના જીવો | ×        | . 🗸   | ×         | ×                                |
| n    | તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય                                                 | ×        | 1     | <b>✓</b>  | ×                                |
| 8    | મનુષ્ય                                                              | <b>V</b> | 1     | ✓         | ×                                |
| પ    | સિદ્ધ ભગવાન                                                         | ×        | ×     | ×         | ✓                                |



[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૩૪]

અહીં સાત દ્વારથી પરિચારણાનું નિરૂપણ છે. (૧) અનંતરાગત આહાર દ્વાર (૨) આભોગ-અનાભોગ આહાર દ્વાર (૩) પુદ્દગલજ્ઞાન દ્વાર (૪) અધ્યવસાય દ્વાર (૫) સમ્યક્ત્વાભિગમ દ્વાર (૬) પરિચારણા દ્વાર (૭) અલ્પબહુત્વ દ્વાર.

(૧) અનંતરાગત અહાર દ્વાર— હે ભગવન્! શું નૈરયિકો અનંતરાહારક હોય છે? ત્યાર પછી શું તેની શરીર રચના, પુદ્દગલગ્રહણ, તેનું ઇન્દ્રિયાદિ રૂપે પરિણમન થાય છે? ત્યાર પછી પરિચારણા—વિષયભોગ સેવન કરે છે? અને શું ત્યાર પછી વિકુર્વણા કરે છે? હે ગૌતમ! કોઈ પણ જીવ ઉત્પન્ન થતાં જ ઓજ આહાર ગ્રહણ કરે છે, ત્યાર પછી તેના શરીરની રચના થાય છે, શરીર રચના થયા પછી લોમાહાર દ્વારા સ્વ શરીરને યોગ્ય પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે, તેનું ઇન્દ્રિયાદિ રૂપે પરિણમન કરે છે. આ ચારે ક્રિયા દરેક જીવમાં ક્રમશઃ થાય છે. ત્યાર પછી નારકી, વાયુકાય, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્યો વિષય ભોગ રૂપ પરિચારણા કરે છે અને ત્યાર

પછી વૈક્રિયલબ્ધિથી વિકુર્વણા કરે છે. સર્વ પ્રકારના દેવો પહેલા વિકુર્વણા કરે છે અને ત્યાર પછી વિષયભોગ રૂપ પરિચારણા કરે છે. શેષ ચાર સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિયમાં વૈક્રિયલબ્ધિ નથી તેથી તે જીવો ઉપરોક્ત ચારે ક્રિયા કર્યા પછી પરિચારણા કરે છે.

- (૨) આભોગ-અનાભોગ આહાર પ્રશ્ન હે ભગવન્ ! જીવોનો આહાર આભોગ નિર્વર્તિત હોય છે કે અનાભોગ નિર્વર્તિત હોય છે ? ઉત્તર પાંચ સ્થાવર જીવોની ચેતના અત્યંત અલ્પવિકસિત છે, તેને વિશેષ કોઈ સંજ્ઞા ન હોવાથી તેનો આહાર અનાભોગનિર્વર્તિત છે. ત્રણ વિકલેન્દ્રિયોમાં મન નથી પરંતુ તે જીવોમાં વિશેષ સંજ્ઞા હોય છે તેથી તેનો કવલાહાર આભોગનિર્વર્તિત અને લોમાહાર અનાભોગ નિર્વર્તિત હોય છે. શેષ પંચેન્દ્રિયના ૧૬ દંડકના જીવો સંજ્ઞી છે તેથી તેનો આહાર આભોગ નિર્વર્તિત અને નિરંતર ગ્રહણ થતો લોમાહાર અનાભોગનિર્વર્તિત હોય છે.
- ૩. પુદ્દગલશાન દ્વાર − પ્રશ્ન− હે ભગવન્ ! જીવ જે પુદ્દગલોને આહાર રૂપે ગ્રહણ કરે છે, તેને જાણે દેખે છે અને આહાર કરે છે કે જાણતા દેખતા નથી અને આહાર કરે છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! જાણવા-જોવા સંબંધી ચાર ભંગ થાય છે– (૧) જાણે છે, દેખે છે અને આહાર કરે છે. (૨) જાણે છે, દેખતા નથી અને આહાર કરે છે. (૩) જાણતા નથી, દેખે છે અને આહાર કરે છે. (૪) જાણતા-દેખતા નથી અને આહાર કરે છે.

**નારકી, ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી** દેવોમાં લોમાહાર છે. લોમાહારના પુદ્દગલો અત્યંત સૂક્ષ્મ છે. તે પુદ્દગલો તેના અવધિજ્ઞાનથી જાણી શકાતા નથી, તેથી તેમાં જાણતા-જોતા નથી અને આહાર કરે છે. તે ચોથો ભંગ ઘટિત થાય છે.

**પાંચ સ્થાવર** જીવો પણ જાણતા-જોતા નથી અને આહાર કરે છે. તેથી તેમાં પણ ચોથો ભંગ ઘટિત થાય છે.

**બેઇન્દ્રિય–તેઇન્દ્રિયોને** પણ સ્પષ્ટ જ્ઞાન કે ચક્ષુરિન્દ્રિય ન હોવાથી જાણતા-દેખતા નથી અને આહાર કરે છે, તેથી તેમાં પણ ચોથો ભંગ ઘટિત થાય છે.

**ચૌરેન્દ્રિયને** આંખ છે, તેથી તેમાં બે ભંગ ઘટિત થાય છે– (૧) કેટલાક જીવો જાણતા નથી પરંતુ દેખે છે અને આહાર કરે છે. (૨) કેટલાક જીવો જાણતા નથી અને ચક્ષુરિન્દ્રિયના ઉપયોગ રહિત હોવાથી દેખતા પણ નથી પરંતુ આહાર કરે છે.

તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો અને મનુષ્યોમાં વિશિષ્ટ જ્ઞાન અને ચક્ષુરિન્દ્રિયનો સદ્ભાવ છે. તેમાં ચારે વિકલ્પ ઘટિત થાય છે.

**વૈમાનિક દેવોના** બે પ્રકાર છે. માયી મિથ્યાદષ્ટિ અને અમાયી સમ્યગ્દષ્ટિ. માયી

મિથ્યાદિષ્ટ દેવો આહારના પુદ્દગલોને જાણતા કે દેખતા નથી પરંતુ આહાર કરે છે. અમાયી સમ્યગ્દિષ્ટ વૈમાનિક દેવોના બે પ્રકાર છે, અનંતરોત્પન્નક અને પરંપરોત્પન્નક. તેમાં અનંતરોત્પન્નક દેવો જાણતા-દેખતા નથી, પરંતુ આહાર કરે છે. પરંપરોત્પન્નક દેવોના બે પ્રકાર છે— પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત. તેમાંથી અપર્યાપ્તમાં વિશિષ્ટ અવધિજ્ઞાન ન હોવાથી જાણતા-દેખતા નથી, પરંતુ અહાર કરે છે. પર્યાપ્ત વૈમાનિક દેવોના બે પ્રકાર છે— ઉપયોગ સહિત અને ઉપયોગ રહિત. તેમાંથી ઉપયોગ રહિત દેવો જાણતા-દેખતા નથી, પરંતુ અહાર કરે છે. ઉપયોગ સહિત દેવો જાણતા-દેખતા નથી, પરંતુ અહાર કરે છે. ઉપયોગ સહિત દેવો જાણે-દેખે છે અને અહાર કરે છે. આ રીતે વૈમાનિક દેવોમાં બે ભંગ ઘટિત થાય છે.

- (૧) અમાયી સમ્યગ્દષ્ટિ, પરંપરોત્પન્નક, પર્યાપ્ત અને ઉપયોગ સહિત વૈમાનિક દેવો જાણે-દેખે છે અને આહાર કરે છે. (૨) માયી મિથ્યાદષ્ટિ, અનંતરોત્પન્નક, અપર્યાપ્ત, ઉપયોગ રહિત વૈમાનિક દેવો જાણતા-દેખતા નથી અને આહાર કરે છે.
- (૪) અધ્યવસાય દ્વાર પ્રશ્ન હે ભગવન્ ! અધ્યવસાય એટલે શું ! અને અધ્યવસાય કેટલા હોય છે ! ઉત્તર સંસારી જીવોના આત્મપરિણામોને અધ્યવસાય કહે છે. ૨૪ દંડકના જીવોમાં અસંખ્યાત અધ્યવસાય હોય છે તે શુભ પ્રશસ્ત અને અશુભ અપ્રશસ્ત બંને પ્રકારના હોય છે.
- (૫) સમ્યક્ત્વાભિગમદ્વાર—પ્રશ્ન—હે ભગવન્! શું નૈરયિક્રો સમ્યક્ત્વાભિગમ— સમ્યક્ત્વને પ્રાપ્ત કરનારા છે, મિથ્યાત્વાભિગમ— મિથ્યાત્વને પ્રાપ્ત કરનારા છે કે સમ્યગ્—મિથ્યાત્વને પ્રાપ્ત કરનારા હોય છે ?

ઉત્તર– હે ગૌતમ ! નારકી, દેવો, તિર્યંચ, પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્ય, આ સોળ દંડકના જીવો સમ્યક્ત્વાભિગમી, મિથ્યાત્વાભિગમી અને સમ્યગ્– મિથ્યાત્વાભિગમી છે. પાંચ સ્થાવર અને ત્રણ વિકલેન્દ્રિય મિથ્યાત્વાભિગમી છે. (૬) પરિચારણા દ્વાર– પ્રશ્ન– શું દેવો (૧) દેવીઓ સહિત અને પરિચારણા સહિત હોય છે ? (૨) દેવીઓ સહિત અને પરિચારણાથી રહિત હોય છે ?

(૩) દેવીઓ રહિત અને પરિચારજ્ઞા સહિત હોય છે કે (૪) દેવીઓ રહિત અને પરિચારજ્ઞા રહિત હોય છે ?

ઉત્તર— (૧) ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી અને પહેલા-બીજા દેવલોકના દેવો દેવીઓ સહિત અને પરિચારણા સહિત છે. (૨) ત્રીજાથી બારમા દેવલોકના દેવો દેવીઓ રહિત અને પરિચારણા સહિત છે. (૩) નવ ગ્રૈવેયક અને અનુત્તર વિમાનના દેવો દેવીઓ રહિત અને પરિચારણા રહિત છે. (૪) કોઈ પણ દેવો દેવીઓ સહિત અને પરિચારણા રહિત હોતા નથી.

પ્રશ્ન– પરિચારજ્ઞાના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉત્તર– પરિચારણાના પાંચ પ્રકાર છે– (૧) કાયિક પરિચારણા, (૨) સ્પર્શ



પરિચારણા (૩) રૂપ પરિચારણા (૪) શબ્દ પરિચારણા (૫) મન પરિચારણા.

ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી અને પહેલા-બીજા દેવલોકના દેવો મનષ્યોની જેમ કાયિક પરિચારણા–કાયા દ્વારા મૈશુન સેવન કરે છે. ત્રીજા ચોથા દેવલોકના દેવો, દેવીઓના સ્પર્શથી; પાંચમા-છટ્ટા દેવલોકના દેવો દેવીઓના રૂપદર્શનથી; સાતમા-આઠમા દેવલોકના દેવો, દેવીઓના શબ્દ શ્રવણથી ભોગેચ્છાની તૃપ્તિ કરે છે. નવમાથી બારમા દેવલોકના દેવો, દેવીઓના ચિંતનથી મન દ્વારા જ ભોગેચ્છાની પૂર્તિ કરે છે. નવ શ્રૈવેયક અને અનુત્તર વિમાનના દેવો અપરિચારી હોય છે.

કાયિક પરિચારણા કરનારા દેવોને જ્યારે ભોગેચ્છા જાગત થાય. ત્યારે દેવીઓ તે દેવની ઇચ્છા જાણીને શ્રેષ્ઠ શ્રુંગારથી શોભિત, મનોજ્ઞ, મનોહર ઉત્તરવૈક્રિય રૂપની વિકુર્વણા કરીને દેવોની સામે ઉપસ્થિત થાય છે. દેવો આ દેવીઓ સાથે મનુષ્યોની જેમ કાયા દ્વારા મૈથુન સેવન કરે છે. દેવોના શુક્ર–વીર્ય રૂપ પુદ્દગલો દેવીમાં સંક્રાંત થાય છે પરંતુ તેનાથી ગર્ભાધાન થતું નથી કારણ કે દેવોમાં ગર્ભજ જન્મ થતો નથી. તે વીર્ય રૂપ પુદ્દગલો દેવીને પાંચ ઇન્દ્રિયપણે અને ઇષ્ટ, કાંત, મનોજ્ઞ, મનોહર, સુંદર, સર્વજનવલ્લભ, યૌવન અને લાવણ્ય પણે પરિણત થાય છે.

ત્રીજા-ચોથા દેવલોકના સ્પર્શ પરિચારક દેવોને જ્યારે મૈથુનેચ્છા જાગૃત થાય ત્યારે તે પહેલા બીજા દેવલોકની અપરિગ્રહીતા દેવીઓને બોલાવે છે, તે દેવીઓ ઉત્તરવૈક્રિય શ્રેષ્ઠ રૂપની વિકુર્વણા કરીને આવે છે. દેવો, તે દેવીઓના સ્પર્શ, આલિંગન આદિ દ્વારા ઇચ્છાપૂર્તિ કરે છે.

પાંચમા છજ્રા દેવલોકના રૂપ-પરિચારક દેવો અપરિગૃહિતા દેવીઓને બોલાવીને તેના રૂપદર્શન, નેત્ર મેળાપ આદિ દ્વારા ઇચ્છાપૂર્તિ કરે છે. સાતમા-આઠમા દેવલોકના શબ્દ-પરિચારક દેવો, દેવીઓના મધુર શબ્દો દ્વારા ઈચ્છાપૂર્તિ કરે, નવમા, દસમા, અગિયારમા અને બારમા દેવલોકના મનપરિચારક દેવો, દેવીઓને બોલાવતા નથી. તે દેવો મનથી જ દેવીઓનું ચિંતન કરીને પોતાની ઇચ્છા પૂર્ણ કરે છે. દેવોના દિવ્ય પ્રભાવથી શુક્ર રૂપ પુદ્દગલો દેવીઓમાં સંક્રાંત થઈ જાય છે અને દેવીઓ પણ પ્રસન્નતાનો અનુભવ કરે છે.

તેમાં પહેલા દેવલોકની અપરિગૃહીતા દેવીઓ દ્વારા ત્રીજા, પાંચમા, સાતમા, નવમા અને અગિયારમા દેવલોકના દેવો પોતાની ઇચ્છાપૂર્તિ કરે છે અને બીજા દેવલોકની અપરિગૃહીતા દેવીઓ દ્વારા ચોથા, છજી, આઠમા, દશમા અને બારમા દેવલોકના દેવો પોતાની ઇચ્છાપૂર્તિ કરે છે.

કેટલી સ્થિતિવાળી દેવીઓ ક્યા દેવલોક સુધી જાય તે નીચેના કોપ્ટકથી જાણી શકાય છે.

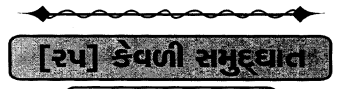
## ૨૦૦ કિ 🚓 🗞 જિ જિ જિ જિ જિ જિ

## દેવલોકોમાં જનારી અપરિગૃહીતા દેવીઓ :–

| દેવલોક               | જનારી દેવીઓ                                                            |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------|
| ત્રીજા દેવલોકમાં     | સૌધર્મકલ્પની સાધિક એક પલ્યો∘થી ૧૦ પલ્યો∘ની સ્થિતિવાળી                  |
| ચોથા દેવલોકમાં       | ઈશાનકલ્પની સાધિક એક પલ્યો∘થી ૧૫ પલ્યો∘ની સ્થિતિવાળી                    |
| પાંચમા દેવલોકમાં     | સૌધર્મકલ્પની સાધિક ૧૦ થી ૨૦ પલ્યોપમની સ્થિતિવાળી                       |
| છકા દેવલોકમાં        | ઈશાનકલ્પની સાધિક ૧૫ થી ૨૫ પલ્યોપમની સ્થિતિવાળી                         |
| સાતમા દેવલોકમાં      | સૌધર્મકલ્પની સાધિક ૨૦ થી ૩૦ પલ્યોપમની સ્થિતિવાળી                       |
| આઠમા દેવલોકમાં       | ઈશાનકલ્પની સાધિક રપ થી ૩૫ પલ્યોપમની સ્થિતિવાળી                         |
| નવમા દેવલોકના દેવો   | સૌધર્મકલ્પની સાધિક ૩૦ થી ૪૦ પલ્યો∘ની સ્થિતિવાળી<br>દેવીઓનું ચિંતન કરે. |
| દશમા દેવલોકમાં       | ઈશાનકલ્પની સાધિક ૩૫ થી ૪૫ પલ્યોન્ની સ્થિતિવાળી<br>દેવીઓનું ચિંતન કરે.  |
| અગિયારમાં દેવલોકના   | સૌધર્મકલ્પની સાધિક ૪૦ થી ૫૦ પલ્યોપમની સ્થિતિવાળી                       |
| દેવો                 | દેવીઓનું ચિંતન કરે.                                                    |
| બારમા દેવલોકના દેવો  | ઈશાનકલ્પની સાધિક ૪૫ થી ૫૫ પલ્યોપમની સ્થિતિવાળી<br>દેવીઓનું ચિંતન કરે.  |
| ★ આ સ્પષ્ટીકરણ વ્યાષ | ત્યા ગ્રંથ પ્રમાણે આપેલ છે.                                            |

નવ ગ્રૈવેયક અને અનુત્તર વિમાનના દેવોનું વેદ મોહનીય કર્મ ઉપશાંત હોવાથી તે દેવોને ભોગેચ્છા જાગૃત થતી નથી તેથી તે અપરિચારી કહેવાય છે.

અલ્પબહુત્વ – (૧) સર્વથી થોડા અપરિચારક દેવો છે. (૨) તેનાથી મનપરિચારક દેવો સંખ્યાતગુણા છે. (૩) તેનાથી શબ્દ પરિચારક દેવો અસંખ્યાતગુણા છે. (૪) તેનાથી રૂપ પરિચારક દેવો અસંખ્યાતગુણા છે. (૫) તેનાથી સ્પર્શ પરિચારક દેવો અસંખ્યાતગુણા છે. (૧) તેનાથી સ્પર્શ પરિચારક દેવો અસંખ્યાતગુણા છે.



[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૩૬]

પ્રશ્ન–૧ઃ કેવળી સમુદ્દ્યાત કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– કેવળી ભગવાન જે સમુદ્દ્ઘાત કરે, તે કેવળી સમુદ્દ્ઘાત કહેવાય છે.



## પ્રશ્ન–ર : કેવળી ભગવાન સમુદ્દ્ધાત શામાટે કરે છે ?

ઉત્તર– જે કેવળી ભગવાનના આયુષ્ય કર્મની સ્થિતિ અલ્પ હોય અને વેદનીય, નામ, ગોત્ર કર્મની સ્થિતિ અને અનુભાગ અધિક હોય, ત્યારે ચારે અઘાતી કર્મોની સ્થિતિને સમાન કરવા માટે સમુદ્ઘાત કરે છે.

## પ્રશ્ન–૩ : શું સર્વ કેવળી ભગવાન સમુદ્દ્યાત કરે છે ?

ઉત્તર– ના – જે કેવળી ભગવાનના અઘાતી કર્મોની સ્થિતિ વિષમ હોય અને જેને છ માસથી ન્યૂન આયુષ્યકર્મ શેષ હોય, ત્યારે કેવળજ્ઞાન થયું હોય તે કેવળી ભગવાન જ આયુષ્યના અંતિમ અંતર્મુહુર્તમાં સમુદ્દઘાત કરે છે.

તીર્થંકરો કેવળી સમુદ્દ્યાત કરતા નથી, તે ઉપરાંત જેનું છ માસ કે તેનાથી કંઈક અધિક આયુષ્ય શેષ હોય, ત્યારે કેવળજ્ઞાન થયું હોય તે કેવળી ભગવાન સમુદ્દઘાત કરતા નથી અને જેના ચારે અઘાતી કર્મોની સ્થિતિ સમાન હોય તે કેવળી ભગવાન પણ સમુદ્દઘાત કરતા નથી.

## ંપ્રશ્ન–૪ : કેવળી સમુદ્દઘાતની કાલમર્યાદા કેટલી છે ?

ઉત્તર– તેની કાલમર્યાદા આઠ સમયની છે. તેમાં પ્રથમ સમયે આત્મપ્રદેશોને દંડના આકારે, બીજા સમયે કપાટના આકારે, ત્રીજા સમયે પૂરિત મંથાનના આકારે વિસ્તૃત કરે છે. ચોથા સમયે ખૂણા પૂરિત કરીને આત્મપ્રદેશોંને લોકવ્યાપી બનાવે છે. પાંચમા સમયે ખૂણાનું સંહરણ કરે, છટા સમયે પૂરિત મંથાન સંહરે, સાતમે સમયે કપાટ સંહરે અને આઠમાં સમયે દંડનું સંહરણ કરીને શરીરસ્થ થઈ જાય છે.

## પ્રશ્ન–ષ : કેવળી સમુદ્દ્દ્વાતમાં ક્યા યોગનો પ્રયોગ થાય છે ?

ઉત્તર– તેમાં મનોયોગ કે વચનયોગનો પ્રયોગ થતો નથી. પહેલા અને આઠમા સમયે ઔદારિક કાયયોગ: બીજા. છેટા અને સાતમા સમયે ઔદારિક મિશ્ર કાયયોગ: ત્રીજા, ચોથા અને પાંચમા સમયે કાર્મણ કાયયોગ હોય છે.

## પ્રશ્ન-દ : કેવળી સમુદ્દ્રઘાતના લોકવ્યાપી બનેલા ચરમ નિર્જરાના પુદ્દગલોને છદ્મસ્થ મનુષ્યો જાણી શકે છે ?

ઉત્તર– તે પુદ્દગલો અત્યંત સૂક્ષ્મ હોવાથી ઇન્દ્રિયનો વિષય બની શકતા નથી તેથી સામાન્ય મતિ-શ્રુતજ્ઞાની છદ્મસ્થ મનુષ્યો તેને જાણી શકતા નથી પરંતુ વિશિષ્ટ અવધિજ્ઞાની મનુષ્યો તેને અવધિજ્ઞાન દારા જાણી શકે છે.

## પ્રશ્ન–૭ : આવર્જીકરણ એટલે શું ?

ઉત્તર– આત્માને મોક્ષની સન્મુખ કરવાની પ્રક્રિયાને આવર્જીકરણ કહે છે. તેમાં

વિશેષ કર્મપુદ્દગલોનો પ્રક્ષેપ ઉદયાવલિકામાં થાય છે. આવર્જીકરણ તે વિશેષ પ્રકારની ઉદીરણાની જ પ્રક્રિયા છે. પ્રત્યેક કેવળી ભગવાન આવર્જીકરણ અવશ્ય કરે છે તેથી તેને આવશ્યકકરણ પણ કહેવાય છે.

જે કેવળી ભગવાન સમુદ્દ્ઘાત કરે છે, તે કેવળી સમુદ્દ્ઘાત પહેલા આવર્જીકરણ કરે છે. ત્યાર પછી કેવળી સમુદ્દ્ઘાત થાય છે.

પ્રશ્ન–૮ : કેવળી સમુદ્દ્ઘાતમાં કર્મક્ષયની પ્રક્રિયા કેવી રીતે થાય છે ?

ઉત્તર – કેવળી સમુદ્ઘાતમાં કર્મક્ષયની પ્રક્રિયા: – કેવળી ભગવાનને વેદનીય, નામ, ગોત્ર અને આયુષ્ય, આ ચાર કર્મોની ૮૫ પ્રકૃતિ સત્તામાં હોય છે. તેમાં નામ કર્મની ૮૦ પ્રકૃતિ(શુભ નામકર્મની પર + અશુભ નામ કર્મની ૨૮), વેદનીય કર્મની શાતા અને અશાતા વેદનીય, આ બે પ્રકૃતિ; ગોત્રકર્મની ઊંચ અને નીચ ગોત્ર, આ બે પ્રકૃતિ અને મનુષ્યાયુષ્ય.

કેવળી ભગવાન કેવળી સમુદ્ધાતના પ્રથમ સમયે અશુભ નામકર્મની ર૮ પ્રકૃતિ, અશાતાવેદનીય અને નીચ ગોત્ર, આ ૩૦ પ્રકૃતિઓની સ્થિતિના અસંખ્યાત ખંડ અને અનુભાગના અનંત ખંડ કરીને તેનો એક-એક ખંડ બાકી રાખીને શેષ સર્વ ખંડનો ક્ષય કરે છે. બીજા સમયે શુભ નામકર્મની બાવન (પર) પ્રકૃતિ, શાતાવેદનીય અને ઊંચ ગોત્ર આ પ૪ પ્રકૃતિઓની સ્થિતિના અસંખ્યાત અને અનુભાગના અનંત ખંડ કરીને સ્થિતિના ખંડોને સ્થિતિમાં અને અનુભાગના ખંડોને અનુભાગમાં સમ્મિલિત કરે છે ત્યારપછી તેનો એક-એક ખંડ બાકી રાખીને શેષ સર્વ ખંડનો ક્ષય કરે છે. ત્રીજા સમયે સ્થિતિના એક ખંડના અસંખ્યાત અને અનુભાગના અનંત ખંડ કરીને તેનો એક-એક ખંડ બાકી રાખીને શેષ સર્વ ખંડનો ક્ષય કરે છે. ચોથા-પાંચમા સમયે પણ તે જ રીતે ક્રમશઃ શેષ રહેલા એક-એક ખંડના અસંખ્યાત અને અનંતખંડ કરીને, એક ખંડ બાકી રાખી શેષ સર્વનો ક્ષય કરે છે. છટ્ટા સમયે સ્થિતિના અને અનુભાગના એક-એક ખંડના અસંખ્યાત ખંડ કરે છે. તે અસંખ્યાત ખંડ, કેવળી ભગવાનના શેષ રહેલા આયુષ્યના સમય પ્રમાણ હોય છે. છટ્ટા સમયે એક ખંડ સ્થિતિનો, એક ખંડ અનુભાગનો અને એક ખંડ આયુષ્યનો ક્ષય થાય છે.

સાતમે-આઠમે સમયે યાવત્ મુક્ત થાય ત્યાં સુધી પણ એક ખંડ સ્થિતિનો, એક ખંડ અનુભાગનો અને એક ખંડ આયુષ્યનો ક્ષય થાય છે. આ રીતે કેવળી ભગવાન સર્વ કર્મનો ક્ષય કરે છે.

આ રીતે આઠ સમયની આ પ્રક્રિયામાં વેદનીય, નામ અને ગૌત્ર કર્મની

સ્થિતિ આયુષ્ય કર્મની સમાન થઈ જાય છે અને આયુષ્ય કર્મની સાથે જ તે ત્રણે કર્મો ભોગવાઈ જાય છે.

## પ્રશ્ન–૯ : કેવળી સમુદ્દ્ઘાતની નિવૃત્તિ પછી શું કેવળી ભગવાનના યોગની પ્રવૃત્તિ થાય છે ?

ઉત્તર– કેવળી સમુદ્દ્ઘાતની નિવૃત્તિ પછી અંતર્મુહૂર્તના આયુષ્યમાં કેવળી ભગવાનના ત્રણે યોગની પ્રવૃત્તિ થઈ શકે છે. મનોયોગ દ્વારા મનઃપર્યવજ્ઞાની અથવા અનુત્તર વિમાનવાસી દેવોના મનથી પૂછાયેલા પ્રશ્નોના ઉત્તર આપે છે, વચન યોગના માધ્યમથી ઉપદેશ આપે અથવા પ્રશ્નોના ઉત્તર આપે છે. કાય યોગના માધ્યમથી ગમનાગમન આદિ સંયમ સમાચારી સંબંધી પ્રવૃત્તિ કરે છે.

## પ્રશ્ન-૧૦ : કેવળી ભગવાનને મોક્ષ પ્રાપ્તિનો ક્રમ શું છે ?

ઉત્તર– કેવળી ભગવાન તેરમા ગુણસ્થાનના અંતે સૂક્ષ્મક્રિયા અપ્રતિપાતિ નામના શુક્લ ઘ્યાનના ત્રીજા ચરણ દ્વારા ક્રમશઃ મનોયોગ, વચનયોગ અને કાયયોગનો નિરોધ કરે છે. ત્યાર પછી સમુચ્છિત્ર ક્રિયા અપ્રતિપાતિ નામના શુક્લઘ્યાનના ચોથા ચરણ દ્વારા શ્વાસોચ્છ્વાસ આદિ સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ સર્વ ક્રિયાઓનો નિરોધ કરીને આત્મપ્રદેશોને ઘનીભૂત કરે છે. શરીરના પોલાણ ભાગો પૂરિત થતાં આત્મપ્રદેશોની અવગાહના શરીરનો ત્રીજો ભાગ સંકુચિત થાય છે અને આત્મપ્રદેશો ઘનીભૂત બની જાય છે.

શૈલેશીકરણ — યોગનો સંપૂર્ણ નિરોધ થતાં કેવળી ભગવાન અયોગી અવસ્થાને તેમજ શૈલેશી અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે. તેમના આત્મપ્રદેશો સંપૂર્ણપણે નિષ્કંપ થઇ જાય છે. તેની સ્થિતિ અ, ઇ, ઉ, ૠ, લૃ આ પાંચ હ્રસ્વ અક્ષરના ઉચ્ચારણ કાલ પ્રમાણ છે. તે કાલ દરમ્યાન ગુણશ્રેણી પ્રમાણે અનંત કર્મોનો નાશ કરે છે. આ રીતે ચારે અઘાતિ કર્મો નાશ પામે છે. ઔદારિક, તૈજસ અને કાર્મણ, આ ત્રણે શરીર છૂટી જાય છે. શરીરથી અને કર્મોથી પૂર્ણપણે મુક્ત થયેલો આત્મ સિદ્ધ થાય છે.

મુક્ત થયેલો આત્મા ૠજુગતિથી, એક સમયની ગતિના કારણે અસ્પૃશદ્દગતિથી એક સમય માત્રમાં સાકારોપયોગે લોકાંતે સિદ્ધક્ષેત્રમાં સ્થિત થઈ જાય છે અને ત્યાં જ શાશ્વતકાલ પર્યંત શુદ્ધ સ્વરૂપમાં સ્થિત રહે છે.

જેમ અગ્નિમાં બળેલું બીજ અંકુરિત થતું નથી, તે જ રીતે કર્મરૂપી બીજ બળી ગયું હોવાથી સિદ્ધ ભગવાન પુનઃ જન્મ ધારણ કરતા નથી. સિદ્ધ ભગવાન અશરીરી, જીવઘન, જ્ઞાન-દર્શનયુક્ત, કૃતકૃત્ય, કર્મરૂપી ૨જથી રહિત હોવાથી



નીરજ, નિષ્પ્રકંપ, કર્મરૂપી અંધકારથી રહિત હોવાથી વિતિમિર, વિશુદ્ધ, જન્મ-જરા-મરણથી સર્વથા મુક્ત, શાશ્વત, અવ્યાબાધ સુખમાં સદૈવ મગ્ન રહે છે.



[શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : ૫૯–૩૬]

#### પ્રશ્ન–૧: સમુદ્ધાત કોને કહેવાય ?

ઉત્તર— (૧) વિશેષ પરિસ્થિતિમાં પોતાના આત્મપ્રદેશોનું બહાર પ્રક્ષેપણ કરવું તે ક્રિયાને સમુદ્દ્ઘાત કહે છે (૨) સમ = એકી સાથે, ઉદ્દ્ = ઉત્કૃષ્ટ પણે, ઘાત = કર્મોનો ઘાત; જે ક્રિયામાં એકી સાથે ઉત્કૃષ્ટપણે કર્મોનો ઘાત–ક્ષય થાય તે ક્રિયાને સમુદ્દ્ઘાત કહે છે. સમુદ્દ્ઘાત સાત હોય છે. તેમાં છ છદ્મસ્થ સમુદ્દ્ઘાત છે અને એક કેવળી સમુદ્દ્યાત છે.

## પ્રશ્ન–ર : છદ્મસ્થ સમુદ્દ્વાત કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– જે જીવોને ઘાતિ કર્મોનું આવરણ હોય, તેવા એકથી બાર ગુણસ્થાનવર્તી જીવો છદ્મસ્થ છે અને છદ્મસ્થ જીવોને જે સમુદ્દ્ઘાત થાય, તે છદ્મસ્થ સમુદ્દ્ઘાત કહેવાય છે. તેના છ પ્રકાર છે– (૧) વેદના સમુદ્દ્ઘાત (૨) કષાય સમુદ્દ્ઘાત (૩) મારણાંતિક સમુદ્દ્ઘાત (૪) વૈક્રિય સમુદ્દ્ઘાત (૫) તેજસ સમુદ્દ્યાત (૬) આહારક સમુદ્દ્યાત.

## પ્રશ્ન–૩ ઃ આ છ એ સમુદ્દ્દાત ક્યારે ક્યારે થાય છે ?

ઉત્તર– તીવ્ર વેદના અને તીવ્ર કષાયના ઉદયમાં ક્રમશઃ વેદના સમુદ્દ્યાત અને કષાય સમુદ્દ્યાત થાય છે. મારણાંતિક સમુદ્દ્યાત મૃત્યુ સમયે જ ચારે ગતિના જીવોમાંથી કેટલાક જીવોને થાય છે.

વૈક્રિય, તૈજસ અને આહારક સમુદ્દ્ઘાત, તે તે લબ્ધિપ્રયોગના પ્રારંભમાં થાય છે. વૈક્રિય સમુદ્દ્ઘાત ચારે ગતિના વૈક્રિયલબ્ધિ ધારક જીવોને, તૈજસ સમુદ્દ્ઘાત મનુષ્ય, દેવતા અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય, આ ત્રણ ગતિના જીવોને અને આહારક સમુદ્દ્યાત એક મનુષ્યગતિના જીવોને જ થાય છે.

પ્રશ્ન–૪ ઃ ૨૪ દંડકના જીવોમાં ક્યા દંડકના જીવોને કેટલા છ**દ્મસ્થ** સમુદ્દ્યાત હોય છે ? **ઉત્તર**– નારકીમાં પ્રથમ ચાર સમુદ્દ્ઘાત; દેવતાના તેર દંડકમાં પ્રથમ પાંચ; વાયુકાયમાં પ્રથમ ચાર; શેષ ચાર સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિયમાં પ્રથમ ત્રણ; તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયમાં પ્રથમ પાંચ અને મનુષ્યોમાં પ્રથમ છ છાદ્મસ્થિક સમુદ્દદ્યાત હોય છે.

પ્રશ્ન–૫: છ સમુદ્ધાત દ્વારા સમવહત થયેલો જીવ કેટલા ક્ષેત્રને વ્યાપ્ત કરે છે ? કેટલા ક્ષેત્રને સ્પૃષ્ટ કરે છે ?

**ઉત્તર– વેદના અને કષાય સમુદ્દ્ઘાતથી** સમવહત થયેલા જીવના આત્મપ્રદેશો પહોળાઈ અને જાડાઈમાં શરીર પ્રમાણ ક્ષેત્રની છ એ દિશાઓમાં વ્યાપ્ત થાય છે. તે બંને સમુદ્દ્ઘાતમાં છએ દિશામાં અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ આત્મ પ્રદેશો કેલાય છે.

**મારજ્ઞાંતિક સમુદ્દ્વાતથી** સમવહત થયેલો જીવ પોતાના ઉત્પત્તિ સ્થાન સુધી આત્મપ્રદેશોને ફેલાવે છે તેથી પહોળાઈ અને જાડાઈમાં શરીર પ્રમાણ અને લંબાઈમાં જઘન્ય અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત યોજન સુધીનું ક્ષેત્ર એક જ દિશામાં વ્યાપ્ત થાય છે અને સ્પૃષ્ટ થાય છે.

**મારજ્ઞાતિક સમુદ્દ્વાતથી સમવહત થયેલો નારકી** જઘન્ય સાધિક હજાર યોજન અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત યોજન પ્રમાણ ક્ષેત્રને એક જ દિશામાં વ્યાપ્ત કરે છે. **શેષ ૨૩ દંડકના જીવોનું મારણાંતિક સમુદ્ધાતનું ક્ષેત્ર** સમુચ્ચય જીવોની સમાન છે.

**વૈક્રિય સમુદ્દદ્યાતથી સમવહત** થયેલો જીવ પહોળાઈ અને જાડાઈમાં શરીર પ્રમાણ અને લંબાઈમાં વાયુકાયિક જીવો વૈક્રિય સમુદ્દ્યાત દ્વારા જઘન્ય ઉત્ક્રષ્ટ અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ ક્ષેત્રને એક જ દિશામાં વ્યાપ્ત કરે છે. શેષ નારકી, દેવતા, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્યો જઘન્ય અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ અને ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત યોજન પ્રમાણ ક્ષેત્રને વ્યાપ્ત કરે છે, સ્પૃષ્ટ કરે છે. નારકી, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને વાયુકાય એક જ દિશાના ક્ષેત્રને તથા મનુષ્ય અને દેવતા એક દિશા અથવા સર્વ દિશા-વિદિશાના ક્ષેત્રને વ્યાપ્ત કરે છે.

**તૈજસ સમુદ્ધાતથી** સમવહત થયેલો જીવ પહોળાઈ અને જાડાઈમાં શરીર પ્રમાણ અને લંબાઈમાં જઘન્ય અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ અને ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત યોજન પ્રમાણ ક્ષેત્રને વ્યાપ્ત કરે છે, સ્પૃષ્ટ કરે છે. તેમાં તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયના તૈજસ સમુદ્દદ્યાત જન્ય પુદ્દગલો કોઈ પણ એક દિશામાં અને મનુષ્યો અને દેવના તૈજસ સમુદ્દ્યાત જન્ય પુદ્દગલો એક દિશામાં અથવા અને દિશા-વિદિશામાં વ્યાપ્ત થાય છે.

**આહારક સમુદ્દઘાતથી** સમવહત થયેલો સમુચ્ચય જીવ અને મનુષ્ય પહોળાઈ



અને જાડાઈમાં શરીર પ્રમાણ અને લંબાઈમાં જઘન્ય અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ, ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત યોજન પ્રમાણ ક્ષેત્રને એક દિશામાં વ્યાપ્ત કરે છે.

પ્રશ્ન–૬ : છ છદ્મસ્થ સમુદ્દ્ઘાતથી સમવહત થયેલા જીવો ઉપરોક્ત ક્ષેત્રને કેટલા કાલમાં વ્યાપ્ત કરે છે ?

ઉત્તર– મારણાંતિક સમુદ્દ્ઘાતથી સમવહત થયેલા જીવો પોતાના ક્ષેત્રને જઘન્ય એક, બે, ત્રણ સમય અને ઉત્કૃષ્ટ ચાર સમયમાં વ્યાપ્ત કરે છે. શેષ પાંચ સમુદ્દ્ઘાતથી સમવહત થયેલા જીવ પોત–પોતાના ક્ષેત્રને જઘન્ય એક કે બે સમયમાં અને ઉત્કૃષ્ટ ત્રણ સમયમાં વ્યાપ્ત કરે છે.

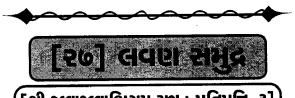
પ્રશ્ન–૭ : છદ્મસ્થ સમુદ્દ્ઘાતમાં જીવ કેટલા કાલ સુધી નિરંતર કર્મપુદ્દ્ગલોને બહાર કાઢે છે ?

ઉત્તર— છદ્મસ્થ સમુદ્દ્ઘાતથી સમવહત જીવ અસંખ્યાત સમયના અંતર્મુહૂર્ત સુધી નિરંતર કર્મપુદ્દગલોને પોતાના આત્મપ્રદેશોથી બહાર કાઢે છે.

પ્રશ્ન–૮ : છદ્મસ્થ સમુદ્દ્દ્યાત કરનાર જીવને કેટલી ક્રિયા લાગે છે ?

ઉત્તર– છદ્મસ્થ સમુદ્દ્ઘાત કરનાર જીવને ઓછામાં ઓછી ત્રણ ક્રિયા લાગે જ છે અને જો સમુદ્દ્ઘાત કરનાર જીવના સમુદ્દ્ઘાતજન્ય પુદ્દગલોથી અન્ય જીવોને પરિતાપના, કિલામના કે વિરાધના થાય, તો તેને ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે.

સમુદ્દ્ઘાતજન્ય પુદ્દગલોથી સ્પૃષ્ટ જીવોને સમુદ્દ્ઘાત કરનાર જીવની અપેક્ષાએ ત્રણ, ચાર કે પાંચ ક્રિયા લાગે છે. તે જ રીતે સમુદ્દ્ઘાત કરનાર જીવ અને સમુદ્દ્ઘાતજન્ય પુદ્દગલોથી સ્પૃષ્ટ અન્ય જીવો, તે બંને પ્રકારના જીવોના નિમિત્તથી પરંપરાએ અન્ય જીવનો ઘાત થાય, તો તે બંને પ્રકારના જીવોમાંથી કેટલાક જીવોને ત્રણ ક્રિયા, કેટલાક જીવોને ચાર ક્રિયા અને કેટલાક જીવોને પાંચ ક્રિયા લાગે છે.



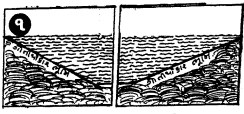
[શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર : પ્રતિપત્તિ–3]

લવણસમુદ્ર– જંબૂઢીપને ઘેરીને વલયાકારે લવણ સમુદ્ર સ્થિત છે. તેનો ચક્રવાલ વિષ્કંભ બે લાખ યોજન છે. તેની પરિધિ ૧૫, ૮૧, ૧૬૯ યોજનથી કંઈક અધિક છે. તેની ચારે તરફ એક પદ્મવરવેદિકા અને વનખંડ છે. તેની ચારે દિશામાં ક્રમશઃ જંબૂદ્વીપની જેમ વિજય, વેજયંત, જયંત અને અપરાજિત આ ચાર દ્વાર છે.

લવણ સમુદ્રનું પાણી લવણ જેવું ખારું, કટુક, અમનોજ્ઞ અને તેમાં ઉત્પન્ન થયેલા જીવો સિવાય અન્ય જીવોને માટે અપેય છે. તેના પાણીના સ્વાદના આધારે તેનું નામ લવણ સમુદ્ર છે.

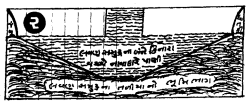
**લવગ્ન સમુદ્રનું સંસ્થાન**– લવગ્ન સમુદ્રનું સંસ્થાન ચૂડીના આકારે ગોળ છે પરંતુ તેના જુદા-જુદા વિભાગો તથા પાણીની વિવિધ અવસ્થાઓની અપેક્ષાએ તેના ભિન્ન-ભિન્ન સંસ્થાન થાય છે.

(१) गोतित्थसंठिए- લવણ સમુદ્રનો ૯૫૦૦૦ યોજનનો ઢાળવાળો ભાગ ગોતીર્થ આકારનો છે. જંબૂદ્ધીપની જગતીથી અથવા ધાતકીખંડ દ્વીપની જગતીથી લવણ સમુદ્રમાં ૯૫૦૦૦ પોજન ગાળના હાળિયાગનો આ



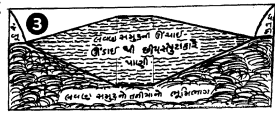
યોજન સુધીના ભૂમિભાગનો આકાર ગોતીર્થ જેવો છે.તેની અપેક્ષાએ લવણ સમુદ્રને **ગોતીર્થ** સંસ્થાનવાળો કહે છે.

(ર) **ખાવા સં**ટિપ્– લવણ સમુદ્રના બંને બાજુના નીચે ઉતરતા ભૂમિભાગ અને મધ્યના સમતલ ભૂમિ ભાગનો આકાર નાવ જેવો થાય છે. નાવમાં ઉતરતો ઢાળ, સમતલ ભાગ



અને પછી ચર્ડતો ઢાળ હોય છે, તેમ જંબૂઢીપથી ૯૫૦૦૦ યોજન સુધી ઉતરતો ઢાળ, વચ્ચે ૧૦૦૦૦ યોજન સમતલ અને પછી ધાતકીખંડ દ્વીપ સુધી ૯૫૦૦૦ યોજન સુધી ચઢતો ઢાળ છે. લવણ સમુદ્રના બંને કિનારા અને મધ્યભાગને લક્ષિત કરતાં તેનો આકાર નાવ જેવો થાય છે.

(३) सिप्पिसंपुड संठिए
- લવણ સમુદ્રની ઉપર
વધતી ઊંચાઈ અને નીચે
ઉતરતી ઊંડાઈનો આકાર
છીપ સંપુટ જેવો થાય છે.
બંને દ્વીપની વચ્ચે લવણ
સમુદ્રની ક્રમશઃ વધતી





ઊંડાઈ અને ઊંચાઈને એક સાથે લક્ષિત કરતાં તેનો આકાર **છીપ સંપુટ** જેવો થાય છે.

(४) आसखंधसंठिए– લવણ સમુદ્રની વધતી જતી જળસપાટીનો આકાર અધ સ્કંધ જેવો છે. અશ્વસ્કંધ એટલે અશ્વની પીઠ. અશ્વની પીઠ ડોક પાસે નીચી હોય છે

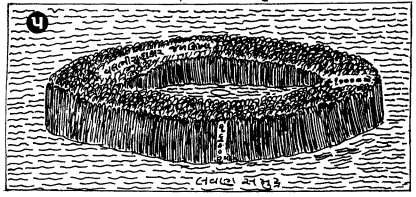
અને પછી ક્રમશઃ ઊંચી થતાં-થતાં પૂંછ પાસે પીઠનો ભાગ ઉજ્ઞત હોય છે. જંબૂઢીપની





જગતી અથવા ધાતકીખંડ દ્વીપની વેદિકા પાસે લવણ સમુદ્રનું પાણી નીચું છે અને પછી તેની ઊંચાઈ ક્રમશઃ વધતી જાય છે. જગતીથી ૯૫૦૦૦ યોજન સુધીની વૃદ્ધિ પામતી જળ સપાટી અશ્વસ્કંધાકાર છે.

(५) वलिभसंठिए- લવણ સમુદ્રમાં ૧૬૦૦૦ યોજન ઊંચી અને ૧૦,૦૦૦ યોજન પહોળી જળશિખાનો આકાર વલભીગૃહ જેવો છે. વલભી એટલે ભવનની ગોળાકાર અગાસી. જળશિખા–ઉદ્દુકમાલ વલભી ગૃહાકારે સ્થિત છે.



(६) वहे वलयागारसंठिए- संपूर्ध (वश समुद्रनो आंशर वंदय-अंगडी हेवो गोण छे. हं कूढी पनी इरतो (वश समुद्र छे, तेथी ते व्याधार छे.

તેનો ચક્રવાલ વિષ્કંભ બે લાખ યોજન છે અને પરિધિ કંઈક ન્યૂન ૧૫,૮૧,૧૩૯ યોજનની છે. તેની ઊંડાઈ૧૦૦૦ યોજન, ઊંચાઈ૧૬,૦૦૦ યોજન અને તેનું સમગ્ર પ્રમાણ ૧૭,૦૦૦ યોજન છે.



ગોતીર્થ– મધ્યલોકના અસંખ્ય સમુદ્રો ૧૦૦૦ યોજન ઊંડા છે પરંતુ લવણ સમુદ્રમાં તે પ્રમાણે નથી. તેની ઊંડાઈ ક્રમશઃ વધતી જાય છે. લવણ સમુદ્રના બંને કિનારાથી ૯૫૦૦૦-૯૫૦૦૦ યોજન સુધીની ભૂમિ ક્રમશઃ નીચે ઉતરતી જાય છે. ક્રમશઃ નીચે ઉતરતા ભાગને **ગોતીર્થ** કહે છે. વચ્ચેની ૧૦,૦૦૦ યોજન પ્રમાણ ભુમિ સમતલ છે. તેટલા ભાગમાં લવણ સમુદ્રની ઊંડાઈ ૧૦૦૦ યોજન છે.

**પાતાળકળશ**– લવણ સમુદ્રના સમતલ ભૂમિભાગમાં ચારે દિશામાં એક-એક, તેમ ચાર પાતાળકળશ છે. પૂર્વ દિશામાં વડવામુખ, દક્ષિણ દિશામાં કેતુક, પશ્ચિમ દિશામાં યૂપક અને ઉત્તરદિશામાં ઈશ્વર નામનો પાતાળકળશ છે.

તે પાતાળકળશ એક લાખ યોજન ઊંડા છે તેથી તે પ્રથમ નરક પૃથ્વીના કેટલાક પાથડા સુધી નીચે ગયા છે. તે પાતાળ કળશો મૂળમાં (૧૦,૦૦૦) દશ હજાર યોજન પહોળા. ત્યાર પછી ક્રમશઃ વધતા મધ્ય ભાગમાં (૧,૦૦,૦૦૦) એક લાખ યોજન પહોળા, ત્યાર પછી ક્રમશઃ ઘટતા ઉપરના મુખ ભાગ પાસે (૧૦,૦૦૦) દશ હજાર યોજન પહોળા છે. કળશની ઠીકરી–ર્ભીત એક હજાર યોજન જાડી છે. તે એક લાખ યોજન ઊંડા કળશના ત્રણ વિભાગ છે. નીચેના ૩૩,૩૩૩ 🔓 યોજન પ્રમાણ વિભાગમાં વાયુ છે. મધ્યના ૩૩,૩૩૩ 🖁 યોજન પ્રમાણ ત્રિભાગમાં વાયુ અને જલ બંને છે અને ઉપરના ૩૩,૩૩૩ કું યોજન પ્રમાણ ત્રિભાગમાં જલ હોય છે.

અનુક્રમે કાલ, મહાકાલ, વેલંબ અને પ્રભંજન નામના વ્યંતર દેવ તે ચારે પતાળકળશોના અધિપતિ દેવ છે.

**લઘુપાતાળ કળશ**– ચાર મહાપાતાળ કળશોના ચાર આંતરામાં ક્રમશઃ ૧૯૭૧-૧૯૭૧, તેમ સર્વ મળીને ૭૮૮૪ લઘુ પાતાળ કળશો છે. લઘુ પાતાળ કળશો ૧૦૦૦ યોજન ઊંડા છે. તે નીચેના ભાગમાં ૧૦૦ યોજન પહોળા, મધ્ય ભાગમાં (૧૦૦૦) એક હજાર યોજન પહોળા અને ઉપર ૧૦૦ યોજન પહોળા છે. તેની ઠીકરી–ભીંત દશ યોજન જાડી વજરત્નની છે. તેના પણ નીચેના ત્રિભાગમાં વાયુ, મધ્યના ત્રિભાગમાં વાયુ તથા જલ અને ઉપરના ત્રિભાગમાં જલ છે.

મહાપાતાળ કળશ અને લઘુ પાતાળ કળશોમાં તથાપ્રકારના સ્વભાવથી જ ઘણા અપ્કાયિક જીવો અને પુદ્દગલોનો ચય-ઉપચય થયા જ કરે છે.

**જલશિખા** – લવણસમુદ્રની વચ્ચેના ૧૦,૦૦૦ યોજનના સમતલ ભૂમિભાગનું જલ સમતલ ભૂમિભાગથી ૧૬,૦૦૦ યોજન ઊંચુ જાય છે. જલનો સ્વભાવ ઊર્ધ્વગમનનો ન હોવા છતાં આ સમુદ્રમાં સ્વાભાવિક રીતે જ તે પાણી હંમેશાં સમિભિત્તિની જેમ ૧૬,૦૦૦ યોજનની ઊંચાઈ સુધી સ્થિત રહે છે. તેને જ લવણ સમુદ્રની જલશિખા અથવા **દગમાળા** કહે છે. જલશિખાથી લવણ સમુદ્રના બે વિભાગ થાય છે. જંબૂદ્ધીપ તરફનો વિભાગ આભ્યંતર લવણ સમુદ્ર અને ધાતકીખંડ તરફનો વિભાગ બાહ્ય લવણ સમુદ્ર કહેવાય છે.

ભરતી—ઓટ— ચાર મહાપાતાળ કળશો અને ૭૮૮૪ લઘુ પાતાળ કળશોના નીચેના ભાગમાં રહેલો વાયુ જ્યારે ક્ષુભિત થાય ત્યારે તે વાયુ ઉપર આવવાનો પ્રયત્ન કરે છે, ઉપર આવવાનો કોઈ માર્ગ ન હોવાથી તે મધ્યભાગના પાણીને ધક્કો મારે છે. મધ્ય ભાગનું પાણી ઉપરના પાણીને ધક્કો મારીને ઉપર ઉછાળે છે. તે કળશોનું પાણી પરંપરાએ ઉપરના સમુદ્રના પાણીને ઉછાળે છે, તેથી લવણ સમુદ્રની ૧૬૦૦૦ યોજનની જલશિખાનું પાણી બે ગાઉ—અર્ધો યોજન ઉપર જાય છે. જલશિખામાં જલવૃદ્ધિ થવાથી સંપૂર્ણ લવણ સમુદ્રમાં ખળભળાટ થઈ જાય છે. તે પાણી જંબૂઢીપ અને ધાતકીખંડ તરફ વહેતું વહેતું વધતું જાય છે. તેને આપણે ભરતી કહીએ છીએ અને જ્યારે વાયુનો સંક્ષોભ શાંત થાય, ક્રમશઃ તે પાણીનો ખળભળાટ શમી જાય તેને આપણે ઓટ કહીએ છીએ.

ભરતી–ઓટનો સમય– પ્રાયઃ દિવસમાં બે વાર અને આઠમ, ચૌદસ, પૂનમ તથા અમાસના દિવસે વિશેષરૂપે ભરતી–ઓટ થાય છે.

વેલંધર-અનુવેલંધર દેવો— લવણ સમુદ્રની થતી જલવૃદ્ધિને વેલંધર અને અનુવેલંધર જાતિના નાગકુમાર દેવો મોટા મોટા કડછા વડે નિરંતર દબાવે છે. તેમાં જંબૂઢીપ તરફ આગળ વધતા પાણીને ૪૨, ૦૦૦ દેવો, ધાતકીખંડ તરફ આગળ વધતા પાણીને ૪૨, ૦૦૦ દેવો, ધાતકીખંડ તરફ આગળ વધતા પાણીને ૭૨,૦૦૦ દેવો અને ઉપર ઉછળતા પાણીને ૬૦,૦૦૦ દેવો દબાવે છે. જો નાગકુમાર દેવો આ કાર્ય ન કરે, તો સમુદ્રનું જલ એક જ સપાટામાં અનેક નગરોને જલમય બનાવી શકે છે પરંતુ અનાદિ સિદ્ધ લોક સ્વભાવથી, ચતુર્વિધ સંઘના પુણ્ય પ્રભાવથી અને વેલંધર જાતિના દેવોની સતત કાર્યશીલતાથી સમુદ્ર પોતાની મર્યાદા છોડતો નથી.

લવણ સમુદ્રના ચંદ્ર-સૂર્ય વિમાનો— લવણ સમુદ્રમાં ચાર ચંદ્ર અને ચાર સૂર્ય અને તેના પરિવાર રૂપ ૧૧૨ ગ્રહ, ૩૫૨ નક્ષત્રો અને ૨,૬૭,૯૦૦ ક્રોડાક્રોડી તારા છે. તે નિરંતર પરિભ્રમણ કરતા હોવાથી લવણ સમુદ્રમાં રાત-દિવસ થાય છે.

**લવજ઼ સમુદ્રના અધિપતિ**—સુસ્થિત નામના વ્યંતર દેવ છે.

**લવજ઼ સમુદ્રની વિશેષતા** :– (૧) અન્ય સર્વ સમુદ્રોની ઊંડાઈ સર્વત્ર ૧૦૦૦ યોજનની છે, લવણ સમુદ્રની ઊંડાઈ ક્રમશઃ વધે છે.



- (૨) અન્ય સર્વ સમુદ્રોના પાણી સમતલ છે, લવણ સમુદ્રની જલશિખા ૧૬,૦૦૦ યોજન ઊંચી છે.
- (૩) અન્ય સમુદ્રોના સંસ્થાન એક સમાન ચૂડીના આકારના જ છે. લવણ સમુદ્રની અન્ય વિશેષતાના કારણે તેના વિવિધ સંસ્થાનો થાય છે. ચુડીનું સંસ્થાન, ગોતીર્થ સંસ્થાન, નાવસંસ્થાન, અશ્વસ્કંધ સંસ્થાન વગેરે.
- (૪) અન્ય સમુદ્રોમાં મહાપાતાળ કળશો કે લઘુ પાતાળકળશો નથી. લવણ સમુદ્રમાં ચાર મહાપાતાળકળશો અને ૭,૮૮૪ લઘુ પાતાળ કળશો છે.
- (૫) અન્ય સમુદ્રમાં ભરતી-ઓટ આવતી નથી. લવણ સમુદ્રના પાણીમાં ભરતી-ઓટ આવે છે.
- (૬) અન્ય સમુદ્રના પાણી સ્થિર છે લવણ સમુદ્રનું પાણી ખળભળાટ સહિત છે.
- (૭) અન્ય સમુદ્રોનું પાણી ખારું નથી, લવણ સમુદ્રનું પાણી ખારું છે.
- (૮) અન્ય સમુદ્રોમાં વરસાદ થતો નથી, લવણ સમુદ્રોમાં વરસાદ થાય છે.



[શ્રી જીવાભિગમ સૂત્ર : પ્રતિપત્તિ–૩]

## પ્રશ્ન–૧ : યુગલિક કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– (૧) જે મનુષ્યોમાં યુગલ રૂપે સ્ત્રી-પુરુષનો સાથે જન્મ થાય, તે સાથે જ જીવન વ્યતીત કરે અને સાથે જ મૃત્યું પામે તે યુગિલિક મનુષ્ય કહેવાય છે. (૨) જે મનુષ્યો દશ પ્રકારના કલ્પવૃક્ષોથી જ જીવન વ્યવહાર ચલાવે છે. જીવન પર્યંત અસિ–શસ્ત્ર વ્યાપાર, મસિ–લેખન કલા કે કૃષિ–ખેતી વાડી આદિ કોઈ પણ પ્રકારનો વ્યાપાર કરતા નથી, તે યુગલિક મનુષ્યો કહેવાય છે. (૩) જે મનુષ્યોનું આયુષ્ય ક્રોડપૂર્વ વર્ષથી અધિક હોય, તે યુગલિક મનુષ્ય કહેવાય છે.

## પ્રશ્ન–૨: યુગલિકક્ષેત્ર કોને કહેવાય ?

ઉત્તર– જે ક્ષેત્રમાં યુગલિકો રહે છે, તે યુગલિક ક્ષેત્ર છે. યુગલિક ક્ષેત્રો ૩૦ અકર્મભૂમિ + પક અંતરદ્વીપ = ૮૬ છે.

**૩૦ અકર્મભમિ –** પાંચ હેમવયક્ષેત્ર, પાંચ હેરણ્યવયક્ષેત્ર, પાંચ હરિવર્ષક્ષેત્ર, પાંચ રમ્યકવર્ષેક્ષેત્ર, પાંચ દેવકુરુક્ષેત્ર, પાંચ ઉત્તરકુરુક્ષેત્ર, આ ત્રીસ અકર્મભૂમિના ક્ષેત્રો છે. તેમાં એક હેમવય, એક હેરણ્યવય આદિ છ એ પ્રકારના એક-એક ક્ષેત્ર જંબૂદ્ધીપમાં છે, છએ પ્રકારના બે-બે ક્ષેત્ર ધાતકીખંડમાં અને બે-બે ક્ષેત્ર પુષ્કરાર્દ્ધ દ્વીપમાં છે. આ રીતે ၄+૧૨+૧૨=૩૦ અકર્મભૂમિના ક્ષેત્રો થાય છે.

પક અંતરદ્વીપ — ચુલ્લહિમવંત વર્ષધર પર્વતના પૂર્વી અને પશ્ચિમી ચરમાન્તથી લવજ્ઞ સમુદ્રમાં ચારે વિદિશામાં ક્રમશઃ ૩૦૦, ૪૦૦, ૫૦૦, ૬૦૦, ૭૦૦, ૮૦૦, ૯૦૦ યોજનના આંતરે આંતરે ક્રમશઃ સાત-સાત ક્ષીપ છે. આ રીતે ચારે વિદિશાના ૭×૪=૨૮ અંતરદ્વીપ થાય. તે જ રીતે શિખરી પર્વતના પૂર્વી અને પશ્ચિમી ચરમાન્તથી લવજ્ઞ સમુદ્રમાં ચારે વિદિશામાં સાત-સાત દ્વીપ છે. ૭×૪=૨૮ અંતર દ્વીપ છે. કુલ ૨૮+૨૮=૫૬ અંતરદ્વીપ થાય છે. આ દ્વીપો લવજ્ઞ સમુદ્રમાં આંતરે-આંતરે સ્થિત હોવાથી અંતરદ્વીપ કહેવાય છે. આ રીતે ૩૦ અકર્મભૂમિ + ૫૬ અંતરદ્વીપ = ૮૬ યુગલિક ક્ષેત્રોમાં યુગલિક મનુષ્યો રહે છે.

**યુગિલક મનુષ્યો** – સર્વ યુગિલકો પુણ્યયોગે વજ ૠષભનારાચ સંઘયણ અને સમચતુરસ સંસ્થાનના ધારક હોય છે. તે સ્ત્રી-પુરુષો સર્વાંગ સુંદર મનોહર અને આકર્ષક દેહધારી માનવ રૂપે રહેલા દેવ કે અપ્સરા જેવા સમાન પ્રતીત થાય છે.

## યુગલિકોની અવગાહના – આયુષ્ય :-

| क्षेत्र                  | અવગાહના  | આયુષ્ય                   |
|--------------------------|----------|--------------------------|
| દેવકુરુ–ઉત્તરકુરુક્ષેત્ર | ત્રણ ગાઉ | ત્રણ પલ્યોપમ             |
| હરિવર્ષ–રમ્યકવર્ષક્ષેત્ર | બે ગાઉ   | બે પલ્યોપમ               |
| હેમવય–હેરણ્યવયક્ષેત્ર    | એક ગાઉ   | એક પલ્યોપમ               |
| અંતરદ્વીપ                | ૮૦૦ ધનુષ | પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ |

તેમાં યુગલિક સ્ત્રીઓની અવગાહના યુગલિક પુરુષોથી કંઈક ન્યૂન હોય છે. યુગલિકો અપર્યાપ્તાવસ્થામાં મૃત્યુ પામતા નથી. તે જીવો પુણ્યયોગે પૂર્ણ આયુષ્ય ભોગવીને જ મૃત્યુ પામે છે. ક્ષેત્ર સ્વભાવે ત્યાં સ્ત્રી-પુરુષ યુગલિક રૂપે સાથે જન્મે છે. કયારેય બે પુરુષ કે બે સ્ત્રીનો જન્મ સાથે થતો નથી. સાથે જન્મેલા તે યુગલ ભાઈ-બહેન રૂપે રહે છે. કાલ પરિપક્વ થતાં, પૂર્ણ યૌવનાવસ્થાને પ્રાપ્ત થતાં તે પતિ-પત્નીના સંબંધે સ્વતંત્રપણે વિચરણ કરે છે. દશ પ્રકારના કલ્પવૃક્ષના માધ્યમથી ઇચ્છાપૂર્તિ કરતાં, ભોગ–વિલાસમાં જીવન વ્યતીત કરે છે. પોતાના આયુષ્યના છ મહિના શેષ રહે ત્યારે એક યુગલને જન્મ આપે છે.

સંતાનની પરિપાલના દેવકુરુ–ઉત્તરકુરુક્ષેત્રમાં ૪૯ દિવસ, હરિવર્ષ–

રમ્યક્વર્ષક્ષેત્રમાં ૬૪ દિવસ; હેમવય–હેરણ્યવય ક્ષેત્રમાં ૭૯ દિવસ અને અંતરદ્વીપમાં પણ ૭૯ દિવસ કરે છે. તેટલા દિવસમાં તે યુગલ પરિપક્વ અવસ્થાને પ્રાપ્ત થઈ આત્મનિર્ભર જીવન વ્યતીત કરતાં બંને ય સાથે ભ્રમણ કરે છે. ત્યાર પછી યથા સમયે યુવાવસ્થાને પામીને પતિ-પત્નીના સંબંધને સ્વીકારી લે છે. કોઈ પણ યુગલ પોતાના જીવન કાલમાં એક જ યુગલને જન્મ આપે છે, વધુ સંતાનને જન્મ આપતા નથી. આ રીતે યુગલિકોની સંતાન પરંપરા ચાલે છે. એક યુગલ(ભાઈ-બહેન) જન્મે છે ત્યારે એક યુગલ(મા-બાપ) મૃત્યુ પામે છે, તેથી તેની સંખ્યા તેટલી જ રહે છે.

**દશ પ્રકારના વૃક્ષો** :– ૩૦ અકર્મભૂમિ અને પ*૬* અંતરદ્વીપના યુગલિક મનુષ્યોનો સંપૂર્ણ જીવન-નિર્વાહ વૃક્ષ આધારિત હોય છે. તે ક્ષેત્રોમાં વિશિષ્ટ પ્રકારના ૧૦ જાતિના વૃક્ષો હોય છે. તેમાંથી કેટલાક વૃક્ષોના ફળાદિ ખાદ્ય પદાર્થ રૂપે પરિણત થઈ જાય છે. કેટલાક વૃક્ષોના પત્રાદિ વસ્ત્ર રૂપે ઉપયોગમાં આવે છે. કેટલાક વૃક્ષો સુર્ય સમ પ્રકાશ આપે છે. આ રીતે તે વૃક્ષોની વિવિધ પ્રકારની પરિણતિઓની અપેક્ષાએ તેના ૧૦ વિભાગ કર્યા છે.

(૧) મતંગા :– મત્ત એટલે માદક રસ. જે વૃક્ષના અંગ–અવયવો માદક રસની જેમ પ્રમોદભાવ જનક, આનંદદાયક પેય વસ્તુઓ પ્રદાન કરે છે, તે વૃક્ષોને મતંગા કહે છે. આ વૃક્ષના ફળો પરિપકવ થાય ત્યારે તેમાંથી રસ પ્રવાહિત થાય છે. તેનું રસપાન કરીને યુગલિકો આનંદિત બને છે.

તે વૃક્ષના રસની મધુરતા, શેરડીના રસ, સોમરસ આદિથી અનંતગુણી અધિક મધુર, બલ-વીર્યની વૃદ્ધિ કરનારી હોય છે અને રસપાન કરનારને આનંદ પ્રદાન કરે છે.

- **(૨) ભૃતાંગા** :– ભાજન–પાત્ર આપનારા વૃક્ષો. આ વૃક્ષોના પત્ર આદિ વિવિધ પ્રકારના વાસણના આકારે સ્વાભાવિક રીતે પરિણત થાય છે અર્થાત્ તેનો વાસણ તરીકે ઉપયોગ થઈ શકે તેવા હોય છે.
- (૩) ત્રુ**ટિતાંગા** :- અનેક પ્રકારના વાજિંત્રો આપનારા વૃક્ષો. આ વૃક્ષોમાં પવન પ્રવેશ કરતાં તેમાંથી વિવિધ પ્રકારના સુમધુર વાજિંત્રોના ધ્વનિ નીકળે છે. (૧) તત–વીણા આદિ તારવાળા વાજિંત્રો, (૨) વિતત–ઢોલ વગેરે, (૩) ઘન–કાંસ્ય, તાલ, મંજીરા વગેરે અને (૪) શુષિર–વાંસળી વગેરે પોલાણવાળા વાજિંત્રો, આ ચારે પ્રકારના વાજિંત્રોના ધ્વનિ તે વૃક્ષોમાંથી સ્વાભાવિક નીકળે છે અને તે ધ્વનિ કર્ણપ્રિય અને મનોહર હોય છે.
- (૪) દીપશિખા :– પ્રકાશ આપનારા વૃક્ષો. તે વૃક્ષો સ્વાભાવિક રીતે ઉદ્યોત–

પ્રકાશયુક્ત હોય છે. તે સંધ્યા સમયે પ્રગટાવેલા દીપક જેવો પ્રકાશ આપે છે.

- (પ) જ્યોતિશિખા :– જ્યોતિ–જ્યોતિષી દેવોના વિમાન જેવો પ્રકાશ આપનારા વૃક્ષો. તે વૃક્ષો સ્વાભાવિક રીતે ચંદ્ર, સૂર્યની સમાન પ્રકાશિત હોય છે. દીપશિખા વૃક્ષથી જ્યોતિશિખા વૃક્ષનો પ્રકાશ અનેક ગુણો અધિક હોય છે.
- (૬) ચિત્રાંગા :– માળાઓ આપનારા વૃક્ષો. તે વૃક્ષોની શાખાઓ, પત્રો, પુષ્પો આદિ ચારે પ્રકારની માળાઓ રૂપે સ્વાભાવિક રીતે જ પરિણત થઈ જાય છે.
- 1. ગ્રંથિમ દોરા આદિ દ્વારા ગૂંથીને તૈયાર થતી માળા અથવા ચાતુર્યપૂર્વક પુષ્પોને પરસ્પર ગૂંથીને બનાવાતી માળા ર. વેષ્ટિત એક માળાની ઉપર બીજી માળા વીંટીને તૈયાર કરેલી માળા, ૩. પૂરિમ પુષ્પોને દોરામાં પરોવીને તૈયાર થતી માળા અથવા કોઈ પુષ્પોના જ વિશેષ પ્રકારના છિદ્રમાં અન્ય પુષ્પને પરોવીને તૈયાર થતી માળા ૪. સંઘાતિમ અનેક પ્રકારના પુષ્પસમૂહને ભેગા કરીને તૈયાર કરેલી માળા. તે વૃક્ષોના પત્ર, પુષ્પ આદિ વિભાગો આ ચારે પ્રકારની માળા રૂપે પરિણત થાય છે.
- (૭) ચિત્રરસા: વિવિધ પ્રકારના કલ્યાણકારી ભોજન આપનારા વૃક્ષો. તે વૃક્ષોના ફળો સ્વાદિષ્ટ ભોજન રૂપે પરિણત થાય છે. સૂત્રમાં તે ભોજનની સ્વાદિષ્ટતા ચક્રવર્તીના ભોજનની સમાન કલ્યાણકારી હોય છે. ચક્રવર્તીનો દૂધપાક કલ્યાણ ભોજન તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.
- કલ્યા ક્રભોજન :— (૧) એક લાખ સુવર્ણ મુદ્રાના મૂલ્યે તૈયાર થનાર ચક્રવર્તીના એક સમયના ભોજન વિશેષને કલ્યાણભોજન કહે છે. (૨) અસત્ કલ્પનાએ પુંડ્ર જાતિની શેરડીનો આહાર કરનારી એક લાખ ગાયોનું દૂધ ૫૦,૦૦૦ ગાયોને પીવડાવવામાં આવે, તે ૫૦,૦૦૦ ગાયોનું દૂધ ૨૫,૦૦૦ ગાયોને આ રીતે કરતા ક્રમશઃ એક ગાયને પીવડાવેલા દૂધનો દૂધપાક બનાવે. તે દૂધમાં કલમ જાતિના ઉત્તમ ચોખા અને સાકર, મેવા, મસાલા આદિ નાંખીને પૂર્ણપણે ઉકાળીને બનાવેલો દૂધપાક અત્યંત સ્વાદિષ્ટ બને છે, તેને કલ્યાણભોજન કહે છે. તે ભોજન ચક્રવર્તી જ પચાવી શકે છે. ચિત્રરસ કલ્પવૃક્ષ તેનાથી અધિક મનગમતા સ્વાદિષ્ટ ભોજન રૂપે પરિણત થાય છે.
- (૮) **મથ્યંગા** :– આભૂષણ આપનારા વૃક્ષો. તે વૃક્ષોના પત્ર,પુષ્પ વગેરે અત્યંત સોહામણા હોય છે. તે મનુષ્યોની આભૂષણોની ઇચ્છાપૂર્તિ કરે છે.
- (૯) **ગેહાકારા** :– ગૃહ–નિવાસસ્થાન આપનારા વૃક્ષો. તે વૃક્ષો અત્યંત સઘન હોય છે. મનુષ્યો તેનો આશ્રયસ્થાન રૂપે ઉપયોગ કરે છે.

(૧૦) **અનગ્ના** :– વસ્ત્ર આપનારા વૃક્ષો. તે વૃક્ષોના પત્રો, છાલ આદિ અત્યંત બારીક, મુલાયમ, અનેક પ્રકારના રંગ અને ચિત્રોથી ચિત્રિત હોય છે. મનુષ્યો તેનો વસ્ત્રરૂપે ઉપયોગ કરે છે. અનગ્ન વૃક્ષો વસ્ત્રવિધિથી યુક્ત હોય છે.

આ રીતે દશ પ્રકારના વૃક્ષો યુગલિક મનુષ્યોની જીવન જરૂરિયાત પૂરી કરે છે. તે વૃક્ષો વનસ્પતિકાયમય છે. તેનું સ્વાભાવિક પરિણમન જ તે તે પ્રકારે થાય છે. તેમાં કોઈ દેવ પ્રભાવ નથી. યુગલિકોની સંખ્યાથી વૃક્ષોની સંખ્યા અધિક હોય છે. આ વૃક્ષો પાસે કોઈપણ વસ્તુની યાચના કરવાની નથી, પરંતુ તે તે વૃક્ષોથી પ્રાપ્ત થતાં પદાર્થોથી મનુષ્યોની ઇચ્છાપૂર્તિ થઈ જાય છે. પ્રચલિત ભાષામાં આ દશ પ્રકારના વૃક્ષોને કલ્પવૃક્ષ કહે છે.

**યુગલિક સ્ત્રી-પુરુષો :**– તે સ્ત્રી અને પુરુષો સર્વાંગ સુંદર હોય છે. પુણ્ય યોગે તેઓ મનોહર અને કમનીય કાયાના ધારક હોય છે. તે માનવ રૂપે રહેલા દેવ કે અપ્સરા સમાન પ્રતીત થાય છે.

**યુગલિક મનુષ્યોનો આહાર** :– તે મનુષ્યોનો આહાર અત્યંત સારભૂત પદાર્થોનો હોય છે, તેથી દેવકુરુ-ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રના યુગલિકોને ત્રણ દિવસે, હરિવર્ષ-૨મ્યક્**વર્ષ** ક્ષેત્રના યુગલિકોને બે દિવસે અને હેમવય-હેરણ્યવય ક્ષેત્ર અને અંતરદ્વીપના યુગલિકોને એકાંતરે–એક દિવસ છોડીને બીજા દિવસે આહારની ઇચ્છા થાય છે. જ્યારે આહારની ઇચ્છા થાય ત્યારે વૃક્ષના પુષ્પો અને ફળોનો આહાર કરીને તે તૃપ્ત થાય છે. તે ફળો અત્યંત મીઠા, મધુરા, સુપાચ્ય, બલ-વીર્ય વર્ધક અને સ્વાદિષ્ટ હોય છે. તે ફળો અત્યંત સાત્વિક અને શક્તિ સંપન્ન હોવાથી મનુષ્યોને વારંવાર આહારની ઇચ્છા થતી નથી.

**યુગલિક મનુષ્યોનો જીવન-વ્યવહાર** :– યુગલિક ક્ષેત્રોમાં ગામ, નગર, મકાન, દુકાન, વ્યાપાર, વાણિજ્ય, ક્રય-વિક્રય આદિ કાંઈ જ નથી. ત્યાંના અત્યંત સઘન વૃક્ષો જ આવાસ રૂપે પરિણત થઈ જાય છે. વૃક્ષો દ્વારા જ જીવન-જરૂરિયાતની પૂર્તિ થાય છે, તેથી અસિ, મસિ અને કૃષિ આદિ અન્ય કોઈપણ પ્રવૃત્તિઓ ત્યાં હોતી નથી.

ત્યાં સોનુ,ચાંદી આદિ બહુમૂલ્ય પદાર્થો હોય છે પરંતુ યુગલિક મનુષ્યોને તેનું મમત્વ કે સંગ્રહવૃત્તિ નથી; માતા,પિતા, ભાઈ-બેન ઑદિ સંબંધોમાં પણ તેઓ તીવ્ર અનુરાગી નથી. આવશ્યકતા પૂર્તિના સાધનો સહજ ઉપલબ્ધ હોવાથી કોઈપણ પ્રકારના સંઘર્ષ, વેરઝેર, ક્લેશ, શત્રુતા આદિ ભાવોને કોઈ સ્થાન નથી. તેઓ સહજ રીતે અલ્પકષાયી. ભદ્ર અને વિનીત હોય છે.

તે મનુષ્યો પાદવિહારી હોય છે. ત્યાં ઘોડા, બળદ આદિ પશુઓ હોય છે, પરંતુ તે મનુષ્યોના ઉપયોગમાં આવતા નથી. સિંહ, વાઘ, ચિત્તા વગેરે જંગલી પશુઓ પણ ત્યાંના ક્ષેત્ર પ્રભાવે ભદ્રપ્રકૃત્તિના હોય છે. તેઓ મનુષ્યોને બાધક બનતા નથી. ત્યાં જલચર, સ્થલચર, ઉરપરિસર્પ, ભુજપરિસર્પ અને ખેચર આ પાંચે પ્રકારના તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો હોય છે, તેમાંથી સ્થલચર અને ખેચર બે પ્રકારના તિર્યંચ પંચેન્દ્રિયો યુગલિક હોય છે. ત્યાં માખી, મચ્છર, ડાંસ વગેરે ક્ષુદ્ર જંતુઓ હોતા નથી, યુગલિક ક્ષેત્ર તેવા ત્રાસજનક જીવોથી રહિત હોય છે. ત્યાં કોઈપણ પ્રકારની દુર્ઘટના થતી નથી. મનુષ્યોને આધિ, વ્યાધિ કે ઉપાધિનું દુઃખ હોતું નથી. તે ક્ષેત્રોમાં યુગલિકો સર્વ પ્રકારના શારીરિક, માનસિક, સાંયોગિક સુખનો અનુભવ કરતાં જીવન પૂર્ણ કરે છે.

**યુગિલકોમાં અનુશાસન**ઃ– યુગિલકોમાં રાજા, પ્રધાન, મંત્રી, શેઠ, નોકર, સેનાપતિ આદિ નાના-મોટા કોઈ પણ પ્રકારના પદ હોતા નથી. ત્યાં સ્વામી-સેવક જેવા ભેદ નથી. પ્રત્યેક યુગિલકો સ્વેચ્છાપૂર્વક સ્વતંત્રતાથી વિચરણ કરે છે, ત્યાં કોઈ પણ પ્રકારનું અનુશાસન હોતું નથી.

**યુગિલક ક્ષેત્રમાં ઉત્સવો**:– તે ક્ષેત્ર સ્વાભાવિક રીતે જ આનંદદાયક, રમણીય અને મનોહર હોય છે. યુગિલકો હંમેશાં પોતાની ઇચ્છા પ્રમાણે આનંદ-પ્રમોદ કરે છે, તેથી તેઓને ઉત્સવોનો મહિમા રહેતો નથી. આ રીતે યુગિલક ક્ષેત્રમાં લગ્ન આદિ કોઈ પણ પ્રકારના ઉત્સવો કે ખેલ, તમાશા આદિ થતા નથી.

**યુગલિક મનુષ્યોનો આયુષ્યબંધ, મૃત્યુ તથા ગતિ**:— તે મનુષ્યો આયુષ્યના છ માસ શેષ રહે ત્યારે પરભવનું આયુષ્ય બાંઘે છે. તે પોતાનું પરિપૂર્ણ આયુષ્ય ભોગવે છે. તેઓનું અકાલ મૃત્યુ થતું નથી. આયુષ્ય પૂર્ણ થાય ત્યારે કોઈપણ જાતના કષ્ટ વિના માત્ર છીંક, બગાસું કે ઉધરસના નિમિત્તે જ પતિ-પત્ની બંનેનું એક સાથે મૃત્યુ થઈ જાય છે. સ્ત્રી-પુરુષને પરસ્પર વિયોગનું દુઃખ હોતું નથી. પ્રકૃતિની ભદ્રતાના કારણે મૃત્યુ પામીને તે અવશ્ય દેવલોકમાં જાય છે.

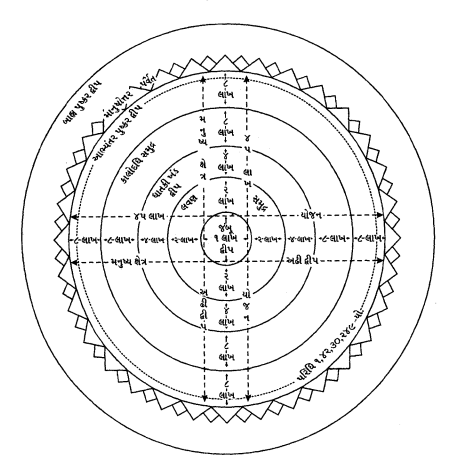
યુગલિક ભવમાં જેટલી સ્થિતિ હોય તેટલી જ સ્થિતિ અથવા તેનાથી અલ્પસ્થિતિવાળા દેવલોકમાં તેઓ ઉત્પન્ન થાય છે. તે પોતાના આયુષ્યથી અધિક સ્થિતિ પામી શકતા નથી. અંતરદ્વીપના મનુષ્યોની સ્થિતિ પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગની છે. તે યુગલિકો તેટલી સ્થિતિવાળા દેવલોકમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે. પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગની સ્થિતિ ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવોમાં જ હોય છે, તેથી અંતરદ્વીપના યુગલિકો ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવોમાં ઉત્પન્ન થાય છે, જયોતિષી કે વૈમાનિક દેવોમાં ઉત્પન્ન થતા નથી.

૩૦ અકર્મભૂમિના યુગલિકોની સ્થિતિ એક, બે કે ત્રણ પલ્યોપમની છે તેથી તે દેવો ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવોના પહેલા-બીજા દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેનાથી ઉપરના દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થતા નથી.

# [૨૯] અઢીહીપ ક્ષેત્ર

[શ્રી જીવાભિગમ સૂત્ર : પ્રતિપત્તિ–3]

મધ્યલોકના અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રોમાંથી અઢીદ્વીપ અને બે સમુદ્ર પ્રમાણ ક્ષેત્રને અઢી દ્વીપક્ષેત્ર કહે છે. મનુષ્યોનો વસવાટ અઢી દ્વીપ ક્ષેત્રમાં જ થતો હોવાથી તેને મનુષ્યક્ષેત્ર અને વ્યવહારકાલનું પ્રવર્તન અઢીદ્વીપ ક્ષેત્રમાં જ થતું હોવાથી તેને સમયક્ષેત્ર પણ કહે છે. આ રીતે અઢીદ્વીપ ક્ષેત્ર, મનુષ્યક્ષેત્ર અને સમયક્ષેત્ર, આ ત્રણે શબ્દો એક જ ક્ષેત્ર માટે પ્રયુક્ત થાય છે.



અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રોની મધ્યમાં જંબૂદ્વીપ છે. તેને કરતો લવણ સમુદ્ર, તેને કરતો ધાતકીખંડ, તેને કરતો કાલોદધિ સમુદ્ર અને તેને કરતો પુષ્કર દ્વીપ છે. તે પુષ્કર દ્વીપની મધ્યમાં મનુષ્ય ક્ષેત્રની મર્યાદા કરનારો માનુષોત્તર પર્વત છે. તેના કારણે પુષ્કર દ્વીપના બે વિભાગ થાય છે— આભ્યંતર પુષ્કર દ્વીપ અને બાહ્ય પુષ્કર દ્વીપ. કાલોદધિ સમુદ્ર તરફનો વિભાગ આભ્યંતર પુષ્કર દ્વીપ છે અને બહારની બાજુનો પુષ્કર સમુદ્ર તરફનો વિભાગ બાહ્ય પુષ્કર દ્વીપ છે.

જંબૂઢીપ, ધાતકીખંડ અને પુષ્કરદ્વીપનો અર્ધો વિભાગ– આભ્યંતર પુષ્કરાર્ધ દ્વીપ, આ અઢીદ્વીપ તથા અઢીદ્વીપની મઘ્યમાં આવતા લવણ સમુદ્ર અને કાલોદધિ સમુદ્ર, આ બે સમુદ્ર પ્રમાણ ક્ષેત્ર અઢીદ્વીપ ક્ષેત્ર કહેવાય છે. તે દરેક દ્વીપ-સમુદ્રમાં ચાર-ચાર દ્વાર, પદ્મવર વેદિકા અને વનખંડ છે. આ દ્વીપ-સમુદ્ર પૃથ્વીમય-જલમય, જીવમય અને પુદ્ગલમય છે.

અઢીદીપ પ્રમાણ — સંપૂર્ણ અઢીદીપ ક્ષેત્ર ૪૫ લાખ યોજન લાંબુ-પહોળું છે. તેમાં મધ્યનો જંબૂદીપ એક લાખ યોજન લાંબો-પહોળો છે. તેની ફરતે રહેલા લવણ સમુદ્રનો ચક્રવાલ વિષ્કંભ બે લાખ યોજન છે, તેથી પૂર્વ લવણ સમુદ્રના બે લાખ યોજન અને પશ્ચિમ લવણ સમુદ્રના બે લાખ યોજન થાય, આ રીતે લવણ સમુદ્રના ૨+૨=૪ લાખ યોજન. તેની ફરતે રહેલા ધાતકી ખંડનો ચક્રવાલ વિષ્કંભ પૂર્વના સમુદ્રથી બમણો અર્થાત્ ચાર લાખ યોજન છે તેના પૂર્વ-પશ્ચિમ વિભાગના ચાર-ચાર લાખ યોજન ગણતા આઠ લાખ યોજન થાય. તેની ફરતે રહેલા કાલોદિધ સમુદ્રનો ચક્રવાલ વિષ્કંભ પૂર્વના દ્વીપથી બમણો અર્થાત્ આઠ લાખ યોજન છે. તેના પૂર્વ-પશ્ચિમ બંને વિભાગના આઠ-આઠ લાખ યોજન ગણતા સોળ લાખ યોજન થાય.

તેની ફરતે રહેલા પુષ્કર દ્વીપનો ચક્રવાલ વિષ્કંભ પૂર્વના સમુદ્રથી બમણો અર્થાત્ સોળ લાખ યોજન છે પરંતુ મનુષ્યક્ષેત્રમાં આભ્યંતર પુષ્કર દ્વીપની જ ગણના થતી હોવાથી તેનો ચક્રવાલ વિષ્કંભ સંપૂર્ણ પુષ્કર દ્વીપથી અર્ધો અર્થાત્ આઠ લાખ યોજન છે. તેના પૂર્વ-પશ્ચિમ બંને વિભાગના આઠ-આઠ લાખ યોજન ગણતાં સોળ લાખ યોજન થાય.

આ રીતે જંબૂદીપના ૧ લાખ યોજન + લવણ સમુદ્રના ૪ લાખ યોજન + ધાતકી ખંડના ૮ લાખ યોજન + કાલોદધિ સમુદ્રના ૧۶ લાખ યોજન + આભ્યંતર પુષ્કર દ્વીપના ૧۶ લાખ યોજન = ૪૫ લાખ યોજન થાય છે.

સંસ્થાન સંપૂર્ણ અઢીદીપ ક્ષેત્રનું સંસ્થાન ગોળ થાળીના આકારનું છે.

**ક્ષેત્રો** – મનુષ્યને રહેવાના ૧૦૧ ક્ષેત્રો છે. ૧૫ કર્મભૂમિ + ૩૦ અકર્મભૂમિ + ૫*૬* અંતરદ્વીપ = ૧૦૧ ક્ષેત્ર છે.



જંબૂદ્રીપની મધ્યમાં અને અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રોની પણ મધ્યમાં એક લાખ યોજન ઊંચો મેરુ પર્વત છે.

**જંબુઢીપના ક્ષેત્રો**– મેરુ પર્વતની દક્ષિણ દિશામાં ભરતક્ષેત્ર છે અને ઉત્તર દિશામાં એરવતક્ષેત્ર છે. ભરત ક્ષેત્રની મર્યાદા કરનાર ચુલહિમવંત પર્વત અને એરવતક્ષેત્રની મર્યાદા કરનાર શિખરી પર્વત છે. ચુલહિમવંત પર્વતની ઉત્તર દિશામાં હેમવય ક્ષેત્ર અને શિખરી પર્વતની દક્ષિણ દિશામાં હેરણ્યવયક્ષેત્ર છે. હેમવયક્ષેત્રની મર્યાદા કરનાર મહાહિમવંત પર્વત અને હેરણ્યવયક્ષેત્રની મર્યાદા કરનાર રુક્મિ પર્વત છે. મહાહિમવંત પર્વતની ઉત્તર દિશામાં હરિવાસ ક્ષેત્ર અને રુક્મિ પર્વતની દક્ષિણ દિશામાં રમ્યક્વાસ ક્ષેત્ર છે. હરિવાસ ક્ષેત્રની મર્યાદા કરનાર નિષધ પર્વત અને રમ્યક્**વાસ ક્ષેત્રની મર્યાદા કરનાર નીલવંત પર્વત** છે. વચ્ચે મહાવિદેહ ક્ષેત્ર છે. ત્યાં મેરુપર્વતની દક્ષિણ દિશામાં દેવકુરુક્ષેત્ર અને ઉત્તર દિશામાં ઉત્તરકુરુક્ષેત્ર છે.

આ રીતે જંબુદ્ધીપમાં મનુષ્યોને રહેવાના ૯ ક્ષેત્રો છે. એક ભરતક્ષેત્ર. એક એરવતક્ષેત્ર અને એક મહાવિદેહ ક્ષેત્ર, આ ત્ર**ણ કર્મભૂમિના ક્ષેત્રો** અને એક હેમવયક્ષેત્ર, એક હેરણ્યવયક્ષેત્ર, એક હરિવાસ ક્ષેત્ર, એક રમ્યકવાસક્ષેત્ર, એક દેવકુરુ ક્ષેત્ર, એક ઉત્તરકુરુક્ષેત્ર, આ છ અકર્મભુમિના ક્ષેત્રો છે.

**ધાતકીખંડના ક્ષેત્રો**ઃ– ધાતકીખંડનો આકાર ચૂડી જેવો છે. ઉત્તર-દક્ષિણમાં ઈષુકાર પર્વતો છે, તેના કારણે તેના બે વિભાગ થાય છે– પૂર્વ વિભાગ અને પશ્ચિમ વિભાગ. તેમાં પૂર્વ અને પશ્ચિમ વિભાગમાં એક-એક ૮૪૦૦૦ યોજન ઊંચા અને સર્વાગ્ર ૮૫૦૦૦ યોજનના મેરુ પર્વત છે. આ રીતે ધાતકી ખંડમાં બે મેરુપર્વત છે. મનુષ્યને રહેવાના ક્ષેત્રો પણ જંબૂદ્વીપના ક્ષેત્રોથી બમણા છે. ધાતકીખંડમાં બે ભરત ક્ષેત્ર, બે એરવત ક્ષેત્ર અને બે મહાવિદેહક્ષેત્ર આ છ **કર્મભૂમિના ક્ષેત્રો** અને બે હેમવયક્ષેત્ર બે હેરણ્યવયક્ષેત્ર, બે હરિવાસક્ષેત્ર, બે રમ્યકવાસ ક્ષેત્ર, બે દેવકુરુક્ષેત્ર, બે ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્ર, આ **બાર અકર્મભૂમિના** ક્ષેત્રો છે.

**પુષ્કરાર્દ્ધ દીપના ક્ષેત્રો** :– તેમાં પણ ધાતકીખંડની જેમ જ બે મેરુપર્વત, છ કર્મભૂમિના ક્ષેત્રો અને બાર અકર્મભૂમિના ક્ષેત્રો છે.

**પક અંતરદ્વીપ** – ચૂલ્લહિમવંત પર્વતની પૂર્વ અને પશ્ચિમ કિનારાથી લવણ સમુદ્રમાં ચારે વિદિશામાં જતાં ક્રમશઃ સાત-સાત અંતરદ્વીપ છે. આ રીતે ૭×૪ વિદિશા = ર૮ અંતરદ્વીપ અને શિખરી પર્વતના પૂર્વ-પશ્ચિમ કિનારાથી લવણ સમુદ્રમાં ચારે વિદિશામાં જતાં ક્રમશઃ સાત-સાત અંતરદ્વીપ છે. આ રીતે 9×૪ = ૨૮ અંતરદ્રીપ. ૨૮+૨૮ = ૫૬ અંતરદ્રીપ છે.

કુલ મળીને જંબૂદ્દીપમાં કર્મભૂમિના ત્રણ ક્ષેત્ર, અકર્મભૂમિના છ ક્ષેત્ર ધાતકીખંડમાં કર્મભૂમિના છ ક્ષેત્ર, અકર્મભૂમિના બાર ક્ષેત્ર, પુષ્કરાર્દ્ધ દ્વીપખંડમાં કર્મભૂમિના છ ક્ષેત્ર અને અકર્મભૂમિના બાર ક્ષેત્ર છે, આ રીતે કર્મભૂમિના પંદર ક્ષેત્ર, અકર્મભૂમિના ૩૦ ક્ષેત્ર અને લવણ સમુદ્રમાં પૃષ્ઠ અંતરદ્વીપ = ૧૦૧ ક્ષેત્ર થાય છે. અઢીદ્વીપમાં જ્યોતિષી વિમાનો – તેમાં ૧૩૨ ચંદ્ર અને ૧૩૨ સૂર્ય પરિવાર સહિત નિરંતર ગતિ કરી રહ્યા છે. જંબૂદ્વીપમાં બે ચંદ્ર અને બે સૂર્ય; લવણ સમુદ્રમાં ચાર ચંદ્ર અને ચાર સૂર્ય; ધાતકીખંડમાં બાર ચંદ્ર અને બાર સૂર્ય; કાલોદિય સમુદ્રમાં બેતાળીશ ચંદ્ર અને બેતાળીશ સૂર્ય; પુષ્કરાર્દ્ધ દ્વીપમાં બોતેર ચંદ્ર અને બોતેર સૂર્ય છે.

આ રીતે કુલ ૨+૪+૧૨+૪૨+૭૨ = ૧૩૨ ચંદ્ર અને ૧૩૨ સૂર્ય છે. પ્રત્યેક ચંદ્ર-સૂર્યના પરિવારમાં ૨૮ નક્ષત્ર, ૮૮ ગ્રહ, *૧૬*૯૭૫ ક્રોડાક્રોડી તારા હોય છે. પ્રત્યેક ચંદ્ર-સૂર્ય હંમેશાં પોતાના પરિવાર સહિત ગતિ કરે છે.

રાત્રિ-દિવસ — અઢી દ્વીપમાં જ્યોતિષી વિમાનો ગતિશીલ છે. તેની ગતિના આધારે જ રાત્રિ-દિવસ થાય છે, યથા — જંબૂદ્વીપમાં બે ચંદ્ર અને બે સૂર્ય છે. બે સૂર્ય ઉત્તર-દિક્ષણ સામ-સામી દિશામાં હોય, ત્યારે (તિથી પ્રમાણે કલાકો સુધી) પૂર્વ-પશ્ચિમ વિભાગમાં બે ચંદ્ર સામસામી દિશામાં હોય છે. જ્યાં સૂર્ય પ્રકાશ હોય ત્યાં દિવસ અને સૂર્યપ્રકાશ ન હોય ત્યાં રાત્રિ હોય છે. તેથી દક્ષિણ અને ઉત્તર વિભાગમાં રહેલા ભરત-ઐરવતક્ષેત્રમાં દિવસ હોય ત્યારે પૂર્વ-પશ્ચિમ વિભાગમાં રહેલા મહાવિદેહક્ષેત્રમાં રાત્રિ હોય છે. બંને સૂર્ય ગતિ કરતાં-કરતાં પૂર્વ-પશ્ચિમ વિભાગમાં આવે ત્યારે મહાવિદેહક્ષેત્રમાં દિવસ અને ભરત-ઐરવત ક્ષેત્રમાં રાત્રિ થાય છે. આ રીતે બંને સૂર્યની ગતિના આધારે દિવસ અને રાત્રિ થાય છે.

આ રીતે અઢીદ્વીપના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં સૂર્યની ગતિના આધારે રાત્રિ-દિવસ થાય, તેના આધારે જ મહિના, વર્ષ આદિ વ્યવહારકાલની ગણના થાય છે.

અઢીદ્રીપ સિવાયના દ્રીપ-સમુદ્રોમાં તથો અધોલોક અને ઊર્ઘ્વલોકમાં ક્યાંય રાત્રિ-દિવસ રૂપે વ્યવહાર કાલની ગણના થતી નથી.

મનુષ્ય ક્ષેત્રની વિશિષ્ટતા :- (૧) વાદળ-વર્ષાદિ—અઢી ઢીપમાં સૂર્યની ગતિ થાય છે તેથી ક્યારેક સૂર્યની અત્યંત નિકટતમ ક્ષેત્રોમાં તાપની તીવ્રતા, દૂરના ક્ષેત્રોમાં તાપની મંદતા હોય છે. સૂર્ય તાપની તીવ્રતાથી વાદળાઓ બંધાય અને યથાયોગ્ય સમયે વર્ષા થાય. આ રીતે અઢીઢીપ ક્ષેત્રમાં વાદળા, વર્ષા, વીજળી, ગાજવીજ, ઇન્દ્રધનુષ, વાવાઝોડા, નદીના પૂર આદિ પ્રાકૃતિક પરિવર્તન થાય છે. અઢીઢીપની બહારના ક્ષેત્રોમાં આ પ્રકારના કોઈ પણ પરિવર્તનો થતા નથી, હંમેશાં એક સમાન વાતાવરણ જ હોય છે.

(ર) ભરતી-ઓટ– અઢીદ્વીપના લવણ સમુદ્રમાં પાતાળ કળશોના વાયુના

સંક્ષોભથી પાણીમાં ખળભળાટ થાય છે, તેથી લવણ સમુદ્રનું પાણી જંબૂદીપની જગતીની નીચેથી જંબૂદીપ તરફ અને ધાતકીખંડ તરફ વહેવા લાગે છે. તેના પરિણામે જંબૂદીપ અને ધાતકીખંડની નદીઓમાં પૂર કે સમુદ્રોમાં ભરતી-ઓટ આવે છે. અઢીદ્વીપની બહારના કોઈ પણ સમુદ્રોમાં ભરતી-ઓટ આવતા નથી.

(૩) બાદર અગ્નિ— અઢીદ્વીપના કર્મભૂમિના ક્ષેત્રોમાં તથાપ્રકારના યોગ્ય વાતાવરણમાં બાદર અગ્નિ હોય છે. અત્યંત સ્નિગ્ધ કે અત્યંત રક્ષકાલમાં બાદર અગ્નિ હોતી નથી, તેથી ભરત-ઐરવતક્ષેત્રમાં અવસર્પિણીકાલના પહેલા, બીજા અને ત્રીજા આરાના યુગલિક કાલમાં કાલની સ્નિગ્ધતા હોવાથી બાદર અગ્નિ નથી. ત્રીજા આરાના અંતે યુગલિક કાલ પૂર્ણ થતાં બાદર અગ્નિ પ્રગટે છે. ચોથા આરામાં અને પાંચમાં આરાના અંત સુધી બાદર અગ્નિ હોય છે. છટા આરામાં રક્ષકાલ હોવાથી બાદર અગ્નિ નથી.

મહાવિદેહક્ષેત્રમાં આરાનું પરિવર્તન થતું નથી ત્યાં હંમેશાં એક સમાન કાલ હોવાથી સદાને માટે બાદર અગ્નિ હોય છે.

અઢીદ્વીપની બહાર બાદર અગ્નિ નથી.

ઉત્તમપુરુષો— મનુષ્યક્ષેત્રમાં જ મનુષ્યો હોવાથી તીર્થંકર, ચક્રવર્તી, બલદેવ, વાસુદેવ આદિ પદવીધર પુરુષો કે સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકા આદિ રૂપ ચતુર્વિધ સંઘ અઢીદ્વીપમાં જ હોય છે.

મનુષ્યોના જન્મ-મરણ અઢીદ્વીપક્ષેત્રમાં જ થાય છે. ક્યારેક લબ્ધિથી કે દેવ યોગથી કોઈ મનુષ્ય અઢીદ્વીપની બહાર પહોંચી જાય, તો પણ તેના મૃત્યુ સમયે તે અવશ્ય મનુષ્યક્ષેત્રમાં આવી જાય છે, કારણ કે મનુષ્ય ક્ષેત્રની બહાર કોઈ મનુષ્યનો જન્મ-મરણ થતો નથી. આ રીતે અનેક દષ્ટિએ મનુષ્યક્ષેત્રની વિશેષતાઓ છે.



સ્થાન – મધ્યલોક(તિરછાલોક) એક રજ્જુ લાંબો, એક રજ્જુ પહોળો અને ૧૮૦૦ યોજન ઊંચાઈમાં છે. તેમાં અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રો છે. અઢી ઉદ્ઘાર સાગરોપમના જેટલા સમય છે તેટલા દ્વીપ સમુદ્રો મધ્યલોકમાં છે. તે અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રોની મધ્યમાં જંબૂક્ષીપ છે. તેની ચારે બાજુ ગોળાકારે ફરતો લવણ સમુદ્ર છે. તેની ચારે બાજુ ગોળાકારે ધાતકીખંડ છે. આ રીતે ક્રમશઃ સમુદ્ર, દ્વીપ, સમુદ્ર તેમ અસંખ્ય દ્વીપો અને અસંખ્ય સમુદ્રો છે.

પ્રમાણ – જંબૂઢીપ એક લાખ યોજન લાંબો પહોળો છે, લવણ સમુદ્રનો ચક્રવાલ વિષ્કંભ–ગોળાકાર પહોળાઈ બે લાખ યોજન છે. ત્યાર પછી આવેલો ધાતકીખંડનો ચક્રવાલ વિષ્કંભ ચાર લાખ યોજન છે. આ રીતે પછી પછીના ઢીપ-સમુદ્રો ક્રમશઃ બમણા-બમણા વિસ્તારવાળા છે. તેમાં કુંડલઢીપ-કુંડલ સમુદ્ર સુધીના ઢીપ-સમુદ્રો સંખ્યાત યોજન વિસ્તૃત અને સંખ્યાત યોજનની પરિધિવાળા છે અને રુચક ઢીપ-રુચક સમુદ્રથી લઈને સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર સુધીના ઢીપ-સમુદ્રો અસંખ્યાત યોજન વિસ્તૃત અને અસંખ્યાત યોજનની પરિધિવાળા છે.

સ્વરૂપ – તે દ્વીપ-સમુદ્રો પૃથ્વીમય, પાણીમય, જીવમય અને પુદ્દગલમય છે. પ્રત્યેક દ્વીપ-સમુદ્રમાં ચારે દિશામાં ચાર દ્વાર, કરતી પદ્મવર વેદિકા અને વનખંડ છે. દરેક દ્વીપમાં પર્વતો, કૂટો, જલસ્થાનો આદિ યથાસ્થાને હોય છે. દરેક દ્વીપ-સમુદ્રના બે-બે અધિષ્ઠાયક દેવો છે. અનેક દ્વીપ-સમુદ્રોના નામ તેના અધિષ્ઠાયક દેવોના નામના આધારે હોય છે અથવા દ્વીપ-સમુદ્ર શાશ્વત અને નિત્ય હોવાથી તેના નામ પણ શાશ્વત છે. તે અનૈમિત્તિક હોય છે.

**સંસ્થાન** – અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રો ગોળાકાર જ છે પરંતુ તેમાં એક જંબૂદ્વીપ મઘ્યમાં હોવાથી થાળીના આકારે ગોળ છે અને શેષ સર્વ દ્વીપ-સમુદ્રો ક્રમશઃ એકબીજાને ઘેરીને રહેલા હોવાથી તે સર્વે ય વલયાકાર અર્થાત્ ચૂડીના આકારે છે.

#### દ્વીપ–સમુદ્રોના નામ :–

| દ્વીપ           | અધિષ્ઠાયક દેવ             | સમુદ્ર           | અધિષ્ઠાયક દેવ           |
|-----------------|---------------------------|------------------|-------------------------|
| ૧ જંબૂદ્ધીપ     | અનાકૃત દેવ                | ્ ૧ લવણ સમુદ્ર   | સુસ્થિત દેવ             |
| ર ઘાતકીખંડ      | સુદર્શન અને<br>પ્રિયદર્શન | ર કાલોદધિ સમુદ્ર | કાલ અને<br>મહાકાલ       |
| ૩ પુષ્કર દ્વીપ  | પદ્મ અને<br>પુંડરીક       | ૩ પુષ્કર સમુદ્ર  | શ્રીધર અને<br>શ્રી પ્રભ |
| ૪ વરુણવર દ્વીપ  | વરુણ અને<br>વરુણપ્રભ      | ૪ વરુણવર સમુદ્ર  | વારુણી અને<br>વરુણાકાંત |
| પ ક્ષીરવર દ્વીપ | પુંડરીક અને<br>પુષ્કરદંત  | પ ક્ષીરવર સમુદ્ર | વિમલ અને<br>વિમલપ્રભ    |

| દ્વીપ                   | અધિષ્ઠાયક દેવ                           | સમુદ્ર                   | અધિષ્ઠાયક દેવ                          |
|-------------------------|-----------------------------------------|--------------------------|----------------------------------------|
| ક ઘૃતવર દ્વીપ           | કનક અને<br>કનકપ્રભ                      | <i>૬</i> ઘૃતવર સમુદ્ર    | કાંત અને<br>સુકાંત                     |
| ૭ ક્ષોદવર દ્વીપ         | સુપ્રભ અને<br>મહાપ્રભ                   | ૭ ક્ષોદવર સમુદ્ર         | પૂર્ણભદ્ર અને<br>મણિભદ્ર               |
| ૮ નંદીશ્વર દ્વીપ        | કૈલાસ અને<br>હરિવાહન                    | ૮ નંદીશ્વર સમુદ્ર        | સુમનસ અને<br>સોમનસભદ્ર                 |
| ૯ અરુણ દ્વીપ            | અશોક અને<br>વીતશોક                      | ૯ અરુણ સમુદ્ર            | સુભદ્ર–<br>સુમનભદ્ર                    |
| ૧૦ અરુણવર દ્વીપ         | અરુણવર ભદ્ર અને<br>અરુણવર મહાભદ્ર       | ૧૦ અરુણવર સમુદ્ર         | અરુણવર—<br>અરુણમહાવર                   |
| ૧૧ અરુણવરાવભાસ<br>દ્વીપ | અરુણવરાવભાસ<br>ભદ્ર અને<br>અરુણમહાવરાવ– | ૧૧ અરુણવરાવભાસ<br>સમુદ્ર | અરુણવરાવ—<br>ભાસવર અને<br>અરુણમહાવરાવ— |
|                         | ભાસ ભદ્ર                                |                          | ભાસવર                                  |

આ રીતે અરુણ દ્વીપથી સૂર્યદ્વીપ પર્યંતના દ્વીપ સમુદ્રોના નામ ત્રિપ્રત્યાવતાર છે અર્થાત્ એક-એક નામને વર અને વરાવભાસ શબ્દને જોડીને ત્રણ-ત્રણ નામ થાય છે. જેમ કે અરુણ દ્વીપ, અરુષ્ ીપ, અરુણવરાવભાસ દ્વીપ, ત્યાર પછી (૧૨) કુંડલ દ્વીપ (૧૩) કુંડલવ ા૪) કુંડલવરાવભાસ દ્વીપ (૧૫) રુચક દ્વીપ (૧૬) રુચકવરદ્વીપ (૧૯ કવરાવભાસ દ્વીપ (૧૮) હાર દ્વીપ (૧૯) હારવરદ્વીપ (૨૦) હારવરાવભાસ દ્વીપ.

આ રીતે યાવત્ સૂય... ન, સૂર્યવરદ્વીપ અને સૂર્યવરાવભાસ દ્વીપ. દરેક દ્વીપ પછીનો સમુદ્ર દ્વીપના નામ પ્રમાણે જ હોય છે. દેરેક દ્વીપના અધિષ્ઠાયક દેવોના નામ માટે દ્વીપના નામને ભદ્ર અને મહાભદ્ર શબ્દ જોડવાથી થાય છે જેમ કે અરુણવર દ્વીપના અધિપતિ દેવ અરુણવર ભદ્ર અને અરુણવર મહાભદ્ર છે અને સમુદ્રના નામને 'વર' અને 'મહાવર' શબ્દ જોડતાં તેના અધિષ્ઠાયક દેવનું નામ થાય છે. જેમ કે– અરુણ સમુદ્રના અધિષ્ઠાયક દેવ અરુણવર અને અરુણમહાવર છે.

લોકમાં જેટલા શુભ નામ, શુભ વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ, આભૂષણો, પૃથ્વી, રત્ન, નિધિ, દ્રહ, નદી, પર્વત, ક્ષેત્ર, વિજય, ક્રૂટ, નક્ષત્ર, ચંદ્ર, સૂર્ય આદિ છે; તે દરેક નામથી ત્રિપ્રત્યાવતાર દ્વીપ-સમુદ્રો છે, જેમ કે હાર દ્વીપ-હાર સમુદ્ર, હારવર દ્વીપ-હારવર સમુદ્ર, હારવરાભાસ દ્વીપ-હારવરાવભાસ સમુદ્ર. એક એક નામ-વાળા પણ અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રો છે. જેમ કે જંબૂદ્વીપ નામના અસંખ્ય દ્વીપો છે, લવણ સમુદ્ર નામના અસંખ્ય સમુદ્રો છે. અંતે દેવદ્વીપ–દેવસમુદ્ર, નાગદ્વીપ–નાગ સમુદ્ર, યક્ષ દ્વીપ–યક્ષસમુદ્ર, ભૂતદ્વીપ–ભૂત સમુદ્ર અને અંતે સ્વયં ભૂરમણ દ્વીપ અને સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર, આ અંતિમ પાંચ દ્વીપ-સમુદ્રોમાં ત્રિપ્રત્યાવતાર (ત્રણ-ત્રણ નામ) થતા નથી. તે નામવાળા એક-એક જ દ્વીપ-સમુદ્રો છે.

આ રીતે અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રોમાં મધ્યમાં જંબૂઢીપ સર્વથી નાનો છે અને અંતિમ સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર સર્વથી મોટો છે.

સમુદ્રોના પાશીનો સ્વાદ — (૧) એક લવણ સમુદ્રનું પાણી ખારું, (૨) કાલોદિધિ સમુદ્ર (૩) પુષ્કર સમુદ્ર અને (૪) સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર, આ ત્રણ સમુદ્રનું પાણી સ્વાભાવિક જલ જેવા સ્વાદવાળું, (૫) ક્ષીર સમુદ્રનું પાણી દૂધના સ્વાદવાળું, (૬) ઘૃતવર સમુદ્રનું પાણી ઘી જેવા સ્વાદવાળું અને (૭) વરુણ સમુદ્રનું પાણી મદિરાના સ્વાદવાળું છે. આ સાત સમુદ્રોને છોડીને શેષ અસંખ્ય સમુદ્રોનું પાણી ઇક્ષુરસના સ્વાદવાળું છે.

સમુદ્રોમાં મચ્છ-કચ્છ અસંખ્ય સમુદ્રોમાં મચ્છ-કચ્છ હોય છે પરંતુ લવણ સમુદ્ર, કાલોદિધ સમુદ્ર અને સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર, આ ત્રણ સમુદ્રોમાં વિપુલ માત્રામાં મચ્છ-કચ્છ હોય છે. શેષ સમુદ્રોમાં અલ્પ પ્રમાણમાં મચ્છ-કચ્છ હોય છે. તેમાં લવણ સમુદ્રમાં ૫૦૦ યોજનની અવગાહનાવાળા, કાલોદિધ સમુદ્રમાં ૭૦૦ યોજનની અને સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રમાં ૧૦૦૦ યોજનની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના-વાળા જલચર જીવો હોય છે.

**સમુદ્રોમાં ભરતી-ઓટ આદિ** – અસંખ્ય સમુદ્રોમાંથી એક લવણ સમુદ્રમાં પાતાળ કળશો હોવાથી તેના પાણીમાં ખળભળાટ થાય છે. મોજાઓ તરંગિત થાય છે, ભરતી-ઓટ આવે છે. અન્ય સમુદ્રો પાણીથી છલોછલ ભરેલા ઘડા જેવા છે. તે સમુદ્રો હંમેશાં એક સમાન જ રહે છે. તેમાં પાતાળ કળશો ન હોવાથી ભરતી-ઓટ આવતી નથી. તેના પાણીમાં કોઈ પણ પ્રકારે વધ-ઘટ થતી નથી.

સમુદ્રોનો વિસ્તાર— અસંખ્ય સમુદ્રોમાંથી પછી—પછીના સમુદ્રોનો વિસ્તાર ક્રમશઃ વધતો જાય છે, પરંતુ પ્રત્યેક સમુદ્રની ઊંડાઈ એક હજાર યોજનની એક સમાન છે. એક લવણ સમુદ્રની જલશિખા ૧૬૦૦૦ યોજન ઊંચી છે. તેની અપેક્ષાએ લવણ સમુદ્રની ઊંડાઈ ૧૦૦૦ યોજન અને ઊંચાઈ ૧૬૦૦૦ યોજન છે. અન્ય સમુદ્રો સમતલ હોવાથી તેની ઊંચાઈ નથી. મનુષ્ય ક્ષેત્ર — અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રોમાંથી ફક્ત અઢી દ્વીપ અને બે સમુદ્રોમાં જ મનુષ્યોને રહેવાના ૧૦૧ ક્ષેત્રો છે. આ રીતે એક રજ્જુ લાંબા-પહોળા મધ્યલોકમાં ફક્ત ૪૫ લાખ યોજન લાંબા-પહોળા અઢી દ્વીપમાં મનુષ્યો રહે છે. અન્ય કોઈ પણ દ્વીપ કે સમુદ્રમાં મનુષ્યો રહેતા નથી.

અઢીદીપની બહારના કોઈ પણ ક્ષેત્રમાં મનુષ્યોના જન્મ-મરણ થતાં નથી. ક્યારેક કોઈ દેવ મનુષ્યોનું સાહરણ કરીને અઢીદીપની બહાર લઈ ગયા હોય, તો પણ તે મનુષ્યોના મૃત્યુના સમયે ગમે તેમ કરીને દેવ તેને પુનઃ અઢીદીપની અંદર લાવીને મૂકી દે છે, ત્યાર પછી જ તેનું મૃત્યુ થાય છે. અઢી દીપની બહાર મનુષ્યો જ ન હોવાથી તીર્થંકર, ચક્રવર્તી, વાસુદેવ, સાધુ-સાધ્વી આદિ હોતા નથી. ત્યાં મનુષ્યોનો વસવાટ ન હોવાથી ત્યાં ગામ, નગર, મકાન, દુકાન, બજાર આદિ કાંઈ જ હોતું નથી. અઢી દીપની બહાર તિર્યંચ જીવ સૃષ્ટિ જ હોય છે.

જયોતિષી દેવો— અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રોમાં અસંખ્ય ચંદ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારા રૂપ જયોતિષી દેવો છે. તેમાંથી અઢીદ્વીપની અંદરના જ્યોતિષી દેવો મેરુપર્વતને કેન્દ્રમાં રાખીને નિરંતર ગતિ કરી રહ્યા છે પરંતુ અઢી દ્વીપની બહારના જ્યોતિષી દેવોના વિમાનો પોતાના સ્થાન પર સ્થિત જ હોય છે. તે વિમાનો ક્યારે ય ગતિ કરતા નથી.

અઢી દ્વીપના જ્યોતિષી દેવોની ગતિના કારણે ત્યાં રાત-દિવસ, સમય, આવલિકા, મુહૂર્ત આદિ વ્યવહાર કાલનું પ્રવર્તન થાય છે. તાપની તીવ્રતા-મંદતા વાદળા, મેઘવર્ષા, વીજળી, મેઘધનુષ જેવી પ્રાકૃતિક પરિસ્થિતિનું પરિવર્તન થાય છે. જ્યોતિષી દેવોની ગતિના કારણે તેના તાપક્ષેત્રમાં પણ વધઘટ થાય છે.

અઢી દ્વીપની બહારના જ્યોતિષી દેવો હંમેશાં એક જ સ્થાને સ્થિત છે, તેથી તેનો તાપ અત્યંત તીવ્ર કે અત્યંત મંદ હોતો નથી. ચંદ્ર-સૂર્યનો પ્રકાશ મિશ્રિત થવાથી અત્યંત તીવ્ર કે અત્યંત મંદ પણ ન હોય તેવો પ્રકાશ રહે છે. તેનું તાપક્ષેત્ર હંમેશાં એક સમાન રહે છે. ત્યાં રાત-દિવસ થતાં નથી. વ્યવહારકાલનું પ્રવર્તન નથી, વાદળા, વર્ષા આદિ નથી. તે ક્ષેત્રોની પ્રાકૃતિક પરિસ્થિતિ એક સમાન રહે છે.

જયોતિષી દેવોની સંખ્યા – જંબૂદ્ધીપમાં બે ચંદ્ર–બે સૂર્ય, લવણ સમુદ્રમાં ચાર ચંદ્ર–ચાર સૂર્ય, ધાતકી ખંડમાં બાર ચંદ્ર–બાર સૂર્ય, કાલોદધિ સમુદ્રમાં ૪૨ ચંદ્રો – ૪૨ સૂર્ય, અર્ધપુષ્કર દ્વીપમાં ૭૨ ચંદ્ર–૭૨ સૂર્ય પોતાના પરિવાર સહિત ગતિ કરે છે. આ રીતે અઢીદ્વીપ ક્ષેત્રમાં ૧૩૨ ચંદ્ર–૧૩૨ સૂર્ય છે. પ્રત્યેક ચંદ્ર-સૂર્યના પરિવારમાં ૨૮ નક્ષત્ર, ૮૮ ગ્રહ અને *૧૬*૯૭૫ કોટાકોટિ તારા છે. અઢી દ્વીપની બહાર આગળ-આગળના દ્વીપ-સમુદ્રોમાં ચંદ્ર-સૂર્યની સંખ્યા ક્રમશઃ વધતી જાય છે. સંખ્યાત યોજન વિસ્તૃત દ્વીપ-સમુદ્રોમાં સંખ્યાતા-ચંદ્ર-સૂર્ય અને અસંખ્યાત યોજન વિસ્તૃત દ્વીપ-સમુદ્રોમાં અસંખ્યાતા ચંદ્ર-સૂર્ય હોય છે.

આ રીતે મધ્યલોકના અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રોમાં મનુષ્યો, તિર્યંચો, વ્યંતર દેવો અને જ્યોતિષી દેવોનો વસવાટ હોય છે.

આ લોકના સર્વ જીવોએ અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રોમાં અનેકવાર અથવા અનંતવાર છ કાયના જીવરૂપે જન્મ-મરણ કર્યા છે.



[શ્રી જીવાભિગમ સૂત્ર : પ્રતિપત્તિ–૩]

પ્રત્યેક મુખ્ય દેવોના આવાસોમાં દેવોના જીવનની સમગ્ર કાર્યવાહી માટે પાંચ સભા હોય છે. (૧) સુધર્માસભા (૨) ઉપપાત સભા (૩) અભિષેકસભા (૪) અલંકાર સભા (પ) વ્યવસાય સભા.

- (૧) સુધર્મા સભા– દેવના મુખ્ય પ્રાસાદથી ઈશાન કોણમાં સુધર્મા સભા છે. તે સાડા બાર યોજન લાંબી, સવા છ યોજન પહોળી અને નવ યોજન ઊંચી છે. તેની પૂર્વ, દક્ષિણ અને ઉત્તર, તે ત્રણે દિશામાં એક-એક દ્વાર અને ત્રણે દિશામાં એક સોપાન શ્રેણી છે.
- (૧) ત્રણે દ્વારોની સામે એક એક તેમ ત્રણ મુખમંડપ છે.
- (૨) ત્રણે મુખમંડપની સામે એક-એક તેમ ત્રણ પ્રેક્ષાઘર મંડપ છે.
- (૩) ત્રણે પ્રેક્ષાઘર મંડપની સામે ત્રણ-ત્રણ દિશામાં અર્થાત્ ૩×૩=૯ મણિપીઠિકા – ચબૂતરા છે અને તે નવ મણિપીઠિકા પર એક-એક, તેમ નવ ચૈત્યસ્તૂપ છે.
- (૪) તે પ્રત્યેક **નવ** ચૈત્યસ્તૂપની સામે ત્રણ–ત્રણ દિશામાં અર્થાત્ ૯×૩=૨૭ ચૈત્યવૃક્ષો છે.
- (પ) તે પ્રત્યેક **સત્તાવીસ** ચૈત્ય વૃક્ષોની સામે ત્રણ-ત્રણ દિશામાં અર્થાત્ ૨૭×૩-૮૧ મણિપીઠિકા, તે મણિપીઠિકા પર એક-એક મહેન્દ્રધ્વજ છે.



(૬) તે પ્રત્યેક **એકયાસી** મહેન્દ્રધ્વજની ત્રણ-ત્રણ દિશામાં અર્થાતુ ૮૧×૩=૨૪૩ નંદા પુષ્કરિણી છે.

તે સુધર્માસભાની મધ્યમાં એક માણવકસ્તંભ છે. તેના મધ્યભાગમાં અનેક ર્ખીટીઓ અને તેના ઉપર સીકાઓ તથા સીકાઓમાં વજમય ડબ્બીઓ છે. તે ડબ્બીઓમાં જિન સહકાઓ(અસ્થિઓ કે ગ્રંથ) રાખેલા હોય છે. તે પ્રત્યેક દેવ-દેવીઓને માટે વંદનીય પૂજનીય છે.

તે ઉપરાંત સુધર્મા સભામાં તે મુખ્ય દેવનું સિંહાસન તથા તેના પરિવારરૂપ આભ્યંતર, મધ્યમ અને બાહ્ય પરિષદના દેવ-દેવીઓના ભદ્રાસનો ચોમેર પથરાયેલા હોય છે. મુખ્ય દેવ કોઈ પણ કાર્યની વિચારણા માટે આભ્યંતર પરિષદના દેવ-દેવીઓ સાથે સુધર્મા સભામાં બેસે છે. તે દેવ-દેવીઓ સાથે વિચાર વિનિમય કરી કાર્યનો નિર્ણય કરે છે. ત્યાર પછી મધ્યમ પરિષદના દેવ-દેવીઓને તેની જાણ કરીને બાહ્ય પરિષદના દેવ-દેવીઓને તદનુસાર કાર્ય કરવાનો આદેશ આપે છે.

સુધર્માસભામાં જ દેવોની આયુધશાળા–શસ્ત્રાગાર હોય છે. ત્યાં દેવોને યોગ્ય શસ્ત્ર આદિ ભરપૂર સામગ્રીઓ ઉપલબ્ધ હોય છે.

આ રીતે દેવોના જીવનની પ્રત્યેક મહત્વની કાર્યવાહી સુધર્માસભામાં જ થતી હોવાથી દેવલોકમાં સુધર્માસભાનું વિશેષ મહત્વ છે. તે મનુષ્યોની પાર્લામેન્ટના સ્થાને છે.

**(૨) ઉપપાત સભા**– સુધર્માસભાના ઈશાનકોણમાં ઉપપાતસભા છે. તેનું વર્ણન સુધર્માસભાની સમાન છે. તેમાં એક મણિપીઠિકા અને તેના ઉપર દિવ્ય દેવશય્યા હોય છે. દેવશય્યા જ દેવોનું ઉત્પત્તિસ્થાન છે. વૈક્રિય વર્ગણાના દિવ્ય પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરી ઉપપાત જન્મથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની અવગાહના સહિ**ત** દેવશય્યામાં દેવનો જન્મ થાય છે. મનુષ્યોની જેમ દેવોમાં ક્રમિક વિકાસ થતો નથી. દેવો અંતર્મુહૂર્તમાં જ પર્યાપ્તાવસ્થા અને પોતાની પૂર્ણ અવગાહનાને પ્રાપ્ત કરે છે

દેવશય્યાના ઈશાનકોણમાં એક મોટો દ્રહ છે. નવા ઉત્પન્ન થયેલા દેવોને ત્યાં સ્નાન માટે લઈ જવાય છે.

(૩) **અભિષેક સભા** – તે દ્રહના ઈશાનકોણમાં અભિષેક સભા છે. તેની મધ્યમાં એક સુંદર સિંહાસન છે. ત્યાં સામાનિક આદિ દેવો દિવ્ય સામગ્રીથી નવા ઉત્પન્ન થયેલા મુખ્ય દેવનો અભિષેક કરે છે. નવા ઉત્પન્ન થયેલા દેવને સિંહાસન પર

બેસાડીને ૧૦૦૮ સુવર્ણ કળશ, ૧૦૦૮ ચાંદીના, ૧૦૦૮ મણિ રત્નના, ૧૦૦૮ સોના-ચાંદીના ૧૦૦૮ સોના-મણિરત્નના, ૧૦૦૮ રુપ્યમણિ રત્નના, ૧૦૦૮ સોના-રૂપા મણિરત્નના અને ૧૦૦૮ માટીના, તેમ આઠ પ્રકારના ૧૦૦૮×૮= ૮૦૬૪ કળશોથી મનુષ્ય ક્ષેત્રના સર્વ તીર્થક્ષેત્રોના પવિત્ર જલથી, પુષ્પોથી આ રીતે શ્રેષ્ઠ સામગ્રીઓથી, દિવ્ય વાંજિત્રોના નાદ સાથે આનંદપૂર્વક અભિષેક કરે છે.

ત્યાર પછી સામાનિક આદિ દેવો અત્યંત મુલાયમ વસ્ત્રથી તે દેવનું શરીર લૂંછીને દિવ્ય વસ્ત્ર પરિધાન કરાવે છે.

- (૪) અલંકાર સભા— અભિષેક સભાના ઈશાનકોણમાં એક વિશાળ અલંકાર સભા છે. ત્યાં દેવોના શોભા શણગાર માટે બહુમૂલ્યવાન આભરણો તથા આભૂષણો હોય છે. દેવો અહીં આવીને પોતાની ઇચ્છાનુસાર શોભા-શણગારથી સુસજ્જિત થાય છે.
- (પ) વ્યવસાય સભા– અલંકારસભાના ઈશાનકોણમાં એક વ્યવસાય સભા છે. ત્યાં સિંહાસન ઉપર દેવોના સમગ્ર વ્યવહારને સૂચિત કરતું એક પુસ્તક રત્ન હોય છે. તે પુસ્તકના પૂંઠા, પાના, અક્ષરો આદિ સોના, રૂપા અને રત્નના હોય છે.

શોભા શણગારથી સુસજ્જિત થયેલા દેવ વ્યવસાય સભામાં આવે છે. સામાનિક દેવો નવા ઉત્પન્ન થયેલા મુખ્ય દેવના હાથમાં તે પુસ્તકરત્ન આપે છે. તેનું વાંચન કરીને તે દેવ પોતાના સમગ્ર જીવન વ્યવહારને જાણે છે. અને તે પ્રમાણે કાર્યવાહી કરે છે.

પાંચે સભાનું પ્રમાણ, સ્વરૂપ આદિ એક સમાન છે.



નિગોદ– આ જૈન ધર્મનો પરિભાષિક શબ્દ છે. તેના બે પ્રકાર છે. નિગોદ અને નિગોદ જીવ. અનંત જીવોના આશ્રયસ્થાન રૂપ શરીરને નિગોદ કહેવાય અને તેમાં રહેલા અનંતા જીવોને નિગોદ જીવ કહે છે.

**નિગોદ પ્રકાર**– નિગોદ શરીર અને નિગોદ જીવોના બે પ્રકાર છે. સૂક્ષ્મ અને



બાદર. સુક્ષ્મ નિગોદ જીવો આખા લોકમાં ઠાંસી ઠાંસીને ભર્યા છે. તે જીવો કે તેના શરીરો દેખાતા નથી.

સૂક્ષ્મ નિગોદના બે પ્રકાર છે– (૧) અવ્યવહાર રાશિના નિગોદ અને (૨) વ્યવહારરાશિના નિગોદ.

અવ્યવહાર રાશિ – જે જીવો અનાદિકાલથી સૃક્ષ્મ નિગોદ ૩૫ે જ છે. જે જીવે અન્ય કોઈ પણ ગતિમાં કદાપિ જન્મ-મરણ રૂપ વ્યવહાર કર્યો જ નથી, તે જીવોને અવ્યવહાર રાશિના જીવો કહે છે. તે જીવોના પણ સ્થિતિની અપેક્ષાએ બે પ્રકાર છે. (૧) **અનાદિ અનંત**– અનંત જીવો એવા છે કે જે અનાદિકાલથી અવ્યવહાર રાશિમાં છે અને અનંતકાલ સુધી ત્યાં જ રહેવાના છે. તે જીવો અવ્યવહારરાશિની બહાર નીકળવાના જ નથી તે અનાદિ અનંત છે. (૨) **અનાદિ સાંત**– જે જીવો અનાદિકાલથી અવ્યવહાર રાશિમાં છે પરંતુ ક્યારેક કાલલબ્ધિના યોગે તે જીવ ત્યાંથી બહાર નીકળશે અને તેમની અવ્યવહાર રાશિની સ્થિતિપૂર્ણ થશે, તે અનાદિ સાંત છે. મનુષ્યક્ષેત્રમાંથી એક જીવ સિદ્ધ થાય, ત્યારે અવ્યવહાર રાશિમાંથી એક જીવ બહાર નીકળીને વ્યવહાર રાશિમાં આવે છે.

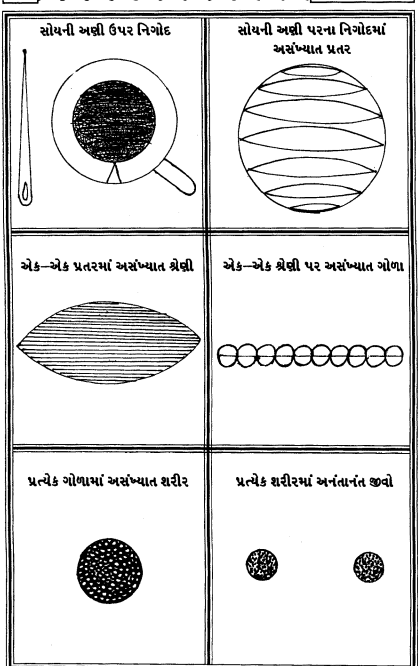
આ રીતે અવ્યવહારરાશિમાં નિગોદના જ જીવો હોય છે.

**વ્યવહાર રાશિ**– જે જીવો ચાર ગતિમાં જન્મ-મરણ૩૫ વ્યવહાર કરે છે. તે વ્યવહાર રાશિના જીવો કહેવાય. વ્યવહાર રાશિમાં ચારે ગતિના જીવો હોય છે. કોઈ જીવ ચાર ગતિમાં પરિભ્રમણ કરતાં ક્યારેક પુનઃ સૂક્ષ્મ નિગોદ પણે જન્મ ધારણ કરે તે વ્યવહાર રાશિના નિગોદ કહેવાય છે. તેની સ્થિતિ સાદિ સાંત છે.

બાદર નિગોદ– જે નિગોદ જીવોના અસંખ્ય શરીરો સાથે મળે ત્યારે ક્યારેક દષ્ટિગોચર થાય અને ક્યારેક ન થાય તેને બાદર નિગોદ કહે છે. તે લોકના દેશભાગમાં જ હોય છે. કાંદા, બટેટા, મૃળા, ગાજર, લીલ, ફૂગ આદિ લોકમાં જે દુષ્ટિગોચર થાય તે બાદર નિગોદ છે.

**નિગોદ જીવો**– લોકના અસંખ્ય પ્રતરો છે. એક-એક પ્રતરમાં અસંખ્ય શ્રેણી છે. એક-એક શ્રેણીમાં અસંખ્ય ગોલક છે. નિગોદના ગોળાકારે રહેલા સમૂહને ગોલક કહે છે. એક-એક ગોલકમાં અસંખ્ય નિગોદ શરીર છે અને એક-એક નિગોદ શરીરમાં અનંતા જીવો છે.

તે અનંત જીવોનું સ્થલ ઔદારિક શરીર એક જ હોય છે. તે જીવો (૧) એક જ શરીરમાં રહે છે (ર) એક જ સાથે આહાર કરે છે (૩) એક જ સાથે શ્વાસોશ્વાસ લે છે. તે જીવોનું શરીર એક જ હોવાથી શરીરજન્ય કોઈ પણ ક્રિયામાં સ્વતંત્રતા રહેતી નથી.



તે અનંત જીવોનું શરીર એક જ હોવા છતાં તેના અધ્યવસાયો, કર્મ અને કર્મબંધ સ્વતંત્ર હોય છે. નિગોદનું આયુષ્ય અત્યંત અલ્પ જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ અંતર્મુહૂર્તનું છે. તે જીવો એક મુહૂર્તમાં કપ,પ૩ક જન્મ-ધારણ કરી શકે છે એટલે એક જ શ્વાસ જેટલા સમયમાં ૧૭ ભવ થાય તેટલું અલ્પ આયુષ્ય હોય છે. નિગોદની કાયસ્થિતિ અનંતકાલની છે તેથી નિગોદમાં ગયેલો જીવ અનંતકાળ– અઢી પુદ્દગલ પરાવર્તન કાલ નિગોદમાં રહી શકે છે. ત્યાર પછી પ્રત્યેક વનસ્પતિ આદિમાં જન્મ ધારણ કરે છે.

તે જીવોને એક સ્પર્શન્દિય જ હોય છે. તેની ચેતના અત્યંત અલ્પવિકસિત હોય છે. ગાઢતમ કર્મના ઉદયે તેને અક્ષરના અનંતમા ભાગની જ ચેતના ઉઘાડી હોય છે.

એક શરીરે અનંતા જીવો સાથે રહેતા હોવાથી તેને સાધારણ વનસ્પતિ કહે છે. શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં સાધારણ **વનસ્પતિના લક્ષણો** બતાવ્યા છે. તે આ પ્રમાણે છે– (૧) મૂળ, કંદ, સ્કંધ, ત્વચા, શાખા, પ્રવાલ, પુષ્પ, ફળ અને બીજનું ભેદન કરતાં તે તૂટેલો ભાગ સમચક્રાકાર દેખાય. (૨) સ્કંધાદિ વિભાગોના મધ્યવર્તી સારભાગની અપેક્ષાએ તેની છાલ જાડી હોય, (૩) તેના પર્વ–ગાંઠને તોડતાં તેનું ભંગસ્થાન રજથી (જલકણોથી) વ્યાપ્ત થઈ જાય, (૪) દૂધ સહિત કે દૂધ રહિત પણ પાંદડાઓની નસો દેખાતી ન હોય, આવા એક કે અનેક લક્ષણો જે વનસ્પતિમાં જણાતાં હોય. તે સાધારણ વનસ્પતિ છે.

કોઈ પણ બીજની કુંપળો ઉગતા સમયે અનંત કાયિક હોય છે. ત્યાર પછી તે કુંપળો વિકસિત થતી જાય, પાંદડાનું રૂપ ધારણ કરે ત્યારે તે વનસ્પતિના નામકર્મ પ્રમાણે તે પ્રત્યેક વનસ્પતિ અથવા સાધારણ વનસ્પતિપણું પામે છે.

એક સોયની અણી પર રહે તેટલા કંદમૂળમાં પણ અસંખ્ય નિગોદ શરીર અને એક શરીરે અનંતા જીવો હોય છે, તેથી કંદમૂળના વપરાશમાં અનંતાનંત જીવોની હિંસાનો દોષ છે. તેમ જાણી તે જીવોની દયા પાળવી.

> શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર, જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર આધારિત

॥ ફૂલ આમ્ર સ્તોકાલય સંપ્



#### : अडाशाड:



શ્રી રોયલ પાર્ક સ્થા. જૈન મોટા સંઘ ઓમાનવાળા ઉપાશ્રય, ર–રોયલ પાર્ક, રાજકોટ – ૩૬૦ ૦૦૫.

ફોન : ૨૫૭૯૧૭૫,૨૪૮૨૨૧૭ ,૨૪૮૦૮૬૯ મોબાઇલ :- ૯૮૨૪૦ - ૪૩૭૬૯