

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

## FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

## -The TFIC Team.

# UNIVERSAL UNIVERSAL

## GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

**Published under the Authority of** the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda

GENERAL EDITOR:

В. ВНАТТАСПАВУУА, М.А., Рh.D. Rājaratna.

No. LXII

## PRAJÑĀPĀRAMITĀS

Volumen Ist

## THE COMMENTARIES

## on the

# PRAJNĀPĀRAMITĀS

## VOLUMEN 151

## THE ABHISAMAYÅLANKÄRÁLOKA

## of

## HARIBHADRA

being a commentary on the Abhisamayālankāra of Maitreyanātha and the Astasāhasrikāprajňāparamitā

Edited with Introduction and Indices by

## GIUSEPPE TUCCI

of the Royal Academy of Italy

1932 Oriental Institute Baroda Printed by P. Knight at the Baptist Mission Press, 41, Lower Circular Road, Calcutta, and Published on behalf of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda by Benoytosh Bhattacharyya, Director, Oriental Institute, Baroda.

Price Rs. 12-0-0.

## PREFACE.

The study of the Prajňapāramitā literature is to be taken up again, chiefly with the help of the large amount of commentaries upon it still preserved specially in Chinese and Tibetan translations. The investigation of this literature has attracted my attention and it is my purpose to publish a series of studies on the subject.

First of all we must begin by editing the most important available commentaries or at least those which will help us not only to distinguish the various schools of interpretation, but also to understand the full import of the Prajñā-literature and the place it must be given in the general evolution of Buddhist thought.

This volume contains the commentary on the Asţasāhasrikā-prajňapāramita and at the same time on the Abhisamayalankaraloka of Maitreya written by Haribhadra (or Simhabhadra). The second volume will contain the commentary on the Abhisamayalańkara by Arya-Vimuktisena and the third the abstracts of the most important sections of the Mahaprajňaparamitaśāstra of Nagarjuna lost in its Sanskrit original but preserved in a Chinese translation.

In the second volume I shall collect, chiefly from Tibetan sources, the available material on Vimuktisena and Haribhadra and edit the fragments brought back from Nepal of the commentary of Haribhadra himself on the Abhisamayalankarakarika. I will also discuss the bearing of these treatises on the development of Buddhist ideals and mysticism. As to the manuscripts used for this edition they are:

A. A Nepalese manuscript on paper of the Asiatic Society of Bengal (on which see R. L. MITRA, Nepalese Buddhist Literature, p. 194,) generally incorrect. **B.** A modern copy of a palm-leaf manuscript of the Durbar Library, Kathmandu, very kindly put at my disposal by Sylvain Levi. It is, if we except some portions written by a second hand, generally more correct than the other though, as usual with new copies, clerical errors are here also frequent.

N. The palm-leaf manuscript itself preserved in the Durbar Library. The front page is missing and three leaves inside are also missing. It is extremely correct. I asked for the permission of having it on loan and His Highness the Maharaja most graciously agreed to my request. In this way I was able to correct in many a place the readings of my copy already in the press.

In doubtful passages reference has been made to the Tibetan translation of the work (bs TANG-AGYUR.  $Mdo. \overline{\sigma}$ ) which was always carefully compared, by the editor, with the Sanskrit text.

Before concluding these introductory remarks I feel obliged to express my deepest gratitude to His Highness the Maharaja Bhim Sham Sher, to Prof. Sylvain Levi, to the authorities of the Asiatic Society and to its Secretary Doctor van Manen always so sympathetical to scholars, and to the learned editor of the *Gaekwad's Oriental Series*. The Baptist Mission Press must also be thankfully remembered here for carrying through the press this voluminous work in the most unfavourable circumstances, since the exchange of proofs proved very difficult on account of my continuous travelling and shifting even to countries of no easy access.

G. TUCCI.

Śrinagar, 25-10-1931.

# INDICES

## LIST OF ABBREVIATIONS

- AA. Abhisamayalankārakārikā
- AAA. Abhisamayalankāraloka
- ASP. Astasāhasrikāprajňapāramitā.

## Synopsis of the contents of AA. AAA. and ASP. and of the anupūrvī of the abhisamaya.

|        |                                                                                                                      |                                           |                                                            |                           | AA.            | AA <b>\.</b>                                          | ASP.                                          |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------|----------------|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| (a) A  | bhidhana, abhidh<br>bandha, etc.                                                                                     | neya, j                                   | nayojana,                                                  | sam-                      |                | р 2,13                                                |                                               |
| (b) Pi | ŅDĀRTHANIRDEŚA                                                                                                       | ••                                        | ••                                                         |                           | 3 e, d ,       | р 19,1-1                                              |                                               |
|        | sarvākārajùatā<br>mārgajňata                                                                                         | ••                                        | ••<br>··                                                   | ••                        | 4, 5           | р 19,13<br>р 19,14                                    | I<br>11-<br>VI11<br>p-18-<br>189              |
|        | sarvajñatá                                                                                                           | ••                                        |                                                            |                           |                | р <b>19,</b> 1–5                                      | 21<br>V111<br>p 189<br>1 21-1X<br>p 203, 1 17 |
|        | sarvākārābhīsan                                                                                                      | nbodha                                    | ••                                                         |                           |                | р 19,17                                               | IX-XX                                         |
|        | mürdhapraptabl                                                                                                       | hisamaya                                  | ±                                                          | ••                        |                | р 19,1 8                                              | XX -XXIX<br>(p=478)                           |
| (c) V3 | anupūrvabhsan<br>ekaksanabhsam<br>dharmakaya<br>(ĀSANIRDEŠA                                                          |                                           | ••<br>••<br>••                                             | <br><br>                  |                | p 19,1 10<br>p 19,1 +1.<br>p 19,1 12                  | }xxix                                         |
|        | SARVÄKÄR IJÑATÄ                                                                                                      |                                           |                                                            |                           | 6, 7           |                                                       | Ist pari-                                     |
|        | Cittotpada<br>( <i>śunyatū-karanā</i> g<br>avavāda<br>nīrvedhabhāgīya<br>ādharah pratī<br>bhāvah,<br>sarvadharīnālam | a (caturv<br>batteh,<br>ibana             | udha, 4 satu<br>dharmadha<br>                              | una.<br>/a)<br>tusva-     |                | 1 21<br>p 19, 1 20<br>p 20, 1 1<br>1 3<br>1 5<br>1 6  | varta                                         |
|        | samuddo5a . {<br>p<br>a                                                                                              | ai vasatt<br>mahatt<br>nahanan<br>dhigama | vagratācītta<br>va<br>inhattva<br>imahattva                | 1-                        |                | 18                                                    |                                               |
|        | pratipatti }p                                                                                                        | rasthitip                                 | ratipatti<br>matipatti<br>pratipatti<br>ratipatti          |                           |                | $ \begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ |                                               |
| 11.    | Mārgajnatā                                                                                                           | ••                                        | ••                                                         |                           | 7, 8, 9,<br>10 | р 20, 1<br>24                                         | 11-V111<br>(p=189, 1=21)                      |
|        | darsanamārga                                                                                                         |                                           | ••                                                         |                           | 10             | р 21,1-1.                                             | (p 100,1 -1)                                  |
|        | bhava <b>n</b> ä• (sā<br>marga, (ar                                                                                  | istava<br>nāsrava                         | . { adhimul<br>parinām<br>anumod<br>. { prayoga<br>visuddh | cti.<br>Iană<br>ană<br>I. |                | р 21, 1<br>8                                          |                                               |
| Ш.     | Sarvajňatā                                                                                                           | ••                                        |                                                            | ••                        | 11, 12         | p 22, 1 9                                             | VIII p 189,<br>1 21-1X,                       |
| IV.    | Sarvākārābnisa<br>akāra saprayoga,                                                                                   |                                           |                                                            | ••                        | 13, 14         | р 231, 1-4                                            | p 203, 1 17<br>1X-XX                          |

|                                                                                                                                                                                | AA.     | AAA.              | ASP.                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------------|---------------------|
| laksana { gunādāna.<br>dosaparītyāga                                                                                                                                           |         |                   |                     |
| moksabhāgiya<br>nu vedhabhāgiya<br>samsāranu vanasamatā<br>svabuddhaksetravisuddhi                                                                                             |         |                   |                     |
| upāyakauśalena buddhakrtyapravartana                                                                                                                                           |         |                   |                     |
| V. Mürdhapräptäbhisamaya                                                                                                                                                       | 15, 16  | р 24,11.          | XX-XXIX<br>(p. 478) |
| <ul> <li>linga, vivrddhi, nirūdhi, cittasamsthiti of<br/>the four nevedhabhāgiyas</li> <li>vipaksas and four pratipaksas in the<br/>daršana—and in the bhāvanāmārga</li> </ul> |         |                   |                     |
| VI. ANUPŪRVĪBHISAMAYA                                                                                                                                                          | 17 a, b | p 24, 1 19        |                     |
| VII. EKAKŞAŅĀBHISAMBODHA                                                                                                                                                       | 17 c. d | р 25 <b>, 1-1</b> | XXIX                |
| VIII. DHARMAKĪYĀBHISAM-) (Svalhāvika, dhar-<br>BODHA CATURVIDHA.<br>gakaya, sambho-<br>gakaya, natr-<br>mānikakaya                                                             | 18      | р 25, 1-8         | )                   |
| THE FIRST ABHISAMAYA.                                                                                                                                                          |         |                   |                     |
| SARVĀKĀRAJNĀTĀ.                                                                                                                                                                | •       | NO 1 10           |                     |
| <ul> <li>(a) Cittotpáda (áŭnyatākarunāgarbha, pramdhi-<br/>prasthānasyabhāya)</li> </ul>                                                                                       | 19      | р 29, 1-13        |                     |
| cittotpädaprabheda                                                                                                                                                             | 20, 21  | թ 31, 1. 7.       |                     |
| bhūmis in<br>its concomitants similar to which it is<br>included                                                                                                               |         |                   |                     |
| l. chanda prthivī.<br>2 āśayakalvānasuvarna.<br>3 adhyāšaya śuklapaksanava-<br>candra                                                                                          |         |                   |                     |
| prathama-<br>bhūmipraveša-<br>pravoga jvalana sangrhita,<br>adhimukti-<br>caryāpratibad-<br>dha.                                                                               |         |                   |                     |
| 5 dānapāramītā mahānīdhāna Ist bhū 📜 🕰                                                                                                                                         |         |                   |                     |
| 6. śilapā ratnākara 2nd " 🛱                                                                                                                                                    |         |                   |                     |
| 7. ksāntipā , mahāinava 3id , p<br>8 vīryapā , vajra 4th. , p                                                                                                                  |         |                   |                     |
| 9. dhyānapā parvata 5th "                                                                                                                                                      |         |                   |                     |
| 9. dhyānapā parvata 5th " ("<br>10. prajnāpā mahābhaisajya 6th " ("<br>11. upāyakau- kalyānamutra 7th. " ("                                                                    |         |                   |                     |
| salapā                                                                                                                                                                         |         |                   |                     |
| 12 pranidhānapā, cintāmani 8th. " 🔤<br>13. balapā adītva 9th. " 🔤                                                                                                              |         |                   |                     |
| 14 jūānapā madhurasangiti 10th. "                                                                                                                                              |         |                   |                     |
| 15. abhıjñā mahārāja .<br>16. punvajñāna- kosthāgāra .)                                                                                                                        |         |                   |                     |
| sambhāta                                                                                                                                                                       |         |                   |                     |
| dharma                                                                                                                                                                         | 1       |                   |                     |
| 18. samathavi- yāna visesamārga-                                                                                                                                               |         |                   |                     |
| pasyanā<br>19 dhāranīprati- prasravana                                                                                                                                         |         |                   |                     |
| bhôna.                                                                                                                                                                         | i       | 8                 | ł                   |

2

|                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | AA.           | AAA.                         | ASP.      |
|--------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|------------------------------|-----------|
|                                | ∠ buddhabhūr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |                              |           |
| 20 dharmodán                   | a ānandasábda ) pravešapray<br>gamārga sa<br>grhīta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |                              |           |
| 21. ekayāna .<br>22. dharmakāy | . nadiśrotah (buddhabhūn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | nı-           |                              |           |
| matabheda                      | as regards the last eight moments                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>.</b>      | 34,1-3                       |           |
| (b) Avavāda<br>I pratīpatty    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 22, 23.       | р 37, 1–13.<br>р. 38, 1. 16. | р 4,1 19. |
| 2 satyāvava                    | da }samudaye<br>modhe<br>mārge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               | р 38, 1. 19                  |           |
| 3 ratnatraya                   | 6 Buddha, dha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 11-           | р 39, 1. 2                   |           |
| 4 asaktau                      | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               | p 39, l. 10                  |           |
| 5. apausiánt:<br>6. pratipatsa |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               | p 39, 1 13<br>p 39, 1 15.    |           |
| 7 pañcacaks                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               | p 39, 1 18.                  |           |
| 8. abhijñä                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               | p. 39, 1–22                  |           |
| 9. daršanama                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               | p 40, 1 2<br>p 4), 1 6       |           |
| 10 bhāvanami<br>20 Subdivisio  | arga<br>ns of 3, c (sangharatna)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 24, 25.     | p 42, 1. 8                   |           |
| 201 Suburrito                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 21, 20.     | 1,                           |           |
|                                | 1 śraddhänu- 🗟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ka<br>ka      |                              |           |
| darsanamar-                    | 1—15 ksa- { sārm<br>nas   2 dharmanu- ) g                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | pratıpannaka  |                              |           |
| ga                             | sārm.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Jan           |                              |           |
| 0                              | 16 th ksa- (3 srotaāpan- 🛫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | til.          | 1                            |           |
|                                | (na. ) na. (2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | pre           |                              |           |
|                                | $ \begin{pmatrix} 1 \\ 1-15 \\ nas \\ 1 \\ nas \\ 2 \\ nas \\ 2 \\ nas \\ 2 \\ nas \\ 2 \\ nan \\ na. \\ 16 \\ nan \\ na. \\ 16 \\ nan \\ na. \\ 16 \\ nan $ |               |                              | 1         |
|                                | hana 5 manusya.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ei İ          |                              |           |
|                                | kamāvacara ( 6 mrdu-śrad- { S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 6             |                              |           |
|                                | kleśapra- dhā.<br>hāna 7 tiksna-drsti (Ž                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <u>~</u>      |                              |           |
| bhāvanā-                       | kām. kl-pi 8 sakrdaga-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Í             |                              | ĺ         |
| marga.                         | min                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |                              |           |
|                                | 9 ekavīcīka.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |                              |           |
|                                | kam klpr. $\begin{cases} 10 \text{ sraddh} \ddot{a} \\ 11 \text{ dr} t 1 \end{cases}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Гарта         |                              |           |
|                                | kām -kl -pr anā-<br>gāmm<br>gāmm<br>urvāym, up<br>palyapan-<br>nīrvāym, ab<br>samskārapar<br>anabhi-<br>samskārapar<br>urihvašrota                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ม-<br>า.<br>1 |                              |           |
| {                              | 12 akanistha-<br>parama parama                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |                              |           |
|                                | 14(a) pluta<br>15(b) ardhapluta<br>16(c) sarvasthā - 17(a) drstadha<br>nacyuta. me śam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | a.            |                              |           |
|                                | bhavāgnka kl - 18(b) kāyasā-<br>pr. ksm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |                              |           |
|                                | 19 arhatphalap <b>ra</b> tipannaka                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |                              |           |
| 1                              | 20 pratyekabuddha.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |                              |           |

|                                                                                                                                  | AA.                | ΑΑΛ.                                                        | ASP.                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-------------------------------------------------------------|---------------------|
| (c) Nirvedhabhāgīya<br>alambanatah, ākā- (mrdu - madh -<br>Viéeșa { ratah, hetutvāt, { ya-adhimātra-<br>samparıgrahāt. (bhedena. | 26, 27.            | p. 43, l. 24.                                               |                     |
| A caturvikalpasamyoga.                                                                                                           |                    |                                                             |                     |
| l mrduna ūsmagatasya kuśalamūlasya                                                                                               |                    |                                                             |                     |
| (a) ālambana (anitya, etc.)          (b) ākēra (anabhniveša, etc.)          (c) hetutva          (d) samparīgraha                | 28, 29, a,<br>b.   | p. 44, l. 24.<br>p. 45, l 11<br>p. 48, l 16.<br>p. 49, l. 3 | թ. <b>5,</b> l. 11. |
| 2 madhyasya ālambana j vidhi<br>i nisedha.                                                                                       |                    | p. 50, 1–6<br>p–50, 1–6,                                    | р 7,19.             |
| ākāra                                                                                                                            |                    | p 51, 1 2                                                   | P 1, 1 0.           |
| 3 adhımātrasya.                                                                                                                  |                    |                                                             |                     |
| ālambana (prajñaptı)<br>ākāra (avācyatā                                                                                          |                    | р. 51, 1–12<br>р. 51, 1–18.                                 |                     |
| B. l mrduno mūrdhagatsya kuśalamūlasya.                                                                                          | 29 c, d,<br>30, 31 | p. 52, 1–18                                                 | p. 8, 1-3.          |
| (a) ālambana. (rūpādāv apratisthānam)<br>(b) ākāra                                                                               |                    | р <b>52,</b> 1–18<br>р <b>53,</b> 1–12.                     |                     |
| 2 madhyasya.                                                                                                                     |                    |                                                             |                     |
| (a) ālambana (anımıtta)<br>(b) ākāra (adhyātmabahırdhārūpasya                                                                    |                    | р 55 <b>,</b> 14.                                           | р. 8                |
| <b>f</b> ūnyatā)                                                                                                                 |                    | р 56, І. 1                                                  |                     |
| 3 adhimätrasya.<br>(1) älambana (nimittäsamiksana<br>(2) äkära. (sarvasyänupalambatab) .                                         |                    | p. 56, 1 24<br>p 57, 1 17.                                  | р. 9 <b>, 1–13.</b> |
| C. I mrdunah ksäntigatasya kuśalamülasya.                                                                                        | 32, 33, a,         |                                                             |                     |
| (4) ālambana (rūpādyasvabhāva)                                                                                                   | b b                | p 58, 1 14                                                  | р. 10, 1-10.        |
| (b) ākāra (tadabhāvasvabhāvatā)                                                                                                  |                    | p. 59, l. 10.                                               | In 10, 1 10,        |
| 2 madhyasya.                                                                                                                     |                    |                                                             |                     |
| (a) ālambana (a;ātī)<br>(b) ākāra (šuddhī)                                                                                       |                    | p. 59, l. 19<br>p. 60, l. 1.                                | p. 11, l. 5.        |
| 3 adhımātrasya.                                                                                                                  |                    |                                                             |                     |
| (a) ālambana (anımıtta)<br>(b) ākāra (asamıñatā)                                                                                 |                    | р 60,1 13<br>р 61.1.1.                                      | թ. 11               |
| D. 1 mrdunoʻgradharmagataku <b>s</b> alamūlasya                                                                                  | 33 c, d,<br>34.    |                                                             |                     |
| (a) ālambana (samādhī)<br>(b) ākāra (kārītra)                                                                                    |                    | р 61 1 22<br>р. 62, 1 2                                     | р 13, 1-10.         |
| 2 madhyasya.                                                                                                                     |                    | [/. <b>02</b> , 1 <b>2</b>                                  |                     |
| (a) ālambana (vyākrtī)<br>(b) ākāra (mananāksaya)                                                                                |                    | р 62,16<br>р 6 <b>2,</b> 115.                               | р. 10.              |
| 3 adhimātrasya.                                                                                                                  |                    |                                                             |                     |
| (a) ālambana (samādhir daršayitum na<br>šakyate                                                                                  |                    | p. 63, 1 3.                                                 | - 19                |
| (b) ākāra (samādher avīkalpanā) .                                                                                                |                    | р. 63.                                                      | р 13                |
| summary of the four samadhus corresponding to the<br>four nirvedhabhāgiyas, as included in the adhi-<br>mukticaryābhūmi          |                    |                                                             |                     |
|                                                                                                                                  | 1                  | p. 64, l. 10                                                | ł                   |

|                                                                                                                                           |                   |              | 1             | AA         | AAA.                       | ASP.          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--------------|---------------|------------|----------------------------|---------------|
| Caturvikalp                                                                                                                               |                   | 0~ 1 9       | n 14 1 15     |            |                            |               |
| 1-2 Two GRU<br>first grāhyavikalpa sarvav                                                                                                 | 35                | р 65,13,     | p. 14, 1. 15. |            |                            |               |
| (                                                                                                                                         |                   |              |               |            | ar 1 00                    |               |
| (d) avidyavikalpa<br>(b) rūpādiskandhavi,<br>(c) pāmarūpābhunicetav                                                                       | ••                |              |               |            | р 65, 1/33<br>р 65, 1/24   |               |
| (c) namarupanimi caav                                                                                                                     |                   |              |               |            | p 66, 1 6                  |               |
| (d) antadvayasaktivi.                                                                                                                     | • •               | ••           | • •           |            | p 66, 1 15                 |               |
| <ul> <li>(e) sańkleśavyavadānājā</li> <li>(f) āryamārgāpratisthān</li> </ul>                                                              | avi               | ••           | •             |            | р. 66, 1–17<br>р. 66, 1–20 |               |
| (g) upalambhavi                                                                                                                           |                   | •            |               |            | p 66, l. 24                |               |
| (h) ātmādıvı                                                                                                                              | ••                | ••           | •             |            | p. 67, 1 2.                |               |
| (1) vi <b>š</b> uddhyutpādādīvi.                                                                                                          | ••                | ••           | ••            |            | p 67, l. 7                 |               |
| second grāhyavıkalpa prati                                                                                                                | p <b>aksav</b> as | tvadh i sthä | na            |            | р 67,111.                  | p. 15, l. 16. |
| (a) rāśyarthavı.                                                                                                                          | ••                | ••           | •••           |            | p. 67, l. 18.              |               |
| (b) ápadvárárthavi                                                                                                                        | ••                | ••           |               |            | -                          |               |
| (c) gotiārthavi<br>(d) utpādārthavi.<br>(c) Ažnustāvi                                                                                     | •••               | ••           |               |            |                            |               |
| (e) sünyatāvi.                                                                                                                            |                   | ••           |               |            |                            | 1             |
| (f) pāramitāvi.                                                                                                                           | ••                | ••           |               |            |                            |               |
| (q) darsanamärgavı.<br>(h) bhävanämärgavı                                                                                                 | ••                | ••           | ••            |            |                            |               |
| (i) afaiksamärgavi                                                                                                                        | ••                | •            | ••            |            |                            |               |
|                                                                                                                                           |                   |              |               |            |                            |               |
| 3-4. Two Grā                                                                                                                              | HAKAVIK           | ALPA.        |               | 36         |                            |               |
| first qrāhakavıkalpa pudga                                                                                                                | ladravyā          | dhisthäna    |               |            | р 68, l. 8.                | p. 15, l. 17. |
| (a) svatantrātmavikalni                                                                                                                   | <br>              |              |               |            | 1 '                        | -             |
| (b) ekātmavı                                                                                                                              |                   | •            |               |            |                            |               |
| (c) kāranātmavı<br>(d) drastrādhyātmavı.<br>(e) samklešādhārātmavi                                                                        | ••                | •            | ••            |            |                            |               |
| (e) samkleśādhārātmavi.                                                                                                                   | ••                | ••           |               |            |                            |               |
|                                                                                                                                           |                   | ••           |               |            |                            |               |
| <ul> <li>(f) vairágyādhārātmavi</li> <li>(g) daršanamārgādhārāt</li> <li>(h) bhāvanāmārgādhārā</li> <li>(a) brātārbādbārātmavi</li> </ul> | mavı.             | ••           |               |            |                            |               |
| <ul> <li>(h) bhāvanāmārgādhārā</li> <li>(i) krtārthādhārātmavi</li> </ul>                                                                 | itmavı.           | •            | •             |            |                            |               |
| second grāhakavikalpa prā                                                                                                                 |                   | muruvādhae   | thāna         |            | p. 68, l. 19.              | p. 16, l. 2.  |
| (a) skandhaprajñaptivik                                                                                                                   |                   | ••           |               |            | p. 70, l. 22.              | P ,           |
| (b) āyatana "                                                                                                                             | ,,<br>,,          |              |               |            | p. 10, 1. 22.              |               |
| (r) dhātu ,,                                                                                                                              | ,,                | ••           | ••            |            |                            |               |
| (d) pratītyasamutpāda                                                                                                                     | ,,                | ••           | ••            |            |                            |               |
| (e) vyavadāna<br>(f) daršanamārga                                                                                                         | ,,<br>,,          | ••           | ••            |            |                            |               |
|                                                                                                                                           | ·,<br>,,          |              |               |            |                            |               |
| (h) višesamārca                                                                                                                           |                   | ••           | •             |            |                            |               |
| (i) aśaiksamārga                                                                                                                          |                   | ••           | ••            | 97         |                            |               |
| Samparıgraha                                                                                                                              | ••                | ••           | ••            | 37         | p 71, l. 7                 | p. 16.        |
| (d) pratipatter ādhāra, (t<br>dhātusvabhāva                                                                                               | rayodasa          |              | arma-         | 38, 39, 40 | р. 73, І. 11.              | p. 17, 21.    |
| (e) ālambana                                                                                                                              |                   |              |               | 41, 42.    | p. 75, 1 23.               | 1             |
| (a) kuśala .                                                                                                                              |                   |              |               | ,          | p. 10,1 -01                |               |
| (b) akuśala                                                                                                                               |                   | ••           |               |            |                            |               |
| (c) avyākrta                                                                                                                              | ••                | ••           |               |            |                            |               |
| (d) laukika                                                                                                                               | ••                | ••           | ••            |            |                            |               |
| (f) sāsrava                                                                                                                               | <br>              | ••           |               |            |                            |               |
| (g) anāsrava .                                                                                                                            |                   |              |               |            |                            |               |
| (h) samskrta                                                                                                                              | ••                | ••           | ••            |            |                            |               |
|                                                                                                                                           | ••                | ••           | ••            |            |                            | 1             |
| (n) asādhārana                                                                                                                            | ••                | ••           | •••           |            |                            |               |
| <b>, , , , , , ,</b>                                                                                                                      |                   |              | -             |            |                            |               |

|                                        |                                         |                  |                             |          | AA.     | A                      | AA      | ASP.        |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|------------------|-----------------------------|----------|---------|------------------------|---------|-------------|
| (f) samuddeša                          |                                         | ••               |                             |          | 43      | p. 77                  | , 1-18  | р 18, 10    |
| sarvasat<br>prahāņa<br>adhīgam         |                                         | ,,               |                             |          |         | р 78<br>р. 78<br>р. 79 | ,17     |             |
| (g) pratipatti                         |                                         | ,,<br>           |                             |          |         | -                      | 1 15    | p 14, 1 15  |
| 1 sannāha p                            | ratimatti                               |                  |                             |          | 44      | р 81                   |         | 1, 11, 1 10 |
| -                                      | amitāyām,                               |                  |                             |          |         |                        | , 1, 10 |             |
| sila                                   | ,, ,                                    | (,, ,,           | )                           |          |         | p 81                   | 1 22    |             |
| ksänti                                 | ,,                                      | (,, ,,           | ).                          |          |         | p 81,                  | , l 2   |             |
| vīrya<br>dhyāna                        | ,,                                      | (,, ,,           | ).                          | ·        |         | р 81<br>р 81           |         |             |
| prajñā                                 | ,,<br>,,                                | (,, ,,<br>(,, ,, | \ .                         |          |         | p 81                   |         |             |
| 1 9                                    |                                         |                  |                             |          |         | 1                      |         |             |
| 0 (1-                                  |                                         |                  | 6                           |          | 45, 46. | p 81,                  | 1 94    |             |
| 2 prasthànap                           |                                         | ••               | ••                          |          | 40, 40, | р 82,                  |         | 1           |
| dhyanär:<br>satparan                   | üpyasamäp<br>utämis?                    | atti pras        | sthäna                      |          |         | p 02,                  | 1. 14   |             |
| mårgapi                                |                                         |                  | •                           |          |         |                        |         |             |
| caturaph                               | amā <b>n</b> apra'                      | ••               |                             |          |         |                        |         |             |
|                                        | nbhayogapi<br>Javisuddhij               |                  | ••                          |          |         |                        |         |             |
| uddesapı                               |                                         |                  |                             |          |         |                        |         |             |
| sadabhiji                              |                                         | •                |                             |          |         |                        |         |             |
| Sarvakar                               | ajñatāpra                               | ••               |                             |          |         |                        |         |             |
| 3 sambharap                            | atipatti - I                            | 17 sub-di        | visions                     |          | 47, 48. | р 83,                  | 1 23    | p 20, 1 12  |
| l kārun                                | ā.                                      |                  |                             | 1        |         |                        |         | -           |
| 2 dāna<br>2 <b>4</b> 71-               | 1                                       |                  |                             |          |         |                        |         |             |
| 3. śila<br>4. ksānti                   | 1                                       |                  |                             | (        |         |                        |         |             |
| 5 virya                                | <ul> <li>satpāra</li> </ul>             | imitá            | •                           |          |         | р 85,                  | 14      |             |
| 6 dhyān<br>7 preišā                    |                                         |                  |                             |          |         |                        |         |             |
| 7. prajñā<br>8. šamatl                 | m                                       |                  |                             |          |         | р 85,                  | 1 21    |             |
| 9 vidars:                              | ลกลิ                                    |                  |                             |          |         | - p - 85,              | 1 22    |             |
| 10 yugana                              | addha<br>konáola                        |                  | ••                          |          |         | р 86,<br>р 89,         |         | 1           |
| 11 upāya                               |                                         |                  |                             |          |         | р о <i>ђ</i>           | 1.,     |             |
| $\begin{bmatrix} 20\\ 1 \end{bmatrix}$ | <i>śūnyatās</i><br>adhyātma<br>bahirdhā | iśū.             | (adhi                       | muktı-   |         |                        |         |             |
| 3                                      | adhyatma                                | bahırdh          | ā ∫ <sup>cary</sup>         | ābhūm    |         |                        |         |             |
|                                        | śūnyatā'                                |                  |                             | gamårge  |         |                        |         |             |
|                                        | mahā"<br>paramārti                      | ha               | 1st bł<br>2nd               | umi      |         |                        |         |             |
| 7                                      | samskrta                                |                  | 3rd                         | ,,<br>,, |         |                        |         |             |
| 8                                      | asamskrta                               | ı                | 4th                         |          |         |                        |         |             |
| 9<br>12. jñāna (10                     | atyanta<br>anavarägi                    | °a.              | 241.                        | ,,<br>,, |         |                        |         |             |
|                                        | ลบลงลหลี่ร                              |                  | 7th                         |          |         | р 89,                  | 1 17    |             |
|                                        | prakrti                                 |                  | $\mathbf{B}_{\mathbf{sth}}$ |          |         |                        |         |             |
|                                        | sarvadhar<br>l <b>ak</b> ∢ana           | ma               | ?                           | ~        |         |                        |         |             |
|                                        | upalambh<br>abhāvasva                   | <b>a</b> ''      | } 9th                       | "        |         |                        |         |             |
| 16.                                    | abhāvasva<br>bhāva                      | abh <b>āv</b> a' | }10th                       | ,,       |         |                        |         |             |
|                                        | nava<br>abhāva                          |                  | ,<br>,                      |          |         |                        |         |             |
| 19                                     | svabhāva                                |                  | {budd                       | hamārga  |         |                        |         |             |
| 1 20                                   | parabhäva                               | a                | )                           |          |         |                        |         |             |
| 13. punya                              |                                         |                  |                             |          |         | р. 93,                 | l. 10   |             |
| 14. mārga<br>15. dhāranī               | ••                                      | ••               | ••                          |          |         | p. 93,                 |         |             |
| 16. bhūmi                              |                                         |                  | ••                          |          | l       | р. 93,<br>р. 93,       |         |             |
|                                        |                                         | -                | ••                          | •••      |         | P. 00,                 |         |             |

|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              | AAA         | ASP. |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------|------|
| lst pramudită                           | ften parikarmas<br>1. āšaya<br>2. hitavastutva<br>3. satt ceu samacittatā<br>4 tyāga<br>5. sevā mitrānām<br>6. saddhai malambana<br>7. naiski amyacitta<br>8 buddhakāyagatasneha<br>9 dharmasya dešana<br>10 satyavacana                                                                                                                                                   | 49, 50, 51   |             |      |
| 2nd vimalā                              | feight pankarmas<br>1 sila<br>2 krtajňatā<br>3. ksānti<br>4. prāmodva<br>5 mahākarunā<br>6 gaurava<br>7 gurušusrusā<br>8 vīrya                                                                                                                                                                                                                                             | 52           | p 95, l. 14 |      |
| 3rd prabh <b>ā</b> karī                 | five parikarmas .<br>1 atrptata srute<br>2 saddharmaprakāšana<br>3 buddhaksetraparišodhana<br>4 samsārūparikheda<br>5 layja                                                                                                                                                                                                                                                | 53, 54 a, b  | p. 90, 1–1  |      |
| 4th, arcısmatî                          | (ten parikarmas<br>1 śravakadimanaskātavi-<br>veka<br>2. alpecehā<br>3 tusti<br>4 dhūtasamlekhasevanā<br>5 śikšāparitv <b>ā</b> ga<br>6. kāmajugupsā<br>7 mivit<br>8 svašariikādyagrabanatā<br>9 cittasanikoea<br>10 anapeksatā                                                                                                                                            | 54 ed,<br>55 | p 96, 1 12  |      |
| 5th, sudurjayā                          | <ul> <li>(ten parikarmas consisting in<br/>avoiding</li> <li>1 grhipraviajitaih samvasa</li> <li>2 kölamätsarya</li> <li>3 migarädi</li> <li>4 dašäkušalakarmapatha</li> <li>5 srutädyabhimäna</li> <li>6 parävajäa</li> <li>7 kušalakušalaviparitäbhimi-<br/>veša</li> <li>8 satkävadisti</li> <li>9 klešäbhimukhikarana</li> <li>10. svaprašamsä, paramindana</li> </ul> | 56, 57       | р 96,1-21   |      |
| th, sarvabuddha-<br>dharmābhı-<br>mukh. | <ul> <li>twelve pankarmas</li> <li>1. dänaprapürana</li> <li>2. śila "</li> <li>3. ksamā "</li> <li>4. vīrya "</li> <li>5. dhyāna "</li> <li>6. prajītā "</li> <li>7. śrāvakasprhāparīvarjana</li> <li>8. pratyckabuddha "</li> <li>9. utrfsacrīta "</li> <li>10. yācīto 'navalīna</li> <li>11. survatyāge 'durmanas</li> <li>12. krso 'pī nārthmah kseptā</li> </ul>      | 58, 59       | p 97, l. 12 |      |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ) AA.                         | AAA.           | ASP. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|----------------|------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (twenty pankarmas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •• ••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 60, 61, 62.                   | p. 97, l. 23.  |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | heya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | upādeya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 63, 64, 65,                   |                |      |
| 7th, dūrangamā                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <ul> <li>latmagrāha</li> <li>2 sattva "</li> <li>3. jīva "</li> <li>4. pudgala "</li> <li>5. uccheda "</li> <li>6 šāšvata "</li> <li>7 mīmīta "</li> <li>8. hetu "</li> <li>9 skandha "</li> <li>10. dhātu "</li> <li>11. āyatana "</li> <li>12. traudhātuke pratisthānagrāha</li> <li>13 sakti "</li> <li>14 ālīnaenttatā "</li> <li>15. buddhadrsti "</li> <li>16 dharmadrsti "</li> <li>16 dharmadrsti "</li> <li>18 šīladrsti "</li> <li>19 šūnyatāvirodhagrāha</li> <li>20 šūnyatāviroda</li> <li>grāha</li> </ul> | <ul> <li>sūnyatā<br/>animitta<br/>apranihita<br/>tumandalavišuddhi<br/>karunā<br/>mananā<br/>sarvadharmasamate<br/>ekanayajňatā<br/>anutpādajňāna<br/>mdhyānaksānti<br/>sarvadharmānām<br/>mahāyānopāya-<br/>mukhena prakā-<br/>šana<br/>kalpanoccheda</li> <li>samjñādrstiklešā<br/>varjana<br/>śainathanidhyapti<br/>kaušala<br/>cittasya dantatā<br/>sarvatrāprati-<br/>ghajňāna<br/>abhimvcšāsthā-<br/>najňāna<br/>yathestam sarva-<br/>buddhaksetraga-<br/>mana<br/>sarvatra svātma-<br/>bhāvadaršana</li> </ul> | 66.                           |                |      |
| 8th, e                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5 divyac<br>6 jinaka<br>7 māyop<br>8. samur<br>1 ananti<br>2. devādi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 67, 68.<br>69, 70.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | p. 99, l 12.<br>p. 99, l. 24. |                |      |
| 1       aksayapratubhāna         3       aksayapratubhāna         4       uttamā garbhāvakrānti         5. rājādhsthāna       6. šdutyādīvamša         7       jāāti         8. janma       9. parivāra         10. niskramana       11. bodhivrksa         12. buddhagunaparipūrana       12. buddhagunaparipūrana |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 71                            | p. 100, l. 12. |      |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | AA.     | AAA.         | ASP.   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------------|--------|
| 17 pratipakşasambhāra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 72      | p. 101, 1 4. |        |
| $\begin{array}{c} \mathbf{Samvrti} \\ \mathbf{satya} \\ & \begin{array}{c} \mathbf{darsanam\bar{a}rge} \\ \mathbf{prahatavya} \\ \mathbf{vipaksa} \\ \mathbf{z} \\ \mathbf{z} \\ \mathbf{prahya} \ grahaka \ \mathbf{\bar{a}rtha} \\ \mathbf{satya} \\ \mathbf{z} \\ \mathbf{prati} \\ \mathbf{z} \\ \mathbf{z} \\ \mathbf{prati} \\ \mathbf{satya} \\ \mathbf{z} \\ \mathbf{z} \\ \mathbf{prati} \\ \mathbf{satya} \\ s$ | 3       |              |        |
| 4 nıryāna-<br>pratipatti<br>7 sarvāsātvāgrat-<br>2 samatā "<br>3 sattvārtha "<br>6 prāpti "<br>7 sarvāsārajūatā-<br>myāna<br>8 mārga "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 73, 74. | p 102,1 11   | p. 24. |

#### THE SECOND ABHISAMAYA

| THE SECOND ABHISAMAYA |                                                                                       |                           |                         |                                    |              |                              |               |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------|------------------------------------|--------------|------------------------------|---------------|
|                       | 117                                                                                   |                           |                         | (                                  | AA.<br>Ilnd. | AAA.                         | ASP.          |
|                       | MAI                                                                                   | RGAJÑATÂ                  |                         |                                    | adhıkāra     |                              |               |
| ādhāra<br>visavapra   | <br>atiniyama                                                                         | ••                        | ••                      |                                    | 1            | p. 116, 1–21<br>p. 117, 1–15 | թ 33, Լ. 11.  |
| vyāpti (e             | kayāna)                                                                               | ••                        | ••                      |                                    |              | p 117, l. 21                 |               |
| svabhāva<br>kārītra   | *}                                                                                    | ••                        | ••                      |                                    |              | р 121,1-14                   |               |
|                       | Śrāva                                                                                 | KAMĀRGA                   |                         |                                    |              | p. 123, 1–18.                | p. 34, l. 19. |
| Catuhsat              | yākāra                                                                                |                           |                         |                                    |              |                              |               |
|                       | (anitvatah)<br>(duhkhatah                                                             |                           | virāgā-<br>kārau        | nırodhā-<br>kārā                   | 2            | p. 124, l. 15.               |               |
| duķkha                | <anātmatah< td=""><td></td><td></td><td></td><td></td><td></td><td></td></anātmatah<> |                           |                         |                                    |              |                              |               |
|                       | <b>ś</b> äntatah                                                                      | pa                        | Cal                     | bh.                                |              |                              |               |
|                       |                                                                                       | rat                       | ate                     | ayr                                |              |                              |               |
|                       |                                                                                       | ah,                       | ŀh,                     | ata                                | 1            |                              |               |
|                       |                                                                                       | Ъ                         | pr                      | h,                                 |              |                              | }             |
|                       |                                                                                       | paratah, pralopadharmatah | calatah, prabhangurataþ | adr                                |              |                              |               |
|                       |                                                                                       | pa                        | lan                     | ISBI                               |              |                              | 1             |
|                       |                                                                                       | dh                        | gu                      | rga                                |              | 1                            |               |
|                       |                                                                                       | arn                       | rat                     | tal                                |              |                              |               |
|                       |                                                                                       | nat                       | đ.                      | 1,1                                | 1            | 1                            |               |
|                       | (manutul)                                                                             | ah                        |                         | pa                                 |              | p. 124, l. 22.               | 1             |
|                       | (rogatah)<br>gandatah                                                                 |                           |                         | bhayatah, upasargatah, upadravataḥ |              | p. 124, 1. 22.               |               |
| samuday               | a Salyatah                                                                            |                           |                         | Val                                |              | 1                            |               |
|                       | anyatah                                                                               |                           |                         | i aj                               |              |                              |               |
|                       | nırātmatah                                                                            | ı <b>.</b>                |                         |                                    |              | p. 125, 1 10.                |               |
|                       | säntatah.<br>viviktatah.                                                              |                           |                         |                                    |              |                              |               |
| nırodha               | )sunyānimit                                                                           |                           |                         |                                    |              |                              |               |
|                       | pranihitāna                                                                           | bhisarm.                  |                         |                                    |              |                              |               |
|                       | (skārataņ.                                                                            |                           |                         |                                    | 1            | I                            | 1             |

9

|                                                                       | AA.                  | AAA.                          | ASP.        |
|-----------------------------------------------------------------------|----------------------|-------------------------------|-------------|
| (mārgatah                                                             |                      | p 125, 1 13                   |             |
| märge hysvatah                                                        |                      |                               |             |
| naryanikatah.                                                         |                      |                               |             |
| üsma (rüpādı rüpādısvabhena śünyam)                                   | 3 a, b, c<br>3 d     | р 125, 1–25<br>р. 126, 1–12   |             |
| mūrdha (sarvathanupalambhabhāvanā)<br>ksāntī (nītyamtyanisēdha)       | 4 a, b               | p. 127, 1–10                  |             |
|                                                                       | 4 c, d 5             | p=128, 1=1                    |             |
| agradhaima   4 pratipannaka   eight<br>4 phalastha   bhūmis           |                      |                               |             |
| ) 4 phalastha ⊃ bhūmis<br>9th, bhūmı (pratyekabuddha).                |                      |                               |             |
| 10th, buddhabhūmi.                                                    |                      |                               |             |
| PRATYEKABUDDHAMÄRGA.                                                  | 6, 7                 | p 138, 1/8.                   | p. 38, l. 7 |
|                                                                       | 0,1                  | p. 141, 1-9                   | F,          |
| Its diversity from the Jñäna of the <b>śráv</b> akas<br>grahyaprahūna |                      | -                             |             |
| grahak <b>a</b> prahāna .                                             | 8                    | p 145, 1/2                    |             |
| ādhara<br>umralbabbāsies (statis serve of the protucto                |                      |                               |             |
| nirvedhabhāgīva (of the cause of the pratyeka<br>buddhamāiga)         |                      |                               |             |
| (a) ūsmaga .                                                          | 9 a, b               | р 148, 1-1                    | p 11        |
| (b) mūrdhaga<br>(c) ksēntī                                            | 9 c, d               | р. 148, 1. 23<br>р. 149, 1. 6 |             |
| (d) agradharma                                                        | 10 a, b<br>  10 c, d | p 119, 1 15                   |             |
|                                                                       |                      |                               | 1           |
| Bodhisattv <b>a</b> mārga.                                            | 11, 12, 13,          | р 150, 1/13                   |             |
| (a) dar <b>š</b> anamārga, lo ksanas                                  | 14.                  |                               |             |
| <ul> <li>✓ dharmajñānaksānti ,</li> <li>✓ dharmajñāna</li> </ul>      | 15, 16               | р 154, 1–15<br>Г              |             |
| aunkne ) anvayajñānaksānti                                            |                      |                               |             |
| ( anv <b>a</b> yajñäna                                                |                      |                               |             |
| dharmajñānaksānti .<br>dharmajñāna .                                  | L                    | p=155, 1=15<br>  p=159, 1=9   |             |
| ) anvayajñanaksānti .                                                 |                      | p 162, 1-21.                  |             |
| (anvayajñana .                                                        |                      | p. 164, 1-1                   |             |
| dharmajñānaksānti .<br>dharmajñāna                                    |                      | p. 165, 1-3<br>p. 166, 1-7    |             |
| mroone anvavajñānaksānti .                                            |                      | p=167, 1=5                    |             |
| Canvayajñāna                                                          |                      | p 167, 1 19                   |             |
| dharmajñānaksánti<br>dharmajñāna                                      |                      | p 169, 1 24<br>p 170, 1 20    |             |
| margo ) anvayajñanaksánti                                             |                      | p 171, 1 5                    |             |
| (anvayajñàna ,.                                                       |                      | p 172, 1 5<br>p 173, 1 5      |             |
| nirvodhabhāgiya                                                       | 17                   |                               |             |
| Bhāvanamārgasya kāntra<br>(a) damanakantra                            |                      | p=174, 1=5<br>  p. 174, 1=9,  |             |
| (b) namana,                                                           |                      | p 174, 1 11.<br>p 174, 1 13   |             |
| (c) kleśannjaya ., "<br>(c) paropakramāvisahyatva "                   |                      | p 175, 1 16                   |             |
| (f) samyaksambodhi ,,                                                 |                      | p 176, 1 22.<br>p. 177, 1 23. |             |
| (g) pujyata                                                           |                      | p 179, 1 18.                  |             |
|                                                                       |                      | F,                            |             |
| Sāsrava anāsrava                                                      |                      |                               |             |
| (a adhimukti. (d) abhinirhāra.                                        |                      |                               |             |
| (b) parmamanā (c) atyantavišuddhi.                                    |                      |                               |             |
| (c) anumodanā                                                         | 1                    | •                             |             |

| Sāsravabhavanā.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                 |                                 | AA.    | AAA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ASP.                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|---------------------------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| (a) adhimukti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                 |                                 | 18, 19 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                     |
| (a) svärthädh.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                 |                                 | 10, 10 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | p 57, 1 5.          |
| <ol> <li>mrdu-mrdu</li> <li>mrdu-madhya</li> <li>mrdu adhumātra</li> <li>mrdu adhumātra</li> <li>madhya mrdu</li> <li>madhya madhya</li> <li>madhya madhya</li> <li>madhya-adhmātra</li> <li>adhmātra-madhya</li> <li>adhumatra-madhya</li> <li>adhumātra-adhimātra</li> </ol>                                                          | <br><br><br><br>                                |                                 |        | $ \begin{array}{c} p & 180, 1 & 8 \\ p & 182, 1 & 5 \\ p & 184, 1 & 2 \\ p & 184, 1 & 12 \\ p & 186, 1 & 5 \\ p & 186, 1 & 10 \\ p & 187, 1 & 15 \\ p & 187, 1 & 20 \\ p & 188, 1 & 1 \\ \end{array} $                                                                                                                                                                      |                     |
| (b) Svaparärthädh.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                 | •                               |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | p. 68, 1-3.         |
| <ol> <li>mrdu-mrdu</li> <li>mrdu-madhya</li> <li>mrdu-madhya</li> <li>mrdu-adhymatra</li> <li>madhya-mrdu</li> <li>madhya-mrdu</li> <li>madhya-madhya</li> <li>madhya-adhmātra</li> <li>adhimātra-mrdu</li> <li>adhimātra-mrdhya</li> <li>adhimātra-arhadhya</li> </ol>                                                                 | ···<br>··<br>··<br>··                           | •<br>•<br>•<br>•<br>•<br>•<br>• |        | $ \begin{array}{ c c c c c c c c c c c c c c c c c c c$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     |
| (c) Parārthādh.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                 |                                 |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                     |
| <ol> <li>mrdu-mrdu</li> <li>mrdu-madhya</li> <li>mrdu-madhya</li> <li>mrdu-adhimātra</li> <li>madhya-mrdu</li> <li>madhya-madhya</li> <li>madhya-adhimātra</li> <li>adhimātra-mrdu</li> <li>adhimātra-madhya</li> <li>adhimātra-madhya</li> <li>adhimātra-madhya</li> <li>adhimātra-madhya</li> <li>adhimātra</li> <li>Stuti</li> </ol> | · · ·<br>· ·<br>· ·<br>· ·<br>· ·<br>· ·<br>· · | •••<br>•<br>•<br>•              | 20     | $\begin{array}{c} \mathbf{p} \ \ 204, 1 \ \ 8\\ \mathbf{p} \ \ 205, 1 \ \ 1\\ \mathbf{p} \ \ 208, 1 \ \ 6\\ \mathbf{p} \ \ 209, 1 \ \ 8\\ \mathbf{p} \ \ 209, 1 \ \ 8\\ \mathbf{p} \ \ 209, 1 \ \ 13\\ \mathbf{p} \ \ 211, 1 \ \ 16\\ \mathbf{p} \ \ 211, 1 \ \ 16\\ \mathbf{p} \ \ 211, 1 \ \ 21\\ \mathbf{p} \ \ 211, 1 \ \ 21\\ \mathbf{p} \ \ 212, 1 \ \ 6 \end{array}$ | р 92<br>р 102, 1-2. |
| 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                 | Ì                               |        | р 215, 1-5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                     |
| 2.<br>3.<br>5.)<br>5.)<br>6.<br>7.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                 |                                 |        | $\begin{array}{c} p \ 216, 1 \ 20 \\ p \ 216, 1 \ 1. \\ p \ 217, 1 \ 4. \\ p \ 217, 1 \ 8 \end{array}$                                                                                                                                                                                                                                                                      |                     |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                 |                                 |        | p 217, 1 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                     |
| 9.<br>Stobha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                 |                                 | 20     | p 217, U 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                     |
| 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ·                                               |                                 | 20     | р 217, 1–14<br>р 217, 1–18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | р 109, 1-9.         |
| 5. 7<br>6.<br>7.<br>8.<br>9<br>Praśamsā                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                 |                                 | 20     | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                     |
| 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9.                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                 |                                 | 207    | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | p. 116, l. 12.      |

|                                           |                           |                      |                | AA.                | ΑΑΛ                                     | ASP.           |
|-------------------------------------------|---------------------------|----------------------|----------------|--------------------|-----------------------------------------|----------------|
| (b) Parınāmanā                            |                           |                      | ••             | 21, 22, 23         |                                         | p 134, l. 2.   |
| (l) vi <b>šesapa</b> rinām <b>a</b>       |                           |                      |                |                    | p 225, 1 4                              |                |
| (2) anupalambhāk                          |                           | •                    |                |                    | p 226, 1 9.<br>p 230, 1.6               |                |
| tasyāhvipary<br>(3) viviktapa.            | asalaksana                | ••                   | ·              |                    | p 237, 1 19                             |                |
| (4) buddhakusalam                         |                           |                      | а <sup>.</sup> |                    | p 238, 1.4                              |                |
| (5) upāyakaušalapi                        | a°                        |                      | ••             | 1 1                | p. 239, 1–23<br>p–240, 1–20             |                |
| (6) anımıttapa´<br>(7) buddhānujñāta      | <br>ne <sup>0</sup>       |                      |                |                    | p. 242, 1 3.                            |                |
| (8) traidhātukāpar                        |                           |                      |                |                    | p. 242, 1–16                            |                |
| (9) mahāpunyoday                          |                           |                      | •              |                    | p. 243, 1–17                            |                |
| (c) anumodanā                             | ••                        | ••                   | ••             | 24                 | р 247,1 9                               |                |
| Anāsrav.                                  | ABHÄVANÄ.                 |                      |                | 25                 |                                         |                |
| (a) abhinırhāralaksana                    |                           |                      |                | 2.0                | p 250, l. 2.                            |                |
| svabhāva                                  |                           |                      |                |                    | p 250, 1 2                              |                |
| śresthatā                                 | ••.                       | ••                   | •              |                    | p 252, 1/10                             |                |
| sarvadharmānabhis                         |                           | ••                   | ••             |                    | p 253, 1 12                             |                |
| sarvadharmënupal<br>samayāropanā          | amonenapm                 | ••                   | ••             |                    | p. 253, l. 19                           |                |
| mahārthatā                                |                           | •                    | •              |                    | p. 254, l. 21                           |                |
| (b) atyantaviśuddhi                       |                           |                      | •••            |                    | p 256, 1 11.                            | р. 176, l. 7.  |
| utpädahetu                                | ••                        | · •                  |                | 26 a, b, c         | p. 256, 1 1                             |                |
| anutpādahetu                              |                           |                      |                | 26 d, 27           | p 258,1 8                               |                |
| atyantaviśuddeh sa<br>                    | sesabhidhan               |                      | ••             | 28<br>29           | p. 262, l. 1<br>p. 263, l. 10           |                |
| 9 couples of vip                          | aksas and                 | pratipak             | 5 <b>8</b> ,S  | 30                 | p 263, 1 20                             |                |
| (mrdu-mrdu-adh                            | unētrādhimi               | ātrā, etc ).         |                | 31                 | •                                       |                |
| THE THIRD                                 | ABHISAMA                  | YA.                  |                |                    |                                         |                |
|                                           | JÑATĀ                     |                      |                | IIIrd              | p. 266, l. 13                           | p. 189, l. 18. |
|                                           |                           |                      |                | adhıkāra           | 1                                       | -              |
| samsāranu vānāp<br>samyagāsannībhi        |                           | •                    | •              | $\frac{1}{2}$      | р 266, 1–14<br>р. 267, 1–13             |                |
| vipaksa                                   |                           | •                    | :              | $\frac{2}{3}$      | p. 268, 1. 16                           |                |
| pratipaksa                                |                           |                      | •              | 4                  | р 269, І. 17                            |                |
| süksmasaktı Jıni<br>tasya varjana         | idisu                     |                      | ·              | 5 a, b.<br>5 c, d. | р 270, 1–11<br>р 271, 1–6               |                |
| gāmbhīrya                                 |                           |                      |                | 6 a, b.            | p 272, 1 13                             |                |
| durbodhatā                                |                           |                      |                | 6 c, d.            | p 272, l. 20.                           |                |
| vipaksapratipaks<br>tayoh prayoga         | ayor vibhāgi              | N                    | • •            | 7<br>8, 9,         | р. 273, l. 4.<br>р. 274, l. 17          |                |
|                                           | ••                        | •                    | ·              | 10, a, b           | p 214, 1 11                             |                |
| (a) rūpādıprayoga<br>(b) rūpādyanityādipr | ••                        | ••                   | •              |                    | p. 274, 1–19.                           |                |
| (c) rüpädyaparıpüri                       | ауода<br>,                | ••                   |                |                    | p 274, l. 21.<br>p. 274, l. 22.         |                |
| (d) rüpādīparīpūri                        | ,,                        |                      |                |                    | p. 275, 1 1.                            |                |
| (e) rūpādisvasanga                        | ,,                        |                      |                |                    | p 275, 1 8                              |                |
| (f) avikāra<br>(g) alcentr                | "                         | ••                   | ••             |                    | p. 275, 1. 16.                          |                |
| (g) akartr                                | " rudd                    | eśadusk.             | ••             |                    | p. 275, 1–24                            |                |
| (h) duşkar <b>a</b>                       | ,, pray                   | ogadusk.<br>tradusk. |                |                    | p 276, l. 4                             |                |
| (i) abandhya                              | ,,                        | ••                   | ••             |                    | p. 276, l. 23.<br>p. <b>2</b> 77, l. 5. |                |
| (l) prayoga<br>(n) saptavıdhakhyātı;      | ,,<br>เกิ <b>ด</b> ีทุล   | ••                   | •••            |                    | p. 277, 1, 13.                          |                |
| Samatā                                    |                           | ••                   | ••             | 10 c, d.           | p 278, 18.                              |                |
| DARSANA                                   | MARGA.                    |                      |                | ,                  | r,                                      |                |
|                                           | ( dharmajñ                |                      |                |                    |                                         |                |
| pratisatyam                               | ) dharmajñ<br>) anvayajñ: |                      |                |                    |                                         |                |
|                                           | (anvayajñ                 |                      |                | 11                 | p. 280, l. l.                           | p. 201, l. 1.  |
| viz., $4 \times 4 = 16$ ksanas            |                           |                      |                | 1 I                |                                         | ١              |

|                            |                                                              |                               |      | AA.               | AAA.                               | ASP.           |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------|-------------------------------|------|-------------------|------------------------------------|----------------|
| 16 k                       | sanas of sarvajñatã                                          |                               |      | 12, 13,           |                                    |                |
| (2                         | ) na nityam nänityai<br>) apagatasiasivatocche<br>) visuddha |                               |      | 14, 15.           | p 280, 1 10.<br>p 280, 1 15        |                |
| (1                         | ) na niruddham na                                            |                               | na   |                   | p 280, 1 20.                       |                |
| (5                         | vyavadātam<br>5) ākāsasadrsa                                 | ••                            | ••   |                   | p 280, 1. 22.                      |                |
| (6                         | ) sarvaklesopaklesan                                         |                               | ••   |                   | p 280, <b>b</b> 24<br>p. 281, 1 1. |                |
|                            | ) nirmukta<br>3) avacaniya                                   |                               | •••  |                   | p 281, 1 2.                        |                |
| (9                         | ) aprapaniya                                                 | ••                            | ••   |                   | p 281, l. 5.<br>p 281, l. 7.       |                |
|                            | )) nopalambhakārana<br>) višuddhi 🛛                          |                               | •••  |                   | p 281, 1 8.                        |                |
| (1:                        | 2) sarvavyādhyanutp                                          |                               | •    |                   | p 281, l. 10.<br>p. 281, l. 14     |                |
|                            | najñānaksanti<br>8) apāyocchitti                             |                               | •••  |                   | p. 281, 1–16.                      |                |
| mārge dharı                | najñana                                                      | ••                            |      |                   | p 281, 1 23<br>p 282, 1 2.         |                |
|                            | l) avikalpaktva<br>ajñāvaksānti                              | ••                            | •••  |                   | p 282, l. 11.                      |                |
| (15                        | i) nimittair asamsarg                                        |                               |      |                   | р 282, 1–13.<br>р 282, 1–16        |                |
| mārge 'nvay<br>(16         | ajdāna<br>5) šabde jūānasyānut                               | Datti                         | •••  |                   | p 282, 1 18                        |                |
| sarvākārajn                | atopasamhāra                                                 | ••                            | ••   |                   | p 282, 1 19.<br>p. 283, 1 12.      |                |
| mārgajnatoj<br>sarvajnatop |                                                              | ••                            | ••   | } 16              | p. 283, 1–24.                      |                |
| our raproces               |                                                              | ••                            | •••  | )                 | р 284, 1–13.                       |                |
| тн                         | E FOURTH ABHIS                                               | SAMAYA.                       |      |                   |                                    |                |
|                            | Sarvākārābhisamb                                             | DDHA.                         |      | IVth,<br>adhikāra |                                    |                |
| its charac                 | • · -1 -                                                     | ••                            | ••   | 1                 | p 285, l. 16.                      | p. 204, l. 10. |
| 21 501 10                  | laksana                                                      | ākāra                         |      | 2                 |                                    |                |
|                            | (anitya                                                      | asat                          |      |                   |                                    |                |
| duhkhasaty                 | o) duhkha<br>) śūnya                                         | anutpāda<br>vīveka            |      |                   | р 286, 1-3                         | p.205, 1 1.    |
|                            |                                                              | anavamarda                    | nīya |                   | -                                  | -              |
|                            | ( hotu                                                       | apat                          |      |                   |                                    |                |
| samudaye                   | ) samudaya<br>) prabhava                                     | ākā <b>š</b> a<br>apravyāhāra |      |                   | р. 286, 1–17.                      |                |
|                            | (pratyaya                                                    | anāma                         | ,    |                   |                                    |                |
|                            | ( nirodha                                                    | agamana                       |      | -                 |                                    |                |
| nırodhe                    | ) śānta<br>) pranīta                                         | asamhārya<br>ak⊲aya           |      |                   | р 287, 1-3                         |                |
|                            |                                                              | anutpatti                     |      |                   |                                    |                |
|                            | mårga                                                        | akāraka                       |      |                   |                                    |                |
| mārge                      | ) nyaya                                                      | ajanaka                       |      |                   | p 287, l. 12.                      |                |
| 6-                         | ) pratipatti<br>( nairyänika                                 | asańkrānti<br>avinaya         |      |                   |                                    |                |
|                            | (nihsvabhāva                                                 | svapna                        |      |                   |                                    |                |
| sāsrave                    | anutpanna                                                    | pratisrutkā                   |      |                   | p. 287, 1-21.                      |                |
| bhāvanā-<br>mārge          | annuddha<br>ādiśānta                                         | pratibhāsa<br>marīci          |      |                   | p. 207, 1 21.                      |                |
| margo                      | prakrtiparimirvrti                                           |                               |      | 1                 |                                    |                |
|                            | ( sanklesa                                                   | asankleśa                     |      |                   |                                    |                |
| on                         | vyavadāna                                                    | avyavadāna                    |      |                   | n 989 1 9                          |                |
| anāsrave<br>daršana-       | kleśavasanā<br>  rūpādıprapañca                              | anupalepa<br>aprapañca        |      | 1                 | p. 288, 1-3                        |                |
| märge                      | svādhigamopal-                                               | amananā                       |      | 1                 |                                    |                |
|                            | ambha<br>parihāni                                            | acala                         |      | 1                 |                                    |                |
|                            | CP                                                           |                               |      |                   | -                                  |                |

.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                              | 1                |                                                                                              |              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| hetu ph                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ala.                                         |                  |                                                                                              |              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | odha<br>16.                                  |                  | p 288, 1 2                                                                                   | 1            |
| 1 Samudaya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                              |                  |                                                                                              |              |
| pratipaksāk<br>(a) hetu<br>(a) hetu<br>(b) hetu<br>(b) hetu<br>(c) he |                                              |                  | p. 289, l. l                                                                                 |              |
| 2. Mārga.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                              |                  | p 290, l. 4                                                                                  |              |
| <ol> <li>apramāna</li> <li>antadvayānugama</li> <li>asambhinna</li> <li>asambhinna</li> <li>aparāmirsta</li> <li>avikalpa</li> <li>aprameya</li> <li>asanga</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                              |                  |                                                                                              |              |
| 3 Динкна                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                              |                  | p. 290, 1–24                                                                                 | ŧ            |
| (1) amtya<br>(2) duhkha .<br>(3) 6ūnya<br>(4) anātīnan<br>(5) alaksana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                              |                  | p 291, l. 1.<br>5 291, l 2<br>5 291, l 3<br>5 291, l 3<br>5 291, l 5<br>5 291, l 7.          |              |
| 4 NIRODHA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                              |                  |                                                                                              |              |
| 16 áñnyatás                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - 36                                         | 1                | o <b>2</b> 91,1 10                                                                           |              |
| Sarvākārajvatākāra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4,                                           | 5. ր             | 292, 1-11                                                                                    | р 207, 1. 1. |
| <ul> <li>(a) sarvajūatamārgabhedena.</li> <li>(1) vastuparīksēmārga . 4 āki</li> <li>(2) vyavasāyikamārga . 4 ākā</li> <li>(3) samādhiparikarmamārga . 4 ākā</li> <li>(4) samvagabhisamayaprayogika-<br/>mārga . 5 ākā</li> <li>(5) sarvathābhisamayasamálesa-<br/>mārga . 5 ākā</li> <li>(6) abhisamayamārga . 7 ākā</li> <li>(7) višuddhanairyanikamārga . 8 ākā</li> <li>TOTAL . 37 ākā</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | iras<br>iras<br>iras<br>iras<br>iras<br>iras | р<br>Р<br>Р<br>Р | . 292, 1 19<br>292, 1 20<br>. 292, 1 24<br>. 293, 1 1.<br>293, 1 5<br>293, 1 9<br>293, 1 12. |              |

|                                                                         |               |                 |       | AA.       | AAA.                        | ASP           |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------|-----------------|-------|-----------|-----------------------------|---------------|
| (b) märgajňatāmārgabhed                                                 | ena           |                 |       |           |                             |               |
| (1) pratipaksamārga                                                     | <br>(tmm)     | 3 āk<br>moksamu | aras  |           | p. 293, 1–18.               |               |
| (2) nırmānamārga                                                        | . (01101      |                 | aras  |           | р 294,13.                   | 1             |
| (3) drstadharmasukhavi                                                  | häramärga     |                 | āras  |           | p 294, 1 13                 |               |
| (4) lokottaramāıga                                                      | ••            |                 | aras  |           | p 294, l. 16                |               |
| (5) prahānamāiga                                                        | •             | 4 ā i           |       |           | p 294, l. 18.               |               |
| (6) buddhatvam <b>ā</b> rga                                             | ••            | 10 āk           | aras. |           | p. 224, l. 20               |               |
|                                                                         |               |                 |       |           |                             |               |
|                                                                         | TOTAL         | 34 āk           | āras. |           |                             |               |
| (c) sarvākārajāntākāra                                                  |               | ••              | ••    |           | р 294, 1. 22                |               |
| (1) balākātas 10                                                        | •             | ••              |       |           | p 294, 1 25                 |               |
| <li>(2) vaišāradyākāras 4</li>                                          | ••            | ••              | ••    |           | p 295, 1-6                  |               |
| (3) pratisamvidäkaias 4                                                 |               | ••              | ••    |           | p. 295, 1–10.               |               |
| <ul> <li>(4) ävenikabuddhadhari</li> <li>(5) tathägatäkara 1</li> </ul> | nakaras 10    | •               | •     |           | p. 295, 1–13                |               |
| (6) svayambhvākāra 1                                                    |               |                 | •     |           | p. 295, 1–22.               |               |
| (7) buddhatväkära 1                                                     |               |                 | •.    |           | p 296, 1 1.                 |               |
| (1) Saaahararara                                                        | •             | ••              | •     |           | р 296, 1. З                 |               |
| TOTAL                                                                   | 39 āl         | tāras.          |       |           |                             |               |
| (prayoga)                                                               |               |                 |       |           |                             |               |
| (a) frava                                                               | nādibhājan    | A               |       | 6         | p. 297, 1–1                 |               |
|                                                                         | hanādībhā     |                 |       | 7         | p. 297, 1 11                | p 208, 1 2.   |
| (()) adj.                                                               |               | ,               |       | 8, 9, 10, |                             |               |
| Pray                                                                    | OGA.          |                 |       | 11        | р 298, 1-24.                |               |
| <ol> <li>rüpādı-vanavasthā</li> </ol>                                   | naprayoga     | ••              | ••    |           | p. 299, 1–5                 | p. 211, 1. 8. |
| (2) ayoga                                                               | ,,            | ••              | ••    |           | p. 299, 1–9                 | • •           |
| (3) gambhira                                                            | ,,            | ••              | ••    |           | p 299, 1-13                 |               |
| (4) duravagāha                                                          | ,,            | ••              | ••    |           | p 299, l. 15                |               |
| (5) apramāna                                                            | .,,           | ••              | ••    |           | p 299, l. 19                |               |
| (6) krechracirābhisaml                                                  | odhaprayo     | ga              |       |           | р 300, l. 9                 |               |
| (7) vyākaranalabha                                                      |               |                 | ••    |           | p 300, 1 21.                |               |
| (8) avmivartanīya                                                       | ,,            |                 | ••    |           | p. 301, 1–17                |               |
| (9) niryána<br>(10) nirontare                                           | ,,            |                 | •••   |           | p 302, 1 11                 |               |
| (10) nirantara<br>(11) äsannäbhisambodh<br>(13) bas älle austaite       | ,,<br>I       |                 | ••    |           | p 303, 1 1                  |               |
| (12) ksipiäbhisambodha                                                  | vravoga       |                 |       |           | р 303, 1–15.<br>р 303–1, 23 |               |
| (13) paramārtha                                                         |               |                 |       |           | p 304, l. 11                |               |
| (14) avrddhyaparthani                                                   | prayoga<br>,, |                 |       |           | p 305, 1 3                  |               |
| (15) dharmādharmādya                                                    |               | aprayoga        |       |           | p 305, 1 6                  |               |
| (16) acıntyākarasampňa                                                  | urodha        | ,,              |       |           | p 305, 1 8                  |               |
| (17) avıkalpa                                                           |               | ,,              |       |           | p 305, 1–13                 |               |
| (18) phalaratnadāna                                                     |               | ,,              |       |           | p 305, 1/23                 |               |
| (19) visuddhi                                                           |               | "               |       |           | p. 306, 1–5                 |               |
| (20) avadhi                                                             |               | ,,              |       |           | р 306,1 8                   |               |
| PRAYOG                                                                  | AGUŅĀ         |                 |       | 12 a,b.   |                             |               |
| <ol> <li>mārašaktīvyāghāta</li> </ol>                                   |               | ••              |       |           | p 307, 1 21                 | р 222, I. 1.  |
| (2) buddhasamanvähär                                                    |               | ••              |       |           | р <u>308, 1-9</u>           |               |
| <li>(3) buddhapratyaksika</li>                                          |               | ••              |       |           | p 308, 1 16.                |               |
| (4) samyaksambodhyås                                                    |               |                 |       |           | p 308, 1 23                 |               |
| (5) mahārthatādī<br>(6) dešanīrūpana                                    | •             | ••              |       |           | p. 309, 1/3<br>p. 309, 1/21 |               |
| (0) desantrupana<br>(7) consistentia                                    |               |                 | ٠     |           | p. 309, 1–21<br>p. 311, 1–4 |               |
| (7) sarvānāśravadharm<br>(8) kathāpurusatā                              | apanpun       | ••              | •     |           | p 311, 1 4                  |               |
| (9) abhedyatā                                                           |               | ••              |       |           | p 311, 1 19.                |               |
| (10) asādhāranakuśalam                                                  | uulotnatti    | ••              |       |           | p 312, 1 9                  |               |
| (11) pratijnāyāi tharthy                                                |               |                 | .     |           | p. 312, 1 14                |               |
| (12) udāraphalaparıgrah                                                 |               | ••              |       |           | p 313, 1 12.                |               |
| (13) sattvärthapratipatt                                                |               |                 |       |           | p. 313, 1, 18.              |               |
| (14) nityalābha                                                         |               |                 |       |           | p 313, i. 22.               |               |
|                                                                         |               |                 |       |           | -                           |               |

|                                      |                 |       | 1     | AA.        | AAA.                           | ASP.          |
|--------------------------------------|-----------------|-------|-------|------------|--------------------------------|---------------|
| prayo                                | ogāntarāyakarā  | doșāh |       | 12 c,d.    | р. 316, l. l.                  | ASE.          |
| lst daśaka .                         | -               |       |       |            | •                              |               |
| 2nd dasaka                           |                 |       |       |            | p. 316, l. 7.<br>p. 318, l 14. |               |
| 3rd daśaka                           |                 |       |       |            | p. 320, 1 11.                  |               |
| 4th dasaka .                         |                 | ••    |       |            | p 322, 1 4                     |               |
| one satka .                          | • ••            | ••    |       |            | p 323, 1 20                    | 1             |
| total 46                             |                 |       |       |            |                                |               |
|                                      | Lakşana.        |       |       |            |                                |               |
| (a) (sarvajñatādvā                   | ärena jñänalaks | ana.) |       |            |                                |               |
|                                      | 16              |       |       |            |                                |               |
| tathägatanırvrti                     | ıjñāna          | ••    |       |            | p. 326, l. 22                  | p. 253 l. 3.  |
| lokajñāna .                          |                 |       |       |            | p 332, 1 19                    |               |
| sarvasattvacitta                     |                 | ••    | •     |            | p. 333, 1. 3.                  |               |
| cittasamksepajñ                      |                 | ••    | • • • |            | p. 333, 1–11.                  |               |
| cittaviksepajñāi                     |                 | ••    | ••    |            | p 333, l. 16,                  |               |
| cittāksayākāraji                     |                 | ••    |       |            | p 333, 1 21.                   |               |
| sarāgādicittajñā<br>virāgādicittajñā |                 | ••    | •••   |            | p 334, 1 6.                    |               |
| vipulacittajñâna                     |                 | ••    | :     |            | p 334, 1 10                    |               |
| mahadgatacitta                       |                 |       |       |            | p 336, 1 3<br>p 336, 1 11      |               |
| apramānacittaji                      |                 | ••    |       |            | p 336, 1 22                    |               |
| anıdarianacıttaj                     |                 |       |       |            | p 337, 1 1                     |               |
| adrśyacıttajnän                      | ā               | ••    | 1     |            | p. 338, 1 16                   |               |
| cittonmiñjitādij                     |                 | ••    | •     |            | p. 339, 1–1.                   |               |
| tathatākārajnān                      |                 | ••    | •••   |            | p. 339, l. 23                  |               |
| tath <b>ā</b> gatasamāk              | hyāna           | ••    | •     |            | р. 341, 1. 9                   |               |
| (b) märgajñatādhi                    | kārena jñānalak | sana  |       | 18, 19.    | р. 342, 1–1.                   |               |
|                                      | 16              |       |       |            |                                |               |
| śūnyatājñāna                         |                 | ••    |       |            |                                | p. 273, l. l. |
| ammitta                              | • ••            | ••    |       |            |                                |               |
| apranihita                           |                 | ••    |       |            |                                |               |
| anutpāda<br>anīrodha                 |                 | ••    |       |            | р 342, 1-5                     |               |
| anirodha<br>asamkleśa                |                 |       | •     |            |                                |               |
| avyavadāna .                         |                 |       |       |            |                                |               |
| abhāva                               |                 |       |       |            |                                |               |
| svabhāva .                           |                 |       |       |            | р 342, 1-6.                    |               |
| aniśrita                             | •••             | ••    |       |            | p. 342, 1–7.                   |               |
| ākāśalak <b>š</b> ana .              | •••             | ••    | ••    |            | р 342, І. 8.                   |               |
| avikopana                            | ••              | ••    |       |            | p. 342, 1–12                   |               |
| asamskāra<br>avīkalpa .              |                 | ••    | • •   |            | p 342, 1 16                    |               |
|                                      |                 | ••    | ••    |            | р 342, l. 18<br>р 342, l 22    |               |
| prabheda .<br>alaksana .             |                 |       |       |            | p. 343, 1 3.                   |               |
| (c) sarvākāradvāro                   | na mānolakaan   | 0     |       | 00.01.00   | •                              |               |
| (-) 501 - 500 - 600 - 600            | •               | · ·   |       | 20, 21, 22 |                                |               |
|                                      | 16              |       |       |            |                                |               |
| sarvadharmopan                       |                 | ••    | ••    |            | p. 343, l. 16.                 | p 274, l. 16. |
| drstadharmasuk                       | navihara "      | ••    | ·     |            | p 343, 1 19                    |               |
| satkārajnāna<br>muukāra              |                 | ••    | •••   |            | p 343, 1. 20                   |               |
| gurukāra ,,<br>mānanā                |                 | ••    | ••    |            | р 343, l. 20<br>р. 343, l 20   |               |
|                                      |                 | ••    |       |            | p. 343, 1/20<br>p/343, 1/20.   |               |
| akrta "                              |                 | ••    | •     |            | р 344, 1. 6                    |               |
| ыnvatraga "                          |                 |       | .     |            | p 344, 1 8                     |               |
| adrstärthadarsal                     | ka "            |       |       |            | p. 344, 1 19.                  |               |
| lokaśünyatakāra                      |                 |       |       |            | p. 345, l. 3                   |               |
|                                      |                 |       |       |            | -                              |               |

|                   |                                |        | 1   | AA.         | AAA.                           | ASP.          |
|-------------------|--------------------------------|--------|-----|-------------|--------------------------------|---------------|
| lokaśūnyatāsūc    | akaināna                       |        |     |             | p. 345, l. 4                   |               |
| lokasūnyatājāā    |                                |        |     |             | p 345, l. 5.                   |               |
| acintya           | . "                            | ••     | ••• |             | p. 345, l. 11.                 |               |
| śāntatā           | ,,                             | ••     | ••  |             | p 345, l. 12.                  |               |
| lokanırodha       | "                              | ••     | ••  |             | p 345, 1 13                    |               |
| samjñānırodha     | ** ••                          | ••     | ·   |             | р 345, 1 14.                   |               |
|                   | Viśeșalakșana.                 |        |     | 23          | р                              | p. 277, l. 2. |
|                   | 16                             |        |     |             |                                |               |
|                   | (acintya                       |        | ••  | 24, a,b.    | p 346, l. 11.                  |               |
| duhkhasatya       | atulya .                       | ••     | • • |             |                                |               |
| (ın 4 kşanas)     | ) aprameya                     | ••     | ••  |             |                                |               |
|                   | ( asamkhyeya                   | ••     | ••  |             |                                |               |
|                   | / sarvaryapudgalasa            | ngraha |     | 24, c,d     | р 349,11                       |               |
| samudaya°         | purusavisesavedan              | īyatā  |     | 25 a.       | p 350, 1 6                     |               |
|                   | ) asādhāranaviśesa             |        |     |             | p 350, 1 13                    |               |
|                   | (kuprābhijnatā                 | ••     | • • |             | p. 350, l. 20.                 |               |
|                   | (anyūnatāpūrnatā               |        | ·   | 25 a, b     | p 350, l. 22                   |               |
| nırodha°          | ) tīvrapratīpatti              | ·      | • • |             | p. 352, l. l.                  |               |
|                   | samudāgama<br><b>ā</b> lambana | ••     | ·   |             | p 352, 1 2                     |               |
|                   | ( ādhāra                       | ••     | :   | 25 c,d.     | p. 353, 1 14                   |               |
| _ /               | sākalya                        | ••     |     | 26 a.       | р. 354, 1-6<br>р. 354, 1-13.   |               |
| mārga             | ) samparıgraha                 |        |     |             | p 355, 1 2                     |               |
|                   | (anāsvāda                      |        | ••  |             | p 356, 1 1.                    |               |
|                   |                                |        |     |             |                                |               |
| 1                 | Kāritralarşaņa.                |        |     | 27, 28.     | р 357, 1. 7.                   | р 293, 1. 8.  |
|                   | 11                             |        |     |             |                                |               |
| hita              | •• ••                          |        |     |             | р 357, 1-8                     |               |
| sukha             |                                | ••     | ••  |             | p 357, l. 8.                   |               |
|                   |                                | ••     | ••  |             | р 357, l. 14.                  |               |
| sarana            | • •                            | ••     | ••  |             | p. 357, 1–18.                  |               |
| layana            | • •                            | ••     | ••  |             | p. 357, 1 24<br>p. 358, 1 4.   |               |
| parāyana<br>dvīpa | •                              | ••     |     |             | p. 359, 1 4.                   |               |
| - 1               | •• •                           |        |     |             | p. 359, 1 21.                  |               |
| anābhoga          | •• •                           |        |     | 1           | p. 360, 1–6.                   | 1             |
| phalasāksātka     | rana                           | ••     | ••  |             | p. 361, l. 7.                  |               |
| gati              | •• ••                          | ••     | ·   |             | p. 361, l. 19.                 |               |
|                   |                                |        |     |             | 042 1 7                        |               |
| 8                 | VABHĀVALAKŞAŅA.                |        |     | 29, 30, 31. | p. 362, 1 5.                   | p. 299, l. 7. |
|                   | 16                             |        |     |             |                                |               |
| kleśavivekasva    |                                | ••     | ••  |             | p 362, l. 11.                  |               |
| klesalingavive    | ka "                           | ••     | ••  |             | p 362, 1 12.                   |               |
| vipaksapratipa    | viktasvabhāva                  | ••     | ·   |             | p 362, l. 13<br>p 362, l. 14.  |               |
| duşkarasvabhi     |                                | ••     | ••• |             | p. 362, 1. 21.                 |               |
| 1                 |                                |        |     |             | p. 363, 1. 6.                  |               |
| uddeśa            |                                |        |     | 1           | p. 363, l. 16.                 |               |
| anupalambha       |                                | ••     | ••  |             | p. 363, l. 21.                 |               |
| anabhimvesa       |                                | ••     | ••  |             | p. 364, 1 8.                   |               |
| ālambana          | · · ·                          | ••     | ••  |             | p. 364, 1 21.                  | 1             |
| sarvalokavipra    |                                | ••     | ••  |             | p. 367, 1. 2.                  |               |
| apratighāta       |                                | ••     | ••  |             | p 368, 1 1.                    |               |
| apada<br>agatı    | • ••                           | ••     | ••  |             | p. 368, l. 4.<br>p. 368, l. 15 | 1             |
| ajāti             |                                | ••     | ••• |             | p. 394, 1. 9.                  |               |
| tathāgatānupa     |                                | ••     | ••• | 1           | p. 394, l. 13.                 |               |
| - •               |                                |        |     |             |                                |               |

|                                                                                |      |     | AA.                            | AAA.                                                                                                                          | ASP.          |
|--------------------------------------------------------------------------------|------|-----|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Mokşabhāgīya.                                                                  |      |     | 82, 33, 34                     | p. 395, l. 21.                                                                                                                | p. 312, l. 1. |
| Nirvedha <b>bhāgīya</b>                                                        |      |     |                                | p. 401, l. 6                                                                                                                  | p. 321, l. 6. |
| ū∙magata ten äkāras<br>mūrdhaga<br>ksāntı<br>agradharma<br>further subdivision | ·· · | •   | 35<br>36<br>37, ab.<br>37, cd. | <ul> <li>p. 401, l. 15.</li> <li>p. 402, l. 1.</li> <li>p. 402, l 9.</li> <li>p. 402, l 16</li> <li>p. 402, l. 22.</li> </ul> |               |
| ūsmagata { mrdu<br>madhya<br>adhimàtra                                         |      | 1   |                                | p. 402, 1–23.                                                                                                                 |               |
| mūrdhagata { mrdu<br>madhya<br>adhimātra                                       |      |     |                                | p. 403, 1–3                                                                                                                   |               |
| ksänti { mrdu<br>madhya<br>adhimätra                                           |      |     |                                | p. 403, l. 8.                                                                                                                 |               |
| agradharma { mrdu<br>madhya<br>adhimátra                                       |      |     |                                | p. 403, 1–12.                                                                                                                 |               |
| Avaıvartıkabodhısattvasangha                                                   |      |     | 38                             | p. 405, 1 1.                                                                                                                  |               |
| (a) nırvedhabhāgiyaprayogamārgasth                                             | ia . |     | 40, 41,<br>42, 43,<br>44, 45   |                                                                                                                               |               |
| ūsmagata: 11 ākāras                                                            |      |     | ,                              |                                                                                                                               |               |
| rūpādībhyo nīvrtti                                                             |      | ••• |                                | p. 405, l. 13.                                                                                                                | p. 323, 1. 3. |
| vicikitsāksaya .<br>astāksaņaksaya                                             |      | ••• |                                | p 406, l. 10.                                                                                                                 |               |
| svaparakuśaladharmaniyojana                                                    |      |     |                                | p 406, 1 14<br>p. 406, 1. 20                                                                                                  |               |
| sarvasattvavisayaparināmitadānā                                                |      |     |                                | p. 400, 1. 20<br>p. 407, 1–12,                                                                                                |               |
| gambhiradharmākānksana                                                         |      | ••  |                                | p. 407, 1–15                                                                                                                  |               |
| maitrakāyavānmanaskarma<br>pañcanīvaranāsamvāsa                                |      | ••  |                                | p. 407, 1 20.                                                                                                                 |               |
| avidyādisarvānušayahāna                                                        |      | ••• |                                | p. 408, l. 3.                                                                                                                 |               |
| smrtisamprajñāna                                                               |      |     |                                | р. 408, l. 4.<br>р. 408, l. 8.                                                                                                |               |
| sucipanbhogyacīvarādi                                                          |      | ••• |                                | p. 408, 1. 15.                                                                                                                | l             |
| mūrdhagata : 6 akāras.                                                         |      |     |                                | 1                                                                                                                             |               |
| aśitıkrınıkulasahasrāsambhava                                                  |      |     |                                | p. 408, 1–19.                                                                                                                 |               |
| eittäkautilya                                                                  |      | • • |                                | p 408, 1 22                                                                                                                   |               |
| dvādaśadhūtagunasamādāna<br>pāramitāvipak <b>s</b> amātsaryādicittā            |      | ••  |                                | p. 409, 1/8                                                                                                                   |               |
| aviruddhapiajñāparamitāyogaga                                                  | •    | ••• |                                | p 409, l. 16                                                                                                                  |               |
| parārthanarakābhilāsa                                                          |      |     |                                | p. 409, l. 18.<br>p. 409, l 22.                                                                                               |               |
| ksāntīgata 2 ākāras.                                                           |      |     |                                | p. 100, 1 22.                                                                                                                 |               |
| aparapranayana<br>mārātvāvabodha .                                             |      |     |                                | p 410, 1 2                                                                                                                    |               |
| agradharmagata · 1 ākāras.                                                     |      | ••  |                                | р 410, l. 12.                                                                                                                 |               |
| Total 20 ākāras.                                                               |      |     |                                |                                                                                                                               |               |
| (b) darśanamārgastha                                                           |      |     | 46-51.                         | p. 411, l. 20.                                                                                                                | p. 331, l. 6. |
| duhkhe dharmajñānaksānti                                                       |      | ••  | 40-01.                         | -                                                                                                                             | p. 331, l. 6. |
| ", dharmajñāna                                                                 | ••   | ••  |                                | p 412, l. 1.<br>p. 412, l. 10.                                                                                                | 1             |
| ,, anvayajñānaksānti                                                           |      | ••  |                                | p. 412, l. 17.                                                                                                                |               |
| " anvayajñāna                                                                  | ••   | •   |                                | p. 413, l. 1.                                                                                                                 |               |
| samudaye dharmajnānaksānti                                                     | ••   |     |                                | p. 413, l. 10.                                                                                                                |               |
| " dharmajñāna                                                                  |      | ••  |                                | p. 413, 1 16.                                                                                                                 |               |
| ,, anvayajñānakṣānti<br>,, anvayajñāna                                         |      | ••  |                                | p. 414, l. 2.<br>p. 414, l. 10.                                                                                               |               |
| », anvayajnana                                                                 | ••   | ••  |                                | · p. 414, i. 10.                                                                                                              | 1             |

| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                    |               |                     |     | AA.     | AAA.         |     | ASP.          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------|---------------------|-----|---------|--------------|-----|---------------|
| , anvayajänaksänt        p. 415, 1 13,         , anvayajänaksänt           , battaina         52         , battaina       mrdu       madhya       p. 423, 1.1         , battaina       mrdu       madhya       madhya         adhimätra       mrdu       p. 423, 1.2          madhya       adhimätra       mrdu       p. 423, 1.3         , mrdu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | nirodhe dharmajñā                  | nakşāntı      |                     |     |         |              |     |               |
| antrajajñaskistati                                                                                                             <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                    |               |                     | • • |         | p. 415, l.   | 5.  |               |
| $\begin{array}{c c c c c c c c c c c c c c c c c c c $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                    |               |                     |     |         |              |     |               |
| $\begin{array}{c c c c c c c c c c c c c c c c c c c $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                    |               |                     |     |         |              |     |               |
| , anvayajāna       p. 418, 1. 4.         Total       16 kaanas.         (c) bhāvanāmārgastha.       p. 420, 1. 1.         (bhāvanāmārgastha.       52.       p. 420, 1. 1.         (tasya laksana)       53.       p. 422, 1. 15.         vikalpa       mārga-       54.       p. 425, 1. 8.         vikalpa       mrdu {madhya madhya mulu       mrdu {madhya adhimātra madhya adhimātra mulu       p. 425, 1. 8.         madhya mrdu       madhya mulu       mrdu {madhya adhimātra adhimātra mulu       p. 425, 1. 8.       p. 426, 1. 1.         madhya mrdu       madhya mulu       mrdu {madhya adhimātra adhimātra mulu       p. 425, 1. 2.       p. 426, 1. 1.         mrdu {adhimātra mulu       mrdu madhya adhimātra adhimātra adhimātra mulu       p. 426, 1. 1.       p. 426, 1. 1.         mrdu {adhimātra mulu       mrdu madhya adhimātra a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | " dharmajñāi                       | 1a            |                     |     |         | p. 416, 1    | 23. |               |
| $\begin{array}{c c c c c c c c c c c c c c c c c c c $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                    |               |                     | ••  |         | p 417, 1     | 17. |               |
| (c) bhāvanāmārgastha.<br>(bhāvanāmārgastya gāmbhīrya)         52       p. 420, 1. 1       p. 342, 1. 2.         vikalpa       mādnyā       mādnyā       mārga-<br>madhya       54.       p. 422, 1. 15.       p. 422, 1. 15.         vikalpa       mādnyā       mādnyā       mārdu       p. 425, 1. 4.       p. 425, 1. 8.       p. 425, 1. 2.         adhimātra<br>madhya       madhya<br>mathya       madhya<br>mathya<br>adhimātra       mrdu<br>mathya<br>adhimātra       mrdu<br>mathya<br>adhimātra       p. 425, 1. 2.       p. 426, 1. 2.         mathya<br>mathya       mathya<br>mathya<br>mathya       mrdu<br>mathya<br>adhimātra       mrdu<br>mathya<br>adhimātra       p. 425, 1. 12.       p. 426, 1. 2.         mathya<br>mathya       mrdu<br>mathya<br>adhimātra       mrdu<br>mathya<br>adhimātra       p. 426, 1. 2.       p. 426, 1. 2.         mathya<br>mathya       mrdu<br>mathya<br>adhimātra       mrdu<br>mathya<br>adhimātra       p. 426, 1. 2.       p. 427, 1 2.         Total       9 prakāras.       55, 56.       p. 428, 1. 13.       p. 433, 1. 19.       p. 437, 1. 14.         (d) upāgaāgambhīrya           p. 438, 1. 9.       p. 438, 1. 9.         Samsāsramrvāpasamatā             p. 439, 1. 9.       p. 430, 1. 13.       p. 448, 1 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | " anvayajnan                       | a<br>         | ••                  |     |         | p. 410, 1.   | ч.  |               |
| $ \begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                    | . 16 ksanas   | 3.                  |     |         |              |     |               |
| (tasya laksana)        53.       p $422, 1$ 15.         vikalpa       märga-       54.       p $422, 1$ 15.         adhumätra       madhya       mrdu       fmrdu       mrdu       p $423, 1$ 8.         madhya       adhimätra       mrdu       fmrdu       mrdu       p $425, 1$ 4.       p $425, 1$ 8.         madhya       adhimätra       mrdu       madhya       fmrdu       p $425, 1$ 12.       p $425, 1$ 2.       p $426, 1$ 2.       p $434, 1$ 10.       p $426, 1$ 2.       p $434, 1$ 10.       p $426, 1$ 13.       p $427, 1$ 2.       13.       p $426, 1$ 13.       p $437, 1$ 14.       10.       10.       10.       10.       10.       10.       10.       10.       10.       10.       10.       10.<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (c) bhāvanāmārgastha.              |               |                     |     |         |              |     |               |
| adhumātra<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>madhya<br>mad |                                    |               | ••                  |     |         |              |     | p. 342, l. 2. |
| (mrdu<br>madhya<br>adhumätra<br>mrdu<br>mrdu       (adhimätra<br>madhya<br>adhimätra<br>mrdu<br>mrdu       (mrdu<br>madhya<br>adhimätra<br>mrdu<br>mrdu<br>mrdu       (p. 425, 1. 12,<br>p. 426, 1. 2.         (mrdu<br>mrdu<br>mrdu       (adhimätra<br>mrdu<br>mrdu       (mrdu<br>madhya<br>adhimätra<br>mrdu       (p. 426, 1. 2.)<br>p. 426, 1. 2.         (adhimätra<br>mrdu       (mrdu<br>mrdu       (p. 426, 1. 13,<br>p. 427, 1 2.)         (adhimätra<br>mrdu       (p. 426, 1. 13,<br>p. 427, 1 2.)         (a) utpädagambhīrya       (p. 436, 1. 13,<br>p. 437, 1 14,<br>p. 437, 1 14,<br>p. 437, 1 14,<br>p. 437, 1 14,<br>p. 438, 1 2.)         (a) atvajagāmbhīrya       (p. 436, 1 13,<br>p. 438, 1 2.)         (a) atvajagāmbhīrya       (p. 438, 1 1, 14,<br>p. 438, 1 2.)         (b) apšakaušala<br>mutupāyakaušala       (p. 448, 1 1, 12,<br>p. 438, 1 2.)         (a) antarāyikadharmasamatikramanopāya       (p. 448, 1 3,<br>p. 450, 1 5,<br>p. 450, 1 5,<br>p. 450, 1 5,<br>p. 450, 1 12,<br>p. 451, 1 4,<br>f) anupalambhopāya         (a) antarāyikadharmasamatikramanopāya       (p. 451, 1 4,<br>p. 451, 1 4,<br>f) anupalambhopāya         (b) apramānāvisayopāya       (p. 451, 1 2,<br>p. 453, 1 2,<br>f) laga         (b) lagopāya       (p. 453, 1 2,<br>p. 453, 1 2,<br>f) laga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | vıkalpa                            | n             | nārga-              |     | 54.     | p 424, l.    | 12  |               |
| (mrdu<br>madhya<br>adhumätra<br>mrdu<br>mrdu       (adhimätra<br>madhya<br>adhimätra<br>mrdu<br>mrdu       (mrdu<br>madhya<br>adhimätra<br>mrdu<br>mrdu<br>mrdu       (p. 425, 1. 12,<br>p. 426, 1. 2.         (mrdu<br>mrdu<br>mrdu       (adhimätra<br>mrdu<br>mrdu       (mrdu<br>madhya<br>adhimätra<br>mrdu       (p. 426, 1. 2.)<br>p. 426, 1. 2.         (adhimätra<br>mrdu       (mrdu<br>mrdu       (p. 426, 1. 13,<br>p. 427, 1 2.)         (adhimätra<br>mrdu       (p. 426, 1. 13,<br>p. 427, 1 2.)         (a) utpädagambhīrya       (p. 436, 1. 13,<br>p. 437, 1 14,<br>p. 437, 1 14,<br>p. 437, 1 14,<br>p. 437, 1 14,<br>p. 438, 1 2.)         (a) atvajagāmbhīrya       (p. 436, 1 13,<br>p. 438, 1 2.)         (a) atvajagāmbhīrya       (p. 438, 1 1, 14,<br>p. 438, 1 2.)         (b) apšakaušala<br>mutupāyakaušala       (p. 448, 1 1, 12,<br>p. 438, 1 2.)         (a) antarāyikadharmasamatikramanopāya       (p. 448, 1 3,<br>p. 450, 1 5,<br>p. 450, 1 5,<br>p. 450, 1 5,<br>p. 450, 1 12,<br>p. 451, 1 4,<br>f) anupalambhopāya         (a) antarāyikadharmasamatikramanopāya       (p. 451, 1 4,<br>p. 451, 1 4,<br>f) anupalambhopāya         (b) apramānāvisayopāya       (p. 451, 1 2,<br>p. 453, 1 2,<br>f) laga         (b) lagopāya       (p. 453, 1 2,<br>p. 453, 1 2,<br>f) laga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                    | medu S        | mrdu                |     |         |              |     |               |
| Adhmätra<br>madhya<br>mrdu       Adhmätra<br>madhya<br>adhimätra       mrdu<br>madhya<br>adhimätra       p. 426, l. 6,<br>p. 426, l. 13,<br>p. 427, l 2,         Total             Total             gämbhirya           55, 56,<br>57, 58.       p. 428, l. 8,<br>57, 58.         gämbhirya               (a) utpädagambhirya              (b) urodhagämbhirya              (c) athatägämbhirya              (d) jñeyagämbhirya               (f) caryägämbhirya                  (h) upäyakausalagambhirya <td></td> <td></td> <td>adhimātra</td> <td></td> <td></td> <td></td> <td></td> <td></td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                    |               | adhimātra           |     |         |              |     |               |
| Adhmätra<br>madhya<br>mrdu       Adhmätra<br>madhya<br>adhimätra       mrdu<br>madhya<br>adhimätra       p. 426, l. 6,<br>p. 426, l. 13,<br>p. 427, l 2,         Total             Total             gämbhirya           55, 56,<br>57, 58.       p. 428, l. 8,<br>57, 58.         gämbhirya               (a) utpädagambhirya              (b) urodhagämbhirya              (c) athatägämbhirya              (d) jñeyagämbhirya               (f) caryägämbhirya                  (h) upäyakausalagambhirya <td>( adhimātra</td> <td></td> <td>mrdu</td> <td></td> <td></td> <td></td> <td></td> <td></td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ( adhimātra                        |               | mrdu                |     |         |              |     |               |
| $\begin{array}{c c c c c c c c c c c c c c c c c c c $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | madhya { madhya<br>mrdu            | madhya (      | madhya<br>adhımätra |     |         |              |     |               |
| $\begin{array}{c c c c c c c c c c c c c c c c c c c $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ( adhimätra                        |               | mrdu                |     |         | p. 426, l.   | 6.  |               |
| $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | madu madhra                        |               |                     |     |         |              |     |               |
| bodhı ıs transcendental                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | (mrdu                              |               | (adhmātra           |     |         | p. 427, 1    | 2.  |               |
| gämbhirya.         57, 58.       59.         (a) utpädagambhirya          p. 434, 1. 19.         (b) urodhagämbhirya         p. 435, 1. 6.         (c) tathatāgāmbhirya         p. 436, 1. 13.         (d) jūeyagāmbhirya         p. 437, 1. 14.         (e) jūšuagambhirya         p. 437, 1. 14.         (f) caryāgāmbhirya         p. 438, 1. 9.         Samsāramuršāpasamatā         p. 438, 1. 9.         Samsāramuršāpasamatā        60.       p. 439, 1. 9.         Buddhaksetravišuddhi        61.       p. 448, 1       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)         62, 63.       p. 448, 1       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)          p. 450, 1       12.         (d) asādhāranopāya         p. 450, 1       12.         (d) asaktopaya         p. 451, 1       10.         (f) anupalambhopāya         p. 451, 1       10.         (g) anmitopāya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                    | Total         | 9 prakāras.         |     |         |              |     |               |
| gāmbhīrya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | bodhi is transcendent              | al            |                     |     | 55, 56, | p. 428, l. 5 | 8.  |               |
| (a) utpädagambhirya        p. 434, 1. 19.         (b) mrodhagämbhirya        p. 435, 1. 6.         (c) tathatägämbhirya        p. 435, 1. 6.         (c) tathatägämbhirya        p. 437, 1. 4.         (d) jhäuagambhirya        p. 437, 1. 4.         (e) jhäuagambhirya        p. 438, 1. 2.         (f) caryägämbhirya        p. 438, 1. 2.         (g) advayagämbhirya        p. 438, 1. 2.         (h) upäyakausalagämbhirya        p. 438, 1. 2.         (h) upäyakausalagämbhirya        p. 438, 1. 2.         (h) upäyakausalagämbhirya        p. 438, 1. 9.         Samsäranırväŋasamatä        60.       p. 439, 1. 9.         Buddhaksetravisuddhi        61.       p. 448, 1.       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)         p. 450, 1. 12.       p. 450, 1. 12.         upäyakausala         p. 450, 1. 12.       p. 450, 1. 12.         (d) asataräytkadharmasamatikramanopäya        p. 450, 1. 18.       p. 451, 1. 10.         (e) asaktopaya         p. 451, 1. 10.       p. 451, 1. 12.         (g) anumttopä                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - 11-                              |               |                     |     |         |              |     |               |
| (b) mrodhagāmbhīrya        p. 435, 1. 6.         (c) tathatāgāmbhīrya        p. 435, 1. 6.         (d) jūéyagāmbhīrya        p. 437, 1. 4.         (e) jūšuagambhīrya        p. 437, 1. 4.         (f) caryāgāmbhīrya        p. 437, 1. 4.         (f) caryāgāmbhīrya        p. 438, 1. 2.         (g) advayagāmbhīrya        p. 438, 1. 2.         (g) advayagāmbhīrya        p. 438, 1. 9.         (h) upāyakausalagāmbhīrya        p. 438, 1. 9.         Samsāramırvāņasamatā        60.       p. 439, 1. 9.         Buddhaksetravisuddhi        61.       p. 448, 1.       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)         62, 63.       p. 448, 1.       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)         p. 450, 1. 12.       p. 450, 1. 12.         (d) asādhāranopāya        p. 450, 1. 14.       p. 450, 1. 12.         (d) asādhāranopāya        p. 450, 1. 14.       p. 451, 1. 10.         (g) anmutopāya         p. 451, 1. 15.       p. 453, 1. 20.         (g) anmutopāya         p. 453, 1. 2.       p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | .,                                 |               |                     |     | 59.     | . (24.)      | 10  |               |
| (c)       tathatāgāmbhīrya         p. 436, 1. 13.       p. 437, 1. 14.         (d)       jēcyagāmbhīrya         p. 437, 1. 14.       p. 437, 1. 14.         (e)       jāknagāmbhīrya         p. 437, 1. 14.       p. 437, 1. 14.         (f)       caryāgāmbhīrya         p. 438, 1. 9.       p. 438, 1. 9.         Sahsāramrvāņasamatā        60.       p. 448, 1       p. 370, 1. 1.         (h)       upāyakauśala        61.       p. 448, 1       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)        62, 63.       p. 448, 1       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)         62, 63.       p. 449, 1       2.         (b)       apratisthtavihāropāya        p. 450, 1       12.         (d)       asādhāranopāya        p. 450, 1       12.         (f)       anupalambhoīga        p. 451, 1       10.         (g)       anuttopāya        p. 451, 1       11.         (g)       anutanībnānāuvrtītyupāya        p. 451, 1       10.         (g)       anupalambhāpāya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (a) utpadagambh<br>(b) prodhagāmbh | urya<br>hirvo |                     | ••  |         |              |     |               |
| (d) j fleeyag ämbhirya          p. 437, 1 4.         (e) jñ šuag ambhirya         p. 437, 1 4.       p. 437, 1 4.         (f) caryāg ämbhirya        p. 437, 1 14.       p. 437, 1 14.         (g) advayag ämbhirya       p. 438, 1 2.       p. 438, 1 2.         (h) upāyakausalag ämbhirya       p. 438, 1 9.       p. 438, 1 9.         Samsāramurvāņasamatā        60.       p 439, 1.9.         Buddhaksetravisuddhi        61.       p 445, 1.12         upāyakausala         62, 63.       p. 448, 1 1.         (a) antarāyikadharmasamatkramanopāya       p. 449, 1 2.       p. 370, 1.1.         (tasya vişaya-)        p. 450, 1 5.       p. 450, 1 12.         (d) asādhāranopāya       p. 450, 1 18.       p. 450, 1 18.       p. 451, 1 10.         (g) annutcopāya       p 451, 1 15.       p. 453, 1 20.       p. 453, 1 20.         (g) apramānavisayopāya        p. 453, 1 2.       p. 453, 1 2.         THE FIFTH ABHISAMAYA.       5th.       p 453, 1 19.       p. 453, 1 2.         Itasya linga        1.       p. 453, 1 21.       p. 381, 1.1         Jarud <td>(c) tathatāgāmbl</td> <td>hîrva</td> <td></td> <td>÷.</td> <td></td> <td></td> <td></td> <td></td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | (c) tathatāgāmbl                   | hîrva         |                     | ÷.  |         |              |     |               |
| (f)       caryāgāmbhīrya         p. 437, 1, 17         (g)       advayagāmbhīrya         p. 438, 1.2,         (h)       upāyakausalagāmbhīrya         p. 438, 1.9,         Samsāramrvāņasamatā        60,       p. 448, 1       p. 370, 1. 1.7         upāyakausalagāmbhīrya        61,       p. 448, 1       p. 370, 1. 1.         upāyakausala        62, 63,       p. 448, 1       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)        62, 63,       p. 448, 1       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)        62, 63,       p. 448, 1       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)        1, 449, 1       2.         (b)       apratisthtavihāropāya        1, 449, 1       2.         (c)       pūt vapraondhānānuvrttyupāya        1, 450, 1       12.         (d)       asādhāranopāya        1, 451, 1       10.         (g)       anunttopāya        1, 451, 1       10.         (g)       antarānhānvisayopāya        1, 452, 1       11.         (j)       apramānānvisayopāya        1, 452, 1 </td <td>(d) jñeyagāmbhī</td> <td>rya</td> <td></td> <td>••</td> <td></td> <td>p. 437, 1</td> <td>4.</td> <td></td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (d) jñeyagāmbhī                    | rya           |                     | ••  |         | p. 437, 1    | 4.  |               |
| (g) advayagāmbhīrya        p. 438, 1 2.         (h) upāyakausalagāmbhīrya        p. 438, 1 2.         (h) upāyakausalagāmbhīrya        p. 438, 1 2.         Samsāramrvāņasamatā        60.       p 439, 1.9.         Buddhaksetravisuddhi        61.       p 445, 1.12         upāyakausala        62.       63.       p. 448, 1         upāyakausala         62.       63.       p. 448, 1         (a) antarāvjukadharmasamatikramanopāya        p. 448, 1       p. 370, 1.1.         (tasya viņaya-)         p. 449, 1       2.         (b) apratisthukavihāropāya        p. 450, 1       12.         (d) asādhāranopāya        p. 450, 1       18.         (f) anupalarubhopāya         p. 451, 1       14.         (f) anupalarubhopāya         p. 453, 1       20.         (g) apramānavisayopāya         p. 453, 1       20.         (j) apramānavisayopāya         p. 453, 1       20.         (j) apramānavisayopāya         l.       p. 453, 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                    |               |                     | ٠   |         |              |     |               |
| (h)       upāyakausalagāmbhīrya        p. 438, l. 9.         Samsāranırvāņasamatā        60.       p. 439, l. 9.         Buddhaksetravišuddhi        61.       p. 449, l. 9.         upāyakaušala        61.       p. 448, l. 1.         upāyakaušala         62, 63.       p. 448, l. 1.         (tasya vişaya-)         62, 63.       p. 448, l. 1.       p. 370, l. 1.         (d)       antarāyikadharmasamatikramanopāya        p. 450, l. 12.       p. 450, l. 12.         (d)       asādhāranopāya        p. 450, l. 12.       p. 450, l. 12.         (d)       asāktopaya        p. 450, l. 12.       p. 450, l. 14.         (f)       anupalambhopāya        p. 451, l. 10.       p. 451, l. 10.         (g)       anuttopāya        p. 453, l. 20.       p. 453, l. 20.       p. 453, l. 21.         (j)       apramānavisayopāya         p. 453, l. 21.       p. 381, l. 1         NIRVEDHABHĀolīYA.       Adhikāra       J.       p. 453, l. 21.       p. 381, l. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                    |               |                     | ÷.  |         |              |     |               |
| Buddhaksetravisuddhi        61.       p 445, 1.12         upāyakaušala         62, 63.       p. 448, 1 1.       p. 370, 1. 1.         (tasya vişaya-)         62, 63.       p. 448, 1 3.       p. 370, 1. 1.         (a) antarāyikadharmasamatikramanopāya        p. 448, 1 3.       p. 370, 1. 1.       p. 449, 1 2.         (b) apratisthutavihāropāya        p. 450, 1 5.       p. 450, 1 12.       p. 450, 1 12.         (d) asādhāranopāya        p. 450, 1 12.       p. 450, 1 12.       p. 450, 1 12.         (d) asākhāranopāya        p. 450, 1 12.       p. 451, 1 4.       p. 451, 1 4.         (f) anupalambhopāya        p. 451, 1 4.       p. 451, 1 15.       p. 452, 1.11.         (g) anunttopāya        p. 452, 1.11.       p. 453, 1.20.       p. 452, 1.11.         (j) apramānavisayopāya        p. 453, 1.20.       p. 452, 1.11.       p. 453, 1.22.         THE FIFTH ABHISAMAYA       5th.       p. 453, 1.2.       p. 453, 1.2.       p. 381, 1.1         NIRVEDHABHĀoĪYA.       Adhikāra       1.       p. 453, 1.21.       p. 381, 1.1         1st         p. 453, 1.21.       p. 381, 1.1 <t< td=""><td></td><td></td><td></td><td></td><td></td><td>p. 438, l.</td><td>9.  </td><td></td></t<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                    |               |                     |     |         | p. 438, l.   | 9.  |               |
| upāyakauśala         62, 63.       p. 448, 1 l.       p. 370, l. l.         (tasya vişaya-)          p. 448, l. l.       p. 370, l. l.         (a) antarāyikadharmasamatikramanopāya        p. 448, l. l.       p. 430, l. 2.       p. 450, l. 5.         (b) apratisthitavihāropāya        p. 450, l. 5.       p. 450, l. 15.       p. 450, l. 18         (c) pūr vaprandhānānuvrtiyupāya        p. 450, l. 18       p. 451, l. 10.       p. 451, l. 10.         (g) annuttopāya         p. 451, l. 10.       p. 452, l. 11.       p. 453, l. 20.         (g) apramdhānāvisayopāya         p. 453, l. 2.       p. 453, l. 21.       p. 453, l. 21.         THE FIFTH ABHISAMAYA       5th.       p. 453, l. 21.       p. 381, l. 1         lst         l.       p. 453, l. 21.       p. 381, l. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Samsāranırvāņasamat                | ä             | ••                  |     | 60.     | р 439, 1. 9  | ).  |               |
| (tasya vişaya-)         p. 448, l. 3.         (a) antarāyikadharmasamatikramanopāya        p. 449, l. 2.         (b) apratisthutavihāropāya        p. 449, l. 2.         (c) pūtvaprandhānānuvrttyupāya        p. 450, l. 12.         (d) asādhāranopāya        p. 450, l. 12.         (d) asākhāranopāya        p. 450, l. 12.         (d) asākhāranopāya        p. 451, l. 4         (f) anupalambhopāya        p. 451, l. 4         (g) annuttopāya        p. 451, l. 20.         (g) annuttopāya        p. 452, l. 11.         (j) apramāhavisayopāya        p. 452, l. 11.         (j) apramāhavisayopāya        p. 453, l. 20.         THE FIFTH ABHISAMAYA.       5th.       p. 453, l. 19.         NIRVEDHABHĀoīYa.       Adhikāra         tasya linga        l.         lst        p. 453, l. 21.         2nd        p. 454, l. 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Buddhaksetravisude                 | dhí           | ••                  | ••  | 61.     | р 445, 1.    | 12  |               |
| (a) antarāyikadharmasamatikramanopāya       p. 449, 1 2.         (b) apratisthutavihāropāya       p. 450, 1 5.         (c) pūi vapranoldhānānuvrttyupāya       p. 450, 1 12.         (d) asādhāranopāya       p. 451, 1 4.         (f) anupalambhopāya       p. 451, 1 15.         (g) anunttopāya       p. 451, 1 15.         (h) aprandhānopāya       p. 452, 1 11.         (j) apramānavisayopāya       p. 452, 1 11.         (j) apramāhavisayopāya       p. 453, 1 2.         THE FIFTH ABHISAMAYA.       5th.         NIRVEDHABHĀcīYa.       Adhikāra         1st       p. 453, 1 21.         2nd        p. 453, 1.21.         p. 454, 1 3.       p. 454, 1 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | upāyakauśala                       | ••            |                     | ••  | 62, 63. | p. 448, l    | 1.  | р. 370, 1. 1. |
| (b) apratisthitavihāropāya        p. 450, 1 5.         (c) pūrvaprandhānānuvrttyupāya        p. 450, 1 12.         (d) asādhāranopāya        p. 450, 1 12.         (d) asāktopaya        p. 450, 1 12.         (e) asāktopaya        p. 451, 1 4         (f) anupalambhopāya        p. 451, 1 4         (f) anupalambhopāya        p. 451, 1 4         (g) anmittopāya        p. 451, 1 5.         (h) aprandhānopāya        p. 451, 1 5.         (h) aprandhānopāya        p. 451, 1 20.         (j) apramānavīsayopāya        p. 452, 1 11.         (j) apramānavīsayopāya        p. 453, 1 2.         THE FIFTH ABHISAMAYA.       5th.       p. 453, 1 19.         NIRVEDIABHĀsēiYA.       Adhikāra       1.         1st         p. 453, 1 21.         2nd         1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (tasya vışaya-)                    | ••            |                     | ••  |         | p. 448, l. 3 | 3.  |               |
| (c) pūt vaprandhānānuvrttyupāya        p. 450, 1       12.         (d) asādhāranopāya         p. 450, 1       18         (e) asāktopaya         p. 451, 1       4         (f) anupalambhopāya         p. 451, 1       4         (f) anupalambhopāya         p. 451, 1       10.         (g) annittopāya         p. 451, 1       10.         (g) annittopāya         p. 451, 1       20.         (h) ingopāya         p. 452, 1       11.         (j) apramānavisayopāya         p. 453, 1       20.         THE FIFTH ABHISAMAYA       5th.       p. 453, 1       19.         NIRVEDHABHāoīYA.       Adhikāra       1.       1.         1st         1.       p. 453, 1       21.         2nd         1.       p. 453, 1       21.       p. 381, 1.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                    |               | unanopāya           | • • |         |              |     |               |
| (d) asādhāranopāya        p 450, 1 8         (e) asaktopaya        p 451, 1 4         (f) anupalambhopāya        p 451, 1 15.         (g) anunttopāya        p 451, 1 15.         (h) aprandhānopāya        p 452, 1 11.         (j) apramānavīsayopāya        p 453, 1 20.         (j) apramānavīsayopāya        p 453, 1 2.         THE FIFTH ABHISAMAYA       5th.       p 453, 1 19.         MŪRDHĀBHISAMAYA       5th.       p 453, 1 19.         Ist        1.         2nd        p 453, 1. 21.         p 453, 1. 23.       p 381, 1. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                    |               |                     |     |         |              |     |               |
| (e) asaktopaya          p 451, 1 4         (f) anupalambhopāya         p. 451, 1 15.         (g) anuttopāya         p 451, 1 15.         (h) aprandhānopāya         p 451, 1 15.         (h) aprandhānopāya         p 451, 1 15.         (i) Ingopāya         p 452, 1. 10.         (j) apramānavīsayopāya         p 452, 1. 11.         (j) apramānavīsayopāya         p 453, 1. 2.         THE FIFTH ABHĪSAMAYA       5th.       p 453, 1 19.         NIRVEDHABHĀGĪYA.       Adhikāra        1.         lst         p. 453, 1. 21.       p. 381, 1. 1         2nd          1.       p 454, 1. 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                    |               | •                   |     |         |              |     |               |
| (g) annuttopāya         p. 451, 1.15.         (h) apranudhānopāya        p. 451, 1.20.         (i) lingopāya        p. 452, 1.11.         (j) apramānavisayopāya        p. 453, 1.2.         THE FIFTH ABHISAMAYA.       5th.       p. 453, 1.2.         MŪRDHĀBHISAMAYA       5th.       p. 453, 1.19.         NIRVEDHABHĀOĪYA.       Adhikāra       1.         lst        1.         2nd         p. 453, 1.21.         p. 454, 1.3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                    |               |                     |     |         | p 451, l ·   | 4   |               |
| (h) apranidhānopáya        p. 451, 1. 20.         (i) Ingopāya        p. 452, 1. 11.         (j) apramānavisayopāya        p. 453, 1. 2.         THE FIFTH ABHISAMAYA.       5th.       p 453, 1. 19.         MŪRDHĪBHISAMAYA.       5th.       p 453, 1. 19.         NIRVEDHABHĀGĪYA.       Adhikāra         lst        l.         2nd        p 454, 1.3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                    | iya           | ••                  |     |         | p. 451, l.   | 10. |               |
| (i) Ingopāya        p. 452, l. 11.         (j) apramānavısayopāya        p. 453, l. 2.         THE FIFTH ABHISAMAYA.       5th.       p. 453, l. 19.         MŪRDHĀBHISAMAYA       5th.       p. 453, l. 21.         NIRVEDHABHĀOĪYA.       Adhikāra         lst        l.         2nd        p. 453, l. 21.         p. 454, l. 3.       p. 381, l. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                    |               |                     | ·   |         | p 451, 1     | 15. |               |
| (j) apramānavisayopāya p. 453, l. 2.<br>THE FIFTH ABHISAMAYA.<br>MŪRDHĀBHISAMAYA 5th. p 453, l 19.<br>NIRVEDHABHĀGĪYA. Adhikāra<br>tasya linga l.<br>lst l.<br>p. 453, l. 21.<br>p. 453, l. 21.<br>p. 454, l 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                    |               |                     | ••  |         | p. 452, l. 1 | n.  |               |
| MŪRDHĀBHISAMAYA         5th.         p         453, 1         19.           NIRVEDHABHĀGĪYA.         Adhikāra           tasya linga           1.           lst           p. 453, 1.21.         p. 381, 1.1           2nd           p. 454, 1.3.         p. 381, 1.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                    | opāya         |                     |     |         |              |     |               |
| NIRVEDHABHÄGİYA.         Adhıkāra           tasya lınga           l.           lst           l.           2nd           p. 453, l. 21.           p 454, l 3.          p. 454, l 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | THE FIFTH                          | ABHISAM       | AYA.                |     |         |              |     |               |
| NIRVEDHABHÃOÎYA.         Adhıkāra           tasya linga           l.           lst           l.           2nd           p. 453, l. 21.           p 454, l 3.          p. 454, l 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | MÜRDHÄ                             | BHISAMAYA     |                     |     | 5th.    | р 453,11     | 9.  |               |
| 1st          p. 453, l. 21.         p. 381, l. 1           2nd           p 454, l 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | NIRVEDI                            | IABHÄGÍYA.    |                     |     |         |              |     |               |
| 1st           p. 453, l. 21.         p. 381, l. 1           2nd            p 454, l 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | tasya linga                        |               |                     |     | 1.      |              |     |               |
| 2nd p 454, 1 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                    |               |                     |     |         | p. 453, l. 2 | a.  | р. 381. ј. ј  |
| sra p. 454, l. 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                    | ••            | ••                  |     |         | p 454, 1 3   | i.  |               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Jrd                                | ••            | ••                  | ••  |         | p. 454, l. 6 | 3.  |               |

|                                   |             |      |     | AA.          | AAA.                           | ASP.          |
|-----------------------------------|-------------|------|-----|--------------|--------------------------------|---------------|
| 4th.                              |             |      |     |              | p. 454, l. 7.                  |               |
|                                   | ••          | ••   |     | 1            | p. 454, l. 8                   |               |
| A . A                             | ••          |      |     |              | p. 454, 1 10                   |               |
| <b>-</b> 11                       |             | ••   |     | 1            | p. 454, l. 14                  |               |
| 8th.                              |             | ••   | ••  |              | p 454, 1 22                    |               |
| (mārakarman)                      | ••          |      |     |              | -                              |               |
| (a) nāmāpadeśena.                 |             |      |     |              |                                |               |
|                                   |             |      |     |              | р 457,14                       | ;             |
|                                   | ••          | ••   | ••  |              | p 457, 1. 19.                  |               |
|                                   | ••          | ••   | ••  |              | p. 457, 1 21                   |               |
|                                   | ••          | ••   | ••  |              | p, ·                           | ĺ             |
| (b) vivekagunena.                 |             |      |     |              |                                |               |
|                                   | ••          | ••   | ••  |              | p 459, 1 12                    |               |
|                                   | ••          | ••   | ••  |              | p 459, 1 17                    |               |
| adhımātra .                       | •           | ••   | ••  |              | p 459,124                      |               |
|                                   | ••          | ••   | ••  |              | р 461,1 1.                     | 1             |
|                                   | ••          | ••   | ••  |              | p 462, 1 11                    |               |
| llth.                             | •           | ••   | ••  |              | p 462, 1 17                    |               |
| 12th                              | ••          | ••   | ••  | 2.           | p. 463, 1–6.                   |               |
| (b) vivrddhi                      | ••          | ••   |     |              |                                |               |
| lst .                             |             |      |     |              | p 463, l. 15                   |               |
| 2nd .                             |             | ••   |     |              | •                              |               |
|                                   | ••          | ••   |     |              | p 464, 1 12.                   |               |
| 4th.                              | •           | ••   | •   |              | р 465, 1-1.                    |               |
|                                   | ••          | ••   |     |              | p 465, 1 23                    |               |
| 7th.<br>8th.                      | ·           | ••   |     |              | p 467, 1 1                     |               |
| 0.1                               | •           | ••   |     |              | р. 468, l. l.<br>p. 469, l. 17 |               |
| 10.1                              | •           | ••   | ••• |              | p 470, l. 1.                   |               |
| 1141                              |             |      | :   |              | p. 471, l. 9.                  |               |
| 12th                              |             |      | •   |              | p. 471, 1 14                   |               |
| [13th] .                          |             |      |     |              | p. 471, l. 17                  |               |
| l4th.                             |             |      | .   |              | p. 471, notes                  |               |
|                                   |             |      |     |              | p. 472, 1/3                    |               |
| 16th                              | •           | ••   | •   |              | p 472,1 13                     |               |
| (c) nırūdhı                       | ••          | ••   |     | 3.           |                                |               |
| (d) cittasamsthiti                | •           |      |     | 4.           |                                |               |
|                                   | -           |      |     | т.           |                                |               |
| Darsanan                          | lĀRGA.      |      |     |              |                                |               |
| <ol> <li>grāhyavikalpa</li> </ol> |             |      | j   |              | р 475, l. 3.                   | p. 436, l. 9. |
| (sakalapravrttipaksādh            | <br>athāna) | ••   | ••  |              | p 110, 110.                    | p. 100, 1. 0. |
| 2. grāhyavikalpa                  |             | ••   |     | -            |                                |               |
| (nivrttipaksädhisthäna)           |             |      |     | 5.           | p 475, l. 12                   |               |
| 1. grāhakavikalpa                 |             |      |     | 1.           | p. 476, 1-2.                   |               |
| (dravyasatpurusādhisth            | ana)        |      |     |              | p. 470, 1 2.                   |               |
| 2. grāhakavikalpa .               | :           | ••   |     | 6, 7.        | p. 476, l. 10                  |               |
| (prajñaptisadāryapudga            | lādhistha   | āna) |     |              | 1 ,                            |               |
| lst grāhyavıkalpa (navadhā        | ā)          | ••   |     | 8,9          |                                |               |
| lst .                             |             |      | .   | - <b>,</b> • |                                |               |
| 2nd .                             |             |      |     |              | - 455 1 10                     |               |
|                                   | •           |      |     |              | p 477, 1 10                    |               |
|                                   | •           | ••   | •   |              | р 478, l. 22<br>р. 479, l - l. |               |
| 5th.                              | •           | ••   |     |              | p. 479, 1 3.                   |               |
| <b>F</b> (1)                      | •           | •    | •   |              | p 479, 1 4.                    |               |
| 0.1                               | •           | ••   | ·   |              | p. 479, 1 8                    |               |
| 0.1                               | •           | ••   |     |              | p. 479, 1–10                   |               |
|                                   |             | ••   | •   |              | p. 479, l. 12.                 |               |
| 2nd grāhyavıkalpa (navadh         | այ          | ••   | ••  | 10, 11, 12   | p. 479, l. 14                  |               |
|                                   | •           | ••   |     |              | p. 481, l. 2.                  |               |
| n., 1                             | •           | ••   |     | 1            | p. 481, l. 7.                  |               |
| 3rd .                             | •           | ••   | ••• | l l          | p. 481, l. 11.                 |               |
|                                   |             |      |     |              |                                |               |

|                           |          |        | 1    | AA.      | AAA.                           | ASP.         |
|---------------------------|----------|--------|------|----------|--------------------------------|--------------|
| 4th.                      | ••       | ••     |      |          | p 481, l. 14.                  |              |
| 5th.                      |          |        |      |          | p. 481, 1 17.                  |              |
| 6th.                      |          |        |      |          | p 481, 1. 22.                  |              |
| 7th.                      |          |        |      |          | p 482, l. 4.                   |              |
| 8th.                      | •        |        |      |          | p 482, l. 8.                   |              |
| 9th                       |          |        |      |          | p 482, l. 10                   |              |
| at archalcorritation (nor |          |        |      | 13, 14.  | •                              |              |
| lst grähakavıkalpa (nav   | adna)    | ••     | 1    | 10, 14.  |                                |              |
| lst                       | •        | ••     | •    |          | p 483, 1 19                    |              |
| 2nd                       | ••       | •      | •    |          | p. 483, l. 21.                 |              |
| 3rd                       | •        | ••     | ••   |          | p. 484, 1–1.                   |              |
| 4th.                      | •        | ••     | ••   |          | p 484, l. 4.                   |              |
| 5th.                      | •        | •      | •    |          | p. 484, 1–11                   |              |
| 6th.                      | •        | •      | •    |          | p. 484, l. 14                  |              |
| 7th.                      | ••       | ••     | ••   |          | p. 484, l. 18                  |              |
| 8th.                      | ••       |        | ••   |          | p. 485, 1–14                   |              |
| 9th.                      |          | •      |      |          | p 485, 1 18                    |              |
| 2nd grähakavıkalpa (na    | vadhā)   | ••     |      | 15, 16.  |                                |              |
| lst                       | ••       | ••     |      |          | p 486, l. 22                   |              |
| 2nd                       | ••       | ••     |      |          | p 487, l. 3                    |              |
| 3rd                       | ••       | ••     |      |          | p 487, 1 8                     |              |
| 4th.                      | ••       | ••     |      |          | p. 487, 1–11                   |              |
| 5th.                      | ••       | ••     |      |          | p 487, 1 16                    |              |
| 6th.                      | ••       |        |      |          | p 487, 1. 21                   |              |
| 7th.                      | ••       | ••     |      |          | p. 488, l. 4.                  |              |
| 8th.                      | ••       |        |      |          | p 188, 1 8.                    |              |
| 9th.                      | ••       |        |      |          | p 488, l. 11.                  |              |
| kārana .                  | ••       |        |      | 17.      | -                              |              |
| lst kārana-pratistl       | iāpana   |        | . 1  |          | p 489, 1 21.                   | p 454, l. l. |
|                           | •••      |        | 1    |          | p 492, 1 4                     | . ,          |
| 3rd kārana                |          |        | .    |          | p 493, 1 5.                    |              |
| mahābodhı                 | ••       |        |      | 18, 19.  | p 494, 1 10.                   |              |
| ksayānutpādajñāna         |          |        |      | 19.      | p 496, 1 12                    |              |
| dharmänäm avidyami        | inatä    |        |      | 20.      | p 498, 1 18                    |              |
| meditation on reality     |          |        | .    | 21.      | p 499, l. 18.                  |              |
| summary of the darsa      | namārga  |        |      | 22.      | p 500, 1 1.                    |              |
| meditation on the pra     | tityasam | utpāda |      | 23.      | p 502, 1 9                     |              |
|                           | NĀMĀRGA. |        |      |          | p. 502, 1–16                   |              |
|                           |          |        |      | 24, 25.  | p 503, l. 19                   |              |
| avaskandhasamāpatti       |          | ••     | •••  | 26, 27,  |                                | p 405, l. 2. |
| lst grāhyavıkalpa (na     | vadnaj   | ••     | •    | a, b.    | р 505, 1-1                     | p 400, 1. 2. |
| lst                       |          |        |      | а, о.    | p 505, 1 4                     |              |
| 2nd                       | •        | ••     |      |          | p 505,1 4<br>p 505,1 9.        |              |
| 2nd<br>3rd                | ••       | ••     | •    |          | р. 505, 1, 11<br>р. 505, 1, 11 |              |
| 4th.                      | •        | ••     | ••   |          | p. 505, 1. 11<br>p. 505, 1. 13 |              |
|                           |          | ••     |      |          | p. 505, I. 15                  |              |
| 6th                       | ••       | ••     | •• ] |          | p 505, 1 16<br>p. 505, 1 19    |              |
| 7th.                      | •        | ••     | ••   |          | p. 505, 1, 23                  |              |
| Sth.                      | ••       | ••     | •••  |          | p. 506, 1 4.                   |              |
| 9th                       | ••       | ••     | ••   |          |                                |              |
|                           | •        | ••     | ••   |          | p. 506, l. 7.                  |              |
| 2nd giāhyavikalpa (na     | -        | ••     | ••   | 07 1     | p 506, 1 23                    |              |
| lst                       | ••       | ••     | •••  | 27 c, d. | p 506, 1 24                    |              |
| 2nd                       | ••       | ••     | •••  | 28, 29.  | p 507, 1 2.                    |              |
| 3rd                       | ••       | ••     | ••   |          | p 507, l. 5                    |              |
| 4th.                      | ••       | ••     | •• ( |          | p 507, 1 7                     |              |
| 5th.                      | ••       | ••     | ••   |          | p. 507, l. 10.                 |              |
| 6th.                      | ••       | ••     | ••   |          | p. 507, l. 13                  |              |
| 7th                       | ••       | ••     | •••  |          | p. 507, l. 16                  |              |
| Sth.                      | ••       | ••     | ••   |          | p. 507, l. 18.                 |              |
| 9th.                      | ••       | ••     |      |          | p. 507, 1 21.                  |              |
| lst grāhakavıkalpa (n     | avadhā)  |        |      | 30, 31.  | p. 508, l. 16.                 |              |
| lst                       |          |        |      |          | p. 508, l. 17.                 |              |
| 2nd                       | ••       |        |      |          | p. 508, l. 22.                 |              |
|                           | ••       | ••     |      |          | L                              |              |

|                                     |          |        |     |                        |                                 | ASP.          |
|-------------------------------------|----------|--------|-----|------------------------|---------------------------------|---------------|
|                                     |          |        |     | AA.                    | AAA.                            | Aor.          |
| 3rd                                 | ••       | ••     | ••  |                        | p. 509, 1 1.                    |               |
| 4th.<br>5th.                        | ••       | ••     | ••  |                        | p. 509, l. 4.<br>p. 509, l. 8   |               |
| 6 <b>th</b> .                       | ••       |        | ••  |                        | p. 509, 1 13.                   |               |
| 7th                                 |          |        |     |                        | p 509, 1. 17.                   |               |
| Sth                                 |          | ••     |     |                        | p 509, 1 19.                    |               |
| 9th.                                | ••       | ••     | •   |                        |                                 |               |
| 2nd grāhakavikalpa (n               |          | ••     |     | 32, 33, 34             |                                 |               |
| lst<br>2nd                          | ••       | ••     |     |                        | p. 510, l. 13<br>p. 510, l. 16. |               |
| 211a<br>31d                         | <br>     | ••     |     |                        | p 510, 1 19.                    |               |
| 4th.                                |          |        | -   |                        | p 510, 1 21                     |               |
| 5th.                                |          | ••     |     |                        | p 510, l. 24                    | 1             |
| 6th.                                | •        | ••     | ••  |                        | p 511, 1 3                      |               |
| 7th.                                | ••       | ••     |     |                        | p 511, 1 5                      |               |
| 8th.<br>9th                         | ·        | ••     |     |                        | p 511, 1 8<br>p 511, 1 11       |               |
| gunasampadah                        |          | ••     |     | 35, 36.                | 2 212 1 10                      |               |
| anantāryamārga                      |          |        |     | 37, 38, 39<br>a, b, c. | p 512, 1 25                     |               |
|                                     |          |        |     | a, D, C.               | -                               |               |
| <b>vı</b> p <b>ratıpatt</b> ayah    |          |        |     | 39, d. 40,             |                                 |               |
| lst                                 |          |        |     | 41, 42.                | p 513, 1 21                     |               |
| 2nd                                 | ••       | ••     |     |                        | p 513, 1 21<br>p 514, 1 3       |               |
| 3rd                                 | ••       | ••     |     |                        | p 514, 1 6                      |               |
| 4th                                 |          |        |     |                        | p 514, 1 9                      |               |
| 5 <b>th</b>                         |          |        |     |                        | p 514, 1 12                     |               |
| 6th .                               |          | ••     |     |                        | p 514, 1 14                     |               |
| 7th                                 |          | ••     |     |                        | p 514, 1/18                     |               |
| Sth .                               | ••       | ••     |     |                        | p 514, 1 22                     |               |
| 9th<br>10th                         | •        | ••     |     |                        | р 514, 1/25<br>р 515, 1/5       |               |
| lith.                               | ••       | ••     | •   |                        | p=515, 1=5<br>p=515, 1=9        |               |
| 12th                                | ••       |        |     |                        | p 515, 1 43                     |               |
| 13th. )                             |          |        |     |                        |                                 |               |
| 14th. 🌮 '                           |          | ••     |     |                        | p 51 <b>5, 1 7</b>              |               |
| 15th.                               | •        | ••     |     |                        | p 515, 1 21                     |               |
| 16th                                | •        | ••     |     |                        | р 516, 1/2                      |               |
| THE SIXTH A                         | BHISAN   | IAYA.  |     |                        |                                 |               |
| ANUPÜRVÄ                            | BHISAMAY | Ά.     |     | VI 1                   | p=516, 1=23                     | p. 478, l. 9. |
| THE SEVENTH                         | ABHIS    | AMAYA. |     |                        |                                 |               |
| Екакşаравн                          | ISAMBOD  | EA.    |     | VII.                   | p. 517, l, 16                   |               |
| lst                                 | ••       | ••     |     | 1, 2.                  | p 517, 1 23                     |               |
| 2nd                                 | ••       | ••     |     | 3                      | p 518, 1 15                     |               |
| 31d<br>4th.                         | ••       | ••     |     | 4                      | p 518, 1 24                     |               |
| 4t <b>n.</b>                        | ••       | ••     |     | 5                      | p 519, 1 8.                     |               |
| THE EIGHTH                          | ABHISA   | MAYA.  |     |                        |                                 |               |
| DHARMAKÄYÄ                          | BHISAMBO | DHA.   |     | VIII.                  |                                 | p 479,1 22.   |
| ' (a) svabhävikakäya                |          | •••    |     | 1                      | р 520, 1-21                     |               |
| (b) dharmakāya                      | ••       | •••    | 2   | 2, 3, 4, 5,            | p 5221, 1 13                    |               |
|                                     |          |        | 6   | 5, 7, 8, 9,            |                                 |               |
| (a) combhomhaiter                   |          |        |     | 10, 11.                | n 595   94                      |               |
| (c) sāmbhogikakāya<br>32 laksanas . | ••       | ••     | •   | 12.<br>13-20.          | p 525, 1 24.<br>p 525, 1 5      |               |
| 84 anuvyañjana                      | ••       | ••     | •   | 13-20.<br>21-32.       | р 525, 1-5<br>р 528, 1-11.      |               |
| (d) nairmānikakāya                  | ••       | ••     | .   | 33.                    | p 532, 1 5                      |               |
| 27 kinds of käritra                 |          |        |     | <b>34</b> -40.         | p 532, 1 12                     |               |
| paryesanakrama                      |          | ••     |     |                        | p. 535, l. l.                   |               |
| sarvadharmanaırātmya                |          | ••     | .   |                        | p. 545, l. 1                    |               |
| parindana                           | ••       | ••     | ••• | IX. 1, 2. <sup>1</sup> | 1                               |               |
|                                     |          |        |     |                        |                                 |               |

## Alphabetical Index of the kārikās of the Abhisamayālankāra.

(Numbers refer to Pages)

खज्ञजान, 99. चचयाकारतायां, 341. **च**ग्रधर्मगत, 138. श्विन्धशान्तता, 345. चचिन्त्यातुन्धता, 357 चचिन्त्यादि, 346 चवन्नता यते, 96. घटम्यचित्तज्ञाने. 341 अध्यात्मग्रत्यता, 149 चाधिसत्तिग्विधा, 213. चनाभोगम, 362. चनाभोगमनामङ, 524 चनाखाद च. 357 खनात्रवाणां सर्वेषां. 518. चनिमित्त, 396. चन्ह्रहो यो धर्माणां, 58. खन्पूर्वी गताः, 531 खन्पायेन, 268. चन्त्पादत्तमा, 99 चनत्यादस्तु, 508. खपरप्रत्ययो, 278. अप्रमेथे च सत्त्वार्थ, 534. श्वभिम्बायतन, 522. चरघट यथेकापि, 518 **च**विकारो न. 278. चाहाजोपेत, 446. अमंसगी. 283. चमखारे, 343. चमन्नोऽनुपलमाच, 453. चमदाकार, 288. **च**मले च, 512. खाकाराः मप्रयोगास, 23. आत्मसत्तवप्रहो, 98. आधाराभेयता. 172. षायतस्रच्ल, 531.

शालम्बन सर्वधर्माः. 76. बालम्बनं मर्वसत्त्वा. 401. चालम्बनं समदेशः, 20. चालम्बनमभावः, 513. षालम्बन थाकारात, 44. चालम्बनमित्यादि, 52. बाजम्बनोपपत्ती, 516. चावेणिका मनेः, 523. चामन्नवीधे, 307. **इति कारित्रवैप्रस्य**, 525. **इति सेय.** 284. उदागममदाच्च, 102. जदेशे पडसभिज्ञास, 83. उदेशे ममतायां, 115. जत्पारे च. 439. जपायानपलकाभ्यां, 249. जयाम्रद्धांस, 411. रकदिविचतः, 503. रकैकसेव दानादी, 501. रको ग्राह्यविकल्पो. 506. रवं कला. 274. atifa 2a, 532. करौ तूलस्टर, 531. कामाप्रमवधीकत्य, 503. कायचेतो. 418. कारिजनधिमुक्तिय, 22. কুজজান্যাম, 100. केशा खपरुषा, 532. **छताधिकारा**, 297. छते च वस्तनो. 510. हतना पुष्यबज्धलेन, 513.

#### ALPHABETICAL INDEX.

जोशजेयविभागेस्य, 263. जोशस्त्रि, 395. चयानुत्पाद्योः, 496. चान्तरामद्योः, 127. चान्तिज्ञामचूपा, 411. चान्तिज्ञामचूपीः, 151. चिप्रज्ञान्यून, 357. गक्सीरो भाषना, 422. गुरूषामन्**यान**, 528.

गुरूपामनुयान, 528. गूढो गुल्फो, 531. याचकः प्रथमः, 510. पाचकः प्रथमो, 486. पाच्चार्थकल्पना, 147. पाच्चो चेन्न तथा, 477.

चकाक्षच्स, 527. चचुप् प्रुप्, 42. चतुर्णामार्यमत्य, 125. चतुर्द्वीपक, 474. चित्ताकीटिल्य, 411. चित्तानवल्लीनलादि 72. चित्तीत्पादः परमार्थाय, 31. चित्तीत्पादोऽववादय, 20. चित्तात्लन, 423.

जम्मुद्दीपजनेयत्ता, 472. ज्ञानं पुष्युच्च, 84.

सथा कमीप्यनुच्छिन्न, 533. तथागतस्य, 341. तथतानुपल्लक्षय, 395. तथतानुपल्लक्षय, 395. तयतामाप्यतः, 307 तदप्रामाप्यतः, 307 तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. तद्राक्षीर्य, 271. त्रिक्षाः प्रमापेऽविरत्नाय, 523. विधा सुज्यपस्थान, 523. विविसोचसुख, 99. विसाइसजमं, 513. विधातुकाप्रपद्मस, 247. विधातुके प्रतिष्ठाम, 98.

द्त्तिपावर्मता, 531. दया दानादिकं, 83. दानग्री खचमा, 97. दानादिष्वनडकारः, 270. दानादी षड्विधे, 82. दानेन प्रज्ञया, 517. दीर्घाहुजिर्वायत, 527. दष्टादिप्रतिषेधेन, 272. द्रयप्रज्ञप्ति, 71. द्रयप्रज्ञप्तिप्रस्वच्याग्रीति, 526. द्विषधं याच्चकम्प्रस्थ, 67.

धर्मच्चान, 280. धर्मधातोरसभेदात्, 75. धर्मस्य रेग्रना, 95. धर्मायं जीवित, 418 धर्मेष सर्वेः, 397. ध्यानारूपेष, 83. ध्यानीकरणता, 22. ध्यानीकरणता भाभिः, 123.

नवभूमीः, 100 नापनेयमतः, 499. नापरे न परे, 267. निर्वाषपाइ, 173. निर्वेधाझान्युपादाय, 405. निर्खारः ग्रुडिरत्यन्त, 22. निवेशनं संसंक्षेग्रे, 533. निषिदाभिनिवेश्वय, 395. व्यगञ्जमडामार्ग, 33. नोपखण्मछत, 283.

परप्रत्ययगामिले. 483. पराधारं च, 411. परिपडेष निर्मुन्नं, 283. परिपाकं गते, 525.

परिमाणानाना, 172. परोपदेश्वेयथ्यं, 140. परैरनेयता. 411. पर्वेष बोधिः. 434. **प्रस्तो गमने**, 483. प्रकृतावनिरुद्धायां, 498. प्रणिधानानि, 100. प्रज्ञप्तेरविरोधेन, 148. प्रजाया च भवे. 22. प्रजापारमिताष्ट्रभिः, 19. प्रसिपचोऽष्ट्रधा, 102. प्रतिपत्ती च. 42. प्रत्येकं दर्शनाच्छे. 24. प्रयोगे चिष. 516. प्रष्टनी च निष्टनी, 475. मतास्तयो, 43. फलग्राडिस. 263. बडमार्गे प्रहात्येव, 533 **बंड्रे**वा, 258 बंडोपासन, 297. बह्याद्यासम्बना, 397. बोधिपचाप्रमाणानि, 522. बोधिसच्चस्य मार्गे, 533. बोधौ मन्दर्भना, 493. भवश्रान्तिप्रपातित्वात्, 483. भावनेआवने चैव. 508. **अडेमचन्द्र**, 33. मानं खन्म, 97. माराणां प्रति, 315. माराधिष्ठान, 261. मिष्टलिकस्य. 64. सदुतौत्त्र्ऐन्दियौ, 43. सद्दसद्वादिको, 264. मही तम्बी, 531. स्टानुपूर्वते, 531. म्राभीभगमयस्त्रिधा, 24. मूर्धगं खपरा, 402. मैत्रादि, 172.

या सर्वज्ञतया, 1. याचितोऽनवस्त्रीमञ्च, 97. यचावोधिः, 430. ययोदेश्वसनियणि, 489. यस्य यस्याज, 528.

ज्ञच्चं तत्प्रयोग, 561. ज्ञच्चपे भावनायां च, 516. जस्वये येन, 326. जस्यते प्रथमा, 95. जज्जाटमपरिम्हान, 532. जिङ्गं तस्य, 24.

रूपं न नित्य, 283.
रूपादायवयी, 52.
रूपादिस्क्र-थ, 126.
रूपादिस्क-थय्र, व्यले, 269.
रूपादिस्क-थय्र, व्यले, 307.
रूपादेस्तावल, 61.
रूपादेस्तावल, 61.
रूपादेस्तावल, 307.
रूपादेस्तावल, 307.
रूपादेस्तावल, 12.
रूपादेस्तावल, 12.
रूपादेश्वी नहनित्यादी, 278.
रूपादिभ्यो निष्टत्त्यादी, 405.
रूपादिस्ता, 418.

बध्यमोचसमादान, 528.वर्षत्यपि डि पर्जन्ये, 525.वसुज्ञान, 286.विपचप्रतिपची, 23.विपचिसप्रडाणे च, 534.विपाकधर्मतावस्था, 518.विविन्नो बुद, 247.विश्वेच: परिणामः, 247.विश्वयेक्षितयो हेतुः, 561.विषयोऽस्थ, 453.विडारप्रतिषेधच, 418.चतिभेदापरिज्ञाने, 534.

ग्रमयस्य च, 99. ग्रिकाया चपरित्याग, 96. ग्रिथामाधारणलस्य, 74. ग्रील कतज्ञता, 95.

#### ALPHABETICAL INDEX.

ग्रात्रवा यस्य, 141. ग्रान्यतायां विवाद, 99. ग्रान्यले मानिमित्ते, 343. त्रावकस्यारणा, 524. षोढाऽधिगमधर्मस्य, 74. मचेपे विखरे, 506. संसवं कलमात्सर्थं. 97. सन्नोरभूमिः, 99. सत्ता च नाम, 499. मचलोकस्य, 445. षच्वप्रज्ञप्तितदेत, 512. मप्तविश्चतः, 296. समजासल बुडल, 531. समता भवशान्योः, 23. सर्वज्ञतानां तिख्णां, 512. मर्वतो दमन, 179. सर्वेच हत्ति. 345 सर्वसत्त्वसनो. 99. सर्वसच्चायता. 80. चर्नाः चर्वाभिचारेण, 512. सर्वाकारज्ञतामार्ग, 6. चर्वाकारज्ञतायां, 115. चर्वाकारचतस्रो. 522. चर्वाकारां विग्नाडिं. 521. सर्वाकाराभिसम्बोधो. 19.

सर्वाकारां विश्वदिं ये धर्माः, 523. सर्वान्ध्य, 411. च चमाधिं चमापद्य, 502. ধাসবালাসবা, 77. स्वर्णवर्ण, 527. स्तविभन्नाजना, 531. खन्धादी, 418. सुतिः स्रोभ, 224. स्थाने गोत्रस्य, 489. स्थाने चाभिनिवेग्रे, 486. स्रानौ चाधाय, 6. स्रात्यपस्थान, 296. खधर्ममुप॰ 345. खन्न तदर्शिन, 519. खन्नान्तरेऽपि, 463. खन्नोपमत्वात, 440. खप्रोपमेष धर्मेष, 519. खभावः श्रेष्ठता, 256. खय पापात, 402. खय स्थितस्य, 173. खाभाविकः समांभोगो, 26.

इानिष्टदी, 430. दित सुख, 362. द्वीनो रसः, 527. द्वेती मार्गे, 292. ड्वीरपवाष्य, 96.

 $\mathbf{26}$ 

ALPHABETICAL INDEX OF THE KĀRIKĀS QUOTED IN THE ĀLOKA<sup>1</sup>

- बक्तिष्टाज्ञानदानाय, p 120 (Nāgārjuna)
- **बजातस्य खभावेन,** p 47
- चच्चानात् कच्चित पूर्व, p 66 (*Ratnāvalī*, quoted in Prasannapada, p. 188)
- **ब**दष्टदृष्टे, p. 150
- खनेन पुर्खेन तु, p 132.
- भपामेकादण, p 186 (Abhıdharmakośa, 111, 46)
- षप्रत्यचोपजम्बस्य, p 92 (Dharmakīrti, quoted m Sarvadarśanasangraha)
- अप्रमेयानुपास्य, p 37, 538 (Mahäyānasūtrālańkāra, XIV, 18)
- चन्धातुकनक, p. 77 (Madhyāntavibhāga, 1)
- भयन्तरः समुद्र, p 187 (Abhudharmakośa, III, 52)
- **धमयपुर्खस्तन्ध**, p. 186.
- अर्थाधंडानि, p 187 (Abhıdharmakośa, III 51)
- खल्पकल्पामख्येय, p. 134
- षटलचोच्छय, p 186 (quoted as if m the Abhidharmakośa)
- ष्यष्टाङ्गोपेतपानीय, p=446
- चम्रज्ञीनेन कायेन, p 57 (quoted in Prasannapadā, p 520)
- आकर्षणार्थमेकेषां, p. 121 (Mahāyānasūtrālankāra, XI, 54)
- आक्षानि सति परमंजा, p. 67 (in Bodhicaryāvatārațīkā, p. 492)
   आयतो विपुलो हृष्ट, p 51, 183

120 (Nāg.) चालम्ननमइत्त, p 102 (Mahāyānasūtrālankāra, XIX, 59).

- भारूष्यधातुरम्यान, p 242 (Abhidharmakośa, III, 3a, b).
- चावर्त्यते च स्वार्थ, p 80, 193 (from Dinnaga)
- रत्यसप्रमाचनोय, p 14, 34 (from Dinnāga's Prajñāpāramıtāpuņdārtha, verse 9).
- जदागममञ्चल, p. 102 (Mahāyānasūtrālankāra, XIX, 60)
- जपायो बोधिमत्त्वानां, p. 49 (Mahãyánasūtrālankāra, XVIII, 70)
- जर्ध्व मन्नदश, p. 242 (Abhidharmakosa, III, 2).

रकस्यानश्रूपस्य, p 152

रेश्वर्यस्य मसयस्य, p 9, (Buddhabhūmišāstra, Taishō, ed. XXVI, 292, ep Sarvānanda ad Amarakoša 1, 1, 14)

**क**रणाम्रज, p 14 (Mahñyānasūtrālańkāra, IV, 3, a, b) कामभाती भवाग्र, p 264 कियदा ग्रव्यमुद्रेतु, p. 36 कौतुकज्ञादिग्नेपार्थ, p 13 जोग्रकर्म तथा जन्म, p 9. कोग्रो बोध्यकर्ता, p. 540. गन्तुकामस्य गन्तुथ, p. 29 (Bodhicaryāvatāra, 1, 16).

गभौरामितस्तवान, p 14.

चतर्णामार्यमत्यानां, p. 285.

1 The sources have been, whenever possible, indicated.

- चतुद्वींपकरन्म, p. 187 (quoted as if in | न तेषामसि निर्वाणं, p. 120 (Nagar-Abhidharmakosa).
- चतुईीपकचन्द्र, p 187 (Abhidharmakośa, III, 75 ed., 76 a, b).
- चित्तोत्पादोऽभिमोच, p. 33 (Mahavanasūtrālankāra, IV, 2).
- जम्ब्दीपो दीसाइस, p. 186 (Abhidharmakośa, III, 53 c, d. 54 a, b)
- ज्ञानमसारचिद्वार्थ, p. 43.
- मन मेरसतूरल, p 186 (as if in Abhidharmakośa).
- तवादी गोवमामर्थात, p. 29.
- तत्पदच द्वीचादच, p. 187 (Abhidharmakośa, III, 74 c, d)
- नत्मच चिमाचच, p. 187 (as if in Abhidharmakośa).
- सथ्यमहतिमोपान, p. 150.
- तस्माणद्वलतो, p 230.
- तसाझतमभूत वा, p. 5.
- तदतद्रपिणो भावा, p. 442.
- तद्यानभाषणादेव, p. 14
- दान निष्पतिकाङ्गस्य, p. 212 (Mahāyānasūtrālankāra, XIX, 28).
- देशानां चैत्य, p. 9.
- देशानरविनेयार्थ, p. 9.
- देश विदेश, p. 187 (Abhidharmakośa, III, 56, c, d 57 a, b).
- धमधातावानगुक्तो, p. 104, 358, 437, 496, 509 (Mahāyānasūtralańkāra, XIII, 11, 12).
- भर्मतो बडा, p. 188 (cp. Prasannapadā, p. 448 and Bodhicaryāvatāratīkā, p. 421).
- भर्मत्रोत्तसि ब्रेभ्यो, p. 37 (Mahāyānasūtrālankāra, XIV, 3).
- ध्यानेऽभिज्ञाभिनिर्द्शार, p. 37, 538 (Mahāyänasütrālankāra, XIV, 17).
- न कपा मन्दतेदानीं, p. 557.
- न च मे निष्ठित, p. 557.

- juna).
- न देशयापि येनेति, p. 557.
- न बडः परिनिर्वाति, p. 132 (quoted also by Buston, p. 134 (Obermiller) as being in Suvarnaprabhāsa).
- नरकप्रेततिर्यभो, p. 242 (Abhidharmakośa, III, 1).
- नाममाचमिद मर्व, p. 50, 415 (ep. Prajñāpāramitā-Dinnāga's pindārtha, v. 50, a, b).
- नार्थशब्द विशेषस्य, p. 105 (cp Tattvasangrahapañjikā, 306).
- निकाय जौवित चात्र, p. 416.
- नित्य मत्त्वममत्त्व वा, p 157 (Dharmakirti, quoted in Nyāyavārttikatātparya, p. 161).
- निर्भामते डि यद्रप, p. 88.
- निषेध्याभावतः, p 51.
- पद्यधर्माः स्वभावच, p. 89 (Lankāvatāra, p. 229). पञ्चादौनववैकन्ध, p. 13. पत्रलेखादिविन्याम, p 47. परिज्ञाये प्रदानाय, p 536. परिज्ञातस्य केनेति, p. 144 (Nāgārjuna).
- पार्श्वचयं तधेकस्य, p. 186 (Abhidharmakośa, III, 54 ed, 55 a, b).
- पुजना लेखना, p. 186.
- पुरवे बडधमांगां, p. 49 (Mahayanasūtrālankāra, XVIII, 69).
- प्रकान्तार्थतिएस्कारो, p. 218 (Dinnaga). प्रसाणव्याचतलेन, p. 230.
- प्रयोजनं सपिण्डार्थ, p. 18 (Vyākhyāyukti).
- प्रसिद्धमात्रस्य दि, p. 255.
- प्रज्ञापारमिता ज्ञानं, p 153 (Dinnāga's Prajñāpāramitāpindārtha) quoted also in Subhāsitasangraha, p. 14).

बडो धर्मसचा सङ्ग, p. 10. बोधिसत्ता दि सततं, p. 540 (Mahāyānasūtrālankāra, XXI, 3). भावा आयन्ति, p. 271. सनःप्रदोषः प्रज्ञतिप्रदुष्टे, p. 261 (Mahāvanasūtrālankāra, I, 21). सदयेदशित, p. 407. मडोत्सडा मडारमा, p. 29 (Mahāyānasūtrālankāra, IV, 1). मायाकारो यथा, p. 236. मेरोरूमं, p. 187 (as if from Abhidharmakośa). मसारगल्वै:, p. 184. यः प्रतीत्यससुत्पाद, p. 153, 218, 267, 340, 421, 436, 523 (quoted in Bodhicaryāvatāratīkā, p. 417). यथाधिमावज्ञानि, (Abhidharmakośa) p. 403. यथा प्रज्ञप्तिनो, p. 309. यथा यथार्थसम्पत्तिः, p. 136. यदर्थक्रियासमर्थ, p. 547. यदा ग्रमविग्रापेन, p. 135 (Suvarnaprabhāsa). यावत्सनार, p. 118. योजनाष्ट, p. 187 (Abhidharmakośa). रचन्ति देवता, p. 312. रत सम्नविधं, p. 184. रागद्वेषोड्डव, p. 144 (Nagarjuna). लच्चोड स्कोद्वेभ, p. 186 (Abhidharmakośa, III, 45 c, d). खच्यज्ञच्यविनिर्मुन्नं, p. 59. स्तव्य बोभिद्वय, p. 120 (Nágārjuna). ग्रन्यता सर्वदृष्टीनां, p. 478 (cp. Bodhicaryāvatāratīkā, p. 414). **श्रीलादपि वर**, p. 546. अडवतां प्रहच्या, p. 18 (from Din- | ईतुना थः समग्रेण, p. 303.

nāga's Prajñāpāramitāpindārtha. v. 55). बल्कालैः सगुर्पेः, p. 406. विकल्पापात्रयत्वे. p. 51. विधान प्रतिषेध च. p. 50. विधानं प्रतिषेध च ताव, p. 61. विनाऽरूणं तथा, p. 212 (Mahayanasūtrālankāra, XIX, 29). विवचापरतन्त्रत्वान, न, p. 157. विविक्ताव्यतिरेकित्व, p. 25, 521 (quoted also by Triratnadasa in his commentary upon Dinnāga's Prajñāparamitāpindārtha v. 1). विस्मये च विवादे, p. 139. ष्टत्तस्यः त्रतचिन्तावान्, p. 121. म डेतुः मर्वदृष्टीमां, p. 144 (Nagarjuna). सष्टतेस्तचता, p. 262. सङ्गीनिकर्ता लोके, p. 18 (Dınnāga's Prajñāpāramitāpındārtha, v. 6). संपूर्णपुण्यमसारः, p. 43. सम्बन्धानगुणोपाय, p. 3 (cfr. Tattvasangrahapañjikā, p. 2). सर्वचालम्बन बाद्य, p. 546 (Slokavārttika, Chowkhamba ed., p. 242, quoted also in Tattvasangrahapañjikā, p. 559).

मर्वे चैंते, p. 187 (as from Abhidharmakośa).

मडोदयाचित्तवरस्य, p. 183.

सुदर्भनोऽश्वकर्ष, p. 186 (as from Abhidharmakośa).

सन्नोपमलात, p. 440.

सूचं गेय वाकरण, p. 35 (quoted also by Buston-Obermiller, p. 31 as taken from Sarottamā).

#### III.

#### ACARYAS, SŪTRAS, SASTRAS.

Ajātaśatruśokanivedanasūtra, 26. Abhidharmasamuccaya, 184. Abhisamayālankāra, 26. Abhisamayālankārakārikā, 71. 73, 173. Avaivartikacakrasūtra, 43. Astasāhasrikā, 14. Asanga, (ārva), 73, 81, 121, 198, 563. Agama, 103, 117, 138, 176. Ācārya, 440. Acārvapādāh, 61. Ananda, 13, 145, passim. Āryadeva, 124. Urubilva Kāsyapa, 162. Kanāda, 310. Kapphina, 162. Gandavyūha, 28. Candragomin, 179. Campā, 319. Cina, 310. Cunda, 222. Trikutavihāra, 564. Daśabhūmaka, 26, 559. Digambara, 339. Dinnāga (ācārya), 14, 18, 28, 80, 218.Dharmapāla, 564. Dharmodgata Bodhisattva, 537, 542, etc. Nāgārjuna (ārya), 120, 144, 177. Nırākārajñānavāda, 328. Nıhsvabhāvavādin, 389. Pañcavimśatiśāhasrikā, 14, 30. 38, 40, 43, 45, 53, 55, 71, 82,

83, 84, 93, 100, 125, 149, 153, 163, 164, 171, 277. Pudgalavadin, 339. Pūrna Maitrāyanīputra, 81, 104. Pürvācārya, 214, 251, 346. Magadha, 215, 319. Madhyamaka, 177. Mādhyamika, 550, 554. Meghapaśasūtra, 225. Maitráyani, 81. Maitreya (ārya), 73, 234, 235, 243, 561. Yogácāra, 203. Ratnacudā (árva), 150. Ratnamegha, 65, 120. Rājagrha, 18. Lankāvatāra, 120, 271, 339. Śākvakula, 159. Śākyamuni, 123, 159 Sáriputra, 34, 35, 48. Suddhodana, 210. Srenika, 55, 56. Vasubandhu (acarya), 72, 73, 124, 176, 369, 559. Vārānasī, 252, 283. Vijñānavādin, 218. Vimuktisena (ārya), 1, 54, 69, 77, 80, 89, 92, 164, 173, 278, 206, 300, 345. Vimuktisena (bhadanta), 1, 56, 69. Viśvāmitra, 159. Vairocanabhadra, 563. Vyākhyā, 173. Vyākhyāyukti, 18. Sadāpraru dita, 26, 535, 557. Saddharmapundarikā, 57, 110.

Sandhinirmocanasūtra, 314.
Samantabhadracaryānirdeśasūtra, 26.
Sākārajñānavāda, 329.
Sāńkhya, 550, 553. Sundarananda, 61, 162. Subhadra, 129, 133. Subhūti, 26, passim. Suvarņaprabhāsa, 135. Haribhadra, 563.

## WORDS AND SUBJECTS.

Α. akathāpurusa, 277. akartrprayoga, 275. akrtā (prajñāpā°), 87. akrtajñatā, 343. akulina, 164. aksana (8), 15. agatisvabhāva, 368 agratá, 78. agradharma, 63, 128, 149, 402. angulimāla, 162. ıcalā (bhūmi), 99. icittată, 47. icintyajñana, 192, 345. icintyākārasamjñānirodhapravoga, 305 ijātasvabhāva. 394 ıjānaka, 344 ınu, 189 itavi, 165 timāna. 456. atrptatā śrute, 96 atvantanirvāna, 103. atvantaśūnyatā, 90 adrstārthadarsakajñāna, 344. advaidhikāra, 143. advayatathatā, 370. advayagāmbhīrya, 438 adhikarana, 169. adhicitta, 161. adhimukti, 353. adhigamamahattva, 79. adhiprajñā, 161. adhivacana, 37. adhiśila, 161. adhisthāna, 26 adhvasamatājñāna, 267.

adhvātmarūpārūpasamiñin. 89. 521adhyātmaśūnyatā, 149. adhyātmabahirdhāśūnyatā, 89. adhyāśaya, 31, 51, 182, 353 anantatā. 328. anantatā (rūpādīnām), 155. anantapáramitá, 156. anantasattvadhātu, 157. anapeksatā, 96 anabhinirvrtti. 106 anabhiniyesa. 45 anabhinivesádvakara, 44. anabhisamskāra, 421. anabhısamskāraparinirvāyın, 43 anabhisamskrta, 87. anābhraka, 201. anavasthánaprayoga, 299 anavakārasūnyatā, 90. anavalinatā, 96. anāgatikā, 247 anāgāmin, 42 anābhogakāritra, 366. anābhoganiryāņa, 103 anāśrava, 76. anāsvādavisesa, 356 anitya, 322 anıtyākāra, 285 ff anitvādivastvālambana, 44 anidarśanacittajñāna, 337. animittaparināmanāmanaskāra, 240. animittopāva, 451. anivatagotra, 117, 341. anıyatagotraka, 48. aniśritajñāna, 342.

anuttarā (prajñāpāramitā), 190.

#### IV.

anuttarā (bodhi), 181. anutpattikadharmaksānti, 394. anutpāda, 111 anutpādajñāna, 496, 498 anutpādāvyaya, 107 anupadhiśesanirvanadhatu, 128. anupalabdhi, 387. anupalambhadrsti, 152 anupalambhakaraparinamana, 226.anupalambhayogaprasthāna, 83 anupalambhasvabhāva, 363. anupalambhopāya, 451. anupürvasamāpatti, 502. anupūrvābhisamaya, 24 anumodakam (cittam), 233. anumodanā, 21. anumodanākāra, 233 anumodanāmanaskāra, 249 anuśaya, 172 anusasani. 117. anrtavacana, 407 antadvayasaktivikalpa, 66. antarakalpa, 491. antaradvīpa, 187. antarābhavaparınırvāyın, 42 antardhāna, 168 antarhita, 86. anyūnāpūrnatāvisesa, 350 anvayajñāna, 150. anvayajñānaksānti, 150. apagatapādamraksana, 457. apadasvabhāva, 368 aparaparyāyavedaniya, 166. aparapratyayaprayoga, 277. aparigrahabhāvanā, 364. aparimānatā, 155 aparvantatā (rūpādīnām), 266. aprakirnavacana, 171. apranidhānopāya, 451 apranihita, 294, 421. apranıhıtasamādhi, 537

apratighātasvabhāva, 368. apratipatti, 124. apratipudgala, 463. apratisthitamānasa, 136. apramānā (prajňāpāramitā), 190. apramāna (four), 164, 192. apramānacıttajñāna, 336. apramānavisayopāya, 453. apramāņaprayoga, 299. apramānatā (rūpādinām), 155. apravyāhārya, 286 abhāvābhiniveśavikalpa, 484. abhāvasūnvatā, 91. abhāvasvabhāvasunvatā, 91. abhijñā (six), 192. abhijñāvavāda, 39 abhidharma, 201 abhidhyā, 407. abhiniveśa, 45 abhinirvrtti, 100 abhinirhāra, 250, 253 abhibhvāvatana, 521 abhimāna, 456. abhisamaya (five), 227, 365. abhisamayamarga, 293. abhisamayānupūrvī, 173 abhısamskāra, 254. abhısamskāravikalpa, 54. abhısamskāraparinirvāvin, 43. abhyūhya, 37 abhyavakāśa, 165 abhyavakāśika, 457. amananatā, 96. amanaskāra, 115 Amitābha, 119. avogaksema, 323 avogaprayoga, 299. aranā, 521. aranāvihārin. 35 aranāsamādhi, 47, 524 aranya, 165. ari (=kleśa), 160

arūpiņah (skandhāh), 66. arūpvadhātu, 242. arūpyāvacaraklesa, 94 arūpyasamāpatti, 294 arthakrivākāritva. 234. ardhapluta, 43 arhant. 62. alaksanajñana, 343. alika, 390. alpecchatī, 96. avakirana, 90. avatāra. 164. avadhiprayoga, 306 avadhiranā, 28. avaragraśūnyatā, 90. avayavi, 189 avavāda (of ten kinds), 20, 37, 38, 42, 117. avavādavisaya, 37. avavādanīvasvānupalambha. 37. avaskandasamāpatti, 502, 503. avācyatā, 52. avıkāraprayoga, 275, 305 avikalpaiñāna, 342 avıkopanajñāna, 342. avikita, 87. aviksipta, 255. avidyāvikalpa, 65. avinivartanīva, 298, 474 avinivartaniyaprayoga, 301. avıpratısāra, 95. avisthita, 51. avici, 259. āveņikadharma, 295, 522. avrddhyaparihāriprayoga, 305. avaivartikatva, 48. avaivartikabodhisattvasangha, 405.avaivartikalaksana, 405, 411. avaivartikalingopāya, 453. avyāpādādicittatā, 95. aśabdadharmadeśanā, 141.

aśāśvata, 322. aśāsticitta. 28. aśesasaddharmālambanaparyesti, 95. asubhakarma (three), 166. aśaiksa, 229, 439. aśaiksamārga, 67. aśaiksamārgaprajñaptivikalpa, 71. aśvakarna, 186. asamskārajñāna, 342. asamskrta, 76, 137. asamskrtaśūnyatā, 90, asaktata, 76. asaktav avavāda, 39. asankleśa, 288. asankhya, 156. asankhyeya, 159. asangajñāna, 343. asangabhāvanā, 364. asamjñaśamāpatti, 239. asamā (prajňāpāramitā), 190. asamacaryā, 193. asamasama, 228, 347 asamasamā (mahāvidyā), 176, 191 asamasamacitta, 79. asambhavatva (bodheh), 398. asamamvahārajñāna, 35. asādhāranakuśalamūlotpattiguna, 312 asāra, 481. asura, 322 asthita, 51, 137. asthirapratipatti, 124.

## Ā

ā-kāra, 93. ākāra, 53, 273, 285, 403. ākāra (of rūpa, etc.), 280. ākāra, 45. ākāra (of a Buddha), 162. ākārasarvatā, 105. ākāśa, 360. ākāśalaksana, 342. ākrusta, 248. āgantuka, 157. ācchandikatā, 216. ātman, 78, 106, 109 ātmabhāva, 181. ātmābhiniveśanirodha, 416. ātmādıvikalpa, 60. ātmīya, 34. ātmotkarsa, 97. ādevavākva, 171. ādhāra, 146. ādhāra (pratipatteh), 20 ādhārādhevabhava, 154. ādhāravisesa, 354 ādhvātmikāvatana, 56. ānantarya (five), 259. ānantaryamārga, 177. ānantaryasamādhı, 64, 513. ānantaryapariccheda, 206. āniñjya, 185. ānimitta, 360, 421, 438. ānimittavimoksamukha, 293. ānımıttasamādhi, 537. āpat, 170. āya (=vidhi), 50. āyavyaya, 50. āvataprajñaptivikalpa, 70. āvadvāravikalpa, 67. āvusmān, 13.  $\bar{a}$ ragana (=sevā), 99. āranasamādhi, 35. āranyaka, 457. ārambana, 230. ārambanānantatā, 155. ārūpyasamāpatti, 192, 294. āropitarūpa, 237. āryamārgaprasthāna, 82. āryamārgapratisthānavikalpa, 66.

āryasatya, 251. ālapitukāmatā, 194-195. ālambana (mrdunah ksāntigatasya kuśalasya), 58. alambana (madhyasya murdhagatasya k.), 55. ālambana (mrduno mūrdhagatak), 52. ālambana (mrdvagradharma gatasya k.), 61. ālambana (madhvasvāgradharmagatasya k.), 62, ālambana (ākārānurūpa), 53, 77, 92, 93, ālambana (adhımātrasyosmagatasya kuśalasya), 51. (adhimātrasya mūrālambana dhagatasya k.), 56. ālambana (madhyasya ūsmagatakuśalasya), 50 ālambana (mrduna usmagatakuśalasya), 44. ālambanavišesa, 353. alambanasvabhāva. 364. ālambyālambakasamatājňāna, 39 ālokakārītra. 359. ālokalabdhah samādhih, 64. āvarana, 167. āveśika, 283. āsannābhisambodhaprayoga, 303. āsvādanopāya, 451. āśrayāsiddhadosa, 389. āśravaksayajñāna, 228. āhārika, 163.

#### I.

Indriyaviśayanigamanirodha, 415. indriyāśrayabhūtabhautikanagaranirodha, 415. indriyagrāmanirodha, 415.

Ī. Īsādhāra, 186. U. Uccheda, 78. ujjanghala, 71. utkalita (samārūdha), 72, 174. utkarsa, 491. uttrāsa, 71. utpatha, 165. utpādagāmbhīrya, 434. utpādārthavikalpa, 67. utsāha. 95. udaraphalaparıgrahaguna, 313. udgrahanabhājana, 297. uddeśadeśanā, 176. uddeśaduskaratā, 276. uddeśąniryąnavikalpa, 487. uddeśanivrttivikalpa, 481. uddeśaprasthāna, 83. uddeśavacana, 175. uddeśasvabhāva, 363. unmiñja, 339. upacava, 149, 440, 441. upadeśa, upadeśanā, 139, 187. upanāha, 171. upanidhyāyatı, 106. upanisat, 189. upalambhavikalpa, 66. upalambhaśūnyatā, 91 upapadyavedaniya, 166. upapadyaparinirvāyin, 42. upāya, 396. upāyakauśala, 438, 448. upāvakauśalasambhāra, 89. upāyapāramitā, 227, 310. upāsika, 229 upeksaka, 522 upeksā, 76, 192 ubhayaśūnyatā, 56 Ū.

Ūșara, 471. ūșma, 126. ūsmaga, 148. ūsmagatāvasthā, 64. ūsmagata, 401.

#### Е.

Ekaksaņābhisambodha, 25, 560. ekātmavikalpa, 68. ekadheraņā, 99. ekayāna, 120 fl. ekalakṣaṇatva, 271, 272. ekavīcika, 42: ekāśanika, 457.

#### 0.

ojahpraksipta, 203. osadhi, 414.

#### Ai.

Aikāntikasvabhāva, 363. aikadhya, 229.

#### Au

Aurabhrika, 470. Ausadhi, 169

## К

Kathāpurusatāguna, 311. kalasūtra, 259. kalaha, 416. kalpita, 338. kalpitābhiniveśanisedha, 545. kalpitasvabhāva, 536. kalyānamitra, 71. kalyānamitrārāgana, 94. karunā, 192, 194. karunāsambhāra, 85. karmaśāstrtvasampat, 161. kasambakajāta, 259. kādacitkatva, 157. kámadeva, 164. kāmadhātu, 242. kāmavijugupsana, 96.

kāmāvacara, 201. kamāvacaraklesa. 94. kāva (bhagavato) prājnaptika, 556. kāvatrava. 25. kāvapariśuddhi. 60. kāvasāksin, 443. kāvādisarvākārasuddhi, 60 kāranakārītra, 361. kāranātmavikalpa, 68. kāritraduskaratī, 276. kāritravikalpavīveka, 475 kāritra (dharmakāyasya), 532. kāryakāranabhava, 273, 285 ff. kāla, 310. kilāsa, 320. kilāsī, 320. kilakilā, 283. kulamātsarva, 97. kūta. 251. kubera, 116. kuru, 187. kuśalacarvā, 193. kuśalamūlasamudānayana, 94. krtajñatā, 95. krtajña, 121. krechracirābhisambodhapravoga. 300. krtārthādhārātmavikalpa, 68. kaukrtya (vipratisīritā), 50. kleśa (16), 94. kleśamarśana, 97. kleśalińgavivekasvabhāva, 362. kleśavivekasvabhāva, 362. kleśanimittaviviktasvabhāva, 362. kleśanirjayakāritra, 174. krodha, 171. ksana, 493. ksavajñāna, 498. ksayasamjñā, 441. ksānti, 85, 128, 149, 353, 402.

kṣāntigata, 61. kṣāntipāramitāsannāha, 81. kṣānti (of three kinds), 253. kṣitīšeṣṭarājñImaraṇanivedanopāya, 71. kṣiprābhisambodhopāyakṣiprābhijñatāviśeṣa, 350.

#### Kh.

khadiraka, 186. khadga, 130. khallaka, 222. G. gananā, 156. gatikāritra, 361. gambhiraprayoga, 299. gambhirarūpa, 421. gambhīratā, 422. garbholika, 541. gāmbhīrya, 272. gonikā, 540. gotrasāmarthya, 29. gotra, 74, 75. gotrabheda, 75. gotrārthavikalpa, 67. godānīya, 186. gaurava, 95, 353. gupti, 167. grddhi, 203-204. grdhrakūta, 18, 136. grāma, 319. grāhakavikalpa, 44. grāhakavikalpa, 142, 475, 476, 483, 486, 508. grāhakadvaya, 101. grāhyavikalpa, 44, 142, 475, 505, 506. grāhyagrāhakavikalpa, 501. grāhyadvaya, 101. grāhvākāravijňapti, 489. Gh.

ghaņţā, 180.

## C.

Catasrah parsadas, 196. caturapramānābhinirharana, 94. caturapramānaprasthāna, 83. caturvarnyaviśuddhi, 164. catuhsatyākāra, 124. carana, 160. carati, 106. caritāvin, 305. carvā, 112. caryāgāmbhīrya, 437. caryāpratīpanna, 474. cāturmahādvīpaka, 186. citta, 46, 346. cittam acittam, 46. cittakarmanyatā, 37. cittāksavākārajñāna, 333 cittajñāna, 332. cittaparisuddhi, 60. cittaviksepajñāna, 333. cittasamsthiti, 473. cittasamksepajñāna, 333. cittotpāda, 20, 29, 30, 31, 32. cittonmiñjitādjñāna, 339. citratva (viñánasva), 377. citrikāra. 205. cintāmayajñāna, 35, 148. cetanā, 346, 442. caityabhūta, 179. cailondūka, 542.

#### Ch.

Chanda, 289, 353. chandikā, 265. chinnavartman, 226.

J. Jagat, 132. janapada, 319. janayitritva, 332. Jambudvīpa, 186. jalpa, 111. jayoddeśa, 80. jīva, 78. jīvitāntarāya, 175. jñāti, 200. jñāna, 92, 105. jñānapāramitā, 227. jñānasambhāra, 89, 366. jñānajñeyasamatā, 272. jñānasampat, 100. jñānāloka, 391, 392. jñeyagāmbhīrya, 437. jñeyāvaraņa, 499. jñeyāvaraņapratipaksa, 287.

## Т.

Tattva, 59. tattvārthaikadeśapravistasamādhi, 64. tāttvikarūpa, 237. tathágata, 62, 153, 181. tathägata (pratityasamutpanna), 547. tathāgata (tāttvika), 547. tathāgata (svābhāvika), 547. tathāgatakāya, 206. tathāgatānupalambhasvabhāva, 393. tathāgatākārajñāna, 339. tathāgatatva, 207. tathatā, 340, 369. tathatākāra, 295. tathatāprajňapanajňāna, 340. tathatāgāmbhīrya, 436. tapana, 259. tārakopamakalpa, 491. Tārā, 193. tirvagyoni, 322. tirthya, 195. tivrapratipattiviśca, 352. tusti, 96. tūlapicu, 353. tyāga, 353.

trşņā, 289. trāņa, 179. trāyaśtrimsátkāyika, 246. trimaņdalavisuddhi, 82, 198. trimaņdalavisuddhiprasthāna, 83. triyāna, 117. trisarvajňatābhāvanā, 304. trisāhasramahāsāhasra, 188 traicīvaraka, 457. traidhātukāparyapannapariņāmanāmanaskāra, 242. tryadhvasūnyatā, 103.

#### D

daksintya, 128. dandin, 273. damanakāritra, 174. darśanamārgāvavāda, 40. darsanmārgaksana, 281 ff. darśanamārgavikalpa, 67. darśanaprahatavyakleśa, 94. darśanabhūmi, 100. daśakuśalakarmapatha, 191. daśākuśala, 97. dana (vividha), 244, 253. dāna (dharmasya), 96. dānasambhāra, 85. danaparamita. 81. durbodhatā (pr. pār.), 272, 273. duskarakāraka, 363. duskaracaryā, 108. duskarasamijñā, 108. duskarasvabhāva, 362. duskuhaka, 202. duhkhasatyākāra, 286. duhkha, 251, 291, 322. duhkhanirodha. 251. duhkhasamudaya, 251. duhkhe anvayajñana, 151. duhkhe dharmajñana, 151. duhkhe anvayajñānaksānti, 151. duhkhe dharmajñānaksānti, 151, 154, 348, 412. duhprajña, 241, 219. dūrangamā (bhūmi), 98-99. drsyadarsakadarsana, 344. drstadharmasukhavihāramārga, 294. drstadharme samah. 43. devadāvakapratigrāhakānupalambha, 81 deśanirūpanaguna, 309 deśanā, 139, 211, 429 deśanādharma, 192 deśanābhınırhāra, 429. devaputramārabhanga, 160 dosa (prayogāntarāyākāra), 316. daivamānusīvipat, 167. daivamānusam karman, 167. daivika, 321 daivī vipat, 166 dravyaprajñaptisatpurusa, 24 drastrādyātmavikalpa, 68. dvicandra, 92, 389. dvīpa. 186. dvīsāhasralokadhātu, 187. dvesa, 109 Dh. Dharma, 181. dharmakāya, 181, 205, 217, 429, 496, 522, 560. dharmakāvaparinispatti, 206.

dharmakāyābhisambodha, 520.

dharmacakra, 251, 252.

dharmacakrapravartana, 228.

dharmacakramudrā, 14. dharmacarita, 185.

dharmajñāna, 150

dharmajñānakṣānti, 150.

dharmatā, 112. dharmato buddha, 188. dharmadešanā, 141, 149, 211

dharmadūşaka, 259

dharmadaiśikatva, 160. dharmanidhvanaksanti, 348. dharmadhātu, 421. dharmabhanaka, 211. dharmameghā (bhūmi), 100, 112. dharmaśrotahsamādhi, 538. dharmasamatā, 98, 99. dharmadharmadyanupalambhaprayoga, 305 dharmānusārin. 56. dhātu. 138 dhātuprajñaptivikalpa, 70. dhāravitavya, 48. dhāranīsambhāra, 93. dhārmakāthika, 175 dhārmaśrāvanika. 142 dhivara, 470. dhūtaguna, 409 dhūtasamlekhasevana, 96. dhyāna, 191, 253, 294. dhyānapāramitā, 310, 461 dhyanārūpyasamāpattivyavasthānaprasthāna, 82

#### N

nagara, 319 namanakāritra, 174. nānānava, 121 nāman, 254 nāmakāva, 495. nāmarūpavikalpa, 66. nāmatika, 457 nāraka. 322 nāśa, 107. nāśita, 86 nikāvagrantha, 260 nikāvabhiksu, 364. nityasyārthakriyāviraha, 147. nitvākāra, 285. nimiñja, 339. nimitta, 55, 405 nimindhara, 186.

nivata, 129, 229. niyatagotra, 75, 129, 145. nivatavedanīvakarma, 178. nivatılābhaguna, 313. nirantarapravoga, 302. nirodhasatve ākāra, 287. nirākāra (jñāna), 38, 205. nirūdhi, 473. nirodhagāmbhīrya, 435. nirodha, 60, 165, 166, 167 nirodhadharmın, 435 nirdeśadeśanā, 176. nirodhākāra, 125. nırodhe dharmajñānaksānti, 414. nirmānamārga, 294 nirmitapuspa, 146 1479. nirmānānvavakartrvikalpāpoha, niryāna, 102. niryānapratīpatti, 81, 102. niryānaprayoga, 302. nıryanavikalpa, 482. nirvit. 96 nirvidākāra, 125 nırvāna, 57, 128, 144, 421. nırvedhabhāgiya, 20, 57, 173. nivrtıpaksādhısthānagrāhyavikalpa, 475, 481. nisedha, 51. nisvandaphala, 182, 255. nivesikā, 283. nihsattva, 289. nıtisvabhāva, 385 ff. nītārtha and neyārtha, 121. netri, 185. nodghatitajña, 320. nrtya, 188. nairmānika. 25. 26. naisadyika, 457. nyūnatādhigamavikalpa, 481.

P. Paksapratipakṣavikalpāpoha, 479.

paksin, 395. pañcacaksu, 39. pañcacaksuravavāda, 39. pañcadasaksana, 150, 151. patralekhādivinvāsa. 46. padakāva, 495. padártha, 57. paratantra, 338. paratantrābhiniveśanisedha, 546 parapratyayagamitvavikalpa. 481. parabhāvaśūnyatā, 92. paramírtha, 251, 386. paramārthaśūnvatā, 90. paramārthaprayoga, 304. parāvana, 179. parāvanakārītra, 358 parāvajñā, 97. parikarmabhūtadharma, 94 pārmāma, 155, 236. parināmanā, 21 parınāmanākrivā, 240. parināmanāmanaskāra, 225, 246. parınā maviparvāsa, 232 parināvakakāritra, 359. parinirvāna, 130 ff. parinispanna, 338. parinispannābhiniveśanisedha, 546. parittābha, 248. parityāga, 76. paribhāsita, 248. parisisthajnāna, 560. parindanā, 560. parusavacana, 407. paropakrama, 175. paryanuyoga, 47. paryavāptavya, 48. paryāyadeśanā, 175. paryeşanakrama, 535. parsat (mahāśrāvakānām), 14. palaganda, 318.

paścātkhalubhaktika. pāmśukulika, 457. pāpadeśanā, 458. pāpamitra, 71. pāramārthikasaminā. 240. pāramārthikadharma, 106. pāramitā, 6, 10, 227. pāramitā (mukhvā), 167. pāramitārthavikalpa, 67. pāramitā sarvadharmāniśritā. 113, 114. pisunavacana, 407. punya, 237. punyakrıyāvastu, 233. punyajñánasambhára, 182. punyasambhāra, 93, 366. pudgala, 13, 78, 97. punaruktadosa, 70, 80. purusākāra, 36. purusadamyasārathi, 161. purusavisesavedanivavisesa, 944. pūjyatākāritra, 177. pūrvaksanajñāna, 205. pūrvānta, 155. paindapātika, 457. prthagjana, 65. prthagjanadharma, 1115. prakarśaparyantādhigama, 453. prakāśyate, 159. prakrtiviviktatā, 271. prakrtiśūnyatā, 91, 415. prakrtisthagotra, 75. pranidhāna, 29. pranidhānapāramitā. 227. pranidhijñāna, 522. pranidhipāramitā, 310. prajñapti, 51, 69, 148, 257. prajñaptimātra, 51. prajñāpāramitā (is not abhāva), 2.58.prajñāpāramitā, 227. [171. prajñāpāramitā(-doşapratipaksa), prajňāpāramitā, 39, 59. prajñāpāramitā (niruttarā), 190. prajñāpāramitā (iñānam advayam), 153. prajñāpāramitālambana, 28, 41. prajñāpāramitā-apariśrānti, 41. praiñāpāramitāpratipatti, 41. praiñāpāramitāvihāra, 113. prajñāpāramitāśiksā, 184. prajňápāramitāśraya, 41. prajñā pāramitā pustakadāna, 220 fl. prajñāpāramitāsamatā, 81. prajñāsambhāra, 85. prajñāprahīna, 219. pratapa, 259. prajñācaksuh, 253. pratikarmavibhāga, 329. pratiksepa, 298. pratijñāyathārthasampādanaguna. 312. pratijñárthanispatti, 95. pratipaksa (of four kinds), 24, 45, 101. pratipaksasambhāra, 101. pratipattisāra, 208. pratipattrbalasampat, 160. pratipattyavavāda, 38. pratipattivaikalyavikalpa, 481. pratipannaka, 128. pratibandha, 381. pratibandhābhāva, 392. pratibhana, 27, 111. pratibhātu, 78. prativarnikā (prajñāpāramitā), 218. pratisandhiksana, 497. pratisedha. 50. pratipādanānupūrvī, 75. pratītvasamutpāda, 153, 218, 497. pratītyasamutpāda dharmatā, 58. pratityasamutpādaprajñaptivikalpa, 70.

pratityasamutpādākāra, 295. pratvaksa, 177. pratyaya, 394. pratyekabuddha, 128, 138. pratyekabuddhamärga, 141. pratvesaka, 145. prathamaphalapratipannaka, 42. prathamavānasamprasthita, 474. prabhākari (bhūmi), 96. prabhāvvate, 159. prabhedajñāna, 342. pramāna (three), 27, 168. pramuditā (bhūmi), 94, 95, 399. pravoga, 261, 277. pravivikta, 457. pravyāhāra, 139. prasāda, 182, 312, 354. prasthāna, 82. prasthānapratīpatti, 80, 82. prasthitipratipatti, 20. prahānamahattva, 78. prahānamārga, 294. prahānasampat, 160. prādeśikakāritravikalpa, 482. prādesikasūnvatā, 144. prādurbhāva, 159. prāpti, 110, 111. prārthanā, 30. priti, 55, 312. preta, 322. prema, 354. pluta, 43.

## Ph.

phalaratnadānaprayoga, 305. phalaviśuddhi, 263.

## В.

bala, 228. balakāya (caturaṅga), 196. balapāramitā, 227. balākāra, 299 ff. bahirdhāśūnyatā, 56, 89. bāla, 65, 392. bāhvavitarāga, 161. bāhvāvatana, 56. bāhvārtha, 498. Buddha, 28, 100, 162, 181, 205. buddhakārākā dharmāh, 110. buddhakuśalamūlasvabhāvānusmrtıparināmanāmanaskāra, 228 buddhakrtya, 243. buddhaksetra, 445 buddhayāna, 399. buddhatvākāra, 296 buddhaksetrasamśuddhi, 60, 96. buddhatva. 106. buddhatvādiśikṣā, 148. buddhatvādhigama, 558. buddhatvamārga, 294. buddhapratyaksikaranaguna. 308. buddhānubhāva, 36. buddhānujñātaparināmanāmanaskāra, 242. bodh1. 431. bodhisatta, 19, 29, 79, 204. bodhidvava, 119. bodhimanda, 178. bodhisattva, 27, 37, 73, 74, 76, 104. bodhisattvadharma, 110. bodhisattvaprativarnika, 460. bodhisattvamandala, 460. bodhisattvāparyantatā, 104. brhatphala, 201. brahmā, 258. brahmakāyika, 201.

#### Bh.

Bhandana, 416. bhagnaprathIbhavati, 40. bhadrakalpa, 491. bhava, 78. bhavāgraparama, 43. bhavābhāva. bhavābhiniveśavikalpa, 484. bhājanaloka, 328. bhāva. 107. bhāvasūnvatā, 91. bhāvābhāva, 398 ff bhāvanāmārga, 21, 94, 174, 179, 264, 422, 429, 430, 431, 502. bhāvanāmārga (anāśrava), 250 bhāvanāmārgaprakārabheda, 424 bhāvanāmārgajñāna, 148 bhāvanāmārgaprajñaptıvikalpa, 67, 71. bhāvanāmārgavikalpa, 67. bhāvanāmārgasthāvaivartikalaksana, 420 bhāvanāmārgāvavāda, 40. bhāvanāmārgadhārātmavikalpa, 68. bhūtakoti, 302. bhūmi, 97, 558. bhumi (eight), 48. bhūmisambhāra, 93. bhesaja, 414. bhrātrsamjñā, 109 bhrāntam jñānam, 381. bhrāntatva, 235. bhrāntam vijnānam, 207. bhrānti, 231. Μ.

mananāpattisthāna, 458, 459. manaskāra, 113 manas, 171. manaḥprasāda, 241. manuşya, 16 maraņa, 164. mahatī kṛpā, 95. mahatī, 140. mahatā, 154. mahadgatacittajňāna, 336.

| mahallaka, 355                   | mārgasatye 'ākāra, 287.        |
|----------------------------------|--------------------------------|
| mahākarunā, 132, 473.            | mārge 'nvayajñānaksānti, 417.  |
| mahākaruņāprayoga, 109.          | mārge dharmajñānakṣānti, 416.  |
| mahānımitta (eighteen), 393.     | mārgajñatākāra, 288.           |
| mahāpuņyodayaparināmanāman-      | mārgajňatā, 21, 22, 141.       |
| askāra, 243.                     | mārgajñatāviśuddhi, 263.       |
| mahaujaska, 203.                 | mārgākāra, 125.                |
| mahāparinirvāņa, 245.            | mārgāvadhāraņavikalpa, 487.    |
| mahābodhi, 489, 494.             | mārsa, 190.                    |
| mahāmantrin, 194.                | mitavacana, 171, 407.          |
| mahāmātraka, 194.                | mithyājñāna, 113.              |
| mahāyāna, 82, 102, 394.          | mithyāmāna, 456.               |
| mahāyānam abuddhavacanam,        | middha, 248.                   |
| 260.                             | mukti, 69, 70, 180.            |
| mahāyānadharmasangraha, 94.      | muditā, 192                    |
| mahārarurava, 259.               | muhūrta, 493.                  |
| mahārthatāguna, 309.             | mūrdha, 126.                   |
| mahāvākya, 138.                  | mürdhābhisamaya, 24, 429, 560. |
| mahāvidyā, 176, 190.             | mūrdhagata, 58.                |
| mahāśūnyatā, 90.                 | mūrdhaga, 149, 4021.           |
| mahāsattva, 27, 78, 83, 225.     | mūrdhāvasthā, 64.              |
| maheśakhya, 208.                 | mūlāpatti, 459.                |
| māņava, 159.                     | mrduvacana, 171.               |
| mātā, 153.                       | mrdusmālambana, 45.            |
| mātuh pūjā, 181.                 | moksabhāgīya, 345, 346.        |
| mātuh śravana, 197, 240.         | meru, 186, 187.                |
| mātrādisamjñā, 108.              | maitri, 142, 164, 172, 195.    |
| māna, 97, 456.                   | maitreyasamādhi, 225.          |
| mānusī vipat, 166.               | maitreya (coming Buddha), 225, |
| mānātimāna, 456.                 | 279.                           |
| māyā, 143.                       | У.                             |
| māyākāra, 230.                   |                                |
| māyāpurusa, 59.                  | yaksaruta, 138.                |
| māyopamās sattvāh, 143.          | yathābhūtasamjñin, 240.        |
| māyopamatva, 207.                | yathāvastuśabdaprayoga, 158.   |
| māra (Devaputra), 164, 196, 306. | yuganaddhasambhāra, 80.        |
| mārakarma, 457, 459.             | yugandhara, 186.               |
| mārakāyika, 164.                 | yoga, (=samādhi), 49.          |
| māradosa, 72.                    | yogam, 49.                     |
| māraśaktivyāghāta, 307.          | yogijñāna, 177.                |
| mārādhisthita, 475.              | yogin, 392.                    |
| mārga, 169–172, 290, 221.        | yogipratyaksa, 392.            |
|                                  |                                |

R. raksā, 107. raksāvaranaguptayah, 170. rana, (=klesa), 47. ratnatrayāvavāda, 39. rāga, 231, 289, rāśi, 77, 91, rāśyarthavikalpa, 67. rāstra, 319. ruta, 138. rupa, 52, 53, 58. rūpakāya, 144, 181, 207. rūpanā, 45. rūpadhātu, 242 rūpanimitta, 60. rūpāditathatā, 153, 421. rūpādiprayoga, 274. rūpādinivrtti, 405. rūpādıviśuddhi, 263. rūpādisv asangaprayoga, 275. rūpādiśūnyatā, 126. rūpādiskandhavikalpa, 65. rūpānityatā, 219. rūpādyanityatādiprayoga, 274. rūpāparyantatā, 104. rūpāvacara, 201 raurava, 259.

laksana, 59. laksanasünyatā, 91. laksya, 59. laksyalaksanasamsthiti, 59. langa, 470. layana, 179. lalla, 470. lava, 493. linga, 405. lokajñāna, 332. lokanirodhajñāna, 345. lokasāla, 159. lokasūnyatāsūcakajñāna, 345. jokasūnyatāsūcakajñāna, 345.

L

lokasūnyatājñāpakajñāna, 345. lokavit, 161. lokāvalokana, 161. lokottara, 76. lokottaramārga, 294. lola, 470. laukika, 76.

#### Ś.

Śakra, 116, 131, 190, 195, 366, and passim. sanda, 164. śabda, 50. śarana, 179. śaranakāritra, 357. śarīra, 280. śāradya, 36, 200. śāśvata, 78. śāśvatocchedāntadvaya, 66. sastā devanām manusyānām ca, 102. śāstytvasampat, 160. śiksana, 38. śiksā, 101 śiksāyā aparityāga, 96. śiksitavya, 48. śivikā, 320. śiksitukāma, 48. śila, 95 śīlapatraka, 181 śilapāramitāsannāha, 81. śilasambhāra, 85. suddhi, 77. subhāsubha, 294. śūnya, 127 śūnyatā, 87, 159, 166, 189, 291. śūnyatāgāra, 105. śūnyatālambana, 93. śūnyatāvirodha, 98, 99. sünyatārthavikalpa, 67. śūnyataśūnyatā, 90. śūnyatāvimoksamukha, 293.

śūnvatāsamādhi, 530. sobhana, 161. śodasaksana. (darśanamárge). 150, 151 śaiksa, 161, 225. śaiksva 7, 8, 25, 39. śraddhā, 397. śraddhānusārin, 56 śravanabhājana, 297. srāvika, 118, 138. śrāvakapitaka, 49. śrāvakabhūmi, 100, 128. śrāvanika, 321, 322. śripattabandha, 179. śrutamayajñāna, 35, 148. śrestāgratā, 225. śrota-āpattiphala, 220. śrota-āpanna, 42.

#### V.

vajrakila, 188. vajrapāni, 414. vaktrtvasampsat, 160. vanāsā, (Tib. nags gnas), 96. vartamāna, 332. vastudharma, 142. vastupariksāmārga, 292 vastubhāga, 235. vastusarvatā, 105. vastūpalambha, 101. vastvākāra, 224. vaśitā, 10. vikalpa, 147. vikalpıtarūpa, 53. vigatarāgacittajñāna, 334. viksepa, 140. vicāra, (of prajñāp.), 27. vicikitså, 407. vijnptimātratā, 499. vicchandanā, 73. vijnāna, 392. vijñānaprabandhoccitti, 175.

vitarka, 35. vidarsanāsambhāra, 85. videha. 186. vidyā, 160, 414. vidhāna, 50. vinataka, 186. vinava, 261, 302. vināśa, (prabandhānitvatā), 60. vinīta, 229. vineya, 131. vipaksa, 45. vipaksatā, 208 ff. vipaksapratipaksavivekasvabhāva. 362. vipaksavyāvrtti, 385. viparināmadharmatā, 322. viparītapratipatti, 124. viparyāsa, 97. vipākanirodha, 415. vipākaphala, 182. vipulacittajñāna, 336. viprsthibhavati, 40. vipratipatti, 513. vipratisāritā, 50. vibhava, 78. vibhāvanā, 366. vimati, 407. vımāna, 187. vimalā (bhūmi), 95. vimuktijñānaskandha, 227. vimuktimārga, 177. vimuktiskandha, 227. vimoksa, 521. virodha, 331. vırāgākāra, 125. virūdhaka, 166. viviktatā, 271, 477 ff. viviktaparināmanāmanaskāra, 237.vivrdhi, 463. viśānin, 273. viśikhā, 320.

viśuddhi, 262, 263. viśuddhipravoga, 306. visuddhinairyanikamarga, 293. visuddhvutpādādivikalpa. 67. viśesaparināmanā, 225. viśesamārgaprajňaptivikalpa, 71. viśesalaksana, 346. visavasthiti 53.93. visnu, 322. visthita, 51. visamyogaprāptikāranatva, 417. vīrya, 95, 253, 353. vīrvapāramitā, 81. vīryasambhāra, 85. vedanā. 52. vrddhālokasamādhi, 64. vaijavanta, 310. vaiśāradva, 228. vaiśāradvākāra, 295. vvañjanakāva, 445. vvavadānapravogavikalpa, 76. vvava (pratisedha), 50. vvavasāvikamārga, 292. vyavahāra, 69, 158, 258. vyākarana, 62. vyākaranalābhaprayoga, 300. vyāpāda, 171, 407, 408. vyāvadhārana, 47. vyāsanga, 216. s. Sadvikāra, 393. sadpāramitāparipūri, 500. satpāramitāprasthāna, 82. S.

samlina, 216. samvedana, 379, 380, 381. samsāranirvāņā pratisthāna, 266. samsāranirvāņasamatā, 439. samsārā parikheditā, 96. samsāroddharaņa, 133. samskāra, 52. samskrta, 76, 137. amskrtašūnyatā, 90. samstava, 97. samsthāna, 319. samhāta, 259. sakrdāgāmin, 42. sankalanacitta, 28. sańketa, 158. sankleśavyavadānājňānavikalpa, 66. sankleśākārātmavikalpa, 68. sanga, 267. sangha, 181. sancintvabhavādāna, 99. samjīva, 259. samjñā, 69, 257. samiñānirodhajñāna, 345. samjñāviparyāsa, 231, 236. samjñāveditanirodha, 294. satkāyadrsti, 152. satkāragurukāramānanāpūjanāıñána, 343. sattva (bodhvātmaka), 399. sattva (bodhi), 27. sattva. 78, 97. sattvanıkāva, 77. sattvaloka, 328. sattvaviviktatā. 115. sattvācintyatā, 115. sattvånantatā, 156. sattvānabhisambodhanikatā. 115. sattvārthaniryāna, 103. sattvärthapratipattiguna, 313. sattvāsadbhāvatā, 114. sannāha, 363. sannāhapratipatti, 20, 80. santirana, 231. santrāsa, 71. saptaparvata, 286. saptaratna, 184. saptavidhakhyātijñānaprayoga, 277. samacaryā, 193.

samajñā, 69, 257. samatā, 103, 278, samatā (of samsāra and nirvāna). 23. samati (sarvabuddhanam), 17. samatī (of sattvas and Buddhas), 16. samantaprabhá (bhūni), 799. samanvágata, 49 samanupaśvati, 62. samanupaśvāmi, 50. samādhi. 81, 396. samādhiparikarmamārga, 292 samādhırāja (samādhi), 15. samaya, 158 samudaya, 289. samudaye 4 ksanas, 155, 164. samudayasatye akāra, 287 samudave dharmajñanaksanti. 413 samudāgamaviśesa, 352. samudagamavikalpanisedha, 479 samudānīta (gotra), 75. samuddeśa, 20, 77. samparıgraha, 71 samparıgrahābhāvavikalpa, 481. samparıgrahavisesa, 355 samprasārana, 229. sambuddha, 67. sambhārapratipatti, 20. sambhmnapralāpa, 407. sambhogakāya, 212. samyagabhisamayaprāyogikamārga 293. samyaksambuddha, 160. samyaksambodhi, 49. samyaksambodhyāsannībhavaguna, 308. samyaksambodhikāritra, 176. sarāgādieittajñāna, 334. sarvajñajñāna, 298. sarvajñatā, 181, 327.

sarvajñatāvisuddhi. 263. sarvaiñatikāra. 294. sarvaiñatācitta. 79. sarvatā (dve), 62. sarvatragajñana, 344. sarvadharmatathatā. 370. sarvadharmabhavana. 304. sarvadharmavivekavıhāra. 490. sarvadharmavivekasamādhi. 558. sarvadharmaśūnyatā, 91, 150. sarvadharmanupādānasamādhi. 61 sarvadharmānupalambhavihāra, 490 sarvadharmasamatāsamādhi. 558. sarvasattvacittacaritajñana, 338. sarvasthānacyuta, 43. sarvasvaparityāga, 94. sarvākārajňatānirvāna, 107. sarvākārajñatāvisuddhi, 203. sarvākīrajnatāprasthāna, 83. sarvākārābhisambodhi, 23, 285, 560 sarvākārasvarūpaprativedhakāruňana, 152. sarvārthānupalambhabhāvanā, 177. sarvāryapudgalasangrahavisesa, 349. sarvanaśravadharmaparipūriguna, 311. sarvāstisantvāga, 96. sāmbhoga (kāva), 25, 26, sahadvipa, 186. sahāpati, 116. sākalyavisesa, 354. sākalvagrahana, 327. sākāra, 205. sākārajñāna, 38, 207. sākāranırākārajñāna, 156. sādhūmatī, (bhūmi), 100.

48

sāphalvavikalpaviraha, 479. sālohita, 201. sāmānyalaksana, 331. sāra, 481. sārathibhāva. 161. sāśrava, 76. sāhasracūdikā, 187. sitā, 187. simhanādanadanatā, 517. simhavijrmbhitasamādhi, 15, 502. sukarasamiñā, 108. sukhallikatva. 39. sukhakāritva, 357. sugata, 161. sudarśana, 186, 208, 398. sudurjayā, (bhūmi), 97. sudharmā, 208. süksmasakti, 271. sūtra (---vvākhvāna), 18, 45, sūtrādidharmaprakāśana, 98. sūtrāntapitaka, 261. sūrya sapta, 259. senā, 415. skandhaprajñaptivikalpa, 70. stūpa, 179. stobha, 217. styána, 248. sthambitattva, 166. sthāmaprāpta, 349. sthänagamanäjñänavikalpa, 482.

sthamaprapta, 349. sthita, 51, 137. sthitihetuvaikalva, 130. snigdhavacana, 407. smarana, 396. smrti. 172. svatantrátmavikalpa, 68. svadharmopaniśrayajñāna, 343. svaparapunyakrivāsamatā, 247. svapnajñana, 546. svapnopama, 143 svabhāva, 389. svabhāvalaksana, 362. svabhāvasūnvatā, 91 svayambhū, 139. svavambhvākāra, 296. svara, 157. svalaksana, 331. svasamvedana, 205. svasamvedanapratyaksa, 207. svadhigamavikalpānupalambha, 479. svabhāvikakāya, 25, 26, 521.

#### Н.

hata, 86. hitakāritra, 357. hitavacana, 407. hrī, 96. hetu, 394. hetudharma, 384.

## CORRIGENDA AND ADDENDA.

p. 1, l. 6 गांगनो .

p. 5, l. 13, प्रतिपाद्यसंत $^\circ;~l.~25,$  सर्वप्रकारं.

p. 6, l. 3, in all mss. ग्रासिता; but it must be ग्रासिता; l. 19, ग्रोच°; l. 22, परिनिर्छते.

p. 7, l. 2, इततावि°; for मङ्गोतव्य here and *ad* l. 5, N rightly सङ्गात°: l. 8, here also N has rightly सङ्गोति; l. 9, sic. MSS. but I propose: बुद्धवचनेऽबुद्धवचनं प्रचिन्नं; l. 15, प्रदेशान्तरे "; l. 24, अवग.

p. 8, l. 6, read देग्रनायाः; l. 9, कारचित्लालोप<sup>°</sup>; l. 12, प्रति कारु; l. 16, श्रोच.

p. 9, l. 5, read यथावलं; l. 8, so A but N better दर्भ्रयन् ; l. 15 but N इत्यार्थो ; l. 21, जिनजननौ .

p. 10, l. 2: for *atidruta* it must be चाह्रत; l. 7, read लट; l. 9, it must be तदनन्तरम°; l. 16, so A but much better N बुद्धे धर्में तथा सङ्घ<sup>°</sup>.

p. 11, l. 7, read with N लोकस्य लोक: .

p. 12, l. 3, read परि स $^{\circ}$ : l. 5, भवस $^{\circ}$ . l. 14, stop after prāptatvāt.

p. 14, l. 21, N reads प्रच्रण; l. 22, it should be as the reading of N: पर्यङ्ग्रेणाततदितत्वादि.

p. 15, l. 1 and 14, read समापद्य l. 15 and 23, जिन°; 16 म्टड्रामि°; l. 18, for तच ते we must read as N तचत्वस°; l. 20, भगवतो.

p. 16, l. 15, read with N and T yaurt 1fer; l. 21, सर्वथो.

p. 17, l. 11, भगवतः ; l. 12, निमित्तोपल $^\circ$ ; l. 13, गुर्वायत्ततया ; l. 19, ज्यावाधता .

p. 18, l. 18, N ससाद्विकं; l. 20, read with N पदार्थः सानु°.

p. 19, l. 3, <sup>°</sup>जानायादौ ; l. 4, मार्गज्जता ; l. 18 (kārikā 5, 8), मूर्धप्रा°.

p. 20, l. 3 and 4, निर्वेध; l 5, but N: प्रतिपत्तेराधारेग which is the right reading as evidenced by kārikā 6; l. 5, खभावेनेव.

p. 21, l. 4, भव्य.

p. 22, l. 11, पारतन्त्रेगा; l. 14. जिन°. p. 23, l. 20, सप्रयोग°; l. 22, समता भव°. p. 27, l. 13-14, N reads जनवत. p. 28, 1 5, but N much better अतचिन्ता; 1. 13, प्रज्ञा. p. 29, 1. 3, read भगवताऽऽमन्त्वण; 1. 10, read with N विस्तरतः; 1. 18. गन्त कामस्य ..... परिव्हतैः is a sloka : 1. 23. ेच्चा घाँ रघ . p. 30, l. 14, read with N and Tib .: सूत्रम् । तत्र . p. 31, 1. 11, but N regularly °तदाल °: 1. 14, read चाग्रय. p. 32, 1. 2, read चतेपेश न : 1. 21, धर्मोदान p. 34, l. 22, read युक्तमृता°. p. 38, l. 20, read with N °मितयोक्ततथा°; l. 23, तायां न. p. 40, l. 11, देश्रना भावना. p. 41, l. 14, so even N, but it must be परामर्प्रणात. p. 42, l. 15, एक्रैक; l. 23 and 24 foraful; l. 24, प्राप्तावपपद्यчरि°. p. 43, 1. 1 and 2 (नर्वायो . p. 44, l. 16, प्रसिप्र . p. 46, l. 18, danda must be taken away after usfarfy. p. 47, 1. 2, जल्यनते. p. 52, l. 12, यागत°; l. 22, रूपगाल°. p. 53, l. 18, °मेवंविधो. p. 68, l. 8, read ग्राइकविकल्प. p. 72, l. 7, तदिइ न्द°. p. 75, l. 20, °मर्थाव°. p. 78, l. 20, so mss. but it must evidently be सलाय:. p. 80, l. 24, °(त्तर्दर्भ)°. p. 81, l. 13, चताधर्माणा°. p. 83, 1. 9, जताप्र°. p. 84, l. 2, दया दा°; l. 19, निर्वापत . р 86, l. 22, °नभिनिर्ह. р. 87, l. l, °ज्ञतागग°. p. 90, l. 7, but Tib. reads: faneuiugi° which is the

 $\mathrm{right}\;\mathrm{reading}\,;\;1.\;21,\,^{\circ}$ मध्यपर्यवसानान्तेः $^{\circ}$ .

p. 92, l. 11, after ālambate a must be understood.

p. 94, l. 6, rightly N qfæqfæu°.

p. 96, l. 5, the danda is to be placed after कता kārikā 55, d. soamlourdu aft.

p. 97, l. 4, विबन्ध; l. 11. °जयन्.

p. 99, l. 17, hyphen must be taken away: l. 20, °भिचात्रोड°.

p. 100, l. 11, read नैष्कुम्यबोधिटत्ताणां गुणप्रेस सम्पदः.

p. 102, l. 2, read तावेती.

p. 106, l. 15, read °चामिनि°.

p. 107, l. 6, read नन्वेक, l. 16, भावनास°.

p. 108, l. 12, चया विरू°.

p. 109, l. 17, वैधुर्थ.

p. 112, l. 19, read ध्वर्येग ; l. 21, धौछ.

p. 117, l. 14, °पादितबोधि.

p. 118, l. 20, but better according to Tib. यथोक्ताव°.

p. 120, l. 17, संम्हत्य.

p. 121, l. 2, after दरासि full stop; l. 8, भ्रिताऽनिय°.

p. 125, l. 3, fefatien.

p. 128, l. 23, ufa faº.

p. 131, l. 2, but according to Tib. it must be कारय-प्रवर्षांप्रवर्षांग्यां.

p. 132, l. 13, °वध्यंतया.

p. 134, l. 20, read युत्तयाग.

p. 135, l. 16, भावे ना°.

p. 142, l. 8,  $\exists i \neq a^\circ$ ; l. 11, no hyphen after  $\circ \exists s \equiv i$ .

p. 143, l. l, so A but it must be 'त्वक; N has here a lacuna.

p. 149, l. 7, °र्धमध्या°.
p. 150, l. 3, काक्षा.
p. 151, l. 23, साद्यात्.
p. 154, l. 6, रूपादि त°.
p. 157, l. 9, वा हे°.
p. 158, l. 4, °दुछत्वादादि°.
p. 160, l. 2, मनोमौने°.
p. 162, l. 15, °चार्ष.
p. 165, l. 2, °स्याप्र°.

p. 167, l. 13, खभावाया; l. 19, after *ili* a danda is necessary.

- p. 170, l. 24, जापरस°.
- p. 174, l. 23, read with N and Tib. furtilitria.
- p 176, l. 11, थर्मनान्तरा.
- р. 177, 1. 13, анд ч.
- p. 179, l. 21, read with Tib. यथाधिमो°.
- p. 198, l. 19, °fauffa.
- p. 205, l. 24, तस्यावि°.
- p. 209, l. 4, read त्यक्तिं प्रति.
- p. 210, l. 21, परौत्ता°.
- p. 215, l. 5, but the following suggests प्रथमां.
- p. 227, l. 12, सर्वा.
- p. 231, l. 22, read गागादिर्वि.
- p. 233, l. 13, aस्तु सर्व.
- p. 241, l. 8, double comma after : "upālambha.
- p. 243, l. 7, read च्रयामा°.
- p. 254, l. 20, read दूरीकरण.
- p. 265, l. 6, चाधिमा.
- p. 270, l. 14, °इगार्तिम°.
- p. 272, l. 9, read प्रकृतिर्यद्ताप्रकृतिग्ति; l. 15 and 21 काका.
- p. 276, l. 18, दुव्करतास°; l. 22, °प्राधा-
- p. 278, l. 15, divide रूपादि प<sup>°</sup>, नौलादि नि<sup>°</sup>.
- p. 279, l. 4, after paramitā hyphen.
- p. 281, l. 10, read नुपलि.
- p. 283, l. 20, °किला प्र°.
- p. 285, l. 19, ताखमा°.
- p. 287, l. 17, प्रतिपत्त्याका°.
- p. 289, l. 15, समुदयस्ति°; l. 18, °रिकल्पस्ततो.
- p. 290, l. 9, °दननुगमो .
- p. 294, l. 17, नव लोको ; l. 20, दग्र बुद्ध .
- p. 298, l. 10, मूलानां.
- p. 339, l. 10, man.
- p. 411, üşmamürdhasu.
- p. 456, l. l, मराधिष्ठानेन.
- p. 475, l. 5, धिष्ठिता, मारपाचित्रता मा°.

p. 477, l. 10, विकल्पो नवधेति.

p. 478, l. 7, बभा°.

p. 479, l. 17, नियत गोचे.

p. 480, l. 2, °पादनेन; l. 5, स्यालम्ब.

p. 483, l. 21, sie MSS. but it is evident that we must read : याह्म°.

p. 520, last line, °सवा मल°.

या सर्वज्ञतया नयत्युपण्णमं णान्तैषिणः आवकान् । या मार्गज्ञतया जगडितकतां लेाकार्थसंपादिका ॥ सर्वाकारमिदं वदन्ति मुनयो विश्वं यया सङ्गताः । तस्मै आवकबोधिसच्चगणिणो बुडस्य माचे नमः ॥ १ ॥ मायारूपसमानभावविद्षां मुक्तिं परां योगिनाम् । संसीरोदरवर्तिदोषनिचये संमुच्छितान् देहिनः ॥ मैचेयेख दयावता भगवता नेतुं स्वयं सर्वथा । प्रज्ञापारमितानये स्फुटतरा ठीका छता कारिका ॥२॥ भाष्यं तत्त्वविनिश्वये रचितवान् प्रज्ञावतामयणौ। त्रार्यासङ्ग इति प्रभाखरयशास्तत्कर्त्वसामर्थ्यतः ॥ भावाभावविभागपश्चनिपुर्खज्ञानाभिमानोन्नतः । त्राचार्या वसुबन्धुरर्थकथने प्राप्तास्पदः पद्वतौ ॥ ३ ॥ योगाभ्यासपदार्थतत्त्वमथनास्त्रोकोत्तरज्ञानिनो । जातस्वार्थविमुक्तिसेनसुधियो यत्नो मच्चान् हत्तितः ॥ एकान्तोत्यविपश्चदृष्टिश्रमने शास्ताम्बुधौ बुद्धवान् । यो लेाके स विमुक्तिसेनवचसा खातोऽपरो वार्त्तिके ॥ ४ ॥ वक्तुं तच न मदिधाः श्वतथियोऽपूर्वं कथंचित्श्रमाः । संक्षुसो हि बुधौत्तमैरहरहः कोऽसौ न वस्तुक्रमः ॥

🕉 नमः सर्वज्ञाय।

# **त्रभिसमयालङ्कारालोकः**।

ज्ञानावाह्त क्षर्भतत्त्वविषये जाताभिलाषा वयम् । व्याखां तेन परां सदर्थविषयां कर्तुं समभ्युद्यताः ॥ ५ ॥ एवमित्यादि (p. 3, 12)। सर्वचैव द्वर्धसंग्रयेन सर्वेषां सम्बन्धाभिधेयप्रयोजनप्रयोजनावसायपूर्विका प्रवत्तिरिति सम्बन्धादौनि प्रज्ञापारमितायां वाच्यानि । तथा हि यदि सम्बन्धाभिधेयमस्या न कष्येत, तदोन्मत्तादिवाक्यवद-सम्बन्धमनर्थकञ्चेत्याग्रङ्कया न कश्चित्यवर्तेतापि श्रोतुमिति सम्बन्धाभिधेयमस्यामवश्यं वचनौयम्। तथा सत्यपि निष्पादितक्रिये कर्मखविग्रेषाभिधायि सम्बन्धाभिधेये साधनमित्यादि-साधनन्यायमतिपततौति न्यायात्मुचा-न्तरासङ्ग्रहीतविशिष्टप्रवत्त्वङ्गप्रयोजनरहितं प्रद्यापार-मितास्त्रचरतं अडानुसारिगोऽपि आेतुमपि नाद्रियन्त इत्यादावसाधारणं क्रियाफलं स्तूचे प्रष्टत्तिकामानां प्रष्टत्तये तन्नतमेव प्रयोजनं वाच्यं नान्यगतमन्यया ह्यसङ्गताभि-धानं स्यात् । स्त्रचे हि परं प्रवर्तयितुं स्त्रचादौ प्रयोजन-मभिधौयते न व्यसनितया। कायञ्च पुनः प्रयोजनवाकेा-पदेशातमूचे प्रवर्तितो भवति । यदि तज्ञतमेव प्रयोजन-मभिधौयते नान्यगतम्। न च्चन्यदौयप्रयोजनाभिधाना-दन्यच कस्यचित् प्रवृत्तिर्भवेत्। सूचं च विशिष्टार्थप्रतिपाद-नपरं वचनमुच्यते नाभिधेयमाचं नापि श्रब्दमाचमर्थप्रति-पादनसामर्थ्वश्वन्यमतो नाभिधेयादिगतमभिधानौयम् ।

न तु कियारूपं प्रयोजनम् । तथा हि सर्ववाक्यानां स्वार्थाभिधेयप्रतिपादनलम्रणकिया साधारणा। सा चाति-प्रतौततया प्रयोजनत्वेन नोपादानमर्इति। तस्यां शास्त्रस्य व्यभिचाराभावात् । अनभिधेयत्वाश्रङ्काव्युदासार्थमुपदर्शः नौयेति चेत् । न, अभिधेयक्षयनादेव तदाश्रङ्कायः ब्युदस्तत्वात् । नाप्यभिधेयविश्रेषप्रतिपिपादयिषया तदु-पादानम् । अभिधेयविश्रेषप्रतिपादनादेव तस्याः प्रति-पादितत्वात् ।

तस्य च कियाफलस्य फलं प्रयोजनमुपदर्श्वनीयम्। तेन विना कियाफलमाचेण स्त्रचे प्रवत्त्यसंभवात्। तथा ह्यभि मतप्रधानफलार्थौ प्रेष्ठावांस्तदुपाये प्रवर्तेत, कारणमन्त रेण कार्यस्यायोगात्। अविकलारोग्यसाधनानुष्ठानेना रोग्यप्राप्तिवदुपायो ज्ञातोऽभ्यस्यमानः स्वोपेयफलदायव इत्युपायावगमाय स्त्रचे प्रष्टत्तिस्तस्मात्प्रवत्त्यक्रप्राधान्येन प्रयोजनमेवावश्यं दर्शनीयम्। तचोपायभूतसम्बन्धादि-श्रन्येन ग्रन्येनाश्वक्यं दर्शयितुमिति स्त्वस्य प्रयोजनप्रयो जनोपायतासंदर्शनार्थं सम्बन्धादिकथनम्। तच्च।

प्रयोजनप्रयोजनम् ॥

सम्बन्धानुगुणोपायं पुरुषार्थाभिधायकम् ।

परौष्टाधिकतं वाक्यमतोऽनधिकतं परम्॥

इति न्यायात् संबन्धानुगुणोपायमुपदर्भनीयम्। न पुनर्ण्रः विक्साधनानुष्ठानमन्यथा ज्वरहरतस्रकचूडारत्ना-लङ्कारार्थमिव न प्रवर्तेत कश्चित्।

अनवस्थापि नैवम्। तथाद्यभिमतार्थपरिसमास्या पुरुषस्याकाङ्काविच्छेदादतो नापरमूर्ध्वं प्रयोजनं स्वग्यमिति कोऽस्य संबन्धादिः। तचोच्यते। संबन्धस्तावन्न प्रयोजना-त्पृथगुपदर्श्वनौयः। निष्फलत्वात्। स हि नाम प्रथगुपा- दानमईति यो यसिन्नभिहितेऽपि न गम्यते । यथाभिधे-याद्यन्यतराभिधाने नेतरावगतिर्भवति । न च सम्भवोऽस्ति प्रयोजनेऽभिहिते, संबन्धा नाभिहित इति । तथा हि संप्रदर्श्यमानः शास्त्रप्रयोजनयोः साध्यसाधनभावलस्वर्ण उपदर्श्वनौयो, नान्यो गुरुपर्वक्रियादिलस्वर्णस्तस्यार्थि-प्रवत्तेरनङ्गत्वात् । स च साध्यसाधनभावः प्रयोजनाभि-धानादेव दर्शितः ॥

तथा हीदमस्य प्रयोजनमिति दर्शयता दर्शितं भवतीद-मस्य साधनमिति । न हि यो यन्न साधयति तत्तस्य प्रयोजनं भवत्यतिप्रसङ्गादिति सामर्थ्यस्थत्वेन नासौ प्रयोजनाभिधानात्पृथगभिधानीयः । धर्मप्रविचयार्थं सर्व-वस्तुसङ्ग्रहोऽभिधेय इत्येकः । विपस्तप्रहाणाय समस्त-प्रतिपश्चेा निर्देश्य इत्यपरः । निरवग्नेषन्नेयपरिज्ञानाया-ग्रेषाकारः कथनीय इत्यन्यः । तदेतत्त्वयमसत् । तथा हि प्रथमे पश्चे, समस्तवस्तुसङ्ग्रहे, न हि तदस्तौह प्रज्ञापार-मितायामपूर्वं वस्तुजातं यन्न स्कन्धधात्वायतननिर्देश्चे-नाभिधर्मपिटकादौ सङ्ग्रहौतमिति पुनरुक्ततादोषः ॥

दितौये सर्वप्रतिपश्चसङ्घ रुव, कस्यचिद्विपश्चवस्तुनो-उसङ्घहात्प्रतिपश्चतया आवकमार्गादयो भावयितव्या दत्यभिधानेऽपि न ज्ञायते कस्य प्रतिपश्चेग्रेति प्रतिनियत-विपश्चप्रतिपश्चप्रतिपत्तेरभावादप्रतिपत्तिदोषः। तृतौयेऽप्य-घेषाकारसङ्घहे विकल्पदयं, किं वस्तुनोऽव्यतिरिक्त आकार उत व्यतिरिक्त इति । यद्याद्यो विकल्पस्तदा वस्त्वेवाकार-व्याजेन सङ्गृहौतमिति वस्तुसङ्घहभावी दोषः समापतति । अथ दितौयस्तदा विकल्पनिर्मितनिर्वस्तुकाकारमाचस्य सङ्ग्रहात्पारम्पर्येणापि कचिदन्तुन्यप्रवत्तेर्भाव्यमानोऽष्य-सावाकारो न पुरुषार्थे युज्यत इति पुरुषार्थीपयुज्य-मानार्थानभिधानादकथनदोषः ।

तसाद्ययाक्तार्थचितयसङ्घ डेग प्रत्येकपश्चभाविदोषानुप-पत्त्या आवकप्रत्येकबुडवोधिसत्त्वतथागताधिगमसङ्ग्रहीतो ऽविपरौतः सर्वाकारज्ञताद्यष्टाभिसमयक्रमोऽभ्युदयनैः श्रेयस-धर्मावाइकः समस्तो मार्गे विविधैः प्रातिहार्यैः सकल-जनानुशासकेन भगवता महाकरुणामयेन प्रज्ञापार-मितायां देशित इत्यभिधेयः । यथाक्तमभिधेयमार्यं शत-साइसिकाप्रज्ञापारमितादिस्त्चार्थं बोधिचित्ताववादादि-प्रतिपत्तिरूपमष्टावस्थाभेदभिन्नं सर्वे संक्षित्ररुचयः सत्त्वाः सुखेन संधेपतः प्रतिपद्यन्तामित्यष्टसाइसिकां भगवतौं भगवान् देशितवान्। अतः प्रतिपाद्य सन्तानगतः संश्लेपतः समस्तार्थसुखावबोधेाऽसाधारणमिति क्रियाफलं प्रयोजनम्। यथोक्तमभिधेयं सर्वाकारज्ञतादिमार्गमनादि-भवभाविभावाभिनिवेशविषदूषिताशयैरनभ्यस्तसमस्त-भावनैरात्व्यभावनैईरिइरहिरख्यगर्भादिभिरनधिगतं प्रज्ञा-पारमिताश्रवणात् सुखेन श्रोचेण ज्ञानेनावधार्य, पटु-तरानुभवाह्तिवासनाप्रभवस्मरणप्रत्यये समारोष्य, चिन्ता-मयेन निश्चित्य, भावनामयेन भावयन्।

तसाङ्गतमभूतं वा यद्यदेवाभिभाव्यते ।

भावनापरिनिष्यत्तौ तत्स्फुटाऽकल्पधीफलम् ॥ इति न्यायात् संहतिपरमार्थसत्याश्रयेख दानादिशुभ-सञ्चयवान् स्वापरार्थसंपत्सम्पादनाहितमिति निर्वेध-भागौयाद्यधिगमक्रमेख सर्वप्राकारं साम्चात्कुर्यादित्यनु- गुखोपायं कियाफलस्य फलं प्रयोजनम् । तथाचोक्त-मभिसमयालद्कारे ।

सर्वाकारज्ञतामार्गः श्रासिता योऽच देशितः ।

धीमन्तो वीश्विषीरंस्तमनास्तीढं परैरिति ॥ २ ॥

स्मृतौ चाधाय स्तचार्थं धर्मचर्याम् दश्रात्मिकाम् । सुखेन प्रतिपत्सीर जित्यारं भप्रयोजनम् ॥ ३ ॥ इति तथागतगुद्यनिर्देशाधिकारेेे सर्वथा भाद्रकल्पिकसर्व-तथागतानां रूपकायसबर्मकायरश्चायां इताधिकारत्वा-दज्ञपाखभिषेकादौ प्रत्यपितशासनत्वाचान्धेषां विशेष-वचनाभावादडकवतीनिवासी दश्रभूमीश्वरो महावज्ञधरः सर्वजेाकानुग्रहाय प्रज्ञापारमितास्रचरत्नसङ्गीतिं प्रत्य-धौष्टवन्तमार्थमैत्रेयादिमहाबोधिसत्त्वगणमेवमित्याद्याह्रेति पूर्वाचार्याः। ग्रन्धे त्वचैव परौन्दनापरिवर्ते यथेयं जम्बुद्दीपे प्रज्ञापारमिता प्रचरिष्यतीत्यादिना (p. 529, 1) प्रत्यर्पितप्रज्ञापारमितात्वादार्यानन्दः सङ्गीतिकार इति मन्यन्ते। तचैवमिति (p. 3, 12) निश्चयार्थाभिधायिना स्वानुरूपज्ञानावधारितनिखिलसूचार्थस्योपदर्भनपरेखैव-मेतदित्यविपरौतत्वमाइ। मंयेत्यात्मवचनेन भगवतः सकाशात्साद्याच्छवणं अुतमिति अोतविज्ञानेनानुभववचसा तथागताहतेऽन्यस्यैवंभूतसमस्तधर्माधिगमसामर्थ-वैकल्याद्धिगमाभावः । एतच पद्चयं भगवद्वचनादेव स्त्वारमो निर्दिष्टम्। तथा हि भगवति परिनिर्हत्ते नानार्थाधिमुक्तिप्रभावितत्वादुरनुबोधबुडत्वावाह्वसौगत-वचनप्रसरस्यार्थाधिगमाभावे कथं कैश्चित्सङ्गीतिः क्रियत इति विनेयजनसंदेहापनयनकारिभिस्तथागताधिष्ठाना-

धिष्ठितैः आवकादिभिः कथं भगवन्ननागते काले धर्मः सङ्गीतव्य इति पृष्टेन भगवता क्रतीविपरीतसाम्राच्छ-वग्रेनानधिगतार्थनापि धर्मसङ्गीतौ क्रियमाग्रायान दोष इत्यभिप्रायेगोत्तं धर्मसङ्गीतिस्त्रचे। " एवं मया अुतमिति कत्वा भिछवो मम धर्मः सङ्गीतव्य तथा संबन्धानुपूर्वौ प्रतिपाद्येत्यादि "। अतोऽपि वचनादेशकालादिवचनम् । तथा शको देवानामिन्द्रो भगवन्तमेतदवोचदित्यादिवचनं च भगवदनुज्ञयैव सङ्गीतकर्त्वभिः क्षतमिति नाबुद्धवचनत्व-प्रसङ्गस्तया च बुडवचनेनाबुडवचनं प्रश्वेप्तव्यमित्ययमपि दोषो दूरत एव कतानवकाशो ऽतख यथैव अतं तथैव सङ्गीतमित्युपपन्नम्। एवं च छत्वा यत्कैश्विदेवं मम देशितमिति वक्तव्ये, नसादेवं मया अतमित्यभिद्तितिति चोद्यं क्रत्वा भगवद्देशनानुपपत्तेरित्यादियुत्तवन्तरं वर्शितं तनितरां न राजत इति प्रतिपादितम्। नन्वाचार्या-नन्देनोक्तं "प्रदेशान्तरे सन्ति भगवता स्त्रचाणि मत्समधं भाषितानि। सन्ति देवलेकि भाषितानि। सन्ति परम्पराभ्यागतानि यानि मयैवंत्रुतिकयोहू हीतानी "ति । तानि च सर्वाण्यधिकत्य "ब्रूहि त्वं, महाप्रज्ञ, ब्रूहि त्वं, सुगतात्मज, धर्मचक्रप्रवर्तनस्त्चं भगवता कुच भाषित-मि"ति महाकाश्यपवचनावसाने बुडगुणानुसारणद्रवीकत-चित्तसन्तानः साश्रुदुर्दिनवदनो व्यापिना स्वरेणार्यानन्द " एवं मया अतमि"त्याइ। तत्कयं मयेत्यात्मवाचकेन साम्लाच्छवणमिति?। नैष दोषो, यतस्तथागताधिष्ठानदेश-नायां तद्देशनावत्तत्सामर्थ्यनान्यतः अवनेऽपि भगवत एव सकाशाच्छवणम्। अन्यतो वा अुत्वा धर्मधरायत्वादर्थनिर्णयं

प्रति भगवांस्तेन पृष्टोऽतोऽर्थनिर्गयवश्राद्भगवत एव सकाशा-च्छुतिरिति छत्वा मयेत्याइ । यत्तूक्तं यन्न्वहं सर्वमेवं-अतिकयोद्दिग्रेयमिति तद्वन्यमधिकत्येति न दोषः। एव-मुपोद्वातं क्षत्वेदानीं कदा कुतः कुच कैः सहैवं स्रचरत्नं त्वया अतमिति प्रश्नानात्मप्रामाख्यप्रतिपादनाय विस-र्जयन्। देशकाखपर्षदेशकसामग्री हि देशनयाः कारण-मिति निदानमाइ। एकसिन् समये अतमेकसिन् काल इति पूर्वेण सम्बन्धः । एतेन सर्वकासमेवविधचिन्तारत-राजसमस्त्रचोपलमाभावात्कदाचित्कचापदर्शनेन दुर्ल-भत्वमस्याखातम्। यद्वैकस्मिन् काले मयेदं स्त्रचरतं **ञ्रतमन्यदाऽन्यदिति वक्रो**त्त्वा स्वगतं बाहुञ्जुत्यं सत्त्वार्थं प्रतिकारुणिकवैद्यराजन्यायेनाइ सङ्गौतिकारः । अधवे-कस्मिन् श्रगे सर्वे अतमित्यर्थः । खप्ने देवताद्याधिपत्या-दल्पीयसापि कालेन वर्षश्रताद्यपलमावद्भगवदाधिपत्या-निखिलसूचार्थावभासिनः समनन्तरप्रत्ययमनोविज्ञान-प्रभवश्रोतविज्ञानस्यैकस्मिन् श्वगे समुद्भवात् । अनेनात्मनः प्रमाणपुरुषतामाह। यत्किञ्चिम्नम श्रोतव्यं तत्सर्वमेकस्मिन् श्वर्णे मया श्रूयते ऽचिन्त्यविमोश्चमुखलाभित्वान्न च विस्मर्यत इति । ऋत एव सङ्गीतिकारस्य पश्चात्क्रमेण प्रवत्तायां देश्ग्नायामन्यविनेयजनवर्गानुग्रह्रार्थमन्तरा सदा समा-धानासमावेन कथञ्चिदव्याक्ततस्य विषयान्तरावर्षाम्बन-श्वेतसः सम्भवेऽपि नाविकले स्तूचे सङ्गीतिरुत्तरकालं विरुध्यते । तथागताधिपत्येन सम्पूर्णनिर्भासवतः प्रत्यय-स्यादावेवोपजातत्वात् । पुनस्त्वसौ र्ेष्टगोत्यतृप्ततया धर्म-अवणाम्रतरसेन। परिश्रिष्टस्यापि विनेयराश्रेः किमेवन्न

E

भवतीति चेत्। भवत्येव <u>सागरनागराजपरिष्टच्छानु</u>-सारेग परिश्वुद्ववोधिसच्चगणस्य न तु सर्वेषां विशिष्ट-भव्यतावैकच्येन तथाविधधारग्रग्त्यभावात्। कथं पुन-रयमेकच देशनायां विभाग इति चेत्। देशना द्दीयं संवत्या वर्णपदनिर्भासिज्ञानात्मिकैव। सा यथावचं सक्तत्रमेग वा जायत इति न दोषः। त्र्रथवा

देशान्तरविनेयार्थं तत्स्थानां तर्पणाय च।

**आवकानेकवासार्थमनास**न्निं च दर्शयेत् ॥

देशानां चैत्यभावार्थं पुख्यार्थच्चैव देहिनाम् । इत्यादिज्ञापनार्थच्च बुड्वञ्चरति चारिकाम् ॥ इति ॥ परहितप्रवणमतित्वेनैकस्मिन् समये ग्रध्रक्नुटे विहरति स्रोत्यत्तरेण पदेन संबध्यते ऽन्यदान्यच विहरणात् ।

क्षेश्वकर्म तथा जन्म क्षेशत्त्रेयावती तथा।

येन वैपश्चिका भग्नास्तेनेह भगवान् स्मृतः ॥ इत्यर्थोक्त्या नैरुक्तविधानेन क्षेण्रादिकं भग्नवानिति

भगवान् । त्रयवा ।

ऐश्वर्यस्य समग्रस्य रूपस्य यश्रसः श्रियः ।

ज्ञानस्याय प्रयत्नस्य षस्तां भग इति अतिः ॥

सोऽस्यास्तौति समग्रैश्वर्यादिमान् भगवान् विहरति स्रोति संबन्धः । <u>राजयह</u>े उन्वर्धसंच्चके प्रसिड्वस्थानविग्रेषे यस्तथागतैजौनजननौदेशनां प्रत्यभिसम्बोधिस्थानवद्वोधि-सत्त्वादिमहासन्निपातभारोदद्दनासमर्थान्यदेशत्वेनाभि-काङ्कितो नानारत्ननिकरो यधक्रुटः पुख्यकामदेवादौना-मष्टम्यादिषु पर्वसु याचां तनोतौति नैरुक्तविधानात्पर्वतः । प्रथमपरिवर्तः ।

तच विद्दरति सा। नानाप्रकारर्ड्विप्रातिहार्थेण लेका-तिकान्तातिद्रुतधर्मदेशनादावर्ज्यदेशनाप्रातिहार्थेणाश्रया-नुश्यपरिज्ञानात्परिपाच्यानुशासनौप्रातिहार्थेण यानचय-विनेयसचानां विशेषेण सारणादिकारिणां मोचनादभि-मतमर्थं कुर्वन् चतुर्भिरौर्यापथदेशनासमापत्तिप्रतिसंखयन-विद्दारैः कायवाक्कर्मधर्मसच्चालम्बनमनःस्वभावैरेवं विह्वत-वान्। ननु च सूतानद्यतनपरोश्चे काले लटः साशब्दयोगे विद्दितो न चाच कालः सङ्गीतिकारस्य परोष्टस्तत्कथं विद्दरति स्मेति प्रयोगः। सत्यं, किन्तु तदन्तरमपरोश्चे चेत्यन्येनास्य साधुत्वम्। यदि वा पूर्वव्याकरणानुरोधादन्य-जनापेश्वया वा परोश्चोपलश्चणत्वाददोषः। तथामन्त्रयते स्मेत्यादिवाच्यम्। महतेति सङ्घानुगुणमहत्त्वयोगात्। महानुभवेन भिश्चूणां चैवाचिकेन कर्मणा ज्ञप्तिचतुर्थेना-नाघातपञ्चमेनैहिभिश्चुत्वेन चोपसम्यनानां भिन्नक्षेशानां समूहेन।

> बुडधर्मस्तथा सङ्घो मारकोटिश्तैरपि। भेत्तुं न श्रुक्यते यस्मात्तस्मात् सङ्घोऽभिधौयते ॥

इति सङ्घेन साधें सहितः परिष्टतो विहरति स्नेति सम्बन्धः । तच सङ्खामहत्त्वमधेत्यादिनाह । त्राभिधेयार्थः सुगमः । सङ्खावचनन्तु श्रावकपरिवाराणामानन्त्यात् सङ्खोयावधारणार्थम् । पूर्वं प्रभूतार्थस्य समाससङ्खाग्रहणा-विस्मरणात् सुखावबोधार्थं बहुश्रवणग्रहणभीरूणां श्रोचा-वधानार्थमथवा परिमाणज्ञापनार्थमुपात्तम् । गुणमहत्त्वं सर्वेरित्यादिराह । सर्व ग्वाच पूजादछिणागुणप्रकर्षाद्यई-

वश्रीभूतम् येषाम् । स्वयं च सर्वबन्धनविगमस्वातन्त्याचे वश्रिनो भूतास्ते वशीभूताः । तृष्णाऽविद्यापश्चसर्वक्षेशोप-क्रेग्प्र**हाणात्समाधिसमापत्तयश्चे**तोविमुक्तिरईन्मार्गज्ञानं प्रज्ञाविमुक्तिरिति **त्वष्णाऽविद्याप**ष्ठाणामभावेन न्नत्वा यथाक्रमं रागविरागादविद्याविरागाचेतःप्रज्ञाविमुक्तिरत-स्तत्ताभात्समापत्तिक्लेणावरणविमुत्तवा सर्वथोभयभाग-विमुक्ताः सुविमुक्तचित्ताः सुविमुक्तप्रज्ञाः । शोकपरिदेवादि-भयानामात्मानुवादपरानुवाददुर्गतिजीविकादएडास्त्रोक-मर्णभयानां लाभालाभाद्यष्टलेाकधर्मापलेपभयस्य स्वाधि-गमपरिपन्थौभूताज्ञानसंण्रयमिथ्याज्ञानभयानाज्वाभावाद्य-थाक्रमं दुःखभयखेाकधर्माज्ञानाण्रंकाविगमान्निर्भयत्वेना-जानेयाः । चैविद्यादित्वविश्रिष्टधर्माधिगमयोगान्महाप्रधा-नभावेन महानागाः। शीलसमाधिप्रज्ञापरिपूर्या क्रत-मवश्यकर्तव्यं सर्वदुःखप्रमोश्चादिकत्यम् । शतञ्चानु-षङ्गिकं कर्तव्यं स्वेच्छाप्रतिबद्धवत्तिधूतगुणादिकं करणीयं यैस्ते क्रतकत्याः क्रतकरणीयाः । दुःखाँद्यार्थसत्यचतुष्टया-धिगमाद्यथाखं परिज्ञेयप्रहातव्यसास्रात्कर्तव्यभावयितव्या-नामभावेनापह्लताः सर्वधापनौताः स्तन्धक्षेश्रप्रतिज्ञोद्योग-

भवाविद्याश्रवा यथायोगं तत्प्रतिपक्षानाश्रवश्रीसादि-स्कन्धसाभेन येषां ते श्रीणाश्रवाः । निर्गतः क्षेश्वकर्मजन्म-संक्षेशाखः क्षेशो येषां ते निःक्षेशाः । यथासद्धं संप्राप्त-श्रीससमाधिप्रज्ञाविमुक्तिस्कन्धपरिपूरिभिर्दुश्वरितटष्णादु-ईष्टिभवबन्धनविमुक्त्या सम्यगीर्यापयाभिज्ञाविक्षीडित-दिव्यार्थविद्वारसाभैर्यथाक्रमं स्वयं ते लेाकस्य लेाकचित्तं

तयाईन्तः। श्रीणाश्रवा भवायादासंसारं श्रवन्तीति काम-

भारा यैस्तेऽपह्वतभाराः । भगवतः पश्चादनुप्राप्तो हिता-हितप्राप्तिपरिहारलस्रणे। दिविधः स्वकोऽयौ विद्याविद्या-धिगमप्रद्वाणाभ्यां यैस्तेऽनुप्राप्तस्वकार्थाः । परिसमन्ता-द्ययासमावमार्यमार्गेण श्लीणानि भवेन सह पुरुषसंयोजना-त्प्रतिघादिनवसंयोजनानि येषां ते परिष्ठौणभावसंयो-जनाः। सम्यगविपरीतमासमन्ताज्ज्ञानमाज्ञा तत्त्वावबोध-स्तया सुष्ठुविमुत्तं सर्वबन्धनविसंयुत्तं चित्तं येषां ते सम्यगाज्ञासुविमुक्तचित्ताः। सर्वेच चेतसि नवानुपूर्वविद्वार-समापत्तिलक्षणे स्वातन्व्याद्वशिनस्ते चेतःपरमपारमि स्व-गोचप्रहर्षपर्यन्तगतिं प्राप्ताखेति सर्वचेतोवशिपरमपारमि-प्राप्ताः । अतस्तैरेवंभूतैर्भिक्षुण्तैरिति ततौयान्तेन सर्वथा सम्बन्धः कार्यः। सर्वेऽईन्तः, कुतः श्लीणाञ्चवत्वात्। श्लीणा-**ञ्रवाः निःक्ले**ग्रत्वादेवं यावत् सम्यगाज्ञासुविमु<del>क्</del>लचित्ताः । सर्वचेतोवश्रिपरमपारमिप्राप्तत्वादेवं पूर्वपूर्वस्योत्तरोत्तरं कारणमतः सर्वपुरुषार्थपरिसमाप्तत्वाचापरं विशेषणं वाच्चमित्येके। इतारित्वादईन्तः प्रहीणक्लेशावरणत्वात्। क्षीणात्रवाः पुनरात्रवक्षयप्रयासात्मकक्षेणाभावान्निःक्षेणाः। तदेवमेभिः पदैर्दीषात्यन्तप्रहाणलक्षणं गुणमभिधायेदानौं प्रतिपन्नसरणं गुणं वश्रीभूतैरित्यादिनाइ। স্থমি-<u>च्चादिवैग्रेषिकगुणांभिनिर्हाराभ्यामग्रैक्षणमयविपश्यनाभ्यां</u> योगात्त्रैलाेबानुग्रहश्वमत्वेन सत्त्वार्थधुरि नियोत्तुं भग-वश्रीभूताः । सर्वप्रकारतृष्णादृष्टिबन्धनविमोश्रा-वता द्ययाक्रमं सुविमुक्तचित्ताः सुविमुक्तप्रज्ञाः। अकुटिखम्टजुना मार्गेण यावज्ञम्यगमनादाजानेयाः क्षेण्रसङ्घामविजयित्वा-महानागाः पुनर्जेतव्याभावात्कृतक्तव्याः । युक्तरूपकार्य-

१२

पच्चादीनववैकल्यारतिरागाभिघटृतः (?) । लाभादित्वण्णाप्रियताऽनुकम्पागुरुगौरवैः ॥ कौतुइलादिग्रेषार्थमापच्या रत्नकारणात् । चैत्यादिवन्दनार्थं च भिक्षुञ्चरति चारिकामिति ॥ पञ्चदश्रचारिकाकार गवैकल्या त्सवयं न कचिद गच्छन्ति

एकेत्यादि। नित्यस्य कार्यकारणलक्षणवास्यवासक-भावानुपपत्तेः भुभाभुभवासनाभिः पूर्णोऽनित्यस्तदनुरूपां गतिं चातिग्रह्णातीति नैरुक्तविधानात्प्रबन्धतया एकः पुन्नलः । यदुतग्रब्दो निपात उपदर्शनपरः । आका-ङ्कितायुर्भवत्वित्यायुष्मान् हितसुखपूजावाचकः । सर्वा-गमधारणबुद्वीपस्थानेन प्राप्तहर्षत्वादानन्दः । तदुन्त-मेष आयुषानार्यानन्दो देशनाकाले आत-आपनत्वेन यथोक्तगुणवैकच्यादेनमेकं पुन्नचं स्थापयित्वा परि-त्यच्चेति । परिसमाप्तकार्यत्वेन खहितैषितया तथागता-धिष्रानेन सर्वसम्पत्तेश्व।

सम्यादनात्कृतकरखौयाः । पौनर्भाविकदुःखानुपार्जना-दपह्नतभाराः । निर्वाणसाष्ठात्वरणादनुप्राप्तस्वकार्थाः । भवच्चेतुसमुद्वातात्परिष्ठौणभवसंयोजनाः । दर्शनभावना-मार्गनिष्ठोत्कर्षात्तम्यगाज्ञासुविमुक्तचित्ताः । वैग्रेषिका-भिन्नादिगुग्गवभित्वस्वगोचोत्कर्षगमनात्सर्वचेतोवश्रिपरमपा-रमिताप्राप्ता इति तथैव संबन्धः । पूर्वपूर्वस्योत्तरोत्तरं कारणम्। "विशेषणनिष्ठाभिधाने च न पुनर्विशेषणं वाच्यमतो नापर्यवसानदोष " इति वार्त्तिककारः । धर्म-धराग्रत्वाद्यथोक्तसंखान्तर्गतोऽपि नैवंगुणयुक्त इत्याह ॥

प्रथमपरिवर्तः ।

केवलं इतज्ञताधर्मगौरवादिभिर्भगवतोऽन्तिके सदा विइरन्तीति निजत्वात्स्वेयं महात्रावकपर्षदुक्ता । गंभीरामितस्त्रचान्तरत्नत्रवखटण्ण्या । लेाकधातुष्वनन्तेषु स्रमन्ति क्वतिनो यतः ॥ तद्यानभाषणादेव बह्रवक्ते समागताः ।

तेनैवागमस्त्रचेषु न पद्यन्ते जिनात्मजाः ॥ इत्येके । पद्परमविस्तररुचिसच्चानुग्रहार्थं देशितार्य<u>श्वतसाह</u>-<u>सिका</u> । सर्वार्थसङ्घर्हेण मध्यरुचिविपञ्चितज्ञसच्चानुकम्पा-यार्थ<u>पञ्चविंशतिसाहसिका</u> देशिता । तस्याञ्च सर्वार्थोप-संहारेणेाद्वाटितज्ञसंक्षिप्तरुचिसच्चहितोद्येनार्याष्टसाह-सिका भाषितेति । ज्ञतस्तदनुसारेण दृष्टधर्मसंक्षिप्त-रुचिभिक्षुभिक्षुण्युपासकोपासिकापर्षत् । तथा शुडाध्या-श्रयिनः साभोगानिमित्तविद्वारिणेाऽनाभोगानिमित्त-विद्वारिणेा नियतचर्याप्रतिपन्नाः सम्यगेकजातिप्रतिबज्ञा-श्वत्येवमप्रमेयमहाबोधिसच्चपर्षद्पि ज्ञेयेत्यपरे । तथा चाहाचार्यदिङ्कागः ।

इत्यमष्टसहसौयमन्यूनार्थेर्यथोदितीः ।

यन्यसंश्चेप इष्टोऽच त रवार्था यथोदिताः ॥ इति ॥ तथा तदनुसारेखैव मन्दभाग्यानां परिवाराद्यभावे दौर्मनस्यनिष्टत्त्यर्थमल्पेच्छतानुरागार्थं च स्वयं भगवान् धर्मासनं प्रज्ञाप्य समाहितैरेव गम्यमिदं स्त्वरत्नमिति दर्श्यन् वज्ञपर्यज्जेनातिघाटितत्वादिदोषरहितेनोपविश्य, च्हजुना कायेन धर्मचक्रमुद्राबन्धपूर्वकं नासाग्रदृष्टिन्यासा-देकाग्रामभिमुखौं स्मृतिं विधाय सर्वसमाधिसङ्घन्ना-

त्समाधिराजं नाम समाधिं समापाद्योत्यितस्ततो मैची-करुणानयनाभ्यामिमं जाेकं दुःखार्तमभिसमीश्च म्टदु-मध्याधिमात्रमेदेन यथाभव्यतयां च सर्वत्रगा बुद्धत्वपर्य-वसानफला देश्रनेयमिति विनेयवर्गं बोधयन्, यथायोग-मङ्गप्रत्यङ्गेभ्यः सर्वरोमकूपेभ्यः प्रकृतिप्रभायाश्च षष्टिरभ्रि-कोटौनियुत्रगतसहस्रनिर्माग्रेन दश्रसु दिक्षु गङ्गानदौ-वालुकोपमांस्रोकधातूनवभास्य सर्वसत्त्वांश्वानुत्तरसम्यक्-संबोधौ नियतान् क्रत्वा जिह्नेन्द्रियेणेमं चिसाहसमहा-साइसलेाकधातुं व्याप्य तसात्स्फुरितानेकरभ्मिसमूहेषु पद्मगर्भतथागताधिष्ठानपूर्वकं षट्पारमिताप्रतिसंयुक्तधर्म-देशनानिमित्तमव्याइतं दर्शितवान् । तदनु तथैवं पर्षछारद्यादिसर्वभयविगमात्, सिंहवित्रृम्मितं नाम समाधिं समापाद्याशुद्धे स्थाने संटतिपरमार्थसत्यविभागा-नवबोधयंस्तादृश्रमृद्याभिसंस्कार्मभिसंस्कृतवान् येनाष्टा-दश्रमहानिमित्तपूर्वकं तथैव सर्वलेाकधातुसङ्गृहीताष्टा-म्र.णविनाशात्, स्थानपरिशोधनेन तच ते सच्चा देव-मनुष्यसभां गता यामुपपद्य जातिसाराः प्रौतिप्रमोदेन खखबुब्धेचेषूपसंक्रमणादिपूर्वकं बुबान् भगवन्तो नमन्ति सा। सर्वे च सत्त्वा व्यपगतचक्षुरादिवैकल्यदोषा दशकुश्रल-कर्मपथसेविनञ्चतुर्ब्रह्मविद्वारनिरतास्तृतौयथ्यानसमापन्ना इव सुखलाभिनो जौनजननौग्रवणयोग्या भूत्वैवंरूपया प्रज्ञया समन्वागता भवन्ति सा। यदेवमुदानमुदानयन्ति सा। साधु दमः साधु श्रमः साधु संयमः साधु चौर्णा

ब्रह्मचर्यावासः । साधु प्राणिभूतेषवद्धिंसेति दिविधं समाधिप्रातिहार्यम्। तदनु भगवान् प्राप्तसमस्तन्नेयाधि-पत्येनेयं प्रज्ञापारमिता देशयितुं शक्यत इति कथयन् विनेयानामादरोत्पादनाय पूर्ववत् सर्वज्ञाकधातूनभिभूय प्रभावर्गग्रीतेजोभिर्यथाक्रमं स्थानभासनतपनविरोचनं सर्वपर्वतानभिभूय सुमेरुः पर्वतराज इव इतवान्। तथैवे-हग्रैरेवेयं बोबुं देशयितुं च शक्यते न माहग्रैरिति यत्नं न कुर्युविनेयास्ततो मनुष्या एव सर्वे सम्पादयितुमलमित्यु-त्साइसंजननार्थमेतस्रोकधातुसच्चात्मभावसमानमात्मभावं प्राह्ततमुपदर्श्तिवान् । ततो जातप्रसादातिश्वयैदेवमनुष्यै-र्भूतार्थभावनाभ्यासात्, कालान्तरेग्रेहश्मेव धर्माधिगमं पश्चद्भिभगवान् पुष्पादिभिः पुजितः । यथा देयाः परि-भुज्यन्ते तथा सुपरिखमितवस्तुपरिभोगाचित्तप्रसादेन पुख्याभिवडौ प्रसृष्टकायादितया प्रज्ञासमारो विनेयानां सुखेनोत्पद्यत इत्यनुग्रहार्थं तानि च पुख्यादौनि चिसा-इसमहासाइसलेाकधातुप्रमाणसर्वालङ्कारशोभनकूटागार्-रूपेर्ग्वैतस्रोकधातोरतीवशोभाकारेग खमूर्धि भगवता-धिष्ठितानि । तथाच तान्यधिष्ठाय क्षपिताइमानवासना-नामेकाभिसस्यधर्मदेशनायां दौर्मनस्यादिना सम्यक्प्रति-पत्तिवैकल्यमिति पूर्ववत् सर्वलेाकधातुस्यसत्त्वानां पुरतः सर्वर्थोद्वहणाद्यर्थं तथा सर्वसत्त्वसमताप्रवत्तावप्युत्तरच यथा-भव्यतया चिरस्रिप्रादिभेदेन केषाञ्चद्धिगमव्याकरणा-दावनुनयाद्याध्यारोपपूर्वकं नासासु चित्तान्ययात्वं कार्य-मिति प्रदर्शनार्थं सर्वाकारधर्मदेशनापरं सममात्मभावं . प्रदर्शितवान् । सुगतराज इति दिविधम्रुडिप्रातिहार्यम् ।

१६

तदनु संक्षिष्टं लोधातूत्यादात् संभवत्यज्ञादिप्रकर्षत्वाच सर्वबुडन समानोऽयं भगवानिति सर्वाकार जगदर्थकर णाय मन्दधा जना शङ्कामपाकुर्वन् समानप्रस्थान संभार परिपूर्ण-बोधिसत्वानः प्रतिबुड्ठ क्षेचमनुत्तर सम्यक् संबोधि संभवात्सर्व-बुद्धेः सह मभार धर्मकायाभ्यां जगत श्वार्थ चर्यया समता सर्वबुद्धानानायु जीति प्रमाणत इत्यात्मनस्तु ख्यतां कथयंस्त था

नाना से तथा तून्य नक्षतप्र शिधानस्वविनेय को धिसच्चानाम-विपरा तस भक्तप्र वचनरत्न स्वच रे श्र नया संभार परिपूर शो-पायोप र शार्थं तथा सिनतमकरो इगवान् येनान्धोन्धं सर्व से कि धातु स्वसच्चाः सर्व थोन्मू खिता तुच्च त्व संशय बीजाः सपर्ध तसमू हानित रेतर खो कधा तवी य बुद्धान् भगवन्तः समु-प खभ्य तुद्ध ता प्रतिपन्नाः । तथा महावभा सादिनिमित्तो-पा खंभ पूत्रक गुर्वा यत्त्तया न सहसा गमनं युक्त मिति तद्धें द श्व दिग्लो कधा तवी यजिनात्मजा स्तान् स्वस्व तथा गता नुप-संकम्य पदा भिवंदन पुरः सरा एव कत्या यमनुभाव इति प्रश्व यि सजनानन्तरं प्रशं सावा व्य श्व येग विदित-स्वाधिप ति भद्रा शया स्ताह न्विध सपरिवारभगव ह श्व ना धिप ति भद्रा श्व गमिष्यामो वयं भगवन्त इत्या खाेच्य यही तस्वा धिप ति धर्म-मौर वो भगवन्त इत्या खाचा जी मंटे शाल्या का धानाह.

गौरवप्रेषितपूजार्थनानारत्नपद्मवार्त्तासंदेशाल्पावधातादि-परिष्टच्छावचनाः पञ्चकषायोत्सादत्वादस्य लेाकधातो-रप्रमादविद्वारिखो भविष्यथेत्यनुशासनौं प्रतियद्धान्त-राखवतिबुद्वानां पूजामभिनिवर्तयन्तोऽपरिमितपरिवाराः समागम्यानुष्ठितपादवन्दनपूर्वकपूजाप्रसराः स्वस्वस्थानौ-सूय काथितस्वस्वतथागतवार्त्तावचनाः पद्मानि निर्या-तितवन्त इति दिविधं धर्मावभासनप्रातिहार्यम् । तदनु भगवांस्तानि पद्मान्यपरिशुइले।कधातूत्पादेऽपि तद्दोषा-नुपलेपज्ञापनाय सइर्मपूजार्थं प्रहितानौति कत्वा स्वस्व-दिक्षु प्रक्षिप्य तेषु च पद्मेषु तथागताधिष्ठानपूर्वकजिन-जननौदेशनयानुत्तरसम्यक्संबोधौ सर्वसत्त्वान् नियतौ-कर्तुं सइर्मपूजायासुपनाम्य समागतं यथाभव्यं महाबोधि-

सत्त्वादिमंनिपातमवगम्यादिमध्यान्तकख्याखत्वादियुक्तां प्रज्ञापारमितां देशितवानिति निदानं प्रतिपत्तव्यम् । अच तूद्वटितज्ञसंक्षिप्तरुचिसत्त्वानुयहदेशनाधिकारान्नोक्तम् । तदुक्तं यदा भगवान् राजयहे महानगरे यधक्वटि पर्वते यथोक्तपर्धदा परिष्टतो धर्मं देश्ययन् विजहार तदा भगवतः सकाशात्तचैव स्थाने तया पर्धदा सार्धमेवं मया स्रचरत्वं अतमिति सर्वैरप्धेतैर्ज्ञोकव्यवहारानुवर्तनात् सङ्गीर्तितदेशादिभिः सङ्गीतिकारेखात्मप्रामाख्यप्रतिपाद-नाद्विनेयानाम् सादरअवखचिन्तनादिकमुक्तम् । तथा चाहार्यदिङ्गागः ।

> \_\_\_\_\_\_ अडावतां प्रदत्त्यङ्गं शास्ता पर्षच साक्षिणी।

> देश्ग्कालौ च निर्दिष्टौ स्वप्रामाख्यप्रसिडये ॥

सङ्गौतिकर्ता लेकि हि देशकाले।पलसितम् ।

समाश्चितं वदन् वक्ता प्रामाख्यमधिगच्छति ॥ इति । तच ।

प्रयोजनं सपिण्डार्थं पदार्थमानुसन्धिकः ।

सचोद्यपरिहारश्व वाच्यः स्त्वार्थवादिभिः ॥

इति पच्चभिराकारैः स्त्वं व्याखातव्यमिति व्याखायुक्तौ निर्णौतम् । इत्यभिहितमेव प्रयोजनम् । त्रतः श्रोत्वजन-सुखप्रतिपत्तये क्वतविभागार्थस्य च शास्त्रस्य सुकरं व्याखा-

समासनिर्दिष्टस्य व्यासतश्चाखानात्वाखातत्वमिति पुनरपि व्यासतः पिग्डार्थोऽभिधौयते। तच सम्यक्संबोधि-मधिगन्तुकामेनादौ श्रून्यताकरुणागर्भं बोधिचित्तं प्रणिधि-दिविधमुत्पाद्य चित्तोत्पादतदाश्चिप्तधर्म-प्रस्थानस्वभावं निष्पत्तये संप्राप्तगुणपरिपालनार्थंनाभिष्टद्यर्थं प्रतिपत्त्या-

सर्वाकाराभिसंबोधो मूर्धाप्राप्तोऽनुपूर्विकः । एकछणाभिसंबोधो धर्मकायख ते उष्टधा॥५ू॥इति।

तथाचोक्तम्। प्रज्ञापारमिताऽष्टाभिः पदार्थैः समुदीरिता । सर्वाकारज्ञता मार्गज्ञता सर्वज्ञता ततः ॥ ४ ॥

पिराडार्थः ।

तृणां व्याखानमिति समासनिर्दे श्रेन पिण्डार्थस्तावदभि-यौयते । तत्र बुद्धत्वार्थिनो बोधिसत्त्वस्य चित्तोत्पादादि-सर्वाकारपरिज्ञानादौ फलनिर्दे ग्रेन सर्वाकारज्ञता कथिता। सा न विना आवकमार्गादिपरिज्ञानेनेति तदनु मार्गजता। सापि न सर्ववस्तुपरिज्ञानमन्तरेग्रेति तद्नन्तरं सर्वज्ञता । ततः सर्वथैवंग्राप्तंचिसर्वज्ञतावशित्वार्थं पुनः सर्वाकारमार्ग-वस्तुज्ञानप्रकारसङ्घ हेण चिसर्वज्ञताभावनयाऽधिगम्य सर्वा-काराभिसम्बोधं विश्रेषमार्गेग प्रकर्षपर्यन्ताधिगमलाभा-न्पूर्धाभिसमयमासाद्य व्यक्तसमक्तमेदेन विभावितानर्थान प्रगुणीक्तय निश्वयाय साक्षात्करोतौति विदित्वानुपूर्वाभि-समयम् पुनरपि स्वभ्यस्तीकरणाय विभावितैकन्नणाभ-संबोधानन्तरं दितौये क्षणे धर्मकायाऽभिसंबोधं सम्यगधि-गच्छतौति समासतोऽष्टाभिसमयः प्रज्ञापारमितायां

तदन सर्वाकारज्ञताधिगमो न विना सर्वमार्गाधिगमन-

इति ।

त्रालम्बनं समुद्देशः सन्नाइप्रस्थितिक्रिये । मम्भाराश्व सनिर्याखाः सर्वाकारज्ञता मुनेः ॥ ७ ॥

तथाचोक्तम् । चितोत्पादोऽववादश्च निर्वेधाङ्गं चतुर्विधम् । न्पाधारः प्रतिपत्तेश्व धर्मधातुस्वभावकः ॥ ई ॥

प्रतिपत्तिराधारेण धर्मधातुस्वभाविनैव बोधिसत्त्वेन सर्व-धर्मासंबनपूर्वकं सर्वसत्त्वाग्रताचित्तमहत्वं प्रमाणमहत्व-मधिगममहत्वं चाधिऊत्य प्रतिपत्तिः प्रवर्तत इत्यभिस्तस्य-स्थानौयस्त्रिविधः समुद्देशो ध्येयः । तदनु तत्प्राप्तये चिसर्व-ज्ञताविषये सामान्येन शुक्लधर्माधिष्ठाना सर्वाकाराभि-सम्बोधादौ चतुर्विधेऽभिसमये प्रत्यभिसमयं षट्पारमिता-ऽधिष्ठाना च क्रियाप्रतिपत्तिरित्येवं यथावत्प्रयोगदर्श्रन-भावनाविश्रेषमार्गस्वभावानां सन्नाहादिप्रतिपत्तीनां मध्ये वौर्यरूपतया प्रथमतः सन्नाहप्रतिपत्त्या सन्नद्य प्रस्थान-प्रतिपत्त्या समस्तमहायानधर्माभिरोहण्पूर्वकं संभारप्रति-पत्त्या सम्भृतसंभारेण निर्याणप्रतिपत्तिरधिगन्तव्येत्वेवं बुद्धत्वावाहकधर्माधिगमानुक्रमेण प्रकाश्रनात्त्यागताना-मिति प्रथमपरिवर्तसङ्गृहौता सर्वाकारज्ञता ।

दिषववादग्रइर्णानन्तरं अुतादिप्रकर्षप्राप्तमोश्वभागौय-अब्बादिलक्षणकुश्लमूलादूर्ध्वं चतुःसत्यप्रतिवेधानुकूलं चतु-विंधनिर्वेदभागौयं सौकिकभावनामयनिश्चित्य प्रतिपत्ति-मतो यथोक्तनिर्वेदभागौयमन्यदपि दर्शनमार्गादिकमिति मिति मार्गज्ञतां दर्शयितुं स्वप्रक्षतिप्रभाभिद्वादीनां वैपाकिकप्रभाया मलिनौकरगेन लेकिपालत्वाद्यभिमान-निराकारणादकोत्तवा निहतमानसंतान एव पुन्नलेाऽधि-गमेऽस्या भाव्य इत्याधारवयनानन्तरं स्वविषयप्रतिनियमा-दिकमभिधाय मार्गज्ञताऽधिकारे सर्वे मार्गाः परिपूरयि-इति आवकप्रत्येकबुडमार्गप्रतिपादनपूर्वकमैइ-तव्या लैाकिकादिगुग्रैरुपेतो महानुशंसो बोधिसच्वानां दर्शन-मार्गो भगवताभिहितः । ततोऽनन्तरं भावनामार्गाभि-धाने सति खल्पवक्तव्यत्वेन फलनिमत्वेन च विनेयप्रवत्ते-स्तस्य कारिचमादे। निर्द्रिप्य साश्रवानाश्रवरूपेण दि-विधो भावनामार्ग इत्यधिमुक्तिपरिणामनानुमोदनाभेदेन चिविधसाञ्रवभावनामार्गमध्ये काञ्चनपिर्ग्डमिव धातुभ्यः पुख्यमभिमंस्तरोतौत्यादावधिमुक्तिमनस्तारमुक्ता নব্রা-वकबोधिसच्त्रोत्साहनायैवमधिमुत्तेर्बुडादिभिः स्तुत्यादयः क्रियन्त इत्युत्तरोत्तराभिनन्दनरूपाः स्तुतस्तोभितशंसिताः तदनु सम्यक्मंबोधेस्तत्पुण्यमुपकरणीकरोति कथिताः । सुवर्णकार इवाभरणमिति परिणामनामनस्तारपूर्वकं खपरपुर्खक्रियासमताप्रतिलाभार्थमनुमोदनामनस्तारम-भिधाय प्रयोगविश्वडिभेदेन दिविधेऽनाञ्चवो भावनामार्ग इति प्रथममभिनिहारलक्षणं प्रतिपाद्य दितीयोऽत्यन्त-विश्व डिल छ गो। देशित इति। डितीयपरिवर्तमारभ्य यावदष्टमपरिवर्ते । य एवमस्य बोधिसत्त्वस्य महासत्त्वस्य भगवन्नवबोध इयमस्य प्रज्ञापारमिता। भगवानाह। त्रत्यन्तविशु बत्वत्सुभूत (p. 189, 21) इति एतत्पर्यन्तेनोक्ता बोधिसत्त्वानां मार्गज्ञता ।

प्रथमपरिवर्तः ।

तथाचोक्तम्— ध्यामौकरणतादौनि शिष्यखन्नपयौ च यौ। महानुश्रंसो दद्भार्ग ऐहिकामुचिकैर्गुर्णैः ॥ ८ ॥ कारिचमधिमुक्तिश्व स्तुतस्तोभितशंसिताः । परिणामेऽनुमोदे च मनस्कारावनुत्तमौ ॥ ८ ॥ निर्ह्तारः शुडिरत्यन्तमित्ययं भावनापथः । विज्ञानां बोधिसत्त्वानामिति मार्गज्ञतोदिता ॥ १० ॥

इति।

ततः सर्ववस्तुपरिज्ञानं विना न मार्गज्ञतापरिज्ञानं सम्यगिति सर्वज्ञतां दर्शयितुं प्रज्ञया संसारादीनवदर्शनेन रूपया च सच्चार्थकरणपारतन्वेण बोधिसच्चानां भव-श्रमानवस्थानाद्यतिरेकनिर्देशेन चैवं प्रावकप्रत्येकबुद्वाना-मिति निर्देशपूर्वकं तत्समर्थनार्थमेवान्वयव्यतिरेकतया निमित्तानिमित्तग्रहणाज्जीनजनन्धा निर्दिष्टदूरेतरभावे-नोपखम्मानुपखम्माभ्यां विपक्षप्रतिपक्षौ निर्दिश्य तयो-विभावनायां पुनरन्वयमुखेनैव बोधिसच्चानां प्रयोगकथना-दनन्तरं तत्समताप्रतिपादनपूर्वको ध्येयो दर्शनमार्गी-रभिह्ति इत्यष्टमपरिवर्ते। आयुष्मान् सुभूतिराहेत्या-रभ्य (p. 189, 22) यावन्नवमपरिवर्ते नापि कस्यचिद्वर्मस्य प्रवर्तनं वा निवर्तनं वैवमियं सुभूते बोधिसच्चस्य महासच्चस्य प्रज्ञापारमित्तेत्ये (p. 203, 17) तत्पर्यन्तेनोक्ता आवकप्रत्येकबुद्वानां सर्वज्ञता। तथाचोक्तम् ।

प्रज्ञया न भवे स्थानं क्षपया न श्रमे स्थितिः । अनुपायेन दूरत्वमुपायेनाविदूरता ॥ ११ ॥

त्राकाराः संप्रयोगाश्च गुणा दोषाः सल्रक्षणाः । मोन्नर्निर्धभागौये ग्रैग्लोऽवैवर्तिको गणः ॥ १३ ॥ समताभवण्रान्त्योश्व श्वेत्रगुद्धिरनुत्तरा । सर्वाकाराभिसंबोध एष सोपायकौण्रलः ॥ १४ ॥ वन्ति

तथाचोक्तम् ।

मार्गवस्तुज्ञानप्रकारसङ्घ हेण चिसर्वज्ञतां भावयतौति सर्वा-काराभिसंबोधं दर्शयितुमाकारविशिष्टप्रयोगैर्भावयितव्या यथासंख्यं गुणदोषादानत्यागेन लक्षणज्ञानपूर्वकमुत्पन्न-मोक्षभागौयकुण्लमू लेनेत्याकारादौन्निर्दिश्च विवर्धित-मोक्षभागौयस्योत्साहिनो निर्वेधभागौयाद्यधिगमदारेण प्राप्तग्रैक्षा वैवर्तिकबोधिसच्चगणधर्मस्य बुद्धत्वनिमित्तसंसार-निर्वाणसमताभावनापूर्वकं निष्पादितस्वबुद्धक्षेचविश्रुडावु-पायकौण्लेन यथाभव्यतयाऽनाभोगादुड्ठत्यं प्रवर्तत इति निर्वेधभागौयादयो देणिता इति नवमपरिवर्ते। एवमुक्त ज्रायुष्मान् सुभूतिर्भगवन्तमेतदवोचत्। महापारमितेयम् (p. 204, 1) इत्यारभ्य यावट् विंग्रतितमपरिवर्ते। ते ते बोधिसच्चा महासच्चा ज्रसंहार्याः सदेवमानुषासुरेण लेकिनेत्ये (p. 380, 12) तत्पर्यन्तेनोक्तो बुड्वादीनां यथासम्भवं सर्वाकाराभिसंबोधः।

विपश्चप्रतिपक्षौ च प्रयोगः समताऽस्य च । दृङ्मार्गः आवकादौनामिति सर्वच्चतेष्यते ॥ १२ ॥ इति ।

तदनु परिज्ञातचिसर्वज्ञतावश्रित्वार्थं पुनः सर्वाकार-

२३

"मूर्धाभिसमय" इति । तदनु प्राप्तमूर्धाभिसमयो वस्तसमस्तत्वेनाधिगतानर्थाननुपूर्वींक्तव्य स्थिरीकरणाय विभावयतीति सर्वधर्मसङ्घाहकदानादित्रयोदण्प्रकार-तयैकोनत्रिंशत्तमपरिवर्ते सिंहनादनदनतया प्रज्ञापार-मिता नदनतानुगन्तव्ये (p. 478, 9) त्येकेनैव पदेन सकारणे-नोक्तो ऽनुपूर्वाभिसमयस्तथाचेक्तम् । " त्रिधा दग्रधा

सिङ्गं तस्य विष्टडिश्व निरूढिश्चित्तसंस्थितिः । चतुर्डा च विकल्पस्य प्रतिपक्षश्चतुर्विधः ॥ १५ ॥ प्रत्येकं दर्शनाखे च भावनाखे च वर्त्मनि । त्रानन्तर्यसमाधिश्व सह विप्रतिपत्तिभिः ॥ १६ ॥

तदनन्तरं प्राप्तसर्वाकाराभिसंबोधस्य विशेषमार्गेण इति मूर्धाभिसमयं दर्शयतं प्रकर्षपर्यन्तोऽधिगम ययासंखमुषादिचतुर्विधनिर्वेधभागीयस्वभावलिङ्गविष्टाज्ज-र्निरूढिचित्तसंस्थितिप्रतिपादनपूर्वकं प्रवत्तिनिवांत्रपक्षा-धिष्ठानौ द्रव्यप्रज्ञतिसत्पुरुषाधिष्ठानौ च यथाकमं दौ **ढो ग्राह्यग्राहकविकल्पाविति प्रहेयतया चत्**र्विधवि**पक्षं** तत्प्रहाणावस्थाविभेषं चोपदेयतया चतुर्विधं प्रतिपष्टं प्रत्येकं दर्शनभावनामार्गं निर्दिग्ध बुद्धत्वप्राप्तेरव्यवधानेनानन्तर्य-समाधिरुभयसत्याश्रितोपायकौश्लेन निराकरणीयवि-प्रतिपच्या सह देशित इति विंशतितमपरिवर्ते सचेदोधि-सच्चो महासत्वः स्वप्नान्तरगतोऽपौत्यारभ्य (p. 380, 13) यावदेकोनचिंशत्तमपरिवर्ते कुश्रलाकुश्रलधर्मापरिमाग-तया प्रज्ञापारमिताऽपरिमागतानुगन्तव्येति (p. 428, 8) रतत्पर्यन्तेन सकार गेनो को मूर्धाभिसमयस्तथा चे कम् ।

वानुपूर्विक " इति । तदनन्तरं विभावितानुपूर्वाभि-समयस्य स्वभ्यस्तीकर्णाय तेषामेवाधिगतानां धर्माणा-मविपाकानञ्चवसवंधर्मैकश्वर्णलश्वर्णादिचतुर्विधमेदादेकेनैव श्वरोनाभिमुखौकरणमिति तर्चैव परिवर्ते सर्वधर्माकोष्य-तया प्रज्ञापारमिताऽकोष्यतानुगन्तव्येत्येकेनैव पदेन सकार्ग्येनैकश्वर्णाभिमंबोधो दर्श्तिः । तथाचोक्तम् ।

रक्ष राभिमंबोधो लक्ष रोन चतुर्विधः ॥ १७ ॥ इति। तदनु विभावितेैकष्ठगाभिमंबोधस्य दितौये न्नगो धर्मकायाभिसंबोध इति चिविधमनन्तराभिसंबोधं बोधि-सत्त्वानां निदिश्य परिशिष्टकायचयं तथ्यमंहत्या प्रति-भासमानं परमार्थतो धर्मतारूपं यथाधिमोक्षप्रभावितं बुडबोधिसत्त्वश्रावकादिगोचरं व्यवस्थापितमिति कथनाय " विविक्ताव्यतिरेकित्वं विवेकस्य यतो मतमि"ति न्यायात् तदव्यतिरेकेऽपि पृथग् लेाकोत्तरेग मार्गेग प्राप्यते न तु क्रियत इत्यक्तचिमार्थेन मायोपमविज्ञानमयसर्वधर्म-प्रतिपत्त्याधिगतः स्वाभाविकः काय इति तत्कथनपूर्वक-मवश्यमेवास्युपगन्तव्या योगिसंहत्त्या विशिष्टार्थप्रतिभास-जननदारेणाश्रयपराष्टच्या पराष्टत्ता धर्मदेशनाद्यर्थ-कियाकारिगेाऽदयाश्रित्तचैताः । सर्वाकारस्तष्टागतानामेव गोचरो ज्ञानसंभारजः सव्यापारो धर्मकाय इत्यभिधाना-नन्तरं नानास्तवरत्न अवगाभिलाषिभिर्दशभूमिप्रविष्टैर्महा-बोधिमत्त्वैः सह परमानवद्यमहायानधर्मसंभोगप्रौति-सुखोपभोगादप्रमेयपुण्यमंभारसंस्टतं सन्तरणानुव्यज्जनविरा-जितगाचं सांभोगिककायं प्रतिपाद्य यथाभव्यतयाश्रेष-जगदर्धकियाकारौ सर्वथाऽऽभावाग्रादनुपर्तप्रबन्धः शाका-4

मुनितथागतादिरूपो निर्माणकायः पुण्यज्ञानसंभारांश्रज एव आवकाद्युपलम्भयोग्यो देशित इत्येकोनचिंशत्तम-परिवर्ते । एवं हि सुभूते बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेनेत्यारभ्य (p. 424, 1) यावदनुत्तराणां च बुद्वधर्माणां परिपूरिरिति (p. 480, 9) परिवर्तपर्यवसानेनोको बुद्वानां भगवतां धर्म-कायाभिसंबोधः ।

तथाचोक्तम् ।

स्वाभाविकः ससांभोगों नैर्माणिकोऽपरस्तथा।

धर्मकायः सकारिचश्रतुर्धा समुदौरितः॥ १८॥ इति । तदनन्तरं सदाप्ररुदितबोधिसत्त्ववत्प्रतिपत्तिः कार्येति विनेयजनबोधनाय तत्पूर्वयोगकथामुखेन कच्याणमिचा-रागणपूर्वकप्रज्ञापारमितायोगानुशंसां दर्शयितुमुपसंहार-द्वारेण मध्यमप्रतिपत्त्या यथाक्ताभिसमयक्रमप्रतिपादन-परमेव परिवर्तचयं देशितम् । तत्पुनः सुगमत्वाच<u>ामि-</u> समयालङ्कारकारिकया न सङ्गृहौतमित्यपरप्रकारदयेन समुदायार्थस्याभिधास्यमानत्वादेकस्तावत्समुदायार्थः ।

इदानौं पदार्थादिव्याखानेन सूचार्थोऽभिधौयते। तच इति (p. 3, 12) वाकोपन्यासे। खजुप्रब्दो वाक्याजज्जारे। ग्रोभनाऽरणाविहारिणां मध्येऽग्रा भूतिश्वेतसः संपत्तिर्यस्य स सुभूतिः। सदेवके जाेके पूजादिभिः स्थाविर्यप्राप्तत्वात्स्थविरः। इह कचित्तथागतानां कायव्यापारात्मकपाण्याद्यधिष्ठानेन देग्रना। तद्यथा द्र्राभूमकादेः स्त्रचस्य देग्रना। कचि-देचनाधिष्ठानेन तद्यथा रमन्तभद्रचर्यानिर्देग्रस्तचादेः। कचिन्मनोऽधिष्ठानेन तद्यथा समन्तभद्रचर्यानिर्देग्रस्तचादे-

२ई

समयावस्थाभेदेन सञ्चाग्रहणाइणनया। प्रत्यभिममयं स्वरूपनिश्वयात्तुलनयाऽध्यारोपापवादाभावान्मौमांसा-प्रत्यसानुमानप्रमाणेापपनत्वात्यत्यवेश्वणतयेत्येवं प्रज्ञापार-मितार्थश्वतुर्भिराकारैर्व्यज्जनानि तु व्यक्तसमक्तानि यथा-क्रमं निरर्थसदर्थतयेत्येवमाकाराभ्यां विचारणाचित्तेन

रित्यार्यसुभूत्यधिमुक्तानामनुग्रहपरौन्दनाभ्यां सम्यक्परि-ग्रहादिक्रमेग महायाने विनयनात्स्ववंशानुपच्छेदार्थ-मचिन्त्यो वा तथागतानामुपायकौश्रसप्रभावो यस्रात् सर्वथाशक्तेनापि देश्यत इति प्रभावसंदर्शनविनेयाना-मनुग्रहाधें प्रज्ञापारमिताभाषणं प्रति वागधिष्ठानदारेणार्थ-सुभूतिमन्यमनस्तमभिमुखौत्तरणार्थं भगवानामन्त्रयते सामन्त्रितवान् । कथमित्याइ । प्रतिभात्वित्यादि । धर्म-देशनाधिकारादिद्यमानत्वेऽपि हे सुभूते विशिष्टधर्मार्थ-निरुक्तिप्रतिभानं प्रतिसंवित्सर्वथा ते तवाभिमुखी भवतु। बोधौ सर्वधर्मासक्ततायां स्वार्थसंपदि सत्त्वमभिप्रायो महासत्त्वा इति। महत्यां परार्थसंपदि सत्त्वं येषां ते महासत्त्वाः । महत्त्वं चान्ययापि तौर्थिकसाधु-जने च स्यादिति बोधिसत्त्वग्रहणम्। अतर्ततेषां बोधि-सचानां महासचानां प्रज्ञापारमितामार्भ्येति । प्रथम-कल्पासंख्येयनिर्यातोऽधिमुक्तिचर्यां विवर्धयन् संस्टतपुख-मंभारो बोधिसच्चः शुभे देशे पर्यद्कमाभुज्य बुडबोधि-सत्त्वालम्बनपूर्वकं प्रज्ञापारमितानयं सर्वधर्मनैरात्य-द्योतकं मूलचित्तेन नामतः समालक्ष्य तस्यैव पद्प्रभेदं परिवर्तादिभेदादनुचरचित्तेन निरूपयेत्। तथाष्टाभि-

विचारयेत्। तदनु यथाविचारितं तन्निमित्तमवधारणा-चित्तेनावध्रत्य यथाविचारितमेवार्थं नामालंबके मूल-चित्ते सङ्गलनचित्तेन प्रक्षिप्य यदर्थं प्रयुक्तो भवति तच्छन्दसहगतेनाशास्तिचित्तेन भावनां कुर्यादित्येवमादि-य्रुतचित्तभावनामयज्ञानोदयक्रमेण सर्वाकारज्ञानाधिगमा-त्यारं प्रकर्षपर्यन्तमेतीति विग्रद्ध किपि सर्वापद्यार-लेापेऽनित्यमागमशासनमित्यलुकि तत्युरुषे क्षति बहुल्ल-मित्यखुक्ति च कर्मविभक्तेः क्षेते पारमिस्तद्वावः पारमिता। प्रज्ञाया धर्मप्रविचयलक्षणायाः पारमिता मुख्या बुद्धो भगवान्मायोपमं ज्ञानमदयम्। तत्याध्यनुक्तूलत्वेन तु पदवाक्यसमूहो यन्यो दर्शनादिलक्षणेा मार्गत्र गौणौ प्रज्ञापारमिता। तथाचाहाचार्यदिङ्वागः

प्राज्ञापारमिता ज्ञानमद्वयं सा तथागतः ।

साध्या तादर्थ्ययोगेन ताच्छन्द्यं ग्रन्थमार्गयोः ॥ इति । ज्वतस्त्रिविधामपि तत्मम्बन्धिनौं प्रतिवर्णिकोपदेश-रहितां प्रज्ञापारमितामेव प्राधान्यादधिक्तवेत्यवधारणम् । न तु तेषामेवेति वोधिचयेऽस्या नान्तरौयकत्वेनाधिकारात् । तथाद्यचैव वर्ष्यति आवकभूमावपि शिक्षितुकामेनेयमेव प्रज्ञापारमिता ओतव्येत्यादि (p. 6. 12) । सर्वाकारपरम-पुरुषार्थीपयुक्ताधिगमक्रमस्य प्रतिपाद्यमानत्वात्तच च बोधिचित्तं कुलपुचबौजभूतं तदेव फलभूतं सारं सर्वबुड-धर्माणामित्यार्थगण्डव्यूहादिनिर्देशाद्यथा येन परार्था-लम्बनसम्यवसंबोधिकामतालन्नसण्डणद्वाविंशतिप्रभेदभिन्नबोधि-चित्ताधिगमप्रकारेण बोधिसत्त्वा महासत्त्वास्त्रिविधामपि प्रज्ञापारमितान्नियां युर्निश्चित्य प्राप्तुयुरिति खालम्बन-खरूपप्रभेदश्चित्तोत्पादस्तत्यभेद एव च स्त्रचार्थ इति दर्श्वयितुं खयं भगवता मन्त्रखदारेण समासतः प्रज्ञापार-मिता देश्विता। तद्यं संश्वित्तो वाक्यार्थो यथा सर्व-प्रकारबोधिचित्ताधिगमप्रकारेण बोधिसत्त्वा महासत्त्वा-स्त्रिविधामपि प्रज्ञापारमितां यथासम्भवं प्रुतादिज्ञानो-दयक्रमेण सम्यक् प्राप्तुयुक्तथा तेषां सम्बन्धिनौं प्रज्ञा-पारमितामेवारभ्य व्यासतो भाषणाय चतुर्विधा प्रति-संवित्ते, तव, सुभूते, संमुखीभवत्वित्येवमार्यसुभूतिं स्थविरं भगवानामन्त्रितवानिति । विक्तारतस्तु

> तचादौ गोचसामर्थ्यात् क्रपाबौजप्रबोधतः । प्रयोगाग्रयसंपत्त्या बोधिचित्तपरियहः ॥

इति न्यायाज्ञोचादिसामर्थ्येन बोधिसत्त्वसंवरसमादाना-दिना श्रून्यताकरुणागर्भबोधिचित्तमुत्पाद्य सम्यक्संबुडो भूत्वा यथाभव्यतया परार्थं प्रति चियानधर्मदेश्रनादिभिर्यत्नं कुर्यामिति प्रणिधानं कृत्वा प्रतिपत्त्या सम्पादयेदिति। परार्थालम्बनः सहेतुफलः सम्यक्संबोध्यधिगमकामता-लक्षणः। गन्तुकामस्य गन्तुश्व यथा भेदः प्रतौयते, तथा मेदोऽनयोर्ज्ञेयो यथासंखेन पण्डितैरिति प्रणिधिप्रस्थान-स्वभावेन दिविधा बोधिचित्तोत्पादः।

ननु

महोत्साहा महारभा महार्थार्थमहोदया। चेतना बोधिसच्चानां दयार्था चित्तसंभवः॥

इति वचनाचेतनासंप्रयुक्तं चित्तं विशिष्टविषयप्रति-

भासमुत्यद्यमानं चित्तोत्यादः। सम्यक्संबोधिकामता च तत्प्रार्थना कुण्रेला धर्मछन्दश्चैतसिक इति कथं स चित्तोत्पादो भवेत्। सत्यमेतत्। किन्तु दुःखार्शवनिमग्नं जगदचाणमभिसमीक्ष्य तदुबरणाभिप्रायः कुश्रलधर्म-छन्दलक्षणायां प्रार्थनायां सत्यां मंबुबत्वाय चित्तमुत्पा-दयतौति कारगेनाच कार्यं निर्दिष्टमेवं छन्दप्रार्थनस्य बोधिसच्चस्य सर्वे कुण्रज्ञधर्मा दृडिं यान्तीति ज्ञापनाय चोपचारः समाश्रित इत्यदोषः । प्रशिधानं वा प्रार्थना सम्यक्तंबोधिकामता । तत्सहचरितचित्तोत्यादः प्रार्थनया-तिदिश्यते। प्रार्थना प्रधाना हि चित्तोत्पादावस्थेति झत्वा। एवञ्च प्रणिधानसहगतं तचित्तमुत्पद्यते बोधिसत्त्वाना-मित्युपपनं भवति । ऋथ केयं सम्यक्तंबोधिः कश्च परार्थौ यत्कामतात्मको यद्र्थश्वित्तोत्पाद इति चेत्। उच्चते यथार्थ-पञ्चविंग्रतिसाहसिकास्त्वान्ते सम्यक्तंबोधेः समासनिर्देशो यदाह । " सर्वाकारं शारिपुच सर्वधर्मानभिसंबोडुकामेन बोधिसच्चन प्रज्ञापारमितायां योगः करखीय" इति। तचायं तस्या व्यासनिर्देशो यदाह। "इह शारिपुच बोधिसत्त्वेनास्थानयोगेन प्रज्ञापारमितायां स्थित्वा दान-पारमिता परिपूरयितव्या देयदायकप्रतियाह्त नुप-लब्धिमुपादाये "त्यादि । तचायं परार्थस्य समासनिर्देशो यदाइ। " दश्रसु दिक्षु प्रत्येकं गङ्गानदीवालुकोपमेषु लेाक-धातुषु ये सत्त्वास्तान् सर्वाननुपधिग्रेषे निर्वाणधातौ परि-निर्वापयितुकामेन बोधिसत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां शिक्षित-व्यमिति "। तचायं तस्य व्यासनिर्देशो यदाह। "मत्सरिणः सच्चान्दाने दुःश्रीसान् शीसे व्यापादबहुसान् क्षान्तौ

प्रतिष्ठापयितुकामेन बोधिसच्चेन प्रज्ञापारमितायां शिश्तिव्यमि"त्यादि।

तथाचोक्तम्।

चित्तोत्पादः परार्थाय सम्यक्तंबोधिकामता ।

समासव्यासतः मा च यथास्त्रचं स चोच्यते॥ १९॥ इति ।

तचायं तत्य प्रभेदः । तच प्रथमश्चित्तोत्पादञ्छन्दसह-बोधिसच्चानां पृष्टिवीसमः सर्वाकारसर्वधर्माभि-गतो संबोधस्य मंभारप्रसवप्रतिष्ठाभूतत्वात् । दितौय आणय-सहगतः कल्याणसुवर्णोपमः षट्पारमितामङ्गृहौतस्य हित-सुखाभ्रयस्यायतितदात्ययोर्विकारभजनादासम्यक्तंबोधि-शय आशय इति कला। तृतीयोऽध्याशयसहगतः शुक्त-पश्चनवचन्द्रोपमः । सर्वश्चक्रपश्चधर्मोत्तरोत्तरविष्टडिगमने-नाधिक ग्राग्रयोऽध्याशय इति झत्वा। एते च चयो <mark>स्टर्</mark>मध्याधिमाचतयाऽऽदिकर्मिकसंभारसूमिसङ्गृहौताः । प्रयोगसहगतो ज्वलनोपमस्विसर्वज्ञताप्रयोगस्टे-चतर्थः न्धनान्तरविश्रेषेग्रेवाग्नेरुत्तरोत्तरविश्रेषगमनात्म हो। योगः प्रयोग इति कत्वा। ग्रयम्ब प्रथमभूमिप्रवेशप्रयोग-मार्गसङ्गृहौतोऽधिमुक्तिचर्याभूमिप्रतिबडः । पञ्चमो दान-पारमितासइगतो महानिधानोपमः। सर्वथाऽमिष-सम्भोगेनाप्रमेयसत्त्व संतर्पणेऽप्यपर्यादानात् । षष्ठः शील-पारमितासहगतो रत्नाकरोपमः सर्वगुगरत्नानामाश्रय-भावेन ततः प्रसवनात्। मप्तमः श्वान्तिपारमिता-सहगतो महार्गवोपमः सर्वानिष्टोपनिपातैरश्चाभ्यत्वात् । अष्टमो वौर्यपारमितासहगतो वज्रोपमः संप्रत्ययदार्ळ्यना-

भेद्यत्वात् । नवमो ध्यानपारमितासइगतः पर्वतोपमः सर्वधालम्बनविश्लेपेणानिष्कम्प्यत्वात्। दश्रमः प्रज्ञापार-मितासइगतो मद्दाभैषज्योपमः सर्वक्षेश्रज्ञेयावर् ख्याधि-प्रश्मनात्। एकादश उपायकौशलपारमितासहगतः कल्याणमिचोपमः सर्वावस्थासु सच्चार्थापरित्यागात्। दादशः प्रणिधानपारमितासहगतश्चिन्तामणिसहशो यथा प्रशिधानं फलसम्रह्वेः । चयोदशो बलपार्मितासहगत आदित्योपमो विनेयजनस्य परिपाचनात्। चतुर्दश्गे ज्ञान-पारमितासइगतो मधुरसङ्गीतिघोषोपमो विनेयावर्जनकर-धर्मदेशकत्वात्। एते च दश यथाक्रमं प्रमुदितादिदशभूमि-सङ्ग्रहौता दर्शनभावनामार्गगोचराः। पञ्चदशोऽभिज्ञा-सहगतो महाराजोपमोऽव्याहतप्रभावत्वेन परार्थान-ष्ठानात्। षोडणः पुख्यज्ञानसंभारसहगतः कोष्ठागारोपमो बहुपुख्यज्ञानमंभारकोणस्थानत्वात्। सप्तदणो बोधिपक्ष-महामार्गोपमः सर्वार्यपुन्नखयातानुयात-धमसहगतो त्वात्। अष्ठादशः शमयविपश्चनासहगती यानोपमी युग-नज्जवाहित्वात्संसारनिर्वाग्रान्यतरापातेन सुखसंवाहनात्। रकोनविंग्रतितमो धारगौप्रतिभानसहगतः प्रसवगोपमः सर्वथोदकधारणाक्षयोद्गेदसाधर्म्येण अत्रुताश्रुतधर्मधारणा-दपर्यान्तदेशनोद्वेदत्वात्। एते च पञ्चबोधिसत्त्वभूमिषु विशेषमार्गसङ्गृहौताः । विंशतितमो धर्मो दानसहगत त्रानन्दशब्दोपमो मोक्षकामानां विनेयानां प्रियत्रावणात्। त्रयञ्च बुड्रभूमिप्रवेश्प्रयोगमार्गसङ्गृहौतो बोधिसत्त्वभूमि-प्रतिबद्धः। एकविंशतितम एकायनमार्गसंहगतो नदौस्रोतः-सहशो ज्ञानज्ञेययोः समताधिगमेनोरुकरुणाप्रज्ञोपायतयाऽ-

₹२

वर्षाया द्वान्यु नतसावार्यः सम्बह्तिाश्रयः । इति वचनाह्वेतुफलालम्बनात्मक रव चित्तोत्पाद

सूचालंकारे चित्तोत्पादोऽधिमोस्रोऽसौ शुद्वाध्याश्रयिकोऽपरः । वैपाक्यो भूमिषु मतस्तथावरणवर्जितः ॥

फलात्मकः प्रभेदो ज्ञेयः । तथाहि ।

न्टपगञ्जमहामार्गयानप्रस्नवखोदकैः । ञ्रानन्दोक्तिनदौमेघैर्दाविंशतिविधःस च॥२१॥ इति। ञ्रयमवश्यं प्रथग्जनबोधिसत्त्वतथागतसूमिमेदेन हेतु-

भूह्रेमचन्द्रञ्चलनैर्निधिरत्नाकरार्णवैः । वज्राचलौषधौमिचैश्विन्तामख्यर्कगौतिभिः ॥ २० ॥

तथाचोक्तम्।

मपौत्यादिना पूर्ववत्सम्बन्ध इति ।

मौलावस्थाप्राप्तः । दाविंशतितमो धर्मकायसइगतो महा-मेघोपमस्तुषितभुवनवासादिसन्दर्शनेन निर्माणकायतया सर्वसत्त्वार्थक्रियाणां तदधीनत्वात् । त्र्रयमपि निर्विकल्पक-तथागताधिपत्यप्रवत्तनिर्माणाद्युपल्अर्थविंनेयपरिकल्पित-युब्रल्गैकिकज्ञानप्टष्ठावस्थाप्राप्तो बुद्धभूमिसङ्गृहौत इत्यादि-कर्मिकभूमिमारभ्य यावदुब्रभूमिसङ्गृहौत इत्यतोऽर्थाधि-गमानुक्रमेण यथोक्तानुपूर्था, इयानेव प्रभेदो न न्यूनो नाधिको नाप्यन्यथानुपूर्था प्रतिपादनौय इति प्रति-पादितं भवति । एवंक्रमेण द्वाविंशतिभेदभिन्नबोधि-चित्ताधिगमदारेण यथा बोधिसत्त्वा महासत्त्वास्त्रिविधा-

संभिन्नपरकार्यक्रियत्वात्। ऋयञ्च बुड्रभूमिसङ्गृहीतो

यन्यसंश्लेप इष्टोऽच त एवार्था यथोदिताः ॥ इति सर्वाकारतथागतज्ञानगम्यत्वेन गंभौरायां प्रज्ञापारमितायामात्मनोऽश्रक्तिवदप्रहौखन्नेयावरखत्वेनार्य-सुभूतेरप्यश्रक्तिं सम्भावयन्नार्थशारिपुचोऽभ्येषणामाचाव-गमादविदिततत्सामर्थ्याधिष्ठानोऽथेत्यादिना (p. 3, 21) वितर्कयति । एतदिति वख्यमाणं वितर्कजातं तदेव-मित्यादिनाइ । किंशब्दो वितर्क्ते । त्रात्मीयेन (p. 4, 1) स्वप्रतिबब्रवत्तिना । तद्दिषये तु न परक्ततेन तस्यात्मीये-नापि तु स्वकेन स्वक्ततेन । प्रज्ञा धर्मप्रविचयः । प्रतिभानं युक्तयुक्ताभिधानम् । तयोर्थलस्याव्याइतसामर्थस्याधानेना-पूर्वकरणेन । प्रज्ञारात्तीयेनीति द्रष्टव्यम् । प्रज्ञाप्रतिभानबस्तस्य व्यवस्थितस्याधिष्ठानेन

------इत्यमष्टसहसीयमन्यूनार्थैर्यथोदितैः ।

तथाचाहाचार्यदिङ्गागः।

उत्पाद्यः कथितः । तस्य प्रभेदोऽपि क्रियमाणस्तथाकर्तव्यो उन्यथा हेतुमाचप्रभेदात्न तस्य सर्वथा प्रभेद इत्यपरिपूर्ण एव प्रभेदः स्यादित्येके । अन्ये तु महाराजोपमादय एवाष्टौ चित्तोत्पादा बोधिसत्त्वभूमिषु विश्रेषमार्गसङ्गृहौता इति वर्णयन्ति । सर्वप्रकारबोधिचित्तोत्पादप्रभेदप्रतिपादको यन्यः <u>पञ्चविंशतिसाहसिका</u>तो ज्ञापकत्वेनेह प्राचुर्यभयात्न खिख्यते । अच तूह्यटितज्ञसंक्षिप्तरुचिसत्त्वानुय्रहेण प्रवत्त-त्वाद्देश्रनाया इति इत्वा नोक्तः । यथोक्तसत्त्वार्थप्रभेदो-ऽवग्र्यमेव प्रतिपत्तव्या यतः पञ्चविंशतिसाहसिकार्थोप-संहारेण प्रष्टत्तमिदं स्त्वरत्नमिति प्रागेव प्रतिपादितम् ।

तच भाषन्ते अतमयज्ञानोत्पादादोधिबीजावरोपणार्थं यतो ग्रन्थमुदौरयन्ति। देश्रयन्ति चिन्तामयज्ञानोत्पादा-त्परिपाचनार्थं यतोऽर्थं प्रकाश्रयन्ति। उपदिशन्ति भाव-नामयज्ञानोत्पादात्परिमोचनार्थं यतो ग्रन्थार्थनिश्वयो-त्पादनतः संप्रकाश्रयन्ति। तदेवमुदौरयन्तीत्यादिपदचर्य

स्त्रचं गेयं व्याकरणं गाथोदानावदानकम् । इतिदृत्तकं निदानं वैपुल्यच्च सजातकम् ॥ उपदेश्राद्वतीा धर्मी दादश्राङ्गमिदं वचः ।

विग्रेषकरग्रेनोपदेस्यति । उताहो ग्रब्दः पश्चान्तरद्योत-कोऽय बुद्वानुभावेनेति । एवं मन्यतेऽचिन्त्यत्वादुपाय-विश्रेषस्य कदाचिदनेनापूर्वज्ञानमधिगतं व्यवस्थितस्योत्कर्षो वा क्रतस्तथागताधिष्ठानं वा प्राप्तमन्यथाइमिवार्यसुभूतिर-शक्तः न चारणाविद्वारिणामग्रत्वेन विश्वेषसद्वावाद्वाषत इत्यपि श्रक्यते वक्तुम्। ममापि प्रज्ञावतामग्रत्वविश्रेष-सद्भावाद्वाषणप्राप्तेः। न चारणासमाधेर्देश्रनायां व्यापार इत्यार्यश्रारिपुचस्य भावः। म्टद्विन्द्रियतया न सह्त्साऽपूर्व-कर्तुं श्रव्यते ऽचिन्त्योपायसद्भावेऽपौति ज्ञानादिकं पाश्वात्यमेव विकल्पं दर्शयनाह। अथेत्यादि (p. 4, 4) आवकाणां समन्वाह्नत्य परचित्तज्ञानं नान्यथेति बुडानु-भाववचनेनासमन्वाहारज्ञानमुक्तम् । इदमनन्तरोक्तमेवं-रूपं यथोक्तविकल्पचयस्वभावम्। चेतनां वा निश्रित्य प्रज्ञां वा पर्येषको मनोजल्पः साच चित्तस्योदारिकतेति वितर्कम् । चेतसा संदृत्या तद्रूपानुकारिणा ज्ञात्वा वध्यमाणमेतदुत्तवान्। तदेवाह यत्किचिदिति। (p. 4, 2)

कियदा श्रव्यमुन्नेतुं स्वतर्कमनुधावता । परोश्वेापेयतचेतोस्तदाखानं हि दुष्करम् ॥

रव द्रष्टव्यः । तथा

भाषन्त इत्यादेर्ययाक्रमं व्याखानम् । पुरुषकारोऽधिष्ठानं तडेतुकत्वात्स सर्वो भाषणादिरुपचारात्पुरुषकारण्रब्दे-नोक्तः। ननु आवकैरपि स्वाधिगमधर्मता साक्षात्कृता। तत्कसान स्वशत्त्रीव सर्वे भाषणादि कियत इत्यांशद्ध तत्कसाडितोरिति स्वयमेव प्रश्नः कृतः। परैः क्रियमाणे नौर-सिकत्वादिदोषोदयादित्येके। तदनन्तरं कथाविच्छेददोष-परिहारार्थं शारदोन प्रष्टुमश्रक्षुवतामनुग्रहार्थमेकाग्रीकत-चेतसां वचनेनेर्यापयभेदाँदिश्चेपदोषपरिहारार्धं चेत्यपरे। यो हीत्याद्युत्तरम् (p. 4, 9)। तच धर्मेऽभिधेये निर्वेध-भागौयाधिगमदारेण धर्मदेशनायां सत्यां शिक्षमाणा दर्शनमार्गाधिगमेन तामधिगमधर्मतां साम्चात्कुर्वन्ति । भावनामार्गाधिगमेन धारयन्ति। सर्वे तद्धिगतार्थविषयं देशनाधर्मसूचादिधर्मतयाधिगमेनाविरुडम्। तदविरुड-प्रकाश्रनात्। तसात्तथागतधर्मदेशनाया एवोपचार-निर्दिष्टपुरुषकारस्वभावाया एष सदृशः स्यन्दो निष्यन्द-स्तदनुरूपं फत्तं यत्मूचादि ते आवका उपदिशनसतामा-गमधर्मतामधिगमधर्मतया न विरोधयन्ति (p. 4, 14)। उपदिशन्त इति चोपलक्षणाद्वाषमाणा देशयन्त इत्यपि ग्राह्यं तथाप्रक्षतत्वात् । अनेनैतदाइ नित्यसमाधानोपाय-कौग्रसवैकल्याद्धिगतार्थविषयमपि धर्मं स्वाधिगमाविरुद्धं भाषितुमसमर्थाः प्रागेवानधिगतार्थविषयमतो बुद्वानुभाव

त्रववादविषयस्तर्द्धस्तौत्याइ। तमपौत्यादि (p. 5, 1)। प्रज्ञापारमिता प्रतिपच्चादिद्र्णप्रकारधर्मस्वभावा। तथा-

नाहं भगवंस्तन्धर्ममिति (p. 4, 21) कल्पितादिरूपम् । तत्त्वतोऽववदनौयस्यानुपलमात् ॥

इति न्यायादेवंप्रवत्तवोधिसत्तवस्य सम्बन्धनार्थं भग-वदुक्तवचनपूर्वकमववादमार्<u>यसुभू</u>तिबौधिसत्तव इत्यादिनाइ, बोधिसत्त्वो बोधिसत्त्व (p. 4, 19) इत्यसिन्नर्थे प्रज्ञाबलेन बोध्यालम्बनादोधिश्वासौ महाक्षपाण्य्येन सत्त्वालम्बनात् सत्त्वश्वेति बोधिसत्त्व इत्युक्तः । यथाऽश्रुभालम्बनसमाधिर-शुभेति । प्रदेशान्तराभिहितस्यापि बोधिसत्त्वस्य ग्रहणार्थं वौप्तयाभिधानम् । कतमस्य कल्पितादिरूपस्याधिवचन-माभिमुख्येन व्यपदेशः परमार्थतोऽपि तु न कस्यचिदित्यर्थः । तदेवाह ॥

पूजार्थमप्रमेयानां बुडानां त्रवणाय च ॥ त्रप्रमेयानुपास्यासौ बुडान् कल्पैरप्रमेयैः । कर्मखतां परामेति चेतसस्तदुपासनात् ॥ इति चित्तकर्मख्यताबलेन स्थितः समाधौ । धर्मश्रोतसि बुडेभ्योऽववादं लभते तदा । विपुलं श्रमयज्ञानवेपुल्यगमनाय सः ॥

इति न्यायान्नाप्यभ्यूह्यो देश्रयितुं श्रव्यत इति प्रसङ्गा-गतं निर्वर्त्यदानीमुत्पादितप्रथमादिबोधिचित्तो यथाकासं बोधिसत्त्वोऽपि दानादिकुश्रसधर्माभ्यासेन पुख्यसम्भार-मुपार्जयन्।

ध्यानेऽभिज्ञाभिनिर्हारास्रोकधातून् स गच्छति ।

च्चववादविषयमधिकत्य पञ्चविंशतिसाइसिकायामुक्तम् । "कथं भगवन् बोधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापारमिता-याच्चरितव्यम्। भगवानाइ। इइ शारिपुच बोधिसक्त्वो बोधिसच्चं तन्नाम च न समनुपग्धतौत्यादि"। बोधिसच्च-धर्म वेति यस्य धर्मस्य बोधिसच्च इत्यधिवचनम्। तं धर्मम्। त्रविन्दन् अत्या। अनुपत्तभमानश्चिन्तया। असमनुपश्यन् भावनया। अथवा प्रतिनियतार्थेन सह प्रत्यासत्ति-निबन्धनाभावान्निराकारेग ज्ञानेनाविन्दन्। वस्तुभावमन्त-रेणापि स्वप्नादौ भावात्साकारेणानुपसभमानः । अत्रत-रवोभाभ्यामसमनुपश्चन् कतमस्यां प्रज्ञापारमितायां प्रति-पत्त्यादि (p. 5, 3) दश्रप्रकारायां प्रथमं सम्प्राप्तगुणपरि-पालनार्थनापरिहाणिमुपादाय शिक्षणेनाववदिष्यामि । ततः पश्चादप्राप्तगुणप्राप्तिमुपादायानुशासिष्यामि । सर्वथा तच्चतो नैव किं तूद्भावनासंष्टच्याऽववाद इत्यर्थादाश्चिप्तं तथा चाचैवानन्तरं वश्चति एषोऽववाद भवति । इत्यादि । स पुनर्विषयभेदाइण्धा ज्ञेयः । तच यथोक-प्रभेदबोधिचित्तप्रतिपत्तौ संटतिपरमार्थसत्यानतिक्रमेख श्रावकाद्यसाधार गतयाऽनुप समयोगेन वर्तनमिति शिष्ठ ग्रं प्रतिपच्यववादः । दुःखे फल्लभूतरूपादिश्चन्यताप्रज्ञापार-मितयोस्तु तथा रूपत्वादैकाक्यमिति। समुदये श्रन्यता-हेतुभूतरूपाद्योरव्यतिरिक्तत्वेन रूपादिः समुदयनिरोध-संक्षेग्रव्यवदानधर्मा इति। निरोधे ग्रन्थतायामुत्पाद-निरोधसंक्षेत्रव्यवदानहानिरुद्धादिरहितायान रूपं यावन विद्योत्पादो नाविद्यानिरोधो न बुद्वी न बोधिरिति। दानादिपारमिताभिरात्मनोऽध्यात्मश्चन्यतादौनां मार्गे

şc

बहिर्डाश्रन्यतादिभिः पूर्वान्तापरान्तयोश्च परस्परं न युक्तायुक्तत्वेन प्रतिपत्तिरित्युपदेशः सत्याववादः । बुद्धे बुद्वबोध्योरेकलस्रणत्वेन बुद्धकरकधर्मलस्रणसर्वाकारज्ञ-तायामनुपलमारूपाद्ययोजनेनालम्व्यालम्बकसमताज्ञान-मिति । धर्मे चिसर्वज्ञतासङ्गृहीतसमस्तवस्तुप्रतिपश्चाकार-सङ्घ हैः सर्वधर्माणां सङ्गृहीतानां निःस्वभावतेति । सङ्घे बुडरत्नान्तर्गतत्वेनाईदर्ज्येषु फलस्थप्रतिपन्नकभेदेन सप्तसु महापुरुषेषु प्रत्येकबुडेन सहाष्टसु मृदिन्द्रियादिभेदेन विंशतिसंख्यावच्छिनेषार्यावैवर्तिकबोधिसच्चग्रैश्वेष्ठनुत्पाद-तया प्रवत्तिरित्युपदेशो रत्नचयाववादः । आरब्धवीर्यतया यथोक्तार्थानुष्ठानं प्रति कायादिसुखच्चिकत्वेन कस्यचिद-भिनिवेशः स्यादित्यसक्तौ कायादौनामस्वभावतया देश-नाववादः। चिरतरकालाभ्यासेनापि समौहितार्था-निष्पत्तावुत्तमनजातीयस्य परिखेदः स्यादित्यपरिश्रान्तौ रूपादेर्यावत्सम्यक्सम्बोधेरमननतया देश्रनाववादः । दश-दिगवस्थितबुद्वादिभ्यः प्रत्यर्थं मार्गोपदेशे यद्यमागे चित्तावलीनता त्यादिति प्रतिपत्सम्परिग्रहे धर्माणां प्रकृत्यजातत्वेन शिक्ष्णमववादः। मांसवैपाकिकदिव्यप्रज्ञा-धर्मबुड्वचक्षुषां यथासंखं प्रतिनियतवस्तुसर्वसत्त्वचुत्युप-पत्तिसर्वधर्माविकल्पानां सर्वार्यपुन्नलाधिगमसर्वाकारसर्व-धर्माभिसम्बाधविषयाणां तथतयैकत्वेन प्रतिपत्तिरिति शिष्टर्णं पञ्चचक्षुरववादः । ऋडिदिव्यश्रोचपरचित्तज्ञान-पूर्वनिवासानुस्मृत्याभिसंस्कारिकदिव्यचक्षुराश्रवक्षयज्ञाना-प्टथिवौकम्पनादिसर्वलेाकधातुस्यस्रस्रोतरण्ञब्द-মিন্মানা **अव**णसरागादिपरचित्तज्ञानस्वपरपूर्वानेकजात्यनुसारण-

सर्वरूपदर्शनक्षेश्रज्ञेयावरणप्रहाणकारिचाणामादिशान्त-त्वेनावबोध इति देशनाऽभिज्ञाववादः। चतुःसत्यसङ्गृहीत-षोडण्रष्टरणस्वभावं दर्शनमार्गं धर्मान्वयज्ञानश्वत्निज्ञानात्मकं सर्वधर्मनिःस्वभावबोधेन मायाकार इव सर्वचानभि-निविष्टमूर्तिस्तत्प्रहातव्यवस्तुप्रतिपश्चत्वेन योगौ विभाव-तौति देशना दर्शनमार्गाववादः। संस्कृतासंस्कृतयो-रेकरूपत्वेन परस्परमण्रक्वव्यतिरेकप्रज्ञतिवद्यथोक्तदर्णन-मार्गसम्मुखीक्षतवस्त्वव्यतिरेकालम्बनाइर्श्रनभावनयोरप्रथ-ग्भाव इति न लाष्ट्रणिकं भावनामार्गव्यवस्थानमथ च स तत्प्रहातव्यवस्तुप्रतिपश्चत्वेन विभाव्यते प्रतीत्यसम्-त्पादधर्मतयेति देशनाभावनामार्गाववाद इत्येवन्दशविधो-ऽववादो ग्रन्यसंक्षेपस्याचेष्टत्वात्प्रज्ञापारमिताग्रब्देनोक्तः। तथाहि पञ्चविंग्रतिसाइसिकायां प्रत्यववादं स्पष्ट ग्व यन्यो निर्दिष्टो ज्ञापकत्वेन विस्तरभयात्र च लिख्यते । तदेवमववादेन किम्भूतो बोधिसच्चोऽववादनौय इत्याह । अपितु खलु पुनरित्यादि (p. 5, 4) स चेदिति निपातो यद्यर्थे। एवमिति बोधिसत्त्वप्रज्ञापारमिता-नुपलम्भेन। अववादविषये दश्पप्रकारे भाष्यमागे चित्तनावसौयते न सङ्कोचायते यतो न विषौदति न मुच्चति, ग्रतएव आडल्वेन धर्मभजनादादौ नोत्त्रस्वत्य-स्थानचासेन देश्यमाने न संसौयते नासस्यायते। यतो न विषादमापद्यते न कातरभावं याति। अतरव प्राज्ञत्वेन तत्त्ववेदिनां मध्ये न संचर्खात सन्ततिचासेन। उपदिश्यमाने नास्य विष्टष्ठीभवति न विप्रतिसारीभवति, मन एव मानसम्। यतो न भग्नप्रष्ठीभवति न प्रष्ठं चित्तं

80

भग्नं भवति ऋतएव श्रह्याप्रज्ञाभ्यां योगात्पर्यवसाने न संचासमापद्यते। सर्वथाऽनिश्वयचासेन। त्र्यथवा भाषणा-दिकाले यथाक्रमं ग्रन्थार्थीभयावधारणान्नावलीयते न संसौयते न विषौदति। कुतो यसात्मत्यसानुमानागम-प्रमागैरविरुडस्वविषयार्थपरिच्छेदान विषादमापद्यते. नास्य विष्टष्ठीभवति मानसं न भग्नष्टष्ठीभवति। उपत एवादिमध्यपर्यवसाने नोचस्यति न सन्त्रस्यति ন सन्त्रासमापद्यत इति योज्यम् । एष एवेति । यो बोधिसत्त्वः संइतिपरमार्थविभागकौण्रुच्याद्यथोक्ताववादे चित्तावसौन-त्वादिरहितः स एष एवेत्यर्थः । एष एवेति लक्षणमनुक्ता कथं प्रज्ञापारमिता प्रत्यवम्ध्यत इति चेद्च्यते, यस्यार्थस्य भाषणादौ चित्तावलीनत्वादि न करोति सोऽर्थः। प्रज्ञापारमिता प्रतिपच्यादिदण्प्रप्रकारा कथितैवेत्यर्थास्निन-परामर्षणाददौष इति, उपसंहरनाह। स चेदित्यादि, (p. 5, 10) स बोधिसच्चो यद्यनन्तरोक्ताववादेन यथोक्तविषये स्थितिमान् भवति तदास्य बोधिसत्त्वस्यैषैव प्रार्थितार्थप्राप्ति-कर्तव्यतोपदेशोऽववादानुशासनौ वेदितव्या। तदेवङ्कत्वा बोधिचित्ततदाश्चिप्तधर्मस्वभावप्रज्ञापारमितायां या प्रति-पत्तिरनुपसमाकारा, तस्या यदासम्बनं चत्वार्यार्थसत्यानि। य आअयस्त्रीणि शरणानि। यो विशेषगमनहेतुरसक्तिः योऽव्याद्तिगमनहेतुरपरित्रान्तिः । योऽनन्ययानगमन-हेतुः प्रतिपत्सम्परिग्रहः। योऽपरप्रत्ययगामित्वहेतुः पञ्च चक्षूंषि । यः सर्वाकारज्ञतापरिपूरिहेतुः षडभिज्ञाः । यो निष्ठाहेतुर्दर्भनभावनामागौँ तत्सर्वमववादप्रकरणे निर्दिष्ट-6

इति । किन्तु सङ्घरते मृदिन्द्रियादिबोधिसचानामयं प्रभेदो याद्यः, वस्यमागमार्गज्ञतासङ्ग्रहीतघोडण्रसणदर्शनमार्ग-पञ्चदशसु दर्शनमार्गचित्तस्रणेषु अबाधर्मानु-माश्रित्य । सारिभेदेन प्रथमफलप्रतिपन्नको दिविधः। ततो यः काम-वीतरागः स षोडग्रे दर्शनमार्गचित्तस्रगे श्रोतत्रापन्नः। ततो भावनामार्गे यावचतुर्थक्षेण्प्रकारप्रहाणादेवमनुष्यकुलङ्ख-त्वेन स एवान्यो दिविधः। ततः कामावचरपञ्चप्रकारक्रेश-ततः कामावचरषट्प्रकारक्षेण्प्रहाणा-**श्र**द्वादृष्टिप्राप्तः । त्सञ्चदागामौ। ततः स एवैकजन्मावभेषत्वाद्देवेघेकवीचिको-ऽपरः। ततः कामावचरसप्ताष्टक्षेश्प्रकारप्रहाणात्तृतौयफल-प्रतिपन्नकः पूर्ववच्छ्रडादृष्टिप्राप्तः। ततो यः कामावचरनव-मक्लेण्प्रकारप्रहाणादनागमीत्युच्यते स पच्चधा वेद्तिव्यः। तचोपपत्तिसंयोजनप्रहाखादभिनिर्दत्तिसंयोजनाप्रहाखाद-न्तराभवमभिनिर्वर्तयत्नेवाभिनिर्हत्ते चान्तराभवे मार्ग-सम्मुखीभावेन दुःखान्तप्राप्तावन्तरापरिनिर्वापी। उभय-संयोजनाप्रहार्णाद्रूपधातावुपपद्य दुःखान्तप्राप्तावुपपद्य परिनिर्वापी। तथैवोपपनोऽभिसंस्कारेेेेेे मार्गसम्मुखीभाव-

प्रतिपत्तौ च सत्येषु बुद्वरत्नादिषु चिषु । त्रसन्नावपरित्रान्तौ प्रतिपत्सम्परिग्रहे ॥ २२ ॥ चस्रुःषु पञ्चसु न्नेयः षड्स्वभिज्ञागुगेषु च । दद्मार्गे भावनाखे चेत्यववादो दश्ात्मकः ॥ २३ ॥

मेतावतैव सर्वोऽर्थः सम्पन इति यथोक्तानुपूर्वौनिर्दिष्टो दश्गविधोऽववादः । तथाचोक्तम् ।

सम्पूर्णपुण्यसम्मादकर्मिकस्य । सम्पूर्णपुण्यसम्मारक्ततो धौमान्दृढाश्रयः । त्रुबाद्यैः कुश्रलैर्धर्मैः परिभावितसन्ततिः ॥ ज्ञानसम्भारसिद्यर्थं कख्पासङ्ख्येयनिर्गमात् । स्थिराभिज्ञोऽववादेन चर्याभूमौ प्रवर्तते ॥ द्दति कत्वाऽधिमुक्तिचर्याभूमिपरिशोधनार्थं अुतादि-प्रकर्षप्राप्तमोक्षभागौयअड्वादिरूक्षख्यकुश्र्लमूलादूर्ध्वच्चतुः-

सुतास्त्रयो भवस्यायपरमो रूपरागद्दा । दृष्टधर्मश्रमः कायसाक्षी खद्गञ्च विंश्रतिः॥ २५ू ॥ इति,

एकवीच्यन्तरोत्पद्य काराकाराकनिष्ठगाः ॥ २४ ॥

मत्वेनासङ्गृत्त्वोक्तम् । स्टर्तौश्लेन्द्रियौ अडादष्टिप्राप्तौ कुलङ्कुलौ ।

लाभादुःखान्तप्राप्तावभिसंस्तारपरिनिर्वापौ । तद्विपर्यया-दनभिसंस्तारपरिनिर्वापौ। जर्ध्वत्रोताश्व पञ्चमः स पुनर-कनिष्ठपरमो भवायपरमञ्च। तचाकनिष्ठपरमः सुतार्धसुत-सर्वस्थानच्युतत्वेनाकनिष्ठप्रवेशस्त्रिविधः । भावाग्रपरमस्तु रूपवीतरागी दृष्टधर्मे श्रमः कायसाक्षीति दिविधः । ततो भावायिकाष्टमक्षेश्रप्रकाराणां प्रहाणादर्ईत्वफस्तप्रतिपत्रकः। त्रावकपिटकमेवावसम्ब स्वमार्गसं**मु**खीकरणाद-ततः बुड्रोत्पादे प्रत्येकबुद्व इति विंशतिः। तथाच पच्चविंशति-साइसिकायामयमर्थौ विस्तरेगोक्तः। अवैवर्तिकचक्रस्तवे तु बोधिसत्त्वश्रद्वानुसारिग्गमारभ्य यावद्वोधिसत्त्वप्रत्येकबुद्व इति पुन्नलव्यवस्थानं स्पष्टतरार्थं भगवतोक्तमिति तचैवावलेाक-नौयमचास्माभिर्विस्तरेग नोपन्यस्तं किं पिष्टं पिष्येति। तथाच प्रथमदितौयफलस्यं चतुर्थफलप्रतिपन्नकच्च पुझलं सुगमत्वेनासङ्गृ ह्योक्तम् ।

इति. म्हर्न जषागतकुशलमूलस्यालम्बनार्थमाइ ॥ নৰ पुनरित्यादि पुनरपरमिति (p. 5, 11) प्रकारान्तरेख प्रज्ञा-

आवकेभ्यः सखड्रेभ्यो बोधिसच्चस्य तायिनः । म्टदुमध्यादिमाचाणामूम्पादीनां विश्रिष्टता॥ २७॥

चतुर्विकल्पसंयोगं यथास्वं भजतां सतां ॥ २ई ॥

ग्रालम्बनत त्राकाराडेतुत्वात्सम्परिग्रहात् ।

नित्यादिषस्र गवस्त्वासम्बनविभेषाडम दर्भनप्रतिपश्चत्वेना-नभिनिवेशाद्याकारविश्रेषाद्यानचयाधिगमत्त्रेतुत्वविश्रेषाद्-पायकौश्रलकल्यागमित्रलक्षणसम्परिग्रहविश्रेषादिशेषो वन्नव्यः। तथा संक्षेशवस्त्वधिष्ठानः प्रतिपश्चवस्त्वधिष्ठान-श्वेति दिविधो ग्राह्यविकल्पः। द्रव्यसत्पुरुषाधिष्ठानः प्रज्ञप्ति-सत्पुरुषाधिष्ठानश्चेति द्विविधो ग्राह्तकविकल्प इति वर्ष्यमाणमूर्द्वाभिसमयसङ्गृहीतदर्श्रनभावनामार्गप्रहातव्यै-अतुर्भिर्विकर्ल्पैर्यथासद्धं संक्षेत्रभाञ्ज्येतानि निर्वेधभागौया-नौति वक्तव्यम्। तथा यथोक्तविकल्पसंयोगञ्च भजतां मतां प्रत्येकमेषां स्टुमध्याधिमाचमेदेन विशिष्टता च वक्तव्येति मूलं रूपणादिलप्त्रणवक्त्वात्मकचतुःसत्यालम्बनमात्मदर्भन-प्रतिपश्चत्वेनानित्यादिभिराक्यरैः स्वयानाधिगमहेतुभूतं सम्परिग्रहरहितं स्वबोधिपरिपन्यभूतञ्चतुर्विधो विकल्पो न भवतौति क्रत्वा तेन संस्टष्टमण्यसंस्टष्टमुत्पद्यत इति व्यंवस्थाप्यते । यतस्तथा चोन्तम् ।

सत्यप्रतिवेधानुकुलानि चतुर्निर्वेधभागौयानि लौकिक-भावनामयानि वक्तव्यानि। आवकाद्युष्मादिभ्यश्चेषाम- पारमितोपदेशस्त्रचनम्। प्रज्ञापारमितायामिति सामान्य-**अतावष्यनित्यतादिवस्त्वालम्बनलक्ष**णायामित्यर्थः । तथाहि प्रदेशेन्तरे "भगवताभिहितं सूचं भिक्षवः सूचान्तरानुसारेण व्याखातव्यमिति"। पञ्चविंग्रतिसाहसिकायाञ्च स्टर्मा-लम्बनमधिकत्योक्तम्। "इहायुषाञ्छारिपुच बोधिसच्चो रूप-मनित्यमिति रूपं दुःखमिति रूपं श्रन्यमिति रूपमनातमे"-त्यादि। एतावांस्त्वच विशेषो यदुत संक्षेपनिर्देशः। तच पुनः प्रत्येकं सत्यमधिकत्य विस्तर्निर्देश इति न सन्देहः कार्यः । चरतेत्यसमाहितेन ज्ञानेन भावयतेति समाहितेन। एत-दृक्तमनित्यादिषोडणकारं दुःखादिचतुःसत्याधारं वस्त्वा-लम्बनमिति। तत्वेनाकारेणालम्बनीयमित्याह। एव-मित्यादि। एवमिति वध्यमाणक्रमेण तेनापीत्यादि न केवलं न्नेयस्यात्यन्तपरोश्चत्वादालम्बनं न मन्येत येनाप्याकारेणा-भिनिवेशादेर्निषेधात्मकेन बोध्यावाह्वक्तानरूपेणालाव्येत तेनापि न मन्येताभिनिवेशं न कुर्यादित्यर्थः । धर्मता-मुखेनानभिनिवेशाद्याकारेगेति यावत्। इदमुक्तं भवति आवको रूपणादिलम्रणं वक्त्वालम्बते। तस्यानित्यतादय त्राकारा भवन्त्यात्मदर्श्रनप्रतिपश्चत्वात् । बोधिसच्चः पुन-रनित्यतादिलम्वर्णं वक्त्वालम्बते। तस्यानभिनिवेशादय आकारा भवन्ति धर्मदर्शनप्रतिपश्चत्वादिति। ननु यद्यभि-निवेशाभावोऽनभिनिवेश एवं सत्यभावत्वात् प्रतिपश्चे। न युज्यते। त्रय यत्नाभिनिवेशस्तदा चक्षुरादिष्ठपि प्रसङ्ग इति चेत्। उच्यते, यथा विपश्चस्तयाभिनिवेशः। यथा प्रतिपश्चस्तथानभिनिवेशः । कथञ्च विपश्चः । यथाऽसत्य-परिकल्पनासमुत्यितावस्तिनास्तियाद्दौ। कथञ्च प्रतिपक्षः।

यथा तयोरभावः । कथच्च तयोरभावः । यदि तौ तत्त्वतो न स्त इति ज्ञातौ भवतः । तथा चानन्तरं वश्च्यति स चेदायुषाञ्च्छारिपुच तचाचित्ततायामित्यादि (p. 6, 1) ननु प्रमागेगपपन्ने जिमिनिवेशाद्याकारे कथं प्रेष्ठावतो नाभि-निवेश इत्याइ। तत्कस्य इतोरिति (p. 5, 13) तत्कसाइतोः। त्रयवा यदेतदभिनिवेशाकरणं तत्कस्यार्थस्य हेतोः प्रयो-जनादित्यर्थः। उत्तरार्थमाह। तथाहौत्यादि। यस्मादेका-नेकस्वभाववैधुर्याचित्तस्य प्रहतिः स्वभावोऽनुत्पादता प्रभा-स्वरा विधमितसर्वासत्संकल्पान्धकाराऽतोऽनभिनिवेशाद्या-काराव्यतिरित्तं चित्तं तत्त्वतोऽचित्तम् । एवं मन्यते चित्तस्य नैःस्वाभाव्यात्तदव्यतिरिक्तोऽनभिनिवेश्राद्याकारः कष्यं तच्चतोऽभिनिवेश्रस्थानीय इति। पर्युदासेऽथ प्रसच्चे वाचित्तमिति नञः प्रयोगेऽपि सदसन्माचमननानुबन्धेन विपर्यासाविनिर्हत्तं प्रथवाह । त्रुस्ति तचित्तं यचित्तम-चित्तमिति। यचित्तमनभिनिवेशाद्याकाराव्यतिरित्तं तचित्तं तच्चतोऽचित्तमिति यद्च्यते, तत्किमचित्तमस्तौति सम्बन्धनौयम् । न्यायेन वस्तुनोऽसचान पर्युदासे नजः प्रयोगोऽपि तु प्रसञ्चे। तचापि सदसन्माचप्रज्ञतिरपि। नास्तीत्यभिप्रायवान् सुभूतिस्तेनैव परिहारं प्रतिपादयितु-कामः प्रतिप्रश्नक्रियया शारिपुचमाइ, किं पुनरित्यादिना (p. 5, 16) चित्ताभावमाचमचित्तं तद्भावो याऽचित्तता। तचाचित्ततायां किमस्तिता भावो विद्यते वाऽनुपलच्धि-लक्षणप्राप्ता। अधोपलभ्यते चोपलब्धिलक्षणप्राप्ता। रवं नास्तिता वेति योज्यं, पूर्वी वाश्रब्द उत्तरापेक्षया। उत्तरश्व पूर्वापेक्षयेति ज्ञेयम् ।

श्वजातस्य स्वभावेन शाश्वतोच्छेदता कुतः । स्वभावे हि विकल्प्यान्ते धर्मभेदविकल्पनाः ॥ पचलेखादिविन्यासः केनचिद्योम्नि श्रव्यते । कर्तुं नैव तथाऽजाते धर्मभेदविकल्पनाः ॥

इत्यभिप्रायवानाइ नद्येतदित्यनन्तरोक्तमुभयं इदानौं तदचनमेव परिहारे योजयनाह। स चेदित्यादि, (p. 6, 1) अपि तु शब्दः सेपेगैवेत्यर्थः । पर्यनुयोगश्रोद्यं, तमेवाह । यदायुषानित्यादिना । एवं मन्यते, यद्यचित्ततायाम-स्तिता वा नास्तिता वा न विद्यते नोपसभ्यते वा तत्कशं तवैष पर्यनुयोगोऽस्ति "तचित्तं यचित्तमचित्तमिति"। तचापि ह्यचित्तमिति चित्ताभावमाचमेवाभिप्रेतमतः सद्स-द्रुपेणास्तित्वसमारोपो नैव घटत इति । चित्तस्य धर्मिणो-उसचे निर्विषयस्य नजो ऽप्रयोगाद्चित्ततापि नास्तीत्याह । का पुनरेषेत्यादि (p. 6, 6) "नहि संष्टतिसोपानमन्तरेण तच्चप्रासादशिखरारोइणं विपश्चित" इति योगिसंहत्या प्रतिविधातुमाइ । ऋविकारेत्यादि, पारम्पर्थेखैवाऽचित्तता-ऽभ्यस्यमाना बुज्रभूमावविकारपरिनिष्यत्तिं प्रति हेतुत्वा-त्रविपर्यासपरिनिष्यत्ति**हेतु**त्वाचाविकल्पा । दविकारा । एवच्चाधिगमाविरुबमुक्तमित्याइ। त्र्राथेत्यादि (p. 6, 8) साधु साध्विति सम्भमाद्विरभिधानम् । यथा येन प्रकारेख । अपिनामण्रब्दः पूजावाचकः । यस्य समाधेः प्रभावात्परेषां सन्ताने स्वपरव्यावाधनार्थेन रखयन्तीति रखाः क्लेशा न जायन्ते सोऽरणासमाधिस्तदिहारिणां मध्येऽयतायां निर्दिष्टः सन्निर्दिश्रस्याचित्ततामिति विभक्तिविपरिणामेन योज्यम् ।

ननु च बुद्वाधिष्ठानात् सोपायकेैाण्र्लामपि प्रज्ञापारमितां निर्द्शितः कोऽतिशयो यतस्तदिद्षोऽपि शारिपुचस्य सुभूतिं प्रति साधुकारः साधुः स्यात्। न कश्चित्, किन्तु तयोर्वि-नेयानामनुग्रहाय माहात्म्यद्योतनादनागतविनेयसन्देहाप-नयनाय । तथागताधिष्ठानादेव वाविवादपूर्वकः साधुकारः इत्यदोषः । माहात्म्यमेवाचित्तताया दर्श्यन् कश्चिद-नियतगोचकोऽपि तौद्योन्द्रियतया निर्वेधभागौयावस्थाया-मप्यचिन्त्योपायविभेषादवैवर्तिकत्वे नियत रत्याह । त्रतश्चेत्यादि (p. 6, 10) यतस्तेनापि बोधिचित्तेन मन्यते । त्रतोऽनभिनिवेशाद्याकारात्। चकारादनित्यतादिलप्तरण-वक्त्वालम्बनात्। उपपरौश्चितव्यां निश्वेतव्यः। ऋषम्यां तु भूमी। सर्वेषामेव नियतत्वेनावैवर्तिकत्वव्यवस्थानमित्यदोषः। त्रविरहितञ्चापरिहानियोगात् प्रज्ञापारमितया निर्वेध-भागौयरूपया वेदितव्यः । न केवसमविनिवर्तनौय उप-परौक्षितव्य इति चकारः। एवमालम्बनाकारावभिधाय म्टट्रपाणोईतुत्वविभेषार्थमाइ । आवकभूमावपीत्यादि (p. 6, 12) विशिष्टावस्थाप्राप्तमेव ज्ञानं भूमिस्तच शिक्षितु-कामेन प्रतिपत्तिं कर्तुकामेन इयमेवेति निर्वेधभागौय-मनोविज्ञानेन ग्रन्धार्थयोः परिच्छेदाच्छोतव्या। चिन्ता-मयेन मनसिकरणादुद्वहीतव्या । भावनामयेन प्रतिपत्त्या सम्पादनाडारयितव्या। समादानेन पुस्तकवाचनादाच-यितव्या। आगमाधिगमलाभात् पर्यंवाप्तव्या। व्याखाना-दिनाऽन्येभ्यः प्रकाशनात्यवर्तयितव्या। सर्वच च अवखादी सम्यक्प्रयोगप्रष्ठचित्तसम्पादनाच्छिन्नितव्यम्। मौलचित्तेन

तु समाधानकरणाद्योगमापत्तव्यम्। लिङ्गस्य लेाकात्रय-त्वाद्योगश्रब्दो नपुंसकलिङ्गत्वेनोक्तः। उपायकेैाश्रख्य-समन्वागतेनेति।

> पूरये बुद्वधर्माणां सत्त्वानां परिपाचने । सिप्रप्राप्तौ कियासिद्वौ वर्त्ताच्छेदे च कौश्रलम् ॥ उपायो बोधिसत्त्वानामसमः सर्वभूमिषु । यत्कौश्रच्यं समाश्रित्य सर्वार्थान् साधयन्ति ते ॥

इति वचनाद्यथोक्तार्थाशुपरिप्रापकः संटतिपरमार्था-श्रितश्वेतोविश्रेष एवोपायकौश्रलं। तेन समन्वागतेन युक्तेन सर्वबोधिसत्त्वधर्मसमुदागमायेति (p. 6, 21) सर्वेंघां बोधिसत्त्वानामेव धर्माः श्रावकाद्यसाधारणा मार्गज्ञता-लक्षणांक्तेषां समुदागमाय प्रतिलाभाय योगः समाधिः करणौयः। कचित्तु सर्वबुडधर्मसमुदागमायेति पाठः। स चायुक्तः । अनन्तरमेव वर्ष्यति । सर्वे बोधिसत्त्वधर्मा इत्यादि । ननु आवकयानेऽपि बोधिसत्त्वधर्मा दानादयो निर्दिष्टा रवेत्याश्रद्धाह। तत्कस्य हेतोरिति। (p. 7, 1) इहैव हीत्याद्युत्तरम्। हिण्रब्दो यस्मादर्थः। यचेति येषु बोधिसत्त्वधर्मेषु । एवं मन्यते । त्रावकादिधर्मास्तत्पिटके विस्तरेणाभिहिता बोधिसत्त्वधर्मास्तु प्रसङ्गात्। इह पुन-दिति। अनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधाविति। नास्युत्तरं प्रधानं यस्याः सेयमनुत्तरा सम्यगविपरौता सर्वाकाराभिसम्बोधिः सम्यक्तम्बोधिर्बुड्वभूमिरिति यावत्। सर्वबुड्वधर्मसमुदा-गमायेति । सर्वेषां बुद्धधर्माणां सर्वाकारज्ञतासम्रणाना-7

मधिगमाय। आवकयानेऽपि बुद्वधर्मा निर्दिष्टा इत्या-श्रङ्घाइ। तत्कस्य हेतोरिति। तथैवोत्तरार्थमाह। इहैव हौत्यादि (p. 7, 7) आवकसूमावपीत्यारभ्य यावदन्तेन योगमापत्तव्यमित्यनेनैतदुक्तम्। यानचयाधिगमप्राप्तये स्टूष्मगतं कुश्रसं हेतुरिति। अयं च हेतुभावः सर्वेषा-मेवोष्मादीनां वेदितव्यः। मध्यस्यासम्बनार्थमाह। योऽहं भगवन्तित्यादि। बोधिसत्त्वनामधेयमिति (p. 7, 9)। पूर्वं यस्यार्थस्य बोधिसत्त्व इति नाम तस्यानुपस्तमो नाहं भगवंक्तं धर्म समनुपश्यामौ(p. 4, 20)त्यादिनोक्तः। साम्प्रतम्।

नाममाचमिदं सर्वे संज्ञामाचे प्रतिष्ठितम् ।

नाभिधानात् पृथग् भूतमभिधेयं प्रकल्प्यते ॥

इति कत्वा यदेतदोधिसच्च इति नामस्वरूपमववदनीयं तस्यानुपलमों देशित इति ग्रेषः। न वेद्मौत्यादि व्याख्यातम्। अथवाऽतौतं न वेद्मि वर्तमानं नोपलभे-ऽनागतं न समनुपध्याम्यध्वश्वन्यत्वात् सर्वधर्माणामिति योज्यम्। अववादविषयं नाम तर्द्यस्तौत्याद्द। प्रज्ञापार्-मितामपौति (p. 7, 12)। नाममाचामित्यभिप्रायः। बोधि-सच्चमितिनामस्वरूपं। नामधेयस्य प्रक्षतत्वात्। कौक्तत्य-मिति। संवेदननिष्ठत्वादिषयस्थितेरनुपलमादेतत्कौक्तत्य-ज्वेतसो विप्रतिसारिता। तदेवाद्द योऽइमित्यादिना। आयव्ययमिति। विधिरायो व्ययो निषेधः।

विधानं प्रतिषेधं च मुक्ता शब्दो ऽस्ति नापरो । व्यवहार इति क्वत्वा पद्दयेनैव सर्वसङ्घ हादेता-वन्माचकमुक्तम् । एतदुक्तं तत्त्वेनायव्ययविनिर्मुक्तत्व- विशिष्टं रूपाद्यालम्बनमिति । तत्केनाकारेणालम्बनीय-मित्याह । त्र्रपि त्वित्यादि । तदपि नामधेयमालम्बनं न स्थितं प्रवन्धरूपेण ।

निषेध्याभावतः स्पष्टं न निषेधोऽस्ति तच्चतः ।

न च निर्विषयः साधुप्रयोगो विद्यते नञः ॥

विकल्पापाश्रयत्वे वा सांदृतः स्यान्न तात्त्विकः।

इति न्यायान्नास्थितं न विष्ठितं प्रबन्धविसदृशत्वेन तथैव नाविष्ठितम्। संदृत्या प्रतिभासमाननामधेयस्य कथं प्रबन्धतद्वैसदृश्यानुपपत्तिरिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाइ। त्रविद्यमानत्वेनेत्यादि। तत्त्वत इति श्रेषः। संदृत्यादि। त्रविद्यमानत्वेनेत्यादि। तत्त्वत इति श्रेषः। संदृत्यादि। रतदुत्तं धर्मतामुखेन प्रबन्धतद्वैसदृश्यापगततत्त्वमाकार इति। त्रधिमात्रस्यालम्बनार्थमाह। स वेदित्यादि। एवं गम्भौरायामिति नाममात्रत्वेन प्रज्ञतिमात्रस्वभावाया-मन्यतीर्थ्यः स्वैश्वानिश्रयभीरुभिरत्तव्यगाधायाम्। एतदुत्तं प्रज्ञतिमात्रत्वविश्विष्टं दुःखादिसत्यमात्तम्बनमिति। तत्के-नाकारेणात्तम्बनीयमित्याह। श्रधिमुत्यत इत्यादि (p. 8, 1)। सा प्रज्ञत्तिन केनत्तिह्वर्मेण कुश्रलादिना वात्येत्यधिमुत्यते, त्रध्यात्तम्बते।

त्रायतो विपुलाे हृष्ट उपकारपराे महान्।

कच्याग्रश्वैवमाधिव्यादाश्रयो ऽध्याश्रयः सताम् ॥ इत्यध्याश्रयेनाविरहितो युक्तः स बोधिसत्त्वः प्रज्ञा-पारमितयाऽधिमाचोषस्वभावया मुख्यतः। ऋन्यचाप्येवं-प्रकरग्रबस्तात् प्रज्ञापारमितार्थौ वेदितव्यः। स्थितः प्रथमपरिवर्तः ।

प्राप्तापरिहाख्याऽविनिवर्तनौयायामष्टम्यां बोधिसत्त्वभूमौ तत्कार्यावैवर्तिकत्वसाभात्। सुस्थितस्तदुपादानयोग्यत्वेनो-त्तरोत्तरविश्रेषाधिगमसाभादप्राप्तापरिहाख्या। एतच द्वयमनभिनिवेश्रयोगेनेत्याह। ऋस्थानयोगेनेति (p. 8, 3)। एतदुक्तं धर्मतामुखेनाकारोऽवाच्यतेति। प्रचविंश्रति-

सार्हासकायाञ्चाधिमाचोषालम्बनाकारमधिक्तयोक्तम्। "यापौयं भगवन् धर्मसाक्केतिकौ प्रज्ञप्तिर्यदुत बोधिसच्च" इति विस्तरेण यावदुइ इति। "सापि न केनचिइर्मेण वचनौया कुण्रखेन वा ऽकुण्रखेन वा " यावद्वावेन वाऽभावेन वा। तद्यथापि नाम स्वप्न इत्यादि। तस्मान्न सन्देहः कार्य इत्यालम्बनाकारवन्तिर्विकल्पकज्ञानाग्नेः पूर्वरूपत्वादुष्म-गर्तामवोष्मागतं चिविधम्। दर्श्वनमार्गासन्नतरत्वम-सत्यन्तराये भवतौति। मोश्वभागौयादस्य विश्रेषो वेदितव्यः। तथाचोक्तम्।

त्रालम्बनमनित्यादि सत्याधारं तदाक्षतिः ।

निषेधोऽभिनिवेशादेईंतुर्यानचयाप्तये ॥ २८ ॥

रूपाद्यायव्ययौ विष्ठास्थितौ प्रज्ञश्ववाच्यते ॥

इति उष्मानन्तरमिदानौं स्टदुनो मूर्धगतकुश्र्खस्याखम्ब-नार्थमाइ। पुनरपरमित्यादि (p. 8, 3)। प्रज्ञापारमितायां मुखतो मूर्धस्वभावायाच्चरता भावयतेति व्याख्यातमथवा प्रयोगप्रष्ठचित्तेन चरता मौखचित्तेन भावयतेति योज्यम्।

न रूपे स्थातव्यमित्यादि । तच रूपेगालक्षणं रूपम् ।

त्रनुभवलन्वरणा वेदना। निमित्तोद्वहर्णात्मका संज्ञा। चित्ताभिसंस्कारलन्वरणाः संस्काराः। त्र्ववोधनलन्वरणं

विज्ञानम् । तत् पुनस्तिविधं रूपम् । कल्पितं रूपं याद्य-याइकरूपे**ग कल्पितत्वात् । विकल्पितं रूपमस**द्भूतपरि-कल्पेन ज्ञानमेव तथा प्रतिभासत इति विकल्पितत्वात् । धर्मतारूपं तत्त्वतोऽरूपमेव श्रून्यतारूपेग परिनिष्यन्न-त्वात्। एवं वेदनादयोऽपि वाच्याः। यथौदारिकसंक्षेश-भाजनाद्यर्थधातुतो रूपादौनामियानेवमनुक्रमः । तच रूपादौ तत्त्वतोऽसत्त्वेन वत्त्दपलमयोगान स्थातव्यं चेतसः प्रतिष्ठानं न कार्यमिति यावत्। एतदुक्तं यस्नात् स्वभाव-श्रन्यतया रूपादीनां रूपादिस्वभावेनापगतस्वभावता। तसादस्थानाईत्वविशिष्टं रूपाद्यालम्बनमिति । कसादेव-मालम्बनमिति तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाकारं व्यतिरेक-मुखेनाइ । सचेद्र्पे इत्यादिना । एवं मन्यते । आलम्बन-ग्रहणप्रकार स्वाकारः संविन्निष्ठा च विषयस्थितिरित्या-कारानुरूपमेवालम्बनं याह्यम्। ग्रतो यदि रूपेऽनित्या-दिभिराकारैस्तिष्ठति तदा रूपाभिसंस्कारे रूपाभोगविकल्पे चरति। एवच्च न चरति प्रज्ञापारमितायां मुख्यतो म्टर्मूर्धस्वभावायामेवं वेदनादिषपि योज्यम्। एतदुत्तं धर्मतामुखेनाकारश्चैवं विधो याद्यो यद्त परमार्थेन रूपादिसर्घधर्मश्चन्यतयोः परस्परमेकं रूपमिति। तच श्रन्यतायामनित्यत्वादौनामभावेन रूपादौ न नित्या-नित्यादिभिराकारैः स्थानं विधेयमिति । तथा हि मृद्-मूर्धाकारमधिक्रत्य पञ्चविंग्रतिसाइसिकायां व्याखातम् । "रूपमेव श्रन्थता श्रन्थतैव रूपमेवं यावद्या च भगवन्ननित्य-तायाः ग्रून्यता न सा ऽनित्यते"त्यादि। अभिसंस्कार्मन्त-रेग भावनानुत्पत्तेः कथं पुनरभिसंस्कारे चरत्न चरतौति ।

तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। न हीत्यादि (p. 8, 9)। एवं मन्यते विकल्पोऽभिसंस्कारः प्रज्ञापारमिता च निर्वि-कल्पा । तत्कथं विकल्पे तत्त्वाभिनिवेग्रेन चरन प्रज्ञापार-मितायां चरति। केवलं मायापुरुषेगेव चरितव्यमिति। न परिग्रह्णाति नापि योगमापद्यते नापि परिपुर्यत इति पदचयं यथासह्यं प्रयोगमौलप्रष्ठावस्थास द्रष्टव्यम्। प्रज्ञापारमितामिति मुख्यतो म्टर्म्यध्स्वभावां, निर्याखतीत्यादि। अपरिग्रहीतमग्रहणाईमभिसंस्तारं परिग्रह्णन् स्वीकुर्वाणे न निर्यास्यति सर्वाकारज्ञतायामिति योज्यम्। सर्वाकारज्ञता चाच चिसर्वज्ञतासामान्यात् सर्वज्ञताग्रब्देनोन्ता यथासमावमेवमन्यचापि। कथमग्रह-णाहीँ ऽभिसंस्कार इति चेत्। तत्कस्य हेतोरित्या श्रङ्घाह। रूपं हौत्यादि। एवं मन्यते। ऋभिसंस्तारविषयस्वभावा रूपादयो न्यायतो ऽसच्चेनापरियहौताः प्रज्ञापारमिताया-मतस्तद्विषयोऽभिमंस्तारो वितथप्रतिभासित्वान ग्राह्य इति। तदेव दर्श्रयन्नाह। यश्व रूपस्यापरियहो न तद्रूपमित्यादि (p. 8, 14) । विधिप्रतिषेधयोर्भिन्नविषयत्वा-दितिभावः । प्रज्ञापारमितायामपि तत्त्वाभिनिवेशो न कार्यो विपर्यासप्रसङ्गादित्याइ । सापौत्यादि उपसंहर-नाइ। एवं चीत्यादि। हिण्रब्दोऽवधार्रेगे। एवमेवेत्यर्थः। रवमालम्बनाकारनिर्यातं मृदुमूर्धगतं समाधिमाइ। अयमित्यादिना। "सर्वधर्मे रूपादिभिरपरिग्रहीतो यः समाधिरन्वर्थसंज्ञकः स तथोक्तः । विपुलेा धर्मधातुवैपुल्येन, पुरस्त्रतो यथोक्तालम्बनाकारविग्रेषाभ्यां चेतसः पुरतो वर्त-ना"दित्यार्थविमुक्तिसेनः । अत्रतरव कचिदपुरस्क्रत इति पाठो न ग्राह्यः । अप्रमाग्नियतः सर्वाकारज्ञताप्रति-नियमात्। उरुकरुणाप्रज्ञायोगेन वाऽप्रमाणसच्चार्थ-कर्गे नियतत्वाद्रप्रमाग्नियतः । असाधार्गे। गम्यो-ऽन्येषां यथोक्तालम्बनादिपञ्चविधवैशिष्ट्यात्। मध्यस्या-लम्बनार्थमाइ। सापि सर्वज्ञतेति। अपिशब्दादनित्य-तादिश्वन्यतानां परिग्रहः । अपरिग्रहौता कुत इत्यादि । न हीत्यादि। निमित्तमसाधारणं रूपं तत्त्वेनान्योन्यमेत-रूपत्वान्नास्यतोऽयहणमिति यावत्। एतद्त्रां धर्मधातु-रूपतयाऽनित्यतादिसर्वाकारज्ञताश्चन्यतानां खखभावेन निःस्वभावत्वात् परस्परमेषामेकात्व्येनानिमित्तत्वविशिष्टं रूपाद्यालम्बनमिति। निमित्तग्रहे को दोष इत्याह। स चेदित्यादि । यदि निमित्ततो ग्रहौतव्या भवेत्तदा खश्रासने निमित्तग्रहेण दौर्घकालं मुक्तिमपश्यनिर्विसः सन्नैवेह शासने श्रेणिकसंज्ञकः परिव्राजकस्तपस्वी श्रद्दामनिमित्तयोगे-नाभिसंप्रत्ययं प्रतिसभेत । निमित्तग्रहस्य तुल्यत्वादिति भावः । तदेव कथयवाह । ऋत्र हौत्यादि । ऋत्रानिमित्ते तथागतत्वावाहकत्वेन सर्वज्ञज्ञाने तनिमित्तमधिमुच्याधि-मोश्रमनस्तारं कत्वा महिन्द्रियत्वेन श्रडया मार्गानु-सरणाच्छडानुसारौ प्रादेशिकेन पुन्नलनैरात्म्यज्ञानेना-वतौर्णः सोऽवतौर्योत्तरकालं न रूपादि निमित्ततो मनसि-करोति। "नापि तचानिमित्तभावनायामुत्यन्नेन प्रौति-सुखेन तद्वावनं ज्ञानं निमित्ततः समनुपग्र्यति। तत्र प्रौतिः सौमनस्यं चैतसिकं, सुखं प्रस्रब्धिः कायिकौ। स हि लौकिकवीतरागः प्रथमदितीयध्यानान्यतरसन्त्रित्रयेणा-

वतौर्ण " इति भदन्त विमुक्तिसेनः । केनाकारेणालम्ब-नौयमित्याह । नाध्यात्ममित्यादि (p. 9, 3) । अध्यात्म-रूपस्योपात्तभूतभौतिकस्याध्यात्मिकायतनस्य तङ्गावकं ज्ञानमध्यात्मश्रून्यतया न समनुपर्श्वति निमित्तत इति ग्रेषः । बह्तिर्धा रूपस्यानुपात्तभूतभौतिकस्य बाह्यायतनस्य बहिर्धाश्वन्यतया । ऋध्यात्मबहिर्धारूपस्य तदभयस्य श्रीरस्योभयश्रन्यतया। रूपादन्यच तर्हि पश्चतौत्याह। नाष्यन्यचेत्यादि । एवं धर्मभावनाभिनिविष्टः कथमसौ वक्तव्य इत्याह। अनेत्यादि (p. 9, 9)। अनासिन् पदपर्याये योगस्थानविश्रेषेऽधिमुक्तिचर्याभूमौ स्थितः श्रेणिकोऽधिमुक्त इति वक्तव्यो नाधिगत इति। यतः अडानुसारीत्युच्यते। तीश्लोन्द्रियत्वेन तत्त्वाधिगमे तु धर्मानुसारी भवतीत्यभिप्रायः। कथं पुनर्म्हदिन्द्रियो-उप्येवमधिमुक्त इत्याह । धर्मतामित्यादि । पूर्वावेध-बसात् प्रज्ञापारमिताधर्मतामविसंवादेन प्रमागौकत्येव-मनिमित्तत्वेनाधिमुक्त इति । तसात्तेन न कश्चिडमौ-अधारोपतः परिग्रहौतो नापि विद्यमानत्वेनोपलब्धो यं धर्ममुपादेयत्वेन ग्रह्लीयात्, स्वीकुर्यात्। मुच्चेदा हेयत्वेन। त्रास्तां तावदन्यं निर्वाणमपि न स मन्यते। तत्त्वतो न बुध्यते । एतदुत्तं खभावप्रतिषेधेनास्वीकारो रूपादीनां धर्मतामुखेनाकार इति । तच श्रेणिकोदाइरणम् । तस्य तौर्थिकसम्बन्धेन समाधिव्युत्यितस्याधिमोन्तव तदर्थ-प्रत्यक्षसाश्चित्वज्ञापनार्थम्। उपिमात्रस्यालम्बनार्थमाह । इयमपौत्यादि, (p. 9, 13)। इयमिति। वक्ष्यमाणा न केवलं पूर्वांक्तेत्यपिश्रब्दः । तदेव दर्शयनाह । यद्रूपमित्यादि । यदिति यस्मादर्थे निपातः । रूपादौनां निमित्तासमौ-क्षणादिति भावः । आवकवत्तर्द्धनुपलमोन सर्वनिरोधे बोधिसत्त्वो निर्वायादित्याह । न चेत्यादि । चश्रब्दो-ऽवधारणे ।

त्रसंसौनेन कायेन वेदनामधिवासयन्।

प्रद्योतस्येव निर्वागं विमोश्वस्तस्य चेतसः ॥ इति ।

निर्वाणस्य महायाने प्रतिषिद्धत्वात्। सद्वर्मपुण्डरीक-स्त्रचप्रामाखेन तावत्कासं सत्त्वार्थं प्रति प्रसन्धिमुपादाय नैवान्तरा मध्ये आवकवदनिमित्तत्वसाक्षात्करणेन महो-पायकौण्रच्यवस्नात् परिनिर्वाति । निर्वेधभागौयावस्थायां आवकपरिनिर्वाणस्यासद्भावात् क्रमेग्रेति ग्रेषः । अपरि-पूर्णेरिति कियन्माचेणाप्यन्येषां भावात् सर्वाकारा-निष्यन्नैर्यावदुइधर्मेरिति योज्यम्। तथागतबलादयो वथ्यन्ते । तस्मादित्याद्युपसंहारः । एतदुत्तं स्वभावाभाव-तयैव नौलादिनिमित्तादर्शनविशिष्टं तत्त्वतो रूपाद्या-लम्बनमिति। केनाकारेणालम्बनौयमित्याइ। पुनर-पर्मित्यादि (p. 10, 1) एवमिति। वश्चमाणक्रमेग्। उपपरौश्चितव्यं भावनाकाले यथावध्तार्थप्रत्ववेश्वणात्। उपनिध्यातव्यं अतचिन्ताकाले युत्त्वागमाभ्यानिरूपणात्। कतमैषेति रूपादिस्तन्धानां मध्ये कतमा। अथवा किं द्रव्यं गुगः कर्म सामान्यं समवायो विश्वेषो वेत्यर्थः। कस्य चैषेंति किमात्मनो धर्मस्य वा सम्बन्धिनी। अपि तु रूपादौनामनुत्यनत्वान काचिन्नापि कस्यचिदित्यर्थः । 8

मूर्धानन्तरमिदानौं म्टदुनः श्वान्तिगतकुश्र खस्या सम्ब-नार्थं प्रश्नपूर्वकमा छ। किं कार गमित्यादि (p. 10, 10)। रूपस्वभावेनेत्या लम्ब्यत इति श्रेषः। एतदुक्तम्। यदा रूपा-दिकं विरहितं रूपादिस्वभावेना लम्ब्यते तदा किं कार गं प्रज्ञापारमितया मुख्यतो म्टदुश्वान्तिस्वभावयाऽविरहितो वेदितव्य इति। प्रतौत्यसमुत्पादधर्मतेयं यदुतास्मिन् सतौदं भवतौत्यभिप्रायेण रूपमेवेत्युत्तरमावेदयन्ना छ। श्रन्था यदा रूपमेव विरहितं रूपस्वभावेनेति प्रश्ने रूपमेव विरहितं रूपस्वभावेनेत्युत्तर्त्त युक्तं स्यात्। कथं पुनः स्वभावेन विरहितं रूपादौत्या श्र झ्य प्रज्ञापारमितायाः स्वभावविरहितत्वप्रतिपादनेनैवान्येषां

तयोर्मिथः स्वभावत्वं तद्नित्याद्यसंस्थितिः । तासां तद्भावश्चन्यत्वं मिथः स्वाभाव्यमेतयोः ॥ ३०॥ त्रानुद्वहो यो धर्माणां तन्त्रिमित्तासमौक्षणम् । परौक्षणञ्च प्रज्ञायाः सर्वस्यानुपलम्भतः ॥ ३१ ॥ इति

कपादावस्मितिस्तेषां तद्भावेनास्वभावता ॥ २८ ॥

यद्येवमभावस्तद्दीत्याइ । किं यो धर्म इत्यादि (p. 10, 4) । निर्विषयस्य नञोऽप्रयोगादभावस्तत्त्वतः प्रज्ञापारमिता न भवतौति भावः । स चेदित्याद्युपसंहारः । प्रज्ञापार-मितयाऽधिमाचमूर्धस्वभावयाऽधिगमादविरहितो वेदितव्यः। रतदुक्तं "सम्यग्धर्मप्रविचयत्वेन प्रज्ञया सर्ववस्तुनोऽनु-पत्तम्भतया निरूपणादविद्यमानप्रज्ञापारमितास्वभावत्वं धर्मतामुखेनाकार " इत्यात्तम्बनाकारवचत्तकुश्रत्तमूत्तमूर्ध-त्वान्मूर्धगतं चिविधम् । तथाचोक्तम् । स्वभावविरहितत्वं प्रतिपादितमिति । तदर्थमाइ । प्रज्ञा-पारमितालश्चर्णेन सामान्यरूपेण विरहिता प्रज्ञापारमिता विग्रेषरूपेणापि लश्चर्णेनेत्यपिण्रब्दः विपर्यासविनिष्टत्ति-फलत्वाद्देश्रनायाः लश्च्यलश्चर्णं तर्ह्यस्तौत्याह । लश्चण-स्वभावेनेत्याह (p. 10, 20)। लश्चर्णं सामान्यं लश्च्यो विश्रेषः। तयोस्तर्हि स्वभावोऽस्तौत्याह । स्वभावलश्चर्णेनेति ।

लय्यलश्वणनिर्मुत्तं वागुदाहारवर्जितम् ।

तत्त्वं प्राज्ञप्तिकौ युक्ता लक्ष्यलक्षणसंस्थितिः ॥

इति भावः। एतद्त्तम्। "श्रन्यतया तत्तव्यास्वरूणयोरेक-त्वेनास्वभावत्वविशिष्टं रूपाद्यासम्बनमि"ति। केनाकारेणा-लम्बनौयमिति प्रश्नपूर्वकमाकारार्थमाइ। किं पुनरित्यादि (p. 11, 1) । अवासिन्तालम्बने संहत्या यः शिशिष्यते स किन्निर्यास्यति सर्वज्ञतायां तनिमित्तमटदुष्टान्तिगतकुण्रल-लाभेनेति भावः। धर्मताऽविरुद्ध रवोक्त इत्यभ्युपग-मार्थमाइ। एवमेतदित्यादि। निर्यास्यतौति रूपादौनाम-भाव एव स्वभावता संहतिपरमार्थमुखेनाकारस्तस्य भाव-नयेति यावत् । कथं पुनर्म्यद्शान्तिगतकुश्रले शिक्षमाणः सर्वाकारज्ञतायां गमिष्यतीति। तत्कस्य हेतोरित्याण्ड्य (p. 11, 5) मध्यस्यालम्बनार्थमाह। अजाता हौत्यादि। उत्तरोत्तरालम्बनविश्रेषादिभिर्धिगमविश्रेषे नियमेन यास्यतौति भावः । त्राद्यो हिण्रब्दो ऽवधारणे । त्रजाता एवेत्यर्थः । कुतो, यस्मात् ष्रणिकानित्यतया जातिधर्म-निरोधेनानिर्याता न निर्वाणं गताः सर्वधर्मा इति प्रक्तत्य-स्वभावत्वेनानुत्पादानिरोधविश्रिष्टं रूपाद्यासम्बनमिति यावत् । केनाकारेणासम्बनीयमित्याइ । एवच्चरत इत्यादि । एवमनन्तरोक्तेन न्यायेन चरतो भावयतः सर्व-गत्यर्थावबोधार्था इति इत्वा । त्र्यासन्नीभवतीति शौधाधि-गमप्राप्तेर्निकटवर्तिनी स्यात् । सच्चपरिपाचनायेति कुश्च-धर्मनियोजनात् सच्चपरिपाकायेत्यादि । सर्वधर्मस्वरूपाव-बोधेन कायादीनां सर्वाकारविशुडिरिति विशुडिहेतुत्वा-विशुद्धाकारेण हेतुमुखेनाभ्यसनात्कायपरिशुडिर्हतता-दिशुद्धाकारेण हेतुमुखेनाभ्यसनात्कायपरिशुडिर्भवति परिशुद्धं चिविधं कायकर्म । चित्तपरिशुडिः परिशुद्धं चिविधं मनस्कर्म । स्थानस्थोत्तप्तपूर्णत्वेन निष्यत्तेर्दाचिंश-नग्रहापुरुषस्वक्षणपरिशुडिः । सत्त्वभाजनयोः परिशुद्धता बुद्वश्चेचपरिशुडिः ।

निर्वेधभागौयावस्थायां सर्वथाऽसम्भवात् कियन्माचे-ग्रेति भावः । एवमित्याद्युपसंहारः । ऋधिमाचस्या-सम्बनार्थमाइ । सचेद्रूप इत्यादिना । एवं मन्यते । यावदभिनिवेश्रयोगेन निमित्तग्रहाचरति तावन्तिमित्तक्रेशा बोधिसत्त्वा इति वचनादुपस्तम्भमूले संसारक्षेशे पततौति । तच रूपं कार्यभूतम् । रूपनिमित्तं सहकारिकारण्म् । रूपं निमित्तमुपादानकारण्म् । उत्पादो जन्म । निरोधः श्वणिकानित्यतया । विनाशः प्रबन्धानित्यतया । श्रन्य-मुभयोरभावः । अनुपायकुश्रस्तेा (p. 12, 10) विपर्यास-प्रवत्तत्वाद्वेदितव्यः । व्यतिरेकमुखेन निर्दिश्यान्वयमुखे-नाह । कथमित्याह । एवच्चरन्तित्याद्युपसंहारः । स्व-सामान्यस्त्रण्णानुपपत्त्या सर्वधर्माणामनिमित्तत्वविशिष्टं रूपाद्यासम्बनमिति । एवं चरन् बोधिसत्त्वयर्तत प्रज्ञा-

ಳಂ

तन्निमित्तानधिष्ठानाऽनधिमुक्तिरसंच्चता । इति । त्रतरव "श्वान्तिलाभ्यनपायग" इति वचनादोधित्तत्त्वाः श्वान्तिं नोत्पादयन्तौति यदुक्त<u>माचार्यपादै</u>स्तचिन्त्यम् । बोधितत्त्वानां श्वान्त्यधिगमवचनात्, कर्मायत्ततयेत्यभि-प्रायात् श्वान्तिलाभौ नापायं गच्छतौत्यपि स्दचं न विरुध्यते । त्रवश्यच्चैतदित्त्रेयम् । तथाहि भगवदादेग्रेन शारिपुचादयोऽपि सुन्दरनन्दं यद्दौत्वा नरकचारिकां गता इति प्रदेशान्तरे पद्यते । श्वान्त्यनन्तरमिदानौं स्टदुनो-ऽग्रधर्मगतकुश्रसस्यासम्बनार्थमाह । त्र्यामित्यादि । सर्व-धर्मा नोपादौयन्ते येन समाधिना सर्वधर्मानुपादानो

तदजातिरनिर्याणं ग्रुडिस्तदनिमित्तता ॥ ३२ ॥

रूपादेरखभावत्वं तदभावखभावता ।

इति भावः । कथं पुनरनवगमे भावनेति । तत्कस्य हेतोरितौत्याग्रद्धाह । सर्वधर्मा हौत्यादि (p. 13, 8) । यस्मात् प्रक्तत्यैव रूपादिनिमित्तानामाश्रयरहितत्वेना-धिमोश्चमनस्कारानधिमोश्चतत्त्वमनस्कारापरिज्ञानमिति धर्मतामुखेनाकारेणालम्बनादधिमोश्चणास्वौक्षतत्वादनुप-गतास्तत्त्वमनस्कारेण चायहौतत्वादनुपात्ताः । इत्यालम्ब-नाकारवदपायाभावेनाधिमाचधर्मश्चमणात् श्चान्तिगतं चिविधम् । तथाचोक्तम् ।

विधानं प्रतिषेधच्च तावेव सहितौ पुनः। प्रतिषेधं तयोरेव सर्वथा नावगच्छति॥

पारमिंतायामधिमात्रश्वान्तिस्वभावायाम् । केनाकारेणा-लम्बनौयमित्याद्द । स हि चरन्तित्यादि (p. 13, 3) । नाम समाधिस्तचतः समाधिस्वरूपं रूपाद्यालम्बनमय-मिति सम्बन्धः। केनाका रेणालम्बनीयमित्याइ। अनेनैवे-त्यादि (p. 13, 10) । स्वप्रशिधिपुख्यज्ञानधर्मधातुबलेनाना-भोगात्सर्वज्ञेाकधातुषु यथाभव्यतया समाधेर्व्यापारः प्रवर्तत इति कार्यमुखेनाकारेणालम्बनात् छिप्रमनुत्तरां सम्य-काम्बोधिमभिसम्बध्धते । मध्यस्यालम्बनार्थमाह । बुडानु-भावेनेत्यादि। बुद्धानुभावप्रक्रमेऽपि पुनस्तद्वचनं प्रतिभान-विश्रेषाभिद्योतनार्थमथवा विनेयानां तत्सारणहढौभावा-र्थम् । व्याक्तोऽयमिति (p. 13, 12)। धर्मतैषा सम्यक्प्रति-पन्नसमाधेर्योगिनो बुद्वैर्थाकरणं क्रियत इति व्याकरण-**चेतुत्वविशिष्टरूपाद्यालम्बनात्। तथागतैरित्यादि।** सर्वा-काराविपरौतधर्मदैशिकत्वेन परार्थसम्पदा तथागताः। सवासनक्षेत्रज्ञेयावर गप्रहा गयोगात् स्वार्थसम्पदा ऽईन्तः । सम्यक्सम्पद्वयावाह्तकमार्गाधिगमात्सम्बुद्धाः । ग्रनेनेति मध्याग्रधर्मगतेन। केनाकारेणालम्बनीयमित्याह। स तमपौत्यादि। न समनुपग्र्यति निर्विकल्पेन चेतसा। न च तेन मन्यते सविकल्पेन तत्त्वतोऽसत्त्वात्। अहं समाहित इति लब्धसमाधिकः समापत्स्य इत्यादयः प्रयोगमौलप्टष्ठ-भाविनो विकल्पाः कालचयभाविनो वा। सर्वे गेत्यादि (p. 13, 16) "दे ह्यमू सर्वते वस्तुसर्वताऽकारसर्वते"ति वचनात् । सर्वेणातीतादिवस्तुभेदेन सर्वे स्तन्धादिविषयं विकल्पजातं वस्तु । सर्वथा म्टटुम्टटुनापि प्रकारेणः । सर्वे सवासनसर्वप्रकारम्। न संविद्यते सर्वविकल्पानुपपच्या

ई२

विदितसमाधिस्वरूपस्य बोधिसत्त्वस्याऽइं समाहित इत्यादि-ज्ञानानुत्पत्त्या धर्मतामुखेनाकारेणाभ्यसनान सम्भवति । अधिमात्रस्यालम्बनार्थमाह। येनायुष्मन् सुभूते समाधिने-त्यादि। अधिमाचाग्रधर्मगतेन। श्रव्यः स समाधिर्दर्श्रयितु-मिति। किं बोधिसत्त्वादीनां विवेकरूपेग्रेति भावः। कचित्कतमेनेति पाठः। तच श्रकाः स समाधिर्दर्शयितुमिति तस्यैव प्रश्नयितुर्वचनमसङ्गतमिति चिन्त्यम्। नो हीद-मि(p. 14, 3)त्याद्युत्तरम् । धर्मतया समाधिबोधिसच्त्वप्रज्ञा-पारमितार्थचयस्य परस्परमेकं रूपमित्यश्वक्षप्रथग्पदर्शन-विशिष्टरूपाद्यालम्बनानैवेत्यर्थः । क्वयं पुनर्भाव्यमानोऽपि दर्शयतुमश्रक्य इति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाकारप्रति-पाद्नेनोत्तरमाह। तमपौत्यादिना। सर्वधर्माविद्यमानत्वेन समाधेरविकल्पनं परमोपाय इति धर्मतामुखेनाकारेणा-लम्बनात्तं समाधिं न जानाति निराकारेण चेतसा प्रत्या-सत्तिनिबन्धनाभावात्। न सञ्जानौते साकारेण वस्तु-भावमन्तरेण स्वप्नादौ भावात् । न केवलमाकारमित्यपि-ग्रब्दः । इदन्तया दर्भनस्य विकल्पाधीनत्वादितिभावः । सर्वानुपलमो भाष्यभावकभावनाऽनुपपत्तिरित्यभिप्रायेग शारिपुचो न जानातीत्याद्याह। संवत्या न दोष इति मत्वा सुभूतिराइ। न जानातीत्यादि। तमेवाभिप्रायम्। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। अविद्यमानत्वेनेति (p. 14, 8)। तत्त्वत इति श्रेषः। प्रयोगादयस्तु मायापुरुषस्येव पूर्वावेधवश्रादि-धर्मताऽविरुद्धकथनात्साधुकारार्थमाइ । त्याद्याकूतम् । साध्वित्यादि । प्रतिभाति ते तव तन्निर्भासिज्ञानोदयेन ।

प्रथमपरिवर्तः ।

उपदिश्रसि परेषां तदालम्बनकथनात् । रवच्चाचेत्याद्युप-संहारः । चश्रब्दीऽवधारग्रे । रवमेवाच निर्वेधभागौय इत्यर्थः । कथं पुनरनेन क्रमेग्र शिष्ठितव्यमिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । रवं हौत्यादि । प्रज्ञापारमितायां निर्वेधभागौयस्वभावायाम् । इत्यालम्बनाकारवत्त्तौकिक-सर्वधर्माग्रत्वादग्रधर्माखं चिविधम् । तथाचोक्तम् ।

समाधिस्तस्य कारिचं व्याइतिर्मननाक्षयः ॥ ३३ ॥

मिष्टस्तिकस्य स्वाभाव्यं समाधेरविकल्पना ।

इति निर्वेधभागीयं स्टदुमध्याधिमाचतः ॥ ३४ ॥ इति एतदुक्तम्। एवं इतधर्मप्रविचयः समाहितचित्तञ्च सर्वधर्मनैरात्म्यं भावयन् क्रमेण यदा पृथग्भुतार्थाभि-निवेशाभावादीषत्स्पष्टज्ञानालेकिन मनोमाचमेव पर्श्वति तदाऽस्योषमगतावस्था। स एवाचालेाकलब्धो नाम समाधि-रुच्यते महायाने। यदा तस्यैव धर्मालेाकस्य रुद्धर्थं नैरात्म्य-भावनायां वौर्यारम्भेख मध्यस्पष्टो ज्ञानाचेाको भवति, तदा मुर्धावस्था। स एव टडालेको नाम समाधिः। यदा तु चित्त-माचावस्थानेन स्पष्टतरो बाह्यार्थाभिनिवेशाभावो ज्ञाना लेको जायते। तदा स्रान्त्यवस्था। याद्याकाराभावानु-प्रवेशात्तचार्थैकदेशप्रविष्टो नाम समाधिः। यदा पुनर्ग्ध-याइकविश्वेपानाभासो ज्ञानालेाको निष्पद्यते, तदा लौकि-काग्रधर्मावस्था। स एवानन्तर्यों नाम समाधिः। सर्वाश्चेता त्रवस्था दढाधिमुक्तितोऽधिमुक्तिचर्याभूमिरुच्यते । त्रास्याच्च भूमौ वर्तमानो बोधिसच्चः पृथग्जनोऽपि सर्वबालविपत्ति-समतिकान्तोऽसंखेयसमाधिधारणौविमोश्चाभिज्ञादिगुणा-

ર્દ્દ 8

न्वितो रत्नमेघे पद्यत इति निर्वेधभागीयानामेवमाल-म्बनाकार हेतुत्वविश्रेषान्निर्दिग्र्य चतुर्विकल्पसंयोगार्थं सर्व-वस्त्वधिष्ठानं प्रथमं ग्राह्यविकल्पमाइ। एवं शिक्षमाण इत्यादिना (p. 14, 15) । किमिति भावः । उद्भावनासंवृत्या शिश्वत इत्यभिप्रायेगाइ। एवं शिक्षमाग इत्यादि। त्रविदितभगवदभिप्रायः शारिपुत्रः प्रच्छति। तच्चेन कतमस्मिन् धर्मे शिक्षत इति । तच वस्तुमाचाधिष्ठान-विकल्पेन विपर्यासानुषङ्गात्परमार्थतो न कचिदित्याह भगवान कसिमंश्विडमें शिक्षत इति। शिक्षमाणोऽपि कथं न शिश्वत इति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । न हीत्यादि (p. 15, 1) सांक्षेशिकधर्मयोगादालाः, वैयवदानिकधर्म-विरहात्पृथग्जनाः । त एव चैवंविधधर्माधिमुक्तिबाहु अत्य-विगमादञ्जतवन्तः । एवं मन्यते । यथाऽविद्याविकल्प-बलादिद्यमानत्वेनोपलमादभिनिविष्टास्तथा न संविद्यन्ते ऽतः संदृत्या शिक्षमाणास्तत्त्वतो न शिक्षन्त इति। यदि तथा न संविद्यन्ते, ऋर्यात्तर्द्यन्यथा विद्यन्ते। तथा च भावग्रहादोष इत्यभिप्रायेणाह। कथन्तहौँत्यादि। प्रवत्तिविपर्यासनिराकरणाद्यथाभिनिविष्टास्तथा न संवि-द्यन्त इति। यदि नामैवमुक्तं तथापि तत्त्वतो न सन्तौत्याह। यथेत्यादि। यथा न्यायतो न संविद्यन्ते तथाऽविचारैक-रम्यत्वेन संवत्त्या विद्यन्तेऽविद्यमानतैव विद्यमानतेति यावत्। एवमित्याद्युपसंहारः। एवमविद्यमाना यतस्तेन कारग्रेन नैरुक्तविधानात् संदृत्या विपरौतज्ञानमज्ञानम-विद्येत्युच्यत इत्यनेनाविद्याविकल्पोऽभिह्नितः । रूपादि-

स्तन्धविकल्पार्थमाइ। तानित्यादि वस्तुमाचाधिष्ठानेन सर्वेऽपि तत्प्रतिवद्या विकल्पाः। सम्बद्या इति ज्ञापयितुं पूर्वेण सम्बन्धः कथितः। एवमुत्तरचापि ज्ञेयम्। कथ-मभिनिविष्टा इत्याइ। तैरित्यादि। तत्त्वेनासंविद्यमानाः सर्वधर्मा रूपादिस्तन्धास्तदिकल्पनयाऽभूतपरिकल्पाद-ध्यारोपिताः, कल्पिताः। नामरूपाभिनिवेश्विकल्पार्थ-माइ। ते तान् कल्पयित्वेत्यादि (p. 15, 6)। शाश्वतो-च्छेदयोरन्तयोरभिनिविष्टास्तान्नामरूपादीन्धर्मांस्तदभि-निवेशविकल्पान्नित्यस्यार्थकियाविरहात्संटत्याऽनित्या एवेति सौकिकेन श्रुतादिमयेन ज्ञानेन न जानन्ति। श्रज्ञानात् कल्पितं पूर्वं पश्चात्तत्त्वार्थनिर्णये।

यदा न जमते भावमेवाभावं तदा कुतः ॥

इति भावनया न पश्चन्ति लेकोत्तरेण तस्मात्तत्त्वे-नासंविद्यमानान्नामरूपादौन्सर्वधर्मास्तदभिनिवेश्वबला-त्कल्पयन्ति । अन्तदयसक्तिविकल्पार्थमाह । कल्पयित्वा दावन्तावभिनिविशन्त इति । तत्सक्तिविकल्पादिति भावः । मंक्लेश्व्यवदानाज्ञानविकल्पार्थमाह । अभिनिविश्चेत्यादि । अभिनिवेश्रहेतुं तन्निमित्तमुपलम्भं निश्चित्य निमित्तीक्वत्वा

सांक्षेणिकवैयवदानिकधर्मस्वरूपाज्ञानविकल्पबलेनाती-तान् यावत्प्रत्युत्पन्नान्धर्मान् कल्पयन्ति । त्रार्थमार्गाप्रति-ष्ठानविकल्पार्थमाइ । ते कल्पयित्वा नामरूपेऽभिनिविष्टा इति (p. 15, 11) । दर्शनादिमार्गास्थित्यभिनिवेश्रादिति भावः । तत्र नाम वेदनादयोऽरूपिणः स्कन्धाः, रूपं रूपस्कन्धः । उपस्तम्भविकल्पार्थमाइ । तैरसंविद्यमानाः

दैविध्यं ग्राह्मकल्पस्य वस्तुतत्प्रतिपश्चतः । मोइराग्र्यादिभेदेन प्रत्येकं नवधा तु सः ॥ ३५ू ॥ इति तच सर्ववस्तुक एव प्रथमो ग्राह्मविकल्पो व्यवदान-

इत्यात्माद्यभिनिवेश्राद्विपरौतं धर्मपुङ्गलनैरात्म्यलस्रणं यथासूतं मार्गं दर्शनादिकं पूर्ववन्न जानन्ति, न पश्चन्ति । विशुद्धृत्यादादिविकल्पार्थमाइ । यथाभूतं मार्गमजानन्त इति । न निर्यान्ति न निर्गच्छन्ति । चैधातुकात्संसारात्। यतो न बुध्यन्त इत्यादिना। विशुद्धुत्पादाद्यभिनिवेशाङ्गृत-कोटिमग्रार्थन तत्त्वम्। तेन कारगेन बाला इति व्यपदेशं सञ्चां गच्छन्ति प्रतिलभन्ते । प्रतिपक्षवत्त्वधिष्ठानं दितौयं ग्राह्यविकल्पमाइ। ते सत्यं धर्मं न श्रद्दधतौत्यादिना। त्रवि-परौतार्थेन सत्यं धर्मं प्रतिपक्षलक्ष्रणं तदभिनिवेर्शविकल्प-योगेन विपरौतप्रतिपत्त्या स्वरूपाननुभवान्न अद्दर्धति नाधिमुच्चेयुः । व्यतिरेकमुखेन विपरौतप्रतिपत्तिमेवाद्य । न खसु पुनरित्यादिना (p. 15, 16)। कष्चिडमें वैयवदानिक ग्राह्यविकल्पेनेति ग्रेषः। स चैवं विषयभेदान्नवप्रकारो भवति । तद्यया राष्ट्यर्थविकल्पः । त्र्रायद्वारार्थविकल्पः । गोचार्थविकल्पः । उत्पादार्थविकल्पः । श्रून्यतार्थविकल्पः । पारमितार्थविकल्पः । दर्शनमार्गविकल्पः । भावनामार्ग-विकल्पः । ऋग्रैश्रमार्गविकल्प इति । तथाचोक्तम् ।

सर्वधर्माः कल्पिता इति। तदुपलम्भाभिनिवेशादिति भावः। त्रात्मादिविकल्पार्थमाह। ते तानसंविद्यमानानित्यादि। त्रात्मनि सति परसंज्ञा, स्वपरविभागात्परिय्रहदेषौ। त्र्यनयोः सम्प्रतिबद्धाः सर्वक्षेशाः प्रजायन्ते ॥

वस्तुक एव दितौय इत्ययमनयोर्ग्राह्यविकल्पयोर्विभेषः। रवच्च क्रत्वोच्चते। यः प्रथमो ग्राह्यविकल्पो दितौयोऽपि स इति पूर्वपादकः। यस्तावत्प्रथमो दितौयोऽपि सः। तद्यथा सर्ववस्तुकः प्रथमो याह्यविकल्पः स्याद्वितौय एव न प्रथम-स्तद्यथा व्यवदानमाचाधिष्ठानो दितौयो ग्राह्यविकल्प इत्येके। प्रथमः संक्षेशवस्त्वधिष्ठानो दितीयो व्यवदान-वस्त्वधिष्ठानोऽन्योन्यव्यवच्छेदरूपत्वादनयोर्भेंद इत्यपरः। पुन्नसद्रव्याधिष्ठानं प्रथमं ग्राह्यविकल्पमाइ । एवमित्या-(p. 15, 17)दिना। एवमनन्तरोक्तकमेण प्राह्यविकल्प-दयमञ्चत्वा शिक्षते किम्प्रथमविकल्पनेनेति भावः। विकल्पा-वर गस्य तुल्यत्वादिति । भगवानाइ न शिक्षत इति । तच्चेनेति भेषः। संहत्या त्वादिकर्मिकस्यैवंभिष्ठाऽन्यथानुप-पत्तेरित्याह। एवं शिक्षमाग इत्यादि। सर्वज्ञतायां शिक्षत इत्यादिपदचयं यथाकमं प्रयोगाद्यवस्थासु वेदितव्यम्। सचैवं विषयभेदान्ववप्रकारो भवति। तद्यथा। स्वतन्त्रात्म-विकल्पः। एकात्मविकल्पः। कारणात्मविकल्पः। द्रष्ट्राद्या-त्मविकल्पः। संक्षेशाधारात्मविकल्पः। वैराग्याधारा-त्मविकल्पः । दर्शनमार्गाधारात्मविकल्पः । भावनामार्गा-धारात्मविकल्पः । क्तार्थाधारात्मविकल्प इति । प्राज्ञ-तिकपुरुषाधिष्ठानं दितौयं ग्राइकविकल्पम्। तस्मिन् विकल्पे चोद्यपरिहारदारेणाह । यो भगवन्तित्या(p. 16, 2)दिना । प्राज्ञप्तिक एव पुरुषो याहक इत्यभिनिवेभे वितयप्रखाति-रूपत्वान्मायास्वभावः पुरुषो मायापुरुषः प्राज्ञतिक रवेति। तस्यापि शिक्षा प्राप्ता न चैवमचेतनत्वादपरिज्ञानेऽपि शिक्षाप्राप्तेर्मुक्तिरयत्नसिद्वेत्यभिप्राये**ण** शिक्षायां सर्वेषां

ÉC

य इत्यादि वदतस्तस्य कथं निर्देष्टव्यमुत्तरं भवेदित्यर्थः। वितथप्रखातिरूपं समानं रूपादौनामतो गत्यन्तरा-भावान्मायापुरुषेखेव शिश्चितव्यम्। न चायत्नसिद्वा मुक्ति-रित्यभिप्रायवानाइ। तेन हीत्यादि। यसाच्वमेवं पृच्छसि तसाचामेवाच प्रश्ने प्रतिप्रध्यामि प्रतिप्रश्नं करिष्यामि। साध्वित्यादि । साध्वेवं भगवन्तित्यभ्यपगमं ज्ञत्वा, इत्येवं भगवतः सकाशादश्रौषीत्। श्रुतवान्। कष्टमेवं श्रुतवानि-त्याह। भगवानित्यादि। विसर्जयनाह। नहीत्यादि। नैव तदन्यत्वं भगवन् यस्मान्नान्या सा माया। नान्यत्तद्रपादि। रूपाद्येव माया मायैव रूपादि। एकानेकस्वभाववैधुर्यात्त-चतोऽनयोर्निःस्वभावत्वे वितथप्रखातिरूपं समानमिति भावः । मायारूपाद्योरेकत्वप्रतिपादने सति मायापुरुषेग्रेव शिश्वितव्यमिति प्रतिपादनायाह। तत्किं मन्यस इत्यादि। " अचैषा पच्चस्तपादानस्तन्धेषु मायोपमेषु बोधिसत्त्व इति संज्ञा निमित्तोङ्ग्रहणम्। वस्तुसमेतमहमिति ज्ञानं समज्ञा। ज्ञेयज्ञानयोर्ग्राह्ययाहकप्रकाराभिनिवेश्विज्ञापनं प्रज्ञप्तिः । विविधपरोपात्तानुपात्तवस्तुसम्बन्धव्यवहरणं व्यवहार " इत्यार्थविमुक्तिसेनः। "गोचावस्थायां बोधिसच्च इति संज्ञा संज्ञैव केवला। चित्तोत्पादावस्थायां जानातीति ज्ञं समं इं चित्तं प्रवृत्तिनिमित्तं यस्या बोधिसत्त्व इति संज्ञायाः सेयं समज्ञा सर्वसत्त्वसमज्ञाननिमित्ता। सप्तसु प्रयोगभूमिषु सर्वधर्मप्रज्ञतिमाचताप्रतिवेधात् प्रज्ञतिः। अष्टम्यादौ निमि-त्तानाभोगमार्गलाभाद्यवहारमात्रेणाभिलाप्याद्यवहार " इति भदन्तविमुक्तिसेनः । रूपादिव्यतिरिक्तबोधिसच्चा-

नुपपत्त्याऽभ्युपगमार्थमाइ। एवमेतदित्यादि (p. 16, 19)। सम्भुमे दिरभिधानम् । तेन हीत्याद्युपसंहारः । यस्मादेवं तेन कारगेन गत्यन्तराभावाद्यथा कर्ममायाजनितः संसारस्तया लेाकोत्तरा ऋपि धर्मा ज्ञानमायाजनिता इत्यनभिनिवेश्रयोगान्मायापुरुषेगेवानुत्तरायां सम्य-काम्बोधौ शिश्वितव्यमित्युपपनम् । न चायत्नसिद्वा मुक्ति-र्यतो ज्ञातमेव तत्त्वं मोस्रावाहकं नाविज्ञातमिति भावः। मायापुरुषत्वे संक्रोग्रव्यवदानव्यवस्था कथमिति । तत्कस्य हेतोरि<sup>(p. 17, 1)</sup>त्याश्रद्धाह। स एव हीत्यादि। पञ्ची-पादानस्तन्धाः। सात्रवा रूपादयोऽनात्रवपञ्चस्तन्धपरि-यहाय पश्चस्तन्धाश्वेत्यध्याहार्यम्। यथादर्श्रनमेव संक्षेत्र-व्यवदानव्यवस्था मायापुरुषत्वेऽपौति भावः । कथम्पन-र्मायोपमत्वमिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह । तथाही-त्यादि। उक्तोऽप्यर्थः प्रकारान्तरेखाण्डझ्वमानो न पुनरुक्तम्। इति पुनरुक्ततादोषो नोज्ञावनीयः। सर्वचैवं ज्ञेयम्। उन्नं भगवतेति। ऋच पच्चोपादानस्तन्धेषु बोधिसत्त्व इति संज्ञादिवचनादनन्तरमेव मायोपमं रूपादिकमुत्तं भगवता। षडिन्द्रियं चक्षुरादि सविज्ञानविषयमिति ग्रेषः। यतोऽनन्तरं वस्थति ते पञ्चस्तन्धा इति । यदिज्ञानं तत् षडिन्द्रियम् । ज्ञानस्यैव तदाकारेग प्रतिभासनात् । षडिन्द्रियञ्च पूर्ववद्वाद्यमिति । प्रात्रतिकपुरुषाधिष्ठान-याइकविकल्पः प्रतिपादितः। स चैवं विषयभेदान्नवप्रकारो भवति । तद्यया स्तन्धप्रज्ञप्तिविकल्पः । आयतनप्रज्ञप्ति-विकल्पः । धातुप्रज्ञप्तिविकल्पः । प्रतौत्यसमुत्यादप्रज्ञप्ति-

विकल्पः । व्यवदानप्रज्ञप्तिविकल्पः । दर्श्वनमार्गप्रज्ञप्ति-विकल्पः । भावनामार्गप्रज्ञप्तिविकल्पः । विश्रेषमार्ग-प्रज्ञप्तिविकल्पः । त्र्रग्रैश्रमार्गप्रज्ञप्तिविकल्प इति । तथा-चोक्तम् ।

द्रव्यप्रज्ञास्यधिष्ठानो दिविधो ग्राहको मतः ।

स्वतन्त्रात्मादिरूपेग स्तन्धाद्याश्रयतस्तथा ॥ ३६ ॥ इति चतुर्विकल्पसंयोगं निर्दिष्ग्येदानौमुपायकौश्रलकल्याग-मित्रस्वभावं संपरिग्रहमावेदयनाह । मा भगवन्तित्यादि । नवयानसम्प्रस्थिता इति। प्रत्ययं महायाने प्रवत्ताः। इम-मिति, गामीयौदार्यासम्बनादिविशेषेण विशिष्टम्। उत्त-सिषुरित्यादि (p. 17, 7)। तचास्थानचास उत्तास उन्मार्गवत्। सन्तत्या चासः सन्त्रासः । उत्पन्नभयस्याप्रतिविनोदनात । सन्तासनिश्चयगमनं सन्त्रासापत्तिः । पापमिचहस्तगता इति। संदृतिपरमार्थविभागमञ्चत्वा निरवधिकालाभ्यस्तो-पलमानिराकरणेन सहसैवानुत्पादादिदेशको नरकादि-फलसडर्मप्रतिश्चेपपापस्य हेतुत्वात्पापमित्रं तस्य हस्तगता ग्रहणयोग्यतां गता इत्यर्थः । व्यतिरेकमुखेन कथितोऽथीं-ऽन्वयमुखेन कथ्यमानः सुदृढो भवतौत्याह । कल्यागमित्र-हस्तगता इति। चित्तानवत्तीनत्वानुत्त्वासादिनोपाय-कौग्रल्येन यथाग्रयं छितीग्रेष्टराज्ञीमरएनिवेदनन्यायेन मात्सर्यादिधर्मवियुक्तः समस्तवस्तुनैराक्यादिदेशकः सुगति-फचादिप्रापकत्वेन कच्याणमित्रं तस्य इस्तगता इति पूर्ववत् । कानौत्यादिना कल्यागमिचस्वरूपः प्रश्नः । उत्तरमाइ। य एनमित्यादि। ये पुन्नला देवदत्तादिकमेनं

" सूचं सूचान्तरानुसारेण व्याखातव्य"मिति भगव-दचनादेव पञ्चविंशतिसाहसिकानुसारेण पूर्वाचार्यवसु-बन्धुप्रस्टतिव्याख्याक्रममाश्रित्याभिसमयाखद्धारकारिकानु -रोधेन च भावाध्याहारादिपदं छत्वा तथा सामान्यशब्द-स्यापि प्रकरणादिबलेन विशेषे वर्तनाद्विक्शापरतन्त्रत्वेन यथोक्तार्थे प्रवचनाविरुद्वे शब्दानां वर्तनाक्तत्रतिषेधे वचनाभावेन च कारणेन यन्यानुगतमेव व्याखातमिदम् । त्रतः कथमयन्यानुगममेवं व्याखानमिति न मन्तव्यम् ।

तदिपश्चपरित्यागः सर्वथा सम्परिग्रहः ॥ ३७ ॥ इति

पुङ्गलं दानादिपारमितासु संदृतिपरमार्थसत्यानतिक्रमेख हितप्राप्ता पूर्ववदववदन्त्यनुशासति। ये चास्मै देवदत्तादि-कायाहितपरिहारेण मारकर्माखुपदिशन्ति। कथमित्याह। रवमित्यादि। रवं मारदोषा मारस्यान्तराया ৰব্ৰ-वेषेग्गेपसङ्ग्रम्य किं ते ऽनुत्तरया बोध्येत्यनागतार्थविवे-चनता। इमे मार्दोषास्तयैव किं ते प्रज्ञापार्रामतायां लिखनाद्यनुष्ठानेनेति वर्तमानार्थविवेचनता । तदिच्छि-न्दनाबलेन यथाक्रमं स्वीक्षतत्यागकर्मार्थमाह। एवं मारकर्माणामित्यादि (p. 17, 17) बुद्धा च यत्कार्थं तदाइ । तानि त्वयेत्यादिना। इमानीत्याद्युपमंहारः। महा-सनाइसनइस्थेति । सनाइप्रतिपच्या वध्यमाणया युक्तस्य महायानसंप्रस्थितस्येतिप्रस्थानप्रतिपत्त्या तथैवान्वितस्य महायानसमारूढस्येति । तयैव महायानमुललितस्य । तथाद्यादौ तया प्रस्थितः पश्चादारूढ इष्यते। तथाचोक्तम्। चित्तानवस्तीनत्वादि नैःस्वाभाव्यादिदेशकः ।

ग्रन्थशा यद्ययं न्यायो नाश्रीयते तदा प्रवचनव्याखेव न स्यात्। ग्रब्दानां सामयिकत्वेनानेकार्थवत्तौ प्रतिनियतार्थ-परिग्रहे सन्देहात्। किष्चार्यासङ्ग्रम्धतौनामेवेदं व्याखानं लिखत इति प्रमाणीकर्तव्यम् । तथाहि अपूर्यते । विदित-समस्तप्रवचनार्थी लब्धाधिगमोऽप्यार्थासङ्गः पुनरुक्त-बाहुन्धेनापुनरुक्तप्रदेग्रेऽपि प्रत्येकपदव्यवच्छेदादर्शनेन गाम्भीर्याच प्रज्ञापारमितार्थमुन्नेतुमश्रको दौर्मनस्यमनु-प्राप्तस्ततस्तमुद्दिश्य मैचेयेग् भगवता प्रज्ञापारमितास्रचं व्याखातमभिसमयालद्भारकारिकाशास्त्रच कृतम्। तच्छुत्वा पुनरार्यासङ्गेनाचार्यवसुबन्धुप्रस्तिभिश्च व्याखातमित्यलं प्रसङ्गेन। निर्वेधभागौयानन्तरं प्रतिपत्तिमतो यथोत्त-निर्वेधभागीयमन्यद्पि दर्शनमार्गादिकमिति प्रतिपत्ते-राधारं धर्मधातुस्वभावकमावेदयन्नाइ । यद्भगवानेव-मित्यादि (p. 17, 21) एतद्त्तम् । यद्भगवानेवमाइ बोधि-सत्त्वस्य महासत्त्वस्येत्यादि । यच्च स्त्रचान्तरेषु महासत्त्वो इत्युच्यते। तच पूर्वके वाक्ये तेषु च स्त्वान्तरेषु धर्मधातुस्वभावत्वे बुद्बधर्माणां कः प्रतिष्ठार्थः पदार्थौ बोधिसच्च इति । उत्तरं वत्तुमाह । अपदार्थ (p. 18, 5) इत्यादि । बोधिसत्त्वो बुद्वधर्माणां पदार्थो बोधिसत्त्व-पदार्थो यः स तत्त्वतो उपदार्थी उप्रतिष्ठार्थी अगेवमिति यावत् ।

अधिगममनन्तरेण मुत्त्यनुपपत्तेरधिगच्छन् बुद्वधर्मान् कथमपदार्थों बोधिसत्त्व इति। तत्कस्य इतोरित्याश्रङ्घाइ। सर्वधर्माणां हौत्यादि। यस्मात् सर्वधर्माणां वस्तुतन्तिमित्ता-

तयोः पर्युपयोगस्य प्रज्ञायाः रूपया सह ॥ ३८ ॥ शिष्यासाधार गत्वस्य परार्थानुक्रमस्य च। ज्ञानस्यायत्नवत्तेश्व प्रतिष्ठा गोचमुच्यते ॥ ३८ ॥ इति

षोढाऽधिगमधर्मस्य प्रतिपक्षप्रहाणयोः ।

भिनिवेशाभावेनाऽसक्ततायां सत्यामन्यथाधिगमानुपपत्त्या बुड्वधर्माधिगमाय मायापुरुष इति शिक्षते । तस्मात् कथं तत्त्वतः प्रतिष्ठार्थ इति भावः। संदृत्या पुनः प्रतिपत्ति-धर्मस्यावस्थान्तरभेदेन धर्मधातुस्वभाव एव बुद्धधर्माधारो बोधिसच्चस्वयोदशविधो गोचमिति निर्दिश्यते । तचादौ तावचतुर्विधसौकिकनिर्वेधभागौयानामुत्पादाधारः । ततो लेाकोत्तरदर्शनभावनामार्गयोः ततस्तद्त्यत्तिबलेन चौर-निष्कासनकपाटपिधानवत् समकालं समस्तप्रतिपश्चा-त्यादविपन्नजिरोधयोक्ततस्तदनुपलब्या तयोर्विपश्चप्रति-पद्यर्योनिरोधोत्पादयुक्तविकल्पापगमस्य । ततः पूर्वप्रणि-धानदानाद्युपायकौश्रख्यबलेन संसारनिर्वाणाप्रतिष्ठान-लक्षणयोः प्रज्ञाकरुणयोस्ततस्तद्त्यच्या आवकाद्यसाधारण-धर्मस्य। ततो यथाश्रयमवतार णाद्यभिसन्धिदारे णयानचयं प्रतिष्ठापनसन्धर्णपरार्थानुक्रमस्य। ततो यावदासंसारं निर्निमित्तानाभोगपरकार्यज्ञानस्य चाधारः । ततश्चैवम-धिगमानुकमादियमानुपूर्वौं। ज्रनया च सर्वाधिगमधर्म-सङ्घहादियानेव निर्देशों न न्यूनो नाष्यधिकः । तथा संवत्याधारभावस्याश्चिमत्वादयं सर्वोऽयोऽच प्रज्ञापारमिता-यामाश्चित्र रवेत्यवगन्तव्यम् । पञ्चविंशतिसाहसिकायाञ्च प्रत्यर्थमाधारमधिकत्य निर्दिष्टो ग्रन्थो नेह ज्ञापकत्वेन प्राचुर्यभयास्त्रिखते । तथाचोक्तम् ।

यदि धर्मधातोरेवार्यधर्माधिगमाय हेतुत्वात्तदात्मको बोधिसत्त्वः प्रक्षतिस्थमनुत्तरबुद्वधर्माणां गोवं धर्मतासंज्ञकम्। तदा धर्मधातोः सामान्यवर्तित्वादिदं प्रक्षतिस्थं गोव-मनादिकालायातं धर्मताप्रतिलब्धमिदं समुदानौतं पूर्व-कुण्रलमूलाभ्यासप्रतिलब्धमिदं नियतं प्रावकप्रत्येकबुद्ध-तथागतगोवं महद्भिरपि प्रत्ययैरहार्थत्वादिदमनियतं प्रावकादिगोवं प्रत्ययैर्हार्थत्वादिदमनियतं प्रावकादिगोवं प्रत्ययैर्हार्थत्वादिदमनियतं यथा प्रावकयानाद्यधिगमक्रमेणालम्बेत तथार्यधर्माधि-गमाय धर्मधातोईतुभावेन व्यवस्थापनान्नोवत्वेन व्यपदेण इति समाधिरथवा यथैकस्टट्टव्याभिनिर्टत्तैकतेजःपरि-पकाधारघटादेराधेयस्तीद्रण्रर्करादिभाजनत्वेन भेदस्तद-द्यानवयसङ्गृहौताधिगन्तव्याधेयधर्मनानात्वेनाधारनानात्वं निर्दिष्टमिति न दोषः । तथाचोक्तम् ।

धर्मधातोरसमोदाझोचभेदो न युज्यते ।

**त्राधेयधर्मभेदात्तु त**ब्नेदः परिगौयते ॥ ४० ॥ इति

निरुत्तं तु गुर्णोत्तार णार्थेन धर्मधातुर्गोचं तस्माद्वि ते गुणा रोइन्ति प्रभवन्तीत्यर्थः। एवच्च कत्वोच्चते। असंस्कृत-प्रभाविताः सर्वार्यपुन्नला इति। ननु चादावेव गोचं वक्तव्यं तत्पूर्वकत्वाचित्तोत्पादस्य मोश्वनिर्वधभागीयानाच्चति कथ-मेवमुक्तम्। सत्यमर्थोनुपूर्व्येषा। इयं तु प्रतिपादनानुपूर्वी यत्कार्यं प्रतिपाद्य पश्चात्कार णं निर्दिश्यत इत्यदोषः। आधारानन्तरं यथोक्तप्रतिपच्चाधारस्य बोधिसत्त्वस्य किमालम्बनमित्यालम्बनार्थमाइ। यस्मात्सर्वधर्माणा-मेवावलम्बनस्थानौयानामनुबोधार्थेन सम्यगुभयसत्यान-

लौकिकाधिगमाखाञ्च ये च लेकोत्तरा मताः ॥ ४१ ॥

त्रालम्बनं सर्वधर्मात्ते पुनः कुश्रलादयः ।

तिक्रमावलम्बनेन याऽसक्तता तस्यां सत्यामालम्बनविश्-डिंगमनेनानुत्तरां सम्यक्तम्बोधिमभिसम्बुध्यते नान्यथा-ऽतो बोध्यासम्बनप्रयोजनेन सर्वप्रकारस्वार्थसम्पादनाद बोधिसच्च इत्युच्यते। तचादौ तावत् सामान्धेन सर्वधर्मान् कुश्रलाकुश्रलाव्याक्रतान् यथाक्रमं आमख्यताप्राणाति-पाताव्याक्ततकायकर्मादय इति चिधा विभिद्योपादेय-परित्यागोपेष्ठास्थानौयत्वेन विभावयति । ततः पुन-लौंकिकमार्गसङ्ग्रहीताः पञ्चोपादानस्तन्धादयो लौकिकाः। सम्यगार्यमार्गेख सङ्ग्रहीताञ्चतुर्ध्यानादयो जेाकोत्तरा इति चिन्तयति । तचात्मयहाप्रतिपश्चत्वेन सौकिकाः पञ्चो-पादानस्तन्धादयः साश्रवाः । लेाकोत्तरात्त्वात्मदर्शनप्रति-पश्चत्वेन समृत्युपस्थानादयोऽनाश्रवा इति हेयोपादेयतया निरूपयति। ततो ऽनाश्रवानादाय हेतुप्रत्ययाधीन-कामादिधातुसङ्गृहौता बोधिपश्चादयः संख्लताः संटत्या। कारणानपेक्षधातुत्रयापर्यापन्नतथतादयो ऽसंस्कृताः पर-मार्थत इति दिधा ध्यायति । ततो ऽसंस्कृतप्रभाविताः सर्वार्यजनसन्तानप्रभवचतुर्ध्यानादयः साधारणधर्माः । सम्यक्तम्बुद्धसन्तानोदयधर्मिद्र्यबलादयोऽसाधारणा धर्मा इति दिधा भावयतौत्येवमधिगमानुक्रमेग सर्वधर्मा मायो-पमतया यथावदियन्त एवालाब्यन्त इत्यालम्बनमेकादण-विधं ज्ञेयम्। यथोक्तालम्बनक्रमप्रतिपादनग्रन्थपञ्चविंग्रति-साइसिकायां स्पष्ट रवेति न विप्रतिपत्तिः कार्या। तथाचीक्तम् ।

साश्रवानाश्रवा धर्माः संस्कृतासंस्कृताश्व ये। शिष्यसाधारणा धर्मा ये चासाधारणा मुनेः॥४२॥ इति ये तु धर्मधातुमेव सदा विशुडमदयं ज्ञानमालम्बनं मन्यन्ते तैः सदा विशुडत्वादुत्तरोत्तरविशुडिविशेषगमनं कथमिति वक्तव्यम्।

" त्रव्धातुकनकाकाण्रणुडिवच्छुडिरिष्यत " ।

इति चेत्। एवन्तर्हि शुद्धं ताचिकं ज्ञानमिति प्रति-पह्राभिनिवेशादर्थाक्षिप्तो विपह्ताभिनिवेशः। अतो विपह्त-प्रतिपन्नविकल्पप्रद्राणाभावात्पादेशिकगुडिप्रसङ्गः। ननु च त्वत्यन्ने सर्वाकारज्ञतायाः सुभूतेऽभाव आलम्बनमित्या-लम्बननिष्ठा कथमिति चेत्। अदोषः। "यतो न्यायानु-यायौ भावो नास्तीत्यभावस्तया संदृतिरुच्चते। तस्याश्व प्रच्छादिततच्चरूपायाः क्रमेग मायोपमत्वप्रतीतिरेव भूडिः। एवच्च छत्वा प्रकृतिप्रधानं गोचम्। विकृति-प्रधानमालम्बनमुभयं तूभयचाप्रतिषिड्वमित्याधारालम्बन-योर्चप्रणभेदः। बहुवक्तव्यं चालम्बनव्यवस्थानमित्यसं प्रसङ्गेने"त्यार्थविमुक्तिसेनः। त्रालम्बनानन्तरमेवालम्बन-प्रतिपत्तेर्बोधिसत्त्वस्य कः समुद्देशः। इति समुद्देशार्थमाह । यत्पुनरित्यादि (p. 18, 10)। केन कारणेन केन प्रयोजनेन बोधिसत्तवः सन्महासत्तव इत्युच्यते । उत्तरमभिधातुमाह । मइत इत्यादि । महतः सच्चरा शेरित्यपरिमितस्य सच्च-सामान्येनाभिधानम् । एकोऽप्यनादिसंसार-समुह्रस्य प्रवृत्तिमहत्त्वेन महान् भवेदिति राश्यिष्टरणम् । सत्त्व-निकायस्येति प्रतिपत्नकफलस्थनिकायादिभेदेन विजा-

तौयव्यादृच्या सत्त्वसामान्यात् सत्त्वसभागसङ्गृद्दौतस्य विग्रेषेणाभिधानम् । अग्रतां कार्यिष्यतौति (p. 18, 12)। सर्वमत्त्वाग्रताचित्तमहत्त्वं तद्देशेन प्रष्टत्तत्वाद्धिगम्य पश्चात्तत्प्राप्तुकामानां सत्त्वानामग्रतां धर्मदेश्रनादिना निष्पादयिष्यति। तेनार्थंनेति। तेन कार्ग्रेन बोधि-सची महत्सचं चित्तमस्येति महासच्च इति। चित्त-महत्त्वे सति प्रहार्गं महदिति । प्रहागमहत्त्वप्रतिपादनाय गुर्वायत्ततयाऽनुज्ञामार्गेखं प्रत्याह शारिपुचो ममापौत्यादि। सीऽर्थों मम भगवन् प्रतिभासते। येनार्थेन बोधिसच्चः सन्महासच्च इत्युच्चते इति वाक्यार्थः । न केवलं भगवत इत्यपि शब्दः। अनुज्ञातार्थमाहः। प्रतिभात्वित्यादि (p. 19, 1)। यस्यार्थस्य कथनायेदानौं साम्प्रतमवसरं कालं मन्यसे । सोऽर्थः प्रतिभातु सम्यगभिमुखीभवतु । सन्धानुत्रो महत्या इत्याद्याह। तचाहङ्काराधारार्थंनातमा। त्राहितोऽहङ्कार एतसिन्निति छत्वा। सौदनात्मकत्वात् सत्त्वो जीवितेन्द्रियवग्रेनानिकायसभागापरिसमाप्तेर्वर्तत इति जीवः। पुनः पुनर्गतिषु सीयत इति पुङ्गसः। त्राविर्भवतौति भवः । तिरोभवतौति विभवः । नास्तौ-दानौमभूत्यूर्वमित्युच्छेदः। ऋत्ति यत्त्वभावेन न तन्नास्तौति शाश्वतः। त्रात्मात्मीयाकारेण पचस्कन्धदर्शनं स्वकायः। रवमाद्यानां दृष्टीनामिति । यथोक्तदृष्टिप्रमुखानां मिथ्या-शीलव्रतपरामर्शादिदृष्टीनामात्मादिधर्मसन्तौरणाकाराभि-निवेशस्वभावानां प्रहाराय सवासनपरित्यागाय धर्म देशयिष्यति । प्रहाणाधिगममहत्त्वं प्राप्येति भावः ।

अन्यया परोक्षोपेयतत्त्वस्य "तदाखानं हि दुष्करम्"। इतिश्रब्दस्तसादर्थं रागाद्यशेषदोषप्रहागे विशिष्टोऽधिगम द्रत्यधिगममहत्त्वं तथैवाह। बोधिसत्त्वो महासत्त्व (p. 19, 5) इति भगवन्नुचाते। यदपौत्यादिना न केवलमन्यदित्यपि-ग्रब्दः । बोधिचित्तमिति बोध्यर्थं चित्तं प्रणिधिप्रष्ठानात्मकं चित्तमिति यावत्। सर्वज्ञताप्रवणं चित्तं सर्वज्ञताचित्त-माधिमोश्विकमधिमुक्तिचर्याभूमिसङ्गृहौतम् । निर्विकल्पक-प्रयोगभूमिषु निर्निमित्तानाभोगवाहित्वेनासमं चित्तं वैपाकिकमष्टम्यादौ । ऋसमैर्बुडैः समं तुल्यं चित्तमसम-समं चित्तं सर्वावरणवर्जितं बुइभूमिगतम्। अथवानु-त्पादरूपबोधिस्वभावीभूतं चित्तं बोधिचित्तम् । तदेव च योगिसंहत्या त्रादर्शादिज्ञानसम्बन्धेन कथष्ट्विद्याहत्त्या सर्वज्ञताचित्तमित्यादि चतुर्धा व्यपदिग्यते । सर्वमप्येतद-साधारणमगम्यं सर्वश्रावकप्रत्येकबुडानाम् । तचाप्येवंविधे चित्ते महार्थत्वात् पश्चपाताईंऽसत्तोऽनभिनिविष्टोऽपर्या-पन्नोऽस्थित इत्यनेनाधिगममहत्त्वमावेदितम्। सुतरा-मन्यवेत्यपिशब्दः । अनभिनिविश्यास्थित्वा च भावना-नुपपत्तेः कथं दयमेतदिति तत्कस्य हेतोरि्(p. 19, 12)-त्याग्रङ्घाह। तथाहीत्यादि। यस्मात्तदनन्तरोक्तं सर्वज्ञता-चित्तं पूर्वोक्तसर्वचित्तोपलस्रणपरं सक्तिप्रतिपक्षभूतमना-स्थितिपश्चभूतमपर्यापनं तस्मान्मायापुरुषस्येव ग्रवं भावनेति भावः । तद्यद्पौत्यादिनिगमनमनाश्रवत्वेऽपि वस्तुसद्भावादनभिनिवेशादिरयुक्त इत्याइ। केन कारणे-

नेत्यादि । उत्तरार्थमाइ । श्रचित्तत्वादिति (p. 19, 17) तत्त्वेनानुत्पन्नत्वात् । शारिपुच श्राहेत्यारभ्य (p. 19, 20) यावदग्रतायां निर्दिष्टो निर्दिशसौति (p. 20, 8) व्याखातम् । श्रर्थान्तरप्रसङ्गेनागतत्वात् पुनरुक्तिदोषो न भवति । तथा चाहाचार्यदिङ्गागः ।

त्रावर्त्यते स एवार्थः पुनरर्थान्तराश्रितः । इति "तदेवमजितं जयोदेशसाधर्म्येण चिविधः प्रतिपत्त्युदेशो बोधिसत्त्वस्य निर्दिष्टो वेदितव्यः । त्रालम्बनादुद्देशस्य को विश्रेषः । तादात्विकमालम्बनं समीपवर्ति । त्रामुचिक-विप्रक्षष्टत्वदेशः । शरसन्धानलक्ष्यवेधसाधर्म्येणे"त्यार्थ-विमुक्तिसेनः । तथाचोक्तम् ।

सर्वसत्त्वाग्रता चित्तप्रहाणाधिगमचये।

चिभिर्महत्त्वैरुद्देशो विज्ञेयोऽयं स्वयम्भुवाम् ॥ ४३ ॥ इति

उद्देशानन्तरमिदानौं तन्निष्यत्तये प्रतिपत्तिर्वक्तव्या। सा च चिसर्वज्ञताविषये सामान्येन शुक्लधर्माधिष्ठाना। सर्वा-काराभिसम्बोधादौ चतुर्विधेऽभिसमये प्रत्यभिसमयं षट्-पारमिताधिष्ठाना च किया प्रतिपत्तिः। न धर्मकायाभि-समये फलत्वेन तच कियाऽसम्भवात्। तच "सन्नाइ-प्रस्थानप्रतिपत्तौ यथासंख्यं पारम्पर्येख साक्षात्प्रयोग-स्वभावे सम्भाराधिमुक्तिचर्याभूमिसङ्गृहौते। सम्भारप्रति-पत्तिर्दयामारभ्य धारखौपर्यन्तेन साक्षात्प्रयोगमार्गस्व-भावाधिमाचाग्रधर्मसङ्गृहौता। प्रथमप्रमुद्ताभूमिस्वरूपा सम्भारप्रतिपत्तिदर्श्वनमार्गात्मिका। द्वितौयादिभूमिस्वरूपा

भावनामार्गस्वभावा प्रतिपश्चात्मिका च सम्भारप्रतिपत्ति-रुभयमार्गगोचरा। निर्याणप्रतिपत्तिर्भावनामार्गाधिष्ठाने" त्यार्यासङ्गः। एवं प्रयोगदर्शनभावनामार्गस्वभावानां प्रतिपत्तिलक्षणानां सनाइप्रस्थानसमारनिर्याणानां मध्ये वीर्यरूपतया सन्नाइप्रतिपत्तिं प्रथमां दर्शयतुमाइ । अध खल्वायुष्मानित्यादि (p. 20. 9)। पूर्णो मैचायणीपुच इति पूर्णस्यैव मैचायगौपुच इति संज्ञान्तरमथवा मैचायग्याः स्वमातुः पुत्रो मैत्रायगौपुत्तः। यदिदमिति। ग्रनन्तरमिदं यदस्तु। महासनाहसनड इति सनाहप्रतिपच्या युक्तः। सा चेयमर्थाक्षिप्ता सन्नाइप्रतिपत्तिः । यद्त दानपार-मितायां चरतो बोधिसच्चस्य धर्मदानादिदानात् दान-पारमितासन्नाइः । तस्यैव आवकादिमनस्कारपरिवर्जना-च्छीलपारमितासन्नाहः। तस्यैव सर्वाकारज्ञता धर्माणां श्रमणरोचनव्युपपरौष्ठणसर्वजनाप्रियवादित्वसह्रनात् श्ला-न्तिपारमितासन्नाहः । तस्यैवोत्तरोत्तरकुश्रखमूलाभिष्टद्यर्थं छन्दादिजननादीर्यपारमितासन्नाहः । तस्यैव यानान्तरा-व्यवकौर्णचित्तैकायतया तत्कुण्रलमूलानुत्तरसम्यक्सम्बोधि-परिणामालम्बनाज्ञानपारमितासन्नाहः। तस्यैव माया-कारसंज्ञीपस्थानेन देयदायकप्रतियाहकानुपलभात् प्रज्ञा-पारमितासनाइ इत्येवमिदं प्रथमं सनाइप्रतिपत्तेर्दान-पारमिताषद्भम्।

रवं तस्यैव श्रीलपारमितायां चरतो दितीयं, स्रान्ति-पारमितायां तृतीयं, वीर्यपारमितायां चतुर्थं, ध्यान-पारमितायां पच्चमं, तस्यैव प्रज्ञापारमितायां चरतः षष्ठमिति । एवमेते षट् पद्भा भवन्ति । सत्राहानां षट् साधर्म्याद्दानादिसाधर्म्याच षट् सत्राहप्रतिपत्तयोऽभि-धौयन्ते । प्र्च्चविंशतिसाहस्तिकायाच्च सत्नाहप्रतिपत्ति-प्रतिपादने दानादयः षट् षद्भाः स्पष्टमुपत्तभ्यन्त एवेति न विप्रतिपत्तिः कार्या । तचादौ भोगनैरपेक्ष्याच्छीत्त-समादानं करोति । श्रीत्तानुरक्षी क्षमो भवति । खेद-सहिष्णुरारब्धवीर्यः । कौश्रीद्यविगमाद्यानं निष्पादयति । सम्पन्नध्यानो लेकोत्तरां प्रज्ञां प्रतित्तमता दत्येवं दाना-दौनामधिगमानुसारेण निर्देशोऽतिप्रतौत इत्ययमेव क्रमः । तथाचोक्तम ।

> दानादौ षड्विधे तेषां प्रत्येकं सङ्घत्त्वेण या । सन्नाइप्रतिपत्तिः सा षड्भिः षट्कैर्यथोदिता ॥ ४४ ॥ इति

क्तसन्नाइस्यैवं प्रस्थानमिति प्रस्थानप्रतिपत्तिं दितीयां कथयन्नाइ। महायानसंप्रस्थितो महायानसमारूढश्चेति। यानग्रब्दस्य कर्मकरणसाधनत्वादादौ प्रस्थानप्रतिपत्त्या महायाने हेतुफलात्मके धर्मे सम्प्रस्थितः। पश्चादुत्तरो-त्तरविग्रेषाधिगमान् महायानसमारूढ इति पद्दयम्। सा चेयमर्थाक्षिप्ता प्रस्थानप्रतिपत्तिः। यदुतादौ चित्त-स्थिरौकरणात्स्वाकारलिङ्गनिमित्तीर्थ्यानारूप्यसमापत्ति-

व्यवस्थानं प्रस्थानं भवति । ततः स्थिरीभूतचित्तस्य पुण्य-ज्ञानाभ्यास इति । देयदायकप्रतियाह्वकादिचिमण्डल-विश्रुद्धा षट्पारमिताप्रस्थानम् । ततः सम्भृतपुण्य-ज्ञानस्य तत्त्वाधिमोक्ष इति दर्श्वनभावनाऽग्रैक्षविग्रेष-मार्गस्वभावार्यमार्गप्रस्थानम् । ततो धर्मताप्रवणस्य यथा- भयं परार्थ इति मैच्यादिचतुरप्रमाणप्रस्थानम्। ततः परार्थप्रष्टत्तस्योपलम्भो बन्धनमित्यनुपलम्भयोगप्रस्थानम्। ततो निःस्वभावयोगवतः कथं प्रष्टत्तिरिति कर्मकर्तृक्रिया-नुपलम्भेन मायापुरुषस्येव सर्वच चिमण्डलविभुडि-प्रस्थानम्। तत एवं परिभुडचारिणः स्वसाध्ये यत्न इति सर्वसत्त्वायताचित्तमहत्त्वादिचिविधोद्देभप्रस्थानम्। ततः हतोद्देभप्रयत्नस्य परचित्तपरिज्ञानादौ वौर्यमिति दिव्य-चक्षुरादिषडभिज्ञाप्रस्थानम्। ततः प्राप्ताभिज्ञस्य बुद्धत्वो-त्साह इति सर्वाकारज्ञता प्रस्थानं भवति एवमधिगमा-नुक्रमेण नवधैव सम्यग्व्यवस्थितिलक्षणसमस्तमहायान-धर्माक्रमणस्वभावा प्रस्थानप्रतिपत्तिः। प्रच्वविंग्रतिसाह-सिकायाच्च यथोक्तप्रतिपत्तिपत्तिपादको ग्रन्यो ग्रन्य-प्राचुर्यान्नेह ज्ञापकत्वेन लिख्यते।

तयाचीक्तम्।

ध्यानारूप्येषु दानादौ मार्गमैच्यादिकेषु च। गतोपलम्भयोगे च चिमग्डलविशुड्विषु ॥ ४५ू ॥ उद्देश्रे षड्खभिज्ञासु सर्वाकारज्ञतानये। प्रस्थानप्रतिपञ्चेया महायानाधिरोहिग्गौ ॥ ४६ ॥ द्रति

तस्मादिति । सन्नाइप्रस्थानप्रतिपत्तिभ्यां युक्तत्वात् । सङ्ख्यामिति (p. 20, 12) व्यपदेश्रम् । एतदुक्तम् । "यस्मात् सन्नाइप्रस्थानप्रतिपत्तिभ्यां युक्तः तस्मान्महासत्त्वव्यपदेश् " इति । इतप्रस्थानस्यैवं सम्भार इति सम्भारप्रतिपत्ति-स्नूतौया सप्तदश्रप्रकारा वक्तव्या । तथाचोक्तम् । दयादानादिकं षद्वं भमयः सविदर्भनः । युगनब्रञ्च यो मार्ग उपाये यच्च कौभ्रखम् ॥ ४७ ॥ ज्ञानं पुख्यच्च मार्गञ्च धारखी सूमयो दभ् । प्रतिपक्षञ्च विज्ञेयः सम्भारप्रतिपत्कमः ॥ ४८ ॥ इति

अतस्तां प्रतिपादयितुं प्रश्रयनाइ । सनइ इत्यादि । कियतेति कियत्सङ्खावच्छिन्नेनार्थान्तरेख धर्मेख युक्त इत्यध्याद्वार्थम् । यतः सन्नाइप्रतिपच्या करुणादिसम्भारेख च युक्तो महासनाइसन्नइ इति । प्र्च्चविंश्यतिसाहसिकायां भगवता व्याखातम् ।

तचार्थाश्विप्तसनाइप्रतिपच्या युक्तो महासनाइसनइ इत्यानन्तरमावेदितमधुना करुणादिसमारेणेत्यदोषो-ऽध्याहारपदस्यार्थं विसर्जयनाइ। इहेत्यादि (p. 20, 10)। इहेति वाक्योपन्यासे। एवं भवतौति। एवच्चित्तमुत्पद्यते। तदेवाह। त्र्रप्रमेया इत्यादिना। प्रत्यक्षादिप्रमाणेन प्रमातुमण्क्वत्वादप्रमेयाः। यथाण्यं यानचयनिर्वाण-प्रापणात्परिनिर्वापयितव्याः। त्र्रसङ्ख्येया इत्येकत्वादिसङ्ख्या-रहिताः। एतदुक्तं "छपया विह्यीनस्यानुपायवतः परेषां कचिदप्रतिष्ठापनेन निर्वपणासम्भवादिदमर्थादास्निप्तं भवति। करुण्या पौद्यमानस्य दानादिभिः षड्भिः पार-मिताभिरुपायभूताभिरनुग्रद्ध दानपारमितया तदात्व-सुखोपसंहारेण् शौलपारमितायाऽयतिसुखोपसंहारेण् सहिष्णोरुत्साहिन एकाग्रचित्तसीकान्तिकफलप्राप्तिमुपा-दाय स्नान्तिवीर्यध्यानपारमिताभिरैकान्तिकसुखोपसंहारेण्

۳ŝ

प्रज्ञापारमितयाऽत्यन्तिकसुखोपसंडारेग चात्मनः षट्पार-मितास्ववस्थानवत्तच समादापननिवेशनप्रतिष्ठापने-र्विश्चेपात्मतिष्ठापयितव्या मये"ति। एवच्च सप्तसमारा निर्दिष्टा भवन्ति। यद्त करुणासमारो दानसमारः शीलसमारः श्वान्तिसमारो वीर्यसमारो ध्वानसमारः प्रज्ञासमार इति । तचापि समाधिलाभात् कर्तुकर्मोप-लम्भो नास्तीत्याइ। न च ते सन्तीत्यादि। एवं तर्द्धनुप-लमा इत्याह। स तानित्यादि। स करुणादिसमारेण युक्तो बोधिसच्चो ऽप्रमेयांस्तावतो ऽसह्योयांस्तान् सच्चान् परिनिर्वापयति संदृत्या। यद्येवमुपलमस्तर्हि प्राप्त इत्याह। न चेत्यादि। परमार्थतो ऽनुपलमादिति भावः। कथं पुनरेकस्योपलमानुपलमाविति। तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाह। धर्मनैषेत्यादि। यथा मायाधर्मता यथादर्शनं सत्या, न्यायेनासंघटनादसत्या। अतस्तां तर्कविस्यन्दा-सन्दूषितां सार्वलौकिकौमाभासमाचगमनतां दृष्टान्तत्वेनो-पादाय यहीत्वा तथाधर्माणां रूपादीनामेषा धर्मता। भिन्नविषयव्यादत्त्यपेक्षा प्रकल्पितत्वेनोपलमानुपलम-स्वभावाऽविरुद्धा स्याङ्गवेत्। एकविषयव्यावत्त्यपेश्लाभयधर्म-कल्पनायां दोष इति भावः। एतच दयमन्योन्य-विपर्यासनिराकार खायाभिहितं न तत्त्वतो यथोक्तं प्रागि-त्यनेन श्रमयसमारो निर्दिष्टः। प्राप्तश्रमयस्य विदर्शनेति विदर्भनासमारमाइ। यथापौत्यादिना (p. 21, 1)। दक्षे निपुनः । मायाकारान्तेवासी तच्छिष्यः । मुखतो माया-निर्माणस्थानत्वाचतुर्महापथग्रहणम् । जनकायं सत्त्व-

समुइम्। ग्रभिनिर्मिमौते निर्माणं करोति। ग्रन्तर्धान-मित्युपसंहारम्। तदनन्तरोक्तमर्थजातम्। तत् किं मन्यसे किं बुध्यस इति सामान्येन प्रश्नं छत्वा। अधैवं मन्यस इत्याह। ऋपि न्वित्यादि। ऋपिश्रब्दः सम्भावनायामेव-मित्यर्थे नुग्रब्दः। तत्र तसिन् जनकायमध्ये। केनत्त्रिमाया-कारादिना कश्चिद्देवदत्तादिईत चायुषो दुर्बेलप्रयोगात् । म्रतः सर्वथोच्छेदात् । नाशितः कायस्यापचयप्रयोगात् । श्वनहितो ऽदृश्यत्वापादनादिति मन्यसे। तत्त्वतो धर्मिणो ऽसच्चादेतत् सर्वे न सम्भवति । यथादर्शनं तु भवत्येवेति भावः। विदिताभिप्रायत्वेनाह। नो हीदमिति। तच्वत इति शेषः । प्रसाधितदृष्टान्तार्थमभिमतार्थं योजयन्नाइ । एव-मित्यादि (p. 21, 7)। विस्तरेख निर्दिग्यैवमुपसंहरवाह । स चेदित्यादि । इममित्यनन्तरम् । एवमिति संष्टति-परमार्थसत्यानतिक्रमेगः। यद्त्तं कियतेति तस्य परिहारा-दियतेति वचः । एतदुक्तमियता करुणादिसम्भारेणापि योगानाहासनाहसनडव्यपदेश इति। विदर्शनया श्रून्यता-सम्बनेन श्रावकादिबोधौ पातादतोऽनन्तरं युगनड-समारमाह। यथाइमित्यादिना (p. 21, 13)। भगवतो भाषितस्येति । धर्मतैषा सुभूते धर्माणामित्यादि । वतग्रब्दोऽवधारगे। एवं मन्यते येन प्रकारेग माया-धर्मस्य व्यापित्वेन भगवतो भाषितस्य धर्मतैषेत्यादेरर्थ-माजानामि। तेन प्रकारेग मायाधर्मतानभिनिष्टत्ते-रसनाइसनइ एवायं बोधिसच्च इति । अविपरौतत्वेना-भ्युपगमादाइ। एवमेतदित्यादि। ननु विदर्श-

नया सर्वाकारज्ञता गगनगज्जादिसमाधिभिश्व सच्चार्थ-प्रतिसन्नडोऽपि कथमसन्नड इति। हेतो-तत्कस्य रित्याश्रङ्खाह। त्रक्ता हो(p. 21, 17)त्यादि। न्यायेन कारकडेतोरभावादछता । विनाशहेतोरसच्चेनाविछता । उभयसहकारिप्रत्ययानुपपत्तेरनभिसंख्लता । अभूतप्राद्-र्भावं तद्विग्रेषगमनं फलप्राप्तिसंमुखीकरणं चाधिकत्य यथाक्रमं वा चौणि पदानि। युत्तयुपेतत्वेनाभ्युपगमादाह। रवमेतदित्यादि। ननु बन्धमोश्रसद्वावे कथमेवमेतदलता-दिकमिति। तत्कस्य हेतोरिति। (p. 21, 21) कस्यचि-तथाहीत्यादि। ग्रन्थथाऽभ्यपगम्य चोद्यमाण्रद्धाह । विचारायोगादसङ्गतमेतत्स्यात्। एवमन्यचापि वक्तव्यम्। त्रध्यारोपिताकारप्रटत्तचैधातुकचित्तचैत्तकल्पनया बन्धा-भावादबईं रूपम्। यथोक्तकल्पनाविकल्पनाविवेकेन मोश्रा-भावाचामुक्तम्। तत्त्वतो रूपादौनामसत्त्वात्। धर्मस्य तर्हि बन्धमोश्लो भवत इत्याह । रूपतथतापौत्यादि (p. 22, 2) । धर्म्यभावे धर्मतानुपपत्ते रूपादिश्वन्यता न बडा न मुक्ता। यथादर्भनं तु रूपादितत्तयतयोर्बन्धमोक्षौ भवत इति भावः। सुभूत्यभिप्रायानवगमाचोद्यदारेणाइ । रूपमित्यादि। प्टच्छतोऽयमभिप्रायः । रूपादितत्तचताऽवड्या **ऽमु**त्तेति वदसि । नैवं वक्तव्यं सामान्येन प्रत्यसादिबाधोपनिपाता-दिति। अध विश्वेषेण स तर्हि वक्तव्य इत्याह। अध कत-मत्तदि(p. 22, 9)त्यादि। विचारविमर्दासहिष्णुत्वेन बुद्ध-बोधिसत्त्वादिरेव मायापुरुष इत्यभिप्रायवान् सामान्येनाइ। यदायुषान् पूर्णं मायापुरुषस्येत्यादि (p. 22, 16) । कथमेवं प्रत्यस्रत्वादिबाधोपनिपातो न भवतौति। तत्कस्य हेतो-रित्याश्रद्धाइ। असद्भूतत्वादि(p. 23, 1)त्यादि। न्यायेन कल्पितस्य रूपादेरसद्भूतत्वादलौकत्वादिकल्पितस्य विविक्त-त्वात् स्वरूपविरहाडर्मतास्वभावस्यानुत्पन्नत्वादजातत्वाद-बडाऽमुक्तेत्येके। प्रत्यस्तानुमानागमप्रमाखेरप्रतिभासमान-तत्त्वोत्पत्त्यादिनिराकरखादसद्भूतत्वादिपदचयमित्यपरः।

निर्भासते हि यद्रूपं नैव तत् प्रतिषिध्यते ।

वेद्यमानस्य नो युक्तं कस्यचित्प्रतिषेधनम् ॥

इति न्यायाद्यधादर्भनं बन्धमोश्वस्य व्यवस्थापनात् कुतः प्रत्यश्चादिवाधेति भावः । अयमित्याद्युपसंहारः । महा-सनाहो ऽसनाह इति यथाक्रमं क्रपाप्रज्ञावलात्। संटति-परमार्थयोरिति ग्रेषः। निरुत्तरस्तवणों स्थित इत्याइ। एवमित्यादि । ननु श्रमयविदर्शनयोर्विरुडव्वात् कथमेकच समाव इति चेत्। नैवं, तथाहि यदा श्रमथेनालम्बने चित्तं स्थिरौक्ततं भवति। तदा प्रज्ञया विचारयतः सम्यग्ज्ञाना-लेाकोत्पादादन्धकारमिवालेाकोदये सत्यावरणमपद्दीयते। त्रत रवानयोश्वक्षुरात्तेाकवत्तम्यग्ज्ञानोत्पादं प्रत्यन्योन्या-नुगुख्येनावस्थितत्वान्नासेाकान्धकारवत् परस्परं विरोधः । नहिसमाधिरत्यकारस्वभावः। किन्तर्हि चित्तैकाग्रतां सक्ष गः। स च समाहितो यथाभूतं प्रजानातौति वचनादेकान्तेन प्रज्ञानुक्रूखत्वाद्विरुड इति युगनडमार्गसम्भारान्वितस्यो-पायकौश्र्लादिकमित्युपायकौश्र्लादिस**मार्**प्रतिपादनाय प्रश्नं कर्तुमुपोद्वातयन्नाह। एवं भगवन्नित्यादि। एवं प्रागुक्त-क्रमेग महासन्नाहसनडः सन्महायानसंप्रस्थितो भवतौति यदुच्चते। "तच महायानं न ज्ञायत इति प्रज्ञाकरुणा-प्रयोगः। तयोर्न्यतराव्यतिरेकं विपक्षातिक्रममवस्थान-निश्चयं प्रतिपक्षप्रयोगप्रश्रच्धिमधिगन्तारं चाधिक्रत्य यद्यया यतो येन यच यो निर्यास्यतौति कतमदित्यादिव्यपदेभेन षट्प्रश्रा" <u>इत्यार्थविमुक्तिसेनः</u>। तचोपायकौभ्रज्जादिसमा-रान् प्रतिपादयितुं प्रथमं प्रश्नं विसर्जयन्नाइ। महायान-मित्या(p. 23, 17)दि।

पञ्चधर्माः स्वभावश्व विज्ञानान्यष्ट एव च ।

दे नैरातये भवेत्कृत्सो महायानपरिग्रहः ॥

इत्यार्थलङ्कावतार्वचनेऽपि सम्भारप्रकरणबलाद-प्रमेयताया, उपायकौश्रलादिसमारात्मिकाया महायान-मित्येतदधिवचनं मुखतो व्यपदेशः। कथं पुनरुपाय-कौश्रलादिसमारो ऽप्रमेय इत्याह। अप्रमेयमित्यादि। प्रत्यश्चादिप्रमार्गापरिच्छेदेन यथोक्तमेव वस्त्वप्रमेयम् । रतद्क्तम्। युगनडमार्गसमार्वतः सर्वाकारज्ञताप्रति-संयुक्तेमनसिकारोः सत्त्वार्थकरणादुपायको श्रलसमारः । विदितोपायकौण्रलस्य ज्ञानाभ्यास इति ज्ञानसमारः । स पुनरध्यातमादिश्रन्यताभेदेन विंशतिविधो वेदितव्यः । तचेयं विंशतिविधा श्रून्यता। यद्ताध्यात्मिकानां चक्षुरादौनामक्कटस्थाविनाश्रितां प्रकृतिमुपादायाध्यात्म-श्रन्थता ॥ १ ॥ बाह्यानां रूपादीनां तथाप्रक्षतिमुपादाय बहिर्धाश्चन्यता ॥ २ ॥ ऋाध्यात्मिकबाह्यानामायतनानां तथाप्रकृतिमुपादायाध्यात्मबहिर्धाश्रुन्यता ॥ ३ ॥ तचाध्या-त्मिकमायतनं यदिन्द्रियरूपसङ्गृहीतम् । बाह्यं यद्विषय-12

रूपसङ्ग्रहीतम् । त्राध्यात्मित्तवाद्यं यदिन्द्रियाधिष्ठान-सङ्गृहौतम् । तद्याध्यात्मिकच चित्तेनोपात्तत्वाद्वाद्यचा-निन्द्रियसङ्गृहीतत्वात् । एतच श्रून्यताचयमधिमुक्तिचर्या-भूमौ । सर्वधर्मश्रून्यतया श्रन्यताया आध्यात्मादिश्रून्यता-जम्बनज्ञानस्वभावाया ऋषि श्रून्यत्वेन श्रून्यताश्रून्यता सर्व-धर्मश्रन्यताज्ञानमच सर्वधर्मश्रन्यता तेन च श्रन्यता श्रन्या। तस्य ग्राह्तवित्रल्पप्रहाणादियं प्रयोगमार्गे ॥ ४ ॥ दशानां दिशां दिग्भिः श्रून्यत्वेन महाश्रून्यता। तासां महासनि-वेश्रत्वादियं सर्वचगार्थेन प्रथमायां भूमौ ॥ ५ू ॥ परमस्य निर्वाणस्य निर्वाणार्थरूपश्रन्यत्वेन परमार्थश्रन्यता तस्य विसंयोगमाचत्वादियमग्रार्थेन दितौयायाम्॥ ई॥ संख्लतस्य चैधातुकस्य कामादिधातुग्रून्यत्वेन संस्कृतग्रून्यता । तस्या-परिनिष्यनस्वभावत्वेन श्रुक्यप्रतिपश्चत्वात्। इयं निष्यन्दा-ग्रार्थेन तृतौयायाम् ॥ ७॥ असंस्कृतस्यानुत्पादानिरोधान-न्यथात्वस्य तेन ग्रून्यत्वादसंस्क्रतग्रून्यता। अनुत्पादादीना-मुत्यादादिप्रतियोगिप्रज्ञतिनिमित्ताभावात्। इयं निष्यरि-ग्रहार्थेन चतुर्थ्याम् ॥ ८ ॥ ऋन्तस्यान्तेन ग्रन्यत्वादतौतान्त-लेनात्यन्तश्चन्यता । अन्तोभागस्तचोच्छेदशाश्वतान्तयोर्मध्ये न तदस्ति किष्टिदोन तयोर्भागव्यवच्छेदनिमित्तत्वेन स्वभावो व्यवस्थाप्येत। इयं सन्तानाभेदार्थेन पश्च-म्याम् ॥ ८ ॥ त्र्यादिमध्यापर्यवसानानान्तैः श्रन्यत्वेनान-वराग्रश्वन्यता। त्राद्यादीनां धर्मतानुस्यूतत्वेनात्यन्तिकत्वा-दियं निःसंक्षेशविशुद्धर्थेन षधाम् ॥ १०॥ अवकिरण-च्छोरणोत्सर्गचन्न्रायस्य विपर्ययेणानवकारस्तस्य तेन ग्रून्यत्वादनवकारग्रून्यता । त्र्ववकिरणादेरक्रिया-

ده

रूपत्वेनानुत्सर्गप्रज्ञप्तिनिमित्तत्वायोगादियमनानात्वार्थेन सप्तम्याम् ॥ ११ ॥ सर्वार्येरेक्ता प्रकृतिस्तस्यास्तया श्रन्यत्वा-त्रक्ततिश्चन्यता । तस्याः संख्लतासंख्लतविकाराविकाराना-पत्तेः ॥ १२ ॥ धर्मस्य धर्मेश श्रून्यत्वात् सर्वधर्मश्रून्यता । सर्व-धर्माणां संस्तृतासंस्तृतराग्न्योरितरेतरापेश्वत्वेन स्वभावा-परिनिष्यनत्वात् ॥ १३ ॥ एतच श्रून्यतादयमहौनानधि-कार्थेन निर्विकल्पश्चेचपरिभुडिवभितादयाश्रयत्वेन च फलभूमित्वात् प्रतिवेधपरिकर्मभेदेनाष्टम्याम्। रूपणादि-लप्तरणस्य रूपादेस्तल्लक्षणश्रन्यत्वाल्लक्षणश्रन्यता । लक्षण-व्यवस्थानस्य सामान्यविशेषप्रज्ञतिमाचत्वात् ॥ १४ ॥ अतौ-तादीनां धर्माणामतीतादिष्ठश्वस्वितरेतरविपर्ययानुप-लभ्यत्वेनानुपलमग्नुन्यता। त्रध्वनां भावप्रज्ञप्तिमाच-त्वात्॥१५ू॥ एतच ग्रून्यतादयं ज्ञानवश्चिताग्रयत्वेन तथैव नवम्याम् । नास्ति सांयोगिकस्य धर्मस्य स्वभावः प्रतौत्य-समुत्यचत्वादिति संयोगस्य तेन श्रन्यत्वादभावस्वभाव-श्रन्यता सामग्रीमाचं भाव इति इत्वा ॥ १६ ॥ भाव-स्रोपादानस्तन्धलप्तरणस्य तेन ग्रून्यत्वाङ्गावग्रून्यता । राग्न्यर्थो हि स्तन्धार्थी राग्निश्वापदार्थत्वानोपादानलक्षणस्य भावस्य निमित्तं भवितुमईतौति झत्वा॥१७॥ एतच श्रन्यतादयं कर्मवश्रिताश्रयत्वेन पूर्ववद्दश्रम्याम् । अभावस्या-संख्रतस्य ग्रन्यतादेस्तेन ग्रन्यत्वादभावग्रन्यता वस्तुधर्मेणा-वरणादिना तत्वज्ञतेः ॥ १८ ॥ स्वभावस्य श्रन्थताखस्या-र्याणां ज्ञानेन दर्शनेन वाझतकत्वात् स्वभावश्चन्यता । ज्ञान-दर्श्रनस्य यथाभूतार्थद्योतकत्वात् ॥ १९ ॥ उत्पादादा तथा-गतानामनुत्पादादा स्थितेवैषा धर्माणां धर्मतेति परेण

હર

कर्चा श्रून्यत्वात् परभावश्रून्यता। श्रून्यताधिष्ठानो हि पुरुषव्यापारः केवलं विघातायेति झत्वा॥२०॥ रतच श्रन्यताचयं यथाक्रमं सवासनक्षेशावरणप्रहाणाश्रयत्वेन सवासनज्ञेयावर खप्रहाणा श्रयत्वेन खयम्भूत्वार्थंन च बुद्ध-भूमौ वेदितव्यम्। अनया तु दिशा प्रकरणानामानु-पूर्वीविकलानां प्रकरणार्थी वाच्यः । "ये द्वि पर्प्रतिषेध-मुखेन श्रून्यतामेव केवसं वर्णयन्ति। न त्वेषामभिसमयानु-पूर्वीं काचिदस्तीति तेषां प्रकरणार्थ एव वाच्यो न मुख्य शास्त्रार्थ इत्यनेन श्रून्यताप्रकरणानां गतगन्तव्यानुपूर्वौ-वैकख्यादुद्देश्रभ्रंश्रसमाव" इत्यार्थविमुक्तिसेनः । किं पुनरिदं निर्विकल्पकं ज्ञानमालम्बते श्रन्यतामित्येके । सर्वधर्माणां स्वभावश्चन्यतालम्बनं तदित्यपरे। एतदेव च न्याय्यम्। यद्यज्ज्ञानं तत्तत् सर्वधर्मस्वभावश्चन्यतालम्बनं तत्त्वेन । तद्यथा स्वप्नेऽश्वादीनां स्वभावश्चन्यतासम्बनं ज्ञानम्। ज्ञानञ्चेदं निर्विकल्पकं विवादपदमारूढं मन इति स्वभावहेतुः ।

" अप्रत्य क्षेापलमस्य नार्थदृष्टिः प्रसिध्यति "।

इति नासिडो हेतुः । सपश्रभावान्न विरुद्धः । सर्व-धर्माणां तात्त्विकस्वभावस्य पश्चान्निराकरिष्यमाणत्वान्नाप्य-नैकान्तिकः । ननु च यदात्तस्व्यते तन्नात्ति । तद्यथा दिचन्द्रादि । सर्वधर्मस्वभावश्रन्यतापि चेयमात्तस्व्यमाना तथैव नास्तौति सर्वधर्मात्तित्वमापद्यत इति चेददोष एषः । यस्मान्न देवदत्तप्रखस्याभावस्यापवादान्तस्य इन्तरि यज्ञदत्तप्रखे स्वभावे समारोपान्ते तच्छून्यतया हते पुनः प्रादुर्भाव इति । किच्चात्तम्बनं तत्त्वतोऽसिड्वम् । "संवृत्या संविन्निष्ठा हि विषयस्थितिरिति" विरुद्ध-मित्येवमादिदोषोऽवाच्यः । श्रून्यतालम्बनपश्चे तु निःस्व-भावगोचरं ज्ञानं ग्रून्यतायाश्व संख्लतत्वं प्रसज्यते। यथाक्रमं ज्ञानतच्छून्यतयीभावाभावत्वेन परस्परव्यति-रेकाव्यतिरेकविकल्पात्। आदर्शादिज्ञानभेदेन तु पुन-र्बहुवक्तव्यज्ञानसमारव्यवस्थानामेषा दिक् प्रभेदश्च प्रस-ङ्गादभिहितो न त्विदानौमेव समस्तज्ञानसम्भाराधिगमः परिण्रिष्टाभिसमयक्रमनिर्देशात्। एवमन्यचापौति वेदित-व्यम्। ज्ञानाभ्यासवतः प्रज्ञापरिश्वुद्धा सम्यक्समाध्या-दिभिः सच्चार्थकरणात् पुख्यमिति पुख्यसम्भारः। क्रतपुख्य-ज्ञानाभ्यासस्य वस्तुपरीष्ठामार्गादौ यत्न इति मार्गसम्भारः। मार्गान्वितस्याकारो मुखं सर्वधर्माणामाद्यनुत्यनत्वादित्या-दिना तेन तेनाक्षरविचित्रीकारेणानल्पकल्पधर्मदेशना-हेतोः स्मृतेरपर्युपयोगात् स्मृतिर्हि यन्यार्थधारगेन धारय-तौति क्रत्वा धारगौसमार इति। एतचोपायकौण्रल-समारादिपच्च मं पच्चविं शतिसाहसिकायामपि महायान-श्रब्देन विस्तरतो निर्दिष्टमिति न सन्देहः कार्यः । प्राप्त-धार गौकस्योत्तरोत्तराधिगमप्रतिष्ठायोगेन तज्जगुणाधार-योगेन चाधिगमावस्थाविशेषा भूमय इति भूमिसमारं प्रतिपादयितुम् । यदपि सुभूते एवं वदसि कथं वा तत्स-म्प्रस्थितो वेदितव्य इत्यादि (p. 23, 13) चोद्यवचनं सम्ब-न्धार्थमुचार्योत्तरार्थमाइ । पारमिताभिः सम्प्रस्थित इति । दश्रभूमिसङ्गृहीताभिर्दशभिरतिरिक्ततराभिर्दानादिपार-मिताभिः क्रमेण सम्यक् सम्प्रस्थित इति फलनिर्देशाङ्ग्रमि-सम्भारः कथितः । एतदुक्तम् । तच यदा निरात्मानः

सर्वधर्मा इति । भावनया निरंश्रत्वात् । सर्वात्मना धर्म-धातोः प्रतिवेधेऽपि निश्वयोत्पादनापेक्षया सर्वचगार्थंन प्रतिवेधात् सर्वधर्मनिःस्वभावतासाम्चात्कारि स्फुटतरं ज्ञानमुत्पद्यते। तदा बोधिसत्तवः सम्यन्नन्यामावक्रान्तितो दर्शनमार्गं प्रतिसभते । अत्र च रागप्रतिधमानाविद्या-विचिकित्साः सत्कायान्तग्राइमिथ्यादष्टिपरामर्श्रशीखव्रत-परामर्शाञ्च कामधातौ चतुःसत्यभेदेन चत्वारिंश्रद्भवन्त्येवं-रूपारूप्यधातौ त एव चतुःसत्यदर्भनप्रहतव्याष्टप्रकार-प्रतिघवर्जिता दासप्ततिः । समुदायेन दादशोत्तरं क्लेश-शतं दर्श्रनप्रहेयं प्रहीयते । सत्यानामेकाभिसमयादतः प्रमुदिताया भूमेः प्रथमः श्रणो दर्शनमार्गः। ततोऽन्ये दितौयादयः क्षणा यावदजोपामाख्य ज्रानन्तर्यमार्गो यसादनन्तरं समन्तप्रभा बुड्रभूमिरवाप्यते। सर्वोऽसाव-ग्रार्थंनेत्यादिना धर्मधातोः प्रतिवेधाद्वावनामार्गोऽभि-धीयते । तच च षोडण्रक्षेणा यथासमावं क्रमेण प्रहीयन्ते । तद्यथा रागो देषो मानोऽविद्या सत्कायदृष्टिरन्तग्राहृदृष्टि-श्वेति कामावचराः षट्। रूपारूप्यावचरास्त एव दश देषवर्जिता इति दर्शनभावनामार्गे परिकर्मधर्मभेदेन प्रमुदितादिदश्रभूमिव्यवस्थानम्। तच च यङ्ग्रमेर्ये परि-कर्मभूता धर्मा यावन्त्र परिपूर्यन्ते तावत्तङ्गमिः । परि-पूरौ तु भूम्यन्तरं वेदितव्यम् । तचेमे परिकर्मभूता धर्माः पञ्चविंग्रतिसाइसिकायां निर्दिष्टाः । तद्यथा सर्वकुग्रल-मूलसमुदानयनं, सच्चार्थे महायानधर्मपरिग्रहः । चतुर-प्रमाणाभिनिईरणम् । निर्विकल्पप्रयोगेन सर्वस्वपरि-त्यागः। कल्यागमित्रारागगम्। आवकयानादिनिरपेक्ष-

श्रीलं क्षतज्ञता स्रान्तिः प्रामोद्यं महतौ क्षपा । गौरवं गुरुशुश्रुषा वीर्थं दानादिकेऽष्टमम् ॥ ५२॥ इति

तथाचीक्तम्।

सर्वथा परिशुद्धं आवकप्रत्येकबुद्धमनस्कारपरिवर्जितं कुश्रलधर्मसङ्ग्राहकं सत्त्वार्थकियासंवरश्रीलम् । परक्रतो-पकारस्याविप्रर्णाशनम् । सत्त्वानामन्तिके ऽव्यापादादि-चित्तता । सत्त्वपरिपाचनादावविप्रतिसारः । एकसत्त्व-स्यापि इतशो दौर्घकालं नरकादिवासोत्साइः । सर्व-जननम्रता। गुरूणामन्तिके तदचनानुष्ठानेन शास्तृसञ्ज्ञा। **त्रनन्यकर्मणो दानादिपारमिता**स्त्योगपर्येष्टिश्वेत्येवं परि-पूर्ववत् । इतपरिकर्मविश्रेषेणाष्टप्रकारधर्मेण कर्मगा दितीया सर्वदौःश्रीख्यमलापगमादिमला भूमिरधिगम्यते।

लभ्यते प्रथमा भूमिर्दशधा परिकर्मणा। आश्रयो हितवस्तुत्वं सच्चेषु समचित्तता ॥ ४८ ॥ त्यागः सेवा च मिचाणां सडमालम्बनैषिणा। सदा नैष्कुम्यचित्तत्वं बुडवायगता स्पृहा ॥ ५० ॥ धर्मस्य देशना सत्यं दश्रमं वाक्यमिष्यते । ज्ञेयञ्च परिकर्मेंषां स्वभावानुपलमातः ॥ ५१ ॥ इति

तथाचोक्तम्।

तयाऽग्रेषसंद्वर्मासम्बनपर्येष्टिः । सदा यहवासानभिरतिः । सर्वथानुत्तरबुबकायमनसिकाराविरइः । यथावत्सुचादि-धर्मप्रकाशनम् । प्रतिज्ञातार्थनिष्यत्तिश्वेत्येभिर्दश्रभिर्धर्मैः सर्वथोत्पाद्यमानत्वात् परिकर्मभिः कार्रावभेषैः स्वभावा-नुपत्तमतया क्रतविश्रेषलक्षणपरिकर्मभिरेव प्रथमाऽपूर्व-धर्मतच्चाधिगमेन प्रमोदलाभात् प्रमुदिता भूमिः प्राप्यते ।

तथाचोक्तम् । वनासाऽल्पेच्छता तुष्टिर्धूतसंखेखसेवनम् ॥ ५४ ॥ शिष्ठाया त्र्रपरित्यागः कामानां विजुगुप्पनम् । निर्वित्सर्वास्तिसन्त्यागो ऽवस्तीनत्वानपेक्षते ॥ ५५ ॥ इति साभाद्यर्थे रहिप्रवर्जितैः संवासः । आ्राद्वकुलानुप-दर्शनम् । जनाकौर्स्पनगरादि । स्वप्रशंसनपरनिन्दने ।

रभिरुह्यते ।

त्रावकादिमनस्कारविवेकः । उपलम्भयोगेनाप्राप्तवोधे-रप्यनिच्छा। प्राप्तेनापि प्रखौतवस्तुनाऽमननता। गम्भीर-धर्मस्रान्तिनिध्यानाद्यपरित्यागः । सर्वश्रिस्राखामपरित्य-जनम्। कामचित्तस्यानुत्पादः। सर्वधर्माखामनभिसंस्कारः। स्वश्ररीराद्यग्रहखता। कुश्रलधर्मालम्बनचित्तासङ्कोचः। सर्ववस्त्वमनसिकारखेत्येवं परिकर्मखा। पूर्ववद्दश्यकारेख चतुर्थौ सकलक्षेग्रेन्धनदह्दनज्वालयोपेतत्वादर्चिष्मतौ भूमि-

त्रवृत्तता श्रुते दानं धर्मस्य च निरामिषम् । बुद्वग्नेचस्य संग्रुडिः संसारापरिखेदिता ॥५ू३॥ ह्रौरपचाप्यमित्येतत् पच्चधा मननात्मकम्। इति

तथाचोक्तम् ।

भासकरणात् प्रभाकरौ भूमिरवबुध्यते ।

सर्वबुद्धभाषितधर्मधारणाभिप्रायः। कुण्रसमूसादिनिर-पेक्षतया सद्धर्मप्रकाण्णनम् । बुद्धक्षेचपरिण्रोधनकरधर्माणां तचैव परिणामना । सत्त्वार्थकरणाय न जातु चित्खेदा-पत्तिः। त्रावकप्रत्येकबुद्धमनस्कारादिभिः स्वपरापेक्षया सज्जा चेत्येवं पच्चधापरिकर्मणा । पूर्ववत् इता न च बुध्यमानस्वभावपरिकर्मणा तृतीया स्त्रोकोत्तरज्ञानाव-

क्रममात्मसत्त्वजीवग्रहाभावः । चिमग्डलविश्वुद्धदश्कुश्रू-कर्मपथपरिपूर्याधिमोश्चादेकपुद्रूखग्रहवर्जनम् । दुःखार्त्त-

शिष्यखड्गस्पृद्वाचासचेतसां परिवर्जकः ॥ ५८ ॥ याचितोऽनवल्गीनञ्च सर्वत्यागेऽप्यदुर्मनाः । क्रशो ऽपि नार्थिनां स्नेप्ता षष्ठौं भूमिं समञ्जुते ॥५८॥ इति ग्रून्यताऽनिमित्ताऽप्रखिद्वितचिविमोश्चमुखज्ञानाद्यया-

दानश्रीलक्षमावीर्यध्यानप्रज्ञाप्रपूरणात् ।

तयाचोक्तम् ।

तथाचोक्तम्।

ज्ञायते ।

विवर्जयम् समाप्नोति दर्ग्नेतान् पष्चमौं सुवम्॥५ू७॥ इति दानादिषट्पारमितापरिपूरग्रेन आवकप्रत्येकबुडा-भिलाषस्य स्वभावानुपलमोत्त्वासचित्तस्य च याचकजन-प्रार्थनासङ्कोचचित्तस्य स्वरसप्रवत्तसर्वार्थत्यागदौर्मनस्यस्य दारिद्र्यादर्थिजनप्रतिश्चेपचित्तस्य वर्जनेनेत्येवं द्वाद्र्श्रभिः परिकर्मभिः पूर्ववत् षष्ठौ सर्वबुड्वधर्माभिमुखौ सूमिरा-

संस्तवं कुलमात्सर्यं स्थानं सङ्गणिकावद्दम् । त्रात्मोत्कर्षपरावज्ञे कर्ममार्गान् दश्राश्रुभान् ॥ ५्रई् ॥ मानं स्तम्भं विपर्यासं विमतिं क्षेश्रमर्षणम् । विवर्जयम् समाप्नोति दग्नैतान् पञ्चमौं भुवम्॥५्र०॥ इति

इति सुदुर्जया भूमिराक्रम्यते ।

दशाकुश्रलकर्मपथाः । अताद्यभिमानः पराप्रणमनम् । कुश्रलाकुश्रलविपरीताभिनिवेशः । सत्कायदृष्ट्यादिमतिः । सर्वरागादिक्लेशाभिमुखीकरणं चेत्व्येवंलक्षणान् दशधर्मान् बोधिनिबन्धकत्वेन विवर्जयन्नर्थादास्निप्तविपर्यथधर्मेण दश-प्रकारपरिकर्मणा पूर्ववत् पञ्चमी सुष्ठु दुःखेन जीयत

त्रात्मसत्त्वग्रहो जौवपुड़लेाच्छेदशाश्वतः । निमित्तहेत्वोः स्तन्धेषु धातुष्वायतनेषु च ॥ ६० ॥ चैधातुके प्रतिष्ठानं सक्तिरालौनचित्तता । रत्नचितयशौलेषु तद्दष्ट्वभिनिवेशिता ॥ ६१ ॥

मर्वजनालम्बनकपाप्रतिवेधादुच्छेदग्रहायोगः । बुड्ठसेच-परिपूरिमुपादाय सर्ववस्त्वनुपलमाच्छाश्वतग्रहविनिष्टत्तिः । सर्वधर्मसमतावगमान्निमित्तग्रहानुपपत्तिः । महायानत्वे-नैकयानावबोधाडेतुग्रहत्यागः । नामरूपाद्यनुत्पादपरि-ज्ञानात् स्तन्धग्रहवियोगः । गम्भौरधर्मनिध्यानस्नान्यव-गमात् धातुग्रहोच्छेदः । मर्वधर्माणां महायानोपायमुखेन प्रकाशनादायतनग्रहविश्चेषः । सर्वकल्पनोच्छेदाचैधातुक-प्रतिष्ठानग्रहविच्छेदः । निमित्तोद्वहणसत्कायादिदृष्टिरा-गादिक्रोग्रवर्जनात् मक्तिग्रहविरहः । ग्रमथभावनावलाटा-लौनचित्तग्रहविवेकः। प्रज्ञाकौश्ख्यादुडदृष्टिनिश्रयारूपता। धर्मनैरात्यभावनाचित्तोपश्रमाइर्मदृष्टिनिश्रयास्वभावता । उभयसत्याश्रितरूपाद्यप्रतिघातज्ञानोदयात मङ्गदृष्टि-निश्रयानुदयः। त्रभिनिवेशास्थानज्ञानलाभाच्छीलदृष्टि-निश्रयाभवनम्। सम्यग्धर्मप्रविचयार्थं यथेष्टममकालमर्व-बुड्रस्तेचगमनाच्छून्यताविवादग्रहाप्रसवः । उपलम्भाभि-निविष्टमत्त्वधातूत्तारणाय यथानुरूपं सर्वेच खात्मभाव-दर्शनाच्छून्यताविरोधोद्वावनायहोत्मृष्टिश्वेत्येवं विंग्रति-प्रकारेग परिकर्मधर्मेग पूर्ववत् इतविशेषलक्षणपरि-कर्मगाऽधिगतेन यथोक्तविंग्रतिप्रकार्धर्मकल्बद्धापगमात् सप्तमौ सम्यगनाभोगमार्गोपसर्गात् सुष्ठु दूरङ्गतत्वा-द्रङ्मा भूमिः समीयते । तथा च हेयमधिकत्योक्तम् ।

बुड्ठश्चेचस्य निष्यत्तिर्बुड्डसेवापरीक्षणे ॥ ई७ ॥ त्रिक्षज्ञानं जिनक्षेत्रशुड्चिर्मायोपमा स्थितिः । मञ्चिन्त्य च भवादानमिदं कर्माष्टधोदितम्॥६⊄॥ इति त्रुनन्तप्रणिधानम् ।देवादिसर्वसत्त्वरुतज्ञानम् । नद्यु-पमिताक्षयप्रतिभानम् । सर्वजनप्रश्रस्तगर्भावक्रमणम् ।

तथाचोक्तम् । सर्वसत्त्वमनोज्ञानमभिज्ञा कौडने शुभा ।

मत्त्वार्थम्रद्यभिज्ञाभिः कौडनम् । त्र्याधारबुडक्षेत्रसुवर्षादि-भावपरिणामः। सर्वाकारधर्मपरौष्ठणार्थं तथागतारागण्णम्। दिव्यचक्षुषो निष्पत्तिः । त्राधेयबुडक्षेत्रमत्त्वपरिण्रोधनम् । सर्वत्र मायोपमतावस्थानम् । मत्त्वार्थदर्ण्रनादुडिपूर्वक जन्मग्रहणुच्चेत्येवमष्टप्रकारधर्मेण परिकर्मणा पूर्ववदष्टमौ-निमित्ताभोगाप्रकम्प्यत्वादचला सृमिरनुसृयते ।

तथाचेंपादेयमधिकत्योक्तम् । चिविमोश्चमुखज्ञानं चिमग्डलविग्रुडता । करुणामनना धर्मसमतैकनयज्ञता ॥ ई३ ॥ त्रजनत्यादश्चमाज्ञानं धर्माणामेकधेरणा । कल्पनायाः समुद्वातः मञ्जादक् क्लेभ्वर्जनम् ॥ ई४ ॥ भ्रमथस्य च निध्धप्तिः कौभल्ज्च विदर्भने । चित्तस्य दान्तता ज्ञानं सर्वचाप्रतिधाति च ॥ ई५ ॥ मर्क्तरभूमिर्यचेच्छं क्षेचान्तरगतिः समम् । मर्वच स्वात्मभावस्य दर्भनज्चेति विंभतिः ॥ ईई ॥ इति यथावत्सर्वमत्त्वचित्तचरितज्ञानम् । ज्ञानालेाकधातौ

श्रन्यतायां विवाद्ऋ तदिरोधऋ विंशतिः । कलङ्का यस्य विच्छिन्नाः सप्तमौमेत्यसौ भुवम्॥ई्२॥ इति

नवभूमीरतिक्रम्य बुड्रभूमौ प्रतिष्ठते । येन ज्ञानेन सा ज्ञेया दश्रमौ बोधिसत्त्वभूः॥ ७१॥ इति

मेघा बोधिसत्त्वभूमिः । तथाचोक्तम् ।

प्रतिपत्नकस्य। दर्श्रनभूमिः श्रोतश्रापत्नस्य। तनुभूमिः सक्तदागामिनः। वीतरागभूमिरनागामिनः। क्रताविकल्प-भूमिरईतः। विशेषवचनाभावेन श्रावकभूमिः प्रतिपन्न-कत्तयस्य। प्रत्येकबुइभूमिः प्रत्येकबुद्वानाम्। बोधिसत्त्व-भूमिश्व यथोक्ता बोधिसत्त्वानां नवविधेत्येवं नवभूमी-रतिक्रस्य दश्रम्यां पुनः भूमौ बोधिसत्त्वो बुद्व एव वक्तव्यो न च सम्यक्संबुद्व इति। प्रच्वविंश्यतिसाहसिकायां वचनाद्यच बुइभूमौ येन कर्मवश्रिताश्रयत्वादिना ज्ञाने-नावतिष्ठते, सा तेन प्राप्ता दश्रमौ धर्माम्बुप्रवर्षणाइर्म-मेधा बोधिमत्त्वभमिः।

प्रणिधानान्यनन्तानि देवादौनां रुतज्ञता । नदौव प्रतिभानानां गर्भावकान्तिरुत्तमा ॥ ई८ ॥ कुलजात्योश्व गोचस्य परिवारस्य जन्मनः । नैष्कुम्य बोधिदृष्ताणां गुणपूरे स्वसम्पदः ॥ ७० ॥ इति गोचभूमिः आवकादिगोचस्याष्टमकभूमिः प्रथमफल्ल-

राजादिस्थानम्। आदित्याद्यन्ययः। माचादिसम्बन्धज्ञातिः। स्वविधेयपरिवारः । श्रकाद्यभिनन्दितोत्पादः । बुद्वादि-सञ्चोदननिष्कुमणम् । चिन्तामणिसदृशाश्वत्यव्वस्नादिः । सर्वबुद्वधर्मस्वभावगुणपरिपूरणञ्चेत्येवं सम्पत्तिस्नस्रौर्ध्वा-दर्श्वभिः परिकर्मभिः पूर्ववत्कृतपरिकर्मविश्रेषैर्नवमौ धर्म-देश्रनाकौश्रस्ततोऽनवद्यत्वात् साधुमतौ भूमिः साष्टात्क्रियते। तथाचोक्तम् । अभिसमयालङ्कारालोकः।

विस्तरेख तु निर्दिष्ठो भूमिसमारः पञ्चविंशतिसाइसि-कायां याद्यो यन्यविस्तरप्राचुर्यान्मयेह न विस्तारित ------इत्यसं प्रसङ्गेन । दर्शनभावनामार्गात्मक एव भूमिसमार इति तदनन्तरं तस्य विपन्नप्रहाणावस्थाभेदेन प्रतिपन्न-सम्भारत्वं प्रतिपादयितुं तृतौयादिप्रश्नपरिहारदारेणाह । चैधातुकादित्यादि (p. 23, 16) । तचादौ वस्तुमाचप्रति-पश्चाधिष्ठानयाद्यविकल्पदयस्य द्रव्यपुज्ञलप्रच्नतिपुरुषाधि-ष्ठानग्राहकविकल्पदयस्य च। दर्शनमार्गे प्रहाणादिपश्च-भेदेन तत्प्रतिपश्चावस्थाऽधिगमाद्यथाक्रमं चतुर्विधप्रतिपश्च-सम्सारप्रतिपादनपरं चैधातुकान्निर्यास्यतीत्यादि वाक्य-चतुष्टयं संदतिसत्याश्रयेग योज्यम्। तदनु भावनामार्गे वस्तुमाचप्रतिपश्चाकाराधिष्ठानदिविधग्राह्यविकल्पस्य । द्रव्यपुन्नलप्रज्ञतिपुरुषाधिष्ठानदिविधग्राह्कविकल्पस्य च प्रहाणादिपक्षभेदेन तत्प्रतिपक्षावस्थाधिगमादपरं चतु-र्विधप्रतिपन्नमारं यथासद्धं परमार्थसत्यात्रयेगोत्तं कियाप्रतिषेधात्प्रतिपादयनाइ। अपित्वित्यादि। स्थान-प्रतिषेधमेव स्पष्टयति । ऋपि तु स्थास्यति सर्वज्ञताया-मस्थानयोगेनेति (p. 23, 20) । तच स्थानं वस्त्रपलमाः करणादिभिः प्रतिष्ठानं चेतसस्तत्प्रतिषेधादस्थानम् । अव विचार्यते। यदि तावत् स्थानाभावोऽस्थानमेवं सत्यभाव-त्वात् प्रतिपक्षां न युज्यते। ऋष यन स्थानं तथा चक्षु-रादिषयतिप्रसङ्ग इति। यथानभिनिवेशो व्याखात-स्तथेदानौमपि नयो द्रष्टव्य इति न प्रतन्यते। चैकालिक-वस्तुप्रतिषेधात्र निर्यात इत्याद्यभिधानम्। भूतार्थाभ्यासेन निर्याणात् कथमेवमिति । तत्कस्य हेतोरित्याण्रङ्खाह ।

यश्चेत्यादि । उभाविति । यो बोधिसच्चो येन च मार्गेण निर्यायात् तौवेतौ तच्चेनोपसंहरन्नाह । एवमित्यादि (p. 24, 1) । संदृत्या त्वस्तौति भावः ।

तथाचीक्तम्।

प्रतिपशोऽष्टधा ज्ञेयो दर्शनाभ्यासमार्गयोः ।

याद्ययाह्वतविकल्पानामष्टानामुपशान्तये ॥ ७२ ॥ इति

यथोक्तानुपूर्व्या संवतिपरमार्थसत्यानतिक्रमेण समस्त-महायानानुष्ठानेन संह्रियते। समुदागमभावेन महा-बोधिरेभिः करुणादिभिरिति करुणादयः सम्भारा इति मप्तदश्रप्रकारा मम्भारप्रतिप्रत्तिः। सम्भृतसम्भारस्यैव-मजितजयप्राप्ता निर्याणमिति निर्याणप्रतिपत्तिञ्चतुर्था वक्तव्या। सा पुनर्विषयभेदेनाष्टधेत्यादौ प्राधान्यादुद्देश-निर्याणम्। तत्पुनः सर्वसत्त्वाग्रताचित्तमहत्त्वनिर्याणम्। प्रहाणमहत्त्वनिर्याणम्। अधिगममहत्त्वनिर्याणम्। प्रहाणमहत्त्वनिर्याणम्। अधिगममहत्त्वनिर्याण्चति चिविधम्। अतस्त्रिविधोद्देशनिर्याणमधिकत्याह । महा-यानमित्यादि ।

> त्रालम्बनमहत्त्वञ्च प्रतिपत्त्योर्दयोक्तथा । ज्ञानस्य वीर्यारम्भस्य उपायकौश्रलस्य च ॥ उदागममहत्त्वञ्च महत्त्वं बुद्वकर्मणः । एतन्महत्त्वयोगाडि महायानं निरुच्चते ॥ इति

सप्तविधमहत्त्वयोगान्महायानं सफलेा बोधिसत्त्वमार्गः लेाकप्रसिडमाचस्यैवायथार्थाभिसम्बोधिफलं महायानम् । तस्यैव बन्धत्वादितरथा हि महायानस्य प्रतिपन्नभावना-वैयर्थ्यं स्यात् । ऋतोऽभूतपरिकल्पमाचत्वादितथप्रखातिरूपं

१०२

मदेवमानुषासुरं लेकिं तत्प्रतिपश्चत्वेनासत्यार्थतया ख-रूपपरिज्ञानादभिभवाद्यसान्निश्चयेन गन्तव्यं स्थानं सर्व-मच्चाय्रतादिमहच्चं यास्यतौति तस्मान्महायानमुच्चत इति वाक्यार्थः । समताधिगममन्तरेणोद्देश्रनिर्याणासम्भव इति । तदनन्तरं समतानिर्याणं दर्शयितुमाइ । त्र्याकाशित्यादि (p. 24. 7) । त्र्याकाशमिव ममतया श्रून्यतया सकलज्ञेय-मण्डलव्यापिनिर्मलज्ञानत्वान्महत्तद्यानम् । मच्चार्थमन्तरेण पुण्योपचयाभावान्न समतावगमनं सम्यगिति तदनु मच्चार्थनिर्याणमाइ । यथत्यादिना । महायाने मच्चाना मवकाश इति वचनात्तेन महायानेन तेषामर्थो निर्यातव्य

दत्यावेदितमन्यथाऽर्थकियाश्रन्यत्वेनावकाश्वानुपपत्तेः । त्रविनेत्याद्युपसंहारः । पर्यायेणार्थान्तरेणानेन । त्राभोगे मत्यविकत्तसत्त्वार्थां न निष्पद्यत इत्यतोऽनन्तरमनाभोग-निर्याणं वक्तुमाइ । नैवास्येत्यादि । त्रागमांदभावादयत्त-मिद्यं निर्याणमिति भावः । शाश्वतोच्छेदरहितावस्थाधिगमं विनाऽनाभोगनिर्याणं न भवतौत्यतोऽनन्तरमत्यन्तनिर्याणं दर्शयितुमाइ । एवमस्येत्यादि (p. 24, 11) । एवमिति वस्यमाणक्रमेण । पूर्वान्तः शाश्वतः । उच्छेदीऽपरान्तः । तदिनिर्मुक्तोऽन्योऽपि नाक्तौत्याह । नापि मध्य इति । एवमिति यदुक्तं तत्कथयन्नाह । चर्ध्वत्यादि । यस्मात् प्रक्षतिपरिनिर्धतत्वेन सर्वधर्माणां चर्ध्वश्वयद्तादि । यस्मात् प्रक्षतिपरिनिर्धतत्वेन सर्वधर्माणां चर्ध्वश्वयद्तादि । धर्मता-तदिरुद्दार्थकथनात् साधुकारमावेदयन्नाह । साध्वित्यादि । उपसंहरन्नाह । एवमित्यादि । ज्रत्यन्तनिर्याणमपि यान-

चयप्रतिविशिष्टावस्थाप्राप्तिं विना न सम्पद्यत इत्यतोऽनन्तरं प्राप्तिनिर्याणमाह। अत्र शिक्षित्वेत्यादिना। ग्रुचेति महायाने। सर्वज्ञता यानचयात्मिका। मर्वार्यपुत्रलाधि-गमहेतुत्वज्ञापनार्थमनुप्राप्तेत्यभिधानम् । श्रब्दान्यथात्व-जनितविभ्रमादार्थपूर्णोऽयमित्याहः । प्रज्ञापारमितायाः क्तश्रः प्रयोजनेन प्रतिभातु त इत्यादिना प्रारम **ग्वाधीष्टो नित्यसमन्वाहारमन्तरे**ग ज्ञानदर्श्रनासम्भवा-दन्यथापि स्यादित्यार्यसुभूतिराह। नाऽहं भगवन्नित्यादि (p. 25, 1)। व्यतिक्रम्येत्युत्तंध्य तथागताधिष्ठितस्य विपरीत-देशनानुपपत्त्या नो हीदमित्याद्याह। अनुसेमिति। अनु-कुलं प्रज्ञापारमितार्थस्य महायानस्वभावत्वादिति भावः । सर्वाकारगम्गीरधर्मदेशनाशक्तिमात्मनोऽपश्यवाह । बुडा-नुभावाङ्गगवन्निति। तच्च प्राप्तिनिर्याणं प्राप्यप्रापकतद्भय-सम्बन्धप्रतिषेधलस्र गम् । अतः प्राप्यप्रतिषेधमधिकत्याह । त्रपि त्वित्यादि । त्रपि तुग्रब्दः क्रमार्थः । त्राद्यादित्वेन मप्तम्यन्तात्तसिः । पूर्वान्तत इत्यादौ ज्ञेयः । नोपैतौति बोधिसच्चं कञ्चित् प्राप्यं रूपादिस्वभावमिति श्रेषः । तस्वैव प्राप्यस्य बोधिसत्त्वस्याविद्यमानत्वादिति भावः। ननु रूपादिप्रतिभासो बोधिसच्चः कथमविद्यमान इति तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। रूपापर्यन्ततयेत्यादि (p. 25, 8) ।

"धर्मधातुविनिर्मुक्तो यस्माइमों न विद्यते"। इति न्यायाद्वर्मधातुवत्तत्खभावीभूतानां यस्माद्रूपादी-नामपर्यन्ततया बोधिसत्त्वापर्यन्तता तस्माद्वोधिसत्त्वं नोपै-तौति भावः। प्रापकप्रतिषेधमधिक्तत्याद्द। रूपमित्यादि। रूपादौनां न्यायेनासत्त्वात्तदात्मकप्रापकबोधिसत्त्वोप-

२०४

लमाभाव इति भावः। यद्येवमनुपलमास्तर्हि तत्त्वमित्याह इदमित्यादि। इदमपि नोपैतौत्यपि न विद्यते। निर्विषयस्य नञोऽप्रयोगादतो वत्तुतोऽसत्त्वान्नोपलभ्यते। सामान्धेन निर्दिश्यैवमात्मानमधिकत्याह। एवं भगवन्तित्यादि (p 25, 12)। एवमिति प्राप्यप्रापकप्रतिषेधेन "दे ह्यम् सर्वते वस्तुसर्वता। आकारसर्वता चे"ति न्यायात्। तच सर्वे गेति स्तन्धादिवस्तुरूपेगः। सर्वमिति बाह्याध्यात्मिकवस्तु-खभावम् । सर्वथेति ऋध्यात्मश्रून्यतादिभिराकारप्रकारौः । पुनः सर्वमिति व्यस्तसमस्तप्रकारम् । बोधिसच्चधर्ममिति । बोधिसत्त्व एव प्राप्यप्रापतलस्रणो धर्मो रूपादिस्वभाव-स्तमनुपत्तभमानः सन्। तद्भयसम्बन्धप्रतिषेधमाहः। प्रज्ञेत्यादिना। साकारनिराकारज्ञानाभ्यां यथासद्यं न समनुपश्यामि नोपलभे। प्रत्यसानुमानाभ्यां वा। तत्प्रति-पादनार्थमेवाइ। सर्वज्ञतामिति। उपसंहरनाइ। सोऽह-मित्यादि । कतमं प्रापकं बोधिसत्त्वं कतमेन प्राप्यापाय-मुखेन कतमस्मिन् सम्बन्धे सर्वाकारज्ञतालघः विंग्रब्दस्य क्षेपाभिधायित्वात् । नैव कच्चित् केनचित् कचिदित्यर्थः । कुतो यस्मात् बुद्ध इत्यादि । प्राप्यीऽच बुद्वश्रब्देनोक्तः । प्रापकसम्बन्धस्यीत्तरपद्दयेनाभिधानाद्यतो यदेव प्रकान्तं तदेवोपसंहियते । यथावस्तुश्रब्दप्रयोगेग संज्ञामाचसङ्गा-वात् सत्यं वस्तु स्यादित्याद्त । तचेत्यादि (p. 25, 20) ।

नार्थश्रब्दविशेषस्य वाच्चवाचकतेष्यते । तस्य पूर्वमदृष्टत्वात् सामान्यं तूपदेक्ष्यते ॥ 14

इति न्यायाद्यथावस्तु तन्नामधेयमनभिनिर्हत्तत्वान्नो-त्यन्नम्। किमिवेत्याद्द। यथा आत्मेति। तदेव कथयति। आत्मेत्यादिना। अर्थकियाऽसमर्थत्वात् खर्विषाणवत्तस्य मंद्रत्याप्यनभिनिर्दत्तत्वेनात्यन्ततया नास्यात्मा । স্ময चात्मेति व्यपदेशः। यद्येवं न्यायेनास्वभावत्वे सर्वधर्माणां कतमत्तद्रूपमित्याशंव्याह । यदित्यादि । यस्मादनभिनिर्दृत्तं तसाह्याद्यग्राहकभावविगतं तत्त्वेन तदविचारैकमनोहरं मंद्रत्या रूपम् । एवं याच्चयाइकभावेनानभिनिर्दत्तिस्तर्हि पारमार्थिको धर्म इत्याह। एवमित्यादि (p. 26, 1) न्यायेनैषां सर्वधर्माणामस्वभावता या सैवानभिनिष्टीत्तिर्या चानभिनिर्हत्तिः स्वरूपधारणवैकल्यान ते धर्माः । प्रसान धितमर्थं निगमयन्नाह । तदित्यादि (p. 26, 5) । तत्तसात् किंग्रब्दस्य स्नेपाभिधायित्वान्नैवेत्यर्थः । त्रभिनिर्दत्तिस्तहि धर्म इत्याह। न चान्यवेत्यादि। सर्ववस्तुनोऽभिनिष्टत्ते. प्रतिषिड्वत्वादनभिनिर्दत्तितोऽन्यचापि निर्दत्तौ ਬਸੀ नैवोपसभ्यते । सर्वधर्माः प्रज्ञापारमितामार्गस्वभावाः । बुडधर्माः प्राप्यलक्षणाः। बोधिसत्त्वधर्माः प्रापकबोधिसत्त्व-प्रज्ञप्तिनिबन्धना रूपादयः । यो वाऽन्धः कश्चित् सामान्ध-धर्मो बोध्यर्थं चरेत् स नैवोपलभ्यत इति विभक्तिविपरि-णामेन मम्बन्धः। कः पुनरेवं प्रज्ञापारमितायामभियुक्त इत्याइ। स चेदित्यादि। चरत्यसमाहितज्ञानेन, भावयति ममाहितेन । उपपरीक्षते युत्त्वा व्यवस्थापयति । स्मरण-प्रत्यये ऽवस्थापनादुपनिध्यायति । ननु रूपाद्युपलमोन कथं प्रज्ञापारमितामुपपरौक्षत इति । तत् कस्य हेतो-

२०६

रित्याश्रद्धाइ। यस्मिनित्यादि (p. 26. 13)। यस्माद्यस्मिन काले रूपादौनिमान्धर्मान् प्रज्ञापारमितायां तन्निमित्तं व्यपपरौक्षते नैःस्वभाव्याकारेग तसात्तसिन काचे न रूपमुपैति न प्रतिपद्यते। अतो नोपगच्छति न स्वीकरोति। यतो नोत्पादं न निरोधं वा ममनुपश्चति । उत्पादव्यय-निर्मुक्तस्यान्यस्यासत्त्वादिति भावः । न त्वैकात्न्येऽनुत्पादा-निरोधोपलम एव रूपोपलमोऽतः कथं न रूपमुपैतीति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । तथाहीत्यादि (p. 26, 21) । यसाद्यावनुत्पादाव्ययौ न तौ रूपं संघत्या रूपस्यैव प्रतिभामनात्। तच भाव एव श्रणस्तिथिधर्मा नाशो व्यय-स्तत्प्रतिषेधादव्ययः । यतः मंदृत्या नानात्वमिति । तसा-दनुत्पादाव्ययौ रूपं च परमार्थतोऽनुत्पादाव्ययस्यैव स्थितेरदयमनुत्पादाद्येकरूपमेतत्। यतोऽदेधीकारमपगत-दिधाभावकारकप्रमाग्रम् । यद्येवं कषं पुना रूपव्यपदेश इत्याह । यत्पुनरित्यादि (p. 27. 1) । अदयस्य न्यायेनानु-त्यादादिरूपस्येषा रूपमित्युद्भावना संवत्या गणना संज्ञा कता सङ्केतिता। सर्वाकारज्ञताऽधिगमेन विना न प्राप्ति-निर्याणमिति तदनु सर्वाकारज्ञतानिर्याणं दर्शयितुमाह । एवं भगवन्तित्यादि (p. 27. 7)। एवं सर्वाकारमिति सम्बन्धः। प्रज्ञापारमितायां सर्वाकारज्ञतायां निर्यातुमिति भेषः। मर्वाकारं नैःस्वभाव्याद्याकारं क्रियाविभेषणमेतत्। सर्व-धर्मान् रूपादौन् व्युपपरौक्षमाणस्तस्मिन् समयेऽभिसमय-काले न रूपमुपैतौत्यादिप्रसङ्गान्तरेख पुनरावर्तितमिति न पुनरुक्ततादोषः । एवं सति सत्त्वार्थदःखचर्याद्यनुप-पत्तिरित्यभिप्रायवानाइ। तेन हीत्यादि (p. 28, 1)। यतो रूपाद्यनुत्पादाव्यययोरद्वयत्वं तस्मात् कारणात् । यथा-भाषितस्य न रूपमुपैतौत्यादिवचनस्यार्थमाजानामि । तथा बोधिसच्चोऽप्यनुत्पादस्तस्यापि रूपादिस्वभावत्वात् । भव-त्वेवमित्यभ्युपगमे दोषार्थमाइ । यदि चेत्यादि । किंग्रब्दः क्षेपेऽनुत्पाद्विरुद्धत्वाच्चैव चरतौत्यर्थः । यानि दुःखानि सचानां इतशः प्रयोजनेन प्रत्यनुभवितुमुत्सहते । किमर्थं वा तानि नैवेत्यर्थः। सच्चाद्यभावादिति भावः। नार्ह्राम-(p. 28, 7)त्यादिनोत्तरमाह। एवं मन्यते। यदि बोधि-सच्चोऽनुत्पादः । परमार्थतो नैव द्ष्वरचर्यां चरतौत्या-पद्यते । तदा तत्त्वेन चर्यानुपपत्तेः सिड्डसाध्यता । ऋय मंद्रत्या तदा नानुत्पादस्तर्हि बोधिसच्चस्तस्योत्पादप्रति-पादनात्तलयं चर्याविरुडेति । संदृत्यापि दुष्करचर्या कयं चर्यत इत्यपि न मन्तव्यमित्याह । नापौत्यादि । दुष्कर-मंज्ञया चरतीत्यच दुष्करचर्यामिति शेषः । ननु शिरो-दानादिदुष्तरचर्यां बोधिसच्चा एव कुर्वन्तीति कथं न दुष्करमंज्ञेति । तत्कस्य इतोरित्याण्रङ्खाइ । नहीत्यादि । यसादुष्करसंज्ञां जनयित्वा न श्रव्यः सत्त्वानामर्थः कर्तुं सम्यक्चर्याऽनिष्यत्तेरतो यो दुष्करसंज्ञां दानादि-चर्यासु करोति स सच्चार्थाकरगोन बोधिसच्चो न भवतौति दानादिषु मात्सर्याद्यभावेन सुकरसंज्ञां सुखसंज्ञां तथा सच्चानामन्तिके सामान्येन माचादिसंज्ञाविश्रेषेण वा स्त्रीपुरुषेषु वयसा टडन्यूनप्रमागेषु यथासमावं माचादि-संज्ञां छत्वा यदि बोधिसच्च अर्थां चरति तदार्थः श्रक्यते कर्तुमिति भावः । तदेवोपसंहरन्नाह । तस्मादित्यादि

२०८

(p. 28, 13)। यावदित्यनेन समानवयः प्रमाखेषु स्तौपुरुषेषु म्रातभगिनौसंज्ञापरियहः । कथमात्मसंज्ञोत्पादयित-व्येत्याह। यथेत्यादि। आहिताइंमानत्वेन स्वसन्तान रवात्मा । सर्वद्ःखेभ्यः संस्कारादिदुःखेभ्यो मोचयितव्यो-ऽपनेतव्यः। प्रकारान्तरमप्याह। स्वच्चेत्यादि। न परि-त्यन्तव्या महानरुणाग्रयप्रयोगेण परिमोचयितव्यास्तथा-भूतकार्यसम्पादनतः । चित्तप्रदोषो देषो नोत्पादयितव्यः । कदेत्याह। अन्तश (p. 28, 20) इत्यादि। अन्तशः पर्यवसाने शतशोऽपि स्वकायेन छिद्यमानेन तैरेवेत्यध्याहार्य परा-र्थकोऽतिश्रयः स्यात्। तदेव निगमयन्नाइ। एवं द्वीत्यादि। ग्वञ्चित्तोऽनन्तरोक्तचित्तः । चरिष्यति दानादिचर्याम् । विइरिष्यति चतुर्धपीर्यापथेषु । एवं संष्टतिसत्याश्रयेग चर्याया या न दुष्करसंज्ञेति प्रतिपाद्य परमार्थसत्या अयेग प्रतिपादयनाह। पुनरपरमित्यादि। सर्वेण प्रत्यक्षादि-प्रमागेन सर्वं व्यापीतरदा रूपम् । सर्वया सत्त्वजीवादि-प्रसिडिप्रकारैः पुनः सर्वमिति कर्त्वत्वादिरूपम्। एकानेक-स्वभाववैधूर्याद्ययात्मा न विद्यते । उग्रत एव नोपसभ्यते । तथा सर्वधर्माः । तदेव कथयन्नाइ । एवमित्यादि (p. 29, 2) धर्मेषु तु सर्वेण खलस्रणादिरूपेण सर्वे वाच्यादिनं सर्वथा क्तिष्टत्वादिप्रकारेग सर्वे सर्वप्रकारम् । अतो गत्यन्तरा-भावान्मायापुरुषेग वा चरितव्यम्। तच च कथं दुष्कर-चर्येति भावः । रवमनुत्यादेऽतिप्रसङ्गं परिह्वत्याभ्युपगम-माइ। यदपौत्यादिना। एवमेवैतत् परमार्थेनेति भावः। बोधिसच्चोऽनुत्पाद इति वचनात् । प्रादेशिकौ श्रन्यते- त्याइ। किं पुनरित्यादि (p. 29, 8)। बोधिसच्वकरका धर्मा मार्गज्ञतादिस्वभावा बोधिसत्त्वधर्मा ऋष्यनुत्पादः। न्यायस्य तुच्यत्वात् । तदेवाह । बोधिसत्त्वेत्यादिना । यदेव प्रष्टं तदेव परिहर्तव्यमन्यथाऽश्रोटसंस्कारकं वाक्यम्। अतः प्रादेशिकश्चन्यत्वपरिहारार्थमुताहो सर्वज्ञतापौत्यादिनोत्त-मर्वविषयत्वमाइ । रोत्तरप्रश्नपरिहारेण श्रन्यतायाः तच मर्वज्ञता बुझत्वम् । बुझकरका धर्माः सर्वाकारज्ञता-लक्षणाः धर्माः। अनुत्यन्नार्यमार्गो बालः प्रथग्जनः। तन्निबन्धना रागादयो धर्माः पृथग्जनधर्माः । क्रमेर्ग्यैवं मर्वधर्मानुत्पादाभ्युपगमं कारयित्वा दोषमापाद्यन्नाह । यद्यायुषानित्यादि (p. 30, 2)। ननुशब्दोऽक्षमायाम् । त्रनु-प्राप्तैव सर्वज्ञताऽयत्नेनेति शेषः। कचिद्यत्नेनेति पाठः स्पष्ट **एव। एतद्क्तम्। "मत्कृत्य निरन्तर**दौर्धकालभावनयाऽनु-त्पादाधिगमेन बुद्वत्वमनुप्राप्तव्यम् । यदि पुनः मर्व एव धर्मोऽनुत्पनस्तदाऽयत्नेन मर्वाकारज्ञताऽनुप्राप्तैव ततश्च मुक्ताः स्युः सर्वदेहिन" इति । यद्यनुत्पादे प्राप्यप्रापकधर्मा विद्यन्ते, तदाऽयत्नेन प्राप्तिरिति प्रसज्यते । यावता नैव-मित्यभिप्रयेणाइ । नाइमित 30. 7)त्यादिना । न्यायेना-नुत्पन्नस्य धर्मस्य प्राप्यप्रापकस्य न प्राप्तिं ग्रहणं प्रयोगाव-स्थायामिच्छामि। नाप्यभिसमयमधिगमं मौलावस्थायाम्। तदेवाह। नापि इत्यादिना। नैवानुत्यन्नेन प्रापकेण धर्में गानुत्पना प्राप्तिः प्राप्यतालक्षगा प्राप्यते । उभयो-रेव नौरूपत्वात्। ग्रन्यतरानुत्पादेन तर्हि प्राप्तिः प्राप्य-तामित्याह। किं पुनरित्यादि। उताहोश्रब्दः पश्चान्तर-

११०

द्योतकः। प्रतिप्रश्नेन परिहारार्थमाह। किं पुनरायुषाञ्छा-रिपुचेत्यादि (p. 30, 11)। उत्पादस्यासचात्। किमनुत्यनो धर्म उत्पन्न इत्यभिधौयते। एवमिति चेदभिधौयताम्। न हि नामान्तरकरणादस्तुनोऽन्ययात्वमतः कयमुत्पन्नेन धर्मेणानुत्पन्ना प्राप्तिः प्राप्यते । ऋषानुत्पन एव धर्मो-ऽनुत्यन इत्यभिधौयते त्वया तथापि दोष एव। यो ह्यनुत्यनो धर्मः मोऽनुत्यन्न एवाविद्यमानो ऽतः कथमनुत्यन्नेन धर्मेणा-नुत्यना प्राप्तिः प्राप्यते । एतदुक्तम् । "तत्त्वेन प्राप्यप्राप-कयोरमचात्कुतोऽयत्नेन प्राप्तिः। संदृत्यापि निरन्तरं दौर्घ-कालभावनयाऽष्टम्यादिभूमावनाभोगवाहिज्ञानलाभात् कथमयत्नेन प्राप्तिर्येन मुझाः त्युः सर्वदेहिन" इति । ननु संहतिपरमार्थसत्याश्रयेखेत्यादानुत्पादव्यवस्थायां तवा-ष्येष पर्यनुयोग इत्यभिप्रायेणाइ। उत्पाद एव धर्मांऽनुत्पाद उताहोऽनुत्पादो धर्मेाऽनुत्पाद इति । उज्जावनामंद्रत्यापि वागुदाहारवर्जितं तत्त्वमिति मत्त्वाऽह । उत्पाद इत्यादि (p. 30, 15)। दयोर् लौकत्वान तत्त्वतो जल्पितुं प्रति-भातौति भावः। ऋनुत्पादस्य परमार्थत्वादित्यभिप्रायेणाह। अनुत्पादोऽपौत्यादि। परमार्थानुकूलत्वात्परमार्थाऽय-मुच्चते । अनुत्याद इत्याह । अनुत्याद एवायुषाञ्छारिपुच जल्प इति । अनुत्यादार्रीय जल्प्यत इति जल्पः । प्रपञ्ची विकल्प इति यावत्। त्र्रभिसमयकां ले तर्हि किं प्रतिभासत इत्याह। अनुत्याद् एवेत्यादि। सर्वविकल्पविनिर्मुक्तो-ऽयाह्य रवानुत्पादो याह्यः प्रतिभाति । अग्रहनमेव . याद्दकं प्रतिभानम् । कथं पुनरतद्रूपोऽपि तद्रूपत्वेन

प्रतिभातौत्याइ। एवमेवेत्यादि। एवमेव यथादर्भन-मश्रव्यापह्रवत्वात् संदृत्याऽस्तु यथा तथा। अथवा एव-मेवाविचारितेन रूपेेेेेेेेेेे एक प्रतिभाति । अत्यन्तं प्रतिभातौत्यपगतशाश्वतोच्छेदरूपं प्रतिभासते । सम्यग्-धर्मतत्त्वकथनात्स्तुत्यर्थमाइ । धार्मकथिकानामित्यादि (p. 30, 22) । स्थापयितव्यो धार्यितव्यः । ननु धर्ममेघ-भूम्यधिगमाभावे आवकोऽपि कथमेवमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। तथाहीत्यादि (p. 31, 1)। यतो यत इति। आद्यादित्वेन सप्तम्यन्तात्तसिस्तथा ततस्तत इत्यपि। यच यच परिप्रश्नीक्रियते तच तच परिहारदानेन निःसरति। धर्मतायाः स्वाधिगमलस्रणाया व्यवस्थापनान चलति। ताच्च धर्मतामागमरूपामधिगमेन न विरोध-यति। नित्यं समाहितज्ञानाभावेऽपौति ग्रेषः। तथागता-धिष्ठानमादर्श्यवाह । धर्मतैषेत्यादि (p. 31, 5) । अनि-त्रितधर्मा**र्णामनभिनिविष्टधर्माणां त**ष्ठागतञ्रावकाणाम् । धर्मतैषा प्रतीत्यसमुत्पादनियामता। कासौ धर्मतेत्याइ। रूपादिसन्नरूपसमासद्वावेऽपि कथं पुनरनिश्चित-धर्माणः आवकाः इति । तत्कस्य हेतोरित्याण्ड्याह । यथापीत्यादि । एकानेकस्वभाववैधूर्यं शानिश्रितत्वादनि-अयाईत्वात्। सर्वधर्माणामनिश्रितधर्माणः आवकाः प्रज्ञा-पारमिताभाषणं प्रत्यधिष्ठा एवाऽन्यथा सम्यग्देशनानु-पपत्तेः। पुन्नस्तनैरात्यमाचप्रभावितत्वेनैवंविधधर्माधिमोश्च-वैकल्यात्तयागताधिष्ठानेनेति ग्रेषः । तदपि सर्वाकार-ज्ञतानिर्याणं विश्रेषमार्गादिना विना न भवतीत्यतो-

ऽनन्तरं मार्गनिर्याखं दर्शयनाइ। साध्वित्यादि (p. 31, 10)। सुभाषितत्वार्थत्वे साधु साधु सुभूते किन्तु कतमैषा सर्वधर्मानिश्रितपारमिता यया बोध्यधिगमः । स्वरूप-मावेदयवाह । प्रज्ञेत्यादि । यानचयसङ्ग्रहीता । सार्व-यानिकौ सर्वभूमिपार्मिता। बोधिपष्ठधर्मस्वभावेन मार्ग-सन्तरणा प्रज्ञापारमिता। सर्वधर्मेष्ठनिश्चिततया सर्व-धर्मानिश्रितपारमितेत्युच्चते । एवंविधप्रज्ञापारमितायां मार्गात्मकायां को निर्यातीत्याह। इति हीत्यादि। इत्येवमनन्तरोक्तेन क्रमेग चित्तावसीनत्वं चित्तसङ्कोचः। तदेवाइ। कांश्वेत्यादिना (p. 31, 16)। कांश्वायितत्वं संश्रयज्ञानं किमयमन्यों वेति मार्गान्तरकांश्रणात्। धन्वायितत्वमज्ञानम् । तत्स्वरूपाप्रतिपत्तिः । चित्तस्या-न्ययात्वं मिथ्याज्ञानं विपरीतार्थप्रतिपत्तिः । एतच मर्व-मविद्यैवेति भावनाप्रहेयं दर्शयति। विहरत्यनेन मार्ग-स्वभावेन प्रज्ञापारमिताविद्वारेण चतुर्भिरौर्यापर्धेश्वत्त-कर्मखताऽपादनात्। अविरहितआनेन मनसिकारेख मार्गातमंकेन प्रतिसंसीनावस्थायाम्। ननु मनस्कारश्वेतस आभोग आलम्बने चित्तधारणकर्मकः। प्रज्ञापार्मिता-विहारश्व तदिपरौतस्वभाव इति कुतोऽनयोः सहावस्थान-मित्यभिप्रायेणाइ। कथमित्यादि (p. 31, 20)। यो मन-सिकारेणविरहितः सं कथं प्रज्ञापारमिताविहारेण विइरेत्। परस्परविरोधान्नैवेत्यर्थः। तदेव कथयन्नाइ। यदि हौत्यादि। यदि मनस्तारेणाविरहितस्तदा प्रज्ञापार-मिताविहारेण विरहितः। अय प्रज्ञापारमिताविहारेणा-विरहितस्तदा मनस्तारेण विरहितः। त्रय विरुद्ययोरप्येकच 15

महावस्थानमिष्यते । तदातिप्रसङ्ग इत्याह । यदौत्यादि (p. 32, 1) । यदि च मनसिकारेेेेेेेेेेेे प्रिज्ञापार-मिताविहारेणाविरहित इष्यते। मार्गनिर्याणवस्थायां तदैवं सति प्रज्ञापारमिताविहारेणाविरहिताः सर्वसच्चा इति प्राप्तं तेषां मनस्तारसङ्गावात्। ननु प्रज्ञापारमिता-विद्वारोऽनेकयत्नसाध्योऽतः कथं तेनाविरहिताः सर्वमच्चा इति। तत्कस्य हेनोरित्याश्रद्धाह। सर्वसत्त्वा ऋपि हौत्यादि (p. 32, 7)। मनसिकारेणेत्यचाविरुडेनेति ग्रेषः। एवं मन्यते सन्नपि प्रज्ञापारमिताविहारस्तदिरुडविपर्यास-प्रवत्तमनस्कारसङ्गावात् सर्वसत्त्वानां न व्यवस्थाप्यते। यदा पुनस्तवया मार्गनिर्याणावस्थायामुभयोः महावस्था-नेन विरोधो नाभ्युपगतस्तदा कादाचित्कविरोधानुप-पत्तेः । यसादविरुद्वेन मनस्तारेग सर्वसत्ता विहरन्ति । तस्मात् प्रज्ञापारमिताविद्वारेणाविरहितत्वप्रसङ्ग इति । मनस्तारस्य यथारुतत्वे स्यादयं दोष इत्याह। साध्वि-त्यादि। किं त्वमनस्तार एव मनस्तारोऽभिप्रेतस्तच च शब्दप्रवृत्तिमाचेग यद्यपालमाः क्रियते तदाह । अपि तूपालफ्ये त्वेत्यादि। यतो मनस्तारलक्षण ग्वार्थो भूत-पदाभिधानेन यथारुताभिधानेनायुष्मता शारिपुचेग परिग्रहीतस्तसात् त्वामप्येवंजातीयकेषूत्तरचवाकेषु परि-प्रश्नयिष्यामि । यथारुतग्रब्दार्थग्रहणे तुल्गो दोष इत्य-नेनादर्शयति । कथं पुनरमनस्कार एव मनस्कारो न तु यथारुत इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। सत्त्वास्वभाव-तयेत्यादि। सच्चस्य प्राणिनो मायोपमता सच्चास्वभावता। तया इतुभूतया तदव्यतिरेकात् मनस्कारास्वभावता। सत्त्वस्यासत्येव भावता सत्त्वासद्भावता । सत्त्वस्य तत्त्वो-त्पत्त्यादिभिर्विविक्तता सत्त्वविक्तिता । सत्त्वस्य चित्ता-तिकान्तत्वमचिन्त्यता सत्त्वाचिन्त्यता । सत्त्वस्याप्रतिपत्ति-रनभिसम्बोधनता सत्त्वानभिसम्बोधनता । सत्त्वोऽयथा-भूतार्थोऽलीक इत्यभिसम्बोधनता सत्त्वायथाभूतार्था-भूतार्थोऽलीक इत्यभिसम्बोधनता सत्त्वायथाभूतार्था-भिसम्बोधनता । एतच पट्पदकं यथासद्ध्यं चतुर्विधनिर्वेध-भागीयदर्शनभावनामार्गावस्थासु याद्यम् । एवं न्यायतो प्रमनस्तार एव मनस्तार इत्यभिधायोपसंहरत्नाह । त्रवेनेत्यादि (p. 32, 18)। एवंरूपेणानन्तरोक्तस्वभावेनानेन मनसिकारेणाविपर्यासप्रवत्त्त्वादिच्छामि विहरन्तं बोधि-सत्त्वमनेन च प्रज्ञापारमितात्मकेन विहारेण मार्गनिर्याण-लक्षणेनित्येवं निर्यातव्यवस्तुषु प्रतिविधिष्टान्यधर्माभावेन सर्वधर्मानुपलम्भतया निर्याणादेवमेभिरष्टाभिर्निर्याणै-र्निर्याण्प्रतिपत्त्तिर्वदितव्या । तथा चेाक्तम् ।

उद्देग्रे समतायाच्च सत्त्वार्थे यत्नवर्जने । त्रत्यन्ताय च निर्याखं निर्याखं प्राप्तिलक्षखम्॥ ७३॥ सर्वाकारज्ञतायाच्च निर्याखं मार्गगोचरम् ।

निर्याणप्रतिपञ्चेया सेयमष्टविधात्मिका ॥७४॥ इति सर्वाकारच्चात्तैवानुष्ठीयमानत्वेन चर्या चित्तोत्पादादि-रूपेण चेतुफलात्मकेन निःग्रेषाकारतया समस्तवस्तुपरि-ज्ञानात्तयागतानां सम्बन्धिनौ पुनःपुनः परिवर्ततेऽचेत्यसौ यन्यपरिच्छेदः सर्वाकारज्ञताचर्यापरिवर्तः ।

त्रभिसमयालङ्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याखायां सर्वा-

कारज्ञताचर्यापरिवर्तो नाम प्रथमः ॥

सर्वाकारज्ञताधिगमो न विना मार्गज्ञतापरिज्ञानेनेति मार्गज्ञतां वक्तुमाइ। तेनेत्यादि (p. 33, 1)। तेन समयेन मार्गज्ञताकथनकां ि पुनर्भूयोऽपि श्रकः सन्निषस इति सम्बन्धः। किम्भूत इत्याह। देवानामिन्द्रः प्रभुक्तस्यामेव यथोपवर्णितायां पर्षदि सन्निपतितः । क्रतकायादिसाम-ग्रीको विद्वितसम्यक्**प्र**णामो वा स्वासने निषसः समुप-विष्टः । कुवेरधतराष्ट्रविरूपाक्षविरूढकाश्वत्वारो लेाक-पालाः। सच्चे लोकधातावा समन्तात् पतिः सद्दापति-र्नायको देवपुचो ब्रह्मापि चतुर्थध्यानप्रभवः । "संवर्तन्यः पुनस्तिसो भवन्त्यम्बुवायुभिरि "ति न्यायाद्यथाक्रमं प्रथमादिध्यानचयस्य विनाग्रेन तस्यैव चिरस्थायितया पतित्वाभिमानादित्येके। अपरे त्वन्ययान्यतरसत्त्वस्या-भास्वरदेवनिकायाच्चुत्वैकाकिनः ग्रून्ये ब्राह्मे विमाने समुत्यनस्याद्वीवतान्येऽपि सत्त्वा इद्वोपपद्येरनिति प्रणि-धानानन्तरं पुख्यादिस्रयादपरेषां काकतालौयन्यायेन तच समुत्यादे ऽह्रमेषामौश्वर इत्याद्यभिमानात्मयमध्यान-तृतौयभूमिको ब्रह्मा सहापतिरिति वर्णयन्ति। तचैवं पर्षत्सनिपाते मार्गज्ञतोत्यत्तिं प्रति योग्यताऽपादनाय देवादौनां स्वकर्मजप्रभायास्तयागतप्रक्षतिप्रभाभिर्मसिनौ-करणता निष्टतमानसन्तानेऽधिगम उत्पद्यत इति ज्ञाप-नाय कताऽतो वक्रोत्त्याधारः कथित इत्याइ। योऽपि चेत्यादि । स्वकर्मविपाकजः स्वग्रुभकर्मवासनानिर्जातोऽव-भासो रप्रस्यासोकः । चग्रब्दात् कायादिरपि । त्रानुभावेन शक्तिविश्रेषेग् । तेजसा प्रभारूपेग् । अधिष्ठानेन सान्नि-

ध्वेनेत्वेते । कायवाङ्मनोव्यापाररण्मिभेदादाऽनुभावादि-पदचयमित्यपरे। अभिभूतो ध्यामौक्ततो अनूत्। अधेत्यादि (p. 33, 9) । एवं मसिनौतर ग्रेन लोकपालत्वाद्यभिमान-निरासानन्तरमित्ययशब्द आनन्तर्ये। इमानौति प्रत्यक्ष-रूपाणि । अन्तिकादिति सकाशात् । प्रज्ञापारमितामिति मार्गज्ञतात्मकाम्। श्रोतुकामानौति । श्रौतेन ज्ञानेनाव-धारयितुकामानौति । केषां सम्बन्धिनौमित्याइ । बोधि-सच्चानां महासच्चानामिति। उपदेशमित्यादि। अवगा-वस्थायां ग्रन्यधारणाय शिक्षणमुपदेशः। चिन्तावस्थायां ग्रहीतार्थाविस्मरणमववादः । भावनावस्थायां पूर्वोपा-र्जनानुशासनी। एतत् सर्वं बोधिसच्चानाम्। कथं त्रोतुकामानौत्याइ। तत्कथमित्यादि। स्थातव्यमित्यादि (p. 33, 13)। पद्चयं यथाक्रमं अवणाद्यवस्थासु वेदितव्यम्। एवमभ्यर्थितः सुभूतिर्विगताभिमान एवोत्पादित बोधि-चित्तो मार्गज्ञताधिगमे भव्य इति विषयप्रतिनियमदारे-णाइ। तेन हीत्यादि। यसादेव श्रोतुकामानि तेन कारग्रेनोपदेख्यामि कथयिष्यामि । चित्तमिति । श्रून्यता-करुणागर्भमिति भावः । चियानव्यवस्थानमाभिप्रायिकं न लाष्ट्रणिकमिति न्यायादनुत्तरसम्यक्सम्बोधिपर्यवसान एव सर्वो जन इत्यतो वौतरागेतरयोगिनापि बुब्बत्वप्राप्तये मार्गज्ञता भावनीयेति व्याप्तिमादर्शयितुं স্त्रावक-यानाद्प्रितिपन्नानामनुत्तरसम्यक्सम्बोध्यभाजनत्वेनानि-यतगोचाणां प्रथमतो महाबोधावाकर्षणार्थमन्धेषाञ्च प्रवत्तानां सन्धारणार्थमित्याभिप्रायिकं वचनमाइ। ये

इति वचनात्। पुनर्जन्मग्रइग्रे सति दानादिना सत्त्वार्थ-कियायामभ्यासादोधिचित्तं सुविभुद्धं तथागतपदप्रापक-सुपजायते । अतो महात्रावकाः समुच्छिन्नक्षेश्रतया पुन-र्जन्मास्थमूसकारणनिवृत्त्त्या तादग्विधं चित्तरतं कार्यात्मकं नोत्पादयितुं शक्ता निर्हेतुकत्वप्रसङ्गात् । बासाः पुन-र्यथोक्तविकसकारणसद्वावेन श्रकुवन्त्येवेति युक्तरूपमेवैत-दचनं कथमाभिप्रायिकमित्याह । अपि त्वित्यादि । अपि-तुशब्दो निपातः प्रस्तावेऽथशब्दार्थं वर्तते । तेषामिति महात्रावकार्णा वक्ष्यमाणानुमोदनामनस्कारेणानुमोदे-ऽनुमोदयामि । किमनुमोदसे । इत्याह । स चेदित्यादि ।

यावत् संसारवासस्था भवन्ति वरह्तरयः । तावत् सच्यार्थमतुखं श्रक्ताः कर्तुमनिर्द्रताः ॥

त्ववक्रान्ता (p. 33, 17) इत्यादि । तुग्रब्दोऽवधारणे । य एवावक्रान्ताः सर्वथाऽधिगताः सम्यक्त्वनियामं खत्राव-कादिदर्ग्रनादिमार्गं न ते भव्या योग्या बुद्वो भवेयं जगतो दितायेत्यनुत्तरसम्यक्सम्बोधिनिमित्तं चित्तमुत्पादयितुम् । यच बाले।ऽपि जनः ग्रक्तस्तच कथं विदितार्थमार्गाः श्रावका न ग्रक्ता इति । तत्कस्य हेतोरित्याग्रद्धाह । बद्वसौमान इत्यादि । स्वमार्गनिर्दग्धनिःग्रेषचैधातुको-त्पत्तिक्रेशावरणतया यस्मात्ते श्रावकाः संसारस्रोतसो जन्मप्रवाहादद्वसौमानोऽनुत्पत्तिधर्मतया कतमर्यादास्ततो-ऽभव्या एव ते पुनः पुनरभौद्ध्णं संसरणाय जन्मग्रहणाय । ततश्वानुत्तरायां सम्यक् सम्बोधौ चित्तमुत्पादयितुमभव्या इति सम्बन्धः । एतदुक्तम् ।

यदि ते महाश्रावका बोधिचित्तान्युत्पादयेयुक्तान्यनुमोदे-ऽहमिति सम्बन्धः । कथं प्रतिश्चिण्यानुमोदें स चेत्याह । नाइमित्यादि। यदि नाम विनेयविश्वेषापेश्वयाऽऽभिप्रायिकं वचनं प्रागुक्तवानहम्। तथापि न पुनः कुश्रलमूलस्य बोधिचित्तप्रभवबुबलस्यान्तरायमसमावित्वेन विच्छेदं महा-श्रावकाणां करोमि। कथं न करोमौत्याह। विशिष्टेभ्य इत्यादि। यसादिशिष्टेभ्यः कल्यागमित्रादिभ्यो विशिष्टतमा रव बोधिचित्तादयो धर्मा ऋध्यालम्बितव्याः प्रतिकांशि-तव्याः । दग्धपुनर्भवक्षेशानामपि च आवकप्रत्येकजिनानां कथं तासु तासु गतिषु जन्म न विरुध्यत इति न वक्तव्यम् । यस्नाद्योऽनन्यसत्त्वनेयस्य जन्तोरभिरतिपूर्वको हीनस्थान-परिग्रहः। स सम्यगात्मस्नेहवतो दुःखसुखत्यागानिवाञ्छा-पूर्वकस्तद्यया कामिनां स्त्रीगुणपरिंग्रहस्तथा चेश्वराद्यनधि-. ष्ठितस्य जन्तोरभिरतिपूर्वको यहोऽयं गर्भस्थानपरियह इत्येवं खभावहेतुना क्षेणानां चैधातुकोत्पत्तिं प्रति सामर्थ्यं प्रति-पाद्यते । महात्रावकास्तु सोपधिनिरुपधिसंज्ञकं बोधिदवयं लन्धा भवाद्र्करणाप्रज्ञावैकल्येनोचस्तमानसाः पूर्वावेधा-सिप्तायुःसंस्कारपरिष्ठयान्निर्वाणासम्मवेऽपि प्रदीपनिर्वाण-प्रखनिर्वाणसंज्ञिनो व्यतिष्टत्तचैधातुकजन्मानञ्चुतिचित्ता नन्तरं परिश्रुडेषु बुड्रिश्चेघनाश्रवे धातौ समाहिता ग्व पद्मपुटेषु जायन्ते । ततस्तेऽमिताभादिसम्बुधभास्तरकरैर-क्तिष्टतमोद्दानये प्रबोधिता बोधिचित्तमुत्पाद्य मुत्तवस्थायां नर्कादिचारिकामिव गतिं गच्छन्तः क्रमेग बोधिसमारं सम्भृत्य खोकगुरवो भवन्ति इत्यागमान्निश्चितमिति । पुनर्भवक्षेण्रकारणनिष्टच्या चैधातुकोत्पत्तिकार्यं निवर्तते

इति । तदेवं सर्वाकाररमणौयतत्त्वनिर्देशादार्यसुभूतौ समुपजातबहुमानानां प्रसादोपट्टंइणाय भगवानाइ । साध्वित्यादि (p. 34, 5) । त्र्रगोचरोऽप्येवमर्थो विस्पष्टवाग्भिः प्रत्यक्षेणेव प्रकाश्यत इति विस्तये साधु साध्विति दिर-भिधानम् । यदि वा स्वविवक्षितस्य व्यक्तं द्योतनात् प्रह्तर्षे पुनः साधुरिति वचनं शोभनमेवैतद्यद्वदसौति । खखुश्रब्दो-ऽवधारणे । यःशब्दो निपातो यस्मादर्थे वर्तते । क्रचि-

सन्धा बोधिदयं द्यंते भवादुत्तस्तमानसाः । भवन्त्यायुष्ठयात्तुष्टाः प्राप्तनिर्वाणसंज्ञिनः ॥ न तेषामस्ति निर्वाणं किन्तु जन्म भवचये । धातौ न विद्यते तेषां ते ऽपि तिष्ठन्त्यनात्रवे ॥ त्रक्तिष्टाज्ञानहानाय पश्चादुर्द्वैः प्रबोधिताः । सम्भृत्या बोधिसम्भारांस्तेऽपि स्युर्सोकनायकाः ॥

नत्वनाश्रवधातूत्यत्तिरिति कथं विरोधस्तस्मात् सर्वस्मिन् याने सर्वथैकमद्दायानसमवसरण्देश्रनैव न्याय्या लक्ष्यते । <u>एवच्चार्यसंद्वर्मपुण्डरौक</u>सत्यकौपरिवर्तादिषु पाठः सुनौतो भवति । "भविष्यसि त्वं <u>शारिपु</u>चानागतेऽध्वनि सम्यक्-सम्बुडः" । तथा "एकं दि यानं दितीयं न विद्यते" दत्यादि । पुनरुत्तासपरिवर्जनार्थं केषाच्चिद्दश्रधर्मकर् त्-मेघादिष्ठेकयानदेश्रनार्थो नौतार्थ द्वति भगवतैवं स्पष्टी-कतः । <u>लक्कावतारे</u> चोक्तं "नास्ति मद्दामते आवक-यानिकानां प्रावकयानेन मोधोऽपि तु मद्दायानपर्यव-मानिका एव ते" इत्यादि । तथार्यनागार्जुनपादास्तन्मता-नुसारिण्यवैकयाननयवादिन आहुः ।

टत्तस्यः श्रुतचिन्तावान् भावनायां प्रयुज्यते ।

इत्यादिना च स्त्रचान्तरविरोधं परिहरन्ति। पूर्व-सिन्नेकयानदेशनापक्षे ये आवकादिबोध्यधिगमपूर्विकां महाबोधिमधिगच्छन्ति ते तावत्काखं व्यपदेशेन आवकादि-गोचका व्यपदिष्टाः । प्रथमतस्तु प्रमुदिताभूम्यधिगमानु-कमेणानुत्तरबोधिभाजो महायानगोचका इति गोचभेदो न विद्यत इत्यखं प्रसङ्गेन । इदानौं मार्गज्ञतायाः स्वभावं वादिचच्च कथयन्नाह । इतज्ञैरित्यादि । निष्पादितोप-कारस्मरण्दस्थाः इतज्ञाः । ननु विश्रेषमार्गादिनाऽपरि-समाप्तकार्यत्वात् क्रियमाणोपकाराः कथमेवं वदन्तौति । तत् कस्य हेतोरित्याश्झ्याह । पौर्वकार्णा हौत्यादि (p. 34, 9) पूर्वका एव पौर्वकाः । प्रज्ञादेराङ्ठतिगण्त्वेन स्वार्थे तडितविधानात् । अस्मदर्थेऽस्माकं प्रयोजनेन हतेनेत्यर्थः । आवकयानपुरःसरस्य धर्मचक्रस्य प्रवर्तना-दिति मतिः । यथेत्यस्मदर्थे इति सम्बन्धो यदि वा यथा-ऽववदित इति । ब्रह्मचर्यमब्रह्मचर्यादिर्ताः ।

तथा। त्र्याकर्षणार्थमेकेषामन्यसन्धारणाय च। देशिता नियतानां हि सम्बुद्वैरेकयानता॥

त्पुस्तके यदिति पाठः । यस्मात्त्वमेकयानदेश्रनया बोधि-सत्त्वानां स्वपश्वस्थिरौकरणेनोत्साह्वं ददासि नानानय-वादिनस्त्वार्यासक्रुपादास्तदनुसारिणश्चान्यथा व्याचश्चते । येत्ववकान्ता इत्यादि वाक्यं नौतार्थमपि तु खल्त्वित्यादि-वचनं नेयार्थमतो व्याप्यर्थी बुड्रगोचकानधिक्तत्येति । १२२

इत्यनेन यथासमावं पञ्चशिष्ठापदादिकत्वं कथयति। बोधायानुत्तरबोधिनिमित्तम् । चरन्नित्यासंसारं सत्त्वार्थ-करणप्रवत्तत्वेनोत्पादितवोधिचित्तस्य सर्वथा मार्गज्ञतया क्षेणाप्रहाणमित्वस्याः स्वभावेन क्षेणवण्जितामासाद्य दीर्घ-कालं प्रतिपद्यमानः सन्नित्यनेन स्वभावः कथितः। अन्यथा-ऽपरिपूर्णेव बोधिचर्या स्यादिति मतिः । आववदितो यथा-ववादेन दानादिषु पारमितासु। अववादः क्रतोऽववादि-तोऽववादं दत्त्वाऽववादकः क्षत इति व्युत्पत्तिः । क्वचिदव-वादित इति पाठः सुगमः। अनुशिष्टोर्नुशासन्या। तत्रेति तेषु आवकेषु कचिदवस्थायाञ्चरतेति । यथाक्तस्वभावस्य भूतकोटेरसाक्षात्करणेन प्रज्ञोपायकौश्लेन च दाना-दिभिरपरिग्रहौतासमादापितापरिमोचितसच्चपरिग्रहण-समादापनपरिमोचनादिकर्म कुर्वता सम्भृतसमारेगेति कारिचमावेदितमन्यथाऽधिगमानुपपत्त्या । त्रनुत्तरं ताथागतं ज्ञानमुत्पादितमधिगतम्। एवं दृष्टान्तमावेद्य दार्ष्टान्तिकमर्थमाह। एवमित्यादि (p. 34, 13)। एवमिति तथेत्यर्थः। ऋषिश्रब्दान्न केवलं भगवताऽस्नाभिरपि महाश्रावकैरववादानुशासनौभ्यामेवानुग्रहपरौन्दनान्याये-नानुपरिग्रहीतव्या अनुपरिवारयितव्याश्व। तथोत्तरो-त्तरपरिपाकार्थं संपरिग्रहीतव्याः संपरिवारयितव्या-श्वेति। चग्रब्दोऽवधारणार्थः। कोऽच प्रतिबन्धो यथा भगवान् पूर्वं बोधिसत्त्वावस्थायां आवकैरनुपरिष्टहीतो भवद्गिरपि आवकैरन्ये बोधिसत्त्वास्तवानुपरिग्रहीतव्या इति। तत्कस्य हेतोरित्याण्ड्याह। अस्माभिरपौत्यादि (p. 34, 15) । अयमाश्रयो यथा पूर्वआवतैः स्वबुडानां बोधिसत्त्वावस्थायामस्मदर्थे ब्रह्मचर्यचरणं जातमिति पूर्व-<u> इतोपकारावबोधकारखेन</u> तेषां प्रत्युपकारचिकौर्षया तदन्तिकेऽसादधं ब्रह्मचयं चरन् भगवान् बोधिसच्वावस्थायां प्रियतमः शाक्यमुनिरनुपरिग्रहौतः। त्रस्माभिरपि आवकैः शाक्याधिराजस्य बोधिसत्त्वावस्थायामस्मदर्थे ब्रह्मचर्यचरणं जातमिति पूर्वक्षतेापकारावबोधकारखेन भगवतः प्रत्युप-काराभिप्रायाद्युषादन्तिकेऽनागतसत्त्वार्थं ब्रह्मचर्यं बोधि-सत्त्वाः प्रियतमाञ्चरन्तोऽनुपरिग्रह्यीतव्याः । एवं हि वयं भगवतः क्तज्ञा इति। एवमनुपरिग्रहे किं भवतौत्याह । सिप्रमित्यादि । अभिसम्भोत्स्यन्तेऽधिगमिष्यन्ति । क्वचि-द्भिसम्बुध्यन्त इति पाठः । स तु नहि तदानौमेवाभि-सम्बध्धन्तेऽनुपरिग्रहौता इति, चिन्त्यमित्येके। अविकल-कारणसम्पत्त्या कार्योदयविवस्रायां वर्तमाननिर्देश इत्य-यथोन्नमेव ध्यामौकरणादिकं प्रतिपत्तव्यम् । परः । तथाचोक्तम्।

ध्यामौकर गता भाभिर्देवानां योग्यतां प्रति ।

विषयो नियतेा व्याप्तिः स्वभावस्तस्य कर्म च॥ १ इति श्राधारादिकमेवमभिधाय आवकमार्गार्थमाइ । अय खल्धायुष्मानित्यादि । तेन हौति (p. 34, 19) । यस्ता-न्नार्गज्ञताधिकारे स्वमार्गपर्यन्तगतिमासाद्य यानान्तर-विनेयसत्त्वार्थं प्रत्यसाक्षात्करणेन सह्तेतुकमार्गोपदेश-परिचयकौश्रच्यात् सर्वमार्गाः परिपूरयितव्या बोधि-सत्त्वेन तस्तात् कारणाच्छावकमार्गं भाषिष्येऽइं कौश्कि श्रद्धिति सम्बन्धः । यथा देवे वर्षत्यप्यवाङ्मुखे घटे न

किञ्चिदप्युदकं प्रविशति तदत्त्वमवाङ्मुखो भूत्वाऽप्रतिपत्त्या मा ऋखित्याइ। साधु चेति। यथोत्ताना शुचिघटे यदुदकं प्रविश्तति तत् सर्वमश्चचौभवत्यकार्योपगतं तद्वच्वं विपरीत-प्रतिपच्या अनुतमशुचौकुर्वन् मा ऋखित्याइ । सुष्ठु चेति । यथोत्तानशुचिछिद्रघटं प्रविशत्युदकं न तु तिष्ठति तदत्त्व-मस्थिरप्रतिपत्त्या मा ऋणु किन्तुं तथा ऋणु यथा पटुतरा-नुभवदारे ए चेतसि स्थिरोभवतीत्या ह। मनसि कुर्विति । रवं हि अवगं सफलमित्याचार्यवसुबन्धुः । मध्यस्योऽयौव भूत्वा ऋण्विति यथाक्रममाइ। साधु च सुष्ठु चेति। तथैव विचारको भूत्वा निरूपयेत्याह। मनसि कुर्विति। अनेन श्रोत्वलम्वरूगमावेदितमित्यार्यदेवः । भाषिष्येऽद्वं त इति तवानुग्रहाय प्रकाशयिष्यामि । कथं भाषिष्य इत्याह । यथेत्यादि। यथा येन प्रकारेख प्रज्ञापारमितायां श्रावकमार्गस्वभावायां स्थातव्यं प्रतिपत्तव्यम् । एव-मभ्युपगम्येदानौमाइ। श्रून्यतायामिति (p. 34, 20)। दुःखा-दिचतुरार्यसत्यसम्बन्धिनामाकाराणामनुपलमे सामान्यो-क्तावपि विश्रेषप्रतौतिः पूर्वाचार्यसम्प्रदायाद्यनुसारेग भव-तौति नाच सन्देहः । तदयं संक्षेपार्थः । तचोदयव्ययधर्मि-त्वेनानित्यतः । साञ्चवस्य वस्तुनः प्रतिक्रूलत्वेन दुःखतः । रवं कत्वाऽनित्योऽप्यार्यमार्गोऽनाश्रवत्वेनार्यागामप्रतिक्रूल इति नास्य दुःखत्वप्रसङ्गः। परेणात्मना श्रून्यत्वादनात्मतः। खयमनातमत्वेन शान्तत इति दुःखसत्याकाराः । फलस्येव बीजं मूलहेतुत्वेन रोगतः। फलसमुदयत्वेन गएडतः। दुःख-प्रत्ययत्वेन श्रच्यतः। दुःखपरम्पराप्रभवत्वेनात्यर्थघातादन्यत

व्यभिसमयालक्कारालोकः ।

इति समुदयसत्याकाराः। प्रत्यर्थिकभूतत्वेन परतः। प्रत्य-र्थिकभावस्य प्रचापधर्मत्वात् प्रचापधर्मत इति । तयोरेव दुःखसमुदययोः प्रत्येकं निर्वेदाकारौ । स्वरूपानवस्थितत्वेन चचतः । इत्वनपेश्वस्य प्रक्तयैव भङ्गरत्वेन प्रभङ्गरत इति । तयोरेव प्रत्येकं विरागाकारौ । रेइिकामुचिकातद्कस्थान-त्वेन भयतः । रश्वःप्रस्टतौनामुपक्रमगम्यत्वेनोपसर्गतः ।

महाभूतसंस्रोभाशनिपाताद्युपक्रमास्पदत्वेनोपद्रवतश्चेति तयोरेव प्रत्येकं निरोधाकाराः । एवच्च क्रत्वाऽऽर्यत्रावको निर्विदे विरागाय निरोधाय च प्रतिपन्नो भवतौत्यागमार्थः कथितः स्यात्। क्लेशविसंयोगत्वेन निरात्मतः। दुःख-प्रश्मत्वेन शान्ततः। सुखशुचिवस्तुत्वेन विविक्ततः। नित्य-हितवस्तुत्वेन ग्रून्यानिमित्ताप्रणिहितानभिसंस्तारत इति निरोधसत्याकाराः । निर्वाणपुरपरिप्रापणार्थेन मार्गतः । निः शेषक्षेश्रप्रतिपश्चराशिभावेन न्यायतः । चित्तस्या-विपर्यासप्रतिपादनार्थेन प्रतिपत्तितः । निर्गिनिवेश-नित्यस्थानगमनेन नैर्याणिकत इति मार्गसत्याकाराः। तथाच सत्यमुना क्रमेण महायाने केचिदाकाराः पर्यायतः केचिच स्वरूपतो निर्दिष्टा इति नाश्रावकमार्गत्वप्रसङ्गः । ततश्चेषां चतुरार्यसत्यसङ्गतानां स्वभावानुपलमभावनया मार्गज्ञताधिकारे आवकार्णा मार्गों बोधिसत्त्वेन परिज्ञेय इति । अस्य चार्थसंग्लेपस्य पञ्चविंग्रतिसाइसिकायां स्पष्ट-मुपलभ्यमानत्वान्न विप्रतिपत्तिः कार्या । तथाचोक्तम् । चतर्णामार्थसत्यानामाकारानुपलमातः ।

त्रावकाणामयं मार्गो ज्ञेयो मार्गज्ञतानये॥ २॥ इति श्रावकमार्गमभिधायैवसुष्पार्थमाइ । तेन ज्ञीत्यादि । यसान्निर्वेधभागौयाधिगमपूर्वकं चतुःसत्यपरिज्ञानं तसा-दोधिसच्चेनोक्पाधिगमार्थं रूपं रूपस्वभावेन श्रून्यम् । एवं वेदनादयो या च रूपस्य श्रून्यता या च वेदनादौ-नामदयमेतदद्वैधौकारमित्यमेदतो भावनौयम् । अय-ज्वार्थो महासन्नाहसन्नद्वेन भवितव्यमित्यनेन कथितः । तथाहि <u>मध्यमायां जिनजनन्यामु</u>क्तम् । "कियता बोधिसच्चो महासन्नाहसन्नद्वो भवति । द्रह सुभूते बोधि-मत्त्वः श्रून्यतया सर्वधर्मानमेदतः प्रत्यवेक्षत" इत्यादि ॥ तथाचेक्तम् ।

रूपादिस्तन्धश्रन्यताच्छुन्यतानामभेदतः ।

उष्मार्गः

इति मूर्धार्थमाइ। न रूपे स्थातव्यमि(p. 35. 1)त्यादि। उपलम्भयोगेनेति भावः। एषामेव पच्चस्तन्थानां न चक्षु-पीत्यादिना न समृत्युपस्थानेषित्यादिना न श्रोतच्यापत्ति-फल इत्यादिना च ययाक्रमं साम्रवोभयानाम्रववत्त्वेन प्रभेदं दर्शयतौति हारकार्थः। धात्वादौनाच्च स्वरूपलक्षण-मभिप्रतौतमिति न लिखितम्। यावन्न मनोविज्ञान इत्यच यावद्वहणेन घाणादिविज्ञानातिदेशं करोति। न बुद्धत्वे स्थातव्यमित्यनुत्तरसम्यक्सम्बुद्धत्वे यद्याधारात्मके रूपादौ न स्थातव्यमेवं तर्हि व्यादत्तिफलत्वात् सर्ववाक्यानां रूपादिकमिति तादात्म्येनावस्थानं प्राप्तमिति कस्यचिदा-श्रङ्कानिषेधार्थमाइ। इति हि न रूपमित्यादि (p. 35, 12)। इतिशब्दस्तस्मादर्थे। हिशब्दः पूर्ववत्। तदयं वाक्यार्थी यस्मान्यायतोऽनुपलम्भभावनया रूपादेरसत्त्वादाधार-

१२६

भावनानुपपत्तिस्तस्मादेव च कारणात् स्वरूपविरहे तादात्व्येनान्यथा चोपगमो न युक्तरूपः। सन्निहित-विनेयजनविपर्यासनिराचिकौर्षया तु कथच्चिदाधार-भावेन निर्देशान्न व्याव्तिफल्लमास्थेयमतो मूर्याधि-गमार्थं सर्वथानुपलम्भभावना रूपादौनां विधेयेति। तथाचोक्तम्।

अनुपलमोन तेषां मूर्धगतं मतम् ॥ ३ ॥ इति

यावनानःसंस्पर्शनेति। अत्र यावद्वचनेन चष्ठुर्विज्ञानादि-सङ्ग्रहः । यावदिज्ञानधातुरित्यच यावदुपादानेनार्थत्वादि-परिग्रहः। स्रान्त्यर्थमाह। रूपं नित्यमनित्यमित्यादि (p. 35, 20) । अनित्यादिपदं व्याखातम् । तद्विपर्ययेग नित्यादिपदं वाच्यम्। विपष्ठप्रतिपष्ठभेदेन दुःखसत्या-कारोपादानं प्रधानत्वात् सर्वाभिनिवेशनिष्टत्तये कृतम् । शुभमशुभमिति (p. 36, 5)। शुभं प्रश्रस्तमशुभमप्रश्रस्तम्। रतच परिश्रिष्ठसत्याकारस्त्चनपरम्। यद्येवं सर्वाकार-विगमे स्वभावश्रून्यमेव तर्हि प्राप्तमित्याश्रङ्गावार् णार्थ-माइ। रूपं ग्रन्यमित्यादि। ग्रग्नन्यवस्तुप्रतिषेधेन ग्रन्य-मित्यचते। अतो यथोदितविधिना वस्त्वभावान निर्विषय-प्रतिषेधोऽयुक्त इति मतिः । एतदुक्तम् । "श्वान्त्याधि-गमाय रूपादौ नित्यमनित्यमित्यादिभिराकारैरुपलम-योगेन सर्वधावस्थानं न विधेयमित्येवमावनौयमि"ति। तथाचोक्तम्।

स्रान्तयत्तेषु नित्यादियोगस्थाननिषेधतः । इति

अग्रधर्मार्थमाइ। आतत्रापत्तिफलमित्यादि। असंस्तृत-प्रभावितमिति (p. 36, 8)। तत्त्वतोऽनुत्पादस्वभावत्वा-न्मार्गस्यासंस्कृतनिर्जातं फलं कार्यम्। सामान्येनाभि-निवेशनिषेधार्थमेवं निर्दिश्य विशेषेणाइ। श्रोतत्रापन्नो दशिगौय इत्यादि । विशिष्टपुण्यस्नेचत्वेन मुखतो दशिगा-ईत्वाइशिग्गीयः। सप्तरुत्वो भवपरम इति। कर्तव्यशेष-तया परेग प्रकर्षेग यावत् सप्तवारान्संसारवासनिम्नः। अपरिनिष्ठितत्वादित्यादि। अपरिसमाप्तकार्यत्वात्सक्षदेक-वारम्। इमम् मनुष्यं लेकिमागम्य संप्राप्य दुः स्य रागादि-क्लेश्रगणस्यान्तं विनाशं करिष्यति । तचैवान्तराभवाद्यव-स्थायाम्। इहैवेति। यसिन्वेव जन्मन्यईच्जातस्तसिन्वे-वेत्यर्थः । अनुपधिभेषनिर्वाग्रधाताविति (p. 36, 16) । न विद्यन्त उपधयः स्कन्धाः सर्वरागादिप्रहाणावभेषीभूत-त्वेन ग्रेषा यसिमन्तिर्वाणे तत्तशोक्तम्। निर्वान्त्यसिम्सर्वे विकल्पा इति निर्वार्गं तथता। तदेव धातुस्तदालम्बन-भावेनार्याणां निष्यत्तेईतुरतस्तस्मिन्निति योजनीयम्। श्रोतश्रापन इत्यादि । चतुर्विधफलस्थोपादानेन नान्त-रीयकतया प्रतिपन्नकावस्थाश्वतसोऽपि ग्राह्यास्तेन श्रावक-भूमिर्ष्टप्रकारा भवति। यस्य च पुन्नलस्य यावन्माच-क्षेण्प्रप्रकारप्रहाग्रेन प्रतिपन्नकत्वादिव्यवस्था तत्प्रागेवोक्त-मिति न पुनरुपन्यस्यते। प्रत्येकवुड इत्याद्युद्देश्रपदं निर्दिश्रनाह। प्रत्येकनुडोऽतिक्रमेत्यादि। ज्ञात्मानमेकं प्रतिनिमित्तभूतं खबोधिं बुद्धवान् खयमिति प्रत्येकबुद्धः नैवं श्रावकेऽपि प्रसङ्गस्तस्य परोपदेश्रसापेश्चत्वात्। न च

सम्यक्सम्बुबेऽपि प्रसङ्गस्तस्य सर्वाकारज्ञतायाः सर्वसच्चार्थी-द्देग्रेन विशिष्टत्वात्। ऋनेन च नवमौ प्रत्येकषुड्रभूमि-रुक्ता। ग्राह्यार्थविकल्पप्रहागेन आवकभूमिमतिकम्योसंघ्य याहकार्थविक**ल्पाप्रहा**ग्रेनानुत्तर**बुद्वभूमिमप्राप्यान**धिगम्य। तथैव बुद्धो दक्षिणौय इति । न स्थातव्यमिति पदं विदृष्त-नाह। बुद्व इत्यादि। प्रथग्जनभूतमिति। अधिमुक्तिचर्या-भूमिम् । अप्रमेयाणामित्यादि (p. 36, 21) । प्रत्यसादि-प्रमाग्रेन प्रमातुमश्रक्यत्वादप्रमेथाणाम्। एकत्वादिसङ्खा-रहितत्वेनासञ्चानाम्। एतेन यच कचिदिनयादौ सुभद्रान्तप्रतिनियतसच्चार्थकरणमुक्तम् । तदाभिप्रायिक-मित्युपपन्नम्। यदाच लेाकधातावर्थकियामधिकत्य तद्क्त-मन्यच तु निर्माणमेघैः सर्वलेाकधातुषु सच्चार्थकारणाद-प्रमेयादिवचनमविरुद्वम् । ऋषवाऽन्यादेवेदं प्रतिविशिष्टं महायानसंचितं यानान्तरं गाम्भीर्यादियुक्तमतोऽच विलन्ध-खैव देश्रनेति न यानान्तरेख सह विरोधो वाच्यः। तथान्यचाप्येवंजातौयकेघर्थेघयमेव परिहारो याद्यः । इत्वेति । केषांचिद्दानादिभिरभ्युदयधर्मं सत्त्वानामर्थं निष्पाद्य परिनिर्वाप्येति आवकादिनिर्वाणे कांश्विन्निः-प्रतिष्ठाप्य। आवनप्रत्येननुइसम्यक्सम्नुइत्व-**श्रेयसधर्मे** नियतानिति यस्य कुण्रसनिर्वेधभागीयां देरधिगमान्त्रिय-मेनास्युदयनिःश्रेयसधर्मी प्राप्यते तच हेतौ स्थापना-दन्यान्त्रियतान्नियतगोचस्थानिति यावत्। बुद्वभूमावि-(p. 37, 1)त्यनेन समन्तप्रभा दशमी बुब्रभूमिः कथिता। बुद्धकत्यमिति धर्मचक्रप्रवर्तनम् । बुद्यपरिनिर्वागेनेति 17

आवकाद्यसाधार एपरिनिर्वागेन । एतच परिनिर्वाणमिष्टं निर्माणकायेन। कुत एतत्। आगमाचुक्तितञ्च। तथा हि ये समग्रस्थितिहेतवस्ते नित्यमुपरतस्थितिधर्माणो न भवन्ति। यथा संपूर्णदद्दनेन्धनादिसमग्रस्थितिकारणा धूमादयः। सग्यगासंसारमविकलस्थितिहेतवश्च बडा भगवन्त इति । स्थितिविच्छेदव्यापकेनासमग्रस्थितिहेतुत्वेन विरुडस्यसमग्र-स्थिति हेतुत्वस्येह विधानाद्यापकविरुद्वोपसब्धिः। कथं हेतु-सिडिरिति चेद्च्यते । स्थितिहेतुवैकच्यं सच्चार्थसंपादन-शक्तिपरिश्वयान्महाकरुणाव्यपगमादायुःसंस्कारावस्थापन-वशितासंशाझीवितेन्द्रियविपाककर्ममर्यादानादुडविनेय-सच्चाभावतो वा भवेत्। तच शास्तुरव्याइतशक्तिज्ञान-प्रतिज्ञानान प्रथमो विकल्पः । को हि तस्यान्यथा खड्ठा-देविंग्रेषः स्यात्। दौर्घकालाभ्यासेन श्रोचियजोटिङ्ग-नैर्धण्यवत्सात्मीक्षतत्वान्महाक्षपायाः । न यत्नेन विना हानिर्यतन्तु नादोषदर्भनादिष्टइतद्रसाखादलम्पटस्य तस्या-मेव बुच्चेः पश्चपातादिति । नापि दितौयो विकल्पः च्हिपादाभ्यासकाष्ठावसानगमनात्। संभवति । ন विकल्पस्तृतौयोऽपि युक्तिसङ्गतः । तथा द्युक्तम् । "यस्य कस्यचिदानन्द चत्वार चटितपादा आसेविता भाविता बहुसौछता आकाङ्कन् स कल्पं वा तिष्ठेत् कल्पावग्रेषं वा, तथागतस्यानन्द चत्वार चर्डिपादा आसेविता भाविता बहुसौक्षता त्र्याकाङ्क्षन् स तथागतकल्पं वा तिष्ठेत् कल्पावभेषं वेति"। जौवितफलकर्मसंखयो-ऽपि नानल्पकल्पोपचितप्रार्णातिपातप्रतिविरतेरभ्यस्ता-नन्तोपायदानपारमितस्य गुरोः समाव्यते। ऋयं हि हेतु-

१३०

फलयोः धर्मी यत् प्रक्षष्टाह्वेतोः प्रक्षष्टं फलमप्रक्षष्टाचाप्रकष्ट-मिति। अन्यथा कारणप्रकर्षाभ्यां कार्ये तदसमावा-कोपकार्योपकारकभावो भवेत्। तज्ञतभेदानपेष्ठणात्। त्रस्ति च शास्तुरमितजीवितकारणमनवद्यामितपरबध-विरत्यादौति कष्टमब्द्शतमप्यनवस्थानम्। सर्वस्यैवास्य सर्वज्ञताफलमिति चेत् नाभिमुखेन दौर्घकालजीवितफल-संवर्णनात्। प्राणातिपातविरतिदानपारमितयोर्द्धम्वय-व्यतिरेकाभ्यामनल्पमायुः फल्लमुपवर्शितम् । यश्च यस्या-भिमुखीन हेतुर्वर्ष्यते स परिपुष्टप्रत्ययसमवधानेन । तदु-त्पादयनेवान्यस्यापि यदि निमित्ततां प्रतिपद्यते तदा न दोषः। न त्वसक्षदिनिश्चितं फलमपहायान्यद्त्पादयति। सक्तद्प्यतज्जनकत्वप्रसङ्गात् । किश्व धर्मतत्त्वाभ्यासवशादेव सर्वाकारज्ञतोपजायते। पुख्यसम्भारस्तु तस्य विशिष्टाश्रयो-त्पादनादानुगुग्धमापद्यते । तसात् साह्रसमाचं पुग्ध-परिष्ठयाद्भगवतो मरणवर्णनम् । स्यान्मतिस्तथागतविनेय-सच्चासमावात् परिनिर्वाणमिति । तदच चिन्त्यम् । किं बुइरूपविनेया एव सत्त्वा विद्यन्ते किं वा रूपान्तर-विनेया ऋपौति। यदि पूर्वः पक्षस्तदा श्रकादिरूप-सन्दर्शनविनेयजनसम्भवात्ताद्रूप्येग किन्नावतिष्ठेत्। आश्र-यन्ते हि दयाविधेयचेतसश्चेष्टान्तरमपि जनहितसम्पाद-नाय यथा भगवतीव चक्रवर्तिरूपमास्थितम्। न च श्रका-दिरूपविनेयाभावोऽपि ज्ञापकाभावात्। श्रकादौनां परो-पकाराभावप्रसङ्गाच। अपि च। एकच लेाकधाती बुद्धरूप-विनेयजनाभावेऽपि लाेकधात्वन्तरेष्ठपरिमितेषु तद्वावात् किमस्य परिनिर्वाणम् । धात्वन्तरेऽपि ते न सम्भवन्तीति

न च जगच्छन्देन कतिपयसच्चग्रहणं न्याय्यम्। मा भूत् सर्वसच्चालम्बनाभावो महाकरुणाया इति। ऋतश्व याव-

त्रनेन पुख्येन तु सर्वदर्शिता-मवाप्य निर्जित्य च दोषविद्विषः । जरारुजास्टत्युमद्दोर्मिसङ्कुलात् समुद्वरेयं भवसागराज्जगत् । इति न च जगच्छब्देन कतिपयमच्चय्रद्वखं न्याय्यम् । मा व

मवश्यं तया सर्वशक्तिपरिश्वयेणापि सम्पादयन्तो दृश्यन्ते। तथागतास्तु सकलसाधुजनचूडामणयः समुत्तौर्णभवभयाः सात्मीक्षतज्ञौसत्यक्षपाधर्माणोऽप्रतिइतज्ञानशक्तयो न सम्पा-दयन्तौति कः पुनः सचेतनः अद्दध्यात्। प्रतिज्ञातच्च तैः सच्चानामत्यन्तदुःखनिर्मोक्षणम्। तथा हि भगवता पूर्वे प्रणिहितम्।

न बुद्धः परिनिर्वाति धर्मोऽन्तर्हौयते न च । सच्वानां परिपाकाय निर्वाखं तूपदर्श्रयेत् ॥ इति

त्रन्यच्चान्येऽपि तावत् साधवो बोधिभवभाविनः । क्वपादारिद्रोऽपि सत्यधनपाखनाय प्रतिज्ञातार्थनिर्वद्दण-

चेत्। तदिदमज्ञापकं नष्टौदं पद्यते कचित् सर्वेधेव खाक-धातुषु बुब्ररूपसन्दर्भनविनेयाः सच्चा न सन्तौति। अय मतम्। नियमतो न सन्ति। सच्चे द्वि परार्थवत्तेः किं परिनिर्वाणमिति। नन्विदमेव न सिद्वं परिनिर्वत इति। यस्मादेकच धातौ बुब्ररूपसन्दर्भनविनेयासच्चे निर्वाणोप-दर्भनविनेयजनानुग्रहविधानायोपदर्भितनिर्वतिरप्यन्यचा-विक्रचं जातिबोधिधर्मचक्रप्रवर्तनाद्युपदर्भयतौत्ययं समयः। यथोक्तम्।

१३२

सात्मीक्षतत्वाइत्तिहेतोः करुणायाः ।

देकोऽपि सच्चोऽसे न तावन्तिर्वाणं क्रपाश्रयस्य युक्तम्। न सम्भवत्यपर्यन्तत्वात् सर्वसच्चानां संसारादभ्युबरणमिति चेत्। ऋत एव दयामयस्य तदाश्रयस्यापर्यन्तमेवावस्थान-मन्यया न प्रतिज्ञानुरूपमनुष्ठानं भवेत्। न च महा-करुणानुरूपम्। तथा हीयं महाकरुणा सर्वसच्वदृःख-परिचागेच्छाकारा तदस्याः सुभावितायाः कुतोऽकाण्ड एव विच्छेदः। स्यान्मतिः। न विच्छेदः किन्तु ये तत्काल-भाविनो बुद्वविनेयाः सुभद्रान्तास्ते सर्वे विनौताः। ये चान्धे कालान्तरेग परिपक्तसन्ततयो भविष्यन्ति । तदर्थ-करणायान्य एव तथागताः क्रमेणोत्पत्स्यन्ते । ततस्तड्वित-सम्पादनायान्यमेव कञ्चिद्वोधिसत्त्वमभिषिच्य परिनिर्वाति। त्रन्यथान्तराचेऽपरार्थटत्तेर्निरर्थकमवस्थानं भवेदिति । तदयुक्तम् । बुद्धविनेयसचाभावस्यासिद्धत्वात् । सर्वलाक-धातुषु क्रियान्तरविनेयजनभावाच। यथोक्तं प्राक्। न चानर्थकमवस्थानं तदर्थकरणायैवावस्थानात्। यथा शाव्याधिराजस्यैव सुभद्रप्रतौक्षया कतिपयक्षणावस्थानम-भूत्। खल्पतरः स काल इत्यपि न सम्यक्। येनाभि-प्रेतफलाहितचेतसो न कालस्य दैर्ध्यमदैर्ध्यं वा गणयन्ति। कालान्तरेण परिपकसन्ततिघपर एव समर्थो भविष्यतौत्य-नुत्तरम्। यस्मादेवं बोधिचित्तोत्पादनेऽपि न यत्नः प्राप्नोति बह्ननां लेाकाभ्युबरणाण्रयानां व्यापारदर्भनादेतैरेव व्याप्टताः किमच मया कर्तव्यमित्याश्रयात्। कारुणिक-गणनामकत्वा हत्तिश्वेत्। त्रत्यन्तावस्थाने त्वादिमां कस्माङ्गणानामारभन्ते । युक्ता हि तस्यामवस्थायामगणना

तिष्ठन्त्येव पराधीना येषां तु महती क्षपा ॥ गुणमयमूर्तेस्तु भगवतोऽत्यन्तोच्छेदलक्षणायां परि-निर्हताविष्यमाणायां तच्छरणार्थोऽपि नेदानौन्तनाना-मुपपद्यते । तथाहि चार्णार्थः प्ररणार्थी वर्ण्यते यश्च बुद्धं शर्गं गच्छति। प्रदीपप्रबन्धस्येव बुडकारकाश्रैक्षधर्मात्मक-जिनात्यन्तप्रत्यस्तमये कुतत्तेषां चातुं सामर्थ्यम्। सामर्थ्य-समावेऽनिर्दतिप्रसङ्गः सामर्थ्यसप्त्रणत्वादस्तुनः । त्रतौ-तार्थस्थितस्य न शक्तिर्वाहन्यत इति चेत्। नातौतस्य ताद्रप्येणास्तित्वे वर्तमानताप्राप्तेः। तथा च सैवाप्रतिष्ठित-निर्वाणसिडिः। समस्तरूपप्रत्यस्तमये वा किमवशिष्यते। त्रय मतम्। तद्पदिष्टस्य प्रवचनरत्नस्य चातुमद्यापि सामर्थ्यमस्तीति तस्यापि सामर्थ्यमुच्यत इति । यद्येवं न मुखं तर्हि तच्छरणं स्यात्। न हि तत्कार्यस्य सामर्थ्यं तस्य भवति। स्वभावभेदात्। तस्य चाधुना सामर्थ्धमेका-न्तेन न प्रच्युतमिष्यत इति। नानुपचरितस्तच्छरणा-र्थोऽस्ति। को वायमागमधराणामस्थाननिर्बन्धो यदमौ निष्कारणवैरिणो युत्त्वा गमान्तरोपेतमष्याभिप्रायिक-मागमार्थमुल्लङ्ख्य भगवन्निर्देतिप्रतिपादनाय सोत्साहाः सन्तिष्ठन्ते। भगवतः परिनिर्वाणाभावे कथं धातवो इग्र्यन्त इति चेत्। नापि धातूनामयोगो भगवदाधि-पत्यादेव तद्विनेयानां प्रसादायतनधातुप्रतिभासनात्। परमार्थस्तु धातवो नेष्यन्त एव। मायोपमज्ञानमयकायत्वा-

तस्मात् । त्राल्पकल्पासंखेयभावनापरिवर्ड्तिताः । न्मुनौनामकखुषधियामासंसारावस्थानाच्च। यथोक्तं <u>सुवर्ष-</u> प्रभासोत्तमस्त्रचे ।

> यदा श्रश्यविषाखेन निश्रेखी सुक्तता भवेत्। स्वर्गस्यारोच्चखार्थाय तदा धातुर्भविष्यति ॥ त्रनस्थिरधिरे काये कुतो धातुर्भविष्यति।

इत्येवं नासिडो हेतुः। सपक्षभावान्न विरुडः। अविकले कारणे सति कार्यासम्भवायोगो बाधक इति विपर्यये बाधकप्रमाणानानैकान्तिकः । ऋथ मतम् । आसंसाराव-स्थितौ महामुनेरव्याहतज्ञानशक्तिकस्यापरतथागतोत्पादो व्यर्थ इत्यदोषो यसादव्याहतज्ञानण्जित्वेऽपि यौगपद्येनापि बहुबुद्धरूपविनेयसत्त्वार्थेषु भगवन्तस्तथागतास्तुख्यकारण-टत्तित्वाच्छिलावस्तव्धमण्डूकोइरग्रेन प्टयग्जनभूमिस्थिता इव दयाखवः प्रवर्तन्ते। नाप्यपरतथागतात्यादे पूर्वतथा-गतज्ञानशक्तिर्वाहतेति वक्तव्यम्। एकच सन्निपत्यापि तद्र्पसन्निपातविनेयजनसमावे सत्त्वार्थकरणात्। तथाद्ये-कस्याव्याइतज्ञानशक्तिसद्भावेनापरेख तत्तुत्यहेतुना तथा न भवितव्यमिति न्याय्यम् । न च्चेकः स्र रिर्भुत इत्यपरै-स्तत्समाननिमित्तैर्न भवितव्यम्। स्यात् मतिरेकतया-गताविनेयत्वे सर्वेषामविनेय इति नैवम्। यस्मादेवस्य भग-वतोऽविनेयत्वेन तुल्यसम्भारतया बह्वनामपि तथागतानां प्रत्येकमेकैकरूपेणाविनेयोऽपि सन्तनिर्मितबहुबुबरूपविनेयः स्यामिति। तथाविधप्रणिधानादिकारणसमाश्चित्तत्वेन युग-पत्सर्वेषामेव विनेयो भवति। ऋत एव स्वपरिपाचित-सच्चविनयासभवात्नापि आवकैर्वा समानत्वमवसेयम्। श्वत एव तद्रूपसन्निपात विनेयजनासम्भवान्नैकस्मिन् सम-वधानमत एव च नैकलेाकधातौ युगपदहुतयागतोत्पत्तिः। तत्सम्भवेऽपि न विरोधोऽपगतमात्सर्येर्थ्यादिमल्लानाम्। तया द्वि तैरित्यं प्रणिहितम्।

यथा यथार्थसम्पत्तिर्भव्यानामुपपत्स्यते ।

तथा तथावभासोऽपि भूयादसात्समाग्रयात् ॥

इत्यचमतिप्रसङ्गेन । न्यायोपपन्नतथागतनिर्माणकाय-परिनिर्वागेऽप्यस्थानानुपपत्तिरित्यभिप्रायवान् यदौत्याद्य-नुवादपूर्वकमाइ। तत्कयं पुनरित्यादि (p. 37, 10)। यद्येवन्न स्थातव्यम्। तदानेन बोधिसच्चेन कथं केन पुनः प्रकारेग स्थातव्यं प्रतिपत्तव्यम्। शिक्षितव्यम्। प्रति-पत्त्या संपादयितव्यम्। किंशब्दस्य क्षेपाभिधायित्वान्नैव केनचित्प्रकारेग्रेत्यर्थः। तदचनेनैव परिहारं दापयितुमाइ। तत्किं मन्यस इत्यादि। यत्तयागतस्थानं तत् किं त्वं मन्यसे बुध्यसे । यदि स काययेत्याहः । केत्यादि । ऋषि तूषा-सप्धे त्वेत्यादि । प्रथमपरिवर्ते (p. 37, 10) यदुक्तं तदनेन प्रतिपादितमिति ग्राह्यम्। स्थानश्रब्दस्य यथारुतत्वेन दोष इत्यभिप्रायात् प्रतिवचनमाइ । न कचिदित्यादि । ननु राधकूटादौ स्थितोऽपि भगवान् कथं न कचित्स्थित इति। तत् कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। अप्रतिष्ठितमानस (p. 37, 15) इत्यादि । यसादोधितत्तचोऽभिसम्बुध्य तत्त्वतो धर्माणामनिद्र्श्रनाद्प्रतिष्ठितं मानवमानसमस्येत्यप्रति-षितमानसत्तवागतः । तसान कचिदुपलभयोगेन स्थित इति पूर्वेण सम्बन्धः । तदेव कथयवाद्य । स नैवेत्यादि।

१३९

संस्तुत इति । कामादिके । असंस्तुत इति । तथतादिके । तच न स्थितस्तच्चतो वस्त्वनुपसमात्। न च ततो व्युत्यित इति। नैव तचास्थितो निर्विषयस्य नत्रीऽप्रयो-गात्। संहत्या स्थानमस्थानं वा प्रचन्नां भगवत इति मतिः । एवमस्नाभिर्पि पारमार्थिकाभिनिवेश्रनिषेधेन संदृत्या सर्वचावस्थानादिकं विधीयते । यथा त्वयोक्तमतो न सर्वधाऽवस्थानानुपपत्तिरिति तदचनेनैव परिहरनाइ। एवमेवेत्यादि । एवमेवेत्यनन्तरोक्तक्रमेणैवेत्यर्थः । तदेव विभाजयनाह । यथेत्यादिना । न स्थितः क्षणिकानित्य-वस्त्वभावात्। नास्थिती निर्विषयप्रतिषेधासम्भवात्। न विष्ठितः प्रबन्धानित्यवस्तुनोऽसत्त्वान्न विसदृशौं स्थितिमनु-प्राप्तः। नाविष्ठितस्तयैव प्रतिषेषासम्भवात्। एवमनेन शिश्वितव्यमिति (p. 38, 1)। प्रयोगावस्थायां तथा स्थास्या-मौति। तथा शिश्विष्य इति मौलावस्थायामेवमनेन शिश्चितव्यमिति पूर्वेण सम्बन्धः । सुस्थितोऽस्थानयोगेनेति । विश्रेषाधिगमसामिन सुष्ठु स्थितो मायापुरुषस्येवानभि-निवेश्योगेन पृष्ठावस्थायामेवमनेन शिश्चितव्यमित्यचापि सम्बन्धः। विस्तरेग प्रतिपत्तिमेवं निर्दिश्योपसंहरनाह। रवमचेत्यादि। तच किं भवतौत्यादि। रवम्भावनाधि-गताग्रधर्मातमेन प्रज्ञापारमिताविहारेख विहरत्यत एव चाविरहितोऽनेन मनसिकारेण भवति। इतिशब्दः प्रकरणसमान्त्यर्थः । तद्यं वाक्यार्थः । यस्मात्तयागतेन बोधिमभिसम्बुध्य तत्त्वतो न केचिड्रमाः समुपसब्धास्त-सामायाखभावा रवामौ भावाः प्रतिभान्तौति । प्रमार्ग-18

तत्कस्यहेतोर्बुबेन बुद्धा धर्मासमीष्रणात् । इति आवकमार्गानन्तरं प्रत्येकबुद्वानां मार्गाभिधाने न्याय-प्राप्तेऽपि आवकेभ्यः कथं प्रतिविशिष्टास्ते येन तेषां मार्गभेद इत्याश्रङ्घ वैशिष्ट्यप्रतिपादनार्थं तावदाह । अय खलु तच पर्षदीत्यादि (p. 38. 7)। यानि तानौति निपात-समुदायत्वेन यानि कानिचित् पूर्वोपञ्चतानीत्वर्थः । यस्ररुतानौति । तेषां यस्राणां स्वसङ्केतप्रतौतये रुतानि । पदानि रुतसमुदायाः । मन्त्रितानि यावदाविवश्चितार्थ-परिसमाप्तिर्महावाक्यानौत्यर्थः । प्रव्याह्वतानि । तच तच कथामार्गे प्रश्नप्रतिवचनानि । तानि विज्ञायन्ते जल्प-मानानौति । सङ्कतवशादुचार्यमाणानि । तानि सार्थका-न्यवबुध्यन्ते। न पुनरिदमित्यादि। आवकाः परोप-देश्रसापेष्ठाः खबोधिं बुध्यन्त इत्य<u>ागमः</u> । प्रत्येकबुद्धाः पुनः खयं पूर्वश्रुताद्यभिसंस्कारेग परोपदेशं प्रत्यन-स्वबोधिमधिगच्छन्यतस्तेषां बुद्वाद्युपदेश्रनैरर्थक-पेक्षाः मित्वेकं वैशिष्ट्यम् । यतस्तस्मात्कारणात् प्रत्वेकबुडानधि-छत्य यद्वाषणादि न तत् सार्थकं विन्नायत इति वाक्यार्थः। भाषत इत्यादि व्याखातम्। अथवाऽधौष्टदेशना भाष-

दश्रभूमौः समारभ्य विस्तरास्थानदेशनात्। त्र प्रधर्मगतं प्रोक्तमार्यत्रावकवर्त्मनि ॥

दर्शनकार गोपपन्नानुपसमभावनयाऽग्रधर्माधि-पुरुषा गमार्थं विस्तरेग त्रोतत्रापत्तिपस्तकत्वादिदश-भूमिष्ठभिनिवेश्वयोगान्त. खातव्यमित्येवं भावनौयमिति । तया चोक्तम्।

इति वचनाद्यशासमावं विस्तयावधारणादौ ग्राह्यम्। तथं साधूक्तमित्याइ। तथा हीत्यादि (p. 38, 13)। यस्माद-श्रोहसंस्कारकं वाक्यं बुवागः कथं नोन्मत्तः स्यादिति न्यायेन स्वयम्बोधात्स्वयंभुवां बोधाय न किष्चिदच भाषणादि त्रूयते। तस्मात्तदर्थाय यद्गाषणादि तन्न विज्ञापय इति साधू र्त्रम्। साखापधर्मदेशनया परान् कुंशले आवकाः प्रवर्तयन्तीति श्रब्दोचार गधर्मदेशनया श्रोत्तभिः क्रियते ৰন্নুন্থান-सामर्थ्यावबोधः । प्रत्येकबुडाः पुनर्त्तेयावर्ग्वैकदेर्ण्याद्य-विकल्पप्रहाणादशब्दीचारधर्मदेशनया स्वाधिगतज्ञानादि-सामर्थ्यंन परान् दश्रकुश्लादौ प्रवर्तयन्यतस्तेषां ज्ञानस्य परानवबोधतया गाम्भीयें दितीयं वैशिष्ट्यमिति कत्वा वचनात्मकमपि कार्यलिङ्गभाषणादि न किच्चिदच तज्ज्ञानस्वरूपप्रतिपादनाय स्तच्चते। अतद्र्पपरावृत-वस्तुमाचप्रसाधनानिर्दिश्यते । यतस्तसादपि कारणान विज्ञायत इति साधूक्तम्। प्रत्येकबुड्वानां खयम्बोधात् परो-पदेशनैरर्थकमित्येवं रूपं वितर्कं परिद्वारदारेख परिद्वरि-

प्रसादने प्रहर्षे च वाक्यमेकं दिरुच्यते ॥

विसाये च विवादे च कोपे दैन्येऽवधारणे।

णम्। प्रष्टप्रतिवचनं प्रव्याहारः। एतदेवोभयं सम्मूढा-नधिकत्य देशना प्रमत्तानधिकत्याप्युपदेशना, उपदेशः। त्रयच्च वितर्को देवपुचाणां तथागतानुभावादुत्पन्नो-उवसेघोऽन्यथा न प्रत्येकवुद्वानारभ्यार्यसुभूतिना किच्चि-दुक्तमिति तेषां कथमयं विकल्पः स्यात्। योनिशोवितर्क इत्यनुमत्यर्थमाहः। न विज्ञायत इत्यादि। न विज्ञायत इति यदुक्तं तत् साधूक्तमिति श्रेषः। द्विरभिधानन्तु।

कथं धर्मदेशना च नामाप्रव्याहारा च येन वचन-कार्यलिङ्गाभावेन ज्ञानगाम्भीयें सिध्यतीत्यपि न वक्तव्यम् । यतो नावितर्क्य नाविचार्य वाचं भाषत इत्यालापविश्वेपौ । ज्रतो धर्मदेशनालापमयी महते विश्वेपाय संवर्तते । विश्वेपश्च सन्तानश्चोभं गाढमादधातौति मत्वा यथा बुद्वेन भगवता प्राग्बोधिसच्चभूतेनैवं प्रखिधानं प्रवर्तितम् । "प्राप्तबुद्धत्वोऽहं चिन्तामखिरिवालापमन्तरेखापि सच्चार्थ-क्रियासमर्थो भूयासमि"ति । तथा बुद्धत्वसाम्यात् प्रत्येक-

परोपदेश्वैयर्थ्यं खयम्बोधात् खयम्भुवाम् । गम्भीरता च ज्ञानस्य खन्नानामभिधीयते॥ ई॥ इति

ष्यत्येवायमार्यसुभूतिरित्यसावं चेतो जातं यावत् तमपरि-हत्यान्यदेव ज्ञानगामीयें कथयतीत्याहुर्देवपुचाः । उत्ता-नौत्यादि । बतग्रब्दोऽवधारगे । पुन्नसनैरात्व्यनिर्जातत्वेन तौर्धिकानामगोचरत्वाच्छावकज्ञानं दूरम् । तसादृरतरं स्दिन्द्रियत्वेन आवकानामविषयत्वात् प्रत्येकबुडज्ञानम् । क्रेशावरणप्रद्वागफलत्वेन आवकज्ञानं स्वस्नम् । तसादपि भैयावर गौमदेशया छविकल्पप्रहागेन स्रक्षतरं प्रत्येक बुब-ज्ञानम् । परोपदेश्रषोडशाकारप्रभावितत्वेन आवकज्ञानं गम्भीरम्। तसाच गम्भीरतरं स्वयम्बोधादिदं प्रत्ययता-माचप्रभवत्वेन प्रत्येकबुबन्नानम्। स्त्रचान्तरेऽप्युक्तम्। "एत एव दशकुशलाः कर्मपथाः स्वयमभिसम्बोधतयां गम्भीरा इदं प्रत्ययानुबोधेन च प्रत्येकबुडज्जानं निवर्तयन्ती"ति । प्रविशति तत्पश्चसमाश्रयणात् । तदेवाह । देशयति । भाषत इति । तया चोक्तम्।

बुच्चैरतस्तेषामपि खबोध्यधिगमावस्थायां पूर्वं प्रखिधानादि-सामर्थ्येन यस्मिन्नर्थे येन प्रकारेख यस्य अवखेच्छा तस्य विज्ञाने तेनैव प्रकारेखाग्रब्दोऽपि सोऽर्थः प्रतिभातौत्य-ग्रब्दधर्मदेग्रनोच्चते। स्त्वान्तरेऽप्युक्तम्। "प्रत्येकबुद्वानां कायिकौ धर्मदेग्रना। तथा मनसा ग्रकाय गाथा विसर्जिते"त्यादि। तथा चोक्तम्।

शुस्रुषा यस्य यस्यार्थं यच यच यथा यथा।

स सोऽर्थः खात्यश्रब्दोऽपि तस्य तस्य तथा तथा ॥७॥ इति वैशिष्ट्यमेवाभिधाय विशिष्टानामविशिष्ट एव मार्गो-ज्यया कारणविश्रेषानुपपत्तेरिति प्रत्येकबुडमार्गं प्रक्त-माइ। तेन हौत्यादिना (p. 38, 21)। यसाझवझिरेव देवपुचैरुक्तम् । दूराद्रूरतरं प्रविश्वतौत्यादि । तसादेव कारणादिदमवगम्यतामिति भेषः। एवं तर्हि नितरां दूरा-दूरतरादिकं प्रविशामौति मतिः । साश्चात्कर्तुकामः प्राप्तु-स्यातुकामो निश्वलौभवितुकामः। स नेमां कामः श्वान्तिमनागम्येति । इमां मार्गज्ञतां धर्मनिध्यानक्षमण-विषयामप्राप्य स पुन्नले। न सम्भवत्यन्यथाधिगमा-भावादित्यनेन च मार्गज्ञतां सर्वमार्गविषयिग्रीमाइ। व्यास्यर्थप्रतिपादनेन प्रत्येकबुडमार्गाधिकारादिदमुक्तम् । न केवलं ग्राह्यविकल्पस्यैव प्रहागतः। प्रत्येकबुडानां योऽसौ विशिष्टो मार्गस्तत्वभावा मार्गचता किन्तर्हि आवकादिमार्गस्वभावापौति । पेयासमिति । स नेमां स्रान्तिमनागम्येतिपदं सञ्चदागामिफलमित्यादिपद्चये-ऽतिदेशनौयमित्यर्थः । याद्यविकल्पस्यैव प्रद्वार्श्वमिति

वचनाद्वाह्यकविकल्पाप्रहाणं प्रतिपादितम् । " तच याच्चा-भावे तदग्रह" इति न्यायादयुक्तमिति वितर्कयन्त त्राहुः। किमित्यादि (p. 39, 6)। किंग्रब्दो वितर्के। किंरूपाः किंस्वभावाः कौटग्विधग्राइकविकल्पोपेताः प्रत्येकबुडयान-धर्मभाजो। धार्मश्रवणिकाः प्रत्येकबुद्धा यद्दीतव्या इति यावत्। परिहारार्थमाह । मायेत्यादि । ऋयमभिप्रायः । वस्तुधमौ द्येष यत् स्वलक्षणे वस्तुनि सति तद्राहकं निर्विकल्पकं ज्ञानस्वलक्षणमुत्पद्यते । तदभावात्तन्नेति । ग्राह्तविकल्पस्य पुनर्नादिकासीननिरुध्यमानरूपादि-याइकविकल्पज्ञानसमाश्चिप्तस्वसन्तानवासनाप्रबोधजन्म-त्वान्नायं नियमो ग्राह्यविकल्पे सत्येव समुदय इति। तसान्मायास्वभावनिर्मितपदार्थसमाना एव ते वितय-प्रखातिरूपग्राहकविकल्पेन सङ्गतत्वात् प्रत्येकबुडा-ग्राहकत्वेनैवेष्टव्या इति। ननु चैवंविधविकल्पेन ग्राह्य-विषयं ग्रह्णन्तोऽपि कथमखीका इति। तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाह। तथा हीत्यादि (p. 39, 11)। समाहितासमा-हितावस्थायां ते प्रत्येकबुद्धा यथाक्रमं नैव श्रोष्यन्ति न साह्यात्करिष्यन्ति याइकविकल्पाकारेग्रेति ग्रेषः। विकल्पोऽवस्तुनिर्भासाद्विसंवादाद्पसव इति मतिः । आमुना च न्यायेन प्राहकविकल्पाप्रहाणतोऽपि प्रत्येक-बुद्धानां मार्गस्वरूपं कथितम् । मायानिर्मितसदृशा इति केनचिदाकारेगेति सादृग्यवचनात् सच्वानां मायास्व-भावता निराक्ततेति प्रसङ्गागतविकल्पार्थमाइ । किम्पुन-रित्यादि । मायोपमास्ते सत्त्वाः । किन्न ते मायावितध-

रूपास्ततश्व ताच्विकसच्चास्तिकपरिदौपितं न सम्यक्-निर्देश इति मतिः । मायोपमास्त इत्यादिना परिहार-माइ। एवं मन्यते। यथा गजादे रूपेण माया म्टच्छ-कलादिभ्यो विवेकेनानुपलमामानत्वात्रान्या। नाप्यनन्या। तथैवं मन्त्राद्यनुपसुतलेाचनैर्म्टच्छकलादीनामदर्भनात्। त्रतस्तच्चान्यत्वाभ्यामनिर्वचनौयत्वेन वस्तुधर्मसमतिक्रमात् पुन्नलादिवत्तत्त्वतोऽस्तौति न शक्यते वन्नुम् । त्रावाल-जनप्रत्यक्षसिद्धत्वेनानुभवपथमनुप्राप्तत्वाद्विकल्पादिवत् सं-हत्या च नास्तौति न शक्यतेऽध्यवसातुम्। ततश्व ये ये प्रतौत्यसमुत्यन्नास्ते परमार्थतोऽस्तिनास्तित्वव्यवहारयथा-तिकान्तमूर्तयः। यथा माया तथा चामौ सच्चादयो भावा इति स्वभावहेतुना कस्यचित्रासिड्वेनार्थेन प्रसिद्वोऽर्थः साध्यत इति मायात्वेनोपमिताः । न्यायतस्तु पुनस्ते-ऽपि सत्त्वा मायात्मका एवातो न किञ्चित्तात्त्विक-सत्त्वास्तित्वं परिदौपितमिति। मायोपमाः खप्नोपमा इति पदद्यम् प्रबुद्वाप्रबुद्वावस्थाविषयभेदेनोक्तम् । अदय-मित्येकस्वभावम् । तदेव कुत इत्याह । ऋदैधीकारमिति (p. 39, 16)। न विद्यते देधीकारो नानात्वं यस्य तत्तथोक्तम्। सर्वोपसंहारेग व्याप्तेः प्रवर्तनादिति मतिः। तदयं वाक्यार्थो यस्मादलीकरूपतया मायोपमास्ते सच्चा-स्तस्मान्भाया च सत्त्वाश्वादयमेतद्दैधीकारम्। तथा यस्मात् खप्नोपमास्तसात् स्वप्नश्व सच्चाश्वादयमेतददैधौकारमिति । तामेव व्याप्तिमादर्शयन्नाइ। सर्वधर्मा अपीत्यादि। विष्टखनाइ। श्रोतश्रापनोऽपौत्यादि। **एतद्व**ह्रखवाक्यं व्याप्तावेवं प्रतिपादितायां कथं मायोपमो भगवान् सर्वा-

रागदेषोद्भवस्तीवदुष्टदृष्टिपरिग्रहः । विवादास्तत्समुत्यां भावाभ्युपगमे सति ॥ स हेतुः सर्वदृष्टीनां क्रोग्रोत्पत्तिर्नं तं विना । तसात्तसिन् परिज्ञाते दृष्टिक्षेण्परिष्ठयः ॥ परिश्चातस्य केनेति प्रतौत्योत्पाददर्शनात् । प्रतीत्य जातचाजातमाइ तत्त्वविदां वरः ॥ इति

तथाचाऽर्यनागार्जुनपादैरुक्तम् ।

कारगुणसम्पदो इतुरित्याइ। सम्यक्सम्बुबोऽप्यार्यसुभूते इत्यादि। सम्यक्सम्बुडी रूपकायस्तथागतः। परिइर-न्नाइ। निर्वाखमपौत्यादि (p. 40, 4)। यच इि नाम निर्वाणमपि प्रतिविशिष्टं धर्मकायमदयज्ञानस्वभावं माया-स्वप्नसमानं वदामि। तच किं पुनरन्यं धर्मं रूपकायं न वदामि। ऋषि तु वदाम्येवेत्यर्थः। प्रतिषेधदयस्य प्रक्रतार्थप्रतिपादकत्वात् । यसाद्यशोक्तस्वभाव एव भग-वानभिमुखीक्रियमाणः सर्वगुणसम्पदी हेतुः प्रमाणवाधित-स्वरूपत्वेनान्यया विपर्यास इति भावः। पुनरपि बहुल-तरभावाभिनिवेशात् सत्यधर्माप्रतिपत्तिरित्याइ। निर्वाख-मपौ(p. 40. 6)त्यादि। अन्यथा तौर्थिकानामिव प्रादे-ग्रिकश्चन्यतासद्भावेन भावाभ्युपगमतो मुत्तवनुपपत्ति-रित्यभिप्रायवान् परिहरनाह । तद्यदीत्यादि । तच्छव्दो वाक्योपन्यासे । यदौत्यभ्युपगमे । तदुक्तम् । निर्वाखादन्यः कश्चित् प्रतिविश्विष्टो धर्मों न समावति। तथाप्यभ्यप-गम्योच्यते। यदि निर्वाणादपि कश्चिदन्यी विशिष्टतरो धर्मः समावेत् तदा तमपि धर्मं मायादिसदृशं वदेयमिति।

इति हीत्याद्युपसंहारो गतार्थत्वान खिखितः। प्रसङ्गा-गतं निर्दिश्येदानौमाधारतोऽपि प्रत्येकवुडानां विशिष्टो मार्ग इति कथनाय प्रश्नयनाह। केऽस्या इत्यादि (p. 40, 15) । ग्राह्मग्राहकविकल्पयोर्थयाकमं प्रहाणा-प्रहाणमित्येवंरूपेणास्याः प्रत्येकबुबमार्गात्मकायाः प्रज्ञा-पारमितायाः कथ्यमानायाः कौदृग्विधगोचकाः पुज्नलाः प्रत्येषका ग्राइका भविष्यन्ति । तथागतानुभावेन विदि-तार्थत्वादार्यानन्दः कथयन्नाह । ते खल्लित्यादि । **त्र्यविनिवर्तनीया इति निर्वेधभागौयाधिगमेनावैव**र्तिकाः प्रत्येवनोधौ त एव स्वनोध्यभिलाषादोधिसत्त्वाः। कायिक्या धर्म देग्रनयाऽबुबकबुब्रुश्चे सत्त्वार्थकरणाभिप्रायान्महा-सत्त्वाः । दृष्टिसम्पन्ना वेति । मध्यप्रज्ञादृष्टिसमुपेताः । श्वर्हन्तो वा श्लीणाश्रवा इति प्रह्रीणस्वदर्शनमार्गावरणत्वेन पूजार्हाः। ऋनेन च पद्चयेग प्रत्येकबोधौ यथाक्रमं समुदानौतगोचका धर्मताप्रतिखब्धगोचकास्त एव नियत-गोचकाः पुन्नला इत्याखातम्। सर्वच च वाण्रब्दः परस्पर-विकल्पापेक्षया द्रष्टव्यः । पुनरप्यार्यसुभूतिरन्यया प्रति-पादयानाह । नास्या इत्यादि । ननु स्वमार्गोपदेश्रपूर्वकं प्रत्येकबोधिमधिगच्छन्तोऽपि प्रत्येकबुडाः कथं न केचित् प्रत्येषिका इति । तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्घाह । तथाही-त्यादि (p. 41, 1)। अत्रेचेति प्रत्येकबुडमार्गाधिगमकाले परोपदेश्रनैरर्थकात् स्वयंबोधेन प्रत्येकबुडानामिति भावः। संक्षेपकथनेन विस्तरार्थस्त्रचनान कश्चिद्र्थः स्रच्यते। विस्तरकथनेन संक्षिप्तार्थपरिदौपनान परिदौष्यते। यथा-19

वस्थितस्वरूपनिर्देशान प्रज्ञप्यते। उपसंहारार्थमाह। तद्य थैवेत्यादि । तसाद्येनैव कार्गेन नैरर्थकोन सूचनादि न कियते। तेनैव कारग्रेन कश्चित् प्रत्येषको न भवि-ष्यति। निर्दिश्यमानाया ग्वाभावादिति भावः। यथा-ऽविद्यमानस्वभावमपि निर्मितपुष्पं प्रतिनियतदेशादि-रूपेणाविचारैकरमणीयतया प्रतिभासते तद्वस्तुभूता-धारमन्तरेणापि प्रतिनियताधिगमधर्मप्राप्तिरिति सूच-नायाऽऽधाराधिकारे निर्मितपुष्यप्रकारोपन्यासार्थमाह । त्रय खलु शक्रास्येत्यादि । त्रास्य धर्मपर्यायस्येति । प्रत्येक-बुज्रमार्गस्यास्य दश्रकुश्रलादिकर्मस्वभावस्य धर्मपर्यायस्य । यनुग्रब्दोऽवधारणे पूजार्थमेवेत्यर्थः । त्र्रभिनिर्मायेति भावनाबलादुत्याद्य चित्तोत्यादानन्तरं तथैव क्रतवा-नित्याह। अथ खलु प्रक (p. 41, 9) इत्यादि। अभ्यव-किरदिति । आभिमुखेन समन्तात् श्विप्तवान् । इन्द्रमनु-व्याहरणायेति। अनुग्रब्दो लक्षणार्थं तद्योगेन चेन्द्रग्रब्दात् कर्मविभक्तिः। एतद्क्तम्। "इन्द्रवचनादुत्तरकालं निर्मित-पुष्पतत्त्वकथनव्याजेनाधारस्वरूपस्य प्रतिपादनाय क्रथ-माणार्थानुकारि चित्तमसूदि ?ति । इमानौति सम्प्रत्यनु-भूयमानानि। चयस्तिंग्रग्रहणं निजावासत्वात्तच स्वोपलभ-योग्यदेशोपलस्रणम् । दृष्टपूर्वाणीति । अनुभूतपूर्वाणि । किमिमान्यय सर्वाख्येव पुष्पाख्यदृष्टपूर्वाखि नेत्याइ । यानौत्यादि (p. 41, 15)। यद्येवं किं स्वभावानि तर्हि तानीत्याइ। निर्मितान्येतानि पुष्पाणीति। एतदुक्तम्। "न मद्पसमयोग्यदेशेषु प्रचरन्ति सन्ति, दृष्टपूर्वाणि

याद्यार्थकल्पनाहानाद्वाहकस्याप्रहागगतः । च्राधारतञ्च विज्ञेयः खद्गमार्गस्य सङ्घहः॥∽॥ इति

परीच्चेयः । तथा चोक्तम् ।

नाष्यसादर्श्रनपद्यातिकान्तदेशादानौतानि तथाविधशक्ति-वैकख्यात्तस्नान्मनोमयानि निर्मितान्येतानि पुष्पाखौति । तदेव कथयनाह। नैतानीत्यादि। तच दृष्टाः पुष्प-फलेापगाः मझिकाद्या गुल्माः । त्रतिमुक्तकादयो लताः । बुडानुभावेन विदितवितर्कत्वात् परिहरन्नाह । স্থনি-र्जातानौत्यादि । मनसः सकाश्रात् प्रतिभासमानान्यपि कथमनिर्जातानौति। तत्कस्य हेतोरित्याण्रङ्घाह। न हौत्यादि (p. 41, 19)। यसान मनोनिर्जातानि तत्त्वतः कानिचित्पुष्पाणि याच्चयाह्वभावस्यास्तीकत्वादिति भेषः । नापि रुष्टादिनिर्जातानि भवतैव निषिद्धत्वात्। अनि-र्जातान्येतानि पुष्पाणौति वचनेन पुष्पाणां खरूपमप्रति-षिद्वं जन्मनिषेधात्तर्हि नित्यत्वमभ्युपगतं तचायुक्तमित्याह। यच्चमित्यादि। सतानिर्जातानीत्यच न वक्तव्यमिति ग्रेषः। कुत इत्याह। यत्कौशिकेत्यादि (p. 42, 1)। यस्माद्यद-निर्जातन तत्पुष्यम् । नित्यस्य क्रमयौगपद्याभ्यामर्थकिया-विर हेग स्वरूपासमावत्वादिति मतिः। तच ग्राह्यविकल्प-प्रहागेन प्रत्येकबुडाधिगमं आवकेभ्यो विश्विनष्टि याहक-विकल्पप्रहाणाभावेन च प्रत्येकवुड्वेभ्योऽनुत्तरवुड्वाधिगमम् । त्राधारेण चाधिगमस्यासाधारण्यमिति विशिष्टः प्रत्येक-बुडानां मार्गो यथोक्तश्रावकचतुःसत्याकारानुपलमभाव-नया यथावस्तु प्रतीत्यसमुत्पादानुगतया बोधिसच्चेन

निर्वेधभागौयाधिगमे सति यथोक्तप्रत्वेक बुझमार्ग इति निर्वेधभागौयार्थमाइ। गम्भीरप्रज्ञो वतायामित्यादि। ज्रा-धारतच्चार्थक थनेनैवो भार्थप्रतिपादना इम्भीरप्रज्ञः। नाम-पदप्रज्ञतिं विज्ञानादिस्कन्धप्रज्ञतिं ज्रुतमयज्ञानार्थं यन्यार्थ-कथनान्निर्दिशति। संवत्याभ्युपगमस्याविरोधा हर्मतया न विरोधयति। चिन्तामयज्ञानार्थं युत्त्या स्थिरी करणा-दुत्तानौ करोति। भावनामयज्ञानार्थं थ्यानक्रमोप देशादुप-दिर्शति। रतदुक्तम्। "रूपादिसार्ङ्कतिकधर्मप्रज्ञत्तेरविरो-धेन धर्मतायाः प्रतिपादनमि "त्येवं सर्वधर्मा सम्बने सत्यू भा-गतमुत्पद्यत इति। निर्मितपुष्यस्वरूपास्थानेनैव प्रति-पादना इम्भीरप्रज्ञ इति। तथा चोक्तम्।

प्रज्ञप्तेरविरोधेन धर्मतासूचनाक्षतिः ।

जषागम्

इति युक्तरूपमिति निश्चित्य खयमेवात्मविकल्पस्य खहक्तमाइ। एवमेतदित्यादिना। एवच्चाचेति निर्मिता-जातपुष्पवत् प्रत्येकबुडमार्गे शिक्षितव्यम्। साधूक्तत्वेनानु-मत्यर्थमाइ। एवमेतत् कौशिके(p. 42, 10)त्यादि। ततः किं भवतौत्याइ। एवं शिक्षमाण् इत्यादि। न कचिदुप-लम्भयोगेन शिक्षत इति समुदायार्थः। अष्ठभूमिष्ठिति। अष्टमकादिभूमिक्लेशज्ञेयावरणप्रहाणभेदेन बुड्वत्वं सर्वज्ञत्वं वेति दयमुक्तम्। तच शिक्षतेऽविपर्यासशिक्षया नियमेन तथागतत्वप्रापणात्। बुड्वत्वादिशिक्षा च सर्वधर्मपरिज्ञान-पूर्विकेत्याइ। यो बुड्वत्व इत्यादि। प्रसङ्गागतं निर्दिश्यो-ष्मानन्तरं मूर्धार्थं शिक्षत इत्याह। योऽप्रमेयेषित्यादि। विष्टश्चिरुपचयः परिहाणमपचयः। एतदुक्तम्। "रूपादेः परमार्थतो न हानिट्याद्यर्थं शिक्षणमि"त्येवं सर्वधर्मा-लम्बने मूर्धगतमुत्पद्यत इति।

मूर्धगं रूपाद्यहानादिप्रभावितम् ॥ ८ ॥ इति

मूर्धानन्तरं ह्यान्त्यर्थं शिह्तत इत्याइ । यो न रूपस्ये-(p. 42, 18)त्यादि परिग्रहः स्वीकारः । त्यजनमुत्सर्गः । तदर्थमाध्यात्मादिश्चन्यतावचेन न शिह्तत इत्यर्थः । <u>पञ्चविंशतिसाइसिकायाञ्चो</u>क्तम् । "रूपस्य यावत् सर्वा-कारज्ञताया अध्यात्मश्चन्यतां यावदभावस्वभावश्चन्यता-मुपादायापरिग्रहत्वेने"ति । एतदुक्तम् । "रूपादेरध्यात्म-बह्तिर्धादिश्चन्यतामुपादायापरिग्रहणादिकमि"त्येवं सर्व-धर्माचम्बने ह्यान्तिरुत्पद्यत" इति । तथा चोक्तम् ।

त्रध्यात्मश्रून्यताद्याभौ रूपादेरपरिग्रहात् ।

দ্বান্নিः

इति श्रान्त्यनन्तरमग्रधर्मार्थं शिश्चत। इत्याइ। नापि कस्यचिदित्यादि (p. 43, 5)। परिग्रहायेति। परिष्टद्यते उनेनेति परिग्रहः। विधानं प्रतिषेधश्च। तदेव दर्शयन्नाइ। नोत्पादाय नान्तर्धानायेति। कस्यचिद्वर्मस्येति। सामा-न्याभिधाने सत्यपि हेयरूपस्यैव ग्रहणमिति जडजनाश्रङ्गा-वारणार्थमाइ। यो न कस्यचिद्वर्मस्येत्यादि (p. 43, 10)। सर्वज्ञताया अपौति। बुद्धसूमेरपि सर्वचैवाभिनिवेशो बन्धनमिति भावः। यथोक्तशिष्धायां को गुण इत्याइ। एवमित्यादि। एतदक्तम्। "रूपादेरनुत्पादनिरोधाद्या- कारैः शिक्षणमि"त्येवं सर्वधर्मालम्बने ऽग्रधर्मता भवतीति । तथा चोक्तम् ।

रूपाद्यनुत्पादाद्याकारेरग्रधर्मता ॥ १० ॥ इति

सर्वधर्मानुपत्तमतत्त्वैकरसत्वाद्वोधिसत्त्वस्य का सर्वज्ञ-तेति कांस्रा प्रश्नयत्नाइ । य श्रायुषान् सुभूते (p. 43, 15) इत्यादि । वाक्यावसाने कथं दानादिपारमितां विनेति प्रेषः ।

तथ्यसंद्रतिसोपानमन्तरेख विपश्चितः ।

तच्चप्रासादणिखरारोइणं नहि युज्यते ॥

इति न्यायाद्दानादिसपरिवारा <u>रत्वचू</u>डाक्ता सर्वधर्म-ग्रून्यताऽभ्यसनौयेत्यभिप्रायवान् । परिहारार्थमाइ । एव-मेतदायुषाच्छारिपुचेत्यादि । प्रत्येकबुइदर्शनमार्गानन्तर-मैहिकामुचिकैर्गुर्थेर्युक्तो बोधिसच्चानां मार्गी वक्तव्य दत्याह । प्रज्ञापारमितार्यश्चारिपुचेत्यादि (p. 44, 1) । प्रज्ञापारमिता बोधिसच्चानां दर्शनमार्ग इत्यर्थः । प्रज्ञापारमिता बोधिसच्चानां दर्शनमार्ग इत्यर्थः । स समासतो खौकिकस्याग्रधर्मस्य समनन्तरमनुपत्तमा समाधिः । प्रज्ञा चाच ससंप्रयोगा वेदितव्या । प्रभेदतः पुनस्तथैव दुःखे धर्मज्ञानश्चान्तिर्धर्मज्ञानमन्वयज्ञान-स्वान्तिरन्वयज्ञानम् । एवं समुदये निरोधे मार्गे प्रति-पत्तव्यमित्येते पोडश्चित्तश्चरणा दर्शनमार्गः । चित्तस्वरणः पुनर्ज्ञीयज्ञानोत्पत्तिपरिसमाप्तितो याद्यः । केचिद्

अदृष्टहरेद्भार्गस्तच पञ्चदशा क्षणाः ।

इति वर्णयन्ति। तद्युक्तम्। तथाहि प्रयोगमार्गे दुःख-सत्याधिपतेर्यस्य धर्मस्य पूर्वविचारणामधिपतिं छत्वा

१५०

तच धर्मज्ञानस्रान्त्या धर्मज्ञानेन च ग्राह्यावबोधः । ऋग्ययज्ञानस्रान्त्याऽन्वयज्ञानेन च याहकावबोधः। सर्वेधेव क्षान्तिज्ञानेष्ठनिमित्तविहारौ योगौ वेदितव्यः। त्रवि-कलकार ग्रस्य प्रचातुमश्रकात्वा हुःखदर्शनप्रचातव्यका ले समु-द्यः प्रह्रीगः। ऋत एव निरोधः सम्रात्कृतस्तस्य चान्यथा-नुपपत्त्या मार्गों भावितः । समुद्यादिष्ठप्येवमित्येवं-कार्याभिसमयादेकश्वणाभिसमयो मचायाने दर्शनमार्गौ

मार्गज्ञतायां हङ्मार्गः सानुग्रंसीऽयमुच्यते ॥ ११ ॥ इति

श्वान्तिज्ञानश्वर्णैः सत्यं सत्यं प्रति चतुर्विधैः ।

तथा चोक्तम्।

श्रोन्तौ दुःखधर्मज्ञाने चान्वय एष आर्यधर्माणामिति प्रत्यातमं यत्यत्वस्रानुभाविज्ञानमनाश्रवं तदुच्चते दुःखा-न्वयज्ञानस्रान्तिः। येन ज्ञानेन तामन्वयज्ञानस्रान्ति-मवधारयति तदुच्यते दुःखेऽन्ययज्ञानम्। एवमवश्रिष्टे-सत्येषु यथायोगं छान्तयो ज्ञानानि ष्वपि च वेदितव्यानौति षोडण्रश्रखिक एव दर्शनमार्गी युक्तः । पञ्चद श्र हा सिकले तु मार्गे ज्वयन्नान हान्ते रवधार यं न स्यात्। अदृष्टदर्शनाभावेनान्त्यो मार्गेऽन्वयज्ञानक्षणे न दर्शनमार्ग इति चेत्। यद्येवं दुःखादिसत्यचयेऽप्यपूर्वदर्शन-वैकल्यादन्वयज्ञानक्षणो न दर्शनमार्ग इति दादश्रक्षणिक **ग्व स्यात्। न चैतदभ्युपगमनमिति यत्कि**चिदेतत्।

प्रत्यात्मं दुःखसत्यानुभाविज्ञानमनाश्रवं येन दुःखदर्शन-प्रदातव्यं क्रेशं प्रजद्दाति । तदुच्यते दुःखधर्मज्ञानस्रान्तिः । येन ज्ञानेन ह्यान्यनन्तरं विमुन्तिं साह्यालारोति तदुच्यते दुःखधर्मज्ञानम् । दुःखधर्मज्ञानस्यानन्तरं दुःखे धर्मज्ञान- द्रष्टव्यः । प्रतिसत्यं पुनर्विपर्यासनिराकरणेन प्रतिवेधाभि-समयतः । षोडण्रभिरेव क्षणैरभिसमौयते । त्रात्ति-पन्नकत्वादिव्यवस्थासु व्यवस्थेत्येके । तात्त्विकभावाभ्युप-गमविपर्याससमुत्यः सत्कायादिद्दष्टिगणो रागादिक्रेण्-समूह्ञ्ञ । मुक्तिस्त्वनुपत्तम्भद्दष्टेस्तत्परिकर्मभूतत्वेन तदर्थेव परिण्रिष्टाकारभावनेति यथोदितविधिना निःस्वभावा निरात्मानः ग्रून्या इति वा सर्वधर्मान् भावयतो भावनाबत्तनिष्पत्तौ ।

एकस्यानंश्ररूपस्य प्रत्यक्षस्य सतः स्वयम् ।

कोऽन्यो न दृष्टो भागः स्याद्यः प्रमार्गैः परीक्ष्यते॥ न्यायात् सर्वाकारस्वरूपप्रतिवेधकारिज्ञान-<u>द्</u>रति मनाश्रवं सर्वधर्मविषयमुत्पद्यते । त्रतः प्रतिवेधाभि-समयादेवैकश्रणाभित्तमयो दर्शनमार्ग इत्यपरे। नन्वेकस्मि-न्नेव क्षणे सर्वाकारस्य प्रतिविडत्वादाकारान्तरेण दर्शनमार्गे भावनान्तरानुपपत्तेः प्रतिपन्नकत्वादिव्यवस्था कथमिति श्रेयो निर्याणमार्गानुसारिणां मतिः। स्यादेतनो चेज्रान्ति-निमित्तेन संयोज्येत गुणान्तरम्। शुक्तौ वा रजताकारो रूपसाधर्म्यदर्शनात् । यावता केनचिज्जान्तिनिमित्तेन समारोपितमाकारान्तरं विद्यत इति। तद्विपर्यासं सप्रभव-क्लेश्रसहायमुन्गूर्खायतुमाकारान्तरेख भावनान्तरसम्भवा-दष्टमकादिव्यवस्था सुस्थिता। अनेनैव चाभिप्रायेग न्याय-बसादेकश्रणाभिसमयोऽपि दर्शनमार्गः षोडग्रलश्रणाभि-समयत्वेनोन्नः। ततश्व सर्वाकारस्वरूपग्राहित्वेऽपि विज्ञानस्य यस्मिन्नंशे ऽभ्यासपाटवादिना समारोपिताकारनिरा-करणे सामर्थ्यम्। तचैव तस्य तत्प्रतिबद्घावरणप्रहाणात्

१५२

प्रामाखं नान्यच ऋणिकत्वादिवत्। एवमार्याणां पृथ-ग्जनेभ्यः को विग्रेष इत्यपि न वक्तव्यम् । यावन्माचाकार-निराकरणे तेषां ज्ञानमपगतभान्तिनिमित्तम् । ताव-नावेगेतेषां विश्वेषादित्यलमतिप्रसङ्गेन । कुतो गवेषित-व्येति । कस्य निर्देशात् प्रतिपत्तव्या भावयितव्येत्वर्थः । प्रसङ्गगतवचनाच निरूपणादिदारेण तथागतानुभावा-देवान्यः कश्चित् कचिन्निर्दिशति । मुखतः पुनर्भगवता प्रज्ञापारमितोपदेशे सुभूतिरेवाधिष्ठित इत्यभिप्राय-वानाह। प्रज्ञापारमिता कौशिकेत्यादि (p. 44, 3)। परिवर्तादिति निर्देशात्। विस्मृततथागताधिष्ठानत्वेनाइ। कस्यैष इत्यादि । आर्यसुभूतेरन्यथा पूर्ववत् सामर्थ-मपश्चवाह। तथागतस्वेत्यादि। तथागतगौरवेणात्मनो निरभिमानतां प्रकटयनाह। यत्कौशिकेत्यादि (p. 44, 11)। इदानौमाकारकथनेन दर्शनमार्गं प्रतिपादयितुमाइ। यदमौत्यादि ।

प्रज्ञापारमिता ज्ञानमद्वयं सा तथागतः ।

इति वचनात् प्रज्ञापारमिताच तथागतः ।

यः प्रतौत्यसमुत्पादः श्रून्यता सैव ते मता ।

इति न्यायेन रूपादितयता रूपादिशब्देनोक्ता। त्राधारभावोऽपि विवश्चापरतन्त्रतया ऽवधिभावेनेत्यतोऽय-मर्थो भवति। रूपादितयतायामाधारभूतायामाधेय-भावान्न तथागतः पर्येषितव्यो नाप्यन्यचेति। त्रास्योप-सन्न्रार्थार्थत्वादिदमपि ज्ञेयम्। न तथागते रूपादितयता नाप्यन्यचेति। इदद्व प्रच्वविंश्यतिसाहस्तिकायां स्पष्ट- मेवोक्तम्। "न कौशिक रूपतथतायां तथागत उपसभ्यते। न तथागते रूपतथता। न चान्यच रूपतथतायास्तथागतो विद्यते । न तथागतादन्यच रूपतथते"त्यादि । तद्भय-व्यतिरिक्तपरधर्माभावात् कथं रूपादावन्यच च प्रज्ञा-पारमिता न गवेषितव्येति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह । तथाद्दीत्यादि । ऋयमच वाक्यार्थः । रूपादितात्त्विक-माधारभूतं न प्रज्ञापारमिताविशुडता विपर्यस्तत्वात्। त्रतो रूपाद्यविशु ज्वमाधारात्मकं विशिष्टकारणं सुविशु ज्वस्य तथागतस्य न भवतौति। न रूपादौ प्रज्ञापारमिता गवे-षितव्या। तद्यतिरिक्तान्यधर्मस्य ताच्चिकत्वे तथैव विपर्यास इति नाप्यन्यच। किन्तु रूपादौनामययार्थताप्रति-पत्तित एवेति। ततश्चेदमुक्तमावति। परमार्थतयैकत्वेन रूपादितयताबुद्धयोराधाराधेयभावो न विद्यत इति। अतस्तयोः पर्यायेगावस्थितेरननुज्ञानमित्येवं सर्वधर्मा-सम्बने दुःखे धर्मज्ञानस्रान्तिरुत्पद्यत इति। एकाकार-त्रवणे सत्युद्वटितज्ञतया दुःखधर्मज्ञानादिश्रणचतुष्टयस्या-कारान् कथयवाइ। महापारमितेयमित्यादि (p. 45, 1)। सम्यङ्किर्दे ग्रेनानुमत्यर्थमाह । एवमेतत् कौ शिकेत्यादि ।

तदतद्रूपिणो भावास्तदतद्रूपच्चेतुजाः।

इति न्यायाद्रूपादिकारणमहत्त्वाद्यनुपपत्तौ तदासम्बन-निर्जातायाः कथं प्रज्ञापारमिताया महत्त्वादिकमिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । रूपमहत्तया हौत्यादि (p. 45, 9) । उत्पादस्थितिविनाशानां तत्त्वेनासत्त्वाद्रूपा-दौनां महत्ता । विक्षतिस्नश्चण्रूपादौनामविद्यमानत्वेन परिच्छेदकप्रमाणानुपलमादप्रमाणता। रूपिणामापर-माणुगतं संस्थानं परिमाणम्। त्रकूपिणां तच्चश्वर्णं परिमाग्रम्। तस्याकाण्यवद्रूपादीनां नैःस्वाभाव्येनानुप-समादपरिमागता। मायोपमत्वेन रूपादीनां पूर्वान्ता-परान्ताभावादनन्तता । कारणमहत्त्वादिना कार्यमह-चादिकमावेद्य तचाभिनिवेशो बन्धनमित्याह। एवं महे-(p. 45, 19)त्यादिनाऽनभिनिविशत इति सर्वच सम्बन्धः । ततः किं भवतीत्याइ । तस्मादित्यादि । एतदुक्तम् । "रूपादीनां धर्मधातुस्वभावतया महत्ता तथैव तेषाम-प्रमागता। पूर्ववदाकाशापरिमागतया तेषामपरि-मागता रूपादेर्निःस्वभावत्वेन शाश्वतोच्छेदाद्यन्ता-भावादनन्ततेत्येवं सर्वधर्मासम्बने यथाक्रमं दुःखे धर्मज्ञानम् । दुःखेऽन्वयज्ञानश्चान्तिः । दुःखेऽन्वयज्ञानम् । समुदये धर्मज्ञानस्रान्तिरुत्यचत" इति । ज्रनन्ततार्थमेव समुदये चतुराकारप्रतिषेधमुखेन निर्दिशनाइ । आर-म्बगानन्तये(p. 46, 1)त्यादि । एतद्वहणुकवाक्यं विष्टग्व-नाइ। कथं पुनरित्यादि। ऋन्तः पूर्वान्ते हेतुः। सत्ताकालो मध्ये। पर्यवसानमपरान्तो विनाशः। तत इति पूर्वान्ताद्यभावात्। उपसंहरवाह। अनेन कौशिके-त्यादि। पर्यायनिर्देशः। एवं प्रथमारम्बणानन्ततया हेत्वाकारं प्रतिषिध्य समुदयाकारप्रतिषेधार्थं द्वितीया-रम्बणानन्ततां कथयन्नाइ । पुनरपरमित्याइ । पूर्वान्ता-परान्तरहितत्वेनानन्ताः । सत्ताकार्खः परि समन्ता-दन्तद्वयभावेन श्विप्तत्वात् । पर्यन्तस्तदभावादपर्यन्ताः ।

तदेवाइ। न तेषामित्यादिना। ननु यदन्वयव्यति-रेकानुविधायि यत्कार्यं तत्तस्य चेतुरिति पूर्वान्तो दृश्यते । अन्तक्ष खदर्शिनां निश्वयादपरान्तोऽपि। प्रतीयमानसत्ताकं तु मध्यं नितरामेवेति। तत्कथमादिमध्यपर्यवसानानि नोपलभ्यन्त इति। तत्कस्य हेतोरित्याण्ड्याह। नोपलभ्यते (p. 46, 12)। साकारनिराकारज्ञानाभ्यां न्यायत इति ग्रेषः। अनेनापौति। न केवलं पूर्वोक्तपर्यायेग्रेत्यर्थः। त्रारम्बणान्ततामेवं दिधा निर्दिग्न्य सत्त्वानन्ततां वक्तमाह। सच्चोऽनन्तोऽपर्यन्त इति। तथैव तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाइ। न हौत्यादि। पूर्ववदचाप्यध्याहारः। प्रथमं सच्चानन्ततया प्रभवाकारप्रतिषेधः क्रतः। अजनादि-कालाभिसंवर्धितभावाभिनिवेग्रेन यथोक्तसच्चानन्तता-मनवगच्छन् दितीयसत्त्वानन्ततां प्रतिपादयितुमाह। कथमित्यादि । कथमिति श्लेपेग् । नैव पूर्वान्ताद्यभावेन । सच्चानन्तयानन्तपारमिता। किन्तर्हि संखादिसम्बन्धा-दिति मतिः । विदिताभिप्रायत्वेनाइ । न कौशिकेत्यादि । गणनाऽयोगेन वेति। एकत्वादिसंख्या गणना तया-सहायोगोऽसम्बन्ध इत्याकारप्रस्नेषो द्रष्टव्यः । संखातौत-त्वेनेत्यर्थः । गणनाबहुत्वेन वेति । यथा षष्टिस्थानगता संखाऽसंखोच्यते तददनन्तसंखायोगेन गणनाप्राचुर्ये गेति यावत्। यद्युचितरूपेणापि प्रकारद्वयेन सत्त्वानन्तता न भवति केन पुनस्तर्हि प्रकारेग्रेत्याह । कथन्तर्हौत्यादि । तद्वचनेन प्रतिपाद्यितुमाइ। तत् किं मन्यस (p. 47, 1) इत्यादि । तथागतानुभावेन विदितधर्मतत्त्वस्वरूप-

चमिसमयालङ्कारालोकः । १५७

त्वादाइ। नैतदित्यादि। स्वरूपधारणाडर्मस्य न सच्च इत्यधिवचनम्। तच्वतो हेतुमडर्मस्यासच्चात्। निर्विषयस्य प्रतिषेधासम्भवान्नाधर्मस्यापि। कथं तर्हि सच्च इति व्यव-हारोऽतिप्रतीत इत्याइ। त्र्रागन्तुकमेतदित्यादि। हेतु-समुदयप्रभवप्रत्ययाकारनिषेधादागन्तुकमित्यादि। पद-चतुष्टयं प्रक्षिप्तमध्यारोपितं संटतिमाचमिति यावत्। एवं हेत्वादिनिषेधेऽहेतुकसच्चास्तित्वं कदाचित् प्रतिपद्यत इति पृच्छनाइ। तत् किं मन्यस इत्यादि।

नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वाऽहेतोरन्यानपेक्षणात् ।

त्र्यपेशातो हि भावानां कादाचित्कत्वसम्भवः ॥ इति न्यायेनानित्यवस्तुसच्त्रप्रतिभासादाइ । नो हौदमार्थ-सुभूत इति । तदचनमिदानौमनन्ततार्थे योजयवाह । यचेत्यादि (p. 47, 10) यच संवतिमाचेण काचित्ताचिकौ सच्चपरिदौपना कता तच का सच्चानन्तताऽगणनादि-सम्बन्धान्नैव काचिद्रण्यमानस्यैवासच्चादिति मतिः । तदेवं कथयवाह । सचेत् कौशिकेत्यादि । त्रनन्तविज्ञप्तिघोषे-णेति । त्रनन्तसच्चधातुविज्ञपनश्रब्देन । गम्भौरनिर्घोषे-णेति दौर्घकालानुबन्धिना । एतच पदद्वयं स्वरेणेत्यस्य विश्लेषणम् । स्वरस्व ताल्चादिव्यापारो याद्यः । कल्पान-पौति । त्रपिशब्दान्न केवल्लं स्वल्पकाल्मम् । तचेति संवति-माचेऽथवा वाचि सत्यामिति भावः ।

> विवश्चापरतन्त्रत्वान्न ग्रब्दाः सन्ति कुच वा। तद्भावादर्थसिडौ तु सर्वें सर्वस्य सिध्यति ॥

इत्यभिप्रायवानाइ। नो हौदमार्यसुभूत इति। ननु यधावस्तुशब्दप्रयोगादिवधापरतन्त्रत्वासिड्वेः । कथन्नैवेद-मिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाइ। त्रादिशुद्धत्वादित्यादि। प्रथमत एव कारणानुविधानादिदोषैरदृष्टत्वादिशुद्धत्वम् । निर्ईतुकस्वरूपधारणदोषवैकख्यादादिपरिश्रुइत्वम् । एत-द्क्तम्। "सच्चेतुकनिर्चेतुकसच्चयासच्चे कथं यथावस्तुशब्द-प्रयोगो येन विवश्रापरतन्त्रत्वासिडिरि"ति। अन्ये त्वन्यया व्याचस्रते। व्यवहारार्थं समयः क्रियते न व्यसनितया। व्यवहारश्च सामान्यलक्षणस्यावस्तुत्वात् स्वलक्षणे-नाध्यवसायाङ्गवति। ऋतो यच स्वलन्न स्वले सङ्केतः क्तो न तेन व्यवहारस्तत्कालाननुपायित्वादिति ग्रब्द-वाच्यकल्पनाकलङ्कानङ्कितरूपत्वादादिविशुद्धत्वम् । येन च व्यवहारों न तच सङ्केतः क्वतस्तस्य प्राग्दुष्टत्वा-दिति । तथैव दोषानानुसिप्तत्वादादिपरिश्रु बत्वम् । तसाद्यवहारार्थं यथावस्तुशब्दप्रयोगासमावान्न विवश्चा-परतन्त्रत्वासिडिरिति। एवं हि तत्त्वतो वाच्यत्वं निराक्ततं न तु वस्तुरूपम्। ततश्चोद्भावनासंदृत्या गणनाऽयोगा-दिना सच्चानन्तता परिदौपितेति श्रकाभिप्राय एव व्याखात इत्यपरे नानुमन्यन्त । अनेनापौति । न केवलं पूर्वोक्तसच्चानन्तताप्रकारेखेत्यर्थः। प्रकारान्तरासम्भवेनाव-धारयनुपसंहारार्थमाह। एवच्च पुनरित्यादि। चण्रब्दो-ऽवधारणे। दितौयसच्चानन्ततया प्रत्ययाकारनिषेधः क्ततः । न भगवतां धर्मदेग्रना विकलेत्याइ । त्रय खलु सेन्द्रका इत्यादि । ब्रह्मासहालेाकधातुनायकः । प्रजा-

पतयो सेाकपासाः । ऋषयो विश्वामिचप्रस्तयः । किय-न्माचे यथोन्न देशनया याह्य याहक नैरात्वयं प्रतिविध्योपेत्य दानमुदानमधिगमहर्षवचनमुदानयन्ति स्रोदौरितवन्तः । तदेवाँह। ऋहो धर्म इत्यादिना। कल्यागमित्रतयाऽऽर्य-सुभूतिं शकादयः स्तुतवन्त इत्याह। यस्तथागतस्ये(p. 48, 3) त्यादि । प्राद्र्भवत्यनेनासादिति वा प्राद्र्भावो दर्शन-मार्गः। सुभाषितेनेति निर्दोषकयनपरेण सम्बन्धतः स्त्रचते। स्वलन्धणतो देग्र्यते। सामान्यलन्धणतः प्रका-श्यते। तद्भयतः प्रभाव्यते। तथागतानुभावादेव समुदये भावितवन्त इत्याह। दितीयस्र**णाकार**च तथागतं तमित्यादि। नियमेन तथागतपदप्राप्तेरिति मतिः। अद्याग्रेगेति। अद्यारभ्येत्यर्थः। अनयेति दर्श्वनमार्गा-तिमकया। अविरहितः प्राप्तापरिहाणितः। विहरिष्यत्य-नधिगतार्थाधिगमयोगतः । एतदुक्तम् । "प्रज्ञापार-मितायां स्थितस्य वस्तुतो धर्मधातुस्वभावतया रूपादीनां तथागतत्वावधार गमित्येवं सर्वधर्मा लम्बने समुद्ये धर्म-ज्ञानमुत्पद्यत" इति। बोधिसच्चावस्थायामस्यार्थस्यानुभूत-पूर्वत्वेन खहस्तयन्नाह । एवमेतदित्यादि । तदेवानुभूत-पूर्वत्वमाइ। यदेत्यादिना। राज्ञो नगरौ राजधानौ। अन्तरापणमापणकवीथी। माणवेति कुलपुचवत्सामान्या-मन्त्रणाभिधानम् । तदानौमेवं भगवतः संज्ञा । त्रनागतः कालेाऽनागतोऽध्वा । असंखेयैः कल्पैरिति षष्टिस्थानगता संखाऽसंखोच्यते। तत्संखावच्छिन्नैः कासैरित्यर्थः। श्रास्तृत्व-सम्पदा विश्रेषयन्नाह । शान्यमुनिरित्यादि । शान्यकुले

242

जन्मग्रहणात्। सर्वाकारकुश्रखेभ्यः संयमितात्मभावत्वेन कायवाङ्मनो मौनेययोगाच शाक्यमुनिः। मौनेययोगेन शास्तृत्वसम्पदो विबन्धकदेवपुचमारभङ्गं दर्शयति। तद्वङ्गेन प्रथमतः शास्तृत्वसम्पदो साभात्। तथागतोऽईन् सम्य-काम्बुब इत्येभिस्तिभिः पदैः शास्तृत्वसम्पदं दर्शयति । सा च शास्तृत्वसम्यद्विधा। वक्तृत्वल्रष्टणा प्रतिपत्तृत्वल्रष्टणा च। तच ययैव ते धर्मा व्यवस्थितास्तयैव गदनात्तया धर्म-दैशिकत्वाद्वकृत्वसम्पदुक्ता । प्रतिपत्तृत्वल्रष्टणा च ज्ञान-प्रहाणसम्पद्गेदेन दिविधा। तचारौन् हतवानईनित्यनेन प्रहाणसम्पदुत्ता। ऋरयश्व रागादयः क्लेशाः सर्वकुश्रूल-धर्मोंपघातार्थेन । इयञ्च प्रहाणसम्पत् पूर्वमुक्ता । तत्पू-र्वकत्वाज्ज्ञानसम्पदः । सम्यगविपरौतं समन्ताड्वर्मावबोधात् सम्यक्तम्बुद्व इत्यनेन ज्ञानसम्पदुक्ता। ग्रविपरौतसर्वज्ञ-ज्ञानाधिगमयोगात्। तदेवमविपरौतधर्मदैश्वितत्वेन सर्व-क्लेग्रप्रहाणेन सर्वाकारधर्मावबोधेन च शास्तृत्वसम्पद-साधारणा परिपूर्णा च भगवतः कथिता। तथाहि न बाह्यानामविपरौतधर्मदैशिकत्वप्राप्तिः । सर्वक्षेशाप्रहा-णात्। तस्मादेते न भूतशास्तारः। आवकप्रत्येकवुडास्तु यद्यपि भूतशास्तारः सर्वक्रीशप्रहाणान्न तु सर्वाकार-शास्तारः सर्वाकारसर्वधर्मानवबोधात्। भगवान् पुन-र्यथोक्तन्यायेन भूतशास्ता सर्वाकारशास्ता चेति प्रति-पादितम्। येन सा शास्तृत्वसम्पन्तभयते तद्दर्शयति। विद्या-चरणसम्पन इति। अनेन शास्तृत्वसम्पदः प्राप्तिहेतुं दर्श्रयति। तच विद्या सम्यग्दृष्टिः। सम्यक्तझल्पादौनि ग्रेषाख्यङ्गानि चरणम्। यतः सम्यग्दद्या तत्त्वं दृष्ट्वा

सम्यक्तक्रल्पादिभिश्वरणभूतैर्गच्छत्यन्यथाऽपग्र्यनचरणो गन्तुमसमर्थ इति भावः । ताभ्यां सम्पन्नो युक्तः । ऋधि-प्रज्ञं वा शिक्षा विद्या। अधिचित्तमधिशीलं शिक्षा-चरणम्। प्रज्ञायाः पूर्वपरिकर्मभूतत्वेन पुरञ्चरणं चरणमिति कत्वा विद्यायान्तु पूर्वय्रहणं तत्यरिशुद्धा शीलसमाध्येः परिशुडितः। तथा हि प्रज्ञया चक्षुषेव पश्चंस्ताभ्याञ्च शीलसमाधिभ्यां चरणाभ्यामिव गच्छन् गन्तव्यमनु-प्राप्नोतौति विद्याचरणग्रब्देन तिसः शिक्षा निर्दिश्यन्ते। सा च तादृशौ दिविधापि शास्तृत्वसम्पत्। तां सुगतः इत्यनेनाचष्टे। तथा हि लेाकोत्तरेग मार्गेण शोभनं ज्ञान-प्रहाणसम्पदं गतः । सुगतः सुरूपवत् । ऋपुनराष्टत्त्या वा सुष्ठुगतः सुगतः सुनष्टज्वरवत्। निःश्रेषं वा गतः सुपरिपूर्णघटवत् । अर्थचयञ्चैतदाद्यवीतराग-सगतः श्रैश्वाश्रैश्वेभ्यो विश्रेषणार्थम्। तथा ह्यात्मविपर्यासेन बाह्य-वौतरागा न श्रोभनं गताः। ग्रैश्वास्तु संसारे पुनर्जन्म-ग्रहणान सुष्ठुगताः । ऋष्रैसाः पुनः सर्वज्ञेयेषु ज्ञान-विबन्धान निः शेषं गताः। अस्याश्व शास्तृत्वसम्पदो दिविधं कर्मेति । प्रथमं भव्याभव्यक्तेाकावक्तेाकनं कर्म दर्शयति । लेाकविदिति भव्याभव्यलेाकपरिज्ञानादसौ लेाकविदि-त्युच्यते। तथा हि भगवांस्त्रिःकत्वो राचेस्त्रिःकत्वो दिवसस्य बुडचक्षुषा लाेकं व्यवलाेकयति को चौयते को वर्धत इत्यादिभिराकारैंदिंतौयं भव्यविनयनं कर्म दर्भयति। त्रनुत्तरः पुरुषदम्यसारथिरिति। भव्याभव्यास्रोकान् व्यव-लेाका भगवान् ये पुरुषा एव दम्या दमनार्हा दमयितुं वा शक्या भव्यास्तान् विनयति । तेषां सार्घिभावगमनात् ।

विनयनं हि सार्थिभावः । असन्मार्गादपनीय सन्मार्गे प्रतिष्ठापकत्वाङ्गुगविग्रेषाधायकत्वाचाश्वादिसार्थिवत् । त्रनुत्तरग्रद्दगं सारथिभाववि**घेषणार्थम् । दुर्दमानाम**पि केषाच्चित् पुरुषदम्यानां तौव्ररागद्वेषमोइमानानामार्य-सुन्दरानन्दाङ्गुसौमासे।रुविख्वाकाग्र्यपमहाराजकप्पिण-प्रस्तौनां विनायक इति प्रदर्शनार्थम्। तच्च भव्य-विनयनं कर्म यत्र स्थितं तद्दर्शयति । शास्ता देवानाञ्च मनुष्याणाञ्चेति । यद्यपि भगवानविश्रेषेण सर्वसत्त्वानां स्वर्गापवर्गमार्गोपदेशेन शास्ता। तथापि यच त्वार्यसत्य-दर्शनं आमख्यफलप्राप्तिश्व प्रज्ञायते तच मुखतो यथार्थानु-श्रासनं भगवतः शास्तृकर्मस्थितिः। तस्य च देवमनुष्या भाजनम् । श्रतः शास्ता देवानाच्च मनुष्याणाच्चेत्युच्यते । यचैतहुणमाहात्वयं स बुद्वो भगवानिति स्वरूपकायनम्। तच सकर्लपदार्थावबोधेन प्रक्षष्टा बुडिरस्येति बुडः। त्रकार-प्रत्ययोऽचार्श्र आदेराष्ठतिगणत्वेन कार्यः । प्रक्षष्टा च बुद्धिर्नवभिराकारैः सर्वन्नज्ञानेन। अयतन्नानेन। अनुप-दिष्टज्ञानेन। सवासनक्षेणावरणप्रहाणज्ञानेन। निखिल-न्नेयावरणप्रहाणज्ञानेन। सर्वाकारसर्वसच्चार्थकरण्णक्तवा। करुणासम्पत्त्या। ऋष्यतासम्पत्त्या। ऋतुत्यसम्पत्त्या च। समग्रैश्वर्यादियोगेन भगवान्। पुनर्पा ते देवपुचास्तथा-गतानुभावेन समुदये तृतीयश्रणाकारं प्रतिपादितवन्त इत्याइ। आश्वर्यमित्यादि। तत्त्वेनानुत्पादरूपापि संदृत्या प्रज्ञापारमिता सर्वज्ञतायाः समुत्पादिकेति सर्ववाल-जनातिकान्तत्वादाश्वर्यम् । आवकादिभ्यो विभेषतः पर-

१ई२

माश्चर्यम् । यावद्वचनेन दुःखे धर्मज्ञानस्नान्धादेर्रुपादानं सर्वज्ञतायेति समुद्ये उन्वयज्ञानस्नान्हेः । आहारिकेति । अनुद्रहानुत्सर्गयोगेनोत्पादिका । अनुपरिग्राहिकेति । सर्वान्तरायकरधर्मानवकाण्गयोगेनोपस्तम्भकारिका । तथा च मध्यमायां जिनजनन्यामुक्तम् । "आश्चर्यं भगवन् यावत् प्रज्ञापारमिता सर्वाकारज्ञताया आहारिका उनुपरि-यावत् प्रज्ञापारमिता सर्वाकारज्ञताया आहारिका उनुपरि-याहिका । अनुद्वहानुत्सर्गयोगेने"त्यादि । एतदुक्तम् । "धर्म-धातुस्वभावतया प्रज्ञापारमितायां स्थितस्य बोधिसत्त्वस्य सर्वधर्माणां नोद्वहत्यागभावनादिकमिति । सर्वधर्मात्तम्बने समुदयेऽन्वयज्ञानस्नान्तिरुत्पद्यत्त " इति ॥

त्रभिसमयालङ्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याखायां प्रक्रपरिवर्तो नाम दितीयः ॥

समुद्ये चतुर्थक्षणाकारं प्रतिपाद्यितुं प्रत्यात्मवेद्यत्वेन कांश्वित्कामावचरादीन् देवपुचान् साक्षिणः क्रत्वा कांश्वि-दामन्त्रितवानित्याइ। यो हौत्यादि (p. 49, 10)। कुलपुचः कुलद्हितेति श्रब्दः पूजावचनः। स्त्रीपुरुषयोरुपादानं श्रग्डोंब्रुतमुष्कादीनामधिगमनिरासज्ञापनार्थम् । वर्ष-विभेषानङ्गीकरणं चातुर्वेख्यविशुडिज्ञापनार्थम् । पुच-दुह्विनिधानं प्रव्रजितजनप्रतिरूपालापज्ञापनार्थम्। कुल-ग्रहणमन्वयसम्पनस्य सड्वर्मेऽधिकारज्ञापनार्थम् । पुनर्वा ग्रहणमुपपद्यापरपर्यायवेदनीयभागधेयापराधादकुलीन-भव्यस्याचाधिकारज्ञापनार्थमित्यार्यविमुक्तिसेनः । स्यापि इमामिति समुदयेऽन्वयज्ञानात्मिकाम् । तच मारो देव-पुचमारः कामदेवः । तत्पाश्चिका देवपुचा मारकायिका देवताः । समुत्यनावतारदर्शनादवतारप्रेक्षिख्यः । ग्रना-गतावतारपर्यंषणादवतारगवेषिख्यः । अवतारो दोषः । छिद्रमिति यावत्। नापौति। ऋषिण्रब्दः पूर्वापेक्षया समुचये। मनुष्यगतिसङ्गृहौताः सच्चा मनुष्याः। यष्टादयो-ऽमनुष्याः। विद्यमानेऽप्यायुषि कष्यच्चित्प्रत्ययसान्निध्यान्मर्ग्ण विषमापरिहारेग कार्लकिया। सर्वं चैतन्त्र भवति। मैच्यादिभिः सुपरिभावितचित्तसन्ततित्वादिति मतिः। तथाहि मध्यमायां जिनजनन्यामुक्तम्। "मैचीकरुणा-मुद्तिोपेश्वाणामनुपलमायोगेन भावित्वान्मनुष्यामनुष्या-द्यनवतार लाभेने"त्यादि । एतदुक्तम् । "निःस्वभावाधि-मोक्षपूर्वकं चतुरप्रमार्गं विभावनौयमित्येवं सर्वधर्माजम्बने समुदयेऽन्वयज्ञानमुत्पद्यत" इति। अत रवोक्तमार्थविमुक्ति-

निरोधे यतेदि"ति। निरोधे प्रथमक्षणाकारार्थमाइ। पुनरपरमित्यादि (p. 49, 17)। सम्प्रस्थिताः प्रणिधाना-द्याश्चयेन प्रवृत्ताः । इयमिति दर्श्वनमार्गप्रतिपादिका । तं कुलपुचमिति ऋधिगतनवमक्षणदर्शनमार्गञ्रवणाद्यर्थम् । समौपौभवनमुपसङ्ग्रमितव्यम्। मंस्यन्ते (p. 50, 1) ज्ञास्यन्ति। स एव सुपरिभावितत्वात् सर्वश्चन्यतानामधिगतार्थत्वेन परौतोपदेशेन शक्त इति मतिः। उङ्गृह्णत इत्यादि। उत्तरोत्तरविश्रेषाधिगमच्छेतुभूतं विशिष्टमुद्रइर्णादि कुर्वत इत्यर्थः। श्रोष्यन्तीमां प्रज्ञापारमितामिति पूर्वेण सम्बन्धः। अवरण्च निरोधसत्याभिसमयसंहत्याधिपत्याद्देशनाअवर्णा-कारप्रतिभासनम् । अतोऽभिसमयाद्वितशक्तिकस्य वाच्यु-त्यितस्यान्तिकादिति वेदितव्यम्। एकानुग्रंसाकथनेन निरोधाकारं निर्दिग्र्यापरानुण्ंसाकयनेन तमेवाकारं द्रढयन्नाइ। न च खल्वित्यादि। चण्रब्दः समुचये न केवलं पूर्वोक्तानुशंसोऽयमपर इत्यर्थः। यामाडनुःपच्चश्रतातिकान्तं स्थानमर्ग्यं गतः संप्राप्तः। एकदृष्त् एव यस्ताद्यधिष्ठितत्वेन भयहेतुः । अतस्तन्मू लं दृष्टमू लम् । मनुष्यादिरहितं यहं श्रन्यागारम् । ऋच्छन्नमभ्यवकाश्रम् । महाजनो येन गतः स पन्धाः । उत्पर्थो यथोक्तविपरौतो मार्गः । अर्राखा-दूर्ध्वमटवी । तच तचारग्यादावुपसंक्रामतो गच्छतः तदेव चतुर्भिरौर्यापयैः कथयन्नाइ। चङ्कम्यमाखस्येत्यादि। निपन्नः शयितः । अनिष्टोपनिपाताशक्ता भयम् । तत्प्रतीकारा-

<u>सेनेन</u>। "ऋष्टमे हि दर्शनमार्गस्रखे प्रयोजनं बोधि-सत्त्वस्य प्रमार्खैरितरथा हि नवमे स्रखे सत्त्वधातुनिरपेस्रो प्रतिपत्तिः स्तम्भितत्वम् । त्रभूत्वा भाषाट् भविष्यति । प्रबन्धप्रदृत्या उत्पत्स्यते । नेतिपूर्वेण सम्बन्धः । सर्वश्रून्य-तानां सुपरिभावितत्वादिति मतिः । त्र्रन्यचाप्युक्तम् । "श्रून्यतापरिगतो बोधिसत्त्वः सर्वभयविगतो भवतौ"त्यादि ।

एतदुत्तं "रूपादेर्निजरूपा प्रक्तवेव श्रन्थतेत्वेवं सर्व-धर्मालम्बने निरोधे धर्मज्ञानश्चान्तिरुत्पद्यत" इति। निरोधे दितीयक्षणार्थमाइ।

त्रय खलु चत्वार (p. 50, 11) इत्यादि। महाराजानो विरूढकाद्याः । तात्त्विकयानचयसत्त्वोपलमामन्तरेणापि संहत्या आवकादियानचये सत्त्वान् विनयतौत्याश्वर्यम् । त्रनेन च सत्यदयसमात्र्ययेग सर्वाकारसच्चार्थप्रतिपादनेन समर्थकार गनिर्दे भेन प्रज्ञापार मितोद्व इ गादीनां बु झत्वमेव फलमावेदितमिति याद्यम् । ततश्वैतद्क्तम् । "धर्मधातु-परिणामितकुश्रलमूलानां फलं तथागतत्वस्य प्रापण-मित्येवं सर्वधर्मासम्बे निरोधे धर्मज्ञानमुत्यद्यत" इति। वयमित्यादि । एतच प्रज्ञापारमिताया माहातयज्ञापनाय। श्रात्मनः शासनोपकारकत्वज्ञापनाय भगवति कृतज्ञत्व-ज्ञापनाय चोक्तम्। "दृष्टधर्मवेदनौयमुपपद्यवेदनौयम-परपर्यायवेदनौयच्च चिविधमशुभं कर्मे"ति । तत्कृतोप-द्रवप्रतीकारेख रष्टावरखगुप्तयो यथाक्रममुक्ताः । ऋथवा दैवी विपद्यचाश्रुभस्यैव व्यापारोऽवगम्यते नापरस्य। यथा मरकद्भिश्चवज्राश्रन्यादिपातः । मानुषौ विपद्यच प्राणिनां व्यापारः प्रतीयते विद्यमानोऽपि दैवस्य नावगम्यते । यतो न कर्मणा विना किञ्चिद्प्यस्ति फलं

यथा निष्यचेऽपि शस्यादौ परचकोपद्रवक्तो दुर्भिष्ठादिः । दैवमानुषी विपद्यचेभियस्य व्यापारः प्रतीयते । एतावच्च कर्म दैवं मानुषच्च। यथोक्तम्। "दैवमानुषं हि कर्म यापयती"ति तत्प्रतीकारेण रष्टावरणगुप्तयो लानं यथाक्रममुक्ताः । संविधास्याम इति करिष्यामः । निरोधे तृतौयस्रणार्थं सम्बन्धमार्चयनाइ। आश्वर्यं भगवन्नि-त्यादि (p. 51, 5) । इमाननन्तरोत्तानियतो रस्रावरणगुप्ति-संख्यावच्छिन्नान् दृष्टधार्मिकान् प्रत्युत्पन्नजन्मसङ्गृृहौतान् गुणाननुशंसान् प्रतिलभते प्रयोगावस्थायाम्। परिग्रह्लाति प्रष्ठावस्थायाम्। एवं सम्बन्धमावेद्याकारार्थं प्रस्तयनाइ। किं पुनरित्यादिना । किं पुनः प्रज्ञापारमितायामुहृद्दीतायां दानाद्याः पञ्चपारमिताः संग्रहौता भवन्तौति वक्तव्ये षट्-पारमितावचनम्। मुख्यया प्रज्ञापारमितया गौणस्वभावया प्रज्ञापारमितायाः संग्रहादित्यभिप्रायेगोक्तम् । त्रपि सर्वधर्माविपरीतावबोधे हि मुखा प्रज्ञापारमिता जायते । **त्रतस्तयैव सर्वव्यवदानधर्मा**खां संग्रहादित्यभिप्रायवान् भगवानाइ। एवमेतदित्यादि। एतदुक्तम्। "प्रज्ञापार-मितया सर्वाकारप्रतिपद्याणां सङ्घन्त इत्येवं सर्वधर्मालम्बने निरोधे अन्वयज्ञानस्रान्तिरुत्यद्यत" इति निरोधे चतुर्थ-श्रणाकारं निर्दिशमाह । पुनरपरमित्यादि । श्रण्वित्यादि व्याखातम्। ऋधवा यस्मादादित एव भक्तिहेतुतया तावत्कल्याणं तस्मात् साधु ऋणु। यतश्व मध्ये पुष्टिच्चेतु-त्वात् काल्यार्णं तत सुष्ठु ऋणु। येन च पर्यवसाने मुक्तिहेतुतया कल्यागं तेन योनिशो मनसिकुरु। अथवा म्टद्मध्यादिमाचाणां दोषाणां प्रतिपश्चत्वाद्यथाक्रमं साध्वा-दिवचनम्। यदि वा व्यज्जनार्थोभयावधारणाद्यथासंखं साध्वादिवचनम्। धर्ममित्यादि। स्त्वादिधर्मं विरुष्डं ग्रहीतव्यं विग्रहीतव्यं मनसा ततो वचसा विरुद्वं वदितव्यं विवदितव्यम्। एवंप्रकारद्वयेन विरोधयितव्यं विघाट-यितव्यम्। यदि वा व्यञ्जनार्थोभयविघाटघटनादिग्रहीतव्य-मित्यादिपदचयं मंखन्त इत्यस्यानन्तरं जिनजननौभावना-भिरतं बोधिसत्त्वमारभ्येत्यध्याहार्यम्। यतस्तस्यैवानुशंसा-कथनमधिकतमनन्तरञ्च वस्थति । तस्य तान्युत्यन्नोत्यना-न्यधिकरणान्यन्तर्धास्यन्तीत्यादि। अन्तर्धास्यन्यदृश्या भवि-ष्यन्ति यतो न स्थास्यन्ति। युक्त्या स्थितिं न प्रतिलफ्यन्ते। ञ्चत एव तेषामभिप्राया मनोरया न परिपूरिं निष्यत्तिं गमिष्यन्ति। ननूत्यनो वितर्कः प्रतिसमाधानमन्तरेण कयमन्तर्धास्यतीति। तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्घाह (p. 52, 2)। रवं द्येतदित्यादि। अनेनैतदुक्तम्। धर्मतैषा यदुत प्रज्ञा-पारमिताभावकपुझलाधिष्ठानात्। स्वत एव तेषां प्रति-समाधानमुत्यद्यत इति। उद्वहीष्यतीत्यादि। व्याखातम्। त्रयवा संग्रहत्रवणाद्वहीष्यति। मनसिकारणाडारयि-ष्यति । पुस्तकपठनादाचयिष्यति । यन्यार्थयहणात्पर्य-प्रत्यस्रानुमानागमाविरुद्वार्थकथनाद्यथाक्रमं वार्ष्यति । प्रवर्तयिष्यति देशयिष्यत्युपदेश्च्यति । कल्पितादिचिविध-पदार्थानुत्पाददेशकत्वेन वा। पाठमाचोपदेशादुद्देश्यति। पूर्वराचादिकरणात् स्वाध्यास्यति । बोधिपरिणामनाद्या-श्रयभेदादेतान्युद्वइणादौनि सम्यग्विधेयानि। अधिकरणा-

وود

नौति विवादस्थानानि । उपसंहरन्नाह । इममपौत्यादि । न केवलं वध्यमागं गुगमित्यपिश्रब्दः । एवं प्रज्ञापार-मितायाः सर्वोपद्रवप्रश्मनतेजोबलत्वं प्रतिपाद्य दृष्टान्ते-नापि समर्थयन्नाइ। तद्यथापि नामेत्यादि (p. 52, 11)। कचित्पाठः परिकल्पमुपादायेति सम्भवत्कारणविश्रेषात् कार्यविश्रेषमधिकत्य। अनेन दुर्र्सभत्वमाखातम्। स्थाव-रादिविषापनयनात्। सर्वविषप्रश्रमनौति खरूपं कथितम्। त्राशीविषेग जन्तुनेति । दंष्ट्राविषेग प्रागकेग । बुभुक्षि-तेनेत्यादि । बुभुश्चितः क्षुधा परिपौडितोऽपि कश्चिद्देवता-राधनप्रवत्तवाहारप्रयोजनमिति तद्यवच्छेदार्थमाह । आहारायौति वचनम्। तथाविधोऽपि धैर्यमालम्ब्याहारं पर्येषत इति तद्युदासेनोक्तमाहारगवेषौति । प्राणकजातो जन्तुरिति सच्चसंखातो मण्डूकादिरित्यर्थः। गन्धेनेति तज्ञतामिषादिगन्धेन । अनुबभ्नीयादिति । बुद्धा भध्य-त्वेन स्वौकुर्यात् । अनुगच्छेदिति । पश्चात्पृष्ठतो यायात् । प्रत्युदावर्ते तेति निष्टत्तिं कुर्यात् । ननु यच प्राणकगन्धेन न निवर्तेत् तच कथमोषध्या गन्धेन प्रत्युदावर्ते तेति । तत् कस्य हेतोरित्याश्रङ्धाह । तथाहीत्यादि । त्र्यं वाक्यार्थः । सांहतेऽपि कार्यकार गभावे तस्या ग्वौषध्याः स ताहशो भैषज्यगुणे यक्तस्याशीविषस्य तद्विषमभिभवति नान्यस्येत्येवं बलवतौ हि सा ऋौषधी। भेदेऽपि नियताः केचित् खभावेनेन्द्रियादिवदिति। एतदुक्तम्। "प्रज्ञापारमितयैव बाह्याभ्यन्तरोपद्रवप्रश्मनमित्येवं सर्वधर्मासम्बने निरोधे ज्ययज्ञानमुत्यद्यत" इति। मार्गे प्रथमश्ररणकारं वक्तुमाइ। 22

रवमेवमित्यादि । यानि तानौति निपातसमुदायो यानि कानिचिदित्यर्थे वर्तते। तेजसेत्यादि (p. 53, 1)। प्रज्ञा-पारमितायाः सामर्थ्यमेव तेजो बल्तस्थामबलाधानानि यथाक्रमं प्रयोगदर्शनभावनाविश्रेषमार्गनिर्दिष्टानि । तत एवेति । यचैवोत्पत्यन्ते तचैवेत्यर्थः । उपरंखन्ति । उप-शमिष्यन्ति। न विवर्धिष्यन्त इति यथाक्रमं अुतचिन्ता-भावनाकाले वेदितव्यम् । प्रयोगाद्यवस्थासु वा याह्यम् । तदेव कथयन्नाइ। यत इत्यादि। यतो यत इति। यच यचैवाधिकरणस्थान इत्यर्थः । निरोत्स्यन्ते उन्तर्धास्यन्ति न स्थास्यन्तीति पद्चयमुपरंस्यन्तीत्यादिपद्चयार्थम्। ननू-त्पनो वितर्कः परप्रतिसमाधानमन्तरेण कथन भव-तौति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्ध पूर्ववत्यरिहारार्थमाह। प्रज्ञापारमिता हीत्यादि। रागादीनामित्यादिश्रब्दा-होषादौनां यावदित्यनेन स्मृत्युपस्थानाभिनिवेशादेः परि-ग्रहः। निर्वाणग्राहस्येति। सोपधिनिरुपधिनिर्वाणाभि-निवेश्रस्य। समुदाचरन्निर्वाणाभिनिवेशादेरुन्मूलनादुप-श्मयिची। अधवा रागादिवासनासमुद्वातान विव-र्धिका। एतद्त्तम्। "प्रज्ञापारमिताभावनैव रागादि-निर्वाणाभिनिवेशस्य शान्तिरित्येवं सर्वधर्मालम्बने मार्गे धर्मज्ञानस्रान्तिरुत्यचत" इति । मार्गे दितीयश्रणार्थमाइ । चत्वारश्वेत्यादि । रष्टावरगगुप्तयो व्याखाताः । यदि वाधिदैविकमाधिभौतिकमाध्यात्मिकच्चान्तरायमधिकत्य यथाकमं रस्रावरणगुप्तयो ज्ञेयाः। आपदा चिधा स्वप्रत्यय-जापरा सम्वसंखातप्रत्ययजा परसम्वसंखातप्रत्ययजा च।

तस्याः प्रतीकारेख रस्रावरखगुप्तयो यथाक्रममवसेयाः । रतदुक्तम् । "प्रज्ञापारमितोद्वहणादिप्रवत्तस्य तथागता-दिभ्यः सर्वथा सर्वरसावर गगुप्तयो भवन्तीत्येवं प्रज्ञापार-मितया सर्वधर्मालम्बने मार्गे धर्मज्ञानमुत्पचत" इति । मार्गे हतीयस्रणार्थमाइ। पुनरपरं कौशिकेत्यादि। आदेयवचन्नेति क्रपया स्वयं प्राणातिपातादिविरति-पूर्वकं सर्वाकारज्ञतायां स्थित्वाऽन्येषां तच प्रतिष्ठापनात् । स्वयंप्रस्थितानाञ्च वर्णवादतत्समनुज्ञत्वादादेयवाव्य इत्यय-मर्थो ऽवसेयोऽन्यथोपादेयवचनत्वासमावात् । पञ्चविंग्र-तिसाइसिकायामप्युक्तम् । "ज्रात्मना च प्राणातिपाता-त्प्रतिविरतो भविष्यतौत्यारभ्य यावत्—परेषां वर्णवादौ तत्समनुज्ञो भविष्यति" इत्येवं स आदेयवाक्यो भविष्यतौ-त्यादि स्रोचसुखकारित्वान्धृद्वचनः । यावतैवार्थो भवति तावन्माचाभिधानान्मितवचः। संघ्रेपोक्तिकुण्रखत्वादप्रकौर्ण-वचनः। न च क्रोधाभिभूतो न च मानाभिभूत इति। प्रत्युपस्थितेऽपकारनिमित्ते प्रतिघांशिकश्वेतस आघातः कोधः। सत्बायद्दष्टिसन्निश्रयेग् चित्तस्योन्नतिर्मानः। ननु प्रतिपश्चं विना दोषापगमाभावे कथं तस्यैवं गुणोदय इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। तथा हीत्यादि (p. 53, 16) । प्रज्ञापारमितैव सर्वदोषाणां प्रतिपक्षः । स च तेन भावित इति मतिः। प्रार्णातपातविरत्यादौ प्रतिस्थापनात्परिदमयति। मितवचनादिना सर्वसच्च-विषये प्रह्नीकरणात्परिणमयति। उपनाइमिति। वैरानु-श्रयस्यानुत्सर्गः। प्रतिघांशिक रवोपनाइः। व्यापार्दमिति। सच्चेषु दुःखेषु दुःखस्थानीयेषु च धर्में घाघातो व्यापादः ।

त्राधाराधेयताऽभावात्तवताबुडयोर्मिव्यः । पर्यायेखाननुज्ञानं महत्ता सा ऽप्रमाखता ॥ १२ ॥ परिमाखान्तताऽभावो रूपादेरवधारखम् । तस्यां स्थितस्य बुड्वत्वेऽनुद्वहात्यागतादयः ॥ १३ ॥ मैच्यादि श्रुन्यता प्राप्तिर्बुड्वत्वस्य परिय्रहः । सर्वस्य व्यवदानस्यं सर्वाधिव्याधिश्चातनम् ॥ १४ ॥

लम्बने मार्गे अवयज्ञानश्चान्तिरुत्पद्यत" इति। मार्गे चतुर्थ-श्रणाकारं वक्तुमाइ । एवं चरत इत्यादि । एवं चरतो मार्गेऽन्वयज्ञानसान्त्या विहरतः। संस्तुते वस्तुनि चेतसो-ऽसम्प्रमोषः स्मृतिः। अदेषः सर्वसत्त्वेष्ठेकपुचप्रेमाकारतो मैचौ। त्राभ्यां दानादिसर्वकुण्रलस्यानुपल**मा**योगेन सर्वसत्त्वा-साधारणतयाऽनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ परिणामना-द्वयमुक्तम्। मैच्या व्यापारमेवाहः। तस्यैवभावतीत्यादिनाः। परिभेत्स्यन्त इति व्यापादसमुदाचारेण चक्षुरादीनां विक्रियापादनात्। धष्यत इति स्वरूपप्रच्यत्या दग्धो वश्मति तदायत्तताम्। एतदुक्तम्। भविष्यति । "दानादौनामक्षयं कर्तुमिच्छता सम्यक्सम्बाधौ परिणामनं स्मत्यादिबचेन कार्यमित्येवं सर्वधर्माचम्बने मार्गेऽन्वयज्ञान-मुत्पद्यत" इति । यथोक्तैरेवाकारैरन्यापदेशनिर्दिष्टैः षोडण्रस्रणा समुत्यद्यन्त इति नाच विप्रतिपत्तिः। तथाचीक्तम्।

श्रनुश्रयमिति (p. 54, 1)। देषाङ्गिको वैरप्रवन्धोऽनुश्रयः। एतदुक्तम्। "प्रज्ञापारमितापरिग्रहवसादेव बुद्धत्वाभि-साषिणा खयं प्राणातिपातविरत्यादिपूर्वकं सर्वाकारज्ञ-तायां स्थित्वा तचैव परेषां स्थापनं कार्यमित्येवं सर्वधर्मा-

दानादौनाञ्च सम्बोधाविति मार्गज्ञतास्रणाः॥ १६॥ इति त्रस्यापि दर्शनमार्गस्य सर्वाकारज्ञतायामुक्तं निर्वेध-भागौयं ग्राह्मम् । यद्येवं तचापि प्रमुदितादिभूम्यभिधाने बोधिसच्चानां दर्श्रनादिमार्गस्य प्रतिपादनात्किमधें पुनरुपादानमिति चेत्। उच्यते। निःग्रेषहेतुफलाधि-गमापेक्षया तथागतानां सर्वाकारज्ञतेत्यभिधानाज्जिन-पुचाणां तदुक्तो मार्गो न भवतीत्याश्रङ्कावारणार्थम्। तत एव हेतुमाचमपराध्य प्रथग्जिनात्मजानां दर्शनादि-मार्गात्मिका मार्गज्ञता व्यवस्थाप्यते। एवन्तु विद्वद्भिनि-रूपयितव्यम्। किङ्कारिकानुसारेणाकारा यन्यार्थानुगमेन योजिता न वेति। तच आर्यविमुक्तिसेनादिव्याखा-मालेाव्य खण्कत्वा प्रतिपादिता एव । केचिदर्थान्तराभि-सन्धिना यथोक्तेन ग्रन्थप्रबन्धेनाकारार्थमनुक्ता दर्शनमार्ग-षोडग्रम्रणोपलम्रणमेव केवलमनुक्तर्मिति वर्णयन्त्येवमुक्ता-नुक्तनिर्वेधभागौयाद्यर्थप्रतिपादनपरेषु ग्रन्धेषु द्रष्टव्यमिति। तैर्भावनानुक्रमाद्यनिर्देशात्काचिदभिसमयानुपूर्वौ न प्रति-पादिता। अभिसमयालङ्कारकारिकार्थश्च कथं व्याखेय इत्यपरे। भावाभिनिवेश्रमूलेा हि रागादिक्लेश्रगणस्त-दिरुधञ्च नैरात्याभ्यास इत्यतस्तं विना कथं दुःखधर्मज्ञान-स्रान्त्यादिरिति चेत्। नैवं, यसाद्यशोदितविधिना नैरात्य-संद्वचनपराः सर्व ग्वामी षोडशाकाराः सन्निहितविनेय-जनहिताधारचिकौर्षया त्वेवं यथाभिहितनानाप्रकार-

निर्वाखग्राइण्रान्तत्वं बुर्ड्वेभ्यो रष्ठखादिकम् । त्र्यप्राखिवधमारभ्य सर्वाकारज्ञतानये ॥ १५ ॥ स्वयं स्थितस्य सच्चानां स्थापनं परिखामनम् । दानादौनाच्च सम्बोधाविति मार्गज्ञताक्षखाः॥ १६ँ॥ इ

रूपेण निर्दिष्टाः सन्तोऽपि एवमभ्यस्यमानाः प्रतौत्य-समुत्पादधर्मतया दर्श्रनमार्गोत्पादका भवन्तीत्यवसेय-मेवमन्यचापौति । दर्शनमार्गानन्तरं भावनामार्गाभिधाने सति खल्पवन्नव्यत्वेन फलनिम्नत्वेन च विनेयप्रवत्ते-भीवनामार्गस्य कारित्रं तावत्कथयन्नाइ। श्राश्चर्यं भग-वन्तित्यादि । प्रज्ञापारमितेति वश्यमाणो भावनामार्गः । परिदमनाय प्रत्युपस्थितेति। सर्वप्रकारक्लेश्रस्वविधेयी-करणात्सर्वतो दमनार्थेन परिदमननिमित्तमभिमुखौ-भूतेति प्रथमं दमनकारिचम्। अनुनामायेति। दमनान-न्तरविशिष्टे कियन्माचेणाधिगमेऽहंमानप्रतिषेधेनात्मो-त्कर्षनिषेधात्सर्वतो नमनार्थेन परिणमनायेति दितौयं नमनकारिचम् । ततोऽनन्तरं सर्वप्रकारक्षेशाभिभव इति तृतीयक्षेश्रनिर्जयकारिचार्थमाह । पुनरपरं कौशिकेत्यादि । रवमुङ्गृत्तुन्निति । वश्चमाणभावनामार्गक्रमेण । संग्राम इत्यादि । भावनाप्रहातव्यैः क्षेण्रैः सह विग्रहे वर्तमानै-त्रधिमाचाधिमाचादिप्रथमचिकविपश्रस्य रिति । सर-मद्दाद्प्रियमप्रकारप्रतिपक्षाधिगमेन संयामशिरस्यत्कलितः समारूढो भवति। ऋवतरत इत्यादि पदचयं यथा-सक्त्यं मध्याधिमाचादिद्वितौयचिकविपश्चस्य मध्यम्रदादि-प्रकारप्रतिपश्चाधिगमयोगतो वाच्यम्। सङ्घाममध्यगतस्येति म्द्रधिमाचविपश्रस्याधिमाचम्टदुप्रतिपश्रसाभेन । নিম্বন इति मृदुमध्यविपश्रस्याधिमाचमध्यप्रतिषश्चाभिसमयात्स-ङ्वामे स्थितस्य। निषसस्येति सदुसदुविपश्चस्वाधिमाचप्रति-पश्चसमत्वागमात्सङ्घामे समुपविष्टस्य । सर्वे गैवेतेण नव-

कर्तव्यतामाइ। अस्थानमित्यसमावः। तदेव कथयत्य-नवकाश इति । पर्यायवचनं किमर्थमिति चेद्च्यते । तदा चायत्याच्च कस्यचित्कयच्चिदर्यावबोधार्थम्। तेनैव चार्था-भिधाने पूर्वञ्चतानामेवावगौतता स्यादिति तद्दोष-परिहारेग पूर्वकालं विधिप्तानां पश्चादागतानाच्च तदर्थश्रवणार्थम् । दुर्मेधसां पुनःपुनस्तदर्थलक्षणार्थम् । एकग्रब्दानेकार्थतयाऽयान्तरकल्पनाव्युदासार्थम्। अन्यच निर्घण्टवत्ताभिः संज्ञाभिस्तदर्थसम्प्रतिपत्त्यर्थम् । धार्म-कथिकानामर्थोपनिबन्धनप्रायखयोः कौण्रखोपसंहारार्थम्। त्रात्मनो धर्मप्रतिसंविदुद्वावनार्थम्। परेषाच्च तदीजा-धानार्थमिति पर्यायदेशनानामष्टौ प्रयोजनान्येवं सर्वच वाच्यम्। यत्तस्येति। यदिति निपातो य इत्यर्थे वर्तते। यो जीवितान्तरायः सो ऽनवकाश इति वाक्यार्थः । जीविता-न्तराय इति विज्ञानप्रबन्धोच्छित्तिः। त्राध्यात्मिकोपद्रवविग-मानन्तरं बाद्योपद्रवोपश्रम इति । परौपक्रमाविषद्यत्वम् । चतुर्धं कारिचमाइ। परोपक्रमेग्रेत्यादिना (p. 55, 3)। परो मनुष्यादिस्तस्योपक्रमः खङ्गादिप्रहारदानम्। एत-द्देशपदं निर्देशेन विभजन्नाइ। सचेत्पुनरित्यादि। उद्देश्वचनानां निर्देशात्पृथगभिधेयार्थो नास्तौति किमर्थ-मुद्देश्रवचनमिति चेदुच्यते । समासेन विस्तरावधारणार्थं स्वचेग रुच्यर्थावधारणवत् । उद्घटितज्ञानानां विनेयाना-मनुग्रहार्थम् । अन्येषामायत्यामुह्वटितज्ञताहेतूपचयार्थम् ।

त्रात्मनः समासव्यासनिर्देशवशितासन्दर्शनार्थम् । अन्धेषां

प्रकारविपश्चप्रतिपश्चहानोपादानेन भावनामार्गस्यापुनः-

तद्दीजावरोपणार्थचेत्याचार्यवसुबन्धुः । तथाभ्यामेन मंशिप्तमाचे समाहितं चित्तं योगिनां तहिस्तरार्थे सर्वेच कथं समाहितं स्यादित्येतदर्थं निर्देशदेशना । तथा विस्तरमाचे समाहितं चित्तं योगिनां तत्संक्षिप्तार्थं सर्वच कर्य समाहितं स्यादित्येतदर्थमुद्देश्रदेशनत्यागमः। एवं सर्वच प्रतिपत्तव्यम् । श्रस्तं चकादिकम् । पाषाणादिकमन्यत् । ननु तद्देश्र श्वेपणसामर्थ्यवता पुरुषेण श्विप्तं शस्त्रादित-मन्तरा विरोधोपनिपाताभावे कथं न श्ररौरे निपतेदिति। तत्कस्य हेतोरित्याण्ड्याह। महाविद्येयमित्यादि। अय-मभिप्रायः। मातुरभ्यासमानाया एवं महाविद्यादि-स्वभावायाः सामर्थ्यंनानन्तरा गुरुत्वधर्मविरोधोपनिपातान्न तद्देइमनुप्राप्नोति शरादिकमिति । महत्त्वादिगुगयोगा-महाविद्येत्यादिपदचयं प्रयोगाद्यवस्थासु । अधिमुत्त्यादि-मनस्कारैरधिकाभावादनुत्तरा निर्हारतया समाभावाद-समा। ऋत्यन्तविशुद्धा सन्तानान्तरेणासमेन समत्वाद-समसमा। महाविद्यादित्वमेवास्याः कथमिति। तत्कस्य हेतोरित्याशङ्घाह। उप्रच हि कौशिकेत्यादि (p. 55, 10)। "यस्नात्प्रज्ञापारमितायां मैच्यादिपूर्वकं रतद्त्तम् । शिश्चमाणो न कर्स्यचिद्यापादाद्यर्थं शिक्षते। त्रतो हिंसादिकस्याल्पायुष्कत्वादिहेतोरपनयनान्महाविद्यादि-स्वभावे"ति । नात्मव्याबाधाय चेतयत इति । मारणादि-निमित्तमात्मनो न यतते । सर्वोपद्रवविगमानन्तरं सम्य-काम्बोधिकारिचं पञ्चममाह । ऋच हौत्यादिना । सम्य-काम्बोधिमभिसमोत्स्यत इति तत्त्वाधिगमं साम्रात्करिष्यति। सर्वज्ञज्ञानञ्च प्रतिलफ्धत इति तत्त्वाधिगमादत्तरकालं

सर्वधर्मविषयज्ञानमधिगमिष्यति। तदेव कथयवाइ। तेन सोऽनुत्तरामित्यादि । चित्तानीत्युपलस्रखात्मर्वधर्मपरि-ग्रहः । व्यवलेाकयिष्यतौति ज्ञास्यति । ननु सर्वमेव योगि-ज्ञानमनासम्बनमिष्यते। तत्कयं सर्वधर्मान् विज्ञास्यतीति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । ऋत्र कौशिकेत्यादि । प्राप्त-मानन्तर्यमार्गेग स वासनावरणदयप्रहाणात्। ज्ञातं विमुक्तिमार्गे सर्वाकार चताधिगमयोगात्। साम्चात्क्रतं भुडलौकिकज्ञानेन निश्वयात्। एतदुक्तम्। "यथाहि सत्य-स्वप्नदर्शिनो ज्ञानं परमार्थतोऽविषयमपि प्रतिनियत-विषयाकारं लिङ्गागमानपेक्षञ्चाश्रयविश्रेषवशाद्त्यद्य-मानमुपदर्शितार्थप्रापकत्वेनाविसंवादि भवति । तथा योगिज्ञानं प्रज्ञापारमितायोगाभ्यासबलेन यथैव तदभू-इवति भविष्यति चातौतं वर्तमानमनागतं वस्तुपरेग परिकल्पितं, तथैवोपदर्शितविविधाकारप्रकारप्रभेदप्रपञ्चं बहिरिव परिस्फुरद्रूपं स्फुटप्रतिभासं खिङ्गागमानपेक्ष-मविसंवादितयोत्पन्नं प्रत्यक्षं प्रमाणमिष्यते । अतश्वैवं भगवतः सर्वच साम्राइर्श्रित्वाभ्युपगमाद्यन प्राप्तं न विज्ञातं साह्यात्क्षतं, तदभावेन सर्वज्ञज्ञानमुच्चते । यतो भान्ति-निष्टत्तावष्याकार्निष्टत्तेः प्रतिबन्धाभावेनासमव" इति मध्यमकनयानुसारेणार्यनागार्जुनपाद्प्रस्तयः । अज्ञाति-श्ययोगेन पुख्यमह्त्वाद्यच स्थाने तथागतादौना-मधिगमो जातस्तत्यूच्यमिति बोधिकारिचानन्तरं प्रज्ञा-पारमिताधारदेशपूर्ज्यताकारिचं षष्ठं वक्तुमाइ । पुनरपरं कौशिक यचेयमित्यादि। उपन्तश इत्यागत्या पूर्वकर्म-23

विपाकमिति । प्रतिपन्ताभ्यासं विना नियतवेदनौयं कर्म-विपाकम्। इदमेवार्थतच्चं दृष्टान्तेन द्रढयनाइ। तद्यथापि नामेत्यादि (p. 56, 7) । बोधेर्मगुडः सारोऽचेति भूप्रदेशः । पर्यक्काकान्तो बोधिमण्डस्तं गतास्तत्पर्यन्तमात्रिताः। बोधि-मण्डपरिसामन्तो विदिक्स्थितवज्रकौलचतुष्टयान्तर्गतो भूमिभागः । बोधिमण्डो व्याखातः । तदभ्यन्तरं मध्य-स्थानम्। भूमिप्रविष्टस्य मूलस्य परिसामन्तग्रहणेनोपादा-नात्तदिनिर्गतो दृक्षभागो दृक्षमूलम् । न ते श्रव्या इति । न ते योग्या विषया इत्यर्थः। विह्नेठयितुं विभेत्तुम्। प्रवेशयितुम् । ननु विद्वेठाद्युत्पत्तिप्रतिघाते स्थानस्य व्यापाराभावात्कयं तच विह्तेठादि कर्तुं न श्रश्यत इति तत्कस्य हेतोरित्याण्रङ्माह। तत्र हीत्यादि। त्र्ययं वाक्यार्थो ये सर्वसत्त्वानामर्थाय म्टद्मध्याधिमात्रव्यापादप्रतिपश्चेग मैचौप्रभेदमभयमवैरमनुचांसं खयं सत्क्रत्य निरन्तरं दीर्घकालं भावयन्ति । परांश्चाधिकत्य प्रकाश्ययन्ति । तेषां चैकालिकबुद्वानां तचोत्पादेन तल्थानं विशिष्टमेव जात-मतोऽचिन्त्यत्वाङ्गेतुप्रत्ययसामग्या भूभागमाहात्म्यात्कारण-विगुणोत्पत्त्या विह्तेठादिकार्यं न शक्वते तच कर्तुं प्रतीत्य-समुत्यादधर्मताबलादिति। एवं दृष्टान्तमावेद्य दार्ष्टान्तिक-मर्थमावेदयनाह । एवमेवेत्यादि (p. 56, 14) । पूर्ववदभि-प्रायेग। तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाह। तथैव स्थानमाहात्म्य-प्रतिपादनदारेग परिहरनाह। अनयैव हीत्यादि। चैत्य-भूतो वन्दनादिना पुर्खोपचयहेतुत्वात्। पितेव पितृभूत

कारिचानन्तरं भावनामार्गी वक्तव्यः । स च सासवा-नास्रवभेदेन द्विविधः । तच सास्रवोऽधिमुक्तिपरिणामना-नुमोदनामनस्तारलप्त्रणस्तिविधः। त्र्वनासवः पुनरभि-निर्हारोऽत्यन्तविशुडिस्वभावो दिविधः । त्रतो यथाविमोसं दृष्टकुण्लधर्माधिष्ठाना भावनामार्गाधिकारादादावसाम्रा-ल्त्रियारूपाऽधिमुक्तिर्वक्तव्या। सापि स्वार्था स्वपरार्था परार्था चेति मूलभेदेन चिविधा सतौ सदुमध्याधिमाच-मेदेन प्रत्येकं भेदात् चिकचिभिर्नवधा भवति । तद्यथा

सर्वतो दमनं नामः सर्वतः क्लेशनिर्जयः।

उपक्रमाविषद्यत्वं बोधिराधारपूज्यता ॥ १७ ॥ इति

तथा चोक्तम्,---

नौत्या षड्विधमेव कारिचमवगन्तव्यम् ।

इत्युपमा वाचकभूतश्रब्दस्योपादानादन्यचैत्यसमानत्वेन चैत्यसूतः स प्टथिवीप्रदेश इत्येके। यच हि नाम पुन्नसनैरा-त्य्यचोतिकया ये धर्मा हेतुप्रभावा इत्यादिगाथयाधिष्ठितो भूभागः रूपो मतस्तव समस्तवस्तुनैःस्वाभाव्यप्रकाशिकाया मातुरुद्वहणादिनोपेतः स्तपो नितरामेवेत्यतः । साक्ष्येव साह्यभूत इति तत्खभावत्वे चैत्यमेव चैत्यभूत इति चन्द्रगोमौ। वन्दनौयो नमस्तारणात्। माननौयो गुणानु-सरगेन बहुमानात्। सदुमध्याधिमाचपूजाभिर्ययाक्रमं पूजनौयो ऽर्चनौयोऽपचायनौयः। श्रीपटृबन्धादिना विश्रेष-पदस्थापनात् सत्करणीयः । सर्वथाऽनुच्चंघनीयत्वेन गुरु-अयप्रयोगाबन्थत्वपदस्थानतया। लयनमनवद्यरतिवस्तु-तया। परायणं परमार्यत्वगमनपदस्थानतया। यथोक्त-

मृद्दी मध्याधिमाचा च खार्थाधिमुक्तिरेवं खपरार्थाधि-मुक्तिः परार्थाधिमुक्तिश्व। एवमेषापि नवप्रकारा स्टदु-मदादिप्रकारभेदेन प्रत्येकं भिद्यमाना नवभिस्त्रिभिरधि-मुक्तिः सप्तविंशतिप्रकारा भवति । तद्यथा । स्टर्स्टद्ः । म्रद्मध्यः। म्ह्रिमात्रः। मध्यम्रद्रः। मध्यमध्यः। मध्यधि-मात्रः । अधिमात्रम्हदुः । अधिमात्रमध्यः । अधिमात्राधि-मात्रः । इति स्वार्थाधिमुक्तेर्नवप्रकारास्तया स्वपरार्थाध-मुक्तेः परार्थाधिमुक्तेश्व वेदितव्याः। तच स्वार्थाधिमुक्तेर्म्टद्-मदप्रकारमधिकत्याह। एवमुक्ते शक इत्यादि (p. 57, 5)। दिव्याभिरिति मनोनुक्रलाभिः । मुक्तकुसुमं पुष्पम् । धूपः सहजसांयोजिकादिः । गन्धो मलयादिजः । सर्वर्तुपुष्पै रचिता माखा माख्यम् । श्ररीरोदर्तनप्रकारो विखेपनम् । सुवर्णादिवालुकचूर्गः। वस्त्रं चौवरम्। सितातपचादि छचम्। गरुडाद्यद्भितो ध्वजः । वजाद्यद्भिता घण्टा । चिह्नरहिता पताका। बहुविधाभिरिति। अनेकप्रकारखाद्यभोज्या-दिभिः । श्ररीराणि रूपकाया इत्येके । धातव इत्यपरे । प्रतिष्ठापयेदिन्यसेत्। परिग्रह्णीयादिति। ममत्वेन स्वीकुर्यात्। धारयेदिति। चिरस्थितीकुर्यात्। तांश्वेति स्तपान्न केवलञ्चण्रब्दाच्छरीराणि। तदचनेनैव मातुः पूजायामधिकं पुर्ख्यमिति प्रतिपादयितुं श्रकं प्रतिप्रश्नय-नाइ। तेन हीत्यादि। सर्वज्ञतात्मभावोऽभिनिर्वर्तित इति । सर्वज्ञज्ञानाधिगमयोग्यश्ररीरस्वभावो निष्पादितः । कतमस्यां प्रतिपदौति । कतमस्मिन् मार्ग इत्यर्थः । प्रज्ञा-पारमितां विना विपर्यासाविनिष्टच्या मुत्त्वनुपपत्ति-रित्यभिप्रायवानाइ। इहैव भगवन्तित्यादि (p. 58, 1)।

१८०

वज्रीपमेषयजप्राप्ता योग्यतास्वभावया प्रतित्तच्या । ततो-**ऽनन्तरमभिसम्बुद्धा । अथवाऽनुत्तरा सम्यक्तम्बोधिरभि-**सम्बुद्या। ततः सर्वज्ञता प्रतिलच्धेति योज्यम्। तचानु-त्तरा बोधिः स्वार्थसम्पत्। सर्वज्ञता परार्थसम्पत्। तदचनेनैवेदानौं परिहरनाह। तसात्तहौँत्यादि। आत्म-भाव एव ग्ररीरं तस्य वा ग्ररीरं ग्रिलापुचकस्येव शरीरमिति न्यायात्। तदेव प्रतिसभ्यत इति प्रति-लमास्तेन तथागत इति न संख्यां गच्छति। सर्वेषां तथागतत्वप्राप्तिरिति मतिः। कथं तर्हि तथागतः इत्याह। इत्यादि । सर्वज्ञज्ञानाश्रयभूत इति । त्र्रन्येषां सर्वज्ञज्ञान-निष्यत्तिं प्रति हेतुभूतः । तदेव कथयन्नाह । एनमि-त्यादि। एनमात्मभावश्ररीरप्रतिसम्मम्। प्रभावनेति प्रका-शना। बुद्वो रूपकायादिस्वभावः। स्तवाद्यात्मको धर्मः। **त्रार्याविनिवर्तिकादिबोधिसत्त्वसमूहः सङ्घः** । परिनिर्ष्टत-स्यापौति । अपिण्रब्दात्तिष्ठतः । विस्तरेग निर्दिग्न्यैवमुप-संहरन्नाह । तसात्तर्हि कौणिकेत्यादि । ननु सर्वप्रति-विशिष्टत्वे तथागतस्य कथं कारणत्वेऽपि मातुः पूजाया-मधिकं पुग्धमिति । तत्कस्य इतोरित्याश्रद्धाद्य । सर्वज्ञ-ज्ञानस्य हीत्यादि। अयं वाक्यार्थः। "प्रज्ञापार्गमता ज्ञान-मद्वयं सा तथागत" इति न्यायान्मुखतो धर्मकायस्तथागत एव प्रज्ञापारमिताऽतस्तद्योतिकाया मातुः पूजया सर्वज्ञ-ज्ञानस्य धर्मकायस्य पूजनादहुतरं पुख्यं प्रसवति । रूप-कायप्रतिबिम्बतथागतपूजायां तु प्रतिविश्रिष्टधर्मकाया- सङ्ग्रहानाधिकं पुर्ख्यमिति। लिखित्वा पूजयतो बहुतरं पुर्खं निर्दिश्य लिखमानायामपि तथैव प्रतिपादयनाह । यः कुलपुचो वेत्यादि (p. 59, 1)। पूर्ववत् तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्ध। तथैव परिहरनाह। सर्वज्ञज्ञानस्य हीत्यादि। दितौयं स्ट्मध्यप्रकारं प्रतिपादयितुं प्रश्नयनाह । य इमे भगवन्तित्यादि । न ज्ञास्यन्तौति पुण्यसम्भारानवगमात् । महार्थिकेति । महानर्थः पुख्यसस्मारः तन्निष्पादनात्तद-र्थिका। न वेत्स्यन्तीति। ज्ञानसमारानवबोधात्। ज्ञान-समारो महानुशंसस्तहेतुत्वेन महानुशंसा। महाफला महाविपाकेति । पुग्यज्ञानसमारयोर्यथाक्रमं विपाक-निष्यन्दफले रूपकायधर्मकायौ तन्निष्पादनादेवमुक्तम् । न च वेदयिष्यन्तौति । पुख्यज्ञानफलाप्रतिपत्तेः । न च पुनः अत्राखन्तौति कर्मफलादौ सम्प्रतिपत्तिविगमात्। तदचनेनैव प्रश्नं परिहृत्य म्टर्मध्यप्रकारप्रतिपादनार्थं प्रतिप्रञ्नयन्नाह । तत्किं मन्यसे कौशिक कियन्त इत्यादि । त्रवेत्य प्रसादेनेति । त्रवगम्य गु**णसस्मावनापूर्वकः** प्रसादोऽवेत्य प्रसादो विचिकित्साप्रहाणादित्येके । दृष्ट-तत्त्वस्य श्रद्वा चिषु रत्नेष्वार्यकान्तञ्च शौलं चतुर्थमवेत्य प्रसाद इत्यन्यः । उत्तरोत्तरपुष्यमद्वत्त्वार्यं विशिष्ट-वौर्यातिश्रयादियोगादिति मच्चा साधूक्तत्वेनानुमतिमाइ। एवमेतत् कौशिकेत्यादिना (p. 60, 3)। अप्रनेनायमर्थः कथितः। यथा वौर्यातिग्रयादिवैकल्यादवेत्य प्रसादलाभिनो ऽधिगममहत्त्वावबोधेऽप्यल्पकास्तथा प्रज्ञापारमितापूजादि-

१८२

कारिण्गेऽल्पका इति तद्दचनेन प्रतिपादितमिति याह्यम् । त्र्रन्थया शकप्रञ्जवचनेन न किञ्चिदुक्तं भवेदिति । त्रल्पतरतमादिप्रतिपादनेनानन्तरार्थं विस्तारयन्नाह । तेभ्यः कौशिकाल्पेभ्य इत्यादि । चित्तोत्पादं ष्टंह्रयन्तीति ।

सद्दोदयाचित्तवरस्य धौमतः सुसंटतं चित्तमनन्तदुष्कृतात् । क्षेशाच दुःखाच विभेति नासौ सम्पत्तिकाचेऽपि विपत्तिकाचे ॥

इत्यादिगुणमनुस्मृत्य प्रतिपच्चोपस्तम्भयन्ति । उप-हंइयित्वेति सुव्वान्तप्रयोगः । आर्च्यवौर्या इति । उत्तप्त-वौर्याः । योगमिति । ध्यानवलाचित्तैकाय्रतां चरन्तौति तत्त्वावबोधेनानुतिष्ठन्ति । अविनिवर्तनौयायामिति । अच-लायाम् । अध्याश्रयसम्पन्नानामिति ।

त्रायतो विपुलेा हृष्ट उपकारपरो महान् । कल्याणश्चैवमाधिकाच्छयो ह्यध्याश्रयः सताम् ॥ इति

विश्विष्टेनाध्याश्रयेन युक्तानाम्। ते चेति (p. 61, 2) त्रोतारः। पुनरप्यत्यन्ताल्पत्वं प्रतिपादयन्नाइ। सन्ति खलु पुनरित्यादि। ननु समानाभिप्रायेण सर्वेषां प्रवत्तौ कथमेको दौ वाऽवतिष्ठेयातामिति। तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाइ। दुरभिसम्भवा हौत्यादि। दुरभिसम्भवा दुरभि-गम्या। चतुर्विधनिर्वेधभागीयेषु दर्शनभावनाविशेषमार्गेषु च वौर्यातिश्ययंवैकल्याडौनवौर्येरित्यादिपदसप्तकार्थो यथा-क्रमं वाच्यः। स्तदुक्तम्। "वौर्यातिश्यासम्भवात् प्रथमत- स्तुच्याभिप्रायेण प्रष्टत्तावपि न सर्वेऽनुत्तरसम्यक्सम्बोधि-भाज" इति। तृतौयं मृद्धिमाचप्रकारं कथयन्नाइ। तस्मा-त्तहीँत्यादि। क्षिप्रमित्याश्च। सुखमित्यनायासम्। त्रभौक्ष्ण-मिति पुनः पुनः। ननु तथागतत्वार्थिना बोधिसत्त्वचर्यायां शिक्षितव्यम्। तत्कथं प्रज्ञापारमितायां शिक्षाऽस्याभि-धौयत इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाइ। तथाहि स एवमित्यादि। त्रयं हि वाक्यार्थः। यस्मात् पूर्वं भगवान् बोधिसत्त्वचर्यां चरन् प्रज्ञापारमितायां शिक्षितोऽनुप-सम्भयोगेन चर्यानिष्पादनार्थं तथा मया सर्वबुडगुणावाप्ति-हेतुत्वेन प्रज्ञापारमिता प्रतिसर्तव्या। त्रन्यथोपस्तमा-दोधिसत्त्वचर्याणामनिष्पत्तेर्न बोध्यधिगम इति स बोधि-सत्त्वो ज्ञास्यतौति। चतुर्थं मध्यस्टदुप्रकारमावेदयन्नाइ। तस्मात्तर्हि कौशिकेत्यादि। कोटिश्च इति (p. 62, 2) कोटिं कोटिं कोटिश्चः। सप्तरत्नमयानि।

> मुसारगल्ववैदूर्यरूप्यस्फटिकहाटकम् । सह लेाहितमुक्ताभिरग्रमगर्भैश्व वर्ष्धते ॥ रत्नं सप्तविधं सर्वं प्राधान्यादयवाऽपरे । तद्मेदा मखयः सर्वे वर्षसंस्थानलेश्रतः ॥

इति वचनादेतानि सप्तरत्नानि । तन्मयास्तत्व्वभावाः । तथागतधातुगर्भानिति । तथागतधातुमध्यान् । तन्नि-दानमिति तडेतुकम् । क्वचित्ततो निदानमिति पाठः । तचायमर्थो धातुगर्भस्तपपूजातस्तस्याः सकाशान्निदानं बुद्धत्वप्राप्तेः कारणं बहुपुण्यं प्रसवेदिति । बहुपुण्यमिति यदि नामाभिधर्मसमुच्चये नामभेदः क्वतः "कामप्रतिसंयुक्तं कुश्रसं पुख्यम्। रूपारूप्यप्रतिसंयुक्तमानिञ्ज्यमि"ति। तथाप्यच सामान्धेन कुश्रलं पुख्यं ज्ञेयं रूपधातावप्यस्यार्थस्य सम्भवात्। बहु भगवन् बहु सुगतेति। पुर्नबद्धिति निर्दिष्ट-मतिवैपुर्च्यसिद्वये। सुगतेति तु विज्ञेयं सम्भुमादिविशेषतः। अभिग्रद्दधदिति । अभिसम्प्रत्ययं कुर्वागः । अवकल्पय-निति। मनस्यध्यारोपयन्। अधिमुच्चेति। अधिमुक्ति-मनस्तारेणालम्ब्य प्रसन्नचित्त इति भद्रतादर्श्रनादभिमुख-चित्तः । बोधाय चित्तमुत्याद्येति । अनुत्तरसम्यक्सम्बोधि-निमित्तं बोधिसत्त्वसंवरग्रहणादिशिष्टं चित्तं कृत्वा। ऋर्थमस्या विष्टणुयादिति । ऋर्धमेवोडुत्य केवलं कथयेत् । मनसान्व-वेक्षेतेति। परस्पराव्याइतं निरूपयेत्। यथाधिकयेत्यादि । येन मध्यम्दादिना प्रकारेणाधिकयाऽधिमुत्तवा सम्प्रयुत्ता या प्रज्ञा सापि यथाधिकतयाच प्रज्ञापारमितायां परि-मौमांसां परौक्षामापद्येत कुर्यात्। सडर्मचिरस्थितिहेतो-स्तनिमित्तम्। तदेवाइ। सा बुडनेचौत्यादि। बुडानां नेचौ नायिका माता प्रज्ञापारमितैव। त्रस्टाः पुस्तकवैकल्येन पाठस्वाध्यायाद्यसम्भवात् समुच्छेदो माभूत्। तथा मातरं विना सड्रमस्यागमाधिगमस्यान्तर्धानं माभूत्। बोधि-सच्चानाच्च जननौपुस्तकसद्भावेनानुग्रहोपसंहारः अव-णादिलस्रणः क्रतो भविष्यति नेच्यवैकल्ग्येन। यत इति भेष इति तस्मात् स्थापयेदिति पूर्वेण सम्बन्धः । न केवसं स्थापयेदपि तु यथोक्तेनैवाश्रयेन संस्कारादिकं कुर्यादि-त्याह। ताच्चैनामित्यादि। सर्वेण चैतेन। अवणादिना दश्रधा धर्मचरितमुक्तम्।

पूजना लेखना दानं श्रवर्णं वाचनोद्रहः । प्रकाशनाय खाध्यायश्विन्तना भावना च तत् ॥ त्रमेयपुख्यस्तन्धं हि चरितं तद्दशात्मकम् । विश्रेषादश्चयत्वाच्च परानुग्रहतोऽसमात् ॥

इति वेदितव्यम् । पञ्चमं मध्यमध्यप्रकारमधिकत्याइ । तिष्ठन्तु खखुपुनः कौशिक कोटिश इत्यादि (p. 63, 1)। जम्बूद्दीपमिति ।

जम्बूद्वीपो दिसाहसस्तिपार्श्वः शकटाकतिः ।

साधें चियोजनं त्वेकम्।

षष्ठं मध्यमध्याधिमाचं वक्तुमाइ। तिष्ठतु खलु पुनः कौशिकायं जम्बूद्वीप इत्यादि (p. 64, 2)। चातुर्महाद्वीपके लेाकधातावित्यादि।

> सप्तषोडशकोदेधमसंखं वायुमण्डसम् ॥ त्रिपामेकादशोदेधं सहसाणि च विंशतिः । त्रिष्टस्रोच्छ्रयं पश्चाच्छेषं भवति काञ्चनम् ॥ तत्र मेरुश्वतूरतः सप्तहैमास्तु पर्वताः । प्रथमतो युगन्धर ईपाधारः खदिरकः ॥ सुदर्शनोऽश्वकर्णश्च विनतको निमिन्धरः । ततो दीपाश्च चत्वारो दशिणादिदिगात्रिताः ॥ जम्बूदीपो दिसाहस्रस्तिपार्श्वः शकटाक्ततिः । साधं चियोजनं त्वेकं प्राग्विदेहोऽर्धचन्द्रवत् ॥ पार्श्वचयं तथास्यैकं सार्धचिश्रतयोजनम् । गोदानौयः सहसाणि सप्त सार्धानि मण्डसः ॥

तत्सइसं दिसाइसो लेाकधातुस्तु मध्यमः ।

ब्रह्मलेाकसहसञ्च साहस्रश्रूडिको मतः ॥ त्रष्टममधिमाचमध्यं वत्नुमाह । तिष्ठन्तु खलु पुनः साहसे चूडिक इत्यादि (p. 66, 1)। दिसाहसे मध्यमे लाक-धाताविति ।

चातुर्महाद्वीपक इत्यादिना (p. 65, 1)। साइसे चूडि लेकिधाताविति । चातुर्द्वीपकचन्द्रार्कमेरुकामदिवौकसाम् ।

चतुर्द्वीपक एव लेकिधातुत्र्यातुर्द्वीपकः । सप्तममधिमात्रस्टदुमाइ । तिष्ठन्तु खसु पुनः कौशिक् चातुर्महाद्वीपक इत्यादिना (p. 65, 1) । साहस्रे चूडिके

योजनाष्टसहस्राणि चतुरसः कुरुः समः । दीपानामन्तरालेषु यथासंखं मता इमे ॥ देहा विदेहाः कुरवः कौरवाश्वामरावराः । त्रष्टौ तदन्तरदीपाः शाठा उत्तरमन्त्रिणः ॥ चतुद्दौंपकरन्धार्थश्वकवाडस्ततः पुनः । सौमाबन्धवदायसो जातः स दृष्णपर्वतः ॥ सर्वे चैते सहदीपा जले ऽश्रीतिसहस्रके । मग्ना ऊर्ध्वञ्चलान्मेरुः भूयोऽश्रीतिसहस्रके । मग्ना ऊर्ध्वञ्चलान्मेरुः भूयोऽश्रीतिसहस्रका ॥ त्रार्धार्धहानिमंयुक्ताः समोच्छायधनाश्व ते । सौताः सन्नान्तराण्येषामाद्याश्रीतिसहस्रिका ॥ त्रभ्यन्तरः समुद्रो ऽसौ चिगुणः स तु पार्श्वतः । त्रर्धार्थनापराः सौताः श्रेषं बाद्यो महोद्धिः ॥ मेरोरूर्ध्वं विमानानौति चतुद्दौंपकः स्मृतः । नवममधिमाचाधिमाचं निर्दिश्वनाह । तिष्ठन्तु खसु पुनः कौशिक दिसाहस इत्यादि (p. 67, 3) । चिसाहसे महासाहस इति ।

तताहसं चिसाहसो लेाकधातुरनुत्तरः ।

महाचकपरिश्चिप्तः समसंवर्तसम्भवः ॥

त्रशिप्तताइंमानवासनत्वेन प्रथमतः स्वार्थाधिमुक्ते-र्नवप्रकारान् निर्दिश्येदानौं स्वपरार्थाधिमुक्तेः प्रथमं च्टु-च्टुप्रकारार्थमाइ। तिष्ठन्तु खलु पुनः कौश्विक विसाइसे-त्यादि (p. 68, 3)। त्रपूर्वाचरममिति। न पूर्वन्न पश्चाद्युग-पदित्यर्थः। एतयैवंरूपया पुख्यक्रिययेति। त्रनन्तरोक्तया सप्तरत्नमयतथागतधातुगर्भच्वपसत्कारादिस्वभावया पुख्य-चेतनया।

धर्मतो बुद्या द्रष्टव्याः धर्मकाया हि नायकाः ।

इतिवचनाडर्मतास्वभावप्रज्ञापारमितापूजायां सर्वबुड-पूजनाइहुतरं पुख्यमिति मत्त्वा केषाच्चिदर्थकरणाय स्वावबोधमाइ । एवमेतद्भगवन्नेवमेतत्सुगतेति (p. 69, 13) । एतदेव कथयन्नाइ । प्रज्ञापारमितां हौत्यादि । प्रकारा-न्तरेण यथोक्तमेव स्टदुस्टदुभेदमुदीरयन्नाइ । तिष्ठन्तु खलु पुनर्भगवन्नित्यादि । पर्यायेग्रेति निर्देभ्रेन । सर्ववाद्यैरिति (p. 70, 2) । वौणावंशादिदशवाद्यसहसैः । सर्वगौतैरिति संस्क्रतप्राक्ततादिगौतिकाभिः । सर्वन्त्त्यैरिति श्रङ्गारवौर-बौभत्सादिभिः । सर्वत्वर्यताडावचरौरिति । शङ्घादिध्वनयः सर्वतूर्याः । करताखवाद्यविभेषास्ताडावचराः । साधूक्त-

200

त्वेनानुमत्यर्थमाइ। एवमेतत् कौशिकेत्यादि। बहुतर-मित्यादिपदचयं प्रयोगाद्यवस्थास् । धर्मसम्भोगनिर्माण-कायनिष्पादनाचाचिन्त्यमित्यादिपदचयार्थो यथाक्रमं वाच्यः। ननु तथागतस्य सर्वप्रतिविश्रिष्टत्वे कथं मातुः पुजायामधिकं पुर्खमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। प्रज्ञापारमिता निर्जाता हीत्यादि (p. 71, 5)। नन्वस्यार्थस्य पूर्वोज्ञत्वेनापूर्वमच वाच्यम्। न किष्चित्तत्किमर्थमस्योपन्यास इति चेत्। उच्चते। यद्यप्येवं तथापि येन प्रकारेण अोट-जनान्तरस्य चित्तं साण्रङ्कमुत्पद्यते तस्य पूर्वोक्तेनापि क्रमेग निषेधनं क्रियत एव। यतो नास्ययं नियमोऽन्यचोक्त-मुत्तरं चोद्यचैकस्यापरस्य तदेव चोद्यमुत्तरञ्च न भवतौति। तस्मात् पुनरुक्तत्वं नाग्रङ्कनीयम्। एवमन्यचापि वाच्यम्। कलां नोपैतौति (p. 72, 3)। अवस्थाभागं न प्रतिपद्यते। सह्यामिति। यथानिर्दिष्टसंखाव्यतिरेकेण न्यूनसंखाम्। कलामपौति पुनः कलां स्रह्मप्रभावम्। गगानामिति जातिविवक्षां वा। उपमामिति। सदृशावस्थाम्। औपम्य-मिति । यस्य गुणस्य हि भावाद्रव्ये ग्रब्दनिवेग्रस्तदभिधाने त्वतलावितिवचनात् । उपमागुणमौपम्यम् । उपनिसा-मिति । अतिक्षशताम् । उपनिषदमिति हेतुभावम् । न क्षमत इति न प्रतिपद्यते। एतेन च कलादिरूपा-प्रतिपत्तिवचनेन प्रज्ञापारमितातथागतधातुगर्भत्त्वपपूजा-पुख्ययोर्दूरान्तरत्वमावेदितम् । त्र्रवयव्यखुरूपादीनामेव कलादित्वव्यवस्थापनादिति याद्यम् । दितौयं स्टट्मध्य-

प्रकारार्थमाइ। उद्रुत्लीघ मार्घ प्रज्ञापारमितामिति। महानुभावत्वेन श्रमादिसम्पन्नः श्रक इति तस्यामन्त्रणं मार्षेति देवपुचाणां साधूकत्वेन तदेव भगवानाह। उन्नहाण त्वमित्यादिना। ननु सांहष्टिकप्रयोजनमन्तरेण किमधें प्रज्ञापारमिता यद्यत इति कस्यचिद्रितर्क इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । यदा हीत्यादि । ग्वंरूपाः समुदाचारा इति वद्यमाणा वितर्काः। योधयिष्याम इति । एतदेव कथयति। संग्रामयिष्याम इति। समन्वाहरेरिति मनसा, स्वाध्यायेरिति वचसा। सांदृष्टिकानुशंससन्दर्शनाज्जात-प्रसादत्वेन स्तुत्यर्थमाह। महाविद्येयमित्यादि (p. 73, 1)। साधूक्तत्वेनानुवादार्थमाह । एवमेतदित्यादि । ननु महा-विद्यादित्वं भगवत्याः कुत इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। इमां हि कौशिकेत्यादि । इदमच समासतोऽर्थतत्त्वम् । सर्वावरणविषप्रश्रमनेनातौततथागतार्थकरणान्महाविद्या। त्रनागताप्रमा**ग्**तथागताभिसंबोधहेतुत्वादप्रमागा । **त्रपरिमा**णकार्यकरणसमर्थप्रत्युत्पन्नसर्वतथागताभिसंबोध-निमित्तत्वादपरिमाणा। पञ्चकषायोच्छेदकाले क्रिष्टे च लेाकधातौ शाव्याधिराजस्य तत्त्वाधिगमहेतुत्वात् संसारो-त्तारणार्थंन निरुत्तरा । दण्रकुण्रलादेरचिन्त्यज्ञानपर्यन्तस्य केाकप्रभावनां प्रति सर्वप्रतिविश्विष्टद्देतुत्वेनानुत्तरा । मातु-र्निष्यन्ददेशनाधर्मसामर्थ्यंन बोधिसच्चास्तथागतानुत्पादेऽपि प्रज्ञोपायकौण्रच्येन दण्जुण्रलादिकं लेकि प्रभावयन्तौति क्तवा समाभावादसमा। तथागतसबर्मान्तर्धाने जिन-जननौप्रभावेन लेकि धर्मचर्यादिप्रवर्तनादसमैस्तथागतैः

सह समत्वादसमसमेति। यथोक्तमेव व्याखानं युक्तरूप-मन्यया महाविद्यादित्वं यङ्गगवत्यास्तत् कस्य हेतोरित्या-शङ्खाइ। इमां हीत्यादि। यन्येन परिहाराप्रतिपादनान किञ्चिदत्तं स्यात्। ततञ्च यैर्मद्वासुरादिपराजयमहार्थ-सिडिफलप्रदत्वानाहाविद्येयं भगवन् यद्त प्रज्ञापारमिते-त्यादिग्रन्धः प्रथमतो व्याखातक्तैः प्रकरणार्थो न लस्तित इति लक्ष्यते। महाविद्यादित्वमन्यचान्यथा व्याखातमतो यथोक्तव्याखानं ग्रन्थानुगतमपि न सङ्गतमिति न मन्तव्यम्। सामयिकत्वाच्छब्दानामित्यचं प्रसङ्गेन। प्रकृतमेव पद-व्याखानमभिधीयते। विद्यामागम्येति (p. 73, 14)। प्रज्ञा-पारमितां प्राप्य। एते हौत्यादि। साम्प्रतमिदानौमित्यर्थः। दश्कुश्रसाः कर्मपथा इति (p. 74, 3)। प्रार्णातिपातादत्ता-दानकाममिथ्याचारम्हषावादपैग्रुन्यपारुष्यसमिन्नप्रलापा-भिध्याव्यापादमिष्यादृष्टिविर्तयो दण्रकुण्रलाः कर्मपयाः । चत्वारि ध्यानानौति। समापत्तिजानि रूपधातुखभावानि चत्त्वारि ध्यानानि। तत्र प्रथमध्यानं वितकों विचारः प्रौतिः सुखं चित्तैकाग्रता चेति पच्चाङ्गम्। दितौयमध्यात्म-सम्प्रसादः प्रौतिः सुखं चित्तैकायता चेति चतुरङ्गम्। तृतौय-मुपेष्टा समृतिः सम्प्रजन्यं सुखं चित्तैकायता चेति पच्चाङ्गम्। चतुर्थध्यानमुपेष्ठापरिशुडिः स्मृतिपरिशुडिरदुःखासुखा वेदना चित्तैकाग्रता चेति चतुरङ्गम् । बोध्यङ्गसम्प्रयुक्ता-नौति। ज्रनात्रवाणि प्राधान्यादित्येके। प्रज्ञोपायपरिग्रह-बलात्साश्रवाखेव बोधेरङ्गानि कारणानि सम्प्रयुक्तानि

अनन्तमाकाशमिति। अनन्तं विज्ञानमिति। इति । नास्ति किञ्चनेति । संज्ञा गएडः ग्रल्यमासंज्ञिकं मोहः । एतच्छान्तमेतत्प्रगौतं यद्त नैव संज्ञानामंज्ञायतनमित्येवं मनसिकारैर्यथाक्रममाकाण्यविज्ञानाकिच्चन्य-नैवसंज्ञाना-मंज्ञायतनार्खानि। विभावितरूपसंज्ञत्वेन रूपाभावादरूपा **ग्वारूप्याः कायचित्तसमतापादनाचतसः समापत्तयः** । षडभिज्ञा इति। चहिर्दिव्यचक्षुर्दिव्यश्रोचं परचित्तज्ञानं पूर्वनिवासानुस्मृतिराश्रवक्षयज्ञानमिति षडभिज्ञाः । बोधि-पक्षा धर्मा वक्ष्यन्ते। संक्षेपेग्रेत्यादि। समासेन चतुरशौते रागादिचरितानामेकैकचरितप्रतिपक्षो यावता ग्रन्धेन परिसमाप्यते तावान् ग्रन्यराशिर्धर्मस्तन्ध इति चतुरशौति धर्मस्तन्धसहस्राणि । बुद्वज्ञानमित्यादि । सर्वज्ञेयावबोधे-नातिश्यबुडिसङ्गावादुडाः परोपदेशमन्तरेण स्वयम्बोधात्, खयम्भुवस्तेषां ज्ञानमिति तथोक्तम् । तच सर्वचिन्ताविष-यातिकान्तशक्तिरूपत्वादचिन्त्यज्ञानम् । पूर्वश्रुतेनेत्यादि । सर्वोऽयं देशनाधर्मो धर्मधातुनिःष्यन्दः प्रज्ञापारमिता-निःष्यन्दः । प्राग्वुञ्चोत्पादकाखे अतः । अनुकम्पामिति क्षपाम्। इममिति। सहाखं लेाकधातुम्। अबुब्रकबुब-

तुन्धं प्रवत्तानौत्यपरे वर्णयन्ति । प्रभाव्यन्त इति प्रज्ञा-यन्ते । चत्त्वार्यप्रमाणानौति । मैचौकरुणे सर्वथाऽद्वेष-स्वभावे सत्त्वेषु यथाक्रमं सुखदुःखसंयोगवियोगेच्छे । मुदिता सम्यक्सम्प्रतिपत्तिषु सत्त्वेषु सौमनस्यलक्षणं प्रामोद्यम् । उपेक्षा तु मिचामिचेष्वनुनयप्रतिघविरह इत्येतान्यप्रमाण-सत्त्वालम्बनत्वादप्रमाणानि । चतस्त आरूप्यसमापत्तय इति । अनन्तमाकार्श्यमति । अनन्तं विज्ञानमिति । नास्ति किच्चनेति । संज्ञा गण्डः शल्यमासंज्ञिकं मोहः । ष्ट्रेचोपलक्ष्रणचेदम् । बोध्यक्रविप्रयुक्तानौति । तथागता-नुत्पादे तत्रत्यानां बोध्यधिगमाभव्यत्वादित्येके । प्रज्ञोपाय-विकलत्वेनेत्यपरः । आग्रवक्षयज्ञानस्य तदानीमसम्भवा-त्यचाभिज्ञाग्रहणमच क्रतम्। दृष्टान्तेनापि मातुर्माहात्वयं दर्श्रयन्नाइ। तद्यथापौत्यादि। त्रोषधी तारा इति। त्रोषध्यश्व बौद्यादयस्ताराश्व गुन्नवहस्पतिप्रस्तय इति। तथोत्ताः। त्रोषध्य एव वा काश्विचिषि तारा इवाव-भासमानास्तथोच्चन्ते। तासाच्चन्द्रराग्निभराष्यायनात् कायपरिपुष्टिः प्रभावातिशयश्चोत्पद्यते इति यथाक्रममाइ । यथाबलं यथास्थाममिति। अकारान्तोऽप्यौगादिकः स्थाम-श्रन्दी ग्राह्यः । त्रवभासयन्तीति (p. 75, 2) स्वभावं दर्श-यन्ति । नश्चचाणि चेति पुष्यादयः । दार्ष्टान्तिकमर्थमाइ । एवमेवेत्यादिना। अत्ययेनेति परिनिर्वाग्रेन। धर्मचर्ये-त्यादि । स्त्वादिधर्मलिखनाद्यभियोगो धर्मचर्या । स्वप-रात्मसमताऽभ्यासः समचर्या। रागाद्यपसवहानये प्रति-पक्षभावनाऽसमचर्या। चतुःसङ्घ हवस्वादिसेवनं कुश्र खर्चा। प्रज्ञायत इति प्रवर्त्वते। प्रभाव्यत इत्यभ्यस्यते। प्रयोगाद्य-वस्थाभेदेन बोधिसत्त्वनिर्जातेत्यादिपदचयम्। उपाय-कौण्रत्यमिति । व्याखातम् । त्रयवा श्रन्यतोरूकरुगे तज्जे च कर्मणि नैपुण्यम्। प्रकारान्तरेणापि मातुर्माहातय-माइ। पुनरपरमित्यादिना। मनसि कुर्वतामिति। संश्वेपेग समुदायरूपालम्बनात् । समन्वाइरतामिति विस्तरेण प्रत्येकावयवाभिमुखीकरणात् ।

त्र्यावर्त्यते स ग्वार्थः पुनरर्थान्तराश्रितः ।

25

इति वचनाव ते विषमापरिहारेण कालं करिष्यन्तौ-त्यादिवचनं न पुनरुक्तमाश्रङ्गनीयम्। तथाहि पूर्वे दर्शन-मार्गाधिकारेणोक्तमधुना तु भावनामार्गाधिकारेणेति विश्रेषः। राजमहामन्त्रितो वेति सम्यग्नीतिमार्गोपदेष्टा महामन्त्री। राजमहामात्र इति। हस्तिशिक्षकनायको महामात्रः। उपसंक्रामेयुरिति (p. 76, 3)। समौपौभवेयुः। यथापि नामेति निपातो यस्मादर्धे वर्तते। को हि नाम धातूपसर्गनिपातानां नियतमधें निर्देष्टुं क्षम इति वचनात्। रतद्त्तम् । "यसात् प्रज्ञापारमितापरियहौतस्तसात्तया परिग्रहीतत्वान तेऽवतारं प्रतिलच्छन्त" इति। आलपितु-कामतेति । त्र्यायातमाचतावचनेनामन्त्रयितुकामता । त्रमिभाषितुकामतेति । उत्तरोत्तरकथाप्रबन्धेन वत्त-कामता । प्रतिसंमोदितव्यञ्च ते मंखन्त इति । राजादयः चौवरपिग्डपाताद्युपस्तमोन तं जिनजनन्यभियुक्तं मुदितं कर्तव्यं मंस्यन्ते । नन्वश्चयिताहंमानवासनानामालपितु-कामतादेः किं निमित्तमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। इयं हीत्यादि । प्रज्ञापारमितेति । तद्वावको बोधिसच्वः प्रज्ञापारमिताण्रब्देनोक्तस्तस्यैवानुण्रंसानिर्देणधिकारात् । मैचोपसंहारेग्रेति । मिचस्येदं कार्यं मैचं तस्य ढौकनमुप-संहारः। स च मायादिनापि स्यादित्याह। मैचचित्त-तयेति। हितचित्ततयेति यावत्। करुणोपसंहारेणेति। करुणाकार्यमचोपचारात्करुणा तत्प्रत्यर्पणं करुणोपसंहारः। दुःखापनयनचित्ततया । एतदुक्तमार्यरत्नचूडे । "करुणा-

رده

दिपरिवारा प्रज्ञापारमिता भावनौये"ति वचनात्तद्वावको मैच्यादिसामर्थ्यादालपितुकामतादि राजादौनामिति । तथा चोक्तम्। "त्र्रन्यच मैच्याद्यभियुक्तस्य हि बोधिसत्त्वस्य सर्वे देवमनुष्याः सुप्रसन्ना भवन्ती"त्यादि । तस्नात्तहीति । तर्हिश्रब्दोऽवधारगे यसादत्तनुशंसा प्रज्ञापारमिता तसादेव कारणादित्यर्थः । व्याडेत्यादि । व्याडाः कूरग्रहा यस्रादयः । सरौस्टपाः सर्पास्तत्प्रधानं कान्तारं दुर्गस्थानं तन्मर्ध्यं गताः प्राप्ताः । स्थापयित्वा पूर्वकर्मविपाकेनेति । त्रसम्भवत्प्रतिपक्षवेदनौयकर्मविपाकेनावतारं स्थापयित्वा त्यक्रेति पूर्वेण सम्बन्धः। कालान्तरानुशंसादेशनायां सन्दे-इवतामिदानौं सम्प्रत्ययोत्पादनार्थमाइ। ऋष खख्वन्य-तौर्थ्यानामित्यादि । तौर्थिकप्रव्रज्यया प्रवजिताः परि-वाजकाः । उपारमाभिप्रायाणमिति । विह्नेताभिप्राया-णाम्। तस्यां वेलायामिति। तसिन् काल इत्यर्थः। तेपां चित्तानि व्यवलेक्यिति। भगवदनुज्ञायैव तेषां विह्रेठना-चित्तानि ज्ञात्वा निवर्तनार्थं प्रज्ञापारमितां शकः प्रवर्ति-तवानिति ज्ञेयम्। तथा चानन्तरमेवं वश्चति। मया च शक्रस्य देवानामिन्द्रस्याभ्यनुज्ञातमिति (p. 77, 21)। यावन्माच इति प्रदेशः। उन्नृहीत इति सम्बन्धः। तेनैव दारेगेत्यादि (p. 77, 9)। येनैव दारेग काष्ठादि-संस्कृतेन मार्गेण च विशिष्टभूप्रदेशेनागतास्तेनैव गता इत्यर्थः । अविदितभगवद्धिष्ठानत्वेनाह । किमच कार् . मित्यादि । नास्ति बुज्जानां भगवतामज्ञातमित्याद्व । ज्रय

खलु भगवानायुष्मत इत्यादि । निवर्तनार्थमिति । प्रति-निष्टत्यर्थम् । नित्यसमाधानवैकल्यात् कथमौद्दर्शं सार्गं श्रकस्येत्याश्रङ्कायामाइ। मया चेत्यादि। एषां प्रतिनिष्टत्त्यर्थं प्रज्ञापारमितां प्रवर्तयेत्यनुज्ञातमभ्यनुज्ञानं श्रक्रस्य क्वतम् । ननु महाकरुणोऽपि भगवान् कथं प्रतिहतचित्तानानुयह्ला-तौति। तत्कस्य हेनोरित्याश्रङ्खाह। नाहमित्यादि। शुक्तं धर्ममिति। तेषां मध्ये ऽन्यतमस्यैकस्यापि सड्वर्मञ्रवणसं-वर्तनौयं शुभकर्म न समनुपश्याम्यतो नानुग्रहं करोमि । न तु प्रतिघवशादिति मतिः । प्रतिहतचित्ता इति विदिष्ट-चित्ताः । पुनरपि प्रत्ययोत्पादनार्थमाह । त्रय खलु मारस्थेत्यादि (p. 78, 3)। तच मारो देवपुचमारः। चतसः पर्षद इति। भिक्षुभिक्षुख्युपासकोपामिकाः। नियतमचेति। **त्रवश्यमस्यां पर्षदि । विच**सुःकरणायेति । विघ्नकरणाय । चतुरङ्गवलकायमिति । अश्वः मह चतुर्भिः पदरक्षकैरय-मेकाङ्गी बलकायः। इस्ती सहाष्टाभिरयं पूर्वकेण सह द्यङ्गः। र्थः पोडग्रभिः सह पूर्वकाभ्याञ्चायं चक्तः। षोडग्र-पदातयः पूर्वकैः सहायं चतुरङ्गो बलकायः। सर्वन्यूनः। तस्य पुनर्मारस्येवंक्रमेख महान् बलकायोऽवसातव्यः। व्युह्त इति समूहः। दीर्धराचमिति दीर्घकालम्। लब्धसम्प्रत्ययाः पूजादिकं क्षतवन्त इत्याह। ऋथ खसु चयस्तिं ग्रेत्यादि (p. 79, 3)। विहायसेत्याकाभेन चिरस्येति चिरेगेत्यर्थः। उपारतोति उपागता। अवरकेणेति खल्पेन तन्माचेणेत्यर्थः। पूर्वजिनलताधिकारा इति। पूर्वबुद्वेषु लतोऽधिकारः पार-

मिताव्यापारः अवणादिसन्नणो यैक्तथोक्ताः । पूर्वबुद्वैर्वा क्तो दत्तोऽधिकारो नियोगः अवणादिस्वभावो येषां ते तथा। कः पुनर्वाद इति। कः पुनः सन्देहः। श्रोचाव-भासगमनप्रतिविशिष्टत्वादुद्वह्रणादेरिति मतिः । तथत्वाय शिशिष्यन्त इत्यादि। तथाभावस्तथत्वमनन्धथात्वेनात एव निर्देशाद्वस्वत्वम् । तन्निमित्तं शिश्विष्यन्त इत्यादिपदचयं प्रयोगाद्यवस्थासु वाच्यम्। तथागतपर्युपासिता इति। तथागताः परिवारप्रदानेन तद्क्त अवगेन च पूजादिभिश्व पर्युपासिता येसे तथोक्ताः । निष्ठान्तं पूर्वं निपततौति व्यभिचारलक्षणत्वात्। पर्युपामितश्रब्दस्य न पूर्वनिपातः। ननु तथागतपर्युपासनादिना मातुः अवणादेरग्रहीत-मम्बद्दत्वात्कथं तेन तस्यानुमानमिति। तत्कस्य हेतो-रित्याश्रङ्घाह। अतो हीत्यादि (p. 80.1)। प्रज्ञापार-मितातः सर्वज्ञता बुडत्वं प्रभाव्यते समुत्याद्यते । ऋत एव ततो गवेषितव्या कारणमन्तरेण कार्यासमावात्। तदेव दृष्टान्तेन कथयन्नाइ। तद्ययापि नामेत्यादि। एतद्क्तम्। "कारणं विना कार्यायोगेन प्रज्ञापारमितातस्तत्प्रभवत्वेन यसात्तयागतत्वं गवेषितव्यं, तसान्मातुः अवणादिनं नियमेन वासनापरिपुष्टिबौजधानतया तथागतपदप्रापकं भवति । तच्चेदमौदृणं श्रवणादिकं कचित्कादाचित्कतया विशिष्टकारणाय च जन्मकं स्वकारणं विशिष्टमेव तथा-गतपर्युपासनादिकमनुमापयति । कार्यकारणयोर्यस्मादयं धर्मो व्यवस्थितः । तदतद्रुपच्चेतुत्वात्तदतद्रूपच्चेतुज" इति । अधिपतित्वेन साधूक्रमिति शक्रमनुवद्नाइ। एवमेतत्

कौशिकेत्यादि। तृतीयं सृदधिमाचं कथयसाइ। न भगवान् दानपारसिताया इत्यादि। वर्श्शमित्यनुश्रंसम्। समास-व्यासभेदाच्चायते नेति सम्बन्धः । न परिकौर्तयतौति । नाममाचोचारणादिति ज्ञेयम्। नामधेयच्च परिकौर्तय-तौति। बहुधा नामोचारणात्। "बोधिचित्ताश्रयत्वा-दाश्रयपरमतया। सकलवस्तुसमुदाचारादस्तुपरमतया। सर्वसच्चहितसुखाधिकारत्वादधिकारपरमतया । निर्वि-कल्पज्ञानपरिग्रहाद्पायकौण्रख्यपरमतया । अनुत्तरसम्य-कांबोधिपरि गतत्वात् परि गामपरमतया। क्रोशज्ञेयावर ग-निवारणसमुदागमादिशुडिपरमतया च प्रत्येकं दानादि-पारमितानां लक्षणमि"त्यार्यासङ्गः । अभ्युपगमार्थमाह । रवमेतदानन्देत्यादि । षर्डव पारमिता बुद्धत्वे कारणं तत् कथमेकस्याः प्राधान्यनिर्देश इति । तत्कस्य हेतोरित्या-शङ्खाह। प्रज्ञापारमिता हीत्यादि। यस्मात् चिमण्डल-विश्वा दानादीनां सर्वज्ञतायां परिणामेनादौ प्रवत्ततात् पूर्वक्रमाः तसात्तदर्णं भाषे नामधेयञ्च परिकीर्तयामौति । पूर्वेण सम्बन्धः । तदचनेन यथोक्तमर्थं प्रतिपादयितुमाइ। तत्किं मन्यस इत्यादि। अपरिणामितं दानं सर्वज्ञ-तायामिति। अनुपत्तमयोगेन सर्वसत्त्वार्थं बुद्धत्वायानि-यातितं प्रज्ञापारमितयेति भेषः। तथाभूतप्रदानस्य फलेा-पभोगेन क्षयान प्रकर्षगमनमिति प्रआदिव यहौतार्थः। शास्तुभावानुकारिधौः प्राह । नो हीदमिति । शीलादि-षतिदिशनाइ। तत् किं मन्यस इत्यादि। व्यतिरेकमुखे-नैवं प्रज्ञापरिग्रहवलाद्दानादीनां पारमितारूपतां निर्दिश्च

प्रज्ञायाः पारमिताखभावं प्रतिपादयितुमाइ। तत्किं मन्यसे त्वमानन्द ऋचिन्त्या सेत्यादि (p. 81, 4)। वस्तुनो-ऽनुपत्तमोनाचिन्त्यफत्तत्वादाह। एवमेतद्भगवन्नित्यादि। त्रौपलमिकप्रथग्जनैश्चिन्तयितुमग्रव्यत्वादचिन्त्या आवका-द्यविषयत्वात् परमाचिन्त्या मातुः पारमितार्थमुपसंहर-नाइ। तसात्तर्द्धानन्द परमेत्यादि। पूर्वङ्गमार्थं निगमय-नाइ। तसात्तर्द्धानन्द सर्वज्ञतापरिणामितकुण्लमूलत्वा-दित्यादि। दानादौनां बुज्जत्वे नयनान्नायिका। सर्वोपद्रव-निराकरणात् परिणायिका। अनेन योगेनेत्यादि। यथोक्तन्यायेन दानादौनामन्तर्गमात् प्रज्ञापारमितायां परिकौर्तितायां षट्पारमिताकौर्तनाचैकस्या एव जिन-जनन्या निर्देश इत्यर्थः । यत्तु प्रागुक्तं "प्रज्ञापारमिताया रवाइमित्यादि" तत् प्राधान्यादित्यदोषः। रतदेव दृष्टान्तेन स्पष्टयनाइ। तद्यथापि नामान्द महाप्रथिव्यामित्यादि। विरोइन्तौति दृद्धिं गच्छन्तौति। दार्ष्टान्तिकमर्थमाइ। रवमेवानन्देत्यादिना। चतुर्धं मध्यम्टद्मधिकत्याह। न तावदिमे भगवन्तित्यादि (p. 82, 3)। प्रज्ञापारमितायाः सर्वे गुणा इति समस्ताया मातुरमौ सर्वे गुणा न भवन्ति। तस्या गुणात्यन्तप्राचुर्यादिति मतिः । कस्यास्तर्द्धमौ गुणा इत्याह। ऋथ हि मयेत्यादि। भगवतोऽन्तिकादस्या यः प्रदेशो मयोङ्गृहौतः स चानन्तरमेवान्यतौर्यादिनिराछतौ प्रवर्तितस्तस्यामी गुणा इत्यर्थः । सम्यक् कथनात् साधु-कारमाइ। साधु साधु कौशिकेति। किन्तु तावन्माच-

प्रदेशात्मिकामपि प्रज्ञापारमितां यः केवलमुद्रहीष्यत्येव यावत् केवलं स्वाध्यास्यत्येव न तस्यैव केवलममौ गुणा भविष्यन्त्यपि तु योऽपि सिखित्वा पूजापूर्वकं पुस्तकमाचं धारयेत्तस्याप्यनन्तरगुणान् वदामौत्याहः। न खसु पुनः कौशिक केवलमित्यादि । अनुशंसअवग्रेन जातबहुमान-त्वादाइ। अहमपि भगवन् तस्येत्यादि (p. 83, 1)। कः पुनर्वाद इति। सिखित्वा विशिष्टोद्वचणादिकारिणः कः सन्देहो यदहं रक्षादिकं करिष्यामीत्यर्थः । तथैव साधु साधु कौशिकेति साधुकारं दत्त्वा पञ्चमं मध्यमध्यं वक्तुमाइ । तस्य खखु पुनः कौशिकेत्यादि । प्रतिभानमुप-संहर्तव्यमिति । युक्तमुक्ताभिधानमुत्पादयितव्यम् । छन्द इति वक्त्कामता। प्रकारान्तरेणाप्यनुशंसार्थमाइ। पुन-रपरं कौशिकेत्यादि (p. 84, 3)। नावसौनचित्ततेति न स्तमितचित्तता। मा खल्वित्यादि। मा कश्चिन् मां विइठेनाभिप्रायः पर्यनुयुष्ज्ञीत चोद्यं कुर्वौं तेत्येवमवलीन-चित्तता न भविष्यति । ननु सम्भवत्प्रज्ञादिप्रकर्षत्वे पुंमां चेतोगुणापरिज्ञाने कथमेवं न भवतौति । तत्कस्य हेतो-रित्याश्रङ्घाह। तथाहि तस्येत्यादि। एतद्क्तम्। "वन्त्व-पलमाजनितं पर्षछारद्यादिभयम्। तस्य प्रज्ञापारमिता-परिग्रहबलादेव कर्मकर्टनियोपलमाभावान्न भवतौ "ति। षष्ठं मध्याधिमाचं वक्तुमाइ। प्रियो भविष्यतीत्यादि। तच हितसुखकारि मिचम्। अमात्यो मन्त्रिमुखः। मातापितृ-परम्परया सम्बद्धो जनो ज्ञातिः । एकमातापितृजनितो भाचादिः सालेाहितः। शाव्यपुचीयाः अमणाः। सप्तम-मधिमाचम्रदुं निर्दिश्रमाइ। प्रतिबलाश्वेत्यादि। बाहु-**अुत्यादियोगात् प्रतिबल्तः। प्रज्ञासम्पदा समन्वागमा**-च्छन्नः। सह धर्मेण निग्रहायेति। तेषां वचनेन तिरस्तर-णायेत्येकः। तदुक्तसाधनधर्मदूषणात् साध्यधर्मेण सह तेषां निराकरणायेत्यपरः । प्रत्यनुयोगश्चोद्यम् । तस्य व्याकरणं सम्यक्परिहरणम्। तच समर्थों योग्य इत्यर्थः। ऋष्टम-मधिमाचमध्यं प्रतिपादयनाइ। यच खसु पुनरित्यादि (p. 85, 3) । तच दूराइर्शनेन प्रेक्षियन्ते । अज्जलिकरणा-हन्दिष्यन्ते। समौपमागत्य पञ्चमण्डलकेन प्रणामान्नमस्त-रिष्यन्ति। प्रतिनियतोपादानादियन्त एवेति कदाचिदुंडिः स्यादित्याह। मा तेऽच कौशिकेत्यादि। पेयालमिति। अनुत्तरायां मम्यक्संबोधौ ये संप्रस्थितास्तेऽपि तचागन्तव्यं मंखन्त इत्यादिपदमतिदेशनीयमित्यर्थः । तत्र ब्रह्म-कायिकादयस्तयः प्रथमध्यानसङ्ग्रहौताः । परौत्ताभा-दयस्तर्योऽपि दितौयध्यानजाः । परौत्तशुभादयस्तिविधाः पुनस्तृतौयध्यानस्थाः । त्र्रनम्रकादयोऽष्टौ चतुर्थध्यान-भूमिकाः । असंज्ञिसत्त्वास्तु टहत्फलैकदेशिनः । अधिक-पुण्यप्रसवार्थमुपायकौण्लच्च णिस्रयन्नाइ। एवच्च कौणिक तेन कुलपुचेगेत्यादि । इत इत्यसादित्यर्थः । तथैव कस्यचिन्मन्दमतेराण्डक्षामाण्ड्याह । मा तेऽच कौण्रिकैवं भूदिति (p. 87, 9) । तदेव हारकपर्यवसाने कथयति । न तच कौशिकैवं द्रष्टव्यमिति । तचाप्रद्रीणकामरागानुशयाः कामधातुजाः कामावचराः प्रहीखकामरागानुग्रया रूप-

२०१

रागाभिनिविष्टा रूपधातुजा रूपावचराः। नवममधि-माचाधिमाचार्थमाइ । तस्य खखु पुनः कुखपुचस्य वेत्यादि (p. 88, 18) । तचेतरजनावासो ग्रहम्। भिश्रुणां वास-स्थानं खयनम्। इष्टकाद्घिटितविशिष्टसंस्थानमीश्वरग्रहं प्रासादः । मनुष्याद्युपद्रवाभावात्सुरश्चितः । कस्माह्रहादि-सुरक्षितमित्याश्रङ्खाह। यत्र हीत्यादि। नामशब्दः प्रसिड-वचनः । मद्दोजस्ता महानुभावाः । तद्क्तम् । "यस्मादेवं प्रसिद्वा महोजस्ता यच यहादावागन्तव्यं मंखन्ते। तसा-त्तहृहादि तेषामनुभावेन सुरक्षितं भविष्यती"ति। दृष्क्हक-सच्चधातोरभिसम्प्रत्ययार्थं पृच्छनाइ । क्यं भगवनित्यादि (p. 89, 3) । यथाभव्यतया निमित्तमाइ । स चेत्कौशिके-त्यादिना। तचौदारमवभासं सज्जानीत इति। महान्तं रप्रम्यालेकं तच ग्रहादाववगच्छति पश्चतौति यावत्। निष्ठेति निश्वयः । आगत इत्युपचारप्राप्ता । उपसंकान्त इति ग्रहादन्तः प्रवेशात्। अमानुषं गन्धं घास्यतौति। मनुष्यं लेकातिकान्तं विशिष्टं गन्धं घागविज्ञानेनानुभवि-ष्यति । अनाघातपूर्वमिति । अननुभूतपूर्वम् । सर्वपापा-करणादध्यात्मशुद्धा चौष्टसमुदाचारः । विविक्तवस्त्राद्युप-भोगेन बाह्यपरिशुद्धा शुचिसमुदाचारः। आत्तमनस्ता इत्यादि (p. 90, 6) । मृदुमध्याधिमाचसौमनस्ययोगा-द्वेदितव्यम्। प्रौतिरेव सौमनस्यं तज्जातं येषामिति ते तथोक्ताः । ऋधुषिता इति । पूर्वस्थिताः । ऋपक्रमितव्य-मिति गन्तव्यम् । कथं पूर्वस्थितानां यत्नमन्तरेणापसरण-मिति। तत्कस्य इतोरित्याग्रङ्घाइ। तेषामेव हीत्यादि।

२०२

श्रियश्वेत्यादिपद्वयम् । स्टुमध्याधिमावमहानुभावत्व-खापनार्थम्। रतदुक्तम्। "महौजस्तानामेव सामर्थ्ये-नापसरणान्न यत्नापेक्षे"ति । अभीक्ष्णमिति पुनःपुनः । प्रसादबहुस इति। अभिसम्प्रत्ययदर्शनादभिवर्धमानअज्ञः। पूर्वे सामान्येन सर्वच शुचिचौक्षसमुदाचारतां निर्दिश्य विश्रेषेग तात्पर्यार्थमाइ । तेन खलु पुनरित्यादि । परिसामन्तक इति परिसामन्तादित्यर्थः। न कायक्षमय इति। देशान्तरगमनादिना न कायखेदः। न चित्तक्षमय इति । पिग्र्डपातवैकख्यान्न चित्तखेदः । तापाद्युपट्रव-कण्टकादिभिरनुपद्रवात्सुखञ्च प्रतिक्रमिष्यति । काले सङ्गीयमानानिति (p. 91, 6) परस्परं ग्रन्थार्थनिर्णयात्। एवं सर्वेज्ञतेति। सर्वधर्मानुपलमोन बुडत्वम् । एवं बुड्रह्येच-मिति । ऋपगतक्षुत्पिपासापाषाणकण्टकादित्वेन यथा-क्रमं सत्त्वभाजनभेदाद्विविधम्। त्रोजःप्रक्षिप्तं च कायसुख-मिति। काये यद्वलं वाचि यत्तेजो मतौ या ऽतिती आएता तदेतत्त्वयमोजः प्रश्निप्तं यस्मिनिति । तत्त थोच्यते । या तु कायअुतिः सा मुख्ये काये कायात्रिते च वचसि मतौ च गुणकल्पनया वेदितव्या। लघु लघ्वेव चेति। ऋपगत-गुरुवच्च कायसुखमिति पूर्वेण सम्बन्धः। आहार-रुद्धेति। आहाराकाङ्कया युक्तेति श्रेषः। योगाचारस्येति (p. 92, 1) समाधिविश्रेषानुष्ठानपरस्य मनसिकारपरि-स्पन्दितेनेति । मैच्यादिभावनोपहंहितेन । ननु योगा-चारस्य ध्यानाहारत्वान कवडीकाहारे बलवती यत्तिरस्य

तु लिखित्वा मातरं पूजापूर्वकं स्थापयतः । कथमिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । एवं द्येतत् कौशिकेत्यादि । यथापि नामेति निपातो यस्मादर्थे वर्तने। तद्क्तम्। "प्रज्ञापारमिताध्यानपरिनिष्यत्तये लिखनादिष्ठनुयुक्तत्वेन तस्य कायेऽमनुष्या त्रोज उपसंहर्तव्यं मंस्यन्त" इति । यसाबर्भतैषा तसादोजःप्रशिप्तत्वेन क्रताहारक्रत्यवान्मुद्का चास्याहारग्रह्मिभविष्यतौति। स्वपरसमतया स्वपरार्थाध-मुक्तेर्नवप्रकारान्निर्दिश्य परार्थाधिमुक्तेः प्रथमं स्टर्स्टर्-प्रकारार्थमाइ । इमां प्रज्ञापारमितां लिखित्वा पुस्तकगतां पूजापूर्वङ्गमं स्थापयेत्पूजयेन्नोहृत्लीयादित्यादि । ञ्चला त्र्ययमेव ततः स कौशिकेति। वक्ष्यमागो यः पुझरूः सोऽयमेव ततोऽनन्तरोत्तादनुद्वहादिकारिणः सकाशादि-त्यर्थः । उपसंहरन् पुनराह । ऋयमेव ततः स कौशिके-त्यादि। बोधाय चित्तमुत्पादयितव्यमिति (p. 93, 7)। त्र्रस्य प्रज्ञापारमिताधिकारे कः प्रसङ्ग इति न वक्तव्यम् । यतः श्रन्यताकरुणागर्भमेव बोधिचित्तं मुखतः प्रज्ञापारमिता । सत्कृत्याध्याश्रयेन आतव्येति । अपनौतावगुर्खनिकादिना नीचामनस्थेन विश्वेपदोषं परिहृत्य मोक्षकामाश्र्येन सडमः श्रोतव्यः। अन्तशः पुस्तकगतामपि कत्वा स्थापयि-तव्येति। ऋत्यार्थस्य प्रथमत एव स्वार्थाधिमुक्तिहारकप्रारमे कथितत्वात् किमर्थमुपादानमिति न मन्तव्यम् । यतस्तच खार्थपरस्य स्थापनमुक्तमच तु परार्थपरस्येति विशेषः। तथा चानन्तरं वर्ष्यति । सड्वर्मचिरस्थितिहेतोरित्यादि । श्रभिसमयालद्भारास्रोकायां प्रज्ञापारमिताव्याखायामप्रमेयगुण-धारणपारमिताखपसल्कारपरिवर्ती नाम हतीयः ॥

दितीयं स्टर्मध्यमधिकत्याइ । स चेत् कौशिकायं ते जम्बूद्वीप इत्यादि (p. 94. 2)। सर्वभूभागव्यापनात्परिपूर्शः शिखापर्यन्तकरणाच्चडिकाबडः । तथागतशरीराणामिति । कर्तरि षष्ठी तैरित्यर्थः । प्रवार्यमाण इति । यमिच्छसि तं भागं ग्रहा ग्रेत्य भिधीयमानः । कस्मादि शिष्टं रूपकायं तथागतं परित्यच्य प्रज्ञापारमितापरियह इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। यथापि नामेत्यादि। यसात्तथागत-नेच्चां प्रज्ञापारमितायां चिचौकारो भक्तिविभेषो विद्यते । नेमामेव परियत्त्लीयामिति पूर्वेण सम्बन्धः । चिचौकार ग्वास्यां कुत इत्याह । ग्तबीत्यादि । यस्मादेतद्भूतार्थिकं पारमार्थिकं शरीरं धर्मकायस्तस्य मुखतो द्योतनात्प्रज्ञा-पारमिता तथोक्ता । तसादचैव चिचीकार इति मतिः । भूतार्धिकत्वमेव धर्मकायस्य कुतो यस्य द्योतनात्प्रज्ञापार्-मितायां चिचौकार इति । तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाह । उत्तं द्येतद्भगवतेत्यादि । यस्मादुत्तं प्रदेशान्तरे भगवता धर्मकाया मायोपमाद्वयज्ञानस्वभावाः प्रज्ञापारमिता-तमका बुडा भगवन्त इत्यनेन दृष्टान्तो निर्दिष्टः । अध मतं स्वसंवेद्नतः पूर्वेक्षणभाविज्ञानमात्मानं परिच्छिनच्येव-मुत्तरष्ठग्रमाव्यपि । तदिदमस्मादनन्तरमित्यवेत्य कारग-मिदं कार्यमित्यवगच्छति । ऋन्ययानन्तर्यनियमो न घटते घटमानो वाऽतिप्रसङ्गदोषं विद्ध्यादतः कार्यकारणभाव-रूपेग निश्चितत्वात्कथं मायोपमादयज्ञानात्मका बुडा भगवन्त इति। तद्युक्तमिदमस्मादनन्तरमिति यतो न स्वसंवेदनात् सिध्यति । तस्या विकल्पितविषयत्वान्नापि

ज्ञानान्तरेख सिद्धिकल्पना युक्ता। निराकारेख साकारेख वा परिच्छेदायोगात्। परिच्छेदे वाऽर्थान्तरं ज्ञानस्य विषयः प्राप्नोति । स च नेष्टो भवद्मिर्याच्चत्वानुपपत्तेः । न च तेनैव ज्ञानद्वयेनानन्तर्थनियमः परिच्छिद्यते । द्वयोरपि तयोर्निरुज्जत्वात्। स्यादेतत्स्वसंवेदनादेव पूर्वके ज्ञाने यद्य-मागे कार्यं प्रत्यानन्तर्यं कारणात्मकं यहौतं तथोत्तरस्मि-म्नपि ज्ञाने यद्यमांगे कार्यात्मकं यद्यीतमेवानन्तर्यं कार्य-कारणात्मकस्यानन्तर्थस्य तदभिन्नस्वभावत्वादिति। नैत-देवम् । यसाज्जन्यजनकभावसम्बन्धोक्षेखेन वस्तुदयग्रहणा-त्कार्यकारणभावो विनिश्चितो न त्वानन्तर्यमाचग्रहणात् । इतरयाहि घटग्रहणानन्तरं घटग्रहणे सति तह्नतानन्तर्थ-माचपरिच्छेदात्कार्यकारणभावः स्यात्। न च स्वसंवेद-नस्याविकल्पकत्वेन पूर्वापरीभूतवस्तुसम्बन्धोझेखेन ग्रहण-मस्ति। तसादिदमसादनन्तरमावतौति परिच्छेदाभावे कार्यकारणभावो निश्वितो न युक्तोऽतिप्रसङ्गात्। असाद-नन्तरमिदं भवतौति विकल्पोऽपि नोपपद्यते । अनुभव-निश्वयाभावात्ऋणिकत्वादिविकल्पवदिति । मा खलु पुन-रिमं लक्षणव्यज्जनोज्ज्वलं शोभनं कायं सत्कायं हे भिक्षवः परमाणुसच्चयस्वभावं मन्यध्वमिति साध्यधर्मः कथितः। धर्मकायपरिनिष्यत्तितो मायोपमादयसाम्रात्त्रियानिष्यत्त्या निष्यन्नं मां द्रख्यथेत्यनेन इतुरुक्तः। एष च तथागतकायो भूतकोटिप्रभावितो धर्मकायपरिनिष्यच्या निष्यचो यदुत प्रज्ञापारमितातत्वभाव इत्यनेन पष्ठधर्मोपसंहारः क्षतः । रतदक्तम्। "यो मायोपमादयज्ञानभावनापरिनिष्यच्या निष्यत्नः स धर्मकायस्तद्यथा पूर्वबुडा भगवन्तः । यथोक्त-

২০ই

ज्ञानभावनापरिनिष्यत्त्या निष्यन्नश्चेष तथागतकाय" इति खभावहेतुः। ऋर्थस्यात्यन्तपरोक्षत्वेन साकारज्ञानादिभिश्च ग्रहौतुमग्रकात्वाददयं ज्ञानं स्वसंवेदनप्रत्यक्षसिष्ठं स्वप्नादि-प्रत्ययवदर्षाकारोपरत्तं भावनौयमिति स्थितम् । तस्या-ष्युदितविधिनैकानेकस्वभावविरहात्तत्वतो निःस्वभावत्वेन मायोपमत्वं निश्चितम्। ऋतोऽस्य मनसो भावनावसात् स्फुटप्रतिभासित्वं यत्तदेव तथागतत्वमिति नासिड्वो हेतुः । संपन्ने भावान विरुब इत्यभ्युपगतपूर्वबुबधर्मकायं प्रत्येष दृष्टान्तोऽन्यस्य पुनर्धर्मकायत्वामावे प्रमाणावाधितयथोक्त-ज्ञानभावनापरिनिष्पत्त्वा निष्पन्नत्वविरहाचक्रवर्त्यादिव-दिपर्यासप्रसङ्गः। अविपर्यस्तश्चेष्यते तथागत इति विपर्यये बाधकं प्रमाग्रम् । परमाग्रूनामयोगान्नानैकान्तिकता च हेतोः । तसाल्लष्टग्रव्यञ्जनोज्ज्वलेा योऽयं रूपकायस्तथा-गतो भव्यसच्चैः समीक्ष्यते नासौ ताचिको धर्मकायः शास्ता किन्तु परमविमलानन्तगुणराशिधर्मकायाधिपत्यादेव तेषां खज्ञानं तथाभूतरूपकायाकारेग प्रतिभासते। येन ते ऽविदितस्वज्ञानतथागतप्रतिभासरूपा बाद्योऽयं भगवा-निति शास्तुबुद्या विकल्पयन्तो दर्शनवन्दनादिभिरभ्युदय-निःश्रेयसभाजो भवन्ति क्रमेग्। मिथ्याप्रतिभासिनोऽपि हि विकल्पस्य पारम्पर्येण हितहेतुत्वं दृष्टमेवानित्यत्वादि-विकल्पवद्वस्तुसम्बन्धान्न तु धिप्रम् । यस्माद्यावद्भावाभि-निवेभेन ज्ञेये विज्ञानं समुपजायते तावदतसिंस्तद्वहाझा-न्तमेव तदिज्ञानं तत्त्वदर्श्रनादूरौभवति। तसाद्यथा माया-कारो भाववत्प्रतिभासमानेषपि इस्यादिषु खनिर्मितेषु भावरूपतया सत्या एत इति नाभिनिविश्रते। तथा

बहुशो बहुधोपायं कालेन बहुनारनभ्यस्तमहायानस्वरू-पेखाष्यादिकर्मिकेख सता सिप्रं तायागतीमवस्थामवाप्तु-मिच्छता तथागताधिपत्यभाविनि खज्ञानप्रतिबिम्बके रूपकायतथागते जगहुरावभिनिवेशयोगेन प्रतिपत्तिसारा श्रद्धा विधेयेति। तदेव कथयनाह। न खलु पुनर्मे भगवन् इत्यादि । तृतीयं मृद्वधिमाचमधिकत्याह्र । ऋपि तु खसु भगवन्नित इत्यादि। ऋषितुश्रब्दो निपातो यसादर्थे वर्तते। ननु भेदे सति कथं मातुः पूजया तथागतपूजेति। तत्कस्य इेतोरित्याश्रङ्खाइ । प्रज्ञापारमितानिर्जातत्वा-त्तथागतश्रीराणामिति। इदमचार्थतत्त्वम्। यसादीदृशाः सर्वजेाकाभ्युइतमूर्तयो बुद्वा भगवन्तः प्रज्ञापारमितातो निष्पद्यन्ते । तसान्महानुभावतया पूज्येयमिति तथागतो-त्पत्तिसम्बन्धेनास्याः पूजाया भेदेऽपि तथागताः पूजिता इति । यद्।श्रयेग यत्पूज्यं भवति तत्पूजायां तदेव पूजितं भवति इत्येतदेव दृष्टान्तपूर्वकं स्पष्टयनाह । तद्यथापि नाम भगवन् सुधर्मायामित्यादि । सुधर्मा नाम देवसभा सुमेरुस्थितसुदर्शननगरस्य बहिरेव दक्षिणपश्चिमे स्थिता । यस्यां निषद्य देवाः क्तत्याक्तत्यं चिन्तयन्ति । कथं पुनरन्यस्य गौरवेणान्यच नमस्तारादिकमिति । तत्कस्य इतोरित्या-**इह हि किलासन इत्यादि** (p. 95, 4)। श्रद्धाह । किलग्रब्दोऽनुसारगे। तत्सम्बन्धादासनपूजायां शकोऽपि पूजित इति मतिः । महेशाखहेतुप्रत्ययभूतेति । महे-शाखा चासौ महानुभावसंज्ञकत्वेन हेतुप्रत्ययसूता यथाकमसुपादानसहकारिकारणभेदादिति तथोक्ता ।

त्राहारिकेत्युत्पादिका। स्थितिहेतुत्वेन तथागतश्ररीरमेव बुद्धत्वोत्पादकमिति कस्यचिदाश्रङ्कायामाइ । सर्वज्ञताया-श्वेत्यादि । इदमुक्तं भवति । सर्वज्ञतापरियहादेव तथा-गतग्ररीराणीत्युच्चन्ते। ऋतो न तान्यपूर्वसर्वज्ञतोत्पत्तिं त्वेनाश्रयभूतानौति । सर्वज्ञज्ञानष्ठेतुकेति । तथागत-ज्ञानहेतुका प्रज्ञापारमिता पूच्येति ग्रेषः । उपसंहारार्थ-माइ। तसात्तर्हि भगवन्ननयोरित्यादि। चतुर्थं मध्यस्टद् वक्तुमाइ। तिष्ठन्तु खस्तु भगवन् जम्बूद्वीप इत्यादि। त्रपि तु खलु पुनरित्यादिकारणवचनं गतार्थमपि प्रसङ्गा-न्तरेणेकत्वान्न पुनरुक्तम्। प्रज्ञापारमिताप्रभावित्वमेवाइ। तथागतश्ररीराणि हीत्यादिना। तसात्तर्होत्याद्युपसंहारः। पञ्चमं मध्यमध्यार्थमाइ । ऋपि तु खलु पुनर्भगवन्नित इत्यादि। इतो विपर्यासरहितायाः प्रज्ञापारमितायाः अवणादिकमेणोत्पादात्पूजार्हाणि शरीराणीत्यर्थः । तदु-त्पत्त्यापि कास्मात् पूजां लभन्त इत्याइ । यद्त प्रज्ञा-पारमितापरिभावितत्वादिति । सुविशुद्वात् कारणात् समुत्यन्नं फलं सुविशुड्वमेवोपजायत इति झत्वा । यस्मात् प्रज्ञापारमितया महानुभावत्वोत्पादनेन परिभाविता-स्तथागताः सर्वथा वासितास्तसात्तदुत्पत्त्या पूजां सभन्त इति । एतदेव दृष्टान्तेन स्फुटौकुर्वन्नाइ । तद्यथापि नाम भगवम्ननर्धमित्यादि (p. 96, 12)। तचानर्धे प्रखौतत्वेना-27

मूल्याईम्। एभिरेवंरूपैरिति। वस्यमार्ग्रेरेवंस्वभावैः। धम्यमान इत्यापूर्यमागे। निग्रह्लीयादिति मन्दता-मापादयेत्। न विवर्धयेदिति दृद्धिं न कुर्यात्। उपश्रम्ये-दिति समुखमपनयेत्। दद्यमान इति तप्यमाने। परिएद्य इति व्याप्ते। बाध्यमान इति पौद्यमाने। अन्ध-कारतमिसायामिति । ग्रन्धकारगह्नरायाम् । ग्रन्तरौष्ठ-धारणात्। स्थापितमिति भूमिस्थापनात्। मन्दता-पादनात्प्रतिहन्येत। सर्वथापनयनादिगच्छेत्। रभिश्वान्ये-श्रेत्यादि (p. 97, 8) । एतैरनन्तरोक्तैरन्यैरेवंवस्यमार्ग्येर्युक्त-मित्यर्थः । त्रमिवर्धमानपिटकमर्बुद् । उपघातस्तिमिरम् । श्रलाद्यक्षिरोगः। यनता पटलम्। समुदाचरद्रपबीजा-वस्थाविगमाद्यथाक्रमं निर्घातं प्रश्रमं गच्छेयुरिति योज्यम्। कस्तस्य स्वको वर्ग इत्याह। सचेत् पाण्डरेग्रेत्यादि (p. 97, 13) । अन्येषामिति इरितश्वलादौनाम् । समस्तं वस्त्रेग परिवेष्टयित्वा तदेकदेशेन वा बद्धेति ज्ञेयम्। परिवेष्टयित्वेत्यस्य सुव्वान्तप्रयोगेग नापण्रब्दता । रजो-बहुलता कलुषभावस्तमपि प्रसादयेदधो नयेत्। जम्बूदीपे महेशाखगुत्रोदनस्यापीदृश्रतासंभवादृष्टान्तासित्रिति कस्यचिदभिप्रायनिराकरणायाइ। किं पुनः कौण्कित्यादि (p. 98, 1) । प्रतिविशिष्टपुग्यत्वादाह । देवेघित्यादि । संख्याप्रभावाभ्यां यथाक्रममख्पानि परित्तानौति दयमुक्तम्। तैर्मणिरत्नगुर्गैरित्यच परिभावितत्वादिति ग्रेषः। परि-निर्दृतस्यापौति। अपिण्रब्दात्तिष्ठतः। प्रकारान्तरेणापि प्रज्ञापारमिताहेतुत्वेन पूजां दर्श्रयवाह। यथा च भगवन्तित्यादि । बुद्वानां धर्मदेशनेति । यस्माद्विकल्पस्य स्वाकारं बाह्यरूपेणाध्यारोप्य प्रवर्तनादतसिंस्तद्वहेण स्वयमविद्यास्वभावस्य सङ्गावेऽश्रेषावर्णप्रहाणं न सम-वति, तसान्नित्यसमाहितानामेव बुडानां भगवतां प्रज्ञा-पारमिताज्ञानप्रभावतो यथाधिमुक्तिभव्यानामसंकौर्ण-देशनानिर्भासाः खज्ञानप्रत्ययाः समुपजायन्त इत्येवंविध-प्रत्ययानुसारेग तेषां देशना भगवतां व्यवस्थापिता। त्रतः ग्रुडलौकिकज्ञानसम्मुखीभावो मुनिनैवं प्रकाशित इत्यादिविनेयजनहिताध्यवसायेन कचित्सङ्गीतिकर्त्वभि-तसादिनेयग्रब्दज्ञाननिर्भासरूपत्वेन श्रोतृजन-হন: । सम्बन्धिन्धपि देशना। यथा प्रज्ञापारमिताज्ञानाधिपत्य-निर्जातत्वादुद्वानां धर्मदेशनेतिसत्वा पूच्या, तथेदानौन्त-नानामपि धर्मभाखकानां देशना भगवतः परस्परावला-यातत्वेन प्रज्ञापारमिताज्ञानाधिपत्यनिर्जातत्वात् पूज्ये-त्यर्थः । षष्ठं मध्याधिमात्रं निर्दिशनाइ । यथा भगवान् राजपुरुष इत्यादि। अकुतोभय (p. 99, 1) इति। न कुतश्चिङ्गयमस्यास्तौति तथोक्तः । धर्मकायानुभावा-धर्मधातुनिष्यन्दप्रज्ञापारमितानुभावादित्यर्थः । दिति । सप्तममधिमाचस्टदुं वक्तुमाइ। तिष्ठतु चिसाइसमहा-साहस्रो लेाकधातुरित्यादि । अष्टममधिमाचमध्यं निर्दि-शनाह। पुनरपरं भगवन् येऽप्रमेषित्यादि। स्वपरो-भयार्थसम्पद्मेदाद्यथाक्रमं तिष्ठन्तीत्यादिपदचयं वाच्यम्। त्रथवा धर्मकायेनासंसारमवस्थानात्तिष्ठन्ति । सम्भोग-

कायेन बोधिसचार्थसन्धारणाडियन्ते। निर्माणकायेन कतिपयदिनावस्थानाद्यापयन्ति । प्रज्ञापारमितायाच्चरि-तव्यमित्यादि । प्रयोगाद्यवस्थाभेदाद्क्तम् । पूर्ववत् स्व-इस्तमेवमेतत् कौशिकैवमेतदिति दत्त्वा मातुर्माहात्वय-मावेदयन्नाइ। येऽपि ते कौशिकेत्यादि (p. 100, 2)। नवममधिमाचाधिमाचं कथयन्नाइ। महापारमितेयं भगवन्तित्यादि । महत्तामेव समर्थयन्नाइ । सर्वसत्त्वानां चौत्यादि । एतदुक्तम् । "यस्मान्मातुः प्रभावेन भगवान् प्रयोगावस्थायां सर्वसच्चानां चित्तानुष्ठानानि प्रजानाति पृष्ठावस्थायां संपश्चति, तसानमहत्त्वमस्या " इति। एतदेव समर्थयन्नाइ। तथाइि कौशिकेत्यादि। दौर्घराचमिति दीर्घकालम्। प्रज्ञापारमितायां चरतौति वचनादन्यव्यव-च्छेद इत्यभिप्रायवानाइ । किमागवन्तित्यादि । नान्या-स्विति दानाद्यात्मिकासु। सर्वचैवेत्याइ। सर्वास्वित्यादि।

> दानं निष्प्रतिकांश्वस्य निस्प्रह्वस्य पुनर्भवे । शौखं स्तान्तिश्व सर्वच वौर्यं सर्वश्रुभोदये ॥ विनाऽरूप्यं तथा ध्यानं प्रज्ञा चोपायसंहिता । सम्यक्त्प्रयोगो धौराणां षट्सु पारमितासु हि ॥

इति वचनादनेन सम्यक् प्रयोगेग सर्वास्वेव बोधिसच्च-अवरतीत्यर्थः । प्रज्ञापारमितावचनं किमर्थमित्याइ । अपि तु खल्वित्यादि । यथा च पूर्वक्रमा भवति तथा प्रागा-वेदितम् । एतदेव कथयन्नाइ । बोधिसच्चस्य महासच्चस्य

**२१२** 

त्रधिमुक्तिस्तिधा ज्ञेया स्वार्था च स्वपरार्थिका । परार्थिकैवेत्येषा च प्रत्येकं चिविधेष्यते ॥ १८ ॥

तानाम्। सर्वज्ञतापरिणामितानामिति। तथागतत्वे निर्यातितानाम्। अपारमिताव्यवच्छेदात्पारमितारूपेण विश्रेषो न चेति पूर्वेण सम्बन्धः । पारमिताश्रब्दवाच्यतया न च नानाकरणम् । नौलपौतादिभेदान्नानावर्णाः सम-विषमरूपेग नानासंस्थानाः । नानारोइपरिणाइसम्पना इति। आरोहो दैर्धम्। पारिणाहः पारिमाण्डल्यम्। अतद्रूपपरादत्त्या न च छायाविभेषस्तयैवैकभञ्दवाच्य-त्वान च नानाकरणम्। तदेवाइ। ऋषि तु छाये-त्यादि । संख्यामिति व्यपदेशं । एवं चिविधाधिमुक्तिमन-स्ताराणां प्रत्येतं सट्सदादिनवप्रकारान् प्रतिपाद्योप-संहरत्नाइ। महागुग्रेत्यादि। बह्वनुशंसस्वार्थाधमुक्ते-र्निष्पादनान्महागुणसमन्वागता। संखाप्रमाणाविषय-खपरार्थाधिमुक्तियोगादप्रमेयगुणसमन्वागता । अपर्यन्त-सच्चधातूद्देश्रपरार्थाधिमुक्तिसद्वावादपर्यन्तगुणसमन्वागता। रतावत्येव स्वपरोभयार्थभेदेन प्रत्येकं नवप्रकारत्वेनाधि-मुक्तिः सप्तविंग्रतिप्रकारेवेति न विप्रतिपत्तिः कार्या। तथा चोक्तम्।

वभिसमयात्रद्वारात्तोकः ।

दानं ददत इत्यादि (p. 101, 2)। विपश्यत इति भावयतः।

उपचयार्थमाइ। न च कौण्लिकासामित्यादि। प्रज्ञापार-

मितापरिणामितानामिति। चिमण्डलविश्वद्या परिभावि-

म्ह्वौ मध्याधिमाचा च म्टदुम्ह्वादिभेदतः ।

सा पुनस्तिविधेत्येवं सप्तविंशतिधा मता॥१८॥ इति

यथोक्तेन च ग्रन्थप्रभानेन कमादुत्तरोत्तराधिकानुश्रंसा-प्रतिपादनपरेणान्यापदेशेन सर्व एवायमधिमुक्तिमन-स्कारः परिदौपितः। सर्व एव स्वार्थाद्यधिमुक्तिप्रकारे चदु-च्हादौ प्रतिपक्षात्मके ऽधिमाचादिर्विपक्षोऽर्थाचिर्दिष्टः। स्वार्थाधिमुक्तावुद्दिष्टः परार्था भवति। दितौयायां सान्तरः प्रयोगस्तृतौयायाचिरन्तरोऽवगन्तव्यः। अन्यथाऽनुशंस-कथनमाचेऽभ्युपगम्यमाने यावाननुशंसः सम्भवति तावतः सन्नदेवाभिधानाद्वन्थप्रभानस्य निर्श्वकता स्यादिति पूर्वाचार्याः।

> त्रभिसमयालद्भारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याखायां गुण्परिकौर्तनपरिवर्तो नाम चतुर्थः ॥

चाभिसमयालङ्कारालोकः ।

यथाधिमोश्वदृष्टधर्मलक्षणां प्रज्ञापारमितां प्रति प्रवत्त-स्याधिमोक्षमनस्तारस्य प्रथमहिचिनवावस्थानां भावत-बोधिसच्चस्य यथाक्रममुत्साइनाय प्रत्येकं नवभिः प्रकारे-रुत्तरोत्तराभिनन्दनं स्तुतिः स्तोभः प्रश्नंसा च बुद्वादिभिः क्रियत इत्यधिमोश्रमनस्कारानन्तरं प्रथमं स्तुतिमाचां त्रय खल् शक इत्यादि (p. 102, 2)। निर्दिशनाह। त्यन्तमुत्ताश्येनाप्रत्याखानादपरित्यजनीया। बाह्योदका-द्युपद्रवनिराकरणाद्रश्चितव्या । आध्यात्मिकाश्चरादिसंग्र-दोषापनयनाज्ञोपायितव्या। अधिमुच्चेदित्यपरित्याग-बुद्धा स्वीकुर्यात् । आर्थिकयेति प्रयोगतः । इन्दिकायेति त्राश्यतः। दद्यादिति ग्रन्यार्थस्वभावायाः फलेन सह सर्वस्वदानात् । एतदेव प्रयोगमौलप्टष्ठावस्थाभेदेन यथा-क्रमं दर्श्रयन्नाह। उपनामयेत्। निर्यातयेत्यरित्यजेदिति। देयदायकप्रतियाइकानुपर्खन्धिभेदादा पदचयमुक्तम् । तदचनेन प्रतिपादयितुमाइ। तेन हीत्यादि (p. 103, 4) शरौरमिति प्रतिमादिकम् । तावत्कालिकत्वेन दानात् संविभजेत्। ऋयमेव तयोरिति (p. 104, 5)। क्रपापूर्वकं दानाश्रयस्याधिक्येन तयोर्मध्ये सत्कारादिपुरःसरं तथा-गतश्ररौरं यो दद्यात् सोऽयमेवेत्यर्थः । तद्वचनेनेदानौं परिहरन्नाइ। एवमेव कौण्रिकेत्यादि। दितौयामाइ। पुनरपरं कौशिको यः कुलपुचो वा कुलदुहिता वा यच यचेत्यादिना। पटुतरत्रबेन्द्रियादियोगेन पाचौभूतत्वा-झाजनीभूता यच मगधादौ देग्रे स्थिताः । तत इत्यगत्वा

दातुः पूर्वोक्तात्पुन्नलादित्यर्थः । तृतौयामाइ । पुनरपरं कौणिक यः कुलपुचो वा कुलदुहिता वा ये जम्बूदीप इत्यादिना। ग्रहणाय यत्नकरणात् समादापयेत्। ग्रहौ-तानां स्थिरौकरणात् प्रतौष्ठापयेत्। च्रत इत्यस्मादन-न्तरार्थकारिणः पुन्नलात्। त्र्वकिलासितयेत्वनालस्येन स्वयं प्रतिपत्त्वनुष्ठानात् सम्पाद्येत् । क्रतोत्साइत्वादुद्युक्तोऽमु-मित्यत्यादितबोधिचित्तं समासतो ग्रन्थार्थश्रिश्रणाद्वाइये-दिमां प्रज्ञापारमितामिति पूर्वेण सम्बन्धः। अज्ञानमंश्रय-मिथ्याज्ञानयोगेन मूढं प्रति सम्यगर्थकथनात् सन्दर्शयेत्। कौशौद्याच्छन्दिकताव्यासङ्गयोगात् प्रमत्तं कुश्रलार्थं प्रवर्त-नात् समादापयेत्। हीनाधिमुत्त्वश्रक्तात्मसम्मावना-कौक़त्यभौरुतायोगात् संस्तीनं विशिष्टवीर्यानुशंसकथनात् समुत्तेजयेत् । अविपरौतसमाधिसन्तुष्टिवौर्यप्रतिपत्ति-योगात् सम्यक्मप्रतिपन्नं भूतगुणाभिनन्दनात् सम्प्रहर्षयेत् । विधेयतापादनादेवं वाचानुशासन्या नेष्यति । प्रज्ञापार-मितां प्रापयिष्यति। तच च सम्प्रजन्येन सम्यगुपलक्षण-तया सयौबत्यदोषापनयनाद्ययाक्रमं विनेष्यत्यनुनेष्यति । अर्थमिति (p. 105, 1) फलमनुशंसम् । एवच्चेत्यनन्तरोक्त-क्रमेग्। अज्ञानमिथ्याज्ञानविगमाचित्तं विशोधयिष्यति। संग्रयज्ञाननिराकरणान्निर्विचिकित्सं करिष्यति। रहि त्वमिति आगच्छ त्वम्। बोधिसच्वमार्ग इति। प्रज्ञा-पारमितायाम् । सन्नाइप्रयोगानिवर्तनवीर्यभेदाद्ययाक्रमं शिक्षमागश्वरन् व्यायच्छमान इति पदचयमुक्तम् । उपधि-

संखय इति। समलत्कन्धाभावे धर्मकाय इत्यर्थः। तिष्ठन्तु सल् पुनः कौशिक जम्बूदीपे सर्वसच्चाः। तथा चातु-र्महादीपके। साइसे चूडिके। दिसाइसे मध्यम इति हारकचतुष्टयेन यथासंखं चतुर्थों पच्चमी षष्ठी सप्तमी च स्तुतिमाचा निर्दिष्टा। किन्तु सर्वच समादापयेत् प्रतिष्ठा-पयेदितिपर्यन्तनिर्दिष्टपदानन्तरं पूर्वोत्तहारकात्तत् किं मन्यस इत्यादि (p. 106, 7) यावदहुतरं पुखं प्रसवेदित्यनु-वर्तनीयम् । ऋष्टमीं स्तुतिमाचामाइ । तिष्ठन्तु खलु पुनः कौशिक चिसाइसमहासाइस इत्यादिना। अतः खलु पुनरिति दश्रकुश्रलसमादापितुः प्रतिष्ठापयितुञ्च सकाशा-दित्यर्थः । नवमौं स्तुतिमाचामाइ । पुनरपरं कौणिकेत्या-दिना (p. 107, 3)। यावद्रङ्गानदीवाखुकोपमचिसाइस-महासाइसलोकधातुसत्त्वानाञ्चतुर्ध्यानेषु (p. 108, 13) प्रति-ष्ठापयितुरधिकपुख्यप्रतिपादनेन। प्रथमां स्तीभमाचामाइ। पुनरपरं कौशिक यावन्तो जम्बुद्वीप इत्यादिना (p. 109, 9)। चातुर्महादीपके साहसे दिसाहसे चिसाहसे च लोकधातौ सर्वसचान् ध्यानाप्रमाणारूष्यसमापच्यभिज्ञासु प्रतिष्ठा-पयेदिति हार्वचतुष्टयेन यथाक्रमं दितौया वतौया चतुर्थों पञ्चमी स्तोभमाचा निर्दिष्टा। सर्वच च हारकचतुष्टये प्रतिष्ठापयेदिति पदानन्तरं पूर्वोक्तहारकात्तत् किं मन्यस इत्यारभ्य यावद्भूतकोटिप्रभावनतायामित्ये(p. 112, 3)तत्पर्य-न्तमनुवर्तनीयम् । षष्ठौं स्तोभमाचामाइ । तिष्ठन्तु खलु पुनः कौण्रिक चिसाइस्रमहासाइसलोकधातावित्यादिना ।

सप्तमौं स्तोभमाचामाइ । पुनरपरं कौशिक य इत्यादिना (p. 116, 12) अष्टमौं स्तोभमाचामाइ । पुनरपरमित्या-दिना । अर्थावबोधनिपुखत्वादर्थकुश्रज्ञः ।

यः प्रतीत्यसमुत्पादः श्रून्यता सैव ते मता।

धर्मधातुविनिर्मुक्तो यसाडमों न विद्यते ॥

इति वचनात् प्रतीयमानपदार्थ एव हि प्रज्ञापारमिता कस्मादुपदिश्यत इत्यभिप्रायवानाइ। इयमपि भगवन् प्रज्ञापारमितोपदेष्टव्येति (p. 112, 11)। पदार्थस्वभावश्रुन्य-तानभिज्ञस्य देश्यत इत्याह। इयमपौत्यादि। ननु पदार्थ-प्रतिपत्तौ तच स्वभावश्रुन्यताऽप्रतिपत्तिः कथमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्म्याह। उत्पत्स्यते हौत्यादि। एतदुत्तम्। "यस्मादनागते काले सादृश्यार्थेन प्रज्ञापारमिता प्रतिवर्श्तिकोत्पत्स्यतेऽतस्तां श्रुत्वा मिष्याशास्त्राभ्यासेन प्रच्छादितप्रतीयमानपदार्थमायोपमस्वभावावबोधादनु-त्तरबोध्यथौँ बोधिसत्त्वस्तां सम्यक्प्रज्ञापारमितामनवबुध्य-मानोऽभिमतार्थभ्रंशान्मा विनष्टो भविष्यति। तस्माद्देश्यत इति। किं हेतुका किं स्वरूपा च सा येन तच्चेतुस्वभाव-परित्यागात् परिह्रियत इत्याइ। कथमित्यादि। प्रज्ञा-पारमिता प्रतिवर्श्विकेति।

प्रकान्तार्थतिरस्तारो या चार्थान्तरकल्पना ।

प्रज्ञापारमितायां हि प्रोक्ता सा प्रतिवर्णिका ॥ इत्या<u>चार्यदिङ्कागः</u> । एके भिक्षव । इति (p. 113, 1) महायानिका एव विज्ञानवादिन इत्यर्थः । एकानेक-खभावविरहानिःस्वभावत्वेनानभ्यस्तसविषयषदिज्ञानकाय-

स्वभावत्वेनाभावितकायाः। तदेव कथयन्नाइ। अभावित-शौला इत्यादि। एतच पद्चयमधिशौलाधिचित्ताधि-प्रज्ञाशिष्टाचयवैकल्याद्यथाक्रममुक्तम् । एतत्समर्थनार्थ-माइ। दुःप्रज्ञा इत्यादि। यस्मादज्ञानयोगेन दुःप्रज्ञाः संश्रयज्ञानादेडमूकजातीया मिथ्याज्ञानात् प्रज्ञाप्रहौणाः । रूपविनाशो रूपानित्यतेति। रूपस्य कल्पितस्याभावो विनाशो रूपानित्यता। विकल्पस्य रूपस्य क्षणाद्रर्ध्वमनव-स्थानं विनाशो रूपानित्यता। धर्मतात्मकस्य च रूपस्य कल्पितरूपरहितता विनाशो रूपानित्यता प्रज्ञापारमिता इत्युपदेर्ख्यन्ति । ऋर्थचयञ्चैतदार्हत्तन्यायेन द्रष्टव्यम् । मिथ्याज्ञानोपहृतत्वेनात्मानमुत्कर्षयन्तीत्याह । रवञ्चोप-देर्स्यन्ति। य एवं गवेषयिष्यति स प्रज्ञापारमितायाच्चरि-ष्यतौति। यथोन्नेन च निर्देशेन धर्मधर्मिणोरनिराकरणे विपर्यस्तभावाभिनिवेश्रान्न मुक्तिरित्यभिप्रायवानाइ । न खलु पुनः कौशिक रूपविनाशो रूपानित्यता द्रष्टव्ये-त्यादि। ऋषि तु रूपादौनां मायोपमस्वभावतेव प्रज्ञा-पारमिता। भावाभावादिविपर्यासाभिनिवेश्रमूलस्य सवा-सनक्रोशचेयावर एस्य सम्यक् प्रहाण हेतुत्वेन तथागतत्व-पद्प्रापणात् प्रतिपत्तव्येति मतिः । नवमौं स्तोभमाचा-माइ। पुनरपरं कौश्विक यावन्त इत्यारभ्य यावन्नङ्गा-नदौवालुकोपमलोकधातुप्रतिष्ठितसत्त्वधातुस्रोतत्र्यापत्ति-फलप्रतिष्ठापनकारिणः सकाशादहुतरपुण्यप्रसवत्वप्रति-पादनेन (p. 115, 12)। ननु स्रोतत्रापत्तिफले प्रति-

ष्ठायनमनाश्रवे धातौ व्यवस्थापनम्। श्रज्ञादिपूर्वकं प्रज्ञा-पारमितापुस्तकदानं तत्सन्दर्शनादिकच्च साश्रवं तत् क्यं पूर्वकार्धकारिणः सकाणादुत्तरार्धकारिणे बहुतरं पुर्खामति। तत्कस्य हेतोरित्याग्रद्धाह। त्रतो हि कौण्रिक त्रोतत्रापत्तिफलमित्यादि (p 114, 13)। एतदुत्तम्। यसा-दिपुलविमलानन्तगुगराशितयागतत्वादिसर्वार्यधर्मागां जिनजनन्या हेतुत्वेन सुतरामेव श्रोतत्रापत्तिफलमतः प्रज्ञापारमितातः सम्भवति। तस्मादस्याः पुस्तकदाना-दिनाऽविकलकारणस्वभावत्वात् स्रोतत्रापत्तिफलस्यान्यस्य प्रतिविशिष्टस्वभावस्य बुज्जत्वादेर्दानादहुतरं पुख्यं प्रसवति । प्रथमां प्रशंसामाचामाइ । पुनरपरं कौशिक यो इि कश्चिदेव कुरूपुचो वा कुरूदुहिता वा यावन्तो जम्बूद्वीपे सच्चास्तान् सर्वान् सष्ठदागामिफले प्रतिष्ठापये-दित्यादिना (p. 116, 12)। पूर्ववत् तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घ तथैव परिहरनाह। अतो हि कौशिक सक्तदागामौत्यादि (p. 117, 12)। दितौयामाइ। पुनरपरं कौशिक यो इ कश्चिदेव कुलपुचो वा कुलदुहिता वा यावन्तो जम्बूद्वीपे सचास्तान् सर्वाननागामिफले प्रतिष्ठापयेदित्यादिना (p. 119, 9)। पूर्वोक्ताभिप्रायेग तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्ख तथैव परिहरनाह। अतो हि कौशिक अनागामौत्यादि (p. 120, 7)। तृतौयामाइ। पुनरपरं कौशिक यः कश्चिदेव कुलपुचो वा कुलदुहिता वा यावन्तो जम्बूद्दीपे सच्चास्तान् सर्वानईत्वे प्रतिष्ठापयेदित्यादिना (p. 122, 3) । यथा-

विद्वितप्रकारेग तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्ध पूर्ववदाइ। अतो हि कौशिकाईत्वमित्यादि (p. 123, 1)। चतुर्थौमाइ। पुन-रपरं कौशिक यावन्तो जम्बूद्वौपे सच्चास्तान् सर्वान् कश्चि-देव कुलपुचो वा कुलद्हिता वा प्रत्येकबुद्धत्वे प्रतिष्ठापये-दित्यादिना। यथोदितविधिना तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्ध **ञ्चतो हि कौशिक प्रत्येक**बुब्बत्वमित्यादि तथैवाह । (p. 126, 8) । पञ्चमौमाइ। पुनरपरं कौशिक यावन्ता जम्बूह्यौपे सत्त्वास्तेषामपि सर्वेषामित्यादिना (p. 128, 16)। उपनामयेदिति दद्यात्। केनाश्येनेत्याह । अचैव प्रज्ञा-पारमितायामित्यादि। प्रयोगमार्गेण प्रज्ञापारमितां भावयन् दर्शनमार्गेण दृद्धिं भावनामार्गेण विरूढिं बोधिसत्त्वविभेषमार्गेख विपुरूतां गतस्तथागतभूमौ परि-पूर्यिष्यति (p. 129, 2)। बुड्रधर्मानित्यर्थमेदो वाच्यः। तस्मात् पौर्वकादिति यः कश्चिद्दोधौ चित्तमुत्पादयेत्। यश्वान्यो बोधिचित्तमुत्पाद्य पुस्तकं दद्यात्ततः पुन्नलद्वयादि-त्यर्थः। ननु बोधिचित्तोत्पादनपूर्वकं पुस्तकदातुरधिकार्थ-कारिगः सकाश्रात् केवलपुस्तकमाचदातुः कथं पुग्धमच्च-मिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह । नियतमेष इत्यादि । नियतमवश्यमेषोऽविनिवर्तनीय इत्यर्थः । रतदत्तम् । "यस्मादवैवर्तिको बोधिसच्चो नियतमभिसम्बुध्य सच्चानां दुःखान्तकारित्वेन विशिष्टं पुख्यक्षेचमतस्तस्यैव पुस्तकदातु-र्बहुतरं पुर्ख्यं न तु बोधिचित्तोत्पादनपूर्वकमनियतगोच-पुन्नलाय पुस्तकदातुरिं"ति। षष्ठीमाद्द । तिष्ठतु खलु पुनः

कौशिक जम्बूद्वीपकानामित्यादिना। एतडारकान्तेऽनु-त्तरायां सम्यक्तम्बोधौ चित्तमुत्पादयेदित्यनन्तरं यश्वान्यः कश्चित् कौशिक कुलपुचो वा कुलद्हितेत्यादियन्यः पूर्वोक्त एवानुवर्तनीयः । सप्तमीमाइ । तिष्ठतु खलु पुनः कौशिक चातुर्महाद्वीपके लेाकधातावित्यादिना तथैवाच हारकान्ते यन्योऽनुवर्तनीयः। अष्टमीमाइ। तिष्ठतु खलु पुनः कौशिक साइसचूडिकायां लेाकधातावित्यादिना । भूयस्या माच-येति (p. 130, 10)। अधिकेन प्रकारेणेत्यर्थः। तत्कस्य हेतोरित्यचापि प्रश्नपरिहारार्थः पूर्ववत् वाच्यः। नवमाँ प्रशंसामाचामाह । पुनरपरं कौशिक यावन्तो जम्बूद्वीपे सचास्ते सर्व इत्यादिना। न केवलमभिसम्बुध्यान्येषा-मर्थकरणात्। श्रिप्राभित्तं बोधिसत्त्वमववदतोऽनुशासतश्व बहुतरं पुखं किं तर्द्धनभिसम्बुध्यापौति प्रतिपादयनाह । यथा यथा भगवन्तित्यादि (p. 133, 10)। तच चौवरं वस्तं। पिण्डपातो मण्डकादि। शयनं तूलिकादि। आसनं दग्डासनादि। व्याधिभिरुपहतं ग्लानं प्रत्येति गच्छति। युक्तरूपं भैषज्यं हरीतव्यादि। परिस्तारः खन्तकादि तान् कारान् क्रतानिति। चौवरादीन् दत्तानित्यर्थः। सन्दृष्ट-फलदानसामर्थ्यान्महाफलान् करोति। जन्मान्तरे फल-दानान्माहानु शंसान् करोतीति पूर्वेण सम्बन्धः । तथा-गतानां बोधिसत्त्वानाञ्च परमद्श्विणौयत्वेन निर्वि-शिष्टत्वादिति भावः । कुत रतदिति चेत् । यसाचुन्दस्य कर्मकारपुचस्य पिग्डपातं परिभुज्य परिनिर्वाग्रकाल-

समये भगवतैवोक्तमागमे । "मा हैतन्निमित्तं चुन्दस्य कर्मकारपुचस्य विप्रतिसारोऽभूत्। स त्वयानन्द चुन्दस्य कर्मकारपुचस्य प्रतिविनोदयितव्यः। एवच्च स वक्तव्यः। यच्च ांपएडपातं परिभुज्य तथागतोत्तरां सम्यक्ससम्बोधिमभि-सम्बुद्धः यञ्च पिण्डपातं परिभुज्य निरुपधिग्रेषे निर्वाण-धातौ परिनिर्हतः । दाविमौ पिण्डपातावसमसमफलौ । **त्रसमसमविपाकावि"ति । तु**ख्यफलप्रतिपाद्नात्तयोः सम-दश्चिणीयत्वमावेदितमिति । ननु भावनाभ्यासादासन्ती-भावे सति कथमववादानुशासनौभ्यामासन्नौभावो निर्दि-श्यत इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। एवं ह्येतज्ञगवन्नि-त्यादि । एवं मन्यते । प्रतौत्यसमुत्पादधर्मतैषा यस्मादव-वादानुशासनौभ्यां विशिष्टश्वर्णोत्पादादासन्नौभावो भवति। भावनाबलात्तु नितरामेवेति । " बोधिसत्त्वोत्साह्रदातृणां साधु साध्वित साधुकारदानेन स्तुतस्तोभितप्रशंसार्थमुप-संहरती"त्यार्यविमुक्तिसेनः । ष्ठिप्रतरासन्त्रीभावकथना-द्त्साइं ददासि। अववादमुखेनानुग्रह्लौषे। अनुशासनौ-दारेणानुपरिवार्यसि । कथमन्यस्योत्साइवर्धनेनान्यस्या-नुग्रह इति। तत्कस्य हेतोरित्याङ्ग्याह। त्रतः प्रस्नता हौत्यादि (p. 134, 5)। एतदुक्तम् "यस्मादनुत्तरसम्यक्त-म्बोधिचित्तोत्साहवर्धनेन निष्यद्यते बोधिसचानां महा-सत्त्वानाझ्जगदर्थकारिकाऽनुत्तरसम्यक्तम्बोधिस्तसादेषा-मुत्साइवर्धनात् सत्त्वानामनुग्रह" इति। एतदेव व्यतिरेक-मुखेन कथयन्नाइ । यदि हीत्यादि । नाभिसम्बुध्येरन् । त्रतो न सत्त्वार्थं कुर्यादिति ग्रेषः। त्रन्वयमुखेन चाह। यस्मात्तर्हौत्यादिना। अभिसम्बुध्यन्ते तस्माज्जगदर्थकारिण इति मतिः। तच ते स्तुत्यादय उत्तरोत्तरपुण्यमदृष्वस्य प्रतिपादनात्तत्वभावत्वेन निर्दिष्टा यथाभूतार्थाधिगम-माचलक्षणा नार्थवादादिरूपा यथोक्तप्रभेदा एव प्रति-पत्तव्याः। तथा चोक्तम्।

स्तुतिः स्तोभः प्रशंसा च प्रज्ञापारमितां प्रति । त्रिधिमोश्वस्य माचाणां नवकैस्तिभिरिष्यते ॥ २० ॥ इति एवच्च क्तवा तच तच स्त्रचान्तरे निदानेषु यदुक्तं सर्व-बोधिसच्चैर्महासच्चैः सर्वबुद्धस्तुतस्तोभितप्रश्रस्तैः साधें भग-वान् विहरतौति तद्पपन्नं भवति ।

> त्रभिसमयालद्भारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां पुष्यपर्यायपरिवर्तो नाम पञ्चमः ॥

सर्वबुद्धस्तुतस्तोभितप्रश्रस्तस्याधिमुक्तिमनस्तारस्यानुत्तर-सम्यक्तम्बोधौ परिणामनं विधेयमित्यतोऽनन्तरं परिणाम-नामनस्तारो वक्तव्यः। स च व्यादत्तिविषयभेदादनेकविध इत्यादौ विश्रेषपरिणामनामनस्तारं निर्दिशनाइ । अय खलु मैचेय इत्यादि (p. 134, 2)। तच मैचेयो नाम समाधिस्तसाभात्कस्यचित् समाधेमैंचेयत्वं फलं तद्धि-गमात्। पूर्वप्रशिहितमैचौफसाभिसमयादीद्दशा वा गुणा-स्तेन मैचौविमोश्रमुखप्रभावितत्वादर्जिता येनासौ मैंचेयो जात इति मैचेयः। सम्यक्प्रज्ञायोगादोधिसत्त्वः सर्वा-कारोपायसम्बन्धान्महासत्तवः । बोधिसत्त्वमहासत्त्वश्रब्दयोः प्रज्ञोपायाभिधायितया मोघपाण्रस्तचे पाठादिति । अनु-मोदनापरिणामनासहगतमिति । अनुमोदनापुर्विका परिणामना तथागतानुत्तरसम्यक्ससम्बोध्यनुपलमालम्ब-नेन मनस्तारेग परिणामनादिशेषपरिणामनामनस्तार-स्तया च सहगतमिति समासः । तथाहि परकौयं दान-मयादिपुर्खक्रियावस्तु वद्यमाणानुमोदनामनस्तारेणा-नुमोद्य बोधौ परिणामयितव्यमित्ययमपि प्रकारः समा-वति। तथा चानन्तरमेव वश्यत्येवमनुमोद्यानुमोदना-सहगतं पुण्यक्रियावस्त्वनुत्तरायां सम्यकाम्बोधौ परिणाम-यामौति वाचं भाषेतेति (p. 138, 9)। तत इति सर्व-सत्त्वानां दानमयादिपुख्यक्रियावस्तुनः सकाशादित्यर्थः । अग्रमाखायते दिविधाग्रतायोगात्। दिविधाऽग्रता श्रेष्ठा-ग्रता चोत्तप्ततया ज्येष्ठाग्रता चाहितीयतयेत्याह । श्रेष्ठ-माखायते ज्येष्ठमाखायत इति। श्रेष्ठाग्रतापि दिविधा वरतया चोपायकौश्लेन प्रवरतया च प्रज्ञापारमितये-29

त्याइ। वरमाखायते। प्रवरमाखायत इति। उभाभ्यां नान्यत् प्रखीतमिति कथनायोक्तं प्रखीतमाखायत इति । च्चेष्ठाग्रतापि द्विविधा। उत्तमतया च समाभावात्। त्रनुत्तमतया चाधिकाभावादिति दर्शनायोक्तम् । उत्तम-माखायते, अनुत्तममाखायत इति । आभ्यां नान्यनिरु-त्तममित्याइ। निरुत्तममाखायत इति। यथोन्नेन विधिना आवकाद्यसाधारगत्वेनासममाखायते। असमै-लमाकारपरिणामनामनस्कारं निर्दिदिक्षुराइ। एवमुक्त त्रायुष्मान् सुभूतिरित्यादि। दशदिशि लेाके सर्वतः सर्वच-गतयेति। दश्रमु दिष्ठु लोकधातौ सर्वस्मिन् पूर्वादिदिग्व्या-श्वेत्वर्थः । पूर्वपश्चिमदश्चिणोत्तरासु दिशु यथाक्रममप्रमेया-मंखेयापरिमाणाचिन्त्यासु स्थिता लोकधातवी यथासंख-मप्रमेयाप्रमेयेषित्यादिना निर्दिष्टाः । तथोर्ध्वाधो दिशि स्थिता अनन्तापर्यन्तेषित्यर्थभेदो वाच्यः। अप्रमेयाप्रमे-याणामित्यादि। सौक्तिकवीतरागाणां ग्रैक्षाणां, प्रत्येक-बुद्धानां बोधिसत्त्वानाच्च यथाक्रममप्रमेयासंख्येयापरि-ज्ञानपथातीतत्वेनाप्रमेयादयो माणाचिन्त्यापर्यन्तानां वेदितव्याः। छिन्नवर्त्भनामित्यादि (p. 136, 1)। इतारित्वेन श्रीणास्रवत्वेन च छिन्नवर्त्मानः। निःक्षेश्रत्वेन वश्रीभूतत्वेन च छिन्नवर्त्भनयः। सुविमुक्तचित्तसुविमुक्तप्रज्ञत्वेन छिन्न-प्रपञ्चभवनेचीकाः। आजानेयमहानागत्वेन पर्यात्तवाष्याः। क्तकत्यत्वेन क्तकरणीयत्वेन च मर्दितकण्डकाः । स्वप-ह्नतभाराणामित्यादि व्याखातम्। अयवा सर्वाकारज्ञता मार्गज्ञता सर्वज्ञता सर्वाकाराभिसम्बोधो मूर्धाभिसम्बोध इति पच्चभिरभिसमयैः प्रहातव्यवस्तुप्रहाणाद्ययाक्रमं बिन्नवर्त्सनामित्यादि पच्च पदानि। तैरेव पच्चभिरभि-समयैः प्राप्तव्यधर्माधिगमयोगाद्यथासंखं खपह्नतभाराणा-मित्यादि पच्च पदानि वाच्यानि। एतसिम्बन्तर इति मध्ये। त्रनात्रवं श्रीलं समाधिः प्रज्ञा च शीलस्तन्धः समाधिस्तन्धः प्रज्ञास्तन्धः । सर्वावरणप्रहार्णं विमुक्तिस्तन्धः । विशिष्ट-ज्ञानसाक्षात्करणं विमुक्तिज्ञानस्तन्धः । सर्वश्रैष आवका-दिभिः साधारण इत्यसाधारणार्थमाइ । यानि चेत्यादि । तच द्रव्यतः षट् पारमिताः । नामतस्तु दश् भवन्ति । प्रज्ञापारमिताप्रभेदत्वाचतस्वर्णां पारमितानाम् । तथाइि लोकोत्तरनिर्विकल्पकं ज्ञानं क्रमेण सीववरणप्रहाणकारि प्रज्ञापारमिता। लोकोत्तरमार्गप्टष्ठलव्यज्ञानसङ्ग्रहौताः पुन-रुपायप्रशिधानबलज्ञानपारमिताः खुरिति। प्राधान्यादादौ षट् पारमिताः निर्दिश्च परिशिष्टपारमितोपादानार्थ-बुड्रगुणसम्पदुपायपारमिता बल्लपारमितेति माह । सुगमम्। अभिज्ञापारमितेति बौब्बी सर्वाभिज्ञा षष्ठी वा ग्राह्या। परिज्ञापारमिता ज्ञानपारमिता। कथं प्रक्षष्टापि सतौ ज्ञानपारमिता न निर्विकल्पेति चेदुच्यते। यस्मा-ज्ज्ञानपारमिता निर्विकल्पज्ञानप्टष्ठलव्धं ज्ञानं येन ज्ञाने-नाधिगमं परिच्छिद्य खयञ्च धर्मसम्भोगं प्रत्यनुभवति परांश्व परिपाचयति। तचैतनिर्विकल्पज्ञाने दयमपि नास्तौत्यतो न निर्विकल्पा ज्ञानपार्मिता। प्रणिधानपार्मितेति ज्ञायत एव। सर्वज्ञज्ञानसम्पदिति। प्रमुदितादिभूमयः।

या च हितैषितेति मुद्तोपेक्षे। बुड्वगुणा इति। अष्टा-दशावेणिकबुद्वधर्मादयः । सम्यक्सम्बोधिसुखमिति । क्रेश-न्नेयावरणवासनानुसन्धिप्रहाणफल्लम् । सर्वधर्मैश्वर्यपार-मितेति । सर्वाकारजगदर्धसम्पादनशक्ता । अनमिभूतः सर्वाभिभूरिति मारतीर्थिकादिभिरतिरख़तस्तेषाच्च कता-भिभवनः। ऋद्यभिसंस्तार इति। ऋडिप्रातिहार्यमावर्जन-पूर्वकबोधिबौजारोपणहेतुः। यचानावरणमित्यादि। क्लेश-न्नेयावरणप्रहाणाद्यथाक्रममनावरणमसङ्गमत रवाप्रति-इतम् । समाभावादसमम् । समेनासमनैव समत्वादस-मसमम्। सर्वान्योपमातिकान्तत्वादनुपमम्। अनन्तज्ञान-परिच्छेदायोग्यत्वादपरिमेयं, एवं विभेषणविभिष्टं किं तदित्याहः । तथागतयथाभूतज्ञानवलमिति । त्रादेश-नादिप्रातिहार्यकरणसमर्थमेव ज्ञानमव्याहतत्वादलमुक्तम्। यदुबद्तानवलं बलानामिति। त्राप्रवक्षयज्ञानमेव बलं बलानां मध्ये प्रक्षष्टतरम् । यदुबज्ञानदर्श्रनमिति । ज्ञानं सत्यादिसम्बोधिरभिज्ञाः पञ्च दर्शनम्। दश्वलपारमितेति। स्थानास्थानज्ञानवलादौनि दग्र। चतुर्वेश्रारद्येति । सम्य-कासम्बुबीऽहमित्यादि प्रतिज्ञाने पर्यनुयोत्तुरभावेन निर्भ-यताकाराश्वत्वारस्तैश्वतुर्भिर्वेशारद्यैः परमसुपरिपूर्णोऽय-मधिगमः सांदृतः। तात्त्विकस्त्वन्य इत्याह। यश्चेत्यादि (p. 137, 1)। परमार्थाभिनिर्हारेग्रेति। मायोपमताभि-मुखीकरग्रेन धर्मचकप्रवर्तनमिति । धर्मस्य स्वाधिगमस्य द्योतिकया प्रज्ञापारमितादेशनया चक्रवत्पुनः पुनरा-मुखीकरणार्थंन प्रवर्तनं विनेयसन्ताने विस्तारीकरणम् ।

२२८

तदेव तमोऽपनयनाडमों स्काप्रग्रहणम् । सम्यक् प्रति-बोधनाडर्मभेरीसम्प्रताडनम् । विनेयमनःप्रपूरणाडर्मश्रज्ञ-प्रपूरगम्। पौरीत्वेन धर्मश्रङ्खप्रव्याहरगम्। दृढसर्वावरग-प्रहरणाडर्मश्रङ्खप्रहरणम् । वर्णत्वेन धर्मष्टष्टिप्रवर्षणम् । विष्प्रष्टत्वेन विज्ञेयत्वेन च धर्मयज्ञयजनम् । मनोज्ञत्वेन सर्वसत्त्वसन्तर्पणम्। अवणीयत्वेन यथासुखीकरणात् सम्प्र-वारणम् । ये च तत्रेत्यादि । बुद्वधर्मेषु विनयनादिनौताः प्रत्येकबुड्वधर्मेषु शिक्षणाच्छिक्षिताः । आवकधर्मेष्वधिमोक्षा-द्धिमुक्ता इति योज्यम्। खबोध्यधिगमं प्रतिनियतगोचल-लाभान्नियतास्तत एव सम्बोधिपरायणाः । ग्रैश्वाणौति । प्रथमफ सप्रतिपन्न कादीनां सम्बन्धीनि । अर्थ्र श्वार्श्वीति । ऋईताम् । तत्र चैवाचिकादिकर्मखोपसम्पन्नो भिक्षुरेवं भिक्षुगौ। चिश्ररगणपरिग्रहात् पञ्चशिक्षापदपरिग्रहाचोपा-सकस्तथोपासिकेति दिधा भेदः । चिश्ररणपरियद्वीतसुपा-सकं म आचार्यो धारयतु। तथा चिश्ररणगतं पच्च-शिश्चापदपरिग्रहौतमुपासकं म आचार्यो धारयत्विति विनये दिधा पाठात्। मनोभावनौयानिति (p. 138, 2)। एक-दि-चि-पुन्नलानानाग्रसादकारिणः। निर्वश्रेषमनव-भेषमिति । अनन्तहेतुत्वादप्रमेयफर्त्तप्रदत्वाच यथाक्रमं वाच्यम्। ऐकथ्यमित्यादि। अतौततथागतसम्बन्धेन निर्दि-ष्टत्वादैनध्यमेनप्रकारत्वमभिसंश्चिप्य चेतस्यध्यारोप्याप्रमेय-त्वादिरूपेग पिग्डयित्वा गगयित्वा बोधिसत्त्वादि-याव-त्तिर्यग्योनिसम्बन्धेन तुलयित्वा प्रमागौकत्य वश्चमागण्लस-ग्याऽययाऽनुमोदनयाऽनुमोदेत । कर्तुराश्रयादतिश्रय-अबातिइषें स्वयं तत् सर्वसम्पादनाशयातिशयं कुर्यादिति

प्रमाखव्याइतत्वेन विपर्यासो हि वस्तुनः । उपलम्भो मरौच्यादिज्ञानवत् परिनिश्चितः ॥ तस्मात्तदत्ततो टत्तः परिखामविधिर्मतः । त्रात्मात्मीयविपर्यासप्रटत्त द्रव दुर्बल्तः ॥

यावत्। अग्रार्थमेव कथयनाह । अष्ठयेत्यादि । व्याखात-मेतत्। वाचम्भाषतेति। सर्वतयागतशौचादिस्कन्धस्या-नुपलमालम्बनेन मनस्तारेणानुमोदनासद्दगतं पुण्यं सर्व-सच्चार्थमनुत्तरबोधौ परिणामयामौति वचनमुचारये-दित्यर्थः । आहारकमिति । उत्पादकं मम सर्वसत्त्वानां दानौं तच कुचोद्यपरिहारार्धं प्रश्नयन्नाह। तच बोधिसच्च-यानिक इत्यादि । यैर्वस्तुभिः परिणामयतौति । यैस्तया-गतत्वादिगोचैईतुभिर्निर्यातयतौत्यर्थः । कचिदनुमोदेतेति पाठः । तचापि परिणामनामनस्तारस्य प्रकान्तत्वात्परि-णामयतौत्यर्थो ग्राह्यः। तथा चानन्तरमेव वथ्यति। कतमैर्वस्तुभिः परिणामयतौति (p. 139, 8)। यैरारम्बणे-र्येराकारैरिति। आरम्बणानि शौलक्तन्धाः सर्वधर्मास्त-द्वच्रणप्रकारा ग्वाकाराः । तचित्तमिति याइकविकल्पम् । अपित्विति। अपितुशब्दो निपातः किंशब्दार्थं वर्तते। तथोपसभ्येरन् यथा निमित्तीकरोतीति । वक्त्वादीन्य-निमित्तीक्तय परिणामयितुमण्रवात्तान्यतौततयाऽविद्य-मानान्येवाध्यारोप्य यथोद्वावनासंहत्या विषयीक्रियन्ते किं तत्त्वतस्तयैव समुपलभ्यन्त इत्यर्थः। यद्युपलभ्यन्त इति मतम्। तथा च सति।

२३०

इति मतिः। विकल्पविषयस्याध्यारोपितत्वेनासौकत्वात् प्रत्ययाधीनवृत्तित्वाच खप्नमायामरीचिवन्नैवोपलभ्यन्ते तत्त्वत इत्याइ। न तानि भदन्त इत्यादि। एवमपि विपर्यस्तपरिणामप्रसङ्ग इत्याह। यदि सोऽमंविद्यमानमि-त्यादि। स्वलन्नस्रणविषयौकरणादारम्बणौकुर्यात् (p. 139, 1)। सामान्यरूपपरिच्छेदान् निमित्तौकुर्यात्। संज्ञाया निमि-त्तोद्वइणात्मिकायाः स्वविषयाभावेन विपर्यासोऽतसिं तद्व-हाद्वान्तिः संज्ञाविपर्यासः। चित्तस्यालम्बनग्राहकविज्ञानस्य तथैव विपर्यासञ्चित्तविपर्यासः । दृष्टेरेवाकारपरिच्छेद-रूपायाः सन्तौरणात्मिकायाः प्रज्ञायाः पूर्ववदिपर्यासो हष्टिविपर्यासः । न भवेदिति कथं तस्येति पूर्वेण सम्बद्धा-दपितु भवेदित्यर्थः । तथा चानुपलम्भपरिणामनामन-स्तारः संज्ञाविपर्यासादिरूप इति शेषः। तस्मादन्यथा संज्ञादीनां विपर्यासत्वप्रतिपादनेन प्रक्तार्थाविरोधान किच्चिदत्तं स्यात्। न त्वस्य स्वविषयाभावेन संज्ञादे-र्विपर्यासत्वेऽतत्स्वभावस्यान्यस्य कथं संज्ञाविपर्यासादिरूप-तेति । तत्कस्यहेनोरित्याण्रङ्म्याह । तथाहीत्यादि । रागो-ऽपौत्यपिश्रब्देन देषादिपरिग्रहः। विकल्प्येति। ऋध्यारोप्य। संकल्प्येति। पुनः पुनरालम्ब्य विपर्यस्तसंज्ञादिप्रभवत्वा-द्रागोऽपि संज्ञाविपर्यास इति योज्यम्। एतदुक्तम्। "यसा-दविद्यमानं नित्यत्वादिकमनित्यत्वादिधर्मयुक्ते वस्तुन्यध्या-रोप्य तदेव पुनः पुनरालाम्ब्योत्पद्यमानो रागादिविप-र्यस्तसंज्ञादि हेतुकत्वेन संज्ञाविपर्यासादिरूपः समुत्पद्यते । तस्मादनुपलम्भपरिणामनामनस्तारस्तथैवोत्पद्यत इति ।

पशान्तरार्थमाह। अथापौत्यादि (p. 139, 5)। अथापि यथावस्तु यथारम्बर्णं यथाकारोऽसंविद्यमान इति शेषः। तथा बोधिस्तथाचित्तं किमसंविद्यमानमित्यध्याहार्यम्। एवमित्यभ्युपगमे सत्याइ । एवमित्यादि । याह्ययाइकाञ्च सर्वधर्मास्तद्वासनाः सर्वाः सर्वधातवोऽसंविद्यमानाः प्राप्ता इति मतिः। भवत्वेवं को दोष इति चेदाइ। यदि चेत्यादि। एवं मन्यते। यदि यथावस्त्वादिकमसंविद्यमानं तथा बोधिचित्तादिकं तदा कतमैर्वस्वादिभिः कतमं चित्तादिकं क बोधौ परिणामयति । यावता नैव केनचित् किञ्चित् कचित परिणामयत्यतः सर्वथा परिणामानुपपत्तौ परि-णामविपर्यास इति। तत्त्वेन विपर्यस्तोऽप्यनित्यादिविकल्प-वत् पारम्पर्येग भूतार्थप्रापकः संदृत्या वक्त्वादेर्विद्यमान-त्वेन परिणामनामनस्तार इष्यत एवातो न किष्चिदधिकं त्वयोक्तमित्यभिप्रायेखाह । नेदमार्यसुभूत इत्यादि । ऋथवा तसिन् वस्त्वारम्बगादौ पारमार्थिकाभिनिवेश्रविगमेन संहत्या मायापुरुषस्येव परिणामनान्त विपर्यस्तपरिणाम इति अभिप्रायवानाह । नेदमार्यसुभूत इत्यादि । युक्ति-युक्तमपि कथमादिकर्मिकस्य न वक्तव्यमिति। तत्कस्य हेतो-रित्याश्रङ्घाह। यदपि हि स्यादित्यादि। अधिगमसम्प्र-त्ययवैकल्याददढत्वेन अह्यामाचकं तदेव मृदुमध्याधि-माचभेदाद्क्तम् । प्रेममाचकमित्यादि पदचयेग् । ऋथवा **श्र**द्वामाचकमस्तित्वगुणवत्त्वश्रव्यत्वेषु यथाक्रममभिसंप्रत्ययः प्रसादोऽभिलाष इत्येवं प्रेममाचकमित्यादि चिधा निर्दि-ष्टम् । अन्तर्धौंयेतेति विनर्श्वेत्। संवतिपरमार्थविभागा-

कुश्रलत्वादिति भावः। न वक्तव्यमेव तर्हि प्राप्तमित्याह। त्रविनिवर्तनीयस्येत्यादि। यो वा कच्यागमिचोपस्तव्य इति कल्याणमित्राधिष्ठितत्वेनोभयमत्यस्वरूप-प्रथग्जनस्यापि विज्ञानादिति भावः। उपसंहारार्थमाह। एवच्चेत्यादि (p. 140, 1)। रवमिति संदृतिसत्यानतिक्रमेग्। पुनरपि संदृतिपन्ताश्रयेग चोद्यार्थमाइ। येनेत्यादि। यदिति। अनु-मोदनासहगतं कुश्रलमूलम् । तचित्तमित्यनुमोदकं परि-णामनाकाले स्रीणमुपचयविनाशान्निरुद्वं प्रबन्धविनाशेन विगतं प्रक्ततिविनाशाद्विपरिणतं विकारविनाशेन । तत्त-स्नात् कतमत्तचित्तमनुमोदकं परिणामनाकाले येनानु-मोदकचित्तेन परिणामयति। नैव केनचिदित्यर्थः। एवं मन्यते। एवञ्चात्र बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेनानुमोदनामहगतं पुण्यकियावस्तुसर्वज्ञतायां परिणामयितव्यमिति वचनेन पौर्वापर्यप्रतिपादनान्नैकस्मिन् क्षणे दावनुमोदनापरिणाम-नामनस्तारौ भवत इति प्रतिपादितम् । तस्नात् समान-कर्त्वत्वे क्राप्रत्ययविधानादेकमेव चित्तं पूर्वमनुमोद्य पश्चात् परिणामयतीत्युक्तम्। तचायुक्तं यतो नित्यस्य क्रमयौगपद्या-भ्यामर्थकियाविरोधात् क्षणिकत्वेनानुमोदकं चित्तं परि-णामनाक्षणेनास्यतस्तेन कथं परिणामयतौति। एवमनु-मोद्येति पदमसङ्गतमिति निर्दिश्येदानीमनुमोदनासहगतं पुण्यक्रियावस्त्विति पदमयुक्तमित्यावेदयन्नाह । कतमदे-त्यादि। एतद्त्तम्। "त्रनुमोदनाकारेणोत्पादादनुमोदक-मेव चित्तमनुमोदनासइगतं पुख्यक्रियावस्त्वच्यते । यत-स्तस्मात् कतमदा तचित्तमनुमोदनासहगतं पुख्यक्रियावस्तु यचित्तं व्यतिरिक्तं कर्मभूतमनुमोदकं चित्तं कर्त्वभूतं परि-30

णामयति। न च तेनैव चित्तेन तस्यैव परिणामना युक्ता स्वात्मनि कारिचविरोधादिति मतिः। ग्रथ मतमनु-मोदनाचित्तानन्तरं विशिष्टचित्तस्रणोत्पादादनुमोदना-सहगतं पुर्खाकयावस्तु यचित्तं प्राप्तं तत्पश्चात् परिणामना-चित्तेन परिणामयितव्यमित्ययं तस्य वाक्यस्यार्थे" इति । तथापि परिणामयितव्यमिति पदं नोपपन्नमित्याइ । कथं वा श्रुक्वमित्यादि । एवं वाक्यार्थो योजनीयः । प्रथमश्रुग-भावनो विज्ञानस्य स्रणिकत्वेन द्वितीये स्रणेऽभावः । तथा दितौयक्षणभाविनोऽपि कारणवैकल्यादनुत्पादेन प्रथम-स्रगेऽभाव इत्येवं यदा दयोः परिणामनौयपरिणामकयोः प्रथमदितौयक्षणभाविनोश्चित्तयोः समवधानसम्भवो नास्ति तत्कथं दितीयक्षणभाविना परिणामनाचित्तेन प्रथमक्षण-भाविचित्तमनुमोदनासहगतं पुण्यक्रियावस्तु परिणामयितुं शक्यमिति । पूर्वचित्तानुत्पादता तर्हि विद्यमाना परिणा-म्यत इति चेत्। त्राह। न च तचित्तस्वभावता श्रव्या परिणामयितुमिति । नौरूपत्वादिति भावः । भगवदार्य-मैचेयाधिष्ठानेन श्रकः परिइरनाइ। मा खल्लित्यादि। त्रयमभिप्रायः। संदृत्याभ्युपगतभावानामर्थक्रियाकारित्वेन क्षणिकत्वे सति विशिष्टोत्पत्तिकियासमावेशं सुक्ता न वै कश्चित् क्रियान्तरसमावेशः सम्भवति। ग्रतो योगिनां विशिष्टानुमोदकचित्तानन्तरं विशिष्टतरमनुमोदनासइगतं पुण्यकियावस्तुचित्तमुत्पद्यते। ततोऽप्यनन्तरं तत्कुश्लमूल-वासनावासितं विशिष्टतमञ्चित्तं परिणामनाकारेणो-दयमासादयति । प्रतौत्यसमुत्पादधर्मतावलादिति स्थित-मेतदस्तुतत्वम् । श्वग्रेन व्यवहारायोगादासजनानुरोधेन सन्तानापेक्षणात् सामयिकत्वेन च ग्रब्दवत्तेरेवच्चाच बोधिसच्चेन महासच्चेनानुमोद्यानुमोदनासहगतं पुख्य-क्रियावस्तु सर्वज्ञतायां परिणामयितव्यमित्यनेन वाक्ये-नोक्तमार्यमैचेयेण कर्मकर्टकियादिरूपतया। तच च वस्तु-भागं परित्यच्य ग्रब्दमाचमेवं यहौत्वा बालजनोत्तासकरो विकल्पो न कार्य इति । किच्चैवमनुमोद्यानुमोदनासहगतं पुख्यकियावस्तु। ऋनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ परिणामया-मौति वाचं भाषेतेति प्राक् खवचनादार्यसुभूतिनापि संहतिपश्चे यथोक्त एवाभिप्रायोऽभ्युपगन्तव्य इत्यभिप्राये-णाह। तथञ्चार्यसुभूत इत्यादि। यदि यथोक्ताभिप्रायो न ग्रह्मते, तदा गत्यन्तराभावात् कथं परिणामयितव्यम् । नैव कथञ्चित्तसाद्यथोक्त एवाभिप्रायो ग्राह्य इत्यर्थः। तदेव कथयनाइ। कथञ्चानुमोदनासइगतमित्यादि। परियह्लता सुपरिग्टहीतं परिणामयता सुपरिणामितं कथं भवतौति योज्यम् । अविपर्यासलक्षणपरिणामनामनस्तारार्थमाइ । त्रय खल्वायुषान् सुभूतिरित्यादि। त्रारभ्येति विकल्पकेन विज्ञानेनामुखीक्तय। अधिष्ठानं क्रत्वेति। अग्रयतो विषय-भावेनावस्थाप्य। परिणामयामौति वाचा परिणामनादि-कल्पेन परिणामः कतस्तसात् सर्वस्यैव विकल्पस्य प्रक्तत्या स्वभावप्रतिभासे उनर्थेऽर्थाध्यवसायेन प्रवत्तेर्धान्तत्वमित्यभि-प्रायेणाइ। कथन्न सञ्ज्ञाविपर्यास इत्यादि (p. 142, 11)। परिहारार्थमाह। स चेदार्थसुभूत इत्यादि। तसिंखित्ते न चित्तसञ्ज्ञीभवतीति। परिणामकचित्ते तस्मिन् पर-मार्थतो न चित्ताभिनिवेशीभवति । एवं को गुणो भवती-

त्याइ। एवं बोधिसच्चेनेत्यादि। उपसंहरवाह। यथा तच्चित्तमित्यादि। इदं तदर्तमानं परिणामकच्चित्तमित्य-भिनिवेभेन तच्चतो यथा तचित्तं न सच्चानौते न प्रति-पद्यते। तथा यदि परिणामयति तदैव सम्यगनुपलमाहेतु-प्रवत्तत्वान्न सञ्ज्ञाविपर्यास इत्यादि योज्यम्। एतदुक्तम्। "यदि तस्य विकल्पस्याविषयस्य विषयवत्तां यत्त्त्तीयात्तदा भान्तो भवेत्। यावता मायाकारवदसौ तज्ज्ञानमविषय-मविषयतयैवावगम्य विकल्पेन परिणामनेऽपि स्वरूपपरि-ज्ञानात् कथं आन्तो भवतौ"ति। सामर्थ्यकथितमप्यर्थं स्पष्टयनाइ। अथ येन चित्तेनेत्यादि।

मायाकारो यथा कश्चिनिर्मिताश्वादिगोचरम्।

चेतो निर्विषयं वेत्ति तेन सान्तो न जायते ॥

इति न्यायेन परिणाग्यमान चित्तादावपि मायापुरुषस्येव वर्तनात्न विपर्यास इत्याइ। स चेत् पुनरित्यादि। यचित्त-मिति परिणाग्यमानम्। एवं सञ्ज्ञानीत इति। वक्ष्य-माणस्त्रीणत्वादिना प्रयोगप्रष्ठावस्थायां प्रतिपद्यते। एवं समन्वाइरतौति (p. 143, 1)। मौलावस्थायाम्। तस्यापि चित्तस्य सैव धर्मतेति। परिणामक चित्तस्य स्वभावविरहात् सैव स्रीणत्वादिधर्मता। यैरपि धर्में रिति वक्त्वादिभिः। येष्वपि धर्मेषिति सर्वज्ञतादिषु। अमुमेवार्थमनागतादि-हारक चयमेदेन दर्भयन्नाह। यथातीतानामेवमनागताना-मित्यादि। स एव धर्मोऽस्थय इति। धर्मतारूपेण स्रया-भावादस्रयो बुद्धत्वम्। न धर्मो धर्मं परिणामयतौति

(p. 149, 10) । धर्मः परिणामनामनस्तारः पुण्यक्रियावस्तु धर्मम्। ननु परिणामयामौति श्रब्दोक्चेखेन परिणामना-दिवल्पः समाधिप्तस्तस्य च प्रक्तत्या स्वप्रतिभासेऽनर्थे-ऽर्थाध्यवसायेन प्रवृत्तेर्भान्तत्वात्कथं न सञ्ज्ञादिविपर्यास इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। तथाहि स तामित्यादि। रतदत्तम् "यद्यारोपितस्य तात्त्विकस्य च रूपस्य विभागं न जानौयात्तदा दृग्धविकल्प्यावर्थावेकौक्तत्य स्वप्रतिभासे-ऽनर्थेऽर्थाध्यवसायेन प्रवर्तनाच्चान्ती भवेद्यावता विकल्प-विषयमारोपितमारोपितात्मना ऽलौकरूपेग निश्चिन्वन् संहत्या स्वलन्नश्रण्ञ वस्तु निर्विकल्पकज्ञानगोचरं पृथगेव मायोपमात्मकं मायोपमात्मनाऽवितथरूपेग पश्चन यदा परिणामनां नाभिनिविश्रते न च परिणाम्यमानं चित्तं परिणामकाश्चित्तं जानातौत्यपि प्रतिपद्यते। न च धर्मो धर्मं जानातीत्यवगच्छति। तदा कथं विपर्यस्तो नामे"ति । यथोक्तमेवार्थं व्यतिरेकमुखेन स्पष्टयवाह । स चेत् पुनरित्यादि । नन्ववबोधमन्तरेख प्रवत्त्यसम्भवात् कथं जानानो न परिणामयतौति। तत्कस्य हेतोरित्या-श्रङ्खाइ। तथाहि स तां परिणामनामभिनिविशत इति। प्रमाखबाधितभावरूपां तत्वेनेति शेषः। विविक्तपरिखाम-नामनस्तारमाइ। सचेत् पुनरस्यैवं भवति सोऽपि पुख्या-भिसंस्तार इति। पुर्खं कुण्लमूलान्यलेाभादीनि। तस्या-भिसंस्कारः तत्समुत्यापिका क्रियाचेतना। ज्रात्मादि-सम्बन्धदोषरहितत्वादिविक्तः । मायोपमतया सर्वोपद्रव-प्रश्रमहेतुत्वेन शान्तः। शान्तत्वादिरूपेणाप्यभिनिवेशो

विपर्यास इत्याइ। स चेदेवमित्यादि (p. 150, 1)। यदि शान्ता इत्याद्येवंरूपेग भावतो न सम्ज्रानौते तदा सम्यक् प्रवत्तत्वादेवमियं तस्य प्रज्ञापारमितेति योज्यम्। बुडवुग्रलमूलस्वभावानुस्मृतिपरिणामनामनस्तारं निर्दिग्र-नाइ। यद्पि तत्तेषां बुद्वानामित्यादि। याद्दश एव परिणाम इति मायोपमः । तदपौति परिणामकञ्चित्तम् । संहत्याऽविचारैकरम्यपूर्वपूर्वस्वकारणमाश्रित्य कुश्रलमूल-स्येवीत्पादात्तज्जातिकम्। स्वसामान्यलन्न्र खरूपेण यथा-क्रममर्थकियास योग्यत्वादयोग्यत्वाच तस्त्रष्ठणं तन्त्रिकायम्। धर्मधातुस्वभावत्वात्तत्स्वभावम् । सचेदेवं संजानौत इति । निमित्तत इति ग्रेषः। बुड्चिपूर्वकत्वाट् व्यापाराणां कयं प्रतिपद्यमानो न परिणामयतौति। तत्कस्य इेतोरित्या-श्रद्धाइ। न हि बुडा इत्यादि। निषेध्याभावे निषेधानुप-पत्तौ तच श्रून्यत्वादौ तत्त्वाभिनिवेशो विपर्यास इत्यभि-प्रायः । प्रकारान्तरमप्याइ । यचातौतमित्यादि । त्रस-म्प्राप्तमिति । वर्तमानकाखतां न प्रतिपन्नम् । स्वभाव-वैधुर्येणावस्थानानुपपत्तेः स्थितिं नोपलभ्यते । सहकारौ कारणतया नैव निमित्तम्। उपादानकारणतया न विषयः। यथोक्तरूपेेणालम्बनात् सचेदेवं निमित्तौ-करोति। तथैव निषेधाभिनिवेभेन वस्तुतच्चापरिज्ञानान समन्वाइर्ति। ततो विपर्यस्तत्वान्न परिणामयतौति। त्रनिमित्ताकारेग तर्हि परिणामनायां काष्ठादेरपि प्राप्नोतौत्याश्रद्धाह। ऋथ स्मृतिवैकल्येनेत्यादि। स्मृत्य-भावेन श्रन्यादिकं काष्ठादिभावो न निमित्तीकरोति।

तथापि वस्तुत्वापरिज्ञानाम समन्वाहरति। एवं स्मृति-वैकख्यादनवबोधादा देवदत्तादिर्न मनसिकरोति किच्चि-त्तथापि पूर्ववन्न समन्वाहरति। ततञ्च तथैव विपर्यस्त-त्वान्न परिणामयतौति वाक्यार्थः । यदि निमित्ताकारेणा-निमित्ताकारेख च न परिखामस्तदा कथं तर्हि क्रियता-मित्याइ। ऋष तन्निमित्तमित्यादि। एतदुक्तम् "निमौ-जितासजात्यन्धादीनामिव प्रत्ययवैकच्येनामनसिकार-माचान भावादिविपर्यासवासना प्रह्रीयते। असञ्ज्ञिसमा-पच्चादिव्युत्यितस्येव योगिनः पुनरपि भावाद्यभिनिवेश्र-मूलस्य रागादिक्लेश्रगगस्योत्पत्तेः। न चापि विना विप-र्यासप्रहाग्रेन पूर्वीपलच्धेषु रूपादिषु पटुतरतदनुभवा-हितमनसिकारपरिवर्जनं श्रक्यं कर्तुम्। अस्य परिवर्जने दाहापरिवर्जनवत् । तथाह्यमौ रूपादिमिथ्याविकल्पा न कण्टकादिवद्त्कीच्य चेतसोऽपनेतव्याः । किन्तर्द्ति भावादि-प्रहीगतिमिरदोषस्येव पुंसोऽलीकरूपाद्यभिनिवेशः प्रवर्त-मानः केन वार्यंत । तच विपर्यासबीजं योगिनः प्रज्ञा-चक्षुषा निरूपयतः सर्वधर्माणां सम्यग्ज्ञानालेाकेना-दर्शनान्न भवति। एवं सत्युत्वातमूला इव तरवो निर्मूल-तया द्विंकल्पाश्चेतसि तत्त्वतो न पुनर्विरोइन्तीत्येवं तन्निमित्तं तथागतकुश्लमूलपरिणामकश्व चित्तं मायो-पमतया समन्वाहरति। तद्रूपेर्णैव तत्त्वतोऽनभिनिवेशान्न च निमित्तीकरोति" इति। उपायकौश्रूपरिणामनामन-स्तारं कथयनाइ। एवमच बोधिसत्त्वेनेत्यादि। उपाय-कौश्रलमिति। दानादौनामनुष्ठानेऽप्यनुपलमाः। ननु

भिन्नत्वाद्पायकौण्रलण्डिया मातुः अवणादिना कः सम्बन्ध इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। नहि प्रज्ञापार-मितामित्यादि (p. 151, 1)। एतदुक्तम् "दानादौनामनुप-लमोन या प्रज्ञापारमिताया परिणामनाकिया सैव यसा-दपायकौण्रलण्डिश तसान्मातुः अवर्णादिकं विना न भवतौ"ति। एतदेव स्पष्टयन्नाइ। तच य एवं वदेत्यादि। स्यादचनीय इति वक्तव्यी भवेदित्यर्थः। ननु भिन्नत्वात्परि-णामस्य प्रज्ञापारमितया सह कः सम्बन्ध। इति तत्कस्य हेतोरित्याग्रद्धाह । निरुद्वा हीत्यादि । पूर्वकुग्रलमूलेा-पार्जकचित्तचैतसिकधर्माणां तद्वासनानाञ्च तत्त्वतोऽनुत्पा-दानिरुद्वा हि त आत्मभावा निरुद्वा हि ते संस्तारा इति दयमुक्तम्। प्रयोगमौलप्रष्ठावस्थायामुपलमाभावेन त एव यथाक्रमं शान्ता विविक्ता विरहिता उपलब्धित इति योज्यम्। ऋषवा तदाकारेग निराकारेगान्याकारेग च ज्ञानेन ग्रहीतुमण्रकात्वाद्ययाक्रमं वाच्यम्। त्र्ययमभिप्रायः। परिणाम्यमानधर्माणां तदासनानाञ्च तत्त्वतोऽनुत्पादात् परिणामकज्ञानपथातीतत्वेन यस्मात् परिणामानुपपत्ति-स्तसादिकल्पेनाध्यारोप्य प्रज्ञापारमिताबलेन मायोपमधर्म-ताधिमोक्षादविपर्यस्तः सम्यगुपायकौश्रलपरिणामः शक्यते कर्तुमिति। अनिमित्तपरिणामनमनस्तारं वक्तुमाइ। अपि तु खल् पुनः स पुन्नल इत्यादि। श्रन्यताचेकरूपेण ग्रहणा-निमित्तीक्तय पुनः पुनर्मनसिकरणादिकरूप च ययाभूत-मपगतभावाभावादिरूपं तत्त्वं पश्चात्स्वविकल्पप्रतिभासे-ऽनर्थेऽययाभूतेऽर्याध्यवसायेन ययाभूतसञ्ज्ञौ पारमार्थित-

280

सञ्ज्ञी सन् विकल्पप्रतिभासितमर्थमुपलक्ममनुपलक्मे बुइत्वे परिणामयेदिति वाक्यार्थः । नन्वर्थोपलमाभावात् कथमेवं परिणामितम्। नाभ्यनुजानन्तौति। तत्कस्य हेतो-रित्याश्रङ्खाह। एष एव हि तस्येत्यादि। एतद्क्तम् "यसात् पुन्नलः श्रन्यताद्याकारतया परिनिर्वाणमनुत्तरां बोधिं निमित्तीकरोति विकल्पयति च स्वविकल्पप्रतिभासेना-कारेग तथैव चोपलभते। तसादध्यारोपितार्थरूपेग ग्रहणादविचिकित्स्यत्वेन तस्यैवं महानुपसमा इति । ननू-पलमास्य मनःप्रसादादिकारित्वात् कथं तत्सञ्ज्ञिनः परि-गामना न महार्थकरी "ति । तत्कस्य हेतोरित्या श्रङ्याह । सविष इत्यादि । अभिमतधर्मतत्त्वाधिगमभंशार्थेन मर्. चेतुत्वात् सविषः । सर्वसंसारदुरुबरदुःखच्चेतुत्वेन सण्रच्यः । त्रादिकर्मिकाणां मनःप्रसादादिकारित्वेऽपि प्रमाणव्याह-तत्वादिति ग्रेषः। एतदेव स्पष्टयन्नाइ। तद्यथापि नामे त्यादि । तत्र परिज्ञातविषदोषरूपत्वात् परिडताः । विष-खरूपाज्ञानादालाः खरूपावगमेऽप्यनवधारितमार गण्लति-त्वादुःप्रज्ञाः । सुखोत्पादकत्वात् सुखकरं पर्यवसाने दुःख-फलत्वादुःखविपाकम्। एक इत्युपलम्भसंचिनः अतचिन्ता-भावनावस्थासु मिथ्यावरणाद्यथाक्रमं दुर्ग्रहौतेनेत्यादि-पदचयम् । मायोपमार्थस्य सविपर्यासविनिष्टत्तिप्रयोजना-नवगमात् सुभाषितस्यार्थमजानानाः । मायोपमपदार्थ-स्वरूपावधार ग्राक्तिवैकल्याद्य था भूतमर्थमनव बुध्यमानाः । नन्वादिकर्मिकस्य मनःप्रसादादिकारित्वात् कथमुपलमाः सदोषो येन तत्संज्ञिनः परिणामो नास्तौति। तत्कस्य 91

रपरं बोधिसत्त्वयानिकेनेत्यादि । अपर्यापनमिति व दिधातुचयस्यानुपलम्भादप्रतिष्ठितम् । तच— नरकप्रेततिर्यञ्चो मनुष्याः षड् दिवौकसः । कामधातुः स नरकद्वौपभेदेन विंशतिः ॥ ऊर्ध्वं सप्तदशस्थानो रूपधातुः प्टथक् प्टथक् । ध्यानं चिसूमिकं तच चतुर्थं त्वष्टसूमिकम् ॥ आरूप्यधातुरस्थान उपपत्त्या चतुर्विधः । ध्यानादूर्ध्वं ससंस्थानो रूपे सद्वावतोऽथवा ॥

हेतोरित्याश्रद्धाह। सविषत्वादुपलमस्येति (p. 152, 22)। प्रमागव्याइतत्वेनेति मतिः । नैवं शिक्षितव्यमित्युपत्तम-योगेन शिक्षा न कार्या (p. 153, 1)। बुडानुज्ञातपरिणाम-नामनस्तारं निर्दिष्टुमाइ। कथं पुनरनेन शिश्चितव्य-मित्यादि । अनभ्याखातुकामेनेति तथागतनिर्दिष्टार्था-नुष्ठानेन फलप्राप्तिदर्शनादतिरस्तर्तुकामेन। बुद्वज्ञानेन प्रज्ञाचक्षुषा सर्वधर्माविकल्पनविषयेग जानन्ति। बुद्धचक्षुषा सर्वाकारसर्वधर्माभिसम्बोधविषयेख प्रयन्तौति योज्यम्। यया धर्मतयेति मायोपमतया। ऋभ्यनुजानन्तौति। यथा सर्वमार्गानुपलमालम्बनेन मनस्तारेण परिणाम्यमानस्य खहस्तं प्रयच्छन्ति। अनपराध इति। निर्दीषत्वादक्ता-पराधः । अपगतोपल्तमविषयत्वान्निर्विषः परिणामः, रूप-कायधर्मकायप्राप्तिहेतुत्वाद्ययाक्रमं महापरिणामो धर्म-धातुपरिणामः । प्रयोगप्रष्ठावस्थापुष्टत्वात् परिपूर्णः । मौलावस्थायां सम्यक् परिपूर्णत्वात् सुपरिपूर्णः । चैधातु-कापर्यापन्नपरिणामनामनस्तारं प्रतिपादयनाइ। पुन-रपरं बोधिसत्त्वयानिकेनेत्यादि । अपर्यापनमिति कामा-

अतौतादिकालचयेऽप्रतिस्थितत्वादाह। नाप्यतौतमि-त्यादि । ननु कामादिधातावतौतादिकाचे चावस्थितस्य चित्तन्न एरिएामात् कयं तच न प्रतिस्थित इति। तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाह। च्यथ्वचैधातुकेत्यादि (p. 154, 1)। रतदुक्तम् चध्वचैधातुकस्य तच्चेनानुत्पादादपर्यापन्नत्वे कथं तच स्थितः । परिणाम इति । यचापि धर्म इति बुब्बत्वे धर्मधातुवत् स्रयभावाद्विनष्टः परिणामः । अपर्यापन्न इत्यभिनिवेशो बन्धनमित्याह। ऋष तमित्यादि। उप-संहरन्नाइ। तच योऽयमित्यादि। प्रश्नमुखेन सम्यगुप-देश्रकत्वात् । त्रार्यसुभूतेः साधु साध्विति साधुकारः । त्रान्यथार्थमैचेयेगोपदिष्टत्वात् कथमन्यं प्रति साधुकारः साधुः स्यात्। नन्वविपर्यस्तधर्मदेशनाऽभावे कथं शास्तू-क्तयमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। यो च्चयमित्यादि। एतदक्तम्। "यसान्मायोपमतया सर्वोऽयं परिणामो धर्म-धातुपरिणामस्तसादविपर्यस्तदेश्रनया बुब्रहत्यं वरोषीति। अतोऽनन्तरं महापुग्धोदयपरिणामनामनस्तारो वक्तव्यः । स च म्टदुमध्याधिमाचभेदेन चिविध" इति । म्टदुमधि-क्तयाह। ऋस्यामेव धर्मतायामित्यादि। यावत् पच्चा-नामभिज्ञानां खाभिनो भवेयुरिति (p. 156, 3)। एतदुक्तम् "दश्रकुश्रलकर्मपथसेविनः सत्त्वानारभ्य यावत् पञ्चाभि-ज्ञानां पुण्याभिसंस्तारान्मृदुभूतात्तदनुपलमालम्बनमन-स्तारेणानुमोदनापूर्वकपरिणामस्याधिकपुख्यत्वेन स्टू-पाधिभेदानमृदुमहापुखोदयपरिणामनामनस्तार" इति ।

फलस्थमारभ्य यावत् प्रत्येकनुडानां पुख्याभिसंस्कारा-न्मध्यभूतात्तदनुपलमालम्बनमनस्तारेणानुमोदनापूर्वत-परिणामस्याधिकपुख्यत्वानमध्योपाधिभेदेन मध्यमहापुख्यो-दयपरिणामनामनस्तार" इति । अधिमाचं वक्तमाह । तिष्ठन्तु खनु पुनरित्यारभ्य यावत् सर्वेऽप्युपनमसज्जिनः दानं दद्युरिति (p. 157, 7)। गङ्गानदीवाखुकोपमेषु चि-साइसमहासाहसेषु लेाकधातुषु सम्यक्तम्बोधिप्रस्थितसर्व-सच्चानां तावद्भिरधिकैर्वा सोपलमोः सर्वैश्वीवरपिएड-पातादिभिस्तावतः कल्पानुपस्थानकरणपुण्यादधिमाच-भूतात्तदनुपलम्भालम्बनमनस्तारेणानुमोदनापूर्वकपरि-णामस्याधिकपुख्यत्वेनाधिमाचोपाधिभेदादधिमाचमहा-पुख्योदयपरिणामनामनस्तार इति समुदायार्थः। अव-यवार्थस्तच्यते । सम्प्रस्थिता इति प्रणिधिप्रस्थानचित्ताभ्यां प्रवत्ता इत्यर्थः। ते सर्व इति। दद्युरेतेन पर्यायेगेति वस्यमाग्रेन सम्बन्धः । तमेव कथयन्नाइ । अन्येषित्यादि । अन्येषिति अपरापरेषुः। उपतिष्ठेदिति। सञ्चद्पस्थानं कुर्यात् । सर्वसुखोपधानैरिति । स्नानोदर्तनादिभिः, सर्वैः सुखसंस्पर्शविहारैरिति। यथेच्छं चङ्कमणादिविहारैरुपतिष्ठे-दिति पूर्वेण सम्बन्धः । एतेन पर्यायेगेति । ते सर्वे सम्य-काम्बोधिसंप्रस्थिताः सत्त्वा यथोक्तापरापरलेाकधातुस्थित-सर्वसत्त्वानामेतेन पर्यायेग्वैकेकसत्त्वक्रमेग्गेपस्थानात्तच

षछपरिवर्तः ।

मध्यमावेदयन्नाइ। तिष्ठन्तु खसु पुनरित्यादि। यावत्

सर्वे प्रत्येकबुडा भवेयुरिति (p. 156, 21)। एतद्त्तं "प्रथम-

दानमुपलमासञ्ज्ञिनो दद्युरिति यावत्। तान् सर्वसच्ता-नित्यादि। तानन्यान् यथोक्तलेाकधातुस्थितान् सर्वसच्या-नेकैकं परिकल्प्य कत्वा पुनस्तानेव सर्वबोधिसच्चानेकैको बोधिसच्चस्तावतः कल्पानुपतिष्ठेदिति वाक्यार्थः । क्रमेगे-त्यभिप्रायात् पूर्वद्वारकादस्य विशेषः। ऋनेन पर्यायेग दानं दद्यादिति। यथा गङ्गानदीवासुकोपमान् कल्पानेकं बोधिसच्चमेको बोधिसच्चः समुपतिष्ठेदेवं स एवैको बोधि-सच्चोऽनेन गङ्गानदीवासुकोपमकल्पावस्थानक्रमेग तेषा-मपरापरनिर्दिष्टलोकधातुंसङ्गृहीतानां सर्वेषां बोधि-सच्चानां सुखोपधानार्थं दानं दद्यादेवमनन्तरोक्तकमेण सर्वेऽपि ते सम्यक्सम्बोधिसम्प्रस्थिता दानं दद्यः। रूपौ भवेदिति । परमाणुस्वभावरूपस्तन्धः स्यात् । नमायेतेति प्राचुर्यान तिष्ठेत्। ननूपलमासञ्ज्तिनां दानमयः पुण्या-भिसंस्तारोऽप्रमेयोऽपि कथं यावदुपनिषदमपि न श्रमत इति (p. 158, 7)। तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाह। तथाही-त्यादि। एतद्क्तम् "यस्मात्तेषां सुप्रभूतं दानं दत्तं सदेक-त्वादिसंखादिरहितमप्यप्रमेयादिसंखायोगादप्रमेयं सुब-च्नित्यादिपरिसंखातं भवति। तस्मात्तचेतुकपुखाभिसंस्कारः परिणामनापुण्यस्तन्थस्याप्रमेयादिसंख्यारहितस्य यावदुप-निषदमपि न क्षमत" इति । भगवद्धिष्ठानेन क्रतादर-तया देवपुचाः कारिचमाहुः। यच हौत्यादिना । नयचय-विनेयसच्तमार्गोपदेशहेतुभावव्यापारयुक्तत्वेन जगदर्ध-करणान्महापरिणामः। कथमेवमित्यादिश्रङ्कायामाह । यच हि नामेत्यादि । यस्मिनुपायकौ शले सति यस्मात्ता-वन्तमप्रमेयादिसंखावन्तं नाम प्रसिद्धं पुख्यस्तन्धमभि-भवति । तस्मान्मद्दापरिणाम इति वाव्यार्थः । सम्यग्देश-नया सञ्जातप्रसादातिश्यत्वेन पूजापूर्वकं प्रशंसार्थमाइ। त्रय खलु चायस्तिंशानामित्यादि। पुरतः समन्ताच यथाक्रमं प्रकरस्रेपादभ्यवाकिरन्त्रभिप्राकिरन्त्रित्यर्थभेदः। एवमन्येभ्य इति। यामादिभ्यः। एवमेवेति चायस्त्रि शंकायि-कानामिव महापरिणामोऽयमित्यादिश्रब्दमुदौरयन्ति । पुनः पुनरुचारणाह्वीषमुदीरयन्ति। एवमेव पेयालेन कर्तव्यमिति । एवमेव शब्दमुदौरयन्ति घोषमनुश्रावय-न्तौति पददयं सर्वच महापरिणामोऽयमित्यादिहारकान्ते-ऽतिदेश्रनौयमित्यर्थः । चिरराचसम्चितमिति दौर्घकालेा-पार्जितम् । महाविस्तरसमुदानौतमिति । अनेकप्रयोग-यत्नसाध्यम्। पुनरपि परिणामस्य माहातयार्थमाह। त्रय खलु भगवांस्तानित्यादि (p. 159, 13)। ननु प्रयो-गादिमइत्त्वेऽपि कथं दानमयः पुखाभिसंस्कारः स्वल्प-प्रयो। दिजनितपरिणामपुण्यक्रियावस्तुनो यावद्पनिषद-मपि न क्षमत इति। तत्वस्य हेतोरित्याश्रद्धाह (p. 161, 8)। तथा हि ते बोधिसच्चा इत्यादि। प्रमाखव्याहतत्वेनोप-समस्य विपर्यस्तत्वादिति मतिः । अनुमोदनापूर्वकमपि सर्वमेवाधिमुक्तिमनस्कारेगोपार्जितं कुश्रलमूलं सर्वधर्मा-नुपसम्भभावनया सर्वसत्त्वार्थमनुत्तर बोधौ मायापुरुषेगेव परिणामयितव्यमित्येक एव सर्वसम्वानां चियाननिर्याण-मार्गीपदेशहेतुभावव्यापारयुक्तः परिणामनामनस्कारः।

म्टर्मध्याधिमात्रश्व महापुख्योद्यात्मकः ॥२३॥ इति। अनुमोदनामनस्तारेण स्वपरपुण्यक्रियासमतां प्रति-सभत इत्यतोऽनन्तरमनुमोदनामनस्तारार्थमाइ। স্বয खल्वायुषानित्यादि । कियतेति कियन्माचेख प्रकारेख । न यत्तीते न मन्यते। नोपसभत इति तत्त्वतः प्रयोगाद्यव-स्थास्विति योज्यम्। न कल्पयति न विकल्पयति न समनुप-श्वतौति। यथाक्रममतौतानागतप्रत्युत्यन्नानिति सम्बन्धः। त्रभूतपरिकल्पप्रभवत्वात्कल्पनाविठयिता वर्तमानस्वसा-मान्यरूपविरहाद्ययाक्रममजाता त्र्वनिर्जाताः । त्र्रतौ-तादागमनाभावेनानागतिकाः । अनागते गमनाभावे-नागतिकाः। धर्मतेति मायोपमरूपता। इयतेति। एता-वतानन्तरप्रकारेग्रेत्यर्थः । यथाविमुक्तिरिति (p. 162, 17)। यथा क्रोशत्त्रेयावर खविगतिरनुत्यत्तिसम्रखा। तत्त्वेन सांक्रे-शिकधर्मायोगादबद्वानां वैयवदानिकधर्मविरहादमुक्ता-नाम् । यसादव्याइतदर्भ्रनालोकस्य शास्तुर्ययाविभागशः

विश्रेषः परिणामस्तु तस्य कारिचमुत्तमम्। नोपलम्भाक्ततिञ्चासावविपर्यासलक्ष्रणः ॥ २१ ॥ विविक्तो बुद्रपुर्ख्यौघस्वभावस्मृतिगोचरः । सोपायञ्चानिमित्तञ्च बुद्वैरभ्यनुमोदितः ॥ २२ ॥ चैधातुकाप्रपन्नञ्च परिणामोऽपरस्त्रिधा ।

कस्यचित्तु कचिदभिनिवेश इति तत्प्रतिपस्रार्थं ययोक्त-न्यायेन मन्दबुड्विजनानुग्रहाय दादशप्रकारः प्रमेदः क्वतः। तौरु प्रज्ञानामवज्ञाविनिटत्त्यर्थं नातिप्रमेदः। तयाचोक्तम्। प्रत्यात्मनि प्रतिभासिते तथा विभागेनैव जगडितविधित्मया तेन द्रष्ट्रा करुणामयेन भगवता कर्मफले प्रोक्ते। तस्मा-दतौन्द्रियमपि सर्वं यथादर्शनमेव स्थितमिति भावः। संसारनिर्वाणाप्रतिस्थानादसक्तानाम्। अनुमोदनाधिकारे प्रसङ्गात् परिणामयामौति। परिणामनामनस्तारः कथितः। मायोपमतया संसरणाभावादसंकान्तितो विनाणाभावाद-विनाश्रत इति योज्यम्। प्रार्णातिपातादिचिविधकायिक-कर्माभावात् कायसुचरितम् । स्वावादादिचतुर्विध-वाचिककर्मविगमादाक्सुचरितम् । त्र्राभिध्यादिचिविधचैत-सिककर्मवियोगान्मनःसुचरितम् । पूर्ववत्तत् कस्य हेतो-रित्याण्ड्य तथैवाभिप्रायेणाह। तथाहि ते बोधिसत्त्वा इत्यादि (p. 165, 5)। पैशुन्यपारुष्यसम्मित्नप्रलापैरभिधा-नादाकुष्टः। दण्डादिभिक्ताडनादभिह्नतः। इठेन नियम-करणात् परिभाषितः । उन्नतिसन्न ग्रोनेन सह वर्त-नात् समान इत्येके। समानग्रब्दः सन्नित्यर्थे वर्तत इति केचित्। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याग्रद्ध्याह। तथा हि त इत्यादि (p. 166, 19)। उत्तप्तवौर्यारमप्रदर्शनार्थं स्थान-चङ्गमणयोरुपादानात्तिष्ठन्तञ्चङ्गमाभिरूढा इति दयमुक्तम्। त्रनभ्युत्साहरूष्ठणविषादविगमादविषौदन्तः। स्त्यानमित्रे-नेति (p. 167, 8)। मोहांशिकचित्तकर्मण्यता स्त्यानं दध्याद्युपयोगनिमित्तमागम्य मोर्ह्वाणिकश्वेतसोऽभिसंक्षयो मिडम्। पूर्ववत् तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। तथा हीत्यादि (p. 168, 3) । चत्वारि ध्यानानि समापद्येरनिति। सौकि-कानि रूपधातुसंयद्वीतानि चत्वारि ध्यानानि भावयेयुः।

तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्ख पूर्ववदाइ। तयाद्दि ते बोधि-सत्त्वा इत्यादि। तदयं समासार्थः संवृत्युपायेन कुश्र्ल-मूलान्युपलभ्य प्रमुद्तिचित्तेन परमार्थतोऽनुपलम्भतया-ऽनुमोदनीयानीत्यनुमोदनामनत्कार इति। तथा चोक्तम्। उपायानुपलम्भाभ्यां शुभमूलानुमोदना।

उपायानुपलमाभ्यां शुभमूलानुमोदना। त्रानुमोदे मनत्कारभावनेइ विधौयते॥ २४॥ इति

त्रभिसमयालद्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याखाया-मनुमोट्नापरिणामनापरिवर्तो नाम षष्ठः ॥

साखवभावनामार्गानन्तरमनाखवो भावनामार्गौ वक्तव्यः। स च दिविध इति। प्रथममभिनिर्हारलक्षणं भावनामार्गं वक्तुं खभावाभिधानादाइ। ऋष खल्वायुष्मा-नित्यादि (p. 170, 2)। तथागतज्ञानस्य निष्पादनहेतुत्वा-त्सर्वज्ञज्ञानपरिनिष्यत्तिः । सर्वज्ञत्वमिति रूपाद्यविपरौत-दर्शनं स्वभाव इत्यर्थः। एवमित्यादिवचनेन लब्धप्रसादा-तिश्रयत्वादभिनिर्हारस्य विस्तरेण ज्ञानस्वाभाव्यपरिदीप-नार्थमाह। अवभासकरौत्यादि। उष्मगतज्ञानालेाकत्वा-द्वभासकरी। कायवाङ्मनोभिः प्रणामान्नमस्तरोमि। यस्मान्नमस्ताराईत्वान्नमस्तरणीया। मूर्धावस्थाप्राप्तत्वेना-अबादिभिरसंसर्गादनुपलिप्ता। श्वान्तिस्वभावत्वेनापाय-संवर्तनौयकर्मविगमात् सर्वसोकनिरुपसेपा। अत्रयधर्मरूप-त्वेन खोकोत्तरज्ञानोदयहेतुत्वादाखोककरौ। दुःखधर्मज्ञान-श्रान्या स्वदर्भनप्रहातव्यचैधातुकक्षेणप्रहाणात् सर्वचैधातु-कवितिमिरकरी। धर्मज्ञानेन विमुक्तिसाश्चात्करणात् सर्व-क्षेश्रदृष्ट्यन्धकारापनेचौ। अन्वयज्ञानस्रान्त्याऽऽर्यधर्मान्वया-वगमादाश्रयणीया। ऋत्वयत्तानेन निश्वयावधारणादय-करी। समुदये धर्मज्ञानश्चान्यादिभिञ्चतुर्भिः श्वर्णैः पूर्व-वद्यापारकरणाद्ययाक्रमं बोधिपश्चाणां धर्माणां श्लेमकरौ, त्रालोककरौ, सर्वभयोपद्रवप्रहीर्णाऽऽलोककरौति पद-चतुष्टयं योज्यम् । मांसदिव्यप्रज्ञाबुद्धधर्मचक्षुःपरिग्रहं क्रत्वा पूर्ववन्तिरोधे धर्मज्ञानश्चान्त्या मार्गदर्शयचौ । धर्मज्ञानेन चक्षुरन्वयज्ञानस्रान्त्या स्टटुमध्याधिमाचविपस्रापगमेनार्थ-धर्मान्ययावगमान्मोइतमस्तिमिरविकरणी। अन्वयज्ञानेन निश्वयावधारणाद्वितिमिरकरणी। मार्गे तथैव धर्मज्ञान-

ৼ৸৽

श्चान्याऽकरणी। धर्मज्ञानेन मार्गावतारणी। अव्ययज्ञान-श्रान्त्या सर्वज्ञता। अन्वयज्ञानेन सर्वक्षेण्ज्ञेयावर्णवासना-नुसन्धिप्रह्रौगतामुपादायानुत्पादिका । सासवभावना-मार्गेण कुण्रलधर्मप्रसवनादनिरोधिता। मायोपमत्वादना-सवाभिनिर्हारभावनामार्गरूपेण सदावस्थानादनुत्पना-निरुद्वा । अत्यन्तविशुद्विभावनामार्गस्वभावेनातिश्यद्वित-कारिग्गीत्वात् स्वलन्त्रग्रन्थतामुपादाय माता। स च म्टदुमध्याधिमाचभेदाचिविध इति यथाक्रमं दश्रवलकरी, अनवमर्दनी, नाथकरीति पदचयमुक्तम् । आनन्तर्यमार्ग-तया सर्वसंसारप्रहाणात् संसारप्रतिपन्धः । क्रूटः सामग्री तच तिष्ठतौति हेतुप्रत्ययजन्यो भावस्तयोन्नस्तत्यतिषेधा-दक्कटस्थतामुपादाय विमुक्तिमार्गेख सर्वगुखसम्पद्भि-मुखीभावात् सर्वधर्मस्वभावविदर्शनी, पश्चादेवं समधि-गततम्वानां यथाश्रयं चियानधर्मदेशनया परिपूर्शचिपरि-वर्तदादशाकारधर्मचकप्रवर्तनौत्येवनेषां पदानामर्थनिर्देशो वाच्य इति पूर्वाचार्याः। तच चयः परिवर्ता द्वादशा-कारा यसिन् धर्मचक इति विग्रहः। तचामौ चयः परि-वर्ताः। यदुत इदं दुःखमार्यसत्यं तत् खख्वभिज्ञाय परिज्ञेयं परिज्ञातम् । इदं दुःखसमुदय आर्यसत्यं तदभि-ज्ञाय प्रहातव्यं प्रहीग्रम्। इदं दुःखनिरोध आर्यसत्यं तदभिज्ञाय साम्चात्कर्तव्यं साम्चात्कृतम् । इदं दुःखनिरोध-गामिनौ प्रतिपदार्यसत्यम् । तत् खल्बभिन्नाय भावयितव्यं भावितं मयेति भिम्नवः पूर्वमनुत्रुतेषु धर्मेषु योनिशो-मनसिकुर्वतः प्रत्यस्वार्थत्वादनास्वा प्रज्ञा चसुरुद्यादि । निःसंश्रयत्वाज्ज्ञानं भूतार्थत्वादिद्या विशुद्धत्वादुर्बिरुदयादी-

त्येतल्तियापदमेकैकसिन् सत्ये चिषपि योज्यम्। उप्रतः प्रत्येकच्चतुर्णामार्यसत्यानां चिपरिवर्तनाचिपरिवर्तम् । चक्षुरित्यादयय्वाकारायत्वारस्तिपरिवर्तनात् प्रतिसत्यं चय इत्यतो द्वादशाकारम् । एतावतैव जगदर्धसम्पादनात् परिपूर्णं चिपरिवर्तदादशाकारं धर्मचक्रमिव धर्मचकं यत् प्रथमतो वारागस्यां भाषितं सूचम्। यथा राज्ञश्वक-वर्तिनञ्चक्ररत्नमग्रेसरं सर्वस्तु बलकायस्तदेवानुसरन् पञ्चा-न्नच्छति. तथा सकलचैंचेाक्याधिपतेस्तथागतस्य तत् स्त्रचमग्रतः इत्वा सर्वो देशनाधर्मः प्रभवति। श्रतस्त-मातुराधिपत्येन प्रवर्तत इति। भगवती तथोक्ता। श्रेष्ठतां प्रतिपादयितुमाइ। कथं भगवानित्यादि (p. 171, 12)। परिइरवाइ। यथा शारिपुत्रेत्यादि। शास्तरीव कथिता। कुत इति कस्माईतोरित्यर्थः। तदेवाइः। किन्निदानेति । रतन्निदानेति पुख्यस्तन्धाभिभवहेतुका । त्र्रमिनिर्हारश्रेष्ठताधिकारे परिणामनामनस्कारपुख-स्तन्धहेतुका पृच्छा किमर्थमिति चेदच्यते। यच हि नाम साम्रवपरिणामनामनस्तारस्येदृशौ अष्ठेष्ठता यद्दलादप्रमेय-दानादिपुख्यस्तन्धाभिभवो जातस्तच सुतरामेवानासव-भावनामार्गस्वेति कथनाय परिणामाभिभूतपुण्यस्तन्ध-पुनरित्यादि (p. 172, 12)। सर्वज्ञतामार्गावतारायेति। बुद्धत्वप्रापकमार्गप्रमुदितादिभूमिषवतारनिमित्तम् । ऋप-रिणायकमभव्यमिति। सार्णिभावरहितमयोग्यम्। दान-

मित्यादि। तच दानं धर्मामिषाभयभेदाचिविधम्। तथा श्रीलमकुश्रलनिष्टत्तिकुश्लप्रवत्तिसत्त्वार्थक्रियारूपेग चिविधम् । तथा स्रान्तिरपि धर्मनिध्यानद्ःखाधिवासन-परापकारमर्षणात्मका चिविधा। तथा वीर्यमपि सन्नाइ-कुश्रखसच्चार्थप्रयोगभेदाचिविधम्। तथा ध्यानं गुणसच्चार्थ-क्षेश्प्रप्रतिपश्चसुखाभिनिर्हारात्यूर्ववचिविधमिति । जात्यन्थ-उत्पद्यमानमेव संइतिपरमार्थसत्यसकल-भूतमिति । सत्त्वार्थासम्बनभेदात्त्रिविधप्रज्ञाचक्षुषा विद्तीनम् । कुतः पुनरिति । कस्मात्पुनर्ने वेत्यर्थः । पारमितानामधेयमेव कथयति। पारमिताग्रब्दमिति। आसाज्वसुः प्रतिलमा इति (p. 173, 1)। दानादिपारमितानां धर्मताचक्षःसमन्वागमः। सर्वधर्मानभिसंख्ततिं प्रतिपादयितुमाइ। कथं भगवन् बोधिसच्चेनेत्यादि । परिहरनाह । रूपस्वेत्यादि । मायो-पमतया रूपादेरधिगमो मातुरभिनिर्हार इत्यर्थः । उप-संहरनाइ। एवमनभिसंस्कारेग्रेत्यादि। तथतारूपत्वात् सर्वधर्मविग्रेषानुत्पाद्नेनाधिगमो प्रयोगोऽनभिसंस्कारस्तेन स्कन्धानामधिगम इति यावत्। कचिदनभिनिर्हारेणेति पाठस्तचाप्ययमेवार्थो याद्यः । सर्वधर्मानुपलम्भेनाभिसम-यार्पणार्थमाइ । एवमभिनिर्ह्ततेत्यादि । न कश्चिद्वर्ममर्प-यतौति । यथोपसमादिविपर्यासक्तथा न कश्चिद्धिगम धमें योगिसन्ताने समुत्यादयति तदा प्रज्ञापारमितेति संख्यां गच्छत्यविपर्यस्तत्वादिति मतिः । सर्वज्ञतायास्वर्पणं युक्तमन्यथा निरर्थिंकैव प्रज्ञापारमितेत्यभिप्रायवानाइ। किमियम्भगवन्तित्यादि । विपर्यासदारेग नार्पयतौत्याइ ।

न यथोपसमा इत्यादि। तचोपसमो बाह्यार्थोपसमाः। नाम चत्वारोऽरूपिगः स्तन्धाः । अभिसंस्तारो मायोपम-मेवेदं तत्त्वमित्यादिचित्ताभोगः । प्रकारान्तरव्यवच्छेदेना-न्यथार्पणमित्याद्द। कथं तहीँत्यादि (p. 174, 1)। यथा कौशिक नार्पयति तथार्पयतीति। येन प्रकारेण मायो-पमतया कञ्चिद्भिनिवेशं विपर्यासं नार्पयति तथा सर्वज्ञतामर्पयतीत्यर्थः । न किच्चिद्वर्ममुत्पाद्यतीति वैयवदानिकं न किष्चिडमें निरोधयतौति सांक्षेणि-कम्। प्रत्युपस्थितेत्वनुत्पादाय। ऋनुपस्थितेत्वनिरोधायेति योज्यम्। एवमप्यभिनिवेशो बन्धनमित्याहः। सचेदेवमि-त्यादि । प्रयोगदर्शनभावनाविश्रेषमार्गेषु यथाक्रमं दूरी-करिष्यति रिक्तीकरिष्यति तुच्छीकरिष्यति न करिष्यतीति पदचतुष्टयं योज्यम् । प्रकारान्तरेणापि दूरीकरणादिक-माह। ग्रस्येष इत्यादिना। भवत्येष रूपाद्यभिसंबोध-पर्याय इत्यर्थः। ननु "धर्मतया रूपाद्येव प्रज्ञापारमिते"ति न्यायात् कथं रूपाद्यवगमेन मातुर्दुरौकरणादिकमिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । प्रज्ञापारमितायां हीत्यादि । रतद्त्तम्। "मायोपमतया यस्माद्रूपाद्येव जिनजननी-त्येकस्वभावत्वेन न्यायात् परिदौपितायां प्रज्ञापारमितायां ष्टययूपाद्यवगमो विपर्यासत्तसाद्रूपाद्यवगमेन मातुर्दूरौ-कणादिकमि"ति । महार्थतामाइ । महापारमितेयमि-त्यादिना। बुडमहार्थसाधनान्महापारमिता। तच न महत्करोति। अधिकानुत्पादनात्। नाल्पौकरोति (p. 175, 3) व्यवस्थितानपकर्षणात् । तदेव यथायोगं कथयति ।

न संक्षिपति न विक्षिपतौति।

"प्रसिद्धमाचस्य हि याऽयथार्थता

तदर्थसंबोधफलं हि शासनम्।"

इति भावः। न बस्तौकरोति। ऋपूर्वसमारोपात्। न दुर्बलीकरोति विद्यमानानुपवादात्। प्रथग्जनव्यवस्थायां विपर्यासबलादल्पीयसी सर्वज्ञता मुत्त्ववस्थायां मातुः सामर्थ्येन विपर्यासापगमान्महती जाता। तत्कथमेवं वख्यत इति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । अत्रसंक्षिप्ता हीत्यादि । एतद्त्तम्। "विपर्यासापगमे मातुः सामर्थ्यस्य स्थितत्वेन यस्मात् सर्वज्ञताऽसंहिा प्राःविहिमा तस्मान महती नाल्पी-क्रियत" इति। तचाप्यभिनिवेशो बन्धनमित्याह। सचेदेव-मित्यादि। किम्पुनरेवं सज्जानान इति। वय्यमाणोपलमां प्रतिपद्यमानः किं पुनः प्रज्ञापारमितायाञ्चरत्यपि तु महोपलमात्वानैवेत्यर्थः । ननूपलमास्य को दोषो येन तत् सङ्गावान चरतौति। तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्घाह। न च्चेष इत्यादि। एतदुत्तम्। "यसादेष प्रज्ञापारमितायाः सदृशः स्यन्दो निष्यन्दस्तदनुरूपं फलं सत्त्वनिर्वाणोपलमो न भवति । तसादुपलम्भभावान्न चरती "ति । कथं पुनरेत-दिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । सत्त्वास्वभावेत्यादि । सत्त्वानामस्वभाव एव जातिः प्रक्ततिर्यस्या इति सा तथोक्ता। एवं मन्यते सच्चानुत्पादप्रक्षतिकाया मातुः कथं सचोपलमो निष्यन्दफलमिति। सचानुत्पादरूपतार्थ-मेवाइ । सत्त्वास्वभावतयेत्यादि । तचास्वभावता विवि-क्तताऽचिन्त्यता यथाक्रमं कल्पितादेर्वेदितव्या । सत्त्वा-

विनाश्चधर्मता सदैवावस्थिता तथता। सत्त्वस्य मायो-पमतया दर्शनमार्गेणानवगमः सत्त्वानभिसम्बोधनता। सत्त्वस्य पूर्वभावनामार्गेणाऽप्रतिपत्तिः सत्त्वयथाभूतार्था-नभिसम्बोधनता। सत्त्वस्य बलं प्रमाणाव्याहतं सामर्थ्यं मायोपमत्वं तस्य प्राप्तिः समुदागमनता। तया तथागत-बल्लस्य प्रज्ञापारमितायाः समुदागमनता वेदितव्या। यथोक्तस्वभावादिल्वस्रण् एवाभिनिर्हारभावनामार्गोऽव-सातव्यः। तथा चोक्तम्।

स्वभावः श्रेष्ठता तस्य सर्वस्यानभिसंस्कृतिः।

नोपसमोन धर्मा सामर्पणा च महार्थता ॥२१॥ इति तदनन्तरं दितौयोऽत्यन्तविश्वडिलष्ठणो भावयितव्य-स्तद्त्यादानुत्पादहेतोर्यथाक्रमं परिग्रहत्यागेनेत्युत्पादहेतुं तावत्प्रतिपाद्यितुमाइ। यो भगवन्तित्यादि (p. 176, 7)। मार्गान्तराकांष्ट्रणान कांष्ट्रिष्यति। सन्देहाभावान विचि-कित्मिष्यति। अज्ञानविगमान धन्वायिष्यति। चिर-चरितावौति । चिरं दौर्घकालं चरितमनुष्ठितं दानादि । **श्रावकादिबोधावनिर्यातनेनावितुं र**क्षितुं श्री<del>ल</del>मस्येति तथोक्तः। अनुगमिष्यति धर्मतोऽर्थतञ्च। अनुभोत्स्यते तन्नयतः । अनुबोधयिष्यति परानुभयथा यथाक्रममित्येव-मर्थभेदो वाच्यः। परिवारादिदानात्पर्युपास्यः। संशयार्थ-. परिष्टच्छनात् परिष्टच्छीति बुडसेवा कथिता। त्र्रधि-मोश्रस्य पर्युपासनादिना कः सम्बन्धो येनाधिमोश्रवस्नात् पर्युपासनादिकं प्रतीयत इति। तत्कस्य हेतोरित्या-श्रङ्धाइ। यः कश्चिदित्यादि। एतदुक्तम्। "विशिष्टकारण-मन्तरेख ताद्यगिधाधिमोश्चाद्यसम्भवात् तत्कारणं तथा-

રપૂર્લ

गतपर्युपासनादिकमनुमौयत" इति । समाधानोत्पादना-च्छोचमवद्धाति। मण्डलादिकरणात्मत्कृत्य श्वणोति। त्रप्रस्तुतार्थानभिधानात् कथं नोपच्छिनत्ति । चिर-चरितावी स (p. 177, 4) इति वचनेन दानादिरुक्तः। **त्र्वनेकबुड्वपर्युपासनात् बहुबुड्वपर्युपासितः** । सह्तेतुक-अवणादावनभिनिवेशं प्रतिपादयितुमाह । श्रव्या पुन-रित्यादि। उपलक्षयितुमित्यादिपदानि यथासंखमियं सेत्यादि पदचतुष्टयेन सम्बन्धनौयानि । तचाकारलिङ्ग-निमित्तानि स्वसामान्योभयरूपाणि यथाक्रमं वेदि-तव्यानि। हेतुबलादपि अवर्णं संदृत्या न तु तत्त्वत इत्याह। नो हौदमिति। तदेवाह। नेयमित्यादि। प्रतौयमानेनापि स्तन्धादिना कथं न शक्यते अवणादि कर्तुमिति । तत्कस्य हेतोरित्याग्रद्धाह । सर्वधर्मेत्यादि । तच वर्तमानौभूत-स्तन्धादिस्वलन्त्रणश्रन्यत्वात् सर्वधर्मविविन्नत्वं कार्य-कारणान्तदयविगमादत्यन्तविविक्तत्वम् । तस्नात् चैयध्विक-भ्रन्यत्वेन तत्त्वतः स्तन्धादिभिर्निर्देष्टुं न शक्यत इति वाक्यार्थः । तद्यतिरेकेग तर्हि निर्द्रियतामित्याह । न चान्धचेत्यादि। प्रकारान्तरस्यानिषेधे कथमेवं लभ्यत इति। तत्कस्य हेतोरित्याण्ड्याह। स्कन्धेत्यादि। उत्पाद-इेतुवैकल्येन श्रन्यम्। स्वरूपानवधारणाद्विविक्तम्। कार्य-सामर्थ्यविर हेग शान्तम् । एतदुक्तम् । " सर्वधर्मसंग्राहक-स्तन्धादीनां तत्त्वतो निःस्वभावत्वे तद्यतिरेकेण निर्देष्टुं न श्रव्यत " इत्यादि । इति हीत्याद्युपसंहारः । संज्ञा समज्ञा यथाकमं स्वसामान्यलक्षणोद्वहणलक्षणे। प्रज्ञतिस्तत्सङ्केतो-33

द्वहणम् । व्यवहारः प्रज्ञप्तिपूर्वकौ हिताहितप्राप्तिपरि-हारौ । विभज्येत्यादि (p. 178, 3) । प्रज्ञापारमितायोगार्थं येनोपायकौण्डलं विमाचतया स्टदादिभेदेन भावितं स योग-मापत्स्यत इति विभज्य वक्तव्यमेतदनेनोपायकौण्डलमुक्तम् । यथोक्तमेव सेवादिचयमुत्यादहेतुः । तथा चोक्तम् ।

बुडसेवा च दानादिरुपाये यच्च कौशलम्।

हेतवोऽचाधिमोष्ठस्य ॥

इति। अनुत्पाद्हेतुं निर्दिशनाह। स्यात् खलु पुन-रित्यादि । अजनधिमोधे किं कारणमिति । तत्कस्य हेतो-रित्याश्रद्धाह । पूर्वमपौत्यादि । ततः पर्षद्वोऽपकान्ता इति प्रतिश्चेपचित्तेनेति श्रेषः प्रयोगाद्यवस्थाचये यथाक्रमं सञ्चितेनेत्यादि वक्तव्यम्। कायासनिधानान कायसामग्री। चित्तविश्वेपात्न चित्तसामग्री। प्रत्यसानुमानागमप्रमाग्रै-र्थथासंखं न जानन्ति न पश्चन्ति न बुध्वन्ते। ऋत एव न वेदयन्ते परानिति ग्रेषः । स्वरूपनिराकरणात् प्रत्याखा-स्यन्ति सामर्थ्यापह्नवात् प्रतिश्चेम्यन्ति (p. 179, 4) । अप्रि-याभिधानात् प्रतिकोध्यन्ति। कुण्रलमूलानुत्पादाद्पहत्या-कुण्रखवासनोत्पादेन दग्धाः खल्पदानादिचययोगादल्प-पुण्याः । सट्मैच्यादिसम्भवादल्पकुश्रलमूलाः । कर्तुकाम-तापनयनादिच्छन्दयिष्यन्ति। स्वरूपापनर्षणकरणादिवेच-यिष्यन्ति । पुनः प्रवृत्तिनिराकरणादिवर्तयिष्यन्ति । सर्वे-गेत्यादि । सर्वेग बुडरत्नादिरूपेग । सर्वं शाक्यमुनितथा-गतादिरूपम् । सर्वथा स्टद्स्दादिप्रकारभेदेन सर्वमधि-श्रीलादिप्रकारम् । उत्पादनादुपस्थितेन । विनाशा-

२५ूच

भावात्समुत्यापितेन (p. 180, 2)। महानिरयेषिति। जम्बू-दौपस्याधो विंशत्या योजनसइस्रेरवीचिर्मद्दानरकः। तत्प्र-मार्गस्तद्परिष्टात् प्रतापनस्तपनो महारौरवो रौरवः संहातः वालसूचः सञ्जीवश्वेत्यष्टी महानिरयाः। तेजः-संवर्तनौति । नरकगतिमुपादाय यावद्वह्म लेकि कश्चित् सच्चो नाविशिष्टो भवति तदा श्रन्यभाजने सप्त स्वर्याः प्रादु-भूंय क्रमेणाप्मण्डलमारभ्य यावत् प्रथमं ध्यानं दह्तति । अन्येषु लेाकधातुषिति । चिसाइसमहासाइसेषु प्रचुर-द्ःखानुभवे किं कारणमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्याह। यथापि नामेत्यादि सुगमः। पञ्चेति (p. 181, 3)। मातृवधः पितृवधोऽईद्रधः सङ्घभेदस्तथागतदुष्टचित्तरुधिरोत्पादश्चे-त्येतानि पञ्चकर्माखनन्तरमवौचिमहानिरये जन्महेतु-त्वादानन्तर्याणि । कार्यकारणस्वभावैस्त्रिभिः सादृश्या-भावाद्यथाक्रमं न प्रतिवर्शकापि नानुरूपाख्यपि न प्रति-रूपाख्यपौति । योज्यम् । ननु दुःखितेषु करुणाप्रवर्तनात् कथं स्थानादिनिषेध इति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह । धर्मदूषका हीत्यादि। अन्येषामपि स्वदोषोपादानात् कसम्बकजाताः । सस्योपघाटकृत्वग्रजातिवद्वोधिसत्त्वस्य विनाशात् क्षणानिर्जातिकाः क्षणसर्पवद्वेषबाहुल्यात् त्रष्णाहिजातिकाः। अत्रनयेन व्यसनमिति (p. 182, 2)। यस्मादेवंविधपापकारिभिः सह्र क्रपाऽविषयत्वेनावस्था-विषयविभागादिकं परिह्लत्यादिकर्मिकाः संवासादिना-ऽनेनेति दुराचारेण व्यसनमुपघाटमापत्स्यन्ते तस्माडर्म-दूषका वर्जनीया इति यावत्। धर्मदूषकाः क उच्चन्त

इत्याइ। ये चेत्यादि। समावत्प्रमाणस्याकथने किं कारण-मिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्धाह। मा तथारूपस्येत्यादि। यसानाहनारतकायप्रमार्गं त्रुत्वा दुःखमहत्त्वं प्रतिपद्य महाभयेन सहसा प्रतिपश्चसमुदाचारादिविरोधेनोष्णरुधि-रागमनादयः खुक्तसानाखायत इति समुदायार्थः। मरणमाचकं वा दुःखमागाढमाबाधं स्पृशेदिति मृद्-मध्याधिमाचमेदादुक्तम्। पश्चिमाया जनताया आलेाक इति ऋशुक्लकर्मकारिणः । संवेगोत्पादाडर्मालेाकः संवेग इति तड्वेतुत्वात्तयोक्तः। सुसंटतकायकर्मवाक्कर्ममनस्कर्मग्रेति (p. 183, 5) यथाक्रमं स्मृतिसम्प्रजन्यतामुपादाय कायिकवा-चिकमानसिककुण्र्लानुष्ठानादुक्तम्। विपरौतकरणेको दोष इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। यव हि नामेत्यादि। एवंरूपेगेति नैतदुडवचनमित्येवं स्वभावेनास्योपलक्षणपर-त्वात्। विपरौतकायवाङ्मनस्कर्मणापौति ज्ञेयम्। प्रकान्त-वाग्दुर्भाषितप्रकरणे।पसंहारार्थमाह । कतमेनेत्यादि । अन्यथानन्तरमेवोक्तमिति कथं प्रश्नः स्यात्। मोइपुरुषा इति। खकेऽवतारात् खस्यैव विनयदर्शनादपि। औदार्या-दपि। गाम्भीर्यादविरुद्वैव धर्मतेति वचनात्। यत्मूचे-उवतरति विनये च सन्दृश्यते। धर्मताच्चानुलेामयतौति बुड्वभाषितलन्ध्रणावगमेन स्त्रचादिसङ्गृहौताया मातुः स्वभावानवधारणान्मूढः। स्यादेतन्निकायग्रन्थे परिमित-परिमाणसूचेष्ठनवतारात्तथापरिच्छित्नप्रमाणविनयपिटके-ऽसंदर्श्रनात्तयाव्यवस्थापितपुन्नलनैरात्न्यादिधर्मताविलेाम-नेनाबुबवचनमहायानप्रतिश्चेपादमोह इति । रवं च

२६०

निरयपरिवर्ती नाम सप्तमः ॥

माराधिष्ठानगम्भौरधर्मतानधिमुक्तते । स्तन्धाद्यभिनिवेश्रश्व पापमिचपरिग्रहः ॥ २७ ॥ इति त्रभिष्ठमयाखद्वाराखोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां

धर्मव्यसनहेतवः ॥ २६ ॥

इत्यस्यार्थस्यापरिज्ञानान्मोइपुरुषाः । दूषयितव्यामिति । परस्परविरोधोद्वावनया प्रतिश्चेप्तव्यामिति पूर्ववत् । प्रतिबाधितव्यामिति प्रत्यसादिप्रमाखवाधनात् । अस्य तु सर्वधर्मप्रतिश्चेपस्य चतुरो इत्त्न् प्रतिपादयितुमाइ । कोऽच इतुरित्यादि । चतुर्भिराकारैरिति । मारा-धिष्ठानगन्भौरधर्मानधिमोस्तक्त्याद्यभिनिवेश्रपापमिच-परियद्दैअतुर्भिः प्रतिश्चेपद्देतुभिरित्यर्थः । तथा चोक्तम् ।

तसादुपेक्षेव वरं ह्यदोषः ॥

प्रागेव सन्देहगतस्य धर्मे

द्ययुक्तरूपेऽपि न युक्तरूपः ।

मनःप्रदोषः प्रकृतिप्रदृष्टे

मस्युपगच्छन्तीति मूढा एव। ऋषवा।

सति, मुक्तकस्त्रचार्ख्यपि स्त्रचान्तपिटकेष्ठपठितत्वादबुब-वचनान्यभ्युपेयानि स्युस्तयैकैकस्मिन् स्त्रचान्तपिटकेऽन्यानि स्त्रचान्तपिटकानि न सर्वप्रकारमवतरन्ति। तथैकैकस्मिन् विनयेऽन्ये विनया न सर्वप्रकारं सन्दृश्यन्ते। तथैकैकस्मिन् निकाये या धर्मता व्यवस्थापिता न साऽन्येषु निकायेषु धर्मतां सर्वप्रकारमनुलेामयतौत्येवमष्टादश्रभेदभिन्नानि स्त्रचविनयाभिधर्मपिटकानि परस्परं ग्रन्यार्थव्यतिभिन्नानि कथं बुब्रवचनानि सिद्धन्तौत्यव्यापकमेतत् बुब्रवचनलन्न्रण्

त्रधिगमानधिगमहेतुं प्राप्तिपरिहारविषयमुक्तैवं प्रक्त-स्यात्यन्तविश्वुड्वित्तन्नरामार्गस्य सामान्येन विश्वुडिं प्रतिपादयितुं गाम्भीयें प्रतिपादयनाह। दुर्राधमोचेत्यादि। (p. 185, 2) द्ःखेनाधिमोच्चत इति दुर्घामोचा। दुर्राध-मोश्चेति यावत्। ननु प्रथग्जनार्यभेदेन बन्धमोश्चात् कथमबड्डममुक्तम् रूपमिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह । रूपाखभावत्वादिति। चैपश्विकरूपस्य न्यायतो निःस्व-भावत्वात् । सामान्येन निर्दिश्यातीतादिभेदेनाह । रूप-स्वेत्यादि । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह । पूर्वान्ता-खभावमिति । पूर्वान्तो हेतुस्तचतोऽनुत्यन्नत्वेनाखभावो यस्य वर्तमानरूपस्येति तथोक्तम्। पूर्ववत्तत्कस्य हेतोरित्या-श्रङ्घाह। अपरान्ताखभावमिति। अपरान्तं कार्यं पूर्ववद-खभावमस्येति विग्रहः । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । प्रत्युत्यनास्वभावमिति (p. 186, 1) । प्रत्युत्यन्नलक्ष्रणविर-हितम्। रूपादिस्वभावश्चन्यत्वेन प्रथग्जनागोचरत्वाहुरधि-मोचा। लौकिकवौतरागाविषयत्वात् परमदुरधिमोचा। ननु रूपादिप्रज्ञापारमितास्वभावयोः संहतिपरमार्थभेदेन विवेकप्रतिपत्तेः कथं परमदुरधिमोचेति । तत्कस्य हेतो-रित्याण्रङ्खाइ। या रूपविशुडिरित्यादि। नानात्वलन्त्रण-भेदाभावादभिन्नम् । प्रभेदलप्तरणच्छेदाभावादच्छिन्नम् । खसामान्यलम्वणनानात्वविरहादा यथाक्रममुक्तम् । इति हीत्यादि ।

> संदृतेस्तवता यैव परमार्थस्यापि सा मता। अभेदात् सोऽपि हि न्यायो यव्यादर्शनमास्थितः ॥

इति न्यायाद् या रूपादेरात्मात्मीयाद्यभिनिवेश-विगमान्मायोपमताविशुडिः सैव सर्वविपश्चरहितत्वेन स्रोतत्रापच्यादिफलस्य प्रज्ञापारमिताया विशुडिस्तया फलस्य या विशुडिः सा रूपादेर्विशुडिरिति त्रदयाद्वैधी-कारादभिन्नमच्छिन्नम् । तस्मात् फलविशुडितो रूपादि-विशुडिस्तया रूपादिविशुडितः फलविशुडिः कथितेति यावत् । तथा चोक्तम् ।

फलगुडिश्च रूपादिगुडिरेव तयोईयोः ।

त्राभिन्नाच्छिन्नता यसादिति ग्रुडिरुदीरिता॥ २८॥ इति सामान्येन ग्रुडिमेवमभिधाय विशेषेणाह । पुन-रपरमित्यादि। सर्वज्ञताविशुडिरिति। चिसर्वज्ञताविशुडि-रित्यर्थः। ततश्वेदमुक्तम् भवति। "आवकाणां क्रेशावरण-प्रहाणात्, प्रत्येकबुडानां तु क्रेशावरणस्य ज्ञेयावरणैकदेश-प्राह्यविकल्पस्य च प्रहाणात् सर्वज्ञताविशुडिः। यानचय-मार्गावरणप्रहाणाद्वोधिसच्चानां मार्गज्ञताविशुडिः। सवा-सनक्रोश्ज्ञेयावरणप्रहाणार्ड्यर्मधातू द्भवत्वादात्यन्तिकौ तया-गतानां सर्वाकारज्ञताविशुडिरि"ति । तथा चोक्तम् ।

क्षेश्रज्ञेयचिमार्गस्य शिष्यखङ्गजिनौरसाम् ।

हानादिग्रुडिरात्यन्तिकौ तु बुडस्य सर्वथा॥ २८ ॥

इति मार्गज्ञताधिकारे विश्वडिकयनप्रसङ्गादात्यन्तिको चेतरा च तथागतानां आवकाणाच्च यथाक्रमं विश्वडिः कथिता। सा कथमित्याइ। अथ खख्वायुषानित्यादि (p. 187, 9)। गम्भीरावभासकर्याचोकोऽप्रतिसन्धिर संक्षेशो-ऽप्राप्तिरनभिसमयोऽनभिनिर्द्यतिरत्यन्तमुपपत्तिरित्यार्थ-श्वारिपुचोक्तानि नवपदार्थानि (p. 187, 9–188, 1) यथाक्रमं म्टदुम्टदादिनवप्रकारभावनामार्गस्वभावत्वेन वाच्यानि । प्रतिपदञ्च विश्रुइत्वादिति भगवतोक्तवचनमधिमाचाधि-माचादिनवप्रकारविपश्चप्रद्राणतो योज्यम् । कामधातु-रूपधात्वारूप्यधातुष्विति वचनात्कामधात्वादिनवभूमिको भावनामार्गो याद्यः । यत्तूक्तम् ।

कामधातौ भवाग्रे च बोधिमार्गाङ्गवर्जिता।

इति तदनुपायकुण्रज्ञान् आवकानधिकत्येति न तेनास्य विरोध इत्येके। अनागम्यस्थानमारभ्य यावदाकिच्चिन्याय-तनपर्यन्तो नवभूमिको भावनामार्ग इत्यपरे। काम-धात्वादिवचनं तु मातुस्तच परमार्थतोऽस्थानप्रतिपादन-परम्। न तु नवभूमिषु प्रत्येकं यथासंख्यच्चाधिमाचाधि-यथोक्तासु नवभूमिषु प्रत्येकं यथासंख्यच्चाधिमाचाधि-माचादिनवप्रकारविपश्चस्य प्रतिपश्चभावेन स्टदुस्टदादि-मार्गो यथाक्रमं नवप्रकारः सर्वथाऽन्यथा च विश्चुद्वि-हेतुत्वादात्यन्तिकौ चेतरा च विश्चुद्विरिति। तथा चोक्तम्। स्टद्स्टदादिको मार्गः श्चुद्विर्नवसु भूमिषु ।

अधिमाचाधिमाचा देर्मसस्य प्रतिपश्चतः ॥३०॥ इति। कथमनुपचरिताऽत्यन्तिकौ विश्वुडिरित्याइ। न जाना-तौत्यादि। स्वरूपं न जानाति। प्रभेदं न संजानौते। विश्वुडत्वादिति। चैधातुकप्रतिपश्चत्वात्। किमिति विषय-गतोऽयं प्रश्नो न तु श्वेपे। तदेवाइ। रूपमित्यादि। ननु सदावस्थितं रूपं किमिति न प्रतिपद्यत इति। तत्कस्य इतोरित्याश्रद्धाइ। विश्वुडत्वादिति। तत्त्वतो निःस्वभाव-त्वात्। ननु चाधिमाचाधिमाचादिः प्रतिपक्षो स्टदुस्टद्दा-दिभिर्विपश्चेरिति भवितव्यम्। तत्कथमन्यथा निर्दिष्ट-

হৰ্৪

मित्याश्वक्षायामाइ । प्रज्ञापारमिता भगवन् सर्वज्ञ-ताया इत्यादि । व्यवस्थितधर्मतत्त्वापनयनाभावात्नापकारं करोति । उपपूर्वाकरणात्नोपकारं करोतौति पूर्वेण सम्बन्धः । प्रतिपक्षं न परियत्न्वाति । न विपक्षं परित्यजति । न जानातौत्यादिप्रकरणस्यायं समुदायार्थः । ननु चाधि-माचादिमाचादिः प्रतिपन्नो स्टदुस्टदादिविपन्न इति भवि-तव्यम् । तत्कथमन्यथा निर्देश्च इति चोद्यस्य परमार्थेन कस्यचिन्नोपकारादिकमिति परिहारतस्तथा संटत्या स्त्रस्न-मलापकर्षणे रजकमहायत्नोदाहरणेन स्टदुस्टदादिकम-प्रतिपन्नोत्पादेन च सामर्थ्यास्तिने समाधानतस्तस्य यथा-निर्दिष्टभावनामार्गस्यान्त्यक्षणस्य चैधातुकाकारज्ञानज्ञेययो-रनुपत्तमाद्या समता सर्वधर्ममायोपमताप्रतिपत्तिः सैव समस्तप्रतिपक्षरूपत्वमिति छत्वा । उपात्यन्तिकौ विश्वाद्धि-र्मुखा भगवतो बुद्धस्येष्यत इति । तथा चोक्तम् ।

चिधातुप्रतिपश्चत्वं समता मानमेययोः।

मार्गस्य चेष्यते तस्य चोद्यस्य परिहारतः॥३१॥इति भावनामार्गपरिसमास्यनन्तरं तद्धिकारे प्राग्यदुक्तं या रूपविशुडियां फलविशुडियां सर्वज्ञताविशुडिरिति तन्निर्दिश्वन्नाइ। त्रात्मविशुडितो भगवन् रूपविशुडि-रित्यादि (p. 189, 1)। यथात्मनः परपरिकल्पितस्य पर-मार्थतोऽनुत्पत्तिविशुडिस्तदद्रूपादिसर्वज्ञतान्तानां विशुडि-वैदितव्येति हारकचयस्यार्थः। केवलं संदृत्या रूपादौना-मात्मनश्चार्थकियासु यथासंख्यं योग्यायोग्यत्वेन तथ्या-तथ्यतया भेदो न तु परमार्थत इत्यभिप्रायेण सर्वच भग- वतोक्तमत्यन्तविश्वद्धत्वादिति । यथोक्तभावनामार्गे तत्त्वतो नाधिगम इत्याइ । आत्मविश्वद्धितो भगवन्न प्राप्तिर्नाभि-समय इति । तच न प्राप्तिरंग्रजप्राप्ता योग्यतालक्ष्रण्या । नाभिसमयो विमुक्तिमार्गेण । तत्त्वेनैवमित्याइ । विश्वद्ध-त्वादिति । श्रन्यत्वादित्यर्थः । संदृत्या तु सर्वमेवास्ती-त्याइ । आत्मपर्यन्ततयेत्यादि । अविचारैकरम्यपूर्वपूर्व-कारणस्यात्मनः स्वभावस्यापर्यन्ततया रूपादौनामपर्यन्तता गम्यत इति यावत् । विश्वद्धत्वाच्यायानुयायिन्योत्पत्त्या रहितत्वात् । मार्गज्ञतामुपसंहरन्नाह । य रवमस्येत्यादि । रवमनन्तरोक्तध्यामीकरणतादिक्रमेण योऽयमवबोधोऽधि-गमः सेयं प्रज्ञापारमिता मार्गज्ञता बोधिसत्त्वानां निर्दोष-त्वेनावगन्तव्या ॥

सर्ववस्तुपरिज्ञानं विना न मार्गज्ञतापरिज्ञानं सम्यगिति सर्वज्ञतां वर्त्तुं मंसारनिर्वाणाप्रतिष्ठानमाइ । सा खखु पुनरित्यादिना (p. 189, 18) । चैयध्विकधर्माणामनुत्पादा-कारेण तुच्यतावबोधाद्या आवकाद्यगोचरत्वेन विप्रक्षता विप्रक्षष्टरूपा बुड्वबोधिसच्चानां प्रज्ञापारमिता मता । सा खखु पुनर्नापरे तौरे मंसारे प्रज्ञयाऽदीनवदर्शनात् । न परे तौरे निर्वाणे क्षपया सच्चार्थकरणात्नापि संसार-निर्वाणमुभयमन्तरेण वस्तुनोऽसच्चान्मध्येऽपि व्यवस्थिता ।

२ईई

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> With the stanza 32 ends the second adhikāra of the kārikās and therefore in the MS. we read— ज्याभिसमया-लङ्कारालोकायां प्रधापागमिताटीकायां मार्गचताधिकारो दितीयः ॥

त्रत्यन्तविश्वुद्धत्वादिति । प्रज्ञाकरुणयोः सम्यक् प्रतिवेधेन संसारनिर्वाणेभयोपलम्भवियोगात् । तथा चोज्ञम् ।

नापरे न परे तौरे नान्तराखे तयोः स्थिता । त्राधवनां समताज्ञानात् प्रज्ञापारमिता मता ॥१॥ इति सर्वज्ञताधिकाराद्यतिरेकनिर्देशेन श्रावकादौनामध्व-समताज्ञानाभावात् सम्यक् प्रज्ञापारमिता दूरौभूतेति । स्वाधिगममाचात्मिका तु प्रज्ञापारमिता रूपाप्रज्ञावैक्ख्या-व्विर्वाणे संसारे चावस्थिता वस्त्ववस्त्वपत्तम्भतयेति ज्ञेयम् । एवमुत्तरचापि कचिदन्वयमुखेन कचिद्यतिरेकमुखेन कचि-द्भयथापि निर्देश इति प्रतिपत्तव्यम् ।

ननु—

यः प्रतीत्य समुत्पादः ग्रून्यता सैव ते मता।

इति न्यायादध्वसमताज्ञानं पदार्थावबोध एव, स च मर्वेषामेव समस्तौति कथं आवकादौनां सम्यक् प्रज्ञापार-मितादूरौभाव इत्याह । एवमपौत्यादि । अपिश्रब्दान केवलमन्येन भावाद्याकारेण । किन्तर्द्धेवमपि न कचित् स्थितेत्यप्यभिनिवेशनिमित्तयोगेनेत्यर्थः । रिच्चिष्यति दूरौ-करिष्यतौति (p. 190, 1) तदात्वे चायत्याच्चेति यथाक्रमं वाच्यम् । किमच कार् ा निमित्तप्रतिपत्त्या मातुर्दूरौभाव इति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । नामतोपौत्यादि । तच प्रज्ञापारमित्तेत्यादिव्यपदेशमाचं नाम कल्पितादि-सन्नत्स् लुनिमित्तम् । सत्तिस्थानविपर्यासः सङ्गः । एत-दुक्तम् । "मायाकारनिर्मितवस्तुनः प्रतिभासेऽविदित-तत्स्वरूपस्य भावाभिनिवेश्रितया नैःस्वाभाव्याप्रतिभास इव कच्याणमित्राद्युपायकौण्रखवैकच्यात्रिमित्तयोगेन प्रतिपत्तौ विपर्यासलस्वर्णोपलम्भसङ्गरम्भवात् तत्समतापरिज्ञान-मविज्ञातभावरूपाणां आवकादौनां नास्तौत्यतस्तेषां दूरौ-भावो जिनजनन्या " इति । बोधिसच्चादौनां तूत्सारित-भावाभिनिवेश्रमान्तिनिमित्तानां रूपादिसर्वधर्मपरिज्ञान-मेव तत्समतापरिज्ञानमित्यतस्तेषां सम्यगासन्नौभावोऽस्या मातुरिति सामर्थ्यात् कथितमित्याइ । आश्चर्यं भगवन्नि-त्यादि । यावदिति वचनात् सुपरिश्चडित्यादिपरिग्रहः । आवकप्रत्येकबुद्धाधिगमविपर्ययेण् कथनात् स्वाखाता । परिपूर्श्वमहायानाधिगमतः सुनिर्दिष्टा । समस्तगुणप्रकर्ष-निष्ठाधिगमतः सुपरिनिष्ठिता । इमेऽपि सङ्गा इति नामाद्याः । आवकबोधिसच्चभेदादेतदेव प्रतिपत्तव्यम् । तथा चोक्तम् ।

**अनुपायेन दूरं सा सनिमित्तोपलम्भतः** ।

उपायकौश्रखेनास्याः सम्यगासन्नतोदिता ॥२॥ इति आवकादौनामेवं मातुर्दूरौभावेनानुष्ठानं प्रतिपक्षोऽपि सन् वख्तपत्तमाविपर्यासप्रवत्तत्वेन बोधिसत्त्वानां त्याज्यत्वा-द्विपश्च इति प्रतिपादयितुमाइ । कतमे त इत्यादि । श्रन्यमिति । तीर्थिकपरिकल्पितात्मनो विवेक इति । सज्जा-नौत इति वश्च्यमाग्रेन सम्बन्धः । इयन्तमिति । त्राप्रो-यादिसंख्यावच्छिन्नम् । प्रथमेन चित्तोत्पादेनेति । दानादि-बोधिपश्चोपत्तश्चत्रम् चत्त्तोत्पादः । कथच्चित्तोत्पादः सङ्ग इत्याह । कतमेनेत्यादि । विपर्यासप्रवत्त्वेनाह । स चेदित्यादि । इदं तत् प्रथमं बोधिचित्तमिति । ग्वमभि-

२ईच

निवेश्योगेन यया तद्वोधिचित्तं सज्जानीते। तथेदं तत् प्रथमं बोधिचित्तं परिणामयामीत्यभिनिवेश्ययोगेन यदा च परिणामयति तदानेन पर्यायेण सङ्गतिरिति वाक्यार्थः। कसमादेवं विपर्यास इत्याइ। न च चित्तप्रक्ततिरित्यादि। परिणामयितुमिति । यथोक्तदादश्रप्रकारभेदभिन्नपरि-णामनामनस्तारेण चित्तस्य प्रज्ञतिरनुत्पादता न शक्या परिणामयितुं तस्योपलन्नखणत्वादेकानेकवस्तुरूपतया सञ्ज्ञातुमपि न श्रक्येत्यवगन्तव्यम् । सञ्ज्ञानौते परिणाम-यतौति पद्दयस्य प्रक्ततत्वात्। एतद्क्तम्। "रूपादि-स्तन्धानां श्रन्थत्वे चैयध्विकानाञ्च सर्वधर्माणां सासवाना-स्रवोभयस्थानौयानामतौतादिस्वभावत्वे दानादिबोधि-पश्चाणामनुष्ठाने च ताच्चिकोपलम्मसञ्ज्ञाविपर्यासप्रवत्तत्वेन यस्मादिपश्चस्तस्मादेषां प्रकृतिस्तयता सञ्ज्ञातुमश्रको"ति । तथा चोक्तम्।

रूपादिस्तन्धश्रन्यत्वे धर्मेषु चध्वगेषु च ।

दानादौ बोधिपश्चेषु चर्यासञ्ज्ञा विपश्चता ॥३॥ इति यथोक्तार्थविपर्ययेग बोधिसच्चानां प्रतिपश्चमाह । तस्मात्तहीँत्यादिना । यतो विपश्चस्त्याज्यस्तस्माङ्गतानुगमेन देयदायकप्रतिग्राहकाद्यनुपत्तम्योगेन दानादौ परेषां सन्दर्शनादिकं कार्यमित्यर्थः । एवमात्मानञ्च न श्चिग्रोतौति (p. 191, 2) । तथैव भूतानुगमयोगेन दानादौ स्वयमव-स्थानादात्मानमुपत्तम्भविपर्यासविश्वेषेण न विनाश्चयति । इमार्खेति रूपाद्यात्तम्बनाः पूर्वमुक्ताः । धर्मताऽविरुद्वस्थूत्त-तरतमसङ्गकथनात् साधु साध्विति साधुकारं दत्वा स्र्झ्स-

तरसङ्गार्थमाइ। तेन हि सुभूत इति। निमित्ततो मनसि-करोतीति रूपकायाद्यासम्बनेनाभिमुखीकरणात्। कथं पुनरेवं सङ्गः कथित इत्याह। यावन्ति खलु पुनरित्यादि। तदयं प्रकरणार्थः। चिमण्डलविशुद्धा दानादावात्मा-द्यनवबोधेन स्वपरयोर्नियोजनं सम्यक् प्रवत्तत्वात् सर्वसक्ति-निचयस्थानप्रतिषेधेन चोपादेयत्वात् सर्वथा प्रतिपक्षः । तथागतादिषु नमस्कारादिः पुख्यसमारहेतुत्वेन प्रति-पश्चाऽपि सन् स्वत्ससक्तिरूपतया न सर्वथा प्रतिपश्च इति। तथा चोक्तम्।

दानादिष्ठनहङ्कारः परेषां तनियोजनम्।

सङ्गकोटौ निषेधोऽयं स्वस्तः सङ्गो जिनादिषु॥४॥ इति कथं पुनः स्रह्मसक्तिर्विपक्ष इति। तत्कस्य इतोरित्याश-ञ्चाइ। निमित्ततो हि सुभूते सङ्ग इति। तदेव कथयवाह। इति हि स इत्यादि । इदमेव तत्त्वमिति निश्वयग्रहणान-निमित्तीकर्तुम् । पुनः पुनरालम्बनावारम्बनीकर्तुमिति भेदः। नापि सा दृष्टश्रुतमतविज्ञातेति चक्षुर्विज्ञानेन दर्शनाद्दष्टा। श्रोचविज्ञानेन अवणाच्छता। धाणजिह्वा-कायविज्ञानैरनुभूतत्वान्मता। मनोविज्ञानेनोपलमा-दिज्ञाता। नापौति प्रत्येकं सम्बन्धनीयम्। एतदेव ज्ञेय-ज्ञानगामौर्यभेदेनाइ। गम्भौरेत्यादिना (p. 192, 1)। प्रक्ततिरिति खभावस्तयतेति यावत्। विविक्तत्वादिति सर्वोपलम्भश्रून्यत्वात् । प्रहातिगम्भौरेति । प्रहात्या ज्ञानस्य खभावेनानुत्पादेन आवकाद्यविषयत्वाझभौरा। प्रक्ति-परिशुद्धत्वात्। प्रष्ठतिविविक्तत्वादिति। यथाक्रममविकारा-

२७०

**अभिसमयालङ्कारालोकः** ।

विपर्यासपरिनिष्यच्या परिनिष्यन्नत्वादित्यर्थः। रतदुक्तम्। "यस्मात् स्वभावेनैव सर्वधर्मगोचाणां ज्ञानज्ञेयस्वभावानां प्रक्तयैव यून्यत्वात् तेषां गाम्भीर्थं तस्मात् केनचिद्रूपेणोप-लम्भः स्रद्ध्सासक्तिर्विपन्न " इति । तथा चोक्तम् ।

तज्ञाम्भीर्थं प्रक्षत्यैव विवेकाडर्मपडतेः । इति कथं तर्हि तस्य वर्जनमित्याह । प्रक्षतिविविक्तेति । भावाभ्युपगमदोषरहितत्वेन यस्मात् प्रक्षतिविविक्ता, तस्मान्नमस्तरोमि । प्रज्ञापारमितेतिवचनान्न तर्हि सर्वधर्मा विविक्ता इत्याश्रङ्गायामाह । सर्वधर्मा इत्यादि । ननु स्वसंवेदनरूपत्वेनावगमाभावात् सर्वधर्मविविक्ततायाः कथं सा स्वसंविद्रूपा प्रज्ञापारमितेति । तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाह । तथा हि सुभूत इत्यादि । एतदुक्तम् । "बाह्य-वस्तुपरिनिष्यच्यभावे स्वप्नादाविवोपदर्श्वितविविधाकार-प्रभेदप्रपञ्चं बहिरिव परिस्पुरद्रूपं विज्ञानमुपजायते यदा-ऽतो ज्ञानस्य संवत्या माथोपमतावगमात्तदव्यतिरिक्तत्वेना-क्रताः श्रून्या मायोपमाः सर्वधर्मा इति भगवतोऽभि-सम्बोधात्तेषां विविक्तताऽप्यवगते"ति ।

भावा जायन्ति संदृत्या परमार्थेऽस्वभावकाः ।

तया सर्वमिदं सत्यमसत्यं परमार्थतः ॥ इत्यार्थसिद्धावतार स्त्रचानुसा रेणानन्तरमेवार्थतत्त्वं स्पष्टय-नाइ। तस्मात्तहौँत्यादि। अनभिसम्बुद्धास्तत्त्वत इति श्रेषः। साधूक्तत्वेन समर्थनमाइ। तथाहौत्यादिना। कौद्दशौ प्रकतिरित्याइ। या चेत्यादि। या च प्रकतिः स्वभावस्तथता सैव स्वरूपविरद्दादप्रकृतियो चाप्रकृतिः सा सर्वधर्माणां प्रष्ठतिरेक स्वरुणत्वादेक रूपत्वा द्यदुता-सन्न स्वरुणत्वा झिःस्वभावत्वा दित्यर्थः । एतदेवो प संहर झाइ । तसात्त होंग्यादि । ननु भिन्न कारण जन्यत्वेन भावानां भिन्न स्वभावत्वे क थमेक स्वरुणत्वमिति । तत्क स्य हेतो रित्या-ग्रङ्म्याइ । न हि सुभूत इत्यादि । एवं मन्यते । प्रमाण-व्या हतोत्पा दरूपत्वा देषां भिन्न हेतु जन्यत्व निवन्धनानेक-स्वभावाभावे यस्मा देषां न नाना रूपता परमार्थत स्त स्मा-देकैव प्रष्ठतिरिति । एवमेता इत्यादि । यथो क्त कमेण रूपा दिस वैधर्माणा मेकैव प्रष्ठतिरिति प्रष्ठतिर्य दुता ज्ञान-ग्रेयसम तैक परिज्ञाने पूर्वी काः संगको व्यः । स्वष्मा सक्ति-रूपा विवर्जिता भवन्ति । तथा चोक्तम् ।

एकप्रकृतिकं ज्ञानं धर्माणां सङ्गवर्जनमिति ॥ ५ ॥ कथं पुनः प्रकृत्या धर्मगाम्भीर्थं प्रागुक्तमित्याइ । गम्भीरा भगवन् प्रज्ञापारमितेति (p. 193, 1) । कथमिति काङ्क्षाप्रश्नः । त्राकाण्रगम्भीरतयेति । सर्वविज्ञानोपलब्धार्थ-निराकरणेनानुपलमोन ज्ञानज्ञेयसमतासंद्धचकेन यस्मा-त्तस्याः प्रक्ततेर्दुर्बोधता कथिताऽतस्तयाऽऽकाण्रस्येव गाम्भीर्थ-मित्यर्थः । तथा चोक्तम् ।

दृष्टादिप्रतिषेधेन तस्या दुर्बोधतोदिता। इति किम्पुनः कारणमेवं तस्याः प्रष्ठतेर्दुर्बोधतेत्याइ। दुरनु-बोधा भगवन् प्रज्ञापारमितेति। ऋचापि पूर्ववत् काङ्का-प्रश्नः। न कश्चिद्भिसंबुध्यत इति। रूपाद्यावेणिकबुड्व-धर्माद्याकारौः प्रष्ठतेस्तथतास्वाभाव्यादनभिसम्बोधेन यस्मा-

२७२

चिन्तातिकान्तत्वमिष्यते, ऋतोऽस्या दुर्बोधतेति यावत्। तथा चोक्तम्।

रूपादिभिरविज्ञानात्तदचिन्त्यत्वमिष्यते ॥ ई ॥ इति त्रचिन्त्यत्वमेव कुत इत्याइ। अचिन्त्येत्यादि। कथमिति भेषः । न चित्तेन ज्ञातव्या न चित्तेन गमनौयेति यसा-द्वतत्वेनाधिमोश्चमनस्कारानधिमोश्चात्र चित्तेन ज्ञातव्या तच्चमनस्कारापरिज्ञानात्र चित्तगमनौया। तस्माद-चिन्त्यत्वमिति यावत् । अक्षतत्वमेव कर्थामत्यादि । अक्षत इत्यादि । कथमित्युपस्कारः । कारकानुपसब्धित इति कारकहेतोरनुपलमात्। तथा हि प्रत्यसानुपलमामाधनः कार्यकारणभावो वर्णितः। तच न तावन्त्रिराकारेणा-वसौयते । संविन्माचेण सर्वचेतसां साम्यादिदमस्य ज्ञानं नेदमस्येति कुतो व्यवस्था। यतो बौजज्ञानादङ्ग्रज्ञाने तदज्ञानात्तदज्ञाने च बौजं कारणमङ्कुरः कार्यमिति स्यात्। नापि बौजजन्यत्वादीजं तेनावसीयते। मा भूचक्षुर्जन्यत्वा-चक्षुषोऽवगतिरत इति । ऋथ निराकारस्यापि चेतसो-ऽस्यसाधारणः कश्चिदात्मातिश्रयो हेतुधर्मसामर्थ्यजनितो यस्मादियं व्यवस्थेति चेत्। एमप्यात्मातिश्य इत्याकार-स्यैव नामान्तरमारोपितम्। न च नामान्तरकरणा-दर्थान्तरं भवितुमईति । नासावाकारश्वेत्कस्तर्हौत्यप-दिश्वताम्। दुरुपलक्षणतया नायमिदन्तया निर्देष्टुं शक्वत इति चेत्। यत एवेयं व्यवस्थेदं बौजमयमङ्गुर इति तद-नुपलन्त्रणे कुतो ऽनुमा स्यात्। न हि द्र्रविषाणानुप-सन्नर्गे ऽयं दरग्डी विषागी वेति स्थीयते। नापि साका-रेग। न ह्याकारो वस्तुनाऽव्याप्तोऽसत्यपि तस्मिन् दिचन्द्रा-35

तयोर्विभावनायां कः प्रयोग इति प्रयोगार्थमाइ । तेन हौत्यादि । यस्मादेव विपक्षप्रतिपक्षौ हेयोपादेयौ । तस्मात्तदर्थं कथञ्चरितव्यमित्यर्थः । रूपादिप्रयोगमाह <sup>।</sup> न रूपे चरत्यभिनिवेश्योगेन यदा तदा चरति प्रज्ञापार-मितायाम् । एवमुत्तरच वेदितव्यम् । रूपाद्यनित्यादि-प्रयोगार्थमाह । सचेद्रूपमनित्यमित्यादि । रूपाद्यपरि-पूरिप्रयोगमाह । सचेद्रूपमप्रतिपूर्शमित्यादिना । सन्न्यग् श्रन्यत्वात्कल्पितरूपमप्रतिपूर्श्यम् । गुग्रग्रागेपेतत्वाह्वर्मता-

रुवं कत्वा यथोक्तो वै ज्ञेयः सर्वज्ञतानये । त्र्ययं विभागो निःशेषो विपक्षप्रतिपक्षयोः ॥ ७ ॥ इति

दावस्य भावान्नैवम्धान्तत्वादस्य । यस्त्वभान्तो नासावसति वस्तुनि भवति न चान्यव्यभिचारेऽन्यव्यभिचार इत्यप्यसत् । न हि कार्यकारणभावसाधनवेलायामयं भान्तः खल्वाकारो sयं नेति निश्वयनिबन्धनमस्य्यवांग्द्दण्डः, न चातौन्द्रियद्दण्डः प्रतौदमुच्यते । न चासति निश्वये हेतुफलभावव्यवस्था ज्यायसी । न च वस्त्वाकारो ज्ञानस्य युज्यते । यदि द्येक-देग्रेन ज्ञेयाकारं ज्ञानमिति तत्परिच्छिद्यात्तदा सर्वे सर्व-विदः प्रसज्येरन् । ज्ञेयत्वादिभिः सर्ववस्तुसाधारणैराकारै-रन्वितत्वात् सर्वज्ञानानां सर्वात्मनापि ज्ञेयाकारत्वे ज्ञानस्य ज्ञानन्नेययोरैक्येन विभागायोगाद्यवह्यारोच्छेदः । सर्वात्मना च संवेदनस्य संवेद्याकारत्वे तदभावादित्यलमति-प्रसङ्गेन । मन्दबुड्विजनानुग्रहेण् सन्तिहितविनेयजन-विपर्यासनिराचिकौर्षया यथानिर्दिष्ट एव विपस्टप्रति-पन्नयोरयं विभागोऽवसातव्यः । तथा चोक्तम् । रूपं प्रतिपूर्णम् । न तद्रपमित्यादि (p. 194, 2) । धर्म-धर्मिणोर्बुडिपरिकल्पितभेदात्। सचेदेवमपि न चरति। चरति प्रज्ञापारमितायामिति वश्चमाग्रेन सम्बन्धनौयम्। यथोक्तधर्मदेशनया संजातातिशयत्वेनाइ। आअर्थमित्यादि। अन्यार्थकथनेन प्रकारान्तराभिधानादाश्चर्यम्। तसा-देवं प्रयोगकथनेन ससङ्गता रूपादौनामुप**लम**रूपत्व-मसङ्गता च मातुरनुपलमास्वभावता कथिता। रूपादि-षसङ्गप्रयोगमाइ । रूपं ससङ्गमसङ्गमित्यादि । ससङ्ग-मसङ्गमिति सोपलमामनुपलमामित्यर्थः । नन्वभिनिवेश-मक्तत्वा भावयितुमग्रव्यत्वात्कथमेवमुच्यत इति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। उपसत्तेत्यादि (p. 195, 17)। उपमिष्ठङ्ग-विगमादसक्ता। अवडाऽमुक्तेति पददयं व्याखातम्। " यथाभिनिवेशमतत्त्वाद्यथातत्त्वच्चानभिनिवेशादिकल्पेन विषयीकर्तुमञ्चा यसात् सर्वज्ञता तस्मात्तच सङ्गं न जनयती"ति । एवं हीत्याद्युपसंहारः । अविकारप्रयोग माह। आश्वर्यमित्यादिना (p. 196, 1)। देशनाऽदेशनाभ्यां यथाकमं ग्रन्थात्मिकाया मातुर्निष्ठान्तर्धानाभ्यां परिहाणिः । तथा देशनया युक्त्यागमबाधितरूपेण सन्तानान्तरे समु-त्पादादृडिः । ऋदेशनया निरन्तरप्रतिसंखयनेन खसन्ता-नेऽधिकार्धदर्श्रनाइडिः। मुखायास्तु मातुर्निर्विकारस्वभाव-त्वात् सर्वमेतनास्तौत्याहः। या देग्र्यमानापौत्यादि। त्रविरुडत्वात् साध्वित्यादिवचनपूर्वकमेतदेव दृष्टान्तेन स्पष्टयनाह। तद्यथापि नामेत्यादि। अवर्त्वप्रयोगार्थ-

.-.

माइ। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुष इत्यादि। वितथप्रखातिरूपत्वेनाकर्त्वत्वाद्रागद्वेषक्षेश्वाभ्यां नानुनीयते न प्रतिइन्यते। ग्रत एव तदुदयक्षेग्रैर्न संक्लिग्यत इति योज्यम्। दुष्करप्रयोगस्य चैविध्याद्द्रेण्रदुष्करता-सर्वाकारज्ञताप्रयोगार्थमाइ। दुष्करकारक इत्यादि। नोत्खवत इति न तरसायते नोपरिवर्तते । न हर्षमुत्या-दयतीति यावत्। न च प्रत्युदावर्तत इति। नैव विनिष्टत्तिं कुर्यात्। अयं सन्नाह इति। वश्चमागः सन्नाहः। ननु सम्भवत्प्रज्ञादिप्रकर्षमवगम्य यत्नकरणात् को नामातिश्रयो दुष्कर इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। आकाशेने-त्यादि । एतदुक्तम् । " आकाशोपमानपि सर्वधर्मान-ध्यालम्ब्य तत्त्वतः सम्भवत्प्रज्ञाद्म्पिकर्षाभावेऽपि सर्वा-कारज्ञतायाः क्षत्रः सन्नाह्तकारणादतिश्रयो दुष्कर " इति । त्राकाण्ण्समानां धर्मधातुसमानामिति । लौकिक-लोकोत्तरप्रसिडिभेदेन दयमुक्तम् । प्रयोगदुष्करतामार्ग-ज्ञताप्रयोगार्थमाइ । आकार्श्र स भगवन् परिमोचयितु-काम इति । मार्गज्ञतायां यः प्रयोक्तुकाम इति भेषः । कारिचदुष्करता सर्वज्ञताप्रयोगार्थमाह। त्राकाशं स भगवन्तुत्श्वेतुकाम इति । सर्वज्ञतां यः कर्तुकाम इत्युप-स्कारः। महावौर्यपारमिताप्राप्त इति। सन्नाइप्रयोग-कारिचेषु श्रन्थताकरुणागर्भमहाव्यवसायसम्पन्नः । सन्नाहः सन्नच्चत इति। चिविधदुष्करमुत्सहते। यथाभव्यफलप्राप्ता वन्थप्रयोगार्धमाइ। ग्रथ खल्वित्यादिना (p. 197, 3)।

अन्यतमो भिक्षुरिति। अत्रवधापुरुषो नामगोचादिभि-रनभिलन्धितः पुन्नल इति यावत्। नमस्तरोमौति। अन्येषामपि पार्षदानां यथाभव्याधिगमावाप्तिं संद्वचयन् श्रन्येनानुत्पादादिप्रयोगेग स्वानुरूपाधिगमाज्जातप्रसा-दातिश्रयो नमस्तरोति। प्रयोगमेवाइ। तथाइि भगवनि-ज्ञाननिःस्वभावत्वे। अपरप्रत्ययप्रयोगार्थमाह। आज्ञापयतु भगवन्तित्यादि। नो हौदमिति। अपरप्रत्ययतां दर्श्रयति। परेग रक्षादौ परप्रत्ययतासम्भवात्। एतदेवं प्रश्नयनाह। एवं कौशिक स चेदित्यादि । प्रज्ञापारमिताविहारित्वा-देव स्वतस्तस्य रह्यादयो भविष्यन्ति नान्यथेति वाक्यार्थः । निःस्वभावधर्माधिमोश्चाच स्वतस्तस्य रश्चादय इत्याइ। त्र्याप च कौशिकेत्यादि (p. 198, 1)। सप्तविधखातिज्ञान-प्रयोगमाइ । तत् किं मन्यसे कौशिकेत्यादिना । तच विज्ञानपरिणतत्वेन परिणामखात्या स्वप्नोपमाः । मंचौ-षधिसंहृतत्वेन समाहारखात्या मायोपमाः। अविद्यमान-लेन विरोधखात्या मरीच्युपमाः। श्रब्दप्रत्ययत्वात् प्रत्यय-खात्या प्रतिश्रुत्कोपमाः । त्त्रेयरूपासङ्ग्रमणादसङ्गान्ति-खात्या प्रतिभासोपमाः । आधारविगमान्निराधारखात्या गन्धर्वनगरोपमाः । इतुविरहादकारकखात्या निर्मितो-पमाश्व भावा ज्ञाता भवन्तीत्येवं पञ्चविंग्रतिसाइसिकाया-मुक्तम् । ऋच तु संक्षेपस्य विवक्षितत्वात् प्रतिश्रुत्कोपमाः सर्वधर्मा इति वचनेन मध्यस्य निर्देशादाद्यन्तचिकनिर्देश इति प्रतिपत्तव्यम् । तदेवमन्वयमुखेन बोधिसत्त्वानां दश्र-

विधः प्रयोगः कथितोऽर्थाद्यथोक्तविपर्ययेग स्रावकादौनां वेदितव्यः । तथा चोक्तम् ।

> रूपादौ तदनित्यादौ तदपूरिप्रपूरयोः । तदसङ्गत्वे चर्यायाः प्रयोगः प्रतिषेधतः ॥ ८ ॥ त्रविकारो न कर्ता च प्रयोगो दुष्करस्तिधा । यथाभव्यं फलप्राप्तेरवन्थ्योऽभिमतञ्च सः ॥ ८ ॥ त्रपरप्रत्ययो यञ्च सप्तधाखातिवेदकः । इति

समतादारेण प्रयोगो भावनीय इति समतामाइ। स च तान् न मन्यत इत्यादिना तच समाहितेन चित्तेन तान्न मन्यते यतो न समनुपश्चति। ते च धर्मा न विद्यन्ते। यतो न सन्दुश्चते समाहितेन मनसा न जानाति। यतो न सन्दुश्चते समाहितेन मनसा न जानाति। यतो न सन्दुश्चिते। ते च धर्मास्तज्ज्ञानगम्या न संविद्यन्ते। यतो नोपलभ्यन्त इति योज्यम्। उपसं-हारार्थमाह। सचेदेवं विहरतीत्यादि (p. 198, 11)। तदेवं रूपादिपदार्थमनना। नीलादिनिमित्तमनना। रूपं दिधा विंशतिषेत्यादि प्रपन्चमनना। निर्वेधभागौयाद्यधि-गममननानां प्रतिषेधेन ज्ञात्टन्नेयधर्मानुपलब्ध्यिन्नुर्थोक्ता विन्नेया। तथा चोक्तम्।

चतुर्धाऽमनना तस्य रूपादौ समता मता॥ १०॥ इति

प्रयोगसमतां प्रतिविध्य दर्शनमार्गों ध्येय इत्यधुना वक्तव्यः। स च षोडश्रक्षणिक इति। "श्रणान्तराभाव-द्यापनार्थं साक्षिभावकथनाय सर्वबुद्धभाषितत्वप्रतिपाद-नाय चाय खखु बुद्वानुभावेनेत्यादिवचनमि"त्यार्यविमुक्ति-सेनः। उपायकौश्रखबखेनान्येषां विधिप्रतिषेधाभावात् सइलेाकधातौ भद्रकल्पे बोधिसच्चसहसस्य नियमेन बुद्धत्वप्राप्तेर्बुद्धसहसमित्युक्तम्। नामभिरिति (p. 199, 1) पदसमुदायैर्वाक्यैः। पदैरिति सुप्तिङन्तैरस्वरसमुदायैः। अक्षरैरिति एवमित्यादिवर्ग्यैः। अयमेव प्रज्ञापारमिता परिवर्त इति विश्वुड्विपरिवर्त इत्यर्थः। तचातौततथागता-नुदाहरणं तद्देशनापर्युपयोगज्ञापनार्थम्। मैचेय इत्यना-गततथागतोदाहरणम्। अनागतसच्चार्थप्रयोजनाविष्कर-णार्थम् ॥

> त्रभिसमयास्तद्वारास्रोकायां प्रज्ञापारमिताव्याखायां विग्रुद्विपरिवर्तौ नामाष्टमः ॥

त्रधुना दर्शनमार्गार्थमाइ। प्रज्ञापारमितेति (p. 200, 12)। प्रतिसत्यं धर्मज्ञानस्रान्तिं धर्मज्ञानमन्वयज्ञान-स्रान्तिरन्वयज्ञानमित्येवं षोडश्रक्षणात्मकः। सर्वज्ञताधि-कारे दर्शनमार्ग इत्यर्थः। तथा चोक्तम्।

धर्मज्ञानान्वयज्ञानस्रान्तिज्ञानस्रखात्मकः ।

द्ःखादिसत्ये दुङ्मार्गे एष सर्वज्ञतानये॥ ११॥ इति नामधेयमाचमेतदिति । विकल्पप्रतिबिम्बमाचमेत-दित्यर्थः । तच्च नामेदमिति नोपलभ्यते । तच्वतो निःस्वभावत्वात्। नाम किमुच्यत इत्याहः। वाग्वस्त्वेवेति निर्विकल्पप्रतिबिम्बकं किमाकारं सत्यमित्याकारप्रतिपाद-नार्थमाइ। किं कारणमित्यादि। न रूपं नित्यं नानित्य-मिति। नैःस्वाभाव्येन रूपं नित्यानित्यवियोगान नित्यं नानित्यमित्याकारः प्रथमः । न रूपं बहुं न मुक्तमत्यन्त-विशु ब्रमिति । दुःखादुःखविगमत्वेन बन्धमोश्चाभावाद्वि-शुद्धमपगतशाश्वतोच्छेदान्तमिति दितौयः । अनेन सुभूते कारग्रेनेति। ऋविपरौतसर्वधर्माभिसंबोधिहेतुतया। यथा-वड्वर्मतत्त्वद्योतिकामिमामेव प्रज्ञापारमितां भाषिष्यते। ग्रन्यस्य तथाभूतधर्मतत्त्वप्रकाशने सामर्थ्याभावादित्यर्थः । रूपविश्रुश्चित इति (p. 201, 1)। श्रून्याश्रून्यर्हितत्वा-दिश्रुडमिति तृतौयः। रूपानुत्पादानिरोधासंक्षेश्राव्यव-दानविश्र्डित इति। आत्मानात्मस्वभावाभावान्नोत्पनं न निरुद्वं न संक्रिष्टं न व्यवदातमेवं विश्वुद्धमिति चतुर्थः। **त्राका**शविश्रुडित इति। हेत्वहेतुतुच्छत्वादाकाश्रसदृशं विश्वह्वमिति पञ्चमः। रूपनिरुपत्तेपापरियहतयेति।

२८०

त्राकाण्प्रतिश्रुत्काऽवचनौयप्रव्याहारनिरुप-लम्भतयेति प्रत्ययाप्रत्ययविमुक्तत्वादाकाण्णप्रतिश्रत्कावत् स्वरूपतोऽवचनौयमित्यष्टमः। यस्मान्निरोधानिरोधेना-सम्बन्धस्तसादचनोदाइरगेन सन्तानान्तरे निरोधसत्यार्थे ऽप्रापणीय इति नवमः। शान्ताशान्ताभावान्नोपलम-कारणमिति दश्रमः। सर्वोपलेपानुपलेपधर्मानुपलेपतयेति। प्रगौताप्रगौतविकलत्वात् सर्वोपलेपधर्मैः सासवैरनुपलेप-धर्मेरनासवैश्वानुलिप्तत्वादतिक्रान्तोभयान्ता विश्रुडिरित्ये-प्रागेवेति । सुतरामेवोद्वहर्णादिकारिणां कादगः । सुलब्धा लाभाः । श्रोचविज्ञानानुभवविशिष्टत्वाद्द्रहणादे-रित्यर्थः। न तेषाञ्चश्रूरोग इत्यादि। निःसरणानिःसरण-विविक्तत्वात् सर्वव्याध्यनुत्पाद इति दादशः। बहुतर-मिति (p. 202, 3)। ग्रष्टम्यादौ प्रजावलोकनादवतौर्ग-श्रकादिबहुतर ओत्तसज्जावादिति भावः । मार्गे धर्मज्ञान-क्षान्तिमाइ। बह्वनि सुभूत इत्यादिना। प्रज्ञापारमितया देवपुचाणामनुपकारात्तां भाषमाणस्य रष्टादिकरणे तेषां को हेतुरिति। तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाह। स देव-मानुषासुरस्येत्यादि । अनुत्तरं रत्नमिति । सर्वपापप्रश्रम-हेतुत्वेन मार्गामार्गरहितत्वादनुत्तररतिं तनोतीति । देवपुचादौनामुपकारभावादनुत्तरर/तमपायोच्छित्तिरिति चयोद्र्यः। त्र्रतोऽपि सुभूत इत्यादि। न केवलं यच बहुतरश्रोत्वजनसमावादतोऽप्यनुत्तररतिदानादपि ततो

समुदयासमुदयविसंयोगात् । सर्वक्षेशोपक्षेश्रनिरुपलिप्त इति षष्ठः। प्रभवाप्रभवसंक्षेशापरिग्रहेग निर्मुक्त इति

सप्तमः ।

धर्मभाणकत्वेन चेतुना बुद्धत्वप्राप्तेर्हेतुभूतं निदानं पुख्यं प्रसविष्यतौत्यर्थः। मार्गे धर्मज्ञानमाइ। ऋपि तु खल्वित्या-दिना। महानुभावत्वेऽपि बह्वन्तरायत्वे किं कारणमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। तथा हीत्यादि। महानु-भावत्वादह्तनामभिलपणीयत्वादहुप्रत्यर्थकानि । यथा सारच्चित्यादि। येन प्रकारेणोत्तरोत्तरसारता तथा प्रत्य-र्थिकबहुतेत्यर्थः । सामान्येन निर्दिग्येदानौं विश्रेषेणाह । अनुत्तरचेदं सुभूते महारत्नमिति । सर्वसच्चहितसुखाद्यधं प्रत्यपस्थितत्वेन सर्वधर्मविकल्पाभावादविकल्पककल्याण-प्रकृतिरत्नार्थेन न्यायान्यायासंश्चेषात् फलसाक्षात्करणं प्रत्युपायोऽविकल्पकत्वं महारत्नमिति चतुर्दशः। मार्गेऽन्वय-ज्ञानस्रान्तिमाइ। न च सुभूत इत्यादिना (p. 203, 1)। कल्पितस्तावन्नावलीयते। परतन्त्रं न संस्निष्यते। परि-निष्यनं न परियत्तातीत्यर्थभेदः । एतदुक्तम् । प्रतिपत्त्य-प्रतिपत्तिविनिर्मुक्तत्वेन धर्माणां निमित्तैरसंसर्ग इति पञ्चदशः। विद्यमानत्वेऽपि धर्माणां कथनं न परिग्रह इति। तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाह। तथाहीत्यादि। गता-र्थम्। मार्गेऽन्वयज्ञानमाइ। अनुत्पत्तित इत्यादिना। नैर्याणिकानैर्याणिकविकलत्वेनोभये वाच्यवाचकमावलक्षणे भ्रेये ग्रब्दे ज्ञानस्यानुत्पत्तिरित्याकारः षोडग्रः। प्रका-रान्तरेणानुपलिप्तार्थं कथयनाइ । तथाद्दीत्यादि । इत्य-मपि धर्मतत्त्वमभिनिविग्र्यमानं दोषायेत्याह। सचेदेव-मपौत्यादि। यथोक्तनौत्या षोडण्राकाराः सर्वज्ञताक्षणा इति। दर्शनमार्गो बोधिसचानामन्वयमुखेन कथितो-

२८२

इति विस्तरेण निर्दिश्यैवं सकलार्थसङ्घ इकत्वेन चिसर्व-ज्ञतामध्ये सर्वाकार ज्ञतामुपसं हर नाइ । सा खलु पुन-रित्यादि। तचावे शिका चित्तोत्पाददा रेणे त्पादिका। निवे-शिका ऽववादा दिना प्रतिष्ठा पिका । सन्दर्शिका सन्ना ह प्रति-पत्त्या सामान्यरूपेण निदर्शिका प्रस्थानप्रतिपत्त्या विशेष-रूपेण । ज्ञावाहिका सम्भार प्रतिपत्त्या प्रापिका निर्वा-हिका निर्याणप्रतिपत्त्या निष्कर्षिका । सर्वच न कस्यचि ह्वर्म-स्रिंग्र निर्याणप्रतिपत्त्या निष्कर्षिका । सर्वच न कस्यचि ह्वर्म-स्रिंग्र विश्व किला प्रस्ते दित्यादि । प्रसादौदित्यसमुत्यः सिंहनादः किल्तकिला प्रस्ते डितमित्येके । हर्षजनितो ऽट्ट-हासः । किल्किलाः तत्पूर्वकं न्त्यं प्रस्ते डितमित्यपरे । <u>वाराणस्यां</u> प्रथमतो धर्मचक्रप्रवर्तनापेश्वया दितौयम् । ताच्विकाभिनिवेशनिराकरणार्थमा ह । नेदमित्यादि । तदेव कथयन्ना ह । नाणौत्यादि । मार्ग ज्ञतामु पसं हरना ह ।

वागाऽवसयः । तथा चाक्तम् । रूपं न नित्यं नानित्यमतौतान्तं विभुडकम् । त्रानुत्पत्नानिरुडादि व्योमामं खेपवर्जितम् ॥ १२ ॥ परिग्रहेण निर्मुक्तमव्याहारं स्वभावतः । प्रव्याहारेण नास्यार्थः परेषु प्राप्यते यतः ॥ १३ ॥ नोपलम्भञदत्यन्तविभुडिर्व्याध्यसम्भवः । त्रपायोच्छित्त्यवल्पत्वे फलसाष्टात्तियां प्रति ॥ १४ ॥ त्रानस्य या चानुत्पत्तिरिति सर्वज्ञताष्ठ्रणाः ॥ १५ ॥

ऽर्थादेतदिपर्ययेग त्रावकादौनामनित्यादिभिराकारै-ईङ्मार्गोऽवसेयः । तथा चोक्तम् । महापारमितेयमित्यादि (p. 204, 1)। असङ्गतेति। अनभिनिवेशता । उपसमोऽपि धर्मादर्शने को हेतुरिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । नहि स इत्यादि । सुबोधम् । प्रवर्तयिष्यतौति । उत्पादयिष्यति । कारणसामग्रीकरणेन धर्मोत्पादनात्। कथमेवमुच्यत इति। तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाइ। अत्यन्तेत्यादि। कारणस्यैवासत्त्वादिति भावः। निवर्तयिष्यतौति विनाशयिष्यतौति । मुद्गरादिना प्रदत्त-सन्तानविरुडपदार्थौत्पादने विनाशावसायात् कथमेव-मुच्यत इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। आद्यनभि-निर्ष्टत्ता हि भगवन् सर्वधर्मा इति। आदावेवोत्पाद-हेतोरसच्चेनानुत्पनाः । तदेव कथयनाह । प्रकृति-विविक्तत्वात् सर्वधर्माणामिति । स्वभावेन श्रन्यत्वात् कुतो विरुडतेति भावः। सर्वज्ञतामुपसंहरनाह। नहि सुसूते श्रन्यतेत्यादि। श्रन्यत्वादीनामनुत्यन्नत्वादिति मतिः। इयं सेति सर्वज्ञता सर्वधर्मदेशनेत्यारभ्य यावद्दश्रिणीयः कत इति। परमार्थसत्यमधिकत्योक्तत्वात् सगमः। यथोक्तनौत्या चिसर्वज्ञतोपसंहारे न विप्रतिपत्तिः कार्या। तथा चोक्तम्।

इति सेयं पुनः सेयं सेयं खलु पुनस्तिधा ।

अधिकारचयस्यैषा समाप्तिः परिदौपिता ॥ १ई ॥

इति । किमर्थं पुनस्तथा सर्वज्ञतायां प्रथग्भावनामार्गौ नास्ति यथा मार्गज्ञतायामभिद्दितः । त्रावकप्रत्येकवुडसम्पदं बोधिसच्चो ज्ञानेन दर्श्रनेन चावलेाक्यातिकामतौति वचनेनासाम्तालार्तव्यत्वान्निर्दिष्टो बोधिसत्त्वानां आवका-दीनां तु यथा परिदृष्ट ग्वार्थः पुनः पुनरभिमुखीकियमाणो भावनामार्ग इति सुगमत्वान्नोक्तः । निर्वेधभागीयं पुन-बोधिसत्त्वानां पूर्वीक्तकमेणावसातव्यम् । आवकादीनां त्वनित्यादिभिरेवाकारैराकीर्यमाणे सत्यचतुष्टये सासवं भावनामयमूष्मादिकं स्पष्टत्वान्नोक्तमिति याद्यम् । ननु मार्गज्ञतायां आवकादिमार्गस्याभिधानात् सर्वज्ञता कथि-तैव कस्मात् पुनः सर्वज्ञतायाः प्टथङ्गिर्देश इति चेत् । उच्चते । तच हि ।

चतुर्णामार्यसत्यानामाकारानुपलमः ।

श्रावकाणामयं मार्गी ज्ञेयो मार्गज्ञतानये ॥

इत्यनुपलम्भभावनादिक्रमेग आवकादिमार्गो बोधि-सत्त्वेन ध्येय इत्युक्तमतोऽनित्यादिभिराकारैर्व्यतिरेकमुखा-स्रिप्तैरग्रेषवस्तुपरिज्ञानार्थं प्रथक् सर्वज्ञतोपादानम् । बहु-वक्तव्यच्चेदमित्यलमतिप्रसङ्गेन' ।

परिज्ञातचिसर्वज्ञतो वण्लित्वार्थं पुनः सर्वाकारमार्ग-वस्तुज्ञानसङ्घ होण चिसर्वज्ञतां भावयतौति सर्वाकाराभि-सम्बोधो वक्तव्यः। तच तावन्तित्यादियाहविपश्चस्य प्रति-पश्चधर्मता स्वभावानामनित्याद्यालम्बनप्रकाराणामाकार-त्वेन व्यवस्थानं सामान्येन लक्षणं ज्ञेयमतो निर्वस्तुका-कारदोषो नेह विजूम्भते। ते चाकारास्त्रिसर्वज्ञता-भेदाच्त्रिप्रकारा एव मता इति याद्यम्। तथा चोक्तम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Here ends the III chapter of AA. as shown by the colophon inserted in the text—आभिसमयालङ्कारालोकायां प्रजापारमितायाख्यायां सर्वज्ञतापरिच्छेदस्तृतीयः ॥

वस्तुज्ञानप्रकाराणामाकारा इति लक्षणम् । मर्वज्ञतानां चैविध्यात् चिविधा एव ते मताः॥ १ ॥ इति चलार्यार्थमत्यान्यधिष्ठानं कुला चिमर्वज्ञताधि-ਰਵ कारेंग यसिन् सत्ये यावन्तो भवन्त्याकारास्तानुपरि सुभूतिर्भगवन्तमित्यादि (p. 204, 10)। ज्रसत्यारमितेय-मिति। आकाशस्येव नित्यरूपेणासत्तामविद्यमानता-मुपादाय हेतूक्तयासदनित्याकार इत्यर्थः। असमसम-तेति (p. 205, 1)। सर्वधर्मानुपत्त्रव्येरिव समतामनुत्पादता-मुपादाय । द्ःखाकारोऽन्याकारविसदृश्रत्वेनासमोऽतुख्यः तच्चतः समताऽनुत्पादः। विविक्तेति। ग्रत्यन्ते-स नातिश्रयेनात्मनः श्रन्यतामुपादाय श्रन्याकारो गुणा-वाह्रकत्वेन विवेकः। ऋनवम्रद्येति। सर्वधर्माणामात्मत्वेना-नुपर्चन्धितामुपादाय सर्वतीर्थिकासाधारणत्वेन तीर्थिका-कोष्यत्वेनानात्माकारोऽनवमर्दनीयः । तदेवमसदनुत्पाद-विवेकानवमर्दनौयाकाराश्वत्वारो यथासह्यमनित्यादि-लक्षणा दुःखसत्ये भवन्ति। ग्रपदेति। तच चत्वारो-रहूपिणः स्तन्धा नाम, शरीरं रूपस्तन्धक्तेषाममौ हेतुरिति क्वत्वा न्यायेनानामाश्ररीरतामुपादाय हेत्वा-कारास्तच्चतोऽप्रसवाधानार्थंनापदः। अस्वभावेति। अनु-त्पादानिरोधस्वभावामनागतिमगतिमुपादाय समुदया-कारोऽन्यायेनाकाण्णम् । अवचनेति । सर्वधर्माणामविद्य-मानत्वेनोद्वावनासंदृत्याऽपि शब्दाऽवाच्यत्वाद्विकल्प्यतासु-पादाय। प्रभवाकारोऽप्रव्याहारः। अनामेति। पश्चस्तत्था-

२८€

नुपचचितामुपादायाचैतसिकत्वेन प्रत्ययाकारोऽनाम । तदेवमपदाकाणाप्रव्याहारानामाकाराश्वत्वारो यथाक्रमं हेत्वादिलन्तरुणाः समुदयसत्ये भवन्ति। ऋगमनेति। निरोध-स्वभावसर्वधर्माणां क्षचिदगमनतामुपादाय निरोधा-कारोऽगमनः। ऋसंहार्येति। ऋादिशान्तत्वेन विषय-भावोपसंहाराभावात् सर्वधर्मायाद्यतामुपादाय । शान्ता-कारोऽसंहार्यः। अक्षयेति। धर्मधातुरूपेणाक्षयधर्मयोगता-मुपादाय प्रगौताकारोऽस्रयः । अनुत्पत्तौति । ग्कानेक-**चेतुवैधुर्यात् सर्वधर्मानभिनिर्दत्तितामुपादाय** निःसर्णा-कारोऽनुत्पत्तिः। तदेवमगमनासंहार्याश्वयानुत्पत्त्याकारा-श्वत्वारो यथासंखं निरोधादिस्वभावा निरोधसत्वे भवन्ति। त्रकारकेति । मार्गस्य कर्त्वयाइप्रतिपश्चत्वात् कारका-नुपलच्धितामुपादाय मार्गाकारोऽकारकः । त्रजानकेति प्रमाखबाधितत्वेन सर्वधर्माखामनात्मतामनुपलमात्मता-मुपादाय न्यायाकारोऽजानकः। ऋसंक्रान्तीति। धर्मधातु-चुत्युपपच्योर्विनाशोत्पादयोरनुत्यत्तिमुपादाय रूपेग प्रतिपत्याकारोऽनेक्कान्तिः । अविनयेति । पूर्वान्तापरान्त-प्रत्युपपन्नाध्वानुपत्तब्धितामुपादाय क्षेशविनयासमवा-तदेवमकारकाजानकासङ्का-नैर्याणिकाकारोऽविनयः ।

यथासंख्यं

यायिनो जन्मनोऽसत्त्वादनुत्पादविज्ञपनतामुपादाय। खप्न-

निःस्वभावानुत्यनानिरुद्वादिशान्तप्रकृतिपरिनिर्धतिलक्ष्रणाः

न्यविनयाकाराश्वत्वारो

मार्गसत्ये क्लेशावरणप्रतिपश्चेण भवन्ति।

प्रतिश्रुत्काप्रतिभासमरौचिमायाकाराः

मार्गादिखभावा

पञ्च

ন্যাযান-

यथाक्रमं

तदनन्तरं मार्गज्ञताकारा वक्तव्याः । तच संक्षेग्रेतर-पक्षात्रयेख समुदयमार्गसत्ये कारखम् । दुःखनिरोधसत्ये च फलमित्यर्थदारेख निर्दिष्टे समुदयमार्गदुःखनिरोधसत्येषु यथासंख्यमष्टौ सप्त पच्च षोडण्राकारा बोधव्याः । तच

त्र सदाकारमारभ्य यावन्त्रिञ्चलताक्षतिः । चत्वारः प्रतिसत्यं ते मार्गे पञ्चदश स्मृताः ॥ २॥ इति तदनन्तरं मार्गज्ञताकारा वक्तव्याः । तच संक्षेग्रेतर-

स्वभावतामुपादाय क्षेशाभावीऽसंक्षेशः । अव्यवदानेति । त्रात्रयस्य क्षिष्टसत्त्वस्यानुपलच्धितामुपादाय व्यवदाना-भावोऽव्यवदानम्। अनुपत्तेपेति। आकाशस्य प्रकृतिप्रभा-स्वरत्वेनानुपत्तेपतामुपादाय क्षेशोपक्षेश्रत्तेपाभावोऽनुप-लेपः । अप्रपञ्चेति (p. 206, 1) । सर्वधर्ममननानामुप-लमारूपाणां समतिक्रमतामुपादाय प्रपञ्चाभावोऽप्रपञ्चः । त्रमननेति । सर्वोपलमासमुद्वतादनिम्जनतां निष्प्रकम्पता-मुपादाय मननाभावोऽमननः । अत्रचलितेति । ऱ्यासं-सारं धर्मधातुस्थितितासुपादाय संशाभावोऽचलितः । तदेतेऽसंक्षेशाव्यवदानानुपर्खेपाप्रपञ्चामननाचलाकाराः षड् यथाक्रमं संक्षेश्रव्यवदानक्षेश्रवासनारूपादिप्रपञ्च-स्वाधिगमोपसमापरिहाणिविकल्पानां षसां प्रतिनियत-ज्ञेयावर्णानां प्रतिपश्चभूताः प्रत्येकबुद्वानां ज्ञेयावर्ण-प्रतिपश्चात्मकेऽनासवदर्शनमार्गे भवन्ति । समुदायेन सप्तविंग्रतिरिति सर्वेज्ञताकाराः । तथा चोक्तम् ।

सामान्येन ज्ञेयावरणप्रतिपश्चभूताः । सर्वज्ञतया प्रत्येक-बुद्धाः सङ्गृह्यीता इति । तेषां ज्ञेयावरणप्रतिपश्चात्मके सास्रवे भावनामार्गे भवन्ति । त्र्रसंक्षेप्रेति । रागद्वेषमोहा-

हेतुस्तिविधः। छन्दो रागो नन्दी च पौनर्भविकौ तृष्णेति। छन्दप्रतिपक्षेणाइ। विरागेति। सर्वधर्माणां श्रन्यता-रूपेणावितवतां सत्यतामुपादाय । रागाभावो विरागः । कर्तुकामत्वाभावाभिसन्धिना निर्दिष्टः छन्दोऽवस्थायां रागः प्रधानमिति कत्वा। तदभावेन छन्दस्य भावापदेशात्। रागस्य वा कार्यात्मनोऽभावेनऽविकलतद्वेतुकच्छन्दस्याभावः कथितोऽन्यथाऽविकले कारणे सति कार्यानुदयो न स्यादिति न्यायात्। रागप्रतिपश्चेणाइ। असमुत्यानेति। मायोप-मत्वे सर्वधर्मनिर्विकल्पतामुपादाय समुत्यानस्य छन्दस्या-भावोऽसमुत्यानः । धर्मेंघसक्तत्वाभिसन्धिना कथितः । रागावस्थायां साम्रात्यवत्तिहेतुत्वेन छन्दः प्रधानमिति क्तवा तदभावेन रागस्याभावापदेश्रात्। पुनर्भवनिमित्त-नन्दीतवण्णप्रतिपश्चेणाह। शान्तेति। सर्वधर्माणां नौल-पौतादिनिमित्तानुपलब्धितामुपादाय तृष्णायाः प्रधानेना-नुपश्रमस्याभावः शान्तः । समुदयास्त्रिधा रागदेषमोद्दा-स्तत्प्रतिपश्चेणाह। निर्दोषेति। दश्रवसंवैश्रारद्यादिग्ण-पारमितामुपादाय दोषाभावो निर्दोषोऽरागोऽदेषोऽमोह इति यावत्। प्रभवः परिकल्प्यस्ततो रागादिप्रस्तते-स्तत्प्रतिपश्चेणाइ। निःक्लेग्रेति। परिकल्पस्य द्वयाद्यभिनि-वेश्रस्यासत्तामुपादाय क्षेश्रहेतुप्रभवाभावो निःक्षेश्रः। प्रत्ययः मचाभिनिवेशः । सत्तायदृष्टेः सर्वानर्थप्रत्ययत्वात्तत्पति-पश्चेणाइ। निःसच्चेति। ऋविपर्यासार्थेन भूतकोटितामुपा-दाय प्रत्ययाभावो निःसत्त्वम्। तदेवं विरागाकारमारभ्य यावनिःसचाकार इति। यथाक्रमं यो हेतुः छन्दो रागो 37

नन्दी च। यः समुदयो रागदेषमोहाः। यः प्रभवः परि-कल्पः । यश्च प्रत्ययः सत्त्वाभिनिवेश इति । तत्प्रतिपश्चेग चयस्वय एक एक इत्यष्टावाकाराः समुद्यसत्वे भवन्ति । त्रप्रमागेति। सर्वधर्मनमुत्यानस्य प्रादर्भावस्य समुत्या-नतामुपादाय विपश्चनिष्टत्तिप्रतिपश्चावाह्वत्वेनाप्रमाग-सत्त्वावकाण्रदत्वान्मार्गाकारोऽप्रमागः। यथा चाप्रमाग-सत्त्वावकाण्रद इत्याइ। अन्तदयाननुगमेति। सर्वधर्मा-नभिनिवेशतामुपादाय संसारनिर्वाणान्तदयस्य प्रहाणा-दनुगमोऽनुपलमाः । असमिमनेति । धर्मधातुरूपेण सर्वधर्माणामसमोदनतामनानारूपतामुपादाय विपक्ष-निरुच्या न्यायाकारोऽसस्मिनः। यथा च न्याय इत्याह। त्रपराम्टष्टेति। सर्वत्रावकप्रत्येकवुडभूम्यस्पृहनतामुपादाय। तदिकल्पासंसृष्टोऽपरासृष्टः । त्रविकल्पेति । विकल्प-समताम्पादाय प्रतिपत्त्याकारोऽविकल्पः। यथा च प्रतिपत्तिरित्याह । अप्रमेयेति । अप्रमाणधर्मतामुपा-दाय सब्धपरित्यागेऽसब्धसामे च हीनप्रगौतविकल्पाभावं पुरोधाय ज्ञेयावधिरहितत्वेनाप्रमेयः। असङ्गेति। तच तचाधिगमे गगनवत् सर्वधर्मासङ्गतामुपादाय नैर्याणिका-कारोऽसङ्गः । तदेवमप्रमार्णान्तद्वयाननुगमासमिन्नापरा-स्ट्राविकल्पाप्रमेयासङ्गाकारा यथाक्रमं यः सर्वसत्त्वाव-काण्रदो मार्गों यथा च सर्वसत्त्वावकाण्रदः, यो न्यायो यथा च न्यायः, या प्रतिपत्तिर्यथा च प्रतिपत्तिः, यच्च निर्याणमिति, दौ दो दावेक इति सप्ताकारा मार्गसत्वे भवन्ति । अनित्येति । सर्वधर्माणामसम्बेन हेतुप्रत्ययै-

दुःखेति । आर्काशस्य सर्वधर्मेषु समतामुपादाय सर्ववस्तु-व्यापि संस्तारदुःखम्। ग्रन्थेति। अधिष्ठाचात्मसम्बन्ध-गन्धानुबन्धेनापि सर्वधर्मानुपत्तब्धितामुपादाय परपरि-कल्पितात्मादिरहितत्वं ग्रून्यम्। ग्रनात्मेति। खयमनात्म-त्वेन सर्वधर्मानभिनिवेशतामुपादाय पुन्नलाद्यस्वभावो-ऽनात्मा । ऋत्र स्र गिति । सर्वधर्मानभिनिर्दत्तितामुपादाय निःस्वभावोऽलम्रणम् । तदेवमनित्यद्ःखग्नन्यानात्माकाराः पञ्चमालक्षणाकारस्वभावा इति पञ्चाकारा दुःखसत्ये भवन्ति। सर्वश्चन्यतेति। पूर्वापरभावलन्नरूणस्यान्तस्य मध्यस्य च परितोऽन्तदयेन युक्तत्वात्पर्यन्तस्याविद्यमानत्वेनानन्ता-पर्यन्ततासुपादाय निरोधसत्याकाराः षोडण्रश्रत्यताः सर्व-श्रन्यताः । तचाध्यात्मबहिधौभयवस्तवनां निरोधेनाध्यात्म-बहिधोभयश्रून्यताकारास्त्रयो निरोधाकारस्वभावाः श्रून्य-तायां भाजनस्रोके परमार्थे संस्कृतेऽसंस्कृते शाश्वतो-च्छेदान्तेऽनवराग्रसंसारेऽधिगतधर्मानवकारेऽभिनिवेश्रस्य प्रज्ञात्यात्मकास्य प्रियोधेन यथाक्रमं ग्रून्यता-श्रन्यता। महाश्रन्यता। परमार्थश्रन्यता। संस्कृतश्रन्यता। त्रसंस्कृतश्रन्थता । त्रयन्तश्रन्थता । त्रनवराग्रश्रन्थता । ग्रनवकारश्चन्यता चेत्यष्टौ श्रन्यताकाराः शान्ताकार-स्वभावाः । प्रगौताकारः परपरिकल्पितकारकनिरोधेन प्रक्षतिग्रून्यताकारः। विषयभान्त्यात्मिकानां निरोधेन सर्वधर्मस्रि णानुपलमाश्रून्यताकारास्त्रयो निःसर णाकार-स्वभावाः । स्वभावनिरोधेनाभावस्वभावश्वन्यताकार एव

रसंस्त्रततामुपादाय

नित्यमसदित्यसदर्थोऽनित्यार्थः ।

निःसरणाकारात्मक इति निरोधाकारं श्रान्ताकारं प्रणौताकारं निःसरणाकारञ्चाधिकत्य यञ्चाध्यात्मिकादे-र्वस्तुनो निरोधः । यथा च श्रान्तोऽष्टविधाभिनिवेशोपर-मात् । यथा च प्रणौतः प्रक्तत्या । यथा च निःसरणं चिविधस्रान्तिनिरोधेन । यच्च निःसरण्मभावस्वभावतेति चयोऽष्टावेकस्वय एक इति यथाक्रमं षोडशाकारा निरोधसत्ये भवन्ति । समुदायेन षट्चिंश्रदिति मार्गज्ञता-काराः । तथा चोक्तम् ।

हेतौ मार्गे च दुःखे च निरोधे च यथाक्रमम्।

त्रष्टौ ते सप्त पश्चति षोडग्रेति च कौर्तिताः॥ ३॥ इति तदनन्तरं सर्वाकारज्ञताकारा वक्तव्याः तच च सर्वार्य-पुन्नलाधिकारेण चिविधसर्वज्ञताकारसङ्घन्दो भवति त्र्यतः सर्वज्ञतामार्गभेदेनाह । स्मृत्युपस्थानादिबोधिपश्चधर्मति (p. 207, 1)। तेषामेव बोधिपश्चधर्माणामनुपर्लब्धिता-मुपादाय स्मृत्युपस्थानादय एव पारमितेत्यर्थः। एतदुक्तम्। तच सर्वज्ञतायामादौ चतुःसत्यावताराय स्वसामान्यल्वश्चर्ण-

परौक्षितकायवेदनाचित्तधर्मस्मृत्युपस्थानाकाराश्वत्वारो वस्तुपरौष्ठामार्गः, तेन कायादिचतुर्विधवस्तुपरौष्ठरणात् । ततोऽवतौर्णस्य वीर्यमिति सर्वथोत्पन्नानुत्पन्नस्याकुण्रसस्य कुण्रसस्य च यथाक्रमं प्रहाणानुत्पादनार्थं भूयोभावो-त्पादनार्थं च हेतुभूतवौर्यात्मकाः सम्यक् प्रहाणा-काराश्वत्वारो व्यवसायिकमार्गः, तथावरणप्रहाणादि-मुखेन वौर्यारम्भात् । वौर्यवतश्वित्तकर्मण्यतापादान-मिति छन्दवौर्यचित्तमौमांसासमाधिप्रहाणसंस्कारसमन्वा-गतर्ह्विपादाकाराश्वत्वारः समाधिपरिकर्ममार्गः, तथा

**२**६२

छन्दादिमुखेन कर्मख्यतापादनात्। इतचित्तपरिकर्मखो-ऽनन्तरमूष्ममूर्धप्रयोग इति तत्स्वभावाः श्रज्जावौर्यस्मृति-समाधिप्रज्ञेन्द्रियाकाराः पच्च सम्यगभिसमयप्रायोगिक-मार्गः, श्रज्जेन्द्रियादिनार्यमार्गसमुदागमायाधिपतिभूतोष्म-मूर्ज्जप्रयोगात्। अधिगतोष्मादेः ह्यान्त्यग्रधर्मप्रयोग इति तत्स्वभावाः श्रज्जावौर्यस्मृतिसमाधिप्रज्ञावल्लाकाराः पच्च सर्वथाभिसमयसंस्नेषमार्गः, श्रज्जावल्लादिनाऽनन्तरं सत्य-प्रतिवेधार्थमाश्रज्जादिविपह्यानभिभूतह्यान्त्याग्रधर्मप्रयो-

गात्। विदितोषादिचतुष्कस्य सत्यद्र्शनमार्ग इति स्मृतिधर्मप्रविचयवीर्यप्रौतिप्रसन्धिसमाध्युपेष्ठाकाराः सप्त-बोध्यज्ञान्यभिसमयमार्गः, तेनादितः प्रत्यात्मवेद्यतत्त्वा-भिसम्बोधात्। परिज्ञातसत्यदर्श्रनस्य भावनामार्ग इति सम्यग्दष्टिसंकल्पवाक्कर्मान्ताजीवव्यायामस्मृतिसमाध्यार्था-ष्टाङ्गमार्गाकारा विशुद्धनैर्याणिकमार्गः, दर्भनमार्गादृर्ध्व-मनेन भावनाप्रहातव्यक्षेशविशुद्यये निर्याणात्। अत रवैषां बोधिपक्षधर्मा गामेषानुपूर्वों । तदेवं वस्तुपरीक्षा-मार्गादि सप्तविधं मार्गमधिकत्व सर्वज्ञतामार्गाधिष्ठानाः सप्तचिंग्रदाकारा भवन्ति । तदनन्तरं मार्गज्ञतामार्गभेदा-नाइ। ग्रन्थानिमित्ताप्रणिहितपारमितेति। ग्रन्थानात्मा-कारस्वभावं प्रथमं श्रन्थताविमोश्रमुखं, दृष्टिक्तप्रतिपश्चः । यचानिमित्तं निरोधो येन चानिमित्तं विकल्पापोढेन मार्गे खेति इत्वा निरोधमार्गसत्याकारस्वभावं दितौयमा-निमित्तविमोश्चमुखं दृष्टिनिमित्तविकल्पप्रतिपश्चः । यत्तू-क्तमानिमित्तः श्रमाकारैरिति तद्दस्तुनिमित्तानुविद्यं आवक-मार्गमधिक्तवेति न तेनास्य विरोधः। अनित्यदःख-

समुदयसत्याकारस्वभावं तृतौयमप्रणिहितं विमोश्रमुखं चैधातुकप्रणिधानप्रतिपक्ष इति। एवं चिविमोक्षमुखाकारा-प्रतिपश्चमार्गः । अष्टविमोश्रपारमितेयमिति । स्तयः त्रविभावितविभावितरूपसंज्ञत्वाद्ययान्नममध्यात्मं রূম্ব-रूपौ प्रत्यातमं ध्यानमारूप्यसमापत्तिं वा निःश्रित्य बहिधी रूपाणि सुवर्णद्रवर्णानि पश्चतीत्वेतौ निर्माणवरण-प्रतिपश्चेग दौ विमोश्चौ। भुभाशुभरूपनिर्मागे च यथासंख-माभोगः प्रातिक्रूख्यञ्च संक्षेशस्तत्यतिपश्चेग शुभं विमोध-मुखं कायेन साम्चात्कृत्वोपसम्पद्य विहरति। प्रत्यातमं शुभाशुभेषु रूपेषव्योन्यापेष्ठासंज्ञामन्योन्यानुगमसंज्ञां च निश्रित्यान्योन्यैकरससञ्ज्ञालाभेन यथेष्टं रूपाधिमोध-विभूत्वलाभादित्येको विमोध इति विमोधाकारास्तर्यो निर्माणमार्गः। मोष्ठानुकूलविद्वारमार्गस्वभावाञ्चतुरारूष्य-समापच्याकाराः शान्तविहारमार्गस्वभावः सञ्ज्ञावेदित-निरोधाकार एक इति पञ्चाकारा दृष्टधर्मसुखविहारमार्गः। नवानुपूर्वविहारपारमितेयमिति। चतुर्ध्वानारूष्यनिरोध-समापच्याकारा नवलेाकोत्तरमार्गः। चतुःसत्यपारमितेय-मिति। चतुःसत्यसङ्ग्रहीताः क्षेश्रविसंयोगसम्रणानन्तर्य-मार्गाकाराञ्चत्वारः प्रहाणमार्गः। दश्रपारमितेयमिति। दानादिपारमिताकारा दश्रबुद्धत्वमार्गः। तदेवं प्रतिपश्च-मार्गादिषड्विधमार्गमधिकत्य मार्गज्ञता मार्गाधिष्ठानाञ्चतु-स्विंग्रदाकारा भवन्ति। तदनन्तरं सर्वाकारज्ञताकारा वक्तव्याः । तच च मार्गी निरतिश्रयत्वादेक एव केवसं तु बसवैशारद्याद्याकारभेदेनास्य विश्वेषमार्गस्यासाधारणभेदो वक्तव्ध इत्याह। बलपारमितेयमिति। स्थानास्थानज्ञान-

बलं, कर्मविपाकज्ञानबलं, नानाधिमुक्तिज्ञानबलं, अनेक-**लेाकधातुज्ञानबलं, इन्द्रियपरापर**ज्ञानबलं, सर्वचगामिनौ-प्रतिपज्ज्ञानबलं, संक्षेश्रव्यवदानज्ञानबलं, पूर्वनिवासानु-सृतिज्ञानवलं, चुत्युपपत्तिज्ञानवलं, आअवश्वयज्ञानवल-मिति निर्जितविपश्चत्वेनानवम्टद्यतामुपादाय बलाकारा दश। वैशारद्यपारमितेयमिति। बुड्वोऽहमित्यात्मप्रतिज्ञाने रागादौनामन्तरायत्वाखाने सर्वज्ञतादिमार्गस्य निर्याखत्व-प्रकाशने श्लीणाश्रवत्वेनात्मनोऽभ्युपगमे च पर्यनुयोत्तु-रभावेनानवलीनचित्ततामुपादाय वैश्वारद्याकाराञ्चत्वारः । प्रतिसंवित्पारमितेयमिति। पर्याये धर्मलक्षणे जनपद-भाषायां धर्मप्रभेदे च यथाक्रममधिगमास्वादनज्ञेयावर . सर्वज्ञानासङ्गाप्रतिघातितामुपादाय प्रतिघाताभावेन धर्मार्थनिरुक्तिप्रतिभानप्रतिसंविदाकाराश्वत्वारः । सर्वबुद्ध-धर्मावेगिकपारमितेयमिति। नास्ति खलितं रचितं मुषितस्मृतिरसमाहितं चित्तं नानार्थसञ्ज्ञाऽप्रतिसंखा-योपेक्षा चेत्येवमाकाराः षट्। ज्ञेयावरणविशुडिमारभ्य नास्ति छन्दतो वौर्यतः स्मृतितः समाधेः प्रज्ञाया विमुक्तेश्व सकाशात्परिहाणिरित्येवमाकाराः षर्। कायवाङ्मन-स्तर्मणां ज्ञानपूर्वज्ञमानुपरिवर्तनाकारास्त्रयः। अतौताना-गतप्रत्युत्पचेष्वसङ्गाप्रतिहृतज्ञानाकारास्त्रय इति आवका-बसाधारणत्वेन गणनासमतिक्रमणतामुपादायाष्टादशा-वेणिकबुड्वधर्माकाराः । तथागततयतेति । सर्वस्य धर्मस्य बुडैर्भगवद्भिर्भाषितस्य लन्न्रणार्थवैक्तयादवितयतामुपादाय सर्वबुडभाषिततयताकार एकः । स्वयम्भुपारमितेयमिति ।

सर्वधर्मास्वभावतामुपादाय तद्धिगमस्यापरप्रत्ययत्वात् । सर्वधर्मवश्वर्वतनस्वयम्भाकार एकः । सर्वज्ञज्ञानपार-मितेयमिति । सर्वधर्मस्वभावसर्वाकारपरिज्ञानतामुपादाय सर्वाकाराभिसम्बोधिबुद्धत्वाकार एकः । तदेवं छत्वा यथा बलादिभिराकाराणां प्रभेदो यश्चेषां स्वभावस्तयता । यस्य च ते सर्वधर्मवश्वर्वातनः स्वयम्भुवो यद्र्थेच्च सर्वधर्म-सर्वाकाराभिसम्बोधायेति यथाक्रमं दश् चत्वारश्वत्वारो-ऽष्टादश एक एक एकश्चेत्येकोनचत्वारिंश्रदाकाराः सर्वा-कारज्ञतामार्गाधिष्ठाना भवन्ति । यथोक्ता एव चाकाराः श्रावकादिभेदेन सर्वाकारज्ञतायां मार्गसत्यभेदादवग-न्तव्याः । तथा चोक्तम् ।

सृत्युपस्थानमारभ्य बुडत्वाकारपश्चिमाः ।

शिष्याणां बोधिसत्त्वानां बुडानाच्च ययाक्रमम् ॥ ४ ॥ सप्तचिंशचतुस्तिंशत्त्विंशत्त्वव च ते मताः ।

चिसर्वज्ञत्वभेदेन मार्गसत्यानुरोधतः ॥ ५ ॥ इति तचानासवाः सासवाश्च सर्वज्ञताकारा यथाक्रमं आवकबोधिसच्चभेदेन । मार्गज्ञताकाराः सासवा एव बोधिसच्चानामत्यन्तक्षेश्रप्रद्वाणात् । त्रजनासवा एव सर्वा-कारज्ञताकाराः सवासनक्षेश्रज्ञेयावरणप्रद्वाणेन सर्वधर्म-ज्ञानित्वात् सम्यक्सम्बुडस्येत्येकच गण्यमानं चिसन्तत्युत्तर-माकारश्रतमित्याकाराः । यदुक्तं नामतः षोडग्रेभ्योऽ-न्याकारा इति तत्क्षेशावरणमाचप्रतिपक्षाकाराभिसन्धि-नेति न तेनास्य विरोधः ॥

> त्रभिसमयालद्भारास्रोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां स्तुतिपरिवर्तों नाम नवमः॥

२८ई

विशिष्टप्रयोगैराकारा भावयितव्याक्ते च प्रयोक्तारं विना कथयितुमश्रक्या इति अवणादिभाजनं प्रयोक्तारं निर्दिशनाइ। अथ खलु शकस्येत्यादि (p. 208, 2)। तथा-गतमुद्दिश्य विद्वारादिकरणात् पूर्वजिनकताधिकाराः। पिएडपातादिदानादहुबुद्वावरोपितकुश्रलमूलाः। कल्याण-मिचैरधिष्ठितत्वेन कल्याणमिचपरिष्टहीताः। यथोक्त-विशेषणचयोपेता एवाकारलक्षणाया मातुरस्या मुख्यतः अवणभाजनम्। तथा चोक्तम्।

क्ताधिकारा बुच्चेषु तेषूप्तशुभमूलकाः ।

मिचैः सनाथाः कच्याग्रैरस्याः अवग्रभाजनम्॥ई॥इति अवरमाचकेग्रेति । अच्पेन । कायाद्युपस्थानाराधना-इहुबुद्वपर्युपासिताः । संग्रयार्थनिर्ग्रयाय स्वरूपपरि-पृच्छनात् परिप्रष्टाः । हेतुपरिप्रच्छया परिप्रश्नौक्षताः । दानादिदग्रपारमिताप्रतिपच्यनुष्ठानाइहुबुद्वावरोपित-कुग्रज्ञमूच्णाः । क्षततथागतपर्युपासनादय ग्वोद्वह्रगादि-भाजनमित्यवसातव्यम् । तथा चोक्तम् ।

बुद्वोपासनसम्प्रञ्नदानशौलादिचर्यया ।

उद्रइधारणादीनां भाजनत्वं सतां मतम् ॥ ७ ॥ इति

युक्त एवायं शक्रस्य वितर्को यस्य यथोक्तहेतुरस्ति स एवाधिमोक्षं करोतौत्याइ। यो भगवन्त्रित्यादि (p. 209. 8)। तथा त्वया शिक्षिष्यत इत्यादि पद्चयं प्रयोगमौलप्टष्ठा-वस्थासु दर्शनभावनाविश्रेषमार्गभेदादा याद्यम्। ननु विशिष्टार्थाधिगमाभावे कथमुद्वद्दादिमाचेणाविनिवर्तनौयो धारयितव्य इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाद्द। गम्भौरे- त्यादि । यथोक्ततथागतपर्युपासनसंप्रश्नदानशौलादिचर्या-**चेतुचयवैपरौत्येन परौत्तकुश्खमू**लेनापरिप्टच्छकजातीयेन पूर्वमचरितवतेति पदचयं योज्यम् । एतद्क्तम् । "व्यति-रेकमुखेन यसाद्ययानिर्दिष्टबुद्वोपासनादिकार्ग्रेनाधि-मुच्चति प्रज्ञापारमितां विशिष्टाध्याश्रयतया तस्मादविनि-वर्तनीयो धारयितव्य" इति । यथोक्तहेतुवैकल्याच प्रति-क्षिपन्तौत्याइ। ये पुनरधिमुच्चेत्यादि। कथमिदानौं प्रतिश्चेपाश्चयेन पूर्वे प्रतिश्चेपो गम्यत इति। तत्कस्य हेतो-रित्याग्रङ्माह। यथापीत्याह (p. 210, 2)। यस्मादिदानौं कुश्रलमूलानं परोत्तत्वात् प्रतिक्षेपाश्रयो मातुस्तसात् पूर्व-मपि प्रतिश्वेपो गम्यते । अन्यथा परौत्तकुश्लमूलत्वानुप-पत्तेरित्यर्थः । तदेवाइ । न हि भगवन्तित्यादि । उचित-मेवोक्तम्। शारिपुत्रेंगेत्याह। गम्भौरेत्यादि। किमत्राश्वर्यं। नैव किष्चित् कारणानुरूपत्वात् कार्यस्य । सज्जातप्रसा-दातिश्रयत्वादाह। नमस्तरोमौत्यादि। कथं मातुर्नम-स्तारेज्यस्य सम्बन्धाभावान्नमस्तार् इति । तत्कस्य हेतो-रित्याग्रद्धाह। त्रतो निर्जाता हीत्यादि। बोधिसत्त्वावस्थायां मातुरभ्यासेन बुद्धत्वप्राप्तेस्ततः सर्वज्ञता निर्जाता । बुद्धत्वा-वस्थायां विनेयेभ्यः प्रज्ञापारमिताप्रकाण्रनात् सर्वज्ञज्ञान-प्रभाविता च प्रज्ञापारमितेत्येवं हेतुफलसम्बन्धात् प्रज्ञा-पारमितानमस्तारे सर्वज्ञज्ञानस्य नमस्तारः। एवमिति। सर्वज्ञज्ञानस्य हेतुत्वेन फलत्वेन चेत्यर्थः। अतचिन्ताभावना-मयज्ञानैर्यथाक्रमं प्रज्ञापारमितायां चरितव्यमित्यादि । पदचयं योज्यम् । प्रयोक्तुर्निर्देशानन्तरं प्रयोगार्थं प्रश्नय-

२८८

नाइ। तथं भगवन्तित्यादि (p. 211, 5)। प्रतरणानुरूपत्वात् प्रश्नस्य साधु साध्विति साधुकारदानम्। एतमर्थमित्यादि। वध्यमाणान् विंशतिप्रयोगानारभ्य स्वाधिगमार्थं परि-प्रष्टव्यम् । पराधिगमार्थं परिप्रश्नीकर्तव्यम् । तथागतं मन्यसे प्रतिपद्यसे जानौष इति यावत्। तच रूपादिष्ठ-नवस्थानप्रयोगमाइ। इह्तेत्यादिना। आधारस्वरूपभेदेन रूपे रूपमिति पद्दयं वाच्यम्। ततः किमित्याइ। यत इत्यादि । एतदुक्तम् । "यस्माद्रूपादिषु निःस्वभावतया स्थानप्रतिषेधस्तसात्तचानवस्थानप्रयोग" इति । अयोग-प्रयोगार्थमाइ। रूपमिति कौण्रिक न योजयतौति। न योगमापद्यत इत्यर्थः । ततः किं भवतीत्याह । यत इत्यादि। एवं योगमापद्यत इति। एवं तत्त्वतो योगा-भावेन संहत्या योगमापद्यते। ऋयोग एव तेषु प्रयोग इत्यर्थः। गम्भौरप्रयोगमाह। गम्भौरेत्यादिना (p. 212, 4)। रूपादितथतागम्गीरतया प्रतिष्ठानानुपत्तव्यर्थेन सर्व-ज्ञताधिकारे गम्भौरेत्यवबोधात्। दुरवगाइप्रयोगमाह। दुरवगाहेत्यादिना। रूपादिदुरवगाहतया प्रक्तत्यना-विसार्थेन मार्गज्ञताधिकारे दुरवगाइत्यधिमोश्चात्। तदेव मनोविज्ञानेन दुरुद्रहत्वात्। अप्रमाणप्रयोगमाह। अप्रमागेत्यादिना । रूपाद्यप्रमागतया पर्यन्तानुपलमा-गमौराभिसम्बोधमसाधारणाभिसम्बोधं निरुत्तराभि-सम्बोधच्चाधिकत्य यथाक्रमं चिविधोऽयं गम्भौरप्रयोगादि-

रुक्तः। साधुक्तत्वेन गम्भीरप्रयोगं स्पष्टयनाहः। एवमेत-दित्यादिना। तदयं समासार्थो यदा गम्भीरं रूपादित-मित्यभिनिवेश्रयोगेन तत्त्वतो न तिष्ठति तदाऽविपर्यस्तत्वा-त्तच गम्भीरयोगमापद्यते । यदा च गम्भीरमित्यपि न योगमापद्यते तदा गम्भीरं रूपादिकमित्यपि न तिष्ठत्येवं योगावस्थानस्य निषेधेनाविपरौतगाम्गीर्यप्रयोगार्थः कथित इति। एतदनुसारेख दुरवगाहाप्रमाखप्रयोगयोरप्यर्थौ वाच्यः। "एते च गम्भीरादयस्तयः प्रयोगाः प्रत्येनं सद्-मध्याधिमाचा" इत्यार्यविमुक्तिसेनः। क्रच्छचिराभिसम्बोध-प्रयोगार्थमाइ। गम्भीरा भगवन् प्रज्ञापारमिताऽविनि-वर्तनौयस्वेत्यादि । नियतगोचत्वेन कश्चिदवैवर्तिकोऽप्य-व्याक्तत इति। तद्यवच्छेदार्थं व्याक्तग्रहणम्। मातरि सर्वप्रकारज्ञानाभावेन विचिकित्सादिसम्भावात् तस्यैव पुरतो भाषणे को हेतुरिति । तत्कस्य हेतोरित्याण्रङ्याह । स हीत्यादि। स यस्मात् प्रतिविज्वधर्मधातुनिष्यन्ददेशना-धर्माग्रत्वेन मिथ्याज्ञानाभावान कांश्रिष्यति, संग्रयज्ञान-विगमान विचिकित्सिष्यति, अज्ञानविरहान धन्वा-यिष्यति, सम्यग्ज्ञानोपेतत्वान विवदिष्यति, तस्मा-त्तस्यैव पुरतो भाषणीयेति मतिः । सामर्थ्यादन्यस्य पुन-रुचासादिसम्भवात् क्रच्छचिराभिसम्बोधप्रयोगो दर्शितः। व्याकर गलाभप्रयोगमाह। स चेत्पुनरित्यादिना (p. 213, 1) को दोष इति । कतमः कांश्चादिदोषः स्यात् । गोचसाम-र्थ्यादनुचासादिमतो न कश्चिदित्याइ। दूरत इत्यादि। दूराइरतो दौर्धकालादि यावत्। तदेवाइ। चिरयान-

सम्प्रस्थित इति। ऋथवा दूरतो गम्भौरार्थाधिमोश्चा-च्छावकाद्यगोचरतः । प्रज्ञापारमितां खफ्यत इत्यादि । प्रथमतरमेव तावद्रात्पश्चति। ततो दर्शनाह्लादित-श्ररीरो वन्दते। ततो विवर्धमानप्रसादवेगः प्रदक्षिणी-करणादिना पर्युपास्ते। ततः क्रतानुपूर्वींको निषद्य ऋणोति। इत्येवं दर्श्रनाद्ययं प्रज्ञापारमितां प्राप्यति। न चेदानौमसौ चिरेग्रेति। न चिरेग्रेदानौमेव दर्शनादिकाले। एत-एकदिचितथागतानतिक्रमिष्यति । ततः स बोधिसचः पश्चाद्व्याकरणं प्रतिलफ्यत इत्येवं न, अपि तु तेभ्य इत्यर्थः। तदेव कथयनाइ। अपि तु तानारागयिष्यतीति। त्रपि च तानेकदिचितथागतान् सम्यक् तत्प्रज्ञप्तशिक्षा-प्रतिपत्त्याऽऽरागयिष्यति। तथागतदर्शनं च व्याकरणेना-वन्थं करिष्यतौति । एकदिचितथागतादिदर्भनं व्याक-रगोनाश्रन्यं करिष्यति । नियमे व्याकरणसाभात् । तदे-वाइ। तथागतदर्भनाचेत्यादिना। यदा च व्याकरण-मित्याद्युपसंहारः सुगमः । ऋविनिवर्तनौयप्रयोगार्थमाह । त्रय खल्लायुष्मान् शारिपुच इत्यादि । कः पुनर्वादोऽच यः **ञ्रुत्वा चोद्व**हीष्यति । यः सम्यगुद्वह्रणादिनाऽविनिवर्तनीय-प्रयोगेग युक्तः स परिपक्षकुण्र समूल इत्यच को वादः। नैव कञ्चित्संदेइ इत्यर्थः । साधूक्तत्वेनानुमतिमाइ । रवमेतदित्यादि (p. 214, 5) यथोक्तप्रयोगमेव द्रढयनाइ। प्रतिभाति मे भगवन्तित्यादि। त्रौपम्योदाइरणमिति। सादृग्योदाइरणम्। उपवर्त्स्यत इति। उपपत्स्यते । प्रज्ञा-

पारमितोद्रइणादिना कष्टं परिपककुण्रसमूलेा बोधिसच्चो लद्धते, त्रन्यस्यापि तदुद्वहादिसम्भवादिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। भूयस्त्वेन हीत्यादि। यसादाहुत्येन धर्मव्यसनमंवर्तनीयैः कर्मभिरविरहितानां प्रज्ञापारमिता-याञ्चित्तानि सम्यगुद्रहादिविमुखत्वेन प्रतिक्रूलानि भवि-धन्तीति । परित्यागपरत्वेन च परिवेक्तयिष्यन्ति । यस्मा-चानुपचितकुश्रलमूलाः प्रज्ञापारमितायामर्थानवबोधगम-नान प्रस्तन्दन्ति, नापि प्रसादलाभात् प्रसौदन्ति, तसाद्पचितकुण्रलमूलासे यथावदुद्वहणादिकारिण इति वाक्यार्थः। भूतकोव्यामिति। भूतकोटिर्धमधातुस्तद्योतनात् प्रज्ञापारमिता तथोक्ता। निर्याणप्रयोगमाह। तद्यथापि नाम भगवन् पुरुषो योजनण्तिकादित्यादिना । एवमेवे-त्यादिना । बहुयोजनग्रतिकाटवीकान्तारात्प्रस्थितपुरुषव-दान्तरायिकधर्मवर्जनादिप्रतिपत्तिमतो यस्येयं जिनजननौ अवणाद्यर्थमुपपद्यते नियमेन निर्याणात्तेन वेदितव्यम-भ्यासान्नोऽहमनुत्तरायाः सम्यक्सम्बोधेरित्यर्थः । तदेवाह । नापि तेनेत्यादिना । तद्विरोधिधर्मानुपस्थाने कथं आव-कादिभूमौ पतनभयं न स्यादिति । तत्कस्य इतोरित्या-ग्रङ्माइ। तथा द्यस्येमानौत्यादि (p. 216, 8)। एतदुक्तम् । "यस्मात् पुन्नर्श्वनेरात्व्यमाचप्रभवत्वेन आवकादिभूमि-विरुद्वामविकलसर्वधर्मनैःस्वाभाव्यद्योतिकां प्रज्ञापारमितां दर्शनाद्यर्थं लभते ततो विरुद्वाया मातुरुपलमान त्रावकादिभूमिपाताण्डक्षे "ति । साधूकत्वादेवमेतच्छारि-पुचैवमेतदिति। खहस्तं दत्त्वा पुनरपि सामर्था-

३०२

धानार्थमाइ। प्रतिभात्वित्यादि। निरन्तरप्रयोगार्थमाइ। तद्यश्रापि नाम भगवन्निह्न कश्चिदेवेत्यादि । स्तम्बं वा स्तम्बनिमित्तं वेति. विटपं विटपनिमित्तं वेत्यर्थः। स्तम्बाद्यनुपलमात् कथं महासमुद्रस्याभ्यासन्नत्वमिति । तत्कस्य हेतोरित्याण्ड्याह। अनुपूर्वनिम्नो हौत्यादि। रतदुक्तम्। यसात् खहेतुना जनितस्तम्बादिना विरुडो-**ऽनुपूर्वनिम्नः स्वभावो महासमुद्रस्यातस्तद्**पलमास्वभावा-देव स्तम्बाद्यनुपलभात्तस्यासन्नत्वमिति । प्रज्ञापारमितां ऋखता वेदितव्यमिति (p. 217, 4)। सततभावनादिप्रति-पत्त्या निरन्तरप्रयोगवत्तानिश्चेतव्यम् । कथं मातुः श्रवण-कारगेन व्याकरगकार्यासन्तीभावोऽनुमौयते इति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । तथा द्येनामित्यादिना । एतदत्तम् । "कारणस्यार्थान्तरनिरपेक्षतया कार्योत्पादनयोग्यतानु-मानेन स्वभावहेतुना व्याकरणासन्तौभावानुमानाददोष " इति। आसनाभिसम्बोधप्रयोगमाइ। तद्यथापि नाम वसन्त इत्यादिना। शौर्णपर्णपत्ता शेषिति। মগ্ৰন্ पतितदृद्वपचेषु। पूर्ववत् तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । तथा हौमानि पुर्वनिमित्तानौत्यादि ।

हेतुना यः समग्रेग कार्योत्पादोऽनुमौयते ।

त्र्यर्थान्तरानपेक्षत्वात् स स्वभावोऽनुवर्णितः॥ इति न्यायेन गतार्थमेतत्। उपनामितेयमिति। त्र्यभिनवानास्तवधर्माधारत्वादिप्रतिपत्तेरासन्नाभिसम्बोध-प्रयोगसामर्थ्येन ढौकिता। सिप्राभिसम्बोधप्रयोगार्थमाइ। तद्यश्रापि नामेत्यादि (p. 218, 1)। जातगर्भत्वाहुर्विशौ। त्रासन्नप्रसवकालत्वाहुरुगर्भा । त्रुङ्गवित्रृम्भणादेष्टते । पौर्वकेणायोनिशोमनसिकारेण ग्राम्यधर्मप्रतिसंयुक्तेन प्रयोगमौचप्रष्ठावस्थासु यथाक्रममासेवितेन निषेवितेन भावितेन सर्वच पुनः पुनरामुखीकरणादहुस्तीक्षतेनेमां वर्तमानामेवरूपामसच्चां कायेन वेदनां दुःखमनुभवा-मौति। चिन्तयतौति श्रेषः। श्रखतश्चैनां रमते चित्त-मस्यामिति। आधेयस्य प्रतिपत्तिधर्मस्य क्षिप्रं धर्मकाय-फलाभिनिर्वतनाद्प्रितिपत्तिमतो यथोक्तप्रयोगसामर्थ्या-चित्तं प्रज्ञापारमितायां अवखपूर्वकं रमते भक्तिं करोतौति परमार्थप्रयोगमाइ। त्राश्चर्यं भगवन् याव-यावत् । दित्यादिना। यावद्वचनेन सनाथा इत्यादिपरिग्रहः। यसाद्याकरणादिभिर्भूमिषु पारमितासु च निवेश्रनात्सु-परिग्टहीताः सुपरीत्ताश्व कल्यागमित्रप्रत्यर्पणाच सुपरी-न्दिता भगवता बोधिसच्चास्तस्मादाश्चर्यम्। सर्वविषय-त्वेऽपि क्रपाया विशिष्टाश्रयसम्पत्तिभव्यतावर्त्तेन ਧਰਿ-नियतजनानुग्रहो विस्मयः। विशिष्टाशयसम्पत्तिमेवाह। तथा हीत्यादिना (p. 219, 1)। ग्रनागतसम्बन्धेनार्थकारि-त्वाद्वहुजनद्विताय प्रतिपन्नाः । वर्तमानकासतयेदानौ-मर्थकरणादहुजनसुखाय। अतौतकालसम्बन्धेन कतानां कुण्रलाकुण्लधर्मवासनानां यथाक्रमं विदृद्वये परिहाखये वा यत्नकरणास्रोकानुकम्पाये प्रतिपन्ना इति पूर्वेण सम्बन्धः। पुनरप्यतौतानागतवर्तमानकालसम्बन्धात्सामा-न्येनाइ। महतो जनकायस्यार्थाय हिताय सुखायेति।

धर्मं देशयितुकामा इति । प्रज्ञापारमितायां धर्म-चक्रप्रवर्तनाद्प्रितिपत्तिमतां परार्थकरणाडमें भाषितु-कामाः । अवद्यपरिहाणिप्रयोगार्थमाइ । इह भगवन् बोधिसच्चस्वेत्यादि। रूपादौनां टडिपरिहाख्यदर्भनेन प्रज्ञापारमितायाञ्चरणानुज्ञानात्तत्ययोगोऽभिहितः। धर्मा-धर्माद्यनुपलभाप्रयोगार्थमाइ। धर्मं न समनुपश्चतौ-त्यादि । धर्माधर्मादेरनुपलमप्रतिपत्त्या तत्प्रयोगत्वादेवं भावनापरिपुरिं गच्छति । त्रचिन्त्याकारसञ्ज्ञानिरोध-प्रयोगार्थमाह । त्रचिन्त्यमिदं भगवन् देश्यत इत्यादि । धर्मधातुरूपत्वेन चिन्तयितुमग्रव्यत्वादचिन्त्यं रूपादौति यदि न सज्जानौते तद्वइणसञ्ज्ञा-निरोधात्तदा यथोक्तप्रयोगेन चरति प्रज्ञापारमिताया-मित्यर्थः । अविकल्पप्रयोगार्थं प्रश्नयनाइ । कोऽच भग-वन्नधिमोक्षयिष्यतौत्यादि (p. 220, 1) । परिहर्तुमाह । यः शारिपुच चरितावीत्यादि । कथं भगवंश्वरितावी बोधि-सची महासची भवतौति। खरूपलाभग्रश्नं कथं चरि-तावौति नामधेयं सभत इत्यन्वर्थसञ्ज्ञासाभग्रश्नं च परिहर-नाह। इह शारिपुचेत्यादि। ननु चिन्ताविषयबलवैशा-रद्यादिसम्भावे कथं न कल्पयतीति । तत्कस्य हेतोरित्या-ग्रङ्खाह। बलानि हि शारिपुचेत्यादि। तत्त्वतो धर्मधातु-रूपत्वाद्र्पादितनिमित्ततत्त्वभावविकल्पनादिप्रतिपत्ति-सामर्थ्यंनाविकल्पप्रयोगलाभाचिन्तातिकान्तत्वेनाचिन्त्यानि बलादौनि न कल्पयतौत्यर्थः। फलरतदानप्रयोगार्थ-39

माइ। गम्भीरा भगवन् प्रज्ञापारमिता रत्नरा भगवन् प्रज्ञापारमितेति । धर्मपुङ्गलनैरात्यप्रतिपः त्वेन गम्गीरा सती प्रथमफलदर्शनादिप्रतिपच्या फ रत्नदानप्रयोगवतां स्रोतत्रापत्त्याद्यनुत्तरसम्यक्तम्बो फलरतस्य दाचौत्वाद्रतराशिः । विश्वुडिप्रयोगार्थमा<sup>ः</sup> भुबराशिरित्यादि । त्राकाशस्यैव शृबल्वमुपादाग रूपादिविशुड्विभावनया तत्प्रयोगवतां क्षेशज्ञेयावरणज्ञे त्वेन शुद्धराशिः। अवधिप्रयोगार्थमाह। आश्वर्यं भ वन्नित्यादि । महानुभावत्वेऽप्यन्तरायसमाव इत्याश्चर्यग साधूक्तमित्याह । एवमेतत् सुभूत इत्यादि (p. 221, 1 निर्यत्तिकमेवेदमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। त हीत्यादि । यसानारः पापौयानौत्सुव्यमुद्देगमापत्स्य त्रन्तरायं कर्तुं तनिमित्तं तस्माइइवोऽन्तराया इत्यर्थ यद्येवं कथं तर्हि शौघं लिखत इत्याह। तच शौघमित्या "संवत्सरेग्रेति वचनं तावता चत्वादिप्रत्ययसाकल्यादगि काले। नास्तौति ज्ञापनार्थमित्य"ार्यविमुक्तिसेनः । ิส चिखितव्यैवेति। संवत्सराभियोगानुत्सर्गादिप्रतिपा मतामवधिप्रयोगलाभाल्लिखितव्येव निर्विधतया शौ मिति ग्रेषः। ननु संवत्सरेण लिखने कयं शौधमिति तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। एवं ह्येतदित्यादि (p. 221, 1: धर्मतैषा यसान्महारतानां बहवोज्तरायाः समार्वा तस्मात् परमरत्नस्वभावाया मातुः संवत्सरेख बह्वन्तरा त्वेऽपि लिखनं शौधमेवेति भावः। यथोक्त एव प्रयो ग्राह्यः । तथा चोक्तम् ।

त्रासनबोधे क्षिप्रच परार्थेऽटबाहानितः। धर्माधर्माद्यदृशै च रूपाचिन्त्याद्यदर्शने ॥ १० ॥ रूपादेस्तन्निमित्तस्य तद्भावस्याविकल्पकः। फलरत्नप्रदाता च ग्रुडकः सावधिश्र सः॥ ११ ॥ इति युक्तरूपा चेयमेषां विंशतेः प्रयोगाणामानुपूर्वौ । तथा हि रूपादिष्ठनभिनिवेशयोगेन स्थितोऽयोगप्रयोगेणाभि-युज्यमानस्तेषां रूपादौनां गम्भौरतां दुरवगाइतामप्रमा-गताच्चावगच्छति । ततोऽसम्यग्योगविहितत्वेनादिकर्मिकः क्रच्छेग तदन्यः सुखेन व्याकरणमविनिवर्त्यभूमिञ्च प्राप्य निर्यात्यविरहितो भवत्यासन्तौभवति श्रिप्रमभिसम्बुध्यते । ततः परार्थं कुर्वन् न वर्धते न परिहीयते । ततो धर्मा-धर्मादौ सामान्ये रूपाचिन्त्यादौ च विश्रेषे सर्वसंज्ञा-प्रहार्णादविकल्पकः । फलरत्नप्रदानेन परां शुडिं निष्ठां प्रातो भवति। पूर्वमेवासंवत्सरमभियोगपरिकर्मितचित्त-सन्तान इत्यधिगमप्रभावितः प्रयोगानुक्रमः। प्रयोगानन्तरं गुग्एदर्शनपूर्वकं सुतरामभ्यस्यन्ते प्रयोगा इति নরয্য वक्तव्याः । तत्र प्रथमं मार्श्तिव्याघातगुर्णं वक्तुमाइ । इह भगवन् प्रज्ञापारमितायामित्यादि। न प्रसहिष्यत (p 222, 1) इति न प्रभविष्यति। अच्छिद्रसमादानस्ये-अखण्डितप्रज्ञापारमितापठनादिसमादानस्य । त्यादि । ग्रच्छिद्रसमादानस्य तावन्मात्रं विधासामर्थ्यादाह। यदा

रूपादिषविवस्थानात्तेषु योगनिषेधतः । तत्तवतागस्भीरत्वात्तेषां दुरवगाहतः ॥ ८ ॥ तदप्रामाख्यतः क्षच्छाचिरेण प्रतिबोधतः । व्याक्ततावविवर्त्यत्वे निर्याणे सनिरन्तरे ॥ ८ ॥ त्रासन्नबोधे क्षिप्रञ्च परार्थेऽदृद्यहानितः ।

भगवनित्यादि। कथमेतहौँति। केन प्रकारे खेदानौं ग वानुभावेनेति, कस्य वा सामर्थ्यंन। सम्यक्संबुडानाम भावेनेति। विकल्पेन प्रश्नदयस्य कृतत्वात् पश्चाक्त परिहारः। एतदुक्तम्। "प्रयोगभावनावस्थायां त गतानामधिष्ठानस्य लाभान्मार्श्रक्तिव्याघातग्णोदयेः द्वहणादिकं करिष्यन्ती"ति । तथागतानुभावस्तेषां व मिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाद। एता हि शारि धर्माणां धर्मतेति सुगमम् । एतदेव स्पष्टयन्नाइ । ये ऽप्रमेयेघित्यादि । दितौयं बुड्रसमन्वाहारज्ञातत्वगुणं व माइ। ये चैनां प्रज्ञापारमितामित्यादि। श्रव्याधानाय लेाकनात् समन्वाइरिष्यन्ति। सामर्थ्योत्पादनात् प य़ह्रीष्यन्ति। तदेव विस्तरेखाह्र। येऽपि ते भगर्वा (p. 223, 10)त्यादिना। प्रयोगमौलप्रष्ठावस्थासु तथाः समन्वाहरणलाभादुइसमन्वाहारज्ञातत्वगुणोद्येन স্থ णादि करिष्यन्तीत्याह। बुज्वानुभावेनेत्यादिवचनम्। सा क्तत्वेनाइ। एवमेतदित्यादि। तृतीयं बुडप्रत्यश्लीकर गुगं निर्दिशनाइ। ज्ञातास्त (p. 224, 6) इत्यादि। विर्ा ष्टार्थाधानाभिप्रायेग दिव्यचक्षुषा ज्ञाताः । प्रज्ञाचक्षुग ऽधिष्ठिताः। धर्मचक्षुषा दृष्टाः। व्यवज्ञाकिता बुडचक्षुषे स्पष्टमेव। के पुनस्त इत्याह। ये त इत्यादि। एतदुक्ता "तयागतज्ञानदर्श्रनलाभादुबप्रत्यस्रीकरणगुणवन्तो ये अ णादिकारिणस्ते ज्ञाता" इति । सम्यक्सम्बोध्यासन्त्रीभा गुणं चतुर्थं निर्दिशनाइ। अुत्वोहृद्येत्यादि। आसदं

305

भविष्यन्तौति। तथागतानां समौपौभवनस्ताभेन सम्य-काम्बोध्यासन्नौभावगुणोद्यानिकटवर्तिनो भविष्यन्ति। महार्थतादिगुणं पञ्चमं प्रतिपादयन्नाइ। येऽपि शारि-पुचैनामित्यादि। न तथतायां स्यास्यन्तौति (p. 225, 1)। अनन्ययार्थेन तथतायां सम्यकाम्बोधौ प्रतिपत्तिवैकल्यान्न तदैव स्थास्यन्ति। तेषामपौति। महानुश्रंसलाभान्महा-र्थतादिगुणोद्येन पुस्तकलिखितायां धारणवाचनवतां बुद्वैरविरहितत्वं सुगतिपरायणत्वं सम्यकाम्बुद्धत्वं निर्वा-णात् परेणापि च परार्थप्रटत्तिमधिकत्य यथाक्रमं महा-र्थिको महानुश्रंसो महाफले। महाविपाकश्वेति चत्वारि पदानि वेदितव्यानि। प्ररुष्टश्वाच पाको विपाको द्रष्टव्यः। सपरिश्रम इति। तस्तिखनम्। परिष्यन्द इति धारण-वाचने।

यथाप्रज्ञतितो धर्ममहायानमनस्त्रिया ।

बोधिसच्चस्य सततं प्रज्ञया चिप्रकारया ।

धातुपुद्यौ प्रवेशाय चार्थसिद्यौ भवत्यसौ ॥ इति ॥ सर्वस्य महायानधर्मस्यानुशंसत्वे कथं जिनजनन्या रवानुशंस इति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । तथा हि प्रज्ञापारमितेत्यादि । यस्मात् सर्वधर्मनैःस्वाभाव्यमुखेन धर्माणां तत्त्वप्रतिवेधाय अवणादिक्रमेण प्रत्युपस्थिता तस्मात्तस्या रवानुशंसो मुख्यत इत्यर्थः । देशनिरूपणागुणं षष्ठं वक्तुमाइ । इमे खलु पुनः शारिपुच षट्पारमिता-प्रतिसंयुक्ता इत्यादि । षट्पारमितावचनं दानादिपार-मितासहायभूतत्वात् परिशिष्टपारमितानाम् । तथा हि दानादिभिस्तिस्टभिः पारमिताभिरनुग्रहौतसच्वानां चतुः-सङ्घद्दवस्तुसङ्ग्रहीतेनोपायकौश्खेन कुश्खे प्रतिष्ठापनादु-पायकौश्रलपारमिता तिस्टणां पारमितानां सहायभूता । दृष्टे धर्मे क्रेश्रप्रचुरतया कुश्रले कर्मग्यक्षमत्वेनायत्यां मन्द-क्लेश्रत्वे मनसः प्रशिधानात् प्रशिधिपारमिता वीर्यपार-मितायाः सहायभूता । सत्पुरुषसेवां सड्वर्मञ्रवणञ्चागम्य दुर्बलाध्याश्रयतां व्यावर्त्य, आश्रयबलत्वं प्रणीते धातौ चित्तस्थापनसामर्थ्यलाभादलपारमिता प्राप्याध्यातमं ध्यानपारमितायाः सहायभूता । बोधिसत्त्वपिटकश्रुता-लम्बनपूर्वकलेाकोत्तरप्रज्ञानिर्हारसामर्थ्याज्ज्ञानपारमिता प्रज्ञापारमितायाः सह्रायभूतेति । वर्तन्यामिति पूर्वदेशे । नवमग्रडप्राप्त इति। नवमग्रड इवाभिनवसाराभिधेयेऽर्थे तैस्तैर्धर्मभागकैः प्राप्ते सति प्रचरिष्यन्ति स्त्वान्ता इति पूर्वेण सम्बन्धः । अनेन च ग्रन्धेन तथागतकत्यकरणाइेश-निरूपणागुणलाभेन धर्मभाणकानां बुडसमन्वाहार-कांश्चादिनिरसार्थौ वेदितव्यः । तदेवाह । समन्वाह्वता इत्यादिना । पञ्चकषायोत्सेदत्वेनात्यन्तमभव्यत्वात् सत्त्व-धातोर्धर्मरतस्य प्रचरणमसमावयन्नाइ । इयमपौत्यादि । पश्चिमे काल इत्येतदेवाह। पश्चिमसमय इति कणादादिपरिकल्पितः काले। नित्योऽस्ति क्रमेतराभ्यामर्थ-क्रियारहितत्वेनासच्चात्। किन्तु भावसन्निवेश एव कश्चित् पश्चिमः समयः सङ्केतः पश्चिमकाखः । उत्तरस्यां दिशि न सर्वच किं तर्द्धुत्तरे दिग्भागे <u>चौन</u>विषयादौ । एवंविधेऽपि काले केचिदवरोपितकुण्रलमूला भविष्यन्तौत्याह । ये तच

**३१०** 

स्रचान्तमहायानाभिखाषतः । मन्त्रत इति ।

शारिपुत्रेत्यादि। तथापि बहुत्वमपश्यनाह। कियन्त (p. 226, 6) इत्यादि। तल्यागमित्रादिबलेन बह्लनां सम्भव इत्याह । बहव इत्यादि । स्वरूपबहुत्वादहवः । गोत्रप्रातु-र्यात् सुबहवः । सर्वानास्तवधर्मपरिपूरिगुणं सप्तमं कथय-नाह। किञ्चापि शारिपुच बहव इत्यादि। तेभ्योऽपि बहुभ्योऽल्पका इति । त्रवणादिकारिभ्योऽपि बहुभ्यः प्रतिपक्षधर्मपरिपूरग्रासादनासवधर्मपरिपूरिगृगानिष्य-च्याऽनवलयादिकारिणोऽल्पका इत्यर्थः । कथापुरुषता-गुणमष्टमं वक्तुमाह। अनुबडास्तैः पौर्वका (p. 227, 1) इत्यादि। चिश्ररणादिभावेनाश्रयादनुबद्धाः। कल्पितादि-स्वभावचयपरिज्ञानार्धं प्रतिपच्यालम्बनसमुदागमानुत्तर्या-वबोधार्थं वा यथाक्रमं परिष्टष्टाः परिष्टच्छिताः परि-प्रश्नौक्तता इति पद्चयं वाच्यम्। अणुमाचावेद्यदर्शमा-त्परिपूर्णकारिगः। विस्मृतवुड्वभूमिप्रापकधर्मश्रवगाः कथ-मनुत्तरां बोधिमारभ्यार्थकारिए इति। तत्कस्य हेतो-रित्याश्रङ्खाह। तथा हि तेषामित्यादि। समुदाचारा भविष्यन्तौति। सर्वाकारज्ञताकयाकयनलाभेन कथा-पुरुषतागुणसम्भवात् प्रज्ञापारमिताप्रतिसंयुक्ता विकल्पाः प्रवर्तिष्यन्ते । त्रभेद्यतागुर्खं नवमं निर्दिशन्नाइ । तेषु च सुस्थिता इत्यादि । समुदाचारेषु व्यवस्थिताः । न शक्या भेदयितुमिति । तथागतसानाष्यकरणत्वाभेनाभेद्यता-गुगोत्पत्तेभेंदयितुं बोधेर्निवर्तयितुमश्रक्याः। छन्दत इति

रष्टन्ति देवता मन्त्रैः कुश्रले वर्तते मनः । व्याधयोऽकालमृत्युञ्च दौर्भाग्यञ्च प्रणग्यति ॥ इति बह्वनुशंसान्मन्त्रचर्याभ्यासाच भेद्यितुं न शक्यन्त इत्येके। मारेण पापौयसा सर्वप्रकारेणौषधिसामर्थ्यान्मन्त्रसाम-र्थ्याच प्रज्ञापारमितातो निवर्तयितुमण्रक्या इत्यपरे। ननु खल्पकालेन बोधेरप्राष्ट्या कथमण्रक्या भेदयितमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । यथापि नामेत्यादि । तस्या-नल्पकल्पासंख्येयवीर्यत्वात् बोधिं प्रति न सहसाऽप्राप्ती विनिष्टत्तिरित्यर्थः । असाधारणकुश्रलमूलेात्यत्तिगुणं दशमं प्रतिपादयनाह। ताच्च कुलपुचा इत्यादि। तच प्रौतिर्या लेाकोत्तरधर्मपर्येष्टिः। प्रसादो बुडधर्मसङ्घाश्रयः। प्रामोद्यं या भुइता चित्तस्वेत्यार्षम् । अथवा पूर्वोक्तमेव व्याखानम् । प्रतिलफ्यन्त इति । त्र्यसाधारणकुश्रलमूलपरिग्रहात् प्राप्श्यन्ति । प्रतिज्ञायार्थ्यासम्पादनगुणमेकादशं कथय-नाह। बहुजनस्येत्यादि। पूर्वावेधमन्तरेण कयं सत्त्वार्थं कुर्वन्तौति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। एवं हि तै-रित्यादि । वाभाषितेति । प्रणिधानवचनमुचारितम् । महाबोधिचित्तोत्पादे नियोजनात्प्रस्थापयिष्यामः सन्दर्श-यिष्याम इत्यादि व्याखातम्। स्मृत्युपस्थानादिभावनासु प्रवर्तनात् संप्रभावयिष्यामः । प्रमुदितादिसप्तभूमिप्रस्था-पनात् सम्बोधये प्रतिष्ठापयिष्यासः (p. 228, 4) । वाग्भा-तदर्थानिष्यत्तो कथमर्थकियाकारित्वमिति । षगोऽपि तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । अनुमोदितं हीत्यादि ।

यस्मात्तेषामाश्रयपरिशुद्धिं चित्तेन ज्ञात्वा वागनुमोदिता मया तथागतेन, तसात् प्रतिज्ञानुमोदनलाभे क्रमेण प्रयोगाभ्यासात् प्रतिज्ञायार्थ्यासम्पादनगुणोदयेनाभेष-सच्चार्थकारिण इत्यर्थः । उदारफलपरिंग्रहगुणं दादशं इति। गम्भौरोदारार्थाधिमोक्षेगोदारफलपरियहादुदा-राधिमुक्तिकाः। सत्त्वार्थकरणसामर्थ्यलाभेन सत्त्वार्थ-प्रतिपत्तिगुगं चयोदशं निर्दिशनाह। तेषपि ते बुड्र होचे-धित्यादि। स्वज्ञानविषयातिकान्तदेशनया सञ्जातबहु-मानत्वादाह । आश्वर्यमित्यादि (p. 229, 3)। अतौतादि-धर्मेषु प्रह्रीणाशेषविपर्यासवासनस्यापि भगवतो यथादर्शनं संवत्या ज्ञानं प्रवर्तत इति विस्मयः। यावदिति पर्यन्त-निर्देशादधर्मादिपरिग्रहः । चक्षुर्विज्ञानेनादृष्टम् । अोच-विज्ञानेनाञ्चतम् । घागविज्ञानेनाविदितम् । मनोविज्ञा-नेनाविज्ञातम् । नास्ति किष्चिदिति थोज्यम् । दौष्ठुल्य-वासनास्वभावानौन्द्रियाणि इति वचनादज्ञानस्वभावस्ये-न्द्रियस्य बुबत्वावस्थायां प्रहाग्रेन मनोबुडिवदिन्द्रियबुद्धा विषयपरिच्छेदेन यसात् सर्वे विज्ञानं भगवतः सर्वविषय-मिष्यते तसान्निर्मलतया चधुरादिज्ञाने नास्ति किचि-ददृष्टादिकमित्यदोषः । तथा चेन्द्रियबुद्धिः पूर्वानुसारेग व्यवस्थाप्यत इत्यवसेयम् । मातुरलाभविकललाभविपर्य-येग नियतिसाभगुगं चतुर्दशं प्रतिपादयवाह । ये च तसिन् काल इत्यादि। अन्वेषमाणानामित्यादि पदचयं प्रयोगाद्यवस्थासु योज्यम्। यदुक्तमाश्वर्थमित्यादि तत्

साधूक्रमित्याइ । एवमेतदित्यादि । धर्मतैषा यदुडा भग-वन्तो मायोपमतया सर्वे प्रतिपद्यन्त इति। किमच कार गमिति यद्त्तं तत्परि इर्तुमा इ। तस्मिन् खसु पुन-रित्यादि । निर्युक्तिकमेवेदं भगवतोक्तमिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। तथा हि तैरित्यादि। अगवेषयन्तो-ऽपि लफ्यन्त इति। ऋविकलप्रज्ञापारमिताप्रापकपूर्व-कुश्रलमूलसमन्वागमे प्रयोगाभ्यासेन नियतिलाभग्रे।-दयात्प्राप्यन्ते। यान्यपि च ततोऽन्यान्यपौति। ततः प्रज्ञापारसितातः सकाशाद्यान्यन्यानि समाधिराजादि-स्त्रचाणि । स्वयमेवेति । ऋनुक्रुलताप्राधा कमकर्टविवश्चा-वशादेवमुक्तम् । उपगमिष्यन्तौत्यादि पदचयं श्रुतादि-ज्ञानोदयभेदेन कल्पितादिस्वभावचयावबोधेन वा यथा-क्रमं योज्यम् । पूर्ववत् तत्कस्य इेतोरित्याश्रङ्घाइ । एव-मेतदित्यादि। धर्मतैषा यः प्रत्युत्पने जन्मन्यपरित्यक्तवीर्यो यन्यं सुन्हगयतेऽधं च पर्येषते स स्वप्रज्ञतिपरित्यागाज्जाति-व्यतिष्टत्तोऽपि पूर्वकायविरहाजन्मान्तरव्यतिष्टत्तोऽप्यपर-सिन्जन्मान्तरेऽप्यन्यजातिसंग्रहौतोऽपि नियतिगुणलाभात् प्राफ्यतौत्यर्थः। पद्परमत्वादाह। इम रुवेत्यादि। नान्ये इति षट्पारमितारहिताः। किमिति काङ्खाप्रश्नः। साधारणकुण्रलमूलायत्तत्वात् सर्वे एवोपपत्स्यन्त इत्याह । ये चान्येऽपौत्यादि। ऋन्येऽपौत्यषट्पारमिताप्रतिसंयुक्ताः। पूर्ववत् तत्कस्य इतोरित्याण्ड्य तथैवाहः। एवं ह्येत-

दित्यादि । अनुपत्तमाम्रतिसंयुक्ता इति (p. 231, 2) पुझल-नैरात्म्यप्रतिसंयुक्ताः । अन्यताप्रतिसंयुक्ता इति । धर्म-नैरात्म्यपरिदीपकाः । यथोक्ता एव गुणा याद्याः । तथा चोक्तम् ।

माराणां शक्तिहान्यादिश्वतुर्दशविधो गुणः ॥ इति

त्रभिसमयालद्भारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां गुण्परिकीर्तनपरिवर्ती नाम दश्रमः ॥

गुणानन्तरं के पुनः प्रयोगान्तरायकरा दोषा येषां परिवर्जनेन प्रयोगा भावयितव्या इत्यन्तरायकरान् दोषान् वक्तुमाइ । गुणा इमे भगवन्तित्यादि (p. 232, 2) । केचित् पुनरिति कियन्तः पुनरित्यर्थः । प्रतिवचनमाह । बह्ल-नौति । तथापि कियदहु मारकर्म न ज्ञायत इत्याह । कियद्रूपाणीति । कियत् संखावच्छिनस्वभावानि बह्लनि । षट्चत्वारिं श्रदोषा इति प्रतिपादयन् कच्छप्राप्तिं तावदाह। तेषामित्यादिना। चिरेग प्रतिभानमिति। दौर्घकालेन मातरि ज्ञानोत्यादः। अत्याश्वप्रतिभानतां वक्तुमाह। तदपौत्यादि। श्विप्रतरोत्पादेन पौर्वापर्यानिरूपणाददढौ-भूतं ज्ञानमुत्पद्यमानं विश्वेम्धते। प्रज्ञापारमितातो भ्रश्यते। कायदौष्ठुल्यं कथयन्नाइ। ते विजृम्भमाणा इत्यादि । तच कायपरावर्तनादिजुम्भयन्तः । महाटृहासा-दिकरणाडसनाः। खेनाङ्गेन तत्प्रतिबर्डेन वा परापस-जनाद्चग्धयन्तः इति वाच्यम् । चित्तदौष्ठुत्यं प्रतिपादय-नाइ। विश्विप्तचित्ता इत्यादि। अन्योन्यविज्ञानसमङ्गिन इति परस्परं समालम्बितरज्जनीयवस्तुविज्ञानाः। ज्रयोग-विहितस्वाध्यायादितां निर्दिशनाह । परस्परमुपहसन्त इत्यादि । सिखिष्यन्तौत्युपत्रष्ठणात् स्वाध्यायादिनं याद्यम् । वैमुखनिमित्तग्रहितां कथयन्नाह । न वयमच गाधमित्यादि (p. 233, 2) । अतुतचिन्तामयज्ञानाविषयत्वात् यथाक्रमं न गाधं नास्वादञ्च लभामह इति योज्यम्। न नोऽचेति । नोऽस्माकम् । यावङ्गिश्वित्तोत्पादैरप्रसाद-बहुलैरपकामन्ति, तावतः कल्पान् संसारस्य योगापत्तये

ग्रहीष्यन्तीति। किमच कार्एमिति। तत्कस्मादित्या-श्रद्धाइ। इमां हीत्यादि। हेतुसंग्रं वत्तुमाइ। पुनरपर-मित्यादि । त्राहारिकामिति । उत्पादिकाम् । विवर्ज्यो-त्मुच्चेति प्रयोगाश्रयाभ्यामिति वाच्यम्। परौत्तवुद्वय इति खल्पबुड्वयः । यथाभूतपरिज्ञाया मूलमिति सम्यग्धर्माव-बोधस्य प्रधानं कारणम् । प्रशाखामिति आवकयानादि-कम् । प्रग्गीतास्वादभंग्रं निर्दिशनाइ । तद्यथापि नामे-त्यादि (p. 234, 4)। निर्युक्तिकमेवेदमिति। तत्कस्य हेतो-रित्याग्रङ्घाह। नहि तेऽल्पबुडय इत्यादि। कथं बुडवचने-ऽपि आवकयानादौ प्रतिपत्तिर्निन्चत इति। तत्कस्य हेतो-रित्याग्रङ्खाह। न हि सुभूत इत्यादि। प्रतिषिडाचरणा-निन्चत इत्यर्थः । दमयिष्यामः शमयिष्यामः परिनिर्वा-पयिष्याम इति पद्चयं प्रयोगदर्शनभावनामार्गेषु यथाकमं पत्त्यर्थमाइ। ऋपि तु खलु पुनरित्यादि। न च तै-मन्तव्यमिति (p. 235, 4)। सर्वसत्त्वार्थं सर्वकुश्रसमूलाभि-संस्कारैनेत्विर्धः कार्यः । उत्तमयानभंगं प्रतिपादयनाइ । तद्यथापि नामेत्यादि । इस्तिनं लब्धेति । स्पर्शादिनोप-लभ्य प्रकाशमित्यालेाकं। उपनिध्यायेदिति। निरूपयेत्। नो हौदमिति। हस्तिपदादर्श्यसंस्थाने ग्रहौतुमश्रकात्वा-नैवेत्यर्थः । उद्देश्रसंशं वत्तुमाइ । तद्यथापि नाम सुभूते रतार्थिक इत्यादि । प्रमाणानवबोधान्नावगाहेत । नो हीदमिति । रत्नोदेशमहासमुद्रसंशान्नैव पण्डितः । प्रति-

संखपनमिति (p. 236, 4) । कायादिविवेकः । दृष्ट एवे-त्यादि । प्रत्यत्यचे जनान्यनागतोत्यत्तिं प्रति हेतुमझत्वा क्लेग्रेभ्यः स्वचित्तमपनीय प्रदीपवन्निर्हतिं करोमि। ननु सर्वोपद्रवास्पदजन्मनिरोधे कथं प्रष्टत्तिर्वार्यत इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। महायानसम्प्रस्थिता हीत्यादि। महायानसंप्रस्थितत्वेन जगदर्धकरणाय क्रतसन्नाहाना-मुपायकौश्रलबलेन जन्मसमावेऽप्युपद्रवाभावादित्यर्थः । त्र्यल्पोत्सुकतायामिति । तावन्माचसन्तोषो लाभसत्कारस्य बन्धनत्वेन कथमेवं निषिध्यत इति। तत्कस्य हेतो-रित्याग्रङ्माह। लेानपरिणायना हीत्यादि। एतदत्तम्। " आत्माभिनिवेग्रेनावग्रहे क्षेण्यवर्धनाल्लाभसत्कारो वर्ध-नम् । यदा तु दानादिभिः परानावर्ज्यं पद्मवत्तचासक्तः सार्णिभावेन लेाकार्थकारी भवेत्तदा न कश्चिदोष इति । प्रथमं दश्रकं हेतुफलसम्बन्धसंशं कथयनाह । ये च खलु पुनरित्यादि । एतदेव स्पष्टयनाह । तद्यथापि नामेत्यादि। पलगएड इति तश्वकः। पलगएडान्ते-वासौति तच्छिष्यः, वैजयन्तस्य प्रासादस्येति। सुमेरु-तलमध्यं सुदर्शनं नाम नगरं सौवर्ग्यम्। दैर्घ्येणार्धवतीय-योजनसहस्रप्रमाणमेकैकं पार्श्वम्। उच्छयेग द्यर्धयोजनम्। तच नगरस्य मध्ये शकस्य वैजयन्तो नाम प्रासादो दैर्ध्ये-णार्धवतीययोजनशतप्रमाणमेकेकं पार्श्वमुच्छयेण यथाशोभं वैजयन्तप्रासादः । चिरक्षिप्रभेदेन कर्तुकामो निर्मातुकाम इति पद्दयम्। नो हीदमिति (p. 237, 4)। स्तर्याचन्द्र-मसोर्विमानाद्यथायोगं पञ्चाश्रत्सैकयोजनाद्वैजयन्तस्याधिक-

प्रमागत्वेन हेतुफलानुरूपविपर्ययत्वचनानैवेत्यर्थः। निरु-त्तरमंशं वत्तुमाइ। तद्यथापि नाम सुभूते कश्चिदेवेत्याइ। तच वर्णो गौरत्वादि। संस्थानं दीर्घत्वादिकम्। सन्ध-णदिसम्पत्तेजः। त्राकाश्रगमनादिकम्रुडिः। निमित्त-मसाधारणं वस्तुनश्चिह्रम्। वर्णादिसादृश्यमाचोपलमोन विप्रलब्धबुडित्वादप्रतिबलः । ननु आवकयानेऽपि तथा-गतत्वप्रापननकरुणादिधर्मनिर्देशात् कथं तेन सर्वाकारज्ञता पर्येषगौर्यति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । धन्वको हौत्यादि (p. 238, 13)। सर्वाकारानिर्देशान्निर्दिष्ठोऽप्य-विशिष्ट इत्यर्थः। धर्मसम्भोगनिर्माखकायचयभ्रंभेन यथाकमं चकवर्तिश्रतरसभोजनानर्धमणिरत्नदृष्टान्ताः । बहुविध-विषयविकल्पप्रतिभानोत्पादं कथयन्नाइ । पुनरपर-मित्यादि (p. 240, 9)। चतुर्विधदोषप्रतिपादनार्थमाह। शक्येत्यादि। नो हौदमिति तत्त्वतो मायोपमज्ञानत्वा-दिति मतिः। लिखितेति मंखन्त इति। लिखनाभि-निवेशः । असतौति वेति । अभावाभिनिवेशः । अधरेषु वा प्रज्ञापारमितामभिनिवेश्यन्त इति। अक्षराभि-निवेशः। अनसरोति। अनसराभिनिवेशः कथितः। जन-पदादिमनस्तारं निर्दिशनाह। पुनरपरं सुभूते प्रज्ञापार-मितायामित्यादि । तच देशो मगधादिः । एकयहादिको ग्रामः। ऋष्टादश्प्रप्रहतिवासी नगरम्। वर्षिग्बहुलस्थान-विश्रेषो निगमः। चातुर्वर्ष्याध्यस्तप्रदेशो जनपदः। चम्पादि-विषयो राष्ट्रः। राज्ञामावासदेशो राजधानी। आखानं जातकमालादि। गुल्मस्थानं घट्टस्थानं परिष्कारविशेषः ।

विशिखाऽपग्गवीश्री। शिविका याप्ययानम्। प्रियाप्रिय-व्यत्यस्तः प्रियाप्रियवियोगः। इतिकर्तव्यता सततकर खी-यता। गुल्माश्वदर्भनं घट्टस्थाने पाश्रकादिदर्भनम् । श्रेषं सुगमत्वान्न विभक्तम् । साभसत्कारस्त्रोकास्वादनं प्रति-पादयन्नाइ। पुनरपरं सुभूते बोधिसत्त्वानामित्यादि (p. 242, 6) । लाभसत्कार स्नोकास्वाद इति । तच लाभो रत्नादिप्राप्ति सत्कारः श्रीपट्टबन्धनादिः। श्लोको यश-स्तेषामनुभवनमास्वादः। ऋमार्गोपायकौश्रलमार्गणं वत्तु-माह। पुनरपरं सुभूत इत्यादि। श्रन्यतादिप्रतिसंयुक्तेषु कथं न स्पृहेति। तत्कस्य हेतोरित्याण्रङ्घाह। किच्चा-पीत्यादि (p. 243, 2)। द्वितौयं दशकम्। अमी तावदस्य प्रवत्तस्यान्तरायाः कथिताः । सम्प्रति पुनः प्रवत्तेः पूर्वमेव विसामग्यो वक्तव्या इति । छन्दकिलासवैधुर्यार्थमाइ । पुनरपरं सुभूते धार्मश्रवणिक इत्यादि । छन्द इत्यभि-लाषसम्पन्नः। किलासीत्यालस्योपेतो वीर्यरहित इति यावत् । छन्दविषयभेदवैधुर्यार्थमाहः । पुनरपरं सुभूते धार्मञ्रवणिकञ्छन्दिक इत्यादि । तचाधिकारार्थप्रतिपत्त्या गतिमान्। तावन्माचार्थावगमानमतिमान्। मेधायोगात् सृतिमान् । देशान्तरं श्वेस्यत इत्यनेन श्रोतुञ्छन्दविषया-दैशिकस्य भिन्नच्छन्दविषयत्वमावेदितम् । रूपमित्याद्युत्ते रूपादिस्तन्धापरिज्ञानानोद्घटितज्ञः। रूपणालस्रखं रूप-मित्याद्यभिधाने तदर्थानवबोधान्न विपच्चितज्ञः। रूपं दिधा विंशतिधेत्याद्युचारेग तदर्थानवगमादनभिज्ञः । यथोक्त-वैधुर्यमेव स्पष्टयन्नाइ । पुनरपरं सुभूते धर्मभाखकश्चे-

**३**२०

त्यादि (p. 244, 4)। धर्मदैशिक आवणिकयोर्दातुकामदेशा-न्तरगन्तुकामत्वेन भिन्नविषयछन्दत्वात् । साभगौरवा-ल्पेच्छतावैधुर्यार्थमाह। पुनरपरं सुभूते धर्मभागकश्वामिष-गुरुक इत्यादि। अनेनैव हारकेण योगायोगौ कथितौ। तथा हि तयोर्यथाक्रमं लाभादिकगुरुत्वेन धूतगुणायोगोseयेच्छतादित्वेन च धूतगुणयोगो देशितः । कल्याणा-कल्याग्राधर्मत्वार्थमाह । पुनरपरमित्यादि । तच कल्याग-धर्मत्वेन आडस्तदैपरौत्येनाआडः । अनेनैव हारकनिर्दे-भेन त्यागमात्सर्यमुक्तम् । तथा द्यर्थं परित्यक्तुकाम इति **ञ्रावकणिकत्यागः । न वा भाषितुकामः इति ।** दैशिकस्य मात्सयें विहितम्। अनेनैव च दानाग्रहणं कथितम्। तथा हि पूर्ववच्छावणिकस्य दानं दैशिकस्य पुनरच्पेच्छता वेत्यग्रहणमावेदितम्। उद्वटितज्ञविपच्चितज्ञार्थमाह्र। पुन-रपरमित्यादि । ऋर्थमवबोडुकाम इति । उद्वटितज्ञत्वेनार्थं प्रतिपत्तुकामः । धर्मान्तरायिकतयेति । सर्वधर्मप्रतिश्चेप-संवर्तनौयतया। न समाविष्यन्ति। पुस्तकादिरूपेण नावतरिष्यन्तौति। विपश्चितज्ञत्वेन तस्यावबोधमार्गं न गमिष्यन्ति । अप्राप्तधर्मभाणिन इति । अप्राप्तधर्म-भागकस्य। प्रतिवागौति। न मया स्रोतव्यमिति प्रतिक्रूल-वचनम्। स्रवादिधर्माभिज्ञाऽनभिज्ञार्थमाइ। पुनरपर-मित्यादि (p 245, 8) । भाषितुकाम इति । स्त्वादिधर्मा-भिन्नतया वक्तुकामः । ऋच्छन्दिक इति । तेषामेव स्त्वादि-धर्माणामनभिज्ञतया अवणार्थमभिलाषरहितः । षट-पारमितासमन्वागमाऽसमन्वागमाविति । मारकर्मानेनैव 41

हारकेणोक्तम्। तथा हि भाषितुकाम इत्यनेन सच्चानु-ग्रहाश्यतया पट्पारमितासमन्वागमः । अच्छन्दिक इत्य-नेन च वैरूष्याश्रयतया दानादिवियोगः। कथित इति ततीयं दणकम् । उपायकौणलानुपायकौणले धारणी-प्रतिजमाप्रतिजमौ **लिखितुकामताऽलिखितुकाम**तौ विगताविगतकामादिच्छन्दत्वे च त्र्यावणिकमादिं कत्वा प्रतिपादयत्नाह। पुनरपरं सुभूत इत्यादि। मिडादिगुरु-कत्वेनाश्रोतुकामतया आवणिकस्य प्रतिषेधविषयं ममन्वा-गमादिकं दैशिकस्य च भाषितुकामत्वेन ममन्वा-गमादिकमप्रतिषेधविषयमुक्तं वेदितव्यम् । यथोक्तमेवार्थं दैशिकमादिं छत्वा निर्दिशनाह । पुनरपरं सुभृते धर्म-भागक इत्यादि । ऋपायगतिवैमुखार्थमाह । पुनरपरं सुभूते प्रज्ञापारमितायामित्यादि। एवं दुःख इत्यादि। त्रावीचिज्जालादिदुःखा नारकाः । परस्परभन्नरूणादिदुःखा तिर्यग्योनिः । शुत्पिपासादिदुःखाः प्रेताः । विष्णुचक्रादि-भयाः सर्वासुराः । जात्यादिँदुखाः सर्वसंस्काराः । इईैव दुःखस्यान्तः करणौय इत्यनन्तरमवं अत्वा सत्त्वार्थनिमित्त-मपायगतौ वैमुखं करिष्यन्तौति भ्रेषः सुगतिगमनसौमन-स्यार्थमाइ। पुनरपरमित्यादि (p. 246, 2)। तचाश्राश्वतं प्रवन्धोच्छेदात् । च्रनित्यं स्रणिकानित्यतया । दःखं संस्तारदुःखतायोगात्। विपरिणामधर्मनं विपरिणाम-दुःखसम्भवादिति। तदेवं सर्वमश्राश्वतमित्यादि। सर्वं हि संख्लतमनित्यमित्यादेर्व्याखानमित्यवसातव्यम्। संवेग-मापत्स्यन्त इति। प्रथमफलादिसुगत्यभिलाषेग बोधि-

३२२

चारिकाविमुखतां करिष्यन्ति । पूर्वे बाहुच्येन आवणिकं पश्चादैशिकं नियम्य वैधुर्यमाखातम् । इदानौं पुनः पूर्वं दैशिकं पश्चात् आवर्णिकं नियम्य वैधुर्यमुच्चतेऽन्तरा-यानुपूर्व्धनियमज्ञापनार्थम् । तच एकाकिपर्षदवचरत्वार्थ-माइ। पुनरपरं सुभूते येऽपि भिष्ठवो धर्मभागकास्त रकाकिताभिरता भविष्यन्ति । येऽपि धार्मश्रवणिकास्तेऽपि पर्पं हुरुका भविष्यन्तीति । अनुबन्धकामानवकाण्रदान-त्वार्थमाइ। तेऽपि धर्मभागका ग्वं वस्यन्तीत्यादि। अनु-भत्स्यन्तीति । त्रनुबन्धयिष्यन्ति । न चावकाणं दास्य-न्तौति। प्रज्ञापारमितां दास्यामौत्युक्ता तद्दानाय नावसरं करिष्यन्ति । त्रामिषकिचित्काभिलाषतददातुकामतार्थ-माइ। स च धर्मभागक इत्यादि। ते च न दातुकामा इति । अर्थआवणिका न दातुकामाः । जीवितान्तराय-दिग्गमनार्थमाइ। तेन तेन गमिष्यतौत्यादि (p. 247, 1)। द्भिंश इति भक्तरहितत्वेन दुष्प्रापभिशः। अयोगश्चेम इति। इष्टावाप्तियोगः निरुपद्रवत्वं श्लेमः। तद्भया-भावादयागश्चेमः । जीवितेन्द्रियनिरोधाज्जीवितान्तरायः। तसिमंश्व प्रदेशे जीवितान्तरायोऽपि भवेदिति। अनन्त-रायां दिशं गच्छेयुर्भवन्त इति शेषः। इति चतुर्थं दशकम्। दर्भिष्ठदिग्गमनागमनार्थमाइ। स च धर्मभाएकस्ता-नित्यादि। कचिदिति कदाचित्। नानुभत्स्यन्तौति नानुगमिष्यन्ति। चौराद्याकुलितदिग्गमनागमनार्थमाह। पुनरपरं सुभूते इत्यादि । तच जन्तुर्धश्विकादिः । दुष्ट-

ग्रहो व्याडः, प्रेतादिरमनुष्याः, कान्तारं भयस्थानं, सरौ-स्टपः सर्पः, मांसाशी यश्चादिः क्रव्यादः, प्रत्युदावर्त्स्यन्त (p. 248, 1) इति निवर्तिष्यन्ते । कुलावलेाकनदौर्मनस्यार्थ-माह । पुनरपरं सुभूते धर्मभाणको भिक्षुर्मिचकुलेत्यादि । उपसंहारार्थमाह। इति हि सुभूते मार इत्यादि। मार-भेदप्रयोगं कारणप्रश्नेनाइ। किमच भगवन्नित्यादिना। उद्योगमासत इति । महायानादिभेत्तुं यत्नं करिष्यति । तथा चोपायेन चेष्टिष्यत इति । पूर्वोक्तप्रकारव्यति-रेकेसोपायेन विघार्थं यतिष्यते । कारसनिर्दिशनाह । प्रज्ञापारमिता निर्जाता हौत्यादि (p. 249, 4)। प्रति-वर्शिकोपमंहारार्धमाह । पुनरपरं सुभूते मार इत्यादि । **अपरस्त्**चानुर्लेामनात्सूचागतम् । स्वस्मिन्नर्थविनिश्चयादि-स्त्वे दृश्यमानत्वात्मूचपर्यापन्नम् । जननौसदृशस्त्वोप-संहारेण संश्योत्पादनात्संश्ययं प्रक्षेफ्यति । कल्पितादि-स्वभावचयापरिज्ञानादल्पबुडिकान् मन्दबुडिकान् परौत्त-बुडिकानिति यथाक्रमं वाच्यम्। तदेव कथयनाइ। त्र स्थीकतानिति । अयथाविषयस्पृ होत्पादनं वक्तुमाह । पुनरपरं सुभूत इत्यादि। भूतकोटिं साम्रात्करोतौति (p. 250, 5) आवतनिर्याणमधिगच्छति। नियमादनेन तचाभिलायो जन्यत इति पट् दोषाः । कियन्तं मारकर्म-प्रकारं निर्दिश्यापरमतिदिशन्नाइ। एवं सुभूते मार इत्यादि। बहुप्रत्यर्थिकमहारत्नोदाहरणेन पूर्वोत्तमेव सम-र्थयनाह। एवमेतद्भगवन्तित्यादि। बहुप्रत्यर्थिकत्वे किं

कार गमिति। तत्कस्य हेतोरित्या श्रद्धा ह। यदुत दुर्लभ-त्वादित्यादि। साधूक्तमित्या ह। एवमेतत्सुभूत इत्यादि (p. 251, 6)। बह्वन्तरायत्वेऽपि तथागतसामर्थ्यादेव लभ्यत इत्या ह। किञ्चापि सुभूत इत्यादि। तथागतसामर्थ्यपरि-कल्पने को हेतुरिति। तत्कस्य हेतोरित्या श्रद्धा ह। मारोऽपि हीत्यादि।

> त्रभिसमयालङ्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां मारकपरिवर्तो नामैकादग्रः ॥

तथागतानामुद्योगमेव दृष्टान्तेन स्पष्टयत्नाइ । तद्यथापि नामेत्यादि (p. 253, 3) । अस्पर्शविद्वार इति । असुख-विद्वारः । अमन आप इति । चित्तेनानभिग्रेतः । पूर्ववत् तत्कस्य द्वेतोरित्याश्रद्धाद । एतया हि वयमित्यादि । तच केनचिदाहाराद्युपस्तमोन सुधारितामन्येऽपि धार्येयुः । चौरादिभ्यो विहितरश्चत्वेन सुगोपितां गोपायेयुः । वायिकमलाद्यपनयनेन सुकेलायितां केलायेयुः । आपततो विद्युदादिपातात् । उत्पाततः सर्वोपसर्गिकरोगतः । अनिष्टनिपातोऽनिष्टवस्तुसमावः । दार्ष्टान्तिकार्थमाइ । रवमेव सुभूत तथागता इत्यादि (p. 254, 4) । इह लेकि-धातुस्या एव तथागता प्राह्याः । यतोऽनन्तरं वस्थ्यति । येऽपि ते अन्येषु लेकिधातुष्ठित्यादि । अन्तरायं न कुर्थु-रिति । यथापूर्वोक्तन्यायेन पट्चत्वारिंश्रदोषान् न कुर्युः । तथौतसुक्यमापत्स्यन्त इति पूर्वेण सम्बन्धः । तथा चेक्तम् ।

दोपाश्च षट्विबोधव्याश्चतुर्भिर्दश्वकैः सह ॥ १२ ॥ इति दोपानन्तरं यथामंख्यं गुणदोपादानत्यागेन प्रयोगा भावनौया लक्षणज्ञानपूर्वकमिति । प्रयोगाणां लक्षणं करणसाधनपरिय्रहेण ज्ञानविश्रेषकारिचस्वरूपं, कर्म-साधनपरिय्रहेण च स्वभावात्मकं वक्तव्यम् । तथा चोक्तम् । लक्ष्यते येन तज्ज्ञीयं लक्षणं चिविधच्च तत् ।

ज्ञानं विश्रेषः कारिचं स्वभावो यश्च ख्रुश्यते ॥१३॥ इति तच तावत् ज्ञानखन्त्र्र्यां चिसर्वज्ञताभेदेन भिद्यमानं सर्वज्ञतादारेण तथागतनिर्दतिज्ञानं कथयन्नाइ । एवं इि सुभूते तथागता इत्यादि । निर्युक्तिकमेवेदमिति ।

तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्माह। एषा हीत्यादि। तचोत्पादना न्माता, संवर्धनाज्जनयिची। समुत्पादनात् सर्वज्ञताया दर्शयित्री। लेाकस्य च सन्दर्शयित्री श्रन्यतादिरूपेणाव-गमात्। ऋव केचित् खयुष्या एवं चोदयन्ति। यदि यगपदेकज्ञानस्रणेन निःशेषं ज्ञेयमण्डलं संदृत्या व्याप्यते, तदा भावानामियत्तापरिच्छेदादनन्तत्वमभ्युपेतं बाध्येत। तथा ह्येकज्ञानारूढाङ्गावादन्यो भावो नास्तौत्येवं परि-च्छिद्यमानाः कथमन्तवन्तो न भवेय्रिति। तदेतदसारम्। यदि तावनिराकारविज्ञानमात्रित्यैवं चेद्यते, तदा सर्वम-मङ्गतम् । तथा हि यावत्किच्चिदन्तुजातं सत्तामनुभवति, तस्य मर्वस्य सत्तामावेग सर्वज्ञवेतसा परिच्छेदात्तेन तद्यान-मिति व्यपदिश्यते। न तु परैरेव घटनाद्देशापर्यन्ततया व्याप्तेः। न चैकेन ज्ञानेन परिच्छिन्नानीत्येतावता वन्त्वना-मात्मस्वभावहानिर्थेन तान्येकज्ञानपरिच्छेदवशादनन्तत्व-मातमस्वभावं जह्युः । न हि नौ सपौतादये। भावा बहवो युगपचिचास्तरणादिष्ठेकज्ञानष्ठणावसौयमानतनवो ऽनेकत्वं विजहति। नापि परस्परं समन्वाविशन्ति। ऋषि तु यथैव ते मन्ति तथैव ज्ञानेन परिच्छिद्यन्ते, नान्धेन रूपेगा। तदत्सच्चभाजनचेकोऽपि यथैव सत्तामनुभवति तथैव मर्वज्ञचेतसा ग्रह्मते। अपर्यन्तश्र दिक्षु विदिक्षु सत्त्वादि-रोकोऽवस्थित इत्यपर्यन्ततयैव तस्य ग्रहणं न तु पर्यन्त-वर्तितयेति । कुतोऽन्तवच्चप्रमङ्गः । स्यादेतत् । साक्रख्य-ग्रहणाभ्यपगमे कथं पर्यन्तग्रहणं न स्यादिति । नैतदस्ति । को ह्यच प्रतिबन्धो यच साकल्यग्रहणं तचावग्र्यं पर्यन्त-ग्रहणमिति। तथा हि यावन्तस्ते सन्ति भावास्तेषां मध्ये

नैकोऽपि सर्वज्ञज्ञानादिविदितस्वरूपः सत्तामनुभवति, ऋपि तु सर्व एव सर्वज्ञचेतसा विदितस्वरूपा एवोदयन्ते व्ययन्ते च। नैकोऽपि परित्यक्त इत्ययं सकलग्रहणस्यार्थः। इयमेव च तेषामेकज्ञानेन व्याप्तिः । त्र्रन्यथा सकलग्रब्दवाच्यत्वमपि तेषां नाङ्गीकर्तव्यम् । मासूदन्तवच्तप्रसङ्ग इति यत्किच्चि-देतत्। यथोक्तमेकज्ञानारूढाट्भावादन्यो नास्तीत्येवं परि-च्छेदालायमन्तवन्तो न भवेयुरिति। तदप्यसम्यक्। ল हि निराकारज्ञानवादिपश्चे ज्ञानात्मनि भावानामारोपण-मस्ति, ऋषि तु सत्तामात्रेण तेन ते वेद्याः। नापि भावानां ज्ञानापरिच्छेद्यस्वभावतयाऽनन्तमभ्युपेतं, येन ज्ञायमानतया तेषामन्तवत्त्वं प्रसज्यते । किन्तु देशविता-नापर्यन्ततयाऽनन्तो भाजनलाकः। सत्त्वलाकस्तु संख्याना-पर्यन्तयापि । न च देशावस्तमाद्यपर्यन्तत्वे सति ग्राह्यत्व-विरोधः कश्चिद्येनाग्राह्यता भवेत्। यदि पर्यन्ततया न यत्ताति कथं सर्वज्ञः स्यादिति चेदत एव यत एवासौ पर्यन्त-तया न ग्रह्णाति तत एव सर्वज्ञो भवति। अन्ययाऽनन्तव-स्वन्तवच्चेन ग्रह्लन् सान्तो भवेत्। तथाहि यदस्ति तदस्ति-त्वेन यन्नास्ति तन्नास्तित्वेन ग्रह्लन्सर्वविदुच्यते। न च मत्त्वभाजनलेकिस्य पर्यन्तीऽस्ति। तसात्पर्यन्तं गमनक्षतम-विद्यमानमसंविद्यमानतया ग्रह्लन्। सर्वज्ञज्ञानपरिच्छेदक्षतं तु पर्यन्तं विद्यमानं विद्यमानतया पश्यन् कथमसर्वज्ञो नाम । स्यादेतत् । निराकारज्ञानपश्चे विषयग्रहणमनुप-पन्नं सर्वचाविशिष्टत्वात्तस्य तेन प्रतिकर्मविभागानुपपत्तेः । त्रतो निराकारपक्षोऽनुपन्यसनौय एव सर्वदा तस्य दृष्टत्वा-दिति। तदेतदप्यसम्यक्। न हि सर्वज्ञज्ञानस्य प्रतिकर्म-

३२८

विभाग इष्यते । तस्य सर्ववस्तुविषयत्वात् । यतो न तन्नीलस्यैव संवेदनं पौतस्यैव वापितु सर्वस्यैवेतीष्टम्। यस्य ह्यर्वाग्दर्शनस्य ज्ञानं प्रतिनियतार्थविषयग्राहि निरा-कारज्ञानपश्चे तस्य सर्वचाविग्रेषात् प्रतिकर्मविभागानुप-पर्त्तिदोष उच्चते, तथा हि नौलस्येदं वेदनम्, न पौत-स्वेति नियमाभावात्, सर्वस्य प्रथग्जनस्य सर्वज्ञत्वप्रसङ्गा-पादानं कियते । सर्वज्ञस्य तु तदिष्टमेवेति । तस्य किम-निष्टमाथद्यताम्। तेन सर्वज्ञावस्थायां निराकारं योग-बर्लेनीत्पद्यमानमविरुद्वमेव। विभागेन इयोपादेयवस्तु-परिज्ञानं न स्यादिति चेत्। तदपि न। यदि हि युगपद-नन्तवस्तुनि प्रतिभासमाने हेथोपादेयवस्तुनः प्रतिभाम-विरोधः स्यादविरोधे वाऽन्धेः सह भासमानस्य तस्य हेयोपादेयवस्तुनस्तत्त्वप्रचुतिः स्यात्, अप्रचुततत्त्वस्यापि विभागेनावभासं वा न स्यात्, विभक्तावभासस्यापि यदि परिच्छेदकः ग्रुइलौकिको विमर्शप्रत्ययो वा प्रष्ठभावौ नोत्पाद्यते, तदैतत्सवें स्यादत्तुम्। यावता विश्वस्मिन् जगत्य-वभासमाने तदपि हेयोपादेयं वस्तु । अविरुडप्रतिभास-मप्रचुतात्मतत्त्वं विभक्तमेवावभासते, पश्चात् सर्वज्ञज्ञान-बलेात्पन्नभुडलौकिकप्रत्यवमर्भप्रत्ययेन परिच्छिद्यत एवेति। कथं विभागेन तदपरिज्ञानं नाम। तदेवं निराकार-ज्ञानपश्चे तावदचोद्यमिति प्रतिपादितम्। अय साकार-ज्ञानवादिपक्षे चोद्यते । तचाप्यविरोध एव, तथा हि यथैव तदनन्तं वस्त्वनन्ताकारानुगतमात्मसत्तामनुभवति, तथैव तत्सार्वज्ञं चेतोऽपरिमितवस्तुगताकारोपग्रहेखोत्पाद्यमान-मविरुड्डमेव। एकस्य ज्ञानस्यानेकवस्त्वाकारोपग्रहणोत्पत्त्व-

विरोधात्। एकस्यानेकाकारत्वं विरोध एवेति चेत्। न। त्राकाराणामसङ्ग्रतत्वात् । यदि ह्येकस्य पारमार्थिका त्राकारा भवेयुः, तदा स्यादेकस्य चित्रत्वविरोधः। यावता-ऽमत्यभूता ग्वाकारा इतौष्टम् । यद्येवं स्रान्तज्ञानसमङ्गि-त्वात्, सान्तः प्राप्नोति सर्वज्ञ इति चेत्। न। यथाभूत-परिज्ञानाददोष एषः। यदि ह्यसत्यं सत्यत्वेन यत्त्तौयात्तदा मान्तः स्यात् । यदा त्वभूतानाकारानसत्यत्वेनैव जानाति, तदा कथं सान्तो भवेत्। अर्थव्यतिरिक्तज्ञानारुढा-कारग्रहण मत्यर्थेषु दृष्टादिव्यवहारं कुर्वन् कथमस्रान्त इति चेत्। न। सम्यगुपायपरिज्ञानात्। यदि ह्युचितं ग्रहणोपायमपास्रोपायान्तरेणामुख्वेनार्थं ग्रह्णीयात्तदा म्रान्तो भवेत्। यावता साकारज्ञानवादिपशे ज्ञान-स्यात्माकारानुभवव्यतिरेकेग नान्याऽर्थग्रहगव्यापाराऽस्ति । तत्कथमुचितेनाथौंपाधिभेदेन यहणव्यापारेणार्थं यह्लन् मान्तां भवेत्। त्रतो ज्ञेयवदेकचेतमापि ज्ञानस्यानन्तवस्तु-गताकारोपग्रहणोत्पत्तेरनन्तं वस्तु तेन व्याप्तमित्युच्यते । येनैव चात्मना ज्ञानात्मनि भावाः समारोइन्ति, तेनैव तत्प्रष्ठभाविपरामर्श्रचेतमा वा परिच्छिद्यन्ते। न च सर्वज्ञ-चेतसि परिमितभेदानुगताः समारोइन्ति भावाः। किं तर्हि यावत्किंचिदस्तित्वमनुभवति तत्सर्वमेव समारोहति। सर्वस्यैव सर्वज्ञज्ञानोत्पादनं प्रत्यासम्बनभावेनाप्रतिबद्ध-शक्तिकत्वात्, मनोविज्ञानस्य च सर्वार्थविषयत्वात्। त्रतः सार्वज्ञस्य चेतसः परिमितवस्त्वाकारोपग्रहणानुप-पत्तेः । पृष्ठलब्धेन वा ग्रुइलौकिकेन परामर्शप्रत्ययेन देश्पर्यन्तं वर्तित्वेनापरिच्छेदात् कथमियन्त इति परिच्छेदो

भवेत्, येनान्तवच्त्वं स्यात्। यदि नाम प्रतिभासमाना-दन्यनास्तीत्येवं परामर्शो जातस्तथापि नान्तवच्चप्रसङ्गः। तथाहि यदि प्रतिभासमानमन्तवदेव निर्विकल्पे सर्वज्ञ-चेतसि प्रतिभासेत, तदा तत्पृष्ठखब्धेन परामर्श्रचेतसा-ज्लवत्त्वं भावानां व्यवच्छिद्येत। तद्यवच्छेदाचानन्तत्वहानि-र्भवेत् । यावता प्रतिभासमानं वस्तु सार्वज्ञे चेतस्यनन्तमेव प्रतिभामेत, सर्वस्याप्रतिहृतशक्तिकत्वात्। तस्मादन्यद्-प्रतिभासमानमन्तवदेव तस्यैव च परामर्श्रचेतसा व्यवच्छेदः क्रियत इति सुतरामेव भवताऽनन्तत्वं भावानामुपपादित-मिति यत्किच्चिदेतत्। ये पुनः सर्वमेव योगित्रान-मनालम्बनं सत्यस्वप्नदर्शनवद्वस्वमंवादितया प्रमागमिति प्रतिपन्नास्तान् प्रत्यन्तवत्त्वचोद्यं दूरीक्षतावकाश्रमेव । स्यादेतद्योगिनामनासवं ज्ञानं शास्त्रे मामान्यविषय-मेवोपवर्ष्धते, न तु स्वलन्नरागविपयम् । तत्कष्ठं सामान्य-विषयेग योगिनो ज्ञानेन भावानां स्वरूपाग्येवावबुध्यन्त इति चेत्। तदेव हि खलक्षणं विजातीयव्यावत्तमभिन्ना-कारप्रत्ययचेतुतया शास्त्रे सामान्यलघ्रणमित्युच्यते । त्रतस्तन्नाहनं योगिज्ञानं भावनावर्शेन स्फुटप्रतिभास-मुत्पद्यमानं खलश्णगोचरमेवेत्यविरुडमेतत्। यत्सामान्य-गोचरं तत्कथं स्वलश्र ग्याहि भवतीति । कथं परस्यर-विरुद्वानामेकज्ञानेन यहणमिति चेत् उच्चते। यद्यपि भावाः केचित् परस्परं विरोधिनस्तथापि ते ज्ञानेन सहा-विरुडा रव। युगपदेकेनापि ज्ञानेन विरुडानेकार्थग्रहणीप-लम्भात्। तथाहि ये परस्परपरिहारेण स्थितलक्षणास्तेषा-मैक्यं विरुडम्। ये तु सहानवस्थायिनस्तेषामेकदेशावस्थानं

विरुडम्। न चैकविज्ञानभासनादेषामैक्यमेकदेशत्वं वा प्रसज्यते । तेन नैकविज्ञानभासित्वमेषां विरोधः । दृष्टच विरुद्धानामपि सतामेकज्ञानभासनम् । यथा शुच्यशुचिनो-अक्षुविंज्ञानेन परस्परपरिहारस्थितलक्षणयोरहेर्मयूरस्य च सहानवस्थायिनोर्युगपद्वहरणम् । स्यादेतत् । यदि विरुद्धा-नामप्येकविज्ञानावभासनमविरुद्धम्। एवं सति सुखद्ःखयो रागदेपयोर्वा किमेकविज्ञाने वेदनं प्राणमतां स्वसन्ताने-नोत्पद्यत इति। यत् सुखादौनां सक्षद्वेदनं तत्कारणाभावे-नानुत्यत्तेरसन्निहितत्वात् सुखादौनां न तु विरुद्वत्वादित्य-वसातव्धम् । यथा चातीतानागतवस्तुग्रहणं तथा प्रागेव प्रतिपादितम् । ऋथवा वर्तमानस्येव साक्षात् पारंपर्येग वा तदुपकार्योपकारकस्वभावस्य प्रतिपच्चेवातीतानागतयोः प्रतिपत्तिः । विविक्तभूतलप्रतिपत्त्यैव घटादेरभावप्रतिपत्ति-वत्। न चैवं सत्यानुमानिको भगवान् लिङ्गाभावात्। सर्वविश्रेषयुत्तस्यैव वर्तमानस्य प्रत्यश्रत्वेन तयोः प्रत्यश्रत्वा-दित्यसमतिप्रसङ्गेन। जनयित्रीत्वं स्पष्टयनाह। त्रतो निर्याता हीत्यादि (p. 255, 1) एवं सर्वज्ञतायाश्च सन्दर्शय-चौति जनयिचौत्वेनैव सर्वज्ञतायाश्व प्रतिपादिका । लेाकज्ञानं प्रतिपादयन्नाह । यद्भगवानेवमाह्तेत्यादि । न खुज्यन्ते न प्रखुज्यन्त इति (p. 156, 7)। श्रणिकप्रबन्धा-नित्यताभ्यां यथाक्रमं न नम्यति न प्रणम्यतौत्यर्थः । वस्तुधर्मस्वभावत्वात् कथं तौ न भवत इति । तत्कस्य हेतोर्न सुज्यन्ते न प्रसुज्यन्त इत्याह । श्रन्यतास्वभावा चीत्यादि। तत्त्वतोऽस्वभावत्वात्। स्तन्धानां श्रन्यादित्वेन वस्तुधर्मस्वभावाभावे श्रणिकप्रबन्धानित्यते न भवतः। संहत्या तु स्त इति भावः। सर्वसच्चचित्तचरितज्ञानं निर्दिश्वनाह । पुनरपरमित्यादि । प्रतिज्ञातार्थं समर्थयितुं प्रश्नयनाह। कथञ्च सुभूत इत्यादि। परिहरनाह। सत्त्वास्वभावतयेत्यादि । सत्त्वानां मायोपमस्वभावत्वाद-प्रमेयादिरूपेग परिज्ञानम्। उपसंहरनाह। एवं हि सुभूत इत्यादि (p. 257, 1) । त्रमुनैव विधिना तेषाच्चित्त-चरितपरिज्ञानमित्याह। यान्यपि तानौत्यादि। सच्चा-असमावतयेति । सत्त्वस्य विद्यमानत्वस्य तत्त्वतोऽनपत्त्वचे-र्धर्मधातुरूपतयाऽप्रमेयादिरूपत्वेन सत्त्वानां चित्तचरितानि प्रजानाति । चित्तसंश्लेपज्ञानं कथयन्नाइ । संश्लिप्तानि चित्तानौत्यादि। स संश्लेपं शयतः श्वयञ्चाश्चयत इति। तदालम्बनेन धर्मतायां प्रविष्टचित्तं म संक्षेपं श्रयतो विनाशतः संदृत्या जानाति । क्षयमपि विनाशं क्षयिगोऽ-सच्चात् परमार्थतोऽश्रयमविनाशं यथाभूतं प्रजानाति । चित्तविश्वेपज्ञानं गदितुमाइ । विश्विप्तानि चित्तानीत्यादि । धर्मतात इति । धर्मधातोरनुत्पादस्तदमनसिकारेख बहिः प्रवत्तानि चित्तानि विश्विप्तानि संवत्या । परमार्थतः पुन-रलक्षणानि स्वभावविरहितानि लक्षणानित्यत्वेनाक्षीणानि प्रबन्धोपरमादविश्लीणानि बहिर्गमनासमावादविश्विप्ता-नौति यथाभूतं प्रजानाति। चित्ताक्षयाकारज्ञानं वक्तमाइ। अप्रमेयास्याणि चित्तानौत्यादि (p. 258, 5)। अधिष्ठितमिति । महाकरुणया आसंसारमधिष्ठितं तचित्तं

यथायोगं चिविधसंस्त्रतलक्षणासम्भवादनिरोधमनुत्पाद-मस्थितमतो धर्मिरूपत्वायोगादनासवं प्रमातुमश्रव्यत्वेना-प्रमेयं धर्मधातुवद्विनाशानुपपत्तेरस्रयं भवति । तथागतस्य चित्तेनाकाशमिवाप्रमेयास्वयतया मर्वमचानां **येनैवं** चित्ताप्रमेयाश्चयतां खसमाधिदर्पणतने प्रतिभासनाद्यथा-भूतं प्रजानाति। सरागादिचित्तज्ञानं कथयवाद्य। संक्रिष्टानि चित्तानीत्यादि। असंक्रेश्रसंक्रिष्टानीति। मान्तिमाचास्तित्वात्। क्रोशकर्मजन्मलघ्र्याः संक्रेशेस्त-च्वनोऽसंक्रेग्रेविंपर्यासबलात् संक्रिष्टान्युपहतानि । असं-केतानीति । अप्रतिनियतवत्तीनि । विगतरागादि-चित्तज्ञानं निर्दिशनाह। ग्रसंक्रिष्टानि चित्तानीत्यादि। प्रक्षतिप्रभाखराणौति। प्रथग्जनावस्थायामविश्वद्वभान्ति-कारणनिर्जातत्वेन तथाभूतान्यपि चित्तानि नैःस्वाभाव्यात् प्रमाखीपपन्नानुत्पादादिरूपात्मावबोधपरायगत्वेन प्रति-पक्षोदयादप्यनिवर्त्यानौति शक्यापनेयरागादिसहायत्वात्, प्रभाखराणि परिशुद्धनिजस्वभावमाचाणि। सामान्धेन मरागादिचित्तं वीतरागादिचित्तच निर्दिग्र्यैवं तद्पायं यथाक्रमं कथयितुं सीनानि चित्तानीत्या(p. 259, 7)द्कॅमेकं हारकम् । प्रयहीतानि चित्तानीत्यादिकच दितीयमाह । त्रनालयलीनानीति। त्रस्थानाईंऽनालये समापत्त्या-स्वादनादौ रागादिहेतुत्वेन लौनान्यभिनिविष्टानि। त्रग्राह्याणि सुभूते तानि चित्तानि न प्रग्रहीतव्यानि इति। तचोडतमौडत्याभिशङ्कि वा चित्तं संवेजनीय-वस्त्वमनस्तारेण श्रमथनिमित्तेन। लौनं लयाभिशङ्कि वा

चित्तं प्रमोदनीयवस्तुमनस्तारेग प्रग्रहनिमित्तेन। समप्राप्तं चित्तमनाभोगमनस्कारेणोपेष्ठानिमित्तेन च ग्रहीतमित्वेवं विरागादिहेतुत्वेन प्रयहीतानि चित्तानि। पुनरग्रहणार्धत्वे-नाग्राह्याणि। भूयो न प्रग्रहीतव्यानि। तयोरेव चित्त-ज्ञानयोः सामान्येन पर्यायं कथयन् यथाक्रमं सासवाणि चित्तानौत्यादिकञ्चापरं हारकमाह । त्राखभावानि सभूते तानि चित्तानि, ग्रमत्संकल्पानीति (p. 260, 3)। सासवाणि चित्तानि प्रतिपश्चोदयान्निवर्त्यत्वेनाविद्यमाननिजस्व-भावानि । ततश्रासत्तातुल्यानि । त्रभावगतिकानि सुभूते चित्तानि । तानि अनाभोगानौति। अनासवाणि चित्तानि दर्शनभावनाइेयक्रेशानामभावपर्यवसानानि । ततश्व खरसेन परिश्वह्वसन्तानप्रवर्तनादनाभोगानि। तथोरेव पुनः प्रभेदं वक्तुं पट् सरागा गौत्यादि हारकानाह । या चित्तस्य सरागतेत्यादि। या चित्तस्य सरागता विषया-दिसक्तिरूपता पृथग्जनस्य न सा चित्तस्य यथाभूतता न्यायतो मायोपमस्वप्रकाशरूपता भवति । शक्याशक्याप-नेयत्वेनानयोर्थथाक्रमं चलाचलरूपत्वात् । तथार्याणां प्रतिपक्षभावनया चित्तस्य या यथाभूतता अनासवरूपता न सा सरागता तत्प्रतिपश्चरूपत्वात् । तस्मादशुडावस्थायां सरागाणि चित्तानि संवृत्या। यः सभूते चित्तस्वेत्यादि (p. 201, 5)। यश्चित्तस्य विगमो रागविगमावस्था पृथग्जनस्य न सा चित्तस्य सरागताऽरागावस्थतयोर्भिन्नरूपत्वात्। तथा या वौतरागस्य विष्कम्भणादिप्रहाणेन प्रहीणरागस्य चित्तस्य यथाभूतता तदिविक्तात्मसंवेदनता न सा चित्तस्य

सरागता । तस्मादिवेकावस्थायां विगतरागाणि चित्तानि। रतदनुसारेण परिश्रिष्ठेषु सदीषादिह्वारकेषु ग्रन्थो व्याखेयः। विपुलचित्तज्ञानं वत्तं व्यतिरेकान्वयमुखेन हारकदयमाह । त्रविपुलानि चित्तानीत्यादि (p. 263, 2)। त्रसमुत्यान-योगानि सुभूते तानि चित्तान्यममुत्यानपर्यापन्नानौति । तत्त्वतोऽनुत्यत्तेः कार् ग्रसम्बन्धश्रन्यत्वेनाममुत्यानयोगानि । प्रादर्भावविरहात् कामादिधातावप्रतिबद्धत्वात्तान्यसम्-त्यानपर्यापन्नान्येवमनुपलमादविपुलानि । न हौयन्त इत्यादि। विनाशाभावान हौयन्ते। उत्पादाभावान विवर्धन्ते । अत एव कचिन्नमनाभावेनाविगमत्वान गच्छ-न्त्येवं धर्मधातुस्वाभाव्यादिपुलानि चित्तानौति । महन्नत-चित्तज्ञानं कथयितुं व्यतिरेकान्वयमुखेन हारकदयमाह । ग्रमहइतानि चित्तानीत्यादि। ग्रनागतिकानि सुभूते तानि चित्तान्यगतिकान्यपर्यापनानौति । मत्कार्यप्रतिषेधे-नातौतादध्वनस्तदागमनवैकख्यादनागतिकानि चित्तानि । सर्वात्मना विनाशादनागतेऽपि काले गमनानुपपत्तेर-गतिकानि । प्रत्युत्पन्नेऽष्येकानेकस्वभाववैधुर्यादपर्यापना-न्येवममहन्नतानि । समतासमानि सुभूते तानि चित्तानि स्वभावसमानौति (p. 264, 4)। तत्त्वतोऽनुत्पादरूपत्वा-दातमादिनिःस्वभावतुच्यत्वेन समतासमानि चित्तानि। तथ्यसंदृत्या तु सर्वगुणावाइकरूपेण प्रतिभासनान्माया-स्वभावसमान्येवं महन्नतानि । अप्रमाणचित्तज्ञानं निर्दि-शनाह। अप्रमाणानि चित्तानौत्यादि। अनिश्रयत्वादिति। न हि प्रतिनियतस्तेषामाश्रयो विद्यत इत्यप्रमाणानि।

**३**३ई

अनिदर्शनचित्तज्ञानं प्रतिपादयन् पूर्ववज्वारकदयमाह । सनिदर्शनानि चित्तानौत्यादि। समदर्शनानि सुभूते तानि चित्तानि चित्तस्वभावानौति । मायोपमात्मसंवेदनतया ममदर्श्रनानि तत्तुच्योपलमारूपाणि मर्वाख्येव ज्ञानानि। **क्**श्रलाकुश्रलवासनाभिश्चितत्वाचित्तस्वभावानि मञ्चित-वासनारूपाण्येवं सनिदर्शनानि। ऋलस्रणत्वादित्यादि (p. 265. 4) । तत्त्वतो वर्तमानस्वरूपविर्हेणालक्षणत्वा-कार्यकारण-दतौतानागतरूपाभ्यां सह यथाक्रमं सम्बन्धानुपपत्त्याऽर्थविविक्तत्वात् चयाणां मांसादिचक्ष्षां मर्वेषां वा पञ्चानामविषयत्वेनानवभासगतमदृग्धं चित्त-मेवमनिदर्शनानि । यथोक्तज्ञानमेवमप्रतिघादित्वेन कथं-चिद्यारटचोच्यत इति प्रतिपाद्यन् सप्रतिधानि चित्तानौ-त्यष्टौ हारकानाइ। असत्सङ्कल्पितानि इत्यादि। असता-ऽविद्यमानेनोत्पादादिरूपेग संङ्कल्पितान्यध्यारोपितानि चित्तानि श्रन्यान्यस्वभावानि, आरम्बनवशिकानि, संहत्या-ऽलम्बनपरतन्त्राखेवं प्रमाखबाधितत्वात् सप्रतिघानि । ग्रदयभूतानौत्यादि । उत्पादानुत्पादरहितत्वेनादय-भूतानि। तत्त्वतोऽभवनमेव संदृत्या भवनमित्यभूतसम्भूता-न्येवं प्रमाणोपपन्नत्वादप्रतिघानि । या सुभूते सोत्तरस्वे-त्यादि (p. 266, 8) । त्रात्माद्यभिनिवेश्रेन सोत्तरस्य न्यूनावस्थां प्राप्तस्य चित्तस्य या यथाभूतता नैरात्म्यसंवे-दनता न तचास्ति मन्यमानता सत्कायादिदृष्ट्युपलमता । तस्मादेवं संहत्या सोत्तराणि । ऋष्वपि हीत्यादि । यस्मा-त्परमार्थतोऽणुमाचमपि चित्तं वस्तुस्वरूपं नोपलव्धं, तसा-43

इडत्वावस्थायामिव पृथग्जनावस्थायां प्रहातिवैयवदानिक-स्वभावेन सर्वरूपादिनिमित्तापगमान्निष्पुपञ्चान्धेवं तत्त्वतो निरुत्तराणि चित्तानि। ग्रसमसमानि होत्यादि (p. 267, 2) उत्पादादिदोषवैषम्यादसमेन याद्येण समानि तद्वाहकत्वेन प्रदत्तानि चित्तानि विश्वेपादक्षतसमाधानत्वेनासमवहिता-न्येवमसमाहितानि । समसमानि हीत्यादि । सर्वदोष-वैषम्यानुपपत्तेः समो धर्मधातुस्तेन सह्रानुत्पादादिना तुच्यत्वात् समानि । विश्वेपात्कृतप्रतौकारत्वेन समव-हितानि। तत्त्वतोऽविद्यमानस्वभावत्वेनाकाश्रसमान्येवं समाहितानि । स्वभावविमुक्तानौत्यादि । न्यायानुयायि-जन्मरहितत्वात् स्वभावविमुक्तानि चित्तान्यविद्यमान-सत्तारूपत्वादभावस्वभावानि । ततञ्च बन्धापनयनपूर्वक-मोश्राभावादविमुक्तानि चित्तानि। चित्तं हीत्यादि (p. 268, 4) । यसादेकानेकस्वभाववैधुर्येणासचाचित्तं चैकालिकं तथागतेनानुपलच्यं, तस्मात् प्रक्रत्या दिविधा-वरगविगमादिमुक्तानि । प्रभेदं निर्दिश्च चित्तज्ञानं वक्तमाइ। अदृश्यानि चित्तानौत्यादि। असचात् सुभूते-ऽदृश्यमिति । लन्त्रग्रत्र्यत्वेनासच्चाददृश्यं कल्पितं चित्तम् । हेत्वभावेनासूतत्वादविज्ञेयं परतन्त्रम्। खरूपाविद्य-मानत्वेनापरिनिष्यन्नत्वादग्राह्यं परिनिष्यन्नं चित्तम्। प्रत्येकं प्रज्ञाचक्षुरादिभिस्तिभिः सम्बन्धनीयम् । पञ्चानां बुड्वधर्मचक्षुरादौनामनवभासगतत्वाददृष्यादिकमव-वा गन्तव्यम् । एवं हि सुभूते प्रज्ञापारमितेत्युपसंहारपदम् । संस्नित्तित्तज्ञानादिहारकान्तेऽपि प्रत्येकं सम्बन्धनीयम् ।

**३**३८

चित्तोनिमिञ्जतादिज्ञानं कथयनाइ। उनिमञ्जितनिमि-च्चितानौत्यादि । तच विधिमुखेन यः स्वविषये चित्तप्रसरः सोऽयमुन्मिञ्जः। प्रतिषेधमुखेन विषयान्तराचित्तस्याप-सर्पणं निमिञ्जः । तत्मञ्जातत्वादुन्मिज्जितनिमिज्जितानि । लौकिकलोकोत्तरप्रसिडिभेदात्परसत्त्वानां परपुद्रलाना-मिति दयमुक्तम्। रूपनिश्रितानौत्यादि। सर्वाख्येव विधि-प्रतिषेधमुखेन रूपादिपच्चस्तन्धाश्रितान्युत्पद्यन्ते चित्ता-नौत्यर्थः। तदेव कथयनाह। भवति तथागत इत्यादि (p. 269, 7)। मरणाद्त्तरकालं तथागतो भवति। तिरो-भावरूपेणावस्थानात् किमिति कांध्राप्रश्नकरणात्। सांख्यप्रस्तीनां रूपादिगतोऽयसुन्मिच्चितविकल्पः । तथैव सर्वात्मना निरन्वयविनाशान्त्र भवतौति लौकायतिकानां निमिष्ज्रितविकल्पः । ऋवस्थातुरेकत्वादवस्थायाश्च भिन्न-त्वाद्यथाक्रमं पूर्ववद्भवति न भवतौति दिगम्बरप्रस्टतौना-मुभयविकल्पः । तत्त्वान्यत्वरूपेणावाच्यत्वान्न भवति न न भवतौति पुन्नलवादिनामुभयप्रतिषेधाधिष्ठानो विकल्पः। एते च विकल्पास्तत्त्वतोऽनुत्यन्नत्वादतथ्यसंष्टतिभाविन्यात्म-स्वभावे तथागते न कथच्चित् प्रतिष्ठां जभन्ते। तथा **श्रन्यतादेश्रनायामविनेयजनापेक्षयाऽवस्थापनौ**यप्र**ञ्ज**त्वेन व्यवस्थापिताः प्रदेशान्तरे। एवं शाश्वत ज्यात्मा चेत्या-दयोऽवगन्तव्याः । पर्धनाएडले तसिन् यथोक्तप्रभेदात्म-दृष्ध्पेतानां सन्निह्तिविनेयजनानामाश्रयानुरोधादेव तावत्प्रभेदोपादानम्। तथताकारज्ञानं वक्तुमाह। पुन- रपरं सुभूते तथागत (p. 270, 21) इत्यादि । तथा सुभूते तथागतो रूपं जानाति, यथा । तथतेति (p. 271, 2) ।

"यः प्रतीत्यसमुत्यादः श्वन्यता सैव ते मता" इति । तथताकारेग रूपादिस्कन्धपरिज्ञानाद्निमझितादीना-मपि तथतापरिज्ञानमिति यावत्। सम्यक्सम्बुइस्य तथतावबोधतत्परसमाखानप्रज्ञपनज्ञानञ्च कथयनाह । रवं हि सुभूते तथागततथतया च स्तन्धतथतया चेत्यादि । तथतां प्रच्ञपयतीति । सर्वधर्मानुयायिनौं तथतामेकरूपेण व्यवस्थापयत्यनेन तथताप्रज्ञपनज्ञानमुक्तम्। तदेवाह । यैव चेत्यादिना। ननु धर्मिभिन्नत्वे कथमभेदस्तयताया तत्कस्य हेनोरित्याश्रद्धाह। उत्तं हीत्यादि। इति । यस्मात् पञ्च स्तन्धा लाेक इत्यादि। संज्ञाता संखाता इति भगवता पञ्चस्तन्धैः सर्वधर्मनिर्देशाधिकारे कथितम् । तसान लेकोऽन्यानित्यादिलक्षणो भिन्नः, केवलं सनि-हितविनेयप्रतिपत्त्यपेक्षया भिन्नधर्मित्वेनोक्तः । तदेव वक्तु-माह। तसात्तहौँत्यादि। अनेकभावाभावापगतेत्यादि। तच्चतोऽनुत्पादरूपत्वेन वस्तुधर्मसमतिक्रमान्नैकत्वं नापि नानात्वमिति। श्रुन्यतारूपेग्रैनेवैषा तथता सर्वधर्म-व्यापिनौ घटपटादेरनेकस्माज्ञावात्। प्रागभावादिलन्तरुण-चाभावाद्पगता प्रयोगमार्गे। तथा दर्श्रनभावनाविशेष-निष्ठामार्गेषु च । यथाक्रममस्रयत्वादविकारत्वाददैधीकार-त्वादेकैवैषा तयतेति योज्यम् । प्रज्ञापारमितामागम्याभि-सम्बुड्वेत्यनेन (p. 272, 1) तथतावबोधज्ञानमावेदितम्

ले। कस्य ले। कं सन्दर्शयतीति । भावाभिनिवेशिनो ले। कस्य मायोपमं लेाकं कथयति । कल्पितपरतन्त्रपरिनिष्यन्न-स्वभावानां मायोपमदर्शनाद्यथाक्रमं तथतां जानाति। ग्रवितथतां जानाति। ग्रनन्यतथतां जानाति। इति पद्चयं वाच्यम्। तथतामभिसम्बुद्धः संस्तथागत इत्युच्यत इत्यनेन तथतापरिज्ञानमावेदितम्। कोऽच भगवन्नन्यो ऽधिमोध्यत इति। नैव कश्चिदनियतगोचादिरधिमुच्चति। किं तर्हि विशिष्ट एव पुझल इत्याह। अविनिवर्तनीय इत्यादि । अभिसम्बुद्धाखातानि इति । तथतासमा-खानज्ञानमनेन निर्दिष्टम्। अक्षयाऽक्षयैवाखातेति। उत्पादादा तथागतानामनुत्पादादा तथागतानां स्थिते-वैषा धर्माणां धर्मतेति वचनादश्वया तयताऽश्वयत्वेन निर्दिष्टा। तथतावबोधादिज्ञानचतुष्टयमेकौकत्य निर्दिष्ट-मेवमतो ज्ञानलन्न्रणं सर्वज्ञतासङ्ग्रहीतं षोडण्प्रकारं भवति। तथा चोक्तम्।

> तथागतस्य निर्हत्तौ खेाके चालुज्यनात्मके । सत्त्वानां चित्तचर्यासु तत् संश्वेपे बह्विर्गतौ ॥ १४ ॥ त्रश्वयाकारतायाच्च सरागादौ प्रविस्तृते । महन्नते ऽप्रमाखे च विज्ञाने चानिदर्शने ॥ १५ ॥ त्रदृश्वचित्तज्ञाने च तदुनिम्झादिसंज्ञकम् । पुनस्तथताकारेख तेषां ज्ञानमतः परम् ॥ १६ ॥ तथतायां मुनेर्बोधतत्पराख्यानमित्ययम् । सर्वज्ञताधिकारेख ज्ञानलस्रखमङ्घद्दः ॥ १७ ॥ इति

तदनन्तरं मार्गज्ञताधिकारेग ज्ञानलक्षणकथनार्थमाह। त्रय खलु शक्रदेवेन्द्रप्रमुखा इत्यादि। कथं भगवन्तच लक्षणानि स्याप्यन्त इति। केन प्रकारेण मार्गज्ञताधिकारे ज्ञानसम्रणनि निर्दिश्यन्ते। श्रन्यमित्यादि (p. 273, 1)। श्चन्यतानिमित्ताप्रणिहितानुत्पादानिरोधासंक्षेण्राव्यवदा-नाभावज्ञानान्यष्टौ खण्रब्देनोक्तानि। खभावज्ञानं निर्वाग-मिति। अनिश्रितज्ञानं धर्मधातुरिति। आकाश-लक्षणज्ञानं तथतेति। एवं ज्ञानचयं व्यवस्थापितम्। निर्युत्तिकञ्चेदमिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । अनि-স্থিনানি हीत्यादि। यसादेतानि ज्ञानलघ्रणानि तच्चतोऽनुत्पादरूपत्वान्न कचित् प्रतिबद्दानि, तस्मा-द्ययोक्तस्वभावानौति वाक्यार्थः। धर्मताऽविकोपनार्थमाइ। नैतानि लक्षणानौत्यादि । चालयितुमिति विकोपयितुम् । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । सदेवमानुषासुरोऽपि हौत्यादि। एतल्लक्षण एवेति। ज्रविकोपितमायोपमो धर्मतास्वभावः । असंस्तारज्ञानार्थमाइ । नाप्येतानि लम्रणानि केनापि इस्तेन स्थापितानौति। असंस्कृतत्वा-देव भावानामिति भावः । ऋविकल्पज्ञानं वक्तमाह । यो देवपुचा इत्यादि। संखुतत्वे कथं न स्थापितमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। त्रसंखतत्वादिति। त्रहेतुप्रत्यय-समुद्भतत्वादित्यर्थः । प्रभेदज्ञानार्थमाह (p. 274 1) । अय खलु भगवंस्तानित्यादि । तथागतेन प्रकाशितत्वात् कथं

मार्गज्ञताधिकारेग ज्ञानलक्षणमिष्यते ॥ १८ ॥ इति तदनन्तरं सर्वाकारज्ञतादारेग ज्ञानलक्षणार्थमाइ । यथा सुभूते तथागता इत्यादि । तत्र स्वधर्मोपनिश्रय-ज्ञानं सम्यकाम्बुद्धस्य कथयन्नाइ । इमं धर्मं प्रज्ञापारमिता-मित्यादि । अस्थानत इत्यनभिनिवेश्रतः । विहरन्तीति दृष्टधर्मसुखविहारार्थमधिगतमर्थमामुखीकत्य विहरन्ति । सत्कारगुरुकारमाननापूजनाज्ञानानि वक्तुमाइ । धर्मं सत्कुर्वन्तीत्यादि । पूजयन्तीत्यस्यार्थं प्रयोगप्टष्ठावस्थाभेदे-नाइ । अर्चयन्त्यपचायन्तौति सामान्येन निर्दिश्य विश्रेषार्थमाइ । प्रज्ञापारमित्तैवेत्यादि । विश्रेषग्रहगे किं

त्रनुत्पादानिरोधादौ धर्मताया त्रकोपने ॥ १८ ॥ त्रसंस्कारेऽविकल्पे च प्रभेदालन्त्रगत्वयोः ।

पूर्वमवस्थितानौति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । यथैता-नित्यादि । आखातानौति । श्रन्यतादिरूपेख प्रभेदत इति श्रेषः । अलक्षणज्ञानं कथयवाह । गम्भीराणि भग-वन्नित्यादि । असङ्गज्ञानमिति सर्वाभिनिवेश्ररहितं पर-मार्थतोऽलक्षणज्ञानं निष्पन्नावस्थायां यदुत प्रज्ञापारमिता बुद्धानां तदेवाह । असङ्गज्ञानायेत्यादिना । अनिष्पना-वस्थायां पुनरसङ्ग्ज्ञानाय भाव्यमाना प्रज्ञापारमिता तथा-गतानामेवं सर्वाकारं गोचरो ज्ञानविषयौभवति । अस्य लेाकस्य सन्दर्शयिचौति । यथोक्तैः पोडश्यप्रकारौर्मार्गज्ञता-ज्ञानैर्लोकतत्त्वसाष्टात्करणास्नोकं मन्दर्शयति। तथा चोक्तम्। श्रन्यत्वे सानिमित्ते च प्रणिधानविवर्जिते ।

निबन्धनमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। अतो हि सुभूत इत्यादि। तच इतज्ञाः प्रत्युपकारकरणात् । इत-वेदिनोऽल्पस्याप्युपकारस्य महत्त्वेन स्मरणात्। यानं महायानं प्रतिपद्दर्शनादिमार्गः। अनुरुत्त्तीतेऽनुपरिपाखय-तौति (p. 275, 2)। तयोरेव यथाक्रमं वर्णवदनात्। त्रक्ततकन्नां वक्तुमाह। पुनरपरं सुभूते तथागतेनेत्यादि। तच कारकहेतोरसच्चादकताः। विनाशहेतोरभावेना-विञ्ठताः । संस्त्रतस्वरूपविरहादनभिसंस्त्रताः । सर्वचगज्ञानं कथयनाइ। प्रज्ञापारमितां हीत्यादि। एवं सर्वधर्मेषु ज्ञानं प्रवत्तमिति । अक्षतकत्वाद्यवगमेन ज्ञानमुत्यवम् । तच्चतोऽनुत्यचत्वे भावानां कथं दृश्यदर्श्वकदर्शनमित्याह । यदा भगवनित्यादि। तच मनोविज्ञानेन परिच्छेदा-भावादजानकाः । चक्षुरादिविज्ञानेनोपलमाविरहा-दपग्न्यकाः। निर्युत्तिक ग्वायमनुवाद इत्याह । कथञ्चे-त्यादि। यसात्सर्वधर्मास्तत्त्वेनोत्पादाभावाच्छून्या ग्राह्य-याहकसम्बन्धानुपपत्तेरनिश्रितास्तसादजानको अपश्यका इत्यर्थः । प्रज्ञापारमितां चागम्येत्यंभूतधर्मावबोधेन लाेक-स्यादर्शनमेव दर्शनं तत्त्वतः। संदृत्या तु यथाप्रतीत-मेवेति भावः। ऋदष्टार्थदर्श्रकज्ञानं निर्दिशनाह। रूपस्या-दृष्टत्वादित्यादि । रूपाद्यदर्शनमेव लेाकस्य तत्त्वतो दर्शन-मिति भावः। तदेवाइ। कथं भगवन्नित्यादिना (p. 276, 4)। न रूपालम्बनमिति। न रूपादिनिर्भासं सैव लेाकस्य दृष्टतेति सर्वमिति न जानाति। सच सदिति

जानाति । त्रसचासदिति वचनादसतो लेाकस्यादर्शनमेव दर्शनम् । परिशिष्टज्ञानकथनार्थमाहः । कथञ्चेत्यादि । इति लेकाः श्रन्य इति लेकाश्रन्यताकारज्ञानमुक्तम्। इति लेाकं स्तचयतौति लेाकश्वन्यतास्तचकज्ञानम्। एवं ज्ञापयतौति । ँलाकश्रून्यताज्ञापकज्ञानम् । रवं ँलाकं ज्ञानानि यथाक्रमं संग्रहीतपरिपाचितविमोचितानां विनेयानामर्थाय वेदितव्यानि । "तिस्रः मर्वज्ञता-आभिप्रेत्य चिविधार्यपुत्रलाधिकारेण यथाकमं प्रदेशरुक्ति-मुद्देश्रवत्तिं प्रत्यश्चवत्तिं वाधिकत्यावगन्तव्यानौ"त्यार्थ-विमुक्तिसेनः । इति लाकोऽचिन्त्य इति । अचिन्त्यता-ज्ञानम्। इति लेाकः शान्त इति। शान्तताज्ञानमिति। **लेाको विविन्त इति । लेाकनिरोधज्ञानम् । इति लेाको** विशुद्धीत्यादिना मंज्ञानिरोधज्ञानञ्च गदितमवगन्तव्यम् । सर्वाकारज्ञतासंग्रहीतानि यथोक्तान्येव षोडण्ज्रानान्यव-सातव्यानि । तथा चोत्तम् ।

> स्वधर्ममुपनिश्रित्य विद्वारे तस्य सत्कृतौ । गुरुत्वे माननायाच्च तत्पूजाऽक्ततकत्वयोः ॥ २० ॥ सर्वच दत्तिमज्ज्ञानमदृष्टस्य च दर्शकम् । लेाकस्य श्रून्यताकारस्त्चकज्ञापकाक्षगम् ॥ २१ ॥ त्रचिन्त्यशान्ततादर्शि लेाकसंज्ञानिरोधि च । ज्ञानलन्धणमित्युक्तं सर्वाकारज्ञतानये ॥ २२ ॥ इति श्रभिसमयालद्वारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां लोकसन्दर्शनपरिवर्तौ नाम दादग्णः ॥

सामान्यरूपतया ज्ञानाकारेण परिच्छिनानां विश्वेषो ज्ञेय इति । ज्ञानलक्षणानन्तरं विश्वेषलक्षणं सामान्धेनो-पोद्वातयनाइ । अय खल्वायुष्पानित्यादि (p. 277, 2) । महाकत्येनेति । अचिन्त्यातुल्यादिविश्वेषविश्विष्टेर्दुखादि-सत्यविषयैः पोडश्मिर्धर्मान्वयज्ञानश्चान्तिज्ञानश्चर्णैर्विश्रेष-लक्षणस्वभावैक्तयागतत्वाद्यर्थाय प्रत्युपस्थितेत्यर्थः । तथा चोक्तम् ।

अचिन्त्यादिविशेषेण विशिष्टैः सत्यगोचरैः।

विश्रेषलस्रगं षड्भिर्दशभिश्रोदितं स्रगैः ॥ २३ ॥ इति

वतश्रब्दोऽवधारणे । कः पुनरचिन्त्यादिविशेष इत्याह । त्रचिन्त्यक्तयेनेत्यादि । त्रचिन्त्यातुच्याप्रमेयासंखेयतामि-स्तावदिशेषैर्यथाक्रमं दुःखसत्यचतुःक्षणसंग्रहौतैर्विशेष-लक्षणमुक्तम् । त्रयसमसमक्तयेनेति । सर्वेषामेवेदं विशेषणम् । एषाच्च व्याख्यानं ग्रन्थत एव भविष्यति । विशेषणम् । एषाच्च व्याख्यानं ग्रन्थत एव भविष्यति । किरपपत्तिक एवायमनुवाद इति व्याख्यातुमाह । कथ-च्चेत्यादि । तच तथागतत्वमित्यादिपदचतुष्टयमादर्शादि-ज्ञानचतुष्टयमेदेन योज्यमिति पूर्वाचार्याः । तथागतत्वादि-

निष्पादनादचिन्त्यक्तयत्वमेवमुत्तरचाप्यतुच्यक्तत्यत्वादितं याद्यम्। चित्तचैतसिकादिप्रवृत्तौ कथं चिन्तयितुं न शक्य-मिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाइ। न हि चित्तमित्यादि। चित्तं मनोज्ञानां, चेतना मानसं कर्म, तज्ज्ञे वाक्कायकर्मणौ चैतसिको वा प्रज्ञादिराचम्बकभावेनाच बुद्धत्वादौ न प्रवर्तते। सर्वविपर्यासापगमादिति भावः। तुच्चयितुं वेति। बुद्धा स्वरूपमवधारयितुम्। अप्रमेयं हौत्यादि। यसात् प्रमातुमण्रव्यम् । असंखेयं हौति । यसादेकत्वा-दिना गणयितुं न पार्थते । कुतः पुनरुत्तर इति । समा-भावादसमस्य कसात्पुनरुत्तरः प्रतिविशिष्टो भविष्यत्यतो-ऽसमेनात्मना समस्तुच्य इत्यसमसमो भगवान् सर्वज्ञः । ग्तदुक्तम्। "तथागतत्वादिकमेव सर्वेरचिन्यादिपदै-र्थाटत्तिभेदेनोच्यत" इति। पदपरमत्वेन तथागतत्वादिक-मेवाचिन्त्यादिविशिष्टमित्यवगम्य रूपादौ सन्देहादार्य-सुभूतिराह। किं पुनरित्यादि (p. 278, 6)। न्यायस्य तुच्यत्वादित्यभिप्रायेणाह । स्वमेतत् सुभूते एवमेतत रूपमपौत्यादि । पूर्ववत् तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाचिन्त्या-तुच्यते तावत् पूर्वोक्ताभिप्रायेग कथयन्नाइ । रूपस्य इि सुभूते या धर्मतेत्यादि। रूपमपि सुभूते ऽप्रमेयमित्यादिना (p. 279, 1) | अप्रमेयतां व्याचष्टे | कथं प्रमाणसद्भावेऽप्रमेया इति। तत्कस्य चेतोरित्याश्रङ्घाह। रूपस्य हि सुभूते प्रमाणं न प्रज्ञायत इत्यादि । अप्रमागल्वादिति । तत्त्वतोऽनुत्यन-त्वेन सर्वधर्माणामप्रमाणत्वात् प्रमाणं न विद्यते । त्रतो न प्रज्ञायत इति यावत् । रूपमपौत्यादिनाऽसंख्येयतां कथ-गगनासमतिकान्तत्वादिति। मायोपमत्वेनैव যনি। एकत्वादिगणनाभिरसंग्रहीतत्वात् । अचिन्त्यतादिकमेव स्पष्टयितुमसमसमताप्रतिपादनार्थमाइ । रूपमपि सुभूते ऽसमसममित्यादि। त्र्याकाश्रसमत्वादिति। समाधिका-भावादाकाभेन तुख्यत्वादसमसमाः । सामान्धेन पुनरपि प्रतिपादयनाइ। तत्किं मन्यस इत्यादि। नो हौदमिति।

तच्चतो निःस्वभावत्वादिति भावः। दार्ष्टान्तिकार्थं वक्तु-माइ। एवमेव सुभूत इत्यादि (p. 280, 1)। अनेन पर्याये-गेति। आकाण्रदृष्टान्तनिर्देभेन। तथागतधर्मा इति। अचिन्त्यतादिभिरेव सर्वप्रकारं तथागतानां धर्माधि-गमादुपसंहारार्थमाह । ऋनेनापौत्यादि । तदेव स्पष्टय-नाइ। एते च सुभूते तथागतधर्मा इत्यादि। विज्ञान-गतस्वेति । मार्योपमप्रतिभासप्राप्तस्वार्थस्वाचिन्त्वतादि-व्यपदेशः। संदृत्वा। उपसंचारार्थमाह। तस्मात् सुभूत नास्तौत्याह। अस्यां खसु पुनरित्यादि। अनुपादाया-सवेभ्य इति। क्लेशवासनाबीजाधानमझत्वा क्लेशेभ्य-श्वित्तानि विसुक्तानि । विरजो विगतमलं धर्मेषु धर्मचक्षु-विंशु इमिति। दुःखसत्यादौ धर्मज्ञानम्तान्तिभिर्विरजः। धर्मज्ञानैर्विगतमलम् ज्ञेयविषये धर्मचक्षुः पूर्वोक्तमपगत-दोषमुत्यनम् । श्वान्तिः प्रतिलच्चेत्यनुत्यनाः सर्वधर्मा इति धर्मनिध्यानश्चान्तिर्दुःखधर्मज्ञानश्चान्तिर्वा प्राप्ता । ते च विंशतिमाचा बोधिसँच्वाः । यद्यप्यनादिर्बुडवंशः प्रतिबुडो-त्पादे चासंख्येयसच्चपरिनिर्वाणं तथापि संसारिणां परिश्वयो नास्ति, अनन्तादाकाश्वत्। न हि पर्वताद्य-नेकावरणसमावेऽपि नभसः परिश्वयोऽस्तौत्येके। ये प्रति-पश्चसनिधावपचयधर्माणो दृष्टास्ते प्रतिपश्चात्यन्तसमृद्वौ समावदत्यन्तापचयधर्माणो यथा कनकमलादयः । नैरा-त्यादिलस्रणप्रतिपश्चसम्मुखीभावेनापचयधर्माणः संसारिण इति स्वभावहेतुबलात् संसारिणामुच्छेद इत्यपरे। सर्वार्ध-

पुन्नलसङ्ग्रहविग्रेषं समुदये प्रथमश्रणसङ्ग्रहौतं वक्तुमाह । गम्भौरा भगवन्तित्यादि (p. 281, 1)। मातरि बुहत्वाद्य-प्रतिबन्धात् कथं महाझत्यत्वमिति । तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाह। ऋव हीत्यादि। सर्वज्ञतासमायुक्तेति मर्वा-कारज्ञता । प्रज्ञापारमितायां प्रतिबद्धा । सर्वकार्यप्रति-बद्धत्वमेव मातुईष्टान्तेनाइ । तद्यथापि नामेत्यादिना । मूर्धाभिषिक्तस्येति। अष्टादश्रमहाकुलिभिरभिषिक्तः। यदा राजइस्तिकरोदकाभिषिक्तः। जनपदस्थामवौर्यप्राप्तस्येति। स्वराज्यविगमभयाभावाज्जनपदविषये स्थामप्राप्तः। तन्नि-ग्रहानुग्रहसामर्थ्ययोगादौर्यप्राप्तः। क्रत्यानौति व्यापाराः। त्रमात्यसमायुक्तानौति । प्रतिबद्धानि । तत्र कायवाग्व्या-पाराभावाद्यथाक्रममल्पोत्सुकोऽपह्नतभार इति योज्यम्। परिग्रहाभिनिवेशमन्तरेणाधिगमानुपपत्तिरित्याश्रङ्घाह । क्यं भगवन्नित्यादि । परिहारार्थं प्रतिप्रश्नमाह । तत्किं मन्यस इत्यादिना (p. 282, 1)। परिग्रहं वाभिनिवेशं वेति । यथासंखं ग्राह्मग्राइकविकल्पाभ्यामवग्रहमित्यर्थः । नो हौदं भगवन्तिति। ग्रयमच समासार्थः। यस्मादार्थ-पुन्नलस्य निर्विकल्पेन ज्ञानेन दर्शनमार्गादौ स्थितस्य ग्राह्यमिदं फलमइं ग्राहक इत्येवमरूपो विकल्पो न समुदा-चरति, सर्वविकल्पप्रतिपश्चत्वात्तयाभूतज्ञानस्य । अन्यया साभिलापविज्ञानैर्यथावस्थितवस्त्वनुभवानुपपत्तेस्तथ्यज्ञान -वियुक्तत्वेन मार्गासमावात् क्षेण्प्रहाणवैकच्छे सत्यईत्व-फलादयो न स्याच्छुतचिन्तावस्थायामिव। तस्मान्मार्गा- चयोदग्रापरिवर्तः।

द्यत्यितस्यैव योगिनोऽपगतैकत्वाभिनिवेशवचनादिविकल्प-वत् समारोपरहिता याद्ययाहककाल्पनामतिरुपजायते । तथा च वस्तुतच्चाग्रहणान्नाहं तं धर्मं समनुपश्यामौति। नुकम्पयाइ । सर्वज्ञतापि भगवन्तित्यादि । तसात्तेभ्यो न वक्तव्यमिति भावः । पुरुषविश्रेषवेदनौयताविश्रेषं दितौय-स्रणसङ्ग्रहीतं कथयवाह । अपि नु खलु पुनरित्यादि । तच प्रकृतिसमुदानौतगमौरधर्माधिमोश्चगोचत्वेन यथाक्रमं हेतुसम्पनाः । दीर्धराचावरोपितकुण्रलमूलाः । गोचद्वयस्य तथागताधिष्ठानेन रुद्धर्थं पद्दयमध्ये पूर्वजिनस्ताधिकारा इत्युक्तम्। तच गम्भौरा दुर्द्दशा दुरनुवोधेति। पदचयं कल्पितादिस्वभावचयानुपलम्भतोऽवगन्तव्यम् । त्रमा-धार गतावि ग्रेषं तृतीय श्र ग संग्रहीतं निर्द्ति ग्रनाइ । सचे-द्भगवन्तित्यादि (p. 283, 1)। अडानुसारिभूमाविति निर्वेध-भागौयावस्थातः पूर्वे सम्भारभूमौ दानाद्यनुष्ठानमुप-लम्भयोगेन कुर्युः। श्वान्तिमिति धर्मनिध्यानश्वान्तिः। अवणावस्थायां प्रयोगमौलमेदेन रोचयेज्ञवेषयेत्। चिन्ता-वस्थायां तथैव चिन्तयेत् तुलयेत्। भावनावस्थायां पूर्ववद्प-परौश्चेत उपनिध्यायेदिति वाच्यम्। क्षिप्राभिज्ञताविशेषं चतुर्थश्रणसंग्रहीतं प्रतिपादयन्नाह। एवमुक्ते भगवान्नि-त्यादि। यावदिति वचनादोधिसच्चादिपरिग्रहः। निर्वाग-मिति तथागतत्वम् । अन्यूनापूर्णताविश्रेषं निरोधे प्रथम-ष्टणसंग्रहौतं वत्नुमाइ। ऋष खलु ते कामावचरा इत्यादि । महापारमितेयमिति । न्यूनपरिपूर्णत्वाभावा-नमहानुभावयुक्ता । अविदूरं गत्वाऽन्तर्हिता इति भगवतः प्राष्ठतदर्श्वनविषयं यावत्पद्मां गत्वापरेण खर्ज्ञा गता इत्यर्थः ।

> त्रभिसमयालङ्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याखायां त्रचिन्वपरिवर्तो नामः त्रयोदग्रः ॥

तौव्रप्रतिपत्तिविशेषं दितौयक्षणसंयद्दीतं कथयवाद्य। यो भगवन् बोधिसत्त्व इत्यादि (p. 284. 2)। सह अवग्रेनेति। **श्रव**णमाचानन्तरम्। तत्र श्रवणचिन्ताभावनाक्रिया-विरोधेन यथाक्रमं नावसीयते न संसीयते नावतिष्ठते। यतोऽज्ञानसंग्रयमिथ्याज्ञानविरहान धन्वायति न विचिकि-त्सति न कांश्वतीति पदार्थों वाच्यः। अभिलाषयोगा-दभिनन्दति। न विष्ठशैकरिष्यति मानसमिति। विप्रतिसारञ्चित्तमुत्पादयिष्यति । विरिष्यत्यनुबन्धमिति धर्मभागतस्यापरित्यागात्तदेवाह । अनुगमिष्यति धर्मा-भागकं नोत्स्रव्यतौति । एतदेव दष्टान्तेन वक्तुमाइ । तद्यथा नाम सुभूत इत्यादि। कायगता चेत्युरोगता करणात्। पुस्तकगता वेति पुस्तकधारणात्। समुदागम-विशेषं तृतीयष्ट्रणसङ्गृहीतं वत्तुमाह । स्याद्मगवन्नेतेरित्यादि (p. 285, 1)। स्याङ्गवेत्। किमिति काका प्रश्नः। एतैरेव ग्गैरिति प्रज्ञापारमिताधिमोष्ठानवलयादिभिः । अन्वय-मुखेन परिइरनाइ । स्यात्सुभूते बोधिसत्त इत्यादि । व्यति-रेकमुखेनापि निर्दिश्वनाह। येन खलु पुनरित्यादि। निर्युत्तिक ग्वायमिति। तत्कस्य हेतोरित्याण्ड्याह। तथा द्यस्यास्यामित्यादि। एतदुक्तम्। " यसान्मातु-र्वासनाधानवैकल्येन कांश्रायितत्वादिकं भवति, तसात् पूर्वमपरिष्टच्छकजातीय " इति । तदेव स्पष्टयवाह । पुनरपरमित्यादि । तावत्कालिकौति । कतिपयादिनानु-बन्धिनौति । संह्रियते चेति। विरोधप्रत्ययबलादपनौयते ।

त्र संहार्या चेति परिष्टच्छाबाहुन्येनाग्रक्योत्तरा। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । एवं द्येतत् सुभूते भवती-त्यादि । धर्मतैषा यत्कारणानुविधायि तत्कार्यमित्यर्थः । येन पूर्वे न सम्परिष्टष्टेत्यादौ (p. 286, 2) तु सर्वकालमिति भावः । यतोऽनन्तरमेवोक्तमेकं वादिनमित्यादि । कच्चि-त्कालं छन्दोऽनुवर्तत इति। कतिपयदिनाभ्यासबलात्ताव-न्माचमभिलाषो भवति। कारणानुरूपत्वात् कार्यस्येति मतिः । उत्सिप्यत इति । श्रह्यातो स्रायते । श्रवसौद-तौति श्रद्वायोगेऽपि। चलाचलेति प्रतिनियतधर्माना-लम्बनात्। तदेवाहः। तूलपिचूपमर्थति। तूलवर्त्ति-करणाय मंस्क्वतं तूलकं तूलपिचुः। तेनानवास्थितसाधर्म्या-संखं नानुग्रहौर्घात नानुवर्तिष्यते नानुपरिवारयिष्यतौति वाच्यम्। त्रासम्बनविश्रेषं चतुर्थश्रणसंग्रहौतं निर्दिशन्नाह। तद्यथापि नामेत्यादि । बाह्याध्यात्मिकोपद्रवाभावात् । स्वस्तिनाऽनन्तरायेग्रेति दयोरुपादानम्। तदेवाह। **त्रक्षताञ्चानुप**हताञ्चेति। व्यध्वनौत्यन्तरास एव मार्गे विनाश्रमापत्स्यते। ऋस्ति अर्ड्वत्यादि (p. 287, 1)। तच अबास्तित्वेनाभिसम्प्रत्ययः। श्रान्तिरनुत्पादादिधर्मश्रमणम्। रुचिरवग्रहः। छन्दः कर्तुकामता। वौर्यं कुश्रखेात्साहः। त्रप्रमादः कुण्रलाकुण्लयोर्यथाक्रमं सेवनासेवने। ऋधि-मुक्तिर्निश्वयावधारणम् । ऋध्याश्रयः परोपकारादिप्रवणं चित्तम् । त्यागः फलेन सह सर्वस्वपरित्यजनम् । गौरवं 45

सर्वच नम्रता । प्रौतिः सौमनस्यम् । प्रामोद्यं इर्षविग्रेषः । प्रसादो गुगवत्तादर्शनाइक्तिविश्रेषः। प्रेम श्रव्यानुष्ठाने ऽभिलाषः । अनिश्चित्तधूरता प्रतिज्ञाभारापरित्यागः । त्रनालम्बनालम्बनोदाहरणं सान्तरनिरन्तरकारिणेः मर्वाकारज्ञताविपश्चप्रतिपश्चभावपरिदौपनार्थम् । आधार-विश्रेषं मार्गे प्रथमक्षणसंग्रहीतं वक्तुमाइ । तद्यथापि नाम सुभूते स्त्री वेत्यादि । निर्युत्तिक रवायमिति । तत्कस्य हेतोरित्याग्रद्धाह । वस्तुधर्मत्वेन परिहरन्नाह । यथापि नामेत्यादि । परिवहेदित्युदनं नयेत् । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्ख पूर्ववदाह । यथापि नामेत्यादि । प्रज्ञा-पारमितोपायकौश्रत्थेनेति श्रून्यताकरुणाभ्यामित्यर्थः । परिपकामघटौ प्रतिपत्तिधर्मस्याधारानाधारभावसन्दर्भ-नार्थौं। साकच्यविग्रेषं दितीयक्षणसङ्ग्रहीतं प्रतिपादय-नाइ। दुष्प्रज्ञजातीय इत्यादि (p. 288, 9)। अनाकोटिता-मिति । उद्कप्रवेशस्थाने वल्कलादानात् । अपरिकर्म-क्तामिति । पूतिकाष्ठानपनयनात् । भारात्तीमभिरूढं इति । गुरुभारभरितामुत्कलितः । असन्तीर्थभार्य्डेव सम्पत्स्यतौति। अग्रप्राप्तस्थलपरिष्कारैवावसादं यास्यति। परिष्ठौन इत्यप्राप्तपरिहाख्या। अन्तरा संसत्स्यति व्यवसादमापत्स्यते इति (p. 289, 1)। अन्तराभेदं यास्यति। बुद्धभूमिञ्च प्रति विषादमापत्स्यते । अनागतार्थनिश्वया-भावात् कथं स्थास्यत्ययमिति । तत्कस्य इतोरित्या-श्रद्धाविकलकारणमाचानुबन्धियोग्यतानुमानादाह । एवं

म्रोतत्सुभूत इत्यादि । आकोटितानाकोटितनौग्रहणं प्रति-पत्तिवैकच्यसाकच्यज्ञापनार्थम् । सम्परिग्रहविग्रेषं वृतीय-स्रणसङ्गृहौतं प्रतिपादयन्नाह । कश्चिदेव पुरुषो जौर्ण इत्यादि (p. 290, 6) । तत्र जराजर्जरितगात्रत्वाज्जौर्ग्राः । वयःप्राप्तत्वेन टडाः । सुभाषितदुर्भाषिताविवेकत्वा-न्महस्तकः । स्रपित इत्युपहतः । तथैव तत्कस्य हेतोरित्या-ग्रङ्खाह । यथापि नामेत्यादि । जौर्ग्यपुरुषस्य परिग्रहा-परिग्रहोदाहरणं प्रज्ञापारमितोपायकौश्रसपरिग्रहापरि-ग्रहाभ्यां यथायोगं संसारनिर्वाण्वैकान्तपातापातार्थपरि-दौपनार्थम् ।

> त्रभिसमयालङ्काराखोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्याया-मौपम्यपरिवर्ती नाम चतुर्द्ग्रः ॥

ञ्रनास्वाद्विग्रेषञ्चतुर्थक्षणसङ्ग्रहीतं निर्दिशनाह । त्रादिकर्मिकेग्रेत्यादि (p. 292, 2) । तच कायेन वाचा परिवारादिप्रदानेन वाऽराधनाद्यथासंख्यं सेवितव्यानि भक्तव्यानि पर्युपासितव्यानि इति योज्यम्। योग मापद्यस्वेति । देयदायकप्रतिग्राहकाद्यनुपल**म**योगेन प्रतिपत्तिपरो भव। मा रूपतः पराम्रह्य इति। मा रूपाद्यभिनिवेश्रयोगेन ग्रहीरित्यर्थः । तथैव तत्वस्य हेतो-रित्याश्रङ्खाह। अपराम्रष्टा हीत्यादि। तत्त्वतोऽनुत्पाद-रूपत्वात् सर्वाकारज्ञता न केनचित् प्रकारेग् प्रत्यवमर्घ-गौया। पेयालमिति। तत्सर्वमनुत्तरायामिति (p. 293, 1)। यावत् कुलपुच सर्वचेत्ययं यन्यः शौलादिपारमिताचतुष्टये-ऽतिदेशनौयः। ऋनुपूर्वेशेति। ऋादावात्मादिनिरा-करखेन बाह्येऽर्थे प्रतिष्ठाप्य पश्चात्कल्पितपरतन्त्रपरि-निष्यन्नस्वभावकथनेन चैधातुकचित्तमाचावगमे नियोज्य तदनु सम्यगर्थकियासु योग्यमयोग्यं तथ्यातथ्यभेदेन संइति-सत्यदयमविचारैकरम्यपूर्वपूर्वस्वकारणाधीनं निर्दिग्र्य तथ्यसंहतौ स्थित्वा यथादर्शनं मायापुरुषेगेव दानाद्या-चरितव्यम् । परमार्थतोऽनुत्पादश्व भावयितव्य इत्येवंक्रमेख प्रज्ञापारमितायामवतारयितव्यः । तदेवं षोडण्प्रकारं विभेषलक्षणमावेदितं येन आवकादिमार्गेभ्यो बोधिसच्चा-दौनां मार्गज्ञतादिद्वये विभेषमार्गों विभिष्यते । अतस्तेषां यथोत्तविग्रेषविकलेाऽभिन्नाद्यत्पादनसम्रखत्वेन सुगमत्वा-न्नोक्तः । तथा चोक्तम् ।

त्रचिन्त्यातुच्यते मेयसंख्योः समतिक्रमौ। सर्वार्यसंग्रहो विज्ञवेद्यासाधारणज्ञते ॥ २४ ॥ सिप्रज्ञान्यूनपूर्शत्वे प्रतिपत्समुदागमौ । त्रालम्बनञ्च साधारं साकल्यं संपरिग्रहः॥ २५ू॥ अनास्वादश्व विज्ञेयो विश्वेषः षोडशात्मकः । विशेषमार्गो मार्गेभ्यो येनान्येभ्यो विशिष्यते ॥२६॥ इति विश्रेषलक्ष्णेनावच्छित्नायां किं कारिचमिति कारिच-लक्षणं वक्तव्यम्। तच हितसुखकारिचे निर्दिशनाह। दुष्करकारका भगवन्तित्यादि (p. 293, 8) । एवंरूपमिति । बुद्धत्वनिष्पादकमविकसं कार्गमित्यर्थः । तचानागत-तदात्वसुखोपसंहाराभिप्रायेणहिताय सुखायेति दयमुक्तम्। रतच दयमनुकम्पया स्यादित्याह । लेाकानुकम्पायै सम्प्र-स्थिता इति। चार्णादिकारिचप्रतिपादनायोद्देशमाह। लेाकस्य चार्गं भविष्याम इत्यादिना । तच चाग्रकारिचं निर्दिश्रनाह। कयञ्च सुभूत इत्यादि। तच व्यायच्छन्ते वीर्यमार्भन्त (p. 294, 3) इति । प्रयोगासन्तुष्टिवीर्याभ्यां यथाक्रमं योज्यम्। चार्यं भवन्तौति। अविपाकधर्मतायां स्थापनात्। श्ररणकारिचं वक्तुमाइ। कथत्र्वेत्यादि। तच जातिरभूत्वाभावः, जरा पूराखौभावः, व्याधिरस्वास्थं मर्ग्यं पूर्वकर्माक्षिप्तनिकायपरित्यागः, शोको वैमनस्यं, परिदेवः प्रियगुणानुसारणसहितं क्रन्दनं, दुःखं कायिकम-शान्तं वेदितं, दौर्मनस्यं चैतसिकं पूर्ववत्, उपायासो भारो-दह्तनादिः । शर्गमिति । आत्यन्तिकहितोपसंहारार्थेन । लयनकारिचं निर्दिशनाइ। कथञ्चेत्यादि। अस्तेषायेति। रूपाद्यनुत्पादाय खयनमिति। दुःखडेनुनिवर्तनार्थेन। त्रश्चेषार्थमेव स्पष्टयनाइ। कथं भगवन्नश्चेष इत्यादि। ज्ञानदर्शनादिति (p. 295, 3)। त्रस्मिन्पुसङ्गे यथानिर्दिष्टार्थ-साक्षात्करणं ज्ञानदर्शनम्। परायणकारिचं प्रतिपादय-नाइ। कथच्च सुभूत इत्यादि। यत्सुभूते रूपस्य पारं न तद्रूपमिति। प्रकर्षगमनार्थेन रूपस्य यत्पारमनुत्पादो निःस्वभावता न तद्रूपं भवतौति संचत्या। परमार्थतः पुनर्यथा पारं ग्रून्यता तथा रूपम्।

धर्मधातुविनिर्मुक्तो यसाइमों न विद्यते । इत्याइ । यथा सुभूते पारं तथारूपमिति। अभिसम्बुडा रवेति। इदानौमपि श्रून्यतारूपत्वादुबत्वावस्थायामिवाधि-गताः सर्वधर्मास्तसादेतत्सूचाभियोगो व्यर्थ इति भावः। भान्त्यात्मकविकल्पसद्भावात् कथमभिसम्बुडा इति। तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्घाह। न ह्यवेत्यादि। विकल्पस्यानुत्पाद-रूपत्वाद्रूपादिपारे विकल्पो नैवास्तीत्यर्थः । अभिसम्बुद्या एव भवन्ति सर्वधर्मा इति । तत्त्वत एवेति ग्रेषः । संदृत्या पुनरनादिकालौनसमारोपापनयनाय स्त्वाभियोगः सफले। भवेदिति भावः। संहत्यधिगममेवावेदयनाइ। इदमपौत्यादि । बहुशो बहुधोपायं भावयन्त्युपनिध्यायन्ति न च साह्यात् कुर्वन्तौदं परमदुष्करं सहसा कर्तुमण्रक्तम्। न चावसौयन्ते दानादिपारमितापूरणे च कौशौद्यं न प्रतिपद्यन्ते। एते धर्मा इति। प्रक्ततिपरिनिर्हतत्वादि-षप्तरागः। परायणं भवन्तौति। धर्मदेशनया संसार-

निर्वाणसमतोपसंहारार्थन चातारो भवन्ति । द्वीपकारिचं वक्तुमाइ। कथञ्च सुभूत इत्यादि। उदकपरिच्छिना इति । जल्तमध्यस्थिताः स्थलभागाः । पूर्वान्तापरान्तपरि-च्छिन्नं रूपमिति। पूर्वान्तो हेतुरपरान्तं कार्यं ताभ्यां परिच्छिन्नम्। तन्मध्यवर्ति मायोपमस्वरूपम्। एतेन सुभूते परिच्छेदेनेति । तत्तवतोऽनुत्यादेन । एतच्छान्तमित्यादि । पदपच्चकेन प्रयोगदर्शनभावनाऽशैक्षविशेषमार्गेषु यथाक्रमं मार्गसत्यमावेदितम् । लोकस्य दीपा भवन्तीति । उदक-परिश्चित्तसुखलसाधर्म्येण पूर्वान्तापरान्तपरिच्छिन्नसर्व-धर्माधिगमात् टष्णाक्षयविरागनिरोधनिर्वाणदेशिकत्वेन, स्वपरार्थाधिगमाधारभावोपसंहारादाश्रयणीया भवन्ति। कथञ्चेत्याद्यालोककारित्रं पुनः सालोकरत्नदीपसाधर्म्येणा-विद्यान्धकारसयय तृष्णादिसयान्तर्भावेन द्वीपकारिचमेव। तु ज्ञानालोकस्याज्ञानस्रये प्राधान्यादिति पृथकरणं वेदितव्यम् । ऋविद्याग्र्डेत्यादि । ऋविद्यैवाग्र्डकोश्रपटलं याद्ययाहकाकारादिप्रतिभासः । तेन पर्यवनडानां समन्ता-दाह्येन ज्ञानेन युक्तानां सच्चानाम्। तमोऽभिभूतानामा-न्तरेणाविद्यावासनाबौजेनाभिभूतानां सर्वाज्ञानतमोऽन्ध-कारं बाह्याभ्यन्तरमज्ञानं विधुन्वन्त्यपनयन्तौति सम्बन्धः । किं कुर्वाणा इत्याह । प्रज्ञायाऽवभासयन्त इति ज्ञानालेाकं कुर्वाणा इत्यर्थः । परिणायककारिचं कथयनाह । कथञ्च सुभूत इत्यादि। परिणायका भवन्तौति (p. 297, 1)। रूपादिसर्वधर्माणां स्वभावेनानुत्पादानिरोधाय धर्म-

प्रकाशनात्सारथिभावेन परार्थप्रतिपत्युपसं हारान्नायकाः । त्रनाभोगादिकारिचचयार्थं प्रश्नयनाह। कथञ्चेत्यादि। लेाकस्य गतिर्भवतौति । चिविधकारिचव्यापारोपसंहारा-दाश्रया भवन्तीति। तच सर्वज्ञताधिकारधर्मदैशिकत्वेना-नाभोगप्रवृत्तसत्त्वार्थोपसंहारादात्रया भवन्तौत्यनाभोग-कारिचं तावत् कथयवाइ । इद्द सुभूत इत्यादि । त्राकाश्रगतिकमिति । त्राकाशनिष्ठम् । एतदेव कथय-नाइ। यथाकाशमित्यादि। तच द्रव्याभावमाचमाकाशम्। त्रतौतात् कालादागमनाभावादनागतमनागते च काले गतिवैकल्यादगतम्। कारकहेतोरमत्त्वादक्षतं विनाशहेतु-विरहादविक्ततम् । स्थापकसंस्कारानुपपत्तेरनभिसंस्क्रतम् । कालचये स्वभाववियोगाद्यथाक्रममस्थितमसंस्थितमव्यव-स्थितम् । अतश्वानुत्यन्नमनिरुडम् । उपसंहारार्थमाह । एवमेव सुभूत इत्यादि । आकाशकल्पत्वादविकल्पा इति । खतुल्यत्वान्निर्विकल्पाः । ज्रनागतमित्यादि निर्युक्तिक-मिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। या सुभूते रूपस्ये-त्यादि (p. 298, 1) । त्रून्यता ऋनुत्पादरूपता । यदि नाम तस्या गमनागमनं नास्ति, तथापि रूपादौनां कथं न भवतौति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । श्रून्यतागतिका चौत्यादि । अनुत्पादस्वभावत्वात्, सर्वधर्माः ग्रून्यतादि-खभावाः । तत्र मायोपमत्वाच्छून्यता । सर्वनिमित्त-विगमादानिमित्तम् । प्रार्थनाविषयातिकान्तत्वादप्रणि-हितम्। गगनवत् प्रक्षतिप्रभाखरत्वादनभिमंस्कारः। तां गतिं न व्यतिवर्तन्ते। तं खभावं नातिकामन्ति।

₹€•

त्रतोऽनन्तरमेवं खसु सुभूते बोधिसत्त्वा महासत्त्वाऽनुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसम्बुडाः (p. 299, 6)। सन्तो लेाकस्य गतिर्भवन्तौति वच्चमाग्रेन हारकान्तेन सम्बन्धतः । सर्व-ज्ञताधिकारस्तु हिताद्यनाभोगपर्यन्ते सर्वचकारिचे निर्वाण-परिदौपनार्थेन वेदितव्यः । मार्गज्ञताधिकारधर्मदैशिक-यथायाननिर्वागतदसाह्यात्करणोपसंहाराइतिर्भव-त्वेन न्तौति। यानचयनिर्यागतत्फलासाष्ठात्करणकारिचं प्रति-पादयनाह । अनुत्पादगतिका हीत्यादि (p. 298, 9) । तच कल्पितदुःखविवेकादनुत्पादगतिकाः, विकल्पितदुःख-विरहादजातिगतिकाः, धर्मतादुःखवियोगादभावगतिकाः। कल्पितसमुदयाभावात् स्वप्नोपमप्रतिभासमाचस्य विद्य-मानत्वेन स्वप्नगतिकाः । यथा आत्मा प्रमागवाधितत्वान् विद्यते, तद्वदिकस्पितसमुद्यासच्चादात्मगतिकाः । न धर्मतासमुदयस्य मायोपमत्वेनाविद्यमानपरिच्छेदत्वाद-पर्यन्तगतिकाः । कल्पितादिचिविधभावनिरोधाद्यथाक्रमं शान्तगतिकाः, निर्वाणगतिकाः, अप्रत्युद्धारगतिका इति पदचयं वाच्यम् । तथैव कल्पितादिचिविधमार्गस्वभाव-त्वादनागतिकाः, अगतिकाः, अचलगतिका इति । अतो-ऽप्यनन्तरं पूर्ववडारकान्तेन सम्बन्धः करणौयः। गति-कारिचं कथयन्नाइ । रूपगतिका हौत्यादि । रूपादि-गतिका धर्मतात्मकरूपादिस्वभावाः। लेाकस्य गतिर्भव-न्तौति । सर्वाकार् ज्ञताधिकारिकसर्वधर्मदैश्विकत्वेन बोधि-सत्त्वा जाेेकस्याश्रयणीया भवन्तीति। यथोक्तमेकादश्विध-मेव कारिचलस्रणमवसातव्यम्। तथा चोक्तम्।

हितं सुखं च चार्यं च प्ररगं लयनं न्टगाम्। परायणञ्च दौपञ्च परिणायकसंज्ञकम् ॥ २७ ॥ अनाभोगं चिभिर्यांनैः फलासाष्ठात्त्रियात्मकम् । पश्चिमं गतिकारिचमिदं कारिचलक्षणम् ॥ २८ ॥ इति कारिचलप्तरेगवच्छिनानां स्वभावलप्तरेणं कष्ठयन् प्रतिपच्चर्थमाह। के भगवन्त्रिमामित्यादि (p 299, 7)। खरूपमावेदयनाइ। ये सुभूते चरिताविन इत्यादि। स्वभावलस्रणकथनाथं प्रश्नयनाह । किं स्वभावा इत्यादि । परिइर्तुमाइ । वैनयिकविविक्तस्वभावा इति । विनौयते-ऽनेनेति विनयो धर्मधातुः तत्प्रभवो विपस्रविवेकादिविक्तः खभावो येषां ते तथोक्ता इत्यनेनैव पदेन क्षेश्रविवेक-खभावो रागादिविविक्तस्वभावत्वेन,क्लेग्रलिङ्गविवेकस्वभावो रागादिलिङ्गकायादिदौष्ठुन्यविविक्तस्वभाववच्वेन, क्रीग-निमित्तविविक्तस्वभावो रागादिनिमित्तायोनिश्लोमनसि-कारविविक्तस्वभावत्वेन,विपश्चप्रतिपश्चविवेकस्वभावो रागा-रागदेषादेषमोहामोहविविक्तस्वभावत्वेन चेति स्वभाव-चतुष्टयं सर्वाकारज्ञतागतिकत्वेनाधिमुक्तृणां भावनामार्गौ-पन्यासार्थंनावेदितम्। तामेव गतिं निर्देष्टुमाइ। किं भगवन्नेवमित्यादि। एवं गतिका इति। सर्वाकार-ज्ञतागतिकाः । साधूक्तत्वेनाइ । एवमेतत्सुभूत इत्यादि । दुष्करस्वभावं वक्तुमाइ। दुष्करकारक इत्यादि (p. 300, 6)। एवमेतदिति । सर्वधर्माणामत्यन्ततयाऽविद्यमानत्वात्तद-सम्बद्धतामुपादाय सर्वसच्चापरिनिर्वापणदुष्करसन्नाइ-

इई२

त्वेन द्ष्करकारकः। सनाइस्वरूपं स्पष्टयनाइ । स खलु पुनरयमित्यादि। तच वर्तमानरूपाद्यभिनिवेशविरहान रूपादिसम्बन्धः। अनागततग्रार्थनाविमुखत्वान रूपादे-सम्बन्धः । निर्युत्तिकमेवेदमिति । रर्थाय तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। सर्वधर्मासम्बद्ध इति। तत्त्वतो-ऽविचारैकरम्यत्वादिति मतिः । ऐकान्तिकस्वभावं प्रति-पादयनाह। ग्रस्य भगवन् बोधिसत्त्वस्वेत्यादि। एवं महासन्नाहसन्नद्वस्येति । ऐकान्तिकस्वभावेन यत्तस्य । तच आवकभूमिः प्रत्येकबुड्वभूमिश्व सम्यक्प्रटत्तत्वादोधि-मत्त्वस्य न प्रतिकांक्षितव्या । बुड्वभूमिः पुनर्भिलाषयोगेन नाकांश्रणीया। कथमयमर्थो जभ्यत इत्याह। कं त्वं सुभूतेsर्यवश्रमित्यादि (p. 301, 1) । सर्वोपलम्मप्रतिपञ्चत्वान्मातु-रित्यभिप्रायेग परिहरनाइ। अस्थानं हीत्यादि। तच हेतुवैकख्यादस्थानमसम्मवः । फलासम्मवादनवकाशोऽन-वसरः। आवकादिभूमिपातास्थानानवकाश्रत्वेन चैकान्ति-कभावनाऽनभिनिवेश्रयोगेन परिदौपिता भवेत्। उद्देश-स्वभावं निर्दिशनाइ। ऋषि तु बुइभूमिरेवेत्यादि। प्रतिकांश्चितव्येति । मायोपमसर्वधर्माधिमोश्चादिति भावः। अनेनोद्देशभावनाऽव्यभिचारत्वेनोद्योतिता स्यात् । अनुप-लमाखभावं कथयनाइ। गम्भौरा भगवन्तित्यादि। सा न केनचिद्वावयितव्या। भाव्यभावकभावनानुप-लमात्। तदेवाहा तां हीत्यादिना। पूर्ववत् तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाह। न हीत्यादि। न हि नश्चिडर्मः परि-निष्यन्न इति। कर्तृकर्मक्रियादिलस्रणः। कथन्तर्हि भावने-

त्यादि । आकाशभावनेति । तत्त्वतो मायोपमभावना । तामेव भावनां सर्वाकारज्ञतादिभेदेनाइ । सर्वधर्मभावने-त्यादिना। तच सर्वाकारज्ञतया सर्वाभिसमयानुत्पाद-संग्रहात् सर्वधर्मभावना । मार्गज्ञतयाऽनभिनिवेग्रेन मर्व-मार्गणिष्ठणादसङ्गभावना। सर्वज्ञतयाऽभेषवस्तुसङ्घहाद-त्यन्तभावना। सर्वाकाराभिमम्बोधेन विश्रेषमार्गरूपत्वाद-समावना। मूर्धाभिसमयेन निष्ठामार्गलघणत्वादपरि-त्रनभिनिवेशस्वभावं वक्तुमेवमेतत्सु<u>भू</u>त ग्रहभावना । एवमेतदिति। खहस्तदानपूर्वकमाह। त्रतो हि सुभूते गम्भौराया इत्यादि (p. 302, 1) । त्रत इति वश्चमाणात् कारणादित्यर्थः । कारणमेवाह । कचिदित्यादिना । कचिच्छब्दो यसमादर्थं वर्तते । नाभिनिवेशं करोतौति । न वस्तुपरिग्रहं करोति । परभणितानि परमन्त्रितानि नाभि-निविश्रत इति । निकायभिक्षुणां नेदं बुद्धवचनमिति । प्रकटाभिधानं परभणितं प्रच्छन्नकथनं परमन्त्रितम्। नाकर्णयति। न परस्य अडवया गच्छतौति, प्रत्यात्मवेद्य-प्रसादलाभान्न पर्प्रखेयो भवति। यन्याद्यवगमादवगाहते। अर्थासम्बनादधिमुच्चते। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। तथा हीत्यादि। जन्मान्तरवासनाधानमन्तरेण चानुचासा दिर्न भवतौति भावः । अनुचासादिभिश्व मार्गज्ञताकार-भावना कथिता स्यात्। त्रालम्बनस्वभावं निर्द्शिनाइ। यो भगवन् बोधिसत्त्व इत्यादि । त्राकारेग्रेति यहण-प्रकारेगा। व्यवचारिता निरूपिता। सर्वज्ञतानिम्नयेति चिसर्वज्ञतानिष्ठया चित्तसन्तत्या। अनेन चिसर्वज्ञताभावना

कथिता स्यात्। निर्ज्ञातस्वरूपा सन्ततिरन्यस्य व्यव-चार्गे दक्षेत्याह। कथं भगवन्तित्यादि। प्रयोगमौल-ष्टष्ठावम्थास् मायोपमसर्वधर्मभावनात्मिकया चित्तसन्तत्या पुर्विकया सर्वज्ञतानिम्ना सन्ततिर्व्यवचारितेति परि-हरनाह। आकाशनिमा चेत्यादिपदचयम् (p. 303, 1)। इयं सा व्यवचार गेति । यथोक्तनिश्चितसन्तत्या सा व्यव-चारणा सम्यगित्यर्थः। निर्युक्तिकमेवेदमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। अप्रमेया हीत्यादि। यस्मात् तत्त्वेन प्रमाणप्रमेयत्वसमतिकमाद्यथायोगमप्रमेयाऽप्रमा**णा** च सर्वज्ञता तसान्मायोपमभावनानिश्चितसन्तत्या व्यव-चारणाऽन्यया प्रमेयत्वादिसङ्गावाङ्गावग्रहः स्यादिति वाक्यार्थः । एतदेव स्पष्टयन्नाह । यत्सुभूत इत्यादि । तच प्राप्तिः प्रथग्जनस्य शौलादिस्वभावः सम्भारमार्गः, त्र्राभि-ममयः सम्भृतसमारस्य निर्वेधभागौयात्मकः प्रयोगमार्गः । अधिगमः सर्वचगधर्मधातुप्रतिवेधलक्षणो दर्शनमार्गः। मार्गो लौकिकध्यानारूष्यालम्बनो लौकिकभावनामार्गः। मार्गफलं दुःखसत्यादिज्ञानरूपो लेकोत्तरभावनामार्गः । ज्ञानमधिमाचाधिमाचादिक्लेग्रप्रहाणकारौ स्ट्स्दादि-स्वभावो स्टर्मार्गः । विज्ञानं मध्याधिमाचादिक्लेशविध्वंसको मध्यमृदादिलस्रगो मध्यो मार्गः । उत्पत्तिर्मदधिमाचादि-क्षेशोन्मूलकोऽधिमाचम्ददादिरूपोऽधिमाचो मार्गः। विनाशो भावनामार्गे क्लेग्रप्रहाणोपायः प्रयोगमार्गः। उत्पादः क्लेश्प्रहाग्रेन विमुक्तिप्रापकः सम्यगानन्तर्यमार्गः। व्ययः क्लेश्वविक्तज्ञानसास्रात्कारौ विमुक्तिमार्गः । निरोधः परिशिष्टक्षेश्रप्रकारस्य प्रयोगानन्तर्थविमुक्तिमार्गातमको

विभेषमार्ग इत्येके। वैभेषिकगुणाभिनिर्हारको विभेष-मार्गो निरोध इत्यन्धे। भावना वज्रोपमः समाधिः सर्वा-वर्णाभेद्यभेदकः। विभावना निष्ठामार्गः। श्रयानुत्पादज्ञानं देशादेशसामान्यम् । प्रदेशो देशविश्रेषः । न केनचिद-भिसम्बोद्युमिति । रूपादिभिराकारैर्न शक्याधिगन्तुम् । तदेवाइ। न रूपेगेत्यादिना। यत्तहौँदमुक्तमालम्बनं सर्वधर्मा लौकिकाः कुण्रलादय इत्यादि, तत्कथमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। रूपमेव हीत्यादि। यसा-द्योगिसंहत्त्या रूपादिकमेव मायोपमताधिगतं बुद्धत्व-मित्यर्थः। यथोक्तं प्रसिद्धमाचस्य हि याऽयथार्थता तदर्थ-सम्बोधफलं हि शासनमिति। दानपारमितैवेत्यादि। तच दानशीलक्षान्तिपारमितास्तिस्रो वीर्यध्यानपार-मितयोश्वांशः पुख्यसम्भारः। ज्ञानसम्भारस्तु प्रज्ञापार-मिता वौर्यध्यानपारमितयोश्चांश इत्येतत्सवें मायोपमत्वे-नाविशिष्टत्वात्तथागतत्वम् । सम्यग्धर्मावबोधेन सञ्जात-प्रसादातिश्रया भगवत्पादवन्दनापूर्वकं मातुर्माहात्न्यं शकादयः प्रकटयन्तीत्याह। ऋष खलु शक इत्यादि। तच गम्भौरा रूपादितवतास्वभावत्वात्। अुतचिन्ताभावनाव-खासु मायोपमत्वाद्यथाक्रमं दुरवगाहा दुईशा दुरनुबोधा, रदमर्घ्यधवश्रमिति । अपिश्रब्दान केवलं विनेयांग्रहणादि केन्तर्ह्तांदमपि धर्मगाम्तीयें पग्चत इत्यर्थः । त्र्राल्पोत्सुक-गयामिति निर्व्यापारत्वे चित्तमवनतम्। न धर्मदेशनायां ग्यापि ब्रह्माध्येषणान्महाकरूणया धर्मचकं प्रवर्तितमिति भावः । साधू ऋत्वेनानुवदन्ताइ । एवमेतदित्यादि । उप-

₹¢¢

संहारार्थमाइ। गग्भौरो वतायमित्यादि। केयं गम्भौरते-त्यादि। यत्र न कश्चिदित्यादि। सर्वजेकिविप्रत्यनौकस्वभावं कथयन्नाइ। त्राकाश्गम्भौरतयेत्यादि। त्रविचारैकरम्य-कारएत्वादाकाश्गम्भौरतया गम्भौरः। तत्त्वेन मायोपम-कार्यस्वभावत्वादात्मगम्भौरतया गम्भौरः। तत्त्वेन मायोपम-कार्यस्वभावत्वादात्मगम्भौरतया गम्भौरः। उत्पादाभावा-त्सर्वधर्मानागमनतया गम्भौरः। विनाश्चवियोगात् सर्व-धर्मागमनतया गम्भौरः। एतदुक्तम्। "स्वप्नोपमहेतु-फल्डधर्माधिगतिपूर्वकः क्षयानुत्पादन्नानस्वभावो मया धर्मौऽभिसम्बुद्दो देश्यत" इति। यथोक्तस्वभावमेव स्पष्टय-नाइ। त्राश्चर्यमित्यादि (p. 305, 2)। हेतुवैश्विष्ट्यादाश्चर्यम्। फल्जातिश्यादद्भुतम्। सर्वज्ञोकविपरौतत्वात्सर्वज्ञेाकविप्र-त्यनौकः। तदेव वक्तुमाह। त्रनुद्वहायेत्यादि। त्र्यामति प्रज्ञापारमितात्मकः॥

> त्रभिसमयालद्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां देवपरिवर्तो नाम पञ्चदग्नः ॥

अप्रतिघातस्वभावं निर्दिशनाइ। अय खल्वायुषा-नित्यादि (p, 306, 2) । नायमिति । चिविधसवैज्ञताकार-सुपरिपूर्णाभिसमयत्वेन सर्वेच रूपादौ ज्ञानधर्मस्याप्रति-धातित्वादयं देशनाधमीं न कचित्रातिइन्यते। अपद-खभावं वत्तुमाइ । अप्रतिइतेत्यादि । सर्वपदानुपच्चित इति । ज्ञानज्ञेयसमतया सर्वप्रतिष्ठानुपलमार्थेनाप्रति-हतलम्रणोऽनभिभूतः। अदितौयत्वादिति। एकाकित्वा-दप्रतिमलस्र गोऽसादश्यलस्र गः। निः प्रत्यर्थिकत्वादिति । सर्वप्रतिपश्चसमतिकान्तत्वादप्रतिलन्धणेऽप्रतिपश्चलन्धणः । ग्रनभिनिष्टत्तत्वादिति । त्रजातत्वादपदोऽप्रतिष्ठास्वभावः । सर्वोपपच्यनुपपत्तित्वादिति । देवादिसर्वगतिष्वविद्यमान-रूपत्वादनुत्पादः । सर्वपथानुपलच्धित्वादिति । सर्वमार्ग-त्वेनानुपलमादपथोऽमार्गः । अपद इत्यस्य प्रयोग-दर्शनभावनाविश्रेषाग्रैश्रमार्गेषु विश्रेषगार्थमप्रतिहतसन्न स्रग इत्यादि पञ्चपदोपादानम्। ऋगतिस्वभावं कथयन्नाइ। **त्रनुजातो वतायमित्यादि । भगवतः सम्बन्धौ आवको**-ऽयमनु पश्चाज्ञातस्तथागत इवेत्यनुजातः । कथं श्रावको-ऽपि तथागत इवानुजात इति। तत्कस्य हेतोरित्याग्रद्धाह। तथा हि भगवन्तित्यादि । यस्मात्सर्वमेव धर्ममनधिगतार्ध-विषयमपि सम्यक्त्रून्यतया देश्रयति, तसात्तवागत इवानु-जात इत्यर्थः । वस्तुधर्मत्वेनानुजातार्थं विघटयनाइ । यद्देवपुचा इत्यादि। ग्रजातत्वादिति (p. 307, 1)। तत्त्वेना-नुत्पन्नत्वादजातस्तथागतस्य श्रावकः सुभूतिस्तस्यैव तथता-मनुयातः । प्राप्तस्तादात्व्येनानुगतः । "तथाभावस्तथ-

तेत्यत एव निर्देशादस्य इस्वत्वमि"त्याचार्यवसुबन्धुः। कथ-मित्याइ। यथा तथागतेत्यादि। एवं हि सुभूतिरिति। यसादनन्तरोक्ततथतारूपेग तथागततथतामनुयातस्ततो-ऽजातत्वादनुजात इति पूर्वेण सन्धम्बः करणौयः। एव-मुत्तरचाप्यवगन्तव्यम् । ऋभ्यासयोगेन तत्तवताप्राप्तौ कथं न वस्तुधर्मत्वेनानुजातः स्यादित्याइ । आदित एवेत्यादि । त्रादित इति । प्रथमत एवेत्यर्थः । निर्युक्तिकमेवेदमिति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । या हीत्यादि । सा सर्वधर्म-तथतेति । द्रव्याभिमतानां रूपादौनां सामान्यधर्मता-ऽनुत्पाद इति यावत् । एवं तथागतसर्वधर्मतथतयोः परस्परमभेदेन तथागततथतायाः सर्वविषयत्वमावेदितम्। त्रतश्च सैंव सुभूतेरपौत्याइ । या चेत्यादि । त्रतोऽनुजात इति तथताप्राप्तियोगादनुजातः । तथता तर्ह्ति द्रव्यसतौ स्यादित्याह । सापि चेत्यादि । अतयतेति, निर्विषयप्रति-षेधानुपपत्तेस्तवतापि सांदतौ मायोपमेति यावत । तथागतमनुजात इति । ऋनुशब्दयोगे कर्मविभक्तिः । तथागतस्येति पाठे तत्मम्बन्धो विवस्तितः । तत्त्वतो धर्मता-रूपत्वे कथमनुजात इत्याइ । तथागतस्वेत्यादि । स्थिति-तेति । संदृत्या प्रबन्धधर्मता । यद्येवं विकारादिमान् सुभूतिः स्थविरः स्यादित्याइ। यथा तथागतेत्यादि। तचाधिकन्यूनविकाराभावाद्यथाक्रममविकारानिर्विकारा । स्वपरविकल्पवियोगादविकल्पा निर्विकल्पा। तथा-गततवतावत्सुभूतितवता कुतोऽविकारादिस्वभावेत्याइ । एतदेव कुत इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। या 47

च तथागततथतेत्यादि। एकैवैषेत्यभिन्ना यसाङ्गेदक-कर्मकर्ट्ट कियाऽनुपलमाददयाऽदेधीकाराऽदयतयतेत्यर्थभेदो वाचाः । सर्वधाऽधारत्वविरहान कचित् । हेतोरभावान कृतश्चित्। सम्बन्धिनोऽसत्त्वान्न कस्यचित्। सम्बन्धि-भावादौ तु वस्तुत्वापत्तेस्तयतैव न स्यादित्याइ । यतः सेत्यादि । एवं हि सुभूतिरिति । तथागतसर्वधर्मतय-तयोरेवमेकस्वभावत्वेन तथागततथतया सङ्ग्रहौतत्वा-निर्विकारादिस्वभावा सुभूतितथता। तसादक्षततथतया-ऽनुजात इत्यर्थः । तथतारूपेग सर्वेषामनुजातत्वे सुभूतेः कोऽतिश्रय इति चेत्। सत्यम्। किन्तु यदेव विवादा-स्पदौभूतं तदेव निर्दिश्यते। अन्यथाऽश्रोत्टसंस्कारकं वाक्यं कुर्वाणः कथं नोन्मत्तः स्यात् । एतदेव स्पष्टयनाह । या चाक्ततयतेत्यादि। न सा कदाचिन्न तयतेति। सर्वदैव तथतेत्यर्थः। उपसंहरनाह। यथा तथागततथता सर्वचेत्यादि (p. 308, 2)। सर्वचेति सर्वसिन् कारे। अभिनिर्मित इति । प्रभावितो निष्यादितः । अलुप्त-मिति । सुप्तमप्रतीतमदृष्टं न सुप्तमसुप्तं दृष्टं प्रतीतमिति यावत् । भेदकानुपलच्धित इति । प्रमागोपपन्नैकस्वभाव-त्वेन तथताया भेदकप्रमाणानुपलमोन दयमप्यनन्तरोक्तम-भिन्नमित्येतद्खुप्तम् । सर्वधर्मतयतात्मिका तथागततथता सुभूतितयता पुनर्न तथाविधा। तत्कयं तथतया दय-मभिन्नं स्यादित्याइ । यथा तथागततथतेत्यादि । नान्य-चेति निपातवचनं प्रथमार्थे वर्तते । तदुक्तम् । स्यात् । यथा सर्वधर्मतयताया नान्या तथागततयता किन्तर्हि

तदात्मिका एवं सुभूतितथतापौति। न सा कस्यचिन्न तथतेति सर्वस्य सा तथतेत्यर्थः । तदेवाइ । सैव सेत्या-दिना। यैव सा तयता सुभूतेः सैव सर्वधर्मतयतेति योज्यम्। अनन्यतथतानुगमेनेति। आत्मस्वभावतथतानु-करेग तां तथतां सर्वधर्मवर्तिनौमुपगतः । तथतास्वभाव-त्वेन कथमनुगम इति चेत् त्राह। न चाचेत्यादि। मंहत्यैवं व्यपदेशः क्तः । परमार्थतस्त् नैवाच मायोपमत्वे कश्चिद्रावः कचिद्नुगतिं सदृ्शतां प्राप्तः । चैयथ्विकसर्व-धर्माणां तथता चैकालिको, तथागततथता तु प्रकृति-प्रभाखरत्वेनोत्पादविरहान तथाविधा। तत्कथमनयो-रेकत्वमिति चेदाइ। यथा तथागततथतेत्यादि। तचो-त्यादपूर्वकविनाशाभावान्नातीता, भविष्यदुत्पादवियोगा-नानागता, जन्धसत्ताकत्वानुपपत्तेर्न प्रत्युत्यना। एवं मर्वधर्मतथतेति । मायोपमत्वप्रसाधकप्रमाग्रस्य सर्वच तुच्यत्वादिति भावः । भवतु वा सांवतभावोपाधिभेदेन तत्तयतायास्त्रैकालिको व्यपदेशः, तथापि तथागतसर्व-धर्मतयतयोर्भेद एवेत्याह । तथागततथतयापीत्यादि । न केवलमात्मतयतया किन्तर्ह्ति तथागततयतयापि । यस्मात्तयतामनुप्राप्तः सन् सुभूतिस्तयैव तथागततयतया ऽतौताद्तियतामनुगतः, अतौताद्तियतया च तथागत-तथतामनुगतो भवति, तस्मान्नास्ति विमुक्तेर्नानाकरण-मिति भावः । अतौतादिप्रत्येकसमुदायभेदेन च हारक-चतुष्टयमवगन्तव्यम् । उपसंहरनाह । इति हि सुभूति-तथतेत्यादि। बोधिसच्चतथागतावस्थयोरेव तावद्भिवरूप-

त्वात्तयतायाः कुतः सर्वधर्माभिन्नस्वभावत्वमिति कस्यचि-दाण्रङ्कायामाइ। यैव चेत्यादि। इयं सा तथतेति (p. 309, 2)। सर्वदैकस्वभावत्वाद्युक्तेयं सा तथता यया सर्वप्रकारागन्तुकमलापगमेनाभिसम्बोधात्। य एकानेक-खभावा न भवन्ति, न तेषां परमार्थतः खभावोऽस्ति। यथा मायादिरूपस्य न भवन्ति चैकानेकस्वभावाः स्वपरो-दिता भावा इति व्यापकानुपलव्या । मायोपमस्तयागत इत्यर्थः । नासिड्रो हेतुर्यसात्प्रेष्ठावतां प्रवत्तेः प्रयोजन-वत्तया व्याप्तत्वादर्धक्रियायोग्यपदार्धविषयो विचारो-**ऽन्य**थार्थकियार्थिनां पुंसामसदर्थपदार्थविचारैः किं प्रयो-जनमित्यर्थकियाकारी भावोऽभ्यपगन्तव्यः। स चान्योन्य-व्यवच्छेदरूपत्वाज्ज्ञेयरूपो वा भवेज्ज्ञानरूपो वेति विकल्पः। तत्र यद्याद्यः पश्चस्तदा परस्परसंयुक्तस्वभावो वा भवेत्, बहुमिर्वा समानजातीयैः परमाणुभिः परस्पर-सामर्थ्यविध्तैरसमास्निष्टस्वरूपैः सान्तरैः परिवृतो यदा निरन्तरैरिति पक्षचयम् । तच प्रथमे पक्षे यद्येकेन सहैक-देशेन संयोगोऽपरस्य तदा सावयवत्वप्रसङ्गादेकत्वहानि-रपरापरस्वभावैरखन्तरसमाञ्चेषात्। सर्वात्मना संयोग-पश्चेऽपि यदा पूर्वीऽखुरपराखुना सह सर्वातमना संयुच्यते, तदाऽपरोऽपि पूर्वे गेत्यतः संयोगस्योभयपदार्थाधीनत्वेन परस्परस्वभावानुप्रवेशान कस्यचिदणोरेकस्वभावता। तथा हि पूर्वाणुरपरेण सर्वात्मना संयुच्यत इति। स्वस्वभावं परि-त्यच्य सर्वेथाऽपररूपापत्तेस्तस्य च संयुज्यमानस्यासत्त्वम् । तथाऽपरोऽपि पूर्वेण संयुज्यत इति स्वस्वभावं विद्वाय सर्वथा पूर्वरूपभवनात्तस्य संयोगात्र्रयस्यासत्त्वम् । ततश्वैकस्यैकदा

३७२

परस्परपरिहारस्थितलक्षणविधिप्रतिषेधायोगात् कथमेक-खभावता। दितौयेऽपि परिवारकपश्चे, यदि नाम समान-जातौयैः संस्पर्शो नेष्टस्तथापि बिद्रस्यालेाकतमोरूपत्वा-दिजातीयैरालेाकतमःपरमाणुभिरभीष्ट एव। न ह्या-लेकिनासमाकान्तस्य तमोरहितता तमसा वाऽनास्पदी-ञतस्या जाकरहितत्वं युक्तिमत्। तयोरन्योन्यविरहित-देशादिमाचप्रतिबडोदयत्वात्तया चानन्तरोपवर्शितो दोषः समुपनिपतति । त्रय विजातीयैरपि संस्पर्शो नानुमन्यते, तदा योऽसौ मध्यवतौँ परमाणुर्येंनैकेन स्वभावेनैकपरमा-खनिमुखावस्थितस्तेनैवान्यपरमाखनिमुखो यदा उन्येनेति विकल्पदयम् । तत्र यद्याद्यः पश्चस्तदा यदेकरूपपरमाख-भिमुखस्वभावं तदेकदेश्रम् । तद्यथा तस्यैव परमागोः पूर्व-दिगवस्थितपरमाणुः। एकपरमाखभिमुखस्वभावाश्र सर्वे परमाखव इति स्वभावहेतुः। परिवारकाः तेनैव स्वभावेनेत्यभ्युपगमानासिइता सपश्चे सद्भावान विरुइता । भिन्नदेशावस्थाने तु नाभिमतैकपरमाखभिमुखस्वभावा भवेयुस्तस्य परमाखोरपरापरस्वभावाभावात्, उपसता च खभावेनाभिमुखायोगादिति न चानैकान्तिकताहेतोः ततश्व परिवार्यावस्थानाभावेन परिवारकाणामणुनामेक-देश्ग्ताप्रसङ्गात्तच्चतः प्रचयाभावे तत्साध्यार्थकियावैकल्या-देव तस्य परमाणोर्नैकस्वभावाभ्युपगमो युक्तः । द्वितौये तु पश्चेऽपरापरस्वभावैरपरापरपरमाखभिमुखयोगात् स्फुट-तर एव सावयवताप्रसङ्गादेकत्वविरहोऽखूनां स्वभावभेद-लक्षणत्वादन्तुभेदस्य । तृतीयन्तु नैरन्तर्यपन्नः संयोगपन्त-मेवानुपतति तत्पर्यायत्वात् न ह्यन्तराखदेशविरहिणां पर-

तर्पर्यया तर्पारामाता अन्यया पारापारपारपार मार्थिकत्वे कथं पारावाराभिधानतटस्थितयोरसाङ्कर्येणा-वस्थानम् । तथा हि पाराभिमतादन्यत्वमेव विवस्तितस्या-पारस्यापारत्वमुच्यते । तस्य च कल्पितत्वे तयोरैक्यप्रसङ्गः । तथा च न तदाश्रितानामसङ्कीर्णावस्थितिः स्यात् । न हि कल्पनोपरचितो मेदोऽर्थक्रियाङ्गम् । त्रथ मंवेदनबला-दिषयस्थितेरननुभूयमानत्वेनार्थस्यात्यन्तपरोष्ठत्वात्समन-न्तरप्रत्ययबलेन प्रतिनियतस्य कार्यस्योदयातद्यतिरेकेण कल्पयितुमण्तक्यत्वाच स्वतःसिडरूपमेवाद्वयन्त्रानमेकस्वभावं परमार्थतो याद्ययाह्वभावरहितमहेतुकत्वे नित्यं सत्त्वादि-प्रसङ्गान्नित्यत्वेऽर्थक्रियाद्यनुपपत्तेश्व स्वहेतुप्रतिबद्वोदय-मुद्यानन्तरापवर्गि केवलमनादिभवभावि भावाभि-निवेण्वासनापरिपाकप्रभावादाकारास्तच प्रतिभासन्त इति ज्ञानात्मको भावो योगाचारौरम्युपगम्यते । तचापि किं त्वाकारास्तात्त्विका एव किं वा प्रतिबिम्बादिवद-

स्परसंश्चेषं मुक्ताऽन्या गतिरस्ति। न च शब्दान्तरेणा-भिधौयमानः स एवार्थोऽन्यथा भवत्यतिप्रसङ्गात् । त्रथा-संयुक्तः एव परमाणुर्बेहुभिस्तु दिक्णब्दवाच्यैः समौपे-तरदेशावस्थितैः परमाणुभिः परिष्टत इति चेन्मतम्। तद्युक्तम्। न च्चर्वाक्परभागयोरभावे वचनमिदमर्थवत्तायां व्यवतिष्ठते। तदन्यापेक्षयाऽन्यस्य यद्रपमवधार्यते तद-सत्तच तत्त्वेन पारावारादिभेदवदिति न्यायान भूतार्थेन सावयवत्वमिति चेत्। न। पारापारयोरपि बह्तिरर्थ-वादिनां व्यपेक्षाभेदेनासाङ्कर्यात् पितापुचादिवत् तात्त्विक-मेव रूपमित्यभ्यपगन्तव्यम्। यदपेक्षया हि तत्पारं न जातु तदपेक्षया तद्पारमिति। अन्यथा पारापारयोरपार-मार्थिकत्वे कथं पारावाराभिधानतटस्थितयोरसाङ्कर्येणा-वस्थानम् । तथा हि पाराभिमतादन्यत्वमेव विवस्तितस्या-पारस्यापारत्वमुच्चते । तस्य च कल्पितत्वे तयोरैक्यप्रसङ्गः । तथा च न तदाश्रितानामसङ्कीर्णावस्थितिः स्यात्। न हि कल्पनोपरचितो भेदोऽर्थकियाङ्गम् । ऋष्य मंवेदनबला-दिषयस्थितेरननुभूयमानत्वेनार्थस्यात्यन्तपरोश्चत्वात्समन-

विचारैकरम्या इति विकल्पः । यद्याद्यस्तदा भाविकानेका-काराव्यतिरेकादाकारस्वरूपवदनेकत्वं विज्ञानस्यासच्यत इत्येकता कृतः। ऋष सक्षदनुभूयमानत्वेन विज्ञान-स्यैकत्वं निश्चितम् । तद्दैकज्ञानाव्यतिरेकादाकाराणामेकत्वं विज्ञानस्वरूपवदुर्निवारम् । भवत्वेवमिति चेत् । नैवम् । तथा हि यद्येक चाकार्श्वलनादिविशिष्टः प्रतिभासते तदा परिशिष्टा ऋष्याकाराः पूर्वाकाराव्यतिरिच्यमान-मूर्तिस्वभावत्वात्तयाविधा एव स्युरिति वैचिच्याकारानुभवो वरुध्यते । त्रतो नानात्वमैकान्तिकमेवाकाराणामित्येका-नेकत्वयोः परस्परविरुडधर्माध्यासयोगात् पारमार्थिक-मेवाकारविज्ञानयोर्नानात्वं स्थितमित्यभ्युपगतादयनय-हानिः । ऋष सुखादिवन्नीलादय आकारा ऋनुभवात्मका ग्वेत्येकस्य चिचत्वानभ्युपगमान्न यथोक्तटूषग्प्रप्रसङ्ग इति मत्वा समानजातौयान्यपि विज्ञानानि बह्लनि विजातीय-ज्ञानवत् सक्तदुत्पद्यन्त इति वर्ण्धते । तदायमन्यो दोषः । तथा हि यत्तन्मध्याभिमतं विज्ञानं परिष्टताण्प्रखमिष्यते । तद्येन स्वभावेनैकस्याभिमुखं प्रतिपद्यते किन्तेनैवान्यस्या-षयान्येनेति विकल्पः । तेनैवेति पश्चे परिवार्यावस्थाना-भावेनावश्रिष्टानां न दिगन्तरावस्थितिर्यथार्था भवेदतश्र पूर्वापरादिदिग्भागेनानुत्यत्तेनौँलादिमण्डलसंनिवेश्रप्रति -भासो न स्यात्। अन्येनेति तु पश्चे स्वभावभेदलक्षणत्वा-इस्तुभेदस्येत्येकता कुत इति परमाणुविचारभावी दोषः समापतति । नन्वमूर्तत्वाज्ज्ञानानां न देशकतं पौर्वापर्य-मस्ति तत्कथमणुवन्मध्यवर्तित्वं ज्ञानानां भवेत्। सत्य-मेतत्। अयमपरोऽस्य दोषोऽस्तु यद्देशवितानप्रतिभासिना-

माकाराणां सत्यत्वमिच्छता ज्ञानानामदेशानामपि सतां बहुनां तथा देशवितानास्थानेनोत्पादः परिकल्प्यते। त्रन्यथा हि यद्यनेकविज्ञानोत्पादकल्पनायामपि तथा देश्वितानोत्पादप्रतिभासो मिथ्या स्यात्तदाऽनेकविज्ञानो-त्पादकल्पना व्यर्थैव स्यात्। न च देशवितानावस्थित-नौलादिप्रतिभासमन्तरेखान्यन्नौलाद्यनुभूयते यत्मत्यं भवेत् । तस्य चालौकत्वे किमन्यत् सत्यं भविष्यतौति यत् किञ्चिदेतत्। ननु तथाप्यगवो मूर्ता विज्ञानं त्वमूर्तं तत्कयं स रवाच दोष इति चेत्। नैष दोषः। तथा हि तदेव नौचादि नैरन्तर्येण भासमानमेकेन परमाखात्मकमुप-गस्यते। ऋपरेख संविद्रुपमिति नाममाचमेव केवलं भिद्यते, नतु देश्रनैरन्तर्यावस्थानलस्रणस्यार्थस्य भेदः। न च नाममाचप्रवत्तिदारक्षतं तुल्यदोषतापादनं क्रियते। ऋषि तु देश्रनैरन्तर्यावस्थानक्षतम्। तच नाममाचभेदेऽष्यस्तौति कथं तुच्यदोषता न भवेत्। अधैवमपि ज्ञानज्ञेययोर्वेसादश्याज्ज्ञेयगतं दूषणं ज्ञानेनानु-मन्यते। तदाप्युच्यते। युगपदनेकज्ञानोदये घटपटादि-विषयः प्रतीयमानो विकल्पः क्रमभावी न स्यात्। न चैतच्छकाते वत्तुं निर्विकल्पकज्ञानान्येव युगपदिति तदनुभवनिश्वयदारेग् विकल्पानामुत्यत्तेः । ননস্ব ন हौमाः कल्पनाः खयमसंविदितरूपा उत्पद्यन्त इति सक्तदनुभवनिश्वयप्रसङ्गात् क्रमभावौ विकल्पोऽनुभूय-मानो न स्यादिति प्रत्यक्षविरोधः। अथ मतम्। एकमेव विानज्ञमायहौतचित्ररूपं मेचकमण्पिप्रतिभासवदिति तदसत्। तथा हि यच्चिचं तदेकं न भवति। यथा नाना-

सन्तानवर्तिनः प्रत्ययाः । चित्रं चेदं विज्ञानमिति विरुडो-पर्खाब्धः। चित्रत्वेनोपलमानासिडो हेतुः, सपश्चे भावान विरुडः। कथं पुनश्चित्तैकत्वयोर्विरोधो येन चित्रत्वनेकत्व-मपनयेदिति चेत्। उच्चते। न हि नानाखभावव्यतिरेके-णान्यचित्रण्दाभिधेयमस्ति। नानैकत्वयोरन्योन्यस्वरूप-व्यवच्छेदान्तरौयकत्वात् परस्परपरिहारस्थितलक्षणो विरोध इति सिद्वो विरोधः। विरुद्वयोरप्येकस्वभावत्वे सकलं विश्वमेकं द्रव्यं स्यात्ततत्र सहोत्पादविनाशादिप्रसङ्गो दर्निवारः। अन्यथा नाममाचमेव स्यादेकमिति। न च नामि विवाद इति नानैकान्तिकता च हेतोः । दृष्टान्तो मेचकमण्पिप्रतिभासस्तावत् सिद्व इत्यपि न वक्तव्यम्। तचाप्येकरूपत्वे नानारूपतयाऽव्याप्तत्वेन नानारूपाव-भासित्वाद्यनुपपत्तेस्तुल्यपर्यनुयोगत्वात् । अत्रय स्यात । प्रतिभासमानस्य नौलादेर्देश्वकालान्तरस्यात् पदार्थान भेदः प्रत्यश्चेग प्रतीयते दयोर्प्रतिभासनेनैतसादिदं भिन्नमित्यग्रहात्। नापि समानकालदेशस्थात् प्रतिभास-मानादसादिदं भिन्नमिति प्रत्ययोऽस्ति निर्विकल्पतया प्रत्यक्षेणायहात्। तसाद्वाह्ययाहकयोर्याह्याणाञ्च परस्परं भेदायहाचिचादयमेवैकरूपं प्रत्यक्षे प्रतिभासत इति । तद-ष्येतेनैव प्रत्युक्तम् । एकस्य चिचत्वविरोधात् । अथाभिन-योगश्चेमत्वाचित्रमष्येकम्। तद्युक्तम्। अन्योन्यव्यादत्त-रूपत्वेनास्यैकत्वविरोधात् । न चास्यानेन भिन्नयोगश्चेमत्वं प्रत्यश्चेणावगम्यते, युगपत् प्रतिभासस्याभिन्नयोगश्चेम-रूपत्वे खरूपान्यत्वस्यापि प्रतिभासनात्। कथन भेद-प्रतिभासो भवेत् । यदि च भेदस्याग्रहादद्वैतं कल्प्यते तदा

त्रभेदस्यासादिदमभिन्नमित्येवं रूपस्याग्रहात् दैतं किं न कल्प्यते । ऋष भेदाभेदविनिर्मुक्तं वस्तुमाचं ग्रह्मते । कथं तर्हि नौलादेश्विचस्य च प्रतिभासः। चिचश्चेत्प्रतिभास इष्यते स एव लाेके भेदप्रतिभास उच्यत इति कथं भेदापलापः। ऋष मतम्। यदि सत्यरूपा ग्वामी स्य-राकारास्तदा सर्वोऽयं विरोधः। यावता शुडस्फटिकोपल-संकाश्मेव तदिज्ञानमसंप्राप्तनौलाद्याकारभेदं तस्मिन्नेवं-विधेऽप्यनादिकालिकविपर्यासवासनापरिपाकप्रभावात् म्टच्चकलादिषु मन्त्राद्युपसुतलेाचनपुरुषप्रतिभासापन-करितुरगादीनामिवाकाराखामवभासनमिति । परमार्थत एकरूपस्यैकज्ञानस्याभ्युपगमेऽलीकत्वान्न विरोधो यतो भवता दोषाभिधानेनासौकत्वमेवाकाराणां प्रतिपाद्यते । तचास्माभिरभ्युपगतमिति। तद्सत्। तथा हि यदति-स्फुटमाबालप्रतौतनौलाद्याकाररूपमनुभूयते तदलौक-मननुभूयमानं तु स्फुटप्रतिभाखाकारव्यतिरिक्तमद्वयं ज्ञानं यत्तत्तत्वमिति किमतः परमिह सुभाषितमस्ति। किमित्यतिपरिस्फुटसंवेदनानुपपत्तिरसचेऽपि तच्चत इति चेत्। उच्चते। यद्यचासंविद्यमानरूपं न तत्तच संवेद्यते। यथा दुःखे सुखादिरूपमसंविद्यमानाश्चाकारा नौलादयो विज्ञान इति व्यापकविरुडोपलब्धिः। **त्रजीकत्वेनाका**-राणां निश्चितत्वानासिडिता, सपश्चे भावान विरुडता। तच यदि परमार्थतोऽसंवेदनप्रसङ्गः साध्यते तदा सिड-साधनम्। सामान्येन। तदा साध्यधर्मविपर्यये साधन-धर्मस्य वाचकप्रमाणाभावात्कथं सन्दिग्धविपस्वव्यावृत्तिकत्वं

हेतोर्न भवेदित्यपि न वक्तव्यम् । यतः सामान्येन नैवाच

माध्यते न चाचानैकान्तिकता। तथा हि दिविधं संवेदनं मुखं गौगम्च। तच मुखं यदजडरूपम्। स च ज्ञान-स्यैवामाधारणः स्वात्मभूतो धर्मः कष्टमसत आकारस्य स्यात्। तथा हि यदज्ञानरूपं न तस्य मुखं संवेदन-मस्ति। यथाकाश्रनलिनस्य। त्रज्ञानरूपाश्चासत्त्वेनोपगता नौलादय आकारा इति व्यापकविरुद्वोपलब्धिः । गौग-मपि न सम्भवति। यतः स्वाकारनिर्भासज्ञानोत्पादनमेव गौगं संवेदनमुच्चते । तचासतः सर्वसामर्थ्वश्वन्यस्य तुरग-विषाणस्येवायुक्तं। सर्वसामर्थ्यविवेकलन्नरूणत्वादसत्त्वस्य। तथा हि यदसमर्थं न तस्य गौर्णं संवेदनं यथा तुरगविषा-णस्य। असमर्थाञ्चासत्त्वेनाभिमता नौलादय आकारा इति व्यापकविरुद्वोपलब्धिः । त्र्याकाराणामलौकत्वान्ना-सिडो हेतुः। सपश्चे भावान्न विरुडः। तदेवं मुखोप-चरिताभ्यामन्योन्यपरिहारस्थितलन्त्रणाभ्यां संवेदनस्य व्याप्तत्वात्, तस्य च व्यापकस्य निष्टत्तेः संवेदनस्यापि तद्याप्तस्य निष्टत्तिरेवेति नासचादित्यस्य हेतोः संवेदनेऽ-नवकाशो नास्तीति नानैकान्तिकत्वम् । ननु मरीचादौ जलाद्याकारस्यासतोऽपि मंवेदनादनैकान्तिकत्वमेवेति चेत्। न। तचापि हि जलाद्याकारो यदि नान्तर्नापि बहिस्तदा तस्यात्यन्तासतः कथं संवेदनं स्यादिति तुच्य एव पर्यनु-योगः। प्रतिबन्धबलेनानुसूयन्त इत्यपि न वक्तव्यम्। तथा हि न ज्ञानस्वभावता, ज्राकाराणां ज्ञानवत् सत्त्वप्रसङ्गात् । त्रयाकारस्वभावता ज्ञानस्यानुमन्यते तदाकारवत् ज्ञान-स्यासच्चप्रसङ्गः। न च ज्ञानादाकाराणामुत्यत्तिनौरूपस्य जन्यरूपासम्भवात्। नाष्याकारेभ्यो ज्ञानस्याकाराणा-

मलीकत्वेनार्थकियासामर्थ्यविरहात्। न च तादात्यतद्-त्पत्तिभ्यामन्यः सम्बन्धोऽस्ति । ततश्च यस्य येन सह प्रति-बन्धो नास्ति न तत्तसिन् संवेद्यमाने नियमेन संवेद्यते, यथा ज्ञानात्मनि संवेद्यमाने बन्ध्यासुतः। नास्ति च तादात्य-तद्त्यत्तिलश्रणो दिविधोऽपि प्रतिबन्धो ज्ञानेन सहाभि-मतानामाकाराणामिति व्यापकानुपच्चिः। सम्बन्धा-भावस्य प्रतिपादितत्वान्नासिडता। सपश्चे भावान्न विरु-इता। सर्वसंवेदनप्रसङ्गान्नानैकान्तिकता च हेतोः। ततश्व योऽयमाकारो ज्ञानसमानकालभावित्वेन भवता परि-कल्पितस्तस्याइतुकत्वे कथमपेष्ठाऽभावात् कादाचित्कत्व-मित्यभिधानीयमच कारणम् । योऽपि मन्यतेऽलीकत्वेऽपि यथा भवतां संदृत्या ज्ञानज्ञेययोः प्रतिभासनं तथासाकमपि निराकारे ताचिके ज्ञाने तदप्रतिबर्डवाऽविद्यासौकापि सतौ संवृत्त्याऽन्यत्वेऽपि प्रतिभासत इति । तद्प्येतेनैव प्रत्युत्तम् । त्रस्मानन्तु संहत्या ज्ञानमेव ज्ञेयरूपमिति सम्बन्धस्याभ्युपगतत्वात्तयोः प्रतिभासनमविरुडम् । अय माभूदयं दोष इति हेतुमत्वमभ्युपगम्यते तदा प्रतौत्य-समुत्पन्नत्वाद्वाद्यग्राह्वकाकारयोः कल्पितत्वाभावात् पर-तन्त्रतास्वभावः प्रसज्यते । यतो न प्रतौत्यसमुत्पत्तेरन्य-त्पारतन्त्र्यम् । यद्यप्येवं तथापि पारमार्थिकौ सत्ता कुतो लभ्यत इति चेत्। उच्चते। तथा हि विज्ञानस्यापि न प्रत्ययोद्भवात् स्वभावादन्या सत्तेत्यतः प्रतौत्योत्पत्त्य-विनाभाविनौ पारमार्थिकौ सत्ता दुर्निवारा। ततश्व पौर्वापर्ये भावाद्यौगपद्येनासंवेदनप्रसङ्गेऽप्युपगताकारा-लौकत्वहानिः स्यात्। ऋष यथोक्तोऽप्याकारो नाभ्युप-

गम्यते तदोपलब्धिलन्नणप्राप्तत्वेनानाकारमेव ज्ञानं सदा सर्वप्रागम्द्रिः संवेद्यत इति प्राप्तम् । स्यादेतत् । संवेद्यत एव किन्वनुभूयमानाकारोपजनितविभ्रमबलेनानुपलच्चि-लक्षगप्राप्तत्वादवीग्दशामतोऽनुभूतनिश्चितोपलमावैकल्यान तस्योपलम्भोऽस्ति ऋग्यैकत्ववदिति तदसत्। तथा हि यद्यन्तर्बंह्वित्तंताराः समावेयुक्तदा तेषां संवेदनोपजनित-विश्वमबलेन संविद्यमानमपि ज्ञानं न निश्चिम्बन्तीति स्यात्। यदा तु नान्तर्न बहिस्ते सन्ति तदा कस्यानुभवेन विप्रसभ्येरन् येन संवेदयन्तोऽप्यदयं न विनिश्चिम्बन्तीति स्यात्। ऋष मतम्। भ्रान्तेरयमेव स्वभावो यद्लौकाकार-सन्दर्शनम्। तेनाऽसतोऽप्याकारस्य भान्तिवशात् संवेदनं भविष्यतौति तदप्यसम्यक्। तथा हि भान्तिशब्देन विभ्रमो-त्पत्तिवासनाहेतुभूतज्ञानावस्था वाऽभिधौयेत, यदा तथा-विधवासनाप्रभवं स्रान्तमेव ज्ञानं कार्यरूपम् । तचाद्ये पश्चे तच हेतावाकाराणामप्रतिबद्धत्वात्तदत्तात्तेषां संवेदन-मयुक्तमतिप्रसङ्गात् । न चापि तद्त्यत्तिलन्ध्रणः प्रतिबन्धे-ऽस्येवेति युक्तं पूर्ववत्परतन्त्रत्वप्रसङ्गात्। त्रयापि दितौयः पश्चक्तचापि प्रतिबन्धो भवन्नाकाराणां तादात्वयुत्तश्वणो भवेन तद्त्यत्तिलप्त्रणः तत्समानकालमनुभूयमानत्वात् । समानकालयोथ हेतुफलत्वायोगात् । ततथ भ्रान्तिवत्तद-व्यतिरेकात्परतन्त्रत्वप्रसङ्गो दुर्निवार इति यत्किच्चिदेतत् । स्यादेतत् । स्रान्तयाच्चयाइकाकाराभावात् सुप्ताद्यवस्थायां स्वसंवित्तिरेकरूपा सत्या भविष्यतौति। तदसत्। मनो-विज्ञानस्य धर्मधात्वासम्बनत्वेऽपि केवसचैतसिकधर्माग्रहणा-लाणपारिच्छेदेन चित्ररूपत्वात् । ऋथ ग्राह्मग्राहकभाव-

रहित एव ससम्प्रयोगविज्ञानस्तन्धस्य स्वभावो निश्चितः। तथापि चिचतामेवाभिधावति । तथा हि भ्रान्तिवासना विद्यत इति भवताऽभ्युपगम्यते । ऋष नेति विकल्पदयम् । यद्याद्यस्तदा वितथाकाराभिनिवेशवासनैवाविद्या सा च वासना शक्तिरुच्यते। शक्तिश्व कारणज्ञानात्मभूतैवेति। तेन पूर्वपूर्वस्मात् कारणभूताद्विद्यात्मनो ज्ञानादुत्तरोत्तरस्य कार्यस्य वितथाकाराभिनिवेशिन उत्पत्तेरविद्यावशात्तथा-खातिय्क्तेति बलाचित्रत्वमायातम्। न च समनन्तर-प्रत्ययान्नियम इति वक्तव्यम् । यतो यथोक्तमेव ज्ञानं सम-नन्तरप्रत्यय इति यत्किच्चिदेतत्। अय तच वासनात्मिकाः शक्तयो भिन्ना इति चेत्। न। भाविकानेकशक्त्वव्यतिरेकात् शक्तिस्वरूपवद्युगपदनेकालं विज्ञानस्यासच्यते । तच चोक्तो दोषः। तथैकज्ञानाव्यतिरेकादा श्रक्तीनामेकत्वं विज्ञान-स्वरूपं दुर्निवारमिति कथं समनन्तरप्रत्ययभेदः। স্বয नेति दितौयः पश्चेा मतस्तदा मुक्ताः खुरयत्नेन मर्वदेहिन इत्यादिप्रसङ्गोऽनिवार्यः। ऋथ सर्वमेव पृथग्जनस्य ज्ञान-मनापन्ननौखाद्याकारोपरागं प्रवर्तते तचैकत्वहानिप्रसङ्गो न भविष्यति। त्रचित्ररूपत्वात् नौलादिसंवेदनरूपतात्तया तस्य व्यवस्थाप्यते सा तत्संवेदनरूपत्वान्न तु नौलादि-रूपापत्तेः। तथा ह्यालम्बनग्रहणप्रकार ग्वाकारो न तु ताद्र्रप्यम्। यत्तु नौलादि बहिरिव प्रतिभासमानमालक्ष्यते तन्न ज्ञानाकारतया, ऋषि तु ज्ञानं नौलादिसंवेदनमनुभवन् प्रतिपत्ता मोद्वात्तया बहीरूपेग नीलादिकमध्यवस्यतीति। रतदपि मिथ्या। तथा हि यदि नौलादिना सहगतस्य कश्चित् प्रतिबन्धो नास्ति तदा कथं नौलादिसंवेदनं

स्यात्। नहि ताद्र्रप्यव्यतिरेकेणान्यो निरीहस्य ज्ञानस्या-सम्बनग्रहणप्रकारोऽस्ति येन ताद्र्रप्यव्यतिरेकेणाकारो व्यवस्थाप्यते, अतिप्रसङ्गात्। अपि तु ताद्रूप्योत्पत्त्यैव ज्ञानस्य सव्यापारता प्रतीयते स एव तस्यालम्बनग्रहण-प्रकार उच्चते। तच चोक्तो दोषः। नास्येव सर्वथा नौलादिरिति चेत्। नैवम्। तथा हि यदि नौलादि नान्तर्नापि बहिरस्ति तत्कथमिदमविकस्पे चेतसि स्फुट-तरमनुभूयत इति वक्तव्यम्। न चैतच्छकाते वक्तं नैव प्रतिभासत इति। सर्वेषामनुभवसिद्धत्वात्तत्प्रतिभासस्य। न चापि स्फुटावभासिनो विकल्पविषयता युक्ता। येनोच्यते मुढात्मना तथावसौयत इति। अधैवमप्यनुमन्यते विकल्पे-नावसीयत इति तदसत्। यस्माद्यदि निराकारमेव सर्वे ज्ञानमनुभूतं तदा तत्पृष्ठभाविनापि विकल्पेन प्रतिनियतस्य नौलादेराकारस्याध्यवसायोऽप्ययुक्त एव प्रतिबन्धाभावात्। म्रान्तेरयमेव स्वभाव इति चेत्, उक्तमच परतन्त्रत्वप्रसङ्गात् कथं भान्तावस्य प्रतिबन्ध इति । तस्मात्प्रतिबन्धाभावा-दिकल्पविषयतयापि नौलादेरसतः संवेदनानुपपत्तेरयुक्त-मेतदिति । यद्येवमस्तु तर्द्यपरिशुद्धावस्थायां चिचावभास-मस्तीकमेव ज्ञानं, परिशुडावस्थायां स्रान्तिविगमाददय-रूपमेवैकस्वभावं भविष्यतौति। उच्चते। यद्यगुद्धावस्थायां सर्वमस्तीकमेव ज्ञानं, तदा गुडावस्थायां तत् सत्यरूपं कुतो जातमिति वक्तव्यम्। न चालौकात्सत्यरूपस्योत्पत्तिर्युक्ता, तस्यासमर्थत्वात्। सामर्थ्ये वा तदस्तीकं कयं भवेत्। तथाविधस्याप्यसौकत्वेज्यस्यापि सत्यत्वं कथं भवेत्। अतो निर्ईतुकमेव तत्स्यात् । तचायुत्तं नित्यं सच्चादिप्रसङ्गात् ।

सान्तिविगमादित्यपि न वक्तव्यम्। यदि हि विश्वहाव-स्थायां सर्वेषामाकाराणां निष्टत्तिः समावेत्तदा संभाव्यते रवैतत्। यावता स्रान्तिनिष्टत्तावपि नाकारणां निष्टत्तिः ममावति, तच तेषां यथोक्तन्यायेन प्रतिबन्धाभावात्। न चाप्रतिबन्धे सत्येकनिष्टत्तावपरस्य नियमेन निष्टत्तिर्गवाश्वा-दिवदतिप्रसङ्गात्। ऋथापि स्यात्कस्यचिन्निसर्गसिइमेवादय-ज्ञानं प्रपञ्चापगतमेकं भविष्यतौति तद्युक्तम्। निसर्ग-सिइत्वे हि प्रतिनियताश्रयपरिग्रहेणानायत्तत्वान तथा-विधा सत्ता कस्यचिदिरमेत्। ततश्व प्रतौत्यादिविरोधो भवेत् । स्यादेतत् । स ताहशो हेतुधर्मों येन पूर्वपूर्वप्रति-पश्चश्चग्वगेनोत्पादात् प्रतिनियतकारणायत्तस्वभावतया कस्यचिदेव भविष्यतौति । तदेतन्नितरामेव न राजते । यथोदितविधिभिः सर्वस्य नौरूपताऽपादनेन परमार्थतः कार्यकारग्रभावस्यानुपपत्तेरिति यत्किंचिदेतत् । त्र्रतो यदा विचार्यमागो भावानां न कश्चिदंशरूपोऽपि स्वभाव एको भागरहिततया सिडस्तदानेकः कथं सेत्स्यति तत्समुदया-त्मकत्वादनेकत्वस्येति, नासिडो हेतुः। ननु न सर्वस्य प्रति-भासमानस्यैकानेकस्वभावरहितत्वेन निःस्वभावत्वं प्रत्यन्न-तोऽवभासते भावविषयत्वादस्य नाष्यनुमानतो व्याप्तेर्ग्राह-कस्य प्रत्यसस्याभावात्। ऋनुमानेन च ग्रहग्रेऽनवस्थानाद-प्रतिपत्तेः कथं सिडो इतेतुरिति चेत्। न। तथा हि समु-दितानुमानविधिभिर्निः स्वभावत्वमेकानेकस्वभावरहितत्वेन व्याप्तमिति प्रतिपादितम्। तेषाच्च मध्ये कारयचिदनु-मानस्य प्रत्यश्चेग व्याप्तिः, कस्यचित् प्रत्यश्वरहौतव्याप्ति-केनानमानेन यद्यत इति यथास्वं प्रमाग्रेन निश्चितपन्न-

धर्मग्रहणात्कुतोऽनवस्था। सपश्चे भावान्त विरुद्धः। तथा हि यदि यथोक्तहेतुः साध्यविपर्ययसाधनात्पारमार्थिक-स्वभावे वर्तते, तदा तादात्व्यतद्त्यत्तिभ्यां तच प्रतिबज्जो-**ऽन्यच विचारविमर्दासहिष्णुत्वेन** ताचिकरूपविरहिणि मायादिरूपें कथं वर्तितुमुत्सईेंत । भावधर्मत्वच्चानिप्रसङ्गा-दिति कयं प्रसिद्धदृष्टान्तं प्रति विरुद्धता हेतोः। अय मतम्। मां प्रति दृष्टान्त एवोभयधर्मानुगतो न सिद्वो विज्ञान-रूपेण मायादौनां वस्तुसच्चेनाभ्युपगमादतोऽनैकान्तिकता हेतोरिति। तदसत्। तथा हि विज्ञानानां सर्वेधामेव वस्तुत्वेनाभिमतानां यथोदितानुमानविधिभिर्नैःस्वाभाव्यं प्रतिपादितम् । ततो न खेच्छाबलेन वन्तवनां तथा भावो लच्छते, येन प्रमाखवाधितस्यापि मायादेर्विज्ञानरूपेख सिइत्वादसिडो दृष्टान्तः स्यादिति न किष्चिदेतत्। स्यादेतत्। पक्षसपस्रयोः सच्चे सिद्वेऽपि कथं विपस्ताद्यावत्तिर्निश्चीयते हेतोर्येन सन्धिग्धव्यतिरेकदोषदुष्टता न भवतौति। उच्चते। यद्रुपव्यवच्छेदनान्तरीयकपरिच्छेदं हि यत्तत्तत्परिहार-स्थितलम्रणम् । तद्यया भावोऽभावव्यवच्छेदनान्तरीयक-परिच्छेदः । परस्पररूपव्यवच्छेदनान्तरौयकपरिच्छेदे चैकत्वानेकत्वे तस्नात्परस्परपरिहारस्थितलन्धगे इति । यौ च परस्परपरिहारस्थितलन्धणौ तावेकविधानस्यापर-प्रतिषेधनान्तरीयकत्वाद्राग्न्यन्तराभावं गमयतः। तद्यथा भावाभावौ। त त्र्रन्योन्यपरिहारस्थितसन्नरेणे चैकत्वानेकत्वे तसाद्राश्यन्तराभावादेकत्वानेकत्वाभ्यां स्वभावः क्रोडौक्तत इति साध्यविपर्यये हेतोरस्येव व्यतिरेक इति कुतो यथोन्नदोषावकाशः। ननु चाच प्रतिज्ञार्थैकदेश्रत्वादसिन्नो 49

इतुर्यसादेकानेकयोः स्वभावप्रभेदरूपत्वात्, तद्विपर्यययो-रपि साध्यसाधनयोरभेद एव। ततश्व यदि साध्य-मसिईं हेतुरपि तदभिन्नस्वभावत्वादसिइः। ऋष हेतुः सिइस्तदा निःभावत्वमपि भावानां सिइम्। न द्वेका-नेकत्वविरहिणि प्रिणविषाणादी कश्चिद्वावस्वभावरूपता-मभ्यपैतीति चेत्। तदसत्। तथा हि हेतुस्तावद्यथा सिइस्तथा विस्तरेण प्रतिपादितम्। तस्मिन् सिर्ह्वेऽपि यदि नाम विधिरूपतया साध्यते नैःस्वाभाव्यं, तथापि वक्त्व-भिनिवेश्रस्य दुस्यजतया तत्त्वतः समस्तवस्तुव्यापिनैःस्वा-भाव्ये निश्वयाद्यनुत्पादनाद्यामूढं प्रति सर्वभावानां निःस्व-भावताव्यवहारयोग्यताप्रसाधनान प्रतिज्ञार्थैकदेशता हेतोर्यथोपलब्धिलन्धणप्राप्तानुपलमोन नास्तित्वस्वेत्व-चोद्यम्। ऋष मूढं प्रति नैःस्वाभाव्यमेव तावत्साधयितव्यं व्यवहारार्थमित्यभिनिविश्यते। तचाप्युच्यते। यदा त्वेका-निरुत्तिवद्गाविकौ स्वभावनिरुत्तिः साध्यते। तदा कुतः प्रतिज्ञार्थैकदेशता हेतोः। न हि व्याप्यव्यापकनिष्टत्तिवचन-योर्भिन्नव्यवच्छेदरूपयोः पर्यायत्वं, न चापर्यायरूपस्य प्रति-ज्ञार्थैकदेशत्वमिति यत्किच्चिदेतत्। ननु परमार्थत इति विग्रेषणमनर्थकम् । तथा ह्यविसंवादको न्यायः परमार्थ इति परमार्थश्रब्देन चिरूपलिङ्गजनिता बुद्विरभिधौयते । तदा तस्या ऋषि संइतिरूपत्वात् कथं परमार्थत्वम्। यदि च तद्वशाङ्गावानां निःस्वभावत्वं व्यवस्थाप्यते, तदा तस्याश्व बुद्धेः कुतोऽवस्थापनीयम् । न तत एव स्थापयितुं युन्नं, स्वात्मनि दत्तिविरोधात्। नापि प्रमाखान्तरतो-

**₹**⊂ई

ऽनवस्थाप्रसङ्गात्। ऋथ तामेकां बुद्धिं मुक्ता व्यवस्थाप्यते। न तर्हि सर्वविषयनैरात्म्यं प्रतिपादितं भवतौति । साध्वेतत् किन्तु सकलप्रपञ्चपरिवर्जितपरमार्थस्यानुकूल-त्वाद्यशोत्तबुद्धेः परमार्थत्वं निःस्वभावतापि च तत रव, न च स्वात्मनि वृत्तिविरोधः, सामान्यरूपेण सर्वधर्माणां निःस्वभावताव्यवस्थापनात्। तत्र च सामान्यलक्ष्णे तदुड्विस्वरूपस्यान्तर्गतत्वाद्यथा सर्वधर्मेषु सचादिभ्यो हेतुभ्यो विनाशित्वप्रत्ययो भवन्नात्मानं विरहय भवतौत्य-चोद्यम्। ननु समारोपितताचिकोत्पच्याद्याकाररहित-तयाऽविचारैकमनोहरो भावस्वभाव एव निःस्वभावता-श्रब्देनोच्चते । तस्य च भावस्वभावस्य प्रत्यश्चत्वात्तत्स्वभाव-भूताऽपि निःस्वभावता प्रत्यक्षेव घटविविक्तभूतल इवोप-लच्धे तदात्मभूतो घटविवेकः। ज्रन्यथा भिन्नयोगश्चेम-त्वादव्यतिरेकताऽवहीयते । ततश्व भावो निःस्वभावो न स्यादसम्बन्धान्निःस्वभावतायाः। न च तदुत्यत्तिलन्नसणः सम्बन्धोऽवस्तुत्वेनाकार्यत्वात्तस्याः, तस्मादासैः सा न प्रत्य-स्रतोऽवसीयत इति प्रत्यक्षबाधा। तथोपलब्धिलक्षणप्राप्ता-नुपलब्या घटवदभावव्यवहारयोग्यत्वात्नास्येव निःस्वभाव-खभावताप्रतीतिवैकख्यात्प्रतीतिबाधापि दुर्निवारैवेति चेत्। तदसत्। तथा हि समारोपिताकारविविक्तता भावानां निःस्वभावतोच्चते । सा च भावस्वभावग्रहणेन यहौताऽपि श्रणिकत्ववद्वान्त्या समारोपिततत्त्वोत्पत्त्याद्याकारतिर-स्त्रतरूपत्वान बालैर्निश्चीयते। अतो निश्वयानुपपत्तेः प्रत्यस्ताया अभावान्न प्रत्यस्रबाधा। तथा यहौताऽपि

व्यवहारायोग्यादग्रहौतकर्त्पैवेति नोपलच्चिलसणप्राप्तत्व-मस्याः, ततो नानुमानबाधा। परमार्थत इति विश्रेषणाच भावप्रतौतेरनपह्नवेन प्रतौतिबाधा नास्येवेति यत्तिचि-देतत्। निर्वौजम्रान्तेरयोगात् कथं तया समारोपित त्राकार इत्यपि न वक्तव्यम् । यतः सत्येन सहासौकायाः भानतेः कः सम्बन्धः। न तावत् तत्खभावता सत्यासौकयो-विंरोधात्, नापि तदुत्पत्तिरसीकस्याकार्यत्वात्। अतः सांइतमेव कारणं पूर्वमुपादानमस्या न विरुध्यते। तस्यापि कारणस्यापरं सांहतमेव पूर्वं कारणम्। ग्वंविधहेतुपर-म्परायायानादित्वात्र कदाचित्रिरुपादाना भान्तिः। कयं प्रतिनियम इति चेत्। उच्चते। ताच्चिकभावस्वरूपवत् सांवृतस्याप्ययमेव स्वभावोऽपरसांवृतकारणाधौनो यत्प्रति-नियतसांहतकार्यकारणं नाम। कथं तर्हि सांहतमिति चेत्। अर्थकियासमर्थमेव हि वस्तुविचारविमर्दाक्षमत्वात् मांदृत-मित्युच्यते। तथा हि तथ्यातथ्याभ्यां सर्व एव राशिर्व्याप्त-स्तयोरन्योन्यपरिहारस्थितलम्रणत्वात्। तथ्यरूपतायाच्च निषिड्वायां सामर्थ्यादितरचावस्थानमेषामापतितम्। त्रतः स्वयमेवेदं रूपं सर्वभावैः स्वीज्ञतमित्यदोषः । ननु हेतु-मन्तरेग्रेष्टार्थासिबेः सर्वधर्मनैःस्वाभाव्यप्रसाधनाय हेतोः परिग्रहं कुर्वता तस्य सत्ताभ्युपगता सर्वधर्मनैःस्वाभाव्य-प्रतिज्ञया चासत्तेति परस्परविरोधात् खमातवन्थ्यात्व-प्रतिज्ञावत् खवचनविरोधः । यतो न इेतोस्तत एव निः-स्वभावता सिध्यति, स्वात्मनि कारिचविरोधात्। नाप्य-न्यतोऽनवस्थाप्रसङ्गादिति चेत्। न। निःस्वभावताऽपि च तत एवेत्यादिनोक्तोत्तरत्वात् । एवं निःस्वभावत्वेऽपि

\*ec

संदृत्या कर्मफल्लसम्बन्धव्यवस्थापनेनागमविरोधस्याभावा-त्तदिरोधोऽपि नोद्भावनौयः। ऋष मतम्। निःस्वभाव-वादिनः सर्वार्थाभावादात्रयासिडतादयो दोषा दुर्निवारा इति । तद्सत् । तथा हि सर्वं ग्वानुमानानुमेयव्यवहारः परस्परपराइतसिद्धान्ताहितधर्मभेदपरित्यागेनाबासजन-प्रतीतं धर्मिणमाश्रित्व प्रवर्तने । तत्प्रतिबडो हेतुः सिड-स्तथा दृष्टान्तोऽपि । अन्यथा यदि सिद्धान्ताश्रितो हेतुर्धर्मो दृष्टान्तो वा स्यात्, तदैकसिडान्तप्रसिडविभेषगविभिष्टो धर्मी विवादास्पदीभूतत्वादपरस्यासिड इति विश्रिष्ट-धर्मिणोऽसिडेरात्रयासिडो हेतुः स्यात्। तथा स्वरूपासिडौ दृष्टान्तधर्मिणयासित्तिरित सर्वथैव धूमसच्वादिभ्यो दह्तना-नित्यताद्मितौतिवैकल्यात्साध्यसाधनव्यवहारोच्छेदः स्यात्। अविज्ञानादिरूपपरावत्तज्ञानमाचादेः कस्यचित् सिडला-दिति यत्किचिदेतत् । स्यादेतत् । यो हि प्रतिभासमानं धर्मिणमात्रित्य समारोपिताकारनिषेधनाय साधनं प्रयुंक्ते, तस्याश्रयासिडतादयो दोषा नावतरन्ति । त्वया तु प्रति-भासमान एव धर्मी निषिध्यते । तत्कथमाश्रयासिइता-दयस्ते नावतरन्तीति। नैवं तथा हि परमार्थत इति विभ्रेषणात्, प्रतिभासमाने धर्मिणि समारोपितभाविक-स्वभावनिषेधः साध्यते न तु धर्मस्वरूपनिषेध इति समानम्। ऋष्य मतम्। पारमार्थिकश्चेत् स्वभावो निषिद्धः किमपरमवश्रिष्यते, तस्य धर्मिंखो रूपं यत् प्रतिभासेतेति। तदप्यसत्। नहि पारमार्थिकस्वभावत्वेन प्रतिभासो व्याप्तो येन तन्निष्टत्तौ निवर्तेत। ऋखीकस्यापि दिचन्द्रकेशोएडु-कादेर्भासनात्। न चैतच्छकाते वत्तुं यद्यपि दिचन्द्रादयो

बहीरूपतयाऽलीका ज्ञानरूपतया तु ते पारमार्थिका एवेति प्रतिभासनं युक्तमिति चिचरूपतया देशस्यतया च तेषां प्रतिभासनात् । नहि ज्ञानमेकं चित्रं युक्तमेकत्व-हानिप्रसङ्गात् । अनेकज्ञानोत्पत्तेश्व पूर्वनिषिडत्वात् नापि देशस्थममूर्तत्वात् । तस्मान्न दिचन्द्रादयः पारमार्थिकाः तथा च प्रतिभासन्त इति पारमार्थिकस्वभावनिष्टत्तौ प्रति-भासनता विरुध्यत इति ताच्विको भावाभ्युपगमो न कार्यः। नाष्यभावाभ्युपगमो भावनिष्टत्तिलस्रणत्वात्तस्य, भावासिडौ निर्विषयस्य नजोऽप्रयोगेणासति निषेध्ये निषेधस्याप्रवर्त-नात्, तत्पूर्वकस्य तस्याप्यसिडेरैकान्तिकभावाभावपश्च-भाविनो दोषा नासानुपालौयन्ते। ततश्वान्योन्यव्यवच्छेद-रूपत्वादेकप्रतिषेधनान्तरीयकमपरविधानं बलादापतित-मिति यदुच्चते तदसङ्गतं, तत्त्वतो भावरूपस्य व्यव-च्छेद्यस्याभावात्। एवच्च भावाभावस्वरूपाभावे साष्टात् पारम्पर्येग वा ज्ञानज्ञेययोरप्रतिबद्धटत्तित्वान्न तद्विषयो विकल्पः सर्वथा ताच्विक इति सिद्वम् । न च मन्तव्य-मनादिवासनोङ्ग्रतो भावाभावस्वरूपाभावेऽपि तदिषयो विकल्पः श्रश्विषासादिविकल्पवदुपजायत इति। तथा हि यदि नाम बाह्ये वस्तुनि न प्रतिबद्धस्तथाऽपि पूर्वके ज्ञाने तदव्यतिरिक्तवासनाप्रबोधेनोत्पादनात्तद्त्यतिलन्ध्रणः प्रतिबन्धोऽस्यात्स्येव तथा समानकात्तभाविनि विज्ञाने तदव्यतिरिक्तत्वेन तादात्या स्व इति विकल्पारू ढप्रति-बिम्बस्य केनचित् प्रकारेण विधिप्रतिषेधाभ्यां व्यवहारः। यतो यथोदितविधिना वासनाप्रभवज्ञानाभावेन तत्प्रति-बिम्बविरहादिकल्पानुत्पत्तेः कुतो भावाभावस्वरूपाभावे

विकल्प इति वक्तव्यम् । एतेन यदेके वर्णयन्ति प्रेष्ठावतः प्रमाखोपपन्नेऽर्थे सत्यत्वेनाभिनिवेशोऽन्यचासौकत्वेन युक्तो-ऽन्यथा प्रेष्ठावत्त्वहानिप्रसङ्गादतः सत्यालौकत्वाभिनिवेश्रस्य द्स्यजतया कथं सर्वविपर्यासप्रहार्णमिति। तद्पि प्रत्युक्तम्। त्रभिनिवेशस्य ज्ञानादव्यतिभिन्नमूर्तित्वात्तदभावे कथमभि-निवेशस्य युक्तरूपतेति । तदेवं भावाभावविकल्पाभ्यां सर्व-विकल्पस्य व्याप्तत्वाद्यापकाभावें व्याप्यस्यासम्भवात्तत्त्वतो भावाभावपरामर्श्वरहितानविचाररमणौयानन्तबहिःसार -विरहिणः कदसौस्तन्धनिभान् सर्वभावानेवं सर्वाकार-ज्ञतादृष्टाभिसमयक्रमेग प्रज्ञाचशुषा निरूपयतो भावना-बलनिष्यत्ती केषाञ्चिन्मणिरूपादिज्ञानवद्त्सारितसकल-म्रान्तिनिमित्त एव स्वतः प्रमार्गभूतो यथाभूतार्थयाहित्वा-न्मायोपमादयज्ञानात्मसंवेदनो विशु इसांहतकार गनिर्जातः सर्वविपर्यासप्रहाणादुरुकरुणाप्रज्ञास्वभावः सांटतो ज्ञाना-लेाकः समुपजायते, प्रतौत्यसमुत्पादधर्मतया यथा न पुनः कल्पनाबीजं प्रार्द्भवति । एवच्च यद्च्यते कैश्विदिद्यया-ऽविद्यासयो, विद्या च यथार्थज्ञानं ताथागतमपि यदि ज्ञानं भवतां सांदतं तसाद्विद्यारूपत्वादिद्यायाः समु-त्पादाभावे कथमविद्याविनिष्टत्तिर्यावचाविद्या न प्रहौणा तावत्कथं मुक्तिरिति। तदमङ्गतम् । तथा हि नित्यत्वादि-समारोपितधर्मप्रतौतिरविद्या। तदिपरौतप्रमाखाबाधित-धर्मप्रतौतिस्तु विद्येति । विपर्यासाविपर्यासनिबन्धनं तयो-र्व्यवस्थानमतिप्रतौतमतः सांदृतत्वेऽपि विरुद्वधर्मोदया-द्यथाभूतपदार्थावगमेन विपर्यासनिष्टत्तौ कुतस्तन्तिबन्धन-मविद्यात्वं येन तदप्रहाणाम् क्तिरसङ्गतेति यत्किचि-

देतत् । तदेवं कार्याचित्पारमार्थिकारय भावस्य प्रज्ञाचक्षुषा-**उदर्शनमेव परमं तत्त्वदर्शनमभिप्रेतं न तु निमौ**लितां छ-जात्यन्धादौनामिव प्रत्ययवैकच्यादमनसिकारतो वा यद्दर्शनम् । ततो भावादिविपर्यासवासनाप्रहाणाभावाद-संज्ञिसमापच्यादिव्युत्यितस्येव भावादिविपर्यासवासना-प्रभवक्षेश्रज्ञेयावर गस्योत्पत्तेर मुक्त एव योगौ भवेत्। यसाच यथोक्तमेव तत्त्वज्ञानं मुत्त्यावाह्तकं नान्यथातिप्रसङ्गादतः प्रागुक्तमेव परमतत्त्वदर्शनं ग्राह्यं, तेन सर्वदोषविरोधि-नैरात्म्यदर्शने प्रत्यस्रीक्षते सति तदिरु बत्वात् क्लेशावरणं ज्ञेयावरणञ्च प्रहीयते । त्रतः प्रतिबन्धाभावाद्रविकिरण-वद्पगतमेघाद्यावरणे नभसि सर्वच प्रतौत्यसमुत्पन्ने वस्तुनि तच्चोत्पच्यादिकल्पनारहितेऽव्याइतो योगिप्रत्यक्षो ज्ञानालेाकः प्रवर्तते । तथाहि वस्तुस्वभावप्रकाशरूपं विज्ञानम्। तच सनिहितमपि वस्तु प्रतिबन्धसङ्गावान प्रकाश्येत् । प्रतिबन्धाभावे सत्यचिन्त्यशक्तिविशेषलाभात किमिति सकलमेव वस्तु न प्रकाश्ययेत्। उपतः संदृति-परमार्थरूपेग सकलस्य वस्तुनो यथावत्परिज्ञानात्सर्वा-कारज्ञत्वमवाप्यते। अतोऽयमेव सर्वावरणप्रहाणे सर्वा-कारज्ञत्वाधिगमे च परमः पन्धाः, विशेषस्त्वयं योगिनां प्टयग्जनेभ्यः। ते हि मायाकारा इव मायां यथावत्प्रसिद्ध-माचाऽसत्यतापरिज्ञानान भावान् सत्यतोऽभिनिविश्वन्ते। तेन ते योगिन इत्युच्यन्ते। ये तु तां मायां बालप्रेक्षक-जनवत्सत्यत्वेनाभिनिविष्टास्तदद्वावमपि ते विपरौताभि-निवेशादाला उच्चन्त इति सर्वमविरुद्वम् । ततश्च युत्तवा-गमाभ्यां परिविदितमायोपमादयचित्तास्तत्त्वातत्त्वाव-

१८९

बोधाभ्युद्यतमतयोऽदयं मायोपमं चित्तं तथ्यसंवृतिरूप-मेव अतचिन्तामयेन ज्ञानेन व्यवस्थाप्य प्रतीत्यसमुत्पाद-धर्मतया सर्वाकारज्ञताद्यष्टाभिसमयक्रमेण सादरनिरन्तर-दौर्धकाखविश्रेषभावनया भावयन्तः संहृतसकखविकल्प-माभवमनुबर्ड मायोपमादयविज्ञानमात्रप्रबन्धमासादयन्ति योगौशाः । स एव मुखः प्रतिपन्तः । प्रथमं तु मायोपम-मिति साभिजल्पं विज्ञानं व्यवस्थापकं तदनुगुर्गं न तु मुख-प्रतिपश्चभूतम्। तथा हि बाह्यार्थनये पुझरानैरात्यादि-भावनापि न वस्तुरूपच्चेतस्यवस्थाप्य क्रियते। वस्तुनो निर्विकल्पज्ञानसमधिगम्यत्वात्तस्य चादावसमावात्। भावे भावनावैयर्थ्यप्राप्तेः तस्मात्तचाष्ययं परो नाममाचानु-स्यूतविकल्पप्रतिबिम्बे तत्त्वावबोधानुकूल्यभाजि वत्त्वध्यव-सायो सन्तुष्यति । तदच नामाकाराभ्यासात् कथं जल्पो न विवर्धितो भवति । स्तिमितान्तरात्मनः क्रमेग विकल्प-संहार इति चेत्। तदेतदितरचापि समानमित्यलमति-प्रसङ्गेन। तदेवं सर्वाकाररमणौयतयतानिर्देश्रस्य माहात्य-खापनाय न धर्मताबलानिमित्तमुत्यन्नमित्याह । अस्यां खल् पुनरित्यादि । षड्विकारमष्टादश्रमहानिमित्तमिति कियाविग्रेषगत्वादेकवचनम् । तच च दौ विकारौ भाजनलेकि, ऋभिसंख्लतामनभिसंख्लतां च पृथिवौ-मधिक्रत्य यथासंखं चलनमुन्नमनच्च। सत्त्वलेकि चतु-र्विधसच्चनिकायमकुश्रखिनं नानादेवताधिमुक्तं मानिनं विद्यावन्तञ्चाधिक्तत्य यथाक्रममवनमनमूर्ध्वगमनमधोगमनं घोषोन्नदनं च। ऋष्टादश्महानिमित्तानि पुनरेषामेव विकाराणां म्टद्मध्याधिमाचक्रियाभेदेनाकम्पत् षसां

यावत् संप्रागर्जदित्यर्थनिर्देशाज्ञवन्ति । ऋथवा मध्यादुन-मत्यन्तेऽवनमतौत्येकः । त्रयमेव च विपर्ययेग दितौयः । तथा हि पूर्वा दिगुन्नमत्यपरा दिगवनमतौति तृतौयः। त्रयमेव विपर्ययाचतुर्थः । तथा दक्षिणा दिगुनमत्युत्तरा दिगवनमतौति पञ्चमः। ऋयमेव विपर्ययेग षष्ठ इति षड्विकारा भवन्ति। ऋष्टादश्महानिमित्तानि पुनस्त-ष्ट्रैवावगन्तव्यानि । उपसंहरनाह । एवं हौत्यादि (p. 309, 9)। तथागतमनुजात इति। एवं सर्वज्ञताकारानु-जातत्वेनानुजातः। ऋजातिस्वभावं कथयन्नाइ। पुनरपरं सुभूतिः स्थविरो न रूपमित्यादि । तथैव तत्कस्य हेतो-रित्याश्रद्धाह। तथा हीत्यादि,। सुगमम्। एवं हीति। रवं मायोपमत्वान्मार्गज्ञताकारानुजातत्वेन तथागतमनु-जातः। तयतानुपत्तमस्वभावं निर्दिशनाहः। गम्भीर-सर्वाकारज्ञताकारस्वभावानुपल**मा**-चर्येयमित्यादि । त्तवता गम्भीरचर्या। साधूकत्तवेनानुवदनाइ। एवमेत-दित्यादि। भगवतां न विफला धर्मदेशनेत्याह। असि-नित्यादि । पूर्वपरिकर्मझतैरिति । सम्भारभूम्यादौ समु-पार्जितपुख्वज्ञानसमारैः पूर्वपरिकर्मभिः क्रता निष्पादिता ये तैर्मायोपमधर्मभावनायां ह्यान्तिरधिमुक्तिः प्रतिज्ञचे-त्येके । सर्वचगधर्मधातुप्रतिवेधादनुत्यत्तिकधर्मश्चान्ति-केन कारगेन महायानप्रवत्तानां रधिगतेत्यपरे। हीनयानावकाशो भवतीत्याह । को भगवन् हेतुरित्यादि (p. 310, 5) । तत्र हेतुरूपादानकार्णं प्रत्ययः सहकारि-कारणं, प्रज्ञोपायकौण्रच्यवैकल्यं कारणमित्याह । एतैः

क्षतत्वादिकमाइ। एवं ह्येतदित्यादि। दार्ष्टान्तिकार्थ-माह। एवमेतदित्यादि। पततौति। दानादिप्रयुत्त-स्यापि प्रज्ञापारमितोपायकौश्रलप्रयोगमन्तरेख आव-कादिभूमौ पातो भवति, ऋनेन च तदुभयप्रयोगस्य निर्याणे प्राधान्यमावेदितम् । यथानिर्दिष्टं षोडण्प्रकार्-मेव स्वभावलस्र गंग्राह्यम् । तथा चोक्तम्। क्रेशचिङ्गनिमित्तानां विपक्षप्रतिपक्षयोः। विवेको दृष्करैकान्तावुद्देशोऽनुपलमाकः ॥ २८ ॥ निषिद्वाभिनिवेशय ययालम्बनसंज्ञकः। विप्रत्ययोऽविधातौ च सोऽपदागत्यजातिकः ॥ ३० ॥ तयतानुपलमाश्व स्वभावः षोडशात्मकः । लक्षीव लक्ष्यते चेति चतुर्थं लक्षणं मतम् ॥ ३१ ॥ इति । यथोक्तप्रयोगपरिज्ञानं मोस्रभागीयकुण्रलमूलवत् रवेति। मोक्षभागीयं वक्तुमाइ। पुनरपरं शारिपुच बोधिसत्त्व इत्यादि । तचाभिमुखौकरणात्ममन्वाहरति । निश्वयप्रभावेनावधार्यति । निमित्तयोगेनेति (p. 312, 2)। रकान्ताभिनिवेशयोगेन। लौकिकलेकोत्तरज्ञानाभ्याम-

शारिपुचेत्यादि । उपचर्यार्थमाह । किष्चापीत्यादि । स्पष्टार्थञ्च दृष्टान्तमाइ। तद्यथापीत्यादिना। पश्चिग्रः शकनेरिति पक्षी दावस्येति पक्षी नरोऽपि मिचारि-पश्चसद्भावात्पश्ची स्यादिति शकुनिग्रहणम्। शिवादिरपि शकुनिः स्यादिति पश्चीतिवचनम् । नो हौदमित्यादिवचनं (p. 311, 6) निर्युत्तिकमेवेति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। गुरुद्रव्यस्योर्ध्वप्रदेशात् पाते वस्तुधर्मत्वेन नियमात्। नवगमनात्न जानाति, न पश्चतौति योज्यं परिणाम-यितुमिच्छतौति । श्रन्धतैवानुत्तरा सम्यक्तंबोधिरिति । परिणामनात्पूर्ववत्तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाद्य । एवं हौत्यादि । मोक्षभागौयनिर्देशाधिकाराद्यतिरेकनिर्देशे-नेदमुक्तं स्यात् । अनिमित्तालम्बनज्ञानाकारेण दानादि-सर्वबुड्वधर्माणां स्वसन्ताने प्रादुर्भावात् समुदागमे कर्त्तव्ये यत् कौश्रलं प्रज्ञापारमितोपायल्प्ष्रणं, तदस्मिन् सर्वा-काराभिसम्बोधे मोक्षभागौयमिष्टम् । मोक्षोऽच विसंयोग-विशेषस्तद्वागहितत्वान्सोक्षभागौयं प्रथमतः सर्वाकाराभि-सम्बोधात्मके शासनेऽवतारहेतुभूतं श्रुतचिन्तामयमतः प्रज्ञोपायकौश्र्लविरहाङ्गूमिद्ये पात इति । तथा चोक्तम् ।

त्रनिमित्तप्रदानादिसमुदागमकौश्र**लम्** ।

सर्वाकारावबोधेऽसिन् मोश्रभागौयमिष्यते॥ ३२॥ इति कौश्रखमेवं स्पष्टयन्नाइ। यथाइमित्यादि। भाषित-स्येति स्थास्यत्ययं श्रावादिभूमावित्यस्य यथाइमर्थमा-जानामि, तथा बहुपुख्यसम्भारादिना महाबोध्यधिगमे संश्यो भवति। कथं तर्हि प्राप्यत इत्याइ। तस्मात्तहौँ-त्यादि। प्रज्ञापारमिता भावयितव्या। उपायकौश्खेन च भवितव्यमिति। तच प्रज्ञापारमिता सर्वाकारौर्निखिख-धर्मपरिज्ञानम्। उपायो बुद्धादिविषये श्रद्धा। दानादौ वौर्यम्। कल्याखकामतादेः स्मरखम्। कर्मकर्तृक्रियाऽनुप-खन्मश्च समाधिः। तदेवमिन्द्रियार्थाभावादनिन्द्रियस्वभाव-श्रद्धावौर्यसमाधिप्रज्ञास्वभावं पच्चप्रकारं मोष्ठभागौयं कुश्रखमूखमुषार्जनौयमित्युक्तं भवेत्। तथा चोक्तम्।

₹८€

परमार्थसत्याश्रयेख दुरभिसम्भवत्वं विघटयन्नाइ। यद्भगवानेवमित्यादि। कथमिति। क्षेपेर्थैवेत्यर्थः। कथं न किच्चिदभिसम्बुध्यत इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाइ। श्रून्यत्वादिति। अनुत्यन्नत्वादभिसम्बोधव्यो धर्मी नास्तौ-त्यर्थः। तदेव स्पष्टयन्नाइ। तथा हि भगवन्तित्यादि। प्रहाणायेति क्षेशानामानन्तर्यमार्गेण प्रहाणार्थम्। अभि-

तौर्ह्णैः सुबोधा सम्बोधिर्दुर्बोधा म्टट्भिर्मता ॥३४॥ इति।

धमषु सवराकारज्ञान प्रज्ञात पच्चधा ॥ इति साधूक्रत्वेनानुवदनाइ । रवमेतदित्यादि । रवमपि न सर्वेरनुत्तरा सम्यक् सम्बोधिः अडादिभिः प्राप्येत्याइ । गम्भौरेत्यादि (p. 313, 6) । मध्यैः अडादिभिरप्राप्यमाग्ए-त्वादुरभिसम्भवा । स्टुभिस्तैरेवानधिगम्यमानतया परम-दुरभिसम्भवा । तथैवानुवदन्नाइ । रवमेतद्देवपुचा इत्यादि । दुःप्रज्ञैरित्यादि । सर्वाकारधर्मपरिज्ञानविरहादुःप्रज्ञाः । दानादिविषयवीर्यवैकल्येन हीनवीर्याः । सर्वाविकल्पन-समाधिवियोगेन हीनादिमुक्तिकाः । बुडाद्यालम्बनअडा-ऽभावादनुपायकुण्रलाः । हितवस्त्वादिस्मरग्वैधुर्यात्पाप-मिचसंसेविनः । अनेनेदमुक्तं स्यात् । धर्मतेयं यतोऽधि-माचैः अडादिभिः सम्यक् सम्बोधिः सुबोधा स्टर्भिस्तैरेव दुर्बोधेत्यर्थादिदमाधित्तम् । मध्यैः प्रत्येकबोधिर्म्टर्भिः प्रावकबोधिरिति । तथा चोक्तम् ।

बुद्धाद्यासम्बना अड्वा वीर्यं दानादिगोचरम् । स्नृतिराश्रयसम्पत्तिः समाधिरविकल्पना ॥ ३३ ॥ धर्मेषु सर्वैराकारैर्ज्ञानं प्रज्ञेति पञ्चधा ॥ इति

सम्बुध्येताभिसम्बोधव्यमिति । विमुक्तिमार्गावस्थायाम् । आजानीयादाज्ञातव्यमिति। विश्वेषमार्गेण। अनेनापौति कर्तुकर्मक्रियानुपत्तमोनापि । श्रून्यत्वेऽपि स्वभिसमावत्वं नास्तौत्याह । ग्रसमावत्वादित्यादि (p. 314, 4) । নৰ <del>हे</del>तोरसच्चादस**भ**वत्वं, कार्याभावादसङ्कृतत्वम् । ततो लौकिकलेकोत्तरज्ञानाविषयत्वाद्ययाक्रममविकल्पितत्वम-विठयितत्वमिति पदद्वयं योज्यम्, इदमुक्तमावति। धर्माणा-मनुत्यनत्वेन ज्ञानाविषयत्वात् कथं स्वभिसम्भवानुत्तरा सम्यक्सम्बोधिः किन्तह्येवं धर्माधिमोश्रेऽपि पुख्यज्ञान-सम्भारमुपार्च्य योगिसंहत्या मायापुरुषेखेवाधिगम्यमान-त्वादुरभिसमावैति। एतदेवोपोदलयनाह। श्रन्यमित्य-नेनापौत्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। ন द्यायुषानित्यादि । अभिसमोत्स्य इति । श्रन्यत्वेनाकाश-स्वभावस्य बोधिसत्त्वस्याहमभिसम्भोत्स्य इत्येवं प्रयोगाभावा-देव दुरभिसम्भवेत्यर्थः। एवच्चेत्यादि। निःस्वभावा एवाभि-सम्बोधव्याः । पूर्ववत्तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह । त्राकाशे-त्यादि। धर्मा यसादाकाश्रसमास्तया चोत्पादवैधुर्याहरभि-सम्भवा बोधिरित्यर्थः । संदृत्यापि स्वभिसम्भवत्वं निरा-कुर्वनाइ । यदि चायुषानित्यादि विवर्तेरनित्यभिलाषस-झावान त्वेवं निवर्तेरन्। व्यतिरेकमुखेन निर्दिश्य, अन्वय-मुखेनाइ। यसात्तहौँत्यादि। विष्टत्तिरेव न सम्भवति। तच कथं तया दुरभिसम्भवत्वमिति आह । किं पुनरित्यादि (p. 315, 3)। रूपादयो धर्मिणस्तद्यतिरिक्ता वा तथता रूपादितयतालस्र गो धर्मस्तत्यूयग्भूतो वा निवर्तमानो

निवर्तेत। किमिति सर्वच प्रश्ने धर्मताभिप्रायेग पृथक्-त्वादाइ। नो हीदमिति वाक्यार्थः। प्रमुदितादिसप्त-भूमिषु सामान्धेन विष्टच्यसमावं निर्दिश्याचलादिभूमि-चयेग पुनर्बोधकबोध्यधर्मभेदेनाइ। किं पुनरायुषान् शारिपुच रूपमभिसम्बुध्यत इत्यादि (p. 316, 8) । समन्त-प्रभां बुड्रभूमिमधिक्तवाह। तत् किं मन्यस इत्यादि (p. 318, 18) । तत् कतम इति । तसान्निष्टच्यसभावादेव कारणाद्यस्तस्यामेव धर्मतायां श्रून्यतायां सर्वानभिनिवेश-योगेन स्थितः कतमः स धर्मी विवर्तते। नैव कचिदित्यर्थः। कतमो वेति (p 319, 4)। नैव कश्चित्। कचिदिति निपातोऽपि नुश्रब्दार्थं वर्तते। उपसंहरत्नाह। एवमायु-षानित्यादि । सत्यत इति परमार्थसत्यतः । स्थितित इति प्रज्ञप्तिव्यवस्थानत इत्येके। ज्ञानज्ञेयस्वभावतत्त्वविरहा-द्यथाकमं सत्यतः स्थितितः इत्यपरः । संवृतिसत्याश्रयेग स्वभिसम्भवत्वं निराक्रियमाणं परमार्थतो यदि साध्यते, तदा प्रक्ततानुपयोगौत्याइ। ययेत्यादि। यया धर्मनय-जात्या येन धर्माणामनुत्पादप्रकारेण निर्दिश्यते, तथा न कश्चिद्विवर्तते, किन्तु संदृत्या विवर्तत इति मतिः। संदृतिरेव नास्तौति चेत्। तच न केवलं प्रत्यष्टादिबाधा किं तर्द्धभ्युपेतबाधापीत्याह। ये च खलु पुनरिम इत्यादि। व्यवस्थानं न भवतौति सर्वधर्मानुत्पादधर्म-निर्देशेन यस्मादेकमेव बोध्यात्मकं सच्चं चित्तं तदेव यातव्यत्वाद्यानं बोधिसत्त्वयानं बुद्धयानं तथागतभूमि-संग्रहीतं, तसाबेत्ववस्थात्रावकादियानचयानुत्पत्तेस्तद्या-

निकबोधिसच्चानां चयाणां व्यवस्थानं न स्यात्, तथाभ्युपेत-विरोध इति भावः। सर्वधर्मानुत्पन्नत्वेऽपि बोधिसद्भावे-चिविधबोधिसच-नान्यतमैकबोधिसच्चाभ्युपगमात्कथं व्यवस्थानमापद्यत इत्याइ। किं पुनरायुषमन्नित्यादि। किमेकमपि बोधिसच्चमायुष्मान् सुभूतिः स्थविरो नाभ्यप-गच्छति। यतस्त्रिविधपुन्नसासचञ्चोद्यत इत्यर्थः। जान-न्नपि तदचनेन परिहारं दापयितुमाह। प्रष्टव्यस्ताव-दयमायुषान् सुभूतिः स्थविर इति । तमेव प्रश्नयनाइ । किम्पुनस्त्वमित्यादि । परिप्रश्नेन परिइरन् वक्तुमाइ । किम्पुनरायुषानित्यादि (p 320, 1)। तथतायास्तथतेति। अनुत्पादस्यापि तत्त्वतोऽसत्त्वम्। न च्चेतदिति विष्टखनाह। तथापीत्यादि। चिभिराकारैरिति आवकयानादिप्रकारै-र्व्यवच्छेदफलत्वाद्वाद्यस्वैकेन तद्योंपलभ्यत इत्याइ। किं पुनरित्यादि। एकेनापौति। महायानात्मकेनापि प्रकारेण तुच्चत्वाच्चायस्येत्वाह। न ह्येतदिति। आधेयमपि निरा-कर्तुमाइ । कचिन्पुनरित्यादि । न द्येतदिति गतार्थम् । प्रक्रतार्थमुपसंहरत्नाह । एवमायुषानित्यादि । कुतस्तवैव-भावतीति। योगिसंदृत्यानुत्तरा बोधिरिति न तदसात्यर-मार्थतो बोधिसत्त्वास्तित्वम्। ततश्चायं श्रावकयानिक इत्यादि, कस्मात्तवैवस्मवत्यपि तु नैवञ्चित्तम्तत्पादयितव्य-मिति यावत्। चोद्यपरंपरया प्रसङ्गागतमेवार्थं मोश्च-भागौयसिङ्गत्वे योजयनाइ । एवमेतेषामित्यादि । प्रवि-भाव्यमानानामिति निरूप्यमार्गानाम्। तचाविशेषता चि-विधबोधिसच्चस्य भेदानुपलमात्। निर्विशेषता तथतैकत्वे-

8...

नावगमात्। निर्नानाकाराणता यथोक्तप्रकारव्यतिरेकेण प्टयकर्तुमण्ज्वत्वात् । स्टर्मध्याधिमात्रमोक्षभागौयसमन्वा-गमाद्यश्राक्रमञ्चित्तं नावलौयत इत्यादि पदचयं योज्यम् । धर्मताऽविरुद्वार्थं कथयवाह। साधु साध्वित्यादि। अनेक-प्रकारबोधिभेदादाह। कतमयेत्यादि। सुगमम् (p. 321. 6)। उत्पन्नमोक्षभागीयस्योत्माहिनो निर्वेधभागीयार्थमाह । अनुत्तरायां भगवन्नित्यादि। समं स्थातव्यमित्युद्देशं निर्दिशनाह। सर्वमत्त्वेषित्यादि। ममचित्तमनुनया-भावात् न विषमचित्तं देपविरहात्। मैचचित्तेनेति। प्रत्यत्वार्थचित्तेनेति । हितचित्तेनेति । अनागतार्थचित्तेन मैत्रहितचित्तयोरेवार्थमाह। कल्यागचित्तेन निहतमान-चित्तेनेति । अप्रतिइतचित्तेनेति । प्रतिघविविक्तेन । तदेवाह। अविहिंमाचित्तेनेति। अविहेठनाचित्तेनेति। तयोत्पादरहितेन। माहमंज्ञामित्यादि सुगमम्। किन्तु भावभगिनौमित्रामात्यज्ञातिमां जाहितसंज्ञात्रोपलक्षणत्वे-नावगन्तव्याः । तत्र च मातापित्रादीनां दयं दयमेकेकं क्तवा पञ्चाकारा वक्तव्याः । सर्वसत्त्वानामहं नाथ इति इदमुतं स्यात्। सममैवहिताप्रतिघाविहेठनाचित्ताकारैः पञ्चभिर्मातापितृमातृभगिनौपुचर्हितृमिचामात्यज्ञाति-सालेाहितचित्ताकारैश्व सर्वसच्वालम्बने सम्यगुष्मगत-कृश्रललाभात्मर्वसत्त्वानां चातेति । तथा चोक्तम् । त्रालम्बनं सर्वसत्त्वा जघाणामिह श्रस्यते । समचित्तादिराकारस्तेष्ठेव दश्रधोदितः॥ ३५ू ॥ इति

मूर्डानमधिकत्याइ। खयञ्चेत्यादि (p. 322, 1)। इदमुक्तं स्यात्। खयं मर्वपापान्निष्टत्तस्य दानाद्येषु प्रतिपत्त्या स्थितस्य च। तथैवान्येषां पापनिष्टत्तौ समादापनेन कुश्रलप्रष्टत्तौ ममादापनवर्णवदनसमनुज्ञानाकारैरालम्बने मूर्डगतमुद्यत इति। तथा चोक्तम्।

स्वयं पापानिहत्तस्य दानाद्येषु स्थितस्य च।

तयोर्नियोजनान्येपां वर्णवादानुकूलते ॥ ३६ ॥

मूर्ड्वगम् इति

श्वान्तिमधिकत्याह । एवं सत्येषु यावदोधिमत्त्वन्यामा-वकान्ताविति । यथा मूईसु स्वपराधिष्ठानभेदेनालम्बना-कारभेदो व्याखातस्तथा दुःखादिमत्यचतुष्टयप्रथम-फलादिकं प्रमुद्तिादिभूमिच्च स्वयं परिजानतोऽन्येषाच्च तचैव समादापनादिभिराकारैगालम्बने शान्तिरुत्पद्यत द्रत्यर्थः । तथा चोक्तम् ।

स्वपराधारं सत्यज्ञानं तथा छमा इति।

त्रयधर्मानधिकत्याइ। सत्त्वपरिपाचन इत्यादि। तचानावरणं रूपं बोधिमत्त्वाभिज्ञादि, मर्वधर्मस्थिति-र्बुडत्वम्। इदमुक्तं स्यात्। स्वयं सत्त्वपरिपाचनादौ स्थितस्यान्येषामपि तच समादापनादिभिराकारैरालम्बने ऽयधर्मा भवन्तौति। तथा चोक्तम्।

तथाग्रधर्मा विज्ञेयाः सच्चानां पाचनादिभिः ॥३०॥ इति

रुतानि पुनर्निर्वेधभागौयानि स्टरुमध्याधिमाचभेदा-

त्प्रत्येकं चिविधानि भवन्ति । तच स्टटूष्मगतं सममैच-चित्ताभ्यां तदाले पराविहेठनतामुपादाय, मध्यं हितादि-

४०२

चित्तवयेगायत्यां परहिताश्यतामुपादाय। अधिमावं माचादिचित्तोत्पादेन तदात्वे चायत्याच्च परेषामिष्टोप-संहारकामतामुपादाय निर्दिष्टम्। म्टदुमूर्डगतं पापनिष्टत्तौ खपरनियोजनेनान्येषां दुःखहेतुनिष्टत्तिकामतामुपादाय । मध्यं दानादौ स्वपरस्थापनेनान्येषां, सुखहेतुसन्नि-योगाभिलाषितामुपादाय। त्रुधिमाचं दिधा प्रतौत्य-ममुत्पादभावनायामात्मपरप्रवर्तनेनान्धेषां, सुखदःख-विपर्यासप्रहाराभिप्रायतामुपादायोक्तम् । स्वदी मध्याधि-माचा च श्रान्तिर्यथाक्रममेव सत्येषु यावदोधिसच्चन्यामाव-कान्तावित्यनेनान्येषामार्यमार्गे प्रथमफलादौ बुद्धत्वे च नियोत्तुकामतामुपादार्थात्तम् । किं त्वधिमाचा श्रान्तिरेक-ष्टरिको याद्या। स्टर्मध्याधिमाचास्त्वयधर्मा यथासंखं परेषामविशेषेग यान्वये परिपाचनाय विशेषेग बोधि-मत्त्वमार्गे नियोजनाय मर्वमम्पत्प्रकर्षनिष्ठाधिष्ठान-कामतामुपादाय सच्चपरिपाचनानावरणरूपसडर्मस्थिति-वचनेनोकाः।

यद्त्तमभिधर्मकोशे ।

यथाधिमाचा शान्तिरेव शणिकौ तथाग्रधर्माः। इति। तत् स्वार्थाधिकारात्। इह तु परार्थाधिष्ठानानां स्टटु-मध्याधिमाचभेदो व्याखातः। परार्थस्य तारतस्यावस्था-मभावादिति न तेनेदं विरुध्यते। प्रत्यभिसमयं कस्मा-न्निर्वेधभागौयादिनिर्देश इति चेत्। उच्यते। सर्वाकारमार्ग-वस्तुविभावनाभेदेन यथाक्रमं सर्वाकारच्चतादिचिविधे-ऽभिसमये सौकिकनिर्वेधभागौयाधिगमपूर्वको स्त्रोक्तोत्तर-दर्श्रनभावनामार्गाधिगमः। सर्वाकाराभिसम्बोधादौ तु चिविधेऽभिममये भावनोत्तरोत्तरावस्थाविश्रेषेख सर्वाकार-विश्रेषमार्गसङ्गृहौतं ज्ञानमनासवं स्टटुमध्याधिमाचक्रमे-खोत्पद्यत इति मझदुत्पत्तिनिरासाय निर्वेधभागौयादि-व्यपदेशोऽभिह्नि इति केचित् ॥

> त्रभिसमयालद्भारालेाकायां प्रज्ञापारमितायां तथता-परिवर्ती नाम षोडग्रः ॥ ३६२ ॥

8 . 8

त्रवैवर्तिकबोधिसत्त्वसंघस्य यथोक्तनिर्वेधभागौयमन्यद्पि दर्शनमार्गादिकमित्यवैवर्तिकबोधिसत्त्वसंघो वक्तव्यः । स तु निर्वेधभागौयप्रयोगमार्गस्थस्तया श्वान्तिज्ञानसङ्गृहौत-दर्शनमार्गस्थोऽपरश्व प्रावन्धिकभावनामार्गस्य इति व्यवस्था भवति । तथा चोक्तम् ।

निर्वेधाङ्गान्युपादाय दर्शनाभ्याममार्गयोः ।

ये बोधिमच्चा वर्तन्ते मोऽचावैवर्तिको गणः॥ ३८॥ इति तत्र रूपादिनिष्टत्तिनिर्विचिकित्साद्याकारैर्विंग्रति-प्रकारैर्निर्वेधभागीयम्थानामवैवर्तिकचष्ठण्णं ज्ञेयम्। तथा चोक्तम्।

रूपादिभ्यो निष्टत्त्याद्यैर्लिङ्गैर्विंग्रतिधेरितैः ।

निर्वेधाङ्गस्थितस्येदमवैवर्त्तिकलप्तरणम् ॥ ३८ ॥ इति

तयतास्वभावत्वाद्रुपादिभ्यो निष्टत्तिं ॥ तावत्प्रतिपाद-यितुमाइ । अविनिवर्तनौयत्येत्यादि (p. 323. 3) । तचा-काराः प्रतिपश्चमंग्रहौताः । लिङ्गानि स्वाश्रयचिह्नानि । निमित्तानि तत्परिभोगोपकरणगतानि । अथवाकारः कायिको हर्षविश्रेषो रोमोइमाश्रुपातादिः । लिङ्गं वचन-विश्रेषः प्रहर्षाध्येषणादिः । निमित्तमनुष्ठानविश्रेषः । श्रवण-धारणवाचनपूजनादिः । पूर्वपूर्वव्याखाभूतान्यमूनि वा पदानि । कथं वा वयम्भगवज्जानौयाम इत्यनेनामर्ङ्जौण-प्रतिपत्तिनिमित्तं प्रश्नयत्नाह । परिहरत्नाह । या च सुभूत इत्यादि । तथताभूमिरिति मर्वभूमेर्मायोपमत्वात् । तदेवाह । सर्वा इत्यादिना । युक्त्यागमाभ्यां निश्चितत्वे-नान्यथा कारणासम्भवाद्यथासंखं न कल्पयति । न

वल्कलैः सगुग्रैः काचिल्तियते मधुनाऽपरा।

विकल्पयति । ततो ऽपौति । पर्धन्मण्डलात् । एवमेतदिति । रूपादिभ्यो निष्टत्तत्वेन । एवमेतत्तयतैव मत्या मोहोऽन्य इति चिन्ताश्रवग्रकालेऽधिमुच्चत्यवगाहते । भावग्रहापरि-दौपनान्न च यत्निच्चित्रालापौ भवति । मायोपमप्रकाण-कत्वेनार्थमंहितामेव वाचं भाषते नानर्थमंहिताम्। धर्मता-भावनाभियोगान च परेषां कताकतानि कार्याकार्याण व्यवलाकयति । धारयितव्य इति । हेतुना यः ममग्रेग कार्योत्पादोऽनुमौयते, अर्थान्तरानपेष्टत्वात्स स्वभावो अनुवर्णित इति न्यायाद्योग्यतान्मानेन निश्चेतव्यः। **ग्र**वेत्य प्रसादलाभेन विचिकित्साष्टायमावेदयनाह । पुनरपर-मित्यादि । मुखमुझोकयतौति । ज्ञातव्यतत्त्वपरिज्ञानादि-मसावनाश्येनाराधनतया न मुखं निरौष्टते । व्यपात्रयत इति (p 324.4) । श्रर्णादभावान्न स्वौकरोति । प्रणि-धानमम्हज्ञाऽष्टाक्षणक्षयार्थमाह । म यत्तु पुनरित्यादि । नापायेषुपपद्यत इति। नर्कप्रततिर्यगुपपच्यभावः मास्रात् कथितः । उपलक्षगत्वादस्य मिथ्यादृष्टिबुह्यवचनाश्रवग-प्रत्यन्तजनपदोत्पादाभावो ग्राह्यः। न च स्त्रौभावं परि-ग्रह्लातौति। स्त्रौभावप्रतिषेधवचनादिन्द्रियजडमूकभावं न ग्रह्लातौति लभ्यते। चण्रब्दान दौर्घायुष्कदेवोपपत्तिं यक्तातौत्यर्थः । कारुणिकतया स्वपरकुण्रलधर्मनियोजनार्थ-माइ। पुनरपरमित्यादि। तच प्राणातिपातः परेषां जीवित शयः। स्थानाचौर्येण परद्रव्यव्यावनमदत्तादानम्। अनङ्गादौ स्वाद्यमिगमनं काममिष्याचारः।

पिष्टकिखजलैरन्या सुरा ज्ञेया चिधा बुधैः । मैरेयं गुडधाच्यंबुधातकी मंस्कुतं विदुः ॥ मदयेदण्रितं पीतं यत्तन्सद्यमिति स्मृतम् । तदेतन्त्रिविधं मर्वं शुक्लधर्मविपश्चतः ॥

प्रमादस्थानमित्याह प्रसङ्गादागतं पुनः। अभूता-भिधानमन्हतवचनम् । परभेदकं वचः पिशुनवचनम् । त्रप्रियाभिधानं परुषवचनम् । मर्वक्रोशजनितं वाकां ममिनप्रलापः। अभिध्या पर्द्रव्येषु विषयस्पृहा। व्यापादः मच्चविद्वेपः। नाम्तौति मिथ्याद्दष्टिदर्शनम्। मर्वेग् मन्त्र-प्रयोगादिना। मर्वे निखिलमत्त्वविषयम्। मर्वथा स्टदादि-नाऽपि प्रकारेग्। मवें तचित्तमपि नाध्यापद्येत न कुर्यात्। परात्मपरिवर्तकत्वेन मर्वमत्त्वविषयपरिणामितदानादि-कार्थमाइ। पुनर्पर्मित्यादि (p. 329, 14) यं यं धर्ममिति-स्तवादिकं पर्यवाप्नोतौति स्वौकरोति । ददाति । फलेन मह प्रयच्छति। सम्यग्धर्मावबोधेन। गम्भीरधर्माकांश्रणार्थ-माइ। पुनरपरमित्यादि (p. 326. 1)। तच मार्गान्तरा-भिलापोऽपर्याप्तितामुपादाय कांधा । च्छनुमार्गविलोमनं विमतिः । गोत्रधर्मस्य विविधकुण्रलदृद्धिगमनाभावेन विचिकित्सनादिचिकित्सा। मर्वथा बोधवैकल्यादन्धत्वम्। परहितप्रतिपन्नत्वेन मैचकायवाञ्चनस्कर्मार्थमाह। हित-वचन इत्यादि। तच मैचकायकर्मणा योगादनागत-पथ्याभिधायितया हितवचनः। तथैव वाक्कमंसद्वावेन परिमितवचनान्मितवचनः । मैचौपरिभावितचित्तसमु-त्यापितत्वेन श्रोचसुखादिकारित्वात् सिग्धवचनः ।

प्रयोगसम्पत्त्या कामच्छन्दो व्यापादः। स्यानमिडमौडत्य-कौकत्यं विचित्कित्सा चेति पञ्चनिवर्णासंवासार्थमुप-लक्षणात्वेनाइ। अल्पस्त्यानमिडअ भवतौति। विभावित-प्रतिपश्चत्वेनाविद्यादिसर्वानुशयहानार्थमाह । निर्नुशयश्च भवतौति। तचाविद्यादृष्ट्यात्रवमङ्गृह्रौतानामनुश्रयाना-मभावान्निरनुशयत्वम्। न तु कामभावाञ्चवसङ्गृहौतानां बोधिसत्त्वस्य मञ्चिन्त्यभवोपादानात् । नित्यममाहितत्वेन स्मृतिसम्प्रज्ञानार्थमाइ। सोऽभिक्रामत्वेत्यादि। तचा-गमनमभिक्रमः। गमनं प्रतिक्रमः संप्रज्ञानयोगान्न म्रान्तचित्तः। सृतिसङ्घावाद्पस्थितसृतिः। भिन्नेर्योपथ-परिहारार्थं नातिमन्दं न विलम्बितम्। शान्तरूपा-भिद्योतकत्वात् सुखम्। एकपादस्य मम्यगप्रतिस्थाने-ऽपरपादानुत्श्चेपान च मह्तमा पादं भूमेरुत्झिपति। सप्राणकदेशपरिहारार्थं न च महसा पादं भूमौ निश्चि-पति। चौष्ठममुदाचारत्वेन शुचिपरिभोग्यचीवरादि-कार्थमाइ। तस्य खलु पुनरित्यादि। तचाल्पवाधोऽल्प-व्याधिः । अल्पादीनवोऽल्पपरोपद्रवः । तदेवमुषागता-वस्थास्यैकादशाकारा भवन्ति। मर्वजेाकाभ्युपगतकुश्रज-त्वेन कायेऽशौतिक्षमिकुलसइसासम्भवार्थमाइ । यानि खल्चित्यादि। सर्वेणाणुनापि रूपेण मर्वे डामिकुलम्। सर्वथा वर्णादिप्रकारेण, मर्वमशौतिसहसमंखम्। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाह। तथा हि तत्येत्यादि। कुग्रल-मूलविग्रुद्या चित्ताकौटिल्यार्थमाइ। यथा यथा चेत्यादि (p. 327, 3)। तच कायपरि ग्रुडिर्लश्ररणाद्यलङ्कत-

300

निरपेष्ठत्वाचित्ताल्पक्तत्यता। भूतदोषपरिलम्बनाभावा-चित्ताशाद्यता । सम्यगभूतगुणसन्दर्शनवैकल्याचित्तामाया-विता। यथाभूतवादित्वाचित्ताकुटिलता। मात्मर्यादि-विविक्तत्वाचित्तावज्जता। यया चेति महायानप्रवणया लाभसत्कारादिनिरपेश्वत्वेन द्वादश्रधूतगुणममादानार्थ-माह। पुनरपरमित्यादि। तत्र लाभो द्रव्यप्राप्तिः। मत्कारो बहुमानता। स्रोकः कौर्तिः। न तहरुको तत्प्रवर्णे। भवति । तत्रेमे दादश्रधूतगुणाः । ন यदिदं। पां ग्रुकुलिकत्वं, चैचीवरिकत्वं, मर्वनामयिकत्वं, पैग्डपातिकत्वं, ऐकासनिकत्वं, पश्चात् खल् भक्तिकत्वं, त्रारण्यकत्वं, वार्श्वमूलिकत्वं, त्रभ्यवकाण्तिकत्वं, ग्र्माणा-निकत्वं, नैषद्यिकत्वं चेति । दानादिविभेषप्रतिपच्या पारमिताविपश्चमात्सर्यादिचित्तानुत्पादार्थमाह । नेर्ष्धा-मात्सर्यबहुर्से। भवतौति। उपलक्ष्णत्वात्सर्वपारमिता-विपश्चे। याद्यः । धर्मधातुना सर्वधर्मसंयहाडर्मताऽविरुड-प्रज्ञापारमितायोगगमनार्थमाहः। न च गम्भीरेत्यत्यादि। चालयितुमश्रकात्वात् स्थिरबुडिः। स्रक्षार्थदर्शनाङ्गभौर-बुडिः। संयोजनात्संस्यन्दयति। स्वात्मीक्षतसत्त्वधातु-त्वेन परार्थनरकाभिलापार्थमाइ। पुनरपरमित्यादि। ग्रहीतबोधिचित्तपरित्यागात् प्रतिदेशय (p. 328, 6)। पुन-रनुत्पादनात्प्रतिनिःस्टज। दोलायमानत्वाभावान्न क्षुभ्यति।

गाचता। वाक्यपरिश्दिर्बन्नह्मस्वरादिरूपतादयमेतचित्त-परिशुद्धिकार्यत्वेनोक्तम्। ऋत एव चित्तपरिशुद्धिविभज-नार्थं प्राधान्यादाह। का पुनरित्यादि। तच लाभादि- रहौतापरित्यागान्न चलति। तदेवं मूर्धगतावस्थस्य पडाकारा भवन्ति। ऋधिगतसंप्रत्ययधर्मत्वेनापरप्रखय-नार्थमाह । पुनरपरमित्यादि । दःखादिसत्यचतुष्टयस्य माथोपमत्वेनावगमाडर्मतामित्यादि पदचतुस्कोपादानम् । न परस्य अडया गच्छतीति (p. 329, 4)। धर्मताप्रत्यक्ष-कारित्वाच परमं प्रत्ययेन प्रतिपद्यते। रतदेव दृष्टान्तपूर्वकं तद्यथापि नाम सुभूत इत्यादि । स्पष्टयनाह । त्रनपहरणौयत्वादमंहार्यः । निटन्यम**मा**वाटप्रत्युदावर्त-नौयधर्मा। ग्कान्तस्थितत्वान्त्रियतो भवति मर्वज्ञ-तायाम् । एतदेव विस्तार्यनाह् । मम्यक्मम्बोधि-परायग् इति। विद्तिबुद्धत्वोपायकौश्रजत्वेन प्रतिरूप-मार्गोपदेशकमारस्य मारत्वावबोधार्थमाह । पुनरपर-मित्यादि। एषेति प्रज्ञापारमिताचर्या। इत्तेत्वसिम्बेव जन्मनि दुःखस्यान्तं कुरु चतुरार्यमत्यभावनयेति ग्रेषः । अहोवतेत्यादि। अहो कष्टमिहैव तावत्तवायमात्मभावो धर्मताधिगमवैकल्ग्रेन यदोत्तरकालमपरिनिष्यन्नोऽनमि-निष्टत्तो भविष्यति, तदा कमात्युनस्त्वमन्यमात्मभावं प्रशिधानादिवलेन मत्त्वार्थ प्रतिग्रहीतव्यं मन्यस इत्यर्थः । मारोऽयमित्यन्यमार्गोपदेशिनोऽवबोधेन निवर्तनासम्भवा-दविनिवर्तनीयः। तदेव छान्तिगतावस्थस्याकारदयं स्यात् । चिमग्डलविशुद्धा सर्वच बुद्वानुमोदितप्रतिपच्यर्थमाह। स चेद्वोधिसत्त्वस्येत्यादि(p. 330, 16)। चित्तं परतः अत्वैव-मिति। परसात्परतो मारादेव नैतदुडभाषितमित्या-दौनि विवेकपदानि अल्वा चित्तं धर्मताया न परिहीयत

ष्ठगौर्वक्तव्यम् । तथा चोक्तम् । ष्ठान्तिज्ञानस्रगाः षट् च पञ्च पञ्च च द्वक्पथे । बोधिसच्वस्य विज्ञेयमवैवर्तिकलस्रगम् ॥ ४६ ॥ इति

त्रात्मनः कुश्र स्थस्य परेषां तनियोजनम् ॥ ४० ॥ पराधारच्च दानादि गम्भौरेऽर्थेऽप्यकांष्टरण्म् । मैचं कायाद्यमंवासः पच्चधा ऽवरण्न च ॥ ४१ ॥ मर्वानुशयहानच्च स्मृतिमंप्रज्ञता शुचि । चौवरादि शरौरे च क्रमौणामममुद्भवः ॥ ४२ ॥ चित्ताकौटिल्यमादानं धूतस्यामत्सरादिता । धर्मतायुक्तगामित्वं लाकार्थं नरकैषणा ॥ ४३ ॥ परैरनेयता मारस्यान्यमार्गोपदेश्विनः । मार इत्येव बोधश्व स्र्या बुडानुमोदिता ॥ ४४ ॥ ऊष्मामूर्डसु मक्षान्तिष्ठग्रधर्मेष्ठवस्थितः । लिङ्गेरमौभिविंग्रत्या सम्बोधेर्न निवर्तते ॥ ४५ ॥ इति । निर्वेधभागौयस्थावैवर्तिकलन्धणानन्तरं दर्शनमार्गस्था-वैवर्तिकलन्धणं दुःखे धर्मज्ञानन्धान्त्यादिभिः पोडश्रभिः

इत्यर्थः। प्रयोगमौलप्रष्ठावस्थासु न परिह्रौयते न प्रत्युदावर्तते। न चान्यथाभावश्वित्तस्येति यथाक्रमं योज्यम्। तथा चरन्निति। बुडानुज्ञातचर्यया चरन्नित्यर्थः। उपमंहरन्नाह। म चेदोधिसच्चो महासच्तेत्यादि (॥. 331, 2)। तदेवमग्रधर्मगतावस्थस्यैक त्राकारः स्यात्। यथोक्तैरेवाकारैर्निर्वेधभागौयस्थितो बोधिसच्चोऽनुत्तरबोधेर्न निवर्तते इति चष्ठग्गीयः। तथा चेक्रम्।

रूपादिभ्यो निवृत्तित्र विचिकित्साऽसणसयौ ।

तच रूपादिधर्मावबोधव्यावर्तनेन दुःखे धर्मज्ञानश्चान्ति-रिति कथयन्नाह। पुनरपरमित्यादि (p. 331. 6)। व्यव-स्थितविभ्रेपानुत्पादान्नाभिसंस्तरोति। अपूर्वाकरणानो-त्पादयति। पूर्ववत्तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। तथा हौ-त्यादि। खलन्नराण्यून्यैरिति। खभावयून्यधर्मतया रूपादि-धर्मावबोधानुपलमाद्वोधिमत्त्वन्यामं दुःखे धर्मज्ञानन्नान्ति-मधिगतोऽवक्रान्तः संस्तमपि धर्मं नोपचभते। यतस्तं नाभिमंस्तरोति। नोत्पाद्यतौत्यर्थः। अनुत्पादज्ञान-बोधिचित्तदृढतया दुःखे धर्मज्ञानमित्याह । पुनरपर-मित्यादि । दर्शनभावनाविशेषमार्गेष्ठमत्त्वप्रतिपादनार्ध-माकाश्रसमेत्यादिपदचयोपादानं प्रयोगादिषु वा श्रवग-चिन्ताभावनादिम्वेवं ज्ञातव्यमित्यादि योज्यम्। तच हढं चित्तं निरन्तरायसारतया। अप्रकम्प्यं धर्मताप्रत्यक्षकारि-तया। अमंहार्थं परेषामविषयतया। समादानप्रयोगा-देशापरिभ्रंशार्थंन वा योज्यम् । आवकप्रत्येकबुडयानचित्त-विनिवर्तनात् । दुःखेऽन्वयज्ञानष्टान्तिरित्याह । पुनरपर-मित्यादि । आवकप्रत्येकवुड्रभूमिनिष्टत्तः मर्वज्ञतायां प्रवत्तो भवतौति (p. 332. 5)। तच मत्यां प्रवत्तौ या विनि-रहत्तः, सत्यां विनिरतत्तौ या प्ररत्तिः, ते त्विह निरहत्त-प्रवत्तौ निर्दिष्टे। न तु निवत्तिप्रवत्तिमाचे तयोः मम्यगर्था-करणात्। तथा हतौये क्षणेऽन्वयज्ञानसम्बन्धे न आवकादि-भूमिपातः समावति। तस्य चैधातुकप्रतिपश्चावाकहत्वा-दतस्तन्निष्टच्याकारः कथितः। धर्मप्रविचयसामर्थ्या-

ज्ञानाद्यङ्गपरिष्ठयेग दुःखेऽन्वयत्तानमित्याह । स आकांक्ष-नित्यादि। नवानुपूर्वममापत्त्याद्युपलन्ठणम्। अत्र ध्यानानि दृष्टधर्मसुखविहारार्थमभिमुखीकर**णाद्यानै**विंहरति, กก-फलसाधात्करणाद्यानपरिजयञ्च करोति। तत्तदङ्गप्रहागे-नाधिगतान्वयज्ञानस्य रूपारूष्यधातुप्रतिपश्चत्वज्ञापनार्थ-मालम्बनाद्यानानि च समापद्यते। अनुकूलात्मभाव-मंपरिग्रहान च ध्यानवशेनोपपद्यते। दुःखेज्वयज्ञाना-वस्थायां बोधिसत्त्वस्य वैराग्यलाभानुपपत्त्या म पुनरेव कामावचारात्थर्मानध्यालम्बत इति योज्यम्। अपगता-कुश्रलत्वेन कायचेतोलाघवात् समुद्ये धर्मज्ञानशान्ति-रित्याइ। पुनरपरमित्यादि। दर्शनहेयविकल्पानपह्वतत्वेन कायचित्तलाघवोत्पादान्न नामादिग्रुको भवति। बाह्या-ध्यात्मिकयशोभेदात्कीर्तिः स्रोक इति दयमुत्तम्। विदित-खलधग्रग्र्यधर्मत्वानामाद्यलाभेऽपि वैमनस्याभावेना-मायोपमभावनोपायकोश्रलसामर्थ्य-मंधभितचित्तः । नानभिनिवेशकामोपभोगात्समुदये धर्मज्ञानमित्याह । मचेत्सोऽगारमित्यादि। अगारं ग्रहं प्राप्तेषु कामेषु कामाभिष्टङ्गोऽभिनिवेशः । अप्राप्तेष्ठभिप्रायः प्रार्थना । मायोपमनिर्वागधर्मावगमानिर्विन्मंज्ञा । एतदेव दृष्टान्तेन स्पष्टयनाह। तद्यथापि नामेत्यादि। जौवितेन्द्रियादि-निरोधदर्शनादुत्रस्तमंज्ञा समयत्वादविश्रव्यम् । ग्रना-गतेघनर्थिका वर्त्तमानेघरढा विनष्टेघसका इत्येके। प्रयो-गादिषु चेत्यपरे। प्रासादिकसुखदत्वात् प्रियरूपसात-रूपाणि। तेऽगारमध्यावसन्तोऽनर्धिका एव च भवन्तौति

(p 333, 5) पूर्वेश सम्बन्धः । विषयादीनवदर्शनेन मदा ब्रह्मचारित्वात्समुद्येऽन्वयज्ञानष्ठान्तिरित्याह । न सम-विषमेग्रेत्यादि। न समविषमेग नो डार हडिन्यायेन। न्यायोपात्तत्वाडर्मेंग सदा ब्रह्मचारित्वानाधर्मेंग। श्रमय-सिग्धसन्तानत्वान्न परेषामपमर्दनमुपघातं कुर्वन्ति। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। तथा हि तैरित्यादि। सत्पुरुषेरित्यादिस्तुतिरित्येके । 👘 पोडण्रक्षणदर्शनमार्ग-लाभाद् यथाक्रमं सत्पुरुपैरित्यादिषोडणपदानीत्यपरे। सत्यरुपधर्मतया सम्यगुपकरणाजीवविशुद्धत्वात्समुदये-ज्वयज्ञानमित्याह । पुनरपरमित्यादि । वजपाणिरित्ये-तत्मं ज्ञकोऽन्यः कश्चित् प्रतिविश्विष्टो महायष्ठः। अनसि-भवनौयकायवाक्चित्तत्वाद्ययासंख्यम् । द्र्धर्पानतिक्रम-गौयद्रासदपदानि वाच्यानि । वस्तिगतकोषगुच्चत्वात् पुरुषटपभेन्द्रियसमन्वागतः । त्रार्यतारादिमन्त्रप्रकारो मन्त्रजातिः । चन्द्रस्तर्यग्रहोत्पादितम्ङकराजादिरोषधिः । मन्त्रजात्योपध्य एव विद्याभेषजादि। आदिशब्दाद्यन्त्रादि-परिग्रह इत्येके। मन्त्रजातिर्लीकोत्तरा बहुद्रव्यसमा-हारलक्ष्णोपधिः। विद्या लौकिकौ भेषजमेकाङ्गिकित्य-परे। पुरुषदेवतासम्बन्धान्मन्त्रजातिः। उत्पन्नव्याधि-प्रतीकारार्थमोपधिः। स्त्रीदेवतासम्बन्धादिद्या, भेषजमना-गतोत्पातप्रतिषेधार्थमित्यन्ये। कायवाक्कलहाभावान्न विग्रह-विवादशौलः। ग्रन्यतावस्थितत्वेन स्तन्धधात्वायतनयोगा-नुयोगविहारप्रतिषेधान्निरोधे धर्मज्ञानस्रान्तिरित्याह । पुनरपरमित्यादि । "योगानुयोगग्रहणेन दुःखसमुदय-

सत्ययोर्निरोधमार्गसत्ययोश्च यथाकमं योगानुयोगयोर्वापर्यं ज्ञापितमि"त्यार्थविमुक्तिसेनः । स्तन्धादिषु प्रथमोऽभि-निवेशो योगः । पत्रादत्यन्ताभिनिवेशोऽनुयोग इत्यपरे । निरस्तविपश्चत्वेनाधिगमान्तरायधर्मकथायोगानुयोग-विहारप्रतिषेधान्निरोधे धर्मज्ञानमित्याह । न सङ्गणिके-त्यादि (p. 334. 15) । कथाग्रहणेन वस्तुविकल्पस्य दुःखसमु-दयज्ञानकाल एवोत्सन्नत्वान्निरोधज्ञानस्य कथामात्रविकल्प-

प्रतिपश्चत्वमावेदितम् । एताञ्चावस्थामधिक्वयोच्यते ।

नाममात्रमिदं सवें मंज्ञामात्रे प्रतिष्ठितम् ।

त्रमिधानात्पृयम्रतमभिधेयं न विद्यते ॥ इति । परिज्ञातविकल्पदोपत्वेन बोधिमस्त्रारभूतदानादि-प्रचुरविचित्रधर्ममेनाकथायोगानुयोगविहारप्रतिषेधान्नि-रोधेज्वयज्ञानश्चान्तिरित्याह । न सेनाकथत्यादि । तच सेना बोधिसमारधर्मसमूहः। निरोधज्ञानावस्थायां प्रभृत-मम्दागमस्योपयुक्ततानेन स्त्विता। तथा हि प्रकृति-श्रन्यतायां स्थितो न कस्यचिडर्मस्याल्पत्वं वा बहत्वं वा ममनुपश्चतौत्यार्थपञ्चविंशतिसाइसिकावचनादित्येके। याद्ययाह्वक्योहेंथत्वेन विपक्षप्रतिपक्षघात्यघातवयुद्धकथा-योगानुयोगविहारप्रतिषेधान्निरोधेज्वयज्ञानमित्याह। ন युद्धकथेत्यादि । ग्वंभूतावस्थस्य स्वर्मत ग्व विपाक-निरोधश्वतुर्विधो भवति। यद्तेन्द्रियग्रामनिरोधः प्रथमः। तथेन्द्रियाश्रयभूतभौतिकनगर्निरोधो दितौयः । तथे-न्द्रियविषयनिगमनिरोधस्तृतीयः। यदाह न ग्रामेत्यादि (p. 335, 1) । जनपदादयो निगमप्रभेदाः । आत्माभि-

निवेश्वनिरोधश्वतुर्थः । यदाइ । नात्मकथेत्यादि । त्रात्मन ग्वात्मीयसम्बन्धेन प्रभेदार्थं नामात्येत्याद्युपादानम् । स चायं चतुर्विधो विपाकनिरोधः प्रत्येकं चैधातुको वेदितव्यः । तच कामरूपधात्वोरिन्द्रियाधारविषयनिरोधो-ऽतिप्रतौतः । त्रारूप्ये त्रूपेष्टाजीवितमनःमञ्जेन्द्रियसद्भवा-दिन्द्रियनिरोधः ।

निकायं जीवितच्चाच निःश्रिता चित्तमन्ततिः।

इति कृत्वेन्द्रियाधारनिरोधः । मनोविषयधर्मनिरोध-समावादिन्द्रियविषयनिरोधः समावति। मर्वचात्माभि-निवेशस्तु विद्यत रवेति तनिरोधोऽप्यपपनः । दानादि-विश्रेषावबोधेन मात्सर्यदौःशौच्यादियोगानुयोगविहार-प्रतिषेधान्मार्गे धर्मज्ञानशान्तिरित्याइ। न धर्मविरुब-कथेत्यादि। धर्मविरुडकथानिषेधेन ह्यान्तेरानन्तर्यमार्ग-त्वात् क्रोग्रविमंग्रोगकार् एत्वं विज्ञापितम्। कायवाक्-ममारमः कलहः। वाक्चित्तकृतं वैरूष्यं भण्डनम्। विग्रहविवादौ व्याखातौ । कुण्रलधर्मानुवर्तनाडर्मकामाः । प्रतिपत्तिफलधर्मयोः संखुतासंखुतत्वाद्ययाक्रमं हानो-पादानकष्टनादभेदवर्णवादिनः। विशिष्टतरावस्थाप्राप्त्यभि-लाषान्मित्रकामाः। आवकाद्यमाधारणधर्मगदनाडर्म-वादिनः। उपपत्तिवश्रितालाभात्तचोपपद्यन्ते। यथोक्त-स्पष्टयनाह । पुनरपरमित्यादि (p. 336 1)। **क्षान्तिमेव** कोविदा इति पण्डिताः। यङ्गयस्त्वेनेति बाहुच्येन । सर्व-धर्मंचिविमोष्टमुखस्वभावत्वेनाणुमाचधर्मानुपलमान्मार्गे पुनरपरमित्यादि। मायोपमसर्व-धर्मज्ञानमित्याह ।

8१ ई

धर्मावगमेनाणुमाचधर्मोपलमावैकल्यान्नैवं भवत्यविनिवर्त-नौयो वाहं न वाहमविनिवर्तनौय इति। प्रयोगा-द्यवस्थास् विचिकित्सासंश्रयसंसौदनापदानि योज्यानि। विचिकित्साद्यभावत्वेन विमुक्तिमार्गत्वाज्ज्ञानस्य विसंयोग-प्राप्तिकारणत्वं कथयति। तदेव दृष्टान्तपूर्वकं स्पष्टयनाह । तद्यथापि नामेत्यादि। मारकर्मावरोधादिना विसंयोग-प्राप्तिकारिचमेव ज्ञापयति। पुनरपि दृष्टान्तेन विस्तार-यन्नाइ । तद्यथापि नाम सुभूते पुरुष इत्यादि । सर्वथा-ऽपनयनात् प्रतिविनोद्यितं तावत्कालासमुदाचारात् विष्कमायितं वा चालयितं वा कम्पयितं वेति खस्थाना-द्पनेतुं तर्चैवादढीकर्तुमित्यर्थः। अनेन च सदेवकेन लोकेन एकानिटत्तित्वेन सदेवकं लेकिमतिक्रम्य न्यामाव-क्रमणान्मार्गे धर्मज्ञानस्य चैधातुकप्रतिपश्चत्वं ज्ञापितं भवेत्। जातिव्यतिवृत्तस्यापौति (p. 337, 8) जन्मान्तरगतस्यापि श्रावकादिचित्तानुत्पादेन प्रयोगस्य यानान्तरनिर्धाणा-भावादैकान्तिकत्वमावेदितम् । त्रभिसम्प्रत्ययस्ताभेन चि-सर्वज्ञतात्मकस्वभूमिचयनिश्चितावस्थानान्मार्गे अन्वयज्ञान-श्वान्तिरित्याइ। जातिव्यतिष्टत्तस्याप्येवं भवति नाइ-मित्यादि । स्वस्यां भूमाविति । चिसर्वज्ञतायाम् । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। तया हीत्यादि। चित्तेनेति। पञ्चाभिज्ञाधिगमेन। ज्ञानेनेति। सत्याभिसम्बोधेन। तथा तनान्यथेति । अर्हत्वं बोधिसच्चेर्ने साझात्कर्तव्यमिति । यथोन्तं भगवता तथैव तन्नान्यथेत्यर्थः । एवं प्रत्यवेश्वते । रवं समन्वाइरतीति (p. 338, 4) प्रत्यक्षानुमानाभ्यामव-

धार्यति । बुडाधिष्ठानमिति । बुडारूपम् । अबडा वताय-मिति। अवग्धं वतायम्। तथैव तत्कस्य हेतोरित्या शंक्याह। तथा च्चस्वेत्यादि। एकान्तनिष्ठत्वेन सर्वाकारज्ञतादिधर्मार्थं जीवितत्यागान्मार्गेऽन्वयज्ञानमित्याह। पुनरपरमित्यादि। कायत्यागादात्मपरित्यागः । चित्तत्यागाज्जीवित-নৰ उभयाभिधानं व्यक्तसमस्तात्मपरित्याग-परित्यागः । ज्ञापनार्थमित्यन्ये। प्रेम स्नेहः। गौरवं बहुमानता। ममाप्येष (p. 339, 6) इत्यनेन विसंयोगप्राप्तेः सर्वधर्म-परिग्रहसभागता ज्ञापिता। यथोक्तज्ञानमेव विस्तारय-नाइ। पुनरपरमित्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्या-शंक्याह। तथा हि तेनेत्यादि। यथोक्तैरेवाकारेरचिन्त्यो-पायवतां बोधिसत्त्वानां धर्मनैरात्म्यद्योतकैः साम्लात्कृताः षोडग्रस्रणा दर्शनमार्गस्थाऽवैवर्तिकबोधिसत्त्वलस्रर्णं याह्यम्। तथाचीक्तम्।

रूपादिसंज्ञाव्यादृत्तिर्दार्क्यं चित्तस्य ह्रौनयोः । यानयोर्विनिदृत्तिश्व ध्यानाद्यङ्गपरिष्ठयः ॥ ४७ ॥ कायचेतोलघुत्वच्च कामसेवाभ्युपायिकौ । सदैव ब्रह्मचारित्वमाजौवस्य विश्वुडता ॥ ४८ ॥ स्कन्धादावन्तरायेषु सम्भारे सेन्द्रियादिके । समरे मत्सरादौ च नेति योगानुयोगयोः ॥ ४८ ॥ विहारप्रतिषेधश्व धर्मस्याणोरत्त्वव्यता । निश्चितत्वं स्वभूमौ च भूमिचितयसंस्थितिः ॥ ५० ॥ धर्मार्थं जौवितत्याग इत्यमौ षोडण् छण्णाः । श्रवैवर्तिकत्तिङ्गानि हङ्मार्गस्थस्य धौमतः ॥ ५१ ॥ इति ननु कथं योगिसन्तानप्रत्यात्मवेद्यक्षणाः परप्रतिपत्तये लक्षणानौति चेत्। उच्यते। यतः श्वान्तिज्ञानक्षणाः सम्यगधिगताः सन्तोऽनभिनिविष्टयाद्ययाद्वकाकारभुड-लौकिकप्टष्ठचित्तसंग्रहौतं स्वानुरूपकार्यं रूपादिसंज्ञा-व्यावर्तनादिकं परप्रतिपत्तिविषयं जनयन्त्यधिगमानु-रूप एव सर्वंच योगिनां व्यवहारोऽन्यच सत्त्वविनय-प्रयोजनवश्चादितिक्तत्वा तस्मात्ते लक्षणानि भवन्तौति ।

> त्रभिसमयालद्भारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां त्रविनिवर्तनीयाकारलिङ्गनिमित्तपरिवर्तो

नाम सप्तद्राः ॥

भावनामार्गस्थावैवर्तिकलप्तरणं प्रतिपादयितं दर्शनमार्ग-सम्बन्धेन प्रस्तावयनाह। अथ खल्वित्यादि (p. 341, 2)। त्रसाधारणधर्मयोगादाश्वर्यम्। यथोक्तस्रान्तिलाभेन दर्शन-हेयक्रेशविसंयोगानाहागुणसमारसमन्वागतः । यथा-निर्दिष्टज्ञानलाभेन दर्शनहेयक्षेशापुनरुत्यत्तेरप्रमाणगुग-समन्वागतः। तदनु सर्वाकारज्ञताभिनिर्हारज्ञानलाभाद-परिमितगुणसमन्वागतः। साधूक्तत्वेनैवमेतत् सुभूत एवमेवै-तदित्यनुवादस्य निर्युत्तिकत्वात्तत्वस्य इंतोरित्याण्ड्याइ । **त्रविनिवर्तनौयेनेत्यादि । ज्ञाकारानन्यादनन्तं सर्वतो**-ऽविषयत्वेनापर्यन्तं सर्वेस्रोकाकम्पत्वेनासंहार्यम् । सम्बन्ध-मापाद्यैवं प्रक्तार्थमाह। प्रतिबस्तो भगवानित्यादि। यस्माच्चगवानाकारादिकं निर्देष्टुं प्रतिबलोऽत एव भग-भावनामार्गस्थावैवर्तिकलप्तरणार्थं गम्भीराणि वता स्थानानि कथनौयानौत्यर्थः। गम्भौराणि गम्भौराणौति वीप्साभिधानं पौनःपुन्याभ्यासमार्गज्ञापनार्थम् । स्थाना-नौति स्थित्यभिधानम्। यत्र भावनामार्गे स्थित्वा बोधिसत्त्वाश्वत्वारि स्मृत्युपस्थानानि यावदष्टादशावेणिकान् बुड्यधर्मान् परिपूरयेयुः, तस्य निरवशेषाधिगमपरिपूरि-कारणत्वज्ञापनेन प्राबन्धिकताखापनार्थम् । "नायद्वीत-विश्रेषणा विश्रेष्ये बुडिरुत्पद्यत" इति न्यायाद्नावनामार्गं साधु साध्वित्यादि। गम्भौराखौति। विशेषयनाइ। गम्भौरो भावनामार्ग इत्यर्थः। निगर्मायतुकाम इति। प्रतिपादयितुकामः । कतमत्पुनरस्य गाम्भौर्यमित्याइ । गम्भौरमित्यादि। भावप्रधानोऽयं निर्देशो गाम्भौर्य-

मित्यर्थः। तत्र ग्राहकविवेकेन श्रून्यता। ग्राह्याभावादा-निमित्तम् । याद्ययाहकविविक्तादयज्ञानस्यापि वस्तुसतो-ऽधिगन्तव्यस्यासत्त्वादप्रणिहितम् । जात्यादिलन्नण्य-विसंयोगादनाभोगप्रवत्तत्वादाऽनभिसंस्तारः। हेतोरसत्त्वा-दनुत्पादः। प्रतिसन्धिविगमादजातिः। दर्श्रनमार्गविपक्ष-विरहादभावः। भावनामार्गविपश्चविश्लेषादिरागः। त्रायत्यां दःखानुत्यत्तिधर्मत्वानिरोधः । अनिमित्तशान्तसुखविहार-परस्थानत्वान्निर्वाणम्। दृष्धर्मे दृःखाप्रचारफलत्वादिगम इत्येवमेषां श्रन्यतादीनामर्थभेदो वाच्य इत्येके । सर्वेरप्येतैः पदैः व्याष्टत्तिभेदाडर्मधातुरेव निर्दिश्यत इति योज्यम्। सा च श्रन्यतादीनां गम्भीरता समारोपापवादान्त-दयरहिततेति प्रतिपादनार्थं काका प्रञ्नयनाह । एतेषा-मेवेत्यादि (p. 342, 1) । भगवन्नित्यनन्तरं किमिति ग्रेषः । परिहारार्थमाइ। सर्वधर्माणामित्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाइ। रूपं हीत्यादि। एतदेव कृत इति प्रश्नयनाह। कथञ्च सुभूत इत्यादि। परिहरनाह। यथा सुभूते तथता तथा गम्भौरं रूपमित्यादि। यथा श्रन्यता गम्भौरा तथा तत्त्वतोऽनुत्पनत्वेन रूपादिकमपि गम्भौरमित्यर्थः। अनेन च तथतायां न रूपादिकमिति समारोपान्तः प्रतिषिडः । यथा रूपतथता तथा गम्भीर-रूपमिति ।

यः प्रतौत्यसमुत्पादः भुन्यता सैव ते मता ।

इति वचनाद्रूपादितथतैव संदृत्या रूपादिकमविचारैक-रम्यमिति यावत् । अनेन च नान्यच रूपादिकात्तथते- त्यपवादानतः प्रतिश्चिप्तः। उपसंइरन्नाइ। यच सुभूते न रूपमित्यादि। त्राश्वर्थमिति। एकस्यैव युगपदर्थ-दयकथनादिस्मयः। यावदचनेनाभिनिवेश्प्रतिषेधानभि-निवेशविधानादिपरिग्रहः। स्रश्नेशोपायेनेति। त्रनुच्चास-क्रमेण रूपतत्र निवारितो निर्वाणच्च स्त्चितमिति। तथतायां रूपादिप्रतिषेधाद्रूपादौ प्रवत्तिनिराकरणाय निवारितः। तचैव श्रन्थत्वेनाभ्यासकरणान्निर्वाणच्च कथितं स्यात्। तदयं समासार्थः। श्रन्थतादिके न रूपादिकं, न ततोऽन्यच्छून्थतादिकमिति। यथाक्रमं या समारोपापवादान्तमुक्तता सा श्रन्थतादेर्गाम्भौर्थं श्रन्थतादिकमिति। गाम्भौर्थयोगाङ्गमौरोऽभ्यासपथ इति। तथा चोक्तम्।

गम्भौरो भावनामार्गो गाम्भौर्यं श्रून्यतादिकम् ।

समारोपापवादान्तमुक्तता सा गभीरता॥ ५२॥ इति विश्रेषणं निर्दिश्यैवं विश्रेष्यभावनामार्गाथमाइ। इमानि सुभूत इत्यादि। चिन्तयिष्यतौति। अ्रुतमय्या प्रज्ञया। तुर्खयिष्यतौति चिन्तामय्या। उपनिध्यास्यतौति। भावनामय्या। समाधौ वा प्रयोगमौखप्रष्ठभाविन्या प्रज्ञयैति यथाक्रमं योज्यम्। कस्मिन् पुनर्विषये भावना-मार्ग इत्याइ। एवं मयेत्यादि। तच एवं मया स्थातव्यम्। यथा निर्वेधभागौयाधिकारेण प्रज्ञापारमिता-यामाज्ञप्तम्, एवं मया शिश्चितव्यम्। यथा दर्श्वनमार्गाध-कारेण प्रज्ञापारमितायामाख्यातम्, एवं मया प्रतिप- त्तव्यम्। यथा भावनामार्गाधिकारेेेेे प्रज्ञापारमिताया-मुपदिष्टमिति वाच्यम्।

तथा चोक्तम्।

चिन्तातुलननिध्यानान्यभौर्ष्णं भावनापथः ।

निर्वेधाङ्गेषु दङ्मार्गे भावनामार्ग एव च ॥ ५३ ॥ इति त्रत एव चत्वारि निर्वेधभागीयानि, दर्शनभावनामार्गौ चाधिकत्य, तथा सम्पादयमानस्तथोपनिध्यायंस्तथोप-परौक्षमाणस्तया प्रयुज्यमानस्तथा घटमानस्तथा व्यायच्छ-मान इति पट्पदानि भवन्ति । कथं भावनामार्गस्य स विषयः। प्राबन्धिकत्वात्पूर्वपूर्वस्योत्तरोत्तर इत्य-एव दोषः। भावनामार्गानुशंसार्थं प्रश्नयनाह । त्रयमित्यादि (p. 343, 3)। यो बोधिसत्त्वश्चिन्ताद्प्रियुक्तः सम्यगेक-दिवसमष्यच भावनामार्गे योगमापद्यते सोऽयं तेनैक-दिवसेन कियत्पुर्खं करोति। परिहारार्थमाह। तद्यथेत्यादि । न्यूनेऽपि विषयेऽधिकरागत्वाद्रागचरितः । रागविकल्पबाहुल्यादितर्कचरितः। समुदायावयवशोभ-त्वाद्यथाकमं योषिदभिरूपा प्रासादिका। दृष्यनुकूलत्वेन दर्शनौया। असिन् स्थाने त्वया गन्तव्यमित्यभिधानं सङ्केतः। न वश्रयेदिति। न लभतेत्येके। न पश्ये-दित्यपरः। त्रादिमध्यपर्यवसानेषु स्वाभिमतसुरतानु-कूलव्यापारनिर्वर्तनाद्यथासंखमेवं करिष्यामि । एवं रमिष्यामि । एवं क्रौडिष्यामि । सर्वच यथेष्टप्रवर्तनादेवं प्रविचारयिष्यामौति योज्यम्। इयत इति रागचरित-पुरुषवितर्कसंख्यानित्यर्थः । कर्मणः ष्रयाच्छोरयति ।

विष्कमणादिष्टष्ठौकरोति । ऋपूर्वस्यानुत्पादनेन संसारा-ज्जन्मप्रबन्धतो व्यन्तीकरोति । तदेवमप्रमाणकुण्रजसम्परि-यहादपरिमितकल्पानां छोरणप्रष्ठीकरखव्यन्तीकरखक्षण-स्त्रिविधोऽनुग्रंसो भावनामार्गकारिचज्ञापनार्थं कथितः स्यात्। य इह्तेत्यादि। निर्वेधभागीयाधिकारेग् यथान्नप्तं तिष्ठति। दर्शनमार्गाधिकारेग यथाखातं शिक्षते। म्टदुमध्याधिमाचभावनामार्गाधिकारेण यथोपदिष्टं यथा-निर्दिष्टं प्रतिपद्यते, उपनिध्यायति, योगमापद्यत इति सम्बन्धः । उपसंहरन्नाह । एवं सुभूते बोधिसच्च इत्यादि (p. 344, 1)। एकद्विसेन तावत्कर्म करोतौत्यनन्तरं जन्म-प्रबन्धतोऽपरिमितकल्पान् यावता परित्यजतीति ग्रेषः। भावनामार्गस्येदानौं प्रकारभेदो द्रष्टव्यः। चयो हि मूलप्रकारा स्टरुमध्याधिमाचास्तेषां पुनः प्रत्येकं स्टरुमध्या-धिमाचभेदे क्रियमांगे नवप्रकारा भवन्ति। यथा प्रतिपन्त-स्यैवं विपश्वस्यापि नवप्रकारा वेदितव्याः। तच च स्टदु-म्टदुना मार्गेणाधिमाचाधिमाचविकल्पस्य प्रहार्गं यावद्-रवाधिमाचमार्गासमावादुत्यनाधिमाचमार्गस्य चाधिमाच-क्रेशाभावात् । यथौदार्रिको मलय्वैलात्पूर्वं निर्धूयते पश्चात् यथौदारिकच्च तमः स्रक्षेग्यालोकेन इन्यते, स्तद्वसः । स्रक्षमचाधिमाचेण, गुकाञ्च धर्मा बखवन्तो दुर्बलास्तु कृष्णाः, श्वर्णिकस्टदुकेनाष्यार्यमार्गेणानादिसंसारपरम्परा-प्यायितानामधिमांचक्रेणनामुन्मूलनात्। बहुकालसं-वर्धितदोषाणां चिटल्कर्षनिष्कर्षणवत्, ष्टणिकाल्पप्रदीप-

महातमोघातवचेत्याचार्यवसुबन्धुः। तचान्यापदेशेनोत्तरो-त्तरपुर्खाधिकत्वप्रतिपादनात्। प्रतिपश्चप्रभेदमभिभूय मानपुख्यवचनेन च विपन्तप्रमेदं निर्दिशन् विकल्प-क्लेशा बोधिसच्चा इति कत्वाऽधिमाचाधिमाचविकल्प-प्रकारं वक्तुमाइ । यश्च प्रज्ञापारमिताविरहित इत्यादि । मदुमद्मार्गार्थमाह । अयमेव तत इत्यादि । तत इति दानं दातुः सकाशादिशिष्यत इति। त्रसंख्येयाप्रमेया-प्रमाणपुण्यपरिग्रहादिशिष्टतरः । अधिमाचमध्यविकल्पं कथयन्नाइ । पुनरपरमित्यादि । दद्यात्प्रतिष्ठापयेदिति । निर्यातयेचिरस्थितिकञ्च कुर्यादित्यर्थः । स्टरुमध्यमार्गार्थ-माइ। यश्च बोधिसत्त्व इत्यादि। बहुतरमित्यसंखेयादि-स्वभावम् । अधिमाचम्टद्विकल्पं प्रतिपादयनाह । पुन-रपरमित्यादि। यावद्वचनादनागामिप्रस्तौनां ग्रहणम्। त्रणुमाचभयदर्श्रित्वेन श्रीलेषु च परिपूर्णकारी। स्टद्दधि-माचमार्गार्थमाइ। यश्व बोधितत्त्व इत्यादि (p. 345 3)। ततो मनसिकारादिति । प्रज्ञापारमिताभावनातः । मध्याधिमाचविकल्पं खापयन्नाइ। पुनरपरमित्यादि। श्चान्या च समन्वागत इति। परापकारमर्घणादि-श्रान्त्या युक्तः। मध्यम्टदुमार्गार्थमाइ। यश्वेत्यादि। धर्म-दानमिति सम्यगर्पणम्। ज्ञत एव धर्मं देशयेदिति पूर्वस्मा-दिदं विशिष्यते। मध्यमध्यविकल्पमावेदयन्नाह। पुनरपर-मित्यादि । उत्तत्तवौर्यत्वादारव्यवौर्यः । मध्यमध्यमार्गार्थ-यश्व खलु पुनरित्यादि। परिणामयेदिति। माह । उपलमादृष्या निर्यातयेत्। अत रवानन्तरं प्रज्ञापार-

मितोक्तेन परिणामेनेति विशेषो वस्थते। अयमेव धर्मदानपूर्वकोपलमापरिणामो मध्यम्टदुविकल्पो वक्ष्य-माणपरिणामापेक्षया स्यात्। मध्याधिमाचमार्गार्थमाइ। पुनरपरमित्यादि। प्रज्ञापारमितोक्तेनेति। सर्वधर्मानु-पलमायोगेन। तत इत्युपलमायोगेन परिणामयितुः सकाशात्। म्द्रधिमाचविकल्पं निर्दिशनाह । पुनरपर-मित्यादि। प्रतिसंलाने पुनरेव योगमापद्यत इति। परिणामोत्तरकालं प्रज्ञापारमिताविहारे चित्तसमा-धानतां कुर्यात्। ऋधिमात्रस्टद्मार्गार्थमाह। যস্ব खलु पुनरित्यादि। प्रतिसंलाने पुनरेव योगमापद्येतेति (p. 346, 2)। भूयोऽपि मनसिकुर्यात्। एतदेव स्पष्टयन्नाह। प्रतिसंलाने च पुनरेव योगामापद्यमान इत्यादि। म्टदुमध्यविकल्पं वक्तुमाइ । यदा भगवन्नभिसंस्कार (p. 346, 6) इत्यादि। अभिसंस्तारश्चित्ताभोगो विकल्पो विपर्यासो यदा कथं विकल्पबौजानुगमात्तदा बहुतरं पुग्धं परिणामनाकाले प्रसवतौत्युच्यते विकल्पस्यापि मायोपमत्वेनानुगमादविपर्यासप्रवत्तत्वेन संवत्या बहुतरं पुखमिति परिहरन्नधिमाचमध्यमार्गार्थमाह। सोऽपौ-दानौमित्यादि। स इत्यभिसंस्कारप्रभवः पुण्यराशिः। इदानौमिति। ऋष्टमप्रकारभावनामार्गावस्थायाम्। न तु पूर्वं तच विपर्यासप्रभवत्वात्। अध्यात्मबद्दिर्धोभयश्रन्यताभिः श्रन्यकः । श्रन्यमहापरमार्थश्रन्यतावलाद्रिक्तः । संस्कृता-संख़तात्यन्तानवराग्रानवकारश्चन्यताभिस्तुच्छकः । प्रक्षति-श्रन्यतादिभिर्नवप्रकारेरसारकः । सन्नाइप्रस्थानसमार-

8२ई

**त्रमिसमयालङ्कारालोकः** ।

निर्याणप्रतिपत्तिभिर्यथाक्रमं श्रून्यक इत्यादिपदचतुष्टय-मित्यन्ये। मृद्मृद्विकल्पं कथयन्नाह । यथा यथा खलु पुनरित्यादि । यथा यथेति । येन येनाध्यात्मादिश्रन्यता-द्याकारेग बोधिसच्ची महासच्च इत्यनन्तरं संख्येयप्रमेया-द्यधिगमसंग्रहीत इति श्रेषः । एवं धर्मानिति । मायो-पमान्। अधिमाचाधिमाचमार्गार्थमाइ। यथा च यथा च सुभूते बोधिसच्च इत्यादि। सर्वविकल्पबौजविगमा-दप्रमेयमसंखेयं पुर्खं प्रसवति। अप्रमेयमित्यनेना-प्रमागमप्याक्षिप्तम्। कोऽर्थभेद इति प्रश्नयन्नाह। अप्रमेयस्य चेत्यादि। किं नानाकर गमिति । किं उपलक्ष ग निं सामान्यलक्षणमितियावत्। कः प्रतिविशेष इति। किं स्वभावलक्षणं किं स्वलक्षणमित्यर्थः। मामान्यलक्षणार्थ-माह। अप्रमेयमित्यादि। यत्र प्रमाणान्युपरमन्त इति। यसिन् पुण्यविषये प्रत्यक्षेग विषयीकर्तुमनुमानेन च मातुमश्रकात्वात्प्रत्यक्षानुमानप्रमाणानि न प्रवर्तन्ते. तदप्रमेयमप्रमाणम्। अनेनाधिगमस्यासंस्तुतत्वं विभुत्वञ्च ज्ञापितमिति केचित्। यन्न शक्यं संख्या क्षपयितुमिति। त्रविद्यमानसंखत्वेन यत्पुण्यं संखया निष्ठापयितुमश्रक्यं तदसंखेयम्। अनेन तस्य समताधिगमो ज्ञापित इत्येके। स्वभावलन्त्रणार्थमाह । स्याइगवन्त्रित्यादि । पर्यायः प्रभेदः । यदित्यव्ययत्वाद्येनेत्यर्थः । अप्रमेयमित्यसंख्येयाद्यपत्तम्रणम् । साधूक्तत्वेन तद्वचनमनुवदनाहः। यत्सुभूतिरेवमिह्रे-त्यादि। एवमनूद्य प्रतिपादयनाह । स्यात्सुभूत इत्यादि

४२७

ब्यष्टादग्रापरिवर्तः ।

(p. 347, 1)। येनेति। धर्मधातुस्वभावात्मकेनेति। परमा-र्थतः ग्रून्यतालन्द्राणोऽपि विकल्पप्रतिपन्त्रयोर्भेदादनागम्य ध्यानान्तरादिनवभूमिषु महोपायकौश्रलबलेन वा काम-धात्वादिनवभूमिषु यथासंख्यं यथोक्तनवप्रकारः प्रबन्धेन प्रवर्तमानो भावनामार्गोऽवसातव्यः। तथा चोक्तम्।

प्राबन्धिकत्वादिष्टोऽसौ नवधा च प्रकारतः ।

स्टरुमध्याधिमाचाणां पुनर्सदादिभेदतः ॥ ५४ ॥ इति नन्वेकैकमेव प्रकारमधिकत्य भिन्नार्थासंखेयाप्रमाण-पुण्यप्रसवकार्यवचनस्य प्रयोगेण कारणानामपि बहुधा भेदात्कयं नवप्रकारों भावनापथ इत्यभिप्रायवानाइ । कस्य पुनरित्यादि । परिहरनाइ । श्रन्यताया इत्यादि । चिविमोश्रमुखस्वभावभावनामार्गप्रकारस्येत्यर्थः । प्रकर्ष-

पर्यन्तवर्तित्वान्नवमप्रकारस्यैवाधिवचनमित्यवगमादाइ। विं श्रून्यताया इत्यादि। नान्धेषामिति। त्रतोऽन्धेषां सर्वधर्माणां प्रथमादिप्रकाराणां किन्नाधिवचनम्। तद्वचनेन परिइर्तुमाइ। तत्किं मन्यस इत्यादि। सर्वधर्मा इति प्रथमादिप्रकाराः श्रून्था एवेति न्यायस्य सर्वच तुच्य-त्वाच्चिविमोश्चमुखस्वभावाः। सर्व एव प्रकारास्तथागते-नाखाताः। सर्वप्रकाराणां श्रून्थतादिवचनमिति प्रति-पाद्य पर्यायार्थमाइ। ये च सुभूत इत्यादि। त्रप्रमेयता-पौति। त्रपिश्रब्दाद संख्येयतादयः। यस्माद संख्येया प्रमेयादि-

निर्देशा वागभिलापस्वभावा व्यादत्त्यपेशोपजनितनानात्व-रूपेशैकस्मिन्नर्थे प्रयुक्तास्तस्मात्परमार्थेन ययोक्तलश्च स्य भावनामार्गस्य भेदं कर्तुं न श्रमा इत्याइ। तस्मात्तहौत्यादि। भैवितव्यमित्याह । आश्चर्यमित्यादि (p 348, 1)। याव-दचनादप्रमेयतादिपरिग्रहः । सर्वधर्माणामिति । प्रथ-मादिनवप्रकाराणां धर्मतेति निर्वाणरूपता, व्यज्जनार्थयो-भेंदानुपत्तमादनभित्ताप्या । भाषितस्वेत्यनन्तरनिर्देशस्य । तथा सर्वधर्मा इति। रूपादयः। साधूक्तत्वादेवमेत-दित्याद्यनूद्य पूर्ववत् । तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । या सुभूत इत्यादि। सर्वधर्माणां श्रून्यतेति। ज्ञेयत्वादि-भेदान्तरप्रतिश्चेपेण श्रून्यतेत्युक्ता । ततः श्रून्याः सर्वधर्मा रवाभिलपितं न शक्या इत्यर्थः । ननु निःस्वभावतया तत्त्वान्यत्वाभ्यामवाच्यस्य परमार्थतो धर्मतास्वरूपस्याभि-मतमार्गवस्तुनो विपश्चप्रतिपश्चयोर्थयाक्रममपगमोदयौ न युज्येते । सर्वथातिश्रयाधानाभावादित्याह । किं पुन-र्भगवन्नित्यादि। नो हीदं सुभूत इत्यादि। यद्येवं

त्रसंखेयादिनिर्देशाः परमार्थेन न श्रमाः । क्तपानिष्यन्दभूतास्ते संहत्याभिमता मुनेः ॥ ५५ ॥ इति। तथागतस्य करूणानिष्यन्दनिर्देशत्वादेतीः सर्वविषयै-

तथा चोक्तम्।

स्तस्योद्वावनासंवत्या निर्देश इति विग्रहः।

रषामित्यसंख्यादौनाम्। संदृत्या त्वनात्तम्बनमहा-करुणास्वभावधर्मधातुनिःष्यन्दभूतास्ते देशनाधर्मस्वभावा यथोक्तनिर्देशा बालजनानां महाफलोदयप्रकाशकत्वे-नाभिमतास्तथागतस्वेत्याह। अभिलापा इत्यादि। एत इत्यसंख्येयादयः। देशनाभिनिर्हारनिर्देश इति। देशनाऽ-भिनिर्हियते जन्यतेऽनेनेति देशनाभिनिर्हारो धर्मकाय- भावनासंज्ञकेन मार्गेण नैव किष्चिद्धिमाचादि नवविधं विकल्पजातं परित्यक्तं, नापि किष्चिक्मृदुस्टदादिनवप्रकारं मार्गजातं प्राप्तम् । अतोऽनुपन्यसनौय एवेत्यभिप्रायेणा-निष्टमापादयन्नाह । सचेद्रगवन्तित्यादि । अनमिलप्य-स्येति । भावनामार्गस्य तत्यभेदत्वादेव दानादौनामपि हानिरुद्यभाव इत्यादि । दानपारमिताया अपौत्यादि । भवत्वेवं को दोष इति चेदाह । सचेद्रगवन्तित्यादि । कथ-मिति क्षेपेणेवेत्यर्थः । उपचयार्थमाह । न च भगवन्नि-त्यादि । तथा चोक्तम् ।

हानिटडी न युच्चेते निरालापस्य वस्तुनः ।

भावनाखेन किं हीनं वर्त्मना किमुदागतम्॥५्रई॥ इति।

परमार्थतोऽनिष्टापादनमपि न भवतीत्याइ। एव-मेतदित्यादि (p. 349, 1)। संदृत्या तु यथानुत्तरा सम्यक्-संबोधिस्तथा भावनामार्गोऽर्थक्रियाकारौति कथयन्नाइ। त्र्यपि तु खलु पुनरित्यादि, नैवं भवतौति। दानपारमिता विवर्धते वा परिहीयते वेति वस्तूपलम्भयोगेनैवच्चित्त-मुत्यद्यते। यथानुत्तरेति। यथाधिपत्यमाचेण निरति-श्याधानाऽनुत्तरा सम्यक्सम्बोधिर्विनेयानां पुख्यज्ञानानु-रूपतया विश्विष्टार्थप्रतिभासिचित्तजननदारेण परिणा-मितपुख्यवर्धनात्संदृत्याभिमतार्थस्य साधिका तथा परि-णामयतौत्यर्थः। तद्दयमप्यागन्तुकमल्जापगमाद्वावनया साधात्कृतो भावनामार्गो मायोपमत्वान्विरतिश्याधानो यथासंदृत्या विपक्षप्रतिपन्त्ययेगरगमोदयक्रमेणार्थक्रिया-कारौ तथोपन्यस्यत इति मतिः। तथा चोक्तम्।

यथा बोधिस्तथैवासाविष्टस्यार्थस्य साधकः । इति ।

৪ই০

त्रस्यैवार्थस्य विस्तरेण निर्देशार्थं पुनरपरमित्यादिपञ्च-हारकोपादानम् । किं लक्षणा बोधिरित्याह । का पुन-रेषेत्यादि (p. 350, 21)। तथतैषेति (p. 351, 1)। तथता-स्वरूपामायोपमनिष्प्रपञ्चज्ञानात्मकधर्मकायादिमयतथा-गतस्वभावेति यावत्। भावनामार्गोऽपि तथतास्वभाव रवेत्यभिप्रायः ।

तथा चोक्तम्।

तथतालसणा बोधिः सोऽपि तल्लसणो मतः ॥४७॥ इति।

न च सुभूते तथता विवर्धते वा परिहीयते वा तत्व-रूपत्वात्तचा बोधिमार्गावपौति शेषः । एवं हि हेतुफलयोः फलहेत्वर्थापरस्परस्वभावानुविधानाईतुफलसम्बन्धावैप-रौत्यमुद्गावितं स्यात् । पुनरपि संदृत्या मार्गस्य सामर्थ्य-मावेदयन्नाइ। सचेदोधिसत्त्व इत्यादि। तत्प्रतिसंयुक्तैरिति। भावनामार्गप्रतिबद्धेः । अभीर्ष्णं बहुर्लामति । प्रयोग-प्रष्ठावस्थाभेदेन दयोपादानम् । मौलावस्थायां तन्मयत्वेन विहरणानुपपत्तेः। एवमिति। तथारूपेेण। उपसंहरत्नाह।

रवं खलु सुभूत इत्यादि । ऋर्थस्येति । भावनामार्गस्य ॥

त्रभिसमयालङ्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याखायां ग्नून्यतापरिवर्ती नामाष्टादगः ॥

संद्रत्याप्यर्थक्रियाविशिष्टार्थप्रतिभासिचित्तजननदारेण न घटत इत्याश्रङ्गयनाह। किं पुनर्भगवनित्यादि (p. 352, रकैकसिमंश्चित्ते पूर्वापरीभूते बुडबोधिनिष्पादक-2) 1 सर्वाकारज्ञतादिसमस्तार्थाप्रतिभासनाचैवैकैकेन प्रथमेन चित्तोत्पादेन पश्चिमेन वा बोधिमभिसंबुध्यते बोधि-सच्च इत्यर्थः। एकविज्ञानसन्ततयः सच्चा इति वचना-दसमावित्वेन किं युगपद्त्यन्नसमौहितार्थनिष्यादकधर्म-प्रतिभासेनानेकचित्तक्षणेन बोधिमभिसम्बुध्यत इति पक्षो नाशंकितः । विदितानुत्तरबुडवोधिनिष्पादकधर्मस्वरूपेग क्रमोत्पत्त्युपपत्नपूर्वापरीभूतानेकचित्तश्रणेन बोधिमभि-सम्बध्धत इत्ययमपि पश्चो न संगच्छत इत्याह । पौर्वको भगवन्नित्यादि । असमवहित इति । पश्चिमप्रय-मयोर्यथाक्रमं निरन्वयोदयविनाभेन परस्परमसम्बन्धा-द्संस्निष्टः। वथमिति। सम्बन्धाभावादिशिष्टार्थप्रतिभासि-चित्तानुत्पादान्नैव कुण्रलमूलानामुपचयो भवति। ततो नानुत्तरा सम्यक्संबोधिरिति भावः । पूर्वोक्तपश्चस्यानभि-मतत्वात् पश्चिमपश्चे प्रसिद्धदौपदृष्टान्तयोगेन परिहारार्थ-माह। तत् किं मन्यस इत्यादि। तैलप्रद्योतस्येति। प्रदीपस्य । प्रथमाभिनिपातेनेति । प्रथमक्ष्णमौलितेन । नो हौदमिति प्रत्येकमसामर्थ्यादुक्तम्। तदेव स्पष्टयन्नाह। नहि भगवनित्यादि। प्रथमे ज्वालावत्योमीलनस्र दिती-यक्षणमन्तरेण स्वकारणपरम्पराक्रमायातसमानकाख-संइतोत्पत्त्यविश्रिष्टत्वात् । कार्यकारणलप्त्रणदाह्यदाहक-भावानुपपत्तौ नार्चिषा प्रथमाभिनिपातेन सा वर्तिर्दग्धा।

पश्चिमेनैव दौपश्च तीई दग्धेति चेदाइ। न च प्रथमाभिनिपातमनागम्यार्चिषा सा वर्तिर्दग्धेति। अपि तु प्रथमं दौपस्र गमपे स्यार्चिषा पश्चिमेन सा वर्तिर्दग्धा। प्रथमक्षणमन्तरेण पश्चिमक्षणासमावात। प्रथमक्षण-वत्पश्चिमस्रग्रस्यापि नय इत्याह। न च भगवन्नित्यादि। दितौयेऽपि विशिष्टज्वालावत्योरुत्यत्तिष्ठणे प्रथमक्षणमन्त-रेग नित्यसच्चादिप्रसङ्गतया संटत्युत्पादाभावात्कार्य-कारणलक्षणदाह्यदाइकभावविरहे पश्चिमाभिनिपातेना-र्चिषा न सा वर्तिर्दग्धा। प्रथमेनैव तर्हि दौपक्ष गेन दग्धेति चेदाह। न च पश्चिमेत्यादि। ऋपि तु पश्चिमं दौपक्षण-मपेक्ष्यार्चिषा पूर्वेण वर्तिर्दग्धा। पश्चिमक्षणमन्तरेण प्रथम-ष्ठगस्य दाईऽसामर्थ्यात्। प्रत्येकमसामर्थ्येऽर्थाद्भयोर-भ्यूपगतसामर्थ्यस्याइत्यप्रतिपादनार्थं पुनरपि प्रश्नयनाह । तत्कं मन्यसे सुभूतेऽपि नु सा वर्त्तिर्दग्धेति । अभ्युप-गतार्थस्यान्ययाकर्तुमण्रक्यत्वादाइ । दग्धा भगवन्नित्यादि । यदि नाम पूर्वोत्तरक्षणयोर्ययाक्रमं तुच्यकाजनिरन्वय-विनाशोदयात् परस्परासंसृष्टत्वं, तथापि यदा संहत-विशिष्टोत्पन्नं प्रथमदौपवर्तिश्रणमिदं प्रत्ययतात्मकप्रतौ-त्यसमुत्यादधर्मतया समपेक्ष्याविचारैकरम्यत्वेन हेतु-फलसम्बन्धवलात्तदाहितसामर्थ्यातिशय एव বিছিটা दितौयदौपवर्त्तिष्ठगः स्यात्, तदा निर्हेतुकविनाग्रेऽपि कार्यकारणलन्न्रणदाह्यदाइकभावसद्भावात् प्रथमपश्चिम-छणाभ्यां वर्तिर्दग्धेत्यर्थः। अनन्तरमर्थं प्रक्तार्थंन योजय-नाह। एवमेव सुभूत इत्यादि। सुबोधम्। पूर्वापरीभूताभ्यां 55

प्रत्येकमनभिसम्बोधिर्युगपदुत्यच्नैस्तर्द्धभिसम्बुध्यत इति चेदाइ। न च तैश्वित्तोत्पादैरिति (p. 353, 3)। युगपदुत्पच्नै-रपि बहुभिश्वित्त छाणैर्नाभिसम्बुध्यते। एकविज्ञानसन्ततयः सत्त्वा इति वचनादसंभवित्वेनेति भावः। उप्रन्यथा तर्हि बुध्यत इति चेदाइ। न चान्यच तेभ्यश्वित्तोत्पादेभ्योऽभि-संबुध्यत इति। यथोक्तचित्तव्यतिरेकेण चित्तान्तरेण नाभि-सम्बुध्यते, उप्रसंभवात् सर्वथा तर्हि बोध्यसम्भवः स्यादित्याइ। त्रभिसम्बुध्यते चेत्यादि। पूर्वापरीभूतक्षणयोरेकविषयोप-योगज्ञापनपरेण दीपद्टष्टान्तन्यायेन बोधिनिष्पादककति-पयपदार्थप्रतिभासि प्रथमविज्ञानं पूर्ववत्यतौत्य तत्यति-भासाभ्यधिकविण्रिष्टार्थप्रतिभासिपश्चिमविज्ञानोदयादाभ्यां चित्तोत्पादाभ्यामभिसम्बुध्यते। बोधिसत्त्वोऽनुत्तरां बोधि-मित्यर्थः। यथोक्तेनैव च दौपद्टष्टान्तेनाष्टप्रकारा गम्भौर-धर्मता प्रतिसर्तव्या। तथा चोक्तम्।

पूर्वेंग बोधिनों युक्ता मनसा पश्चिमेन वा।

दीपदृष्टान्तयोगेन गम्भीरा धर्मताष्टधा ॥५८॥ इति। प्रसङ्गागतं निर्दिश्येदानौं भावनामार्गस्यबोधिसच्चा-नामवैवर्तिकलस्वत्यक्वयनाय यस्मिन् विषयेऽष्टविधगाम्भीयें तदक्तव्यमित्युत्पादगाम्भीयें तावत्कययन्नाइ। गम्भीरोऽयं भगवन्तित्यादि। त्रभिसंबुध्यते चेत्यादिना संटत्या स्वत्त्य-दयेन बोध्यधिगमोऽभ्युपगतः। सोऽपि न युक्त इत्याइ। तत्किं मन्यस इत्यादि। यच्चित्तं प्रथमश्वत्यवर्ति निरुडमपि नु तत्किं दितौयश्चत्ये संटत्या पुनरुत्पत्स्यते, यतः श्वत्त्वद्येन बोधिर्युक्ता स्यात्। निर्वयवविनष्टस्य पुनरुत्पादासम्भवा-

दाइ। नो हौदमिति। हेतुमन्तरेख फलासमावात् पश्चिमस्रगव्यापारेऽपि पारम्पर्येग प्रथमस्रगव्यापारोप-चारात् क्षणदयेन बोधिर्युक्ता न तु संदृत्यापि प्रयमक्षणस्य मुखतो व्यापार इत्यर्थः। ततश्चेदमुक्तं स्यात्। न पूर्वापर-क्षणाभ्यां न च भावनागम्य विशिष्टार्थोत्यादनमिदमुत्याद-गाम्भीर्यमिति। निरोधागाम्भीर्यार्थमाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते यचित्तमुत्यन्नमपि नु तन्निरोधधर्मौति । तचोत्यन-मतौतं विनष्टसत्ताकमिति यावत्। तत्त्वेन निरोधरूपत्वा-दाइ। निरोधधमौति। निरोधः श्रन्यता स एव धर्मोऽस्य विद्यत इति निरोधधर्मि । तथतात्मकमित्यर्थः । तस्य किं दितौये क्षे निरोध इत्याइ। तत् किं मन्यसे यन्निरोधधर्मि अपि नु तनिरोत्स्यत इति। उत्पनमाचमेव तनिरोध-ग्रासतां गतं तत्प्रक्षतित्वात् किं पुनर्निरोत्स्यत इत्यभि-प्रायादाइ। नो हौदं भगवनिति (p. 354, 1)। अनागतं किं निरोधधमीं पेतमित्याइ। तत्किं मन्यसे सुभूते यचित्त-मनुत्यन्नमपि नु तनिरोधधमौति। नो हौदमिति। भावनिवृत्तिस्वभावत्वादिनाशस्य नैवानुत्यनं निरोधधर्मि । तस्य किं निरोधोऽस्ति श्रेणान्तर इत्याइ। तत् किं मन्यसे सुभूते यनिरोधधर्मि अपि नु तनिरोत्स्यत इति। नो हौदमिति। प्रथमश्रगाभावेन दितौयश्रगनिरोधविरहान्नैव क्षणान्तरे निरोत्स्यते। वर्तमानस्य तर्ह्ति निरोध इति चेदाइ। तत्किं मन्यसे सुभूते यचित्तमनुत्पादानिरोधधर्मि अपि नु तनिरोत्स्यत इति । वर्तमानमपरोत्पादवैयर्था-

दनुत्पादधर्मि । सत्ताकाले विनाशाभावादनिरोधधर्मि । **रकानेकस्वभाववैधुर्यादिति मतिः** । नो हौदमिति। यद्येवमभावस्तर्द्धि निरुध्यत इत्याह। तत् किं मन्यसे सुभूते यो धर्मः प्रक्तवा स्वभावनिरुद्व एव स धर्मो निरोत्स्यत इति। स्वरूपेण स्वभावनिरुद्वो रूपादिस्वभावरहितो यो धर्मोऽ-भावसञ्चलः स एव धर्मः किं निरोत्स्यते । नो हीदमिति । **ग्रनन्तरं** चैयध्विकवस्तुनिरोधनिराकरणादविद्यमानत्वे-नाभावो नैव निरुध्यते। मायोपमता तर्ह्ति निरुध्यत इत्याइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या धर्माणां धर्मता सा निरोत्स्यत इति। नो हीदं भगवन्त्रिति। धर्मताऽविचारैक-रम्यताऽलीकरूपत्वात्तत्त्वेन नैव निरुध्यते। किन्तु सर्वस्यैवो-त्पनस्य वस्तुनः प्रक्तवा मायोपमस्य संचत्या निरोधा-निरोधगाम्भीर्यमित्युच्यते । तथतागाम्भीर्यार्थमाह । तत् किं मन्यसे सुभूते तथैव स्थास्यति यथा तथतेति। बोधि-सत्त्व इति भेषः। अविकल्पज्ञानविषयोपेतत्वादाह। तथैव भगवन् स्थास्यति यथा तथतेति। चैयध्विकबोधिसत्त्वानां तथतावदवस्थानेऽनित्या तथता स्यादिति चेदाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते यदि तथैव स्थास्यति यथा तथता तदा मा कूटस्थाभूदिति (p. 355, 1)। त्रकारप्रस्नेषादकूटस्थाऽनित्या माभूत्, ऋपि तु नित्या क्रूटस्था स्यादिति किं मन्यसे।

यः प्रतीत्यसमुत्यादः श्रून्यता सैव ते मता ।

इति वचनात् सांदृतश्वणिकपदार्थस्वभावत्वादाइ । नो हौदमिति । पदार्थरूपत्वान्नैव तर्हि गम्भीरेति चेदाह । तत् किं मन्यसे सुभूते गम्भौरा तथतेति । गम्भौरा भगवन्ति । रूपादिपदार्थावगमेऽपि तदव्यतिरिक्ता सास्तात्कर्तुमश्रव्यत्वात्तथता गम्भौरा दुर्बोधेति यावत् । ज्ञेयगाम्भौर्यार्थमाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते तथताया-चित्तमिति । तथतायामाधारभावस्याविद्यमानत्वादाइ । नो हौदमिति । तथतायामाधारभावस्याविद्यमानत्वादाइ । नो हौदमिति । तथताउव्यतिरिक्तं तर्हि चित्तं स्यादित्याइ । तत् किं मन्यसे सुभूते चित्तं तथतेति । नो हौदमिति । संवतिपरमार्थयोः परस्परपरिहाराचित्तं तथता नैव । त्रर्थादन्यचित्तं तथतायाः सकाशादिति चेदाइ । तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यत्तथतायाश्वित्तमिति ।

धर्मधातुविनिर्मुक्तो यस्माइमों न विद्यते।

इत्यभिप्रायवानाइ। नो हीदमिति। एतदुक्तम्। तथ-तातो न व्यतिरिक्तं नाप्यव्यतिरिक्तं चित्तमाचमिदं सर्वं वस्तु ग्रेयगाम्भीर्यमिति। ज्ञानगाम्भीर्यार्थमाइ। समनुपग्र्यसि त्वं सुभूते तथतामिति। नो हीदमिति। तथताखभावत्वा-त्तथतां तत्त्वतो न पग्र्यामि। त्रातोऽदर्श्रनमेव दर्शनं ज्ञान-गाम्भीर्यमिति मतिः। चर्यागाम्भीर्यार्थमाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते य एवं चरति स गम्भीरे चरतीति। एवमिति। तथतारूपेण। तत्त्वेन नैव कचिचरतीत्याइ। यो भगवन्नेवं चरति स न कचिचरतीति। एतदेव स्पष्टयन् तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। तथा हीत्यादि। एतदुक्तम्। यस्मात्तथतायां स्थितस्य तेऽनुस्थानविग्रेषाः समुदाचारा-स्ताच्विकहेतुफलाभावाद्यथाक्रमं न प्रवर्तन्ते, न समुदा-

चरन्ति, तसाइर्मतया सर्ववाचरणमेव चरणमिदं चर्या-गाम्गीर्यमिति । ऋदयगाम्गीर्यार्थमाइ । यः सुभूते बोधि-सच्च इत्यादि। क चरतौति कस्मिन् विषयेऽनुतिष्ठति ! परमार्थ इति । निमित्तानिमित्तदयसमुदाचाराभावाड्यर्म-धातौ चरत्वेवमद्वयगाम्भीर्थं स्वादिति भावः । तदेव स्पष्ट-यन्नाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते यो बोधिसचो महासच परमार्थे चरति स निमित्ते चरति (p. 356, 2)। नो हौदमिति । निमित्तानिमित्तसञ्जाप्रतिषेधाङ्गावाभावा-भिनिवेशलक्षणे निमित्ते नैव चरति। उपायकौशल-गाम्भीर्यार्थमाइ। तत् किं मन्यमे सुभूतेऽपि नु तस्य निमित्तमविभावितमिति । त्रविभावितमग्रहीणमत्वन्त-मिति यावत्। नो हौदमिति। सर्वधर्मानुपलमाबलान्नैव निमित्तमविनष्टमस्ति। यद्येवं तर्हि निमित्तं प्रहीगमिति चेदाइ । तत् किं मन्यसे सुभूतेऽपि नु बोधिसच्तस्य महासच्चस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो निमित्तं विभावितं भवतौति। प्रहागे यत्नाभावान्नैव निमित्तं प्रहीणमित्याह। न स भगवनित्यादि। बोधिसत्त्वचर्यां चरनिहैव प्रत्युत्यने जन्मनि कथमहं निमित्तप्रहाणमनुप्राप्नुयामिति नैवं बोधिसच्चो घटते व्यायच्छत इति यावत्। तत्प्रहागे च को दोष इत्याह। सचेत्पुनरित्यादि। कथमेकरू प्रहाणा-प्रहागे चेत्याह। एतज्जगवन्तित्यादि। एतद्र्पं संचत्या मायोपमं यल्लक्षणं यत्वरूपं यन्निमित्तं यज्जेतुकं रूपादि जानाति। तत्त्वतोऽनुत्यन्नत्वादानिमित्ते च धर्मधातौ

परिजयं करोत्येवं परमार्थेन प्रहार्ण संचत्या चाप्रहार्ण-मिदमुपायकौश्रखगाम्भीर्यमिति । तदेवमचिन्त्यविमोश्च-मुखखाभात्, परस्परविरुडार्थानुष्ठानेनोत्पादाद्यष्टविध-गाम्भीर्यमधिगमानुरूपव्यवहारप्रवर्तनात्, पोडश्रक्षणवत् भावनामार्गस्थावैवर्तिकलन्नश्रणं याद्यम् ।

तथा चोक्तम्।

उत्पादे च निरोधे च तथतायां गभीरता।

ज्ञेये ज्ञाने च चर्यायामदयोपायकौ शले ॥ ५८ ॥ इति अवैवर्तिकलस्रगकयनेन ग्रैस्रो बोधिसत्त्वसङ्घोऽभिहितः तदनु संक्षेग्रव्यवदानविकल्पप्रहाग्रेन तद्भयसमताधि-गमादग्रैशो भवति, परेग शिक्षितव्याभावात् उपतोऽग्रैश्च-सङ्घलक्षणपरिदौपनाय संसारनिर्वाणसमता वक्तव्येत्याह । य ऋायुषान् सुभूते बोधिसत्त्व इत्यादि । ऋपिनुश्रब्दः किंग्रब्दार्थे प्रश्ने वर्तते। किं प्रज्ञापारमिता विवर्धते। र्षे हिमुपयातीत्यर्थः । नैव विवर्धत इत्याह । सचेदित्यादि । त्रव संसारव्यवदानाविकल्पज्ञानं यथाक्रमं स्वप्नादिवसाभि-सन्धिनोक्तम्। ऋभिप्रायस्त्वेवं लख्यते। यदि विपश्चप्रतिपश्च-विकल्पप्रहाणमधिकत्य तदुभयसमतावगमाद्यया दिवस-गतस्य भावनार्वाडः, तदा तथा स्वप्नान्तरगतस्यापि विवर्धत यावता यथा दिवसे न विवर्धेत तथा स्वप्नेऽपौति। एतदेव स्पष्टयितुं तत्कस्य हेतोरित्याशङ्घाह। अविकल्घो हौ-त्यादि। यदि दिवसे चरतः प्रज्ञापारमिता विवर्धेत तदा-भ्याससामर्थ्यात् स्वप्नेऽपि विपुलता स्याद्यावता नैव, यस्रात्सांसारिक-वैयवदानिकधर्माणां प्रतिभासमाचस्व-भावस्वप्रसदृश्रत्वेनावगमात्संसार् निर्वाणयोः स्वप्नदिवसस्व- भावयोर्नानात्वेन विपश्चप्रतिपश्चविकल्पाभ्यां विकल्पयितु-मग्रक्यत्वात् स्वप्नश्च दिवसश्चाविकल्पः समतात्मक इत्युक्तो भगवतेति यावत् । तथा चोक्तम् ।

स्वप्नोपमत्वाड्यमांगां भवशान्योर् कल्पना । इति

ननु सर्वधर्माणां स्वप्नसदृश्रत्वे सति दश्रकुश्रलादीना-मभावः स्वप्नावस्थायामिव जायदृशायामपि स्यादित्याइ। यत्पनरायुषान् सुभूते स्त्री वेत्यादि (p. 357, 4)। किमिति स्रेपाभिधायित्वान्नैवेत्यर्थः। स्वरूपोपचयादाचयः। कार्य-जननसामर्थ्याद्पचयः। तदत्त्वप्नतुत्त्वत्वेन प्रयोगादीना-मभावाद्दिवसेऽपि गुभागुभकर्मणोऽभावः स्यादिति भावः। परमार्थतो नैवाचयोपचयावित्याह । यथा स्वप्नोपमा इत्यादि। संदृत्या तु कर्मफलसम्बन्धस्यामीष्टत्वात् मिर्ड-नोपइतं चित्तं खप्ने तेनासमं फलमिति दृष्टान्तासिडिः स्यादित्याइ। ऋष पुनरायुषानित्यादि। तस्य कर्मण इति स्वप्नावस्थाभाविनः । एतदेव स्पष्टयन्नाह । कषञ्चेत्यादि । तच प्रयोगादिनिष्पादनात् कायवाक्चित्तोपघातादाऽहो हतः साधु हतः सुष्ठु हतः सर्वचात्मव्यापारोपलमान्मया हत इत्यर्थभेदो वाच्यः। एतदुक्तम्। यथा बाह्यार्थनये **स्रणिकतया निर्हेतुकविना**ग्रे कर्मजं लेाकवैचिच्यमिति सिडान्ताच परमार्थतो न कश्चिन्न केनचिडतो नापि केनचिहृद्दीतमित्याद्युपगमे प्रदत्तसन्तान-कारयचिदव्यं निरुत्रपदार्थोत्पादनात्मारणाद्यध्यवसायदारेणायोनिश्रो-मनस्कारादिमतोऽकुण्रलादिवत् प्रार्णातिपातादयो दिवसे व्यवस्थाप्यन्ते, तथा स्वप्नेऽप्युपचितकुश्रलाकुश्लस्य प्रबुडा-वस्थायामहो इत इत्यादिविकल्पेन प्रयोगावस्थाद्यभि-

880

निवेशपरिपुष्धा परिपोषप्राप्तेर्बेह्रिर्थनयेनापि स्वप्ना-वस्थायामिवेति दृष्टान्तासिडिः। अतो मध्यमकनयेन जाय-दवस्थायामपि स्वप्नसदशे वस्तुनि तदनुरूपार्थे भावाद्य-भिनिवेग्रेनाखण्डितसकलविपर्यासबन्धनानां कुण्रलादयो व्यवस्थाप्यन्ते। किन्तु मिडादिकम्रान्तिकारणत्वेनास्पष्टा-कुश्रलप्रतिपत्त्या स्वप्ने न्यूनं फलं जाग्रदवस्थायां तु मिडा-दिकभान्तिकारणविगमात्स्पष्टानाकुलप्रतिभासत्वेनाधिकं फलम् । स्वप्नावस्थायामपि कर्मफलसङ्घावस्याभिमतत्वा-दभिक्षुत्वादिदोषो नोद्भावनौयः । शिष्ठादत्तकवत् संवरा-संवरत्वस्य भगवत्प्रज्ञतिवश्वादेवावस्थाप्यमानत्वादिति । विकल्पबलाद्यदि कर्मणः परिपोषस्तदा प्रतिपन्नविरोधेऽपि विकल्पानुरुच्या तथागतस्यापि स्यादित्याह। सचेदायुष्मन् सुभूत इत्यादि। विकल्पयन् क्षयसंज्ञामुत्पादयति स्रौणा मे संसारिणः स्तन्धा इत्यादि क्षयसंज्ञां करोति । तस्यापि कर्मग इति क्षेश्रप्रहाणकारिणो मनस्कारस्य कर्मणः स्वरूपोपचयादाचयः । कार्यजननसामर्थ्याद्पचयः स्यात् । ततश्वोपचितस्य कर्मणः प्राप्तव्यफलविभेषसङ्गावादपरि-निष्यन्न एव तथागतः स्यादिति भावः। विनेंयानुरोधेन तथागतस्य श्लौणा मे जातिरित्यादिविकल्पो व्यवस्थापितो न तु तत्त्वत इत्याह। नो हीदमिति (p. 358, 1)। एतदेव समर्थयितुं तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाह। सर्वकल्पविकल्पे-त्यादि। सर्वकल्पा रूपादयः स्वसामान्यलन्वरणात्मका नि-र्विकल्पसविकल्पज्ञानालम्बनस्थानौयास्तेषु विकल्पस्तदुप-लमासेन प्रहीणो रहितो निर्विकल्पधर्मताधिगमादित्यर्थः। त्रासम्बनोपसमामन्तरेख मानसं कर्म चित्तं चान्धेषां कस्मान्न प्रवर्तत इति चेदाह। एवमेवेत्यादि। धर्मतैषा प्रतौत्यसमुत्पादधर्मतया यस्मादनालम्बनं कर्म चित्तं च नोत्पद्यते, तस्मात्सालम्बनमेवोत्पद्यत इति। एतदेव स्पष्टयन्नाह। दृष्टश्रुतेत्यादि। तच,

तदतद्रपिणो भावास्तदतद्रपहेतुजाः ।

इति न्यायेन काचिदुडिः संक्षेशालम्बना संक्षेशं परि-रस्ताति । काचिद्दबिर्व्यवदानालम्बना व्यवदानं परि-यह्लाति । चेतनेति बुडिरित्येके । चेतना मानसं कर्मेति वचनात् कर्मैव पर्यायेग्गेक्तमित्यपरे। उपसंहरनाइ। तस्मात्तर्द्यायुषावित्यादि। अतौतानागतस्यासचेनालम्बन-भावानुपपत्तेर्वर्तमानस्य चार्थस्य साकारज्ञानादिभिर्प्रहौतु-मण्रकालेन सर्वात्तम्बनण्नून्यत्वे सालम्बनापि चेतना कथ-मुत्पचत इत्याह। यदायुषान् सुभूत इत्यादि। विविक्ता-नौति। आलम्बनभावरहितत्वेन श्रन्यानि। संदृत्याऽभूत-परिकल्पालम्बनादुत्पद्यत इत्याह। निमित्तीक्तवेत्यादि। रूपादिगतमसाधारणं चिह्नं तत्त्वेनानिमित्तमपि यथादर्शनं निमित्तीक्तत्यारोप्येति यावत्। यावदित्यनेन विज्ञानप्रत्ययं नामरूपमित्यादिपरिग्रहः। लेगकव्यवहारमुपादायेति संहतिमधिक्तयोत्पद्यत इत्यनन्तरं उच्चत इति श्रेषः। स्वप्ने-ऽपि कर्मफलसम्बन्धास्तित्वे प्रतिपादिते पुनरौपलमिक-जनानुरोधेनाश्रङ्गयनाह। यदायुषान् सुभूत इत्यादि। परिहृतेऽप्यर्थे पुनराश्रद्धायामानन्त्येन कः सचेताः परि-इरतौत्यभिप्रायादाइ। ऋयमायुषान् शारिपुच मैचेय इत्यादि (p. 359, 1)। कायसाक्षीति। ऋईत्त्वप्रतिपन्नको-

अनागामी निरोधलाभी कायसाक्षी। तद्वदु बत्वप्रतिपन्न-कत्वेनार्थमैचेयः कायसास्ती। एतमर्थमिति स्वप्ने परि-णामितम्। किन्तदानमिति प्रश्नम्। सुभूतिवचनादेवार्य-मैचेयमामन्त्रयन्नाइ । ऋथ खल्वायुष्मनित्यादि । प्रति-पादितेऽप्यर्थं प्रत्येकविनेयभेदेन पुनः पुनराश्रज्जायां भूयो भूयः परिहाराभिधानेऽपि न सर्वेषामेकबुडोत्पादकाल एव विपर्यासापनयनं श्रक्यं कर्तुं भव्यानामेवार्थकरणा-दित्येतत्प्रश्नविसर्जनाधिकारेग्यैवानागतबुद्वपरम्परोत्पत्ति-रित्यपरिसमाप्तिनिर्देशोऽयं प्रश्नस्तत्यरिसमाप्तौ सत्यां कर्तव्याभावादनागतवुद्वोत्पादवैयर्थ्यप्रसङ्गञ्चेत्यभिप्रायवान् परिइर्तुकामत्वेनाइ । यदायुषान् सुभूतिरेवमाह्तेत्यादि । सम्भवमधिक्तत्य विकल्पयन्नाइ । किं पुनरायुष्मन् सुभूते यदेतन्नामधेयमित्यादि । तच तावन्न ग्रून्यता विसर्जयतौ-त्याह। या खलु पुनरित्यादि। न सा प्रतिबर्लेति। अविद्यमानत्वान सा समर्था। रूपादयोऽपि न शक्ता इत्याह। तमप्यहमित्यादि (p 360, 1)। कर्तृकर्मकियानुप-समामेदेन यो धर्मी विसर्जयेत्, यो धर्मी विसर्जयितव्यः, येन धर्मेंग विसर्जयेदित्युपादानम् । त्रात्मानं विषयौ-कत्योक्तम् । यो धर्मो व्याक्तत इति । सर्वधर्मानुपलमो न घटत इत्याइ । कचित् पुनरित्यादि । कचिदिति यदि । एतदुक्तम्। यदि त्वया एते रूपादयो धर्मा एवं साम्ला-त्कृता यथैनान् धर्मान् वाचा भाषसे, तदा विकल्पार्थोप-ज्ञम्मवद्धिगतार्थोपज्ञम्मसद्वावे विसर्जकभावेन कथं सर्व-धर्मानुपत्तम इति । नैवमधिगत इत्याह । न मयायुषा-

नित्यादि। प्रयोगाद्यवस्थासु न वेद्मीत्यादि योज्यम्। कथं तहौँत्याह। ऋषि तु खलु पुनरित्यादि। एतद्क्तम्। सर्वधर्मानुपलमालक्षणनिर्विकल्पकज्ञानेनैवं स्वभावाः सर्व-धर्मा मायोपमत्वेन स्वभावत्वात् साह्यातुक्तता यथाधि-गमावस्थायां विकल्पासमुदाचारात्न कायेन स्पृश्येत, न वाचा भाष्येत, न मनसा समन्वाहियेत। यसादिकल्पा-नुगमे विपर्याससमुद्भवादधिगमो न स्यात्ततश्चाधिगमोत्तर-कालमुद्भावनासंहत्या व्यवहार इति। आवकागोचरो निर्विकल्पकज्ञानाधिगम इत्याह। गम्भीरप्रज्ञ इत्यादि। आवकाणामौद्दश ग्वाधिगम इत्याह । कुतस्ते शारिपुचे-त्यादि । निर्विकल्पज्ञानमात्रेणाधिगमस्य तुल्यत्वाझमौर-प्रज्ञोऽयमिति । नैवच्चित्तमुत्पादनौयमित्यर्थः । तुख्यत्वमेव कथयनाइ। समनुपश्चसि त्वमित्यादि। तं धर्मश्चयानु-त्पादज्ञानलप्त्रणमईत्वं विकल्पज्ञानेनाधिगमकाले किं त्वं पश्चस्युपलभस इति यावत्। विपर्यस्तत्वेनाधिगमविरोधि-लान्नैवेत्याह। नो हौदमिति। बोधिसचानामौदृश् एवाधिगमकाले न्याय इत्याह। एवमेव शारिपुचेत्यादि (p. 361, 1)। तदेवं कर्माभावादिचोद्यानां यथोक्ता एव प्रतिसमाधयो ग्राह्याः । तथा चोक्तम् ।

कर्माभावादिचोद्यानां परिहारा यथोदिताः ॥ ई०॥ इति संसारनिर्वाणसमतामुपसंहतुं तद्देश्रनायास्तादात्विकं प्रयोजनमधिकत्याह । स चरन्नोत्त्तस्यतौत्यादि । अनुप-सम्मचर्यया सब्धशक्तित्वान्नाहं नाभिसम्भोत्स्येऽपितु नियत-मभिसंभोत्स्य इत्येवायं योगमापद्यते । विभावितोभय- व्यभिसमयालङ्कारालोकः ।

समतो बुद्वो भवति । स्वबुद्वश्वेच इत्यनन्तरं सत्त्वभाजन-लेाकभेदेन दिविधबुद्वश्वेचविश्रुद्विं निर्दिश्वचाह । पुनरपरं शारिपुचेत्यादि । तच सत्त्वलेाकस्याश्रुद्विर्या जिघत्सादिका तस्याः प्रतिपश्चेग् दिव्योपभोगादिश्रुद्धुपसंहारतः, तथा भाजनलेाकस्याशुद्विर्या स्थागुकण्टकादिका तस्याः प्रति-पश्चेग् समपागितल्जातादिश्रुद्धुपसंहारतो यथाक्रमं दिविधबुद्वश्चेचविशुद्विरित्यभिसंश्चेपतः । तथा चोक्तम् ।

सत्त्वलेाकस्य याऽशुडिस्तस्याः शुद्धपहारतः ।

तथा भाजनलेाकस्य बुड्राक्षेत्रस्य भुडता ॥ई१॥ इति। विस्तरस्तु यथास्त्रचं सुबोधम्। तच किञ्चिद्च्यते। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। तथा हि तेन सर्वमित्यादि। रतदेव स्पष्टयन्नाइ। तेनैवं चित्तमित्यादि। तच सर्वेण वर्णसंस्थानवस्तुरूपेण, सर्वं तज्जातिभेदभिन्नं वस्तु, सर्वथा तदेकैकजातिप्रकारभेदेन, सर्वं यथासम्भवप्रकारम् । स्व-रूपविरहान भविष्यन्ति, तत्कृतचिह्नाभावान प्रज्ञाखन्ते। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह । सर्वस्वपरित्यागकुश-साभिरता हीत्यादि। एतदेव विस्तारयनाह। तेनैवं चित्तमित्यादि। व्यापादकोधरोषा (p. 362, 2) इति। व्यापादः सत्त्वविद्वेषः। क्रोधः सत्त्वासत्त्वयोराघातः। रोषो वैरानुबन्धः । चित्तविभेषोत्पादात्तया च करिष्यामि । प्रतिपत्त्या सम्पादनात्तवा च प्रतिपत्स्ये। च्रतिश्यवीर्य-करणाद्यापत्स्ये। पानीयाभावात्पानीयकान्तारं तद्भयम्। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्घाह । असंचस्तित्यादि ।

अष्टाङ्गोपेतपानौयं सुगन्धिखादुश्रीतलम् । लघ्वच्छं मुचि पातुश्च कुष्टिकरण्जै न बाधते ॥ इत्युदकलाभादष्टाङ्गोपेतपानौयलाभिनः । म्टदुमध्या-धिमाचभेदेन सुखिताः सुखसमङ्गिनः सर्वसुखसमर्पिताः (p. 363, 13) । दर्शनपथप्राप्तत्वे प्राद्रभविष्यति । उपभोग-योग्यत्वेनोत्पत्स्यते । स्थितिहेतुत्वादन्नादयो जौवितपरि-ष्काराः । चिरेगेत्यतिदीर्घकालेन । पूर्ववत्तत्कस्य हेतो-रित्याश्रङ्घाह। यो हि चित्तश्रण इत्यादि (p. 364, 9)। यसाद्यश्वित्तश्रणस्तत्त्वतोऽनुत्पन्नः संटत्या सैषा चिरकाल-वतौ प्रथमकार गरहितत्वादनादिर पूर्वा कोटिः । पर्यन्तो भागो बुद्धत्वावस्था श्रन्यतास्वभावत्वाद्यदुताकोटिस्तस्मा-चिरेणाभिसम्बोधादुचासादि न कर्तव्यम् । दुष्करसंज्ञा च नोत्पादयितव्येत्यर्थः । भयभैरवेभ्य इति । बाह्यं व्याडादि-भयम्। ऋध्यातमं ज्वरादिभैरवम्। यथोक्तबुद्वश्चेवपरि-शोधनेऽश्रव्यानुष्ठानत्वान कश्चित्यवर्तत इति चेदाह । अय खसु तच पर्षदौत्यादि (p. 365, 7)। ग्रच स्थान इति। त्रभ्यासयोगेन शक्वत्वान्निर्दिष्टबुद्वश्चेचपरिशोधने, तदा-श्रयसम्पत्तिबलाद्याकरणनिमित्तं जातमित्याह । ऋथ खलु भगवानित्यादि । मूर्धन्यन्तरधीयत इति । धर्मतैषा यदा तथागतत्वेन व्याकरणं कर्तव्यं, तदोष्णीषसन्धौ रफ्सयो-ऽन्तर्ज्ञौनाः । निमित्तदर्शनात्मञ्चातातिश्रयत्वेनार्यगङ्गदेवा विह्तिपूर्जेत्यादि । समनन्तरप्रादुष्कृते चेत्यादि । बहुधा ग्रहीतसम्बन्धत्वेन सितप्रयोजनं प्रश्नयन्नाह। ऋष खल्वा-युष्मानानन्द इत्यादि (p. 366, 3) । स्वरूपमावेदयनाइ ।

इयमानन्देत्यादि। सम्यक्सम्बोधिमभिसम्भोत्स्यत इति व्याकरणेन पार्षदानामेवंविधबुडन्नेचविश्रुडिलाभसम्प्रत्यये साहिस्मावः स्त्चित इति केचित्। अभिसम्बोध्यवस्थातः प्रागपि व्याकुर्वनाह । सेयमानन्देत्यादि । व्याक्ततानामेव तचोत्पादादिसाय इत्याह । ऋथ खल्वायुषात (p. 367, 5) इत्यादि । साधूक्तत्वादाह । एवमेतदित्यादि । तच क्लेशा-वरणप्रहाणाद्त्तीर्णपद्भाः । मूर्धाभिसमयेऽवस्थितत्वादोधि-परिनिष्पच्युपगताः । आवकसङ्घमपि व्याकुर्वन्नाह । तस्य खलु पुनरित्यादि। तथैव तत्कस्य डेतोरित्याश्रङ्खाइ। तावन्त इत्यादि । इतपुखानां निष्यन्नप्रणिधानत्वेनाह । तेन खलु पुनरित्यादि । उपमंहरन्नाह । सुवर्श्वपुष्पस्वे-त्यादि (p. 368, 2)। ज्रत्याञ्चर्यं जुत्वा पूर्वयोगं प्रञ्नयनाह। ग्रनया भगवन्तित्यादि । स्वरूपमावेदयनाह । त्रनया-नन्देत्यादि। प्रशिधानानुरूपमेवेदं सर्वप्रकारव्याकरण-मित्याइ। इतपरिकर्मेत्यादि (p. 369, 5)। तच प्राप्तदर्शन-मार्गत्वात्कृतपरिकर्मा । विदितभावनापथस्वभावत्वात्कृत-पर्यन्ता। तथैव खहस्तयनाह। एवमेतदित्यादि॥

त्र्वभिसमयालद्भारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां गङ्गदेवा भगिनौपरिवर्तो नामैकोनविंग्रतितमः ॥

निष्पादितबुड्वश्चेचविशुडिनोपायकौश्लेन समारं परि-पूर्य पश्चाद्यथाभव्यतया बुद्दकृत्यं स्वबुद्ध सेचे कर गौयमित्यु-पायकौश्रचं वक्तव्यम् । तचास्य विषयं प्रतिपाद्यितुं प्रश्नयनाइ। प्रज्ञापार्मितायामित्यादि (p. 370, 1)। परि-हारार्थमाह। इह सुभूत इत्यादि। रूपमिति तां धर्मतां धर्मतयेति तां ग्रन्यतां धर्मतया ग्रन्यतया रूपं वस्त्विति प्रत्यवेक्षमाणो यथा न समनुपग्न्येच्छ्रन्यतां ग्रून्यतास्वभावे-नास्तौति यथा नोपलभने तथा प्रत्यवेश्वितव्यमिति यावत्। रतदुक्तम्। मायोपमः श्रून्यतादिरुपायकोश्रलविषय इति। कथं पुनरभ्यासेऽपि नाधिगच्छतीत्याह। यद्भगवन्नित्यादि। त्रस्य परिहारेगोपायकौश्रलप्रयोगं निर्दिशनाइ। यतः सुभूत इत्यादि। सर्वाकारवरोपेतामिति दानाद्यविकलाम्। असमाहित ग्वेति। प्रज्ञापारमिता च महोपायकौश्रला-तिमका मया परिग्रहीता भविष्यति। न च श्रून्यता साह्यात्कुतेत्यभिप्रायादेतन्त्रिष्ठ एव श्रुन्यतासमाधौ चित्तं धार्यति। ऋव च मध्ये जिनजननौसामर्थ्यान परिहौयते बोधिपश्चेर्धर्मैः, न चाश्रवक्षयं कामभवाश्रवप्रहाणं सच्चिन्य सच्चार्थं प्रतिजन्मप्रतियहात् करोति श्रन्थतासमाध्यालम्ब-नादाश्रवश्चये च परिजयं करोतौत्यर्थः। एतदेव स्पष्टय-नाइ। यसिन् समय इत्यादि (p. 371, 3)। कथमभ्यासेऽपि न सास्रात्कर्तव्यमिति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। एवमारूढ-कुण्रचेत्यादि । भूतकोटिं न साम्रात्करोतौति । एतद्क्तम् । सर्वाकारभावनापरिजयप्रत्यवेष्ठासाष्ठात्करणकालाकाल-ज्ञानप्रयोगसामर्थ्यात्तस्मिन् समाधौ स्थितोऽपि न ग्रून्यता-

मधिगच्छेदिति। उपायः पुनर्दश्विधी भवति। तच तावत प्रतिबन्धसमतिक्रमग्रेनान्तरायिकधर्मसमतिक्रमग्रोपायार्थ-माह। तद्यथापि नामेत्यादि। तत्र शौर्यरूपगुर्थेर्म्टदु-मध्याधिमाचैः यथाक्रममुपेतत्वात्परमश्रूरश्च भवेदित्यादि नवपदानि वाच्यानि। ग्रन्यार्थग्रहणसमर्थत्वान्मेधावी। करणपाटवाद्वचनसमर्थः। प्रञ्नपरिहारात् प्रतिवचनसमर्थः। स्तमितत्वाभावात्प्रतिभानसम्पनः। स्वीकारार्थसम्पादना-त्रतिपत्तिसम्पनः। हेयोपादेयत्वेन कालादौनां परिज्ञाना-त्कालदेशज्ञः, स्थानज्ञः। मुख्यतो धनुषि सुशिक्षितत्वादि-षस्त्रेषु परमगतिं गतः । बह्ननां दढानाच्च प्रहरणानां निवारकत्वाद्वहुप्रहरणावरणो टढप्रहरणावरणः। परा-वर्जनकराः कायादिविकाराः कलाः । चिचकर्मादौनि शिल्पस्थानानि । स्मृतिमानित्यादि । सुगमम् । निर्वर्तन-सामर्थ्यान्निस्तरणसमर्थः। केनचिदेव कारणसामग्रीयोगे-नामिचाद्युपनिपातेन । चित्तवाक्कायविकारापादनाद्यथा-क्रमं महाप्रतिभयं भौषणं रोमहर्षणम्। सर्वोपद्रवरहित-त्वेन शान्त्या श्लेमेगापक्रमयिष्यामि । श्रीरसौस्थित्या-त्पछ्या स्वस्तिना परिमोचयिष्यामि। एकद्रव्याभिलाषा-दयालुत्वादतिस्निग्धः। दाक्षिण्ययोगात्मानुकोशः। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। तथा हि भगवन्त्रित्यादि (p. 373, 3)। कायचित्तपौडारहितत्वादक्षतोऽनुपहतः। दृष्टान्तमेवं निर्दिश्य दार्ष्टान्तिकार्थमाइ। एवमेव सुभूते **वोधिसच्च इत्यादि । तच सच्चेषु सुखसंयोगदुः**खवियोग-

सुखाविस्लेषहितकरणाश्रयसम्हडौ सपरिवाराः समाधयो यथाकमं मैचीकरुणामुदितोपेशाः। तथैव तत्कस्य हेतो-रित्याग्रङ्खाह। तथा द्यस्येत्यादि। एतदेव स्पष्टयनाह। यसिन् समय इत्यादि । मारपक्षं चातिक्रम्येत्यनेनान्तरा-यिकधर्मसमतिक्रमगोपायः स्त्रचितः स्यात्। उपसंहर-नाइ। यसिनित्यादि (p. 374, 2)। विभावितसर्वसमत्वेना-प्रतिष्ठितविद्वारोपायं कथयनाइ । तद्यथापि नाम सुभूते पश्चीत्यादि। न च तचापि निश्रितो न च प्रतिष्ठित इति। त्राकाश्रस्यासच्वान्न तच बुद्धा निश्रितो नापि कायेन स्थितोऽय च तसिमनेव विहरतीत्यप्रतिष्ठितविहारोपायो ज्ञापितः स्यात्। दार्षान्तिकार्थमाइ। एवमेव सुभूते बोधि-सच्च इत्यादि । प्रणिधानसम्टज्ञा पूर्वप्रणिधानानुहत्त्युपायं निर्दिणनाह। तद्यथापि नाम सुभूते बलवानित्यादि। यावन्नाकांश्वेदित्यनेन प्रणिधानावेधमुपादायानुरुत्तिज्ञी-पिता। प्रक्तार्थं बोधिसत्त्वे नियोजयन्नाइ। एवमेव सुभूत इत्यादि। भावनाविश्रेषमार्गाभ्यां यथाक्रमं परिपक्वानि सुपरिपकानि। उपसंहरवाह। तसात्तर्हि सुभूत इत्यादि (p. 375, 1)। स्वभ्यस्तसर्वदुष्करत्वेनासाधारगोपायं प्रति-पादयन्नाइ । दुष्करकारको भगवन्तित्यादि । अुतचिन्ता-भावनाभिर्यथाक्रमं श्रून्यतायां चरतौत्यादि योज्यम्। साधूक्तत्वेनानुवदनाइ। एवमेतदित्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाद्द। तथा हीत्यादि। अमुमेवार्थं समर्थय-

नाइ। यदा बोधिसत्तव इत्यादि। पूर्ववत्तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाह। तथा द्यस्येत्यादि। न साम्रात्करोतौति (p. 376, 2)। सर्वसत्त्वापरित्यागाश्रयसामर्थ्येन भूतकोटेरनधिगमादसा-धार गोपायो ज्ञापितः स्यात्। सर्वधर्मानुपलमादसक्तो-पायं वत्तुमाइ। पुनरपरं सुभूते यदा बोधिसच्च इत्यादि। सत्त्वसंज्ञ्येति। भावाभिनिवेश्रेन। न च परिहीयत इति। त्राखादनोपलमोन परिहाणिसमवानौचादि-सर्वकुश्रलधर्मापरिहाणिवचनादनास्वादनोपायः द्वचितः स्यात्। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याग्रद्धाह। उपायकौग्रच्य-परिग्रहीतो हीत्यादि । श्रन्यताविमोश्रमुखत्वेनानुपलमो-पायार्थमाह। पुनरपरं सुभूते बोधिसच्चस्य महासच्च-स्यैवं भवति । दौर्घराचममौ सत्त्वा उपलमो चरन्ती-त्यादि । श्रन्यतासमाधिविमोश्चमुखं समापद्यत इत्यादि (p. 377, 2)। श्रन्यतासमाधिविमोश्चमुखभावनापरिपूरिगम-नादनुपलमोपायः परिदौपितः। निमित्तानुपलमाद-निमित्तोपायार्थमाइ। पुनरपरं सुभूते बोधिसत्त्वस्य महा-सत्त्वस्यैवं भवति । दीर्घराचममी सत्त्वा निमित्तसंज्ञये-त्रनिमित्तं समाधिविमोश्चमुखं समापद्यत त्यादि । इति । अनिमित्तसमाधिविमोश्चमुखभावनापरिपूरिगमने-नानिमित्तोपायो गदितः । प्रशिधानानुपलमोनाप्रशि-धानोपायार्थमाइ। पुनरपरं सुभूते बोधिसच्चस्य महा-सत्त्वस्यैवं भवति। दौर्घराचममौ सत्त्वा नित्यसञ्ज्ञ्येत्यादि।

ग्रप्रणिहितं समाधिविमोक्समिति (p. 378, 2)। ग्रप्रणिहित-समाधिविमोष्टमुखभावनापरिपूरिगमनेनाप्रणिधानोपायः स्त्रचितः । श्रन्यतादीनां श्रावकादिसाधारणत्वेऽपि तद्-पायविग्रेषणार्थमाइ । यो हि कश्चित् सुभूते बोधिसत्त्व इत्यादि । तच श्रन्यतादिचिविमोश्चमुखविपर्ययेगोपलमो चरिताविन इत्यादि चिधोक्तं तस्यैव च व्याखानं पिण्डसंज्ञायामित्यादिना यथाक्रमं कृतम् । श्रून्यतात इत्यादावाद्यादित्वेन सप्तम्यन्तात्तसिः । रतदत्तम् । क्तपादियोगादेवं ज्ञानधर्मसमन्वागतो बोधिसच्चः श्रून्यतादौ यतेदित्यस्थानमेतदिति । प्रश्नपूर्वकावैवर्तिकधर्मकथनेना-वैवर्तिकलिङ्गोपायार्थं प्रश्नं कर्तुं शिक्षयव्नाह । एवं हि बोधिसत्त्व इत्यादि (p. 379, 3)। व्यतिरेकमुखेन निर्दिश-नाइ। सचेदित्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याण्रङ्खाह। यो ह्यसावित्यादि । तचावेणिको धर्मः सर्वसत्त्वापरि-त्यागस्तं अतचिन्ताभावनामयज्ञानोत्पादनार्थं यथाक्रमं न सूचयति, न प्रभावयति, नोपदर्श्यति, यतो न प्रजानाति परिष्ट्रष्टो न व्याकरोति न विसर्जयतौति यथा-संख्यं योज्यम्। तां भूमिमित्युपायकौश्रच्यम्। अन्वयमुखेन प्रतिपादयितुं काका प्रश्नयन्नाह । स्यात्पुनर्भगवन्नित्यादि (p. 380, 1) । तथैव परिहरनाह । स्यात्सुभूते इत्यादि । एवं प्रतिपद्येतेत्यादि । उपायकौग्रल्यं सर्वसत्त्वापरित्याग-आभ्यसनौय इत्यवगच्छेत्। एवं विसर्जयदिति। परैः ष्ट्रष्टस्यावैवर्तिकाधिगमानुरूपव्याकरणाव्याकरणाभ्यामवैव-

र्तिकानवैवर्तिकभावधारग्रेनावैवर्तिकलिङ्गोपायः स्त्चितः स्यात्। सर्वविषयज्ञानत्वेनाप्रमाग्रविषयोपायार्थं चाइ। तेन हि भगवन्नित्यादि। ऋसंहार्या इति। तेषां बोधि-सच्चानामसंहार्यत्वेनोपायस्य विषयाप्रमाग्रता ज्ञापिता भवेत्। तदेवं विषयप्रयोगाभ्यां समन्वागतं यथोक्तमेव दर्श्यविधमुपायकौश्रलं याद्यम्। तथा चोक्तम्।

विषयोऽस्य प्रयोगश्व शाचवाणामतिक्रमः ।

अप्रतिष्ठो यथावेधमसाधार गलसगः ॥ ई२ ॥

त्रसत्तोऽनुपलमश्च निमित्तप्रणिधिश्वतः ।

तस्तिङ्गं चाप्रमाणं च दश्रधोपायकौश्रलम् ॥ई३॥ इति कः पुनस्तिसर्वज्ञायाः सर्वाकाराभिसम्बोधस्य च विश्रेषः। प्रतिनियताकारविषयास्तिसः सर्वज्ञता यथोक्तेनाकारप्रति-नियमेन, समस्ताकारविषयस्तु सर्वाकाराभिसम्बोध इति केचित्। लाश्चर्णिकं चिसर्वज्ञताव्यवस्थानं प्रायोगिकस्तु सर्वाकाराभिसम्बोध इत्यन्ये। विपश्चप्रतिपश्चव्यवस्थान-प्रभावितः सर्वाकाराभिसम्बोधस्त्रिसर्वज्ञतास्तु न चैवं प्रक्षतिश्चान्ताकारत्वादित्यपरे। समाप्तः सर्वाकाराभि-संबोधः ॥

प्राप्तसर्वाकाराभिसम्बोधस्येदानौं प्रकर्षपर्यन्तोऽधिगम इति मूर्धाभिसमयो वक्तव्यस्तच खिङ्गं तावदस्याभिधानौयं येनासौ खिद्धाते। ततः स्वप्नावस्थायामप्यत्यभ्यासात्स्वप्न-सहग्रसर्वधर्मे क्षणं प्रथमं खिङ्गं वक्तुमाइ। सचेत्पुनः सुभूते बोधिसच्चो महासच्चः स्वप्नान्तरगतोऽपौत्यादि। सतद्क्तम्। एवं प्रज्ञोपायपरियहौता बोधिसच्चस्य योग-

धर्मभावना मूर्धप्राप्ता यत् खप्नान्तरे प्र्यस्य योगविदर्श्रना-मनस्तारास्तवाभूतधर्मा साह्यात्वरणेन सच्चधातुसापेष्टा एव प्रवर्तन्त इति। दितौयश्रावकादिभूमिस्पृहाचित्तानु-त्यादनज्जिङ्गार्थमाइ। पुनरपरं सुभूत इत्यादि। तचापूर्व-प्राप्त्यभिलाषः स्पृहा। प्राप्तावियोगेच्छा अनुशंसा चित्तम्। तृतौयतथागतादिदर्भनलिङ्गार्थमाह। ऋनेक्रणतायाः पर्षद चतुर्थबुद्वर्डिविकुर्वितोपलब्धिलिङ्गार्थमाह । इत्यादि । वैहायसमभ्युन्नम्येत्यादि (p. 381, 5)। पञ्चमखप्नोपमधर्म-देशनाचित्तोत्पादलिङ्गार्थमाइ। बोधिसत्त्वो महासत्त्वो नोचस्यतौत्यादि। षष्ठबुड्वश्चेचोपायप्रहाणानुस्मरणलिङ्गार्थ-नैरयिकान् सच्चानित्यादि । किमिदमपाय-माह । विशुडिर्सन्न मोनेति प्रश्नयनाह । तच सुभूते कथ-मित्यादि (p. 382, 4) । परिहरनाह । सचेत्सुभूते बोधिसच्व इत्यादि । सप्तमनगरादिदाइप्रश्रमनसत्याधिष्ठानसम्रडि-लिङ्गार्थमन्वयमुखेनाइ। नगरदाहे वेत्यादि। म्हद-मध्याधिमाचभेदेनापगमाद्यथाक्रममुपशाम्यतु शौतौभवतु त्रस्तं गच्छत्विति योज्यम् । व्यतिरेकमुखेनापि कथयन्नाइ । सचेन्नोपशाम्यतौत्यादि (p. 383, 2)। उभयथापि निर्दिश-नाह। सचेत्पुनरित्यादि। कर्मविपच्यत इति। सडर्म-प्रत्याखानम् । दृष्टधर्मसंवर्तनीयमेव कर्म सत्याधिष्ठाना-निष्यत्तेर्रोंर्मनस्यादि नानुभूयते। तत रवेति। जन्मा-न्तरसङ्ग्रहीतात्। त्रष्टमयश्चाद्यमनुष्यापगमसत्यवाव्य-निष्पत्तिलिङ्गार्थं व्यतिरेकमुखेनाइ। पुनरपरं सुभूते

यैराकारैरित्यादि। तच स्वयंप्रवेशाहृष्ठौतः सामर्थ्याधानेन कायादिविकारापादनादाविष्टः। सर्वाकारज्ञतादिपञ्च-विधाभिसमयेन सर्वपदार्थावगमाद्यथाक्रममज्ञातमित्या-दौनि पञ्चपदानि नेति पूर्वेण योज्यानि। अन्वयमुखेनापि कथयन्नाइ। सचेत्पुनः सुभूत इत्यादि॥

त्रभिसमयालद्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याखायासुपायकौग्रच्य-मौमांसापरिवर्ती नाम विंग्रतितमः ॥

\_\_\_\_\_

माराधिष्टानेनापक्रमणे सति नेदमष्टमं खिङ्गमित्याइ। तच खलु पुनरित्यादि (p. 384, 2)। तथैव तत्कस्य हेतो-रित्याश्रद्धाह। मारो हौत्यादि। अचिर्यानसम्प्रस्थित-स्रोति । मूर्धाभिसमयेऽधुना प्रटतस्य स्वरूपमहत्त्वादल-वत्तरं, कार्यनिवर्तकलात्तेजोवत्तरं, गौरवाकरणादवमंस्यते, हास्यस्थानीयत्वादुचग्धयिष्यति । त्रतिश्रयोत्त्वभिधाना-दुत्तापयिष्यति । निन्दाकरणात्कुत्सयिष्यति । वैरूष्य-निश्वारणात्यंश्रयिष्यति । मानस्योत्यादनविश्रेषाधानान्मानं जनयिष्यति। मानं सञ्चनयिष्यति। तथैवातिमान-मानातिमानाभिमानभेदेन पदषद्वं मानं वर्धयिष्यति । मानं संवर्धयिष्यति । मानं स्तमायिष्यति । मान-मुपस्तम्भयिष्यति । मानं टंहयिष्यति । मानमुपटंहयि-ष्यतौति यथाक्रमं योज्यम्। मिथ्यामानकरणानान-मुत्पादयिष्यति। स तेन मानेनेत्यादि। हीनादहं श्रेयान् सद्द भेन वासदृ इति चित्तोन्नतिर्मानः । सदृ श्रदहं श्रेयान् श्रेयसा वा सदृश इत्यतिमानः। श्रेयसः श्रेयानइमिति मानातिमानः। अप्राप्ताधिगमे प्राप्तमिप्रायाद्भिमानः। अगुणवतोऽपि गुणवानइमिति मिथ्यामानः । दूरीकरिष्यति सर्वज्ञतामित्यादि । एतदुक्तम् । मानेन दूरौकरिष्यति सर्व-ज्ञतां चिसर्वज्ञतात्मिकाम् । त्रतिमानमानातिमानाभि-मानैर्यथाक्रमं दूरीकरिष्यत्यनुत्तरं बुबज्ञानं सर्वाकाराभि-सम्बोधम्। खयम्भूज्ञानं मूर्धाभिसमयम्। सर्वज्जज्ञानमनु-पूर्वाभिसमयम्। मिथ्यामानेन च दूरीकरिष्यत्यनुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमेकश्रणाभिसम्बोधपूर्वकं धर्मकायाभिसमय-

मिति। न सेविष्यत इत्यादि (p. 381, 5) पदचयं अतादि-ज्ञानोत्पादनार्थम् । कल्पितपरतन्त्रपरिनिष्यन्नस्वरूप-परिज्ञानार्थं वा यथासंख्यं योज्यम् । प्रसङ्गान्मारकर्मप्रभेदं निर्दिश्रन् स्टद्मारकर्मार्थमाहः। पुनरपरमित्यादि। नामापदेशेनेति तन्नामकथनेन। नामाधिष्ठानेनेति माचादिनामव्यपदेशेन। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। तव हीदं नामधेयमित्यादि। तत्र ग्रामं परित्यज्य क्रोश-मात्रेणावस्थानादारण्यकः। ग्रहीतपिण्डपातसमादानत्वा-त्यैग्डपातिकः । रथ्याकर्पटचीवरत्वेन पां शुक्रूलिकः । ममस्तं भक्तादिकमादाय भोजनात्पश्चात्वलुभक्तिकः । एकाशनोपवेश्रेन यथेष्टं परिभोगादेकाशनिकः। यथा मंस्तीर्गकर्पटादौ श्रयनाद्यायासंस्तरिकः । संघात्र्यादि-विचौवरमावत्वाचैचौवरकः । भ्राशाने स्थितत्वेन भ्राशा-निकः। तथा दृष्ठमुलिकः। निषद्यया रात्रौ स्थाना-नैषद्यिकः। उपर्यावरणाभावेनाभ्यवकाशिकः। धतोर्णा-चौवरादित्वेन नामतिकः। ऋधिकाभिखाषाभावादल्पेच्छः। तावन्माचेण सन्तोषात्सन्तुष्टः। आपत्तिरहितत्वेन प्रविविक्तः। अल्पेच्छत्वादपगतपादम्रक्षणः । पूर्ववत्तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाह तथा हौत्यादि (p. 387, 13)। मध्यं मारकर्मार्थ-माइ। तं च मार इत्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्या-श्रङ्खाह (p. 388, 1)। तथा हि तवेत्यादि। अधिमाच-कर्मायमाइ। तस्य खलु पुनरित्यादि। पूर्ववत्तत्कस्य **चेतोरित्याण्ड्याइ। तथा हौत्यादि। स**द्भतत्वे <mark>कथ</mark>ं पुनरिदं मारकर्मेत्याण्ड्याह। ये खलु पुनरित्यादि।

तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। ये हीत्यादि। प्रधान-बुडत्वावस्थानामव्याकरणेन मारकर्मार्थमाइ। पुनरपर-मित्यादि । तच प्रयोगाद्यवस्थासु यथाक्रममनुवर्तितमनु-तद्भयं तुर्खायत्वेति (p. 389, 14)। यत्तेन विचिन्तितं, यच मारेग निर्दिष्टं नामधेयं तदेतद्भयं समेति सङ्गच्छत इति निरूप्य मंस्यत इति सम्बन्धः । तथैव सत्यत्वे कथं मारकर्मेत्याश्रद्धाइ। यानि च मयेत्यादि। एवं नामाप-देग्रेन बोधिसच्वानां तिरस्तारिणो दुर्र्सभा बोधिरित्यादि। सचेत्युनरित्यादि (p. 390, 7)। संधाव्य संसृत्येति। पाप-देश्ग्नयात्मानं निर्मलीक्तय निर्भिमानतां प्राप्येत्यर्थः। रतदेव स्पष्टयन्नाह। यदि चासावित्यादि। तच विदूषणा-प्रतिपश्चेग विगर्हिष्यति । समुदाचारप्रतिपश्चेग वान्ती-करिष्यति । स्वपरोपेक्षलज्जया जुगुप्तिष्यति । आश्रय-बस्तात् प्रतिनिःस्रव्यति । प्रत्यापत्तिबलात् प्रतिदेशयि-दौर्धकाललभ्यत्वेन दुर्लभा। तथैव तत्कस्य ष्यति । हेतोरित्याण्ड्याइ । तावहुरुतरं हीत्यादि । परापमान-समुत्यत्वेन यसान्मननापत्तिस्थानं तावहुरुतरं, येन बोधिदुर्र्लभा भवति, न त्वसमाविनीत्यर्थः । तथा हि ये प्रतिपश्चसनिधावपचयधर्माग्रस्ते सम्भवदत्यन्तोन्मूलनदश्च-प्रतिपश्चास्तद्यथा कनकमलादयः। यथोक्तधर्माण्य सर्व एव सबर्मावरणादय इति न्यायानिः शेषं छयं यात्येव मन-नापत्तिस्थानम् । यत्पुनः प्रराश्चन्तौत्यादि वचनं तदसत्यां प्रतिपक्षभावनायामिति ज्ञेयम्। ग्रन्थथा युक्तिविरोधो

बहुतरह्तचान्तविरोधश्च स्यात्। नियतवचनमप्येतेनैव व्याखातम्। अनियतवचनं पुनरसत्यामपि प्रतिपन्नभाव-नायां कादाचित्कफलत्वादित्यवसातव्यम्। मननापत्ति-स्थानस्य गुरुत्वमेवं दृष्टान्तेन स्पष्टयनाइ। तद्यथापि नामे-त्यादि । चतस्रो मूलापत्तय इति । वधस्तेयमैथुनान्टत-संज्ञिताः प्रधानापत्तयः। भिक्षुसंवर्म्रंशादभिक्षुः। आमणे-रत्वाभावाद्त्र्यमणः । उपासकभाववियोगाद्र्णाव्यपुचौयः । जन्मान्तरेऽप्यधिगमाभव्यत्वाज्ञुरुतरापत्तिरियं मननापत्तिः । त्रतिगुरुत्वमावेदयन्नाइ। तिष्ठन्वित्यादि। पञ्चेभ्य इति तथागतदुष्टचित्तरुधिरोत्पादादिभ्यः । गुरुतर इति । मानसहगतचित्तोत्पादसंख्यावच्छिन्ननरकवासानुभवनात् । नामापदेशेनैवं मार्कर्म निर्दिश्य विवेकगुग्रेनापि सद् (p. 391, 5) मारकर्मार्थमाइ। पुनरपरमित्यादि। तच वनप्रस्थो वनविश्रेषः । पश्चादिप्रतिसारित्वेन यावत्समाधे-रनधिगमादपरिशुडकायवाङ्मनस्तर्मान्तस्तदिपर्ययात्परि-भुडकायवाङ्मनस्कर्मान्तः। तथैव तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाह। तथा होत्यादि (p. 393, 3)। मध्यमारकर्मार्थ-माइ। किच्चापीत्यादि। इमं विवेकमिति। प्रज्ञापार-मितोपायकौण्रल्यात्मकं निःश्रित इत्यादि । स्टट्मध्याधि-माचावग्रहमेदात्तच विवेकेऽरख्यवासादी यथाक्रमं निःश्रित आलीनोऽध्यवसितस्तेनैवात्मोत्कर्षादध्यवसायमापन्नः। पूर्व-वत्तत्कस्य हेतोरित्याग्रद्धाह । यः सुभूत इत्यादि । विवेकेनेति । तेनारण्यवासादिना विवेकेन विहरन्नसिन् बोधिसच्चविवेके महोपायकौश्रलादौ न संदृश्यते। ऋधि-

माचमारकर्मार्थमाइ । तमेनमित्यादि । संकौर्शविद्वारे-ग्रेति (p. 394, 5) । आवकादिमनस्कारोपेतत्वात् । आकौर्श-विद्वारेग्रेति । महायानादहिर्गतविद्वारत्वात् । अन्यैर्वौधि-तत्त्वैरस्पृश्यत्वादोधिसत्त्वचर्ण्डात्तः । स्वपरवोधिसत्त्वविदू-षणादोधिमत्त्वदूषौ । वाङ्मात्रेण बोधिसत्त्वचर्याभ्युपगमा-दोधिसत्त्वप्रतिरूपकः । बोधिसत्त्वधर्मवियोगादोधिसत्त्वप्रति-वर्शिकः । बोधिसत्त्वसङ्घोपघातादोधिसत्त्वकारण्डवकः । आकत्त्पिकपरिभोगाचौरः । तयैव तत्कस्य हेतोरित्या-शङ्चाह । अभिमानपतिता हौत्यादि । पापधर्मयोगा-दविश्रुडधर्माणः । कल्याणमित्तविरहादनाचार्यः । अन्यथा-वादित्वादनार्यधर्माणः । नवमस्वयमभिज्ञापराक्रमकल्याण-मित्रमेवनलिङ्गार्थमाह । यस्य खलु पुनरित्यादि (p. 395, 4) ॥

> त्रभिसमयालद्भारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां मारकर्मपरिवर्ती नामैकविंग्रतितमः ॥ ६० ॥

नवममेव लिङ्गं कथयनाइ। ऋथ खस् भगव-नित्यादि (p. 396, 3)। तत्र फलावस्थाः षट्पारमिताः शास्ता, प्रथमाधिगममार्गसन्दर्शनास्त्रव्यालाेवाखा मार्गः, अधिकालेाकरूपत्वात् टडालेाकावस्या आलेाकः, याद्य-याहकाभावतत्त्वैकदेशप्रविष्टत्वात् तत्त्वार्थैकदेशप्रस्टतावस्था उल्का, अनन्तरं तत्त्वज्ञानोदयादानन्तर्यसमाध्यवस्था अव-भासः, सर्वोपद्रवनिवारणात् प्रथमायां भूमौ चाणं, तदाश्रयप्रयोगाबन्थत्वपदस्थानेन दितौयायां शर्गं। निरवद्यरतिवस्तुत्वात्तृतीयायां खयनं, परमार्यत्वागमन-पदस्थानेन चतुर्थ्यां परायगं, चैधातुकपरिच्छिन्नत्वा-त्यच्चम्यां द्वीपः, प्रज्ञापारमितास्वभावत्वात् षद्यां माता, उपायरूपत्वात्सप्तम्यां पिता, प्रणिधानात्मकत्वादष्टम्यां ज्ञानाय, बलपारमितालक्षणत्वानवम्धां बोधाय, ज्ञान-पारमितातिरिक्तत्वेन दश्रम्यामनुत्तरायै सम्यक्सम्बोधये संवर्तन्त इत्यर्थभेदः। अनुचलनकारणभोगागारसक्तिप्रति-पश्चेग यथाक्रमं दानशीलपारमिते। निरुत्तिकारणसां-सारिकसच्चविप्रतिपत्तिजदुःखदीर्घकालिकशुक्लपक्षप्रयोग-परिखेदप्रतिपश्चेग यथासंख्यं श्वान्तिवीर्यपारमिते । विप्र-णाण्रकारणविश्वेषदौष्पुच्चप्रतिपश्चेण तथैव ध्यानप्रचापार-मिते चेत्येवं विपसप्रतिपस्रव्यवस्थानतः पडिति संखाव्यव-स्थानम्। तथा चतस्टभिः पारमिताभिरविश्वेपकार गैरेका पारमिताऽविश्लेपः सम्पद्यते यमविश्लेपं निश्रित्य यथाव-डर्मतत्त्वावबोधादुडधर्माः समुदागच्छन्तौत्येवं सर्वबुडधर्म-समुदागमपदस्थानतः संखाव्यवस्थानम्। तथा दान-पार्मितया सचानुग्रहाच्छीलपारमितयाऽनुपघातात्,

स्रान्तिपारमितयोपघातमर्षेणात्, वीर्यपारमितया झत्य-व्यापारगमनात्, सत्त्वान् परिपाचने योग्यान् झत्वा विश्वित्तचित्तानां समाधानाय ध्यानपारमितया. समा-हितचित्तानां विमोस्राय प्रज्ञापारमितया, अववादनात् परिपाक इत्येवं सत्त्वपरिपाचनानुकूल्यतोऽपि संखाव्यव-स्थानमवसेयम्। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्घाह। अत्र हीत्यादि (p. 397, 3)। कल्यागमित्रार्थमेव स्पष्टयनाह। येऽपि ते सुभूत इत्यादि। पूर्ववत्तलस्य हेतोरित्या-श्रङ्खाइ। त्रासु हीत्यादि। यावांश्व कश्विदुइधर्म इत्यस्य सर्वाकारज्ञताद्यष्टाभिसमयक्रमेग् विभज्जनादुबज्ञानमित्यष्ट-पदानि । उपसंहरवाह । तसात्तहीँत्यादि । दश्रम-सर्वप्रकारप्रज्ञापारमिताशिक्षणलिङ्रार्थमाह । त्र्यासु खलु पुनरित्यादि (p. 398, 8)। तथैव तत्कस्य हेतोरित्या-श्रद्धाह। एषा हीत्यादि। दर्श्वनभावनाविभेषाग्रैश्रमार्ग-प्रापणाद्ययाक्रमं नायिकेत्यादि पदचतुष्टयम् । त्र्रादावु-त्पादनाज्ञनयित्री। पश्चात्संवर्धनाडात्री। पूर्ववत् तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। प्रज्ञापारमितेत्यादि। एकादशसर्वान-भिनिवेशलिङ्गार्थमाह। किं लक्ष्णेत्यादि। असङ्गलक्ष्णेति (p. 399, 1) । अनभिनिवेशस्वभावा । पद्परमत्वादाह । स्याङ्गगवन्तित्यादि। न्यायस्य तुच्यत्वादाद्द। एवमेतदि-त्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। सर्वधर्मा हीत्यादि। तच हेतुफलभावरहितत्वाद्यथासंखं विविक्ताः श्रन्या इति केचित्। श्रन्यत्वे संक्षेशाद्यभाव इत्याइ। यदि भगवन्तित्यादि। सर्वधर्मों नोपसभ्यत इति। श्रून्यत्वादेवेति

भावः । अस्य भाषितस्येति । संक्षेशाद्यनुपपत्तौ विविक्त-श्रन्यतादेशनायाः । प्रतिप्रश्नेन परिहर्तुमाइ । तत्किं मन्यस इत्यादि । संक्षेशो व्यवदानम्ब प्रज्ञायत इति श्रन्यत्वेऽपि सर्वधर्माणां संदृत्या कर्मफलसम्बन्धस्य विद्यमानत्वाद्यया-भिनिवेशस्तथा संक्षेशो यथा चानभिनिवेशस्तथा व्यवदानं प्रज्ञायत इति । दादश्वबुद्धबोध्यासन्तौभवनलिङ्गार्थमाइ । एवं च भगवंश्वरन् बोधिसत्त्व इत्यादि (p. 401, 1) । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याशद्धाह । अनविभूतमित्यादि । आद-र्शादिज्ञानचतुष्टयभेदेन बुद्धत्वमित्यादि पदचतुष्टयम् । तथैवानुवदनाह । एवमेतदित्यादि । एतावन्त्येव लिङ्गा-न्यवसातव्यानि । तथा चोक्तम् ।

खप्नान्तरेऽपि खप्नाभासर्वधर्मेक्षणादिकम् ।

मूर्धप्राप्तस्य येथ् <sup>(ख</sup>े कें दादश्रधा मतम् ॥१॥ इति चिन्नेनेवं सात्म्य<sup>4</sup> कतिप्रकारा विष्टित्ति। जम्बूद्दौपकादिसत्त्व श्र<sup>र्र</sup> तसत्कारादिपुख्यादिकां प्रथमां विष्टडिं वक्तुमाइ। सचेत् पुनः सुभूते ये जम्बूद्दौपे सत्त्वा दत्यादि। जम्बूद्दौपस्योपच्छर्णत्वाचिमाइस्तमहासाहस्त-खोकधातवौयसत्त्वानामय्यच य्रहणं <u>पञ्चविंशतिसाहसिका</u>यां तथाभिधानात्। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। यथा यथा हौत्यादि (p. 402, 11)। दक्षिणीयतां गच्छतौति। पुण्यश्चेचतां प्रतिपद्यते। एतदेव कुत इति। तत्कस्य हेतो-रित्याश्रद्धाह। तथा हौत्यादि। स्थापयित्वेति। परि-त्यच्य। पूर्ववत्तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। अग्रतिपुद्धला हौत्यादि । प्रत्यक्षानुमानागमार्थानधिगमादप्रतिपुद्धला

इत्यादिपदचयं दैश्विकत्वादित्यपरे। प्रकारान्तरेणापि पुण्याभिभवत्वं वक्तुमाइ । कथञ्चेत्यादि । बध्यगतानि-वेति। मरणार्हानिव। ष्रणांश्व विराजयत इति (p. 403, 4) पापानुष्ठानेन मनुष्यादिभावान्नाश्रयतः। दायकानामिति। समादायकानां। दानपतीनामिति। साष्टाादृणाम्। दन्तिणां विशोधयन्तीति सम्यकु फलवतीं कुर्वन्तीत्यर्थः। त्रनेन मनसिकारेऐति (p. 404, 3)। सत्त्वानां मार्गाप-देशादिस्वभावेन। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। यो ह्येनानित्यादि । स एवेति । महोपायकौश्रलाया मातु-रालम्बने स एव सत्त्वोपकारमनस्कारः। यथाऽयमिति मैच्चादिस्बभावो मनरूपरः। ष्ठपयेदित्यतिक्रामेत्। दितौयविश्रिष्टप्रज्ञापारमितामनस्तारस्वभावविष्टद्यर्थमाह । तद्यथापि नाम सुभूते केनं प्रेत्यादि। मणिरत्नज्ञाने वर्तमानेनेति। तत्परीक्षाशास्त्र गैसानात्। मणिरत्न-जातिज्ञेनेति। लक्षणपरिजयात्। थेवित् सा वाऽन्या वा प्रतिलच्या भवतौति (p 405, 2)। सा वा प्रज्ञापारमिता अन्या वा समाधिराजादिस्त्वान्तधर्मता प्राप्ता भवति। पुस्तकापेक्षया सा वाऽन्या वेति केचित्। श्रन्यत्वादविरहि-तत्वं घटत इत्याह। यत्पुनरित्यादि। परिहरनाह। सचेत्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । प्रज्ञेत्यादि एतद्त्तम् । यसात्प्रज्ञापारमिता श्रन्या तत्त्वतो विद्राड-परिहाणिरहिता, तसाच्छून्याः सर्वधर्मा इत्यालम्बनान्मन-स्तारस्यापि श्रन्यत्वाधिमोश्चे सत्यविपर्यत्वात् प्रज्ञापार्-

मितामनस्तारादिरहित इत्यादि। तृतौयातिश्रयानुत्पत्ति-कष्तान्तिलाभस्वरूपविरुद्यर्थं प्रश्नयनाह । सचेद्वगव-नित्यादि । परिहरनाह । न खलु पुनरित्यादि । बोधये समुदागच्छतौति (p. 406, 7)। एतद्क्तम्। यतः प्रज्ञापार-मिताया ह्रानिष्टडिप्रतिषेधबडोबोधिसत्त्वस्य परमार्थतो हानिरुह्यितिषेधस्ततो मायोपमभावनया संरत्या पुष्य-ज्ञानसंभारं समुदानयत्वनुत्तराञ्च सम्यक्संबोधिमभिसं-बुध्यतेऽन्यया तत्त्वतो हानिटडिसमावे विपर्यासोऽसन्नेवैति। एतदेव तत्त्वमित्याह। सचेत् सुभूते बोधिसत्त्व इत्यादि (p. 406,8)। चरत्ययं बोधिसत्त्व इत्यनेन कश्चित् तात्त्विन्ती धर्मः समाहित इत्यभिप्रायादाइ। विं पुनर्भग्वन् प्रज्ञा-पारमिता चरतौत्यादि। क्यं पुनरित्यादि। यदि यथोक्त-प्रकारप्रतिनिषेधेन सर्वच। नो हौदमित्युच्यते । भगवता कथं पुनः प्रकारान्तरेण चरति। थे,न चरत्ययं बोधिसच्च इति प्रागुक्तमित्यर्थः । संहत्या ट - - - मित्याह । किं पनः सुभूते समनुपश्चसौत्यादि (p. (p. 408, <sup>8)</sup> ' सर्वधर्मा-उपसंहरनाह। एवं खरि र् 407 <sup>(दे</sup> देपमभावनया नुपलमादेव परमार्भ ्खु-वग्रिष्टाधिमुक्तिभवति । संहत्या चरणादनुः वैशारद्यप्रतिपदान्रि<sup>भ</sup> <sup>6</sup>संवीपसम्भभयाभावान्निभौकता प्रतिपत्। अतम यादिज्ञानोत्पादायैवं चरन्तित्यादिपदचयम्। आदर्शादिन्धानभेदेन चानुत्तरं बुद्वज्ञानमित्यादिपदचतुष्टयं योज्यम् 🗥 चतुर्थबोध्यबोधकधर्मानुपलमालस्रणविदृद्धर्थमाइ।

या भगवन् सर्वधर्माणामित्यादि । संदृत्या व्याकर्णमिति प्रतिप्रश्नेनाह । किम्पुनः सुभूत इत्यादि । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । सर्वधर्मेधित्यादि । न मे एवं भवतौति (p. 409, 5) । अनेनाकिकल्पा मूर्धाभिसमये प्रज्ञापार-मितेति क्तवा बोधिसच्चस्यैवं विकल्पाभावं स्वव्याजेनाह ॥

> त्रभिसमयाखङ्काराखोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां कख्याणमित्रपरिवर्तो नाम दाविंग्रतितमः ॥

8 ૬ ૬

पञ्चमविशिष्टकुश्रसमूलसमन्वागमात्मकरुद्धर्थमाहः। तेन खलु पुनरित्यादि (p 410, 2)। बालजनोत्तासकज्जत्वादा-काण्रगम्भीरतया गम्भीरा। हेतुफलभावरहितत्वेन यथा-क्रमं विविक्तत्वादुदृणा श्रन्यत्वादुरनुबोधा । दर्शनभावना-विशेषमार्गीत्पादनार्थं यथासंखं शिक्षिष्यन्ते, प्रतिपत्स्यन्ते, योगमापत्यन्त इति वाच्यम् । मंवरसत्त्वार्थकियाकुण्रज्ञ-धर्मसंग्राहनचिविधशीलस्तन्धानां विपष्ठधर्मरहितत्वादख-ण्डेनेत्यादि पदचयम्। तेषामेवानुक्तूलधर्मसद्भावात्परिपूर्णे-नेत्याद्यपरं पद्चयमिति केचित् । कायिकवाचिकमानमा-विद्याभावादखण्डाच्छिद्रात्रत्माषः । अत्रतचिन्ताभावना-ज्ञानसम्पन्नत्वात्परिपूर्गः परिशुद्वोऽश्रवत्तः शीलस्तन्ध इत्य-परे। श्वान्तिसम्पना इत्यादि पद्वयं दुःखवासना चिविधसान्तिभेदात्। आलस्ववीर्या इत्यप्रित् मालमापरिकर्मप्रत्यवेश्वाप्रतिपत्तिवी<sup>रू,त्।</sup>ाष्ट<u>)ए</u>ह (p. 413, 10) इत्यादि पट्पदानि । अनागम्यध्या हितो-प्रथमदिचिचतुर्थध्यानाभिधमयोग पूर्ववत्तात्वस्य हेतो-रित्याश्रद्धाह। यो हि वोधिसत्त्व त्यादि। यष्ठसर्वदेव-नवं शिक्षमाणज्व निकायोपसंक्रमस्वभावविष्टद्यर्थमाइ । 🔍 - **XIAI**- 1 प्रज्ञापारमितायामित्यादि (p. 414, 3)। 🦻 ुवः ॥ नोत्पत्स्यन्त इति । तथागताद्यधिष्ठानः थाखायां त्रभिसमयालाङ्कारालोकायां प्र<del>ज्ञ</del>ः (म: ॥ ग्रकपरिवर्ती नाम -

सप्तमसर्वमाराभिभवेन खरूपविष्टद्यर्थमाइ। ऋथ खलु भगवानित्यादि (p. 416, 2)। शिक्षत इत्यादि पदचयं प्रयोगानन्तर्धविमुक्तिमार्गभेदाद्क्तम् । शोकण्रख्यविज्ञा इति खगोचरातिक्रमेग वैमनस्यप्राप्ताः। चरत्यसमाहितेन चित्तेन, योगमापद्यते ससमाहितेन। न ह्येवमच युज्य-मानमिति (p. 418. 7)। यथान्येषु सूचान्तेषु भाषितं, तथा नैवाच घटमानवस्तु निर्दिष्टमतोऽस्य भाषितस्य श्रुत-चिन्तामयज्ञानेन बोडुमण्रक्यत्वाद्ययाक्रममगाधमास्वादञ्च न प्राप्नुयामित्यर्थः। सद्मध्याधिमाचसुखोदयेन तुष्ट उदय त्रात्तमनास्तथैव चिविधसौमनस्योत्पादात्यमुदितः प्रौति-सौमनस्वजातः । प्रयोगादिषु विघ्नकरणासामर्थ्यात्संइर्ष-र्गे इर्षितचित्तः प्रौतिप्रामोद्यजातः। तथैव तत्कस्य <sup>(p.</sup> 419, पृझ्याह । दूरीकरोतौत्यादि । उन्नता इत्युत्सदाः येत्यादि पदचतुष्टदः ग्राकान्ता इत्यभिभूताः। अनिर्दिष्टता-दिति केचित् । तरु ाने बाह्यमारमात् कलहायति (p. 420, 4) / राज्ञ प्रहेणाहियक्त्रे , ...दौ विवदनाद्विवदति । दर्राद-<sup>यहरणा</sup>दिरहतीने

त्नद्ध तनाः पुभाषते देषोपनिपाताद्यापद्यते । क्रोधी-त्यादात् देप् युगदयति । सनाइः सन्नद्ध इति । यदि सा सर्वज्ञता परित्यक्ष तदा कलद्दादिसमुत्यपापापनय-नार्थम् । चित्तोत्पादसंखावच्छिन्नकल्पप्रमाखं वीर्यं कर-खीयमित्यर्थः । गुरुतरत्वात् ५:पस्यानिःसरणसम्भवप्रक्षार्थ-माइ । उत्रस्ति भगवन्त्रित्यादि , सम्भवप्रतिपत्तिपश्चत्वेन

सर्वेषामेव सम्प्रतिकर्मको धर्म इति व्याप्तमावेदयनाह। सन्निःसरण इत्यादि । एतदुत्तं आवकयानिकानां संयाने संघादिग्रेषाद्यापत्तेः प्रतिक्रियादेग्रनया सम्प्रतिकधर्मको धर्मदेशिकस्तथा महायानिकानां बोधिसत्त्वपिटकादौ देशित इति । प्राधान्यादोधितत्त्वानामारभ्य स्पष्टयनाह । तचानन्द योऽमित्यादि (p. 421, 5)। क्रतपापदेश्रनान्न देश-यति। ऋकरणसंवराकरणान्नायत्यां संवराय प्रतिपद्यते। उत्सारयितव्या इत्यादि पद्वयं स्टदुमध्याधिमाचविग्रहा-द्यपनयनात्। दुर्लव्या इति। योऽहं जल्पिते सति परस्मिन् प्रतिजल्पामौति कलहादयः प्रश्रस्तत्वेन दुर्लन्धा इत्येवं चित्तमुत्पादयतीत्यर्थः । परुषं वा कर्कश्रं वेति । श्रोचा-सुखकारित्वात्यरुषं वैमनस्यकरत्वात् कर्कश्रम्। दुरुत्तानी-त्यादि। पैशुन्यपारुष्यसमिन्नप्रलापभेदाद्त्तं। तथैतत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। न मयाऽध्यास इत्यादि (p. 422, 3)। क्षोभः संरमाः। भूकुटिर्श्तलाटसंकोचः। सर्वग नामन्तिके स्थातव्यमिति। यथोक्तक्रमेग দন सत्त्वविषये वर्तितव्यम्। अष्टमशास्त्ररु सन्न सामित्र स्वा सामित्र सामित्र सिंह सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र सामित्र स <mark>यानसमारूढास्तु</mark>ख्यसन्नाइप्रतिपत्त्या। एकम<sub>्र</sub> सदृश्प्रस्थानप्रतिपत्त्या। समानाभिप्रायाः निर्ग पत्तेरेकत्वेन समयानसम्प्रस्थिता त्वेन। यचेति दानादौ, यथेत्यनुपत्तर त्रभिसमयालद्धारालोकायां प्रज्ञाप

मानपरिवर्ती नाम चट

868

नवमोपायकौण्रलपरिग्रुडण्रिसाखरूपविरुद्धर्थं प्रश्नय-नाइ। क पुनरित्यादि (p. 425, 2)। श्रयादौ शिश्वामागो बुडाले शिक्षत इत्यावेदयन्नाह। सचेदित्यादि। तथतीव व्यादत्तिभेदाद्यथा क्षयानुत्पादादिभिर्व्यपदिश्यते तथा व्याखातम्। कथमन्यच शिक्षायामन्यच शिक्षा विधौयत इति प्टच्छयन्नाह । किङ्कारणमित्यादि । यत्सुभूत इत्या-दिना। तदचनमनूद्य परिप्रश्नेन परिहरन्नाहं। तत् किं मन्यस इत्यादि । तथतेति सर्वज्ञताबुद्धत्वमितियावत् । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। अक्षयो हि भगवन् श्चय इति। श्लीयन्तेऽस्मिन् सर्वविकल्पा इति बुडत्वं क्षयो धर्मधातुर्विनाग्ररहितत्वादस्यय इति । तादात्व्यसम्ब-न्धेन श्रयादिस्वभावा मर्वज्ञतेत्यर्थः। उत्पद्यत इत्याद्यनु-त्पादादिविपर्ययेनावगन्तव्यम्। परिशुद्धशिश्वत्वेन प्रशंसार्थ-माह। तसात्तहौँत्यादि। पूर्ववत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। सर्वमत्त्वसाः चैन्यादि (p 426, 10)। तत्र पश्चिघाटकाः नजयकारिणो निषादाः। कैवर्ताः पार ،टनादौरमिकाः । चक्षुःश्रोचविज्ञाना-रकाशिवैकल्यात्कागः। इस्तादिच्छेदा-ग्ष्टत्वात् कुज्ञः। कुर्परोपरिह्रस्वपर्वत्वात्कुणिः। ग्लुङ्गः। स्वलुङ्गतित्वात् खंजः। सहसा । कचिज्जड्ड इति पाठस्तचाप्ययमेवार्थ इत्युचार्यवचनास्रोलः । गुरुलकार-उच्चैः अवणात्कल्लः । इस्तपादा-न्यूनातिरेकाङ्गत्वादिकलाङ्गः।

वैरूप्यादिक्तताङ्गः। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। त्रस्ति हि तस्येत्यादि (p. 427, 12) प्रज्ञतिपरिशुडित्वेन बसादिविश्वद्याधिगमो नोपपद्यत इत्याह। यदा भगव-न्नित्यादि (p. 428, 3) संदृत्यधिगमादाह। एवमेतदित्यादि। पूर्ववत् तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाहः । सर्वधर्मा हीत्यादि । एतद्त्तं प्रकृतिपरिशुद्धित्वेऽपि सर्वधर्माणां स्वभावशुद्ध-धर्मापरिज्ञानवतां सच्चानां तथाभूतज्ञानोत्पादनार्थं मायोपमधर्मभावनया संसीदनत्वेन संहत्या बलादि-परिशुडिं प्राप्नोतौति। दशमबुद्दगोचौभवनलन्तरु खविटद्धर्थ-माइ। तद्ययापि सुभूते अ्ल्पकार्से महाप्टथिव्यामित्यादि। क्षारप्राचुर्यादूषराः । रुघ्रत्वाद्ज्जङ्गलाः । त्र्रज्पकार्स्ते बोधिसत्त्वा इत्यनेन (p. 429, 5) बुडगोचाणामूर्ध्वाभिगमन-ममये वैष्टांडिलाभयोग्यानामल्पौयस्त्वं ज्ञापितं स्यात्। रकाद्श्रमवुद्धत्वफलप्राप्तिनिमित्तात्मकविष्टद्यर्थं स्टर्मध्या-धिमाचद्दष्टान्तभेदेन हारकचयमाह । पुनरपरं तद्ययापि नामेत्यादि । प्रज्ञापारमितामार्गमिति। तथागतप्राप्ति-निमित्तामेकदशां विष्टडिमित्यर्थः। दादशपारमिताविपक्ष-चित्तानुत्पादस्वभावविष्टबर्धमाह । एवं हि सुभूते प्रज्ञा-पारमितायामित्यादि (p 430, 21)। तच कल्पितपरतन्त्र-परिनिष्यनवस्त्वभिनिवेशेन यथाक्रमं मंग्रहीताः परि-ग्रहौता उद्ग्रहौताः । विपर्यासरहितत्वेनावबोधादनुगताः । चतुर्दश्रसर्वपारमितासंग्रहज्ञानलस्रगविटद्यर्थमाइ। तद्य-थापि नाम सुभूते सत्कायदृष्टावित्यादि (p. 431, 2)।

दाषष्टिदृष्टयो ब्रह्मजालपरिष्टच्छादौ द्रष्टव्याः। यन्यप्राचु-र्यान सिखन्ते। यथोक्तविष्टडिमेव स्पष्टयनाह। तद्यथापि नाम सुभूते पुरुषस्वेत्यादि । पञ्चदश्रसर्वसम्पत्यतिलम्भार्थ-विरुद्धर्थमाइ। तसात्तर्हि सुभूते बोधिसत्त्वेत्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । पुख्याग्रत्वादिति । त्रमुमेवार्थं विस्तारयितुं प्रश्नयवाह। तत्किं मन्यस इत्यादि। पूर्व-वत्तत्कस्य हेतोरित्याग्रङ्खाह। एवं महार्थिका हीत्यादि। तच दर्शनादिमार्गचतुष्टयाधिगमादनुत्तरतां गन्तुकामे-नेत्यादि पदचतुष्टयम् । धर्मसम्भोगनिर्माणकायचयप्रति-लमाय बुद्धविक्रीडितमित्यादिपदचयं वाच्यम् । सर्व-सम्पत्पाप्तौ आवकोऽपि स्यादित्याह। किं पुनरित्यादि। त्रन्यार्थतयाभ्यसनान्नैव आवक इत्याह। आवकसम्पत्ति-रपौत्यादि। षोडण्रसम्यक्तम्बोध्यासन्नौभावस्वभावविष्टद्यर्थ-माइ। एवं शिक्षमाणः सुभूते बोधिसत्त्वो महासत्त्व इत्यादि (p. 433, 3)। तत्राप्यभिनिवेशो बन्धनमित्याह। सचेत्युनरित्यादि। न चरतौति भावोपलमाविपर्यासादिति भावः। अनभिनिवेशस्तत्त्वमित्याइ। अय तामपौत्यादि। यथोक्ता एव विरुद्धयो याच्चाः । तथा चोक्तम् ।

जम्बुद्दीपजनेयत्ताबुद्वपूजा ग्रुभादिकाम् । उपमां बहुधा क्तवा विष्टद्धिः षोडण्रात्मिका ॥ २ ॥ इति

त्रभिसमयालङ्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां ग्रिचापरिवर्तो नाम पञ्चविंग्रतितमः ॥

विष्टद्यैवं वर्धितस्य मूर्धाभिसमयस्य सात्मीभावगमन-पर्यन्तसन्त्रणां निरूढिं वत्तुं प्रसंश्यनाह। चरनेव ताव-दित्यादि (p. 434, 2)। स्पृह्तणीयास्त इति। त्रुनेन मूर्धाभिसमयखाभिनां दुर्खभतां कथयति । संजातप्रसा-दातिश्यत्वादिष्टाशंसनां कुर्वन्नधुना निरूढिमावेदयनाइ। यैर्बोधिसत्त्वयानिकैरित्यादि । उद्यमानानिति प्रेर्यमा-णान्। सर्वदोषवैषम्याभावान्समे पारिमे तौरे निर्वाणे बुह्वत्व इति यावत्। स्वपरोभयार्थसम्पत्सम्पादकत्वेन यथा क्रममभौषि्ताः परिचिन्तिताः परिष्टद्यौता इति केचित्। चिसर्वज्ञतानिष्पादकत्वेनेत्यन्ये। बुडधर्माणामित्युपदेश्रपदं सर्वज्ञताप्रतिसंयुक्तधर्माणां स्वयम्भूधर्माणामसंहार्यधर्माणा-मिति। सर्वाकारज्ञतादिचिसर्वज्ञतामेदेन निर्दिष्टम्। तदेवं चिसर्वज्ञताधर्मागामनुत्तरा परिपूरिः कथिता स्यात्। सा चापरित्यक्तसत्त्वार्थनिरूढिरित्यर्थः। न मे भगवनि-त्यादि । महाकरुणया समन्वागता इति । एवम्भूताधि-गमावस्थायामपि निर्वाणपातपरिहारार्थं महाकरुणा-संमुखकरणात् सच्चावतारणादिचित्तोत्पादाच महाकरु-गया युक्ताः। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याण्रङ्याह। तया मह्राक्रुग्येत्यादि (p. 435, 5) । दर्शनभावनाविश्रेषाश्रेष्ठ-मार्गाधिगमभेदाद्यथाक्रमं वयं तौर्शा इत्यादि पदचतुष्टयम्। एतद्त्तम्। सम्यगुपायकौश्रलबलेनैवं निर्विकल्पाधि-गमावस्थायां महाकरुणादिसम्मुखीकरणभावेनापरित्यक्त-सच्चार्थलक्षणा यथोक्तसर्वाकारज्ञतादिचिसर्वज्ञताधर्माणा-मनुत्तरा परिपूरिनिरूढिरिति। तथा चोन्नम्।

चिसर्वज्ञत्वधर्माणां परिपूरिरनुत्तरा। ऋपरित्यक्तसर्चार्था निरूढिरभिधौयते ॥ ३ ॥ इति । निरूब्वैवं निरूढस्य स्थिरीभावलश्वर्णाञ्चत्तसंस्थिति यक्तेषां भगवन्नित्यादि । प्रतिपादयितं प्रश्नयनाइ। योऽनुमोदते कियत्स पुर्ख्य प्रसवतौति सम्बन्धः। प्रथम-यानसंप्रस्थितानां चर्याप्रतिपन्नानामनिवर्तनौयानामेक-जातिबडानामित्यनेन यथासमावं पूर्वोत्तचतुर्विकल्पप्रति-पस्तयोर्दर्शनभावनामार्गयोश्वतुर्विधाधिगन्तृव्यपदेश्राचातु-र्विध्यं खापितमित्येके। लिङ्गविष्टडिनिरूढिचित्तसंस्थिति-स्वरूपावबोधभेदादित्यन्ये। त्र्राधमुक्तिचर्याभूमौ प्रथम-यानसंप्रस्थिताः । प्रमुदितादिसप्तभूमिषु चर्याप्रतिपन्नाः । <del>त</del>्रत्रच्लादिभृमिचितयेऽविनिवर्तनौयाः । दश्म्यां भूमावेक-जातिप्रतिबद्वा इत्यपरे। चित्तसंस्थितिमावेदयन् प्रश्न-परिहारार्थमाह। स्यात् खलु पुनरित्यादि। पलाग्रे-गेति । पत्तप्रमाग्रेन । एतदुत्तं । सम्भवत्यमाणस्य वस्तुनो योगिभिरियत्तया पत्तप्रमार्गेन परिमार्गं प्रामातुं श्रव्यत इति न्यायाचतुर्द्वीपादिचिसाइस्रलोकधातुप्रामार्गं यद्वते । न त्वनुमोदनापुख्यप्रमाणमित्यर्थान्तरव्याजेन प्रमाणाति-कान्तपुण्यस्वरूपा समाधिलन्नणा चित्तसंस्थितिः कथि-तेति। तथा चोक्तम्।

चतुर्द्वीपकसाइसदिचिसाइसकोपमाः ।

कत्वा पुख्यबहुत्वेन समाधिः परिकौर्तितः ॥४॥ इति एतानि च लिङ्गादौनि यथाक्रममूष्मादिचतुर्निर्वेध-भागौयस्वरूपाणि मूर्धाभिसमये वेदितव्यानि ।

निर्वेधभागीयानन्तरं दर्शनमार्गः। तच चतुर्विधो विपक्षो ग्राह्मग्राहकविकल्पः सप्रतिपक्षो वक्तव्य इत्यादौ तावत्सकलप्रवत्तिपश्चाधिष्ठानं प्रथमं ग्राह्यविकल्पमावेदय-नाइ। माराधिष्ठितास्ते भगवन्तित्यादि (p. 436. 9)। माराधिष्ठितामारपाश्चिकामारभवनच्चता इति। सट्-मध्याधिमाचनिन्दाभिधानात्यद्चयम्। तथैव तत्कस्य हेतो-रित्याग्रङ्माह। मारभवनविध्वंसनकरा हौत्यादि। व्यति-रेकमुखेन निर्दिश्यान्वयमुखेन तमेव विकल्पं कथयनाह । अनुमोदितव्या भगवन्तित्यादि । मायोपमभावनया दया-दयसंज्ञाविगतानां बोधिसत्त्वानामेवंविधवित्तोत्पादान-मोदनादौ प्रवृत्तिः कार्येत्यर्थः । माधूक्तत्वादनुवदनाह । एवमेतत्कौशिकेत्यादि। (p. 437, 4)। दितीयं निष्टत्तिपक्षा-धिष्ठानं ग्राह्यविकल्पं कथयन्नाइ । यैः कौशिक कुल-पुचैरित्यादि। न विरागयिष्यन्तीति। ईये वस्तुनि निष्टत्तिग्राह्यविकल्पबलादिति भावः। तथैवाविपरौतत्वेन प्रसंश्यवाह। एवमेतङ्गगवन्तित्यादि। एतद्त्तम्। अनुप-लमोपलमस्वभावौ प्रवत्तिनिवत्तिपक्षौ यथाक्रममादान-संत्यागाकारेण याह्याविति प्रवत्तिनिवत्तिपस्नाधिष्ठानौ ग्राह्यविकल्पौ वस्तुन्यप्रतिबड्वरुत्तित्वेन वितथप्रतिभासि-त्वादयथाविषयस्वरूपौ वध्यमागविषयप्रभेदेन प्रत्येकं नवप्रकारौ विबन्धकत्वात् क्षेश्रवदिपक्षौ ज्ञेयाविति । तथा चोक्तम्।

> प्रहत्तों च निहत्ती च प्रत्येकंतौ नवात्मकौ । ग्राह्यौ विकल्पौ विज्ञेयावयथाविषयात्मकौ ॥५ू॥ इति

ग्राह्यविकल्पदयं निर्द्रिश्यैव ग्राहकविकल्पदयं वक्तव्य-मिति, प्रथमं द्रव्यसत्पृथग्जनपुरुषाधिष्ठानं याह्रकविकल्पं कथयनाइ। एवं तैरनुमोदनासहगतैरित्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। तथा हि तैरित्यादि(p. 438, 3)। द्रव्यसन्नेव आत्मा ग्राहन इति विकल्पाभिनिवेशेन पृथ-ग्जनैरनुमोदितानि कुण्रलमूलानि यतस्तसात्सत्कारादिकं फलमुत्तं न त्वन्यदुडत्वादिकमित्यर्थः । ननु चानात्मानः सर्वधर्मा इत्यपि पृथग्जनाः प्रतिपद्यन्त इत्यव्यापिनौ प्रथमग्राहकविकल्पव्यवस्था। त्रधिमुक्तिमनस्कारः स तेषां तत्त्वमनस्तारश्चेह विवक्षित इत्यसारम्। दितौयं प्रज्ञति-सदार्यपुन्नसाधिष्ठानं याइकविकल्पं वक्तमाह । यैरपि भगवंच्छन्दमुत्पाद्येत्यादि । सम्यक्सम्बोधेराहारका भवि-ष्यन्तीति। प्रज्ञतिसन्नेवात्मा ग्राहक इति कल्पाभिनिवेशे-नार्याणामनुमोदनाचित्तोत्पादादिविवर्धमाना बोधेरनु-त्तरायाः समुत्पादका मुख्यतो भविष्यन्तीत्यर्थः। धर्मतो-ऽविरुड्वत्वादनुवदन्नाह । एवमेतत्कौशिकेत्यादि । मृद्-मध्याधिमाचानुमोदनाभेदादनुमोदितानौत्यादि पद्वयं वाच्यम्। ननु चार्यस्याप्येवं भवत्य श्रौषमहं भिक्षवो रात्याः प्रत्यूषसमये श्रगालस्य प्राणिनो वाशितशब्दं तथाइं स तसिन् सययेऽनिन्दितो नाम म्यगराजोऽभूव-मित्यव्यापिनौ दितौयश्राहकविकल्पव्यवस्था। व्यवहारिक-मार्याणामेवंविधं वचनं न पारमार्थिकमित्यसारम् । गत-दुक्तम्। प्रथग्जनार्यपुन्नलयोर्यथाकमं द्रव्यप्रज्ञतिसत्पुरुषा-. धिष्ठानी ग्राइकाविति दावेतो ग्राइकविकल्पी। यदा

तदिषयभावापन्नग्राह्यावयौ न तया याह्यरूपेख भवतस्तदा न कस्यचित्तौ ग्राइकाविति। ग्राइकरूपेखानयोर्विविक्त-रूपमिति वितयप्रतिभासित्वादययाविषयस्वरूपौ वक्ष्य-माखविषयभेदेन प्रत्येकं नवप्रकारौ विबन्धकत्वादिपक्षा-विति। तथा चोक्तम्।

> द्रव्यप्रज्ञप्तिसत्सच्चविकल्पौ ग्राइकौ मतौ। पृथग्जनार्थभेदेन प्रत्येकं तौ नवात्मकौ ॥ ई ॥ ग्राद्यौ चेन्न तथा स्तोऽथौं कस्य तौ ग्राइकौ मतौ। इति ग्राइकभावेन श्रून्यतालन्द्रणं तयोः॥ ७॥ इति कुर्णं विषयभेतेन गण्ग्यो गाद्यां विकल्यो न ज्

तच कष्टं विषयभेदेन प्रथमो ग्राह्यः विकल्पो न च वेति प्रथमविकल्पार्थमाइ । कथं भगवन्नित्यादि । कथ-मिति केन प्रकारेण मायोपमं चित्तं न माया नाप्यन्यो धर्मस्तत्त्वेन कथञ्चिद्भिसम्बुध्यत इति । प्रतिप्रश्नेन प्रति-पादयनाइ। तत्किं मन्यस इत्यादि। यश्चात्यन्तविविक्तो धर्म इति (p. 439, 10) यो धर्मः स्वभावश्रन्यः सोऽनुत्पन्न-त्वादस्तितां न प्रतिपद्यते। न च निर्विषयः साधुः प्रयोगो विद्यते नच्चः विकल्पापाश्रयत्वे वा सांहतः स्यान ताचिक इति न्यायान्नास्तिताच्च न प्रतिपद्यत इत्यर्थः। पूर्ववत्तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। नहि भगवन्तित्यादि। विविक्तत्वादेव सर्वधर्माणां न हेतुफलभाव इत्याह। यश्च धर्मोऽत्यन्त-विविक्त इत्यादि । आवाइको वा निर्वाइको वेति । उत्पादको वा नाशको वेत्यर्थः। त्रमुमेवार्थं विस्तारय-नाइ। कथञ्च भगवन्तित्यादि। तत्त्वतो नैव बोध्यबोधक-मित्युपसंहरन्नाइ । यदा भगवनित्यादि । सुभाषितत्वा- ल्बइस्तयन्नाइ । साधु साध्वित्यादि (p. 440, 3)। किन्तु संवत्या सुविश्वडात्कारणात्सुविश्वडं फर्लमित्याइ । यत एव सुभूत इत्यादि । मायोपमत्वेन कार्यकारण्यो-रविपर्यस्तत्वादिति भावः । विविक्ततेत्यप्यभिनिवेशो न कार्य इत्यादि । सचेत्सुभूते बोधिसच्च इत्यादि ।

ग्रून्यता सर्वदृष्टीनां प्रोक्ता निःसर् ा जिनैः ।

येषां तु श्रन्यतादृष्टिस्तानसाध्यान् वभाषिरे ॥

इति न्यायादिविक्तताभिनिवेशस्यापि विपर्यासरूप-त्वान्नैव प्रज्ञापारमिता स्यात्। कथन्तर्हि तामागम्याभि-सम्बुध्यत इति चेदाह । एवं खलु सुभूते इत्यादि । एव-मविचारैकरम्यत्वेन संइतिरूपतयेतियावत्। अत एव परमार्थमधिकत्याद्त । नापि सुभूते प्रज्ञापारमिता-मित्यादि । मंद्रत्योपसंहरनाह । अभिसम्बध्धते चेत्यादि । भाषितस्येति । नाभिसम्बुध्यतेऽभिसम्बुध्यते चेत्यस्य । तथै-वानुवदन्नाह। एवमेतदित्यादि। दुष्करकारक इति संवृतिसत्याश्रयेग्रेति भावः । ऋत एव परमार्थसत्यमधि-क्तवाह। यथाहं भगवन्तित्वादि। भाषितस्वेति दुष्कर-कारक इत्यस्य तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह। तथा हि भगवन्तित्यादि (p. 441, 1)। तर्तृकर्मकियानुपलम्भदेश-नायामनवसादादिना स्वभावविकल्पविरहात् सम्यक्-प्रवृत्तत्वेन जिनजनन्याच्चरतौति आहा सचेद्भगवन्नि-त्यादि। दितौयविकल्पार्थमाह। तद्यथापि नाम भगवन्नि-त्यादि। अविकल्पत्वाद्भगवन्तित्यनेन गोचविकल्पनिरासो

ज्ञापितः । तृतौयविकल्पार्थमाहः । मायापुरुषस्येत्यादिः । नैवं भवत्यनुत्तरेत्यनेन प्रतिपत्तौ समुदागमविकल्पनिषेधः तः। चतुर्थविकल्पार्थमाइ। प्रतिभासस्येत्यादि (p. 442. 4)। प्रतिभासदृष्टान्तेनालम्बनविकल्पापोद्दो दर्श्तिः । पञ्चम-विकल्पार्थमाइ। तथागतस्य कश्चित्प्रियो वेत्यादि। ऋवि-कल्पत्वादेव भगवन्नित्यनेन बोधिसत्त्वस्यापि तथागत-प्रियाप्रियासंविद्यमानदृष्टान्तेन प्रतिपक्षविपक्षविकल्पापोहो दर्शितः । षष्ठविकल्पार्थमाह । यथैव हि भगवन्नित्यादि । सर्वकल्पविकल्पप्रहौग इति स्वाधिगमविकल्पानुपलमो दर्शितः । सप्तमविकल्पार्थमाइ । तथागतेनाईतेत्यादि । तथागतनिर्मितोदाहरखेन निर्माखान्वयकर्त्वविकल्पापोहो दर्शितः। अष्ठमविकल्पार्थमाइ। स निर्मितको यस्वेत्यादि (p. 443, 1)। अनेन च दृष्टान्तेन कारिचविकल्पविवेको निवेदितः । नवमविकल्पार्थमाह । दक्षेग पत्तगग्डेने-त्यादि। स च दारुसंहातोऽविकल्प इत्यनेन कियासाफल्य-विकल्पविरहो निगदितः। एतद्त्तम्। विवित्तेन विवित्ता-नवबोधस्वभावेऽचलादिभूमिप्रवेशेन वियतबुद्धगोचमायो-पमप्रतिपच्या दर्शनादिमार्गसमुदागमे प्रतिभासमाचेणा-म्रान्तज्ञानालम्बने गुणदोषपूर्वकोपादेयहेयत्वेन प्रतिपक्ष-विपक्षे सर्वेचगादित्वेन स्वाधिगमे हौनाप्रगौतत्वेन त्राव-कादिभूमिद्ररौकरणे यथाण्रयानुरूपनिर्माणेन सत्त्वार्थ-व्यापारे सम्यगुपायकौण्लबलेन सर्वजननिर्वाणप्रतिष्ठा-पनकियाफले च निर्दोषतया सर्वथोपादेयत्वेन प्रवत्तिः कार्येत्वेवं प्रवत्तिपश्चाधिष्ठानः प्रथमो याद्यविकल्पो नव-

प्रकारो मूर्डाभिसमये दर्शनमार्गप्रयोगावस्थायां बोधि-सच्चानां प्रहेयस्तत्तत्प्रतिपन्नावस्थाप्रतिपादेन व्यतिरेक-मुखेन प्रतिपादित इति । तथा चोक्तम्।

एष स्वभावे गोचे च प्रतिपत्समुदागमे । ज्ञानस्याखंवनाम्रान्तौ प्रतिपक्षविपक्षयोः ॥ स्वस्मिन्नधिगमे कर्त्वतत्कारिचक्रियाफले । प्रवत्तिपक्षाधिष्ठानो विकल्पो नवधा मतः ॥ ई ॥ इति ।

> त्रभिसमयालङ्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां मायोपमपरिवर्त्तो नाम षड्विंग्रतितमः ॥

कथं निरुत्तिपश्चाधिष्ठानो दितौयो ग्राह्यविकल्पो नवधेति प्रथमविकल्पार्थमाइ। सारे वतायमित्यादि (p. 444, 3) | प्रज्ञाकरुणयोः संसारनिर्वाणापातकारिचत्वेन सकलाधिगमाधिपत्याद्यः प्रज्ञापारमितायाच्चरति स सारे प्रधाने चरतौत्यनेन न्युनताधिगमविकल्पो निषिडः। किन्तु तचापि सारत्वाभिनिवेशो न कार्यं इत्याइ। असारे वतायमित्यादि । सारत्वावग्रहाभावादसारः । दितौय-विकल्पार्थमाइ । नमस्कर्तव्यास्त इत्यादि । कल्याण-मित्रादिसम्परिग्रहेख युक्ता ये प्रज्ञापारमितायां चरन्ति, ते नमस्तरणीया इत्यनेन सम्परिग्रहाभावविकल्पो निरस्तः। तृतौयविकल्पार्थमाइ । ये चेइ गम्भीरायां प्रज्ञापार-मितायामित्यादि। न च तां धर्मतां साम्चात्कुर्वन्तीत्यनेन प्रतिपत्तिविश्वेषज्ञापनात् प्रतिपत्तिवैकर्च्यविकल्पाभावो दर्शितः। चतुर्थविकल्पार्थमाह। ऋष खल्वायुषानित्यादि। साह्यात्कुर्वन्तौति । यदोधिसच्चानां सूतकोटे-ন रमास्नात्करणं नैतदुष्करमधिगमे खातन्व्यलाभादिति भावः। ज्रतः परप्रत्ययगामित्वविकल्पो निरस्तः। पञ्चम-विकल्पार्थमाइ। इदन्तु देवपुचा इत्यादि। सत्त्वान् विनेष्याम इति (p. 445, 5) । मायोपमत्वेऽपि सर्वधर्माणां सत्त्व-विनेयार्थमव्यादत्तिगमनयोगेनान्ययानगमनाभावेन चानु-त्तरबोध्यधिगमप्रस्थानात्सर्वाकारज्ञातोद्देशापरिभंग्रेनोद्देश-निटत्तिविकल्पविरहः स्तूचितः। षष्ठविकल्पार्थमाइ। त्राकाशं स देवपुचा इत्यादि । तथैव तत्कस्य हेतोरित्या-61

श्रद्धाह। आकाशविविक्ततयेत्यादि। सत्त्वानां क्रतशः सनाहं मनहान इति । आकाशोपमनिखिलसत्त्वधातु-विनयनार्थं सन्नहनेनाप्रादेशिकमार्गव्यापारकथनात् प्रादे-श्विककारिचविकल्पविवेकोऽ**श्वात्कश्वितः । सप्तमविकल्पार्थ-**माइ। आवाग्रेन म इत्यादि। सत्त्वानामाकाण्रस्वभावोप-गमनज्ञापनादनेनाधिगमनानात्ववित्रल्पाभावो दर्शितः । त्रष्टमविकल्पार्थमाह । त्रयञ्च सन्नाह इत्यादि । सत्ता-नामर्थाय सन्नइनेन प्रेक्षापूर्वकारित्वात् स्थानगमना-ज्ञानविकल्पासंस्नेपो दर्श्तिः। नवमविकल्पार्थमाह। सा चात्यन्ततयेत्यादि। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। सत्त्वविविक्ततयेत्यादि । पारमार्थिकद्रव्यानुपलमाद्रूपा-दौनां मायोपमताऽनुगन्तव्या। यावदित्यनेन (p. 446, 2) दादशायतनादिपरिग्रहः । तथागताद्यधिगमधर्माणामपि श्रन्यत्वात्सर्वधर्मविविक्तता । उपसंहरनाह । एवं देवपुचाः सर्वधर्मविविक्तता द्रष्टव्येति। एवमनुपलमादेशनायामन-वसादाचरणमित्यादि । एवं देवपुचाः सर्वधर्मविविक्तताया-मित्यादि। अनुचासे को हेतुरित्याह। किं कारण-मित्यादि । कर्तृकर्मकियानुपलमात्परिहरति । विविक्तत्वा-दिति। उपसंहरनाइ। अनेन भगवनित्यादि। एतदुक्तम्। श्रन्यत्वादेवभेभ्यतौति भेतव्यानामभावाद्यतो न संसौदति। ततञ्चर्ति मुखतो निर्याणस्वभावायां प्रज्ञापारमिताया-मेवञ्च प्रष्ठतो निर्यागविकल्पापोद्दो दर्शितः खात्। एतद्क्तम्। संसारनिर्वाणान्यतरप्रपातित्वेन ग्रन्यताधि-गमे कच्यागमित्रोपायकौश्रसविकसत्वेन संपरिधहाभावे

कथं द्रव्यसत्पृष्टयग्जनपुरूषाधिष्ठानः प्रथमो ग्राइक-विकल्पो नवधेति। प्रथमविकल्पार्थमाइ। नापि भगवन् कश्चिदित्यादि। ग्रहणमोक्षणविकल्पाभावादिति भावः। एतदेव स्पष्टयन्नाइ। तत्कस्य हेतोरित्यादि। दितौय-विकल्पार्थमाइ। श्रपि नु खलु पुनरित्यादि। एवं चर्ति चर्ति प्रज्ञापारमितायामिति। सर्वधर्मानुपलम्भदेश-नायामेवमनवसादादिना यश्चर्ति मनसिकारविकल्पा-

याद्यविकल्पो बोधिसत्त्वानां दर्श्वनमार्गे चित्तचैत्तप्रष्टच्यव-स्थायां प्रहेयस्तत्तत्प्रतिपक्षावस्थाप्रतिपादनेन व्यतिरेक-मुखेन प्रतिपादित इति । तथा चोक्तम् । भवशान्तिप्रपातित्वाच्यूनत्वेऽधिगमस्य च । परिग्रहस्याभावें च वैकल्ये प्रतिपन्नते ॥ १० ॥ परप्रत्ययगामित्वे समुद्देशनिवर्तने । प्रादेशिकत्वे नानात्वे स्थानप्रस्थानमोद्दयोः ॥ ११ ॥ प्रष्ठतो गमने चेति विकल्पोऽयं नवात्मकः । निरुत्तिपक्षाधिष्ठानः श्रावकादिमनोभवः ॥१२॥ इति

समस्तज्ञेयावर णाप्रतिपश्चत्वेन प्रतिपद्वैकच्चे तथागताद्युप-देशसा पेश्चत्वेन परप्रत्ययगामित्वे सर्वसत्त्वाग्रतामहत्त्वाद्य-प्रवत्तत्वेनो द्देशनिवृत्तौ क्षेशावर णप्रतिपश्चत्वेन प्रादेशिक-मार्गव्यापारे सो पत्तम्भेन प्रथम फत्ताद्य धिगमनानात्वे सर्वाविद्यानुश्याप्रहौ णत्वेन स्थानगमनाज्ञाने महायान-सर्व संग्राहकत्वेन सर्वाकार ज्ञतास वैनिर्वाणपश्चा दनुगमने च सदोषतया ग्राह्यत्वेन निवृत्तिः कार्या। इत्येवन्निवृत्तिपश्चा-धिष्ठानश्चावकप्रत्येक बुद्ध सन्तानो पा देयत्वसमुद्भवो दितौ यो ग्राह्य विकल्पो बोधिसत्त्वानां दर्शनमार्गे चित्तचैत्तप्रवन्ध्य स्थायां प्रहेयस्तत्तत्प्रतिपश्चावस्थाप्रतिपादनेन व्यतिरेक- भावात् सम्यक् चरति जिनजनन्यामित्यर्थः । तृतौय-विकल्पार्थमाइ। एवं चरन्तं बोधिसत्त्वमित्यादि। एवं चरन्तं नमस्यन्तीति । चैधातुकश्चेषविकल्पविरहानुभवत्व-प्राप्त्या नमस्तुर्वन्ति । चतुर्धविकल्पार्थमाह्त । येऽपि ते सुभूतेऽप्रमेयेष्ठित्यादि (p 447, 8)। बुद्यचक्षुषा पश्यन्तौति स्थानविकल्पविवेकाद्विशिष्टार्थोत्पादनाभिप्रायेग নিচ্চ-पयन्ति, कार्यनिष्पादनादनुयह्लन्ति, भव्यतारूपेणाव-धारणात् समन्वाहरन्ति। तथागतानुग्रहादेव प्रश्नयनाह। ये च खलु पुनरित्यादि । पूर्ववत्तत्कस्य हेतोरित्या-शद्धाह। ये सुभूत इत्यादि। एतदेव विस्तारयनाह। तिष्ठन्वित्यादि (p. 448, 9) । पञ्चमविकल्पार्थमाह । दाभ्या-मित्यादि। अपरित्यक्ता भवन्तीत्यनेनाभावाभिनिवेश-विकल्पो निषिडः। सर्वधर्माश्चानेन श्रन्यतातो व्यवलोकिता भवन्तीत्यनेन भावाभिनिवेशविकल्पश्च प्रतिश्चित्तः । षष्ठ-विकल्पार्थमाह । ऋपराभ्यां सुभूत इत्यादि । धर्मवस्तु-प्रज्ञप्तिविकल्पो मया प्रहतव्य इत्युक्तार्थस्य निष्पादनाद्यथा-वादौ तथावादौ तथाकारौ च भवति। ऋत एव च ममन्वाहियते। सप्तमविकल्पार्थाह। ग्वच्चरतः सुभूत इत्यादि। यद्त प्रज्ञापारमिताविहारेणेति। सक्तिविकल्प-प्रहाणकारित्वादस्य विहारस्येति भावः। एतदेव स्पष्टय-नाह। तत्कस्य हेतोरित्यादि (p. 449, 3)। समाहिता-समाहितभेदादिहरन्निति बोधव्यम्। प्रमुदितां भूमिमारभ्य यावत् समन्तप्रभाबुड्रभूम्यधिगमलाभाद्यथाक्रमं नाथो भविष्यसौत्याद्येकाद्र भपदानि वाच्यानि । उपसंहरनाह । ग्वं ते देवपुचा इत्यादि । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रझ्याह । एतेन हि सभूत इत्यादि। यसाद्यथोक्तविहारेण विहरतो बोधिसच्चस्य बुद्धा भगवन्तो नामादिकौर्तनधर्मदेशनापुर्वक-मुदानमुदौरयन्ति, तसाद्त्साहं वर्धयिष्यन्तीत्यर्थः। एत-देव दृष्टान्तेन स्पष्टयन्नाइ । तद्यथापि नामेत्यादि । सर्व-बोधिसचानामानन्यानामग्रहणाशकात्वादतिदि**शनाह** । त्रपरेषामित्यादि (p. 450, 2)। शान्वमुनितथागतबुद्धक्षेत्र-प्रशंसनाही बोधिमत्त्वान विद्यन्त इति चेदाह। एवमेव सुभूत इत्यादि । एतद्क्तम् । यथाहं खबुइक्षेचावस्थित-बोधिमचोत्माह्रनायापरतथागतन्नेचावस्थितबोधिमचानां नामादिकौर्तनपरो धर्मं देशयाम्येवमेव तेऽश्वेाभ्यादयोऽपि तथागता मदुब्रश्चेचावस्थितबोधिसच्चानां नामादिकौर्तन-परा धर्म देशयन्तीति। अष्टमविकल्पार्थमाइ। किं सर्वेषा-मेवेत्यादि। नो हौदमिति । परिहारवचनं विष्टखन्नाह । न सुभूत इत्यादि। किन्तर्हि येऽविनिवर्तनौया इति। प्रतिपश्चविकल्पविगमाद्येऽष्टम्यादिभूमावविनिवर्तनौयतां प्राप्ता इत्यर्थः । नवमविकल्पार्थञ्चाह । सन्ति भगवन्न-विनिवर्तनौयानित्यादि । विद्यन्त इत्याह । मन्ति सुभूत इत्यादि। एतदेव ते पुनः कतम इत्याश्र झ्यातिपादय-नाह। य एतहाँत्यादि (p 451, 4)। अक्षोभ्यस्येति वचनं बाहुत्खेन तदुइक्षेचे परिशुइसन्ततौनामुत्पादात् अन्या-नर्ध्वतिदिशनाह। येऽपि ते सुभूत इत्यादि। रत-

केतुबोधिसच्चग्रइगं तत्समानजातीयबोधिसच्चोपखश्चग्परं ज्ञेयम्। प्रतिविशिष्टकल्यागमित्रादिपरिग्रहबलेनाचलायां भूमेरपि प्राक्षयञ्चिद्यथेच्छगमनव्याघातविकल्पविरहाहडि-वश्रितां प्राप्ता येऽस्रोभ्यादिवुड्वस्तेचे बोधिसच्चा विहरन्ति तेऽविनिवर्तनीयान् स्थापयित्वा नामादिकौर्तनविषया विद्यन्त इत्यर्थः। एतद्त्तम्। यथावत् संदृत्या यहणमोक्षणे तत्त्वतोऽमनस्तारेख मनस्तरणे धर्मतया चैधातुकोपश्चेषणे श्रन्यताऽनवस्थानेनावस्थानेऽनभिनिवेशेन सर्वाभिनिवेशे द्रव्यसद्वावेन सर्वधर्मप्रज्ञप्तौ तत्त्वज्ञानासत्त्व्यानभिनिवेश-पूर्वकसक्तौ समताभावनाऽप्रतिपश्चतया प्रतिपश्चे सम्यग-विज्ञातप्रज्ञापारमितत्वेन यथेच्छगमनव्याघाते च पार-मार्थिकभावाभिनिवेशेन द्रव्यसन्नेवात्मा ग्राइकः प्रवर्तत इत्येवं पृथग्जनसम्बन्धौ प्रथमो ग्राइकगिकल्पो नवप्रकारो बोधिसच्चानां दर्शनमार्गप्रयोगावस्थायां प्रह्रेयः, तत्प्रति-पक्षावस्थाप्रतिपादनेन व्यतिरेकमुखेन प्रतिपादित इति । तथा चोक्तम्-

याहकः प्रथमो ज्ञेयो यहणप्रतिमोक्ष्णे।

मनस्त्रियायां धातूनामुपश्चेषे चयस्य च ॥ १३ ॥ स्थाने चाभिनिवेग्रे च प्रज्ञप्तौ धर्मवस्तुनः ।

सक्तौ च प्रतिपश्चे च यथेच्छं च गतिस्रतौ ॥१४॥ इति कथं प्रच्ञप्तिसत्पुरुषाधिष्ठानो दितौयग्रइणविकल्पो नव-धेति । प्रथमविकल्पार्थमाइ । पुनरपरं सुभूत इत्यादि । त्रधिमुर्खन्तौति । सर्वसत्त्वाग्रताद्युद्देश्रगमनाभिप्रायेणानु-त्पत्तिकाः । श्रान्ता इति वा सर्वधर्मान् मनसिकुर्वन्ति । न व्यभिसमयालङ्कारालोकः।

च तावत् प्रकर्षवतीमनुत्पत्तिकधर्मश्चान्तिमविनिवर्तनीय-वशिताप्राप्तिं चाधिगता भवन्तौत्येवमुद्देशानिर्याखविकल्पा-भावो दर्श्रितः । दितौयविकल्पार्थमाइ । येषां खलु पुन-रित्यादि (p. 452, 1)। प्रहीगा तेषां आवकभूमिः प्रत्येक-बुड्वभूमिश्वेत्यनेन मार्गावधारखविकल्पाभावमाइ। बुड-भूमिरेव तेषां प्रतिकांशितव्येत्यनेनापि स्वमार्गावधारण-विकल्पविरहो दर्शितोऽन्यथा विपर्याससद्वावेन बुड्रभूमेर-सम्मवात्। तृतौयविकल्पार्थमाइ। तेऽपि व्याकरिष्यन्ते-ऽनुत्तरायामित्यादि। पूर्ववत्तलस्य हेतोरित्याण्ड्याह। येषां हि सुभूत इत्यादि । एवं प्रज्ञापारमितायाञ्चरतामिति । उत्पादनिरोधविकल्पविवेकेनानुतिष्ठतामित्यर्थः । चतुर्थ-विकल्पार्थमाइ । पुनरपरं सुभूत इत्यादि । ऋविनिवर्त-नौयतायां स्थास्यन्तीति। ये बोधिसत्त्वाः कांश्चादिकमज्ञत्वा विस्तरेण अवणादिकं करिष्यन्तौति तेषाञ्चान्तिके ब्रह्म-चर्यचरणादिकमनुष्ठास्यन्ति तेऽपि संयोगवियोगविकल्प-विरहादविनिवर्तनौयत्वे स्थास्यन्तौत्यर्थः। पञ्चमविकल्पार्थ-माइ। कः पुनर्वादो य एनामित्यादि (p. 453, 2)। रूपादि-स्थानविकल्पानुपलमोन ये त्वधिमुच्य प्रज्ञापारमितां तय-त्वाय च स्थित्वा बुडत्वनिमित्तं सत्त्वेभ्यो धर्मं देशयिष्यन्ति, ते नितरामविनिवर्तनीयत्वे स्थास्यन्तीति पूर्वेण सम्बन्धः । षष्ठविकल्पार्थमाह । यदा भगवंस्तथतेत्यादि । यत्सुभूत इत्यादिना तदचनमनुद्य परिहरन्नाह। न सुभूते तथता-विनिर्मुक्तोऽन्य इत्यादि । धर्मधातुस्वभावत्वात् सर्वधर्माणां

तथताव्यतिरिक्तान्यधर्मानुपलमे सति नैव कश्चित्पर-मार्थतस्तव्यतायां स्थास्यति, संदृत्या पुनर्गोचविप्रणाश-विकल्पविरहात्स्यास्यन्तीति भावः । परमार्थमेवाधिकत्य स्पष्टयन्नाइ। तथतैव तावदित्यादि। सप्तमविकल्पार्थमाइ। न सुभूते तथताऽनुत्तरामित्यादि। तत्त्वतो न तथता नान्यो वा धर्मों बोधिमभिसम्बुध्यते किन्तु संदृत्या प्रार्थनाऽ-भावविकल्पविरहात् प्रार्थयितव्यवस्तरपसमोनाभिसम्बुध्यत इति मतिः । ऋष्टमविकल्पार्थमाह । न सुभूते तथता धर्मं देश्रयतौति । तत्त्वतो न तथता धर्मं देशयत्यपि तु संदृत्या हेत्वभावविकल्पविरहाडेतुसद्भावेन देश्रयतौत्यभिप्रायः । नवमविकल्पार्थमाइ। सोऽपि सुभूते नोपलभ्यते यो धर्मो देग्न्येतेति । प्रत्यर्थिकधर्मोपलम्भविकल्पाभावेन देग्न्यमान-धर्मानुपलमा इत्यर्थः । एतद्त्तम् । आवकादिनिर्याणत्वेन यथोक्तोद्देशानियांगे हिताहितप्राप्तिपरिहारत्वेन मार्गा-मार्गावधारणे संष्टतिकार्यकारणभावेनोत्पादनिरोधे निर-न्तरेतरप्रतिभासत्वेन समस्तवस्तुसंयोगवियोगे व्योमाव-स्थितशकुनिसदशरूपादिस्थाने, बोधिचित्तोत्पादादिदारेग आवकादिगोचविनाभे तथताप्रतिविभिष्टधर्माभावेनाभि-लाषाभावे परमार्थसत्याश्रयेग हेत्वभावेऽत्यन्तमात्सर्यधर्म-प्रत्यर्थिकमारादिवन्त्रपत्तमे च तात्त्विकभावाभि-तया निवेशेन प्रज्ञतिसन्नेवात्मा याहकः प्रवर्तत इत्येवमार्याणां सम्बन्धी दितीयो ग्राहकविकल्पो नवप्रकारो दर्शनमार्ग-चित्तचैत्तप्रवत्त्यवस्थायां बोधिसत्त्वानां प्रहेयस्तत्प्रतिपष्ठा-वस्थाप्रतिपादनेन व्यतिरेकमुखेनोक्तो भवति ।

प्रत्यर्थिकोपसमे च विकल्पो ग्राहकोऽपरः ॥१६॥ इति स्याद्वाच्चविकल्पो न ग्राहकविकल्प इति। चतुष्कोटिकम्। तच प्रथमा कोटिः यदिषयप्रतिभासा याद्याकारविज्ञप्तिः । दितीया त्वेकष्ठणिकी ग्राहकाकारा। तृतीया सैव क्षणा-न्तरे। चतुर्थौ तदाकारविनिर्मुक्ता प्रज्ञापारमितेति। स्यात् गोचमेव न गोचविकल्प इति पश्चात्पादकः । यत्तावक्रोच-विकल्पो गोचमपि तत् तद्यथा प्रतिपष्टममुदागमकाले गोचम्। स्याज्ञीचमेव न गोचविकल्पः तद्यथा समुदा-गच्छन्नोचमिति। स्यात् समुदागमविकल्पो नालम्बन-विकल्प इति पूर्वपादकः। यस्तावत् समुदागमविकल्पः त्रालम्बनविकल्पोऽपि सः तद्यथा समुदागच्छतः सम्य-गालम्बने प्रयोगः । स्यादालम्बनविकल्प एव न समुदा-गमविकल्पस्तद्यथाऽपरिनिष्पन्नमालम्बनमिति । ग्रनया श्रेषोऽभ्यूच्रः । दर्शनमार्गे विपक्षं सप्रति-दिशा पक्षमेव निर्दिग्ध यन्महाबोधिपरिनिष्यत्तये दर्शनमार्गौ येन चिविधकार ग्रेन सहित इष्यते। तदिदानौं वक्तव्य-मिति । महाबोधौ दर्शनादिमार्गसन्दर्शनेनान्येषां प्रति-ष्ठापनं प्रथमं कारणं कथयनाइ। गम्भौरा भगव-नित्यादि (p. 454, 1)। पूर्ववत्तत्वस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। न च नाम भगवन्तित्यादि । सर्वधर्मानुत्पादेऽप्यवस्तयना-

तथा चोक्तम् । यथोद्देश्रमनिर्यागे मार्गामार्गावधारगे । सनिरोधे समुत्पादे वस्तुयोगवियोगयोः ॥ १५ू ॥ स्थाने गोचस्य नाशे च प्रार्थनाहेत्वभावयोः । दिकमकत्वाऽनुत्तरां बोधिं संटत्या बोडुकामास्ते दृष्कर-कारका इत्युत्साइप्रवेदनादोधौ दर्ग्रनादिमार्गसंदर्ग-नान्धेषां प्रतिपादिता स्यात्। परमार्थसमाश्रयणेन किञ्चिद्घ्करमित्याइ । यत्कौशिकैवमित्यादि । सुभाषित-त्वेन प्रग्रंसयनाह । यद्यदेवार्यसुभूतिरित्यादि । न कचि-त्मज्जतौति। न कचिदभिनिवेशते। स्वोक्तार्थं द्रढय-नाइ। कचिदहमित्यादि। धर्मस्य चानुधर्ममिति यथा प्रशिहितस्य श्रून्यताधर्मस्य प्रतिपत्तिः । साधुक्तमित्याह । यत्वलु त्वमित्यादि । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह । यद्यदेव हीत्यादि। एतदेव कुत इति। तत्कस्य हेतो-रित्याश्रङ्खाइ । (p 455.2) सुभूतिर्हि कौशिकेत्यादि । कामादिधातुचये प्रत्येकं स्टर्मध्याधिमाचक्रेणप्रहाग-कारिणोः दर्श्वनमार्गस्य ग्रून्यतारूपेण दर्शितत्वाद्ययाक्रमं प्रज्ञापारमितामपि तावन्नोपलभ्यत इत्यारभ्य यावड्वर्ममेव तावन्नोपलभ्यत इति नवपदानि वाचानि। सामान्येन मर्वधर्माणां कार्यकारणयोरनुपलमाद्यथासंख्यं सर्वधर्म-विविक्तविहारः, सर्वधर्मानुपलमाविहारश्च ग्राह्यः। यद्येवं बोधिसच्चैः समान एव आवकाणां विहार इति चेदाह । यः खलु पुनरित्यादि (p. 455, 3)। तेषामिति तथागत-विद्वारव्यतिरिक्तानामन्येषामनेन विद्वारेण विद्वर्तव्य-मिति । बोधिसच्चविद्वारानुशंसकथनेनैव महाबोधौ दर्श-नादिमार्गसन्दर्शनाऽन्येषां निगदिता स्यात्।

> त्रभिसमयालङ्कारालेाकायां प्रज्ञापारमिताव्याखायां सारपरिवर्तो नाम सप्तविंग्रतितमः ॥

यथोज्तबोधिदर्शनादिमार्गसन्दर्शनया सम्पन्नहेतुकैर्मार्ग-दर्शनाधिगमाद्भिक्षुभिः क्ता पूजेत्याह । ऋष खल्वित्यादि (p. 456, 2)। यहौतमान्दारवपुष्पदेवपुचसनिपातो भिष्ठूणां पुष्पप्राप्तये पूर्वप्रणिधानवत्तादित्येवावगन्तव्यम् । ऋधि-गमसम्प्रत्ययत्नाभाद्त्तरोत्तराभिष्टद्यर्थं प्रणिधानच्च कत-वन्त इत्याह। एवच्च वाचमभाषन्त इत्यादि। ग्रथ खल् भगवन्तित्यादि । व्याखातम् । विंशतिकल्पमहस्राणौति । **ऋपरिमितायुषो मनुष्यानार**भ्य यावद्दश्वर्षायुषो जाय-न्तेऽयं शस्त्ररोगाभ्यां द्भिंश्चेग च निर्गमादपकर्षः प्रथमो-अन्तरकल्पः । तेभ्यो द्रण्वर्षायुष्केभ्यः क्रमेणोत्कर्षं गच्छन्तो-ऽश्रीतिवर्षसद्दसायुषो भवन्ति । पुनञ्च तथैवायुरपकर्षे प्रतिपद्यमाना दण्जवर्षायुष इत्येवमुत्कर्षापकर्षभेदेनाष्टा-दश्णन्तरकल्पास्ततोऽपि दशवर्षायुष्केभ्य ग्वोत्कर्षे प्राप्नु-वन्तोऽशौतिवर्षसहस्रायुष इत्ययमुत्कर्षो विंशतितमो-ऽन्तरकल्पः। तथा यावानेवान्येषामुत्कर्षणापकर्षणकाल-स्तावानेव प्रथमस्यान्तर्त्तर्पस्यापनर्षतात्तः, पश्चिमस्योत्नर्ध-काल इति समानकालाः सर्वे भवन्त्येवमेकेनान्तरकल्पेन भाजनानां ध्वंसादेकोनविंग्रत्या श्रन्यौभवनादिंग्रतिमन्तर-कल्पान् लेाकः संवर्तते, विंशतिमन्तरकल्पान् संष्टत-स्तिष्ठति। तथैकेनान्तरकल्पेन भाजनाभिनिर्वर्तनादेकोन-विंग्रत्या वासनादिंग्रतिमन्तरकल्पान् लेाको विवर्तते, विंशतिमन्तर्कल्पान् विष्टत्तस्तिष्ठत्येवमशौत्यन्तर्कल्प-संख्यावच्छिन्नो महाकल्पोऽयं भद्रकल्पादिस्तारकोपमस्तु कल्पा नैवं प्रणिधानकुण्रलमूलाधिपतेयत्वेनातिदीर्घत्वात् ।

त्रतोऽपकर्ष एव काले यथोक्तान्तरकल्पप्रमागेन कालस्य परिच्छेदादिंग्रतिकल्पसहसाणौत्युच्यते । बोधिनिमित्तार्थ-मेवान्येषां सम्यग्यन्यार्थादिदारेण प्रज्ञापारमिताप्रत्यर्पणं दितौयं कारणं वक्तुमुपोद्वातयनाह। येऽहि केचिदानन्दे-त्यादि (p. 459, 3)। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। तथा हि मनुष्येषित्यादि । न प्रतिक्रोशयन्तीत्यादि (p. 460, 6) सप्तपदानि यथाकमं सर्वाकारज्ञतादिसप्ताभिसमयविलो-मनादिति वाच्यानि। न विसंवादयिष्यति प्रणिधान-मिति। अनुत्तरबोधिविषये प्रवृत्तप्रणिधानम्। यद्यन्यथा-प्रशिधिकरणान विमंवादयिष्यत्येवं तत्कुण्लमूलं आवक-प्रत्येकबुद्धत्वाय न दास्यति विपाकमित्यर्थः । उपोद्वातं क्तवेदानौं तथागतसम्बन्धेन म्टद्परीन्दनार्थमाह । तसा-त्तहोंत्यादि। परौन्दामि प्रत्यर्पयामि। अनुपरौन्दामि पुनरपि प्रत्यर्पयामि । उद्वहणाद्यर्थं प्रत्यर्पणादेवार्या-नन्दोऽस्या मातुः मङ्गौतिकार इति केचित्। धारणाद्यर्थ मेव प्रत्यर्पणान्महावज्रधर एव सङ्गौतिकार इत्यपरे। विप्रणाशनमन्यथाकरणमुत्सर्जनं सर्वथा प्रत्या-নৰ खानम्। विसारणममनसिकरणम्। पदसामन्तकः पदैक-देशः। कायचयप्रापणाद्ययाक्रमं माता जननौ जनयिचौ। तसादेव सर्वज्ञतायाः समुत्पादनादाहारिका। मध्य-परौन्दनार्थमाह । उद्वहौतव्येयमित्यादि (p = 461, 13) । अधिमाचपरौन्दनार्थमाइ। यथा तदित्यादि। तत्तदिति-कर्तव्यञ्चेत्यादिना सम्बन्धः। तया हितैषितयेति (p. 462, 9)। तथागतहितैषितया बोधिसत्त्वसम्बन्धेनापि सृद्परौन्द-

१८२

नार्थमाइ। येऽपि त इत्यादि (p. 463, 11)। मध्यपरौ-न्दनार्थमाइ। ये हि केचिदित्यादि (p. 464, 3)। अधि-माचपरौन्दनार्थमाह। एषा ह्यानन्देत्यादि। बोधिप्राप्तये चाव्यवहितं स्वतः प्रचुरतरप्रज्ञापारमिताभावनादिपुख्य-लक्षणं तृतौयं कारणं कथयन्नाह। सचेत्त्वमानन्द आवक-यानिकानामित्यादि। एकष्रण्लवमुह्चर्तमपौति ष्रणादि-ग्रहणं यथाक्रमं तौ श्णमध्यम्ददिन्द्रियपुज्ञलज्ञापनार्थम्।

तचाध्वपर्यन्तः छणः विंशत्छणशतं पुनस्तत्छणसे पुनः षष्टिर्लवः। चिंशस्तवा मुह्लर्तः।

मर्वान्चोऽपि हि वर्णातमा निमेषतुजितस्थितिः।

इति न्यायात्कयं श्रगेनैकेन धर्मं देशयतौति चेदुच्यते । देशकबोधिसत्त्वाधिपत्याच्छोतुः श्रगेनैकेन देशनाधर्म-निर्भासवतः प्रत्ययस्योत्पादात्, तेन तस्य धर्मौ देशित इति व्यपदिश्यते । यथोक्तान्येव चौणि सम्यक्सम्बोधि-प्राप्तिकारणान्यवगन्तव्यानि । तथा चोक्तम्

बोधौ सन्दर्शनान्धेषां तडेतोश्व परौन्दना।

तत्प्राप्त्यनन्तरो हेतुः पुण्यबाहुल्यलप्त्रणः॥ १७॥ इति यथानिर्दिष्टकारणसहितस्यैव दर्शनमार्गस्य विकल्पा-प्रतिभासने सामर्थ्धमिति प्रतिपादयितुमस्रोभ्यतथागत-मन्दर्श्रनानाभासगमनोदाहरणं कथयन्नाह । त्र्र्य्य खलु भगवान्नित्यादि । तत्र सर्वगुणरत्नाकरत्वात् सागरोपमा, गम्भौरधर्मावबोधात् गम्भौरा, सर्वमारविषयातिकान्तत्वा-दस्रोभ्या। दार्ष्टान्तिकमर्थं वक्तुमाह । एवमानन्द सर्वधर्मा इति । चतुर्विधयाह्ययाहकविकल्पानां दर्शनमार्गेऽनभास-

सन्दर्शनार्थं सर्वधर्मा न चक्षुषोऽप्याभासमागच्छन्तौत्यादि पदचतुष्टयम् । एतदेव समर्थयितुमाइ । तत्कस्य हेतोरि-त्यादि। एतदेवं कृत इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। निरौहा हीत्यादि। एतद्त्तं भवति। कल्पितो धर्मोऽ-जानको यसादाकाण्णनिरौहकतया निरौहकस्तथा पर-तन्त्रोऽपग्न्यको यतो मायापुरुषोपमत्वेनाचिन्त्यः, परि-निष्पन्नोऽपि न कार्यसमर्थौ यस्मादसम्भवत्वेनावेदक इति। उपसंहरन्नाइ। एवं चरन्त इत्यादि। का पुनरियं महा-बोधिर्यदर्थं यथोक्तकारण्चयसहायो दर्शनमार्गोऽभिप्रेत इति । महाबोधिमुपोद्वातयन्नाह । सर्वशिक्षापरमपार-मितां महाबोधिमित्यादि (p. 466, 2)। तथैव तत्कस्य हेतोरित्याग्रद्धाह। एषा हीत्यादि। उत्सिप्य पुनरेव निश्चिपेयुरित्यूर्ध्वमुन्नीय पुनरेव पातयेयुरित्यर्थः। न च तेषामित्यादि विनेयजनप्रतिभासापेक्षयोच्यते। नतु भग-वतां विकल्पः समुदाचरति । तत्कस्य इेतोरित्याश्रद्धाद्य । त्रप्रमेयेत्यादि निर्विकल्पत्वादिति भावः। नन्वन्यदानादि-शिष्ठासद्भावे कस्मात्प्रज्ञापारमिताशिष्ठा विधीयत इत्याह। यावत्य ज्रानन्द इत्यादि । सामान्येनोपोद्वातं झत्वेदानौं महाबोधिस्वरूपं कथयनाह। अन्नया हीत्यादि। श्रया-भावादस्यग्रानस्वभावा महाबोधिः प्रज्ञापारमिता। एत-देव तत्कस्य इतोरित्याग्रङ्ख कथयन्नाइ। असत्त्वादिति (p. 467, 2) श्रयाभावादित्यर्थः । एतदेव विस्तारयन्नाइ । त्राकाशस्य हौत्यादि। तच प्रत्यक्षेण स्वरूपपरिच्छेदः

प्रमाणम् । अनुमानेन विविक्ततावबोधः क्षयः । आगमे-नोभाभ्यां वा इयत्तावधारणं पर्यन्तः। अयमभिप्रायः यथाकाश्रस्य द्रव्याभावमाचस्वभावत्वात्प्रमाणादि ग्रहीतुं न श्रुकाते तथा मातुरपौति। एतदेव स्पष्टयनाह। तत्कस्य हेतोरित्यादि । यन्यप्रमाणकथनेन प्रमाणादिक-माखातमिति चेदाइ। न मयानन्देत्यादि। प्रज्ञापार-मितायास्तत्त्वरूपाया इति भावः । कस्यास्तर्द्ति प्रमाणा-दिकं स्यादित्याइ । नामकायेत्यादि । तत्र धर्माणां स्वभा-वाधिवचनं नामकायास्तेषामेव विश्रेषाधिवचनं पदकायाः तद्भयाश्रयाह्रराणि व्यञ्जनकायाः। नामादिखभावा प्रज्ञापारमिता प्रमाखबद्वा मापि न मुखतः प्रज्ञापार-मितेत्यर्थः । तदेव स्पष्टयितुमाइ । तत्कस्य हेतोरित्यादि । रतदुत्तं परमार्थतस्तायागतं ज्ञानं प्रज्ञापारमिता तत्प्रति-पादनादुपचारहत्या ग्रन्थात्मिका प्रज्ञापारमिता तत्त्वत इति। ऋत एव तत्त्वमधिक्तवाइ। न हि प्रमाखवतीय-मित्यादि । तत्त्वरूपायाः प्रमाणाकथने कारणं प्रच्छनाह । केन पुनरित्यादि। परिहारार्थमाह। अक्षयत्वादित्यादि। विविक्तत्वादिति । उत्पादाभावेनानुत्पादज्ञानस्वभावत्वा-दित्यर्थः। विविक्तस्येति। ऋनुत्यनस्य भावस्य ग्रून्यता नोपलभ्यते धर्मिणोऽसचादिति भावः। अप्रमेयत्वादिति। श्रयोत्पादाभावेन प्रमातुमग्रव्यत्वात् । चैयध्विकतया-गतानां स्रयानुत्पाद्ज्ञानप्रभावितत्वमित्याइ । येऽपि ते श्रानन्द इत्यादि । तत्ष्रणिकानित्यतया श्रीणा प्रबन्धा-नित्यतया परिश्लीणा। उपसंहरनाइ। तस्मात्तहीँत्यादि (p. 468, 12) । एतदुक्तम् । क्षेण्रज्ञेयावरणमलानामुत्यन्नानु-त्यन्नत्वेन कल्पितानां,

धर्मधातुविनिर्मुको यसाइमौं न विद्यते।

इति धर्मधातुस्वभावानामाकाश्रस्येव निरोधोत्पादा-भावादेकानेकस्वभावकार्यकारणविचारकप्रमाणाद्युपपन्न-भाववैधूर्याज्ञगनकमलवदा यथाक्रमं मलानां क्षयोत्पादा-भावादक्षयानुत्पादज्ञानात्मिका सर्वधर्माविपरौताधिगति-लक्षणा महावोधिर्यथावत्प्रज्ञापारमिता धर्मकायोऽभि-धौयत इति । तथा चोक्तम्

श्वयानुत्पादयोर्ज्ञाने मलानां बोधिरुच्यते ।

क्षयाभावादनुत्पादात्ते हि ज्ञेये यथाक्रममिति ॥२८॥ **ग्वञ्च तत्त्वे निर्दिष्टे केचिदहुलतरोपलमा**भिनिवेभेन भावविनाशाभिसन्धिना श्रौगे श्रीगमिति ज्ञानं श्रयज्ञान-मनागतभावानुत्पादाभिसन्धिना चानुत्पादज्ञानं वर्ष-महाबोधिस्वरूपं विप्रतिपत्तिस्थानत्वेनाहत्य यन्तीति प्रतिपादयितुमाह । गम्भौरमिदमित्यादि । तथैवानु-वदनाह। अक्षयेत्यादि। आकाशाक्षयत्वात्सर्वधर्मानुत्पादत त्राकाश्रस्येव क्षयाभावाह्यर्माखाच्चोत्पादाभावेन इति । श्रयानुत्पादत्तानात्मिका महाबोधिरश्चयेत्वर्थः । - ज्रादि-कर्मिकावस्थायामुपलमाभिनिवेग्रेन भावनायां कसा-दौदृशी प्रज्ञापारमिताऽधिगम्यत इत्याह । कथं भगवन्नि-त्यादि। नैष दोषो यस्मात्प्रयोगकालमेवारभ्य विनाशो-त्पादविगतान्मायोपमान् सर्वधर्मान् भावयतौत्याह । रूपाश्चयत्वेनेत्यादि। प्रकारान्तरेणापि स्पष्टयनाह । एवं

કરર્દ્

खलु सुभूत इत्यादि । तच पूर्वजन्मनि क्रोशावस्थेहाविद्या तथा पुण्यादिकर्मावस्था संस्काराः तथेइ जन्मनि प्रति-सत्यिष्ठणे पञ्चस्तत्यविज्ञानम्। सन्धिचित्तात् परेण षडायतनोत्पादात्पूर्वं नामरूपम्। ततो यावदिन्द्रिय-विषयविज्ञानचिकसंन्निपातो न भवति, तावत्षडायतनम् । यावद्वेदनाचयकारणपरिच्छेदसमर्थों न भवति, तावत् चिकसन्निपातात्स्पर्भः। मैथुनरागात्पाक्सुखाद्यनुभवावस्था वेदना । विषयपर्यंषणावस्थातः प्राक् कामगुणमैथुनराग-समुदाचारावस्था तृष्णा। विषयपर्येषणावस्थोपादानम्। विषयप्राप्तिहेतुपरिधावनोपार्जितपौनर्भविकं कर्म भवः। तेन कर्मणाऽयत्यां पुनः प्रतिसन्धिर्जातिः। ततः परेण यावदेदनावस्था मा जरामरणमित्याद्यन्तयोर्दे दे मध्यस्था-विति चिकाग्डो दादशाङ्गः प्रतौत्यसमुत्पादोऽस्य क्षया-भावादश्चयत्वेनेति पूर्ववत् । शाश्वतोच्छेदरहितत्वेनान्त-दयवर्जिता प्रतौत्यसमुत्पादव्यवलोकना । त्रनाद्यन्तमध्यं तमिति। मायोपमत्वेन जन्मनाशस्थितिविरहितं प्रतौत्य-समुत्पादं व्यवलोकयति। इत्यंभूत एव प्रतीत्यसमुत्पादो याह्य इत्याह । एवं व्यवलोकयत इत्यादि (p. 469, 11) । तच मनसिकारोऽश्वयाभिनिर्हारः। उपायकौश्रलं प्रतौत्य-समुत्पादविचारणा। तदेव कथयवाइ। कथं प्रज्ञापार-मितायामित्यादि । संटतेस्तर्द्युच्छेद इति चेदाइ । एवं खलु पुनरित्यादि (p. 470. 10)। अन्नेतुकमिति संदृत्या हेतोर्विद्यमानत्वात् । नित्यमित्यादि । तचीत्पादहेतो-रसत्वान्नित्यः। उत्पन्नस्य विनाशाभावाड्यवः। आविर्भाव-63

विकल्पजातं किं श्रौगं किच्चानुत्पत्तिमागतम्॥१८॥इति त्रान्यथा ताच्विकधर्मसच्चोपगमे भगवतः सर्वथा विकल्पक्षेग्रज्ञेयावरणप्रहागं दुरुपपादं स्यात्। तथा ह्युद्यव्ययश्रून्यत्वात्रास्यात्मेति विभावयन्नात्माभिनिवेग्रं परित्यज्य तद्दिविक्तस्वभावं स्कन्धादिकं प्रतौत्यसमुत्पन्न-मुद्यव्ययधर्मकं समुपचभ्य नौचतद्वियोः सहोपचम्भ-मुद्यव्ययधर्मकं समुपचभ्य नौचतद्वियोः सहोपचम्भ-नियमाचित्तमाचमेवेदं न बाह्यार्थोऽस्तौति मनसिकुर्व-नपरित्यक्तग्राहकाकारचित्ताभिनिवेग्रो बाह्यार्थाभिनिवेग्रं तिरस्क्रत्य ग्राह्याभावे ग्राहकाभाव इति निध्यायंस्तामपि

प्रज्ञतावनिरुद्वायां दर्शनाखेन वर्त्सना।

विरहादविपरिणामधर्मकः । कथं पुनरुपलभ्यमानरूपादौ-नक्षयाका रेणाभिमुखीकुर्यादित्याह । यस्मिन् समये सुभूत इत्यादि । रूपादिसर्वधर्मानुपलम्भेन सर्वात्मधर्मग्राह-प्रहाणादर्भनमार्गव्यापारे द्योतितः स्यात् । यस्मादेवं सर्व-धर्मादर्भनमतो ये भावविनाशाभिसन्धिना स्त्रीणे श्रीणमिति ज्ञानं श्रयज्ञानं भावानुत्पादाभिसन्धिना स्त्रीणे श्रीणमिति ज्ञानं श्रयज्ञानं भावानुत्पादाभिसन्धिना चानुत्पन्नेऽनुत्पन्न-मिति ज्ञानमनुत्पादज्ञानं वर्णयन्ति, तेषां श्रयानुत्पाद-वैकल्यादेतज्ज्ञानं न घटते । तथा द्युत्पनानुत्पन्नयो-र्यथाक्रमं श्रयोत्पत्तिविधातलश्चणनिरोधेनानिरुद्वायां पर-मार्थतस्तथतारूपायां प्रक्रतौ सत्यां कतरद्विकल्पादि-रूपसुत्पन्नं श्रीणं कतरचानुत्पन्नमनुत्पत्तिधर्मकं जातं दर्भन-मार्गबलेन वितथभावाभिनिवेश्रिनां वादिनां । यावता नैव किच्चित् । तस्माद्यथोक्तमेव श्रयानुत्पादज्ञानं प्रतिपत्तव्यम् । तथा चोक्तं—

तिरोभावरूपेग विवर्तनाच्छाश्वतः । त्रवस्थान्तरप्राप्ति-

नापनेयमतः किष्चित्प्रश्चेत्तव्यं न किष्चन । द्रष्टव्यं भूततो भूतं भूतदशौँ विमुच्यते ॥ २१ ॥ इति

तथा चोक्तम्।

यसादेवं भावाभिनिवेशेन मुक्तेरनुपपत्तिरतोऽपवाद-समारोपरूपमपनयनप्रश्चेपं कस्यचिडर्मस्याझत्वेदमेव प्रतौ-त्यसमुत्यनं संहत्या तथ्यरूपं रूपादिनिःस्वभावादिरूपतो निरूपगौयमेवञ्च मायागजेनापरमायागजपराजयवदि-पर्यासनिर्हत्या तत्त्वदश्रौँ विमुच्यत इति प्रतिपत्तव्यम्।

सत्ता च नाम धर्माणां ज्ञेये वावरणक्षयः। कथ्यते यत्परैः शास्तुरच विस्मीयते मया ॥२०॥ इति

भवेत्। तथा चोक्तम्।

भावादिपरामर्श्रह्लपमिति भावयन् भावनावलनिष्यत्तौ केषाञ्चिन्मणिरूप्यादिज्ञानवद्त्सारितसकलभ्रान्तिनिमि-त्ताया मायोपमात्मप्रतिभासधियो निर्विकल्पायाः कथञ्चित् प्रत्यात्मवेद्यायाः समुत्पादे ज्ञेयावरणं सम्यग्योगौ प्रजच्चात्। अन्यथा परैः सर्वदा आकाण्रस्य द्रव्याभावमाचरूपधारण-वदनाधेयानपनेयस्वरूपधारणाडमाणां श्रणिकानां ज्ञान-माचरूपाणां ज्ञेयलक्षणानाच्च यदि परमार्थतो विद्य-मानता स्यात्तदा प्रतिपक्षभावनया त्र्याकाश्रस्यैव तेषां न किञ्चित् क्रियते। ऋतो भावाभिनिवेशविपर्यासा-विनिष्टत्या यद्गगवतः सर्वथा ज्ञेयावरणप्रहाणं धर्माणाञ्च यत्मत्तोपगम्यते तत्परस्परविरुडार्थाभ्युपगमे विस्मयस्थानौयं

विज्ञप्तिमाचतामवधूयादयज्ञानमेव ग्राहकाकारलप्त्रणां केवलं भावतो भावरूपमिति निश्चित्य तदपि प्रतौत्य-समुत्यन्नत्वान्मायावन्निःस्वभावं तत्त्वतोऽपगतैकान्तभावा-

यथोक्ताविपर्ययस्ततत्त्वभावनया सकलविपष्टधर्मातिक्रम इति । माराणां वैमनस्यप्रतिपादनेनाइ । यस्मिन् समये सुभूत इत्यादि (p. 471, 16)। पूर्ववत् तत्कस्य हेतोरित्या-श्रङ्खाइ। प्रज्ञापारमिताविहारेण हौत्यादि (p. 472, 1)। उपसंहरन्नाह। तसात्तहींत्यादि। ननु मुखतो दर्शन-मार्गस्य महाबोधिकारणत्वात्कष्ठं प्रज्ञापारमितायां चरि-तव्यमित्युक्तमिति। तत्कस्य हेनोरित्याश्रङ्घ। प्रकृतमेव दर्शनमार्गं विस्तरेण वक्तुमाइ। प्रज्ञापारमितायां हौत्यादि। प्रत्येकमेवं निर्दिश्य समुदायत्वेन वत्तुं पुनरप्याह । प्रज्ञा-पारमितायामित्यादि । षट्पारमितापूर्णाधिवचनमेतद्यद्त प्रज्ञापारमितेति । प्राग्वचनात् प्रज्ञापारमिताचर्ययैव षट्पारमिता भावनापरिपूरिं गच्छन्तौत्यर्थः। इह त ग्रन्यसंश्चेपस्याभिप्रेतत्वाद्पलक्षणत्वेन प्रत्येकं दानादिपार-मिताचर्ययापि षडेव पारमिता भावनानिष्यत्तिं प्रतिपद्यन्त इत्यवगन्तव्यम्। तथाचोत्तं पञ्चविंशतिसाइसिकायाम्। "इह सुभूते बोधिसच्चस्य दानं ददतः सच्चेषु मैचं काय-वाङ्मनस्तर्म प्रत्युपस्थितं भवत्येवं शीलपारमिता। तस्यैव प्रतियाहकाणामाकोशपरिभाषादिक्षमणेन श्वान्तिपार-मिता। तस्यैव याचकाकोण्परिभाषादिभिर्दानोत्साहा-परित्यागादीर्यपारमिता। तस्यैव च तदानं सर्वाकार-ज्ञतायां परिणामयतः आवकप्रत्येकबुडभूमिविश्चेपचित्ता-भावेन ध्यानपारमिता । तस्यैव दानं ददतो मायाबुड्चि-प्रत्युपस्थापनेन कस्यचिद्पकारापकारादर्श्रनात्प्रज्ञापार-मिते"ति। एवं शीलं रक्षतो यावत्प्रज्ञां भावयतः प्रत्येकं

रवंविधविकल्पानां प्रागेव प्रहाणसमावात् कथमस्यां प्रकर्षपर्यन्ताधिगमावस्थायां प्रहार्गं निर्दिग्धत इति चेत्। नायं दोषो यसात्सूक्षगुद्यानुप्रवेशमहाभिज्ञाविबन्धक-सम्मोहै। तदीजं च दशम्यां भूमौ प्रहीयत इत्यार्य-सन्धिनिमौचनादिस्तचे पद्यते। तसाद्यधोक्तसवासनसं-मोइनिदानसमुच्छेदेन निदानिनामेवंविधयाद्ययाद्ववचतु-र्विकल्पानां प्रकर्षपर्यन्ताधिगमस्वभावत्वेन दश्रम्यां भूमौ प्रतिविन्ने मूर्धाभिसमये नियमात् प्रहार्गं प्रतिपद्यते । अन्यच कादाचित्कं प्रहाणमिति पूर्वाचार्याः । मन्द्बुद्वीनां व्युत्पादनादनुग्रहाभिप्रायेग यथानिर्दिष्टविकल्पानां विषय-भेदात् प्रत्येकं नवधा भेदः क्तः । तौष्ट्याबुद्वीनामवज्ञा-निराकरणाय नातिप्रभेदस्तथा प्रतिपश्चाणामित्यवगन्त-व्यम् । त्रयं पुनरिह समासार्थः । यथोदिता याह्ययाहक-विकल्पाः सर्व एव विपर्याससमुत्याः। स च विपर्यासो-ऽनादिकासौनभावाद्यभिनिवेश्रसप्तसाद्विपरौतासम्ब -नाकारतया तदिरोधिनैःस्वाभाव्यज्ञानात्महीयत रव।

तथा चोक्तम् । एकैकस्येव दानादौ तेषां यः सङ्घद्दो मिथः । स एकष्ठाणिकः छान्तिसङ्गृहौतोऽच टक्पथ ॥ २२ ॥ इति

षट्पारमितापरिपूरिमंग्रहो यथा स्त्रचं वाच्यः । तस्मादेत-दुक्तं भवति । दानादिषट्पारमितानां प्रत्येकमेकैकभावे दानादौ यः परस्परं सर्वपारमितासंग्रहः, सोऽचैकक्षणिको मूर्धाभिसमये दुःखधर्मज्ञानष्टान्तिसंग्रहीतस्त्रिमण्डल-विश्वडिप्रभावितः षट्चिंग्रदाकारनिर्जातो दर्शनमार्गी-ऽवमातव्य इति । तसिन् प्रहीणे तन्मूला याद्यविकल्पादयः कथमवस्थानं लभेरन्निति। त्रसिंथ दर्शनमार्गे समुत्यन्ने कामरूपा-रूप्यधातुभेदेन प्रत्येकं चतुर्विकल्पनवप्रकारतयाऽष्टोत्तर-शतयाद्ययाहकविकल्पप्रहाणेन तत्संयहौतविकल्पजनक-वासनाक्षेशाष्टोत्तर शतप्रहाणं प्रतौत्यसमुत्पादधर्मतयोप-लभ्य तच वश्तित्वार्थं तामेव पुनःपुनभावयतौत्याह। सर्वाणि चोपायकौ श्रच्यानि इत्यादि। दर्शनमार्गप्राप्तो योगौ क्षेशज्ञेयावर णभयाभावात् <u>सिंहविजृस्भितं</u> नाम ममाधिं समापद्योत्तरकालमविद्याप्रत्ययाः संस्कारा इत्याद्यनुलोमं जरामरणनिरोधो जातिनिरोधादित्यादि प्रतिलोमं प्रतौत्यसमुत्पादं निरूपयति। इदमचोपायकौ श्रलं प्रति-पत्तव्यम् ॥

तथा चोक्तम्।

स समाधिं समापद्य ततः सिंहविजुमितम् ।

त्र जुलोमं विलोमच्च प्रतीत्योत्पादमीक्षते ॥२३॥ इति दर्श्वनमार्गमेवमभिधाय विपक्षप्रहाणादिकमाधारप्रति-पत्तिपूर्वकं सुवोधमित्याधारं भावनामार्गं वक्तुमाइ। सर्वी-पायकौश्रख्यानि सुभूत इत्यादि। सर्वोपायकौश्रख्यमच भावनामार्गः। स पुनर्नवानुपूर्वसमापत्तिसङ्गृहौतस्ताः पुनरवस्कन्दसमापत्तिसङ्गृहौता इत्यवगन्तव्यम्। तस्मादे-तदुक्तं भवति। प्रथमध्यानमारभ्य यावन्निरोधं गत्वा ततो निरोधमारभ्य यावत्प्रथमध्यानमागर्म्यैवमनुलोमप्रतिलोम-क्रमद्दयेन चतुर्ध्यानचतुरारूष्यनिरोधलक्षणा नवसमा-पत्तीर्गत्वाऽरगम्य पुनः प्रथमं ध्यानं समापद्य ततो व्युत्याय निरोधमेवं यावन्नैवसंज्ञानासंज्ञायतनानिरोधं समापद्य ततो व्युत्यायानन्तरसमापत्तिमास्मम्य कामावचरं विज्ञानं मर्यादारूपेणावस्थाप्योपायकौश्रस्यबत्तेन व्युत्याय तदेव विज्ञानमसमाहितमामुखीक्षत्य ततो निरोधं ततोऽसमाहितं ततो निरोधमेकं परित्यच्य नैवंसंज्ञानासंज्ञायतनं ततोऽ-समाहितं ततो दयं परित्यच्याकिच्चन्यायतनं ततोऽ-समाहितं ततो दयं परित्यच्याकिच्चन्यायतनं ततोऽ-समाहितमित्येकादिपरित्यागेनानिरोधं यावदिसदृश्दारेण गच्छतौत्यतुत्व्यगामवस्कन्दसमापत्तिं वश्तित्वलस्त्रणां भावना-मार्गस्वभावां सर्वोपायकौश्ल्यात्मिकां परिग्रहौतुकामेन प्रज्ञापारमितायां चरितव्यमिति ।

तथा चोक्तम्----

कामान्तमवधौक्तव विज्ञानमसमाहितम् ।

सनिरोधाः समापत्तीर्गत्वाऽऽगम्य नव दिधा॥ २४॥ एकदिचिचतुःपञ्चषट्सप्ताष्टव्यतिक्रमात् ।

त्रवस्तन्धसमापत्तिरनिरोधमतुल्यता ॥ २५ ॥ इति पुर्च्चविंशतिसाइसिकायाममुमेवार्थमधिकत्य विस्तरेख पुनरिइ सुभूते बोधिसच्चो महासच्चो विविक्तं कामैर्विविक्तं पापकैरकुश्लैर्धर्मैः सवितर्कसविचारं विवेकजं प्रौतिसुखं प्रथमध्यानमुपसम्पद्य विइरतौत्याद्यभिधानाव सन्देइः कार्यः । यत्त्वाइ ।

गत्वाऽऽगम्य दिधा भूमिरष्टौ स्तिष्टैकलंघिताः ।

व्युक्तान्तकसमापत्तिर्विसभागतृतीयगा ॥ इति

वचनात्कथमेवमवस्कन्दसमापत्तिरिति । किं खसु वायसस्य पायसेन सालश्चख्यमन्यदेवेदं प्रस्थानम्। यस्मादित्यंभूतोपायकौ श्रस्वतां बोधिसच्चानामसंख्येयकस्प-कोटिनियुत शतस इस्रप्रस्थानापरिमितबु डपर्युपासनेन हेतु-महच्चेन भावनामार्गस्य प्रतिविशिष्टता स्यादित्यदोषः । तथागतानुस्मर खपूर्वकं भावनामार्गा सोचनं विधेयमित्या इ। यस्मिन् समये सुभूते इत्यादि । दिवमस्यात्ययेनेति । दिवस-पर्यवसानेनाप्यन्त शोऽच्छटास ड्वातमाचकमित्यर्थः । भावना-मार्गाभ्यासस्य प्रचुरविचिचानु शंसपरि दीपनार्थमा इ । यञ्च सुभूते त्रौपसमिक इत्यादि (p. 473, 32) । प्रज्ञापारमिता-मभिनिर्ह रेदिति भावनामार्गमुत्याद येत् । गतिप्रञ्जपरि-हारमेदेन पुनरप्यनु शंसं कथयन्ना इ । तथागतसमन्वा-हृतस्य हौत्यादि । का गतिरिति । कौ हशौ सभागता नान्या गतिरित्यपि तु सम्यक्त म्बोधिगतिः । इमेऽपि सुभूते गुर्खा इति । इमेप्यनु शंसा इति बहु पुख्यप्रसवनादिगु खास्तथा-गतसमन्वा हाराद यो ऽनु शंमाः ॥

त्रभिसमयालंकारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायामवकौर्ष-कुसुमपरिवर्ती नामाष्टाविंग्रतितमः ॥

408

भावनामार्गमेवमभिधाय तत्र प्रहेयञ्चतुर्विधो ग्राह्य-ग्राइकविकल्पः विपश्चप्रतिपश्चप्रतिपादनपरत्वेन वक्तव्य इत्युपोद्वातयन्नाह । पुनर्परमित्यादि (p. 475. 2) । तच च प्रथमो ग्राह्यविकल्पो विषयभेदान्नवधेति। प्रथम-विकल्पार्थमाइ। सर्वधर्मासङ्गतः प्रज्ञापारमितानुगन्त-व्येति । सर्वधर्मसंश्लेपविकल्पप्रहाणार्थं सर्वधर्मानभि-निवेशाद्वावनामागौ भावयितव्यः। एवमुत्तरचविकल्पाधि-कारे प्रज्ञापारमितार्थो भावनामार्गार्थ इत्यवगन्तव्यम्। दितीयविकल्पार्थमाइ। मर्वधर्माममोदत इति। धर्म-विस्तरविकल्पप्रहाणार्थं सर्वधर्माणां धर्मधातुरूपेणा-सम्भेदादेकरूपत्वात्। तृतीयविकल्पार्थमाहः। मर्वधर्मा-समावत इति तथागतमानाथ्याभावविकल्पप्रहाणार्थं सर्वधर्माणां तत्त्वेनानुत्पादात्। चतुर्थविकल्पार्थमाइ। सर्वधर्मानिर्विकारममा इति । प्रयोगमार्गगुगाभाव-विकल्पप्रहाणार्थं सर्वधर्माणां धर्मधातुनानिर्विकारेण तुच्यत्वात् । पञ्चमविकल्पार्थमाह । सर्वधर्माणामनात्मा-विज्ञप्तितः प्रज्ञानुबोधनत इति । दर्शनमार्गगुणाभाव-विकल्पप्रहाणार्थं सर्वधर्माणामनात्मरूपेणाविज्ञानरूप-मिति प्रज्ञयाऽवबोधात् । षष्ठविकल्पार्थमाह्त । सर्वधर्माञ्च नाममात्रेण व्यवहारमात्रेणाभित्तप्यन्त इति। भावनामार्ग-गुणाभावविकल्पप्रहाणार्थमन्तर्जल्पबह्विर्जल्पमाचेण सर्व-धर्माणां संदृत्याभिरूपनात्, बह्विर्जल्पे तु कस्यचिद्भि-निवेश इत्याइ। व्यवहारश्वेत्यादि। सप्तमविकल्पार्थमाह।

सर्वधर्मा ऋव्यवहारा इत्यादि। प्रयोगमार्गविकल्पप्रहाणार्थं मर्वधर्माणां मायोपमत्वेन अुतचिन्तालौकिकलोकोत्तर-ज्ञानैर्यथाक्रममभिलपयितुमण्रक्यत्वादव्यवहाराऽव्याहारा-व्यवहृताव्याहृतत्वेन । त्रष्टमविकल्पार्थमाह । सर्वधर्मा-प्रमागत इति । दर्शनमार्गविकल्पप्रहाणार्थं धर्मधातुरूपेग सर्वधर्माणामप्रमाणत्वात्। तदेव स्पष्टयन्नाइ। रूपा-प्रमागत इत्यादि। नवमविकल्पार्थमाह। सर्वधर्मानिमि-त्तत इति । भावनामार्गविकल्पप्रहाणार्थं सर्वधर्माणां ग्रन्यत्वेनानिमित्तत्वात्। एतदुत्तं स्यात्। संश्विप्तरुचि-सत्त्वानुग्रहेण धर्मसंक्षेपे विस्तर्रुचिसत्त्वानुकम्पया धर्म-विस्तरे यथाविहितार्थानानुष्ठानेन बुद्धसानाथ्यापरिय्रहे समुत्यन्ननिरुद्वत्वेन प्रयोगमार्गगुणाभावे सम्यगुत्यत्ति-वैधुर्याद्दर्शनमार्गगुणाभावे अनागतासच्चेन भावनामार्ग-गुणाभावे शान्तत्वादिना निर्वाणप्रयोगमार्गे ग्रन्थताभि-निर्हारत्वेन दर्शनमार्गे नैःखाभाव्यभावकत्वेन भावनामार्गे च मायोपमतया प्रवृत्तिर्मया कार्येत्वेवं प्रवृत्तिपस्नाधि-प्रथमो ग्राह्यविकल्पो नवप्रकारो भावनामार्ग-ष्ठानः प्रयोगावस्थायां बोधिसच्चानां प्रह्रेयस्तत्तत् प्रतिपक्षावस्था-प्रतिपादनेन व्यतिरेकमुखेनोक्त इति । तथा चोक्तम्,----

एको याद्यविकल्पोऽयं प्रयोगाकारगोचरः । इति

प्रथममेवं निर्दिश्य दितौयो ग्राह्यविकल्पो नवप्रकारो वक्तव्य इति। प्रथमविकल्पार्थमाह। सर्वधर्मनिर्वेधत इति।

५०६

बोधिचित्तानुत्पादविकल्पापनोदार्धं सर्वधर्माणां धर्मधातु-रूपेणाधिगमात्। दितौयविकल्पार्थमाहः। सर्वधर्मप्रकृति-परिश्च द्वित इति (p. 476, 1)। बोधिमण्डामनसिकार-विकल्पापनोदार्धं मर्वधर्माणां स्वभावविशुडिपरिज्ञानात् । त्रतीयविकल्पार्थमाह । सर्वधर्मावचनत इति । आवक-यानमनसिकारविकल्पापनोदनार्धं सर्वधर्माणां वाक्प-थातिकान्तत्वात् । चतुर्थविकल्पार्थमाह । सर्वधर्माणाम-निरोधतः प्रहाणसमतयेति । प्रत्येकबुडयानमनसिकार-विकल्पापनोदार्धं सर्वधर्माणामुत्पादाभावेनानिरोधात् प्रहागतुन्गत्वेन। पञ्चमविकल्पार्थमाह। मर्वधर्माणां निर्वाणप्राप्तित इति । सम्यक्तम्बोधेरमनसिकारविकल्पाप-नोदार्धं तयतासमतया मर्वधर्माणां निर्वाणाधिगमात्। षष्ठविकल्पार्थमाइ। मर्वधर्मा इत्यादि। भावनाविकल्पाप-नोदार्थमतीतानागताध्वनोरसत्त्वाद्यथाक्रमं नागच्छन्ति न गच्छन्तिऽतसादजानानाः सन्तो धर्मा वर्तमाने नोत्पन्ना धर्मधातुरिवात्यन्तानुत्पादात् । सप्तमविकल्पार्थ-माइ। ज्रात्मपरादर्शनत इति। ज्रभावनाविकल्पाप-नोदार्थं स्वपरानुपलमात्। अष्टमविकल्पार्थमाइ। सर्वधर्मा इत्यादि । नैवभावनानाभावनाविकल्पापनो-दार्थमुत्पादादिदोषाभावादार्या भावनार्हादर्ईन्तो यस्मा-न्मायोपमत्वेन स्वभावविश्वद्वत्वात् । नवमविकल्पार्थमाह । त्रपह्लभारा इति। त्रयथार्थविकल्पापनोदार्थं क्रेश-ज्ञेयावर ग्रमाराभावादपह्ल भारत्वेन । रतदत्तं भवति । कल्याणमित्रादिवैकल्यादोधिचित्तानुत्पादे विशिष्टबुद्धा-

सम्बनपुग्याभावादोधिमग्डामनस्तारे आवकगोचत्वात्त-द्यानमनस्तरणे प्रत्येकबुड्वगोचत्वात्तद्यानामुखीकरणे प्रज्ञा-पारमिताप्रतिपत्तिवैधुर्यात्सम्यक्सम्बोध्यमनस्तरणे सोप-सम्मत्वेन भावनायां निरूपसम्वक्त्वेनाभावनायामनुप-सम्माननुपसम्मत्वान्नभावनानाभावने विपरौताभिनिवे-णाद्ययार्थत्वे च भावाद्यभिनिवेण्णादुष्टत्वेन निष्टत्तिर्मया कार्येत्येवं निष्टत्तिपश्चाधिष्ठानो दितौयो याद्यविकस्पो नवप्रकारो भावनामार्गे चित्तचैत्तप्रष्टत्त्यवस्थायां बोधि-सत्त्वानां प्रहेयस्तत्तत्प्रतिपश्चावस्थाप्रतिपादनेन व्यतिरेक-मुखेनोक्त इति । तथा चोक्तम् ।

> दितौयश्वित्तचैत्तानां प्रवृत्तिविषयो मतः ॥ २७॥ त्रनुत्पादस्तु चित्तस्य बोधिमग्डामनस्क्रिया । हौनयानमनस्कारौ सम्बोधेरमनस्क्रतिः ॥ २८ ॥ भावनेऽभावने चैव तद्विपर्यय एव च ।

त्रयथार्थश्व विज्ञेयो विकल्पो भावनापथे ॥ २८ ॥ इति दितौयमेवं ग्राह्यविकल्पं निर्दिश्च प्रथमग्राहकविकल्पो नवप्रकारो वक्तव्य इति । प्रथमविकल्पार्थमाह । सर्व-धर्मारे यां देशत इति । सच्त्यप्रतिविकल्पनिरासार्थं सर्व-धर्मार्थां प्रक्तत्या धर्मधातुस्वभावत्वेन सामान्यविशिष्टदेश-विविक्तत्वात् । तदेव स्पष्टयन्तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाह । रूपं हौत्यादि । प्रक्ततिस्वभावत इति । श्रत्यताप्रक्षतित्वेन सामान्यविश्रेषदेशविविक्तस्वभावत्वात् । दितौयविकल्पार्थ-माह । सर्वधर्मनिरोधप्रह्लादनत्वादिति । धर्मप्रज्ञप्ति-विकल्पनिरासार्थं सर्वधर्माणं निरोधस्य श्रन्यतोरकरुणा- द्यप्रमागगुगगर्भत्वेन इर्षकरणात् । तृतौयविकल्पार्थमाइ । त्रारत्यविर्तित इति । त्राग्नन्थत्वविकल्पनिरासार्थं सर्व-धर्मेषु मायोपमत्वेनाभिनिवेण्रानभिनिवेण्यवियोगात् । चतुर्थविकल्पार्थमाइ । त्रारत्ताविरक्ततयेति । सक्ति-विकल्पनिरासार्थं सर्वधर्माणां धर्मधातुस्वभावेन रागा-रागविविक्तत्वात् । तदेव कथयितुं तत्कस्य हेतोरित्या-णद्भ्याइ । रूपं हीत्यादि । सतत्त्वेनेति । तत्त्वपर्याय एव सतत्त्वण्रब्दो द्रष्टव्यः । पञ्चमविकल्पार्थमाइ । प्रष्ठति-परिग्रुइत्वादिति । मर्वधर्मप्रविचयविकल्पविरासार्थं सर्व-धर्माणां स्वभावानुत्पन्नत्वेन परिण्रुइत्वात् । षष्ठविकल्पार्थ-माइ । सर्वधर्मा इत्यादि । वन्त्वदेणविकल्पनिरासार्थं मायोपमत्वेन सङ्गासङ्गविगमादसक्तत्वेन सर्वधर्माणाम् । सन्नविकल्पार्थमाइ । बोधिरित्यादि (p. 477. 1) । यान-चितयनिर्याण्विकल्पनिरामार्थम् ।

धर्मधातुविनिर्मुक्तो यस्माइर्मों न विद्यते । इति बुद्वज्ञानावबोधनतया मर्वधर्माणां बोधिस्वभावत्वेन । उप्रष्टमविकल्पार्थमाह । सर्वधर्मग्रून्यानिमित्त इत्यादि । दक्षिणाऽग्रुडिविकल्पनिरामार्थम् । मर्वधर्माणां चिवि-मोश्चस्वभावत्वेन । नवमविकल्पार्थमाह । सर्वधर्माभैषज्य-मित्यादि । चर्याविकोपनविकल्पनिरासार्थम् । मैचौ-स्वरूपतया देषादिदोषप्रश्मनेन सर्वधर्माणां भैषज्य-स्वाभाव्यात् । एतदुक्तम् । द्रव्यसदनुपपच्या सच्वप्रज्ञप्तौ प्रतिभासमाचत्वात् मर्वधर्मप्रज्ञ्तौ सर्वचगत्वात् सर्वा-कारज्ञतादिधर्माग्रुन्यत्वे सर्वथाभिनिवेश्वप्रहाणार्ड्यर्मसक्तौ दक्षिणाया ऋणुद्वौ वा चर्याया विकोपने ॥३१॥ इति प्रथममेवं प्राहकविकल्पं निर्दिश्च दितीयो प्राहक-विकल्पो नवप्रकारो वक्तव्य इति प्रथमविकल्पार्थमाह । सर्वधर्मा मैचौविद्यारिण इत्यादि । सर्वाकारज्ञतावरण-सम्मोहविकल्पापनयनार्थं सर्वधर्माणाच्चतुर्व्रह्मविद्यार-स्वाभाव्यात् । दितीयविकल्पार्थमाह । सर्वधर्मा ब्रह्मभूता इत्यादि । मार्गज्ञतावरणसंमोहविकल्पापनयनार्थं सर्व-दोपाणामहेतुत्वेनानुत्पादकत्वात् सर्वधर्माणां निर्वाण-रूपत्वेन । व्रतीयविकल्पार्थमाह । सर्वधर्माणामित्यादि । सर्वज्ञतावरणसंमोहविकल्पापनयनार्थं सर्वभावानां प्रार्थ-नाप्रतिधविविक्तत्वेन । चतुर्थविकल्पार्थमाह । समुद्रा-पर्यन्ततयेति । सर्वश्रान्तमार्गसंमोहविकल्पापनयनार्थं सर्व-धर्माणां दश्वचादिगुणरत्वहेतुत्वेन समुद्रसमत्वात्, समुद्रापर्यन्तत्वेन । पच्चमविकल्पार्थमाह । गगनापर्यन्त-

धर्मप्रज्ञस्वश्रुन्यत्वसक्तिप्रविचयात्मकः ॥ ३० ॥ क्षते च वस्तुनो यानचितये च स कौर्त्तितः ।

ग्राइकः प्रथमो ज्ञेयः सत्त्वप्रज्ञतिगोचरः ।

निःस्वभावावबोधेन धर्मप्रविचये समुद्देशाकरणेन वस्त्व-देशकरणे रूपाद्युपलम्भत्वाद्यानचयनिर्याणे सम्यगप्रति-पन्नत्वेन दक्षिणाऽशुद्वौ दानाद्युपलम्भप्रपिपच्या चर्या-विकोपने च द्रव्यसन्नेवात्मा याद्दक इत्येवं द्रव्यसत्पुरुषाधि-ष्ठानः प्रथमो याद्दकविकल्पो नवप्रकारो बोधिसच्चानां भावनामार्गप्रयोगावस्थायां प्रद्वेयस्तत्प्रतिपक्षावस्थाप्रति-पादनेन व्यतिरेकमुखेनोक्त इति । तथा चोक्तम् ।

तयेति । तथागतादिसंयोगवियोगसंमोइविकल्पापनय-नार्थं सर्वधर्माणां श्रून्यत्वेन गगनसमत्वाद् गगनापर्यन्त-तया। षष्ठविकल्पार्थमाइ। मेरुविचित्रतयेति। त्रासमत्व-संमोहविकल्पापनयनार्थं सर्वानिष्टोपनिपाताष्ठोभ्यत्वेन मेरुसमत्वात्, सर्वधर्माणां मेरुविचिचत्वात्। सप्तम-विकल्पार्थमाइ। रूपापर्यन्ततयेति। द्ःखादिसंमोइ-विकल्पापनयनार्थं धर्मधातुस्वरूपत्वात् प्रज्ञादौनामपर्यन्त-त्वेन। ऋष्टमविकल्पार्थमाइ। स्नर्थरफ्मीत्यादि। क्लेश-प्रकृतिसंमोइविकल्पापनयनार्थं प्रकृतिप्रभास्वरत्वेन स्नर्य-मण्डलरप्रम्युत्पादसमत्वात् सर्वधर्माणां स्वर्धरफ्रिमण्डला-पर्यन्तावभासनतया। नवमविकल्पार्थमाह। सर्वश्रब्दा-पर्यन्ततयेति । त्रदयसंमोइविकल्पापनयनार्थं नाम-मात्रस्वभावेन सर्वश्रब्दापर्यन्तममत्वात्सर्वधर्माणां सर्व-शब्दापर्यन्ततया प्रज्ञापारमिताऽनुगन्तव्या। एतदुक्तम्। सर्वाकारापरिज्ञानेन सर्वाकारज्ञतावरणसंमोहे मर्व-मार्गापरिज्ञानेन मार्गज्ञतावरणसंमोहे सर्ववस्त्वपरि-ज्ञानेन सर्वज्ञतावर् संमोद्दे प्रज्ञापार्रमिताऽपरिज्ञानेन सर्वश्रान्तमार्गसंमोई तथतान्नेयरूपाद्यपरिज्ञानेन तथ-तादिसंयोगवियोगसंमोहे मारादिस्वरूपापरिज्ञानेना-समत्वसंमोई यथारुतार्थयाहित्वेन दुःखादिसत्यसंमोई रागादिस्वभावापरिज्ञानेन क्लेश्प्रप्रतत्तसंमोई याद्ययाहत-लक्षणापरिज्ञानेनादयसंमोहे च। सच्चप्रज्ञपितद्यव-स्थापनप्रतिभासमानहेतुविषयः प्रज्ञप्तिसन्नेव त्रात्मा याहक इति प्रज्ञतिसत्पुरुषाधिष्ठानो दितौयो याहक-

तौनां धये सति मंरोधवैकल्पेन संहर्षोच्छासप्राप्ता इव सर्वास्त्रियानसंग्रहौता गुणसम्पदः छपापारतच्यात्सर्व-प्रकारजगत्सौख्योत्पादनदष्ताः सर्वधाभिमुख्या गमन-प्रकारेण प्रकर्षपर्यन्ताधिगमफलैः प्राप्तणोमं भावना-मार्गर्खं बोधिसत्त्वमाश्रयन्ते महासमुद्रमिव नद्य इत्येवं सर्वबुद्वधर्माणां समुदागमापर्यन्तत्वेन महानुण्रंसास्वभावेन भावनामार्गोऽवसातव्य इति । तथा चोक्तम् । त्रासां ष्टये सतौतौनां चिरायोच्छसिता इव । सर्वाकारजगत्सौख्यसाधाना गुणसम्पदः ॥ ३५ ॥ सर्वाः सर्वाभिमारेण निकामफल्त्र्णाल्तिनम् । भजन्ते तं माहसत्त्वं महोदधिमिवापगाः ॥३ई॥ इति भावनामार्गानन्तरमानन्तर्यमार्ग इत्यानन्तर्यसमाध्यर्थ-

श्रान्तिमार्गतथतादिमंप्रयोगवियोगयोः॥ ३३॥ त्रममत्वे च दुःखादौ क्षेशानां प्रछतावपि। दयाभावे च संमोहे विकल्पः पश्चिमो मतः॥३४॥ इति यथोक्तभावनामार्गे विपष्तमेवं सप्रतिपक्षं निर्दिश्च तद्धिगमेनैव चतुर्विकल्पप्रहाणात् सर्वगुणसम्पदो भवन्तौ-त्याह्र। सर्वबुद्वधर्मसमुदागमापर्यन्ततयेति। स्तदुक्तं

भावनामार्गाभ्यासादासाच्चतुर्विकल्पजातौनामुपद्रवत्वेने-

विकल्पो नवप्रकारो भावनामार्गचित्तचैत्तप्रवच्यवस्थायां बोधिसत्त्वानां प्रहेयस्तत्तत्प्रतिपश्चावस्थाप्रतिपादनेन व्यति-रेकमुखेनोक्त इति । तथा चोक्तम् ।

भावनामार्गसम्बद्वो विपश्वस्तदिघाततः ॥ ३२ ॥ सर्वज्ञतानां तिस्टणां यथास्वं चिविधाटतौ ।

सत्त्वप्रज्ञत्तितडेतुविषयो नवधाऽपरः ।

भावनौयेति । तथा चोक्तम् ।

भूमौ

बोधिसत्त्वस्य च न्यामे प्रतिष्ठाप्यशुभोपमाः ॥ ३७॥ क्तवा पुख्यबहुत्वेन बुइत्वाप्तेरनन्तरः ।

चिसाइसजनं शिष्यखड्गाधिगमसंपदि ।

त्रानन्तर्यसमाधिः स सर्वाकारज्ञता च तत्॥३८॥ इति त्राख चानन्तर्यममाधेः सर्वधर्माभाव त्रालम्बनप्रत्ययः सारणचाधिपतिप्रत्ययः प्रक्षतिशान्तता चाकारोऽर्थादा-क्षिप्तो वेदितव्योऽन्ययानन्तर्यसमाधेरधिगन्तुमश्रकात्वात् । तथा चोक्तम्।

त्रालम्बनमभावोऽस्य स्मृतिश्वाधिपतिर्मतः ।

त्रकारः शान्तता चाच इति

त्रव च स्थाने दुरवगाइत्वादविदितोपायकौण्र<del>खा</del>नां प्रवादिनां नानाचोद्यमुखपरम्परा प्रसर्पिखौ विप्रति-पत्तिरिदानौं निराकर्तव्येति । प्रथमविप्रतिपच्चर्थमाइ । पृष्टिवौधात्वपर्यन्ततयेति । संस्तृतामंस्तृतधात्वोरभावत्वेना-सम्बनोपपत्तौ विप्रतिपत्तेर्निराकरणाय मायोपमतया सर्व-गुणप्रतिष्ठाभावात् प्रथिवीसमत्वेन संदृत्या सर्वधर्माणामा-लम्बनस्वाभाव्यात्पृथिवौधात्वपर्यन्ततयाऽऽनन्तर्यसमाधि-65

माइ। सर्वसत्त्वधात्वित्यादि। एतदुत्तं त्रावकप्रत्येकबुड-बोधिसत्त्वन्यामावकान्तौ चिसाइसमहासाइस-

लोकधातवौयसच्चान् प्रतिष्ठाप्य कश्चिद्यत्पुख्यं प्रस्तवति तद्पमौकत्य तदिशिष्टपुख्यबहुत्वेन या सर्वाकारज्ञता बुद्धत्वमिति बुद्धत्वप्राप्तेरव्यवहितो यः पूर्वसमनन्तरः समाधिः सोऽचानन्तर्यसमाधिस्तस्यैवं सर्वसत्त्वधातुपुख-

अभिसमयालङ्कारालोकः ।

रनुगन्तव्य इत्यर्थः । एवमुत्तरचाष्यानन्तर्यसमाधिः प्रज्ञा-पारमितार्थोऽसिन्दधिकारे प्रतिपत्तव्यः । सर्वथा निरूप-त्वादालम्बनस्वभावधारगे दितीयविप्रतिपत्तिं निराकर्तुं प्रहातिविश्वहत्वादसमत्वेन सर्वधर्माणां तथैवालम्बन-स्वभावव्यवस्थापनादव्यात्वपर्यन्ततया। भावाभावानुप-लमोन सर्वाकारज्ञताज्ञाने तृतीयविप्रतिपत्तिनिराचिकौ-र्षया प्रकृतिप्रभाखरत्वात्तेजःसमत्वेन सर्वधर्माणां पूर्वव-त्मर्वाकारज्ञताज्ञानरूपत्वात्तेजोधात्वर्थपर्यन्ततया। तथता-स्वभावत्वेन संहतिपरमार्थसत्यदये चतुर्थविप्रतिपत्तेर्निरा-करणायानवस्थितवत्तित्वादायुसमत्वेन सर्वधर्माणां संदृत्या निश्चितसत्यदयरूपत्वादायुधात्वपर्यन्ततया । दानाद्यनुप-लमोन प्रयोगे पञ्चमविप्रतिपत्तिं निराकर्तुं प्रज्ञप्तिसत्त्वा-दाकाण्णसमत्वेन सर्वधर्माणां पूर्ववत्प्रयोगस्वभावनिश्चया-दाकाण्धात्वपर्यन्ततया। बोधव्याभावादुद्धरते षष्ठविप्रति-पत्तिनिराचिकौर्धया विज्ञप्तिमाचात्मकत्वादिज्ञानसमत्वेन सर्वधर्माणां तथैव तथागतरूपत्वादिज्ञानधात्वपर्यन्ततया प्रज्ञापारमितानुगन्तव्येत्याह। एवमब्धातुतेजोधात्वित्यादि। सप्तमविप्रतिपत्त्यर्थमाइ। कुण्रलाकुण्लेत्यादि। नामधेय-माचत्वाह्वर्मरत्ने विप्रतिपत्तेर्निराकरणाय तत्त्वतोऽनुत्यन्न-त्वाल् भूणा कु भूल धर्म सञ्चयविगतत्वेन सर्वधर्मा गां संहत्या व्यवस्थापितधर्मरूपत्वात् कुण्रलाकुण्रलधर्मसञ्चयाप्रमाग-तया। अष्टमविप्रतिपत्त्यर्थमाइ। सर्वधर्मेत्यादि (p. 478, 2)। रूपाद्यालम्बनप्रतिषेधात्संघरते विप्रतिपत्तिं निराकतुं मायोपमत्वात्सर्वधर्मसञ्चयविगतत्वेन सर्वधर्माणां पूर्ववत् सङ्घरूपत्वात्, सर्वधर्मसञ्चयाप्रमाणतयाः। नवमविप्रति-

पच्चर्थमाइ। सर्वधर्मसमाधिरित्यादि। दानाद्युपत्तमो-नोपायकौश्ले विप्रतिपत्तेर्निराचिकौर्षया धर्मधातुरूप-त्वात्सर्वधर्मसमाध्यपर्यन्ततासमत्वेन सर्वधर्माणां กขิ-वोपायकौश्रलसद्भावात् सर्वधर्मसमाध्यपर्यन्तताप्रतिलम्मि-तया। दश्रमविप्रतिपच्चर्थमाह। सर्वबुब्वेत्यादि। भावा-भावोभयरूपाधिगमप्रतिषेधात्तयागताभिसमये विप्रति-पत्तेर्निराकरणाय तथतारूपेण बुड्वधर्मस्वभावत्वात्सर्व-धर्माणां योगिसंदृत्या तथागताभिसमयावस्थानात्सर्वबुद्ध-धर्मापर्यन्ततया। एकादश्विप्रतिपत्त्वर्थमाइ। सर्वधर्मा-पर्यन्ततयेति । प्रपञ्चव्यवस्थापितानित्यादित्वेन नित्यादि-विपर्यासे विप्रतिपत्तेनिराचिकौर्षया धर्मतारूपेणापर्यन्त-धर्मतात्मकत्वात्सर्वधर्माणां पूर्ववद्यवस्थापितमित्यादिविप-र्याससद्भावात्सर्वधर्मापर्यन्ततया। दादश्विप्रतिपत्त्वर्थ-माइ। श्रन्यतापर्यन्ततयेति। विभावितमार्गफलासाम्रा-त्कर ग्रेन मार्गे विप्रतिपत्ते निराकर गाय मायोपमत्वेन श्रन्यतापर्यन्तधर्मत्वात्सर्वधर्माणां सत्त्वेनाधिगमाभावा-ञ्ळून्यतापर्यन्ततया । चयोद्श्रचतुर्दशविप्रतिपत्तिद्वयार्थ-माइ। चित्तचैतसिकापर्यन्ततयेति। हानोपादानाभावेन विपश्चे प्रतिपश्चे च विप्रतिपत्तिं निराकर्तुमविद्योद्भृतप्रति-भासचित्तचैतसिकापर्यन्तत्वेन सर्वधर्माणां संदृत्यावस्था-पितविपश्चप्रतिपक्षभावाचित्तचैतसिकापर्यन्ततया । पच्च-दश्वविप्रतिपच्चर्थमाइ । चित्तचरितापर्यन्ततयेति । धर्म्य-भावाड्यर्मचन्न्रणे विप्रतिपत्तेर्निराचिकौर्षया प्रतिभासनि-बन्धमाचपदार्थावस्थानाचित्तचरितोत्पत्तिलघ्रखत्वेन सर्व-

प्रयोगे चिषु रत्नेषु सोपाये समये मुनेः। विपर्यासे समार्गे च प्रतिपश्चविपश्चयोः ॥ ४१ ॥ लक्षणे भावनायाच्च मता विप्रतिपत्तयः । सर्वाकारज्ञताधारा योडा दश च वादिनाम् ॥४२॥ इति मूर्डाभिसमयसमाधिकारः पञ्चमः। प्राप्तमूर्डाभिसमयो व्यक्तसमस्तत्वेनाधिगतानर्थाननु-पूर्वोंक्षत्य स्थिरौकरणाय विभावयतौत्यनुपूर्वाभिसमयार्थ-

जल्पाजल्पिप्रवादिनाम् ॥ ३८ ॥ त्रालम्बनोपपत्तौ च तत्खभावावधार गे। मर्वाकारज्ञताज्ञाने परमार्थे ससंहत्तौ ॥ ४० ॥

तथा चोक्तम्।

धर्माणां तथैव स्थितिलक्षणभावाचित्तचरितापर्यन्ततयेति । पोडणविप्रतिपच्चर्थमाइ। कुण्रलाकुण्लधर्मापरिमाग-तयेति । स्वसामान्यलक्षणानुपपत्त्वा भावनायाच्च विप्रति-पत्तेर्निराकरणाय भूतकोटिरूपेण कुष्रखाकुष्रखानुपखब्धि-स्वभावत्वात्सर्वधर्माणां पूर्ववद्वावनासद्वावात्कुश्रज्ञाकुश्रज्ञ-धर्मापरिमागतया प्रज्ञापारमिताऽपरिमागतानुगन्तव्या विषयभेदेन भेदानन्त्येऽपि विप्रतिपत्तीनां मन्निह्ति-विनेयजनविप्रतिपत्तिनिराचिकौर्षया यथोक्ता एव पर-स्परविरुद्वा भाषार्थानुस्थानेनायुच्यमानतया संश्रयरूपाः पोडग्रविप्रतिपत्तीर्यथानिर्दिष्टविषयत्वेन सर्वाकारज्ञता-धिष्ठानाः । मर्वेषामेव विदितबोधिसच्चोपायकौण्रजजन-प्रवादिनां यथासंभवसुभयसत्याश्रितोपायकौश्रजेन निराः क्तय सम्यकार्वया निश्वयमुत्पाद्य कल्याणकामैर्वेधिप्तत्त्वै-रानन्तर्यसमाधिरधिगम्यत इति प्रतिपत्तव्यम् ।

विभावितानुपूर्वाभिसमयस्य स्वभ्यस्तौकरणाय तेपामेव स्रणेनैकेनाधिगम इत्येकस्रणाभिसम्बोधार्थमाह । सर्वधर्मा कोष्यतयेति । एकस्रणाभिसम्बोधं प्रत्यन्यथाकर्तुमण्रव्य-त्वेनाकोष्यत्वाद्रूपादौनां सर्वधर्माकोष्यतया प्रज्ञापार-मितानुगन्तव्येत्यवयवार्थः । समुदायार्थः स्त्रच्यते । लक्षणे-नैकस्रणाभिसम्बोधश्वतुर्विध इति । प्रथमं तावदेको भावः सर्वभावस्वभावः सर्वे भावा एकस्वभावाः । एको भाव-स्तत्त्वतो येन दृष्टः सर्वे भावास्तत्त्वतत्त्तेन दृष्टा इति न्यायान्न केवलं बहुभिरेकस्य संग्रहः, अपि त्वेकस्रण-दानादिज्ञानेनालम्ब्यमानेनापगतप्रतिनियतवस्तुग्रहणवि-

धर्माभावस्वभावेनेत्यनुपूर्वकिया मता ॥१॥

इति ऋनुपूर्वाधिकारः षष्ठः ।

दानेन प्रज्ञया यावदुडादौ समृतिभिश्व सा।

माइ। सिंहनादनदनतयेति। एतदुक्तं चिमण्डलविश्वडि-प्रभावितदानादिषट्पारमितामर्वाकारपारिपूरणेन प्रज्ञा-पारमितान्तर्गतपारमिताचतुष्टयत्वात्, सम्यक् दश्रभूमि-निष्पादकेन स्मृत्युपस्थानादिना सप्तवोध्यङ्गाकारेणा-र्याष्टाङ्ग्मार्गतया च परमार्थतोऽस्मरणलक्षणेन चिविध-बुद्वानुस्मरणेन यथाक्रमं निर्वेधभागौयदर्श्रनभावनामार्ग-द्योतकेन तथैव कुग्रलाकुग्रलाव्याक्तधर्मानुस्मरणेन पूर्व-वदार्यावैवर्तिकबोधिसत्त्वसङ्घस्मरणेन तथैव श्रीलत्याग-देवतानामनुस्मरणेन रूपादिसर्वधर्माभावे स्वभावेनाव-बुद्धेन च योऽधिगमः सानुपूर्वक्रिया ममेत्येवमविपरौतार्थ-प्रतिपादनेन सिंहनादसमत्वात्सर्वधर्माणां सिंहनादनदन-तयाऽनुपूर्वाभिसमयीऽनुगन्तव्य इति । तथा चोक्तम् । पर्ययरूपेणानासवदानाद्यशौत्यनुव्यञ्जनसन्नक्षणानां धर्माणां संग्रहेण बोधिसत्त्वस्यावबोधादविपाकानासवसर्वधर्मैकस्रण-सन्नरणो भवत्येकस्रणाभिसम्बोधः प्रथमः । तथा चोक्तम् ।

> त्रनासवाणां सर्वेषामेकैकेनापि संग्रहात् । एकष्ठणावबोधोऽयं ज्ञेयो दानादिना मुनेः ॥१॥ इति

किमिव पुनरेकानासवज्ञानालम्बने सर्वानासवसंग्रह इति चेत्। उच्चते। यथैकापि पदिका पुरुषप्रेरिता सक्ठ-देकवारं सर्वमरघट्टं सच्छिल्पिपूर्वपरिकर्मसामर्थ्याचल-यति, तथा पूर्वप्रणिधानावेधधर्मधातुसामर्थ्यादेकसिमन्नेव श्रणे ज्ञानमेकमनासवमालम्ब्यमानं कार्यकारणसम्बन्ध-बल्लात्सर्वं सजातौयमभिमुखौकारयतौति।

तथा चोक्तम्।

त्ररघट्टं यथैकापि पदिका पुरुषेरिता ।

सक्तत्सवें चलयति ज्ञानमेकष्ठणे तथा ॥ २॥ इति

तदनु यदा बोधिसच्चस्य प्रतिपक्षभावनया सर्व-विपक्षापगमेन सकलव्यवदानपक्षविपाकधर्मताऽवस्था सर्व-कलङ्कापगमेन शरदिन्दुज्योत्सावत् श्रुक्तस्वभावा जाता तदैकस्मिन्नेव क्षणे विपाकावस्थाप्राप्तानामनासवसर्व-धर्माणां बोधाज्ज्ञानं प्रज्ञापारमितेत्येवं विपाकधर्मताऽव-स्थाऽनासवसर्वधर्मेकक्षणलक्षणो भवत्येकक्षणाभिसम्बोधो दितौयः । तथा चोक्तम् ।

विपाकधर्मतावस्था सर्वश्रुक्षमयौ यदा।

प्रज्ञापारमिता ज्ञाता ज्ञानमेकष्ठणे तदा ॥३॥ इति तदनुपूर्वे खप्नोपमसर्वधर्माभ्यासेन सम्भारदयमनु-भूयाधिगमावस्थायां स्वप्नस्वभावेषु सर्वधर्मेषूपादान-

4१८

स्तन्धादिषु स्थित्वा दानादिषट्पारमिताप्रतिपच्या दानादिरूपनिरूपणाकारेणालप्तरणाः सर्वधर्मा इति । संक्षेश्रव्यवदानरूपाणां धर्माणामेकेनैव क्षणेनालघ्रणत्वं जानातौत्येवमलघ्रणसर्वधर्मैकघ्रणलघ्रणो भवत्येकघ्रणाभि-सम्बोधस्तृतौयः । तथा चोक्तम् ।

स्वप्नोपमेषु धर्मेषु स्थित्वा दानादिचर्यया ।

त्र ज्ञ ज्ञ विरन्तरदीर्धका ज्व विन्दति ॥४॥ इति तदनु निरन्तरदीर्धका ज्ञ दयप्रतिभा सप्र हा गाभ्या स-सात्मीभावा दुन्मू जित दयप्रतिभा सवा सनो यदा बोधि सच्चो या ह्य या इक योगेन स्व प्नं या ह्यं स्व प्न दर्श्तिनं या हकं ने छ ते तदा सर्वेऽप्येवं धर्मा र्णो धर्मा इति धर्मा र्णा मद्वयं तच्च-मेकेनैवक्ष र्गेन पश्य तीत्येव मद्वयन्त छरण सर्वधर्मे क छरण ज्ञ छरणो भवत्ये क छरणा भि सम्बोध छतुर्थः । तथा चोक्तम् ।

स्वप्नं तद्दर्शिनच्चैव दययोगेन नेक्षते ।

धर्माणामदयं तत्त्वं श्रणेनैकेन पश्चति॥५॥ इति एकष्ठणाभिसम्बोधं प्रति हेतुफलभेदेन यथाक्रमम-विपाकविपाकधर्मतावस्थाऽनासवसर्वधर्मैकष्ठणाभिसम्बोध-दयं निर्दिश्यैवं विशिष्टाधिगमावस्थायां धर्मतैकरसत्वेनासं-भेदात् स्वप्तस्वभावौभूतसर्वधर्मावगमार्थं वतीयमल्रष्टण-सर्वधर्मैकष्ठणाभिसमयं प्रतिपाद्य स्वप्नावस्थायामपि याह्य-याहकयोस्तत्त्वेनानुपलम्भाद्दयप्रतिपत्त्यर्थमदयल्रष्टणसर्व-धर्मैकष्ठणाधिगमो निर्दिष्ट इत्येवं लक्षणेनैकष्ठणाभिसमय-थत्रुःप्रकारोऽपि योगिभिरधिगन्तव्य इत्येके । त्रन्ये तु यदि नाम चतुःप्रकारः सन्निहितविनेयजनानुरोधेन व्यादत्त्त- भेदात्कयञ्चिदुपात्तस्तयाप्यन्यतम रवैकः प्रकारो योगिना केनचित्साश्चात्कर्तव्य इति मन्यन्त इति ।

एकष्ठणाभि समयाधिकारः सप्तमः ।

कसात्समुद्रापर्यन्ततया प्रज्ञापारमितापर्यन्तताऽनु-गन्तव्येत्युच्यते इति। तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। रूपं हि सुभूते समुद्रसममित्यादि। येन साधम्येंग रूपादौनां समुद्रादिभिस्तुच्यत्वं तथा समुद्रापर्यन्तयेत्यादि पद-व्याखाने प्रागेव व्याखातमिति न पुनरुचते । उपसंहर-नाइ। एवं हि सुभूत इत्यादि। विभावितैकष्ठणाभि-सम्बोधस्य दितौये छणे धर्मकायाभिसम्बोध इति । तदर्थ-माइ। यदायं सुभूते बोधिमत्तव इत्यादि (p. 479, 22)। यदा सर्वमायाविवर्जितैर्मनसिकारैर्यथोक्तक्रमेण प्रज्ञा-पारमितामेनां सर्वधर्ममायोपमतां सर्वाकारज्ञतयाऽनु-गमिष्यति मार्गज्ञतया व्यवचार्याष्यति सर्वज्ञतयाऽवतरि-ष्यति सर्वांकाराभिसम्बोधेनावभास्यते मूर्धाभिसमयेन चिन्तयिष्यति ऋनुपूर्वाभिसमयेन तुलयिष्यति एकश्रणा-भिसमयेनोपपरीक्षिष्यते धर्मकायाभिसम्बोधेन च भावयि ष्यति, तदा नास्य बोधिसत्त्वस्य दुर्र्लभा सर्वगुणानां धर्म-कायस्वभावानां बुद्वघ्रेचस्य साम्भोगिककायल्रक्ष्एस्यानु-त्तराणाञ्च बुद्वधर्माणां सकर्मकनिर्माणकायस्वरूपाणां परिपूरिरित्यवयवार्थः । समुदायार्थः सूच्यते । स च धर्मकायाभिसम्बोधः स्वाभाविककायादिभेदेन चतुर्विध इति। तच प्रथमो ये समृत्युपस्थानादयो ज्ञानात्मका सोकोत्तरा धर्मधातुरूपत्वादनासवामसानामागन्तुकत्वेन

৸ৼ৽

सर्वप्रकारां विशुद्धिं प्रकृतिविविक्तलघरणां प्राप्तास्तेषां या प्रकृतिःस्वभावोऽनुत्पादरूपोऽयं मुनेर्बुइस्य भगवतो लोको-त्तरेण मार्गेण प्राप्यते न क्रियते इत्यक्षत्रिमार्थेन मार्यो-पमविज्ञानसर्वधर्मप्रतिपच्याऽधिगतः स्वाभाविकः कायः परिशिष्टकायत्रयं तथ्यमंदृत्या प्रतिभासमानं परमार्थतो धर्मतारूपं यथाधिमोध्रप्रभवितं बुइबोधिसच्वश्रावकादि-गोचरत्वेन व्यवस्थापितमिति कथनाय;

विविक्ताव्यतिरेकित्वं विवेकस्य यतो मतम् ।

इति न्यायात्तदव्यतिरेकेऽपि प्रथग्व्यवस्थाप्यत इत्यव-सातव्यम् । तथा चोक्तम् ।

सर्वाकारां विश्वद्धिं ये धर्माः प्राप्ता निरासवाः ।

स्वाभाविको मुनेः कायस्तेषां प्रक्षतिल्रष्ठश्रणः ॥१॥ इति तदनु स्मृत्युपस्थानाद्यार्याष्टांगमार्गकोधिपक्षाः पूर्ववद-प्रमार्णानि मैच्यादिचतुर्ब्रह्मविद्वाराः । उप्रधातां रूष्यरूपौ बहिर्धा रूपाणि पश्चतौति दौ । श्रुभं विमोश्चं कायेन साश्चात्कृत्वोपसम्पद्य विद्दरतौत्येकः । आकाश्वित्ताना-किच्चन्यनैवसंज्ञानासंज्ञायतनानौति चत्वारः । संज्ञा-किच्चन्यनैवसंज्ञानासंज्ञायतनानौति चत्वारः । संज्ञा-वेदितनिरोध इत्येक इत्यष्टौ विमोश्चाः । रूपधातुचतु-र्धानानि चतुरारूष्यसमापत्तयो निरोधसमापत्तिरिति नवसमापत्तयः । प्रथिव्यप्तेजोवायुनौल्पीतलोहिताव-दातविज्ञानाकाश्रमिति क्रत्सं दश्वविधम् । उप्धात्मरूपा-रूपसंज्ञिनौ प्रत्येकं परौत्ताधिमाचाकाराभ्यां बर्हिर्धा रूपाणि पश्चतस्तानभिभूय जानौत इति चतुष्टयम् । प्रध्वतीति चतुष्टयमित्यष्टविधमभिभ्वायतनम् । परसन्तान-

बोधिपस्राप्रमार्णानि विमोस्ता ऋनुपूर्वभ्रः । नवात्मिका समापत्तिः क्रत्सं दर्भविधात्मिकम् ॥२॥ ऋभिभ्वायतनान्यष्टप्रकाराणि प्रभेदतः । ऋरणा प्रणिधिज्ञानमभिज्ञाः प्रतिसंविदः ॥३॥ सर्वाकारश्वतस्रोऽथ भुद्वयो वभि्ता दभ्र । बस्तानि दभ्र चत्वारि वैभारद्यान्यरस्रणम् ॥४॥

गतक्लेशरणप्रबन्धोन्मूलनात् ममाधिरित्यरणा सम्यगप-गतसर्वनिमित्तसङ्गव्याघातं संग्रयापनयनकारिप्रणिधान-सम्रद्धाऽऽसंसारमासमाहितावस्थायां प्रवर्तत इति प्रशिधि-ज्ञानं षडभिज्ञाश्वतसः प्रतिसंविदः पूर्वोक्ता त्रात्रयासम्बन-चित्तज्ञानपरिशुद्वय इति चतसः शुद्धयः। त्रायुश्चित्तपरि-ष्कारकर्मोपपच्यधिमुक्तिप्रणिधानविज्ञानधर्मवण्रिता इति दण्रवण्रिताः। बलानि दण्र चत्वारि वैण्रारद्यानि पूर्वमुकानि । परिशुडकायवाङ्मनःसमुदाचारस्तथागतो नास्यस्य विपरौतसमुदाचारता यां परपरिज्ञानभयात् प्रच्छादयितव्यां मन्येतेत्यरक्षणं चिविधम् । धर्मदेशनायां त्रोतुकामात्रोतुकामोभयकामेषु यथाक्रममनुनयप्रतिघो**-**भयविविक्त एवोपेक्षकः । स्मृतिमान् विद्दरतौति स्मृत्युप-स्यानं चिधा सत्त्वार्थकियाकालानतिकमलप्तरेखेत्यसंमोष-धर्मता। क्षेण्रज्ञेयावरणानुण्यरूपबौजप्रहाणादासनायाः समुबतः सकलजनहिताश्यता महतौ करुणा जनेऽष्टा-दश्गावेणिका धर्माः सर्वाकारज्ञता च। तथा मार्गज्ञता-दयोऽपि प्रागुक्ताः। सर्वे चाश्रयपरादृच्या परादृत्ता बोधिपस्रादयो निष्प्रपञ्चज्ञानात्मका धर्मकायो दितौयो-ऽभिधौयत इति केचित्। तथा चोक्तम्।

चिविधं स्मृत्युपस्थानं चिधाऽसंमोषधर्मता । वासनायाः समुद्वातो मइतौ करुणा जने ॥५॥ त्र्यावेणिका मुनेरेव धर्मा येऽष्टादभेरिताः । सर्वाकारज्ञता चेति धर्मकायो ऽभिधौयते ॥६॥ इति त्र्यन्ये त—

सर्वाकारां विश्वुडिं ये धर्माः प्राप्ता निरासवाः।

स्वाभाविको मुनेः कायस्तेषां प्रकृतिलक्ष्रणः ॥ इति । यथारुतत्त्वेन ले।कोत्तरानेवानासवान् धर्मानभ्युपगम्य तेषां या प्रकृतिरनुत्पादस्तल्लश्रणः स्वाभाविकः कायः स एव च धर्मताकायो धर्मकाय इति भावप्रत्ययले।पाद्यपदिश्यत इति व्याख्याय । के पुनस्तेऽनासवा धर्मा येषां प्रकृतिलन्न्ष्रणो धर्मकाय इत्याश्रद्ध बोधिपश्चेत्यादिकारिकामवतारयन्ति । तेषां योगिसंहत्या विशिष्टार्थप्रतिभासजननदारेणात्रय-पराहत्त्या पराहत्ता धर्मदेशनाद्यर्थकियाकारिणोऽवश्यम-दयायितचैत्ताः कथमभ्युपगन्तव्याः । सङ्गृ्हौता इत्यपरः । यः प्रतौत्यसमुत्पादः श्रून्यता सैव ते मता ।

इति न्यायाह्वमतात्मकतायप्रतिपादनादेवादयज्ञाना-तमको धर्मकायः प्रतिपादित इति चेदेवं तर्ह्ति न्यायस्य तुल्य-त्वात्साम्भोगिकनैर्माणिककायदयमपि प्रतिपादितमिति पृष्टङ्किर्देशो न कर्तव्यः स्यात् । उप्रथ प्रवचने पठितत्वा-द्योगिसंदृत्या तन्निर्देश इति मतममुनैव न्यायेनादय-ज्ञानात्मकोऽपि धर्मकायस्तथैव पृष्टङ्किर्दिश्यतामिति प्राप्तम् । केचित्कायचतुष्टयव्याख्याने ।

> स्वाभाविकः ससाम्भोगो नैर्माणिकोऽपरस्तथा धर्मकायः सकारिचश्चतुर्धा समुदौरितः ॥

इति कारिकायां स्वाभाविकण्रब्दानन्तरं धर्मकाय-ण्रब्दस्यापाठात् कायचयमेवेति। उपत्ये तूपदर्शितप्रयोजन-सामर्थ्यात्कारिकावन्धानुरोधेन ज्ञानस्यैव कारिचेण सम्ब-न्धार्थच्चैवमुक्तमतोऽविरुद्धं सर्वं प्रदेशान्तराभिहितं कायचतु-ष्टयं भवतौति। स्यादेतच्छावकाद्यरणासमाधेस्तथागतस्य को विश्रेषोऽरणासमाधेरिति। माऽस्मादर्शनात्कस्यचित् क्लेशो-त्यत्तिः स्यादितिमनुष्यक्लेशोत्यत्तिपरिहारिता आवकाद्य-रणासमाधिः। तथागतानां तु सकलजनक्लेश्प्प्रबन्धोन्मूलनं स्यादिति ग्रामादिष्वरणासमाधिविश्रेषः। तथा चोक्तम्।

**श्रावकस्यार** णाहष्टेर्न्हकेशपरिहारिता ।

तत् क्लेश्रस्रोत उच्छित्त्यैयामादिषु जिनारणा ॥ ७ ॥

इति आवकादिप्रणिधिज्ञानात्तथागतप्रणिधिज्ञानस्य को विश्रेष इति चेत् उच्यते। निर्निमित्तत्वेन स्वरसप्रवत्तं वस्त्वनभिनिवेशाद्रूपादिसङ्गविगतं सवासनक्षेश्रज्ञेयावरण-प्रहाणात्सर्वन्नेयाव्याघातमासंसारमवस्थानात्सदा स्थितम्, सम्यक् प्रतिसंविस्ताभात्प्रश्नविसर्जनकारि ताथागतं प्रणिधिज्ञानमिति आवकादिप्रणिधिज्ञानादिशिष्टमिष्टम्। तथा चोक्तम्।

अनाभोगमनासङ्गमव्याघातं सदा स्थितम्।

सर्वप्रश्नापनुदौडं प्रशिधिज्ञानमिष्यते ॥ ८ ॥ इति सवासनसुद्धक्षक्षेण्रज्ञेयावरणसंमोइदयप्रहाणप्रति-विशिष्टत्वेन सर्वेधामेव तथागतसन्तानवर्तिबोधिपक्षादि-धर्माणां निरतिण्यविश्रेषसद्भावादेतदिश्रेषदयमन्तरोदित-मुपखन्त्रणत्वेन याह्यम् । स्यादेवं नित्यं महाकरुणामय-धर्मकायावस्थाने कथं सकसप्राणस्टतां सदा नार्थक्रियेति । खभिसमयालङ्कारालोकः ।

कल्याणमिचादिसमवधानादुडाद्यालम्बने परिपोषं गते हेतौ पूर्वावरोपितकुण्रलमूलबौजे सति, यस्य सच्चस्य यस्मिन् काले धर्मदेण्रनादिकं क्रियमाणमायतिपष्यं भवति, तदा तस्यार्थकरणाय पूर्वप्रणिधानसम्टद्या तत्प्रतिभासानु-रूपेणार्थक्रियाकारौ भगवानिति । महाकरुणास्वभाव-धर्मकायावस्थानेन सर्वदा चिन्तामणिरिवोपस्थितोऽपि स्वकर्मापराधजनितहेतुवैधुर्यात्न फल्तदायकः प्रतिभासते । त्रतो यथा देवराजे वर्षत्यपि मति पूतौभावादिनाऽबौजौ-भूतं बौजं तिलादि न प्रादुर्भवति, तद्ददुडानां सकल्लमनो-रथपरिपूरणदन्नाणां समुत्पादेऽष्यभव्यो न भद्रं सडर्म-श्रवणादिकं प्राप्नोतौत्यवसातव्यम् । तथा चोक्तम् ।

परिपाकं गते हेतौ यस्य यस्य यदा यदा।

हितं भवति कर्तव्यं प्रथते तस्य तस्य सः ॥ ९ ॥

वर्षत्यपि हि पर्जन्ये नैव बौजं प्ररोहति ।

समुत्यादेऽपि बुद्वानां नाभव्यो भद्रमञ्जुते ॥१०॥ इति यथोक्तन्यायेनैवं मर्वच प्रतिभासदारे णार्थकियाकर ण-वैपुल्यात् । प्रबन्धतयाऽऽसंमारमवस्थानेन च भगवतः स्रयाभावाद्यथाक्रमं बुद्वोऽव्ययो नित्य इत्यभिधीयते । तस्मात् कथं ज्ञानात्मको धर्मकायः प्रतिनियतयोगि-सन्तानाधारवर्तौ प्रतिष्ठणमुत्पद्यमानो व्यापी नित्य इत्यपि कथ्यत इति न मन्तव्यम् । तथा चोक्तम् ।

इति कारिचवैपुल्यादुडो व्यापी निरुचते। त्रक्षयत्वाच तस्यैव नित्य इत्यपि कथ्यते॥११॥ इति तदनु द्शभूमिप्रविष्टमहाबोधिमच्चैः सह परमानवद्य-महायानधर्मसंभोगप्रीतिसुखोपभोगात्साम्भोगिकोऽयं कायो

तानि पुनर्दाचिंशल्लक्षणानि ॥ यदुत गुरूणामनुगमन-प्रत्युन्नमनादिना चक्राङ्कहस्तपादता॥ १॥ दढसंवरसमा-दानत्वात्कूर्मवत्सुप्रतिष्ठितपादता ॥ २ ॥ चतुःसंग्रहवस्तु-प्रग्गीत-सेवनाद्राजचंसवज्ञालवडाङ्गुलिपादता ॥ ३ ॥ खाद्यभोज्यादिना सट्तरुणहस्तपादता ॥ ४ ॥ प्रणौत-तरलेह्यादिदानेन समुच्छितइस्तपादस्तन्धग्रीवाप्रदेशल्वा-त्सप्तोच्छयता ॥ ५ ॥ वध्यमोष्टणत्वाद्दीर्घाङ्गं जिता ॥ ई ॥ जौवितानुग्रह्तकरणादायतपार्ष्णिता ॥ ७ ॥ प्राणातिपात-विरत्या टहटजुगाचता ॥ ८ ॥ कुश्रलधर्मसमादानादुच्छङ्ख-पादता ॥ ८ ॥ यहीतकुण्रलसमादानवर्धनादूर्ध्वगरोमता ॥ १० ॥ सत्कृत्यविद्याशिल्पादिदानादेगेयजङ्घता ॥ ११ ॥ संविद्यमानार्थयाचनकजनाप्रत्याखानात्पटूरूबाहुता ॥१२॥ सर्वजनब्रह्मचर्यसमादापनगुद्धमन्त्रारष्टरणात् कोश्रगतवस्ति-गुच्चता ॥ १३ ॥ प्रखीतोपास्तरखदानात्सुवर्खवर्खता ॥ १४ ॥ प्रासादावरणदानाच्च रुणच्छविता ॥ १५ ॥ सङ्गणिकादि-परिवर्जनात्प्रदक्षिणावर्तैंकैकरोमता ॥ १६ ॥ सर्वगुरुजन-यथास्थाननिवेशनादूर्णाङ्कितमुखता ॥ १७ ॥ सर्वथा मुखरवचनादनवसादनात् सिंइपूर्वार्डकायता ॥ १८ ॥ प्रियवादित्वसुभाषितानुस्रोमत्वात्सुसंदृतस्तन्धता ॥ १९ ॥ भैषज्यादिदानाचित्तान्तरात्मता ॥ २०॥ ग्लानजनोप-स्थानाद्रसरसायता॥२१॥ वनारामादिकरणसमादापना-

गवस्तृतौयो बुद्धस्य भगवतां याद्यः । तथा चोक्तम् । दाचिंश्रल्लक्षर्णाशीतिव्युम्त्रनात्मा मुनेरयम् । माम्भोगिको मतः कायो महायानोपभोगतः॥१२॥ इति

दाचिंशस्त्रियाशीत्यनुव्यञ्जनविराजितगाचो रूपकायस्व-भावस्तृतीयो बुद्धस्य भगवतो याद्यः । तथा चोक्तम् । च्यग्रोधपरिमग्रुलता ॥ २२ ॥ विद्वाराद्यभ्यधिकप्रदाना-द्ष्णौषण्रिरस्तता ॥ २३ ॥ अक्ष्णादिवचनात्प्रभूतजिच्चता ॥ २४ ॥ सर्वलोकधातुसच्चसडर्मविज्ञपनाद्वद्माखरता ॥ २५ ॥ समिमनप्रसापविरत्या सिंहहनुता ॥ २६ ॥ सर्वजनसमा-नादिना शुक्तदन्तता ॥ २७ ॥ विशुडाजीवत्वात्समदन्तता ॥ २८ ॥ सत्यवचनसमुदाचारादविरलदन्तता ॥ २८ ॥ पिश्चनवचनानभ्यासात्समचत्वारिंश्रद्दन्तता ॥ ३० ॥ सर्व-सच्चैकपुचदर्श्रनादभिनौत्तनेचता ॥ ३१ ॥ प्रतिघातादि-विवेकदर्शनाज्ञोपक्षनेचता चेति ॥ ३२॥ तथा चोक्तम् । चकाङ्गहस्तःकमकूर्मपादो जलावनडाङ्गलिपाणिपादः । करौ सपादौ तरुगौ मटू च समुत्सदैः सप्तभिराश्रयोऽस्य ॥ १३ ॥ दौर्घाङ्गलिर्वायतपार्ष्णिर्गाचं प्राज्यं त्वृजूच्छह्व पदोर्द्धरोमा । रगोयजङ्खन्न पट्रहबाहुः कोशावधानोत्तमवस्तिगुद्धः ॥ १४ ॥ सुवर्णवर्णः प्रतनुच्छविश्व प्रदक्षिगैकैकसुजातरोमा । जर्णाङ्कितास्यो हरिपूर्वकायः स्कन्धौ टतावस्य चितान्तरांसः ॥ १५ ॥ हौनो रसः खातिरसोत्तमोऽस्य न्यग्रोधवन्मण्डलतुल्यमूर्तिः । उष्णौषमूर्धा पृथुचारुजिह्वो ब्रह्मखरः सिंहहनुः सुग्रुकाः ॥ १६ ॥

मङ्ग्रहासेवनं दानं प्रगौतस्य च वस्तुनः ॥ १८ ॥ वध्यमोक्षसमादानं विदृत्तिः कुश्रलस्य च। इत्यादिको यथास्त्रचं हेतुर्र्लक्ष्णसाधकः ॥ २० ॥ इति अश्रीत्यनुव्यञ्जनानि पुनर्यदुत सर्वसंस्तारविविक्तत्वेन ताम्रनखता ॥ १ ॥ मर्वसत्त्वहिताध्याश्रयत्वेन सिग्धनखता ॥ २॥ श्रेष्ठवंशप्रभवत्वेन तुङ्गनखता ॥ ३॥ वत्तानवद्यत्वेन टत्ताङ्गुलिता ॥ ४ ॥ ममुपचितकुश्रखमूलत्वेन चिता-ङ्गु सिता ॥ ५ ॥ सम्यगनुपूर्वप्रदत्तत्वेनानुपूर्वाङ्गु सिता ॥ ६ ॥ सुनिगूढकायादिकर्मान्ताजौवित्वेन गूढश्रिरता ॥ ७ ॥ क्लेश्वर्यन्यभेदकत्वेन निर्यन्थिश्रिरता ॥ ८ ॥ सुनिगूढधर्म-मतित्वेन गूढगुरूफता ॥ १ ॥ मर्वदुर्गस्थानजनोत्तारकत्वेना-विषमपादता॥१०॥ नराभिभवनकुण्रजतया सिंहविकान्त-गामिता ॥ ११ ॥ नागाभिभवनकुण्रखतया नागविकान्त-गामिता ॥ १२ ॥ वैद्यायसङ्गमकुश्रचतया इसंविकान्त-गामिता॥ १३॥ पुरुषट्यभकुण्रलतया ट्यभविकान्त-गामिता॥१४॥ प्रदक्षिणमार्गानुयाततया प्रदक्षिणगामिता ॥१५॥ प्रासादिककुण्रजतया चारुगामिता॥१६॥ नित्य-मवक्रचित्ततयाऽवकगामिता॥१७॥ विभुडगुणाखापकतया

नालक्षणा गाटपपक्सनचा दाचिंग्रादेतानि हि लक्षणानि ॥ १७ ॥ यस्य यस्याच यो हेतुर्लक्षणस्य प्रसाधकः । तस्य तस्य प्रपूर्यायं ममुदागमलक्षणः ॥ १८ ॥ गुरूणामनुयानादिर्दढता संवरं प्रति । मङ्ग्रहामेवनं दानं प्रणौतस्य च वस्तुनः ॥ १८ ॥ वध्यमोक्षसमादानं विटडिः कुग्रलस्य च ।

तुल्याः प्रमागेऽविरत्ताञ्च दन्ता ऽन्यूनसंखा दण्तिकाञ्चतसः । नौत्तेष्ठणो गोटषपक्षनेचो

जनचिंग्रत्तमपरिवर्तः ।

हत्तगाचता॥ १८॥ प्रम्हपापधर्मतया म्हगाचता॥ १८॥ विनेयानुरूपधर्मदेशकतयाऽनुपूर्वगाचता ॥ २० ॥ कायादि-भुचिसमुदाचारत्वाच्छ्चिगाचता ॥ २१॥ करुणाचित्तत्वा-न्मृद्गाचता ॥ २२ ॥ विशुडचित्तत्वादिशुडगाचता ॥ २३ ॥ परिपूर्णधर्मविनयत्वात्परिपूर्णव्यञ्जनता ॥ २४ ॥ पृथुचारु-गुणाखानात्पृथुचारुमगडलगाचता ॥ २५ ॥ सर्वच सम-चित्तत्वात्समक्रमता॥२६॥ सुविशुडधर्मदेश्रनादिशुडनेचता ॥२७॥ सुगमधर्मदेशनात् सुकुमारगाचता॥२८॥ नित्य-मदीनचित्तत्वाददीनगाचता ॥ २८ ॥ समुझतकुण्खत्वादु-त्सदगावता॥३०॥ श्रीरणपुनर्भवत्वेन सुसंहतगावता॥३१॥ सुविभक्तप्रतौत्यसमुत्पाददेश्पकत्वेन सुविभक्ताङ्गप्रत्यङ्गता ॥३२॥ सुविशुडपदार्थदर्शनादितिमिरशुडालोकता॥३३॥ रत्तसम्पन्नशिष्यसंवर्तनीयत्वेन रत्तकुशिता॥ ३४॥ प्रम्छ-संसारदोषत्वेन म्हष्रुक्षिता ॥ ३५ू ॥ भग्नमानश्वक्नत्वेना-भग्नकुश्चिता ॥ ३६ ॥ धर्मश्चयविनिवर्तकत्वेनाश्चामकुश्चिता ॥ ३९॥ प्रतिविद्यधर्मगम्गीरत्वेन गम्गीरनाभिता ॥ ३८ ॥ प्रदक्षिणग्राहिशिष्यसंवर्तनौयत्वेन प्रदक्षिणावर्तनाभिता ॥ ३८॥ ममन्तप्रासादिकपरिवारसंवर्तनौयत्वेन समन्त प्रासादिकता ॥ ४०॥ शुचिचित्तत्वेन शुचिसमुदाचारता ॥ ४१ ॥ व्यपगताकालधर्मविनयत्वेन व्यपगततिलकाल-गाचता ॥ ४२ ॥ कायादिलाघवप्रापकधर्मदेशत्वेन तूल-सदृशसुकुमार्पाणिता ॥ ४३ ॥ प्रतिलब्धसिग्धमहाश्रमण-त्वेन सिग्धपाणिलेखता ॥ ४४ ॥ गम्भीरधर्मस्थानत्वेन गम्भौरपाणिलेखता ॥ ४५ ॥ सम्यगायतिपरिभुडधर्म-देश्पकत्वेनायतपाणिलेखता ॥ ४६ ॥ प्रचुरतरशिष्ठादेशक-67

त्वेन नात्यायतवचनता ॥ ४७॥ प्रतिबिम्बवत्विदितसर्व-क्षोकत्वेन बिम्बप्रतिबिम्बौष्ठता ॥ ४८ ॥ म्टदुवचनविनयत्वेन म्द्जिह्नता ॥४८॥ प्रभूतगुगोपपनत्वेन तनुजिह्नता ॥५०॥ रक्तबालजनदुरवगाइधर्मविनयत्वेन रक्तजिह्नता ॥ ५१ ॥ सर्वचाश्रापगतत्वेन मेघगर्जितघोषता ॥५२॥ मधुराद्याला-पत्वेन मधुरचारुमञ्जुस्वरता ॥ ५३ ॥ निष्टत्तभवसंयोजन-त्वेन हत्तदंष्ट्रता ॥५४॥ दुर्दान्तजनदमकत्वेन तौश्णदंष्ट्रता ॥ ५५ ॥ परम शुक्लधर्मविनयत्वेन शुक्लदंष्ट्रता ॥ ५६ ॥ सम-भूमिप्रतिष्ठितत्वेन समदंष्ट्रता ॥५०॥ सम्यगनुपूर्वाभिसमय-प्रकाशकत्वेनानुपूर्वदंष्ट्रता ॥ ५८ ॥ प्रज्ञाप्रकर्षस्थापकत्वेन तुङ्गनामता ॥ ५१ ॥ भुचिजनसम्पन्नत्वेन भुचिनासता परमोदारधर्मत्वेन विशालनयनता॥ ई१॥ **|| É º ||** समुपचितसच्चराशित्वेन चितपक्षता ॥ ई२ ॥ सर्वयुवति-जनाभिनन्दित्वेन सितासितकमखदखनयनता ॥ ई३ ॥ नित्यमायतिदर्शित्वेनायतभूकता ॥ ई४ ॥ अवध्याधर्मविनय-कुण्रलत्वेन स्नक्ष्णमूकता ॥ ईभू ॥ कुण्रलसिग्धसन्तानत्वेन सुस्निग्धसूनता ॥ईई॥ समन्तदोषदर्शित्वेन समरोमसूनता ॥ ई७॥ परमपौडानिवर्तकत्वेन पौनायतभुजता ॥ ई८ ॥ विजितरागादिसमरत्वेन समकर्णता॥ई८॥ सर्वसत्त्वानुप-हतसन्तानत्वेनानुपहतकर्णेन्द्रियता ॥ ७० ॥ सर्वदृष्टिज्ञता-न्यथाविपरिणामत्वेनापरिग्लानललाटता ॥ ७१ ॥ सर्व-वादिप्रमथनत्वेन पृथुललाटता ॥ ७२ ॥ परिपूर्णोत्तम-प्रशिधानत्वेन पूर्शोत्तमाङ्गता ॥ ७३॥ विषयरतिव्यावर्त-कत्वेन समरसहश्रकेशता ॥ ७४ ॥ प्रद्ती खदर्शनभावना-प्रहातव्यानुशयत्वेन चितकेशता ॥७५॥ अव्यानुडिपरिज्ञात-

4.60

तामाः सिग्धाश्व तुङ्गाश्व नखाङ्गुलयो मुनेः। टत्तञ्चितानुपूर्वाञ्च गूढा निर्यन्ययः शिराः ॥ २१ ॥ गूढौ गुल्फौ समौ पादौ सिंहेभदिजगोपतेः। विकान्तं दक्षिणचारुगमनम्जुरतते ॥ २२ ॥ म्हानुपूर्वते मेध्यमृदुत्वे शुइगाचता । पूर्वव्यञ्जनता चारुप्रथुमण्डलगाचता ॥ २३ ॥ ञ्चदौनोत्सदगाचत्वे सुसंहतनगाचता ॥ २४ ॥ सुविभन्नाङ्गता ध्वान्तप्रध्वस्तालोकग्रुइता । वत्तम्हास्रतास्रामकुस्तिताश्व गभौरता ॥ २५ ॥ दक्षिणावर्तता नाभेः समन्तादर्श्रनीयता। समाचारः भुचिः कालतिलकापगता तनुः ॥ २६ ॥ करौ तूलम्टटू सिग्धगम्भौरायतलेखता। नात्यायतं वचो बिम्बप्रतिबिम्बोपमौष्ठता ॥ २७ ॥ मद्दी तन्वी च रक्ता च जिह्वा जीमूतघोषता। चारमञ्जुखरो दंष्ट्रा टत्तास्तीक्ष्णाः सिताः समाः॥२८॥ त्रजुपूर्वौं गतास्तुङ्गा नासिका परमं शुचिः । विशाले नयने पक्षचितं पद्मदलाक्षिता ॥ २८ ॥ त्रायतस्वक्ष्णसुस्निग्धसमरोम्नौ सुवौ भुजौ। पौनायतौ समौ कर्णावुपघातविवर्जितौ ॥ ३० ॥

श्रासनत्वेन स्वक्ष्णकेशता॥७ई॥ रागाद्यसंखुठितचेतनत्वेना-संखुठितकेशता॥ ७७॥ नित्यमपरुषवचनत्वेनापरुषकेशता ॥ ७८८॥ बोध्यङ्गकुसुमावकौर्शत्वेन सुरभिकेशता॥ ७८॥ सर्वथा शोभासंवर्तनीयत्वेन श्रौवत्सस्वस्तिकनच्द्यावर्त-खखितपाणिपादतलता चेति॥ ८०॥ तथा चोक्तम् । ललाटमपरिम्बानं प्टयुपूर्णोत्तमाङ्गता । भमराभाश्विता ऋष्णा ऋर्संसुडितमूर्तयः ॥ ३१ ॥ केशा त्रपरुषाः पुंसां सौरभ्यादपहारिगः । श्रीवत्सः खस्तिकच्चेति बुद्वानुव्यज्जनं मतम्॥ ३२॥

इति । तदनु येन शाक्यमुनितथागतादिरूपेणासंसारं सर्व-**चेाकधातुषु सच्चानां समौ**हितमर्थं समद्भरोत्यसौ कायः-

प्रबन्धतयाऽनुपरतो नैर्माणिको बुद्धस्य भगवतः सर्व-बालजनसाधारणञ्चतुर्थोऽवसातव्यः । तथा चोक्तम् ।

करोति येन चिचाणि हितानि जगतः समम्। त्राभवात्सोऽनुपच्छिनः कायो नैर्माणिको मुनेः ॥३३॥ इति ।

प्रथमं प्रश्लाप्रश्लगत्यनभिनिवेशानवस्थान-নৰ सन्न स्वारं गतिप्रशमनं कर्म कत्वा, दानादिचतुःमङ्गहवस्तुनि प्रतिष्ठाप्य अतमयादिज्ञानेन विपर्धप्रतिपर्छ हेयोपार्ट्य-दारेग बोधयित्वा मायाकार इवानुनयादिविविक्ततया मैच्यादिलक्षणे परार्थे सत्त्वार्थयाथात्वये प्रतिस्थाप्य, तदनु खार्थे चिमग्डलविशुडिप्रभावितषट्पारमिताऽभ्यासे, तद-नन्तरं स्वपरार्थलक्षणे दशकुशलकर्मपथे बुडमार्गे, ततः सर्वधर्मप्रकृतिश्चन्यताऽभ्यासे, तदनु दानपारमिताधिष्ठानेन प्रथमायां भूमौ सर्वचगधर्मधातुप्रतिवेधलक्षणेऽद्वयधर्मे, ततो दितौयादिभूमौ सम्भारपरिपूरिहेतुभूते शौलादि-पारमितासर्वधर्मसाङ्गेतिकज्ञाने निवेणयति, एवमनु-क्रमेग प्रज्ञापारमिताऽधिष्ठानेन षद्यां भूमौ ज्ञानज्ञेय-भावनाभिनिवेश्रलक्ष्रेगे सर्वधर्मानुपलम्भे, तदनन्तरं

तथा कर्माप्यनुच्छित्रमस्यासंसारमिष्यते । गतौनां श्रमनं कर्म सङ्घह्ते च चतुर्विधे ॥ ३४ ॥ निवेश्रनं ससंक्षेश्रे व्यवदानावबोधने । सत्त्वानामर्थयाथाक्ये षट्सु पारमितासु च ॥ ३५ ॥ बुड्रमार्गे प्रक्तयैव श्रून्यतायां दयक्षये । सङ्केतेऽनुपलम्भे च परिपाके च देहिनाम् ॥ ३६ ॥

तथा चोक्तम्।

सप्तम्यासुपायपारमिताबलेन सत्त्वपरिपाके, ततो बल-पारमिताबलेनाष्टम्यां आवकाद्यसाधारणे बोधिसत्त्वमार्गे पुनस्तचैव सर्वभावाभिनिवेशप्रहाग्रे, तदनु नवम्यां प्रशिधानपारमितासामर्थ्याद्वीधिप्राप्तौ, तदनन्तरं ज्ञान-पारमिताबलाइण्रम्यां दिविधबुद्वश्चेचविशुद्वौ प्रतिष्ठाप्य पुनस्तचैव जातिप्रतिबद्धस्वरूपे सम्यक्तम्बोधिप्रतिनियमे दश्रदिग्लोकधातवौर्यसत्त्वार्थे मर्वलोकधातुबुडोपसङ्कम-णादिगुणे च निवेशयत्येवमनुक्रमेण पुनस्तचैव विश्वेष-मार्गस्वरूपे समस्तवोध्यावाह्व धर्म ज्ञ से बोध्य क्ने कर्म फल-सम्बन्धाविप्रणाशे, यथाभूतपदार्थाधिगमे सर्वविपर्यास-प्रहागे निर्वस्तुकविपर्यामप्रहागज्ञाने प्रक्षतिपरिशुडिलक्षगे बोधिसच्वव्यवदाने, सर्वकरुङ्कापगतव्यवदानहेतौ सम्भारे, श्रन्यतास्वभावेन मंखुतासंखुताव्यतिभेदपरिज्ञाने च प्रतिष्ठाप्य ताथागत्यां भूमौ निर्वागे निवेश्रयतौत्येवं धर्मकायवदस्यासंसारं सप्तविंशतिप्रकारं कर्मविनेयजन-प्रतिभासभाक् तदाधिपत्याश्रयेणायातं संदृत्या ज्ञानमेव साम्भोगिककायादिप्रतिभासोत्पादद्वारे **णार्थकियाकारौति** धर्मकायस्येष्यत इति कारिचमवसातव्यम् ।

वोधिमत्त्वस्य मार्गेऽभिनिवेश्रस्य निवारगे । वोधिप्राप्तौ जिनश्चेचविश्रुद्वौ नियतिं प्रति ॥ ३७ ॥ त्रिप्रमेये च मत्त्वार्थे बुद्धमेवादिके गुगे । वोधेरक्नेप्तनांशे च कर्मगां मत्यदर्शने ॥ ३८ ॥ विपर्यामप्रद्वागे च तदवस्तुकतानये । व्यवदाने ममस्भारे मंखुतासंखते प्रति ॥ ३८ ॥ व्यवदाने ममस्भारे मंखुतासंखते प्रति ॥ ३८ ॥ व्यतिभेदापरिज्ञाने निर्वाग च निवेश्रनम् । धर्मकायस्य कर्मेदं मप्तविंशतिधा मतम् ॥४०॥ इति ग्वमेव कारिकाशास्त्रप्रामाग्धाद्वावाध्याद्वारपदादिभि-रभिममयकमानुरूपो ग्रन्थार्थो वाच्यः । ततश्व केनचि-दभिममयालङ्कारकारिकापाठं बाहुन्धेन नान्यथा छत्वा प्रतिभातु ते सुभृत इत्यादि वाक्यमारभ्यास्या मातुर्य-दमम्बद्वं मम्यक्त्ममुदायावयवार्थानभिधानाद्याख्यातम् । तत्सन्त एव ज्ञातूमर्हन्तौति नोपन्यस्य निराहतम् ।

> त्रभिसमयालद्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्याया-मनुगमपरिवर्तो नामेकोनविंगत्तमः ॥

**यथोत्ताष्टाभिममयस्वभावप्रज्ञापारमिताधिग**मं पूर्वयोगकथामुखेनादिकर्मिकावस्थामारभ्य पर्येषमा मावेदयन्नाह । पुनर्परमित्यादि (p. 482, 2) । प्ररुद्तिस्त् बोधिचित्तममादानदानादिग्रभमञ्च घोषानुगत्वाद्पलम्भप्रहागार्थिकत्वाच मम्भारभृमौ म्तद्त्तरोत्तरर्निर्वेधांगाद्यववादपर्येपणपरम्तदेति रू अधुना तु दश्रभृमौश्वर ग्व। कार्येऽनर्धिकेनेति। मज्जादिदानाशयात् । जौविते निरपेक्षेगेति । ह प्रत्यत्साहितत्वात् । लाभमत्कारश्चोकेप्रिति । तः द्रव्यमम्पत्। मत्कारो बहुमानता। स्नोको दि व्यापिनौ कौर्तिः । प्रथमं मंभारभृमौ "धर्म बुडेभ्योऽववादं जभते तदे" इति वचनात्, त्रप्राप्तध ममाधित्वेनान्तरौष्ठान्निर्घोषः अतोऽभृत् । मा व वामपार्श्वन। मा दक्षिणेनेति दक्षिणपार्श्वनाव नागमिष्यमौत्यर्थः। मा पूर्वेगोत्यादि। मा पूर्वादिदि न यथा नात्मतो न मत्कायतश्रलमौत्यादि । उग नामप्रतिभाममानानां विद्यमानत्वेनानवगमात् । दौनां दर्शनपथारूढानां निरात्मकानामविद्यमान बोधाद्यथा तेभ्यां न चलमि तथा गच्छेत्यर्थः। इति निवर्तते (p. 182, 2) । एतद्त्तं भवति । Ŧ समाधिविबन्धककायक्रमथाद्युत्पादनिषेधेनो प**ल**ष्ठग् मर्वस्यैव ममाधेः । कौमौद्यमालम्बनमम्प्रमोपो रू तथानाभोगः । पुनराभोग इति । षड्दोषाणां प्रति

कल्पितस्वभावस्तस्य परिज्ञानार्थं श्रन्यतासमाधिरुक्तः । कल्पितो हि स्वभावः परिज्ञेयो म्रान्तिमात्रेण सत्त्वात् ।

श्रन्यतादिसमाधीनं चिधार्थः परिकीर्तितः ॥

इति वचनाद्येनाकारेण प्रतिभासते स घटाद्याकारः

दत्तः स्यात्। तथाहि समाधिग्रोष्वभिसम्प्रत्ययलक्षणया योगिन श्रडया छन्दः समुत्यद्यते। ततः छन्दबलादौर्य-मार्भते। ततो बौर्यबलेन कायचित्तप्रसब्धिमासादयति। ततः प्रसन्धकायचेतसः कौसौद्यं व्यावर्तते । तस्माच्छडा-दयश्रत्वारः कौसीद्यप्रहाणाय भवन्ति । स्मृतिरालम्बन-सम्प्रमोषस्य प्रतिपक्षः, तया सम्यगालम्बनोपस्थापनात्। सम्प्रजन्यं लयौइत्ययोः प्रतिपक्षः। तेन प्रामोद्यवस्तु-बुड्वादिगुणमनसिकारात्त्वयस्य, मंवेगवस्त्वनित्यतादिमनसि-कारादौडत्यस्य प्रहाणाल्लयौडत्यप्रशमनकाले त्वनाभोग-दोषः । तत्प्रतिपश्चेग् चेतनाऽभ्यसनीया । लयौडव्यप्रशमे सति यदा चित्तमालम्बने निष्प्रकम्पमनभिसंस्कारवाहि प्रवत्तं भवति, तदा पुनराभोगदोपत्तेन चित्तविश्वेपात् त्रतस्तत्प्रतिपश्चेणेपेष्टा भावनौयेति । सम्यगववाद्त्लाभा-दभ्युपगमार्थमाइ। एवं वै करिष्यामौति। निर्युक्तिक रवायमभ्यपगम इति तत्कस्य हेनोरित्याश्रङ्घाह। अहं हि सर्वसत्त्वानामालेाकं कर्तुकाम इत्यादि । सुगमः । पुङ्गलनैरात्यमुखेनानुशास्य धर्मनैरात्यदारेणानुशासय-नाह। पुनरपि शब्दमश्रौषौदित्यादि। परिज्ञायै प्रहाणाय पुनः साह्यात् क्रियां प्रति।

मितां मनसि कुर्वन् पूर्वां दिशं गच्छैवं श्रोष्यसौत्यववादो

सर्वधर्माभिनिवेश्वविक्तमायोपमज्ञानस्य साम्रात् क्रियार्थ-मानिमित्तःसमाधिः योगिसंदृत्या तथ्यारूपस्य परिनिष्यन्न-स्याधिगन्तव्यस्वभावत्वात्पुज्ञलधर्माभिनिवेशस्य पर्तन्त्रस्य प्रहाणार्थमप्रणिहितः समाधिः । ग्राह्यग्राह्वाभिनिवेश्रस्य विपर्यासप्रभवत्वेन प्रह्तेयत्वात् । अत्तचिन्ताभावनामय-ज्ञानोत्पादकालेषु मायापुरुषेग्रेवाचरितव्यमिति प्रति-पादनार्धं निमित्तपरिवर्जितेनेत्यादि पदचयमित्येके। श्रन्यतादिसमाधौ प्रयोगमौलप्रष्ठावस्थास्वित्यपरे। कच्याग-मिचलक्षणार्थमाह। यानि श्रन्यतेत्यादि। तच सम्भारभूमौ पुख्यसमारोपार्जनार्थं श्रून्यतानिमित्ताप्रखिहितानधि-मुक्तिचर्याभूमौ तु ज्ञानसमारात्मकनिर्वेधभागीयोत्पाद-नार्थं यथाक्रममनुत्पादाजातानिरुद्वाभावान् सर्वधर्मान् देशयन्तीत्यर्थः । परितुखयमानेनेति (p 483, 6) परिगग-धर्मार्थिकेनेति । अनगगतधर्मप्रयोजनदर्शनात् । यता । धर्मगौरवेगेति । प्रत्युत्यचानुशंसोपलम्भात् । अष्टपष्ट्यां चौसहसैः साधें पच्चभिः कामगुर्गैः समन्वितमार्यं धर्मोन्नतं बोधिसत्त्वं दृष्ट्वा न चित्तस्यान्यघात्वं कार्यमित्यादि । मार्-कर्माणि च त्वयावबोडव्यानौत्यादि । तांश्वाभिभूयेति । तदायत्तत्वाभावेनाभिभूय। उपायकौश्रत्यमेव कथयन्नाइ। एष सत्त्वविनयेनेत्यादि । संद्यतिसत्याश्रयेगोभायं निर्द्रिश्च परमार्थसत्याश्रयेणाह। तत्क्षणञ्च त्वयेत्यादि। तत्क्षण-मिति । पञ्चकामगुणकौडकदर्शनानन्तरम् । तथैव तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्घाह। सर्वधर्मा हीत्यादि। खभावेन श्रन्या इति। तत्त्वेनानुत्यन्नाः। रूपादिपञ्चस्तन्धानां निरा-

त्मकत्वप्रतिपादनार्थं निःस्वभावा इत्यादि (p. 484, 1) पञ्च-पदोपादानम्। मायोपमा इत्यादि। पुनरुक्तदेशनायाः प्रागुक्तं प्रयोजनं सप्तवर्षाखेकसमाधिसमापन्नमार्थं धर्मी-क्रतं बोधिमत्त्वमुपलभ्य न शिथिलवौर्येल भाव्यमित्याइ। ज्यपरमपि त्वमित्यादि । प्रतिवाणिरिति प्रतिकुलता कियदूरं मया गन्तव्यमिति सम्भारभूमौ।

इति वचनादभिज्ञासद्भावेऽपि आर्यधर्मोन्नतविमोश्चदर्शन-शक्तिवैकच्यादार्यधर्मोन्नतस्यैवाधिष्ठानात्तत्परिपाचनोपाय-कौश्रखातिश्रयाददर्शनेनार्यधर्मोन्नतविमोश्चप्रभावितगन्ध-वत्या नगर्थाः कियद्रूरं मया गन्तव्यमिति निर्धोषो मया न प्रष्ट इत्यर्थः। तच रुदितमुच्चैःस्वरेण क्रन्दितं तद्विपर्यथा-दित्येके। रुदितमञ्जुविमोश्चर्णं क्रन्दितं तद्देव सश्रब्दमित्य-परे। शोकश्चित्तवैरस्यं परिदेवो हाकष्टं वच्चित इत्यादि-वचनम्। पूर्वीक्तधर्मपुन्नज्ञनैरात्याववादादभ्यारब्धप्रज्ञा-पारमितामनस्कारत्वाच सम्भारभूमावेव चित्तकर्मण्यतायां सत्यां धर्मसोतो नाम समाधिं प्रतिच्चभते, यस्य प्रति-चम्भाद्वन्यार्थयहणसमर्थो भवति। तस्मिंश्च समाधौ प्रति-चन्धे बुद्वेभ्योऽववादं समाधिप्रज्ञयोरभिष्टद्यर्थं प्राप्नोतौ-त्याह। त्रथ खज्ज सुभूते सदाप्ररुदितस्य बोधिसत्त्वस्यित्यादि (p. 485, 6)। तथोत्कण्डितस्येति। तथा संजाताभिज्ञाषस्य

५३८

सन्नाइकुश्रलसत्त्वार्थवीर्यभेदादेतेनैव वीर्ये ग्रेत्यादिपद-चयम्। इन्दिकता तु प्राप्तीच्छाऽनुवर्ध्वति। अन्तरापरि-त्यागाभावादनुवन्धं कत्वा तचान्तर्धानसङ्घावाहिधा तदि-पर्ययात्स्फौता। परचकोपद्रवादिविरहात्श्वेमा। अनादि-प्राचुर्यात्सुभिष्ठा । इस्त्यश्वादिमनुष्यबाहुल्यादाकौर्णबहु-जनमनुष्या । अन्तरापगवीयी त्वापगकवीयी । एकान्त-मारभ्यापरान्तगमनान्निर्विडा। समसमैरिति। तुच्य-प्रमार्गेरिति केचित्। वौप्सया दिरभिधानमित्यन्ये। अनु-त्यौडजनयुग्ययानसंक्रमगस्थापितैरिति। तच जनयान-स्थानं इस्यश्वादियानस्थानं, युग्ययानस्थानं, शिविकादि-यानस्थानं, पद्मां गमनस्थानं सङ्ग्रमणस्थानम्। স্থন-त्यौडानि जनयुग्ययानसङ्ग्रभगस्थानस्थापितानि येघन्त-रापगवीथौशतेषु तानि। तथोक्तान्यतस्तैः सुसमापिता निष्पादितेत्यर्थः। निष्ठान्तत्वेन स्थापितग्रब्दस्य न पूर्व-निपातो लक्षणस्य व्यभिचारात् । खडकशौर्षाणीति (p. 486, 1) क्रमशौर्षाणि। किंकिणौजालेनेति घण्टिका-समुहेन। तत्र शोभनत्वादर्शहृद्यं गमत्वात्मनोज्ञः। इर्षकरत्वाद्रज्जनीयः । पच्चाङ्गिकस्य तूर्यस्येति । वौर्षा-वंशादियुक्तवाद्यविश्रेषस्य । अनुसारिवारिवाहिण्य इति । प्रदक्षिणावर्तजलवाहिन्यः । वारिण इति क्रत्मत्यये कर्तरि सम्बन्धविवस्रायां षष्ठी। पुण्डरीकं पद्मं। ऋन्यैरिति। सौगन्धिकदन्धोत्पत्तादिभिः। श्रकटचक्रप्रमाणपरिणाहा-नौति। परिणाहो माण्डच्यम्। नौलानौत्यादि (p. 487, 5)। तच नौलानौत्युद्देशः सइजनौलत्वान्नौलवर्णावर्णानि । सांयोगिकनौत्तत्वान्निदर्शनानि । उभयोः प्रभानिमों श्व-भाखरत्वान्नौत्तनिर्भासानि । एवं पौतानौत्यादिन्नेयम् । बुद्धनेचौत्यादि । बुद्धनेचौ प्रज्ञापारमिता । तस्यां चिचौ-कारः प्रमादत्तेनानुगतं युक्तं सुष्ठु गतमवबुद्धं त्रुतं चित्तं त्रुतमयं ज्ञानं येषां ते यथोक्तात्तेषां पूर्वकर्मविपाकेनेति पूर्वेश्व सम्बन्धः । गन्धवत्यां मध्य इति । गन्धवत्यां नगर्या-मभिल्ड्यसूतस्थानस्य श्वङ्गाटकस्य मध्य इति सम्बन्धः । स्टर्मध्याधिमाचोपभोगभेदाद्रुइपरिभोगेत्यादिपदचयम्,

कर्कतनमयौति (p. 488. 1)। कर्कतनमिन्द्रनौ सम्। समर्पित इत्युत्पादितकायसुखः । समन्वंगौभूत इति सज्जातचित्त-सौमनस्यः। त्रात्मनि सति परसञ्जा स्वपरविभागात्परि-यहदेषौ । त्र्यनयोः सम्प्रतिबद्धाः सर्वक्षेश्राः प्रजायन्त । इति न्यायेनात्मात्मौययहाभिनिवेश्पपूर्वकत्वेन सर्व एव रागादयः क्षेशा दुःखविपाकहेतवो भवन्ति । मायोपम-सर्वधर्मभावनया पुनः सत्त्वविनयनमुपादाय क्षेश्ववि्त्वि-साभेनाश्यविश्रेषान्मायापुरुषस्येवकामपरिभोगो जिनात्म-जानां न दोषक्षत्त्वा ॥

> बोधिसच्चा हि सततं भवन्तश्चक्रवर्तिनः । प्रकुर्वन्ति हि सच्चार्थं यहिर्णः सर्वजन्मसु ॥ क्षेशो बोध्यङ्गतां यातः संसारश्व श्रमात्मताम् । महोपायवतां तस्मादचिन्त्या हि जिनात्मजाः ॥

इति वचनात् कामपरिभोगो बोधिसच्चानां न दोषक्षत्। ग्रहौतनियमानामेव कामपरिभोगस्य दुष्टत्वात्। त्रूचिका-स्तौर्थेति। त्रूचिका ज्ञायत एव। गोणिका तु विश्विष्ट- कम्बलजातिः । गभौखिको मस्ररकः । चैखवितानमिति वस्त्रवितानं । अस्तित्वगुणवच्छक्यत्वेषु संप्रत्ययप्रसादाभि-खाषाकरअडाप्रतिपादनार्थं धर्माणां सन्निअयतयेत्यादि पदचयोपादानम् । अधिष्ठितमिति (p. 489, 17) । अवि-च्छिन्नं चिरकालप्रार्थितप्राप्युपायअवणेन सदुमध्याधि-माचसुखसौमनस्य लाभाद्यथाक्रमं तुष्ट इत्यादि षट्पदानि ।

तथागताववादेनाशयविश्वुडिलाभात्यज्ञापारमिताश्रवर्णं जातमित्याइ। अध ललु सदाप्ररुदित इत्यादि (p.499.8)। सम्पन्नहेतुकानां धर्मश्रवणं नाफलवदित्याह। श्रुण्वं-श्वेत्यादि। अनिश्रितसंज्ञामिति। मायोपमसंज्ञाम्। धर्म-नैरात्व्यप्रभावितश्व सर्वोऽधिगम इत्याह। तस्यानेकानौ-त्यादि। यस्मिन् समाधौ व्यवस्थितः सर्वधर्माणां स्वभावं मायोपमत्वादिना व्यवलोकयति, म सर्वधर्मस्वभावव्यव-लोकनो नाम समाधिः। एवं मर्वधर्मस्वभावानुपलब्धिर्नाम समाधिरित्यादयो व्याख्याः। तच सदुमध्याधिमाचनिर्वध-भागौयाधिगमभेदात्सर्वधर्मस्वभावव्यवलोकनादिद्वादश-

समाधयस्तन्तिर्जातास्वधिमुक्तिचर्याभूमावेव मार्यावर्जित इत्यादयः पञ्चाश्रत्समाधयञ्चावगन्तव्याः। <u>त्रार्यरत्नमेघ</u>सूचे चास्यामेवाधिमुक्तिचर्याभूमौ वर्तमानो बोधिसत्त्वः प्रयग्-जनोऽपि सर्वबार्खविपत्तिसमतिकान्तोऽसंख्येयसमाधिधार-णौविमोक्षाभिज्ञादिगुणान्वितः कथ्यत इति । त्राश्ययपरि-शुड्विबलादेव प्रथमभूम्यधिगमार्थं समाहितावस्थायां तथागतप्रतिभासपूर्वको विस्तरेणाववादो जात इत्याइ । स एषु समाधिषु स्थित इत्यादि (p. 492, 6) । प्रमुदितादि-

भूमौ बुडाग्रतादिकं प्रयतीति प्रदेशान्तरे यदचनं तदवग्र्यं-भावित्वेनेति प्रतिपत्तव्यम् । ऋन्यत्र विधिप्रतिषेधयोर्-नियमात्। अतोऽधिम्क्तिर्याभूमावसंख्येयतथागतोपलमो भवति। ननु दयोस्तयागतयोरेकस्मिन् लोकधातौ सम्भव-विरोधात् कष्टमेवमिति चेत्। लोकधात्वन्तरे स्थिता-नप्रमेयान् बुडान् भगवतः पश्चति स्रोत्येके । यत्वस्विद-मपूर्वाचरमौ दौ तथागतौ लोके नोत्पद्येयातामिति जन्म-निषेधनं तच्छामनप्रवत्तिमभिप्रायौकत्योक्तमतो न दयो-स्तथागतयोर्युगपत्नोके शासनं प्रवर्तत इत्ययमेवार्थस्तच सन्तिष्ठते। यसात्परमार्थपरतन्त्रोत्पत्तित्वेनेयमेव तयो-रुत्पत्तिर्यद्त शासनप्रदत्तिरेवच्च सतीह लोकधातुस्थानेव समानाभिप्रायत्वेन विहितैकशासनकमानविकलकारण-त्वाद्यगपद्त्यन्नानेकतथागतान् पश्चति सोत्यपरे। नापूर्वा-चरमाविति वचनात् क्रमेग तेषामुत्पत्तिरनुज्ञातेव। ते तूत्पन्नाः परिनिर्वाणाभावात्, धर्मसम्भोगकायाभ्यां विद्यन्त एव। केवलमपुखवतां नाभासीभवन्ति। पुख-वङ्गिः पुनर्यथा पुख्यमल्पीयांसो भूयांसो वा समुपलभ्यन्त इत्यन्ये। तदानौं तत्रत्यैकतथागताधिष्ठानेनार्यधर्मोन्नत-सामर्थ्यंन वा प्रातिहार्यकरणकाले पृथग्जनानामिवामेय-\_\_\_\_\_ निर्मिततथागतदर्शनमिति केचित्। त्रचिन्त्यविमोक्ष-मुखभावनाबलादादिकर्मिकाणामिव स्वचित्तस्यामेयतथा-गतप्रतिभासानुगतत्वेनोत्पादादप्रमागत्रागतदर्श्रनमित्य-परे। चैसोएडूकमिवेति (p. 493, 17)। वस्त्रगुसकमिव शिरसा परिकर्षेधीरयेस्त्वमित्यर्थः। तथैव तत्कस्य हेतो-रित्याशंक्याइ। तस्य हौत्यादि (p. 494, 2)। परितसन-

मिति वैमनस्यं। तेन मूर्त्येनेति (p. 495, 6)। याव-ज्जीवमात्मभावविक्रये परप्रतिबद्धतया तच गमना-सम्भवाचितरां पूजावैकच्यमिति । तावत्काचविक्रौतात्म-भावमूच्येन सम्भारभूमावष्यभिज्ञाबलाद्दिव्यपूजासम्भवेऽपि तन्मूच्यग्रहणं धर्मगौरवार्थमित्येने । धर्मञ्रवणार्थिकत्वाहद्य-भिज्ञाभोगस्मृतिवैकल्यादित्येके । मन्दवीर्याणां धर्मपर्येष्टिं प्रत्युत्साइसन्दर्भनार्थमित्यपरे । अषिदारिकाप्रस्तौनाम-नेन क्रमेणार्थकरणमिति केचन। स्वपरोभयोपद्रवविनाशा-द्यथाक्रमं भग्नानौत्यादिपदचयम् । कामहेतोः कामनिदान-मिति । अनुभूताननुभूतकामार्थमित्यर्थः । सदुमध्याधि-मावहर्षेलाभात्तुष्टचित्त इत्यादि पदवयम् । अभिज्ञावला-डृदयादिदानेऽपि धर्मञ्रवणान्तरायादर्शनादास्यामौत्यस्युप-गतवानिति केचित्। धर्मपूजार्थिकतयाऽन्तरायोऽपि न गणित इति कश्चन। परित्यक्तमिति (p 497, 22)। आण्य-महत्त्वादेव महतौ पूजा न तु द्रव्यमहत्त्वेनेत्यभिप्रायाद्यदि-कल्पितं तद्देहीत्युक्तवान् । कारणामिति पौडाम् । गुग्-जातिरिति गुणसामान्यम् । गुणविश्रेष इति गुणस्व-सन्न । तत्र मनोऽनुकूलत्वाद्रोचन्ते । दोषानुत्पादत्वात् म्रमन्ते । विषयितेति (p. 500, 17) वश्रिताप्रभुत्वं सामर्थ्य-मिति यावत् । तीश्र्णमध्यम्टदिन्द्रियजनप्रतिभासापेश्चया क्षणादिपदचयम् । उत्पन्नरोगाभावादरोगः । त्रनागत-व्याधिं प्रत्ययोग्यत्वान्निरुपद्रवः । रवं ह्रीत्यादि (p. 501, 8) । निवेशनमिति ग्रहम् । उत्मृजतेति त्यजत । पूर्ववत्तत्कस्य हेतोरित्याश्रद्धाइ। न ममान्यत् किञ्चिबनमित्यादि (p. 503, 9) । प्रभूता विपुला इति । अनेकप्रकारद्रव्य-भेदात्मभूताः । एकैकप्रकारस्यानन्त्यादिपुलाः । अनु-जानौतेति (p. 504, 8) । अनुज्ञां प्रयच्छत । अद्राष्टौदूरा-देवेति (p. 505, 10) विशिष्टाधिगमलाभेनार्यधर्मों इतविमोश्च-दर्शनसामर्थ्या इन्धवतौं नगरौं दूरादेव दृष्टवान् । कासौ कौशिकेति (p. 507, 13) । धर्मार्थित्वादेवाभिज्ञाभोगवैकल्या-त्यृष्टवान् । सप्तभिर्मुद्राभिरिति । दुर्लभमहार्थतयाऽचादरो-त्यादनार्थं दृढतरं मप्तभिर्बन्धनैर्बद्या सप्तसु यन्धिस्थानेषु सप्तभिः स्वनाममुद्राभिर्मुद्रयित्वा स्थापितेत्येके । भव्यतां ज्ञात्वा नितरामावर्जनार्थम्हद्रिप्रातिहार्यक्षतमित्याह । अथ खलु तानि पुष्पाणीत्यादि (p. 508, 10) । तथागताना-मागमनगमनपरिज्ञानप्रश्नार्थम् । पूर्वटत्तान्तमावेदयनाह । इहाहं कुलपुचेत्यादि (p. 509, 19) ॥

त्रभिसमयालङ्कारालेाकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां सदाप्ररूदित-परिवर्ती नाम त्रिंगत्तमः ॥

तथागतानामागमनगमननिषेधेन दर्शनमार्गीत्यादनार्थं सर्वधर्मनैरात्म्यमावेदयनाइ । एवमुक्ते धर्मोंइत (p. 512, 2) इत्यादि । तथताऽनुत्पादभूतकोटिश्रन्यतायथावत्ताविराग-निरोधाकाश्रधातुस्वभावत्वप्रतिपादनेन यथाक्रमं बुद्वानां भगवतां मायोपमसर्वाकारज्ञताद्यष्टाभिसमयप्रभावितत्व-मावेदितमित्येके। ऋत ग्वाह। न हि कुलपुचेत्यादि। रभ्यो धर्मभ्य इति। सर्वाकारज्ञतादिधर्मभ्यो नान्यच तथागतः। किन्न्वेषामेव या तथता सा तथागत इत्यर्थः। त्रन्धे तु हेतूदाहरणाधिव्यादाधिक्यं निग्रहस्थानं क्षुद्रनैया-यिकैरप्युच्चते । तत्कथं न्यायपरमेश्वरो भगवानुदाहरणा-धिकामुक्तवानिति चोद्यं कत्वा। यच नामैकः प्रतिपाद्यस्तच तत्प्रसिद्धस्यैकास्यैवाभिधानं युक्तम्। तच तु पर्षकार्रंडले बहवो भिन्नमतयः सन्निषसा इति । तदधिकारेग युक्तमनेकोदा-हर गवचनम्। विकल्पेन वाऽमौ दष्टान्ता न समुचयेनेत्येवं मर्वचाधिकवचने परिहारं वर्णयन्ति। तथा दृष्टान्तस्यैव कथनात्प्रतौत्यसमुत्पनत्वादिको हेतुः प्राज्ञैरभ्यूहनानोक्त इति। तथागतानां स्वरूपमेवं निर्दिश्य कल्पिताभिनिवेश-निषेधार्थमाइ। तद्यथापि नाम कुलपुच पुरुष इत्यादि। मरौचिकामिति (p. 513, 1) विशिष्टादित्यरभिम् । पदार्थ-खरूपापरिज्ञानादालजातीयः। विपरीतप्रतिपच्या दुष्प्रज्ञ-जातीयः। न पुनस्तचोदकं स्वभावतः संविद्यत इति। म्हगतोयस्य विज्ञाने रश्मितत्तोषरमालम्बनं न भवत्यन्या-कारज्ञानस्यान्यालम्बनेऽतिप्रसङ्गात्, परस्परव्याटत्तरूप-त्वात्सर्वभावानामुदकं मरौचिकायां तत्त्वतो न संविद्यते । 69

श्रीचेन गम्यते खर्गो दुध्या याति परं पदम्॥ इति न्यायेन त एव मायोपमधर्मताधिमुक्ता भगवतः

श्रीसादपि वरं भ्रंशो न तु दृष्टेः कदाचन।

तद्देशोऽन्यदेशो वा स्वप्नज्ञानस्य गोचरो न भवत्यन्या-कारज्ञानस्यान्यालम्बनेऽतिप्रसङ्गात्। न चान्यदाद्धं रूप-मुपपद्यते। त्रख्पीयस्यपि वेश्मनि बहुयोजनपरिमाणानां गिरितरुसागरादीनां सप्रतिधानामुपलम्भात्, तस्माज्जान्त-मेव तथाविधं ज्ञानमुपजायत इत्यलीकः स्वप्नः। एवमेव कुलपुच सर्वधर्मा (p. 514, 11) इति। प्रमाणोपपन्नोत्पत्ति-रहितत्वेन परिनिष्यन्नस्वभावाः सर्वधर्माः स्वप्नोपमाः। धर्मतामप्रजानन्त इत्यनुत्पादरूपतामनवगच्छन्तः। षड्ग-तिकमिति। देवादिपच्चगतिभ्योऽसुरगतेः प्टथग्व्यवस्थाप-नात्। ते च भगवतः आवका इति।

जन्मन्यन्यच तस्मिन् वा तदा कालान्तरेऽपि वा॥

तस्मात्तदासम्बनं ज्ञानं भ्रान्तं निर्विषयत्वादित्यर्थः। पूर्ववत् तत्कस्य हेतोरित्याण्रंक्याइ। न हि तथागतो रूपकायतो द्रष्टव्य इति कल्पितस्यैकान्तश्चन्यत्वान्न रूपस्कन्धात्मक-स्तथागतः। परतन्त्राभिनिवेण्रनिषेधार्थमाह। तद्यथापि नाम कुलपुच मायेत्यादि। याद्ययाहकाकारस्यालौकत्वेन निर्मितस्य नास्त्यागमनादिकमित्यर्थः। एवमेव कुलपुच नास्ति तथागतानामिति। परतन्त्रात्मकानम्। परि-निष्पन्नाभिनिवेण्रनिराकरणार्थमाइ। तद्यथापि नाम कुलपुच पुरुषः सुप्त इत्यादि। म्र्यावादो हि स्वप्न इति। सर्वचालम्बनं बाह्यं देण्रकालान्यथात्मकम्।

रकचिंग्रत्तमपरिवर्तः ।

कल्पितादिपदार्थचयतत्त्वरूपनिषेधे सति शिष्याः । नास्येव तथागत इति मन्दधीजनाश्रङ्कामपाकुर्वन् प्रतौत्य-समुत्पनस्तथागतोऽस्तीत्याह। तद्यथापि नाम कुलपुच महासमुद्र (p. 515, 1) इत्यादि । सत्त्वानां कुश्रलमूला-न्युपादायेति । "कर्मजं लोकवैचिच्यमि"ति वचनात् साधारणं सत्त्वानां शुभं कर्म प्रतीत्य संहत्या कुण्रूल-मुलहेतुकत्वान्न च तान्यहेतुकानि, येषां प्रत्ययानां स्तामिति सामर्थ्यंनेति ग्रेषः। न चाइेतुको बुडानां भगवतां काय इति बुद्धविनेयानामेव सत्त्वानां कुण्रज-मूलवग्रेन निष्पत्तिगमनान्नाइेतुकः कायः । साधारणकर्म-निर्जातत्वं निर्दिग्र्येदानौं भगवतामसाधारणकर्मनिर्जात-त्वप्रतिपादनार्थमाहः । पूर्वेचर्यापरिनिष्यन्न इत्यादि । तचाधिमुक्तिचर्याभूमिप्रभावितत्वात् पूर्वचर्यापरिनिष्यन्नः प्रमुदितादिसप्तप्रयोगभूम्युपादानहेतुनिर्जातत्वाडेत्वधौनः । <mark>ऋचलादि</mark>चिविधफलभूमिसइकारिकारणो<u>क्</u>रतत्वात्प्रत्यया-धौनः । समन्तप्रभाभूमिसङ्गृद्दौतत्वात् पूर्वकर्मविपाकादु-त्यन इत्येवमेषामर्थभेद् इति केचित् । तसान खाभाविक-स्तयागत इत्याह। न कचिइ शदिशौत्यादि।

यदर्थकियासमधं तद्च परमार्थसत्।

इति वचनात्, प्रमाखोपपन्नकार्यकारणसम्बन्धवला-त्यतीत्यसमुत्पन्न एव तात्त्विकस्तथागत इत्यौपलम्भिक-जनाभिनिवेश्वनिषेधार्थमाइ। तद्यथापि नाम कुलपुच वोखाया इत्यादि। तचोपधानी तन्त्रीवेष्टनिका दर्ण्डाय-विन्यस्ता काष्ठादिवक्रस्तिका, उपवाणी पार्श्वस्थितास्तन्त्री- **एकत्रिंग्रत्तम**परिवर्तः ।

विशेषाः। म च श्रब्दो न द्रोख्या निश्वरतौत्यादिना (p. 516, 1)। न ह्येकं जनकमिति कथयति। सर्वेषां समा-योगाच्छब्दः प्रज्ञप्यत इत्यनेनापि प्राज्ञप्तिकण्रब्दनिर्देशेन मामग्यास्ताच्चिकं जनकस्वभावं निरस्यति। एतद्त्तं। अनेकं कारणमेकं कार्यं करोत्यनेकं वा तथैकमपि कार्रण-मनेकमेकं वा कार्यं कुर्यादिति चत्वारो विकल्पाः। तच यद्यनेकं कारणमेककार्यक्रदिति पश्चस्तदा चक्षूरूपालोक-मनस्तारादिभ्यश्वर्ध्विज्ञानस्वैत्रस्योत्पत्तावभ्युपगम्यमानायां कार गमे देऽपि कार्य स्य मेदा भावान कार गमेदो मेदकः कार्यस्य स्यात। तथा च कारणामेदामावेऽपि कार्यस्या-भेदान कारणाभेदः कार्यस्याभेदको भवेत्। ततञ्च कारण-भेदाभेदावन्वयव्यतिरेकाभ्यामनपेक्षमाणौ कार्यभेदाभेदा-वहेतुकौ स्याताम् । एवच्च मति भेदाभेदाव्यतिरेका-दिश्वस्य नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वा स्यादहेतोरन्यानपेष्ठणात्। ननु सामग्री जनयित्री कार्यस्य तस्याश्व भेदाभेदानु-विधानचतुराविमावन्वयव्यतिरेकानुविधायितया कार्यस्य भेदाभेदावतः कथं तावहेतुकौ भविष्यत इति चेत् । नैतत्सारम्। तथा हि न सामग्री नामान्या काचन ममग्रेभ्यः किन्तर्हि समग्रा एव भावाः सामग्रीशब्दवाच्याः ते च परस्परव्यादृत्तस्वभावाश्रश्रुरादयो भिन्नाः सन्तो यद्येकमेवाभिन्नं चक्षुर्विज्ञानं कार्यमुपजनयितुं श्रकास्तदा सामय्यन्तरान्तःपातिनोऽपि भावाः समग्राः विमिति चक्षुर्विज्ञानस्योपजननं न कुर्युः । भिन्नत्वेन चक्षुरादिभ्यः शित्यादयो नोपजनयन्तीति चेत्। चक्षुरादयोऽपि पर-स्परं भिन्नस्वभावाः कथं जनयन्तौति वक्तव्यम्। जनक-

¥85

स्वाभाव्यादिति चेत्, नैवं यसाजजनकान्यत्वमेवाजनकत्वं व्यवस्थापितम् । तसादेकस्य यो जनकः स्वभावस्ततोऽपरे व्यावर्तमाना जनकाः न प्राप्नुवन्ति । जनकादन्यत्वा-झावान्तरवत् । स्यादेतत् । न हि ब्रमोऽन्यस्य तज्जनकरूपं नास्तौति। किन्तु यदेकस्य तज्जनकं रूपं तदन्यस्य नास्त्यन्योऽपि स्वरूपेर्णैव जनको न पररूपेणातद्रूप-त्वात्। त्रतः स्वरूपाज्जनकाद्यादन्यसिड्वेर्यथास्वं भिन्नाश्र जनकाश्र स्वभावेनेति कोऽच विरोधः। तथा द्येकसा-ज्जनकाद्यावर्तमानस्तद्र्पो न स्यान्न त्वतत्कार्यस्तेनैव च तत्कार्यं कर्तव्यं नान्येनेति कोऽच न्याय इति यद्येवमेकेनैव तत्कार्धे क्वतमिति किमपरेषां तत्कार्यकरणं प्रयोजनम् । स्यादेतत् । न वै भावानां काचित् प्रेष्ठापूर्वकारिता यतोऽयमेकोऽपि ममर्थः किमचासाभिरित्यपरे निवर्तेरन्। ते हि निरभिप्रायव्यापाराः खहेतुपरिणामोपधिधर्माण-स्तत्प्रक्षतेस्तथा भवन्तो नोपालम्भमईन्तौति। एवं तर्छे-केन हेतुना यः कार्यस्य स्वभावो जन्यते स रवापरेगेति प्राप्तम्। तथा च सति कारणवैलप्तरण्ये कार्यवैलय्यण्या-दर्शनात्, कारणभेदो विसदृशस्याभिन्नस्य कार्यस्योत्पादक-त्वेन भेदको न स्यात्। ऋष मन्यमे परस्परविभिन्न-मूर्तयोऽपि चक्षुरादय एव केनचित्स्वभावातिश्रयेन चक्षु-विंज्ञानजनने नियता नापरे श्रित्यादयः। तथा हि तेपामेव चक्षुरादौनां स खभावातिश्रयो नापरेपाम्। एतावत्तु स्यात् । कुतोऽयं स्वभावातिश्यस्तेषामिति । निर्हेतुकत्वे-**उनपेशि**णो नियमाभावेनातिप्रसङ्गभयात् स खभावाति-श्रयस्तेषां खहेतोरित्युच्यते। तस्यापि तज्जननात्मता तदन्यसात्स्वहेतोरित्यनादिईंतुपरम्परा। तसादेवंविध-हेतुपरम्परायाश्रेष्टत्वेनानवस्थापि न श्वतिमावहति । एवं विलस्र गतार गतनापादिलस्र गमविलस्र गाचाविलस्र गं कार्यं जायत इत्येतावतैवांग्रेन हेतुभेदाभेदाभ्यां फल्लस्य भेदाभेदावुक्ताविति । नैतत्सारं । यस्नाद्य ग्वोभयनिश्रित-वाची हेतुः म एव साधनं दूपणच्चेति न्यायादभेदा-विश्रेषेऽपि हेतुधर्मसामर्थ्याद्यथा न सर्वे सर्वमाधकं तद्वद्वेदाविश्रेषेऽपि न सर्वे सर्वमाधकमित्येवमभ्युपगत-हेतुफलसम्बन्धं मांखादिकं प्रत्युच्यमानं शोभामाधत्ते। वस्तुतत्त्वतो हेतुफलभावापवादी माध्यमिकम्तं प्रति स्वभावातिश्यम्तेषां स्वहेतोरिति हेतुधर्ममामर्थ्यलघ्रणो मतम्। हेतुधर्मसामर्थ्यानभ्युपगमे प्रत्यष्टादिविरोधो दुर्नि-वार इति। तद्मत्। तत्त्वत इति विश्रेषणेन यथादर्शन-मनिषेधात्। अयथादर्शनं तर्हि निषेध इति व्यक्तमिदं क्रुर्मरोगोत्पाटनम् । ऋयथादर्शनं कार्यकारणभावानस्तुप-गमादिति चेत्। न। तत्त्वतः प्रमाणसहायत्वेनाप्रमाण-सहायस्य कार्यकारणभावस्याभ्यु पगमात्कथं नायथादर्शन-मभ्युपगमः । तथा होतावन्माचमेकमेव प्रत्यक्षे प्रतिभासते, यद्तासिन् सतौदं भवतौति । तचासाभिरनिषिडमेव । यस्तु प्रमाणोपपन्नस्वरूपः कार्यकारणभावो वर्ण्यते स प्रत्यसमाधिगम्यो न भवति निर्विकल्पकत्वेन प्रत्यस्रस्य प्रमागोपपन्नस्वरूपावधारणासामर्थ्यवैकल्यात् । न च वस्तुप्रतिभासनादेव तदव्यतिरिक्ततथाविधस्वरूपस्य प्रति-भासनमिति युत्तं वक्तुमतथाविधस्वरूपस्यापि केशोराडुकादेः

प्रतिभासनात्। आन्तोऽयं प्रतिभास इत्यपि मिथ्या, सत्यत्वाभिमतप्रतिभासस्यापि सत्यत्वनिबन्धनाभावात् । अर्थकियाकारित्वं सत्यत्वनिबन्धनमिति चेत्। नैवं, यसात् कार्यक्रियाकारित्वमेवार्थक्रियाकारित्वं यथोदितविधिना परमार्थतोऽनुपपद्यमानस्वरूपं मंद्रत्याभ्युपगतमित्यज्ञापत्त-मेतत्। सर्वस्यैवालौकत्वे देशकालादिप्रतिनियमो न स्यादिति चेत्। स्यादेष दोषो यदि निर्हेतुकाल्वमभ्युप-गम्यते । यावता विचारविमर्दामहिष्णुत्वेनाविचारैकरम्यं पूर्वपूर्वस्वकारगं ममात्रित्योत्तरोत्तरमौदृशं प्रतिनियतदेश-कालादिमत्कार्यं प्रवर्तते । ऋत एव च संदृत्यापि कार् . वैकल्याच्छश्रविषाणादीनामनुत्पत्तिः । ंन्यायस्य तुल्यत्वे यथादर्शनमपि किं निषेधश्वेत्, प्रत्यक्षादिविरोधोप-निपातात्। न तर्द्धयं न्यायो बाधामसवादिति चेत्। नैत-देवंयथा न्यायस्तत्त्वतस्तथा बाधाऽनभ्यपगमात्। यथा च बाधा यथादर्शनं तथा न्यायाभावात् । अथ मतमनेक-मेव कारणमनेकं कार्यं कुर्यादिति दितौयः पक्षोऽभ्युप-गम्यते। कारणस्वभावविश्रेपस्य कार्यस्वभावविश्रेषे व्या-प्रियमार्गत्वेन कार्यं कारगव्यापारविरचितानां स्वभाव-विशेषाणामसंकीर्णत्वात्। तथा हि समनन्तरप्रत्ययादिज्ञा-नाच्चक्षुर्विज्ञानस्योपलमात्मता। तस्यैव चोपलमात्मनश्रक्षु-रिन्द्रियाद्रूपग्रहणयोग्यताप्रतिनियमः विषयात्तत्तुत्यरूपते-त्यभिन्नत्वेऽपि वस्तुतः कार्यस्य निर्विभन्नरूपस्य कारणानां भिन्नेभ्यः स्वभावेभ्यो भिन्ना एव विशेषा भवन्तौति न कार गमे देऽष्य मेदस्तत्कार्यस्येति । तदयुत्तं, यसादुपलमा-त्मतादौनां परस्परतो भेदेऽभ्युपगम्यमाने तदिज्ञान-

मेकमनेकं स्याद्पत्तमात्मतादिभ्योऽभेदाद्पत्तमात्मादि-स्वात्मवत्। त्रया भेदत्तेभ्यो न सिइत्तया च नानेकत्वं विज्ञानस्य भविष्यतौति चेत्। भेदे तेभ्योऽभ्युपगम्यमाने तदिज्ञानं निर्ईतुकमेव स्यात्कारणव्यापारस्य विज्ञाना-दन्यचोपलमात्मतादिषूपयोगादेवं च नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वा भवेदिति दोषः । ऋष यथोक्तदोषभयाङ्गेदो नाभ्यप-गम्यते। तथा च सत्यपत्तमात्मतादीनां परस्परतो भेदों न स्यादेकविज्ञानस्वरूपत्वादिज्ञानस्वात्मवत् । अतः कारण-व्यापारविषयभेदकल्पनावैयर्थ्याद्भिनस्वभावेभ्यश्रहुरादिभ्य इत्यादिना प्रागुक्तो दोषः ममापतति। ऋष मतम्। कार्यस्वभावस्यानेकसादनुपत्तम्भात्मतादेर्व्यावत्तिमतः समु-त्पत्तिदर्शनाइर्मभेदकल्पनामास्थाय बोधात्मकात्मनस्कारा-दाधरूपतेत्यादिना कारणानुरूष्येणोपलम्भात्मतादिर्धर्म-भेदः कारगव्यापारविषयभेदेन कल्पनासमारोपितः, तस्य चासत्त्वात्तेभ्योऽभेदाज्ज्ञानस्यानेकत्वमेकस्माज्ज्ञानादनन्यत्वा-त्तेषामभेद इति प्रयोगदयेऽसिडो हेतुरिति । यद्येवं ते विश्रेषाः कल्पनोपरचितत्वेन व्योमोत्पलादय इव न हेतुव्यापारमपेक्षन्त इति कारणानां भिन्नेभ्यः स्वभावेभ्यो भिन्ना एव विशेषा भवन्तौति न युक्तमभिधातुम्। अथा-पेक्षन्त इति निर्वन्धक्तथा सति कल्पनाशिल्पिघटितेष्ठेवोप-लमात्मतादिषु कारगव्यापारो व्यवस्थाप्यमानः काल्पनिक एव भूतार्थो न स्यादेवच्च कार्यमहेतुकं कारणव्यापारस्य कल्पितस्वभावेषूपयौगात् । त्र्रथोक्तदोषभयादभिन्नमेकं कार्यं विश्रेषाश्व भिन्ना न च कार्यात्मव्यतिरिक्ता इति मतिः। एवन्तर्हि भिन्नाभिन्नस्वभावाध्यासितत्वाह्वर्मधर्मिणो-

र्वस्तुतः चन्द्रतारकादिवङ्गेदान केवलं व्यतिरिक्तमेव सामान्यं बलादापतति, नानेकत्वयोः परस्पराइति-लक्षणोऽपि दोषः। किन्तर्हि बोधरूपादनन्यत्वेऽभ्यपगम्य-माने रूपादिज्ञानकार्यस्य न सम्भवो बोधरूपादन्यत्वा-दोधरूपस्वात्मवत्। विषयाकारादनन्यत्वाद्रूपतोऽपि तस्य ममावो विषयाकारस्वात्मवदित्येक एव कार्ये समावासमावौ कारणे चैकच जनकाजनको युगपत्तत्त्वतो विरुध्यते । स्यादेतत् । तथा हि कार्यमुत्पद्यमानं दृष्टमिति । तद्-युक्तम्। नहि मर्वे दर्शनं बाध्यमानमपि प्रमागेन प्रमागं, माभूद्विचन्द्रादिदर्भनस्यापि प्रामाखमिति। अधैकमेव कार्णमनेकं कार्यं कुर्यादिति तृतौयः पक्षोऽभ्यपगम्यते । तदयुक्तम्। एकस्मादनेककार्योत्पत्तौ न कार्णाभेदः कार्यस्याभेदक इति भेदोऽपि भेदस्य न हेतुरिति भेदा-भेदौ विश्वस्याच्चेतुकौ स्याताम्। अभिनस्यापि स तादृश त्रात्मातिश्यो येनैकोऽपि हेतुरनेकं कार्यं करोतौति चेत्। म हेतुर्येनात्मातिश्रयेनैकं कार्यञ्जनयति किन्ते-नैवापरम्। तेनैव चेत्, कथं भेदः फलस्य। अयान्धेनैवं तर्हि कारणाभेदो न युक्तिमान् न ह्यात्मातिश्रयादन्यो भावः । स्यादेतत्, यदि कार्यस्वभावापत्त्या कारणं कार्यं जनयति, यथा सांखस्य तदा भवेदेकस्यानेकरूपापत्ति-विरोधादनेकजननमयुक्तिमत्। यावता भेदाभेदजनन-नियतस्वभावकारणसन्निधिमात्रेण भेदाभेदकार्योत्पत्तौ नेदञ्चोद्यमास्तन्दति। ऋयमेव हि कारणभेदाभेदाभ्यां कार्यस्य भेदोऽभेदो वा यङ्गेदाभेदजनननियतस्वभावा-त्कार णाङ्गिन्नाभिन्नकार्योत्पत्तिरिति । रतदपि मिथ्या । यतोऽचैवेयं विचारणा क्रियते । चक्षुर्येन स्वभावेन चक्षुः-क्षणं जनयति किन्तेनैव चक्षुर्विज्ञानमपि । तेनैव चेत्तदपि विज्ञानं चक्षुरेव स्याचक्षुर्जननस्वभावकारगजन्यत्वाचक्षुर्वत्। रवं येन वा स्वभावेन चक्षुर्विज्ञानं जनयति तेनैव चक्षुरपि। रवं चक्षुर्विज्ञानजननस्वभावकारणजन्यत्वाच्चष्टुरपि चक्षु-र्विज्ञानं स्याच्च धुर्विज्ञानवत् । यदि वा प्रत्येकं चक्षुरचक्षु-र्जननस्वभावकारणजन्यत्वाच्चशुरचष्ठुःस्वभावं चष्ठुः स्यात्, विज्ञानाविज्ञानजननस्वभावकारणजन्यत्वादिज्ञानं एवं विज्ञानाविज्ञानस्वभावं स्यात्। ग्वमेतदित्यभ्युपगमे च सुतरां प्रत्यशाद्यपहतिगाढ भवन्तमास्तिष्यति। अथान्येन स्वाभावेन चष्ठुं अक्षुं छार्गं जनयत्यन्येन चष्ठुर्विज्ञानमिति-मतम्। तौ स्वभावौ किञ्चक्षुपो व्यतिरिक्तावयाव्यतिरिक्तौ। यदि व्यतिरिक्तो तदा तावेवार्थक्रियालघ्र गत्वादस्तुनो जनको वस्तुनी स्यातां चष्ठुस्तवस्तु स्यादकिञ्चित्करत्वात् । अथाव्यतिरिक्तौ तदा चहुपोऽष्येकाभिमतस्य भेदः स्या-त्परस्परभिन्नस्वभावाव्यतिरेकात्, स्वभावद्वयवत्। तथा ऽभिनत्वाच्च सुर्वत्तव च सुर्येन खभावेनेत्यादिनोक्तो दोषः। त्रय मतं स्वहेतोरेकंजननस्वभावमुत्यनं कारणं यथा कार्यमेकं जनयति तथा खइेतोरेवोत्पन्नमनेकं जनयतौति । रवं तु ब्रुवार्गैः प्रकार गमेव विस्मृतम् । तथा हि यथैक-स्यानेकजनकत्वं निराचिकौर्षितं तथैकजनकत्वमपौति किं माध्यमिकं प्रत्येवमुच्यते। ऋमाध्यमिकं प्रत्यपि निष्फल-मिष्टत्वादेकानेकजनकत्वस्य तेन। स्यादेतत्, यदि भेद-जनननियतस्वभावादभेदोत्यत्तिः न तर्हि कार् स्वभावानु-

विधायि कार्यं स्यादित्यह्तेतुकात्वप्रसङ्गः यावता चक्षुषः सकाशाइनेदजनननियतस्वभावाचक्षुपो विज्ञानस्य वा चक्षुः-स्वभावस्योदयात्कथं न भेदोत्पत्तिः । तथाहि न कार्रणं प्रति कार्यं परस्परविलक्षणाभिः शक्तिभिरनुगतमिति भिन्नं कार्यं करोतौत्यपितु स्वभावादिति । तमेव तत्स्वभावं पर्यनुयुञ्जाहे कोऽयं खभावो नाम विश्वरूपो येन प्राग्तानेकप्रकारविरोधेऽपि तत्तिरस्त्रियया स्वपश्चरसा-माचरनपास्तान्यप्रतिसमाधानचिन्ताभारो भवान् सुख-मासौत्। हेतुधर्मसामर्थ्धमिति चेत्, नैवं प्रागेव निरा-कतत्वात्। परिदृष्ट्यमानरूपतेत्यपि न वक्तव्यं, यसाद्रूपा-दिनिर्भासवति प्रत्ययेऽप्रतिभासमानस्य शास्त्राद्याश्रयेग परिकल्पितरूपस्य तत्त्वोत्पत्त्याद्याकारस्य निषेधाद्यया बुद्धा तच्चं सन्ध्रियते, यस्यां वा बुद्दौ मा तादृशी लोकप्रतौतिः संइतिरिष्टा तया सर्वमिदं प्रतीयमानस्वरूपं विश्वं मत्यं, अन्यथाऽसीकम्। अतो यथादर्शनं कार्यकार गमावो दुर्निवारस्तथा च सति यत् कैश्विदेवं दूपणमुच्चतेऽभावः संहतिरुत्पादी भाव इति युगपदर्धक्रियायां योग्यमयोग्यं वस्त्वभ्युपगतम्। त्राथोत्पादः संष्टतिस्तदा संष्टत्योत्पाद इत्यस्य वाक्यस्योत्पत्त्वोत्पाद इत्यभ्युपगमान्न किच्चिट-निष्टमापतितम् । तथानुत्पादः परमार्थं इत्येवं परमार्थेन नोत्पाद इत्यस्यानुत्पादेन नोत्पाद इत्यर्थः । तथा च सिइसाध्यतेत्यादि। तत्संटतिलश्चणानभिज्ञतया प्रज्ञतानुप-योगिकेवलमभिमानादसङ्गतमुक्तम् । ऋषैकमेव कारण मेकं कार्यं कुर्यादिति चतुर्थः पक्षोऽभ्युपगम्यते सोऽयं नितरामेव न राजते। तथा हि चक्षुरादौनां सजातीय-

ष्ठग्णजनकत्वेन स्वविज्ञानजनकत्वाभावेऽत्यबधिरादित्व-प्रमङ्गः स्पष्टः प्रसज्यते । स्वविज्ञानजनकत्वे चाऽभ्युप-गम्यमाने चक्षुरादिजात्युच्छेदेनैकसाज्ज्ञानघणादूर्धं न चशुरादयो नापि ज्ञानमिति तदेवान्धत्वादिकमनाया-मेन जगतः प्राप्तम् । अतो ये प्रतीत्यसमुत्यवास्ते परमार्थ-तोऽविचारैकरमगौयास्तद्यथा मायाकारनिर्मिताः करभा-दयः। तथा चामौ मर्वे रूपाद्यो भावा इति खभाव-हेतुः । यथादर्शनं प्रतौत्योत्पाददर्शनानासिद्वो हेतुः मपश्चे भावान विरुद्धः पूर्वप्रबन्धेन विपश्चे बाधक-प्रमाखोपदर्शनादनैकान्तिकथ न भवतौत्यमुना न्यायेन प्रत्ययाधौनवत्तित्वाद्यथाश्रब्दः प्राज्ञतिकस्तथा भगवतां कायो व्यवस्थापित इति। तचोपादानकारणाधौनत्वेन <u>केल्</u>धीना सहकारिकार**गजन्यत्वात्प्रत्ययाधीना विनेयानां** कुश्र्लमूलबलेन प्रतिभामगमनादनेककुश्र्लमूलप्रयोग-निष्यन्ना। यथोक्तधर्मप्रत्यवेष्ठायाः प्रयोजनार्थमाइ । यतः कुलपुचेत्यादि (p 516, 12)। यस्मादेवमनन्तरोक्तक्रमेग यदा सर्वधर्माननुत्पनाननिरुद्वान्दर्शनमार्गाधिगमेन त्वं सम्यक् प्रज्ञास्यसि, तस्माङ्गावाद्यभिनिवेशलक्षणं विपर्यासं तदिरोधिनैःस्वाभाव्यज्ञानात्प्रहाय तन्मूलं मकलं क्षेण्रज्ञेया-वरणं क्रमेणापाकुर्वाणः प्रथमादिभूमौ नियतो भविष्य-स्यनुत्तरबोधावित्यर्थः । विनेयानामविपरौतधर्मदेश्रनाबज्ञा-द्धिगमो जात इति प्रतिपादयन्नाह । असिन् खलु पुनरित्यादि। न च मे भूयो विचिकित्सा प्रवर्तत इति (p. 518, 1) । एकयोगक्षेमानां मध्येऽन्यतरस्यैकस्य प्रहाणा-

પ્રપૂર્

भावादिचिकित्साप्रहाणे दर्शनप्रहातव्यक्रेश्रगणप्रहाणं धर्म-नैराक्यदेशनावलादधिगतदर्शनमार्गमामर्थ्येन परिदौपय-त्यतोऽनुत्तरवोधिं प्रति न पुनर्विचिकित्सा प्रवर्तते। कुश्रल-मूलपरिपूरिमुपादायेति (p. 520. 6) प्रथमभूस्यधिकारेण दानपारमिताऽतिरिक्ततामुपादायेत्यर्थः। सप्तवर्षाणौति॥

> न क्षपा मन्दतेदानौं न च मे धर्ममत्सरः। नाचार्यमुष्टिर्नाण्तत्तिर्न च मे दुःखण्णीलता ॥ न च मे निष्ठितं णास्त्रं तर्कयामि न चान्तिकात्। त्राज्ञातुं न च मे णत्ताः विनेया न च सादराः ॥ न देण्यामि येनेति ज्ञापयन् परितर्षयन् । दो मासौ प्रतिसंलौनो भगवानर्धमेव च ॥

इति न्यायादार्थमदाप्ररुदितस्य परिशुद्वाश्ययताजिज्ञा-मार्थं सप्तवर्षाणि समापन्न एव स्थित इत्येके। दर्शन-मार्गाधिगमबलेनाधिगतसप्तसम्बोध्यङ्गानां सर्वाकारपरि-शोधनार्थमित्यपरे। त्राश्ययपरिशुद्धा भावनाबलादविप-रौतनिमित्तप्रतिभासो जायत इत्याह। त्रत्र्य खलु मदा-प्ररुदित इत्यादि। प्रतिसंखायेति। एवं विचिन्त्य, च्हद्य-प्रहणवद्याखेयम्। कौदृशौं प्रज्ञापारमितां देश्रयामासे-त्यादि। तत्रेयं धर्मीइतस्थेत्यादि (p. 523, 20)। यद्यपि सर्व एव सर्वधर्मसमतादयो देशनाप्रकारा धर्मनैरात्य्यद्योतक-त्वेन तुल्यास्तयापि पौरुषेयत्वादत्तुरभिप्रायं कार्यतया स्त्व-येयुरमौ शब्दाः, तस्मादविच्छिन्नपारम्पर्यसम्प्रदायत्वेनाभि-प्रायद्योतनादेषामर्थभेदोऽवगन्तव्य इत्येके। त्रत्य तन्मतमेव लिखते। तचादौ सर्वाकारज्ञताद्यनुपूर्वाभिसमयपर्यन्तस्य षटप्रकाराभिसमयक्रमस्य प्रत्येकं प्रयोगदर्शनभावनामार्ग-स्वभावप्रतिपादनाय सर्वधर्मसमतयेत्याद्यष्टादश्रपदानि । तदनु चतुर्विधैकष्ठणाभिसमयार्थकथनाय पृथिवौधात्व-पर्यन्ततयेत्यादि पदचतुष्टयं, तदनन्तरं तु कायचयस्य श्रन्यतैकरसत्वज्ञापनार्थमाकाण्रधात्वपर्यन्ततयेत्वेकं पदम् । त्रतोऽनन्तरन्तु धर्मसम्भोगनिर्माणकायचयस्वरूपनिवेद-नार्धं विज्ञानधात्वपर्यन्ततयेत्यादि पदचयम्। तदनन्तरं च सम्भाराष्टाधिमुक्तिबोधिसच्चतथागतभूमिषु धर्मकायस्य यथाभव्यं विनेयजनप्रतिष्ठापनकर्मपरिदौपनार्थं सर्वधर्मा-नुपलच्धितयेत्यादि पदचतुष्टयं वेदितव्यमित्ययं समु-दायार्थः । पदार्थस्तु विभक्तप्राय एवेति न पुनर्विभज्यते । त्रार्यधर्मोंइताधिष्ठानेन स्वप्रणिधिपुण्यज्ञानवलाच श्रुत-चिन्तामयज्ञानोत्पादक्रमेग् यथोक्ताष्टाभिसमयस्वभाव-प्रज्ञापारमितादेशनाकाराः समाधयः। स्वप्नावस्थाया-मिव तावत्कालप्रतिभासाः सदाप्ररुदितबोधिसत्त्वस्योत्यना इत्याह। अथ खलु सदाप्ररुद्तित्योदि (p. 526, 3)। यसिन् समाधौ व्यवस्थितः सर्वधर्मसमतां प्रतिपद्यते स सर्वधर्मसमता नामः समाधिरेवं संवधर्मविविक्तश्च नाम समाधिरित्यादि वाच्यम्। सर्वथा तु यथानिर्दिष्टप्रज्ञा-पारमितालम्बनसमाधौनामधिगमरूपेण दृढप्रतिभासित्वे स्त्वविरोधः। तथा हि प्रथमेन कल्पासंखेयेन समार-भूमिमारभ्य यावत्प्रथमा भूमिर्निष्पद्यते दितौयेन तु विमलाभूमिसुपादाय यावत्सप्तमौ भूमिः, तृतौयेन पुनः

कल्पासंखेयेनाचलाभूमिमारम्य यावदुबभूमिरित्येवं चिभिः कल्पासंख्येयैर्बुबत्वमधिगम्यत इति यथारूतमेव सूचं विरुध्यते । चिकसामान्यात् चिभिः कल्पासंख्येयेरित्युत्तं न पुनः परमार्थत इत्येवं नेयार्थस्तत्रव्याखाने नितरामेव विरोधः । तथा हि सम्भारभूमिमापूरयन्नेकं कल्पासंख्येय-मतिकामति, तदनन्तरमधिमुक्तिचर्याभूमिं निष्पादयन् कल्पासंख्येयद्वयमतिनामयति । तदनु प्रमुदिताभूमिमुपा-दाय यावडर्ममेघां बोधिसत्त्वभूमिं प्रत्येकं चिभिस्त्रिभिः कल्पासंख्येयेेबोधिसच्चो निष्पाद्य समन्तप्रभां बुइभूमि-मासादयतीत्येवं चयस्तिं शता कल्पामंख्येयेर्बु बत्वं प्राप्यत इत्याचार्यवसुबन्धुपादाः । यथोक्ताष्टाभिसमयात्मकप्रज्ञा-पारमितादेशनालम्बनसमाधिबलादह्लनि समाधिमुखानि प्रथमायामेव भूमावधिगतानौत्यादि । एवं प्रमुखा-नौत्यादि। ऋच समाध्यभिनिर्हारोपाया एव समाधि-मुखानि न तु समाधयः " प्रमुदितायां भूमौ समाधिशतं लभत" इति दश्रभूमकेऽभिहितत्वात्। समाधिस्वभावान्येव वा समाधिमुखानि । तच श्रतग्रहणस्योपसन्नस्रणत्वादिति प्रतिपत्तव्यम् ॥

> त्रभिसमयालङ्कारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याख्यायां धर्मोद्गतपरिवर्ती नामैकस्तिंग्रत्तमः ॥

सम्यगधिगतानामेव समाधौनां व्यापारकथनार्थमाह। मह प्रतिलब्धानां च सुभूत इत्यादि (p. 527, 2)। पुन-रष्यादरोत्पादनाय परीन्दनार्थमुपोद्वातयनाह । तत्र खलु पुनर्भगवानित्यादि । तदनेनापौति । यस्मादार्यसदाप्ररु-दितस्यैवमर्थकारिका । तसादनेनापि न केवलं प्रागुक्त-पर्यायेग्रेत्यर्थः, तथागताधिष्ठानेनेति महानुशंसत्वेन बह्न-न्तरायत्वात्सहसापि लिखितुमण्रक्या। तस्मात्तथागतानु-भावेनोपोद्वातं क्षत्वेवं परौन्दनामावेदयनाह । तसा-त्तर्द्धानन्देत्यादि । किं निबन्धनेयं विस्तरेग परौन्दनेति । तत्कस्य हेतोरित्याश्रङ्खाह। अत्र हि प्रज्ञापारमिताया-मित्यादि (p. 528, 8)। तदेव स्पष्टयनाह। तत् किं मन्यस इत्यादि। एवं संशिप्तविस्तर्रुचिमचानुग्रहेण सर्वाकार-ज्ञतादयः सकारिचधर्मकायावसानाः सर्व एवाष्टौ पदार्थाः ममुपजाता भवन्ति। ऋथवा प्रथमं सर्वाकारज्ञतादि-चिसवज्ञताभिलव्यस्थानौयत्वेन लन्नरूणम् । ततो वण्तित्वार्थं चिसर्वज्ञताभावनां प्रति प्रयुज्यतेऽनेनेति चिसर्वज्ञताप्रयोगः मर्वाकाराभिसंबोधः । ततोऽत्यभ्यासात्यकर्षागमनमिति चिसवैज्ञताप्रकर्षावस्थो मूर्धाभिसमयः । ततोऽधिगतवस्तु-निश्चयाय व्यस्तसमस्तविभावितार्थप्रगुणौकरणमिति चि-सर्वज्ञतानुक्रमावस्थोऽनुपूर्वाभिसमयः । ततो विश्रेषगमन-भावाचिसर्वज्ञतानिष्ठावस्थः सम्यगेकष्ठणाभिसम्बोधः । तत-स्तस्य फर्लामति चिसर्वज्ञताविपाको धर्मकायः सकारिच इत्यमुना षट्प्रकारेणार्थसङ्ग्रहेण संक्षिप्तमध्यरुचिसच्चानु-कम्पया पूर्ववदियं जिनजननी व्याखेया। तथा चोक्तम् ।

५ूई०

सम्रखं तत्प्रयोगस्तत्प्रकर्षस्तदनुक्रमः । तन्निष्ठा तद्विपाकश्वेत्यन्यः षोडार्थसङ्घद्दः ॥१॥ इति । त्रत्रवाऽऽदौ सर्वाकारज्ञतादिचिसर्वज्ञतास्वभावः प्रवत्ति-गोचरत्वादिषयः । स कथं प्रयुज्यत इति । तदनन्तरं सर्वाकाराभिसम्बोधादिश्वतुर्विधोऽभिसमयो इेतुस्वभावः प्रयोगः । तस्यैवं प्रयोगवतो विषयस्य किं फलमिति । तदनु धर्मकायः सकर्मफलमित्येवं चिविधेनार्थसङ्घन्देख संश्चित्तसंस्वेपरुचिसत्त्वानुरोधेन तथैवेयं भगवतौ व्याख्येया । तथा चोक्रम् ।

विषयस्तितयो हेतुः प्रयोगश्वतुरात्मकः ।

धर्मकायः फलं कर्मेत्यन्यस्त्रेधार्थसङ्घन्दः ॥ २ ॥ इति इदमवोचद्भगवानित्यादि (p. 529, 9) । सान्निध्यमाचत-स्तस्य पुंसञ्चिन्तामणेरिव निःसरन्ति यथाकामं कुद्यादिभ्यो देशना इति न्यायेन भव्यविनेयजनदैशिकत्वाध्यवसायादि-मनन्तरोदितमखिलं प्रज्ञापारमितास्त्रचरत्नतत्त्वमवोच-दुक्तवान् भगवानात्तमना हृष्टचित्तः। यद्यपि चान्धैरार्य-सुभूतिप्रस्तिभिरपि किञ्चिदुक्तम्, तत्तु भगवदाधिपत्या-देवेत्यदोषः। ते चार्यमैचेयप्रमुखा महाबोधिसच्वा विभक्ति-विपरिणामेन सम्बन्धादात्तमनसो भाषितमभ्यनन्दन्निति सम्बन्धः । चकारः सवर्चोत्तरापेक्षया समुचयार्थः । तथार्थ-सुभूतिरप्यात्तमना वचनविपरिणामेन सम्बन्धाद्वाषित-मभ्यनन्ददिति सम्बन्धः। एवमार्यशारिपुचाद्यपेक्षया प्रत्येकं योज्यम् । देवमानुषासुरगन्धर्वैः सह वर्तत इति सदेव-मानुषासुरगन्धर्वी लोकः। ननु च कोऽपरस्तद्यतिरिक्तो 71

लोकोऽस्ति यस्तैः सइ वर्तत इत्युच्यते। समुदायसमु-दायिनोर्भेंदापेश्चया तथावचनाददोपोऽयम्। अपि च सन्त्यन्धेऽपि बह्रवः किन्नरमहोरगगरुडादय इत्यचोद्यमेतत्। एते सर्वेऽपि सडर्मश्रवणान्नान्यत् स्वहितं परहितं च गुरुतरमुपलब्धवन्तः, अतः प्रमोदकारणसद्भावात् संजात-प्रमोदातिश्याः सन्तो भगवता भाषितं साधु भगवन् परमेश्वर करुणामयमूर्ते सुभाषितमिदं युष्माकं वचमि-त्यादिनाऽभ्यनन्दन्तित्यभिनन्दितवन्त इत्यर्थः ॥

> त्रमिसमयालद्भारालोकायां प्रज्ञापारमिताव्याखायां परीन्दनापरिवर्ती नाम दाचिंग्रत्तमः ॥

इर्ष्याश्रच्यवितुद्यमानह्वदयाः श्रक्ता न कर्तुं श्वतिं मिथ्यामानवलार्जितश्रुततया प्रज्ञावतामग्रतः । पातालादिव खं विदूरमसतां पुंसां सताज्वान्तरं तस्मादेव तथाविधान् प्रति न नः स्रक्षापि काचिद्यया ॥

संबुद्धैः ससुतैरियं सुविष्टता माता क वा संस्थिता काहं धौधनसम्पदामविषयो वाचां तयाऽगोचरः । भूयासं जड एवमेति सततं जन्मान्तरेषप्यद्द-मभ्युद्धैव मिदं छतं न विदुषां युक्तं समुर्झाङ्घितुम् ॥

तथ्यातथ्यविभागयुक्तिविकलज्ञानोदयात्संदतौ संसारार्ग्गवपद्धनिमग्रमनसो जाताः सदा देहिनः । सर्वेऽमौ जननौनिबन्धनक्षताद्दौजान् मयाऽप्ताच्छुभात् सर्वाकारवरा भवन्तु नियतं कायचयप्रापिग्यः ॥

त्र्यार्यासङ्गमतानुसारिसुधियां निर्मत्सराणां सतां भद्रस्यापि गुरोर्बहुश्रुतवतो वैरोचनज्ञानिनः । सामर्थ्यादुपजातपाटवखवो भद्रोऽकरोइक्रितः स्पष्टार्थां इरिसंज्ञको भगवतीमार्यामिमां सर्वश्रः ॥

सर्वैवाधिगमार्थतच्चपदवी सम्यक्समुद्योतिता संक्षिप्तादिपदाभिधानकुश्र्लैरेवं यतो नायकैः । सर्वस्मिन् विह्तिश्रमैः प्रवचने न्नेयो विश्रेषस्ततः प्रज्ञापारमितानये पुनरयं ग्रन्थात्मकः केवलः ॥

## ये धमा हेतुप्रभवा हेतुं तेषां तथागतो ह्यवदत तेषां च यो निरोध एवंवादी महाश्रमणः ॥

क्ततिरियमाचार्य-हरिभद्रपादानाम् ॥

योऽखद्भारोऽभिसमये तदाले।कप्रकाशिका प्रज्ञापारमिताव्याख्या समाप्तेयं शुभोदया । न्यूनातिरेकशद्भायां विज्ञातव्योऽधुना बुधैः यन्यस्यास्य परिच्छेदो मातुरस्याः प्रमाखतः ॥

कुध्यत्कुऋरकुमापीठदलनव्यासत्त्वत्यात्मनः पुख्याभ्यासकताभियोगजवलात्सम्यक्समादायि राज्ये राज्यभटादिवंश्रपतितश्चीधर्मपालस्य वै तत्त्वालेाकविधायिनी विरचिता सत्पश्चिकेयं म

खातो यो भुवि पुण्यकौर्त्तिनिचयो विद्वज्ञनासः स्तस्मिन् सर्वगुणाकरे चिकुटुकश्रौमदिहारे शुभे दानाच्तव्यमहोदयस्य करुणादेवस्य धर्मात्मनः सानाच्येन सुखोपधाननिचये स्थित्वा विवेकास

अभित्रमयालक्कारालोकः ।

## VARIOUS READINGS

p. 1, l. 12, prāptādaķ मान्हा मेन नाह

p. 1, l. 13, padācca.

p. 1, l. 14, jātasyāvi....sudheyo° ક્ષેંચ્યાનું⊼'ને≋દ' લયમા&્ય:ક્રમાર્ગ્લેન'ટ્રે'પેયલનોવાયાવા કે સેંસ'લગર'વા

p. 1, l. 15, ekāntosthavikṣasamanaṃ अव्वर 'উम्'' સ्नुंस' मुरू 'સे' અधुद 'સું मार्थ' 'સુ' 'ရି' ગુે ' ' ' '

p. 1, 1. 17, kşatradhi. 高 351 [

Cp. the second stanza of the introductory stanzas of the Pañjikā of Kamalaśila to Tattvasamgraha.

p. 2, l. 2, samatvamvatāh. مَدَّمَ عَبَّ عَبَّ جَبَى اللَّهِ p. 2, l. 4, but Tib. جَدَّ جَبَّلَمَا جَدَجَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَلْقُ عَلَى الْحَلْقُلُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَلْحَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَل الْعُلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَلْحَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحُلُ عَلَى الْ عَلَى الْحُلْحُلُ عَلَى الْحُلُحُلُكُولُ عَلَى الْعُلَى عَلَى الْحُعَلَى عَلَى الَعُلَى عَلَى الْحُلُ عَلَى

p. 2, l. 15 fll., this stanza is quoted also by Kamalaśila, p. 2, l. 13, where the reading seems to be corrupt.

parīkṣā'vikrtam vākya ato na vikrtam param | but Tib.

p. 2, l. 18, cp. Kamalaśila, p. 2, l. 11. For all this long discussion upon the *abhidhāna*, *abhidheya*, and *prayojana* one must see  $Pa\tilde{n}jik\bar{a}$  which offers a very literal correspondence with our text. Cp. p. 2, l. 5 fll.

p. 3, l. 6, A. tasya ca kriyāphalam pra°.
p. 3, l. 7, A. °vrītyasavāt.
p. 3, l. 13, A. granthena deest.
p. 3, l. 17, A. parīkŗtam.
p. 3, l. 21, cp. Kamalaśīla, p. 9, l. 20 fll.
p. 4, l. 3, B. tathā hi sā prajňāpāramitā kradarś.
p. 4, l. 12, A. nirdiśya.
p. 4, l. 16, B. samastavastu うごがごがいり
p. 5, l. 22, B. bhāvanābalani° 可算がなびていたいという。

p. 4, l. 24, sic. B., A. sampatsampaddhamāhitam but °र्ने, सुन, सुन्न, र्जनान, राजनुन, यहे, जिन्न, राजना, क्रि, व्यक्त, क्रि, व्यक्त, व्यक्त, व्यक्त, व्यक्त, व्यक्त

p. 6, l. 4, A. (and C) viksasiramstam.

p. 6, l. 13, but the mūla has loke.

p. 7, l. 10, B. praksaptavyam°.

51.91

p. 7, 1. 14, B. yuktāntara रेमास'य'मानुग

p. 7, l. 18, B. brūhi tvam hi.

p. 7, l. 19, B, A. dharmacakrakṛtasū. Tib. র্ক্রম'ণ্ট্র'ব্র্ কিঁ ম'বর্মুন'বর্র'মর্ন্ ।

p. 8, l. 4, B. kadā deest; but Tib. শান শান শান

p. 9, 1. 7, so B. A is not clear. Tib.: বিশ্বশ' (cori

p. 11, l. 7, A. lokasya twice. p. 11, l. 8, B. svātantrādevasino. p. 11, l. 17, B. paripanthabhū°. p. 11, l. 18, B. dharmajňāna° ふううざいし p. 11, l. 22, B. anusaṃjňika° svacchā のたいうちょう

955.41

p. 12, l. 2, B. śokārtho. 天下南行有1

p. 12, l. 6, B. samyagvipa. অ ে বৃশ উ ে দ্ব উ ম মিলা মন।

p. 12, l. 20, B. samartha

p. 13, l. 5, A. cetovarapara°.

p. 13, 1. 7, মহম দ্বুল্য না হাইন না না দ্রিন না নাইন না মা সমন্দ্র

p. 13, l. 12, A. nirukta.

p. 13, 1. 20, A. *rāgādhighaļļitaḥ*, B. *rāgādighaļļatah*. 중치·독취지지·권·국도·지·국국·기 최·도미요·쇼미치·도도·원도·치·지도 ।

p. 13, l. 21, A., B. ୯ସସ'ମ୍ମ'ଛ୍ଟିମ'ର୍ଯ୍ୟାୟ୍ଟିମ୍'ମ୍ମାର୍କ୍ଟ୍ରିମ୍'ର୍ମ୍ମାର୍କ୍ଟ୍ରିମ୍'ର୍ମ୍ମାର୍କ୍ଟ୍ରିମ୍'ର୍ମ୍ମାର୍କ୍ଟ୍ରିମ୍'ର୍ମ୍

p. 14, l. 2, l. mss. so, but Tib. reads svayam. ম্নেন্সি:অব্যার দ্বি-স্বে হিমান দ্বি-স্বার্হায়।

p. 14, l. 6, A. tenaivamāvamasutresu, B. tenaiva cātra  $s\tilde{u}^{\circ}$ .

ૢ૾ૼૺૹ੶૱ૻૻ૱ૻૺૼૼૼૼૼૼૺૼૼૼૼૼૺૻ૾ૢૡૺૼ૾ૡૢૺઽૻૻ<sup>ૢ</sup>ૼ૱ૹૻૻ૾૾ૺઌૻ૾ૡૻ૾૱ૻ૾ૡૻ૾૾૾ૡૻ૽ઌ૾ૻૡૻ૽ઌ૾ૻૡૻ૽ઌ૾ૻૡૻ૽ઌ૾ૻૡૻ૽ઌ૾ૻૡૻ૽ઌ૾ૻૡૻ૽ૼ૾ૻૻૼ

p. 14, l. 12, B. rucibhirbhi°.

p. 15, l. 15, B. and A. do not have ন: but Tib

p. 16, l. 5, B. *prabhāvava*: here *va* is added in margin প্র'ম'নজির'নু'রিন্'ন্ন'জ্বা মন্দাই'নইন।

p. 16, l. 5, A. °sthānabhasaņayanavilocana, B. sthāna bhāṣanatapanavirocana ঀৗ৾৾ৼ৾য়'ঀ৾ঀয়'ঢ়ৢ'য়৾য়য়৻ঀ৾ঢ়'য়য়য়৾য়'য়য়

p. 16, l. 14, A. prabhustakāyāditapra, B. praśuca°, CA

ମାନ୍ୟାମ୍ୟାମ୍ମ୍ କୁମ୍ମୁ କୁମ୍ୟାମ୍ୟ | but the exact reading of N. is  $pra \le uddha$ .

p. 17, l. 18, B. भगवन्त which is better.

p. 17, l. 25, B. dvividhamavamāsa.

p. 18, l. 12, A. śrutam deest.

p. 18, l. 13, A. inserts here after anuvartanāt: svasthānabhāvam dvividham utpādya sankīrttita.

p. 19, l. 10, B. °sādhyastasamasta. A. vyamamasta bhe° ୬୮ଁ୬୮ଁ୳୮୯୮୯୭୬୫୮୯୮ନି ୮୦୦୮

p. 19, l. 18, A. pūrvaka.

p. 20, l. 5, A. svabhavinā கัม'ற் รวิรม'ற் รราวลิสาชา

p. 20, l. 7, A. parivrtta.

p. 20, 1. 20, अनुन माफीक के देवा गुमा मा केंबा गु र रा केंबा गु र रा गु माम के का गु र रा केंबा गु र रा जे के का गु र रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा जे के रा गु रा ज जे रा जे रा जे रा जे रा जे रा जे रा जे रा जे रा जे रा जे रा जे रा जे ज

p. 20, l. 24, B. vinā na.

p. 21, 1. 1, रेप्तिशम्विग्रास्तरे म्हप्तिर्मी र्दे राष्त्रां में भी

p. 21, l. 3, A. nihita.

p. 21, 1. 4, B. antaram svavi saya° हेरु। वेनारु। भाषा आया के कि

p. 22, l. 2, all mss. give  $dhy\bar{a}m\bar{\imath}$  and therefore I prefer it to the  $\frac{i}{yam\bar{\imath}}$  accepted by TSCHERBATSKY; the same is to be said as regards  $\frac{i}{amsit\bar{a}}$  for  $\frac{i}{astit\bar{a}h}$  of Tscherbatsky.

p. 23, l. 6, B. ākārāvi°.
p. 25, l. 4, p. 478, l. 10.

p. 25, l. 13, this verse is quoted by TRIRATNADĀSA in his comm. on Pindartha of Dinnaga.

p. 26, l. 8-9, cp. MSA. IX, 60 (p. 45). Tscherbatsky reads sa sambhoge but cp. the reading of C. My mss. give all this form which can quite well be supported.

p. 26, l. 22, cp. Daśabhūmaka (Rahder), p. 4, Nanjiō 174, 182, 183.

p. 26, 19, A. °harinādhyo.

p. 26, l. 22, B. deśanā deest, after sūtrasya.

p. 27, l. 22, A. vādānmī°.

p. 28. l. l, A. vicārayet tad anu left out p. 28, l. 6 intead of ° paryantam etītī vigrhya... pāramis tadbhāvah pāramitā Tib. has มารัณวินาราชาชามหุราญชีโลงพิสามพังสาราริยุจา  $\overline{\neg}\overline{\neg}$  | = paryantameti-tipāramitā.

p. 28, l. 13,

p. 28, l. 22, For this passage of Gandavyūha see Siksāsamuccaya, 5, and Bodhicaryāvatāratīkā, 23.

p. 30, l. 13, B. yathāmatāmekocadartha°.

p. 30, 1. 14, A. sūtrānte samyak અર્ને દેવ્સુ સુપ્ર વિવ 'ન नहेर्न्स् मुखे। रेल

p. 31, l. 8 fll. For these examples cp. MSA. IV (p. 16).

p. 31, l. 11, A., B. vikārābhaja° અ도 국민지독 홈페 지유 ਗ਼ੑੑੑੑਸ਼੶੶ਗ਼ੑਗ਼੶ਸ਼੶੶ੑੑ੶ਖ਼ਗ਼ੑਸ਼੶ਸ਼੶₩ਸ਼੶ਸ਼ਖ਼<u>ੑ</u>੶ਖ਼ੑੑਸ਼੶੶੶

p. 33, l. 1, A. °kāryakri ayam.

572 COMMENTARIES ON PRAJÑAPĀRAMITĀS.

p. 33, l. 3, B. vāsādisarvasattvasanda°.  $sim_{2}^{\text{anarch}}$  ત્વાત ભૂત મેં) નાત્રસા ત ત્વલુનાય તા બા સેનાય તા ગુત તુ કેંત્ર તા સેમયા હતુ મેં) તેંતુ વુ ઘ્રયય હતુ તે ભારના હાય તા તે છેર તે )

p. 33, l. 23. B. and N. mahā 5775 MSA., p. 14.

p. 35, l. 8, but T. only है: अन् न्य न यते रेंब में निय की

p. 35, l. 5, A. na cāraņām agratvena viseša sadbhāsata ityapi.

p. 35, l. 6, A. vaktumāmāpi.

p. 35, l. 11, A. and B. paracittājāā° শ্বিক্' শ্ৰিক্' শ্ৰিক্' শ্ৰিক্' শ্ৰিক্' শ্ৰিক্' শ্ৰিক্' প্ৰিক্ষ্' প্ৰিক্ষ্' প্ৰিক্ষ্

p. 36, l. 14 fll. But T. has before the sentence: tasmāt....yat sutrādi te śrāvakā....tathāprakrtavāt and then the sentence: tathāgatadharma....phalam.

p. 37, l. 10-11, A. samartha. Tib. े र्जे केंस'ग्री'कुव' भ'री। ଷମ୍ଟୋ-कुर्स'कुर्स' कुर्स' भाषित्र भाषित्र भाषित्र भाषित्र भाषित्र भाषित्र भाषित्र भाषित्र भाषित्र भाषित्र भाषित

৸ঀয়য়৽৸ঀ৾য়ৣ৾৾৾য়৾ঀ৾৾৾৾ৡ৾ঀ৾৾য়৴৸৾ঀ৾ঀৣ৸ঀ

p. 38, l. 7, A. pratyāsattinivanābhāvanni°.

p. 38, l. 13, A. aprāpta—upādāya deest.

p. 38. l. 20, A. samudayati, B. samuhaye শুর্বন্ট্রু: রসমা

p. 38, l. 21, A. rupādi deest শ্রশ্যমান মান্য বা

p. 38, l. 25, B. mārgo.

p. 39, l. 4, A. rupādi deest.

p. 39, l. 4, B. °mbakamanājñā.

p. 39, l. 9, N. reads saiksyesv anutpāda.

p. 39, l. 20, N. has a samāsa which is far better; for vikalpana  $\frac{1}{2}$ 

p. 39, 1. 23, =୩'ସ'=5'ସରି'କର୍ଦ୍ଦିଶ୍ୟର୍ମ୍ୟର୍

p. 40, l. 23, ex cj. tattvavedanāmmādhye ት፟ቸችኝ ኝት ፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞ ች

p. 40, l. 25, A. na prstham....bhavati left out.

p. 41, l. l, A. yogamapramāņe, B. yotparyavasāne <sup>2</sup>55<sup>-</sup>קאיגקיקקיקיקיאיקיקיקין</sup>

p. 41, l. 6, B. sthitibhannavati.

p. 43, l. 3, B. bhāvāgrīha°.

p. 43, l. 5, B. drstadharmasamakārāsā°.

p. 43, 1. 17, Tscherbat. परगो but even N. परमो.

p. 44, l. 10, A. samkleśabhācyutāni; B. samklešabhā $\ddot{a}$ njatāni  $\mathbf{a}$ 

p. 44, l. 20, B. svābhā.

p. 44, l. 21, A. °kebhyo satyakha°.

p. 45, l. 8, A. na deest.

p. 45, l. 8, B. kārya deest.

p. 45, l. 24, yathā asatparikalpasam° ই'ম্ম'মন্'দ্ব'

p. 46, l. 5, A. tat kasmāddhetohpra.

p. 46, l. 6, B. tato bhinivesa°.

p. 46, l. 21, A. cittabhavamātra.

p. 47, l. 14, for this nyāya cp. p. 50.

574 COMMENTARIES ON PRAJÑAPĀRAMITĀS.

p. 47, l. 23, vyāvādhanārthena 미숫도 식소 경국 관계 (Cp. Mhv. II, 259.

p. 49, l. 4, MSA. XVIII, 69, 70, where we find: *upāye.....samam*.

But Tib. नुष्टः द्वयाक्षेस्रक्षाः द्वयदे 'का गुकास । ब्रयका के सर्द्वयक्षायां से दाया के हा ।

p. 49, l. 18, B. śrāvakādidharmāstapitake.

p. 50, l 12, B. bodhisattvamititamasvabhāvam.

p. 50, 1. 22, A. mukti śabdo ଲୁମ୍ମ୍ମ୍ମ୍ମ୍ମ୍ୟାମ୍ମ୍ମ୍ମ୍ୟା ଽ୲ଲ୍ଲାର୍ୟାର୍ମ୍ମ୍ମ୍ନ୍ମ୍ୟାର୍ଟ୍ୟୁମ୍ମ୍ର୍ଙ୍ୟୁମ୍ମ୍ର୍ୟ୍ୟୁମ୍ମ୍ର୍

p. 51, l. 7, B nādhisthitam....tathaiva nādhisthitam.

p. 52, 1 2, A. °vartikabhāvāt 37.72, '37.71

p. 52, 1. 8, A. sānekenacid 353.41

p. 53, l. 3, A. parikalpitena.

p. 54, l. 6, B. yathāsankhyena.

p. 54, l. 8, A. ayrahannārtham 키코드 기자 지 주지 니

p. 54, l. 25, A. vartamāņād.

p. 55, l. 10, B. parasparam aikāmyaina.

p. 56, l. 9, B. veditavyo.

p. 56, l. 19, B. °deyatvena sa grhņīyāt.

p. 57, l. 6. This stanza is quoted by Candrakīrti on M.M.K., p. 520, where the literature is given by De La Valleé Poussin.

p. 58, l. 4, B. svabhāvatayā.

p. 58, l. 5, A. prajñāyāh নিম'মন'দিম।

p. 58, l. 12, B. Anugrāho से दिनें मार भेव रहा।

p. 58, l. 12, A. °asamīksanam; B. ksanāt A'AIT শ্রমা

p. 58, l. 18, A. adds here, after srabhāvayā, adhigamāt which is neither in Tib. nor in B. nor in N.

p. 58, 1. 22, B. °ttaro na yuktah syāt. p. 59, l. 2, B. °mitayā laksa°. p. 61, l. 11, B. ksanāt. p. 61, l. 15, B. samjñitā ৭5'-এম'ম্স্ ম্ব p. 62, l. 7, B. pratimāra 新习制

p. 62, l. 9-11. This sentence vyākrto-lambanāt comes in Tib. after sambuddhāh.

p. 62, l. 14, A. samyaksambuddhasthānāvāh 성정장 ส์ๆพานาๆจิพาส์จานราวิรามฉามหา

p. 64, l. 18, A. sarvākāvarānupalambhānapraveśāt : B. grāhyābhāvānupraveśāt महिंद नदे के या भेरायर हेंस लगसा यदे मेर।

p. 65, l. 18, B. pravrtamrākā°: A. karanādyanabhi° ରିଁ ୶ ନି ଅଣ୍ଟି ରିମ୍ମା ମା ଭୁଦା ସକ୍ଷଦା ସହି ଥିବା

p. 65, 1. 20, B. °karabyātvena ম'নর্দ্রাম'ন্উন্'র্'ম্যসম্ম' <गित् न'?? गिरुष

p. 66, l. 5, A. °kalpanayo'bhū° रेर रेंग यरे झें करा। p. 66, l. 21, B. tena kalpa°.

576 COMMENTARIES ON PRAJÑAPĀRAMITĀS.

p. 66, l. 22, A., B. so but Tib. କାହିଁ ଅଂସଂକାର୍ତ୍ତିମାନ ଅନି ଅନ୍ତି ସଂସ୍ୱର୍ଷ ଅନ୍ତି ସ୍ଥିୟ ନୁ

p. 67, l. 18, A. ayadvara, Tib. क्रें ने के के रेन

p. 68, l. 15, B. svatantrānevi°.

p. 68, l. 16, A. deest kāraņātemādh°;

p. 68, l. 21, B. parihāreņa.

p. 69, l. 7, śrutavān deest in A.

p. 69, l. 23, B. mārgālābhat এম ইনি এই দুন

p. 71, l. 13. Here N. adds: avalīyante, samlīyante, vipratisārībhavantītyarthaḥ. Tib. প্রৃষ: জ্রি: ৫ র্লান মে ৫ র্লান মে ৫ র্লান মে ৫ র্লান মে ৫ র্লান মে ৫ র্লান মে ৫ ৫ র্লুন মে জ্রি: ব্র' র্লান ব্যু র র জ্যা মি be printed text of A.S.P.

p. 71, l. 24. The sentence kāni—uttaram āha deest in A. and in Tib.

p. 72, l. 21, A. viśese vartamāņādvi : B. vartanāvi°.

p. 72, l. 22, A. yathoktārthena.

p. 72, l. 23, A. vartamāņāt : B. vartanātat ৭, দৃশ এই ইং ।

p. 73, l. 15, BN. sūtrāntare bo°.

p. 73, l. 15, A. bodhisattvo bodhisattva, but the reading must be bodhisattvo mahāsattvo.

p. 73, l. 20, B. sattvatvato 5 7 4 351

p. 73, l. 22, B. adhigamāntareņa muktānu°.

p. 73, l. 24, A. °mittānabhini° सर्देन्यर विनयर सेर्न्यर।

p. 75, l. 20 ff., A. the order of the various sentences is here altered: (a) yasmāt sarvadhārmāņām...tasyām, (b) pratipādanānupūrvī....ity adosaḥ, (c) ādhārāntaram (sic) ....ityālambanārtham āha.

p. 77, l. 4, A. ttaraśuddhiga°.

p. 79, l. 23, after nigamanam full stop is necessary.

p. 80, l. 8, A. nādurddiśasvakovi.

p. 81, l. 16, A. vyakīrņa.

p. 82, l. 21, but I should like to read  $ryavasthānapra^{\circ}$ n a samāsa as in the other eight cases.

p. 83, kārikā 45b, better mārge with N and Tsch.

p. 85, l. 14, A. Tarkavidāsandū বিষাবাদী সমান দিন্দ্রশা

યસ સુર મામુદ ભા ૧૬૧ વે વ્યક્ત શ્વ સાય છે. સુદ ન જ સામુ ને વિવાય ગ

But N. विखन्द.

p. 87, l. 8, A. srabhāve

p. 88, l. 7, A. hi yad rūpanavatatprati°.

p. 88, l. 8, A. °nasyasvaroyu°.

p. 89, l. 23, A.  $\bar{a}dhyatmika...grhitam deest$ ; but n T.

p. 91, l. 14, A. dharmasya bhāvah.

p. 91, l. 23, A. akrtatvāt.

p. 92, l. 15-16, A. *jñānam* only once.

p. 92, l. 22, A. only adoşa.

p. 93, l. 1, cp. Tantrāloka, commentary, III, p. 216.

p. 93, l. 2, A. tu deest.

p. 93, l. 9, A. prajñā deest.

p. 93, l. 12, Tib. ସମ୍ବାର୍ମ୍ୟ ମାନ୍ ଆଁମାରେ ସିଥିଲେ ବି

p. 93, 1. 23, A. daśabhir deest.

p. 94, l. 4, A. nyāmākrāntito.

p. 94, l. 8, A. rūpa deest.

p. 94, l. 10, A. satyānāloka नदित'रा'त्रस्रा'णुे'सर्दित'नर'र्देनास' या'रे'मरिना'रादे द्वेर्पर'र्देनास'

p. 94, l. 15, A. kleśa deest.

p. 96, l. 5, Tib. २ कें नू नांसे अर्भ रां भे | lajjā apatrāpyan

ca; cp. v. 54.

p. 96, l. 10, A. buddhakşetrasamsāra.

p. 96, l. 21, vanāsā, Tib. जनार, नार्या ।

p. 97, l. 2, so also Tib. এইনার্জনে হু ন। but B. mithyādrsti.

p. 98, l. 22, A. śāśvatāh.

p. 99, l. 13, A. °rtham pratyabhi. but Tib. ह 'ব্ধুন'লু' মর্বিয়ম্য নিমা

p. 101, l. 8, A. prahāņāpakṣa.

p. 101, l. 13, N. reads *puruṣākāra*, but णा८त्रमा' हेंश' શુ'ઍઽ\પ' ઽ૮' ଲुेझ' दु' वत्रगश्च पर' ઍઽ' પ' प' पट्देक' પાર દેવ પર ' दुस' પર 'देंग' प' गठिस।

p. 101, l. 15, A. paramāsatya.

p. 101, l. 19, N. adds: karanādibhih pratisthānam: not in Tib.

p. 102, l. 13, A. deest, but is also in Tib.

p. 102, l. 14, A. prahāņmattvaniryāņam deest.

p. 102, l. 17, this stanza is from MSA. X1X, 59-60, where in 59b there is the reading *pratipatter dvayoh*.

p. 103, l. 21, tryadhveti not in the text of the ASP.

p. 104, l. 20, A. rūpamaparyantamityādi.

p. 105, l. 13, N. tatkathanārtham.

p. 107, l. 10, A. corrupt kşaņayesthitidharmāņāśo.

p. 108, l. 9, A. and B. have generally duhkara°.

p. 109, l. 9, N. mayā instead of svakāyena 지수기 귀 심죄 |

p. 110, l. 23, prāpti is not in B.

p. 113, l. 10, A. dhanväyitattvam.

p. 113, l. 15, A. caturbhirāryapa°.

p. 115, l. 12, A. anyadharmabhā° ক্রি'ন্র্র'ম্ব্র্র'ম্ব্

p. 119, l. 22, A. nayeşu: but Tib. মুধ্যমন্ব সম্প্রায়ন্ব নির্দান

p. 121. l. 2, A. corrupt here: °sāhakŗyāsi nāyaņ prajňaptiņgādāstadanu.

p. 121, l. 9, A. sūtrāntāvirodha.

p. 121, l. 10, A. pāpakādi.

p. 124, l. 23, A. after gaudatah the sentence: duhkhatvaprasanga, etc., is repeated and the sentence. duhkhapratya°....samudayasatyäkäräh missing.

p. 125, l. 3, but better B. nirvidākārau.

p. 125, l. 10, nirodhatah : but Tib. 지역 화가 한 것 ?

p. 128, l. 5, but N. always dakşaņīye.

p. 129, l. 23, A. samantaprabhā ekādaša নত্ত ন'ন্ট'মন্ড' নাঁষ'ণ্ডিম।

p. 131, l. 2, for kāraņaprakarṣābhyām · Tib. has র্লু ব্র্রুম: ন্র্রুম: ব্র্রুম: ব্র্রুম: ন্রু: রু: নে:ম: অর্ব: ব্র্রাম: It is therefore necessary to read • ण्प्रकर्षाप्रकर्षाभ्यां।

p. 131, l. 17, A. sattvā na vidyante.

p. 136, l. 4, A. pratihitam.

p. 136, l. 8, भैग्मक्सान् क्रमाया घ्रस्रा उद्द 'तु माक्साया द्वप्द 'या सा भिन ते ।

p. 136, l. 14, A. kim manyetyā.

580 COMMENTARIES ON PRAJÑAPĀRAMITĀS.

p. 139, l. 7, A. sādhūktam iti tathā hītyādi yasmād a śrotŗsamśeşa.

p. 139, l. 25, A. dānena.

p. 140, l. 3, ସମ୍ମାୟିମ୍ୟୁ ନିମ୍ମାଶ୍ୟ୍ୟା କଣା ପ୍ରୁର୍ଦ୍ଧ ନିମ୍ମ ଆଧା

p. 143, l. 6, A. tattrābhyāmani ी्रश' ব' ने ॐन' नृष्' मानव' নিশান্হ সইন্ নাম ন্ত্ৰ'ৰ ঊষ ঈন' শ্ৰী।

p. 148, l. 3, N. adhāratattvakathanena.

p. 148, l. 19, but in the edition the wrong reading  $\bar{a}su$  bhumișu.

p. 149, l. 17, A. vivādam ञ्चन्य पार्ट् दर्गनाय भेरी।

p. 150, l. 18, A. dharmajňānānvayajňānam eva  $\neg \Re \neg \neg$ קשַאי גֿאַי קאיניג׳ ישֿאַ ישֹאַ ישֿאַ דיקר: בֿאי אַי פֿאַידי קרי ן

p. 154, l. 15, A. duhkhe dharmakṣānti.

p. 155, l. 7, A. ityādinābhini : but T. अर्देव पर ऊर्वाक्ष पर के निर्देतिका नु न वे।

p. 157, l. 5, prabhava not in A. র্যু'৲৲'শুম'মেণ্ডুম'৲৲' হ'স্ট্র'ম'৲৲'দ্রীমা

p. 157, l. 9, A. nityam sattvam vā 'hetor.

p. 158, l. 12, B. śabdavācyatvakalankā.

p. 158, l. 23-p. 159, l. 2, A. defective: bhagaratāmdhagrāhya.

p. 160, l. 6, prati-lakşana missing in A.

p. 161, l. 24,  $daman\bar{a}rh\bar{a}$  not in A. which reads here only  $h\bar{i}$ .

p. 162, l. 8, A. bhagavān više° but Tib. 55. 45. 45. 45.

p. 162, l. 5, sic. A. and B.: deest in Tib. B.  $\bar{a}krtitvena$ : Pānini. V, II, 127.

p. 164, l. 5, the sentence  $varnavisesa^{\circ}....jnapa-nartham$  | is missing in A.

p. 165, l. 1, A. astamahī.

p. 170, l. 19, A. rāgādiniveśa.

p. 172, l. 7-8, A. mārge .... sarvasattvesvekaputra missing.

p. 174, l. 19, A. °mātrādidvitīya padatrayam tri.

p. 174, l. 21, vipakṣasyādhimātra deest in A : ત્રે'સ્ઘુત્ર' મરે ૡેંગાહ્ય હૃદ: ૬ તે જેત મેં ગાહેતુ મેં તે ૡેંગાહ તે સંગાહતા તે સામ 1

p. 181, 1 9, tarhi not in B.

p. 186, l. 17, both MSS. iṣādhāra.

p. 189, l. 22, A. avayavādīni° র'ঀয়'য়য়'য়য়'য়য়' ৸৸য়য়৸য়য়৾য়য়

p. 195, l. l, Tib. े ริ:ลิศาสาวนี้ ซิ ฮูมมามาณามักฟมา:ลิศีมามา วรัฐานาพิชาวิ | วิานมาชาฮูมมามาณามักฟมานกิ มยูมาสูกนามักมา นาควานาณามักฟมามาพิชาชิ |

p. 197, l. 9, the sentence nisthāntam pūrvamnipātati not in Tib.

p. 206, l. 9, B. °janyajanakasambandho° sic.

p. 211, l. 14, Tib. এইম' মূর ৫৭মা নমা ন্য্যুণ রম দিন্ধা নম।

p. 211, l. 24, A. kāye saṃsāra° ર્તેૅસ' గ్రీ' સુષ' લૉવૅર' ગદે' ર્યુઽ'ઽઽઽવલુગુસ'-ગલે' યુરા

p. 212, l. 6, but A. adhimātram only; केंब्रॉ दे केंब्रॉ प

p. 214, l. 7, A.  $dvit\bar{v}d\bar{v}d\bar{v}h$  śāntaprayoga: but Tib. קאַיאדיאָדאָאָדיאריקריסזאייאין דין 582 COMMENTARIES ON PRAJÑAPĀRAMITĀS.

p. 223, l. 20, mahāsattvānām not in N.

p. 225, l. 20, Tib. ਨੇ ਨ੍ਰਾਪਾ ਕਿ ਕਾਰ ਸਾਰੀ

p. 227, l. 20, yenanādhi, Tib. ঊ'এয়'মৢ৲ মূমা

p. 229, l. 12, A. tatra traidhādhike° নি'ম'ন্দী ব্লৈ বি'মইন'

p. 230, l. 13, N. also has always in this case ārambaņa.

p. 232, l. 2, N. reads avidyamāna only.

p. 235, l. 20, A. svapratibhāsa, Tib. నে দ্রী নির্নাজ্য নির্দা

p. 236, l. 19, yaiścāryadharmah.

p. 241, l. 6, A. °senārāpiņā राभी तुमा पर देनी राभा खूत.

p. 241, l. 12, A. vişayah.

p. 246, l. 17, A. svaprayogādipuņyajānita $\degree$   $\widetilde{\mathfrak{H}}^{\mathfrak{T},\mathfrak{T},\mathfrak{T}}$ र्शेनाराह्ण-त्रुशानक्षुेत्रायसार्धान्त्रा सुग्रेनद्वी नर्सेत् त्रस्र ।

p. 247, l. 17, A. anirjātāh deest.

p. 247, l. 22, A. dharmayogat 55155 2451

p. 252, l. 12, śāstŗśarīra Žą 4 4 35 4 55 4 55 4 5

p. 253, l. 1–9, all these passages are altered in A. where the sentences follow in a different order, but N. as T.

p. 253, l. 20, lacuna in A. (viparyāsayogīsan°).

p. 255, l. 2, A. prasiddhamātrasyaviṣayathāvyatīta dravyasambo° གྲགགམ་པ་ćན་གང་ཡེན་པ་ནི་ོན་རྫི་ག་གོགིན་མ་ ཡིན་ པས་དིི་ོན་དྱ་རёོགས་པིི་གྱང་རྒྱིག

p. 262, l. 7, A. rūpasvabhā.

p. 266, l. 3, A. prāptyāyotālak°.

p. 266, l. 8, A. amuyāyinyātyantārahi° દેવાચ' ધંવે દેચ' હ્યુ'વર્વે] વંતે સું'વ'ર્5 'ગ્રંગ'ચં' પંતે પુરાંતે પુરાંત્રો

p. 270, l. 12, the two forms sakti and  $\bar{a}sakti$  are used indiscriminately.

p. 271, l. 2, A. jñānājňeya ीশ ন' 55' ীশ দ্রী' স্ট স্ট্রি

p. 276, l. 2, A. klesa na र्केन सें म्ला भाषा में भाषा में का

p. 278, l. 4, this was the original reading of N. but then it was corrected as follows: tadasangā ca caryāyāh.

p. 278, l. 8, here A. has: °prayogabhāvanāmārgasamatāmāha but Tib. মণ্টম'ন'ট্টি'র্ন্না'র্ম'র্ম'র্ম্বা'র্ন্না'র্মা'র্ন্নাম'ন্ন্রাম'ন্ন্রাম'ন্ন্রাম'ন্র্ মণ্টম'ন'ট্ট্'র্ন্না

p. 278, l. 17, A. °dhigamanānām.

p. 280, l. 21, N. ātmānātmāsvabhāvatayā.

p. 282, l. 13, but Tib. শূর্ণক্ষা ঈৃ নির্মানন মি দ্রিনা

p. 283, l. 3, rūpaņ nityam na cānityam শাইনাম' হনা'ম'মির'ম'হনা'মির।

p. 286, l. 20, A. praņava : Tib. अभ्रेन स्वेभ्ने स्विभ्य के स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्विभ्य स्व

p. 287, l. 1, A. caitas<sup>°</sup> 私私、コミマスコン、マスコン、マスコン、シストン、
p. 290, l. 4, A. apramāņeti....prādurbhāvasya decst.
p. 290, l. 12, A. only buddha スン、

p. 290, l. 17, ইরি'ন্'নের্স্রা'নঝ' এর' দ্রন্টি' মন্ধন' দ্রুণা'ন' দে: ব্রন' ন' ঈর' শীুর্ম। A. prayodādayajñevāntovarahita. 584 COMMENTARIES ON PRAJÑAPĀRAMITĀS.

p. 291, l. 22, prakrtiśūnyatā.....svabhāvanirodhena deest.

p. 292, l. 17. But Tib. reads: jñeya-jñāna-sva sāmānya° ମିଷ୍ଟ୍ର୍ୟ୍ଟ୍ର୍ୟ୍ୟୁସ୍ଟ୍ର୍

p. 293, l. 4, A. mārga deest.

p. 293, l. 5, A. °adhigamādeh র্ট্র'ম'র্মিশ্বার্থ ন'র্থিন' র্

p. 293, l. 22, sic. all MSS. : ānimitta.

p. 293, l. 24, A. samāk° हे.नरे. रुषा प्रश

p. 298, l. 8, A. inserts here anyathāparittati.

p. 299, l. 5, A. rūpādinavasthāna নাইনাঝ ম'ম'র্মনাঝ'ম' ম'র্ম'নার্কা।

p. 299, l. 13, samvrtyā not in B.

p. 301, l. 20, mūla not in A.

p. 305, l. 2, A.  $cakrapravartanatām parārthe <math>\overline{\delta}$   $\mathbb{N}^{2}$ 

p. 306, l. 7, A. kleśasattvāva 🕅 মান্য মান্য বিষ্ণ দ্বনি

p. 316, l. 10–12, A. kṣipratara....te vijṛmbhamāṇā ityādi deest.

p. 321, l. 21, A. sūtrādi....tesām eva deest.

p. 324, l. 8. A. the sentence vyatirekena....subhūte māra ityādi deest.

p. 328, l. 19, A. °paryantaṃ gagaṇakṛtamavid° དོ་བས་ན་གང་ཞིག་མགུུན་མོད་པར་རོག་པར་རྒྱས་པོརི་མོད་པ་ནི་མོད་པ་གིད་དྱ་ মদ্রির་པ।

p. 120, l. 24, Tib. - ने' नश' द' द्यस्रश' उन्' शत्ति, ' मते' द्युनास' ત્રે'નેર્દેસ'ચેં તે' दस'य' कुट'डन' क्रे'नर' दहिंद' म' फेद'यर' से' क्ले' यदे' ख्रेर। p. 335, l. 22, A. sārāgatā | rāgāvasthāyor avasthatayā bhinnarāpatvāt ર્સે સે સે સે સે ગ્રે ગરે ગરે ગરે જ્વાથા ૧૯ ગર્સ્થા પર્ફે ઝવાથા વરે વાયયા સુવયા વાયે વર્ષે વરે !

p. 336, l. 12, B. jñānam deest.

p. 337, l. 4, B. °nāni tulya°.

p. 337, l. 22, ଦି'ଲ' ଲିଁ୍ୟା ଭିଷଷା ଅଟି 'ମି'କିମ୍ମା ଜିଁମ୍ୟା ସା ହିଁମ୍ୟା ' ସରି ଅ'ସ ।

p. 339, 1 15, A. and B. read here *tattva*: but Tib. ন্টিন্/ন'উন্'ন্'়ের্ম'ল্টাঙ্গ।

p. 344, l. 17, A. °vabodho.

p. 350, l. 1, A.  $^{\circ}nivesabaladi$ : Tib. क्रमुश' भ' सॅम्मुश' म' भ' मुडेमा' म'  $^{\circ}$ 5' - 5' स्नोर्टेक' मर' हेक्' म' भ' सॅम्मुश' मरे ते क्रायर हेक्' म' म' 5' (45) मरे ।

p. 352, l. 11, A. kāyagatā....dhāraņāt decst.

p. 352, l. 19, A. vāsanadhāna.

p. 354, l. 5, A. *pakṣābhāva* ন্ব্রিম্রি ন্রি জেম্বার্থন' বন্

p. 356, l. 16, A. only purvasua° ষ্থামাষ্ট্রাবট্রা

p. 357, l. 2, A. sarvāsangra°.

p. 357, l. 17, A. duḥkhavipāka इस मर द्वेष मर देवे सेन मरे केन मरे. र्केस केन म

p. 358, 1 3, A. jñānādarśa°.

p. 360, l. 6, A. kathayann āha deest.

p. 362, l. 10, A. vinayodhātusta°.

586 COMMENTARIES ON PRAJÑAPĀRAMITÁS.

p. 362, l. 12, A. viveka deest 3ঁর মাঁমো ন' ক্রমাণ ব্বিক নির্মাজকারী

p. 364, l. 23, A. only sarvajñatānisthayā.

p. 365, l. 11, A. anyathā 'prameya मानुष' 5' ଶ' मान्भ' 5' ନା' ଶିଁମାଖ' ନା' ଭିତ୍ୟ ମାନ୍

p. 366, l. 21, A. dharma deest.

p. 367, l. 12, A. tad eva....āha deest.

p. 368, 1. 4, A. apasva° ୩ବି ଲିମ୍ ଏମି ଦିନି ଦିନ୍ ଦହୁଣ ଏ ବି ।

p. 368, last line, A. anujāta ইশ্বাস্থা মানিবন লুম উদ।

p. 369, l. 21, A. adhikakṣaṇa রি'ম'ফ্লেণ্'ম'র্ম'র্র্ব' ধর্ম' র্ণ্মমার্মর্'মঙ্গ।

p. 370, last line, A. kim tarhi tathatāpi only.

p. 371, l. 19, A. subhūtistathāyaiva.

p. 371, l. 21, A. tasmāt deest.

p. 375, l. 5, A. svarāpada° কৃষা নাম একা নাম দী মেনা দী মিনা ব্যাবহাৰম।

p. 375, l. 19, A. *śiṣṭānāndi ସ୍থି*ମ୍ବାଷ୍ୟମ୍ବ୍ୟୁକ୍ସ୍ୟୁକ୍ସ୍ୟୁକ୍ସ୍ୟୁକ୍ ଗ୍ୟୁଷ୍ୟ ମିଶ୍ୱ ଅନ୍ୟୁକ୍ୟ ସ୍ବିଶ୍ୱ ପୁ

p. 376, l. 24, तॅंब्र'नेंबॅर' सु'मोहेट'झूट'न' नवेब्र' नु'नेस'य'मस्मि' हेन'ग्रीस'र्जनस'यदे'टें'नें ज्ञूटस'य'એक्रों।

p. 380, l. 13, A. vijňāne קיאדי איקאיאן איאן

p. 380, l. 23, B. avināśabhāvinī' but Tib. से5্'ব্'ম' ৭ন্5' প্রি'

p. 381, l. 24, A. dharma deest.

p. 382, l. 6, A. tena pūrvasmāt; l. 6, A. avijňānātma. p. 382, l 19, Tib. देदे'ইবি' ই'নি' ইনিমান নের মনে নির্দেশনি মাইন্'র্কামানাল্ল্মামান্ট্রারারারা ব্

p. 382, l. 23, ଦିଶ୍ ୩୮୯ ହିଁଶ୍ୟିଂ ଘାର୍ଶିମାଶା ସା ନିମ୍ମା ସମ୍ପି ଦିଶା ସା ୨ଭଷା ଷ୍ଥା ଶ୍ରିନା ସମ୍ପି ନିମ୍ବାଷା ସାସିଂଶ୍ରିମଣା ଯାହା ହିଁଶ୍ୟିଂ ଘାର୍ଶିମାଶା ସା ମିଂହୁନା ସ୍ୱିନିସା

p. 384, l. 24, A. pratyakṣagṛhītavyāptiḥ kasyacit pratyakṣagṛhitenānumānena.

p. 386, l. 9, A. vastu deest.

p. 388, l. 9, B. kāraņa for hetu.

p. 388, l. 23, sidhyati not in A.

p. 392, l. 25, નઉભાર્સાસાચેન પવે સેમસાળી ને વિવાર જેન અંદસાસા -વેસાવા ને વિવાર સંગ્રેન દેવાસાવાયા

p. 393, l. 6, sa eva...paksa not in A.

p. 393, l. 11, २४५ व क्वेंग यहें के मेर यहे मुर यहे के रें। But

-A. bhāvanāya tvavaiyarthyaprāptiķ.

p. 398, l. 23, A. arūpa.

p. 399, l. 8, A. śūnyatēyām deest.

p. 399, l. 14, A. tathataikarasatvena २े'এজি উপ্'শউদা'শ' উস্'দেইনাঝ' শেনি শ্রিম।

p. 401, l. 1, nirnānākāraņatā both MSS.

p. 401, l. 10-11, A. hita....āha deest.

p. 412, l. 12, but Tib. ગ્રૅુર્ને ચાલા શૅનિશ ચલે નાયસ સ્વસ સાસેન્ ચાર્ઝન્ નુ ગયુવ ચલે છેન્ વ્યયસ હન સામેન્ ચાર્ઝન્ ને વે વસ સામલ ન સર્દ્વત્ત્ શૅ. નેસ દેના નાહ્ય ગ્રૅસ ચા

p. 412, l. 21, A. pravrtti deest.

587

588 COMMENTARIES ON PRAJÑAPĀRAMITĀS.

p. 416, l. 15, Tib. લુષ્ઠા ૧૮ માનુ છે. ગુરુ માર્ગ છે. ગુરુ માર્ગ તુરુ માર્ગ છે. ગુરુ મારગ ગ ગુર મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુર મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુરુ મારગ ગુર

p. 423, l. 22, A. evam...°āmi deest.

p. 427, l. 13, A. aprameyamityādi deest.

p. 444, l. 18, A. praśnānām বিশ্বেশ অবস্থায় মন্দ্রীয়ারকায়।

p. 453, l. 17, for : samāptaķ sarvākārābhisambodhaķ : Tib. จิฬากลาทู้าน่ากันารูานกิ เลงๆ นามโสงานารัศามานาสูง ทู้ามูก ลางพาสมานาทุง พโจงนา เช็ยหมานารัศามานาชิ เพลง เจ้า

p. 462, l. 5, A. vyavasthānamavaśeṣāntathaiva.

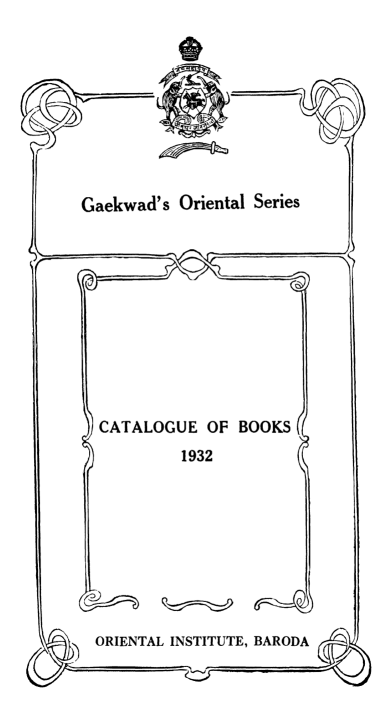
p. 481, l. 21, ସମୟା ସମ୍ବାନ୍ତିଶ୍ୟାର୍ର୍ବ ଅନିକ୍ୟୁକ୍ର ସ୍ୱାର୍ଯ୍ୟ ଅନ୍ତ୍ରକ୍ୟୁକ୍ଷ କ୍ରିମନ୍ତି ମୁ-ସ୍ତାସାଦା ହିଁ ସାହା ସର୍ବ ସ୍ଥାନ ସେ ଅନ୍ତର୍ବ ସାହା ଅନ୍ତର୍ବ ସାହା ଅନ୍ତର୍ବ ସାହା ଅନ୍ତର୍ବ ସାହା ଅନ୍ତର୍ବ ସାହା ଅ

p. 483, l. 5, A. gamanajñāna 회·여자기

p. 486, 1. 9, 🛯 🖉 🖓 🖓 🖓 🖓 🖓 🖓 🖓 🖓

p. 496, l. 7, A. kṣayotpādabhāvakṣa क्षें'न'सेन्'नश्र हन' स'न्दाक्षे'क्षे'न'सेक्षासते 'नन्मा'क्षेन् रजन्।

p. 498, l. 19, prahanād deest in A.



# SELECT OPINIONS

- Sylvain Levi: The Gaekwad's Series is standing at the head of the many collections now published in India.
- <u>Asiatic Review</u>: It is one of the best series issued in the East as regards the get up of the individual volumes as well as the able editorship of the series and separate works.
- Presidential Address, Patna Session of the Oriental Conference : Work of the same class is being done in Mysore, Travancore, Kashmir, Benares, and elsewhere, but the organisation at Baroda appears to lead.
- Indian Art and Letters, London: The scientific publications known as the Oriental Series of the Maharaja Gaekwar are known to and highly valued by scholars in all parts of the world.
- Journal of the Royal Asiatic Society, London: Thanks to enlightened patronage and vigorous management the *Guekwad's Oriental* Series is going from strength to strength.

## GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

- ++ ----

Critical editions of unprinted and original works of Oriental Literature, edited by competent scholars, and published by the Oriental Institute, Baroda

### I. BOOKS PUBLISHED.

Rs. A.

1 - 12

0 - 8

 Kāvyamīmāmsā: a work on poetics, by Rājašekhara (880-920 A D) edited by C D Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916 Reissued, 1924 . . . 2-4

This book has been set as a text-book by several Universities including Benares, Bombay, and Patna.

- Naranārāyaņānanda: a poem on the Paurānic story of Arjuna and Kısna's rambles on Mount Girnar, by Vastupāla, Minister of Kıng Viradhavala of Dholka, composed between Samvat 1277 and 1287, *ie*, A D. 1221 and 1231 edited by C D Dalal and R Anantakrishna Sastry, 1916 . . . . . Out of print.
- 3 Tarkasangraha: a work on Philosophy (refutation of Vaišesika theory of atomic creation) by Anandajñāna or Anandagiri, the famous commentators on Sankarācārya's Bhāsyas, who flourished in the latter half of the 13th century: edited by T M Tripathi, 1917. Out of print.
- 4. Pārthaparākrama: a drama describing Arjuna's recovery of the cows of King Virāța, by Prahlādanadeva, the founder of Palanpur and the younger brother of the Paramāra king of Chandrāvatī (a state in Mārwār), and a feudatory of the kings of Guzerat, who was a Yuvarāja in Samvat 1220 or A.D 1164: edited by C. D. Dalal, 1917 . . . . . Out of print.
- 6. Lingānuśāsana: on Grammar, by Vāmana, who lived between the last quarter of the 8th century and the first quarter of the 9th century edited by C. D. Dalal, 1918
- 7. Vasantavilāsa: an historical poem (Mahākāvya) describing the life of Vastupāla and the history of

| Rs. A. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 1-8    | Guzerat, by Bālachandrasūri (from Modheraka or<br>Modhera in Kadi Prant, Baroda State), contemporary<br>of Vastupala, composed after his death for his son in<br>Samvat 1296 (A D 1240), edited by (' D Dalal, 1917                                                                                                                                                            |     |
| 2-4    | <b>Rūpakaşatkam :</b> six dramas by Vatsarāja, minister of<br>Paramardideva of Kalinjara, who lived between the<br>2nd half of the 12th and the 1st quarter of 13th cen-<br>tury edited by C D Dalal, 1918                                                                                                                                                                     | 8   |
| 2-0    | Mohaparājaya: an allegorical drama describing the<br>overcoming of King Moha (Temptation), or the conver-<br>sion of Kumārapāla, the Chalukva King of Guzerat,<br>to Jainism, by Yašahpāla, an officer of King Ajaya-<br>deva, son of Kumārapāla, who reigned from A D. 1229<br>to 1232 edited by Muni Chaturvijayaji with Introdue-<br>tion and Appendices by C D Dalal, 1918 | 9   |
| 2-0    | Hammīramadamardana : a drama glorifying the two<br>brothers, Vastupala and Tejahpāla, and their King Vīra-<br>dhavala of Dholka, by Javasimhasūri, pupil of Vīra-<br>sūri, and an Ācarya of the temple of Munisuvrata<br>at Broach, composed between Samvat 1276 and 1286<br>or A D 1220 and 1239 edited by (' D Dalal, 1920                                                   | 10  |
| 2-4    | Udayasundarīkathā : a romance (Campū, in prose and<br>poetry) by Soddhala, a contemporary of and patronised<br>by the three brothers, Chchittarāja, Nagārjuna, and<br>Mummunirāja, successive rulers of Konkan, composed<br>between A D 1026 and 1050 edited by C. D Dalal<br>and Pandit Embar Krishnamacharya, 1920                                                           | 11  |
| 2-8    | Mahāvidyāvidambana: a work on Nyāya Philosophy,<br>by Bhatta Vādīndra who hved about A D 1210 to<br>1274 edited by M R Telang, 1920                                                                                                                                                                                                                                            | 12  |
| 2–4    | Prācīnagurjarakāvysangraha: a collection of old<br>Guzerati poems dating from 12th to 15th centuries<br>A D edited by C D Dalal, 1920                                                                                                                                                                                                                                          | 13  |
| 7-8    | Kumārapālapratibodha: a biographical work in<br>Prākīta, by Somaprabhāchārya, composed in Samvat<br>1241 or A.D. 1195 edited by Muni Jinavijayaji, 1920                                                                                                                                                                                                                        | 14  |
| 14     | Ganakārikā : a work on Philosophy (Pāśupata School)<br>by Bhāsarvajňa who lived in the 2nd half of the 10th<br>century edited by C D Dalal, 1921                                                                                                                                                                                                                               | 15  |
| 2-0    | Sangītamakaranda: a work on Music by Nārada.<br>edited by M R Telang, 1920                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 16. |
| 0-12   | Kavīndrācārya List: list of Sanskrit works in the collection of Kavīndrācārya, a Benares Pandit (1656 A D). edited by R Anantakrishna Shastry, with a foreword by Dr Ganganatha Jha, 1921                                                                                                                                                                                      | 17. |
| 0-10   | Vārāhagṛhyasūtra : Vedic ritual (domestic) of the<br>Yajurveda edited by Dr R Shamasastry, 1920                                                                                                                                                                                                                                                                                | 18. |
|        | Lekhapaddhati : a collection of models of state and private documents, dating from 8th to 15th centuries A.D.:                                                                                                                                                                                                                                                                 | 19. |

 $\mathbf{2}$ 

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Rs. A.  |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|     | edited by C D Dalal and G K. Shrigondekar,<br>1925                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2-0     |
| 20  | Bhavişayattakahā or Pañcamīkahā: a romance in<br>Apabhramša language by Dhanapāla (circa 12th cen-<br>tury) edited by ('D Dalal and Dr P D Gune, 1923                                                                                                                                                                           | 6-0     |
| 21  | A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Im-<br>portant Paper MSS. in the Bhandars at Jessal-<br>mere, compiled by ('D Dalal and edited by Pandit<br>L B Gandhi, 1923                                                                                                                                                       | 3-4     |
| 22  | Paraśurāmakalpasūtra: a work on Tantra, with com-<br>mentary by Rāmeśvara edited by A Mahadeva<br>Sastry, BA, 1923 Out of                                                                                                                                                                                                       | `print. |
| 23  | Nityotsava . a supplement to the Paraśuramakalpasūtra<br>by Umānandanātha edited by A. Mahadeva Sastry,<br>BA, 1923. Second revised edition by Swami Tirvik-<br>rama Tirtha, 1930                                                                                                                                               | 5-0     |
| 24. | Tantrarahasya: a work on the Prābhakara School<br>of Pūrvamīmāmsā by Ramānujācārya edited by Dr<br>R Shamasastry, 1923                                                                                                                                                                                                          | 1-8     |
| 25, | 32. Samarāngaņa a work on architecture, town-<br>planning, and engineering, by king Bhoja of Dhara<br>(11th century) edited by Mahamahopadhyaya T.<br>Ganapati Shastri, Ph D Illustrated. 2 vols., 1924-1925                                                                                                                    | 10-0    |
| 26, | 41. Sādhanamālā: a Buddhist Tantrie text of rituals,<br>dated 1165 A D, consisting of 312 small works, com-<br>posed by distinguished writers edited by Benoytosh<br>Bhattacharyya, M A, Ph D Illustrated. 2 vols, 1925-<br>1928                                                                                                | 14-0    |
| 27. | A Descriptive Catalogue of MSS. in the Central<br>Library, Baroda: Vol 1 (Veda, Vedalaksana, and<br>Upanisads), compiled by G K Shrigondekar, M A., and<br>K S Ramaswami Shastri, with a Preface by<br>B. Bhattacharyya, Ph D, 1925                                                                                             | 6-0     |
| 28. | Mānasollāsa or Abhilasitārthacintāmani: an ency-<br>clopædic work treating of one hundred different topics<br>connected with the Royal household and the Royal<br>court by Someśvaradeva, a Chalukva king of the 12th<br>century edited by G K Shrigondekar, M A, 3 vols.,<br>vol I, 1925                                       | 2-12    |
| 29. | Nalavilāsa: a drama by Ramachandrasūri, pupil of<br>Hemachandrasūri, describing the Paurānika story of<br>Nala and Damayantī, edited by G K Shrigondekar,<br>M A., and L B Gandhi, 1926                                                                                                                                         | 2-4     |
| 30, | 31. Tattvasangraha: a Buddhist philosophical work<br>of the 8th century by Santaraksita, a Professor at<br>Nālandā with Paňjikā (commentary) by his disciple<br>Kamalašīla, also a Professor at Nālandā edited by<br>Pandit Embar Krishnamācharya with a Foreword in<br>English by B Bhattacharyya, MA, Ph D., 2 vols.,<br>1996 | 94 0    |
|     | 1926                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 24-0    |

| 33, 34.               |                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Rs. A.            |
|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 1                     | Mirat-1-Anniadi: By Ali Mahammad Khan, the<br>last Moghul Dewan of Gujarat edited in the original<br>Persian by Syed Nawabali, M A., Professor of Persian,<br>Baroda College, 2 vols, illustrated, 1926–1928                                                                        | 19-8              |
| 35. M                 | <b>ānavagrhyasūtra :</b> a work on Vedic ritual (domestic)<br>of the Yajurveda with the Bhāsya of Astāvakra<br>edited with an introduction in Sanskrit by Pandit<br>Rāmakrishna Harshaji Sāstri, with a Preface by Prof.<br>B. C. Lele, 1926                                        | 5-0               |
| 36. N                 | Abhinavagupta of Kashmir edited by M Ramakrishna<br>Kavi, M A, 4 vols, vol I, illustrated, 1926                                                                                                                                                                                     | 6-0               |
| 37 Aj<br>1<br>1       | pabhramśakāvyatrayī: consisting of three works,<br>the Carcari, Upadeśarasayana, and Kālasvarūpakulaka,<br>by Jinadatta Sūri (12th century) with commentaries:<br>dited with an elaborate introduction in Sanskrit by<br>L. B. Gandhi, 1927                                         | 4-0               |
| i<br>· <u>\$</u><br>N | yāyapraveša, Part 1 (Sanskrit Text) on Buddhist<br>Logic of Dinnaga, with commentaries of Haribhadra<br>Sūriand Pāršvadeva edited by Principal A B Dhruva,<br>M.A., LLB, Pro-Vice-Chancellor, Hindu University,<br>Benares, 1930                                                    | 4-0               |
| 39. Ny<br>i           | <b>Ağapraveša</b> , Part II (Tibetan Text) edited with<br>introduction, notes, appendices, etc., by Pandit Vidhu-<br>ekhara Bhattacharyya, Principal, Vidyabhavana. Vis-<br>yabharati, 1927                                                                                         | 1-8               |
|                       | Ivayavajrasangraha: consisting of twenty short<br>vorks on Buddhist philosophy by Advayavajra, a Bud-<br>lhist savant belonging to the 11th century A D.,<br>dited by Mahāmahopadhyāya Dr Haraprasad Sastri,<br>M.A., CIE, Hon D Litt, 1927                                         | 2-0               |
| 42, 60<br>t<br>t      | Kalpadrukośa : standard work on Sanskrit Levico-<br>graphy by Kesava . edited with an elaborate introduc-<br>ion by the late Pandit Ramavatara Sharma,<br>Sahityacharya, M A , of Patna and index by Pandit<br>Shrikant Sharma, 2 vols., vol I (text), vol. II (index),<br>928–1932 | 14-0              |
| 1<br>1<br>5           | irat-i-Ahmadi Supplement: by Ah Muhammad Khan Translated into English from the original Persian by Mr. C. N Seddon, I C S (retirad), and Prof Syed Nawab Ah, M A Illustrated Corrected reissue,                                                                                     | 0.0               |
| 44. Ty<br>c<br>l<br>l | 928<br>wo Vajrayāna Works : comprising Prajūopāyaviniš-<br>ayasiddhi of Anangavajra and Jhānasiddhi of Indra-<br>bhūti—two important works belonging to the little<br>mown Tantra school of Buddhism (8th century<br>A.D.): edited by B Bhattacharyya, Ph D., 1929                  | 6-8<br><b>3-0</b> |
| 45. Bi<br>v<br>//     | nāvaprakāšana: of Sāradātanaya, a comprehensive<br>vork on Dramaturgy and Rasa, belonging to<br>A.D. 1175-1250; edited by His Holmess Yadugiri<br>Zatiraja Swami, Melkot, and K. S. Ramaswami Sastri,                                                                               |                   |
| (                     | Driental Institute, Baroda, 1929                                                                                                                                                                                                                                                    | 7-0               |

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Rs. A. |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 46. | Rāmacarita: of Abhinanda, Court poet of Hāravarsa<br>probably the same as Devapāla of the Pala Dynasty of<br>Bengal (cir. 9th century A.D.): edited by K. S. Rama-<br>swami Sastri, 1929                                                                                                                                                   | 7-8    |
| 47. | Nañjarājayaśobhūşaṇa; by Nrsımhakavı alıas Abhı-<br>nava Kalıdāsa, a work on Sanskrit Poetics and relates<br>to the glorification of Nañjarāja, son of Vīrabhūpa of<br>Mysore. edited by Pandit E Krishnamacharya, 1930                                                                                                                    | 5-0    |
| 48. | Nāţyadarpaņa: on dramaturgy by Rāmacandra Sūrn<br>with his own commentary edited by Pandit L B.<br>Gandhi and G. K Shrigondekar, M.A. 2 vols., vol. I,<br>1929                                                                                                                                                                             | 4-8    |
| 49. | Pre-Dinnāga Buddhist Texts on Logic from<br>Chinese Sources: containing the English translation<br>of Satášāstrā of Āryadeva, Tibetan text and English<br>translation of Vigraha-vyāvartanī of Nāgārjuna and the<br>re-translation into Sanskrit from Chinese of Upāyahr-<br>daya and Tarkašāstra. edited by Prof. Giuseppe Tucci,<br>1930 | 9-0    |
| 50. | Mirat-i-Ahmadi Supplement: Persian text giving<br>an account of Guzerat by Ah Muhammad Khan.<br>edited by Syed Nawab Ah, M A., Principal, Bahaud-<br>din College, Junagadh, 1930                                                                                                                                                           | 6-0    |
| 51. | Trişaşţiśalākāpuruşacaritra: of Hemacandra, trans-<br>lated into English with copious notes by Dr. Helen<br>M. Johnson of Osceola, Missouri, USA 4 vols., vol. I<br>(Ädiśvaracaritra), illustrated, 1931                                                                                                                                   | 15-0   |
| 52. | Dandaviveka: a comprehensive Penal Code of the<br>ancient Hindus by Vardhamana of the 15th century<br>A D. edited by Mahamahopadhyaya Kamala Krsna<br>Smrtitirtha, 1931                                                                                                                                                                    | 8-8    |
| 53. | Tathägataguhyaka or Guhyasamäja: the carhest and<br>the most authoritative work of the Tantra School of<br>the Buddhists (3rd century A D.) edited by B. Bhatta-<br>charyya, Ph.D., 1931                                                                                                                                                   | 4-4    |
| 54. | Jayākhyasamhitā: an authoritative Pañcarātra work<br>of the 5th century A.D. highly respected by the South<br>Indian Vaisnavas. edited by Pandit E. Krishnama-<br>charyya of Vadtal, with one illustration in nine colours<br>and a Foreword in English by B. Bhattacharyya, Ph.D.,                                                        |        |
| 55. | 1931                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 12-0   |
| 56. | <b>Pārānanda Sūtra</b> : an ancient Tāntrıc work of the<br>Hindus in Sūtra form giving details of many practices<br>and rites of a new School of Tantra. edited by Swami<br>Trivikrama Tirtha with a Foreword by B. Bhatta-                                                                                                                | 9 D    |
|     | charyya, Ph.D., 1931                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3-8    |

11 - 0

14 - 0

- 57 Ahsan-ut-Tawarikh : history of the Safawi Period of Persian History, 15th and 16th centuries, by Hasani-Rumlu edited by C N Seddon, I.C.S. (retired). Reader in Persian and Marathi, University of Oxford 2 vols., vol 1 (text), 1932
- 59 Sabdaratnasamanvaya: an interesting lexicon of the Nānartha class in Sanskrit compiled by the Maratha King Sahaji of Tanjore: edited by Pandit Vitthala Sāstrī, Sanskrit Pathaśala, Baroda, with a foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D ... Shortly
- 61. Šaktisaňgama Tantra: a voluminous compendium of the Hindu Tantra comprising four books on Kālī, Tārā, Sundarī and Chhinnamastā, edited by B Bhattacharyya, M.A, Ph.D., 4 vols., vol. I, Kālīkhanda, 1932 2-8
- 62. Prajñāpāramitās commentaries on the Prajňāpāramitā, a Buddhist philosophical work edited by Giuseppe Tucci, 2 vols., vol 1, 1932 ... 12-0

### II. BOOKS IN THE PRESS.

- 1. Nāţyaśāstra: edited by M Ramakrishna Kavi, 4 vols vol. 11.
- Mānasoilāsa or Abhilasitārthacīntāmani, edited by G K. Shrigondekar, M A, 3 vols., vol 11
- 3. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (Srauta, Dharma, and Grhya Sūtras) compiled by the Library staff, 12 vols., vol 11
- 4. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan : edited from the notes of the late Mr C D Dalal, M A, by L B Gandhi, 2 vols
- 5. Siddhāntabindu: on Vedānta philosophy by Madhusūdana Sarasvatī with commentary of Purusottama. edited by P C Divanji, M A, LL M
- 6 Portuguese Vocables in Asiatic Languages: translated into English from Portuguese by Prof A. X. Soares, M.A., LL B., Baroda ('ollege, Baroda
- Prajñāpāramitās: commentaries on the Prajňāpāramitā, a Buddhist philosophical work edited by Prof. Giuseppe Tucci, 2 vols, vol 11
- 8 Saktisangama Tantra : comprising four books on Kali, Tārā, Sundarī, and Chhmnamasta edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 4 vols, vol. 11
- 9. Nāţyadarpaṇa: introduction in Sanskrit giving an account of the antiquity and usefulness of the Indian drama, the different theories of Rasa, and an examination of the problems raised by the text. by L. B. Gandhi, 2 vols, vol II.

Rs. A.

- 10. Iştasiddhi: on Vedānta philosophy by Vimuktātmā, disciple of Avyayātmā, with the author's own commentary. edited by M Hiriyanna, MA, Retired Professor of Sanskrit, Maharaja's College, Mysore
- Alamkāramahodadhi: a famous work on Sanskrit Poetics composed by Narendraprabha Sūri at the request of Minister Vastupāla in 1226 A D edited by Lalchandra B. Gandhi of the Oriental Institute, Baroda.
- 12. Sanskrit Texts from Bali: comprising a large number of Hindu and Buddhist ritualistic, religious and other texts recovered from the islands of Java and Bali with comparisons: edited by Professor Sylvam Levi
- 13 Sūktimuktāvalī: a well-known Sanskrit work on Anthology, of Jalhana, a contemporary of King Krsna of the Hoyšala Yādava Dynasty (AD 1247) edited by Pandit E. Krishnamacharya, Sanskrit Pāthašālā, Vadtal.
- Tarikh-i-Mubarakhshahi: an authentic and contemporary account of the kings of the Saiyyid Dynasty of Delhi translated into English from original Persian by Kamal Krishna Basu, M.A., Professor, T.N.J. College, Bhagalpur, with a Foreword by Sir Jadunath Saikar, Kt., M.A., 1 E.S.
- Kāvyamīmāmsā: A Sanskrit work on Poetics of Rājašekhara - third revised edition by K. S. Ramaswami Shastri of the Oriental Institute, Baroda.
- 16. Sabara-Bhāşya: on the Mīmāmsa Sūtras of Jaimini: Translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr Ganganath Jha, MA, D Litt, etc., Vice-Chancellor, University of Allahabad
- 17. Gaņḍavyūha : a Buddhist work describing the history of Sudhana in search of perfect knowledge, and the exploits of Mañjuśrī (3rd century A D): edited by B Bhattacharyya, Ph D., 2 vols.
- Gaņitatilakavṛtti: of Śrīpatı with the commentary of Sımhatılaka, a non-Jain work on Arithmetic and Algebra with a Jain commentary edited by H. R. Kapadia, M.A.
- Nārāyaņa Śataka: a devotional poem of high literary merit by Vidyākara with the commentary of Pitāmbara edited by Pandit Shrikant Sharma
- 20. Dvādaśāranayacakra: an ancient polemical treatise giving a résumé of the different philosophical systems with a refutation of the same from the Jain standpoint by Mallavādi Suri with a commentary by Simhasuri Gani edited by Muni Caturvijayaji
- 21. Gurjararāsāvalī: a collection of several old Gujarati Rāsas. edited by Messrs. B. K. Thakore, M. D. Desai, and M. C. Modi.
- 22. Nāyakaratna: a commentary on the Nyāyaratnamālā of Pārthasārathi Miśra by Rāmānuja of the Prābhākara

School · edited by K. S. Ramaswami Sastri of the Oriental Institute, Baroda.

- 23. Mādhavānala-Kāmakandalā: a romance in old Western Rajasthani by Ganapati, a Kāyastha from Amod: edited by M. R. Majumdar, M.A., LL.B.
- 24. **Rājadharma-Kaustubha**: an elaborate Smrti work on Rājadharma, Rājanīti and the requirements of kings by Anantadeva edited by Mahamahopadhyaya Kamala Krishna Smrtitirtha.
- 25. Paraśurāma-Kalpasūtra : an important work on Tantra with the commentary of Rāmesvara. second revised edition by Swami Trivikrama Tirtha.
- 26. Tarkabhāşā: a work on Buddhist Logic by Moksākara Gupta of the Jagaddala monastery edited with a Sanskrit commentary by Pandit Embar Krishnamacharya of Vadtal.
- 27. Trişaşţiśalākāpuruşacaritra : of Hemacandra translated mto English by Dr. Helen M. Johnson, 4 vols., vol 11.
- 28. Ahsan-ut-Tawarikh: history of the Safawi period of Persian History: edited by C. N. Seddon, I.C.S. (retired), University of Oxford, 2 vols., vol. II (English translation).

For further particulars please communicate with---

THE DIRECTOR,

Oriental Institute, Baroda.

## THE GAEKWAD'S STUDIES IN RELIGION AND PHILOSOPHY.

- 1. The Comparative Study of Religions: [Contents: I, the sources and nature of religious truth. II, supernatural beings, good and bad. III, the soul, its nature, origin, and destiny. IV, sin and suffering, salvation and redemption. V, religious practices. VI, the emotional attitude and religious ideals]: by Alban A. Widgery, M.A., 1922
- 3. Religious and Moral Teachings of Al Ghazzali: [Contents I, the nature of man II, human freedom and responsibility. III, pride and vanity IV, friendship and sincerity. V, the nature of love and man's highest happiness VI, the unity of God VII, the love of God and its signs VIII, *riza* or joyous submission to His will| translated by Syed Nawab Ali, M A, 1921
- 4. Goods and Bads: being the substance of a series of talks and discussions with H H. the Maharaja Gaekwad of Baroda [Contents: introduction, I, physical values. II, intellectual values III, æsthetic values. IV, moral value V, religious value. VI, the good life, its unity and attainment]. by Alban G. Widgery, M.A., 1920. (Library edition Rs. 5'.)
- Immortality and other Essays: [Contents · I, philosophy and life II, immortality III, morality and religion IV, Jesus and modern culture. V, the psychology of Christian motive. VI, free Catholicism and non-Christian Religions. VII, Nietzsche and Tolstoi on Morality and Religion. VIII, Sir Ohver Lodge on science and religion IX, the value of confessions of faith. X, the idea of resurrection. XI, religion and beauty. XII, religion and history. XIII, principles of reform in religion]: by Alban G. Widgery, M.A., 1919. (Cloth Rs. 3(-))
- 6. Confutation of Atheism: a translation of the Hadus-i-Halula or the tradition of the Myrobalan Fruit · translated by Vali Mohammad Chhanganbhai Momin, 1918...
  - **Conduct of Royal Servants :** being a collection of verses from the VIramitrodaya with their translations in English, Gujarati, and Marathi : by B. Bhattacharyya, M.A., Ph.D.

Rs. A.

3-0

15 - 0

2-0

3-0

2-0

0 - 14

0-6

### SELLING AGENTS OF THE GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

England

Messrs. Luzac & Co., 46, Great Russell Street, London, W.C. 1.

Messrs. Arthur Probsthain, 41, Great Russell Street, London, W.C. 1.

Messrs. Deighton Bell & Co., 13 & 30, Trinity Street, Cambridge.

Germany

Messrs. Otto Harrassowitz, Buchhandlung und Antiquariat, Querstrasse 14, Leipzig, C. 1.

Austria

Messrs. Gerold & Co., Stefansplatz 8, Vienne.

Calcutta

Messrs. The Book Co., Ltd., 4/3, College Square.

Messrs. Thacker Spink & Co., 3, Esplanade East.

Benares City

Messrs. Braj Bhusan Das & Co., 40.5, Thathari Bazar.

### Lahore

Messrs. Mehrchand Lachmandass, Sanskrit Book Depôt, Said Mitha Street.

Messrs. Motilal Banarsidass, Punjab Sanskrit Book Depôt, Said Mitha Street.

#### Bombay

Messrs. Taraporevala & Sons, Kitab Mahal, Hornby Road.

Messrs. Gopal Narayan & Co., Kalbadevi Road.

Messrs. N. M. Tripathi & Co., Kalbadevi Road.

Poona

Oriental Book Supply Agency, 15, Shukrawar Peth.