# Prakrit Text Society Series No. XI Prakrit Grammar Series No. I

General Editor
Dr. A. N. UPADHYE

Markandeya's PRĀKŖTA-SARVASVA

मार्कण्डेयाविराचितं

प्राकृत-सर्वस्वम्

Thesis approved for the degree of Doctor af Philosophy by Utkal University (1966)

Critically Edited
With Introduction, Variant Readings and
useful Indices etc.

BY

# Dr. KRISHNA CHANDRA ACHARYA

M. A. (Banaras), Ph. D. (Utkal), Sāhityācārya Lecturer in Sanskrit, Post-Graduate Department, Utkal University, Bhubaneswar (Orissa)

PUBLISHED BY

PRAKRIT TEXT SOCIETY
Ahmedabad-9

1968

# Prakrit Text Society Series No. XI Prakrit Grammar Series No. I

General Editor
Dr. A. N. UPADHYE

# Mārkaņdeya's PRĀKRTA-SARVASVA

मार्कण्डेयविरचितं

# प्रा कृत सर्व स्व म्

Thesis approved for the degree of Doctor af Philosophy by Utkal University (1966)

Critically Edited
With Introduction, Variant Readings and
useful Indices etc.

 $\mathbf{B}\mathbf{Y}$ 

# Dr. KRISHNA CHANDRA ACHARYA

M. A. (Banaras), Ph. D. (Utkal), Sähityäcärya Lecturer in Sanskrit, Post-Graduate Department, Utkal University, Bhubaneswar (Orissa)

PUBLISHED BY

PRAKRIT TEXT SOCIETY

Ahmedabad-9

1968

PUBLISHED BY
DR. H. C. BHAYANI
SECRETARY,
PRAKRIT TEXT SOCIETY,
AHMEDABAD – 9

Price Rs. Twenty

# Available from:

Prakrit Text Society, Ahmedabad – 9 Motilal Banarasidas, Delhi Munshiram Manoharlal, Delhi Prithyi Prakashan, Varanasi

PRINTED BY

DR. R. N. DANDEKAR,

HON. SECRETARY,

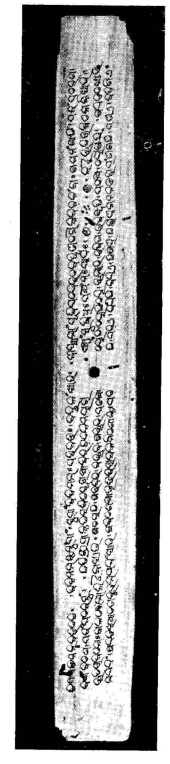
AT THE

BHANDARKAR O. R. INSTITUTE PRESS

POONA-4

# Photo of Palm-leaf Ms. of PS (Cat. No. 221) in Oriya Script, Utkal University Library, 1817 A. D.

Folio No. 40



Folio No. 76



# TABLE OF CONTENTS

| Photo of a MS. of PS    | in Oriy | a scrip | t.       | •   | • • | Facing 1 | Page |
|-------------------------|---------|---------|----------|-----|-----|----------|------|
| Dedication              |         | ••      | ••       |     |     | ••       | 1    |
| General Editorial       | ••      |         |          | • • | • • | • •      | 3    |
| Preface                 | ••      | ••      | • •      | ••  |     | ••       | 5    |
| Introduction            | • •     | ••      | ••       | ••  | ••  | ••       | 17   |
| Critical Text of Prakṛt | a-sarva | sva     | • •      |     | ••  | ••       | 1    |
| Appendix I, Index of    | Sūtras  |         | • •      |     | • • | • •      | 172  |
| Glossary, Prakrit-Sans  | skrit   | ••      | • •      | ••  | • • | • •      | 189  |
| श्लोकबद्धः सूत्रपाठः    | • •     | • •     |          | • • | • • | • •      | 218  |
| गणपाठः                  | ••      | ••      | • •      | • • |     | • •      | 233  |
| Unnamed Authors &       | Untrac  | ed Quo  | otations | 3   | • • | • •      | 237  |
| Bibliography            |         | • •     | • •      | • • | • • | • •      | 239  |
| Abbreviations           | ••      | • • •   | ••       | • • | ••  | • •      | 244  |
| Frata                   |         |         |          |     |     |          | 247  |

# समर्पणम्

श्रीवत्सगोत्रभुवि विष्रकुछे प्रसूतं
श्रीविश्वनाथतनुजं विदुषां वरेण्यम् ।
आचार्यमार्यतिल्कं वनमालिनं तं
वन्दे सदा सुकृतिनं मम तातपादम् ॥
साहित्ये सांख्ययोगेऽप्यथ नयबहुछे धर्मशास्त्रे च योऽसावाचार्योपाधिधारी विमल्रगुणगणैर्चोतितस्वान्तरात्मा ।
येनाप्यध्यापितोऽहं सततजडमितः पुण्यगीर्वाणवाणीं
तस्याराध्ये पदाञ्जे सुकविकृतिमिमार्मपेये नव्यरूपाम् ॥

### GENERAL EDITORIAL

The Prakrit Text Society has accepted a programme of publishing Prakrit Grammars on an uniform plan with a view to bringing out critical, or at least authentic, editions of those which are hitherto unpublished or which are not available or which are not critically edited, generally in order of priority.

The Prākṛta-sarvasva of Mārkandeya is an important grammar of the Eastern School. The author flourished in the 16th century and wrote this work under Mukundadeva, the ruler of Orissa. His treatment is thorough, and he quotes a number of Prākrit works from which he has collected his material. This grammar had already caught the attention of earlier scholars like PISCHEL, GRIERSON, NITTI DOLCI etc. A good edition of this grammar was already brought out by S. P. V. BHATTANATHASWAMI, Vizagapattam, in 1912 (reprinted in 1927). But it is long out of print.

Our Thanks are due to Dr. K. C. ACHARYA who has critically edited this grammar, using all the Mss. of it so far known (including even those which were once handled by Grierson). It was good of him that he entrusted this work to the Prakrit Text Society for publication. It will be seen from his Introduction that he has shed additional light on the biography of Mārkandeya, and discussed a number of problems connected with Prākrit in general and this grammar in particular. The cause of Prākrit studies is much helped by the publication of this grammar which along with that of Purusottama has its own specialities.

We are highly grateful to Dr. P. L. VAIDYA, the President of the Prakrit Text Society, who kindly made arrangements for printing this work efficiently at the Bhandarkar Oriental Research Institute's Press and also took great pains in setting up the format and correcting the proofs of this work.

# प्राकृतसर्वस्वम् ।

My thanks are due to the Secretary of the Prakrit Text Society and also to the Manager of the Bhandarkar Oriental Research Institute's Press for all their co-operation in bringing out this publication.

Kolhapur.

A. N. UPADHYE

17-7-68

### PREFACE

# 1. The Need of a Critical Edition of Prakrtasarvasva.

A brief explanation is necessary while bringing out a critical edition of Prakrtasarvasva, the well known Prakrit grammar of Markandeya Kavindra. Its edition in Devanagari script by Shri. P. V. BHATTANATHASVAMI appeared for the first time in the year 1912 and was published by Ārsasangha in Granthapradarsani periodical at Vizagapatam. It was reprinted by the Arsasangha in the form of a book at Vizagapatam in the year 1927. edition was probably based on a single manuscript, for the editor does not give any clue to this effect and excepting the bare text the reader is disappointed at the absence of notes, variant readings and indices in it. After this edition, however, no other edition of this grammar has been brought out though the scholars have allthrough felt a great need of a critical edition of this work based on more manuscript material. GRIERSON opined that the critical edition of the said work was a desideratum and he actually attempted to bring out one in his ripe age with the help of more manuscripts. But unfortunately he passed away, before he could accomplish it. Dr. A. N. UPADHYE in a footnote to his paper "Paisāci Language and Literature" (ABORI, XXI. p. 10) similarly opines that a critical edition of Mk's grammar based on more manuscript material is an urgent need. NITTI DOLCI expresses her disappointment at the uncritical edition of Prakrtasarvasva in Devanagari script which is lacking in notes and indices (Les Gram. p. 127). I now proceed to give a brief account of the manuscript material used by me for bringing out this edition.

# 2, The Critical Apparatus.

It is first of all necessary to give a short account of the Mss. which Grierson collated for a critical study of the work.<sup>1</sup> They are as follows:-

See footnote on p. 514- "The Prakrit Vibhāṣās" by Sir G. A. GRIERSON, JRAS, 1918.

- P— This stands for the text edited by Bhattanathasvami and printed in Vizagapatam in 1912.
- O— This stands for the Ms. written in Oriya character which was lent to GRIERSON by Pandit SADASIVA MISRA of Puri.
- Hn— This stands for the copy in Devanagari character of the Ms. No. 1555 in the Library of Asiatic Society of Bengal, Calcutta.
- Hb— This stands for the copy in Bengali characters of the same Ms. of the Asiatic Society Library.
- Ox— This stands for the Wilson Ms. No. 158b of the Bodleian Library, Oxford.
- Io— This stands for Mackenzie Ms. No. 70 of India Office Library, London.

The Mss. of PS used by me for the present edition are as follows:

A- This stands for the Ms. No. 4090 in the Catalogue No. 4628 of the Asiatic Society Library, Calcutta. This is a palm-leaf Ms. and its leaves are marked on the left-hand side from 100 to 120. Evidently these form only a part of a large Ms. which probably contained Sūtras relating to other Prakrit languages. the Maharastri portion, i. e., the first eight chapters of Mk's grammar are written in this small fragment, other portions being evidently lost. It is written in beautiful Oriya script and according to Dr. S. K. De, the editor of Descriptive Catalogue of Mss. of Asiatic Society Library, Bengal, this Ms. belongs to early eighteenth century. It is strange to note that the Ms. No. 1555, two copies of which were consulted by Grierson referred to above is no more traced in the Asiatic Society Library A Ms. other than PS appears against the said number. The Librarian of this Library failed to satisfy me in explaining this irregularity and the disappearance of the Ms. referred to by GRIERSON. We are yet to know whether this is the same Ms. as that two copies of which were lent to Grierson by Hoernle. The present Ms., however, as referred to above, records only the Maharastri portion and that too in an abridged manner. The scribe seems to have deliberately tried to avoid portions from the long commentaries on Sūtras for the sake of brevity, and therefore, one is often disappointed to witness the absence of examples given by Mk. Despite all this, the Ms. is useful in certain aspects. It has less scribal errors as compared to other Mss. consulted by me and mostly tallies with the Vizagapatam edition. It begins with the Sū. 'Siddham Pāṇinyādeḥ', the earlier portion being evidently lost.

B—This stands for the Vizagapatam edition by Bhattanathasvami. The book is of the later publication of 1927 and belongs to the Kanika Library, Ravenshaw College, Cuttack.

G—This stands for the transcript of Ms. No. 15662 of the Government Oriental Mss. Library, Madras. It is an old paper Ms. consisting of 152 pages and written in Telugu character. The transcript of the Ms. which I possess is in Devanagari character.

O—This stands for the microfilm copy of Ms. Wilson 158b of Bodleian Library, Oxford.

I—This stands for the microfilm copy of Mackenzie Ms. No. 70 of India Office Library, London. At the colophon the scribe declares himself to be Govindadasa by name who copied it during night time and completed copying on monday:—

" रात्रैिलिखतं नित्यं समाप्तं चंद्रवासरे । गोविन्ददासेन लिखितमिदं पुस्तकम् ॥ "

U—This stands for the Ms. No. 52 of the Utkal University Library. It is a palm-leaf Ms. written in Oriya character which was donated to the Library by the late Dr. KARUNAKAR KAR. It has also been entirely copied by me and I possess the copy with me. The scribe gives the exact date of completing the copying in the autumn of Yugābda 4917 corresponding to 1817 A. C. The passage referred to runs thus:—

" युगाब्दे मुनिचन्द्राङ्कयुगेऽतीते शरदृतौ । समाप्तं पुस्तकमिदं प्राक्ततप्रक्रियात्मकम् ॥"

It is interesting to note that the Kanika Library of Ravenshaw College, Cuttack, contains in Ms. form a descriptive list of Sans-

krit Mss. searched by an itinerant scholar appointed by the then Bihar and Orissa Research Society. The report contains the description of a palm-leaf Ms. of PS, the owner of which is said to be Pandit Sadasiva Misra of Puri. Evidently this was the same Ms. which Grierson has mentiond to have been lent to him by Pandit Sadasiva Misra of Puri. What is more curious to note is that the description as given in the list exactly tallies with the writings in the Ms. of the Utkal University. The verse of the scribe regarding the date of the completion of writing as cited above has been quoted in the report - a fact which gives ample proof that the two Mss. are one and the same. But it is not known how the Ms. was acquired by Dr. KAR who donated the same to the Utkal University. On my personal enquiry Dr. KAR could not remember anything as to the acquisition of the Ms. by him. He might have got it from Pandit SADASIVA MISRA. KAR was for a good long time Principal of Sadasiva Sanskrit College, Puri, which is named after Pandit SADASIVA MISRA.

However, almost all the Mss. materials which was handled by GRIERSON is in my possession in addition to the Ms. of Govt. Oriental Mss. Library, Madras.

### 3. Evaluation of Mss.

Of the six texts thus described for critically editing PS, the Vizagapatam edition is by far the best. Excepting the four Sūtras of the 17th Pāda which are supposed to be missing<sup>2</sup> and which too are traced in none of the Mss., this edition contains the complete text, and the Sūtras are numbered and printed in an orderly manner so as to suit the arrangement of the metre in which all the Sūtras are set. This edition, though not free from errors and doubtful readings, has been allthrough a guiding work for me in deciphering the difficult and illegible lines of Mss. The editor in a number of doubtful places has put query marks against the words or the passages concerned without attempting to suggest any

<sup>2.</sup> See B, pp. 114-15, I have supplied Sus. 21 and 22 after comparing the grammars of Purusottama and Rāmasarman.

improvement on them, and this edition is conspicuous by the absence of any kind of notes. Even then the edition has helped me a lot to have a comparative study of its readings with those of other Mss., finally leading me to ascertain the actul text. Here and there some anomalies and corrupt readings are best removed by a comparison with the Mss.

Now coming to the Mss. mention must be made firstly of A. It stands closer to B than any of the other Mss. It is beautifully written in Oriya character and the scribe distinguishes the commentary portion from the Sūtras by writing the latter in bold hand. Whereas the other Mss. are lacking in a considerable portion of the fifth and sixth Padas, A preserves them. It has much less scribal errors and what is more interesting to note is that it records a dhātvādesa of the root drs in causative as dāva attributing the same to Sākalya-dāvas ceti Sākalyah (VII. 106) which none of the Mss. including B does. The only major defect of this Ms. is that it is written in a very abridged manner especially in respect of the commentary portion and the text after the eighth Pāda is unfortunately lost. Had it contained the remaining portion of the work it would have been the most useful Ms. It, however, comes under the same group as B.

The remaining four Mss. U, G, I and O have a common feature which would show that they belong to the same original<sup>3</sup>. Yet they have certain differences among themselves which indicate that U and G form one group while I and O another. I and O are undoubtedly copies of the same original. They have very slight differences in readings. As the footnotes will show, they most often tally. All these again lack a considerable portion of the fifth and sixth Pādas and the most serious thing is that starting from punar vacanād vṛkṣādau (XII. 8) of the Śākārī Vibhāṣā section up to the end of declensional section of Nāgara Apabhramśa

<sup>3.</sup> For a graphic description of the contents of I, which are more or less identical with those of UGO, see Descriptive Catalogue, India Office Library, ed. by A. B. Keith, Vol. II, Part I, p. 300.

(XVII. 56)<sup>4</sup> the writing is hopelessly confused though the text taken as a whole is intact. The omitted portions of the fifth and sixth Padas are as follows:

### Pāda V

Sū. 39 and a part of its comm.

Major part of the comm. on Sü. 63.

Sūs. 101-104 (comm. included).

Last part of the quoted verse of Vakpatiraja in the comm. on Sū. 107.

Sūs. 108-111 (comm. included)

A part of the comm. on Su. 121.

The citation from Rajasekhara occurring in comm. on Sa. 118. Sas. 122-125; 127-132 (comm. included).

### Pāda VI

Sū. 40 (comm. included).

Sū. 47; Sū 48 along with its comm. up to खाने आवः स्यात्-

Apart from the omissions common to the four Mss. as noted above, there are also occasional omissions of a word or two which may be well attributed to clerical slip. These omissions have been noted in the footnotes in the respective places. Besides, IO preserve the text in certain places which neither U nor G does. These places are:—

VII. 37-39 (comm. included) VII. 79 (comm. included). अदो कारणादो (IX. 80) घेप्पदि (IX. 129); भवेत् (X. 7) वाउएहि (XVII. 25)

Apart from the above observations as regards the writing, the four Mss. are hopelessly corrupt. They abound in innumera-

<sup>4.</sup> This confusion has been clearly noticed by Keith and he has pointed out the connecting link of the distorted portions in the Catalogue itself. I have also clarified these points in the footnotes while constituting the text.

ble mistakes. It will be best to quote Prof. Keith whose observations with regard to I are more or less applicable to each of them:-"The scribe who was clearly unfamiliar with Oriya, as the confusion of mh and mbh, r and ru, na and pa, ka and u shows, evidently knew no Prakrit, and his work is full of errors". As a matter of fact unless one is acquainted with particular type of mistake committed for a particular letter or word, it is very hard to know what the word or the passage means. To number a few, sa or sa in some places is written for tā such as in case of Sākki for the correct word Takki. This corrupt reading led PISCHEL to conclude that Mk described a Vibhasa called Sakki (Grammatik, 3). word kanho has been written as kanvo in IO. Here the confusion of the scribe with regard to the Oriya conjunct nha is obvious which has been wrongly taken for nva. Similarly the word nadalam is read as adalam in IO, Here it is to be noted that ancient way of writing the letter a in Oriya was exactly like the latter na with an oblique or horizontal stroke inside it which was likely to be confused with actual na. This accounts for the confusion between nadalam and adalam in IO.

Likewise confusion between tu and u, da and u, tta and u, bha and u, ma and na, ha and da, kta and ja, na and  $t\bar{a}$ , dda and dya, nna and nda, dha and tha, tta and bha, pa and na are remarkable. In order to ascertain these misreadings one has to be acquainted with the mode of writing in Oriya both ancient and modern. Apart from the above mistakes the scribes do not also very often distinguish between short i and long  $\bar{i}$ , short u and long  $\bar{u}$ , e and o, and the three sibilants, especially between palatal s and dental s. They also very often omit visarga from the words concerned and occasionally  $anusv\bar{a}ra$  too. Judged from these aspects, U among the four Mss. is tolerably good and G sometimes more correct than any of the other three.

In constituting the critical text the following broad principles have been generally observed. The reading agreed upon by all the Mss. including B is the best. Preference is always given to B and wherever doubt arises with regard to a particular reading as discussed above, the comparison of readings of Mss. is resorted

to. In case the reading common to the Mss. but not in agreement with B appears more reasonable, then that reading is preferred to that of B. Whenever a new reading appears in a single Ms. as in case of A cited above, it also finds place in the text if it is cor-Next to B preference goes to U as it rect and suits the context. is written in Oriya character, (complete, excepting of courses a few omissions noted above) and less corrupt. In case I have felt inclined to suggest emendations, not quite within the scope of the available readings I have done so after showing grounds. emendations have been specially noted and the grounds thereof have been shown in the footnotes. Every effort has been made to record the original reading faithfully and therefore the variants of Mss., even though corrupt, have been noted in the footnotes. But these are so many that it is rather impracticable to incorporate each and every variant in the footnotes and therefore only in relevant and interesting places the variants have been shown. When the variants of certain Mss. have been noted whereas those of others not, it is to be understood that the latter agree with B. It is natural therefore not to record the reading of B in the footnote when it fully agrees with the text constituted. Sometimes in order to remove doubt, the readings of all the Mss. as well as of B have been shown in the footnote.

One of the important things added to the text constitution is that wherever a quotation occurs in Prakrit, the Sanskrit chaya of it has been given within the bracket. The sources of all traceable quotations have also been given side by side. Moreover, in the footnotes the most difficult words or passages have been explained and often translated into English. Utmost care has been taken not to leave any reading whatsoever in doubt.

### 4. Introduction: Method of treatment.

After the review of Mss. and text constitution in general, let me be allowed to write a few words regarding the critical introduction to the work. The introduction has been divided into following five sections:—

- I. Markandeya: His date, place and works.
- II. Critical observation on the word Prākṛta in the light of Prākṛta grammars including Prākṛtasarvasva.
- III. A critical analysis of the classification of Prakrit dialects by grammarians including Markandeya.
- IV. Forgotten works known to Markandeya.
  - V. Source and importance of the work.

Hitherto Mk. was believed by most of the scholars to have flourished in the seventeenth century. But with solid arguments I have shown that he flourished in the sixteenth century and wrote his grammar while Mukundadeva, the last independent king of Orissa, was ruling. Apart from his PS and Vilāsavatīsatṭaka which he claims to have composed in the grammar itself, he also composed a complete Mahākāvya named Daśagrīvavadhamahākāvya which has been published by the Orissa Sahitya Akademi. Thus his title Kavīndra finds full justification in his outstanding poetic genius,

In the second section an analytic approach to the etymology of the word Prakrta in the light of the interpretations of both western and eastern scholars with special reference to Mk. has been given.

The third section, longest as it is, is devoted to classification of Prākrit dialects by various grammarians and the improvement of Mk. over all of them. The fourfold division of Prākrit such as Bhāṣā, Vibhāṣā, Apabhramśa and Paiśācī as given by Mk. has been elaborately discussed from linguistic aspect with a comparative study of the views of both ancient and modern authorities on Prākrit. New light has been thrown on the nature of each Prākrit dialect including the Vibhāṣā. A new interpretation with regard to the term Vibhāṣā has also been given. The most intricate passages as in case of Śākārī Vibhāṣā which even baffled Grierson have been satisfactorily explained.

Mk is the most informative among all the Prakrit grammarians. He cites a number of passages in his work from unknown

authors as well as from works which are not extant. A synthetic approach to this interesting subject has been given in the fourth section. Some untraced passages have also been traced which are marked with asterisks.

The fifth and last section is devoted to the source and importance of PS. Mk having composed his grammar as late as the middle of the sixteenth century, had a number of works at his command for consultation. He frankly admits to have consulted such works in the beginning of his grammar. Besides these there is reason to believe that he had also known some works of authorities whose names have not been mentioned. This point has been carefully dealt with in this section. That he has made an outstanding contribution to the field of Prakrit studies has been duly emphasised.

Besides the introduction, text and footnotes this edition also consists of six more important items. There are two appendices one showing the list of references of Mk to unnamed authors of whom some have been conjectured and the other giving a list of the Ganapathas of the author. There is another appendix giving the reading of all the Sütras of Mk in versified form. In addition to these an index of Sütras and a glossary of Prakrit words with their Sanskrit equivalents have also been given. The sixth one is the bibliography which has also been furnished in this work. In spite of careful supervision, some printing mistakes could not be avoided and therefore an errata has also been added to the work.

# 5. Acknowledgements.

Before I conclude, it is my pleasant duty to acknowledge my debt to various persons and institutions. The desirability of bringing out a critical edition of PS was first suggested to me as early as 1958 by my esteemed teacher Professor Dr. K. B. TRIPATHI, M.A., B.L., Ph.D. (London) while I was working as a lecturer in the Ravenshaw College, Cuttack. But due to certain handicaps I could not undertake the work immediately, and while serving at Fakir Mohan College, Balasore, I started collecting material in

the early 1962. Finally my critical edition of PS was accepted by the Utkal University for the degree of Ph. D. in February, 1966. I, therefore, owe a deep debt of gratitude to Dr. Tripathi, who as my research guide, supervised this work and made valued suggestions from time to time.

My grateful thanks are due to Dr. P. Parija, the then Vice-Chancellor, Utkal University, through whose benign effort I secured in course of my research two Mss. of PS, one of them being the microfilm copy from the India Office Library, London and the other a transcript from the Government Oriental Mss. Library, Madras.

I owe a great debt of gratitude to Professor Dr. P. L. VAIDYA M.A. D. Litt, President, Prakrit Text Society and General Editor, Mahābhārata, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona and to Professor Dr. A. N. UPADHYE, M.A. D. Litt, Dean of the Faculty of Arts, Shivaji University, Kolhapur, both of whom have shown keen interest in the publication of my work, It is due to them alone that this work comes to light at such an early date. During the course of its printing Dr. Upadhye has spared no pains to go through my press copy and offer through letters in quick response to my queries many useful suggestions which have been incorporated herein. I am also thankful to him for his kindly writing a foreword to my work. I can never forget the strenuous labour with which Dr. Vaidya in spite of his advancing age has suprervised the printing and even corrected the proofs etc.

My special thanks are due to the authorities of the Prakrit Text Society including its Secretary, Pandit Dalasukhabhai Malavania, who so kindly undertook the publication of my thesis. In this connection, I also owe my thanks to the Press staff of the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, who have so competently dealt with such a complicated work as mine by taking all care for correct printing.

I thank the authorities of the Utkal University for having permitted me to publish my thesis. My grateful thanks are due to Dr. Sadasiva MISRA, M. A. Ph. D. (London), the Vice-Chance-

llor, Utkal University, who has all along shown his kind interest in this publication.

I take this opportunity to express my thanks to Mr. A. SAINBURY, Keeper of Oriental Books, Bodleian Library, Oxford for his kind assistance in supplying me with the microfilm copy of PS, Wilson 158 b, on my personl request. My thanks are also due to the librarians and library staff of Utkal University Library, Vani Vihar; Kanika Library, Ravenshaw College, Cuttack; Orissa State Museum Library, Bhubaneswar; Asiatic Society Library, Calcutta; National Library, Calcutta and above all, Fakir Mohan College Library, Balasore, for the help they rendered me in consulting many books, Mss. and Journals. My thanks are also due to the Editor, Orissa Historical Research Journal for having published my paper, "Fotgotten works known to Mārkandeya Kavindra" which has been developed to form Section IV of the Introduction.

Last but not the least, I owe a great deal to my revered father, Pandit Banamali Acharya, Sāhitya, Darśanaśāstra, Śāmkhya-yoga āchārya whose kind blessings have sustained me allthrough this noble undertaking. I, therefore, devotedly dedicate this work to him.

Utkal University, Bhubaneswar. June 10, 1968

K. C. ACHARYA.

## INTRODUCTION

### SECTION I

Mārkandeya, his Date, Place and Works.

1. Mārkaṇḍeya (Mk), the author of Prākṛta-Sarvasvam (PS), flourished during the reign of one Mukundadeva whom he mentions in his work to be a hero, ruling Utkala, the ancient name of Orissa. According to the author, this king was ruling the country even as did Raghupati (Rāma) his kingdom in Ayodhyā. He was also the vanquisher of all his enemies. Moreover, the author mentions in the same verse that he completed his work in the village Vīrapratāpapura (lit., the village of the great heroic king Pratāpa). In the colophon of the work, the verse referred to runs thus:—

श्रीमद्वीरमुकुन्द्देवनृपतौ दोःस्तम्भकुम्भीनस-कीडाग्रस्तसमस्तशात्रवकुलप्राणानिले धर्मतः । शासत्युत्कलमेदिनीं रघुपतौ साक्षादयोध्यामिव ग्रामे वीरवरप्रतापनृपतेः पूर्णो निबन्धो नवः॥

The village Vīrapratāpapura is still called as such and is situated a few miles away from Puri. This is one of the most famous Sāśanas around Puri which were donated to Brahmins as a mark of respect by the different Gajapati Kings of Orissa in different times. If this existing village known as Vīra-Pratāpapura Sāsana be taken as the author's home-place (which is evidently

Pra. - A

the case )\*, we have sufficient reason to take him as a Brahmin even though he does not give any clue to his caste in his work as it is written at the end of each Pāda or Chapter: "iti Śrī-Mārkaṇḍeya-Kavīndrakṛtau Prākṛtasarvasve" etc. The word Kavīndra was most probably a title of the author conferred on him by his patron king Mukundadeva whom he eulogises at the end of the work. Gajapati Kings of Orissa are proverbially famous for conferring titles on worthy scholars and honouring them with land and such other precious gifts. So the word Kavīndra as a title of the author possibly conferred on him by his patron king gives us some clue to the poetic genius and extraordinary literary eminence

<sup>\*</sup> I made an enquiry in this village as to whether any memory of Markandeya is still alive amongst the villagers and gathered some relevant facts which are noted down here. The village Vīrapratāpapura is one of the sixteen main Sasanas dedicated to orthodox Brahmins by the Gajapati king Pratāparudradeva and named after This was originally established with 128 Brahmanical shares, thus forming an exception to the other Sasanas which were mainly established with 120 shares. The village consists mainly of Miśra Brahmins belonging to the Kautsa Gotra. The Satapathy and Nanda Brahmins are also living in the village. Śrī Svāpesvara Miśra, the uncle of the present Vice-Chancellor of Utkal University, Dr. Sadāsiva Misra, posesses a plot of land said to be the spot where Markandeya's own home was situated. Now it is an orchard containing cocoanut and plantain trees. Śri Lokanātha Misra, an old Brahmin of 65 of this village informed me that during his younger days about more than 50 years ago quest for the Ms. of Prākrtasarvasva was carried on by the late Pandit Sadāsiva Miśra who discovered a palmleaf manuccript of the same from the former's house. This Ms. must be that which is noted to have been borrowed by Grierson from Pandit Sadāsiva Misra. Unfortunately my enquiry for finding out the trace of Vīlāsavatī Sattaka the notable lost work of Mārkandeya proved of no avail.

of the author in his own time. But PS taken as the only work of the author would not justify this. It, therefore, presupposes the existence of other works of our author, though they all may not be necessarily poetic, since the word kavi in Sanskrit is derived from the root kav to describe; hence the word kavi primarily means a describer and not a poet as we generally understand by the term. Apart from this, PS, a grammatical treatise as it is, bears clear testimony to the poetic talent of the author. The entire work is set in metrical form. Connecting the Sütras with one another we get them composed mostly in Arya metre, occasionally dropping Anustubh for the sake of convenience. This metrical device was obviously framed with a view to memorising the text in an easy way. So the entire work has its Sutras versified. Only the commentary is in prose, as it ought to be. Even then the Ganapathas are in verse and mostly in Sloka metre. This, of course, is in the line of the earlier grammarians who mostly give ganas in verse, evidently for the sake of easy enumeration and memorisation. Thus the beautiful way of arranging the Sūtras in verse in a systematic order gives a difinite proof of the literary merit of Mk no doubt, but this only work of his does not justify his title Kavindra (greatest among the poets) and as such puts the readers in doubt as long as other works of the poet are not known.

2. Mention of any other work of the author by name is not found in PS except in one place. While commenting on V. 131 he quotes two lines from his Vilāsavatī-saṭṭaka¹. This work has, unfortunately, not yet

The lines are:

<sup>1 &#</sup>x27;पाणाअ गओ भमरो लब्भइ दुक्खं गइंदेमु and सुहाअ रज्जं किर होइ रण्णो '.

come to light. If it is discovered, it will certainly bedeemed as a valuable addition to Prākrit literature and especially as one among the few Sattakas that we so far possess. At another place, Mk quotes a complete verse in Prakrit from one of his anonymous works stating only idam mama2. This is a very fine verse depicting a humorous reproach perhaps of the mistress of the house to her husband. Whether it is quoted from the same Vilāsavatī-sattaka or from any other work of the author remains doubtful. From these mere examples, however, it is impossible to hazard any opinion on the extent and merit of the work or works. But this much is certain that Mk was not only a Prākrit grammarian but a Prākrit poet too. He could freely compose very fine verses in Prākrit exhibiting a style of his own as his quoted examples show. Moreover, in several other places we find Prākrit passages quoted by him without giving the name or particulars of the sources. They might have come from the author's own works, but it is difficult, nay, impossible to ascertain them unless those works are discovered. In these places he simply writes  $yath\bar{a}$  and then quotes the passage. This, of course, is not the style everywhere. He very often mentions either the author's name or the name of the work, while quoting a passage such as yathāḥa Daṇḍī, iti Saptasatyām, yathā Vākpatirājah, and so on. Thus Mk among all Prākrit grammarians is very informative in giving sources while illustrating his rules by examples from other works, a fact which has been duly recognished by GRIERSON.

<sup>2</sup> See 2. 8. 4 Comm.:

पहुमं जीविअसिरच्छा तत्तो सुहवी तदो पुणो घरिणी।

चाण्डि त्ति भणासि पाण्डि ण मुणामि काहे हुवेज्ज चामुंडा ॥"

3. Mention must be made of Sanskrit Mahākāvya named Dasagrīvavadha-mahākāvyam (DVM) attributed to Kavirāja-cakra-cakravartī Mārkaṇḍeya Miśra, two paper manuscripts of which are preserved in the Orissa State Museum. This work has been recently discovered and published by Orissa Sāhitya Akademi, Bhubaneswar³. The identification of this Mārkaṇḍeya Mis'ra with Mk, author of PS, as will be shown here, throws much light on the date and scholarship of Mk. Shri Mahapatra, Curator, Orissa State Museum and editor of the Descriptive Catalogue of Sanskrit manuscripts of Orissa has rightly attempted to identify these two authors. I fully agree with him except on a few points which I shall now clarify.

The writer of DVM like Mk gives some information about himself at the end of his work. What is more remarkable here is that he gives a vivid description of his parentage and date of his work. It will be better to quote the verses for a clear understanding of the line of argument that will follow henceforth. The verses concerned are as follows:—

भास्तद्वंशमणेर्बभूत कपिलक्षोणीपतेर्नन्दनो वीरः श्रीपुरुषोत्तमो गजपतिर्भाग्यं भुवो मूर्तिमत् । आ कौमारदिनान्महाप्रियसुहृत्तस्याभवत्काश्यपः श्रीमान्मङ्गलदेव इत्यभिमतो गोष्ठीषु विद्यावताम् ॥ २०.५७. श्रीरुद्रे पुरुषोत्तमेन्द्रननये प्रोहामदोर्मण्डली-कीडाखण्डितशाश्रवे वसमतीमासागरं शासति ।

<sup>3</sup> See Daśngrivavadha-mahākāvyam (DVM) published by Orissa Sahitya Akademi in Rāstrabhāṣā Samavāya Press, Cuttack-I in the year 1959.

<sup>4</sup> Vide DCSM Vol. II, pp. CVIII ff. Also OHRJ Vol. III No. 1, pp. 35-39.

श्रीमान्मङ्गलेदेवस्नुरमनागाराध्य वाग्वादिनीं
मार्कण्डेयकविस्तदेतदतनोत्काव्यं हरेः श्रीतये ॥ २०. ५८.
मोगामागमुरीकरोति धरणी यावद्रुजाङ्गोशितु—
लोकालोकगिरिं प्रदक्षिणयते यावत्त्विषामीश्वरः ।
श्रीरामस्य गुणाम्बुधेर्गुणलवेनार्ब्धमेतन्नवं
काव्यं मे विद्धात तावदसङ्गत्श्रीतिं प्रसन्नात्मनाम् ॥ २०. ५८.

इति श्रीकार्यपगोत्रसमुद्भवश्रीमन्मङ्गलदेवदेहसंभवमार्कण्डेयाभिधकविराजचक-चकवितंविरचिते दशगीव-वध-महाकाव्ये श्रीरामस्वपुराभिषेको नाम विंशतितमः सर्गः। समाप्तोऽयं ग्रन्थः

The translation of the above passage would runthus:-

'The famous hero Gajapati Purusottamadeva, the son of Kapilendradeva, the crest jewel of solar dynasty, was the very embodiment of Fortune of the earth. Mangaladeva, born in the Kāśyapa lineage, and most esteemed among scholars was his (Purușottama's) fast friend from his childhood. Poet Markandeya, son of Mangaladeva, composed this Kavya for the pleasure of Lord Hari after propitiating duly goddess Sarasvatī Pratāparudradeva (-Śrī Rudra), son Purusottama, the destroyer of enemies, was ruling over the earth stretched upto the ocean. May this new poem of mine, devoted to a fraction of virtues of Śrī Rāma, the ocean of virtues, render constant satisfaction to the delighted souls as long as the earth rests on the hood. of the Lord of Serpents and the sun moves around the Lokāloka mountain.

Here ends the twentieth canto narrating the coronation of Śrī Rāma in Ayodhyā, of DVM composed by Kavirājacakracakravartī Mārkaṇḍeya by name, son of Śrī Maṅgaladeva born of the famous Kāśyapa lineage.'

Thus from the passage quoted above, we learn that Mk was the son of Mangaladeva of the Kāśyapa lineage who was contemporaneous with Purusottamadeva from his early childhood. The poet himself wrote his poem during the reign of Pratāparudradeva. The title Kavirājacakra-cakravartī bears clear testimony to his glorious career as a poet during his time. But curiously enough this title is mentioned only once and that too at the end of the work which we have seen above. His Kavya consists of twenty Sargas or cantos out of which in the colophons given at the end of the five cantos, e.g. II, III, IV, V, & VI, he calls himself Mārkandeya Mis'ra, while in those given at the end of fourteen out of the remaing fifteen sargas he calls himself Markandeyadeva; and in the colophon given at the end of this work after the twentieth or last sarga, he simply calls himself Markandeya with the above title added to it. Unlike him the author of PS invariably calls himself Markandeya Kavindra in the introduction as well as at the end of each pada of his work<sup>5</sup>. It may be concluded, however, that the surname of the author of DVM was Mis'ra and he belonged to that Brahmin family of Kāsyapa gotra whose surname was Mis'ra, a fact borne out by the surname of Brāhmanas having Kāśyapa as their gotra still found in many parts of Orissa.

A doubt has been raised with regard to the real authorship of DVM after the discovery of the Abhinava venīsamharaṇam nāṭakam (still unpublished, the manuscript of which is preserved in Orissa State Museum)

<sup>5</sup> Grierson puts his name as Mārkaņdeya Kavīšvara in his Introduction to Pārijāta-haraņa of Umāpati Upādhyāya; vide BORS Part I, March 1917, p. 21.

attributed to Gajapati Purusottamadeva. Here the author claims the authorship of four other works along with the nāṭaka mentioned above. The line referred to runs thus:-

" गजपति-श्रीपुरुषोत्तमेदवमहाराजेन विरचितम् आनन्दविलास-दशप्रीववध-जानकीप्रमोद-कुवलयाः व-प्रभृतिविविधरूपरूपकसहोदरम् अभिनव-वेणीसंहरणं नाम नाटकम्"।

Shri K. N. Mahapatra here suggests that DVM, the authorship of which is attributed to Gajapati Puruṣottamadeva in the passage quoted above, is perhaps indentical with the DVM which was actually composed by Mārkaṇḍeya. He contends that similar cases of attribution of authorship by the poets to their patrons are also found in the Sūryavamśī period. "It is known from the "Bharatāmṛta Mahākāvyam" that its author Kavicandra Rāya Divākara Mis'ra, was also the author of a work named Abhinava Gītagovindam. But the authorshipof this work has been ascribed to Gajapati Puruṣottamadeva, the patron of the poet." Shri Mahapatra does not stop here and thus continues his argument:—

"Similarly, the authorship at Sarasvatī-vilāsa and Pratāpā-Mārtaṇḍa, two famous works on Dharmaśāstra which were compiled by Lolla Lakṣmīdhara Bhaṭṭa and Rāmakṛṣṇa Bhaṭṭa respectively is claimed by Gajapati Pratāparudradeva. So it can safely be concluded that DVM was actually composed by Mārkaṇḍeya towards the close of the reign of Puruṣottamadeva as Gajapati was ruling when this work of Pratāparudra was finished. So 1500 A. D. may be approximately taken as the date of this work."

Though the possibility of a patron king claiming the authorship of works composed actually by different scholars and poets is not ruled out, the case of Purusottama's Dasagrīvavadha is quite different; and we shall see how the contention of Śrī Mahapatra in in this regard is untenable.

4. The great Mukundadeva praised by Mk can be no other than the Gajapati Mukundadeva (1559–1568), the last and powerful Hindu ruler of Utkala. This Mukundadeva had been wrongly taken by some scholars to be the king of the Bhoi dynasty who ruled in 1664 A. D. according to Sterling. Grierson, who made a critical examination of Mārkandeya's PS in some of his papers, wrote about his date as follows:—"Rāmaśarman and Mārkandeya probably both belonged to the seventeenth century". We shall have further discussion on this point later on.

Mukundadeva Śrīcandana or otherwise known as Gajapati Mukundadeva had appeared in a crucial stage in the political scene of Orissa. He was the general of Bhoi dynasty which was founded by Govinda Vidyādhara, the general of Gajapati Prataparudradeva, the last independent king of solar dynasty. The three kings of whom we hear in the verses of DVM already referred to were the three powerful kings of the solar dynasty who ruled Orissa from 1435 to 1534 A. D. After the death of Pratāparudradeva, his general, Govinda Vidyādhara, killed all his sons and ascended the throne about 1534 A.D. He was the founder of the above Bhoi dynasty which ruled for 25 years until 1559 A. D. when Mukundadeva came into power after dethroning the last king of Bhoi dynasty. In fact, Mukundadeva was the last independent ruler of Orissa who ruled until 1568 A. D. when he

<sup>6</sup> See, however, EOLS. p. 5.

lost his life at the hands of a feudal lord under him named Rāmacandra Bhanja.

After the decline of Orissan Empire in 1568. A. D. with the death of Mukundadeva, the son of the general under Govinda Vidyādhara named Rāmacandradeva founded Khurda state and was recognised as the feudal lord by Akbar in 1592 A. D. His dynasty was again known as Bhoi dynasty and the sixth in line of Rāmacandradeva came one Mukundadeva who ascended the throne in 1664 A. D. according to Sterling. Great confusion and indiscipline prevailed during his rule. Unfortunately this king is believed to be the one referred to in PS. We hear of another Mukundadeva to have ruled Khurda in 1795 A. D. After him his descendants were no more kings of Khurda, but were known as Puri Rājās only in name with the capture of Orissa by the British.

5. Now in the light of the records of the past rulers of Orissa just referred to let us analyse the dates both of Mk Miśra and Mk Kavīndra and see whether they coincide or not.

According to historical evidence Gajapati Kapilendradeva was succeeded by his son Purusottamadeva, who ascended the throne in March 1467 A. D. After the death of Purusottamadeva in 1497 A. D. his son Pratāparudradeva is said to have succeeded him in the same year and ruled Orissa upto 1540 A. D. According to

<sup>7</sup> For detailed account of the rule of several dynasties including the reign of Mukundadeva in Orissa, see *History of Orissa*, MAHATAB. pp. 170-190.

<sup>8</sup> See History of Orissa Vol. 11, ed. by Dr. N. K. Sahu, pp. 383-388.

Shri K. N. MAHAPATRA, Mk, who composed both DVM and PS, must have lived for a pretty long time, say 90 years from circa 1475 to 1568 a. D. For giving this opinion about his date Shri Mahapatra presupposes Mk to have been contemparary both of Purusottama and Pratāparudra. Again he attributes the authorship of Dasagrīvavadha mentioned in Venīsamharana-nāṭaka of Purusottamadeva to Mk and identifies the work with DVM. For the following reasons I cannot subscribe to the view of Mahapatra.

- (i) The word babhūva, lit. of bhū in 20.57 of DVM. that Purusottamadeva suggests clearly already dead by the time of the author, or better say the author had no remembrance of having seen him in He simply says that the king was a friend of his father from the childhood. It is interesting to note that the author uses abhavat in case of his father whereas  $babh\hat{u}va$  in case of the king. These uses are particularly significant in determining the date of the author. From this it will be evident that the author flourished not during the time of Purusottamadeva but of Prataparudradeva as the subsequent verse shows. As such there is no reason of pushing the date of the author back to 1475 as Shri MAHAPATRA does.
- (ii) The author proclaims to have completed DVM during the reign of Śrī Rudra and not of Puruṣottama. In 20.58 he sings the glory of Pratāparudradeva in high-flown words from which his sense of admiration for the heroic exploits of the king is obvious. He might have been patronised by this king to write this poem whereby he feels obliged to eulogise the king at the end of the work. Therefore, there is sufficient reason

to attribute this poem to his patron king, or at least to the king under whom he lived and not to Purusottamadeva who was already dead and gone by the time of the completion of his work if at all such attribution was made. This presents a problem which can be solved either by taking Dasagrīva-vadha of Purusottamadeva to be a different work or by pushing the time of the composition of DVM back to the reign of Purustottamadeva which is obviously not the case as we have seen now.

(iii) There is sufficient reason in taking Dasagrīvavadha of Purușottamadeva as a different work. For, it is enumerated in the line (see above) as one among the vividha-rūpa-rūpakas composed by Purusottamadeva. Now rūpaka in Sanskrit rhetorics means drama in general. It is a generic term for any dramatic representation9. As such the line clearly suggests that Dasagrīva--vadha of Purusottamadeva is a rūpaka (Dramatic work) and in fact it was so for being called sahodara of the Abhinava-venīsamharana-nāṭaka in the same line. It cannot, therefore, be presumed to be a mahākāvya and identical with DVM. Vividha-rūpa-rūpakas would hence mean various types of dramas. This is a point which has altogether been lost sight of by Shri MAHAPATRA under the bias of identifying the two works as one. Moreover, works bearing the same title but composed by different authors in different times are not rare in Sanskrit literature. For example, we have two works bearing the same title Śatasloki, one being a philosophical work ascribed to Samkarācārya and the other a medical work written by Hemādri. Similarly we possess

<sup>9</sup> See Sanskrit Drama, Kuith, p. 296.; also SD. VI. 2.

two Kāvyānuśāsanas, one by Vāgbhaṭa and the other by Hemacandra, two Kāvyālamkāras, one by Bhāmaha and the other by Rudraṭa. A Prākrit poem named Līlāvatī<sup>10</sup> is found ascribed to Koūhala whereas a vīthī, a Sanskrit dramatic work bearing the same name, is found ascribed to Rāmapāṇivāda. Thus the ascription of DVM being actually composed by Mk to Puruṣottamadeva falls to the ground; and we must take it as a separate work.

- 6. Pischel, discussing the date of Mk follows Aufrecht (Catalogus Catalogorum) who takes Mukundadeva to be one who ruled in 1664 a.d. according to Sterling. Though a wrong date, this refers to Mukundadeva of Bhoi dynasty (see Grammatik, p. 11). Pischel, however, opines that nothing can be said about Mārkaṇḍeya's age with certainty<sup>12</sup>. Grierson, in his several essays, has mentioned Mk to have belonged to the 17th century. This date of Mk has also been accepted by several later scholars<sup>13</sup> excepting, of course, L. Nitti Dolci<sup>14</sup> who suggests an earlier date for the grammarian. She bases her arguments on the following grounds:—
- i) As remarked by PISCHEL ( Grammatik, 40) none of the authors cited by Mk is later than Saka era 964=

<sup>10</sup> See Līlāvatī ed. by Dr. A. N. Upadhye, Bombay, Samvat 2005.

<sup>11</sup> See Introduction to *Usaniruddham* p. XVI, ed. by C. K. Rāja, Adyar library publications. For reference see at Page 14.

<sup>12</sup> Grammatik, 20.

<sup>13</sup> Keith History of Sankrit Litarature. p. 434. (ii) Introduction to Prakrit, Woolner, p. 94. (iii) Prakrit Languages and their Contribution to Indian Culture, KATRE., p. 31. (iv) Prākrta Kalpataru ed. by M. M. Ghosh, p. XIII and several others.

<sup>14</sup> Les Gramm. pp. 90-91

1042-43 A. c. except Vasantarāja, whose date (15th century) is very uncertain.

ii) Mk attributes to himself the authorship of a Saṭṭaka named Vilāsavatī and the same work is mentioned in the Sāhitya-darpana by Viśvanātha of the 14th century.

As we shall see now, these arguments do not have any bearing on the date of Mk. For, according to NITTI Doloi herself, Mk quotes from the Rasagangādhara(RG). If the latter be true, Mk can never become earlier than the middle of the 17th century (this being the earliest limit for the grammarian in that case) since RG was composed about that time by Jagannātha. 15

As regards her second point of argument, the Vilāsavatī mentioned in the Sāhitya Darpaṇa is certainly different from that which Mk himself composed. For we learn from Sāhitya Darpaṇa that the Vilāsvatī mentioned in it was a nāṭyarāsaka, whereas Mārkaṇḍeya's work was a saṭṭaka. Viśvaṇātha himself defines Saṭṭaka (SD VI. 276) and cites the Karpūramañjarī as its example, and then he defines the Nāṭyarāsaka (543) as an oneact play consisting of two or four junctures (saṃdhi)<sup>16</sup>. and cites Vilāsavatī as a play of this kind having four junctures. We have already seen how works bearing

<sup>15</sup> Vide S. K. De, Sankrit Poetics, Vol, I. p. 276. and also P. V. KANE, History of Sankrit Poetics, p. CXXXIII.

<sup>16</sup> अथ नाट्यरासकम् – नाट्यरासकमेकाङ्कं बहुताल्लयस्थिति ।
केचित् प्रतिमुखम् संधिमिह नेच्छन्ति केवलम् ।
संधिचतुष्टयवती यथा—विलासवती
उदात्तनायकं तदत् पीठमदौपनायकम् ।
हास्योऽङ्गयत्र सञ्चङ्गारो नारी वासकसन्जिका ।
मुखनिर्वहणे संधी लास्याङ्गानि दशापि च ।

the same name but composed by different authors (see above) are not rare and for that they should not be taken to be identical. Thus her arguments do not hold good.

Now let us advance further about the date of Mk. If we compare the reigns of two Mukundadevas, one belonging to the 16th century and the other to the 17th century, then the matter will be quite clear even to any casual reader of the history of Orissa that the former had a glorious rule in Orissa whereas the latter had a rule ending in defeat, turmoil and disaster. The former, without doubt, is a formidable ruler who is credited with having founded a ghāta and temple at the sacred spot called Triveni on the Hooghly which is still honoured sacred place for Hindus. He it was, in all probability, who erected the strong chain of forts still standing at Raibaniān "17. He is the last independent monarch of Orissa who is even said to have rebuilt the great Barabati fort at Cuttack 18 and fought against the enemy to the last drop of his blood. On the other hand, the latter was a feudal ruler of Orissa under the Mughal Badshah Shah Jahan and then under Aurangzeb. He ascended the throne in 1655 A.D. and his capital was at Khurda19.

The heroic exploits and pious rule which have been elegantly described at the colophon of PS are quite in keeping with the historical records of the independent

<sup>17</sup> See J. Beames — Orissa under Mahommedans, Maratha and English Rule. In History of Orissa, Vol. II, ed. by Dr. N. K. Sahu p. 295.

<sup>18</sup> See History of Orissa, MAHATAB, p. 187.

<sup>19</sup> Ibid. p. 205

king Mukundadeva and not of the latter. Thus Mk evidently wrote his PS during the reign of Mukundadeva who is defnitely known to have ruled Orissa from 1559 to 1568 A. D. 20

The view about the so-called citation from RG in PS is not tenable. Though this is taken to be a quotation from  $RG^{21}$ , it will be clear that the Prākrit portion cited by Mk which also occurs in  $RG^{22}$  is not Jagannātha's own composition. He quotes it from a still earlier work called Alankāraratnākara while criticising its author Sobhākara<sup>23</sup>. The author, while illustrating asama Alankāra, gives the verse in question as example<sup>24</sup>. This is a famous example and quoted even by Mammata in his  $K\bar{a}vya$   $Prak\bar{a}sa$  X. 4. In several other rhetorical works this verse has also been quoted. So there is no point in saying that Mk drew this example necessarily from RG. He must have taken it from a still earlier work like  $Alamk\bar{a}ra$ -ratnākara or  $K\bar{a}vya$   $Prak\bar{a}sa^{25}$ .

<sup>20</sup> See History of Orissa, ed. by N. K. SAHU, p. 295 Footnote.

<sup>21</sup> i) Prakrta-Sarvasvam, ed. by B. Swami, 1927.

ii) NITTI DOLCI, op. cit. p. 104.

<sup>22</sup> See Rasagangādhara (Kāvyamālā series), p. 165.

<sup>23</sup> See Alankāraratnākara ed. by C. R. Devadhar, Poona, 1942. Sobhākara's date is said to be the latter part of the 12th century. See Introduction to this work, p. XII.

<sup>24</sup> दुंदुंण्णंतो मरिहिसि कंटअकल्लिआई केअइवणाइं। मालइकुसुमसरिच्छं भमर भमतो ण पाविहिसि॥ This is once again cited on p. 211 in the same work.

<sup>25</sup> In the absence of definite proof as to the source from which Mk quoted this verse, I have traced it to Kāvyaprakāśa. Mk seems to have also quoted several other verses from Kāvyaprakāśa.

- 7. Let us now proceed to find out the striking parallels in both DVM and PS in respect of the concluding verses as also in other places which will determine with certainty the date of Mk and prove both the works as coming from the same hand. Shri Mahapatra has rightly pointed out the close resemblance in the language and mode of expression of the two verses describing the might and heroism of Gajapati Pratāparudradeva and Mukundadeva in DVM and PS. The relevant portions are given below:
  - i ) भेाहामदोर्मण्डलीकीडाखण्डितशात्रवे वसुमतीमासागरं शासित । श्रीरुद्रे DVM, XX. 58.

श्रीमद्वीरमुकुन्ददेवनृपतौ दोःस्तम्भकुम्भीनस-क्रीडाप्रस्तसमस्तशात्रवकुलप्राणानिले.....

उत्कलमेदिनी शासित. PS, XXth Pāda, colophon.

To these may be added the following striking similarities. In XX. 57 of DVM the word vīra is prefixed to Śrīpuruṣottama like that in case of Mukundadeva in PS. In XX. 59 of DVM the word 'nava' is used as an adjective to his poem, so also we have the use of 'nava' nibandha in PS. Notice the striking similarities as underlined in the following verses:—

यत्कान्तिपीयूषरसम्बाहा निध्यायतां चेतसि संप्रविश्य । बहिर्महाकाव्यतया स्फुरन्ति वाग्देवता सा मयि संनिधत्ताम् ॥ PS, 2. यदर्थमत्यन्तपरिश्रमेण वाग्वादिनि त्वं गमिता प्रसादम् । गानाय तस्मै रघुनाथकीर्तेर्मातर्मदीये हृदि संनिधेहि ॥ DVM, I. 2. मम किंचिदस्तु हृदि वस्तु संततम् । PS, I.

In the mangalācaraṇa of PS 'vāgdevatā' is used as an epithet of Sarasvatī. For more uses of this word in the same sense, the following verses of DVM are remarkable:

Prà.-B

भेदप्रभिन्नां लिपिसंप्रदायानादिश्यमानेषु नृपात्मजेषु । वाग्देवता वर्णमयी तदानीं स्वयंग्रहे तिस्थितिमान्यकाङ्क्ष ॥ DVM, III. 37 स्वयं हि लक्ष्मीर्जनकेन्द्रनिन्दिनी विभूषिता यौवनसंपदा ततः । ततो विवाहोचितवेशपेशला कथं नु वाग्देवतयापि वर्ण्यते ॥ Ibid VIII. 26

The use of  $\bar{a} + rabh$  in the sense of composing a work deserves notice in both the works:-

रघूद्रहस्तोत्रकथां विहास ये काव्यमन्यत्न समारभन्ते । मार्कण्डेयकवीन्द्रः प्राकृतसर्वस्वमारभते ।

The close resemblance in the language and mode of expression between the two verses cited above, one occurring in DVM and the other in PS is clearly discernible. Comparing them we find that both of them are the invocations of goddess Sarasvatī and both of them begin with the word 'yat'. In both the verses the word 'vāk' in the sense of the goddess Sarasvatī is used. As the beginning starts with a marked similarity, so also the end, i. e., madīye hrdi saṃnidhehi and sā mayi saṃnidhattām. Lastly, the verses are set in the same metre Upajāti just as the concluding verses in both the works are set in Śārdūlavikrīdita metre as we have seen above.

Incidentally, it may also be said that the poet had special choice to use some particular words in his works such as, hrdi, ārabh, vāg-devatā etc. as noted above. That the poet was an ardent devotee of Rāmacandra is clearly marked from both the works. His DVM is nothing but a poem depicting the glory of Rāma and he feels proud of doing it as his verse I. 3 clearly suggests. He invokes goddess Sarasvatī to

<sup>\*</sup> Curiously enough, this last line of the verse coincides with the last line of the first verse of Sahrdayānanda.

help him to describe Raghunāthakīrti (DVM I. 2). Similarly Mk, while proclaiming the fame of Mukundadeva in the concluding verse of PS, compares him with Raghupati. Last but not the least, we can observe that both the works end in number 20, i. e., DVM ends in 20 sargas as also PS in 20 pādas.

The striking parallels shown above are not certainly accidental. Thus there is sufficient ground to conclude that both the works were composed by one and the same person and he was no other than Markandeya Kavindra who was in his early times called Markandeya Miśra and then possibly Kavirājacakracakravartī. to be noted that the title Kavindra is definitely superior to Kavirājacakracakravartī in so far as the former suggests a higher rank than the latter. The difference in title should not mislead us to separate one from the other in respect of authorship. There are some more points which deserve notice here in strengthening the view that the authors of the two works are identical. As we have seen above, Märkandeya Kavindra belonged to Brāhmaņa caste and so also Mārkaņdeya Miśra being expressly mentioned as such. From Markandeya's PS we learn that he lived in Vīrapratāpapura-śāsana, not far from Puri. He might have originally resided somewhere near Puri or in Puri itself and after the above-named village was founded by Prataparudra, the son of Purusottama, he might have shifted to it. Thus the two authors come closer in respect of their place of residence and patronage as well.

The coincidences as shown above, being authentic in themselves, prove the two authors as identical. Thus the doubt which was raised primarily with regard to the title Kavīndra of Mārkaņdeya is best removed by taking

into consideration the three works of the same author, i. e., 1) DVM; 2) Vilāsavatī Saṭṭakam; and 3) PS. There might be some more works of the author, but nothing can be said about them in the present state of our knowledge.<sup>26</sup>.

8. That Mk was a poet of outstanding merit is an undoubted fact. This can be proved from the internal evidence of his Prākrit Grammar even without taking into account his other works. The first introductory verse of PS employed simultaneously in the praise of god Śiva and of god Viṣṇu accompanied by beautiful Anuprāsa-and Yamaka-alaṃkāras is a clear testimony to his poetic genius:-

शाशिखण्डमौलि सशिखण्डमौलि वा सितमघचारु शितिमेघचारु वा । उमया विलासि रमया विलासि वा मम किंचिदस्तु हृदि वस्तु संततम् ॥

"May a certain object having the lunar digit or the peacock's plume on its head, charming as the white cloud or the black cloud and sporting with Umā or with Ramā settle in my heart". While paying homage to the goddess Sarasvatī in verse no. 2 he states that it is the nectarlike flow of lustre of the goddess Sarasvatī that enters into the mind of great poets and becomes manifest in the shape of Mahākāvya. This may be an indirect hint at his own compositions which include

<sup>26</sup> Some native scholars try to attribute, "Keśaba Koili" and Oriya Poem depicting the overwhelming grief of mother Yaśodā after the departure of Kṛṣṇa to Mathurā to the author of PS. In fact, the name of the author of Keśaba Koili is Mārkaṇḍa Dāsa instead of Markaṇḍeya Miśra; also their arguments to identify both the authors as one and the same are far-fetched and hence untenable.

DVM. He gives expression to his poet's taste even in a work like Prakrit grammar having set all its crude aphorisms in metrical form. Occasional poetic flashes do also come to the sight of the reader in the following manner:-

राजपत्न्यादिवक्त्रेन्दुसंवासहृद्यंगमा । मृदुगम्भीरसंदर्भा शौरसेनी धिनोतु वः ॥

As we have seen above, Mk wrote his PS during the reign of Mukundadeva who ruled Oriss from 1559 to 1568. He must have composed his work about 1560-1565 which was the glorious period of the rule of Mnkundadeva, which he so finely describes in the colo-This work was certainly composed towards the last part of his life, for taking into consideration the period of composition of DVM which came from his own pen, we find that he wrote it during the reign of Prataparudradeva who ascended the throne in 1497. We also see that he used 'lit' in case of Purusottamadeva, the father of Prataparudradeva, indicating thereby that he did not see Purusottamadeva during his lifetime or at the most he was a mere child when Purusottamadeva was alive. Thus he might have composed his DVM round about 1525 when Prataparudradeva was ruling, and the author was quite grown up to compose a poem like DVM. Hence we can take his age to be 35 years by that time so that his date of birth would fall about 1490. Again he must have lived some more years after the completion of his grammar near about 1562, say upto 1565 A.D. In that case we can determine his date as circa 1490 to 1565 A. D. Thus the date of Mk as determined by Shri K. N. MAHAPATRA to be 1475 to 1565 looks fallacious, since there is no reason of taking him to be contemporaneous with

Purusottamadeva. Moreover, if we take 1475 A.D. to be the date of his birth, on calculating we see that his age by the time of composing PS would be at least 85 to 87 years, and to compose a technical treaties like PS in so ripe an age looks improbable though not impossible. So his probable date 1490-1565 A.D. is satisfactoy from all aspects.

To sum up: Mārkaṇdeya Miśra, the author of DVM and Mārkaṇdeya Kavīndra, the author of PS are one and the same person. He was the son of Maṅgaladeva born of Kāśyapa Brahmin family and a constant companion of Puruṣottamadeva, son of Kapilendradeva. He completed his DVM while Pratāprudradeva, the son of Puruṣottamadeva, was ruling. He completed his PS during the reign of Mukundadeva, the last independent Hindu King of Orissa, and lived at that time in Vīrapratāpapura. Besides these two works he claims the authorship of Vilāsavatī satṭaka in his PS, which has not yet come to light. It seems he was a prolific writer and was endowed with outstanding poetic merit.

## SECTION II

- 1 The Definition of the word Prākṛta.
- 9. Let us now study the word  $Pr\bar{a}krta$  in the light of the interpretations given by the orthodox grammarians and rhetoricians. By the term "Prākṛta", they usually understand a multitude of languages whose common origin is attributed to Sanskrit. Therefore they generally derive the word from prakṛti which means basis'. This basis, according to them, is no other than

Sanskrit. Thus says He I, 1 Prakrtih samskrtam, tartra bhavam tata āgatam vā prākrtam "Sanskrit is the basis, what originated from it or what is derived from it, is called Prākrit". Compare this with Dhanika on Dasarūpa II, 65. Prakṛter āgatam Prākṛtam, prakṛtih samskṛtam. Simhadeva-ganin on Vāgbhatālamkāra II, 2: Prakṛteh samskṛtād āgatam Prākṛtam. So also says Narasimha in the Prākṛtasabdapradīpikā, P. 1. prakṛteh saṃskṛtāyāstu vikṛtih prākṛtī matā, indentical to what is said by Laksmīdhara in his Sadbhāṣācandrikā I, 25. Prāktracandrikā we find the same definition: prakrtih samskrtam tatra bhavatvāt Prākrtam smrtam. Vāsudeva on Prākṛtamanjari IX, 11 says: Prākṛtasya tu sarvameva samskrtam yonih. Subscribing to these views, Trivikrama says (I. 8) almost in the same tone. To this list of about identical interpretations of the term Prakṛta is added the interpretation given by Mk in his PS (I, 1) Prakṛtiḥ saṃskṛtaṃ tatra bhavam prākṛtam ucyate "Sanskrit is the basis, what originated from it is called Prākrit.

The other noted grammarians such as Vararuci, Simharāja, Caṇḍa, Appayyadīkṣita, Puruṣottama, Rāmaśarman are all silent about the etymology of the word Prākrit. Even then it is quite evident from the mode of the treatment of their grammar that what they mean by Prākrit is nothing but the language or languages derived from Sanskrit. It is also curious to note that all the known Prakrit grammars are written in Sanskirt language being modelled after the Sanskrit grammars; some of the Prākrit grammars like those of Hemacandra and Kramadīśvara are mere supplements to their Sanskrit grammars. Moreover, it is only the few Sanskrit scholars of yore who have been regarded

as authorities on Prakrit studies. Thus we see a clear influence, nay, the domination of Sanskrit on Prakrit.

10. Namisādhu, a Jaina scholar (11th century), commenting on a Śloka of Rudrata's Kāvyālaṃkāra (1.12) gives a quite different opinion about the etymology of Prākrit:

"पाकृतेति सकलजगज्जन्तूनां व्याकरणादिभिरनाहितसंस्कारः सहजो वचनव्यापारः प्रकृतिः, तत्र भवं सैव वा प्राकृतम् "। आरिसवयणे सिद्धं देवाणं अद्धमागही वाणी " इत्यादिवचनाद् वा प्राकृ पूर्वं कृतं प्राकृतं बाल-महिलादिसुबोधं सकलभाषानिबन्धनभूतं वचनमुच्यते मेधनिर्मुक्त-जलमिवैकरूपम्। तदेव च देशविशेषात् संस्कारकरणाच समासादितविशेषं सत् संस्कृतायुत्तरिवभेदानाप्नोति। अत एव शास्त्रकृता पाकृतमादौ निर्दिष्टं तदनु संस्कृतादीनि ॥ पाणिन्यादिव्याकरणोदितशब्दलक्षणेन संस्करणात् संस्कृतम् उच्यते "।

"To explain Prākṛta - Prakṛti is a natural use of speech made by all beings of the world which is not refined by grammar, rhetoric etc; and a speech derived from Prakrti or Prakrti itself is Prakrta. Or from the saying, "the Ardhamāgadhī speech of the gods is composed in the Prākṛta of the Rṣis," Prākṛta means first produced (Prāk-kṛta) it is the speech easily intelligible to children and women and the source of all other speeches. It is of a homogeneous character like rain falling from the clouds; the same speech being distributed in various countries and being specialised by refinement is later differentiated into Samskrta and other speeches. For this reason, the author of the text first mentions Prākrta and then Samskrta and other speeches. It is called Samskrta on account of being refined by Panini and others, in the rules of their grammar "1.

<sup>1</sup> See DN, p. XIV ed. by M. Banergie, published by University of Calcutta, 1931.

The definition given above by Namisādhu is said to be "surprisingly modern definition of the word Prākṛta" A similar idea about the origin of Prākṛta is also expressed by Vākpati in whose opinion all words merge in and spring from Prākrit, like the waves of the ocean. Such views may at once strike one as cosmopolitan and it is certainly a revolutionary step to define Prākrit like this by going beyond the beaten track of orthodox grammarians.

2. Deśya, a part and parcel of Prakrti.

11 Now let us consider the pros and cons of both the definitions mentioned above. The traditional way of defining Prakrit as the derivation from Sanskrit, which has even been accepted by some of the modern scholars presents a practical difficulty according to the critics. The grammarians who define Prākrta as derived from Saṃskrta themselves classify Prākrta under three heads – 1) Tatsama (identical with Sanskrit); 2) Tadbhava (derived from Sanskrit); 3) Deśya or Deśī (country-born) (cf. Mk I. 2, 3). Hemacandra gives the following definition of Deśī:-

" जे लक्खणे ण सिद्धा ण पिसद्धा सक्कयाहिहाणेसु । ण जे गउणलक्खणासत्तिसंभवा ते इह णिबद्धा ॥ देसविसेसपिसद्वीइ भन्नमाणा अणंतया हुंति । तम्हा अणाइपाइयपयदृभासाविसेसओ देसी ॥ DN, I. 3 & 4.

<sup>2</sup> See Prakrit languages & their Contribution to Indian literature, p. 2, by S. M. KATRE, published by Bharatiya Vidya Bhavan, Bombay, 1945.

<sup>3</sup> सयलाओ इमं वाआ विसंति एत्थ य णेति वायाओ ।

एति समुद्दं चिय णेति सयल चिय जलाई॥ —गडडबहो, ९३

<sup>4</sup> Dr. HARAPRASÃD ŚĀSTRI, in his Bauddha Gān O dohā also holds the view of orthodox grammarians about the origin of Prakrit from Sanskrit.

"Those words which are not derived by grammatical rules nor current in the Sanskrit dictionaries and which also are not derived by metaphorical use of words are discussed here. If they are enumerated according to the usages prevalent in different countries there will be no end to them. Therefore, Desī is that which denotes Prākṛta words current through ages without beginning". Quite in a similar tone of the above definition Beams gives the following account of the Desajas:-

"Deśajas are those words which cannot be derived from any Sanskrit word and are therefore considered to have been borrowed from the aborigines of the country or invented by the Aryans in Post-Sanskritic times".

From the above definition of Desī it will be seen that Desī vocables belong to the general rule of being derived from or occurring in Sanskrit (cf. Hemacandra I. 1.). Desī words therefore, have no reason to be taken under the same class as the other two categories of Prākṛta which are said to be either derived from or identical with Sanskrit words. This is a fact which seems to have been ignored by the grammarians who define Prākrit as derived from Sanskrit as its 'basis' origin. Thus we see that Sanskrit is not the origin of all the Prākrit words. Judged from this viewpoint Namisādhu's definition seems to be more justified and hence scientific since it lends the scope of covering the entire vocabulary of Prākrit languages.

The views of Grierson on the origin of Prākrit and its different elements deserve mention in this context.

<sup>5</sup> A Comparative grammar of the Modern Aryan languages of India, Vol. I, p. 12.

According to him classical Sanskrit including Vedic, of which it is a lineal descendant, is to be derived from one of the 'Primary Prākrit dialects' of the Vedic age "but fixed in its existing form by the labours of grammarians, which may be said to have culminated in the work of Pāṇini about the year 360 B. c.". These Primary Prākrits having no extant literature of their own are now lost. Out of these sprung the literary Prakrits, the earliest specimens of which Pali, Jaina Ardhamāgadhī, the edicts of Asoka, and middle stage of which is represented by the Prākrit dialects of the dramas and Jaina Mahārāṣṭrī and the last stage of which is to be found in the literary Apabhramsas. All these he calls the secondary Prākrits. Then by an extension of the term, the modern Aryan vernaculars that arose about the 10th century A.D. from the local Apabhramsas are called by him the "Tertiary Prākrits"6

Speaking of the Des'ys words, GRIBRSON writes:-

"Another class of words is also to be mentioned, the so-called "Desya" or local words of the Indian Grammarians. It included all words which the grammarians were unable to refer to Sanskrit, simply through the ignorance of the writers who catalogued them. Modern scholars can refer most of these to Sanskrit like any other Tadbhavas. A few others are words borrowed from Munda or Dravidian language. The great majority are, however, words derived from dialects of the Primary Prākrits which were not that from which classical Sanskrit has descended. They are the true Tadbhavas although not in the sense given to that word by

<sup>6</sup> LSI. Vol. I, p. 127-128

Indian grammarians in whose philosophy the existence of such ancient dialects was not dreamed of. These Desya words were local dialectic forms, and as might be expected, are found most commonly in literary works hailing from countries like Gujarat, far away from the natural home of classical Sanskrit, the 'Madhyadesa'. For our purpose they may be considered as identical with Tadbhavas "."

12. Keeping in view the above observation of the learned scholar, let us take into account some important opinions on 'Deśya' given by traditional authors. Rudrața (900 A. D.) understands by deśya those words which do not have derivation in the manner of root and affix as in Sanskrit:—

मक्रतिप्रत्ययंमूला व्युत्पत्तिनीस्ति यस्य देश्यस्य । Rudrața's Kāvyālankāra, VI. 27

Canda uses the word desī-prasiddha for a class of non-Sanskrit words and not for a dialect whereas Bharata (NŚ, XVII. 46) uses the term 'Desībhāṣā' to include all Prākrit dialects including Apabhraṃśa (vibhraṣṭa) although the last was assigned a lower status-Bh. also uses the term Desīmata to connote those words which are not derivable from Sanskrit.

- 3. Sanskrit Origin of Prākrit.
- 13. There is no clear evidence as to how and when Prakrit came into being as a language or a group of languages. The earliest reference to Prakrit as a language we find in the Nāṭyaśāstra, XIV. 5 and XVII. 1 and 2. In XVII. I he states that after describing Sanskrit briefly (which is to be employed in drama) he will now define

<sup>7</sup> Ibid, pp. 127-128. Also Languages of India in the Census Report of India, 1901, pp. 159-60.

Prakrit (which is also to be used in drama). In XVII. 2 he speaks of Prakrit as a corrupt form of language devoid of refinement (samskāragunavarijita) and having so many forms or stages ( nānāvasthāntarātmakam ). the adjective Samskāragunavarjita he definitely means to draw a contrast between Prākrit which is unrefined and Sanskrit which is refined. He further classifies Prakrit under three heads (XVII. 3) i.e., i). Samānaśabda (cf. Tatsama), ii) Vibhrasta (cf. Tadbhava) and iii ) Desīmata (cf. Desya). Though there is no attempt at giving an etymological derivation of the word Prakrta in Bharata, the implication of the word is clear from the explanatory line in regard to Prākrit. He clearly means by Prākrit the language which is not governed by grammatical rules, for otherwise the language becomes Samskrta. This shows that what Bharata wants to tell us about Prākrta is that it is an ordinary day-to-day speech of the common folk much different from Sanskrit, (the characteristics of which he discusses in detail in the line of Pānini's grammar in the 14th chapter ), which is a refined and systematised language confined to a limited few unlike the former. A language, as we know, can attain a refined stage only after passing through a stage of disorder and disturbance as was the case of classical Sanskrit. was made static and stereotyped by Pāṇini's grammar after passing through a dynamic stage which is evidenced by the varied and apparently irregular forms found in Vedic literature. The dynamic state of this language still in vogue by the time of Pāṇini is proved by his division of "bhāṣā" (i. e., Classical Sanskrit) as current among the "Prācām" (of Easterners), "udīcām" (of Northerners) etc. Thus Sanskrit, inspite of

attaining a refined state at the time of Pāṇini did not lose its status of being a spoken language. Its refined form was surely based on Vedic as well as Prākrit.\* Now if we compare Vedic with Prākrit, great affinity of forms and idioms of the former will be found in the latter. Some of the points of striking similarity are given below:

- 1. Scarcity of visarga and the substitution of 'o' in the Nom. Sing. of stems ending in 'a'.
- 2. Retention of the suffix 'bhis' in the instrumental plural.
  - 3. The omission of final consonants.
- 4. Scarcity of dative case and its replacement by the genitive.
  - 5. The hiatus or absence of sandhi.

The Prākrit languages have a series of common grammatical and lexical characteristics with the Vedic, and these are significantly missing from classical Sanskrit. Thus a greater affinity of Prākrit with the Vedic than with classical Sanskrit is establised. This has led the scholars to opine that the Prakrits were offshoots, not of the classical Sanskrit but of the Vedic dialect itself. "For the dialects that preceded the Vedic language did not die after giving birth to the

<sup>8</sup> Cf. Development of Language and Sanskrit-Wilson Philological Lectures, p. 263, in Collected works of Sir R. G. BHANDARKAR, Vol. III.

<sup>9</sup> Cf. On the origin of Sanskrit and Prākrit by Prof. Devendra Kumar BANERJI, K. B. Pathak Comm. Vol. p. 327, published by BORI, 1934.

<sup>10</sup> For a detailed account of such phenomena, see Grammatik, 6,

<sup>11</sup> Intro. to Pkt. by A. C. WOOLNER, p. 4.

child, but continued to roll on for ages till the classical Sanskrit sprang out of them. Here also the dialects survived Sanskrit, and Sanskrit partook of only some of the parental virtues and rejected others". We can see clearly now that classical Sanskrit (generally known as Sanskrit simply) cannot be the origin of Prākrit languages.

- 14. Now let us see what led the grammarians and rhetoricians to conceive Prakrit as of Sanskrit origin. We can ascertain this by the mode of approach in this line noticed in the earliest extant Prakrit grammar, i. e. Vararuci's Prākrta Prakāsa. He wisely avoids to give a derivative meaning of Prākrit in a general way as the later grammarians have done. But in several places he uses the ward Prākrit while noting the source or origin of Prākrit dialects other than Mahārāṣṭrī. The following are the rules referred to:-
  - भ. प्रकृतिः शौरसेनी, X. 2. ( of पैशाची )
  - २. प्रकृतिः शौरसेनी, XI. 2. ( of मागधी )
  - 3. प्रकृतिः संस्कृतम् , XII. 2. ( of शौरंसनी )

Again at the end of the 9th chapter which in fact, is the coclusion of the treatment of Mahārāṣṭrī, he gives the rule Śeṣaḥ Saṁskṛtāt (IX. 18), which means that the remaining portion not treated must be learnt from Sanskrit grammar (cf. Bhāmaha's comm.). Then at the end of the 12th chapter, the last chapter in his treatise, he gives a similar rule with regard to Śauraśenī, i. e., Śeṣaṃ Mahārāṣṭrīvat — 'the remaining portion should be taken to be the same as Mahārāṣṭrī.

From the observation of the above rules, it will be clear that Māgadhī and Paisācī have Saurasenī as their

<sup>12.</sup> Origin of Skt. and Pkt., K. B. Pathak Comm. Vol., p. 327.

origin whereas Sauraseni itself owes its origin to Sanskrit. Again a number of rules applicable to Mahārāstrī are also applicable to the various Prākrit dialects such as Saurasenī, Paisāci and Māgadhī and so on. Mahārāstri in turn is modelled after Sanskrit grammar (cf. seṣaḥ Saṃskṛtāt). Thus all the Prākrit dialects directly or indirectly have Sanskrit as their source, a fact clearly implied by the rules of Vararuci discussed above. It is also inferred that the very idea of composing a grammar of Prākrit might have occurred to the mind of native Sauskrit scholars only after the grammar of Sanskrit was systematised and that prior to this the necessity of framing rules for Prakrit might not have been felt. Just as the dialect of the people of Pre-Sanskrit18 age was raised to a literary status after being regulated by Sanskrit grammar of Pāņini, so also the Prākrit was raised to a literary status after being regulated by Prākrit grammar. In order to give literary status to the language a sense of sanctity was supposed to have been associated with the language. Hence the language of Pāṇini was siṣṭa bhāṣā (language of the learned) which was later known as Sanskrit; and the Prakrit, on the other hand, despite its various departures from Sanskrit was said to have its origin from Sanskrit, though originally Vararuci does not directly mean it which is obvious from his not giving a definite derivation of Prākrit from Sanskrit in general. there is no doubt that his rules as mentioned above particularly indicate that they are framed after Sanskrit grammar as their base.14 In order to give a sacred

<sup>13</sup> Here by Pre-Sanskrit age 1 mean the period before Pāṇini.

<sup>14</sup> Cf. the view of Dr. P. L. Vaidya in his edition of Prākṛta Prakās'a, pp. V-VI.

association<sup>15</sup> to Prākrit the above rules of Vararuci were most probably interpreted by the later grammarians as having meant the derivation of Prākrit from Sanskrit in general. The necessity of attaching such sacredness to Prākrit by deriving it from Sanskrit must have been felt very early as far back as the time of Vararuci himself.

Mk is not free from the above bias and taking much care to maintain the tradition of his predecessors he gives a similar definition of Prākrit tracing its origin to Sanskrit. He divides Prākrit mainly under two heads, i. e., Tadbhava and Tatsama, and in order to honour the view of some of his predecessors he adds Desya as a third category of Prākrit.

15. As we have seen in the previous chapter, Mk flourished in the sixteenth century and hence he had enough material at his disposal to compose a grammar of Prākrit language. He owed allegiance to many of his predecessors and so naturally he had to adopt many a rule from their works in his own, helpless as he was in a time when Prākrit was almost a dead language. This was the reason behind his echoing the voice of his predecessors in deriving Prākrit from Sanskrit. The concept that Prākrit owes its

<sup>15</sup> Cf. Namisādhu's quotation— "ārisavayane siddham devānam addhamāgahī vāṇī," (Rudrata's Kāvyālankāra, II, 12.).

<sup>16</sup> Writing about Prākrit in a footnote of his review of PISCHEL's Grammar in IA, LII. p. 5. 53 GRIERSON remarks:-

<sup>&</sup>quot;Personally I have never felt myself able to accept the explanation of this word offered by most Indian grammarians. It is that which would naturally occur to a Pandit, but it is based on a fallacy. Prākrit is not derived from Sanskrit or based on it. It is, of course,

Prà. - C

origin to Sanskrit is much late as we have seen from the analysis of some of the rules of Vararuci relating to the derivation of different Prakrit dialects. being the earliest known grammarian whose work has come down to us does not expressly derive Prākrit from Sanskrit nor does Bharata, the earliest known writer on dramaturgy, say anything of the sort. The later dramatists and Prākrit poets composed Prākrit passages after the Sanskrit model.17 So naturally it might have led the later Prākrit grammarians to frame the rule that Prākrit was derived from or based on Sanskrit. Another point is that if we judge the relative positions of Sanskrit and Prākrit in modern times we can see that Prakrit has almost become a forgotten language whereas Sanskrit still has the credit of being a living language, even though it may be confined to a limited few. This was more or less true during the time of later Prākrit grammarians; and whenever a Prākrit

possible that the word is Pandit's concoction based on a false theory. but that has yet to be proved. To me it seems that the two words Prākṛta-Sanskṛta should be considered as a naturally correlated pair. Each depends on the other. Possibly the best explanation is that Prākṛta is simple, that which grew of itself, unartificial. This closely agrees with Namisādhu's interpretation of Prakrit quoted on p. 14 of the work under review and also appears to be the opinion of Prof. Pischel, p. 32."

<sup>17. &</sup>quot;For Prakrit literature and Prakrit language had already attained to a form and style considerably above the understanding of the ordinary people, as it is impossible to suppose that the 1 ng compounds of Bhavabhūti in the Prakrit speeches of his plays or the highly worked expressions of Vākpati were within the easy comprehension of ordinary folks even of their own time.

<sup>-</sup>Gaüdavaho ed. by S. P. Pandit, 1927.

passage was learnt, its Sanskrit equivalent was thought of, thus Sanskrit occupied a greater hold on the minds of scholars than the Prākrit did. It is the pre-eminence of Sanskrit over Prākrit that probably led the later grammarians to postulate the theory that Sanskrit was the origin of Prākrit.

16. Another point in asserting Sanskrit as the origin of Prākrit may not be lost sight of. As I have already stated earlier, even after so many disputes over the origin of Prākrit, eminent linguists still believe that Prākrit originated from Sanskrit. Dr. S. K. Chatebji seems to subscribe to this view.18 Modern critics are too rigid in taking Sanskrit in its narrower sense, i. e., the language of Pānini and Patanjali. But if we go back a little and take Sanskrit in its broader sense, i.e., the Vedic (chāndasa) and Classical (laukika) taken together, we can see how much closer Prākrit would seem to Sanskrit. Many grammatical varieties, obsolete in classical stage, are still retained in Prākrit which we have already seen previously. Thus these Prākrit equivalents are the direct descendants of the Vedic forms which had already become out of use in Pāṇini's time. The same may be said of the so-called Desi or Desya words, the originals of which may go back to Vedic or even Pre-Vedic times, a fact which has been frankly admitted by no less a scholar than Grierson 19. The so-called Dravidian elements found in Prakrit dia-

<sup>18.</sup> See Lecture III, "Sanskrit in India and Greater India; and the Development of Middle Indo-Argan" -Indo-Aryan and Hindi, p. 66 ff.

<sup>19.</sup> Prakrit languages-Encyclopaedia Britannica, Vol. XVIII, pp. 415-18.

lects would go back to the same Vedic age or still earlier when there was cultural contact between the two races, Dravidians on the one side and Aryans on the other. Both Vedic and Dravidian speeches were characterised by the assimilation of words from each other and thus foreign words crept into the language of Aryans which in later times were made their own and were not considered to be different from their ownday-to-day speech. These had also come as a legacy tothe Prakrit or the then vernaculars which evolving naturally (cf. Namisādhu's statement) from the ancient language including Vedic and even Pre-Vedic along with the classical stage should be taken in a broader sense as Sanskrit, an assumption which is quite in keeping with the idea about Sanskrit of our ancient scholars. This is a time-honoured fact and never a fabrication. According to them Sanskrit never meant only the language regulated or refined by Pānini, but included the whole range of Veda, Brāhmaņa and Purāna literature and even something beyond all this which was, as a matter of fact, inherited from our forefathers of Prehistoric days and of which there is no record. Here lies the entire issue of the derivation of Prākrit. concession, once granted, would take a long way in proving the hypothesis of Prākrit grammarians that Prākrit had its origin form Sanskrit. As a matter of fact. "Prakrit and Sanskrit could never be dissociated from each other. Neither of them could be conceived as having independent existence; they were very much inter-dependent ".20

17. A third point which also deserves mention here with regard to the derivation of Prākrit is that

<sup>20.</sup> Indo-Aryan and Hindi,p. 82.

majority of Prākrit words excepting a few which come under the head of desi or desya are traceable to Sanskrit. All Prākrit grammarians are conscious of it. The great grammarian Hc. expressly mentions the three categories of Prākrit words, i. e., Tadbhava, Tatsama and Desya, and states that he wants to treat of Tadbhava only in his chapter under Prākrit since he has already dealt with Tatsama in the previous chapters and of desya he would not treat in the present chapter. He perhaps intended thereby that desya words form a sort of exception and do not come under the usual rules of Prākrit and hence they would be dealt with in a separate treatise which he has actually done in his Desīnāmamālā. Knowing full well that desya did not comprise the usual Prakrit forms of words, classified it under the Prākrit, and despite this fact he derived Prākrit from Sanskrit, the latter being considered prakrti or origin of the former. Similar was the case with Mk. He is fully conscious that the desya words do not come under the usual rules and that they vary from region to region being used side by side by great poets (cf. laksanairasiddham tattaddeśaprasiddham mahākaviprayuktam.....). Also see his quotation from Bhojadeva:

> देशे देशे नरेन्द्राणां जनानां च स्वके स्वके । भद्गया प्रवर्तते यस्मात्तस्माद्देश्यं निगयते ॥

"Desya is so called because of being used with peculiar difference of the meaning form locality to locality of kings as well as of the common mass". Thus Mk was aware of the fact that Desya did not comprise the usual forms of Prakrit words and strictly speaking, they did not come under the Prākrit voca-

bulary. Even then closely following the beaten track of his predecessors he included it under Prakrit and all the same derived Prākrit from Sanskrit. He, of course, firstly classifies Prākrit under two heads, i. e., Tadbhava and Tatsama and in the next rule he speaks of Deśya as a third division "according to some grammarians" (desyam ca kecana). This might be taken as an indirect hint at Mk's not being in favour of including desya under Prākrit if the latter is to be derived at all from Sanskrit. Even if he favours the inclusion, he does it from the consideration of the majority of Prākrit words which owe their origin to Sanskrit and Sanskrit alone. Thus to derive Prākrit from Sanskrit is not based totally on an unscientific ground nor is it a 'Pandit's concoction'. The ancient grammarians are not quite unreasonable in taking Sanskrit as the origin of Prākrit since the former was the precursor of the latter. There is hardly any doubt that Prākrit marked the later phase of Sanskrit (taken in broader sense) in the evolution of Aryan speech in India and so there is much reason in taking Sanskrit as the source of Prakrit. By telling this I do not intend opposing the view of Namisādhu who defines Prākrit as the natural use of speech made by all beings of the world. He being a Jaina scholar probably had an inclination to favour Prakrit which was the speech of the common man as against Sanskrit was confined to a limited few and was taken as the sacred language by the Brahmins. As a staunch Jaina he probably did not favour caste system and hence had the inclination of assigning a higher place to Prākritthe language of the common man than Sanskrit, the language of the Brahmins. Thus Sanskrit, the mono-

poly of a limited few was not considered by him as the origin of Prākrit, the speech of the common man. he interpreted Prākrit as the natural way of speech of human beings as against the 'origin' or Sanskrit, in other words, of Prākrit grammarians. Consequently he had to restrict the sense of Sanskrit by taking it as the refined speech as aginst Prākrit which was unrefined. His second interpretation of Prākṛta as prāk kṛta or 'first produced' is probably based on a similar notion. He takes Ardhamāgadhī, the particular Prākrit dialect as the speech of gods just in the same way the Brahmins take Sanskrit as the speech of gods. So Prākrit is conceived as the first ever born language. In this way Namisādhu's definition of Prākrit may be accounted for. Even then his definition is not unsound. He is justified in his own way in taking Prākrit as the natural form of speech and in fact it was so having been aspontaneous evolution of its previous phase, i.e., Old Indo-Aryan.

To sum up: Prākṛta is a word whose derivative meaning is somewhat doubtful. It has been traditionally maintained by orthodox grammarians that the word means a group of languages whose basis is Sanskrit. The word Sanskrit taken in a broader sense to include both Vedic, even Pre-Vedic and classical Sanskrit, would definitely appear to have given birth to Prākrit, as the latter was linguistically a later phase of the former. Secondly, Prākrit may be defined as a natural flow of human speech, thus the word being derived from the word prakṛti, i. e., nature as against Sanskrit of orthodex grammarians. All the same, we cannot take Sanskrit as totally exclusive of Prākrit or vice versa. Both of them are to be viewed as two phases of common origin in linguistic development.

## SECTION III

## A Critical Analysis of Prākrit Dialects by Grammarians

- (a) The various divisions of Prākrit by orthodox scholars.
- 18. The Indian grammarians and rhetoricians broadly divide the Pkt words into three principal catagories:
- (i) Samskṛtasama "Sanskrit-like" (CD, I. 1; Hc, p. 1; SR, p. 1), also called tatsama where tat stands for Sanskrit (Tv, p. 1 Ś1. 6; Lk. p. 6, Ś1. 47; Mk I. 2; Daṇḍin I. 32, Dhanika II. 60) and designated as tattulya (Vāgbhaṭālaṅkāra II. 2) and samānaśabda (NŚ. XVII. 3).
- (ii) Samskrtabhava, originated from Sanskrit (SR, p. 1) commonly designated as tadbhava (Tv, Mk, Lank, Dandin, Dhanika) also samskrtayoni (Hc. I. 160), tajja (Vāgbhaṭa), and vibhraṣṭa (NS. XVII. 37); and
- (iii) desya (He, Tv, SR, Mk, Vāgbhaṭa) or desī (DN, I. 2; Daṇḍin, Dhanika) also desīprasiddha (CD) desīmata (NŚ. XVII. 37).

The words having the same form both in Skt and Pkt are Tatsama words. Mk gives the examples of tarala, taranga and manthara etc. as Tatsama words. He and his followers classify tadbhava words into sādhyamāna-samskrtabhava and siddhasamskrtabhava. The former class includes the Pkt words and presupposes Skt words, from which they are derived in their "unfinished form without an affix or suffix" (cf. avarāhilla=aparādhavat).

Brames has rightly termed them "early tadbhavas" (Comp. Gr. Vol. I, p. 17). They are the independent basic elements of Pkt. The latter class includes the Pkt words that are derived from grammatically complete (siddha) Sanskrit words (cf. nikkamai=niskrāmati). Although Mk does not give such a twofold division of tadbhava words, the same is evident from the nature of his treatment of them. In I. 2, the examples of tadbhavas he gives are rukkha, ghara and peranta etc., evidently all of these belonging to the siddha class of tadbhavas. We have discussed at some length in the previous chapter the word desya as meant or defined by Pkt grammarians and rhetoricians. Mk fully agrees with Hc and his followers in defining desya as that which is not derived by grammatical rules and that which is current in particular parts of the country and used by great poets1 such as ladaha (handsome), petta (belly) and tokkha(?). In this context he quotes a verse from an unknown work of Bhojadeva, the English translation of which would run thus: "Desya is so called because of being used in different modes of speech in countries ruled by the kings as also by the people in their own peculiar ways" ( PS Intro. I. 3).

19. As on the classification of Pkt words, the grammarians and rhetoricians have different opinions regarding the Pkt dialects. Many of them are mentioned for the first time in the earliest extant works on rhetorics, i. e. Bharata's NS. In the context of employing various desabhāṣās, i.e., popular speech befitting

Cf. PS I. 3 with जे लक्खणे ण सिद्धा. DN I. 3 and 4 and LK
 on I. I. 2 आचा लक्षणिनरपेक्षा संप्रदायादेव भवति ।

several characters in a drama, Bh. enumerates seven Pkt dialects. They are2: i. Māgadhī, ii. Avantijā, iii. Prācyā, iv. Śūrasenī, v. Ardhamāgadhī, vi. Bāhlīkī and vii. Dākṣiṇātyā as against seven vibhāṣās such as i. Sabara, ii. Abhīra, iii. Cāndāla, iv. Sacara, v. Drāvida, vi. Odraja and vii. language of foresters.8 Another work named Gītālankāra attributed to Bh. mentions as many as fortytwo different dialects current probably in the days of the author, either as living speech or known through literature. The 14th chapter of this work entitled Bhāṣālakṣaṇa is devoted to the discussion of Pkt dialects. It is curious to note that though the author refers to fortytwo languages, he enumerates actually thirty such languages. The list of dialects enumereted is given below: 1. Mahārāṣṭṛī, 2. Kirātī, 3. Mlecchī, 4...... 5. Somakī, 6. Colokī, 7. Kāñcī, 8. Mālavī, 9. Kāśīsambhavā, 10. Devikā, 11. Kuśāvartā, 12. Śūrasenikā, 13. Vandhī, 14. Gūrjarī, 15. Romakī, 16. Mālavī (repeated, see 8 above), 17. Kānamukhī, 18. Devakī, 19. Pañcapattanā, 20. Saindhavī, 21. Kausikā 22. Bhadrā, 23. Bhadrabhojikā, 24. Kuntalā, 25. Kośalā, 26. Pārā, 27. Yāvanī, 28. Kurkurī, 29. Madhyadešī, 30. Kāmvojī and 31.....34

While illustrating individual dialects, the author gives the following names: 1. Deśī, 2. Kirāī, 3 Soratthiyā, 4. Māgaha, 5. Agolā, 6. doubtful, 7. Pañcaya-

<sup>2.</sup> See NS. XVII. 48 and 49.

<sup>3.</sup> The verse enumerating these vibhāṣās in NŚ appears in a slightly different form in PS and Pr's Csmm. on Mr. See also Pkt  $Vibh\bar{a}$ ṣās, op. cit. p. 489 ff.

<sup>4.</sup> See Names of Pkt langs, by S. M. KATRE in Vol. of Indian and Iranian studies, Bombay 1939.

bhāsā, 8. Mlecchī, 9. Kaṃvī, 10. Mālivī, 11. Kâsī, 12. Vedī, 13. Kuramarī, 14. Kusumauttayabhāsā, 15. Sŭraseņā, 16. Paṇdī, 17. Bhojī, 18. Gujjarabhāsā, 19. Romayabhāsā, 20. Vaṃga, 21. Mayabhāsā, 22. Māravabhāsā, 23. Lāvaṃdī, 24. Pañcapattalībhaṇia, 25. Kāsiyā and 26. Jaraṇabhāsā.

As will be seen from the above descussion that the former list is not consistent with the latter. Excepting a few such as Kirāī (= Kirātī), Mecchī (= Mlecchī), Mālivī (Mālavī?), Kāśī (= Kaśīsambhavā), Sūraseṇā (= Sūrasenikā), Gujjarabhāṣā (= Gurjarī) and Pañcapattalībhaṇia (= Pañcapattanā?), all the rest in the second list appear to be totally new ones. Curiously enough, Deśī appears to be a separate dialect here. It is quite probable that some of the portions of the original work have been lost. Besides, the existing text requires critical editing.

It will also be interesting to note that excepting Mahārāṣṭrī, Sūraseṇā and Māgaha ( if the latter two are to be taken as equivalent to  $\hat{S}$  and Mg. at all), no other dialect as enumerated under the class of  $bh\bar{a}s\bar{a}s$  and  $vibh\bar{a}s\bar{a}s$  in  $N\hat{S}$  is to be found in the above lists of  $Git\bar{a}lank\bar{a}ra$ . But in PS we find the mention of some more dialects in similarity perhaps with those found in  $Git\bar{a}lank\bar{a}ra$ . They are Kāñcī (= Kāñcyā), Mālavī (Mālava), Gurjarī (= Gaurjara), Kuntalā (= Kauntala) and Madhyadesī (= Madhyadesīya).

The next authority and perhaps the earliest among the extant grammars is the  $Pr\bar{a}krtaprak\bar{a}sa$  of Vararuci. In it we find the mention of four dialects, i. e., Mahārāṣṭrī, Paiśācī, Māgadhī and Śaurasenī. Mk takes all these into account in his grammar but in a

different manner, which will be discussed later on. In this context, it is curious to note that Vr. does not expressly mention the name of Mahārāṣṭrī till at last he says seṣaṃ mahārāṣṭrīvat which happens to be the last Sū. of the last chapter, i.e., XII. 32. This chapter conspicuous by the absence of Bhāmaha's commentary on it, is suspected to be an interpolation by some critics. But the colophon of this chapter in Cowell's edition shows that it once contained Bhāmaha's commentary which was later lost. Some scholars are of opinion that the basic structure of Vr's PPK originally consisted of the first eight or nine chapters and dealt with Prākrit only (See Les Gram, pp. 15ff. and also PPK ed. by K. Raja) This Prākrit again, according to some, was later identified with Mahārāṣṭrī.

Next to Vr. in antiquity is perhaps Canda to whom is ascribed the Prākṛtalakṣaṇa. The dialect mainly dealt with by CD is Mahārāṣṭrī. Among other Pkts treated are Apabhraṃśa, Paiśācikā, Māgadhikā, Ārṣa and Śaurasenī. Besides these the treatment of Amg, Jaina M and Jaina Ś is noticeable. Some points of similarity in the treatment of several dialects both in CD and Hc are remarkable, a fact which has led the critics to the view that either of them modelled his grammar after the other. Which of the two authors is anterior to the other is still a doubtful question and its solution is yet to be found out. Again CD is supposed to be anterior to Vr. Hoernle is of this view with which Pischel, however, does not agree.

<sup>5.</sup> Bloch remarks that the grammar of CD is an inaccurate and superficial abridgement of another work, may be perhaps even of Hc. See *Vararuci and Hemacandra*, p. 8.

One of the most noted grammarians is Hc, who in the eighth chapter of his grammar, Siddha-Hemasabdānusāsana, deals with Prākrit. He treats seven dialects such as Prākṛta, 📭ṣa, Māgadhī, Śaurasenī, Paiśācī, Cülikāpaisācī and Apabhramsa. Of these, Prākṛta may be equivalent to Mahārāṣṭrì. For a considerable time Prākrta, in a narrower sense, meant the Mahārāstrī dialect.6 Even the writers on poetics as late as the fourteenth century took Prākrta for M. As for Ārsa we can see that according to the grammarians it is the language of the old Jaina Sūtras ( Hc. I. 3 ). He being himself a Jaina scholar announces that for Arsa, all the rules are subjected to exceptions, and in II, 174 he says that the limitations recorded above are not applicable to Arsa, and there all the forms are permissible. This Ārṣa was designated as Amg. by later scholars ( Cf. Namisādhu: "आरिसवयणे सिद्धं देवाणं अद्धमागहा वाणी," while treating the language which is predominently M. He also deals with Jaina M and occasionally Jaina S; and that without strictly differentiating between these dialects. He is followed by Tv, SR, Narasimha, Lk and Appayyadiksita, with this difference that Tv excludes Ārṣa like desya for its rūdhatva and svatantratva, i.e, independent nature ( see PVV, p. 1; Śl 6 ), while SR and others take no notice of it. In PS we find the discussion of all the Pkt dialects treated by Hc and his followers excepting Ārṣa and Cūlikāpaiśācī. Mk, however, takes notice of Amg without naming it as Arsa

<sup>6.</sup> Cf. अभिअं पाउअकव्वं पहिउं सोउं अ जे ण आणंति। कामस्स तत्त्वात्तिं कुणंति ते कह ण लब्जांति ॥ GS. I. 2.

<sup>7.</sup> Observe Viśvanātha's use of the word Prākṛta in the following line:

एष श्लोकः संस्कृतप्राकृतशारैसेनीप्राच्यावन्तीमागध्यपभ्रंशेषु एकविध एव ॥ SD. 562.

and treats the same as a subdialect of Mg, the reason for which will be discussed later on.

The treatment of Pkt by Kramadīśvara in the eighth chapter of his Sanskrit grammar Samkṣiptasāra is very brief. Among the various dialects that are employed in case of different characters in a play mention is made of Śaka (Śākārī), Ābhīra, Drāviḍa, Uḍra, Āvantī, Śrāvanti (?), Prācyā, Śaurasenī, Bāhlīkī and Dākṣiṇātyā. Otherwise it mainly rests upon Mahārāṣṭrī and Apabhraṃśa. Besides, KĪ also recognises Mg, Paiśācika, Amg. and Śabara as Pkt dialects. He also refers to the three main varieties of Ap, i.e., Nāgara, Upanāgara and Vrācaṭa (= Vrācaḍa). But a systematic treatment of all these dialects is lacking in it.

The mutual relation of the works of Purusottama. Rāmaśarman and Mk seems to be vary close. All of them belong to the Eastern School. Unfortunately the grammar of Pu, Prākṛtānuśāsana, is lacking in its first two chapters which are lost to us. Even then the work bears striking resemblance with the PS of Mk. Like Mk's grammar, Pu's grammar is divided into twenty chapters and each chapter in the former's work has a corresponding one in the latter's. Now these three authors divide Pkt into Bhāṣā, Vibhāṣā, Apabhraṃśa and Paiśācika. Again all of them deal with M first and then study S. Prācyā, Avantī and Mg under the first division, Bhāsā. Mk and Rāmaśarman observe Bāhlīkī and AMg as merging with Avanti and Mg respectively. Both of them also take note of Dākṣiṇātyā as coming under Bhāṣā but fail to define and illustrate it precisely and thus they do not approve of it as a separate category. Then the remaining three, Vibhāṣā, Apabhramśa Paiśācika, are discussed.

- (b) Mk recongnises Bhāṣā as of five kinds.
- 20. Unlike Pu and Rt, Mk quotes the view of an unknown author regarding the classification of Pkt dialects in the introductory portion of his work (See Intro. 4). In this long quotation, the source of which is unknown, the first four lines bear close resemblance with NŚ. XVII. 48 and 49 with the exception that M is taken as one among the  $bh\bar{a}s\bar{a}s$  in the former whereas the latter does not recognise it.8

Keeping in view the passage referred to above, let us consider the observations of Mk on the classification of Pkt dialects. The first verse of the passage which enumerates eight kinds of *bhāṣā* includes Amg, Bāhlikī and Dākṣiṇātyā, which Mk refuses to recongnise as separate categories on the following grounds:—

- i) Amg differs very little from Mg which in turn is close to S. This he cites as the view of the same author who takes Amg as a separate dialect. Thus he refutes the contention of his predecessor in his own words.
- ii) As for Dākṣiṇātyā, Mk says that since its distinctive characteristic has not been ascertained, its existence as a separate dialect cannot be accepted.
- iii) Speaking of Bāhlīkī he says that it ought to be included in  $\overline{A}$ vantī due to its differering from the latter only in respect of r changing into l. This minor change cannot be taken as a distinctive characteristic of the dialect, for even in  $Skt\ r$  and l are sometimes taken to be indentical.

<sup>8.</sup> The reading सचर in NS. XVII. 49 seems to be corrupt. This can be corrected in the light of Mk's reading in the corresponding passage.

21. Now let us see, first of all, why Mk refuses to accord independent status to Amg among the bhāṣās. He takes Amg to be the same as Mg with a little difference here and there. There has been much controversy among scholars as to the existence of Amg as a separate dialect. Taking into account what the traditional authors have said about Amg, we see, first of all, that Bharata takes Amg as one among the seven kinds of bhāṣās. The next authority in the line is supposed to be Vr. who takes no notice of it. He, the noted Jain scholar, includes Arsa under the Pkt dialects which is said to be no other than Amg. He is followed by Tv. SR. Narasimha and Laksmīdhara with this difference that Tv excludes Arsa while the other three take no notice of it. Then we see that some noted grammarians of the Eastern School such as KI, Mk and Rt recognise it with slight degree of difference among themselves, whereas Pu has no mention of it in his grammar. Besides Bh., some other Skt rhetoricians too refer to it. Thus Viśvanātha tells us that it is used in the dramas as the language of servants, princes and traders, which is nothing but an exact copy of a line found in NS XVII. 50. If allowance be made to indentify Amg with Arsa (which I doubt very much) we see that in a quotation in Premacandra Tarkavāgiša on Kāvyādarśa I. 33, two types of Pkt are distinguished, the one is that which originated from Arsa, and the other is that which is almost exactly the same as Arşa:

आर्षोत्थमाषेतुल्यं च द्विविधं प्राकृतं विदुः।

We have seen in the last section how Namisādhu

<sup>9</sup> See the lines quoted from Jaina Suttas by PISCHEL, Grrmmatik, 16.

derives the word Prakrta by calling it the language whose basis (prakrti) is the natural language of intercourse of all beings and which is not regulated by grammatical rules. In his second interpretation the word may stand for Prāk-kṛta, created before. Evidently while giving this type of derivative meaning of the word, the Jaina scholar had in his mind the Amg. dialect, the Pkt of the Ārṣa canon, which he styles as the language of gods. That Addhamāgahā Vāņī was the original language from which all the other languages had originated was the belief of the Jainas. This belief was due to the statement in the Jaina canon that it was the language in which Mahāvīra preached his doctrines. It is also mentioned there that this language undergoes modifications when it is spoken by Aryans, the non-Aryans, and other living beings such as the bipeds, the quadrupeds, the wild and the tamed animals, the birds and the insects.10 This idea finds echo in Vagbhata's Alankāratilaka, I. 1 :— सर्वार्धमागधीं सर्वभाषास परिणामिनीम । सर्वायं सर्वतो वाचं सर्वज्ञी प्रणिदध्यहे ॥

"We salute the speech Ardhamāgadhī who modifies herself into all the different languages and is perfect and omniscient". This faith relating to Amg reminds us of the Hindu belief about the eternity of the Vedas as well as of Sanskrit (the speech of the gods). Thus, as we have seen above, Amg, apart from being the vehicle of the sacred canon of the Jainas, had gained considerable prominence in the society as is evident from its recognition by the rhetoricians and Pkt grammarians.

<sup>10.</sup> Op. Cit.

Pra.-D

22. Considered from the linguistic aspect, this dialect, according to some, stands closer to Mg whence it derives its name Amg implying thereby that it was not fully Magadhi, but that it contained greater element of Mg combined with smaller elements of other dialects. 11 But a close examination of Jaina canon reveals that its language resembles M more than it does Mg-a fact which led JACOBI to call it Jaina Prākrit to distinguish it from Jaina M which was used in the works of later Jaina writers.12 This probably led KI to characterise Amg as the mixture of M and Mg (mahārāṣtrīmiśrā ardhamāgadhī).13 Some scholars also opine that Amg is said to be the language which was current in half the Magadha country.14 Thus from both aspects we see that Amg points to a close affinity with Mg or the language of Magadha.15 There is every likelihood that it was originally close to Magadha but with the passage of time it underwent great changes probably on account of the tampering of Jaina preachers mostly when Magadha was gradually gaining ground in the society. Since to preach the religion through the the medium of the popular tongue was the principle of Jaina monks right from Mahāvīra, Amg which was once close to Mg gradually lost its individuality to be subsequently merged with M. Therefore, the language

<sup>11.</sup> Ardhamāgadhī Reader, B. D. Jain, P. XI; see also Grammatik, 17

<sup>12.</sup> Kalpasūtra ed. by H. JACOBI, p. 17.

<sup>13.</sup> Kī, VIII, 5. 99

<sup>14.</sup> Pkt. langs and their contribution to Indian culture, S. M. KATRE, p. 19

<sup>15.</sup> Amg. agrees with Aśokan Mg. and other Aśokan dialects as well. See Studies in Aśoka by Dr. A. Banarji Sastri, JBORS, Vol. VIII, part II, 1922, pp. 75-82.

As a whole came to be designated as the language of Rsis (Ārsa). So we see that Ārsa is not exactly Amg. Moreover the gradual change in the linguistic feature of original Amg was responsible for the non-acceptance of the theory that Amg was not close to Mg as has been done by Weber. 16

Whatever be the linguistic status of Amg in ancient times, this much is certain that it had lost its prominence by the time of Vr. who does not recognise it in his grammar. Moreover, there is no extant dramatic work which depicts clearly the linguistic features of the dialect in spite of the doctrine laid down in NS for its application in case of certain characters in a Skt drama. Of course, some scholars have tried to find its trace in certain Skt plays.17 But these traces supposed to be of Amg are no better than those of Mg itself. Hc, a Jaina scholar as he is, gives us hardly any clue to the exact linguistic feature of this dialect. In I, 3 and II, 174 what he means to say ia that Arşa is not governed by rules and regulations of grammar and in IV. 287 he quotes a line which means that the older Suttas are composed in Addhamāgaha-bhāṣā. remarks that this is a mere tradition of the older people. as a matter of fact Arsa almost follows only the rule at hand and not the rules that would be framed by him for Mg. 18 Here Hc seems to differentiate Ārṣa from Amg

<sup>16.</sup> See Grammatik, 18.

<sup>17.</sup> Intro. to Pkt. by Woolner, p. 66; Grammatik 17 and Skt. Dr. p. 336.

<sup>18.</sup> Differently explained by Pischel (Grammatik 17). The text under reference runs thus:-

<sup>.</sup> यद्यपि 'पोराणं अद्धमागहभासाणिययं हवह सुत्तं ' इत्यादिना अर्थमागधभाषानिय-त्रत्वमामनायि वृद्धैस्तदपि प्रायोऽस्यैव विधानान्न वश्यमाणलक्षणस्य ।

in certain respects and probably means to say that Arşa, Amg and Mg agree only in respect of the nom. sing. ending in e of a stems in masculine gender. However, his treatment of Amg or Ārṣa is not full despite a number of examples of uses in Ārṣa given by him in his grammar. Moreover, this is to be noted that the e ending as mentioned above is not noticed everywhere. The prose of the Ārṣa canon retains e in nom. sing. whereas the verse shows o in most places. However, the imperfect treatment of Amg or Ārṣa by Hc left his followers in dark who later on chose not to deal with this dialect in their grammar altogether on account of its independent nature. 19

The modern scholars are not at one as to the linguistic nature of Amg, the language of the Svetāmbara Jaina canon. Colebrooke called it to be Mg whereas Lassen and Jacobi considered it to be no other than M. The latter also found some amount of kinship of this language with Pāli. Against this Weber held that it had no close relationship with Mg and that it was decidedly later than Pāli. Pischel has shown some significant archaisms in this dialect proving therby its departure from others and hence its standing as a separate dialect. He is, however, in favour of considering this to be more closely replated to Mg than to any other dialect on account of the former's nom. sing. in e alone if not for anything else.

24. With the above background of Amg when we judge its treatment by the grammarians and rhetori-

<sup>19.</sup> देश्यमार्थं च रूढत्वात् स्वतन्त्रत्वाच भूयसा । लक्ष्म नापेक्षते तस्य संप्रदायो हि बोधकः ॥ PVV. Intro.. St. 7.

<sup>20.</sup> Op. cit. 18.

cians we see that the real linguistic nature of this dialect was forgotten by all of them. True, Bh. takes it as a bhāṣā and assigns it to certain characters in a play, but his rule is hardly observed by the dramatists. After Bh. no other rhetorician except Viśvanātha speaks of the application of Amg in a play. But as has already been pointed out, he bodily copies the line of Bh. in his work. He gives us no clue as to its use in a play, thus leading us to the conclusion that he mentioned it only to respect his predecessor, Bh. Again it appears that if Bh. treated Amg as a bhāṣā, it was only to regard the sanctity and antiquity with which the dialect was associated.

25. Thus Amg, far from being put into practice in the plays, was dead in course of time and survived only in name. As its use became rare, the exponents of its existence as a separate dialect also became few and far between. Mk like Rt was a child of his own times who cared little to go into the details of variations and archaic features of this dialect, fully aware as he was, that it had hardly any use in Skt plays.<sup>21</sup> What he cared most was to see the practicability of a particular dialect in literature. Like Viśvanātha he simply wanted to show respect to his pūrva-sūri, Bh., whom he cites as an authority in the use of Amg in the plays (XII.1):<sup>22</sup> राझसीश्रेष्टिचेटानुकम्प्यादेरधंमागधीति भरतः.

Likewise the definition of Amg he gives is no better than the verbatim copy of what has already been said by his predecessor whom he criticises at the very

<sup>21.</sup> Only the discovered fragments of Aśvaghosa's drama show traces of Amg, but probably Mk had no access to them.

<sup>22.</sup> This quotation is not met with in NŚ.

beginning of his grammar:-

शौरसेन्या अदूरत्वादियमेवार्धमागधी । XII. 8.

More curious is his illustration of the dialect through a line from Ve. which is spoken by Rākṣasī:-

अय्ज वि णो शामिणीए हिल्बिदेवीए पुस्तघडुक् अशोए ण उवशमदि.

A close examination of this line will show that this is no way different from so called Mg.<sup>23</sup> Thus Mk declines to draw a line of demarcation between Amg and Mg and considers them alike having much affinity with S.

26. Equally obscure is the treatment of Dākṣi-nātyā by Pkt grammarians, which, on examination, would justify its rejection by Mk. Bh. taking it as one of the seven Bhāṣās ascribes it to warriors, police officers and gamblers.<sup>24</sup> SD bodily copies it.<sup>25</sup> All the same there is hardly any evidence as to its use in Skt. dramas. Scholars have tried to find its trace in the speech of Candanaka in Mṛ.<sup>26</sup> As a matter of fact his speech hardly differs from that of Vīraka. Pr. makes both of them speak Āvantī. The characteristics of this

<sup>23.</sup> Scholars have tried in vain to find trace of Amg in the speeches of Rākṣasa and his wife in Ve. Cf. Skt Dr. p. 219.

<sup>24.</sup> योधनागरकादानां दाक्षिणात्याथ दीव्यताम्, NS, XVII. 52.

<sup>25.</sup> There is a variant reading, दाक्षिणात्याहिदीव्यताम् (See SD ed. by K. Kar. p. 328) आहिदीव्यतां here would mean "of snake-charmers."

<sup>26.</sup> See Skt. Dr. p. 141; Grammatik, 26 and Intro to Pkt, p. 199. R. G. Bhandarkar supposes Dākṣiṇātyā to be a mixed lang and attributes it to the speech of Māthura in Mr on the authority of Viś. who ascribes the same to the gamblers. See Collected Works of R. G. Bhandarkar, p. 324. But more appropriately the speech of Māthura is Ţākkī (see Pṛ. 's comm. on Mṛ.).

dialect given by him as well as by Mk indeed conform to their speeches. What made PISCHEL and other scholars think that Candanaka did not speak Avantī but more probably Dākṣiṇātyā is the declaration by Candanaka himself as a southerner — वअं दक्सिणता अन्वत-भासिणो - "We southerners speak indistinctly"- a fact which again is confirmed by his later statement -कण्णडकलहपओअं कलेमि -- " I proceed to fight in the manner of Karnāta." A study of his speech will show how unfounded is the contention that Candanaka's speech was Dāksinātyā and that it was different from the speech of Vīraka. True, Candanaka was a southerner as he himself declares and there is no opposition on this point from the side of Vīraka. But for that alone we need not take him to be a speaker of his regional language, whatever it may be. As has been nightly observed by GRIRRSON, the use of dialects in a Skt drama may be attributed to literary purposes rather than to any attempt to imitate the speech of the day.27 Kerru rightly opines that the dialects used even in Mr. are clearly literary and not attempt to reproduce true vernaculars.28 But it is strange that the latter should join hands with PISCHEL "to hardly avoid the conclusion that the dialect (of Candanaka) is Dāksinātyā "29 only on the basis of the declaration of Candanaka that he was a southerner. According to NS particular characters should speak particular dialects, no matter whatever locality they may belong to. This was more or less observed by later theorists and dramatists.30

<sup>27.</sup> IA, XXX, p. 556. 28. Skt. Dr. p. 74. 29. Ibid. p. 141.

<sup>30.</sup> Vis. adds यहेर्यं नीचपात्रं तु तहेर्यं तस्य भाषितम्. But this is his own innovation and hardly put into practice by dramatists.

Judged from this standpoint both Vīraka and Candanaka speak one and the same dialect and that is Avantī rightly in accord with the statement of Pr. Candanaka whose speech is supposed to be Dāksinātyā, never uses a single southern word in his speech; on the other hand his speech shows striking resemblance to both S and M which in fact is the characteristic of Avanti as shown by Mk. Candanaka falters in his speech in bewilederment while saving Aryaka from the danger of latter's being exposed and so to account for his grammatical mistake he shows his ready wit by seemingly disclosing himself as a southerner. This should be taken as a mere plea and not a clue to the kind of speech he make. Later on from their quarrel we come to know that both of them are not nobly born, Viraka being a barber while Candanaka a cobbler by caste. This shows that by virtue of sheer merit they have risen to such high position. Both of them are capable officers and know well how to speak and discharge their duties. So Candanaka's confession that he spoke indistinctly being a southerner appears to be mere pretext and as such his speech should not be confused with Dākṣinātyā.

Regarding the definition of this dialect, Mk clearly says that the definition and illustration of it are nowhere seen, but this much has been said by Aniruddhabhatta:-

"A nectar-dropping poem, which is manifested as having its body Skt, but depending on words of the south is called Dākṣiṇātyā". 31

<sup>31.</sup> The Pkt Vibhāṣās, JRAS, 1918, p. 493. The verse in question bears close resemblance to a corresponding one by Rt (II. 2. 32):-

दाक्षिणात्मपदसंविलतं यत् संस्कृतादिभिरभिच्छुरितं च । स्वादुसारममृतादिष काव्यं दाक्षिणात्यमिति तत् कथयन्ति ॥ Pk. II. 2. 32.

27. The description of Dākṣiṇātyā as given by Mk and corroborated by Rt clearly shows that it is not a character dialect and that it is purely meant for literary composition having close association with Skt. Among the other Pkt grammarians of the Eastern School, Pu does not recognise it whereas Ki speaks of it as a bhāṣā meant for certain characters in a play. Thus the latter's view is in accord with the authority of NS. Both Mk and Rt mention it in the chapter meant for the treatment of Mg. For this GRIERSON thinks it to be a variety of Mg Pkt. 82 But what seems from the description given above by Mk and Rt is that Dākṣiṇātyā is a mixed form of dialect having more of southern and Skt words in it. Such being the case, it is hazardous to take it as a variety of Mg. Pkt. Moreover, both Mk and Rt do not expressly mean to take it as such. It appears to me that Dākṣiṇātyā was a form of dialect, like M. Just as M was meant for literary composition and not as a dialect to be used by characters, so also was the case of Dākṣiṇātyā, the only difference is that while the former was not a mixed form of dialect, the latter was mixed mostly with southern and Skt words. Both Mk and Rt ignore the authority

<sup>32.</sup> GRIERSON'S observation on Dākṣiṇātyā is as follows:—

<sup>&</sup>quot;This is not classed as a Vibhāṣā, but as a variety of Mg Pkt. As a fact it bears to that Pkt very much the same relation that Tākkī bears to Ś. The only points of difference are that it does not occasionally drop into Ap. and that it is not a Vibhāṣā because it is used in the poetry not in the drama. It is not a character dialect and instead of using Ap. forms it ekes out its vocabulary with the help of southern words, while at the same time like Tākkī it is largely influenced by Skt. We thus have two Aryan langs. spoken in Southern India. Both were there foreign languages, one of polite literature and the other of travellers." Op. cit.

of NS on the point of its being a character dialect probably because the Skt plays do not conform to it. That was exclusively meant for literary purposes. This can be best imagined by comparing it with the presentday Telugu or Malayalam songs which are full of Skt. words and yet bearing close affinity with the native dialect. Such was the form of Daksinatya in the olden times, which was a mixed form of Pkt largely borrowing words from South as well as from Skt. Now the question naturally arises :- Why then there is no literature in this dialect if it was meant for literary composition. The answer is, most probably it early lost its popularity in the society on account of M which soon sprang in south-west India as the most popular dialect in which excellent poems were written and which enhanced its glory on account of the patronage of kings like Hāla Sātavāhana. The Gāthāsaptasatī is not only famous for its literary merit but also for the social, economic and religious condition of the society it depicts. It is said that the Sātavāhana kings of Andhra invaded the southwest India and consequently brought into their control both the Eastern and Western coasts of India. true, it would naturally seem appropaiate that the dialect of M having the characteristic of sonorous music in it gradually gained popularity in south so that it replaced Dāksinātyā which must be later on considered inferior to M in respect of its melody. That M rose to literary eminence after a considerable lapse of time when Dāksinātvā probably lost its predominant position is perhaps the reason why NS does not recognise the former but only the latter. Consequently the popularity gained by M leading to the final eclipse of Dākṣinātyā confirms our hypothesis.

28. Now coming to Bāhlikī we see that Mk includes it under Avantī. Both Pu and Mk define Avantī as the admixture of M and S. Rt differs from them and considers Avanti to be the admixture of S and Prācyā. Again he seems to think that the two dialects Avantí and Bāhlīkī are identical.83 Although these three authorities do not give a clear picture of the language, the definition given by Pu and Mk is more convincing than that given by Rt. Both Mk and Rt include Bāhlīkī under Āvantī whereas Pu has no mention of Bähliki. Mk differentiates Bähliki from Avanti on the point of r changing to l in case of the latter. Again on the authority of Bh. he assigns Avantī to constables, traders, Pāntikas (?), the town mayors, police officers and such types of characters of mediocre rank confining Bāhlīkī at the same time to the knaves etc. Rt, on the other hand, taking both the dialects as one, says in the concluding verse that this dialect is spoken by characters of mediocre rank, a town mayor, a door keeper, and a knave and also by constables and merchants.34 Pu gives us no information as to the characters who should speak this dialect. In KĪ we just come across a sweeping remark on Avantī, which according to him, should be assigned to particular characters in a drama.

<sup>33.</sup> See PK. p. 127. 34. See PS XI. 1 & 13; these are not traced in NS. Cf. PK 7. 2. 10.

Pr. says that Vīraka and Candanaka speak Āvantî in Mr. About this dialect all that he says that it is full of sa and ra and that it is full of proverbial expression (lokokti). If we compare all these with the description of Mk and Rt about this dialect, all of them mostly agree. But it is curious to note that Mk who has quoted lines from Mr elsewhere does not quote a single line from the speech of either Vīraka or Candanaka.

29. Most of the characteristic features of  $\overline{A}$ vantī found in PS tally with those given in PK and PA. The rules of Mk bear closer resemblance with Rt's than with Pu's rules. The main features of  $\overline{A}$ vantī which are common to Mk and Rt are: -sadrksa = sariccha;  $ktv\bar{a} = t\bar{u}na$ ; bhavati = hoi; and darsayati = darisedi. The characteristic terminations of the future base are -jja and  $-jj\bar{a}$  and these may also come between the root and regular termination.

None of the grammarians except Mk illustrates Avantī and Bāhlīkī. Mk quotes a line illustrating Avantī: एस किरादो मञमणुसरंतो वेदसलआगहणं पइह्रो - This hunter chasing the deer entered into the cane-forest. kirādo and vedaso are two S words whereas the rest are in M. As for Bāhlīkī he similarly quotes a line from some unknown source: सलसिक्कहसोलङभणिङभली मालुदो वहड - The wind bearing the fragrance of lotus is blowing. it will be seen how l has replaced r. Rt's definition regarding Avanti or Bāhliki as the mixture of  $\acute{
m S}$  and Prācyā is not substantiated by facts either by the author himself or by literature. Again this kind of definition is somewhat confusing, for Prācyā borrows mostly from S itself. Thus Mk of all would appear most reasonable in rejecting Bāhlikī and taking Āvantī as a separate bhāṣā.

There is every reason to suppose that in ancient times there was large-scale business transaction between the people of two countries, Avanti<sup>35</sup> (Central India) and Bāhlīka (the modern Balkh) which was the cause of so striking resemblance between the languages of these two countris. Both Bh. and Viśva-

<sup>35.</sup> See Mk's localisation of Avnati.

nātha tell us that Bāhlīka bhāṣā is to be attributed to northerners ( udīcyānām ) in a play. Herein probably lies some clue that this language was current not only in Balkh but in a considerable part of northern India<sup>36</sup> including the Punjab.

Amg, Dākṣiṇātyā and Bāhlīkī thus being denied the status of a bhāṣā in true sense there remain five out of eight: i) Mahārāṣṭrī; ii) Śaurasenī; iii) Prācyā; iv) Āvantī, and v) Māgadhī, according to Mk.

- (c) The position of Mahārāṣṭrī Prākrit.
- 30. There has been a great controversy among scholars as to the place of  $M^{37}$  among Pkt dialects. Dr. M. M. Ghosh holds that M represented not the language of Mahārāṣṭra contemporaneous with Ś, but rather it was just a later form of Ś after the final loss of single stops, and the reduction of intervocal single aspirates to h had taken place in it. Dr. S. K. Chatterji seems to corroborate this view. In support of his view Dr. Ghosh gives the following reasons:
  - (a) M as a MIA dialect came to be recognised very late (c. 600 A. C.)
    - (i) The chapter XII of PPK (c. 600 A. c.) in

<sup>36.</sup> Another word which has striking resemblance with the word  $b\bar{a}h\bar{i}ka$  is  $b\bar{a}h\bar{i}ka$  – the people of Punjab (see Apte's Skt. Eng. Dic, p. 391).

<sup>37.</sup> The word which should have been correctly Māhārāṣṭrī is invariably written as Mahārāṣṭrī in PS. In some other Pkt grammars the correct form is also used. The short a here appears to be meant for easy pronunciation.

<sup>38.</sup> JDL, Vol XXIII, 1933, pp 1-24.

<sup>39.</sup> Indo-Aryan and Hindi, p. 91.

which the name of M occurs is not from the hand of Vr. 40

- (ii) Pkt grammarians of Western India (which is very contiguous to Mahārāṣṭra), such as He, Śubhacandra and Śrutasāgara did not name any Pkt as M.
- (iii) Early (before 1000 A. C.) writers on poetics except Dandin, did not know any M.
- (b) The difference between S and M, which is very meagre, may be explained by assuming a chronological distance between the two.

It is true that the mention of M, is only once made in PPK and that too at the end of the twelfth chapter in which the commentary of Bhāmaha is not met with. For this reason Dr. Ghosh and many other scholars think it to be spurious or later addition. But this is not the sufficient reason to show that M as a dialect did not exist at the time of Vr, even if the latter does not recognise the former. If the entire grammar of Vr. including the twelve chapters be taken as genuine, we see that it treats of only four dialects completely avoiding the others, mention of which is found in NS. Bh. being such an eminent authority and at the

<sup>40.</sup> Dr. Ghosh's remark that the colophon of Cowell's edition expressly ascribes Ch. XII of PPK to Bhāmaha, the commentator is fallacious (KM XXVI) for the colophon runs thus:

इति वररुविक्कते प्राक्कतप्रकाशे मनोरमायां वृत्तौ भामह्तिराचितायां शौरसेनीलक्षणं नाम द्वादशःपरिच्छेदः समाप्तः । PPK, p. 96.

The passage really means, 'Here ends the twelfth chapter of Vr's PPK with the Manoramā comm. of Bhāmaha describing the characteristics of S. Thus it rather shows that Bhāmaha's comm. on this chapter is irretrievably lost.

same time anterior to Vr, we cannot say that the latter was ignorant of the former's work. Similarly we cannot also say that the dialects mentioned in NS but not recognised by Vr. did not exist before or at the time of Vr. Thus it cannot be said that M did not exist before simply because its mention is not found as late as 600 a. d. (if taken for granted Dr. Ghosh's contention). The characteristic features of both M and S when compared would rather reveal that the former points to a greater antiquity than the latter in so far as M retains most of the Vedic forms whereas the other those of classical Skt.<sup>41</sup>

The elision of intervocalic stops which is characteristic of M is even allowed by Bh. under the head of Pkt. This phenomenon alone goes back to the ancient scriptures of the Jainas, giving rise to Jaina M. MEHENDALE rightly observes, the loss of intervocalic consonants is first met with in the Western inscriptions almost in all cases. This tendency occurs in the North-West almost in all cases from the first century A. D.42 This not only shows the antiquity of M as a dialect but also its being the regional dialect of Mahārāṣṭra once upon a time. M was, however, most advantageous no doubt, for the sake of music and was long cultivated mostly in Mahārāṣṭra in which great poems were written. PISCHEL rightly thinks that the application of M in lyrics destined for musical purposes is undoubtedly the oldest (Grammatik, 12) and therefore to consider M as the first and foremost Pkt on the part of Mk is not erroneous.

<sup>41.</sup> See Woolner's remarks, Intro. to Pkt, p. 28.

<sup>42.</sup> Historical Grammar of Inscriptional Phts - M. A. MEHEN. DALE, p. XXIII.

Hc certainly knew M, but he did not want to name it as such in his grammar. He treated it under the generic term Prākrta only because that covered Ārṣa and various other dialectic peculiarities which are unknown to M. So did his followers. But this does not account for the non-existence of M beforehand. different was the case with the early writers on poetics. M was so popular for poetic compositions that Pkt besides conveying a generic sense was often identified with M. It was rather considered dignified to name it as Prākrta than simply M for it is M alone which was declared as the Pkt par excellence by no less a scholar than Dandin (KD, I. 34). Thus this would little help Dr. Ghosh's contention that M was a later phase of S. Moreover scholars have seen unmistakable points of contact of M with Marāthi language.43 Evidently the rise of an eminent poet like Pravarasena (c. 420 A. c.) in Mahārāstra was sure to attract the attention of Dandin and induce him to call the Pkt cultivated in Mahārāstra as the Pkt par excellence.44 Mk has duly taken note of it in his grammar.

As for the second point of Dr. Ghosh's argument, this much can be said that any variation of Pkt dialect may be explained away by assuming a chronological distance between one and the other, but that is no reason to deny the separate existence of a particular dialect at a particular stage.

<sup>43.</sup> See Grammatik, 12.

<sup>44.</sup> Līlāvaī, ed. by Dr. A. N. UPADHYE, p. 79. This Pkt poem which was written in M in c. 800 A. D. expressly mentions that the language of the poem is marahatthadesibhāsā evidently pointing to M.

31. Dr. Ghosh in his edition of KM says that the language of the work is S alone and not M and S both as has been held by STEN Konow and other scholars. His view in this respect is also a direct challenge to Mk, who in his grammar clearly recognising the use of of M by Rajasekhara, vehemently criticises him for his wrong use in several places. Out of the six places in which reference is made to Rajasekhara, two are devoted to strong criticism against him for his wrong use of the dialect. The remaining four are illustrations of the correct use of M by Rājasekhara. It is true that in many places of his verses non-elision of consonants is met with. Being fully aware of this phenomenon Mk strongly criticises him for his confu-In spite of consulting Mk's grammar Dr. Ghosh has not met Mk's challenge against Rājasekhara in his thesis. Moreover to substantiate his argument that KM is written in S he cites a verse from Hc's Kāvyānusāsana,46 which defines Sattaka. There he interprets the word Prākṛta in the sense of M. In fact, Prākṛta here means the Prākrit in general and the verse means that a Sattaka is similar to Nāţikā with this difference that it is without Viskambhaka and Pravesaka and that it is written in one language only and not in both Pkt and Skt as in case of the Nātikā. Here one language means Pkt in general.47

<sup>45.</sup> See the following Sūs. with the comm. in PS: I, 50; III. 77; V, 118; VI, 4; VI, 48; VII, 61.

<sup>46.</sup> See KM Intro, p. XI. The verse runs thus:िक्कम्भकप्रवेशकराहितो वस्त्वेकभाषया भवति ।
अप्राकृतसंस्कृतया स सट्टको नाटिकाप्रतिमः॥

<sup>47.</sup> Cf. the above verse with the following :-हुकं प्राकृतारीषपाट्यं स्यादप्रवेशकम् ।

Prà. E

Even if we accept the interpretation of Dr. Ghosh there is no reason why M forming the principal Pkt should not be used in a Sattaka. As a matter of fact there was no such restriction against the use of M, for the Sattaka named Vilāsavatī by Mk stands clear testimony to it. He cites portions of metrical stanzas from the above work while illustrating the exceptional cases of dative use in M instead of genitive.<sup>48</sup>

Dr Ghosh has unnecessarily assumed influence of Ap. on the Mss. while there is clear evidence of the use of M even in his best Mss. as in case of pisunei, kai and others. Rājašekhara being savvabhāsā-caduro was fully aware of the dialectic variations between S and M and in fact he has used both these dialects in his play. But as it seems, he was not so particular about the correct use of them on the line of grammatical rules. The loss of intervocalic consonants as seen in the above examples is surely a M feature and not the influence of Ap.<sup>49</sup>

Dr Ghosh has also assumed the language of the Setuhandha to be  $\hat{S}$ . His assumption is based on a singular phonetic feature found in it, viz.  $-k \hat{s} > kh$ , > kkh which occurs in the work in "overwhelming number of

न च विष्कन्भकोऽप्यत्र प्रचुरश्चादभुतो रसः।

अङ्का जनिकाल्याः स्युः स्यदिन्यन्नार्धिकासमम् ॥ SD VI. 276-77 To this may be compared the definition of Sattaka by Rajasekhara himself:

सो सट्टओ त्ति भण्णइ दूरं जो णाडिआए अणुद्दरह । किं पुण पवेसविक्खंभंकाई केवलं ण दीसंति ॥

<sup>48.</sup> See PS V, 131.

<sup>49.</sup> Dr. Ghosh omits one important verse which is clearly in M. See দহুদা দক্ষপ্য etc. in Konow's edition, KM. 1.7.

cases as compared with k > ch, which is a M feature. This singular feature cannot decide the issue, and what is more curious to note is that the Pkt grammarians allow both k > kh, k > kh and k > ch, ch in M. This can be verified even by the present grammar. The rules relating to this are as follows:

| ष्कस्कक्षां खः          | III, 37 |
|-------------------------|---------|
| . छः <u>श्</u> रुरादिषु | III, 40 |
| क्ष्मस्य च स्यात्       | III, 41 |
| क्ष्मांदेवी             | III, 42 |

With the above rules may be compared the following rules of Vr:

| ष्कस्कक्षां खः       | III, | 29 |
|----------------------|------|----|
| अक्ष्यादिषु छः       | III, | 30 |
| क्षमावृक्षक्षणेषु वा | 111, | 31 |

So Dr. Ghosh's scepticism about the value of Dandin's testimony relating to the language of the Setubandha is questionable.

Whatever might have been the original position of Pkt<sup>51</sup> this much is certain that, three distinct phases of it, namely M, S and Mg early rose to literary emi-

<sup>50.</sup> See KM ed. by Dr. Ghosh, p. LXXV. He remarks on the same page-"..........for it is always the case that a dominating literary language or dialect takes loan-words from another language or dialect, does so very sparingly. Hence one must be very sceptical either about the value of Dandin's testimony about the language of the Setubanndha or the theory of dialectic division based on the development of ks."

Again Dr. Ghosn's assumption that ks>ch>chh is exclusively an M feature. But Hc while treating of his Prākita which corresponds to M thinks the reverse—

क्ष: खः क्वाचेनु छझौ, 11. 3.

<sup>51.</sup> JACOBI with the help of the Pkt verses cited in NS suggests the existence of a poetic Pkt other than M of the drama before the rise of M to repute. Bhavisattakaha, pp. 84ff.

nence, and it is difficult to establish a chronological order among them. The late appearance of M as the medium of lyrical songs in drama compared to the early appearance of S and Mg in the same does not give sufficient ground to the non-existence of M in earlier times. Its retention of Vedic forms rather suggests its existence in remote antiquity in some form or other.

32. Mk treats M as the Pkt par excellence and as such the standard Pkt useful in determining the peculiarities of other Pkts (sarvabhāsopayoqitvāt). His system of grammar derives M from Skt, S from M and Skt both and Mg from S. We have discussed at some length his treatment of Avanti which he considers to have been derived from the admixture of M and S. His treatment of Prācyā as the language of humorous characters such as Vidūṣaka etc. in a drama is too incomplete to give us a clear idea about the dialect. He grammatically derives it from S and records some peculiarities such as okkhamāno in the sense of future. murukkha in place of mūrkha, bhodi in place of bhavati, vaknu and vankubha in place of vakra, hi hi bho and hīmānahe to express joy and wonder respectively and so on. These and a few more which are the only peculiarities and are purely lexicographical in nature have been given by Mk. The treatment by Pu and Rt hardly helps us in understanding the dialect better. Therefore Prācyā, as it appears, has practically no distinct dialectic variation from S, and it may be very well termed as S with an eastern colouring. In fact the dialect of Vidūṣaka is taken as Ś.52

<sup>52.</sup> Keith observes: "Präcyā is assigned to Vidūsaka, but in fact he speaks practically S, and therefore the term can only denote an eastern S dialect". Skt. Dr. p. 336.

## IV. The Five Vibhāṣās according to Mk.

33. Now coming to Vibhāṣā we find that after the first mention of the word in NS53 with reference to it it is not noticeable until we come to Pu in the eleventh century. Thereafter though the word is mentioned and discussed by Rt, we do not find a clear and full discussion until we come to Mk. Thus among the Pkt grammarians of the Eastern School only Pu, Mk and Rt discuss it. Mk's approach to the subject indicates a clear vision regarding this term as his discussion embodies good many illustrations. As has been already stated, he quotes an unknown author whom he criticises in his introduction to the work. The first two verses of these quoted lines have a striking resemblance with two of the verses of NS with the only exception that M is recognised as a Bhāṣā in the former whereas there is no mention of the same in the latter. Grierson thinks the second verse to have been quoted from NS (see his Pkt Vibhāṣās), but Mk here actually quotes the lines from the unknown author whom he refutes, and moreover there is slight variation in the reading here.54 Mk however, does not count the language of the foresters as the seventh Vibhāsā, for he limits the

<sup>53.</sup> The commentator Abhinavagupta distinguishes between Bhāṣā and Vibhāṣā as follows:-

संस्कृतापश्रंशो भाषा, भाषापश्रंशस्तु विभाषाः bhāsā is the corruption of Sanskrit, while Vibhāṣā of bhāṣā.

<sup>54.</sup> To this may also be compared the verse cited by Pr in his preface to the comm. on Mr. in which variation in reading such as sabara as against sacara and sapta kīrtitāh as against nāṭake smṛtā is seen. Here Pr interprets vibhāṣāh as various dialects (vividhāh bhāṣāh) and includes them under the general class of Ap. and says that there are four languages falling under the head of Ap. viz.,

number in the list to six and gives his own opinion by reducing the above six to five only. He excludes Audrī and Drāvidī from the list and includes Ṭākkī in it, the reasons of which will be discussed later on. Thus the dialects coming under the group of Vibhāṣā according to him are the following five:— 1) Śākārī 2) Cāṇḍālī 3) Śābarī 4) Ābhīrī and 5) Ṭākkī.55

34. Mk derives Śākārī from Mg ( PS, XIII. 1 ) and calls it the language of Sakāra in Skt drama. Pu calls it a vibhāṣā-viseṣa of Mg whereby he appears to mean the former as a subdialect of the latter. Both Pu and Rt also assign the dialect to Sakara in a play. A weak y before some palatal consonants as in case of ycisadi is allowed by Mk in this dialect (XIII. 3): Pu has a parallel rule (PA. XIII. 15) allowing y before the letters of the ca group. Rt's illustrations show that he allows y only before words beginning with e (PK III. 3).56 All of them agree in allowing loss, addition or change in the speech sounds in words and also occasional confusion in gender as well as in the application of declensional and conjugational endings. The use of anaptyc vowel is also a feature of the dialect. They also agree in allowing frequent use of pleonasticaffix ka in words and occasional loss of the declensional and inflexional endings. They even allow the vowel

<sup>55.</sup> See Intro. 6; Rt however enumerates nine Vibhāṣās:

1) Śākārikî, 2) Cāṇḍālikā, 3) Śābarī, 4) Ābhīrikā, 5) Drāvidikā, 6) Autkali or Audrī, 7) Vānaukasī, 8) Māndurikā and
9) Tākki. From among these, Pu takes into consideration only four:

<sup>1)</sup> Śākārī, 2) Cāṇḍālī, 3) Śābarī and 4) Ṭākkī.

<sup>56.</sup> This feature is also noticeable in Mg, Vrācada Ap, and Saurasena Pais. See also "The Pronunciation of Pkt Palatals", JRAS, 1913, pp. 391-96.

which is long by position before a conjunct consonant to be short in metrical compositions. All the examples cited by Mk except in two cases which occur in Mr come from one or more Skt dramas in which Sakāra is a character. We have only two widely known plays bearing the character Sakāra, namely, Cārudatta and Mrcchakaţika, the former being unfortunately either incomplete or having its later portion lost, whereas the latter only a development of the former. The examples of Mk and Rt, however, presuppose a number of Skt plays in which Sakāra was a character and spoke Sākārī. The peculiarities of his speech as given by Mk exactly tally with those given by Pu<sup>57</sup> and Rt.

Even though Śākārī is assigned to Śakāra, a particular character in a play, its status of being a spoken dialect once upon a time should not be lost sight of. In my opinion the nucleus of each and every Vibhāṣā was a spoken dialect of a particular group of people in a particular area some time or other. It was later on given a literary status by being carried to plays by dramatists with the speech of particular characters. We shall have further discussion on this point. Śākārī was evidently a form of Mg and as such a subdialect of the latter. In fact Pu's authority substantiates it. It may have acquired its name originally for being spoken by a class of people called Śakas who were the foreign invaders to this land. Similarly, the character Śakāra being the brother of the unmarried wife of the king.

<sup>57.</sup> Proites a verse characterising the speech of Sakāra which bears close resemblance to that given by Pu.

<sup>58.</sup> For the meaning of Saka, see Monier Williams' Skt. Eng. Dic., p. 1045.

<sup>59.</sup> See PS XIII. 1; also cf. SD III. 44.

suggests that the unmarried wife probably belonged to the Sakas and was admitted as a concubine to the kings The Sakas, though an invading race, were first looked upon as ksatriyas but were later on reduced to a degraded condition and lived a life comparable to Sudras in Hindu society-a fact attested by Manu himself.60 This is also indicated by the very definition of Sakāra who is said to have belonged to a low lineage ( duṣkulīnaḥ syāt ). Thus their language too, must have acquired a lower status as the absurd and meaningless speech of Sakāra in the drama indicates. It is also possible that Śākārī, which was originally the dialect of Sakas later on spread to a considerable part and instead of being confined to Sakas alone was the language of some other clans of lower status in the society.61

35 Both Mk and Rt derive Cāṇḍālī from Mg and Ś while Pu calls it a corrupt form of Mg (māgadhī-vikṛtiḥ). The three authorities almost agree with one another in laying down the characteristic features of this dialect. Both Mk and Rt sanction o for α stems<sup>62</sup> in vocative sing. as a mark of respect. Pu has nothing of the kind. He allows both o and e in nom. sing. Mk

पौण्ड्काश्चीड्द्राविडाः काम्बोजा यवनाः शकाः । पारदाः पह्नवाश्चीनाः किराता दरदाः खसाः ॥

MS. X. 44.

<sup>· 60.</sup> Describing the races who were reduced to the state of Sūdras in spite of being Kṣatriyas previously, Manu writes:-

<sup>61.</sup> Bh assigns Śākārī even to Śabaras in addition to Śakas and such other characters (XVII. 53). In SD we get a variant reading śakārāṇām in place of śabarāṇām of NŚ in addition to Śakas who should speek Śābarī but not Śākārī as in NŚ.

<sup>62.</sup> Dr. M. M. Ghosh writes that Mk has  $\bar{a}$  in showing respect which is not actually the case. See PK, p. 135 note.

quotes an unknown authority who allows o only in nom. sing. (XIV. 3). The three grammarians agree in declaring this dialect as abounding in colloquial words (grāmyasabdārthapārthavam). The rules as laid down by them rightly conform to the speech of Cāṇḍālas in Mṛ. Mk does not inform us as to who should speak this dialect. Evidently he means that it is a speech of Cāṇḍālas as the examples cited by him, all of which are from unknown source, indicate. From NŚ and SD we learn that it is a dialect of Pukkasas (= Pulkasas) and such other characters who belonging to a despised tribe are almost identical with Cāṇḍālas.

Cāṇḍālī was evidently a spoken dialect of a group of people who lived in a degenerated society. As Mk rightly defines, it was a mixture dialect having acquird both S and Mg features in it. However though the S features are obvious from the nom., abl. and gen. endings, it is pre-eminently a dialect of Mg domination. Cāṇḍālī being primarily a caste dialect must have originally derived its features from Mg as the use of l, s and s before palatal testify to. As these low tribes mixed with the people speaking a cultured dialect, that is s, some features of this are noticeable in their dialect.

36. The next Vibhāṣā discussed by the three grammarians is Śābarī. Mk derives jt from Cāṇḍālī and says that it also at times owes its origin to Ś, Mg and Śākārī. Pu calls it a dialec tof Māgadhī (Māgadhī visesah) while Rt derives it directely from Mg. Its distinctive fea-

<sup>63.</sup> The variant Pāńcāli in NŚ XVII. 53 is evidently wrong.

<sup>64.</sup> Bhāsa employs pure Mg in the speech of Cāṇḍālīs in his play Bālacarita. This indicates that in ancient times Cāṇḍālas spoke Mg which later on acquired some peculiarities with the result that the so-called Cāṇḍālī came to be known as the language of Cāṇḍālas.

tures are summed by Mk in five or six rules which mostly disagree with the rules laid down by the other two grammarians. According to Pu and Mk it has both e and i in nom. sing of the stem ending in a. Mk differs from Rt in allowing  $\bar{a}$  to the vocative termination of a-stem when respect is intended. Rt's view in this respect is just the reverse. Pu allows ka while showing disrespect. He gives ham besides hake of Mk for aham, while Rt allows both aham and  $hag\bar{a}$  for the same. Mk agrees with Rt in giving i and him as the termination of the loc. sing. while Pu has nothing corresponding to it. Another peculiarity of  $S\bar{a}$  barī singularly found with Mk is keaka which is optionally allowed for keraka. Mk agrees with Pu who says that this dialect abounds in Desī words ( $pr\bar{a}yo des\bar{i}tah$ ).

As in case of Cāṇḍālī here too Mk does not inform us as to who should speak this dialect evidently indicating thereby that it is to be assigned to Śabaras (hunters) and such other characters. Rt following Bh. tells us that it is to be used by charcoal burners, hunters and those who make their living by boats and wood-cutting (II. 3. 1). Śābarī would, however, appear mostly a dialect of Mg as Pu and Rt have rightly observed. As we have seen in case of Cāṇḍālī here too Mg having undergone changes through a particular group of people who were mostly hunters and forest dwellers assumed the shape of a dialect which was later known as Śābarī. But unlike Cāṇḍālī this dialect had wider range of use among backward tribes of Eastern India, as we shall see now in discussing Auḍrī Vibhāṣā.

<sup>65.</sup> In PS XII. 23 Mg has  $\bar{a}$  instead of a to show disrespect thus contrary to what has been said by Mk with regard to Śābarī.

37. Mk excludes Audrī from the list of Vibhāṣās on the ground that its peculiarities are to be found in Śābarī itself which in turn imitates the language of the Odra country. In this connection we may draw attention to the fact that Śabara is even now spoken by some hill tribes in South Orissa. The great Jagannātha cult of Orissa is known to have partly owed its origin to the ancient Śabara civilization that was prevalent in the country once upon a time. The stabara civilization that was prevalent in the country once upon a time.

Thus the so-called Śābarī which must have been spoken by Śabaras of ancient Orissa included in it the so-called Audrī or Odrajā of NŚ and in all probability was the earlist phase of the modern Oriya language. No other grammarian except Mk illustrates Audrī. He defines it as the dialect which comes off by adding local words of the Odra country and of Ś etc. to Śābarī alone. He illustrates it (see XV. 9) by citing a Dohā which must have come from an unknown dramatic work:

देव जसोआणंदण कर मइ करणालेश । एत्तिके जमउ अच्छउ इ पिट्टइ सव्वकिलेश ॥

'O Lord, son of Yasodā, have a little pity on me. May (my) birth be this much, for all kinds of pains afflict me'. 59

Here the words including kara in the first line are in pure S though devoid of endings, so also savvakilesa

<sup>66.</sup> For Muṇḍā langs, see LSI Vol, IV, pp. 79ff. For Śabara p. 217.

<sup>67.</sup> See the legend of King Indradyumna in connection with Jagannātha cult in Skanda Purāna, Utkala-khanda.

<sup>68.</sup> Even NS in which the earliest mention of this dialect is found, is silent about it.

<sup>69.</sup> For its variants and interpretation of GRIERSON see footnote under XV, 9 of the text.

in the second line. The retention of original & without change in lesa and kilesa may be attributed to the characteristic feature of Audrī or may be a scribal error. 70 Being a direct borrowing from Ap or S kara is a pure Oriya word which is even now used in the second person sing. imperative. The words ettike and pittai correspond to modern etiki and pitai in Oriya. The former is traceable to MIA ettika and is a so-called Desi word; so also pittai." The word jamaü perhaps corresponds to janma with u suffixed to it which may have been due to Ap influence. The word acchaü corresponds to astu according to Pkt grammarians. The other doubtful word coming after this is i which seems to be an indeclinable meant for purpose of supplying metrical deficiency and is traceable to Skt hi. This may also indicate emphasis or certainty.73 The elision of case-ending in case of the last two words of the first and second lines may be due to the characteristic feature of Sabari (Mk, XV. 8). The first line of this verse is a very interesting composition and with a slight phonetic change can be made modern Oriya as deva jasodānandana kara mai ( more ) karunālesa. Thus the definition of

<sup>70.</sup> Though modern Oriya orthogrephy retains the three sibilants, the only sibilant used in spoken Oriya is the dental one. Dr. Chatterji holds that literary Oriya is more Sanskrit-ridden than Bengali (ODBL p. 107). This view rightly applies to the poems of medieval period. "Even in ancient Oriya inscriptions a respectable number of words come under the tatsama category; only a few come under the Desī category" (EOLS p. 83).

<sup>71.</sup> See CGMI pp. 117 and 127. The word pittai is sometimes taken to be equivalent to Skt tādayati. See also pittia in Mr. X.

<sup>72.</sup> See TURNER's article, BSOS, VIII, p. 795, also ODBL, p. 895 and 1035.

<sup>73.</sup> See Dr. TRIPATHI's observation in EOLS, p. 202.

Mk finds full play in this example. Even though his account of Sabari as well as of Audri is too incomplete to give us a clear idea of the dialects concerned, his approach to the subject deserves ample admiration since nowhere else do we have such information especially about Audri. His work is important from the grammatical as well as from the historical point of view. The example cited by him about Audrī points to a very remote period at least to the 10th century A. D., when the Oriva language was not free from Prākritisms and Apabhramsa influence, a clear testimony to which is borne out by the example itself.74 Unfortunately no dramatic wark has as yet come to light which has used this dialect. No doubt this dialect relates to Orissa and I am afraid, if a character belonging to Orissa was assigned this dialect.75

38. About  $\overline{A}$ bhīrī Mk's account is far from satisfactory. All that he says is that the said Vibhāṣā is exactly like  $\widehat{S}$ ābarī with this exception that the former has ia and ua for  $ktv\bar{a}$  and with this much peculiarity it is not so much deviated from  $\widehat{S}$ ābarī. Pu knows no  $\overline{A}$ bhīrī. Rt supplies us with some more information about this dialect. He says that in the word  $K\bar{i}caka$ 

<sup>74.</sup> Rt while distinguishing Ap from Vibhāṣā says that although the dialects such as Sakāraka, Audra, Drāvida etc. partake of the nature of Ap,, if they are employed in stage plays and such other works they are not to be considered as such, PK II. 3. 31.

<sup>75.</sup> Kṛṣṇa Miśra puts Mg on the lips of the letter-bearer who belongs to Orissa. See *Prabodhacandrodaya*, II. This work is the earliest extant record of presenting a character belonging to Orissa.

<sup>76.</sup> Dr. M. M. Ghosh translates here as the 'latter' which is faulty. See PK, p. 138.

<sup>77.</sup> Mss and B read  $n\bar{a}$  (na in G) tyapabhramsah which is not clear. For further elucidation see footnote under XV. 10.

the final  $k\alpha$  becomes o and that the  $c\alpha$  in the middle of the word is elided. Then he cites an example from an unknown dramatic work:

एएहि ले कीअअ कीअअ मं पेश्व ति भीमेण हओ व्ख कीओ। II. 3. 24 'Kīcaka was slain by Bhīma (disguised as Draupadī who cried): come Kīcaka, Kīcaka, look at me '.

According to him the initial a of aranya is not elided in this dialect and l is sometimes substituted for d and r. Then the most important peculiarity of this dialect given by him is that the nom. sing. of a bases always ends in o (unlike e or i in Mg.). This must be viewed as a significant departure from the group of dialects owing their origin to Mg. 18 As for other inforuration regarding this dialect we learn that the words bhattārakah, yathā and tathā become bhatto, jidha and tidha respectively. Also the vocative sing. of a-stems generally ends in  $\bar{a}$  in this dialect<sup>79</sup>. As the first verse of Rt indicates, the author had consulted some earlier authorities in this respect. Unfortunately we have no such information regarding the dialect from sources other than Mk and Rt. Both of them do not inform us as to who should speak this in a play. According to Bh. either Abhīrī or Śābarī is to be assigned to herdsmen who live on cows, horses, goats, sheep or camels (XVII. 55). Viśvanātha tells almost the same thing with a little difference. 80 Bh's theory of using Abhiri

<sup>78.</sup> Śābari too has both e and i in nom. sing. as in Mg (Mk XV. 3).

<sup>79.</sup> In Mg ā in voc. is derogatory while in Sābarī it is honorifie. This has been pointed out earlier.

<sup>80.</sup>  $\bar{a}bh\bar{\imath}resu$   $tath\bar{a}bh\bar{\imath}r\bar{\imath}-$  SO VI. 168. Here the author does not consider  $\bar{A}bh\bar{\imath}r\bar{\imath}$  to be used alternatively with Sabari and limits the dialect to cowherds alone.

alternatively with Śābarī would, however, confirm the view of Mk who draws a little demarcation between the two dialects. It would have been all the more better on his part to include Ābhīrī under Śābarī as he has done in case of Audrī. Of course the account of Rt regarding Ābhīrī compells us to admit a separate existence of this dialect But Mk, on the other hand, having given an individual status to this has done very little to convince the reader.

In all probability  $\overline{A}$ bhīras, though originally an invading race, were a mixed tribe; and the language they used was  $\overline{A}$ bhīrī which was akin to Sābarī and a subdialect of Mg. Their language was chosen by dramatists as a suitable idiom of herdsmen who were the characters of certain plays. The example given by Rt regarding this dialect probably refers to a drama in which cowherds talk of the murder of Kīcaka by Bhīma. These cowherds must have served under the king Virāṭa, who we know, possessed a large number of cows and under whom the five Pāṇḍavas took shelter incognito in the thirteenth year of their exile (vide Virāṭaparva of Mahābhārata).

39. The last but not the least is the Tākkī Vibhāṣā which according to both Pu and Mk is the language of the Takka country. Again both Mk and Rt tell us that this is used in a play by gamblers, knaves

<sup>81.</sup> For the meaning of Ābhīra see Monier Williams Skt. Eng. Dic. p. 145; also MS X. 15. Ābhīri is again identified with Ap, see Intro. to Bhavisattakaha- H. Jacobi, pp. 53-81. Namīsādhu remarks about Ābhiri as follows:

तथा प्राकृतमेवापभ्रंशः। स चान्यैरुपनागराभीरयाम्यत्वभेदेन त्रिधोक्तस्तान्निरसनार्थमुक्तम्।
Also आभीरभाषापभ्रंशस्था क्वचिन्मागध्यामिषे दृश्यते।

and merchants. 32 All the three authorities agree in defining it as the mixture of Skt and S. The most significant information supplied by both of them is that Tākkī is the same as Drāvidī. Mk further tells us that Tākkī is liked very much especially by the Drāvidas (XVI. 2). Rt however, recognises another variety of Tākkī which is infected by Drāvida, but all the same has no special characteristics (II. 3. 37). Now the identification of Tākkī with Drāvidī amounts to the fact that Takkī besides being the language of Takka country was carried to South India probably through the travellers and merchants where it had gained much popularity on account of its mostly Sanskritised vocabulary83 Another fact which accounts for this but not noticed by GRIERSON seems to be its Apabhramsa-like nature. fact as Pu and Mk inform us, according to Hariscandra, Tākkī is to be taken as an Apabhramsa but not as a Herein lies another clue towards understanding why this is especially liked by Drāvidas or the people of South India. Now in Takkī we mostly get u termination in nom. sing. which again is similar to the characteristic of South Indian languages.84 The pre-

<sup>82.</sup> Mk quotes a verse from some unknown source (XVI.1) in this connection.

<sup>83.</sup> See Ap according to Mk and Dhakkī Pkt, JRAS, 1913, pp. 875 ff, also The Pkt vibhāṣās, JRAS. 1918, pp. 489 ff.

<sup>84.</sup> For u termination in South Indian languages see Comp. Gr. of Dravidian langs, CALDWELL. Of, a Telugu stanza which is purely Sanskritic and has endings du and mu comparable to u of Tākki –

अटसनिकाञ्चन भूमिसुरुडु भम्बर चुम्बिशिररझरिपटलमुहर्मुहुर्छुटदभङ्गकलापिकलाप-जालम्

I am thankful to my former colleague Mr J. J. Mohan Rao, now Reader in Political Science who pointed out this stanza to me.

ponderance of the vowel u together with predominance of Skt on this dialect made it distinct from other Vibhāṣās and made it popular among the South Indians.

As will be seen from the foregoing discussion, we have a clear-cut division of Vibhāṣās falling under two categories. The first category constitutes dialects which are degradations of Mg to a greater degree while the second consists of Ṭākkī alone which is a degradation of Skt and Ś with Ap domination. We shall see further on that Ṭākkī was a kind of Ap dialect or was almost akin to Ap.

- V Vibhāṣā as a Division of Prākrit and its Difference from Apabhramśa.
- 40. The meaning of the word Vibhāṣā has been a much disputed point among scholars. So Grierson in his article, I to IV The Prakrit Vibhāṣās has discussed the implication of this word from various aspects. He based his article mostly on PS and Rt's PK. Pu's work was not avilable to him by then. Now since we have excellent editions of both Pu's and Rt's grammars with us, we can enlighten further on Vibhāṣā. Grierson's observations can be resolved into following points:—
  - (i) Vibhāṣā is a form of Pkt in which the rules of the standard or of some other dielect are applied or not at option.
  - ( ii ) Vibhāṣā may mean a base language (  $vi ext{-}bhar{a}$ ṣ $ar{a}$  )
  - (iii) It may also mean a minor bhāṣā ( vi-bhāṣā ).
- (iv) Vibhāṣā is a corruption either downgrade or upgrade of one or more standard Pkt dialects, which is

<sup>85</sup> Fr G. V. TAGARE means an uncultured dialect by the term Vibhāṣā used in NŚ XVII 48 and identifies it with Ap. See HGA, p. 7

Pra. F

used only in stage plays, and is there allotted to special characters whatever locality they may belong to.

It will be seen that Pu regards Vibhāṣā as subdialect or as deviations of certain standard dialect.86 Except in the case of Sākārī he does not inform us as to which Vibhāṣā should be spoken by whom in stage This is significant in as much as it indicates that Vibhāṣās were not merely confined to particular characters in a play, but they were once in vogue as regional dialects. In fact as the names indicate and as we have seen in case of Śākārī, Śābarī, Cāṇḍālī, Ābhīrī and Tākkī, they refer to dialects of particular groups of people in particular areas. So is the case of  $bh\bar{a}$ s $\bar{a}$  such as M, S, Prācyā, Avantī and Mg.87 As we have seen under this latter group the bhāṣās except M (which is specified for lyrical poems as well as for songs in a play) have been treated by Mk as being assigned to particular characters in stage play. From this we can safely conclude that not only Vibhāṣās but also Bhāṣās are to be taken as charcter dialects. But for that their currency in the society at a particular stage should not be lost sight of. The dialects of bhāṣā group once spoken were stereotyped by Pkt grammarians with the result that what we understand by M, S, Mg etc. is no more than those represented in Pkt literature and in the Pkt portion of the Skt dramas. Similar was the fact of the dialects coming under the Vibhāṣā group. That originally they represented regional dialects is borne

<sup>86.</sup> Observe the following Süs. of Pu regarding the so-called Vibhāṣās XIII 1, XV 1, XVI. 1. and XX. 1.

<sup>87.</sup> The portion  $n\bar{a}take\ smrt\bar{a}$  or  $n\bar{a}tak\bar{a}sray\bar{a}$  should be taken collectively to apply to both  $bh\bar{a}s\bar{a}$  and  $vibh\bar{a}s\bar{a}$  as enumerted by Bh, to be used in a stage play.

out by the term Vibhāṣā which stood side by side as subdialects in corrupt form as the interpretation would justify. So if we understand by M, S, Mg etc. of dramas certain Pkt dialects as once actually spoken in the society, there is no point in confining Vibhāṣās to stage play alone.<sup>83</sup>

41. Now the question arises, how far Vibhāsā differs from Ap. In GRIERSON'S words "the boundary between the two is fluctuating" as is evident from the view of Hariśdandra who treats Tākkī as an Ap but not a Vibhāsā. Mk further adds that Hariscandra would justify his cause by taking Ap too as a character dialect along with the so-called Vibhāṣās.89 Rt expressly declares that though Sākārī, Audrī, Drāvidī etc. attain the nature of Ap, they are not to be taken as such when they are used in stage plays.90 Hariścandra's authority on Ţākkī, however, signifies that Vibhāṣā or Apabhramsa, whatever be it called, Tākkī in its essence was the language of Takka country. A close observation of its peculiarities as given by Pu, Mk and Rt would show that it is akin to Ap which abounds in u. As will be observed from Mk's treatment Ap had its origin in Western India though later on it spread to

<sup>88.</sup> In fact Pu understands Vibhāṣā in the same sense as he understands Bhāṣā and identifies the same with ordinary Pkt; cf. Hariścandras tv imām takkabhāṣām apabkramśam icchati na prākṛtam- PA XVI. 10.

<sup>89.</sup> See PS XVI. 2, cf. Pu XVI. 10.

<sup>90.</sup> The verse runs thus:-

शकारकौड्द्राविडाादिवाचोऽपश्रंशतां यद्यपि संश्रयन्ति ।

स्यान्नाटकारौ यदि संप्रयोगो नैता अपभ्रंशतया तथेष्टाः ॥

With this compare the remarks of Pr who treats Sakari as an Ap :- अवभंशपाठकेषु शाकारीभाषापाठको राष्ट्रियः। Intro. Mr.

most parts of the country. Takka was situated in Western India. So Ṭākkī was essentially an Ap which later on must have been taken as a character dialect owing perhaps to its spread through the agency of gamblers, merchants and baser people (cf. Mk XVI. 1). Thus Ṭākkī should be viewed as distinct from other Vibhāṣās, for they have the influence of Ap on them whereas Ṭākkī is almost identical with Ap. This point wiil be further elucidated while dealing with Ṭakka as a division of Ap.

VI Three Main Varieties of Apabhramsa.

42. Now coming to Ap we see that Mk recognises three principal kinds of the same. He treats them in Pādas XVII and XVIII of his grammar; they are Nāgara, Vrācada and Upanāgara. The unnamed author whom he quotes in the introduction to his work mentions 27 kinds of Ap. Mk accepts only three of them as noted above and rejects the rest on account of their slight difference (sūkṣmabhedatvāt, see Intro. 7). He includes the rest, as will be seen later on, under these three principal kinds of Ap. Of these three again he gives first place to Nagara which he discusses in detail. He derives Vrācada from Nāgara and specifies some of its peculiarities. Then he disposes of Upanāgara by defining it as the mixture of the said two. He then proceeds to note their peculiarities in brief but these are of so minor importance that they do not deserve recognition of their independent status.

<sup>91.</sup> Bh recognises such a dialect even though he does not mention the name of Ap while classifying different kinds of Pkt and localises it round about Himavat, Sindhu and Sauvira:—

हिमवित्सन्धुसौबीरान्ये च देशाः समाश्रिताः । उकारबहुलां तज्ज्ञास्तेषु भाषां प्रयोजयत् ॥ NS, XVII, 60.

Among the other grammarians of Eastern School Pu, Kī and Rt discuss the above three varieties in their grammars. Vr knows no Ap dialect. Kī names Vrācaḍa as Vrācaṭa and what he says about the Nāgara and Upanāgara varieties of Ap is not clear (V. 71). He probably means that Nāgara is to be employed in dramatic works like Rāsaka<sup>92</sup> while Upanāgara which is a mixture of Pkt and Nāgara (*Prākṛṭamisraḥ*) in the songs (gāthādau). He treats the Ap, however, in a general way like Hc and his followers.<sup>93</sup> Caṇḍa's treatment of Ap is too insufficient to give us a correct picture of this dialect (See CD III. 37).

43. Grierson has rightly pointed out that Mk's treatment of Ap closely resembles much of He's. He's Ap is based solely on S pkt as is evident from his sū:— Saurasenīvat (IV. 6) which is comparable to a similar treatment of Mk regarding Nāgara which is regarded as the standard Ap dialect, viz., नागरं त महाराष्ट्रीशोरसेन्योः प्रतिष्ठितम् (XVII. 1).

The chapter dealing with Nāgara in Mk's work is divided into three sections. First section deals with samkīrṇa-vidhi (miscellaneous), the second subvidhi (declension) and the last tinvidhi (conjugation). The following are some of the important features of Nāgara in respect of the sections as mentioned against each.

Samkirnavidhi:- k, kh, t and th become optionally g, gh, d and dh respectively. The letter y becomes r in words like  $vy\bar{a}sa$ , lengthening and shortening of

<sup>92</sup> For the difinition of Rasaka see SD VI, 288-290.

<sup>93.</sup> Even though He treats Ap as a uniform language, his certain rules indicate that he is dealing with several dialects coming under Ap class. (Grammatik 28)

vowels, elision of declensional terminations, and irregularity of gender and endings are admissible especially for the sake of metrical advantage. Pleonastic affix- $d\bar{a}$  in masculine and neuter genders,  $-d\bar{\imath}$  in feminine only and -du in all genders are allowed.

Sub-vidhi:— In the nom, and acc. sings generally the suffix u is added and sometimes the addition of ho and  $\bar{\imath}$  in case of pleonastic ka are also seen. In nom, mas, sing, the said u is replaced by o; ho is the suffix in nom, pl.; e is the suffix of the inst. sing, and ena if words end in i or u. Instr. pl. and loc. pl. have him as their suffix but ehim in case of words ending in i and u in inst. pl. only. The suffix of abl. sing, is he and ho and those of abl. pl. are ham and hum. Loc. sing, ends in e and gen. sing, in  $\bar{a}ho$ ,  $\bar{a}ha$ ,  $\bar{a}su$ ,  $\bar{a}ham$  and  $\bar{a}hum$ . The nom, and acc. sings, of etad and etad and etad and etad while the nom, sing, of etad is either etad is either etad in nom, pl.; the word etad becomes etad in nom, sing, and etam in nom, pl.; the word etam in nom, sing, and etam in nom, pl.; the

Tin-vidhi:- Only parasmaipada is allowed in Ap. First person pl. becomes hum. The verbs kr, vad, grah become kar, bolla, gunha respectively.

Mk as well as Rt derive Vrācada from Nāgara and call it the dialect of Sindhu region. Mk gives the following peculiarities of Vrācada:

s and s become s; y is prefixed to c and j. The original r and r are retained in words excepting bhrtya and other words specified. Initial t, d become t, d respectively.

khadga > khandu and  $bh\bar{u} > bho$  provided pra and the like are not prefixed to it. Vrs and  $br\bar{u}$  become vah and bro respectively. As would appear from above,.

Vrācada resembles Māgadhī dialect in many respects. It can better be called as a form of Māgadhī Ap.

44. As for Upanāgara, Mk as well as Pu call it the result of the admixture of Nāgara and Vrācaḍa. While Rt's definition regarding Nāgara is in agreement with that of Mk, his definition of Upanāgara is somewhat different. He seems to derivs Upanāgara solely from Skt and says that there is said to be very close affinity between the two languages. 44

In respect of Nāgara Ap., Mk draws most of his examples from *Prākṛtapingala* and a few more from unknown sources. His citation with regard to Upanāgara Ap., even of unknown source, is very interesting. According to my reconstuction the said citation runs thus:-

वरिशइ मेह छन्न करिअ दूरशद्दावट्ट।

दूरे शामी अमिअगुण एरिशमीश पअड ॥

"The cloud covering (the sky) and rumbling afar repeatedly is raining. (My) husband (endowed) with virtues beyond measure is far away: such indeed is the will of God."

The retention of palatal  $\pm$  in the above passage may be attributed to the peculiarities of Vrācaḍa, while the elision of inflectional endings in words like meha, channa, avaṭṭa, guṇa, paaṭṭa and the loc. e in dūre may be attributed to those of Nāgara Ap. Thus Mk's definition about Upanāgara is justified. Moreover, if the interpretation of the passage be correct the saṃdhi between erisam and īsa is here significant and the lang-

<sup>94.</sup> उपनागरमत्र संस्कृतादुभयोराहुरनन्तरोक्तयः, PK. III. 2. 5.

uage in general has got much affinity with Skt. In that case Rt's definition about Uprnāgara as owing its origin to Skt on account of bearing close resemblance is justified.

45. After disposing of Upanāgara in the way mentioned above, Mk proceeds to deal with the rest of the so-called Ap dialects which, according to him, do not deserve independent recognition and, which, therefore, he includes under the main varieties of Ap. He refutes the contention of his opponent by the latter's own words and substantiates his point of argument by saying that there is no justification in recognising them individually when we see that if we go on counting such dielects on the basis of slight difference then thousands of such speeches would crop up. Hence it is wise to know the other varieties, as he puts it, according to the usage in their respective regions.

The peculiarities of twentyone dialects out of the remaining twentyfour have been shown by Mk by way of quoting his opponent. They are 1. Tākka 2. Mālavī 3. Pāňcālī 4. Vaidarbhî 5. Lāṭī 6. Auḍrī 7. Kaikeyī 8. Gauḍī 9. Kauntalī 10. Pāṇḍyā 11. Saiṃhalī 12. Kāliṅgī 13. Prācyā 14. Ābhīrī 15. Kārnāṭī 16. Madhyadeśīyā 17. Gaurjarī 18. Pāścātyā 19. Drāviḍī 20. Vaitālīkī and 21. Kāñcī. This list along with the peculiarities shown of each dialect coming under it is almost identical with Rt's. Pu also

<sup>95.</sup> Of course this type of sandhi is also allowed in Pkt. Cf. आचि वा PS. IV. 23.

<sup>96.</sup> For a comparative study of the list of Aps of both Mk and Rt see Ap acc. to Mk and Dhakki Pkt, by GRIERSON, op, cit. In this connection PISCHEL's remark that Mk understands some south Indian languages under the name of Ap has been refuted by GRIERSON.

gives a similar list along with the peculiarities, but his list is a smaller one. His list of Aps. other than the main three include:

Pāńcāla 2. Vaidarbhī 3. Lāṭī 4. Oḍrī 5. Kaikeyī
 Gauḍī 7. Ṭakka 8. Varvara 9. Kuntala 10. Pāṇḍyā
 Siṅghala.

These three authors seem to have drawn this list from a common source as their accounts show striking similarity with one another. It is, however, clear from the above list that Apabhramsa having originated in a particular area which, as we shall see now, must have been the North West of India, sp.ead almost over all parts of India which indeed gave rise to NIA speeches.

46. It is curious to note that the above list of minor varieties of Apabhramsa as given by Mk includes Takka, Audrī, Abhīri and Drāvidī which we come across as vibhāṣās in the previous chapters of his work. In Ch. XVI Mk considers Tākkī as a Vibhāṣā and not as an Ap and quotes the view of Hariscandra who considers this to be purely an Apbhramsa. It is interesting to know why of all dialects Tākkī was considered as a pure Apbhramsa and not as a Vibhāsā by Hariscandra. What then is the boundary line between Vibhāṣā and Apabhramsa. About Ţākka Ap Mk quotes the view of his predecessor according to which this is to be ascertained from the mixture of Takka dialect, Nagara, Upanāgara etc., i. e., from the language of Ţakka and from the three varieties of standard Apabhramsa: टाकं टक्सभाषानागरोपनागरादिभ्योऽवधारणीयम्. Here Tākka-bhāsā corresponds to Tākki Vibhāṣā which has already been discussed, for, in order to know its full implication we can compare the corresponding rule of Rt which runs thus :-

टाक्की पुरा निगदिता सञ्ज या विभाषा सा नागरादिभिरिप त्रिभिरिन्वता चेत्। तामेव टक्कविषये निगदन्ति टाक्का-पभ्रंशमत्र तदुदाहरणं गेवष्यम्॥ Rt. III. 2. 6

Comparing the rules as quoted above regarding Ţākka Ap we see that Ţakka-bhāṣā of the former corresponds to Tākhī Vibhāṣā of the latter. That Vibhāsā was somewhat a spoken dialect and was not merely confined to certain characters in a play is clear from this-a point which we have already discussed before. Now Tākkī Vibhāṣā, as we have seen, has close resemblance with standard Apabhramsa and to distinguish it from so-called Tākka Ap. probably signifies that Tākkī Vibhāṣā was confined to a limited region of Takka whereas Takka Ap carrying larger peculiarities in it. was in vogue in considerable part of Northwest India. including Takka country. From Rājasekhara we learn that even by his time people of Takka, Maru (modern Marwar) and Bhādānaka were found of using language with an admixture of Ap.97

47. Now remain Audrī, Ābhīrī and Drāvidī in the list, of which we have learnt something in Vibhāṣā section. Mk includes Audrī Vibhāṣā under Śābarī, and as we have seen, the Audrī Vibhāṣā too had the influence of Ap in it. Now as regards Audrī Ap, Mk says that it abounds in i and u sounds (cf. Pu & Rt). The Audrī Vibhāṣā too seems to have such characteristics (cf. Mk's illustration). Relating to Ābhīrī Vibhāṣā Mk's rule is not clear, <sup>98</sup> and Rt informs that one of its

<sup>97.</sup> सापभंशप्रयोगाः सकलमरुभुवष्टकमादानकाश्च, KVM. p. 51.

<sup>98.</sup> Mk says that  $\bar{A}$  bhīrī has for its absolutives ia and ua is also applicable to Apabhramśa (?). cf. KĪ V, 74-76.

peculiarities was to use bhatta in place of bhattaraka. Now about the  $\overline{A}bh\overline{i}r\overline{i}$  Ap both of them inform us that it was full of the word bhatta (bhattaka acc. to Rt). The Drāvid $\overline{i}$  Ap according to Mk differs only in the change of r (in the change of l acc. to Rt) in words. Pu takes no notice of such Ap or Vibhāṣā in his grammar. Further we have seen that both Mk and Rt equate Drāvid $\overline{i}$  with  $\overline{l}$ ākk $\overline{i}$  Vibhāṣā.

48. The above analysis is very interesting in giving us a significant clue to understand the boundary line between Vibhāṣā and the minor Ap dialects. We have seen while dealing with Vibhāṣā that the so-called Audrī and Abhīrī Vibhāṣās were more or less variations of Magadhi speech. Here in Ap section we gather that there were also Apabhramsa dialects of the same name which bore at the same time great affinity with the corresponding Vibhāṣās. Thus a particular Vibhāṣā though originally differing from its corresponding Apabhramsa must have been later on identified with it-afact which is also attested by orthodox rhetoricians. Dandin considers the dialect group of Abhīra etc. as Apabhrmsa and Laksmidhara corroborates his view. Prthvidhara includes Vibhāṣā of NŚ under the general class Even the speeches of Sakāra and other low characters of Mrcchakatika have traces of Ap in them ( see Grammatik, 24 ).

<sup>99.</sup> Cf. i) आभीरादिगिरः काव्येष्वपश्चंश इति स्मृताः - KD I. 36.

ii ) अपन्नशस्तु भाषा स्यादाभीरादिागरां चयः —LK, Intro. 31.

iii) Vide Pr's Comm. on Mr.; GRIERSON has not accounted for this appellation of Vibhāṣā and Ap made by Pr.

iv) For ascertaining the connecting link between Abhīri and Ap see Intro. to Bhavisattakaha, by H. Jacobi, pp 53-81. Also see Abhīrī and Ap. by G. V. Tagabe, ABORI, XXIII. pp. 1.3-67.

Out of the three varieties of principal Apabhramsa Mk like Rt locates Vrācada in Sindhu region. Pu and KI are silent about it. None of these authors locates the other two varieties of Ap. Attempt has scarcely been made in this line to know the location of these two types. Nor the exact meaning of Nagara and Upanagara has been ascertained. GRIERSON has tried to know the significance as well as the localities of these two Aps. He tries to find out a relationship among the Nāgara Ap, the Nāgara Brāhmanas and the Nāgarī script. He lays down two possibilities of the meaning of the word Nagara; either it may mean 'cultivated' or the Ap spoken in the Nagara country which he says, may refer to Gujarat. As for Upanagara he assumes the locality near (upa) Gujarat, i.e. in eastern Rajputana and the southern Punjab. 100 Now let us see if we can throw some further light on the matter.

Though the word Apabhrmáa in the sense of dialect came late (as late as 600 A. D.), its traits in Pkt go back to much earlier date. We have seen how Bh. recognises the use of peculiarities akin to Ap in the language in certain parts of India, and he actually cites some passages exactly resembling Ap in NŠ. Kālidāsa's use of Ap in his Vikramorvasīyam is well known. Thus the origin of Ap may go back to a period as early as the time of Kālidāsa, if not earlier.

# VIII The Nāgara Apabhraṃśa

49. We have historical evidence to show that India was ruled by a powerful dynasty called Nāga dynasty during the period from the second century to

<sup>100.</sup> See Ap acc. to Mk and Dhakki Pkt, op, cit.

<sup>101.</sup> See HGA, pp. 1-20.

the third century A. D. We are again told that the Nāga Government was a federation consisting of three monarchical Nāga families one of which, was called Ṭākavaṃśa. This family with another named the Yadu vaṃśa had migrated from the Ṭākka deśa. The Nāga emperors are said to have defeated the foreign invaders like Kushans and Ābhīras. They were the pioneers of Hinduism and fostered republics through a considerable portion of North India and even extended their sway into the Central Provinces. 102

As we have seen earlier Tākka was an Apbhramśa and Rājaśekhara says that the Takkas and people of Maru used Ap idioms. To correspond to this statement we have now seen that the Nāga family had a Takkavamśa, which means that the family came from Takka deśa. It will now be clear that they must have used Ap as their mother tongue and brought the same to the lands they occupied where it must have been patronised by them.

The word Nāgara in the sense of Ap dialect might perhaps be connected with the word Nāga and is a vernacular form denoting a derivative from that word. It has nothing to do with the word Nagara (city), though in modern times Nāgara has been a popular term to denote the sense of civilized, cultured, literary etc. by connecting it with the former. The word Nāgara owing primarily its origin to Nāga dynasty, as we assume it now in relation to Ap, and being a vernacular form originally was later on given a Skt colouring with the

<sup>102.</sup> For an elaborate description of the Nāga empire and its achievements see India under the Nāga Dynasty by K. P. JAYASWAL, JBORS, 1933, pp. 1-61.

result that its original etymology was forgotten. The word also equally applies to Nāgara style, Nāgara Brāhmaṇas and above all the Nāgara script. 103

The term Nāgara primarily relating to Nāga kings might have received a permanent and wide use afterwards on account of the latter's great popularity as patrons of the Hindu nation. Thus Nāgara came to be applied to the standard Apabhraṃśa speech that was imported to a large portion of India from the North West which in all probability was its original home. The Nāga kings had their origin in North West India, so too the standard Apabhraṃśa, i.e., Nāgara had its origin in the North West.

The information of Bh. regarding the use of the dialect akin to AP, points to the North Western region. So also Rājaśekhara in two of his verses locates the use of Ap. in North Western part of India. The unmistakable points of contact between Gujarati and the Standard Apabhraṃśa lead to the same conclusion. Mk also informs us that both Ṭākka and Gaurjarī Apabhraṃśas were full of Sanskritised vocabulary-a fact which is borne out by the familiarity of Ap speakers with the Saurasenī dialect consequent upon the spread of Nāga empire over the Mathurā, i.e., Sūrasena region.

Thus the standard Ap might have been designated as Nāgara during or just after the domination of Nāgas,

<sup>103.</sup> For similar use of Karkota Nāgara, vesara, gatthara etc. all having -ra as their affix. see op. cit, p. 56.

<sup>104.</sup> सापश्रंशप्रयोगाः सकलमरुभुवष्टकभादानकाश्च । ibid, p. 51. सुराष्ट्रभवनाद्या थे पठन्त्यर्पितसाष्टवम् । VII. अपश्रंशवदंशानि ते संस्कृतवचांस्यि॥ KVM p. 33.

- i. e., circa 300-400 A. D. The term Upanāgara most probably applies to that type of Ap which was a sort of subdialect to the standard Nāgara,  $^{105}$  or it might mean the dialect which was spoken in the area near (-upa) that area round which Nāgara Ap was spoken.
- 50. Lastly, this may be mentioned that though Ap was viewed as a language of inferior quality, it received great recognition in later times, so much so that it spread almost in all parts of India including North and South, East and West and even beyond these, i. e., Cylon 106 and enormous literature was writen in this dialect which is very well preserved. This is not the case with other Prākrits. The Jainas were great lover of Ap. The fact that Vr does not recognise this dialect is perhaps due to the inferior status of Ap in his time when, in all probability, it was not given a literary status. Vr was concerned with the literary speech and so he was content to exclude Ap from his grammar. Quite different was the condition of Ap in later times while it was viewed as the language of the learned and fit to be used in great Kāvyas. This is proved not only from the statements of rhetoricians but also from those of grammarians including Pu, Mk and Rt. 107 More works in Ap, however, still

<sup>105.</sup> Cf. similar expression, viz., upabhāṣā by the side of bhāṣā, upagraha by the side of graha, upapurāṇa by the side of purāṇa, upāṅga by the side of aṅga and so on.

<sup>106</sup> The list of twentyseven Ap. varieties as given by Mk covers almost all parts of India. G. V. TAGARE classifies Ap in three major heads, i. e., Southern Ap, Western Ap. & Eastern Ap. See HGA., p. 15

<sup>107.</sup> i) रोषं शिष्टप्रयोगात्। Pu XVII. 90.

ii ) शेषं शिष्टप्रयोगतः। Mk XV11. 78.

iii ) तत्रीदाहरणं पुरातनकवेः काव्येषु बोध्यं बुधैः। Rt. III. 1.31.

await discovery which would reveal many more facts relating to this dialect.

VIII The Three Main Varietes of Paiśācī.

Mārkandeya's difference from Rāmaśarman.

51. We now proceed to deal with the fourth category of Prākrit, which according to Mk is known by the name of Paiśācī and is discussed in the last two chapters, i. e., the nineteenth and the twentieth of his grammar. Much discussion has been carried on over the real location and connotation of Paiśācī and yet it still remains an open question. 108

Mk divides Paiśācī mainly into three types, i.e., i) Kekaya ii) Śaurasena and iii) Pāñcāla. In his introduction, as we have seen, he quotes his opponents' view according to which there are eleven kinds of Paiśācī. They are i) Kāñcīdeśīya ii) Pāṇḍya iii) Pāñcāla iv) Gauḍa v) Māgadha vi) Vrācaḍa vii) Dākṣiṇātya viii) Śaurasena ix) Kaikeya x) Śābara and xi) Drāviḍa. Mk rejects all others excepting the three as mentioned above on the ground that these three are

<sup>108.</sup> The following are the important articles relating to Paiśācī:-

i) The Home of Paiśācī by Sten Konow, ZDMG,
 LXIV (1910) p. 114 ff.

ii) Paisācī, Pisāacs and modern Pisāca, by GRIERSON,
 ZDMG LXVI (1912).

iii) Eastern School of Prakrit Grammarians and Paisācī by Grierson, AMSJV, vol III, pt II, p. 191ff.

iv) Paisācī languays and literature by A. N. UPADHYE, ABORI, XXI, p. 1-37.

v) The Home of Literary Pali by GRIERSON, BCV. 1917, p. 117ff.

Nāgara109, i. e., cultured or literary and other minor varieties are to be determined by local uses (apare lokatah avadhāraņāt). In a similar way Pu recognises the above three varieties of Paisacika and says after treating the first two that others beginning with Pañcāla etc. are to be known from local uses (  $Par{a} n car{a} l ar{a} dayar{a} h$ svalpabhedā lokatah). It is to be noted here that Rt who is almost in agreement with Pu and Mk in respect of other dialects, strangely differs from them in respect of Paiśācī. According to him Paiśācika dialects fall into two broad divisions, viz., i) Suddha (pure) and Samkīrna (mixed). The Śuddha class includes seven varieties.110 Among the first seven Suddha varieties, he recognised i) Kaikeya ii) Saurasena iii) Pāncāla iv ) Gauda v ) Māgadha vi ) Vrācada and vii ) one more minor variety which is not named but recognised by some owing to the differentiation in regard to the letters.

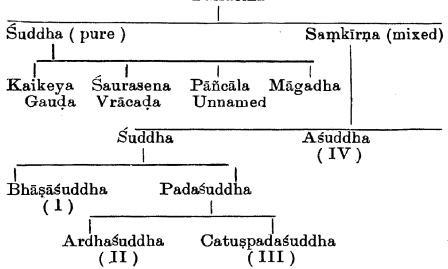
Describing the Saṃkīrṇa Paiśācika he divides it into two main classes: i) Śuddha and ii) Aśuddha. Of these again Śuddha according to him falls into two classes: i) Bhāṣāśuddha and ii) Padaśuddha, while Padaśuddha itself is divided into two types, i.e., Ardhaśuddha (half pure) ii) Catuṣpadaśuddha (pure in respect of the four feet).

<sup>109.</sup> Here the connotation of nāgara as applied to certain Paišācī dealects probably differs from nāgara in Nāgara Ap, which we have seen, presunably refers to Nāga dynasty. But GRIERSON supposes otherwise.

<sup>110.</sup> See Rt. III 1.1. Grierson hās 'caska' instead of 'catuṣka' and hence his confusion, see 'The Home of Literary Pali' See also-Grammatik p. 27.

Prà. G

## Paiśācī according to Rāmaśarman Paiśācika



After this division Rt illustrates some of these types. As the above list of Paiśācī given by him will show, the first division, i.e., Suddha includes seven types of dialects, six of which, are common with those of eleven given by Mk. It is also interesting to note that the number of Paiśācī dialects as given by Mk coincides with that of Rt both being eleven and yet they have divided the same from two different angles. The second division of Paiśācī as described by Rt deals with 'polyglot tours de force' in which Paiśācī or some other Prākrit form of speech is mixed mostly with Sanskrit excepting the Bhāṣāśuddha of course, which must be composed of one and only language. The

<sup>111.</sup> This Saṃkīrṇa type pertains to rhetoric and is on the line of Bhoja's SK, see II, 17. Yet it is difficult to understand why Rt includes Bhāṣāśuddha which is purely in one language under Saṃkīrṇa, i. e., mixed.

datter division, in spite of dealing with Paiśācī dialect partly in connection with employing it in mixture with other language has the least concern with the jurisdiction of grammar and as a matter of fact comes wholly under the purview of poetics and yet it is difficult to understand why Rāmaśarman alone of all Prākrit grammarians deals with such a topic in his grammar. Grierson's contention that the two terms Paiśācika and Paiśācī are not exactly convertible and that the Paiśācikam (in neuter gender) of Rt is meant to include two types of the same name distinct from each other as noted above is not convincing, for Pu and Mk use the same term and yet do not include the second variety in their grammar.

52. Rt, however, notes some of the peculiarities of minor Paiśācī dialects apart from the principal three which neither Pu nor Mk takes notice of. Of Gauda Paiśācī he says that either r or l may be used for r in it. Of Māgadha Paiśācī he says that when the language originates among the people of Magadha it is regarded as the Paiśācika called Magadha. Of Vrācada Paiśācī he notes that it has the admixture of such words. He then concludes such minor varieties by saying that another authority recognises a Paiśācī, owing to a differentiation in regard to palatal s and that too is a minor difference (sūkṣmabheda), and thus, there does not appear to be any possibility of differentiation any more than of differentiating between the sweetness of molasses and that of sugar. 112

It is to be noted here that Rt does not distinguish Kekaya, Śaurasena and Pāñcāla Paiśācī dialects as the

<sup>112.</sup> See Bt III. 3, 11-13.

principal ones as Mk has done, but he treats them one by one on the first hand and then deals with other varieties. Pu does not even take notice of the other varieties excepting the only three as given by Mk. Now let us see what they have to say regarding these three types of Paiśāci. 113

53. Pu, Mk, and Rt agree in deriving Kekaya or Kaikeya (both according to Mk from the admixture of Sanskrit and Saurasenī) Mk and Rt agree in hardening the sonant mutes everywhere, i. e., the third and fourth letters of a class are changed to the first and second of the same class respectively. Pu restricts this feature only to non-conjunct words. Then all of them agree in reducing s and s to s; n to n; rya to ria (the long vowel preceding rya becomes optionally short according to Mk) ny to  $j\tilde{n}$ , ny to  $\tilde{n}\tilde{n}$  as well as in anaptyxis in case of certain conjuncts including peculiar forms of certain words, viz. pakṣma, sūkṣma -pakhama, sukhama; prthivī -prthumī (prthunī according to Mk) vismaya > pisumaa; kiha (kihaka according to Pu.); hrdaya>hitapaka; iva < piva; kvacit > kupaci; tirasca > tiriam; bhu->ho, huva;yūyam > vayam, tupphe, apphe (the last three features are recorded by Pu. alone). prathama > prthuma (noted by Rt and Mk), kasta, snāna > kasata, sanāna.

In inst., abl., gen. and loc. sing.  $r\bar{a}jan$  becomes ' $r\bar{a}c\bar{a}$ '. The affix for the gerund  $ktv\bar{a}$  is  $-t\bar{u}nam$ .

<sup>113.</sup> Mk. quotes kupaci pisālam (XIX.9.) = kvacit višālam, but kvacit pišācam according to Grierson is not acceptable. Mk remarks that it occurs in Brhatkathā. Grierson's contention that Mk had the text before him when he wrote his grammar is not convincing. The quotation might have been handed down to Mk traditionally or from some predecessor.

As for Saurasena Paisācī the following are the main features as noted by the three authorities.

s, s, > s; r > l; ks > sk (cch according to Mk);cch> sc (noted only by Pu); tth > st sccording to Pu; Rt records that in word atthi, tth remains unchanged; Mk prefixes s to tt and tth; st > st in case of stha according to Mk, Rt enjoins tth > nth; Pu takes it unchanged.

piba > pia (Mk does not note this) kṛta mṛta gata > kaḍa, maḍa, gaḍa; adhunā > ahuṇā but ahuṇī according to Mk and Rt.

As for the nom. and acc. sing. Pu prescribes the termination o, am respectively and also the elision (luk). But both Mk and Rt add the -e termination to nom. and optionally to the acc., the other affix being am in case of the latter.

Mk prefixes y to c class as in Mg. Rt has nothing corresponding to this rule whereas Pu notes that c-class is pronounced as clear palatal ( $vyaktat\bar{a}lavyah$ , of spa- $stat\bar{a}$  in Vr. XI. 5). Lastly Mk remarks that this Paiśācī in other respects is like Prākrit, i. e., Mahārāṣtri but according to some it is optionally like Māgadhī (XX. 13). Pu and Rt have nothing corresponding to this rule. All of them agree as to the peculiarity of Pāñcāla Paiśācī, which differs only in the inversion of r and l.

54. As will appear from the above, the Saurasena Priśācika has nothing to do with Saurasenī and can be best called as a local variety of Māgadhī. It bears close affinity with Mg and that too in respect of significant peculiarities of Mg. Mk has clearly recognised its Mg character (XX. 13) and his particle tu in XX. 1 is perhaps meant to suggest that though it is called Saura-

sena Paisācī it has nothing to do with Śaurasenī, rather it has much to do with Māgadhī. We can take it as a Paisācī dialect spoken in Śūrasena country (cf. atha-Śaurasenī Paisācikī, intro. XX. 1)

To take Pāncāla as a separate variety of Paiśācī is something unusual with Mk, for it differs only on the point of the inversion of r and l. Similar is the characteristic of Bāhlīkī and Mk refuses to give it separate recognition for its negligible difference from Āvantī; and he argues that even Sanskrit allows oneness of r and l, so Bāhlīkī is to be included in Āvantī. In other words the former is the same as the latter. For the same reason he ought to have included Pāncāla Paiśācī in the main variety. Pu seems to treat Pāncāla etc. as minor verieties of Paiśācī which can be best known, as he adds, from the local use (cf. Pu. xx. 13)

- IX Paisācī according to Vararuci, Hemacandra and their followers.
- 55. Vararuci, treats Paiśācī in a general way and knows no classification as discussed above. He also differs in some respects from the foregoing grammarians. As for example, he limits the change of the third and the fourth letters of a class to the first and second only to such as are found in non-conjunct and intervocalic form. He changes  $j\tilde{n}$  and ny to  $\tilde{n}j^{114}$  and hrdaya to hitaaka. Besides, most of the rules found in the grammars of the above three are absent in his grammar. Similar is the approach of  $K\bar{1}$ ; he knows no classification of Paiśācī. Yet he records some exceptional cases which indicate that he is dealing with more

<sup>114.</sup> Possibility of scribal error in this case is not ruled out.

than one such dialect (cf V. 105, 106, 108, 116 etc.). He reduces hrdaya to hitaaka and is in agreement with Mk and Rt in hardening all sonant mutes except in case of saggo (= Skt. sargah). One of the important peculiarities recorded by him is the change of n and n to l. He also changes n and n optionally to n and does not change n to n. He opines that Paiśācī is like Prākrit in cases other than those recorded by him.

56. Quite different is the treatment of Paiśācī by the grammarians of the Western School. Caṇḍa's information about this dialect is too meagre. He records two or three traits such as change of r and n to l and n and of the third and fourth letters of a class to the first and second letters of the same class respectively and cites some words as examples. Namisādhu' the commentator on Rudraṭa's  $K\bar{a}vy\bar{a}lamk\bar{a}ra$ , who is anterior to Hc, notes some of the important features of this dialect such as retention of dental n alone, change of d to t and retention of  $j\tilde{n}$  and  $\tilde{n}$ , non-elision of intervocalic sonants and hitapaka in place of hrdaya etc.

He and his followers divide Paiśācī into two broad divisions, i. e., Paiśācī proper and Cūlikā Paiśācī. The latter again has two important varieties 116. One of these enjoins the non-change of the third and the fourth letters of a class to the first and second while coming in the beginning and is in agreement with the Paiṣācī of Vr while the other enjoining the change is

<sup>115.</sup> For the significance of 'Cūlikā' see Paišācī Language and Literature by Dr. A. N. UPADHYE, ABORI, XXI p. 1-37.

<sup>116.</sup> See 'Paiśācī and Cūlikā Paiśācī' by GRIERSON, IA, LII, pp. 16-17.

in agreement with that of Mk and Rt. Thus we see three kinds of Paiśācī on the whole. In Paiśācī proper Hc enjoins the retention of t and change of d to t, thus agreeing with what Namisādhu has said about this phenomenon. Apart from this, he gives some more rules as to the characteristics of Paiśācī proper which are completely foreign to the grammars of the Eastern School (cf. IV. 308, 311, 313, 315, 317-322).

57. The foregoing analysis of the treatment of Paiśācī by different grammarians will clearly show that this dialect has undergone so many local variations as are evident from the conflicting views of the grammarians regarding a particular syllable or word. In all probability Paiśāci, though later on equated with Bhūtabhāṣā<sup>117</sup> (= language of goblins) was originally a language of a certain low class people called Piśācas who dwelt in the extreme North-West of India and later on spread to several places as the account of various Paiśācī dialects given by Mk and several Piśāca countries enumerated by Laksmidhara go to suggest. 118 The three lists regarding Paisacī as noted by Mk, Rt and Lk have a common word and that is Kaikeya or Kekaya which points to a North-West origin of the dialect and as such the Kekaya Paiśācī has rightly been treated first evidently on account of being the standard Paisācī by Pu, Mk, and Rt. Rājasekhara's account

<sup>117.</sup> Cf. KD, I. 34. and KVM. p. 51.

<sup>118.</sup> Lk's account on Paisācī:— पिशाचदेशनियतं पैशाचाद्रीतयं भवेत्। पिशाचदेशान्तु रुद्धेरुक्ताः—

पाण्डयकेकयबाह्निक्तिस्निपालकुन्तलाः । सुदेष्णभोजगान्धारहैवकन्नोजनस्तथा ॥ एते पिशाचेदेशाः स्युस्तदेश्यस्तद्कुणो भवेत् । पिशाचजातमथवा पैशाचीद्वयमुच्यते ॥ 29–30

that the people of Avantī, Pāriyātra and Daśapura used to speak Bhūtabhāṣā<sup>119</sup> probably suggests that Paiśācī by his time travalled ro the Vindhya region from its original home through its speakers who must have been an aboriginal and nomad tribe. This fact is also suggested by two other main varieties of Paiśacī i. e. Śaurasena and Pāñcāla which were Paiśacī dialects spoken in Śūrasena and Pāñcāla countries respectively.

The only work which is belived to have been written in Paiśācī is Bṛhatkathā, but it has unfortunately been lost to us generations ago. The way Mk while dealing with Kekaya Paisacl quotes a couple of words as occurring in Brhatkathā is too insufficient to provide us with any clue that he actually had the text before him while he wrote his grammar. 120 His Meagre performance in this respect is enough to show that the quotation he gives was probably learnt by him either from his teacher or was traditionally handed down to him, or may be, the same contained in an earlier work which he came across. Most of the examples of Paisacī cited by the grammarians including Mk are mere detached words. After Brhatkatkā there has been a deplorable gap in Paisacī literature possibly on account of the fact that as a language Paisaci was looked down upon by the poets and dramatists as a result of which, despite the rule in rhetorics that Kāvyas can be written in this dialect and that very low characters including Piśācas should speak this in dramas, we have

<sup>119.</sup> आवन्त्याः पारियात्राः सह दशपुरजैर्भूतभाषां भजन्ते । KVM, p. 51.

<sup>120.</sup> GRIERSON remarks that the Mss. of Brhatkathā were probably in existence 259 years ago. This he does by assuming Mk to have lived in the middle of the 17th century and utilised the Mss. of Brhatkathā. See · The Brahatkath in Mk '. JRAS, 1913, p. 391.

no early evidence of its use. The very fact that  $Brhatkath\bar{a}$  written in this dialect was uncared for and could not be kept in tact is another reason to show its precarious condition in the nation's literature.

- X Concluding Remarks of Mārkandeya on the Classification of Prakrit.
- 59. In the concluding lines, i.e., in XX. 15, 16, Mk remarks that he has thus described sixteen types of languages and that if one desires, he would quote the view of others regarding the division of languages. Some authorities opine, he adds, that the language is of eighteen kinds when combined with Sanskrit and Samkīrņa (mixed). Some again divide language intofourteen types by including Bāhlīkī and Pāñcālī<sup>121</sup> in this division. In that case, according to them, the language together with Sanskrit and Samkīrņa become sixteenfold. Let us see what all this means. As I have pointed out earlier. Mk could have easily rejected Pāñcāla as a separate type of Paiśācī on the same ground as he rejected Bāhlīkī, for both Bāhlīkī and Pāñcāla differ from the main variety of their respective dialects only on the point of r changing to l or vice versa, and this according to Mk should not be taken as a distinctive characteristic in as much as even Sanskrit recognises the oneness between the two letters. has not done it. Now he says that according to one view Sanskrit and Samkírna, i. e., mixture of languages in literary compositions (as we have seen in examples cited by Rt in Paisaci section ) as two other varieties in addition to the main classification of Prākrit, the division comes to eighteen in number. This probably

<sup>121.</sup> Here Pancali probably refers to Pancali Paisaci.

iudicates that the remaining sixteen types refer to the sixteenfold division of languages as given by Mk in his introduction. Now if Bāhlīkī and Pāncāla are included in the main division, i. e., if they are not recognised as indivisual dialects, then the number comes to Here if we refere to the sixteenfold division of Mk, we see that Bāhlīkī has already been included in Avantī and so there is no question of rejecting it once again. Thus including Pāñcāla Paiśācī in the main division we get fifteen instead of fourteen. Here one thing seems to be probable. According to some authorities Bāhlīkī is the same as Āvantī. In fact as we have seen Rt treats Avantī and Bāhlīkī as identical. enjoins Avantī (NŚ XVII. 51) for Dhūrtas and the quotation cited by Mk as coming from Bh but not traceable to NS is that Bahliki is the language of the Dhūrtas. So there was hardly any difference between the two dialects and both of them were akin to Saurasenī. So there is much reason to believe that according to certain section of critics one stood for the other. Hence by rejecting Bāhlīkī, i. e., Avantī in addition to Pāñcāla from this list of Mk we get fourteen types of language which again together with Sanskrit and Samkirna comes to sixteen in number.

In this connection it is to be noted that Rt in the last chapter of his grammar mentions that there are fiftyfive languages on the whole (sarvā eva pañcapañcāsad bhāṣāh, cf. III. 3. 18) which may have referred to eight Bhāṣās (cf. Mk.), nine Vibhāṣās (as given by Rt), twentyseven Apabhrṃśas (as given by Mk) and eleven Paiśācikas (as given by both Mk and Rt, but on a different line) thus the total number coming to fiftyfive.

#### SECTION IV

## Forgotten Works Known to Mārkaṇḍeya\*

- 1 Śākalya, Kohala, Bhojadeva and the unnamed Author
- 60. Curiously enough Mk quotes in his grammar lines from some works and refers to some authorities so far unknown.

In the introduction to his work Mk frankly admits his indebtedness to such authorities as Śākalya, Bharata, Kohala, Vararuci, Bhāmaha, Vasantarāja and others and says that he is going to compose his grammar after consulting their works. Of these, Bharata is the celebrated author of NS. Vararuci of Prākrtapra $k\bar{a}$ sa, Bhāmaha of a commentary called Manoramā on Vararuci's grammar and Vasantarāja of a commentary called Samjīvanī on the same work. But Śākalya and Kohala still remain a mystery to us and will continue to be so as long as the lines referred to their works are not traced. Mk places Śākalya first in the list of his predecessors and refers to his view by name in four places of his work and to Kohala in one place.1 Commenting on his rule V. 30 (ādītau bahulam) which corresponds to V. 24 in Vr., Mk says that feminine

<sup>\*</sup> I am thankful to the Editor, OHRJ (Vol XII, 1964) for having published my paper of which the present section is slightly developed.

<sup>1.</sup> B & Mss except A record three references to Śākalya by Mk. Only A records an additional reference to Śākālya-dāvaś ceti Śākatyaḥ which points to the dhātvādeśa of drś as dāva in M, thus bringing the total number of references to Śākalyā to four. Vide PS VII, 106

proper nouns take  $\bar{a}$  and  $\bar{\imath}$  in the non. sing. as in case of sohaṇā, sohaṇī, suppaṇahī, suppaṇahā. But in certain places as  $pi\bar{a}$ ,  $vallah\bar{a}$  etc. there will always be  $\bar{a}$ , and according to Sākalya words ending in consonants always take  $\bar{\imath}$ . Rt has a corresponding rule to this (I. 4. 9.) while Pu has not. Bhāmaha commenting on Vr. (V. 24) says that  $\bar{a}$  or  $\bar{\imath}$  becomes the suffix of the feminine words ending in  $\bar{a}$ . Vasantarāja interprets the rule in the following manner:

अदन्तात् परमाकारा ईकारो व्यञ्जनादपि । इत्येवं व्यवतिष्ठन्ते बहुलग्रहणात् परे ॥

None of the authorities save Mk quotes the view of Sākalya by name on this issue.

The second instance of quoting Śākalya is the rule V. 96 (Śākalyasyāta in mate) of Mk which enjoins that according to Śākalya the loc. pl. of yuṣmad and asmad take i instead of e in place of a, viz., tujjhisum; tumhisum. Therefore Mk remarks that this rule is not approved by many-etat na bahusammatam. Indeed none of the authorities gives such a rule or quotes Śākalya's view in the matter.

The third instance of quoting Śākalya is given in the above footnote. The forth instance is the rule IX. 109 (hos ca Śākalyamate syāt) of Mk which enjoins that Śākalya changes  $bh\bar{u}$  to ho in Ś as in hodi instead of bhodi. Of all the grammarians Rt has a rule exactly corresponding to this wherein he also quotes the view of Śākalya (cf. II. 1.25).

Besides Rt has a number of rules wherein he mentions Śākalya-Māṇḍavyamate and in to more places he mentions simply Śākalyamate. In most of these cases Mk has corresponding rules, but no mention of either

Sākalya-Māṇdavya or Sākalya. The rules in question are given below:—

|          | ${f Rt}$                                                         | Mk                            |
|----------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| I. 4. 19 | शाकल्यमाण्डव्यमते हकारः                                          | ${ m IV.}$ 48 स्वार्थे च हरच  |
| I. 5. 23 | क्त्वार्थे तु तुं शासित केऽपि धीराः<br>शाकल्यमाण्डव्यमते विलोक्य | IV. 38 क्वचिच तुम्            |
| I. 6. 25 | शाकल्यमाण्डव्यमते तु तुम्भे                                      | ×                             |
| I. 7. 14 | शाकत्यमाण्डव्यमते तु एव<br>तव्यतुमं क्त्वापर एदितौ च             | VI. 7 प्रायेणात एदिदातः स्युः |
| I. 8. 14 | थ भिदिच्छिदोन्दों भेदे च<br>शाकत्यमते तयोः स्यात्                | ×                             |
| I. 8. 42 | धातुस्वरूपाण्यपराणि पक्षे<br>शाकल्यमाण्डन्यमतानुगानि ।           | ×                             |

In Pu we come across a rule which refers to the view of Śākalya, i. e., VI. 14 (ssas ea Śākalyasya) which means that according to Śākalya the affix -ssa takes place in addition to hi in future tense. Mk has the corresponding rule VI. 22(ssa ca) but there is no mention of Śākalya. The corresponding rule of Rt is:—

छुठ्लिङ्लुटां स्तो विषयेषु हिस्सी लङ्क्ष भवेत् स्स इह त्वनातः । I. 7. 5

Thus Rt prescribes hi and ssa before the terminations of the periphrastic future, the optative mood, the future tense and the conditional and prohibits ssa after roots ending in  $\bar{a}$ .

From the foregoing examples it appears that there was definitely a Pkt grammarian named Śākalya whose work has unfortunately been lost to us. As for Śākalya-Maṇḍavya as found only in Rt, this may be said that either Śākalya and Māṇḍavya are two persons or one and the same person denoting Śākalya as the

proper name and Māṇḍavya the family title or preceptors line side by side.2

61. Referring to Kohala by name Mk comments on XXI. 1 (Māgadhī Śaurasenītaḥ) quoting the view of the former regarding the use of Mg in stage, viz.,

राक्षसीभिक्षक्षपणकचेटाद्या मागधीं प्राहुरिति कोहलः

which means that demons, Buddhist and Jains monks and male attendants etc. (in a play) speak Māgadhī according to Kohala. We have unfortunately no work extant attributed to Kohala. But he is traditionally known as the propagator of dramatic art. He is counted as one among many such traditional authors. The following verse gives such an account:—

ब्रह्मात्रिलोचनसमिरिणकश्यपाश्च मातङ्गकाश्वतरकोहलनारदाश्च । नन्द्याञ्जनेयसुरपा भरतोऽम्बिकाद्या एते हि नाट्यरचनां विदधुः पुरा वै ॥ <sup>३</sup>

Stray references to him are also found elsewhere. In NS we find the name of Kolāhala (Kohala?) who is declared to propound dramatic theory in the world (XXXVII, 18). In another place in the same work (24) Kohela (Kohala?) is said to have written NS along with three more authors whe are Vatsa, Sāṇḍilya and Dhūrtita, Again the name of Kohala as a writer on Nrtyasāsra occurs in the Kuṭṭanīmata (81) of Dāmodaragupta (latter half of the 8th century) along with Bh. India Office Library possesses a work on Tāla attributed to Kohalācārya. He in his Kāvyānusāsana speaks of Kolāhala (Kohala?) as writer on dramaturgy. In the Bālarāmāyaṇa of Rājasekhara, mention of Kohala

<sup>2.</sup> For the meaning af mandavya see Monier Williams, Skt English Dic. p. 806.

<sup>3.</sup> Nāṭyamanoramā by Raghunātha, pub. by Orissa Sahitya Akademi, 1959.

as  $N\bar{a}ty\bar{a}c\bar{a}rya$  is seen. The  $Ras\bar{a}rnavasudh\bar{a}kara$  mentions Kohala as one of the theorists on  $N\bar{a}tya$ . Abhinavagupta in his famous commentary on NS quotes some lines from Kohala to establish his own view point. Dr. P. V. Kane has assigned the date af Kohala to c.650-750 A. D.<sup>4</sup>

It will be seen from the foregoing discussion that Kohala was a reputed ancient author on dramaturgy. This is also attested by the citation from Kohala found in Mk's grammar.

62. Curiously enough we see that Mk while defining desya Pkt cites a verse from Bhojadeva, which is not traceable to the latter's existing works (see PS Intro. 3).

While going to classify Pkt dialects Mk quote a number of verses from an unknown author and refutes him. In the given citations the first and second verses have close similarity with two verses of NŚ (XVII, 48 and 49). Other portions are completely new and are not traceable to any extant work on Pkt or rhetorics.<sup>5</sup>

<sup>4.</sup> See Gleanings from Abhinavabhāratī, P. V. KANE, K. B, Pathak comm. Vol. pp. 385 ff.

<sup>5.</sup> The following quotations coming under the same context are perhaps to be attributed to the same unknown author-

i) शौरसेन्या अदूरहवादियमेवार्धमागधी। PS. I. 5.

ii) टक्करेशीयभाषायां दृश्यते द्राविडी तथा।
 अत्रैवायं विशेषोऽस्ति द्राविडेनादृता परम्॥ Ibid. I. 6.

Some of the stanzas especially enumerating the Ap dialects as quoted by Mk are said to be identical in  $Pr\bar{a}krtacandrik\bar{a}$ . But these verses in the latter are viewed as interpolations by some critics. See the remarks of Prof. N. B. DIVATIA, in ABORI vol. XIV, pp. 124-125 in his paper  $N\bar{a}gara$  Apabhramsa and  $N\bar{a}gar\bar{i}$  Script.

#### 2. Citations from Bharata

63. The following quotations attributed to Bh but not traceable to the present NS are remarkable. These are quoted being expressly mentioned as having been said by Bh by Mk himself. One can see these under I. 1; XI. I; XI. 13; X. Intro.; XIII. 9 and XII. 38. Among these citations one about Avantī and the other about Bāhlīkī are interesting. They in fact are opposed to the view of Bh as found in the existing editions of NS. It enjoins the employment of Avantī and Bāhlīkī in the following manner:—

धूर्तानामप्यवन्तिजा $^6$  N $\lesssim$  XVII. 51 बाह्रांकी भाषोदीन्यानाम् ibid XVII. 52

The Skt word Bāhlīka in all probability has the connection with the word Bakhter or Balkh. This is situated to the north of modern Afghanistan—a fact which goes to show that there is some ground in the statement of Bh about Bāhlīkī being the language of Northerners. Thus the line about Bāhlīkī as quoted above fromt he modern recension of NŚ is not unfounded. On the other hand, Mk's authority about Bāhlīkī as cited from Bh is something different and confuses the whole issue in as much as we have the reading in the modern NŚ, dhūrtānām apy avantiyā, which goes counter to Mk's reading dhūrtādibhāṣā bāhlīkī. We have, however, shown in the last chapter that Āvantī and Bāhlīkī are

<sup>6.</sup> There is a variant reading of this, i. e., योजया भाषा अवन्तिजा. This reading has been adopted by Dr. P. L. VAIDYA; see On the use of Pkt Diaeccts in Skt dramas, ABORI, XXXIII: Here Dr. VAIDYA's criticism against Viśvanātha is based on the above reading

<sup>7.</sup> See on the Origin and Authenticity of the Arian Family of Languages by DHANJIBHAI FRAMJI, Bombay, 1861, p. 52.

identical from linguistic aspect. But that is a different issue. So far as the reading is concerned, Mk most probably knew some other work of Bh or some other recension of NŚ of no small measure which has totally been lost to us.

#### 3. Works Completely Unknown

64. While illustrating the use of the word monam Mk quotes a line attributing it at the same time to a work called Śṛṅgārotkarṣa (I. 50). Here Ṣṛṅgārotkarṣa might mean ecstasy of love without denoting a work of that name. In any case the line quoted is not traceable. In another place, he, illustrating the use of tao, gives an example and attributes the same to a work called Guṇapatākā<sup>8</sup> (V. 65). Unfortunately this work has not yet come to light.

In respect of ya-sruti Mk quotes a significant line as occurring in Pāthasikṣā (II.2). Here the word pāthasikṣā may mean instruction regarding the recitation or a work of that name. Any way this line has come from a versified work on phonetics now lost to us. Similarly in another place Mk cites a verse which seems to have come from some grammatical work framed after Pāṇini's Aṣṭādhyāyī (IV.51). This must have been a work like Vaijala Kārikā which propounds Pāṇini's rules in form of verses in a lucid style.

<sup>8.</sup> For further information about the allusion to this work by Nārāyaṇa Dīkṣita Śeṣakṛṣṇa and Pṛ, see Studies in Indian Literary History, Vol. II, by P. K. Gode. Here Gode has not noticed Mk's reference to this work.

<sup>9.</sup> Dr. S. VARMA mentions a Ms. work Śikhāypātha of BORI, see Critical Observations of India Grammarians, p. 150.

65. It is curious to note that in two places Mk quotes some lines from his own work other than PS. While illustrating the actual use of dative instead of genitive in Pkt (kvacin na tādarthye, V. 131) in the sense of tādarthya he quotes two lines from his work what he calls to be Vilāsavatīsaṭṭaka (see p. 65). Unfortunately this work has not yet come to light. It is however clear that Mk not only composed a grammar of Pkt languages, but also had some Pkt works to his credit. An interesting Pkt stanza quoted under VIII. 4 to illustrate the use of tti we find a clear testimony to his poetic genius:

पद्धमं जीविअसरिच्छा तत्तो सहवी तदो पुणो घरिणी । चंडि त्ति भणसि एण्हिं ण मुणमि काहे हुवेज चामुंडा ॥

'First I was (called) life-like, then pleasure-giving and then again Mistress of the house. Now you are addressing me as Caṇḍī (angry woman); I do not know when I shall be called Cāmuṇḍā!'

As I have mentioned elesewhere, though the source of the above verse is not definitely known, for which Mk himself is responsible, we can surmise that it might have come from the same Vilāsavatī-saṭṭaka of the author.

### 4. Forgotten Authors and Bṛhatkathā

66. In another place Mk quotes the authority of one Kapila who does not approve of genha in kta, ktavatu and tavya affixes (IX. 130). NITTI thinks Kapila to be a scribal error for Kohala. In that case Kohala should be taken as a Pkt grammarian instead of a rhetorician as we have seen him in the previous pages.

<sup>10.</sup> See Les Gram. p. 98.

The name Kapila, however, occurs only once. We do not know any authority on Pkt of this name except in Rt, and it is just possible that both Mk and Rt took the help of this authority by consulting his work."

Next come three more authorities whose names are unfamiliar in Pkt. literature. They are i) Aniruddha bhatta, ii) Bhagīrathavardhamāna and iii) Hariseandra. In the context of illustrating Dākṣiṇātyā Mk cites a verse which he ascribes to Aniruddhabhatṭa. We have shown this verse to have close resemblance with that given by Rt in the same context. But Rt does not quote authority and hence we have no way to know his source. Grieron reads Aniruddhabhatṭa as Niruddhabhatṭa (see The Pkt Vibhāṣās).

About Hariscandra we come to know that in his vew Takka is not to be taken as a Vibhāṣā but as Apabhramśa (XVI. 2). It is significant that the first line of the verse under reference tallies exactly with that given in Pu's  $Pr\bar{a}krt\bar{a}nus\bar{a}sana$  (XVI. 10), viz.

हरिश्चन्द्रस्त्वमां टक्कभाषामपभ्रंशमिच्छति न प्राकृतम्।

It may be that Mk had before him Pu's grammar and copied this rule from his work without knowing Hari-scandra and his work. Dr. Ghosh is evidently wrong, when he remarks that both Rt and Mk think that Apabhramsa cannot be used in dramatic works. Rt in fact does give such a view when he says that certain Vibhā-ṣās, though of Apabhramsa nature, cannot be treated

<sup>11.</sup> Cf. Rt. II. 1. 28.

<sup>12.</sup> Rājašekhara in his KM refers to one Hariuddha (= Harizvṛddha) as eminent Pkt poet (I. 20.20). Vākpati eulogises. Hariyanda (= Harišeandra), the poet (Gaüdavaho, 800).

<sup>13.</sup> See PK, p. 410, notes, II. 3, 31.

as such when used in dramas but not Mk. Mk rather endorses the view of Hariścandra on the point of use of Apabhramśa in dramas as is evident from the verse referred to above. If Hariścandra's view is authentic, there is no point in considering Kālidāsa's Ap. verses in Wikramorvasīyam IV to be spurious.

The name of Bhagīrathavardhamāna occurs twice in Mk's work. While dealing with Cāṇḍālī and Nāgara Ap., Mk quotes the view of Bhagīrathavardhamāna who enjoins o-ending in nomsing of a stems but not in wocatives (XIV. 3). The other instance of quoting his view is at XVII. 13. Here too in case of Nāgara Apa. the same authority enjoins o-ending of a stems in nom. sing. Bhagīrathavardhamāna like Aniruddhabhaṭṭa as an authority on Pkt is met with only in the work of Mk, and including Hariścandra all the three will remain a mystery to us so long as their works are not discovered.

In one place Mk quotes the authority of Paingalas (followers of Pingala) in connection with the optional use of o-ending of a stems in M. The line runs thus:-

# संबुद्धावोत्विमिच्छन्ति वादन्तस्य तु पैङ्गलाः । V. 34

I have not met with such example in the famous  $Pr\bar{a}krtapaingala$ . But such kind of use has been enjoined by Hc and his followers (Cf. Hc. III. 38). Then should we take  $Paingal\bar{a}h$  of Mk as referring to Pingala or the followers of the Western School? Mk quotes lines from  $Pr\bar{a}krta-pingala$  in five places of his grammar. In one of these places he shows his great respect to Pingala (see V. 106 comm.).

67. What is most curious to note is that Mk quotes a couple of words as occurring in  $Brhatkath\bar{a}$ 

while dealing with Kekaya Paíśācī (XIX. 9). Grierson opines that Mk actually had the text before him while writing his grammar. We have discussed this point in the previous section. It will be sufficient to affirm our point by saying this much here that the way Daṇḍin (KD. I. 38) of the sixth century A. D. refers to this work and the way Mk quotes Brhatkathā are enough to show that Mk had probably no access to the work and what he gathered was merely handed down to him traditionally.

### 5. Citations from Vākpatirāja.

- 68. It is very much interesting to note that Mk quotes three Pkt verses attributing the same to Vākpatirāja, none of which is traceable to Gaüdavaho, the only extant work of the latter. The stanzas come under the following Sūs in the context noted against each:
  - i) To illustrate the use of acchini in M.....V. 33
  - ii) To illustrate the use of mamāhimto in M...V. 107
  - iii) To illustrate the causative use of roots in M .....VI. 68

Another Pkt Kāvya declared by Vākpatirāja himself to have been composed by him is Mahumahaviao (see GV. 69). Pisohel supposes some stanzas to have been quoted by Bhojadeva in his Sarasvatīkanthābharana (Grammatik, 14) from this work. Yet it is a matter of conjecture since the work has not yet come to light. Vākpatirāja is also credited with composing fine Sanskrit verses. In the absence of any evidence we conclude that the stanzas quoted by Mk either occurred in Gaüdavaho, the full text of which is not yet discovered or they have been quoted from Mahumahaviao which.

has been lost to us, or they might have been verses traditionally ascribed to Vākpatirāja.

- 6. Śakāra and his Speech according to Mārkaņdeya
- 69. Strange is the quotation to show the use of luska (= vrksa) in Śākārī speech (see XIII. 8). This is found neither in Mrechakatika nor in  $C\bar{a}rudatta$ .

Since the passage is in the context of Śākārī Vibhāṣā, we have to trace it in the speech of Śakāra. We do not find the use of luska for vrkṣa anywhere in Śakāra's speech in the said two dramas. The use of lukkha for vrkṣa is met with in the following verse in Mrchhakatika:

बहुकुसुमविचित्तिदा अ भूमी कुसुमभलेण विणामिदा अ छक्खा ॥ दुमसिहळलदाअलंबमाणा पणराफला विअ वाणला ललंति ॥ VIII.8

[ बहुकुसुमावीचित्रिता च भूमिः कुसुमभरेण विनामिताश्च वृक्षाः । द्रुमिशेखरलतावलम्बमानाः पनसफलानीव वानरा ललन्ति ॥ ]

It is just probable that the original drama, i. e., Cārudatta which is extant in incomplete form and whose development or later version is said to be Mrcchakaţika contained the passage cited by Mk which is not traceable now. In that case Mk's mention of Mrcchakaṭam would better be identified with the original drama, i.e., hypothetical Cārudatta in complete form.

Relating to the characteristic and mode of speech of Śakāra Mk cites two verses of unknown source (see under XIII. 9). The first verse may be compared with the following verse of Sāhitya Darpaņa:

<sup>14.</sup> See Kavindravacanaasamuccaya ed. by F. W. Thomas, pub. 1911.

#### प्राकृतसर्वस्वम् ।

मदमूर्खताभिमानी दुष्कुळतैश्वर्यसंपन्नः ।

सोऽयमन्द्राभ्राता राज्ञः श्यालः शकार इत्युक्तः ॥ SD III. 53.

Similarly the second verse may be compared with the following verse of different source, and it will be seen that in both the cases the corresponding verses bear close resemblance to each other:

अपार्थमक्रमं व्यर्थं पुनरुक्तं हतोपमम् । न्यायकार्यादिबाह्यं च शकारवचनं भवेत् ॥ Pu. XII. 14. अपार्थमक्रमं व्यर्थं पुनरुक्तं हतोपमम् । लोकन्यायविरुद्धं च शकारवचनं विदुः ॥ Pr's comm. on Mr.

त्राम्यं निरर्थकमपक्रमं विरुद्धं न्यायागमादिविकलं विदृतोपमानम् ।

प्रायः शकारवचनं पुनरुक्तामिष्टं

दोषाः पदेऽपि गुणतामिह संप्रयान्ति ॥ Rt. II. 3. 9

Unfortunately we do not get such verses characterising the speech and behaviour of Śakāra in NŚ. Mk might have taken the above quoted verse relating to Śakāra and his speech from some treatise of authors like Kohala. He expressly mentions one such verse as having been said by Bh. But this is not traceable to present NŚ.

## 7. Other Untraceable Quotations

70. Apart from all that has been said above, we meet with a number of Pkt quotation in Mk's grammar which are still untraceable. They may be listed below alphabetically with reference to the rules under which they occur:

| 1 | अजापणमामि     |  | X. 8    |
|---|---------------|--|---------|
| 2 | अण…तवस्सिं    |  | VIII. 3 |
| 3 | अतुलिअपरक्कमो |  | IX. 20. |

| 4         | अत्थाणगदेकलेदि          | XIII. 4       |
|-----------|-------------------------|---------------|
| 5         | अं दृहब्वा मालइलभा      | VIII. 20      |
| 6         | अप्पणुभणसु              | V. 53         |
| 7         | अम्हाणं अणुक्कोहो       | XII. 4        |
| 8         | भरजपूलइ३शं              | XIV. 9        |
| 9         | अळले कुक्कुलंआअइछ       | XIV. 8        |
| 10        | अलेले पुग्गलेगेण्ह      | XIII. 9       |
| 11        | भविद्जादं               | <b>X.</b> 12  |
| 12        | अव्वोकअं                | VIII. 23      |
| 13        | अव्वो को एसो            | $\mathbf{do}$ |
| 14        | अब्बो णागओ पिओ          | do            |
| 15        | अब्बो पिअसहि पेच्छसु    | do            |
| 16        | भग्वो लोउत्तरं रूवं     | do            |
| 17        | उं कइकिदवो              | V1II. 6       |
| 18        | उ उड्डेंतिपुलाणमरुखा    | XIII. 9       |
| 19        | उं वड्डिमा थणभरस्स      | do            |
| <b>20</b> | उं सहिलअंतरिओ           | VIII. 6       |
| 21        | <b>ऊरुत्तंभेणगमणं</b>   | III. 17       |
| <b>22</b> | एकडड्ढउ                 | · XVII. 10    |
| 23        | एदेपज्जलंति             | XIII. 9       |
| 24        | एशके पुरतके             | XIII. 5       |
| <b>25</b> | एशे क्खु रांपइ सहाववीले | XIII. 8       |
| 26        | एशे क्लु छश्कशे         | XII. 5        |
| 27        | एशे गोमिकेअशीअदु        | XII. 10       |
| 28        | प्रो मणक्रोशिक्शो       | XIII. 6       |
| 29        | एशे उचोलेआणइते          | XIV. 1        |
| 30        | एहो लाभशिभाले           | XII. 12       |
| 31        | एशे वअंशे आअश्छिदि      | XII. 11       |
| 32        | एसपइट्ठो                | XI. 1         |
| 33        | एहुवड्ढउ                | XVII. 10      |
| 34        | ओ णवच्चसि               | VIII. 5       |
| 35        | ओ भग्गोदहरहस्स          | do            |
| 36        | ओ मइवि                  | VIII. 5       |

| 138        | ম                | कृतसर्वस्वम् ।       |
|------------|------------------|----------------------|
| 37         | ओ ओसरओसर         | X. 8                 |
| 38         | ओ सहिणिअडे       | VIII. 5              |
| 39         | कड्द्रण व कालिअं | IV. 39               |
| 40         | कहिंदइओ          | VIII. 28             |
| 41         | किं पुच्छसि      | XIV. 1               |
| 42         | किहएकल्ला        | VIII. 16             |
| 43         | कुमरादीसंति      | VIII. 5              |
| 44         | घरस्सवसइ         | VIII. 9              |
| 45         | घल वससि          | XIII. 8              |
| 46         | जं क्खुपि        | VIII. 2:             |
| 47         | जं भवं भणादि     | X. 4                 |
| 48         | जुत्तंभणसि       | VIII. 15             |
| 49         | जेसर             | XVII. 9, 56          |
| 50         | णं चंदोवअणं      | VIII. 7              |
| <b>5</b> l | णं भणामित्ति     | do                   |
| <b>52</b>  | णवरं गहिओभगगो    | VIII. 11             |
| 53         | ण विअजाणुआ       | VIII, 21.            |
| <b>54</b>  | णो एहि           | VIII. 22             |
| 55         | णो कुदोजाणामि    | do                   |
| 56         | णो तहाविदिट्ठो   | do                   |
| 57         | तं देक्खरसाइं    | XVII. 9              |
| <b>5</b> 8 | तवजणो            | IX. 88               |
| 59         | तिरिअण्णत्तो     | VIII. 18:            |
| 60         | तुंसन्वं         | VIII. 31             |
| 61         | तुमं पंगणंहसिदे  | XIII. 7              |
| 62         | तुमं पि भण       | VIII. 17             |
| 63         | तुमहःलोअणु       | XVII. 55             |
| 64         | दुक्खंवराई       | VIII. 31<br>XVII. 56 |
| 65         | नेहो…धरेड्       | X v 11. 56 X. 2      |
| 66         | पंडिदोपढेदि      |                      |
| 67         | पत्तावड्ढिमा     | IV. 28               |
| 68         | पाबिट्टठाहि      | VIII. 30             |

# Innroduction

| 69        | पावेणऌइंति         | IX. 21          |
|-----------|--------------------|-----------------|
| 70        | पेहंकट्टेण         | XIV. 7          |
| 71        | फुछंतिउला          | XIII. 8         |
| 72        | वप्फंहेमंतसरिआसुं  | III. <b>5</b> 2 |
| 73        | भणइकविराअ          | XVI. 3          |
| <b>74</b> | भोपृहि             | VIII. 10        |
| 75        | महुराणमुहं         | VIII. 22        |
| 76        | महुलागरुछ          | XII. 9          |
| 77        | माणुशपिअशि         | XII. 2          |
| 78        | राउप्रवीणु…        | XVI. 3          |
| 79        | छंगेक[छंगे         | XIII. 9         |
| 80        | वच्चइभणिअं         | VIII. 33        |
| 81        | वरिसङ्पभट्ट        | XVIII. 12       |
| 82        | विभीशणेपुलिशे      | XIII. 6         |
| 83        | वेएहि              | VIII. 26        |
| 84        | श्चिंटश्चिंट       | XII. 32         |
| 85        | सलसिलुइवहइ         | XI. 13          |
| 86        | ससिकण्हागुरु       | XVII, 9         |
| 87        | सेम्हागरुई         | III. 44         |
| 88        | सो वि भणइ          | VIII. 17        |
| 89        | सोहइलहुडी          | XVII. 6         |
| 90        | इक्के पंगुकेवंदेमि | XIII. 9         |
| 91        | इकेपुच्छामि        | $\mathbf{do}$   |
| 92        | हद्धि …पिअसहि …    | VIII. 8         |
| 93        | इद्धिभणिओ          | do              |
| 94        | हिंद्धकलेदि        | XII. 6          |
| 95        | हरकिराओजुज्झइ      | II. 32          |
| 96        | हीमाणहेरूवं        | X. 11           |
| 97        | हुं गाइं…च्छिवसि…  | VIII. I         |
| 98        | हुं गेण्ह्सुवण्णं  | do              |
| 99        | हुं <b>संदे</b> सं | do              |
| 100       | हुंजणो             | do              |

Besides the above Mk in a number of places refers to authors without giving their names as kascit, kecit, anye and apare etc. These are catalogued in Appendix V. Several conjectures can be made with regard to Mk's reference to unnamed authors, and as a matter of fact, Nitti has done some .conjectures ( Les Gram. p. 101). It is not known why Mk despite giving sources in so many places, fails to do in these places alone. interesting that he takes particular care to cite the views of Vasantarāja and Bhagīrathavardhamāna by giving their names in the commentary (see VII, 14; XIV, 3; XVII, 13) while the concerned Sutras are devoid of such names. The Appendix V is, however, intended only to show at a glance sources not known with certainty; so also the Appendix IV which is intended to make oneself acquainted at once with Mk's Kārikās enumerating gaņas or words coming under the same group.

#### SECTION V

Source and Importance of the Work

- 1. Śākalya as an anthority on Prākrit.
- 71. In the previous chapter we have seen how Mk expressly records his indebtedness to certain authors in composing his grammar. He has referred to Śākalya's view four times by name (as we have seen in previous Section) and in many places his reference to unknown authors as kaścit, kecit (see Appendix-V) not yet traced might refer to Śākalya slso. Rāmaśarman in his work has referred to Śākalya-Māṇḍavya as many as six times and to Śākalya three times. Puruṣottama has slso referred but once to Śākalya in his work. We

have also seen the striking resemblance in the treatment of the dialects among these three Eastern grammarians. As their examples show, all of them refer to Sākalya as a Prākrit grammarian. That Sākalya occupied a prominent place among Prākrit grammarians in ancient times is clearly proved from the way these three authors refer to him. Rāmaśarman again supplies us further evidence in regard to Śākalya's popularity by way of quoting a stanza from an unknown source:—

अता सणेहो वि इता सिणेहो पक्खे वि णेहो चिह्न होति चिण्हं। अता सणाणं इता सिणाणं ण्हाणं पि साकल्लमतं वितिण्णं॥

Rt. I. 3.8

"With the separating vowel a, sneha will be saneha, with i, it will be sineha, and it may alternatively be neho, and cihna will be changed to cinha. With the separating vowel a, snāna will be sanāna and with i, it will be  $sin\bar{a}na$ , and it may alternatively be  $nh\bar{a}na$ . This is the expressed opinion of Sākalya."

This citation of Rt not only shows Śākalya's importance as an authority on Prākrit but also the existence of a versified text of Prākrit grammar in Prākrit language in his time which has unfortunately been lost to us.

The reference to Sākalya by these three authorities, however, is confined only to Mahārāṣṭrī and Saurasenī dialects, since his work is not extant, it is difficult to know how many dialects he dealt with in his grammar. Equally difficult is to ascertain his date. We can however conjecture that he did not treat so many dialects as vibhāṣās, Apabhramśa and Paiśācī, for had he done so, these three authorities must have quoted his

view while dealing with such important divisions of dialects.

If we assume the identity of this Śākalya with the author of the Vedic Pada Text, then he would be much older than Bharata, Vararuci or any other authority in the realm of Prākrit. In fact, there is sufficient reason to have such assumption from the way Mk refers to him in his introduction. He places Śakālya first in the list of his predecessors, all of whom would stand in a chronological order if the assumption of Śākalya's antiquity holds good. Śākalya, the author of the Pada Text, as we know, is held in high esteem as an ancient grammarian both by Yāska and Pāṇini. We further know that Pāṇini is also credited with the authorship of a Präkrit grammar though it has not yet come to light.1 Similarly Valmiki is credited with the authorship of Valmiki Sutras as propounded by Trivikrama. Thus the composition of Prākrit grammar traditionally goes back to hoary antiquity. In the same way it is just possible that Sakalya, the author of the Pada Text, composed a Prākrit grammar which the later grammarians of Mk's group have referred to.

# 2. The Fourfold Division of Prākrit

72. The fourfold division of Prākrit, i. e., Bhāṣā, Vibhāṣā, Apabhramśa and Paiśācī in respect of which the three Eastern grammarians almost agree, is definitely a later theory and as such Śākalya must be much earlier. It is also not impossible, for Mk places him first in the list of his authorities. We do not know who the original inventor of the theory of the fourfold

<sup>1.</sup> See PISCHEL, 1.

division of Prākrit was. The first two chapters of Purusottama's work are not available. Mk, in spite of having agreement with Purusottama in most of the places, does not tell us to have consulted his work. Mk alone of the three authorities gives a clear-cut and bold assertion of the theory in his work.

In the available portion of the introduction to his work, Rt informs us to treat those dialects which have already been 'mentioned' by one Lankesvara (Lankeśvarabhāṣitāsu) to whom scholars try to ascribe a Prākrit grammar called Prākrtakāmadhenu.<sup>2</sup> The extant work going by the name Prākṛtakāmdhenu can hardly claim to be the source of Rt. He is definitely referring to a bigger work and as the enumeration of dialects in his introduction shows, he has proceeded true to the line of his predecessor. In the previous section I have shown how widely Mk differs from Rt in dealing wich Paisaci dialect. In the present section I shall show some remarkable disagreements between the two authors in respect of Mahārāṣṭrī and Śaurasenī. Considered from these points, we can see that though the three authors have almost similar approach to the Prākrit dialects, it is almost impossible that the later among them consulted the work of the earlier one. They had definitely a common source which has unfortunately been lost to us.

73. The theory of the fourfold division of Prākrit might have owed its origin partly to Bharata and partly to Daṇḍin. As we have seen in NŚ there is clear mention of the division of Prākrit into Bhāṣā and Vibhāṣā. In his Kāvyādarśa Daṇḍin mentions Mahā.

<sup>2.</sup> See PK p. XV-XVII

rāṣṭrī as the Prākrit par excellence besides the other dialects such as Śaurasenī, Gauḍī, Lāṭī and others. Then according to him the other language, in which Kāvya may be composed, go by the name Apabhramśa and Bhūtabhāṣā. This Bhūtabhāṣā, though later identified with Paiśācī, was called as such even in the tenth century A. D., as is evident from Kāvyamīmānsā. Rājaśekhara too like Daṇḍin enumerates Apabhramśa and Bhūtabhāṣā as separate languages beside Prākṛta. Thus to recognise Apabhramśa and Paiśācī (Bhūtabhāṣā) as separate divisions not coming under the general features of Prākrit has been a very old idea beginning from Daṇḍin if not earlier.

Though primarily a rhetorician, Dandin has wielded considerable influence on Prākrit grammarians, for, while dealing with Mahārāṣṭrī, they very often actually term it as simply Prākrit which is obviously due to the declaration made by Dandin about Mahārāṣṭrī being the Prākrit par excellence. Moreover, from the way Mk and Laksmidhara have quoted the view of Dandin it is clear how much importance was attached to the view of Dandin even in the matters of Prākrīt by the orthodox grammarians. So it seems quite reasonable that some ancient grammarian who flourished after Dandin combined the views of both Bharata and Dandin and classified Prakrit into four main divisions as we have seen in case of Pu, Mk and Rt. The long quotation given by Mk in his introduction in regard to the classification of Prākrit must have come from some Prakrit grammar of an unknown author. Despite the

44 - 47 - 1 - 1

<sup>3.</sup> See K.D. I. 35

<sup>4.</sup> Op. cit. I. 36, 38

disagreement of Mk in some points, his way of classification is mostly in accord with that of his predecessor whom he quotes. He recognises all the dialects enumerated therein with this difference that he chooses some of them as the main rejecting others having the minor ones on account of Thus he rejects, as we have noticed difference. earlier, Ardhamāgadhī and Bāhlīkī under the category of Bhāṣā, Drāvidī and Audrī under Vibhāṣā, chooses Nāgara, Vrācada and Upanāgara as the three main divisions of Apabhramsa out of the twenty-seven kinds as also Kaikeya, Saursena and Pāñcāla as three main varieties of Paiśācī out of its eleven types. Here this is to be noted that though his quotation does not show Ţākki as a Vibhāṣā, he takes it to be so, for he includes Drāvidī under it and to substantiate his point he cites a verse which, in all probability, must have come from the same work from which his previous quotations have As we have seen previously, this verse is quoted by Mk with slight difference in his sixteenth Pāda while dealing with Tākkī Vibhāṣā. There he cites the verse in the context of giving the views of Hariscandra who regards Ţākkī as an Apabhramśa but not a Vibhaṣā. Here again Mk writes that in place of Takki they regard Drāvidī as Vibhāṣā ( drāvidīm apy atra manyante). Hariścandra, in all probability, appears to be a rhetorician who had advocated the use of Apabhramsa in plays and regarded Tākkī as an Apabhramsa. It is again interesting to note that in respect of regarding Takki as a Vibhāṣā, our three authors are unanimous. Pu and Mk give the view of Hariscandra but Rt does Should we then assume that both Mk and Rt had consulted the work of Pu who, in all probability, was Pra. I

the first to regard Ţākki as a Vibhāṣā against the view of Hariścandra?

- 3. Vararuci, Mārkaņdeya and Rāmaśarman
- 74. We have discussed at some length Mk's indebtedness to Bharata and Kohala in the previous chapter. Both these authors are known to be great rhetoricians and if Mk consulted their work, it was definitely their treatises on rhetorics which furnished materials to Mk regarding the various types of Pkt and their usage in stage play. In fact Mk's citations from these authors prove this. It is needless to repeat that his quotations from Bh. raise a question as to whether the former is quoting from the famous treatise NŚ, and if so, an altogether different recension of the said work was known to our grammarian.

Then coming to Vararuci we see that Mk is largely indebted to him. Out of the 487 Sūtras of Vr according to Bhāmaha-Cowell edition Mk has utilised almost 418 Sūtras word for word in his grammar. According to Bhaṭṭauāthasvāmin's edition of PS it consists of 1059 Sūtras including the four Sūtras of Nāgara Apabhraṃśa chapter which are supposed to be missing as well as the nine introductory Sūtras which deal with the classification of various Prākrit dialects. An estimate of additional Sūtras in corresponding chapters of Vr and Mk is given below:

| $\mathbf{M}\mathbf{k}$ .           | Vr.              |
|------------------------------------|------------------|
| I:1,5,10,22,27,29,50.              | I: nil           |
| II: 4, 8, 26, 34, 42, 43.          | II: 47           |
| III: 6, 9, 10, 14, 23, 25, 26, 32, | III: 19, 37, 56. |
| 34-36, 38, 39, 44, 45, 49,         |                  |

Mk.

Vr.

51, 58, 59, 62, 67, **6**9, 83,89 91, 95, 96.

- IV · 2-7, 11, 16, 19, 26, 28, 30, IV : nil 32, 33, 37-40, 56, 57, 59, 60.
- V:13, 15, 18, 23, 25, 33, 36, 43, V:25, 39, 40, & 50, 52, 64, 65, 68, 90, 96, 99, VI; 25, 62 108, 117, 118, 120, 124-128, 131-134.
- VI: 1-6, 9, 14, 16, 18, 19, 22, 23 VII: 2, 5, 9, 27, 32, 33, 35, 38, 39, 42,43, 46.
- VII: 4, 5, 15-18, 21-25, 27, 28, VIII: 10, 55, 61. 30, 33, 34, 36, 40, 42, 43, 45-48, 50, 52, 57, 58, 61-63, 66-68, 76, 78, 88-94, 99, 100, 102-104, 106-111, 114-125, 127-129, 131-150, 152-156, 158-163, 165-172, 175, 176, 178-182, 184.
- VIII: 3, 4, 6-11, 17, 18, 20, 22. IX: 11, 14, 15, 17.
  - IX: 2-56, 59-68, 70-88, 90-96, XII: 3-8, 13,14,19 98-104, 106, 107, 109-111, 22, 26, 28-31 113-135, 137-139, 141-143, 145-152, 154, 155, 157.
  - XII: 3, 5-11, 13, 15-20, 22, 24, XI: 4, 7, 11. 25, 28, 31, 33, 35-38.
- XIX: 8-10, 12-15, 20, 21. X: nil
- 75. Thus the wide range of Mk's grammar as compared to that of Vr is clearly visible. Most of the additional rules found in Mk as seen above are also

met with in the works of Pu and Rt. As has been rightly observed by Nitti, Rt of the three eastern grammarians owes the most to Hemacandra.5 It is therefore natural that he has some rules which are not found in Mk's work. Moreover there are a number of differences between the two authors which go to show that both had independently composed their grammars despite having a common source with them. To number a few diffierences the following examples deserve notice:

#### Mahārāstrī

# Mk.

#### Rt.

- ... talavimtam, I. 1.6. (a) tālavemtam, (talavemtam) ( tālavṛntam I, 13 (cf. Bhām. I, 10)
- (b)  $sa\bar{i}$  (  $sad\bar{a}$  ), I. 14 ( against ... saī or saā, I. 1.8. optional saā, ef. Bhām 1.11)
- (c) dohāiam or duhāiam (dvidhā-
- kṛtam)I. 19 (cf. Bhām. 1.16)6 hākaam, I. 1. 9. ... The long ī can (d) Short i in place of long i in also be retained,
- the grhita class, I. 21 (cf. Bhām. 1. 18)
- T. 1. 11 ... Optionally also juhitthilo, I. 1. 13.

... duhākaam or do-

- (e) jahitthilo (yudhisthirah), I.26 (cf. Bhām. I. 22) (f) maūli, moli (mauli), I. 50
- ... Only maüli,I.1.24
- (g) sebhāliā (sephālikā), II. 24 (cf. Bhām. II, 26)
- ... Optionally  $seh\bar{a}$ liā, I. 2.7
- (h) l > n is optionally allowed in lāngūla class, II. 39
- The same is obligatory I. 2.15

<sup>5.</sup> See Les Gram. p. 108, also footnote, p. 101.

<sup>6.</sup> Here Mk. remarks, 'prādurādivad dhātunā saha aikapadyabhāvāccānāditvam '.

#### Introduction

#### Mk.

#### Rt.

- q(i)  $s\bar{u}ro$   $(s\bar{u}rah)$ , III, 21, cf. Hc. II. 64
- (j) bhibbhalo (vihvalah, III. 63 (cf. Bhām. III. 47)
- (k) cindham (cihnam), III. 49 (cf. Bhām. III. 34)
- (1) majjhimam < madhyamam, chattivanno < saptaparnah. IV. 1
- (m) ia or maa > maya, IV. 52
- $\bar{a}$  (n) The declensional suffly  $\bar{a}$  is optional for the words of mātr class, V. 42
- (o) anuşvāra is obligatory in nom. sing, of the words bhavat and bhagavat, V. 52
- $(p) \sqrt{sak} > caa$  in  $dh\bar{a}tv\bar{a}desa$ , VII. 55
- $(q) \sqrt{grah} > hinda, VII. 96$
- $\{r\} \sqrt{prati + p\bar{a}l} > ciram\bar{a}la, VII ... viram\bar{a}la, I. 8.41$ 158

- ... sūro and sujjo < sūryaḥ, I. 3. 13.
- bhebbhalo, I. 3.2
- ... cinnam, I. 3.11
- ... Optional forms majjhamamand chattavannoare respectively added. I. 5.3
- maia or maa.
- I.5.21 The same is obligatory, I. 6.11
- ... The suffix instead of anusvāra, I. 6, 22
- ... tua, I. 8.25
- ... hinna, I. 8.4

## Śaurasenī

- (s) paurusa> paūrusa, IX, 15
- (t) apūrva> avarūva. IX. 23
- (u) Intervocal ph becomes h, IX 29
- In the words pauetc. the rusa $au > a\ddot{u}$  does not take place II. 1.4
- ... avurua, II. 1.6
  - Intervocal ph except that in siphā etc. becomes bh, II. 1.7

#### Mk.

- (v) The s of dasa and caturdasa when not denoting a name becomes optionally h IX. 31
- (w) Doubling is prohibited only in the three words, kautū-hala, sevā and sthūla of the sevā group, IX. 50
- (x)  $\sqrt{dr}$  s > peccha and  $\sqrt{pra}$  + ik s > pekkha, IX. 112
- (y)  $\sqrt{bha} > bhaa$ , IX. 116
- (z) Śatrughna > sattuggha and Bhīṣma > Bhippha, IX. 148

#### Rt.

- ... There is no change of s to h in dasa, but this is optional in caturdasa II. 1.7
- ... Except in the word daiva there is no doubling in all other words of the sevā group II. 1.11
- ...  $\sqrt{dr}$   $\leq pekkha$ , II. 1.23
- ...  $\sqrt{bh\bar{a}} > bh\bar{a}sa$  II.
- ... Sattuha and Bhīmha, II. 1.35-36 (cf. Pu. IX. 31)

The above examples show how the two authors differ in respect of the use of some words and roots of Mahārāṣtrī and Śaurasenī. Previously we have seen how they differ in respect of some other dialects too. In respect of Māgadhī also they have certain differences. Rt differentiates Māgadhī from Ardhamāgadhī only on the point of the use, aham whis is prevalent in the latter whereas it becomes hage in the former. This reminds us of one of the rules IV. 301 of Hc who enjoins the use of hage for aham as well as vayam in Māgadhī. Mk does not have such distinction but simply says that Ardhamāgadhī is the same as Māgadhī on account of not being far from Śaurasenī. Again Mk makes no exception for ṣ and does not change j to y in Māgadhī

both of which are rightly noticed by Rt (see Rt. II. 2.13). Rt further notices the use of ahuni < adhunā which is absent in Mk's work. Mk allows the conjunct—cch to become sch (Mk XII. 7) while Rt makes it sc (Rt. II. 2.18). This rule of Rt is in conformity with that of Hc (IV. 295.) Again Rt prefixes y to every letter of the ca group and also in the case of conjuncts (Rt. II. 2.19) while Mk limits the same to the letters ca and ja only (cajayor upari yah syāt, XII. 21.7). Rt has 'kuychimadī' whereas Mk has 'kuchimadī' for the same word in Sanskrit, kukṣimatī. Again eccording to Rt the equivalent of the root sthā is ycintā unlike scinta according to Mk (XII. 32).

These are some of the striking differences between the two authors which go to show the least possibility of one having consulted the work of the other. But this much is certain that both of them as well as Pu had one and the same source for composing their own grammars. As has been rightly remarked by PISCHEL, Mk has drawn a line of sharp distinction between Mahārāṣṭrī and Śaurasenī.<sup>8</sup> This is not only true of Mk but also of Rt and Pu. But as has been rightly observed by Nitti, one important group of Sūtras dealing with the personal pronoun (Mk. IX. 87-94) is almost lacking in both Pu and Rt (see Les Gram. p.116) Mk has treated Sauraseni on 158 Sūtras divided into nine prakaranas on the line of the treatment of Mahārāstrī. The standard forms which are permissible in Mahārāstrī are prohibited in Saurasenī. This has been nicely dealt with by Mk who draws his illustrations

<sup>7.</sup> See GRIERSON's article 'The Pronunciation of Pht palatals' JRAS, 1913 and his notes on this in IA (1928) pp. 30ff.

<sup>8.</sup> Grammatik, 40

mostly from Sanskrit dramas and thus his treatments goes a long way in distinguishing one from the other and as such this chapter on Saurasenī merits special attention.

Mk further gives us the views of two authors whose names are not met with in any other work. The view of Aniruddhabhatta in the context of Dākṣiṇātyā and that of Bhagīratha-Vardhamāna in the context of Cāṇḍalī and Nāgara Apabhraṃśā are specially interesting. The discovery of the works of these two authors may reveal many more interesting facts regarding Prākrit.

- 4. Mārkaņdeya's indebtedness to Vasantarāja and Hemacandra
- 76. There is no doubt that Mk has utilised elaborately the commentary of Bhāmaha on Vararuci's  $Pr\bar{a}krtaprak\bar{a}sa$ . It is not known definitely whether he utilised  $Pr\bar{a}krtama\tilde{n}jar\bar{\imath}$  of Kātyāyana. There is definite proof of Rt's indebtedness to Kātyāyana, for the latter's name has been mentioned thrice in  $Pr\bar{a}krta-Kalpataru.^{10}$  Mk does not mention anywhere in his work the name of Kātyāyana nor does he seem to have utilised the latter's work. But his indebtedness to Vasantarāja is as clear as daylight. True to his frank expression at the beginning of his work, Mk has utilised elaborately the commentary of Vasantarāja on Vara-

<sup>9.</sup> See Hultzsch's translation of a part of Saurasenī chapter of PS along with the Index of words- Neue Beitrage zur Kenntnis der Saurasenī, ZDMG 66(1912) pp. 709-726.

<sup>10.</sup> See Rt. I. 5.24 comm, I. 8. 5. I. 8. 42; also Dr. Ghosh's notes on the first two references on p. 99 and p. 110 respectively.

ruci's  $Pr\bar{a}krtaprak\bar{a}$ sa, which is known by the name of  $Pr\bar{a}krtasamjivani$ . Of course Mk has cited the view of this author by name only once:—

विष्ठ जंभह जंभाहा इति वापि च कश्चन ।........ कश्चन वसन्तराजः। (VII. 34)

Vasantarāja in fact reads जूम्भेजेम्सा (Vas. VII. 11) for जूमो जंमाअ: (Bhām. VIII. 14) and the alternative forms of जूम as attributed to Vasantarāja by Mk in the above Sū. are yet to be traced. Even then Mk owes a great deal to Vasantarāja, a clear proof of which is borne out by a comparison of the Sūs. with those given by Vasantarāja. Since the commentary of Vasantarāja is confined only to the principal Prākrits, i.e., Mahāraṣṭrī section of PPK, we shall have to find comparison of Mk's Sūs with those of Vasantarāja only in the first eight chapters of PS. In this connection the following concordances may be noted.

The following Sūs. of Vararuci not noticed by Bhāmaha (see Bhāmaha-Cowell edition) but commented upon by Vasantarāja find place in PS.

| Vas.                               | Mk. |     |                      |
|------------------------------------|-----|-----|----------------------|
| 1. 17 ऊदुत उपसर्गे विसर्जनीयेन     |     | 4.  | 3                    |
| and ईदितः ( after Bhām. 1. 17 )    |     |     |                      |
| 3. 47 आदेश (after Bhām. 3. 47)     | ••• | 3.  | 63                   |
|                                    |     | con | $\mathbf{m}_{ullet}$ |
| 4. 10 क्षुषो हः (after Bhām. 4. 8) | ••• | 4.  | 16                   |

<sup>11.</sup> The Prākrtaprakāśa of Vararuci with Samjīvani of Vasantarāja and the Subodhinī of Sadānanda ed. with Intro. by BATU-KANATHA ŚARMA and BALDEVA UPADHYAYA, Benares, 1927.

<sup>12.</sup> See also a similar treatment of সৃষ্ by Rt (I. 8. 5.) and criticism of Nitti, Les Gram. p. 96.

#### प्राकृतसर्वस्वम्

|      |             | $\mathbf{Vas.}$                                                                                                 |         | Mk.           |
|------|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|---------------|
| 4.   | 26          | स्वार्थे को वा                                                                                                  |         | 4. 51         |
| 4.   | 31          | महाराष्ट्रे हरोः ( after Bhām. 4. 29 )                                                                          |         | 4. 56         |
|      |             | विचित्र तादर्थ्ये (after Bham.                                                                                  |         | -, -,         |
|      |             | 6.64)                                                                                                           | •••     | 6. 31         |
| 7.   | <b>25</b>   | पिबतेर्घोद्यः ( after Bhām.                                                                                     |         | •             |
|      |             | 8. 23)                                                                                                          |         | 7. 115        |
| 7.   | 40          | पदेर्नेलः ( after Bhām. 8. 36 )                                                                                 | •••     | 7. 25         |
|      |             | तक्षे रंपवच्छौ ( after Bhām. 8. 62 )                                                                            | •••     | 7. 48         |
|      |             | एवमन्येऽपि ( after Bhām. 8. 70 )                                                                                | • • •   | 7. 10         |
|      |             | अडादेशा बहुलम् ( after Bhām.                                                                                    |         |               |
|      |             | 8.71)                                                                                                           |         | 7.102         |
| 8.   | <b>2</b>    | कीस किमर्थे (after Bhām. 9. 1)                                                                                  | •••     | 8. 8          |
| 8.   | 8           | इजेराः पादपूरणे ( after Bhām. 9. 6 )                                                                            |         | 8. 31         |
| 8.   | 10          | उ क्षेपविस्मयसूचनासु (after Bhām.                                                                               |         |               |
|      |             | 9. 8)                                                                                                           | •••     | 8. 6          |
| 8.   | 15          | वेश आमन्त्रणे ( cf. Bhām 9, 17 )                                                                                | •••     | 8. 26         |
| tara | 3hā<br>ija. | esides, Mk has some rules at varianmaha but almost in common with the In this conncetion the followings notice. | hose of | f Vasan-      |
| 1.   | 10          | इत् सदा ( cf. Bhām. 1. 11 )                                                                                     |         | 1. 14         |
|      |             | लूत इक्टि: (cf. Bhām. 1. 33)                                                                                    |         | 1. 39         |
|      |             | अङ्कोठे हा: ( cf. Bhām. 2. 25 )                                                                                 |         | 2. 22         |
|      |             | खघथधफमां वा (cf. Bhām. 2, 27)                                                                                   | •••     | 2. 25         |
|      |             | (444 mil 41 ( of. 15 mil. 2. 21 )                                                                               | •••     | comm.         |
| 2.   | 36          | ळाहळळाङ्गळळाङ्ग्ळेषु वा णः                                                                                      |         |               |
|      |             | (cf. Bhām. 2.40)                                                                                                | • • •   | 2.39          |
| 2.   | 38          | नो ण: (cf. Bhām. 2. 42)                                                                                         | •••     | 2. 41         |
|      |             | चौर्यसमेषु रिअ: ( cf. Bhām. 2, 23 )                                                                             | •••     | 3. 22         |
|      |             | मृतिकापत्तनयोश्च ( cf. Bhām                                                                                     |         |               |
| ٠.   | _,          | 3. 23)                                                                                                          | •••     | 3. 2 <b>8</b> |
|      |             |                                                                                                                 |         |               |

| $\mathbf{Vas.}$                             |       | Mk.   |
|---------------------------------------------|-------|-------|
| 4. 23 क्त्व तूण: ( cf. Bhām. 4. 23 )        | ***   | 4. 36 |
| 5. 11 जस्ङ्स्याम्सु दीर्घः (cf. Bhām. 5.11) |       | 5. 12 |
| 5. 28 आत एत् (cf. Bhām. 5. 28)              | •••   | 5. 35 |
| 5. 76 डाङ्योश्च तइ तए तुमए तुमे             |       |       |
| (cf. Bhām, 6.30)                            | • • • | 5. 85 |
| 5. 87 अस्मिरामि च ( cf. Bhām. 6. 41 )       | •••   | 5. 98 |
| 5. 101 त्रेस्ता (cf. Bhām. 6. 85)           | •••   | 5. 55 |
| 6. 27 आवे वा (cf. Bhām. 7. 27)              | •••   | 6. 44 |
| 7. 5 घूणी घोळघुम्मौ ( cf. Bhām. 8. 6 )      | •••   | 7. 9  |
| 7. 7 पाटेः फाङः ( cf. Bhām, 8, 9 )          | •••   | 7. 11 |
| 7. 48 वृषेड्ढं: (cf. Bhām. 8. 44)           | •••   | 7. 75 |
| 7.52 युधिवुधिगृधिसिधिकुधां ज्झ              | •••   | 7. 77 |
| 8. 4 चित्र चेत्र अवधारणे (cf. Bhām.         |       |       |
| 9. 3)                                       | •••   | 8. 19 |
| .8 12 अन्वो दुःखसूचनासंभाषणेषु              |       |       |
| (cf. Bhām. 9. 10)                           | •••   | 8. 23 |
| 8. 18 पिव मिव बिव व इवार्थे                 |       |       |
| (cf. Bhām. 9.16)                            | •••   | 8. 14 |

Apart from the Sūs. as shown above, Mk has also untilised some of the  $k\bar{a}rik\bar{a}s$  of Vasantarāja. The following comparison based on a few examples will prove this:

| 2. | 7          | तस्य इत्वं हरीतक्यां प्राप्तते मृतके तथा          | 2. 10 | comm.        |
|----|------------|---------------------------------------------------|-------|--------------|
| 2. | <b>3</b> 0 | म्लेच्छवाच्ये लचादेशौ न हरे कामरूपिण              | •••   | 2 32         |
| 2. | 31         | स्वादेशो नम्नदेहत्वे                              |       |              |
|    |            | न कुन्जे पुष्पवाचिनि                              | •••   | 2. 33        |
| 3. | 14         | स्थूणार्थे स्तस्य खः स्तम्भे न त्वन्यस्मिन् कदाचन | •••   | <b>3.</b> 17 |
| 3. | 21         | आर्द्रे विभाषा छत्वं स्यादोकारश्चेष्यते बुघैः     | •••   | 3. 25        |
| 3. | 31         | उत्सवार्थे क्षणे छत्वं मुहूर्ते तु खणो भवेत्      | 3. 42 | comm.        |

# प्राकृतसर्वस्वम् ।

| Vas.                                                    |       | $\mathbf{M}\mathbf{k}$ |           |
|---------------------------------------------------------|-------|------------------------|-----------|
| 3. 33 तीवार्थे तीक्ष्णशब्दे ण्हो                        |       |                        |           |
| निशितार्थे तु खो भवेत्                                  |       | 3.                     | 68:       |
| 3. 60 कृष्णशब्दे विकर्षी वा                             |       |                        |           |
| वर्णेऽर्थे न तु नामनि                                   | •••   | 3.                     | 78        |
| 3. 61 पूर्वशब्दे विकर्षो वा                             |       |                        |           |
| पूर्वस्येत्वं च वस्य मः                                 | •••   | 3.                     | 91        |
| 4. 12 आयुरप्सरसोः सो वा                                 |       |                        |           |
| इलोऽन्त्यस्य विधीयते                                    | •••   | 4.                     | 19        |
| 4. 16 संस्कारे संस्कृतायां तु                           |       |                        |           |
| नित्यं बिन्दुर्विऌप्यते                                 | •••   | 4.                     | 26-       |
| 4. 18 नान्तं नपुंसके विद्धि                             |       |                        |           |
| पुंक्लिङ्गेऽपि प्रशस्यते                                | •••   | 4.                     | 27        |
| 4.25 भवेतां मतुपोऽन्त्यस्य आकारस्तु तथा क्वचित्         |       | 4.                     | 23        |
| 5. 11 सर्वादि ब्विदमो दीर्घी न त्वन्येषां इसी भवेत्     | •••   | <b>5</b> .             | 63        |
| 5. 36 भवद्भगवतोर्बिन्दुः सावनामन्त्रणेऽपि च             | •••   | <b>5.</b>              | <b>52</b> |
| 5. 41 णो इसेर्णत्वद्वित्वं स्यात् राज्ञो लोपश्च जस्य वा | •••   | 5.                     | 47        |
| 5. 42 मिस्भ्यसोराम्सुपोरित्वं राज्ञोऽकारस्य चेष्यते     | •••   | 5.                     | 48        |
| 5. 45 काले ङेरेतदस्याहे एकशब्दादिआ तु वा।               |       |                        |           |
| आत इत्यपि यत्तद्रयां काले वाच्ये वदन्ति ते॥             | •••   | <b>5.</b>              | <b>62</b> |
| 5. 60 भादेशाविदमश्रान्यो सौ पुंस्यमिअं स्त्रियाम्       | •••   | 5.                     | 70        |
| 6. 5 आकारान्तान्नियम्येते न्तमाणी कापि पण्डितैः।        | •••   | 6.                     | 19        |
| 6. 10 रुस्य क्रियातिपत्तौ वा                            | • • • | 6.                     | 18        |
| 7. 2 भूओ इति पिशाचे स्थात् तत्र के हू भुवो न हि         | •••   | 7.                     | 3         |
| 7. 49 क्विचतु हन्तेर्म इति आदेशो नेष्यते बुधैः          | •••   | 7.                     | 82        |

Besides the above examples of Mk's indebtedness to Vasantarāja, we also see that the former has adopted the division of chapters on the line of the latter with regard to Mahārāṣṭrī. The following eight chapters closely resemble those of Vasantarāja:—

- 1. अजिवधि ( Rules of vowels )
- 2. अयुक्तवर्णविधि (Rules of the isolated consonants)

Vas.

Mk.

- 3. युक्तवर्णविधि (Rules of the conjunct consonants)
- 4. संकीर्णविध ( Diverse rules )
- 5. सुब्विध (Rules of declension)
- 6. तिङ्विधि (Rules of conjugation)
- 7. घातुपरिणाति (Substitute of verbal roots)
- 8. निपातविधि (Rules of the indeclinables)
- 77. Though Mk has not expressed his indebtedness to Hc, there are traces to show that he consulted the grammar of Hc while composing his own. The dhātvādesa section of Hc is more extensive than that of Mk or of any other grammarian of the Eastern School. Rt in two places (I. 8 & 14) refers to Śākalya's view regarding particular substitution of roots. Closing his dhātavādesa section he again says that there are other alternative forms of roots according to Śākalya-Mānḍa-vya and similarly there are forms according to Kātyā-yana:—

घातुस्वरूपाण्यपराणि पक्षे शाकत्यमाण्डन्यमतानुगानि । कात्यायनस्यापि मते तथैव ज्ञेयानि लक्ष्यानुभवक्रमेण ॥  ${
m Pk}$  1. 8.42

Mk's dhātvādesas mostly agree with those of Rt and Pu. Even then he has some affinity with Hc particularly in this section. It is likely that all of them had their common source Sākalya, but while Hc added more substitutes of roots to what he had already learnt from Sākalya's grammar, the grammarians of Mk's group remained content in adhering to the forms mostly taught by Sākalya alone. The following parallels between Hc and Mk in matters including dhātvadesa may be cited as examples:

|    | i bij | He.                                 |       | $\mathbf{M}\mathbf{k}$ |
|----|-------|-------------------------------------|-------|------------------------|
| 1, | 101   | comm. बहुलाधिकारादेषु               |       |                        |
| ·  |       | क्वचिन्नित्यं क्वचित् विकल्पः,      |       |                        |
|    |       | तेन उवणीओ इत्यादि सिद्धम् ।         |       | 1. 21                  |
|    |       |                                     |       | comm.                  |
| 2. | 64    | comm. सूरो सुज्जो इति तु            | •     | •                      |
|    |       | सूरसूर्यंप्रकृतिभेदात् ।            | •••   | 3. 21                  |
|    | ,     |                                     |       | comm.                  |
| 2. | 174   | comm. पूर्वै: कविभिरप्रयुक्तानां    |       |                        |
|    |       | प्रतीतिवैषम्यपरः प्रयोगो न कर्तव्यः |       |                        |
|    |       | शब्दान्तरैरेव तु तदर्थीऽमिधेयः      | •••   | 4. 64                  |
|    | 0.0   |                                     |       | comm.<br>5. 98         |
| 3. | 98    | तुडभतुरहोरहोम्हा भ्यसि              | •••   | comm. <sup>13</sup>    |
| 3. | 173   | comm. दकारोचारणं भाषान्तरार्थम्     |       | 5. 7                   |
| ₩. | 1,0   |                                     |       | comm.                  |
| 4. | 20    | क्षेणिज्झरो वा                      | •••   | 7. 57                  |
| 4. | 63    | प्रभौ हुप्पो वा                     | ***   | 7. 5                   |
| 4. | 73    | प्रसरेः पयछोवेछौ                    | • • • | <b>7.</b> 168          |
| 4. | 75    | विस्मुः पम्हुस-विम्हुस-विसराः       | •••   | 7. 17                  |
| 4. | 108   | अर्जेविंढपः                         | •••   | 7. 28                  |
| 4. | 127   | स्पन्देश्चुलुचुलः                   | •••   | 7. 126                 |
| 4. | 161   | भ्रमेष्टिरिटिल्ल-ढुंढुल्ल परीपराः   | •••   | 7. 137                 |
| 4. | 177   | भ्रंदोः फिडफिट भुहाः                | •••   | 7. 167                 |
| 4. | 200   | पर्यसः पस्रोष्ट-पस्तद्द-पर्वहट्ठाः  | •••   | 7. 121                 |

# 5. The well-read Markandeya

78. In the preceding discussion we have seen how

<sup>13.</sup> Vide footnote (2), Les Grmm. p. 101. NITTI has rightly guessed here a reference to Hc. My reconstruction of text confirms her guess. See note under V. 98.

Mk has assimilated the views of famous Prākrit grammarians in his work. Further importance lies in the fact that to illustrate his rules he has enormously quoted lines from standard works in Prākrit as well as in Sanskrit. Besides we come across a large number of quotations from unknown works which have been listed in the previous section. Here is given an alpha betical list of works both in Pkt and Skt from which the quotations are known to have come either through the author himself or through personal search along with the references noted against each.

## Prākrit:

- 1.  $Karp\bar{u}rama\tilde{n}jar\bar{\iota}$ : 1, 50 (=1. 11); 3, 77 (=1,24); 5, 118 (=1,32); 6, 48 (=2,8); 7, 61 (=1, 17)
- 2.  $K\bar{a}vyaprak\bar{a}sa$  : 3, 42 (= 3,  $\acute{S}l$ . No. 13); 4, 64(a) (=2,  $\acute{S}l$ . No. 11); 4, 64(b) (=3,  $\acute{S}l$ . No.14); 7, 43 (= 5,  $\acute{S}l$ . No. 135); 7, 137 (=5,  $\acute{S}l$ . No. 407)\*;
- 3.  $Gunapat\bar{a}k\bar{a}$  : 5, 65. (not extant)
- 4. Chalitarāma (not extant): 9, 151 (=SD, 6, 261)
- 5. Prākrtapingala : 5, 34 (Paingala), not identified; 5, 106 (=2, 5);
  17, 8 (=1, 5a); 17, 9 (=2, 142); 17, 56(a) (=2, 142);
  17, 56(b) (=1, 4a); 17, 57 (=2, 69).
- 6. Brhatkathā (not extant) ; 19, 9
- 7. Bhattikāvya : 1, 9 (13, 4; 2, 42 (=13,33).

### प्राकृतसर्वस्वम् ।

 $M\bar{a}lat\bar{\imath}m\bar{a}dhava$ : 2, 30 (=6, 10); 11, 20 (=2, 192)8. Mrcchakatika  $: 12, 26 (=8, 3)^*; 13, 6 (=1, 18);$ 9. 13, 8 (not yet identified); 13, 9 (=1, 23) \*10. Ratnāvalī : 3,76 (=2,1); 8,4 (=116);8, 13(2, 1); 9,148 (=2, p.46);10, 4 (=3, p. 117); 10, 6 (2, (p. 60); (10.9) (=3, (p. 101)) Vilāsavatī Sattaka: (Author's own work not ex-11. tant 5, 131) 12. Venīsamhāra : 12, 3 (=3, p. 118); 12,38 (3, p. 122) 13. Sākuntala : 9, 47 (=4; 70/71); 9, 86(=3, 59); 12, 24 & 36(6, 123) 14. Srigārotkarsa : 1. 50 (Unknown work) 15. Saptasatī : 1, 17 (=H, 532)\*; 2, 37(=H, 8); 3, 32 (H,934);3,40 (=H, 9); 3,84 (H,696); 4, 3 (H, 52); 4, 53 (=H, 696) \*; 4, 54 (=H,560): 4, 64.

(=H, 71); 4, 64 (=H, 339); 5, 33 (=H, 314); 5, 90 (=H, 524); 6, 39 (=H, 609); 7, 60 (=H, 182); 7, 107

<sup>14.</sup> The asterisks are my own identifications over those of Bhattanathaswami and NIFTI; cf. Les Gram. pp. 102-104. In view of Mk's date being middle of the 16th century which I have shown in the first Section, I have referred to Kāvyaprakāśa instead of Rasagaṅgādhara and Kāvyapradīpa as has been done by the above two authorities in respect of the concerned quotations.

- 16. Sarasvatīkanthābharana: 2, 45 (=2, 17, 4)\*
- 17. Setubandha
- : 1, 7 (=1, 3); 1, 17 (=1, 34); 1, 21 (=4, 63); 1, 43 (4,7); 3, 47 (=1, 24)\*; 3, 76 (=1, 14); 4, 39 (=2, 44); 4, 58 (=3, 1); 5, 65 (=3 1); 5, 69 (=4, 23); 6, 14 (=3, 3); 6, 46 (=2, 8); 7, 20 (=1, 35); 7, 26 (=1, 20); 7, 28 (=1, 10); 7, 37 (=1, 38); 7, 42 (=1, 8); 7, 102 (=1, 39); 7, 102 (=3, 4); 7, 153 (=I, 40); 8, 2 (=1, 15; 8, 4 (=1, 38); 8, 17 (=5, 4)

### Sanskrit:

1. Kāvyādarśa : Intro. 8 & 9 (=1, 102, 34,)

2.  $N\bar{a}tyas\bar{a}stra$  : 10, 1 (=17, 51)

3. Pāthasikṣā : (unknown work): 2, 1

4. Sārasvatavyākarana: 4,64 (=visarga samdhi, p. 39)

Apart from these, we have seen in the previous section, quotations by Mk from unknown works of Bharata, Kohala, Vākpatirāja and Bhojadeva. Among the Prākrit grammarians perhaps Mk alone illustrates his rules by so many citations giving at the same time the source of most of them.

# 79. Though a Prākrit grammarian, Mk exhibits

his intensive knowledge of Sanskrit grammar throughout his work. He starts his grammar with the rule, siddham Pāṇṇṇyādeh, and declares to frame his rules for Prākrit dwelling on the same roots, nouns, gender, case, inflection, number, verbal suffixes and compounds as propounded by grammarians like Pāṇini and others. He makes use of the technical terms and grammatical phrases of Pāṇini and his followers while dealing with several word-formations in Prākrit. A few observations on this point will not be out of place.

हस्वोत्त्या द्धिंपलक्षणम् (I, 10) – By the mention of the short vowel the long one is to be understood.

एकदेशविकृतमनन्यवत् ( I, 28 ) – A word undergoing partial change should be treated as the original one.

क्वचिद्पवादविषयेऽपि उत्सर्गोऽभिनिविशते (I, 35) - Sometimes a general rules over-rules a particular rule.

तुशब्दस्यानधारणार्थत्वान्नित्यम् (I, 39) – On account of the restrictive sense of the word tu (it should be) treated as obligatory.

मण्ड्क छितन्यायाद् वाऽनुवृत्तिः ( I, 41 ) – According to the rule Maṇḍūkapluti (lit. leap of a frog ) here  $v\bar{a}$  (option) is to be continued.

व्याख्यानतो विशेषलाम इति न्यायात् मकारस्याध एव (3,72) – Owing to the rule that there is special benefit out of explanation it (b) should come after m as in the case of ambo.

अन्यव्यवच्छेदार्थस्तुशब्दः (1V,50) – (Here) the word tu is intended to distinguish one from the other.

Mk has quoted the famous kārikā under IV, 64 from Sārasvata Vyākaraņa to show the efficacy of what

is called bāhulaka in Sanskrit grammar. He again quotes authority to show certain uses in Prākrit closely following the dictum prevalent in Sanskrit grammar in the following words:

# लिङ्त्वविशेषोपादानादाशीर्लिङ्यपि दुसुमुप्रमृतय इत्येके।

According to some authorities the affixes du, su and mu are applicable even in case of the benedictive mood on account of the advantage of the distinction of the nature of one line from the other. Thus the examples of taking the help of Sanskrit grammar by Mk are numerous. In Appendix IV we have given a list of ganapātha by Mk. It will be seen that these ganaphāṭhas pertain only to Mahārāṣṭrī Prākrit. this respect he has mostly followed in the footsteps of his predecessor, Vasantarāja. We have another set of Ganapāthas of the Western School differing in some respects from those of Mk. Rt has also given gana. pātha similar to that of Mk in some respects. But the former's treatment is not exhaustive. It will be intersting to have a comparative study of Mk's ganapātha with that of Trivikrama, Vasantarāja, Rt and other notable grammarians.

80. "For a knowledge of the dialacts," PISCHEL remarks, "other than M, JM, AMg and JŚ important is the PS of Mk". We have discussed at some length in Section III the method of treatment of several Prākrit dialects and the originality exhibited therein by Mk. While deeling with Vibhāṣā he gives a clear-

<sup>15.</sup> See Ballantyne's translation as quoted by Grierson in his  $Pr\bar{a}krit\ Vibh\bar{a}s\bar{a}s$ .

<sup>16.</sup> Grammatik, 40

cut definition along with a citation from an unknown work about Audri. None of the known grammarians has given us such definite information regarding this Vibhāṣā, which will go a long way in determining the linguistic feature of the ancient Oriva Bharata, despite enumerating Audrī as a Vibhāṣā, is silent about its linguistic peculiarity and the characters by whom it is to be spoken in a stage play. Mk's credit lies in this that he alone gives us some idea about this Vibhāṣā, however incomplete it may be. Only the posterity will determine how far authentic are these documents of Mk who wrote such a fine Prākrit Grammar in the middle of the sixteenth century while there was no library facility, no scope for speedy communication between one province and another, while palm leaves and an iron stylus were mostly used as the writing material and above all, while the Prākrit language was almost dead and a thing of history.

# <sub>मार्कण्डेय-कवीन्द्र-विरचितं</sub> प्रा कृत – सर्व स्व म्।

# मार्कण्डेय-कवीन्द्र-विरचितं

# प्राकृत-सर्वस्वम्।

# प्रथमः पादः।

शशिखण्डमौलि सशिखण्डमौलि वा सितमेघचारु शितिमेघचारु वा । उमया विलासि रमया विलासि वा मेम किंचिदस्तु हृदि वस्तु संततम् ॥

यत्कान्तिपीयूषरसप्रवाहा निध्यायतां चेतिस संप्रविश्य । बहिर्महाकान्यतया स्फुरन्ति वाग्देवता सा मयि संनिधत्ताम ॥

शाकल्यभरतकोहलवररुचिभामहवसन्तराजाचैः। प्रोक्तान् प्रन्थान् नानालक्ष्याणि च निपुणमालोक्य॥ अन्याकीर्णं विशदं सारं स्वल्पाक्षरप्रथितपद्यम्। मार्कण्डेयकवीन्द्रः प्राकृतसर्वस्वमारभते॥

प्रकृतिः संस्कृतं तत्र भवं प्राकृतग्रुच्यते । तद्भवं तत्समं चेति द्वेधा

तद्भवं तत्र संस्कृते भवं लक्षणवशाद् रूपान्तरप्राप्तं रुर्वेख-घर-पेरंतादि। तत्समं तरल-तरङ्ग-मन्थरादि॥

<sup>1 0</sup> सिने...

<sup>2</sup> О मर्वि...

I निगुणम्.

<sup>4</sup> G adds स्मृतम् here.

<sup>5</sup> G तदेवम्.

<sup>6</sup> G न्खुरपेरन्तादिः

# देश्यं च केचन ॥ १ ॥

लक्षणैरसिद्धं तत्तदेशप्रसिद्धं महाकविप्रयुक्तं लडह-पेट्ट-तोक्षादि । यदाह्य भोजदेवः—

देशे देशे नरेन्द्राणां जनानां च स्वके स्वके । भङ्गया प्रवर्तते यस्मात् तस्माद् देश्यं निगद्यते ॥ इति ॥

तच भाषाविभाषापभ्रंशपैशाचभेदतः । चतुर्विघं, तत्र भाषा विभाषाः पश्चघा पृथक् । अपभ्रंशास्त्रयस्तिस्रः पैशाच्यश्चेति षोडश् ॥ २ ॥

भाषा इति शेषः ॥

ननु –

महाराष्ट्री तथावन्ती शौरसेन्यर्धमागधी । बाह्णीकी मागधी प्राच्येत्यष्टौ ता दाक्षिणात्यया ॥ शकाराभीरचाण्डालशबरद्राविडौड्रँजाः । हीना वनेचराणां च विभाषा नाटकाश्रयाः ॥ ब्राचैंडो लाटवैदर्भावुपनागरनागरौ । बार्बरावन्त्यपाञ्चालटाक्किमालवक्षेक्याः ॥

<sup>7</sup> G नेण्टतोकभादि; I कुड्(?)हपेट्टतोकखादि; O कुडुहपेट्टतोकस्यादि. This portion is lacking in U. One entire folio containing the text from स्वल्पाक्षर... etc. up to द्राविडगौजेरा: has been damaged and lost. The reading of B. ...तोकखादि has been retained. Yet the word तोकख is of doubtful meaning. The real word might be खोक्खा; cf. (GS. VI. 31), the sound produced by the monkeys, which is also a Desya word. In that case the reading would be खोक्खादि instead of तोकखादि. The word might also be चोकखा or चोकख; see PSM, p. 332.

<sup>8</sup> GIO विभाषाश्च पञ्चधा च पृथक् पृथक्.

<sup>9</sup> G दाक्षिणात्ययाम्.

<sup>10</sup> O adds विसर्ग to both the lines of the verse, but other Mss. and B omit it. Mss. including B read औद्रजा in place of औड्जा which I have preferred here.

<sup>11</sup> G प्राचतो ; IO ब्राडडो.

<sup>12</sup> G शक्तमालव...; 10 शक्तमालव...

गौडौड़हैं वैपाश्चात्यपाण्ड्यकौन्तलसैंहलाः । कालिङ्गर्थेप्राच्यकार्णाटकाञ्च्यद्राविडगौर्जराः ॥ आभीरो मध्यदेशीयः सूक्ष्मभेदव्यवस्थिताः । सप्तविश्चत्यपभ्रंशा वैतालादिप्रभेदतः ॥ काञ्चीदेशीयपाण्ड्ये च पाञ्चालं गौडमागधम् । ब्राचडं दाक्षिणात्यं च शौरसेनं च कैक्यर्यम् । शाबरं द्राविडं चैव एकादश पिर्शीचजाः ॥

इति वदन्ति, तत् कथमुच्यते मिलित्वा षोडशेति । तत्राह—

महाराष्ट्री शौरसेनी प्राच्यावन्ती च मागधी। इति पश्चविधा भाषा युक्ता न पुनरष्टधा ॥ ३ ॥

तेनैव ---

' शौरसेन्या अदूरत्वे मागध्येवार्धमागधी।' इत्युक्तत्वात्, दाक्षिणात्यायाश्च लक्षणाकरणात्, बाह्वीक्याश्च रेफस्य लत्व-मात्रेण भेदात्, आवन्त्यामेवान्तर्भावादिति भीवः। रेफस्य लत्वमपि लक्षण-मर्द्स्यवेति चेत्, संस्कृतेऽपि केषांचिद् रलयोरैक्यस्मरणमिति न दोषः॥

शाकारी चैव चाण्डाली शाबर्याभीरिका तथा । टैंकीति युक्ताः पश्चैव विभाषा न तु षड्विर्थाः ॥ ४॥ ओड्रयास्तु ओड्रदेशभाषानुगामिन्यां शाबर्यामेवान्तर्भावादिति भावः। ननु ।

<sup>13</sup> B गौडोद्वावैवपाश्चाला ; G गौडोद्वादैवपाश्चालापाण्ड्यकौनतलसोहला:; I गौडोद्वादेव ... कौनतलसोहला:; O कौडलसोहला:. The probable reading seems to be what I have suggested. Cf. also names of dialects as quoted from the  $Pr\bar{a}krtacandrik\bar{a}$  by Dr. D. C. SARKAR in his 'A Grammar of the Prakrit Language'.

<sup>14</sup> G कालिङ्ग०. 15 G केक्टयम्. 16 UGIO पिशाचकाः.

<sup>7</sup> Mss. read incorrectly मागध्याम् in place of आवन्त्याम्.

<sup>18</sup> IO अस्तु वेति; U अस्त्वेवेति.

 $f 19 \quad UI$  शक्कीति ; f G शाकीति ; शकीति .  $f 20 \quad UGIO$  षड्विधा .

<sup>21</sup> Mss. including B read द in place of द in the words औड्यास्त and ओडरेश. The reading द in said words seems to be the outcome of the influence of South Indian pronunciation as a result of the copying of the original treatise by the South Indian scribes from

कथं द्राविडीमप्यपास्य टाक्की प्रतिपाद्यते । तेनापि टेीक्कीं प्रतिपाद्य—
'टेक्कदेशीयभाषायां दृश्यते द्राविडी तथा ।
अत्रैवायं विशेषोऽस्ति द्रीविडेनादता परम् ॥ '

इति टाक्क्यामेव दाविड्या अन्तर्भावस्य उक्तत्वात् टेॉक्कीप्रतिपादनमेव न्यायः ॥

नागरो ब्राचडश्रोपनागरश्रेति ते त्रयः । अपभ्रंशाः प्रे सक्ष्यभेदत्वात्र पृथद्मताः ॥ ५ ॥

एषु त्रिष्वन्येषामन्तर्भावं तत्रैव वक्ष्यामः ॥

कैकेयं शौरसेनं च पाश्चालमिति च त्रिधा । पैशाच्यो नागरा यस्मात्तेनाप्यन्या न लक्षिताः ॥ ६ ॥

तथा च स एवाह—' अपरे लोकतः' अँवधारणीया इत्यर्थः । सूक्ष्मभेदत्वात्तेषां भेदः केर्तुं न शक्यते । तथा—

> इक्षुक्षीरघृतादीनां माधुर्यस्यान्तरं महत् । तथापि नैतदाख्यातुं सरस्रत्यापि शक्यते ॥ इति ॥ ( K. D. 1. 38 )

अतः षोडशधाभिन्नभाषालक्ष्म प्रचक्ष्महे । वेद्या विदग्धैरपरास्तत्तदेशानुसारतः ॥ ७ ॥

तत्र सँवभाषोपयोगित्वात प्रथमं महाराष्ट्रीभाषा अनुशिष्यते । यथाह परमा-

महाराष्ट्राश्रयां भाषां प्रकृष्टं प्राकृतं विदुः । सागरः सूक्तिरत्नानां सेतुबन्धादि यन्मयम् ॥ इति ॥ ( K. D. 1. 39. )

which even U is not free. This removes the doubt raised by GRIERson in his 'Prakrit Vibhāṣās'. For the words औड़ and ओड़ see also Apte's Skt. Eng. Dictionary, pp. 124-25. U has गामिना in place of गामिन्यां. 22. UIO शक्तीं; G शाकीं.

<sup>23</sup> G डक्कदेशीय०; O -टक्करेशिभाषायां.

<sup>24</sup> B द्रविडेन; em. is acc. to Mss.

<sup>25</sup> U हाइकी; G च्छक्याः. 26

<sup>26</sup> IO ब्राचंतश्.

<sup>27</sup> G कैकयम्. 28 G om. अव; U लोकतो करणीया-

<sup>29</sup> B वन्तुं; reading adopted is after the Mss.

<sup>30</sup> UIO om. सर्वे.

# १. १. सिद्धं पाणिन्यादेः

पाणिन्यादिमतसिद्धं धातुनामिलङ्गकारकविभक्तिवचनकृत्तद्धितसमासादिकं सर्वमङ्गीक्रियते । यदाह परमर्षिभरतः— 'धातुप्रातिपदिककृत्तद्धितसुप्तिङ्समासादीनां तेऽर्थास्ताश्च विभक्तयः, परिणतिरिह परमन्यौ 'इति ॥

१. २. आदेरतः

आदेरित्या पादसमाप्तेरिधकारः। अत इति यथासूत्रं (PS. 1.13) यावत्।।

१. ३.

आन वा समृद्ध्यादौ ।

समृद्धयादावादेरत आन् न वा स्यात्।

समृद्धिः प्रतिसिद्धिश्च प्रसिद्धिः प्रकटं तथा । प्रसुप्तं च प्रतिस्पर्धी मनस्त्री प्रतिपत्त्रैया अभियातिः सदक्षं च समृद्धयादिरयं गणः ॥

सामिद्धी, समिद्धी। पाडिसिद्धी, पिडिसिद्धी। पासिद्धी, पिसिद्धी। पाअडं, पअडं। पासुत्तं, पसुत्तं। पाडिप्पद्धी, पिडिप्पद्धी। माणंसी, मणंसी। पाडिवआ, पिडवआ। आहिआई, अहिआई। सारिच्छं, सिर्च्छं। लिङ्ग-विशिष्टमहणात् पाअडो माणंसिणी इत्यादि।।

- ४. स्वप्नेषत्पकाङ्गारमृदङ्गव्यजनवेतसेष्वितस्यात् ॥ ८ ॥
   आदेरत इत्येव । वेति निवृत्तम् । सिविणो । ईसि । पिकं । इंगालो ।
   मुँइंगो । विअणं । वेडिसो ॥
- १. ५. प्रथमे प्रथयोर्धुगपत् ऋमेण बोद्भवति अत <sup>हुद्</sup>येव । पुढमं, पुढमं, पुढमं ॥
- **१. ६.** अरण्ये आदेरतो छक् स्यात् । वेति निवृत्तम् । रण्णं ॥
- **१. ७. एच्छय्यादौ** शय्यादाबादेरत एत् स्यात् ।

<sup>31</sup> IO परन्थेति; G वर्मन्थेति. 32 U आदेख्स्य आ समाप्तेः

<sup>33</sup> G om. this line. 34 GU अभिजाति; IO \*जातिः.

<sup>35</sup> U मुतको. 36 I adds उकारो विधीयते.

# शय्यासीन्दर्यपर्यन्तप्राह्याश्चर्यास्त्रयोदशै । वहीवृन्तोत्कराद्याश्च शय्यादिरिति कीर्तितः ॥

सेजा । सुंदेरं । पेरंतो । गेज्झं । 'पीणत्तै णैदुग्गेज्झं' [ = पीनत्वदुर्गा- ह्यम् ,  $\mathbf{R}$ .  $\mathbf{I}$ .  $\mathbf{3}$  ] इति सेतुः । अच्छेरं । तेरह । वेछी । वेंटं । ऋतोऽत्वे एत् । विंटं इति कश्चित् । उक्करो ॥

१. ८. बदरे देनौत्

बदरे देन सहादेरत ओत् स्यात् । बोरं । बोरो ॥

**१. ९. लवणस्य वेन समम् ॥ ९ ॥** वेन समं लवणस्यादेरत ओत् स्यात् । लोणं । भट्टिभाषासमावेशे— 'आरीणं लवणजलं ' इति शौरसेनीसमावेशे ॥

१. १०. लावण्यस्य विकल्पेन
 वेन सममादेर्रॅंत ओत् स्यात् । हस्वोक्त्या दीर्घोपलक्षणैम् । लोण्णं, लाअण्णं ॥
 १. ११. य्वा मयुरमयुखयोः ।

स्थात् अनयोर्यूकारेण सह आदेरत ओद् वा स्यात्। मोरो, मऊरो। मोहो, मँऊहो॥ १. १२. चतुर्थीचतुर्दश्योस्तुना अनयोस्तुना सहादेरत ओत् स्याद् वा। चोट्ठी, चउट्ठी। चोद्दही, चउँद्ही।

स्त्रीलिङ्गग्रहणाद<sup>हेँ</sup>यंत्र चउट्टो, चउद्दहो ॥ **१. १३. अदातो यथादिषु ॥ १० ॥** 

आदेरत इति निवृत्तम् । वेत्येव । यथादिष्वातोऽद्वा स्यात् ।

यथातथातालवृन्तप्राकृतोत्खातचामराः । चाटुप्रवाहप्रस्तावप्रहरा हालिकस्तथा । मार्जारश्च कुमारश्च मरालः खादितादयः ॥

<sup>37</sup> G सौन्दर्यपीडापर्यन्तमाश्चर्य च; also ex. पेण्डा, पीडा.

<sup>38</sup> U पेड्डा; I पेड्र:; O पेडा.

<sup>39</sup> U पीणत्तणदुचशूगज्जा इति; G पणत्तण । दुश्चज्जा०; O पाणउता दुश्चइ। जात; I पाणउतादश्चे । जात. 40 UG समादेः; A सहादेरत भी वाः

<sup>41</sup> G om. this line, 42 UIO om. last two exs.; G मोखो, मऊखो.

<sup>43</sup> B चोत्थी, चउत्थी; em. acc. to Mss. Cf. PS. III. 15.

<sup>44</sup> A reads न after अन्यन्न ; B reads चउत्थो ; em. acc. to Mss.

जह । तह । तलवेंटं । पअअं । उर्केखेंअं । चमरं । चडु । पवहो । पर्हेंबो । पहरो । हलिओ । मजरो । कुमरो । मरलो । खइअं । पक्षे , जहा । तहा । तालवेंटं इत्यादि ॥

१. १४. इत सदि

सदाशब्दे आतं इत् स्यात् । सइ ॥

१. १५. पिण्डादिष्वेत्

इदित्यनुवर्तते । पिण्डादिष्विदेत् स्याँत् ।

स्युः पिण्डिपष्टिसिन्दूरविष्णुधिम्मिल्लविष्टिबिल्वाद्याः ॥ पेंडं । पेट्ठं । सेंदूरं । वेण्हू । धम्मेल्लो ।वेट्ठी । बेल्लं । वानुवृत्तिँर्रत्रेति केचित् । आदिना व्यवस्थितविभाषया किंशुके केंसुँओ ॥

१. १६.

अत् पथिपृथिवीहरिद्रासु ।

आसिदत् स्यात् । पहो । पुहई । हलदा ॥

१. १७. वाक्यादिस्थस्येतेस्तेरित्थम्

इत्थमिति तेरत् स्यात् । 'इअ पहसिअकुसुमसरे ' [ = इति प्रहसित-कुसुमसरिस ,  $\mathbf{R}$ . 1. 34 ] । अवाक्यादिस्थस्य तु 'भमरो त्ति कइपढु-मैंतको ' [ = भ्रमरः इति कविप्रथमतर्कः ]

१. १८.

उदिक्षुंबृश्चिकयोः ॥ ११ ॥

अनयोरिदुत् स्यात् । उच्छू । विंछुओ ॥

१. १९. ओच द्विधाकृति

द्विधेति छप्तसप्तम्यन्तम् । कृञि परे द्विधाशब्दे इदोत् । अकारादुच । दोहाइअं, दुहाइअं । प्रादुरादिवद्वातुना सह ऐकपद्यवद्भावाचानादित्वम् ॥

१. २०. ई सिंहजिह्नयोः

अनयोरिदीत् स्यात् । सीहो । जीहा ॥

<sup>45</sup> Mss. om. this ex. B supplies this within bracket;

<sup>46</sup> IO पथिनो in confusion perhaps with पत्थनो which in Oriya is written like पथिनो. 47 U स्नेनेत् स्थात्. 48 UGIO नानिनृत्ति:.

<sup>49</sup> UI किंतुए केंदुओ; G किंदुएओ, कद्ओ; O किंतुए ओकदुः.

<sup>50</sup> U भमरो ति कइपदुमढको; G भमरोति कइपभुतुमु उतोंको; IO भमरोभि कइपदुमढको; A om. 51 IO om.

 $<sup>52~~{</sup>m U}$  ैवद्भावार्थामादित्वम् ; 10~ैनादित्वम् ; 0~ैमद्भित्वन् ;  ${
m A.~om}$ .

१. २१.

ईत इद्वृहीतादौ ।

गृहीतादावीत इत् स्यात्।

गृहीतत्रीडितालीकद्वितीयकतृतीयकम् । गभीरानीतपानीयकरीषादिरयं गणः ॥

गहिअं। विलिओ। अलिओ। दुइओ। तइओ। गहिरो। आणिअं। पाणिअं। केरिसं॥ अत्र केचिदनाङुपपदस्य नीतस्य विकल्पमिच्छन्ति। उअणिओ, उअणीओ। 'सीआ रक्खसवसिंहं दिद्विविसघरं विसोसिंह व्व उअणिओं' [ = सीता राक्षसवसिंतं दृष्टिविषगृहं विषौषधिरिव उपनीता, R. V. 63] इति सेतुः। अत्र दीर्घंत्वं चेन् मात्राधिक्ये छन्दोभङ्गः॥

१. २२. जीवेर्वा स्थात्

जीवधातोरीत इद्वाँ स्यात् । जिअंइ, जीअइ ॥

१. २३. की ह्यानीडापीडेह्यानामेत् ॥ १२ ॥ एषामीत एत् स्यात् । केरिसो । णेडं अभिलो । एरिसो ॥

१. २४. तुण्डादेरुत ओत्

स्यात् ।

तुण्डकुद्दिमताम्बूलमुक्तापुष्करपुस्तकम् । तथा लुब्धककुदालकुम्भीकुन्तलमुद्गराः ॥

तोंडं । कोद्दिमं । तंबोलं । मोत्ता । पोक्खरं । पोत्थअं । लोद्धओ । कोद्दालो । कोंभी । कोंतलो । मोग्गरो ॥

१. २५. उड्ड्खले ड्वा न वा उड्ड्खले ड्वा सह उँत ओत् स्यान वा । ओहलो, उड्डहलो, ओक्खलो । सेवादित्वात् द्वित्वम् । डलयोरेक्यादुर्लूखैलेऽप्येवम् ॥

१. २६. अन्मुकुटतुल्ये ।

आदेरित्येव । मुकुटतुल्ये आदेरुतोऽत् स्यात् ।

मुकुटयुधिष्ठिरगुर्वीकर्बुरमुकुरगुरुकसौकुमार्याद्याः ॥ मउडं । जहिट्ठिलो । गरुई । कर्ट्बुरं । मउरं । गरुअं । सोअमछं ॥

58 G om.

<sup>53</sup> U °परं विसेसिंह व उआणिआ; G सीआ रंखसपसिंह दिंठिविसवरं; I not clear, but probably tallies with U; O साआरक्रयसवसिंह दिद्विसिघरं०, विसेसिंह व उआणिआ. 54 U इ. 55 B नेड्डं not authorised by Mss.

<sup>56</sup> U ਰ. 57 G ਚ**ਤੁ**ਚਲੇ.

त्रपरेवी १. २७. उपरिशब्दस्योतोऽद्वा स्यात् । अवरि, उँवैरि ॥ इत्प्ररुषे रोः १. २८.

पुरुषे रुकारस्य उत इत् स्यात् । पुरिसो । एकदेशविकृतमनन्यवदिति पउरिसं ॥

१. २९. से दुर ऊँत् से प्रे दुर उत ऊत् स्यात्। दूसहो। दूसीलो। स इति किम्। दुग्गमो। दुकरो ॥ अत उन्मधूकस्य ॥ १३ ॥

**१. ३**0.

मधुकस्य ऊत उत् स्यात् । महुअं ॥

१. ३१. अद्वा दुक्ले लश्च द्विः दुकूले ऊतोऽद्वा स्यात्, तत्संनियोगाल्लश्च द्विः स्यात् । दुअल्लं, दुऊलं ॥

१. ३२.

एक्रपुरे

नूपुरे ऊत एत् स्यात् । णेडरो ॥

१. ३३.

ऋतोऽद्धवेत ।

आदेर्ऋकारस्याकारो भँवति । तणं । घणं । मअं । कअं । बद्धो । वसहो ॥

१, ३४. इहब्यादी ऋष्यादावृत इत् स्यात् ।

ऋषिः कृपा कृतिः कृत्या कृपाणः कृपणो वृषः । रागालः पृथलो गृध्रो मृगाङ्को मसृणं कृषिः ॥ शृङ्गारभृङ्गभृङ्गारवृष्टिबृंहितवृश्चिकाः । वितृष्णो हृदयं गृष्टिः सृष्टिदृष्टिस्तथापरे ॥

इसी । किवा । किई । कित्ता । किवाणो । किवणो । किविणो दाढादित्वात्। विसो। सिआलो। पिहुलो। गिद्धो। मिअंको। मसिणं। किसी । सिर्गीरो । भिगो । भिगारो । विट्ठी । बिहिअं, मांसादित्वादनुस्वार्रस्य लुक् । विंछुओ । विङ्ण्णो । हिअअं । गिटी । सिट्ठी । दिट्ठी ॥

<sup>59</sup> IO read simply उनोडना स्यात; G अपरि, उपरि for ex.

<sup>60 &</sup>amp; 61 A om. these two rules.

Mss. excepting O om. this line. G णेडरड. 63

U सिंवारो; G सिंवारो; IO सिंदारो; A om. 65 B om. 'स्ट.

### १. ३५.

## **उद्दलादौ**

ऋत्वादावृत उत् स्यात् ।

ऋतुर्मृदङ्गो निभृतं वृतं परभृतो मृतः । प्रावृड्वृती तथा वृत्तवृत्तिभ्रातृकमातृकाः । मृणालपृथिवीवृन्दावनजामातृकादयः ॥

उद् । मुइंगो । णिंहुअं । वुँदं, आवुदं, विवुदो, संवुदो, णिब्बुदो । परिँहुओ । मुओ । पाउसो । दिक्पावृषोः सः स्यात् (PS IV. 18) इति सः । वुदी, णिब्बुदी, संवुदी, आवुदी । वुँतं, वुत्तंतो । पउत्तो, णिउत्तो । पउत्ती, णिउत्ती, णिउत्ती, णिउत्ती, णिउत्ती, णिउत्ती । माद् , माउओ । माव् , माउओ । मुणालं । पुहई । वुंदावणं । जामाउओ । कित्तदपवादविषयेऽप्युत्सर्गोऽभिनिविशत इति मअंको, मअंगो, पाअअं इत्यादि । अनयोर्गणयोराकृतिगणत्वात् मिणालं, विंदावणं, पाइअं, मुअंको, मुइंदो इत्यादि लक्ष्यानुसारात् ॥

१. ३६. अयुक्तस्य रिरिष्यते ॥ १४ ॥ वर्णान्तरेणायुक्तस्य ऋतो रिरिष्यते । ऋत इर्त्यंनुवर्तते । रिणं । रिद्धी । युक्तस्य तुँ कअं, हअं, वसहो ॥

१. ३७. क्रचिद्यक्तस्यापि

वर्णान्तरेण युक्तस्य ऋतस्तेन वर्णेन सह रिः स्यात् । सैरी । सरिसो । एरिसो । किचिदिति प्रयोगानुसारार्थम् ॥

१. ३८. वृक्षे वेन रुवी

वृक्षे वेन सह ऋतो रुवी स्यात् । रुक्खो, वच्छो ॥

१. ३९. हतस्तु हिः।

केवलस्य । ऌतो लिः स्यात् । तुशब्दस्यावधारणार्थत्वानित्यम् । लिआरो ॥

१. ४०. इलिः ऋप्ते

क्छप्ते छत इङिः स्यात् । किलित्तं । क्छप्तसारूप्यात् क्छप्तावपि, किलित्ती<sup>अ</sup> ॥

<sup>66</sup> I om. 67 IO प्रजो, probably in confusion with ह in Oriya alphabet. 68 I om. 69 Mss. lack this line.

<sup>70</sup> G alone adds this portion which seems to be appropriate.

<sup>71</sup> UAG सिंदे; IO सिंदी. 72 For rules 39 & 40, see Foot-Notes 2, p. 106, Les. Gram.

१. ४१. वेदनादेवरकेसर एत इत् । १५ ॥ एषु एत इत् स्यात् । मण्डूकप्रतिन्थायेन वानुवृत्तिः । विअणा । दिअरो ।

किसरो । पक्षे । वेअणा, देअरो, केर्सैरो ॥ १. ४२. एदैतः

ऐतः स्थाने एत् स्यात्। सेण्णं। सेलो । भट्टिकान्ये - 'ऐरावणमदपरिमल-गंधवहबद्धदंतिकुलसंरंभं ' (BH XIII. 133) इत्यपभंशभाषाया एव समावेशो न प्राकृतस्य। प्राकृते सर्वथाप्यैकौरासंभवात ॥

१. ४३. दैत्यादेरइर्भवेत्

ऐत इत्येव । एतोऽपवादः।

दैत्यवैदेहवेदेशवैशम्पायनकैतवम् । खैरवैशाखचैत्यादिरेष दैत्यादिको गणः ॥

दइचो । वइएहो । वइएसो । वइसंपाअणो । कइअवं । सइरं । वइसाहो । चइत्तं, व्यत्ययादित्वान चर्वंम् । आदिशब्दात् 'वेलाचंदणदुमो मइंदेण धुओ ' [ = वेलाचन्दनद्रुमो मैन्देन धुतः, R. IV. ७ ] इति सेतुँ ।। १. ४४. वा तु दैवादेः ।

तु पादपूरणे । दैवादेरैतः स्थाने ऐः स्याद् वा॥

े देवं भैरवकैरवचैर्जाः केलासवैरजेत्राद्याः॥

देव्वं, दईव्वं । सेवादित्वाद् द्वित्वम् । भइरवो । कइरवं । चइत्तो । कइलासो । वइरं । जइत्तो । पक्षे भरवो, केरवं इत्यादि ॥

१. ४५. इत्सैन्धवादिषु स्यात् सैन्धवादिषु ऐत इत्स्यात् ।

<sup>73</sup> BA न्यायाद ; reading is adopted after UG; IO न्याय.

<sup>74</sup> G पक्षे अणेत्यादि, rest om. 75 B मर्नेशा; reading adopted after Mss. 76 IO रत्नम् probably in confusion with च in Oriya alphabet. 77 Here G adds the Sanskrit rendering of the passage and then writes इति छाया; U reads धुनो for धुओ; O मानिदेन; UI महदेन; A om. It is to be noted that मैन्द was a monkey of that name in Rāmāyana. See also R. IV. 7.

<sup>78</sup> U अ इत्. 79 G दैव. 80 UIO चैत्रा; G चैत्र.

<sup>81</sup> B द्युद्धं; acc. to rules this is wrong; cf. Bhām, I. 37. Mss. give the correct one and hence the em.

सैन्धवभैक्षाजीविकनैयोगिक्षिपैण्डपातिक्षीः प्रोक्ताः ॥
सिंधवं । भिक्खाजीविओ । णिओइओ । पिंडवाइओ ।
१. ४६. ईद्धैर्यस्य
ऐत ईत् स्यात् । धीरं ॥

एत इत् स्यात्। धार

१, ४७.

प्रकोष्ठे ओतोऽद्वा ॥ १६ ॥

कस्य च वः स्थात्

प्रकोष्ठे ओतः स्थानेऽद्वा स्यात्। तत्संनियोगात् कस्य च वः स्यात्। पवहो, पओद्रो ॥

१. ४८.

औदोत्

औदोत् स्यात् । सोक्खं । पोढा । महिसी ॥

**१. ४९.** 

अउ पौराद्येषु

पौराबेषु औदउ स्यात् ।

पौरः कौरवपौरुषपौत्रौचित्यानि कौशलं क्षौरम् ॥ पउरो । कउरवो । पउरिसं । पउत्तो । अर्डचित्तं । कउसलं । खउरं । खउरिअं ॥

१. ५०.

मौर्नेमौल्योर्वा।

अनयोरौदउ वा स्यात् । मउणं, मोणं। 'मोणं हासो तहा तहा अ उण्णिदं ' [ = मौनं हासस्तथा तथा च उन्निद्रम् ] इति र्र्युङ्गोरोत्कर्षे । मउली, मोली। 'चाउहाणर्कुल्मोलिमालिअ<sup>1</sup> ' [ = चौहाणकुलमौलि-मालिका, KM, I. 11 ] इति राजशेखरः ॥

१. ५१. आच स्याद् गौरवे<sup>८०</sup>

गौरवे<sup> अ</sup>ोत आत् स्यात् । चकारादोच अउ च स्यात् । गारवं, गोरवं, गउरवं ॥

<sup>82</sup> UGIO नैयायिक; A नैत्योमिक. 83 UGIO पातिता:.

<sup>84</sup> A om. this Sutra and its comm. 85 G शुण्नौरोवर्गे.

<sup>86</sup> UGIO चौहाणक्रमोलि॰. 87 UIA अ च; O same as B.

<sup>88</sup> B om.

१. ५२.

उत्सौन्दर्याधेषु नित्यं स्यात् ॥ १७ ॥

सौन्दर्यादिषु औत उत्स्यानित्यम्।

सौन्दर्यं शौण्डिकः शौण्डो दौवारिकोपविष्टके ।

कौक्षेयपौषपौलोमीमौञ्जीदौःसाधिकादयः॥

सुंदेरं । सुंडिओ । सुंडो । दुआरिओ । उअविदृअं । कुक्खेओ । पुसो । पुलोमी । मुंजाअणो । सुंजी । दूँसीहिओ ॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने महाराष्ट्रया-

मज्विधिः प्रथमः पादः ॥ १ ॥

<sup>89</sup> U दुस्साहिओ; IO दुसरि:; G दुस्सारिओ; A om.

<sup>90</sup> Mss. विरचने.

# द्वितीयः पादः।

# २. १. अयुजोऽनीदौ

अयुगयुक्तः । अधिकारोऽयम् । अयुज इत्या पादसमाप्तेः । अनादाविति 'आद्यस्य यो जः स्यात् ( PS. II. 30 )' इति यावद्धिकृतं वेदितन्यम् ॥

२. २. प्रायः कगचजतद्वपवयवां लोपः ।

एषां दर्शानामयुक्तानामनादौ स्थितानां प्रायो लोपः स्यात्। पाके पाओ। मृगे मओ। शच्यां सई । सिचवे सहवो । गजे गओ । सुते सुओ । मदे मओ। कपें। करें। प्रबुद्धे पर्उद्धो । पीयूषे पीऊसं। देवे देओ। प्रायोग्रहणात् उरअडं, णहअरो इत्यादौ नित्यम् । सुकई, चूचुअं, अंसुजलं, भवणं, सेवो इत्यादावप्रवृक्तिः । देअरो, चावो चाओ, सुगमो सुअमो इत्यादौ विकल्पः। दोहाइर्ज्यं इत्यादावादेरि लोपः देवरो । लक्ष्यानुसाराद् बोद्धव्यः। अयुक्त इति किम् । मक्कडो । मोगगरो । तप्तम् तत्तो । तिव्वो । अनादाविति किम् । कई । गाओ । चलो । जलं। अनादाविति विगम् । कर्र । गाओ । चलो । जलं।

प्रायोग्रहणतश्चात्र कैश्वित् प्राकृतकोविदैः । यत्र नस्यति सौभाग्यं तत्र लोपो न मन्यते ॥

सवहो । पआदो ॥

२. ३. यमुनायां मः

यमुनायां मस्य लोपः स्यात् । जउणा ॥

<sup>1</sup> G अयुग्लोपोडनादौ; UIO अयुक्तोडनादौ; A talies with B. Comm. UGIO अयुक्त in place of अयुज. 2 G द्वादशानाम्.

<sup>3</sup> This sent. found in Mss. with slight variation in A (°त्वरं विना°) is lacking in B.

<sup>5</sup> BO om. but UIG read it here. A om. portion after the word देओ. 6 Mss. दोहाइज. 7 G om.

२. ४. मदकलमरकतयोः कस्य गो भवति ॥ १८॥ मअगलो । मरगञं ॥

२. ५. 🛛 ईमौ श्रीकरचन्द्रिकयोः

अनयोः कस्य ऋमेण भमौ स्याताम् । सीभरो । चंदिमा ॥

२. ६. हो निकषस्फटिकचिकुरेषु ।

एषु कस्य द्वः स्यात् । णिहसो । फैलिहो । चिहुरो ॥

२. ७. अत्वादेस्तो दः स्यात्

ऋतुरजततातसंयतिकरातसंहतिसुसंगैतं ऋतवः । संप्रति सांप्रतमुपसर्गात् परतः कृतिवृती वृतश्चापि । प्रमृतिवृतं मिल्याचा ऋत्वाचाकृतिगणे ज्ञेयाः ॥

उदू। रअदं। तादो। संजदो। चिलादो। संहिदी। सुसंगदं। कदू। संपदि। संपदं। उपसर्गात् परतः कृतिवृती यथा— आइदी। विइदी। पइदी। उँवै-इदी। अवैँईदी। आवुदी। परिवुदी। णि॰वेंदी। संवुदी। विवुदी। आवुदो। संवुदो। परिवुदो। पवुदो। विवुदो। पहुदी। वदं ।

२. ८. क्रचित्र वाँ

तो दः कविन वा स्यात्। सुरदं, सुरअं। हदो, हओ। आअदो, आअओ। इत्यादि॥

**२. ९.** अनयोस्तो हः स्यात् । वसही । भरहो ॥

२. १०. डः प्रत्यादी

प्रत्यादौ तो डः स्यार्द् ।

प्रति वेतसः पताका हरीतकी व्यापृतं मृतकम् । प्राकृतमिति सप्तैते प्रत्यादिगणः समुद्दिष्टः ॥

वसतिभरते हः ॥ १९ ॥

<sup>8</sup> IO उभी, evidently in confusion with Oriya म. 9 IO फ़लित्वो.

<sup>10</sup> UGIO सुसंइत; A agrees with B. 11 UIO वतम्; G इतम्.

<sup>12</sup> IO रूलाकृति. 13 UG retain original क in all these exs., em. acc. to IO. 14 UI अवसदि. 15 UIGBO जिन्दी, but of. Bhām. II, 7. 16 G हार्द. 17 A om. 18 A om.

<sup>19</sup> A प्राभृतम्.

प्राकृत • २

पिडमा । पिडआरो । पिडवण्णं । पिडहारी । वेडिसो । पडाआ । हरीर्डई । वावडं । मडअं । पाउँडं ॥

२. ११. ऐरावतगर्भितयोर्णता

अनयोस्तकारस्य णैता भेरेतं स्यात् । एरावणो । गन्भिणं ॥

२. १२.

प्रदीव्यादेः।

दो लः सात्

प्रदीपिधीतुः । पिलप्पइ, पिलतो, पिलीवो । कदम्बे कलंबो । दोहदे दोहलं ॥ २. १३. संख्यागद्धदयो रः

संख्याशब्दस्य गद्गदशब्दस्य च दो रः स्यात् । एआरह । बारह । तेरह । पण्णरह । सत्तिरह । अट्ठारह । गग्गरं भणइ । आदौ तु दह । युर्तेस्य तु चर्उदह ॥

**२. १४.** 

पर्स्य वः

स्यात् । पर्लीवो । सवहो ॥

२. १५.

म आपीडे ॥ २० ॥

आपीडे पस्य मः स्यात् । आमेलो ॥

२. १६. अनीयङादेयों जो वा

अनीयङादेर्यस्य द्वित्वापन्नो जो वा स्यात् । द्वित्वापन्ननिर्देशादत्र पादे शेषा-देशयोद्धित्वं नास्तीति भावः । वअणिज्जं, वअणीअं । रमणिज्जं, रमणीअं । उत्तारेजं, उत्तरीअं । दुइजं, दुइअं । तइजं, तईअं ॥

२. १७. कबन्धे वः पमौ क्रमात्।

कबन्धे बस्य पमौ क्रमाद्वा स्याताम् । कपंधो, कमंधो । क्रमादित्येकदा द्वयं अस्यादिति राङ्कानिरासार्थम् ॥

<sup>20</sup> UIOG पाइडं.

<sup>21</sup> A v.

<sup>22</sup> UIBO add this here which AG ignore.

<sup>23</sup> UG गविवणं; O गविसणी; IA agree with B as given above.

<sup>24</sup> UIO प्रदीपादे:; GAB as given above. 25 Bom.

<sup>26</sup> UIO युजस्य. 27 UIOG चतुदह; A om. 28 G पो वः

<sup>29</sup> UIG पणादो; O वणादो; A पआवो. 30 G तईअं. 31 G adds न.'

२. १८. टर्स डः

स्यात् । पअडं ॥

२. १९. शकटौदी ढः

शकटसटाकैटभेषु टस्य <sup>व</sup>र्देः स्यात् । सअढं । सढा । केढवो ॥

२. २०. ५फटिके लः

टस्य लः स्यात् । फलिहो ॥

२. २१.

अथ उस्य ढः ॥ २० ॥

स्यात् । सढो । पढइ ॥

२. २२. अङ्कोठे हैं।

अङ्कोठे ठस्य छः स्यात् । अंकोछो । अङ्कोलशब्दे सत्यपि सूत्रमिदम् अंकोढो मा भूदित्येदर्थम् ॥

२. २३.

डस लः स्थात्

णिअलो । तलाओ ॥

२. २४. शिफादौ फस्म भो भवेत् । सिमा । सेमो । शेफालिकायां सेमालिआ, शफर्या समरी इत्याद्यपि कश्चित्॥

२. २५. हः खघथधभां च स्यात

एषां पश्चानां चकारात् फस्य च हः स्यात् । मुहं । मेहो । पहो । रहो । बहिरो । गहिरं । कफे कहो । सहलं । न बिन्दोरिति वक्तव्यम् । संखो । संघो । मंथणं । संघं । संभवो । संफ्रह्नं ॥

२. २६.

ककुदे दस्य

हः स्यात् । कउहं वसहस्स ॥

२. २७. औषधादौ ढः ॥ २१॥ औषधादौ ढः ॥ २१॥ औषधादौ यथालाभमेषां ढः स्यात्। ओसढं। प्रथमे पहुमं। शिथिले असिंढिलं। निषधे णिसैंढो ॥

<sup>32</sup> UIGO सङ: स्यात्. 33 UG दः.

<sup>34</sup> U ਫ਼:; so also ਫ in place of ਫ in ex.

<sup>35</sup> IO ਕੁ: in confusion with Oriya ਕੁ. Other Mss. read correctly.

<sup>36</sup> The sign. (\*) has been given before such sentences by B; UIO न निकल्पोरिति°; G न निल्नोरिति°; A om.

<sup>37</sup> BG सिथिके; I सिद्देले; U सिष्टिन्थके; O सिंद्रके; A om.; cf. Bhām. II, 28.

<sup>38</sup> B निसढो; U निषढो; G निषढो; A णेसढो; of. Bhām. II, 28.

२. २८. वः कैटमे

कैटभे भो वः स्यात् । केढवो ॥

२. २९.

हरिद्रादी रो ल

हरिद्रादौ रस्य लः स्यात्।

मुखराङ्गारयुधिष्ठिरसुकुमाराश्वरणपरिघकरुणाश्च । परिखा किरात इत्यादयो हरिद्रादयः प्रोक्ताः ॥

हर्लेंद्रा । मुहलो । इंगाँलो । जिहिट्ठिलो । सुउमालं । चलणो । फिलिहो । कञ्जणा । फिलिहा । चिलादो ॥

२. ३०.

आद्यस्य यो जः स्यात् ।

अनादाविति निवृत्तम् । अयुक्तस्येत्यनुवर्तत एव । पदाद्यस्य यस्य जः स्यात् । जोव्वणं । जुत्तं । गाँढँजोव्वणीत्यादी प्राकृतपदयोः समासः । अनीद्यस्य तु पओहरो । विरसं विरहायासं ( MM. VI. 10 )॥

२. ३१. यष्ट्यां लः

यष्ट्रयां यस्य लः स्यात् । लट्टी । तणुलट्टी ॥

२. ३२. चो म्लेच्छार्थकिराते

म्लेच्छार्थिकरातँशैब्दे आद्यस्य चः स्यात् । चिलादो । अन्यत्र – 'हरिकराओः अज्जुणेण समं जुर्ज्झँइ ' [ = हरिकरातः अर्जुनेन समं युध्यति ] । अत्र लखं च स्यात् । न । प्रायोऽनुवृत्तेः ॥

२, ३३.

खस्तु कुब्जकन्धरयोः ॥ २२ ॥

अनयोराद्यस्य खः स्यात् । खुज्जो । खंधरा । अनभिधानात् पुष्पार्थस्य न

<sup>39</sup> UI'·O इਲदा. 40 UG om.

<sup>41</sup> B बारजोब्नणी; UI गा च जोत्रणी; G गा च योत्रणी; A om. The readings thus shown clearly prove that there is a confusion here with the actual word गाउजोब्नणी; hence the em. Moreover, the reading of B is not a correct word. It might well have been वार्जुवर्द.

<sup>42</sup> UIGO अनाद्यन्तस्य°; A agrees with B.

<sup>43</sup> This word has been confused with the main rule which is given as चो म्लेच्छार्थिकिरातराब्दे in UI:3.

<sup>44</sup> U हरिकराओ अञ्जणेण समं जुजह; IO हरिकराए अञ्जणेण समं जुजह; G हरिकरापः अञ्जनेश समं जुनह; A agrees with B as given above.

स्यात् । कुज्जअँकुंसुमं ॥

२. ३४. दशतिदहत्योर्डः स्यात्

अनयोर्घात्वोराद्यस्य डः स्यात् । डंसइ, डंसणो, डंसो । डहइ, डहणो, डाहो ॥

२. ३५. वा दोहददण्डदोलासु ।

एष्वादेर्डो वा स्यात् । डोहलं । डंडो । डोला । पक्षे दोहलं इत्यादि । नामणिङि डोहलेइ, डोलेइ ॥

२. ३६. परुषादीनां फः स्यात् आबस्येत्येव ।

परुषं परिघः परिखा परिधिः पनसश्च परुषादिः ॥ फरुसं । फलिहो । फलिहा । फलिही । फणसो ॥

२. ३७. विसस्य भः

आद्यस्य भः स्यात् । भिसं । 'सिसिरेण कअं भिसिणिसंडं <sup>४६</sup>, [ = शिशि-रेण कृतं बिसिनीषण्डम् , GS. 1. 8 ] ॥

२. ३८. मन्मथे वः स्यात् ॥ २३ ॥

आदस्येत्येव । वम्महो ॥

२. ३९. लाङ्गलादेणीं वा

आबस्य णो वा स्यात् । लंगूलं, णंगूलं । लंगलं, णंगैलं । अस्फुटवाग् लोहँलः । लोहलो णोहलो ॥

२. ४०.

षट्शावकसप्तपर्णे छः ।

र्षु आद्यस्य छः स्यात् । छप्यओ, छम्मुहो । छीँवओ । खार्थिकस्य कस्या-प्राधान्यात् छाओ । छत्तिवण्णो ॥

२. ४१. नो णः

आद्यस्येति निवृत्तम् । 'आदेर्वा (  $\overline{\mathrm{PS.~II.~43}}$  )' इति " वक्ष्यमाणत्वात् । सर्वत्र नस्य णः स्यात् । नयनं णअणं । वणं । वाणरो । अयुक्तस्येत्येव ।

<sup>45</sup> NI कुअ°; O कुजं°; A same as B; G कुन्दकुसुमं.

<sup>46</sup> B संदं; U सिण्डं, G सिण्णं; IO सिण्णं. 47 U om.

<sup>48</sup> G alone adds this sent.; cf. Vr. II, 40. 49 B reads ভাৰজা.

<sup>50</sup> U आद्येनेति; G आद्यावेति; IO आद्येनेति; A same as B.

मंथो (= मन्थः)। मंथणं। चंदणं। चंडणं। चंडणं चंडणो दाढादित्वात्॥ २. ४२. द्वित्वेऽपि

नकारस्य द्वित्वे सत्यिष णः स्यात् । युक्तत्वादप्राप्तौ वचनमिदम् । उण्णओ । सण्णओ । उण्णमइ । उण्णेइ । प्रतिपन्नम् पिडवण्णं । अत्र द्वौ नकारौ णत्वं प्राप्तौ । केचिदेतादशेषु विकल्पिमच्छिन्ति — आसन्नं, आसण्णं । सन्नद्धं, सण्णद्धं, — 'सन्नद्धं परबलं रणायाससहं ' (BH, XIII, 45) इति भिट्टः ॥

२. ४३. आदेवी

आदेर्नकारस्य णो वा स्यात् । नाराअणो, णाराअणो । नअरं, णेअरं ॥

ર, ૪૪. ્ ગુશપોઃ સઃ

सर्वत्र शषयोः सः स्यात् । सेसो । विसमसरो ॥

२. ४५.
दशनि हः स्यात् ॥ २४ ॥
दशन्राब्दे शस्य हः स्यात् । दह । एआरह । बारहे । तेरह । चउदह ॥
पण्णरह । सत्तरह । अहारह । कथं 'दससु णहेदप्पणेसुं' [ = दशसु नखदर्पणेषु, SK. II, 17. 4] । प्रायोऽनुकृत्तेः समाधेयम् ॥

२. ४६. वा नाम्नि

नाम्नि विषये दशन्-शब्दे शस्य हो वा स्यात् । दहरहो, दसरहो । दह-बलो जिंमेंभेदः, दसबलो । दहमुहो । दसमुहो ॥

२. ४७. दिवसपाषाणयोः सषोश्रेवमेव स्यात् । एवमेव हो वा स्यादित्यर्थः । दिअसो, दिअहो । पाहाणो, पासाणो ॥

२. ४८. छायाँयां यस तथा वाच्यश्चेदातपाभाँवः ॥ २५ ॥ यस्य यकाँरस्य तथा हो वाँ स्यात् । स्पष्टमन्यत् । छाही – 'आदीतों बहु- लम् ( PS. V. 31)' इतीत्। पक्षे छाआ ॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने महाराष्ट्रयाम् अयुक्तवर्णविधिर्द्वितीयः पादः ॥ २ ॥

<sup>51</sup> UG नगरं. 52 B reads तेरह after this word.

<sup>53</sup> G दसमुह्दप्पणेसुं; IO °दप्पणेसु; A om. 54 UIO om.

<sup>55</sup> UIGO छायाया. 56 IO °श्चेमतपा°; U °श्चेदामतपा; GA agree with B.

<sup>57</sup> UIOA om. 58 UIGO om.

# तृतीयः पादः।

## ३. १. उपरिस्थाः कगडतैद्यवषसो लोप्याः

उपरिक्षितों एते नव वर्णा लोप्याः स्यः। सोभाजुत्तं। मुद्धं। खग्गो। उक्कंठौ। उँत्तमे तलोपे पुनर्द्वित्वम् उत्तमं। उपरं । मुग्गो। सुत्तो। सद्दो। खुज्जो। छट्टो। खलिअं। षट्पदे छपओ। षण्मुखे छम्मुहो। स्थानिवद्भा-वाङ्टलोपः। उपरिस्था इति किम्। अक्को। मुक्खो॥

**३. २.** अधः स्थिता मनयो लोप्याः स्युः । युग्मे जुग्गं । भग्ने भग्गं । सौंख्ये सोक्खं ॥

## ३. ३. लवराः सर्वत्र

सर्वत्र उपर्यधो वा लोप्याः स्युः। वक्कलं। ग्रुक्के सुक्को । शब्दे सद्दो। बिल्वे बेह्नं। शक्रे सक्को। अक्को॥

इह सूत्रत्रये लक्ष्यानुरोधेन लोपः क्वचिदुपर्येव, क्वचिद्ध एव वानु-संधेयः। तथाहि—जुग्गं लग्गं इत्यादौ न गलोपः, बेल्लं बिल्लं एल्ललं इत्यादौ न ललोपः, भूवं उविवाणां इत्यादौ न वलोपः, धम्मो घम्मो इत्यादौ न मलोपः॥

# ३. ४. द्रे रो वा

लोप्य एव । चंद्रो, चंदो । इंद्रो, इंदो । भद्रं, भद्रं । विद्रावणं इत्यत्र द्र-आदेश-सामर्थ्यान लोपप्रसंगः ॥

३. ५. मर्वेङ्गिते ज्ञो जः ॥ २६ ॥

अनयोरुपपदयोईकारे ञो लोपः। सन्वज्जो । इंगिअज्जो ॥

# ३. ६. ण्णुअ जाणुअ इत्येतावप्यकृतज्ञादिषु स्याताम् ।

अकृतज्ञादिषु ज्ञो ण्णुअ जाणुअ इत्येतावादेशौ स्याताम् । ण्णुअ इति

<sup>1</sup> UIOG 'क्लज'. 2 A स्था'. 3 IO उक्कश्च.

<sup>4</sup> UIGO उमे; A om. 5 UIGO om.

<sup>6</sup> ਸध्वै;  ${f U}$  ऊध्वै;  ${f I}$  उध्यै;  ${f O}$  उध्व $^{f \circ}$ ; उध्वैता;  ${f A}$  om.

<sup>7</sup> U ਮੁੰਬਰੰਗ; G अर्द्ध; I ਤੁਖੰਗ; O ਤੁਖਰੰਗ; A om.

<sup>8</sup> UG विद्वावणं; IO वैद्वावणं; B बिद्वावणं; A om.; em. is mine.

द्वित्वापन्ननिर्देशोऽयम् ।

अकृतज्ञविज्ञदैवज्ञमनोज्ञाल्पज्ञसुकृतज्ञाः ।

अज्ञात्मज्ञपरज्ञाश्चित्तज्ञश्चैवमाद्याः स्युः ॥

अकअण्णुओ, अकअजाणुओ । विण्णुओ, विजाणुओ । देव्वण्णुओ, देव्व-जाणुओ । मणण्णुओ, मणजाणुओ । अप्पण्णुओ, अप्पजाणुओ । सुकअण्णुओ, सुकअजाणुओ । अण्गुओ, अजाणुओ । अप्पण्णुओ, अप्पजाणुओ । परण्णुओ, परजाणुओ । चित्तण्णुओ, चित्तजाणुओ । कश्चिदिङ्गितज्ञमप्यत्रेच्छति । तन्मते इंगिअण्णुओ इंगिअजाणुओ इंगिअज्जो इति त्रयम् । अपिशब्दात् अलोपोऽपि लक्ष्यानुरोधात् । अकअज्जो विज्जो मणज्जो इत्यादि ॥

३. ७. इमश्चइमशानयोरादिः

लोप्य इत्येव । मंसू । मंसाणं ॥

₹. ८.

मध्याह्वे हकारश्च ॥ २७ ॥

चकारः पूरणः । हकारो लोध्यैः । मज्झण्णो । ण्हत्वापवादोऽयम् ॥

३. ९. श्रक्ष्णस बली कर्मतः

लोप्यौ । लण्हं । सण्हं ॥

३. १०.

शचाबुभावपि हरिश्चन्द्रे ।

उभावपीत्यऋमार्थम् । हरिअंदो ॥

३. ११. हस्याधी णलमां स्थितिरूर्ध्व

हकारस्याधः स्थितानां णलमामूर्ध्वं स्थितिः स्यात् । पुन्वण्हो । कल्हारं । आह्नादे अल्हादो । बम्हणो । जिम्हो ॥

३. १२.

युक्तस्य

अधिकारोऽयमा पादसमाप्तेः ॥

३. १३.

ठः ष्टस्य ॥ २८ ॥

ष्टस्य ठः स्यात् । कट्ठं । दिड्डी ॥

<sup>9</sup> IO preserve this Kārikā in a corrupt from : दैवकमनोज्ञाल्पक-सुकृतकाः । अज्ञात्मकपरपकाः ( -के in O ) श्चित्तकश्चैवमाद्याः स्युः ॥ UAG including B have the correct text with single exception of U in अकृतज्ञ as अकृतः.

<sup>10</sup> U मंसणं, मंसाणं; G मंसणं, समंमाणी; IO मंसणं; मंसीणं; A correctly agrees with B. 11 G 'पूरणार्थः। मध्याह्व इकारार्थलोप्यः। 12 UIOG शलो मतः

३. १४. उष्ट्रे वा

ष्टस्य ठो वा स्यात् । उहो, उहो ॥

३. १५. अस्थ्यादेर्नित्यम्

युक्तस्य नित्यं ठः स्यात् । अट्ठी । चउट्ठं, चउट्ठी । विसंठुलं<sup>१३</sup>। ग्रन्थी गण्डा इति दाढादित्वात् । उट्ठिअं इत्यादि तिङ्विधौ सिद्धम् ॥

३. १६. थः स्तस्यास्तर्वस्तम्बे ।

स्तवस्तम्बाभ्यामन्यत्र स्तस्य थः स्यात् । स्तिनः थणो । सुत्थिरो । शुई । स्तव-स्तम्बयोस्तु तवो, तंबो<sup>१६</sup> ॥

३. १७. वः स्थूणार्थे स्तम्भे

स्थूणार्थे स्तम्भे स्तस्य खः स्यात् । खंभो । अन्यत्र— 'ऊरुत्थंभेण रुहिअं गर्मणं ' [ = ऊरुस्तम्भेन रोधितं गमनम् ] ॥

३. १८. स्फोटे स्थाणी च

अनयोर्युक्तस्य खः स्यात् । खोडो, खोडओ । खण्णू , नीडादित्वात् द्वित्वम् ॥ ३. १९. न हरार्थे ॥ २९ ॥

स्थाणावित्येव । हरार्थे स्थाणौ खो न स्यात् । थाणुं पणमह ॥

३. २०. र्यच्याभिमन्यौ जः

र्यय्ययोरिभमन्यौ च युक्तस्य जः स्यात् । कजं । सुजो । न्याय्ये णज्जं । सीन्नाय्ये सण्णजं । शय्यायां सेज्जा । अहिमैज्ज्रे ॥

<sup>13</sup> UIO विसंद्रुलं; A om.

<sup>14</sup> GABIO read स्तम्भे here; U स्तल्पे; I have corrected स्तम्भ to स्तम्ब; cf. Vr. III, 13. 15 Bom.

<sup>16</sup> U तिम्बो; G तिम्भो; IO स्तम्बो; A तम्बो.

<sup>17</sup> B ऊरुत्तमेण रंभिअं गमणं। A ऊरुत्तम्भेण रुम्भिअं गमणं। U ऊरुत्थम्भेण रुहिअं गमणं। G उरुह्ंभेण रुपा अग्गमणि। IO उरुत्थंभेण सहिअं मणं। Comparing these readings the original text seems to be what I have suggested above. This also confirms the reading स्तम्भे in Sū 16. For the meaning of रुहिअं (=Skt. रोधितं) see रहण in PSM. p. 715.

<sup>18</sup> U सांत्राच्ये; IO सान्नाच्ये; A om.

<sup>19</sup> U अहिमल्जु; G असमज्जं; IO अहिमल्गु; H om.

३. २१.

३. २२.

तर्यादी रः

र्यस्येत्येव । तूर्यादौ र्यस्य रः स्यात् ।

तुर्यपर्यन्तसौन्दर्यसौटीर्याश्चर्यधैर्यकर्म् ॥ तूरं । पेरंतो । सुंदेरं । सोडीरं <sup>२९</sup> । अच्छेरं । धीरं । सूरशब्दात् सूरो ॥ चौर्यसमे रिअ:।

चौर्यसमे र्यस्य रिअः स्यात्।

माधुर्यधुर्यगाम्भीर्याचार्यस्थैर्यमन्ययं तिर्यक् ॥ चोरिअं । माहरिअं । घोरिअं, तुण्डादित्वादोत्वम् । गंभीरिअं । आआरिओ । तिरिअं<sup>२२</sup> । थेरिअं । अनव्ययं तिर्यक्तः तेरच्छं । तिरच्छं इति दाढादित्वीत । निरो माल्ये लिअँ इति वक्तव्यम् । णिम्मालिअं ॥

## ३, २३, जौर्यार्यभार्याश्चर्ये वा

एषु र्यस्य रिअः स्याद्वा । सोरिअं, सोज्जं । आरिओ, अज्जो । भारिआ, भज्जा । अच्छरिअं, अच्छेरं ॥

३. २४.

पर्यस्तादिषु लो भवेत् ॥ ३० ॥

र्यस्येत्येव ।

पर्यस्तः पर्याणं पर्यद्भः सौकुमार्यं च ॥

पहल्यो । पहाणं । पहुंको । सोअमह्रं, सोमह्रं संधावष्ट्रोपात्, सोमालं दाढादित्वात्।।

#### आर्द्रे द्रस्य न वा स्यादादेरीच રૂ. ૨५.

युक्ताधिकारेऽपि दस्येति कृतम् अर्पिते निवृत्त्यर्थम् । आर्दे द्रस्य लो र स्यात् । आदेरोच न वा स्यात् । ओहं, अहं । ओइं, अइं ॥ अर्पितेऽप्येवम् । ३, २६.

एवमिति आदेरोद्वा स्यात् । ओप्पिअं, अप्पिअं ॥

<sup>20</sup> G शौण्डीर्य in place of शौटीर्य. 21 G सोंडीरं; O साडीरं, A om.

B & Mss. read it before भेरिजं. 2223 B puts '(?)' here.

<sup>25</sup> UIO होपो. 24 UGIO छता; A om.

३. २७. अधूर्तादौ र्तस्यः टः स्यात्

केवहो । णहुओ । वहिआ । ऐसिरी, णैंचैणं इति 'चो व्रजिनृत्योः' ( PS. VII.79) इति चत्वविधानात् । वर्त्मनि नलोपः । वद्टं । धूर्तादौ तु धुत्तो ।

धृत्तिं तिसंवर्तिवार्ताकार्त्तिकमूर्तयः । कर्तरीकीर्तनावर्तिवर्तमानमुहर्तकाः । निर्वत्योद्वत्यमूर्तार्श्व कर्तृभर्तृमुखास्तथा ॥

अत्तो । कित्ती । निर्वर्त्ये यलोपे णिब्वत्तं । कत्ता, कत्तारो । भत्ता. भत्तारो । हत्ता, हत्तारो ॥

मृत्तिकायां च पत्तने ॥ ३१ ॥ ३. २८. अनयोर्युक्तस्य टः स्यात् । महिआ । पदृणं ॥

३. २९. गर्ते डः र्तस्य डः स्यात् । गड्डो ॥

गर्दभादौ दीः 3.30.

गर्दभादौ र्दस्य डः स्यात्॥

गर्दभसंमदौँ विच्छिर्दैवितदौँ कपर्दविच्छदौँ ॥

गडुहो । संमड्डो । विच्छड्डी । कवड्डो । विच्छड्डो दारुहर्स्तैकः । तर्दुरिति केचित्। तडु॥

3. 3?

त्यथ्यद्यां चछजाः स्मृताः ।

यथासंख्यमेव । सचं । पच्छं । विज्ञा ॥

न च्यत्ययादौ ३. ३२.

ब्यत्ययादौ नैते स्यः।

व्यत्ययचैत्यात्ययसामर्थातिथ्यानवद्यपदे च । उद्यतमित्यत्र गणे केचिद् गद्योद्यमौ न वेच्छन्ति ॥

वत्तओ । चइत्तं । अत्तओ । सामत्यं । आइत्यं । अणवदं । पदं । उदअं । ' गाढाालिंगणरहसुदअग्मि दइए लहु समोसरइ। माणंसिणीण माणो पीडणभीओ व्व हिअआदो ॥'

B णिचरी; UO णिचरी; I णित्तरी; G णिचरे; A om.; cf. GS V, 20. 26

UIG णचणं; A om.; O same as B. 27

U निर्वृत्तोंद्वर्त ; G निवृत्ताद्वर्त मूर्तिः ; A निर्वृतोंद्वर्तं . 28

<sup>29</sup> G alone adds this word.

[ = गाढाालिङ्गनरभसोद्यते दियते लघु समपसरित । मनस्विन्या मानः पीडनभीत इव हृदयात् ॥ H. 934 ] इति सप्तर्रौती । गद्ये गद्दं, गज्जं । उद्यमे उद्दमं, उज्जमं ॥ ध्यद्योर्झ: 3, 33, अनयोर्झः स्यात् । संझा । मज्झं । प्राह्ये गेज्झं । दाह्ये डज्झं । साध्वसे ध्वस्य वा भवेत ॥ ३२ ॥ ₹. **३**४. ंश इत्येव । सज्झसं, सद्धसं । युद्धे द्धस्य वेत्येके । जुज्झं, जुद्धं ॥ ३, ३५. अस्निग्धादौ ग्धर्धयोर्दः स्निग्धादेरन्यत्र ग्धर्धयोर्दः स्यात् । विअह्वो । वहुइ । कुलवहुणो । स्निग्धादौ तु-सिणिद्धो । सुद्धो । दुद्धं । णिद्धणो । गोवद्धणो । स्निग्धादि-राक्रतिगणः॥ द्बन्धयोरपि कुत्रचित्। 3. 34. ढ इत्येव। बुड्ढो। परिअड्ढी। थड्ढो। छुच्चे छुड्ढो, छुद्धो इत्येके। कुत्रचिद्ग्रह-णात् लोद्धओ, बुद्धो, सुद्धो, सिद्धी, सिमिद्धी इत्यादयः ॥ ष्कस्कक्षां खः **3**. 30.

स्यात् । पोक्खरं । अवक्खरा । पक्खो ॥

३. ३८. क्वित्र स्रात्

धाणुक्को । निष्त्रान्तौ णिक्कंती । णिक्कंपो । सक्कौरो । सक्कअं ॥

३. ३९. क्रचिद्रा

णिको, णिक्खो । कंधो, खंधो । णिक्कमइ, णिक्खमइ इत्यादि ॥

३, ४०,

छः क्षुरादिषु ॥ ३३ ॥

क्षुरादिषु क्षस्य छः स्यात् ।

क्षुराक्षिमक्षिकाक्षीरसदक्षक्षेत्रकुक्षय: ।

<sup>30</sup> UG सम्प्रदी; I सममगिहः O सममगिद, all of which account for the scribal error for the actual word समञ्जी. A om. thr entire portion of comm. after the Kārikā. B puts a '(१) and traces the passage to Kāvyapradīpa IV, 17.

<sup>31</sup> UG संकारो; IO संस्कारो; A om.

इक्षुक्षुधाक्षुधौ चेति क्षुरादिः कथितो गणः॥

छुरं । अच्छी । मन्छिआ । छीरं । सिरच्छो । छेत्तं । कुच्छी । उच्छू । छुहा । छुधं क्षुधं । छुहा । कश्चिद् द्वित्वापनं छिमच्छिति । तदयुक्तम् । 'धवलाअंतेसु सालिछेत्तेसु ' [ = धवलायमानेषु शालिक्षेत्रेषु GS. I. 9 ] इत्थादिलक्ष्यविरोधात् ॥

**३. ४१. क्ष्मस्य च स्यात्** छ इत्येव । लच्छी । यक्ष्मणि जच्छो <sup>अ</sup> ॥ **३. ४२. क्षमादेर्वा** छ इत्येव ।

> क्षमावृक्षक्षणोत्क्षित्रीं लक्षणो दक्षवक्षसी । क्षीरः क्षुण्णं तथोक्षा चेत्यादयः स्युः क्षमादयः ॥

खमा, छमा । आप्रत्ययान्तिनिर्देशात् कम्मक्खमो । क्ष्माशब्दस्य विकैषे क्षमा इत्यस्यापि खमा, छमा । वृक्षे व्यवस्थितविभाषया अत्वपक्ष एव छः । वच्छो, रुक्खो । एवमुत्सवार्थ एव क्षणे छँणो, कालविशेषार्थे तु 'वीसमामि खणं' [ = विश्राम्यामि क्षणम्, KP. III., SL. No. 13 ] । उनिक्षेत्रो, उच्छित्तो । लच्छणो, लक्खणो । दच्छो, दक्खो । वच्छो, वक्खो । छारो, खारो । छुण्णं, खुण्णं । उच्छा, उक्खा ॥

३. ४३. म्हः ष्मविसायपक्ष्मणाम् । ष्मस्य विसायपक्ष्मणोश्च युक्तस्यँ म्हैं: स्यात् । उम्हा । विम्हओ । पम्हलं ॥

३. ४४. फो वा श्लेष्मणि

ष्मम्य फो वा स्यात् । सेप्फो । 'सेम्हा गरुई ' [ = श्लेष्मा गुरुः ] स्रीत्वं लोकतः ॥

<sup>32</sup> B puts (?), but this also is the reading of Mss.

<sup>33</sup> UIO ॰मालि॰; O ॰मालि॰छेछेसुसु.

<sup>34</sup> UIOG wo; A agrees with B.

<sup>35</sup> UIO ਬੁਹਾਹo; AG same as B 36 G इसा ਬੁਹਾਹਾਂ ਚo; U आo.

<sup>37</sup> UG विकल्पे. 38 BA. om.

<sup>39</sup> I उनिखभो; O दिनिखभो; here confusion besween भ and त is noticed. 40 Mss. add च here.

<sup>41</sup> IO भ:; G म्हः; U म्भ:

3. ४५. कृष्माण्डे हः स्यादोत्वम्रुतस्तथा ॥ ३४ ॥ वेत्येव । तथेति हत्वे सित उत ओत्वं स्यात् । कोहंडो, कुम्हंडो । कोहंडी कुम्हंडी इति च लतायाम् । फले कोहंडं, कुम्हंडं । सत्त्वान्तरे नित्यमित्येके । कोहंडो भासेइ ॥

३. ४६. कार्षापणे हः

ह इत्यनुवृत्तीविपि पुनर्भहणं वानुवृत्तिनिरासार्थम् । युक्तस्य हः स्यात् । काहावणो ॥

३, ४७.

चिह्ने" न्धः

ष्पस्पयोः फत्वमिष्यते ।

युक्तस्य न्धः स्यात् । 'अणुराँअपढुमइंधं' [ = अनुरागप्रथमचिह्नम्, R. I. 24 ] ॥

**३. ४८.** पुष्पं । फद्री ॥

२. ४९. सस्य लोपः क्वचित

स्पस्येत्येव । णिणंदो । परोष्परं ॥

३. ५०. पस्य क्रचित्

न्छोपः स्यात् । वणस्सई वैँनैस्पतिः । सिहइ स्पृहयति ॥

३. ५१. स्पस्येत्येह । छिहा स्प्रहा । छत्वं भवेत् क्वचित् ॥ ३५ ॥

३. ५२. बाष्पेऽश्रणि हः

अश्रुणि वाच्ये बाष्पे युक्तस्य हः स्यात् । बाहो । अन्यत्र— 'बप्फं हेमंत-

<sup>42</sup> A हकारानुवृत्तौ. 43 IABO कर्ण, reading adopted after UG.

<sup>44</sup> B चिन्हे; U lacks this rule but preserves the comm.

<sup>45</sup> Mss. अनुराजपट्टिम० excepting A which agrees with B. B puts a bracket with blank space; I have traced it to R. I. 24 in which the actual reading is सोहम्पपद्वमहण्डं thus differing from Mk's other quotations elsewhere which also show variants in large measure from the readings of the edited texts.

<sup>46</sup> UA परप्परं; G परप्फरं; IO परस्परं.

<sup>47</sup> Bom. Skt equivalent which is found in Mss.

सरिऑंसुं ' [ = बाष्पं हेमन्तसारित्सु ] ॥

३. ५३. श्रदसप्सां छः स्यात

पच्छिमं । अच्छेरं । मच्छरो । वच्छदरी । लिच्छा । अच्छरा । णिचलं इत्यादि संधी विसर्गलोपात् ॥

રે. 4૪.

नोत्सुकोत्सवयोः ।

न्सस्य च्छो न स्यादनयोः । ऊसुओ । ऊसवो ॥

३. ५५. बृश्चिके ङछः

श्वस्य ञ्छः स्यात् । विंछुओ ॥

३. ५६. न्मस्य मः

स्यात् । वम्महो । सँम्मग्गो ॥

३. ५७. णो म्नज्ञपश्चदशादिषु ॥ ३६ ॥

म्ने ज्ञे पञ्चदशादिषु युक्तस्य च णः स्यात् । पञ्जुण्णो । णिण्णं । विण्णाणं । अहिण्णांणं । पण्णरह । पञ्चाशत् पण्णासा । पञ्चशती पण्णसई ।

पञ्चिवशतिः पण्णवीसा ॥

३. ५८. चत्वरे चः

युक्तस्य चः स्थात् । चचरं ॥

३. ५९. मृदुत्वे कः

युक्तस्य कः स्यात् । मउकं ॥

३. ६०. पः क्मकुद्वलयोभवेत् ।

क्मस्य कुट्सेले युक्तस्य च पो भवेत् । रुप्पिणी । कुप्पर्ले ॥

३. ६१. वात्मनि

आत्मिनि युक्तस्य पो वा स्यात् । अप्पा, अत्ता । अप्पाणो, अत्ताणो । तादात्म्यमाहात्म्ययोः प एव नित्यमभिधानात् । ताअप्पं । माहप्पं ॥

<sup>48</sup> B सरआसं which is definitely incorrect and not authorised by Mss.: A om.

<sup>49</sup> UG सम्मगो; 10 वम्मसो; A same as B.

<sup>50</sup> This is an additional ex. found only in A.

<sup>51</sup> Mss. and B मित्य°; B brackets नित्यम् and puts '(?)' by the side of the word. It is surely a scribal error; cf. Rt. III, 12.

३. ६२. भी ह्वः

ह्यो भः स्याद्वा । गन्भरो, गहरो । जिन्मा, जीहा । पन्भो, पहो ॥

३. ६३. वस्यापि विह्वले

विद्वले हो भः स्यात् । वस्यापि भः स्यात् । भेड्भैलो । वानुवृत्तेः विहलो ॥ ३.६४. मिन्दिपाले ण्डः ॥ ३७॥

युक्तस्य ण्डः स्यात् । भिंडिवालो ॥

३. ६५. बृन्ते ण्टः

युक्तस्य ण्टः स्यात् । वेंटं ॥

३. ६६. शादिशिरःस्थयोर्नणोर्ण्हः

शादयः शषसहाः । तिच्छरःस्थयोर्नणोर्ण्हः स्यात् । पण्हो । उण्हं । ण्हाणं । श्रक्ष्णे सण्हं, 'उपरिस्थाः' (PS. III. 1.) इति कलोपे ण्हत्वम् ॥

३. ६७. सिहेर्न स्यात् । एह इत्येव । सिणिज्झइ, णिज्झें । सिणिज्ञो, णिज्ञो । सिणहो, णेहो ॥

३. ६८. तीक्ष्णे निश्चितार्थे खः

निशितार्थे तीक्ष्णे युक्तस्य खः स्यात्। तिक्खो सरो। अन्यत्र तिण्ही रहिकरणो ॥

३. ६९. श्रेषादेशावनादौ द्विः ॥ ३८॥ अनादौ वर्तमानौ शेषादेशौ द्विः स्याताम् । छप्तावशिष्टः शेषः । मुगगरो ।

रच्छा । विण्णाणं । आदौ तु गामो, खंभो ॥

३. ७०. वर्गेऽत्र युँजेः पूर्वः

युगिति समानां द्वितीयचतुर्थानां संज्ञा । अत्र द्विभीवे वर्गे वर्गमध्ये युजो द्वितीयचतुर्थयोः स्थाने पूर्वः । कोऽर्थः । द्वितीयस्य प्रथमश्चतुर्थस्य तृतीयः स्यात् । रुकैं । अग्वो । रच्छा । उअज्झाओ । सेट्ठो । बुह्रो ।

<sup>52</sup> B ਜਿਜਮਲੀ; I ਮੇਰਲੀ: O ਸਰਲੀ; reading adopted after UGA, of VR. III; 47. 53 BIO om.

<sup>54</sup> U 'ण्णो; G तिण्णो; I ण्मो; O राभो; A तदा.

<sup>55</sup> UIO युक्तः; so also in comm.

<sup>56</sup> UO रक्खा; I त्वक्खा; G त्वक्ला; A om.

पत्थिदो । मुद्धो । पुष्फं । गब्भं । युज इति किम् । कक्कसो । रज्जू । गड्डहो । मग्गो ॥

३. ७१. नीडादौ

अनादौ द्विरिति द्वयमेवानुवर्तते । न शेषादेशयोरिति । नीडादावनादौ द्विः स्यात् ॥

नीडन्याहर्तेमण्डूकस्रोतांसि प्रेमयौवने । त्रैलोक्यस्थूलतेलर्जुस्थूणार्थस्थाणुमुख्यकाः ॥

णेडुं । वाहित्तं, ऋष्यादित्वादित्त्वम् । मंडुको । सोत्तो । पेम्मं । जोव्वणं । तेल्लोकं । योवनत्रेलोक्ययोर्मध्य एव द्वित्वं लक्ष्यानुसारात् । थुल्लं । तेल्लं । उज्ज्र्, ऋत्वादित्वादत उत्वम् । खण्ण्र्, अन्यत्र थाण्र् ।।

३. ७२.

आम्रकम्रताम्रे बः।

एषु रेफलोपे सति बकारागमः स्यात्। न्याख्यानतो विशेषलाभ इति न्यायात् मकारस्याध एव । अंबो । कंबो । तंबो ।

३. ७३. न रही

रही द्विन स्याताम् । धीरं । जीहा । बाहो ॥

३.७४. आङो ज्ञो णः

आङ उत्तरस्य ज्ञ आदेशो णो द्विनं स्थात् । आणा । आणत्ती । आण-वेइ । आङ इति किम् । विण्णाणं । अहिण्णाणं ।।

३. ७५. सेवादौ वा

सेवादावनादौ द्विर्वा स्यात् । कचिदप्राप्ते कचित्प्राप्ते च विकल्पः ।

सेवा कौत्रहलं दैवं निहितं नखजानुनी । त्रैलोक्यं कर्णिकारश्च वेश्यों भूजें च दुःखितम् ॥ उत्सवोत्सुकदीर्वैकशिवत्रणीकरश्मयः । दुष्करो निष्कृपो रात्रीश्वरदुर्लभनायकाः ॥

<sup>57</sup> UIOG • ज्याहत; A same as B. A adds after Kārikā एषु द्वित्वें which is superfluous.

<sup>58</sup> U alone adds here जम्बो which is definitely a mistake.

<sup>59</sup> UIO बेण्या; G reads वेदया; correctly but brackets इया; A om. the entire Kārikā and the whole set of exs. after सेव्या.

प्राकृत • ३

बद्वापिवादयः कर्मकरो मन्ये परस्परम् । अश्वाश्रचित्तपुष्याद्याः प्रादीणश्च श्रमिश्चँसी ॥

सेवा, सेव्वा । कोउहलं, कोउहलं । देवं, देव्वं । णिहिअं, णिहित्तं । णहो, णक्लो । जाणू, जण्णू । तेल्लोअं, तेल्लोकं । किणआरो, किण्णऔरो । वेसा, वेस्सा । भूजं, भुजं । दुहिओ, दुक्खिओ । ऊसवो, उस्सवो । ऊसुओ, उस्सुओ । दीहो, दिग्घो । एओ, एको । सिवो, सिव्वो, । तुण्हीओ, तुण्हिको । रसी, रस्सी । दुअरो, दुकरो । णिइवो, णिक्किवो । राई, रत्ती । ईसरो, इस्सरो । दुलहो, दुल्लहो । णाअओ, णाअको । वत्प्रत्ययोऽव्ययः चक्रवद् भ्रमतीत्यत्र चक्क व्व भमइ, चक्कं व भमइ । वाशब्दस्य यथादित्वेन हस्तत्वपक्ष एव दित्वम् । चंदो व, चंदो व्व । अन्यत्र चंदो वा, चंदो पिव, चंदो पिव। आदिना मेहो मिव, मेहो मिव। चंदव्व, मेहप्पिव, रुक्खिव्वव, पुत्तम्मिव इत्यादी संधावोकारलोपो दृश्यते । कम्मअरो, कम्मकरो । मणे, मण्णे । परोवरं, परोप्परं, संधावोत्वम् । आसो, अस्सो । आसं, अस्सं । चिअं, चित्तं । चिणमिति केचित् । पूसो, पुस्सो । प्रादेरिण उत्तरी श्रमि-श्रसी धात् यथा — विस्समइ, वीसमइ । विस्ससइ, वीससइ । वीसामो, विस्सामो । णीसासो, णिस्सासो । ऊसासो । ऊससइ, उस्ससइ इत्यादि ॥

३. ७६.

समास उत्तरतः ॥ ३९ ॥

समास उत्तरत उत्तरपदे आदेर्दित्वं वा स्यात्।— 'परव्वसो अप्पा [=परवशः आत्मा, Ra. II. 1] परवसो अप्पा। — 'ववसाअरइ-पओसो ' [= व्यवसायरविप्रदोषः, R. I. 14]। रइप्पओसो।— 'बद्ध-प्फलम्मि कुँसुमे ' [= बद्धफले कुसुमे, R. III. 6]। बद्धफले।

३. ७७. क्षिष्टम्लिष्टिकियारत्नशाङ्गिषु स्याद् विकर्षणम् । पूर्वे तत्स्वरवच स्यात

युक्तस्य विकर्षणं विश्लेष इत्यर्थः। अधिकारोऽयमा पादसमाप्तेः। एषु विकर्षणं स्यात्। तच्च पूर्वं तत्खरवच्च स्यात्। तस्य विकृष्यमाणस्य खराऽस्मिनिति

<sup>60</sup> IO 'स्वसा. 61 UG किण्णकारो; IO किण्णकारो.

<sup>62</sup> B has left a blank bracket here with a view to tracing it. This is my own identification. 63 UG परिसमाप्तः

त्तत्खरवत् । सिलिट्टं । मिलिट्टं । किरिआ । 'झाणेण वेअपढणेण कदु-किँआहिं ' [ = ध्यानेन वेदपठनेन ऋतुक्रियाभिः, KM. I. 24 ] इति राजशेखरस्यापपाठ एव । रअणं । सारंगपाणी ॥

३. ७८. कृष्णे वा स्यात्

विकर्षणं तत्स्वरवच पूर्वं वा स्यात् । कण्हो मेहो है । कसणो ॥

३. ७९. न नामनि ॥ ४०॥ न नामनि ॥ ४०॥ नामनि संज्ञायां कृष्णे विकर्षणं न स्यात् । कण्हो त्ति णंदत्रणँओ ॥

३. ८०. 🛾 इः श्रीह्रीक्कान्तम्लानक्किशिषु

पूर्वमिति विभक्तिविपरिणामेन सप्तम्यन्तमेवानुवर्तते । एषु विकर्षणं स्यात्, तत्र पूर्वस्मिन् इः स्यात् । सिरी । हिरी । किलंतो । मिलाणो । क्विशिर्घातुः । किलिस्सइ, किलेसइ ॥

२. ८१. प्रस्य च स्वप्ने । र्स्ति प्रस्य विकर्षणं स्यात् । तत्र पूर्वस्मिनिश्च । सिविणो ॥

३. ८२. ू ईार्षहेंचु स्यात

एषु विकर्षणं स्यात् । पूर्वेस्मिन् इश्च । आअरिसो । वरिसणं । गरिहा ॥

३. ८३. स्पृशिदृश्योर्वा स्यात्

अनयोर्घात्वोः संबन्धिनः र्शस्य विकर्षणं स्यात् । पूर्वं तत्स्वरवच । फरिसेइ, फंसेईँ । फरिसो, फंसोँ । दरिसणं, दंसणं ॥

३. ८४. क्रिचेन स्यात् ॥ ४१ ॥

र्श्वियोर्विकर्षः कचित् न स्यात् । पार्श्वे पासं । वर्षासु वासाओ । 'वासाग-

<sup>64</sup> UG om. 65 Acc. to Dr. Ghosh's edition the verse No. is 23. The reading of Mss. is very corrupt. UIO आगेणवेअपचिक्तण कदक्षियाहि; G आगेण वेअप. चिकीणबद्किआहि; A om.

<sup>66</sup> UGIO चमुहो; A मोहो; IO read कण्वो for कण्हो; G कणोह.

<sup>67</sup> U कुम्भो । उणन्यउणओ ; IO कुम्भो । उतान्यतणओ ; G कुम्भो उणअउणओ ; AB read correctly.

<sup>68</sup> A inserts च after म्रस्य and om. स्वमे.

<sup>69</sup> Mss. om. स्यात्. 70 UIO फसेहि; G फनेव.

<sup>71</sup> UIO फरसो; G परसो. 72 U inserts ना here.

<sup>73</sup> UIOG वर्षास वासीओ.

मम्मि मग्गो घरहुत्तमणेण पहिएँणँ ' [ = वर्षागमे मार्गः गृहाभिमुखमनसा पथिकेन, GS. VII. 94 ] ॥

३. ८५. बहाहीरच

बहें ऽहिधातौ च हिस्य विकर्षः स्यात्। पूर्वस्मिन् अः स्यात्, चकारादिच । बरहं, बरिहं। बरही, बरिही। अरहइ, अरिहइ। अरहणा, अरिहणा॥

३. ८६. दशाहें हलुक्

दशार्हे ईकारे हर्छेंक् स्यात्। दसारो ॥ ३.८७.

३. ८७. वज्रस्य वा प्रागित्। वज्रस्य युक्तविकर्षो वा स्यात् । तत्र प्रागिच्च स्यात् । वइरं, वज्रं ॥

३. ८८. ष्ठोषष्ठष्टश्लोकस्नायुषु नित्यं

एषु विकर्षो नित्यं स्यात् प्रागिच । पिलोसो पिछुद्दो । सिलोओ । सिणाऊ ॥ ३. ८९. न वा स्नातेः ॥ ४२ ॥

स्नातेर्विकर्षो न वा स्यात् प्रागिच । सिणाइ, ण्हाँइ । सिणाणं, ण्हाणं ॥

३. ९०. एवं स्तिहेरपि स्थात्

स्निहेर्धातोरिप एँवैमिति विकर्षो वा प्रागिच । णिज्झइ, सिणिज्झइ । णिद्धो, सिणिद्धो । णेहो, सिणेहो ॥

३. ९१.

पूर्वे वस्यापि मत्वं च।

पूर्वे विकर्षो वा स्यात् प्रागिच । वकारस्यापि मत्वं च स्यात् । पुरिमं, पुन्वं ॥

३. ९२. अः ध्माश्लाघ्योः

क्ष्माशब्दस्य श्लाघृधातोश्च विकर्षः स्यात् प्रागकार्रश्च । न वेति निवृत्तम् । छमा । सलाहइ । सलाहा । सलाहणिज्ञो ॥

<sup>74</sup> The reading of Mss. is very corrupt. वासीगमिन्म मग्गो घरहुत्त-मणेण गहिएण , IO ैहुउमणेण पहिश्रोण ; G ैवग्गोधुरहुभमणेण गवश्रोण; A om.

<sup>75</sup> U om. हंकारे, इकारो instead of इ,

<sup>76</sup> I reads ण्या ( ण्या in O ) for ण्हा.

<sup>77</sup> Mss. insert these two words here.

<sup>78</sup> UIO पूर्व. 79 A प्रागश्च.

३. ९३. ज्यायामीत् स्यात्

ज्याशब्दे विकर्षः स्यात् । प्राक् र्चं दीर्घेकारः स्यात् । जीआ ॥ ३. ९४. उत्पद्मतन्व्याद्योः ॥ ४३ ॥

पद्मादौ तन्व्यादौ च विकर्षः स्यात् प्रागुच ।

पद्मधस्मरकाश्मीरवेश्मसद्भाद्मरादयः ॥
तन्त्री लष्त्री मृद्धी पट्वी साध्वी च गुर्वी च ।
पूर्वी च बह्वयशिश्वी पृथ्वी चेत्यादयः प्रोक्ताः ॥

पडमं, पडमा । पोम्मा, पोम्मराओ दाँढादित्वात् । वर्सुँमैरो । कर्सुँमारा । वेसुमो । सडमो । अउमरो । तणुई । लहुई । मर्डई । पँडुई । साहुई । गरुई । पुरुई । बहुई । असिसुई । पुरुई, ऋत्वादित्वादत उत् ॥

३. ९५. चार्वङ्गचां रख च छक्

विकर्षः प्रागुच्च स्यात् । रस्य च छुक् स्यात् । चाउअंगी ॥ ३. ९६. द्वारे वाद्योः क्रमाल्छुक् र्वं ।

द्वारे विकर्षो वा स्यात्, प्रागुच । दुआरं । विकर्षाभावपक्षे दवयोः क्रमात् छुक् स्यात् । वारं । दारं ॥

> इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने महीराष्ट्र्यां युक्तवर्णविधिस्तृतीयः पादः ॥ ३ ॥

<sup>80</sup> U om. च; G प्रागिकारस्य दीर्घत्वम्; A प्रागिकारश्च.

<sup>81</sup> Mss. excepting A are corrupt. 82 UG दाडा.

<sup>83</sup> UI अपसमरो; G अप"; O अपस". 84 BUGIO कसुमीरा; A om.

<sup>85</sup> UIGA om. 86 G om, the Sū. 87 G om.

# चतुर्थः पादः।

## ४. १. संधी बहुलमचामज्लोपविशेषाः

परः संनिकर्षः संधिः । संधौ विषये अचामज्लोपो विशेषश्चेत्येते बहुलं स्युः । अज् यथा—मज्झिमं, उत्तिमं, सप्तपणः छत्तिवण्णो, मरहट्ठो इत्यादौ नित्यम् । जउणाअडं, जउणअडं । लिन्छर्वर्इ, लच्छीर्वर्इ । मुअवत्तं, मुआवत्तं । वहुमुहं, वहूमुहं । वेणुवणं, वेणूवणं । कण्णिआरो कण्णिआरो । परप्परं, परुप्परं । वाउलो, वाऊलो । अक्खउहिणी, अक्खोहिणी । चंदउदओ, चंदोदंओ इत्यादौ विकल्पः । लोपो यथा—पलगण्डे पलंडो, वेतण्डे वेंडी इत्यादौ नित्यम् । सोअमछं, सोमछं । पाअवडणं, पावडणं । पाअवीढं, पावीढं । अंधआरो, अंधारो । खंधाआरो, खंधारो । कुंभआरो, कुंभारो । चक्कआओ, चक्काओ । राअउलं, राउलं । राअउत्तो, राउत्तो । काअइंची, काइंची इत्यादौ विकल्पः । विशेषो रूपान्तरप्राप्तिर्यथा—उहअवासं, उभयपार्वं, अवहोर्वासं । उहअमुहं, उभयमुखं, अवहोर्वामुहं । जअक्कारो, जोक्कारो । सुअण्णं, सोण्णं । परोवरं, परोप्परं । एवं बाहुल्यानानाविधा विधयो लक्ष्यानसारतो ज्ञेयाः ॥

४. २. युते हस्तः।

युते युक्ते परे दीर्घो हस्तः स्यात् । श्यामलाङ्गः सामलंगो । मइंदो मृगेन्द्रः । सल्छद्धारो । रण्णा । रण्णो । तिण्णं । बाहुल्यात् पुणोत्तं, तेत्तीसा, णेत्तं, गोत्तं, दोण्णं, इत्यादि ॥

४. ३. वेषे द्वित्वमनाप्ते दीर्घः स्थात्

परे इत्यर्थे सप्तमी । ऊसुओ । ऊसवो । वीसासो । वीसामो । अश्वः अस्रं

<sup>1</sup> UA °मङ्लोप°; IO मतामङोप°; G agrees with B correctly.

<sup>2</sup> IO काणिण( "िर्ण in O)कारो.

<sup>3</sup> B puts '(?)' here, but this is the reading of Mss.

<sup>4</sup> UIO बेतण्डो ; Ga grees correctly with B; A om. portion after जञ्छीवई. 5 In these two exs., UIO read इ instead of इ.

<sup>6</sup> UGIO अहोवासं. 7 UIOG अहोमुहं.

<sup>8</sup> G alone reads it. 9 UG प्रश्न: ; A om. प्रश्न: ; UIO अमं : for असं ; G same as B.

आसो आसं । बाहुल्यात् दुँलँहं,— 'दरपुरिसाइरि विसमिरि जाणसु पुरि-साण जं दुक्खं ' [ = दरपुरुषायिते विश्रामशीले जानीहि पुरुषाणां यद् दु:खम्, GS. I. 52 ] इति सप्तशती ॥

४. ४. गुण इतः कापि।

स्यात् । गणेसरो, चंदोदओ, पिओवगमणं, इत्यादौ नित्यम् । वेग्गो, विअग्गो । वेंजणं, विअंजणं, इत्यादौ विकल्पः । अविएत्थ, तुहत्ति, अहरुट्टं, इत्यादौ नित्यम् ॥

# ४. ५. विंशत्यादौ बिन्दोर्छक् तेर्वा दीर्घता चादेः ।

विशत्यादौ बिन्दोर्छक् स्यात्, तेर्छक् वा स्यात्, आदेश्व दीर्घता स्यात्। वीसा, वीसई । तीसा । तेत्तीसा । तेवीसा, तेवीसई ।— 'आदीतौ बहुलम्' ( PS. V. 30 ) इत्यात् ॥

## ४. ६. ओत्वं छुक् च विसर्गस्य

कचिदोत्वं कचिद् छुक् च स्यात्। सरोरुहं, सररुहं। मणोहरो, मणहरो। कचिल्छुगेव। सरवरो। णहअलं। उरअडं। णिराउसा, णिरणुकोसो, णिरं-

<sup>10</sup> G °उत्वम्. 11 A इकः ; 10 हात.

B puts query mark after this sent. In fact the exs. given here by Mss. as well as by B are as follows: -BUIO अविष्त्य, तुअइ, अह-रोहं; A om.; G अपिवत्य, तुअइ, अहसेहं. The Sū. in question is a contro-Mk enjoins इत:, but includes side by side उ also as is evident from the ex. चंदोदओ and पिओवगमणं. Rt. resorts to इ alone (cf. PK I. 5. 3-' परेण पूर्वेण च सार्धमाहुरिको गुणं कापि पदेषु धीराः'). reading '東南: ' of A is in accord with the Sū. of Rt. just quoted. The last three exs, however, have no direct bearing on the present Sū. of Mk. The word तुआइ (=Skt. तुद्धि) is evidently a scribal error and the form अहरोड़ is not allowed in Pkt (cf. Hc. I, 84). Hence I have emended the text as above (also cf. Candrikā of Diksita on What Mk means to say is that in case of अविष्य the retension of u is obligatory, while in case of तहित the elision of इ is obligatory, and in case of अहरुई absence of guna is obligatory. Here it is to be noted that the ex. चंदोदओ as being obligatory according to the present Sū. contradicts the use of optional form चंदउदओ as given in Sū. 1 in this Pāda by Mk.

त्तरं, णिरुवमं, दुराआरो, दुरीसओ, दुरइक्कमो, पुणरुत्तं, पुणरवि, इत्यादयः प्रयोगाः संस्कृतादुनेयाः ॥

**४. ७.** उंबरो ॥ दोलोंपः सादुदुम्बरे।

४.८. यसश्च संख्याञ्च्दानां

यसो लोपः स्यात् । तेरह । तेवीसा । तेत्तीर्सौ । तेचत्तारीर्सौ । तेवण्णासा । एतं शय्यादेराकृतिगणत्वात् ॥

४. ९.

यावदादिषु वस्य वा ।

जस्य भाजने।

लोपः स्यात् ॥

यावत्तावदेवकुलमेवमेवावटस्तथा । जीवितावर्तमानाद्या विज्ञेया यावदादयः ॥

जा, जाव । ता, ताव । देवउलं, देउलं । एअमेअ, एमेअ । अवडो, वैंडो । जीविअं, जीअं । 'संघौ ' (PS. IV. 1) इत्यादिना इः '' स्यात् । आवद्दमाणो, अद्दमाणो । आदिशब्दात् आवद्दणा, अद्दणा । पावरओ, पारओ ॥

४. १०. कालायसे यस

लोपो वा स्यात् । कालाअसो, कालासो ॥

दस्य लोपो वा स्यात् । हिअअं, हिअं ॥ **४. १२.** 

जस्य लोपो वा स्यात् । भाअणं, भाणं ॥

४. १३. अन्त्यस्य इली नित्यं

लोपः स्यात् । जसो । मणो । इंदई<sup>१८</sup> ।।

<sup>13</sup> BUIO दुरीसओ; G दुरूसओ; A om.

<sup>14</sup> UI तेतासा; O om.; AG same as B.

<sup>15</sup> UGI तेत्तोरीसा; O तेतोरिसा; A om.

<sup>16</sup> IO अवंतो; अंतो; U °त्तो, 'त्तो; A om.

<sup>17</sup> B इकार:; the reading is adopted after the Mss. with single exception of A which agrees with B. 18 UGIO इरह.

४. १४. विद्युद्ध स्त्रियामात् स्यात् ।

अन्त्यहरू इत्येव । सर्आ । पडिवआ । विद्युति तु विर्जी ।।

**४. १५.** से स

स्त्रियामन्त्यहलो रः स्थाने रा स्यात् । गिरा । धुरा ।।

४. १६.

श्चिष हा

क्षुधि अन्त्यहलो हा स्यात्। छुहा ॥

४. १७.

शरदो दः स्थात

अन्त्यहरू इत्येव । सरओ ॥

8. 34.

दिक्प्रावृषोः सः स्थात् ।

अन्त्यहरू इत्येव । दिसा । पाउसो ॥

४. १९. आयुरप्सरसोर्वा स्थात्

अन्त्यहरूः स इति च । आऊ, आउसो । अच्छरा, अच्छरसा ॥

४, २०.

वकादौ बिन्दुरिष्यते ।

बिन्दुरागमः। स च लक्ष्यानुसारात् कचित् प्रथमीद् वर्णात् कचिद् दिती-याच परः।

वक्रत्रयसेवयस्याश्रुश्मश्रुनिवसनदर्शनस्पर्शाः। शुल्कप्रतिश्रुतमनस्विगृष्टिपुच्छातिमुक्ताद्याः॥

वंकं । तंसं । वंअसो । अंसू । मंसू । णिअंसणं । धात्पलक्षणमिति केचित् । विअंसणं । दंसणं । फंसो । सुंकं । पर्डिसुंअं । बाहुल्यादिकारः स्यात् । मणंसी । गंठी । पुंछो । अइमुत्तं ॥

४. २१. मश्र

अन्त्यहलो मकारस्य बिन्दुः। किं। वणं। तुण्हि<sup>3</sup>। 'संधौ ' (PS. IV. 1) इत्यादिना हस्रत्वमनुस्वारात् पूर्वं वक्तन्यम्।।

<sup>19</sup> UGO विज्जुं; I विज्जुं; A om. 20 UG प्रथम; IO प्रथमा.

<sup>21</sup> U करा; G क्तश; IO शक; A same as B.

<sup>22</sup> B पडंसुत्तं which is corrupt.; UIO पडंसुअं: G पडंसुअं; A om. Em. is mine; cf. Vr. IV, 5.

<sup>23</sup> UG उण्हं; I उतवं; O उपायं; A same as B.

४. २२. अचि वा
 अचि परे मो बिन्दुर्वा स्यात् । घरं आअदो, घरमाँअँदो ॥
 ४. २३. नङोईलि

हिल परे नङोर्बिन्दुः स्यात् । विंझो<sup>र५</sup>। पंती ॥

२४. तद्वर्गीन्तो न वा वर्गे ।

वर्गे परे बिन्दुस्तद्वर्गान्तो न वा स्यात् । हलं कड्टइ, हलङ्कड्टई । मंतं जवह, मंतञ्जवह । पिअं णेइ, पिअण्णेइ । हारं णमइ, हरिण्णमइ । जलं मंथइ, जलम्मंथइ ॥

४. २५. ू **छ**ङ् मांसादौ

मांसादौ बिन्दोर्छिग् वा स्यात्।

मांसं मांसलसंमुखमेवमिदानीं कथं नूनम्॥

मंसं, मासं। मंसलं, मासलं। संसुद्दं, समुद्दं। एअ, एअं। इआणि, इआणिं। कह्र, कह्रं। णूण, णूणं। आकृतिगणोऽयम्।।

थ. २६. सिंहे संस्कारादौ च नित्यं स्थात् । बिन्दोर्छिगित्येव । सीहो । सकारो । सकअं । सिक्किरिआ । सत्थवो । सत्थुअं । सत्थावो ॥

8. २७. पुंसि न्सन्तप्रावृट्छरदः प्रेमादिवर्ज स्युः । नन्ताः सन्ताः प्रावृट् शरदित्येते पुंसि स्युः प्रेमादिवर्जम् । कम्मो । जसो । पाउसो । सरओ । प्रेमादिवर्जमिति किम् । पेम्मं । सिरं । णहं । अच्छरा ॥

४. २८. काक्मीरसीमोष्मेमानः स्त्रियाम् कसुमीरा। सीमा। उम्हा। इमन्प्रत्ययः।— 'पत्ता दिणं विहुर्मी' [ = प्राप्ता दिनं वृद्धिम् ]

<sup>24</sup> UGIBO qτ°; correction acc. to A which seems to be most sensible.

25 UGIO fττ.

<sup>. 26</sup> UG read द and IO द in place of द्व in these exs. G om. the 2nd ex. 27 BUIO बिन्द्र:; em. acc. to G; A om.

<sup>28</sup> A simply वद्दिमा; U हु; I ड; O डू; G त्त for डूट.

४. २९.

प्रश्नाक्षिसंघयः ।

पृष्ठरक्मी च वा

एते पश्च स्त्रियां वा स्युः। पण्हो, पण्हा। अच्छि, अँच्छी। संधि, संधी। पृष्ठं, पृष्ठी। रस्ती॥

४. ३०.

अन्येषामत्र शिष्टानुसारतः ।

अत्र प्राकृतानुशासने अन्येषां लिङ्गं शिष्टप्रयोगानुसौरतो ज्ञेयम् । यथा— गुणा, गुणाइं । बिंदुणो, बिंदूइं । वअणो, वअणं । णअणो, णअणं, इत्यादि दिङ्मात्रम् ॥

४. **३१.** अवापयोरोत

अनयोरोद् वा स्यात्। ओवाहइ, अववाहइ। ओसरइ, अवसरइ।।

३२. माल्ये निरः

माल्ये परे<sup>32</sup> निर ओ वा स्यात्। ओमालिअं, णिम्मालिअं॥

४. ३३. उच्चोपस्य कस्यचित्।

कस्यचिन्मते उपस्य उत्स्याद्वा । चकारादोच । उहसइ, ओहसइ, अवहसइ ॥

तद्भावे विहितस्य । वेत्येके । सिसुत्तणं, सिसुत्तं ॥

४. ३५. ताया दा

वेति निवृत्तम्। ताया दा स्यात्। पीणदा। जणदा॥

४. ३६.

क्त्वायचोस्तूणतूणमौ ।

तो द्विर्छक् च कचित्

क्लायचोः स्थाने तूणतूणमौ स्थाताम् । अनयोस्तकारस्य कचिद् द्विर्भावश्च कचिल्छक् च स्यात् । घेऊण, घेत्तूण । घेऊणं, घेत्तूणं । सोऊणं, अत्र न द्विः । हंत्रूण, हंत्रूणं ।— 'नडोईलि' (PS. IV. 23) इति बिन्दुस्ततो

<sup>29</sup> UIO insert here सन्धा उद्यो उद्या (च द्या in O) वा; also G सन्धा उद्दो उद्दा वा. 30 UIO रहिस; G om. 31 UGIO विशिष्ट.

<sup>32</sup> UG om. 33 B निम्मालिअं; U निम्माणिलिअं; I पिमाणिअं; O पिमाणिचं; reading adopted after GA. 34 U उदो°; IO उनो; G उदोदस्य.

' वर्गे तद्वर्गान्तः ' (PS. IV. 24)। हत्तूणं इत्यन्त्यह्छोपे द्वित्वभ् । हणि-ऊण इत्युक्तेऽत इत्वर्म् । एवं छेत्तूण, जेत्तूण, जोत्तूण, भोत्तूण, मोत्तूण, रोत्तूण, सेत्तूण, इत्यादयः । एषां तुमादौ छेत्तुं, भेत्तुं, रोत्तुं, रोत्तव्वं इत्यादयश्च दृश्यन्ते ॥

8. 30.

#### इअ उआणश्र

क्त्वायचोः स्याताम् । हणिॐ । सुणिअ । आरंभिअ । घेउआण । सोउऑंण । चकारात् तूणतूणमो पूर्ववत् ॥

४. ३८.

क्रिचिच तुँम्।

क्लायचोरित्येव । काउं कृत्वा । परिरंभिउं परिरभ्य । काचिदिति शिष्टप्रयो-गानुसारार्थम् । चकारात् इअ उआणश्च तथैव ॥

४. ३९. वा च दटुणमित्याद्याः

त्णत्णमोस्तुकारेण सह दहूणमित्याद्याः स्युः । चकारोऽयं पूर्वोक्तसमुचयार्थः । दश्यादीनामर्थात् । — 'दहूण गआगअं च मारुअतणअं ' [ = दृष्ट्या गतागतं च मारुततनयम् , R. II. 44]। 'कहूण व कॅंगेलिअं' [ = कृष्ट्या वा कालियम् ]। वहूणं, चेंहूणं, इत्यादि ॥

8.80.

वन्तः स्थात् क्तवतोर्वतोः।

क्तवतोर्वतोः स्थाने वन्तः स्यात् । गअवंतो । कअवंतो ॥

<sup>37</sup> This sent, which is given in B is preserved only in IO which read इंत्या इत्याहणे द्वित्वम्.

<sup>38</sup> Mss. read it as इणित्तण इत्युक्तित्वे; A om.; B हणिजण इत्युक्तित्वे and puts a query mark. The reading of Mss. is definitely an error. Moreover, it seems, a portion of comm. here is lost. Mk here seems to have mentioned the ending इजण; cf. VI. 6 (प्रायेणात एदिदात: स्यु:) and also Vr. VII. 33 by which the form हणिजण is admissible. Em. is mine. In Oriya participle endings उज and इण are used. See EOLS, pp. 179-81. 39 A हसिस. 40 UGA om.

<sup>41</sup> Mss. and B except U read तुम्; U उम्.

<sup>42</sup> BA कालिन्द; em. acc. to UGIO; they also read कत्तुण for कड्डूण.

<sup>43</sup> AB give चग्गुणं; U is not clear; G चर्डुणं; IO चणुंणं (?). All of this being meaningless, I have emended the text as above.

४. ४१. वडेरिरेँ

तच्छीलादौ विहितस्य तृडेरिरः स्यात् । भिगरो । सहिरो ।

४. ४२. आल्वि**ह्योह्या**लवंतेतास्त मतोर्मताः ।

मतुप्रत्ययस्य स्थाने आछ इछ उछ आल वंत इंत इत्येते षट् मताः। ईसाछ । गुणिह्यो । धँपुँह्यो । हरिसालो । पुण्णवंतो । घरितो <sup>४६</sup> ॥

४. ४३. हनोर्मतः

मतोर्भंतः स्यात् । हणुमंतो । हनुमानित्यस्यान्त्यहेँँहो होपे हणुमा ॥

४. ४४. इणो वा स्यात

इण उत्तरस्य मतोर्मंतो वा स्यात्। अग्गिमंतो, अग्गिवंतो। अंसुमंतो, अंसुवंतो॥

४, ४५,

आल्वन्तादिण्णपि वा स्त्रियाम् ।

आल्वादेश उत्तर इण्णपि वा स्यात् स्त्रियाम् । ततः स्नियामीप्रत्ययः । लज्जा-लुइणी अज्जा, लज्जालू वा ॥

४. ४६. उल्लसस्येदमित्यर्थे

इण इति निवृत्तम्। तस्येदमित्यर्थे नाम्न उहाः स्याद्वा। राउह्वं सेण्णं, राअ-ईअं वीँ॥

8.80.

इष्ट्रस्तत्र भवे भवेत्।

वेत्येव । पुरिल्लो, पोरो वा ॥

४. ४८. बार्थे च हश्र

खार्थे च उल्लोहों स्याताम् । हश्च खार्थे स्यात् । वेत्येर्वे । पुत्तुल्लो । पुत्तिल्लो । पुत्तिले । पुत्तिले । पुत्तिले । पुत्ते । पुत्ते । पुत्ते । पुत्ते । पुत्ते । पुत्ते ।।

४. ४९. दीर्घेकाद्रह्ली

वेत्येव । खार्थे । दीर्घादः 💝 स्यात् , एकात् हः स्यात् । दीहो, दीहरो ।

<sup>44</sup> UGA - इर: ; 10 - इत्. 45 UGIO अणुङ्को; A same as B.

<sup>46</sup> U वरिरित्तो; GI परिरित्तो (त्तो in O); A reads correctly.

<sup>47</sup> BA अन्त्यह्छोपे; em. acc. to other Mss.

<sup>48</sup> UOI सक्ष्मक ; G सन्बद्धाक्ष ; A same as B. 49 UGIO वेलोके which is definitely erroneous. 50 UGIO हस्य: ; A same as B.

अनिभधानात् द्वित्वपक्षे न स्यात्, दिग्घो । एक्को, एकछो ।।

४. ५०. लस्तु पीतविद्युद्धयाम् ।
अन्यञ्यवच्छेदार्थस्तुशब्दः । पीतविद्युद्ध्यां लः स्याद्वा । पीअं, पीअलं ।
विज्जू, विज्जुला, विज्जुली ॥

#### ५१. एभ्योऽपि कः

एभ्यः सर्वेभ्यः खार्थिकप्रेरैययेभ्योऽपि खार्थे कः स्यात् । एक्कोल्लओ । पुत्त-अओ । दीहरओ । विज्जुलिआ । अपिशब्दानाममात्रादपि । पुत्तओ । रुक्खओ । खार्थ इत्युपलक्षणम् , अज्ञातादिष्ट्रपि स्यात् । यथोक्तम्—

अज्ञाते कुत्सिते चौल्पे तथा हस्त्रानुकम्पयोः। उत्कर्षार्थे च संज्ञायां कप्रत्यय उदाहृतः॥ इति ।

को एसो रुक्खओ, दुराआरओ, इत्यादि ॥

४. ५२. इअ मयटः

सुलोपः सूत्राणां छन्दोवत्त्वात् । मयटः स्थाने इअः स्याद्वा । सुवण्णिओ, सुवण्णमओ ॥

8. ५३. इतं कृत्वोर्थ आभिमुख्ये च । वेति निवृत्तम् । कृत्वःप्रत्ययार्थे आभिमुख्ये च नाम्न उत्तरे हुत्तं स्यात् । पंच- हुत्तं भुंजइ ।— 'घरहुत्तमणेन पहिएँणै [ = गृहाभिमुखमनसा पथिकेन, GS. VII. 99 ] ॥

५४. वृन्दे दर्सैय द्रः स्यात्

विद्रं । विद्रावणं ।— 'मोरविंद्राणं ' [ = मयूरवृन्दानाम् , GS. VI. 59] ऋष्यादीनामाकृतिगणत्वादत् इत्वम् ॥

<sup>51</sup> UG स्वाधिकेश्वोडिप; A om. 52 B बाल्ये; em. acc. to Mss. A lacks this Kārikā. The reading of Mss. is also in accord with the rules of Pāṇini; cf. Aṣtādhyāyī, V. iii, 73, 74, 75, 76, 85, 86, 95.

<sup>53</sup> BIO read this passage as प्रहुत्तमणेण प्रएण; A om.; G °प्रपीण; U घ्रहुत्तमणेण प्रएण. Here excepting in U, the scribal confusion between च and प evidenced elsewhere too owing to the close similarity of both the letters in Oriya is obvious. This being established, प्रूपण is easily corrected to पहिएण, This em. is mine.

<sup>54</sup> UG न्यस्य; 10 दस्य; A न्दस्य.

8. 44. स्थितिपरिवृत्ती रणोः करेण्वां स्यात् ।

करेण्यां रणोः स्थितिपरिवृत्तिः स्यात् । एसा कणेरू । स्नीलिङ्गनिर्देशीत पंसि न स्यात् । करेणू मत्तो ॥

४. ५६. हरयोश्च महाराष्ट्रस्य

स्थितिपरिवृत्तिः । मरहट्टो ॥

8. 40. इतस्थायां न वा स्थयोः।

रेफथकारयोः स्थितिपरिवृत्तिर्न वा स्यात् । इअहरा, इअरहा ॥

आलाने ल्नोः

वेति निवृत्तम् । स्थितिपरिवृत्तिः स्यात् । –' आणालक्लंभेसु व ' [ = आलान-स्तम्भेषु इव, R. III. 1 ] ॥

लटयोर्ललाटे ४. ५९.

स्थितिपरिवृत्तिः स्यात् । लडालं ॥

8. Eo.

आदेश णः कश्चित । णडालं ॥

अपती घँरो गृहस्य ४. ६१. गृहस्य घरः स्यात् । घरं । अमरघरं । अपताविति किम् । गिहर्वई ॥

स्यातां च बृहस्पतावभौ हबयोः । ४. ६२.

बृहॅस्पती हबयोः क्रमादभी स्याताम् । भअपर्इ ॥

मलिने लिनोरिलौ वा स्यातां 8, 83,

मइलं. मलिणं ॥

8, 88, दाढादयो बहुलम् ॥ दंष्टादिषु दाढादयो बहुलं बाहुलकेन भवन्ति । तच-

UIO 'विशेषात ; AG same as B. 55

Mss. insert sfd after ψ: which is contrary to metrical setting.

UIO अपगती (परो in IO); here again the same confusion with regard to letter q. 58 UIOA om.; G agrres with B.

कचित् प्रवृत्तिः कचिदप्रवृत्तिः कचिद् विभाषा कचिदन्यदेव । विधेर्विधानं बहुधा समीक्ष्ये चतुर्विधं बाहुलकं वदन्ति ॥ '

तथाहि — दंष्टादिषु दाढादय इत्यत्र प्रवृत्तिः । भस्मादिषु भसुम इत्यत्रा-प्रवृत्तिः । न हि ततः स्वादयः कदापि भवन्ति, तदर्थक्षारादीनां छारादय एव भवन्ति । उत्पलादौ कंदोष्टं उप्पलं इत्यादौ विकल्पः । तुक्कतरक्रमन्दर-मन्दिरादिषु तुंगतरंगमंदरमंदिरादय एवेति काचिदन्यदेवेति प्राकृतविजातीय-संस्कृतमेवेत्यर्थः । केवलमेषां प्रकृत्यन्तरनिरपेक्षाणां प्रत्ययादिविकारित्वेन **प्राकृतत्वम् । देश्याः शब्दास्त् पोर्ट्टीदिविकल्पसिद्धास्तेषां मूलशब्देनापि** प्रयोगदर्शनात , यथा पोट्टं उअरं चेति । दंष्ट्रायां दाढा, दुहितरि धुआ, सुभगायां सुहवी, दुर्भगायां दुहवी, स्नुषायां च सोण्हीं, दिष्टवा दिद्विआ, विप्रे विप्पलो, कपाले [ कलापे ? ] कडप्पो, अलाबुवीणायां अलावणी, भूलतायां भुमञा, वेद्र्ये वेरुलिञं, दक्षिणे दाहिणं, गोदावर्यो गोला, उभयतोमुखे अवहोमुहं, स्तोकं थोकं<sup>दर</sup>, स्थविरे ठेरो, पुनरर्थे उण, शनैः सणिअं, मनाक् मणं, सुकुमारे सोमालं, आतोचे आउज्जं, मातुलानी मामी महाणी, तावति तेत्तिअं, ते तव, अहं अं, यावति जेत्तिअं जेदहं,— 'जेत्तिअमेत्तं तीरइ ' [ = यावन्मात्रं शक्यते, GS, I, 71] एतावति एत्तिअं एइहं,— 'एइह-मेत्तत्थणिआ ' [ = एतावन्मात्रस्तनी, KP. II, SL. No. 11 ], कियति केत्तिअं केदहं, – 'केत्तिअमेत्तं व ' [ = कियन्मात्रं वा, GS.~IV.~39 ], बलीवर्दे बहुलो, प्रावरणे पंगुरणं, स्नियां गवि गावी, वलोपे गाई, शूर्पे चिल्लं,

<sup>59</sup> B विचिन्त्य. 60 UOI इन्दोट्ट; G इयेट्ट; A om. portion from बहुलम् up to उअरं चेति; then retains portion up to स्नुषायां सोण्हा, rest om.

<sup>61</sup> B सोझा. 62 B puts '(?)' here, but this reading is confirmed by Mss.; of course बोक is once again shown to be the Pkt. form of स्तोक (see afterwards). Is it then the same word तोक्स which is given as an ex. of Desya at the beginning of the work? (cf. Intro. 3). In that case तोक्स would be a derivative of स्तोक coming under दंशाद class. Of course I have suggested the word स्रोक्स there.

<sup>63</sup> U विस्तरों

तिरिश्चि तिरुक्छं, हुठे बलामोली, विनतायां विलञा, चर्चायां चत्ता, मातृ-ष्वसिर माउच्छा माउस्सिआ, पितृष्वसिर पिउच्छा पिउस्सिआ, इत्यादयो नित्यम्। कंदोष्टं उप्पलं। शुक्तौ सिप्पी स्पृत्ती, स्तोके योअं थोकं, पद्मे पउमं पोम्मं, छेके छेओ छइछो, श्वश्चां सस्सू अत्ता, विदर्भे विच्छोमो विअन्भो, भ्रमरो भसलो, प्रगल्भे तरहो पअन्भो, गाढं णिपटं, संबन्धी केरो—'मह मंदभाइणीए केरं' [= मम मन्दभागिन्याः कृते, KP. III. SL. No. 14], अवगुण्ठणं ओढणं, णिज्झरो ओज्झरो, बिहर्भूते बिहरं बाहिरं, जुअली संघाडी, इत्यादो विकल्पः। भस्मादयस्तु भस्म-ली-स्मर-खभू-कृष्ट-विष्टरश्रवस्-उष्माश्राश्लेष-इन्द्र-बिहरोजः प्रभृतयः। नैते सर्वर्षां खयं व्युत्पाद्य प्रयोज्याः। किं तु तदर्थक्षारचन्द्रमदनादय एव प्रयोज्याः॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने महाराष्ट्रयां संकीर्णविधिश्चतुर्थः पादः ॥ ४ ॥

<sup>64</sup> UGIO सिप्पा. In Oriya सिप is used.

<sup>65</sup> Em. is mine. B and Mss. read the passage as 'भृतिष्टा स्तर सार्वध्योत्राक्षेपद्त्प्रोल्दः; U भ in G; B puts '(?)' after the end of the passage. My reconstruction of the text makes the whole thing clear; Cf. Hc. II. 174. 66 B स्वेषा; em. acc. to Mss.

The last two lines have a close affinity with a similar statement of Hc. The lines of Hc, refer to Sū. II, 174:—

पूर्वै: कविभिरप्रयुक्तानां प्रतीतिवैषम्यकरः प्रयोगो न कर्तव्यः । शब्दान्तरैरेव तुः सद्योऽभिषेयः ॥

प्राक्रत० ४

#### पश्चमः पादः।

५. १. सावत ओत्स्यात सौ प्रथमैकवचने । 'इदुतोः' ( PS. V. 17 ) इति पर्यन्तमत इत्यनुवर्तते । रुक्खो । अन्त्यहल्वात्मुलुक् । जसो । कम्मो ॥ एतदि वा एतदि शब्दे स्थितस्यात ओत्स्याद्वा सौ परे । एस जणो । एसो रुक्खो ॥ लोपो जश्शसीः वेति निवृत्तम्, एतदिति च । अतः संबन्धिनोर्जस्शसोर्लोपः स्यात् । रुक्खा सोहंति। रुवखे पेच्छ ॥ अमोऽतश्च । ٤, 8, अत इत्येव । अतः संबन्धिनोऽमोऽतो लोपः स्यात् । रुक्खं ॥ ५, ५. टामोर्ण अतष्टामोर्णं स्यात् । रुक्खेणं । रुक्खाणं ॥ मिस् हिं ય. ફ. अतो भिस् हिं स्यात् । रुक्खेहिं ॥ ङसिरादोदुहयः ٧. ७. आ दो दु हि इति चतुर्घा ङिसः स्यात् । रुक्खा, रुक्खाओ, रुक्खाउ, रुक्खाहि । दकरणं भाषान्तरार्थम् ॥ भ्यसो हिंतो। ٤. ८. संतो च अतो भ्यसो हिंतो सुंतो च स्यात् । रुक्खेहिंतो, रुक्खेसुंतो ॥ ५. ९. ङसः स्सः अतो डसः स्सः स्यात् । रुक्खरस ॥ ङेरेम्मी स्थाताम् अत इत्येव । रुक्खे, रुक्खम्मि । संधावप्येत्वे प्राप्ते एत्वविधानमेकपदे खर-संधिनिषेधं ज्ञापयति । तेन बालाइ, नईइ ॥ सुपः सुं स्थात् । रुक्खेसं ॥

५. १२. दीर्घो ज<del>र</del>ङखाम्सु

एष्वतो दीर्घः स्यात् । रुक्खा सोहंति । रुक्खाओ, रुक्खाउ, रुक्खा । रुक्खाहि । रुक्खाणं ॥

'५. १३. भ्यसि वा

भ्यसि परेऽतो दीर्घो वा स्यात् । रुक्खाहिंतो, रुक्खेहिंतो, रुक्खासुंतो, रुक्खेसुंतो ॥

५. १४. डिङसौ विना सुप्येत् ॥ ५९ ॥

सुपीति प्रत्याहारसत्त्वम् । सुपि परे अत एत् स्यात् । दीर्घस्य विशेषविधि-त्वात् तदतिरिक्तोऽस्य विषयः । शसि रुक्खे । रुक्खेणं । रुक्खेहिं । रुक्खे-सुतो, रुक्खेहिंतो । रुक्खेसुं । डिडसोस्तु रुक्खम्मि, रुक्खस्स ॥

५. १५. नैतावनामि कतिपञ्चाद्योः

कत्यादेः पञ्चादेश्वानामि सुपि परे एती दीर्घ एच न स्याताम् । जइशसी-र्लोपस्तु भवत्येव । कइ । जइ । तई । पंच होति । पंच पेच्छ । सत्तिहितो । अष्टसुंतो । णवसुं । दहसुं । एआरह । वारह । तेरह । चउदह । पण्णरह । सोलह । सत्तरह । अट्ठारह । आमि तु पंचाणं, सत्ताणं । छएहिं, पंचाहिं, अच्छराहिं, अट्ठासुं, इत्थीसुं इत्यादि वक्ष्यमाणविशेषविधेः ॥

'५. १६. अस क्रचिह्नोप: ।

स्यात् । रुक्ला पडिअं । डौ रुक्ले । राही, हस्वोक्त्या दीर्घस्याप्युपलक्षणादी-प्रत्यये आलोपः ॥

प. १७. इदुतोः श्रम् णो

इदुतोः संबन्धि शस् णो स्यात् । स्त्रीक्षीबयोर्वक्ष्यमाणत्वात् पुंस्येव । अग्गिणो । वाउणो ॥

प. १८. दीर्घी हस्तौ स्याताम् मण्ड्कप्रुतिन्यायात् सुपि परे पुंसि च। गामणिणो। सअंभुणो। गामणिस्स। सअंभुस्स॥

<sup>1</sup> UGIO रोहन्ति; A होन्ति. 2 Mss. om.

<sup>3</sup> B जओ, तओ contrary to the reading of Mss.

<sup>4</sup> UG -द्विष्, A lacks this Su. entirely.

५. १९. इसो वा स्यात् ॥ ६० ॥

इदुतोः इसो णो वा स्यात् । अग्गिणो सिहा । वाउणो वेओ । रिउणो । गामणिणो, गामणिस्स । सअंभुणो, सअंभुस्स ॥

५.२०. जस ओ वो अचि प्राक्

इदुतोर्जस ओ वो इत्येतौ स्याताम् । प्राक् पूर्वमच स्यात् । अग्गओ, अग्गवो । वाअओ, वाअवो । चकारात् णो च । अग्गिणो । वाउणो ॥

५. २१. टा णा

इदुतोष्टा णा स्यात् । स्त्रियां विशेषस्य वक्ष्यमाणत्वात् पुंक्रीबयोः । अग्गिणा । वाउणा । गामणिणा । सअंभुणा । दहिणा । महुणा ॥

५. २२. दीर्घः सुमिस्सुप्सु ।

एषु परेष्विदुतोर्दार्घः स्यात् । अग्गी । वाऊ । अग्गीहिं । वाऊहिं । अग्गीसुं । वाऊसुं । णईहिं । मईहिं । तेण् । तण्हिं । दहीहिं । महूसुं । ईदूतोरप्येवं रूपम् ॥

५. २३. न स्यात् क्वचित्

कइसुं । भूमिसुं । क्रीबे सौं दीर्घो न स्यादेव । दिहं । महुं ॥

५. २४. स्त्रियां श्रसुदोती

स्याताम्। स्नियामिति 'सोर्नपुंसके' (PS. V. 31) इति यावत्। मालाउ, मालाओ । णईउ, णईओ ॥

५. २५. इंदुतोश्च दीर्घः स्थात् ॥ ६१ ॥

सुपि परे । शस उदोतौ च । मईउ, मईओ । तण्उ, तण्ओ । मईए ।

तणूए ॥

५. २६. जस्वा

जस् उदोतौ वा स्यात् । बालाउ, बालाओ । णईउ, णईओ । मईउ, मईओ । तणूउ, तणूओ । पक्षे बाला, णई, मई, तणू ॥

५. २७. अमि ह्रखः

अमि दीर्घो हस्तः स्यात् । बालं । णइं । वहं ॥

<sup>5</sup> UIO आगोर्डि.

५. २८. टाँङसिङस्ङीनामिदेददातः स्युः ।

णईइ । णईए । णईअ । णईआ । मईइ । मईए । मईअ । मईआ ॥

५. २९. नातोऽदातौ

अतष्टादीनामदातौ न स्याताम् । बालाइ । बालाए ॥

**५. ३०.** आदीतौ बहुलं

स्त्रियां नाम्न उत्तरे आदीतौ बहुलं स्याताम् । सोहणा, सोहणी । सुप्पणहा, सुप्पणही । राहा, राही । कचिदादेव । पिआ । वल्लहा । असहणा । अहणा । माणिणी । माणंसिणी । हलँन्तादीदेवेति शाकल्यः ॥

भ. ३१. सोनपुंसके विन्दुः ॥ ६२ ॥ स्यात् । वणं । दहिं । महुं । अमोऽह्योपेऽपि दहिं , महुं । दहि महु इति तु संस्कृतसिद्धात् ॥

५ ३२. जश्शसोरिं प्राक् च दीर्घः स्यात्

नपुंसके जश्शसोरिं स्यात्, प्राक् च दीर्घः स्यात्। वणाइं। दहीइं। अच्छीइं। महइं॥

**५.** ३३.

अक्ष्णोऽच्छीणि च क्रचित्।

दृश्यत इति शेषः । यथा वाक्पतिराजस्य—

- ' उअ कण्णणिहिअकुसुमावअंसरअणंर्कुराइं व गलंति । विडकामिणीण बहुसो संभरिए जैम्मि अच्छीणि ॥ '
- [ = पश्य कर्णानिहितकुसुमावतंसरत्नाङ्करा इव गलन्ति । विटकामिनीनां बहुशः संस्मृते यस्मिन् अक्षीणि ॥ ]

सप्तशतके च-

- ' अच्छीणि ता थइस्सं दोहि वि हत्थेहि तम्मि दिट्टम्मि । अंगं कलंबकुसुमं व पुलइअं कहं णु ढिक्कस्सं ॥ '
- [=अक्षीणि तदा स्थागयिष्ये द्वाभ्यामपि हस्ताभ्यां तस्मिन् दष्टे। अङ्गं कदम्बकुसुममिव पुलकितं कथं नु छादयिष्ये ॥

[GS. IV. 14] n

<sup>6</sup> IOG ज - a confusion comparable to शक्ता in case of टाकी.

<sup>7</sup> Mss. om. 8 UIO - गिद्ध (-द्ध in G) शाई; A om. the entire portion from यथा. 9 UI एक निम; O किम्म; G कीस.

५. ३४. संबुद्धी सावोत्वदीर्घविन्दवी न स्युः

ं हे रुक्ख । हे अग्गि । हे वाउ । हे वण ।

संबुद्धावोत्विमच्छिन्ति वाऽदन्तस्य तुँ पैङ्गलाः।

ाणिकियो, णिकिय ॥

५ ३५

आत एत् ॥ ६३ 🎼

नेति निवृत्तम् । संबुद्धौ सौ परे आत एस्यात् । बाले । माले ॥

५. ३६. न स्यात् क्वचित्

हे माउच्छा । हे पिउच्छा । हे अत्ता ॥

५. ३७.

ईदूदम्बानां हस्त्रः

संबुद्धौ सौ परे एषां हस्वः स्यात् । हे णइ । हे वहु । हे अंब ॥

५. ३८.

सुपि ऋदारः।

सुपि परे ऋकार आरः स्यात् । ततोऽदन्तवद्रूपम् । भत्तारो, भत्तारा, भत्तारं, भत्तारेण, भत्तारेहिं, इत्यादि । संबुद्धौ— हे भत्तार, हे भत्तारा ॥

५. ३९. पित्रादेररः

सुपि परे पित्रादेर्ऋकारः अरः स्थीत् । ततोऽदन्तवद्रूपम् । पिअरो, पिअरा । भाअरो, भाअरो, जामाअरो, जामाअरा । माअरा, बालावद्रूपम् ॥

५. ४०. उद्घा जश्शस्टाङस्ङसिष्यमातुः स्यात् ॥ ६४ ॥ एषु मातृशन्दवर्जमृकार उद्घा स्यात् ॥ भत्तुणो ॥ भत्तओ, भत्तवो ॥ भत्तू ॥ एवं पिउणो, पिअओ, पिअवो, पिऊ ॥ पक्षे भत्तारा, पिअरा ॥ शसादाबुदन्त-

वदुदाहार्यम् । मातुस्तु— माआ, माआओ । माअरा, माअराओ ॥

५. ४१. आत्सी

सौ परे ऋत आद्वा स्यात् । भत्ता, भत्तारो । पिआ, पिअरो । संबुद्धौ— हे भत्ता, हे भत्तार । हे पिआ, हे पिअर ॥

<sup>10</sup> Mss. excepting A read वंअदी in place of वादन्तस्य तु.

<sup>11</sup> UGIO om. portion from भत्तारों (Sū. 38) up to this evidently on account of confusion arising out of the two similar sentences: ततो ... रूपम् in both Sūs. 12 Mss. om. भाकरा, जामाअरो, माअरा-

५. ४२. सुपि मात्रादेः

सुपि मात्रादेर्ऋत आद्वा स्यात् । माआ, माआओ । टाङसिङस्ङिषु माआए इत्यादि । हे माए, हे माओरे । सुपीति सुमात्रानुवृत्तिनिरासार्थम् ॥

५. ४३. ननान्धैँयात्रोस्तु नित्यं स्यात् ।

ऋदात्सुपीत्येव । टाङसिङस्ङिषु । णणंदाए । जाआएँ । हे णणंदे । हे जाए ।

५. ४४. सौ राज्ञोऽतंश्रे तथा

तथा अत आत्स्यात्। राआ ॥

५. ४५. णो जञ्ज्ञस्ङसिङसां तु स्यात् ॥ ६५ ॥ राज्ञ एषां चतुर्णां णो स्यात् । राज्ञणो होति पेष्छ वा। राज्ञणो गहिअं घणं वा॥

५. ४६. टा णा द्विर्वा जस्य च लोपः स्यात्

राज्ञ इत्येव । द्वित्वपक्षे जस्य च लोपः स्यात् । रेण्णा, राइंग्हा ॥

५. ४७. णोरपीत्थमिच्छन्ति ।

इत्थमिति णो द्विर्वा जलोपश्चेति । रण्णो, राइणो ॥

५. ४८. अँद्वित्व इत्

द्वित्वाभावपक्षे जस्स इत्स्यात् । राइणा । राइणो ।

५. ४९. जञ्ज्ञसोर्णोविधावाच

जस्शसोर्णोविधौ सति राज्ञो जस्य आत्स्यात् । अद्वित्व इत्येव । राआणो होति पेच्छ वा । चकारादिच । राँइँणो ॥

५. ५०. अप्यदन्तता ॥ ६६ ॥ राजोऽन्त्यहल्लोपे अदन्ततापि स्यादेव । राओ, राआ । राअं । राए, राएण । राएहिं । राआ । राआओ । राआउ । राआहि । राआहिंतो, राआसुंतो ।

राअस्स । राआणं । राए, राअम्मि । राएसुं । हे राअ, हे राआ ॥

५. ५१. संबुद्धी सोस्तु बिन्दुर्वा

स्यात् । हे राअं, हे राआं ॥

५. ५२. भवद्भगवतोः सदा । अनयोः सोबिन्दुः स्यात् । सदेति संबुद्धावसंबुद्धौ च नित्यमेव । भवं भणउ । भअवं । हे भवं । हे भअवं ॥

<sup>13</sup> UGIO सुमाअनु॰.

<sup>14</sup> IO ननान्य . 15 UIO रोको.

<sup>16</sup> UGIO राउण.

<sup>17</sup> IO om. Sūs 48 and 49.

## ५. ५३. अत्मादीनामाणः

अत आणः स्यात्।

आत्मब्रह्मोक्षपूषाध्वमूर्धग्रावयुवादयः ॥

अपाणो । मलोपे अत्ताणो । बम्हाणो । उक्खाणो । छत्वे उच्छाणो । पूसाणो । अद्धाणो । मुद्धाणो । गावाणो । जुआणो । वृक्षवद्रूपम् । सर्वसुप्-साधारणोऽयं विधिः ।— 'अप्पाणं उद्घंघइ भर्णसु' ॥ [ = आत्मानम् उद्घं-घते, भण ॥ ]

५. ५४. अनित्वद्वित्वं च राजवत्सर्वम् ॥ ६७॥ आत्मादीनामित्वद्वित्ववर्जं सर्वं कार्यं राजन्-शब्दवद्विदिश्यते । आणादेश-समुच्चयार्थश्वकारः । अत्ता, अपा । अपाणो, अत्ताणो । अप्पं । अपाणो, अपो । अपणा । अपो । अपणा । अपणा । अपो । अपणा । अपो । अपणा । अपो । अपो । अपो । अपणा । अपो । अ

५. ५५. सर्वनाम्नो जसः पुंस्येत्

स्यात् । सर्वनाम्न इत्यधिकारः । सन्वे । विस्से ॥

५. ५६. हेः स्मिम्मित्थाः स्युरस्त्रियाम् ।

सञ्वरिसं, सञ्विम, सञ्वत्थ । स्त्रियां त सञ्वाए एव ॥

५. ५७. किंयत्तदेतदिमां ट इणा वा

अस्त्रियामेषां टाया इणा वा स्यात् । किणा । जिणा । तिणा । एइणा । इमिणा । पक्षे केण, जेण, इत्यादि ॥

५. ५८. आम एसिं स्यात् ॥ ६८ ॥ स्थियामाम एसिं स्याद् । केसि । जेसि । तेसि । एएसि । इमेसि । पक्षे काणं जीणं इत्यादि ॥

<sup>18</sup> B अप्पाणुलंबई भण्यु and puts '(१)' at the end of the passage; UI अपा( 'प्पा in G) मुलंबह भण्यु; A om.; O अपामुलंबत्ः; comparing these I have emended it as above. This seems to be a citation from a dramatic work.

<sup>19</sup> UIO अणं ; G writes correctly as BA.

५. ५९ किंयत्तद्भयो उस आसः स्यात् वेत्येव । अक्रियामित्येव । कास, कस्स । जास, जस्स । तास, तस्स ॥ ५. ६०. ईग्रत्यये स्सा से ।

ईप्रत्यये सित एभ्य उत्तरस्य डसः स्सा से इत्युभौ स्याताम् । युक्ते हस्तः । किस्सा, कीसे । जिस्सा, जीसे । तिस्सा, तीसे । पक्षे इदेददातः । कीइ, कीए, कीअ, कीआ । ईप्रत्यय इति किम् । काए । जाए । ताए ॥

५. ६१. त्रिषु डेहिँ प्राक् पुंत्रच

त्रिष्वेभ्यो डेहिं स्यात् । स्त्रियां प्राक् पुंवच । किहं रुक्खे वणे णईए वा । पक्षे किस्सि, कीए । जिहें । तिहें । जिस्से । जीए ॥

- ५. ६२. आला आहे इआँ दार्थे ॥ ६९ ॥ कालार्थे विहितदाप्रत्ययस्यार्थे एम्यो डेरेते त्रय आदेशाः स्युः । काला, काहे, कइआ । जाला, जाहे, जइआ । ताला, ताहे, तहआ ॥
- ५. ६३. सर्वेकान्येभ्यश्च इसेर्दो त्तो प्राङ् न दीर्घश्च । सर्वेकान्येभ्यः किंयत्तद्भयश्च इसेर्दो तो वा स्याताम्। प्राग् दीर्घश्च न स्यात्। सन्वदो, सन्वत्तो। एक्कदो, एक्कत्तो। अण्णदो, अण्णत्तो। कदो, कत्तो। जदो, जत्तो। पक्षे आदोदुह्यः। इसेरिति पश्चम्युपलक्षणम्, तेन भ्यसोऽपि दोत्तोप्रभृतय इत्येके।
- ५. ६४. 🏻 इदमो दस्य च लुक् स्यादो च

त्रिषु इदमो डसेदों तो स्यातामें, इदमो दस्य च छक् स्यात्। डसेरो च स्यात्, इदमो दछक् च। इदो, इत्तो, इओ। दलोपे इओ इति सिद्धौ ओ-विधानादन्यत्र दोत्वे दलोपो न स्यात्। तेन सन्वदो, अण्णदो इत्याचेव। न तु सन्वओ अण्णओ इत्यादि॥

५. ६५. तेंद्स्तो च सह त्रिषु तदो डसेरो च स्यात्। डसिना सह तो च स्यात्। तओ,—' तओ

<sup>20</sup> UI आजा एडिआ; O हिआ; G कहिइआ; A same as B.

<sup>21</sup> The portion from सञ्बद्धों of the previous Sū. up to this is lacking in Mss. probably due to the oversight of the scribe. A preserves only a part of it.

22 IO त्वस्तों सह

समुच्छिसिअहाँसैसुंदेरं ' [ = ततः समुच्छ्वसितहाससौन्दर्यम् ] इति गुण-पतार्को । तो,— ' तो ते कश्माअंगे ' [ = ततस्तान् किपमातङ्गान्, R. III. 1 ] इति सेतुः ॥

प. ६६. डसा से स्यात् ॥ ७० ॥ त्रिषु डसा सह तदः से स्यात् । से, तस्य तस्या वा । वानुवृत्तेः तास, तस्स, तासे, तिस्सा, ताए ॥

५. ६७. अामा णं सिं स्थाताम्

आमा सह तदस्त्रिषु णं सिं वा स्याताम् । णं, सिं, तेषां तासां। पक्षे तेणं, ताणं, तीणं वा।।

५. ६८. अम्टामिसि णः

एषु परेषु त्रिषु तदो णः स्याद्वा । णं भण, तं भण, तां भण, तद्भण वा । णेणं । णाए । णेहिं । णाहिं । पक्षे तं, तेण ताए, तेहिं, ताहिं ॥

५. ६९. किमः कः स्यात्।

वेति निवृत्तम् । त्रिषु सुपि । को रुक्खो । कं वणं । का णारी ।— 'किं सीसउ जं ठवेई वअपरिणामो ' [ = किं शिष्यतां यत् स्थापयति वयः-परिणामः, R. IV. 23] इत्यादावन्ययस्य किमः प्रयोगः ॥

५. ७०. इदम इमः स्थात

त्रिषु सुपि । इमो । इमा । इमं । अअं, इअं, इति संस्कृतात् ॥

५. ७१. अः स्तिस्सयोर्न वा

स्सिस्सयोरिदमोऽकारः स्यान वा । अस्सि, इमस्सि । अस्स, इमस्स ॥

५. ७२. इस हो डिना

डिना सह इदमो दस्य हः स्यात् । इह, इमस्सि ॥

५. ७३. न त्थः ॥ ७१ ॥

इदमो डेः स्थाने त्थो न स्यात् । इह, इमस्सि, अस्सि, इमम्मि ॥

<sup>23</sup> I तओ मस्वासि ताहा सुन्दरं; O तओ ॥ मस्वासि सुंदरं; U तओ मत्स्वासि अहा सुन्दरं; G तए मत्स्यासि ताहा सुन्दरं.

<sup>24</sup> UI गुणपताका; A om. the quotations entirely.

<sup>25</sup> U क्तं पठवेद: IO क्तं पठवेद: G क्तं पठदेद: A om. the entire quotation.

५. ७४. क्रीबे खम्भ्यामिद्मिणमिणमों इदम एते त्रयः स्युः । इदं, इणं, इणमों । वानुवृत्तेः—इमं वणं ॥

५. ७५. सममेणमेतदोम्टाभ्याम् ।

अम्टाभ्यां सममेतद एणं स्यात् क्षीबे। एणं पेच्छ। एणं कअं। एइणा, एएण वा ॥

५. ७६. तो पश्चम्याः

एतदः पञ्चम्याः स्थाने त्रो स्याद्वा । एत्रो, एतस्मात् एताभ्यां एतेभ्यः । पक्षे प्रागुक्तकार्याणि ॥

५. ७७. तलुक् त्रोत्थे

तोत्थयोरेतदस्तस्य छुक् स्यात् । एत्तो, एत्थ ॥

५. ७८. सावक्की वे तद्श्व सः ॥ ७२ ॥ अक्की वे सौ परे तद एतदश्व तस्य सः स्यात्। सो जणो। सा रिद्धी। एसो। एसा। क्की तु तं, एणं॥

५. ७९. अदसी मुः

त्रिषु सुपि परे अदसो मुः स्यात् । अमू पुरिसो । अमू वहु । अमुं वणं । उदन्तवद्रूपाणि । अमुस्सिं, अमुत्य ॥

५. ८०. सुना वा ह

सुना सह अदसो हः स्याद्वा । अह पुरिसो णारी वणं वा ॥

५. ८१. तथेति त्रिषु सुना सह युष्मदः स्थाने तुं, तुमं च स्थाताम् । युष्मद इत्य-

धिकारः । तुं, तुमं ॥

५.८२. तं चामा स्यात्

अमा सह युष्मदस्तं स्यात् । चकोरात्तुंतुमौ च । तं, तुं, तुमं वा, त्वाम् ॥

५. ८३. तुज्झे तुम्हे तु जसा जसा सह युष्मदस्तुज्झे तुम्हे स्याताम् । तुज्झे, तुम्हे ॥

५.८४. शसा सह युष्मदो वो स्यात् । चकारात्तुम्हे तुज्झे च । वो युष्मान् ॥

<sup>26</sup> With exception of AG, Mss. generally read FM for FE in these pages.

५. ८५. टाडिम्यां तइ तुमए तए तुमे तुमइ एते पञ्च स्यः। त्वया त्वयि वा॥

८६.
 टा तुमाइ भवेत ।

टेति सहार्थे तृतीया । अस्य विशेषादिष्टत्वात् तइ इत्यादि पञ्चकं च ॥

५. ८७. तुज्झेहिं तुम्हेहिं भिसा तु भिसा सह स्याताम् ॥

५. ८८. ङसिना तुमा तुमादो च ॥ ७४ ॥ तत्तो तुमादु च तुमाहि तइत्तो चेति षट् प्रोक्ताः ।

ङसिना सह ॥

५. ८९. भ्यसि तुज्झ तुँम्ह तुम इति
भ्यसि परे युष्मदः स्थाने तुज्झ तुम्ह तुम इति त्रयः स्युः ॥ पदादेशशङ्कानिरासाय पद्म एव विवृणोति—

एषां रूपाण्यदर्न्तवत् स्युः ॥ ७५ ॥ एषां त्रयाणामादेशानाम् । म्यसो हिंतो सुंतो आदेशौ अतश्चादेतौ स्याता-मित्यर्थः । एवं त्रयाणां प्रस्येकं चत्वारि क्त्पाणि भवन्ति । तुज्झाहिंतो, तुज्झासुंतो, तुज्झेसुंतो । तुम्हतुमयोरप्येवम् ।— 'कुविअं च पसा-एउं सिक्खइ लोओ ' तुमाहिंतो ' [= कुपितं च प्रसाद्यितुं शिक्षते लोकः युष्मत्, GS. VI. 23] इति सप्तशती । तुम्हादेशमप्यत्र कश्चिदिच्छति । तदन्ये न मन्यन्ते ॥

५. ९१. तह तुज्झ तुम्ह तुब्भ तु तव तुम च उसा उसा सह इमे सप्त स्यः॥

**५.** ९२.

टया च ते दे स्तः।

चकारात् ङसा सह । ते, दे, त्वया तव वा ॥

<sup>27</sup> BA तुम्ह तुज्झ°. 28 B inserts च here which goes counter to metrical setting and the reading of Mss.

<sup>29</sup> B सिक्खाउड़ों; UIOG सिक्खाउ लोए. Both readings are corrupt though Mss. are nearer to the correct reading; em. according to Weber's edition of GS.

<sup>30</sup> B तुज्भादेशम्; U तु ओहा (१)°; G तुभ्या°; IO चतुरा°. It probably refers to Ho's rule III, 98 as has been rightly conjectured by Nitti (See Les Gram. p. 102, footnote 2.). Em. is mine.

```
५. ९३.        तुज्झाणं तुम्हाणं वो तुम्हौंमा
आमा सह एते चत्वारः स्यः॥
                                 ङिना तुमम्मि न वा ॥ ७६ ॥
4, 98,
डिना सह तुमम्मि न वा स्यात् । तुमम्मि । पक्षे तइप्रभृतयः ॥
५. ९५. तुज्झतुम्ही सुपि स्याताम्
सुपि परे। अत एत्वम्। तुज्झेसुं, तुम्हेसुं॥
                                   ञाकल्यस्यात इन्मते ।
५, ९६,
शाकल्यस्य मते अनयोरत एत्वप्राप्ती इत्स्यात् । तुज्झिसं, तुम्हिसं । एतत्त
न बहुसंमतम् ॥
               सुनासादोऽहं अहअं अहम्मि अहमित्यमी ॥ ७७॥
५. ९७.
अस्मद इत्यधिकारः। सना सह अमी चत्वारः स्यः॥
५. ९८. अम्मिरमा च
अमा सह अस्मदोऽम्मिः स्यात्। चकारात् सुना च। अम्मि, अहं मां वा।।
                        मि चैंके
4. 99.
खम्भ्यां सह मि च स्यात् इत्येके। मि, अहं मां वा ॥
                             ममं मं
4, 200,
सुनेति निवृत्तम्। अमा सह ममं मं इत्येतौ स्याताम्। ममं, मं, माम्।
4. 202.
                                अम्हे जसा
सह स्यात्॥
                                           शसाणेच।
५. १०२.
चकारादम्हे च। णे, अम्हे, अस्मान्॥
५. १०३. टा मे ममाइ
टया सह मे ममाइ स्याताम् ॥
                          टाङिभ्यां समं मह मए उभौ ॥ ७८ ॥
ષ. १०४.
स्याताम् । उभाविति क्रमशङ्कानिरासार्थम् । मइ, मए, मया मयि वा<sup>3र</sup> ॥
५. १०५. भिसा णे अम्ह अम्हाणं अम्हे अम्हेहिमित्यमी।
```

पश्च स्यः॥

<sup>31</sup> U तम्भमा; IO न्तंवामा; G न्तमामा; A same as B.

<sup>32</sup> The portion from अम्हे जसा (Sū. 101) up to this is lacking in UGIO.

५. १०६. ङसिना ममादु मत्तो ममाहि ममादो मइत्तो स्युः ॥ ७९ ॥ ङसिना सह पश्च । अत्र दितीयपादे एका मात्रा वर्धत इति न वाच्यम् ।— 'जइ दीहो वि अ वण्णो लहु जीहा पढइ होइ सो वि लहू।' [= यदि दीर्घमिप च वर्णे लघु जिह्वा पठित भवित सोऽपि लघुः, PPL. I. 8] इति श्रीमिपिङ्गलपादैदीर्घस्य लघुत्वातिदेशात् ॥

५. १०७. भ्यस्यम्हममौ स्याताम्

भ्यसि परे अस्मदो अम्ह मम इत्येतौ स्याताम् । हिंतो सुंतो द्वावादेशौ च पूर्ववत् । अम्हाहिंतो, अम्हासुंतो, अम्हेहिंतो, अम्हेसुंतो । ममाहिंतो, ममा-सुंतो, ममेहिंतो, ममेसुंतो । —

' को क्खु अवराहिल्लो चिअ कुप्पइ अण्णो तुमेहितो । ओरद्धं पि पसाअइ का वा अण्णा ममाहितो<sup>33</sup>।। '

[ = कः खेळु अपराधवान् एव कुप्यति अन्यः युष्मत्। अपराद्धमपि प्रसादयति का वा अन्या अस्मत्॥]

इति वाक्पतिराजः ॥

4. १०८.

अम्हत्तोऽम्हेहिमित्येके।

पदादेशोऽयम् ॥

५. १०९. मम मे मह मज्झ ङसा

डसा सह चलारः स्युः॥

५. ११०. आमा णेअम्हाणमम्हमम्होम्हाः ॥ ८० ॥

आमा सह एते पन्न स्युः॥

५. १११. डिना ममस्सि ममम्मि स्याताम्

५. ११२. अम्हेसु मिहसुं।

<sup>33</sup> This untraced verse is preserved only in parts in UGIO in the following manner. A om. it and B preserves it completely. U—को क्खु अवराहितो विअ कष्पइ अण्णो उमेहिंतो। ओरढं पि पसा। G—को क्खु अवराहिणे विअ कष्पइ अण्णो उमेहिंतो। पर्दिद्गिसुपि; I—को क्खु अवराहितो अवि कष्पइ अण्णो उमेहितो, ओरढं पि पसा; O same as I differing only in कृष्पइ as कुफ्इ.

34 The portion from ओरढं पि (Sū. 107) up to this lacking in UGIO; A om. Sū. 108 only.

अम्हासुं स्युः सुपा

त्रय एव । अत्र केषांचित्पदानां संस्कृतात्सिद्धिं प्राचीमनुरोधात् व्याख्याने प्रन्थविस्तरभयाच उपेक्ष्य सूत्राणि कृतानि ॥

५. ११३. स्वादी द्वेदीः

त्रिष्वत्येव । खादौ परे द्वेदीः स्यात् । दोहिं । दोहिंतो, दोसुंतो । दोणां । दोसुं । जस्शसोर्वक्ष्यते ॥

५.<sup>ँ</sup>११४. त्रेसी<sup>३६</sup>

त्रिषु स्यात् । तीहिं, तीहिंतो, तीसुंतो । तिण्णं । तीसुं । दीर्घनिर्देशात् भिस्भ्यसा- म्सुप्सु कदाचिद् गुणो मा भूत् । जश्शसोर्वक्ष्यते ॥ ५. ११५. सजञ्जासः ॥ ८१॥

तिण्णि स्यात्

त्रिषु त्रेर्जश्शस्सहितस्य तिण्णि स्यात्। तिण्णि विष्पा बालाओ भूसणाइं वा ॥ ५. ११६. द्वेस्तु दोदोण्णिदुवेवेवेण्णयस्तथा । तथेति जश्श्स्म्यां सहितस्य द्वेरिमे पञ्च स्युः। दो, दोण्णि, दुवे, वे, वेण्णि, सोहंति पेच्छ वा ॥

५. ११७. पदे परे दुः समासे समासे पदे परे द्वेर्दुः स्यात् । दुगुणो, दुवेओ ॥

५. ११८. **कुत्रचिद्देश दृश्यते ॥ ८२ ॥** 'णडालफलअं दोहंडचंदुज्जलं <sup>,३९</sup> [ = ललाटफलकं द्विखण्डचन्द्रोज्ज्वलम् , KM I. 32 ] इति राजशेखरः ॥

५. ११९. चतुरश्चतारी चत्तारा चत्तारि चतारे। जक्शस इत्येव । चत्वार आदेशाः ॥

<sup>35</sup> UGIO प्राग् 36 UIO त्रिषु; G तेष्टः; A same as B.

<sup>37</sup> B सुभ्यसाम्मुप्सु; UI सम्यसं सुप्सु; G सभ्यस्पस् ; A om.; em. is mine. 38 B puts '(?)' here. But this is correctly in agreement with the Mss.

<sup>39</sup> This citation from KM is lacking in UGIO only, though 'इति राजशेखर:' is there. BA read दोहिणा in place of दोहंड which should be the correct reading; of. Rt. I. 6. 22. In Dr. Ghosh's edition the reading is दोखंड for दोहंड, though the latter is preserved in his best Mss.

५. १२०. अन्यत्र तु चदुः

जश्शसोरन्यत्र पुनः चतुरश्चदुः स्यात्। चऊहि। चऊहितो। दकारो भाषा-न्तरार्थः ॥

५. १२१. प्वामामी णं

एषां द्वित्रिचतुराम् । दोण्णं । तिण्णं । चउण्णं । द्वित्वनिर्देशोऽत्र पादे शेषा-देशयोद्वित्वनिषेधज्ञापकः । रुँक्खेणं रुक्खाणं ॥

५. १२२. अदन्तवच्छेपः ॥ ८३ ॥

रोषः सुन्विधिरदन्तवत् । अग्गीहिं । दोहिं । णईहिंतो<sup>४९</sup>। अग्गिस्स । वाउम्मि इत्यादि ॥

५. १२३ न डिडम्योरेदातौ

अदन्तत्वातिदेशात् प्राप्तावनदन्तान्न स्याताम् । अग्गिम्म । वाउम्म । अग्गिदो । वाउदो । सावोत्वं भिस्सुपोरेत्वं च विशेषविधिना दीर्घेणैव ब्याह-तम् ॥

५. १२४. पश्चादेभिस्सुपोः स्नियामाद्वा ।

भिस्सुपोः परयोः पञ्चादेरत आद्वा स्यात् स्नियाम् । पंचिहं, पंचाहिं । पंचसुं, पंचासुं । तरुणीसुं इत्यादि ॥

५. १२५. षष् छअ

स्यात् । छअ । छआ । छएहिं । छँऔणं ॥

५. १२६. मिस्रत एँत

विभक्तिविपरिणामेन षष इति षष्ठयन्तमनुवर्तते । भिसि परे षषोऽत एत् स्यात् । छॅंएहिं ॥

५. १२७.

छा भ्यसि

भ्यसि परे षषरछा स्यात् । छाहितो, छास्रंतो ॥

<sup>40</sup> B हक्खेण which is not authorised by the Mss.

<sup>41</sup> B णहीं हन्तो. The Sü. 122 is preserved only in A among Mss. without comm.

<sup>42</sup> From Sū. 123 upto this Mss. except A om.; A preserves mostly the Sūtras only.

<sup>43</sup> U भिस पतत् (-तो in G); IO भिस्य पतत्.

<sup>44</sup> This line is lacking in UGIO.

५. १२८. **स्त्रियां भिस्सुपीश्व स्थात् ॥ ८४ ॥** छेत्येव । चकारात् भ्यसि च । छाहिं बालाहिं । छासुं । छाहिंतो, छासुंतो ॥

५. १२९. द्वित्वे बहुवचनम्

द्विले वाच्ये बहुवचनं स्यात् । प्राकृते द्विवचनं नास्त्येवेति भावः। दो माणुसा, द्वौ मानुषौ । उहे मित्तावरुणा ॥

५. १३०. षष्ठी तु<sup>्</sup>चतुर्थ्याः

चतुर्ध्याः स्थाने षष्ठी स्थात् । णमो हरिणो । साहा आगिरस । सहा पिअ-राणं । बम्हणाणं देइ ॥

५. १३१. कचिम ताद्ध्यें।

तादर्थ्ये विहितायाः चतुर्थ्याः षष्ठी न स्यात्।— 'पाणाञ्च गञ्जो भमरो लब्भइ दुक्खं गइंदेर्सुं [= पानाय गतो अमरो लभते दुःखं गजेन्द्रेषु ]। 'सुहाञ रज्जं किर होइ रण्णो ' [= सुखाय राज्यं किल भवति राज्ञः ] इति मम विलासवतीसङ्के। कविद्रहणमबहुत्वार्थम्। रुक्खाणं वल्लीओ। ज्वाणं दाँरूइं॥

५. १३२. बहुलमनुखारः खाट्टाम्ङिमिसिंसुप्स

टा आम् कि भिस् इं सुप् इत्येतेषु अनुस्तारो बहुलं स्यात्। रुक्खेणं रुक्खेण, अम्हाणं अम्हाण, अम्हं अम्हा, रुक्खाणं रुक्खाण, कईणं कईण, एत्थं, एत्थ, रुक्खें रुक्खें, रुक्खिमं रुक्खिम्म, रुक्खेहिं रुक्खेहि, रुक्खाइं रुक्खाइ, वणाइं वणाइ, अग्गीसुं अग्गीसु, इत्यादौ विकल्पः। दिहणा महुणा अग्गिणा अम्हो वो णे इत्यादौ न स्यात्॥

५. १३३. विनिमयश्च सुपाम् ।

सुपां विनिमयः परिवर्तश्च बहुलं स्यात् । रात्तिं दिट्टो सि, रात्रौ । अच्छीसुं पिजार्सिं ॥

<sup>45</sup> A गइंदेसुं; BA लब्भइ which is wrong.

<sup>46</sup> A om. from महाअ up to this.

<sup>47</sup> UGIO om, the rules 127-133. Moreover the comm. of 133-134 are not faithfully recorded in Mss. UGIO om. from সৃষ্টি; A গিজান for বিজামি.

५. १३४. वीष्सा**यां पूर्वपदे भवेद् द्वितीयैकवचनं वा ॥ ८५ ॥** अंगमंगाइं । घरंघरेण । वणंवणेहिं । अंगमंगाणं । घरंघरेसुं<sup>४८</sup> ॥

> इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्त्रे भाषाविवेचने महाराष्ट्र्यां सुन्विधिः पश्चमः पादः ॥ ५ ॥

<sup>48</sup> UGIO om, the last but one ex, and read q for q in the last ex, of this Sū,

#### षष्ठः पादः ।

ह. १. लड् भूतभाविनोर्वा स्यात् भूतभाविनोः कालयोर्लट् वा स्यात् । होइ, अभवत् बभूव । पक्षे होहीअ, होइ, भूयात् भविता भविष्यति अभविष्यत् । पक्षे होहिइ ॥

अदन्तस्योभयं पदम् । ६. २. अदन्तस्य धातोरुभयपदं स्यात् अविशेषात् कर्तरि भावकर्मणोश्च । पचइ. पचए । वहूर, वहूर । ईअइजादीनामदन्तत्वात् पढीअइ पढीअए, वहूिजइ निष्टजरे. दिजइ दिजए, खजइ खजए, पेक्खइ पेक्खए, इत्यादेय: ॥

परस्मैपदमन्येषाम्

अदन्तानामन्येषाम् । णेइ । देइ । होइ । विकरणस्यानदन्तत्वातुँ । पढिहिइ, वडूहिइ॥

तेतिङोरेदिँवौ स्मृतौ ॥ ८६ ॥ **६.** ४.

पचए, पचइ। वहूए, वहूई। 'प्रायः कग '( PS II. 2) इत्यादिना तलोपेनैव सिध्यति, किमनेर्म सूत्रेणेति न वाच्यम्। तस्य प्रायिकत्वात पढदि पढदे इत्याद्यनिष्टसिद्धेः। नाटकेषु तथा दश्यत इति चेत् महाराष्टी-तरास भाषास तथा सिद्धेर्न विरुद्धम् । राजरेखरस्य महाराष्ट्रयाश्रयेषु श्लोके-ष्त्रपि दृश्यत इति चेत्ं, तस्यैवाविमृश्यकारित्वम्, नापराधोऽनुशासनानाम् ॥

B बन्दिजाइ, बन्दिजाए; UIO give only बिडाणिए; G पिडीणए, and om বিজায়. The reading suggested is according to A. This is also confirmed by ex. given under Sū 3.

U10 om. and gives a single corrupt ex.: पढिहिइन.

BG 'vis. But others invariably read what is suggested above.

This set of ex. is according to Mss. with single exception in G which gives age; B yay, yas; age, age.

Mss. om. from त्लोपे॰ up to this. A om. the entire portion atter बहइ.

<sup>7</sup> B महाराष्ट्रीप्रयोज्येषु ; I महाराष्ट्रयां प्रयोग ः O शाष्ट्रया के चित् ; A om.; G महाराष्ट्रवाश्रवे क्षोकेऽपि; U महाराष्ट्रांत्रवोगे०; em. is mine according to G.

६. ५. एर्मिः

स्यात्। वहामि । सेसिङोस्तु कार्यान्तराभावात् पढसि पढसे, वहुसि वहुसे । मण्णे जाणे इति तु संस्कृतात् ॥

६. ६. लटि मिङ् इल्छण् वा

स्यात् । पढं । हसं । मो बिन्दुः । पक्षे पढामि हसामि । लटीति किम् । काहिमि<sup>८</sup> ॥

६.७. प्रायेणात एदिदातः स्युः ।

धातोर्विकरणस्य वा अतः स्थाने । प्रायेणेति वचनात् तिङ्सिङोरादेतौ वा । भणइ भणाइ भणेइ, भणिस भणासि भणेसि । अन्त्यन्त्वन्तेसेइत्थादेशेषु निषेध एव । भणंति भणंतु भणंति भणसे भणित्था । हादेशे उत्तमे च त्रयोऽपि वा, भणह भणेह भणाह भणिह, हसिम हसिम हसिम, पढमो पढेमो पढिमो पढामो, कक्तवत्वोरिदेव, भणिअं भणिअवतो, क्त्वातुंत्व्येष्वेदितावेव, भणिऊण भणेऊणं, हसिउं हसेउं, पढिअव्वं पढेअव्वं ॥

६.८. भूम्नि न्ति, हइत्था, मोम्रुमाः

भूम्नि बहुत्वे अथीत् त्रयाणां पुरुषाणाम् एकदित्रिक्रमादेते आदेशाःस्यः। प्रथमस्य होति, पढंति । मध्यमस्य होह होइत्था, पढह पढित्था। उत्तमस्य होमो होमु होम, पढामो पढामु पढाम ॥

६. ९. अतोऽन्ते तु वा प्रथमे ॥ ८७ ॥ अत उत्तरे प्रथमपुरुषे बहुत्वेऽन्ते वा स्यात् । तुवरंते, तुवरंति ॥

अत उत्तर प्रथमपुरुष बहुत्वऽन्त वा स्यात् । तुव **६. १०: यक ईअ इज इत्येती** 

स्याताम् । पढीअँई, पढिज्जइ ॥

६. ११. अस्तेः सिः सिङ्ग

सिङा सहास्तेः सिः स्यात् । सि असि ॥

६. १२. मिङाऽम्हि म्हि । मिङा सहास्तेरम्हि म्हि इत्येतौ स्याताम् । अम्हि, म्हि, अस्मि ॥

8 Mss. om. portion from लटीति up this word.

<sup>9</sup> UGIO इत्य ; A om. the entire portion after भणासि.

<sup>10</sup> Mss. om. the portion from applying up to this word. Moreover in most of the places these are corrupt.

<sup>11</sup> U अविद; IO अतिइ; G अक्द; A reads correctly.

## ६. १३. अम्ही म्होऽम्ह म्ह मसा

मसा सहास्तेरमी चत्वारः स्युः। अम्हो, म्हो, अम्ह, म्ह, स्मः॥

६. १४. तथ थताभ्यां

लड्लोटोर्मध्यमस्य बहुवचनाभ्यां सैहं अस्तेर्द्वित्वापन्नथः स्यात्। त्य स्थ स्त वा।— 'धरणिधरेणे मुअ चिअ महणिम्म सुरासुरा खअम्मि समुदा। हंतव्विम्म दहमुहे एण्हि तुम्हे त्थ महुमहस्स सहाआ।।' [= धरणीधरणे मुजाः एव मथने सुरासुराः क्षये समुद्राः। हन्तव्ये दशमुखे इदानीं यूयं स्थ मधुमथस्य सहायाः।। R. III. 3] इति सेतुः। अत्थि अत्थु इति संस्कृतात्।।

६. १५.

भूत आसि आहेसि ॥ ८८ ॥

अविशेषात् सर्वेषु पुरुषेषु वचनेषु च भूतकाले अस्तेरिमावादेशौ स्याताम् । आसि, आसीत् आसम् आसीः आस्त आसं आस्म वा । एवं आहेसि ॥

**६. १६. अकास्यकासमौ स्थातां स्थानेऽकार्षीदकार्षमोः।** पदादेशोऽयम् । अकासि । अकासं ॥

६. १७. ् शतृशान्योर्न्तमाणी

न्याताम् । पढंतो, पढमाणो ॥

६. १८.

लङ्ङर्थे वा

कियातिपत्तिर्र्छङ्ङर्थः । तिरमन् शतृशानयोर्न्तमाणौ स्याताम् । जइ पढंतो ता पंडिदो होंतो । जइ भुंजमाणो ता थिप्पमाणो ॥

<sup>12</sup> UGIO om. from here up to the Sū No. 40; whereas A retains the same in an imperfect form. Curiosly they intermingle the comm. of both the Sūtras and read like this- मह स्वेषु सर्वेषा वचनानां, thus omitting Sū 40 altogether. The omission on the part of UGIO must have been due to sheer carelessness of the scribe who had copied the original work by overlooking some leaves. This sort of long omission is also noticeable in UGIO elsewhere.

<sup>13</sup> A om. this quotation; B reads भर्षे० which should actually be भर्षे०; cf. R. III, 3.

६. १९. अत एव माणः स्थात ।

नियमसूत्रमिदम्। अत उत्तरमेव माणः स्यात्। पढमाणो। कुणमाणो। अनतस्तु होंतो देंतो॥

६. २०. ईच स्त्रियां

स्त्रियां रातृशानयोः स्थाने ईत् स्यात् । पढई । वहुई । चकारात् पढंतीः पढमाणा पढमाणी ॥

६. २१. भविष्यति हिः

भविष्यच्छन्दो भविष्यत्कालविहितप्रत्ययोपलक्षणार्थः। तेन लड्-छट्-छट्-लट्-लिड्षु परेषु धातोर्हि विकरणः स्यात्। होहिइ, भूयात् भविता भविष्यति। अभविष्यत्।— 'लड् भूतभाविनोर्वा स्यात्' (PS. VI. 1) इति। तिङादयः। होहिति भूयासुः भवितारः भविष्यन्ति अभविष्यन्। एवं मध्य-मोत्तमयोः॥

**६. २२.** स्स च

भविष्यति स्सश्च विकरणः स्यात् । होस्सइ । पढिस्सइ ॥

६: २३. शतृशानयोर्छग् वा ॥ ८९ ॥ शतृशानयोः परयोः स्सस्य छुग् वा स्यात् । होस्संतो, होतो । पढिस्समाणो, पढमाणो ॥

६. २४. स्सा होत्तमे

वेत्येत्र । भविष्यत्युत्तमपुरुषे स्सा हा इत्येतौ विकरणौ स्याताम् । भणिस्सामि, भणिहामि, भणिहिमि । भणिस्सामो, भणिहामो, भणिहिमो । अर्थभेदाञ्चिङ् छुड् ऌुड् ॡुड् । एुवमुत्तरत्रापि ॥

६. २५. मिङा स्सं

स्यात् । भविष्यतीत्येव । भणिस्सं । वानुवृत्तेः भणिस्सामि, भणिहामि, भणिहिमि ॥

६. २६. हिस्सा हित्था तु मोमुमैः स्राताम्। भिविष्यति मोमुमैः सह हिस्सा हित्था इत्येतौ वा स्याताम्। भिणहित्था, भिणहिस्सा। पक्षे भिणहिमो भिणहिमु भिणहिम। अर्थभेदाल्लिङादयः॥

६. २७. एकवचनं च हित्था भवेत्कुवः प्रथममध्यमयोः ॥ ९० ॥ भविष्यति कृतः प्रथममध्यमयोः एकवचनं हित्था च वा स्थात् । काहित्था, कियात् कृषीष्ट कियाः कृषीष्टाः वा । छुड्-छुड्-छुड्क्वप्येवम् । चकारात् पूर्वसूत्रात् मोमुमैः सह काहिस्सा काहित्था क्रियास्मः कृषीमहि इत्यादयः ॥ ६. २८. काहं दाहं कृदाजोः स्तः

भविष्यति वेति च । मण्डूकप्रुतिन्यायात् मिङा सह । काहं । दाहं । पक्षे काहिमि, देहिमि । अर्थभेदाल्लिङादयः ॥

६. २९. श्र्वादीनां सोच्छामादयः।

भविष्यति मिडा सह स्युः। श्रु सोच्छं। वच वोच्छं। गम्छ गच्छं। रुद रोच्छं। दिश दिच्छं। सुच्छ मोच्छं। विद वेच्छं। भिद भेच्छं। छिद छेच्छं। श्रूयासं श्रोतास्मि श्रोष्यामि अश्रोष्यम् इत्यादयोऽर्थाः। आकृति-गणोऽयम्॥

६. ३०. अबिन्दबिख्रिष्विप ते स्सस्साहां छुक् च हेस्तु वा !! ९१ ॥ त्रिषु कालेषु त्रिषु पुरुषेषु एकवचनिद्धवचनयोरिप ते सोच्छमादयो बिन्दुवर्जिताः सन्तः श्रवादीनां प्रकृतेरवादेशा वा भवन्ति । तत्र भविष्यति विहितस्य विकरणस्य स्सस्य स्सा हा इत्येतयोरुक्तमे विहितयोश्च छुक् च स्यात् । हेर्विकरणस्य तु छुग्वा स्यात् । लिट सोच्छइ, सोच्छंति । लिङ्लोटोस्तु सोच्छउ, सोच्छंतु । एवमन्यत् । भविष्यति लिङादौ सोच्छइ, सोच्छंति, सोच्छिसि, सोच्छहि, सोच्छिहित्था, सोच्छिमो, सोच्छम्, सोच्छिम ।— 'प्रायेणात एदिदातः स्युः' (PS. VI. 7) इतीत् । पक्षे सोच्छिहइ, सोच्छिहिति, सोच्छिहिसि, सोच्छिहिह, सोच्छिहित्था, सोच्छिहिमी, सोच्छिहिमी, सोच्छिहिमी, सोच्छिहिम, सोच्छिम

६. **३१. लिई्लोटोरेकस्मिन्नु सु मु स्युः** वेति निवृत्तम् । लिङ्लोटोस्त्रिषु पुरुषेषु एकस्मिन् वचने क्रमाद् उँ सु मु इत्येते त्रयः स्युः । कुणउ, कुर्यात् कुर्वीत करोतु कुरुताम् । कुणसु । कुणमु ।

<sup>14 &</sup>amp; 15 In these two places and also in the last sent. of comm. B reads द instead of उ which is the reading authorised by A and most probably is the original reading; for Mk. does not write दक्रणं भाषान्तरार्थम् here as he has done elsewhere in similar case. Also cf. Bhām. VII. 18. So the reading of A seems to be appropriate.

लिङ्खाविशेषोपादानादाशीर्लिङ्यपि उ सु मु प्रभृतय इत्येके ॥

६. ३२. मध्यमे हिनैकाँचः।

लिङ्लोटोर्मध्यम एकाचो धातोरेकवचने हि<sup>9</sup> वा स्यात् । होहि । होसु । देहि, देसु, दचाः ददीथाः देहि दत्ख देयाः दासीष्ठाः ॥

#### ६. ३३. अत उत्तरस्य लोपः

लिङ्लोटोर्मध्यमैकवचनस्यात उत्तरस्य लोपो वा स्यात् । कुण, कुणसु । कुर्याः कुर्वीथाः कुरु कुरुष्यं क्रियाः कृषीष्ठा वा ॥

६. ३४. नित्यं साद्भानि नतु ह मो ॥ ९२ ॥ लिङ्लोटोर्भूमनि बहुत्वे क्रमेण नित्यं नतु ह मो स्र्युः । कुणंतु कुर्युः कुर्वीरन् कुर्वन्तु कुर्वन्तां कियासुः कृषीरन् वा । कुणह कुर्यात कुर्वीच्वं कुरुत कुरुघ्वं कियास्त कृषीच्वं वा । कुणमो कुर्याम कुर्वीमहि करवाम करवामहै कियास्मः कृषीमहि वा ॥

## ६. ३५. जो जाही च तिजां वा

लिङ्लोटोास्तिडां त्रिषु पुरुषेषु सर्वेषां वचनानां स्थाने ज्जो ज्जाही वा स्याताम् । कुणेज्जो, कुणेज्जाहि ।— 'प्रायेणातः' (PS. VI. 7) इत्यादिनैत्वम् । पक्षे कुणउ कुणंतु इत्यादयः ॥

# ६. ३६. जजा त्रह्ळुड्लङां चापि ।

लड्-छड्-छडां लिड्लोटोरिप तिडां स्थाने ज जा इत्येती वा स्याताम्। कुणेज, कुणेजा। पक्षे, कुणइ, कुणंति, काहिइ, काहिति इत्यादि। छिडि—जइ पढेजा ता पंडिओ के होज, पढेजा होज्जा वा। पक्षे, जइ पढंतो ता पंडिओ होंतो॥

<sup>16</sup> The reading of B is दिशान: instead of the reading given above in conformity with A. When there is no continuation of ना ( = option ) on account of the declaration made by the preceding Sū. i. e., 31 as 'वेति नियुत्तम्' and here, there is need of introducing ना, the reading as given in A seems to be correct.

<sup>17</sup> B & ; the reading of A preferred for the same reason as above.

<sup>18</sup> A reads this correctly as against स्त: of B. 19 B पण्डिए (ओ.)

## ६. ३७. मध्ये चैकाचः

एकाचो धातोर्लडादितिडां मध्ये च ज्ज ज्जा वा स्याताम् । देज्जइ, देज्जाइ । पक्षे देज्ज, देज्जा, देइ । होज्जउ, होज्जाउ । पक्षे होउ, होज्ज, होज्ज-हिदि । एवं सर्वत्र ॥

६. ३८.

न ज्ञान्तिन्त्वोः

अन्त्यन्त्वोः परयोः ज्जा न स्यात् । देज्जंति । देज्जंतु ॥

६. ३९.

ल्टि च कर्तरि यक् ॥ ९३ ॥

#### अस्मादि हिश्र

संस्कृते लडादिचतुष्के भावकर्मणोर्थम् विहितः। प्राकृते स एव ऌिट स्यात्। ततो यक आदेशौ। तस्माद्यक उत्तरे इहिश्च स्यात्। सुमरिज्जिहिइ मए। स्मिरिष्यते मया। यक इज्जादेशः।— 'गम्मिहिसि तस्स पासं' [=गम-यिष्यसे तस्य पार्श्वम्, GS. VII. 7] इति सप्तशत्याम्। गमयतेर्यगन्तिले दिल्लम्। एवं विज्जिहिसि वादिष्यसे, खिज्जिहिसि खादिष्यसे॥

## ६. ४०. भृते त्वीअः स्थात्

भूतकाले विहितानां लङ्लिङ्लुङ्लुङां तिङां त्रिषु पुरुषेषु सर्वेषां वचनानां स्थाने ईअः स्यात् । हुवीअ, अभवत् बभूव अभूत् अभविष्यत् । अभवन् बभूवः अभूवन् अभविष्यन् । एवं मध्यमोत्तमयोः ॥

# ६, ४१. हीअ एकाचः।

एकाचो धातोर्भूतविहितानां लडादितिङां स्थाने हीअः स्यात् । काहीअ अकरोत् चकार अकार्षीत् अकरिष्यत् इत्यादि पूर्ववत् । वानुवृत्तेः होइ, कुणइ, द्भवइ ॥

६. ४२. प्रायेण वर्तमानेऽप्येतौ स्याताम्

र्चर्तमाने विहितानां तिङां स्थाने ईअ हीअ इत्येतौ स्याताम् । सोहीअ शोभते शोभन्ते इत्यादि । देहीअ ददाति दत्ते ददति ददते दीयते दीयन्ते वा ॥

<sup>20</sup> This portion is lacking in B; A altogether om, the commwhich most probably existed in the original work.

<sup>21</sup> Originally in Mss. यमयतेरदन्तत्वे as recorded by B is defimitely incorrect.

#### ६. ४३.

## पुरादियोगे च ॥ ९४ ॥

पुरादियोगे भूते भौविनि विहितानां तिङां स्थाने च ईअ हीअ इत्येती स्याताम् । पुरा जाहीअ पुरा याति । एवं एत्थ पुरा वसीअ छत्ता, अत्र पुरा वसन्ति छात्राः । माङ्योगे छङ् । मा हुवीअ । मा होहीअ ॥

#### ६. ४४. णिङ आवे वा

व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तेः प्रयोजके विहितस्य णिङः स्थाने आवे वा स्यात् । कारावेइ । पढावेइ । बहुावेइ । चोरियतुं प्रयुङ्के चोरावेइ । कारावेति । पढावेति । पक्षे करेइ पढेइ इत्यादि । अदादेशसूत्रेण णिङ एत्त्वम् । अदन्तत्व- पक्षे कारइ पाढइ इत्यादयः । प्रयोजकणिङ इति किम् । चोरेइ । चितेइ ॥

## ६. ४५. प्रायेणादेरातोऽत्

प्रयोजकणिङि धातोरादेराकारस्याकारः स्यात् संस्कृतानुशासनेन वृद्धचादिकार्ये कृते सित । करावेइ । पढावेइ । प्रायेणेतिवचनात् आवेविधौ प्रवृत्तिः, आविवधौ विकल्पः । एत्वविधौ अदन्तत्वविधौ अत इत्त्वविधौ च निवृत्तिः । एषामुदाहरणान्युत्तरत्र वक्ष्यामः ॥

# ६. ४६. क्रचिदवश्र ।

प्रयोजके खार्थे वा णिङ स्थाने अवः स्याद्वा । कचिदिति सिद्धप्रयोगौर्नु-सारात् युक्तान्तधातुविषये । वड्डवइ । पेछवइ ।—'छिविओं' सिरएहिं पेछवंतं वे मिहिं' [ = स्पृष्टा प्रसृतकैः प्रेरयन्तमिव महोम्, R. II, 8] । पक्षे बड्ढेइ बड्ढावेइ, पेछेइ पेछावेइ ॥

# ६. ४७. भावे कर्मणि चावे न स्यात्

स्पष्टम् । उत्तरत्रोदाहार्यम् ॥

<sup>22</sup> B inserts = here which is not authorised by Mss.

<sup>23</sup> UGIO om.; IO also om. portion from here up to sitting in the next Sū.

<sup>24</sup> U ज़िवु ; GIO ज़िवु ; A om. the line entirely.

<sup>25</sup> U च्युविओ; G च्युद्धि:; IO च्युदि; A om. the quotation.

<sup>26</sup> UGIO ब्दे; Bद; the original reading is perhaps ब्द. Em. ismine.

६. ४८. आवश्र कृति णकादी च ॥ ९५ ॥

वेत्यनुवर्तते । आवेविधेरपत्रादः । णकादौ कृति परे चकारात् भावे कर्मणि च प्रयोजकणिङः स्थाने आवः स्यात् । णक् तृङ् तृङि क्त क्तवतु तर्वेयङ् अनी-यङ् ङनटु ङन तुमङ् क्त्वा यच् इत्येते णकादयः । पढावओ, पाढावओ । पढाविआरो, पाढाविआरो। पढाविरो, पाढाविरो। पढाविओ पाढाविओ। पढा-विअवंतो, पाढाविअवंतो । पढाविअव्वं, पाढाविअव्वं - ' प्रायेणात एदिदातः स्यः' ( PS. VI. 7 ) इति आवस्यात इदेतौ । पढावणिज्नं, पाढावणिज्नं, आवस्याह्मोपः । पढावणं, पाढावणं । पढविउं, पाढाविउं, अत्रावस्यात एत्वम् इत्वं वेति द्विरूपम् , पढाविउं, पाढाविउं। पाढवेऊण, पाढाविऊण, पढावेऊण, पाढावेऊण । विहसाविऊण विहासावेऊण, विहसावेऊण, विहासावेऊण 📢 विहसाविअं, विहासाविअं। वानुवृत्तेरदन्तत्वपक्षे-पाढओ, पाढिआरो, पाढिरो, पाढिओ, पाढिअवंतो, पाढिअव्वं, पाढेअव्वं, पाढिणिज्जं, पाँहणं, पाढिउं, पाढेउं, पाढिऊण, पाढेऊण, विहासिऊण विहासेऊण, विहासिअं। चकारात कचिदवश्च। वडूवओ, वडूावओ। सिक्खवओ, सिक्खावओ।—'तं मण्णे मह दुक्किदं<sup>२९</sup> परिणदं दुक्खाण सिक्खावणं ' [ = तन्मन्ये मम दुष्कृतं परिणतं दु:स्वानां शिक्षकम्, KM. II. 8 ] इति राजशेखरः । प्रायोनुवृत्तेरदन्ता-नामाकारेण सहावादेशो दश्यते । आणावइ । वक्खावइ । उट्टावइ । तथा च वाक्पतिराजस्य----

<sup>27</sup> UGIO om. portions starting from Sū. 47 up to this, the rest of the sent. being corruptly retained as: U— अकीय उंन्तं करम्तं क्वण चैकेण कादयः। G— अलीअणंन्तं देन्तं क्वण चैकेणकादयः। IO— अनीयउंतं नरंतं काण (क्वाण in O) चैत्येनेणकादयः।

<sup>28</sup> This word supported by B is wanting in Mss. A om. the entire portion after पढाविशारो.

<sup>29</sup> B दुनिखदं; U दुनखाउ; I दुक्तांत; O दुद्कांत; G पदनवान्तम्; em. according to the reading given in Dr. Ghosh's edition, which most probably is the original reading. However, for the correctness of the reading of both B and Ghosh, cf. Mk. III. 37-39.

' वहुविअमअणगव्वं सिढिलाविअमाणमाहण्यं । उद्घाविअचिरविअणं उग्गच्छइ अग्गदो क्खु ससिबिंबं<sup>3</sup> ॥' [ = वर्धितमदनगर्वं शिथिलितमानमाहात्म्यम् । उत्थापितचिरवेदनमुद्गच्छति अप्रतः स्रष्ठ शशिबिम्बम् ॥ ] इति ॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने महाराष्ट्र्यां तिङ्विधिः षष्टः पादः ॥ ६ ॥

<sup>30</sup> The reading of this verse is very corrupt in Mss:

U- बिद्धविभ अमञ्जगन्वं सिचिणाविञ्जमाणमाहप्पं । उद्गाविञ्जविरविकाण अंडप्पाराइअग्गतोश्चमसिबिश्वमिति ॥

IO- विद्ववित्र अमंताणगव्यं सिचिलाअविमाणमाहृष्यं । उड्डा (-डा in O) विअअचिर्विकारण अंडप्पाराइअग्गदोश्चमसिविश्वमिति ॥

G- विद्वविश्व अमत्ताणगर्वं सिविणास्त्र माणमाइन्वं । अन्माविञं अचिरविकाण्णञं उत्पाराज अग्गद्वारशमसिविश्वमिति ॥

#### सप्तमः पादः।

७. १. भवतेर्होहुवौ स्थाताम् स्पष्टम् । होइ, द्ववइ ॥ प्रादुष्प्रादेभेवी भवेत । ७. ર. प्रादुरादेः प्रादेश्च । पादुब्भवइ । आविब्भवइ । पहवइ । परिह्वइ ॥ ७. ३. 🕠 के हुः क्ते परे भवतेर्हः स्यात् । हुओ । भूतपतौ भूअवईति संस्कृतात् ॥ प्रकृतिरेव स्थात् प्रादुराविःसमुद्भवः ॥ ९६ ॥ **9.8.** एभ्य उत्तरस्य भवतेः क्ते परे प्रकृतिरेव स्यानादेशान्तरम्। पादुब्भूओ। आविब्भूओ । संभूओ । उब्भूओ । अन्यतस्तु – पहुअं, परिहूओ । बहिब्भ-वइ, बहिब्भूओ इति केचित् ॥ 9. **4**. प्राद्धुप्पश्च प्रादुत्तरस्य भवतेर्हुप्पादेशः स्यात् । पहुप्पइ । चकारात् पक्षे पहवइ ॥ v. €. त्बरस्तूरतुवरौ स्याताम् । तूरइ, तुवरंइ ॥ y. y. के तुरो भवेत । त्वर इत्येव । तुरिअं, अत इत्वम् ॥ ७. ८. चुदो णोह्नः स्यात् । णोल्लइ ॥ y. 9. घोलघुम्मौ घूर्णः घूर्णतेरिमौ स्याताम् । घोलइ, घुम्मइ ॥ y. 80. दृमस्तु द्यतेः। द्यतेर्दूमः स्यात् । दूमइ ॥ पाटेः फालः *७.* ११. स्यात् । फालइ ॥

त्रपेस्थिप्प:

**७.** १२.

स्यात् । थिपाई ॥

<sup>1</sup> G has two more forms; तुर्ए, तुवर्ए.

```
ह्रो जाण मुण इत्युभौ ॥ ९७ ॥
૭. १३.
स्याताम् । जाणइ, मुणइ ॥
७. १४. सारतेभेरसमरस्रदाः
त्रयः स्युः । भरइ, सुमरइ, सुढइ ॥
                                  वेः सरः
અ. १५.
वेरुत्तरस्य स्मरतेः सूरः स्यात् , विसूरइ ॥
                                         सरश्र दीर्घो बा ।
৩. १६.
वेरुत्तरस्य स्मरतेः सरः स्यात् , वेदींर्घी वा । विसरइ, वीसरइ । चकारः
पूर्वसमुचयार्थः ॥
७. १७. म्हर इत्येके
वेरुत्तरस्य स्मरतेः म्हर इत्येके । विम्हरइ ॥
. 28. e
                              प्रान्म्हअ
प्रात् सारतेः म्हअ स्यात् । पम्हअइ ॥
                                  जल्पेर्जर्म्प:
७. १९.
स्यात् । जंपइ ॥
                                           क्षियो झिज्झः ॥ ९८ ॥
9. 30.
स्यात्।— ' क्षिज्ञइ क्षिण्णा वि तंणू ' [ = क्षीयते क्षीणापि तनुः,
R. I. 35 7 11
              हाकष्ठ्रकः
૭. ૨૧.
स्यात् । ठुकइ ॥
                      क्षधेर्धकः
७. २२.
स्यात् । धुकइ ॥
                              ग्रन्थेर्ग्यः
७. २३.
स्यात् । गुंथइ ॥
```

<sup>3.</sup> U om. this sent.; G 'इलाईश:. 4 GIO जम्म. UA agree with B.

<sup>5.</sup> UG रिजाइणावितश्च; IO रिरिजाः इणावितश्च; A झिझइ झिणावि तणुः

<sup>6</sup> UIO भाककश (च in O) कः; G भासेर्नु(श)कः.

<sup>7</sup> B reads पुन्त in place of पुन्त्र which seems to be the correct reading as given by UIAO. G, however. reads incorrectly: गन्धेर्गुन्छ:, पुन्छर. The verb पुन्त्र (गुन्थिता) is used in Oriya also.

गिरो गिलः। **છ. ૨૪.** स्यात् । गिलइ ॥ निरः पदेर्वलः ૭ રધ निर उत्तरस्य पद्यतेवेलः स्यात् । णिब्बर्लंइ ॥ माङो माणो वा ७. २६. निरो माङो माणो वा स्यात् । णिम्माणइ, णिम्माइ ।— 'णिम्माअमजणसुहा ' [ = निर्मितमज्जनसुखाः, R. 1. 20 ] इति सेतुः ॥ ममवावपि ॥ ९९ ॥ U. 20. निरो माङो ममवाविप स्याताम् । णिम्मइ, णिम्मवइ ॥ व्युत्पद्यतेर्विद्वर्षः **9. २८.** स्यात् |- ' विढणंति गुणा '  $\lceil =$  न्युत्पद्यन्ते गुणाः,  $\mathbf{R.~I.~10}$   $\rceil$  । तिङि भावीहौ भियः स्याताम् । **9.** 39. स्पष्टम् । भाइ, वीहइ । बिहेईति संस्कृतात् । तिङीति किम् । 'पीलणभीओं व्य हिअआदो ' [ पीडनभीत इव हृदयात् , KP, IV, SL. No. 66] ।। **9.** 30. णिकि भाअमिमी स्याताम् । भाअइ, भिसइ । भाएइ, भिसेई । भाआवेइ, भिसावेइ । भेसेइ इति तु भेष भये धातोः । भीसेइ इति भीषयतेः ॥ म्लायो वा वाअ मिलाअ इत्येते ॥ १०० ॥ 9.38. त्रयः स्युः । वाइ, वाअइ, मिलाअइ ॥

स्याताम् । जंभाअइ, जंभौहेइ ॥

ज्रम्मेर्जभाअ-जंभाही

**૭.** ३૨.

<sup>8</sup> UIOG निव्यल्ड ; A agrees with B.

<sup>9</sup> A reads विद्वार in place of विद्वाप; but UGIO read विष्पे.

<sup>10</sup> B reads श्रीह in place of नीह in Sū. as well as in the comm. UGIO read नाह in the Sū.; so also UG give नाहइ as ex. I reads ध्वहइ. A, however, reads निह in Sū. as well as in comm. (ex. नीहइ) which seems to be correct one; cf. Hc. IV, 53 & Rt. I, 8.7. The reading of UGI shows that नाइ is the result of confusion with the actual word नीह; hence em.

11 Mss. om. these two exs.

<sup>12</sup> B reads जम्म in place of जम्भ here and in following rules relating to जम्म. Mss. read invariably जम्म; cf. Vr. VIII, 14.

प्रादेजभ च दृश्यते। ७. ३३. विअंभैड । उज्जंभइ ॥ वष्टि जंभइ जंभाहा इति वापि च कश्रैंन ॥ १०१ ॥ **9.** 38. जंभहइ, जंभाहीइ । कश्चन वसन्तराजः ॥ चित्रभिणः स्यात ७. ३५. चिणइ ॥ उदो वा **9.** 38. ∙उच्चिणइ, उ**चे**इ ॥ श्रद्धाञः सद्दहो भवेत् । **9.** 39. अस्य श्रत्पूर्वस्य व्यतिरेकेण प्रयोगो न दृश्यते । सद्दृह ।- 'दिद्र ति ण सद्दृहिअं ' [ = दृष्ट इति न श्रद्भितम् , R. I. 38 ] ॥ ्रक्रीवः किणः S. 36. किणइ ॥ **9.** 39. वेस्तु वा स्थात् विकिणइ, विकेई ॥ ध्मों धमः 9. 80. स्यात् । धमिज्जइ ॥ सोद उद्धेमा ॥ १०२ ॥ 98 20 उदा सहितस्य ध्म उद्भुमा स्यात् । उद्भुमाइ ॥

७. ४२. उद्धुमाञ्ज च केषांचित् मते । उद्धुमाञ्ज ।— 'होति सलिलुद्धुमाइअधूमाञंतवलवामुहा मञरघरा '

<sup>13</sup> G wrongly reads विजम्भइ.
14 B जम्हाह जम्हाहा इति हाकश्च कश्चन; A has the same reading as B excepting ध्म in place of म्ह; G जम्हाह जम्हाहाविति वापि च कश्चन; IO जम्माहा इति विहट्टश्च कश्चन; U जम्मक् जम्माहा इति द हाकश्चे कश्चन; of all these readings the reading of G alone is sensible. Hence I have emended after the reading of G. The rule definitely relates जुमू and not to हा.

<sup>15</sup> G जम्भहर, जम्भाहप; U जम्भहर. जम्भाहाइ; IO जम्भहर, जंभादाइ; B जम्हायद, जम्हाहाह; A same as B excepting म्म in place of मह; em. according to UG; cf. हाइ in the sense of yawning in Oriya.

<sup>16</sup> UG om. rules 37-39; IOA retain them; A सदहो for सहहो.

<sup>17</sup> UIO सोह; G सोह for सीद.

[ = भवन्ति सल्लिभापितधूमायमानवडवामुखाः मकरगृहाः, R. I. 8 ] इति सेतः॥

७. ४३.

घ्र ओजिम्हेजिहावपि ।

जिन्नतेरिमौ स्याताम् । ओजिम्हइ, ईजिहइ । अपिशब्दात् - 'सब्भमरपउ-मग्नाइरि ' [ = सम्नमरपद्मन्नाणशीले, KP. V. SL. No. 135 ] इति समाधेयम् ॥

७. ४४. प्रसेविंसः

स्यात् । घिसइ ॥

9. 84.

स्थगेरोत्थढकौ

स्याताम् । ओत्यइ, ढक्कइ । बाहुल्यात् थएइ ॥ ७. ४६. खुप्पिमसौ प्रुषेः ॥ १०४ ॥

**७. ४६.** स्याताम् । खुणइ, भिसइ ॥

७. ४७. सकसप्पी सपेः

स्याताम् । सक्कइ, सप्पइ ॥

9. 8c.

चच्छरंपरंभास्तु तंक्षतेः।

त्रयः स्युः। चच्छइ, रंपइ, रंभइ॥

प्राकृत > ६

<sup>18</sup> UGIO are hopelessly corrupt with regard to this Sū. as well as its comm.; A om. comm. portion.

U- भाओतिए जिहाविष । ०ओर्किह्इ, इभिह्द ; मतसञ्जरान्ततमताणा हरि हति समाधेयम् ॥

G- भओभितिहेजहाविष । जिप्टतेः । ओक्समह, इहभिहह ; अपिचारात् मतसञ्चराउतमणाहरिमः समाधेयम् ॥

IO- भओतिहे जहाविष । जिन्नतेः । ओर्किंह्इ, इतिभिहर । अपिशन्दात् मत-संवरातमताणाइरिहाणे समाध्येताम् ॥

<sup>19</sup> U इस:, ex. पिसइ; G पिस:; ex. same as U; IO प्स:; ex. same as U.

<sup>20</sup> B reads चञ्च and रम्झ in place of चच्छ and रम्झ respectively. A has चच्च and रम्झ for these two words; UGIO, however, give readings as suggested above. Cf. Var. VII, 68 (तक्षे रम्पवच्छो); hare वच्छ is probably a scribal error for चच्छ. See also Hc. IV, 194. Modern Oriya has both चाच्छ (चान्छिया) and राम्प (राम्पिया) in the sense of sharpening.

वाहवासाववाद्राहिकास्योः

अवादुत्तरयोगीहिकास्योवीहवासौ वा स्याताम् । ओवाहरः । ओवासः ॥ सोवसुवी खपेः ॥ १०५॥ 9. 40.

स्याताम् । सोवइ, सुवइ । वलोपे सोअइ, सुवइ ॥

७. ५१. समी गुपेर्जवी वा स्थात

संजवइ. संगोवइ ॥

**७. ५२.** 

खुंदखुम्मखुलाः श्लेदेः ।

अरोडन्ततः ॥ १०६ ॥

खुंदइ, खुम्मइ, खुलइ ॥

७. ५३. वृषादीनाम्रपान्तस्थ ऋदेंरिः स्यात्

वरिसइ, मरिसइ, हरिसइ।।

9. 48. अन्ते स्थित ऋदरः स्यात् । मर्इ ॥

७. ५५. शक्रोतेस्तरचअतीरौः

राक्रोतेस्रयः स्युः। तरइ, चअइ, तीरइ। शक्यतेस्तु सक्कइ॥

७. ५६.

ल्रह रोसाण प्रस त मैंजेः।

त्रयः स्युः । छह्र, रोसाणइ, पुसइ । मार्जयतेस्तु मज्जइ ॥ ७. ५७. क्षरतेर्झरः

स्यात् । झरइ । पज्झरइ ॥

<sup>21</sup> B ब्रुवे: which is evidently wrong. UAG ध्रुदे:; IO ब्रुदे:; em according to UAG; cf. PS. IX. 118. The ex. खुद्द as given by UG IO should be खुन्दइ.

<sup>22</sup> UGIO Et: (7). The ex. given by UGIO are very corrupt: U- दतित्सङ्कः, मउत्सङ्कः, हरित्सङङ्कः। G- दतित्संत्रः, मथित्संत्रः, हरित्संत्रः 10- दतित्संझः, मभिसंझः, इरिसंझः।

<sup>23</sup> UIO अह्वोतेस्तरतअगराः; G अह्वोतेस्तराचिअतीचाः; ex. चिअइ, तिचइ.

<sup>24</sup> Here is a specimen to show to what extent Mss. can be corrupt. The Sū. is given as-

UIO- हीहरोआखापूरोन्तमुक्तेः। G- रुजोलुहरोशाअपूपाः।

A alone reads it correctly and fully agrees with B.

<sup>25</sup> U om. Sū. Ex. very corrupt: हरिक परे रिक ; G क्षरतेर्जच: स्यात्। रुचिक परेरिक ; I क्षरंते:० रुरकेपरे रके ; O इच: for झर: ; otherwise same as I.

```
ईरयतेः संप्राभ्यां सोह्रपेह्नौ स्तः ॥ १०७ ॥
 ં૭. ५૮.
 संप्राभ्यां सह । सोल्लइ, पेल्लइ ॥
 ७. ५९. वाधौ च खादिधाव्योः
खादिधाव्योः खाधौ स्याताम् । खाइ । धाइ । चकारात् खाअइ, धाअइ ॥
19. Eo.
                                आतोऽद्रा
धातोराकारादुत्तरे अकारागमो वा स्यात् । जाइ, जाअइ। माइ, माअइ।
 -' तुह हिअए सुहअ सा अमाअंती ' [ = तव हृदये सुभग सा अमान्ती,
 ·GS. II. 82 ]। ध्यै--झाइ, झाअइ । गै-गाइ, गाअइ । अङ्कादेशसूत्रेण
 ( PS. VII. 102 ) ऐत आ स्यात् । राइ, रार्केंइ ॥
49. 68.
                                         नित्यमन्त्यन्त्वोः ।
 अन्त्यन्त्वोः परयोः धात्वाकौरादकारो नित्यं स्यात् 🛏 'वाअंति चेत्ताणिला '
 [ = वान्ति चैत्रानिलाः, KM. I. 17 ] इति राजशेखरः ॥
            स्यः पुञ्छलुञ्छपुट्टाः प्रोञ्छेः
 पुंछइ, खुंछइ, पुट्टइ ॥
                                    विरुभस्त खेर्देयतेः ॥ १०८॥
ું છે. ફરૂ.
विलभेड़ ॥
 ७. ६४. तुडतोडतुद्दखुद्दास्तुर्डतेः
 तुडइ, तोडइ, तुट्टइ, खुट्टइ ॥
                                      तवथुअथुवाः स्तीतेः ।
19. E4.
तवइ, थुअइ, थुवइ ॥
७. ६६.       छिदिभिद्योरन्तो नैँदः
```

ञ्जो अजियज्योः

स्यात् । अन्त इत्यधिकारः । छिंदइ, भिंदइ ॥

अनयोरन्तो आः स्यात् । भुंजइ । पउंजइ ॥

**७. ६७.** €

<sup>26</sup> A adds ठाइ, ठाअइ. 27 UG 'स्तवकाराद्o; IO 'वैति त्वकारात्.

<sup>28</sup> U रोदयतेः; ex. विलभेति; GIO विलडस्त रोदयतेः; ex. विलडेति.

<sup>29</sup> A तुरने:; G स्फुटयते:; UIO तुरभे:; for the correctness of the reading, cf. Hc. IV, 116.

<sup>30</sup> UGIO दः; ex. छिदइ, भिदइ.

9. EC. निमिश्र नियुजः स्थात् ॥ १०९ ॥ णिमेइ। चकारात् णिउंजइ। एषां वादौ रूपान्तराणि प्रकाशितानिः (PS. IV. 36) || ७. ६९. हधो म्भन्धौ रुधोऽन्तो म्भन्धौ स्याताम् । रुंधइ, रुंभइ ॥ क्रथेर्दः स्यात अन्त इत्येव । कढइ ॥ 9. 98. वेष्टतेश्व अन्तो ढः स्यात् । वेढइ ॥ ७. ७२. छ उत्समोः । उत्समोरुपपदयोर्वेष्टतेरन्तो छः स्यात् । उन्त्रेछइ । संवेछइ । आदेशस्य द्वित्वसिद्धौ द्वित्वापन्नलकारनिर्देशादत्र पादे आदेशस्य द्वित्वं न स्यादितिः ज्ञापितम् ॥ ७. ७३. मृदो इहाँ मृदोऽन्तो इलौ स्याताम् । महुः, मलैं ॥ शदि पतोई: 9. OS. अनयोरन्तो डः स्यात् । सडइ । पडें 🖁 ॥ 9. 94. वृधो ड्रुः वृधोऽन्तो हुः स्यात् । वहुँ ।। ७. ७६. कपेर्न वा। कृषेरन्तो ह्वो न वा स्यात्। कहूँई, करिसइ॥ ७. ७७. ज्झो बुद्धचादेः बुद्धचादेरन्तो ज्झः स्यात् । बुज्झइ । सिज्झइ । सुज्झइ । जुज्झइ । आरज्झइ ।

गृधु गिज्झइ । बुज्झिरो, बुज्झाविओ ॥

<sup>31</sup> Bom. this sent. A supplies this. UI ह्यो रन्ती ; G also om. the sent. and adds स्वाताम to the rule.

<sup>32</sup> G wrongly inserts मन्द्यतीन्यत्र. 33 UIO duplicate s in ex.; G reads द fof इ. 34 B डू for डू in this case as elsewhere.

<sup>35</sup> The same em. here too over B in respect of g.

49. VC.

कृतेष्ट्रः

कृन्ततरन्तष्टः स्यात् । कट्टइ ॥

७, ७९

चो त्रजिन्दैयोः

अनयोरन्तस्चः स्यात् । वचइ । णचइ ॥

19. Co.

रुदो व्ववौ ॥ ११० ॥

रुदोऽन्तो व्ववौ स्याताँम् । रुव्वइ, रुवइ । अङ्कादेशे रोवइ । वलोपे रोअइ, रुअइ ॥

9. 68. **जश्रोद्रिजे**ः

उद्विजेरन्तो जाः स्यात् । उन्त्रिज्जइ । चकारात् न्ववौ च । उन्त्रिन्वइ, उन्विवह । पूर्ववत् उन्वेवइ, उन्विअइ, उन्वेअइ ॥

**७.** ८२.

हनिखनोर्मो वा

अनयोरन्तो मो वा स्यात् । हम्मइ, हणइ । खम्मइ, खणइ ॥

9. 63.

रुष्यादिष्रदीर्घः ।

स्यात् । रूसइ । तूसइ । दूसइ । सूसइ । पूसइ ॥

७. ८४. जिकलग्योद्धिः

अनयोरन्तो द्विः स्यात् । सक्कर् । लग्गइ ॥

19. C4.

शम्यादीनां वैा

अन्तो द्विर्वा स्यात् । उअसम्मइ, उअसमइ । तम्मइ, तमइ । भम्मइ, भमइ । चछइ, चलइ । णदृइ, णड्इ । फुटुइ, फुड्इ । शम्यादिराकृतिगणः ॥

9. CE.

मीलतेः प्रादेः ॥ १११ ॥

य्रादेरुत्तरस्य मीलतेरन्तो द्विर्वा स्यात् । पमिल्लइ, पमील्ड । णिमिल्लइ, णिमी-लइ। प्रादेरिति किम्। मीलइ॥

UGA om. this rule; IO retain but in a very corrupt form: 36 येत्रति नित्योः। अनयोरततः स्यात्। त (व in O) तहः अतह॥

<sup>37</sup> BUIO स्थात, but cf. Sū. 73 comm.

<sup>38</sup> G उत्पूर्वात् विजे:.

<sup>39</sup> UGIO दिव दीवे: ; B excludes स्यात from Sū. and includes it in 40 UIO तं वाo; G intermingles Sū. and comm. comm.

७. ८७. हुश्रुजिल्र्ध्र्डस्यो णः पूर्वो हस्तश्च एम्यो णकारागमः स्यात्, पूर्वो हस्तश्च । हुणइ । सुणइ । जिणइ । छणइ । धुणइ ॥

७, ८८,

हुअहुवौ च हुवः।

जुहोतेः स्थाने हुअहुवौ स्याताम् । हुअइ, हुवइ, हुँगैंइ ॥

७. ८९. क्तादौ श्रुवो वा क्वातुम्तव्येषु श्रुवो णागमो वा स्यात् । सुणिऊण, सोऊण । सुणिउं, सोउं । सणिअव्वं , सोअव्वं ॥

७. ९०. जअश्र जेः

जेः स्थाने जअश्व स्यात् । जअइ, चकारात् जिणइ, अत्रापि क्त्वादि-पक्षे णो वेत्यनुवर्तते । जेऊण, जिणिऊण । जेउं, जिणिउं । जेअन्वं, जिणिअन्वं ॥

७. ९१.

लुनातेरुदो लुवः ॥ ११२ ॥

उदो छुनातेर्छवः स्यात् । णागमापवादः । उल्छवइ ॥

७. ९२. क्त्वादौ लवो वा

क्त्वादौ परे लुनतिर्लवो वा स्यात् । लविऊण । लविउं । लविअन्वं । उल्लविऊण । उल्लविउं । उल्लविअन्वं । एवं पक्षे लुणिऊण । उल्लविऊणः इत्यादयः <sup>४३</sup> ॥

७. ९३.

धूञो धुअधुबौ

वा स्याताम् । धुअइ, धुवइ, धुणइ ॥

**9.** 98.

क्ते पुनर्न ते।

के परे पुनस्ते णागम आदेशाश्च न स्युः । ह्रस्वत्वं स्यादेव । हुअं । सुअं । जिअं ॥ धुअं । उछं ॥

<sup>41</sup> G inserts चकारात which seems to be appropriate in the present context.

<sup>42</sup> B has simply क्लादो in place of क्लादिपक्षे णो which is clearly written in G. UIO retain the reading of G in most corrupt form.

<sup>43</sup> UG add বস্তুণিজল to ex.

७. ९५. यको विवो वा

एषां यकः स्थाने व्वो वा स्यात् । हुव्वइ । सुव्वइ । जिव्वइ । धुव्वइ । लुब्बइ । अनिभधानादत्र णागमादयो न स्युः । पक्षे हुणिज्जइ, सुणिज्जइ

इत्यादयः ॥ **७**. ९६.

ग्रहेर्गेण्ड**हि**न्दौँ

स्याताम् । गेण्हइ, हिन्दइ ॥

**9.** 99.

क्त्वादिषु घे न वा ।। ११३ ॥

क्त्वादिषु प्रहेर्घे न वा स्यात् । घेऊण । घेउं । घेअब्वं । पक्षे गेण्हिऊण. हिंडिजेंगे ॥

9. 98.

बुङ्कुष्पौ मजतेः स्वार्त

बुड्डइ, खुप्पइ ॥

9 99

रन्धो राधयतेः स्मृतः ।

रंधइ ॥

७. १००. एवमितरेऽपि वेद्याः

इतरे धात्वादेशाः । धावु धोअइ<sup>४९</sup>, अपऋमयति खुडुकइ<sup>४८</sup>, आभाषते अप्पा-हइ । स्वदते चक्खइ । उत्तंभयति उत्तंघइ । छादयति आक्रामयति । झंपई, इत्यादयो यथादर्शनम् । केचिदादेशाः क्वचित् क्वेंति न भवन्ति । यथा— भावओ, कारओ, कअं, करणिज्जं इत्यादयः ॥

B हिन्दी, ex. हिन्दह; U हिनै, ex. हिन्दह; IO गेणवहित्वी, ex. गेणवह हिन्दइ; G हिन्दो, ex. हिन्दृह. A retains the reading of B which seems to be correct. Mss. often confuse as with ag or ag which is due to the way of writing in Oriya script by the scribes. Dr. Ghosh has uunecessarily emended the rule of Pu. VIII, 8 to มุธิกับธุโธิบทุร, in spite of the reading of Ms हिन्दी in place of हिण्णी. See PK P. 161, footnote 8.

<sup>45</sup> B हिन्दऊण; G हिन्दिउण; U हिन्दिउण; IG गेणिवउण, हिन्दिउण.

G स्याताम्, but this reading, if accepted, would give rise to the violation of metrical discipline.

G घव्वो घूअइ; UIO घव्वू धोअइ.

<sup>48</sup> U अप॰ खडु॰; A अपक्रमति; I उपक्रम इति; O उपुत्रमहति. 49 UIO चम्पदः; G च्छम्भइति, A om. 50 G का 50 G कापि.

७. १०१. शेषाणां स्याददन्तत्वम् ॥ ११४॥ उक्तादन्ये रेषाः । हसे हसइ, त्रसी तसइ, रमइ, चोरइ, चिंतइ, कारइ, पाढइ, वहुँ इत्यादि । ऊह्या अन्ये ॥

७. १०२. अङ्कादेशा बहुलम्

धात्नामचामङ् आदेशाश्च बहुलं स्युः । अङ् यथा च्छिवेहैं च्छवह धिप्पइ, धुप्पइ, मुअइ मोअइ, रुवह रोवइ, आरुहह आरोहइ, लिह्इ लेह्ड इत्यादो विकल्पः । णेइ देइ जेमइ, गिज्झेंई राह भोंई। एवं गै गाइ । त्रेड परित्ताइ । वच वोत्तुं, वोत्त्वण, वोत्तव्वं , अत ओत् । रोत्तुं, रोत्त्व्ण, रोत्तव्वं । भेतुं, भेतूण, भेत्तव्वं । छेतुं, छेतूण, छेत्तव्वं । सोत्तुं, सोत्तूण, सोत्तव्वं । मोतुं, मोतूण, मोत्तव्वं । अङ् नित्यं द्वित्वं च यथादर्शनम् । आदेशाश्च होइ, हुवइ त्रर्हे तुवरह, इत्यादौ नित्यम् । ओवाहइ, ओगाहइ, दक्केंद्रे, ओत्यइ, थअइ, संजवइ, संगोवइ, इत्यादौ विकल्पः । उक्तादन्येऽपि । तिष्ठति थक्कइ । — 'आअअ-वित्थकंतं [ = आगतवितिष्ठमानम् R. III. 4 ] इति सेतुः । उपनयति— 'पणामेइ माणें ' [=उपनयति मणि R. I. 39 ] इत्यादयो द्रष्टव्याः ॥ ७. १०३.

वेत्यधिकारः । रेहइ, राजइ ॥

<sup>51</sup> B agg; U ugg; IO ugg; G agg; A om.

<sup>52</sup> B उहआइ (१) इत्यादि; UIO उहआन्या इत्यादि; G इहआन्या इत्यादि; A om. Em. is mine. Mss. including B seem to have confused with regard to the actual reading as has been suggested.

<sup>53</sup> UIO द्वि (द्व in U) वह; G हवह.

<sup>54</sup> BUGIO गोस्ह; A om. The mode of writing Oriya letter ज often appears like न in Oriya script. So also the quick writing of Oriya letter झ causes the cofusion of Oriya letter झ. So it is very likely that the actual word is गिज्झइ; also cf. Hc. IV. 217. Em. is mine.

<sup>55.</sup> B अन्तरभाइ (!); U आइ। भोइ; GIO आइ। रोइ. All these are evidently corrupt and the reading as suggested above seems to be the correct one.

<sup>56</sup> This word lacking in B is found in UGIO. 10 बोभन्बं; G बेत्तब्बं.

<sup>57</sup> B reads भोतुं, भोतूण, भोत्तव्वं with which Mss. do not agree.

<sup>58</sup> B & Mss. तुरइ. 59 B श्रक्तइ; Mss. तक्तइ.

७. १०४.

त्यजञ्जूहः।

छड्डइ चअइ ॥

७. १०५. पुलनिअनिअच्छजोवअवक्खपुलोअपुलआ ह्योः एप्तं ॥११५ पुलइ, निअइ, निअच्छइ,। निपातनसामर्थ्यान णत्वम्। जोवइ, अवक्खइ, पुलोअइ, पुलअइ। परसइ इति संस्कृतात्॥

७. १०६. दंसो णिङि

णिङि परे दशेर्दंसो वा स्यात् । दंसेइ दिस्सेइ । दंसाविइ, दिसावेइ । दावश्चेति शाकल्यः । दावेई ॥

७. १०७. आयो यो लोपः

आयप्रत्ययस्य यस्य लोपो वा स्यात् । धूमाइ, धूमाअइ ।— 'धूमाइ सिही ण पज्जलइ ' [ = धूमायते शिखी न प्रज्वलति, GS. I. 14 ] ॥

७. १०८. बिन्दुर्भ्रचादेः स्यात् ।

बिन्दुरागमः । मुंचइ, मुअइ । छंपइ, छअइ । लिंपइ, लिअइ ॥

७. १०९. वर्घटतेर्विञ्र्छः

स्यात् । विंछेइ, विहंडेइ ॥

७. ११०. उदा णिङ्घोग्घः

णिङि परे उदा सह घटतेरोग्घः स्याद्वा । ओग्घइ, उग्घडेइ ॥

७. १११. विचरतेर्वाणैः ॥ ११६ ॥

णिङ विचरतेवींणः स्याद्वा । वीणेइ, विआरेइ ॥

७. ११२. कुञः कुणः स्यात्

णिडीति निवृत्तम् । कुणइ, कर्रेई ॥

७. ११३. का नित्यं तिङि भूतभविष्यतोः । भूतभविष्यतोर्विहिते तिङि परे क्रजः स्थाने नित्यं का भवति ।

60 U युद्धउपनिष्टअ०; IO युद्धभिषनिष्ठअ०; G युद्धनिषानिच्च०; A पुल लिअनिअछ०; UGIO also read towards the end of Sū. आदेशाः सप्त स्युः. -

by Mss. as well as by B, is very significant addition to the text and there is every reason to take it as authentic; cf. Rt. I. 8, 24; also PSM. P. 461.

<sup>63</sup> A विरचते:; so also in comm. 64 UGIO कुरइ.

```
काहीअ । काहीइ ।
```

७. ११४. क्त्वादी च

नित्यं कुञः का स्यात् । काऊण । काउं । काअव्वं ।।

**७.** ११५.

घोट्टः पिबतेः

घोट्ट । पिअइ इति संस्कृतात् ॥

७. ११६.

अस्तेर**च्छः** 

स्यात्। अच्छइ। अत्यि इति संस्कृतात्॥

७. ११७.

लसो रुहसः ॥ ११७॥

ल्हसइ, लसइ ॥

७. ११८. नेः सहतेः सुँदैः

णिसुढइ, णिसहइ ॥

**७.** ११९.

अपेनौअल्लः साद्वृतेः -

अपेन सह वर्ततेरोअछः स्यात् । ओअछइ, ओवट्टइ । बाहुल्यात् अवट्टइ ॥

७. १२०.

उदोछट्टः ।

उदा सह वृतेरुछद्टः स्यात् । उछद्दइ, उन्बद्दइ ॥

७. १२१. पर्यस्यतेस्तु पल्लद्ध स्वुज पह्नत्थ इत्येते ॥ ११८ ॥

र्स्युः। पल्लदृइ, खुज्जइ, पल्लत्थइ। पक्षे पल्लस्सइ।।

७. १२२. चोरेस्थणिहः

स्यात् । थणिल्लइ, चोरेइ ॥

७. १२३.

**उद्घहेरो**ग्गाहः

स्यात् । ओग्गाहइ, उग्गाहइ ॥

७. १२४.

**ख**ठेलोंट्टः ।

स्यात् नित्यम् । लोट्टइ ॥

<sup>65</sup> U10 insert इ (इ: in IO) after बोट्ट: (-ट: in IO).

<sup>66</sup> U अत्यु इति: G अत्येति; IO अत्युति.

<sup>67</sup> B सुद्ध:; U सुद्ध:; I सुच:; O सुर:; G सिच; em. according to U; cf. Hc. IV, 158.

<sup>68</sup> In Sü. UGIO read खुक. Mss. include स्य: in Sū.

<sup>69</sup> A उद्गाहे:, G उदो ग्राहे:.

```
७. १२५. गुझोह्वँपण्णाडपरिहट्टा विद्धलतेर्मताः ।
गुंजोल्लइ, पण्णाडइ, परिहट्टइ, विलुँलैइ ॥
७. १२६. खिदेर्विद्यरः
स्यात् । विसूरइ, खिज्जइ ॥
                         खौनातेः खउरः
७. १२७.
स्यात् । खउरइ. खंअँइ ॥
                                    लडतेर्भरः ॥ ११९ ॥
७. १२८.
स्यात् । मुरइ, ललइ ॥
७. १२९. हालप्पलालम्पलालब्मलालम्भा विना छैंपेः।
विना सह लपतेरिमे स्युः । लालपइ, लालंपइ, लालब्भइ, विलवइ ॥
               क्रुधेर्जुर:<sup>°°</sup>
9. १३०.
स्यात् । जूरइ, कुज्झइ ॥
                  कथेः साहः
७. १३१.
स्यात् । साहेइ, कहेइ॥
૭. १३२.
                    ं ओग्गहः स्यात् प्रतीच्छतेः "।। १२०।।
ओग्गहइ, पडिच्छइ ॥
७. १३३. क्रण ओर्ङ्गणः
ओंगणइ. कणइ ॥
७. १३४,
                         क्रमेर्<u>व</u>ोलाइश्चौ
```

A is in agreement with B.

स्याताम् । वोलइ, आइंचइ, कमँईं ॥

<sup>70</sup> G मुब्रेक; A गुक्षेछ; BU गुक्षोछ; IO गुंजेलुं, ex. सुजेलुइ.

New addition by A. 72 A खंणइ.

<sup>73</sup> This Sū. is very corrupt in Mss. excepting UA which alone give a faithful reading;

IO - लाइप्पला इमला इन्बला इंभा विना लथेः। U - लालप्पलालमलालाम्भलालम्भा विना लथेः।

G - लाप्पलालम्बलालम्भलालन्युविलम्बा लपः।

<sup>74</sup> A जुर: 75 G उगाह:; ex. उगाहइ.

<sup>76</sup> BA ओक्नणः; U क्षोक्रवण।; G ओक्नूण; 10 ओक्नूयणः.

<sup>77</sup> This is an additional ex. according to UGIAO.

**७.** १३५.

रच्य अप्पण्ण ।

## अहिसाअश्राङा

आङा सह क्रमतेरिमे स्युः । रप्पइ, अप्पण्णइ, अहिसाअइ, अक्रमइ ॥ ७. १३६. हह उल्लुढवलम्मचुंपाँ: स्युः ॥ १२१॥

आंडेत्येव । उल्व्ह्टइ, वलग्गइ, चुंपइ, आरुहइ ॥

७. १३७. अमतेर्द्धण्डु स्थात्

ढुंढुछँई ।- ' ढुंढुछंतो मरिहिसि ' [ = भ्रमन् मरिष्यसि, KP. X. SL.

No. 407 ]

७. १३८.

णुमञ्ज शीङः

शीडो णुमज्जः स्यात् । णुमज्जइ ॥

७. १३९.

शुषेस्तु वसुआअः ।

स्यात् । वसुआअइ, सूसइ ॥

७. १४०. आगम आहम्माजत्थौं

स्याताम् । आहम्मइ, आज्ञत्थइ । आअच्छइ इति संस्कृतात् ॥

**9.** १४१.

छादेर्नुमझम्पौ स्तः ॥ १२२ ॥

नूमइ, इंपइ, छाएइ ॥

७. १४२. पिअरञ्जवेमपरिरञ्जा भञ्जेः

त्रयः स्युः । पिअरंजइ, वेमइ, परिरंजइ, भंजइ ॥

**৩.** १४३.

उन्नदेवोंकः ।

स्यार्ते । वोक्कइ, उण्णअइ । उन्नेटरिति कश्चित् ॥

<sup>78</sup> B चम्पाः; Mss. however, show that it should be चुम्पाः. Cf. A चुम्पाः; UIO चुमाः; G चुप्पाः.

<sup>79</sup> B दुण्डुहास; em. according to Mss.

<sup>80</sup> G om, this Sü,

<sup>81</sup> U ैन्युमक्न्पों ०; ex. क्रम्पइ; G ैन्युमक्खीं ०; ex. क्रम्फइ; IO छादे- छुमक्न्पों ०; ex. क्मइ; A छाहेर्छम.

<sup>82</sup> G includes this in Sū. which being done, metrical discipline is violated.

```
७. १४४. फंसाळंगी इपृश्वतेः
```

स्यात् । फंसइ, आछुंगइ॥

૭. १४५.

उपगृहेरावआसः स्यात् ॥ १२३ ॥

आवआसइ, उवऊहइ ॥

७. १४६. विरचेविहिविह स्रात

विहिविछइ, विरएइ ॥

O. 880.

पप्फोडः प्रस्फटेः ँ

स्यात् । पष्फोडइ, पष्फ्रर्ट्ड ॥

y. 886.

तिमेस्तिणाः।

### तिण्णाअश्च

स्याताम् । तिण्णइ, तिण्णाअइ, तिम्मइ ॥

७. १४९.

प्राद्विशतेर्द्धकः स्थात् व

ढुकइ, पइसइ ॥

9. 840.

परेर्विआलः स्थात् ॥ १२४ ॥

परेरुत्तरस्य विशतेर्विआलः स्यात् । परिविआलइ, परिविसइ ॥

७. १५२.

७. १५१. चर्चेश्रपः स्थात

चप्पइ, चच्चइ॥

खदतेश्वक्षः

स्यात् । चक्खइ, सअइ ॥

**७.** १५३.

पृच्छतेः पुच्छः ।

स्यात् ।= ' पुच्छिओ णु पउत्ति ' [ = पृष्टो नु प्रवृत्तिम् , m R.~I.~40~] ।

<sup>83</sup> B ° लुङ्गी ०; U लुङ्गवोद् विश्वतः; G दसाल्लभ्योदिशतः; IO पसालुग्यो-हिषते:; however, the readings of Mss. show that the word in question is not নুত্র as given by B; hence em.

G रस्फोडः, A रम्फोडः; I रांपोतः; O एपोतः.

O (cqz; I (cqz; A qcqz; U (cqz; O (cqz;

B brackets this word but this is included in Sy. in Mss.

UGIO exclude this from Sū. 87

G चोवेर्वप्यः स्यात्: ex. चव्बइ, दप्पइ; A चवेर्वप्यः स्यात्, ex. वप्झइ, चन्बह; IO चवेर्वफ: स्यात, ex. चन्बह, वप्पह; U tallies with B.

<sup>89</sup> B unlike UGIO excludes this from Sü.

```
७. १५४. जागर्तेर्जग्गः स्यात्
जग्गइ ।
                           प्रतेरिणः पत्तिआअः स्थात् ॥ १२५ ॥
૭. શ્પેષ.
पत्तिआअइ । अत्र सूत्रत्रये नित्यो विधिः ॥
उन्नामेरिमे त्रयः स्युः । उण्णालइ, थंगइ, गुलुगुंछइ, उण्णामेइ ॥
                                             त्रसेर्वज्ञः ।
19. 849.
वज्जइ, तसइ ॥
७. १५८. प्रतिपालवतेश्विरमालविरीहो<sup>°</sup>
स्याताम् । चिरमालइ, विरीहइ, पडिवालेइ ॥
                                   चुरमुम्मुरौ चूर्णेः ॥ १२६ ॥
७. १५९.
स्याताम् । चूरइ, मुम्मुरइ, चुण्णेइ ॥
७. १६०. तिक्खालस्तेजयतेः
तिक्खालइ, तेजइ ॥
                    ्उब्बुह उत्क्षुभ्यतेः<sup>९२</sup>
ખ્ર १६१.
उब्बुहइ, उक्खुब्भइ ॥
                                          ठवः स्थापेः ।
७. १६२.
ठवइ, ठावइ ॥
          उत्स्तृत्र ओत्थह्रोत्थह्रौ
७. १६३.
```

उदिति छप्तपञ्चभ्यन्तमे । स्याताम् । ओत्यछइ, उत्थछइ, उत्थरइ ॥
७. १६४. वेरिछः
वेरुत्तरस्य स्तृञो रिछः स्यात् । विरिछइ, वित्थरइ ॥
७. १६५. स्फुरश्रुखुचुकैंः स्यात् ॥ १२७ ॥

चुलुचुलइ, फुरइ ॥

<sup>90</sup> G 'धरग० उद्धमेः; ex. धरगइ; I धंणु०; O धंखु०; A ०थंख०.

<sup>91</sup> UGIO विराहड; ex. विराहइ; O विराहाइ.

<sup>92</sup> BUGIO 'इय्भ्यतेः; A om. Em. is mine, for this is in accord with the second ex. 93 G 'सप्तम्यन्तम्.

<sup>94</sup> U चुलुचुलु:, also ex. चुलुचुलह; G पुल्ल:; ex. पुल्लह, पुरह; IO चुलुचुचु:; ex. चुलुचुलह; A agrees with B.

७. १६६. म्भैंसफिट्टी अंशेः स्याताम् । म्भसइ, फिट्टइ, भस्सइ ॥ ७. १६७. प्रसरतेः पअछः स्यार्ते । पअछइ, पसरइ ॥

७. १६८.

छिवञ्छुपतेः ।

छिनइ, छुअइ ॥

७. १६९. विकसेस्तु विहसवीसट्टविसट्टाः

स्युः । विहसइ, वोसदृइ, विसदृइ, विअसइ ॥

७. १७०. तिड्डवस्ताडेः ।। १२८ ॥

ताडयेस्तिडुवः स्यात् । तिडूवइ, ताडेइ ॥

७. १७१. प्रादेधीत्वादिर्द्धिः

वेस्येव । प्रादेरुत्तरो धात्वादिद्धिः स्यार्ते । पवाअइ, पन्वाअइ । परिभमइ, परिन्भमइ ॥

७. १७२. गम्यादीनां यकान्तोऽपि ।

गम्यादीनीमन्तो वर्णो यका सह द्विर्वा स्यात् । गम्मइ । रम्मइ । लब्भइ । पक्षे गमीअइ, गमिज्जइ, इत्यादयः ॥

७. १७३. कुँज्हमोस्त कीरहीरौ

कुञ्ह्जोर्यका सह कीरहीरी स्याताम् । कीरइ । हीरइ । करिज्जइ । हरिउँजैंइ ॥ ७. १७४. तीरस्तृशक्नुवोः

तरतेः शक्नोतेश्च यका सह तीरः स्यात्। तीरइ, पक्षे तरिज्जइ, सक्कइ ॥ ७. १७५. छुपिईछैप्पः ॥ १२९ ॥

छुपतेर्यका सह छिप्पः स्यात् । छिप्पइ । गम्यादित्वात् छुप्पइ । पक्षे छिवज्ज । बाहुलकात् यका विनापि छुविज्ज ।।

<sup>95</sup> В ғұңо; UG ғино; IO ино; A ғино; em. according to Mss. 96 G includes this in Sū.

<sup>97</sup> G ताडयतेः.

<sup>98</sup> UGIAO add at here which is superfluous since वेत्येव is already there in comm. 99 UGIO थिपिप्रभृतीनाम्

<sup>100</sup> B कृहओ, em. after Mss.

<sup>101</sup> G adds क्रियते हियते इत्यनयोरिदं रूपम्. 102 B च्छुपः.

७. १७६. दुहलिहवहतीनां दुब्भलिब्भवुब्भाः

यका सह स्यः । दुब्भइ । लिब्भइ । वुब्भइ । पक्षे दुहीअइ, दुहिज्जइ इत्यादि ॥

9. 800.

हशेदींसः।

यका सह स्यात् । दीस्ह्, पृक्षे पुलीअइ इत्यादयः ॥

७. १७८. स्युर्घेष्पगेन्झघेन्झा प्रहेः

यकेत्थेव । घेप्पइ, गेर्जंबँइ, पक्षे गेण्हीअइ हिन्दीअइ ॥

७. १७९.

कथेः सासणवरिजीं "॥ १३०॥

यका सह स्याताम् । सासइ, णवरिजैई, साहीअइ, कहीअइ ॥

७. १८०. ज्ञी णज्जर्णैच्य इत्येती

यका सह स्याताम् । णज्जेइ, णव्वइ, जाणीअइ, मुणीअइ ॥

७. १८१. दादीनां च दिजाद्याः।

दादीनां यका सह दिजाद्याः स्यः । दा दिजाइ, पा पिर्जाई, मै मिजाइ । णीङ् णिजाइ, डीङ् उद्धिजाइ, लीङ्, लिजाइ इत्यादयो नित्यम् ॥

७. १८२. क्तेन रुदादे रुणाद्याः

क्तेन सह रुदिप्रमृतीनां रुण्णाद्याः स्युः । रुद् रुण्णं । दा दिण्णं । भिण्णं । छिण्णं । दुह् दुब्भं । जॄजुण्णं । प्रवस् पंँउत्थं । आस्त्रिष् आलिछं । मुच्लू मुकं । दंश डकं । छुप स्पृश् छिकं छित्तं । लिप लिअं । छुँपं लुअं । ऋमु

<sup>103</sup> UGIO om. 104 U हिल्याअइ, G णद्धाअइ; I हिल्यांअइ (?); O हिथ्यांअइ; A agrees with B correctly. 105 G अवरिज्जड.

<sup>106</sup> UGIO अव्यक्तिइ; evidently here अ is in confusion with ancient Oriya letter ण which was written exactly like अ with oblique or horizontal stroke inside it.

<sup>107</sup> U णब्ज: G दाब्द: IOA same as B.

<sup>108</sup> O om. 109 UGIO ਰੇਜ਼ਾਂ.

<sup>110</sup> BUI insert grif here; G grif; A om.; B puts '(?)' after word. In fact it has no bearing on the rule. Most probably in original Ms. the word was written twice in confusion with the following word gq; G actually reads gq as by the side of grif. Hence I have omitted the word.

वोलीणं । उद्गम उछिअं<sup>33</sup>। दुद्धं<sup>33</sup>, लित्तं, लुत्तं<sup>33</sup>, जिण्णं, पवसिअं, उग्गअं<sup>33</sup>, इत्यादयस्तु संस्कृतात् । रुण्णादिराकृतिगणः ॥
७. १८३.
प्रागादेशभेदाश्च ।। १३१॥
प्रागुक्ता आदेशभेदाश्च केन सह स्युः । विसद्दं, वोसद्दं । वसुआअं, चुकं<sup>33</sup>
इत्यादि यथादर्शनम् ॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने महाराष्ट्र्यां धातुपरिणतिः सप्तमः पादः॥ ७॥

<sup>111</sup> U ਤਰਿੰਸ ਰਵਿਭਾਂ; G ਰਾਸਸ ਤਵਿਭਾਂ; IO ਰਚੰਸਤਰਿਭਾਂ; B ਰਵਾਕੁਆਂ. 112 B ਕੁੜੇ which no Ms. authorises: U clearly reads ਰੁੜੇ.

<sup>112</sup> B बुद्धं which no Ms. authorises; U clearly reads दुद्धं; I दुद्धं.

<sup>113</sup> Mss. om. A om. the rest of comm. after आहर etc.

<sup>114</sup> BUGIO उक्लाअं; but this word has no connection whatsoever with words discussed, and the word suggested by me being a derivative of Skt. उद्गतम् corresponds to उद्गम उद्भि already discussed above as an exceptional case coming under this rule.

<sup>115</sup> G নুর্র; IO নুর্র; Mk., however, has nowhere discussed this word previously. This Pkt word is synonymous with Skt স্থান্ত্রত ও

#### अष्टमः पादः।

#### अथाव्ययनिपाताः---

## ८. १. हुं दाने वारणे प्रश्ने स्मृतौ

ऋमेण यथा — ' हुं गेण्ह एदं सुवण्णं ' [ = हुं गृहाण एतत् सुवर्णम् ] । — ' हुं गाई पाएण छिवेसि [ = हुं गां पादेन स्पृशिस ] । — ' हुं जप्पैस अस्स संदेसं [ = हुं जल्प अस्य संदेशम् ] । — ' हुं सो एस जणो ' [ = हुं स एष जनः ] ॥

૮, ર.

## हु क्खु खु निश्चये।

## संभावने वितर्के च

क्रमेण यथा — 'तह वि हु से णित्थ जीविए आसंघो ' [= तथापि खल्ल नास्ति जीविते आसंगः,  $R.\ I.\ 15$  ] [=

' जं खु अवेक्खिस तुमअं कुडिलकडक्खद्धमेत्तएणं पि । तक्खणपरिढत्तमणा ण खु सा सुमरेइ जीविअव्वं पि<sup>४</sup>'॥ [ = यत् खलु अवेक्षसे त्वं कुटिलकटाक्षार्धमात्रेणापि । तत्क्षणपरिरब्धमनाः न खलु सा स्मरति जीवितव्यमपि ॥]

A agrees with B with the following difference— अवक्खांस for अवेक्खांस; कडख for कडक्ख and ओमेउएणं for भेत्तएणं; तक्कण for तक्खण; हु for खु; चिविअवं for जीविअव्वं.

<sup>1</sup> B g but Mss. g; ef Bhām; IX. 2,

<sup>2</sup> BG च्छिवासि. 3 UGIO जमसु.

<sup>4</sup> This verse is very corrupt in Mss.-

U जं क्खु अवंक्खिस तुमअं कुत्तलइत्तिक्तुक्ख्रह्मेउएतापि । तक्खणपरिटत्तमणा णहु सा सुमरेइ जीविअव्वं णि।।

G जं क्खुणव्वक्खासि तुमअं कुन्तल्रइंडिकतुक्खत्थमेभयेणपि। उक्खणपरिउत्तमपापदुसा सुमरेइ जीविअग्गं गि॥

IO agree with U with the following difference—

\* तुमअं कुडिल्ड्तकिंतुक्खद्धमेभएतापि।

उक्खणपरिउत्तमपापहुसा० जिवि०;

ન્દ. રૂ.

### णाइ माइ अलाह्यण ॥ १३२ ॥ निषेधार्थाः

### 'एते चत्वारः।

'अण अग्गिं गेण्ह करे, सप्पं छित्र माइ पाएहिं। णाइ खले वीसंभसु, अलाहि जुरावसु तवस्सिं'॥ [= मा अग्निं गृहाण करेण सर्पं स्पृश मा पादाभ्याम्।

मा खले विश्रम्भस्व मा वञ्चय तपस्विनम्।।]

c. 8.

उपालम्भे समाप्तौ जिरितेर्भवेत्।

इतिशब्दस्य---

'पढुमं जिविअसिरिच्छा तत्तो सुहवी तदो पुणो घरिणी। चंडि ति भणिस एण्हिं ण मुणिम काहे हुवेज्ज चामुंडा ॥' [= प्रथमं जीवितसदृक्षा ततः सुभगा ततः पुनः गृहिणी। चण्डि इति भणिस इदानीं न जानामि कदा भवेयं चामुण्डा॥] इदं ममं । — 'दिष्टु त्ति ण सद्दिअं' [= दृष्ट इति न श्रद्धितम्, R.f. 38 ]। अन्यत्र — 'इअ पर्दुमं महुमासो' [= इति प्रथमं मधुमासः, Ra. I. 16]॥

८. ५. ओ स्चनावितर्कानुतापप्रकोपविस्मये ।

—'ओ' सिंह को एस महावीलआणिअडे ' [ = ओ सिख क एष माधवी-

A भणसुप्ति for भणति and णमुंडा for चामुंडा.

<sup>5</sup> The last two words of this verse are written by Mss. as follows:—

U कुसविसुति विह्नम्; G कुसवसुत्त वत्त्याः;

IO कुसर्वसुत वब्भां (दत्तां in O); A tallies with B.

<sup>6</sup> The following variants with regard to the verse are noticed:

U परमतिर्विअ० गुणो अरिणी।

०एहिं छण मुण्णामि० दुवैज्ज णमुण्डा ॥

G परमतिविअ० तहोगुणो अरिणा । चण्डिभू तृणसिपहिं छुण मुण्डिय० दुवेब्ज णमुण्णा ॥

<sup>10</sup> परमंतिः वत्तो गुणो अरिणा। चंडिति तुणांत पहिं छुणमुं उमिकाह (हे in O) दुवेब्ज णमुंडा ॥

<sup>7</sup> UIOG इदमस्म. 8 UGI read this word as प्रमम्, O प्रम

<sup>9</sup> UGIO definitely in confusion with the and letter in Oriya.

लतानिकटे ] ।—' कुमरा सामलगोरा ओ एए रामलक्खणा ब्व दीसंति ' [= कुमारौ श्यामलगौरौ ओ एतौ रामलक्ष्मणौ इव दृश्येते ]। — 'ओ मइ दुग्गहिलाए ण पेच्छिओ पाअपिडओ वि ' [= ओ मया दुर्ग्रहवत्या न प्रेक्षितः पादपिततः अपि ]।— 'ओ ण भवणं पुणो वैंचिसि ' [= ओ न भवनं पुनः व्रजसि ]।— 'ओ भग्गो हरचावो सिसुणा पुत्तेण दहरहस्स ' [= ओ मग्नः हरचापः शिशुना पुत्रेण दशरथस्य ॥ ]

## ८. ६. उं क्षेपे विस्मये खेदे वितर्के सूचने तथा ॥ १३३॥

— 'उं णिल्लज्ज समोसर' [= उं निर्लज्ज समपसर, R. V. 49]— 'उं विहुमा थणभरस्स' [उं वृद्धिमा स्तनभरस्य]।— 'उं कह ण समा-गओ किदवो' [= उं कथं न समागतः कितवः]।— 'उं' सिंह को एस दीसइ लअंतरिओ [= उं सिख क एष दृश्यते लतान्तरितः]॥

## ८. ७. नन्वर्थोपमयोर्णं स्थात्

——'णं भणामि किं लिहसि त्ति' [= ननु भणामि किं लिखसि इति ]। – 'णं चंदो तुह वअणं' [= ननु चन्द्रः तव वदनम् ]॥

८. ८. हद्धि खेदानुतापयोः ।

— 'हिद्धि णागआ पिअसही ' [ = हा धिक् नागता प्रियसखी ] ।— 'हिद्धि पाअपिडओ वि णिहुरं भणिओ ' [ = हा धिक् पादपातितोऽपि निष्टुरं भणितः ] ॥

### ८. ९. अंतो संतो च मध्यीर्थे

— 'घरस्स अंतो वसइ ' [ = गृहस्यान्तः वसित ] । एवं संतो ॥

८. १०. हो<sup>3</sup> स्यादामन्त्रणार्थकम् ॥ १३४ ॥

- हो बम्हण एहि '[= भो ब्राह्मण एहि ]॥

<sup>10</sup> U ०वि० नि भइमं गुणो विच्छिसि; IO ओणिउ इमं गुणो विच्छिसि; G ओणिभइ मग्गणोमिच्छिसि; A om.

<sup>11</sup> B & which is not admissible in the present context.

<sup>12</sup> A °थौ.

<sup>13</sup> BA भो, ex. भो, but UGIO read हो in these cases; see also PSM. p. 951.

८. ११. णवर्षे तु केवले स्यात्

-- ' णवरं गहिओ वि हरधणू भग्गो ' [ = केवलं गृहीतमपि हरधनुः भग्नम् ]।

८. १२. णवर च

चकारात् केवले । -- ' णवर दइअं गआ दिही '। [ = केवलं दियतं गता दृष्टिः ] ॥

८. १३. णवरि त्वनन्तरार्थेऽपि ।

अपिशब्दात् केवलेऽपि । — ' मरणं सरणं णविर एकं । ' [ = मरणं शरणं केवलमेकम् । m Ra.~II.~1 ] ॥

८. १४. पित्र वित्र मिँवें अ इवार्थाः

चत्वारः । चंदो पित्र । चंदो वित्र । चंदो मित्र । चंदो अ । 'चंदो ब्त्र ' इत्युपमार्थवाशब्दस्य यथादित्वात् ( PS. I. 13 ) आतोऽत् । सेत्रादित्वात् ﴿ PS. III. 75 ) द्वित्वं च ॥

८. १५. 🦎 इर किर किल निश्रयाख्याने ॥ १३५ ॥

—' जुत्तं इर भणिस ' [ = युक्तमेव भणिस ] । एवं किर किल ॥

८. १६. किह कीस किणो प्रश्ने

- ' किह चिंतसि एकछो ' [ = किं चिन्तयसि एकाकी ]। एवं कीस, किणो कि।।

८. १७. पि वि अप्यर्थे

द्धौ निपातौ । अनुस्वारपूर्व एव पिशब्दः । स्वरपूर्वो विशब्दश्वाभिधानात् । -- ' तुमं पि भण ' [ = त्वमपि भण ] । -- ' सो वि सुणैई [ = सोऽपि शृणोति ] । अन्यत्र— ' अवि णाम धरेज्ज पिआ ' [ = अपि नाम ध्रियते प्रिया, R. V. 4]

<sup>14</sup> G अवरं evidently in confusion with Oriva letter ज.

<sup>15</sup> The order of the words विव and विव is reversed in BA, but not in UG10. 16 UA कीणो.

<sup>17</sup> UGIO सुणइ; BA भणइ. I think these two sents. together form one quotation and not two separate ones, in which case the reading of UGIO would be more appropriate.

८. १८. तिरोऽर्थे।

-- तिरि पेच्छासि किं णु अण्णत्तो [ = तिरः प्रेक्षंसे किं नु अन्यतः ] ॥

८. १९ं. चेअ चिअ एवार्थे

'सो चेअ मं चिअ वंचेइ' [ = सः एव मामेव वश्चयति ] ॥

८. २०. अँ स्मरणे

-- ' अ दट्टन्या मालइलआ ' [ = अ द्रष्टन्या मालतीलता ]

८. २१. णिव वैपरीत्ये स्यात् ॥ १३६ ॥

-- णिव तुम्हे अजाणुओं [ = नापि यूयम् अज्ञाः ]

८. २२. णो खेदामन्त्रणवैचिर्व्यवितर्कप्रकोपेषु।

— णो तहावि सो जणो ण दिट्टो ' [ = णो तथापि स जनो न दष्टः ] । 'णो एहि [ = हे एहि ]। -- 'णो कुदो आअतूण कत्थ इह ट्रिओ मिक ति ण जाणामि ' [ = णो कुत आगत्य कुत्र इह स्थितोऽस्मि इति न जानामि ]।

'महुराणअरवहूहिं गरुअं णो फुरइ अिजअं पुण्णं। जेण अणिवारिएहिं पिअंति णअणेहि णंदतणअमुहं॥ [ = मथुरानगरवधूभिः गुरुकं हि स्फुरति अर्जितं पुण्यम्। येन अनिवारिताभ्यां पिबन्ति नयनाभ्यां नन्दतनयमुखम्]॥

८. २३. अन्वो विस्मयसूचनसंभाषणस्वित्नतानुतापेषु ॥ १३७॥ 'अन्वो लोउत्तरं रूवं [ = अहो लोकोत्तरं रूपम्]। 'अन्वो को एसो '

U ०वहुद्धिं० जे णअएहि मन्द्र ०मुहं।

<sup>18</sup> BA चेअ चिअ, ex. चेअ तुमं चित्र; the readings चेअ चिअ are according to UGIO.

<sup>19</sup> BA si which is emended to spaceording to UGIO. In modern Oriya si in used in the same sense.

<sup>20</sup> UGIO अलाहाण्या, evidently a mistake. 21 G देचिन्य.

<sup>22</sup> The text is retained as it is in BA; UGI are very corrupt:

G महुपणपरवहुहिंपरपण्णोपुरइअज्जणं गुप्तम् । जेअपि हरिएहिं पिअत्तपपहिमन्यत्रणअस्हम् ॥

IO ०वहुद्धिं परषंणो पुरइ अज्जिणं पुण्णं । जे० पअएहि पन्वित्रण असूहस् ॥

<sup>23</sup> G ०सन्ताप०; U सम्भाष; IO संअश.

[ = अहो क एषः]। 'अन्वो पिअसिंह पेच्छसु'[ = अहो प्रियसिंख प्रेक्षस्व]। 'अन्वो णार्गेंओ पिओ '[ = अहो नागतः प्रियः]। 'अन्वो किं मए कअं'[ = अहो किं मया कृतम्]॥

८. २४. दाणि एप्हि अणहा इह एत्ताहे च दाणि एत्रूण। अधुनीर्थाः

एते सप्त।

--- ' उअ णिच्चलणिपंदा 'रे॰ [ = पश्य निश्चलनिष्पन्दा, G. S. I. 4 ]

८. २६. वे व्वे वले च संबुद्धौ ॥ १३८॥

— 'वे भद एहि' [ = हे भद्र एहि ]। एवं व्वे<sup>र</sup>वले च।।

८. २७. झैंति सहसत्ति घत्ति तैँडत्ति णैवति एकरिसिआ वैदे । जीवार्थाः ।

८. २८. कछि श्वोऽर्थे

— ' कर्छि एहिइ दइओ ' [ = स्वः एष्यति दयितः ]।

८. २९. आम भवेंदर्थः

— ' आम कुणउ<sup>3४</sup>' [ = भवान् करोतु ] ॥

<sup>24</sup> UGIO शाखए.

<sup>25</sup> Mss. एत्रुण but B एत्रुण.

<sup>26</sup> UG °ાં.

<sup>27</sup> UI णिफ़न्दा; BG णिफ़्त्द; O णिपन्य; A णिप्पन्दा which as correct according to Mk.; see PS. III. 49.

<sup>28</sup> The particle \( \frac{1}{2} \) is offensive in Oriya.

<sup>29</sup> GI ਗੁਫ਼ ; UO ਰੁਜ਼ਿ.

<sup>30</sup> B तभाति; UO इतिति; I दितिरि; G दितिरि; A तडिति which seems to be correct. In Oriya the word तडिति is used in the same sense. The word seems to have its source in the Skt. word तडित.

<sup>31</sup> UO जनति; G जपति; I जनते; but B जनिर. Em. after UO.

<sup>33</sup> G ਦੂ;. 33 BA ° ਪ੍ਰੰਕ:, by retaining the reading of UGIO there is no violation of metrical discipline.

<sup>34</sup> G कुणइ.

बहिं बाह्ये ॥ १३९ ॥

— ' पाविद्व बहिं ठाहि ' [ = पापिष्ठ बहिः तिष्ठ ] ॥

८. ३१. खल जे दे इ र पादप्रपूरणे

प्रथमो द्वयक्षरः । अन्ये चत्वार एकाक्षराः । ---' दुक्खं खल जीवइ वराई । [ = दुःखं खल्ल जीवित वराकी ]। --' तुं जे जाणिस सन्तं ' [ = त्वं च जानािस सर्वम् ]।।

८. ३२.

हाम एवमित्यर्थे।

हाम भण, एवं भण ॥

८. ३३. शेषं तु संस्कृतात् स्थात्

उक्तार्दैर्म्यच्छेषम्। जअइ। अअं। इअं। गमणं। पढणं। तवस्सी। हंतुं। रंतुं। — 'वच्चइ पिअम्मि भणिअं' [ = व्रजति प्रिये भणितम्]। व्रजति सतीति सप्तम्यन्तस्य परिणतिः। अह। जह। तह। एवमेवेत्यस्य वलोपे एमेअ। जाव, ताव, किंचि, इत्यादि॥

८. ३४. तादश एवात्र तु समासाः ।

तत्पुरुषादयः षट् समासाः संस्कृते ये इष्टैं। अत्र प्राकृतेऽपि तादृश एव स्युः । राअपुरिसो । उवकुमं । रामलक्खणा । धवखइरपलासं । णीलुप्पलं । बह्रधणो ॥

८. ३५. तत्र निषिद्धाश्च स्युः

तत्र निषिद्धाश्व समासा इह प्राकृते स्युः । गहपंचमो गुरू । माणुससूरतैँमो खात्तिओ ॥

८. ३६. पूर्वनिपातोऽन्यथा प्रायः ॥ १४० ॥ समासे संस्कृतविहितः पूर्वनिपातः प्राकृते प्रायोऽन्यथा स्यात् । धवखहरा,

<sup>35</sup> UGIO ते ; evidently a mistake ; जे is also used in Oriya in the same sense. 36 G ततोदन्मत्त. ; IO ततोदन्यत्त्.

<sup>37</sup> UGIO चिदित्यादि ; A om. 38 U om.

<sup>39</sup> UGIO ये यद्वि (शि in UG) g. 40 U णुम्मरअमी तुम्मरअमी; A अमी. 41 UGIO om. portions from विहित: up to this.

### - ८. ३६ ]

खहरधवा । कहबुहा, बुहकहणो । भीमधणंजआ, धणंजअभीमा ॥ बालन्युत्पत्तिदिङ्मात्रं दर्शितं यत्नतो मया । विज्ञातन्यं तु विद्वद्भिः शेषं शिष्टप्रयोगतः ॥

> इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रर्कृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने महाराष्ट्रयनुशासनमष्टमः पाँदैः ॥ ८ ॥

<sup>42</sup> UIO कृते.

<sup>43</sup> N. B. — A has perserved the text only upto the end of this Pāda. The rest of the text, though once existed, as the Ms. pagings show, are now lost.

#### नवमः पादः।

अथ शौरसेन्यनुशिष्यते ।

९. १. शौरसेनी महाराष्ट्रचा संस्कृतानुगमात कचित ।

सिध्यतीति शेषः । यत्र विशेषलक्षणं नास्ति तन्महाराष्ट्रीवत् । यथा-मादा, पिदा, अअं, इअं, णिदेदि, छिंदेदि, भणेदि, रणेदि, हरेदि, सुंहं, विहवं । भिण्णं, जिण्णं । कचिद्रहणात्-किणेदि, जिणेदि । एवमन्ये द्रष्टन्याः ॥

९. २. नेद्वेतसाङ्गारयोः स्थात्

वेदसो । अंगारो ॥

९. ३. ओत्वं च बदरादिषु ।

न स्यात् । बअरं । लावण्णं । चउद्वी । चउद्दही । मऊरो । मऊहो ॥

९. ४. यथादिषु क्रचिद्रसः

न स्यात् । यथा । तथा । कुमारी । मज्जारो ।।

९. ५. पिण्डादिष्वेदें किंगुके ॥ १४१ ॥

न स्यादित्येव । पिंडं । धम्मिछं । किंग्रुके तु किंग्रुओ केंग्रुओ । वेंट्रमिति यद्श्यते तत् प्रमादपाठ एव ॥

९. ६. - म्रुक्तापुष्करवर्ज तुण्डादिष्वोत्

न स्यात् । तुंडं । कुद्दिमं । मुक्तापुष्करवर्जमिति किम् । मोत्ती । पोक्खरं । पोक्खरिणी ॥

९. ७.

उड़खले इवा च।

ड्वा सह ऊत ओन्न स्यात् । उर्द्धहलो ॥

९. ८. एदी दशकी दशयोः

ईत एन स्यात् । ईदिसं । कीदिसं ॥

९. ९. इत पुरुषे च

रोरुत इन स्यात् । पुरुसो ॥

<sup>1</sup> UGIO सुद्धं. 2 B lacks these two words; UIO write them. as भिक्ष्णो, जिक्ष्णो ; G as भिक्ष्णो, जिब्लो. Em. is mine.

<sup>3</sup> G पदात्; O पाठात्. 4 UIO नेवेति; G वेदेति.

<sup>5</sup> UGIO व. 6 UIO उल्ह्हतो ; O उकहलो.

अद्यधिष्ठिरोपर्योः ॥ १४२ ॥ 9. 20. ततोऽन्न स्यात् । जुहिहिरो । उवीर ॥ इद्वेदनादेवरयो: 9. 88. एत इन स्यात् । वेअणा । देअरो ॥ अत्ववत्वे प्रकोष्ठके । ९. १२. ओतोऽत्वं कस्य वत्वं च न स्यात् । पओद्दो ॥ ९. १३. अइदैं वे न स्यात् । देव्वं ॥ गौरव आत 9. 88. न स्यात् । गोरवं, गउरवं ॥ अउत् कौरवँपौरवे ॥ १४३ ॥ ९. १५. अनयोरौतः स्थाने अउन्न स्यात् । कोर्रवो । पोर्रवो । अन्यत्र पडरुसं ॥ ऋष्यादौ यादशाद्याः स्युः जादिसं । तादिसं । ईार्दसो । कीदिसो । एआरिसो, अण्णारिसो इति केचित् । मिओ मृतः, पृतना पिदणा इत्यादयः ॥ रुक्को वृक्षस्य केवलः। 9. 20.

स्यात् । न तु वच्छो ॥

इति शौरसेन्यामज्विधिः प्रथमं प्रकरणम् ॥

<sup>7</sup> BUGIO गौरवे. 8 B कोरओ; O कोरवो. 9 BUIO गोरवो; G गोरवं and adds एवं पोरवो; I have emended the text after this last word given in G; in that case गोरवं and एवं are to be taken as confusions. The word गोरवो as given in BUIO ought to have been neuter gender corresponding to Skt. गोरवम्. Again, the change of औ into अउ which is admissible in M. by I. 51, is here denied by IX. 14 above. If we take गौरवे as the original reading, this would contradict IX. 14. As a matter of fact गोरवं has already been given as an example in Sū. 14 (see above) where the change of औ into आ does not take place in गौरवम्. Though Mk has not given पोरव as a word coming under the पौरादि class (see PS. I. 49), he has probably taken पौरव under the पौरादि class. Rt. denies the change of औ to अउ to the entire पौरादि class. Cf. Rt. II, 1. 4.

```
९. १८. अपदादावयुर्जीम्
इत ऊर्ध्वमपादादावयुक्तानां ज्ञेयम्।
                         शिकरचन्द्रिकयोर्भमौ ॥ १४४ ॥
न र्स्तः । सीअरो । चांदिमा ॥
               अपताकाच्यापृतगर्भितेषु बहुलं तकारो 'दैः।
स्यात् । — ' सिंह दइदमालदीजीविदे<sup>१४</sup>साहसोवण्णासिणि ' [=सिंख दयित-
मालतीजीविते साहसोपन्यासिनि, M. M. II 1/2 ]। बहुलप्रहणात्
' अतुलिअपरक्रमो ' [ =अतुलितपराक्रमः ] ॥
               पो वः स्थात
' पावेण तावं लहंति ' [ = पापेन तापं लभन्ते ] ॥
                            न कबन्धे पर्सी
९, २२,
स्याताम् । कबंधो ॥
                                     अपूर्वेऽवरूवं वा ।
९. २३.
स्यात् । अउन्वं, बाहुल्यात् पलोपः । अवरूवं ॥
९. २४. शो घोऽप्रथमप्रथिव्योः
थो धः स्यात् । जधा । कधेदि । प्रथमपृथिव्योस्तु पढुमं, पुर्ह्इ ॥
                     भरते धस्तस्य
९. २५.
तस्य धः स्यात् । भरधो ॥
                                   न दलोपः ॥ १४५ ॥
९. २६.
महाराष्ट्रीसिद्धो दलोपो न स्यात् सोदैंगिणी । दुरासैदो । बाहुल्यात
हिअअं ॥
           धभौ दबवद्यायौं
९. २७.
मधुरं । कलभो । बाहुल्यात् णहअलं ॥
                                 हरिद्रादिषु लः कचित ।
९. २८.
रस्य लः स्यात् । हलिदा । वलणं । कचिद्रहणात् जुहिट्टिरो, महरो ॥
```

<sup>10</sup> UGIO अथ(-आ)दादावयुक्ता ( - ता: in O ). 11 IO शाकर; G सागर.

<sup>12</sup> UGIO स्यु:; they again include this in Sū., which is obviously faulty. 13 U तकारादेश:; G कारान्तरादेश:; IO त: स्यात् is included in Sū. according to Mss. 14 Mss. insert सह here.

<sup>15</sup> UGI सोदामणी. 16 UGIO पुरोसदो.

९. २९. फीं हः
स्यात्। सैंहलं। संर्हरी।।
९. ३०. नो पाषाणे
पाषीणे षस्य हो न स्यात्। पासाणो॥
९. ३१. दशचतुर्दञ्योरनाम्नि वा॥ १४६॥
अनाम्नि दशचतुर्दञ्योः शो हो वा स्यात्। दस दह। चउदस, चउदह।
नाम्नि तु दसरहो, दसमुहो। चतुर्दशग्रहणात् एआरह, वारह॥
इति शौरसेन्यामपदाद्ययुक्तविधिद्वितीयं प्रकरणम्।

९. ३२. आदौ पदस्य अधिकारोऽयम् । शावे छो न स्रात ९. ३३. सावो ॥ लाङ्गलादौ णः । ९. ३४. न स्यात् । लंगलं । लंगूलं । लोहलं ॥ ९. ३५. यष्ट्यां लश्च न स्यात् । जट्टी ॥ किराते चः ९. ३६. ने स्यात । किराँदो ॥ डः स्याद्द्यमानस्य ॥ १४७ ॥ ९. ३७. नेति निवृत्तम् । डज्झमाणो । अन्यत्र दोला, दंडो, दसणो, दहणो ॥

९. ३८. सर्वत्र युक्तस्य सर्वत्र पदादिमध्यान्तेषु । अधिकारोऽयम् ॥
९. ३९. न खः स्फोटकस्य खो न स्यात्। फोडओ॥

इति शौरसेन्यां पदाद्ययुक्तविधिस्तृतीयं प्रकरणम् ॥

<sup>17</sup> G सहवं; UIO सहजं. 18 UIO सहचरी (- रि in IO); G गरी. 19 UG1O om. 20 B ° तो.

9. 80. उत्थितस्य ठः ।

न स्यात् । उत्थिदो ॥

९. ४१. क्षणघीरसदृक्षाणां छः

न स्यात् । खणो । खीरं । सरिक्खो ॥

डः संमर्दगर्दभे ।। १४८॥ ९. ४२.

अनयोर्डी न स्यात्। सम्मदो। गदहो॥

९. ४३. कूब्माण्डे हः

न स्यात् । क्रम्हंडो ॥

अभिमन्यौ जः 6.88

न स्यात् । अहिमण्णू ॥

चिह्ने न्धः ९. ४५.

न स्यात् । चिण्हं ॥

अथ विभाषिताः । ९. ४६.

बाष्पे हो भिन्दिपाले ण्डो ण्यन्यज्ञेषु न इत्यमी ॥१४९॥ एष्वमी हण्डजा विभाषिताः । बाहो, बप्फो । भिदिवालो, भिडिवालो । अब्बम्हणां, अब्बम्हजां । अहिण्णाणां, अहिजाणां । कण्णआ, कर्जाआ । बाहुल्यात्-जण्णसेणो, इांगेअजो ॥

इति शौरसेन्यां पदादिमध्यान्तविधिश्चतुर्थं प्रकरणम् ।

# संघीनां विश्लेषा बहुलंंै

स्यः। जुज्जदि एदं। आअच्छदि एत्य। — ' ण मे वअणमेणाधा भविदु-मरिहदि $^{\hat{x}\hat{y}}$  [= न मे वचनमन्यथा भिवतुमहिति,  $\hat{S}_{\bar{a}k}$ . IV. 70/71 ] ||नाज्छग्विशेषीः स्यः । ९. ४८. राअउलं । दे<sup>38</sup>उलं । जउणाअडं । वेणुवेणं । वासइसी । चक्कआओ । अंतेर्डरं ॥

<sup>21 °</sup> મયો:. 22 B separates this from Sū. rightly unlike Mss. which include the same in Sū. 23 UGIO "वअणा.

<sup>24</sup> B अरहाँद ; om. according to Mss. The from अरिहाँद is also allowed; see III. 85. 25 UI °लुङ विशेषाः ; G यङ्लुक्ष शेषाः; O नाङ्लिथिशेषाः. 26 B देव°; em. according to Mss. 27 B णू°; em. according to Mss. 28 GI अउउरं.

९. ४९. पुनरपि पुणरवि

पुनरपीत्यस्य पुणरवि न स्यात् । पुणवि, पुणोवि ॥

कौत्हलसेवास्थूलके द्वित्वम् ॥ १५० ॥ Q. 40.

न स्यात् । कोदूहलं । सेवा । थूलं । अन्यत्र देव्वं, जोव्वणं ॥

कालायसभाजनयोर्छक् **९. ५१**.

न स्यात् । कालाअसो । भाअणं ॥

इदानीमस्त विन्दोर्वा। ९. ५२.

छुक् स्याद्वा । इदाणि, इदाणि । नियमादन्यत्र मांसादौ छुक् न स्यादेव । मंसं, णूणं, कथं इत्यादि ॥

९. ५३. परिवर्तनं करेण्वितरथयोर्न स्थात

चेति निवृत्तम् । करेर्ग्रै । इअरधाँ ॥

बहस्पतौ च भअः ॥ १५१ ॥ ९. ५४.

न स्यात् । बिहप्पदी ॥

९. ५५. त्वस्य त्तम

न स्यात् । पहुत्तणं ॥

२. ५६. लक्ष्यानुसाराहिङ्गं स्थात्

माअहेओ, भाअहेअं । गोणो, गोणं ॥

**e. 40.** 

क्त्वायचोरिअः ।

स्यात् । हसिअ । विहासिअ ॥

कृगमिभ्यामुअश्च स्थात्तयोः कदगदावपि ॥ १५२ ॥ कुगमिभ्यां क्तवायचोरुअः स्यात् तयोः स्थाने कदगदाविष स्याताम् । कदुअ । गदुअ । उवकदुअ । आगदुअ ॥

इति शौरसेन्यां संकीर्णविधिः पश्चमं प्रकरणम् ॥

आदतो दुर्वाससः सौ

सौ दुर्वाससोऽत औं स्यात् । दुव्वासा । साविति किम् । दुव्वासेण ॥

<sup>29.</sup> I करेंट; O करेट. 30 B इअरहा; G इहरथा; IO इहरथीं which is a confusion for इञ्रह्मा; hence em. 31 Mss. om. this word.

दो ङसेः ९. ६०. दो एव स्यानान्ये । रुक्खादो । अग्गिदो । वाउँदो ॥ ९. ६१. आदतः क्वचित् । अतो डसेरात् स्यात् कचित्।-- 'तव कारणा किलिहो सो जैंणो' [= तव कारणात् क्रिष्टः स जनः ]॥ ९, ६२, अत उत्तरस्य डेरे स्यात् । रुक्खे ॥ इदद्भयां म्मि इदुद्भचामुत्तरस्य डेमिंग स्यात् । अग्गिम्मि । वाउम्मि ॥ जसो वो न स्थात इदुद्भवामुत्तरस्य जसो वो न स्यात् । कइणो, कअओ । भाणुणो, भाणओ ॥ उत्तथा स्त्रियाम् ॥ १५३ ॥ ९, ६५, स्त्रियां जस उन्ने स्यात् । मालाओ । णईओ । वहुओ ॥ टाङ्कैंसिङस्ङीनामेत् स्यात् । नेति निवृत्तम् । बालाए । णईए । वहूए ॥ द्वितीयया मादरं मातः। 9. **६७**. पदादेशोऽयम् । मादरं पेक्ख । ९. ६८. ई न किमादेः किमादेः स्त्रियामी न स्यात् । का । जा । ताए । इमाए ॥ ९. ६९. क्रीबे जरुशसोणि वैर्ष

स्यात्र। वणाणि, वणाइं वा ॥

<sup>32</sup> UPO वामदो : G वासवो. 33 UIO जनो : G ओनो.

<sup>34</sup> G reads Su. as ओ खियाम ; 10 ततथा खियाम.

<sup>35</sup> G °जस ओत्°; IO very corrupt; स्त्रायां जं (अं in O) मं तत्र स्थात्.

<sup>36</sup> GIO হাৰু thus the confusion between zi and হা very often occurs in Mss. which is a clear proof to confirm the confusion between হাল্লী and হাল্লী; the manner of writing Oriya letters by the scribes is responsible for such a confusion.

<sup>37</sup> G confuses this Sū. with No. 71 and om. 69 & 70.

<sup>38</sup> B. om. जस from Sū. and includes स्थात in it. The reading suggested is in accord with UIO with this exception that they include स्थात in Sū. which being done so, violates metrical rule.

९, ७०. न चैसिमिदमादेः ॥ १५४ ॥

इदमादेराम एसि न स्थात् । इमाणं । काणं । जाणं । ताणं । एदाणं ।।

९. ७१. आस स्सा से तो किमादेः

किमादेरास स्सा तो इति विभक्त्यादेशाः से इति पदादेशश्चान स्युः। कस्स । जस्स । तस्स । काए । ताए । इमाए । एदाए । कदो । जदो । तदो । इमादो ॥

९. ७२.

स्यातामेव कुदो इदो ।

अर्थात किमिदमोः॥

९. ७३. नालादिः

आला इअँ। आहे इत्यादिने स्यात् । कस्सि, कहिं, कत्थ । तस्सि, तहिं, तत्थे । म्मिन स्यात् ।।

9. 98.

आमेदमः सिं

आमा सह इदमः सिं न स्यात् । इमाणं ॥

9. 04.

इहस्येघो विधीयते ॥ १५५ ॥

इध ॥

९. ७६. क्लीबे खम्भ्यामिदमिणं

इति दे स्याताम् । इदं वणं, इणं धणं वा ॥

9. 99.

सुनेअमअमन्यतः ।

अन्यत्र स्त्रीपुंसयोः । इअं बाला । अअं रुक्खो । नियमार्थमिदम् ॥

९. ७८. नैसैतदः

सुना एतद एस न स्यात्। एसो जणो ॥

९. ७९. अहादसश्च

सुना अदसश्च अह न स्यात् । अमु जणो । अमु वहू । अमु वणं ॥

9. 60.

ङसिङस्म्यामदो भवेत् ॥ १५६ ॥

एतददसोरित्येव । अदो कारणीदो ॥

प्राकृत 🗸 ८

<sup>39</sup> Oom. 40 UGIO হুলা.

<sup>41</sup> UG om. this second set of ex. but IO retain.

<sup>42</sup> UG om, this ex. but IO retain.

९. ८१. अथ युष्मदस्तुमं खम्भ्याम् युष्मद इत्यधिकारः । तुमं स्यात् । तुमं त्वं त्वां वा ॥ तुँमहे भवति जक्कास्भ्याम् । ९. ८२. तुम्हे यूयं, युष्मान् वा ॥ टाङिभ्यां तु तए स्थात् तए त्वया, त्वयि वा ॥ तुम्हः स्वाद्भिस्भ्यसामुसुप्सुँ ॥ १५७ ॥ ९. ८४. एषु परेषु तुम्हः स्यात् । अत एत्वम् । तुम्हेहिं । तुम्हेहिंतो । तुम्हाणं, दीर्घः । तुम्हेसुं ॥ ५. ८५. जिसना समं तुमादो स्यात् । तुमादो ॥ तेदेतम्हा ङसा ९. ८६. डसा सह त्रयः स्युः। ते। दे। तुम्ह।— 'तुज्ज्ञ ण जीणे हिअअं ' = तव न जाने हृदयम्,  $\hat{S}_{\bar{a}k}$ . III. 59 ] इति गाथायां महाराष्ट्री ॥ शसाम्भ्यां वो । 9. 69. वो युष्मान् युष्माकं वा । पूर्वसूत्रात् तुम्हे तुम्हाणं ॥ अहंमस्पदः सुना स्थात 9. 66. अहं ॥ जसा वअं स्थात 9. 69. वअं ॥ शसा चाम्हे ॥ १५८॥ 9, 90, शसा अम्हे स्यात् । अम्हे भण । चकारात् जसा च । अम्हे भर्णम्ह ॥

<sup>43</sup> IO read everywhere FH in place of FE.

<sup>44</sup> U om.; 10 भिवसाम्म.

<sup>45</sup> B आणे; em. according to Mss. which invariably read जाणे - a form also allowed in M., for the elision of intervocal consonants is not always binding as Mk. himself confirms it; cf. PS. II. 2.

<sup>46</sup> UG महए; IO माए.

९. ९१. मममा अमा सह मं स्याँत्। मं पेक्ख ॥ ९. ९२. टया मए स्थात

मए कदं॥

९, ९३,

मइ च ङिना स्थात्

मइ ठिदं । चकारात् मए ठिदं ॥

**९. ९**४,

न मज्झ ङसा ।

डसा मज्झादेशो न स्यात् । अन्ये तु स्युरेव । मे । मम । मह ॥

९. ९५. आमाम्हं अम्हाणं

स्याताम् । अम्हं, अम्हाणं धणं ॥

८. ९६. असे असेना मत्तो ममादो द्वौ ॥ १५९ ॥

स्याताम् । अन्ये तु न स्युः । मैँत्तो, ममादो मैँतै ॥ इति शौरसेन्यां सुब्बिधिः षष्ठं प्रकरणम् ॥

९. ९७. धातोः परस्मैपदं स्थात्

पचइ। बहुइ॥

9. 96.

त्रिषु प्रायेण लेंड् भवेत्।

त्रिषु कालेषु । अहं भणामि । रामो राआ भोदि ॥

९. ९९. लोड् विध्यादौ

पचदु । जादु ॥

९. १००. भाविनि ऌट्

न छुट्। बली इंदो भविस्सदि॥

**९. १०१.** 

त्यादेर्दस्तस्य

त्यादेस्तस्य दः स्यात् । भोदि । गच्छदु । गमिस्सदि । केवलतकारग्रहणात् भणंति, पचंतु, इत्यादयः ॥

47 This sent. is found only in G. 48 U om.

49 Mss. मत्त. 50 Mss. om. लड् and read पाये for प्रायेण.

भूम्नि बहुत्वे तस्य धः स्यात् । चिट्ठेंध । थस्य धत्वेऽप्येवं रूपम् ॥

९. १०३. उत्तमे म्हः

उत्तमपुरुषबद्धले विभक्तेः म्हः स्यात् । करेम्ह । चिट्ठेम्हे ॥

९. १०४. भविष्यति स्तश्च त्यादौ

भविष्यति त्यादौ परे स्सो विकरणः स्यात्, नॉन्ये । गमिस्सदि । भणि-स्सैंदि ॥

9. 804.

स्समेव च ।

उत्तमे मिङा सह स्समेव स्यात् । गुमिस्सं । भणिस्सं ॥

९. १०६. न जजाहासोच्छमाद्याः

धातुतिङोर्मध्ये विहिता ज्ज ज्जा हा इति त्रयः तिङां स्थाने ज्ज ज्जा इत्युमी च न स्युः। सोच्छं, वोच्छं, रोच्छमित्यादयश्च न स्युः। देदि, भोदि। किरिस्सदि, भणिस्सदि। सुणिस्सं, बुच्चिस्स, रोदिस्सं, किरस्सं, इत्यादि॥ ९. १०७. अत एत्वं तुमादिषु॥ १६१॥

न स्यात् । पचिदुं । पचिद्वं ॥

इति शौरसेन्यां तिङ्विधिः सप्तमं प्रकरणम् ॥

९. १०८. भुवो भो

भो स्यात्। भोदि। भोदु॥ ९. १०९.

होश्र शाकल्यमते स्वात

होदि ॥

9. ११०.

क्त्वार्ह्हिभेवः ।

स्यात् । भविअ । स्थानिवद्भावात् परिभविअ । भविस्सदि ॥

<sup>51</sup> B व्याप which is not authorised by Mss.

<sup>52</sup> B 有氧环囊; em. after Mss. 53 O om. this Sū. but retains the comm. 54 B excludes this whereas Mss. include it in Sū.

<sup>55</sup> UGIO om. 56 UGIO भिवस्सिदि, but since in the following Sū. and elsewhere नम् is usually accompanied by भूज् as ex.,. the ex. given by B is acceptable. 57 UGIO सा.

<sup>58</sup> BUGI read ° लुटो: ; O ° लुपे ; both these go counter to the ex. given in comm ; hence em.

९. १११. न के हू: के भुवो हुन स्यात्। भूदं॥

९. ११२. पश्यतेः पेच्छः

स्यात्। पेच्छदि। प्रेक्षतेस्तु पेक्खदि॥

९. ११३.

ब्रुवो बुचः

चुचदि ॥

**9.** 118.

कथेः कघः ॥ १६२ ॥

कधेदि। न तु साहसासौ।।

९. ११५. घ्रो जिग्धः स्यात्

जिग्घदि ॥

९. ११६.

भातेर्भाअः

भाअदि ॥

9. 220.

फुँसो मुजेः

फुसः स्यात् । फुसदि ॥

· ९: ११८**.** 

क्षदः खंदः ।

स्यात्। खुंददि॥

९. ११९. घूर्णी घुर्म्मः

ञ्चम्मदि ॥

९. १२०.

स्तौतेस्थुणः

थुणदि ॥

প. १२१.

मियो भा

भादि ॥

<sup>59</sup> B फुंसो ; IO पुंसो which may be due to confusion with फुसो written in Oriya script. Em. according to UG which read फुस ansted of फुंस ; also cf. Hc. IV. 105.

<sup>60</sup> IO बुमः.

९. १२२.

घसः सुजतेः ॥ १६३ ॥

घसदि॥

९. १२४.

भावकर्मणोस्तु छुँवो भवेत् ।

छुवीअदि ॥

**લું .** ૧ ૧૨૫.

्रुटि दाञो दइ भवेत्

दइस्सदि ॥

९. १२६.

यक्क्त्वायच्सु द इष्यते ॥ १६४ ॥

दाञ इत्येव । दीअदि । दइअ । पदइअ । अन्यत्र देदि, देदु, दादुं,, दादन्वं ॥

९. १२७.

चर्चेश्रव्यः

स्यात् । चँपो न स्यात् । चन्वदि । एवमन्यत्रापि ॥

९. १२८.

**ग्रहेर्गे**ण्हः

स्यात् । गेण्हदि ॥

9. १२९.

गेज्झघेष्यौ यका सह।

प्रहेः स्याताम्। गेज्झदि, घेप्पदि<sup>६७</sup>॥

<sup>61</sup> Dr. Ghosh is right in pointing out that मृजते: is the correct word instead of सृजते: (cf. PK. p. 124). In Oriya too there is the use 'वसात्मजा' which confirms this hypothesis. Yet B and Mss. read' स्जते:, and had it been a scribal error (as Dr. Ghosh presumes) we should have वसो स्जते:, as the Sū. and not वस: स्जते:, thus rightly in keeping with the sandhi rule. Hence it should not be taken as a scribal error. Again we have already Sū. फुसो मृज: in which the धात्वदिश of मृज् has been given.

<sup>62</sup> UGIO 'ਰਿ.

<sup>63</sup> UGIO गच्छतेः.

<sup>64</sup> B द्युवि which goes against the reading of Mss. The doubling occurred in Sū. is different being according to Sandhi rule.

<sup>65.</sup> B छन्।; ex. छनि; em. is according to Mss. In the opinion of Rt. it is छिप्प and च्छिन both; cf. II. 1, 29.

<sup>66</sup> I चरगो; G नगों; UG नगों. 67 IO धरगदि; UG om. Definitely in these exs. प् has been confused with गा.

९. १३०. न कक्तवतुतव्येषु कपिलो गेण्हमिच्छति ॥ १६५ ॥ गहिदं । गहिदव्वं।। ९. १३१. शक्रोतेः सक्कुणसकौ स्याताम्। सङ्कुणदि, सकदि॥ तीरो भावकर्मणोर्न स्थात । 9. १३२. शक्तोतेरित्येव।सक्कुणींअदि, सक्कीअदि॥ ९. १३३. म्लायो मिलाअ स्यातं । मिलाअदि ॥ हश्रजिल्लां णोऽन्ते ९. १३४. एवामन्ते ण एव स्थात्। हुणदि । सुणदि । जिणदि । छणदि । अन्यत्र धुणदि, धुअदि ॥ यका न व्वः ॥ १६६ ॥ ९, १३५. एषां णस्य यका सह न्वो न स्यात् । हुणीअदि, सुणीअदि ॥ ९, १३६. स्थश्रिद्रः स्यात् । चिट्ठदि ॥ उदोत्थः स्थात **९\_ १३७.** उदा सह स्थ उत्थः स्यात् । उत्थेदि ॥ खपेः सुअः सात् ९. १३८. नान्यत् । सअदि ॥ लडादिकेषु सुवः। ९, १३९. सुविस्सदि । सुविदं । सुविदव्वं । सुँविदुं । सुविअ ॥ ९, १४०. सारते सुमरः समरदि । विसुँमरदि ॥

<sup>68 0</sup> नीरे.

<sup>69</sup> UG सङ्कल; IO सङ्कणाः

<sup>70</sup> UGIO मुबिदं.

<sup>71</sup> Missing in UG only.

९. १४१. शिङ्रिधिरुदां सुआरोवरोदाः स्युः ॥ १६७ ॥ सुआदि । रोवदि । रोददि ॥

९. १४२. मजेः खुप्पो न स्रात्

बुडुदि । मज्जदि ॥

९. १४३.

राजो रेहः

न स्यात्। राअदि॥

९. १४४.

कुञश्च कुणः।

न स्यात्। करेदि॥

८. १४५. मो हनिखन्योः

न स्यात्। हणदि। खणदि॥

**९. १**५६.

दुब्भादयो यका

दुहादीनां यका सह दुन्भादयो न स्युः । दुहीअदि । वहीअदि । लिहीअदि ॥

9. 286.

द्विर्गमाद्यन्तः ॥ १६८ ॥

यका सह गमादेरन्तो द्विर्न स्यात्। गमीअदि। रमीअदि॥

इति शौरसेन्यां धातुपरिणतिरष्टमं प्रकरणम् ॥

## ९. १४८. बहुलं भीष्मादेभिष्फाद्याः स्युः

मुख्यलँक्षणैरसिद्धा निपात्यन्ते । भीष्मे भिष्को । शत्रुघ्ने सत्तुग्घो । यावति जेत्तिकं । एवं तेत्तिकं, एत्तिकं, भद्दारओ, भद्दा, अच्छरीअं, दुहितीर धूदौं, दुहिदिआ, स्त्रियां ईर्त्थी,— 'इत्थीअणं पहरंतो कधं ण लज्जिस ' [ = स्त्रीजनं प्रहरन् कथं न लज्जिसे, Ra. II. p. 46], भादा, भादुओ, जामादा, जामादुओ, इत्यादयः ॥

<sup>72</sup> U भिन्ता ; G भन्ता, 10 भिना.

<sup>73</sup> G सूत्रo; UIO असिद्धौ; G 'सिद्धो for असिद्धाः

<sup>74</sup> UIO भिक्वो; G भव्वो; 75 UGO धादा; I धादी.

<sup>76</sup> O दुविभामित्थं for the portion from दुवि up to this.

```
९. १४९.
                                   नामनि क्विबन्ताः स्यः।
इंदई । सत्तुई रात्रुजिन्नाम राजा । विस्सई विस्वाजित् क्रतुविरोषः ॥
अथाव्ययानिपाताः-
९. १५०. द्वागित्यर्थे दउत्ति
स्यात् ॥
                              क्ख़ निश्रये
જ. ૧५૧.
- 'सो क्ख तुम्हाणं पिदा ' [ = सं खल्ल युष्माकं पिता, छलितराम,
SD, 528 ] II
9. 842.
                                 बिन्दुतः कंछुक् ।। १६९ ।।
बिन्दोः परस्य क्लुशब्दस्य कलुक् स्यात् । तं लु भणामि ॥
%. १५३.
              एवार्थे जेव स्थात
सो ज्जेव जणो ॥
                          बिन्दोर्जो छग्वो द्विश्व वा भवेत्।
9. 848.
बिन्दोरुत्तरस्य ज्जेवशब्दस्य । तं जेव्व, तं जेव ॥
९. १५५. नन्वर्थे णं
स्यात्। नोपमार्थे। णं भणामि॥
९. १५६.
                            इवार्थे विअ
स्याँते । चंदो विअ॥
9. 849.
                                क्षचिद् व्वश्र
 इवार्थे इत्येव । चंदो वर्द ॥
                                       पूर्ववच्छेषम् ॥ १७० ॥
 ९. १५८.
```

उक्तादन्यत्पूर्वव त् महाराष्ट्रीवद्वेदितव्यम् ॥

राजपत्न्यादिवक्त्रेन्दुसंवासहँदैयंगर्मा । मृदुगम्भीरसंदर्भा शौरसेनी धिनोतु वः॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने शौरसेन्यनुशासनं नवमः पादः॥ ९॥

<sup>77</sup> from तं खु॰ (152) up to this IO. om.

<sup>8</sup> O om. the last ex. 79 IO 'ससहु॰ 80 UGIO 'गमो.

### दशमः पादः।

अथ प्राच्या । प्राच्या विदूषकाँदिहास्यपात्रभाषा । — ' प्राच्या विदूषकादी नाम् ' ( NS. XVII. 51 ) इति भरतः । —

पूर्वापरहतं कापि कचिच्छेकोक्तिसुन्दरम्। ग्राम्याभ्यामुपमोक्तिभ्यां युक्तं वक्ति विदूषकः॥

इति च॥

१०. १. प्राच्यासिद्धिः शौरसेन्याः

शौरसेनीतः प्राच्यायाः सिद्धिर्वेदितन्या ॥

१०. २. ओक्खमाणो भविष्यति ।

भविष्यच्छ<sup>3</sup>दे । पंडिदो ओक्खमाणो पढेदि ॥

१०. ३. मूर्खे ग्रुरुक्खः

स्यात् । मुरुक्ख, ण जाणासि ।

१०. ४. भवत्यां भोदि

स्यातुँ । — ' भोदि साअरिए ' [ = भवति सागरिके, Ra. III. p. 117 ] स्त्रीलिङ्गनिर्देशात् — ' जं भवं भणाँदि ' [ = यद् भवान् भणति ] ॥ १०. ५. वके तु वक्तु च ।

वक्तु भणामि । चकारात् वंकं च ॥

<sup>1</sup> I विद्षकादि; G विद्षकपात्रस्य; हास्य० भाषा; om.; U विद्षणदि; O विद्षणदि; B विद्षकपिटादि; since the inclusion of विट as has been done by B is not attested by any Ms., I have omitted that word and retained the reading of I as authentic. This is also confirmed by the fact that विद्षक alone speaks प्राच्या in Skt plays and he is prominent humorous figure unlike Vita. Moreover the quotation from Bh. as given by Mk. mentions Vidūṣaka as the fore-ranking humorous character.

<sup>2</sup> G भविष्यच्छन्दो; also IO भविष्यच्छने**ः** U भविष्यच्छन्दे; B lacks this portion of comm.

<sup>3</sup> B om. 4 U भणादि. 5 UIO भवक; G वंकुभं.

## १० ६. वंक्रमं केचिदिच्छन्ति

वक्र इत्येव। — दुज्जणकामिणीहिअअवंकुभेण इमिणा दंखकट्ठेर्णं [ = दुर्जन-कामिनीहृदयवक्रेण अनेन दण्डकाष्ट्रेन, Ra. II. p. 60] ॥ प्रकृते वहणं भवेतं ॥ १७१ ॥ 80. 0.

स्पष्टम् ॥

#### अत आनिहीर्नसंबद्धी १०.८.

अर्थात् सौ परे । — 🖁 ओसर रे चेडआ ओसर ' 🗀 अपसर रे चेटक अपसर ] । अन्यत्र — ' अज्ज पणमामि ' [ = आर्य प्रणमामि ] ॥ 20, 9, हीहीमो परीतोषे ।

अन्ययोऽयं निपातः, वक्ष्यमाणाश्च । -- ' हीहीभो कोसंबीरज्जलाभेण वि पिअवअस्सरसै ईदिसो परिओसो ण भविस्सदि ' [ = अहो, कौशाम्बीराज्य-लाभेनापि प्रियवयस्यस्य ईदशः परितोषः न भविष्यति, Ra. III.

p. 101 7 11

## १०. १०. ज्रेज जिअ चैवांर्थे

द्दौ स्याताम् । सो ज्जेअ । चकारात् ज्जेव च । बिन्दुपरत्वे कार्यं महाराष्ट्री-वदेव । तं ज्जेअ । तं ज्जेव । तं ज्जेअ । तञ्जेव । तं ज्जिअ । तञ्ज्जेअ ॥

१०, ११,

## अद्भते हीमीणहे

— ' हीमाणहे । अदिट्टपुन्वं अस्सुदपुन्वं खु ईदिसं रूवं ' [=अहो, अदृष्ट-

U-- °वङ्कतेण० दण्ठ०

IO- बङ्कतेण इमाणा दंडo

9 UGI गाइ वस्तअस्तः; O गाइ वस्तरुतः

The quotation is variously written as follows-

G- कार्मिणा० वङ्कभाजिणशमिणादण्डकट्टेण

<sup>8</sup> UGIC अतन्त्रित्वहीनाः 7 U om.

<sup>10</sup> G अलो अज्ञिम अच्चेबार्थे; O अल्नो आपि अच्चैवार्यै; I अस्वो अज्ञि अचैवार्थे; U अज्ञो अध्जि अचैवार्थे

<sup>11</sup> U om. conjunct ones. 12 B brackets a in between the two words which Mss. do not authorise.

पूर्वमश्रुतपूर्वं खल्ल ईदृशं रूपम् ] ॥
१०. १२. अविदं विषादे ॥ १७२ ॥
अभिधानाद्वीप्सयौ प्रयोगः। — 'अविद अविद भो किं खु जादं'
[=अविद अविद भो किं खल्ल जातम्]॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने प्राच्यभाषानुशासनं दशमः पादः ॥ १०॥

<sup>13</sup> G वीप्सार्थाः प्रयोगाः

### एकाददाः पादः।

अथावन्तीभाषानुशिष्यते ।

आवन्ती स्थानमहाराष्ट्रीशौरसेन्योस्तु संकरातु । अनयोः संकरादावन्ती भाषा सिद्धा स्यात् । संकरश्च एकस्मिनेव वाक्ये बोद्धन्यः । चेदिमालवोज्जयिन्यौदिरवन्तीदेशः । तद्भवा आवन्ती दाण्डिकीदि-भाषा, यदाह भरतः -

> ' दाण्डिकपाणिकपण्डिकैनगराधिपदाण्डपाणिकसदक्षेषु । मध्यमपात्रेषु सदा योज्यावन्ती तुँ नाटयविधौ '॥ इति ॥

— ' एस किरादो मअमणुसरतो वेदसलआगहणं पइट्ठो ' [ = एष किरातः मृगमनुसरन् वेतसलतागहनं प्रविष्टः ] । अत्र किरादो वेदस इति शौरसे ही । अन्यानि पदानि महाराष्ट्री ।।

११. २. 🔻 क्षइछः सद्दक्षे

क्षरछः स्यात् । सरिच्छो । अन्यत्र खणो, खमा, खारं ॥

११. ३.

**क**त्वस्तूणः

तूण एव स्यात्। लंकं गंतूण सीआ दिर्झा ॥

११. 8. तिङां ज जा भविष्यति ॥ १७३ ॥ भविष्यत्काले विहितानां तिङां ज्ज ज्जा इति द्वौ स्याताम् । भोज्ज, भोज्जां । नान्ये स्सह्यादयः ॥

११. ५. मध्ये चे

धाततिङोर्मध्ये च ज्ज ज्जा स्याताम् । देजाउ, देज्जाउ ॥

हो भ्रवः ११. ६.

भुवो हो " स्यात् । होइ ॥

<sup>1</sup> G °न्यावाज्झेन्यादि . 2 UG दाण्डादि o; IO दाण्णादि ( -िव in O ).

<sup>3</sup> G माणिक.

<sup>4</sup> G च.

<sup>5</sup> UI मञ्जास्क; O मञ्चः; G agrees with B.

G सौडरo. IO om.

U भाशा दट्टी; IO गतुण साआ दट्टी; G भूण साआ दट्टी.

UIO om.

<sup>10</sup> IO होत.

११. ७. पेच्छो हशेः स्यात्

नान्ये महाराष्ट्रीसिद्धाः । पेच्छदि ॥

११.८. दिसो णिङि।

दशेर्दरिसः स्यात् । दरिसेदि । दरस इति कश्चित् । दैरैसेदि ॥

११. ९. शृणोत्यादेर्यका सुच्वाद्याः

स्यः । सुव्वइ, लिज्जइ, भण्णए, गम्मए, दुव्वइ, दुव्भैई इत्यादयः॥

११. १०.

्रप्राग्वत्सोच्छमादयः ॥ १७४ ॥

य्राग्वत् महाराष्ट्रीवत् । शृणोत्यादेः सोच्छमादयः स्युः । सोच्छं, वोच्छं, रोच्छं इत्यादयः ॥

११. ११. धातूनां द्वे पदे स्थातां

परसौपदमात्मनेपदं चिति । भणइ, भणए । वहुइ, वहुए ॥

११. १२. चित्र चेत्र ईवार्थको ।

चंदो चिअ मुहं, चंदो चेअ भुँहं । एवार्थेऽपि स्यातामेव । अत्रोक्तविशेषा-दन्यत्र महाराष्ट्रीशौरसेन्योरैच्छिकः संकरः ॥

११. १३. आवन्त्यामेव बाह्णीकी किंतु रखात्र लो भवत्।।१७५॥ — 'सलसिलुईसीलहणिब्भेँलो मालुदो वहइ ' [ = सरसिरुहसीरभनिर्भरः मारुतः वहति । — 'धूर्तादिभाषा बाह्णीकी 'इति भरतः ॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने

आवन्तीबाह्वीक्योरनुशासनमेकादशः पादः॥ ११॥

<sup>11</sup> G entirely om. portion from दरस up to this. UIO om. portion from कांश्चर to दरसेंदि. B marks the line with asterisk.

<sup>12</sup> BO 'अंदि; om. according to UIG.

<sup>13</sup> G चिअ चेअ इवार्थे हो; U चिअ चेअ इवार्थेकी। IO चिअ चेअ इदार्थकी।

<sup>14</sup> O om. this sent.

<sup>15</sup> IO रसातलो; G रसीतलो.

<sup>16</sup> UGIO लह

<sup>17</sup> Mss. भणी.

### ुद्वादशः पादः।

अथ मागधीभाषानुशिष्यते ॥

## १२. १. मागधी शौरसेनीतः

सिध्यतीति शेषः । — ' राक्षसभिक्षुक्षपणकचेटाद्या मागधीं प्राहुः, इति कोहलः ॥

१२. २. पसोः ज्ञः

स्यात् । '- माणुशमुंडेण शोणिअं पिअशि ' [=मानुषमुण्डेन शोणितं पिबसि ] ॥

१२. ३. रख हो भैवेत ।

- ' छहिलिपिआ इदो एहि ' [= सिधरिप्रिय इतः एहि,  $\stackrel{\cdot}{\mathbf{V}}_{\mathbf{e.}}$   $\mathbf{III}$ . p. 118] |

१२. ४. क्लस्य काः

स्यात् । — ' अम्हाणं ठश्कशाणं केलिशे अणुक्कोशे ' [ == अस्माकं राक्षसानां कादृशः अनुक्रोशः ] ॥

१२. ५. न क्खुशब्दस्य

क्खस्य स्को न स्यात्। —'एशे क्खु लक्कशे'॥

१२. ६. वसतौ तस्य घो भवेत् ॥ १७६ ॥

- ' हन्द्री शुवेले लोमे वशर्धि कलेदि ' [ = हा धिक्, सुवेले रामः वसर्ति करोति ] ॥

१२. ७. त्यैट्टइच्छानामुपरिस्यः शः

स्यात् । विश्तंतो । उवश्थिदं । पश्टणं । निश्ठुलं । पेश्छिदि ॥

<sup>1</sup> B inserts at here which goes against metrical discipline as well as against the reading of Mss.

<sup>2</sup> U °उदि णुवेले नामे; GIO भदि णुवेले नामे; evidently due to the confusion of scribes with regard to Oriya script.

<sup>3</sup> IO उत्थि०; G उत्थ०.

<sup>4</sup> U पण्टं; GI पण्णं; O पण्णें.

```
बुलुग्बुभुक्षायाम् ।
  १२. ८.
 भ्रको ॥
  १२. ९.
                धो हः
  स्यात् । अनादावेव । छहिलं । महुलं । थस्य हः कैंचिदिति वक्तव्यम् । –
 ' महलातलं गश्छ ' [ = मथुरातलं गच्छ ] ॥
                       गौरविते गोमिकः
  १२. १०.
 — ' एशे गोमिके पुढुमं अशीअँदु ' [ = एषः भद्रः प्रथममश्नातु ] ॥
                              वयस्ये वअंशः स्थात् ।। १७७॥
  १२, ११,
  - ' एशे वअंशे आअश्छिदि ' [ = एषः वयस्यः आगच्छिति ] ॥
  १२. १२. स्थालस शिआलः स्यात्
  🗕 'एशे लाअशिआले ' 🕻 = एषः राजश्यालः 🕻 ॥
                              कोष्णादेः कोशणादिः स्यात् ।
  १२. १३.
  कोशणं । मंदोशणं । कदुशणं । कवोशणं ॥
  १२. १४. हृदयस्य हडकं स्थात
                        मातः स्थानमाईका
  १२. १५.
                                  बटौ वड्डवें: ॥ १७८ ॥
  १२. १६.
                  गणनायां गण्णा स्थात
  १२. १७.
                               पिशाचके पिर्व्वं प्रोक्तः।
  १२. १८.
                  वृक्षे वश्रो
्१२. १९.
```

<sup>5</sup> IO om; U भुइकी; G भुक्षी.

<sup>6</sup> G om.

<sup>7</sup> UGIO पिति(-धि in G )मं अगअदु.

<sup>8</sup> Mss. seem to have combined 15 and 16 in a very corrupt way:

G- नाडः ताविकावशेकतः; I- सामांतसातिकावशेवतः

O— इसानांतसानिकानश्चनः; U— सान्नाउः साविकानस्वतः.
The word माईका as suggested by me approaches the reading of Rt,
माईआ; cf. II. 2. 24 and also see Notes, Pk. P. 131. The reading of
B is not probably the correct one

<sup>9</sup> B brackets & (whereas U lacks it); cf. Rt. II. 2-23.

<sup>10</sup> UGIO पिने:; for पिन्न see Grammatik. 572; -न seems to be a suffix.

१२. २०. रतने लदनं

स्पष्टानि । कुक्षिमत्यां कुच्छिमैदीत्येके ॥ १२. २१. चनयो

१२. २२. के दीर्घो वा

कप्रत्यये परे पूर्वी दीर्घी वा स्यात् । लाउश्ताके, लाउश्तॅके ॥

१२. २३. क्त्वो दाणिश्र

स्यात् । गारिछदाणि । पक्षे गारिछअ, गदुअ ॥

१२. २४. कचिदित

क्त्वास्थाने स्यात् । ' पशुामालि कलेदि ' [ = पशुमारं करोति,  $Sar{a}k$ . VI.

उदवापयोः स्थाने ।

123 ] || १२. २५.

स्यात् । उमण्णदि । उशलदि ॥

१२. २६. सौ पुंखदेदितौ

पुंसि सौ परेऽकार एदितौ स्यात् । — 'शिलि मुंडिदे '[ = शिरः मुण्डितम्, Mr. VIII. 3]॥

प्राकृत• ९

<sup>12</sup> B गाँदिकेत्येके; UIO कुक्षिमनेत्येके; G कुक्षिमकेत्येके; em. is mine for no Ms. conforms to the reading of B; cf. also Rt. II. 2. 24. For कुन्छिमई see Grammatik, p. 321.

<sup>13</sup> B हिन्स; U रज्ञस; IO रचस; G रबास; em. is mine according to U. Also cf. "The pronunciation of Pkt. Palatals". JRAS, 1913, p. 392.

<sup>14</sup> These two exs. are given as follows:

B लाउइनाके, लाउइनके; U लाउण्ताके, लाउणके;

G लाउण्णाके, लाउणके; IO लाउण्डाके. लाउरतणके (लाउणके in O). The Skt. equivalent of the word is राजपुत्र which has got two optional forms राअउत्त and राउत्त in Pkt. The latter form with a affix assumes the two forms thus given by Mk. in Pais. dialect.

<sup>15</sup> G om. this and the following ex. UIO read খতাই for the following ex. তথ্যাই.

एढोतौ संबोधने प्रायः ॥ १८० ॥ १२. २७. पुंसि संबोधने अकार एदोतौ स्यात् । हे वअंशे, हे वअंशो । प्रायोग्रहणात् —हे गोमिका, हे भश्टिदालआ II आद्वाऽऽक्षेपे १२, २८,

पुंसि संबुद्धौ अकार आत् स्यादाक्षेपे । -- 'अले ले य्वेलआ ' [ = अरे रे चेटक ] । चकारात् य्चेलए, य्चेले ॥

हो वा इसो भवेत्प्राक वै दीर्घः स्थात । १२, २९. अत इति विभक्तिविपरिणामेन पश्चम्यर्न्तमनुवर्तते । जाह । ताह । लश्कशाह ॥

अहमित्यर्थे हके हके च हुँगे हगे हगा चेति । १२. ३०. पञ्च स्युः । हके घड़केंए ॥

युष्मानर्थे तम्हं तम्हे खाताम १२, ३१, तुम्हं पुरछामि, तुम्हे वा ॥

१२. ३२. स्याते । श्विण्ट ले वाणले श्विण्ट ॥

चिद्रस्य त श्चिंग्टः ॥ १८१ ॥

<sup>17</sup> GIO om, 18 Mss. पञ्चमी. 16 GTO om.

UBIO हुगो; G ह्रो; B brackets ह्रो after this word; both the readings are acceptable. Mss. read इणी for हना. For हने cf. Rt. II. 2. 28; also see Grammatik, 142, 202, 417.

<sup>20</sup> UIG णडुक्जो; G णमुक्क ओ; evidently due to confusion arising out of misreading the Oriva script.

B excludes this from Sū., whereas Mss. include it rightly in keeping with the demand of the metre.

The reading is adopted after B. Mss. are very corrupt:

चिद्रस्य चिद्रिता स्यात् , चिट्ठिले ;

IO — विदृस्य चिद्धि(-दी)त्रा स्यात् , चिद्धले ;

चिट्टम्य तु चिट्टीत्रा स्यात्, चिट्टले; To find contrast with this form as given above, cf. Tv. III. 2. 42 and Lak. III. 2. 42. Mss. om. portion from वाज्र है.

According to Mss.

१२. ३३. भविष्यति भ्रुवः स्यातां भविर्देसदि भ्रुवीअदि ।

१२. ३४. कुञ्मुञ्गमीनां क्तो उस्ते कमगाश्र

एषां क्तो डः स्यात्, ते कमगाश्च स्युः । कडे । मडे । गडे ॥

१२, ३५.

क्विच दः ॥ १८२ ॥

को दः स्यात् । ते कमगाश्च । कदे । मदे । गदे ॥

१२. ३६. कुग्व्यत्ययश्च बहुलं सुपां

स्यात्। - 'पशुमाल कलेदि दालुणे ' [= पशुमारं करोति दारुणम्,  $\le$ āk. VI]। पशुमाल इत्यत्र अमो लुक्। दालुणे इत्यमः सुः॥ १२. ३७. दीर्धस्तिङां क्रचित्।

ओशलघा ले ओशलघा । एवमन्यत्र ॥

अथार्घमागधी ।

१२. ३८. शौरसेन्या अदूरत्वादियमेवार्धमागधी ॥ १८३ ॥ स्पष्टम् । — 'राक्षसीश्रेष्ठिचेटानुकर्ग्यादेरर्धमागधी ' इति भरतः । यथा— 'अञ्ज वि णो शामिणीए हिल्मिबादेवीए पुश्तघडुक्कअशोए ण उवशमदि ' [ = अद्यापि नः स्वामिन्याः पुत्रघटोत्कचशोकः न उपशाम्यति, Ve. III. p. 122 ]॥

<sup>24</sup> According to Mss.; B भवीआदि.

<sup>25</sup> B क्रम्कों ; UGIO क्या ; em. is mine, the reading of B being doubtful and that of Mss. faulty. O om. the first two words of this line. For the word अनुक्रम्य, see Apte's Skt. Eng. Dic. p. 19.

<sup>26</sup> This portion is written as follows: U— पुअपडक शोणए; GIO— पुअपमहरोगिए; here the actual reading शोए ण has been misread as शोगए, and the confusion between q and q in case of the real word चडक is also noticed.

दाक्षिणात्यायास्तु न लक्षणं नोदाहरणं च कुत्रचित् देश्यते । केवलमनि— रुद्धभट्टेन—

दाक्षिणात्यपदालिम्ब संस्कृताङ्गं विजृम्भितम् । काव्यं पीयूषनिष्यन्दि दाक्षिणात्यमितीरितम् '॥ इत्युक्तम् ॥

> इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे भाषाविवेचने मागध्यर्धमागध्योरनुशासनं द्वादशः पादः ॥ १२ ॥ समाप्तं भाषाविवेचनम् ।

<sup>27</sup> UGIO दाक्षिणात्मा क्रत्राचिद् (IO om. द्); reading adopted after B.

## त्रयोद्दाः पादः।

अथ विभाषा । तत्र प्रथमं शाकारी तावदनुशिष्यते ।

१३. १. मागध्याः शाकारी

ंसिध्यतीति शेषः । शकारस्येयं शाकारी । शकारश्च-

' राज्ञोऽनूढेाभ्राता स्यालस्त्वैस्वर्यसंपन्नः ।

मदम्खिताभिमानी शकार इति दुष्कुलीनः स्यात्।।'

इत्युक्तः । अस्यां यत्र विशेषलक्षणं नास्ति तन्मागधीवत् ॥

१३. २.

क्षस्य श्रो वा सद्दक्षदुष्त्रेक्षे ।

अनयोः क्षस्य श्रो वा स्यात् । रालिश्चे । दुप्पेश्चे । पक्षे रालिच्छे, दुप्पेच्छे ॥

१३. ३. श्रिण्टो य्चिश इत्येके

ंग्चिशदि ॥

१३. ४.

त्थक्बौ क्वापि प्रकृत्यापि ॥ १८४ ॥

ंतिष्ठतः । — ' अत्थाणँगदे पंडिदे विंअ वक्खाणीईं कलेदि ' [ = आस्थानगतः पण्डितः इव ब्याख्यानानि करोति ] ॥

१३. ५. को बहलं

न्सात्। - ' एशके दाशकाए पुरतेंके ' [ = एषः दास्याः पुत्रः ] ॥

<sup>1</sup> UIO om. but BG retain.

<sup>2</sup> B न्हो(डा); U नृहपः; G नृतपो; IO नृतपः. All these being defective, em. is mine. Cf. SD. III. 53.

<sup>3</sup> Mss. श्रिश्चे for श्रिण्टो; BU विचश; G उचश; I विश; O विश; for the following word. Reading in both these cases is adopted after B. Ex.: G उचविदि; UI tally with B; O पिशदि; here य is confused with q.

4 GIO पदे.

<sup>5</sup> UGIO अ. 6 Mss. भादि ( दि in O ).

<sup>7</sup> B पुत्रके; U पुण्तके; IO पुंत्रके; G पुण्डके. The right word seems to be पुरुतके according to Mk. XII. 7 which is also confirmed by the fact that Śākārī owes its origin to Mg. Of all the readings given above, the reading of U appoaches the correct one, for आ is likely to be confused with m in Oriya script.

१३. ६. वर्णानां विकारलोपागमाश्र स्युः ।

बहुलमित्येव।—'एरो मणईरो कहणो रालिश्वे' [='एषः मनुष्यः कपेः सदशः]।—'कामेण डज्झिद खु मे हडके तबरशी' [= कामेन दहाते खु मे हदयं तपस्वि, Mr. I. 18]॥—'विब्मीशणे पुलिरो' [= विभीषणः पुरुषः]। बाहुर्ल्यात् पक्षे मणुरशे, हडके, विभीरीणे॥ १३. ७. सुप्तिङ्विमक्तिलिङ्गच्यत्यासाः स्वरविकर्षश्च। स्यः। क्रमेण यथा—'तुमं पंगेणं श्विण्ट, हक्के घलेण पहशामि' [= त्वं प्राङ्गणे तिष्ठ, अहं गृहं प्रविशामि]। 'रो वि<sup>र्ष्ट</sup> आअरछंति, तुमं पि आअरछामि, हके वि आअरछसि' [= सः अपि आगच्छित, त्वमपि

आगन्छिसि, अहमपि आगन्छामि ]। ' राज्ये महिला पुलिशे विअ कीलिदं, '' इश्यिका हिशिदे ' [ = सर्वाः महिलाः पुरुषाः इव कीलिताः, स्त्री हिसता]। शहलिणी, मिअइंदो, अरकीउहिणी। बहुलानुवृत्तेः पंगणे, घलं इत्याद्योऽपि यथायथं स्याः।

<sup>8</sup> U मणुक्त; G मणुक्ष; IO मणुक्त; any of these, if accepted, the rule will not be justified; so the reading of B is preferred.

<sup>9</sup> UG पुलिइशे; IO पुलिशे. 10 Mss. add this, but B om.; similarly B adds पक्ष which Mss. om.; again Mss. read पुलिशे in place of मणुद्देश which is evidently faulty. 11 B विद्देशिण; em. according to Mss. The form विभासण is allowed in Pkt. Cf. R. IV. 55.

<sup>12</sup> B प्रृणं; em. according to UGIO which are very clear in this respect. 13 GIO लि; U agrees with B. 14 Mss. अलिदं; B ति कीलिदं; Mss. have the corrupt reading probably for विभ कीलिदं, बि- and कि- being apparently missed. Em. is mine.

<sup>15</sup> B সমাহিণা Mss. সমা তাহিণা. The readings of both of these sources are evidently faulty, whereas the reading of the Mss. approaches the correct reading. The reading as suggested by me abovemust be the original reading. To ascertain this, see Mk. XII. 4.

<sup>16</sup> This sent. actually belonging to Sū. 7. occurs in the comm. of Sū, 9 in the Mss. as well as in B, thus giving rise to serious confusion with regard to the understanding of the text. B puts a '?' after पङ्गणे and एलं there. This reconstruction of the text by meremoves the anomaly and justifies the use of पंत्रणं previously which is misread as पर्श्म by B.

१३. ८. लोपः सुपां कचित्सात्

वल वशिशा — 'पुंछंति पुष्पपाअव परिदो " महकं पिअंति भशलउँला [ = फुछतः पुष्पपादपान् परितः मधु पिबन्ति भ्रमरकुलानि ] । अत्र सुब्लोपविपर्यययोग्गीमधिसद्धत्वेऽपि पुनर्वचनाद् बृक्षादौ छश्काँदिप्रयोगोऽपि स्यादेव । तथा च = 'पलहुदभशला लवंति छुँश्के ' इति मृच्छकटम् ॥ १३. ९. यक्कारपूर्वो गुरुश्च न वा ॥ १८५ ॥

छन्दःशास्त्रे युक्तात्पूर्वो गुरुः सिद्धः, सोऽत्र न वा स्यात्। – 'एशे क्खु राँपँ वग्घे व्य सहाववीले ' [ एषः खल्ल तक्ष्यति व्याघ्र इव खभाववीरः ]। अत्र वग्घे इत्यत्र वो लघूच्चार्यः। अपरं च-- 'व्यर्थं त्वपार्थं पुनरुक्तरूपि हतोपमं चैं। सहशोपमं च। प्रत्यक्षलोकादिविरोधि चान्यन्यां पप्रतीपं च शकारवाक्यमें ॥ इति। व्यर्थं पूर्वापरविरुद्धार्थम्। अपार्थं समुदायार्थहीनं

<sup>17</sup> B पाइब; em. according to Mss. 18 Mss. परिति.

<sup>19</sup> GIO ਤੁਸਲਤਲਾ; U ਮੁਸਲਤਲਾ; B ਸਮਲਤਲਾ. I have retained the reading of U for ਸਮਲ ( = ਮੁਸਲ in Śākārī) is allowed in Pkt. (cf. Hc. I. 244, Mk. IV. 64) and this is confirmed by the reading of Mss. with the only exeption that GIO have ਤ in confusion with ਸ.

<sup>20</sup> BUG विद्यतादि; IO विश्वादि: since either of these is not in conformity with the following ex., I have emended it to लुइकादि which is very likely the original reading.

<sup>21</sup> U प्रत्यवो ; others agree with B.

<sup>22</sup> Mss. पल्दुरभशलालवउलुक्कोक. I have retained the reading of B with the only exception of भमल which should be भशल according to the reading of Mss. B puts '?' after this sent. perhaps due to the fact that it is not traced to Mr

<sup>23</sup> BUIO राम्प; G राख; B suggests राजद within bracket which I have not accepted as the correct reading in view of the fact that राम्प seems to be a misreading of राम्पद which suits the context. For राम्प, of PS VII. 48. The use of राम्प, to split, is also current in colloquial Oriya,

<sup>24</sup> UIO महावीलीले: G महाविकले; reading adopted after B.

<sup>25</sup> Mss. om. 26 U न्नय॰; I न्याप॰; BGO न्याय॰.

<sup>27</sup> Mss. काव्यं.

N. B. - The confusion of the text in Mss. starts from the word

### सर्वथार्थहीनं चेति द्विधा । महर्षिर्भरतश्च-

'आगमलिङ्गविहीनं विपरीतं न्यायदेर्शैकालादेः। मदमूर्खताभिमीनाचैश्चर्यवच्छैकारवचनम्॥' इति। दिङ्गात्रमुदाह्रियते।--'हक्के पंगुके पग्गले वैणैणमिणं वंदेमि [ = अहं

- 28 UOI 'तान्वय; G 'तन्याय.
- 29 U om. °से; all others retain.
- 30 So is the reading of Mss. but B reads भ्यांत् स्याच्छ ; moreover B includes इति in the couplet which is not only inappropriate, but also violates metrical rule; hence the separation.
- N. 8.— The passage under reference is a very controversial one-Grierson, in his article, "The Prakrit Vibhāṣās" (see JRAS, 1918, p. 497) attempting to give a sensible interpretation of the passage, writes thus:—

"Much of what follows is quite incomprehensible to me, and even where I attempt to give Skt. equivalents to the Pkt., I do so only with great hesitation. In the first place, as we shall see from the various readings, the text is far from certain, and in the second place the language is designedly incorrect and intended to be more or less nonsense. Even if the text were certainly established, there would still, therefore, be the widest room for conjecture, for Mk. has given no clue as to what he intended the meaning to be. Moreover, there is no context to guide us. The passages evidently come from some dramatic work which I have failed to identify. Other extracts, apparently from the same play, occur in the preceding Sūtras. One passage quoted in Sū. 6 does occur in Mrcchakatika, but in Sū. 8 another stated hy Mk. to come from that play, has not been found in either of the printed editions consulted by me. ......

Here I give the variants of both Mss and B along with the interpretation of Grierson of the corresponding lines in order to have a correct picture of the whole thing.

- 31 U- इक्को पङ्गके परगले वण्णमिअं वन्देमि।
  - G- इके पड़के परगले वण्णिमिअं बन्धेमि ।

चुक्षादी, Sū. 7, this being surprisingly connected with खुदं नोहामि corrupt form for तुम्हइं नोहामि occurring in Sū, XVII. 42. The entire text up to the end of the declensional section of Nāgara Ap. is thus confused and hopelessly corrupt.

पङ्गः प्रमत्तः वर्णमिमं वन्दे ]। = 'लंगे तलंगेश कलंकैलिंगे '[ = रङ्गे तरङ्गेशः कलङ्कालिङ्गः]॥

IO- हक्के पङ्गके परगले वण्णीमअं बंधीम ।

Grierson- हक्के पङ्गके परगले वण्णामि णं वन्देभि । ( = अहं पङ्गवीतुलः वर्णे एनं वन्दे ).

I am lame and mad; I extol him in a hymn. ( P inserts here ব্যাধা অবিষ্টা, which is not authorised by any of my Mss. P also marks the whole with a query. I cannot equate ব্যান্ত with any Skt. word. पुरूल suggests itself, but the meaning is hardly suitable. The reading is borne out by all the Mss. I suggest that it is a Desya word connected with the Hindi Pāgal, the derivation of which is unknown. I take वणानि as intended for वणानि (Skt. वर्ण) in the sense of गीतकाने.

Note:— I agree with Grierson in respect of the above passage excepting on one point, i. e. the word वण्णि which he equates with Skt वर्णे, is doubtful, for had the word been वण्णिम, he would have been justified, but the word is वण्णिम, and again it is jointly written with अं ( = जं १) in Mss. even though he and B seperate it from the word वण्णिम. If we take the passage as it is, allowing of course अं to be taken as जं ( for the Oriya letter ज is often confused with ancient Oriya letter अ), then the whole thing would be what is given by me in the reconstruction above. Then वण्णिमणं should be taken as वण्णं इजं ( = वर्णिममम् ) and the passage would mean, ' I am lame and mad; I extol this colour.'

32 U1 — लक्ने तलक्नेश शकलं शकलं कालिक्ने;

G- लङ्गेतलंगेलकलंकलागे;

OB— लङ्गे तल्डो शकलं कलिङो ;

Grierson — लङ्गे तलङ्गे शकलंकालङ्गे (रङ्गेत् तरङ्गः सकलंकालङ्गः ).

Let the wave, accompanied by the moon, toss. (P separates হানত কাতিক্ল. The words seem to me to make better sense as written above. কুন্তক্ল:, he whose distinguishing marks are dark spots = the moon. The Mss. of course do not separate any words). "

Note— I differ from Grierson on the point of reconstruction as well as the interpretation of the passage, since both U and I read নকত্বয় and not নকত্ব ( the হা of হাকক is perhaps due to the slip of the pen of the scribe). Thus the passage would mean, the sea ( ন্ৰেইহ:) is ( like ) the moon ( ক্ৰছ্কেইছ: ) in colour ( ইই ).

B- हक्के पङ्गके पग्गले वण्णधा अस्थिके वण्णमि णं वन्देमि ।

- ' एशा णाणकमूशिकामकशिका मच्छाशिका लाशिका ' [= एषा नाणकमोषिकामकशिका मत्स्याशिका लासिका, Mr. I. 23] । — ' उड्डेंति एशे गगणे महागआ लुश्केशु बुक्कंति पुलाणमैश्छा ॥
  - 33 UGIO एशापाञ्चकशाशिकामकशिका (-कामम॰ in G )मक्कोशिका शाणिका

    B एशा पाञ्चकशाशिका मशकिका मक्कोशिका माशिका

Grierson— एशा पाशकशाशिका मशकिका महोशिका शाणिका (?) (The word-division is that of P. I do not venture to give a Skt. equivalent or translation of this passage. It seems to be equivalent at the beginning of एशा पाशकशाशिका. Numerous conjectures can be, and have been, made for the rest.

Note—The passage under reference has been a gross confusion of the actual passage occurring in Mr. I. 23 as has been given by me above. This is the speech of Sakāra referring to Vasantasenā. The confusion has been due to the manner in which ancient Oriyascribes used to write on palm leaves the Oriya letters, thus giving rise to confusion of which at, of which with and so on which has actually taken place in this case. Therefore, the passage would mean "This one—the whip of love snatching away coins, fish-eater (and) dancer".

34 U- उडेन्ति एणे णमणे भहाणअण्येशु बुक्कन्ति पुलाणमञ्जा ;

G- उढंडे एण णमणे महाणअण्णोश दक्कार्ड प्लाणमश्च ;

I- उद्घेंति एणे णमणे महाणआ णेकश्च बुकत्ति (१) फुल्णमश्च ;

O- उढाहि एणे णमणे महाणआ णकशु बुक ढ पुलणमश्च;

B- उड्डेनिन एं गगणे महागआ $^1$  लुइकेश बुक्कन्ति $^2$  पुलाणमश्चा ;

Grierson retains the reading of B and interprets as follows:

( उड्डायन्ते एने गगने महागजाः वृक्षेषु बुक्कन्ति पुराणमस्स्याः )

"These great elephants are flying in the sky, and old fishes are howling on the trees. (1. So P. All others महाण ( = अस्मानम्) which if the metre is Indravajrā suits the verse better, but gives little sense. The employment of महागमा gives one short syllable toomany. If however, we read the first syllable of उद्देश्ति short, as we are entitled to do by Sū. 9, the first line becomes a Vamśastha, and is correct with महागमा. The two lines then become Upajāti.. 2 बुक्कान्त -So P; O Hnb. दुक्कांद्र or (Hub) 'द्धि; Ox वकांद्र; IO सुक्कांद्र)".

[= उड्डीयन्ते एते गगने महागजाः वृक्षेषु बुक्किन्त पुराणमत्स्याः]।
- 'अले ले व्युग्ग ले व्युग्ग एशं, व्यागध, व्युग्ग इदो, व्यागध, व्युग्गण
गेण्ह, व्युग्गेण गेण्हें [= अरे युग्मं रे युग्ममेतत्, जाप्रत, युग्मिनः, जाप्रत,
युग्मेन गृहाण, युग्मेन गृहाण]। — 'एदे उण कुलंगमहहलिणा गअणे
पर्वेक्तलंति [= एते पुनः कुरङ्ग महाहरिणाः गगने प्रज्वलिति]।—

Note— I, agree with Grierson except on the point that पुलाणमञ्चा should be पुलाणमञ्चा according to Mk. XII. 7 and this reading is actually authorised by U. Here, however, the scribes seen to have confused between the letter m and m.

- 35 U अले आले युग्गले युग्गए इह रजग्ग इध यग्ज; इदो रजग्गध शुनोण गेण्ह शुग्गेण गेण्ह शुग्गेण गेण्ह शुग्गेण ।
  - G— अले आले युग्गले मुग्गएण्ह युग्ग्वेद्यग्गइदोधुग्मिष शुचोण गण्ह शुग्गेण।
  - 1— अलेले युग्गले युग्गएश्च रजग्गइधत्युग्गइंदो रजग्गइ शुगेण गण्न शुगेण ।
  - O- अलेले पुरगले पुरगए श्रया रंग इव त्युरगईदी यरगथ ज्ञागेण गण्त ज्ञागेण ।
  - B -- अलंले पुरमले पुरमए श्रयरम इद्य णुरम इदो यरमध शुरोण गेण्हशु गेण्ह।

Grierson retains the reading of B and remarks thus:—
"Here again I do not venture to give a Skt. equivalent or translation. The text as given above is simply a copy of P.Ox, Hnb, अलाआले युग्गलं; O युग्गए (for पुग्गए); Hnb. युग्गलं, P. Ox. IO as above, O इयटचागा (1), Hnb; शहयुग्ग, Ox श्रद्भागा (1) P. 1O. as above (for श्र्यग्ग) O, Ox. IO इथल्युग्गइदो; Hnb वेल्यिग्गइदो (for इथणुग्गइदो ); O, IO रजगध, P. Ox, यगाथ; Hnb युग्मध (for यगाथ). P. Ox, IO शुगेण; O either शुगेण; or शुचोण (not clear); Hnb शुचोण, (for शुग्गेण); O गेण्हशुगोण; Hnb. गेण्हशुग्मेण; Ox, IO गेण्हशुगोण.

Note:— The reconstruction as given by me somehow brings out a clear sense of the passage and is more or less attested by Mss. The confusion of a with a, and a is noticeable. If my reconstruction is correct, the passage would mean, "O here are pairs, be alert, here are pairs, be alert, take by pairs, take by pairs."

- 36 U- एदे ओणकुलङ्गमहालिणागअणे अज्जलन्ति।
  - G- एदो ओणकुलङ्गमहनिणागअणे अजलंति।

' हके पंडिदे णण्ण, ण व्जाणिम, शइं कधेमि, शइं पुच्छाँमि [ = अहं पण्डितः नान्यः, न जानामि, शब्दं कथयामि, शब्दं पृच्छामि ]। अत्र यथालाभं बोद्धव्यानि ॥

# इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे विभाषाविवेचने शाकार्यनुशासनं त्रयोदशः पादः ॥ १३॥

IO- एरे ओणकुलङ्गमहहालिणा गणे अज्जलंति ।

B- एदे उण कुलङ्गमहलिणा गअणे पज्जलन्ति ।

Grierson- एदे<sup>1</sup> ओण<sup>2</sup> कुलंगमहहिलणा<sup>8</sup> गअणे<sup>4</sup> पज्जलित<sup>5</sup>। ( एते पुन: कुरङ्गमहाहारणाः गगने प्रज्वलन्ति)।

'But these antelopes and great deer shine forth in the sky'.

( l Hn. प्रदो. Hb एहो.

2 P ভল.

3 P, O. Hnb, महालेणा, Ox, IO as above. 4 P, Ox, IO गणे.

5 O, Hnb अजालित; Ox, IO अजलित.)

Note: - In respect of the above passage, I agree with Grierson.

37 U हक्के पण्डिदे णण्णण यजाणामि शहं कथेमि कहं पुच्छमि।

G इक्के पण्णिरेणण्णण्ड्याणामि शद्धं कथेमि शद्धं पुच्चोमि ।

I इक्के पण्डिदे णण्णणय्जाण(१)मिश्च हं कथेमि शहं पुच्छिम ।

O हक्के पंडिदे णर्णे ण याणागि शब्द कथेमि शहं पुच्छामि ।

B हक्के पण्डिदेश इंटजो श्रामि श इंक्षेमि श इंपुच्छामि ।

Grierson: — " इके पण्डिदे णण्ण यजाणामि शहं विभेमि, शहं प्रच्छामि.

[ = अहं पण्डितः, नान्यज् जानामि, शब्दं कथयामि, शब्दं पृच्छामि।]

I am a Pandit, I know nothing else, I speak a word, I ask a word.

(1. P शहं रजोआमि, "जज्जजाजमि; Hnb जज्जयमाजि; Ox जर्जजयाजिम; IO जज्जैरजाजिम 2. Hnb. शब्दं) ".

Note:—Here I differ from Grierson only on the point of wow which ha has retained discarding the additional which is authorised by all the Mss. Hence retaining the additional w, the passage would perhaps mean, "I am a Pandit, no body else; I do not know; I speak a word; I ask a word."

 $38~~\mathrm{U}$  वोउएलउङे ;  $\mathrm{G}$  वोभएलउङे ;  $\mathrm{I}$  वोउएलउङ्को ;  $\mathrm{O}$  वोउएलउङ्को

## चतुर्दशः पादः।

अथ चाण्डाली ॥

१४. १. चाण्डाली मागधीशौरसेनीभ्यां प्रायशो भवेत्। यथा – 'किं पुष्छामि' [ = किं पृष्छामि ]। — 'एशे य्चोले शूलै-मालोविदुं लाइणा आणरेते [ = एषः चोरः शूलमारोपयितुं राज्ञा आज्ञप्तः]॥

१४. २. गौरवे संबोधने सावत ओत्वं विधीयते ॥ १८६ ॥ 'अय्जो भरटालैको, हक्के पणमामि ' [ = आर्य भट्टारक, अहं प्रणमामि ]॥

१४. ३. असंबुद्धौ च कोऽप्याह

सावत ओत्विमत्येव । गौरव इति निवृत्तम् । कोऽपि भगीरर्थैवर्धमानः । एशो पुलिशो । चकारात् मागधीसिद्धाविदेतौ च ॥

**१४. ४.** 

जस एत्स्यात्स्रियामेपि ।

अर्थात् सर्वनाम्न एव । य्जे इश्यिका पुलिशा वा ॥

१४. ५. इसः शः स्यात

स्त्रियामित्येव । इदादिनिषिद्धः । बुद्धिस्रा विष्ट्रिमा ॥

१४. ६.

म्मिश्र डेः स्यात

घलम्म । वणम्मि । चकारात् घले ॥

88. O.

हुद्दोपरि न शः क्रचित्।

'पेट्टं पूलेशि कट्टेण ' [ = उदरं पूरयिस कप्टेन ] ।

<sup>1</sup> UIO वे (O om.) शलेमूर्ण; G ये शबेमाण्ण.

<sup>2</sup> UOI আন্ত ; G আন্তিত ; for আন্তীব ; see PSM, p. 20.

<sup>3</sup> Mss. रहालको; I regard this sent, as a quotation, but B does not.

<sup>4</sup> UIO भगीरथी; G भगीरथ इति-

<sup>5</sup> UGIO इति. 6 UIO इज्जिका; G ऊज्जिका.

<sup>7</sup> IO वण्णमा; G विण्णमा; U विण्णमा.

<sup>8</sup> Mss. मि; also ex. भि. 9 Mss. om.

१४. ८. क्त्व इअः स्यात् नान्ये । 'अलले कुर्कुलं गेण्हिंअ आअ<sup>र्ड</sup>े [ = अररे कुकुरं गृहीत्वा आगच्छ ] ॥

१४.९. इह प्रायो ग्राम्यशब्दार्थपार्थवम् ॥ १८७॥ इह चाण्डाल्यां प्राम्याणां शब्दानामर्थानां पार्थवं प्राचुर्यं प्रयोज्यम् । यथा— 'अय्ज मए मशाणे हिंडतेण महंते कण्णर्डरैखंडके लैंद्धे, तं हैदंटे विकि-ण्य मैंदं किणिअ पेष्टं पूलइक्शं ' [ = अद्य मया श्मशाने भ्रमता महत्त कर्णपूरखण्डं लब्धम्, तत् हृष्टे विकीय मद्यं क्रीत्वा उदरं पूरियष्यामि ] । अत्रापि सुब्लोपविभक्तिब्यत्ययादयः पूर्ववदेवे ॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे विभाषाविवेचने चाण्डाल्यनुशासनं चतुर्दशः पादः॥ १४॥

<sup>10</sup> G दुक्कुलं; IO दुकुलं. 11 गेरिपअ; IO चे पिअ.

<sup>12</sup> UG আসহন্ত: IO; সাসহন্ত B আসগ্র; em. after IO; cf. PS. XII, 7.

<sup>13</sup> Mss, क्रमाउ; B brackets क्षाअ after the word given as क्षणाउ The word क्षणाउ seems to be a misreading of the actual word क्षणाउर, hence em. 14. Mss. लंदि.

<sup>15</sup> B इस्के ; IO इस्थे ; G simply ह ; em. is mine as the other readings give no sense.

<sup>16</sup> B महं UIO महं ; G om. this sent. as well as the following word. Em. according to UIO.

<sup>17</sup> This sent. is given as it is in B. The portion up 'लोप is mysteriously confused with the line विद्यादिक of the Pada XIII which then continues.

### पञ्चद्दाः पादः।

अथ शाबरी ।

१५. १. चार्ण्डाल्याः श्रीवरीसिद्धिः

. स्यात् ॥

१५. २.

तन्मूलेभ्यः कचित्कचित् ।

त्तस्याश्वाण्डाल्या मूळेभ्यः शौरसेनीमागधीशाकारीभ्यः ॥

१५. ३. अतः सावेदितौ च

पुंनपुंसकसाधारणोऽयं विधिः। माणुशि, माणुशे,। विणि, वर्णे । चकारात् माणुशो, वर्णं च ॥

१५. ४. आत्स्यात्संबुद्धी गौरवे सदा ॥ १८८ ॥ गौरवे संबुद्धी सौ परे सदा नित्यमत आत्स्यात् । अज्ञा वंदामि । अगौरवे तु—एहि ले य्चेलैको, एहि ।

१५. ५. हके स्यादहिमत्यर्थे

अन्यनिषिद्धम् । हके आँअए ॥

१५. ६.

भवेतामिहिमौ च छेः।

तुमं वणि गच्छ । वणहिं वा । चकारात् वणे च ॥

१५. ७. केरके केअको वा स्यात्

अम्हकेअकं घणं । अम्हकेलकं वा ॥

१५. ८.

सर्वमन्यत्तु पूर्ववत् ॥ १८९ ॥

सुन्लोपविभक्तिन्यत्ययवर्णविकारलोपागमग्राम्योक्तिप्रसृति सर्वं पूर्ववदुदाहार्यम् ॥

### इति शाबरी ॥

<sup>1</sup> GIO °त्या च. 2 G संवेदिता; IO °वेदितौ.

<sup>3</sup> G ऐ(मे)चलने; sometimes the letter य is confused with the letter प in Oriya script. Here is similar ex.

<sup>4</sup> Mss. om. T

# १५. ९. 📉 ज्ञावर्यामेवौड्रीयोगात्तद्देश्यशौरसेन्यादेः ।

तदेश्यानामोर्ड्देशपदानां शौरसेन्यादिपदानां च योगात्सांकयीच्छाबर्यामेबौड्रीँ सिध्यति । यथा —

' देव जसोआणंदण कर मह करुणालेश । एत्तिके जमउ अच्छउ इ पिट्टइ सन्विकलेशी ॥ इत्योडी ॥

8 This verse of unknown source is a controversial one. The variants are:—

U — देवजसी आनन्दकर मइ करुणालेश।

एतिङ्गे जमउ अच्छउद पिट्टइ सरुजलेश।

G — देवजसोआनन्दकरमइकरणावेल । एभिङ्गजमउणच्छउइ पिट्टइ सरुजवेल ॥

IO — देवजसो भानन्दकर मझ करुणालश । पत्तिगे जमउभच्छएइ पिट्टइ सरुजलेश ॥

B — देवजसोआणन्दण कर मइ करुणालेश । एत्तिके जमउअच्छ उइ (१) पिट्टइ सन्वक्तिलेश ॥

Grierson retains the reading of B and interprets the passage thus:

"(देव यशोदानन्दन कुरु माथे करुणालेशम्। इह्त्यः जन्मतः अस्मि इति(१) पीडयति सर्वक्रेशः॥)"

O divine son of Yaśodā; pity me a little; as a result of brith I am a dweller in this world, and therefore every kind of misery tortures me."

Note:— I have already given my interpretation of the passage. It will be sufficient to say this much here that I take

<sup>5, 6, &</sup>amp; 7 B as well as the Mss. read ह in place of ह in these places. Grierson has noticed it with surprise, for Mk. being himself an Oriya should have spelt in the manner suggested above. We have seen earlier that the same Mss. also read ह in place of ह. Most probably to read ओड़ as ओह, or ओड़ी as ओही is due to the South Indian pronunciation, which influenced even the Oriya scribes. I do not think Mk. originally spelt it so, being fully aware of fact that Bharata in his NS presumably used ओड़जा and not ओडजा as one of the Vibhāṣās.

१५. १०. आभीर्यप्येवं स्यात् क्तव इअउऔ नात्यपभ्रंशः ॥ १९०॥ एवं शाबरीवत् । विशेषस्तु क्तव इअ उअँ इत्यादेशौ स्याताम् । गश्छिअ, गदुअ । पढिअ । पढुअ ॥

इत्याभीरी ॥

# इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे विभाषाविवेचने शाबरौड्राभीरभाषानुशासनं पश्चदशः पादः ॥ १५॥

एतिके as synonymous with Oriya word एतिकि and not Skt. इह्न्य: as has been done by Grierson following Pischel (See Grammatik 153) जमर as जन्म with Ap. ending द and Pkt. जम्म being further simplified to जम, and इ as monosyllabic particle equivalent to Skt. हि. Then the second line of the verse would mean, "This much be (my) birth, for all kinds of misery torture me."

- 9 BUG ओढी़;**अ**ौत्रीः
- 10 This is a controversial line of Mk. The readings are:-
  - U- °तइअउव (? ) नात्यपभ्रंशः।
  - G- °तइद्वाउत्वनत्यपभ्रंशः।
  - I °त्द्ध (?) औत्यनात्यप भ्रंशः।
  - O- °इअउत्य नात्यपभ्रंशः।
  - B— °क्त्ब इअडऔ नात्यपभ्रंशः।

I have retained the reading of B in view of the fact that the definition tallies with the ex. whereas it is not the case with Mss. The word नात्यपन्ने हा: is not clear; the author probably means to say that Abhīrī is the same as Śābarì and not so much deviated ( नात्यपन्ने हा: ) from the latter having the difference only on the point of the use of इस and इस for Skt. हा. Now Sābarī which owes its origin to Cāṇḍālī should have इस alone (PS. XIV. 14) and not the additional इस for हमा as in Ābhīrī. This is probably the idea behind the rule of Mk. regarding Ābhīrī. If allowance be made to construct नाह्यपनं हा as नानाहरण हा: assuming the former to be a scribal mistake, then another sense of the passage comes out. That is, Ābhīrī is the same as Śābarī having the difference from the latter in respect of इस and इस for करना and for this it should not be taken as Apabhramsa dialect. Now in

प्राकृत • • •

Apabhramsa we have the use of both and and cf. Kī. V. 74-75) Again Dandin declares that Ābhira and such other dialects are to be treated as Apabhramsa in Kāvya. Mk. would then appears to refute this theory of Dandin by not treating Ābhīrī as an Apabhramsa.

- 11 Mss. कइउअइत्योदशी.
- 12 UG হাঞ্জি; I গৃহিন্তল; B অগ্রিল; O হাহিংল; em. according to I, in this case গ has been evidently mistaken for হা.
- 13 G पहुत्र; here ह has been confused with ह which goes to show that the same type of confusion has occurred with regard to Audri being written as औदी by the scribes.
  - 14 The same mistake here too in respect of Audra by Mss.

## षोडशः पादः।

अथ टाईकी।

१६. १. टाकी खात्संस्कृतं शौरसेनी चान्योन्यभिश्रिते ।

अनयोः संकरादित्यर्थः । इयं बूतकारवणिर्गोदिभाषा ॥ तथा चोक्तम्— प्रयुज्यते नाटकादौ बूतादिव्यवहारिभिः । वणिग्भिहीनदेहैश्च तदाहृष्टकभौषितम् ॥ इति ॥

किंच।

१६.२. हरिश्चन्द्रास्त्वमां भाषामपभ्रंश इतीच्छति ॥ १९१ ॥ अपभ्रंशो हि विद्वद्भिनीटकादौ प्रयुज्यते । द्राविडीमप्यत्रैव मन्यते । तथा चोक्तम्—

> 'टक्कदेशीयभाषायां दश्यते द्राविडी तथा। तत्र चायं विशेषोऽस्ति द्राविडैरादता परम् ॥ इति ॥

— 'राउ असमसमरैकमल्खें मअणमेंगोहरदेहसोहु सकर्ल्यास्त्रविद्याप्रवीणः । [=राजा असमसमरैकमळः मदनमनोहरदेहशोभः सकरशस्त्रास्त्रविद्याप्रवीणः । ] बहुलग्रहणात्— 'भणइ वाँणि कविराअ' [= भणित वाणीं कविराजः ] ।। १६. ४. र्ष च टः

े दे । च स्थात् । खग्गे पहरिस । चकारात् खग्गेण ॥

१६. ५. इंडुमौ भ्यसः ॥ १९२ ॥

म्यसो हंहुमौ स्याताम् । रुक्खहं पाडिदु । घरहुं चलिदु । बाहुल्यात् रुक्खा-हिंतो, घरेसुंतो<sup>9</sup>ै॥

<sup>1</sup> G इक्री, same also in Sü.; UIO इक्री.

<sup>2</sup> UG 'पिशानादि॰, IO पिशानादि॰, evidently due to misreading of Oriya script. 3 G टक, 10 टक.

<sup>4</sup> UG ँरैकमङ्ढ; IO मर(र in O )कमल; em. according to В.

<sup>5</sup> Mss. मअग. 6 UIO मास्त्रास्त्र , G मास्त्रासुविद्दा०.

<sup>7</sup> G हिणि. 8 G टं. 9 G टा.

<sup>10</sup> G10 misread q as q in these exs.

आमो वा १६. ६. हं हुमी स्याताम् । बम्हणहं धेणुं । बम्हणहं । बम्हणाणं ॥ हं किमादेः स्यात्प्राग्दीर्घश्च विधीयते । १६. ७. आम इत्येव । काहं । जाहं । ताहं । एदाहं । इमाहं । पक्षे काणं, जाणं । । त्वमित्यर्थे तुंगै भवेत् १६. ८. तंग सर्वविद्योप्रवीए ॥ अहमर्थेऽम्मिहुं में माः ॥ १९३ ॥ १६. ९. अम्मि पंडिदु । एवं हुं, मम ॥ १६. १०. ममेत्यर्थे महुं च स्यात महं घर सुंदर । चकारात् मम च ॥ यथा जिध १६. ११. स्यात् । जिध भणसि । जहा वा ॥ तथा तिध। १६. १२. स्यात्। तिध, तहा वा ॥ १६. १३. दिब्बात्रमुक्तमुत्रेयं शेषं शिष्टप्रयोगतः ॥ १९४ ॥ इति टाक्की भीषा ॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे विभाषाविवेचने

षोडशः पादः ॥ १६॥

( समाप्तं विभाषाविवेचनम्॥)

<sup>11</sup> U ण्यु; G om.; IO write as वंभाणं ; हंणधुं.

<sup>12</sup> G तुङ् , so also in ex. ; IO तुंगं.

<sup>13</sup> UIO °बीणु ; G सन्विवद्दाप्परीणुं.

<sup>14</sup> G श्वमाः. 15 U alone शकी.

### सप्तदशः पादः।

१७. १. नागरं तु महाराष्ट्रीशौरसेन्योः प्रतिष्ठितम् । केचिन्महाराष्ट्र्यां केचिच्छौरसेन्यामुक्ता विधयो यथादर्शनं प्राह्या इत्यर्थः॥ १७. २. अनादावयुजां कखतथां गघदधा न वा ॥ १९५ ॥ स्युः । सगछ । मघु । चिछदु । सवधु । पक्षे सअलु, महु, चिछद, सबहु । आदौ तु खंडिंदु । युक्तानां तु मक्खलु, पत्थर्रे ॥ १७. ३. व्यासादेर्यस्य रेफः स्यात् । ब्राक्तोसु । ब्राडि । ब्रागरणु ॥ १७. ४. प्रकृत्या रऋतौ कचित् । तिष्ठतः । इंदुँ । चंदुँ । मृगज्र्षुँ । क्वचिद्रहणात् विष्पु, इसी, गद्धँ, सिआलु, इत्यादयः ॥ १७. ५. अतोऽस्त्रियां हा बहुलम् स्यात् । बहुलमित्यापादसमाप्तेः । हिअडा कधइ । पिअडा दुरु चलइ ॥

रुक्खदु । तरुणिदु । भूमिदु । वर्णदु ॥

अथापभ्रंशभाषास्य मूलखेन प्रथमं नागरमाह ।

<sup>1</sup> Mss. खजदु. 2 G मधिरु; U मत्थन; I पथिरु.

<sup>3</sup> प्रागरद्धा. G प्रगरन्था 4 and 5 U इदु; उदु इदु, उदु; 10 इंदु इंदु. 6 UG "तुषु; 10 "जुपु. 7 GIO गंधु, U गन्य.

<sup>8</sup> U च; Iउ; G अ; O same as B.

<sup>9</sup> UIO दर ; G दोर ; Mss. चन्दइ (for चलइ).

<sup>10</sup> U मसिंद्ध ; G समिर ; I सिसिस्व ; सित्वे

<sup>11</sup> UGB इडी; IO इंती; I have retained the first reading. The word perhaps equates with Skt. भा which being हा in Pkt. is again turned to इडी in Ap. 12 Mss. भनेस्थात,

<sup>13</sup> U om. last two exs. and G the last one; IO retain.

## १७. ८. इहं च्छन्दोनुरोधेन वर्णानां गुरुँलाघवम् । यथा---

'अररे वाहइ काण्हें नाव छोडि डगमेंग कुगति ण देहि । तुहुं एँहुँ णइ संतार देइ जं चाहिस तं लेहि ॥ [=अररे वाहियत्वा कृष्ण नावं क्षुद्रां चिलतां कुगतिं न देहि । त्वममुं नदीं (अमुष्यां नद्यां) संतारं दत्त्वा यदिच्छिस तद् नय ॥ PPL. I. 9. ]

१७. ९. दीर्घताहस्वतासुब्लुक्सुँ शिङ्लिङ्गविपर्ययाः ॥१९७॥ बहुलमित्येव । प्रकृतेर्दीर्घता हस्वता च सुपो छुक्ँ सुप्तिङोर्लिङ्गस्य च विपर्यय इत्येते स्युः । तरुणि, तरुणी । अग्गि, अग्गी । वाउ, वाऊ । — 'सासिरहेती महिलदु परिहकाला पंगुरणु मक्खिस तणु कण्हौंगुरु [ = शिश-

<sup>14</sup> G °लघुत्त्र. 15. U काल्ह ; काल्या ; IO काल्यु.

<sup>16</sup> UIO गडगकुपति ० ; मउगकुपति ०

<sup>17</sup> B तुई एहं; UIO तुह एहं; G तुह एद्. I have preferred the reading of UIO as it is grammatically correct. The reading of G, though corrupt, supports the reading of UIO.

N. B.: I take वाहइ and देइ as the two absolutives corresponding to Skt. वाहियत्वा and दस्ता respectively. The modern edition of Prākṛtapiṅgala, however, reads वाहाँह in place of वाहइ, the former corresponding to Skt. वाहय (see PPL, p. 11).

<sup>18</sup> Mss. पहाँस ; the root चाह = to wish, is in use in modern Oriya. 19 UG om.

<sup>20</sup> Mss. lack these two words; B supplies them in a bracket.

<sup>21</sup> This passage is a controversial one; B puts '(?)' after the quotation. It seems Mk. has not explained all the Apabhramśa peculiarities embodied in this quotation. He has touched upon only three words, i. e. परिष्ठ, काला, and तणु as his comm. shows. But the passage, as it appears, is full of Apabhramśa peculiarities as enumerated in Sū. 9 above. Assuming this I have emended the text as above. Variants: B सासे रेहती. G सासेरे-हती; UIO ससिरहती; B कण्हागुरु; U कण्यागुरु; G कन्यागुरु; I कण्यागुरु; O कण्लागुरु; all others almost same. The passage perhaps means, 'The lady shining as the moon is anointing ale paste in her body while wearing the upper garment'. I have emended रेहती to रेहन्ती in respect of which UIO are unanimous. (cf. रेहन्त?. PSM. 717).

शोभमाना महिला परिधानकाले प्रावरणस्य म्रक्षति तन्त्रां कृष्णागुरुम् ]। अत्र धाञो ह्रस्त्रः, कालस्य च दीर्घः। तणु इत्यत्र सुन्छक्। —

'गज्जउ मेह कि अंबर सामर।'

[ = गर्जतु मेघः किं वा (भवतु) अम्बरं स्थामलम् PPL. II. 136], अत्रापि सुन्छक् । —

> 'तं देक्ख अरे सिमेलि<sup>3</sup> छिडिअ कमलवणाई । भम्मइ महुअँर बप्पुडा ण लहें इं कुसुमरसाई '॥ [= तं पश्य अरे श्यामलि त्यक्त्वा कमलवनानि । भ्रमति मधुकरः वराकः न लभते कुसुमरसान् ॥ ]।

### विभक्तिविपर्ययो यथा---

' जे वित्थरइ परिल्लगुणा चिंतइ परउअर्और । बद्धासिणेहा माणुसा तिण्णि<sup>२३</sup> कलिज्जइ सार ॥ ' [= यः विस्तृणोति परगुणान्, चिन्तयति परोपकारम् । बद्धस्नेहः मानुषः, त्रयः कल्यन्ते साराः ॥ ]।

अत्र कलिज्जइ इति बहुत्वेऽप्येकवचनम्॥

नागरापभ्रंशे संकीर्णविधिः॥

## १७. १०. उई खमोः

स्वमोरुत्स्यात् । चंदु । महिलु । राउ । अग्गिउ । भाणुउँ । वणउ । महुउ । वहुउ । चकारात् लुक् च प्रकृतेर्दीर्घहस्यौ च । — ' फुल्लउ णीव कि भम्मउ भम्मर ' [ = फुल्लतु नीपं कि वा कूजतु भ्रमरः, PPL. II.136]।—

<sup>22</sup> Mss. कार्यस्य. 23 UG सिम्मेलि ; IO सिमेलि ; B सिमालि; om. mine according to IO with which UG partly agree.

<sup>24</sup> Mss. मडहर.

<sup>25</sup> Mss लग्नीहें.

<sup>26</sup> IO परातिअआर ; G परामिशआर ; U same as B.

<sup>27</sup> B त्रिण ; Mss. तिश्च ; em. is mine.

<sup>28</sup> G om ; UIO उर. 29 Mss. अणुउ

<sup>30</sup> B फुछाति नीवा कि भम्मित भम्मिर ; U फुछड नीव कि भम्मर उम्मद ; G फुछड णाव कि भम्मर उम्मद ; IO फुछड णाव कि भम्मभनम्मर ; comparing these with the original text I have preferred the reading as suggested above.

'एक उँगै हुँगुँमंते सन्व लंक तुह इहुँउ। एहु मरिओ सि<sup>38</sup> रावण रामविग्गह पुण वहुँउं।। [= एकेन पुनः हनुमता सर्वा लङ्का तव दग्धा। असौ मारितोऽसि रावण रामविग्रहः पुनः महान्॥]

१७. ११.

हो च

स्वमोर्हो च स्यात् । रुक्खहो अच्छई देक्ख वा । चकारात् पूर्वोक्तं च ॥ १७. १२. कस्ये वा

कः प्रत्ययः । मअणइ । पक्षे मअणओ ॥

१७. १३.

सौ पुंस्यत ओ क्वचित्।

भगीरथवर्धमानमते । सप्पो ॥

१७. १४, जसो हे च

रुक्खहे । बालाहे ॥

१७. १५.

स्त्रियामुच जश्शसोः

उस्यात् । बालाउ । चकारात् बालाहे ॥

<sup>31</sup> Mss दुअ.

<sup>32</sup> Mss. and B हणुमंते ; em. is mine ; cf. PS. XVII, 17, for the instrumental would carry better sense than the locative.

<sup>33</sup> B ਫਭੂਤ; G ਰਵਮਰ; I ਫਫ਼ਰ; C ਫਰ: U as suggested above.

<sup>34</sup> G मचिउअ; IO मचिउसि; U मरिउम; B मरिओसि; em. is mine.

<sup>35</sup> І बडुड; UO बड्डड; G विक्सड.

<sup>\*</sup> B regards the last two sents, as two separate quotations. There is no indication to that end in Mss. As the lines themselves show, they form a single stanza. Here the reading of B मिस्सोसि is definitely defective, first because it is not authorised by any of the Mss. and secondly because it violates the ending 3 of nom, sing, in Apabhramśa Again, all the Mss. show 3-ending rightly in conformity with the rule of Ap. The reading— in place of— in Mss is due to the confusion arising out of the similarity of \$\frac{1}{2}\$ and \$\frac{1}{2}\$ letter in Oriya script. So the reading suggested by me is most sensible. Then the stanza would mean, 'The whole of your Lankā was burnt down by Hanumān alone You will surely die, O Rāvaṇa, (at the hands of) this Rāma, the great', for \$\frac{1}{2}\$ or \$\frac{1}{2}\$ see Hc. IV, 371. 36 Mss. \$\frac{1}{2}\$.

१७. १६.

इं नपुंसके ॥ १९८ ॥

### दीर्घो वा

नपुंसके जश्शसोरिं स्यात् । प्राग्दीर्घो वा । वणाइं वणइं, । महूइं, महुईं । महाराष्ट्रीसिद्धस्य दीर्घस्यं विकल्पार्थमिदम् ॥

१७. १७.

त्रिष्वें टैंः

त्रिषु टः स्थाने एं स्यात् । वणएं । रुक्खएं । बालाएं । अग्गिएं। वहूएं ॥ अदन्तस्य संधिरपि दश्यैते । रुक्खें । वणें ॥

१७. १८.

हिं भिस्ङिसुपाम्

त्रिष्वेषां हिं स्यात् । पुरिसहिं, वणहिं, वहूहिं, कदु हिर्दुं वा ॥ १७. १९. इसेस्त हे हो च ।

डसेः स्थाने हे हो च स्याताम् । रुक्खहे पडिदु पत्तु । रुक्खहो । अग्गिहे, अग्गिहो । बालहि, बालाहो । चकारात् पक्षे महाराष्ट्रीवत् शौरसेनीवच वी ॥ १७, २०. हं हं ईंथसः

स्याताम् । रुक्खहं । वणहं । बालाहं । अग्गिहं । एवं हुं चे ॥

१७. २१. [हे हो सुच ङसः

स्यः । रुक्खहे, वणहे, बालाहे, अग्गिहे । एवं हो सु च । चकारात् रुक्खस्स इत्यादि च । हं हुं चात्र केचित् । तेन रुक्खहं रुक्खहुं इत्यादि ॥ १७. २२. हं हुं स्यातां चामः ॥ १९९ ॥ रुक्खहं, वणहं, बालाहं, अग्गिहं । एवं हुं चैं ] । चकारात् रुक्खाणं

<sup>37</sup> Mss. om.

<sup>38</sup> IO intermix both Sūs. 17 and 19 reading त्रिषु टः स्थाने हे हो च स्यायाम्। हनखहे etc. thus omitting a considerable part of the comm. on Sū. 17 and Sū. 18 altogether. This is purely through oversight.

<sup>39</sup> B puts an asterisk before this sent.

<sup>40</sup> UG चद्.

<sup>41</sup> U क in place oi वा.

<sup>42</sup> UIO हुं.

<sup>43</sup> G अपि.

<sup>44</sup> The bracketed portion is lacking in Mss. as well as in B They have been supplied by me after comparing the text of PK. of Rt and PA. of Pu. But it is after all mere guess-work.

इत्यादि चैं॥

१७. २३. डेरे च स्याँत

र रुक्खए, वर्णएँ । संधौ<sup>रेंट</sup> रुक्खे वर्णे । बालाए । अग्गिए । चकारात् रुक्खहिः इत्यादि ॥

१७. २४. इदुझां ट एणश्र

इदुद्भयामुत्तरस्य टॅं एणः स्यात् । अग्गिएण । वाउएण । दहिएण । महुएँग । चकारात् अग्गिए वाउए इत्यादि च । स्नियां वक्ष्यमाणत्वात् पुंक्रीबयोरेवायं विधिः ।

१७. २५.

एहिं च वा मिसः।

इदुद्भयां भिस एहिं च वा स्यात् । अग्गिएहिं, वाउँऐहिं । दहिएहिं । महु-एहिं, पक्षे अग्गिएहिं इत्यादि ॥

१७ २६. स्त्रियां च ए च

स्यात् । बुद्धिए । धेणुए । णईए । वहूए । चकारादिनदुद्भयां च । बालाए ॥ १७. २७. संबुद्धौ सौ हे च

स्त्रियामित्येव । बालाहे । णईहे । चकारान्महाराष्ट्रीवच ॥

१ ः २८ः त्रिषु हो जैसः ॥ २०० ॥

त्रिषु जसो हो स्यात् । रुक्खहो । वणहो । णईहो ॥

१७. २९. अतः प्राकृतवद्भूपं टाभिस्ङस्ङिषु वेष्यते ।

अतः अदन्तस्य । रुक्खेणं वणेणं । रुक्खेहिं वणेहिं । पक्षे रुक्खिहिं वणहिं इत्यादि ॥

<sup>45</sup> This line is the remnant of the presumed missing Sū. 22 preserved by Mss. and B. The line immediasely preceding it may be compared with the last line of Sū. 20 which is identiacal and testifies to the apparent oversight of the scribe.

46 Mss. om. the Sū. only.

<sup>47</sup> UG om.; O om.: UG add anusvāra also in the last two exs.

<sup>48</sup> UIO सिद्धो; G सिद्धोः 49 UI एषु; G om.; O आपु.

<sup>50 -</sup> O om. 51 UG om. 52 G है, so also in ex.

<sup>53</sup> UGO insert न here; I н. 54 G om.

<sup>55</sup> Mss. के. 56 Mss. কা.

१७. ३०. किंयत्तदां तु प्रथमाद्वितीयासप्तमीविधौ ॥ २०१ ॥ प्राकृतवद्वपमित्येव । को के के । का, के विश्व । काछ, काओ इत्यादि । एवं यत्तदोः । १७. ३१. दीघींऽस्से वा ङ्सादेशे स्सवादि । काछ । का

<sup>57</sup> Mss. add छड़ before this Sū. which is the result of the confusion with Sū. 56 of this Pāda (vide comm. of Sū. 56-यम उमाइ etc.) Thus the entire text starting from बुधादों of XII. 8, comm. has been written in a most confused and distorted condition in all the four Mss. The scribe who first copied the text is responsible for such confusion. B reads 'स्टे for 'स्से; UG 'स्स ; IO 'स; em. according to Mss which seem to be correct here.

<sup>58</sup> IO om. 59 BGIO काह; U काहि; em. is mine; cf. Sū. 21. 60 U तस्मद्र; G स उ; B स्टे तु the readings of Mss. will show that the affix is not -रंट but -रंभ.

<sup>61</sup> B कस्ट, जस्ट ; U कस्य, ज( १ )स्स ; IO कस्य, ज्जस-

<sup>62</sup> This Sū. which is supposed to be in the original text, is thus left blank by B; Mss. do not preserve this rule.

<sup>63</sup> B जितितात्त which is not authorised by Mss. UG have the reading as suggested above with slight mistake in तुन्न which they read as मतन, but this mistake is corrected in ex. IO preserve the reading of UG in corrupt from: I जञ्च मतन्त्र; O जङ तुङ्क; ex. also same. जन्न and तुन्न are used in colloquial Oriya. So the reading of Mss. seem to be correct.

<sup>64</sup> U उसिउरभ्यां यत उत उत न ; G उसिउरभ्यां जउं तड न ; IO उसिडिम्यां यत न उत न. The Mss. seem to be corrupt with regard to this Sū. Firstly if we retain the reading of any of them, there will be viola-

१७. ३५- ... ... !!

१७. ३६. इदम इम्र पुंक्कीबयोर्न वा खम्भ्याम्।

पुंक्रीबयोः स्वम्भ्यां सह इदम इमु स्यात् । इमु सोहइ देक्ख वा । पक्षे इमे इमा । अन्यत्र इमा इअं वा । इमेण । इमर्स्स ॥

१७. ३७. सुप्यदसोऽमु

स्यात् । पूर्वापरयोः सुपा सह विधानात् , प्रकृतेरेवायमादेशः वायुधेनुमधु-वद्रूपम् ॥

१७. ३८. तदश्चेह सुपा

सुपा सह तदोऽदसश्च एह स्यात् । एह जसो बाला वर्ण वा । चकारात् पूर्वोक्तरूपम् ॥

१७. ३९. एँही एहु च खम्भ्याम्॥ २०३॥

स्वम्भ्यां सह तददसोरेहो एहु च स्याताम् । एहो सोहइ देक्ख वा । एवं एहु । चकारात्पूर्वोक्तं च ॥

१७. ४०. े जे से एस सुना यत्तदेतदाम्

एषां सुना सह जे से एस इत्येते स्युः। जे पुरिसो महिला वर्ण वा । एवं से एस॥

१७. ४१.

युष्मदर्संतुहुं ।

भवैति । युष्मद इत्यधिकारः । सुनेत्येव । तुहुं सोहिस ॥

१७. ४२. तुँम्हइमिति जक्शस्भ्याम्

सह युष्मदः स्यात् । तुम्हइं जाणह । तुम्हइं बोछिम ॥

tion of metrical rule, since the metre is Anustubh. Again the Pkt. forms given by them are not correct. So we retain the reading of B as it is.

<sup>65</sup> This supposed Sū. is missing from all the Mss. including B.

<sup>66</sup> UIO मस्स ; G मस्सु. 67 G एहि, so also ex.

<sup>68</sup> UIO जेसो, ; G डेसो. 69 Mss. ते.

<sup>70</sup> Mss. gġ, so also ex.; cf. Tv. III. 4. 37.

<sup>71</sup> Mss. om. 72 U तुम्ह इति ; तुम्हइ इति ; 10 तुम्भिमिति.

<sup>73</sup> U लुभ बोलिम ; G लुंइ बोलिम ; IO लुकं बोलिम.

तुँम्हे च जसा १७. ४३. तम्हे जाणह । चकारात् तुम्हइं च ॥ तइं तु टाङचिमः ॥ २०४ ॥ १७. ४४. एभिः सह युष्मदस्तइं स्यात् । तइं त्वया त्विय त्वां वा ॥ १७. ४५. तुम्हाहिं तु मिसा तुम्हाहिं भण्णदु ॥ ङसिङस्भ्यां तुहर्तुंज्ञ्चतुम्हतुब्भाः स्युः । १७. ४६. तुह तुज्भ तुम्ह तुब्भ आअदु धणु वा ॥ १७. ४७. तुम्हासुंतुम्हसुमौ सुपाँ तुम्हासुं तुम्हसुं ठिँदुं ॥ अस्मदो हम्रु सुना सार्धम् ॥ २०५ ॥ १७. ४८. अस्मद इत्यधिकारः । हमु भणमि ॥ अर्महैइमिति जश्शस्भ्याम् १७. ४९. अम्हइं अच्छम्ह देक्खे वा ॥ अम्हे च जसा १७. ५०.

अम्हे भणम्ह । चकारात् अम्हइं च ॥ १७. ५१.

मइ तुँ टाङचिम्भैः।

मइ मया मयि मां वा ॥

१७. ५२. अम्हइमम्हहिमम्होऽर्म्हाहिम्मैहेहिमिति च भिसा ॥२०६॥ पञ्च स्यः । अम्हइं भण्पर्दं । एवमन्यानि ॥

Mss. तुम्भे. 75 U जाणहि; G जाण; IO same as B. 74

U उद; IO उह; G भह. 77 IO तं. 78 IO om. 76

Mss. चुद्. 80 B सार्थम्, probably a printing mistake; UIO सार्द्धम् ; G as given above. 81 G अम्हइ. 82 G पेक्ख.

<sup>83</sup>  $\dot{\mathbf{U}}\mathbf{IO}$  उ;  $\Theta$  ङि. 84  $\dot{\mathbf{U}}$  टाभ्याम्भिः;  $\mathbf{IO}$  टाभ्यम्भ ;  $\dot{\mathbf{G}}$  टांग्हिः.

<sup>85</sup> U om. G adds -थी: after वा.

B आहे; em. according to Mss.

B म्हहं, then inserts च. The reading of this Sū. as suggest-88 Mss. भाणेद्रं. ed above is according to Mss.

१७. ५३.

ङसिङस्भ्यां मज्झमहुंमहाः

त्रयः स्युः ॥

20. 48.

सुपाऽम्हासुमम्हसुमौ।

अम्हासुं, अम्हसुं [ ठिँदुं ] ॥

१७. ५५. अनयोः पुनर्भ्यसामोः प्राकृतवद्भूपमिष्यते कैश्चित् । अपरैर्भतुम्हहिमभैहेहिमिति, तुम्हह अम्हहेत्यन्ये ॥ २०७॥

--' तुम्हह बालतालउ उद्विउँ । तुम्हह पुण उञ्जागरे लोअपुँ ' ( = युष्मत् बालतारकः उत्थितः । युष्माकं पुनः उञ्जागरे लोचनम् )॥

१७. ५६. प्रकृतिप्रत्ययसंधिर्लोपविकारागमश्च वर्णानाम् । सुब्छुक् सुपां तिङां वा विपर्ययश्चात्र बहुलं स्युः ॥२०८॥

प्रकृतिप्रत्यययोः संधिः प्राकृते निषिद्धः । सोऽत्र स्यादिष । यथा-- लभइ लभे, पढइ पढे, चलइ चले । एवं वर्णानां लोपो विकार आगमश्च, यथा पिङ्गले---

> 'गज्जउ मेह कि अंबर सामर फुछुउ णीव कि भम्मउ भम्भर। एकलि<sup>\* जीअ पराहिण अम्हर्हें</sup> की लउ पाउस की लउ वम्मह॥

<sup>89.</sup> B adds for within brackets after this word which Mss. do not authorise.

<sup>90</sup> UIO °प्राकृतप्राकृतवद्०; O 'प्रकृतिप्रकृतिवद्. 91 UG अपटे:

<sup>92</sup> U दुम्हहम्; G तुम्हाहिम्; IO तुम्महिम्; Mss. om. अम्हाहिम्. B rightly supplies it within brackets.

<sup>93</sup> B एड्डि; U10 एडड; G प्राप्त ; all these bearing no sence, I have emended it as above suiting to the context. It probably refers to the speech of Brahman addressed to the gods when the latter approached the former seeking protection from fear of the demon Tāraka. In reply, God Brahman says, "From amongst you sprang the child Tāraka, and how is it that your eyes are sleepless?

<sup>94</sup> UG \*ਯੁਂ. 95 B ਨਵਜ਼ਰਵ, ਨਵਜ਼ਰ; Mss. om.; the reading of B being obscure I have emended the text as above.

[ = गर्जतु मेघः किं वा अम्बरं इयामळं फुह्रतु नीपं किं वा भ्रमतु भ्रमरः । एकाकी जीवः पराधीनः अस्माकं

कि वा नयतु प्रावृट् कि वा नयतु मन्मथः ॥ PPL. II. 136.] अत्र कि इत्यत्र मलुक् । भम्मर इत्यत्र मकारागमः । पराहिण इत्यत्र दीर्घस्य इस्वता । मेह, अंबर इत्यादौ सुब्लुक् । सुब्विपर्ययो यथा पिङ्गले—
' माणिणि माणिह काइं फर्लें' [= मानिनि मानैः किं फलम्, PPL. I. 6.]। अत्र काइं इत्येकत्वे बहुवचनम्। यथा वा—

' नेहो इह अम्हिह वल्लहु से की एस करेड़। इअ बोल्लंती<sup>९९</sup> सामिल ओसिर सामि धरेड़॥ '

'[= स्नेह इह अस्माकं ब्रह्मः सः किमतत् करोति । इति कथयन्ती स्यामली अपसृत्य खामिनं धरति ॥ ] '

अत्र एस इति द्वितीयायां प्रथमा । की इति मलोपो दीर्घता च, सामलि इति हस्त्रता ॥

तिङां विपर्ययो यथा--

' जे वित्यरइ परिक्षेंगुँणा चिंतेई परउअआर । बद्धसिणेहा माणुसा तिर्ण्णिं किळजइ सार '॥

[For छाया See Su. 9] अत्र कलिज्जइ इति बहुत्वे एकवचनम्। लिङ्गव्यत्ययस्तु सर्वभाषासाधारण एव प्राकृत एवोक्तः॥

# नागरापभ्रंशे सुब्बिधिः॥

<sup>96</sup> UG एक ि; IO एक ली; B एक लि; em. according to UG.

<sup>97</sup> U अम्हास ; IO अंमह; G agrees with B.

<sup>98</sup> B कड not authorised by Mss. as well as by the original text.

<sup>99</sup> Mss. बोल ी surely here हु is out of the confusion with regard to the letter ह in Oriya script.

<sup>100</sup> B brackets abla after ft which is neither authorised by Mss. nor is wanted. 101 G ਲਿਸ਼ਵ. 102 B ਰੋਹਿੰਗ; Mss. ਰਿਣਿ; perhaps a misreading of ਰਿਹਿੰਗ which I have suggested above. Cf. Oriya equivalent 'ਰਿਜਿੰ'. See also PS. XVII. 9 and 78.

#### परस्मैपदमेवात्र १७. ५७.

नागरापभंदो आत्मनेपदं नास्तीत्यर्थः । पढइ, बहुइ, दिज्जइ । यत्तु पिङ्गले-

'लहू गुरू णिरंतरा पमाणि अइ अर्क्खेरा ।

' पैंमॉणि दोण्णि दिज्जए णराअ सो भणिज्जए ॥ '

[ = लघुः गुरुः निरन्तरौ प्रमाणी अष्टाक्षरा ।

प्रमाणी द्विगुणा दीयते नाराचः सः भण्यते ॥ PPL, II, 68. ो इत्यत्र दिज्जए, भाणिज्जए इत्यात्मनेपदम्। तन्महौराष्ट्रियपभ्रंशमूलसंकीर्णभाषया. अत्रोक्तवर्णविकारेण वा समाधेयम् । अत्र च करेइ, धरेइ, जाइ, पचड इत्यादों रैंवैर्रहोषत्वं महाराष्ट्रचाश्रथेण, करेदि, धरेदि इत्यादो दत्वं शौरसेन्या-श्रयेण इति गन्तन्यम् । एवं अचउ, अँचँदु इत्यादयोऽपि ॥

मसो हं च 90. 46.

अँम्हे भणहुं । चकारात् महाराष्ट्रीशौरसेनीसिद्धानि च ॥ इहिर्लुटि'ँ।

१७. ५९.

ळ्टि धातोर्विकरणत्वेन इहिः स्यात् । करिहिसि । हसिहिदि । होइहिदि ॥

ईसश्च स्यात् १७. ६०.

ळ्टि विकरणत्वेन । हसीससि । चकारात् हसिहिसि, हसिस्सिस ॥

१७. ६१.

मसि कुञः कामहं

लटि मसि कुञः कामहं इति पदादेयः स्यात् । कामहं ॥

१७. ६२.

सर्वदा शत ॥ २०९ ॥

होंतो 19 भवन्, बभूव, भविष्यति वा ॥

<sup>103</sup> UIO • अकमरा; G ०अक्खभरा.

<sup>104</sup> Mss. रामाणि.

<sup>105</sup> Mss. तन्मते.

<sup>106</sup> UIO विशेषत्वं.

<sup>107</sup> UI read these two exs. as चअ, चढ, चढ, चढ; O simply चढ् चद; G चताउ च वं चहह. The reading of B is retained.

<sup>108</sup> G alone adds before this word: उत्तमपुरुषमसो हुं स्यात्.

<sup>109</sup> Here as well as in the following two Sus. B reads gfz in place of Efc. Mss. invariably read as above which indeed suits 110 U होन्त: GIO होउं. the context.

```
१७. ६३.       वदेबोंह्रः'''
स्यात् । बोछइ ॥
```

१७. ६४. हशेः पुरमेदेक्ली

स्याताम् । पुर्मेई । देक्खइ ॥ १७. ६५.

णिङि तु दाक्खवः।

दशेरित्येव । दाक्खवइ ॥

१७. ६६. आचक्षेर्रवर्षः

स्यात् । अक्खइ ॥

१७. ६७.

थेकः स्थः

तिष्ठतेस्थकः स्यात् । थकः ॥

१७. ६८.

**ग्रहेर्गुण्हः** 

स्यात् । गुण्हइ ॥

१७. ६९.

कुञः करः ॥ २१०॥

करइ ॥

१७. ७०. 🔻 व्रजेर्वञ्चः

वंचइ ॥

१७. ७१.

प्रविश्वतेः पसैवस्थ

पसवइ । चकारात् पइसइ ॥

१७. ७२.

वचेश्ववः।

चवइ ॥

प्राकृत । ११

<sup>111</sup> G ब्रेहा: so also in ex.

<sup>112</sup> B ह्यः; em. according to Mss. 113 IO पुमइ.

<sup>114</sup> B ब्यक्स, also in ex. Mss. invariably read as above. The latter seems to be correct after comparing the text of PK (III. 1. 33) and PA (XVII. 82).

<sup>116</sup> B पसन:; U प्रसदः; GIO श्रेसनः; the reading of Mss. breaks the metrical rule.

<sup>117</sup> B छुपेइछव:, ex. छवइ; UG वचेश्रख:, ex. ववइ; I वचेश्र, ex. वचइ, ववइ; O वचेश्र वच:, ex. same as I; em. is mine. Cf. HC. IV. 2; Pu. XVII. 89.

१७. ७३.

आरुण आश्चिषः

आरुणाइ ॥

१७. ७४.

मक्रमुअमेर्लेश्च मञ्चतेः ॥ २११ ॥

मुक्कइ, मुअइ, मेल्लइ । चकारात् मुंचइ, मोअइ ॥

१७. ७५. तिमिस्तिम्योस्तिअः स्याद्वा

तिअइ, तिम्मइ, थिम्मैई ॥

१७. ७६.

ठवः स्थापयतेस्तथा।

ठवइ, थकावई ॥

१*७. ७७*.

आणावः स्यादानयतेः

आणावइ. आणेइ ॥

१७. ७८.

ञेषं जिष्टप्रयोगतः ॥ २१२ ॥

बोद्धव्यम् । अनेन एभिर्वा आएहि । द्विश्वतुर्वा दुईहैश्वाणि । तिअ त्रयास्तिम्न-स्त्राणि वेत्यर्थः । एवं परे<sup>१२२</sup> दोण्णि, बेण्णि, तिण्णि इत्यादयः । त्वां तो मां मो, तेषां तेण्णि, त्वदीये तेर, मदीये मेर, उक्ते वृत्तं, वाचयति वज्जावड इत्यादि यथादर्शनमुनेयम् ॥

नागरापभ्रंशे तिङ्विधिः॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे नागरापभंशानशासनं सप्तदशः पीदः ॥ १७ ॥

<sup>118</sup> В ного, ex. ное em. according to Mss. Cf. Rt. III, 1. and Pu. XVII. 88..

G त्यम्म् evidently misreading of थि.

BIO थक्तवह; UG थ( ठ in G )क्कावह. 121 IO दहलाणि. 120

Mas. परि. 122

## अष्टादशः पादः।

अथ व्राचडः ।

१८. १. व्राचडो नागरात्सिध्येत्

सिन्धुदेशोद्भवो ब्राचडोऽपभ्रंशः । अस्य च यत्रै विशेषलक्षणं नास्ति तन्नाग-

्रात् ज्ञेयम् ॥

१८, २.

चजोरुपरि यो भवेत्।

- य्चलइ । य्जलइ ॥

१८. ३. पसोः शः स्थात्

माणुरीो । दाशो॥

१८. ४. अभृत्यादेः प्रकृत्या रऋतावुभौ ॥ २१३ ॥ प्रकृत्या स्यातां भृत्यादिवर्जम् । प्राणहरु कृवाणु । भृत्यादेस्तु — भिच्चो, णिचं, किचं, किँचा ॥

१८. ५. तदोष्टडौ पदादी वा

पदादौ तदोः स्थाने टडौ वा स्याताम् । टाविय्जइ, डमणो । पक्षे ताविर्ध्जइ,

दमणो ॥

**१८. ६.** सोध्जि । स य्जेव ॥ सैवेत्येतस्य सोटिज वा।

१८.७. **खद्गस्य खंडु** खंडुएं हर्णशि ॥

१८. ८.

भवतेर्भोरप्रादौ

ओदि । प्रादौ तु पहवइ ॥

<sup>1</sup> UIO om. च; G अत्र for अस्य चयत्र.

<sup>2</sup> Mss. मणुषो.

<sup>3</sup> UG कुकाणु ; IO क्रुकाणु.

<sup>4</sup> These exs. are written in a very corrupt form in Mss:—
U भिचो, णिचं, किच, किचा; GIO भगे, पिच, किच, किग.

<sup>5</sup> G टाविस्यत्र ;IO तावित्र. 6 GI अविय्जइ ; O अवियइ.

<sup>7</sup> G सोटज ; O सोपि ; UI same as B.

<sup>8</sup> U हणिस ; G हणिसि ; also Mss. read खण्डुए for खण्डुए.

१८. ९.

वृषेर्वहः ॥ २१४ ॥

वहादे ॥

१८. १०. ब्रुवो ब्रोः

ब्रोदि ॥

१८, ११.

संस्कृतादिभ्यः शेषं लक्ष्यानुसारतः।

इति ब्राचडापभंशः॥

१८. १२. अनयोर्यत्र सांकर्यं तदिष्टग्रुपनागरम् ॥ २१५ ॥

अनयोर्नागरत्राचडयोः ।--

' रिराइ मेह छन करिअ दूरशदावैद्दं । दूरे शामी अमिअगुणै एरिशमीश पर्अंद्दे ॥ '

[ = वर्षति मेघः छन्नं कृत्वा दूरशब्दावर्तः ।

दूरे स्वामी अमितगुण ईदशमीश प्रवर्तः ॥ ]

इत्युपनागरापभंशः ॥

अन्येषामपभंशानामेष्वेवान्तर्भावः । तथाहि तत्रैव--- 'टाक्नं' टक्कभाषानागरो-पनागरादिभ्योऽवधारणीयम् । तुबहुला मालवी । वाडीबहुला पार्श्वोली । उल्ल-

<sup>9</sup> B ब्रुझे।; em. according to Mss.

<sup>10</sup> B मेचि; UGI महा; O नहा for मेह which I have emended; Mss. च्छल करिद दुर o; B छल करिद दुरo; also B sexparates दुरस from हावह. Again B puts anusvāra to the last word of the first hemistitch as well as to that of the last one whereas Mss. do not, of course, excepting O which reads प्रश्नुं.

<sup>11</sup> BUG शामा; O शामां; Again B and Mss. read अमी which seems to be nonsense; I reads शामी instead which, I think, suits the context. I have corrected the next word as given above assuming the letter अ to have been missed by the scribe through oversight. O only adds anusvāra to the last word.

<sup>12</sup> G परिश्वाभिश् ; UGI read as above; B separately has प्रिश्च भीश पश्च and puts query mark at the end of the verse. I have explained the linguistic peculiarity of this verse elsewhere.

<sup>13</sup> G वाक ; IO पाक ; U पाक.

<sup>14</sup> G राव्यवहरणीयम् ; IO ° रादिभ्य( -भ्या in O )वहरणीयं;

<sup>15</sup> O अवन्ती.

यार्थी वैदर्भी । संबोधनाट्या लाटी । ईकारोकारबहुला ओंड्री । सवीप्सा केकेयी । समासाट्या गोडी । डकारबहुला कोर्न्तली । एकारिणी च पाण्डया । हिर्युक्ता कालिङ्गी । प्राच्या तद्देशीयभाषाट्या । भद्दादिबहुला आभीरी । वर्ण-विपर्ययात् कार्णाटी । मध्यदशीया तद्देशीयाट्या । संस्कृताट्या च गोर्जरी । चकारात् पूर्वोक्तटक्कभाषाप्रहणम् । रलहुमां व्यत्ययन पाश्चार्या । रेफव्यत्य-यन दाविडी । तकारबहुंला वैर्तिलिकी । एओबेंहुला काञ्ची । शेषा देशभाषा-विभेदात् । 'इति तेनेवोक्तत्वात् । एवंविधभेदहेतुकल्पने सहस्रधापि वक्तुं शक्यत्वात् । तस्मायुक्तमुक्तम् –

'वेद्या विदग्धैरपरास्तत्त्तदेशानुसारतः ' ( PS. 7 ) इति ॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे अपभंशानुशासनमष्टादशः पादः ॥ १८॥ [समाप्तमपभंशानुशासनम् ।]

<sup>16</sup> Mss. प्रिया. 17 Mss. and B औदी. 18 Mss. गौडकी.

<sup>19</sup> B हिंयुक्ता ; Mss. reads हिंयुक्ता invariably ; hence em.

<sup>20</sup> GO उद्देशीय.
21 Mss and B जट्टादिo. B here suggests भ in place of ज within a bracket. The reading जट्टादि is definitely incorrect when we compare the text of Rt. in this regard (III. 2. 11).
22 G तजा; O वादा.

<sup>23</sup> UG रतहत्ताः ; IO रतहत्ताः ; B रत( छ )हमा ; em. after Rt. III, 2. 12. 24 B ैसा.

<sup>25</sup> B 30; UIO 3 ( 13); em. after Rt. III. 2. 12.

<sup>26</sup> Mss. antital unlike the reading of B as given above.

<sup>27</sup> Mss. एवं.

# जनविंदाः पादः।

अथ पैशान्यनुशिष्यते ।

१९. १. पैशाचिकीनां भाषाणां प्रथमा केकयाभिधा ।
संस्कृते शौरसेन्यां च सिद्धस्यैवात्र विकिया॥२१६॥

विक्रिया लक्षणैवशाद्रूपान्तरम्॥

१९. २. पश्चस्वाद्यावितरयोः

पञ्चसु वर्गेषु इतरयोस्तृतीयचतुर्थयोः स्थाने आद्यौ प्रथमद्वितीयौ स्याताम् । कंका । मेखो । चलं । छंछानिलो । टिंटिमो । काठं । तीथ । पिफावरी । पञ्चस्विति किम् । तेवो ॥

१९. ३.

श्रषोः सः

स्यात् । पिसेसो ॥

**१९. 8.** 

णस्य नो भवेत्।

नाराअनो ॥

१९. ५. यस रिअः प्राग्प्रस्तो वा

र्यस्य रिअः स्यात्, प्राक् हस्तश्च वा स्यात् । भारिआ, भरिआ ॥

१९. ६.

कार्ये कचं च द्वारते ॥ २१७॥

कर्च । चकारात् कारिअं, करिअं च ॥

१९. ७. युक्तविकर्षो बहुलं प्रागच स्यार्वे

बाहुल्यात् ष्टर्स्नोर्नित्यम् । कसटं, सनानं । थरमप्तनी, थम्मपँत्ती । चिहमको चिम्हको इत्यादौ विकल्पः । टिंटिमो, पंटितो, इत्यादौ निषेधः ॥

39. 6.

किहं च गृहें।

स्यात् । किहं । चकारात् खरं च ॥

<sup>1</sup> UIG οπιζ simply; G agrees with B.

<sup>2</sup> U छञ्जानिलो ; IO छंछालिलो : G च्छंचालिलो. 3 Mss. तिथि.

<sup>4</sup> This word is lacking in Mss.; B supplies it within a bracket.

<sup>5</sup> Mss. पुंसी. 6 and 7 Mss. read द्यांn place of थ.

<sup>8</sup> UG read the Sū. as कित्वं च शूवे; I किन्वं च शूदे; O कित्वं च शूदे.

१९. ९. कुपचि कचित्

क्वचित् इत्येतस्मिन् कुपचि स्यात् । बृहत्कथायाम् - 'कुपचि पिसालं '

[ = क्वचित् विशालम् ] ॥

86.80.

पृथिव्यां पृथुणी"

प्रथणीनाथो ॥

१९, ११,

हैंदेये हितपकं स्थात् ॥ २१८ ॥

हितपकं कंपति ॥

१९. १२. 🍦 पक्ष्मणि पखमः

स्यात् । पखमलनेअना ॥

१९. १३.

सक्ष्मे सुखमः स्थात

सुखमतरिसी<sup>93</sup>॥

१९. १४.

विसमये पिसमञः स्थात ।

करेंको मे पिसमओ॥

१९. १५. प्रथमे पृथुमम्

पृथुमसिनेहो ॥

१९. १६. इवस्य पिव

स्यात । चंतो पव ॥

86. 80.

क्त्वस्तूनमेव स्थात् ॥ २१९ ॥

नान्ये त्णउऔंणादयः। हसित्नं। फनित्नं "।।

<sup>9 10</sup> क्यांत.

<sup>10</sup> B पुश्रणी; so also in ex.; UG invariably read q in place of y which seems to be correct Cf. Rt. III. 3, 4 This is another ex. of confusing \* with \* on the part of B; IO om. this portion.

<sup>11</sup> G हृदयस्य.

B °णअणा; em. according to Mss.

<sup>13</sup> B 'बरिसी; U रितरसी; G परिस्क्ष्मसी; IO om. up to this word from बृहत्कथायां of Sū. 9.

B कुरुको; em. according to Mss. Cf. PS. I. 26.

<sup>15</sup> Mss. चन्दो.

<sup>16</sup> UG ०उण्णा; IO ०उण्णा.

<sup>17</sup> Mss. पनित्रनं.

१९. १८. - न्यण्यज्ञेषु ज्ञो वैा

स्यात् । कञ्जका । कन्नका । सरञ्जं, सरनं । पिञ्जातं, पिनातं । इस्य णत्वे कृते नत्वम् ॥

१९, १९.

टाङसिङस्ङिषु चि वा राज्ञः।

नानोनयश्च तेषाम्

एषु राज्ञो ज्ञस्य चिकारो वा स्यात् । टाया ना ङसिङसोर्नो ङेर्निश्च स्युः॥ राचिना, रत्ना । राचिनो, रत्नो । राचिनि, रत्नि । पक्षे रञ्जा, रञ्जो, रञ्जि<sup>र</sup>ेच ॥

१९. २०. इह शेषं शौरसेनीवत् ॥ २२० ॥ शेषं सर्वं स्रुप्तिङादिकार्यम् ॥

१९. २१ मागधीसद्दर्श रूपमिष्यते युष्मदस्मदोः । केवलं त्वेतयोर्भस्य फेंत्वं नेच्छन्ति सूरयः ॥ २२१ ॥

तुमं, तुंभे<sup>२१</sup> । हके, अंभे<sup>२२</sup> इत्यादयः ॥

इति श्रीमार्कण्डेययकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे केकयपैशाचिक्यनुशासनम्नविंशः पादः ॥ १९ ॥

<sup>18</sup> U 'क्षो, so also in ex.; G जो, so also in ex.; IO 'त्रो; ex. कंजिका, कत्रका.

<sup>19</sup> Here too in the last three exs. U reads sq; G sq and IO sq in place of sq. As will appear from this, UIO have the same reading whereas G approaches B. The reading sq in place of ssq might well be authentic (cf. PPK. X. 9 and 10). Still I have retained the reading of B as it is almost in agreement with G, and other noted grammarians like Hc., Pu., and Rt., have enjoined sush form.

<sup>20</sup> G सत्तं, I पत्तं; the reading of B as given above seems to be correct, but it is strange that Mk. nowhere has given the well known forms तुप्ते, and अपने of युडमद् and अपनद respectively and frames such a rule. He has probably in his mind such discussion as made by other grammarians; cf. Pu. XIX. 23 and Rt. II. 2. 28. See also Historical Grammar of inscriptional Prakrits, p, XXXIV for तुमान and अमान; also for तुमें see CGMI, p. 60, 111; for अमें see CGMI, p. 60, 109.

21 and 22 Mss. excepting U read तुम्ह, अम्हे; U tallies correctly with B as above.

# विंशतितमः पादः।

अथ शौरसेनपैशाचिकी ।

२०. १. शौरसेनाभिधा त्वस्याः

अस्याः केकयपैशाचिकीतः सिद्धिः ।।

२०. २.

सस्य शः

मानुशे हशति । पिशुने ॥

**२०. ३.** 

रस्य लो भवेत्।

- खहिलं ॥

२०. ४. चर्नास्योपरिष्टाद्यः

-स्यात् । य्छेले ॥

२०. ५.

कृतादिषु कडादयः ॥ २२२ ॥

ृस्युः । कडे । मडे । गडे ॥

्स्यात् । लय्च्छने । पर्यंच्छे ॥

₹0. ७.

स्थाविकृते ष्ट्रस्य इतः

स्यात् । रिचैश्तति । अन्यस्य तु लट्टी ॥

<sup>1</sup> UOI शूर. 2 G सौरसेन-नाभिषा-भिदात्वस्याः

<sup>3</sup> BI सिध्यति ; IO सिध्यति ; UG rightly read as above.

<sup>4</sup> BU माणुने ; G मानुशो ; IO मानुशे ; em. according to IO.

<sup>5</sup> U रचरछले : G स्यरछले ; IO यछछले.

<sup>6</sup> UIO लछने, पछे ; G लच्छानि, पच्छे.

<sup>7</sup> The reading स्थाविकृते: हस्य as given in B as well as in Mss. seems to be faulty. For, there is no prior injunction about the change of स्था to g. In fact, चिट्ठ being the from involving the change of स्था (Mk. IX. 136) in Sauraseni, the making ह to be a part of such change, there is every reason to reconstruct the rule as suggested by me above. Moreover, Paisaci according to Mk's. system owes its origin to Sauraseni (besides Sanskrit). My reconstruction will be

२०.८. त्रत्थंयोः श्र उर्घं स्यात्।

आगमोऽयम् । मश्ते । इश्यी ॥

२०. ९. इस्य तथेः क्वचिद्ति केचित्

अत्थारानं । कचिद्ग्रहणात् पट्टति<sup>93</sup> ॥

२०. १०. अतः सोरेत्रॅ

अतोऽदन्तात् । मानुशे । पने ॥

१०, ११.

अमो वा स्यात ॥ २२३॥

एदित्येव । मानुरो, मानुरां वा । पने, पनं वा ॥

२०. १२. अधुनेत्यादिष्वर्थेष्वहुणीत्याद्याश्च दञ्यन्ते ।

अहुणि, हके, तुमे , इत्यादयः ॥

२०. १३. शेषं तु प्राकृतवद् वदन्ति केचित्तु मागधीवद्वा ॥ २२४॥ इति शौरसेर्नपैशाचिकी ॥

२०. १४ः रलयोविपर्ययश्चेत् पाश्चाली नाम पैशाची। केरिमंतिलं<sup>९८</sup>॥

# इति पाञ्चालपैशाची ॥

better undersood if we compare the rules of Rt. इह स्थाविकारे हुकारस्य च ण्ठः etc. Rt. III. 3. 9. 8 This reading of B may be ompared with Pu XX. 7. U not clear; G ण्डः; IO इं.

<sup>9</sup> G ष्टण्डाते ; IO om. U विचण्ततिद ? ; B विचइतति; Rt has vo for Mk's इत in this case; cf. Rt. III. 3. 9. 10 U त्तथयो: ; G भथयो: IO उत्थयो:

<sup>11</sup> U इरथी; IO इर्स; G इहिट. 12 UIO थ:; G दस्य तः.

<sup>13</sup> B and Mss. invariably read पृष्ट्रांत, but this seems to be incorrect since no equivalent in Skt. can be found out. The word probably refers to Skt. वर्षत (See ABORI XXI. p. 10) which being बहुद्द in Pkt. would assume the from पृष्ट्रांत as suggested by me above according to Sū. XIX. 2. But then Mk's citing this word as the example in which द is not changed to द्ध as in case of अत्यामनं is questionable. The other alternative suggestion is, the word might refer to Skt. पद्धात: which would become पद्धती in Paisācī.

<sup>14</sup> B ओत्, printing mistake ?. 15 Mss. om. the last two exs..

<sup>16</sup> GIO उमे. 17 Mss. शौरतेनी. 18 UG मान्तिरलं; IO मंतिरलं.

२०. १५. इति षोडशधा भाषा मया प्रोक्ताः प्रयत्नतः ॥ २२५ ॥ इच्छा चेदितराद्धोध्यमत्रान्यमतवर्णितैम् ।

किंच।

२०. १६. संस्कृतसंक्रीर्णाभ्यां सहिता अष्टादशेत्याहुः ॥ २२६॥ बाह्णीकीपाश्चाल्योरन्तर्भावाचतुर्दशेत्यपरे । संस्कृतसंकीर्णाभ्यां सह षोडश केवलं मते तेषाम् ॥२२७॥

इति ॥

श्रीमद्वीरमुकुन्ददेवनृपतौ दोःस्तम्भकुम्भीनस— श्रीडाग्रस्तसमस्तशात्रवकुलप्राणानिले धर्मतः । शासत्युत्कलमेदिनी रघुपतौ साक्षादयोध्यामिव ग्रामे<sup>२२</sup> वीरवरप्रतापनृपतेः पूर्णो निबन्धो नवः ॥

इति श्रीमार्कण्डेयकवीन्द्रकृतौ प्राकृतसर्वस्वे पैशाचिक्यनुशासनं विंशतितमः पादः ॥ २०॥

॥ समाप्तश्चायं प्रदेशैः ॥

G: इच्छा चेदितरा बोद्धमत्रान्यतमवार्जिताः.

<sup>19</sup> The last hemistich is differently read as: UIO: इच्छा चिदितराद् बध्यमत्रान्यतमवर्जिता;

I have accepted the reading of B as it sounds most sensible.

<sup>20</sup> UG केषां ; IO tally with B as given above.

<sup>21</sup> UI शास्त्र ; GO read correctly as B.

<sup>22</sup> G ब्रामे:. 23 U does not preserve this line.

## APPENDIX I

## Index of Sūtras.

[ N. B. The figures aganist the Sūtras refer to the pada and number of the Sūtra. ]

अ.

**अइ**देंचे 9. 13. अंड पौराचेषु १, 49, 🔻 अउत् कौरवपौरवे 9. 15. **मः क्ष्माश्चाच्योः 3.** 92. अः स्सिंस्सयोर्न वा 5. 71. अकास्यकासमी स्थाताम् 6. 16. **अ**क्ष्णोऽच्छीणि च क्त्रचित् 5. 33. **अ**ड्डोठे हा: 2, 22, अङ्कादेशा बहुलम् 7. 102. अचिवा 4. 22. भत भाश्विहीनसंबुद्धी 10. 8. अत उत्तरस्य छोपः 6, 33. अत एत्वं तुमादिष 9. 107. अत एव माणः स्यात् 6. 19. अतः प्राकृतवदूपम् 17. 28. अतः घोडशधामित्र- 1. 9. अतः सावेदितौ च 15. 3. **अतः सोरोत् 20. 10.** भतोऽन्ते त वा प्रथमे 6. 9. भतोऽस्त्रियां डा बहुलम् 17. 5. अत् पथिपृथिवीहरिद्रासु 1. 16. अत्ववत्वे प्रकोष्ठके 9. 12. अथ उस्य हः 2. 24. अथ युषादस्तुमं स्वम्भ्याम् 9. 81. अथ विभाषिताः 9. 46. **अदन्तवच्छेषः** 5. 122.

अदन्तस्योभयं पदम् 6. 2. **अदसो मः** 5, 79. भदातो यथादिषु 1. 10. अद्भते तु हीमाणहे 10. 11. अद्युधिष्ठिरोपर्योः 9. 10. भद्रा दक्ले लक्ष द्विः 1. 25. अद्वित्व इत् 5. 48. अधुनेत्यादिष्वर्थेषु 20. 12. अधूर्तादेषु तेस्य टः स्यात् 3. 27. अधो मनयः 3, 2, अनयोर्यत्र सांकर्यं **17.** 12. अनयोः पुनर्भ्यसामोः 17. 55. धनादावयुजां कखतथां ० 17. 2. अनित्यद्वित्वं च राजवत् सर्वम् 5. 54. अनीयङादेयों जो वा 2. 16. **अ**न्तो सन्तो च मध्यार्थे 8. 9. भन्यस्य हलो नित्यम् 4. 13. अन्मुकुटतुल्ये 1. 26. **अन्यत्र तु चदुः** 5. 120. अन्येषामत्र शिष्टानुसारतः 4. 30. अपतौ घरो गृहस्य 4. 61. अपताकाच्यापृतगर्भितेषु बहुछं तकारो दः 9. 20. अपदादावयुजाम् 9. 18. अपूर्वेऽवरूवं वा 9. 23. अपेनी अल्लः स्याद् वृतेः 7. 119.

अप्यदन्तता 5. 50. अधिन्दवस्त्रिष्वपि ते० 6, 30, अभिमन्यौ जः 9. 44. अभृत्यादेः प्रकृत्या रऋतावुभी 18. 4. अमि हस्तः 5. 27. अमोऽतश्च 5. 4. भमो वा स्यात 20. 11. अम् टा भिसि णः 5. 68. **अ**म्निरमा च 5, 98, अम्हइमम्हहिमम्हे॰ 17, 52. अम्हइमिति जइशस्भ्याम् 17. 49. अम्हत्तोऽमहेहिमित्येके 5. 108. अम्हे च जसा 17. 50. अम्हे जसा 5. 101. अम्हेसु मन्हिसुमम्हासुं स्युः सुपा 5. 112 अम्हो म्होऽम्हं म्ह मसा 6. 13. अयुक्तस्य रिरिष्यते 1. 36. अयुजोऽनादौ 2. 1. अरोऽन्ततः 7. 54. भर्पितेऽप्येवम् 3. 26. अवापयोरोत् 4. 31. अविद विषादे 10. 12. अब्वो विस्मयसृचनसंभाषण० 8, 23, असंबुद्धी च कोऽप्याह 14. 3. अस्तेरच्छः 7. 116. अस्तेः सिः सिङा 6. 11. अस्थ्यादेनित्यम् 3. 15. अस्निग्धादौ ग्धर्धयोर्दः 3. 35. अस्मदो हमु सुना सार्धम् 17. 48. **भ सारणे 8. 20.** अस्य क्वचिछोपः 5. 16. अइमर्थेऽस्मिहंसमाः 16. 9. अहमस्रदः सुना स्थात् 9. 79. अहमित्यर्थे हक्के हके च 12. 30.

अहादसश्च 9. 79.

आ

भागमभाहम्माजस्थौ 7, 140. आङो ज्ञो णः 3.74. आचक्षेरक्खः 17. 66. भाच स्थाद गौरवे 1. 51. भाणावः स्यादानयतेः 17. 77. **भात एत् 5.** 35. **भातो**ऽद्वा 7. 60. भारमादीनामाणः 5. 53. भात् सौ 5. 41. आत् स्यात् संबुद्धी गौरवे सदा 15. 4. भादतो दुर्वाससः स्युः 9. 59, भादतः क्वचित् 9. 61. भादीतौ बहुलम् 5. 30. आदेरतः 1, 2, **भा**देवी 2, 43, भादेश्र णः कश्चित् 4. 60. **भादी पदस्य** 9. 32. भाद्यस्य यो जः स्यात् 2. 30. आद्वाक्षेपे 12, 28, भान वा समृद्धयादी 1. 32. भाभीर्यप्येवं स्यात् 15. 10. आम एसिं स्थात् 5. 58. भाम भवदर्थकः ८, २१. भामा णं सिं स्थाताम् 5. 67. भामा जे भम्हाणमम्हमम्होम्हाः 5. 110. आमाम्हमम्हाणं 9. 95. भामेदमः सिं 9. 74. आमो वा 16.6. भाम्रकम्रताम्रे वः 3.72. भायुरप्सरसोर्वा स्थात् 4. 19. **भायो यो छोप:** 7, 107,

भारुण भाश्चितः 17. 72. भार्दे दस्य न वा स्यादादेरोच 3. 25. भारा भारे इसा दार्थे 5. 62. सारा स्वादेशिय के. 58. भारवन्तादिश्वपि स्त्रियाम् 4. 45. भारविवछोरावंतेतास्तु 4. 42. भावन्ती स्यान्महाराष्ट्री 11. 1. भावन्त्यामेव बाह्वीकी 11. 13. भावश्च कृति णकादौ च 6. 48. भार स्सा से त्तो किमादेः 9. 71.

इ

इभ उभागश्च 4. 37. इअ मयटः 4. 52. इणो वा स्यात् 4. 44. इतस्थायां न वा रथयोः 4. 51. इति षोडशधा भाषा मया॰ 15.12. इत पुरुषे च 9. 9. इत् पुरुषे रो: 1. 28. इत् सदि 1. 14. इत् सैन्धवादिषु स्यात् 1. 45. इदम इमः स्यात् 5. 70. इदम इसु पुंस्क्वीवयोः 17. 36. इदमो दस्य च लुक् स्यादो च 5. 64. इदानीमस्तु बिन्दोर्वा 9. 52. इदुतोः शस् णो 5. 17. इदतोश्च दीर्घः स्यात् 5. 25. इदुद्ध्यां ट एणश्च 17. 24. इदुद्भवां स्मि 9. 63. इद्दंयादी 1. 34. इद वेदनादेवरयोः 9. 11. इं नपुंसके दीघीं वा 17. 16. इर किर किल निश्चयाख्याने 8. 15. इलि: क्रुप्ते 1. 40. इल्लस्तत्र भवे भवेत् 4. 47.

इवस्य पिव 19. 16. इवार्थे विश्व 9. 156. इहस्येधो विधीयते 9. 75. इह च्छन्दोऽनुरोधेन० 17. 8. इह प्रायो प्राम्यशब्दार्थपार्थवम् 14. 9. इह शेषं शौरसेनीवत् 19. 20. इहिर्कुटि 17. 59. इ: श्रीहीक्कान्तम्लानक्किशिषु 3. 80.

ई

ईच स्त्रियाम् 6. 20. ईत इद् गृहीतादौ 1. 21. ईदुदम्बानां इस्तः 5. 37. ईदैर्यस्य 1. 46. ई न किमादेः 9. 68. ई प्रत्यये स्सा से 5. 60. ईरयतेः संप्राभ्यां सोछपेछौ स्तः 7. 58. ईसश्च स्थात् 17. 60. ई सिंहजिह्नयोः 1. 20.

उ

उभ पश्येलथें 8. 25.
उं क्षेपे विस्मये खेदे 8. 6.0
उच्च स्वमोः 17. 10.
उच्चोपस्य कस्यचित् 4. 33.
उड्खळे ड्वा न वा 1. 25.
उड्खळे ड्वा न वा 1. 25.
उड्खळे ड्वा न वा 9. 7.
उण्णाळथङ्गगुलुगुञ्छा उन्नामेः 7. 156.
उत्तथा स्त्रियाम् 9. 65.
उत्तमे म्हः 9. 103.
उत्थितस्य ठः 9. 40.
उत् पद्मतन्ज्याद्योः 3. 94.
उत् सौन्दर्याद्येषु नित्यं स्थात् 1. 52.
उत् स्तृष ओत्थङ्कोत्थङ्कौ 7. 163.
उत् स्थात् पदान्ते बहुलम् 16. 3.

उदवापयोः स्थाने 12. 25. उदा णिड्योग्घः 7. 110. उदिश्चवृश्चिकयोः 1. 18. उद्दलादी 1 35. उदोत्थः स्यात् 9. 137. **उदोल्लटः** 7. 120. **उदो वा 7. 36.** उद्घहेहिरोग्गाहः 7. 123. उद्धमाश्र च केषांचित् 7. 42. उद्वा जरशस्याङसङसिषु 5. 40. उन्नदेवींकः 7. 143. उपगृहेरावश्रासः स्यात् 7. 145. उपरिस्थाः कगडतद् ० 3. 1. उपरेर्वा 1. 2**7**. उपालम्भे समाप्ती क्तिरतेर्भवेत् 8. 4. उब्बुह उत्क्षुभ्यतेः 7. 161. उञ्जसस्येदमित्यर्थे 7. 46. उड्डे वा 3. 14.

ऊ

ऊत उन्मध्कस्य 1. 30.

ऋ

ऋतोऽद् भवेत् 1. 33. ऋत्वादेस्तो दः स्यात् 2. 7. ऋष्यादी यादशाद्याः स्युः 9. 16.

ल्ट

रुङ्कुर्थे वा 6. 18. रुटि च कर्तरि यगस्मादिहिश्च 6. 39. रुटि दाजो दइ भवेत् 9. 125. रुडादिकेषु सुवः 9. 139. रुतस्तु लिः 1. 39.

ए

एकवचने च हित्था 6. 27. ए च टः 16. 4, एच्छयादौ 1. 7.
एतदि वा 5. 2.
एदीदशकीदशयोः 9. 8.
एदीतः 1. 42.
एदोतौ संबोधने प्रायः 12. 27
एन्नूपुरे 1. 32.
एभ्योऽपि कः 4. 51.
एमिं: 6. 5.
एवमितरेऽपि वेद्याः 7. 100.
एवं स्निहेरपि स्यात् 3. 90.
एवार्थे जेव स्यात् 9. 153.
एषामामो ण्णं 5. 121.
एषां रूपाण्यदन्तवश्च स्युः 5. 90.
एवं एदुं च स्वम्भ्याम् 17. 39.

Ù

ऐरावतगर्भितयोर्णता 2. 11.

ओ

भोक्खमाणो भविष्यति 10. 2. भोग्गहः स्यात् प्रतीच्छतेः 7. 162. भोच द्विधाकृष्टि 1. 19. भोत्वं च बदरादिष्ठु 9. 3. भोत्वं छक् च विसर्गस्य 4. 6. भो सुचनावितकीनुताप० 8. 5.

औ

औदोत् 1. 48. औषधादौ हः 2. 27.

क

ककुदे दस्य 2. 26. कथेः कथः 9. 114. कथेः सासणवरिज्ञौ 7. 179. कथेः साहः 7. 131.

# ्रप्राकृतसर्वस्वम् ।

कबन्धे वः पर्मी ऋमात् 2, 17. कल्लि श्रोऽर्थे 7. 28. कस्ये वा 17. 12. का नित्यं तिङि 7. 113. कार्ये कचं च दृश्यते 19. 6. कार्षापणे इः 3. 46. कालायसभाजनयोर्द्धक 9. 51. कालायसे यस्य 4. 10. काश्मीरसीमोध्मेमानः ख्रियाम् 4. 28. काहं दाहं कृदाजोः स्तः 6. 28. किराते च: 9, 36, किंयत्तदां तु प्रथमा 17. 30. किंयत्तदेनदिदमाम् 5. 57. किंयत्तद्वयो इस भासः स्यात् 5. 59. किमः कः स्थात् 5. 69. किंह कीस किणो प्रश्ने 8. 16. किहं च गृहे 19. 8. कीदशनीडापीडेदशानामेत् 1. 23. कन्नचिहोश्च दश्यते 5. 118. क्रपचि क्वचित् 19. 9. कृष्माण्डे हः 9. 43. कृष्माण्डे हः स्यात्० 3. 45. कृगमिभ्यामुअश्च 9. 58. क्रजः करः 17.69. कुञ: कुण: स्यात् 7. 112. कृञ्मृञ्गमीनां क्री॰ 13. 34. कुजश्च कुण: 9. 144. कृतादिषु कडादयः 20. 5. क्रतेष्टः 7. 78. कृषेने वा 7. 76. कृष्णे वा स्यात् 3. 78. कुञ्हजोस्तु कीरहीरी 7. 173. के दीघीं वा 12. 22. केरके केअको वा स्यात् 15. 7.

कैकेयं शीरसेनं च 1. 8. को बहुलम् 13. 5. कोष्णादेः कोशणादिः स्यात् 12. 13. कौत्हलसेवास्थूलके द्वित्वम् 9. 50. क्खस्य इकः 12. 4. क्ख़ निश्चये 9. 151. के तुरो भवेत् 7.7. केन रुदादे रुण्णाद्याः 7. 182. के प्रनर्नते 7. 94. के हः 7. 3. क्तव इअ: स्यात् 14. 8. क्त्वस्तूणः 11. 3. क्तवस्तण एव स्थात् 19. 17. क्त्वादिषु घेन वा 7.97. क्त्वादी च 7. 114. क्त्वायचोरिअः 9. 57. क्त्वायचोस्तृणतूणमी० 4. 36. क्त्वादौ छवो वा 7. 92. क्त्वालुटोभवः 9. 114. क्त्वादी श्रुवो वा 7.89. क्त्वो दाणिश्च 12. 23. क्रमेर्वेलाइची 7. 134. क्रीज: किण: 7, 38, क्रधेर्ज़रः 7. 130. क्रीबे शसो णि वा स्यात् 9. 69. क्रीबे स्वम्भ्यामिद्रिणं 9. 76. क्लीवे स्वम्भीतद्मिणमिणमो 5. 74 क्वचिच तुम् 4. 38. क्वचिच दः 12. 35. क्वचिदवश्च 6. 46. क्वचिदित् 12. 24. क्वचिद् युक्तस्यापि 2. 37. क्वचिद्वा 3. 39. क्वचिद् व्वश्च 9. 157.

## Index of Sūtras

क्वचित्र ताद्ध्यें 5. 131. क्वचिस वा 2.8. ववचिम्न स्यात् 3. 38, 84. क्वण ओङ्गणः 7. 133. क्वथेर्द्धः स्यात् 7. 70. क्षणक्षीरसदक्षाणां छः 9. 41. क्षमादेवी 3. 42. **क्षरतेर्धरः** 7. 57. क्षभ्द्यः सदक्षे 11. 2. क्षस्य छो वा सदक्षदुष्पेक्षे 13. 2. **क्षस्य च्छः** 20. 6. क्षियो झिज्झ: 7. 20. **क्षदः** खुन्दः 9. 118. क्षि हा 4, 16. **क्षुधेर्द्धः** 7. 22. क्ष्मस्य च स्यात् 3. 41.

#### ख

खः स्थूणार्थे सम्भे 3. 17. खद्भस्य खण्डु 18. 7. खरु जे दे इर पादप्रपूरणे 8. 31. खरु कुटजकन्धरयोः 2. 33. खाघौ च खादिधान्योः 7. 59. खिदेविसूरः 7. 126. खुन्दखुम्मखुळाः श्चुदेः 7. 62. खुप्पिसी प्रुपेः 7. 46. खौनातेः खडरः 7. 127.

#### ग

गणनायां गण्णा स्यात् 12. 17. गम्यादीनां यकान्तोऽपि 7. 172. गर्ते डः 3. 29. गर्दभादौ देः 3. 30. गिरो गिलः 7. 24. गुआं छपरिण्णाडपरिहट्ट॰ 7. 125.

प्राकृत• १२

गुण इतः कापि 4. 4.
गेज्झघेण्यो यका सह 9. 129.
गौरव आत् 9. 14.
गौरविते गोमिकः 12. 10.
गौरवे संबोधने० 14. 2.
प्रन्थेगुंथः 7. 23.
प्रसेधिसः 7. 44.
प्रहेगेण्हः 17. 68.
प्रहेगेण्हः 9. 128.
प्रहेगेण्हहिन्दौ 7. 96.

#### घ

घसः स्जतेः 9. 122. घूणीं घुम्मः 9. 119. घोटः पिबतेः 7. 115. घोळघुम्मी घूणेः 7. 9. घ भोजिम्हेजिहावपि 7. 43. घो जिग्धः स्यात् 9. 115.

#### ङ

ङसः सः स्यात् 14. 5. ङसः स्यः 5. 9. ङसा से स्यात् 5. 66. ङसिङस्थामदो भवेत् 9. 80. ङसिङस्थां तुह तुज्झ० 17. 46. ङसिङस्थां मज्झमहुंमहाः 17. 53. ङसिना तुमा तुमादो च० 5. 88. ङसिना मन्तो ममादो हो 9. 96. ङसिना ममादु मन्तो० 5. 106. ङसिना समं तुमादो 9. 85. ङसिरादोदुह्यः 5. 7. ङसेस्तु हे हो च 17. 19. ङसो वा स्यात् 5. 19. ङसेङ्भ्यां जत्थ तत्थ च 17. 34. ङिङसो विना सुप्येत् 5. 14. िक्ना तुमिम्म न वा 5. 94. डिना ममिस्सं ममिम्म स्याताम् 5. 111. डेरे 9. 62. डेरे च स्यात् 17. 23. डेरेम्मि स्याताम् 5. 10. डे: स्सिंग्मित्थाः स्यरस्थियाम् 5. 56.

#### च

चच्छरंपरंभास्तु तक्षतेः 7. 48. चजयोरुपरि यः स्यात् 12. 21. चजयोरुपरि यो भवेत् 18. 2. चतुरश्चत्तारो चत्तारा० 5. 119. चतुर्थीचतुर्देश्योस्तुना 1. 12. चत्वरे चः 3. 58. चर्चेश्रपः स्यात् 7. 151. चर्चेश्रव्यः 9. 127. चवर्गस्योपरिष्टाद् यः 20. 4. चाण्डाली मागधीशौरसेनीभ्यां 14.1. चाण्डाल्याः शाबरीसिद्धिः 15. 1. चार्वक्षयां रस्य च छुक् 3. 95. चित्रश्चिणः स्यात् 7. 35. चिद्रस्य तु श्चिण्टः 12. 32. चिह्न न्धः 3. 47; 9. 45. चुरमुम्मुरौ चूर्णः 7. 159. चो म्लेच्छार्थकिराते 2. 32. चोरेस्थणिलः 7. 122. चौर्यसमे रिभः 3. 22. चिअ चेअ इवार्थकी 9. 12. चेअ चिअ एवार्थे 8. 19. चो वंजिन्त्योः 7. 79.

### छ

छः ध्रुरादिषु 3. 40. छत्वं भवेत् क्वचित् 3. 51. छादेर्नूमझम्पौ स्तः 7. 141. छा भ्यसि 5. 127. छायायां यस्य तथा॰ 2. 48. छिदिभिद्योरन्तो न्दः 7. 66. छिवश्छुपतेः 7. 168. छुपिरछम्गच्छुवौ 9. 123. छुपिरछम्पः 7. 175.

#### ज

जअश्च जे: 7, 90. जल्पेर्जम्पः 7. 19. जइशसोरिं प्राकृ च 5. 32. जरशसोर्णीविधावाच 5, 49. जस एत् स्यात् स्त्रियामपि 14.4. जस ओ वो अश्व प्राक् 5. 20. जसा वशं स्यात् 9. 80. जसो वो न स्यात् 9.64. जसो हे च 17. 14. जस्य भाजने 4, 12. जस् वा 5. 26. जागर्तेर्जम्मः स्यात् 7. 154. जीवेर्वा स्यात् 1. 22. जम्भेर्जम्भाभजम्भाहौ 7. 32. जे से एस सुना जत्तदेतदाम् 17. 40. ज जा लड्लुड्लुडां चापि 6. 36. जश्चोद्विजेः 7.81. ज्ञेश जिश्र चैवार्थे 10. 10. जो जाहि च तिङां वा 6. 35. ज्यो बुद्धादेः 7.77. ज्ञो जाणमण इत्यभौ 7. 13. ज्ञो णज्ञ णव्य इत्येतौ 7. 180. ज्यायामीत् स्यात् 3. 93.

### झ

**झत्ति सहसत्ति घत्ति०** 8. 27.

ञ

ञ्जो भुजियुज्योः 7, 67.

ट

टया च ते दे स्तः 5. 92.

**टया मए स्यात् 9. 92.** 

- टस्य डः 2. 8.

टाक्की स्थात संस्कृतं० 16. 1.

्टाङसिङस्ङीनामिदेददातः स्युः 5. 28.

टाङसिङस्ङीनामेत् 9. 66.

टाङसिङस्ङिषु चि वा० 19. 19.

टाङिभ्यां तइ तुमए 5, 85.

टाङिभ्यां तु तए स्यात् 9. 83.

टाङिभ्यां समं मइ मए उभौ 5. 104.

-राणा 5, 21.

**टा णा द्विर्वा** 5. 46.

टा तुमइ भवेत् 5. 86.

टा में ममाइ 5, 103.

टामोर्णम् 5. 5.

इंडोपरि न शः क्वचित् 14. 7.

ਣ

डः श्रस्य 3. 13.

ठवः स्थापयतेस्तथा 17. 76.

ठवः स्थापेः 7, 162,

3

डः प्रत्यादौ 2. 10.

डः संमर्दगर्दभे 9. 42.

डः स्याद्द्यमानस्य १, ३७.

**ड**स्य **लः स्यात् 2**. 13.

ही ख्रियाम् 17. 6.

ण

णवर च 8. 12.

णवरं तु केवले स्यात् 8. 11.

णवरि स्वनन्तरार्थेऽपि 8. 13.

णिव वैपरीत्ये स्यात् 8. 21. णस्य नो भवेत् 19. 4.

णाइ माइ अलाह्मण 8. 3.0

णिङ आवे वा 6. 44.

णिङि तु दाक्खवः 17. 65.

णिङि भाश्रभिसौ 7. 30.

णुमज शीङ: 7. 138.

णो खेदामन्त्रणवैचित्र्य० 8. 22.

णो जरशस्ङसिङसां तु स्यात् 5. 45.

णो मज्ञपञ्चदशादिषु 3. 57.

णोरपीत्थमिच्छन्ति 5. 45.

ण्णुभ जाणुभ इत्येतावपि 3. 6.

त

तइं तु टाङ्यभ्भिः 17. 44. तच भाषाविभाषापभ्रंशः Intro. 2.

तं चामा स्यात् 5. 82.

तत्र निषिद्धाश्च स्युः 8. 35.

तथा तिध 16. 12.

तदश्चेह सुपा 17. 38.

तदस्तो च सह 5. 65.

तदोष्टडौ पदादौ वा 18. 5.

तद्भवं तत्समं चेति द्विधा Intro. 1.

तद्वर्गान्तो न वा वर्गे 4. 24.

तन्मुलेभ्यः क्रचित् क्रचित् 15. 2.

तलुक् तोस्थे 5. 77.

तवथुअथुवाः स्तौतेः 7. 65.

तादश एवात्र तु समासाः ८. ३४.

ताया दा 4. 35,

तिक्खालस्तेजयतेः 7. 16.

तिङां ज्ज ज्जा भविष्यति 11. 4.

तिङि भावीहौ भियः स्याताम् 7. 29.

तिड्डवस्ताडेः 7. 170.

तिमिस्तिम्योस्तिभः स्याद्वा 17. 75,

तिमेस्तिण्णस्तिण्णाश्रश्र 7. 148. तिरि तिरोऽर्थे 8. 18. तीक्ष्णे निशितार्थे खः 3. 68. तीरस्तृशक्नुवोः 7. 174. तीरो भावकर्मणोर्न स्यात् 9. 132. तुज्झतुम्हौ सुपि स्याताम् 5. 95. तुज्झाणं तुम्हाणं वो तुम्हामा 5. 93. तुज्झे तुम्हे तु जसा 5. 83. तुज्झेहिं तुम्हेहिं मिसा तु 5. 87. तुडतोडतुट्खृट्टास्तुडतेः 7.64. तुण्डादेरुत ओत्स्यात् 1. 24. तुम्हइमिति जइशस्भ्याम् 17. 42. तुम्हः स्याद् मिस्भ्यसाम्सुप्सु 9. 84. तुम्हासंतुम्हसुमी सुपा 17. 47. तुम्हाहिं तु मिसा 17. 45. तुरहे च जसा 17. 43. तुम्हे भवति जदशस्थाम् 9. 82. तुह तुज्झ तुम्ह तुब्भ 5. 91. तूर्यादौ रः 3. 21. तुङेरिर 4 41. त्रपेस्थिपः 7. 12. तेतिङोरेदिणौ स्मृतौ 6. 4. ते दे तुम्हा इसा 9, 86. त्तत्थद्वद्वज्ञानाम् 12. 7. त्तत्थयोः श ऊर्ध्वं स्यात् 20. 8. त्तो पञ्चम्याः 5.77. त्थक्षो क्वापि प्रकृत्यापि 13. 4. तथ थताभ्याम् 6. 14. त्यजश्छुड्डः 7, 104. त्यध्यद्यां चछजाः स्मृताः 3. 31. त्यादेर्दस्तस्य 9. 101. त्रसेर्वज्जः 7. 157. त्रिषु ङेहिंम्० 5. 61. त्रिषु दुर्भवेत् 17. 7.

त्रिषु प्रायेण लड् भवेत् 9. 98. त्रिषु हो जसः 17. 28. त्रिष्टेंटः 17. 17. त्रेस्ती 5. 114. त्वरस्तुरतुवरी 7. 6. त्वमित्यर्थे तुङ्ग भवेत् 16. 8. त्वस्य त्तणं स्यात् 4. 34. त्वस्य त्तम् 9. 55. त्वा च दहुणमित्याद्याः 4. 39.

थः स्तस्यास्तवस्तम्बे 3. 16. थकस्थः 17. 67. थो घो प्रथमपृषिच्योः 9. 24.

द

दरिसो णिङि 11. 8. दशचतुर्दश्योरनाम्नि वा 9. 31,.. दशतिदहत्योर्डः स्यात् 2. 34. दशाहें हल्लक 3. 86. दशनि हः स्यात् 2. 45. दंशो णिङि 7. 106. दस्य हृद्ये 4. 11. दस्य हो ङिना 5. 72. दाढादयो बहुलम् 4. 64. दाणि एणिंह अणहा 8. 24. दादीनां च दिजाद्याः 7. 181.. दिक्प्रावृषोः सः स्यात् 4. 18. दिज्ञात्रमुक्तमुन्नेयं० 6. 13. दिवसपाषाणयोः सषोः 2. 47.. दीर्घता हस्वता सुब्लुक्० 16. 9. दीर्घः सुभिस्सुप्सु 5. 22. दीर्धस्तिङां क्वचित् 12. 37. दीर्घो जस्ङस्याम्सु 5. 12. दीर्घी स्से वा इसादेशे 17. 31.

दीवैंकादली 4. 49. दीघों हस्बी स्याताम् 5. 18. दुब्भादयो यका 9. 146. दहलिहवहतीनां० 7. 176. दुमस्तु दुयतेः 7. 10. दशः पुम्मदेक्खौ 17. 64. 'दशेदींसः 7. 177. देश्यं च केचन Intro. 1. दैत्यादेरइभवेत् 1. 43. दोर्लीपः स्यादुदुम्बरे 4. 7. द्रब्धयोरपि कुत्रचित् 3, 36. द्धस्य तथः क्वचिदिति केचित् 20. 9. द्रागित्यर्थे दडत्ति 9. 150. द्रे रो वा 3. 4. द्वारे वाद्योः क्रमाल्लुक् च 3. 29. ंद्वितीयया माद्**रं मातुः** 9. 67. द्वित्वेऽपि 2. 42. द्विरवे बहुवचनम् 5. 129. द्विर्गमाद्यन्तः 9. 147. **ंद्रेस्तु दो दोण्णि दुवे** 5. 116.

## ध

धभौ दबवदुषायों 9. 27. धात्नां द्वे पदे स्याताम् 11. 11. धातोः परस्मैपदं स्यात् 9. 97. धूजो धुअधुवी 7. 93. धो हः 12. 8. ध्मो धमः 7. 40. ध्यद्योर्ज्ञः 3. 33.

न

न कबन्धे पमी 9. 22. च क्खु शब्दस्य 12. 5. च क्तकवतुत्तब्येषु० 9. 130. च के हुः 9. 111.

न खः स्फोटकस्य 9. 39. न डिङस्योरेदातौ 5. 123. न ङोईछि 4. 23. न चैसिमिदमादेः 9. 70. न ज्जजाहासोच्छमाद्याः 9. 106. न ज्जान्तिन्त्वोः 6. 38. न स्थः 5. 73. न दलोपः 9. 26. ननान्द्रयात्रोस्तु नित्यं स्यात् 5. 43. न नामनि 3, 79, नन्वर्थे जं 9. 155. नन्वर्थोपमयोर्णं स्वात् 8. 7. न मज्झ ङसा 9. 94. न रही 3, 73, न वा स्नातेः 3, 89, न न्यत्ययादौ 3. 32. न स्यात् क्वचित् 5. 23, 36. न हरार्थे 3, 19, नागरं तु महाराष्ट्री० 17. 1. नागरो ब्राचडश्रोपनागरः Intro. 5. नाज्लुग्विशेषाः स्युः 9. 48. नातोदातौ 5. 29. नामनि क्विबन्ताः स्युः 9. 149. नालादिः 9. 73. नित्यमन्त्यन्त्वोः 7. 61. नित्यं स्याद् भूमनि न्तुहमो 6. 34. निमिश्र नियुजः स्यात् 7. 68. निरः पदेर्बलः 7. 25. नीडादौ 3. 71. नुदो णोल्जः 7. 8. नेद्वेतसाङ्गारयोः स्यात् 9. 2. नेः सहतेः सुद्धः 7. 118. नैतावनामि कतिपञ्चाद्योः 5, 15. नैसेतदः 9, 78.

नो णः 2. 41. नोत्सुकोत्सवयोः 3. 54. नो पाषाणे 9. 30. न्मस्य मः 3. 56. न्यण्यज्ञेषु ब्लो वार्ट्स19. 18.

प

पः क्मकुट्मलयोभीवेत् 3. 60. पक्ष्मणि पखमः 19. 12. पञ्चस्वाद्यावितरयोः 19. 2. पञ्चादेभिंस्सुपोः० 5. 124. पप्फोडः प्रस्फुटे: 7. 147. पदे परे दुः समासे 5. 117. परस्मैपदमन्येषाम् 6. 3. परस्मैपदमेवात्र 17. 57. परिवर्तनं करेण्वितरयोर्ने स्यात् 9. 53. परुषादीनां फः स्यात् 2. 36. परेर्विआलः स्यात् 7. 150. पर्यस्तादिषु हो भवेत् 3. 24. पर्यस्यतेस्तु पछद्द० 7. 121. पश्यतेः पेच्छः 9. 112. पस्य ववचित् 3. 50. पस्य व: 2.14. पाटे: फाल: 7. 11. पिश्ररंजवेमपरिरंजा भक्षेः 7.142. पिण्डादिष्वेत् 1. 15. पिण्डादिष्वेदिकंशुके 9. 5. पित्रादेखः 5. 39. पिव मिव विव अ इवार्थे 8. 14. पि वि अप्यर्थे 8. 17. पिशाचके पिव्ववः प्रोक्तः 12. 19. पुनरपि पुणरवि 9. 49. पुरादियोगे च 6. 43. पुलनिअनिअच्छजोवअवक्ख० 7. 105.

पुंसि न्सन्तप्रावृद्छरदः 4. 27. पूर्वनिपातोऽन्यथा प्रायः 8. 36. पूर्ववच्छेषम् 9. 158. पूर्वे वस्यापि मत्वं च 3. 91. पृच्छतेः पुच्छः स्यात् 7. 153. प्रथिब्यां पृथुणी 19. 10. पेच्छो दृशेः स्यात् 11. 7. पैशाचिकीनां भाषाणाम् 19. 1 पो वः स्यात् 9. 21. प्नस्य च स्वप्ने 3. 81. प्रकृतिप्रत्ययसंधिर्होप॰ 17. 56. प्रकृतिरेव स्यात् प्रादुराविः० 7. 4.. प्रकृतिः संस्कृतं तत्र॰ Intro. 1. प्रकृते वहणं भवेत 10. 7. प्रकृत्या रऋतौ क्वचित 17. 4. प्रकोष्टे भोतोऽहा 1. 47.0 प्रतिपालयतेश्चिरमालविरीहौ 7. 158... प्रतेरिणः पत्तिआअः स्यात् 7. 155. प्रथमे पृथमम् 19. 15. प्रथमे प्रथयोर्धुगपत् 1. 5. प्रदीप्यादेवेंिलः स्यात् 2. 12. प्रविश्वतेः पसवश्च 17. 71. प्रश्नाक्षिसंघयः • 4. 29. प्रसरतेः पञ्चाः 7. 167. प्रागादेशभेदाश्च 7. 183. प्राग्वत सोच्छमादयः 11. 10. प्राच्यासिद्धिः शौरसेन्याः 10. 1. प्रादुष्प्रादेर्भवो भवेत् 7. 2. प्रादेर्जम्ह च दृश्यते 7. 33. प्रादेर्घात्वादिद्धिः 7. 172. प्राद्धुप्पश्च 7. 5. प्राद्विशतेर्दुक्कः 7. 149. प्रान्म्हभ 7. 18. प्रायः कगचजतद्वयवां छोपः 2. 2.

प्रायेण वर्तमानेऽप्येतौ स्याताम् 6. 4. प्रायेणात एदिदातः स्युः 6. 7. प्रायेणादेरातोऽत् 6. 45. प्रोषष्ठ्रष्टश्लोकस्रायुषु नित्यम् 3. 88.

#### फ

फंसालुंघी स्पृश्ततेः 7. 144. फुस्रो मृजेः 9. 117. फो वा श्रेष्मणि 3. 29. फो हः 9. 29.

#### ब

बटोर्बडुच्यः 12. 16. बदरे देनौत् 1. 8. बर्हाहोरच 3. 85. बहिं बाह्ये 8, 30. बहुरूं भीष्मादेः० 9. 148. बहलमनुस्वारः 5. 132. बाब्पेऽश्रणि हः 3. 52. बिन्द्रतः कलुक् 9. 152. बिन्दुर्मचादेः स्यात् 7. 108. बिन्दोर्जो छुग् वो० 9. 154. बिसस्य भः 2, 37, बुङ्खुप्पौ मज्जतेः स्यात् 7. 8. बुल्ग् बुभुक्षायाम् 12. 8. बृहस्पतौ च भः 9. 54. ब्रुवो ब्रुचः 9. 113. बुवो ब्रो: 18. 10.

#### 77

भरते घस्तस्य 9. 25. भवतेभीरप्रादी 18. 8. भवतेहीं हुवी स्थाताम् 7. 1. भवत्यां भोदि 10. 4. भवद्रगवतोः सदा 5. 52. भविष्यति भुवः स्यातां 12. 33. भविष्यति स्तश्च त्यादौ 9. 104. भविष्यति हिः 6. 21. भवेतामिहिमौ च ङेः 15. 6. भातेर्भाञ: 9, 116. भावकर्मणोस्तु छवो भवेत् 9. 124. भाविनि ऌट 9. 100. भावे कर्मणि चावे न स्थात् 6. 47. भिन्दिपाले ण्डः 3. 64. भियो भा 9, 121. भिसा णे अम्ह अम्हाणं० 5. 105. भिस्यत पुत् 5. 126. भिस हिं 5. 6. भुवो भो 9. 108. भूत आसि आहेसि 6. 15. भूते त्विकाः स्यात् 6. 40. भूम्ति धः 9. 102. भूम्नि नित हइत्थामो मुमाः 6. 8. भो स्यादामन्त्रणार्थकम् 8. 10. भो हः 3.62. भ्मो शीकरचन्द्रिकयोः 2. 5. भ्यसि तुम्हत् उझतुम इति 5. 89. भ्यसि वा 5, 13. भ्यसो हितो सुतो च 5. 8. भ्यस्यम्हममौ स्याताम् 5. 107. भ्रमतेर्द्धण्डुङ्घः स्यात् 7. 137.

## म

म आपीडे 2.15.

मइ च डिना स्थात् 9.93.

मइं तु टाङ्यम्भिः 17.51.

मजोः खुप्पो न स्थात् 9.142.

मदकलमरकतयोः ० 2.4.

मध्ये च 11.5.

मध्ये चैकाचः 6. 37. मध्यमे हिवैकाचः 6. 32. मध्याहे हकारश्च 3. 8. मन्मथे वः स्यात् 2. 38. **ममं मं** 5. 100. मममा 9, 91, मम में मह मज्झ इसा 5. 109. ममवावपि 7, 27, ममेलर्थे महं च स्यात् 16. 10. मिलने लिनोरिली वा स्याताम् 4. 63. **平料 4.21.** मिस कुञः कामहुं 17. 61. मसो हुं च 17. 58. महाराष्ट्री शौरसेनी॰ Intro. 3. मागधी शौरसेनीतः 12. 1. मागधीसदृशं रूपम् 19. 21. मागध्याः शाकारी 13, 1, माङो माणो वा 7. 26. मातुः स्यान् माईका 12. 15. माल्ये निरः 4, 32, मि चैके 5, 99. मिङामिह मिह 6. 12. मिङा स्सं 6. 25. मीलतेः प्रादेः 7. 86. मुक्सुअमेलाश्च मुद्धतेः 17. 74. मुक्तापुष्करवर्जं० 9. 6. मुर्खे मुख्यकः 10. 3. मृत्तिकायां च पत्तने 3, 28, मृद्खे कः 3. 59. मृदो डुली 7.86. मो हनिखन्योः 9, 145. मौनमौल्योर्वा 1, 50. मिश्र डे: स्यात् 14. 6. म्लायो मिलाभ 9. 133.

म्लायो वा वाम मिलाभ इत्येते 7. 31. म्हर इत्येके 7. 17. म्हः स्पविस्मयपक्ष्मणाम् 3. 43. म्हस्पिटी अंशेः 7. 165.

य

यक ईअ इज इत्येती 6. 10. यका न ब्वः 9. 135. यको ब्वो वा 7, 95. यक्कत्वायच्सु द इष्यते 9. 126. यत्तदो मा जउं तउं 17.33. यथा जिघ्र 16. 11. यथादिषु कचिद् हस्यः 9. 4. यसुनायां मः 2. 3. यष्ट्यां ल: 2, 31, यष्ट्यां स्थ्र 9. 35. यसश्च संख्याशब्दानाम् 4. 8. यावदादिषु वस्य वा 4. 9. युक्तविकर्षी बहुलं 19.7. युक्तस्य 3. 12. युक्तात् पूर्वी गुरुश्च न वा 13. 9. युते हस्वः 4. 2. युष्मदस्तुं तुमं तथा 5. 81. युष्मदस्तुहं 17. 41. युष्मानर्थे तुम्हं तुम्हे 12. 31. खा मयुरमयुखयोः स्यात् 1.11.

₹

रत्ने लदनं 12. 20. रंघो राधयतेः स्मृतः 7. 99. रूप अप्पण्ण अहिसाअश्चाङा 7. 135. रलयोर्विपर्ययश्चेत् 20. 14. रस्य लो भवेत् 12. 3. राजो रेहः 9. 143. रुन्लो बृक्षस्य केवलः 9. 17.
रुदो न्ववी 7. 80.
रुधो म्भन्धी 7. 69.
रुष्यादिषूदीर्घः स्थात् 7. 83.
रुद्धउल्लुद्धवलगासुम्पाः स्युः 7. 136.
रेहो वा राजतेः 7. 103.
रो रा 4. 15.
र्ययाभिमन्यी जः 3. 20.
र्यस्य रिभः प्राग्यस्वो वा 19. 5.
र्वार्षहेंसु स्थात् 3. 82.

#### ल

लक्ष्यानुसाराहिङ्गं स्यात् 9. 56. लटयोर्बलाटे 4, 59, **लटि मिङ इलुग् वा 6.6.** लंबतेर्मुरः 7. 128. लड् भूतभाविनोर्वा स्यात् 6. 1. लवरः सर्वत्र 3. 3. ्लवणस्य वेन समम् 1. 9. **ल्सो** ल्ह्सः 7. 117. लस्तु पीतविद्युद्धयाम् 4. 50. ्लाङ्कलादी णः 9. 34. लाङ्कलादेणीं वा 2. 39. **ढाळप्पलाळम्पला०** 7, 129, लावण्यस्य विकल्पेन 1, 10 लिङ्लोटोरेकस्मिन्नु सु सु स्युः 6. 31. लुगरण्ये 1. 6. े **लुग् व्यत्ययश्च बहुलं सुपाम्** 12. 36. लुङ् मांसादी 4. 25. **लुडेर्लोहः** 7. 124. लुनातेरुदो लुवः 7. 91. खुद्द रोसाण पुस तु मृजेः 7. 56. ्लोड् विध्यादौ 9. 99. कोपः सुपां क्षचित् स्यात् 13. 8.

लोपो जरशसोः 5.3. छ उत्समोः 7.72.

#### व

वः कैटभे 2. 28. वकादी बिन्दुरिध्यते 4. 20. वकेतुवक्तुच 10. 5. वंक्रभं केचिदिच्छन्ति 10. 6. वचेश्ववः 17, 72, वज्रस्य वा प्रागित् 3. 87. वदेबोंछः 17. 63. वन्तः स्यात् क्तकवतोर्वतोः 4. 40. वयस्ये वअंशः स्यात् 12. 11. वर्गेऽत्र युजः पूर्वः 3. 70. वर्णानां विकारलोपा० 13. 6. वष्टि जम्भह जम्भाहा० 7. 34. वसतिभरते हः 2. 9. वसतौ तस्य घो भवेत् 12. 6. वस्यापि विह्वले 3. 63. वाक्यादिस्थस्येतेस्तेरित्थम् 1. 17. वा तु दैवादेः 1. 44. वात्मनि 3. 6. वा दोहददण्डदोलासु 2. 35. वा नामनि 2, 46. वाहवासाववादाहिकास्योः 7. 49. विकसेस्तु विहस० 7. 169. विचरतेवींणः 7. 111. विद्यद्वर्जं स्त्रियामात्स्यात् 4. 14. विनिमयश्च सुपाम् 5. 133. विरचेर्विहिविछः स्यात् 7. 146. विलभस्त खेदयतेः 7. 63. विंशत्यादी बिन्दोर्लुक् 4. 5. विस्तये पिसुमञ्जः स्यात् 19. 14. वीप्सायां पूर्वपदे भवेद 5. 134.

वक्षे वश्चो 12. 19. बुक्षे वेन रुर्वा 1. 38. वृधो ड्रः 7. 75. बुन्ते ण्टः 3.65. वृन्दे दस्य द्रः स्यात् 4. 54. वश्चिके ञ्छः 3. 55. वृषादीनामुपान्तस्थ० 7. 53. वृषेर्वहः 18. 9. वेरिल्लः 7. 164. वेर्धरतेर्विञ्छः 7. 109. वेदनादेवरकेसर एत इत् 1.41. वे ब्वे वले च संबुद्धौ 8. 26. वेष्टतेश्च 7. 71. वेः सरः 7. 15. वेस्तु वा स्थात् 7. 39. न्यासादेर्थस्य रेफः स्यात् 17. 3. व्युत्पद्यतेर्विढप्पः 7. 28. व्रजेर्वंचः 17. 70. ब्राचडो नागरात् सिध्येत् 18. 1.

#### श

शकटादौ ढः 2. 19. शिक्ठग्योद्धिः 7. 84. शक्नोतेः सक्जुणसक्कौ 9. 131. शक्नोतेस्तरचअतीराः 7. 55. शचावुभावि हिरश्रन्दे 3. 10. शतृशानयोर्न्तमाणौ 6. 17. शतृशानयोर्जुण् वा 6. 23. शदिपतोर्जः 7. 74. शम्यादीनां वा 7. 85. शरदो दः स्यात् 4. 17. शषयोः सः 2. 44. शषोः सः 19. 3. शता चाम्हे 9. 90.

शसाम्भ्यां वो 9. 87.
शसा णे च 5. 102.
शसा वो च 5. 84.
शाकल्यस्यात इन्मते 5. 96.
शाकारी चैव चाण्डाळी० Intro. 6.
शादिशिरःस्थयोर्नणोर्ण्हः 3. 61.
शावयमिवौड्री योगात्० 15. 9.
शावे छो न स्यात् 9. 33.
शिफादौ फस्य भो भवेत् 2. 4.
शीकरचन्द्रिकयोर्भमा 9. 19.
शीक्रिधिरुदां सुआरोवरोदाः स्युः
9. 141.

ञ्जूषेस्तु वसुआअः 7. 139. श्रुणोत्यादेर्यका सुन्वाद्याः 11. 9. शेषं तु प्राकृतवदृ० 20. 13. रोषं तु संस्कृतात् स्यात् 8. 33. रोषं शिष्टप्रयोगतः 17. 78. रोषादेशावनादौ द्विः 3. 69. रोषाणां स्याद्दन्तत्वम् 7. 101. शेषे द्वित्वमनाप्ते दीर्घः स्यात् 4. 3. शौरसेनामिधा त्वस्याः 20. 1. शौरसेनी महाराष्ट्रयाः 9. 1. शौरसेन्या अदूरत्वाद्० 12. 38. शौर्यार्यभार्याश्चर्ये वा 3. 23. श्रत्सप्सां छः स्यात् 3. 53. श्चिण्टो रिचश इत्येके 13. 3. श्मश्रश्मशानयोरादिः 3. 7. श्रद्धाञः सद्दहो भवेत् 7. 37. श्वादीनां सोच्छमादयः 6. 20. श्वक्ष्णस्य शस्त्री ऋमतः 3. 9. श्लिष्टम्लिष्टिकयारत्न 3. 77.

ष

षद्शावकसप्तपणे छः 2. 40.

## Index of Sūtras

षष् छम 5. 125. षष्ठी तु चतुर्थ्याः 5. 130. षसोः शः 12. 2. षसोः शः स्थात् 18. 3. ष्कस्कक्षां खः 3. 37. ष्यस्पयोः फत्वमिष्यते 3. 48.

### स

सक्कसप्पी सुपेः 7, 47, संख्यागद्वदयोरः 2. 13. सजशशसः तिण्णि स्यात् 5. 115. संघीनां विश्लेषा बहुलम् 9. 47. सधी बहलमचां० 4 1. संबुद्धौ सावोत्वदीर्घ० 5. 34. संबद्धी सोस्तु बिन्दुर्वा 5, 51. संबुद्धी सी हे च 17. 27. सममेणमेतद् ० 5. 75. समास उत्तरतः 3. 76. समो गुपेर्जवो वा स्यात् 7. 51. सरश्च दीर्घी वा 7. 16. सर्वमन्यतु पूर्ववत् 15. 8. सर्वत्र युक्तस्य 9. 38. सर्वदा शत 17. 62. सर्वनाम्नो जसः 5, 55, सर्वेङिते जो जः 3.5. सर्वेकान्येभ्यश्च० 5. 63. संस्कृतसंकीणभ्यां 20. 16. संस्कृतादिभ्यः० 17. 11. सस्य लोपः कचित् 3.49. सस्य सः 20. 2. साध्वसे ध्वस्य वा भवेत् 3. 34. सावक्कीने तदश्च सः 5. 78. सावत ओत्स्यात 5. 1. सिद्धं पाणिन्यादेः 1. 1.

सिंहे संस्कृतादी • 4. 26. सुना ह वा 5.80. सुनासदोऽहं० 5, 96. सुनेअ मअमन्यतः 9. 77. सुपः सुं स्यात् 5. 11. सुपाऽम्हासुमम्हसुमौ 17. 54. सपि ऋदारः 5. 38. सुपि मात्रादेः 5. 42. सुप्तिङ्खिङ्गन्यत्यासाः ० 13. 7. सुप्यदसोऽम् 17. 37. स्क्षे सुखमः स्यात् 19. 13. से दुर उत् 1. 29. सेवादी वा 3, 75. सैवेत्येतस्य सोरिज वा 17. 6. सोद उद्धमा 7. 41. सोर्नपुंसके बिन्दुः 5. 31. सोवसुवौ स्त्रपेः 7. 50. सौ पुंखत ओ कचित् 17. 13. सौ पुंस्यदेदितौ 12. 26. सौ राजोऽतश्च तथा 5. 44. स्तौतेः स्थ्रणः 9. 120. स्त्रियां च ए च 17. 26. स्त्रियामु जक्शसोः 17. 15. स्त्रियां मिस्सुपोश्च स्यात् 5. 128. स्त्रियां शस उदोती 5. 24. स्थगेरोत्थढकौ 7. 45. स्थश्चिद्रः 9. 136. स्थाविकृतेष्ठस्य इतः 20. 7. स्थितिपरिवृत्ती रणोः 4. 55. स्निहेर्न स्थात् 3. 67. स्पृशिदृश्योर्वा स्यात् 3. 83. स्फटिके छः 2. 20. स्फुरइचुलुचुलः स्यात् 7. 166. स्फोटे स्थाणी च 3, 18,

सारतेभेरसुमरसुढाः 7. 14. सारतेः सुमरः 9. 140. स्थातां च बृहस्पती॰ 4. 62. स्थातां च बृहस्पती॰ 4. 62. स्थातां च बृहस्पती॰ 4. 62. स्थालस्थ सिआलः स्थात् 12. 12. स्युर्वेष्पगेज्झ॰ 7. 178. स्युः पुञ्छलुञ्छ॰ 7. 62. स्यदतेश्वक्षः 7. 152. स्वपेः सुअः स्थात् 9. 132. स्वप्नेषयक्वाङ्गार॰ 1. 4. स्वादौ द्वेदोः 5. 113. स्वाथे च हश्च 4. 48. स्स च 6. 22. स्समेव च 9. 105. स्स होत्तमे 6. 24.

₹

हं किमादेः स्यात्० 16. 7. हके स्यादहिमत्यर्थे 15. 5. हः खघथधमां च स्यात् 2. 25. हित्त खेदानुतापयोः 8. 8. हिनिखनोमों वा 7. 82. हिनोमेन्तः 4. 43. हरयोश्च महाराष्ट्रस्य 4. 56. हिरिद्रादिषु छः क्वचित् 9. 28. हिरिद्रादी रो छ 2. 29. हिरिश्चन्द्रस्त्वमां 3. 11.

हस्याघो णलमां ० ३, 11. हं हं भ्यसः 16. 5. हंहमी भ्यसः 16, 5. हं हुं स्यातां चामः 17. 21. हाकष्टकः 7, 21, हाम एवमित्यर्थे 8, 32, हिं मिस् ङि सुपाम् 17. 19. हिस्सा हित्था तु 6. 26. हीभ एकाचः 6. 41. हीहीओ परितोषे 10. 9. हअहवौ च हुवः 7. 88. ह क्लु खु निश्चये॰ 8. 2. हुत्तं कृत्वोर्थे भाभिमुख्ये च 4. 53. हश्रुजिल्ह्यधूञ्भ्यो० 7. 87. हश्रुजिल्ह्यां णोऽन्ते 9. 134. हुं दाने वारणे॰ 8. 1. हृदयस्य हडकः स्यात् 12. 14. हृद्ये हितपकं स्यात् 19. 11. हे हो सुच ङसः 17. 22\*. हो च 17. 11\*. हो निकषस्फटिकचिक्ररेषु 2. 6. हो भुवः 11. 6. हो वा ङसो भवेत् 11. 29. होश्च शाकल्यमते स्यात् 9. 109; 17. 32., 35; 18. 35.

<sup>\*</sup> These two Sūtras (supposed to be 17 11. and 17. 22 along with two others. supposed to be 17. 32 & 17. 35) are missing from all the Mss. including B. In comparison with the grammars of Purusottama and Rāmaśarman I have conjectured these two Sūtras. I have not been able to conjecture anything in respect of the other two.

## GLOSSARY

N. B.:— This Glossary consists of purely Prākrit words excluding generally the Tatsama words and varieties of nominal and pronominal inflexions embodied in the text. The first figure in black indicates the pāda and the second the sūtra.

अ

अ = इव 8, 9, अं = अहम् 4. 6. अअं = अयम् 8.3.भइमुत्तं = भतिमुक्तम् 4. 20. अंसुजलं = अश्रुजलम् 2. 1. अंसू = अथ्र 4. 20. अउचित्तं = औचित्यम् 1. 49. अडमरो = अद्यर: 3.94. अउन्बं = अपूर्वम् 9, 23,अकभजाणुओ = अकृतज्ञः 3. 6. अकअजो = अकृतज्ञ: 3.6. अकासं = अकार्षम् 6. 16. अकासि = अकार्षीत् 6. 16. **अक्रमइ** = आक्रामति 7, 135. अक्को = अर्क: 3.1. **अक्ख**इ = आचष्टे 17. 66. अक्खउहिणी = अभौहिणी 4.1. अमाओ = अमे: 5, 20. अग्गिमंतो = अग्निमान् 4. 44. अग्वो = अर्घ: 3.70. अंकोल्लो = अङ्कोठ: 2.22. अंगमंगाई = अङ्गाङ्गानि 5. 134. अच्छइ = अस्ति 7. 116. अच्छड = अस्तु 9, 9. **अच्छर**सा = अप्सरा 15, 19,

**अ**च्छरा = अप्सराः 15, 19, अच्छरि( -री )अं = आश्चर्यम् 3. 22; 9. 148. अच्छि (-च्छी) = अक्षि 4. 29. भच्छेरं = आश्चर्यम् 1. 7. भज्जो ≔ आर्यः 3, 23, भट्टणा = भावतेना 4. 9. भट्टमाणो = भावर्तमानः 4, 9, भट्टरह = अष्टादश 2. 13. **अ**द्धि = अस्थि 3. 15. अंडो = अवट: 4.9भ0 = -18.3भणवद्दं = अनवद्यम् 3. 32. भणह = इदानीम् 8. 24. अण्णारिसो = अन्याद्याः 9. 16. **अ**त्तओ = अत्ययः 3. 32. अत्ता = इवश्रः 4. 64; = आत्मा 5. 54. **अ**त्तो = आर्तः 3, 27, अत्थि = अस्ति 7.116.**भ**दं = भाईम् 3. 25. **अद्धा**णो = अध्वा 5, 53, अंतेउरं = अन्तःपुरम् 9. 48. अंतो = मध्ये 8.9.अंधआरो, अंधारो = अन्धकार: 4.1. अप्पजाणुओ, अप्पण्णुओ = आत्मज्ञ: 3.6 अप्पण्णइ = आक्रामति 7. 135. **अप्पा = भारमा** 3, 61.

अप्वाहद्र = आभाषते 7. 100. अप्पिअं = अपितम् 3. 26. अब्बरहुजं ( -ण्णं ) = अब्रह्मण्यम् 9. 46 अंबो = भाम्रः 3. 72. अंभे = वयम् 19.21.अम्हे = वयम् 5.104.अरय = आर्थ 12. 38. अर(-रि)हड = अईति 3. 85. अर(\_रि)हणा = अहणा 3. 85. अलावणी = अलावुवीणा 4. 64. **भ**लाहि = भलम् 8. 3. अलिओ = अलीकः 1, 21.अलं = आईम् 3. 25. अल्हादो = आह्वादः 3. 11. अविकदी = अवकृतिः 2. 7. **अ**वक्खरो = अवस्करः 3. 37. अवट्टड = अपवर्तते 7. 119. अवडो = अवटः 4.9.अवरि = उपरि 1.26. अवरूवं = अपूर्वम् 9. 23. भववाहड = भवगाहते 4. 31. अवसरक = अपसरति 4. 31. अवहोमहं = उभयमुखम् 4. 1. अवहोवासं = उभयपार्श्वम् 4.1. अविएत्थ = अप्यत्र 4. 4. अविद = विषादसृचकमन्ययम् 10.12. भक्वो = विस्मयसूचकमन्ययम् 8.23. असहणा = असहना 5. 30. असिसुई = अशिश्वी 3.74. **अस्सं = अस्त्रम् 3. 75. अस्सो = अश्वः 3.** 75. भह = भदः 8. 33. **अहणा = अधना** 5. 30.

अहिजा(-ण्णा)णं = अभिज्ञानम् 3. 57; 9. 46 अहिमज्जू = अभिमन्युः 9. 44. अहिसाअइ = आक्रामति 7. 135. अहणि = अधुना 20. 12.

#### आ

**आभओ (=दो) = आगतः 2**. 8. **आअ**च्छह = आगच्छति 8.40.आअरिओ = आचार्यः 3.22. **आअरिसो = आदर्शः 3.** 82. भाइंचइ = भाक्रामति 7. 134. भाइत्थं = भातिथ्यम् 3. 32. भाइदी = भाकृतिः 2. 7. भाउजं = भातोद्यम् 4. 64. भाउसो = भायुः 4. 19. **भाऊ = आयु: 4.** 19. **आ**एहिं = अनेन, एभिः 17. 78. आगर्अ = आगत्य 9. 58. भाजत्थ्रह = भागच्छति 7. 140. भाणत्ती = भाज्ञत्तिः 3, 74. भाणवेइ = भाज्ञापयति 3. 74. आणश्ते = आज्ञप्तः 14. 1. आणा = आज्ञा 3. 74. भाणालं = आलानम् 4. 58. आणावइ, आणेइ = आनयति 17. 77. भाणिअं = भानीतम् 1. 21. आणेइ = आनयति 17. 77. आम = भवान् 8. 29. भामेलो = भापीडः 2. 15. भारज्झइ = भाराध्यति 7. 77. **भारंभिभ** = भारंभ्य 4.37.आरिश = आर्य 3.23. आरुण्णाडु = आश्चिष्यति 17. 73.

अहरुट्टं = अधरोष्टम् 4. 4.

आह (-रो) हइ = आरोइति 7. 102. आलि इं = आश्विष्टम् 7. 182. आले गइ = स्पृशित 7. 144. आले गइ = स्पृशित 7. 144. आविक्भवइ = आविभैवित 7. 2. आवशासइ = उपगृहित 7. 45. आवट्टणा = आवर्तना 4. 9. आवट्टमाणो = आवर्तना 4. 9. आवट्टमाणो = आवर्तना 4. 9. आतुदी = आवृतिः 2. 7. आसं = असम् 3. 75. आसण्णं = आसम्म 2. 42. आसो = अश्वः 3. 75. आहमइ = आगच्छित 7. 140. अहिआई = अभियातिः 1. 3.

### इ

इअ = इति 1. 17. इभरधा = इत्तरथा 9. 53. इअरहा == इतरथा 4. 57. इअहरा = इतरथा 4.57. इआणि( -णिं ) = इदानीम् 4. 25. इंगिअजो = इङ्गितज्ञः 3. 5. इत्थी == स्त्री 9. 148. इदाणि = इदानीम् 9. 52. इध = इह 9.75. इंद्रई = इन्द्रजित् 4, 13, इंदो = इन्द्र: 3. 4. इंद्र = इन्द्र: 17. 4. इंधं = चिह्नम् 3. 47. इमिणा = अनेन 5, 57. इर = निश्चयार्थकमन्ययम् ८. 15; पादपूरणे 8. 31. इस्थी = स्त्री 20. 8. इसी = ऋषिः 1. 34. इस्सरो = ईश्वर: 3, 75.

इह = अधुना 8, 24,

# ई

ईजिह्ह = जिन्नति 7. 43. ईदिसं = ईह्शम् 9. 8. ईसरो = ईश्वरः 3. 75. ईसाल् = ईंग्व्यालुः 4. 42. ईसी = ईपत् 1. 4.

#### उ

38 = 434 8.25. उभज्झाओ = उपाध्यायः 3. 70. उअणि(-णी)ओ = उपनीतः 1.21. डभरं = डदरम् 4.64.उभविद्रभं = उपविष्टकम् 1. 52. उभसम( -सम )इ = उपशास्यति 7. 85. उभइसइ = उपहसति 4. 33. उं = विस्मयादिसूचकमन्ययम् 8. 6. उक्तंs = उत्कण्ठा 3. 1. उक्केरो = उत्कर: 1. 7. उक्लअं = उत्त्वातम् 1. 13; 7. 182. उक्ला = उक्षा 3. 42. उक्खिता = उत्थितः 3. 42. उक्खुब्भइ = उत्क्षुभ्यति 7. 161. उग्गाहइ = उद्घाहयति 7. 123. उग्घडेइ = उद्घाटयति 7. 110. उचिणइ = उचिनोति 7. 36. उच्छा = **उक्षा** 3. 42. उच्छितो = उत्क्षिप्त: 3. 42. বच्छ = इक्ष: 1. 18; 3. 40. **उजमं == उद्यमः 3. 32.** उजंभइ = उज्जम्भते 7. 33. उज्जू = ऋजुः 3. 71. उहो ( -हो ) = उष्टः 3. 14. उद्रिभं = उत्थितम् 3. 15.

## प्राकृतसर्वस्वम् ।

उद्वेदि = उत्तिष्ठति 9. 137. उड्डिजाइ = उड्डीयते 7. 181. डण = पुनः 4. 64. उण्णभइ = उन्नदति 7. 143. उण्णभो = उन्नतः 2. 42. उण्णमइ = उन्नमति 2. 42. उण्णमेइ = उन्नमयति 7. 156. उण्णालइ = उन्नमयति 7. 156. उण्णेइ = उस्रयति 2. 42. उण्हं = उष्णम् 3. 66. उत्तंघइ = उत्तम्भयति 7. 100. उत्तरिजं (-रीअं) = उत्तरीयम् 2. 16. उत्तिमं = उत्तमम् 4. 1. उत्थरइ, उत्थल्लइ = उत्स्तृणोति 7. 163. 3रिथदो = 3रिथतः 9. 40. **उद् = ऋतुः** 1. 35; 2. 7. उद्दर्भ = उद्यतम् 3, 32, **उद्दर्भ** = उद्यमः 3, 32, उद्धमा(अ) इ = उद्धमति 7. 41, 42. उप्पर्छ = उत्परुम् 4. 64. उब्बुहइ = उत्क्षुभ्यति 7. 161. उब्भूओ = उद्भूतः = 7. 4. उमण्णादे = भवमन्यते 12. 25.  $\mathbf{s}$ बरो  $= \mathbf{s}$ दुम्बरः 4.7.**उम्हा** = उन्मा 3. 43, 4. 28. उरभडं = उरस्तटम् 2.1; 4.6.उॡहलो, उडूहलो = उडूखलः 1. 25;

उल्लह्ह = उद्वर्तते 7. 120. उल्लिवं = उल्लिवतुम् 7. 92. उल्लिविभव्वं = उल्लिवित्वयम् 7. 92. उल्लिभं = उद्गतम् 7. 182. उल्लुभं = उल्लुणम् 7. 94. उल्लुवह् = उल्लुनाति 7. 91.

उल्लुढ्ड = भारोहति 7. 136. उवऊहइ = उपगृहति 7. 145. उविकदी = उपकृतिः 2. 7. उवकुंभं = उपकुम्भम् 8. 34. उवगदुभ = उपागत्य 8. 58. **उवरि** = उपरि 1. 27. उविश्यदं = उपस्थितम् 12.7. उन्बद्द = उद्वर्तते 7. 120. उन्वि ( -व्वे )भइ = उद्विजते 7. 81-उब्बिजह = उद्विजते 7.81. उब्विण्णं = उद्विप्तम् 3. 3. उब्दि( - ब्वे )वइ = उद्विजते 7.81. **ऊ**न्वेल्लइ = उद्वेष्टते 7. 72. उश्रालदि = अपसरति 12. 25. उस्सवो = **उत्सवः** 3. 75. उस्ससइ = उच्छवसिति 3. 75. उस्सासो = उच्छवासः 3. 75. उस्सुओ = उत्सुकः 3. 75. उद्दशमुहं = उभयमुखम् 4. 1. उहअवासं = उभयपार्श्वम् 4. 1. उहसइ = उपहसति 4. 33.

#### ऊ

जसवो = उत्सवः 3. 54. जससइ = उच्छ्वसिति 3. 75. जसासो = उच्छ्वासः 3. 75. जसुको = उत्सुकः 3. 54.

#### U

एअ, एअं = एवम् 4. 25. एअमेअ = एवमेव 3. 9. एआरह = एकादश 3. 23. एआरिसो = एतादशः 9. 16. एइणा = अनेन 5. 57. एओ = एकः 3. 75. एकछो = एक: 4.49. एक्करिसिआ = शीघ्रम् 8. 27. एक्कलि = एकाकिन् 17. 56. एकर्डो, एक हेल्लो, एक्कोल्लो = एक:4.48 एक्को = एक: 3.75; 4.49. एण्डि = इदानीम् 8. 24. एत्तिकं = एतावत् 4.64. एत्तिके = एतावत् 15. 9. एदाहं = एतेषाम् 16. 7. एइहं = एतावत् 4. 64.  $\mathbf{v}$ मेश =  $\mathbf{v}$ वमेव 3. 9; 8. 33. एरावणो = ऐरावतः 2. 11. **एरिसो = ईदशः** 1. 23.  $v_{\rm H}, v_{\rm H} = v_{\rm H}; 5.2.$ ओ

आं = विस्मयादिस्चकमन्ययम् 8. 5. ओअल्लइ = अपवर्तते 7. 119. ओक्लमाणो = भविष्यत् 10. 2. ओक्ललो, उड्हलो = उल्ललः 1. 25. ओगाहइ = अवगाहते 7. 102. ओगाहइ = उद्घाहयति 7. 123. ओगाहइ = उद्घाहयति 7. 110. ओगणइ = क्वणति 7. 133. ओजम्हइ = जिन्नति 7. 43. ओढणं = अवगुण्डनम् 4. 64. ओत्यइ = स्थाति 7. 45, 102. ओत्यहइ = उत्स्तृणोति 7. 163. ओहं = आईम् 3. 25. ओप्पिभं = अपितम् 3. 26.

प्राकृत० १३

ओहं = आईम् 3. 25.

ओमालिअं = निर्माल्यम् 4. 32.

ओवट्टइ = अपवर्तते 7. 119. ओवासइ = अवकासते 7. 49.

ओवाहइ = अवगाहते 7. 49. ओशलघ = अपसरत 12. 37. ओसढं = औषधम् 2. 27. ओसरइ = अपसरति 7. 30. ओसरि = अपसृत्य 17. 56. भोहलो = उल्खलः 1. 25. ओहसइ = उपहसति 7. 33. <del>a.</del> कंश = कृतम् 1. 33, 36. कअवंतो = कृतवान् 4. 40. कइ = कित 5. 15. कइअवं = कैतवम् 1. 43. कइआ = कदा 5.62. कइरवं = कैरवम् 1.44. कई = कवि: 2. 1. कउरवो = कौरवः 1.49. कउहं = ककुदम् 2. 26. कक्सो = कर्कशः 3. 70. कंका = गङ्गा 19. 2. कचं = कार्यम् 19. 6. कज्जभा, कण्णभा = कन्यका 9.46. कजं = कार्यम् 3. 20. कञ्जका, कन्नका = कन्यका 19. 18. कदृइ = कृन्तति 7. 78. कहं = कष्टम् 3. 11. कडप्पो = कपारुः 4. 64. कडे = कृतम् 12. 34. कड्डह = कर्षति 4.24; 7.76. कड्डूण = कृष्ट्वा 4. 39. कढइ = क्वथति 7, 70. कणइ = क्वणति 7. 133.

कणिशारो = कर्णिकारः 3. 75.

कण्ण(-ण्णि)आरो = कर्णिकारः 4. 1.

कणेरू = करेणुः 4. 55.

क हागुरू = कृष्णागुरु 17. 9. कण्हो = कृष्णः 3. 78. कता = कर्ता 3. 27. कत्थ = कुत्र 9. 73. कद = कृतम् 17. 18. कदुभ = कृत्वा 9. 58. कदुशणं = कदुष्णम् 12. 13. कद् = ऋतुः 2. 7. कदे = कृतम् 12. 35. कर्ध = कथम् 9.52. कधेदि = कथयति 9. 24. कंदोट्टं = नीलोत्पलम् 4. 64. कंघो = स्कन्धः 3. 39. कपंघो = कबन्धः 2. 17. कमइ = फ्रामति 7. 134. कमंघो = कवन्धः 2. 17. कंबो = कम्रः 3. 72. कम्मभ(-क्क)रो = कर्मकरः 3. 75. कम्मक्खमो = कर्मक्षमः 3. 42. कम्मो = कर्म 4, 27. कर= करोति 7. 112. करणिज्जं = करणीयम् 7, 100. करिअं = कार्यम् 19. 6. करिजाइ = कियते 7. 173. करिसइ = कर्षति 7. 76. करिसं = करीषम् 1.21. करको = गुरुक: 19. 14. करेड = कारयति 6. 44. करेदि = करोति 9. 144. कलंबो = कदम्बः 2. 12. कलिजाइ = कल्यते 17. 9. कलणा = करुणा 2, 29, कर्छि = थः 8. 28. कल्हारो = कहारः 3. 11.

कबड्डो = कपर्दः 3. 30. कवोशणं = कवोष्णम् 12. 13. कब्बुरं = कर्वुरम् 1.26. कसरं = कष्टम् 19. 7. कसणो = कृष्ण: 3. 78. कसुमीरो = काइमीरः 3. 94. किस = कुत्र 9.73. कही अइ = कथ्यते 8. 179. कहो = कफः 2. 25. काअइंची = काकचिद्धी 4. 1. काअब्वं = कर्तब्यम् 7. 114. काइंची = काकचित्री 4.1. काउं = कृत्वा 4.38; 7.114. काऊण = कृत्वा 7. 114. काण्ड = कृष्ण 17. 8. कारह, कारावेह = कारयति 6. 44. कारिअं = कार्यम् 19. 6. कालाभसो, कालासो = कालायसः 4. 10. काहं = करिष्यामि 6. 28. काहावणो = कार्घापणः 3. 46. काहिमि = करिष्यामि 6. 6. काहीअ = अकाषीत् 7. 113. काहीइ = करिष्यति 7. 113. काहे = कदा 5. 62. किई = कृतिः 1.34. किंसुओ = किंग्रुक: 9. 5. किंचि = किञ्चित 8.33. किसं = कृत्यम् 18. 3. किचा = कृत्या 18. 3. किणइ = क्रीणाति 6. 38. किण = केन 5.57. किणो = कथम् 8. 16. कित्ता = कृत्या 1.34. कित्ती = कीर्तिः 3, 27,

ाँकेर = निश्चयार्थकमन्ययम् 8. 15.

ंकिरादो = किरातः 9. 36.

किरुंतो = क्लान्तः 3. 80.

किलित्तं = क्रृप्तम् 1. 40.

ंकिलिस्सइ, किलेसइ = क्विभाति 3. 80.

किव( -वि )णो = कृपणः 1. 34.

किवा = कृपा 1. 34.

ंकित्राणो = कृपाणः 1. 34.

किसरो = केसर: 1. 41.

किसी = कृषिः 1. 34.

किह = कथम् 8. 16.

किहं = गृहम् 19.8.

कीदिसं = कीदशम् 9. 8.

कीरइ = कियते 7. 173.

कीस = कथम् 8. 16.

कुक्खेओ = कौक्षेयः 1. 52.

कुच्छी = कुक्षिः 3. 40.

कुच्छिमदी = कुक्षिमती 12. 20.

कुजअकुसुमं = कुब्जककुसुमम् 2. 33.

कुज्झइ = कुध्यति 7.130.

कुण= करोति 7. 112.

कुणमाणो = कुर्वन् 6. 19.

कुणेजाहि, कुणेजो=करोतु इत्यादि 6. 35

कुपचि = क्रचित् 19. 9.

कुप्पलं = कुट्मलम् 3. 60.

**कुमरो** = कुमारः 1. 13.

कुंभक्षारो, कुंभारो = कुम्भकारः 4. 1.

कुम्हंडो = कूप्माण्डः 3. 45; 9. 143.

कुलवड्ढणो = कुलवर्धनः 3. 35.

केअको = संबन्धी 15. 7.

केंद्रवो = कैंटभः 2.19, 28.

केत्तिअं, केइहं = कियत् 4. 64.

केरवं = कैरवम् 1. 44.

केरिसो = कीद्दशः 1. 23.

केरिमंतिछं = केलिमन्दिरम् 20. 24.

केरो = संबन्धी 4.64.

केवट्टो = कैवर्तः 3. 27.

केसुओ = किंग्रुकः 1. 15.

कोउ(-कोदु-)हलं(छं) = कौत्हलम् 3. 75.

कोहिमं = कुहिमम् 1.24.

कोदालो = कुद्दालः 1.24.

कोंतलो = कुन्तलः 1.24.

कोंभी = कुम्भी 1. 24.

कोरवो = कौरव: 7. 15.

कोशणं = कोष्णम् 12. 13.

कोहंडो = कूष्माण्डः 3. 45.

**ब्रु** = ख्रु 8. 2.

ख

खअइ, खउरइ = खौनाति 7. 127.

खइअं = खादितम् 1. 13.

**खडरं = क्षौरम्** 1. 49.

खग्गो = खड्गः 3. 1.

खज्जइ = खाद्यते 6. 2.

खणइ, खम्मइ = खनति 7.82.

खणो = क्षणः 9. 41.

खण्णू = स्थाणुः 3. 18, 71.

खंडिदु = खण्डितः **17.** 2.

खंडु = खङ्गः 18. **7**.

खत्तिओ = क्षत्रियः 8. 35.

खंधरा = कन्धरा 2. 33.

खंधआरो, खंधारो = स्कन्धावारः 4. 1.

खंघो <del>= स्कन्धः</del> 3. 39.

खमा = क्षमा 3. 42; 9. 2.

खंभो = स्तम्भः 3. 18, 69.

**खरं = गृहम्** 19. 8.

**खल = ख**लु 8. 31.

खलिअं = स्बिह्तिम् 3. 1.

# प्राकृतसर्भस्वम् ।

खाभइ, खाइ = खादति 7. 59. खारो = क्षारः 3. 42. खिजाइ = खिद्यते 7. 126. खीरं = श्रीरम् 9. 41. खु = खलु 8. 2. खुजाइ = पर्यस्यति 7. 121. खुजाो = कुड्जः 2. 33. खुटइ = तुहति 7. 64. खुड़कइ = अपकामयति 7. 100. खुणां = क्षुणाम् = 3. 42. खुंदइ, खुम्मइ, खुलइ = क्षुणात्ति 7. 52. खुंपइ = प्लोपति 7. 46. खोडओ = स्फोटकः 3. 18.

#### ग

गडरवं = गौरवम् 9. 14. गओ = गजः 2. 2. गग्गरं = गहदम् 2. 13. गच्छं = गमिध्यामि 6. 29. गजं, गदं = गद्यम् 3. 32. गडे, गदे = गतः 12. 34. गड्डहो = गर्दभः 3. 30. गड्डो = गर्तः 3. 29. गणेसरो = गणेश्वरः 4. 4. गंठी = गृष्टिः 4. 20. गंडा = ग्रन्थिः 3, 15. गण्णा = गणना 12. 17. गदुअ = गत्वा 12. 23. गहहो = गर्दभः 9.42.गद्ध = गृध्रः 17. 4. गंतूण = गत्वा 11. 3. गब्भरो = गह्नरः 3.62. गब्भिणं = गर्भितम् 2. 2. गंमिरीशं = गाम्भीर्थम् 3, 22.

गमिजह, गमीअह, गम्मह = गम्यते 7, 172, गरिहा = गर्हा 3.82. गरुअं = गुरुकम् 1. 26. गरुई = गुर्वी 1. 26; 3. 94. गरिछभ, गरिछदाणि = गत्वा 12. 23... गहरो = गह्बर: 3.62. गहिअं = गृहीतम् 1. 21. गहिद्वं = ग्रहीतव्यम् 9. 130. गहिरो = गभीरः 1. 21. गाइ, गाभइ = गायति 7.60. गाई, गावी = गौ: 4. 64. गामणिणो = ग्रामण्यः 5. 18. गामो = ब्रामः 3, 69, गारवं, गोरवं = गौरवम् 1. 51. गावाणो = प्रावा 5.53. गिजाइ = गीयते 7. 181. गिज्झइ = गृध्यते 7.77. गिही = गृष्टि: 1. 34. गिद्धो = गृध्रः 1. 34. गिरा = गी: 4. 15. गिलइ = गिरति 7. 24. गिहवई = गृहपतिः 4. 61. गुंजोल्लइ = विलुलति 7. 125. गुणिह्यो = गुणवान् 4. 42. गुंथइ = प्रध्नाति 7. 23. गुण्हइ = गृह्णाति 17.68. गुलुगुंछइ = उन्नमयति 7. 156. गेज्झं = ग्राह्मम् 1. 7. गेज्झइ, गेण्हीभइ = गृह्यते 7. 178. गेण्हइ = गृह्णाति 7.96. गोई = गोपी 17. 6. गोत्तं = गोत्रम् 4. 2. गोला = गोदावरी 4. 64.

ंगोवद्धणों = गोवर्धनः 3.35.

घ

घडुकए = घटोत्कचः 12. 30. घत्ति = शीव्रम् 8. 27.

घम्मो = घर्मः 3. 3.

घरं = गृहम् 3. 62.

घरंघरेण = गृहेण गृहेण 5. 134.

घरिंतो = गृहवान् 4.42.

घसदि = सृजति 9. 122.

घसुमरो = घस्मरः 4. 94.

घिसइ = ग्रसते 8. 122.

घुम्मइ, घोलइ = घूर्णति 7.9.

घेअव्वं = प्रहीतन्यम् 7. 97.

घेडभाण = गृहीत्वा 4.37.

घेउं = प्रहीतुम् 7. 97.

घेऊण( \_णं ), घेत्तूण( \_णं ) = गृहीस्वा 4. 36.

घेज्झइ, घेप्पइ = गृह्यते 7. 178. घोटुइ = पित्रति 7. 115.

### च

चभइ = शक्तोति 7, 55; त्यजित 7, 104. चइतं = चैत्रम् 1, 43. चउद्घी = चतुर्थी 1, 12; 3, 15; 9, 3, चउद्घी = चतुर्थी 1, 12. चउद्दृद्धी = चतुर्दशी 1, 12. चउद्दृद्धी = चतुर्दशी 1, 12. चक्रभाओ, चक्काओ = चक्रवाकः 4, 1, चक्खइ = स्वदृते 7, 100, 152. चच्छ, चप्पइ = चचिति 7, 151. चच्छं = चत्वरम् 3, 58. चच्छइ = तक्ष्णोति 7, 48. चडु = चाडु 1, 13. चड्छणं = पिष्ट्रा 4, 39.

चंडणं = चन्दनम् 2. 41. चता = चर्चा 4. 64. चत्तारा, चत्तारि, चत्तारे, चत्तारो = चरवार: etc. 5. 119. चंतो = चन्द्र: 18. 16. चंदउद्भो, चंदोद्भो = चन्द्रोद्यः 4.1.चंदिमा = चिनद्रका 2. 5. चंद्र = चन्द्रः 17.4. चमरं = चामरः 1, 13. · **ਚਲ( –ਲ਼ )इ == ਚਲ**ਰਿ 7. 85. चलणो = चरणः 2. 29. चिलदु = चिलतः 16. 5. चवइ = वक्ति 17, 72. चब्बदि = चर्चति 9. 127. चाउअंगी = चार्वज़ी 3. 95. चाओ( -वो ) = चापः 2.1. चाहास = इच्छास 17. 8. चिअं( -णं ) = चित्तम् 3. 75. चिट्टदि = तिष्ठति 9. 136. चिणइ = चिनोति 7.35. चिण्हं = चिह्नम् 9.45. चित्तण्णुओ, चित्तजाणुओ=चित्तज्ञः 3. 6. चिंतइ( - तेइ ) = चिन्तयति 6. 44; 7, 101, चिरमाङ्ड = प्रतिपाङ्यति 7. 158. चिछादो = किरातः 2.7. चिछं = सूर्पः 4. 64. चिहरो = चिकुर: 2. 6. चिम्हको, चिहमको = जिम्हकः 18. 7. चुकं = अष्टम् 7. 183. चुण्णेइ = चूर्णयति 7. 159. चुंपइ = आरोइति 7. 136. चुळुचुळइ = स्फुरति 7. 165. चूचुअं = चूचुकम् 2. 1.

चोट्टी = चतुर्थी 1. 12. चोरावेड्, चोरेड् = चोरयति 6. 44. चिभ, चेभ = एव 8. 19; 11. 12. चिछवड्, च्छवड् = स्पृशति 7. 102.

#### ह्ड

छभ = षट् 5. 125. छइल्लो, छेओ = छेकः 4.64छट्टो **= ूँघष्टः** 3. 1. **छडुइ** = त्यजित 7. 104. छत्तिवण्णो = सप्तपर्णः 2. 40; 4. 1. छप्पओ = षर्पदः 2, 40, 3, 1, छमा = क्षमा 3. 42. छम्मुहो = षण्मुखः 2. 40; 3. 1. छाभा, छाही = छाया 2. 48. छाए= छाद्यति 7. 141.छाओ, छावओ =शावकः 2. 40. छारो = क्षारः 3. **4**2. डिक्कं, छित्तं = स्पृष्टम् 7.182.छिग्गदि, छुवदि = छुपति 9. 123. छिंदइ = छिनत्ति 7. 66. छिप्पइ, छुप्पइ, छविजाइ, खुविजाइ = छुप्यते 7. 175. छीरं = क्षीरम् 3.40. छिवइ, छुअइ = स्पृशति 7. 168. छघं = क्षघम् 3. 40. द्धुण्णं = क्षुण्णम् 3, 42. **छुरं = धुरम् 3**. 40. छुवीअदि = छुप्यते 9. 124. छिहा = स्पृहा 3. 51. **छेच्छं** = छेत्स्यामि 6, 29. छेत्तं = **क्षेत्र**म् 3. 40. छोडि = भ्रद्रा 17. 8.

ज जभइ, जिणइ = जयति 7. 90. जअक्कारो, जोक्कारो = जयकारः 4. 1.. जइ = यतिः 5. 15. ज\$ आ= यदा 5.62. जइत्तो = जैत्रः 1. 44. जंडं = यत् 17. 33. जग्गइ = जागर्ति 7. 154. जडणा(-ण)भडं = यमुनातदं 4. 1. जच्छो = यक्ष्मा 3.41. जद्री = यष्टिः 9.35.जणदा = जनता 4. 35. जणो = जनः 5. 2. जण्णसेणो = यज्ञसेनः 9. 46. जण्णू = जानुः 3. 75. जत्थ = यस्मात्, यस्मिन् 17. 34. जधा = यथा 9.24.जमs = sन्म 15.9. जंपइ = जल्पति 7. 19. जंभाअइ, जंभाहइ, जंभहइ, जंभाहाइ == जुम्भते 7. 32, 34. जव= जपित 4. 24.जसो = यशः 4.27.जह(\_हा) = यथा 1. 13. जिहद्विलो = युधिष्ठिरः 1. 26. जा, जाव = यावत् 4. 9. जाभाए = यात्रा 5. 43. जाइ, जाभइ = याति 7. 60. जाणइ = जानाति 7. 13. जाणीअइ = ज्ञायते 7. 180. जाणू , जण्णू = जानुः 3. 75. जादिसं = यादशम् 9. 16. जामांभरो = जामाता 5. 139.

जामाउओ = जामातृकः 1. 35.

जाहे = यदा 5.62. जि( -जी )भइ = जीवति 1. 22. जिअं = जितम् 7. 94. जिम्बदि = जिन्नति 9. 115. जिण्णं = जीर्णम् 7. 182. जिब्भा, जीहा = जिह्वा 3.62. जिम्हो = जिह्यः 3.2. जिब्बद्द = जीयते 7. 95. जीअं, जीविअं = जीवितम् 4. 9. जीआ = ज्या 3. 93. जुअली = युगलम् 4. 64. जुआगो = युवा 5.53. जुग्गं = युग्मम् 3. 3. जुत्तं = युक्तम् 2. 30. जुज्झइ = युध्यति 7. 77. जुड़ां, जुद्धं = युद्धम् 3. 34. ज्ञण्णं = जीर्णम् 7. 182. जुहिद्विलो = युधिष्ठिरः 9. 10. जूरइ = क्रध्यति 7. 130. जे = पादपूरणे 8. 31. जेत्तिअं, जेद्दं, जेत्तिकं = यावत् 4. 64; 9, 148. जेमइ = जेमति 7. 102. जेव( -व्व ) = एव 9. 159. जोवइ = पश्यति 7. 105.

#### झ

जिअ, जेअ = एव 10. 10.

जेब = एव 9. 153.

जोब्वणं = यौवनम् 2. 30; 3. 71.

संपद् = छादयति, भाक्रामयति 7. 100, 141. इत्ति = शीघ्रम् 8. 27. झरड = क्षरति 7. 57. झाइ, झाभइ = ध्यायति 7. 60. झिज्झइ = क्षयति 7. 20.

#### ਣ

टा( ता )वियज्ञह = तप्यते 18. 5. टिंटिमो = डिण्डिमः 17. 7.

#### ਣ

ठ(-ठा )वइ = स्थापयति 7. 162. ठिदु = स्थितम् 17. 18. ठक्कइ = जहाति 7. 21. ठेरो = स्थविरः 4. 64.

#### ਵ

**डंसइ** = दशति 2. 34. इंसणो = दंशनः 2. 34. **डंसो = दंश: 2.** 34. डकं = दृष्टम् 7. 182. **डगमग = अ**स्थिरम् 17. 8. डज्झं = दुग्धम् 3. 33. **ड**ज्झदि = दह्यते 13. 6. डड्ड = द्ग्धा 17. 10. ड( -द )मणो = दमनः 17. 5. डंडो = दुण्डः 2.35.**डहइ = दहति 2.34. डहणो == दहनः 2.** 34. डाहो = दाहः 2. 34. डोला = दोला 2. 35. डोलेइ = दोलायते 2. 35. डोहलेइ = दोहदायते 2. 35.

#### ढ

दक्कड् = स्थगित 7. 45. दुंदुछड् = भ्रमित 7. 137. दुकड् = प्रविश्वति 7. 149. प

णभणं = नयनम् 2. 41. णअरं = नगरम् 3. 22. णई = नदी 5. 26. णं = ननु 9. 155. णखो = नखः 3. 75. णंगर्छ = लाङ्गलम् 2. 39. णंगूळं = लाङ्गलम् 2. 39. णचइ = नृत्यति 7. 79. णचणं = नर्तनम् 3. 27. णिचरी = नर्तनशीला 3, 27, णज्जह = जानाति 7, 180. णह(-ड)इ = नृत्यति 7.85. णडार्छ = ललाटम् 4. 60. णमो = नमः 5, 130, णदतणओ = नन्दतनयः 3. 79. णवरारं) = केवलम् ८. 11, 12. णवरि = अनन्तरम् 8. 13. णवरिज्जइ = कथ्यते 7. 179. **ण**वि = वैपरीत्ये 8, 21, णहअरो = नभश्ररः 2. 1. णहभरुं = नभःस्थलम् 4. 6. णहो = नभः 3. 75. णाइ = वारणार्थे अन्ययम् 8. 3. णाअओ[-क्को] = नायकः 3. 75. णाराञ्जणो = नारायणः 2. 43. णिअंसणं = निद्शैनम् 4. 20. णिइवो, णिक्किवो = निष्कृपः 3. 75. णिउंजइ, णिमेइ = नियुक्के 7. 68. णिउत्तो = नियुक्तः 1. 35. णिओइओ = नैयोगिकः 1. 45. णिक्कंती = निष्कान्तिः 3. 38. णिक(क्ल-)मइ = निष्कामति 3. 39. णिक्कंपो = निष्कम्पः 3. 38.

णिक्को, णिक्खो = निष्कः 3. 39. णिचं = नृत्यम् 18. 4. णिचलं = निश्चलम् 3. 53. णिज्जइ/= नीयते 7. 181. णिज्झइ = स्निह्मति 3. 67. णिद्धणो = निर्धनः 3, 35, णिद्धो = स्निग्धः 3. 67. णिण्णं = निम्नम् 3. 57. णिंदेदि = निन्दन्ति 9. 1. णिपट्टं = गाहम् 4. 64. णिप्पंदो = निष्पन्दः 3. 49. णिमिछइ, णिमीछइ = निमीछित 7.86. णिम्माइ, णिम्मवइ, णिम्मइ, णिम्माणइ = निर्माति 7. 26, 27. णिम्मालिअं = निर्माल्यम 4. 32. णिरणुक्कोसो = निरनुक्रोशः 4. 6. णिराउसा = निरायुः 4. 6. णिरुवमं = निरुपमम् 4. 6. णिव्वत्तं = निर्वर्त्यम् 3..27. णिव्वलड = निष्पद्यते 7. 25. णिब्बुदी = निर्वृतिः 2. 7. णिसहइ, णिसूढइ = निसहते 7. 118. णिहसो = निकष: 2. 6. णिहिअं(  $- \pi i$  ) = निहितम् 3. 75. णिहुअं = निभृतम् 1. 35. णुमज्जइ = होते 7. 138. णूण( \_णं ) = नूनम् 4. 25. णेइ = नयति 6. 3. णेउरो = नूपुर: 1. 32. णेड्डं = नीडम् 3. 71. णेत्तं = नेत्रम् 4. 2. णेहो = स्नेहः 3. 67. णो = खेदे 8. 22. णोछइ = नुद्ति 7. 8.

णोहलं = लोहलः 2. 39. ण्हाइ = स्नाति 3. 89. ण्हाणं = स्नानम् 3. 66, 89.

#### त

तइ = तति 5. 15. तइअं( -जं ) = तृतीयम् 2. 16. तइभा = तदा 5.62. तउं = तत् 17. 33. तंसं = इयस्त्रम् 4. 20. तडित = शीघ्रम् 8. 27. तड्ड = तर्दु: 3. 30. त्रणं = तृणम् 1. 33. तणुई = तन्वी 3.94. तणुलट्टी = तनुयष्टिः 2. 31. तत्थ, तस्सि, तहिं = तत्र 9. 73. तधा = तथा 9. 4. तम ( -म्म )इ = ताम्यति 7. 85. तंबो = स्तम्बः 3. 16. तंबोर्छ = ताम्बूलम् 1. 24. तरइ, तीरइ = शक्नोति 7. 55. तरहो = प्रगल्भः 4. 64. त्तरिजइ, तीरइ = तीर्यते 7. 174. त( -ता )छवेंटं = तालवृन्तम् 1. 13. तलाओ = तडागः 2. 23. तवद्द = स्तौति = 7. 65. त्तवो = स्तवः 3. 16. तह( -हा ) = तथा 1. 13; 16. 16. ता, ताव = तावत् 4. 9; 8. 33. ताभपं = तादातम्यम् 3. 61. ताडेइ = ताडयति 7. 170. तादिसं = तादशम् 9. 16.

ताला, ताहे <del>= तदा</del> 5. 62. ताहं = तेषाम् 16. 7. तिअ = त्रयः इत्यादि 17. 78. तिक्खालइ, तेभइ = तेजयति 7. 160. तिक्खो, तिण्हो = तीक्ष्णः 3. 68. तिड्डवइ = ताडयति 7. 170. तिणा = तेन 5, 57. तिण्णाइ, तिण्णाअइ, तिम्मइ = तिम्यति 7. 148, तिण्णं = तीर्णम् 4. 2. तिण्णि = त्रयः इत्यादि 5. 115. तिध = तथा 19. 12. तिरच्छं, तिरिअं, तेरच्छं = तिर्यंक् 3. 21. तिरि = तिरः 8.18. तीसा = त्रिंशत् 4. 5. तुज्झे, तुम्हे = यूयम् 5. 115. तुदृह, तुड्ह, तोड्ह = तोड्ति 7. 64. तुमे, तुम्मे = यूयम् 19. 21 ; 20. 12. तुवरंते[-ति] = स्वरन्ते 6. 9. त्रइ, तुवर= त्वरते 7.5.त्रं = तूर्थम् 3. 21. तूसइ = तुष्यति 7. 83. तेअइ = तेजयति 7. 160. तेचत्तारिसा = त्रिचत्वारिंशत् 4. 8. तेण्ण = तेषाम् 17. 78. तेत्तिकं, तित्तिभं = तावत् 4. 64. तेर = त्वदीयम् 17. 78. तेरह = त्रयोदश 1. 7. तेल्लं = तैलम् 3. 71. तेह्वोक्कं = त्रैह्योक्यम् 3. 71. तेवण्णासा = त्रिपञ्चाशत् 4. 8. तेवीसइ, तेवीसा = त्रयोविंशतिः 4. 8. ai = त्वम् 17.78.

तोक्ख = स्तोकम् Intro. I. 3. त्ति = इति 8. 4. त्थ = स्थ 6. 14.

#### थ

थअइ, थएइ = स्थगति 7.45, 102.थक = तिष्ठति 7, 102. थकावह = स्थापयति 17. 76. थड्डो = स्तब्धः 3. 36. थणिलइ = चोरयति 7. 122. थणो = स्तनः 3. 16. थम्मपत्ती, थरमपतनी = धर्मपत्नी 19.7 थाणू = स्थाणुः 3. 19. श्चिष्पद्य = 7प्यति 7. 12. थिम्मइ = तिम्यति 17, 75. थु**म** $\xi$ , थुव $\xi = \xi \hat{a}$ ीति 7. 65. थुई = स्तुतिः 3.16. थ्रणदि = स्तौति 9. 120. थुहुं, थूहं = स्थूलम् 3. 71; 9. 50. थेरिअं = स्थैर्यम् 3. 22. थोअं( -कं ) = स्तोकम् 4. 64.

### द्

दइस = दत्ता 9. 126. दइसो = दैत्यः 1. 43. दइतं, देव्वं = दैतम् 1. 44. दइस्सिद = दास्यति 9. 125. दउत्ति = द्राक् 9. 150. दंसणं, दिसणं = दर्शनम् 3. 83. दंसावेइ, दंसेइ, दिसेइ = दर्शयति 3. 83. दस्लो, दच्छो = दक्षः 3. 42. दर्ट्णं = द्रष्ट्रा 4. 39. दर( -िर )सेदि = दर्शयति 11. 8. दस( - ह ) बलो = दशबल: 2. 46. दस( -ह )मुहो = दशमुखः 2. 46. दस( - ह ) रहो = दशरथः 2. 46. दसारो = दशार्हः = 3. 86. दहिं = द्धि 5. 31. दाक्खवड = दर्शयति 17. 65. दाढा = दंष्ट्रा 4. 64. दाणिं = इदानीम् 8. 24. दावेड = दर्शयति 7. 106. दाहं = दास्यामि 6. 28. दाहिणं = दक्षिणम् 4.64.दि( -दे )अरो = देवरः 1. 41. दिअसो( -हो ) = दिवसः 2. 47. दिग्घो, दीहो = दीर्घः 3. 75; 4. 49... दिच्छं = देक्ष्यामि 6.29. दिजाइ = दीयते 7. 181. दिद्विभा = दिष्ट्या 4. 64. दिट्टी = दृष्टिः 3. 13. दिण्णं = दत्तम् 7.182.दिसा = दिक् 4. 18. दीभदि = दीयते 9. 126. दीहरओ, दीहरो = दीर्घः 4.49,51...दुअरो, दुक्तरो = दुष्करः 3. 75. दुअहां, दुऊं = दुक्लम् 1.31.दुआरं, दारं = द्वारम् 3. 96. दुआरिओ = दौवारिकः 1. 5. दुइअं( - जं ) = द्वितीयम् 2. 16. दुइल्लाणि = द्विः, चतुः 17. 78. दुक्लिओ, दुहिओ = दुःखितः 3.75.. दुगुणो = द्विगुण: 5. 117. दुग्गमो = दुर्गमः 1. 29. दुद्धं = दुग्धम् 7.182. दुष्पेच्छे, दुष्पेश्चे = दुष्प्रेक्षः 13. 2.

दुब्मं = दुग्धम् 9.182.दुब्भइ = दुह्यते 11. 9. दुरइक्कमो = दुरतिक्रमः 4. 6. दुराभारो, दुरारओच्दुराचारः 4. 6, 51. दुरासओ = दुरासदः 4. 6. दुल( -ल )हो = दुर्लभः 3. 75. दुवे = द्वे इत्यादि 5. 116. द्वेओ = द्विवेदः 5. 117. दुच्चासा = दुर्वासाः 9. 59. दुहवी = दुर्भगा 4.64. दुहिज्जइ, दुहीभइ = दुद्धते 7. 176. दुहिदिभा = दुहिता 9. 148. दुसइ = दुष्यति 7. 83. दुसहो = दुःसहः 1. 29. दुसाहिओ = दौ:साधिक: 1. 52. दुसीलो = दुःशीलः 1. 29. **दे = पादपूरणे** 8. 31. देइ = ददाति 6. 3. देउलं, देवउलं = देवकुलम् 4.9. देओ = देवः 2. 1.  $\hat{a} = 0$  पश्य 17. 9. देव्वण्णुओ, देव्वजाणुओ = दैवज्ञः 3. 6. देहिअ = ददाति इत्यादि 6. 42. दोण्णं = द्वयोः 4.2; 5.113ः दोण्ण = द्वे 5. 116. दोहंड = द्विखण्ड 5.118. दोहलं = दोहदम् 2. 12. दो( -दु )हाइअं = द्विधाकृतम् 1. 19. दोहाइजाइ = द्विधाऋियते 2. 1.

ध

धमिजइ = ध्मायते 7. 40.

धणुळ्ळो = धनवान् 4. 42. धम्मेह्रो = धम्मिह्रः 1, 15, धम्मो = धर्मः 3, 3, धाभइ, धाइ = दधाति 7.57. धाणुको = धानुष्कः 3. 38. धिप्पइ, धुप्पइ = दीप्यते 7. 102. धीरं = धैर्यम् 1. 46. धुअइ, धुणइ, धुवइ = धुनोति 7. 93 धुअं = धुतम् 7. 94. धुक्क = श्लध्यति 7. 22. धुत्तो = धूर्तः 3. 27. धुरा = धूः 4. 15. धु**ब्बइ = धूयते** 7. 95. **धूआ** = दुहिता 4. 64. धूमाअइ, धूमाइ = धूमायते 7. 107. घोअइ = धावति 7. 100. धोरिअं = धुर्यम् 3. 22.

#### न

नशरं = नगरम् 2. 43. नाराश्रणो = नारायणः 2. 43. निभइ, निभच्छइ = पश्यति 7. 105. निश्ठुलं = निष्ठुरम् 12. 7. निसदो = निषधः 2. 27. नुमइ = छादयति 7. 141. नेड्डं = नीडम् 1. 23.

#### प

प( -पा )अडं = प्रकटम् 1. 3. पअडभो = प्रगल्भः 4. 64. पअछह, पसरह = प्रसरित 7. 167. पश्चादो = प्रवादः 2. 2. पश्चदी = प्रकृतिः 2. 7. पहसह = प्रविश्चति 7. 149. प( -पा )उधं = प्राकृतम् 1. 13.

पउंजइ = प्रयुक्के 7. 67. पडत्तो = प्रवृत्तः 1. 35. पउत्थं, पवसिअं = प्रोषितम् 7. 182. पडमं, पोम्मं = पद्मम् 3. 94; 4. 64. पडमा, पोम्मा, पोम्मराओ=पद्मा 3. 94. **पउरिसं = पौरुषम्** 1. 28, 49. पडरुसं = पौरुषम् 9. 15. पडरो = पौरः 1. 49. पओट्टो, पवट्टो = प्रकोष्टः 1. 47. पओहरो = पयोधरः 2. 30. **पक्**लो = पक्षः 3. 37. पखमलनभना = पक्ष्मलनयना 19. 12. परगले = प्रमत्तः 13, 9. पंगणं = प्राङ्गणम् 13. 7. चंगुरणं, पंगुरणु=प्रावरणम् 4. 64. 17.9. पचइ( -ए ) = पचति 6. 2. पंचहुत्तं = पञ्चकृत्वः 4, 53. पच्छं = पध्यम् 3, 31, पच्छिमं = पश्चिमम् 3. 53. यज्जुण्णो = प्रद्युमः 3. 57. पज्झरइ = प्रक्षरति 7. 57. पदृगं = पत्तनम् 3. 28. पट्टति = वर्धते 20. 9. पडाभा = पताका 2. 10. पडिआरो = प्रतिकारः 2. 10. पडिंसुअं = प्रतिश्रुतम् 4. 20. पिडच्छ इ = प्रतीच्छति 7. 132. प( \_पा ) डिप्फर्द्धी = प्रतिस्पर्धी 1. 3. पिडदु = पिततम् 16. 5. पिडमा = प्रतिमा 2. 7. प( \_पा )डिवञ्रा = प्रतिपत् 1. 3. पडिवण्णं = प्रतिपन्नम् 2. 10, 42. पडिवालेइ = प्रतिपालयति 7. 158.

प( -पा )डिसिद्धी = प्रतिसिद्धिः 1. 3. पिडहारी = प्रतिहारी 2. 10. पडुई = पट्वी 3.94. पढइ = पठित 2. 11. पढंतो, पढमाणो = पठन् 6. 17. पढावेइ, पढेइ, पाढइ = पाठयति 6. 47. पढिअ, पदुअ = पठित्वा 15. 10. पढीअइ = पठ्यते 6. 2. पदुमं, पुढमं, पुदुमं = प्रथमम् 1. 5. पणामेइ = उपनयति 7. 102.  $\mathbf{v}$ ने == वनम् 20. 10. पंदितो = पण्डितः 19. 7. पंडिदो = पण्डितः 6. 18. पण्णरह = पञ्चदश 3. 57. पण्णवीसा = पञ्चविंशति: 3, 57, पण्णसई = पञ्चशती 3. 57. पण्णाडइ, परिहृद्द = विलोलति 7. 125. पण्णासा = पञ्चाशत् 3. 57. पण्हा, पण्हो = प्रश्नः 4. 29. पत्तिआअइ = प्रत्येति 7. 155. पत्थरु = प्रस्तरः 17.2.पत्थ( -तथा )वो = प्रस्तावः 1. 13. पत्थिदो = प्रस्थितः 3. 70. प $\dot{\mathbf{t}} = \mathbf{q}$  चम् 3. 32. पंती = पड़ि: 4, 23, पप्फ़ट्टर, पप्फोडर = प्रस्फुटति 7. 147. पब्भो, पहो = प्रह्वः 3. 62. पमिल्रइ, पमील्रइ = प्रमील्रति 7, 86. पम्हअइ = प्रसारति 7. 18. पम्हळं = पक्ष्मलम् 3. 43. पयुछे = पक्षः 20. 6. परजाणुओ, परण्णुओ = परज्ञः 3. 6. परप्परं, परुष्परं, परोप्परं, परोवरं = **परस्परम्** 4. 1.

परवसो, परव्वसो = परवज्ञः 3. 76. परहुओ = परभृतः 1. 35. पसहीण = पराधीनः 17. 56. परिअड़ी = परिवृद्धिः 3. 36. परित्ताइ = परित्रायते 7. 102. परिब्भमइ, परिभमइ = परिभ्रमति 7. 171. परिवालइ, परिविसइ = परिविद्याति 7. 150. परिवृद्दी = परिवृतिः 2. 7. परिहुओ = परिभूतः 7.4.पलंडो = पलगण्डः 4. 1. पलावो = प्रलाप: 2. 14. पिलत्तो = प्रदीप्तः 2, 12, पिकष्पइ = प्रदीप्यति 2. 12. पलीवो = प्रदीपः 2, 12, पह्नदृह, पह्नस्थइ, पह्नस्सइ = पर्यस्यति 7. 121. पह्नत्थो = पर्यस्तः ३. २४. पहुंको = पर्यद्धः 3.24ः पल्ललं = पल्वलम् 3. 3. पल्लाणं = पर्याणम् 3. 24. पव( वा)हो = प्रवाहः 1. 13. पवाभइ, पन्वाभइ = प्रवाति 7. 171. पवदो = प्रवृतः 2. 7. पश्चमालि = पशुमारम् 12. 24. पश्टणं = पत्तनम् 12. 7. पसवइ = प्रविश्ति 17. 71. प(-पा)सिद्धी = प्रसिद्धिः 1. 3.

पहः = प्रभूतम् 7. 4. पहो = पन्थाः 1. 16. पाअअं, पाइअं = प्राकृतम् 1. 35. पाभवडणं, पावडणं = पादपतनम् 4.1. पाअवीढं, पावीढं = पादपीठम् 4. 1. पाउडं = प्राकृतम् 2. 10. पाउसो = प्रावृट् 1. 35; 4. 18. पाओ = पाकः 2. 2. पाणिअं = पानीयम् 1. 21. पादुब्भवइ = प्रादुर्भवति 7. 2. पादुब्भूओ = प्रादुर्भूतः 7. 4. पावारओ, पारओ = प्रावारकः 4. 9. पासं = पार्श्वम् 3. 84. पासाणो, पाहाणो = पाषाणः 2. 47. पि = अपि 8. 17. पिश्रइ = पिबति 7. 115. **पिअं** = प्रियम् 4. 24. पिअडा = श्रियः 17.5.पिअरंजइ, परिरंजइ = भनक्ति 7. 142. पिआ = प्रिया 5, 30, पिआ, पिअरो = पिता 5. 41. पिउच्छा, पिउस्तिआ = पितृष्वसा 4.64 पिओवरामणं = प्रियोपरामनम् 4. 4 पिक्कं = पक्वम् 1.4.पिजाइ = पीयते 7. 181. पिञ्जातं = विज्ञातम् = 19. 18. **पिट्टड** = पीडयति 15. 9. पिंडवाइओ = पैण्डपातिकः 1. 45 पिदणा = पृतना 9. 16. पिलुट्टो = ड्रुप्टः 3. 88. पिलोसो = प्लोषः 3. 88. पिव, प्पिव = इव 3. 17; 8. 14. पिब्ववः = पिशाचकः 12. 18.

पहुप्पद्द= प्रभवति 7.5.

प(-पा)सुत्तं = प्रसुप्तम् 1. 3.

पह(-हा)रो = प्रहार: 1. 13.

पहुत्तणं = प्रभुत्वम् 9. 55.

पहुदी = प्रभृति 2. 7.

# प्राकृतसमेस्वम् ।

पुहुइ = पृथ्वी 3.94.

पिसाछं = विशालम् 19. 9. पिसुमओ = विसायः 19. 14. पिहलो = पृथुलः 1. 34. पीअं, पिअलं = पीतम् 4. 50. पीऊसं = पीयूषम् 2. 1. 'पीणदा = पीनता 4. 35. पुच्छिओ = पृष्टः 7. 153. पुंछइ, पुट्टइ = प्रोञ्छति 7..62. पुंछो = पुच्छः 4. 20. पुट्टं = पुष्टम् 4.29.पुट्टी = पुष्टि: 4. 29. पुणरवि = पुनरपि 4. 6. पुणहत्तं = पुनहक्तम् 4. 6. युणवि, पुणोवि = पुनरिप 9. 49. पुणोत्तं = पुनरुक्तम् 4. 2. पुण्णवंतो = पुण्यवान् 4.42.<u> इ</u>त्तओ, पुत्तहओ = पुत्रकः 4. 51. पुत्तहो, पुत्तिल्लो, पुत्तुल्लो, पुत्तो = पुत्रः 4. 48.

पुष्कं = पुष्पम् 3. 48. पुम्मइ, देक्खइ = पश्यति 17. 64. पुरिमं, पुब्वं = पूर्वम् 3. 91. पुरिह्लो, पोरो = पौरः 4. 47. पुरिस्तो = पुरुषः 1. 28. पुरुद्द = पूर्वी 3. 94. पुरुद्द, पुछोभइ, पुछभइ, पस्सइ = पश्यति 7. 105. पुरुशे = पुरुषः 13. 6.

पुलह, पुलोभइ, पुलभइ, पर पश्यित 7. 105. पुलिशे = पुरुषः 13. 6. पुलोमी = पौलोमी 1. 52. पुन्वण्हो = पूर्वाह्नः 3. 11. पुसद = मार्ष्टि 7. 56. पुसो = पौषः 1. 52. पुसो, पुस्सो = पुष्यः 3. 75. पुद्ध = पृथिवी 1. 16.

पुेलिश = पूरयसि 14. 6. पूसइ = पुष्यति 7. 83. पूसाणो = पूषा 5. 53. पृथुणिनाथो = पृथिवीनाथः 19. 10. पृथुमसिणेहो = प्रथमस्नेहः 19. 15. पेक्खदि, पेच्छदि = पश्यति 9. 112. पेंह, पोर्ह = उदरम् Intro. 4. 3,64.पेट्टं = पिष्टम् 1. 15. पेंडं = पिण्डम् 1. 15. पेम्मं = प्रेम 3.71. पेरंतो = पर्यन्तः 1. 7. पेछइ, पेछेइ, पेछवइ, पेछावइ 😑 प्रेरयति 6, 46, पेश्छदि = पश्यति 12. 7. पोक्खरं = पुष्करम् 1.24; 3.37. पोस्थअं = पुस्तकम् 1. 24.

#### फ

पोढा = प्रौढा 1. 48.

पोरवो = पौरवः 9. 15.

फंसइ = स्पृशित 7. 144. फंसइ, फिरिसेइ = स्पर्शयति 3. 83. फंसो, फिरिसो = स्पर्शः 3. 83. फणसो = पनसः 2. 36. फनित्नं = भणित्वा 19. 17. फद्धी = स्पर्धा 3. 48. फरुसं = परुषम् 2. 36. फिलिहा = परिखा 2. 29. फिलिहो = परिधिः 2. 36. फिलिहो = परिधः 2. 6, 29. फालह = पाटयति 7. 11. फिट्टइ = अंशते 7. 166. फुट्टइ, फुड्ड = स्फुटति 7. 85. फुरइ = स्फुरित 7. 165. फुसिद = मार्ष्टि 9. 117. फोडमो = स्फोटकः 9. 39.

#### ब

बभरं = बदरम् 9. 3. बङ्ग्लो = बलीवर्दः 4. 64. बद्धप्फलिमा = बद्धफले 3.76. ्बम्हणो = ब्राह्मणः 3. 11. बम्हाणो = ब्रह्मा 5. 53. बरहं, बरिहं = बईम् 3. 85.  $atterm{6}{1}$ ,  $atterm{6}{1}$  =  $atterm{6}{1}$  3, 85. बहिं = बाह्यम् 8. 30. बहिब्भवह = बहिर्भवति 7. 4. बहिब्मूओ = बहिर्भूतः 7. 4.: बहिरं, बाहिरं = बहिर्भृतम् 4. 64. बहिरो = बिधर: 2. 25. बहुई = बह्वी 3. 94. बाहो = बाष्पः 3, 52, बष्कं == बाष्पम् 3. 52. बिहप्फदी = बृहस्पतिः 9. 54. बिहिअं = बुंहितम् 1. 34. बिहे= बिभेति 7. 29. बुड्झइ = बुध्यते 7. 77. बुज्झाविओ = बोधितः 7, 77. ब्रज्झरो = बोद्धा 7.79. बुड्डइ = मजाति 7.98. बेह्नं, बिह्नं = बिल्वम् 3. 3. बोरं = बदरम् 1.8. बोरी = बदरी 1. 8. ब्रोदि = ब्रूते 18.10.

#### भ

भअष्यह = बृहस्पतिः 4.62. भअवं = भगवन् 5.52.

भइरवो भेरवो = भैरवः 1. 44. भागं = भग्नम् 3.2.भञ्जइ = भनक्ति 7. 142. भणइ = भणति 6. 7. भण्णए = भण्यते 11. 9. भत्ता = भर्ता 3, 27, भ**दं** = भद्रम् 3. 4. भमइ भम्मइ = भ्रमति 7.85. भिमरो = भ्रमणशीलः 4. 41. भरड = भरति 7. 14. भरघो = भरतः 9. 25. भरहो = भरतः 2. 9. भवणं = भवनम् 2, 2,भविअ = भूत्वा 9. 110. भव्वं = भव्यम् 3. 3. भक्टालको = भट्टारकः 14. 2. भिरटदालभा = (हे)भर्तृदारक 12. 27. भसलो = भ्रमरः 14. 64. भसुम = भस्म 4.64.भस्स= अंशते 7.166.भाअइ, भीसइ, भाएइ, भिसेइ, भाशावेइ, भिसावेइ = भाययति 7. 30. भाअणं, भाणं = भाजनम् 4.12. भाश्रदि = भाति 9. 116. भाअरो = भ्राता 5. 39. भाअहेओ, भाअहेअं = भागघेयम् 9. 56. भाइ = विभेति 7.29.भाउओ = भ्रातृकः 1. 35. भादा = भ्राता 9.148. भादि = बिभेति 9. 121. भारिशा, भजा = भार्या 3. 23. भावओ = भावकः 7. 100. भिक्खाजीविभो = भैक्षाजीविकः 1. 45.

भिंगारो = भृङ्गारः 1. 34. **भिंगो** = भुङ्गः 1. 34. भिचो = भृत्यः 18. 4. भिंडिवालो, भिंदिवालो = भिन्दिपालः 4. 64; 9. 46. भिष्को = भीवमः 9. 148. भिसइ = प्रोषति 7. 46. भीसेइ = भीषयति 7. 30. भुअवत्तं, भुआवत्तं = भुजावर्तः 4. 1 भंजइ = भुक्के 7.67. **भुमभा = भूछता 4. 64.** भुवीश्रदि = भविष्यति 12, 33. भरका = बुभुक्षा 12, 8, भूअवई = भूतपतिः 7. 3. भूजं, भुजं = भूजेम् 3. 75. भूदं = भूतम् 9. 111. भेच्छं = भेत्स्यामि 6. 29. भेत्तण = भित्त्वा 7. 102. भेग्भलो = विह्वलः 3. 63. भेसेड = भेषयति 7. 30. भोत्तुण = भुक्त्वा 4.36. भोदि = भवति 9, 108.

#### म

मशं = मृतम् 1. 33.

मशंको = मदक्छः 2. 4.

मशंको, मुशंको, मिशंको = मृगाङ्कः

1. 34, 35.

मशंणह, मशंणशे = मदनकः 17. 12.

महंदो, मुइंदो = मृगेन्द्रः 1. 35. 4. 2.

महंदो, मिल्णं = मिलनम् 4. 63.

मई = मतयः 5. 26.

मउई = मृद्दो 3. 94.

मउई = मृद्दयम् 3. 59.

मउडं = मुकुटम् 1.26. मडणं, मोणं = मौनम् 1. 50. मडरं = मुकुरम् 1.26. मडली, मोली = मौलिः 1.50. मऊरो, मोरो = मयूरः 1.11.मऊहो, मोहो = मयुखः 1. 11.  $\mu$ अ $i = \mu$ दः 2. 2. मंसं, मासं = मांसम् 4. 36. मंसलं, मासलं = मांसलम् 4. 36. मंसू = इमश्रः 3. 7. मक्ख $\mathfrak{G} = \mathbf{H}$ करः 17. 2. मक्खिस = म्रक्षिस 17. 9. मग्गसि = मृग्यसे 17. 33. **मग्गो = मार्गः 3.** 70. मध्, मह = मखः 17. 2. मच्छिभा = मक्षिका 3. 40. मज्जइ = मार्जयति 7. 56. मज्जरो, मज्जारो = मार्जारः 1. 13: 9. 4. मज्झं = मध्यम् 3. 32. मज्झण्णो = मध्याह्वः 3. 8. मज्ज्ञिमं = मध्यमम् 4. 1. मद्दिशा = मृत्तिका 3. 28. **मड** मं = मृतकम् 2. 10. मडे, मदे = मृतः 12. 34, 35. मणं = मनाक् 4. 64. मणंसी = मनस्वी 4, 20, मणण्युओ. मणजाणुओ, मणज्जो = मनोज्ञः 3. 6. मणहरो, मणोहरो = मनोहरः 4. 6, मणे, मण्णे = मन्ये 3. 75.

मणो = मनः 4, 13, **मंड्को = मण्डूकः** 3. 71. मंतं = मन्त्रम् 4. 24. मंथइ = मध्नाति 4. 24. मथणं = मन्थनम् 2. 41. मंदोशणं = मन्दोडणम् 12. 13. मरइ = मरति 7. 54. मरगअं = मरकतम् 2. 4. **मर(-रा** )लो = मरालः 1. 13. मरहट्टो = महाराष्ट्रः 4. 56. मरिसइ = मर्घति 7. 53. महाणी = मातुलानी 4. 64. मसाणं = इमशानम् 3. 7. मसिणं = मस्णम् 1. 34. महिलदु = महिला 17. 8. **महुअं** = मधूकम् 1. 3. महं = मधु 5.31.म<u>ह</u>लं = मधुरम् 12. 9. माअरा = माता 5. 39. माइ, माअइ = माति 7. 60. माईका = माता 12. 15. माउआ = मातृका 1. 35. माउच्छा,माउस्सिभा = मातृष्वसा 4.64 मा(-म )णंसी = मनस्वी 1.3. माणंसिणी = मनस्विनी 5, 30, माणिणी = मानिनी 5, 30, मामी = मातुलानी 4.64. माइप्पं = माहात्म्यम् 3. 61. माहरिअं = माधुर्यम् 3. 22. मिअइंदो = मृगेन्द्रः 13. 7. मिओ = मृतः 9. 16. मिलाभइ = म्हायते 7. 31. मिलाणो = म्लानः 3, 80. मिलिट्टं = म्लिप्टम् 3. 77. प्राकृत० १४

मिव, स्मिव = इव 3.75. मीलइ = मीलति 7.86. मुँअइ, मोअइ, मुंचइ = मुद्धति 7. 102, 108; 17, 74. मुइंगो = मृदङ्गः 1. 4. मुओ = मृतः 1, 35, मुकइ, मेछइ = मुख्रति 17. 74 मुकं = मुक्तम् 4. 182. मुक्खो = मूर्खः 3.1. मु(-मो)ग्गरो = मुद्गर: 2, 2; 3, 69. मुग्गो = मुद्र: 3. 1. मुंजाअणो = मौज्ञायनः 1. 52. मंजी = मौजी 1. 52. मुण इ = जानाति 7. 13. मुणारं = मृणालम् 1. 35. मुणीअइ = ज्ञायते 7. 180. मुद्धो = मुग्धः 3. 35. मुद्धाणो = मूर्घा 5. 53. मुग्मुरइ = चूर्णयति 7. 159. **मुरइ** = लडति 7. 128.  $\mathbf{H}\mathbf{\dot{t}} = \mathbf{H}\mathbf{\ddot{e}}\mathbf{H} \mathbf{2}. 25.$ मुहलो = मुखर: 2. 29. मृगज्धु = मृगयूथः 17. 2. मेर = मदीय 17. 78. मेहो = मेघः 2. 25. मो = माम् 17.78. मोच्छं = मोक्ष्यामि 6. 29. मोत्त्रण = मुक्त्वा 7. 102. म्भसइ = भ्रंशते 7. 166.

य्चलइ = चलति 18. 2. य्चिरं = चिरम् 12. 21. य्चिशदि = तिष्ठति 13. 3. रिचइति = तिष्ठति 20. 7. रचेलभा = चेटक, 12. 28. रचोले = चोरः 14. 1. रक्ठले = झरः 20. 4. रजलह = ज्वलति 18. 2. रजाभा = जाया 12. 21.

₹

रअणं = रत्नम् 3.77. रभदं = रजतम् 2.7. रहप्पओसो, रहपओसो = रविप्रदोषः 2, 76, रच्छा = रक्षा 2, 69. रणेदि = रणति 9. 1. रण्णा = राज्ञा 4, 2; 5, 46. रण्णं = अरण्यम् 1. 6. रत्ती, राई = रात्रिः 2. 75. रंधइ = राधयति 7. 99. रपद्ध = आक्रामति 7. 135. रमह, रम्मह = रमते 7.101. रमणिञ्जं, रमणीअं = रमणीयम् 2. 16. रमीअदि = रम्यते 9. 147. रंपइ, रंभइ = तक्ष्णोति 7.48, रसी, रस्सी = रिम: 2. 75. रहो = रथः 2.25.राअइअं, राउछं = राजकीयम् 4. 46. राभउलं, राउलं = राजकुलम् 4. 1. राअउत्तो, राउत्तो = राजपुत्रः 4. 1. राभदि = राजते 9. 143. राअपुरिसो = राजपुरुषः 8. 34. राइ, राअइ = राजते 7. 60. राउ = राजा 16. 3. राचिना = राज्ञा 18. 14. राजइ, रेहइ = राजति 7. 103.

राहा = राधा 5. 30. राही = राधा 5. 16; 17. 6. रिडणो = रिपोः 5.19.रिणं = ऋणम् 1. 36. रिद्धी  $= \pi = 1.36$ . रुक्खो = वृक्षः 1. 38. रुण्णं = रुदितम् 7.182. रुपिणी = रुक्मिणी 2, 60, रुव्वइ, रुवइ, रोवइ, रोअइ, रुअइ == रोदिति = 7.80. रूस $\xi = रुध्यति 7.83.$ रेहन्ती = राजन्ती 17. 9. रोच्छं = रोदिष्यामि 6.29. रोत्तृण = रुदित्वा 4.36; 7.102. रोददि, रोवदि = रोदिति 9. 141. रोसाण= मार्धि 7.56.ल

लगाइ = लगति 7.84. लगां = लग्नम् 3.3. लच्छ(-क्ल)णो = लक्षणः 3.42. लच्छी = लक्ष्मीः 3.41. लच्छीवई, लच्छिवई = लक्ष्मीपतिः 4.1. लज्जालः, लज्जालुइणी = लज्जालुः 4.45. लट्टी = यष्टिः 2.31. लडहो = लटभः Intro.13. लडहे = लटभः 4.59. लण्हं = श्रक्षणम् 3.9. लदनं = रत्नम् 12.20. लब्भइ = लभ्यते 7.172. लच्छने = लक्षणम् 20.6. लल्इ = लड्दित = 8.128. लविश्रवं = लवितन्यम् 7.92. ्लविऊण, लुणिऊण = लविस्वा 7. 92. लक्कशाह = राक्षसानाम् 12. 29. **उसइ,** रहसइ = उसति 7. 117. **लहुई = ल**घ्वी 3. 94. **लहडी** = लघ्वी 17. 6. लाभगं, लोणं = लावण्यम् 1. 10. लाअशिआले = राजस्यालः 12. 12. लाउप्पइ, लालंपइ, लालब्भइ, लालंभइ = विल्रपति 7. 129. लावण्णं = लावण्यम् १, ३. ਲਿਆ, ਲਿਜ਼ਂ = ਲਿਸ਼ਸ਼ 7. 182. खिभारो = **ऌकारः 1**, 39. **लिच्छा = लिप्सा 3.** 53. िळजइ = लीयते 7. 181 ; 11. 9. खिड्भ**इ = छिह्यते** 7. 176. लिंपइ, लिभइ = लिम्पति 7. 108. लिहइ, लेहइ = लिखति 7.102. लिहीअदि = लिह्यते 9. 146. लुअइ, लुंपइ = लुम्पति 7. 108. **लुअं,** लुत्तं = लुप्तम् 7. 182. लुंछइ = प्रोञ्छति 7. 62. लुड्डो, लुद्धो = लुब्धः 3. 36. लुणइ = लुनाति 7. 87. लुब्बइ = ॡ्यते 7. 95. ऌइके = बृक्षे 13. 8. लुहइ = मार्ष्टि 7. 56. लुहिलं = रुधिरम् 12. 9. लेहि == नय 17. 8. लो**ट्ड** = लुठति 7. 124. ह्यो**णं** = ह्वणम् 1. 9. लोद्धओ = लुब्धकः 1.24; 3.36.

व

वअंशे = वयस्यः 12. 11.

aअंशो = aयस्यः 4.30. वअणिजं, वअणीअं = वचनीयम् 2. 16. वअणो  $(-\dot{v}) =$  वचनम् 4.30.वहएसो = वैदेशः 1. 43. वइएहो = वैदेहः 1. 43. **वइरं = वैरम्** 1, 43, वइसंपाअणो = वैशंपायनः 1, 43. वक्रलं = वल्कलम् 3.3.वक्तु, वंकं = वक्रम् 10.5. वंकुमं = वक्रम् 10. 6. बच्च $\mathbf{z} = \mathbf{z}$ जित 7.79. वच्छद्री = वत्सत्तरी 3. 53. वच्छो, वक्ंखो = वृक्षः 3.42. वजाइ = त्रसति 7. 157. वज्जं = वज्रम् 3. 87. बहुए, बहु= बतेते 6. 4. वहं = वृत्तम् 3. 27. विद्या = वर्तिका 3. 27. वडुन्बः = बदुः 12. 16. बड्डर, बड्डए = वर्धते 6.2. वड्ड= महान् (वृद्धः) 17. 10. वड्डुवइ, वड्डावइ, वड्डेइ = वर्धयति 6. 46 वडूवओ, वड्डावओ = वर्धितः 7. 48. वड्डिमा = बृद्धिमा 14. 5. बङ्ढूणं = 2्ट्रा(?) 4. 39. वणं = वनम् 2. 40. वणंवणेहिं = वनैः वनैः  $5.\ 134$ . वणस्सई = वनस्पतिः 3. 50. वदं = वतम् 2.7. बद्धो = बृद्धः 1. 33. वम्महो = मन्मथः 3, 56. वरिसइ = वर्षति 7. 53.

वरिसणं = वर्षणम् 3. 82. वलग्गइ = आरोहति 7. 136. वलणं = वरणम् 9, 28. वलामोली = हटः 4. 64. वले = संबोधनेऽब्ययम् 8. 26. वल्रहा = वल्लभा 5. 30. वश्चो = बृक्षः 12. 19. वसही = वसित: 2, 9. वसहो = वृषभः 1. 33. वसुआअइ = शुष्यति 7. 139. वसुआअं = ग्रुव्कम् 7. 183. वहणं = प्रकृतम् 10. 7. वहदि = वर्षति 18. 9. वहीअदि = उद्यते 9. 146. वह = (हे) वधु 5. 37. वहु(-हू )मुहं = वधूमुखम् 4.1.वाभओ, वाभवो = वायवः 5.20वाइ, वाभइ = म्हायति 7. 31. वाउ( -ऊ )लो = वातुलः 4. 1. वाणरो = वानरः 2. 40. वाप्युडा = वराकः 17.9.वारं = द्वारम् 3. 96. वारह = द्वादश 2.13.वावडं = ब्यापृतम् 2. 10, वासाओ = वर्षाः 3. 84. वाहित्तं = व्याहतम् 3. 71. वि = अपि 8. 17. विभ = इव 9.156. विअंसणं = विवसनम् 4. 20. विअग्गो, वेग्गो = ब्यप्र: 4. 4. विभंजणं वेंजणं = व्यञ्जनम् 4. 4. विअड्डो = विदग्धः 3. 35. विभणं = न्यजनम् 1. 4. विअब्भो विच्छमो = विदर्भः 4.64.

विअंभइ = विज्ञम्भते 7. 33. विभसइ, विहसइ, विसदृह, वोसदृह = विकसति 7. 169. विआरेइ विणेइ = विचारयति 7.111. विद्वण्णो = वितृष्णः 1. 34. विइदी = विवृतिः 2. 7. विकिणइ विकेइ = विकीणाति 7. 39. विच्छड्डी = विच्छिद्धिः 3, 30, विच्छड्डो = विच्छर्दः 3. 30. विजा = विद्या 3. 31. विज्जू , विज्जुला, विज्जुली = विद्युत् 4. 50. विज्जुलिआ = विद्युत् 4. 51. विज्जो = विज्ञः 3. 6. विंछुओ = वृश्चिकः 3. 55. विंछेइ विहडेइ = विधटते 7. 109. विंझो = विन्ध्यः 4. 23. विट्टी, वेट्टी = विष्टिः 1. 15, 34. विदण्पइ = ब्युत्पद्यते 7. 28. विंटं, वेंटं = वृन्तम् 1. 7. विण्णाणं = विज्ञानम् 3. 57. विण्णुओ, विजाणुओ = विज्ञः 3. 6. वितथरइ, विरिछइ = विस्तृणाति 7. 169. विंद्रं = वृन्दम् 4. 54. विंद्रावणं = वृन्दावनम् 4. 54. विष्पलो = विप्र: 4. 64. विष्यु = विप्र: 17. 4. विब्भीशणे = विभीषणः 13. 6. विम्हओ = विस्मयः 3. 43. विम्हरङ्, विसरङ्, वीसरङ्, विसूरङ् = विस्मरति 7. 15, 16. विरएइ, विहिविलुइ = विरचयति 7, 146, विरीहइ = प्रतिपाख्यति 7. 158.

विलभा = वनिता 4.64. विलभेइ = खेदयति 7.63. विलवइ = विलपति 7.129.

विखिओ = बीडितः 1. 21.

विखुल्ड = विलोलति 7, 125.

विव = इव 8. 14.

विद्युदो = विद्युत: 2. 7.

विश्तंतो = वृत्तान्तः 12. 7.

विसट्टं = विकसितम् 7. 183.

विसंदुर्छ = विसंस्थुलम् 3. 15.

विसो = वृष: 1. 34.

विस्समइ, वीसमइ = विश्रामयति 3. 75.

विस्ससइ, वीससइ = विश्वसिति 3.75. विस्सामो वीसामो = विश्रामः 3.75.

विस्से = विश्वे 5, 53,

विहलो = विह्नलः 3. 63.

विहवं = विभवम् 9. 1.

विहसा( -हासा )विञं = विहसितम् 6. 68.

वीसई = विंशतिः 4. 5.

वीसा = विंशतिः 4. 5.

वीसासो = विश्वासः 4. 3.

वुकंति = गर्जन्ति 13. 9.

बुचदि = बूते 9. 113.

बुड्डो = बृद्धः 3, 36,

बुत्तंतो = वृत्तान्तः 1. 35.

वुत्ती = वृत्तिः 1. 35.

बुदं = वृतम् 1. 35.

बुब्भइ = उह्यते 7. 176.

वे, ब्वे = संबोधनेऽन्ययम् 8. 26.

वे, वेण्ण := द्वे 5. 116.

वेअणा = वेदना 9, 11.

वेच्छं = विदिष्यामि 6. 29.

<sup>ं</sup> वेडिसो = वेतसः 1. 4; 2. 10.

वेण्हू = विष्णुः 1. 15.

वेदसो = वेतसः 9. 2.

वेमइ = भनक्ति 7. 142.

वेरुलिअं = वैदूर्यम् 4. 64.

वेही = वही 1.7.

वेसा, वेस्सा = वेश्या 3. 75.

वेसुमो = वेश्म 3. 94.

वोकइ = उन्नदति 7. 143.

वोच्छं = वक्ष्यामि 6.29.

वोत्तब्वं = वक्तब्यम् 7.102.

वोलइ = कामति 7.134.

वोलीणं = क्रान्तम् 7. 182.

वोसष्टं = विकसितम् 7. 182.

वाकोसु = ब्याकोशः 17. 3.

वागरणु = व्याकरणम् 17. 3.

ब्राडि = ब्याडिः 17. 3.

वासु = ब्यासः 17. 3.

श

शइलिणी = स्वैरिणी 13. 7.

शलिश्रे, शलिन्छे = सदक्षः 13. 2.

शिलि = शिर: 12. 26.

श्चिण्ट = तिष्ठ 12. 32.

स

सभइ = स्वदते 7.152.

संअंs = शकटम् 2. 19.

सअंभुणो = स्वयंभुवः 5. 12.

सअg, सगg = सक<math>g: 17. 2.

सइ = सदा 1. 14.

सइरं = स्वैरम् 1. 43.

सइवो = सचित्रः 2. 2.

स\$= शची 2. 2.

सउमो = सद्म 3. 94.

संबुदी = संबृतिः 2.7.संवेल इ = संवेष्टते 7.72. संहिदी = संहितः 2. 7. सङ्कअं = संस्कृतम् 4.26. सक्क= शक्नोति 7.174.सकारो = संस्कारः 4.26. सिक्किरिआ = संस्क्रिया 4.26. सक्रणदि, सक्रदि = शक्रोति 9. 131. सङ्गणीअदि, सकदि = शक्नोति 9. 132. सक्को = शकः 3, 3. संघाडी = युगली 4. 64. सर्च = सत्यम् 3.31. सज्झ(-द्ध)सं = साध्वसम् 3. 34. संजदो = संयतः 2.7.संजवइ, संगोवइ = संगोपायति 7. 51. संझा = संध्या 3, 33, संड= सीदति 7.74.सहा = सटा 2.19. **महो = शहः 2.** 21. स्रणाणं = स्नानम् 18. 7. सणिअं = शनैः 4.64. सण्णओ = संनतः 2. 42. सण्णजं = सांनाय्यम् 3. 10. सण्णद्धं = संनद्धम् 2. 42. सvहं = श्रक्ष्णम् 3.9. सत्तरह = सप्तद्श 2. 45. सनुई = शत्रुजित् 9. 149. सत्तुग्धो = शत्रुध्नः 9. 148. सत्थवो, सत्थावो = संस्तवः 4. 26. सत्थुअं = संस्तुतम् 4. 26. सद्दद्ध = श्रद्धते 7. 37. सहो = शब्दः 3. 1, 3.

सप्पइ, सकइ = सर्पति 7. 47. सप्पो = सर्पः 17.13.सभरी = शफरी 2. 24. स( -सा )मिद्धी = समृद्धिः 3. 36. संपदं = सांप्रतम् 2.7. संपदि = संप्रति 2.7.सम्मग्गो = सन्मार्गः 3. 56. सम्मङ्को, सम्महो= संमर्दः 3. 30; 9. 42. सम्मुहं, समुहं = संमुखम् 4.25. सरओ = शरत् 4.7.सरङ्जं, सरण्णं = शरण्यम् 18. 18. सरवरो = सरोवरः 4. 6. सरिआ = सरित् 4.14.सरिच्छो(-क्खो )= सदक्षः 3. 40; 9. 41; 11 2. सरिसो = सदशः 1.35. सरी = सद्दक् 1. 35. सरो = शर: 3. **68.** सरोरुहं, सररुहं = सरोरुहम् 4. 6. सलाह्= श्लावते 3.92.सलाहणिज्जो = इलाघनीयः 3. 92. सलाहा = श्लाचा 3, 92. सञ्ज्ञारो = शल्योद्धारः 4. 2. सवधु, सवह = शपथः 17. 2. सवहो = शपथः 2.2.सन्वज्जो = सर्वज्ञः 3. 5. सब्वे = सर्वे 5, 55. सस्स == इवश्रः 4. 64. सहरी = शफरी 9, 29. सहरू = सफलम् 2.25; 9.29.सहसत्ती = शीघ्रम् 8.27. सहाववीछे = स्वभाववीरः 13. 9. सहिरो = षोढा 4. 41. सामत्थं = सामर्थ्यम् 3, 32,

संतो = सन्तः 8. 9.

सामर = इयामलम् 17.9. सामलंगो = इयामलाङः 4. 2. सामिल = इयामली 17, 56. सामि =  $( \hat{\epsilon} )$  स्वामिन् 17.56. सारंगपाणी = शाईपाणिः 3. 77. सा( - स )रिच्छं = सदक्षम् 1. 3. सावो = शावः 9. 33. सासइ, साहीभइ = कथ्यते 7. 179. साहा = स्वाहा 5. 130. **साहुई = साध्वी 3.** 94. साहेइ = कथयति 7. 131. सिआलु, सिआलो = शूगालः 1.34;सिक्खा( -क्ख )वओ = शिक्षितः 6. 48. सिंगारो = शुङ्गारः 1. 34. सिड्झ = सिध्यति 7. 77. सिट्टी = सृष्टिः ।. 34. सिढिछं = शिथिछम् 2. 27. सिणाइ = स्नाति 3. 89. सिणाऊ = स्नायुः 3. 88. सिणाणं = स्नानम् 3. 89. सिणिज्झइ = स्निह्यति 3.67. सिणिडो = स्निग्धः 3. 67. सिणेहो = स्नेहः 3. 67. सिंधवं = सैन्धवम् 1. 45. सिप्पी, सुत्ती = शुक्तिः 4. 64. सिभा = शिफा 2, 24. सिमेलि = इयामली 17.9. सिरं = शिरः 4.27. सिरि = श्री: 3. 80. सिलिहं = श्विष्टम् 3.77. सिलोओ = श्लोकः 3.88. सिविणो = स्वप्नः 1. 4. सिवो, सिव्वो = शिवः 3. 75.

सिसुत्तणं, सिसुत्तं = शिशुत्वम् 4. 39. सिहंड = स्पृहयति 3. 50. सिभरो = शिखर: 2.5.सीहो = सिंह: 1. 20. सुअइ, सोअइ, सुवइ, सोवइ = स्वपिति 7, 50, सुअण्णं, सोण्णं = सुवर्णम् 4. 1. सअदि = स्विपति 9. 138. सुअमो = सुगमः 2, 2. सुअदि = शेते 9. 141. सुउमारुं = सुकुमारम् 2, 29, सुओ = सुतः 2. 2. सुकअण्णुओ, सुकअजाणुओ == सुकृतज्ञः 3. 6. सुकई =सुकविः 2.2.सुक्को = ग्रुक्तः 3.3. सुखमतरिसी = सृक्ष्मद्शीं 18, 13. संकं = शुल्कम् 4. 20. **सु**जाे = सूर्यः 3. 10. सुज्झाह = शुध्यति 7. 77. सुढइ, सुमरइ = स्मरति 7. 14. सुणइ, सुणदि = शूणोति 7. 87. सुणिभ, सोउभाण = श्रुत्वा 4. 37. सुणिअन्वं, सोअन्वं = श्रोतन्यम् 7. 89. सुणिंड, सोउं = श्रोतुम् 7.89. सुणिऊण, सोऊण = श्रुत्वा 7. 89. सुणीअदि = श्रूयते 9. 135. संडिओ = शौण्डिकः 1. 52. संडो = शौण्डः 1. 52. **सुत्तो = सुप्तः** 3. 1. सुत्थिरो = सुस्थिरः 3.16. संदेरं = सौन्दर्यम् 1. 7. सुप्पणहा $(-\mathbf{f})$  = शूर्पण्या 5. 30. सुमरिजिजहिइ = सारिष्यते 6. 39.

सुरदं, सुरअं = सुरतम् 2. 8. सुवण्णमओ, सुवण्णिओ = सुवर्णमयः 4. 52.

सुविश = सूत्वा 9, 139.

सुविदं = सूतम् 9. 139.

सुविद्व्वं = सोतन्यम् 9. 139.

सुविस्सदि = सोध्यति 9. 139.

सुन्वइ, सुणिज्ञह = श्रूयते 7. 95.

सुसंगदं = सुसङ्गतम् 2. 8.

सुहं = सुखम् 9. 1.

सुहवी = सुभगा 4. 64.

सूसइ = ग्रुष्यति 7. 83., 189.

सेजा = शय्या 1. 7.

सेण्णं = सैन्यम् 1. 42.

सेत्तूण = सिक्त्वा 4. 36.

सेंदूरं = सिन्दूरम् 1. 15.

सेप्को, सेम्हा = श्लेष्मा 3. 44.

सेभालिआ = शेफालिका 2. 24.

सेभो = शेफ: 2, 24.

सेलो = शैलः 1. 42.

सेवा, सेव्वा = सेवा 3. 75.

सेसो = शेषः 2. 44.

सोअमलं, सोमलं, सोमालं = सौकुमार्थम्

3. 24.

सोक्खं = सौख्यम् 1. 48; 3. 2.

सोच्छं = श्रोष्यामि 6. 29.

सोज्जं, सोरिअं = शौर्यम् 3. 23.

सोडीरं = शौटीर्थम् 3. 21.

सोण्हा = स्तुषा 4. 64.

सोत्तव्वं = श्रोतव्यम् 7. 102.

सोत्तुं = श्रोतुम् 7.102.

सोत्त्रण = श्रुत्वा 7. 102.

सोत्तो = स्रोतः 3.71.

सोदामिणी = सौदामिनी 9. 26.

सोभाजुत्तं = शोभायुक्तम् 3. 1. सोछइ = समीरयति 7. 58. सोइणा(-णी) = शोभना 5. 30. सोइष = शोभते इत्यादि 6. 42.

ह

हअं = हतम् 1. 36.

हओ, हदो = हतः 2. 8.

हके, हके, हगे, हगा = अहम् 12. 30.

हडकं = हृदयम् 12. 14.

हणदि = हन्ति 9. 145.

हणिभ = हत्वा 4. 37.

हणुमंतो, हणुमा = हनुमान् 4. 43.

हत्ता = हर्ता 1. 27.

हिंद्ध = हा धिक् 8. 8.

हंत्ण, हंत्णं, हत्तूण, हणिऊण = हत्वा

4. 37.

हम्मइ, हणइ = हन्ति 7.82.

हरिअंदो = हरिश्चन्द्रः 3. 10.

हरीड $\xi = \xi$ रीतकी 2. 10.

हरिसइ = हृ $^{6}$ यति 7.53.

हरिसाछो = हर्षाछ: 4, 42,

हरेदि = हरति 9. 1.

हलहा, हलिहा = हरिद्रा 1. 16;9.28.

**इ** (-हा) छिओ = हारिकः 1. 13.

हरटे = हट्टे 14.9.

हसं = हसामि 6, 6.

हिसअ = हिसत्वा 9.57.

हाम = एवम् 8. 32.

हिअअं, हिअं = हृदयम् 4.11.

हिअडा = हृदयम् 17.5.

हिं**डंतेण = भ्रम**ता 14. 9.

हितपकं = हृदयम् 18. 11.

हिंदइ = गृह्णाति 7. 96.

हिंदिजण = गृहीत्वा 7. 97. हिंदीअइ = गृह्यते 7. 178. हिरी = ही 3. 80. हीमाणहे = अहो 10. 11. हीरइ, हरिज्जइ = हियते 7. 173. हीहीभो = परितोषेऽज्ययम् 10. 9. हु = खलु 8. 2. हुअइ, हुणइ, हुवइ = जुहोति 7. 88. हुअं = हुतम् 7. 94. हुं = दानेऽज्ययम् 8. 1. हुविश्र = अभवत् इत्यादि 6. 40. हुव्वइ, हुणिज्जइ = हूयते 7. 95. हो = भोः 8. 10. होइ = भवति 7. 1. होज्ज, होज्जा = अभविष्यत् इत्यादि 6. 36. होंतो, होस्संतो = भविष्यत् 6. 23. होस्सइ = भविष्यति 6. 22. होहिइ = भविष्यति 6. 21. होहिश = अभवत्, वभूव, अभृत् 6. 1.

## APPENDIX III

# प्राकृतसर्वस्वस्य

# श्लोकबद्धः सूत्रपाठः।

प्रथमः पादः।

प्रकृतिः संस्कृतं तत्र भवं प्राकृतमुच्यते ।
तद्भवं तत्समं चेति द्वेधा देश्यं च केचन ॥ १ ॥
तच्च भाषाविभाषापभ्रंशपैशाचभेदतः ।
चतुर्विधं तत्र भाषा विभाषाः पञ्चधा पृथक् ।
अपभ्रंशास्त्रयस्तिसः पैशाच्यश्चेति षोडश ॥ २ ॥
महाराष्ट्री शौरसेनी प्राच्यावन्ती च मागधी ।
इति पञ्चविधा भाषा युक्ता न पुनरष्टधा ॥ ३ ॥
शाकारी चैत्र चाण्डाली शावर्याभीरिका तथा ।
टाक्कीति युक्ताः पञ्चैव विभाषा न तु षड्विधाः ॥ ४ ॥
नागरो वाचडश्चोपनागरश्चेति ते त्रयः ।
अपभ्रंशाः परे सूक्ष्मभेदत्वान्न पृथद्धाताः ॥ ५ ॥
कैकेयं शौरसेनं च पाञ्चालमिति च त्रिधा ।
पैशाच्यो नागरा यस्मात् तेनाप्यन्या न लक्षिताः ॥ ६ ॥
अतः षोडशधाभिन्नभाषालक्ष्म प्रचक्ष्महे ।
वेद्या विद्यधैरपरास्तत्तदेशानुसारतः ॥ ७ ॥

सिद्धं पाणिन्यादेरादेरत आन्न वा समृद्धयादौ ।
स्वमेषत्पकाङ्गारमृदङ्गवेतसेष्त्रित् स्थात् ॥ ८ ॥
प्रथमे प्रथयोर्युगपत्क्रमेण वोद्धवित लुगरण्ये ।
एच्छयादौ बदरे देनौल्लवणेन वेन समम् ॥ ९ ॥
लावण्यस्य विकल्पेन च्या मयूरमयूखयोः ।
स्याचतुर्थीचतुर्दश्योस्तुनाऽदातो यथादिषु ॥ १० ॥
इत्सदि पिण्डादिष्वेदत्पथिपृथिवीहरिद्धासु ।
वाक्यादिस्थस्येतेस्तेरित्थमुदिक्षुवृश्चिकयोः ॥ ११ ॥
ओच दिधाकृति ई सिंहजिह्वयोरीत इद्वहीतादौ ।
जीवेर्वा स्थात् कीदशनीडापीडेदशानामेत् ॥ १२ ॥
तुण्डादेस्त ओत्स्यादुडूखले ड्वा न वाऽन्मुकुटतुल्ये ।
उपरेर्वेत्पुरुषे रोः सेदुर उद्दत उन्मधूकस्य ॥ १३ ॥

भद्रा दुकूले लक्ष द्विरेन्नूपुर ऋतोऽज्ञवेत्। इदृश्यादाबुद्दवादावयुक्तस्य रिरिष्यते ॥ १४ ॥ क्रचिद्युक्तस्यापि वृक्षे वेन सर्वा लतस्तु लिः । इलिः क्रृप्ते वेदनादेवरकेसर एत इत् ॥ १५ ॥ एदैतो दैसादेरइभेवेद्वा तु दैवादेः । इत्सैन्धवादिषु स्यादीद्वैर्यस्य प्रकोष्ठ ओतोऽद्वा ॥ १६ ॥ कस्य च वः स्यादीदोद्द पौराचेषु मोनमोल्योर्या । भाच स्यादौरव उत्सोन्दर्याचेषु नित्यं स्यात् ॥ १७ ॥

# द्वितीयः पादः।

अयुजोऽनादौ प्रायः कगचजतद्ववयवां लोपः। यमुनायां मो मदकलमरकतयोः कस्य गो भवति ॥ १८ ॥ भ्मौ शीकरचन्द्रिकयोहीं निकषस्फटिकचिकुरेषु। ऋत्वादेस्तो दः स्यात् क्रचिन्न वा वसतिभरते हः ॥ १९ ॥ -डः प्रत्यादावैरावतगर्भितयोर्णता प्रदीप्यादेः । दो लः स्यात् संख्यागद्गदयो रः पस्य वो म आपीडे ॥ २० ॥ अनीयङादेयों जो वा कबन्धे वः पमी क्रमात्। टस्य डः शकटादौ ढः स्फटिके लोऽथ ठस्य ढः ॥ २१॥ अङ्कोठे हो डस्य हः स्याच्छिकादौ कस्य मो भवेत्। हः खघथघभां च स्यात्ककुदे दस्यौषघादौ ढः ॥ २२ ॥ वः कैटभै हरिदादौ रो ल आद्यस्य यो जः स्यात् । यष्ट्यां लश्चो म्लेच्छार्थकिराते खस्तु कुब्जकन्धरयोः ॥ २३ ॥ द्शतिद्हत्योर्डः स्याद्वा दोहद्दण्डदोलासु । परुषादीनां फः स्याद्विसस्य भो मन्मथे वः स्यात् ॥ २४ ॥ लाङ्गूलादेणों वा षट्शावकसप्तपर्णे छः। नो णो द्वित्वेऽप्यादेवी शषयोः सो दशनि हः स्यात्॥ २५॥ वा नाम्नि दिवसपाषाणयोः सषोश्चैत्रमेव स्यात् । छायायां यस्य तथा वाच्यश्चेदातपाभावः ॥ २६ ॥

तृतीयः पादः।

उपरिस्थाः कगडतद्पबषसो लोप्या अधो मनयः। लवरः सर्वत्र दे रो वा सर्वेङ्गिते ज्ञो जः॥२०॥ ण्णुअजाणुअ इत्येतावप्यकृतज्ञादिषु स्याताम्। श्मश्रुश्मशानयोरादिर्मध्याद्वे हकारश्च ॥२८॥

श्रक्ष्णस्य शलौ क्रमतः शचावुभावपि हरिश्रन्दे । हस्याघो णलमां स्थितिरूर्ध्वं युक्तस्य ठः ष्टस्य ॥ २९ ॥ उष्ट्रे वा अस्थ्यादेनित्यं थः स्तस्यास्तवस्तम्बे। खः स्थृणार्थे स्तम्भे स्फोटे स्थाणी च न हरार्थे ॥ ३० ॥ र्ययामिमनयौ जस्तूर्यादौ रश्चौर्यसमे रिक्षः । शौर्यार्यभार्याश्चर्ये वा पर्यस्तादिष हो भवेत् ॥ ३१॥ आर्दे दस्य न वा स्यादादेरोच अर्वितेऽच्ये वस् । अधूर्तादौ र्तस्य टः स्यान्मृत्तिकायां च पत्तने ॥ ३२ ॥ गर्ते डो गर्दभादौ र्दस्त्यथ्यद्यां चळजाः स्मृताः । न न्यत्ययादौ ध्यह्योईः साध्यसे ध्वत्य वा भवेत् ॥ ३३ ॥ अस्मिग्धादौ ग्धर्धयोढों द्वब्धयोरिप कुत्रचित्। ष्कस्कक्षां खः क्रचिन्न स्यात् क्रचिद्रा छः क्षुरादिषु ॥ ३४॥ क्ष्मस्य च स्यात् क्षमादेवी म्हः व्मविस्मयपक्ष्मणाम् । फो वा श्रेष्मणि कृष्माण्डे हः स्यादोत्वमुतस्तथा ॥ ३५ ॥ कार्षापणे हश्चिह्ने न्धः व्यस्पयोः फत्वमिष्यते। सस्य छोपः क्वचित् पस्य क्वचित् छःवं भवेत् क्वचित् ॥ ३६ ॥ बाष्पेऽश्रुणि हः श्रत्सप्सां छः स्यान्नोत्सुकोत्सवयोः । बृश्चिके ञ्छो नमस्य मो णो स्नज्ञपञ्चदशादिषु ॥ ३७ ॥ चत्वरे चो मृदुत्वे कः पः क्मकुट्मलयोर्भवेत्। वात्मनि भो ह्वो वस्थापि विह्वले भिन्दिपाले ण्डः ॥ ३८॥ वृन्ते ण्टः शादिशिरस्थयोर्नणोण्हीः स्निहेर्न स्यात् । तीक्ष्णे निश्चितार्थे खः शेषादेशावनादौ द्विः ॥ ३९ ॥ वर्गेऽत्र युजः पूर्वो नीडादावाम्रकस्रताम्रे वः। न रहावाङो ज्ञो णः सेवादौ वा समास उत्तरतः॥ ४०॥ श्चिष्टम्लिष्टक्रियारत्नकार्ङ्गेषु स्याद्विकर्षणम् । पूर्वं तत्स्वरवच स्यात्कृष्णे वा स्यान्न नामनि ॥ ४१॥ इः श्रीहीक्कान्तम्लानक्किशिषु प्रस्य च स्वप्ने। र्शर्षर्हेषु स्यात् स्पृशिदृश्योर्वा स्यात्कविन्न स्यात् ॥ ४२ ॥ बर्हाहीरच दशाई ह्लुग् वज्रस्य वा प्रागित्। ष्ठोषष्ठुष्टश्लोकस्नायुषु नित्यं न वा स्नातेः ॥ ४३ ॥ एवं स्निहेरपि स्थात् पूर्वे वस्थापि मत्वं च। **अः** क्ष्माश्चाच्योज्यायामीत्स्यादुत्पद्मतन्त्र्याद्योः । चार्वक्रयां रस्य च छुक् द्वारे वाद्योः क्रमालुक् च ॥ ४४ ॥

# चतुर्थः पादः ।

संधौ बहुलमचामज्लोपविशेषा युते हस्वः। रोषे द्वित्वमनाप्ते दीर्घः स्याद् गुण इतः क्रापि ॥ ४५ ॥ विंशत्यादौ बिन्दोर्छुक् तेर्वा दीर्घता चादेः। ओत्वं छुक् च विसर्गस्य दोर्लीपः स्यादुदुम्बरे ॥ ४६ ॥ यसश्च संख्याशब्दानां यावदादिषु वस्य वा । कालायसे यस्य दस्य हृदये जस्य भाजने ॥ ४७॥ भन्यस्य हलो नित्यं विद्युद्वर्जे स्त्रियामात्स्थात् । रो रा क्षुघि हा शरदो दः स्याद्दिमप्रावृषोः सः स्यात् ॥ ४८॥ आयुरप्सरसोर्वा स्याद् वक्रादौ बिन्दुरिष्यते । मश्राचि वा नङोईछि तद्वर्गान्तो न वा वर्गे ॥ ४९॥ **लु**ङ्यांसादौ सिंहे संस्कारादौ च नित्यं स्थात । पुंसि न्सन्तप्रावृद्शरदः प्रेमादिवर्जं स्युः ॥ ५०॥ काश्मीरसीमोष्मेमानः स्त्रियां प्रश्नाक्षिसंघयः। पृष्ठरश्मी च वान्येषामत्र शिष्टानुसारतः ॥ ५१॥ भवापयोरोन्माल्ये निर उच्चोपस्य कस्यचित् । त्वस्य त्तर्ण स्यात्ताया दा क्त्वायचोस्तूणतूणमौ ॥ ५२ ॥ तो द्विर्हुक् च कचिदिअ उआणश्च क्वचिच तुम्। त्वा च दृहुणमित्याद्या वन्तः स्यात् क्तवतोर्वतोः ॥ ५३ ॥ तृङेरिराल्विल्लोलवंतेंतास्तु मतोर्मताः । हनोर्मन्त इणो वा स्यादाल्वन्तादिण्णपि वा स्त्रियाम् ॥ ५४ ॥ उल्लस्येदमित्यर्थे इल्लस्त्र भवे भवेत्। स्वार्थे च हश्च दीवैंकाद्रहों छस्तु पीतविद्युद्धयाम् ॥ ५५ ॥ एभ्योऽपि क इअ मयटो हुत्तं कृत्वोर्थ आभिमुख्ये च। वृन्दे दस्य द्रः स्यात् स्थितिपरिवृत्ती रणोः करेण्वां स्यात्॥ ५६॥ हरयोश्च महाराष्ट्रस्येतस्थायां न वा स्थयोः। भालाने लनोर्लंटयोर्ललाट आदेश्च णः कश्चित् ॥ ५७ ॥ अपतौ घरो गृहस्य स्थातां च बृहस्पतावभी हबयोः। मिलने लिनोरिली वा स्थातां दाढादयो बहुलम् ॥ ५८॥

पञ्चमः पादः ।

सावत भोत्स्यादेतिद वा लोपो जरूरासोरमोऽतश्च । टामोर्ण भिस् हिं ङसिरादोदुहयो भ्यसो हिंतो ॥ ५९ ॥

सुंतो च ङसः स्सो ङेरम्मी स्यातां सुपः सुं स्यात् । दीर्घो जरूङस्याम्सु भ्यसि वा ङिङसौ विना सुप्येत्॥ ६०॥ नैतावनामि कतिपञ्चाद्योरस्य क्विहोपः । इदुतोः शस् णो दीर्घौ हस्वौ स्यातां ङसो वा स्यात् ॥ ६१ ॥ जस ओ वो अच प्राक् टा णा दीर्घः सुभिस्सुप्सु । न स्यात् क्रचित् स्त्रियां शसुदोताविदुतोश्च दीर्घः स्यात्॥ ६२॥ जस् वाऽमि हस्वः टाङसिङस्ङीनामिदेददातः स्युः। नातोऽदातावादीतौ बहुरुं सोर्नपुंसके बिन्दुः ॥ ६३ ॥ जरशसोरिं प्राक् च दीर्घः स्यादक्ष्णोऽच्छीणि च क्रचित् । संबुद्धौ सावोत्वदीर्घबिन्दवो न स्युरात एत् ॥ ६४ ॥ न स्यात् क्रचिदीदुदम्बानां हस्वः सुपि ऋदारः । पित्रादेरर् उद्घा जक्कास्टाङस्ङसिष्वमातुः स्यात् ॥ ६५ ॥ आत्सौ सुपि मात्रादेर्ननान्दयात्रोस्तु नित्यं स्यात्। सौ राज्ञोऽतश्च तथा गो जश्शस्ङसिङसां तु स्यात्।। ६६।। टा णा द्विर्वा जस्य च छोपः स्थान्गोरपीत्थमिच्छन्ति । अद्वित्व इज्जइशसोर्णो विधावाचाप्यदन्तता ॥ ६७ ॥ संबुद्धौ सोस्तु बिन्दुर्वा भवद्गगवतोः सदा । आत्मादीनामाणोऽनित्वद्वित्वं च राजवत्सर्वम् ॥ ६८ ॥ सर्वनाम्नो जसः पुंस्येद् ङेः स्मिम्मित्थाः स्युरस्त्रियाम्। कियत्तदेतदिदमां ट इणा वाऽऽम एसि स्यात्।। ६९॥ किंयत्तद्भयो ङस आसः स्यादीप्रत्यये स्सा से। त्रिषु ङेहिँ प्राक् पुंवचाऽऽला आहे इ**आ दा**र्थे ॥ ७० ॥ सर्वेकान्येभ्यश्च ङसेदीं त्तो प्राङ् न दीर्घश्च । इदमो दस्य च लुक्सादो च तदस्तो च सह इसा से स्यात् ॥ ७१॥ आमा ण सिं स्यातामस्याभिसि णः किमः कः स्यात्। इदम इमः स्यादः स्सिंस्सयोर्ने वा दस्य हो ङिना न तथः। क्कीबे स्वस्भ्यामिदमिणमिणमों सममेणमेतदोम्टाभ्याम् ॥ ७२ ॥ त्तो पञ्चम्यास्तलुक् तोत्थे सावक्कीके तदश्च सः। अदसो मुः सुना वाह युष्मदस्तुं तुमं तथा॥ ७३॥ तं चामा स्यातुज्झे तुम्हे तु जसा शसा वो च। टाङिभ्यां तइ तुमए तए तुमे तुमइ टा तुमाइ भवेत्।। ७४॥ तुज्झेहिं तुम्हेहिं भिसा तु ङसिना तुमा तुमादो च। तत्तो तुमादु च तुमाहि तइत्तो चेति षट् प्रोक्ताः॥ ७५॥

भ्यसि तुम्ह तुज्झ तुमेत्येषां रूपाण्यदन्तवच स्युः। तुह तुज्झ तुम्ह तुम्भ तु तव तुम च ङसा टया च ते दे स्तः। तुज्झाणं तुम्हाणं वो तुम्हामा ङिना तुमम्मि न वा ॥ ७६ ॥ तुज्झतुम्हौ सुपि स्यातां शाकल्यस्यात इन्मते । सुनाऽस्मदोऽहं अहअं अहम्मि अहमित्यमी ॥ ७७ ॥ अम्मिरमा च भि चैके ममं मं अम्हे जसा शसा णे च। टा मे ममाइ टाङिभ्यां समं मइ मए उभौ । भिसा णे अम्ह अम्हाणं अम्हे अम्हेहिमित्यमी ॥ ७८ ॥ ङसिना ममादु मत्तो ममाहि ममादो मइत्तो स्युः। भ्यस्यम्हममौ स्यातामम्हत्तोऽहेहिमित्येके। मम मे मह मज्झ ङसाऽऽमा णे अम्हाणमम्हमम्हो<sup>म</sup>हाः ॥ ७९ ॥ ङिना ममस्सिं ममम्मि स्थातामम्हेसुं मम्हिसुं । भम्हासुं स्युः सुपा स्वादौ द्वेदींश्चेस्ती सजइशसः ॥ ८० ॥ 🗸 तिण्णि स्याद् द्वेस्तु दोदोण्णिदुवेवेण्णयस्तथा। पदे परे दुः समासे कुत्रचिद्दोश्च दृश्यते ॥ ८१ ॥ 🏸 चतुरश्चत्तारो चत्तारा चत्तारि चत्तारे । अन्यत्र तु चदुरेषामोण्णमदन्तवच्छेषः ॥ ८२ ॥ न ङिङस्योरेदातौ पञ्चादेभिस्सुपोः स्त्रियामाद्वा। षषु छअ भिस्यत एच्छा भ्यसि स्त्रियां भिस्सुपोश्च स्यात् ॥ ८३ ॥ द्वित्वे बहुवचनं षष्ठी तु चतुर्थ्याः क्रचित्र तादर्थ्ये । बहुलमनुस्वारः स्थाद्दाम्ङिमिसिंसुप्सु विनिमयश्च सुपाम् । वीप्सायां पूर्वपदे भवेद्वितीयैकवचनं वा॥ ८४॥

षष्ठः पादः।

लडू भूतभाविनोर्वा स्याददन्तस्योभयं पदम् ।
परस्मैपदमन्येषां तेतिङोरेदितौ स्मृतौ ॥ ८५ ॥
पुर्मिर्लिट मिङ इल्लुग्वा प्रायेणात एदिदातः स्युः ।
भूम्नि नित हइत्था मोमुमा अतोऽन्ते तु वा प्रथमे ॥ ८६ ॥
यक ईश्व इज्ज इत्येतावस्तेः सिः सिङा मिङाऽम्हि म्हि ।
अम्हो म्होऽम्ह मसा त्थ थताभ्यां भूत आसि आहेसि ॥ ८७ ॥
अकास्यकासमौ स्यातां स्थानेऽकार्षीदकार्षमोः ।
शतृशानयोर्न्तमाणौ लड्ङ्थें वाऽत एव माणः स्यात् ।
ईच्च स्त्रियां भविष्यति हिः स्स च शतृशानयोर्ङुग्वा ॥ ८८ ॥
स्सा होत्तमे भिङा स्सं हिस्सा हित्था तु मोमुमैः स्याताम् ।
एकवचनं च हित्था भवेत् कृष्णः प्रथममध्यमयोः॥ ८९ ॥

काहं दाहं कृदाओः सः श्रादीनां सोच्छमादयः।
अविन्द्वस्विष्विपे ते स्सस्साहां लुक् च हेस्तु वा ॥ ९०॥
लिङ्लोटोरेकस्मिन्नु सु सु स्युर्मध्यमे हिरेकाचः।
अत उत्तरस्य लोपो नित्यं स्याद्धमनि न्तु ह मो ॥ ९१॥
जोजाही च तिङा वा जजा लङ्लुङ्लुङ्गं चापि।
मध्ये चैकाचो न जान्तिन्त्वोर्लटि च कर्तरि यक् ॥ ९२॥
अस्मादिहिश्च भूते त्वीअः स्यात् हीअ एकाचः।
प्रायेण वर्तमानेऽप्येतौ स्यातां पुरादियोगे च॥ ९३॥
णिङ आवे वा प्रायेणादेशतोऽत् क्वचिद्वश्च।
भावे कर्मणि चावे न स्यादावश्च कृति णकादौ च॥ ९४॥

सप्तमः पादः।

भवतेहीं हुवौ स्यातां प्रादुष्प्रादेभेवो भवेत् । क्ते हूः प्रकृतिरेव स्थात्प्रादुराविःसमुद्भवः॥ ९५॥ प्राद्धप्पश्च त्वरस्तूरतुवरौ क्ते तुरो भवेत्। नुदो णोल्लो घोलघुम्मा घूर्णेर्दूमस्तु दूयतेः। पाटेः फालस्तृपेस्थिप्पो ज्ञो जाण मुण इत्युभौ ॥ ९६ ॥ सारतेभरसुमरसुढा वेः सूरः सरश्च दीर्घो वा। म्हर इत्येके प्रान्म्हभ जढ़पेर्जम्पः क्षियो झिज्झः॥ ९७॥ हाकष्टकः क्षुधेर्धको प्रन्थेर्पुथो गिरो गिलः। निरः पदेर्बेळो माङो माणो वा ममवावपि॥ ९८॥ ब्युत्पद्यतेविदण्पस्तिङ भावीहौ भियः स्याताम्। णिङि भाभभिसौ म्लायो वा वाभ मिलाभ इत्येते ॥ ९९॥ जुम्भेजभाअनंभाहौ प्रादेर्जभ च दश्यते। वष्टि जंभह जंभाहा इति वापि च कश्चन ॥ १०० ॥ चित्रश्चिणः स्यादुदो वा श्रद्धात्रः सद्दहो भवेत्। क्रीञः किणो वेस्तु वा स्याद् ध्मो धमः सोद उद्धुमा ॥ १०१॥ उद्भाभ च केषांचिद् घ्र ओजिम्हेजिहावपि। प्रसेंधिसः स्थगेरोत्थढक्कौ खुप्पभिसौ प्लुषेः ॥ १०२ ॥ सकसप्पो सपेश्रच्छरंपरंभास्तु तक्षतेः। वाहवासाववाद्गाहिकास्योः सोवसुवौ स्वपेः ॥ १०३ ॥ समो गुपेर्जवो वा स्यात् खुंदखुम्मखुळाः क्षुदेः । वृषादीनामुपान्तस्थ ऋदरिः स्यादरोऽन्ततः॥ १०४॥ शक्नोतेस्तरचअतीरा लुह रोसाण पुस तु मृजेः। क्षरतेईर ईरयतेः संप्राभ्यां सोछपेछौ स्तः॥ १०५॥

## श्लोकबद्धः सूत्रपाठः ।

खाधी च खादिधाव्योरातोऽद्वा नित्यमन्त्यन्त्वोः । स्युः पुंछलुंछपुद्याः प्रोञ्छेर्विलभस्तु खेदयतेः ॥ १०६ ॥ तुडतोडतुट्खुटास्तुडतेस्तवथुअथुवाः स्तौतेः । छिदिभिद्योरन्तो न्दे। ञ्जो भुजियुज्योर्निमिश्च नियुजः स्यात् ॥ १०७ ॥ रुधो म्भन्धौ क्वथेर्डः स्याद्वेष्टतेश्च ह उत्समोः। मृदो ड्रुली शदिपतोडी वृधो डूः कृषेर्न वाः। ज्झो बुद्ध्यादेः कृतेष्ट्रचो व्रजिनृत्यो रुदो व्ववौ ॥ १०८ ॥ ज्बश्चोद्विजेईनिखनोमी वा रुष्यादिषूदीर्घः । शकिलग्योद्धिः शम्यादीनां वा मीलतेः प्रादेः ॥ १०९ ॥ हुश्रुजिल्ह्यूब्भ्यो णः पूर्वी हस्बश्च हुअहुवी च हुवः। क्त्वादौ श्रुवो वा जअश्र जेर्डुनातेरुदो छुवः ॥ ११० ॥ क्त्वादौ लवो वा घूजो धुअधुवौ के पुनर्नते। यको च्वो वा ग्रहेर्गेण्हिंहदौ क्त्वादिषु घे न वा ॥ १११ ॥ वुडुखुप्पौ मज्जतेः स्याद् रंधो राधयतेः स्मृतः । एवमितरेऽपि वेद्याः शेषाणां स्याददन्तस्वम् ॥ ११२ ॥ अङ्ङादेशा बहुलं रेहो वा राजतेस्त्यजश्छड्डः । पुलनिअनिअच्छजोवभवक्खपुलोभपुलभा दशेः सप्त ॥ ११३ ॥ दंसो णिङि आयो यो छोपो बिन्दुर्मुचादेः स्यात् । वेर्घटतेविछ उदा णिङयोग्घो विचरतेर्वीणः ॥ ११४ ॥ कृजः कुणः स्यात् का नित्यं तिङि भूतभविष्यतोः। क्तवादौ च घोट्टः पिवतेरस्तेरच्छो छसो व्हसः ॥ ११५॥ नेः सहतेः सुढोऽपेनौ भहः स्याद्वृतेरुदोह्नद्यः । पर्यस्यतेस्तु पछट्ट खुज्ज पह्नत्थ इत्येते ॥ ११६ ॥ चोरेस्थणिल उद्घाहेरोग्गाहो लुठेर्लोहः। गुंजोल्लपण्णाडपरिहद्दा विलुलतेर्मताः ॥ ११७ ॥ खिदेविंसूर खौनातेः खउरो छडतेर्मुरः । लालप्पलालंपलालब्भलालंभा विना लपेः **।** कुधेर्जूरः कथेः साह ओग्गद्दः स्यात्प्रतीच्छतेः ॥ ११८ ॥ क्रण ओंगणः ऋमेर्वोलाइंचौ रप्प अष्पण्णः । भहिसाभश्राङा रुह उल्लूढवलग्गचुंपाः स्युः ॥ ११९ ॥ भ्रमतेर्दंदुहाः स्यान् णुमज्ज शीङः शुषेस्तु वसुभाभः । आगमआहम्माजत्थौ छादेर्नूमझंपौ स्तः ॥ १६० ॥ पिअरंजवेमपरिरंजा भक्षेरुसदेवींकः। फंसालुंगौ स्पृशतेरुपगृहेरावश्रासः स्यात् ॥ १२१ ॥

प्राकृत० १५

विरचेर्विहिविल्लः स्यात्पप्फोडः प्रस्फुटेस्तिमेस्तिण्णः । तिण्णाअश्च प्राद्विशतेर्दुकः स्थात्परेर्विआलः स्यात् ॥ १२२ ॥ चर्चश्रपः स्यात् स्वदतेश्रक्षः पृच्छतेः पुच्छः । जागर्तेर्जनगः स्यात् प्रतेरिणः पत्तिआशः स्यात् ॥ १२३ ॥ उण्णाल्यंगगुलुगुंछा उन्नामेश्वसेर्वजाः । प्रतिपालयतेश्चिरमालविरीहौ चुरमुम्मुरी चुर्णेः ॥ १२४ ॥ तिक्खालस्तेजयतेरुब्बुह उत्क्षुभ्यतेष्ठवः स्थापेः । उत्स्तृञ ओत्थह्लोत्थह्लौ वेरिहः स्फुरश्चुलुचुरुः स्यात् ॥ १२५ ॥ म्भसिफेट्टी भ्रंशेः प्रसरतेः पश्रह्मश्चिवश्र्वपतेः । विकसेस्तु विहसवोसदृविसदृास्तिङ्कवस्ताडेः ॥ १२६ ॥ प्रादेशीत्वादिर्द्धिगम्यादीनां यकान्तोऽपि । कृञ्हजोस्तु कीरहीरौ तीरस्तृशक्नुवोद्युपदिछप्पः ॥ १२७ ॥ दुहलिहवहतीनां दुब्भलिब्भवुब्भा दृशेदींसः । स्युर्घेप्पगेज्झघेज्झा ग्रहेः कथेः सासणवरिजौ ॥ १२८ ॥ ज्ञो णज्ज णब्व इत्येतौ दादीनां च दिजाद्याः। क्तेन रुदादे रुण्णाद्याः प्रागादेशभेदाश्च ॥ १२९ ॥

अष्टमः पादः।

हुं दाने वारणे प्रश्ने स्मृतौ हु क्खु खु निश्चये। संभावने वितर्के च णाइ माइ अलाह्यण ॥ १३० ॥ निषधार्था उपालम्भे समाप्तौ त्तिरितेभवेत । ओ सूचनावितर्कानुतापप्रकोपविस्परे । उं क्षेपे विस्मये खेदे वितर्के सूचने तथा ॥ १३१ ॥ नन्वर्थोपमयोर्णं स्याद् हद्धि खेदानुतापयोः। अंतो संतो च मध्यार्थे हो स्यादामञ्जणार्थकम् ॥ १३२ ॥ णवरं तु केवले स्थान्णवर च णवरि स्वनन्तरार्थेऽपि । पिव विव मिव अ इवार्था इर किर किल निश्चयाख्याने ॥१३३॥ किह कीस किणो प्रश्ने पि वि अप्यर्थे तिरि तिरोऽर्थे । चेअ चिअ एवार्थे अ सारणे णवि वैपरीत्ये स्यात् ॥ १३४ ॥ णो खेदामञ्जणवैचित्त्यवितर्कप्रकोपेषु । अव्वो विसायसूचनसंभाषणखिन्नतानुतापेषु ॥ १३५ ॥ दाणि एपिंह अणहा इह एत्ताहे च दाणि एत्त्रण। अधुनार्था उअ पञ्चेत्यर्थे वे व्वे वले च संबुद्धौ ॥ १३६ ॥ झत्ति सहसत्ति घत्ति तडत्ति णवरि एक्करिसिका षट्।

द्यीघार्थाः किल्लं श्रोर्थे आम भवदर्थो बिहं बाह्ये ॥ १३७ ॥
ख्ल जे दे इर पादप्रपूरणे हाम एवमित्यर्थे ।
होषं तु संस्कृतात्स्यात् ताद्दश एवात्र तु समासाः ।
तत्र निषिद्धाश्च स्युः पूर्वनिपातोऽन्यथा प्रायः ॥ १३८ ॥

नवमः पादः।

शौरसेनी महाराष्ट्रयाः संस्कृतानुगमात् कचित् । नेद्वेतसाङ्गारयोः स्यादोत्वं च बदरादिषु । यथादिषु कचिद्रस्वः पिण्डादिष्वेदिकंशुके ॥ १३९ ॥ मुक्तापुष्करवर्जं तुण्डादिष्वोदुडूखले ड्वा च । एदीदशकीदशयोरित्पुरुषे च अद्युधिष्ठिरोपर्योः ॥ १४०॥ इद्वेदनादेवरयोरत्ववत्वे प्रकोष्ठके । अइदेंवे गौरव आदउत् कौरवपौरवे ॥ १४१ ॥ ऋष्यादौ याद्याद्याः स्यृ रुक्खो वृक्षस्य केवलः । अपदादावयुजां शीकरचन्द्रिकयोर्भमौ ॥ १४२ ॥ अपताकाच्यापृतगर्भितेषु बहुलं तकारो दः। पो वः स्यान्न कबन्धे पमावपूर्वेऽवरूवं वा। थो घोऽप्रथमपृथिन्योर्भरिते घस्तस्य न दलोपः ॥ १४३ ॥ धभौ दबवदुचार्यों हरिद्रादिषु लः क्रचित् । को हो नो पाषाणे दशचतुर्दश्योरनाम्नि वा ॥ १४४ ॥ आदौ पदस्य शाबे छो न स्यालाङ्गलादौ णः । यष्ट्यां लश्च किराते चो डः स्यादद्यमानस्य ॥ १४५ ॥ सर्वत्र युक्तस्य न खः स्फोटकस्योत्थितस्य उः। क्षणक्षीरसदक्षाणां छो डः सम्मर्दगर्दभे ॥ १४६ ॥ कृष्माण्डे होऽभिमन्यौ जश्चिह्न न्घोऽथ विभाषिताः । बाब्पे हो भिन्दिपाले ण्डो ण्यन्यज्ञेषु न इत्यमी ॥ १४७ ॥ संधीनां विश्लेषा बहुलं नाज्लुग्विशेषाः स्युः। पुनरपि पुणरवि कौतूहलसेवास्थूलके द्वित्वम् ॥ १४८ ॥ कालायसभाजनयोर्कुगिदानीमस्तु बिन्दोर्वा। परिवर्तनं करेण्वितरथयोर्न स्याद् बृहस्पतौ च भन्नः ॥ १४९ ॥ *न्*वस्य त्तं लक्ष्यानुसाराह्यिङ्गं स्थात्क्त्वायचोरिअः । कृगमिभ्यामुअश्च स्यात्तयोः कगगदावपि ॥ १५० ॥ भादतो दुर्वाससः सौ दो ङसेरादतः क्रचित्। हेरे इदुच्चां स्मि जसो वो न स्यादुतथा श्चियाम् ॥ १५१ ॥

टाङसिङस्ङीनामेद्वितीयया मादरं मातुः । ई न किमादेः क्लीबे जस्शसोर्णि वा न चैसिमिदमादेः॥ १५२॥ आस स्सा से तो किमादेः स्यानामेव कुदो इदो। नालादिरामेदमः सिमिहस्येधो विधीयते ॥ १५३ ॥ क्कीबे स्वम्भ्यामिदमिणं सुनेश्रमश्रमन्यतः । नैसैतदोऽहादसश्च ङ्सिङस्भ्यामदो भवेत् ॥ १५४ ॥ अथ युष्मदस्तुमं स्वम्भ्यां तुम्हे भवति जश्शस्म्याम् । टाङिभ्यां तु तए स्यात् तुम्हः स्याद्धिस्भ्यसाम्सुप्सु ॥ १५५ ॥ ङसिना समं तुमादो ते दे तुम्हा ङसा शसाम्भ्यां वो। अहमस्पदः सुना स्याजासा वअं स्याच्छसा चाम्हे ॥ १५६ ॥ मममा टया मए स्थान्मइ च ङिना स्थान मज्झ ङसा। भामाम्हं भम्हाणं ङसिना मत्तो ममादो द्वौ ॥ १५७ ॥ धातोः परसमैपदं स्यात्रिषु प्रायेण ऌड् भवेत् । लोड्डिध्यादौ भाविनि ऌट् त्यादेर्दस्तस्य भूम्नि घः ॥ १५८ ॥ उत्तमे म्हो भविष्यति स्सश्च त्यादौ स्समेव च। न जजाहा सोच्छमाद्या अत एत्वं तुमादिषु ॥ १५९ ॥ भुवो भो होश्र शाकल्यमते स्याक्तवालुटोभवः। न क्ते हुः पस्यतेः पेच्छो बुवो वुचः कथेः कधः ॥ १६०॥ घो जिग्घः स्थादातेर्भाभः फुंसो मृजेः क्षुदः खुंदः। वूर्णी घुम्मः स्तौतेस्थुणो मियो भा वसः सृजतेः ॥ १६१ 🗓 द्धपश्छिगगच्छुवौ भावकर्मगोस्तु द्धुवो भवेत् । **ऌटि दाजो दइ भवेत् यक्क्त्वायच्सु द इ**ष्यते ॥ ॥ १६२ ॥ चर्चेश्रव्वो प्रहेर्गेण्हो गेज्झघेप्पा यका सह । न क्तववुत्तब्येषु कपिलो गेण्हमिच्छति ॥ ॥१६३ ॥ शक्नोतेः सक्कुणसक्कौ तीरो भावकर्मणोर्न स्यात् । म्लायो मिलाभ हुश्रुजिल्ङ्मां णोऽन्ते यका न व्वः ॥ १६४ ॥ स्थश्चिट्ट उदोत्थः स्यात् स्वपेः सुअः स्याल्ऌडादिकेषु सुवः । सारतेः सुमरः श्रीङ्कधिरुदां सुभारोवरोदाः स्युः ॥ १६५ ॥ मजेः खुप्पो न स्यादाजो रेहः कृत्रश्च कुणः । मो हनिखन्योर्दुब्भादयो यका द्विर्गमाद्यन्तः। बहुरुं भीष्मादेभिष्फाद्याः स्युर्नामनि क्विबन्ताः स्युः॥ १६६ ॥ द्वागित्यर्थे दहत्ति क्लु निश्चये बिन्दुतः कलुक् । एवार्थे जेव स्याद्धिन्दोर्जी लुग्वो द्विश्च वा भवेत्। नन्वर्थे णमिवार्थे विभ कचिद्व्वश्च पूर्ववच्छेषम् ॥ १६७ ॥

### श्लोकबद्धः सूत्रपाठः ।

### द्शमः पादः।

प्राच्यासिद्धिः शौरसेन्या ओक्खमाणो भविष्यति । मूर्खे मुस्क्खो भवत्यां भोदि वके तु वक्तु च । वंकुमं केचिदिच्छन्ति प्रकृते वहणं भवेत् ॥ १६८ ॥ भत भान्निहीनसंबुद्धौ हीहीभो परीतोषे । जोअ जिभ चैवार्थेऽद्भुते हीमाणहे भविद विषादे ॥ १६९ ॥

### एकाद्दाः पादः।

भावन्ती स्थान्महाराष्ट्रीशौरसेन्योस्तु संकरात् । क्षरछः सदृक्षे क्तवस्त्णस्तिङां ज जा भविष्यति ॥ १७० ॥ मध्ये च हो भुवः पेच्छो हशः स्थाइरिसो णिङि । शृणोत्यादेर्यका सुन्वाद्याः प्राग्वत्सोच्छमादयः ॥ १७१ ॥ धात्नां द्वे पदे स्थातां चिभ चेभ इवार्थकौ । भावन्त्यामेव बाह्वीकी किं तु रस्यात्र छो भवेत् ॥ १७२ ॥

### द्वाद्शः पादः।

मागधी शौरसेनीतः षसोः शो रस्य लो भवेत्। क्खस्य इको न क्खु शब्दस्य वसतौ तस्य घो भवेत्॥ १७३॥ त्तत्थद्दटुच्छानामुपरिस्थः शो बुलुग्बुभुक्षायाम् । धो हो गौरविते गोमिको वयस्ये वअंशः स्यात् ॥ १७४॥ स्यालस्य शिभालः स्यात् कोष्णादेः कोशणादिः स्यात् । हृदयस्य हडकं स्यान्मातुः स्यान्माईका बटौ वडुव्वः ॥ १७५॥ गणनायां गण्णा स्यात् पिशाचके पिब्ववः प्रोक्तः। वृक्षे वश्चो रत्ने लदनं चजयोरुपरि यः स्यात् ॥ १७६ ॥ के दीर्घो वा क्त्वो दाणिश्च क्वचिदुदवापयोः स्थाने । सौ पुंस्यदेदितावेदोती संबोधने प्रायः ॥ १७७ ॥ आद्वाऽऽक्षेपे हो वा ङसो भवेत्प्राक् च दीर्घः स्यात् । अहमित्यर्थे हक्के हके च हग्गे हगे हगा चेति । युष्मानर्थे तुम्हं तुम्हे स्थातां चिट्टस्य तु श्चिण्टः ॥ १७८ ॥ भविष्यति भुवः स्यातां भविस्पदि भुवीअदि । कृष्मुज्गमीनां को उस्ते कमगाश्च कचिच दः॥ १७९॥ लुग्न्यत्ययश्च बहुलं सुपां दीर्घस्तिङां क्वचित् । शौरसेन्या अदूरत्वादियमेवार्धमागधी ॥ १८० ॥

त्रयोदशः पादः।

मागच्याः शाकारी क्षस्य श्रो वा सद्श्वदुष्प्रेक्षे । श्रिण्टो च्चिश इत्येके त्थक्षौ क्वापि प्रकृत्यापि ॥ १८१ ॥ को बहुलं वर्णानां विकारलोपागमाश्र स्युः । सुप्तिङ्विभक्तिलिङ्गच्यत्यासाः स्वरविकर्षश्च । लोपः सुपां क्वचित्स्याद्युक्तात्पूर्वो गुरुश्च न वा ॥ १८२ ॥

चतुर्दशः पादः।

चाण्डाठी मागधीशौरसेनीभ्यां प्रायशो भवेत्। गौरवे संबोधने सावत ओत्वं विधीयते।। १८३॥ असंबुद्धौ च कोऽप्याह जस एप्स्यात्स्त्रियामपि। इसः शः स्यान् म्मिच ङेः स्यात् दृहोपरि न शः क्वचित्। क्तव इश्रः स्यादिह प्रायो प्राम्यशब्दार्थपार्थवम्॥ १८४॥

पश्चदशः पादः।

चाण्डाल्याः शाबरीसिद्धिस्तन्मूलेभ्यः क्रचित्कचित् । अतः सावेदितौ चात् स्यात् संबुद्धौ गौरवे सदा ॥ १८५ ॥ हके स्यादहमित्यर्थे भवेतामिहिमौ च ङेः । केरके केअको वा स्यात् सर्वमन्यतु पूर्ववत् ॥ १८६ ॥ शाबर्यामेवौद्धीयोगात्तद्देश्यशौरसेन्यादेः । आभीर्यप्येवं स्यात् क्त्व इअउऔ नात्यपश्रंशः ॥ १८७ ॥

षोडद्याः पादः ।

टाक्की स्यात् संस्कृतं शौरसेनी चान्योनयिमिश्रिते।
हिरिश्चन्द्रस्त्वमां भाषामपभ्रंश इतीच्छिति ॥ १८८ ॥
[ अपभ्रंशो हि विद्वद्भिनीटकादौ प्रयुज्यते। ]
उत्स्यात् पदान्ते बहुलमेच टो हंहुमौ भ्यसः ॥ १८९ ॥
आमो वा हं किमादेः स्थात्प्राद्गीर्धश्च विधीयते।
स्विमत्यर्थे तुंग भवेदहमर्थेऽम्मिहुंममाः ॥ १९० ॥
ममेत्यर्थे महुं च स्याद् यथा जिध तथा तिध।
दिख्यात्रमुक्तमुन्नेयं शेषं शिष्टप्रयोगतः॥ १९१॥

सप्तद्शः पादः।

नागरं तु महाराष्ट्रीशौरसेन्योः प्रतिष्ठितम् । अनादावयुजां कखतथां गघदघा न वा ॥ १९२॥ ब्यासादेर्यस्य रेफः स्यात् प्रकृत्या रऋतौ कचित् ।

### श्लोकबद्धः सूत्रपाठः ।

भतोऽस्त्रिया डा बहुलं डी स्त्रियां त्रिषु दुर्भवेत् ॥ १९३॥ इह च्छन्दोनुरोधेन वर्णानां गुरुलाघवम् । दीर्घताहस्वता सुब्लुक्सुप्तिङ्लिङ्गविपर्ययाः ॥ १९४ ॥ उच स्वमोहीं च कस्ये वा सौ पुंस्यत ओ क्वचित्। जसो हे च स्त्रियामुच जरुशसोरिं नपुंसके ॥ १९५॥ दीघों वा त्रिष्वेंटो हिं मिस्ङिसुपां ङसेस्तु हे हो च। हं हुं भ्यसो [ हे हो सु च ङसो हं हुं स्यातां चामः ]॥ १९६॥ ङेरे च स्यादिदुद्धयां ट एणश्चेहिं च वा भिसः। स्त्रियां च ए च संबुद्धौ सौ हे च त्रिषु हो जसः॥ १९७॥ अतः प्राकृतवद्र्पं टाभिस्डस्ङिषु वेष्यते । किंयत्तदां तु प्रथमाद्वितीयासप्तमीविधौ ॥ १९८॥ दीर्घोऽस्से वा ङसादेशे..... यत्तदोऽमा जउं तउं ङस्ङिभ्यां जत्थ तत्थ च ॥ १९९ ॥ .....इदम इसु पुंस्क्वीबयोर्न वा स्वम्भ्याम्। सुप्यदसोऽमु तदश्रेह सुपा एहो एहु च स्वम्भ्याम् ॥ २०० ॥ जे से एस सुना यत्तदेतदां युष्मदस्तुहुम्। तुम्हइमिति जरुशस्भ्यां तुम्हे च जसा तद्वं तु टाङ्यम्भिः॥ २०१॥ तुम्हाहिं तु भिसा ङसिङस्भ्यां तुहतुज्झतुम्हतुब्भाः स्युः। तुम्हासुंतुम्हसुमी सुपाऽस्मदो हमु सुना सार्धम् ॥ २०२ ॥ अम्हइमिति जरशस्भ्यामम्हे च जसा मइंतु टाङ्यम्भिः। अम्हइसम्हहिसम्होऽम्हाहं चाम्हेहिमिति च भिसा ॥ २०३ ॥ ङसिङस्भ्यां मञ्झमहुंमहाः सुपाऽम्हासुमम्हसुमौ। अनयोः पुनर्भ्यसामोः प्राकृतवदूपमिष्यते कैश्चित्। अपरैस्तुम्हहि( मम्हहि )मिति तुम्हह अम्हहेत्यन्ये ॥ २०४॥ प्रकृतिप्रत्ययसंधिर्लोपविकारागमाश्च वर्णानाम् । सुब्लुक् सुपां तिङां वा विपर्ययश्चात्र बहुरूं स्युः ॥ २०५॥ 🤊 परस्मैपदमेवात्र मस्रो हुं च इहिर्टुटि। ईसश्च स्थान्मसि कुञः कामहुं सर्वदा शतृ ॥ २०६ ॥ वदेवीं हो दशः पुम्मदेक्की णिङि तु दाक्खवः। भाचक्षेश्रक्ख थक स्थो प्रहेगुण्हः कृञः करः ॥ २०७ ॥ व्रजेर्वञ्चः प्रविशतेः पसवश्च वचेश्चवः । आरुण्ण आश्चिषेर्मुक्रमुअमेहाश्च मुञ्जतेः॥ २०८॥ तिभिस्तिम्योस्तिअः स्याद्वा ठवः स्थापयतेस्तथा। भाणावः स्यादानयतेः शेषं शिष्टप्रयोगतः ॥ २०९ ॥

अष्टाद्शः पादः।

ब्राचडो नगरात् सिध्येचजोरुपरि यो भवेत्।
षसोः शः स्यादभृत्यादेः प्रकृत्या रऋतावुभौ ॥ २१० ॥
तदोष्टडौ पदादौ वा सैवेत्येतस्य सोटिज वा।
खद्गस्य खंडु भवतेभीरप्रादौ वृषेर्वहः ॥ २११ ॥
ब्रूवो ब्रोः संस्कृतादिभ्यः शेषं छक्ष्यानुसारतः।
अनयोर्यत्र साङ्कर्यं तदिष्टमुपनागरम् ॥ २१२ ॥

ऊनविंशः पादः।

पैशाचिकीनां भाषाणां प्रथमा वेकयाभिधा।
संस्कृते शौरसेन्यां च सिद्धस्येवात्र विकिया ॥ २१३ ॥
पञ्चस्वाद्यावितरयोः शषोः सो णस्य नो भवेत्।
र्यस्य रिअः प्राग्वस्वो वा कार्ये कचं च दश्यते ॥ २१४ ॥
युक्तविकषों बहुलं प्रागच (स्यात्) किहं च गृहे।
कुपचि क्वचित् पृथिव्यां पृथुनी हृद्ये हितपकं स्यात् ॥ २१५ ॥
पश्मणि पखमः स्कृषे सुखमः स्याद्धस्मये पिसुमञ्जः स्यात्।
प्रथमे पृथुममिवस्य पिव क्त्वस्त्नसेव स्यात् ॥ २१६ ॥
न्यण्यज्ञेषु ञ्जो वा टाङसिङस्ङिषु चि वा राज्ञः।
नानोनयश्च तेषामिह शेषं शौरसेनीवत् ॥ २१० ॥
मागधीसदशं रूपमिष्यते युष्मदस्यदोः।
केवलं त्वेतयोभस्य फत्वं नेच्छन्ति सूर्यः॥ २१८॥

विंशतितमः पादः।

शौरसेनाभिधा त्वस्याः सस्य शो रस्य लो भवेत् ।
चवर्गस्योपिरिष्टाद्यः कृतादिषु कडादयः ॥ २१९ ॥
क्षस्य च्छः स्थाविकृतेष्टस्य इतस्तत्थयोः श ऊर्ध्वं स्थात् ।
द्वस्य तथः क्वचिदिति केचिदतः सोरेदमो वा स्थात् ॥ २२० ॥
अधुनेत्यादिष्वर्थेष्वहुनीत्याद्याश्च दृश्यन्ते ।
शेषं तु प्राकृतवद् वदन्ति केचितु मागधीवद्वा ॥ २२१ ॥
रखयोविपर्ययश्चेत् पाञ्चाली नाम पैशाची ।
इति षोडशधा भाषा मया प्रोक्ताः प्रयत्नतः ॥ २२२ ॥
इच्छा चेदितराद्वोध्यमत्रान्यमतवर्णितम् ।
संस्कृतसंकीर्णाभ्यां सिहता अष्टादशेत्याहुः॥ २२३ ॥
बाह्यीकीपाञ्चाल्योरन्तर्भावाच्चतुर्दशेत्यपरे ।
संस्कृतसंकीर्णाभ्यां सह षोडश केवलं मते तेषाम् ॥ २२४ ॥

### APPENDIX IV

## प्राकृत सर्वस्वस्य

### गणपाठः ।

- अकृतज्ञादिः —
   अकृतज्ञविज्ञदैवज्ञमनोज्ञाल्पज्ञसुकृतज्ञाः ।
   अज्ञात्मज्ञपरज्ञाश्चित्तज्ञश्चैवमाद्याः स्युः ॥ 3. 6
- २. आत्मादिः भारमब्रह्मोक्षपूषाध्वमूर्धेप्रावयुवादयः ॥ 5. 53
- ऋत्वादिः (i) —
   ऋतुर्मृदङ्गो निभृतं वृतं परभृतो मृतः ।
   प्रावृड्वृती तथा वृत्तवृत्तिभ्रातृकमातृकाः ।
   मृणालपृथिवीवृन्दावनजामातृकादयः ॥ 1. 35
- ४. ऋत्वादिः (ii) ऋतुरजततातसंयतिकरातसंहतिसुसंगतऋतवः । संप्रति सांप्रतसुपसर्गात् परतः कृतिवृती वृतश्चापि । प्रभृतिर्वतिमित्याचा ऋत्वाचाकृतिगणे श्रेयाः ॥ 2. 7
- ६. क्षमादिः —
   क्षमावृक्षक्षणोरिक्षता रुक्षणो दक्षवक्षसी ।
   क्षारः क्षणं तथोक्षा चेत्यादयः स्युः क्षमादयः ॥ 3. 42.
- अ. श्चरादिः —
   श्चराक्षिमक्षिकाक्षीरसदक्षक्षेत्रक्रक्षयः ।
   इश्चश्चधाश्चधौ चेति श्चरादिः कथितो गणः ॥ 3. 40

- ८. गर्दभादिः गर्दभसंमदौँ विच्छर्दिवितर्दी कपर्दविच्छदौँ ॥ 3. 30
- पृहीतादिः —
   गृहीतब्रीडितालीकद्वितीयकतृतीयकम् ।
   गभीरानीतपानीयकरीषादिरयं गणः ॥ 1. 21
- १०. तन्व्यादिः तन्वी छव्वी मृद्धी पट्वी साध्वी च गुर्वी च । पूर्वी च बह्व्यशिश्वी पृथ्वी चेत्यादयः प्रोक्ताः ॥ 3. 94
- ११. तुण्डादिः तुण्डकृटिमताम्बूलमुक्तापुष्करपुस्तकम् । तथा लुब्धककुद्दालकुम्भीकुन्तलमुद्गराः ॥ 1. 24
- १२. तूर्यादिः तूर्यपर्यन्तसौन्दर्यशौटीर्याश्चर्यधैर्यकम् ॥ 3. 21
- १३. देत्यादिः —
   देखवैदेहवैदेशवैशम्पायनकैतवम् ।
   स्वैरवैशाखवैत्यादिरेष देत्यादिको गणः ॥ 1. 43
- १४. दैवादिः दैवं भैरवकैरवचैत्राः कैलासवैरजैत्राद्याः ॥ 1. 44
- १५. धूर्तादिः धूर्तातेकीर्तिसंवर्तिवार्ताकार्तिकम्तेयः । कर्तरीकीर्तनावर्तिवर्तमानमुहूर्तकाः । निर्वर्त्योद्वर्त्यमूर्ताश्च कर्तृभर्तृमुखास्तथा ॥ 3. 27
- १६. नीडादिः नीडन्याहेतमण्डूकस्रोतांसि प्रेमयौवने । त्रेलोक्यस्थूलतैलर्जुस्थूणार्थस्थाणुमुख्यकाः ॥ 3.71
- १७. पद्मादिः पद्मघस्मरकाइमीरवेश्मसद्माद्मरादयः ॥ 3. 94
- १८. परुषादिः परुषं परिघः परिखा परिधिः पनसश्च परुषादिः ॥ 2. 36

- १९. पर्यस्तादिः पर्यस्तादिः पर्याणं पर्यङ्गः सौकुमार्ये च ॥ ३. 24
- २०. पौरादिः पौरः कौरवपौरुषपौत्रौचित्यानि कौशलं क्षीरम् ॥ 1.49
- २१. पिण्डादिः स्युः पिण्डपिष्टसिन्दूरविष्णुधम्मिलविष्टिबिल्वाद्याः ॥ 1. 15
- २२. प्रत्यादिः प्रति वेतसः पताका हरीतकी न्यापृतं मृतकम् । प्राकृतमिति सप्तैते प्रत्यादिगणः समुद्दिष्टः ॥ 2. 10
- २३. मांसादिः मांसं मांसल्संगुलमेवमिदानीं कथं नूनम् ॥ 4. 25
- २४. माधुर्यादिः माधुर्यधुर्यगाम्भीर्याचार्यस्थैर्यमन्ययं तिर्येक् ॥ 3. 22
- २५. मुकुटादिः मुकुटयुधिष्ठरगुर्वीकर्बुरमुकुरगुरुकसौकुमार्याद्याः ॥ 1. 26
- २६. यथादिः —
  यथातथातालवृन्तप्राकृतोत्खातचामराः ।
  चादुप्रवाहप्रस्तावप्रहरा हालिकास्तथा ।
  मार्जारश्च कुमारश्च मरालः खादितादयः ॥ 1. 13
- २७. यावदादिः यावत्तावदेवकुलमेवमेवावटस्तथा । जीवितावर्तमानाद्या विज्ञेया यावदादयः ॥ 4. 9
- २८. वकादिः वक्रव्यस्रवयस्याश्चरमश्चनिवसनदर्शनस्पर्शाः । ग्रुत्कप्रतिश्चतमनस्विगृष्टिपुच्छातिमुक्ताद्याः ॥ 4. 20
- २९. व्यत्ययादिः व्यत्ययचैत्यात्ययसामर्थ्यातिथ्यानवद्यपद्ये च । उद्यतमित्यत्र गणे केचिद् गद्योद्यमौ न वेच्छन्ति ॥ 3. 32

## ३०. शय्यादिः —

शस्यासौन्दर्यपर्यन्तप्राह्याश्चर्यास्त्रयोदश । वहीवृन्तोत्कराद्याश्च शस्यादिरिति कीर्तितः ॥ 1. 7

## ३१. समृद्धचादिः —

समृद्धिः प्रतिसिद्धिश्च प्रसिद्धिः प्रकटं तथा । प्रसुप्तं च प्रतिस्पर्धी मनस्त्री प्रतिपत्तथा । अभियातिः सदृक्षं च समृद्धयादिरयं गणः ॥ 1. 3

### ३२. सेवादिः —

सेवा कौत्हरूं देवं निहितं नखजानुनी । त्रैलोक्यं कर्णिकारश्च वेश्या भूजं च दुःखितम् ॥ उत्सवोत्सुकदीर्घैंकशिवत्ष्णीकरश्मयः । दुष्करो निष्कृपो रात्रीश्वरदुर्लभनायकाः ॥ वद्वापिवादयः कर्मकरो मन्ये परस्परम् । अश्वाश्रचित्तपुष्याद्याः प्रादीणश्च श्रमिश्वसी ॥ 3.75

## ३३. सैन्धवादिः —

सैन्धवभैक्षाजीविकनैयोगिकपैण्डपातिकाः प्रोक्ताः ॥ 1. 45

### ३४. सौन्दर्यादिः —

सौन्दर्यं शौण्डिकः शौण्डो दौवारिकोपतिष्टके । कौक्षेयपौषपौछोमीमौक्षीदौःसाधिकादयः ॥ 1. 52

## ३५. हरिद्रादिः —

मुखराङ्गारयुधिष्ठिरसुकुमाराश्चरणपरिघकरुणाश्च । परिखा किरात इत्यादयो हरिद्रादयः प्रोक्ताः ॥ 2. 29

## APPENDIX V

## Unnamed Authors and Untraced Quotations.

| 1.          | भत्र केचिद् विकल्पमिच्छन्ति       | ١           | 1. 21        |
|-------------|-----------------------------------|-------------|--------------|
| 2.          | अनयोः पुनः केश्चित् । अपरैःअम्हर् | हेस्यन्ये ॥ | 17.55.       |
| 3.          | अम्हत्तोऽम्हेहिमित्येके।          | •••         | 5. 108       |
| 4.          | आदेश्चणः कश्चित्।                 | •••         | 4. 60        |
| 5.          | इति-तेनैवोक्तत्वात्।              | •••         | 18. 12       |
| 6.          | उच्चोपस्य कस्यचित् ।              | ***         | 4. 33        |
| 7.          | उद्घुमाअ च केषांचित्              | •••         | 7. 42        |
| 8.          | उन्नटेरिति कश्चित्।               | ***         | 7. 143       |
| 9.          | कश्चिदिङ्गितज्ञं इच्छति           | •••         | 3. 6         |
| 10.         | कश्चिद् द्विस्वापन्नं छमिच्छति।   | •••         | 3. 40        |
| 11.         | कुक्षिमत्यां कुच्छिमदीत्येके      | •••         | 12. 20       |
| 12.         | केचिदेतादृशेषु विकल्पमिच्छन्ति ।  | •••         | <b>2.</b> 42 |
| 13.         | केचिद् गद्योद्यमौ न वेच्छन्ति ।   | •••         | 3. 32        |
| 14.         | कैश्चित् प्राकृतकोविदैः न मन्यते  | •••         | 2. 2         |
| 15.         | ङसेरिति प्रभृतय इत्येके           | •••         | 5. 63        |
| 16.         | चिणमिति केचित्।                   | •••         | <b>3.</b> 75 |
| 17.         | तथा च स एवाह इत्यर्थ ।            | •••         | 1. 9         |
| 18.         | तथाहि तत्रैव ।                    | •••         | 18. 12.      |
| 19.         | तर्दुरिति केचित्।                 | •••         | <b>3.</b> 30 |
| 20.         | तुय्हादेशं किश्चदिच्छति           | •••         | 5. 90        |
| 21.         | तेनापि टाक्कीं उक्तत्वात् ।       | •••         | 1. 6         |
| 22.         | तेनैव इत्युक्तस्वात् ।            | •••         | 1. 5         |
| 23.         | दरस इति कश्चित्।                  | •••         | 11. 8        |
| 24.         | धातूपलक्षणमिति केचित् ।           | •••         | 4. 20        |
| <b>25</b> . | ननु इति वदन्ति।                   | •••         | 1. 4.        |
| 26.         | बहिब्भवइ इति केचित् ।             | •••         | 7. 4         |
| 27.         | बाह्वीकीपाञ्चाल्योः अपरे ।        | •••         | 20. 16       |

| 28.        | मि चैके।                        | •••      | •••       | 5. 99 |
|------------|---------------------------------|----------|-----------|-------|
| 29.        | म्हर इत्येके।                   | •••      | •••       | 7. 17 |
| 30.        |                                 | •••      | •••       | 3, 34 |
| 31.        | <b>ळिङ्</b> त्वाविशेषोपादानात्उ | उसम⊢प्रः | भतय इत्ये |       |
| 32.        | लुद्धो इत्येके।                 |          |           | 3. 36 |
| 33.        | वंकुभं केचिदिच्छन्ति ।          | •••      | •••       | 10. 6 |
| 34.        |                                 | •••      | •••       | 1. 15 |
| 35.        |                                 | •        | •••       | 1. 7  |
| 36.        | वेत्येके ।                      |          | •••       | 4, 34 |
| 37.        | शफर्यां सभरी कश्चित्            |          | •••       | 2. 24 |
| 38.        |                                 | •••      | •••       | 13. 3 |
| <b>39.</b> | 20022                           |          |           | 3 45  |

### APPENDIX VI

#### BIBLIOGRAPHY

Abhinavagupta-Abhinavabhāratī, published with Nātyaśāstra of Bharata, Baroda.

Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute.

Anubhūtisvarūpācārya-Sāraasvatavyākaraņa, Bombay, Šakābda 1950.

Appayyadīksita-Prākrtamaņidīpa, Mysore, 1954.

Apte, V. S.-Sanskrit-English Dictionary, New Delhi, 1963.

Beames, John-A Comparative Grammar of Modern Aryan Languages of India, London, 1972.

Bhāmaha-Kāvyālamkāra, Patna, 1962.

Bhandarkar R. G.-Wilson Philological Lectures, Poona, 1929.

Bharata-Nātyaśāstra (Nirnaysagar ed. 1940).

Bhāsa-Bhāsanātakacakra (ed. C. R. Devadhar, Poona, 1262).

Bhattanārāyaṇa-Venīsamhāra (Chowkhamba ed. 1940).

Bhatti-Bhattikāvya (Nirnayasagara ed. 1934).

Bhavabhūti-Mālatīmādhava (ed. M. R. Kale, 1928).

Bhojadeva-Sarasvatīkaņţhābharaņa (Nirnayasagar ed. 1934).

Bloch, Jules-La formation de la langue marathe, Paris, 1920.

Brahmapurāna-(Chowkhamba ed.).

Bulletin of the School of Oriental Studies, London.

Caldwell, Robert-Gomparative Grammar of the Dravidian Languages, Madras, 1956.

Canda-Prākṛtalakṣaṇa (ed. Hoernle, Calcutta 1880).

Chatterji, S. K.-Indo-Aryan and Hindi, Calcutta, 1960.

Chatterji, S. K.-Origin and Development of Bengali Language, Calcutta, 1926.

Daṇḍin-Kāvyādarśa (Chowkhamba ed. 1958).

Das, Haragovind-Pāia-sadda-mahaṇṇavo, Varanasi, 1963.

De, S. K.-Sanskrit Poetics, London, 1923.

Descriptive Catalogue of India Office Library, Vol. II, Part I, ed, A. B. Keith.

Descriptive Catalogue of Sanskril Manuscripts of Orissa, Vol. II, ed. K. N. Mahapatra.

Dhanapāla-Pāia lacchīnāmamālā, Bombay, 1960.

Dhanapāla-Bhavisattakaha, ed. Jacobi, Munchen 1918.

Dhanika-Daśarūpaka, Bombay.

Encyclopaedia Britannica, Vol. XVIII.

Framji, Dhanjibhai-On the origin and Authenticity of the Arian Family of Languages, Bombay 1861,

Gode, P. K.-Studies in Indian Literary History, Vol. I, Bombay, 1953.

Govinda-Kāvyapradīpa, Nirnayasagar ed. 1933.

Hāla-Gāthāsaptaśatī: (i) Das Saptaśatakam des Hāla, ede Weber., Leipzig, 1881.

(ii) ed. R. G. Basak, Calcutta 1956.

Hemacandra-Deśinānamālā, ed. M. Banerjee, Calcutta University, 1931.

Hemacandra-Kavyānuśāsana (Nirnaysagar ed. 1934).

Hemacandra-Siddhahemacandra, ed. P. L. Vaidya, Bombay, 1958.

Indian and Iranian Studies presented to Sir E. Denison Ross. Bombay, 1939.

Indian Antiquary.

Jagannātha-Rasagangādhara (Nirnaysagar ed. 1930).

Jain, B. D.-Ardhamāgadhī Reader, Lahore, 1923.

Journal of the Bihar and Orissa Research Society, Patna.

Journal of the Department of Letters, Calcutta University.

Journal of the Royal Asiatic Society, Londou.

K. B. Pathak Commemoration Volume, Poona, 1934.

Kālidāsa-Śākuntala: (i) ed. Cappeller, Leipzig, 1909.

(ii) ed. M. R. Kale, Bombay, 1934.

Kālidāsa-Vikramorvašīya (Chowkhambha ed.)

Kalpasūtra-( ed. Jacobi, Leipzig, 1879 ).

Kane, P. V.-History of Sanskrit Poetics, Bombay, 1923.

Katre, S. M.-Prakrit Languages and their Contribution to Indian Literature, Bhāratīya Vidya Bhavan, Bombay, 1945. Kātyāyana - Prākṛtamañjarī.

Keith, A. B. - History of Sanakrit Literature, Oxford, 1920.

Keith, A. B. - Sanskrit Drama, Oxford, 1924.

Koūhala - Līlāvaī (ed. A. N. Upadhya, Bombay, 1949).

Kramadīśvara - Samksiptasāra, Calcutta, Vangābda 1360.

Kṛṣṇamiśra - Prabodhacandrodaya (Nirnayasagara ed., 1935).

Laksmidhara - Sadbhāṣācandrikā (ed. K. P. Trivedi, Bombay, 1916).

Lankesvara - Prākṛtakāmadhenu.

Laddu, T. K. - Prolegomena Zu Trivikramas Prakrit Grammatik, Halle, 1912.

Linguistic Survey of India - (ed. Grierson).

Mahābhārata.

Mahatab, H. K. - History of Orissa (both Oriya and English editions).

Mammatabhatta - Kāvyaprakāsa (Chowkhamba ed., 1960).

Manusmrti - (Chowkhamba ed., 1935).

Mārkandeya - Dasagrīvavadha Mahākāvya, published by Orissa Sahitya Akademi, 1959.

Mārkandeya - Prākrtasarvasva (ed. P. V. Bhattanāthasvāmī, Vizagapatam 1927.

Mehendale, M. A - Historical Grammar of Inscriptional Prakrits, Poona, 1948.

Narasimha - Prākṛtaśabdapradīpīkā.

Nitti - Dolci, L. - Les Grammariens Prakrits, Paris, 1938.

Orissa Historical Research Journal, Bhubanesvar.

Pāṇini - Aṣṭādhyāyī.

Pischel, R. - Grammatik der Prakrit-Sprachen (Translated into English by S. Jha, Varanasi, 1957).

Prākṛtapaingala - (ed. B. S. Vyasa, Banaras, 1959).

Pravarasena - Rāvaṇavaho or Setubandha (Nirnayasagar ed., 1935).

Purusottama - Prākṛtānuśāsana (ed. M. M. Ghosh, Calcutta, 1954).

Raghunātha - Nātyamanoramā, Orissa Sahitya Akademi, 1959. Prā. - 16

- Rājašekhara Karpūramañjarī: (i) ed. S. Konow, C. R. Lanman, Delhi, 1963.
  - (ii) ed. M. M. Ghosh, Calcutta University, 1939.
  - (iii) ed. N. G. Suru, Bombay, 1960.

Rājašekhara - Kāvyamīmāmsā, GOS 1934.

Rāmatarkavāgīśa - Prākṛtakalpataru (ed. M.M. Ghosh, Calcutta, 1954).

Rudrata - Kāvyālankāra (Nirnayasagar ed.).

Rudradāsa - Candralekhā, ed. A. N. Upadhye, Bombay, 1945.

Sahu, N. K. (ed.) - History of Orissa.

Sen, S. - Bhāsāra itivrtta, Calcutta, 1949.

Sen, S. - A Comparative Grammar or Middle Indo-Aryan, Poona, 1960.

Sesakṛṣṇa - Prākṛtacandrikā.

Shastri, H. P. - Banddhagāna O Dohā, Calcutta, 1923.

Simharāja - Prākrtarūpāvatāra (ed. E. Hultzsch, Royal Asiatic Society, 1909).

Singabhūpāla - Rasārņavasudhākara.

Šobhākara - Alamkāraratnākara (ed. C. R. Devadhar, Poona 1942).

Śriharsa – Ratnāvalī, ed. P. V. Rāmānujasvāmī, Madras, 1936. Śūdraka – Mrechakatika: (i) Nirnayasagar ed., 1926.

(ii) ed. R. D. Karmarkar, Poona, 1950

Tagare, G. V.-Historical Grammar of Apsbhramsa, Poona, 1948.

Thomas, F. W. - (ed.) - Kavindravacanasamuccaya, 1911.

Tripathi, K. B. - Evolution of Oriya Language and Script, Utkal University, 1962.

Trivikrama - Prākrtavyākaraņavrtti, ed. P. L. Vaidya, Sholapur, 1954.

Vāgbhaṭa - Vāgbhaṭālaṇkāra (Chowkhamba ed., 1957).

Vākpatirāja - Gaudavaho (ed. S. P. Pandit, 1927).

Vararuci - Prākṛtaprakāśa: (i) ed. Cowell, Calcutta 1962.

- (ii) ed. P. L. Vaidya, Poona 1931.
- (iii) ed. B. N. Sharma and B. Upadhyaya, Banaras 1927.
- (iv) Chowkhamba ed. 1959.
- (v) ed. C. K. Raja and K. R. Sharma, Adyar Library Series, 1946.
- Varma, Siddhesvar Critical Studies in the Phonetic Observations of Indian Grammarians, Delhi, 1961.
- Viśvanātha Sāhityadarpaṇa: (i) Chowkhamba ed.
  - (ii) ed. K. Kar, Lahore, 1938.
- Whitney, W. D. A Sanskrit Grammar, Leipzig, 1924.
- Williams, Sir M. Monier Sanskrit English Dictionary, Oxford, 1951.
- Woolner, A. C. Introduction to Prakrit, Lahore, 1939.

### APPENDIX VII

### ABBREVIATIONS

The shortest form of abbreviations normally used is given. Sometimes the name of a well-known author stands for his standard work mentioned in this list, e. g., Vararuci, I. 1, Prakṛtaprakāśa, I. 1.

ABORI Annals of the Bhandarkar Oriental Research

Institute.

Amg, Ardhamāgadhī.

AP. Apabhramsa.

BH. Bhaţţi.

Bh. Bharata.

Bhām. Bhāmaha.

BORI Bhandarkar Oriental Research Institute.

BSOS Bulletin of the School of Oriental Studies.

CD Canda.

CGMIA A Comparative Grammar of Middle Indo-Aryan,

Comm. Commentary,

Comp. Gr. A Comparative Grammar of Modern Aryan

languges of India.

DCSM Descriptive Catalogue of Sanskrit Manuscripts of

Orissa.

DN Desināmamālā.

DVM Daśagrīvavadhamahākāvya.

Em. or em. Emendation.

EOLS Evolution of Oriya Language and Script.

Ex. or ex. Example. gen. genitive.

GOS Gaekward Oriental Series.

Grammatik Grammatik der Prakrit-sprachen.

GS Gäthäsaptasatī.

H Das Saptasatakam des Hāla.

### Abbreviations

Hc. Hemacandra.

HGA Historical Grammar of Apabhramsa.

IA Indian Antiquary.

imp. imperative. instrumental. Intro. Introduction.

JBORS Journal of the Bihar and Orissa Research Society.

JDL Journal of the Department of Letters.

JRAS Journal of the Royal Asiatic Society.

KD Kāvyādarśa.
KI Kramadīśvara.
KM Karpūramañjarī.
KP Kāvyaprakāśa.
KVM Kāvyamīmāmsā.

lang. language. Laṅk. Laṅkeśvara.

Les Gram. Les Grammariens Prakrits.

Lk. Laksmidhara.

loc. locative.

LSI Linguistic Survey of India.

M. MahārāṣṭrīMg. Māgadhī

MIA Middle Indo-Aryan

Mk. Mārkaṇḍeya MM Mālatīmādhava. Mr. Mṛcchakaṭika. MS Manusmṛiti.

Mss. Manuscripts.

NIA New Indo-Aryan.

nom. nominative. NŠ Nātyaśāstra.

ODBL Origin and Development of Bengali Language.

OHRJ Orissa Historical Research Journal.

om. omit.

PA Prākṛtānuśāsana.

246

### प्राकृतसर्वस्वम् ।

PK Prākṛtakalpataru.

Pkt. Prakrit. Pl. Plural.

PPK Prākṛtapraāśa. PPLPrākṛtapaingalam.

Pr. Prthvidhara.

PS Prākrtasarvasva.

Pāia-sadda-mahannavo **PSM** 

Pu. Purusottama.

PVVPrākṛtavyākaraṇavṛtti.

 $\mathbf{R}$ Rāvanavaho. R.a. Ratnāvalī.

Rt. Rāmatarkavāgīśa.

Ś Sauraseni.

Sak Abhijñānaśākuntalam.

SDSāhityadarpana.

sentence. sent. sing. singular.

Sarasvatīkaņthābharaņam. sk

Sanskrit. Skt. Śl. Śloka. SR

Simharāja.

Sū Sūtra.

Tv. Trivikrama. Vas. Vasantarāja. Vis Viśvanātha

Ve. Venisamhāranātakam.

 $\mathbf{V}_{\mathbf{r}}$ Vararuci.

**ZDMG** Zeitschrift  $\mathbf{der}$ Deutschen Morgenlandischen

Gesellschaft.

## ERRATA

|          |            |                                    |             | ~                             |
|----------|------------|------------------------------------|-------------|-------------------------------|
| Page     | $\it Line$ | Read                               |             | For                           |
| 4        | 7          | चतुर्विधं                          | •••         | चतुविधं                       |
| 5        | 13         | रेफस्य                             | •••         | रेफस्व                        |
| ,,       | 18         | औड्यास्तु                          | •••         | ओड्यास्तु                     |
| ;,       | 19 and 20  |                                    |             | गौडौद्रा०                     |
| 6        | 6          | सूक्ष्म                            | •••         | सुक्ष्य                       |
| ,,       | 26         | उक्त                               | •••         | डक                            |
| 7        | 21         | पुढमं                              | •••         | पढुमं                         |
| 9        | 14 and 16  | कईपढुमडक्को                        | •••         | कइपढुमतको                     |
| ,,       | 16         | कपिः प्रथमदृष्टः ${ m G}$          | S. VI 33    | 2 कविप्रथमतर्कः               |
| ,,       | 28         | ०पढुमडको                           | •••         | पडुमढको                       |
| ,,       | 30         | $\mathbf{G}$                       | •••         | O                             |
| "        | ,,         | (add) B भमर                        | ोत्ति कइपढु | मतको ः                        |
| 13       | 16         | अइ:                                | •••         | पुै:                          |
| ,,       | 18         | दइवं                               | • • •       | द इब्वं                       |
| 16       | 11         | देवरो before दे                    | अरो         |                               |
| ,,       | 12         | ${ m om}$ . देवरो                  |             |                               |
| ,,       | 23         | स्वरं                              | •••         | स्वरं                         |
| 17       | 27         | अवउदी                              | •••         | अवसदि                         |
| 19       | 15         | शफर्या                             | •••         | शफर्या                        |
| 21       | <b>25</b>  | U                                  | •••         | N                             |
| ,,       | 28         | ${ m IO}$ आद्योमेति                | ***         | IO आद्येनेति                  |
| 22       | 1          | $\mathrm{om}$ . चंडणं $\mathrm{I}$ |             |                               |
| 23       | 26         | G before भव                        | f           | ,                             |
| 23       | 26         | om. उर्घ्वता                       |             | •                             |
| "        | 27         | <b>ऊर्ध्व</b>                      | •••         | <b>અર્ધ</b> ્                 |
| 25       | 20         | स्तम्पे<br>-                       | •••         | स्तल्पे                       |
| ,,       | 24         | रुहिअं<br>े                        | •••         | सहिअं                         |
| ,,       | 26         | स्तम्बे<br>^                       | •••         | स्तम्भे                       |
| ,,<br>26 | 29         | ${f A}$<br>शौटीर्या०               | • * •       | $\mathbf{H}_{\mathbf{S}^{0}}$ |
| 31       | 3<br>29    | शाटाया०<br>Rt I.3.12               | •••         | सौटीर्या०<br>D+ III 10        |
| O.L      | ДJ         | T40 T.O.12                         | •••         | Rt ĮII. 12                    |

| Page       | $\it Line$  | Read                           |       | For             |
|------------|-------------|--------------------------------|-------|-----------------|
| <b>32</b>  | 13          | सिणेहो                         | •••   | सिणहो           |
| 33         | 28          | ण्या                           | •••   | <b>इ</b> या     |
| <b>?</b> } | 22          | om. R III 6.                   |       |                 |
| 35         | 22          | ० कोण                          | •••   | ० केण           |
| 36         | 23          | U before वासीगर                | H o   |                 |
| 38         | 27          | IO before प्रग्नः              | •••   |                 |
| 41         | 2           | सरिआ                           | •••   | सरभा            |
| <b>,,</b>  | 20          | अइ्मुत्तं                      | •••   | अइंगुत्तं       |
| • 99       | 22          | <b>वृ</b> द्धिः                | •••   | वृद्धिम्        |
| 45         | 11          | om. <b>वा</b>                  |       |                 |
| 46         | 7           | ० हओ                           | •••   | ० अओ            |
| >>         | 21          | ० दृत                          | •••   | ॰ द्रव्         |
| ,,         | 12          | वैदूर्ये                       | •••   | वेदूर्ये        |
| ,,         | ,,          | न्प in u,य in G                | •••   | u ફ્રવin G      |
| <b>53</b>  | 28          | – णिदु०                        | •••   | – णिद्ध०        |
| <b>55</b>  | 14          | om. ৭৩ from <b>স</b> রি        | द्वरव | •               |
| <b>57</b>  | <b>25</b>   | काहेइआ                         | •••   | कहिइआ           |
| 65         | <b>25</b>   | correct                        | •••   | wrong           |
| 67         | 3           | अभूत् after बभूव               | •••   | _               |
| <b>))</b>  | 22          | ० जौ                           | •••   | ० णड            |
| ,,         | <b>25</b> . | वदृइ                           | •••   | वह्ए $ { m II}$ |
| 68         | 10          | भणंते                          | •••   | भणंति ${f II}$  |
| 68         | <b>26</b>   | $\it to \ { m after} \ \it up$ | •••   |                 |
| 69         | 12          | ्र <b>आ</b> सन्                | •••   | आसम्            |
| 71         | 8           | सोच्छमादयः                     | •••   | सोच्छामादयः     |
| ,,         | 19          | सोच्छिमु                       | •••   | सोच्छमु         |
| 72         | 22          | हिरेकाच <u>ः</u>               | •••   | द्दिरैकाचः      |
| <b>73</b>  | 27          | शमयते०                         | •••   | यमयते०          |
| 74         | 16          | णिङ:                           | •••   | णिङ             |
| 93         | ,,          | <b>०पसृतकैः</b>                | •••   | प्रसृतकैः       |
| 75         | 8           | पढविङ, पाढावेङ                 | •••   | पढविउ पाढविङ    |
| :7-28      | 9           | पढविऊण                         | •••   | पाढवेऊण         |

### Errata

| Page     | Line       | Read              |             | For                  |
|----------|------------|-------------------|-------------|----------------------|
| ,,       | 10         | विहासाविऊण        |             | विहासावेऊण           |
| ***      | 27         | O                 | •••         | $\mathbf{A}^{\cdot}$ |
| 80       | 28         | जम्भाहङ्          | •••         | जम्भाहपु             |
| • 5      | 29         | जम्हाहइ           | ***         | जम्हायह              |
| 81       | 29         | vas               | •••         | var                  |
| ,,       | ,,         | $\mathbf{here}$   | •••         | $\mathbf{hare}$      |
| 82       | 2          | om. <b>वा</b>     | ***         |                      |
| . ;;     | 4          | सुअइ              | •••         | सुवद्द               |
| ,,       | 23         | <b>इरित्सङ्कः</b> | •••         | हरि <b>रस</b> डङ्गः  |
| 83       | 25         | ० स्त्वकाराद      | •••         | स्तवकाराद्           |
| 84       | 28         | ह for इ           | ***         | ड्ड for ड्र          |
| 86       | 23         | उहुअं             | •••         | उसं                  |
| 87       | 9          | <b>हिंदि</b> ऊण   | • • •       | <b>हिंडि</b> ऊण      |
| **       | 16         | मा after आकामर    | पति         |                      |
| ,,       | 23         | ० गेण्ह ०         | •••         | ० गण्ह ०             |
| 89       | 7          | दंसावेइ           | •••         | दंसाविद्             |
| 90       | 20         | उद्गाहे           | ***         | ऊ <sup>झ</sup> हे    |
| 91       | 21         | मुंजेलुइ          | •••         | सुंजेलुइ             |
| 79       | <b>2</b> 2 | खणइ               |             | खंणइ                 |
| 91       | 25         | इब्वला            |             | द्माग्वका            |
| ,,       | 27         | विना before छए:   |             |                      |
| "        | 30         | भोङ्गणः           | •••         | ओङ्गवणा              |
| 92       | 15         | ० झम्पौ           | ••3         | ० झम्बौ              |
| 93       | 5          | ० विहिविल्नः      | •••         | ० विहिविछ            |
| 95       | 10         | ताडयतेः           | •••         | ताडयेः               |
| <b>"</b> | 28         | शि <del>पि</del>  | ***         | थिपि                 |
| "        | 29         | कृ <b>ह</b> त्जो  | •••         | कृहत्ओ               |
| 96       | 7          | 104 upon हिन्दी   | <b>भ</b> ङ् |                      |
| ,,       | 20         | <b>अवरि</b> जी    | •••         | अवरिजाउ              |
| "        | 29         | छुप्प after as    | •••         |                      |
| ,,       | <b>33</b>  | तुष्प             | •••         | लुप्प                |
| 99       | 18         | माहवी ०           | •••         | मदावी ०              |

| Page         | $\it Line$ | Read                 |              | For                        |
|--------------|------------|----------------------|--------------|----------------------------|
| ,,           | 32         | प् after VGIO        | •••          |                            |
| 100          | 9          | वृद्धिः              | •••          | वृद्धिमा                   |
| 101          | 6          | GS, I, 15 after      | <b>द्दिः</b> |                            |
| ~ <b>?</b> ; | <b>22</b>  | ध्रियेत              | •••          | ध्रियते -                  |
| 102          | <b>23</b>  | is                   | •••          | in                         |
| 103          | 19         | is                   | •••          | as                         |
| ;,           | 24         | तडति                 | •••          | तडिति                      |
| 106          | 3          | <b>महाराष्ट्रयाः</b> | •••          | महाराष्ट्रया               |
| 107          | 19         | गौरवे                | •••          | गौरये                      |
| 108          | ,,         | द्लोपः               | •••          | दलोपः                      |
| 110          | 3          | क्षणक्षीर ०          | •••          | क्षणधीर ०                  |
| "            | 10         | 22 upon <b>स्युः</b> | •••          |                            |
| ,,           | 27         | em.                  | •••          | om.                        |
| 112          | 24         | स्त्रियां            | •••          | स्त्रायां                  |
| 114          | 10         | तुसाद <u>ो</u>       | •••          | तुमादों                    |
| 116          | 25         | emm.                 | •••          | $\mathbf{S}ar{\mathbf{u}}$ |
| 118          | 3          | ० इिछमा              | •••          | ० इिछग ०                   |
| 99           | 20         | घसामजा               | •••          | घसात्मजा                   |
| ,,           | 25         | मृज्                 | •••          | मृजू                       |
| ٠,           | 27         | च्छुवदि              | •••          | छुवदि                      |
| ,,           | 29         | छवी ०                | •••          | छवि ०                      |
| 119          | 22         | स्मरतः               | •••          | स्मरते                     |
| 120          | 25         | घीदा                 | •••          | <b>घादी</b>                |
| 121          | 28         | ० गमी                | •••          | ० गमो                      |
| 122          | 19         | ० विटादि             | •••          | ॰ यिटादि                   |
| ,,           | 17         | तिञ्जिभ              | •••          | तओ्च                       |
| ,,           | <b>26</b>  | अच्चैवार्थे          | •••          | अचैवायै                    |
| <b>125</b>   | 7          | ० पाण्टिक ०          | •••          | ० पण्डिक ०                 |
| 126          | 22         | em.                  | •••          | om.                        |
| 127          | 10         | रुधिरप्रिय           | •••          | रुधिराप्रिय                |
| 129          | 20         | रजाभ                 | •••          | रजभ                        |
| ,,           | 29 and 30  | श                    | •••          | थ                          |
| 134          | 24         | अक्षाउहिणी           | •••          | अक्षाहिणी                  |

| Page        | $\it Line$ | Read                           |     | For         |
|-------------|------------|--------------------------------|-----|-------------|
| 137         | 26         | om. शकलं II                    | ••• |             |
| 138         | 1          | मच्छाशिका                      | ••• | मच्छाशिक्का |
| 138         | 20         | पुरुाणमञ्चा                    | *** | पुछाणमञ्जा  |
| ,,          | 22         | पुलण                           | *** | फुलण        |
| ,,          | 24         | पुशे                           | ••• | पुत्रे      |
| 139         | <b>2</b>   | एशे                            | ••• | पुशं        |
| ,,          | 8          | seem                           | ••• | seen        |
| ,,          | 15         | रजग्गध                         | ••• | रजग्गघ      |
| "           | , ,,       | गेण्न्य                        | ••• | गेण्ट्य     |
| ,,          | 16         | <b>णुग्गइ</b> दो               |     | त्युगगइन्दो |
| ,,          | 18 and 19  | ਬ <sub>_</sub>                 | ••• | घ           |
| 140         | 11         | न्नदो                          | ••• | प्रदो       |
| ,,          | ,,         | एदो                            | *** | एहो         |
| ,,          | 13         | अज्जिक्ति                      | ••• | अज्जलित्त   |
| ,,          | 15         | शहं                            | ••• | ज्ञदं       |
| ,,          | 18         | याणामि                         | ••• | याणायि      |
| 142         | 21         | to before <mark>छोप</mark>     | ••• | • •         |
| 143         | 18         | धणं                            | ••• | घणं         |
| 144         | 19         | अच्छउद्                        | ••• | अच्छऊश      |
| ,,          | 23         | ,,                             | ••• | अच्छपृङ्    |
| 145         | 2          | १२ upon गश्चिअ                 |     |             |
| ,,          | 3          | १३ upon पद्धभ                  |     |             |
| 7.99        | 6          | १४ upon शावराँड्रा             |     |             |
| ,,          | 13         | भौ <b>ढ़ी</b>                  | ••• | भोदी        |
| <b>55</b> . | ,,         | IO before औन्नी                |     |             |
| ,,          | 27         | करवा                           | ••• | क्वा        |
| 146         | 5          | इत्यादेशौ                      | ••• | इत्योदशौ    |
| 147         | 9          | अपभ्रंशो हि०                   |     |             |
|             |            | along with हरिश्चंद्र •        |     |             |
| 149         | 20         | मत्थरु                         | ••• | मत्थस       |
| ,,          | UIO b      | efore <mark>प्रागर</mark> द्धा |     |             |
| ,,          | ,,         | G before इद्व                  |     |             |
| 150         | 12         | G before काल्या                |     |             |

| Page             | Line                                    | Read                           |     | For                 |
|------------------|-----------------------------------------|--------------------------------|-----|---------------------|
| ,,               | 13                                      | G before मऊगकु                 | पति |                     |
| ,,               | 20                                      | G                              | ••• | O II                |
| ,,               | 32                                      | aloe                           | ••• | ale                 |
| 151              | 22                                      | em.                            | ••• | om.                 |
| ,,               | 27                                      | उम्मर                          | ••• | उम्मद               |
| 152              | 1                                       | हणुमंते                        | ••• | हणुमंते             |
| <b>,,</b>        | ,,                                      | <b>डहु</b> उ                   | ••• | <b>डहु</b> उ        |
| ,,               | ${f 2}$                                 | मरिउ                           | ••• | मरिओ                |
| ,,               | 18                                      | <b>डह</b> उ                    | ••• | डड्डुड              |
| ,,               | 19                                      | मचिउम                          | ••• | मचिउस               |
| 155              | 31                                      | ङ्सिडस्भ्यां                   | ••• | उसिउस् <b>यां</b>   |
| 156              | 28                                      | G before तुम्हइ                |     |                     |
| "                | 29                                      | <b>लु</b> भं                   | ••• | लुभ                 |
| 157              | 8                                       | तुज्झ                          | ••• | तुज्भ               |
| "<br>150         | $egin{array}{c} 21 \ 5 \end{array}$     | ० म्हाहं                       | ••• | ० म्हहं             |
| 158              |                                         | 90 <b>u</b> pon <b>शाकृत ०</b> |     | •                   |
| "<br>160         | 16<br>9                                 | एकलि<br>                       | ••• | एकलि                |
| 100              |                                         | महाराष्ट्रयाश्रयेण<br>         | ••• | महाराष्ट्रयाश्रथेण  |
| "                | $\begin{array}{c} 18 \\ 25 \end{array}$ | पदादेशः<br>====                | ••• | पदादेयः             |
| 161              | 28                                      | चदुइ<br>वचेश्रववः              |     | वचेश्रत्वः          |
| $16\overline{3}$ | 23                                      | मणुशो                          | ••• | मणुषो<br>मणुषो      |
| -<br>?>          | 26                                      | तावित्यन्न                     | ••• | ता <b>वित्र</b>     |
| ,,               | $\frac{1}{27}$                          | सोयि                           | ••• | सोपि                |
| 164              | 18                                      | separates दूरश                 | ••• | sexparates          |
|                  | · <del>-</del> ·                        | £/4.                           | ••• | <u>दुरस</u>         |
| 165              | 4                                       | मध्यदेशीया                     |     | डुर्ः।<br>मध्यदशीया |
| 16 <b>6</b>      | 26                                      | <b>ਬ</b>                       |     | घ                   |
| 167              | 20                                      | कुपंति                         |     | कुषंति              |
| 168              | 19                                      | <b>5</b>                       |     | ज्ञा<br>ज्ञा        |
| 169              | 18                                      | O                              |     | ĨO                  |
| ,,               | 21                                      | ल्ॢ्छने                        | ••• | <b>ळच्छनि</b>       |
| ,,               | <b>25</b>                               | thus                           | ••• | the                 |
| ,,               | 29                                      | पट्टती                         | ••• | पद्धती              |
|                  |                                         | -                              |     |                     |

# आ.श्री. कैलससागर स्तर ज्ञान मंदिर श्री यहापीर जैन आराधना केन्द्र केला Prakrit Text Society Series

L. D. Institute of Indology, Ahmedabad - 9

- 1. Angavijjā (Science of Divination), edited by Muni Shri Punyavijayaji, Eng. Int. by Dr. Motichandra and Hindi Int. by Dr. V. S. Agrawala, Pages 8+94+372.
- Prākṛta-Paingalam, Part I, edited by Dr. Bhola Shankar Vyas (Text, Sanskrit Commentaries, Hindi Translation, Philological Notes and Glossary), Pages 700.
- 3. Cauppannamahapurisacariyam of Śilanka, edited by Pt. Amritlal Mohanlal Bhojak, Int. by Dr. Kl. Bruhn, Pages 8+6+384. 21-00
- 4. Prākṛta-Paingalam, Part II (Critical Study of the metres and language and literary assessment of the Text), by Dr. Bhola Shankar Vyas. Pagas 16+16+592+12.
- 5. Akhyānakamanikosa of Ācārya Nemicandra, with Commentary of Amradeva, edited by Muni Shri Punyavijayaji, Introduction by Dr. U. P. Shah. Pages 8+26+18+30+424.
- Paumacariam of Vimalasūri, Part I, Revised Edition of Dr. H.Jacobi, edited by Muni Shri Punyavijayaji, Hindi Translation by Prof. S. M. Vora, Eng. Int. by V. M. Kulkarni, Pages 8+40+373. 18-00
- 7. Paia-Sadda-Mahannavo, by late Pt. H. T. Seth, Second Edition, Pages 64+952. Library Edition Rs. 30-00. Student Edition 20-00
- 8. Pāsanāhacariu of Padmakīrti, edited by Prof. P. K. Modi, with Hindi Introduction and translation, Word-Index and Notes, Pages 8+124+170+232.
- 9. Nandisūtram with Cūrni of Jinadāsa, edited by Muni Shri Punyavijayaji with Indices, Pages 8+16+104. 10-00
- 10. Nandisūtram with Vrtti of Haribhadra and Tippani of Shricandra, edited by Muni Shri Punyavijayaji, Pages 8+16+218. 15-00
- 11. Mārkandeya's Prākrta-Sarvasva, edited by Dr. Krishna Chandra Acharya. 20-00
- 12. Paumacariyam of Vimalasūri, Part II, Revised Edition of Dr. H. Jacobi, edited by Muni Shri Punyavijayaji, Hindi translation by Prof. S. M. Vora, Eight Appendices and Orthographic-Scribal Notes by Dr K. R. Chandra. Pages 16+222+160. 22-00
- 13. Kathākośa of Sri Candra, edited by Dr. Hira Lal Jain, 1969.