#### શ્રી ગાતીય'દ કાષડિયા ગ્ર'થમાળા ગ્ર'થાંક-૭

વાચક શ્રી ઉમાસ્વાતિ વિરચિત

प्रशम्दति [विस्तृत गुकराती विवेचन सिंहत]

વિવેચક સ્વ. માતીચંદ ગિરધરલાલ કાપડિયા બા. એ., એલએલ. બી., સાલિસિટર અને નાટરી પબ્લિક



પ્રકાશક શ્રી મહાવીરજૈન વિદ્યા**લય** આગસ્ટકાંતિ માર્ગ મું**બઇ**-૪૦૦૦૩૬

## શ્રી માતીચ'દ કાપહિયા મ'થમાળા મ'થાંક-૭

વાચક શ્રી ઉમાસ્વાતિ વિરચિત

प्रशमरति [विस्तृत गुजराती विवेचन सिंहत]

વિવેચક

**સ્વ. માતાચંદ ગિરધરલાલ કાપઠિયા** ખી. એ., એલએલ. ખી., સાલિસિટર અને નાટરી પબ્લિક



પ્રકાશક

શ્રી મહાવીર જૈન વિઘાલય

ઑગસ્ટ ક્રાંતિ માર્ગ **સું બઇ**–૪૦૦૦**૩**૬ પ્રકાશક:
જયંતીલાલ રતનચંદ શાહ
જગજીવન પાપટલાલ શાહ
રમણલાલ ચીમનલાલ શાહ
માનાહ' મંત્રીઓ :
શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય
આંગરટ ક્રાંતિ માર્ગ'
મુંબઇ–૩૬

પહેલી આવૃત્તિ : નક્લ ૨૦૦૦ વીર નિ. સં. ૨૫૧૨ વિ. સં. ૨૦૪૨ મે, ૧૯૮૬

કિંમત : **વર્ષ્ટ** રૂપિયા

સુંદ્રક : કાકારભાઇ ગાવિ દભાઇ શાહ શારદા મુદ્રણાલય પાનકાર નાકા, ગાંધી માર્ગ, અમદાવાદ–૩૮૦૦૦૧

### પ્રકાશકીય નિવેદન

પરમ પૂજ્ય વાચક શ્રી ઉમાસ્વાતિ મહારાજે રચેલ 'પ્રશંમરતિ' શ્રંથ જૈન આચારના મહત્ત્વના શ્રંથ છે. તે ૩૧૪ સંસ્કૃત બાયાઓમાં રચાયેલા છે. તેમાં દુ:ખના કારણબૂત રામદ્રેષને જીતવાના જિનાપદિષ્ટ ઉપાયાનું વિશદ નિરૂપણ છે. આ નિરૂપણ સરળ અને મુહિગમ્ય છે, હૃદયસ્પશા' અને વિચારપ્રેરક છે, વૈસાબજનક અને આતમભાવપ્રભાધક છે. પ્રધાનપણું આચારના શ્રંથ હોવાથી તેમાં તાર્કિક અર્જાએક અને ખંડત-મંડન નથી. આગમામાં પ્રતિપાદિત સમય આચારનું તેમાં આલેખન છે. જૈનદર્શન આવેખન છે. જૈનદર્શન આવેખન છે. જૈનદર્શન આશ્રાય છે એ હકીકત જો ધ્યાનમાં રાખીએ તા જૈનદર્શનના પાસ હાઈ તું પ્રતિનિધિત્વ કરતા આ શ્રંથ ગણાય. આગમામ કર્મ ઉમારવાતિ મહારાજે જેમ તત્ત્વા સ્ત્રુપમાં જૈન આગમાના પદાર્થાના સંચહ કર્યા છે તેમ પ્રશંભરતિમાં જૈન આગમાના આચારના આચારના — માંગઢ કર્યો છે.

આ મનનીય કૃતિ ઉપર શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલયના ભૂતપૂર્વ માનાહ મંત્રી શ્રી માતીચંદભાઈ ગિરધરલાલ કાપક્રિયાએ સરળ ભાષાન્તર સાથે વિસ્તૃત વિવેચન ઈ. સ. ૧૯૪૯-૫૦માં લખ્યું હતું. તે આજ સુધી અપ્રકાશિત હતું. તેને સૌપ્રથમ પ્રકાશિત કરતાં અમે અત્યંત આનંદ અનુભાવીએ છીએ. તેઓ વિદ્યાપ્રેમી, શાનાપાસક, ધાર્મિ'ક વૃત્તિવાળા, આત્માભિમુખ ગૃહસ્થ સાધક હતા. તેમને શાસ્ત્રોનું ઊંડું માન હતું. તેઓએ અનેક પ્રાંથા લખ્યા છે એ હકીકત સ્વાધ્યાય કરવામાં તેમની નિયમિતતાની દ્યોતક છે. વીસ વર્ષ'ની વયે તેમણે શ્રી સિહર્પિંગણિવિરચિત સંસ્કૃત રૂપકકથા 'શ્રી ઉપમિતિસવપ્રમ<del>ં ચકથા</del>' જેવા મહામંચના પ્રથમ પ્રસ્તાવના વ્યનુવાદ કર્યો ત્યારથી શરૂ થયેલા સ્વાધ્યાય નવેમ્બર ૧૯૫૦માં પ્રશ્નમરતિન આ વિવેચન પૂર્વ કહુ<sup>જ</sup> ત્યાં સુધી આલ્યાે છે. લેખતરૂપ સ્વાધ્યાય નવેમ્બર ૧૯૫૦**માં સમાપ્ત થ**યાે છે. વિવેચનની શરૂઆતમાં ઉમાસ્વાનિ મહારાજ વિશે પોતે પ્રસ્તાવનામાં લખરો એવી ઇચ્છા તેમણે વ્યક્ત કરી છે, પરંતુ તેઓ પ્રસ્તાવના જ લખી શક્યા નથી તેનું કારણ તેમની સ્વહસ્તે કરેલી નાંધ ઉપસ્થી કલ્પી શક્કાય તેમ છે. તેલિ અનુસાર તેમણે નવેમ્બર ૧૯૫૦માં વિવેચન પૂર્ણ કર્યું છે અને આપણે જાણીએ છીએ કે ૨૭ માર્ચ ૧૯૫૧માં આ પુષ્યપુરુષતું નિધન થયું છે. એટલે કદાચ તભિયતની પ્રતિ-કુળતાને કારણે છેલ્લા ચાર મહિના તેઓ લેખનકાર્ય કરી શક્યા લાગતા નથી અને પછી તાે તેઓનું દેહાવસાન થાય છે. આ કારણે જ તેમને પાતાના આ લખાણને ફરીથી વાંચી સુધારવાના સમય પણ મળ્યા નથી. આમ પ્રશમરતિનું વિવેચન તેમની છેલ્લી કૃતિ જણાય છે. તેમનું વિવેચન એક શ્રહાળ સાધકનું વિવેચન છે. તેમની વાણીમાં નિરાડ ખરતા, ગં બીરતા, અનુભૂતિના રણકાર અને ઊંડી પ્રતીતિ દર્ભિગાચર થાય છે.

શ્રી માતિયાં દભાઈએ વિદ્યાલયને આપેલી દીધ કાલીન સેવાઓથી પ્રેરાઈ તેમના પ્રત્યે કૃતત્રતા દર્શાવવા સર મિણલાલ નાણાવટીના અધ્યક્ષરથાને લવ્ય સમારંભ યાજાયો હતા, જે પ્રસંગે રા. ૭૦,૦૦૧ની થેલીની રકમમાં રા. ૫૦૦૧ ઉમેરી એ કુલ રકમ જૈન સાહિત્ય પ્રકાશન માટે તેઓએ વિદ્યાલયને અપંજા કરી હતી. એને પરિણામે વિદ્યાલયે શ્રી માતીય દ કાપડિયા શ્રાંથમાળા શ્રર્ કરેલ છે. તેમાં આજ સુધી છ શ્રંથા પ્રકાશિત થયા છે. આ વિવેચન સાતમા શ્રંથ છે.

શ્રી માતીચંદભાઈના યુત્રવધૂ શ્રીમતી વેણીબહેન તરફથી તા ૨૪–૬-'૮૫ના રાજ રા. ૫૦૦૦ સ્વ. વિનયચંદભાઈ કાપડીઆની સ્મૃતિમાં, રા. ૫૦૦૦ તેઓના પીત્ર કુ. શસ્વથ જગત કાપડીઆ અને ફા. ૫,૦૦૦ શ્રીમતી વેણીખહેનના પિતાશ્રી વનમાળીદાસ રાયચંદ વારૈયાની સ્મૃતિમાં એમ કુલ **રૃપિયા** પંદર હજ્તર મળેલ છે. વડીલની સ્મૃતિમાં શરૂ થયેલ આ ગ્રાનપ્રવૃત્તિને પ્રાત્સાહિત કરવા ત**ર્પણરૂપે** તેમણે આપેલ આ ૨કમ બદલ અમે શ્રીમતી વેણીબહેન કાપડીઆના હાર્દિક આભાર **માનીએ** છીએ.

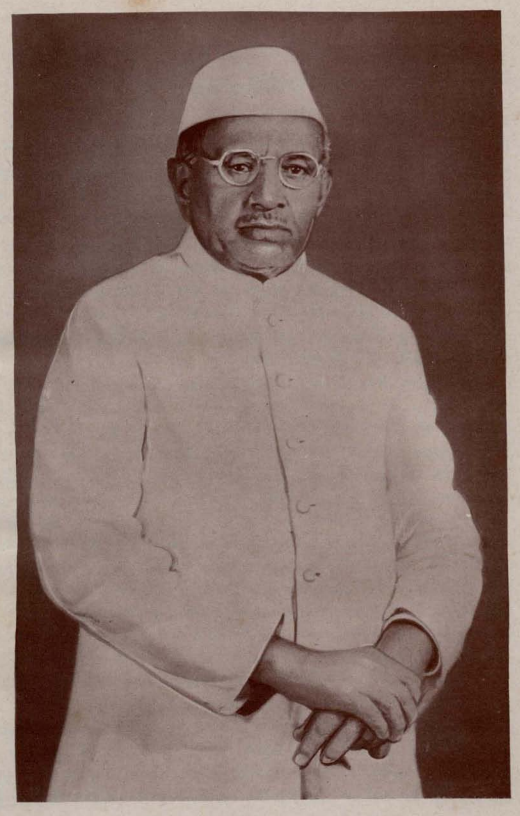
પ્રશમરતિના આ વિવેચનમાં શ્રી માેતી ચંદભાઈ આપણને તેમણે પાતે લખેલા કમ'વિષયક માેટા નિય'ધને જોવાની ભલામણ કરે છે. આ નિય'ધનું શીધ'ક છે 'જૈન દષ્ટિએ કમ'.' તે આજ સુધી અપ્રકાશિત છે. આ નિય'ધ પ્રથે ચે બને તેટલા વહેલા પ્રકાશિત કરવાની અમારી ઉમેદ છે.

આ વિવેચનના સંપાદનનું કાર્ય સાહિત્યાપાસક શ્રી રતિલાલ દીપચંદ દેસાઇને સાંપવામાં આવ્યું હતું. તેમણે કાર્યના સારાલ પણ કરી દીધેલા, પરંતુ પાતાના શારારિક બિમારીના કારણે તેઓ તેમાં આગળ વધા શકવા નહિ. એટલે તેમણે જ લા. દ. વિદ્યામ દિરના ડાં. નગીતભાઇ છ. શાહને આ કામ સાંપવાના ભલામણ કરી. વિદ્યાલયે ડાં. શાહને આ કામ કરવા નિમંત્રણ આપ્યું, જેના તેમણે સહર્ષ સ્વીકાર કર્યો. આમ આ વિવેચનનું સંપાદન કરી આપવા બદલ અમે ડાં. શાહના આભાર માનીએ છીએ. આ પ્રસંગે આ પ્રસંગે આ પ્રસંગ આ પ્રાંથમાળાના સંપાદન-પ્રકાશનકાર્ય સાથે પ્રારંભથી સંકળાયેલા સદ્દગત શ્રી રતિલાલ દીપચંદ દેસાઇનું અમે પ્રેમપૂર્વ અને કૃતજ્ઞાપૂર્વ ક સ્મરણ કરીએ છીએ અને તેમને ભાવપૂર્વ ક શ્રદ્ધાંજલિ અપી એ છીએ. તેમની હયાતીમાં આ પ્રાંથનું પ્રકાશન ન થઇ શક્યું તેનુ અમને દુ:ખ છે.

આ ગ્રંથનું સ્વચ્છ અને સુધડ મુદ્રણ અમદાવાદના શારદા મુદ્રણાલયે કરી આપ્યું છે. એના પુક્રીડિંગની જવાબદારી લા. દ. વિદ્યામ દિરના ડાં. શ્રી રમણીકલાઇ મ. શાહે સંભાળી છે અને આનું બાઇન્ડિંગ મહાવીર છુક બાઇન્ડિંગ વકસે કરી આપ્યું છે. આ બધા પ્રત્યે અમે આભારની લાગણી વ્યક્ત કરીએ છીએ.

ઑાગસ્ટ ક્રાંતિ માર્ગ, મુંબઇ-૩૬ મહાવીર જન્મ કલ્યાણક પવ<sup>°</sup> વિ. સં. ૨૦૪૨, તા. ૨૨-૪-૮૬ જયંતીલાલ રતનચંદ શાહ જગજીવન પાપટલાલ શાહ રમણલાલ ચીમનલાલ શાહ માતાહ મંત્રીઓ

શ્રી મહાવીર જૈન વિદા**લય** 



श्री ऑलीसंह ग्रिस्टिसास **કાપ**કી**आ** (४४०मः ला ७-१२-१८७६, ભાયलग्रह अपसाल ला. २७-३-१६५१ मुंअर्ध)

### સ'પાદ્દકીય નિવેદન

3૧૪ સંસ્કૃત શ્લાકોમાં રચાયેલા 'પ્રશમરતિ' ગ્રંથમાં જૈનધર્મનું સારભૂત તત્ત્વ આલિખિત છે. તેની શાલી વિશદ અને સરળ છે, તેનું વિષયપ્રતિપાદન વ્યવસ્થિત અને સુગ્રથિત છે. આપણે સૌએ તેના સ્વાધ્યાય, તેનું વાચન તેમ જ મનન કરવાં ઓઇએ. તેના ઉપદેશ એવા છે કે તેને વિવેકપૂર્વક નિષ્કાથી આચરણમાં ઊતારવાથી આત્મશુદ્ધિ અને આધ્યાત્મિક ઉન્નતિ અવશ્ય થાય જ. આવા તે ગ્રંથના પરિચય આપણે કરીએ.

શીષ ક—મા કૃતિનું શીષ ક 'પ્રશામરતિ' છે. 'પ્રશામરતિ' એ 'પ્રશામ' અને 'રતિ' એ છે શબ્દોના અનેલા સામાસિક શબ્દ છે. પ્રશામરતિ એટલે પ્રશામના આનંદ. 'પ્રશામ'માં 'શમ' શબ્દ શમન, ઉપશાન્તિના અર્થ આપે છે. શમનમાં કરીથી આવિર્ભાવના સંભવ છે. પરંતુ 'શમ'ની આગળ રહેલા 'પ્ર' ઉપસર્ગના અર્થ છે 'આત્ય તિક.' આ શમન આત્ય તિક છે, એના અર્થ એ કે જેમનું શમન થયું હાય તેમના આવિર્ભાવના કરી સંભવ જ નથી. આમ 'પ્રશામ'ના અર્થ 'આત્ય તિક શામન' છે, અર્થાત્ 'પ્રશામ'ના જૈન પારિભાષિક અર્થ થશે 'શ્ર્યા.' પ્રશામ કોના ? રાગદ્રેષના. પ્રશામરતિ એટલે રાગદ્રેષના ક્ષ્યના આનંદ—રાગદ્રેષના ક્ષયથી જન્મતા આનંદ.

જેટલા રાગદ્રેષ એાછા તેટલી ચિત્તની શાન્તિ વધારે અને પરિણામે સુખ વધારે. આ તા સૌના અનુસવની વાત છે. હવે જો રાગદ્રેષના આત્ય તિક નાશ સંસવતા હાય તા આત્ય તિક શાન્તિ અને સુખ સંભવે. પરંતુ કેટલાક રાગદ્રેષના આત્ય તિક નાશના સંભવ સ્વીકારતા નથી. તેઓ નીચે પ્રમાણે દલીલ કરે છે -- વ્યક્તિ જન્મે છે ત્યારે રાગદ્રેષ સાથે જ જન્મે છે અને મરે છે ત્યારે પણ તેના રાગદેષ નાશ પામ્યા હોતા નથી. રાગદ્વેષની સંતતિ સ્વાભાવિક છે, અનાદિ છે. એટલે તેના ઉચ્છેદ શક્ય નથી. આની સામે લગભગ અધા જ ભારતીય દાર્શનિકા જણાવે છે કે રાગદેષના ઉચ્છેદ શક્ય છે તે સુધ્વિના દેષ્ટાન્તથી સમજાય છે. સ્વપ્તરહિત સુષુપ્તિમાં રાગદ્રેષ ઉદ્દેભવતા નથી. સુષુપ્તિની અવસ્થા થાડા સમયગાળાની હાય છે જ્યારે માક્ષની અવસ્થા અનન્ત કાળની હાય છે. સુષ્પિતમાંથી જાગૃતાવસ્થા થાય છે પરંતુ માક્ષાવસ્થામાંથી સંસારાવસ્થા થતી નથી. એટલે સુષ્પિતમાંથી જાગેલાને પુતા રાગદ્વેષ ઉદ્દભવે છે, જ્યારે મુક્તને પુતા રાગદ્વેષ ઉદ્દભવવાના સંભવ નથી. આમ કેમ ? સુષ્પિતની અવસ્થા રાગદેષની ઉપશાન્તિની છે જ્યારે માક્ષની અવસ્થા રાગ-દ્વેષના ક્ષયની છે. રાગદ્વેષાપશાન્તિની અલ્પકાલીન અવસ્થા રાગદ્વેષના આત્યંતિક ક્ષયની અન તકાલીન અવસ્થાની સંભવિતતાને સૂચવે છે. વળી, તેઓ કહે છે કે રાગદેષ આત્મદ્રવ્યના ધર્મી હાવા છતાં આત્મદ્રવ્યનું સ્વરૂપ જેમ નિત્ય છે તેમ તેઓ નિત્ય નથી. તેથી તેમના અત્યાંત ઉચ્છેદ શક્ય છે. ઉપરાંત, તેઓ જણાવે છે કે રાગદ્રેષ સ્વાભાવિક નથી એટલે તેમનું કારણ છે. રાગદ્વેષનું કારણ મિશ્યાજ્ઞાન-મિશ્યાદર્શન છે. આ મિશ્યાજ્ઞાનના નાશ તેના

પ્રતિપક્ષ તત્ત્વજ્ઞાનથી-સમ્યગ્દર્શનથી થાય છે. મિશ્યાજ્ઞાનના નાશ થતાં રાગદ્રેષની ઉત્પત્તિનું કારણ રહેતું નથી. પરિણામે રાગદ્રેષ પણ નાશ પામે છે. રાગદ્રેષના નાશ તેમની પ્રતિપક્ષ મૈત્રી આદિ ભાવનાથી પણ થાય છે. રાગદ્રેષના નાશ કરવાના બીજા પણ ઉપાયો છે. આમ રાગદ્રેષ નિત્ય નથી, સ્વાભાવિક નથી, તેમનું કારણ જાણીતું છે અને તે કારણને દ્વર કરવા સમય એવા તેના વિરાધી પણ જાણીતા છે. એટલે રાગદ્રેષના ક્ષય શક્ય છે જ. પરિણામે રાગદ્રેષના ક્ષયથી જન્ય આત્ય લિક અનંત આનંદ પણ શક્ય છે. એથી તેના માટે સૌએ પ્રયત્ન કરવા જેઈએ, તે જ પરમ પુરુષાર્થ છે. 'પ્રશમરિત' શીર્ષ કનું આ હાદ' છે.

વિષય—'પ્રશમરતિ' શીર્ષ'ક જ તેના વિષયને યથાર્થ' પણ સૂચવે છે. આ કૃતિ પ્રથમ રાગદ્રેષનું સ્વરૂપ વર્ષુ' વે છે. રાગની તે મમકાર તરી કે વ્યાખ્યા કરે છે અને દ્રેષની અહંકાર તરી કે વ્યાખ્યા કરે છે. તે જણાવે છે કે રાગના વિસ્તાર માયા અને લાભમાં થાય છે જયારે દ્રેષના વિસ્તાર ક્રોધ અને માનમાં થાય છે. પછી ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચાર ક્ષ્યાયોનું તે નિરૂપણ કરે છે. રાગદ્રેષને યંધનાં કારણા તરી કે જણાવી રાગદ્રેષને દ્રર કરવાના વિવિધ ઉપાયાનું તે વિસ્તારથી આલેખન કરે છે. તે ઉપાયા છે—પાંચ વ્રતા, બાર ભાવના, દ્રશ યતિધર્મા, ત્રિવિધ માક્ષમાર્ગ અને ધ્યાન. આચારાંગસ્ત્રમાં વર્ણુ' વેલ આચારના તે યોગ્ય રીતે સંગ્રહ કરે છે. ઉપરાંત, નવ તત્ત્વો, છ દ્રવ્યો, કેવલિસમુદ્દ્રણત આદિનું પણ તે નિરૂપણ કરે છે. તત્ત્વાર્થસ્ત્રત્ર એ કહિન હાર્શનિક કૃતિ છે, જયારે પ્રશમરતિ સરળ આચાર-પ્રધાન કૃતિ છે, જે યતિ અને શ્રાવક બન્નેને અનુલક્ષી રચાયેલ છે. તેના વિષય તત્ત્વાર્થસ્ત્રના વિષયથી ક'ઈ વધારે નથી. તત્ત્વાર્થં સ્ત્રના વિષયથી ક'ઈ વધારે નથી. તત્ત્વાર્થં સ્ત્રના વિષયથી ક'ઈ વધારે નથી. તત્ત્વાર્થં સ્ત્રના પ્રામરતિની સમાંતર વિચારણા નીચે દર્શાની છે.

#### प्रशमरति

- १. मिथ्बाइष्टियविरमणत्रमादयोगास्तयोर्बलः दृष्म् । तदुपपदीतावष्टविधकर्मबन्धस्य हेत् तौ ।।३३।। एवं रागो देषो मोहो मिथ्यात्वमविरतिश्चेव। एभिः प्रमादयोगानुगै: समादीयते कर्म ।।५६॥
- २. स ज्ञानदर्शनावरणवेद्यमोहायुषां तथा नाम्नः । गोत्रान्तराययोश्चेति कर्मगन्दोऽष्टषा मौलः ॥३४॥
- प्रवस्य सम्बद्ध शार्थिश तिकश्चतः षद्कसम्तगुणभेदः ।
   दिपञ्च भेद इति सन्तन् वतिभेदास्तथी त्रातः ।। ३५।।
- ४. प्रकृतिरियमनेकविषा स्थित्यनुभागप्रदेशतस्तस्याः।...।।३६।।

#### तस्वार्थस्त्रज्ञ

मिध्यात्वाविरतिधमादकमाययोगा बन्धहेतवः । (८.१)

आद्यो शानदर्शना वरणवेदनीयमोहनीयायुष्कनामगोत्रा-न्तरायाः । (८.५)

पञ्चनवद्धधराविशक्तिचतुर्दिञ्ज्वारिशद्दिपञ्चभेदा यथाकमम् । (८.६)

प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशास्तद्विधयः । (८.४)

- ५. प्राणवधानृतभाष्णपरधनमेधुनममस्वविरतस्य ।..।।६०
- इ.... तपसी निर्भरा फल' दृष्टम् । ७३
- ७. परपश्मित्रपरिवादारमीःकर्षाञ्च बध्यते कर्म । नीचैगोत्र ...।।१००॥
- ८. भावियतव्यमितस्यस्वमशरणस्वं तथैकतान्यस्वे । अशुचित्वं संसारः कर्माश्रवसंवरिविश्वि ।।१४९॥ निर्ज रणलोकविस्तरधर्मस्वाख्याततत्त्वचिन्ताश्च । बोधे: सुदुर्लभन्वं च भावना द्वादश विशुद्धाः।।१९५०॥
- सेव्यः श्वान्तिर्मार्द्वमार्जवशीचे च संयम्श्यागी।
   सरयंत्पोबसार्कचन्यानीःयेष धर्मविधिः ।।१६७।।
- १०. अविसंवादनयोगः कायमनोवागजिह्नता चैव। १७४
- ११. अनशनमूनोदरता हुनेः संक्षेपणं रसत्यामः । कायक्लेशः संलीनतेति बाह्यं तपः प्रीक्तम् ।।१७५॥
- १२. प्रायश्चित्तध्याने वैयावृत्यविनयावयोखाः । स्वाध्याय इति तपः षट्प्रकारमाभ्यन्तरं भवति ॥१७६॥
- १३. अध्यासमिति मुर्छी परिग्रह वर्णयन्ति निश्चयतः । ॥१७८॥
- १४. चीवाजीवाः पुण्यं पापाश्रवस्वराः सनिर्जरणाः । बन्धो मोक्षश्चैते सम्यक् चिन्त्या नव पदार्थाः ॥१८९॥
- १५. जीवा सुक्ताः संसारिणश्च...।१९०
- १६. द्विविधाश्रराचराख्याः...।१९१।।
- १७. पञ्चविधास्त्वेकद्वित्रिचतुःपञ्चेन्द्रियास्तु निर्दिष्टाः । क्षित्यम्बुचिद्विपचनतरवस्त्रसाश्च षद्वेभेदाः ॥१९२॥
- १८. सामान्यं खलु लक्षणमुपयोगो भवति सर्व-जीवानाम् । साकारोऽनाकारम् सोऽष्टभेद-श्रतुर्वा च ॥१९४॥

हिंसानृतस्तेथात्रक्षपरिग्रहेथ्यो विरतिर्द्धतम् । (७.६) तपसा निज'रा च । (८.३)

परात्मानन्दाप्रशसे...नीचैगीत्रस्य । (६.२४)

अनित्याशरणसंसारैकत्वान्यत्वाशुचित्वास्रवसं वरनिर्ज-राह्मोकवीधितुर्ल मधर्मस्वास्त्र्वातत्वानुचिन्तनमनु-क्रेक्षाः । (९.७)

उत्तमः क्षमामार्दवार्जवशीचसम्बसंयमतपरम्यागार्कचन्य-ब्रह्मचर्वाणि वर्मः । (९, ६)

योगवक्रता विसेवादनं चाग्रुभस्य नाम्नः । विपरीतं ग्रुभस्य । (६. २१-२२)

अनशनावमीदर्भष्टतिपरिसंख्यानरसर्पारत्यागविविक्तश्रय्या-सनकायक्लेशा बाह्य तपः । (९-१९)

प्रायश्चित्तविनयवैयाष्ट्रस्यस्वाध्यायव्युस्सर्गध्यानान्यु-सरम् । (९.२०)

मुर्छा परिश्रहः । (७.१२)

जीव।जीवासवबन्धसंवरनिज'रामोक्षास्तरवम् । (१.४)

स'सारिणो मुक्ताश्च । (२.१०)

संसारिणस्त्रसंस्थावराः । (२.१२)

पृथिन्यम्बुवनस्पतयः स्थावराः । तेजोवायू दीन्द्रियाद-यश्च त्रसाः । पञ्चेन्द्रियाणि । (२.१३-१५)

उपयोगो स्रक्षणम् । स द्विविधोऽष्टचतुभे दः । (२.८-९) स उपयोगो द्विविधः साकारोऽन कारम । (भाष्य २.९) १९. शानाशाने पञ्चित्रविकल्पे सोऽष्टघा तु साकारः । चक्षुरचक्षुरविधकेवलद्दग्विषयस्थनाकारः ॥१९५॥

२०. भावा भवन्ति जीवस्यौद्यिकः पारिणामिक-श्चैव । औपशमिकः श्वयोग्यः श्वयोपशमजश्च पञ्चेति ॥१९६॥

२०, ते त्वेकविंदातित्रिद्धिनवाष्टादशिवधास्तु वित्रेयाः ॥१९७॥

२१, उत्पादिवगमनिस्यत्वलक्षणं यत्तदस्ति सर्वमिषि । सदसद्वा भवतीत्यन्यथा**पितानपित**विशेषात् ।।२०४॥

२२. घर्माघर्माकाशानि पुद्गलाः काल एव चाजीवाः । पुद्गलवज<sup>र</sup>मरूवं तु रूपिणः पुद्गलाः प्रोक्ताः ।।२०७॥

२३. द्वयादिप्रदेशवन्तो यावदनन्तप्रदेशकाः स्कन्धाः । परमाणुरप्रदेशो वर्णादिगुणेषु भजनीयः ।।२०८॥

२४. सप्तिविधाऽघोलोकस्तिर्यग्लोको भवस्यनेकविधः । पञ्चदशविधान: पुनरूर्ध्वलोकः समासेन ॥२१२

२५. लोकव्यापि चतुष्टयमवरोषं त्वेकजीवो वा ।।२१३।

२६. घर्माधर्माकाशान्येकैकमतःपरं त्रिकमनन्तम् । कालं विनास्तिकाया जीवमृते चाप्यकर्त्वृणि ।।२१४॥ श्वानोपयोगोऽष्टियिषः-मितशानोपयोगः, श्वतश्वानो-पयोगः, अवधिश्वानोपयोगः, मनःपर्यायश्वानोपयोगः, केवलशानोपयोग इति, मत्यश्वानोपयोगः, श्रुताश्वानोप-योगः, विभङ्गश्वानोपयोग इति । दर्शनोपयोगश्चतुभे दः, तद्यथा-चश्चर्दर्शनोपयोगः, अवश्चर्दर्शनोपयोगः, अवशि-दर्शनोपयोगः, वेवलदर्शनोपयोग इति (भाष्य २.९) औपश्मिकश्वायिकौ मानौ मिश्रश्च जीवस्य स्वतस्व-मौद्यिकपारिणामिकौ च । (२.१)

द्विनवाष्टादशैकविंशतित्रिभेदा यथाकमम्। (२.२)

उत्पादव्ययप्रीव्ययुक्तं सत् । तद्भावाव्ययं निरयम् । अर्पितानर्पितसिद्धः । (५. २९-३१)

अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः। कालश्चेत्येके । रूपिणः पुद्गलाः। (५. १, ३८, ४)

आकाशस्यानन्ताः । सङ्ख्येयासङ्ख्येयाश्च पुद्गलानाम् । नाणोः । (५.९-११)

रत्नरार्करावालुकापङ्कधूमतमोमहातमः प्रभा भूमयो धना-म्बुवाताकाश्चप्रतिष्ठाः सप्ताषाऽषः पृथुतराः । जम्बूदीपलवणादयः ग्रुभनामानो दीपसमुद्राः । सीध-मेशानसानत्कुमारमा हेन्द्रब्रह्मलोकलान्तकमहा ग्रुकसहस्रा-रेष्वानतप्राणतयोरारणाच्युतयोर्भवसु ग्रैवेयदेषु विजयवै-जयन्तजयन्ताऽपराजितेषु सर्वार्थसिद्धे च । (३. १, ७ तथा ४. २०)

लोकाकाशेऽवगाहः । धर्माधम<sup>°</sup>योः कृरस्ते । एकप्रदे-शादिषु भाज्यः पुद्गलानाम् । असंख्येयभागादिषु जीवानाम् । (५. १२-१५)

अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः। द्रव्याणि जीवाश्च । आऽऽकाशादेकद्रव्याणि । निष्क्रियाणि च । (५.१,५,६)

- २७. घर्मी गतिस्थितिमतां इन्याणां गरयुषप्रहविश्वाता । स्थिरयुपकर्ताऽधर्मो ऽवकाशदानोपकृद्गगनम् ।।२१६।।
- २८. स्पर्शरसगन्धवर्णाः शन्दो बन्धश्च सूरमता स्थी-स्यम् । संस्थानं भेदतमश्कायोद्योतातपश्चेति ।।२१६।।
- २९. कर्मशरीरमनोवाग्विचेष्टितोच्छ्वासदुःखमुखदाः स्युः । जीवितमरणोपग्रहकराश्च संसारिणः स्कन्धाः॥ ॥२१७॥
- ३०. परिणामवर्तनाविधिपरापरस्वगुणलक्षणः कालः। सम्यक्रवज्ञानचारित्रवीय'शिक्षागुणा जीवाः।।।२१८॥
- ३१. पुत्गलकर्म ग्रम यत्तरपुण्यमिति जिनशासने दृष्टम् । यद्ग्रममथ तत्पापमिति भवति सर्वज्ञनिर्दिष्टम् ।।२१९॥ योगः ग्रद्धः पुण्याभवस्तु पापस्य तद्दि-पर्यास: । वाक्कायमनोगुष्तिर्निराश्रवः संवरस्तृकः ।।२२०॥
- ३२. संवृततपउपधानात्तु निविश्ता कर्मसन्ततिर्बन्धः बन्धवियोगो मोक्षस्तिवति...॥२२१॥
- ३३. एते व्यवसायो योऽभेषु विनिश्चयेन तस्विमिति। सम्यन्दर्शनमेततु तन्त्रिसर्गाद्धाः ॥२२२॥
- ३४ शिक्षांगमीपदेशश्रवणान्येकार्थिकान्यधि-गमस्य । एकार्थः परिणामी भवति निसर्गः स्वभावश्र ॥२२३॥
- ३५. ...। ज्ञानमध पञ्चमेदं तत् प्रत्यक्षं पर्शक्षं च ॥
  तत्र परोक्षं द्विविषं श्रुतमामिनिशोषिकं च
  ्विशेयम् । प्रत्यक्षं चाविषमनःपर्यायौ केवलं
  चेति ॥२२४-२२५॥
- ३६. एकादीस्येकस्मिन् भाज्यानि त्वाचतुर्भ्व इति ॥२२६॥

गतिस्थित्युपग्रहो धर्माधर्मथोरुपकारः । आकाशस्या-वगाहः । (५. १७–१८)

स्पर्शरसगन्धवर्णवन्तः पुद्गलाः । शब्दबन्धसीक्ष्म्यस्थीस्य-संस्थानभेदतमश्लायाऽऽतपोद्योतवन्तश्च । (५. २३-२४)

शरीरवाङ्मनःप्राणापानाः पुद्गलानाम् । **गुलदुः**ख-जीवितमरणोपग्रहाश्च । (५. १९–२०)

वर्तना परिणामः किया परस्वापरस्वे च कालस्य । परस्परोपप्रहो जीवानाम् । (५.२२,२१)

कायविष्ट्रमनःकर्म योगः। स आस्रवः । शुभः पुण्यस्य । अशुभः पापस्य । (६.१-४) आस्त्रवनिरोधः संवरः । (९.१)

तपसा निज'रा च । सक्षायरवाक्जीवः कर्मणो योग्यान्यु-क्गलानादरो । स बन्धः । कृत्स्नकर्मस्यो मोक्षः । (९.३, ८.२-३, १०.३)

तस्वार्धश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् । तन्निसर्गाद्धधिगमाद्धाः । (१.२-३) तेषां श्रद्धानं तेषु प्रस्ययावधारणम् । (मा०१.२)

निसर्गः परिणामः स्वभावः अपरोश्देश इत्य-नर्यान्तरम् । अधिगमः अभिगम आगमो निमित्तं श्रवणं शिक्षा उपदेश इत्यनर्थान्त-रम्। (भा०१,३)

मतिश्रुताविषमनः पूर्यायकेवलानि श्वानम् । तत् प्रमाणे । आद्ये परोक्षम् । प्रत्यक्षमन्यत् (१.९-१२)

पकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाच-तुर्भ्यः (१. ३१)

- ३७. सम्बग्दण्टेशीनं सम्बन्धानं भितिनियमतः सिद्धम् । आद्यत्रयमशानमपि भवति मिथ्यात्यत्रंयुक्तम् ॥२२७॥
- १८. सामायिकमिश्योधं **छेदीवस्थावनं द्विती**र्थं तु । परिहारविश्वद्धिः सूक्ष्मसं परायं च यथाख्यातम् ॥२२८
- ३९. सम्पन्तवर्शनिचारित्रसंपदः साधनानि मोक्षस्य।
  तास्वेकतराभाचेऽपि भोक्षमागौऽप्यतिद्विकरः
  ॥२३०॥ पूर्वद्वयसंपचिष तेषां मजनीयमुत्तरः
  भवति । पूर्वद्वयसंप्रामः पुनरसरसामै
  भवति सिद्धः॥२३१॥
- ४०, आज्ञाविचयमपायविचयं च सद्ध्यानयोगमुपस्य । तस्माद्विपाकविचयमुपर्याति संस्थानविचयं च । १४७
- ४१. तद्वरकर्मविनाशो हि मोहनीयक्षये नित्यम् ॥२६७॥ युगपद् विविधावरणान्तरायकर्मश्चयमवाप्य ॥२६८॥ शाक्षतमनन्तमनतिशयमनुपममनुत्तरं निरवशेषम् । संपूर्णभावतिहतं संप्राप्तः स केवलं ज्ञानम् ॥२६९॥
- ४२ सूक्ष्मिक्रयमप्रतिपाति काययोगोपयोगती ध्यास्वा। विगतिकायमनिवर्तिस्वष्टुत्तर ध्यायति परेण ॥२८१॥
- ४३. देहंत्रवंबिनिर्मुक्तः प्राप्यक्षेत्रेणियीतिमस्पर्साम् । समवेनैकेनाविष्यदेण गरवोध्यमप्रतिषः ॥२८८॥ सिद्धियेत्रे विमले जन्मजरामरणरोगनिर्मुकः॥ लोकाग्रगतः सिद्धयति साकारेणोपयोगेन ॥२८९॥
- ४४. सिद्धस्योध्यं मुक्तस्याऽऽ**स्रोकान्सात् ग**तिर्भवति ॥२९४॥
- ४५. पूर्वप्रयोगसिद्धेर्षन्य उठ्ठैद्दिसंगमानाच्यः । गतिपरिणोमाच्यः तथा सिद्धस्थेर्धः मसिः सिद्धा ॥२९५॥

अप्रमाणान्येवं वा । कुतः? मिध्यादर्शनपरिप्रहात्... मिध्याद्रविर्हि मसिकुतावषयो नियतमशानमेवेति वस्यते । (भा० १.१२)...सम्यग्दर्शनपरिग्रहीतं मस्यादि ज्ञानं भवस्यन्ययाऽज्ञानमेवेति । (भा० १.३२)

सामायिक च्छेदीपस्थाप्यपरिहारविश्चाद्धिस्स्मसंपराययथा-ख्यातानि चारित्रम् । (९. १८)

सम्यंदर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः । (१.१) एतानि च समस्तानि मोक्षसाघनानि । एकतराभाषेऽप्य-साधनानीत्यतस्त्रयाणां ग्रहणम् । एषां च पूर्वस्य साम भजनीयसुत्तरम् । उत्तरकामे सु नियतः पूर्विकामः । (भार १.१)

भाशाऽपायविपाकसं स्थानविचयाय धर्ममेप्रमन्तसं यतस्य । (९. ३७)

मोहक्षयाच्यानदर्शनावरणान्तरायक्षयाच्य देवलेम् ।(१०.१) सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य । (१. ३०)

पृथक्त्वैकत्ववितर्कसूषमिक्रयाप्रतिपातिव्सुपरतिक्रयानिष्ट-त्तीनि । (९. ४१)

अनुकेण गतिः । अविष्रहा जीवस्य । विष्रहवती स् संस्वारिणः प्राक् संस्थिः । एकसमधीऽविष्रहः । (२. २७-३०) तदनन्तरमूर्ध्वं गच्छरयाऽऽशोकान्तात् । (१०.५)

तदनन्तरमूर्धः ग<del>=</del>क्रत्याऽऽस्त्रोकान्तरत् (१०.५)

पूर्वप्रकोगादसङ्गत्कात्कन्धकछेवात्तवागतिपरि-णामाक्क तक्ष्मतिः। (१०, ६)

મુશામરતિનું કર્જુત્વ — "પ્રશામરતિની શાષા અને વિચારસરહી એ શ્ર'ય ઉમાસ્વાવિકર્ત્યું હોવાનું માનવાને હલચાવે છે," એવા પ ડિતર્શ્રી સુખલાલજીના અભિપાય છે. ( જુએ તત્ત્વાર્થસૂત્ર, ગુજરાતી પ્રસ્તાવના પૂ. ૨૦ ). તત્ત્વાર્થભાષ્ય ઉપરની પાતાની વૃત્તિમાં એક સ્થાને (૫.૬) સિદ્ધસેન ગણી કહે છે કે 'કારણ કે પ્રશમરતિમાં તેમણે જ કહ્યું छे डे.... ( यतः प्रशमरतौ अने नैबोक्तम् ) ' अपने वणी भीके स्थाने (६.६) ते हहे छे 'વાચકે આને જ ' ખલ ' નામથી પ્રશમરતિમાં (ગાથા ૮૦) રજૂ કરેલ છે (वाचकेन त्वेतदेव बलसंस्या प्रशमस्ती उपासम् ). ' आ २५४५छे हशांचे छे हे सिद्धसेन अभास्यातिने જ પ્રશામર તિના કર્લા માને છે. યાકિનીસૂનુ હસ્લિદ્રસૂરિ ( ઈ. સ. માઢમી શતાપ્કી ) પણ તત્ત્વાર્થભાષ્ય કપરની પાતાની ટીકામાં 'આ જ સૃશિએ અન્ય પ્રકરભાગ ક્રમાં આમ કહ્યું છે (यथ्रोक्तमनेनैव सुरिणा प्रकरणान्तरे )' એમ કહી પ્રશાસરતિની એ ગાયાએ ઉદ્દુધત કરે છે. આ ઉપરથી ફેલિત થાય છે કે હરિભદ્ભસૂર પશુ ઉમારવાતિને જ પ્રશમરતિના રચયિતા ગણે છે. ધર્મરત્નપ્રકરણ ઉપરની પાતાની સ્વાપત્રવૃત્તિમાં (રચનાસંવત ૧૨૭૧) શાન્તિસૂરિ સ્પષ્ટપણ જણાવે છે કે 'પૂર્વગતવેદી ઉમાસ્વાતિવાસુકે જિન્મવસતની ઉત્નતિ ં કરવા માટે પ્રશમરતિ, તત્ત્વાર્થ આદિ અનેક મહાશાઓ કર્યાં છે ( पूर्वमृतवेदिना चोमास्याति-वाचकेन प्रणीतप्रवचनोन्नतिहेतुप्रशम्रतितस्वार्थाद्मनेकमहाशास्त्रेण...) ' आम शान्तिसूरिना મતે પણ પ્રશામરતિના કુર્લા ઉમારવાતિ જ છે. વળી, પ્રશામરતિ અને તત્ત્વાર્થસત્રની સરખામણીમાં આર્થિક અને શાબ્દિક સામ્ય અમે દર્શાવ્યું છે, તે સામ્ય અંને કૃતિઓના કર્તા એક જ હાય એવું સૂચવે છે. અર્થાત, ઉમાસ્વાતિ જ પ્રશામરતિના કર્તા છે. ઉપરાંત, સંબંધકારિકા ૨૩ – ૨૬માં આગમાના પદાર્થીના સંગ્રહ કરવામાં રહેલી મુશ્કેલીના જે ઉલ્લેખ છે તેના જ પડદા પ્રશમરતિના શ્લાક 3 – ૪માં પડચો છે. આમ સમગ્રપણ વિચારતાં ઉમાસ્વાતિ જ પ્રશમરતિના કર્તા સિંહ થાય છે.

પ્રક્ષમરતિની રચના ઉમાસ્વાતિએ તત્ત્વાર્થસૂત્રની રચના કર્યા પછી કરી હાય એમ લાગે છે. નીએની વિગતો આ માન્યતાને પુષ્ટિ આપે છે. તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં સાત તત્ત્વા ગણા-વવામાં આવ્યા છે, જ્યારે પ્રશામસ્તિ તવ તત્ત્વાની સમજૂતી આપે છે અને એ દ્વારા યકાચારના ક્ષ્મ વરીકે શ્રાવકને સ્વર્ગની ખાતરી આપતા અંશ ઉમેરે છે (બાયા ૩૦૩ – ૩૦૯). તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં ત સમજાવવામાં આવેલી કેવલિસમુદ્ધાતની પ્રક્રિયા અહીં સમજાવવામાં આવેલી કેવલિસમુદ્ધાતની પ્રક્રિયા અહીં સમજાવવામાં આવેલી કેવલિસમુદ્ધાતની પ્રક્રિયા અહીં સમજાવવામાં આવે છે (૨૦૩ – ૨૦૭). તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં ક્ષ્યાવરાને ત્રહ્યુ પ્રકારના ગણાવ્યા છે (૧૯૨). તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં સ્થાવરાને ત્રહ્યુ પ્રકારના ગણાવ્યા છે, જ્યારે પ્રશામરતિમાં તેમને પાંચ પ્રકારના ગણાવ્યા છે (૧૯૨). તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં પરસ્પરાપશ્રહને જીવનું કાર્ય (ઉપકાર) ગણમું છે, જ્યારે પ્રશામરતિમાં સમ્યક્ષ્ય, જ્ઞાન, ચારિત્ર, વીર્ય અને શિક્ષાને જીવનું કાર્ય (ઉપકાર) ગણમું છે, જ્યારે પ્રશામરતિમાં સમ્યક્ષ્ય, જ્ઞાન, ચારિત્ર, વીર્ય અને શિક્ષાને જીવનું કાર્ય (ઉપકાર) ગણમું છે, જ્યારે પ્રશામરતિમાં ઉમેરી છે ઉમાસ્વાતિએ તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં ન હોય એવી કોઈક નવી આળતને પ્રશામરતિમાં ઉમેરી છે

અને કેટલેક સ્થાને તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં જે લખ્યું છે તેમાં સુધારા કરી પ્રશામરતિમાં તેને કાખલ કર્યું છે. આ દર્શાવે છે કે ઉમાસ્વાતિ મહારાજે પ્રશામરતિની રચના નિ શંકપણે તત્ત્વાર્થસૂત્ર પછી કરી લાગે છે.

#### પ્રશમરતિના કર્તા ઉમાસ્વાતિના પરિચય—

ઉમાસ્વાતિ જૈન ધર્મની થધી શાખાઓને પહેલેથી આજ સુધી એકસરખા માન્ય છે. શ્વેતાંબરા તેમને પાતાની શાખામાં થયેલા માને છે અને દિગ'બરા તેમને પાતાની શાખામાં થયેલા માને છે. દિગ'બર પર'પરા તેમને ઉમાસ્વામી નામે પણ એાળખે છે.

ઉમાસ્વાતિએ રચેલા તત્ત્વાર્થભાષ્યને અંતે પ્રશસ્તિ છે. આ પ્રશસ્તિ ઉમાસ્વાતિએ પાતે જ રચેલી છે. તેમાં નીચેની હકીકતા છે. (૧) તેમના ગુરુના ગુરુ વાચકમુખ્ય શિવશ્રી હતા. (૨) તેમના દીક્ષાગુરુ અગિયાર અંગના જાણકાર ઘાષન-દી ક્ષમણ હતા. (૩) તેમના વિદ્યાગુરુ મૂલ નામના વાચકાચાર્ય હતા. (૪) તેમના વિદ્યાગુરુના ગુરુ મહાવાચક મુંડપાદ ક્ષમણ હતા. (૫) તેમનું ગાત્ર કોલીવિલ્ હતું. (૬) તેમના પિતાનું નામ સ્વાતિ હતું. (૭) તેમની માતાનું નામ વાત્સી હતું. (૮) તેમના જન્મ ન્યગ્રાધિકામાં થયા હતા. (૯) તેઓ ઉચ્ચનાગર શાખાના હતા. (૧૦) તેમણે તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્રની રચના કુસુમપુર (પાટલિપુત્ર, હાલનું બિહારમાં આવેલું પટલા)માં કરી હતી. પ્રામાલિક સંદેહ વિનાની આટલી જ ઐતિહાસિક વિગતા આપલાને પ્રાપ્ત થાય છે.

તેમણે તત્ત્વાર્થાધિગમની રચના પાટલિયુત્રમાં કરી હતી એ હકીકત એવી સંભાવના સૂચવે છે કે તેમનું જન્મસ્થાન ન્યગ્રાધિકા પાટલિયુત્રની નજીક હશે.

તેઓ કયારે થયા એ બાબતે વિદ્વાનામાં મતલે છે, પરંતુ એટલું તો ચાંકલ છે કે ઈ. સ.ની પ્રથમથી ત્રીજી શતાબ્દીના ગાળામાં તે થયા હોવા નેઈએ. તેમના તત્ત્વાર્થસ્ત્ર ઉપરની સૌથી પ્રાચીન ઉપલબ્ધ ટીકા પૂજ્યપાદની સર્વાર્થસિદ્ધિ છે. પૂજ્યપાદનો સમય ઈ.સ.ની પાંચમી શતાબ્દી છે. એટલે તે ઈ.સ.ના પાંચમા સૈકા પહેલાં કચારેક થયા છે. આનાથી કંઈક વધુ નિશ્ચિતતા તરફ જવું હોય તો તેમના તત્ત્વાર્થભાષ્ય અને દર્શનાન્તરના પ્ર'થાની શાબ્દિક અને આર્થિક સરખામણી કરવી નેઈએ. તત્ત્વાર્થભાષ્ય અને યોગસ્ત્ર પરના વ્યાસભાષ્યમાં સાપક્રમ – નિરુપક્રમ આયુષ્યવિષયક જે ચર્ચા છે તેમાં શાબ્દિક અને આર્થિક સામ્ય ઘણું છે. તત્ત્વાર્થભાષ્યમાં જે ઉદાહરણો આપવામાં આવ્યાં છે તે અંબગ્રંથામાં ઉપલબ્ધ નથી પરંતુ વ્યાસભાષ્યમાં છે. સંભવિત છે કે તત્ત્વાર્થભાષ્ય ઉપર વ્યાસભાષ્યની અસર હાય. ને એમ હાય તો તત્ત્વાર્થભાષ્ય ઈ.સ.ના બીજા સૈકાથી પ્રાચીન ન હાઈ શકે, કારણ કે વ્યાસભાષ્ય ઈ.સ.ના બીજા સૈકાથી પ્રાચીન હોય એમ માનવાને કોઈ કારણ નથી.

ઉમાસ્વાતિ મહાવિદ્વાન છે. અત્યાર સુધીમાં ઉપલબ્ધ સમય જૈન સાહિત્યમાં ઉમાસ્વાતિ જ પ્રથમ સંસ્કૃત લેખક છે. જૈન આગમાના બધા પદાર્થોના સંગ્રહ કુશળતાપૂર્વક સારી રીતે તત્ત્વાર્થ સ્ત્રમાં તેમણે કર્યો છે. તેથી તે અગિયાર અંગાનું દઢ જ્ઞાન ધરાવતા હતા એ પુરવાર થાય છે. આ કારણે જ પ્રશાસાસ્ત્રચક 'પૂર્વવિત્' વિશેષણુ શ્વેતામ્બરાચાર્યો અને 'શ્રુત કેવલિદેશીય' વિશેષણુ દિગમ્બરાચાર્યો તેમને આપે છે. આગમાના પદાર્થોના સંગ્રહ તેમણે ઉત્કૃષ્ટ રીતે કર્યો હોઇ, હેમઅંદ્રાચાર્ય તેમને સર્વોત્કૃષ્ટ સંગ્રહકાર ગણે છે. ભાષ્યસહિતના તત્ત્વાર્થ સ્ત્રના અભ્યાસ કરતાં જણાય છે કે તેઓ વૈશેષિક, ન્યાય, યાગ અને બોહ આદિ દાર્શનિક સાહિત્યથી સારી રીતે પરિચિત હતા. તેમણે તત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં પાણિનિત્યાકરણનાં સ્ત્રો ટાંકયાં છે, આ હકીકત તેમના પાણિનિવ્યાકરણના અભ્યાસની સાક્ષી પૂરે છે. તેમની બહુશ્રુતતા અને લેખક તરીકેના તેમના સામર્થ્યના આધારે શ્વેતાંબરાચાર્યો તેમને પાંચસા પ્રથા કર્તા તરીકે સ્વીકારે છે.

ઉમાસ્વાતિની કૃતિઓ — પર પરા અનુસાર ઉમાસ્વાતિએ પાંચસા પ્રકરણાની રચના કરી હતી. હરિભદ્રસૂરિ (ઇ.સ. બારમી શતાબ્દી) પાતાની પ્રશામરતિટીકામાં આને હલ્લેખ કરે છે. હાલ ઉપલબ્ધ કૃતિઓથી વધારે કૃતિઓ તેમણે રચી છે, કારણ કે ઉત્તરાધ્યયન-વૃત્તિના કર્તા ભાવિજયજી ઉમાસ્વાતિને નામે કેટલાંક ઉદ્ધરણા આપે છે જે તેમની ઉપલબ્ધ કૃતિઓમાં મળતાં નથી, તેમ જ સિદ્ધસેન ગણી પાતાની તત્ત્વાર્થભાષ્ય ઉપરની વૃત્તિમાં (૭-૧૦ પૃ. ૭૮) ઉમાસ્વાતિના 'શૌચપ્રકરણું' નામના ચંચના ઉલ્લેખ કરે છે જે અત્યારે ઉપલબ્ધ નથી. વળી, તત્ત્વાર્થસૂત્ર અને તત્ત્વાર્થભાષ્ય ઉપરાંત પ્રશામરતિ, જંબૂદીપસમાસ, પૃજાપ્રકરણું અને સાવયપણણત્તિને પર પરા તેમની કૃતિઓ ગણે છે. પ્રશામરતિ આદિ આ ચારમાંથી પ્રથમ બેને તા સામાન્યપણે તેમની કૃતિઓ તરીકે સ્વીકારવામાં આવેલ છે, પરંતુ બાકીની બેને તેમની કૃતિઓ તરીકે પ્રાયઃ સ્વીકારવામાં આવેલ નથી. આ ચારમાંથી કોઇ પણ કૃતિ તેમની કૃતિઓ તરીકે પ્રાયઃ સ્વીકારવામાં આવેલ નથી. આ ચારમાંથી કોઇ પણ કૃતિ તેમનું નામ ધરાવતી નથી. તેમણે તત્ત્વાર્થસૂત્ર તેમ જ તત્ત્વાર્થભાષ્યની રચનાને જ પાતાનું મુખ્ય જીવનકાર્ય ગણ્યું લાગે છે. પ્રશામરતિના પરિચય તા આપણે કરી લીધા. એટલે હવે બાકીની કૃતિઓના પરિચય કરી લેવા પ્રાપ્ત થાય છે.

(૧) તત્ત્વાર્થા સૂત્ર—જૈન સાહિત્યમાં તત્ત્વાર્થ સૂત્રની જે પ્રતિષ્ઠા છે તેવી પ્રતિષ્ઠા ભાગ્યે જ બીજા કોઇ શ્રાંથની છે. જૈન સમાજના ખધા ફિરકાએમાં તેના સમાન આદર છે. જૈન આગમાના ખધા પદાર્થીના તે શ્રેષ્ઠ સંગ્રહ છે. એમાં લગભગ સાહા ત્રણુસા સંસ્કૃત સૂત્રા છે. નાનામાં નાનાં સૂત્રા એકબે શળ્દો ધરાવે છે જ્યારે માટાં સૂત્રા વધારમાં વધારે પાંચસાત શબ્દો ધરાવે છે. એમને કંકસ્ય કરી લેવાથી તેમ જ સમજી લેવાથી જૈન સિદ્ધાન્તનું ખાસ્સું પાંહિત્ય પ્રાપ્ત થઇ જાય છે. આ સૂત્રા દસ અધ્યાયામાં વિભક્ત છે. પ્રથમ અધ્યાયમાં સમ્યગ્દશ્યન, સમ્યક્ત્રાન અને સમ્યક્ષ્યારિત્રને સમસ્તપણે માલના ઉપાય જણાવી, સમ્યગ્

ંદર્શનની વ્યાખ્યા કરી છે, છવ વગેરે સાત તત્ત્વાે ગણાવ્યાં છે અને તે તત્ત્વાને જાણવાનાં ઉપાયભૂત જ્ઞાનાનું નિરૂપણ કર્યું છે. આ અધ્યાયમાં મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યાય અને કેવળ એ પાંચ જ્ઞાનાનું વ્યવસ્થિત નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. વળી, આ જ અધ્યાયમાં નામ આદિ ચાર નિક્ષેપા. નિદે શ આદિ ચૌદ અનુયાગદારા અને નેગમ આદિ પાંચ નયાને જણાવવામાં આવ્યાં છે. બીજા અધ્યાયમાં જીવતત્ત્વનું સ્વરૂપ, સંસારી જીવના પ્રકારા, ઇન્દ્રિયાનાં લેદ-પ્રલેદ, ઇન્દ્રિયાના વિષયા, જીવનર્ગામાં ઇન્દ્રિયાની વહે ચણી, અંતરાલગતિ, જન્મના પ્રકારા, યાનિઓ, ઔદારિક આદિ પાંચ શરીરા, ચાર ગતિઓમાં લિંગની વહેં ચણી અને અનપવતી આયુષ્યને ભાગવનારાઓના નિદે શ આવે છે. ત્રીજ અધ્યાયમાં નારકાેનું અને મધ્યક્ષાેકનું વર્ણુંન છે. ચાથા અધ્યાયમાં દેવા અને દેવક્ષાેકનું વર્ણ્ય છે. પાંચમા અધ્યાયમાં દ્રવ્યના પ્રકારા, તેમનાં સાધમ્ય –વૈધમ્ય, તેમનું સ્થિતિક્ષેત્ર, તેમનાં કાર્યા, પુદગલનું સ્વરૂપ, તેના પ્રકારા અને તેનાં ઉત્પાદક કારણા, પોદુગલિક બંધ, દ્રવ્ય સામાન્યનું લક્ષણ, કાળનું સ્વરૂપ, ગુણુ અને પરિણામનાં લક્ષણા નિરૂપવામાં આવ્યાં છે. છઠ્ઠા અધ્યાયમાં આસવનું સ્વરૂપ, આસવના પ્રકારા અને કમા શ્રકારના આસવથી કર્યા કમાં અંધાય છે તેનું વર્ભાન છે. સાતમા અધ્યાયમાં વ્રતનું સ્વરૂપ, અણવત અને મહાવત, વ્રતની સ્થિરતાના ઉપાયા, હિંસા આદિ દેશોનું સ્વરૂપ, વ્રતના અતિઆરા, દાનનું સ્વરૂપ એ બધાની વિચારણા છે. આઠમા અધ્યાયમાં કર્મબંધના મૂળ હેતુઓ, કર્મબંધનું સ્વરૂપ, બંધના પ્રકૃતિ આદિ ગ્રાર પ્રકાર, અને મૂલપ્રકૃતિ અને ઉત્તરપ્રકૃતિના લેદોનું નિરૂપણ છે. નવમા અધ્યાયમાં સંવરનું સ્વરૂપ અને તેના ઉપાયા જણાવામાં છે. ઉપાયામાં ગુપ્તિ, સમિતિ, ધર્મ, અતુપ્રેક્ષા, પરીવહજય, ગારિત્ર માને લપની વિચારણા છે. દસમા અધ્યાયમાં કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિના હેતુઓ, કર્મના આત્યંતિક ક્ષયનાં કારણા, માક્ષનું સ્વરૂપ, મુચ્યમાન જીવતું ઊધ્વ'ગમન, ઊધ્વ'ગતિનાં કારણા, ક્ષેત્ર આદિ ખાર બાખતા વડે સિદ્ધની નિશેષ વિચા<del>રણા</del> આ બધું આલેખાયું છે. દૂંકમાં, પ્રથમ અધ્યાયમાં જ્ઞાનમીમાંસા છે, બીજાથી પાંચમા અધ્યાયામાં ત્રેયમીમાં સા છે અને ખાકીના પાંચ અધ્યાયામાં ચારિત્રમીમાંસા છે.

આ મૂળ સૂત્રો ઉપર ઉમાસ્વાતિએ પોતે જ ભાષ્ય લખ્યું છે. ત્યાર પછી દિગંબર આગાર્ય પૂજ્યપાદે સૂત્રો ઉપર સર્વાર્થ સિદ્ધિ નામની દીકા રચી છે. તેના પછી દિગંબર આગાર્ય ભુદ અકલ કે તત્ત્વાર્થ સૂત્ર ઉપર રાજવાતિક નામની દીકા રચી છે. પૂજ્યપાદનાં સર્વાર્થ સિદ્ધિત્રત મુદ્દાવાળા વાકયોને તારવી, ગાઠવી અકલ કે તેમના ઉપર સ્કુટ વિવરસ્થ લખ્યું છે. આ દિખ્યો તેને સર્વાર્થ સિદ્ધિનું વિવરસ્થ કહેવાય. પરંતુ રાજવાતિકમાં દાર્શનિક ચર્ચાઓ અનેકાંતને આશ્રીને તેમ જ વિસ્તારથી કરવામાં આવી હાઇ તે વસ્તુતઃ સ્વતંત્ર પ્રથ જ બની રહે છે. ત્યાર બાદ વિદ્યાનન્દ્રે સૂત્રો ઉપર તત્ત્વાર્થ શ્લોકવાર્તિક નામની દીકા રચી છે. પ હિતશ્રી સુખલાદ્ભજ રાજવાર્તિક અને શ્લોકવાર્તિક વિશે લખે છે કે ''તત્ત્વાર્થ' ઉપરના ઉપલબ્ધ શ્લેશનાંગરીય સાહિત્યમાંથી એક ગ્રંથ 'રાજવાર્તિક' કે 'શ્લોકવાર્તિક' ની

સરખામણી કરી શકે તેવા દેખાયા નથી. ભાષ્યમાં દેખાતા આછા દાર્શનિક અભ્યાસ સર્વાર્થ સિદ્ધિમાં કંઈક ઘેરા બને છે અને તે રાજવાર્તિકમાં વિશેષ ઘટ થઇ, છેવટે શ્લાક-વાર્તિકમાં ખૂબ અમે છે." શ્લાકવાર્તિકમાં પૂર્વકાલીન અને સમકાલીન જૈનેતરાએ કરેલ હુમલાઓના સમથ ઉત્તર છે. મૂળ સૂત્રા ઉપર લખાયેલી ભાષ્ય સિવાયની બધી મહત્ત્વની વ્યાખ્યાઓ દિગંભર આચાર્યોની છે.

(ર) તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય—આ ભાષ્ય તત્ત્વાર્થ સૂત્રની વ્યાખ્યા છે. તે ઉમારવાતિની જ રચના છે, પરંતુ તેમાં દિગંભર પરંપરાને માન્ય ન હોય એવી કૈટલીક ભાષતોના સ્વીકાર હોઈ, દિગંભરા તેને ઉમારવાતિની કૃતિ નથી ગણતા. ભાષ્યમાં 'અમે કહીશું' (= વસ્ત્રામિ, बस्यामः) એ રીતે જે વસ્તુ કહેવાની પ્રતિજ્ઞા કરવામાં આવી છે તે વસ્તુ પછી સૂત્રમાં જ કહેવામાં આવી છે. તેથી સૂત્ર અને ભાષ્ય અંનેના કર્તા નિઃસંદેહ એક જ છે એ પુરવાર થાય છે. સિદ્ધસેન ગણી તથા યાકનીસૂતુ હરિભદ્રસૂરિ પણ ભાષ્યકાર તથા સૂત્રકારને એક જ માને છે. વળી દશ્વીકાલિકની અગસ્ત્યસિંહકૃત ચૂર્ણમાં ઉમારવાતિના નામે જ સૂત્ર અને ભાષ્ય બન્ને ઉદ્ધૃૃૃૃૃત છે (પૃ. ૮૫). ભાષ્યની રોલી પ્રાચીન છે. ભાષ્યમાં આગમાનુસારી વિવરણ વિશેષ છે, દાર્શનિક ચર્ચાએ પ્રમાણમાં અલ્પ છે. કાળતત્ત્વ, કેવલિકવલાહાર, અચેલકત્વ, સ્ત્રીમાક્ષ જેવી જે બાબતોએ તીલ મતલેદનું રૂપ ધારણ કર્યું' છે તે બાબતો પરત્વેના સાંપ્રદાર્થિક અભિનિષ્દા ભાષ્યમાં દેખાતા નથી.

તત્ત્વાર્થભાષ્ય ઉપર સિદ્ધસેન ગણીએ આગમાનુસારી ટીકા રચી છે. યાકિનીસ્નુ હિરિભદ્રસ્રિએ સાડા પાંચ અધ્યાય સુધી ભાષ્ય ઉપર વૃત્તિ લખી છે, ત્યાંથી આગળ દસમા અધ્યાયના અંતિમ સૂત્રના ભાષ્યને ખાદ કરતાં ખાકીના ભાષ્ય પર યશાભદ્ર આચાર્યે વૃત્તિ રચી છે અને દસમા અધ્યાયના માત્ર અંતિમ સૂત્રના ભાષ્ય પર યશાભદ્ર આચાર્યના અજ્ઞાતનામક શિષ્યે વૃત્તિ રચી છે. દેવગુપ્તસ્રિએ ભાષ્યની સંઅંધકારિકાએ ઉપર લખેલી વ્યાખ્યા મળે છે પણ ભાષ્ય ઉપર લખલા ધારેલ વ્યાખ્યા લખી હશે કે નહિ તે કહેવું મુશ્કેલ છે. આચાર્ચ મલયગિરિએ તત્ત્વાર્થભાષ્ય ઉપર લખેલી વ્યાખ્યા ઉપલબ્ધ નથી. વાચક શ્રી યશાવિજયજીએ ભાષ્ય પર લખેલી વૃત્તિના અપૃષ્ધ પ્રથમ અધ્યાય જેટલા ભાગ મળે છે. આમ શ્વેતાંબર આચાર્યોનું વલા મૂળ સ્ત્રી પર નહિ પણ ભાષ્ય પર ટીકાએન લખવાનું રહ્યું છે.

(3) જ'ખૂદ્વીપસમાસ—આ કૃતિ ચાર આફ્રિકમાં વિલક્ત છે, છતાં અત્યંત લઘુ છે. પ્રથમ બે આફ્રિક જ'ખૂદ્વીપની ભૂગાળનું વર્ણુંન કરે છે. ત્રીજું આફ્રિક દ્વીપા અને સમુદ્રોનું નિરૂપણ કરે છે. ચાથા આફ્રિકમાં માપનાં સ્ત્રોની ચર્ચા છે તેમ જ જ'ખૂદ્વીપની લાક્ષણિકતાંઓના સંત્રહ છે. તત્ત્વાર્થસ્ત્રના ૩.૧૫ના ભાષ્યમાં અન્તદ્વીપાનાં જે નામા આષ્યાં છે તે નામા જ'ખૂદ્વીપસમાસના ત્રીજ આફ્રિકમાં આપેલાં નામા સાથે ખરાયર મળતાં છે,

પરંતુ તે નામા આગમિક કે અનાગમિક યાદીઓ સાથે પ્રેપ્ર છાં અંધે એસતા નથી. ઉમાસ્વાતિ જં ખૂદીપસમાસના કર્તા છે એ પારંપરિક માન્યતાના સમર્થનમાં આ હુકીકત ળળ પ્રે છે. જં ખૂદીપસમાસના ચાથા આિક્કમાં માપનાં જે સૂત્રો આપેલાં છે તે અને તત્ત્વાર્થ સૂત્ર 3.૧૧ના ભાષ્યમાં માપનાં જે સૂત્રો આપેલાં છે તે એક સરખાં છે, કેવળ એક જ સૂત્ર તત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં આપેલ સૂત્રથી જરા ભિન્ન છે. તત્ત્વાર્થ ભાષ્યનું આ સૂત્ર વધારે ચાક્કસ ગાિધૃતિક પરિણામ આપે છે. આ ઉપરથી જણાય છે કે જં ખૂદીપસમાસના તે સૂત્રમાં સુધારા કરી તત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં વધુ સારું સૂત્ર આપવામાં આવ્યું છે. આ અતાવે છે કે તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય કરતાં કંઈક પહેલાં જં ખૂદીપસમાસની રચના ઉમાસ્વાતિએ કરી છે. એ સંભવ છે કે તત્ત્વાર્થ સૂત્રના ત્રીના શ્રીના શ્રી ફિાય. કદાચ આ કારે ફ્રો જ તત્ત્વાર્થ સૂત્રના ત્રીને અધ્યાય અત્યંત સારભૂત અને સંક્ષિપ્ત અની ગયાે છે.

- (૪) પૂજાપકરાયુ ૧૯ સંસ્કૃત શ્લાકમાં નિબદ્ધ પૂજાપકરાયુ શ્રાવકને માટે એક-વીસ પ્રકારની પૂજાઓ નિર્પે છે. પ્રશામરતિના ૩૦૫મા શ્લાકમાં ગંધ, માલ્ય, અધિવાસ, ધૂપ, દીપ વગેરેને ગણાવવા દ્વારા પૂજાના નિર્દે શ છે પરંતુ એથી વિશેષ કંઇ નથી. પૂજા પ્રકરણમાં તા પૂજાવિધિનું વિસ્તૃત નિરૂપણ છે. જુદા જુદા પ્રકારની પૂજાઓ દિવસના જુદા જુદા સમયે કરવાનું જણાવ્યું છે. ચક્ષુઓ નીચી કરી મૌન ધરી પદ્માસનમાં રહી પૂજા કરવાનું વિધાન કર્યું છે. વળી નવ અંગે નવ તિલકા કરવાનું કહેવામાં આવ્યું છે. પૂજા કરનારે પશ્ચિમાબિમુખ રહી પૂજા કરવી એઇએ એમ કહ્યું છે. આવા વિસ્તૃત કિયાકાંડના ઉદલેખને ઉમાસ્વાતિના જ્ઞાત બ્રાયામાં કાઇ સ્થાન નથી, જે આ કૃતિ ઉમાસ્વાતિની હાય એ વિશે શંકા પેદા કરે છે. ચારિત્રસુંદર ગણીએ પાતાના સંવત ૧૪૮૭માં રચેલા આચારા-પદેશ નામના બ્રાયમાં આ જ પૂજાપ્રકારા નિરૂપ્યા છે. તેથી કેટલાક વિદ્વાના એમ માને છે કે પૂજાપ્રકરણ ઇ. સ. ની ૧૪મી શતાબ્દીથી ભાગ્યે જ જૂનું હાય.
- (૫) સાવયપણ સ્તિ—આ ગ્રંથ ૪૦૦ પ્રાકૃત ગાથાઓમાં રચાયેલા છે. તે શ્રાવકના ખાર વ્રતાનું (અણુવ્રતા, ગુણવ્રતા અને શિક્ષાવ્રતાનું) નિર્પણ કરે છે. તે વ્રતાના અતિચારા અને તે વ્રતા સાથે સંબદ્ધ આવશ્યકાનું આલેખન પણ તે કરે છે. અનેક સ્થાનાએ તત્ત્વાર્થ સ્ત્રમાંથી ઉદ્ધરણા પણ આપવામાં આવ્યાં છે. સાવયપણ સ્તિમાં નિરૂપવામાં આવેલા મુખ્ય વિષય તત્ત્વાર્થ સ્ત્રના સાતમા અધ્યાયમાં છે. ખાર વ્રતા અને તેમના અતિચારાના નિરૂપણની આખતમાં સાવયપણ સ્તિ તત્ત્વાર્થ સ્ત્રથી જુદી પડે છે, પરંતુ સાવયપણ સ્તિગત તે નિરૂપણ ઉપાસકદશાની પરંપરાને ખરાખર અધ ખેસે છે. વળી, સિદ્ધોના લેદ કરવાની રીતા (ગાથા ૭૬–૭૭) પ્રજ્ઞાપના ૧.૭.૭–૧૦માં જણાવેલી તે રીતા સાથે ખરાખર મેળ ખાય છે, તત્ત્વાર્થ સ્ત્રમાં જણાવેલી તે રીતા સાથે અરાખર મેળ ખાય છે,

રચના છે. આ બધા મુદ્દાઓ આ કૃતિને ઉમાસ્વાતિના નામે ચહાવવાની વિરુદ્ધ જાય છે. કેટલાક વિદ્વાના તેને હરિસદ્રસૂરિની કૃતિ માને છે.

પ્રશામરતિ પરની સ'સ્કૃત દીકાએ।—પ્રશામરતિ ઉપર બે સંસ્કૃત દીકાએ। ઉપલબ્ધ છે—એક હરિલદ્રસૂરિએ (ઇ. સ.ની બારમી શતાબ્દ્રી) લખેલી અને બીજ અજ્ઞાતકર્તું ક હરિલદ્રસૂરિએ (ઇ. સ.ની બારમી શતાબ્દ્રી) લખેલી અને બીજ અજ્ઞાતકર્તું ક હરિલદ્રસૂરિએ હવા ઉપર દીકા રચી નથી. તેનું કારણ એ જણાય છે કે પ્રશામરતિમાં મુનિનાં વસ્ત્રપાત્ર વિશે વિસ્તૃત નિરૂપણ છે, જે દિગં બરાને ઇષ્ટ્ર નથી. આ બે સિવાય બીજ કાઈ દીકા અત્યારે ઉપલબ્ધ નથી, પરંતુ આ બે સિવાયની બીજ દીકાએ હતી એ હરિલદ્રસૂરિની દીકાને અંતે આપેલી દીકાકારની પ્રશસ્તિના આધારે નક્કી થાય છે. હરિલદ્રસૂરિ કહે છે કે પાતે આ દીકા પ્રાચીત દીકાએનું અધ્યયન કરીને લખી છે (પરિમાન્ય વૃદ્ધદીका: – પ્રશસ્તિ ર)

આ દીકાકાર હરિભદ્રસૂરિ ઈસ્વી સતની ભારમી શતાણ્કીના હ્રાઇ, આઠમી શતાણ્કીના યાકિનીસૃનુ હરિભદ્રસૂરિથી જુદા છે. વળી, નેમિનાહચરિઉના કર્તા વડમચ્છીય હરિભદ્રથી (૧૨૧૬ વિ. સં=૧૧૬૦ ઇ.સ.) પણ એ જુદા છે. દીકાને અંતે આપેલ પ્રશસ્ત્રિમાંથી સાત થાય છે કે આ દીકાકાર હરિભદ્રસૂરિ દેવસૂરિશિષ્ય જિનદેવના શિષ્ય હતા. તેમણે આ દીકા જયસિ હદેવના રાજ્યકાળમાં અભુહિલપુરપાદ્રણમાં વિ. સં. ૧૧૮૫માં સ્થી છે.

હરિલદ્રસૃરિ પ્રશમરતિને લાવીસ અધિકારમાં (પ્રકરણમાં) વિલક્ત કરે છે. તેમની ટીકા સંક્ષિપ્ત અને સરળ છે. શ્લોકોના શખ્દાર્થમાત્ર તે આપે છે. કોઇ પણ સુદ્દાની વિસ્તૃત ચર્ચા તેમાં નથી. પ્રાચીન શાસ્ત્રોમાંથી મહત્ત્રનાં ઉદ્ધરણા તે આપતી નથી. આગ-મામાંથી ભહુ જ શાડાં ઉદ્ધરણા હરિલદ્રે ટીકામાં આપ્યાં છે. આ તેમણે કરેલી પ્રતિજ્ઞાને અત્રરૂપ છે. તેમની પ્રતિજ્ઞા ટૂંકમાં (समासेन) સમજૂતી આપવાની છે.

બીજી મહાતકર્તું ક ટીકા હરિલદની ટીકાથી વધારે પ્રાચીન લાગે છે. આ ટીકા હારિલદીય દીકાથી વધારે વિસ્તારવાળી છે. તે શ્લાકોના શબ્દાર્થ કરવા ઉપરાંત આચારને લગતા કે દ્રાશ નિક મહત્ત્વના સિદ્ધાન્ત ભાખત વિસ્તારથી સમજૂતી આપે છે, એટલું જ નહિ પણ મહત્ત્વનાં ઉદ્ધરણો પણ શાસમાંથી આપે છે.

હરિસદ્રસ્ત્રિની સમક્ષ આ અજ્ઞાવકતું ક દીકા દેશનો સંભવ લાગે છે. હરિસદ્રસ્ત્રિ કેટલાંક એવાં પાઠાન્તરાના ઉલ્લેખ કરે છે જે અજ્ઞાતકતું ક દીકાની સ્ત્રીકૃત વાચનામાં મળે છે. બીજું, હરિસદ્રસ્તિ વાવીસ અધિકરશોમાં પ્રશ્નમરતિને વિસક્ત કરે છે, જ્યારે અજ્ઞાતકતું ક દીકામાં કે તેશે સ્વીકારેલ વાચનામાં પ્રશામરતિને કાઈ પણ રીતે વિસક્ત કરવામાં આવેલ નથી. એ અજ્ઞાતકર્તું ક દીકામાં તે વિસાગના સ્વીકાર અથવા નિદેશ હાત, પરંતુ તેમ નથી. ત્રીજું, અજ્ઞાતકર્તું ક દીકાએ

સ્વીકારેલ કેટલાક ખાટા પાઠાને હૃશ્ભિદ્રસૂરિએ પાતાની ટીકામાં સુધાર્યા છે. વળી, પ્રશ્નમરતિના ૨૪૩મા શ્લાક (सम्यगृहष्टिर्झानी विरित्ततपोबलयुतोऽप्यनुपशान्तः।) જે અજ્ઞાલકર્તું ક ટીકાની વાચનામાં છે તે ૧૨૭મા શ્લાકનું જ શાહાક ફેરફાર સાથે પુનરાવર્તન છે. આ ભૂલ હારિભદ્રીય ટીકામાં સુધારી લેવામાં આવી છે. ઉપરાંત, અજ્ઞાલકર્તું ક ટીકાએ સ્વીકારેલી વાચનામાં અગત્યના શ્લાક ૨૭૭ (कार्मणशरीरयोगी) છાહી દેવામાં આવ્યા છે, પરંતુ હારિ-ભદ્રીય ટીકાએ સ્વીકારેલી વાચનામાં તેને સ્વીકારવામાં આવ્યા છે. શ્રી માતીચંદભાઈના વિવેચનવાળા આ સંસ્કરણમાં કુલ શ્લાકો ૩૧૩ના બદલે ૩૧૪ કેમ છે એના ખુલાસા આમાંથી મળી રહે છે. તેમાં કોઈ પણ શ્લાક છાડી દેવામાં આવ્યા નથી.

પ્રશામરતિની મહત્તા—યાકિનીસૃનુ હરિભદ્રસૂરિ (ઇ. સ. અહમી શતાબ્દી) પોતાની તત્ત્વાર્થ ભાગ્યટીકામાં તેમ જ શાન્તિસૂરિ (ઇ. સ. ૧૨૧૫) પોતાની ધર્મરત્નપ્રકરણ ઉપરની સ્વાપન્ન વૃત્તિમાં પ્રશામરતિમાંથી શ્લોકો ટાંકે છે. આના નિદેશ આપણે અગાઉ કરી ગયા છીએ. પોતાના મતને ઉમાસ્વાતિનું સમર્થન છે એ બતાવવા અભયદેવસૂરિ (ઇ. સ. દસમી શતાબ્દી) પોતાની સન્મતિતક પ્રકરણ ટીકામાં પ્રશામરતિમાંથી એક શ્લોક ટાંકે છે. પ્રશામરતિની ૧૨૦મી કારિકાને 'આચાર્યે' કહ્યું છે કે (आचાર્ય બાદ)' એમ કહીને પાતાની નિશીય ચૂર્ણિમાં જિનદાસ મહત્તર ઉદ્દષ્ટૃત કરે છે. આમ વિદ્રાન આચાર્યો પ્રશામરતિને જૈન આચારના પ્રમાણભૂત ગ્રંથ માને છે. આ પ્રશામરતિની મહત્તા સૂચવે છે.

શ્રી માતાચ દભાઇનું ગુજરાતી વિવેચન—શ્રી માતીચ દભાઇએ કરેલું પ્રશમ-રહિતું વિવેચન વિસ્તૃત અને વિશદ છે. એક જ મુદ્દાને અનેક રીતે રજૂ કરી સમજાવવાની કળા શ્રી માતીચ દલાઈને સિદ્ધ છે. કચારેક પુનરૃક્તિ કરવી પડે તા તે પણ કરે છે. દાખલા–દલીલા પુષ્કળ આપે છે. શાસ્ત્રગ્ર'થાનાં વચનાને પણ સમધ°નમાં ટાંકે <mark>છે. જૈન અને</mark> જૈનેતર, સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત બ્રાંથામાંથી સમીચીન ઉદ્ધરહ્યા ઉદ્દું ધૃત કરે છે. લાકાક્તિએા અને દેહાંતકથાએ આપીને વિષયને સુત્રાદ્ય બનાવે છે. તેમની બહુશ્રુતતા અને તાર્કિકતા પદે પુર્દે પ્રગટ થાય છે. ૧૧૪–૧૧૭ આ ચાર કારિકાએાની સમજૂતી આપતાં સમગ્ર આચારાંગ-સત્રના વ્યવસ્થિત સાર જ એમણે આપી દીધા છે. પ્રશમરતિના દરેક શ્લાેકના પ્રત્યેક શામદની સમજૂતી આપી પછી આખા <sup>શ્</sup>લાકના આશયને સ્પષ્ટ કરતું પાતાનું વિવેચન તેઓ આપે છે. તેમણે આખા ગ્રાંથને વિષય પ્રમાણે એક્વીસ પ્રકરણામાં વિલકત કર્યો છે. પ્રત્યેક પ્રકરણના ઉપક્રમ સંક્ષેપમાં પાતે રજૂ કરે છે અને એ રીતે પ્રકરણમાં આવનાર વિષયમાં સરળ રીતે પ્રવેશ કરાવે છે. પ્રકરણને અંતે પાતે ઉપસંહાર પણ લખે છે અને એ રીતે આખા પ્રકરણના બધા મુદ્દાએ!ને પાતાની રીતે સંક્ષેપમાં મૂકી આપે છે, જે વાચકને સમગ્રના ખ્યાલ આપે છે. વિવેચનમાં આધ્યાત્મિક ખડતલપણું તેમ જ બૌદ્ધિક પ્રામાણિકતા અભિવ્યક્ત થાય છે. આ નર્યો વાણીવિલાસ નથી. ભાષા આડંબરરહિત, સીધી અને સુચાટ છે.

શ્રી માતીચંદભાઇએ વિવેચનના પ્રારંભે (પૃ. પ) જણાવ્યું છે કે પાતે શરૂઆતમાં ઉમાસ્વાતિનું જીવનચરિત્ર આપ્યું છે. આના અર્થ એ કે વિવેચનની પ્રસ્તાવનામાં ઉમાસ્વાતિ વિશે લખવાની એમની ધારણા હતી. પરંતુ તેઓ પ્રસ્તાવના જ લખી શકયા નથી. તેમની સ્વહસ્તે લખેલી નોંધ અનુસાર નવેમ્બર ૧૯૫૦માં તેમણે વિવેચન પૂરું કર્યું છે, અને ચાર માસ પછી ૨૭ માર્ચ ૧૯૫૧માં તેમનું દેહાવસાન થયું છે. આ ઉપરથી સમજાય છે કે સ્વાસ્થ્યની પ્રતિકૂળતાને કારણે તેઓ પ્રસ્તાવના લખી શકયા નથી, એટલું જ નહિ પણ પાતે લખેલ વિવેચનને તેઓ ફરી સળંગ વાંચી શકયા પણ નથી. વળી, આ ઉપરથી આપણે સહેલાઇથી અનુમાન કરી શકીએ કે આ વિવેચન તેમની અંતિમ કૃતિ હોવી જોઈએ. આ વિવેચનમાં જેના ઉલ્લેખ છે તે તેમના કર્મ ઉપરના વિસ્તૃત નિબંધ આજ સુધી અપ્રકાશિત છે. તેને વિદ્યાલય જેમ ખને તેમ જલદી પ્રકાશિત કરવા ઇચ્છે છે.

આભારદશ ન સંપાદન કરવાને ખહાને મને પ્રશમરતિના સ્વાધ્યાય કરવાના અવસર આપ્યા તે માટે શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલયના તેમ જ સદ્દ્રમત મુરુષ્ળી શ્રી રતિલાલ દીપચંદ દેસાઇના હું અંતઃકરણુપૂર્વક આભાર માનું છું. ઉપરાંત, આ કાર્ય કરવા મને પ્રાત્સાહિત કરવા ખદલ વિદ્યાલયના હાયરેક્ટર શ્રી કારાસાહેખના હું અત્યંત જાણી છું. લા. દ. વિદ્યામ દિરના ડા. રમણીકભાઇ મ. શાહે પ્રક્રવાચન કરી મને સહાય કરી છે, તે બદલ તેમના પણ હું આભાર માનું છું.

પ્રશામરતિ ગ્ર'થ પાતે જ જૈન આચારની એક પ્રાંજલ સ્થના છે. વળી તેને અહીં શ્રી માતીચ'દભાઇ જેવા સમર્થ વિવેચક પ્રાપ્ત થયા છે. એટલે પ્રસ્તુત પ્રકાશન વાચકોને અતિ ઉપયોગી અની રહેશે એ નિઃશ'ક છે.

ર૩, વાલકેધર સાેસાયટી, અમદાવાદ – ૩૮૦ ૦૧૫. અક્ષય તૃતીયા, ૨૦૪૨ તા. ૧૨–૫–૮૬ નગીનદાસ જીવણલાલ શાહ

## **અનુક્રમ**િષુકા

| ·                                | · ·                          |
|----------------------------------|------------------------------|
| પ્રકાશકાય નિવેદન                 | .3                           |
| સંપાદકીય નિવેદન                  | <b>પ</b>                     |
| પ્રકરણ ને.                       | પાના નં.                     |
| ૧. નમસ્કાર                       | 3-१८                         |
| ર. વૈરાવ્ય                       | ₹૯–૪૫                        |
| ૩. કર્ષાયા અને વિષયા             | ४६–२४०                       |
| ૪. સ્પાચાર                       | ₹४१-3 <b>१</b> ६             |
| પ. સુખ                           | 31 <b>6</b> -316             |
| ૬. ભાવના                         | 588-08 <i>\$</i>             |
| <b>૭.</b> યતિધમ <sup>©</sup>     | 886-866                      |
| ૮. કથા                           | ४६०–५०४                      |
| <b>ε.</b> ατα                    | ५०५-५६४                      |
| ૧૦. સમ્યગ્ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર | પક્ષ-૫૮૬                     |
| ૧૧. પ્રશમ                        | પ૮૭–૬૦૨                      |
| ૧૧. શીલાંગ                       | <b>\$</b> 0 <b>?-\$\$</b> \$ |
| ૧૩. ધ્યાન                        | 514- <b>5</b> 30             |
| ૧૪. ક્ષપકશ્રેણી                  | <b>\$3</b> <- <b>\$</b> 4<   |
| ૧૫. સમુદ્રવાત                    | ૬૫૯–૬૬૬                      |
| ૧૬. ચાંગનિરાધ                    | \$ \$0-\$9¥                  |
| ૧૭. રોલેશીકરણ                    | ६७६-६८३                      |
| ૧૮. માક્ષ                        | <b>\$C8-\$E8</b>             |
| ૧૯. મુનિન                        | <i>६७५-७०</i> ४              |
| ર૦. ગુહસ્થને                     | ક <i>૧૯–૫</i> ૦થ             |
| <b>ર૧.</b> ઉપસ'હા <b>ર</b>       | <b>७१७-७१</b> ३              |
| શુદ્ધિપત્રક                      | <b>૭</b> ૨૪ ે                |

# **પ્રશમરતિ** [અથ<sup>°</sup> તથા વિવેચન સહિત]

## ઉમાસ્વાતિ મહારાજકૃત

## પ્રશમરતિ

પ્રકરણ ૧લું : નમસ્કાર

સંસ્કૃત કવિઓના એક નિયમ છે: ગ્રાંથની પરિસમાપ્તિ નિર્વિનને થાય તે માટે ગ્ર'થની આદિમાં મંગળાચરણ કરવું જોઇએ. आशीर्नमस्क्रिया वस्तुनिर्देशो वापि तन्मुखम् । એટલે બ્ર'થની શરૂઆતમાં કાં તે৷ આશિષ આપવી, કાં તે৷ કેાઈ ઇષ્ટદેવને નમસ્કાર કરવા અને કાં તા પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં શા વિષય આવવાના છે, તે જણાવવું. આ ત્રણ : આશિષ, નમસ્કાર અને વસ્તુનિદે શ અથવા તેમાંના કોઈ એકાદ વિષય ગ્રંથની શરૂઆતમાં જણાવવાની શૈલી છે, પહલિ છે. આ વાલને શૈલી અથવા પહલિ કહેવાનું કારણ તક'-સંગ્રહની શરૂઆતમાં આપ્યું છે. તેઓ બેવડી દલીલ કરે છે : કાદ'ળરી વગેરે ગ્રાંથામાં ભાજ્યુલકે નમસ્કાર કર્યો, છતાં તે ગ્રાંથ તેનાથી પૂરા ન થઇ શકયો; ગ્રાંથ પૂરા થવા પહેલાં તેમનું મરણુ થઇ ગયું અને તેટલા માટે નમસ્કાર નિરર્થક છે, એમ દલીલ ત્યાં કરી છે. અને અનેક લેખકોએ નમસ્કાર કે આશિષ કે વસ્તુનિર્દેશ વગર ગ્રંથ શરૂ કરી દીધા તેઓના દશકુમારચરિતાદિ ગ્રંથા પૂરા થઇ ગયાના દાખલા માજૂદ છે. આથી બન્ને રીતે નમસ્કાર કરવા છતાં ગ્રાંથ પૂરા ન થયા અને નમસ્કારાદિ ત્રણુમાંથી એકે શિષ્ટ સંપ્રદાયનું અનુસરણુ ન કરવા છતાં શ્રાથ પૂરા થયા, એવા દાખલા છે. તેથી ન્યાયના લેખકે દલીકા કરી છે કે, નમસ્કારાદિ ત્રણે વાત અર્થ વગરની હોઇ નકામી છે. આ પણ એક જાતની દલીલ છે, પણ આપણે તેા પ્રાચીન સંપ્રદાયમાં માનનારા હાેઈ આ સાંપ્રદાયિક પદ્ધતિને અનુસરવાનું માનવાવાળા છીએ. ત્યારે શરૂઆતમાં ત્રણુમાંથી એક વાત કરવાની પદ્ધતિને આપણે સ્વીકારીએ છીએ.

તેમાં પ્રથમ નમસ્કારની વાત કરીએ. ત્યાં પાતાને ઇલ્ટ કાઈ પણ પુરુષ હોય, પાતાને જેના તરક પૂજ્યભાવ હાય, પાતાના જે કાઈ ઇલ્ટ દેવ હાય, તેનું નામ શરૂઆતમાં લેવું અથવા પાતાના ઉપકારી શરૂ કે અન્ય જે કાઈના આભાર તળો પાતે હાય તેને યાદ કરવા, એ શિલ્ટ સંપ્રદાય છે. અમુકને જ નમસ્કાર કરવા અને બીજાને નહિ એવી સાંકડ નથી. અનેક શ્ર'થામાં શ'કર, હાલા, વિલ્શુ, શારદા (સરસ્વતી), જિન, તીર્થ'કર અથવા પાતાના શરૂને યાદ કરવામાં આવે છે. અને ઉપકારીને શરૂઆતમાં નમસ્કાર કરવા તે સારી વાત લાગે છે. મતઔદાર્ય'ને કારણે તે પદ્ધતિ ખાટી નથી એમ લાગે છે.

આ ત્રણુમાંની એક બાબત હાેવી જ તેઇએ એવા આગ્રહ ન રાખવા જરૂરી છે. અંગ્રેજી અનેક માેટા નવલા તથા ગ્રંથામાં આમાંનું કાંઇ હાેતું નથી; વર્તમાન પદ્ધતિએ લખાયેલા ગુજરાતી નવલકથા કે વિજ્ઞાનના ગ્ર<sup>ે</sup>થામાં ત્રણેમાંથી એક કે વધારે હોતું નથી, તેથી ન હાય તા વાંધા નથી, એટલી મતઉદારતા રાખવી એવી નમ્ન વિજ્ઞપ્તિ છે. આ આપણા પ્રશમરતિ ગ્ર'થના કર્તાએ આ પદ્ધતિ સ્**વીકારી** છે. તે આ પ્રકરણને અંતે જણાશે.

ખાકી, શુભ આશિષથી ગ્રંથની શરૂઆત કરવી, તમારું સાર્યુ શાઓ એમ વાંચનાર માટે ઇચ્છલું અને સારા દેવા વાંચનારનું સારું કરે એવી ઇચ્છા પ્રદર્શિત કરવી, એ લખનાર અને વાંચનાર બન્નેને માટે સારું છે. લેખકની શુભ ઇચ્છા અને તેનું અભિન્યક્તમ અની રીતે સુંદર છે, પશ્ચુ તે પ્રાસ મિક અને પ્રસ્તુત હાય તા સારું લાગે; નક્કામા ઉચ્ચાર કરવા નહિ, તે વાત સ્વીકારવા જેવી છે, અને તેથી પ્રસ્તુત હાય તેવે વખતે અથવા તેવા શ્વાટના માણસાને સારી ઇચ્છાએ ખતાવી આશીર્વાદ આપવા તે પ્રાસ ગિક હોય તો તેમાં કાંઈ વાંધા લેવા જેવું નથી.

અને, ત્રીજી વાલ વસ્તુનિદે શની છે, એટલે આ ગ્રંથમાં કયા પ્રકારની વસ્તુ આવશે તો લાલ તો આ જમાનામાં ઉપાદ્ધાલમાં પણ સ્વીકાશયલી છે. ઉપાદ્ધાલમાં આ (પ્રસ્તુત) ગ્રંથના વિષય શા છે તેની પ્રાપ્ત મિક વિગતો આપવામાં આવે છે, તેથી આ ગ્રંથની શરૂઆતમાં અલાવી હાય તો તેમાં કાંઈ ખાટું નથી, કારણ કે પૂર્વ કાળમાં ઉપાદ્ધાત કે પ્રસ્તાવના લખવાના રિવાજ નહાતો, પણ આપણે નામ સાથે કાંઈ સંબધ નથી. વાંચનારને વસ્તુનિદે શ અશખર કસવવામાં આવે, તે ખહુ ઉપયોગી થઈ પડે છે, કારણ કે પાતાના રસ કે આવડતને અંગે સદર સદર શ્રંથ વાંચવા કે નહિ તેના નિર્ણય કરવાને અંગે તે પ્રાપ્ત ગિક શ્રઈ પડે છે.

તેથી આરીર્વાદ, નમસ્કાર અથવા વસ્તુનિદે શ—એ ત્રણે રીત અસલના લાેકોએ ડહાપણથી સ્વીકારી હતી અને તે અંતપર્ય ન્ત પાળવામાં આવતી હતી. તેનું અનુસરણ કરવાની સલામણ કરવામાં આવતી નથી, કારણ કે મુદ્રણની સગવડ થઇ ગયા પછી, જુદા જ ઉપાદ્ધાત લખાય, તેમાં કે પ્રસ્તાવનામાં જરૂરી વાતા આવી જાય છે, પણ અસલની રીતિમાં વાંધા લેશા જેવી કોઇ ખાળત નથી.

આ બ્રાંથના કર્તા ઉમારવાતિ ખહુ માટા માનવ'તા લેખક હતા, તે તેમના ચરિત્રની ઉપલબ્ધ થતી હકીકતથી જણારો. જૈનની નીતિને લગતી લગભગ બધી બાબત તેમણે વેધક રીતે ગ્રાંથમાં દાખલ કરી છે. અને એક અનુકરણ્યામ્ય જૈન નાગરિક બનવા માટે આ ગ્રાંથના સાદ'ત અભ્યાસની જરૂર છે.

ગ્રાંથની શરૂઆતમાં ૨૪ જિનને નમસ્કાર—

नामेयाद्याः सिद्धार्भराजसृतुचरमाश्ररमदेहाः । पञ्चनवदत्तः च दत्तविधवर्मविधिनिदो जयान्तः जिनाः ॥१॥ અર્થ — અહીશ્વર વગેરે અને સિદ્ધાર્થરાજાના રાજપુત્ર – મહાવીરસ્વામી અને છેક્લા શરીરવાળા, પાંચ વધતા નવ અને દશ એટલે ચાવીશે જિના દશ પ્રકારની ધર્મ વિધિને જાણુનારા જયવંતા વર્તે છે. (૧)

વિવેચન—આ પ્રથમ ગાયામાં મંગલિક સૂચવે છે.

નાભેય—નાભિ રાજાના પુત્ર તે આદીશ્વર લગવાન અથવા ઝાયબદેવ. મહાવીશ્વરવામી જે છેલ્લા શરીરધારી તીર્થકર થઇ માેક્ષ ગયા હતા, અને જેઓ શલાકાપુરુષની ગણતરીમાં આવી ગયા છે, તેમને અને સાથે પાંચ, નવ અને દશ એટલે ચાવીશે તીર્થક કરોને નમસ્કાર કરીને, તેઓના વિજય ઇચ્છીને આ ગ્રથની શુભ શરૂઆત કરવામાં આવે છે. આવી રીતે સ્તુતિ કરી તેઓ વિજયવંત વર્તે છે એમ ગ્રંથકર્તાએ તેઓને યાદ કર્યા અને વિનય ખતાવ્યા તે યાચ્ય છે. આશીર્વાદ, નમસ્કાર અથવા વસ્તુનિદે શથી ગ્રંથની શરૂઆત કરવી, એ સનાતન નિયમ છે.

આ બ્રાયના કર્તા ઉમાસ્વાતિવાચકનું ચરિત્ર શરૂઆતમાં આપ્યું છે, એ ઉપરથી જસાશે કે તેઓ મહાપ્રતાપી પુરુષ હતા અને તેમણે યાેગ અથવા ચારે અનુયાંગને નવીન એક આપ્યા છે.

દશ યતિ ધર્મ — સાધુ મહારાજ, જે યતિ ધર્માને પાળ, તે યતિ ધર્મ. આ જ ગ્રંથનું પ્રકરણ સાતમું શ્લાક ૧૬૭–૧૮૧માં એના વિસ્તાર કર્યો છે. આ યતિ ધર્મને જાણનાર અને પાળનાર તીર્થ કરા હતા અને તેમણે ઉપકારણ દ્વિએ તે આપણને જણાવ્યા છે. ગ્રંથ- કર્તાએ એની મહત્તા ગ્રંથ શરૂ કરતાં જ પ્રથમ ગાથામાં અતાવી છે, તે ઘણી મહત્ત્વની વાત છે અને આપણું ધ્યાન તેની તરફ ખેં એ છે. આને માટે તદિષ્યક પ્રકરણ જોવું.

સિદ્ધાર્થ રાજસૂનુ મહાવી રસ્વામી, ચાવીશમા તીર્થ કર. તેઓ આપણા આસન્ન ઉપકારી હોવાથી તેમને ખાસ યાદ કર્યા છે. અત્યારે મહાવી રસ્વામીનું શાસન વતે છે. તેઓ છેલ્લા તીર્થ કર હોવાથી તેઓને અત્ર ખાસ સંભાર્યા છે.

ચરમદેહા—તીર્થ કરોને તે ભવમાં આ છેલ્લું શરીર હોય છે, ત્યાર પછી તેઓ મોક્ષમાં ગયેલ હોવાથી, તેમને શરીર ધારણ કરવાનું હોતું જ નથી. તેઓ ચાહકસ મોક્ષ જનાર હોવાથી તેઓ શક્ષાકાપુરુષ પણ કહેવાય છે. દરેક આરામાં એવા ત્રેસઠ પુરુષો થાય છે: ચાવીશ તીર્થ કર, બાર ચક્કવર્તી, નવ વાસુદેવ, નવ પ્રતિવાસુદેવ અને નવ બળદેવ મળીને ત્રેસઠ શલાકાપુરુષો થાય છે. ચરમ દેહવાળા તા માત્ર તીર્થ કરી હોય છે; સર્વ ચક્કવર્તી, વાસુદેવ કે પ્રતિવાસુદેવ ચરમદેહવાળા હોતા નથી.

પ અ, નવ, દશ—એ ચોવીશની સંખ્યા સૂચવનાર શબ્દ છે. પાંચમાં નવ લળે અને તેમાં દશ લળે ત્યારે ચોવીશ થાય. એવી રીતે અષ્ટાપદની રચનામાં ચત્તારી—અઠુ–દસ– દોય એટલે ચાર, આઠ, દશ અને બે મળીને ચાર ખાજુએ ચોવીશ તીથ° કર હોય છે. અહી તેમાં ફેરફાર કેમ કર્યો અને ૪, ૮, ૧૦ અને ૨ને બદલે પાંચ, નવ અને દશ શખ્દ કેમ મૂકચો તેના હેતુ મને સમજાતા નથી. આવી રીતે ભગવાનનું નામ લઇ ચાવીશે તીથ'કરાને સંભારી આ ઉત્તમ ગ્ર'થની શરૂઆત કરે છે અને નમસ્કારવિધિના ઉપચાર ગ્ર**'થક**ર્તા જાળવે છે.

દશ પ્રકારના યતિધર્મનું વિવેચન કરી શકાય, પણ તે વિષયના સાતમા પ્રકરણ ઉપર, ગ્ર'શગૌરવભયે મુલતવી રાખ્યું છે. 'પ'ચ, દશ, નવ' શબ્દના ઉપયોગના કોઈ ખુલાસા વાચકને જડે અને મળેલ હાય તા આ વિવેચકને લખી જણાવવા તસ્દ્રી લે. મને તેના ચાવીશના સરવાળા ઉપરાંત કાંઈ ખુલાસા જડ્યો નથી. (૧)

#### ્વધારે નમસ્કાર અને તેનું કારણ —

## जिनसिद्धाचार्योपाध्यायान् प्रणिपत्य सर्वसार्युश्च । प्रशमरतिस्थैपर्थि वक्ष्ये जिनशासनात् किश्चित् ॥२॥

અર્થ —તીર્થ કર, સિદ્ધના સર્વ જીવા, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સર્વ સાધુને નમ સ્કાર કરીને પ્રશમભાવની સ્થિરતા કરવાને માટે જૈન શાસનમાંથી કાંઇક કહીશ. (ર)

વિવેશન—આ શ્ર'થ કરવાનું કારણ શ્ર'થકર્તા પાતે આ બીજી ગાથામાં જણાવે છે. નમસ્કાર કરવાથી કરેલી શરૂઆત અત્ર પણ ચાલુ છે.

ે પ્રણિપત્ય—પ્રથમની આગલી ગાથામાં કરેલ નમસ્કાર કરવાના ઉપચાર આ ગાથામાં પણ ચાલુ રાખે છે.

જિન—અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય, જ્ઞાનાતિશય, વચનાતિશય, પૂજાતિશય અને અપાયા-પગમાતિશય—એ ભાર ગુણે કરી બિરાજમાન તીર્થપતિ, એ જિનેશ્વરદેવ; તેમને નમસ્કાર કરીને ગ્રંથની શરૂઆત કરે છે. આ અસ્હિંત અને સામાન્ય કેવળીમાં ઘણા તફાવત છે. કેવળીને ઋદ્ધિ સામાન્ય પ્રકારની હાય. કેટલાક તો મૂંગા કેવળી થાય છે. ઋદ્ધિ ન જ હાય એમ નહિ પણ હાય કેન પણ હાય. તીર્થકરને તો અષ્ટ મહાપ્રાતિહાય, ચાત્રીશ અતિશય, સમવસરણની ઋદ્ધિ જરૂર હાય છે. આ સંસારમાં જે ધર્મતીર્થ પ્રવર્તાવે તે તીર્થકર કહેવાય છે.

સિન્દ્ર—અષ્ટકર્મથી સુકત થઇ ગયેલા સામાન્ય કેવળજ્ઞાની કે તીથ°કરા એ સવ° સિદ્ધમાં સમાય છે. કર્મથી રહિત સવ° સિદ્ધ. આ સિદ્ધમાં અ'તિમ અવસ્થાને અ'ગે સવ° અરિદ્ધ'તો–તીથ°કરના પણુ સમાવેશ થાય છે. સંસારમાં હાેય ત્યાં સુધી તે જુદા છે.

આચાય — પંચેન્દ્રિય સૂત્રમાં ખતાવેલા છત્રીશ ગુણથી ખિરાજમાન અને મૂળસૂત્ર ને પાઠ ખતાવનાર, તે આચાર્ય – ગચ્છા ધિપતિ. તે ગુણો આ પ્રમાણે છે: પાંચ ઇન્દ્રિયોના સંવર કરનાર, નવ પ્રકારની બ્રહ્મચર્યની ગુષ્તિને ધારણુ કરનાર; ચાર કષાય – ક્રોધ, માન, માયા અને લાલથી મુક્ત; પાંચ મહાવતના ધારણુ કરનાર; પાંચ પ્રકારના આચારને ધારણુ કરનાર અને પાંચ સમિતિ તથા ત્રણ ગુષ્તિ મળીને આઠ પ્રવચન માતાને પાળનાર. આ

છત્રીશ ગુણુનું વિવેચન વિસ્તાર્થી મેં નમસ્કાર મહામ ત્રના ક્ષેખમાં કર્યું છે; તે છપાવાના વધ્યા સંભવ છે.

ઉપાધ્યાય ગચ્છના નવદી ક્ષિતોને અર્થ ભણાવનાર, અઠ્ઠાવીશ ગુણના ધારણ કરનાર આ ઉપાધ્યાયા ગચ્છના બહુ ઉપયોગી અંગ છે. એના ગુણના વિસ્તાર માટે જુએ મારા લખેલ સદર નમસ્કાર મહામ ત્રના લેખ. આગાર્ય મૂળ સૂત્રપાઠ આપે છે અને ઉપાધ્યાય તેના અર્થ કરે છે, વિસ્તાર અને રહસ્ય શિષ્યને પૂરાં પાડે છે, અને કોઈ પ્રકારના ખદલાની અપેક્ષા વિના શિષ્યને ધર્મમાં સ્થિર કરે છે.

સર્વ સાધુ—ભરત વગેરે પંદર ક્ષેત્રોમાં વર્તતા સર્વ સાધુએ. આ 'સર્વ' શબ્દ ઇરાદાપૂર્વંક સમજીને મૂકચો છે. એતું રહસ્ય મેં મારા લખેલા મહામંત્ર નમસ્કારના લેખમાં સ્પષ્ટ કર્યું છે, તે વાંચવા. સત્તાવીશ ગુણુ ધારણુ કરનાર સાધુએ જે કાઇ પણુ ક્ષેત્રમાં હોય તેને નમીને ગ્ર'થકર્તા શરૂ કરે છે.

પ્રશામરતિ—ઉપશમપ્રીતિ, નિશ્ચલતા. આવા મહાન પુરુષો, જેઓ પાતે ઉપશમભાવને પામ્યા છે, તેને યાદ કરવાથી આપણામાં પણ ઉપશમભાવ પાકા થઇ જાય. જે પાતે પ્રાપ્ત કરી ચૂક્યા હોય તે બીજામાં એ ગુણુને ઝળકાવે, ટકાવે, સ્થિર કરે.

જિનશાસન—સર્વ ગ્રદર્શિત આગમાં એટલે આ ગ્ર'થ હું મારી મતિ અનુસાર નથી લખતા, પણ સર્વ ગ્ર આગમમાં જે લખેલ છે, જે વાત ભગવંતે અપૂર્વ ગ્રાનથી કહી છે, તે અનુસાર તેની તારવણી કરી હું લખું છું. મારા આમાં સ્વત'ત્ર લેખ લખવાના દાવા નથી. આ ગ્રંથકર્તાની અત્યંત માટી નમ્રતા ખતાવે છે. તેઓ જે કાંઈ કહેશે તે ગુરુપર પરાથી ચાલી આવતી સર્વ ગ્ર આગમમાં કહેલી વાત છે. ઘણા ગ્રંથકર્તા સ્વત'ત્ર ગ્રંથને લખવાના દાવા કરે, ત્યારે ઉમારવાતિએ ખુલ્લું જણાવ્યું છે કે, તેઓના દાવા સ્વત'ત્રતાના નથી, તેમણે જે લખ્યું છે, તે ગુરુપર પરાથી સર્વ ગ્રકથિત વાત છે, તેમાંની અગલ્યની વાત છે.

અને, ગ્રંથ લખવાના હેતું કાંઇ ધન કે આળરૂ પ્રાપ્ત કરવાના નથી, પણ ઉપશમ ગુણની પ્રાપ્તિ ને સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવાના મહાન હેતુ છે. આ ઉપશમમાં પ્રીતિ કરવી, જમાવવી, સ્થાયી કરવી એ ઘણી અગત્યની વાત છે અને તે માટે તેઓ આ ગ્રંથ લખે છે. પાતાનું વાચન બતાવવા નહિ, પણ આવા વિશિષ્ટ હેતુથી ગ્રંથ લખવાની શરૂઆત કરે છે અને લેખકશ્રીની સરળતા એટલી બધી છે કે, તેઓ આ ગ્રંથને સ્વતંત્ર કહી શકત, છતાં ગુરુપર પરાના ક્રમ જાળવવાના ઇરાદાથી સર્વ જ્ઞશાસનના ઉલ્લેખ સહેતુક કરે છે. નમસ્કાર અને વસ્તુનિદે શ એ બન્ને જુદા આ શ્લોકમાં ગ્રંથકર્તાએ સાધ્યા છે. હજુ નમસ્કારના હેતુ તો ચાલુ છે; આગળના હવે પછીના શ્લોકમાં પણ જોવાશે. (૨)

#### શ્ર થકત્તીની નમ્રતા—

## यद्यप्यनन्तगमपर्ययार्थहेतुनयशब्दरत्नात्मम्। सर्वज्ञशासनपुरं प्रवेष्टुमबहुश्रुतेर्दुःखम् ॥३॥

અર્થ — જોકે અનંત સમાન અર્થ વાળા શખ્દો, તેના અર્થ, તેના હેતુ, તેનાં દૃષ્ટિ-બિન્દુએ અને શખ્દોથી શાસનશહેર ભરપૂર છે અને મારા જેવા સાધારણ ભણેલાથી તેમાં દાખલ થતું મુશ્કેલ છે. (3)

વિવેચન--આ <sup>શ્</sup>લાકમાં ગ્ર'થકર્તા પાતાની વધારે પડતી નમ્રતા અતાવે છે, તે આપણે વાંચીએ.

અત્ર અતાવેલા વિચાર ચાથા શ્લાકના પૂરક હાઇ આ અધ્રા વિચાર પ્રથમ સમજવા યત્ન કરીએ. ગ્ર'થકર્તાએ પાતાની જાતને અહુ નહિ બહોલા સાથે સરખાવવાની વાત કરી છે, તે તેમની નમ્રતા ખતાવે છે. તેઓ કેવા અપૂર્વ વિદ્વાન છે, તે આ ગ્ર'થ જોવાથી અને તેને અ'ગે અત્ર રજૂ કરેલ ચરિત્ર વાંચવાથી જણાશે.

પ્રથમ જે દૃષ્ટિભિંદુથી ગ્રંથકર્તા પાતાની જતાને અલાબુ અથવા અબહુ શ્રુત કહે છે, તે ઓઇએ. આપણી નજરે તો તેઓ વિદ્વાન ગણાય, તે તેઓનું ચરિત્ર એવાથી માલૂમ પડશે. ગ્રંથકર્તા કહે છે કે અનેક રત્નાથી ભરપૂર સર્વ જ્ઞશાસન નામના શહેરમાં પેસવાને પાતાની યાગ્યતા નથી; ઇચ્છા છે પણ લાયકાત નથી. આ સર્વ જ્ઞશાસન પુર કેવું છે, તે ગ્રંથકર્તાની નજરે પ્રથમ એઇએ. બીજાના ગામમાં પેસીને કબએ કરીને ઉમાસ્વાતિ મહારાજ તા ત્યાં ઘર બાંધવા ઇચ્છે છે. અને છતાં કહે છે કે, તેમ કરવાની—તેમાં પ્રવેશ કરવાની—પણ પાતાની યાગ્યતા નથી. આ અતિ નમ્રતાનું વચન છે. કર્તાના એવા મત સાથે આપણે મળતા થતા નથી, તે ગ્રંથ અને તેમાં બતાવેલા ગંભીર વિચારા અને વિચારા બતાવવાની પહિત પર આધાર રાખે છે, અને તેમાં જણાય છે કે, જે સરળ રીતે ગંભીર વિચારના પ્રવાહ લેખકશ્રીએ બતાવ્યો છે, તે તેમના આ વચનને નમ્રતાનું વચન જ કહેશે. તેએ સંવેગર ગથી રંગાયલા છે, છતાં સર્વ જ્ઞની સ્થેશએ તેઓ સર્વ જ્ઞાયસનપુરમાં પ્રવેશ કરવાને પણ લાયક નથી, એવી વાત તેમણે કરી હાય તેમ લાગે છે.

ગમ—એકસરખા પાઠ. મૂળ સૂત્ર વાચનાર જાણે છે કે, એકસરખા અનેક પાઠો મૂળ આગમ અથવા સિદ્ધાંતમાં આવે છે. જેઓ સામાન્ય છુદ્ધિના સાધુ હોય છે, તેનાથી આ અનેક સરખા પાઠામાં ગ્રુંચવણ થઇ જાય છે. તેઓના ગમા યાદ રહેતા નથી અને અનેક ગમા હાવાથી તેઓ આગમસમુદ્રમાં એ માટે દરિયા હાવાથી, અરાખર પ્રવેશ કરી શકતા નથી. કહેવાની વાત એ છે કે આગમસમુદ્રમાં પ્રવેશ કરવા કે તેના પાર પામવા એ મારા જેવા સાધારણ છુદ્ધિવાળા માટે અશક્ય છે. પર્યાય—એકસરખા અર્થવાળા શબ્દોને પર્યાય કહેવામાં આવે છે. આ સમાનાર્થ શબ્દ એટલા બધા છે કે સામાન્ય બુહિવાળા ગ્રંચવહામાં લેપાઇ જાય છે. આ આગમ તો માટે દિરયા છે. તેમાં 'બુહિ' અને 'મતિ' જેવા એટલા બધા પર્યાયા આવે છે કે, માહુસની સામાન્ય બુહિ આ શાસનપુરમાં પ્રવેશ જ કરી શકે નહિ, અથવા તેની ગ્રંચવહા વધી જાય. અથવા એક શબ્દને બીજું નામ આપતું, તે તેના પર્યાયવાચી શબ્દ કહેવાય છે. ઘણા સામાન્ય બુહિવાળા આ પર્યાયની ગ્રંચવહામાં પડી જાય છે. આપણા ગ્રંથકર્તા જરા પહ્યુ ગ્રંચવહામાં પડ્યા નથી, તેથી આ તેઓની નસતા બતાવનાર વચન છે, એમ ગ્રંથના ઊંડા અલ્યાસ કરવાથી લાગશે.

અર્થ — સાવ અથવા રહસ્ય. જે વાત શાસ્ત્રમાં કરેલ હોય તેનું રહસ્ય જાણુવું વધારે મુશ્કેલ છે. સાધારણુ છુદ્ધિવાળા આ રહસ્યને જાણી શકતા નથી. આપણા ગ્રાંથકર્તા (ઉમાસ્વાતિ) તો આ સામાન્ય કોટિના લેખક નથી. તે ગ્રાંથ વાંચવાથી જણારો.

હેતુ—જે-તેનું કારણ સમજાય, ત્યારે જ મૂળ વસ્તુ સમજાય છે. અન્યથા અનુપ-પત્તિ લક્ષણા. દાખલા તરીકે મધ્યમપદલાપી સમાસમાં વચ્ચેના પદમાં શું અધ્યાહાર છે, તે શોધનું. અથવા હેતુ નામની વ્યાપ્તિ ન બેંસે તો અધી મહેનત નકામી થાય છે. આ હેતુ સમજવા કે સમજાવવા તે જરા મુશ્કેલ બાબત છે. જો વ્યાપ્તિ બરાબર ન હાય, તા પરિણામ (Conclusion) ખાડું આવે છે, દા. ત.

All poets are extraordinary men.

Hepolion was an extraordinary man.

Therefore Hepolion was a poet.

આ વ્યાપ્તિ તદ્દન ખાટી છે; તે શાધવા માટે છુદ્ધિના વિકાસ એઇએ. એવા અનેક હેતુએા જૈન આગમથ થામાં વિદ્યમાન છે, તે ન સમજ્ઞય તેવી સામાન્ય છુદ્ધિ જેને હાય તે સવધ્રપુરમાં પ્રવેશ કરવાને માટે નાલાયક છે.

નય—દર્શિખંદુ. નૈગમ વગેરે સાત નય છે. એક નયના આધાર લઇ અમુક દરિ ખંદુને વળગી રહી બાલવું કે વિચાર કરવા તે. જેમ અધ પુરુષા હાથીને દારડા જેવા કે સ્પડા જેવા કહે, પણ સર્વ દેખતા તે દબ્ટિખંદુને સ્વીકારે નહિ, તેમ અમુક દબ્ટિ ખંદુ લક્ષ્યમાં રાખે, પણ બીજ આંખ કે બીજાં દબ્ટિખંદુ જુએ નહીં, તે નય. નય જૂઠા નથી, પણ એકદેશીય છે. આ નયજ્ઞાનથી જૈન અર્ણવ ભરેલા છે.

શાબદ—અમુક વસ્તુને ઓળખાવનાર 'ઘટ' શબ્દ છે. અમુકને ઓળખાવનાર 'પટ' શબ્દ છે. આવા અનેક શબ્દ જૈન આગમસમુદ્રમાં ભરેલા છે. એમાં ગ્ર'થકર્તા નમ્રતા ખતાવતા કહે છે કે, મારા જેવાના ગજ કર્યા વાળે ? હું બધા શબ્દોને કેમ જાહું? આથી એ પુરમાં પ્રવેશ કરવાની મારી યાગ્યતા નથી. આ વધારે નમ્રતા અતાવવાનું કર્તાનું વચન છે.

પ્ર. ર

રતન—આવા ગમ, પર્માય, હેતુ, નય, શખ્દરૂપ રત્નાથી એ સર્વજ્ઞશાસનપુર ભરેલું છે, તેમાં મારા જેવા સામાન્ય માણસનું ગળું શું ? આ નમ્રતા વધારે પડતી છે. તે આ ગ્ર'થ જેવાથી માલૂમ પડશે.

શાસનપુર—આવાં અનેક કારણાથી શાસનને એક નગર કે ગ્રામ સાથે સરખા-વવામાં આવે તો તેમાં મારા જેવાને પ્રવેશ કરવા પણ મુશ્કેલ છે. આ નમ્રતાની પરાકાષ્ઠા છે. મથની સર્આતમાં આ ગ્રાંથ લખવાની પાતાની યાગ્યતા નથી, એમ અનેક લેખકા જ્યાવે છે. ઉમાસ્વાતિજી તો કહે છે કે, જૈનપુરપ્રવેશ માટે પાતાની યાગ્યતા નથી, અથવા મારા જેવા અખહુશ્રુત તેમાં દાખલ થઇ શકે તે પણ મુશ્કેલ છે.

**દુઃખ'—કિ**યાવિશેષણુ છે. મુશ્કેલીથી એવે એના અર્થ થાય છે. આ અવ્યય કર્ત્તાએ કેડલી ધાગ્ય રીતે વાપર્યું છે, તે ખાસ વિચારવા લાયક છે.

મવેન્દ્ર'—અંદર દાખલ થતું તે. ગામમાં પેસવાની પણ ઘણી મુશ્કેલી છે. ગામમાં પેસવાના સાંસાં હોય, ત્યાં ચંચુપ્રવેશ કેમ થઇ શકે? આ અતિ નમ્રતા ખતાવનારું લેખકનું વચન છે. છતાં પણ લેખકે અતિ સુંદર ગ્રંથ લખી આ વાત નમ્રતાને જ માટે ખતાવી છે, એમ સમજતું ખાટું નથી. ગ્રંથ આખા વાંચી આ અભિપ્રાય પર વાચક આવી જશે, એમ વિવેચનકારની ખાતરી છે. (3)

#### વધારે નમ્રતા—

## श्रुतबुद्धिविभवपरिहीणकस्तथाऽप्यहमशक्तिमविचिन्त्य । द्रमक इवावयवोञ्छकमन्वेष्टुं तत्प्रवेशेप्सुः ॥४॥

અર્થ — શાસ્ત્ર (આગમ) જ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થતી અથવા આવતી **ખુન્દિથી રહિત એવે!** હું (ગ્ર'થકર્ત્તા) પાતાની અશક્તિને અવિચારતા થકા રાંકની પેઠે વધેલું ન્સધેલું એકઠું કરવા અને તે નગરમાં પ્રવેશ કરવાના ઇચ્છુક છું. (૪)

વિવેશન-જે નમતા મધ્યકર્તાએ આ ગયની શરૂઆતમાં અતાવી છે, તે જ ર'બમાં તે તે વિશેષ રજૂ કરે છે.

શુત્તખુલિ—ખુહિના ચાર પ્રકાર છે: ઐત્યાતિકી ખુહિ, વૈનિયકી ખુહિ, કાર્મણુકી ખુહિ, પારિણામિકી ખુહિ. આની વધારે વિગત માટે જુએ મારા કમે પરના લેખ. ઔત્યાતિકી ખુહિ કુદરલી. અને વાર'વાર એક ને એક કામ કરતાં તે કામ કરવાની સરળતા પ્રાપ્ત થઇ નથ, તે કામ શ્રિકી ખુહિ સમજવી. આવા પ્રકારની કુદરતી ખુહિ કે વાર'વાર એક ને એક કામ કરવાથી થતી ખુહિથી હું રહિત છું. મારામાં કાઇ સ્વાભાવિક ખુહિ નથી કે ખાસ આવડત નથી. શ્ર'થકર્તા શ્રી ઉમાસ્વાતિ મહારાજનું આ અતિનમ્મતાનું વચન છે.

વિભવ—ધન. જે પ્રકારની છુદ્ધિએ આગળ જ્લાવી તેવી સંપત્તિ વગરના, મારા જેવા રાંક માણુસ, તે માટા ધનવાન નગરમાં પ્રવેશ કરવાની ઇચ્છા ધરાવે છે, તે એક પ્રકારની ધૃષ્ટતા છે. ધનવાળા નગરમાં પ્રવેશ તા તાલેવાતે જ કરવા, કારણ કે તેમાં અધકચરા ગરીબ તા તણાઈ જ મરે.

પરિહી શુક્ર—તે વગરના મારા જેવા સામાન્ય ર'ક માશ્રુસ, ખાસ બુદ્ધિશક્તિ વગરના—તે આમ માટા ધનવાન તાલેવ'તનું અનુકરણ કરવા જાય, તે એક પ્રકારની નાને માઢે માટી વાત કરવા જેવું છે.

દ્રમક—ર'કની જેવા હું, સંકડા, ભિખારી. હું તાે એક તદ્દન સંક માણુસ છું. મારામાં કાઈ અસાધારણ ભુદ્ધિશક્તિ નથી, પણ ભિખારીનું અનુકરણ હું કરું છું. ગ્ર'થના મહાન લેખક આ વધારે પડતી નમ્રતા દાખવે છે.

અવયવ—ભાંગેલા ધાન્યને. તમે દાણાબજરમાં જેયું હશે કે, ત્યાં ભિખારી કે રાંક લાેકા ભાંગેલ–તૃટેલ અરધા દાણા બજારમાં પડ્યા હાય તે વીભુવા જાય છે, તેવી રીતે હું તાે તીર્થકર અને બીજા પૂર્વકાળના મહાજ્ઞાનીઓએ ઝાપડી નાખેલ અનાજના દાણા વીણી વીણીને તમારી પાસે રજૂ કરવા દ્વારા તે નગરમાં દાખલ થવા ઇચ્છું છું.

ઉંછક ઝીલન; ઉપાડી લેવું તે. એ નગરમાં વેરાઇ ગયેલા અર્ધા ભાંગેલા તૂટેલા દાણાને હું તો મેળવવા અને તે મેળવીને આપની પાસે રજૂ કરવા ઇચ્છું છું. ગ્ર'થકર્ત્તાના મૌલિકતા પર જરા પણ દાવા નથી, તે અત્ર નાંધ કરવા જેવું છે.

અન્વેષ્ડ્રમ્ શોધવાને માટે. ગામમાં જે દાણા લાંગ્યા તૃટયા પડેલા હાય તે વીણીને તમારે માટે શોધીને એકઠા કરવા હું ઇચ્છું છું. દાણા મારા નથી, તે આખા પછુ નથી. તે સર્વજ્ઞ શાસનપુરમાં અહીં તહીં પડેલા છે. તે એકઠા કરવા હું ઇચ્છું છું.

**મવેશેપ્સુ**---એ નગરમાં પ્રવેશ કરવાને હું ઇચ્છા રાખું છું. હું તો ત્યાં પ**ડેલા** અર્ધાપર્ધા હેાય તે દાણા શાેધવા માટે તે નગરમાં પ્રવેશ કરવાની ઇચ્છા રાખું છું.

આ વધારે પડતી નમ્રતા અતાવે છે. આપશું 'ઉપમિતિલનપ્રમંગા કથા' પશુ દ્રમકથી જ શરૂ થતી નેઈએ છીએ. તે જેમ દાણા ઉપાડવા કે તેની શાધ કરવા ગામમાં લાય છે, તેના જેવા હું છું, એમ ગ્રંથકર્તા નમ્રભાવે કહે છે. અથવા દ્રમકના અર્થ વામનજ—નીચા માણસ પણુ થાય. નાના માણસ ધ્રૂળધાયાના ધંધા કરી જેમ ગામમાં પડેલા દાણા વીશ્રુવા અને તે દ્રારા પાતાના નિર્વાહ કરવા અહીં તહીં આંટા મારે છે, તેના જેવા પાઠ લજવવા હું સર્વજ્ઞપુરમાં પ્રવેશ કરવા ઇચ્છા રાખું છું. પાતે કોઇ જાતની મૌલિકતાના દાવા ન કરતાં, આવી રીતે દાણા વીશ્રુવાના ધંધા કરનાર છે, તે કેટહું નમ્રતાનું વચન છે, તે ગ્રંથના અલ્યાસ કરશે તે જાશુશે. વતે<sup>ર</sup>—છું, વર્તું છું. એ શખ્દ અધ્યાહાર છે એમ ટીકાકાર કહે છે. અને ગાથાને છેડે તે અક્ષર હોય તેા ભાવ બરાબર સ્પષ્ટ થાય છે. હું સર્વ<sup>\*</sup>ત્રપુરમાં પ્રવેશ કરવાની ઇચ્છાવાળા "વર્તું છું" (૪)

## પૂવ<sup>૧</sup>કવિએાની પ્રશ<sup>\*</sup>સા—

## बहुभिर्जिनवचनार्णवपारगतैः कविवृषेर्महामतिभिः। पूर्वमनेकाः प्रथिताः प्रशमजननशास्त्रपद्धतयः ॥५॥

અર્થ — જિનવચનરૂપ સમુદ્રના પાર પામેલા અનેક કવિવૃષ્ણા, જેઓ મહાછુદ્ધિશાળી હતા, તેઓએ શાંતિને ઉત્પન્ન કરનાર શાસ્ત્ર–પદ્ધતિએ અનેક પ્રસિદ્ધ કરી છે. (પ)

વિવેશન—આવા પ્રશમના ગ્રંથ પૂર્વ કાળના મહાપંહિત કવિઓએ અનેક બનાવ્યા છે. અને ઝુદી ઝુદી પહાતિ સ્વીકારી છે, તે બતાવીને ગ્રંથની શરૂઆતમાં પાતાનું ગૌભુપણું આ ગાથામાં બતાવે છે.

જિનવરાના ખુંવ—હજુ કવિ-લેખક પોતાની નમ્રતા અતાવતાં કહે છે કે, અગાઉના વિશિષ્ટ લેખકા અને ખાસ કરીને મહાકવિએ માટા દરિયા જેવા જૈન શાસનની પ્રશમ—પદ્ધતિએનો પાર પામેલ છે. આવા તો અનેક વિદ્વાનો થઇ ગયા છે. તો તેવા માટા વિદ્વાન કવિએ પાસે હું કાે માત્ર ? આ અતિ નમ્રતા અતાવવાનું વચન છે. એમની પહેલાં કાેઇ મહાકવિએ પ્રશમને માટે પદ્ધતિ અતાવી હાેય તો તે આપણે માટે જળવાઇ રહેલ નથી. અથવા બીજી રીતે જૈન શાસનના સર્વ શે ચોના સાર પ્રશમ-ઉપશમ છે. તેથી તેમાં પદ્ધતિ હાય પશુ ખરી; પણ આ નવીન વાત નવીન પ્રકારે અતાવવામાં ઉમાસ્વાતિ ક્તેહમ દ થયા છે. આ ગાથા દ્વારા લેખક પોતાની વધારે પડતી નમ્રતા અતાવે છે.

કુવિવૃષે:—કવિ-વૃષભ, વિશિષ્ટ કવિ. તેઓએ કેઇ કવિનું ખાસ નામ નથી લખ્યું, તેથી આ પણ નમતા ખતાવનાર વચન સમજલું.

મહામતિભિ:—અતિ બુદ્ધિશાળી. પૂર્વકાળના માટા કવિએા મહાબુદ્ધિશાળી થઇ ગયા છે. તેઓએ પ્રશમની જુદ્દી જુદ્દી પદ્ધતિ બતાવી છે, તેને અનુસરીને પાતે લખે છે એમ આવતી ગાથાથી સ્પષ્ટ થશે. આ ચંચમાં મૌલિકતાના દાવા નથી, પણ પદ્ધતિ બતાવવાની વાત છે. અને નમ્રતા બતાવવામાં તેઓ (ગ્રંથકર્તા) ખૂબ આગળ વધતા જાય છે, તે સાતમી ગાથામાં જોવામાં આવશે.

પૂર્વ મુ—પૂર્વ કાળે. ઉમાસ્વાતિ વાચક્છએ એવા કાખલા આપ્યા હાત તો તેમના યુગનિણ ય કરવામાં ઘણી મદદ મળત, પણ અહીં તો બાધેલરમે લખ્યું છે, તે વચન આપણે સ્વીકારણું કે સમજનું જ રહ્યું. બાકી દાખલાએા આપ્યા હોત તો તેના સાવ સમજાત અને ઉમાસ્વાતિની તારીખ મુકરર કરવામાં તે બહું ઉપયોગી થાત અને આપણુને પ્રશમરસના જીવંત દાખલાંએા મળત. મારી પહેલાંના ચૌદપૃવધારી અને મહાછુદ્ધિશાળી પુરુષાએ શાસ્ત્ર પદ્ધતિએ આ પ્રશમની વાત કરી છે. તેમની પાસે હું તો અનુકરણ કરનાર બાળક છું.

પ્રશાસજનનશાસ્ત્રપદ્ધતય:—શાંતિ, ઉપશમ. આ વાકચ દ્વારા શાંતિની કે પ્રશમ અથવા ઉપશમની કેટલી જરૂર છે, તે ગ્રંથકર્તા સ્ત્ર્યવે છે. આવે પ્રશમરસ કેવી રીતે થાય તેની શાસપંક્તિ પૂર્વંકાળમાં અનેક પરાપકારી બુદ્ધિશાળી લખી ગયા છે. એટલે હું તો તેઓને પગલે ચાલી, તેમનું અનુકરણ કરું છું. પણ શાસપદ્ધતિ અને મૌલિકતા તો તેઓના ગ્રંથથી એઇ શકાત. આ અધી વાત અહીં અતાવી હોત તો ઘણી ઉપયોગી માહિતગારી આપણને મળત.

આ શ્લોકમાં ગ્રંથકર્તાએ પૂર્વકાળનું મહત્ત્વ વધાર્યું અને, પાતાની નસ્રતા અતાવવા દ્વારા, પૂર્વપુરુષોને મહાબુદ્ધિ-વૈભવશાળી વાસ્તિષક રીતે કહ્યા. આ ગ્રંથ પ્રશમનો છે, અને તે મહામતિ પુરુષોનું અનુકરહ્યું છે, તે મૌલિક ગ્રંથ નથી, તેમ જહ્યાવહું, એ નસ્રતાની પરાકાષ્ઠા અતાવે છે. આ ઉપરથી એમ જહ્યાય છે કે, ઉમાસ્વાતિના વખતમાં શાંતરસના અનેક ગ્રંથા વિદ્યમાન હશે. આપણે કમનસીએ એવા કોઇપણ પ્રાચીન ગ્રંથ મળતા નથી, પણ એવા ગ્રંથો ઉમાસ્વાતિના સમયે વિદ્યમાન હશે એમ જહ્યાય છે (પ).

क्तीनी विशेष नभता (अने) अनुकरणु— ताभ्यो विस्ताः श्रुतवाक्पुलाकिकाः प्रवचनाश्रिताः काश्रित्। पारम्पर्यादुच्छेषिकाः कृपणकेन संहत्य ॥६॥ तद्भितवलापितया मयाऽप्यविमलाल्पया स्वमतिशक्त्या। प्रशमेष्टतयाऽनुसृता विरागमार्गैकपदिकेयम् ॥७॥

અથ°—તે પુરુષાના શ્રુતગ્ર'થનું રહી ગયેલ તુચ્છ ધાન્ય પણ પ્રવચનની પદ્ધતિના આશ્રય લેનાર અને પર'પરાથી ચાલી આવતા ખાધાનું અવશેષ, તે તુચ્છ રાંકડાએ એકઠું કરીને તેની ભક્તિના બળે આપેલ જડી અને થાડી બુદ્ધિ–શક્તિને આધીન કરીને, મને પાતાને પ્રશમના શાખ હાવાથી, મેં આ વૈરાગ્યના રસ્તાની એક માણસ ચાલી શકે તેની પગદ'ડી જેવા ગ્ર'થની રચના કરી છે. (ર–૭)

વિવેશન (છઠ્ઠા શ્લાકનું)—આ શ્લાકમાં પાંચમા શ્લાકથી શરૂ કરેલ નમ્રતા હજુ ચાલુ અને અધૂરી છે. વર્ષમાન પદ્ધતિએ નમ્રતા અતાવવાની એક રીતિ હાય છે, તેને ક્ષેપક્રિશી સ્વીકારતા હાય છે; તે સાતમા શ્લાકથી જણાશે.

વિસુતા:—તેમનામાંથી ગળી આવેલી, વધારાસુધારાની. એએ તો માટા દરિયા જેવા હતા, તેમાંથી વધારાની રહી ગયેલી એવી. એટલે તેઓએ તો પેટ બરીને લાગવેલી, પણ જગ્યા પછી જેમ કેટલાક પાછું (સાવકારી) મૂકે છે, તેની માફક વધારા–ઘટાડાની ચીજ.

પુલાકિકા:—અંગ્રેજ કાશ પ્રમાણે આના અર્થ દ્રંકાણે "ચાખાનું ધાણુ" એમ થાય છે. દીકાકારના કહેવા પ્રમાણે ધાન્ય-અનાજના અવયવ તરીકે રહેલા; મારા ધારવા પ્રમાણે, સંબંધ પરથી, તેના અર્થ જમ્યા પછીનું એઠું—સાવકારી કરવા યાગ્ય છે. ધાન્યના અવયવ પણ એ જ આશયથી વપરાયા હાય તેમ જણાય છે. એટલે ઝુતજ્ઞાનના ઘણા શબ્દા નીકળ્યા હતા; તેના અવયવભૂત, તેના વધારાના—ઉચ્છિષ્ટ શબ્દા હાલ રહેલા છે. આ ભાવ "ઉચ્છેષિકા" શબ્દથી વધારે સ્પષ્ટ થાય છે.

પાર પાર — આ વાત શ્રંથકર્તા પોતાના ઘરની નથી કહેતા, ગુરુપર પરાથી જણાયેલી તે કહે છે. મૌલિકતાના દાવા આ રીતે કર્તાશ્રી મૂકી દે છે, છતાં અમુક ગાઠવણે પુસ્તક બનાવનું, અમુક વાત આગળ પાછળ મૂકવી તે દરેક મૌલિકતા માગી લે છે. એટલે આપણે એમના અમૌલિકતાના દાવા સ્વીકારતા નથી. પર પરા—ગુરુપર પરા માટે લેખકને કેટલું માન છે, તે અત્ર નોંધ કરવા અને અનુકરણ કરવા જેવું છે.

ઉચ્છેષિકા-દૂં કામાં કહેતાં, બાકી રહી ગયેલા. આ જ ભાવ ઉપર "પુલાકિકા"માંથી નીકળે છે. પુલાકિકા શબ્દ મારી પાસેના કોઈ પણ કાેષમાંથી નીકળતા નથી. પુલાક-લિબ્ધ એટલે નાના થઇ જવાની લિબ્ધ; તેમાંથી આ શબ્દ નીકળ્યા હશે એમ માર્યું અનુમાન છે.

કૃપાણ—તુચ્છ-રાંક, ભિખારી. જેમ રાંક ભિખારી, વધ્યું ઘટયું હોય તે પણ સંગ્રહી રાખે, તેમ મહાશ્રુતસાગરરૂપ દરિયામાંથી કોઇ ઘટાડા-વધારા હોય તે અહીં સંગ્રરી રાખ્યા છે. પાતાની નમ્રતા અતાવતાં પાતાને ભિખારીની ઉપમા આપતાં પણ ગ્ર'થકર્તાને ખેદ નથી થતા, તે નોંધ કરવા જેવું છે.

સ ંકૃત્ય - સંઘરીને, જાળવી રાખ્યા છે. એક ભિખારી હાય તે ખાધા પછી વધેલ વસ્તુ નાખી ન દેતાં, સંઘરી રાખે તેમ મહાશ્રુતસમુદ્રના સંઘરા અહીં કર્યો છે. (૬)

વિવેચન (સાતમા <sup>શ્</sup>લાેકનું)--આ ગાથા આગલી ગાથાના અનુસધાનમાં છે. ગ્ર**ંથકર્તા** એમાં પણ લેખકને શાેલે તેવી નમ્રતા અતાવે છે.

ભક્તિખલ—મને જે પ્રશમમાં રસ થયા છે, તે તેમની ભક્તિના ખળ કરીને થયા છે. મારી તેમની તરફની ભક્તિનું મને જેર મળ્યું, પણ આ સ'ખ'પી પ્રેરણા (inspiration) મારી ભક્તિથી આવેલ છે. એટલે અહીં જે કાંઇ લખાયું છે, તેની પ્રેરણા મને તેમનાથી – પ્રભુ મહાવીર અને તેના પશ્ચાત્કાલીન મહામતિ શિષ્યોથી – મળી છે.

અવિમલા—ખડબચડી, કહુવા. મેં તો આમાં જે ભાષા વાપરી છે, તે લાંગીત્દી છે. અને એ મહામતિ પૂર્વપુરુષાની આગળ ટકે તેવી નથી. ગ્રાથ આખા જેતાં તેમને જે કહેવાનું હતું તે સ્પષ્ટ છે, સમજાય તેવી ભાષામાં લખી જણાવ્યું છે. તેથી, મારી નજરે તાં આ પણ નમ્રતાનું વચન છે.

સ્વમતિશકત્યા—મારી બુદ્ધિના ખળથી. મારી શક્તિ તો અલ્પ છે; મારી આળબુદ્ધિની શક્તિ અનુસાર. આ નમ્રતા અતાવવા જતાં ગ્રંથકર્ત્તાએ મૌલિકતા ખતાવી દીધી છે. આ ગ્રંથ તે કોઇ ગ્રંથનું અનુકરણુ નથી, પણુ પાતામાં શક્તિ હાય તેના પ્રમાણમાં ખડબચડી ભાષામાં, નાનકડા ગ્રંથ લખી નાખ્યા છે. આમાં ગ્રંથકર્તાની મૌલિકતા જણાઇ આવે છે.

**પ્રશામેષ્ટતયા**—પ્રશામ ઉપશામ મને ગમતા હાવાથી. આથી ગ્રાંથકર્તાએ આ ગ્ર**ંથ** પૂરા રસથી લખ્યા છે, કારણ કે, તેમને પ્રશામરસ ગમે છે. લેખક જ્યારે ઇંષ્ટ વિષય પર લખે, ત્યારે ઘણું સારું લખે છે; એ વેઠ ઉતારવા લખતા નથી.

એકપદિકા—વૈરાષ્યના માટા રસ્તા છે; તેમાં માત્ર એક એક માણુસ જ ચાલી શકે તેમ પગદ ડી—નાની કેડી. આ શ્રૃ કાંઇ માટી સડક નથી, વૈરાચ્યના રસ્તાને જોડનાર એક પગદ ડી જેવા આ શ્રૃ કે એકદ ડી પગથી હાય, ત્યાં માત્ર પગ જ મુકાય; એમાં સામેથી કાંઇ આવી શકે જ નહિ અને તેથી નાનકડા રસ્તાને પગદ ડી કહેવામાં આવે છે. રેલવે અને એરાપ્લેનના આ યુગમાં આ એકદ ડીની મહત્તા આપણુને સમજાય નહિ, પણુ એ ઉપયોગી તો જરૂર હતી. નાળામાં એક ગાડું જ અલે, પણુ "નાળનાં ગાડાં નાળમાં ન રહે," તેવી રીતે એક માણુસ માત્ર ચાલી શકે તેને એકપદી કહેવામાં આવતી હતી. ખેતરને છેડે તે ઘણીવાર હાય છે અને નાના રસ્તા અથવા માટા રસ્તાને ડ્રંકાણુમાં જોડનાર આવી એકપગી હોવી એ ઘણી ઉપયોગી છે. પણ શ્રૃ થકર્તા તેને રસ્તાના પ્રમાણુમાં એકપદી કહીને તેની કિંમત એાછી આંકે છે. આ પહિતા ખૂબ વિચારવા લાયક છે, પાતાની પહિતાના બળુગા ફૂંકનાર ઉપાદ્ઘાતના લેખકોએ અનુસરવા યોગ્ય છે.

અલ્પયા—અને પાતે બહુ નથી લખ્યું, પણ ઘણું થાડું લખ્યું છે. આ પણ વિવેક-વચન છે; લેખકની નમ્રતા અતાવે છે. એક વિષય-કષાય ઉપર તેમણે ૮૭ ગાથાએ લખી છે, છતાં તેઓ અલ્પતાના દાવા કરે, તે મારે મન વધારે પડતી વાત છે. હું તો એને પણ નમ્રતાનું વચન ગણું છું.

આ શ્રંથની રચના કરતાં, ઉપમિતિભવપ્રપંચાના લેખક સિદ્ધર્ષિ પેઠે, તેમને જીહુ<sup>૧</sup> પાંદડાંને લાવવા પડ્યાં નથી, કે પાતાના બચાવ તાણી ખેંચીને કરવા પડ્યો નથી, પહ્યુ શ્રંથની શરૂઆત બહુ સુંદર રીતે કરી છે. આ સંબંધી વધારે ચર્ચા તેમના ચરિત્ર વિભાગમાં કરવાનું રાખવામાં આવે છે.

આ આખે શ્ર'થ "આર્યા"માં લખાયલા છે. આર્યા માત્રામેળ છંદ છે. એની ચાર પંક્તિમાં ૧૨–૧૮,૧૨–૧૮ માત્રા હાય છે. તેએા પિ ગળશાઅને બરાબર જાળવી રહ્યા છે. (૭) ગ્રંથકારની પૂર્વપુરૂષા તરફની સક્તિ નાંધવા જેવી છે.

### સામાન્ય માફ્રી—

### यद्यप्यवगीतार्था न वा कठोरप्रकृष्टभावार्था। सद्भित्तथाऽपि मय्यनुकम्पैकरसैरनुग्राह्या॥८॥

અર્થ—જેકે આ શ્ર'થ જાણેલી હકીકતને કહેનાર છે અને સખત, આકરા તથા ગૂંચવણભર્યા ભાવાર્થવાળા નથી. તેા પણ સજ્જન પુરુષાએ મારી ઉપર દયા કરીને કૃપા કરવી. (૮)

વિવેચન---આ ગાથામાં સામાન્ય માફી માગવામાં આવી છે. આ વિવેકનું વચન છે, પણ હુદયપૂર્વકનું છે.

અવગીતાથી—માટા માણુસાને આ પુસ્તકમાં કાંઈ ખાસ નવીન ન લાગે, તા તેમણે આ ગ્રંથ વાંચવાની તસ્દી માટે, મને ક્ષમા કરવાની મારી ઉપર કૃપા કરવી. આ ક્ષમા માગવાની એક રીત છે. આ ઉમાસ્વાતિથી વધારે જાણુકારને અંગે લખાયેલ છે. નવીનતાના દાવા છાડી દેવા એ ઘણી વધારે પડતી નમ્રતા ખતાવે છે.

કેઠાર—આકરી. વિદ્વાન માખુસોને ચાલુ વાર્લા ગમતી નથી; તેઓને તો કઠાર-આકરી, સમજણમાં તરત ન ઊતરે તેવી વાત વધારે ગમે છે. આ ગ્રંથ એવા આકરા અને પંડિતાને મુશ્કેલીમાં નાખે તેવા નથી. 'ત વા' એટલે આમાં કઠાર ભાષાપ્રયાગ નથી; સાદી સીધી સરળ વાત કરી છે. તે તેઓને ન ગમે તો તેઓએ મને ક્ષમા કરવી. મેં તો સાદી વાત સાદા શખ્દામાં કરી છે.

પ્રકૃષ્ટ — ખહુ ઊંડી ઊંડી ગંભીર વાત આ ગ્રંથમાં નથી. વિદ્વાન સુદ્ધિવાના એવી ગંભીર વાત આ પુસ્તકમાં ન જુએ, સાદી વાત સાદી રીતે કરેલી જુએ અને તેમને તેમાં કંટાળા આવે તા મને ક્ષમા કરવી. કહેવાની વાત એ છે કે, આ ગ્રંથમાં ઘણી મુશ્કેલ કે ન સમજાય તેવી વાત કરી નથી, પણ સાદી વાતો સાદી રીતે કરી છે. તે પંડિતોને લાગે કે, આવી સાદી વાત કરવા માટે પુસ્તક શું લખ્યું ? તો તેઓએ મને ક્ષમા કરવી.

સદ્ભઃ—સજ્જન, બુદ્ધિમાન. જેમને અઘરાં પુસ્તકા વાંચવાની ટેવ પડેલી છે . તેઓએ સાદી વાત તરફ દયા કરવી.

**અનુક પારસેઃ**—સહાનુભૂતિ, દયા તેઓને આ વાત સાદી **લાગે,** તો મારા પર કૃપા કરીને મારા શ્રથ વાંચવા.

અનુગ્રાહ્ય મારા પર દયા કરવી; મારા પર કૃપા કરીને મારા આ શ્ર'થ વાંચવા. આ શ્ર'થમાં કાંઇ નવીનતા નહિ લાગે, તો પણ તેમણે આ શ્ર'થ વાચવાની લીધેલ તસ્કી માટે મને માક કરશા. અગાઉના વખતમાં કઠોર ભાષાએ લખાયેલા ગ્રંથને આવકાર મળતા હશે એમ લાગે છે. જે માટા માટા સમાસા વાપરે અથવા અતિ ગંભીર વાતા કરે, તે ગ્રંથ વખલાતા હશે, ને ગ્રંથકર્તાને વખાલુ મળતા હશે. તેઓ (તેવા ગ્રંથકારા) માટા ગલાતા હશે, તેથી આ પ્રમાણે લખ્યું છે. [પણ] આજકાલ તા મહાત્મા ગાંધીએ ગુજરાતા લેખનશૈલી એવી સાદી કરી નાખી છે કે, ચાર ચાપડી ભણેલ પણ તે ખુશીથી સમજ શકે. તે પહિતનું અનુસરલ્ હાલ તા સાર્વિત્રક છે, તેથી આવી માફી માગવાની કે ખુલાસા આપવાની જરૂર ન હાય તેમ લાગે છે, પણ આલુ કે દંડીની પહિત જોતાં આવા ખુલાસાની જરૂર રહે છે. (૮)

#### સજ્જન-ક્ષક્ષણ—

# कोऽत्र निमित्तं वक्ष्यति निसर्गमतिसुनिपुणोऽपि वाद्यन्यत् । दोषमलिनेऽपि सन्तो यद् गुणसारब्रहणदश्चाः ॥९॥

અર્થ —કુદરતી રીતે અતિ હેાંશિયાર-પ્રવીભુ હેાવાથી, દેાવથી મલિન થયેલા હાય તા પણ, સજ્જન પુરુષ (સંત) સાર લેવાને માટે કુશળ હાય છે—આ બીજું કારભુ છે. અને સદાષ વસ્તુ હાય તેના પણ સારગુણા ચહુણ કરવામાં અને દાષના ત્યાગ કરવામાં ચતુર હાય છે. આનું કારણ જણાવે છે. (૯)

વિવેશન—વાંચનાર સારા માણુસ છે એમ ધારીને પાતાની નમ્રતાની વાત અંગે ગ્ર'થકર્ત્તા, આ ગાયામાં, વધારે નમ્રતા અતાવે છે.

નિમિત્ત'—આવી રીતે શ્રંથ કરવાનું કારણુ શું? પ્રસંગ શા ? તા તેના જવાબમાં વાચકની સજ્જનતાનું જ બીઝું કારણુ બતાવે છે, બાકી કાંઈ ખાસ પ્રસંગ નથી. તે વાત અત્ર સ્પષ્ટ કરે છે.

નિસર્ગ°—પાતાની ખુદ્ધિથી સ્વ-ભાવને પામેલા, એટલે સજ્જન પુરુષામાં આવા પ્રકારની બુદ્ધિ સાહજિક હાેય છે. તેઓ સ્વાસાવિક રીતે જ ગુણ ગ્રહણ કરવામાં ચતુર હાેય છે.

મુનિયુણ—ભારે હાંશિયાર હાય છે. વસ્તુનું રહસ્ય જાણી લેવું અને માત્ર સારી ચીજ ઉપાડી લઇ તેને જ પકડી લેવી એ કામમાં સજજન પુરુષા પણ કાબેલ હાય છે.

વાદ્યન્યત્—ખીજા અસ'ત પુરુષોની વાત જવા દો. 'દી' એટલે વિનાશ (decay) એવા અર્થ થાય છે. અહીં તો સારા માણુસની વાત કરી છે, આપણે તો અત્ર સજ્જનની વાત સાલે છે, તેથી અસજ્જન કેવા, તેની વાત જ જવા દો. 'વાદી અન્યત્' એમ પણ વ્યુત્પત્તિ થઇ શકે. વાદી એટલે બાલનારા.

પ્ર. ૩

દાષમ લિન કોષથી મલિન થયેલી વસ્તુ, સદોષ વસ્તુ. સજ્જન માણુસા તો સદોષ વસ્તુમાંથી પણ રહસ્ય–સારતત્ત્વ ગ્રહુણુ કરે છે. ખરાખમાંથી પણ સાર શાધે એવી સજ્જનની રીત હાય છે. રસ્તે મરેલ કૂતકું જેયું તો, કૃષ્ણે તેના મૃત શરીર પર મુખ ન મચકાડશું, પણ તેની સરસ દંતપ કિતનાં વખાણુ કર્યાં 'અહા ! આની દાંતની હાર કેવી સુંદર છે !' એમ મડદામાંથી પણ કૃષ્ણે સાર શાધી કાઢયો.

સારગ્રહણુ—દોષવાળી વસ્તુમાંથી પછુ સાર કે તત્ત્વ ગ્રહણ કરવામાં તેઓ **ઘ**ણા કાબેલ હોય છે.

કુદરતી રીતે સારી ખુદ્ધિ હાય કે ગમે તેવું બાલનાર હાય તા પણ તેઓ ખરાબમાંથી સારી વાતને ગ્રહણ કરે, એ જ આ પુસ્તક લખવાનું નિમિત્ત છે. મારે કાઈ નામ-પ્રસિદ્ધિ મેળવવી નથી. પણ મારી સજ્જન માણસાને વિજ્ઞપ્તિ છે કે, તેમણે આવા સાધારણ શ્રાથમાંથી પણ, તેઓના સ્વભાવ પ્રમાણે, સાર ગ્રહણ કરવા; એમ કરવું એ એમના સ્વભાવ છે, અને મારી વિનંતી છે કે, તેઓએ પાતાની દક્ષતાના આવા ઉપયાગ કરવા. આ રીતે, નિમિત્ત કારણ અતાવવા દ્વારા પણ, પ્રાથકર્તાએ (ઉમાસ્વાતિ વાચકે) પાતાની નમ્રતા ખતાવી છે. આવી રીતે નમ્રતા અતાવવી એ સાધારણ વાત નથી. માણસ કે લેખક પાતાનાં ગુણગાન અને પ્રશાસા કરવા લલચાઈ જાય છે, તેને બદલે આ પ્રાથના લેખકે બીજ જ નીતિ સ્વીકારી છે; એ અત્યાંત આનંદપ્રદ છે. (૯)

#### સજ્જન-સ્વીકાર એટલે જ પ્રકાશ--

सद्भिः सुपरिगृहीतं यत्किष्टिचदपि प्रकाशतां याति । मलिनोऽपि यथा इरिणः प्रकाशते पूर्णचन्द्रस्यः ॥१०॥

અર્થ —સારા માણુસા (સજ્જના)એ સારી રીતે સ્વીકારેલ હાય, તે ગમે તેવું હાય તા પણ, તે જાહેરાતમાં જરૂર આવે છે; દાખલા તરીકે હરણિયું મેલુંઘેલું હાય, પણ પ્રેપ્રા ચંદ્રમાં રહેલું હાય તા જેમ પ્રકાશ–જાહેરાત પામે છે, શાલે છે તેમ. (૧૦)

વિવરણુ—પાતાનું પુસ્તક સજ્જના સ્વીકારે તા વધારે સારું, એ જે ચાલુ માગણી કર્તાની છે, તેના સમર્થ નમાં વાત કરે છે.

સુપરિત્રહિત — સારી રીતે સ્વીકારેલું. સજ્જનની પાસે પાતાના ગ્રંથ પસાર કરાવવા આટલી વિજ્ઞપ્તિ કરે છે. તે સહેતુક છે. એના દાખલા પણ અત્ર આવે છે. ગ્રંથ સારા હાવા જોઈએ. અને સજ્જનાએ તેના સારા ગ્રંથ તરીકે ખૂબ સ્વીકાર કર્યો હાય તા, જેની તેવી ગાંડીઘેલી વાત હાય તા પણ, અન્ય તેના સ્વીકાર કરે છે અને પુસ્તકની જાહેરાત થાય છે. વાત એ છે કે, વાત ગમે તેવી ગ્રંથમાં લખેલ હાય, તેના પર આધાર નથી, પણ સજ્જન સંત પુરુષોએ તેના સારી રીતે અંગીકાર કરવા જોઈએ. તમે સજ્જન

હા, તા આ ગ્રાંથના સ્વીકાર કરા, પછી તેમાં કાંઈ કાલું-ઘેલું લખ્યું હશે તે પણ સ્વીકારને કારણે પસાર થઈ જશે. સજ્જનાએ તેના સ્વીકાર કરવાની વાત તેટલા માટે મહત્ત્વની છે.

યતિક ચિદિપ પ્રકાશતાં—જરા જેટલી, સાર વગરની વસ્તુ હશે તે પછુ. લલે વાત ખરાખર છાલું યલી ન હોય કે સામાન્ય બાબત હોય, પણું જો સજ્જન પુરુષા તેના સ્વીકાર કરશે તો તે પ્રસિદ્ધિને પાત્ર થશે. તેથી સજ્જનાને મારી વિજ્ઞષ્તિ છે કે, તેઓએ આ જેવી તેવી રીતે લખાયલું પુસ્તક સ્વીકારી લેવું, તેમ કરીને તેની મહત્તા વધારવી. આટલી મારી સજ્જનાને પ્રાર્થના છે, અને તેના સમર્થનમાં એક લાેકપ્રસિદ્ધ કાખલા આપે છે.

મલિના હરિણ:—મેલાેઘેલા હરણ. પ્રાચીન કાળમાં એવી માન્યતા હતી કે ચંદ્રમાં હરણ છે; અત્યારના વૈજ્ઞાનિકા એને પર્વાતની હારમાળા કહે છે. આપણે આ પ્રાચીન માન્યતાને દેષ્ટાંત તરીકે સમજવા યત્ન કરીએ.

પૃદ્ધું ચંદ્રસ્થ:—પૂનમને દિવસે આખી રાત પૂર્ણ અંદ્ર જાગે, તેમાં રહેલ મલિન હરિશુયું પણ પ્રકાશ પામે છે, તેવી રીતે જો સન્મનુષ્યા આ ગ્રંથના સ્વીકાર કરે, તા તે પણ પ્રસિદ્ધિને પામે, એટલા માટે તેમના સ્વીકાર માટે હું પ્રાર્થના કરું છું. સજબન પુરુષના આ ગ્રંથના સારી રીતે સ્વીકારવાથી મારી મહેનત લેખે લાગશે. તેથી, તેઓના સ્વભાવ અનુસાર, તેઓ આ પુસ્તકના સ્વીકાર કરે એમ હું (ઉમાસ્વાતિ) પ્રાર્થના કરૂં છું. તેને જો સજબન પુરુષો આ ગ્રંથને પકડી લેશે, તા તેની મહત્તા થશે. મારી વિજ્ઞપ્તિ તો એક જ છે કે આપ સજબન પુરુષો આ ગ્રંથના સ્વીકાર કરા, પછી બધા સારાં વાનાં થઇ રહેશે; કારણ કે મને સજબન પુરુષોની સજબનતાની ખાતરી છે. માટે મારી વિજ્ઞપ્તિ આપ માના. ગંદ્રમાં પર્વત, ડુંગરા કે જંગલ છે કે હરિશુયું છે, તેની આ ગર્ચા કરવાનું સ્થાન નથી. અહીં તો પ્રાચીન માન્યતા ઉપર રૂપક આપવામાં આવે છે. (૧૦)

#### બાળકનું કાલું વચન—

# बालस्य यथा वचनं काहलमपि शोभते पितृसकाशे। तद्गत् सज्जनमध्ये प्रलपितमपि सिद्धिमुपयाति ॥११॥

અર્થ — બચ્ચાંઓનું વચન કાલુંઘેલું હોય તે માળાપની પાસે જેમ શાભાને પામે છે, તે પ્રમાણે સજ્જન પુરુષામાં અર્થ વગરની બાલાયેલી વાત પણ ખ્યાતિ પામે છે. (૧૧)

વિવેશન—સજબનની પાસે આ ગ્ર'થના સ્વીકાર કરાવવામાં શા લાભ છે, તેની તે જ વાત બીજા દાખલાથી સિદ્ધ કરે છે. મતલબ, સજબનને પ્રાર્થના અને તે માટેની ગ્ર'થકર્તાની વિજ્ઞપ્તિ આ ગાથામાં પણ ચાલુ જ છે. આલસ્ય—નાનું બચ્ચું હજુ જરા બાલતું થયું હાય, તે કહાપિ તાતડું-બાબડું કે કાલુંઘેલું બાલે તા પણ માતા-પિતા કે ઘરનાં સર્વ ને ગમે છે તેની પેઠે. (આગળ કહેવાશે)

કાહલ—કાલુંઘેલું, અરપષ્ટ. આળક ગમે તેવું અચાકકસ કે કાલુંઘેલું વચન બાલે, તે સક્કરપારાને સકલપાલા કહે કે ઘીને "જી" કહે, આપાને આપા કહે, તા પણ માત-પિતા માટાભાઈ આદિ ઘરનાં સર્વ'ને તે વચન સારાં લાગે છે. કાઈ આળક અચ્ચાને સાંભળી એવું નથી કહેતું કે આ અસ્પષ્ટ વચન બાલે છે. તેનું કાલુંઘેલું વચન સાંભળીને પણ માઆપ વગેરે રાજી થાય છે.

**પિતૃ**—માળાપ, માેટાભાઇ, કાકા–એમ આ એક પિતૃ શબ્દ**થી તે બાળકના જ-મ્યા** પહેલાં જ-મેલના આખા વર્ગ સમજવા.

પ્રલાપતં—લવેલું, ગમે તેમ બાલાયલું, વગર વિચાર કાઢલ-લવેલ, એ એના અસલ અર્થ છે. જેમ બાળક માબાપ પાસે કાલું ઘેલું કે અસ્પષ્ટ વચન બાલે તે ટીકાપાત્ર થતું નથી, પશુ ઊલટા માબાપ વગેરે વડીલવર્ગ તેથી રાજી થાય છે, તેમ હું આ ગ્રાંથમાં ગાંડી ઘેલી કે જેવીતેવી વાત કરી જાઉં, તો તે પશુ સજ્જન પુરુષા સારા અર્થમાં લઇ લેશે એવી સજ્જન પુરુષા માટે મને ખાતરી છે. તેઓ કહેશે કે, 'હશે! હજુ એ બાળક છે! કહાય જેવું તેવું બાલી નાખે તા આપણે તેને સારા અર્થમાં સમજવું જોઇએ, અથવા તેના ખરાબ અર્થ હાય તા તેને સારા અર્થમાં લેવા જોઈએ.'

સિક્ટિં—ખ્યાતિ, આભરૂ. કદાચ આ પુસ્તકમાં મેં જેવુંતેવું લખ્યું હોય તા પણ સજનપુરુષા જો આ ગ્રંથના સ્વીકાર કરે તા બસ છે. કારણ કે મારા ભચ્ચા જેવાં કાલાં ઘેલાં વચનને પણ તેઓ સારા અર્થમાં સમજ જશે. કારણ કે, આગળ જણાવ્યું તેમ, સજ્જનના એ સ્વભાવ છે.

લેખકને પાતાનું પુસ્તક મનનીય થાય તે માટે કેવી કેવી દલીલ કરવી પડે છે, તે ખાસ વિચારવા લાયક છે. આ શ્રાંથના લેખક નમ્ર ભાવે કહે છે કે, આ પુસ્તકની ખ્યાતિના બધા આધાર સજ્જન પુરુષો તેની ગણના કરી સ્વીકાર કરે તેમાં છે. કદાચ કાંઇ સ્થાને મેં અગડ'-ખગડ લખ્યું હશે તો તેને પણ તેઓ સારા અર્થમાં સમજી લેશે અને મારા અપલાપને પણ ચલાવી લેશે. આ એક કલીલ કરવાની પહિત છે. અને પ્રાચીન પુરુષોએ એવી અનેક માગણીએ કરી છે, તે અતાવે છે કે, લેખક અત્યાંત નમ્રતા અતાવે છે. આ વાતની ખાતરી પુસ્તક વાંચવાથી જ થાય તેમ છે. (૧૧)

પુનરુક્તિ દેાષ થતા નથી, તે જરૂરી છે—

ये तीर्थकृत्प्रणीता भावास्तदनन्तरैश्र परिकथिताः। तेषां बहुशोऽप्यनुकीर्तनं भवति पुष्टिकरमेव ॥१२॥ અથ'—જે ભાવાને તીર્થંકર મહારાજે કહેલા છે, અને તેના પછીના અહુ જ નજીક રહેનાર ગણુધરા વગેરેએ જે ભાવાને અનેકવાર ચર્ચ્યા છે, તે ભાવાને વારંવાર કહેવામાં આવે તા, તે વચન પુષ્ટિને માટે જ થાય છે. (૧૨).

**વિવેચન**—આમાં પુનરુકિત દેાષ નથી થતાે, અને એક ને એક જ વાત કરી છે તે જરૂરી છે, લાલકર છે, દેાષરૂપે ગણુવાની નથી. તે હુકીકત આ ગાથામાં વધારે ચાેખવટથી કહે છે.

તીર્શકૃત્પ્રણીતા:—તીર્થ કર મહારાજે કહેલી વાતો. આ સવ<sup>6</sup>નું મૂળ તીર્થ કરે કહેલા ભાવાનું પુનરાવત છે. તીર્થ કરોએ જે કહ્યું તેમાનું બન્યું તેટલું ગણધરે ઝીલ્યું અને ઝીલવામાંથી બન્યું તેટલું સૂત્રમાં ગુંચ્યું. જેમ એક ધૂળનું ઢેકું પાણીવાળું હાય તેને ભીંત સાથે લગાવવામાં આવે અને ઘણા ભાગ ભીંતે ચોંટી જાય અને તેના શાહા ભાગ જમીન પર પડી જાય, તેમ તેમના ભાવ ઘટતા ઘટતા આટલું રહેલ છે, તેમાં પુનરુક્તિના સવાલ જ નથી. આ વાત આગળ જતાં તેરમા શ્લાકમાં સ્પષ્ટ કરશે. અધ્યાત્મ શરીરની પુષ્ટિના જ મુદ્દો છે.

અનન્તરે:—તીર્થ કર મહારાજના વખતમાં ગણધરા વગેરએ એ ભાવ ઝીલી એનું વાર વાર કીર્ત ન કર્યું; તે જ ભાવા—એછા થઈ ગયેલા ભાવા—તે વાર વાર બાલવા એ તો અધ્યાતમશરીરને પુષ્ટ બનાવવાનું કામ છે. એને એ ભાવ કાંઇક એછો હોય, તેમાં પુન- રુક્તિના દોષની કલ્પના કરવી એ પણ અયાચ્ય છે, કારણ કે એ બાલનારના હતુ અધ્યાતમ-આંતર શરીરને પૃષ્ટિ કરવાના છે.

અહુરાઃ—અનેક વાર અને અનેક રીતે. એમાં પુનરુક્તિદાયના સવાલ નથી, પહે એ તો એવા પવિત્ર ભાવા છે કે, તેના થાડા અંશ વારવાર બાલવા બાલાવવા એઇએ.

અનુકી તેને — એમાં શ્રવણ, મનન વગેરે પાંચે પ્રકારના સ્વાધ્યાયના સમાવેશ થાય છે. એ લાવા જ એટલી ઊંચી હદના છે કે, તેને વાર વાર કહેવામાં આવે, તેમ અધ્યાતમ શરીરને પુષ્ટ—મજખૂત કરે તેવા હાય છે. તીર્થ કરે કહેલા અને ગણુધરે સૂત્રરૂપે ગૂ'શેલા લાવાનું કરી કરીને કહેલું, સમજાવવા તે આત્મ-શરીરને કે અધ્યાતમશરીરને પુષ્ટિ કરનાર છે; જેમ ઘી-દૂધના ખારાક સ્થૂળ ઔદારિક શરીરને પુષ્ટિ કરે છે, તેમ તીર્થ કર મહારાજે કહેલ ભાવા એક અથવા બીજા રૂપમાં કહેવામાં આવે, તે અધ્યાત્મ શરીરને પૌષ્ટિક જ છે; આમ અધ્યાત્મશરીરનું પાષ્ટ થાય છે, તેથી તે વાર વાર બોલવા જરૂરી છે. અને ગ્રાંથકર્તા કહે છે કે તેમ કરવું જરૂરી છે.

આ ગ'થમાં આ ગાયાથી મૌલિકતાના દાવા ગ'મકર્તા તદ્દન છોડી દે છે. તેઓ કહે છે કે, ભગવાન તીથ'પતિએ કહેલા ભાવાને ફરીફરીને બાલવા તે જરૂરી છે, અને મારા પૂર્વ'પુરુષોએ જે ભાવ રજૂ કર્યા તે કોઇ વાર તે શબ્દમાં અને કોઇ વાર મે' મારા શબ્દોમાં રજૂ કર્યા છે. મારા મૌલિકતાના દાવા નથી. આમ લખવા છતાં તેઓએ ભારે મૌલિકતા ખતાવી છે. તે ગ્રંથ વાંચવાથી જણારો. મતલખ, તેઓ તીર્થ પતિને, તેમના પૂર્વાચાર્યોને અનુકૂળ રહ્યા છે, તેઓએ ઘરની એક પણ વાત કરી નથી. કદાચ નવીન ભાવ આપ્યા હશે, તો તે અસલના ભાવને અનુકૂળ રહીને હશે. અહીં નમ્રતાની પરાકાષ્ઠા ખતાવી છે. (૧૨)

# शा भाटे भुनरुक्ति होष थते। नथी ?— यद्वद्विषघातार्थं मन्त्रपदे न पुनरुक्तदोषोऽस्ति। तद्वद्वागविषघ्नं पुनरुक्तमदुष्टमर्थपदम् ॥१३॥

અર્થ — જે પ્રમાણે ઝેર કે અફીણની અસર નાશ કરવાને અંગે એક ને એક મંત્રપદ વાર'વાર બાલાય, તેમાં પુનરુક્તિ દોષ નથી, તેમ રાગરૂપ ઝેરને હરવાને અંગે, તે ઝેર આકર્યું હોવાથી, એમાં પુનરુક્તિના દોષ થતા નથી. (૧૩)

વિવેશન--યુનરુક્તિ દોષ થતા નથી, તેનું કારણ આ ગાથામાં સ્પષ્ટ કરતાં તેને લાગુ પડે તેવા દાખલા આપે છે.

વિષદ્યાત—ઝેર ઉતારવા માટે, સર્પાનું કે ગરલનું ઝેર લાગી ગયું હોય તો તે મટાડવા માટે મંત્રપદ—એકના એક મંત્રપાઠ બે-દશ-સા-વાર-અનેકવાર બાલવામાં આવે છે; કારણ કે મંત્ર તો થાડા અક્ષરાના જ હાય. ગારુડી કે ઝેર ઉતારનાર આખા વખત મંત્રના તેના તે જ અક્ષરા બાલ્યા કરે છે, કરી કરીને બાલ્યા કરે છે. મંત્રાચ્ચાર કરનાર, મંત્રને માનનાર, યુનરાવર્તાનો દોષ કરતો નથી, પણ ઝેર ઊતરતાં સુધી મંત્રનું યુનરાવર્તાન કર્યા જ કરે છે, તેમાં કાંઈ દોષ લાગતો નથી.

પુનરુક્ત—ફરી ફરીને તે ને તે જ પદ કે પાઠ બાલવાના દાષ તે કરે છે, એવા તેને ખ્યાલ પણ આવતા નથી અને તેના ફક્ડતા હાઠ જોઇ અથવા મંત્રપદ સાંભળી, તે ને તે પાઠ વાર વાર સામળે, તેમને પણ ઝેર ઉતારનાર કાઇ જાતના દાષ કરતા હાય એમ લાગતું નથી, એટલું જ નહિ, પણ એ એના ગુણ ગણાય છે, એ એની લાયકાત ગણાય છે.

રાગવિષ—રાગ અને દેષ મનનાં ઝેર છે. એ ઝેરનાે નાશ કરનાર જે મ'ત્ર છે, તેનું જુદી જુદી રીતે કરી કરીને ઉચ્ચારણુ થાય, તેમાં પુનરુક્ત દેષ થતાે નથી. રાગદેષનાે આ વ્યાધિ કેટલાે આકરાે છે, તે આપણે ત્રીજા પ્રકરણમાં જાેશું.

અદુષ્ટ—"અદ્ભષ્ણવત્" એવા અર્થ દીકાકાર કરે છે; એમાં કાંઇ વાંધા નથી. સપ<sup>8</sup>નું ઝેર ઉતારનાર માત્રાક્ષરાને વાર વાર બાલ્યા કરે છે, તેમ રાગદ્રેષનું વિષ એટલું આકરું છે કે એ માત્રાક્ષરા ગમે તેટલી વાર બાલાય, તેમાં પુનરુક્તિ જેવા દાયના સદ્ભાવ નથી. પદમ—સૂત્રના રહસ્થને સમજાવનાર હાઇ એ ચલાવી લેવા જેવી હકીકત છે. અને એમાં શાસ્ત્રદષ્ટિએ કાંઇ વાંધા નથી.

જેમ ઝેર ઉતારનાર એક ને એક મ'ત્ર ફરી કરીને ઉચ્ચારે છે અને ધીમે ધીમે ઝેરની અસર ઊતરતી જાય છે અને પીડા-વેદના ઘટતી જાય છે, તેમ રાગદ્રેષ તે৷ ઝેરથી પણ વધારે સખત આંતરવિષ છે, તેને દ્વર કરવાના પદમાં પુનરુક્તિના સવાલ જ નથી.

સંસ્કૃતના અભ્યાસીને પુનરુક્તિ દોષ શા છે તે સમજવું મુશ્કેલ નથી. એક વાત કરીવાર કરવી તેને યુનરુક્તિ દોષ અલંકારશાસમાં અતાવ્યા છે. આવા કેઈ દોષ આ શ્રંથ લખવામાં થતા નથી, એવા આ શ્રંથકર્ત્તાના બચાવ છે. તેઓ કહે છે કે, પ્રાણીને રાગદેષનું ઝેર એવું લાગી ગયેલું છે કે, તેના નાશ કરનાર શબ્દ વારંવાર વપરાય તો તેમાં દોષ નથી. મંત્રાચ્ચાર કરતાં "કુદ્ર કુદ્ર સ્વાદ્યા" કે એવા શબ્દો, અને ઘણી વાર આખા મંત્ર, કરી કરીને બાલાયા કરે છે, એમાં બાલનાર પુનરુક્તિ દોષ કરે છે, એવા બાલનાર કે સાંભળનારને ખ્યાલ પણ આવતા નથી. શ્રંથકર્તા અનેક દાખલા આપી જણાવે છે કે, રાગદેષનું ઝેર પ્રાણીને એવું સખત ચઢી ગયેલું છે કે તેને દ્વર કરનાર મંત્ર તીથે કરે કહેલા કે ગણધરે ગ્રંથલા શબ્દોમાં કરી કરીને કહેવામાં આવે તો તેને પુનરુક્તિ ન ગણવી. આ બચાવ બીજ દાખલાએ આપી લેખક સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરે છે, તે આપણે જોઈએ. (૧૩)

### પુનરુક્તિને દોષ ન કહેવાના બીજો દાખલાે—

# यद्वदुपयुक्तपूर्वमपि भेषजं सेव्यतेऽर्तिनाञ्चाय । तद्वद्वागार्तिहरं बहुशोप्यसुयोज्यमर्थपदम् ॥१४॥

અર્થ — જેમ વ્યાધિના નાશને માટે પ્રથમ ઉપયોગમાં લીધેલું એાસડ વ્યાધિના નાશ માટે કરીવાર વપરાય છે, તેમ રાગરૂપી પીડા વ્યાધિને હરનાર એાસડ હાય તે અનેકવાર ઉપયોગમાં લેવામાં આવે છે. (૧૪)

વિવેચન—આ ગ્રંથ પુનરુક્તિ દેષ કરતા નથી, તેને માટે વળી એક વધારે દલીલ આ ગાયામાં આપે છે.

ઉપયુક્ત—અગાઉ પ્રયુક્ત. તમે કાંઇ વૈદ્ય કે દાક્તરને ત્યાં જાઓ ત્યારે સારું છે એમ જણાય એટલે વૈદ્ય અથવા દાક્તર તેની તે દવા આપે છે, એવા સાધારણ નિયમ છે. એ દવામાં જેમ પુનરુક્તિ દોષ લાગતા નથી, તેમ રાગદ્રેષના આકરા ઝેરના એક્સડને વાર વાર તેના તે જ આકારમાં અપાય, તેમાં પુનરુક્તિ દોષના સવાલ જ રહેતા નથી.

ભેષજ—ઔષધ. તમે હૉસ્પિટલમાં બચ્ચા કે કાેઇ દાક્તર કે વૈદ્ય પાસે દવા કરાવવા બચ્ચા, તે જેમ તેની તે દવા ચાલુ રાખે છે તેને પુનરુક્તિ દાષ લાગતા નથી, તેમ તીર્થ'કરે કહેલું રાગ દેષનું આસડ એનું એ આપતાં, એમાં પુનરુક્તિ દાષ થતા નથી. સેવ્યતે—ક્રી વખત લેવામાં આવે છે, તે પ્રમાણે. અર્તિનાશાય-પીડાના-રાગના નાશ કરવાના હેતુથી. ઘણી વખત ટી. બી. કે એવા રાજરાગ જેવા વ્યાધિમાં એકની એક દવા સાત માસ કે તેથી વધારે વખત લેવામાં આવે, તો લેનારને તેમાં યુનરુક્તિ દોષ જણાતો નથી; આપનારને તેમાં વાંધા લાગતો નથી. રાગ- હેષ એવા આકરાં દરદા છે કે તેને માટે જે ઉપચાર કરવામાં આવે, તેમાં યુનરુક્તિ દોષ થાય છે એવા સવાલ થવા જ ખાટા છે. એમાં ઉદ્દેશ એકની એક વાત કરી કરીને કરવાના નથી, પણ સ'સારી પ્રાણીને રાગહેષથી બચાવવાના છે. આ કારણે યુનરુક્તિ દોષના સવાલ જ રહેતા નથી.

રાગાર્તિ—રાગની પીડાને હરનાર જે ઉપાય-એાસડ છે, તેને માટે વાર વાર કહેવામાં આવે તો કોઈ પ્રકારના પુનરૂક્તિ દેાષ થતા નથી. પુનરૂક્તિ દેાષ તો લેખનમાં થાય, અહીં તો ઉદ્દેશ જ જુદા છે. આશય કરે દાષના સવાલ જ રહેતા નથી.

અહુરા:--અનેક રીતે એ એાસડ આપવામાં આવે, કોઇ વાર અનુપાન ફેરવવામાં આવે, પણ તેનું તે એાસડ અપાય તાે તેમાં ફરી ફરીને એવી વાત કરવાના દોષ થતાે નથી.

અશ<sup>િ</sup>પદં—સૂત્રનાં અર્થ કરે, વસ્તુને સમજાવે તેવું પદ, વચન અથવા ઉપદેશના વિસ્તાર, વચન સમજાય તેવું બાલવું તે. આ જ અર્થમાં સદર શબ્દ આવતી ગાથામાં પત્તુ યાજયેલ છે.

કહેવાની બાબત એ છે, મંત્રના પદને વારંવાર ફરીક્ર્રીને બાલવામાં આવે છે, તેમ રાગરૂપ ઝેરના વચનને એક ને એક રૂપમાં ક્રીક્ર્રીને બાલવું, એમાં પુનરુક્તિદાવ થાય છે, એવા વિચાર પણ બરામર નથી. તેથી અગાઉના તીર્થ કર અને ગણધરાએ તેમ જ ઋષિમુનિએ કહેલી વાત ક્રીક્ર્રીને કહેવી, તેમાં પુનરુક્તિદાવ થાય છે એ વિચાર જ ખાટા છે. આ તા આકરું ઝેર છે, તેથી તેને દ્વર કરનાર એક્સડ પણ ક્ર્રીક્ર્રીને અપાય તેમાં પુનરુક્તિદાવની કરપના કરવી પણ અનુચિત છે; મતલઅ, એવા કોઇ દાવ થતા નથી. એમાં બાલવા ખાતર કોઇ વાત બાલાતી નથી, પણ મંત્રની જેમ આ એકની એક વાત અનેક રૂપે કહેવાય છે. આમાં કર્તાના ઇરાદા જેવા જેવા છે. (૧૪)

એક વધુ દાખલાે તે જ સુદા પર—

वृत्त्यर्थे कर्म यथा तदेव लोकः पुनः पुनः कुरुते । एव विरागवार्ताहेतुरपि पुनः पुनश्चिन्त्यः ॥१५॥

અર્થ — જીવન માટે જેમ લોકો તેનું તે કામ કરી કરીને કરે છે, તેમ જ વૈરાચ્ય-વાર્તાના કારણને વાર વાર વિચારલું ઘટે છે. (૧૫)

વિવેશન — આમાં યુનરુકિત દેષ થતા નથી, તે જ વાત એક વધારે દાખલા આપીને આ બાયામાં કર્તા કહે છે.

વૃત્તિ—જીવન માટે, આજવિકા માટે, પાતાનું પેટ ભરવા માટે.

લોક—લોક પેટ ભરવા માટે તેનું તે જ કામ ફરીફરીને કરે છે. નિશાળીઓ તેના તે જ પાઠો ફરીફરીને દરરાજ વાંચશે, વકીલ હશે તો ઉપરના વાદી જણાવે છે કે, એમ લખી દરરાજ અનેક દાવાઅરજી લખશે, દાકતર દવાના ભરતિયા (prescription) લખ્યા જ કરશે. આવી રીતે તે એકનું એક કામ કરે છે, તેમાં તેને પુનરુક્તિ લાગતી નથી, તેમ જ આ પુસ્તક માટે સમજનું. વેપારી કે કહિયા—સુતારનું કામ ભરણ-પાયણને અંગે છે, તેમ મારા ઇરાદા તમને શુદ્ધ હકીકત સમજાવવાના છે, તેથી અગાઉ કવિએ કે તીથ પતિએ કહેલી વાત ફરીફરીને કરવાથી પુનરુક્તિદાય થતા નથી, કારણકે ઇરાદો ફેર છે.

તદેવ— દુનિયાદારી ચલાવવા, ભરણ પાયણ કરવા લોકો એક ને એક કામ કરતા જેવામાં આવે છે; તેઓને પુનરુક્તિદોષ લાગતા નથી, તેમ મને પણ એની એ વાત કરવામાં પુનરુક્તિદોષ લાગતા નથી. જેમ ખેડૂત ખેતી કરે તેને એનું એ કામ વર્ષો સુધી દરરાજ ઊઠીને કરવાનું હોય છે, તેમાં તેને પુનરુક્તિદોષ લાગતા નથી, તેમ મારે માટે સમજવું.

વિરાગવાર્તાહેલ —રાગદ્રેષ ઊઠી જાય એવી વાતાનું કારણ ગમે કેટલી વાર ફરી-ફરીને કહેવામાં આવે, તેમાં પુનરુક્તિદાષ થતા નથી.

ચિ:ત્ય—એ વિરાગ ઉત્પન્ન કરે તેવી વાતના હેતુભૂત વાર વાર ચિ:તવવા, ખૂબ ધ્યાન પર – મન પર લેવા અને લક્ષ્યમાં રાખવા.

તમે ગમે તે ધંધા લા, કાપહિયા હશે તા નેનકલાકથી માંડીને ગામઠી (સ્વદેશી) માલ, એ ને એ અનુક્રમમાં, એક પછી એક આવતા આડતિયાને અતાવશે; લુહાર ગરમ લાહાને દરરાજ સવારના ટીપ્યા કરશે. એમાં મુદ્દાની વાત એ છે કે, એમાં કોઇને પુનરુક્તિ દાષ લાગતા નથી, તેમ તમારે આ દાખલાથી જાણતું કે, એકના એક મંત્ર વાર વાર બાલવામાં આવે, તેમાં વિષદાત કે એવા કોઈ ઉદ્દેશ હાય છે; દવા લેવામાં વ્યાધિ મટવાના હતુ હાય છે અને વેપાર ધંધા કે કારીગીરીમાં પૈસા કમાવાના હતુ હાય છે, તેમ પૂર્વના અત્યંત જ્ઞાની પુરુષા અને તીર્થ કરે કરેલી વાત તે ને તે આકારમાં કહેવામાં આવે, તેમાં ઉદ્દેશ વિરાગતા લાવવાના કે રાગદેવ ઘટાડવાના હાઈ, પુનરુક્તિદાવ થતા નથી; તેમ મેં અહીં જે વાત કરી છે, તેમાં પુનરુક્તિદાવના સવાલ જ નથી.

આ વ્યાધિ આકરા, ઊંડા અને અન તલવના હાઈ, તેના ઉપાયા અતાવવામાં આવ્યા છે, તેમાં પુનરુક્તિના કાઈ મારી સામે દાષ લાવે તો તે અસ્થાને છે, અયાગ્ય છે. (૧૫)

અલ્યાસ કરવાનું કારણ—

दृढतामुपैति वैराग्यभावना येन येन भावेन। तस्मिस्तस्मिन् कार्यः कायमनोवाग्भिरभ्यासः॥१६॥

X, 8

અર્થ -- જે જે પ્રકારે વૈરાગ્યભાવના વધારે મજબૂત થાય અને જામી જાય તે સર્વમાં મન-વચન-કાયાના ચાગથી અભ્યાસ કરવા (૧૬)

વિવેચન—પાતાની કહેવાની વાતના ગથકર્તા ઉપસંહાર કરતાં છેવટે ખચાવ કરે છે અને તેમ કરીને આ પ્રકરણ પૂરું કરે છે.

**દહતા**—સ્થિરતા, મજખૂતાઇ, જે કોઇ રીતે વૈરાગ્યભાવ મજખૂત ઘાય, તેના મન-વચન-કાયાથી અભ્યાસ કરવા.

વૈરાગ્યભાવના—વિરાગભાવ, સંસાર કે સંસારી પ્રાણી તે કાઈ પણ પદાર્થ ઉપરના રાગ ઊડી જાય, એવી ભાવનાવૃત્તિ થાય તેમાં, કાંઈ પણ વિચાર ન કરતાં, મન-વચન કાયાથી અભ્યાસ પાડવા, અમુક કરવાથી એમાં પુનરાવૃત્તિ થશે એવા ખ્યાલ પણ ન કરવા. આપણા ઉદ્દેશ વિરાગભાવને મેળવવાના, તેને પાષવાના અને તે માટે મક્કમ થવાના છે, એ નિરંતર લક્ષમાં રાખવું.

ભાવ—ભાવના ગમે તેમ વિરાગને પાેષે તેવી વાત કરવાની કે થવાની હાય, તેને ચાજનાપૂર્વ'ક પુષ્ટિ આપવી અને તેમાં પુનરાવૃત્તિ થશે કે બીજુ થશે એવી ભાંજગડમાં ન પડલું.

કાય-મના-ત્રાગ્—મનથી, વચનથી અને કાયાથી. એમાંના બે કે ત્રલુથી – જેટલાથી ખને તેટલાથી.

અલ્યાસ—એની સુંદર વ્યાખ્યા "પાત જલ યાગદર્શન"માં આપી છે. નિરંતર પ્રયાસ કરવા અને તેના અલ્યાસ કરવા.

મતલખ, એમાં આ દોષ થશે કે પેલા દાષ થશે એવી મથામભુમાં ન પડતાં મનથી, વચનથી અને કાયાથી, બેથી કે ત્રણેથી અભ્યાસ પાડવા અને વગર આંતરા પાડે તેને માટે પાતાની સર્વ શક્તિ કે આવડતના ઉપયાગ કરવા, એ ટ્રુંકા સાર છે.

આ પ્રાણીને સંસારના રસ એવા છે કે, અનાદિ વાસનાને લીધે એ તેમાં પડ્યા જ કરે છે. એ લાગ જ જોઇ રહે છે અને એ પુરુષ કે સ્ત્રી, વસ્તુ કે પૌદ્દગલિક પદાર્થ તરફના આકર્ષ શુમાં પડી જાય છે. તેને છેવટે જો પુનરુક્તિનું બહાનું મળે અને રાગમાં પડવાનું શાય, તો તેને તે ચોંટી પડે છે, કારણ કે એ એની ઘણા વખતની રીત છે, માટે એના રાગ એછા થતો હાય તો તેનો તેણે અભ્યાસ પાડવા જોઈએ, અને તેમાં પુનરાવૃત્તિ દોષ થશે, એવું બહાનું એને મળવું જ ન જોઈએ. આ જીવ એવા છે કે એને બહાનું મળે તો તુરત સરકી જાય છે, કારણ કે, ઘણા વખતથી તે તેની ભાવપ્રકૃતિ થઇ ગઈ છે. પણ પ્રત્યેક પ્રાણીની ફરજ છે કે વિરાગભાવ જેનાથી થાય તે વાતને કાઈ પણ યાગથી પકડી લેવી અને તે વાતને મક્કમપણે વળગી રહેવું.

આ તો અભ્યાસ કરવાની વાત છે; અભ્યાસ કરતાં કરતાં લીટાં દેારવાના એકડા થઇ જશે, આવા અવસર ફરીફરીને નહિ મળે. સમજ-શક્તિ, મનુષ્યજન્મ, દેવ-ગુરુ-ધર્મની જોગવાઇ એ બધાંના લાભ લેવાના અભ્યાસ પાડવાની આ તક છે. માટે, નકામી ખટપટમાં ન પડતાં વિરાગભાવના અભ્યાસ પાડા અને તેમાં પુનરુક્તિદાપ થશે કે નહિ થાય, તેવા બહાનાના વિચાર ન કરા.

સંસાર એને લાત મારે, તો પણ, ઘણા કાળના અભ્યાસને લઇને, પ્રાણી તેને ચાટતો જાય છે. તેથી, પુનરુક્તિ ઘતી હોય તો તેના દોષ વહારીને પણ, આ વિરાગ–વીતરાગ ભાવના–ક્રીક્રીને કરવી, એમ કહેવામાં આવે છે. અભ્યાસ કરવાના અનંત ભવે પણ જેમ મળે, ત્યારે કાં તો તેમાં મન લગાડતો નથી, કાં તો વચન બાલતો નથી, કાં તો શરીરથી ગાટા વાળે છે. એણે મન-વચન કાયાથી અભ્યાસ કર્યો નથી, નહિ તો તેની આ દશા ન જ હાય. તેટલા માટે પુનરુક્તિ થતી હાય તો, તેને ભાગે કહેવામાં આવે છે કે, આ વિરાગના ભાવ જે રસ્તે થાય તે રસ્તે પ્રયત્ન કરવા. આ પ્રાણી તો, બે અક્ષર લખતાં આવડે એટલે, પાતાને વિરાગભાવ થયા છે એમ માની આત્મવ ચના કરે છે. આ વૈરાગ્ય-ભાવને અને તે રીતે, મજખૂત કરવાનું પાતાના હિત માટે આવશ્યક છે. એટલે આ પુનરુક્તિથી દોષિત ગ્ર'થ છે, એવી ચર્ચા કે ભાંજગડમાં ન પડતાં આત્મહિત સાધા. (૧૬)

આ રીતે અહીં પ્રથમ પ્રકરણ પૂરું થાય છે. તેમાં નમસ્કાર ઉપરાંત આ ગ્રંથમાં શું કહેવાનું છે, અને કયા હેતુથી કહેવાનું છે, તે સંબંધી વાત કરી છે. અગાઉ જણાવ્યું તેમ, ગ્રંથની શરૂઆતમાં આશીર્વાદ, નમસ્કાર અને વસ્તુનિદે શ—આ ત્રણ અતાવવાના ક્રમ ભારતીય સંસ્કૃતિએ સ્વીકાર્યો છે. કેવી યુક્તિથી આ વાત કર્તાએ સાબિત કરી છે,

તેની પદ્ધતિ ખાસ અનુકરણ કરવા ચાેગ્ય છે.

આ ગ્રંથની શરૂઆતમાં નમસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે અને પછી આ ગ્રંથમાં આવ-વાના ઉદ્દેશને જાળવી રાખ્યા છે અને આશીર્વાદ ધ્વનિમાં છે, એટલે ત્રણે હકીકતના સીધી રીતે ઉપયાગ કરવામાં આવ્યા છે. આ લેખકની જ્ઞાનસમૃદ્ધિ અતાવે છે. એમણે ખૂબ વિચાર કરીને અસાધારણ રીતે ગ્રંથની શરૂઆત કરવામાં પ્રથમથી જ સંપ્રદાયથી ચાલી આવતી આ ત્રણે બાબતા જાળવી લીધી છે. આ રીતે તેઓએ સંપ્રદાય જાળવવામાં ખહુ દીર્દાદિથી કામ કર્યું છે અને લાકોને પાતાની નમ્રતા બતાવતાં, અતિ સુંદર ગ્રંથની યોજના કરી આપી છે.

આ ગ્રંથ લખતાં તેઓએ જરા પણુ મૌલિકતાના દાવા કર્યા નથી, છતાં આખા ગ્રંથ તદ્દન મૌલિક છે. કાેઇ પણુ વિદ્વાન માણુસ તે અમુક બીજા ગ્રંથનું અનુકરણુ છે એમ અતાવી શક્શે નહિ. આ ભારે ખૂબીની વાત છે. અને તેઓએ આ ગ્રંથમાં આવેલી બાબતા કરીકરીને કહેવાની લાતના અચાવમાં ત્રણ દાખલાઓ મૂકીને કમાલ કરી છે. વિષઘાત માટે મંત્રના પુન: પુન: ઉચ્ચાર, વ્યાધિ દ્વર કરવા માટે ઓષધનું દિવસાનુદિવસ સેવન અને આજવિકા માટે એનું એ જ કામ દરરાજ કરવામાં પુનરુક્તિદોષ થતા નથી. આ ત્રણે દાખલા, જે બાબત તેઓ ઠસાવવા માગે છે તેને એટલા બરાબર લાગતા છે કે, હૃદયને સીધા સ્પર્શ કરે છે. આ ગ્રંથકર્તાની એ બલિહારી છે, કે તેમણે લીધેલી વાતને તેઓ અરાબર ન્યાય આપી શક્યા છે. અને સાથે ગ્રંથકર્તાની વીતરાગ તીર્થ કર તરફની ભક્તિ ખૂબ અનુકરણ કરવા અને પ્રશાસવા યાગ્ય, તરી આવે તેવી રીતે નમસ્કારની નીચે એવી સરસ રીતે અને અસરકારક રીતે ગાઠવેલી છે, કે તે સહૃદય વાચકને જરૂર અસર કરે. અને તીર્થ કરોએ કહેલા અને ગણધરે રચેલા ભાવાનું કરીવાર કથન થાય તા તે ત દ્વરત્ત છે, પુષ્ટિકર છે અને એમાં પુનરુક્તિના દોષ થતા નથી, તેથી આ ગ્રંથમાં કહેલા ભાવા કરીવાર કદાચ કહેવામાં આવ્યા હાય, તો તેમાં દોષાપત્તિ નથી, પણ લાભ જ છે. આ રીતે પુનરુક્તિદોષ આ ગ્રંથને અંગે થતો નથી એમ કોઇ પણ દર્શિબંદુએ જેવામાં આવશે.

વર્ત માનમાં જે પદ્ધતિએ ઉપાદ્ધાત લખાય છે અને તેમાં લેખક પાતાની વાત કહે છે, તે પદ્ધતિએ આ પહેલું પ્રકરણ લખાયેલું છે. અને ગ્રાંચકર્તાએ તે લખીને ઘણા મગત્યના ખુલાસા કરી વાચકને ન્યાય આપ્યો છે. અને પાતે કરેલ પુનરાવર્તન કદાચ માનવામાં આવે તો તેમાં પણુ કાંઈ દોષ નથી, એ ઘણી દલીલથી અને દાખલાઓથી ખતાવી આપ્યું છે. અને લેખકશ્રીએ શ્રોતા કે વાચકને વિદ્વાન કહી એક પ્રકારે તેની ખુશામત પણુ સહેતુક કરી છે. 'સજ્જન' શખ્દ એમણે વિદ્વાન વાચક માટે વાપરી તેઓને પણુ મુખ્ય સ્થાન તરફ ખેંચ્યા છે અને એ રીતે ગ્રાંથની ઘણી સુંદર શરૂઆત કરી છે. આવી સુંદર શરૂઆત ઘણાં ઓછાં પુસ્તકોમાં જેવામાં આવે છે. કેટલાક લેખકો તો પાતાની લાંબી લાંબી અપ્રસ્તુત વાતો કરે છે, ત્યાંગ કરવા યોગ્ય આ પદ્ધતિ ઉપર ગ્રાંથકર્તા ગયા જ નથી અને ઘણી સારી રીતે નમસ્કારનું કામ કરતાં તેઓએ જે કહેલું જોઈએ, તે કહી દીધું છે. આ મહત્તા સમજવા માટે આપણે ગ્રાંથમાં પ્રવેશ કરીએ અને બાકી કોઈ કથન રહી ગયું હશે તો ઉપાદ્ધાતમાં આવશે એમ ધારી અત્ર વિરમીએ.

### ॥ इति प्रथमं नमस्कारप्रकरणम् ॥

# પ્રકરણ ૨ જું : વૈરાગ્ય

હવે આપણે રાગ-દેવ પર વિજય મેળવવાનું નવું પ્રકરણ શરૂ કરીએ છીએ. કલ એટલે સંસાર. જેનાથી સંસારના લાભ થાય, જેથી સ્વર્ગ-માણ દ્વર જતાં જાય, તે ક્યાય. આ કષાય પર વિજય મેળવવાની અહુ જરૂર છે, એમાં જે પ્રાણી સંસારને વધારવા ઇચ્છતાં હાય, તેઓ કષાયને ચાહે છે. તેઓ જેના તેના પર ક્રોધ કરે છે અને માન તા Self-respectના નામે આઠ પ્રકારે કરી જાણે પાતાની કરજ બજાવતાં હાય તેમ વતે છે. દંભસેવી ધર્મિષ્ટ તરીકે મનાય છે અને છેવટે લાભ કરી સર્વ ગુણાના નાશ કરે છે. આ ક્રોધ, માન, માયા, લાભ એ ચારના સમુચ્ચય કવાય છે. એથી સંસાર ઘણા વધી જાય છે. એમાં સારા દેખાવ માત્ર જ હાય છે, પણ પરિણામે અંદર તા પ્રાણી ક્યાયાથી ભરપૂર ભરેલા હાય છે, અને કેટલીક વાર ગૃહસ્થાઇમાં લેવાઇ જઇ, માટા દેખાવા ખાતર, કવાય કરી સંસારને વધારે છે. તેટલા માટે આપણે સંસારના મૂળને પાષનાર આ કષાયા – ફ્રોધ, માન, માયા અને લાલ-ને, સંસાર વૃદ્ધિ પામી ન જાય અને આવા અપૂર્વ માનવદેહ મળેલા છે, તે હારી ન ખેસાય, તેટલા માટે, ખરાખર પિછાનવા જોઇએ. તેને પિછાની લે ત્યાર પછી પ્રાણી ક્યાયથી આગળ વધી જઈ, ધ્યાનમાં પ્રવેશ કરી, અંતે સમુદ્રઘાત કરી, કર્મને સરખાં કરી નાખે છે અને છેવટે તેથી મુક્ત થઇ પાતે અજર-અમર થાય છે અને સંસારના હંમેશ માટે ત્યાંગ કરે છે. આવા અજર-અમર, સિદ્ધ-ખુદ્ધ થવાના માર્ગ અથવા માેક્ષે પહેાંચવાના માર્ગ કવાય પર વિજયમાં છે. એટલા માટે આપણે પ્રથમ તા ઇન્દ્રિયાન (સ્થળ ચીજને) એાળખવી પડશે અને પછી કવાયા કેવા હાય છે તે બરાબર સમજી તે પ્રત્યેકના વિજયની ચાવીએા હસ્તગત કરવી એઇશે. એ આપણને જન્મ-જરા-મરણના કંટાળા આવ્યા હાય અને આ સર્વ પ્રકારની ઉપાધિમાંથી મુક્ત થઇ માેક્ષે જવા ઇચ્છતા હોઈએ, તો ક્યાયાને ખરાબર ઓળખવા જોઈએ અને તે પર કયા માર્ગે વિજય કરવા, તેની ચાવી પ્રાપ્ત કરવી જોઇએ. નહિ તો એક ખાડામાંથી બીજામાં એમ ને એમ આપહો અનંત સંસાર વધારી મુકીએ છીએ. તેટલા માટે ક્યાય પર વિજય કેાલ અને કેવી રીતે કરી શકે તે ચાવી, આ ગ્રાંથમાં અતાવવામાં આપણું ધ્યાન ખે ચ્યું છે. અને ક્યાયાને એાળખી તે પર વિજય કરવાની ચાવી ખતાવી છે. તેટલા માટે સંસારના નાશ કરવાની અને જન્મ-જરા-મરણના આંટાફેરા દૂર કરવાની આપણી ઇચ્છા પાકા પાયા પર રચાયલી હોય. તા આપણે પ્રથમ તા કષાયાને આળખવા જોઈએ અને તેના વિજયની આવીઓ હસ્તગત કરવી નોઈએ.

એમાં જે વાત અતાવવામાં આવી છે, તેમાં સંસારની મર્યાદા બાંધી તેના નાશ કરવાની ચાવીએ અતાવવામાં આવશે, તે આપણે સમજવી એઇએ અને કલાય પર વિજય મેળવવા

માટે શું શું કરવું પડે, તે જાણી અંતે ક્ષાય પર સંપૂર્ણ વિજય કરવા જોઈએ. આને મનુષ્યપણાની નખળાઇ ન ગણવી, કારણ કે સર્વ મનાવિકારને છેલ્લા વગર આપણા આરા નથી અને મનાવિકારના વિજયમાં ક્ષાયા ભારે અગત્ય ધરાવતા હાઈ આપણે તે અગત્યના સુદ્દો હાથ કરીને, તે ક્ષાયાને ચથાસ્વરૂપે આળખીને ધ્યાનમાર્ગ પર આગળ વધવું જોઈએ. એમાં આપણે ગાટા વાળીએ અથવા મનમનામણાં કરીએ, તે આપણા પાતાના હિત ખાતર આપણુને પરવડે તેમ નથી. તેટલા માટે આપણે ક્ષાયાને ઓળખી લઇ, તે પરના વિજયના માર્ગોને સંભાળી લઇએ. આપણા ઉદ્દેશ સંસારના નાશ કરવાના છે, તેના ત્રાસને ઘટાડવાના છે અને તેમાંથી અચવાના માર્ગો શાધવાના છે.

આ પ્રકરણ અતિ અગત્યનું હોઇ આપણું ધ્યાન ખેંચે છે. અને તે વારંવાર વિચારવા-લાયક હોઇ ખૂબ ચર્ચા, નિિંદધાસન, અભ્યાસ માગે છે. અને ખાસ ધ્યાન રાખલું કે એમાં લગભગ મૂળભૂત મૌલિક વાતો જ કહેવામાં આવી છે. તમે ક્યાયાને સમનો અને તે પર વિજય મેળવા, તેટલા માટે વૈરાગ્યની વાત પ્રથમ કહેવામાં આવી છે, અને તેના પર્યાયા કેવા કેવા છે તે ખતાવ્યું છે. આ સર્વના મુદ્દો વૈરાગ્ય દ્વારા આપણું ક્યાયને સમજવાના છે, તે સમનો.

#### વૈરાગ્યના પર્યાયાે--

माध्यस्थ्यं वैराग्यं विरागता शान्तिरुपशमः प्रश्नमः। दोपक्षयः कषायविजयश्र वैराग्यपर्यायाः ॥१७॥

અર્થ'—માધ્યસ્થ્ય, વૈરાગ્ય, વિરાગતા, શાંતિ, ઉપશ્વમ, પ્રશમ, દોષક્ષય, ક્ષાયવિજય – એ સર્વ' વૈરાગ્યના પર્યાયો છે. (૧૭)

વિવેશન—આ વૈરાગ્યના પ્રકરણમાં પ્રથમ વૈરાગ્ય માટે કયા કયા શબ્દો શાસકારે અતાત્યાં છે, તે કેશકારની પહિતાએ આપે છે અને તમે કોઇ પણ શ્રંથ વાંચતા હો, તેમાં એ શબ્દો આવે તે! તે વૈરાગ્યના બીજા શબ્દો (other words) છે, એમ સમજ લેજો. આ પ્રકરણને છેડે વૈરાગ્યની વ્યાખ્યા આપવામાં આવશે અને યાગ્ય થકારા એને માટે જે કહે છે તે વખતે તેમાં કેટલા ચમત્કાર છે તે તમારા ખ્યાસમાં આવશે. આઠે શબ્દો વૈરાગ્યના પર્યાયવાથી છે તે સમજવા માટે આપણે આઠે શબ્દ સમજ લેવા પ્રયત્ન કરીએ.

૧. માધ્યસ્થ્ય—મધ્યસ્થતા, રાગરહિત પ્રાણીને મધ્યસ્થ કહેવાય. તેવાપણું તે માધ્યસ્થ્ય. એ અતિ ઊંચા ગુણુ છે. એને સમજવા માટે "શાંત સુધારસ"માં સાળમી ભાવના માધ્યસ્થ્યની આપવામાં આવી છે, તે બરાબર વાંચી જવી અને તેના હેતુ હૃદયમાં ઉતારવા. મધ્યસ્થ માણસ કાંઇના ગેરવાજબી પક્ષ કરતા નથી અને એના મધ્યસ્થપણાના ગુણુશી એ આગળ વધે છે. "કુમારસ'લવ"માં કાલિદાસે કહ્યુ છે કે, લગ્યર્થનામંત્રમયેન

साधु-माध्यस्थमिष्टेऽप्यवलंबतेऽथे । એટલે સાધુ પુરુષ કોઇ પાસે માગણી કરે, તેના લ'ગ થાય તે ખાતર મધ્યસ્થપણું ઇચ્છે છે. અને તેના અવલ'બનથી સ'સાર તરી જાય છે, અને કોઇ વસ્તુની યાચના કરતા નથી. એ મધ્યસ્થપણું વૈરાગ્યનું કારણુ છે અને તેટલા માટે બીજા શખ્દ તરીકે વપરાય છે.

- 2. વૈરાગ્ય વૈરાગ્ય. વૈરાગ્યના પર્યાય બતાવવાના શ્લાકમાં 'વૈરાગ્ય ' શખ્દ શા માટે મૂક્યો હશે, તે મને સમજાતું નથી. કદાચ પાદપૂરણ અથે , માત્રામેળના છંદમાં મૂક્યો હાય તેમ લાગે છે. એ ગમે તેમ હા, તેના અર્થ ઉપરના તથા છેલ્લા વિવેચનમાં સ્પષ્ટ થશે. રાગના અભાવ, વિરાગ, એ અર્થમાં એ શખ્દ વપરાયા છે. સર્વવસ્તુ મચાન્વિત મુવિ નૃળાં વૈરાગ્યમેવામયમ્ આવું અભય આપનાર અને બધી વસ્તુ આ દુનિયાની ભયથી ભરેલી હાઇ વૈરાગ્ય, અભયને પાકારે છે; તે અહિંસાપાકાર સર્વંત્ર અભય હાય, તેમાં નવાઇ નથી.
- 3. વિરાગતા—રાગરહિતપહું, તે વિરાગ તે શબ્દની પહ્યુ વૈરાગ્યના પર્યાયવાચી શબ્દ તરીકે ઉપયુક્તતા નથી, કારહ્યુ કે વૈરાગ્યમાં વિરાગતા આવી જાય છે. વાચક ખાટે માગે દોરાઇ ન જાય તે માટે આ શબ્દ પહ્યુ વૈરાગ્યના પર્યાયવાચી છે, એમ અત્ર જહ્યુલ્યું છે.
- ४. शांति—એ પણ વૈરાશ્વના પર્યાયવાચી શખદ છે. પદ્મપુરાણુમાં કહ્યું છે કે, यिकिंचिद्रस्तु संप्राप्य स्वरूपं वा यदि वा बहु। या तुष्टिर्जायते चित्ते सा शांतिः कध्यते बुधैः ॥ એટલે વસ્તુ થાડી મળે કે વધારે મળે, પણ મનમાં મળ્યાના આનંદ થાય અથવા અલ્પ મળવાના એદ થાય નહિ, તેને ડાહ્યા માણુસા શાંતિ કહે છે. વિષયથી મનને નિવારનું, તે પણ શાંતિના અર્થ થાય છે. મન ઉપર અંકુશ રાખવા તે પણ શાંતિ છે અને ક્યાયા પર વિજય મેળવવા તે પણ શાંતિ છે. ઉપદ્રવના નિવારણુને પણ શાંતિ ગણવામાં આવે છે. અને કાઇને વારનું તે તેની શાંતિ કરવા ખરાબર છે. આ સર્વ વૈરાગ્યના પર્યાયવાચી શખદા છે.
- પ. ઉપરામ—અંદર ભડભડ અળતી વાતને દાબી દઇ ઉપર ઉપરથી વૈરાગ્ય ધારણ કરવા તે પણ વૈરાગ્યના પર્યાયવાચી શબ્દ છે. ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશાવિજયજી કહે છે કે "ઉપશમ સાર છે પ્રવચને." આ ક્રોધના ત્યાગ અથવા ઉપશમ, તેને જૈન ધર્મના સાર કહેવામાં આવ્યા છે, તે વાત અહુ સમજવા યાગ્ય છે. ઉપશમ પણ વૈરાગ્યના પર્યાય વાચી શબ્દ છે એ અત્ર જણાવ્યું છે.
- ફ. પ્રશાસ—એટલે શાંતિ. અંતરથી ધૂંધવાતા અગ્નિ ઉપર રાખોડી વળી જાય ત્યારે – કેખાય નહિ તે ઉપશમ અને અગ્નિ છુપાયેલા પણ ન હાય, તે પ્રશામ. પ્રશામ એટલે શાંતિ અથવા નિવૃત્તિ, એમાં વૈરાગ્યવાસના હાય તા તે પ્રશામના નામને યાગ્ય છે અને તે પણ વૈરાગ્યના પર્યાયવાચી શબ્ક છે.

- 9. દાષક્ષય—દોષોના સવ<sup>િ</sup>થા નાશ થવા, તેને દાષક્ષય કહેવામાં આવે છે. વીતરાગમાં આ ગુણુ જરૂર હાય છે. બાકી દાવા કરવામાં આવે, તાે તે ગુણની ભજના સમજવી. દાષક્ષય એટલે વાંક ભગાહવા પૂરતાે પ્રસ'ગ ન આવે તેવી આત્મસ્થિતિ. એ વૈરાગ્યના પર્યાય તરીકે વપરાય છે.
- ૮. કેષાયવિજય—આ આઠમા વૈરાગ્યના પર્યાયવાચી શબ્દ છે. ક્ષાયથી સંસારના લાભ થાય છે. એ જૈનના પારિભાષિક શબ્દ છે. એમાં ક્રોધ, માન, માયા અને લાભના સમાવેશ થાય છે. કષાયવિજય એ વૈરાગ્યના પર્યાયવાચી શબ્દ ગળાય છે; એ કષાયા મનાવેશ થાય છે. કષાયવિજય એ વૈરાગ્યના પર્યાયવાચી શબ્દ ગળાય છે; એ કષાયા મનાવિકારને કરનારા છે અને કષાયના અ'શ પણ અ'દર હાય ત્યાં સુધી એ સ'સારને વધારનાર છે. એટલા માટે એના વિજયને ગ્ર'થકારે વૈરાગ્યના પર્યાયવાચી શબ્દ કહ્યો છે. તે સુયોગ્ય છે.

આ રીતે વૈરાગ્યના આઠ પર્યાયવાચી શબ્દો છે, તે તમે વૈરાગ્યના કોઇ પણ શ્ર'શમાં જોશા અને બરાબર ઓળખી લેશા. શબ્દ ગમે તે વાપર્યો હાય, પણ તે વૈરાગ્યના વિષય છે એમ સમજનું. (૧૭)

#### ં રાગના પર્યાયાે—

### इच्छा मूच्छी कामः स्नेही गार्ध्यं ममत्वमभिनन्दः । अभिलाष इत्यनेकानि रागपर्यायवचनानि ॥१८॥

અર્થ — ઇચ્છા, મૂર્છા, કામ, સ્તેહ, ગાધ્ય, મમત્વ, અભિન'દ, અભિલાષા વગેરે અતેક રાગનાં પર્યાયવચના છે. (૧૮)

વિવેચન—વૈરાગ્યમાં જે રાગની વાત કરી, તે રાગ માટે પણ અનેક શ્રંશકારે જુદા જુદા શખ્દા વાપર્યા છે. તે વૈરાગ્યવાસિત પુરુષોએ જરૂર લક્ષમાં લેવા એઇએ. રાગને દ્વર કરવા માટે એ પ્રત્યેક શખ્દ ખાસ ઉપયોગી હોઇ એના પર્યાયવાચી શખ્દો ધ્યાનમાં રાખવા એઇએ; એટલે આપણને શ્રંથવાચન વખતે અથવા તેને સમજવા માટે તે બહુ ઉપયોગી થાય, કારણ કે વૈરાગ્ય એટલે વિરાગપણાના ભાવ હાવાથી આપણે રાગને બરાબર સમજવા એઇએ, એના પર્યાયવાચી શખ્દ બીજા શ્રંથામાં આવે, તો તે રાગને અંગે શખ્દ વપરાયેલ છે એમ સમજનું. આ વાત મગજની ચાખવટ માટે ઘણી જરૂરી છે અને તેને શ્રંથકારે અહીં સહેતુક દાખલ કરી છે. તે પ્રકરણને છેડે સમજાઇ જશે. રાગના પર્યાયવાચી શખ્દો નીચે પ્રમાણે છે, તે ધારી રાખવા—

૧. ઇચ્છા—इष् ધાતુ પરથી નીકળેલા એ શબ્દ છે. જેનું મન થાય તે કરવું તે ઇચ્છા છે. અત્ર વક્લવ્ય એ છે કે, ઇચ્છા શબ્દને પણ રાગના પર્યાયવાચી શબ્દ તરીકે અનેક ગ્રાયકારે વાપર્યો છે. ઇચ્છાનિવૃત્તિ કરીને છેવટે ઇચ્છાના રોધ કરવામાં આવે.

ત્યારે જ મુક્તિ થાય છે અને માેક્ષ અને સંસારને સરખા ગણવા પડે છે. માટે ઇચ્છાને રાગના વિભાગ તરીકે રાગના પર્યાયવાચી શબ્દ ગણવામાં આવેલ છે. બીજા લ્ર'થ વાંચતાં ઇચ્છાના રાધની વાત આવે, ત્યાં રાગના ક્ષય કરવાની વાત છે એમ સમજવું.

- 2. મૂર્છી—આફા વસ્તુ માટે એટલું લાગે કે પ્રાણી તેની સાથે એક થઇ જાય, તે જાણે છે કે વસ્તુ પર છે, પરની છે, સાથે આવવાની નથી, છતાં તેની આતર બેલાન થઇ જાય તે મૂર્છા. તેની સાથે વિયોગ થાય ત્યારે રહ્યા બેસે તે મૂર્છા. મૂર્છા પ્રાણી અથવા પદાર્થની હોઈ શકે છે. એને માટે જયારે કે જયાં વર્ણન આવે તે રાગના પર્યાયવાચી શબ્દ છે અને અદં મનેતિ મંત્રોડ્ય મોદ્દસ્ય जगदान्त्यकृत ! એટલે 'હું ' અને 'માર્ટુ'એ મેહ આંધી લાવનાર છે અને આપું જગત તેનાથી કસાય છે. તેને ચેતવણીરૂપે આ મૂર્છા—મેહના મહિમા જયાં બતાવવામાં આવ્યો હોય, ત્યાં તેને રાગના બીજા શબ્દ તરીકે જાણવા. ખાદ્ય વસ્તુ સાથે પ્રાણી એટલા તદાકાર થઈ જાય છે કે તેને ચેતવણી આપવા યાજ્ય છે.
- 3. કામ—એટલે પ્રીતિ, અભિલાષ. કામના અર્થ આંખાનું ઝાડ એમ પણ કાશકાર ખતાવે છે, પણ અહીં પ્રેમ—પ્રીતિની વાત છે, કારણ, આપણે તેને રાગના પર્યાય તરીકે ખતાવવા છે. ઇષ્ટ વસ્તુની પ્રાર્થના એ પણ કામ છે. જ્યાં જ્યાં આ શબ્દ વપરાયા હાય અથવા શાસ્ત્રમાં એના વિશે ચર્ચા-વિચારણા ચાલી હાય, ત્યાં તે રાગના પર્યાય તરીકે વપરાયેલ છે, એમ સમજ લેવું.
- ૪. રનેલ—જે આપણને વહાલા હોય, તેના તરફ આકર્ષણ થાય તે સ્નેહ. દુનિયા-દારી સ્નેહ તો બહુ લાંધા વખત ટકતા નથી. ઘડપણ આવે તે ઊતરી જાય છે, અને મરણ વખતે એાળખાણ રહેતા નથી. આવા સ્નેહ કેટલા નકામા છે, તેનું વધુ ન યથાસ્થાને કરવામાં આવ્યું છે. અહીં તો ભાવ એટલા છે કે એ શબ્દ જયાં વપરાયા હાય ત્યાં તે રાગના પર્યાયવાથી શબ્દ છે એમ સમજલું.
- પ. ગાદેશ એક વસ્તુ ઉપરના પ્રેમથી કે મનુષ્યના આક્રમ શુથી ખેં આઇને તેની ખાતર ઊંડા ઉતરાઇ જવાય, તે ગાદ્ય . એના 'લાભિયાપહું' એમ અર્થ કાશકાર કરે છે, પણ અહીં તેના અમર્યાદ આકાંક્ષા અથવા વસ્તુ કે માણુસમાં મર્યાદા મૂકીને ઊંડા ઊતરનું તેમ અર્થ સમજવા. જયારે હદ મર્યાદા એળંગી પ્રાણી એની ખાતર ન કરવા યાગ્ય કરી બેસે છે, ત્યારે તેને ગાધ્ય કહેવાય છે. એ રાગના પર્યાયવાથી શબ્દ છે.
- ફ. મમત્વ—આ પણ મેહનો જ પર્યાયવાચી શખ્દ છે. 'અડ' અને 'મમ'' એના મ'ત્રોએ જગતને આંધળું કરેલું છે. એટલે જ્યાં જ્યાં મમત્વની વાત આવે, અથવા જ્યાં મારાપણું જણાય ત્યાં મમતા છે. તે મમત્વ શખ્દ રાગના પર્યાયવાચી શખ્દ છે. અને પ્ર પ

મારાપણું પાતાની માન્યતા પર જ આધાર રાખનાર રાગના પર્યાયવાચી શખ્દ છે, એટલું ધ્યાનમાં રહે. આ વસ્તુ મારી છે અને તે મારા તાખાની છે કે હું તેના સ્વામી છું, એ રાગથી જ થાય છે.

- 9. અભિનન્દ—આ પણ રાગના પર્યાયવાચી શષ્દ છે. કાેશ પ્રમાણે તેના અર્થ 'શાંડું સુખ' થાય છે. ઇષ્ટ વસ્તુ મળતાં મનમાં આનંદ થાય, તે અભિનન્દ. કાેઇ આપણી તારીફ કરે, ત્યારે આપણા મનમાં આનંદ થાય તે અભિનન્દ. એ પણ રાગના જ પર્યાયવાચી શષ્દ છે.
- ૮. અભિલાષ—ઇચ્છા અથવા લાભને અભિલાષ કહેવામાં આવે છે. ઇષ્ટ વસ્તુની પ્રાપ્તિ માટે મનારથ સેવવા, તે અભિલાષ. તે મને મળે તા સારુ, એમ ઇચ્છલું તે અભિલાષ. એવા પ્રકારની ચાહના કરવી, વસ્તુ કે માણુસને ઇચ્છવા તે અભિલાષ શખ્દમાં આવે છે. એ પણ રાગના પર્યાયવાચી શખ્દ છે તે ધ્યાનમાં રાખલું.

આ આખા વર્ગમાં આઠ શખદો ખતાવ્યા. એવા અનેક શખ્દો રાગના પર્યાય તરીકે જણાય છે. તે માટે સંખંધ પરથી તે સમજી લેવા. આ શ્લોકથી પર્યાય શખ્દના સંકેત ખતાવવામાં આવ્યા છે. હવે પછીના શ્લોકમાં રાગથી ઊલટો હેય શખ્દ છે, તેના સંકેત ખતાવશે. અને ત્યાજ્ય છે, એમ 'ઉપમિતિલવપ્રપંચા કથા'ના કર્તા શ્રીસિહર્ષિ કહે છે. એકને 'રાગકેસરી' અને બીજાને 'દ્રેષગજેન્દ્ર'નું ત્યાં ઉપનામ આપ્યું છે. (૧૮)

#### દ્રેષના પર્યાયવાચી શખ્દા—

### ईच्या रोषो दोषो द्वेषः परिवादमत्सरासूयाः । वैरत्रचण्डनाद्या नैके द्वेषस्य पर्यायाः ॥१९॥

અથ'—ઇર્ષ્યા, રાષ, દોષ, દ્રેષ, પરિવાદ, મત્સર, અસ્યા, વૈર, પ્રચંડન આદિ અનેક દ્વેષના પર્યાયશબ્દા છે. (૧૯)

વિવેશન—આગળના શ્લાકમાં જણાવ્યું છે, તે પ્રમાણે દ્રેષને હાથી સાથે સરખાવી તેનું 'દ્રેષગજેન્દ્ર' નામ શ્રીસિદ્ધર્ષિએ આપ્યું છે. એના પર્યાયવાથી અનેક શખ્દો છે, તે આવે ત્યારે દ્રેષને ઉદ્દેશીને તે વર્ણવાયા છે, એમ સમજતું. આપણે તે પર્યાયવાથી શખ્દો વિચારીએ.

વ. દુર્ન્યા—કોઇ માલુસ કતેલ પામતા હાય, તેની અદેખાઇ કરવી, તેની પાસે વસ્તુ હાય તે આપણી થાએ અને તે તે વસ્તુ વગરના થઇ જાય, એમ ઇચ્છલું તે ઇર્લ્યા; એમાં ઈર્લ્યા અને ઇર્લા અને સાચા શબ્દો છે અને તે ઇર્લ્યુ ધાતુમાંથી નીકળ છે. એ જ્યાં જ્યાં વપરાય, ત્યાં ત્યાં તે દ્રેષનું એક રૂપ છે, એમ સમજવું. પડાશીની અદેખાઇ કરવી, તેની પાસે પૈસા તો કાળા બજારના છે એમ કહેવું તે સર્વ ઇર્લ્યાના વિભાગમાં આવે છે.

- ર. રાષ—એના અર્થ ક્રોધ, કાપ થાય છે. જે ઘરમાં આગ ઊઠે અને પાણીના જોગ ન થાય, તો તે ઘરને પ્રથમ બાળે છે. ક્રોધના પણ એવા જ સ્વભાવ છે; એ ક્રોધ કરનારને તો જરૂર બાળે છે, પણ એને ખમાવનાર કાઈ હાજર ન હાય, તો તે ચેપી રાગ થઇ સામાને અથવા બાજુનાને પણ ક્રોધી બનાવે છે. એનાથી ચેતવાની જરૂર બતાવવા એને દ્રેષના પર્યાયવાચી શબ્દ કહ્યો છે. લડલડ સળગતા ક્રોધને કૃશાનુ કહ્યો છે. તે રોષના બીજો શબ્દ છે. એ સર્વથી ચેતવા સ'ક્ષેપમાં જણાવી દીધું કે તે પણ દ્રેષના પર્યાયવાચી શબ્દ છે. એને ક્રોધ હ મેશા દ્રેષના ઘરના જ હાય છે, જ્યારે માન અને માયા રાગના ઘરના હાય છે. લોલ રાગથી થાય છે. આવું ક્ષાયનું સ્વરૂપ છે તે આપણે આવતા ત્રીજા પ્રકરણમાં જોઈશું.
- 3. દાષ—અપરાધ, કસૂર, વાંક એ સર્વ આત્માને મહિન કરનાર છે. અને દ્રેષ એને જન્મ આપનાર હેાવાથી એને દ્રેષના પર્યાચવાચી શખ્દ ગણવામાં આવ્યા. જ્યાં દોષા સંખધી વાત આવે ત્યાં મૂળે તે વાત દ્રેષના ઘરની છે, એમ સમજહું.
- ૪. દેષ— હેષનો પર્યાય દેષ શા માટે હોઈ શકે, તે મને સમજાયું નથી. પણ તે, એક જ અર્થના શખ્દા એકઠા કરવામાં આવ્યા છે, તે કારણે હોલું જોઈએ. આ આત્માને મલિન કરનાર દુર્ગું છુ છે અને ગમે તે રીતે ઠારવા યોગ્ય છે. કહેવાની મલલબ એ છે કે, વીતરાગ હાય તે વીતદેષ પણ જરૂર હોય. આની વ્યાખ્યા આવતા પ્રકરણમાં થશે.
- પ. પરિવાદ—પારકાની નિંદા, પર ઉપર આરોપ તે પરિવાદ. ખાેટું તહેામતનામું આપલું તે દ્રેષના ઘરની વાત છે. સામાના ઉત્કર્ષ થતા હાય, તે ન જેતાં એને આળ ચઢાવતું, તે પણુ આ પરિવાદમાં સમાય છે. એ શબ્દ જયાં વપરાયા હાય, ત્યાં તે દ્રેષના ઘરના પર્યાયનાથી શબ્દ છે એમ જાણતું.
- ૬. મત્સર—આમાં અને પહેલા શબ્દ ઇર્ષ્યામાં ફેર શું છે તે જાણવા મુશ્કેલ છે. મત્સરમાં અદેખાઇનું તત્ત્વ છે. તેમ ઇર્ષ્યામાં અદેખાઇનું તત્ત્વ છે. અહીં તા કહેવાના ભાવાર્થ એમ જણાય છે કે, જ્યાં મત્સર શબ્દ પર વિવેચન થાય ત્યાં દ્રેષના પર્યાયવાચી શબ્દ તરીકે તમારે સમજી લેવું.
- છ. અસ્યા ગુણ ઉપર દોષનું આરાપણ કરવું, તે અસ્યા. તેવી વૃત્તિ અદેખાઇથી થાય છે. તે પણ દેષજન્ય પર્યાયવાચી શબ્દ છે, તેમ સમજવું. આ સર્વ અને બીજા અનેક દેષના પર્યાયવાચી શબ્દો છે એ સંદેત ધ્યાનમાં રાખવા.
- ૮. વેર—એના અર્થ કાશકાર વીરપણું પણ કરે છે. અહીં તો તેને દુશ્મનાવટ— સામી પ્રીત–ના અર્થમાં વાપર્યો છે. જ્યાં વેર શખ્દ પર વિવેચન આવે ત્યાં તે દ્વેષના ઘરનું છે એમ સમજ છું.

૯. પ્રચ'ડ—હુન્નર-કળાથી ભારી થયેલને પ્રચ'ડ–આકરા કહે છે. એ નામના એક દાનવ છે, એમ કાશકાર કહે છે. ઘણા અર્થમાં એ શખ્દ વપરાય છે.

એવા દ્રેષ માટે અનેક શખ્દા સમાનાથ છે, તે વિદ્વાન વાંચકાએ સમજ લેવા. (૧૯)

#### કપાચી જીવની વ્યાખ્યા—

# रागद्वेषपरिगतो मिथ्यात्वोपहतकखुषया हष्टया। पञ्चास्रवमलबहुलाऽऽर्तरौद्रतीवाभिसन्थानः ॥२०॥

અર્થ — રાગ દેવથી ચારે બાજુએ ઘેરાઇ ગયેલા, મિશ્યાત્વથી મેલી થયેલી કહુષિત દષ્ટિ વડે, પાંચે આશ્રવા રૂપ યુષ્કળ મળને પરિછ્યામે, આર્ત્ત-રૌદ્ર ધ્યાનના પરિણામવાળો. (૨૦)

વિવેશન—આ ગાથામાં કષાયી જવનું વર્ણન કરે છે. તે તેવીસમી ગાથા સુધી ચાલવાનું છે. તેના ઉપર પછી કષાયનું આવતા પ્રકરણમાં વર્ણન કરશે. આ શ્રાંથકારના ક્રમ છે. દીન દુ:ખી, કષાયી જવને ઓળખવા હાય, તા તે આવા પ્રકારના હાય છે. એના જે વિશેષણા આ અને પછીની ત્રણ ગાથામાં આપ્યાં છે તે અરાભર સમજવાં. એટલે એવા પુરુષનું ઓળખાણ પડે અને આપણામાં કેવી રીતે તે વિશેષણા લાગુ પડે છે, તે પર વિચાર કરવાથી આ ત્રીજા પુરુષને આપવાના ઉપદેશ આપણને પણ લાગુ પડે અને આ એક ફેરા નકામા ન થતાં કામ થઇ જાય. એ કષાયી માણુસાને ઓળખવા માટે આ ગાથામાં ત્રણ વિશેષણા આપવામાં આવ્યાં છે. અધા મેળ ત્રેવીશમી ગાથામાં મળશે. ધ્યાન રાખીને આ વિશેષણાને સમજ લેવાં અને પાતાની જાતને લાગુ કરવા આપણુ પ્રયત્ન કરીએ. એ વિશેષણા આપણે એક પછી એક વિચારીએ—

રાગ-દેષથી ઘરાયેલા. જે રાગ-દેષના પર્યાયવાથી શખ્દો આગલી ગાયામાં આપવામાં આવ્યા, તેનાથી ચારે બાજુએ ઘેરાઇ ગયેલા આ કષાયી માણસ હાય. એની દીનતા અને દુ:ખા પણ કષાયને પરિણામે થાય છે. અને મહામુશ્કેલીએ મળેલા મનુષ્યભવ એ હારી જાય છે. કમેં આવવાના જે ઘણા રસ્તા છે, તે સવ<sup>6</sup>ને આશ્રવ કહેવામાં આવે છે અને તે મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય, અને યાગમાં આવી જાય છે. તેમાં કષાયા રાગદ્રષને લાગે છે અને પ્રાણીને હતાશ કરી નાખે છે. રાગદ્રેષ તેના ઉપર એક પ્રકારના ઘેરા ઘાલે છે. અને એને એક ખાડામાંથી ખીજામાં નાખે છે, અને પ્રાણી આ અનાદિ-અનંત સંસારમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. અને તે ભવ્ય હાય તા પણ અસંખ્યાત ભવ્યોની પેઠે એ અભવ્યને કાટે વળગે છે. આ સંસાર કદી ભવ્યમય થવાના નથી, કારણ કે ભવ્ય હાય તા પણ અભવ્યને ગળે વળગેલા તેઓ અભવ્ય જેવા જ છે. અને મિશ્યાત્વ એની દર્શને કહુષિત ખનાવે છે. આ મિશ્યાત્વને ભરાખર સમજવા યાગ્ય છે. એના તત્ત્વાર્થમાં ઉમારવાતિ મહારાજે ત્રણ લેદ પાડ્યા છે: અભિગ્રહીત મિશ્યાત્વ, અને સંદેહાત્મક

મિશ્યાત્વ. એના વિસ્તાર સમજવા માટે तत्त्वार्थं नी ટિપ્પણ વગેરે જોવાં. આ મિશ્યાત્વના જોરથી નજર કહાવિત થઈ જાય છે, એટલે પ્રાણી સાચી વાર્તાને ખાટી માને છે અને ખાટી વાર્તને સાચી માને છે. જેની નજર અગડેલી છે, એવા કમળાના વ્યાધિવાળાને સર્વ પીળ દેખાય છે, તેમ જ મિશ્યાત્વથી જેની નજર કલુષિત થયેલી હોય છે, તે સાચી વાતને સાચી ન જાણતાં અધે ખાટે જ રંગ જુએ છે અને એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં પડે છે. એને સંસારના આરા દેખાતા નથી કે જહતા નથી. એવી રીતે મિશ્યાત એની નજરને પાપમય અનાવી દે છે. અને એ મિશ્યાત્વથી હેરાન પરેશાન થઇ જાય છે. આવા પ્રાણીને સાચી વાત કદી પણ સમજાતી નથી. એને સંસારના અભ્રરંગ અતાવવામાં આવે તા તે સ્થાયી રંગ છે એમ માને છે. અને તેના પર સ્થાયી તરીકે આસક્તિ કરે છે. એવા ઊંધા ચશ્મા પહેરી એ દુનિયાના સંબંધાને સ્થાયી કે ઘરના માને છે અને પુદ્દગળમાં આસક્તિ રાખે છે. અથવા ઇન્દ્રિયજન્ય સુખાને એ પાતાનાં અને સ્થાયી માને છે. મતલબ, એની કહ્યુપિત-પાયી દર્શિમાં જે કાંઇ આવે છે તે ઊલટું જ આવ્યા કરે છે અને તે સંસાર વધારનાર જ હાય છે. આવી રીતે તેનાં દીનતા અને દુ: ખમાં વધારા થયા કરે છે. અને પાંચે આશ્રવા (પ્રાણાતિવાદ, મુવાવાદ, અદત્તાદાન, મૈશુન, પરિગ્રહ) એનું આર્ત રીદ્ર ધ્યાન સાથે અલિ-સંધાન કરાવે છે. એને આત્ત રૌદ્ર ધ્યાનમાં રસ એટલા પડી જાય છે કે, એને સંસાર જ સૂઝે છે. એ જાણે છે કે, આ સર્વ અસ્થિર, અલ્પકાળની રમત છે, તો પણ તેમાં તે આસક્ત થાય છે અને પરિણામે એને મિશ્યાત્વના જોરથી સ્થિર કે અન તકાળની જાણે છે અને સંસારમાં રખડપટ્ટી કરી વધારે હેરાન-પરેશાન થાય છે. આ આર્લધ્યાન અને રૌદ-ધ્યાનને ખરાબર ઓળખવા માટે "જૈનદષ્ટિએ ચાેગ" જેવા વિજ્ઞપ્તિ છે. એ આશ્રવનાં ધ્યાના છે અને સંસારી જીવના ઉધામા છે.

હવે આપણે વિશેષ સમજણ માટે મિશ્યાત્વને સમજવા પ્રયત્ન કરીએ. મિશ્યાત્વ એટલે મિશ્યાદર્શન આ સમ્યગ્દર્શનથી ઊલટું હોય છે. સમ્યગ્દર્શનમાં તાત્વિક શ્રદ્ધા હોય છે; જ્યારે મિશ્યાત્વમાં તેના અભાવ હોય છે. યથાર્થ શ્રદ્ધાના અભાવ અથવા અયથાર્થ વસ્તુ પર શ્રદ્ધા એવા એના લેદ પડે છે. ચકલા, મેના, પાપટ વગેરે તદ્દન મૂઢ દશામાં હાય, તે એક વિભાગમાં મૂઢ દશામાં પડે છે. ઉપરના અયથાર્થ વસ્તુમાં શ્રદ્ધા થવી એ બીજો વિભાગ છે અને તે વિચારદશામાં હાય છે. વિચારશક્તિના વિકાસ થયા હાય, છતાં અભિનિવેશ કે પૂર્વ શ્રદ્ધી અયથાર્થ વસ્તુ ઉપર શ્રદ્ધા લાગે, ત્યારે વિચારદશામાં આ મિશ્યાત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. એમાં વિચારક પ્રાણી પણ એકાંત સેવે છે, એક પ્રકારના ધારણ પર ચઢી જાય છે અને શ્રદ્ધા ઉપર કુઢારાઘાત કરે છે. ઉપદેશજન્ય આ મિશ્યાત્વને અભિગ્રહીત મિશ્યાત્વ કહે છે, ત્યારે ઉપર કહેલાં મેના, પાપટને અનભિગ્રહીત મિશ્યાત્વ હાય છે. અનાદિકાળના બારને લીધે આ મિશ્યાત્વ દશા થાય છે, તે અનભિગ્રહીત મિશ્યાત્વ હોય છે. અનાદિકાળના ભારને લીધે આ મિશ્યાત્વ દશા થાય છે, તે અનભિગ્રહીતની કોટીમાં આવે છે. કીટ, પત ગ

વગેરેને અમુક ગતિના થયા તે ખાતર થાય તે અનિલગ્રહીત મિશ્યાત્વની કોટીમાં આવે છે. જેની ચેતના મૂર્છા પામેલ હાય અને જે સ્વતંત્ર મત ખાંધી શકે તેમ ન હાય, તેમનું ઉપદેશશૂન્ય મિથ્યાત્વ અનિલગ્રહીતની કોટીમાં આવે છે; એની ચેતના જ હાસ પામેલી હોય છે, એ સ્વતંત્ર વિચાર પાતા માટે કરી શકતા નથી. આ મિશ્યાત્વથી દૃષ્ટિ કહુષિત—પાપમય થાય છે અને, સમજ્ણપૂવ ક અથવા વગર સમજ્યે, પાણી શ્રહા વગરના થઇ જાય, તેને " મિશ્યાત્વઉપદૃત कलुष्या દૃષ્ટિ થા ઉપર વર્ણ વ્યે છે.

પ રાશ્વ — પાંચ આશ્રવા તે હિંસા, અસત્ય, ચારી, બ્રહ્મચર્ય ના ત્યાગ અને પરિશ્રહના સ્વીકાર એ પાંચને બ્રહ્મવામાં આવ્યા છે. એનાથી પ્રત્યેકથી દોષ-મેલ ઘણા થાય છે. એ ત્યાગવા યાગ્ય છે. એના વિસ્તાર માટે અને એને સમજવા માટે આ જ શ્રાય- કારના તત્ત્વાર્થ સ્ત્રના સાતમા અધ્યાય જુઓ. એના દેશત્યાગ અને સર્વત્યાગ માટે એ જ સાતમા અધ્યાયનું બીજું સ્ત્રત્ર જોવું. (૨૦).

#### કષાચી જીવની વધારે વ્યાખ્યા (પૂરક)—

# कार्याकार्यविनिश्चयसंक्लेशविशुद्धिलक्षणैर्मूढः । आहारभयपरिग्रहमैथुनसंज्ञाकलिग्रस्तः ॥२१॥

અર્થ—કરવા જેવું છે કે નહિ કરવા જેવું છે, તેના વિવેકનિશ્ચયથી મૂઢ રહેલા પ્રાણી અને સંકલેશ તથા વિશુદ્ધિનાં લક્ષણાથી મૂઢ પ્રાણી, આહાર, ભય, મેથુત તથા પરિગ્રહ સંત્રારૂપ કલેશથી લેવાઇ ગયેલા–હણાઇ ગયેલા (પ્રાણી)–(કષાયી પ્રાણી છે,) એમ વધારે સમજવું. (૨૧)

વિવેશન—કાર્યાકાર્ય-વિચાર, અમુક કામ કરવા જેવું છે, કે અમુક કામ કરવા જેવું નથી, તેનું જેને જ્ઞાન હાય છે, તે વિવેકી પ્રાણી કહેવાય છે. આવડતની ખામીને લીધે અથવા નિર્ણુય કરવાની અશક્તિને કારણે, જે કરવા ન કરવાના વિવેક જ કરી શકતા નથી અને કયા વર્તનથી પ્રાણીનું ચિત્ત કિલખ્ટ-વધારે ખરાખ-થાય છે અને કયા વર્તનથી તે સારું-વિશુદ્ધ થાય છે, આવા પ્રકારના કાર્યાકાર્યના વિચારને ન સમજનાર અને ખરાખ મને અને વિશુદ્ધ મન કયાં કારણાથી અને કેવા વર્તનથી થાય છે, તે ન સમજનાર પ્રાણી હજરા દુ:ખાને ખમે છે અને સંસારમાં રખડપટી કરે છે, અને સિદ્ધ-ખુદ્ધ થઈ કરી માફ્ષ જતા નથી. એ છેવટના ભાગ ત્રેવીશમા શ્લાકથી સમજવા, તે રાગથી અને દ્વેષથી પીડાઈ, કાર્યાકાર્યના વિવેકને જાણતા નથી; આવા કાર્ય—અકાર્યને નહિ જાણનાર પ્રાણી પણ સંસારમાં ખૂખ રખડે છે અને મનને સંકલેશ કરનાર અને મનની શુદ્ધિતાં જે લક્ષણો છે, તેને જાણવાની પણ ચિતા કરતા નથી અને સંસારમાં રખડ્યા કરે છે અને માત આવે ત્યારે મરીને એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં પડીને આયુષ્ય પૂર્ફ કરે છે.

સ'કલેશ—क्लेशकर्मविपाकाश्येरपरामृष्टः पुरुषविशेषः ईश्वरः—એટલે જેને કલેશ, કર્મ અને તેના વિપાકા ન લાગે, તે પુરુષવિશેષ ઇશ્વર (આદર્શ તરીકે) છે. અને જે પ્રાણીના મન પર કલેશ અસર કરતા હાય તે સ'સારી છે. અને સ'સારમાં રખડનાર છે. આવા પ્રકારના કલેશથી મૂઢ પ્રાણી સ'સારી હોઇ દીન-દુઃખી થાય છે, તે ત્રેવીશમાં શ્લાકથી જાણવું.

સંશુદ્ધિ—'કલેશે વાસિત મન સંસાર'-એવા મનને વિશુદ્ધ કરવાના ઉપાયા સમજવા અને અમલમાં મૂકવા તે મનની સંશુદ્ધિ જાણવી. કલેશ અને સંકલેશ લગભગ એક જ છે. વધારે પડતા કલેશ સહન કરવા તે સંકલેશ છે. આવા સંકલેશમય મનને વિશુદ્ધ કરવાના ઉપાયા શાસકારે ખતાવ્યા છે, તે જેને કદી ન આવડે તે સંકલેશ— વિશુદ્ધિના ઉપાયના જ્ઞાનથી વિમૂદ્ધ આતમા છે. 'સંકલેશ' અને 'વિશુદ્ધિ' યાગના શખ્દા છે, તે પાત જલ યાગદર્શનના અભ્યાસીને નવા નથી.

સંગ્રા—આહાર, ભય, મૈથુન અને પરિગ્રહ એટલે ખાલું –પીવું, બીવું, સ્ત્રી સાથે વિષય સેવવા અને વસ્તુના સંઘરા કરવા એ ચારે સંગ્રા સર્વ પ્રાણીને સાધારણ છે, એટલે પશુ, પક્ષી, જળચર વગેરે સર્વ પ્રાણીને આ ચારે સંગ્રા આવડે છે. એ ચારે સંગ્રા અનેક તાકાન કરાવે છે. એ તાકાનમાં ક્સાઈ જે સંસારમાં રખડે તે સંગ્રાને આધીન થાય છે અને નકામા દીન-દુ:ખી થાય છે અને ક્ષાયને આધીન થાય છે.

આ ૨૧-૨૪ શ્લાકમાં ક્યાયના ઠપકાને પાત્ર કેવા પ્રાણી થાય છે તેનું વર્જુન શરૂ કરી ક્યાયા કેવા છે, કેવા પરિણામવાળા છે, અને એનાથી પ્રાણીએા કેવા દીનદુ:ખી થાય છે, તેનું વર્જુન શરૂ કરી તે દ્વારા ક્યાયને નાતરે છે અને આવા ક્યાયના વિષય તે રાગદ્રેષના વિષય છે, એમ જણાવી તે વિષય શરૂ કરે છે તે આપણુ આવતા પ્રકરણમાં તેશું. સંગ્રાથી પ્રાણીને કલેશ થાય છે અને સંસારમાં રાવ્યા માવ્યા રહે છે અને સંસારને સર્વ'સ્વ માને છે અને તેના વગર પાતાનું શું થશે—એમ વિચાર છે. તે સર્વ'નું કારણ આ સંગ્રાએા છે અને તે સર્વ' પ્રાણીઓને સામાન્ય છે. તે ગમે તે ગતિમાં જાય ત્યાં આ આહારાદિ ચાર સંગ્રા તેને સંસાર સાથે એકમેક રાખે છે અને પ્રાણી તેનાથી ઉપરવટ થવા તૈયારી કરે ત્યારે પણ, સંગ્રા નૈસર્ગિંક હોઈ, તેને હેરાન કરે છે અને સંસારમાં વધારે રખડાવે છે. આ સંગ્રા નૈસર્ગિંક હોવા છતાં પ્રાણીને તોફાનમાં રાખે છે અને તેમાં પ્રાણી એટલા ઊલી ઊતરી જાય છે કે, તે પછી (તેને સ્થિતિ) જાણે કુદરતી જેવી જ લાંગે છે.

જન્મ મરણ—આવી રીતે વાર વાર જન્મલું અને સર્વ ને છોડીને મરી જલું, એ એને સાધારણ થઇ ગયું છે. તેના જન્મ-મરણના આ ફેરા મટાડવા આ બ્ર'થના ઉદ્દેશ છે, -એટલે હવે ક્ષાય સંબ'ધી વાત થાય તે પર ધ્યાન આપજે. (૨૧).

### સંસારી જીવનું વર્ણન ચાલુ—

# क्षिष्टाष्टकर्मबन्धनबद्धनिकाचितगुरुर्गतिषु । जन्ममरणेरजस्रं बहुविधपरिवर्तनाभ्रान्तः ॥२२॥

અર્થ — તે મહિન છે, આઠ કર્મનાં બંધનાથી બંધાયેલા છે, સખત બંધાયેલા હાઈ ભારે થયેલા છે, અને જન્મ-મરણ દ્વારા સતત અનેક પ્રકારની સે કડા ગતિઓમાં ચકરાવા મારતા ભમે છે. (૨૨)

વિવેચન--કિલપ્ટ-ક્લેશાથી દૂષિત. રાગ દ્વેષ એ કે ક્રોધ આદિ ચાર ક્લેશા છે. જૈન પરિભાષામાં તે કષાચા છે.

અષ્ટકમ'બ'ધનબદ-કર્મા આઠ પ્રકારનાં છે~જ્ઞાનાવરહીય વગેરે. તે કર્મા પૌદ્-ગલિક છે. તે આત્માને લાગે છે. આત્માને કર્મા લાગવાનું કારણ ક્યાયા છે.

નિકાચિત—કર્માથી ગાઢ રીતે બંધાયેલાે. નિકાચના એ કર્મની દસ દશાઓમાંની એક છે. કર્મની આ દશા હાેય તાે કર્મને ભોગવ્યે જ છૂટકાે.

ગુરુ—ભારે. આત્માને બંધાયેલા કર્મના ભારથી આત્મા ભારે થાય છે અને પરિલામે તેની સ્વાભાવિક ઊધ્વ'ગતિ થતી નથી.

ગતિશત—મૂળ તાે ચાર ગતિએા છે–દેવ આદિ. પરંતુ અવાન્તર સેંકડા ગતિએા છે. વધુમાં વધુ ચારાશી લાખ જીવચાનિ છે.

જન્મ-મરણુ દ્વારા—જીવ એક ગતિમાંથી બીજી ગતિમાં જન્મ-મરણુ દ્વારા જાય છે.

પરિવર્તાના--અકરાવા. 'પુદ્ગલપરાવર્ત' શખ્દમાં આ શખ્દ વપરાયેલા છે. (૨૨) સ'સારી જીવતું વધારે વર્ણુન-

### दुःखसहस्रनिरन्तरगुरुभाराक्रान्तकर्षितः करुणः । विषयसुखानुगततृषः कषायवक्तव्यतामेति ॥२३॥

અશ<sup>6</sup>—આંતરા વગર હજારા દુઃખના આકરા ભારથી દબાઇ ગયેલા અને કરુણા ઉપજાવે તેવા અને વિષયસુખની તરસવાળા એવા જીવ હાય છે. એના સંબધના કષા-યાને હવે જણાવવામાં આવે છે. (૨૨).

વિવેશન—આ ચાર શ્લોક સાથે વાંચવા યાગ્ય છે. રાગદ્રેષથી હેરાન થયેલા અને મિશ્યાત્વે જેની દૃષ્ટિ કહુષિત કરેલ છે એવા આ દુઃખી આત્મા, કાર્યાકાર્યના વિવેક વગરના અને આ સર્વ કલેશનું કારણ શું છે, તે નહિ સમજનારા મૂઢ માણસની માફક, આ સંસારમાં જન્મ મરણના ફેરામાં કર્યા કરે છે. તેની દીનતા તરફ નજર કરીએ તો

એ ભારે દયાને પાત્ર છે. અને કેટલીક વાર નિકાચિત અંધન અંધતો અને જ્યાં ત્યાં ગમે તે ગતિમાં ભમી ભમીને થાકી ગયેલા આ ચેતન દયા ઉપજાવે તેવી સ્થિતિમાં હાય છે. એમાં એની સ્થિતિ પર વૈરાગ્ય લાવવા આ ગાથામાં વધારા કરે છે. એણે નરકગતિમાં હજારા દુઃખા સહન કર્યા છે. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં કહે છે કે—

# न सा जाई, न सा जोणी, न तं ठाणं न तं कुछं। न जाया, न मुआ जत्थ सब्वे जीवाऽणंतसो॥

(એવી કાઈ જાતિ નથી, એવી કાઈ ચાન નથી, એ ચાનિમાં એવું કાઈ સ્થાન નથી અને એલું કાેઇ કુલ નથી, જ્યાં પ્રત્યેક પ્રાણી અનંત વાર જન્મમરણ ન પામ્યા હાય.) મતલભ, આ જીવ સામાન્ય રીતે ખધી ગતિમાં જઈ આવ્યા છે અને એક કરતાં વધારે વાર પણ ગયા છે. આવી રખડપદ્રીના ભારથી એ હેરાન હેરાન થઇ ગયા છે. કારણ કે દરેક ગતિમાં તે અનેક દુ:ખ પામ્યા છે અને જેમ અળદ ઉપર ભાર લાદવામાં આવે તો તેના ભારથી તે હેરાન થઇ જાય છે, તેમ આકરા જન્મ-મરણનાં દુ:ખાંથી આ જીવ હેરાન-પરેશાન થઇ ગયા છે. પ્રાણી આવાં અનેક દ્વ:ખથી ભરેલા છે. તેથી તેના ઉપર કરણા-દયા ઉત્પન્ન થાય તે સ્વાભાવિક છે. એવા આ છવ છે. એના તરક નજર કરતાં. એના ઇતિહાસ વિચારતાં, એ સર્વ સ્થાનકે અનંત વાર જઈ આવ્યા હાઈ એ કરુણાપાત્ર છે. અને વિષયસુખની એની તરસ નેઇએ તો એ કઠી છિપાતી જ નથી. એટલે એની તરફ વધારે કરુણા ઉત્પન્ન થાય છે. પણ એ તો પૌદુગલિક વિષયા અને ઇદ્રિયના સખની પછવાડે દોટ મૂકીને વગર સમજવે મૂઢ માનસવાળા થઇ દેણ્યા જ કરે છે: એની વિષયસુખની લાલસા કદી તૃપ્ત થતી નથી, અને એ દાેટ મુકીને દેહ્યા કરે છે. એમાં વસ્તુત: સુખ ન હાવાથી એ નકામા અટવાયા કરે છે અને સાચું સખ-આત્મિક સખ-તેનામાં છે, તેની પાસે છે, તેને તે મૃઢ હોઈ જાણતા નથી. અને આવી રીતે હેરાન થયા કરે છે. એની પાંચે ઇંદ્રિયનાં સુખ મેળવવાની તરસ જોઈ હોય તો તે કદી છિપાતી જ તથી અને જન્મમરણમાં છવ પાણી માટે વલખાં મારે અને સુખ મેળવવા ઇચ્છા કરે. પણ ત્યાં એની તરસ કદી છિપાતી નથી, કારણ કે જેને તે પાણી ધારે છે. તે ઝાંઝવાનાં ખાટાં જળ છે. તેમ વિષયમાંથી હવે શાંતિ મળશે, એવી ઇચ્છાથી એ વિષયા તરક દાેડ છે. પણ એનું એમાં કાંઇ વળતું નથી. જેમ રણમાં મુગજળ છે, જળ હોય જ નહિ. તેમ દુંદ્રિયતા વિષયોમાં સુખ હાય જ નહિ, એ મૂર્ખ પ્રાણી જાણતા નથી, અને સુખ અહીંથી મળશે, પહેલી મળશે, ત્યાંથી મળશે, એવી આશામાં દેહવા કરે છે.

એટલા માટે કષાય પ્રાણીને કેટલા હેરાન કરે છે, તે વાત જાણવી ઉચિત હાઈ આપણું આવતા પ્રકરણમાં કષાયને ખરાખર સમજી લઇએ. કષાય પર સ્વત'ત્ર ઉલ્લેખ પ્ર. ૬ આવતા પ્રકરણમાં આવશે. તે માટે આ વૈરાગ્યની ભૂમિકા કરી. કષાયના અત્યંત અગત્યના વિષય આવતા પ્રકરણમાં આવનાર છે. એ કષાયના વિષય કપકાને પાત્ર છે એવા પણ અર્થ વક્તવ્યના ના થઇ શકે. (૨૩)

આ પ્રમાણે અહીં વૈરાખ્ય પ્રકરણ પૂરું થાય છે. એમાં આ સંસારના કાઇ પણ પદાર્થ રાગ કરવા લાયક નથી, પછી તે ગમે તેવા દેખાવમાં સારા લાગતા હાય પણ તે પૌદગલિક હોઈ અંતે નાશ પામવાના છે. અને આપણી પ્રીતિને તે પાત્ર નથી. આપણે વૈરાગ્યની વાત પાતંજલની નજરે વિચારીએ. તેએ કહે છે કે, हच्टानुश्रविक-विषयवित्रणस्य वशीकारसं हा वैराग्यम् – प्रथम अध्यायना पंहरमा सूत्रमां तृष्णारिद्धत माण्सना વૈરાગ્યની આ પ્રમાણે વ્યાખ્યા આપી છે. તેટલા ઉપરથી દીઠેલ અને સાંભળેલ સર્વ બાખતા ઉપર વશીકાર સંજ્ઞા થાય, તે તૃષ્ણારહિત માણસમાં વૈરાગ્ય કહેવાય છે. દેખેલ વિષય, તે આપણી નજરની વાત છે અને દેવલાક, સ્વર્ગ, અપવર્ગ એ સાંભળેલ વાત છે. બન્ને દ્વીડેલ અને સાંભળેલ વાત જેને ન હાય અથવા વશ થયેલી હાય, તે તૃષ્ણારહિત માણસ-માં વૈરાગ્ય દ્વાય છે. આવી વ્યાખ્યા ત્યાં વૈરાગ્યની કરવામાં આવી છે, તે ધ્યાન ખેંચનારી છે અને મુદ્દાસરની છે. સર્વ પ્રકારના ઇંદ્રિયલાગા તરફ રાગ કે ઇચ્છા જવી ન જોઇએ. આનું નામ ખરા વૈરાવ્ય છે અને તેવા વૈરાવ્ય પ્રાપ્ત કરવા આપણા પ્રયાસ છે. એમાં ક્રોઈ દું ભ નથી. એવા પ્રકારની ચિત્તવૃત્તિ ઉપર જ્યારે નિરાધ આવે. એટલે કોઇ પ્રકારની ઇચ્છા ન થાય, ત્યારે ત્યાં ખરા વૈરાગ્યની જમાવડ થઇ છે એમ સમજતું. રાગથી ક્યાય ન થાય અને મનમાંથી તૃષ્ણા મરી જાય, ત્યારે પછી મન વશ આવે, તે મન ચિત્તવૃત્તિના સાચા નિરાધ કરે છે અને તેવા પ્રકારનું મન બનાવવું તે સાચા યાગ છે, એમ યાગની એ ત્યાખ્યા ભગવાન પતંજલિએ કરી છે, તે પરથી સહજ માલમ પડે છે.

આ વૈરાગ્યની બાળતમાં જૈન કવિએાએ પણ ઘણું લખ્યું છે. આખા શાસનો સાર આપતાં શ્રીમદ્ યશાવિજય ઉપાધ્યાય કહે છે કે, 'ઉપશમસાર છે પ્રવચને, સુજસ વચન પ્રમાણા રે,' એટલે ઉપશમ આખા જૈન શાસનો સાર છે. એટલે ક્યાયા, જેના પર વિવેચન આવતા પ્રકરણમાં થવાનું છે, તે પર વિજય મેળવીને ઉપશમભાવને ખીલવવા એ આખા જૈન શાસનના સાર છે. સામપ્રભાચાર્ય 'સિંદ્રપ્રકર'માં વૈરાગ્યને અંગે કહે છે કે, વૈરાગ્ય સલળાં કમેના ક્ષય કરે છે અને તેને નિર્મૂળ કરી નાખે છે:

# चण्डानिलस्फुरितमञ्दघटां दवाचिर्वृक्षत्रजं तिमिरमण्डलमर्कविषम् । वज्रं महीध्रनिवहं नयते यथान्तम्, वैराग्यमेकमपि कर्म तथा समग्रम् ॥९०॥

—'પ્રચંડ પવનનું સ્કુરણ મેઘઘટાના જેમ સપાટામાં નાશ કરે છે, અથવા દવની આકરી જ્વાળા વૃક્ષસમૂહને નાશ પમાડે છે, અને સૂર્યનું નાનું સરખું બિ'બ અંધારાને

ઉડાડી દે છે, અથવા નાનકડું વજ પર્વાતાના સમૂહના નાશ કરે છે, તેમ એકલા વૈરાખ્ય સર્વ કર્માના નાશ કરે છે."

તે જ ગ્રંથકાર આગળ લખે છે :—-

भोगान् कृष्णग्रजङ्गभोगविषमान् राज्यं रजःसन्निमं, वंधृन् वंधनिवंधनानि विषयग्रामं विषान्नोपमम् । भूतिं भूतिसहोदरां तृणमिव स्त्रणं विदित्वा त्यजं-स्तेष्वासक्तिमनाविलो विलभते मुक्तिं विरक्तः पुमान् ॥

—'વૈરાગ્યયુક્ત માણસ મેાક્ષને પ્રાપ્ત થાય છે? તો કહે છે કે શખ્દાદિ ભાગાને કૃષ્ણુસર્પના દેહસમાન જાણીને અને રાજ્યને ધૂળ સમાન ગણીને તથા બંધુ સ્વજનને અંધનના કારણુર્પ જાણીને તથા ઇંદ્રિયોના વિષયસમૂહને વિષ ભેળવેલા ભાજન (અન્ન) સમાન જાણીને તથા ઝાહિને વિભૂતિની ખહેન ભરમ સમાન જાણીને તથા ઝાહિને વિભૂતિની ખહેન ભરમ સમાન જાણીને તથા અસિમ્યૂહને તાલુખલાની માફક ત્યાંગીને મુક્તિને પામે છે. તે પુરુષ કેવા છે? આસક્તિના ત્યાંગ કરનાર છે અને તે પ્રાણી રાગ-દેષથી અનાકુળ છે.' આમ સામપ્રભાચાર્ય કહે છે તે સમજ્યનું.

આવી રીતે જૈન શાસ્ત્રકારાએ વૈરાગ્યને અંતે અનેક સ્થાને રાગક્રેષના ત્યાગ કરવાની વાત કરી છે, તેમ સમજીને આ ૧૭-૨૩ આઠ શ્લોકમાં જે હકીકત કહી છે તે બરાબર સમજવી. એને માટે ભર્તુ હરિ કહે છે કે, આ દુનિયાની સર્વ વસ્તુ ભયથી ભરેલી છે, પણ વૈરાગ્યમેવામયમ્ એટલે માત્ર વૈરાગ્ય જ અભય—ભય વગરના છે. તમે જ્યાં જાઓ અને જે વસ્તુને જોશા, અરે, ખુદ મનુષ્યપણું કે કાઈ સારી પૌદ્દગલિક ચીજ જાશા, તા તેને પિતાને પુત્રના અને સ્ત્રીને પતિના એમ દુન્યવી સર્વ મનુષ્યા કે વસ્તુઓને—કુદરતી કે કૃત્રિમ ભય લાગેલા છે, પણ વૈરાગ્યને કાઈના ભય નથી અને તેના પર તે જાતિઅનુભવથી ભાર મૂકે છે અને સાથે 'નિશ્વયાત્મક' 'જ' (एब)ના ઉચ્ચાર છે—વૈરાગ્ય જ માત્ર ભય વગરના છે એમ કહે છે.

અને તમે વાસ્તવિક જેશા તો રાગ કે દ્રેષ કોઇ પ્રાણી ઉપર થાય, તેમાં આખરી પૃથક્કરણમાં સ્વાર્થ જ દેખાશે; ઘરડા માણુસમાં કોઇને સ્વાર્થ નહિ હોવાથી 'આ ડાેસાે તો ખાટલાે કે તેની પાંગત મૂકતાે જ નથી,' 'મરે નહિ ને માંચડાે મેલે નહિ,' આવી આવી કહેવતાે ઘડપણને અકારું બનાવે છે, અને તે બતાવે છે કે સ્નેહ કે દ્રેષ સ્વાર્થમય છે. આ વાત પૂર્ણ પૃથક્કરણ કરીને ગ્રંથકર્તાએ નક્કી કરી છે અને આપણા અનુભવ તેની સાક્ષી પૂરે છે. અને તમે રાગ અને દ્રેષનું બરાબર અવલાેકન કરશાે, તાે તેની પાછળ પણ સ્વાર્થના ભાવ જણાશે. તમે જાેશાે કે, જુવાન દીકરાે અરળાઉ હાય અથવા ગાંડાે કે રાગી

હોય, તો માખાપ, જે સ્વાર્થ વગરના પ્રેમ રાખનારા ગણાય છે, તેમના પુત્ર ઉપર સ્નેહ હોતા નથી અને ઘડપણમાં સ્ત્રીના પ્રેમ ઓછા થતાં થતાં અતે ક્ષય પામી જાય છે. વૈરાગ્યમાં આવા પ્રકારના સ્વાર્થ ન હોવાથી એને નિશ્ચયપૂર્વક અભય કહેવામાં આવ્યું છે. તે અનુભવ કરવા જેવું છે. આ વાત તો સ્વાર્થના સંઘક વખતે પણ દેખાય છે અને તેવે પ્રસંગે સંગા ભાઈ કે સગી ખહેન પણ ઊભાં રહેતાં નથી. તે ઉપરાંત આપણે સમજવું ઘટે કે, સ્વાર્થ, સ્નેહ એ સર્વ થાડા દિનના મહેમાન છે. અતે જ્યારે મરણ નક્કી છે અને ઘરખાર, પુત્ર—સ્ત્રી—કોઇ આપણું નથી, 'આવ્યા ત્યારે બંધ હાથે હતા, જઇશું ત્યારે ઉઘાડે હાથે જઇશું' એવી સ્થિતિ હાવાને કારણે કામ કાઢી લીધા જેવા આ મનુષ્યાવતાર છે અને પાતાનું કામ કાઢવા માટે વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય તેવા પ્રસંગા હાથ ધરવા અથવા તેવાના દાખલા લેવા સમુચિત છે.

આપણે કાળા ખજરના વેપારા જેયા અને તે કરનાર તરફ ઘૃણા બતાવી; તો હવે આપણે આપણું કામ કાઢી લેવા પૂરતી સંસાર ઉપર નજર નાખીએ અને કામ કરીએ, તો આ મનુષ્યત્વની જિંદગાની સફળ થાય, નહિ તો, અનંતા ભવ કર્યા, તેમાં આ ભવના એકના વધારા થાય અને આપણે ખાલી સંસારને ભૂલી જઇએ. રાગદ્રેવના ત્યાગ કરવા માટે વૈરાગ્યના પ્રસંગા તો જવનમાં ઘણાને ઘણા આવે છે, પણ તે ઉપર ધ્યાન રહેલું જોઈએ. એ પ્રસંગા નેંધવા જેઈએ અને બને તેટલા તેમાંથી વૈરાગ્ય તારવવા જોઈએ. ખાકી દરેક માણસ પાતાનું જવન તપાસશે, તો તેને બહુ વૈરાગ્યના પ્રસંગા યાદ આવશે. કેટલી વાર પાછા પડયા અને પાતાના કયા કયા મિત્રો, જેની સાથે રમ્યા–હસ્યા હાઈશું તે ગયા, તે એક જ વાત વૈરાગ્ય માટે પૂરતી છે. પણ વાત એમ છે કે પ્રાણી આવી ખાખતમાં ઘણી યાદશક્તિ ધરાવતા નથી અને ગયા તેને જવા દઈ પાતે કરતા હાય તે ધરે છે. આ પ્રાણી કાર્ય—અકાર્યને જાણતા નથી અને મનની વિશ્લિક કરવી જોઈએ તેનાથી અજાણ્યા રહે છે અને મૂરખ માણસ જેવા ચેનચાળા કરે છે, તેથી હેરાન–પરેશાન થાય છે.

વાસ્તિવિક રીતે માણુસ જેના ઉપર રાગ કે દ્વેષ કરે છે તેમાં રાગ કે દ્વેષ કરવા લાયક કંઈ નથી. એ થાંડા અહીં બેસી રહેનાર છે? અને વસ્તુઓ પણ કાળક્રમે સડન, પડન કે વિધ્વ'સણુને પામી, ન ગમે તેવી થઇ જાય છે. અને દ્વેષ તો ડાહ્યો માણુસ કરે જ નિહ, કારણુ કે એ તો એક પ્રકારના વલવલાટ કે ઉશ્કેરાટ છે અને સમજુ માણુસ કદી ઉશ્કેરાય નહિ તેમ લેવાઇ જાય નિહે, તેમ બીજાને લે નિહે. એટલે એક દરે રાગ કે દ્વેષ કરવા લાયક નથી. તમે જોશા તા જણાશે કે, વીતરાગને તેટલા માટે વીતરાગ કૃદ્યા છે. એની નજરે સર્વ જીવ સરખા છે, એને કાઇ મારા અને પારકા નથી. અને વીતરાગ હાય તે સાથે જ વીતદેષ પણુ હાય છે. એટલે વીતરાગત્વમાં રાગ–દેષના નિષેધ જ સમજવા.

તમે જૈન ધર્મના કાઇ પણ શ્ર'થ વાંચા, તા તેમાં વૈરાગ્યની વાતા આવશે. તમારે તે ધ્યાનપૂર્વંક વાંચલી અને સમજવું કે, આપણું પાતે પણ અહીં બેસી રહેનાર નથી અને પરભવમાં ઢાલિયા ઢાળી રાખ્યા નથી. એટલે જે આવે તે સહન કરવું અને વસ્તુ વસ્તુ- ગતે પાતાના ધર્મ તરફ ખેં-આય છે. અને સ્ત્રી, પુત્ર કે માતા-પિતા કે મિત્રો કે સંબંધીઓ કાઇ આપણાં નથી. આ જીવ એકલા આવ્યો છે અને એકલા જવાના છે અને ઝાદ્ધિ-સિદ્ધિ સર્વ અહીં નથી. આ જીવ એકલા આવ્યો છે અને એકલા જવાના છે અને ઝાદ્ધિ-સિદ્ધિ સર્વ અહીં નું અહીં રહી જનાર છે. એમાં જે સારાં કે ખરાય કામ કર્યાં, તે જ માત્ર સાથે આવે છે. અને આ જીવનની કત્તેહના આધાર તા તેમાં સાધેલી માલસન્મુખતામાં જ છે. એટલે આપણે સમજણપૂર્વંક માલ નજીક ગયા તા ફેરા સફળ છે અને બીજા સર્વ ફાંફાં છે.

વૈરાગ્ય સમજવા માટે જૈનના કાઇ પણ ગ્રથ વાંચવા અથવા તેનાં ભાષાંતર વાંચવાં. વૈરાગ્ય કરવા માટે કાઇ પણ ધર્મગ્રથ અનુકરણીય છે. 'ચાંગવાસિલ્ઠ' અથવા ભઈ હરિનું 'વૈરાગ્યશતક' વૈરાગ્યશતક' વૈરાગ્યશતક' વૈરાગ્યશતક વૈરાગ્યશ્તિક છતન સફળ કરવા માટે વૈરાગ્યગ્રથા વાંચવા અને વૈરાગ્યની વાસનાના નિરતર અભ્યાસ રાખવા. એ વાત ચીવટથી વળગી રહેવા લાયક છે અને જવનની કત્તેહમાં ખરાખર મદદ કરનારી છે, માટે વાંચવાનો અભ્યાસ રાખવા અને વાંચીને પચાવલું અને તેને જવી જતું. નકામી કુવાર્તા કે કુકથા ન કરવી અને વૈરાગ્યભાવને જમાવવા. તે માટે આત્માવલાકન અને જગદવલાકન, ઉદાહી આંખ રાખીને, કરતું અને જવનની અસ્થિરતા વિચારવી.

### ॥ इति वैराज्यप्रकरण ॥

### પ્રકરણ ૩ જું: ક્ષાયા અને વિષયા

કષાય એ કર્મબંધનના પાંચ પૈકી એક હેતુ છે, એટલે વૈરાગ્ય માટે એમને બરાબર સમજવા એઇએ. કારણ કે તે [કષાયા] કર્મ બંધનના આંતરિક હેતુઓ છે. અને જેમ એક કપડાને ર'ગ કેટલા ચઢાવવા તેના નિર્ણય પ્રાણી કરે છે, તેમ કર્મ કેવું છે, કયારે ફળ આપશે, કેવું ફળ આપશે અને કર્મના ઉદય વખતે તે કેવા ભાગ ભજવશે તેના નિર્ણય કષાય કરનાર હાવાથી મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, યાંગ અને પ્રમાદ સાથે એને કર્મના બંધનના હેતુનું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. તે માટે કષાયાને વિગતવાર સમજવાની જરૂર છે અને સમજને તેમના ત્યાંગ કરવા યાંગ્ય છે.

કષાયને સમજવા માટે બાળ જવાને માટે ઉદયરતની ચારે કષાય પરની સજ્ઝાય જાણવા યોગ્ય છે. એમણે સાદી અને વહેવારુ ભાષામાં સમજાય તેટલા માટે સારું વિવેચન કર્યું છે, અને પાંચ પ્રતિક્રમણના પુસ્તકમાં તેને યાગ્ય સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. આપણે કષાયાને તેટલા માટે બરાબર સમજને તેમનું સ્થાન કયાં છે, તે સારી રીતે જાણી લઈએ જેશી કમેં ઇંધનની intensity, એનું ભારે-હળવાપણું શું થાય છે અને કેમ થાય છે, તે ગ્રાહ્યમાં બરાબર આવી જાય. કમેંથી ડરી જવાની જરૂર નથી, કારણ કે પુરુષાર્થથી કમેં પર પણ સામ્રાજ્ય મેળવી શકાય છે. અને ઘણાએ તેના પર વિજય પ્રાપ્ત કર્યો છે. એટલે કષાયને સમજવાની બહુ જરૂર છે, આત્માને હિતકારી છે અને અંતે આ સર્વ ઉપાધિના ત્યાગ કરાવનાર છે. આપણે શ્રાથકારના વચનને સમજએ તા, તેમાંથી આત્મ-કલ્યાણ થાય તેમ છે. આપણે તે સમજવા પ્રયત્ન કરશું. પણ તે પહેલાં એ ક્રોધ, માન, માયા અને લોભને બરાબર સમજવા અહીં યત્ન કરીએ, કારણ કે કષાયમાં એ ચારે મનાવિકારના સમાવેશ થાય છે.

કોધ—આ પ્રથમ કષાય છે; એ દ્વેષના ઘરના હાય છે. જેમ આગ લાગી હાય અને ઘરને બાળે છે અને જળના જોગ ન થાય તા, પાસેની વસ્તુને પણ બાળે છે, તેમ કોધનું પણ છે. કાેધને યશાવિજય અને ઉદયરત્ને કૃશાનુ (અગ્નિ) સાથે સરખાવ્યો છે અને અગ્નિ જેમ ઘરને અને, પાણીના જોગ ન થતાં, પાસેની ચીજ, ગમે તેવી હાય તેને, બાળી મૂકે છે તેમ કાેધ પણ કરે છે. એટલે એની અગ્નિ સાથે સરખામણી, સ્વભાવની બાબતમાં, કરવામાં આવી છે.

માન—માનના આ લેખક (ઉમાસ્વાતિ મહારાજ) આઠ વિભાગ પાડશે અને તે દરેક પર દેષ્ટાંત આપશે. નીચેનું સ્વાધ્યાય [સજ્ઝાય] વાંચવા-વિચારવાલાયક છે. માન પાતે લે અને અહારથી લે અને આ જમાનામાં તો તે Self-respect (સ્વમાન) ના નામથી આળખાય છે. એને વર્તી લેવા જોઈએ. આઠ મદના સ્વાધ્યાય (સજ્ઝાય) કવિશ્રી માનવિજયજીના છે, તે પ્રથમ સમજી લેવા—

મદ વ્યાઠ મહાસુનિ વારીએ, જે દુર્ગંતિના દાતારા રે; શ્રી વીર જિણેસર ઉપદીશે, ભાખે સાહમ ગણધારા રે. મદુ ૧ હાં છ જાતિના મદ પહેલા કહ્યો, પૂર્વે હરિકેશીએ કીધા રે; ચંડાળતણે કુળ ઉપન્યો, તપથી સવી કારજ સીધ્યાે રે મદુ ર હાં છ કુળમદ બીજો દાખીઓ, મરિચી ભવે કીધા પ્રાણી રે; કાૈડાકાૈડી સાગર ભવમાં ભમ્યાે, મદ મ કરાે કાેઇ ઇમ મન જાણી રે. મદ૦ ૩ હાં જી ખળમદથી દુઃખ પામીઆ, શ્રેણિક વસુબૂતિ જીવાે રે; ભાગવ્યાં દુઃખ નરકતણાં, મુખ પાડતા નિત રાડા રે. મદ૦ ૪ હાં જી સનત્કુમાર નરેસરુ, સુર આગળ રૂપ વખાષ્યું રે; રાેમ રાેમ કાથા ખગડી ગઇ, મદ ચાેથાનું એ ટાહ્યું રે. મદ૦ પ હાં છ મુનિવર સંયમ પાળતાં, તપના મક મનમાં આવે৷ રે; થયા કુરગડુ રૂષિરાજીઆ, પામ્યા તપના અતરાયા રે. મદ૦ ૬ હાં છ દેશ દશારભના ધણી, રાય દશાભું ભદ્ર અભિમાની રે: ઇંદ્રની ખુદ્ધિ દેખી ખુઝિયા, સંસાર તજી થયા જ્ઞાની રે. મદ૦ ૭ હાં છ સ્થૂલિભદ્રે વિદ્યાના કર્યા. મદ સાતમા જે દુઃખદાઈ રે: શ્રુતપૂરણ અર્થ ન પામીઆ, જુએ৷ માનતણી અધિકાઇ રે. મદ૦ ૮ રાય સુભૂમ ષદ્રખંડના ધણી, લાભના મદ કીધા અપાર રે; હય ગય રથ સખ સાગર ગળ્યું, ગયા સાલમી નરક માેઝાર રે. મદ૦ ૯ ઇમ તન, ધન, જોખન, રાજ્યના, મ ધરા મનમાં અહ'કારા રે; એ અસ્થિર અસત્ય સબી કારમું, વિલસે ક્ષણમાં બહુ વારા રે. મદ૦ ૧૦ મદ આઠ નિવારા વત ધરી, પાળા સંયમ સુખકારી રે; કહે **માનવિજય** તે પામશે, અવિચળ પદવી નરનારી રે. મદ૦ ૧૧

આ સ્વાધ્યાય અહીં જરા લાંબા થયા છે, પણ આખા સજ્ઝાયને હેતુસર દાખલ કરેલ છે. એના દાખલા આઠે મદના વિચારવા યાગ્ય છે. યથાસ્થાન તેનું નિરૂપણ છે. ઉદયરતન કહે છે કે, માનથી વિનય ન આવે, વિનય વગર વિદ્યા ન ચઢે, વિદ્યા વગર સમકિત-શ્રદ્ધા ન આવે, સમ્યક્ત વગર ચારિત્ર ન આવે અને ચારિત્ર વગર મેહ્લ થાય નહિ. એટલે માન દરેકે નિવારવા યાંગ્ય છે. આપણે એ સર્વ માનને યથાસ્થાને વિચારીશું. માનસં ગંધમાં દુર્યો ધનનું દેષ્ટાંત વિચારવા યાંગ્ય છે. રાવણુ માનમાં સર્વસ્વ હારી ગયા એ જાણીતી વાત છે. હું રાવણ—આવું અભિમાની વચન બાલનારનાં માન પણુ અંતે રહ્યાં નહિ; અને રામલક્ષ્મણને હાથે એ ભારે હાર પામ્યા, એના ઇતિહાસ જાણીતા છે. એ રાગથી અને પાતાના વખાણની ટેવથી ઉત્પન્ન થાય છે.

માયા—એ ત્રીજે કવાય છે. એમાં અને કપટ અથવા દ'લમાં ફેર નથી. એ પણ રાગજન્ય કવાય છે. ગરજ હાય ત્યારે તેના પાતાના થઇ જાય, પણ મનમાં આંતરા રાખે અને પ્રેમ કરીને તેને દ્રગા દે, એ માયાનું મુખ્ય લક્ષણ છે, તે આપણે આગળ જેશું. માહે 'જી જી' કરે અને હુદયમાં કિન્ના રાખે, એ એનું મુખ્ય લક્ષણ છે. આવા માયાવી માણુસથી ચેતવાની બહુ જરૂર છે.

લાલ—એ છેલ્લા અથવા ચાથા કષાય છે. એ એક ગુણના નાશ નથી કરતા, પણ સવ' ગુણના નાશ કરે છે. લાલથી પ્રાણી કાળા બજાર કરે છે, અને જાણે ધનમાં જ બધું આવી રહ્યું છે, તેમ માને છે. લાલી માણસ સગપણ કે સ્નેહ જેતા નથી અને સગા બાઈ કે બહેનને મીઠું મીઠું બાલી લાળવે છે. ઉપર સુલ્યૂમ ચક્રવર્તીનું દર્શાત આપ્યું છે તે લાલ નામના મનાવિકારને લાગુ પડશે.

એમ ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ એ ચારે મનોવિકારા અત્યંત હાનિ કરનારા છે, તે હવે જે પ્રકરણ શરૂ થાય છે, તેમાંથી જણાશે. વાત એવી છે કે કમ'ની ગાઢતા એ કળાયબંધનના પર આધાર રાખે છે એટલે કળાય એ ખરેખર, સંસારમાં બહુ રખડાવનાર અને સંસારને વધારી મૂકનાર છે. એમને બરાબર એાળખવા. લાભને આકાશ સાથે સરખાવેલ છે. આકાશના છેડા આવે, તો લાભના છેડા આવે. અને લાભના ત્યાગીને વંદન કરવાની જે વાત ઉદયરતને કરી છે તે ઉચિત છે. ઘણી વખતે બીજા કળાયોના ત્યાગ જરાક હળવા મનાવિકાર હાવાથી સહેલાઇથી થઇ શકે છે, પણ લાભના ત્યાગ કરવા વધારે મુશ્કેલ છે. એ ચારે કળાયનું સ્વરૂપ જુદી જુદી રીતે સમજવા જેવું છે અને સમજીને ત્યાગવા યાગ્ય છે. જે કળાય ત્યાં અથવા તેના પર વિજય મેળવે, તેના સંસાર ઘણા ઓછા રહે છે. માટે આપણે કળાયને સમજીએ. તે કળાયો પર વિજય મેળવા માટે આ આપું પ્રકરશ્વ લખવામાં આવ્યું છે.

એટલા જ મહત્ત્વના વિષય પાંચ ઇંદ્રિયના વિષયા છે. તે પણ ક્યાયની પેઠે પ્રાણીને સંસારમાં ખૂબ રખડાવે છે. તે વિષયા કાેેેે કાેેેે છે, કેવા છે, તેનું પણ આ પ્રકરણમાં એાળખાણ કરવામાં આવશે. રાગ અને દેષે કરે**લા આ** વિષયા અને ક્યાયાને ઓળખ્યા, એટલે કર્મ અધનમાં—ખાસ કરીને રસબધનને અંગે – ઘણા ફેર પડી જાય તેમ છે. આપણે એમને એાળખવા બનતા પ્રયત્ન કરીએ.

#### કષાયાની એાળખાણ—

# स क्रोधमानमायालोभैरतिदुर्जयैः परामृष्टः । प्राप्नोति याननर्थान् कस्तानुद्देष्टुमपि शक्तः ? ॥२४॥

અર્થ'—તે કોધ, માન, માયા અને લાેભથી લેવાઈ ગયેલાે છવ જે અનર્થાને પ્રાપ્ત કરે છે, તેનું કથન કરવાને પણ કાેણુ સમર્થ હાેય છે? અથવા કાેણુ સમર્થ થાય છે? (૨૪)

વિવેચન—આવા પ્રકારના ક્રોધ, માન, માયા અને લાભના સંબંધમાં જે પ્રાણી આવે છે, તેનું વર્ણું કરલું મુરકેલ છે. તમારે તે માટે જોવું હાય તા 'ઉપમિતિભવ-પ્રપંચા કથા' વાંચવી. તેમાં આ ચારે કષાય માટે એક એક પ્રસ્તાવ રચાયા છે. ત્રીજા પ્રસ્તાવમાં ક્રોધના વિસ્તાર છે; ચાંથા પ્રસ્તાવમાં માનના વિસ્તાર છે; પાંચમા પ્રસ્તાવમાં માયાના વિસ્તાર છે અને છઠ્ઠા પ્રસ્તાવમાં લાભના વિસ્તાર છે એમણે અનર્થપરંપરા કેટલી કરી છે, તે વર્ણું વાની જરૂર જ નથી; પૂર્વ કવિઓએ તે વર્ણું વી છે, અને એક એ નહિ, પણુ સેંકડા અનર્થા આ ક્રોધ, માન, માયાથી થાય છે, એની અનર્થ-પર પરા જાણવી હાય તા મહાસમર્થ સિહિષિ જેવા કવિએ જેઈએ. એકાદ અનર્થ હાય તા તો જાણે રામજયા, પણુ અનર્થની પર પરા હાય તેને વર્ણું વવાને કાણુ શક્તિમાન થાય? છતાં એવા દાખલા તરીકે એક એક કે વધારે અનર્થી આ શ્રંથમાં બતાવશે.

એટલે કોધ, માન, માયા અથવા લોભ અથવા એ ચારે અતિ દુજેય છે, એના વિજય કરવા ઘણા મુશ્કેલ છે અને એનાથી જે પ્રાણી લેવાઇ જાય છે તે અનર્ગ-પર'પરાને હારખંધ વહારી લે છે. એ અનર્ગની હારમાળા જાણવી હાય તો, અમે તે કામ માટે અશકત છીએ, પણ એકાદ દાખલા આપી તે અત્યંત દુજેય છે એમ જણાવીએ છીએ. એક એક અનર્ગા, જે હવે ગણાવવામાં આવશે, તે પણ એટલા આકરા અને ભયંકર છે કે, સમળુ માણસ કપાયને દુજેય જ ગણે અને તેને વશ ન પડવાની ભલામણ કરે. આવા આ આકરા કપાયા છે. તેની સામે પડીને તે પર વિજય મેળવવા ભારે આકરા છે. આ એ વાત લક્ષમાં રાખી આપણે કપાયને અનર્ગ-પર'પરા લાવનાર તરીકે ઓળખીએ અને એના સંખંધમાં જ ન આવવા નિશ્ચય કરીએ. ખાકી કપાયની વચ્ચે રહી તે પર વિજય મેળવનાર ધન્ય છે. પણ તમે આવતા શ્લોકમાં વાંચશા, તે અનર્ગ પણ આકરા છે, ભયંકર છે, એટલે કપાયને અહીં અતિ દુજેય ગણવામાં આવ્યા છે. તમે તેના સંખંધમાં જ ન આવે તે સારી વાત્ છે; અથવા કપાય આકરા છે એટલું સમજુ તેનાથી દૂર હૃટી જાઓ એવી ચેતવણી રૂપે અત્ર કપાયોને વર્ણવવામાં આવ્યા છે.

અનર્થ એટલે અનિષ્ટ, આપણને ન ગમે તેવું. આપણે બીજાને પણ ન ઇચ્છીએ તેને - અર્થ વગરનાને - અનર્થો કહેવાય. (૨૪)

### પ્રત્યેક કવાયથી થતા અનર્થોની રૂપરેખા-

# क्रोधात् त्रीतिविनाशं मानाद्विनयोपघातमाप्नोति । शाठचात् त्रत्ययद्यानिं, सर्वगुणविनाशनं लेगभात् ॥२५॥

અર્થ — ક્રોધથી પ્રીતિના નાશ થાય, માનથી વિનય ગુણના નાશ થાય, માયાથી વિશ્વાસના નાશ થાય અને લાેભથી સર્વ ગુણાની ઉપર હડતાલ પડે છે. (૨૫)

વિવરણુ—આ ચારે પૈકી પ્રત્યેક ક્ષાયથી સુધરી ન શકે તેવું નુકસાન થાય છે. માટે એ ક્ષાયા કરવા જેવા કે અનુસરવા જેવા નથી. તે પ્રત્યેક ક્ષાયથી કેટલી હાનિ થાય છે તે વિચારીએ—

કોધથી પ્રીતિના નાશ થાય છે. પ્રીતિના અર્થ કાશકાર આનંદ, હવે અથવા સંતોષ આપે છે. અત્યારની ભાષામાં જેને પ્રેમ અથવા love, affection કહે છે, તેની ગેર- હાજરી કરી નાખે છે. એટલે કોધી સ્વભાવના પુરુષના સંબંધમાં કાઇ વહાલી સ્ત્રી તેના પર પ્રેમ કરતી નથી કે ભાઈઓ ભાઈઓમાં અથડામણ ઊભી થાય છે. કોધથી આવડું અધું તુકસાન થાય છે. કોધીની પડખે કોઇ અડતો નથી. એવા કોધી ધમધમતા માલુસને ઓળ પણ અંતે કોઇ ઊતરતો નથી. એવા માલુસનું કોઇ સગું થતું નથી. એને બધા દ્રશ્થી નમસ્કાર કરે છે અને એવો માલુસ દ્રશ્ના દ્રર રહે એમ ઇચ્છે છે. એ પાસે આવે તો સારા નહિ, એટલે કોધી માલુસની નજીક કોઇ આવતું નથી અને તેનું કોઇ સારું બાલતું નથી. એને તો ન જ દીઠા હોય તો સારા, એમ કોધી માલુસને માટે સવે ધારે છે.

માનથી વિનય-નમૃતા ગુણના નાશ થાય છે. અભિમાની માણુસા પાતાના આઠમાંથી કાઈ પણ ખાબતના મદ કરે છે. (એ આઠે જાત પર હવે પછી વધુ ન આવશે) જ્યાં અભિમાન હાય ત્યાં પ્રાણી વિનયગુણને હાનિ કરે છે અને વિનય તો ધર્મ નું મૂળ હાવાથી ધર્મ ના નાશ કરે છે. વિનયી માણુસને શરમાળપણું કે નમૃતા વધારે હાય છે. એ ગુણના માન નામના કષાય ઘાત કરે છે. અભિમાની માણુસને પાતાની જ વાત યાદ આવ્યા કરે છે, એટલે એ બીજાના સંબધની વાત કરતા નથી અને પાતામાં ગુણ હાય કે પાતાનું કુળ કે જાતિ સારી હાઇ તેની વાત કર્યા કરે છે. અમારા આપદાદા આવા, તેમણે કેટલાં દેશતેડાં કર્યા, કેટલા માણુસાને જમાડ્યા અને પાતે તો અદ્ભુત જ્ઞાની કે બહાદ્વર લહવૈયા છે, એવી એવી ડીંગ મારે કે સાચી વાત કરે; તેને બીજા માટે કાંઇ લાગતું નથી. પાતે પાતાની વાત કરવી, એ અશિષ્ટ છે; સારા માણુસાને તે ગમતું નથી અને વિનયગુણ આખા

ઊડી જાય છે. એટલે આવા માણુસ પાસે કાેઇ માેટા નથી, અને કાેઇની વાત કરવાની તેને કુરસદ પણુ હાેતી નથી; એ તાે પાતાની વાતમાં નિર્ભર રહી પાતાનું જ હાંકયે રાખે છે અને પાતા માટે જ જાણું આખી દુનિયા હાેય એવા વર્તાવ નાના-માટા પાસે કરે છે.

માયાથી લોકોનો વિધાસ ઊડી જાય છે. એના સંબંધમાં એવી ચેતવણી મળે કે, એ કાળાબજનિયો છે, સગી બહેનને પણુ છોડે તેવા નથી, આવી જેની આબરૂ થાય, તેના ઉપર કાેઇના વિધાસ રહેતા નથી. આવી રીતે લાેકાેના વિધાસ જાય તાે પછી આ જીવનમાં જીવલા જેવું કાંઇ ભાગ્યે જ રહે છે. લાેકાે તાે એવા પ્રાણીના વિધાસ ન કરે, એની આબરૂ જાય. આ માયાથી થતાે અનથે બતાવ્યા.

અને લાલ નામના દુર્ગું તા સર્વ ગુણાના ઘાત કરે છે. બીજા કલાયા તા એક એક દુર્ગું છુ લાવે, પણ આ લાલ તા સર્વ ગુણાના નાશ કરે. દશ યતિધર્મ, ક્ષમા, આદંવ, માર્જવ વગેરે આગળ આવનાર છે, તે અથવા શ્રાવકના ખત્રીશ ગુણુ એ લાલથી નાશ પામે છે; કારણ કે લાલિયા ખહુધા ધનેચ્છુ હાય છે; એને ગુણુની ખહુ પડેલી હાતી નથી. એ તા વહેવાર માત્ર ધનની આરાધના માટે કરે છે. આવી રીતે બીજા ક્યાયા કરતાં લાલ આકરા કયાય છે, કારણ કે બીજા ક્યાયા એક એક ગુણુની હાને કરે છે, પણ લાલ તો બધા ક્યાયાને રહેવા દઇ સર્વ ગુણુની હાને કરે છે. એટલું કહેવું જ પૂરતું છે. (૨૫)

## વ્યક્તિગત કોધ(કવાય)થી અનથ પર પરા—

क्रोधः परितापकरः सर्वस्योद्धेगकारकः क्रोधः। वैरातुषङ्गजनकः क्रोधः क्रोधः सुगतिहन्ता ॥२६॥

અર્થ—ક્રોધ મનની અવ્યવસ્થાને કરનાર છે, સર્વ'ને ઉદ્દેગ કરનાર છે, વેરને વધાર-નાર છે અને ક્રોધ સારી ગતિને હણુનાર છે. (૨૬)

વિવેચન—ઉપરની ગાથામાં આરે ક્યાયા કેવી અનર્થપર પરા કરે છે, તે અતાવે છે. તેમાં આપણે પ્રથમ ક્રાેક્ષને આળખી લઈએ.

કોધ તો ચાતરફ અવ્યવસ્થાને કરનાર છે. તમે કોઇ કોધી માણસના પરિચયમાં આવ્યા હો તો તે ચાતરફ વ્યવસ્થા કરવાને બદલે અવ્યવસ્થા કેટલી ફેલાવે છે, તે જણાય. કોધને પરિણામે એનું મગજ જ કામ કરતું નથી. એવા કોધને કરી ડાહ્યો માણસ કરે? અપિતુ ન જ કરે. અનર્થ પર પરામાંની આ પહેલી વસ્તુ છે. હવે બીજી જાણા કોધ સર્વ ને ઉદ્દેગ કરાવે છે. ઉદ્દેગ એ ભયનું બીજું નામ છે; પ્રાણી ગમે તે કામ કરે, તેમાં સ્થિરતા હોવી જોઇએ અને ઉદ્દેગી માણસ કદી સ્થિર ચિત્તે, વગર લચે કામ કરી શકતો નથી. સર્વ પ્રાણીને સર્વ ગતિમાં મહા ધમાલ અને લય કરાવનાર કોધ આ રીતે પ્રાણીને એક

સ્થાનકે બેસવા દેતા નથી. અને અધાંનાં મન ઊંચા-નીચાં કરાવી તેને હેરાન હેરાન કરી મૂકે છે, અને સર્વને ઉદ્દેગ કરાવે છે. કોધ થાય ત્યારે માણસ લાલચાળ થઇ જાય છે. અને લાલચાળ-ઊંચાનીચા થઇ જવું એ અંતઃકરણના સાચા ક્રાંધની નિશાની છે. એ પાતે સ્થિર રહેતા નથી અને બીજાને સ્થિર રહેવા દેતા નથી, અને પાતાના વાતાવરણમાં પણ અસ્થિરતા કરે છે. અને પાતે અસ્થિર હાઇ બીજાને અવ્યવસ્થામય કરી દે છે. અને ચાતરફ અવ્યવસ્થા કરે છે.

વળી ક્રોધ, વેર અને તેને મળતા પદાર્થીને જન્મ આપે છે. એટલે ક્રોધી માણસ પાતે કોધ કરે છે, તેના પ્રત્યુત્તરમાં સામેથી વેર વધારે છે. વેરના બદલા વેરમાં જ તેને મળી રહે છે, એટલે વેર સાથે લાગેલા સર્વ પદાર્થો તેને મળે છે. અને છેવટે અનર્ધ-પર'પરા બતાવતાં કહે છે કે. ક્રોધ સારી ગતિના હણનાર નીવડે છે અને ક્રોધી માણસ મરીને સારી ગતિને પામતા નથી. તમે સુભૂમનું ચરિત્ર વાંચ્યું હશે, પરશુરામનું ચરિત્ર જાણ્યું હશે. તેઓ કોધી હતા. તેઓ મરીને કેવા નરકદુ:ખ પામ્યા! એટલે આ ભવમાં પરિતાપ અને ઉદ્વેગ કરાવનાર ક્રોધ પરભવમાં પણ સારી ગતિને હણી નાખનાર છે; આવું જાણી આ ભવ અને પરભવમાં અનેક રીતે અગવડ કરનાર, વ્યવસ્થાના નાશ કરનાર, સારી ગતિને હણનાર ક્રોધ કરવા યાગ્ય નથી. એ દ્રેષજન્ય પહેલા કવાય છે, અને શાસ્ત્ર-કારે તેનાં વખાણ (!) એટલા માટે ચેતવણીરૂપે કર્યા છે. તમે એને બરાખર એાળખી લા, કારણ કે એ તમને સારી ગતિમાં પણ જવા દે તેમ નથી. તમે 'ઉપમિતિભવપ્રપંચા-કથા 'માં ન'દ્દીવધ'નનું ચરિત્ર વાંચ્યું હશે. એક ગામ કેટલા માઈલ દ્વર છે, તેના જવાબમાં એ ક્રોધીએ વેર, અવ્યવસ્થા વધારી દીધી અને ખૂન-કાયાકૂપી કરી મૂકી. આવા ક્રેાધ છે. તેને પાતાના કરી માનવા, એ બૂલ છે. સિંદ્રરપ્રકરકાર કહે છે કે, य क्रोबः दहति दूम बड़वो सीति छतां । એમણે પણ ક્રાેધના આદર ન કરવાની અને તેના ત્યાગ કરવાની બહ ખઢ રીતે સમજણ આપી છે. આવા આખા વનને બાળી મૂકનાર ક્રોધને કરી ડાદ્યો માણસ અવકાશ આપે? તમારે ડાહ્યામાં ખપવું હોય તો કોધના ત્યાગ કરા અને આવા ધર્મ વૃક્ષને આળી મુકનાર ક્રોધને આળી જ મૂકો. ક્રોધનાં ફળ લાગમાં ખહુ આકરાં છે, તે માટે આ ચેતવણીરૂપ વચન અનુલવીનું છે. (૨૬)

૦૫કિતગત માન-કપાય ઃ અનથ પર પરા—

# श्रुतशीलविनयसन्दूषणस्य धर्मार्थकामविष्नस्य । मानस्य केाऽवकाशं मुहूर्तमपि पण्डिता दद्यात् ॥२७॥

અર્થ — જ્ઞાન, શીક્ષ અને વિનયને દૂષણ આપનાર અને ધર્મ, અર્ધ અને કામને વિદન કરનાર માનને કરોા ડાદ્યો માણસ એક મુહૂર્તમાત્ર (બ ઇડીના સામાયિક કાળ) પણ અવકાશ આપે ? (૨૭)

વિવેચન—આ ગાથામાં બીજા કષાયનું દુઃશીલપણું ખતાવવામાં આવ્યું છે. તે સમજને કોઇ ડાહ્યા માણસે એક બે ઘડી પણ માનને તક ન આપવી. તેનાં કારણા નીચે આપવામાં આવે છે. ડહાપણનું લક્ષણ જે કરીએ તે વિચારીને કરવામાં છે. એમાં જો માનને સમજી લઇએ, તો તેને બે ઘડી પણ તક આપવી ન ઘટે.

શ્રુતજ્ઞાન, શીલ અને વિનયને એ દ્રષ્ણુ આપનાર છે. જ્ઞાનને જે દ્રષ્ણુ લગાડે તેલું હોય, અથવા શીલ (શુભ આચરણુ)ને દોષ લગાડનાર હોય અને જે ધર્મનું મૂળ વિનય ગુણુ ગણાય છે, તેને પણુ દ્રષ્ણુ લગાડનાર હોય તેના નાશ કરવા. શ્રુતજ્ઞાનના જ મદ ચઢે અથવા શીલ માટે માણસ અભિમાન કરે કે વિનય માટે મહત્તા ખતાવે—આવા મામને કાણુ ડાદ્યો માણુસ એક-બે ઘડી પણ તક આપે? માન એવી વસ્તુ છે કે, સારા જ્ઞાન જેવા ગુણુને પણુ અપવિત્ર કરે છે અને શુભ આચરણમય શીલને પણુ ખરાખ કરે છે અને ધર્મના મૂળ જેવા વિનયને માટે પણુ અભિમાન દાખવે છે. એવા માનને કયા ડાદ્યો માણુસ, બે ઘડી કાળ માટે પણુ, તક આપે? અપિતુ ન જ આપે. જો જ્ઞાન કે શીલ કે વિનયનું પણુ અભિમાન થતું હોય તા, એને કાઈ ડાદ્યા માણુસે સ્થાન આપલું ન ઘટે. આવી રીતે જ્ઞાની, શીલવાન કે વિનયી મનુષ્યને પણુ દ્રષ્ણુ આપનાર કે તેના ગર્વ કરનાર માનને આપણે એક સમય કે બે ઘડી પણુ તક ન આપી શકીએ. આપવા જઈએ તો તણુઈ જઈએ અને બૂરી ગતિ થાય.

વળી તેનું બીજું પણ કારણ છે. એ અર્થ અને કામને અને ધમ'ને વિધ્ન કરનાર છે. કહેવાની મતલબ એ છે કે, જ્ઞાનને, સારી ચાલચલગતને અને ધમ'ના મૂળ વિનયને જે દ્વાણુ આપનાર છે અને ધમ', અર્થ, કામ જેવા પુરુષાર્થને પણ અહચણ કરનાર છે, તેવા માનને સમજુ માણુસ એક-એ ઘડી પણ અવકાશ ન આપે. 'હવે પછી જોયું જશે' કે 'પડશે તેવા દેવાશે'-એવી વૃત્તિ માનના સઅંધમાં રાખવા લાયક નથી. માટે એને તેવા ઉચાળા ભરાવવા.

મુહ્ત — બે ઘડી, આ ગ્રંથ લખાયા ત્યારનું સાધન છે. મુહૂર્ત ને બદલે અત્યારે મિનિટ કે સેકંડ ગણાય છે. કહેવાની મતલબ માનને જરા પણ અવકાશ ન આપવાની છે.

વિલ્ન—કેટલાક એના અર્થ વિલ્ન કરનાર તરીકે માનને ગણીને તેના ભાવ ધર્મ અર્થ ઉપર લાવવા પ્રયત્ન કરે છે; તે અર્થ બિનજરૂરી છે. અર્થ સીધા, સરળ અને બેસે તેવા હોય, ત્યાં મરડી મચડીને અર્થ કરવા નહિ. ધર્મ, અર્થ, કામ સાધવામાં માન વિલ્ન કરે છે. એવા અર્થ કરવામાં પણ વાંધા નથી. કહેવાના આશય એ છે કે, કારણાને લઈને માન ન કરવા યાગ્ય છે (૨૭).

व्यक्तिशत भाषाना परिष्युग्भाः अनर्थपर परा— मायाज्ञीलः पुरुषो यद्यपि न करोति कंचिदपराधम् । सर्प इवाविश्वास्यो भवति तथाप्यात्मदोषहतः ॥२८॥

અર્થ — માયાવી માણુસ કોઈ પણ અપરાધ ન કરે તે! પણ સર્પની પેઠે, તે પાતાના દાવથી હણાયલા હાઇને, કાઇને ભરાસા મૂકવાલાયક થતા નથી. (૨૮).

વિવેશન - આ ગાયામાં માયા ડેવી અનથ પર પરા કરે છે, તે પર વિવરલ કરે છે.

માયાવી, ઢાંગી, દંભી, ધુતારા માણુસ કોઇ વખત કાંઇ પીઠા, ઉપાધિ કે અપરાધ ન કરે, તા પણ તેના દાષથી તે સામા માણુસ માટે સર્પની માક્ક ભરાસા મૂકવાલાયક કે વિશ્વાસને પાત્ર અની શકતા નથી. જેમ વ્યવહારમાં કહ્યું છે કે, સર્પના વિશ્વાસ ન કરવા, તેમ માયાવી માણુસ કદાચ અપરાધ ન કરે તા પણુ તે કયારે દગા દેશે તેમ આપણું જાણુતા ન હાવાથી તેના ઉપર વિશ્વાસ મૂકી શકતા નથી, અને નામીચા વાણીએા રળી ખાય અને નામીચા ચાર માર્યા જાય, તેમ તેવા માયા—કૂડકપટ કરનારા માણુસ ઉપર કાઇ વિશ્વાસ મૂકતું નથી.

सर्प इव अविधास्य:—એટલે સર્પની પેઠે તેના પર કાઇ વિધાસ મૂકતું નથી. અને તેના ઉપર વિધાસ મુકાય તે માટે તે લાયક પણ રહી શકતો નથી. એ માયાવી હોવાને કારણે, કોને કયારે દગા દેશે તેની ખબર પડતી નથી પણ તેને પડખે ચઢનારને એ ગમે ત્યારે દગા દેશે, એવી એને માટે શંકા રહ્યા કરે છે. એટલે એ પોતાના આપ્તજન વગેરે અનેનો ભરાસો ગુમાવી બેસે છે. અને લોકોનો વિધાસ ગુમાવતાર તો પછી કેટલી નુકસાની સહન કરે અને તેની અતર્થપરંપરા થાય, તે ગણતરી તમે સમજી શકો તેમ છા. આ ભરાસો ગુમાવવાની અને પરિણામે અનર્થપરંપરા સહન કરવાની વાત ખૂબ વિચારવા લાયક છે. એ અનર્થ પરંપરાને આણુનાર છે, એમાં તો શક નથી, અને વિધાસ ગુમાવનારને ત્યાં ઘરાકો આવતા નથી અને તેવા માણુસ હરીફાઇમાં ટકી શકતો નથી. તેને ઘર કોઇનું મરણુ થાય અથવા તેનું પોતાનું મરણુ થાય, ત્યારે પણ તે લોકોની સહાનુભૂતિ ખોઇ બેસે છે. આ વખતે લોકો જાણતા હોય છે કે તેના કાંઇ વાંક-ગુના નથી, પણુ સાથે જાણે છે કે એ ક્યારે ફરી બેસશે તે કહેવાય નહિ, કારણ કે તેણે લોકોનો વિધાસ ખોઇ દીધેલો હોય છે.

आत्मदोषहतः— આ વાકચને કોઇ સર્પ' સાથે લગાડે છે. પોતાના દોષથી હણાયેલા— માયાવી માણુસને મેં ઉપરના અર્થ' કરતાં લગાડેલ છે, પણ સર્પ' પોતાના દોષથી હણાએલા જ છે, એટલે એ વિશેષણ તેને પણ લગાડવામાં આવે તો તેમાં મારે કાંઈ વાંધા નથી. ક્ષાયા અને વિષયા પ્રા

એ અર્થ પણુ સુયુક્ત છે. માયાવી પુરુષની નીચતા, ભાદારચના અને જાહેરાત એવી હોય છે કે, બધી રીતે એને સર્પની ઉપમા આપવામાં આવે તે સામે મારે કાંઇ વાંધા નથી. એટલે 'આત્મદોષહતા'—એને સર્પ સાથે અને માણુસ (માયાવી જન) સાથે સરખાવવામાં અર્થ વધારે મજબૂત થાય છે. સારાંશ એ છે કે, માયાવી માણુસે કાંઇ વાંક ગુન્હા ન કર્યા, તા પણુ તેની લાકામાં શાખ એવી થયેલી હાય છે કે, સર્પની જેવા તે માયાવી પુરુષમાં કાંઇ વિધાસ રાખતું નથી. અને વિધાસે તા વહાણુ ચાલે છે, અને જે માણુસ પરથી વિધાસ જાય, તે આ દુનિયામાં છવતે મુવા જેવા છે. માયા આવી અનર્થપરંપરા મૂકીને જાય છે. અને પરિણામે એ નવાણીએ કુટાઇ જાય છે અને બજારમાં કે કાંઇ ધ'ધાદારી પાસે તેની આબરૂ રહેતી નથી. એટલે એ પણુ, માયાના પરિણામે, અનેક અનર્થાને હારળંધ પામે છે. લાકો એના ભરાસા કરતા નથી અને ભરાસા ન કરવાને પરિણામે જ તેને અનર્થપર પરા થાય છે. એટલે ક્રાંધ અને માનની પેઠે માયા પણ ત્યાજય છે, હવે આપણુ લાભ તામના ચાયા કવાય પર વિચાર કરીએ. (૨૮).

### વ્યક્તિગત લાલથી અનર્થપર પરા—

# सर्वविनाञ्चाश्रयिणः सर्वव्यसनैकराजमार्गस्य । लोभस्य को मुखगतः क्षणमपि दुःखान्तरमुपेयात् ? ॥२९॥

અર્થ — ખધા પ્રકારના વિનાશના આશ્રય કરનાર અને સર્વ પ્રકારનાં દુઃખાના એક જાહેર રસ્તા જેવા લાભ પાસે આવેલ હાય તા, એક ક્ષણમાત્ર પણ બીજા દુઃખ તરફ નજર માત્ર પણ કાેણુ કરે ? લાભ જ એને જોઈએ તેટલું દુઃખ આપવા તૈયાર છે. (૨૯).

**વિવેચન**—લાેભ સર્વથી અધમ અને નિકૃષ્ટ મનાેવિકાર છે, ક્ષાય છે. એ ઉદયમાંથી પણ દશમે ગુણુકાણે (ગુણુસ્થાનકે) જાય છે; જ્યારે ઉદયમાંથી બીજા બધા કષાયા નવ**મે** ગુણુકાણેથી જાય છે. એનાં બન્ને વિશેષણે વિચારવા લાયક.

એ, સર્વ વિનાશને દોરનાર છે અથવા તેના આશ્રય કરનાર છે, એવા એ લાેલ નામના છેલ્લા ક્યાય છે. એ અત્યંત નિકૃષ્ટ અને અધમાધમ છે અને ડાહ્યા માણુસ એના માર્ગે આ કારણે જતા જ નથી. આવા અધમ લાેલને પાલવે પડ્યા તાે માર્યા ગયા, એ સમજવું. દુનિયાની વસ્તુએા, પછી તે પરિશ્રહના આકારમાં કે બીજા કાેઇ આકારમાં હાેય, તેના સંતાેષ ન થાય તાં તે લાેલના આકાર ધારણ કરે છે. અને લાેલ તાં ઘણા વખત સુધી જતાં નથી અને સર્વ વિનાશને એ નજીક કરે છે, કારણ કે, એ લાેલ નામના મનાવિકાર શાંત બેસી જ રહેતા નથી અને પ્રાણીને ખરાબમાં ખરાબ સ્થિતિમાં મૂકી દે છે. આવા સર્વવનાશના આશ્રય કરનાર લાેલ કદાચ પાસે આવી ગયા હાેય, તાં દુઃખનું તા પૂછવું જ શું ? કારણ કે લાેલ દુઃખાના સ્નેહી અથવા દુઃખમય જ છે. અથવા

લાભ પાતાની પછવાડે દુઃખાને મૂકી જાય છે. તમારે દુઃખની શાધમાં જહું નહિ પડે કારણુ કે આ સર્વ વિતાશના આશ્રય કરનાર લાભ નામના મનાવિકાર જાતે જ દુઃખમય છે. લાભ એ રાગના ઘરના હાઈ દુઃખને વહારી લાવનાર છે. આ પ્રમાણે ભાવ મને બેઠા છે.

સર્વ પ્રકારની આફતના તો એ રાજમાર્ગ છે. એટલે કાેલા હાં માલુસ આવા સર્વ વિનાશના આશ્રય કરનાર અને સર્વ પ્રકારની આફતના રાજમાર્ગ જેવા લાેલના આશ્રય કરે? આફતથી દ્વર નાસતા ફરનારાને જ ડાહ્યા માલુસ કહી શકાય છે. લાેલને અંગે દુ:ખને શાેધલું પડે તેમ નથી, કારલ, લાેલ પાતે જ દુ:ખમય છે. અને તે પાતાની સાથે દુ:ખને લેતા આવે છે, પછી બીજા દુ:ખની શાેધખાળમાં જલું જ ન પડે. એક ક્ષણ વાર પણ ચલાવી લેવા જેવા એ દાવ નથી. તમે તમારું સારું ઇચ્છતા હાે તાે, લલા થઇને, લાેલને પનારે પડશા નહિ, કારલ કે એ સર્વ વિનાશના આશ્રય કરનાર, સર્વ દુ:ખાના રાજમાર્ગ છે અને જાતે દુ:ખમય છે. આટલું જાલ્યા પછી કચાે સમજુ માલુસ લાેલને વશ પડે? સર્વ વસ્તુને–ધન, માલ કે ફરનીચરને–અહીં મૂકી જલું પડે તેમ છે, અને કાેઇ વસ્તુ સાથે આવવાની નથી, એટલાે એક જ વિચાર લાેલને અવકાશ ન આપવા માટે પૂરતાે છે, અને આમાં વિશેષણા લગાડી લાેલને તજવા યાેગ્ય અતાવ્યા છે. (૨૯).

#### કષાચા માટે સામાન્ય ઉપસંહાર—

## एवं क्रोधो मानो माया लोभश्च दुःखहेतुत्वात् । सत्त्वानां भवसंसारदुर्गमार्गप्रणेतारः ॥३०॥

અર્થ —એ પ્રકારે કેાધ, માન, માયા અથવા લાેભરૂપ ચારે કવાયા દુઃખને આપનાર હાેવાથી આ સંસારરૂપ ચારે ગતિઓના સકંજાના માર્ગને ખતા્વનાર છે. (૩૦)

વિવેશન—હવે આ ચારે કષાયાના વિષય ઉપસંહરી તે પર સામાન્ય વિવેશન કરે છે અને આપણું ધ્યાન ખેંચે છે કે, એ ચારે કષાયા ક્રોધ, માન, માયા અને લાભરૂપ કરવા યાગ્ય નથી. તે ઉપસંહાર કરતાં પણ બે ઘણાં અગત્યનાં કારણા કહી નાખે છે. આ પ્રાચીનાની રીતિ અનુકરણ કરવા યાગ્ય છે. તેઓ કષાયાની તુચ્છતા સમજાવતાં તેનાં કારણા પણ કહી નાંખે છે. પ્રાચીના તેનું જે પરિણામ લાવવા કચ્છે છે, તે કષાય પૈકી એકે એકનું અકર્ત વ્યપણું છે, તે વાંચી-વિચારી કષાયામાંથી કાઈને ન કરવાના નિર્ણય કરી નાખવા ઘટે છે, એમ તેઓના આદેશ છે અને આપણા સિદ્ધ માર્ગના ઉપાય છે. ઉપર જણાવેલાં બન્ને કારણા વિચારી કષાયાને અંગે ઘટતું કરીએ. તે કારણા આ રહ્યાં :

**દુઃખહેતુ**—તેમાં પ્રથમ કારણ તેા સુપ્રસિદ્ધ છે. તે નરક, તિર્થ'ચ વગેરેની હીન ગતિમાં અનેક દુઃખનું કારણ છે, તેટલા માટે કષાય પૈકી કોઈ પણ કરવાલાયક નથી અને કપાયો અને વિષયો પ્લ

સમજુ માણુસે તે ન કરવા જોઈએ. આપણું આ વિષય અહીં પૂરા કરતા નથી, કારણું કે હજુ કષાયનું વર્ણું ન આવવાનું છે અને આઠ મદસ્થાનનું જુદું પ્રકરણું પાડનું આપણુંને સંબંધ પરથી પરવડે તેમ નથી, એટલે સમજી લઇએ કે, એ ચારે કષાયા સર્વગતિમાં દુઃખના હેતુભૂત કેમ છે? દેવ, મનુષ્ય, તિર્યં ચ અને નારકી એ ચાર ગતિ છે. પ્રત્યેકમાં કષાયા દુઃખના હેતુભૂત કેમ છે? દેવ, મનુષ્ય, તિર્યં ચ અને નારકી એ ચાર ગતિ છે. પ્રત્યેકમાં કષાયા દુઃખનાથી નીવડે છે, કારણું તે કમંબંધનનું કારણું છે અને કમંની ગાઢતા—મંદતા તે મુકરર કરે છે, તરતમતાને જણાવે છે અને કમંને તે રંગ આપે છે. જેમ લાડવા ગળપણું એ ઓછા વધતા થાય, તે નક્કી કરનારું ગળપણું છે, તે વધારે એછી સાકર કે ગાળ પર આધાર રાખે છે, તેમ કમંની ચીકણાશ વગેરે બાબત કષાયા પર આધાર રાખે છે. હવે નારકી ગતિમાં તો સ્પષ્ટ દુઃખ જ છે, અને દુઃખ સિવાય કાંઇ નથી. તે પણ કષાયા જ મુકરર કરે છે, તે કાંઇ પણુ ચરિત્રનું હાદે વિચારતાં સમજાશે. દેવગતિમાં વિયાગ કરનાર કર્મ, કષાય પર આધાર રાખે છે, એટલે એ ગતિમાં પણ કષાયા છે, તે પાર વગરનાં છે; તેની ગાઢતા વગેરે નક્કી કરનાર કષાયા છે. આવી રીતે ચારે ગતિમાં દુઃખ આપનાર આ કષાયા હોવાથી, તે વિધાસ કરના યાગ્ય નથી, ત્યાજય છે એમ સમજનું.

આ ભવ સંસાર છે, રખડપટ્ટી છે, તેના માર્ગ બતાવનાર આ આરે અથવા એકથી વધારે ક્યાયા છે. એ પ્રાણીને કેવી હેરાનગતિ કરનાર અને રખડાવનાર છે, તેનું લાક્ષણિક સ્વરૂપ તેનું હાય તા શ્રીસિહર્ષિ ગણીએ ઉપમિતિલવપ્રપંચા કથામાં ત્રીજા, ચાથા, પાંચમા અને છઠ્ઠા અધ્યાયમાં બતાવ્યું છે, તે તેનું કે વિચારતું. ત્યાં ભવપ્રપંચ જે અર્થમાં વપરાયેલ છે તે જ અર્થમાં અત્ર ભવસંસાર શબ્દ બતાવ્યા છે. એના અર્થ કરતાં તુર્મપુર ના અર્થ કાશકાર કિલ્લાવાળું શહેર એમ કરે છે. આ સંસારરૂપ કિલ્લાવાળા શહેરના માર્ગ બતાવનાર અને તેમાં તમને જકડી રાખનાર આ કથાયા હાવાથી તેના પર વિજય મેળવવા યોગ્ય છે—એમ સર્વ કથાયાના સંબંધમાં કર્તા કહે છે. આવા ખરાબ કિલ્લાને કોઇ હુંશિયાર સિપાઇ ન બતાવે, તેનું કામ સંસારદુર્ગને અંગે આ કથાયા કરે છે; તે કારણે તેના ઉપર જરા પણ વિશ્વાસ ન રાખવા, ખલકે ત્યાજય સમજવા, એમ કહેવાના આશય છે. દુર્ગંસ ચાર માટે જે ઉપદેશ આપે, તે આપણા હિતરાત્રુ હોવા તેઈએ, એટલે ક્યાયના ઉપદેશ સ્વીકારી તે અનુસાર તમારા પોતાના હિત ખાતર ચાલનું નહિ; એનાં કારણા આ શ્લોકમાં ખતાવ્યાં છે. (૩૦).

મમત્વ-અહ'કાર વજ'નમાં મોહમાહાત્મ્ય--

ममकाराहङ्कारावेषां मूलं पदद्वयं भवति । रागद्वेषावित्यपि तस्येवान्यस्तु पर्यायः ॥३१॥ અર્થ — આ ક્યાયાનું મૂળ 'મમકાર' અને ' અહ'કાર ' એ બે શબ્દમાં સમાવેશ પામે છે. રાગ દેવ તેનાં જ બીજાં પર્યાયવાચી નામા છે. (૩૧).

વિવેશન — अह' ममेति मंत्रोऽयं मोहत्य जगदान्ध्यकृत् એટલે 'હું' અને 'મારું' એ આખા જગતને આંધળું બનાવનાર મ'ત્ર છે. આ માહુ છે, વ્યામાહ છે, ખૂબ નેષ્ટ પદાર્થ છે અને એ માહુસને આંધળા બનાવનાર અને સ'સાર સન્મુખ રાખનાર છે. ઉપરનું જ્ઞાનસારમાં ઉચ્ચારાયેલું અને શ્રીમદ્ ઘશાવિજયજીએ સ્વીકારેલું વાકય અત્ર પ્રસ્તુત છે. બે પદ 'મમકાર' અને 'અહુંકાર' એ સર્વ' કષાયાનું મૂળ છે. 'આ વસ્તુ મારી છે' એવું મમત્વ તે મમકાર છે. અને નીચે આઠ મદસ્થાન બતાવશે. આ પ્રકરણમાં તે પર વિસ્તારથી વિવેશન થવાનું છે. મમકાર અને અહુંકાર એ બન્ને આ કષાયના ઉત્તેજક પદાર્થા છે. એમને બરાબર બાળી નાખવા જોઈએ, જેને પરિણામે આ સંસાર કપાઇ જાય.

સાધુઓને કાઇ વસ્તુ પાતાની હાતી નથી, અને જ્યાં મમતવલાવ નથી ત્યાં, એ વસ્તુ પર માલિકી હક્ક કે કાઇ પ્રકારના હક્ક રહેતા નથી. આ મમકાર તે કળજા હક્ક કે માલિકી હક્ક બતાવનાર છે. અને આખા સંસારનું તે એક કારણ છે. કાઇ પણ વસ્તુ જેની સાથે પાણાસા વર્ષ સંબંધ રહેવાના છે, જે મૂકીને ચાલ્યા જવાનું છે, તે પાતાની વસ્તુ છે એ માન્યતામાં અધતા રહેલી છે, એ અધતા જાય એટલે મમતા—પાતાપાશું જાય. અને એ જાય એટલે સંસાર—લવ જાય એ સ્વાલાવિક છે; કારણ, સંસારમાં રખડાવનાર એ અધતા છે. અને મારું કાંઇ નથી, હું કાંઇના નથી, મારું છે તે મારી પાસે જ રહેનાર છે, એવી જયારે બુદ્ધિ થાય, ત્યારે માહ પર વિજય પ્રાપ્ત થાય છે. આ મમકાર તથા અહંકાર કવાયને ઉત્પન્ન કરે છે, એટલે કાંઇ વસ્તુને અંતઃકરણથી પાતાની ન મનાય, ત્યારે માહ લા લા કાંડ લા લા લા છે. આ રાતાની ન મનાય, ત્યારે માહ લા લા સાથ છે. આ રાતાના સમત્વને એક જાણવા અને અહંકાર પર આગળ ઉપર આ પ્રકરણમાં વિગત આપવાની છે.

અહ'કાર—હું કાંઇક છું અને સવ'ના ઉપરી છું, એવી ખુદ્ધિ થાય અને ખળ, તપ કે લાભ, ઐશ્વર્ષ, વિદ્યા અથવા પાતાની કાંઇ પ્રકારની વિશિષ્ટતા પાતામાં હાય, તેના ગવ' થઇ જાય તે अहंकाર છે. આ મમત્વ અને અહ'કાર ક્યાયનાં ઘર છે, ક્યાયને ઉત્પન્ન કરનાર અને ક્યાયને પારનાર છે, એટલા માટે આત્મા સિવાયની સવ' પર વસ્તુને પાતાની ન માનવી, અને તેની પ્રાપ્તિના સારા—સમજુ માણુસે ગવ' ન કરવા. એટલે તમે જોશા કે માહરાજા આ મમકાર અને અહ'કાર ઉપર પાતાનું સામ્રાજય ચલાવે છે. તમે જોશા તો, ક્રોધ અને લાભ દેવથી થાય છે જયારે માન અને માયા તો ચાખખા રાગના જ પરિવારનાં માણુસા છે. ડાહ્યા માણુસ એમને વશ ના પડે. કાળાબજાર માયાના પુત્રો છે અથવા લાભથી થાય છે, તેને ધીરજ રહેતી નથી અને લાખે લેખાં લખાય છે. એ રીતે આ ક્લાયને પુરતા અવકાશ આપનાર આ મમકાર અને અહ'કાર છે, તે બરાબર સમજી લેવું.

રાગદ્વેષ—રાગ અને દ્રેષ તેના બીજા શબ્દો છે. રાગથી માન અને માયા થાય છે, દ્રેષથી ક્રોધ અને લાલ થાય છે. અથવા લાલ રાગજન્ય પણ હાય છે અને દ્રેષજન્ય પણ હાય છે. આવી રીતે મમકાર અને અહંકાર રાગદ્વેષના ઘરના હાઈ, બન્નેને રાગદ્વેષ તરીકે ઓળખવામાં આવે તો તેમાં પણ વાંધા નથી. એમને બરાબર ઓળખી તમારું કામ નીલાવા અને એમની સાથે વર્તન કરા, તેમાં તમારું હિત હાવાથી આ વાત સ્પષ્ટ કરા છે. તમે રાગદ્વેષને ઓળખા અથવા મમકાર અને અહંકારને ઓળખી એમની સાથે કામ પાડા તો તમારું જ ઇબ્ટ છે. તેથી તમને આ વાત કહેવામાં આવી છે, તે તમારા હિતને માટે જ છે. ઉપર કહ્યું તેમ, એ દુર્ગતિના હેતુભૂત છે. આવી દુર્ગતિમાં તમે જઈ ન પડા, એ માટે એનું બરાબર ઓળખાણ કરી લેવાની જરૂર છે. આવતા શ્લોકમાં કેલ માનને રાગના ઘરના કહેશે અને માયા તથા લાલને દ્રેષના ઘરના કહેશે, તે અપેક્ષિત વચન છે. આપણે તે વિચારીએ. (3૧)

કષાયા રાગ-દેવના વિસ્તાર છે—

# माया लोभकषायश्चेत्येतद्रागसंज्ञितं द्वन्द्वम् । क्रोधो मानश्च पुनर्द्वेष इति समासनिर्दिष्टः ॥३२॥

અર્થ — માયા અને લાભ નામના ક્યાયા તે રાગની સંજ્ઞા પામેલ ખેના સમૂહ છે અને ક્રાેધ અને માન નામના ક્યાયાને દેવ નામની સંજ્ઞા આપવામાં આવેલ છે. (૩૨).

વિવેશન—આ પ્રથમાં માયા અને લાભને રાગસંત્રા આપવામાં આવી છે, એટલે વાંચનારે જ્યાં રાગની વાત હાય ત્યાં માયા અને લાભને સમજી લેવાં, એટલે જ્યાં જ્યાં રાગનું વર્ષુન આવે, ત્યાં માયા અને લાભ તેના સહકારી ભાવા છે, એમ સમજી લેવું. રાગના ઘરનાં માયા અને લાભ હાય, એ વાતમાં કેટલાક વાંચનારને શંકા આવશે, કારણ કે આપણે અગાઉ લાભને તા રાગના ઘરનો અતાત્ર્યો છે, પણ માયાને દેવના ઘરની અતાવી છે. સંત્રા એટલે સૃત્ર છે, સંત્રા ગમે તે રીતની નક્કી કરવામાં આવે, તે આ ગ્રંથપૂરતું જ સમજનું. રાગના ઘરનો લાભ હાય, તે તો સમજન્ય તેવું છે, કારણ લાભ એ પૈસા કે વસ્તુ તરફ આકર્ષણ અતાવે છે. અને તેને રાગથી ઉત્પન્ન થનાર ગણવા, તેમાં કાંઇ જાતની શંકાને સ્થાન નથી. એટલી સ્પષ્ટતા માયાને અંગે નથી. પણ આ ગ્રંથ પ્રતી વાત હાય તા, સંત્રા તરીકે માયા અને લાભ રાગમાંથી જન્મ પામે છે, એ રીતે ગ્રંથકાર (ઉમાસ્વાતિજી) કહે છે, તે કખૂલ કરવું. કોધ અને માન નામના ક્યાયા છે, તે દ્વેયના ઘરનાં છે, તેથી તેને દ્વેય એવી સંત્રા આપી છે. બાકી કાંધ અથવા અભિમાન દ્વેયના ઘરનાં હોઈ શકે, એમ કલ્પી શકાય છે. પણ આ ગ્રંથમાં જ્યાં દ્વેયનું વર્ષુન આવે ત્યાં અંતર્ગત કોધ અને માનનું વર્ષુન સમજી લેવું. એવી અત્ર સંત્રા બાધવામાં આવે છે, એમાં સંદેહ કે સવાલ–જવાબ હોય નહિ; કારણ કે ગ્રંથકારે આ વાત ત્યાપ્યા તરીકે મૃકી

નથી. ગ્રાથકારે જ્યાં સંજ્ઞા બાંધી હાય ત્યાં વ્યાખ્યાને સ્થાન નથી અને એ ગ્રાથકારપૂરતી જ છે, એમ સ્પષ્ટતા ખાતર કહેવાની જરૂર છે. સંજ્ઞા અને વ્યાખ્યા (definition)માં ઘણા ફેર છે. સંજ્ઞા એ લગભગ postulate (સ્વમાન્યતા) જેવી છે, એમાં દલીલને અવકાશ નથી, એ આ ગ્રાથ પૂરતી જ છે. (૩૨).

### કમ<sup>િ</sup>ળ ધના હેતુઓ—્

# मिध्यादृष्ट्यविरमणप्रमादयोगास्तयोर्बलं दृष्टम् । तदुपगृहीतावष्टविधकर्मबन्धस्य हेतू तौ ॥३३॥

અર્થ — મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ અને મન વચન-કાયાના યાગા એ રાગદ્રેષનું બળ છે, તેમની મદદથી આઠે પ્રકારના કર્મબંધનાં એ રાગ-દ્રેષ કારણ છે. (33).

વિવેશન—ધર્મ ઉપર અશ્રદ્ધાન, ત્યાગવૃત્તિના અભાવ, મદ્ય, વિષય, કષાય, વિકથા અને નિદ્રારૂપ પ્રમાદ, મન-વચન-કાયાના યાગ, એ રાગદ્ધેષનું બળ છે. અને તેના ભેટવાથી આઠે પ્રકારનાં કર્મબંધન થાય છે. એટલે કર્મબંધના આ રાગદ્ધેષ કારણ થાય છે. આપણે એ આઠે કર્મની પણ નીચે પિછાન કરશું—

મિથ્યાદ્દિ કમં અંધનાં ચાર કારણુ બતાવ્યાં છે: મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાગ. તે પૈકી આત્માને અનાત્મા કહેવા, અનાત્માને આત્મા કહેવા, ધર્મને અધર્મ માનવા કે મનાવવા, અધર્મને ધર્મ કહેવા કે મનાવવા, તે સવ'ના સમાવેશ મિશ્યાત્વમાં થાય છે. અવસ્તુને વસ્તુ માનવી, એ પણુ મિશ્યાત્વ છે. જ્ઞાન દર્શન-ચારિત્રને માશ્રનાં કારણુ ન માનવાં અને બીજાં જ સાધનાને માશ્રનાં કારણુ માનવા અથવા ખાટા અભિનિવેશ કરવા, તે સવ'ના મિશ્યાત્વમાં સમાવેશ થાય છે. અથવા ખાટી માન્યતાના સમાવેશ મિશ્યાત્વમાં થાય છે. આ અભિનિવેશ એ અસદ્દ્ર શહે છે. અને કર્મ ખંધ એટલે આત્મા સાથે કર્મવર્ગ છોનું જોડાણુ થાય, તેનું પ્રથમ કારણુ આવી મિશ્યાદિષ્ટ છે. આ મિશ્યાદિષ્ટ રાગદ્રેષના બળરૂપ છે. ખાસ કરીને અજ્ઞાન અથવા અવિદ્યા આ રાગદ્રેષના અને પરિણામે મિશ્યાત્વના કારણુભૂત છે. એ મિશ્યાત્વના પ્રકારા આપણે વિગતવાર જાણવાના પ્રયત્ન કરીએ.

મિશ્યાત્વમાં આભિગ્રહિક મિશ્યાત્વ પહેલું આવે છે. કેટલાક ગ્રંથકારા મિશ્યાત્વનો કષાયમાં સમાવેશ કરી કષાય અને યાત્ર એ બેને જ કર્મના હેતુ ગણે છે. સમ્યગ્દર્શન તત્ત્વમાં શ્રદ્ધાનરૂપ છે. તેનાથી જીલટું જે હાય તે મિશ્યાત્વ કહેવાય. એટલે સમ્યગ્દર્શન જ્યાં ન હાય ત્યાં મિશ્યાદર્શન અથવા મિશ્યાત્વ છે, એમ સમજલું. યથાર્થ વસ્તુમાં શ્રદ્ધાનના અભાવ અને અયથાર્થ વસ્તુમાં શ્રદ્ધાન, તે પણ મિશ્યાત્વ છે. તદ્દન મૂઢ દશામાં પ્રાણીને હાય તેને કાઇ ગ્રંથકાર અનાલાિગિક મિશ્યાત્વ કહે છે. કીટ, પતંગ વગેરે પશુ-એને મિશ્યાત્વ હાય, તે વિગ્રારદર્શના અભાવથી હાય છે. કાઇએ પકડાવેલ હાય તે

અભિગૃહીત મિશ્યાત્વમાં આવે. મનુષ્યાને અભિગૃહીત અથવા અનભિગૃહીત અને-પ્રકારના મિશ્યાત્વ સંભવે. મૂર્છિત ચૈતન્યવાળા તિર્ય ચાને તો અનાભાગિક મિશ્યાત્વના સંભવ છે. મૂર્છિત દશાવાળા જવાને અભિગૃહીત મિશ્યાત્વના પ્રાયઃ સંભવ નથી. જે દશ અથવા પાતાને યાગ્ય પ્રાણાને ધારણ કરે તે જીવ. પ્રાણ દશ છે: પાંચ ઇંદ્રિય, ત્રણ યાગ (મન, વચન અને કાયાના), ધારાવ્દ્રણ અને આયુષ્ય.

સર્વ જીવ આ સંસારમાં વર્તે છે. પણ કોઇ દેવતા થાય છે, કોઇ નારકીમાં જાય છે, કોઇ રાજા થાય છે, કોઇ રાજાના જોડા ઉપાડનાર થાય છે—એ વગેરે જે ફેરફાર પ્રાણીઓમાં જોવામાં આવે છે, તેને સર્વ ધર્મી કર્મ તરીકે જુદા જુદા નામથી સ્વીકારે છે. સંયોગ—વિયાગ પણ એ કર્મા બનાવે છે. સોનાના માટી સાથે અનાદિ કાળથી સંબંધ છે, પણ પ્રયાસ કે પ્રયોગથી તેના નાશ થઇ જાય છે; એ સર્વ શક્ય વાત છે; એમાં કોઇની દરમ્યાનગીરી જોઇતી નથી. એટલે અનાદિ કાળથી ચાલતી સૃષ્ટિમાં આપણે તો માત્ર ખેલ ભજવનાર એક નાટકિયા જ છીએ અને ખેલ પૂરા થતાં વીસરામ થઇ જવાના છીએ. આ મિશ્યાત્વ પાંચ પ્રકારનું છે. આપણે અનાભાગિક અને આભાગિક અથવા અભિગૃહીત, અનિભગૃહીત ત્રણ પ્રકારના મિશ્યાત્વના વિચાર કરી ગયા. અગ્રિ ગમે તેવા સંયોગના વિયાગ કરાવી શકે છે, તેમ ધ્યાનાગ્રિ કર્મના અનાદિ સંઅંધ આતમા સાથે થયેલા હાય, તે દ્વર કરાવી શકે છે. મિશ્યાત્વ જે કર્મા અધાવે છે, તે આ રીતે ધ્યાનાગ્રિથી દ્વર કે ક્ષય કરી શકાય છે, એટલે એના વિયાગ સંભવે છે.

આ ઉપરાંત ળીજાં મિશ્યાત્વ કહેવાય છે. તે આપણે વિચારીએ. તેમાં અભિનિવેશને પણ મિશ્યાત્વ કહેવાય. ખ્રાહ્મણના દિકરા બ્રાહ્મણ થાય અથવા ક્ષત્રિયના પુત્ર ક્ષત્રિય થાય તે અથવા ગતાનુગતિક કિયા અભિનિવેશ મિશ્યાત્વમાં ઘણી વખત હાય છે. એમાં પાતાની કુદરતી બુદ્ધિ કે વ્યાપારના ઉપયોગ થતા નથી, પણ બાપદાદા કે વડીલા કરતા હતા, તે ચાલુ રાખવાની બુદ્ધિ હાય છે. આ અભિનિવેશ મિશ્યાત્વ કહેવાય. પાંચમુ સાંશયિક મિશ્યાત્વ. એમાં વાર વાર શ'કા, સ'શય પડ્યા કરે; આ સત્ય હશે કે તે—આવા પ્રકારના મિશ્યાત્વને સાંશયિક મિશ્યાત્વ કહે છે. શ'કાશીલ મનવાળાને સાંશયિક મિશ્યાત્વી કહેવામાં આવે છે,

એ રીતે મિશ્યાત્વના પાંચ લેદ થયા. આ સર્વાના સમાવેશ કષાય અને યાગમાં થઇ શકે છે, કારણ કે નીચે મનાયોગની વ્યાપ્યા કરતાં પાતાની અક્કલ ચલાવવાની વાત આવે છે. એટલે અભિનિવેશ મિશ્યાત્વના તેમાં સમાવેશ થઇ શકે અને અભિગ્રહમાં પણ મનાયાગ ચલાવવા પડે અને અનાલાગિક મિશ્યાત્વમાં અક્કલના અભાવ હાય છે. એટલે કેટલાક પ્રવચનકારા કષાય અને યાગને જ માત્ર અધહેતુ ત્રણે છે, તે વાજળી વાત છે. આ રીતે મિશ્યાત્વના પાંચ પ્રકાર થયા.

ુ હવે આપણે અવિરતિને બંધહેતુ તરીકે વિચારીએ. અવિરતિ એટલે શ્રાવકના ખાર વત-અહ્યવત ન લેવા. એ રીતે એના ખાર લેદ કર્યા છે. દાષાથી ન વિરમવુ એનું નામ અવિરતિ. ત્યાં કાઈ પણ જીવના ઘાત કરવા તે હિંસા છે. કાઈ પણ જીવના જીવ ન લેવા તે અહિંસા છે. પણ શ્રાવકથી સર્વ આરંભ–સમારંભના સર્વધા ત્યાગ ન થઇ શકે, એટલે એની અહિંસા અહાવત–સ્થૂળવતમાં–આવે છે, જ્યારે સાધુ વત–નિયમ કરી હિંસાના સવ<sup>ર</sup>થા ત્યાગ કરી શકે છે; એમને મહાવત હાથે છે. એ જ પ્રમાણે બીજા અસત્ય ત્યાગવતને માટે સમજવું. શ્રાવક, ખારવતધારી થાય ત્યારે, તે માટાં જૂઠા ન બાલે; તેને અહાવત હાય. સાધુને અસત્યના સર્વથા ત્યાગ હાય, તેથી તેઓ મહાવતધારી કહેવાય છે. પારડી વસ્તુ ધણીની પરવાનગી વગર ચારવી કે તક્ષ્ડાથી કાઢવી નહીં તે અચૌર્ય વત ત્રીજમાં મ્માવે છે. એ અવિરતિમાં પણ સાધુ સર્વ'થા ચારીના ત્યાગ કરે છે. જ્યારે બ્રાવક માણુ-વતમાં રહે છે, પણ એને પડેલ કે વીસરેલના તા પચ્ચખ્ખાણ-વત-નિયમ હાય છે. ચાંધું અપ્રદ્રા એટલે પ્રદ્રાચર્ય ન પાળવું તે, તેમાં પણ શ્રાવકના વત તે અપરિણિત સ્ત્રી સુધી અથવા વિધવા, બાળકુમારી સુધી જ હાય છે; સાધુ સર્વધા વ્યદ્ધાચર્ય પાળે છે. એટલે એમની મર્યાદા મહાવત છે, જ્યારે શ્રાવકાે અહુવત પાળે છે. અને છેલ્લા અપરિગ્રહ વ્રતમાં પાતાના કનીંચર, માલ-મત્તા અથવા રૂપિયા-નાણાના સમાવેશ થાય છે. અમુક રકમથી પરિગ્રહ વધારવા નહિ તેવી મર્યાદા શ્રાવકની હાય, તે અહ્યવત પાળે છે. સાધુ પશ્ચિહના સર્વધા ત્યાગ કરે માટે તેમને મહાવત હોય છે.

આ પાંચ અહુવત અથવા મહાવત ઉપરાંત ત્રહ્યુ શિક્ષા એટલે આત્માને શિખામહ્યુ આપવાનાં વર્તો હોય છે, તે આપણે ઓઈ જઈએ. છઠ્ઠા વ્રતમાં ચારે દિશાએ જવા-આવવાનો નિયમ હોય છે. તેને દિગ્પરિમાહ્યુવત કહે છે, એમાં કાંકરા પણ દિશામાં ન નખાય અથવા પાતાની હાજરી નિશાનીથી ન જણાવાય તેવા નિયમ હાય છે. સાતમા ભાગાપભાગ વ્રતમાં એક વખત ભાગમાં આવે તેવી વસ્તુને ભાગ્ય કહેવાય છે, અને આસન, શયન કે સ્ત્રીને ઉપભાગની-વારંવાર વપરાતી-ચીજ કહી છે, તેમાં પંદર કર્માદાનના વ્યાપાર ગણ્યા છે. એટલે હિંસા કરે તેવા વ્યાપારના પણ પ્રતિબંધ છે અને અભક્ષ્ય, અનંતકાય ન ખાવાના નિયમ હાય છે. આઠમા અનથ દંડમાં વિના કારણે થતા પાપા નાટક-સિનેમાના નિયમ હાય છે અને તે હદ ન ઓળ ગવાની આજ્ઞા હાય છે. આ દિક્પરિમાણવત, ભાગા-પભાગ વત અને અનથ દંડવરમણવત એ ત્રણે વ્રતાને શિક્ષાવત કહેવામાં આવે છે.

આ રીતે આઠ વ્રત થયાં, હવે ચાર ગુણવ્રત કહેવામાં આવે છે. એ બ્રાવકના મૃળ ગુણુંને ગુણ કરનાર હેાવાથી અને ખાસ કરીને અહિંસાભાવને ધાષનારા હેાવાશી ગુણવ્રત કહેવાય છે. તે નવમાથી બારમા વ્રતમાં આવે છે. આત્માને બે ઘડી-૪૮ મિનિટ-સમતામાં, જ્ઞાન-ધ્યાનમાં રાખવા તે નવમું સામાયિકવ્રત છે. બ્રાવકે દરરાજ એક સામાયિક તા અવશ્ય કરવી જોઈએ. દશ મનના, દશ વચનના અને બાર કાયાના કોઇ દોષ સામાયિક કાળમાં એટલે અડતાળીશ મિનિટમાં શ્રાવકે ન સેવવા ઘટે. એ દોષની વિગત પંચ પ્રતિક્રમણુની બુકમાં જોઇ લેવી. દશમા પૌષધવતમાં આખા દિવસ માટે સામાયિક રાખવી અને મનમાં આહદ-દોહદ ચિંતવન ન કરવું, પાપવચન બાલવું નહિ અને નિરવદા વચન બાલવું, પાપાપદેશ કાંઇ કરવા નહિ અને ઉપવાસ, આંબેલ કે એકાસાશું એક દિવસ કરવું, એને પૌષધ કહેવામાં આવે છે. પર્વતિથિએ ખાસ કરીને પૌષધ કરવાં તે શ્રાવકના આચાર છે. અને છકુા વ્રતમાં જે નીચે ઉપર કે આબુબાબુની ચાર દિશાએ જવા આવવાના નિશ્ચય કરેલ હાય છે, તે [મર્યાદા] એક દિવસ માટે સંક્ષેપવી, એ અગિયારમું વ્રત છે. બારમા વ્રતમાં અતિથિ–વગર નાતરેલ–ચાચ્ય શ્રાવક કે સાધુ, આવે તેને ભાત-પાણી, ભાજન, પાતરાંથી કે બીજ રીતે તેમના સતકાર કરવા અને આહાં-અવળાં ખહાનાં કાઢી પાતાની સતકાર જવાબદારીમાંથી જીઠી ન જવું, એ રીતે બારમું અતિથિસત્કારવ્રત થાય. આ સામાયિક-વ્રત, દિગ્પરિમાણુવત, પૌષધવ્રત અને અતિથિસત્કારવ્રત, એ ચારે વ્રતને ગુણવત કહેવામાં આવે છે. આ બાર વ્રત ન લેવાં, તે અવિરતિના બાર વિભાગ પાડવામાં આવેલા છે. સમક્ત કે મિશ્યાત્વના પાંચ પ્રકાર અને અવિરતિના બાર પ્રકાર એટલે કમેં બંધના હતુ તરીકે આપણે સત્તર ભેદના વચાર કર્યો.

હવે આપણે ક્રમપ્રાપ્ત પ્રમાદના લેદોનું વર્ણન કરીએ. પ્રમાદ એટલે આળસ અથવા શુભ સંવરકાર્યમાં વિરાધ અને આશ્રવમાં મજા આવે. આ પ્રમાદનું સ્થૂળ નામ પાંચ પ્રકારનું છે, અસંયમ એના વિષય છે. મદા, વિષય, કવાય, વિકથા અને નિદ્રામાં સમય કાઢવા. અસંયમ કરવા તે પ્રમાદ છે. મદા તે મદ અથવા અફી શિયા કે દારૂડિયા જેવી સ્થિતિ ચાલ રહે તે. વિષય તે પાંચે ઇદ્રિયાના વિષયા સેવવા તે. ક્ષાયના ૨૫ પ્રકાર છે. તે નીચ વર્ણાવવામાં આવશે. વિકથા ચાર પ્રકારે કહેવાય છે: રાજકથા, દેશકથા, ભાજનકથા અને સ્ત્રી સંબ'ધી કથા. (આ સંબ'ધી આગળ એક પ્રકરણ આવવાનું છે.) આમાં રાજકથામાં Politics-રાજકારણના સમાવેશ થાય છે. એમાં અમુક પ્રધાને આમ કર્યું અને કુલાણા પ્રધાને આમ ન કર્યું, એવી એવી રાજદારી વાતના સમાવેશ થાય છે. અને દેશકથામાં દેશસંઅધી દરરોજ કે અઠવાડિક પેપરમાં આવતી વાત બીજાને કરવી અને એ રીતે સમય પસાર કરવા, એ સર્વાના દેશકથામાં સમાવેશ થાય છે. સક્ત અથવા ભાજન કથામાં આજે રસાઈ કુલાણી ખનાવી છે કે ખનાવી નથી અથવા ભાજનમાં મીઠું મરચું એાછાં કે વધારે હતાં, તેની વર્ત માન કે ભૂતકાળની વાતા કરવી, કે દેશતેડાં, નાતરાં વગેરેની વાતા કરવી તેવી ભાજનસંખધી વાતના સમાવેશ થાય છે. નિદ્રા એટલે ઊઘમાં સમય પસાર કરવા તે. નિદ્રાના પ્રકારા પાંચ છે, એની વાત પ્રસંગે થશે. આ સર્વ'ના પાંચ પ્રકારના પ્રમાદમાં સમાવેશ થાય છે. એને ઘણાખરા લેખકા કર્મળ ધના હેતભૂત ગણતા

નથી, પણ કાઇક કાઇક ગણે છે, એટલે તેના અત્ર ઉલ્લેખ કર્યો છે; પણ એ પ્રમાદના સમાવેશ સત્તાવન બંધ–હેતુમાં થતા નથી.

ક્ષાયના પચ્ચીશ વિભાગ છે. કોધ, માન, માયા અને ક્ષાેભ એ પ્રત્યેકના ચાર-ચાર પ્રકાર છે. યાવત્જીવન રહે અને સમ્યક્ષ્ત્વ ગુણુના ઘાત કરે, તે અનંતાનુબંધી ક્ષાય કહેવાય છે. ચાર માસ રહે અને પચ્ચખ્ખાણ ગુણ ન આવવા દે, તે અપ્રત્યાખ્યાની કવાય. એક માસ રહે અને પચ્ચખાળને થાડા જ આવવા દે તે પ્રત્યાખ્યાની કવાય કહેવાય છે. પંદર દિવસ રહે અને કેવલજ્ઞાન ગુણને અટકાવે તે સંજવલન ક્રોધ, માન, માયા કે લાેભને કારણે હ્યાય છે. આ રીતે ચાર અનંતાનુબંધી, ચાર અપ્રત્યાખ્યાની, ચાર પ્રત્યાખ્યાની અને ચાર સંજવલન, એમ સાળ પ્રકારના ક્રોધ, માન, માચા અને લાભ થાય. આ રીતે ક્ષાયના સાળ પ્રકાર થાય. અને ક્ષાયને ઉત્પન્ત કરતાર તવ નાકષાય છે; તે આ રહ્યા : હાસ્ય એટલે હસલું, ખડખડ હસલું, તે ક્ષાયને ઉત્પન્ન કરનાર પ્રથમ નાકષાય. બીજો રતિ નાકષાય; એમાં પૌદુગલિક ભાખતામાં મશગૂલ થવું તે. ત્રીજો અરતિ નામના નાકષાય; એ રતિથી ઊલટા છે. એમાં આનંદની ગેરહાજરી અને કકળાટની હાજરી હાય છે. શાક નામના ચાથા નાકષાયમાં ચાલ દિલગીરી અને ધમાલ હાય છે; ખાસ કરીને એને વિયાગ સાથે સંખધ છે. ભય નામના પાંચમા નાકષાય છે; નિમિત્ત કારણે કે વિનાકારણ ખીક લાગે તે ભય નાકષાયમાં આવે છે. દુગુંછા નામના છઠ્ઠો નાકષાય દુગુંછા, નાક મચકાડવું અથવા ખીછ રીતે પાતાના વિરાધ બતાવવા. એ દુસુંછા નામના છઠ્ઠો નાકષાય છે. પુરુષવેદ સાતમા નાકષાય છે. એના જ્યારે ઉદય હાય ત્યારે સ્ત્રીની ઇચ્છા લાગ લાગવવાને અંગે થાય છે, અને આદમા સીવેદ નામના નાકલ યમાં પુરુષને ભાગવવાની ઇચ્છા થાય છે. નવમા નપુંસક-વેદના ઉદય હાય, ત્યારે સ્ત્રી ને પુરુષને લાેગવવાની સમકાળે ઇચ્છા થાય છે. આ રીતે ૧૭ હાસ્ય, ૧૮ રતિ, ૧૯. અરતિ, ૨૦. શાક, ૨૧. લય, ૨૨. દુગુંછા, ૨૩. અવિંદ, ૨૪. પુરુષવેદ અને ૨૫. નપું સકવેદ મળીને ૨૫ કવાય થાય છે. તેમા સાળ તા પાતે જ કવાય છે અને તેમનાં કારણભૂત નાેકષાય બ'ધહેત છે.

આ રીતે પાંચ મિશ્યાત્વ, ખાર અવિરતિ એટલે દોષોથી ન વિરમવું ને પચીશ કષાય અને પંદર યાગ મળીને ૫૭ (સત્તાવન) કર્મ બંધનના હેતુ ગણવામાં આવ્યા છે. એમાં પ્રમાદને ગણવામાં આવતા નથી અને કેટલાક વડીલા પચીશ કષાય અને પંદર યાગ એ ચાળીશને જ માત્ર કર્મ અંધનનું કારણ ગણે છે. તેઓ અવિરતિ અને મિશ્યાત્વને પણ યાગમાં દાખલ કરી દે છે. આમાં ક્રમ એવા છે કે, પૂર્વ પૂર્વના હેતુ હાય ત્યારે તેના પછીના હેતુઓ હાય જ, એટલે યાગા સર્વથી છેલ્લા જાય છે. કર્મ બંધન થાય ત્યારે પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ, એમ ચાર બાબત નક્કી થાય છે. એ સંબંધી માદકના દાખલા આવે છે, તે દેવે દ્રસ્ત્રિના કર્મ શ્રંથ પ્રથમથી જાણવા યાગ્ય છે.

ક્ષારા અને વિષયા 🐈 🐈

પ્રકૃતિબ'ધમાં કમ'ની પ્રકૃતિ—જાતિ બ'ધાય; તે વેદનીય, માહુનીય, આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર, અંતરાય, જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય છે; અર્થાત્ અંધાયેલાં કર્મો શું કરવાનાં છે એ પ્રકૃતિબ'ધમાં નક્કી થાય. સ્થિતિખ'ધમાં એ કચારે ઉદયમાં આવશે અને કેટલા કાળ ઉદયમાં રહેશે એ નક્કી થાય છે. સ્વભાવનું નિર્માણ થવા સાથે, તેમાં જે તીવ્રતા, મ'દતા કરે કરાવે તે વિશેષતાએ તે અનુભાવખ'ધ અને આવી રીતે કર્મા ગઢણ કરવામાં આવે, તે અમુક જચ્ચામાં ખ'ધાય છે, તે કર્મ'રાશિને પ્રદેશખ'ધ કહેવામાં આવે છે. આમાં બીજો અને ત્રીજો – સ્થિતિ અને અનુભાવ – આપણા ચાલુ કષાય વિભાગ ઉપર આધાર રાખે છે. એટલે આ કર્મના હેતુભૂત થયેલા કષાયા એની સ્થિતિ અને અનુભાવ અથવા રસબ'ધ નિર્માણ કરે છે. એટલે કર્મ'બ'ધન વખતે આ કર્ષાયા ક્રોધ, માન, માયા અથવા લાભ કેવા વતે' છે, કેવા પ્રમાણમાં છે, તે કર્મ'ની સ્થિતિ અને રસને નક્કી કરે છે, એટલે કષાયના વિભાગ ખૂબ અગત્યના છે.

આ કર્મ ખંધનના હેતુભૂત રાગદ્વેષ – મમકાર અને અહંકાર – છે, કર્મ ખંધનની મુખ્ય આધારભૂત ખરેખર રાગદ્વેષની તરતમતા જ છે. રાગદ્વેષ જેવા ચીકણાશવાળા કે માળા હોય, તે પ્રમાણે કર્મ ખંધ પૈકી તેના રસબ'ધ અને તેની સ્થિતિ મુકરર થાય છે. એનું કારણું એ છે કે, ક્રાેધ, માન, માયા અથવા લાભ સર્વનાં એકસરખાં હાતાં નથી; એની તીવતા—મંદતા ઘણી વધતી—ઓછી હાય છે. પણું એ કર્મના અનુભાવ – રસ અને સ્થિતિ- ખંધ મુકરર કરતા હાવાથી ઘણા અગત્યના ગણાય છે.

કમ'ના આઠ વિભાગ પાડવામાં આવ્યા છે: જ્ઞાનાવરહીય, દર્શ નાવરહીય, વેદનીય, મોહનીય, આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને અંતરાય. એ પ્રત્યેક કેટલા કાળ ટકરો અને કચારે ઉદયમાં આવશે, તે બાબત કષાયા મુકરર કરે છે. એટલે મમકાર અને અહંકાર, જેએ! રાગદ્રેયના પાયા છે, તે કમ'થી સ્થિતિ અને રસખ'ધ મુકરર કરનાર આંતરિક મનાવિકાર હાઈ એને વિસ્તારથી સમજવા બહુ જરૂરી છે. એની વધારે પિછાશુ કરવા માટે પ્રથમ કમ'ગ્ર'થ તેવા. બાકી શાસ્ત્રના ઘણા ગ્ર'થામાં કષાયને વર્ણવ્યા છે, ત્યાંથી વાંચી લેવું, કારણ કે કમ'ળ'ધનને અંગે એ અગત્યના લાગ લજવે છે.

આ કે પ્રકારનાં કેમ — જે કર્મ આત્માના જ્ઞાનગુણને આચ્છાદિત કરે, તેને પ્રથમ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવામાં આવે છે. જે આત્માના દર્શન ગુણને આચ્છાદિત કરી દે તેને દર્શનાવરણીય કર્મ કહેવામાં આવે છે. જે આત્માને સુખદુ:ખ પહેાંચાડે તેને ત્રીજું વેદનીય નામનું કર્મ કહેવામાં આવે છે. જે છુદ્ધિને આચ્છાદિત કરે, તથા સ્વપરવિવેકમાં અને સ્વરૂપરમણમાં અડચણ કરે, તે ચાશું માહનીય કર્મ કહેવાય છે. આ કર્મ સર્વથી આકરું છે અને પ્રાણીને સંસારમાં ખેંચનાર મહા આકરું કર્મ છે. એના લશ્કરી સેનાનીનું વર્ણન હપમિતિભવપ્રપંચા ' નામની કથામાં શ્રી સિદ્ધર્ષિએ ચાથા પ્રસ્તાવમાં આપ્યું છે, તે

જરૂર વિચારવા યાંગ્ય છે. માહનીય કર્મ સમ્યક્તવગુણના અને ચારિત્રગુણના ઘાત કરે છે. જે કર્મ હાય તેટલા વખત પ્રાણી જીવતા રહે અને કર્મક્ષય થઇ જાય અથવા ખપી જાય, ત્યારે પ્રાણી મરણ પામે તે પાંચમું આયુષ્યકર્મ કહેવાય છે. જે કર્મના ઉદયથી પ્રાણી નારક, તિયે ચ વગેરે તરી કે સંબાધાય છે, એટલે કાંઇ પ્રાણીને નારક કે તિયે ચ નામ અપાય, અથવા પ્રાણીને દેવ તરી કે કે મનુષ્ય તરી કે સંબાધાય, તે નામકર્મ કહેવાય છે; આ છઠ્ઠે કર્મ થયું. જે કર્મ આત્માને ઊંચાનીયા કુળમાં જન્મ અપાયે, તેને સાતમું ગાત્રકંમ કહેવામાં આવે છે. આઠમું અંતરાયકર્મ કહેવાય છે. દામ, લાભ, લાગ, ઉપલોગ રૂપ આત્માની મૂળશક્તિને આ કર્મ રાકે છે. આ આઠમું કર્મ થયું.

એ આઠ કર્મ પૈકી જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય કર્મ આત્માના મૂળગુણના ઘાત કરનાર હોવાથી એ ચાર કર્મને ઘાતીકર્મ કહેવામાં આવે છે. ઘાતીકર્મોના ક્ષયથી કૈવલ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. વેદનીય, આયુષ્ય, નામ અને ગાત્ર કર્મો અઘાતી કહેવાય છે. એટલે આઠ પૈકી ચાર ઘાતી કર્મ છે અને ચાર અઘાતી કર્મ છે.

તેઓનું રાગ-દેષજન્ય અળ કેટલું હોય છે, તે આપણે ઉપર જેઇ આવ્યા છીએ. આ આઠ કમેને ઓળખવાં એ જેનીઓની ખરેખરી કરજ છે; કારણ, એ આઠ કમેની રચના પર અથવા પાંચ કારણામાંના આ મુદ્દામ કારણ પર જેન ધર્મની રચના થયેલી છે. કમેના વિષયનું મહત્ત્વ દર્શાવનાર અને આ આઠ કમેના વિવેચન પર મેં એક સ્વતંત્ર નિબંધ લખ્યો છે, તે પણ યથાવકાશ પ્રકટ થવા સંભવ છે. તે વાંચી કમેનું સામ્રાજ્ય વિચારવું અને રાગદેષને ખને તેટલા કાળમાં રાખવા, કારણ કે એ રાગ કે દેષ વગર આઠ પ્રકારનાં કમે અધાતાં નથી. એટલે પરિણામે વાત એમ છે કે, એ આઠ કમેથી ચેતવા માટે રાગદેષ પર વિજય મેળવવા અને એમને કદી તાળે થવું નહિ. રાગદ્રેષ વગર કમે અધાતા નથી, માટે કમે અધાનનું ખરૂં કારણ રાગદ્રેષ છે. એના પર વિજય મેળવવાના અને તે આવતાં હોય ત્યારે તેમનાથી ચેતવાના આ સર્વ પ્રયાસ છે. રાગદ્રેષ આવે ત્યારે એાળખી ક્ષેવાની ચેતવણીરૂપ આ શ્લોક છે. આપણે એ ચારે કથાય અથવા તેના હેતુભૂત રાગદ્રેષનું સ્વરૂપ કાંઇક જાણ્યું (ઉપર). હવે તેને વધારે એાળખવા પ્રયત્ન કરીએ. આ ગાથાનું મહત્ત્વ જેઇ-વિગ્રારી આ ગાથાનું વિવરણ વસ્તારથી સમજને કરેલ છે. (33)

#### આઢ કમ<sup>ર</sup>નાં નામ—

## स ज्ञानदर्शनावरणवेद्यमाहायुषां तथा नाम्नः। गात्रान्तरायये।श्रेति कर्मबन्धे।ऽष्टधा मौलः॥३४॥

અર્થ —એ કર્મ બ'લ આઠ પ્રકારના થાય છે, મૂળથી ઊતરી આવેલ છે. તેનાં નામા અનુક્રમે ૧. જ્ઞાનાવરણીય ૨. દર્શ નાવરણીય. ૩. વેદનીય ૪. માહનીય ૫. આયુષ્ય ૬. નામકર્મ ૭. ગાત્ર અને ૮. અ'તરાય છે. (૩૪) વિવેચન— આગલી ગાયામાં કષાયના પ્રણેતા રાગ-દેષ આઠ કમેને જન્મ આપે છે. તેમનાં એ જ નામા શાસમાં બતાવવામાં આવ્યાં છે. તે આઠ મૂળ કમે પ્રત્યેક સમયે બંધાય છે. તેમાં યાદ રાખવાનું એ છે કે આંખ મીં ચીને ઉદ્યાડવામાં આવે તેવા દું કા વખતમાં તેા અસંખ્ય સમય થઇ જાય છે. તમે માના કે ન માના, પણ અનંત જ્ઞાનથી જ્ઞાની મહારાજ કહે છે કે, એ સાત કે આઠ કર્મા દરેક સમયે બંધાય છે. તેથી તેની ચેતવણીરૂપે એ આઠે કર્માનાં સ્વરૂપ બતાવ્યાં અને તેનાથી મુકાવા જેવું લાગે, તો સમજણપૂર્વક એ કર્મોને બાળી નાંખવાં. કમેંથી હરાવવા માટે આ હકીકત કહી નથી, પણ કમેં આત્મા સાથે એડાતાં હાઇ તેમની બરાબર ઓળખાણ કરાવવા માટે એમના જનયિતા રાગદેષને ઓળખાવી એમના પર્યાયવાથી શબ્દોને પણ જણાવી આઠે કર્મીને બરાબર ઓળખાવ્યાં છે.

કેટલાક કે ઘણાંખરાં અંત્રેજો એહળખાલુ (introduction) વગર વહેવાર કે વાત-ચીત કરતા નથી. તેના અર્થ ડર કે ગલરામણ નથી. તે એક વ્યવહાર છે. તેવી જ રીતે કર્મોથી જરાપણ ડરામણ લગાહ્યા વગર જો તેઓને જાણ્યા હોય તા તેઓનું એહળખાણ થાય, એ હેતુ બરાબર ધ્યાનમાં રાખી આ સંસારની અટામણ (=અથડામણ) દ્વર કરવા કર્મના આઠ પ્રકાર છે, તેમનાં નામા અહીં આપવામાં આવ્યાં છે. કર્મથી સંસાર મંડાય છે. અને સર્વ કર્મથી માલ થાય તા તેને મુક્તિસ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. એટલે ક્યાયના એક માટા વડીલ વિભાગ તરીકે આ કર્મોની એહળખાલુ, ક્યાયના પ્રકરણ નીચે, આપવામાં આવી છે—

આઠ મકારનાં કર્મો—વાંચનાર કે ભણનારની સગવડ ખાતર આ કર્મોને આઠ વિભાગમાં વહેં ચી નાંખવામાં આવ્યાં છે. આપણે કર્મ બાંધીએ, તે વખતે તેમાં કાંઈ ભાગ પડતા નથી, પણ તે બાળત બરાબર સમજૂતી થાય માટે કર્મના આઠ વિભાગ સગવડ ખાતર આપ્યા છે. આપણે આગલી ગાયાના વિવેચનમાં કર્મના એ આઠે પ્રકાર તે છે આવ્યા છીએ, અને તે દરેક વિભાગની વિસ્તારથી સમજણ થઇ ગઇ છે. તેના અત્ર માત્ર ઉલ્લેખ કરી એટલું જ જણાવીશું કે, આ આઠ વિભાગ માત્ર સગવડ ખાતર પાડવામાં આવ્યા છે. વળી તે કર્મની ઉત્તર પ્રકૃતિ આવતી ગાયા (૩૫)માં કહેવામાં આવશે, તે પણ સગવડ ખાતરની જ વાત છે. કર્મ બંધન અનુક્રમ પ્રમાણે ન થાય, ત્યાં સંખ્યા કે તેનું એક પછી એક થવાનું હોય નહિ. એ કર્મના વિષય પર કમ્મપયડી તથા કર્મ ત્રંથ જેવા ખાસ શ્રેથા રચાયેલા છે. મેં પણ કર્મ સંબંધી એક સ્વતંત્ર લેખ લખ્યા છે, તે છપાઇ જવાના પૂરતો સંભવ છે. તેની સાક્ષી આપી આ આઠ પ્રકારનાં કર્મમાંથી સાત અથવા આઠ પ્રત્યેક સમયે બંધાય છે. એટલી જ વાત પ્રસ્તુત છે, એમ અત્ર જણાવી દેવું તેઇએ. એ આઠ કર્મમાંથી કેટલાંક તો પરસ્પરવિરાધી છે. જેમ કે દેવગતિ, દેવજાતિ હોય ત્યાં મનુષ્યગતિ કે મનુષ્યજાતિના કોઈ વિભાગ પણ હોતા નથી. એટલા માટે એમને એક છી જારી સ્વતંત્ર

ધારવા, અને તેમનું બરાબર ઓળખાલુ પાડલું. એ સંબ'ધી વિશેષ ઘણી હકીકત જાલુવા જેવી છે; કયા ગુલ્સ્થાનકે કેવાં કર્મા અને કેટલાં કર્મા બ'ધ, ઉદય, ઉદીરલા તથા સત્તામાં હાય, લેશ્યા સાથે કર્મના સંબંધ કેવા પ્રકારના અથવા કેટલાના હાય, એવી અનેક વાતા જલાવવા આખા કર્મના વિષય શાસ્ત્રકારે વૈજ્ઞાનિક રીતે અચ્ચા છે. તેનું જ્ઞાન તે તે ગ્રંથાથી કરતું, એ જ્ઞાનદૃષ્ટિએ અને સમજલુ-વિવેકદૃષ્ટિએ ઘણું જરૂરી છે. એ દૃષ્ટિ પામવા માટે અને રહસ્યભૂત કર્મના ગ્રંથા સમજવા માટે તમને છુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાઓ અને કર્મનું ખરા- બર ઓળખાલુ કરી તમે કર્મ પર સામ્રાજય મેળવવા ભાગ્યશાળી થાઓ, તેથી તે ગ્રંથાના નામ અહીં લખ્યાં છે, તે જૂજમાત્ર છે, શાસ્ત્ર તો ગંભીર દૃરિયા છે અને અપરંપાર છે. તેનાથી હરી જવા જેવું નથી, કારલુ કે કર્મના કરનાર તા પાતે જ છે, પણ પ્રયત્નથી મુક્તિ સાધ્ય છે. તે માટે તમે કર્મને બરાબર ઓળખી લા તા સારું. કર્મના વિષય પર ધ્યાન આપશે અને તે વિષયના ગ્રંથા વાંચશા, વિચારશા અને કર્મનું બળ જાશા. તેથી તે ઉપર સામ્રાજય પણ મેળવી શકાય તેમ છે એટલી વાત તમારી નિગાહમાં આવશે. (૩૪)

#### કર્મના ઉત્તર લેદા-

## पश्चनवद्वधष्टाविंशतिकश्चतुःषट्कसप्तगुणभेदः । द्विपञ्चभेद इति सप्तनवतिभेदास्तथोत्तरतः ॥३५॥

અશ<sup>4</sup>—પાંચ, નવ, બે, અફાવીસ, ચાર, બે'લાળીશ, બે અને પાંચ લેકા (પ્રકારા) એકઠા કરતાં, તેના ઉત્તર લેકા સત્તાણું થાય. (૩૫)

વિવેશન—એ રીતે આ આઠ કર્મા આપણે આઠમી ગાથામાં જેઇ ગયા. તેના ઉત્તરલેદા સત્તાણું નીચેની રીતે થાય છે, તે સમજ લેવું. આ સંભધમાં કર્મ થાદિ ગ્રંથાના અભ્યાસની જરૂર જણાય તા તે વિષયના ગ્રંથાથી જાણી લેવું. તેના મૂળ આઠ પ્રકાર ઉપર વિગતવાર જોયા છે. (જુઓ, તેત્રીશમી તથા ચાત્રીશમી ગાથાનું વિવેચન). હવે તેમના ઉત્તરલેદા સમજ લઇએ, તે નીચે પ્રમાણે થાય છે.

૧. જ્ઞાનાવરણીય કર્મના પાંચ પ્રકાર છે, તે આ પ્રમાણે : ૧. મિતજ્ઞાનાવરણીય કર્મ એટલે દીવાની પેઠે આડું કપડું ધરવામાં આવે અને જે પ્રકાશને રાકે, તેની પેઠે મિતિજ્ઞાનનું આવરણ કરનાર હોવાથી મિતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવામાં આવે છે. મિતિજ્ઞાન એ પોતાની છુદ્ધિના વિષય છે, તેનાં ઘણાં ભેદાપભેદ છે. ભેદાપભેદ એટલે ભેદ અને તેના પેટાભેદા, તે આ પ્રમાણે છે : મિતિ એટલે છુદ્ધિ. મિતિજ્ઞાનના ૨૮ પ્રકાર છે. 'આ કાંઇક છે' એવી છુદ્ધિ થાય તે વ્યંજનાવચહ. એમાં વસ્તુના સન્નિકર્ષ (=સંબંધ) થાય છે, ચક્કુ અને મન વસ્તુના સન્નિકર્ષ વગર જાણે છે. એટલે ચક્કુને તથા મનને વ્યંજનાવચહ ન હાય, બાકીની ચારે ઇંદ્રિયાને (સ્પર્શ, જિહ્વા, ઘાણુ અને કાનને) વ્યંજનાવચહ

ક્ષાંચા અને વિષયા

હોય. એ ચાર પેટાલેદ, મતિજ્ઞાનના થયા. પદાર્થના અવ્યક્ત જ્ઞાનને 'અર્થાવગ્રહ ' કહેવામાં આવે છે. તેમાં તેા વસ્તુનું અવ્યક્તજ્ઞાન થાય, એટલે અર્થાવગ્રહ મતિજ્ઞાન પાંચે ઇદ્રિયા અને છઠ્ઠા મનને લાગે છે. એ રીતે મતિજ્ઞાનના ૧૦ લેદ થયા. એના આડું આવરહ્યુ આવે તે મતિજ્ઞાનાવરહીય. જેમ સૂર્ય અને આપણી વચ્ચે વાદળ આવે તા પ્રકાશ સ્વય' આવતા નથી. એ રીતે મતિજ્ઞાનાવરહ્યુના દશ લેદ થયા.

જે પદાર્થ પાતાની નજીક આવે, તેનું જ્ઞાન થાય તે ઇહા નામનું મતિજ્ઞાન છે. અર્થાવગ્રહમાં જે અવ્યક્ત જ્ઞાન થયું હતું, તેમાંવિકલ્પા કરનારું ઇહા મતિજ્ઞાન કહેવાય છે. તેનું આવરણ થાય, તે મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. એમાં પણ વસ્તુ અને ઇંદ્રિય નજીક આવતાંહાવાથી અને મન દ્વારા પણ ઇહા થતી હાવાથી મતિજ્ઞાનના છ લેદ થાય છે. તેનું આવરણ થલું, તે મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ. ' આ સ્ત'લો છે, મનુષ્યા નથી ', એવું સ'દેહ વગરનું જ્ઞાન થાય, એને 'અપાયમતિજ્ઞાન' કહેવામાં આવે છે. એમાં હજુ જરા શંકા રહે છે, પણ 'ઇહા' કરતાં સ્પષ્ટતર જ્ઞાન હાવાથી એ મતિજ્ઞાનના વિષય છે. એમાં પણ એ પાંચે ઇંદ્રિયાથી થતું જ્ઞાન હાવાથી અને મન સહકારી હાવાથી એ અપાયના છ લેદ પડે છે. અને ધારણામાં એ 'સ્ત'લ કે થાંબલા નથી, પણ નિશ્ચય મનુષ્ય છે' એ ચાક્કસ જ્ઞાનને ધારણા વિભાગમાં ગહ્યું છે. એમાં પણ પાંચે ઇંદ્રિયા અને મન દ્વારા એ જ્ઞાન થતું હાવાથી એના છ વિભાગ પડે. એ રીતે મતિજ્ઞાનાવરણીયના ૨૮ પ્રકાર થાય છે. વ્યંજનાવશક, અર્થાવગ્રહ, ઇહા, અપાય અને ધારભુા એ પાંચમાં પ્રથમ–વ્યંજનાવગ્રહના ચાર પ્રકાર હેાવાથી, એમાં આંખ અને મનને વસ્તુ અને ઇદ્રિયના સન્નિકર્ષ થતા ન હાવાથી તેમાં ચાર પ્રકાર પ્રકટ થાય છે અને અર્થાવગ્રહ, ઇહા, અપાય અને ધારણામાં છ છ પ્રકાર થાય છે. આવી રીતે મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના અફાવીશ (૨૮) પ્રકાર થાય છે. એનું ખીજુ નામ આ િવનિએ િધિક જ્ઞાન પણ કહેવાય છે.

શ્રુતજ્ઞાન—શાસ્ત્રના વાંચનથી કે સાંભળવાથી જે જ્ઞાન થાય તેને શ્રુતજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. એનું આવરણ જે કરે તે શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કમે બીજું છે. તેમાં વૈનિયિકી-વિનય કરીને મેળવેલ જ્ઞાન, કાર્મિકી (by constant practice-સતત અભ્યાસથી) જે વિદ્યા મેળવી હોય તે, ત્રીજી ઐત્યાતિકી ખુદ્ધિ, કામ પડે તે વખતે ખુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય તે પારિણામિકી ખુદ્ધિ-અનુભવથી થયેલી ખુદ્ધિ, એમ ચાર પ્રકારની ખુદ્ધિના સમાવેશ થાય છે. એ ખુદ્ધિ સાથે શ્રુતજ્ઞાનના ૩૩૬ લેક થાય છે, તેનું આવરણ શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કમે કરે છે. એ રીતે પેટાલેક બીજો થયા. આ શ્રુતજ્ઞાનના ૩૩૬ લેકની વિગત માટે મારા કમેના નિખધ વાંચવા.

સ્મા શ્રુતજ્ઞાનાવરણીયના ૧૪ (ચૌદ) ભેદ તથા ૨૦ (વીશ) ભેદ થાય છે. તે આ પ્રમાણે— અક્ષરશ્રુત—અક્ષર ને તેના ત્રણ પ્રકાર છે. અ થી માંડીને હ સુધી ઉચ્ચાર કરવામાં આવે, તેને વ્યંજનાક્ષર કહેવામાં આવે છે. વ્યંજન બીર્નાને પાતાના આશ્રય જણાવે છે, માટે તેને વ્યંજન અક્ષર કહ્યા છે. આના બાલવામાં ઉપયોગ થાય છે. એટલે તેને વ્યંજનાક્ષર સંજ્ઞા યાગ્ય રીતે આપવામાં આવી છે. શબ્દ જાણતાં જ તેના અર્થનું ભાન થાય તે લબ્ધ્યક્ષર કહેવાય છે. અને અક્ષરની સંજ્ઞા જોતાં તે અમુક અક્ષર છે એમ કહેવાય તે સંજ્ઞાક્ષર. આમાં સંજ્ઞા અને વ્યંજન અક્ષરને દ્રવ્યશ્રુત અને લબ્ધ્યક્ષરને બાવશ્રુત કહે છે.

બીજ અનક્ષરશ્રુત છે—પંચે દ્રિય જીવાને સંજ્ઞા હોય છે. તે સંજ્ઞાથી જાણે તે અક્ષરશ્રુતનું પ્રતિપક્ષી અનક્ષરશ્રુત છે. એટલે એાડકાર, છીંક કે ખાંસીથી કોઈ પદાર્થ કે વસ્તુનું કે માણુસની હાજરીનું જ્ઞાન થાય તે, અનક્ષર શ્રુતના વિભાગમાં આવે છે.

ત્રીજુ સંદ્રિશ્વત કહેવાય છે—હેત્પદેશ, દીધ કાલિકી અને દરિવાદાપદેશિકી એમ ત્રણ સંજ્ઞા હાય છે. દીધ કાલિકી સંજ્ઞાથી જીવના મનાગત ભાવ જણાય, તેને સંજ્ઞિશ્વત-જ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. અને જે કાેઇ કામ કરી ચૂકેલા હાય અથવા અમુક કામ કરુ છું અને અમુક કાર્ય હું ભવિષ્યકાળમાં કરીશ, તે હેત્પદેશ સંજ્ઞિશ્વત. આ પ્રમાણે ચૌદ પૂર્વધર મુનિને જે જ્ઞાન થાય તે દરિવાદી પ્રાદેશિકી સંજ્ઞા કહેવાય છે.

મન વગરના જીવા અસંજ્ઞી કહેવાય છે. તેને 'ઇન્સ્ટીંક્ટ'—જાતિબળથી જે જ્ઞાન થાય, તેને સંજ્ઞિબ્રુતનું પ્રતિપક્ષી અસંજ્ઞિશ્રુત કહેવામાં આવે છે. આવાને મન વગર માત્ર ઇદ્રિયથી જ્ઞાન થાય છે. એ શ્રુતજ્ઞાનના ચાથા પ્રકાર છે.

સમક્તિ દષ્ટિ જીવને જે જ્ઞાન થાય, તે પાંચમુ સમ્યગ્ શ્રુત કહેવાય છે. અને તેનું પ્રતિપક્ષી કહું મિશ્યાશ્રુત કહેવાય છે. એમાં ખાટાનું ખરા તરીકે અને ખરાનું ખાટા તરીકે જ્ઞાન થાય છે. આ શ્રુતજ્ઞાનના કહુો વિભાગ થયા.

સાતમું જે જ્ઞાનની આદિ હોય છે, તેને સાતમું સાદિશ્રુત કહેવામાં આવે છે. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની અપેક્ષાએ આના (સાદિશ્રુતના) ચાર વિભાગ છે. દ્રવ્યની અપેક્ષાએ શ્રુતજ્ઞાન સાદિ અને સપર્યવસિત છે, સમ્યકત્વ વમતી વખતે અથવા કેવળજ્ઞાન પામતી વખતે શ્રુતજ્ઞાન જાય તે સપર્યવસિત જ્ઞાન કહેવાય છે. સર્વ જીવાને ખ્યાલમાં રાખનાં, શ્રુતજ્ઞાન અનાદિ અને અપર્યવસિત છે, કારણ કે કોઇને કોઇ જીવને શ્રુતજ્ઞાન સદા હોય છે એમ કહી શકાય, એ બન્ને પ્રકારા દ્રવ્યથી સમજવા સરત—એરવતમાં પ્રથમ તીર્ય પ્રવર્ત તે દિવસથી શ્રુતજ્ઞાનની આદિ થઇ, એટલે ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ સાદિશ્રુત કહેવાય અને તીર્ય- વિચ્છેદ થાય ત્યારે શ્રુતજ્ઞાનના પણ વિચ્છેદ થાય, આ કારણે એને સાંતશ્રુત કહેવાય. એ શ્રુતજ્ઞાનના છઠ્ઠો લેદ થયા. એ ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ વાત થઇ. કાળની અપેક્ષાએ ઓઈએ. આશાનના ખાંચમા અવસર્પિણી આરામાં તે હોવાથી સાદિસાંત કહેવાય, અને છઠ્ઠા

ક્ષામા અને વિષયો ૭૧

આરાની અપેક્ષાએ અનાદિ અનંત કહેવાય(?). આ પ્રમાણે કાળથી આરાે અને તેનાથી થતું જ્ઞાન સમજતું અને મહાવિદેહની અપેક્ષાએ તાે શ્રુતજ્ઞાનના અનાદિ અનંત વિભાગ જ સંભવે. સમ્યક્ત પામે ત્યારે શ્રુતજ્ઞાન થાય, તે સાદિશ્રુત કહેવાય અને તે ભાવની અપેક્ષાએ થાય છે. આ રીતે સાદિ અને અનાદિ તથા પર્યવસિત શ્રુત અને અપર્યવસ્તિશ્રુત એમ સાતથી દશ પ્રકાર થયા.

એક સરખા પાઠ કે ગીતિ—આર્યા (આદિ), તેને ગમિકશ્રુત કહેવામાં આવે છે. દેષ્ટિવાદ નામનું ભારમું અંગ એકસરખા પાઠનું હાવાથી તે ગમિકશ્રુત કહેવાય છે. જેના એકસરખા પાઠ ન હાય તે અગમિકશ્રુત કહેવાય છે. તે ગમિકશ્રુતનું પ્રતિપક્ષી છે. આ રીતે શ્રુતજ્ઞાનના અગિયારમાં અને ભારમાં પ્રકાર થયા. તેરમા પ્રકારમાં અંગપ્રવિષ્ટ શ્રુત આવે છે. ભગવતીસૃત્ર પ્રમુખ ભાર અંગ તે અંગનું શ્રુત અને તેમાં ભારે અંગના જ્ઞાનના સમાવેશ થાય છે. અંગબાદ્યશ્રુત તે ચીદમા પ્રકાર છે. તેમાં અંગ બહારના સર્વ ગંથા, કર્મ શ્રુપ્ત, પ્રકરણા વગેરેના સમાવેશ થાય છે. દશ્વૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન એ સર્વ અંગબાદ્ય શ્રુતમાં આવે છે. આવા પ્રકારના ચીદ વિભાગના શ્રુતજ્ઞાનનું આવરણ કરેલું તે શ્રુતજ્ઞાના વરણીય કર્મ છે. એમાં ચીદ પ્રકારમાંથી ગમે તે પ્રકારનું આવરણ થઈ શકે છે, તે ત્યાં સમજ લેલું.

કર્મ શ્રંથના શ્રુતજ્ઞાનના વીશ પ્રકાર પણ સાતમી ગાયામાં અતાવ્યા છે, તે આ પ્રમાણે-

નિએકિનો અપર્યાપ્તો જવ પ્રથમ સમયે જેટલા જલન્ય કુશ્રુત, તેના એક અંશ વધે, તે પ્રથમ પર્યાયશ્રુત અને તેમાં છે ચાર કુશ્રુતપર્યાયનું જ્ઞાન વધે, તે પર્યાયસમાસશ્રુત. હવે ત્રીના અક્ષરશ્રુતની વાત કરીએ. અકારાદિ લખ્ધ્યક્ષરમાંથી એક અક્ષરને વ્યંજનપર્યાય સહિત નાલુવા, તે અક્ષરશ્રુત કહેવાય છે. આમાં સ્વર કે વ્યંજન ચાલે, પણુ તેમાંથી એકનું જ જ્ઞાન અક્ષરશ્રુત કહેવાય છે. તેમાં તેને હ્રસ્વ ઇ, ઉ વગેરે લાગે, તે પણુ અક્ષરશ્રુતના એક અક્ષરના જ્ઞાનમાં આવે છે. અક્ષરસંયાગે છે ત્રલુ-ચાર કે વધારે અક્ષરા થાય તે અક્ષર-સમાસશ્રુત. તેમાં એકથી વધારે અક્ષરાનું જ્ઞાન થાય છે. પાંચમું પદશ્રુત આવે છે. ઘણા અક્ષરા મળવાથી એક પદ થાય છે. એમાં અર્થનું જ્ઞાન પણુ આવે છે, પદનું માત્ર જ્ઞાન થાય, પણુ તેના અર્થનો ભાસ થાય તે પદશ્રુતમાં આવે છે. આવા એકથી વધારે પદનું જ્ઞાન થાય, તે પદસમાસ શ્રુતજ્ઞાન છકું જ્ઞાન કહેવાય છે. પદનો અર્થ સમન્નય છે, તે પદસમાસશ્રુત નામના છક્કો પ્રકાર થાય છે. એક માર્ગ ણાનુ સંપૂર્ણ જ્ઞાન થાય, તે સાતમું સંઘાતશ્રુત કહેવાય છે અને થોદ માર્ગ ણાં પૈકી એકથી વધારે માર્ગ લાન, તે સાતમું સંઘાતશ્રુત કહેવાય છે અને થોદ માર્ગ છાં, પૈકી એકથી વધારે માર્ગ લાનું જ્ઞાન થાય તે આઠમું સંઘાતસમાસશ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. આમાં જવાદિકને અવતરવાનું જ્ઞાન પણુ માર્ગ ણાનું સંધાતસમાસશ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. આમાં જવાદિકને અવતરવાનું જ્ઞાન પણુ માર્ગ ણાનું સંધાત સમાસશ્રુતમાં

એકથી વધારે માર્ગ'ણાનું જ્ઞાન થાય છે. ગતિ વગેરે દ્વારા પૈકી એકનું ઘણું કે સંપૃર્ ज्ञान थाय, ते नवभुं प्रतिपत्ति श्रुतज्ञान इहेवाय छे. अने गति वजेरे ले यार द्वारनुं ज्ञान થાય, તે પ્રતિપત્તિસમાસશ્રુત કહેવાય છે. આ રીતે દશસું શ્રુતજ્ઞાન અને તેના પ્રકાર થયા. 'संतपयपरूवणया दव्वपमाणं च खित्तफुसणाए ' એ ગાથામાં અતાવેલ દ્વારા પૈકી એક દ્વારનું જ્ઞાન, જેની વિગતા અનુચાગદ્વારમાં જણાવવામાં આવેલ છે, તે અગિયારમું અનુચાગ-શ્રુત અને તેવા બે ત્રણ ચાર કે તેથી વધારે દ્વારનું જ્ઞાન થાય તે ખારમું અનુયાગસમાસશ્રુત જ્ઞાન કહેવાય. આમાં છતાં પદની વ્યાખ્યા સમજવી; "ખરશુંગ" જેવા શબ્દને આમાં સ્થાન નથી. પ્રાસ્ત પ્રાસ્ત નામના અધિકાર – પ્રકરશુ દર્ષિવાદ નામના ખારમા અંગમાં છે. એના કોઇપણ એક અધિકારનું જ્ઞાન, તે તેરમું પ્રાભૃત પ્રાભૃત શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. અને એવા બે-ચાર કે વધારે અધિકારનું જ્ઞાન થાય તે ચૌદમું પ્રાભૃત પ્રાભૃત સમાસશ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. આ દેષ્ટિવાદ અંગ હાલ માજુદ નથી. શ્રુતજ્ઞાનના આ ૧૩માં અને ૧૪મા વિભાગ થયા. જેમ ઘણા ઉદ્દેશે એક અધ્યયન થાય, તેમ ઘણાં પ્રાભ્ત પ્રાભ્ત મળવાથી એક પ્રાભ્ત થાય; તેનું પ્રાભૃતશ્રુત અને એવાં એકથી વધારે પ્રાભતોનું જ્ઞાન થાય, તે પ્રાભત સમાસશ્રુત કહેવાય છે. માં રીતે શ્રુતજ્ઞાનના પંદરમા અને સાળમા પ્રકાર થયા. ઘણાં પ્રાભૃતાથી એક વસ્તુ જલાય અથવા જેને અગાઉના કાળમાં પૂર્વ કહેતા હતા, તે પૈકી એ વિચ્છેદ ગયેલામાંના એક પૂર્વ નું જ્ઞાન થાય, તે સત્તરમું વસ્તુ શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. એ ચૌદ પૂર્વનાં નામ અનુક્રમે માં પ્રમાણે છે: ૧. ઉત્પાદ, રે. અથાયણીય, ૩. વીય પ્રવાદ, ૪. અસ્તિપ્રવાદ, ૫. જ્ઞાન-પ્રવાદ, ६. સત્યપ્રવાદ, ૭. આત્મપ્રવાદ, ૮. કમ<sup>િ</sup>પ્રવાદ, ૯. પ્રત્યાખ્યાનપ્રવાદ, ૧૦. વિદ્યા-પ્રવાદ, ૧૧. કલ્યાણુપ્રવાદ, ૧૨. પ્રાણુપ્રવાદ, ૧૩. ક્રિયાવિશાલપ્રવાદ, ૧૪. લાકબિ દુસાર : એ ચૌદ પૂર્વનાં નામા છે. તે ઘણા હાથીપ્રમાણ મસીને લખવા સાર્ રાકે છે. આવા એક એક પૂર્વનું જ્ઞાન થવું, તે પૂર્વ શ્રુત કહેવાય છે. પૂર્વમાં એકથી વધારે વસ્તુ આવે. તે તા જેશ પૂર્વ વાંચ્યાં હાય તે જાણે. અને એકથી વધારે પૂર્વનું ગ્રાન થવું તે પૂર્વસમાસશ્રુત-ત્રાન કહેવાય. આ ૧૯મા અને ૨૦મા પ્રકાર થયા. એતું આવરણ અથવા આચ્છાદન થાય તે શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવાય.

એમાં 'આ કાંઇક છે' એવું અવ્યક્ત જ્ઞાન થાય, તેને વ્યાજનાવગ્રહ કહે છે, તે આપણે ઉપર જોયું. તેમાં વસ્તુ અને ઇન્દ્રિયના સન્તિકર્ષ-સંબંધ ન હાય, તેથી નેત્ર અને મનને વ્યાજનાવગ્રહ ન લાગે, પણ બાકીની ચાર ઇન્દ્રિયને લાગે. અને ઇહા, અપાય અને ધારણા તથા અર્થાવગ્રહને એમ એ પ્રત્યેકના છ છ લેદ લેળવતાં ૨૮ લેદ મતિજ્ઞાનના થાય:

તેવા દરેક અઠુાવામાં ભેદને બીજા ખાર પ્રકાર લાગે છે. દાખલા તરીકે જીવા, ઘણું વાતા શબ્દ સાંભળે છે, કોઇ જીવ તેમાં ઘણા શબ્દો ગ્રહે અને કાઈ જીવ એક ઢાલ

કે પિપૂડીના સ્વર સાંભળે. ક્ષયાપરામ પ્રમાણે સર્વ સાંભળે તે બહુ લોક અને કોઇ છવ થાહા જ શખ્દ ગ્રહણ કરે તે અખહુ. કાેઇ છવ તારના અવાજ સાંભળે તેમાં કાેઇ તીવ સ્વર હાય અને કાઈ મંદ, આવી રીતે ઘણા વિશેષ જાણે તે ત્રીજું 'બહુવિધ' મતિજ્ઞાન કહેવાય છે; અને એક, ખે કે ત્રણ સ્વર જાણે યાવત્ સવ<sup>જ</sup>થી એકાદ પણ ઓછા સ્વર જાણે તે 'અબહુવિધ ' નામના ચાથા મતિજ્ઞાનના પ્રકાર થાય છે. કોઇક તુરત ગહે તે પાંચમા ક્ષિપ્ર લેક જાણવા, પણ કાઇ હળવે હળવે અહે તે છઠ્ઠો 'અક્ષિપ્ર' લેક જાણવા. કાઇ ધુમાદિક લિંગે કરી અગ્નિને અનુમાનથી જાણે તે સાતમા 'સલિંગ' લેઠ કહેવાય છે. અને લિંગ વગર અનુમાન કરી તે અખિને જાશે, તે આઠમા 'અલિંગ' મતિજ્ઞાનના ભેઠ જાણવા. કાેઇ સ'દેહસહિત તે વસ્તુને જાણે તે નવમા 'સ'દિગ્ધ ' લેદ જાણવા અને એમાં જરા પણ સંદેહ, શંકા કે કુશંકા ન રહે, તે દશમાં 'અસંદિગ્ધ' લેદ જાણવા. કોઈ એક વાર કહેલી ચીંજ તુરત જાણે, તે 'ક્ષુવ' નામના અગિયારમાં લેઠ અને કાેઇ વારંવાર કહ્યા કતાં ન જાણે અથવા જાણે તે ખારમાં 'અધ્રુવ' મતિજ્ઞાનના જોત. આ રીતે ખાર ભેદ મતિજ્ઞાનના થયા. તેને ઉપરના અફાવીશ ભેદે (વ્યંજનાવગ્રહના ચાર, અર્થાવગ્રહના છ. ઇહાના છ, અપાયના છ અને ધારણાના છ – કુલ ૨૮) ગુજુતાં ૩૩૬ પ્રકાર થયા. તેમાં ઉપર જણાવેલ ઐતિપાતિકી વિગેરે સાર પ્રકારની છુદ્ધિ મેળવતાં ત્રણસા ને ચાળીશ લેક મતિજ્ઞાનના થાય. તેના પૈકી કાેઈનું આવરસ થવું તેટલા પુરતું મતિજ્ઞાન;વસ્હીય કમ<sup>°</sup> છે.

આત્માના સ્વભાવ જ્ઞાનના છે, તે સ્વભાવ આડેા વિભાવ આવી ખેસી જાય છે. શ્રુત-જ્ઞાનના આ રીતે, ક્ષયાપશમની વિચિત્રતાર્થી, અનેક લેંદ થાય છે.

અવિધ્રાનના છ પ્રકાર છે તે આપણે હવે વિચારીએ : સવધાય અને ગુણુપ્રત્યય એવા અવિધ (હુદ) જ્ઞાનના છે પ્રકાર પડી શકે. સર્વ દેવા અને નારકાને લવપ્રત્યથી અવિધ્રાન હાય છે, જ્યારે કાઇક કોઇક મનુષ્ય અને તિર્ધ અને ગુણુપ્રત્થય અવિધ્રાન હાય છે અથવા થાય છે. એના છ પ્રકાર આ રીતે પાડવામાં આવ્યા છે : જે ક્ષેત્ર દેખાનું હાય તે, હ્યાં અને પેઠે, જ્યાં પ્રાણી જાય ત્યાં તેટલું ક્ષેત્ર દેખાય તેને 'અનુત્રામીં ' અવિધ્રાન કહેવામાં આવે છે. એને આંખ-ચક્ષ-લાચનની ઉપમા યાખ રીતે અપાઇ છે, કારણ કે લાચન પણ માણુસની સાથ જ જાય છે. એનાથી ઊલટા અવિધ્રાનને 'અનનુગામી ' અવિધ્રાન કહે છે. આ બીજા પ્રકારનું અવિધ્રાન બીજા સ્થાન પર જવાથી થતું અટકી જાય છે. તેના આતમા સાથે સંબંધ બંધ થઇ જાય છે અને તેથી તેને અનનુગામિ અવિધ્રાન કહેવામાં આવે છે. જે અવિધ્રાન થયા પછી દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ કે લાવની અપેક્ષાએ વધતું જાય, તે વર્ધમાન નામનું ત્રીજું અવિધ્રાન કહેવામાં છે. અને પરિણામાની સાથુડિને લઇને એક વખત થયા પછી ઘરતું જાય, તે હીયમાન અવિધ્રાનના પ્રકારમાં આવે છે. જે અવિધ્

ગ્રાન ભવક્ષયે ચાલ્યું જાય અથવા કાજે કાઢતાં શિષ્યને થયું, તેણે ઇંદ્રાણીને પગે લાગતાં ઇન્દ્રને જેતાં ચાલ્યું ગયું, તે પ્રતિપાતિ અવધિજ્ઞાન પાંચમું થયું. હાસ્ય નામના માહનીયનું પરિણામ હતું. પણ ગુણક્ષયે તેને મશ્કરી-ઠેકડી સૂઝતાં કાંબે કાઢવાનું ગુણપ્રત્યથી ઉત્પન્ન થતું અવધિજ્ઞાન ગયું, તે પાંચમું 'પ્રતિપાતિ ', અવધિજ્ઞાનના પાંચમા પ્રકાર જાણવા. દીવાની માકક આવેલા પ્રકાશ એ જ્ઞાનમાં ચાલ્યા જાય છે. લાંબા અથવા જરા વખત પણ ૮કતા નથી, તે આ પાંચમા પ્રકારના પ્રતિપાતી અવધિજ્ઞાનમાં આવે છે, અને જે અવધિજ્ઞાન કેવળજ્ઞાનની અંતર્મું હર્ત પહેલાં પ્રકટે અને આવેલું જાય નહિ, તે છઠ્ઠા પ્રકાર અવધિ-રાતના 'અપ્રતિપાતી' વિભાગમાં આવે છે. અવધિશાન છદ્દમસ્થ જીવને પણ દ્વાય છે. આવા છ પ્રકારમાંથી કાેઇપણ પ્રકારતું અવધિજ્ઞાન ન થાય, એતું આવરણ થાય, તે અવધિ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. મિશ્યાત્વીનું અવધિજ્ઞાન – વિભંગજ્ઞાન કહેવાય છે. તે દ્રવ્યથી રૂપી દ્રવ્યને જાણે છે અને ક્ષેત્રથી એક અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગને જાણે છે. અને અલાકમાં કાઈ પદાર્થ નથી તે પણ એના જ્ઞાનના વિષય થઇ શકે. આ અસત્કલ્પના અવધિજ્ઞાનના સ્વરૂપને સમજાવવા માટે કરવામાં આવી છે. કાળથી અવધિ આવલિકાના અસ'ખ્યાતમા લાગને જાણે અને ઉત્કૃષ્ટ ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણીના સવે રૂપી પદાર્થીને દેખે. ભાવથી સ્વરૂપ દર્શાવતાં રૂપીદ્રવ્યના ભાવાને અવધિજ્ઞાની દેખે અને અનંતભાવાને દેખે. અનંતના અનંત લેદ છે. પણ આ ઉત્કૃષ્ટ નવમે અનંતે રહેલ છે. આવા અવધિનાનનું આવરણ થવું, તે અવધિઆવરણ કમેં કહેવાય છે.

હુવે શ્રાથા મનઃપર્યવજ્ઞાનની વાત ક્રમપ્રાપ્ત આવે છે. મનના વિચારા પણ પૌદ્ગિલક છે અને પૌદ્ગિલિક આકારને ધારણ કરનારા છે, તેને જાણવા-દેખવા તે મનઃપર્યવજ્ઞાનના વિશ્વ છે. આજાના મનના વિચારાને સામાન્ય પ્રકારે દેખવા તે ઝજુમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. આવા અનેક પર્યાય – વિચારા બીજાના મનમાં થાય, તે દેખવા તે વિપુલમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. ઝજુમતિ અનંત વિચારસ્કે ધાને જાણે, એનાથી વધારે પ્રદેશ દેખે તે દ્રવ્યથી વિપુલમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. ક્ષેત્રથી અઢીઢીપમાં રહેલ પ્રાણીના વિચારાને જાણે અને ઊંચે જે પાર્વિત્રાને કહેવાય છે. ક્ષેત્રથી અઢીઢીપમાં રહેલ પ્રાણીના વિચારાને જાણે અને ઊંચે જે પ્રાથી તેના વિવય પહેલી નારડી સુધીના છે. કાળથી ઝજુમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન અને નીચે ક્ષેત્રથી તેના વિવય પહેલી નારડી સુધીના છે. કાળથી ઝજુમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન અને વધારે સમય માટે વિચારાને દેખે, ત્યારે તેને કાળથી વિપુલમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. ભાવથી મનઃપર્યવજ્ઞાની અસંખ્ય પર્યાયોને જાણે, તે ભાવથી ઝજુમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. ભાવથી મનઃપર્યવજ્ઞાની અસંખ્ય પર્યાયોને જાણે, તે ભાવથી ઝજુમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. આવા લેદ – પ્રકારવાળું મનઃપર્યવજ્ઞાન ન થાય તે મનઃપર્યવજ્ઞાના કહેવાય છે. આવા લેદ – પ્રકારવાળું મનઃપર્યવજ્ઞાન ન થાય તે મનઃપર્યવજ્ઞાનાવરણીય કર્મ આત્મા સામે આચ્છાદન – અંતરાય કરે છે.

સંપૂર્ણ જ્ઞાનને કેવળજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. એમાં ભેદ કાંઇ નથી. સર્વમાં કાેઇ જાતના અપવાદ ન જ હાેય, સર્વ જાણવું એટલે સર્વ જાણવું. એવું કેવળજ્ઞાન ન થવા દે, તે કેવળજ્ઞાનાવરણીય કર્મ આવ્છાદન કરનાર તરીકે કામ કરે છે. આ રીતે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ નામના પ્રથમ ભેદના પાંચ પેટા ભેદ થયા. તેના અનુક્રમે નામા આ પ્રમાણે છે: મતિજ્ઞાનાવરણીય, શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય, અવધિજ્ઞાનાવરણીય, મનઃપર્યવજ્ઞાનાવરણીય અને પાંચમું કેવળજ્ઞાનાવરણીય કર્મ. આ પ્રમાણે 'પાંચ શખ્દ ' પર વિવેચન થયું.

નવ-હવે આપણે 'નવ ' શખ્દ પર વિવેચન કરીએ છીએ. દર્શનના નવ પ્રકાર છે. દર્શન એટલે દેખવું, એમાં આવરણ એટલે અંતરાય થાય છે, પણ સર્વથા પ્રકાશના અભાવ થતા નથી. એટલે દરેક આત્મા થાડુંઘણું તા જરૂર જાણે છે, કારણ કે છેવટે અક્ષરનાે અનંતમા લાગ સર્વ જીવને માટે જાણવા પૂરતાે ખુલ્લાે છે, જેમ આંખ આડી કાપડની પટ્ટી લગાવી હાય તેા તેથી દેખાતું તો નથી, પણ તદ્દન અધકાર નથી થતા, કાંઈક ઝાંખા પ્રકાશ જેવું પણ સહજસાજ રહે છે. આ આવરણ વધારે એાછું દ્વાય છે, પણ તદ્દન અધકાર થતા નથી, એમ સમજવું. પાતાની ચક્ષુથી જેવું તે ચક્ષુદર્શન કહેવાય છે અને ચક્ષુ સિવાયની કાેઇ પણ ઇંદ્રિય દ્વારા જેવું તે અચક્ષુદર્શન કહેવાય છે. દૂર રહેલ પદાર્થીને જાણવા કે દેખવા નહિ તે અવધિદરા નાવરણ કહેવાય છે અને સંપૂર્ણ વસ્તુ વસ્તુસ્વરૂપ જણાય દેખાય નહિ તે કેવળદર્શનાવરણ આવી રીતે ૧. ચક્ષુદર્શનાવરણ, ર. અચક્ષુદર્શ નાવરણ, ૩. અવધિદર્શ નાવરણ અને ૪. કેવળદર્શ નાવરણ એમ દર્શ નાવરણના ચાર પ્રકાર થયા. મન:પર્યાવ તેા વસ્તુઓના વિશેષ ધર્મીને જાણે છે, તેથી તેનું દર્શાનાવરણ ખતાવ્યું નથી. અને દર્શનાવરણ કર્મમાં પાંચ પ્રકારની નિદ્રા આવે છે, તેને આપણે અનુ-ક્રમે સમજી લઇએ. કારણ કે નિદ્રા વગેરે પાંચ પ્રકારના કર્મના ઉદયથી પણ તે ચાલે તેટલા વખત દર્શન અંધ થઇ જાય છે. આમાં સમસ્ત દર્શનનું આવરણ થાય છે, તેથી પાંચે પ્રકારની નિદ્રાને દર્શનાવરણીય કર્મમાં ગણવામાં આવે છે. આદમી ભરઊંઘમાં સતેલ હાય, પણ જરા અવાજ આવતાં સુખેથી જાગી જાય તેને 'નિદ્રા ' નામની પ્રથમ પ્રકારની નિદ્રા કહે છે. આ કમ પ્રકૃતિ સર્વધાતિની છે. એટલે એના દર્શનાવરણમાં સમાવેશ થાય છે. આમાં કારણમાં કાર્ય ના ઉપચાર છે. ખૂબ મહેનત આપીને, ઘાંટા પહાવીને દુઃખે જાગે તે નિદ્રાના થીએ પ્રકાર નિદ્રાનિદ્રા નામના છે. જેમાં ઊભા ઊભા કે બેઠા બેઠા નિદ્રા આવે. તે નિદાને 'પ્રચલા' નામની નિદા કહેવામાં આવે છે. ચાલતા–ફરતા ફરતા જે નિદ્રા આવે તે નિદ્રાને 'પ્રચલાપ્રચલા' નામ આપવામાં આવ્યું છે. ઘાડાને ઘણી વખત આવી લાંઘ આવે છે. તે ચાલતા દેખાય, પણ લાંઘતા હાય છે. તેને ચીમકી વાગે અથવા તેના ખારાકમાં કાંકરા આવે ત્યારે તે ચાંકી જાગી જાય છે. આ ચાથા પ્રકારની નિદ્રા થઈ. દિવસે ચિ'તવેલ કાર્ય રાતના ઊ'ઘમાં કરે તે થીણદ્ધિ નિદ્રા કહેવાય. એમાં માણસા

થાનનાં થાન વધેરી નાંખે છે અને ઊંઘમાં અવ્યવસ્થિત ખૂન સુદ્ધાં કરે છે. એ પાંચમા પ્રકારની ઊંઘ થઈ. આ છેલ્લી ઊંઘ અર્ધ ચકીના અડધા મળવાળી એટલે બળદેવના જેવી મળવાન હોય છે. શિષ્ય રાતે ઊઠી હાથીના દ'ત્શળા ખેંચી કાઢ તેટલું તે ઊંઘમાં અળ હોય છે એને સ'સ્કૃતમાં સ્ત્યાનગૃદ્ધિ-સ્ત્યાનર્ધિ નિદ્રા કહેવામાં આવે છે અને તે હલકા પ્રકારની નિદ્રા ત્રણાય છે.

દ્ધિ—ત્રીજ શાતાવેદનીય કર્મના શાતા અને અશાતા નામે છે પ્રકારે વિલેદ થઈ શકે. શાતાથી સુખના અનુભવ થાય છે, અશાતાથી દુ:ખના અનુભવ થાય છે. એ કર્મને મધુલિપ્ત તરવારધાર સાથે સરખાવવામાં આવ્યું છે. શાતાવેદનીય પણ પરિણામે દુ:ખકારક છે અને સુખદુ:ખ તો આવે જાય છે. એટલે આ કર્મની એ પ્રકૃતિ વિચારવાલાયક છે. ચાટવાની વાત શાતાવેદનીય સાથે સરખાવવા યોગ્ય છે, પણ મધુથી લેપાયેલી ધારને અશાતા સાથે સરખાવવા યોગ્ય છે. આમાં જીવની સરખામણી મધુલિપ્ત તરવારની ધાર ચાટનારી જીલ સાથે કરવી યોગ્ય છે.

અષ્ટાવિશતિ આ માહનીય કર્મના અઠ્ઠાપીશ પ્રકારની વાત છે. આ માહનીય કર્મને કર્મોના રાજા ગણવામાં આવેલ છે અને દારૂ જેવી અસર કરનાર છે. માણસને પડેલ અને ચડેલ ઘેનમાં રાખનાર આ કર્મના અઠ્ડાવીશ પ્રકાર છે. તેમાં દર્શનમાહનીયના ત્રણ પ્રકાર છે: સમક્તિમાહનીય, મિશ્રમાહનીય અને મિશ્યાત્વમાહનીય. આમાં મિશ્ર-માહનીયમાં નાળિયેર દ્રીપના મતુષ્યાને અન્ન પર રૂચિ થાય નહિ, કે તેના વિદાધ થાય નહીં, કારણ કે એ કહી અન્નને जेતા જ નથી. તેમ અરુચિ થાય તા તે મિશ્યાદશ ની સમજવા અને રચિવ'ત જીવને સમકિતી કહેવામાં આવે છે. આમાં મિશ્ર સ્થિતિ અતાવી તે માત્ર અતમું હતે ટકે છે, પછી તા પ્રાણી મિષ્યાત્વમાં કે સમક્તિમાં ચાલ્યા જાય છે. અને સમકિતી તરીકે સાત અથવા નવ તત્ત્વમાં શ્રદ્ધા ધરે છે; તેને તત્ત્વસદ્દહણા થાય છે અને જૈનધર્મ પસંદ પડે છે. આમાં મિશ્રસ્થિતિ અડતાળીશ મિનિટથી વધારે વખત ટકતી નથી. તે વાત ખરાખર સમજવા ચાેશ્ય છે. દર્શ નમાહનીયના આ ત્રણ પ્રકાર થયા. ચારિત્રમાહનીયની પચીશ (૨૫) પ્રકૃતિ છે, તેમાં ક્રોધ, માન, માયા અને લાેેેલના ચાર સાર ભેદ, એની તરતમતાને અંગે, ઉપર જહ્યાવ્યું તેમ, પાડવામા આત્મા છે તે અનુક્રમે આ પ્રમાણે : અનંતાનુર્ભાધી, અપ્રત્યાખ્યાની, પ્રત્યાખ્યાની અને સંજવલન. અનંતાનુર્ભાધી ક્ષાય (ક્રાંધ, માન, માયા અથવા લાભ) જાવજજીવ રહે; અપ્રત્યાખ્યાની એક વરસ રહે: પ્રત્યાખ્યાની ચાર મહિના રહે અને સંજવલન કષાય વધારેમાં વધારે પંદર દિવસ રહે. એમાં અનું તાનુઅંધી કવાય સમકિતના શાત કરે; બીજો પ્રત્યાખ્યાની કવાય સર્વવિરતિપજ્ઞાના द्यात हरे: श्रीले अप्रत्याण्यानी देशविरतिपद्या (अलुवतने।) द्यात हरे अने याथा संजनसन પ્રકાર સર્વવિરતિને દૂષિત કર છે. એ ચારે ક્યાયા કાઈ કાઈવાર અનુક્રમે પ્રાણીને દેવગતિ,

કંષાયા અને વિષયા હહ

મનુષ્યગતિ, તિર્ધ ચગતિ અને નરકગતિમાં ખેંચી જાય છે. આ રીતે ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ એ દરેકના અને તાનુઅંધી, અપ્રત્યાપ્યાની, પ્રત્યાપ્યાની અને સંજવલન એવા ચાર ચાર પ્રકાર પડતા હોવાથી સાળ પ્રકાર થાય છે. આ સાળ ચારિત્રમાહનીયના વિભાગા કમેં અંધમાં રસવિભાગ પૂરા પાડનારા છે. એની વિગતા સમજાય અને એના ત્યાંગ થાય એટલે છેડા પાર છે.

આપણે હવે એના (ચારિત્રમાહનીયના) ગાકીના વિભાગ તપાસીએ. તેમાં ભાંડ વગેરેની વિદુષક-ચેષ્ટા જેઈને અથવા વિનાકારણ હસતું આવે તે હાસ્ય નામના નાકષાય છે. નાકષાય હ મેશા ક્યાયનાં કારણ હાય છે. ક્યાયને ઉદીપન કરનાર આ નવ નાક્યાયા છે. તેનાં નામ પણ ''પાર્દઅસદ્દમહુણુર્વા'' માં ળ અક્ષર નીચે (પૃ. ૨૧૨માં) આપવામાં આવ્યાં છે. પદાર્થ ઉપર અતુરાગ સકારણ કે વિનાકારણ થાય, તે રતિ નામના ક્ષાયને ઉદ્દીપન કરનાર નાેકષાય એ બીજો નાેકષાય છે. કાેઇ આને અનુરાગ અથવા પ્રેમનું નામ આપે છે, એ સર્વ રતિ કરનાર-કરાવનાર પદાર્થના રતિ અર્થમાં ઉપયોગ કરવા. એથી ઊલડી જો રતિ કે પ્રેમ ન થતાં અપ્રીતિ થાય અથવા ઉદ્દેગ થાય, તેને અરતિ નામના ત્રીજો નાકવાય કહેવામાં આવે છે. હાસ્ય, રતિ અને અરતિ નામના નાકષાયા ચારિત્રમાહનીયના ત્રણ વિભાગા છે અને કષાયને ઉદ્દીપન કરનારા છે. વિનાકારણ કે સકારણ જે કર્મના ઉદયથી જે શાક થાય. તે શાક નામના ચાથા નાકષાય છે. અને એ કર્મ પણ કષાયને ઉદ્દીપન કરનારું હોઇ ચારિત્રમાહ-નીયમાં ગણવામાં આવ્યું છે. કારણ વગર કે સકારણ ભય ખીક લાગ્યા કરે. તે ભય નામના પાંચમા નાકષાય છે. અને એ પણ ચારિત્રમાહનીયના વિભાગ છે. આવા ભયા સાત પ્રકારના જૈન શાસકારે વર્ણવ્યા છે. કાઈ તાકાની અથવા અળવાનને કે તેવા પ્રકારના માણસને દેખી બીક લાગ્યા કરે, તે 'ઇહલાક' ભય; મરી ગયા પછી આપણી શી ગતિ થશે. તેની ખીક લાગ્યા કરે તે બીજો 'પરલાક ભયં; ચાર-લુંટારાના ભય લાગ્યા કરે અને જંગલમાં પાતાની વસ્તુ છુપાવવાની જરૂરત લાગે તે 'આદાનભ્રય'; વીજળી પડવાથી, ઘર પડવાથી. માટર કે રેલ્વેનાં અકસ્માતાથી જે થાય છે, તે સર્વ આ ચાયા પ્રકારના 'અકસ્માતભય 'માં આવે છે. જવનનિર્વાહ માટે કે માંઘારતને લઈને ચિંતા થયા કરે, તે પાંચમા 'આજવિકા-ભય' કહેવાય છે. અમુક કામ કરવાથી મરણ થશે એમ મરણથી ડરલું તે છઠ્ઠો 'મૃત્યુભય'. લાકોમાં પાતાની અપક્રીર્તિ બાલાશે, તેની વાર વાર ચીવટ રાખવી પડે તે સાતમાં 'અપ-યશભય'. આ રીતે ભય સાત પ્રકારના હાય છે. પુરુષને ભાગવવાની ઇચ્છા થાય તે સ્ત્રીવેદના ઉદય સમજવા; અને સ્ત્રીને ભાગવવાની ઇચ્છા થાય તે પુરુષવેદ સમજવા મને પુરુષ અને સ્ત્રી બન્નેને ભાગવવાની ઇવ્છા થાય તે નપુસકવેદ. તેમાં પુરુષવેદ ખડ-ઘાસના તાપ જેવા ક્ષણિક ખતાવવામાં આવ્યા છે. એને અતિવેદ ન દ્વાય. સ્વીવેદને સુકા ગામરના અડાયા છાલાના અગ્નિ સાથે સરખાવવામાં આવેલ છે; અને આખા શહેરને

આગ લાગી હાય તે સાથે નપુંસકવેદને સરખાવવામાં આવેલ છે. આ રીતે નવ નાેકષાય છે. તેને સાળ કષાય સાથે મેળવતાં પચીશ કષાયા લાય. તેને ત્રણ દર્શન માહનીય સાથે મેળવતાં 'અઠાવીશ ' એવા શબ્દ-ધ્વનિ નીકળે છે.

ચતુ:—પાંચમા આયુષ્ય કમ<sup>6</sup>ના ચાર વિભાગના અત્ર ઉલ્લેખ છે. સુર, નર (મનુષ્ય), તિર્ધ ચ અને નારકના આયુષ્યના ચાર પ્રકાર છે, એ ગમે તે ચાર પૈકીની ગતિમાં કેટલા વખત રહેવું થશે, એ આ પાંચમું આયુષ્યકમેં નિર્માણ કરે છે. આ આયુષ્યકમેં ને હેડની સાથે સરખાવવામાં આવે છે.

એ તાળીશ—નામકર્મ છઠું.' (જુએ આગલી ગાથા); તેમાં એ તાળીશ પ્રકાર છે. તેમાં સં ચુક્ત અથવા પેટાલેદવાળી પ્રકૃતિ છે, તે વિભાગીય બાર લેદ અને દશ પ્રકૃતિ વૈયક્તિક એક એક લેદવાળી છે અને તે રીતે ખાવીશ પ્રકૃતિ અને ત્રસ દસકા તથા ઊલટા થાવર દશકા-એમ પ્રત્યેક દશ-દશ પ્રકૃતિ ગણાવશું; તે રીતે બે તાળીશ પ્રકાર આ નામકમ'ના થાય છે. એ ગે તાળીશની વાત એ રીતે મૂળ શ્લાકમાં કહી છે, તે આ પ્રમાણે છે. એમાં જે ચૌદ સંયુક્તપ્રકૃતિ છે, તેના પેટાલેદા ગણવામાં આવે, તાે તેના સરવાળા ત્રાણું પ્રકૃતિ થાય છે, એટલે પિંડ પ્રકૃતિ ચૌદના ત્રાણું લેદ, પ્રત્યેક પ્રકૃતિના આઠ લેદ અને ત્રસ દશકા તથા થાવર દશકાના દશ-દશ લેદ. હવે આપણે ક્રમપ્રાપ્ત ચૌદપિ'ડ સમૂહગત સંયુક્ત પ્રકૃતિને પ્રથમ વિચારીએ. ત્યાં પ્રથમ પિંડ પ્રકૃતિ-ગતિ આવે; તેના પેટામાં ચાર પ્રકૃતિ આવે છે: દેવગતિ, મનુષ્યગતિ, તિર્ય ચગતિ અને નરકગતિ. આ દરેકની સાથે નામ એટલે નામકમે લેદ છે, માટે નામયાજી લેવું. આ ચાર ગતિ મળે પ્રથમ ગતિનામક પિંડપ્રકૃતિ થઇ. જાતિનામક બીજી નામકમ'ની પ્રકૃતિના પેટામાં એકે દ્રિય, બેઇ દ્રિય, ત્રણ ઇંદ્રિયવાળા, ચાર ઇ'દ્રિયવાળા અને પાંચ ઇંદ્રિયવાળા સર્વ જીવાના સમાવેશ થાય છે. ત્વચા (સ્પર્શ'-કરનાર-ચામડી), સ્વાદ લેનાર જીલ, સુંઘનાર નાક, દેખનાર આંખા અને અવાજ સૂણનાર શ્રોત્ર (કાન) એ અતુક્રમે પાંચ ઇંદ્રિયા છે. એમાં એકે દ્રિયને પ્રથમની એક સ્પરો'ન્દ્રિય જ હાય, બે ઇંદ્રિય જીવાને સ્પર્શ ઉપરાંત છભ હાય; તેઇંદ્રિય જીવાને સ્પર્શ, જીહવા ઉપરાંત નાસિકા હાય, તે છવા દા.ત., ગ'ડાળા, માંકક, જૂ વગેરે. ચૌરિન્દ્રિય છવાને ત્રણ ઉપરની ઇંદ્રિયા ઉપરાંત જોવાની આંખ હાય છે, એમાં વીંછી, તીડ, માખી વગેરે જીવાના સમાવેશ થાય છે. અને પ'ચે દ્રિય જીવાને સ્પર્શ, જિલ્લા, નાસિકા, આંખ અને કાન એમ મળીને પાંચે ઇદ્રિયા હાય છે. આ પાંચ વિભાગીય પ્રકૃતિ સાથે અથવા પેટાવિભાગા સાથે નામકર્મ જોડતું. આ રીતે ત્રીજી પિંડપ્રકૃતિ થઇ. ચાથા પેટા વિભાગમાં શરીર નામકર્મ આવે છે. આ પિંડપ્રકૃતિના પાંચ પેટાવિભાગ છે. પ્રધાન, ઉદાર પુદ્દગળાથી બનેલાં શરીરને ઔદારિક શરીર કહેવામાં આવે છે. અનેક ક્રિયાઓ જે શરીરથી ગની શકે, તે 'વૈક્રિય શરીર ' આ ચોથા પેટા વિભાગમાં આવે છે. ચૌદપૂર્વ'ધારી મુનિ તીર્થ'કરને સ'દેહ પૂછવા

ક્યાયા અને વિષયા

અથવા એના મહિમા જોવા જે ખાસ શરીરને બનાવે, તે શરીરને ત્રીજું 'આહારક' શરીર કહેવામાં આવે છે. દેવતાએ પૈકી વૈમાનિક દેવતાએ સંદેહ પૂછવા આવું શરીર બનાવી શકે છે. આવું શરીર કરવાની મુનિઓને અને વૈમાનિક દેવાને લખ્ધ પ્રાપ્ત થાય છે. તેજ:પુદ્દગળાના બનેલા શરીરને ચાયું તેજ:શરીર કહે છે. આ તેજસ્થી શરીરની પાચનક્રિયા ચાલે છે, અને આત્માની સાથે લાગેલ કર્મના સમૂહ, તેના સંધાગ કાર્મણ શરીર નામકર્મના ઉદ્દયથી થાય છે. આ તેજસ્ અને કાર્મણ શરીર મરતી વખત બીજા ભવાંતરમાં પણ સાથે જાય છે, અને ત્યાં આહાર લેવામાં મદદ કરીને ધાસ લેવામાં મદદ કરે છે અને શરીર બંધાવી આપે છે. આપણે તે શરીરનું વિશેષ કાર્ય યથાસ્થાન વિચારીશું. આધી રીતની ચાથી શરીર નામની પિંડપ્રકૃતિના વિચાર કર્યો.

પાંચમી પિંડપ્રકૃતિ અંધનનામકમંના નામથી ઓળખાય છે. પહેલેથી ગ્રહ્યુ કરેલા ઔદારિક આદિ પુદ્દગળાની સાથે ગ્રહાતાં (ઝૃદ્ધમાણ) તેવાં પુદ્દગલાના સંબંધ કરાવે, એ બંધનનામકમં. ઔદારિક પુદ્દગલાના ઔદારિક પુદ્દગલા સાથે, વૈક્રિય પુદ્દગલાના વૈક્રિય પુદ્દગલા સાથે બહાતાં વૈક્રિય પુદ્દગલા સાથે બહાતાં વૈક્રિય પુદ્દગલા સાથે બહાતાં વૈક્રિય પુદ્દગલા સંબંધ કરાવે તે વૈક્રિય બંધક નામકમં. તે જ પ્રમાણે આહારકાદિ પુદ્દગલાનું સમજ લેવું. બંધાયેલા પુદ્દગલાને તે તે શરીરના આકારમાં ગાઠવી આપનાર કમંને સંધાતન નામકમં નામની છફી પિંડપ્રકૃતિ કહેવાય છે.

સાતમી પિંડપ્રકૃતિને સંહનન અને સંઘયણ નામકર્મના નામથી એાળખાવાય છે. એ કમ'ના ઉદયથી શરીરમાં હાડની સાંધા મજબૂત અથવા નબળી બને છે. પટ્ટીથી જેમ કમાડ મજબૂત કરવામાં આવે છે, તે પદ્દીનું કામ કરનાર સાતમું પિ'ડપ્રકૃતિ નામનું નામ-કર્મ થાય છે. તેના છ પ્રકાર સમજવા ચાગ્ય છે. પ્રથમ સંઘયણને વજાઝવલનારાચ સંઘયણ કહે છે; તેમાં હાડકાં વચ્ચે મજખૂત પક્કડ થાય છે. વજ એટલે ખીલા, તેને કરતા ઋષભ એટલે બાંધવાના કરતા પટ્ટો અને તે બે હાડકાં કરતા મઈટબંધ હાય તેને નારાચ કહેવામાં આવે છે. આવું વચ્ચે પક્કડ, ફરતાે બંધ અને બંધ ફરતાે પટ્ટો એવું સખ્ત શરીરનું અંધારણ હાય તેને વજઝાયલનારાચ સંહનન (સંઘયણ) કહેવામાં આવે છે. પટ્ટો (ઋષસ) હોય અને બન્ને તરફ મકેંટ બંધ (નારાચ) હેાય પછ તેને જોડનાર વચ્ચેના મણિબંધ ના હાેય, તે 'ઋષભનારાચ' નામનું બીજુ' સંઘયણ કહેવાય છે. ત્રીજા સંઘયણુને 'નારાચ ' નામ આપવામાં આવ્યું છે. એમાં મકેંટબંધ બન્ને હાડકાંની બાજુએ હોય. પણ વચ્ચે ખીલા કે કરતે પદ્દો ન હાય તે ત્રીજુ' સંઘયણ છે. જેમાં એક બાજુ મર્કેટ-**અંધ હાય અને બીજી બાજુ ખીલા હાય, તે ચાયું સંઘય** 'અર્ધ'નારાચ ' નામનું કહેવાય છે. મર્ક'ટબંધ અને પટ્ટા વગર એ હાડકા વચ્ચે ખીલી હેાય તેને પાંચમું–કીલિકા નામનું—સંઘયણ કહેવામાં આવે છે. અને છઠ્ઠા સંઘયણને 'છેવટઢું-સેવાત' નામનું સંઘયણ કહેવામાં આવે છે. એમાં મક'ટઅંધ પણ નહિ, પટ્ટો પણ નહિ અને ખીલી પણ

100

નહિ; માત્ર હાડકાં એકબીજાના જેન્સ્થી અલ્યા કરે, પણ તે જેડનાર કાેઈ પૌદ્ગલિક વસ્તુ નહિ અને કરતા ચામડીના અંધ નહિ, તે આ છેલ્લું સંધ્યણ કહેવાય છે.

હવે આપણે શરીરની આકૃતિ અનાવનાર છ સંસ્થાન નામ કર્મ નામની આઠમી પિંડપ્રકૃતિના પેટાલેદા સમજ લઇએ. શરીરના આકારને સંસ્થાન કહેવામાં આવે છે. આસન અને કપાળનું અંતર, બન્ને પગના અંતર, જમણા સ્કંધ અને હાળા પગનું અંતર અને હાળા સંકંધ અને હાળા પગનું અંતર સરખું હાય તેને પ્રથમ 'સમચતુરસ્ત' સંસ્થાન કહે છે. અને સામુદ્રિકશાસ્ત્રના નિયમ મુજબ જે શરીર રૂપાળું અને સંપૂર્ણ અવયવવાળું હાય, તે 'સમચતુરસ્ત' સંસ્થાન સમજનું. આવું શરીર સમચતુરસ્ત નામકર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થાય છે. બીજા પ્રકારમાં 'ન્યગ્રાધ ' સંસ્થાન આવે છે. ન્યગ્રાધ એટલે વહનું ઝાડ. એટલે જમીન પર ન્યગ્રાધ કાલેલ—ફૂલેલ દેખાય છે, તેમ નાભિ-ડૂંટી ઉપરના શરીરના ભાગ સરસ હાય તે તેને 'ન્યગ્રાધ' સંસ્થાન કહેવામાં આવે છે, નાભિ-ડૂંટી નીચેના ભાગ સરસ હાય તે ત્રીજું 'સાદિ' સંસ્થાન કહેવાય છે. જે સંસ્થાનમાં હાથ, પગ, માથું, ગરદન વગેરે અવયવા ઠીક હાય, પણ છાતી, પેટ હીન હાય, ખરાબ હાય, તે ચાયું ' કુબ્જ ' નામનું સંસ્થાન કહેવાય છે. જેમાં હાથ, પગ, વગેરે અવયવ ખરાબ કે કદરૂપા હાય, પણ જેમાં છાતી અને પેટ બરાબર હાય, તે પાંચમું 'વામન' સંસ્થાન જેમાં બધા અવયવ કદરૂપા અને ઠેકાણાં વગરનાં હાય તે છેલ્લું અથવા છર્કું ' હુંડક ' સંસ્થાન કહેવાય છે. આવું શરીર જે કર્મના ઉદયથી મળે તે ' હુંડક સંસ્થાન ' નામકર્મ' સમજનું.

નવમી વર્લું નામની પિંડપ્રકૃતિ આવે છે; કૃષ્ણું (કાળા), નીલવર્લું (લીલા), લાલ (લાહિતવર્લ્યું), હારિદ્ર (પીળા) અને સફેદ, એ પાંચ રંગમાંથી જે કાઈ વર્લું વાળું શરીર શાય, તે તે કમેં પ્રમાણે આ નવમી વર્લું પિંડપ્રકૃતિ—નામકમેં ના ઉદયવાળી પ્રકૃતિ સમજવી. 'સુરિલ અને દુરિલ' અથવા સુંગંધ અને દુર્ગં યે એવું દશમી પિંડપ્રકૃતિનું વર્લું ન આપણે વાંચીએ છીએ. કેટલાંક શરીરા સુગંધીમય અને કેટલાંક દુર્ગં યમય લાગે, તે પ્રત્યેક આ નામકમેં ના ઉદય સમજવા. ત્યાર પછી દશમી પાંચ પ્રકારની રસયુક્તતાનું વર્લું ન આવે છે. એ દશમી પિંડપ્રકૃતિના પાંચ પેટાલાગા છે, તે પ્રથમ જોઇ લઇએ. તીખા મરી જેવા શરીરના રસ થાય, તે પ્રથમ તિક્ત રસ. સુંઠ અથવા કાળા મરચા જેવા શરીરના રસ થાય, તે પ્રથમ તિક્ત રસ. સુંઠ અથવા કાળા મરચા જેવા શરીરના રસ થાય, તે 'કટુરસ' નામના બીલે રસ સમજવા. આંળળા અથવા ખહેડા જેવા શરીરના રસને 'કળાય' રસ કહેવામાં આવે છે, તે ત્રીજે રસ થયા. ચાર્યા રસ લીંળુ અથવા આંખલી જેવા ખાટા રસ હોય તેને શાસ્ત્રકાર કળાયરસ નામકર્મ કહે છે. અને છેલ્લે શેરડી જેવા મીઠા રસ આવે છે, તે પાંચમા મધુર રસ કહેવાય છે.

પછી અગિયારમી સ્પર્શ નામની પિંડપ્રકૃતિ છે. શરીરના જુદાજુદા સ્પર્શ નામની પિંડપ્રકૃતિ છે. જેના ઉદયથી શરીર દાૈહા જેવું લારે થાય, તે 'ગુરૂસ્પર્શ'નામકર્મ' અને એતાથી ઊલટું શરીર રૂ જેવું હળવું થાય તે 'લઘુસ્પર્શ'નામકર્મ' કહેવાય છે. માખલુ જેવા મુલાયમ શરીરના સ્પર્શ થાય, તે 'મુદુસ્પર્શ'નામ 'કહેવાય છે. એતાથી ઊલટું શરીર શાયની જીલ જેવું ખરખચું થાય, તેને 'ખરસ્પર્શ'નામકર્મ' કહેવામાં આવે છે. જે કર્મના ઉદયથી અરફ જેવા કંડા શરીરસ્પર્શ થાય, તેને 'શિતસ્પર્શ'નામકર્મ' કહેવામાં આવે છે. જે શરીર ગરમ રહે, તેને 'ઉષ્લુસ્પર્શ'નામકર્મ' કહેવામાં આવે છે. તેલ જેવા શિતગ્ધ સ્પર્શ શરીર ગરમ રહે, તેને 'ઉષ્લુસ્પર્શ'નામકર્મ' કહેવામાં આવે છે. તેલ જેવા સ્તિગ્ધ સ્પર્શ શરીરના જે કર્મના ઉદયથી થાય તે 'સ્તિગ્ધસ્પર્શ'નામકર્મ' અને તેનાથી ઊલટો રાખની સમાન રૂસ શરીરસ્પર્શ થાય, તેને 'રૂલસ્પર્શ'નામકર્મ' કહેવામાં આવે છે. આવી રીતે વર્લ્યુ' અને કારીપર્શના પેટા વિભાગ કહ્યા. એ પૈકી નીલવર્લુ' અને કાલોવર્લ્યુ', કુગ'ઘી, કડવું અને સુરુકર્મ' પાપથી ભરેલું છે અને પાપપ્રકૃતિમાં ગલાય છે. અને ખરસ્પર્શ, લુખા સ્પર્શ, અને કંડા તથા શીત સ્પર્શ પશુ એ રીતે પાપપ્રકૃતિના ગલાય છે. અને ખરસ્પર્શ, લુખા સ્પર્શ, અને કંડા તથા શીત સ્પર્શ પશુ એ રીતે પાપપ્રકૃતિના ગલાય છે.

હવે આપણે તેરમી પિંડપ્રકૃતિ—માનુપૂર્વી નામની છે, તે સમજ લઇએ. એ પ્રાણીને તહોચ્ય ગતિમાં ખેં એ લાવનાર છે અને દેવ, મનુષ્ય, તિયે ચ અને નારધી, એમ ચારે ગતિ તત્ તત્ રોમ્પ કર્માનુસાર જવને પ્રાપ્ત શાય છે. આ તો જનમાંતરે જતો પ્રાણી આડે અવળા થઇ જાય, તો તેને કર્માનુસાર ઠેકાણે લઇ આવનાર તેરમી પિંડપ્રકૃતિ છે. ચૌદમી પિંડપ્રકૃતિ 'વિહાયાગતિ' નામકર્મની છે. તે સારી અથવા ખરામ ખે પ્રકારની હાય છે. તેમાં જાટ કે ગપેડા જેવી અશુપ્ત વિહાયાગતિ—ચાલવાની રીત—કેટલાંક પ્રાણીને પ્રાપ્ત થાય છે, તે અશુપ્ત છે અને હંસ અથવા હાથી જેવી હાલવા ચાલવાની રીત કેટલાંક પ્રાણીને પ્રાપ્ત થાય છે, તે શુપ્ત છે. આ ઔદમી પિંડપ્રકૃતિ થઇ. એમાં ખંધનને પંદર પ્રકારનું ગણવામાં આવે, તો પિંડપ્રકૃતિના પંચાસ્તર (૭૫) પેટાવિભાગ થાય છે.

હવે આપણે પ્રત્યેક પ્રકૃતિઓ વિચારીએ. પ્રત્યેક એટલે પિંડ વગરની, દરેક જુદી પ્રકૃતિ, એમાં પેટા સાગ પાડવાના રહેતા નથી. કારણ કે પેટાલેદ ન હોવાથી જ તે પ્રત્યેક પ્રકૃતિ કહેવાય છે. અન્ય અળવાન પ્રાણીને પણ દુર્વર્ષ શાય, તે 'પરાઘાત' નામકર્મનો ઉદય સમજવો, તે પ્રથમ પ્રત્યેક પ્રકૃતિ સમજવી. શામ હેવામ્કવાની શક્તિનું નિયામક કમેં તે શાસાચ્છ્વાસનામ, તે બીજ પ્રત્યેક પ્રકૃતિ છે. સૂર્યના બિંબમાં જે તેજ છે, તે એવું છે કે તેની સામે કાઇ એઇ શાકે નહિ, પણ અગ્નિના ભડકા સામે ન એવાય તેવું નથી. તેથી સૂર્યવમાનમાં ઉત્પન્ન શનાર જીવને 'આતપનામકર્મ'નો ઉદય હોય છે અથવા આગિયાને આતપનામકર્મનો ઉદય હોતો નથી, પણ સૂર્યમાં ડળના વિમાનના એકેંદ્રિય જીવોને આ 'આતપનામકર્મ'નો ઉદય હોય છે. એ રીતે ત્રીજ પ્રત્યેક નામકર્મ'ની પ્રકૃતિ જીવોને આ 'સ્માતપનામકર્મ'નો ઉદય હોય છે. એ રીતે ત્રીજ પ્રત્યેક નામકર્મ'ની પ્રકૃતિ આપણે વિચારી. ચંદ્રના વિમાનના જીવોને 'ઉદ્યોત નામકર્મ' નામની પ્રકૃતિ ઉદયમા આવેલી

હોય છે. તે ઉચ્છુ પ્રકારના ગરમાવા નથી, પહ્યુ ઠ'ડી સ્પર્શવાળી સ્થિતિ તેનાથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ રીતે ચંદ્રના પ્રકાશ 'ઉદ્યોત નામકર્મ' નામની ચાથી પ્રત્યેક પ્રકૃતિમાં આવે છે. શરીર ભારે નહિ, તેમ જ હળવું નહિ, એવું શરીર પ્રાપ્ત થાય, તેને પાંચમું 'અગરુલઘુ નામકર્મ' કહેવામાં આવે છે અને છઠ્ઠા 'તીર્થ' કર નામકર્મ'ના ઉદયથી અમુક જવ ઘણી પૂજા પ્રભાવના નામે છે. કેવળજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયથી કેવળી થાય, પણ તીર્થ' કરનામકર્મના ઉદયથી પ્રાણીની પૂજા-પ્રભાવના વધી જાય છે અને તેની નામના ભારે નીકળે છે. સાતમા 'નિર્માણુ નામકર્મ'ના ઉદયથી પ્રાણીનાં અંગાપાંગ યથાસ્થાને થાય છે અને સુતારની પેઠે અંગાપાંગનું નિર્માણ આ કર્મ કરે છે. પોતાના શારીરિક અવયવથી પીડા પામવી, તે 'ઉપઘાત નામકર્મ' નામની આઠમી અશુભ નામકર્મની પ્રત્યેક પ્રકૃતિ છે. આમાં 'ઉપઘાત નામકર્મ' અશુભ છે, બાકીની પ્રત્યેક કર્મપ્રકૃતિ મહા પુષ્યેદય સ્ત્યવે છે.

હવે આપણે ત્રસ દશકાનું વર્ણું સંક્ષેપમાં કરીએ અને પછી સ્થાવર દશકાનું વર્ણું કરવામાં આ ગાયાનું વિવેચન સંપૂર્ણું થશે. ત્રસ નામકર્મના ઉદયથી પ્રાણી બેઇડિય, તેઇડિય, ચીરિંડિય કે પંચેડિયપણું પામે છે. જેના ઉદયથી સ્વતંત્રપણે ગમન કરવાની શક્તિ પ્રાપ્ત ન થાય તે સ્થાવર નામકર્મ. ભાદર નામકર્મ એટલે સ્થૂળ નામકર્મ. આંખ જેને જોઈ શકે તે બાદર. આ પ્રથમ બાદર નામકર્મના ઉદયથી સર્વું જવો બાદર બેઇડિય પ્રથમ થાય છે, પણ આંખ જેને જોઈ શકે તેવા પૃથ્વીકાયાદિ પણ ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી ઉપરના અર્થ બરાબર નથી. આ જવવિપાકિની પ્રકૃતિ છે અને ઉદયમાં આવે ત્યારે જવને બાદરપણું ઉપજાવે છે. એનાથી ઊલટા, સૂક્ષ્મ જવાનાં એકેડિય શરીરા જોઈ શકાતા નથી, હાલતા-ચાલતા નથી, તે સૂક્ષ્મ કહેવાય છે. બીજા બેઇડિય, તેઇડિય, ચીરિંડિય, પંચેન્ડિય જ્વા ત્રસ કહેવાય છે. એ 'ત્રસનામકર્મ' નામની પ્રકૃતિના ઉદયથી થાય છે. સ્થાવર અને સૂક્ષ્મ અશુભ છે. એનાથી ઉત્લટી પ્રકૃતિ શુભ છે.

હુવે આપણે પર્યાપ્ત નામકર્મના વિચાર કરીએ. પર્યાપ્તિ છ છે: જેના ઉદયથી જવ સ્વયાગ્ય પ્રયાપ્તિ પૂરી કરે તેને 'પર્યાપ્ત નામકર્મ' કહેવામાં આવે છે. આહાર, શરીર અને ઇદ્રિય—એ ત્રણ પર્યાપ્તિ પૂરી કરે ત્યારે જીવ લબ્ધિપર્યાપ્તા કહેવાય છે. એક દ્રિયને ચાર પર્યાપ્તિ (આહાર, શરીર, ઇદ્રિય, ધાસા-જ્વાસ) હાય છે. એટલે જીવ લબ્ધિપર્યાપ્તા હાય, છતાં કરણપર્યાપ્તા તા સ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિ પૂરી કરવાથી થાય. આવી રીતે નામકર્મના પાંચ લેદ થયા. છઠ્ઠી પ્રકૃતિને 'પ્રત્યેક નામકર્મ' કહેવામાં આવે છે, એક શરીર પર એક જીવ થાય, ફૂલ કે ઝાડના જવ એક, એ એનું દર્શત છે. એનાથી જીલડી 'સાધારણ કર્મ' નામની સાતમી પ્રકૃતિ છે. એમાં એક એક શરીર ઉપર અનંતકાય પેઠે અનંત જવે! થાય છે, ક દમૂળ એ તેના દાખલા છે. પાંચમી પ્રકૃતિ 'સ્થિર નામકર્મ'ના નામથી ઓળખાય છે. દા.ત. દાંત, હારકાં, ડાક વગેરે શરીરના અવયવા નિશ્વલ હાય તે 'સ્થિર નામકર્મ' નામની આઠમી

નામકર્મની પ્રકૃતિ છે અને તેની સામે 'અસ્થિર નામકર્મ' નામની પ્રકૃતિ છે, એમાં શરીર-નાં અવયવા સરખા ન થાય, તે 'અસ્થિર નામકર્મ' કહેવાય છે. હવે દસમી ખાદર પ્રકૃતિ 'શુભનામકર્મ' નામની હાય છે; એમાં નાભિ ઉપરના શરીરના અરધા ભાગ સંદર થાય છે. અને હાથને અહવાથી અવયવ ખરાખ ન લાગે, તે શુભ નામકર્મના ઉદય સમજવા. એનાથી ઊલટી પ્રકૃતિ ''અશુભ નામકર્મ'' નામની અગિઆરમી પ્રકૃતિ છે, એમાં નાભિની નીચેના અવયવ ઉપકારક હોય, તો પણ ખરાબ લાગે. એ પ્રકૃતિ ખરાબ છે અને પાપને સૂચવનારી છે. છવ સવ<sup>6</sup>ના પ્રીતિયાત્ર થાય-જો કે તેણે તેટલા માટે બીજા ઉપર કાંઈ ખાસ ઉપકાર કર્યો ન હોય—તે ''સુભગ નામકર્મ'' નામની ભારમી નામકર્મની પ્રકૃતિ સમજવી. એનાથી ઊલટી "દુર્ભગનામકર્મ" નામની પ્રકૃતિ છે, એ તેરમી પ્રકૃતિ છે. એના ઉદય થાય ત્યારે ઉપકાર કરવા છતાં પણ જીવ સર્વ મતુષ્યને પ્રિય ન થાય. એ રીતે તેર નામકર્મની પ્રકૃતિ થઇ. હવે ચૌદમી પ્રકૃતિ "સુસ્વર નામકર્મ"ના નામથી ઓળખાય છે. મધુર-મીઠા અવાજ, સર્વમાન્ય થઇ પડે તેવી પ્રિય પ્રાણીની ભાષા થાય, તે ચૌદમી " સુરવર નામકર્મ " પ્રકૃતિના ઉદય જાણવા. અને તેનાથી ઊલડી " દુસ્વર નામકર્મ " નામની પંદરમી પ્રકૃતિના ઉદયથી પ્રાણીને તદ્દન કર્ક શ અને બીજાને અપ્રિય લાગે તેવા ખરાબ અવાજ મળે. એ જાહેરમાં ભાષણ કરે તા લાકા ટપાટપ ઊઠી જાય અને એની ભાષા કાઈને ગમે નહે, તે "દુસ્વર" નામની પંદરમી પ્રકૃતિ સમજવી. અપર્યાપ્તિ અવસ્થામાં કાળ કરે, તે સાળમી 'અપર્યાપ્ત નામકર્મ' કહેવાય છે, અને પૂરી કરે ત્યારે તેને "પર્યાપ્ત નામકર્મ" નામની પ્રકૃતિના ઉદય છે એમ જાણવું. વચન આદરણીય હાય અને નીવડે તે સત્તરમું "આદેય શુલનામકર્મ" સમજવું, અને તેનાથી ઊલડી અહારમી "અનાદેયનામકર્મ" નામની પ્રકૃતિથી પ્રાણીનું વચન અનાદર-ણીય અને છે. એ જ્યાં જાય ત્યાં વચનને કાર**ો હાડહાડ થાય છે. પરદેશમાં યશકી**ર્તિ થવી તે ઓગણીશમું 'યશઃકીર્તિનામકર્મ' ખતાવે છે, અને તેનાથી ઊલડી 'અયશઃકીર્તિ નામકમ''થી પ્રાણીને અપયશ સાર્વ'ત્રિક થાય છે. આ વીશ પ્રકૃતિમાં વીશ (દશ સ્થાવર દશક અને દશ ત્રસ દશક) આવી ગયા. આ રીતે બે'તાળીશ પ્રકૃતિના મેળ મળે છે.

આ પ્રમાણું ખેતાળીશ શખ્દ પર વિવેચન થયું. તેના (પિંડપ્રકૃતિના) પેટાલેદો ગણીએ તો ૯૩ અથવા પંદર અંધનને ગણતાં ૧૦૩ લેદ થાય અથવા કોઇ અપેક્ષાએ એના ૧૭ લેદ પણ ગણી શકાય છે. અંધ અને ઉદયમાં આ ૧૭ પ્રકૃતિ ગણવામાં આવે, એમ સગવડ પડે છે, તેથી બીજા કમેં શ્રંથમાં તેમ ગણેલ છે. પુષ્યપ્રકૃતિના ૪૨ પ્રકાર છે અને પાપના ૮૨ છે. તે રીતે જેતાં નામકર્મની ૧૨૪ પ્રકૃતિ થાય, સત્તામાં પણ ૧૨૩ પ્રકૃતિ બીજા કમે શ્રંથમાં ગણી છે. આપણે બે તાળીશના આ નિવેચન પર આધાર રાખવા. પ્રકૃતિના પેટાલેદ વધારે—એછા થાય, તે અપેક્ષાએ લેદ પડે છે. દાખલા તરીકે પુષ્યના ૪૨ અને પાપના ૮૨ પ્રકાર નવતત્ત્વમાં ગણ્યા છે તે આ રીતે : છ શાતાવેદનીય,

ઉચ્ચમોત્ર, મનુષ્યદિક (ગતિ અને આનુપૂર્વી), સુરદિક (દેવગતિ અને બળદને નાથે તે રીતે કામ કરે તે દેવ આનુપૂર્વી), પંચેદિયનાતિ, પાંચે શરીર (ઓદારિક, વૈકિય, આહારક, લેજસ અને કાર્માછુ). પ્રથમના વધ્યુ શરીરના (ઔદારિક, વૈકિય અને આહારક), અંબાપાંગા, પ્રથમ વજાજપાલનારામ સંહનન, અને પ્રથમ સંસ્થાન, એ સર્વ ૧૭ પુષ્ય- સુખના અનુભાવ કરાવે તેવી પ્રકૃતિ છે.

તે (સત્તર) પછી પુષ્ય પ્રકૃતિ બાકી રહી તે કહીએ છીએ. વર્લું અતુષ્કમાં સારા વર્લું, સારી ગંધ, સારા રસ અને સારા સ્પર્શ એમ એક જ ગણવા. અગુરૂલઘુ નામની બાવીશમી પુષ્ય પ્રકૃતિથી મધ્યમ વજનદાર શરીશની પ્રાપ્તિ સમજવી. પરાઘાત નામકર્મ, ધાસાવ્યસ, આતપનામકર્મ, ઉઘેત નામકર્મ,—એ ચાર પ્રત્યેક પ્રકૃતિ છે. એનું વર્લું વર્લું થઇ ગયું. આ રીતે રદ પ્રકૃતિ સારા અનુસવ કરાવી સુખ આપે તેવી પુષ્ય પ્રકૃતિ થઇ અને શુલ વિહાયાગતિ—જવા—આવવાની ચાલ, તે શુલ—પુષ્ય પ્રકૃતિ થઇ, નિર્માણ નામકર્મ એ અરઠાવીશમી પુષ્યપ્રકૃતિ છે. ત્રલા દરાકાની દરો પ્રકૃતિ (ત્રસપાલું, બાદરપાલું, પર્યાપ્તપાલું, પ્રત્યેકપાલું, સિયર નામકર્મ, શુલનામકર્મ, સૌલાવ્ય નામકર્મ, સુસ્વર નામકર્મ, આદેય નામકર્મ અને જસનામકર્મ) —આ પુષ્યપ્રકૃતિ છે. દેવતાનું આયુષ્ય અને મનુષ્યનું આયુષ્ય, તેમ જ તિર્થ ચનું આયુષ્ય મળે તે પુષ્યપ્રકૃતિ સમજવી. પ્રત્યેકમાં તીર્થ કર નામકર્મ એ એ તોળીશમી પુષ્યપ્રકૃતિ છે.

હવે આપણે પાયના ૮૨ લેકો તપાસીએ. જ્ઞાનાવરણીયની પાંચે પાપ પ્રકૃતિ છે, પાંચે પ્રકારના અતરાયા પાપકર્મ છે અને દર્શનાવરણીયના નવે પ્રકારા પાપપ્રકૃતિ છે. નીચ સાત્ર પણ પાપ પ્રકૃતિ છે. અશાતાવેદનીય એ પણ પાપ પ્રકૃતિના પ્રકાર છે. મિશ્ર્યાતવનો હનીય પાપપ્રકૃતિ છે, જયારે સમક્તિ કે મિશ્ર માહનીય તેમ નથી. નારકો ગતિનું ત્રિક (અતિ, આયુષ્ય અને આનુપ્લી') મળે, તે પાપના ઉદય જાણવા. પચ્ચીશ ક્યાયા અને ત્રિક્યાયા પણ પાપના ઉદય સ્વ્યવનાર છે. આ રીતે દર પ્રકૃતિ (પાંચ જ્ઞાનાવરણીયની, નવ દર્શનાવરણીયની, એક વેદનીય કર્મની, છવીશ મોહનીયની અને એક આયુષ્યની અને પાંચે અંતરાયોની તથા બાકીની [૧૫] નામકર્મ મળી દર પાપની પ્રકૃતિએ થઇ. એકેન્દ્રિય, એઇદ્રિય, તેઇદ્રિય અને ચૌરે દ્રિય ચારે જાત પાપકર્મનાં ઉદયથી મળે છે. અશુભવિહાયાગિત, એ એના સહસઠમા પાપપ્રકૃતિના પ્રકાર છે. ઉપલાત નામકર્મ, જેનું વર્ણન ઉપર થઇ ગયું છે, તે અઢસઠમા પાપપ્રકૃતિના પ્રકાર છે. ખરાળ વર્ણ, ગ'ધ, રસ, સ્પર્શના ચારલેદ, પાપ પ્રકૃતિના ગણતાં છાતેર પ્રકૃતિ પાપની શાય છે. અને પાંચે સંદ્યાયો (પ્રથમ સિવાયના) પાપપ્રકૃતિના પરિણામા છે, અને પાંચે સંદયાના (પ્રથમ સિવાયના) પાપપ્રકૃતિના પરિણામા છે, અને પાંચે સંદયાના (પ્રથમ સિવાયના) પણ પાપ પ્રકૃતિના ઉદય બતાવે છે. એ રીતે ૮૨ પાપ પ્રકૃતિ સમજવી. થાવરપણ, સ્ફમપણ, અપર્યોપ્ત અવસ્થા, સાધારણ શરીર, અસ્થિર નામકર્મ, અશુલનામકર્મ, દુલર નામકર્મ, દુર્લાચાત અવસ્થા, સાધારણ શરીર, અસ્થિર નામકર્મ, અશુલનામકર્મ, દુલર નામકર્મ, દુર્લાચાત અવસ્થા, સાધારણ શરીર, અસ્થિર નામકર્મ, અશુલનામકર્મ, દુલર નામકર્મ, દુર્લાચાત

નામકર્મ, દુસ્વર નામકર્મ અને અનાદેય નામકર્મ એ ઘાવર દશકા પણ પાપને સૂચવે છે. આમાં નારકીની ગતિ, આયુષ્ય અને આનુપૂર્વી ગણવી ઉપર રહી ગયેલ છે. આવી રીતે પુષ્યની બે'તાળીશ અને દુ:અના અનુલવ કરાવે તેવી ખ્યાશી પ્રકૃતિ ગણવી. એ જુદાજુદા દબ્દિબિ'દુ છે. વાત સર્વમાં એકની એક જ છે. એ જ પ્રમાણે બ'ધ, ઉદય, સત્તાની સમજણ પડે તેટલા માટે ચાખવટ કરવામાં આવી છે.

દ્ધિ— ઉચ્ચગાત્ર અને નીચગાત્ર એવી ગાત્રકર્મની છે પ્રકૃતિ છે. તે 'બે' અક્ષરથી મૂળમાં ખતાવી છે, સારા ગાત્રમાં જન્મ થવા તે ઉચ્ચગાત્ર ખતાવે છે. એને કુલાલ (કુંભાર) સાથે સરખાવવામાં આવેલ છે. એ સારા ઘડા પણ ખનાવે, અને દારૂ રાખવા માટે શીશા પણ ખનાવે.

પાંચ અંતરાય પાંચ પ્રકારના છે. દાન ન આપી શકાય તે દાનાંતરાય પ્રથમ. એક વાર લોગવવા વેાગ્ય વસ્તુ લોગવી ન શકાય તે લોગાંતરાય બીજો. તેની તે વસ્તુ ઘણીવાર ન લાગવાય તે ત્રીજો ઉપલાગાંતરાય અને લાભ ન થવા દે તે લાભાંતરાય અને પાંચમા વીર્યાતરાય. સાંસારિક કામ કરવાની શક્તિ હાય તા પણ તે ન થઇ શકે, આડા આવે તે આ વીર્યાતરાય.

સખ્તનવતિ— સત્તાશું. ઉપર જે જ્ઞાનાંતરાય પાંચ કહ્યા, તથા દર્શનાંતર નવ કહ્યા, વેદનીયના છે, મોહનીયના અઠ્ઠાવીશ, આયુષ્યના ચાર, નામકર્મના છે તાલીશ, ગાત્ર કર્મના છે અને અંતરાયા પાંચ—એના સરવાળા કરતાં સત્તાશું પ્રકાર થાય. આ સત્તાશું પ્રકાર વિગતવાર સમજવા અને મૂકવા યાગ્ય છે. આ રીતે પાંત્રીશમી ગાથાનાં અર્થ— વિવેચન થયાં.

ભે ધ— ઉદયમાં ૧૨૦ લેદ થાય છે, કારણ કે સમકિત માહુનીય અને મિશ્રમાહુનીયનો અંધ થતો નથી. એ આઠે કર્મના આ રીતે ૧૨૦ લેદ થાય. મિશ્રમાહુનીય થાય છે. શુદ્ધ થાય, ત્યારે તે પ્રથમ મિશ્રરૂપ ધારણ કરે છે અને પછી સમકિત માહુનીય થાય છે. તેના અંધ કરવાની કે ઉદયમાં લઇ આવવાની જરૂર પડતી નથી. આઠે કર્મઅંધ ઉદયમાં આ રીતે ૧૨૦ પ્રકૃતિ આવે છે. જ્ઞાનાવરણીયની પાંચ પ્રકૃતિ, દર્શનાવરણીયની નવ પ્રકૃતિ, વેદનીયકર્મની એ પ્રકૃતિ, મોહુનીયની છવીશ (૨૬ પ્રકૃતિ), આયુષ્યકર્મની ચાર પ્રકૃતિ, નામ કર્મની ૬૭ (સડસઠ) પ્રકૃતિ, ગાંગ કર્મની એ પ્રકૃતિ અને અંતરાયની પાંચ—એમ કુલ ૧૨૦ના પ્રાણી અંધ કરે છે અને ઉદય સમય થાય ત્યારે તે લોગવે છે. આ કર્મ અને એના પેટા વિભાગા અરાબર સમજવા ધાર્ચ છે. સમજને ન એસે ત્યાં તેના જાલુકાર પાસેથી અથવા ગુરૂગમથી તેને જાલુવા. (૩૫).

#### બંધ વખતે સુકરર થતી બાબતાે—

#### प्रकृतिरियमनेकविधा स्थित्यनुभावप्रदेशतस्तस्याः । तीत्रो मन्दो मध्य इति भवति बन्धादयविशेषः ॥३६॥

અર્થ'—આ પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ વડે કરીને અનેક પ્રકારે થાય છે અને તીલ, મ'દ અને મધ્યમ તેના બ'ધવિશેષ અને ઉદયવિશેષ હાય છે. (૩૬)

વિવેશન—આપણે આગલી ગાથામાં જોયું કે બંધ અને ઉદયમાં ૧૨૦ પ્રકૃતિ હાય છે. તે પ્રકૃતિ કેવા પ્રકારની તે લાડવાના દાખલાથી અગાઉ સમજાવ્યું છે. તે ઉદયમાં કયારે આવશે તે સ્થિતિ નક્કી કરે છે અને ઉદયમાં આવશે ત્યારે કળ વધારે-ઓછું કેવું આપશે તે રસબંધમાં જાડા-પાતળાપણું મુકરર કરે છે, અને તે પ્રકૃતિ કેટલી પુદ્દગલ—વર્ગણાની જાડી-પાતળી, લાડવાની જેમ અનેલી છે, તે પ્રદેશબંધમાં મુકરર થાય છે. આ સર્વ તેને અને ઉદય જાડા-પાતળા થવાના આધાર તેની તરતમતામાં રહે છે. આ સર્વ હુંકીકત કમેં ગ્રંથની છે. અને બીજી ગાથામાં આવે છે. ત્યાં પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશબંધ તેમ જ ઉદયનું નીચે પ્રમાણે વર્ણન કરે છે.

પ્રકૃતિબ'ધ— જીવે ચહુલુ કરેલાં કર્મપુદ્દગળામાં જે સ્વભાવની ભિન્નતા આવે છે, અને ફેર પડે છે તે પ્રકૃતિ બંધ છે; જેમ કે કાઈ લાહવા વાયુના નાશ કરનાર હાય, કાઈ પિત્તના વગેરે તે પ્રમાણે કર્મ સ્માઠ રૂપ લે અથવા તેમાં જે વિધવિધતા આવે, તે પ્રકૃતિબ'ધ મુકરર કરે છે. આઠે કર્મના સ્વભાવ એટલે જ્ઞાનગુલુને આવરલુ કરનાર, દર્શનગુલુને આવરલુ કરનાર, સંસારમાં રખડાવનાર માહુનીય કર્મ એ વગેરે આઠે કર્મા આ પ્રકૃતિબ'ધમાં મુકરર થાય છે. અને તે પ્રમાણે બ'ધ સમયે તેના જેવા પ્રકૃતિબ'ધ કર્યો હાય તેવા ઉકય થાય છે; એટલે જ્ઞાનાવરલીયના આવરલુ-આવ્છાદન ધર્મ છે, આવરવાનું કાર્ય પ્રકૃતિબંધમાં મુકરર થાય છે.

સ્થિતિમ ધ—જીવ કર્મ બાંધે, ત્યારે અમુક સમય-ટાઈમ સુધી તે ઉદયમાં આવે નહિ, પછી આવે. આવે! કાળનિર્ણય સ્થિતિ ધમાં થાય છે. એટલા વખત કર્મ સત્તામાં પડ્યા રહે છે, પણ અંતે તા વહેલાં અથવા માડાં તેમને ભાગવવાં જરૂર પડે છે. આ સ્થિતિ કર્મળ ધ વખતે જ મુકરર થાય છે. લાડવાના દેશાંતમાં કેટલાક લાડવા અમુક વખત સુધી ખગડતા નથી, સાત, દશ, પંદર દિવસ સુધી ચાલે છે, એમ જુઢી જુઢી કાળમર્યાદા મુકરર થાય છે તેને સ્થિતિ બ કહેવામાં આવે છે. આ સ્થિતિ પૂરી થાય ત્યારે લાડવા ગળ્યા મટી ખાટા થઇ જાય છે તે દાખલા ખરાબર લાગુ પડે છે. કર્મ અમુક વખત સુધી ઉદયમાં ન આવે તે કાળમાન બતાવવામાં આવ્યું છે. પણ વાત તા આપણે એ યાદ રાખવાની છે કે સ્થિતિ—કાળમર્યાદા અધ સમયે મુકરર થાય તે પ્રમાણે કર્મ જરૂર ભાગવવાનું છે.

ક્ષાચા અને વિષયા

એ કર્મ લાગવ્યા વગર જતું નથી અને એના લાગવનાર બીજો કાઈ નથી. એ કામ તા કુદરતના ન્યાય પ્રમાણે રીતસર ચાલ્યા જ કરે છે.

રસભ'શ—જીવ દ્વારા થહુલુ કરેલા કર્મ-પુદ્દગળામાં તરતમતા હાય, કેઇ લાડવા ખૂળ ગળ્યા હાય, કોઇ માળા હાય, કોઇ બહુ ગળ્યા નહિ અને બહુ માળા નહિ તેવા હાય, આ રસભ'શના આધાર ક્યાય પર, તેની તરતમતા પર છે, એ આ સવ' વક્તવ્યના સાર એટલે કર્મ આકરાં ન થઇ જાય, માટે આ ક્યાયને એાળખવાની જરૂર છે.

મદેશખંધ—જીવના કર્મ સાથે સંખંધ કરાવનાર આ પ્રદેશખંધ છે, લાડવામાં અમુક દળિયા હાય, તે પ્રમાણે તે જાડા, પાતળા, માટા, નાના થાય તે પ્રદેશખંધ કહેવાય છે.

## स्वभावः प्रकृतिः प्रोक्तः स्थितिः कालावधारणम् । अनुभागो रसो ज्ञेयः प्रदेशो दलसंचयः ॥

અર્થ — એછા અથવા વધુ પરમાણુના જવ સાથે સંબ'ધ કરાવનાર એટલે આત્માને પોદ્દગલિક વસ્તુ સાથે સંબ'ધ કરાવનાર આ પ્રદેશબ'ધ છે. સ્વભાવને પ્રકૃતિઅ'ધ કહેવાય છે. કાળની મર્યાદાને સ્થિતિ કહેવાય છે. અનુભાગ એટલે રસ, અને પ્રદેશની એટલે કર્મપરમાણુની સંખ્યા અથવા દળને પ્રદેશબ'ધ ઉપરની ગાથામાં કહ્યો. તેમાં આપણા કવારો કેયો ભાગ લજવે છે, તે જાણી લેવાની બહુ જરૂર છે અને તે આ પ્રકરણના વિષય છે. કોઈ લાડવા નવટાંકના હાય, કોઈ લાડવા પારોરના હાય, તે તેનું માપ, તાલ અને સંખ્યા સવ' પ્રદેશઅ'ધમાં સ્પષ્ટ થાય છે, એટલે આ ગાથામાં કર્મનું જાડા—પાતળાપણું કહ્યું, તે પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ અ'ધ પર આધાર રાખે છે એમ સમજવું અને તેમાં જે તરતમતા આવે છે એ કર્મના પ્રકાર ઘણા છે. તેના વિસ્તાર આપણે આગલી ગાથામાં કર્યા, કર્મ કેવા પ્રકારનું ઉદય વખતે ફળ આપશે, તેના આધાર આ ચાર પ્રકારના (પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશબ'ધ) પર આધાર રાખે છે.

વિવેશન—સ્થિતિને અંગે [એ] જાણું જરૂરી છે કે, જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને વેદનીય તેમ જ અંતકાય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૦ કોડાકોડી સાગરાપમના કાળ છે. અને માહનીય કર્મના સિત્તેર કોડાકોડી સાગરાપમના કાળ છે. નામ અને ગાત્રકર્મના લીશ ક્રેડાકોડ સાગરાપમના કાળ ઉત્કૃષ્ટ [કાળ છે.] ખંધ વખતે સ્થિતિખંધ વધારમાં વધારે પડે છે. વેદનીય કર્મની જલન્ય સ્થિતિ ખાર મુહૂર્તની છે. મુહૂર્ત એટલે અડતાળીશ મિનિટ. નામકર્મની અને ગાત્રકર્મની જલન્ય સ્થિતિ આઠ મુહૂર્તની છે અને બીજા પાંચે કર્મની જલન્ય કાળસ્થિતિ અંતર્મું હૂર્તની છે. એટલે એ જલન્યથી એાછી નહિ અને વધારમાં વધારે ઉત્કૃષ્ટથી વધારે નહિ, એ પ્રમાણે અંધસ્થિતિ થાય. આ દુનિયામાં

સારા માણુસને દુઃખી કે હેરાન થતા જોઈએ, તો તે કમેંના ઉદય સમજવા. એ રીતે આપણી ઘણી ગૂંચવણા નાશ પામે છે. ઉપરના કમેંબધના ચારે પ્રકાર સમજવા યાગ્ય છે. તેથી અત્ર તેનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. (૩૬)

#### ક્રમ ભ'ધનાં કારણાે—

## तत्र त्रदेशबन्धो योगात् तदनुभवनं कवायवशात् । स्थितिपाकविशेषसास्य भवति लेइयाविशेषेण ॥३७॥

અર્થ —તેમાં પ્રદેશભ'ધ મન-વચન કાયાના ચાગથી થાય છે, ક્ષાયના વશથી અનુ-ભાગ બ'ધ થાય છે અને લેશ્યા પ્રમાણે સ્થિતિઅ'ધ નક્કી થાય છે. (૩૭)

**વિવેચન**—આ ગાથામાં ચાર પ્રકારના ખંધા કેવી કેવી રીતે અને કયાં કારણાથી થાય છે, તે ખતાવવામાં આવશે—

પ્રદેશભ'દ્યા ચાગાત્—યોગા મન, વચન અને કાયાના પ્રવત્તે છે. એ યાગાનુસારે પ્રદેશભ'દ્ય મુકરર થાય છે. એટલે મન વચન કાયાને જે રીતે ચલાવી હાય તે પ્રમાણે પ્રદેશ કમ'ના [દળિયા] એાછા વત્તા લેવામાં આવે છે. આથી જે મન, વચન અને કાયાને સારી રીતે પ્રવર્તાવી શાકે, તે એાછા અને એાછા કમ'ળ'દ્ય કરે છે, કારણ કે મન-વચન-કાયાના પ્રશસ્ત યાગા કમ'ને કાં તો મુદ્દલ બાંધવા દેતા નથી, અથવા દે તો ખરી પડે તેવા સહેલા સુતર અને ઘણાખરા તો પ્રદેશાદયથી ખરી પડે તેવા પ્રકારના હાય છે. એટલે એક દરે મન-વચન-કાયા ઉપર પ્રદેશભ'દ્ય, કમ'ની સંખ્યા અને તેના જેરના આધાર રહે છે. આ પૈકી મનના દશ દોલ, વચનના દશ દોલ અને કાયાના બાર દોલ જેને આપણે સામાયિકમાં ખમાવીએ છીએ તે સમજવા ઉચિત છે. આપણે તેનું યથાસ્થાન નિર્વણ કરીશું.

તદતુલન કેષાયવશાત્ અનુલવનં એટલે અનુલાવ ખંધ કે રસભધ કવાયવશ છે- એટલે કવાય જે પ્રકારના તીલ કે મંદ હાય અથવા અપ્રત્યાખ્યાની કે પ્રત્યાખ્યાની, અનંતાનુબ ધી કે સંજવલન પ્રકારના મંદ કે આકરા હાય, તેના પર એટલે જે પ્રકારના કવાય તે પ્રકારના રસબ ધ કે અનુલાગ બ ધ પડે છે. ચાલુ પ્રકરણ કવાય સંબ ધી હાઈ એ કર્મ બ ધમાં કશું સ્થાન લાગવે છે, તે અનુલાગ બ ધ કે રસબંધની વ્યાખ્યા ઉપરથી માલુમ પડી જવું જોઇએ. જેવા કાય, માન, માયા કે લાભ તેવા કર્મના રસ પડે છે. અને ઉદય વખતે જરૂર તે પ્રમાણે લાભાલાલ આપે છે લવાંતરમાં કર્મ જ્યારે ફળ આપે, ત્યારે એની ચીકણાશ્વ-માળાશ બ ધ વખતે [સેવેલ] કવાય ઉપર આધાર રાખે છે. એટલા માટે પાણીએ કવાયેલી ચેતતા રહેવું જોઈએ.

સ્થિતિ**પાકવિશેષઃ ભવતિ લેશ્યાવિશેષેણુ**—એટલે કર્મ ક્યારે ઉદયમાં આવશે અને કેટલા કાળ પડ્યું રહેશે તે, તે વખતે એટલે બ'ધ વખતે લેશ્યા કેવા પ્રકારની હાય છે, તે લેશ્યા ઉપર આધાર રાખે છે. આ લેશ્યા ઉપર વિવેચન હવે ચાલે છે અને તદનસાર થશે. પણ અહીં જણાવતું ઉચિત અને પ્રસ્તુત છે કે, લેશ્યા એટલે મનની દરમિયાનગીરી વગરના આત્મિક અધ્યવસાય. એટલે લેશ્યા સર્વ જીવને એાઇ વધતી હાય છે, પણ દરેક પશુ, પ્રાણી, પક્ષીને લેશ્યા જરૂર હાય છે. એની સંખ્યામાં ફેર પડે પણ આત્મિક અધ્યવસાય લેશ્યા ઉપર આધાર રાખે છે. લેશ્યા અતે પૌદ્દબલિક છે. તેને રંગ વર્ણ હાય છે અને તેને પારખવા માટે લેશ્યાના છ પ્રકાર પાઠવામાં આવ્યા છે. કૃષ્ણ, નીલ, કામાત, તેએ, પદ્મ અને શુકલ. આમાં પ્રથમની ત્રણ લેશ્યા ખરાય છે, ખાડીની ત્રણ સારી છે. તે ઉપર નીચેના બે દાખલા શાસકારે આપ્યા છે તે પણ સમજવા યોખ્ય છે. આપણે તે અન્ને દાખલા વિચારીએ.

**લેશ્યા**—એટલે આત્માના પરિણામાં લેશ્યા છે પ્રકારની છે, દ્રવ્યલેશ્યા અને સાવ-લેશ્યા. દ્રવ્યલેશ્યા પુદ્દગળવિશેષાત્મક છે, પણ ભાવલેશ્યા તે<del>ા આત્માના પરિદ્યાસ</del>્ટ્રપ છે. એના વિશેષ સંખધ યાગ અને સંક્લેશ પર આધાર રાખે છે. જેમ સંકલેશ તીવ, તીવતર અથવા તીવ્રતમ હાય, મંદ્ર, મંદ્રતર કે મંદ્રતમ હાય, તેમ લેશ્યા જુદ્રી પડે છે. આ સંભ ધમાં જા બુકળ લેવા જા બુવુલ પાસે આવેલ છ મનુષ્યના દાખલા આપવામાં આવેલ છે. તે વખતે એક માણુસે કહ્યું' કે ''લાે! ભાઈ! જ બ્રુપૃક્ષ તાે આવી ગયું. હવે તેના ફળ લેવા માટે ઉપર ચઢવાની અપેક્ષાએ એ વૃક્ષને કાપી નાંખવું જોઈએ અથવા ખલાસ કરતું. ને ઇએ." એની સાથે બીને માણસ હતા, તેણે કહ્યું કે, " વૃક્ષ કાઢી ના ખવાનું કે કાપવાનું : આપણે શું કામ છે ? એની જે શાખા પર જાંભુકળ છે તે કાપા. આપણા સ્વાર્થ તા જાંભુ આવાના છે. " ત્યારે સાથે આવેલ ત્રીજ પુરુષે કહ્યું: "એ પણ તમારી વાત ખરાબર નથી. અધી નાની માેટી ડાળીએ કાપવાથી શું લાભ છે ? જેના પર જ છુ છે તે જ નાની ડાળી કાપા." ચાથા માણસે કહ્યું: "એને પણ કાપવી શા..માટે ଲઇએ.? આપછે તા જાંબુ સાથે કામ છે, માટે જે ગ્રૂમખા બાગ્રયા હાય તે તાડી લઈએ." પાંચમાં પુરુષે કહ્યું: " આખા ગુચ્છા હેવાનું આપલુને શું પ્રયાજન છે? આપણે તે જાંભુ સાથે કામ છે તે જ માત્ર લઇને આપણુ સંતાષ પામવા જાઈએ." તેમની સાથ એક છઠ્ઠો પુરુષ આવ્યા હતા તે છાલ્યા : "આ તમારી વાલ નિરથ'ક છે. ઝાડ નીચ પણ કેટલાંક જાંખુકળ પડેલાં છે. આપણું કામ ખાવાનું છે, તે નીચે એની મેળાએ ત્ટેલાં જાં ખુથી સરતું નથી <sup>?</sup> " આ છ માણસામાંથી પ**હેલાની** કૃષ્ણદ્ભેશ્યા કહેવાય; બીજાની નીત-હૈશ્યા કહેવાય, ત્રીજાની કાપાતલેશ્યા કહેવાય; એ પ્રકારે ઉત્તેરાત્તર ચાથી તેજે, પાંચમી પદ્મા, અને છઠ્ઠી શુકલલેશ્યા કહેવાય.

એક બીજો દાખલા ધન લૂંટવા માટે ગયેલા છ પુરુષોના છે. તે પહુ અત્ર વિચારણીય છે. રસ્તામાં ગામ આવ્યું તે વખતે છ પુરુષ પૈકી પ્રથમ બાલ્યા: " આ ગામ આવ્યું, તેને ખલાસ કરી દો. વચ્ચે પશુ-પક્ષી કાેઇ પણ આવે, તેને પણ ખલાસ કરી દો. પ્ર ૧૨ અને આહે આવનાર માથુસને પછું મારી નાંખા." ળીજા પુરુષે કહ્યું: "પશુ-પક્ષીને શા માટે મારમાં? માત્ર વિરાધ કરવાવાળા માથુસને જ ખલાસ કરવા એ આપણું કામ છે." ત્રીજા પુરુષે કહ્યું: "આપણે અભિને શા માટે મારવી ? માત્ર પુરુષને જ મારવા, કારણું કે તે આપણા વિરાધી છે. સીને મારવાથી પાપ લાગે છે. સીહત્યા થાય છે." ચાથા માથુસે કહ્યું: "સાથે પુરુષને મારવા ન ઘટે, પુરુષમાં પણ જે સશસ્ત્ર હોય, તેને જ મારવા ઘટે. " પાંચમા માથુસે કહ્યું: "સશસ્ત્ર પુરુષમાં પણ જે વિરાધ ન કરતો હોય તેને આપણું ન મારવા ઘટે. જે સશસ્ત્ર પુરુષ આપણું વિરાધ કરે, તેને જ મારવા ઘટે. જે સશસ્ત્ર પુરુષ આપણું વિરાધ કરે, તેને જ મારવા ઘટે. જે સશસ્ત્ર પુરુષ આપણું વિરાધ કરે, તેને જ મારવા ઘટે. " છઠ્ઠા પુરુષે કહ્યું : " આપણું તો ધન લેવા આવ્યા છીએ; તે આપણું કામ છે. એટલે કેઈ માથુસને માસ્ત્રો નહિ. આપણું કામ ધન લેવાનું છે તે કરા."

आर्मा अथम युरुष कृष्णुदेश्यावाणा छे. स्मेम उत्तरेत्तर छ देश्यावाणा छ युरुषो छे, ते अराजर अर्थ साथ, अत्माना परिखाम साथ धटाववा. आत्माना परिखाम ते उपरनी છ લેશ્યા છે. આમાં એટલું ધ્યાનમાં રહે કે, દ્રવ્યલેશ્યા યુદ્દગળાત્મક છે. ઉપર જે દર્શત આપવામાં આવ્યાં છે, તે દ્રવ્યલેશ્યાનાં સમજવાં. એના સંબ ધમાં ત્રણ મત છે : એક લેશ્યાને કર્માં વર્ગ જાાનિષ્યન્ન ગણે છે; બીજે મતે તે કર્માના નિષ્યંદ્ર રૂપે છે; ત્રીજે મતે તે ચાળ-પરિભામ છે. આ ત્રણ મતમાં કરી સ્વીકાર્ય છે, તે જ્ઞાનીગમ છે, પણ આયુષ્યકમ તા આખા જીવનમાં એક જ વાર જાધાય છે. આયુષ્ય ત્રીજા, નવમા અને સત્તાવીશમા ભાગે માકી રહે છે, ત્યારે આયુષ્યની સ્થિતિ આવતા ભવ માટે એક વાર બંધાય છે, એટલે ખાકીનાં સાત કર્મો તો પ્રત્યેક સમયે ખધાયા કરે છે, તે વખતે પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, અનુસાલ (રસ) व्यनि तीनी पोतानां दीवानां अमेरिसिंड, ते प्रदेशण'ध, को बारे मुहरर थाय छे. ते वस्रते જેવી લેશ્યામાં પ્રાણી વતલ્લા હાય તે પ્રમાણે તેના પ્રકૃતિ, સ્થિતિ અને અનુભાવ ળધ થાય છે. સવે<sup>ક</sup> જીવાના સંભાષમાં આ કમ<sup>6</sup>લાંધન એકસરખું વતે<sup>6</sup> છે અને ચાંથા કમ<sup>6</sup>ગ્રાથમાં કહ્યું છે<sup>ુ</sup>તે "પ્રમાણે નોચેની" ગાંધા ધ્યાનમાં રાખની : स<sup>\*</sup>निदुषे छ लेस अपज्ञ**वायरे परम च**णक्ति सेसेंस् । सत्तह बन्धदीरण संतुद्ध अह तेरसस् ॥७॥ औरते संज्ञी द्विष्टमां छ देखा वते हैं અવર્શાપ્ત અને પર્યાપ્ત દશામાં સંગ્રી પ'ર્ચેન્દ્રિય પ્રાણીમાં છ લેશ્યાઓ વતે છે! અપૂર્ધાપ્ત ભાદર એકેન્દ્રિયમાં પહેલી ચાર લેશ્યાઓ (કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત અને તે**એક**શ્યા) નતે છે; બાકીના અગિયારે પ્રકારામાં, અપર્યાપ્ત અને પર્યાપ્ત સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયમાં, પર્યાપ્ત બાદર એકેન્દ્રિયમાં, અપર્યાપ્ત-પર્યાપ હીઇદિવવાળા જવામાં, અપર્યાપ્ત-પર્યાપ્ત તેઇદિવ જવામાં, અપર્યાપ્ત-પર્યાપ્ત ચૌરિ દ્રિય જવામાં, અપર્યાપ્ત-પર્યાપ્ત અસ'ર્સા પ'અન્દ્રિય જવામાં ત્રણ લેશ્યા (કૃષ્ણ, નીલ અમે કાપાલલેશ્યા) હોય છે એમ સમજતું. સાત કર્યાના કર્મા અ માં અથા જુવાને પ્રત્યેક સમયે થાય છે. અને કોઈ વખત આઠે કમ<sup>4</sup>ના થાય છે. સત્તા અને ઉદ્દેય તો પ્રત્યેક સમયે સાત અથવા આઠ કર્મીના થાંચ છે.

આ લેશ્યાએ ખરાબ રીતે વર્તે તો ઉત્કૃષ્ટ કર્મ બંધ કરાવે છે; અંકી ઘણાખરા જીવા તો મધ્યમવર્તી હોવાથી મધ્યસ્થિતિવાળા કર્મ ળંધ કરે છે. આપણે જે આ ગાયામાં જોવાનું ક છે તે સ્થિતિબંધ કવાય ઉપર કેટલા અને કેવા આધાર રાખે છે, તે યાદ રાખી કવાય ઉપર અંકુશ રાખવા અથવા તેનું ત્યાજયપણું સમજી તેના સર્વધા ત્યાગ કરવા એ છે. (39)

#### લેશ્યાનાં નામા અને વિશેષ પરિચય—

## ताः कृष्णनीलकापोततेजसीपबञ्जक्लनामानः । श्लेप इव वर्णयन्थस्य कर्मयन्थस्थितिविधाप्र्यः ॥३८॥

અર્થ તેએ [લેશ્યાઓ] અનુક્રમે કૃષ્ણુ, નીલ, કાપાત, તૈજસી, પદ્મ અને શુકલ નામ ધરનારી છે, કર્મ બ'ધમાં એ સરેશ જેવી છે. અને પાતાના પરિણામ પ્રમાણે કર્મ બ'ધની સ્થિતિને કરનારી છે. (૩૮)

વિતેશન—એ દેશ્યાનાં, ઉપર જણાવ્યાં તે પ્રમાણે, અનુક્રમે કૃષ્ણું, નીલ, કાપાત, તેજસ, પદ્મ અને શુકલ એમ નામા છે. કૃષ્ણું એટલે કાળા રંગ એ તો સમજાય તેવી હકીકત છે. નીલના રંગ માર્ચ્યુથા જેવા હાય છે, કાઈ એને ગળી જેવા રંગ પણ કહે છે. કાપાત એટલે કળૂતરના જેવા રંગ, કાંઇક કાળાશ પડતા ભૂખરા રંગ છે. તેએ એટલે તેજવાન દેશ્યા, એના વર્ણુ સફેદ છે. અને એ સારી:લેશ્યા છે. પદ્મ એટલે કમળ. નજરે એવાથી એના રંગ સમજાશે. તે(કમળ)ના જેવા જે લેશ્યાના—મનના કે આત્મના વિચારના રંગ હોય, તે પદ્મ લેશ્યા સારી સમજવી. અને શુકલ લેશ્યા એટલે મનના તથા આત્માના પરિણામ ધાળા હોય, તેને શુકલલેશ્યા કહેવામાં આવે છે. આ છેવટની ત્રેણું લેશ્યા (તેજસ, પદ્મ અને શુકલ) સારી લેશ્યા એટલે શુલ મનઃપ્રવૃત્તિ અથવા આત્મિક વિચાર—અધ્યવસાય અતાવનાર છે. આ ગાથામાં તે છએ લેશ્યાનાં નામ અતાવવામાં આવ્યાં છે. એનું સ્વરૂપ આગલી છે ગાથામાં વર્ણુંવ્યું છે.

- સ્થિતિ—એટલે અમુક કર્મ કર્યે સમયે ઉદયમાં આવશે અને એના અળાધાકાળ કેટલા વખત રહેશે, એટલે કેટલા વખત એ સત્તામાં યડી રહેશે, તેના નિર્ણય આ સ્થિતિઅધમાં થાય છે, અને તે પણ ઉપયોગી છે. સ્થિતિઅધના આધાર લેશ્યા પ્રસ્ટે છે એ વાત અહીં પ્રસ્થાનુર્પ કહી દીધી.

શ્લેષ—એટલે સરેશ. ચિત્રકામ કરહું હોય તો તેમાં સરેશ લાપરવે પડે છે. એમાં એ સરેશનું એડા લાળવાતન પાલવે કમે ખંધમાં સ્થિતિઅધ અધ્યતિ કામ કરતો હોલાથી એ સરેશનું કામ કરે છે. ખાસ કરીને એ ચિત્રને વધારે મજબૂત કરે છે, એટલે કમે ખંધ કેવે મજ-બ્લૂત થાય છે તેના આધાર આતમપરિશ્વતિ પર અથવા મન વચન-કાયાના ચેમની પરિશ્વતિ

પર થાય છે. આત્મપરિભૃતિ સર્વ જીવાને હાય છે એ નજરમાં રાખી શાસકારે, લેશ્યા જોઈ આત્મિક અધ્યવસાય પર વિશેષ ધ્યાન આપ્યું. અને જેમણે મન વચન કાયાના યાગા વિચાર્યા એમણે સંત્રી પંચેન્દ્રિય મનુષ્યને ધ્યાનમાં રાખ્યા. તે આત્મપરિભૃતિ અનુસાર કે યેણાનુસાર લેશ્યા એમ છે મત પડ્યા, પણ એ છે મતમાં મને વિરાધ જેવું કાંઈ લાગતું નથી. આગલા શ્લાકમાં પણ કર્માસ્થિતિ ધંના લેશ્યા ઉપર આધાર છે એમ કહ્યું છે. અને આ શ્લાકમાં તે વાત પાકી કરી છે. અહીં કર્મની વાત ચાલે છે, તેમાં કર્મળ ધંને અંગે કથાયને શું સ્થાન છે, તે વાતની મુખ્યતા છે, તે જણાવતાં આત્મપરિભૃતિ અથવા યાગપ્રવૃત્તિની આ શ્લાકમાં વાત કરી છે, તેની સાથે કથાયના વિષયને સંબંધ હેલાથી એ અધ્યસ્તુત વાતને પણ પ્રસ્તુત વાત મહ્યામાં આવેલ છે, એમ સમજનું.

ફેળ—આ લેશ્યાઓ પૈકી અશુલ કળને આપનારી કૃષ્ણ, નીલ અને કાપાત લેશ્યા છે અને તજસી, પદ્મ અને શુકલ લેશ્યાઓ શુલ છે; તે સારા ફળના અનુભાવ કરાવનારી છે, એમ લક્ષમાં રાખનું સરેશ જે રીતે કામ કરે છે, એટલે રંગને ચીકાશ આપવા તથા તેને મજબૂત કરવા માટે સરેશ વાપરવાની જરૂર છે, એ રીતનું કમંબ ધનને અંગે આ લેશ્યાઓ કામ કરે છે. તેમને વિવધ રંગોનાં નામ આપવામાં આવ્યાં છે, તે અતાવે છે કે એ સર્ધ જવોને હોય છે અને કમંબ ધ વખતે લણા ઉપયોગી ભાગ બનાવે છે. આ રીતે વિચારતાં સંત્રી પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય માટે તેના યોગો વિચારવા ઢોઇએ. એનાં મન, વચન અને કાયા જે પ્રવૃત્તિમાં ચાલુ હોય છે, તેવા તેને કમંબ ધ થાય છે, અને કમંબ ધ થતી વખતે જે ચાર વસ્તુ મુકરર થાય છે તેમાં સ્થિતિબ ધને એક સ્થાન છે. સ્થિતિબ ધ લેશ્યા પ્રમાણે થતા હોવાથી એ પ્રશસ્ત વાત છે, એ પ્રમાણે મન વચન કાયાના યોગોને અગત્યનું સ્થાન સંત્રી પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય પૂરતું છે અને અધ્યવસાય અનુસારે સર્વ જવને સ્થાન છે. સર્વ જીવમાં સંત્રી પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય પૂરતું છે અને અધ્યવસાય અનુસારે સર્વ જીવને સ્થાન છે. સર્વ જીવમાં સંત્રી પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય પૂરતું છે અને અધ્યવસાય અનુસારે સર્વ જીવને સ્થાન છે. સર્વ જીવમાં સંત્રી પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય મનુષ્યના સમાવેશ થાય છે. (૩૮)

વિષયા: સુખદુ:ખનું કારણ--

## कर्मोदयाद्भवगतिर्भवगतिमूला शरीरनिष्ट निः। देहादिन्द्रियविषया विषयनिमित्ते च सुखदुःखे ॥३९॥

્ર**અર્થ** ∸ કર્મ ના ઉદયથી સ'સારની ગતિ થાય છે. અને ભવગતિ એ શરીરના નિર્માણના કારણભૂત છે. શરી**રથી ઇંદ્રિયના વિષયા થાય છે** અને વિષયને કારણે સુખદુ∶ખ થાય છે. (૩૯)

વિવેશન — આ ગાયામાં કમસર વાત ખતાવવામાં આવી છે. ઉપર જે કર્માને ખતાવ વામાં આવ્યા છે તેને લઇને ગતિમાં ન સારમાં પ્રાણી પરિભ્રમણ કરે છે. આ સંસાર વધવાનું કાંઇ કારણ હોય તો તો કર્માદય ઉપર, એટલે આઠ કર્મના ઉદય ઉપર આધાર રાખે છે. ચારે અતિ (તરક, તિર્ધચ, મનુષ્ય તથા દેવ)માં ભ્રમણ કરવું, અહીંથી ત્યાં જવું અને ત્યાંથી અહીં આવવું અને પાછા બીજી કોઇ પણ ગતિમાં જવું એ કર્મળ' પર આધાર રાખે ક્રમાંથા અને વિષયા

છે. ભવ એટલે સંસાર જે પ્રપંચથી ભરેલાે છે, તે આખા સંસાર શ્રી સિદ્ધર્વિંગણિએ વર્ષ્યું લ્યા છે. તે આખા સંસારનું મૂળ આઠ પ્રકારનાં કર્મા છે. આ રીતે क्रमेदियान भवगतिः શબ્દા પર વિવેચન થયું.

આપણે માહરાજાનું કે વિષયાનું સામ્રાજ્ય માનીએ તો તે સર્વ કર્મના ઉદય ઉપર આધાર રાખે છે એમ સમજવું. કર્મના ઉદય પ્રમાણે ગતિમાં આંટા મરાય છે. અને આપણે અગાઉ તોઈ ગયા છીએ કે, ન सા जाई ન સા जોળી ન તં ઠાળં ન તં જીતં; ન जाया ન મુલા जत्थ सब्ने जीवाડળંતસો ! આ જીવ અધે સ્થાને, અધી ધોનિમાં જઈ આવ્યો છે અને એવું એક પણ સ્થાન નથી કે કુળ નથી કે જ્યાં આ જીવ અનંતવાર ઉત્પન્ન થયા અને મર્થી ન હોય. એ શ્લોકમાં જે બાવ ખતાવ્યા છે એનું કારણ કર્મ છે એમ જાણી લેવું.

ભવગતિમૂલા શરીરનિષ્ટું તિ—ચારે ગતિમાં જે શરીર (બીજ પર્યોષ્ત) પ્રાપ્ત થાય છે, તે સંસારગતિને અનુસારે થાય છે. એટલે નારકી વૈક્રિય દેહ મળે કે તિર્ગ ગતિનાં ગમે તે સંક્ષ્મણ કે સંસ્થાન મળે, તે સર્વ શરીર (બીજી પર્યાષ્તિ) લવ પ્રમાણે થાય છે. તદ્યોગ્ય શરીરનું સંઘયલુ તથા સંસ્થાન જીવને મળે છે. આ રીતે આપણી છ પર્યાષ્તિ પૈકી બીજી શરીરપર્યાષ્તિ આપણેને મળે છે. પર્યાષ્તિ છ છે: આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, ધાસા શ્રણનાસ, ભાષા અને મન. આમાં એકે દ્રિયને પ્રથમની ચાર પર્યાષ્તિ છે; વિકલે દ્રિય અને અસંગ્રી મનુષ્યને પ્રથમની પાંચ પર્યાષ્તિ હોય છે અને સંગ્રી પંચેન્દ્રિયને છ પર્યાષ્તિ હોય છે. એ પર્યાષ્તિ આધારી અને પર્યાષ્ત્ર અવસ્થામાં કાળ ન કરવા, તે સર્વનો આધાર શરીરપર્યાષ્ત્રિ અને શરીરપર્યાષ્ત્રિનો આધાર કર્મ ઉપર, ઉદય કાળમાં રહે છે. એટલે શરીરપર્યાષ્ત્ર અને શરીરપર્યાષ્ત્રનો આધાર કર્મ ઉપર, ઉદય કાળમાં રહે છે. એટલે શરીરપર્યાષ્ત્ર આવે છે. એટલે હવે દેહાદિકના અંતિમ કારણ તો કર્મ જ થયાં, આ વાત લક્ષ પર રહે.

દેલાદિન્દ્રિય વિષયા:— શરીર સંસારગતિ અનુસાર મળ્યું અને બીજી શરીર-પર્યાપ્તિ પૂરી થઇ અને ભવેશાય શરીર મળ્યું. આ રીતે બીજી પર્યાપ્તિ થઇ અને પ્રાણી કરણુઅપર્યાપ્તો થયા. આ શરીરથી ઇંદ્રિયના વિષયા ધાય છે. સ્પર્શવાળા એકેંદ્રિયને એકલા સ્પરેઈન્દ્રિય વિષય અને સ્પર્શ-રસવાળા દ્વીદ્રિયને બે પ્રકારના વિષય; તેમ જ સ્પર્શ, રસના અને ઘાલુઇંદ્રિયવાળા ત્રિઇંદ્રિયને આ ત્રણે વિષયા; તેમ જ સ્પર્શ, રસ, ઘાલુ અને ચક્કુરિંદ્રિય એવી ચાર ઇંદ્રિયવાળાને એ ચારે ઇંદ્રિયના વિષયા અને સ્પર્શ, રસ, ઘાલુ, અક્કુ અને શ્રોત્રવાળા પંચેદ્રિય જીવા (તિર્ધાત્ર, દેવા, નારકા અને મનુષ્ય)ને પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયા આ શરીર વડે ઉત્પન્ન થાય છે. સર્વાનું મૂળ કારણ કર્મા અને કર્મથી શરીર અને શરીરથી ઇંદ્રિય વિષયા પ્રમાણે કમસર થયા.

વિષયનિમિત્તે ચ સુખદું ખે—અને પ્રાણીને સુખ અને દુઃખ થાય છે, તેનું નિમિત્ત ઉપર જણાવેલા વિષયો છે. સુખ એટલે વ્યવહાર નજરે શુલ અનુલવ અને દુઃખ

63

એટલે કરવા અનુભવ એ સારા અથવા ખરાખ અનુભવના આધાર ઇંદ્રિય વિષયા પર રહે છે. એટલે હેવડે કર્મ તો આવે જ છે, કારણ કે શાલાવેદનીય સુખના અનુભવ કરાવે છે અને અશાલાવેદનીય દુ:ખના અનુભવ કરાવે છે. આ સર્વનું મૂળ કારણ તો કર્મા જ છે. કારણ કે શાલા-અશાલા પામવી, તે પણ કર્માનમિત્તક જ છે, પણ એ દર્માનું નિમિત્ત કારણ તો ઇંદ્રિયા અને તેના વિષયા જ છે. સારાની સાથે સંયાગ થાય અથવા આપણને ન ગમે તેવા વિષયા સાથે મળવાનું થાય, એ સર્વના આધાર આપણી પાસે યોગ્ય કેટલી ઇંદ્રિયા છે અને આપણા તેમની સાથે કેવા સંબંધ છે, અનુકૂળ છે, કે પ્રતિકૂળ, અને તેમ થવામાં કારણભૂત છે કર્મ, એટલે સર્વનુ પરંપરાકારણ તા કર્માના ઉદય જ થાય છે. લાલકાલિક કારણ વિષયા છે તે ધ્યાનમાં રહે. આવતી ગાથામાં તે સ્પષ્ટ થશે. (36)

્દુ:ખ દુ:ખ અને ૄદુ:ખ—

## ्दुःखद्भिट् सुखलिप्सुभोहान्धत्ताद्दृष्टसुणदोषः । ऱ्यां यां करोतिःचेष्टां तया तया दुःखमादत्ते ॥४०॥

અર્થ — દુઃખના દેષ કરતાર અને સુખને ઈચ્છનાર, માહુથી અંધ થયેલ હાવાથી, ્યુણ્યુદાપને ખરાખર ન જેતો, જે જે ચેષ્ટા કરે છે, તેથી પ્રત્યેક દુઃખને વહારી લે છે, ત્નાતર છે. (૪૦)

**િવિવેચન**—સર્વ પ્રાણીને દુઃખ ગમતું નથી, તેથી તેના દ્વેષ કરે છે અને તેમાંથી દ્રર નાસવા પ્રયત્ન કરે છે અને સુખને ઇચ્છે છે. તમે કોઈ પણ પ્રાણીને જેશા, તાં તેને દ્ર:ખ તરફ દ્રેષ હાય છે અને પાતાને સુખ કેમ થાય તે મેળવવાની ઇચ્છા તેના મગજમાં હાય છે, અને પાતાને સુખ કેમ મળે અને પાતાનાં જેને માન્યાં હાય તે સુખી કેમ થાય તેવી ઇચ્છા તે રાખે છે. પણ એનાં કામા ઇચ્છાને અનુરૂપ હાય છે કે નહિ તે વિચારવા જેવું છે; અને સુખની ઇચ્છા રાખનારાં કેવાં કર્મા કરી રહ્યાં છે તે જેવા જેવું છે. સુખની ખરી ઇવ્છા હાય તાે સુખને અનુરૂપ કામાે કરવાં જોઈએ. એને બદલે આપણે હવે પછી જોશું તા માલૂમ પડશે કે સુખને અનુરૂપ ઇચ્છા થયા કરે છે, પણ તે સંખી થાય તેવાં તેનાં કામા હાતાં નથી. એનું કારણ માહની લાગેલી આંધી છે. એટલે જેમ - અ'ધ માણુસ સાચું સ્વરૂપ જોઈ શકતા નથી, તેમ આ માણુસ ઉપર માહુનું સામ્રાજ્ય ંએટલું અધું ચાલે છે કે, દારૂ પીધેલ માણુસની પેઠે એ ગુણ-દાષને દેખતા નથી અને માહરાજા એને જેમ નચાવે તેમ તે નાચે છે. એટલે છતી આંખે એ માહની આંધીને · લઇને આંધળા જેવા થઇ જાય છે અને દુનિયામાં જે તે ચેનચાળા કરે છે. તેનામાં અને આંધળા માણસમાં કાંઈ તફાવત લાગતા નથી. તેની ચેપ્ટા ઉપરથી એ અસદુગાહમાં એવા ્રકસાયલા છે કે, એને માહની આંધીમાં અધ થયેલ કહેવા, તેમાં જરા પણ અજુગતું નથી, ખ્યાને છે છતી આંખે માહરાજા અથવા ચાયા માહનીય કર્મની અસરતળ આંધળા જેવાં

ક્યાયા અને વિષયા ૯૫૦

કામા કરે છે; તે ઉઘાડી આંખે દેખતા નથી. દરેક ઇન્દ્રિય એને એવા કસાવે છે અને પ્રત્યેક ક્યાર્ય એને એવા હસન કરી મૂક્યા હાય છે કે તેને પશ્લિમે તેને ઉઘાડી આંખ હાય તો પણ એનું વર્તન એને આંધળા બનાવે છે, એટલે એને દુ:ખના દેવ થાય છે અને સુખની ઇચ્છા થાય છે. તેમાં તે નીચે વર્લ્યુવનમાં આવેલ છે, તેવા ચેનચાળા કરીને ઊલટાં ન ગમે તેવાં દુ:ખને જ એ વહારી લે છે; એટલે એના દુ:ખના દેવ અને સુખની ઇચ્છા તદ્દન ખાટી છે, એનાં કામાની વિરુદ્ધ છે. આપણે એના વ્યાવહારિક ક્રમ નીચે તોઇએ તેન તે સવે તેના દુ:ખ, દેષ અને સુખની ઇચ્છા સાથે મેળ ખામ તેવાં હાતાં નથી.

માહાન્ધત્વાત્ મોહિક રેલી આંધી, એટલે પાયેલ દાર; એનાં પરિણામમાં તમે દારૂ હિયાની એપ્ટન જેશો, તો તમને જથાશે કે તે પણ સારા હાય; દારૂની અશ્વરમાં ન હાય, તે વખતે હહાયણથી વાતે કરે છે અને પછી દારૂ હી એ છે, એને પરિણામે લથક હિયાં ખાય છે કે ગટરમાં પડે છે અને ન કરવા ધોગ્ય માંગણી કે કામા કરે છે અને પાતાની જાત ઉપરના કાળ ગુમાવી એસે છે.

ચેષ્ટા—હવે આ જીવની વિજ્યોમાં જુએક કાળભાવસમાં એનું નામ પહેલે ન બરે માવશે. મને જૂડું બેલવું કે હિંસા કરવી તેમે મન રમત વાલ લાગશે. તે ઇચ્છશે પાતાનું અને પાતાનાનું સુખ, પણ ખાટા સાગન, જૂઠી સાક્ષી કે ખાટા દસ્તાવેજમાં એ સાક્ષી કરશે અને એવાં વર્ત વર્ષ એના દુઃખને અને સુખી થવાની ઇચ્છાના મેળ મળશે જ નહિ; એ સામાન્ય લાભ ખાતર અનેક જૂઠાનું બાલશે, સહધર્મી ભાઈ એને આંગણે આવ્યા હશે, તા તેને ગાળા દેશે, પછી એ શા માંએ દ્ર:ખના દેવ અને સુખની ઇચ્છા કરી શકે ? દરેક ઇન્દ્રિયના વિવેધો માણુસને દુ: ખમાં નાએ છે, તા આને તા પાંચ ઇન્દ્રિયા માકળા દેહાંથ, કોઇની ઉપર જરાયા એક રાખતો નથી, છતાં એ સુખની ઇચ્છા રાખે છે અને દાખના દ્વેષ કરે છે. એના એ દ્વેષ અને ઇચ્છાને કાઈ વાતના મેળ મળતા નથી. આ પ્રમાણે ચાયા માહતીય કરે કરેલી આંધીને પરિણાસે એ એવા કામા કરે છે, કે એના દુઃખના દેવને અને સુખી થવાની ઇચ્છાને અનુરૂપ એનું વર્તાન*ા*એટલે ચેમ્ટા થ*સી*ા નથી અને તેની ઇચ્છા વિરુદ્ધ એને ઇન્દ્રિયના વિષયા કેટલું દુ:ખ કરાવે છે, એ આપણે આવતી ગાયાઓમાં જેઇશું. આ સર્વનું કારણ તેનું અજ્ઞાન અને તે સર્વનું કારણ માહ-રાજ્યએ એને પાયેલ દારૂ અને દારૂએ કરેલ આંધી છે. એનું વર્તન કેવું છે, તે સમજી હેલું અથવા પોતાનાં વર્લન પર નજર રાખવી અને તેમાં દુઃખના દેષ અને સુખની ઇચ્છાને અતુરૂપ એક્ટા કેવી છે, તે વિચારી લેવું. ચેલ્ટા કાળા બજારની કરવી, ચેલ્ટા પરદેષની કરવી, ચેષ્ટા માયા-માહુની કરવી, અને ઇચ્છા સુખની રાખવી, એ વાતને મેળ ખાય તેવું લાગે છે ? આ સર્વ નું કારણ માહ*રાભાગાન કરે કે આંખી છે. આંખી ચહાવવામાં* આવે, ત્યારે લાઈ. શ્રીના પાતાના દ્વામના પ્રદેષમ અ**પતા**લ સુગ્રાની હિંદસામાં ગમે તોવાં હોલ પણ તદતુરૂપ એતું

વર્ત ન હાલાથી તે પિસાય છે. એની ચેપ્ટા અંતે ફળ આપનારી છે અને એનાં અઢારે પાપસ્થાનકા એને દાવાનળમાં નાંખનાર છે, એવું એ જાણે, છતાં પાતાની ખાતર કે પાતાનાંની ખાતર એ વર્તન એવું કરે છે કે એ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે અને સાચી વાત કહેનારને તે સાંભળતા નથી, અને રાહિણીઆ એર પેઠે કાને આંગળાં ઘાલે છે. (૪૦)

#### પાંચ ઇદ્રિયોથી થતી પીઠા—

# कलरिभितमधुरमान्धर्वतूर्ययोपिद्रिभूष्णरवाद्यः । श्रोत्रावबद्धहृदयो हरिण इव विनाश्रमुपयाति ॥४१॥

અશ્વ<sup>©</sup>—સુંદર અવાજ, તુર<sup>©</sup> [તૂરી] નામના સંગીતના સાજ અથવા કાનને મધુર લાગલા અવાજથી અથવા સ્ત્રીના અવાજથી કે સ્ત્રીના આભૂષણના અવાજથી જે કાનને (શ્રવણે દ્રિયને) આસક્ત હૃદયવાળા થાય છે, તે હરણની પેઠે, પાતાના નાશ વહારી લે છે. (૪૧)

## गतिविश्रमेङ्गिताकारहास्यलीलाकटाक्षविश्विप्तः । रूपावेशितचक्षुः शलभ इव विषयते विवद्यः ॥४२॥

અથ<sup>°</sup>—લાલિત્યપૂર્ણ ચાલ, સ્નેહપૂર્ણ દષ્ટિ, અ'ગાપાંગા, વિલાસી હાસ્ય અને નેત્રકટાક્ષોથી વનિતાના રૂપમાં આકર્ષાયેલ ચક્ષુવાળા માણસ પત'ગની જેમ વિવશ **થ**ઈ નાશ પામે છે. (૪૨)

# स्नानाङ्गरागवर्तिकवर्णकधूपाधिवासपटवासैः । गन्धभ्रमितमनस्को मधुकर इव नाशमुपयाति ॥४३॥

અર્થ'—અત્તરમિશ્ચિત સ્નાનાંદક, ચંદ્રનાદિ વિલેપન, અગરઅત્તીના અને કૃષ્ણાગુરુના ધૂપ, પુષ્પ, સુગ'ધી ચૂર્ણ વગેરેની સુગ'ધર્થી મોહ પામેલા મનવાળા માણસ લમરાની જેમ નાશ પામે છે. (૪૩)

## मिष्टान्नपानमांसौदनादिमधुररसविषयगृद्धात्मा । गलयंत्रपाञ्चद्धो मीन इव विनाञ्गमुपयाति ॥४४॥

અર્થ —અત્યન્ત સ્વાદિષ્ટ અન્ન, પાન, માંસ, ભાત વગેરે મધુર રસવાળા દ્રવ્યોમાં લાભાયેલા માણુસ, આંકડામાં ભરાવેલા માંસથી લાભાઇ આંકડામાં કસાઇ ગયેલા માછલા જેમ નાશ પામે છે. (૪૪)

> शयनासनसंवाधनसुरतस्तानानुलेपनासक्तः । स्पर्शन्याकुलितमतिर्गनेन्द्र इव वध्यते मृढः ॥४५॥

અર્થ'—પાચી પથારી, મૃદુ આસન, કેામલાંગીનું અર્લિંગન, સ્નાન, અનુલેપન વગેરેના સુખદ સ્પશ'માં આસકત માણુસ, પ્રિયાના (હાથણીના) અંગના સ્પશ'થી વ્યાકુળ અની ગયેલા મૃદ્દ હાથીની જેમ બંધનમાં પડે છે. (૪૫)

વિવેચન—આ પાંચે શ્લાેકા (૪૧–૪૫) પાંચ ઇન્દ્રિયામાંથી એકને વશ પડેલા માજુસ કેટલા હેરાન થાય છે, તેની વાત દાખલા–દલીલથી સમજવે છે.

એક એક ઇન્દ્રિને વશ પડેલાે પ્રાણી કેટલાે હેરાન થાય છે, તેના દાખલા આપ્યા છે. આપણે સર્વ દાખલાઓ યથાસ્થાને વિચારીશું. એક ઇન્દ્રિયાને વશ પડીને પ્રાણી હેરાન થાય છે; તાે પાંચે માેકળી મૂકનાર માણસ કેટલાે હેરાન થાય, તેનાે વિચાર કરીને ઇન્દ્રિયાને વશ કરવી ઘટે અથવા તેના પર અ'કુશ-ખ્રેક લાવવી ઘટે, એ કહેવાનું તાત્પર્ય છે. (૪૧–૪૫)

#### પાંચે પરવશ હાેય તેને દુઃખાે—

## ् एवमनेके दोषाः प्रणष्टशिष्टेष्टदृष्टिचेष्टानाम् । दुर्नियमितेन्द्रियाणां भवन्ति बाधाकरा बहुग्रः ॥४६॥

અર્થ'—"જેઓની સારા માણુસને છાજે તેવી દૃષ્ટિ અને ચેષ્ટા (હિલચાલ) નાશ પામી છે, અને જે માણુસા ઇદ્રિયાને તાળ પડેલા છે તેઓ ખહુ વખત ખહુ રીતે અનેક હેરાનગતિઓ–પીડા-ભાષા સહન કરનાર થાય છે." (૪૬)

વિવેચન—છેલ્લી પાંચ ગાથામાં અતાવેલી હેરાનગતિએ પ્રાણીને અનેક પ્રકારનું દુ:ખ આપે છે, પીડા ઉપજાવે છે અને પ્રાણી તેનાથી થાકી, હેરાન પરેશાન થાય છે અને એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં સખડે છે, રખડે છે અને દુ:ખી થાય છે. એ પ્રાણીઓ કેવા હાય છે, તેનું વર્ણન નીચે આપવામા આવ્યું છે. કહેવાની વાત ચિદાન દ્રજીએ સ્પષ્ટ કહી છે:—

"એક એક કે કારશુ ચેતન, બહુત ખહુત દુઃખ પાવે રે; તે તે પ્રગટપણે જગદીશ્વર, ઇશુવિધ ભાવ લખાવે રે. ર વિષયવાસના ત્યાંગા ચેતન સાચે મારગ લાગા રે."

#### અને તેઓ પદને છેડે કહે છે કે:

- " પ'ચ પ્રભળ વતે નિત્ય જાકું, તાકું કહા જયું કહીએ રે,
- " ચિદાન દ 'એ વચન સાણીને, નિજ સ્વભાવમેં રહીયે રે. હ
- " વિષયવાસના ત્યાંગા ચેતન, સાચે મારગ લાગા રે.

પ્ર. ૧૩

એક એક ઇંદ્રિય દુ:ખ આપનાર નીવડે છે, તો જેણે પાંચે ઇંદ્રિયોને છૂટી મૂકી હાય, તેને આધા-પીડા કેવી થાય તે સમજાઇ-કલ્પાઇ જાય તેવું છે. હવે એ કેવા પ્રકારના પ્રાણી હાય તેનું વર્ણન કરે છે.

પ્રાણુષ્ટ....ચેષ્ટા નહેવારુ માલુસને હાય અથવા છાજે એવી ક્રિયા અને દર્ષિ અને કર્લ અને નજર જેના નાશ પામ્યા છે, એટલે હરિલદ્રસ્તિ કહે છે તેમ વિવેક વગરના અને જેનું અનુકરણ શિષ્ટ સારા માલુસા કરે તેવી ચેષ્ટા જેની નાશ પામી છે, તેવા માલુસા એટલે અવિવેકી માણુસા. 'દષ્ટચેષ્ટાનામ્'ના પાલુ પાઠાંતરે એ જ અર્થ થાય છે: "દૃષ્ટિ ચેષ્ટે અ" એટલે જેમની ચેષ્ટા એટલે ક્રિયા-કામ અને નજર નાશ પામી ગયેલાં છે અને જેઓ સંસારને સર્વ'સ્વ સમજ તેમાં રચ્યાપચ્યા રહે છે અને ઇદ્રિયસુખને સર્વ'સ્વ માને છે.

દાદ્રિયા હ્યાં—એટલે જેમણે કોઇ જાતના સંયમ કર્યા નથી અને દાષથી જેની દાદ્રિય ગ્રસાયેલી છે. આવા સંયમ વગરના અને વહેવારુ માણસ હાય, તેવા ચેષ્ટા કે નજર વગરના માણસા આ દુનિયામાં જ ઘણા જ દાષને મહુ રીતે વહારી લે છે. તેઓ ઇદ્રિય-સુખ ઉપર કાઇ જાતના સંયમ રાખતા નથી અને જરા ભૂખ લાગે કે તાઢ તડકા લાગે કે ઠ'ડા–ગરમ થઇ જાય છે અને જાહે પાતે જ ઠ'ડા થઇ જતાં હાય અથવા ખળું–ખળું થઇ જતાં હાય એમ ઇદ્રિય હેરાન થાય તેમાં પાતાની જાતને–પાતાને જ હેરાન થતા માને છે. આ પ્રાણીઓ પાતે હેરાન થાય છે અને ઘરના ખીજા માણસાને હેરાન કરે છે, ઉજાગરા કરે–કરાવે છે અને તેઓને પીડા ઘણા પ્રકારની થાય છે. સંયમ વગર ઉપાય નથી અને આવા શિષ્ટ જનને ન છાજે તેવા ખૂમ–ખરાડા પાડવા અને ઇદ્રિયને પીડા થઇ તે પાતાને જ થઇ એમ માનનું તે અગ્રતા અથવા માહનું સામ્રાજ્ય જ છે અને એને લઇને પ્રાણી અનેક પ્રકારની માનસિક અને શારીરિક પીડા સહન કરે છે, ખમે છે અને જાણે પીડા એ જ સર્વ'સ્વ હોય એમ માને છે. અને પીડા પાતાને અનેક પ્રકારે થાય છે, તેના સંયમભાવ પાતામાં જ છે, એટલું અવિવેકને કારણે, પાતો જાણતો નથી. શિષ્ટ માણસા જે ચેષ્ટા જુએ અને કખૂલ કરે–પસંદ કરે તે 'શિષ્ટદપ્ટચેષ્ટાનામ્'. આ જેની નાશ પામી ગયેલી હાય તે 'પ્રભુપ્ટશિપ્ટરિપ્ટિચેપ્ટાનામ્' એ અર્થ સમજવા.

આધા-પીડા. અનેક વખત તેને માનસિક અને શારીરિક પીડા થાય છે.

દેશવ—હેરાનગતિ. પીડાએા માનસિક અને શારીરિક અનેક પ્રકારની થાય છે, તે ઇદ્રિયામાં આસકત મનુષ્યાને થાય છે.

' દુર્નિયમિતે દ્રિયાણાં' આ બીજું વિશેષણ છે. એટલે જે માણુસાએ ઇદ્રિયાને નિયમિત ન રાખી હાય, તેવા અને 'પ્રણુષ્ટશિષ્ટેષ્ટદષ્ટિચેષ્ટાનામ્' એ પ્રથમ વિશેષણ સમજનું.

પાઢાંતર—દેષ રસ્તે ઊતરી પડેલી ઇંદ્રિયા અને 'પ્રશુષ્ટશિષ્ટેષ્ટદુષ્ટચેષ્ટાનામ્'

એ પ્રમાણે દિવિને સ્થાનકે દુષ્ટ પાઠાંતર કોઇ કોઇ પ્રતમાં છે. પણ એ પાઠાંતર લહિયાઓનો દેવ હાય તેમ લાગે છે, આ પાઠાંતરની નોંધ નીંચ નેટમાં મિ. મેહીએ કરી છે, કારણ કે, દિવિનજર અને ચેષ્ટા એટલે વર્તન બરાળર અર્થ આપે છે. દિવિનો અર્થ હરિલદ્ર-સૂરિ પાતાની ટીકામાં 'જ્ઞાનમ્' એવા કરે છે, તે વધારે સારા છે. અને 'ચેષ્ટા'ના અર્થ તેઓ 'ક્રિયા' કરે છે, તે આગળપાછળના સંભંધ જોતાં સમીચીન અર્થમાં વપરાયા છે. 'જાણું ' અર્થ પણ બંધ બેસતા આવી જાય છે. એટલે જ્ઞાનીની નજર અને વ્યવહારુ, દક્ષ માણુસા, જે પ્રિય–અનુકરણીય હાય, તે અર્થ એકસરખા જ છે. સંવાહન એટલે 'અંગનું મદ'ન' અર્થ થાય છે, તેથી એ પાઠાંતર નોંધ્યા નથી. (૪૫)

#### ઇદ્રિયપારત'ત્ર્યનાં પરિણામા—

## एकैकविषयसङ्गाद्रागद्वेषातुरा विनष्टास्ते । किं पुनरनियमितात्मा जीवः पञ्चेन्द्रियवशार्तः ? ॥४७॥

અર્થ'—'એક એક વિષયના સંગથી રાગ અને દ્રેષને પરવશ પહેલ પ્રાણી નાશ પામ્યા છે, તો પછી, અનિયમિત આત્મા પાંચે ઇંદ્રિયોથી કેટલી પીડા પામે ? (૪૭)

વિવેશન—રાગદ્વેષ: આ પ્રાણીને રાગદ્રેષ, મારાતારાપાશું જે ઇંદ્રિયા પરત્વે થાય છે, તે જ આતુરતા—રાગીપાણાનું—આસક્તિભાવનું કારણ છે. રાગદ્વેષ ઇંદ્રિયાને ન હાય તા, તેને પીડા કાંઇ થતી નથી; એને મન તા દ્વાપાક અને ડાંગર બરાબર છે, એની એક કાઢ બીજી દાઢના સ્વાદ જાણતા નથી. એ ખાય છે એ તા ધર્મસાધન કરનાર દેહને ટકાવવા માટે, પાણુ એની કાંઇ પાણુ ઇન્દ્રિયમાં રાગદેષ, મારા-તારાપાણાની આસક્તિ હાતી નથી. ઇન્દ્રિયા તા ત્યાગીને કે યાગીને પાણુ હાય છે, પાણુ એમાં આસક્તિ રાખવી, રાગદ્રેષ તે પર કરવા, તે પીડા કરનારા છે.

વિનષ્ટાસ્તે—તેઓએ તો પાતાનાં જીવનના નાશ કર્યો છે, એમ સમજવું. એક એક ઇન્દ્રિયને પરવશ પડેલા પ્રાણી કેવા હેરાન થાય છે, તે આપણું આગલી પાંચ ગાયામાં જોયું. આ ગાયામાં કહે છે કે, જેને પાંચે ઇ દ્રિયા કાઇ જાતના અંકુશ વગરની હાય, તે રાગદ્રેષને વશ પડીને નાશ પામે છે. આપણું એ સંસ્કાર થવાના છે, કારણ કે આપણું ઇન્દ્રિયા પર જરા યે સંયમ રાખતા નથી; રાખવાની જરૂર પડે છે, એટલી વાતના સ્વીકાર પણ કરતા નથી, તા આપણું પણુ વિનાશના માર્ગે છીએ એમ જાણુનું. કુપથ્ય કરવું છે અને તેનાં ફળથી ડરવું છે એ બે વાત કેમ બને?

અનિયમિતાત્મા—જેના આત્મા સંયમ વગરના છે તેવા પ્રાણી. સંયમ વગરના પ્રાણીને અનિયમિતાત્મા કહે છે; એટલે એણે પાતાના આત્માને કોઇ એકસરખા રાખેલ નથી, એવા પ્રાણી, સંયમહીન; પવન પ્રમાણે દિશાએ ક્રસ્નારા આત્મા, આ હાલતે આ

જીવ તો પાંચે માકળી મૂકેલ ઇન્દ્રિયવાળા હાઇ પવન આવે તેમ જાય છે અને વિનાશને વહારી લે છે અને હેરાન થાય છે. એ ઇન્દ્રિયાને પાતાની માની, તે દાષને પકડાવે છે. આ વિશેષણ તે બીજું છે. પ્રથમનું વિશેષણ 'રાગદ્રેષાતુરાઃ '. ભાવાર્થ એકસરખા આવે છે. અને જેઓ ઇન્દ્રિયને પરવશ પડી ચાર પ્રકારની પીડાથી પીડાયેલા હાય અને જેઓ એ પાંચ ઇન્દ્રિયને માકળી મૂકી દઇને અને તે પૌદ્ગળિક ઐંહિક સુખમાં રાચતા—માજ માણતા હાય છે, તેમને તે જ પ્રકારે પીડા કરનારા થઇ પડે છે. 'પીડા' શબ્દ પણ ઉમાસ્વાતિવાચકે વાપર્યો છે.

આત'—પીડા કરનારા વિષયા માટે અહીં યાજાયેલ છે. તે વિષયા લાંગા વખત ટકતા નથી. અને પ્રાણીને એ છોડી જાય, ત્યારે જરૂર કચવાટ થાય છે. ઘડપણમાં દાંત પડી જાય અને ગાંઠિયા ભાવતાં હાય, તો પછી ગાંઠિયાના લાેટ કરવા પડે છે. અને એમ દરેક ઇન્દ્રિયના વિષયા પીડા આપે છે અને હેરાનગતિ કરે છે. આ સર્વ, ઇન્દ્રિયને અનિયમિત રાખવાનું પરિણામ છે અને તે હ મેશા પાતાની પાછળ પીડાને જ મૂકી જાય છે. વિયાગ અને આપ્તજનનું મરશુ, એ એના પ્રત્યક્ષ અનુભવેલા દાખલાઓ છે અને એના કચવાટ કેટલા થાય છે તે અનુભવે જ સમજાય તેવું છે અને પીડા કે કચવાટ એક પ્રકારનાં થતા નથી, પશુ તે અનેક પ્રકારનાં થાય છે અને તે દુનિયાના અનુભવી માણસા જ્યારે ઇન્દ્રિયા ક્ષીણ પડવા માંડે ત્યારે પ્રત્યક્ષ અનુભવે છે.

માકળા—આવી રીતે એક એક વિષયને વળગી પ્રાણી વિનાશને વહારી લે છે, તો પછી પાંચે ઇન્દ્રિયા જેની માકળી હોય, એટલે જેના ઉપર કોઈ જાતના સંયમ ન હોય, તે કેવાં ઊંચા વિનાશને વહારી લે, તે કલ્પી લેવા જેવું છે. શ્રી ચિદાન દજ પાતાના એકતાળીશમા પદમાં કહે છે કે:—

"પંચ પ્રબળ વત્તે નિત્ય જાકું, તાકું કહા જયું કહીએ રે; "ચિદાનંદ એ વચન સુણીને, નીજ સ્વભાવમાં રહીએ રે." ૭ અને એ જ પદમાં, તેઓશ્રી, જે ઓગણીશમી સદીમાં યાગી હતા તે, કહે છે કે:— "તપજપ સંયમ દાનાદિક સહુ, ગિણતી એક ન આવે રે;" "ઇન્દ્રિયસુખમેં જૌલૌં એમન, વક તુરંગ જિમ ધ્યાવે રે. ર " વિષયવાસના ત્યાંગા ચેતન, સાચે મારગ લાગા રે;

વાંકા ઘાડા અનુભવવા જેવા છે, એને ઊભા રહેવાની રેન ખેચવામાં આવે, તા એ દાેડે છે અને રેન છૂટી મૂકવામાં આવે તા તે અટકી જાય છે. આવા વાંકા ઘાડા જેવી ઇન્દ્રિયા છે. એ ઘાડા રીતસર ચાલે જ નહિ. એને દાેડવાનું કહા ત્યારે એ અટકી જાય, એમ ઇન્દ્રિયા પણ વાંકા ઘાડા જેવી છે, એને આતેરીદ્ર ધ્યાન કરવું અને પ્રાણીને હિરાન કરવા એ એના સ્વીકારાયલા ધર્મ છે. અને પ્રાણીને તા કડવા-મીઢા અનુભવ આ

સંસારખાડામાં કરવાનાં જ હેાય છે. એમાં કડવા અનુસવ વધારે અને અનુકૂળ અનુસવા નહિ જેવા, એટલા માટે ઉપર 'બહુશઃ'–અનેક પ્રકારે શબ્દ વાંચવા યાગ્ય છે, વાંચીને વિચારવા યાગ્ય છે. ઇન્દ્રિય પર સંયમ રાખવાની આ કારણે બહુ જરૂર છે. (૪૭)

ઇંદ્રિયા કદી ધરાતી નથી-

न हि सोऽस्तीन्द्रियविषयो येनाभ्यस्तेन नित्यतृषितानि । तृष्ति प्राप्तुयुरक्षाण्यनेकमार्गप्रलीनानि ॥४८॥

અર્થ — "ઇન્દ્રિયના એવા કાઈ પજુ વિષય નથી કે જેને તૃપ્ત કરવાથી ઇન્દ્રિયા તૃપ્ત થાય, કારણ તે અનેક માર્ગે અહુ વિષયના માર્ગમાં લીન–આસક્ત થયેલી અને પાતાના વિષયાની વાર'વાર આકાંક્ષા કરનારી છે." (૪૮)

વિવેશન—નિત્યત્વિતાનિ—આ ઇંદ્રિયેં (અક્ષાિછ)નું વિશેષ્ણ છે. એને ગમે તેટલું ખવરાવે કે તૃપ્ત કરા, પણ એ તો સર્વ દા ભૂખી અને કોરીધાકાર જેવી હાય છે અને ચાલુ રહે છે. આજે તો એના વિષયા ખૂબ તૃપ્ત થયા અને એ કાલે તો ખાવા નહિ માંગે, એલું ઇન્દ્રિયના વિષયોના સંબધમાં કદી ખનતું જ નથી. એને તો એના વિષયો જેમ જેમ પૃરા પાડા, તેમ તેમ એ ખાઉધરી ઇન્દ્રિયા વધારે વધારે માગે છે, માટે એને નિત્ય તૃષિત એટલે 'હ'મેશની તરસી 'કહેવામાં આવી છે. એની તરસ સંયમથી એલાય, પણ એને જેમ તૃપ્ત કરા, એમ તે વધારે માગે અને તરસ જેમ પાણીથી છીપે નહિ તેમ ઇન્દ્રિયા કદી વિષયો એને પૃરા પાડવાથી તૃપ્ત થતી નથી. તેટલા માટે એ સદાયની તરસી ઇન્દ્રિયા માટે નિત્યતૃષિત વિશેષણ સાવ ઉચિત છે. એને જેમ જેમ વિષયા મળે તેમ તેમ એ વધારે ભૂખી અને વિષયોમાં આસક્ત થતી જાય છે. એના પર સંયમ રાખવા એ જ, એ નિરંતરની તરસી ઇન્દ્રિયને ભૂખી મારવી એ જ, એના સંયમ છે. આપવાથી, વિષયો પૂરા પાડવાથી, એ કદી ધરાતી જ નથી, માટે એ નિત્ય તૃષિત ઇન્દ્રિયોને સંયમથી કાળ્યમાં રાખવી.

અનેકમાર્ગ પ્રલીનાનિ—આ ઇંદ્રિયાનું ળીજું વિશેષણુ છે, એનું વિશેષ્ય અક્ષાણુ છે. અનેક માર્ગ એ દોડનારી અને મનમાં આવે તેમ કરનારી છે, પણુ એના સંબંધમાં કાઈ ધારણુ નથી, એને તાએ કરવાના રસ્તો કાઈ નથી અને અનેક પ્રકારે એ પાતાના વિષયાને વાર વાર માર્ગ છે, એને કદી ધરપત થતી નથી, અને જેને ધરપત ન હાય, તેને ખવરાવવાથી તા તે અકરાંતિયું થાય, તેની તૃષા કે ભૂખ ભાંગે નહિ અને એ વિષયા પુનઃ પુનઃ લાગવતાં કદી તૃપ્તિ થાય જ નહિ. અહુ વિષયમાં ઇંદ્રિયા આસકત હાવાથી તેને 'અનેકમાર્ગ પ્રલીનાનિ' કહેવામાં આવે છે. હરિભદ્રસૂરિએ તા અસલ પાઠ જ કાયમ રાખ્યા છે અને તેના અર્થ કર્યો છે. જે માર્ગ તે પૂરા પાડવાના નથી, પણુ તેને વિષયા જ ન આપવા અને ભૂખી રાખવાના અને ઇંદ્રિયા તરફ મન જ ન જાય, તે રસ્તો છે.

એને માટે જાગૃત રહેવું જ પડે, નહિ તો ઇદ્રિયના સુખમાં આ યુગમાં માલ્યુસ જરૂર ખેંચાઇ જાય, કારલુ કે ભૂખી ઇદ્રિયો તો વિષયોને માગ્યા જ કરે, પણ જેમ જેમ તે પાંચ પૈકી એક પલુ ઇદ્રિયને તેના વિષયો મળ્યા, એટલે એ વધારે બહેકી જાય છે, એને કદી સંતોષ થતો નથી, અને પાતે કદી "હાશ" કરતી નથી. એને વિષયો પૂરા પાડવાથી તો એ ઊલટું વધારે ઘર ઘાલે છે અને પ્રાલીને સંસારમાં રઝળાવે છે. એના પર વિજય મેળવવાના માર્ગ એને વિષયો પૂરા પાડવાના નથી, પલુ એને ભૂખી મારવાના છે. એ ભૂખી રહે તો તમને ઇચ્છા થાય તેવું તે કામ કરી તમારી દાસી થઇને રહેશે.

અલ્યસ્તેન-વાર'વાર આસેવન કરવાથી ઇંદ્રિયા ધરાતી નથી. એ તા વધારે વધારે મજળત થતી જાય છે. ઇંદ્રિયા પૌદુગલિક છે, એમાં સારાવાટની આશા રાખવી એ અશક્ય વસ્ત ઇચ્છવા જેવું છે. એને મારવી હોય તો એના કોઇ પણ વિષય પૂરા ન પાડતાં એને ભૂખી રાખવી, તો એ ઠેકાણે આવે અને વિષયમાં મન ન જાય. તે માટે માનસિક સંયમના જ માર્ગ છે. " પ્રલીન "ને સ્થાને " મલિન " એવા પાઠ કાઈ પ્રતમાં આવે છે. મલિનના અર્થ દ્વષિત અથવા મેલું થાય છે. અનેક માર્ગે એ કાળી થઇ આવેલ છે. અને પાતાના વિષયના ભાગ ભાગવીને એ દૂષિત થયેલી છે. મળવાળું એવા એના અર્થ કરીએ, તે મેલું જ છે, એટલે આ પાઠાંતરથી અર્થમાં ફેર પડતા નથી મલિનની વ્યુત્પત્તિ સંસ્કૃત કોષ પ્રમાણે ખરાભર છે. પ્રલીનની પણ ખરાખર છે, પણ માત્રામેળ મળતા નથી. એટલે એ પાઠ વિચારણીય છે. આ શ્લોકમાં જે વાત કરી છે તે માનસી વિદ્યાની છે. ઇદ્રિયાને ધરવવી અશક્ય છે. જેમ જેમ એને વિષયા પૂરા પાડવામાં આવે તેમ તેમ આ લઉં અને તે લઉં એમ એ પાંચ પૈકી દરેક ઇંદ્રિયને થાય છે અને આપી જિંદગી સધી એને પ'પાળ્યા કરા અને તે માર્ગ એ આપ્યા કરા, તાએ કહી ધરાવાની નથી. એને તા એવી ભૂખ લાગી છે કે એક બરમક નામના વ્યાધિમાં પડ્યો હોય, તો ગમે તેટલું ખાય તેને ભૂખ લાગ્યા જ કરે છે. એના ઉપાય કેળા ખવરાવવાના છે, તેમ આ ઇંદ્રિયના વિષયા પુરા પાડવાથી એ ધરાતી નથી, પણ એને તો ભૂખી જ રાખવી ઘટે. જેને ચીજ આપ-વાથી ભૂખ એાછી થાય નહિ, તેને ધરાવવાનું સાધન લાંઘળ છે, સંયમ છે. તો ઇંદ્રિય પર વિજય મેળવવાનું સાધન એને વિષયા પૂરા ન પાડવાનું છે, કારણ કે, સીધી રીતે તાે એ ધરાતી જ નથી. દરેક ઇંદ્રિયને આવી રીતે નિરંકુશ મુકવાથી પ્રાણીના ભવ ખગાડી નાખે છે અને સંસારના છેડાને તેની નજરમાં આવવા દેતી નથી; એ સંબંધી અનેક ટાંચણા મૂકી શકાય, તે પૈકી કાેઇકને આપણે વિચારીએ. સામપ્રભાચાર્ય સિંદ્રરપ્રકરમાં કહે છે કે— प्रतिच्ठां यन्निच्ठां नयति नयनिच्ठां विघटयस्यक्रत्येच्याधत्ते, मतिमतपसि प्रेम् तनुते; विवेकस्योत्सेकः विदलयति दत्ते च विपदम् पदं तहोषाणां करणिनकुरंबं कुरु वहो ॥७०॥ शिभरिखीवृत्तना आ ર્રક્ષાકમાં સામપ્રભાચાર્ય જણાવે છે કે, હે ભવ્ય! તું તે ઇદ્રિયસમૃહને વશ કર. તે ઇદ્રિય-નિકુર બ કેવા છે, તા કે જે પ્રતિષ્ઠાને ક્ષય પમાડે છે, વળી જે ઇન્દ્રિયનિકુરંબ

ન્યાયની સ્થિતિનું સ્ફોટન કરે છે, વળી નહિ કરવા યાગ્ય અનાચાર તેને વિશે છું હતે ધારણ કરે છે, વળી અવિરતિને વિશે રનેહને વિસ્તારે છે. વળી આ કરવા યાગ્ય (કૃત્ય) અને ન કરવાયાગ્ય (અકૃત્ય) આ કામ છે, એવા વિચારના ઉન્નતપણાના નાશ કરે છે, વળી વિપત્તિને આપે છે. માટે ઇન્દ્રિયસમૂહ પોતાને વશ રાખવા, કારણ તે ઇન્દ્રિયસમૂહ સવે દોષાનું સ્થાન છે. આ રીતે સિંદ્રસ્પકરના ૬૯–૭૨ ચારે શ્લોકા ઇન્દ્રિયદમનના વિષયને મજળૂત કરે છે. તમે જૈન વૈરાગ્યશતક કે ઇન્દ્રિયપરાજયશતક વાંચા તા તે એકમતે ઇન્દ્રિયોને નિગ્રહ કરવાની અને, કાંઇ નહિ તા છેવટે તેના ઉપર ચાંપ રાખવાની એને અંગે શ્રાવકાને પણ ભલામણ કરે છે.

આપણે ઉપર પાંચ દાખલાથી જોયું કે એક એક ઇન્દ્રિયને વશ પડી જીવ કેટલા દુઃખી થાય છે. સ્પરો"ન્દ્રિયથી હાથી, રસે દ્રિયથી માછલું, ઘાણે દ્રિય(નાસિકા)થી ભ્રમર, ચક્ષુરિદ્રિયપસ્વશતાથી પત'ગ અને શ્રોત્રે દ્રિયપસ્વશતાથી હેરાન થતાં અને ત્રાસ પામતા હુરણના કાખલાએ જોયા. આ તા એક એક ઇન્દ્રિયને પરવશ પડી, આવું દુઃખ પામે છે, તા આપણ મનુષ્યા તા પાંચ ઇન્દ્રિયાને માકળી મૂકીએ છીએ, તા આપણ શા હાલ થાય, તે સમજ લેવું. ઇન્દ્રિય સારા વિષયાને પણ અશુભ ખનાવી દે છે તે હવે પછી જોવામાં આવશે. આવી ઇન્દ્રિયા વર્ડ કામ લેવું, પણ ઐમને માકળી મૂકવી નહિ, તેમના પર અંકુશ રાખવા અને તેમને નિયમમાં રાખવી. આપણે તેમની મારફત કામ લેવાનું છે, તેટલા ખાતર તેમની સાથે સહાનુભૂતિ રાખવી, પણ તેમને માર્ગ આપવા નહિ અને તે કહે તેમ કરવું નહિ. અને સર્વધી અગત્યનું કારણ મૂળ શ્લાકમાં આપ્યું છે તે એ છે કે ઇન્દ્રિયવિષયોને જેમ માર્ગ અપાય, અથવા સેવાય તેમ તે પુષ્ટ થતા જાય છે અને કહી ધરાતા નથી. આને તા દાષ્ટ્રી દેવાના એક જ માર્ગ છે. એને દુખાવવા અને એને ભૂખ્યા રાખી લાંઘણે ચઢાવવા અને તેમના પર ખનતા સંયમ કરવા. સંયમ કરવાથી તે વશ થાય છે, નહિ તે৷ આપણી છુહિને ખહેર મારે, આપણને ન્યાયમાર્ગ વીસરાવે અને અનેક પીડાઓ કરે તેવી ઇન્દ્રિયા છે, તેની આ <sup>શ</sup>લાકમાં ચેતવણી છે. એ નિત્યતરસી ઇન્દ્રિયેઃ તેા કંઈ કંઈ મલિન કામા કરી પ્રાણીને સપડાવે છે. (૪૮)

#### વિષયા ઠેકાણા વગરના છે—

कश्चिच्छुभोऽपि विषयः परिणामवद्यात्पुनर्भवत्यग्रुभः । कश्चिदग्रुभोऽपि भूत्वा कालेन पुनः ग्रुभीभवति ॥४९॥

અથ'—'' કાઈ શુલ વિષય હાય તે પરિષ્ણામવશ હાવાથી અશુલ થઈ જાય છે અને કાઈ વખત અશુલ થયેલા વિષય, કાળ ગયા પછી, અમુક વખત પછી, કરીવાર શુલ થઈ લાય છે." (૪૯)

વિવેશન - વિષય પાતે અથવા વિષયથી થયેલું સુખ અનિત્ય છે. આજે વાજા

ગમે, તે આવતી કાલે તાવ આવે તેા કંટાળા આપનાર થઇ પડે છે અને કાઈ વિષય અશુભ હાેય તેં થાેડા વખત ગયા પછી કાંઈ કારણ અને અને શુભ થઇ પડે છે; એટ**લે** વિષયા તા પૌદ્દગલિક હાઇ, અશાશ્વત છે. તેથી ઊલટું જે વિષયા આજે અશુલ-અકારાં લાગતાં હાેય તે વખત જતાં કાેઇ કારણ બનતાં શુભ થઇ જાય છે, સારાં લાગે છે, ગમ છે. એટલે ઇન્દ્રિયના વિષયા પાતે સારા કે ખરાખ નથી, પણ આપણું મન પ્રસંગ મળતાં સારું હાય તે ખરાબ થઇ જાય છે અને ખરાબ હાય તે વિષયા પ્રત્યે મન સારું થઇ જાય છે. નિમ રાજિય ને દાહજવર થયા, તેને ભૈરાંઓના હાથના અવાજ ન ગમ્યા, સ્ત્રીઓએ સૌભાગ્યકંકણ માત્ર એક એક જ રાખ્યું. નિમ રાજર્ષિ થાડા વખત પછી પૃછે છે કે ' અવાજ કેમ અંધ થયા ?' સ્ત્રીઓના કંકલુના તે અવાજ હતા, માત્ર એક કંકલું સ્ત્રીઓએ રાખ્યું છે, તેથી, નિમ રાજર્ષિને બાધ થયા કે એકલામાં જ—એકલાને જ સુખ છે; જેમ વધારે સ'ખ્યામાં હાેય ત્યાં ખડખડાટ જ છે. એ પ્રત્યેક્બુદ્ધ નિમ રાજર્ષિ ઉદ્દેગ પામી સંસાર છાેડી ચાલી નીકળ્યા અને એકતા જાતે અનુભવી. આવી વાત હાય તા બધી રીતે યાગ્ય છે. યાંચે ઇન્દ્રિયાને જે સુખા મળે, એટલે વેજી, વીજા, મૃદંગના શ્રોત્રે ન્દ્રિયને આનંદ આવે અને મીઠા લાજનના રસનાને આનંદ આવે તે સુખ ક્ષણિક છે, તેમ જ સ્ત્રી આદિકના સ્પર્શથી સ્પરો<sup>૧</sup>ન્દ્રિયને સુખ થાય કે સુગંધી અત્તર, તેલથી ઘાણેન્દ્રિયને સુખ થાય અથવા સુંદર વસ્તુ કે સિનેમાનાટક જેતાં ચક્ષુરિન્દ્રિયને સુખ થાય તે સ્થાયી સુખ નથી, અનિત્ય છે, ક્ષણિક છે, માટે એમાં કાંઇ સારાવાટ નથી, અને એને સુખ માનવાની બ્રમણામાં પડવા જેલું નથી. એ તેા આજે જે સારું લાગતું હાય તે થાડા વખત પછી ખરાળ થઇ જાય. એટલે એ સુખર્થી લેવાઇ જવા જેવું નથી. તે જ પ્રમાણે અશુક્ષ સુખ અથવા દ્રઃખ માટે સમજહું, તેને ખદલાતાં વાર લાગતી નથી. વસ્તુતઃ સુખ મળે, ત્યારે પણ તે ક્ષણિક હાેઇ નકામું નીવડે છે. આવા ઇન્દ્રિયના વિષયાે છે! એમાં સારાવાટ, સુખ જેવું લાગે ત્યારે પણુ નથી અને દુઃખ આપે ત્યારે કચવાટ અને કકળાટના પાર નથી. એમાં શભત્વ કે અશુભત્વ કાંઈ નથી, કારણ કે માન્યતાનું સુખ કે દુઃખ ક્ષ્ણિક હાેઈ, તે લાંગા વખત ટકતું નથી. પૌદ્દગલિક સર્વ વસ્તુનાં સુખદુઃખા આવાં છે. માટે દુઃખ આવે ત્યારે મંઝાલું નહિ અને સુખ આવે તેમાં લેપાલું નહિ, તેમાં આસકિત રાખવી નહિ, પણ જે સંયાગામાં આપણે મૂકાયા હાઈએ તદનુસાર મળતાં સુખ અથવા દુ:ખ લાગવી લેવાં. (૪૯).

વિષયાની શુભ-અશુભતાની કલ્પના—

कारणवशेन यद्यत् प्रयोजनं जायते यथा यत्र । तेन तथा तं विषयं ग्रभमश्चमं वा प्रकल्पयति ॥५०॥

અશ'—કારણને વશ હાવાથી જ્યાં અને જેમ પ્રયોજન થાય છે, તે વડે તે વિવધોને પણુ તે (પ્રાણી) સારા અથવા ખરાય કલ્પી લે છે. (૫૦) વિવેચન—પ્રયોજન-કર્લ ત્યા. કાર્યની સિદ્ધિ માટે, તે સાધવામાં હરકોઇ પદાર્થ કે કિયાનું અવશ્યપણું – એને પ્રયોજન કહેવામાં આવે છે. મતલબ કહેવાની એ છે કે, કારણને અધીન પડીને આ અવશ્ય ભાવે જરૂર વર્ત છે. તે પ્રયોજન જેવા પ્રકારનું અને જયાં હાય, તે પ્રમાણે ઇન્દ્રિયના વિષયો શુભ છે અથવા અશુભ છે એવી કલ્પના માણસ કરી હો છે. રાગ અને દ્રેષ જેવા વર્તે તે વખતે રાગના વિષય દ્રેષના વિષય ખની જતાં પ્રયોજન જે અવશ્યભાવી આગલું કારણ છે તે અશુભ પણુ થઇ જતું આપણું એઇએ છીએ. વસ્તુ પોતે કાંઇ શુભ કે અશુભ નથી, પણુ આપણા સંયોગા અને આપણું મન સારું કે ખરાખ હાય, તા પાંચે ઇન્દ્રિયના વિષયો સારા કે ખરાખ થઇ જાય છે. આપણું હાર્માન્યમ, વાયોલીન કે નરઘાંના અવાજ સારા જાણીએ, પણુ આપણું માથું ભમતું હાય, ત્યારે તે જ અવાજ દુઃખ આપનાર થઇ પડે છે, આપણુને તે સ્વર લે કાર લાગે છે અને તે સ્વર વાગતા કચારે અંધ થાય, એમ ઇચ્છાય છે. આ પ્રયોજન છે. રાગદેવ એ પ્રયોજન છે. આપણું અન-દમાં હાઇએ તા ઇન્દ્રિયના વિષયો આકર્ષક નીવડી આપણુંને સુખ આપે અને વિપરિત સંયોગ થાય તા, તે વિષયો માથાને દુઃખવનાર અને ત્રાસ અપાવનાર — આપનાર લાગે છે. તે જ પ્રમાણે મધુર સ્વાદ આપણુંને શુભ સ્વાદ લાગે છે, પણુ મંદન વાડમાં પડ્યા હાઇએ ત્યારે અશુભ લાગે છે.

પ્રયોજન—આ શબ્દ ખૂબ વિચારવા યાંગ્ય છે. તેના અર્થ હતુ, સબબ અથવા કારણુ થાય છે. હરકાઈ ક્રિયાનું કાર્ય હાય, તે પરિણામને પણ પ્રયોજન કહેવામાં આવે છે. જે વસ્તુના જેવા ઉપયાગ થાય અથવા જે કામમાં તેને લગાડવામાં આવે તે પ્રયોજન છે. પ્રયોજનમનુ દ્વિશ્ય ન મન્દો કૃષ્ણિ પ્રयक्ति—મૂર્ખ માણસ પણ પ્રયાજન વગર, હદ્દેશ વગર પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. આ પ્રયોજન કારણ પછીના હતુના ઉપયોગના અર્થમાં વપરાય છે. જેનું જે પ્રકારનું અને જયાં પ્રયોજન હાય તે પ્રયોજન જ — ઉપયોગ જ વિષયને શુભ અથવા અશુભ ખનાવે છે. પ્રયોજન એ યોજના પૂર્વક, હદ્દેશ પૂર્વ ક-હેતુ પૂર્વ કનું હોય છે. જેનું જેનું પ્રયોજન તે પ્રમાણે તે સ્થાને વસ્તુ સારી કે ખરાખ થાય છે. એટલે કારણ ગમે તેનું હોય તેના પર જોવાનું રહેતું નથી. પણ શા કામ માટે અને કથાં તથા કથારે અને કઈ રીતે તે વસ્તુના ઉપયોગ થાય છે તે પ્રયોજન પર ઘણા આધાર રહે છે અને તે વસ્તુને સારી નસ્સી બનાવે છે. એકની એક સાકર હાય, પણ માંદા માણસને તે નુકસાન કરે અને મજખૂત ત હરસ્ત માણસને તે પૃષ્ટિ કરનાર થાય. આ રીતે જે કામમાં જે વસ્તુના હપયોગ થાય તેમાં તે સારીનરસી નીવડે છે. એમાં વસ્તુનું કાંઈ સ્વતઃ સારા કે ખરાભપણું નથી, પણ તેનું પ્રયોજન શું છે, કયારે, કેવી રીતે, કેવા વિવેકથી તે વપરાય છે તે પર તે વસ્તુ સારી છે કે નહિ તેના આધાર રહે છે.

આ પ્રયોજન કારણને લઇને કે સંસારની ગૃદ્ધિ કે વાસનાને લઇને ઉત્પન્ન થયું પ્ર. ૧૪ હાય તા વસ્તુ સારી કે નરસી નીવડે છે. મતલભ પ્રયાજન એટલે ઉપયાગ ઉપર વસ્તુના સારાનરસાપણાના આધાર રહે છે. જો સારા ઉદ્દેશથી વસ્તુ વપરાય તા તે સારી – શુભ નીવડે છે અને અંદર ગાટા હાય તા વસ્તુ ખરાબ લાગે છે. વસ્તુ એટલે પાંચે ઇન્દ્રિયના વિષયા અહીં સમજવા.

મકલ્પયતિ—તે પ્રમાણે વસ્તુ સારી છે કે ખરાય છે એમ પ્રાણી કલ્પના કરે છે કારણ કે વસ્તુ પાતે સારી કે ખરાબ નથી, પણ જે હેતુ માટે જ્યાં અને જે રીતે તેના, વસ્તુના ઉપયોગ કરવામાં આવે તે પ્રમાણે તે સારી કે નરસી છે એમ પ્રાણી કલ્પના કરે છે. ધારે છે. માને છે: એટલે ઇદ્રિયના વિષયા પાતે ખરાળ કે સારા સ્વતઃ નથી. પણ જે પ્રશાજન માટે અને જ્યાં જેવી રીતે તેના ઉપયાગ કરવામાં આવે ત્યાં તેવી રીતે તે સારા છે કે ખરાબ છે એમ પ્રાણી કલ્પના કરી ધારી લે છે. સાકર ઘણી મીઠી લાગે, પણ ગધેડાને તે કડવી લાગે અને માંદાને તે ચિ'તા કે ઉદ્દેગનું કારણ થાય; એટલે વસ્તુ પાતે સારી તથી કે ખરાખ નથી પણ તેને ચાજનારની કલ્પના અને તેના ઉપયોગ ઉપર તે વસ્તુના સારાખરાબપણાના આધાર રહે છે. એટલે પ્રયોજનનું કારણ રાગદ્વેષ હાય છે. કાઈ રાગથી લલચાઈ ખેં ચાઈ વસ્તુને વિષયને સારા માને અને કાઈ દ્વેષથી તેને તિરસ્કારી કાઢે. એમ ન હાય તા તે વિષયા સારા અને ખરાબ ન હાવા જોઈએ, પણ તેમ થાય છે એ આ જીવનના આપણને પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. એટલે વસ્તુના જેવા અને જેવી રીતે ઉપયોગ કરવામાં આવે તેને આધારે તે સારીનરસી ખને છે અથવા તેના યોજક સારા-નરસા ગણાય છે. વસ્તુ પાતે સારી કે ખરાબ નથી, પણ પ્રયોજન ઉપયોગ ઉપર ઘણા આધાર રહે છે. પર્યાક્ષાેચન કરવું એટલે ધારવું. ધ્યાન રાખીને કરેલ અવલાેકનને પર્યા-લાચન કહેવામાં આવે છે. એ અર્થમાં હરિભદ્રસૂરિ આ શબ્દ અહીં વપરાયેલા ધારે છે અને તે વાત સમીચીન લાગે છે. પર્યાસો चयति એ 'प्रकल्पयति'ના અર્થ છે. અને તે હરિ-ભદ્રસૂરિની ટીકા અનુસાર અને બેસતા અર્થ છે.

કારણુ અને પ્રયોજન—પ્રયોજન પહેલાં હાય તે કારણુ અને યાજના–હેતુ–ઉપયાગ-પૂર્વ ક જે વસ્તુ ત્યાર પછી થાય તે પ્રયોજન. પ્રયોજન પહેલાં કારણુ હાય છે અને તેથી જ કારણુ અને પ્રયોજનમાં ઘણા તફાવત છે. કારણુ રાગદ્રેષનું હાય છે અને પ્રયોજન – ઉપયાગ મતિકલ્પનામાં હાય છે. એટલે કારણુ અને પ્રયોજન જુદાં હાવા છતાં, પ્રયોજન મતિકલ્પના પ્રમાણે કલ્પાય છે – તે વાત આગળ જતાં સ્પષ્ટ થશે. (૫૦)

અભિપાય અને મતિકલ્પના—

अन्येषां यो विषयः स्वामित्रायेण भवति पुष्टिकरः। स्वमतिविकल्पामिरतास्तमेव भूयो द्विषन्त्यन्ये ॥५१॥ ક્ષાયા અને વિષયા ૧૦૭

અર્થ — બીજા પ્રાણીઓને જે વિષય પાતાના મતે પુષ્ટિ કરનાર હાય, તે જ વિષયને બીજા, પાતાના અભિપ્રાય મતમાં આસકત બની દ્વેષને આધીન થઈ, ધિક્કારે છે. (૫૧)

વિવેચન—પ્રાણીઓનું અવલોકન કરતાં એમ જણાય છે કે બીજા પ્રાણીઓને જે વિષયમાં પાતાની કલ્પનાના જેરથી અથવા તેમાં આસકત થઈ રાગને કારણે મજા આવે છે, તે જ વિષયોને બીજા માણસા ધિક્કાર છે. તે તેમને દુ:ખ આપનાર થઇ પડે છે. એક જ વસ્તુ કેવા કેવા ઉપયોગમાં અને સંયોગામાં કરી જાય છે, તેનું કારણ રાગદ્વેષ સમજવું. એકને જે આનંદ થોડા વખત આપે છે, તે અન્યને દ્વેષ ઊલા કરે છે. આવું સ્પર્શનાદિ સર્વ ઇદ્રિયાના વિષય માટે સમજી હેવું. એમાં મતિકલ્પના અને પાતાના સંયોગાનુસાર બધાયેલા મત પ્રમાણે પ્રાણી ચાલે છે. એટલે ઇદ્રિયના વિષયા પૌદ્રગલિક હોવાથી એકને શાંતિ કરનાર થાય છે, ત્યારે બીજા પ્રાણીઓ તે જ વિષયા તરફ દ્રેષ કરે છે. એટલે વિષયા પાતે અનુકૂળ, શુભ અથવા સારા નથી પણ જે એક પ્રાણીને સારા વિષયા લાગે છે, તેના તરફ બીજો દ્રેલપુદ્ધી જુએ છે.

સ્વાલિપાયેલુ—રાગથી, પાતાના મતથી. જે સાધારણ રીતે સારા માને છે તે અલિપ્રાયને આસકત થયેલ પ્રાણીઓને આ અલિપ્રાય લાગુ પડે છે. હ્વામિત્રાયેળ એટલે પાતાના અલિપ્રાય પ્રમાણે, નિજ મતે એવા એના આશય છે. તેના વડે એ જ વસ્તુ સારી કે ખરાબ છે. પરંતુ પૌદ્દગલિક હાવાને કારણે સારી કે ખરાબ છે એમ પાતાનું ધારલું થાય છે.

પુષ્ટિકર—કોઇ પ્રતમાં ' तृष्टिकर' એવા પાઠ છે. અર્થ લગભગ સરખા છે. પુષ્ટિકર એટલે મોષણને કરનાર અને તૃષ્ટિકર એટલે સંતોષને આપનાર. આ પુષ્ટિ અથવા તૃષ્ટિ રાગજન્ય છે અને રાગ તેના તરફ અનુકૂળ નજરે જુએ તો તે શાંતિ, તૃષ્ટિ અને પુષ્ટિ કરનાર થાય છે. આ પાઠાંતર ગમે તે કારણે કે લહિયાના લખાણદોષથી થયું હોય, પણ અર્થને અંગે જરાએ ફેર પડતા નથી; એકને શારીરિક પુષ્ટિના અર્થમાં વાપરવા અને ખીજાને માનસિક સંતોષના અર્થમાં વાપરવા. અંને સમાનાર્થવાળા પાઠાંતરા છે. એનાથી મૂળના અર્થમાં જરાયે ફેર પડતા નથી અને વિષય ખદલાતા નથી.

સ્વમતિ કરપના—પાતાની મતિકલ્પના કલ્પના એ માનસિક વસ્તુ છે, મતિજ્ઞાનના વિષય છે. તે કલ્પના પ્રમાણે બીજા માણસો તે વસ્તુ પર દ્વેષ કરનારા મળી આવે છે, બીજા એક પ્રકારના મનુષ્યા તે વિષયોને સંતાષ આપનાર અને પૃષ્ટિ કરનાર માને છે. વિષયા આવા છે! તે માણસ અનુસાર સારાનરસા, શુભ અથવા અશુભ નીવડે છે. એટલે વિષયાને મતિકલ્પના સારા અથવા ખરાષ્ય, શુભ અથવા અશુભ ધારે છે, કલ્પે છે, પર્યા- લોચન કરે છે. આમાં જેવા જેવી પાતાની છુદ્ધિ છે. વિષયા સારા પણ નથી કે સ્વત:

ખરાખ પણ નથી, પણ માણુસ કે પ્રાણી તેને પાતાની મતિકદયના અનુસાર સારા અથવા ખરાખ ધારે છે, શુભ અથવા અશુભ ગણે છે.

મતિકલ્પના પ્રમાણે અમુક માણુસા એક વિષય તરફ રાગના આકર્ષ છુંથી રાચે છે, તે જ વિષયને બીજા કેટલાક માણુસા દ્વેષથી ખરામ-અશુભ ધારે છે, એટલે મતિકલ્પના જ વિષયને સારા અથવા ખરામ બનાવે છે, એને સારા કે ખરામ, શુભ કે અશુભ મનવાનું કારણ મતિકલ્પના જ છે. વિષય તો પૌદ્દગલિક હોઈ, તે પાતે સારા કે ખરામ હોતા નથી, પણુ જેવા સંચોગામાં પ્રાણી મૂકાયલા હોય, તે પ્રમાણે તેને સારા કે ખરામ કદ્યે છે. આ પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયા માટે સમજવું અને આ નિયમ સર્વ કાળ માટે લાગતા નથી. આજે જે વિષય સારા લાગે તે જ વિષય પાંચ દિવસ પછી કે કાઈ પણ કાળે અશુભ કલ્પાય. વિષયા અશાધ્યત છે અને તે પાતે અજવ હાઈ સાશ કે ખરામ - શુભ વા અશુભ જાતે સ્વતઃ રવયાં છે જ નહિ, આપણી કલ્પના જ તેને સારા કે ખરામ અમુક કાળે અને અમુક કાળ માટે મનાવે છે.

તમેવ—તે જ વિષયને બીજા પ્રાણીઓ દ્રેષથી અશુભ ધારે છે અથવા તેના તરફ દ્રેષ કરે છે. વિષયો પૌદ્દગલિક છે અને આજે સારા લાગે, તે જ થાડા વખત પછી ખરાબ લાગે એવું પાસુ બને છે. અને વર્તમાનકાળે થાડાએક મનુષ્યો અથવા મનુષ્યનો વિભાગ જેને સારા માને, બીજો વિભાગ અત્યારે તે ઉપર દેષ કલ્પે એ પાસુ બને તેવી વાત છે. આ બધી કલ્પના પર વાત છે અને કલ્પના સંયોગાનુસાર ફર્યા જ કરે છે. (પ્ય)

## है। धि बस्तु भरी रीते ४०८ नथी है अनि०८ नथी— तानेवार्थान् द्विषतस्तानेवार्थान् प्रलीयमानस्य । निश्चवतोऽस्यानिष्टं न विद्यते किश्चिदिष्टं वा ॥५२॥

અર્થ'—" તે જ વસ્તુઓના-અર્થીના દ્રેષ થાય છે, તે જ પદાર્થીના આશ્રય કરીને તે સારા લાગે છે, તેથી નિશ્ચયે કરીને (આ દુનિયામાં) પાકે પાયે કાેઇ વસ્તુ આપણને હું મેશને માટે ન ગમે તેવી અને કાેઇ વસ્તુ વહાલી-પાતાને સારી હાેય એવું નથી." (પર)

વિવેશન—તાનેવ-તે જ અર્થો. એટલે ઇદ્રિયના વિષયો જેના આજે દેવ કરવામાં આવે છે, તે જ અર્થો-પદાર્થો વસ્તુએ. આમાં વિષયો બદલાતા નથી. પણ પોતાના સંયોગો બદલાય છે, તેથી પ્રાણી જે વિષયો તરફ આજે દેય કરે છે તેને જ આવતી કાલે વખાએ છે. એટલે પાકે પાયે (નિશ્ચયથી) તે વસ્તુ જાતે ખરાળ કે સારી – શુભ કે અશુભ નથી, પણ શુભ-અશુભપણાની આપણી કલ્પના જ છે. આપણે આ વિનધર વિષયોને જેવા કલ્પીએ તેવા તે થાય છે. એ તો પૌદ્દગલિક હાવાથી અજવ છે એટલે એ સ્વતઃ સારા કે ખરાળ ધારી

ક્ષાયા અને વિષયા ૧૦૯

લઇએ છીએ. અને આજે જે વિષયે! ઉપર આપણા સંયોગોને કારણે, આપણને દ્રેષ થાય તે સારાં છે એમ તેમને આશ્રીને કાળાંતરે લાગે. માટે કાઈ વસ્તુ નિશ્ચયત: એટલે નિશ્ચયપૂર્વંક સ્વત: સારી કે ખરાખ, હંમેશાને માટે સારી કે ખરાખ નથી, પણ આપણી તેને અંગેની કલ્પના સારી અથવા ખરાખ હાય છે. આપણને જે તરફ આકર્ષણ થવાના સંયોગો થાય ત્યારે તેટલા વખત તે સારું અને જ્યારે આપણા સંયોગા કરે, ત્યારે તે ખરાખ પણ નિશ્ચયથી આપણને કાઈ પણ ઇંદ્રિયના વિષય નિશ્ચયથી સારા કે ખરાખ હંમેશને માટે લાગતા નથી કારણ કે મતિકલ્પનાના તે વિષય હાઈ આજે ખરાખ હાય, તે કાલે સારા વિષય થઇ પડે છે.

નિશ્ચયતો—પાકે પાયે, હંમેશને માટે, ચાહકસ રીતે. કોઇ પણ વસ્તુ હંમેશને માટે વહાલી નથી અને કોઇ વસ્તુ હંમેશને માટે દવલી, દેવ કરવા યાગ્ય નથી, એમાં એકસરખી મતિકલ્પના આજે હોય, તેવી હંમેશા બની રહેતી નથી. તેથી કોઇ વિષયને સારા કે અસભ નિશ્ચયપૂર્વક કહી શકાતો નથી. આને માટે ઘણા દાખલાએ આપી શકાય.

પ્રલીયમાનસ્ય—આના અર્થ હરિભદ્રસૂરિજ પાતાની સંસ્કૃત ટીકામાં 'આશ્રયતઃ' એટલે 'આશ્રય લેતો' કરે છે. એક જ વિષયના દેષ કરે અને થાડા દિવસમાં તે તેને સારા લાગે એટલે એના આશ્રય કરે અને એના રાગ ધરે. આ ઉપરથી કોઈ ઇન્દ્રિયના વિષય પાતે સારા કે ખરામ અથવા શુભ અથવા અશુલ સ્વતઃ નથી, પણ આપણે તેને જેવા કલ્પીએ તેવા તે તે વિષયો સારા કે ખરાબ થઈ જાય છે.

અસ્ય—આ જીવને કોઇ વસ્તુ ચાક્કસ ખરાબ છે, અમુંદર છે અથવા ઇબ્ટ છે એટલે વહાલી છે, એવું નક્કી કહેવાય તેવું નથી. આજે જે વસ્તુ સારી લાગે તે કાલે અથવા થાડા દિવસ પછી તિરસ્કાર્ય થઇ જાય અને અનિબ્ટ વસ્તુ આજે ન ગમતી હાય તે કાલે ગમે, એટલે અમુક વિષય સારો છે કે ખરાબ છે, તેવું નક્કી કહી શકાય તેમ નથી, એટલે તેના તરફ જે આકર્ષણ કે તિરસ્કાર થાય છે, તે પણ પરિકલ્પના પર જ આધાર રાખનારા છે, હ મેશના સ્થાયી નથી, વખતોવખત કરનારા છે, એટલે એ વિષયો સારા કે ખરાબ છે એમ કલ્પના કરવી નકામી છે. વસ્તુત: સારા હાય તે સારા જ રહે અને ખરાબ હોય તે ખરાબ જ રહે, પણ આ તો એના એ જ વિષયો એક વખત સારા લાગે અને બીજે વખતે થોડા સંયોગા ફરતાં ખરાબ લાગે; એવી અચાક્કસ વસ્તુ જે એક વખતે પ્રેમાત્પાદક છે તે ફરી વખત બીજે વખતે, તિરસ્કારજનકમાં ફરી જતી હાઈ આપણે કોઈ વિષય માટે નિર્ણય પૂર્વક તેના સારા ખરાબપણ માટે નક્કી કાંઇ કહી શકતા નથી.

ઇષ્ટ—એટલે પ્રેમેત્પાદક, વહાલું લાગે તેવું. અનિષ્ટ એ ઇષ્ટથી ઊલટો શષ્દ છે. તમે કોઈ વિષયને માટે તે વહાલા છે કે દવલા છે એમ કહી શકા નહિ, કારણ કે એ પૌદ્દ્રસલિક ચીજ છે અને પારકી વસ્તુ, પરવસ્તુ છે, એના ભરાસા કરવા નહિ, અને તે સ્થાયી-સ્થિર ન હાવાથી આપણા પ્રેમને લાયક પણ નથી. જે આજે તિરસ્કારને યાગ્ય હાય, અને થાડા વખતમાં વહાલી લાગે, તેના ઉપર કયા ડાદ્યો માણસ પ્રેમ કરે, કે તિરસ્કાર કરે ? કાંઈ માણ જેવી વસ્તુ હાય, જે સર્વ કાળ એકસરખી રહે, તેની વાત જુદી છે. આ તા ઇદ્રિયના વિષયા રહ્યા! તે નક્કીપણે વહાલા હાય, તે વહાલા રહેતા નથી, કાંઈ કાળે અથવા ઉમર થતાં તે તરફ પ્રેમ થતા નથી અથવા ટકતા નથી. માટે એવા વિષયા વહાલા કે દવલા છે એમ હંમેશને માટે માનવાયાગ્ય નથી અને આપણા પ્રેમ કે દ્વેષને તે પાત્ર નથી. (પર)

#### પરવિષયાથી થતા કમ'ળ ધ-

## रागद्वेषोपहतस्य केवलं कर्मबन्ध एवास्य । नान्यः स्वल्पोऽपि गुणोऽस्ति यः परत्रेष्ठ च श्रेयान् ॥५३॥

અર્થ'—"રાગદ્રેષથી તિરસ્કારાયેલા એને (એ પ્રાણીને) માત્ર કર્મબંધ જ થાય છે. તેને એનું કામ સુધરે એવા આ ભવમાં કે પરભવમાં જરાસરખા પણ ગુણુ થતા નથી." (પ3)

વિવેશન ઉપહત-એના શબ્દાર્થ તિરસ્કારાયેલા એવા થાય છે. રાગદ્વેષથી આ ઉપર વર્લુવેલા સર્વ વિષયા જાગે છે અને રાગદ્વેષને લીધે આ પ્રાણી તિરસ્કારને પામે છે, હેરાન પરેશાન થઇ જાય છે અને દુ:ખનાં પાટલાં થઇ જાય છે. ઉપહત એટલે તિરસ્કારાયેલા અથવા તેનાથી ઇજા પામેલા આ પ્રાણી વિષયા તરફ વારંવાર જાય છે. આ રાગદ્વેષ પ્રાણીને મારીને એને હેરાન પરેશાન કરે છે અને એને હેરાન હેરાન કરી તેને ઇજા કરે છે; એટલે રાગદ્વેષથી આ પ્રાણી ઇજા પામેલ છે. એ અર્થમાં રાગદ્વેષ એના મિત્ર થઇ, સાથે રહી, શત્રુનું કામ કરે છે. તેથી રાગદ્વેષ જેનાં કારશે છે, તેવા ઇદ્રિયના વિષયને લોગવી છૂટા થવા કરતાં, તેને તાએ જ ન થવું અને તેના પર સંયમ રાખવા એ લાજા કારક વસ્તુ છે.

કમે બા'ધ—રાગદેષથી કર્મ બંધાય છે, અને તે જરૂર લાગવવાં પડે છે; તે વખતે હું જરા વિચાર આવે અને મનમાં ખેદ થાય, તે નકામાં છે. રાગદેષ કર્મબંધનાં કારણા છે. આપણે જાશું તો જણાશ કે દેવેન્દ્રસૂરિ પાતાના કર્મગ્રંથની શરૂઆતમાં જ મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કલાય અને યાગ એમ ચાર કર્મબંધનાં કારણા કહે છે. રાગદેષ એ ચારમાં ભરેલા હાય છે અને કર્માદય વખતે તા જેવાં કર્મા બાંધ્યા હાય તેવાં ઉદયમાં આવે છે. એટલે આ રાગદેષથી તા નકામા કર્મબંધ જ થાય છે. કર્મબંધ વખતે પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ એ ચાર ભાળત મુકરર થાય છે, પણ કર્મબંધનાં કારણામાં રાગદેષને ગણાવ્યાં છે. રાગદેષ જે શત્રુભાવે કામ કરી રહ્યા છે, તે નકામાં આ કર્મબંધ મૂકી જાય છે, એટલે રાગદેષ એ કર્મબંધનું ખર્યુ કારણ છે અને તેનાથી લાભ થતા હાય તા સંસારમાં ભટકવાના

ક્ષાયો અને વિષયો ૧૧૧

જ થાય છે, બીજો કાઈ પ્રકારના લાભ નથી. ઇંદ્રિયના વિષયા ભાગવવાના નફામાં કર્મ-બંધ માત્ર જ થાય છે. તે કર્મ બંધ ઉપર માેદકનું દર્શાંત ત્યાં કર્મ થયાં આપ્યું છે તે ગુરુગમથી સમજી લેવું. અત્ર પ્રસ્તુત વાત એ છે કે ઇંદ્રિયના વિષયાથી કાંઈ લાભ થતા હાય તા તે માત્ર કર્મ બંધના જ છે. આપણુ વિષયા સેવીને માત્ર વિષયનું ક્ષિણુક સુખ ભાગવીએ છીએ. પણુ કર્મ બંધ જરૂર થાય છે, એ પણુ સાદી નજરે સમજી લેવું જોઈએ.

સ્વલ્પાડિપા—જરા પણ. એ વિષયાથી જરા પણ લાભ થતા નથી, પણ કમેં બાંધ થાય છે અને તે કમેં ભાગવવાં જ પડે છે. પ્રાણીએ કમેં બાંધેલા હાય તે ભાગવે જ છૂટકા છે. એમાં જરા પણ ગાટા ચાલે તેમ નથી. માટે ઇદ્રિયના વિષયથી જરૂર કમેં બાંધ થાય છે. કમેં બાંધ બાંધતી વખતે ચતનું નહિ અને કમેંના ઉદય વખતે કકળાટ કરવા કે શરમાનું કે વિચારમાં પડી જનું, એ ડહાપણના માર્ગ નથી. કરેલાં કમેં ઉદયમાં આવે ત્યારે માણ્ય ગમે તે સ્થિતિમાં હાય તેમને જરૂર ભાગવનાં જ પડે છે.

પરત્રેલ—પરભવમાં કે આ ભવમાં એની કોઇ બીજી સારવાર થતી નથી. માલુસ કામ કરે તે લાભ માટે કરે છે, પહ્યુ ઇદ્રિયના વિષયોમાં લાભના સવાલ જ નથી. ત્યાં તો આ ભવમાં કે પરભવ માટે કર્મ ળંધ થાય છે. એ જ માત્ર વિષયસેવનનું પરિલ્યુમ છે. આ કર્મ ળંધ નિબિડ એટલે આકરા થાય છે અને કર્મ ઉદયમાં આવે ત્યારે તેમને ભાગવવાં જ પડે છે. આ કર્મ ળંધ કોઇ માલુસની કે વસ્તુની શરમ રાખતા નથી, એ તો કર્માનુસાર ફળ આપે છે. આ રાગદ્રેષનું પરિલ્યુમ છે. તમારે સંસારમાં રખડનું હોય તો વિષયોને સેવા, બાકી એનાં ફળ ભાગવવાના વખત આવે, ત્યારે ગ્લાનિ કે દુઃખ દેખાડનું એ તો અર્થ વગરની વાત છે. કર્મ રાખ કોઇની શરમ રાખતો હોય એમ જાલ્યું નથી. ખુદ તીર્થંકર જેવાને પહ્યુ કર્મ તો ભાગવવાં જ પડે. માત્ર પ્રદેશાદયથી કોઇ કોઇ કર્મ ભાગવાં જાય, પણ કર્મનાં ફળા તો ભાગવવાં જ પડે. આને ભાગવતી વખતે નિઃસાસા નખાવે. તેટલા માટે, આ સંસારમાં, આ ભવમાં અને પરભવમાં એ વિષયો શ્રેયકારી થતા નથી; એટલે એ ભાગવવા જ પડે છે અને પછી તે પર વિચાર કરવા તે લહ્યું માડું થઇ પડે છે અને ભાગવળી કર્મના ઉદય વખતે રહાવે તો તેથી ગભરાનું ન ઘટે, કારહ્યુ કે કર્મ કોઇ (અગાલને) વખતે આપણે પાતે જ બાંધેલ હોય છે.

ગુણા—અહીં લાલના અર્થમાં વપરાયેલ છે. એનાથી કાંઇ લાલ નથી, અને કમ' બધને લાલ ગણવા એના જેવી એકે ભૂલ નથી. એ તા સંસારમાં રખડાવનાર છે અને હેરાન કરી દુઃખી કરનાર છે; એમાં કાેઇ પ્રકારના મહત્ત્વના લાભ નથી. કમ'બધ જરૂર થાય છે અને સંસારમાં આંડા મરાય છે. એ જે ન કરવું હાેય, અથવા એમ જ ન થવા દેવું હાેય તાે શું કરવું યાેગ્ય છે તે આગળ પર બતાવારો. (૫૩)

#### શુલાશુભ વિષયના લાેગ વખતે રાગદેષ—

# यस्मित्रिन्द्रियविषये शुभमशुभं वा निवेशयति भावम् । रक्तो वा द्विष्टो वा स बन्धहेतुर्भवति तस्य ॥५४॥

અશ<sup>િ</sup>—"જે કાેઇ ઇંદ્રિયના વિષયમાં સારા અથવા ખરાષ્ય ભાવ ધારણ કરવામાં આવે છે તે રાગયુક્ત અથવા દેષયુક્ત હાેવાથી તે પ્રાણીને ખંધહેતુ થાય છે." (૫૪)

વિવેશન—ઇંદ્રિયના વિષયો ઉપર સારા ભાવ રાખે તો તે રાગથી તેમાં આસકત થાય છે અને ખરાબ ભાવ રાખે તો દ્રેષથી તેમાં તિરસ્કારભાવ જાગે છે; રાગદ્રેષથી કર્મ- બંધ થાય છે. એટલે ઇંદ્રિયના વિષયોનું કારણુ રાગદ્રેષ છે. તે રાગદ્રેષ સર્વ બંધહેતુ- કર્મ બંધનું કારણુ થાય છે. આપણું જોયું કે વિષયો પાતે ખરાબ કરનારા કે સારું કરનારા નથી, પણુ તેના ઉપર જે પ્રકારની નજર આસક્તિ—અનાસકિત અથવા રાગદ્રેષ રાખવામાં આવે છે તે સંસારનું—કર્મ બંધનું કારણુ થાય છે. શ્રીસિદ્ધર્ષિ મહારાજની બનાવેલ કથામાં કાઈપણુ ઇંદ્રિયના વિષય પાતે રખડાવનાર નથી એમ આપણું જોઇ ગયા છીએ, પણુ એમાં આસકિતભાવ જ દુનિયામાં રખડાવનાર છે તે આપણું ત્રીજાથી માંડીને સાતમા પ્રસ્તાવ સુધી જોયું છે. એ સર્વ સારી રીતે વાંચવાની અને એના આશય સમજવાની જરૂર છે.

નંકિવધ'ન સંસારમાં રખડ્યો, તે વૈશ્વાનરની સાંભતે અત્રડયો એમ આપણે ત્રીજા પ્રસ્તાવમાં જેયું. અને ચાથા પ્રસ્તાવમાં રિપુદારણ તરીકે સંસારી જીવ થાય છે, ત્યાં પણ તેની રસનાલાલુપતા આડી આવે છે. પાંચમા પ્રસ્તાવમાં સંસારી જીવ વામદેવ થાય છે, ત્યાં પણ રસનાઆસકિતનાં ફળા તે અનુભવે છે. અને છઠ્ઠા પ્રસ્તાવમાં ધનશેખર ઘાણમાં આસકિત અતાવે છે; અને સાતમા પ્રસ્તાવમાં અમૃતાદર સંસારી જીવ છે ત્યાં પણ ચક્કરિંદ્રિયને વશ એ પડી જાય છે; અને છેવટે આઠમા પ્રસ્તાવમાં એ ગુલુધારણ થાય છે, ત્યાં પણ એ શ્રોત્રમાં આસકિત અતાવે છે. એટલે વિષયોમાં આસકિત અથવા એમાં રસ લેવા તે કર્મળ ધનું કારણ છે અને દ્રેષ ધરવા તે પણ કર્મળ ધનું કારણ છે.

શુલમશુલ'—એટલે વસ્તુ પર સારા અથવા ખરાભ લાવ રાખવા તે. રાગદ્વેષ એનું કારલું છે. રાગથી અમુક વિષય તરફ ખેંચાલુ–આકર્ષલું થાય છે અને દ્રેષથી એ વસ્તુના કે વિષયના પ્રતિકાર થાય છે અને તેના તરફ તિરસ્કાર છૂટે છે. રાગને વ્યવહારથી અત્ર શુલ લાવમાં ગણવા અને દ્રેષ તા અશુલ લાવમાં જ છે એટલે એને અશુલ ખરાભ ગલુવા.

રકતો વા દ્વિષ્ટા વા—રાગયુકત અથવા દ્વેષયુકત. ખરી રીતે વિષયા પાતે સારા કે ખરાબ નથી, પણ આપણે આગળ જોઈ ગયા તે પ્રમાણે રાગદેષ આપણી આસકિત કે અનાસકિતનાં કારણ હોવાથી તે અનુકૂળ અથવા પ્રતિકૂળ–સારા અથવા ખરાબ લાગે છે.

રાગદ્રેષ એના ખરાબ કે સારાપણાનું કારણ હાલાથી વિષયા પાતે સારા કે ખરાબ લાર્એ છે. જો રાગથી તણાયા કે દ્વેષથી એ વસ્ત આપણે ન જોઇએ એમ ધારી બેઠા, તો આપણે સંસારમાં ૨ ખડવા. એટલે વિષયા પાતે ૨ ખડાવનારા થતા નથી પણ તે તરફ રાગદ્રેય આપછા કેટલા અને કેવા થયેલ છે તે વિચારવાનું રહે છે. રઝળાવનાર અને સ'સારને મોટો ખરેખર આ રાગદ્રેષના ભાવ જ બનાવે છે: જે આપણે આત્માને માકળા સૂકી, રાગદ્રેષ્ટ્રથી વેચાઇ જઇએં, તાે આ સંસારમાં રખડવાનું શાય છે અને દ્રેષથી વસ્તુને તજીએ તાે તે પણ સ'સારને વધારનાર થાય છે. એટલે ઇંદ્રિયના વિષયા ખરાળ જાતે નથી, પણ રાગ અને દ્વેષ તે વસ્તુને સારી અથવા ખરાબ ખનાવનાર નીવડે છે અને સંસાર વધારનાર કર્મ'ળ'ધ કરે છે. કર્મ'ળ'ધ મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, ક્ષાય અને યાગથી થાય છે અને તેથી વિષયાને સ'સારવૃદ્ધિનાં કારણા ગણવાં ન ઘટે; પણ તેમના તરફ આપણે ખેંચાણ (રાગ) રાખીએ અથવા દ્વેષ–તિરસ્કાર રાખીએ, તેથી કર્માંબ'ધ થાય છે. કર્માંબ'ધનું મૂળ કારણ આપજાને આ રીતે મળે છે અને એ સગદ્વેષ જ છે જે સંસારને વધારનાર નીવડે છે. એટલે સ'યમ રાખી રાગદ્વેષને વશ કરવા અને તેનાથી ચેતતા રહેવાની બહ જરૂર છે. આવી રીતે સ'સારને વધારનાર, કર્મ'ળ'ધનું કારણ રાગ કે દ્વેષ છે એ સિંહ થયું. આ સંબ'ધમાં આંતરિક દુષ્ટિ રાખવાથી સંસારનું મૂળ કઈ જગા પર રહેલું છે, તે જ્જાઈ આવે છે અને એક વખત રાગદ્વેષ કબજામાં આવ્યા તા કર્મળ ધનું કારણ કાંઈ રહેતું નથી. કર્માંસ ખંધમાં એક વાત કહી દેવી જરૂરી છે કે કર્મા કર્યા હાય તે ઉદયમાં જરૂર આવે અને કર્માદયને ટાળવા આપણે સમય નથી. મોટા અકવતી ને પણ કરેલાં કર્મી તો જરૂર ભાગવવાં જ પડે છે. માટે કમજાધનું કારણ શું છે અને કચાં છે તે સમજી, તેને પકડી પાડવું જરૂરી છે. (૫૪)

#### દાખલા (વિચારવા ચાગ્ય)—

## स्नेहाभ्यक्तशरीरस्य रेणुना श्लिष्यते यथा गात्रम् । रागद्वेषक्लिन्नस्य कर्मबन्धो भवत्येवम् ॥५५॥

અર્થ—શરીરે ચીકાશ તેલ લગાડેલ હાય તે માણસનાં અવયવા જેમ ધૂળથી ભરાઈ જાય છે તેમ રાગથી અથવા દ્રેષથી ભીના થયેલા માણસને કમ<sup>0</sup>ળ'ધ જ તે પ્રમાણે થાય છે. (૫૫)

વિવેચન—સ્નેહ: ચીકશે, કાેઇ પણ પદાર્થ, તેલ અથવા વીર્ય અથવા બીજ કાેઇ ગ્રીકણી વસ્તુ. ચીકાશ શરીર ઉપર લાગેલી અથવા લગાવેલ હાય તે માણુસનાં ભવયવા જેમ ખૂળથી ભરાઇ જાય છે, એટલે શરીરે ચીકાશ લગાવેલ હાય તેવેર માણુસ ચિકાશના જ્ઞેરથી ધૂળથી આણું શરીર અને શરીરનાં અવયવા ભરી પાડે છે. તમે કાઇ તેલીઆ રાજાને જોવા હાય તા તેનું શરીર અને ખાસ કરીને તેનાં શરીરનાં અવયવા તમને ધૂળથી ભરેલાં દેખાશે. આત્મા તે આત્મિક વસ્તુ છે તેની સાથે કર્મ જેવી પોદ્દગલિક વસ્તુ કેમ લાગે તે પર આ દૃષ્ટાંત છે. જેમ શરીરને તેલ લગાડીને તે માણુસ પાતાના શરીરને ધૂળથી લપેટી દે છે, તેમ આત્માને તેલસ્થાનીય રાગદ્વેષથી લેપી જીવ તેને કર્મસ્થાનીય ધૂળથી ભરી દે છે. મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાગો કર્મરજને આકર્ષનારા છે. રાગદ્વેષથી આત્માને કર્મળ ધ થાય છે અને ધૂળની પૈકે તે કર્મા આત્મા સાથે ચોટી જાય છે.

રાગ અને દ્રેષની અહીં ખેંચાણુ કરનાર અળ (force) સાથે સરખામણી કરી છે. જેમ વગર પ્રયત્ને તેલીઓ રાજા શરીરે ધૂળથી ભરાઈ ખરડાઈ જાય છે તેમ રાગદ્રેષર્પ આકર્ષણથી આત્માને મિશ્યાત, અવિરતિ, કષાય અને યાગના જેરથી – આકર્ષણથી કર્મ લાગે છે. એ જેને ન હાય તેણે ડરવાનું નથી, કારણુ કે આત્મા પાતે તા શુદ્ધ છે પણ રાગદેષા આકર્ષક લાહ્યું અકનું કામ કરી કર્મ અને આત્માના સંબંધ કરાવી આપે છે.

ક્રમ અ દા - યાદ રહે કે કર્મા તા પાતે પૌદ્રગક્ષિક છે. તેના આત્મા સાથે બ ધ આ રીતે રાગદ્રેષથી થાય છે અને તે રાગદેષને ચીકણા પદાર્થ સાથે સરખાવી સમજવા યાગ્ય છે. એ જે સમજે તે કર્માનું આપું રહસ્ય સમજે અને કાઈ સ્થાને ચાપડા રાખવાની કે તે પર ન્યાય આપવાની જરૂર નથી. એકવાર રાગદ્વેષ પર વિજય થયા એટલે કમે આત્મા સાથે લાગતાં નથી, કારણ તેની ચીકાશ નથી. ચીકાશ વગર આત્મા અને કમ ના સંબંધ થતા નથી, કારણ આત્મા આત્મિક વસ્તુ છે અને કર્મ પૌદ્દગલિક વસ્તુ છે. તેના સંયોગ સંખંધ કરાવનાર રાગદ્વેષ છે. આથી કમેંના આત્મા સાથે સંખંધ કેમ થાય છે, કેવી રીતે થાય છે અને કેાણ કરાવે છે તે સ્પષ્ટ થતાં આખા સબ્ટિકિત્તવના સવાલના ખુલાસા થઇ જાય છે. ઈશ્વર, પરમેશ્વર કે પ્રભુ જેવી કોઇ ચીજની જરૂર જ નથી. આપણાં કર્માં આપણે સાગવીએ છીએ અને તેમાં કાઇની દખલગીરી કે કરમ્યાનગીરીની જરૂરિયાત રહેવી નથી. અને જ્યાં ઈશ્વર કે પરમેશ્વર કર્મને જ અધીન હાય અને રાગદેવ એના જુદા જુદા આકારમાં અસર કરતા હાય ત્યાં તે ઈશ્વર કે કોઇ આહતીઆની ફળ આપનાર તરીકે જરૂર જ રહેતી નથી. બાકી ઉદયકાળ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે કર્મો જરૂર કળ આપે છે અને તે ભાગવવાં જ પડે છે. એ વખતે કકળાટ કે અફસોસ કરવામાં આવે, તા પ્રાણીનું કે તેવા ઈશ્વરનું કાંઈ ચાલતું નથી. ત્યારે ઈશ્વર પણ સ્વતંત્ર નથી, તેથી કર્મ सत्ता અળવાન છે.

એવમ —આ રીતે. ચીકણા શરીરવાળાને જેમ ધૂળ લાગે, લાગવી તે સ્વાભાવિક છે. તે લગાડનાર કે લાગી છે એમ નેનાર કોઇ નથી અને એવા વચ્ચે પડનારની કાંઇ જરૂર જ નથી. કર્મ જ્યારે એના અબાધાકાળ પ્રાે કરી ઉદયમાં આવે, ત્યારે એવા ઇશ્વર પહ્યુ તેનું ફળ અટકાવતા નથી. કર્મ ફળાને આપે છે અને આત્માને તે કર્મનાં ફળા જરૂર લાગવાં પડે છે. એમાં કાઈ ત્રીજા માણુસની દરમ્યાનગીરી ચાલતી નથી, તેમ જરૂરી પણ નથી. આ આખા સૃષ્ટિકતું ત્વના સવાલને વિચારવા જેવા છે. પ્રભુ સૃષ્ટિ બનાવે કે નહિ એને બનાવે તો આવી કલેશમય બનાવે કે નહિ તે સવ' વાતના વિચાર કરતાં જણાય છે કે, સૃષ્ટિના કરનાર કાઈની આવશ્યકતા લાગતી નથી અને આવી સૃષ્ટિ કરનાર કાઈ હાય એમ લાગતું નથી, કારણ કે તેવી દખલગીરીની જરૂર જ નથી; અને સૃષ્ટિ બનાવે તા આવી દુ:ખમય સૃષ્ટિ કાઈ સમજુ માણુસ બનાવે નહિ, કારણ કે સમજુ માણુસ બનાવે, તમે પાતે જ બનાવા, તો આવી દુ:ખદદ લરી, કચવાટલરી, કકળાટલરી, નિ:ધાસમય સૃષ્ટિ બનાવા જે નહિ. આ આખા સૃષ્ટિકત અને તેની વર્ગણાએ જવને ઉપર જણાવેલી રીતે લાગે છે તે વિશે વધારે જોવા માટે મારા કર્મ વિષય પર લખેલા લેખ જોવા. (પપ)

#### કર્મળ ધના હેતુઓ—

## एवं रागो द्वेषो मोद्दो मिथ्यात्वमविरतिश्चैव । एभिः प्रमादयोगानुगैः समादीयते कर्म ॥५६॥

અર્થ — આ પ્રમાણે રાગ અને દ્રેષ તથા માહ અને મિશ્યાત્વ તથા અવિરતિ હાય અને પ્રમાદ તથા મન-વચન-કાયાના યાગ તેની પાછળ ધસતા હાય તા, ત્યારે પ્રાણી કર્મ પ્રાપ્ત કરે છે. " (૫૬)

વિવેશન—મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કલાય અને પ્રમાદ તથા યાંગા કર્મ અધાવે છે, આત્માને કર્મ સાથે જોડે છે. કારણુ कीरइ जिएण दे होई હેતુને પ્રાપ્ત કરીને જે કરાય તે કર્મ—આવી વ્યાપ્યા દેવેન્દ્રસ્ત્રિએ કર્મ કર્મા શરૂ કરતાં કરી છે. પાંચ મિશ્યાત્વા, ભાર અવિરતિ, પચીશ કલાય (૧૬ કલાય અને ૯ નાકલાય) અને પંદર યાંગા એ સત્તાવન (૫૭) બંધ હેતુને પ્રાપ્ત કરીને પ્રાણીઓ કર્મ બંધ કરે છે. કર્મ પ્રવાહરૂપે અનાદિ છે પણુ તેના અને આત્માના સંખંધ થાય છે. કેટલાક પાંચ પ્રકારની વિકથાને વધારી પાંચ પ્રમાદને પણુ કર્મ બંધનાં કારણુ ગણું છે. કેટલાક રાગદ્રેષને એ કર્મ બંધના કારણુ કહ્યા છતાં કારણુમાં કાર્યના આરાપ કરી પાંચ પ્રકારના પ્રમાદાને અથવા સત્તાવન બંધ હેતુને કર્મ બંધનના કારણુબૂત ગણું છે. આ કર્મ બંધનનાં કારણુબૂત ગણું છે. આ કર્મ બંધનનાં કારણુબ્ત ગણું છે. આ કર્મ બંધનાં અને પરણદ્રાને (માક્ષને) સત્ત પ્રમાં અને તકાળ સુધી બન્યું બનાવ્યું રાખલું અને ત્યાં આનંદ કરવા એ આપણું કર્ત વ્યાં છે અને આ પ્રયાસ તે માટે છે. આખા શાસનો સાર આટલી વાતમાં આવી જાય છે. તે સમજવા યત્ન કરવા.

રાગદ્વેય-- ઉપરના શ્લાકાથી મતીતિ થઇ હશે કે, પ્રાણી રાગદ્વેય કરે છે તે કર્મ-ખંધનું કારણુ છે. સ્પરો નિદ્રયના વિષય સ્પરા, રસનેન્દ્રિયના સ્વાદ, ઘાણેન્દ્રિયના સુવાસ, ચક્ષુરિન્દ્રિયના દેખાવ અને શ્રોત્રના અવાજ તે પાતે કાંઇ પાટાં નથી. પણ એ રાગદ્રેષ્ટ કરાવે છે. એટલે એના પર જે રાગદ્વેષ થાય તે કર્મભાષનાં કારણ ખને છે. પ્રાણીની કલ્પના મમાણું વિષય શુભ અથવા અશુભ, સારા અથવા ખરાખ તેને લાગે છે. એટલે એના તરફ જેવા રાગદ્રેષ હાય, તે પ્રમાણે તે સારા અથવા ખરાભ લાગે છે. આ રીતે વિષય તરફ રાગદ્રેષ સારાખરાભપણાનું કારણ છે અને એ વાત આપણે આ ગ્રંથના પૂર્વભાગમાં અને ખાસ કરીને ૫૦મી ગાથામાં જોઇ ગયા છીએ. એટલે રાગદ્વેષ સંસારમાં રખડાવનાર છે અને તેના પર સંયમ કર્યો હોય અને સ્થિતિ એવી બનાવી હોય કે વિષયા તરફ રાગ અથવા દ્વેષ ન થાય તો કર્મભંધન સર્વ દ્વર શાય છે સ્મને આપણા જીવનનું મના-યત્ન ખુલાસાવાર સાબિત થાય છે. પછી રાગદ્રેષ જાય એટલે આપણે કાંઇ કરવાપણું રહેતં નથી. માટે આ કર્મળ'ધનાં કારણા રાગદ્રેષ પર સ'યમ રાખવા, સ'યમ કરવા અને તે આપણને હુકમ કરે તેમ ન કરતાં, અથવા તેવું થવા ન દેતાં, આપણે તેમના પર સામ્રાજ્ય જમાવવું અને તે પર સંયમ અરક્ષા. રાગનો શ્રિહિષિંગમિએ રાગકેસરીનું રૂપ આપ્યું છે અને દેષને દ્રેષ્ણએન્દ્ર ક્ષંદ્રેવામાં ભાવ્યા છે. તેમનું અવસ્ય લાહી ચાને એ ખંને નાના માટા ભાઈના ઉપર વિજય મેળવી, એમનાથી સ્વતંત્ર થતું અને એ પર સંયમ રાખવા, એ ઘણી મુશ્કેલ વાત છે, પણ તે જરૂરી છે.

મિશ્યાત્વ— મિશ્યાત્વના પાંચ પ્રકાર છે. જયાં સુધી આ પાંચ પ્રકારના મિશ્યાત્વ પર ત્યાંગલાંગ ન આવે, ત્યાં સુધી સંસાર ઘટતા નથી અને પ્રાણીના અંત આવતા નથી અને તેના માક્ષ ઘતા નથી. આ મિશ્યાત્વના પ્રકારા સમજને તે પર વિજયં મેળવવા અને શુદ્ધ દેવ-ગુરુ-ધર્મ ઉપર શુદ્ધ શ્રદ્ધા રાખવી, એટલે કર્મળંધ મિશ્યાત્વ પૂરતા ન થાય. મિશ્યાત્વ ઉપર સંયમ થવાથી કર્મળંધ ન જ થાય એમ સમજનું નહિ, પણુ એ કર્મળંધનું અતિ અગત્યનું કારણુ છે એટલે એક કર્મળંધનનું કારણુ એ શ્રું એમ સમજનું. શુદ્ધ શ્રદ્ધાન પાસે મિશ્યાત્વ ટકતું નથી એટલા માટે શુદ્ધ દેવ-ગુરુ-ધર્મની પરીક્ષા કરી, તેમને સ્વીકારવા અને એકવાર સ્વીકાર્યા પછી તેમને કહી ન છાહવા. આ સમક્તિનું અને સમક્તીનું લક્ષણુ છે અને તેમાં કાઈ જાતના અપવાદ નથી.

અવિરત્તિ—નિરતિભાવના ત્યાગ તે અવિરતિ છે. જ્યાં સુધી વ્રતપચ્ચખ્ખાણ ક્ષેત્રામાં ન આવે ત્યાં સુધી અવિરતિ છે અને વિરતિના – ત્યાગભાવના અભાવ એ કર્મ-બધ્ધતું કારમ છે. પ્રાણી ખાર વ્રત ન લે તે બાર પ્રકારની અવિરતિ છે. નહિ તા અહીં બેઠા કે રહ્યા છતાં ક્ષીરસમુદ્ર કે આટલાંટિકના પાણીના વપરાશના દેવ પણ લાગે, એટલે તેના ત્યાગ – વિરતિ કરવી એઇએ અને એ રીતે બધાતાં અનેક કર્માને શમાવી દેવાં નોઇએ. આમ તો આટલાંટિક દ્વર ઘણા લાગે, પણ હવાઈજહાજના દહાડામાં ત્યાં કલાક છેમાં જવું, હાલ તો અશક્ય નથી અને તેના જળના ઉપયોગના દેાષ અહીં રહેવા છતાં લાગે એવા ઊંધા ઘંધા વિરતિભાવના ત્યાગને લીધે આપણે કરીએ છીએ અને નકામા સંસારમાં રઝળીએ છીએ. આ અવિરતિપણું એ કર્મભંધનું પણ એક કારણ છે, તેને મૂકી દઇ વિરતિભાવ સ્વીકારવા, પ્રેમથી હાંશથી સ્વીકારવા અને આત્માનું શ્રેય કરવું અને કારણ વગર, લાભ વગર થતા કર્મળાં અટકાવવા. અવિરતિભાવ એ કર્મળાં ધનું એક કારણ છે એમ અત્ર સમજવાની જરૂર છે અને સમજીને વિરતિભાવ આદરવા માહ્ય છે.

મમાદ—મઘ, વિષય, કષાય, વિકથા (ઓ, રાજ, દેશ અને ભાજનસંખંધી વાતો) અને નિદ્રા એ પાંચના સમૂહને પ્રમાદ કહેવામાં આવે છે. એ પાંચેના સમૂહ જ્યાં હાય ત્યાં તેમના સમૂહ પ્રમાદને નામે આળખાય છે.

ચારા મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિને ચાગ કહેવામાં આવે છે. કર્મ પ્રાપ્ત કરવાના અથવા આત્મા સાથે તે પૌદ્દગલિક વસ્તુનું અધન થવા માટે મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને ચાગ એના પેટાલેદ સાથે સત્તાવન અધહેતુ હાય છે. કષાયને સ્થાને અથવા વધારામાં કોઈ પ્રમાદને કર્મભધનું કારણ ગણે છે. પ્રમાદની વ્યાપ્યા ઉપર થઇ ગઇ.

સમાદીયતે—ગૃહ્યતે. જીવ કર્મના બ'ધ કરે છે, તેનાં કારણા – હેતુઓ ઉપર જણાવ્યા. એ હેતુને પ્રાપ્ત કરીને એટલે એમાં રાચીમાર્ચીને જીવ કર્મળ'ધ કરે છે. (૫૬)

રાગદ્રેષ સ'સારનું અને દુઃખનું મૂળ—

# कर्ममयः संसारः संसारनिमित्तकं पुनर्दुःखम् । तस्माद्रागद्वेषादयस्तु भवसम्तर्तेर्मूलम् ॥५७॥

અર્થ — કર્મમય આ સંસાર છે અને સંસારનિમિત્તે દુ:ખ પાછું થયા કરે છે, તેટલા માટે રાગ અને દ્રેષ વગેરે સંસાર વિસ્તારનું મૂળ છે. (૫૭)

વિવેચન—વિષયોના અને રાગદેષના સંખંધ આપણે ઉપર જાયા. અહીં ખતાવે છે કે એ સંસાર જે સરી પડે તેવા છે તેનાથી દુઃખ થાય છે એટલે કારણના કારણ તરીકે રાગદેષાદિક માનસિક મનાવિકાર છે. આ વાત સ્પષ્ટ થઇ હશે, કારણ કે સંસારને વધારનાર કર્મા છે અને ઉપર જોઇ આવ્યા તે પ્રમાણે કર્મળ ધનાં કારણ વિષયા પરના રાગદેષર્પ મનાવિકારા છે, તેથી લવપર પરાનું એક કારણ રાગદેષ વગેરે મનાવિકારા છે. મતલબ આ સંસારવિસ્તાર જે થાય છે, વધી પડે છે અને તેની પર પરા ચાલે છે, તેનું મૂળ રાગદેષ છે. પાંચે ઇદિયના વિષયો તો પૌદ્દળલિક છે, તેમને દાષ ન આપવા જોઇએ. પણ એને મળખૂત કરનાર જે રાગદેષ વગેરે મનાવિકારા છે, તેમને ભરાબર સમજવા જોઈએ અને તેમના પર સંયમ રાખવા જોઈએ. જો સંસારમાં રહેલું હાય, જો સંસાર

ગમ્યા હાય, જો સંસાર પર પ્રેમ આવતા હાય તા આ રાગદ્રેષને પંપાળવા, નહિ તા એના પર સંયમ કરવા, એના પર અંકુશ રાખવા અને તેમને માર્ગ ન આપવા, કારલું કે સંસાર વિસ્તારનું એ પરંપરાકારલું છે. જેમ સંતતિ અહિ, જેમ વ'શવેલા વધે તેમ સંસારના વ'શવેલા રાગદ્રેષથી વધે છે. એટલે આ રાગદ્રેષને ખરાખર એાળખવા અને સમજવા જ રહ્યા; એમના વિજય કેમ થાય તે આ જ ગ્ર'થમાં આગળ તુરતમાં બતાવવામાં આવશે. આપણે આ હેતુઓને પ્રાપ્ત કરીને જે બાંધીએ તે કર્મ, એને ઓળખવાના સાર્વ પ્રયાસ છે.

કમેં આપણે જે કાંઇ કિયા કરીએ, વચન બાલીએ અથવા કાયાને હલાવીએ ચલાવીએ તે વખતે કર્મળ ધન થાય છે. કર્મ શું છે, કેવાં છે? પૌદ્દગલિક છે. તે માટે મારા કર્મસં બંધી લેખ જુઓ. આ સંસાર કર્મમય છે, કર્મથી ભરેલ છે, કર્મ સ્વરૂપ છે અને સંસાર અને કર્મના કાંઇ તફાવત નથી. આ રીતે સંસાર એટલે કર્મમયતા જ છે એમ સમજવું. એ સંસારના છેડા લાવવા હાય તો કર્મ ઉપર સામ્રાજ્ય મેળવવું, એટલે કર્મ ન કરવાં, ન થવા દેવાં, હાય તેને ભાગવી લેવાં અને કર્મથી મુક્ત થવું. અહીં સંચારને કરવાં, ન થવા દેવાં, હાય તેને ભાગવી લેવાં અને કર્મથી મુક્ત થવું. અહીં સંચાગ, વિચાગ, મરાયુ, પૈસાની આફત વગેરે અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા થાય છે તે સંસારને કારણે થાય છે, તેથી રાગદ્રેષ ઉપર તેમના આધાર રહે છે. કારણુ કે વિષયા પાતે સારા કે ખરાય નથી, પણ તેને અંગેના રાગ અથવા દ્રેષ તેમને સારા અથવા ખરાય બનાવે છે. અને વિચાગ, ધનનું ખાવાવું, મરાયુ, શાક વગેરે જે આ સંસારમાં દુ:ખા થાય છે તેનું કારણ કર્મ છે અને કર્મા રાગદ્રેષથી બંધાય છે.

ભવસ'તિ—સ'સારવિસ્તાર, સ'સારપર'પરા. એનું મૂળ કારણુ રાગદ્દેવ છે, કારણુ કે રાગદ્દેવથી કર્મ ચીકણાં થાય છે. એટલે કારણુનાં કારણુ તરીકે જેતાં આ સ'સારની પર'પરા જે ચાલે છે તે સવ'નું મૂળ રાગદ્દેષ છે. રાગદ્દેષ પર વિજય થાય એટલે આ આખી સ'સારપર'પરા નકામી થઇ જાય છે, એ રીતે ભવસ'તિના છેડા આવી જાય છે અને પ્રાણી મુક્તિમાં જાય છે. મુક્ત પ્રાણીને કાઇ કર્મ રહેતું નથી અને લાગતું પણુ નથી. તેથી આ સ'સારપર'પરાનું મૂળ રાગદ્દેષ છે તે ખરાખર સમજી લઈએ. રાગદ્દેષ ન કરવા અને તે કરવાના પ્રસંગ આવે તા સ'યમ રાખવા. આને માટે શા માગે લેવા તે આ ગ્રથમાં અતાવવામાં આવશે.

ઉપાય—-

## एतहोषमहासश्चयजालं शक्यमप्रमत्तेन । प्रश्नमस्थितेन घनप्युद्वेष्टयितुं निरवशेषम् ॥५८॥

અર્થ — આ દોષોના માટા સંચય (એકઠા કરવા)રૂપ જાળાને અપ્રમત્ત તથા પ્રશમ-રસમાં સ્થિત થયેલા મૂળથી ઉચ્છેદી શકે છે, નાશ કરી કાપી નાખે છે. (પ૮)

**વિવેશન**—આ રાગદ્રેષથી થયેલા દાષાને દ્વર કરવા હાય તા તે થઇ શકે તેમ છે. તેમને અપ્રમત્ત એટલે અપ્રમાદી માણસા (સાતમે ગુણસ્થાનકે) અને પ્રશમરસમાં નિમગ્ન થયેલા માણસા દ્વર કરી શકે. આ દોષના સંચયને અિકઠા થતાં જોઈને ગભરાવાનું નથી, પણ તે અપ્રમાદી માણસા-સર્વ'મદા, વિષય, ક્ષાય, વિકથા અને નિદ્રાના પરિહાર કરનાર માલુસા-અને પ્રશમમાં સ્થિત એટલે રહેલા માલુસા જ દૂરી કરી શકે તેમ છે. એટલે આટલા મહાન દોષોના સંચય થયા કરે છે. તેથી ગભરાવાનું કારણ નથી. જે માણસા અપ્રમાદી હાય અને પ્રશમભાવમાં રહેલા હાય તે આ સર્વ દોષના જાળાને કાપી શકે છે. પણ તે અપ્રમત્ત અવસ્થામાં વર્તનાર, સંસારના ત્યાગી, સવ વિરતિભાવને આદરનાર અને પ્રશામભાવમાં રહેલા મુનિ અથવા એવા પ્રકારના માણસા જોઈએ. અપ્રમાદી રહીને અને પ્રશામભાવમાં આવીને આ ક્યાયો પર અને રાગદ્રેષના જે અનેક પ્રાદુર્ભાવા છે તે પર વિજય મેળવવાના છે અને મેળવી શકાય તેવું હાથમાં જ છે. એટલે દાષાની સંખ્યા. અને વિવિધતા એઇને ગભરાઇ જવા જેવું નથી, પશુ તે પર વિજય મળે તેના રસ્તા શોધવાનું કાર્ય કરવાનું છે. એમને એમ બેસી રહેવાથી દેવસંચય પર વિજય થતા નથી. આમ દેાષસંચયને તદ્દન દ્વર કરવાની મુખ્ય વાત કરી અને તેને દ્વર કરનાર માણુસ કેવા હોય તે અતાવ્યું. આપણે પણ દેાષસ ચય નિવારવા માટે તેવા–તેમાં વર્ણ્યલા માણસ જેવા થવાની જરૂર છે.

અમન્ત—અપ્રમાદી. પ્રમાદના પાંચ વિભાગ છે: મદા, વિષય, કષાય, વિકથા અને યોગ. આ પાંચે પ્રકારના પ્રમાદના ત્યાગ કરનાર એટલે દારૂ ન પીનાર હાય, વિષય-કષાયમાં આસકત ન હાય, વિકથા ન કરનાર હાય અને મન—વચન—કાયાના યાગો પર સંયમ રાખી શકતો હાય, તેવા માણસ આકરામાં આકરી દોષાની જળને પણ વીંધી શકે છે. એટલે આપણું કામ અત્ર વર્ણું વેલા સાતમે ગુણસ્થાનકે રહેલા અપ્રમત્ત યતિ જેવું હાલું જોઈએ. અપ્રમત્ત યંત્ર કેવું હાય અને કેવી રીતે ગતિ કરે તે માટે જુએા ઉપમિતિ-લવપ્રપંચા કથા, ત્યાં અપ્રમાદ યંત્રનું વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે.

પશ મ સ્થિત—એટલે પ્રશમરસમાં ભગવાન પેઠે જામી ગયેલા. ભગવાનનું વર્જીન આપણે વાંચીએ છીએ કે તે પ્રશમરસમાં નિમન્ન છે. એવી શાંતિ જોઈએ. જેને ઉકળાટ, ઉચાટ કાંઇ ન હાય તે દોષસ ચયને મૂળથી કાઢી નાંખવા હિ'મત ધરી શકે. આપણે તેવા અપ્રમાદી અને પ્રશમસ્થિત થવું જોઈએ અને મનાવિકારને માર્ગ આપવા ન જોઈએ.

ઘનમ્—આવી ગહુન જાળ જે કર્મની છે તેને મૂળથી ઉકેલવા અને તેના નાશ કરવા આવા પ્રકારના અપ્રમત્ત અથવા પ્રશામસ્થિત માણુસા શક્તિમાન થાય છે. એટલે દાષસંચય ઉપર નજર ન રાખવી, પણુ તેના નાશ કરનારા જગતમાં પડ્યા છે અને આપણુ તેવા યાગ્ય પ્રયત્નથી થઇ શકીએ છીએ અને નીચે અતાવેલી વિચારણા કરી શકીએ છીએ તેમ ધારતું. આ સત્યવાર્તા છે.

ઉદ્વેષ્ટિયિતું—તેને દ્વર કરવા માટે. જાવનેતું એવા અર્થ આ શબ્દના હરિલદ્વટીકામાં છે, તેના અર્થ પણ એ જ થાય છે. કાેઇ પ્રતમાં ઉદ્દેશયિતું એવા પાઠાંતર છે. उद्દેष्टियतुં નાે અર્થ તેને અસેડવાને, દ્વર કરવાને, એમ થાય છે.

નિસ્વશેષમ—આખી. આવી આકરી વાત હાય તેને સર્વથા દ્વર કરવા પ્રાણીએ! સમર્થ થઇ શકે છે. તે કેવા પ્રકારના હોય છે તેનું સ્વરૂપ અત્ર ખતાવ્યું છે. નિરવશેષમ્-ના અર્થ આપીને આપી એમ થાય છે. એ જાળસમસ્તને આપીને આપી પ્રાણી કાપી શકે છે અને તેના પર સમ્રાજ્ય મેળવી શકે છે. માણસ નપુંસક કે હીનસત્ત્વ અથવા પુરુષાર્થ વગરના નથી. બાંધેલા કર્મીને ખસેડવાના અને નવાં આવતાં કર્મીને રાકવાના તેનામાં પુરુષાર્થ છે. એટલે ગમે તેવાં આકરાં કર્મોને ઉપાય કરવાથી ખસેડી દ્વર કરી શકાય છે અને નવાં કર્માને આવતાં અધાતાં રાષ્ટ્રી શકાય છે અને છેવટે કેવળીસમુદ્રધાતમાં ખા<u>કીનાં કર્મોને સરખાં કરી શકાય છે. તેથી આ કર્મોથી ડરવા માટે આ વાત નથી કરી,</u> પણ તેમનાથી ચેતતા રહેવા માટે ચ્યા વાત કરી છે. જો નવાં કર્મી વધારે બંધાય તા બધી વાતે પ્રાણી ભારે થઈ જાય છે અને ભારેકર્મી જીવને આ રીતે પુરુષાર્થ કરી કર્મો દ્વર કરવા ઘણા મુશ્કેલ પડે છે, તેના તરફ ધ્યાન ખેં ચવા આટલી વાત કરી છે. કર્મોને બાંધવામાં રાગદ્રેષ કેલું કામ કરે છે, તેમને કારણ શા માટે ગણવામાં આવે છે અને ઇંદ્રિયના વિષયા ક્ષાબિક છે અને ચાલે ત્યારે ખહુ થાડા વખત સુખ આપતાં લાગે છે, પણ તે જાય ત્યારે એવા કચવાટ મૂકતા જાય છે કે માત્ર ખિન્નતા જ રહે છે—એ સર્વ વાતની ખરી હકીકત સમજાવવા આ વાત કરી છે. પ્રાણીને ગભરાવવા એક પણ વાત કરી નથી, પણ વસ્તુસ્થિતિ સમજાવવા સર્વ વાત કરી છે. પ્રાહ્મી ધારે ત્યારે સર્વથા અધાં કર્મી પર સામ્રાજ્ય મેળવી શકે છે. પણ તેણે તે ધારવું એઈએ અને તે માટે કર્માને આળખવાં એઈએ, વિષયોની વિરૂપતા જાણવી એઇએ અને તેમને ઉદ્યાડા આકારમાં સમજવા એઇએ. એ હકીકત સમુજાવવાના સર્વ પ્રયાસ છે. આમાંની કેટલીક વાત તા ગંથકાર પાતે જ કહેશે, તે **ખરાબર લક્ષમાં રાખવી. (૫૮)** 

કમ મળ દૂર કરવાના ઉપાય—

अस्य तु मूलनिबन्धं ज्ञात्वा तच्छेदनोद्यमपरस्य । दर्शनचारित्रतपःस्वाध्यायध्यानयुक्तस्य ॥५९॥

અર્શ—આનું મૂળ કારશુ જાણીને તેને છેદવાના પ્રયાસ કરવા તત્પર થનાર તથા દર્શન, ચારિત્ર, તપ, સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનથી સુક્રત માણસને (આ શુભ વિચારણા હાય છે.) (૫૯).

વિવેશન—કર્મા ઘણાં છે, તેના પ્રકાર ઘણા છે અને તે પ્રત્યેક સમયે લાગે છે. તેથી તેમને દ્વર કરવાની મુશ્કેલીથી ડરી જવા જેવું નથી. કેવા પ્રકારના માણસા કર્મને દ્વર ક્યાયો અને વિષયો 1ર1

કરી શકે છે તેનું અત્ર વર્ણુન છે. તેને સાધનારા માણસાે કેવા છે એનું પ્રથમ એાળખાણ કરાવીએ.

નિખ'ઇ—કારણ. કર્મનું મૂળ કયાં છે તે પ્રથમ શોધનું જોઇએ. આપણે જાણીએ છીએ કે કર્મ પોતે તો પૌદ્દગલિક છે, વિષયા અજવ છે અને આપણા તે પરના રાગદ્રેષ જ આ સંસારનું કારણ છે. આ વસ્તુને જે પ્રાણીએા સમજ્યા છે તેએા કર્મને સમજ ગયેલા છે. તેવા માણસાનું અહીં ઓળખાણ કરાવે છે. આપણે જો સારી સાેખતમાં હાઈએ તાે અધાં વાનાં સારાં થાય; આવા માણસાે આપણને કર્ત્તા ઓળખાવે છે. એવાની સાેખત થાય તાે વધારે સારું. એમની પાસેથી જાણવા—સમજવાનું ઘણું મળે અને તેમને અનુ-સરવાનું આપણને મન થાય.

છેદન—ઘાત, નાશ. આપણે રાગદ્રેષાદિ મનાવિકારને ઓળખ્યા તે (કર્મ) સુખ આપે, તો તે પણ અસ્થાયી અને ડૂંક વખતનું છે અને તેનું મૂળ રાગદ્રેષમાં છે એડલે આપણા વિચાર જરૂર એના નાશ કરવાના થાય. આવા મનાવિકાર કરવા યાગ્ય નથી એડલે છુદ્ધિશાળી, વિચક્ષણ માણસ એમના આશ્રય ન જ કરે, પણ એમના નાશ કરવાના વિચાર કરે અને તેમનાથી દૂર નાસે. અહીં પ્રથમ તો એમના ઘાત કરનાર માણસા કેવા હાય તે બતાવે છે. પછી તેના ઉપાય આપણુ વિચારશું. કાઈ કામ કરવું હાય તા કેવા માણસા તે કરી શકે, તે પ્રથમ જાણવું એઇએ. એ રાગદ્રેષ કાંઈ કાચાપાચા કે જેવાતેવા નથી. એ વિકારા પણ યૌદ્દગલિક હાઈ, આપણા પર અરાબર સામ્રાજ્ય કરનારા છે. તેથી સંભાળપૂર્વક અહીં તેમના નાશ કરનારા માણસના સંઅંધમાં વિવેચન કર્યું છે તે આપણુ જાણી લેલું એઇએ.

દર્શાનચારિત્રતપઃસ્વાધ્યાયધ્યાનયુક્ત:— આવે માણુસ અર્થાત્ તેને –રાગફ્રેષનો નાશ કરનાર પ્રથમ તે દર્શન, ચારિત્ર, તપ અને સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનથી યુક્ત હોય. એ કામ કાંઈ રે જેપે જથી થઈ શકે નહિ. એની પહેલી શરત એ છે કે એના નાશ કરવા ઉદ્યુક્ત થયેલા માણુસ દર્શન, ચારિત્ર, તપ અને સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનથી યુક્તહાય. એટલે જે આ કામ કરવા તૈયાર થયા હાય તેમણે આ પાંચે આબતમાં એડાવું ઘટે.

દશ નચારિત્ર—તત્ત્વશ્ર હાન રાખનાર માછુસ દર્શન યુક્ત કહેવાય છે અને તેને (તત્ત્વને) ખરાખર યથાસ્વરૂપે ઓળખનાર માછુસ જ્ઞાનયુક્ત અથવા જ્ઞાનવાન ગણાય છે. ચારિત્રના અનેક પ્રકાર છે. હરિભદ્રસૂરિ પાતાની આ શ્લોક પરની ટીકામાં કહે છે કે પાંચ પ્રકારના ચારિત્રવાન પ્રાણી આમાં વર્ણવેલ છે. એ પાંચ પ્રકારના ચારિત્રમાં સામાયિક પ્રથમ, પછી છેદો પરથાપનીય, પરિહારવિશુ હિ, સૂક્ષ્મસ પરાય અને પાંચમું યથાખ્યાત ચારિત્ર, એમ પાંચ પ્રકારના ચારિત્ર સમજવા. સમતાના લાભ થાય તે પ્રથમ સામાયિક ચારિત્ર. એ સાધુને

હાય. એ સામાયિક ગારિત્રવાન પાતાના પૂર્વ પર્યાયના છેદ કરે અને શાળદથી તથા અર્થ થી નાના પ્રકારપાશું ભજે ત્યારે છેદા પશ્ચાદનીય ગારિત્ર તેને મળે. આ ગારિત્ર ગચ્છના અધિપતિ આપે છે અને તે વખતે પાંચ મહાવત ઉચરાવે છે. ત્રીનાં પરિહારવિશુ હિ એક પ્રકારના તપ છે. એ તપ વિશુ હિ કરાવનાર છે. એમાં ગચ્છમાંથી ગાર માણુસ ખહાર નીકળે છે અને ગાર તેની આસેવના કરે છે. આ છ મહિનાના આકરા તપ કરે છે અને કુલ અઢાર મહિના સુધી એ તપ ચાલે છે અને પરસ્પર વૈયાવચ્ચ થાય છે. ચાથા સફમસંપરાય ગારિત્રમાં કલાયા તદ્દન નજીવા થઇ જાય છે. આ દશમા ગુણુસ્થાનકની વાત છે અને કલાયવિજયના ઉત્કૃષ્ટ દાખલા પડે તેવી વાત છે. અને પાંચમું યથાખ્યાત ગારિત્ર શાસમાં કહ્યું છે તેવું અને કલાયના સવધા નાશ થાય તેવું ગારિત્ર છે, તેનું પ્રાપ્તિસ્થાન ગીદમે ગુણુકાણે છે. આ રીતના ગારિત્રવાળા માણુસ હાય તે ગારિત્રયુક્ત કહેવાય.

સ્વાદયાય—અલ્યાસ, વાચના, પૃચ્છના, પરાવર્તના, અનુપ્રેક્ષા અને ધર્મકથા—એ પાંચ લક્ષણે યુક્ત હાય તેને સ્વાધ્યાય કદ્યો છે. આ સ્વાધ્યાય કરનાર માણુસને વાંચવા સિવાય અન્યત્ર કાંઈ ચેન પડતું નથી. એ તો વાંચ વાંચ કર્યા કરે છે. પૃચ્છનામાં પૃછે અને પરાવર્તનામાં વાંચેલાનું પુનરાવર્તન (revision) કર્યા કરે. એ કાંઈ વાત ભૂલે નહિ અને ભણુલાને વીસરે નહિ. [અનુપ્રેક્ષા એટલે શબ્દપાઠ કે તેના અર્થનું મનન, ધર્મકથા એટલે ધર્મકથન—ધર્મનો ઉપદેશ.] આવી રીતે સ્વાધ્યાયમાં તો માટા પૂર્વના કાળ નીકળી જાય તેની પણ તેને અબર પડતી નથી. એ તો 'જ્ઞાન ધ્યાન કિસ્યા સાધતો, કાઢ પૂર્વના કાળ '—એટલે ચારાશી લાખ વર્ષને ચારાશી ચારાશી લાખે બે વાર ગુણીએ ત્યારે એક પૂર્વ વર્ષો થાય, એવા ચારાશી લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય હાય તો પણ તેને સ્વાધ્યાયને લઇને અધા સમય આનંદમાં નીકળી જાય છે. અને સમય–વખત કર્યા ગયા તેને સાયને લઇને અધા સમય આનંદમાં નીકળી જાય છે. અને સમય–વખત કર્યા ગયા તેને સાયને તાનું નથી. એ તો સ્વાધ્યાયમાં યુક્ત રહી કામ કરે છે.

દયાન—ધર્મ ધ્યાન અને શુકલધ્યાન એ દરૈકના ચાર ચાર લોકો છે, બહુ સમજવા રોજ્ય છે, આ ગ્રંથમાં આગળ જતાં આવશે. મારા 'જૈન દષ્ટિએ ધાગ'માં એનું શાસ્ત્રીય વર્ણુંન કરવામાં આવ્યું છે અને 'યાગશાસ્ત્ર' (હેમચંદ્રાચાર્ય'કૃત) અને શુભચંદ્રાચાર્યંના 'જ્ઞાનાર્ણું વ'માં એની વિજાતો મળશે. આ ગ્રંથમાં જરૂર આગળ આવશે. આવા જ્ઞાન, દર્શન, સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનમાં જે પ્રાણી નોહાયા હાય તે આ વિષયોના અને તેના કારસિક રાગ હેમના સંયમ કરવા લાયક અને છે. આ કેવા પ્રકારના માણસ હાય તેની પ્રથમ વિગત થઇ.

આવા પ્રકારના ચારિત્રવાન હાય, સમ્મક્-શ્રદ્ધાવાન હાય, તપસ્થા કરતા હાય અને સ્લાધ્યાય જે આંતરિક તપ છે તે કરતા હાય. તેને જે વિચાર-ચિંતા થાય છે તે ત્રેસઠમા શ્રહેશ અને શી વિચારહ્યા થાય તે ત્યારપછીના છે શ્રહાકમાં કહેશે. આ પછીના ફિલ્મા શ્રહાકમાં તા પ્રાણી જેને વિચારણા થાય છે તે કેવા નિર્મળ શુણુવાળા હાય તેનું વિશેષ વિવેચન છે. (૫૯).

આવા પ્રાણીતું વિશેષ વર્ણુન—

# प्राणवधानृतभाषणपरधनमैथुनममत्वविरतस्य । नवकोटथुद्गमञ्जद्धौछमात्रयात्राऽभिकारस्य ॥६०॥

અર્થ'—પ્રાહ્યુવધ, અસત્ય ભાષણું, પારકા ધનની ચારી, પરસ્તીમાં આસક્તિ અને હું અથવા મારાના મમત્વથી અટકૈલા-વિરમેલા અને નવકાટિ વિશુદ્ધ અને ત્યાગમાગે' ત્યજાયેલ આહારથી પાતાના નિર્વાહ ચલાવનારને (આ શુભ વિચારણા હાય છે.) (૬૦)

વિવેશન—પ્રાહ્યુવધ-પ્રાહ્યુ લેવાથી જે નિવૃત્ત થયેલ હોય. ત્યાગના બે પ્રકાર શાસકારે થતાવ્યા છે. એક સર્વધા ત્યાગ અને બીજો દેશથી ત્યાગ. દેશવિરતિવાળા શ્રાવકને મહાત્યાગ ન હોય. આ તો પ્રાહ્યુવધથી સર્વથા વિસ્ત થયેલા પ્રાહ્યીની વાત છે: सञ्चाओ पाणाहवाआओ वेरमणं—એટલે જે સર્વ જવના કોઇ પ્રકારના પ્રાહ્યુ – દશ પ્રાહ્યુ (પાંચ ઇદ્રિય, ધાસે-ધ્લાસ, ભાષા, મન, કાયા અને આયુ)માંથી કોઇ પહ્યુ એક અથવા એકથી વધારે પ્રાહ્યુ ન લેવાના નિર્દ્યુપ કરનારા, આવી સર્વ જવવધના ત્યાગ કરવાની તત્પરતા સાધુજીવન વગર બની શકે નહિ. સાધુ પ્રાહ્યાતિપાતથી સર્વથા વિસ્ત હોય છે, જયારે શ્રાવકો દેશથી—અશ્વી તે વિયમ લે છે, પહ્યુ તેની ભાવના તો સર્વ પ્રકારના પ્રાહ્યાતિપાતથી દ્વર રહેવાની હોય છે. આ અહિંસાના સિદ્ધાંત જૈન ધર્માનું સ્વરૂપ બતાવે છે અને અહિંસા કેવી તેનામાં હોય તેના ખ્યાલ આપે છે. આરંબ, સમારંભ અને સગપણમાં પડેલ કદાચ તે (શ્રાવક) સર્વધા ત્યાગ ન કરી શકે તો પણ જેટલા બને તેટલા ઉપયોગથી એ વર્ત છે. આ પ્રથમ મહાવત અને પ્રથમ અહ્યુવત થયાં. અહીં તો સાધુને આશ્ર્યીને વાત છે. તેથી સર્વધા ત્યાગની વાત જ સમજવી. સર્વ પ્રાહ્યુવધથી વિસ્ત થયેલા તે સર્વ વિરતિધર સાધુ સમજવા.

અનુતભાષણુ—અસંત્ય ભાષણુના સર્વાથા ત્યાગ. 'मुसाबायाओ वैरमणं' એમાં ચાર મેાટકાં જૂઠ આવે. તે ખાદી સાક્ષી, ખાટા દસ્તાવેજ અને એવાં કામા ન કરે તે સમજાય તેલું છે. તે કરનારના આખા વિકાસમાર્ગ બગ્રહી જાય છે. સર્વાથા મુવાવાદના ત્યાગ તા મુનિઓથી ખને તેમ છે એમ સંખંધ જેતાં જણાય છે. એવા ત્યાગ કરનારની બલિહારી છે! એના મનમાં કેવા કેવા વિચારા થાય તે આગળ ત્રેસઠમા શ્લાકમાં કહેવામાં આવશે. અહીં તો તે કેવા હાય લે જ કહેલું છે. તે પ્રાણવધ અને અનુતભાવણ એટલે અસત્ય વમ્રનાચ્ચારથી સર્વાથા વિરમેલ હાય. ભૂમસંબંધી જૂઠું બાલવું, જનાવર જેને પૂર્વ પુરુષા ધન ગણતા હતા તે સંખંધી બાદી ખાર આપવી અને ત્રીજું કન્યાની વય, કન્યાનું રૂપ, ગુણસંબંધી અસત્ય બાલી ખાટા વખાલ કરવા તે ત્રીજું કન્યાલીક. ખાટી સાક્ષી કારટમાં પૂર્વી અને જૂઠા દસ્તાવેજમાં સાક્ષી કરવી એ સર્વ સાક્ષી આપનારને અંગે ચાથું મહાન અસત્ય છે. આના ત્યાગ શાવકને જરૂર હાય, પણ સાધુએા કોઈ પ્રકારનું જૂઠું બાલે

નહિ, ભળતું પણ ન બાેલે. તેથી સર્વ'થા અસત્યથી વિરત થયેલ તેવા માટા માણસાેને અને સંસારભયથી બીધેલાને માટે આ સ્વરૂપકથન છે એમ સંબંધ ઉપરથી જણાય છે.

પરધન—પારકું ધન. જેને હવે ખ્લેક માર્કે દીંગ કહે છે તેં પડાવી લીધેલ સર્વ પ્રકારના અદત્તની અત્રે વાત છે. એમાં રાજ કે કસ્ટમ્સને અંગે તો એ અસત્ય ન જ બાલે, સાચી વાત છુપાવે નહિ, પણુ કોઈ ભાગતમાં અસત્યને અવકાશ ન આપે. કાળા ખજાર પાતે કરે નહિ અને કરનારને સારા માને નહિ, ઇન્કમટેશ સંબંધી ગાટા ન વાળતાં સાચેસાચી વાત પાતાની આવકને અંગે કરી દે અને દારૂ—એક્સાઇઝ જેવી બાળતમાં પૈસા રાખવા કે પારકા પડાવી લેવાના સંકલ્પ પણુ ન કરે, તે સાધુ પુરુષથી જ અને તેલું ત્રીજું મહાવત છે. શ્રાવક તો અણુવતી છે, પ્રમાણમાં તેના ત્યાગ મર્યાદિત છે અને તેથી જ શ્રાવકાને અણુવતધારી કહેવામાં આવે છે. પણ જે માણસનું અહીં વર્ણન કરીએ છીએ તે પારકા ધનના સર્વથા ત્યાગ કરનાર છે.

મેશુન—સીરંગ કરવાની પુરુષને અને પુરુષસંગ કરવાની સીને ઇચ્છા, અને નપું-સકને તે ખંનેને લાગવવાની ઇચ્છા તે મૈશુન અથવા મેહુણ. 'મેદુળાલો વેરમળ' એ ચાશું કત છે, પ્રદાચર્ય છે. આમા તિર્ય' સાથે મૈશુન લાગવવાના અથવા હસ્તદાષના અને સૃષ્ટિવિરુદ્ધ કૃત્ય એમ સર્વ પ્રકારના મૈશુનના સમાવેશ થાય છે. આ સર્વના ત્યાગ કરવા અને અસ્ખલિત પ્રદાચર્ય પાળવું તે ચાશું કત છે. એ સાધુપુરુષને હાય છે. શ્રાવકને સ્વદાસસંતાષ એટલે પાતાની સ્ત્રીમાં સંતાષ રાખવા એ એક ગુણ છે, અણુકત છે; ચાશું આણુકત આ રીતે સંભવે છે. પાંચમું પરિચહકત તે ઇચ્છાના નિરાધ અને આ કાળમાં છઠ્ઠું રાત્રિલાજનકત એમ છ કત મૂળ-મહાકતની વાત કરી. આ પુરુષને જે વિચારણા થાય તે આગળ બાસઠમા અને ત્રેસઠમા શ્લાકમાં કહેવામાં આવશે. તેવી યાગ્ય પ્રકારની મનુષ્યભવને સફળ કરનારી ચિંતા કરવા પહેલાં તે વિચારણા કરનાર કેવા યાગ્ય પુરુષો હાય છે તેની હાલ વિચારણા ચાલે છે. હવે આપણે ઉત્તર ગુણા તરફ વળી જઈએ.

નવકાં હિલ્મ મશુદ્ધ ઉછમાત્રયાત્રા— અહીં આહાર વિશુદ્ધ લેવાની વાત છે. નવ-કોરિનું અત્ર વર્ણુન કરીએ. કેરિ એટલે અઆની ધાર, આવી નવ પ્રકારની કેરિયી વિશુદ્ધ થયેલ આહાર લેવા, તે, યાત્રા—એને સંસ્કૃતમાં શરીરયાત્રા કહે છે. ઉછ એટલે 'વીણુવું તે.' આ સંસ્કૃત શખ્દ છે. નવકારિવિશુદ્ધ એટલે નવપ્રકારે શુદ્ધ આહાર. એ નવ પ્રકાર પ્રથમ વિચારીએ. પાતે અન્ય જીવને ન મારવા, અન્ય પાસે ન મરાવવા અને મરનાર કે મરાવનારની અનુમાદના ન કરવી—તે પ્રથમની ત્રણ કોર્ટિ સમજવી. પાતે ખરીદ કરવું નહિ, ખીજા પાસે ખરીદ કરાવવું નહિ અને ખરીદનાર કે ખરીદાવનારની પ્રશંસા ન કરવી તે બીજ ત્રણ કેરિ થઇ. એટલે છ કેરિ (વિભાગ) થયા. પાતે રાંધવું નહિ, બીજા પાસે રંધાવવું નહિ અને રાંધનારને સારા જાણવા, પ્રશંસવા, અનુમેદવા નહિ એ ત્રીજ કેરિ.

કુલ નવકાટિ શુદ્ધ આહાર લે તેવા માણુસ, તે 'શરીરमाશ' खळु धर्मसाधनम्' એ સૂત્ર ખરાખર સમજને શરીરને ધર્મસાધન તરીકે ગણીને તે જળવે, પણ તેની શુશ્રૃષા વૈયાવચ્ચ આદિ ન કરે. આ નવ પ્રકારથી વિશુદ્ધ થયેલા આહાર લે. ગાંચરીથી આહાર લેનારે ઉદ્દરામ-ઉત્પત્તિના વગેરે મળી છે તાળીશ (૪૨) દેષો ટાળવા એઇએ. એ ગાચરીના ઉદ્દુગમ વગેરે છે તાળીશ દેષો પર આપ્યું પરિશિષ્ટ લખી ઉપમિતિના ભાષાંતરમાં બીજા ભાગને છેડે ચાેથા પરિશષ્ટ તરીકે પૃ. ૧૪૦૫ થી ૧૪૨૯ સુધીમાં આપેલ છે એટલે અહીં તેની પુનર્કિત નથી કરતા. કહેવાની વાત એ છે કે વીશેલ દાણાને જેમ પક્ષી ખાય, અથવા ભ્રમર ફૂલને પીડા નીપજાવ્યા વગર જેમ મધ ચૂસી લે અને ફૂલને અખ ડિત રાખે તેમ ગાચરી કરનાર મુનિ પાતાની જાતને અંદર ઉતાર્યા વગર, દોષ વગર, શરીરપાયણ માટે ધર્મદર્ષ્ટિએ આહાર કરે. ઉંછમાત્ર વિષે લખવાની ખાસ જરૂર છે. ગાેચરીને અંગે બે તાળીશ દાેષા વિચારતાં વીણવાની વિધિ સહજ ઉપલક્ષિત થઇ જશે, સમજાઇ જશે. આવેા વિશ્રુદ્ધ આહાર ઉદરનિર્વાહ પુરતા જ લેવા, તે સાધુના ઉત્તર ગુણુ છે અને તે પાળવા માટે ઉપયાગની જરૂર પડે છે. અને ઉત્તરગુણમાં તા જયણા અને ધ્યાન જરૂરી છે. આ ઉત્તર-ગુણાના દેષા ખાસ વિચારવાની જરૂર છે અને તેના પર ધ્યાન આપતાં અંતે ચારિત્રના મૂળ ગુણા મજબૂત થાય છે, એટલે એની જાળવણી કરવી તે પણ જરૂરી છે. ઉદુગમ દાવા સાળ (૧૬) છે, ઉત્પાદનના ળીજા દાવા સાળ (૧૬) છે અને એવણાના દશ દાવ છે. એ સર્વ બે તાળીશ દેાષ તજને વીશેલ ધાન્ય તરીકે ગાચરી મધુકરની માક્ક કરવાની છે. નવ પ્રકારના ઉદ્દેગમ દેષી નિવારવાનું આમાં સૂચન છે. આવા પ્રકારના, મૂળ વિરતિના પશ્ચખાણ લીધેલ અને આ સર્વ ઉદ્ગમ એટલે ઉત્ત્પત્તિના અથવા ઉત્પાદનના દેખો વાર-નાર સાધુઓ હાય છે, તેમને જ નીચે આપવામાં આવી છે તેવી વિચારણા થાય છે અને એવા સાધુએ। નહિ જ હાય એવી વિચારણા કદી કરવી નહિ કારણ કે 'बहुरत्ना वसु'घरा' ના નિયમે આ દુનિયામાં અનેક રત્નાે છે, પણુ આપણે ઝવેરીપણું શીખ્યા ન હાેઈ રત્વરૂપ માણુસને નથી એાળખી શકતા, બાકી તેમના અભાવ નથી અને તેવા પુરુષનું અસ્તિત્વ જરૂર છે. હીરા પાતાના મુખથી પાતાના માલ કહેતા નથી, તેમ આવા પુરુષા પાતાની જાહેરાત જ્યાં ત્યાં કરતાં નથી અને પાતાની પ્રશંસા કરતા નથી. તેથી તેવા પરેષા હશે કે નહિ તેવી શંકા ન કરવી. અનેક રતના દુનિયાલરમાં પડ્યા છે. તેમને શોધી કાઢવા એ આપણું કર્તાવ્ય છે. (૬૦)

એવા પ્રાણીનું વિશેષ વર્ણુંન—

जिनभाषितार्थसद्भावभाविनो विदितलोकतस्वस्य । अष्टादश्रशीलसहस्रधारणे कृतप्रतिज्ञस्य ॥६१॥

અર્થ — તીર્થ કર મહારાજે કહેલાં તત્ત્વના અર્થ ને ભાવનારા, લાકનું સ્વરૂપ જેના

જાણવામાં આવ્યું છે તેવા અને અઢાર હજાર શીલરથને ધારણ કરવાની પ્રતિજ્ઞા લીધેલ તેવા (શુભ વિચારણા કરે છે.) (૬૧)

વિવેશન રાગદ્રેષને વિચાર અને વિષયના સંયમ કરે તેવા માણુસ કૈવા સ્વરૂપ વાળા હાય તેનું અત્ર વિવેચન આગળ ચાલે છે. આ શ્લાકમાં તે માણુસને ઓળખવાની વિશેષ ત્રણ શરતા અતાવવામાં આવી છે તે પાતાની જાત પર વિચારવી અને અંતઃકરણથી અલ્યંતર રીતે પાતે તેવા છે કે નહિ તે વિચારવું. આ આપું પુસ્તક આત્મવિચારભુા માટે જ છે એટલે પ્રથમ પુરુષે એટલે વાંચનારે પાતાની જાતને આ આખા પુસ્તકની દરેક હકીકત લગાડવાની છે.

જિનલાપિતાથ સદભાવસા વિન-તીર્થ કર મહારાજે તીર્થ કરવા માંડ્યુ ત્યારે અને ત્યારપછી લાકાલાકના સવ ભાવા જાણ્યા અને દેખ્યા છે, અને જાણ્યા અને દેખ્યા મમાણેના ભાવા તેમણે પ્રાણી ઉપર ઉપકાર કરવા ગણધરને કહ્યા છે અને પરિષદમાં પણ કૈટલાક ભાવા કહ્યા છે. તેના અર્થ પાતે જાશે અને બીજાને જણાવે, કહી ખતાવે અને તે જ પ્રમાણે આ દુનિયાના ભાવા અની રહ્યા છે એમ પાતે જાણે તેવા માણુસ શા વિચાર કરે અને કેવી ધારણા કરે તે આગળ કહેવાશે. તે તા તત્ત્વ અને લાકાલાકના ભાવા જેવા તીર્થ કર મહારાજે ખતાવ્યા છે તેવા જ જાણે અને તે પર મહસ્મ શ્રદ્ધા રાખે અને તીર્થ કરવચન અન્યથા ન જ હાય એમ માને અને કોઇ વાત પાતાને ન બેસે તો તીર્થ કરના અનંત કેવળજ્ઞાન પર સફહણા રાખી પાતાની સમજણ ન થાય તે માટે ખેદ પામે. એ તા માને કે તીર્થ કર મહારાજે કહેલું તે કાઈ જાતના સ્વાર્થ રહિત હાવાથી તે પર શ'કા કરવી ન ઘટે. તીર્થ'કર મહારાજે કહેલા કેટલાક ભાવા પાતાને ન બેસે તા ખીજાને પૂછે અને એ રીતે સવાલ-જવાબ કરે, પણ તીથ<sup>ે</sup> કરે કહેલા એટલે જૈન ધર્મના ચાલ્યા આવતા ભાવ ઉપર એ શંકા ન કરે. એ તીર્થ કર મહારાજે કહેલા સદુભાવને સ્વીકારનાર માણસ હેાય, તે કેવી વિચારણા કરે તે આગળ ત્રેસઠમાં શ્લાેકમાં વિચારાશે. કેટલાક ઊંડા ભાવા પાતાની નજરમાં ન ઊતર અને કેટલાક ભાવા આધુનિક કેળવણીના સંસ્કારને યાગે પાતાને ન બેસે, તા પણ તે ભાવ ખાટા બતાવેલા ન જ હાય એવા પાકા વિશ્વાસ ધરાવનાર પાતે હાય. આ શ્રહા આ ધર્મમાં ઘણી અગત્યની વાત છે અને એ જરૂરી છે. જે તીર્થ કર મહારાજે પાતે ખતાવેલા ભાવ ઉપર શ્રદ્ધા ન હાય, તા તેને જિનભાષિતસદભાવભાવિતાત્મા ન કહી શકાય.

વિદિત્તલા કતત્ત્વસ્ય—જેને લાેકતત્ત્વનું જ્ઞાન છે એવા. લાેકની અંદર અનેક ભાવા વતે છે, તે સર્વ તેના ધ્યાનમાં હાેય છે. એનું શાસ્ત્રશ્રવણ અને અભ્યાસ એવા હાેય છે કે એણે લવણસમુદ્ર કે સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્ર દીઠા ન હાેય તાે પણ એ બન્ને સમુદ્રનું અને દ્રુંકામાં કહેતા સમસ્ત લાેકતત્ત્વનું એટલે લાેકિક તત્ત્વનું તેને જ્ઞાન હાેય છે અને જ્ઞાનમાં ક્યારા અને વિષયા

નજરે જેવાની જરૂર પડતી નથી. નવે તત્ત્વનું જ્ઞાન થયેલું જણાયલું હોય છે, આ લોકમાં વર્તા સર્વ તત્ત્વનું સુંદર જ્ઞાન હોય છે અને તે જ જ્ઞાન સાચું છે એવી શ્રદ્ધા એને અંતઃકરણથી પાકી થયેલી હોય છે. લોકતત્ત્વનું સ્વરૂપ તીથે કરે અતાવ્યું છે અને ગ્રહ્મમરે શાસ્ત્રમાં ગ્ર્ંથેલું છે અને ત્યાર પછીના માટા આચાર્યોએ પ્રકરણખદ્ધ કરેલ છે, તે સર્વ તેણે જાણેલું હોય છે. આવું જ્ઞાન થવું એ સાધુ અને શ્રાવકને જ શક્ય છે. અહીં જે વિવસા કરી છે તે સાધુ – અપ્રમાદી યતિ માટે હોય તેવું સંબંધ પરથી અનુમાન થયે છે.

લાક—જન-અજને આધારનું ક્ષેત્ર. આ પ્રમાણે અથે હરિભદ્રસૂરિજીએ કરીને કો સમાં મૂકયો છે. તે અર્થ પણ વિચારણીય છે. જન અને અજનનું આધારક્ષેત્ર ગણીએ કે ગમે તે ગણીએ પણ લાકતત્ત્વમાં એ સર્વ ના સમાવેશ છે, અને લાકમાં જન અને અજન ઉપરાંત લાકની psychology (માનસશાસ), લાકની ભૂગાળ, લાકની ચર્યા, લાકજનનની પદ્ધતિ વગેરે અનેક આખતના સમાવેશ કરવામાં આવેલ છે, એ અર્થમાં લાકતત્ત્વ શબ્દ મૂળ ગ્રંથકર્તાએ વાપર્યો છે એવી મારી સૂચના છે. એટલે લાકતત્ત્વ જાણનારને એ સર્વ શાસ્ત્રો જણાયેલાં હાય છે.

**અષ્ટાદશશીલસહસ્ર—**શીલાંગ એટલે વિશુદ્ધ વર્ષ નના અંગા, ચારિત્રની વર્ષનાના વિશિષ્ટ અંગા ત્રણ યાગ એટલે મનાયાગ, વચનયાગ અને કાયયાગ. ત્રણ કરણ એટલે કરવું, કરાવવું અને અનુમાદવું. સંજ્ઞા ચાર છે—-આહારસંજ્ઞા, ભયસંજ્ઞા, પરિગ્રહસંજ્ઞા અને મૈશુનસંજ્ઞા. ઇદ્રિયા પાંચ છે—સ્પરો'ન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, ઘાણુન્દ્રિય, ચક્ષુસિન્દ્રિય અને શ્રાત્રે-ન્દ્રિય. આર'લ પૃથ્વીકાયાદિક દશના થાય છે— પૃથ્વીકાયના આર'લ, અપ્કાયના આર'લ, તેજસ્કાયાર લ, વાચુકાયના આર લ, વનસ્પતિકાયના આર લ, દ્રીન્દ્રિયજીવ સંખંધી આર લ, ત્રીન્દ્રિય જીવ સંભ'ધી આર'લ, ચતુરિન્દ્રિય જીવને અ'ગે થતા આર'લ અને પ'શેન્દ્રિય જીવને અંગે ધતા આર'લ તથા અજવ(પુદ્દગળ, જીવ વગરના)ને અંગે થતા આર'લ. તે ઉપરાંત દશ યતિધર્મો છે—ક્ષમા (ક્રાંધત્યાગ), માદ<sup>\*</sup>વ (માનત્યાગ), આજ<sup>\*</sup>વ (માયાત્યાગ), શૌશ (લાભત્યાગ), તપ, સંયમ, સત્ય, ત્યાગ (સદ્દુગુલુપ્રદાન), આક્રિંગન્ય (મમત્વત્યાગ) અને પ્ર**ક્ષ**ચર્ય<sup>°</sup>. આ પ્રમાણે યાેગ ત્રલુ, કરણ ત્રલુ, સંજ્ઞા ચાર, પાંચ ઇંદ્રિયા, દશ પ્રકારના આર'ભ અને દશ યતિધર્મા એમ છ વિભાગ તે પ્રત્યેકમાંથી એક એક આવે તેમ લા. દાખલા તરીકે, "મને કરી, આહારસંજ્ઞારહિત થઈ, શ્રોત્રેન્દ્રિયના સંવર કરી, ક્ષમાયુક્ત રહી, પૃથ્વીકાયના આરંભ કરે નહિ." આવી રીતે એક ભેદ થાય. હવે આ વાકચમાંથી ખીજું ખધું કાયમ રાખી 'ક્ષમાયુક્ત' ને **અદલે** 'માદ વયુક્ત ' એમ શબ્દફેર કરવાથી ખીતો લેદ શીલાંગના થાય. તૈવી જ શેતે 'આજ'વયુક્ત ' એ વાકચમાં મૂકવાથી ત્રીને રીક્ષિાંગના લોક થાય. દશ યતિકામ ને વારાક્રરતી ઉત્તરાત્તર ક્ષેતાં દશ વાકયો શાય. આ

દશ વાકચો લખી રાખવાં. એ સર્વ પૃથ્વીકાયના આરંભને અંગે થયા: એ દશે વાકચોને પ્રથમથી વારાકરતી લઇ 'પૃથ્વીકાયના આરંભ કરે નહિ' એ વાકચને ખદલે અનુક્રમે 'અપ્કાયના આર'લ કરે નહિ ' અને પછી ' તેઉકાયના આર'લ કરે નહિ ' એ રીતે દશ પ્રકારના આર'લને ભદલતાં સા શીલાંગ થાય. તે સા શીલાંગો શ્રાત્રેન્દ્રિય સંવરને અ'ગે થયા. ત્યાર પછી અનુક્રમે સ્પર્શ, રસ, ઘાણ (સુગ'ધ-દૂર્ગ'ધ) અને ચક્ષુ ક્ષેતાં પાંચસા શીલાંગ થાય. તે પાંચસા વાકચોમાં ત્યાર પછી ભયસંજ્ઞા, મેથુનસંજ્ઞા તથા પરિગ્રહસંજ્ઞા એટલાે ફેરફાર થતાં ૨૦૦૦ (બે હુજાર) શીલાંગા થાય. એ બે હુજાર લખી રાખવા. આ સર્વ લોદા મને કરીને થયા. તે 'વચને કરી ' તથા 'કાયાએ કરી ' એટલા ફેરફાર કરવાથી શીલાંગો છ હજાર થાય. આ ફેરફાર તા નિયમને ખરાખર અનુસરે છે. આ રીતે જે છ હજાર શીલાંગના લેદા થયા તે 'કરે નહિ' શબ્દની આસપાસ છે. તે બીજા પાસે 'કરાવે નહિ' એટલા શબ્દ લખતાં અને પછી 'કરાવે નહિ' તેને બદલે 'અનુમાદે નહિ' એ લખતા છ છ હુજાર લેદા તેના વધે. એ રીતના અઢાર હુજાર શીલાંગાને ધારણ કરનાર. આ અઢાર હુજાર શીલાંગા રથના રૂપમાં મૂકી ગાઠવી શકાય છે. તેથી સાધુને અહાર હુજાર શીલાંગ-રથના ધારી એમ પણ કહેવામાં આવે છે. આ શીલાંગોને બીજી રીતે પણ ગણી શકાય છે. તે માટે 'શીલાંગસ્થધારી ' નામની ભીમશી માણેકે ખહાર પાડેલી ખાસ ચાપડી જેવી અને 'પ્રકરણુરત્નાકર' ત્રીજા ભાગના પૃ. ૪૧૧માં આ હકીકત વિસ્તારથી રથના ચિત્ર સાથે આપેલ છે તે પણ વાંચવી. અત્ર વિસ્તારભયે તેનું પુનરાવત ન કરેલ નથી. વિસ્તાર રૂચિએ સદરહ યુસ્તકા જેવાં.

આ અહાર હુજર શીલાંગને ધારણ કરવા જેણે પ્રતિજ્ઞા કરી છે તેવા માણુસ-જૈન સાધુ જ્યારે સાધુ થાય છે ત્યારે પ્રતિજ્ઞા કરે છે કે પાતે મરણાંત કષ્ટ આવે તા પણ આ શીલાંગોને પાળશે-જાળવશે અને અનુસરશે. આ કાર્ય આર'લ સમાર'લમાં મસ્ત ગૃહસ્થ – છદ્દમસ્થથી બનતું નથી, પણ જેણે સવે પ્રકારના આર'લ છેાડ્યા છે તેવા સાધુએ આ અઢારે હજાર શીલાંગા બરાબર પાળવા જોઈએ. એવા પ્રકારના માણુસાને શી વિચારણા થાય છે તે આગળ ઉપર ચાસક તથા પાંસકમા શ્લાકમાં કહેવામાં આવશે. શીલાંગનું વર્ણન આ ગ્રંથમાં આવશે તા તે જોનું. ત્યાં આ અઢાર હજારની વિગત તરફ કરીવાર લક્ષ એ'ચવામાં આવશે. (૬૧)

ते विद्यारणा करनार भाणुस हैवी है।य तेनु वधारे वर्णुन— परिणाममपूर्वमुपागतस्य ग्रुभभावनाऽध्यवसितस्य । अन्योऽन्यमुत्तरोत्तरविशेषमभिषद्वयतः समये ॥६२॥

સમથ<sup>ર</sup>—પાતાના પૂર્વ<sup>ર</sup> કદી નહિ થયેલા એવા પરિશામ સુધી પહેાંચેલા માણસને,

શુલભાવનાથી રંગાઇ ગયેલાને અને જિનસિદ્ધાંતમાં અરસપરસ ઉત્તરાત્તર વધારે તે વધારે કેમ્પનારને [શુલ વિચારણ થાય છે]. (૬૨)

**લ્લિવેશન—મ્મપૂત્ર<sup>ા</sup>—ભે**વાં પરિણામ જેમનાં અગાઉ કોઇ ભવસાં ત થયા હાય તેના માણસને શુલ વિચારણા થાય છે. શી વિચારણા શાય છે તે આગળ ગાસઠમી તથા પાંસઠમી ગાયામાં કહેવામાં આવશે. અપૂર્વ અધ્યવસાય તેને શાય છે.—ગોમ કહેવાનું કારણ એ છે કે પૂર્વે કાઈ પણ કાળે જે તેવા અધ્યવસાય થયા હતા તો પાણી અહીં રહે જ નહિ, એ તો કુશારના માક્ષે પહોંચી ગયા હાય. આ અપૃત્ અધ્યવસાય અને પરિણામ થાય તે પણ અદ્ભુત વાત છે, મહા યુષ્યની નિશાની છે. યથાપ્રવૃત્તિકરણ, અપૂર્વકરણ અને અનિવૃત્તિ-કરણમાં જે અપૂર્વ શબ્દ આવે છે તે જ આ શબ્દ છે અને આપણે યાગ્ય સ્થાને આ અપૂર્વ કરાયુના અર્થ વિચારીશું. ટૂંકામાં જે કરણ પછી તુરત જ સમકિત થાય છે અને ગ થિલેક થાય છે તેને ખીજું અપૂર્વ કરણ કહેવામાં આવે છે. એવા કરણની પ્રાપ્તિ જે તે પ્રાણીને થતી નથી. જ્યારે પ્રાણી હારમાં આવે, ત્યારે તેને સમફિત થાય છે અને ત્યાર પછી તેના ભવ લેખામાં આવે છે. આટલા અનાદિકાળમાં ગ્રુ'થિલેફ થયા નહિ, કર્મ વિભાગ યહ્યો નહિ અને આ વખતે થયા તેથી તેને અપૂર્વ કરણ કહેવામાં આવે છે. અહીં અપૂર્વ-કરણુનું સામાન્ય સ્વરૂપ અતાવવામાં આવ્યું છે. વિશેષ રૂચિવ તે વિશેષ શેંથાથી તે જાણી લેવું. અત્ર તે પ્રસ્તુત નથી, પણ તેમાં જે 'અપૂર્વ' શાળક આવ્યા છે તે ઉપયોગી છે. केम प्राधी अनेक सव गया पछी अपूर्व करेश तुरत सम्यक्ष्त धामे छे, ते बात પૂર્વ કાઈ કાળ થયેલી નથી, તેમ આવા પ્રકારના પરિણામ થવા અને આવી ચિંતા-વિચારણા જાગત થવી પણ અગાઉ કાઈ કાઈ થઈ ન હતી, તેથી તેમને અપૂર્વ કહેવામાં આવેલ છે. તૈટલું જ તેમને અપૂર્વ કરણ સાથે સામ્ય છે. જીવનમાં આ વખતે જ અપૂર્વ-કરણ થયું અને ગાંઠ તૂટી ગઈ, તેથી તેને જેમ અપૂર્વ કરણ કહેવામાં આવે છે તેમ શિલા-વિચારણા આવી થઇ હોય તા તે માક્ષાસિમુખ અને છે. તેથી આ પરિણામધારાને અત્ર અપૂર્વ તરીકે વર્જાવેલ છે.

શુભભાવના—અનિત્ય, અશરહાદિ યાર ભાવના અથવા મૈત્રી, પ્રમાદ, કરુલા અને માધ્યસ્થ્ય એ ચાર ભાવના અથવા હવે પછી આ ગાથામાં જ કહેવામાં ભાવનાર છે તે પાંચ મહાવતાની પચીશ ભાવના ભાવનારને એટલે અપ્રમત્ત-અપ્રમાદી સાધુને આવી ચિંતા-વિચારણા થાય છે. તેને કેવી વિચારણા થાય છે તે આ જ લેશના ચાસઠમા અને પાંસઠમા શ્લોકમાં અસલ લેશકાર પાતે કહેશે. જેશ આ ભવમાં શુદ્ધિ ખૂબ કરી હાય તેને જ અપૂર્વ પરિણામ થાય છે. આ અપૂર્વ પરિણામના પુરતા લાભ લેશ એ પરમ સ્વાર્થ છે અને તેને સાધવામાં અને વિચારણા કરવામાં અધી રીતે લાભ જ છે. આ ભાવના ભાવીને મનને જેણે પવિત્ર કર્યું છે તેવા સંચત પુરુષોને જ હવે પછી કહેવામાં આવશે તેવી

વિચારણા અને ચિ'તા થાય છે. એવા અપૂર્ અવસર આવે તેના લાભ ન લે તે મૂખે માણસ મનખાદેહ પૂરા કરે છે અને આવ્યા તેવા ને તેવા ચાદ્યા જાય છે. ખાર ભાવના (અનિત્ય, અશરણ, સંસાર, એકત્વ, અન્યત્વ, અશુચિ, આશ્રવ, સંવર, નિજેરા, લાકસ્વભાવ, બાધિદુલ ભત્વ અને ધર્મસ્વાખ્યાતત્વ માટે જુએા મારું લખેલું શ્રી વિનયવિજયજી કૃત શાંતસુધારસ.) બીજી પાંચ વતની પચીશ ભાવનાના સાર અત્ર આપીએ છીએ.

- ૧. સ્વપરને કહેશ ન થાય તેવી રીતે યતનાપૂર્વ ક ગતિ કરવી તે ઇર્યાસમિતિ. મનને અશુભ ધ્યાનથી રાકી શુભ ધ્યાને લગાવનું તે મનાગુપ્તિ. વસ્તુનું ગવેષણ, તેનું ગ્રહણ કરનું કે તેના ઉપયાગ કરવા એ ત્રણે પ્રકારની એષણામાં દેષ ન આવે તે માટે ઉપયાગ રાખવા તે એષણાસમિતિ. વસ્તુને લેવા મૂકવામાં અવલોકન અને પ્રમાજન આદિ યતના રાખવી તે આદાનનિક્ષેપણુસમિતિ. ખાવા-પીવાની વસ્તુ ખરાખર એઇ તપાસીને જ લેવી અને લીધા પછી તેવી જ રીતે અવલોકન કરી ખાવી કે પીવી તે આલોકિતપાનભાજન.
- ર. વિચારપૂર્વ'ક બાલતું તે અનુવીચિભાષણ. ક્રાેધ, લાેભ, ભય અને હાસ્યના ત્યાગ કરવાે, તે અનુક્રમે ખાકીની ચારે ભાવનાએા છે.
- 3. ખરાખર વિચાર કરીને વાપરવા માટે નોઇતા અવગ્રહ—સ્થાનની માગણી કરવી તે અનુવીચિઅવગ્રહ્યાચન. રાજા, કુંદું ખપતિ, શય્યાતર (જેની જગ્યા માગી લીધી હોય તે), સાધર્મિક આદિ અનેક પ્રકારના સ્વામીઓ સંભવે છે. તેમાંથી જે સ્વામી પાસેથી જે જે સ્થાન માંગવામાં વિશેષ ઐચિત્ય હોય, તે તે પાસેથી તે તે સ્થાન માંગવું તથા એકવાર આપીને માલિક પાછાં લીધાં હોય છતાં રાગ આદિને કારણે ખાસ જરૂરી હોય તો તે સ્થાનો તેના માલિક પાસેથી તેને કલેશ ન થાય તે માટે વાર વાર માંગીને લેવાં તે અલીક્ષ્ણાવગ્રહ્યાચન. માલિક પાસેથી માગતી વખતે જ અવગ્રહનું પરિમાણ નક્કી કરી દેવું, તે અવગ્રહાવધારણ કહેવાય છે. પાતાની પહેલાં બીજા સમાન ધર્મવાળાએ કોઈ સ્થાન મેળવી લીધું હોય અને તે સ્થાનનો ઉપયોગ કરવાના પ્રસંગ આવે, તો તે સાધર્મિક પાસેથી જ તે સ્થાન માંગી લેવું, તે 'સાધર્મિક પાસેથી અવગ્રહ્યાચન.' વિધિપૂર્વ'ક અન્નપાનાદિ મેળવ્યા પછી ગુરૂને ખતાવી તેમની અનુન્ના મેળવીને જ તેના ઉપયોગ કરવા તે અનુન્ના પિત્રભાજન.
- ૪. ખ્રદ્માચારી પુરુષ કે ઓએ પાતાથી વિભ્રતીય વ્યક્તિ દ્વારા સેવાયેલ શયન કે આસનના ત્યાગ કરવા, તે સ્ત્રીપશુપ ડકસેવિતશયનાસનવર્જન. ખ્રદ્માચારીએ કામવર્ષ ક વાતા ન કરવી તે રાગસંગ્રુક્તસ્ત્રીકથાવર્જન. ખ્રદ્માચારીએ પાતાનાથી વિજ્રતીય વ્યક્તિનાં કામાદ્દી-પક અંગા ન જોવાં, તે મનાહરેન્દ્રિયાલાકવર્જન. ખ્રદ્માચર્ય સ્વીકાર્ય પહેલાં જે ભાગા પાતે ભાગવ્યા હાય તેમનું સ્મરણ ન કરહું, તે 'પ્રથમના રતિવિલાસના સ્મરણનું વર્જન'. કામાદ્દીપક રસવાળાં ખાલાંપીણાં ત્યજવાં તે પ્રીતિરસભાજનવર્જન.

ય. રાગ પેદા કરે તેવાં સ્પર્શ, રસ, ગ'ધ, રૂપ અને શબ્દમાં ન લલચાલું અને ક્રેષ કરે એવામાં ગુસ્સે ન થવું તે અનુક્રમે મનાજ્ઞામનાજ્ઞ સ્પર્શસમભાવ, મનાજ્ઞામનાજ્ઞ રસસમભાવ આદિ પાંચ ભાવના છે. આ નાટ પ્રજ્ઞાચક્ષુ સુખલાલજીના તત્ત્વાર્થસૂત્ર અધ્યાય સાતમા, સ્ત્ર 3 પરથી કાેપી કરીને લખી લીધી છે. પાંચ વ્રતની ભાવના સાધુને જ હાેય અને તે ઘણી મુશ્કેલ છે.

આ ભાવનામાં ઇર્યાસમિતિ, મનાગુપ્તિ, એપણાસમિતિ, આદાનનિશ્વેપણસમિતિ અને આલોકિતપાનભોજન એ પાંચ ભાવનાએ પ્રથમ અહિંસા વ્રતની છે. બીજા સત્ય વ્રતની પાંચ ભાવનાઓમાં અનુવીચિભાષણ, ક્રોધપ્રત્યાખ્યાન, લેલ્લપ્રત્યાખ્યાન, નિર્ભયતા અને હાસ્ય-પ્રત્યાખ્યાન આવે છે. હવે અનુક્રમે ત્રીજા અચૌર્ય વ્રતની પાંચ ભાવનાએ આ પ્રમાણે છે: અનુવીચિઅવગ્રહયાચન, અભીક્ષ્ણુઅવગ્રહયાચન, અવગ્રહાવધારણ, સાધર્મિક પાસેથી અવગ્રહયાચન અને અનુજ્ઞાપિતપાનભાજન. ચાથા પ્રદ્રાચર્યવતની પાંચ ભાવના આ પ્રમાણે છે: અી, પશુ અને નપુંસક વડે સેવાયેલ શચ્યા આદિનું વર્જન, રાગપૂર્વક સ્ત્રીકથાનું વર્જન, સીએાની મનાહર ઇદિયોના અવલાકનનું વર્જન, પ્રથમ પાતે કરેલા રતિવિલાસ અને કામ-ભાગોના સ્ત્રણમુનું વર્જન અને પ્રણીત (ઇષ્ટ) રસના ભાજનનું વર્જન. આ પ્રદ્રાચર્ય વ્રતની પાંચ ભાવનાએ થઈ. અને પાંચમા પરિત્રહ મહાવ્રતની પાંચ ભાવનાએ—મનાજ્ઞ કે અમનો સ્પર્શ, રસ, ગંધ, રૂપ અને શબ્દમાં સમભાવ રાખવા એ પરિત્રહની પાંચ ભાવના છે.

અનિત્યાદિ ખાર ભાવના સાથે મૈત્રી, પ્રમાદ, કરુણા અને માધ્યસ્થ્યનું વર્ણુંન આપણે જોશું. તે આ પુસ્તકમાં આવશે. અનિત્યાદિ ખાર ભાવનાના વિસ્તાર માટે શ્રી વિનયવિજય ઉપાધ્યાયના રચેલ શાંતસુધારસ અને તે પરનું મારું વિવેચન જોવું.

શુભભાવના અધ્યવસિતસ્ય—આવી રીતે પાંચ મહાવતની પચીસ ભાવના અથવા અનિત્યાદિ ખાર ભાવના કે મૈત્રી, પ્રમાદ, કરુણા અને માધ્યસ્થ્ય ભાવના એ ચાર ભાવનાથી રંગાયેલા.

અન્યોન્ય સમયે—જિનશાસનના વિષય પરત્વે. તે એક ગુલુને બીજા ગુલુથી અન્યોન્ય અપેક્ષાએ વધારે લાભ કરનાર, આત્મહિત કરનાર જુએ. એને સામાયિક ચારિત્ર કરતાં છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર વધારે લાભકારી લાગે, એને છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર કરતાં પરિહારવિશુહિ ચારિત્ર વધારે ઉત્તમ લાગે. એટલે પરસ્પર મૂલ્ય દરેક ચારિત્રનું કેટલું છે તે દેખે અને સમજે અને જેને જેટલું મૂલ્ય આપતું ચાય્ય હાય તેટલું જ આપે. ક્રિયા અને ગ્રાનના વિષયમાં વિશેષતા કાની છે તે જાણે અને સમજીને છેસી ન રહેતાં જેમાં વિશેષતા પાતે દેખે તેના સ્વીકાર કરે અને અમલ કરે. ઉત્તરાત્તર કેટલાક ગુણા હારમાળામાં શાસ્ત્રમાં ખતાવ્યા છે, તે હદેશનું મૂલ્ય એ સમજે અને વધારે મૂલ્યવાન હાય તેને આદરવાના અને ત્યાં પહોંચવાના નિલ્લુ યકરે અને ગુલુસ્થાનકમાં પણ આગળના ગુલુસ્થાનકની

વિશેષના તે જાશ અને કાણીને તેને આદરે, અને તે તરફ આગળ વધવા પાતાથી અનતો 'પ્રયત્ન કરે. એટલે શાક્ષમાં જે જ્ઞાન 'અથવા કિયા અતાવવામાં આવી છે તેની તરતમના તે જાણે અને કાણીને તેને આદરવા પ્રયાસ કરે. અમુક માળત દેશકાળાનુસાર મગખર અને વધારે સારી છે તેના નિહ્યા તે દેશકાળને અનુસરીને કરે. (૬૨)

# तेवा पुरुषतु विशेष वर्षान-

# वैशाज्यमार्गसंस्थितस्य संसारवासचिकतस्य । स्वहिताथीभिरतमतः शुमेयमुरपद्यते चिन्ता ॥६३॥

અર્થ —વૈરાખ માર્ગ રહેલા, સંસારવાસથી આશ્ચર પામેલા અને પાતાને લાભકારી આખતમાં ઉદ્યુક્ત થયેલાને આવી સારી વિચારણા – પર્યાલાચના થાય છે. " (૬૩)

વિવેશન વૈરાશ્ય શળદનું વિવેશન પ્રથમ અધ્યાણમાં પંદરમા સૂત્રમાં કરતાં પત જિલ हिंदे छे हे हकात्मुश्रीयकविषयवितृत्वास्य वशीकारसंज्ञा वैराम्यम् । ओना अर्थ' ओ याय हे 'जेने हों कि अभे में हिंड विषये। अति बितृष्णा छे तेने वशीक्षरसंज्ञाह ये बैराय्य छे. हमा ६४ व्यक्त આનુશ્રવિક (વેદમાં કહેલા) વિષયામાં કાેષ દર્શાં મથી થયેલી વિતૃષ્ણા જેને થઈ છે તે સાષ્ક્રમ આવા વિશ્લ હાય છે. રખ એડલે લોકિક પ્રમાણથી જાણી શકાય તેવા, અર્થાત્ આ લાકના. आनुश्रविकः गुरुपाठादनुश्रूयते इति । अनुश्रवो वेदः तत्र भवः आनुश्रविकः । श्री शुटुभुभवी એ પ્રવાશ કરાય છે તે અનુશ્રવરૂપ વેદ છે, તેમાં કહેલા કો આતુલ્રવિક. વિષય શબ્દ विस् बन्धने अर्थात् अ'धनमांचक विस् धातु ઉपनथी आवे छे, तेथी अ'धनना हेतुसूत પદાર્થીના વાચક છે. આથી અને, પુત્ર, ચન વગેરે પકાર્થી લોકિક પ્રમાણથી જાણી શકાય જોવા હાવાથી તથા એમના પ્રતિના શ્રેમ ખંધનના હેતુભૂત હાવાથી એ સર્વ દષ્ટ વિવયમાં આવે છે. શ્રી સદ્દ્રુર, ઇપ્ટની પ્રતિમા વગેરે પદાર્થા લોકિક પ્રમાણથી જણાય તેવા બધી અને તેમના પ્રતિના પ્રેમ બ'ધનના હેતુભૂત નથી પણ કૈવલ્યના હેતુરૂપ છે, તેથી એમના દુષ્ટ વિષયમાં શ્રદ્ભાયુ થતું નથી. તે જ પ્રમાણે સ્વર્ગાદિ પદાર્થી વેદથી જણાતા હાવાથી સથા એ પ્રતિના પ્રેમ ખંધનના હેતુરૂપ હાવાથી એ પદાર્થી આતુશ્રધિક વિષય છે. તેમ જ વૈદેશ અને પ્રકૃતિલયપશું એ પશુ વેદથી જણાતાં હાવાથી તથા ખધનના હેતુરૂપ ક્સવાથી એ પદાર્થી આતુષ્રવિક વિષયા છે. શ્રી સદ્દ્રશુરુ વા ઇપનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ તથા વિવેક જ્યાતિ એ પદાર્થી યહાપિ વેદથી જણાય છે છતાં એ બધનના હેલુરૂપ નથી, પણ ક્ષેત્રલ્યના હેતુફપ છે તેથી એ પદાર્થા આતુલ્રિવિક વિષય નથી. તેથી, એ સિદ્ધ થયું કે આ, મુતુવ, મન, ક્ષેત્ર, સંખંચી વગેરે પદાર્થી દષ્ટ વિષય છે અને સ્વર્ગાંકિ સાઠ, વૈદેશ ં અને પ્રકૃતિતાયાન એ આનુક્રવિક વિષય છે. એ બે ુપ્રકારના વિષયા પ્રતિ જે સાયકને વિતૃષ્કા થઇ છે તેને એ પ્રથમપદના અર્થ છે. વર્શકારસંજ્ઞા એટલે પદાર્થી મારે વશ છે.

ક્યાંથા અને વિષયા

હું તેમને ષશ નથી એ પ્રકારની સિદ્ધ વિતૃષ્ણા શાય છે તે વૈશાય, એટલે સાંગસાધનર્ષ વૈરાગ્ય છે. આ ઉપરના પત જલિના સૂત્રથી ધૈરાગ્યનું લક્ષણ કર્યું છે. તેમાં વૈદ્યાવધ્ એ પદ લક્ષ્યના નિર્દેશ કરનાર છે અને વશીષાપસંજ્ઞા એ પદ સુધીનું સર્વ સક્ષણ છે. ત્યાં ધૈરાગ્યનું લક્ષણ કર્યું કે સ્ત્રી, યુત્ર, ધન, ક્ષેત્ર વગેરે લોકિક પ્રમાણથી જણાતા પકાર્યો અધના હેતુર્પ છે, તેમ જ સ્વર્ગાદિક પદાર્થી પણ અધનના હેતુર્પ છે, તે ઉભયવિષ પદાર્થીમાં જે વશીકારસંગ્રા વિતૃષ્ણા છે તે યાત્રના સાધનભૂત વૈરાગ્ય છે.

અહીં દરાદિ પદાર્થીને અંધનના હેતુરૂમ કહેવાનું કારલુ તો એ જ છે કે પદાર્થી દુ: ખ આપનાર છે અને ક્લેશને દહાવનાર છે. એ વાલ સહજ વિચારથી જણાય એમ છે. ત્યાં પ્રથમ દૂષ્ટ પદાર્થ લઇએ. દૂષ્ટ પદાર્થી વ્યક્તિરૂપે તે અનંત છે, તેથી પ્રત્યેક અધિત લઇ તેના દાષાનું ગ્રતિપાદન શ્રાથમાં થતું અસંભવ છે. છતાં સામાન્યરૂપે એ પદાર્થોના ત્રસ વિભાગ થઈ શકે છે. તે આ છે: ધન, સ્ત્રી પુત્ર અને ધશસ્ એ ત્રભ પ્રકાયના પદાર્થ ઋતિના પ્રેમ જેનું શાસભાં વિત્તૈયભા, યુત્રદારેવણા અને ક્ષાકૈયભા કહી વર્ણન કર્યું છે તે. હું:ખ અને ક્લેશને જ ઉત્પન્ન કરનાર છે અને તેથી હિંચ છે. શ્રી ખુદ્રદારહ્યક ઉપનિષદમાં **५६ छे हे पुत्रैषणायाश्च विक्तेषणायाश्च लोकेषणायाश्च ट्युत्थाय मिश्चायर्थ यर्गमा आ**रमतस्वनी સાક્ષાત્કાર કરવામાં પ્રવૃત્ત થયેલા સાધકા પુત્રેષણાદિ ત્રિવિધ એષણાના ત્યાગ કરી સ્વિક્ષા-અર્થને સેવે છે. કત્યાદિ વચનથી એ એપકાઓને હેય કહી વર્ણવી છે તેનું કારહા એ જ છે કે એ એવણાના વિષયભૂત પદાર્થા કોયથી શારેલા છે. શ્રી પંચકરી વ્રદ્ધાન દ પ્રકરણમાં अस्त्रयमामात्तनयः पितरी वर्रेशयेष्टिचरम् । स्टब्बोऽपि गर्भवातेन प्रसर्वेन च बाधते ॥ अस्यादि વચનાથી એ પ્રમાશે કહ્યું છે કે જ્યાં સુધી પુત્ર થયા નથી ત્યાં સુધી તો તે પાતાની અપ્રાપ્તિને લીધે માતાપિતાને દુઃખા આપે છે. પુત્ર ગર્ભમાં આવે છે ત્યારે નાના પ્રકારનાં આર્થિવ્યાધિ વગેરે દુઃખા સાક્ષાત્ માતાને તથા એ ઉભય વિશે આસકત મુખે પિતાને આપે છે. ગર્ભમાં સ્થિતિ પામ્યા છતાં પણ મા-બાપને બર્ભસાવ વળેરે વડે અનેક <del>લ</del>ય-દુઃખને આપે છે. પ્રસવ સમયે માતાને પ્રાર્ણત સંકટ આપે છે. પ્રસૂત થયા પછી પાતાને વિશે આસકત માળાપને ગ્રહ્કપીડા તથા રાંગાદિ નિમિત્તથી અપાર કંષ્ટ્ર સહન કરાવે છે. એમ કરતાં કૌમાર અવસ્થાના થાય છે ત્યારે રખેને એ મૂર્ખ રહેશે એ પ્રકારના ભથ્થી માખાપના મન નિરંતર સંતપ્ત કરે છે, અને કદાચ દુદૈ વથી મુખ રહે છે તો પછી જીવનપર્ય લ અપાર દુ:ખાને ઉપજાવે છે. ઉપનયન થયા પછી એ વિદ્યા ભારતા નથી તો દુ:ખ આપે છે. કદાચ વિદ્વાન થાય છે તો પછી તેને માટે અલકાહી કન્યાની શાધ તથા તેની ચિંતાથી માખાપને અસહા દુઃખના હેતકમ થઇ પડે છે. કહાઅ તેવી કન્યા મળે તેા વંખેને પરંસીલ પટલા વગેરે દેશોવાળા ચાય એ ચિલાથી માળાપને બાળે છે, અને તેવા દાવવાળા શાય છે તો લા જવતા જ દાખદાતા શાય છે. એટલું જ નહિ પણ માળાપના મૃત્યુ પછી પણ અનેક કપ્રના હેતુ નીવડે છે. કઠાય આ

સવે થાય છે છતાં કુટું ખી થઇ દરિદ્ર રહે છે તથા યશકીર્તિવાળા થતા નથી તા પણ માળાપને સંતાપના હેતુ થાય છે. આ સર્વ થતાં જે મૃત્યુને આધીન થાય છે તા તા પછી અપાર કપ્ટને આપે છે. આ પ્રમાણે જન્મથી પૂર્વે, જન્મથી તે મૃત્યુપર્ય ત અને મરણસમયે અને પછી એમ સર્વકાળે પુત્ર કહેશ દુઃખના જ આપનાર છે, એ સિદ્ધ થાય છે. તે જ પ્રમાણે, સ્ત્રી જે ચાગવાસિષ્ઠમાં (વૈરાગ્યપ્રકરણ, સ્ત્રીજુગુપ્સા નામના .૨૧મા સર્ગ) मांसपाद्धालिकायास्तु यन्त्रलोलेऽङ्गपं जरे ઇત्યાદિ <sup>શ</sup>લાકથી કહ્યા પ્રમાણે અત્યંત દુર્ગ ધ્યુક્ત માંસની પુત્તલિકા રૂપ છે, તથા સ્નાયુ, અસ્થિ, રુષિર, મજ્જા વગેરેથી તથા નાનાવિધ ગ્રાંથિથી જ ભરેલી છે, અર્થાત્ કાેઇ પણ શુદ્ધ પદાર્થથી રહિત છે, તે પાતાની પ્રાપ્તિ પૂર્વે, પ્રાપ્ત થયા પછી અને મરાયુથી પતિને કેવળ દુઃખ આપનાર તથા પાતામાં મિશ્યામાહ ઉપનવી ખરા પરમાર્થથી તથા સંન્યાસરૂપ ઉચ્ચ આશ્રમથી લાષ્ટ કરનાર છે. તે જ પ્રમાણે, ધન, ક્ષેત્ર વગેરે માટે પણ છે. એ પદાર્થી માટે કહ્યું છે કે अર્થાनामर्जने क्लेशस्त्रथैव परिपालने । नाशे दुःखं व्यये दुःखं, धिगर्थान् क्लेशकारिणः ॥ अभनी प्राप्तिभां નાનાવિધ અપાર સંકટ છે; પ્રાપ્ત થયા પછી પણ એ પાતાના રક્ષણ માટે રાત્રિદિવસ ચિ'તા તથા રક્ષણના યાજવારૂપ નાનાવિધ કષ્ટ કરાવે છે; પાતાના વ્યવસમયે અસન્માગે° ન વ્યય થાય તેને માટે ચિ'તાએ કરાવે છે અને જો તેવે માર્ગે વ્યય થાય છે તો તો પછી અસંખ્ય શાખાવાળા દુ:ખવૃક્ષનું ખીજ જ થાય છે; તેમ જ પ્રાહ્યવાયુ, પૈસા અને મન સ્વભાવથી જ ચંચળ હાવાથી તથા આ પ્રવાહરૂપ સંસારમાં પડેલા કોઈ પણ પદાર્થ સદાકાળ એકે સ્થળે સ્થિતિ કરીને રહે એ અસંભવ હાવાથી ચિત્તમાં અપરિમિત દુ:ખ આપી અ'તે એ ધન જાય છે. આ પ્રમાણે આદિ, મધ્ય અને અ'તે ધન કેવળ દુ:ખરૂપ જ છે અને પાતામાં આસકિત કરાવી દેવઝણ વગેરે બંધનાને ઉપજાવનાર છે. આ જ પ્રમાણે વિદ્યા, રૂપ, યશ વગેરે સર્વ પદાર્થી માટે જણાય છે. તેમ જ અહું ભાવે અધ્યા-સને પામી દુઃખ અને કલેશના હેતુરૂપ થનાર જે પાતાના દેહ તે પણ સર્વ અનર્થનં મૂળ છે. તેથી દષ્ટ પદાર્થી તો સર્વ દુ:ખના જ આપનાર છે અને તેથી પ્રેમના પાત્ર નથી. હવે આનુષ્રવિક પદાર્થી લઇએ. એ વિષયામાં સ્વર્ગીદ લાક, વૈદેશ અને પ્રકૃતિ-લયપાણું છે. ત્યાં સ્વર્ગાદિ લાક તા પ્રસિદ્ધ છે. વૈદેશ એટલે વિદેહ થવું તે. જે જીવા ઉપાસનાના અળથી સ્થૂળ દેહ વિના માત્ર સૂક્ષ્મ દેહથી જ દિવ્ય ભાગોને ભાગવે છે તે વિદેહ કહેવાય છે. એ વિદેહ પુરુષા પ્રદ્યાંડની અંદર જ રહીને દિવ્ય ભાગાને ભેગવે છે જે એથી પણ બળવતી ઉપાસનાએ કરીને અધિક બળયુક્ત છે તે આવરણસહિત ખુદ્ધાંડથી ખડાર જઈ ઘનાકાશરૂપ પ્રધાનમાં લીન થઇને રહે છે તથા વિદેહ વગેરે દેવાનું પણ શાસન કરનાર છે, તે પ્રકૃતિલીન કહેવાય છે. એ બેમાં ફેર એટલા છે કે વિદેહ પુરૂષો સાવરણ પ્રદ્યાંડમાં રહેલા હાય છે અને પ્રકૃતિલીનની અપેક્ષાથી ન્યૂન ઐધ્વર્યવાળા હાય છે તથા મલિન !વષયાને લાગવે છે. પ્રકૃતિલય પુરુષા પ્રદ્માંડની મર્યાદાથી ખહાર ગયેલા ક્ષાયા અને વિષયા ૧૩૫

હોય છે તથા પોતાના શુદ્ધ સંકલ્પમાત્રથી અતિશુદ્ધ વિષયોને ભાગવે છે. આ ત્રણે પદાર્થી આનુશ્રવિક વિષય છે. તેથી એ સર્વ દોષવાળા જ છે. એમાં ક્ષય, અતિશય અને વિનાશ વગેરે દોષો છે. સ્વર્ગાદિ લોકથી તેમ જ વૈદેહ્યસ્થિતિથી પણુ પુનઃ આવૃત્તિ થાય છે. તેથી એ સર્વ ક્ષયદોષવાળા છે. તેમ જ સ્વર્ગાદિ લોક કરતાં વિદેહનું સામર્થ્ય અધિક છે અને પ્રકૃતિલય કરતાં પણુ ઈશ્વરનું અધિક સામર્થ્ય છે. તેથી એ પદાર્થોમાં અતિશયરૂપ દોષ છે. તેમ જ પુનઃ આવૃત્તિ હોાવાથી અંતે વિનાશ તો છે જ. તેથી એ સર્વ પદાર્થી પણ ક્ષયાદિ દોષવાળા છે. શ્રી સાંખ્યકારિકામાં પણ દષ્ટવ્યાનુશ્રવિક સ શ્વિશુદ્ધિશ્રાભિરાયયુक્તઃ એ કારિકાથી એ ત્રણે પદાર્થીને ક્ષયાદિ દોષવાળા કહ્યા છે, તેથી એ સિદ્ધ થાય છે કે દષ્ટ અને આનુશ્રવિક પદાર્થી અંધનના હેતુરૂપ તથા દુઃખદ છે.

આ સર્વ વિષયોના આ પ્રકારના તથા અન્ય અનેક દાષા જે છે તે જાણીને તેના પુનઃ પુનઃ વિચાર કરવાથી, એ વિષયા પ્રતિ વિતૃષ્ણા થાય છે, અર્થાત્ એ પ્રતિના પ્રેમ ક્રમે ક્રમે ચોછા થઇ અંતે નાશ પામે છે. એ વિતૃષ્ણાને જ સાધારણ રીતે વિરાગ કહે છે. એ વૈરાગ્ય બે પ્રકારના હાય છે : (૧) સાધ્ય અને (૨) સિદ્ધ. ત્યાં સાધ્ય વૈતૃષ્ણ્ય વા वैराग्य भूभिशक्षभधी त्रष्य प्रधारने। छे: (१) यतमानसंज्ञा (२) व्यतिरेकसंज्ञा अने (३) एके द्वियसंज्ञा. રાગદ્રેષાદિના જ્ઞાનપૂર્વ ક વૈરાગ્યના સાધનરૂપ દોષદર્શ નાદિનું જે અનુષ્ઠાન કરવામાં આવે છે. અર્થાત ચિત્તમાં રહેનારા રાગાદિને પક્વ કરવા માટે દાપદર્શનાદિમાં કરાતા આરંભયત્ન તે યતમાનસંજ્ઞા વૈરાગ્ય કહેવાય છે. તથા વૈરાગ્યની આ ભૂમિકાને પણ યતમાન-સંજ્ઞા કહેવાય છે. એ ભૂમિકાની સિદ્ધિ અનંતર આ ઇંદ્રિયના જય થયેં. છે અને આટલી . ઇંદ્રિયાેના જય ખાકી છે, અથવા આટલા કષાય પકવ થયા છે અને આટલા પકવ થવાના ખાકી છે, એ પ્રકારના વિભાગરૂપ વ્યતિરેકનું અવધારણ કરવું તે વ્યતિરેકસંજ્ઞા ભૂમિકા છે. રૂપ, રસ વગેરે ખાહ્યેન્દ્રિયના વિષય વિષે રાગાદિકના ક્ષય થયા પછી માત્ર મનરૂપ એક જ ઇંદ્રિયના માનાપમાનાદિ વિષય વિશે રહેલા રાગદ્રેષાદિના જ્ઞાનપૂર્વ'ક કરાતા ક્ષય તે એકે દ્રિય સંજ્ઞા ભૂમિકા છે; અથવા ઇંદ્રિયાની બહિમું ખ પ્રવૃત્તિ કરાવનાર કવાય પકવ થયા પછી તે મન-રૂપ એક ઇંદ્રિયને વિશે જે ઔત્સુકય રહે છે, તેના પકવ કરી ક્ષય કરવા તે એકે દ્રિય સંજ્ઞા ભૂમિકા છે. આ ત્રણ પ્રકારની ભૂમિકાવાળા વૈરાગ્યની સિદ્ધિ થયાથી પરિણામે સિદ્ધા-વસ્થાવાળી વિતૃષ્ણા થાય છે, જે વશીકારસંજ્ઞા વિતૃષ્ણા કહેવાય છે. જ્યારે વિષયમાત્ર પાતાને અધીન થાય અને પાતાની દષ્ટ કે આનુશ્રવિક કોઈ પણ વિષય પ્રતિ અધીનતા ન રહે ત્યારે એવી વિતૃષ્ણાને વશીકારસંજ્ઞા કહેવાય છે.

આરંભના વિષયનું સાન્નિધ્ય થયે સાધકની ઇંદ્રિયા ક્ષાબ પામી તે પ્રતિ પ્રવૃત્તિ કરવા જાય છે, તેમને દાેષદશ<sup>6</sup>નાદિથી વિરક્તિ ઉત્પન્ન કરી તેમ કરતી અટકાવાય છે. એ અવસ્થાનું પ્રતિપાદન કરતાં શાસ્ત્રમાં વિશ્વિત્તર્દોષદ્દર્શનાત્ ' વિષયમાં દાેષ દર્શ'નથી વિરક્તિ

થાય છે <sup>કે</sup> એમ કહ્યું છે. એ પ્રમા**શે જ્યારે ઘણા લાંળા કાળ અલ્યાસ** કરવામાં આવે છે ત્યારે મહભ્યાસના ખલલી દાવદર્શન મિન્દ થાય છે, અર્થાત્ પછી દાવદર્શન પ્રયતને કરીને ઉત્પન્ન king પડતું તથી પણ પેલાની મેળ જ શાય છે. એ અનસ્થા સિદ્ધ થવાથી ઇંદ્રિય તથા મન વિષય વિશે પ્રવૃત્ત થતાં જ નથી. એ સવસ્થાનું નામ વશીકાર સંજ્ઞક વેતુષ્ણ્ય છે. મ્યા પ્રકારનું વશીકારસંગ્રક વૈતૃષ્ણય તે જ માેગના સાધનરૂપ વૈરાગ્ય છે. સાધ્યભૂમિકામાંની વિતૃષ્ણા યાગના હેતરૂપ. નથી, કારલ કે એવી વિતૃષ્ણા છતાં સૌભરિ વગેરે મુનિને વિષયના સાન્તિધ્યથી ક્ષાલ પામેલી ઇંદ્રિયા અંતમું ખ થવા દેતી ન હતી એ પ્રખ્યાત છે. હેમ જ આર્**લક અવસ્થા હે**ાવાથી એ અવસ્થામાં દેવદર્શન સિદ્ધ **થયેલ નથી તે**શ્રી સાધકે પ્રયત્ન વડે એ ઉત્પન્ત કરતું પડે છે. તેમી એ અનુસ્થામાં સાધકનું મન દેાષદશ્ધ ઉત્પન્ન કરવામાં ગુંધાયેલું રહેલાથી અંતુમુંખ થવાના પ્રયત્નમાં પાછળ પડે છે. તેથી ચાંગના સાધનરૂપ વિરક્તિ તે৷ સાત્ર વશીકારસંગ્રાભળી વિતૃષ્ણા છે. તેથી આ સૂત્રમાં व्यक्तिकारसंद्वा की पह सुधीनुं खुक्षण् वैवुं अ३२नुं छे, अ२ण् डे निद्ध ते। प्रथमनी ऋण् ભૂમિકાવાળી વિતૃષ્ણામાં એ લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ આવે. (કેલ્લા ત્રણે પારા પ્રા. જેકીસન-દ્રાસ જેઠાભાઈ કબ્રિચાએ સં. ૧૯૫૫માં લખેલ અને ગુજરાત વર્નાક્યુલર સાસાયટીએ છપાવેલ ગુંધને આધારે લખ્યા છે. તેમાંથી ઈશ્વરતું સષ્ટિકત્ત માન્ય રાખ્યા સિવાય જુદી જુદી ભૂમિકાએ! નાણવી જરૂરી હોવાથી એ બ્રાંય જે હાલ અલભ્ય છે તે અનુસાર અક્ષરે અક્ષર કેપી કરી આ ત્રણે પારાએ! ઉપયોગી લાગવાથી લખ્યા છે. તેમાં સપ્ટિ-ક્ત ત્વના સવાલ તકુન અલગ છે અને તે સંબંધી અગાઉ વિવેચન થઇ ગયું છે, પણ દશ્ય પદાર્થી અને આનુષ્રવિક વિષયા જરૂર મનન કરવા યાગ્ય છે.) વૈરાગ્યના અર્થ સ્પષ્ટ કરતાં શબ્દચિંતામણિકાય કહે છે કે તેના અર્થ વિષયવાસનારહિતપા થાય છે. કીટથી તે ખુદ્દાપર્ય તના પદાર્થ કાકવિષ્ટા સમાન તુમક ગણવા તે વૈરાગ્યના અર્થ છે. અથવા તેના અર્થ ' બેચેની ' અથવા 'કંડાળા ' છે. એટલે વૈરાગ્યવાળા કેવા હાય અને કાેેેેેેે હાય તે સ્પષ્ટ સમજાઇ જશે,

સ સ્થિત—આશ્રિત. એટલે વૈરાગ્યમાર્ગ'ના આશ્રય કરેલા હાય તેવા. વૈરાગ્યમાર્ગે' લાગેલા સેવા સર્વ સાધુએાને સાચા અર્થમાં આ અર્થ લાગુ પડે છે.

સંસારવાસ ચકિત સ્થ - સંસારમાં રહેવાથી માર્શ્વય પામેલા, ત્રાસી ગયેલા એવા માર્થ હારિકાદીય ડીકામાં કર્યો છે. એને કાેઇપણ કાર્ય કે પદાર્થ ટકાઉ ન હાેવાથી સર્વ પદાર્થોની વચ્ચે પાતે કેમ ટકી રહ્યો અને આવા. નધર, પદાર્થમાં માહાઇ શું ગયા ? એવી વિચારણા થાય છે તે આગળ કહેવામાં આવશે. (જુએ શ્લાક ૧૪-૧૫) આ સંસારમાં કર્યું ટકાઉ કે સ્થાયી સુખ હતું કે તેમાં પાતે અત્યાર સુધી ભમ્યા જ કર્યો એવી વિચારણા તેના મનમાં થાય છે અને સંસારમાં રહેવા જેવું કે તેમાં આનંદ માનવા જેવું તેને કંઈ લાગતું નથી અને અધી પરિસ્થિતિ જેતાં એને આશ્ચર્ય

થાય છે કે આ સંસારમાં પડી રહેવા જેલું કે તેમાં માહવા જેલું કાંઇ નથી. અને પાતાની મૂર્આઇ ઉપર જ પાતે આશ્ચર્ય પામે છે અને એને સંસારતા અવેજાર ત્રાસ લાગે છે. પાતાની થારે તરફ માણસાને સંસારથી હેરાન થતા હોઇને એને ત્રાસ થાય છે. સંસારના આવા સંસાર ઉપર શું હોઇ માહી રહ્યો તે માટે તેને ખરેજાર ત્રાસ થાય છે. સંસારના કહેવાતા સુખા પણ કહ્યુક હાય છે અને આવા શુક્રશ્નને ત્રા ત્રાસજનક જ લાગે. એ ત્રાસથી એને સંસાર ઉપર ત્રાસ જ આવે અને આ રીતે એ ઉદિગ્નિલાળો થઇ હાંક્ષ્યાફાંક્ષ્યા જલાય, એને કોઇ વાતમાં સુખ ન કેખાય. એને સંસારના પદાર્થાથી ત્રાસ લાગે અને આ પત્રાર્થી અને વિષયોથી કથારે લાગી છું એવી એની વૃત્તિ થાય. વિચાર કરવાને યોગ્ય યાણસતું આવા પ્રકારતું લાગુંન આગણસતકમાં શ્લોકથી ચાલ્યું આવે છે, તે કેવે હોય તે આ શ્લોકમાં પણ જણાવતામાં આવ્યું છે.

અભિરતમતિ—પાતાનું આત્માનું હિત થાય તેમાં અભિ(મુખ્યન) પ્રીતિ છે એવા એટલે તે માટે ઉદ્યુક્ત થયેલા માણસ. આ ભવમાં પાતાનું આત્મક હિત કેમ થાય તે માટે પ્રયાસ કરવાની જેની અંતઃકરણની ઇચ્છા છે તેવા માણસ સંસારમાં તા ડચકા ખાનારા અને પવન આવે ત્યાં ઊડીને જનારા ન જ હાય. એ તા ત્યાંગી આત્માર્થી જ હાય અને ઘશે ભાગે સાધુ જ હાય. એટલે એ આત્મિક હિત કરવાની બાળતમાં પ્રયત્ન-શોલ હાય છે. આ વર્ષુ ન પણ ત્યાંચીઓને જ ઘટે છે, એ કે પાતાના હિતને ધાઢે ઉદ્યમ કન્યાર મંસારી પ્રાણીઓની પણ શક્યતા છે, પણ અહીં મંબ મ એતાં એ મતુષ્મનું વર્ષુ ત્યાંથીઓને જ ઘટે છે, એ કે પાતાના હિતને ધાઢે ઉદ્યમ કન્યાર મંસારી પ્રાણીઓની પણ શક્યતા છે, પણ અહીં મંબ મ એતાં એ મતુષ્મનું વર્ષુ ત્યાંથીને વર્ષાર પટલું લાગે છે. ત્યાંથી તો હંમેશ આત્માંથી હિય છે અને પાતાનું આત્મક હિત કરવા લાગી ગયેલા હોય છે. એમા ત્યાંથીને વિચારણા થાય છે કે આ સર્ભ શું ! અને કોને મહે ! આમાંથી તો જેમ જલાકી ભગાય કે નાસી છૂટાય તો જ ખરૂં આત્મક હિત થાય તેમ છે. નહિ તો પાછા એક ખાકમાંથી બીલમાં પરવાના જ રસ્તા છે. એની પરિતિ માલસુખ પેળવવા માટે હોય છે, એને સંસારસુખ તરફ કંટાળા આવે છે. એની પરિતિ માલસુખ પેળવવા માટે હોય છે, એને સંસારસુખ તરફ કંટાળા આવે છે. અને અંતરથી તે સુસુશુ હોઈ માલસુખ મેળવવા માટે નિરંતર ઇચ્છે છે.

શુલા—સારી, અગાઉ કરી ન વધેલી વિદ્યાસ્ત્યુા. તે આવા પ્રકારના માણસને શાય છે. છેલ્લા ભાગણસાઠમા શ્લાકથી એ માણવાનું વર્ણન ચાલ્યું આવે છે તે અત્ર પૂરું સાથ છે. તેવા માણસનાં નીચેનાં વિરોષ્ણા કહ્યાં તે પૂજા મનન કરવા યાત્ર્ય છે.

- ૧. મૂળ હેતુ જાણીને તેના ઉચ્છેદ કરવા તત્પર થનાર.
- ર. દર્શન, ચારિત્ર, તય, સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનમાં જોડાયેલા રહેનાર.
- 3. आ खुवध, असत्यकाषख, बारी, मैधुन अने परिश्रद्धी विरमेश (प'यमदावतधारी).
- ४. नवडेाटि डइगम होपदी रहित आहार बेनार (साधु).

- ેપ. અપૂર્વ પરિણામવાળા...
- ંદ્ર. શુક્ષ સાવનાવાળા.
- ં૭. ધર્મના ગ્રાતા અને અમુક બાબત અમુકથી વધારે સારી છે તે સમજનાર.
- ં . વૈરામ્ય માગે<sup>ડ</sup> લામેલ.
  - ેલ્ડ સંસારના વસવાટથી ત્રાસેલ.
- ૧૦. પાતાને હિત કરનાર અંધ માં લાગેલ.

ચિ'તા વિચારણા એવા પ્રકારના માણુસને હવે પછીના દુષ્ઠથી દુષમાં શ્લોકમાં કહેલામાં આવતારી વિચારણા થાય છે. જ્યાં સુધી મત સંસારમાં લાગેલું હાય અને પદાર્થી તથા વિષયા પર પ્રીતિ થતી હોય ત્યાં સુધી આવી શુભ વિચારણા થતી નથી! શુભ વિચારણા થતી નથી! શુભ વિચારણા કરે તે આગળના ચારહા તથા પાંસદમા શ્લોકમાં કહેવામાં આવશે. (દ્ર3)

#### શુલ વિચારણા—

# भवकोटीभिरसुलभं मानुष्यं प्राप्य कः प्रमादी मे ? । न च गतमायुर्भूयः प्रत्येत्विप देवराजस्य ॥६४॥

અર્થ - કરાડા ભવે પણ પ્રાપ્ત થતું મુશ્કેલ એવું આ મનુષ્યપણ પાત્રીને મારે પ્રસાદ (આળસ-પ્રદા, વિષય, વિકથા, ક્યાય અને નિદ્ધા એ શ્રેલ્લા પાંચ પ્રમાદ) કરવા કેમ લટે ? કારણ કે ઇંદ્ર પણ પ્રાયેલા આયુષ્યને પાછું મેળવવા અશક્ત છે, ગયેલું આયુષ્ય અને ખાયેલી તક તેને કરી જલદી પ્રાપ્ત થઇ શકતી નથી. (૬૪)

વિવેચન મા શ્લોકમાં એ ભવ્ય છવને કેવી વિધારણા ઘાય તે અતાવે છે. એ છવ કેવા હાય તે આપણ માંગળના પાંચ શ્લોકમાં જોઈ ગયા.

અમુલ્લ — જે તમે અનેક ગતિઓનો અને એરાશી લાખ છવશે નિના વિચાર કરશા તા કરાડા લવે આ મનુષ્યત્વ એકાદ વખત પ્રાપ્ત થઈ જાય છે. અનાયામે આવું કરાડા લવે મળતું સરફેલ મનુષ્યત્વ પ્રાપ્ત કરીને એની ખરી કિંમત કરવી જોઈએ. એને વેડકી નાંખનું ન જેઈએ. આ તા રાંકને સ્તન સાંપડે કે દીનને માયાપું અ મળી જાય તેનું છે. તે જેને તેને કે જ્યારે ત્યારે મળતું નથી. નારકાના અસંખ્ય વાસાઓ છે, એકે દ્રિય સ્ફ્રમ તા ઠાંસી ઠાંસીને અને ત દુનિયામાં લરેલા છે અને દ્રીન્દ્રય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિ દ્રિય અને ખેચર, બૂચર અને જળચરાના વિચાર કરીને અને તેમની પ્રાયેક જાતિના વિચાર કરીને વિચાર આવે છે કે આવા અનેક લવામાંથી આ મનુષ્યપાસું તા કરાડા લવાર કરીને વિચાર નથી છે. એ પ્રાપ્ત થતું ઘણું જ મુશ્કેલ છે અને તેની પૈસાથી કે ધનશી કિંમત નથી થતી. એ બજારૂ વસ્તુ નથી કે એ જ્યાં ત્યાંથી ખરીદી શકાય. કરાડો

જારવાનિમાં આ જવ કરે ત્યારે કોઇ કોઇ વાર એકાદવાર આ મનખાદેહ મળે છે. એની દુલ લતા અતાવનાર દશ દર્શતો શાસપ્રસિદ્ધ છે. સિંદ્રરપ્રકરની શરૂ આતમાં તે અતાવ્યાં છે. ત્યાંથી ઉલ્લેખ અત્ર થાય છે. સાન રીઝપો તો બ્રાહ્મણે તેની પાસે આખા છએ ખંડમાં પ્રત્યેક ઘેર લાજન લેવાની માંગણી કરી. રાનને ત્યાં જે રસાઇ પકાવેલી હતી તે તો તેના સ્વાદમાં જ રહી ગઇ. તેને હ મેશા રાના ઘરના વારા આવે તો સારું એવી ઇચ્છા રહે, પણ છ ખંડમાં તો હન્નરા લાખા કરોડા ઘર હાય. તે રાના ઘરના વારા કરી વાર આવ્યા નહિ. એટલે પ્રાહ્મણને મનની મનમાં રહી ગઇ. આ વારા રાના ત્યાં જમવાના કરા ચાર અપ્યાને પણ હારેલ મનુષ્યભવ કરી મળવા ઘર્યા સરકેલ છે, એ અશક્યા નહી પણ અશક્ય જેવા મુશ્કેલ છે. આવા કરા દાખલાઓ: આપીને મનુષ્યભવ પામલા કેટલા દુલ લ

મનુષ્ય મરીને ગમે તો ગતિએ જય; પણ તે મનુષ્યગતિએ જેશે એવા કાઈ નિશ્ચય નથી અને ચારાશી લાખના ફેરામાં એ કચાં જશે એનું ઠેકાણું નથી. અને આવા મનુષ્ય અવતાર વાર વાર તુરત મળી જાય એ તો અશક્ય છે. આવું મનુષ્યપશું પામીને મારે આળસ કરવું ન ઘટે, મારે મારું કામ સાધવું ઘટે. મારે સધાય તેટલું સાધી લેવું જોઈએ, કે આ મનખાદેહ મળ્યાના જેટલા અને તેટલા લાભ લેવાય.

મમાદા—પ્રમાદ એટલે આળસ, અથવા, મદા, વિષય, કષાય, વિકથા અને નિદ્રા. મારે મારી કરજ બજાવવી ઘટે અને અને તેટલી મારી પાતાની પ્રગતિ સાથવી એઈએ. આવા અવસર મળવા દુલ લ છે. અને આવી તકને ગુમાવવી એ તા ઘણી ખરાબ અને અશાભતી વાત છે. જ્યારે મારી ઇચ્છા થાય ત્યારે મનુષ્યદેહ મળતા હાત, તા જાણે સમજ્યા, પણ આ તા કરાડા લવે પણ મળવા દુલ લ છે. એવા મનખાદેહ પ્રાપ્ત કરી હું આળસમાં વખત કાઢી નાંખું, અથવા મદા-દારૂ પીવામાં, વિષયસેવનમાં, કષાય-પરિભૃતિમાં અથવા ચાડીચુગલી કે વાતા કરવામાં (દેશ, રાજ્ય સંબ'ધી કથા, ભાજનની વાતો કે ઓ સંબ'ધી વાતામાં) વખત કાઢી નાંખું અથવા નિદ્રામાં વખત કાઢું તા અમૃલ્ય અને મળવી મુશ્કેલ ચીજની ખરી પરખ મને ન થઇ અને મે આળસ કે પાંચ પ્રમાદમાં વખત કાઢી મળેલા મનુષ્યદેહના કાંઇ લાભ ન લીધા, એટલું જ નહિં પણ એને એળે ગુમાવ્યા અને કરીવાર ન મળે તેવી અમૃલ્ય ચીજને મેં ગુમાવી ઢીધી એમ ગણાય.

આયુ—આયુષ્ય. એ તો ગયું તે ગયું, લાગવાઈ ગયું એટલે એના નાશ થઈ જાય છે અને મળેલી તક ગુમાવનાર મૂર્ખ માણસ જેવી એળે આયુષ્ય ગુમાવનાર મનુષ્યની સ્થિતિ થાય છે. ભગવાન મહાવીર સ્વામીને ઇદ્દે કહ્યું કે આયુષ્ય ક્રાંયું વધારા કારણ કે મરણ સમયે ભરતા તારા આક્રમણ કરતા હાવાથી સાસનને બહુ હાનિ થશે અને સાધુઓ અથવા શ્રાવકોને બહુ નુકસાન થશે. ત્યારે ભગવાન ઉત્તરમાં કહે છે કે તીર્થ કર પણ એ

કરવાને શક્તિમાન નથી; આયુષ્ય બાંધેલ હોય તેમાં એક ઘડીના પણ વધારા કરવાની સકવાની શક્તિ નથી અને તીર્થ કર પણ તો કામ કરવાને શક્તિમાન નથી. આવા મહાવીર રવામી જેવા ચાવીશમાં તીર્થ કર પણ આયુષ્ય ન વધારી શક્યા તો ઇન્દ્ર કે આપણે સામાન્ય મહુષ્યમાં એ તાકાત કમાંથી હોય! મતલખ, આયુષ્ય વધારવા કે ઘટાડવાની કોઈની તાકાત નથી. ઇંદ્રને પણ આયુષ્ય પૂર્વ મેલા આવે છે ત્યારે મુદ્દામ કોઈ કામ ન કરી શક્યા માટે ખેઠ, દિલગીરી અને પશ્ચાત્તાપ માય છે, પણ તે પાતાનું આયુષ્ય વધારી શકતો નથી, વધારવાના તેમાં કાંફાં વિષ્ણ શાય છે અને જે કામ ખુદ મહાવીર સ્વામી લ કરી શક્યા તે ઇંદ્ર પણ કરી શકતો નથી. મતલખ કે હારેલી યુમાવેલી તક માટે તેને ખેઢ શાય છે, પણ તે આયુષ્યમાં એક ઘડીને પણ વધારા કરી કરાવી શકતો નથી. એ કામ ઇંદ્રથી ન વખે તે સાધારથ આણુસથી તો ન જ અને. એદલે કોઈ આયુષ્યને વધારી કે ઘટાડી શકતું નથી. એટલે આવા કરોડો ભવે પ્રાપ્ત થવું મુશ્કેલ મનુષ્યત્વ પ્રાપ્ત કરીને તેને અગે આળસ કે પાંચ પ્રમાદ કરવા અને આયુષ્યને વૃથા (નકામું) પસાર કરી જવું તે એકબીજની વિરુદ્ધ જય છે. આ તો મળેલ તકના બનતો લાભ લેવા જેવું છે. આવે મનખાદેહ જેને તેને જયારે ત્યારે મળતા નથી; તેની સાથે આળસમાં વખત કાઢવા તે અંકોએસતી વાત નથી.

પ્રત્યેતિ—પાલું આવતું, ગયેલું પાલું મેળવતું. ઇંદ્રને પહ્યુ, એવા શક્તિવાળાને પહ્યુ, ગયેલું આયુષ્ય પાલું આવતું અશક્ય છે. ગયું તે ગયું, તક હાથમાં આવી હાય પહ્યુ એક-વાર તે તક ગઇ, તો પછી તે સમયે તો પાછી આવતી નથી. એના ભાવ એવા છે કે ઇંદ્ર જેવા શક્તિશાળીને પદ્યુ આયુષ્ય ગયું તે પાલું મળતું નથી. ગયું એ તો ગુમાન્યું. 'મા લાશે કે દીકરા માટે થયા, પદ્યુ આયુષ્યથી તેટલા એછા થયા,' એ જે ગુજરાતી કહેવત છે એના આશ્યમાં જીતરવા જેવું છે. ગયેલું આયુષ્ય ગયું કે ગુમાવ્યું તે ગયું જ સમજવું, તે પાલું આવતું નથી, અને ગઇ ગુમાવેલી તકા માટે એમ જ સમજવું. એટલે દીકરા માટે થયા તો આયુષ્યમાં તેટલા એછા થયા એમ સમજવું. એટલે આયુષ્યની નજરે તે તેટલા માટે નહિ પદ્યુ નાના થયા છે એમ ગુજરાતી કહેવતના ભાવ છે. મહાવીર સ્વામી કે માટા ઇન્દ્ર જેવી શક્તિવાન વ્યક્તિએ પદ્યુ પાતાના આયુષ્યમાં એક-એ ઘડીના પહ્યુ વધારા કરી શકતા નથી એ હંકીકત છે. ખુદ મહાવીરસ્વામી ઇંદ્રની પ્રાર્થના છતાં તેમ કરી શક્યા નથી તે આપણે ઉપર હોયું. સિંદ્રસ્પકરકાર શ્રીસામપ્રભાચાર્ય પાતાના પાંચમા રહીકમાં કહે છે કે—

यः प्राप्य दुष्प्राप्यमिदं गरत्वं, धर्मं न यत्नेन करोति मृदः । क्लेशप्रकन्धेन स लन्यमस्थी, चितामणि पातपति प्रमादात् ॥

જે મહ પુરુષ આ દું:ખે પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય આ મનુષ્યપણું પાસીને ઉદ્યમે કરીને ધર્મ'ને કરતા નથી, તે પુરુષ અતિ મહેનતે પામેલા અતામણને આલસ્યે કરીને સમુદ્રમાં નાંખે છે. અર્ધાત જે માટા કષ્ટે પમાય એવા મનુષ્યજન્મ પાસીને સાવધાનતાએ કરીને શ્રીવીતરાગમણીત ધર્મને ન અંગીકાર કરે, તેણે અતિ દુ:ખે મળેલા એવા પ્રત્યક્ષ ચિંતા-મણિ પ્રમાદ થકી સમુદ્રમાં નાંખ્યા એમ નાભવું. એ કારણે નરભવમાં ધર્મનું ઉપાજન કરતું. થિ'તામણિ રતન જેની પાસે હાય તે ચિંતવે તે વસ્તુને મેળવી ઉપલોગી શકે છે. હાલના કાળમાં એ રત્ન અલભ્ય છે, પણ પૂર્વ કાળની કથાથી તેવું રતન મળતું હતું તેવી વાત છે. આ મતુષ્યભવને પામવા ચિંતામણિ રતન મેળવવા જેટલા દુર્લાભ છે, તે મળે તો જિલ્લાને એળ ગુમાવવી કે એશુઆરામમાં વખત કાઢી નાંખવા અથવા આળસ પ્રમાદમાં વખત કાઢવા યાગ્ય નથી. ત્યાં દશ દાખલા વડે આ મનુષ્યજન્મની દુલ સતા ખતાવી છે. તે हरी हा भक्षा वांसवा केवा छे. चुल्ला, पासम, धम्मे, जुए, रयणे य सुमिणे, चक्क अ, कूमा युग, परमाणु, दस दिहंता मणुअजम्मे-आ इश ६४ांत आधीने भनुष्यक्षव पासवे। डेटबे। દુલ**ેલ** છે તે ત્યાં ખતાવ્યું છે. આવું દુલ**ેલ** મનુષ્યપણ પામીને વિચારણા કરવી ઘટે કે મતુષ્યત્વ પામીને એને ગુમાવી દેવાની છુદ્ધિ પરવડે નહિ, સુખ માટે થાય નહિ, હિતની દેષ્ટિએ પણ પાતાને નુકસાનકર્તા છે. કુશળ માણુસે આવું પ્રાપ્ત કરેલું મનુષ્યત્વ ሕ તે **એળ ગુમાવે અથ**વા એશઆરામમાં પડી જઈ કે આળસમાં પડી જઈ ગુમાવે તેા તેની કુશળ માછુસમાં ગલુના ન થાય. (૬૪)

મારું કત<sup>્</sup>લ્ય—

# आरोग्यायुर्वससमुद्याश्रसा वीर्यमनियतं धर्मे । तल्लब्ध्वा हितकार्ये मयोद्यमः सर्वश्रा कार्यः ॥६५॥

અર્થ — આરોગ્ય (ત દુરસ્તી), આયપું, ખળ એ સર્વ ના સમુદાય ચ ચળ છે અને ધર્મમાં શક્તિના વપરાશ અચાહકસ છે. એ સર્વ મેળવીને હિત થાય તેવાં કામામાં મારે સર્વ પ્રકારે પ્રયત્ન (ઉદ્યમ) કરવા જોઇએ. (૧૫)

વિવેચન—આરોગ્ય-તંદુરસ્તી. એ પ્રાપ્ત થવી ઘણી મુશ્કેલ છે. પાતે હાઢી ચાલી કે બાલી શકે નહિ તે હિતકારી કામામાં પ્રયત્ન કરી શકતા નથી. તેને ઇચ્છાએ કે વગર ઇચ્છાએ પાતાના દેહની ચિંતા જ કરવી પડે છે. માંદો માણસ તો ખાટલે પડયો પડયો ઉદ્કારા લીધા કરે, તેને ઉદ્યમ કરવા હાય તો પણ તેનામાં તેમ કરવાની શક્તિ નથી. માંદલા માણસ ઉદ્યમને માટે નકામાં છે. તે તો ઉધરસ ખાધા કરે અને લાકડીના ટેકે થાલે; તેવાથી ઉદ્યમ થઇ શકે નહિ; તેને મનમાં મનારથ થાય તા તે નકામા નીવડે છે. એટલે હિતકારી કામ માટે, ઉદ્યમ કરવા માટે પણ તંદુરસ્તીની જરૂર છે.

આયું—આયુષ્ય, આયખું નાની વયમાં મરી જાય, કે પ્રાણીના ગર્ભમાં નાશ થાય તો તે તદ્દન નકામું અને ફળરહિત કામ થાય છે. આયખું એ તો પરિખરું જીવન છે. પ્રાણીને ગમે તેવા અભિલાધા કે મનાસ્થા હાય, તે બધા આયુષ્ય વગર નકામા થઈ પડે છે. એટલે અભિલાધા ફળવાન કરવા માટે, કે મનારથમાં જે આવે તેના અમલ કરવા માટે આયુષ્ય જરૂરી છે. આ તો સિત્તેર સિત્તેર વર્ષના થાય, પણ સરવૈયા કાઢ્યા કરે અને આંટા માર્યા કરે એ વિચિત્ર વાત છે. જે આયખું મળી જાય તા હિતકારી કામા કરી તેના પ્રતા લાભ લેવા જોઈએ. આયુષ્ય મળ્યા પછી શું કરવું ઘટે તે હવે પછી કહેલામાં આવશે.

અળ — તેર. અળ-શક્તિ વગર કાઇ ઉદ્યમ થઇ શકતા નથી. નખળા માલુસા કાઇ કરી શકતા નથી, એકા હાય તા ઊભા થઇ શકતા નથી, એસાહવા માટે પહું માલુસ ત્રિઇએ. આવું અળ મળવું તેમાં વીર્યા તરાયના નાશ કારણુનૂત છે. અને તે પ્રાપ્ત થયા પછી શું કરવું થટે તે હવે વિચારવામાં આવે છે.

સમુદ્રય—હરિલદ્ર ટીકા પ્રમાણે અર્થ કરીએ તો પૈસા ધન કમાવામાં, ધનના રક્ષણમાં અને ધનના વ્યયમાં દુઃખ, પીડા હોઈ તે મેળવીને ધર્મ કરશું કે હિતકારી કામા કરશું, એ મેલ શરીર લગાડીને ધાવા જેવું છે. એટલે ધન મળે તો તેના પણ હિતકારી કાર્યોમાં વ્યય કરવા યોગ્ય છે, પણ તે કરવા ખાતર જ ધન કમાવું ખિનજરૂરી છે, ઊલદું નુકસાન કરનાર છે.

આ ચારે વસ્તુ પ્રાપ્ત થવી મુશ્કેલ છે. પ્રથમ તા મનુષ્ય ભવ'જ કરાડા લવે પ્રાપ્ત થાય છે, તેમાં ત દુરસ્ત રહેવું, પૂરતું આયખું રહેવું, શરીર મુજબૂત બળવાન હાવું અને પૈસા પ્રાપ્ત થવા એ ચારે વસ્તુ મળવી વધારે મુશ્કેલ છે. એ ચારેને પ્રાપ્ત કરીને પ્રાણીને પાતાની શક્તિ ઉપર આધાર રાખવા પડે છે. હિતકારી કામ માટે ઉત્સાહ થાય અને ટકી રહે તે વધારે મુશ્કેલ છે.

આ સર્વ ચીજો—પ્રથમ મનુષ્ય ભવ, પછી આરેખ્ય, પછી આયુષ્ય, પછી બળ અને છેવટે લક્ષ્મી તથા હિતકારી કાર્ય કરવાની શક્તિ મળવી તે અચાકક્સ છે. ઘણા માણસામાં બીજું સર્વ હાય પણ કામ કરવાની શક્તિ હાતી નથી તો એ સર્વ નકામું—નિર્શક થાય છે. એટલે પાંચે ચીજ સાથે વીર્ય-શક્તિ પણ એટલી જ જંરૂરી છે. એટલે એ મળ્યા પછી કાઈ પણ સમજુ માણસ તેને ગુમાવી ન દે, અથવા કાગડાને ઉડાવવા ચિતામણિ રતન ન વાપરી નાખે, મનખાદેહ એળ જવા ન દે, મળેલ તમ્ફરસ્તી, આયુ- અ અને બળ તથા લક્ષ્મીના પૂરતા ઉપયોગ પાતાના આત્માનું હિત થાય તેવાં કામ કરવામાં કરે, મળેલ તકના પાતે પૂરતા લાભ ઉડાવે અને બીજાને લાભ આપે અને એ પાંચે (મનુષ્યત્વ, આરોગ્ય, આયુ, ખળ અને લક્ષ્મી)ના લ્હાવા લે, તેમને વેડફી ન નાંખે.

કુષાયા અને વિષયા

હિતા કાર્ય — પાતાનું હિત જે રીતે સાધી શકાતુ હોય તેમાં એ પાંચ કે છએ વસ્તુના ઉપયોગ કરે. તેમને નિરથ'ક જવા ન દે અને આવી સુંદર મળેલા તકને ગુમાલી ન બેસે. મળેલા આ મનખાદેહને હારી ન જવા. હારી જનાર, બંધ હાથે આવી ઉઘાડે હાથે જાય છે. અને પાતાનાથી કંઇ ન થઇ શક્યું તે માટે પસ્તાય છે, પણ પછી તેમના પસ્તાવા નકામાં છે. આ તે આત્માં આવાન કરી પાતાને હિત થાં તેવા કાર્યમાં તદ્દન ઉઘમ કરે અને પીજે રસ્તે કે કાળા અજારમાં સાખા રૂપિયા મળતા હાય તેમાં પ્રયત્ન ન કરે. એના સર્વથા ઉઘમ હિતકારી કામમાં હાય અને તેની ચિંતવના નિયારણા હાય. તેને એમ જ લાગે કે આવા મનુષ્યદેહ એકદમ મળતા નથી, આવી ત દ્વસ્તી વાર વાર માં માગી મળતી નથી અને આવું સારું માટું આયુષ્ય જેને તેને મળતું નથી. માટે, એ પાતાના પુષ્યમિત્રને યાદ કરી આ મનુષ્યજન્મમાં પાતાને જે આયખું, ત દુરસ્તી, પૈસા અને શક્ત મળ્યાં તે પાતાના હિતકારી કામમાં હો અને તેના અનેતા લાં હિ.

अत्येक आश्रीने पातानं दित शेमां थाय ते तेशे शामतं घटे. डेटबाइने शास्त्र-અધ્યયન કરવામાં અને કેટલાકને વૈયાવચ્ચ કરવામાં મજા આવે છે. આત્માને હિલકારી થાય તેવા કામમાં ઉદ્યમ કરવાની તેને વિચારણા થાય છે. આવા કરાડા ભવે મળવા સુરકેલ મનુષ્યભવ, ત દુરસ્તી, આયુષ્ય, શક્તિ અને પાતાની હિ મતના આ પ્રસંગે તે પુરેપુરા લાભ લેવા એવા એ વિચાર કરે છે. આ સર્વ શુભ મનારથ છે. એના અમલ થાય તા વધારે યાગ્ય છે. મનના મનારથ મનમાં શમી જવા ન જોઈએ. પોતાને હિતાકારી કામ શું છે, કેવું છે તે સર્વ શાધી કાઢવું. તેમાં એક માણુસને શુશ્રુષા–સેવા ગમતી હોય તો તે કરવી, બીજાને અધ્યયન, અધ્યાપન ગમતા હાય તા તે કરવા, પણ એક દરે અત્મ હિત શું કરવામાં છે તે વિચારી શોધી કાઢલું. એમાં તે એકળીજાનું અનુકરણ ન ચાલે. કારણ કે એકને હિતકારી, પુષ્ટિકારી કામ હાય તે બીજાને ફાવે તેવું ન પણ હાય, એટલે પાતાનું હિત કયાં અને શેમાં રહેલું છે તેની વિચારણા કરવી આ પ્રમાણે જે નીરાગીપણું, જીવન, મળ અને લક્ષ્મી છે તે અનિયમિત હાવાથી અત્યારે સારા વખત વર્તાતા હાય ત્યારે તેના લાભુ લેવા, કારણ કે આત્માત્સાહ કાયમ રહેતા નથી અને શક્તિ રહેવી તે આપણા હાથની બાજી નથી. ઘડપણ, રાગ અને અનેક ઉપાધિ, આધિ અને વ્યાધિથી ભરેલા સંસારમાં આપણું નીરાગીપણું અસ્થિર છે, આપણું જીવન પણું ગ્રાક્કસ નથી અને આપણે બળ પણ કાયમ રહેવાનું નથી. માટે, આત્માને હિત શાય તેવા કામમાં તેમના અત્યારના સારા વખતમાં ઉપયોગ કરી લેવા. આત્માને સ્થાયી હિત થાય તે કામ કરવાના જ વિચાર રાખવા અને આજે થઇ શકે તેવું હિતકારી કામ આજે અને હમણા જે કરવું, આવતી કાલ ઉપર મુલતવી ને રાખવું. આ પ્રમાણે એનેક લવે મળવું દુલ લ મનુષ્યપાણું પામીને અને સારી ત દુરસ્તી અને આયુષ્ય તેમ જ ખળ અને શક્તિ મેળવીને

તેં કાયમ રહેવાની નથી એમ વિથારી, અત્યારે આજે તેના હિલકારી કામ કરવા માટે કાલ લેવા. 'આજના હતાવા લીજીએ રે કાલ કાંધ્યુ કીઠી છે.' (૧૫)

#### विनयनी भडता-

### यासागमारते न हित्यस्ति न च भासम्बस्ति विनयमृते । तस्माच्छासाममलिप्सुना विनिधेण भवितव्यम् ॥६६॥

અર્થ — શાસ્ત્ર અને આગમ વગર હિત થતું નથી અને વિતય વગર શાસ્ત્ર શાસ્ત્ર તરીકે થઇ શકતું નથી. તેટલા માટે જેણે શાસ્ત્ર અને આગમના અભ્યાસ કરવા હાય તેણુ વિતયવાન નમ્ર શિષ્ય બનવું જોઇએ. (૬૬)

વિષેચન— આપશું હિત કયાં અને શું છે તેનું ગ્રાન શાસના અને આમમના ગ્રાન વગર થતું નથી. જ્યાં ત્યાં ગાટે ન ચઢી જવાય તે માટે શાસનો બરાબર અભ્યાસ તેને માટે અતાવેલ વિધિ પ્રમાણે કરવા. પોતાનું સ્થાયી હિત શાધી કાઢવા માટે શાસ અને આગમનું જ્ઞાન અનિવાર્ય છે, કારણ કે દુનિયાદારીના અભ્યાસા તા કદાચ આ ભવમાં કૃતે અપાવે, પણ એ કૃતે હતા તો ઝાંઝવાના જળ જેવી છે અને સ્થાયી ન હાઈ અંતે નકામી નીવડે છે. શાસ્ત્ર આપણા માટે પૂર્વાચાર્યા રચી ગયાં છે, તેમને કઈ સ્વાર્ય ન હતા. તેઓએ આપણું હિત સમાં થાય તે શાસ્ત્ર અને આગમમાં બતાવ્યું છે. તેથી આપણા સ્થાયી હિતની જે ચિતવના કરીએ છીએ તે માટે શાસ્ત્રનું અધ્યયન જરૂરી છે. બવિષ્યની પ્રભાનું એકાંત હિત થાય તે માટે રચાયલાં આઝમાં અતિ મહત્ત્વનાં છે. તેમના પ્રણેતાઓએ શાસ્ત્ર આપણી હિતણુ હિયી કહેલાં છે અને પછવાડેની પ્રભાએ શાસ્ત્ર અને આગમાના ગામનું ગ્રાન આપણા લાભ માટે જાળવી રાખ્યું છે. એટલે એ શાસ્ત્રના અને આગમાના વિધિસર અસ્યાસ કરવા. એ માર્ગ આપણી જાતને આપણે બરાબર એાળખશું અને આપણું સ્થાન આ યુગમાં શું છે તે સમજશું, કારણ કે સર્વજ્ઞશાસન ત્રિકાલાબાધિત છે અને ત્રણે કાળમાં ચાલે તેનું, મહાન સત્યથી બરેલું અને એકાંત હિતણુ હિએ કહેલું છે. એટલે પાતાના સ્થાયી આત્મહિત માટે શાસ્ત્રાભ્યાસ કરવા એમ ફલિત થાય છે.

હિત—જે સ્થાયી ટકે તેવા લાલ હાય તે હિત કહેવાય છે. તે શાસાલ્યાસ વગર શઇ શકતા નથી. જે પરગતિમાં દુઃખથી અટકાવે તે શાસ્ત્ર કહેવાય. શાસ્ત્ર વગર તો કાંઈ હિતકારી-સ્થાયી હિત કરનાર નીવહતું નથી. વ્યાવહારિક વિજ્ઞાન વગેરે બીજા ગમે તેવાં શાસ્ત્રો હાય, પણ જેનાથી સ્થાયી હિત થાય તે શાસ્ત્ર તો ધાર્મિક આગમનિગમનું કહેવાય છે. તીથે કરે મહારાજે જે વાણી કહી બતાવી, તેને ગણધરાએ (ભગવાનના મુખ્ય શિષ્યોએ) મૂંથી, અને તે ચાલી આવે છે, તે આગમના ઇતિહાસ જાલ્યુનાર સારી રીતે જાણે છે. એટલે એ પાતાનું સ્થાયી હિત કરનું હાય તો શાસ્ત્ર અને આગમના જ્ઞાનની જરૂર છે.

આચારાંગ, સ્યુગડાંગ, ઠાળુંગ, ભગવતીસૂત્ર વગેરે મૂળ આગમા છે. તેમના અથવા મધ્યમરુચિએ હાલમાં પ્રગટ થયેલાં તેમનાં ભાષાંતરાના જ્ઞાનની અતિ આવજ્યકતા છે. તે આતમાનું સ્થાયી હિત સાધવું હાય તો શાસ અને આગમના જ્ઞાન વગર માત્ર વ્યાવહારિક જ્ઞાનથી તે થઇ શકે તેમ નથી. માટે ધમેં શાસ્ત્રોમાં અતાવેલા વિધિ પ્રમાણે શાસ્ત્ર અને આગમના અભ્યાસ કરવા. શ્રાવકા આગમ ન વાંચી શકે તો તેમણે પાતાનું સ્થાયી હિત સાધવા માટે તેમનાં ભાષાંતરાના અભ્યાસ કરવા અથવા સાધુ પાસે તેમનું શ્રવણ કરવું, પણ સ્થાયી હિત સાધવા માટે તેમના જ્ઞાનની જરૂર છે. સાધુએ પણ શાસ્ત્રમાં અતાવેલ યાંગોદ્વહનની વિધિ કરવાની અહુ જરૂર છે, કારણ કે તેથી જ સ્થાયી હિત થઇ શકે તેમ છે. નહિ તો, આવા મનુષ્યને તબિયતની અનુકૂળતા, અળ, ખુદિ અને શક્તિ મળવાના અર્થ કાંઇ રહેતા નથી.

મકતે વિનયાત્—િ વિનય વિના વિનય વગર શાસ્ત્રના અલ્યાસ થઇ શકતા નથી. જે વિનય-વિવેક ન હાય તા અલ્યાસ ટકતા નથી અલ્વા પાતાની યાદશક્તિ જે એક જાતનું અળ છે તેમાં ટકતા નથી, રહેતા નથી, સ્થાયી થતા નથી. વિનય એટલે જેની પાસે અલ્યાસ કર્યો હાય તેના વિનય-વિવેક કરવા, તેને બદલે બીજાને શુરુ કહેવા નહિ અને સુરુ મહારાજના હુકમને અધીન રહેવું. તે વિનય વગર વિદ્યા ચઢે નહિ અને ચઢે તો ટકે નહિ. જ્યારે શ્રેષ્ટ્રિક રાજાએ હરિજનના વિનય કર્યા અને તેને આસન પર બેસાડયો, ત્યારે જ તેના યોગ્ય વિનય થવાથી, વિદ્યા પાતાને આવડી.

વિનીત—નમ્રતાવાળા, શિષ્ય, યાગ્ય વિવેક જાળવનાર, નાનામાટાને એાળખનાર અને ઓળખીને યાગ્યને-વડીલને યાંગ્ય માન આપનાર અને શિષ્યભાવને ફેલાવનાર અને તેમાં જ અંતે પરમહિત—પાતાનું અને પારકું—રહેલું છે તે સમજનાર. વિનીતના બીજો અર્થ 'ઠંડા સ્વભાવનું' એમ થાય છે. હળના બળદને પણ વિનીત કહેવામાં આવે છે. શિષ્યે એવા નમ્ર સ્વભાવના થવું જોઈએ. જે બહેલ માણસ શિષ્યભાવે વર્ત તો હાથ છે તેને અને કહ્યામાં રહેનારને વિનીત શિષ્ય કહેવામાં આવે છે. આવી રીતે પાતાનું ખરે- અરૂં અને ચિરકાળપર્યં ત ટકે તેવું સ્થાયી હિત કરવું હાય તો વિનયવાન નમ્ન શિષ્ય બનવું જોઈએ. વિદ્યા કાકા થઈને લેવાતી નથી, પણ ભત્રીના થઈને જ પાતાની કરી શક્ય છે. એટલે એણે ખૂબ નમ્ન અને શુરૂને વહાલા થઈ તેમની પાસેથી જ્ઞાન મેળવતું જોઈએ. આપણે મનુષ્યપણાથી તે છેવટે આ વિનય સુધી આવ્યા. જેઓ પાતાનું સ્થાયી હિત કરવા ઇચ્છતા હાય તેમણે વિનયી થવું. સહુને મહાલાલ કરનાર, દુર્ગતિ ઉચ્છેકનાર હતા કરવા ઇચ્છતા હાય તેમણે વિનયી થવું. સહુને મહાલાલ કરનાર, દુર્ગતિ ઉચ્છેકનાર અને પહતાને ધારણ કરનાર ધર્મનું જ્ઞાન શાસ્ત્ર અને આગમ વખર થતું નથી, અને આગમના જ્ઞાન માટે વિનીત શિષ્ય થવાની પાતાના સ્થાયી હિત માટે જરૂર છે. શાસ્ત્ર આગમના જ્ઞાન માટે વિનીત શિષ્ય થવાની પાતાના સ્થાયી હિત માટે જરૂર છે. શાસ્ત્ર આગમના જ્ઞાન માટે વિનીત શિષ્ય થવાની પાતાના સ્થાયી હિત માટે જરૂર છે. શાસ્ત્ર આગમના જ્ઞાન માટે વિનીત શિષ્ય થવાની પાતાના સ્થાયી હિત માટે જરૂર છે. શાસ્ત્ર આગમના જ્ઞાન માટે વિનીત શિષ્ય થવાની પાતાના સ્થાયી હિત માટે જરૂર છે. શાસ

આગમના અભ્યાસ વિનીત શિષ્ય મેળવી શકે છે અને આપણે ઇરાદા આપણું સ્થાયી હિત સાધવાના છે, તેથી આપણે ગુરુ પ્રત્યે વિનીત–વિવેકવાળા શિષ્ય બનીને તેમની પાસેથી શાસાભ્યાસ કરવા. અભ્યાસની કેટલી આવશ્યકતા છે તે આથી ધ્યાનમાં આવ્યું હશે. ખાસ અભ્યાસની જરૂર સ્થાયી હિત માટે છે. (૬૬)

#### विनयनी भड़ता विशे विशेष वस्तव्य-

# कुलरूपवचनयौवनधनमित्रैश्वर्यसंपदपि पुंसाम् । विनयप्रशमविद्दीना न शोभते निर्जलेव नदी ॥६७॥

અર્થ — માણસ પાસે કુળ, રૂપ, વચન, જુવાની, ધન, મિત્ર અને પ્રભુતા વગેરે સંપત્તિ હાય પણ જો તેનામાં વિનય, વિવેક અને શાંતિ ન હાય—તે વગરના તે હાય તા પાણી વગરની નદીની પેઠે તે સંપત્તિ શાક્ષતી નથી. (૬૭).

વિવેશન - કુળ-રૂપ-વચન-યોવન - માણુસ કુળવાન હાય, રૂપવાન હાય, વચન-વાન હાય, જુવાનીમાં મસ્ત હાય, એને ધન, મિત્ર, એધર્ય વગેરે મળેલાં હાય, પણ જે તે વિનય અને પ્રશમ એટલે વિવેક અને શાંતિ વગરના હાય તો ઉપર જણાવેલી સાતે ચીજ છતાં એ માણુસ શાંભતા નથી. જેમ નદી ગમે તેટલી માટી હાય પણ જે તેમાં પાણી ન હાય તો તે શાંભતા નથી, તેમ માણુસ સારા કુળમાં જન્મેલ હાય, જાતે રૂપવાન હાય, અનેક વચન આપે તેવા હાય, પાતે જુવાન (સર્વ'શક્તિસંપન્ન) હાય, તેને મિત્રો પણ હાય અને તેને એશ્વર્ય સાંપડેલ હાય, પણ જે તેનામાં શાંતિ અને વિવેક અથવા વિનય અને શાંતિ ન હાય તો તે શાંભતા નથી. આ રીતે આઠ મદસ્થાનના વિષયને ગ્રંથકર્તા પ્રસ્તુત કરે છે. આઠ મદસ્થાનાને આ પ્રકરણમાં લઇ આવી તે એક એકથી કેટલું નુક-સાન થાય છે તે ખતાવે છે અને તેને ધ્યાનમાં રાખી તેના ત્યાગ કરવા સૂચના કરે છે. આવી રીતે પાતાને મળેલ વસ્તુનું પણ અભિમાન ન કરવાની બાબત પ્રસ્તુત થાય છે. તે આખા મદસ્થાનાના પ્રશ્ન વિચારણીય છે.

નિજ'લા નદી—પાણી વગરની નદી. એને કાંઠે ઝાડની ઘટા હાય, એ સુંદર લહેર કરતી હાય, માટો તટ હાય પણ પાણી વગર નદી જેમ શાલતી નથી તેમ ઐધ્ય, કુળ, રૂપ, વચન, યોવન, ધન અને એધ્ય વાળા માણસ પણ વિનય અને શાંતિ વગર શાલતા નથી. અહીં ધન, કુળ, રૂપ, યોવન, મિત્ર અને એધ્ય ને ઝાડ સાથે સરખાવ્યા અને વિનય અને પ્રશામને જળ સાથે સરખાવ્યા. માણસને શાલવા માટે માણસાઈ નોઈએ. તે કાંઈ ધન, ઐધ્ય કે યુવાનીથી આવતી નથી. માણસ ધન, એધ્ય અથવા રૂપથી શાલતો નથી પણ માણસાઈના ગુણાથી શાલે છે. અહીં ધન, રૂપ અને એધ્ય ના મહિમા એછા કરી વિનય અને શાંતિને વખાશે છે. આ પ્રશામ અને વિનય પર આગળ જતાં આ ગ્રંથમાં

વર્ણુંન આવશે. અહીં મનુષ્યભવ પામ્યાના ખરા લાભ લેવાને માટે તે ઘણા જ ઉપયાગી છે એમ બતાવ્યું છે.

અમે અમુક કુળના છીએ, અમારા ભાષદાદાએ દેશતેડાં કર્યા હતાં અને ઉઘાડી તાંબડીએ ઘી પીરસ્યા હતાં તે કુળમદ-જાતિમદ કેટલા નુકસાન કરનાર છે તે દાખલાઓ સાથે આપણે ૮૨–૮૩–૮૪ શ્લાકમાં જોઇશું; અને ત્યારે એ સંસારમાં કેવા ક્સાવનારા દુર્ગું છે અને પ્રાણીના હિતની આડે કેવા આવનાર છે તે આપણને સમજાશે.

એ શ્વર્ય — પ્રભુતા, શેઠાઇ. આ ઐશ્વર્ય ના મદ છેવટે કેવા દુ: ખદાયી નીવડે છે તે હવે પછી બતાવવામાં આવશે. (જુઓ શ્લેક લ્ક-લ્ક અને તે પરનું દર્ષાત). વાત એમ છે કે જરા સરખી પ્રભુતા શેઠાઇ મળે ત્યાં આ પ્રાણી માટે થઇ જાય છે અને પાતાની શેઠાઇમાં મસ્ત બને છે. પણુ એ એની શેઠાઇ કેવી રીતે નાશ પામી જાય છે તે આપણે તે શ્લેકામાં એઇશું. કાંઇ વસ્તુ પાતાને પ્રાપ્ત થઇ ગઇ હાય તા તે વાતનું અભિમાન શિષ્યે ન રાખલું એઇએ. અભિમાન કરવાથી પાતાની જાતને કેટલું નુકસાન થાય છે અને પરિણામે મનખાદેહ નકામા બને છે અથવા વેડફી નંખાય છે તે સર્વ હવે પછી એવામાં આવશે. વિનયવાન, સમતાધારી માણસે પાતાની જાતને એ બખી કાંઇ વાતની ખડેડાટી ન કરવી, તે વાતમાં પાતે મોટા છે એમ ન ધારવું, પણ વિનયી અને શાંત થઇ પાતાનું જે હાય તે ભાગવી લેવું અને ભવિષ્યમાં તે મળ્યા કરે તેવી ચાહના પણ ન કરવી, કારણ કે ચાહના કરવાથી જે ગુણ થવાના હાય છે તે અટકી જાય છે અને અતે પાતાની જાતને સામાન્ય કક્ષામાં મૂકી દેવાય છે.

વચાન—મધુરપાશું વગેરેથી બાલવું કહેવું તે. જેને મધુર ગુણ, સુસ્વર નામકર્મ પ્રાપ્ત હાય તે મધુરભાષી ગણાય છે અને તે એક લાભ છે. એથી ઘણા માણસાની સભાનું મનરંજન કરીને લોકોને પાતા તરફ ખેંચી શકાય છે. આ સુસ્વર નામકર્મ એ પાયુ સંપત્તિ છે, અને તે નસીબદાર માણસને મળે છે. એથી હજારાનાં કામ થયાં છે અને એ સંપત્તિ સાંપડી હાય તા ઘણી ઉપયોગી કાર્યકર નીવડે છે. એથી માણસ લોકપ્રિય થાય છે. આવી વચનલક્ષ્મી પ્રાપ્ત થયેલા માણસ જયારે વિનીત હાય છે અને શાંતરસથી રંગાયેલા હાય છે ત્યારે તેનામાં સાનામાં સુગંધ મળે છે, અને તેનું વચન સર્વ માન્ય શખે છે.

યોવન જુવાની. એના મદ કરનાર અને ધનના મદ કરનારા અને ચમચમ ખૂટે ચાલનારા ઘણા જેયા છે અને તેમની જુવાની જતી જેઈ છે અને તેમને ભિખારી થતાં પણ જોયા છે, એટલે એવી જુવાની કે ધનનું અભિમાન ન કરવું અને વિનયવાન, શાંત, ધીરગં લીર થવું. મનુષ્યજન્મ આત્મહિત સાધવા દ્વારા સફળ કરવાના આ ઉપદેશ છે.

સ'પત્—સંપત્તિ, લક્ષ્મી. કુષ, રૂપ, વચન, યૌવન, ધન અને મિત્રા એ પ્રત્યેક શબ્દોની સાથે આ સંપત્તિ શબ્દ લાગે એમ હારિભદ્રીય ટીકામાં કહેલ છે.

પાણી વગર નદી ઉનાળામાં કેવી લાગે છે તે અનુભવ કરીને જોવા જેવું છે. આ શ્લોકમાં કહેલી કુળ વગેરે સર્વ સંપત્તિ હોય પણ વિનય અને શાંતિ ન હોય તો નિર્જળા નદીની પેઠે માણસ શાહ્મતો નથી. આ રીતે મનુષ્યભવની સફળતાના ખરા માર્ગ આ વિનય અને શાંતિ પ્રાપ્ત કરવામાં છે. એ રીતે આઢ મદસ્થાનાને પ્રસ્તુત અનાવી હવે તે પ્રત્યેક પર તે ન કરનાર અને મનુષ્યભવના પૂરા લાભ લેનારના દાખલા આપશે. (૬૭)

#### વિનયની મહત્તા વિશે વધુ-

# न तथा सुमहाघ्ये रिप वस्ताभरणैरलंकतो भाति । श्रुतज्ञीलमुलनिकषो विनीतविनयो यथा भाति ॥६८॥

સાથ°—ગ્રાન તેમ જ ચારિત્ર-શીલ(વત°ન)ની મૂળ કરોાટીમાંથી પાર થયેલા વિનયયુક્ત શિષ્ય જેવા શાલે છે તેવા મહામૂલ્યવાન વસ્ત્ર અને ઘરેણાથી ખડકાયેલા માણ્ય શાલતા નથી. (૧૮)

વિવેશન-વસ અને આંભરા (કરેણા) માટે ગુજરાતીમાં કહેવત છે કે 'એક તૂર આદમી, હજાર તૂર કપકાં, લાખ તૂર ઘરેલાં, કરાડ તૂર નખરાં,' એટલે માણસે મૃલ્યવાન અને શરીરને લાટે બેસલાં કપડાં અને ધરેલાં પહેર્યા હોય તો તે માલસની હું હાં લાખા ગણી કિંમત થાય છે, અને તે મૂલ્યવાન હાય તેથી પણ વધારે મૂલ્યવાન ખાને છે. લુગઢાં, ઘરેલાં એ કાઢી નાંખવા જેવી ચીજ નથી, બરાબર અંગને લાગતાં અને જરાયે લાંભાટું કાં ત હાય એવાં કપડાં અને ઘરેલાં યાગ્ય સ્થાને પહેર્યા હાય તા તા માણસની કિંમત દશગણી, હુજારગણી અને કોઈ કોઈવાર દશહજારગણી માય છે. આવાં કપકાં અને થાહાં પણ જરૂરી ઘરેણાં પહેર્યા હાય તા ગહુ સારી વાત છે, પણ એથી भाशसन के मूह्य थाय छे तेने એક ખાજુએ રાખીએ અને શ્રુત (ज्ञान) અને શીલ (વત ન)ને કારણે તેનું મૂલ્ય ગણીએ તા તે વધારે મૂલ્યવાન થાય છે. લૂગડાં કે ઘરેલાં પહેરનાર તેના જેવા શાભતા નથી. મતલખ માલુસ વર્લ નથી અને અહાર હજાર શીલાંગથી એવા શાસ છે તેવા લૂગડા, ઘરેણાં ગમે તેવા મુલ્યવાન પહેર્યા હાય પણ તેથી પ્રમાણમાં વધારે શાલતા નથી. આતું કારણ એ છે કે લ્યડાં-ઘરેણાં ગમે તેમ પણ સ્થૂળ છે, પાર્શિવ છે, તેથી માણુસ શાલે પણ જેટલા તે પાતાના જ્ઞાન અને સદ્વત નથી શાલે છે તેટલા લૂગડાં-ઘરેલાંથી શાલતા નથી, એટલે ખરી કિંમત જ્ઞાન અને પ્રશમની, અભ્યાસ અને શાંતિની છે. તે મૂલ્યવાન માણુસને વધારે મૂલ્યવાન બનાવે છે. લાકી બાહ્યાક બરી-મગરૂખ માણુસ કેટલી નુકસાની કરે છે, તે હવે પછી આપણે એઇશું. વસાલકારના

કાખલા વ્યવહારુ માણસને સમજાવવા માટે આપ્યાં. અની શકે ત્યાં સુધી ચાલુ વહેવારુ અને શક્ય જાણીતા કાખલા આપવા. એવા કાખલાઓ તુસ્ત ગળે ઉતરી જાય છે અને વહેવારુ માણસને તે તુરત ખરાખર હાગુ પહેતા અને હિતકારક જણાય છે; અને ગુરુ-મહારાજના છાય કરાવવાના ઉદ્દેશ ખરાખર પાર પાડે છે. માટે, જીવનમાંથી જીવલાં અને જાણીતા કાખલાઓ આપવા જોઈએ અને હેતુને સ્પષ્ટ કરનાર અને ખાસ કરીને શ્રોતાને તુરત ગળે ઉતરી જાય તેવા કાખલા આપવા જોઈએ. લુગડાં અને ઘરેણાંના કાખલા જાણીતો અને દરરાજના વિષય હોઇ ખરાખર તે નિયમને અનુસરે છે. આવા જ કાખલા નિર્જળા નદીના ગયા શ્લેકમાં આપ્યા ઘણું કરીને દરેક ગામે નદી હોય છે અને ઘણી નદીઓ ઉનાળામાં સુકાઇ જાય છે. આવી નદીના કાખલા ગામહાના વહેવારુ માણસોને તુરત સમજાઇ જાય છે અને ગળે જીતરી જાય છે અને કર્તાના ઉદ્દેશ પાર પડે છે.

શુત — કેળવણી, આગમ, ધાર્મિક કેળવણીવાળા માણસ. આવા માણસની કસોટી પણ થાય છે અને તેમાં જે તે પસાર થઈ જાય તો બહુ મૂલ્યવાન ગણાય છે. એટલે કેળવણી અને શીલ (વર્તાન) એ કસોટીસ્થાને છે અને વિનયનગ્રતા તે ગુણુને થહુ દીપાવે છે. હજુ વિનયગુણુ માટે ઘણું કહેવાનું છે. એ ગુણુને ખરાખર સમજી લેવા.

નિકળ—ક્સેડી. જેમ સોનાની પરીક્ષા ક્સોડીથી થાય છે, તેમ શુતજ્ઞાન અને શિક્ષની પરીક્ષા પણ વિનમથી થાય છે. અમુક માણુસમાં અઢાર ઢુજાર શીલાંગા છે કે નહિ તે સર્વ'ની પરીક્ષા વિનયગુણુથી થાય છે. જેમ માણુસ વડીલ વર્ગના વિનય જાળવે તેમ તે સારા અને લાયક ગણાય છે. વિનયગુણુથી તેની પરીક્ષા થાય છે. તે મમે તેટલું લચ્ચો હાય, પણ તેનામાં નમ્રતા વિનયગુણ ન આવેલા હાય તો અંતે તે ઉઘાડા પડી જાય છે અને શાલતા નથી. માણુસની શાલા વસ્ત કે વરેલાંથી થતી નથી; તેનું જ્ઞાન અને વર્તન (શીલ) જોઈ તેની પરીક્ષા થાય છે અને સારા કે ખરાખ કહેવાય છે. લુગડાં— ઘરેલાંથી એ એટલા શેલતો નથી જેટલા વિનયથી શાલે છે. વિનય આવા મેડો ગુણુ છે. આપણે હતુ પણ આગળ ચાલતાં તેની મહત્તા જોઈશું. (૧૮).

## विनयनी भहत्ता विशे वधु—

### गुर्वायत्ता यस्माच्छास्त्रस्मभा भवन्ति सर्वेऽपि । तस्मात् गुर्वाराधनपरेण हितकांक्षिणा भाव्यम् ॥६९॥

અર્થ — શાસની શરૂઆત કરવી તે ગુરૂને અધીન હોવાથી અને સવ<sup>®</sup> શાસનો આરંભ તો કરવા જ એઇએ, તેથી જે માણસ પાતાનું હિત કરવા ઇચ્છા રાખતા હોય તેશું ગુરૂમહારાજના વિનય કરવા તત્પર રહેવું જ એઈએ. (૬૯). વિવેશન—આપણે હિત કોનું નામ કહેલાય અને તે કયારે મળે અને કોને મળે તે વિચારીએ છીએ. હવે કોઈપણ શાસ્ત્રના આર'લ કરવા, તેની શરૂઆત ગુરૂ મહારાજ કરે તો જ શક્ય બને છે, નહિ તો શાસ્ત્રના આર'લ થાય જ નહિ. ગુરૂ પાસે તો તેના અર્થ જરૂર ધારવા જોઈએ. એટલે કોઈપણ વસ્તુનું અધ્યયન કરવું હાય તો ગુરૂમહારાજ તમારી યાચ્યતા અને અધિકાર જોઈને શ્રંથની શરૂઆત કરાવે છે. હવે આપણે જોઈ આવ્યા કે આપણું આ લવનું અને પરલવનું હિત થાય, આપણા હતના આધાર ગમે તે અતિમાંથી તારે તેવા શાસ્ત્રના અધ્યયન પર છે, એટલે જે આપણું આ મનુષ્યદેહ પામ્યા તેના લાલ લેવા હાય તો બધા આધાર ગુરૂ ઉપર છે. ચાપહોં આ વાચવાથી કાંઈ વળે તેવું નથી, એનું નામ અભ્યાસ કહેવાય નહિ, સ્ત્ર્રસિદ્ધાંતની શૈલીએ લખેલા શ્રંથા ગુરુના આપેલા જ્ઞાન વગર સમજતાં નથી અને તેટલા માટે ગુરૂ ઉપરની પરાધીનતા જરૂરી છે. અને તેમની પાસેથી વિનીત શિષ્યની જેમ જ્ઞાન મેળવલું ઘટે. ગુરુમહારાજ પણુ આપણી લાયકાત જોઈને જ્ઞાન આપે છે. તેને એમ થાય કે લાણવાની રૂચિવાળા શિષ્ય વિનયી છે તો જ્ઞાન તેને જરૂર આપે જ. એટલે જે પ્રાણી પાતાનું હિત સાધવા ઇચ્છતો હોય તેણે ગુરૂઆરાધનપરાયણ અથવા વિનયી થવું જરૂરી છે.

આમાં ગુરુની ઉપરની પરાધીનતા ન સમજવી. આપણી નજર હિતસાધના તરફ છે અને શાસનું બધું જ્ઞાન લખાયેલું હાતું નથી. એ તા શિષ્યને સામે બેસાડી ગુરુ મહારાજ શીખવે તા લવતું કામ થઈ જાય અને ખરું સ્થાયી આત્મહિત સંધાય અને એક વખત મેળવેલા તેવા લાભ દરરાજને માટે ખન્યા રહે. વળી, કાળગ્રહણ વગેરે તદ્દન ગુર્વાધીન છે, એટલે ગુરના વિનય કરી વિદ્યાનું અધ્યયન કરવું જરૂરી છે. એમાં આપણા પાતાના લાસ છે અને તે લાભ ગુરને આધીન છે. અહીં સવાલ એ થાય છે કે ગુરુમહારાજ વિનયની શા માટે અપેક્ષા રાખે? એ તા શીખવવા ખાતર જ શીખવે. પણ એ ગુરુમહારાજે સમજવાનું છે. એમને શિષ્યના વિનય તેના લાભ ખાતર, તેની લાયકાત જોવા-તાળવા ખાતર ઇષ્ટ છે. એથી આપણું જો ખરેખરું હિત આ દુલ ભ મનુષ્યભવ પામીને સાધી લેવું હોય તો સારા ્શિષ્ય પેઠે વર્ત લું અને અભ્યાસને લાયક થવું. વિદ્યા વિનય વગર ચઢતી નથી, તે પર આપણે શ્રેણિક રાજાના દાખલા વાંચી વિચારી ગયા. તમારે તમારું સ્થાયી પરમહિત સાધવું હોય તેા ગુરૂમહારાજની વિનયી થઇ આરાધના કરવી ઘટે અને તે દ્વારા જ તમારું હિત રહેલું છે. આ વિનયગુણુ એક ઘરેણા સમાન છે. અને આપણે તા આપણું હિત સાધવું છે તેથી જે રીતે દુનિયાદારીના ક્રમ હાય તે રીતે કામ લેવું અને આપણું હિત સાધી લેવું. એમાં આપણે પરાધીન થતા નથી કે માળા બાપના થતા નથી. જો ગુરૂ પાસેથી જ્ઞાન ક્ષેત્રું હાય તા તેમની સેવા શુશ્ર્યા કરવી જ એઇએ.

કવાયા અને વિષયો

શાસાર ભ—શાસ બહુવા બહુાવવાની શરૂઆત કરવી તે. તેના બધા આધાર ગુરુ ઉપર રહે છે. બનારસ (કાશી) પહિતિએ ગુરૂની સેવા કરે, તેને શાકપાંદડું લાવી આપે, તે ઉપર ઘણા આધાર રાખે છે. એમ હોવું જોઇએ કે નહિ તે વિચાર કરવાના આ વખત નથી, પહ્યુ પાઠયપાથીના યુગમાં ગુરૂમહારાજ બહાવે તા જ વિદ્યા ચઢે અને ૮કે તેમ હતું.

ગુર્વાયત્તા—ગુરુ ઉપર આધાર રાખનારી ચીજ છે. તેમની આપેલી અને તેમના આશીર્વાદથી વિદ્યા મળે અને ચઢે. ગુરુ ઉપરની પરાધીનતાને હિંદે—ભારતે કઠી પરાધીનતા ગણી નથી, એ તો ઊલટું ઘણું લાયક કામ ગણાતું. અને વિનયી શિષ્યો વિદ્યાનું મૂલ્ય પાતાના વિનયધર્મથી સારી રીતે અભ્યાસકાળમાં જ વાળી આપતા. નવા યુગમાં તે જરા પરાધીનતા લાગે, પણ હિંદની ભાવના ગુર્વાયત્તતામાં કઠી પરાધીનતા માનવાની હતી જ નહિ અને ગુરુ એને કઠી પરાધીનતા ગણતા જ નહિ. આ શિક્ષણના આધાર શિષ્યના વિનયધર્મ પર છે. અને તે માટે જ વિનીતના બીજો અર્થ વિનયી શિષ્ય થાય છે. જે આ વિનયગુષ્યમાં પરાધીનતા માને છે તે પાતાનું આત્મહિત અથવા પરમહિત સાધી શકતો નથી અને અંતે હેરાન થઈ પાતાની ઉપર આધાર રાખનારને પણ હેરાન કરે છે.

હિતકાંક્ષી—જેને પાતાનું સારું અને ઉપર જણાવ્યું તેવું હંમેશનું હિત સાધવાની આકાંક્ષા, ઇચ્છા હાય તેણે વિનીત—વિનયી શિષ્ય થવું જોઈએ. સ્થાયી હિત સાધી લેવાની અને મનખાજન્મ સફળ કરવાની આ ચાવી છે, તે બૂલવા જેવી, વીસરવા જેવી અથવા એદરકારીથી ફેંકી દેવા જેવી નથી. એ વાતમાં ખૂબ રહસ્ય છે અને પાતાનું હિત કરનાર અને તે માટે ચીવટ રાખનારની કરજ છે કે તેણે પાતાનું જો હિત સાધવું હાય અને આ પ્રાપ્ત થયેલા મનુષ્યદેહને ફળવાન કરવા હાય તો તેણે ગુરુઆરાધનાતત્પર થવું. એમ જે તત્પર થશે તે સુખી થશે અને પાતાનું પરમહિત સાધી અંતે માક્ષે જશે. આ ચાવી છે, ખળ હાય તેણે તેના ઉપયોગ કરવા. (રહ)

ગુરુનું વચન નસીબદારને મળે—

# धन्यस्थोपरि निपतत्यहितसमाचरणधर्मनिर्वापी । गुरुवदनमलयनिसृतो वचनरसश्चन्दनस्पर्शः ॥७०॥

અર્થ'—ભાગ્યશાળી માણુસાને જ અહિત કરનાર (હિત ન કરનાર) આચારાને એાલવી નાંખનાર ગુરુમહારાજના સુંદર વચનરસ મળે છે, કે જે મલયાચલથી નીકળેલ સુખડના સ્પર્શ ધરાવે છે. (૭૦)

વિવેચન— ભાગ્યવાન–નસીબદાર માણુસાને આવા શાંત સ્પર્શના સંયાગ થાય છે. એ વચન નિષ્કારણ નથી હાેતાં, પણ આત્માને હિત ન કરે તેવા આચરણ રૂપ અમિને એાલવી નાખવા અને સુખડ જેવી શીતલતા આપવા હાેય છે. તે નસીબદાર–ભાગ્યવાન પ્રાણીને જ પ્રાપ્ત થાય છે. એટલે સુરુમહારાજ જે સવ'વિદ્યાના આર'લ કરનાર છે તેનું શાંત અને ટાહું વચન મલયાચલના પવન જેવું ઠંકા સ્પર્શવાળું હાય છે. અહિત આચરણમાંથી આપણને રેકનારું હાય તેથી આપણને તે કદાચ ન મમે. પર'તુ મનમાં લાલુવું એઇએ કે એવા વચનના કાનને સ્પર્શ તે પણ મલયાચલના પવનના સ્પર્શ જેવા ઠંડા હાય છે, અને જે માણસનું ભાષ્ય હાય તેને જ તે વચન સાંભળવાની તક સાંપડે છે. એટલે પાતે વચન સાંભળતાં જરાયણ સુસ્સે ન થતાં પાતાને ભાગ્યશાળી માની એવાં વચનના સ્પર્શ થવા તે મલયાચલના પવન જેવા મીઠા છે એમ પ્રાણી સુરુ સામા ન થતાં પાતે તેને (વચનને) અનુસરતું અને શુરુમહારાજ મારા ભાગ્યથાએ એ વચન બાલ્યા છે એમ સમજવું.

ગુરુમહારાજ તો દુનિયાના અને હિતાહિત કરનાર કામના દૂર દેશીથી ફેંસલા કરનાર હોય છે. તેથી તેઓ ટાઢા ઠપકા આપે તે પણ સાંભળી લેવા, તે વચન પાતે હિત કરનાર છે એમ તેમના અનુલવ ઉપરથી સમજી લેવું, વાંધા કે તકરાર કર્યા વગર તે વચનને અનુસરલું અને ગુરુમહારાજે અહિત થતું વારવાને જે ઉપદેશ આપ્યા કે સ્ત્ર્યના કરી અથવા તાઠના—તર્જના કરી તે માટે પાતાના ભાગ્યાદય સમજવા. ગુરુમહારાજ તેવું વચન જયારે ત્યારે બાલે નહિ અને જેનું તેનું અહિતસમાચરણ રાકે નહિ. તેથી આ વાતની અથવા અમુક વાતની પ્રસિદ્ધિ તેઓએ શિષ્યના લાભ અથે જ આપી હશે એમ ધારી લઇ એવી વચનપ્રાપ્તિ માટે પાતાનું અહાલાય માનવું.

નિર્વાપી—આગને ઓલવવી તે. અહિત એટલે પરિણામે આત્માને અહિત કરનાર જે આચરણ છે તે, તે રૂપ અધર્મને એલવનાર એ ગુરુમહારાજનું વચન છે એ અમંમાં તે સમજવું. જે શિષ્યે પાતાની માલપ્રગતિ સાધવી હાય અને સંસારના રાગ મટાહવા હાય તેણે ગુરુમહારાજનું વચન પાતાને ખાટે માર્ગથી રાકનાર અને અહિત આચારમાંથી વારનાર છે એમ સમજવું.

મલય—મલયાચલની લહેર. દક્ષિણ ભારતવર્ષમાં મદ્રાસ બાજુ જેણે મુસાફરી કરી હાય તે સમજ શકે. એ મલયાચલની લહેર ઠંડી હાય છે; તેમ ગુરુમહારાજ જે વચન બાલે તેના પોતાના કાન સાથે સંસ્પર્શ ઠંડા હાય છે. ગુરુમહારાજે શિષ્યને નકામાં ટાકવા નહિ, પણ તે હિતથી ચાતરતા હાય અથવા આહતમાં પ્રવૃત્ત થતા હાય તા પ્રસંગ લઇ તેને અટકાવવા.

ચા દન સુખડ. એના સ્પર્શ કંડા હાય છે, ટાઢા હાય છે. એટલે ગુરૂમહારાજ શિષ્યને ટાકવા જન્મેલા નથી હાતા, પણ તેનું હિતાહિત સમજનારા હાય છે, અને તેવા મીઠા ઠપકા કાઇવાર આપે તા પાતે નસીઅદાર છે તેમ સમજી તે ઠપકા લેવા જાઈએ અને તેમની અનુભવી શિષ્યામણને અનુસરવું જોઇએ. એને બદલે કોઇ અવિનીત શિષ્ય તા ગુરૂમહારાજ ઉપર ગુસ્સે થઇ વાતાવરણને ગરમાગ્રસ્મ કરી નાખે છે. એને અદલે

કપાયો અને વિષયો ૧૫૩

પોતાના ખરા સ્થાયી આત્મહિતની નજરે ઠપકા સમજી એના લાભ લેવા તોઇએ અને પોતાની જાતને નસીબદાર માનવી તોઇએ કે આવા મીઠા ઠપકાને પાતે પાત્ર થયા. ઠપકા માટે આ નસીબની વાત કરી નથી, પણ સુરુમહારાજ એ પ્રસંગ લઇને સીઠા ઠપકાં આપવા ઉદ્યુક્ત થયા માટે પાતાની જાતને ભાગ્યશાળી ગણુવી. આ ગુરુમહારાજના ઠપકાની વાત આ યુગમાં નહિ બેસે, પણ તે ઘણી ઉપયોગી અને સમજવા જેવી વાત છે. જેઓમાં આવી નસતા અને ગુર્વાયત્તા આવી જાય તેમના રસ્તા સરળ અને માર્ગ ખાડાટેકરા વિનાના થઇ જાય છે. આવા શિલ્ય જે ગુરુમહારાજના વિનય કરે છે અને ગુરૂ જે અહિત આગરણમાંથી શિલ્યને વારે છે, તે બન્ને ધન્ય છે. આવા કે ડા ઠપકા ગુરૂ જે પિતાતુલ્ય છે તે જ આપી શકે અને વિનયી શિલ્ય તેને મહાયાચહાના પવત જેવા ઠાંડા ગણુ અને પાતાનું અહાલાઅ માને. (૭૦)

ગુરુના બદલા આ ભવે અને પરભવે ન વળે-

दुष्प्रतिकारौ मातापितरौ स्वामी गुरुश्र लोकेऽस्मिन् । तत्र गुरुरिहामुत्र च सुदुष्करतरप्रतीकारः ॥७१॥

અર્થ — ઉપકારના ભદલા માળાય, શેઠ અને વહીલવર્ગના આ લાકમાં અને અશક્ય છે. તેમાં પણ ગુરુના બદલા તા આ સવમાં અને સવાલવમાં વધાર મુશ્કેલ છે. (૭૧).

વિવેશન— દુષ્પ્રતિકારો—આ ઉપકારના ખદલા આ ભવમાં ચારે માણુસના વાળી આપવા અશક્ય છે. આપણા ઉપર નાની વધે માબાપે આપણુને પાળી પાષી માટા કર્યો અને ભણાવ્યા તેના ખદલા વાળી આપવા તે અશક્ય વાત છે. આ ભવમાં એવા કોઇપણ રસ્તા નથી કે માબાપ, શુરુ અને શેઠે આપણા ઉપર તે વધે અને તે સમયે જે ઉપકાર કર્યો છે તેના બદલા વળી શકે. એમને પૈસા આપવાથી તે ગુણુના બદલા વળે નહિ.

સ્વામી—હરિલદ્રની ટીકા પ્રમાશે રાજ વચેરે આમાં સમાય છે. આપશુને આ યુગમાં શેઠ લાગુ પડે છે. મીલમાં રાકનાર અને આપશુને પ્રચાર આપનાર આપણા શેઠ કહેવાય. પછી તે એજન્ટ હાય કે ધણીરણી હાય, પણુ નાકરની નજરે તે શેઠ છે. જેની નાકરી કરવામાં આવે તે શેઠ, સ્વામી, પાવક કહેવાય. અત્યારે પ્રમે તે ખ્યાલા કરવામાં આવે પણુ શેઠા તરફ આ ભાવ અસલ હતા, તે વિચારવા યાગ્ય છે. આપણી સર્વ આર્યસંસ્કૃતિ આ સેવ્ય અને સેવકના ધર્મમાં સમાયેલી છે. અત્યારના હડતાલના પવન અને શેઠી આને મૂં અવવાના પવન એ ધર્મ સાથે અધ્યોસતો નથી. એના ઉપકારના અદલા આ ભવમાં વાળી શકાય તેલું નથી. આ ભાવના હાલ તુરત તો નાસી અઈ હાય એમ દેખાય છે.

એમાં શેઠા બૂલ નથી કરતાં એમ ભાગ્યે જ કહેવાય, પણ અસલ એને (નાકરને) ઘેર અવસર આવે ત્યારે શેઠા પાતાની પુંજી લઇને જતા હતા અને નાકરની આળરૂ સાથે પાતાની આળરૂ છે એમ માનતા હતા. તેવી ભાવના આજ રહે તેવું નથી. શાસ્ત્રકાર કહે છે કે આ ઉપકારના ખદલા આ ભવમાં વળી શકે તેવું નથી.

માતા પિતરો—માબાપ. એમણે તો પાતાના વખતને અને સગવડને લોગે દ્રીકરાનું નાની વધે ઠીક કરવામાં બાકી રાખ્યું હોતું નથી. 'ડગમગ પગ ટકતા ન' હોય તેવે વખતે માબાપ શીખવે અને દુનિયામાં સ્થિર કરે તે ઉપકારના બદલે વાળવા ઘણા મુશ્કેલ છે. માબાપના બદલા વળી શકે તેનું આ લવમાં કાંઇ નથી. માબાપને ધર્મ પમાડનાર પુત્ર કદાચ બદલા વાળી શકે છે, પણ સામાન્ય રીતે તો મૂળમાં વાત કહી છે તે ઘણે ભાગે બરાબર છે.

ગુરુ—વિદ્યાભ્યાસના આર'લ કરાવનાર અને ધર્મ સમજાવનાર અને કોઈ વખતે ઘપ્પડ મારનાર તાડનાતજેના કરનાર ગુરૂના ખદલા આ લવમાં અને પરલવમાં કોઈ રીતે વળી શકતા નથી. માળાપ અને શેઠના આ લવમાં બદલા ન વળી શકે, પણ ગુરૂના બદલા તો લવાંતરમાં કોઈ કાળે વળી શકે તેમ નથી. ગુરૂમહારાજ રાકે, ટોકે કે સજા કરે તે સર્વ શિષ્યના હિત માટે જ હાય છે. તેઓના ઠપકા કોઈ વખત આકરા લાગે તા વિચારનું કે તેમના સ્વાર્થ શિષ્યના સ્થાયી હિત, પરમ હિતમાં જ છે, અને તે ખાતર જ તેઓ ઠપકા આપે છે. તેઓના અંગત સ્વાર્થ કાંઈ હાતા નથી. અને ગુરૂમહારાજના અવિનય કરતાં વિચારનું કે તેમના બદલા તા આ લવમાં અને લવેલવમાં વળી શકે તેનું નથી. જે અક્ષરને આપનાર ગુરૂને ઉવેખે તે ધાનચાનિમાં સેંકડાવાર જઇ, ચાંડાલ પણ થાય છે, એમ અન્ય શાસોમાં પણ કહ્યું છે. એટલે ગુરુમહારાજ કદાચ વિચિત્ર હાય, તા પણ તે ચલાવી લેવા જેવા છે અને તેમણે ધર્મમાર્ગ બતાવ્યા તેથી આપણું સ્થાયી કલ્યાણુ ઘનારું હાવાથી, તેમના ઉપકાર તા અમાપ છે અને તેના બદલા આ લવે અને પરલવે આપી શકાતા નથી. ઉપદેશમાલામાં ધર્મદાસગણુએ ૯૯મી ગાથામાં ગુરૂના પરાલવ કરનારનું પરલવમાં અને આ લવમાં કેટલું ખરાબ થાય છે તે અતાવ્યું છે. તેઓ પણ ગુરૂના બદલા કેઈ રીતે વાળી શકાય નહિ એમ જણાવે છે.

વ્યવહારમાં એક જગ્યાએ કહ્યું છે કે ભગવંત અને ગુરૂ ખંને એકી જ વખતે મળ્યા હાય તો તે ખેમાં મારે વંદન કાને કરતું ? ત્યાં જવાબ આપે છે કે ભગવાનને ઓળખાવનાર ગુરૂમહારાજને પ્રથમ નમસ્કાર કરવા, એ એક દેષ્ટિબિંદુથી યાંગ્ય છે. ગુરૂના બદલા આ ભવે અને પરભવે ન વળી શકે તેવા છે, કારણ કે તેમણે આપણું સ્થાયી હિત જે માગે ધાય તે રસ્તાને ખતાવ્યા છે અને તેઓ કદાચ માની હ્રાય, તા પણ તે કહે તે કરતું અને તેમની વૃદ્ધ ઉમરે તેમની ખરાબર વૈયાવશ્ચ વિનયપૃવધ્ કરી આપણું વિનીત શિષ્ય તરીકે નામ કાઢતું અને ગુરૂ ઠપકા આપે તે ખમી ખાવા. (૭૧)

#### કેટલાંક મહાન સત્યા–

### विनयफलं शुश्रूषा गुरुश्रुश्रूषाफलं श्रुतज्ञानम् । ज्ञानस्य फलं विरतिर्विरतिफलं चाश्रवनिरोधः ॥७२॥

અથ<sup>િ</sup>—વિનયનું કળ સાંભળવાની ઇચ્છા અથવા ચાકરી, ગુરુમહારાજની સેવાનું કળ જ્ઞાન થતું તે – જ્ઞાનપ્રાપ્તિ; જ્ઞાનનું કળ વિરતિ (ત્યાગભાવ) અને વિરતિનું કળ આવતાં કર્માના અટકાવ તે છે. (૭૨)

વિવેચન—આટલી ગુરુમહારાજના ઉપકારની વાત કરી. હવે કેટલાંક સર્વ'સામાન્ય સત્ય કહે છે. એ ત્રણુ કાળમાં સાચા અને લાલકારી છે, શાસ્ત્ર સમજવાની ચાવીરૂપ છે. આપણે આ શ્લાકમાં એવા ચાર સત્યા એક પછી એક જાણીશું.

વિનયફલં—આપણે વિનીત શિષ્યે ગુરૂના કેટલા વિનય કરવા નેઈએ તે સાંભળ્યું, વિચાર્યું અને આપણે નિશ્ચય કર્યો કે ધર્મ બતાવનાર અને તેમાં જેડનારના વિનય કરવા. ગુરૂમહારાજને વિનયપૂર્વક પાતાની પરિસ્થિતિ અથવા અશક્તિ જણાવવી. કાઈ દિવસ ગુરૂમહારાજના વિનય ચૂકવા નહિ અને કહી તેમની સામે થવું નહિ, પણ તેમના જેવા ઉપકારી પાતાને ઠપકા આપે તા તે વચનને પણ ચંદનના સ્પર્શ જેવું ગણવું, ઠ'ડું ગણવું અને તે ખાતર અંતરમાં પણ તેમની આમન્યાના લાપ ન કરવા અને તેમનું અશુભ ન ચિંતવવું.

શુશ્રુષા—એના અર્થ હારિલદ્રીય ટીકાનુસાર સાંભળવાની ઇચ્છા, વધારે સાંભળવાની ઇચ્છા એમ થાય છે. 'શળદ—ચિંતામિશું' તેના અર્થ સેવા-ચાકરી એમ ખતાવે છે. એટલે કોઇપણ પ્રાણીમાં વિનયગુણ તો જ નમ્યો ગણાય કે એને વધારે સાંભળવાની ઇચ્છા અને બાલનાર તરફ અભાવ થવાને ખદલે તેની વધારે સેવાચાકરી કરવાની હાંશ થઇ આવે. એટલે ને એ સાચા વિનયી શિષ્ય થયા છે તો વિનયનું ફળ વધારે સાંભળવાની ઇચ્છા અથવા સંભળવનારની વૈયાચ્ય—સેવાચાકરી એ કરે. એ વિનયનું ફળ છે. હવે પછીની ગાથામાં 'દષ્ટમ,' એવા શખ્દ આવે છે તે પ્રત્યેક વાકચને છેડે અધ્યાહાર છે એમ સમજવું. હવે એક બીજું સર્વમાન્ય સત્ય કહે છે.

ગુરુશ્રુશ્ર્પાફ્લ — ગુરુમહારાજની સેવાચાકરીનું ફળ છે ત્રાનપ્રાપ્તિ, શ્રુતત્રાનના લાભ. ગુરુમહારાજ જ્ઞાનના આરંભ કરાવે છે, શીખવે છે, એ કાંઇ જેવાતેવા લાભ નથી. ઘણા તા આજે શીખે અને કાલે ભૂલી જાય. ગુરુ કહે તે સાંભળવું અને સાંભળીને તે પ્રમાણે વર્તન કરવું તેવા અર્થ શુશ્ર્ધાના હારિભદ્રીય ટીકાનુસાર અને આપ્ટેની હિક્શનરી અનુસાર થાય છે. એટલે ગુરુ પાસે જે ભણ્યા તેને જ્ઞાનરૂપ ફળ એસે છે. એટલે ગુરુમહારાજને સાંભળવા અને એક કાનેથી સાંભળીને બીજે કાને કાઢી ન નાંખતાં એ સાંભળ્યા પ્રમાણે વર્તન કરતું એવા એ શુશ્રુષાના ભાવ છે. શુશ્રુષારૂપ વૃક્ષને ફળ તો જ આવ્યું ગણાય જ્યારે તેનાથી બરાબર જ્ઞાન થઇ જાય અને તદનુસાર વર્તન થાય. આ શુશ્રુષાનું ફળ છે એ બીઝું મહાન સત્ય સર્વમાન્ય છે. શુરુમહારાજ સાધા ઉપદેશ આપનાર હાય તો શ્રાવકની દેશવિરતિ અને સાધુની સર્વવિશ્લિક્ષ આરિઝગુણ આડકતરી રીતે જરૂર ખીલે છે.

સાનસ્ય ફલ વિરતિ— જાલુવાનું ફળ ત્યાગલાવમાં આવે છે. આ ત્રીજું સાર્ગિક સત્ય કહ્યું. એક્લું જાલુવાથી ખાસ લાલ નથી, પણ જાલીને તે પ્રમાણે ત્યાત્રભાવ કરે તે ખરા જાલુકાર છે, સાચા જાલુકાર છે. ઘણા ચારિત્ર વગરના માલુસા માટી માટી વાત કરે છે, ગજના ગજ માપે છે, પણ તસું વધેરતા નથી, આરિત્ર—ચર્ચામાં મીંડા હાય છે, તો તેમનું જ્ઞાન કળ વગરનું છે અર્થાત્ તેઓનું જ્ઞાન નિષ્ફળ—નકામું છે એમ સમજનું જો ખરા ત્યાગલાવ આવ્યા હાય તો જ જાલુપણાનું, વાંચ્યા—વિચાર્યાનું, ભણ્યાનું ફળ એકું છે એમ સમજનું જ્ઞાન સમજનું જ્ઞાનનું ફળ ત્યાગલાવપ્રાપ્તિમાં છે. આ ઝાડ નકામું, જચ્ચા રાકનારું નથી, પણ એ ફળવાનું ઝાડ છે અને એ ફળવાન ઝાડ ફળના જારથી લચી રહ્યું છે. આંબાને કેરીટાણ ફળ આવે તે વખતે એની ઘટા જોઈ હાય તો તે પ્રકુલ્લ થતું દેખાય છે અને કેરી પાકે ત્યારે તેના છાંયડા પણ ફળવાન વૃક્ષને દીપાવે તેવા લાગે છે. જ્ઞાનરૂપ ઝાડને વિરતિરૂપ ફળા આવે ત્યારે તે દીપે છે અને ખરું ફળવાન થયું છે એમ દેખાય છે.

આશ્રવ—આ ત્રીજું તત્ત્વ છે. જે ગરનાળાને રસ્તે તળાવમાં પાણી આવે તે આશ્રવ કહેવાય છે. આશ્રવ એટલે માર્ગો અને આશ્રવ દ્વારા જ કર્મબંધ થાય છે. આપણે યાગ્ય પ્રસંગે પચીશ ક્રિયા વિચારશું ત્યારે આશ્રવાને બરાબર એાળખાશે. ગરનાળાથી તળાવ ભરાઈ જાય છે, એમ કર્મરૂપ આવક જેનાથી થાય તેને આશ્રવ કહેવામાં આવે છે.

આશ્રવનિરાધ અશ્રવની અટકાયત એ જ સંવરપ્રાપ્તિ. સંવર એ પાંચમું તત્ત્વ છે. નવાં કર્મોને આવતાં અટકાવવા એનું નામ જ સંવર. ત્યાગનું ફળ સંવર છે. ભાવના, યતિ ધર્મો વગેરનું આચરલુ કરતાં કુદસ્તી રીતે નવાં આવતાં કર્મો અટકે છે, અને કર્મો આવતાં અટકે તે જ સંવર થયા. નવાં આવતાં કર્મોથી ભારે થતા અને સંસારમાં રખડતાં આત્મા અટકે યો અને તેટલા પૂરતા સંવર થયા. પાંચ સમિતિ, ત્રલુ ગુષ્તિ, દશ યતિધર્મ વગેરે સંવરે છે. આશ્રવ થતા અટકે એ જાલુપલાનું ફળ છે. એટલે માલુસને સાચું જ્ઞાન કયારે થાય કે તેને નવાં લાગતાં કર્મા અટકે અને કર્મ આવવાનું ગરનાલું ખંધ થઈ જાય. આ આશ્રવનિરાધ ભ્રસભર સમજવા યાગ્ય છે અને સમજને આચરવા યાગ્ય છે. આ ત્રીતું અને સાથું સર્વમાન્ય મહાન સત્ય જલાવ્યું. (૭૨)

થાડાં વધારે સત્યા-

संवरफलं तपोबलमथ तपसो निर्जरा फलं इष्टम् । तस्मात् क्रियानिवृत्तिः क्रियानिवृत्तेरयोगित्वम् ॥७३॥ અર્થ — સંવરનું કૃળ તપભળ છે, અને તપનું કૃળ નિજ'રા છે એમ અનુસાબ્સું છે, તેનાથી (નિજ'રાથી) ક્રિયાથી નિવૃત્તિ થાય છે, અને ક્રિયાનિવૃત્તિપણાથી અધાગીપણું થાય છે. (૭૩)

વિવેચન—સર્વધાનય સત્યાની જે વાત ચાલે છે તે કેટલીક આગળ કહે છે, એટલે આ <sup>શ્</sup>લોકમાં પણ સર્વધાન્ય સત્યા આવશે. આ સર્વ પ્રયાસ વિનયશુભુનું પ્રાધાન્ય, ઉપયોગીપણું બતાવવા માટે છે એ વાત ધ્યાનમાં રહે.

સ વર—સંવરતત્ત્વના સત્તાવન પ્રકાર છે. સંવર એટલે કર્મા લાવનારૂં જે ગરનાળું છે તેની આડા આરહ્યું બંધ કરવા અને આશ્રવ થતા અટકાવવા. આવી રીતે આવતાં કર્મોને રાૈકવા તે પાંચમું સંવરતત્ત્વ છે. ભાવના ભાવવાથી અને યતિધર્મોમાં પ્રવૃત્ત રહેવાથી અને અષ્ટ પ્રવચનમાતા (ઇર્યાસમિતિ, ભાષાસમિતિ, એષણાસમિતિ, આદાનનિક્ષેપણ— સમિતિ, પરિષ્ઠાપનિકાસમિતિ, મનાગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ, કાયગુપ્તિ)નું પરિપાલન કરવાથી આવતાં કર્મા અટકે છે. સંવરનું ફળ તપ છે. એક પ્રાણીમાં સંવર કયારે જામ્યાે કહેવાય કે એ તપ કરતા હાય ત્યારે. એટલે સંવરનું કુળ તપાબળ છે એમ આ સર્વમાન્ય પ્રથમ સત્ય કહ્યું. છુદ્ધ ભગવાને તપને શરીરક્લેશકારી ગણ્યું, પણુ મહાવીર ભગવનિ તા તેને નિજ°રાનું કારણ માન્યું અને સંવરનાં ફળ તરીકે એને સ્લીકાર્યું અને પાતાના જીવનથી તપના મહિમા ખતાવી આપ્યા. તપ એ સંવરનું ફળ છે. તપસ્યાથી શરીરે જેતેર પડતું **નથાં**, પણ તાકાતમાં વધારા થાય છે એ વર્તમાન દાકતરી વિજ્ઞાને પણ ખતાવી આપ્યું છે. એટલે દેહદમન તરફ બેદરકાર ન રહી આ શરીરના બને તેટલા લાભ લેવા અને તેમાં કાઈ જાતની શંકા ન રાખવી. માક્ષ જવા માટે અને કરેલાં કર્માના ક્ષય કરવા માટે તપશક્તિ ઘણી જરૂરી છે. આગલી ગાથામાં આશ્રવનિસેધ કહેવામાં આવ્યા તે જ આ સંવર છે અને સંવર્થી તપની શક્તિ મળી રહે છે. અને તેવી શક્તિ આવવી એ સંવરનું ફળ છે. સંવર પાતે પાંચમું તત્ત્વ છે.

નિજેરા—કર્મોના વિપાકાદયથી કે પ્રદેશાદયથી નાશ થવા તે. છ બાહ્ય તપથી અને છ પ્રકારના આભ્યંતર તપથી કર્મની નિજેશ થાય છે. નિજેશ એ જેન મતે છઠ્ઠું તત્ત્વ છે અને ઉપયોગી તત્ત્વમાંનું એક આદરહીય તત્ત્વ છે. બાહ્યતપ છ પ્રકારનું છે: (૧) 'અનશન' એટલે ન ખાલું. (૨) 'ઊણાદરી' એટલે ભૂખથી પાંચસાત કાળિયા આછા ખાવા. અત્યારે ડાક્ટરો પણ એાછું ખાવાના ઉપદેશ આપે છે. (૩) 'વૃત્તિસંક્ષેપ' એટલે પાતાને કાંઇપણ ઇચ્છા થઇ હાય તેને એાછી કરવી તે. વૃત્તિને અહાર જતી અટકાવવી અને તેના ઉપર અંકુશ રાખવા. (૪) 'રસત્યામ' એટલે દ્રષ, દહીં, છાશ વગેરે અને હલવાઇએ તૈયાર કરેલી મિઠાઇના ત્યામ કરવા. (૫) 'કાયક્લેશ' એટલે લાચાદિક કષ્ટ સહન કરવા અને (૬) 'સંલીનતા' એટલે શરીસનાં અંગાપાંમ સંકાચીને રાખવાં. એ છ બાહ્ય તપ કહ્યાં. ઉપરાંત, છ આશ્યંતર તપ છે: (૧) 'પ્રાયક્લિત્ત'—અજીતાં અજ્યણતાં થયેલી ભૂલ માટે

પશ્ચાત્તાપ કરવા. (૨) 'વિનય'—વડીલવર્ગના વિનય કરવા, તેમની સેવા કરવા તે. (૩) 'વૈયાવચ્ચ'—આળ, વૃદ્ધ, માંદા, તપસ્વીની સેવાચાકરી કરવી તે. (૪) 'સ્વાધ્યાય'—ભાષુનું, ભાષાવનું અને ભાષાનાને સર્વ પ્રકારની બનતી સગવડ કરી આપવી તે. (૫) 'ધ્યાન'— અરિદ્ધંત આદિ પોતાને પ્રિય જે દેવ હાય એના ઉપર એકાગ્રતા ધારવી. (૬) 'ઉત્સર્ગ'— કર્મક્ષય નિમિત્તે દશ–વીશ લાગસ્સના કાઉસગ્ગ કરવા. આ બાર પ્રકારે (૭ બાદ્ય અને છ આલ્યંતર તપે) કર્મની નિજેરા થાય છે. નિજેરા એ તપરૂપ ઝાડનું ફળ છે, માટે સમજનું કે આ તપથી નિજેરા થાય છે.

ક્રિયાનિવૃત્તિ—આ નિજ રાથી પ્રાણીની ક્રિયાઓ થતી અટકે છે. કેટલાક અધિકાર વગર આળસથી ક્રિયા કરતા નથી એ ક્રિયાનિવૃત્તિ નથી, પણ નિજ રારૂપ વૃક્ષને ફળ એસે ત્યારે જે ક્રિયાનિવૃત્તિપણું વાગમાં પ્રાપ્ત થાય છે તે સાચું અને લાભકારી ક્રિયા-નિવૃત્તિ તત્ત્વ છે અને એ નિજ રાવૃક્ષનું ફળ છે.

**અચેાગિત્વ**—ચૌદમે ગુણુઠાણે જિનકેવળીને કે તીર્થ કર મહારાજને મન-વચન-કાયાના ધાગને લક્ષી જે અધાગિત્વ મળે છે તે ક્રિયાનિવૃત્તિનું કળ છે.ચૌદમે ગુણઠાણે મન-વચન–કાયાના પ'દરે યેાગ જાય છે. તે પ'દર યાગ આ પ્રમાણે છે : ૧. ઔદારિક મનોધાગ, ૨. ઔદારિક મિશ્ર મનાેધાગ, ૩. ઔદારિક તૈજસ મનાેધાગ, ૪. ઔદારિક કામ હા મનાયાગ. એ ચાર મનના યાગા. વચનયાગના ચાર ઉપલેદ છે: પ. અસત્ય વચનયાગ, ૧. અસત્યામુષા વચનયાગ (સાચું ય નહિ અને જુઠ ય નહિ, 'બેઠા છા? ઊઠચા ?' એલું નિર્દોષ વાકચ તે અસત્યામૃષાયાેગ). ૭. તૈજસ મિશ્ર વચનયાેગ. ૮. કાર્મ છું મિશ્ર વચનચાગ. કાયાના સાત ચાગ હાય છે: ૯. ઔદારિક કાયયાગ. ૧૦. વૈક્રિય કાયચાગ. ૧૧. આહારક કાયચાગ, ૧૨. ઔદારિક મિશ્ર કાયચાગ. ૧૩. વૈક્રિય 'મિશ્ર કાયરોગ. ૧૪. આહારક મિશ્ર કાયરોગ. અને ૧૫. તૈજસ મિશ્ર કાયરોગ. મા પંદરે યાેગ છેલ્લા ચૌદમા ગુણસ્થાનકે કેવળીને ન લાલે. તેના ઉત્કૃષ્ટ કાળ પંચ હુરવાક્ષર (૩૧, ૬, ૬, જી, છુ) બાલતાં જેટલા વખત લાગે તેટલા છે. આ અયાગિપણં માક્ષ જતાં પહેલાં આવે છે, એ મહા ઉત્કૃષ્ટ યોગ છે. મન–વચન–કાયાનું તદ્દન રુંધી નાંખવાપણું છે અને योगश्चित्तवृत्तेरिरोधःने। પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. આવું અધાગિપણું તે ક્રિયાનિવૃત્તિરૂપી વૃક્ષનું ફળ છે. પાંચ હસ્વાક્ષરકાળ પછી જરૂર માેક્ષ થાય છે. તે વખતે મત, વચત અને કાયાના સર્વ યાેગા નાશ પામી જાય છે, અને તેવું અયાેગિપણું પ્રાપ્ત કરવાના આપણા સર્વ પ્રયાસ છે. આ સર્વ માન્ય સત્ય સમજીને અનુસરવા યેાગ્ય છે. (૭૩)

બાકીનાં સવ<sup>િ</sup>માન્ય સત્યાે—

योगनिरोधाद्भवसंततिश्वयः संततिश्वयान्मोश्वः । तस्मात्कल्याणानां सर्वेषां भाजनं विनयः ॥७४॥ અર્થ'—યાગિનિરાધથી સંસારના મૂળથી ક્ષય છે અને આખા સંસારના મૂળથી ક્ષય થયે માક્ષ થાય છે; તેટલા માટે સર્વ કલ્યાણના આધાર વિનય છે. (૭૪)

વિવેચન—આવી રીતે આપશે પરંપરા જેતાં અધાગિત્વ સુધી પહોંચ્યા. આ ગાથામાં બે મહાન સત્યા જણાવે છે. મન, વચન, કાયાના ત્રણ યાંગના અથવા પંદર યાંગના નિરાધ થવાથી સંસારસંતિ—ભવની રખડામણ—જે અનંતકાળથી ચાલે છે તેના નાશ થાય છે. આ સંસારસંતિથી, ભવપરંપરાથી પ્રાણી એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં પડે છે અને બીજામાંથી ત્રીજા ખાડામાં પડે છે અને એમ ઉત્તરાત્તર ચાલ્યા કરે છે. સંસારી જવને આ સંસારની ભવપદ્ધતિ કેવી રીતે લાગે છે અને વગર થાકયે એ એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં કેવી રીતે પડે છે તે માટે જુઓ 'ઉપમિતિભવપ્રપંચા'માં વર્ણવેલ સંસારી જવનું ચરિત્ર. આ ભવસંતિત તા પરંપરાએ ચાલ્યા જ કરે છે, અને પ્રાણી અનેક ભવાંતરમાં ભટકથા કરે છે, એક યાનિમાંથી બીજી ચાલ્યા જ કરે છે, અને પ્રાણી અનેક ભવાંતરમાં ભટકથા કરે છે, એક યાનિમાંથી બીજી ચાલ્યા જ કરે છે, અને કાઈ કાઈ વાર તેની તે યાનીમાં પડયો રહે છે. તીથ' કરના વખતમાં કદાચ આ જવે તેમને સાંભળ્યા હશે તો તે ગપ્યાં મારનાર છે એમ ગણી તેની ભવસંતિત વધારી હશે, પણ તેનામાં સદ્દહણા નહિ જ આવી હાય. આ ભવસંતિતના ક્ષય યાંગનિરાધનું ફળ છે અને એ ફળ ખાવાયાય અને સ્વાદે મધુર છે અને ખુશીથી ખવાય તેમ છે.

માસ—મૂકાલું તે. આ સંસારથી સર્વ'દા નાસી જલું અને સાતમા તત્ત્વ માક્ષની પ્રાપ્તિ કરવી એ બવસંતિક્ષયનું પરિણામ છે. ત્યાં કાંઈ ખાટલા ઢાળેલા નથી. ત્યાં તો આતમા એના અસલ રૂપે રહી જોઈ જાણી શકે છે અને તે સર્વ' ભવસંતિ જે અત્યાર સુધીં ચાલુ છે તેની સાંકળ તૂટી જાય છે અને ભવસંતિક્ષયરૂપ ઝાડને માક્ષનું કળ બેસે છે. આ કળ સમજતું. અને માક્ષ ગયા પછી પુન: પાછા અહીં આવવાનું થતું નથી. માટે નિશ્ચિ'ત મને આ સાતમા તત્ત્વ માક્ષને મેળવવાનું અત્ર પર'પરાથી જે કારણ આપ્યું છે તેને માક્ષ મેળવવા ખાતર સેવનું અને આ અત્યારના આંટાફેરા અટકાવવા.

ભાજન—આધાર. ભાજનના અર્થ અસલ તો પાત્ર થાય છે. સર્વ વસ્તુના આધાર એટલે સર્વ વસ્તુને રહેવાનું પાત્ર, ઠામ, વાસણ વિનય છે તે આપણે હવે પછી જોશું. એ સર્વ વસ્તુનું મૂળ કારણ વિનય છે. વિનય તે ધરી રાખવાનું—ઉપાડવાનું મૂળ પાત્ર છે. એટલે તેની બાબતમાં શિષ્યે બહુ ચીવટ રાખવી અને પાતાને જરા અમવડ પડે, વધારે અમવડ પડે, તો પણ વિનેય થતું.

વિનય—સર્વ વસ્તુને ધારણ કરનાર વિનય છે. મનુષ્યપણું મહામુશ્કેલીએ મળે છે, તે મળ્યું! દેવરાજને કે ખુદ તીર્થ કરને એ મનુષ્યભવ મળી જાય તા ત્યાં આયુષ્ય—આયખું મળતું એ ઘણું મુશ્કેલ છે. એ પણુ મળી ગયું! ત્રીજી વાત આરોગ્યની છે. તે પણુ મળતું મુશ્કેલ છે. તે પણુ મળતું મુશ્કેલ છે. તે પણુ મળતું

વાત, ધર્મના વિષયમાં વીર્યની પ્રાપ્તિ થવી મુશ્કેલ છે, તે પણ મળી ગયું. છઠ્ઠી વાત, શાસ-અધ્યયન, તે પણ મળી ગયું. સાતમી વાત, સાર્ કુળ. સારા કુળમાં જન્મ થવે! તે સુરકેલ છે. તે પણ મળ્યું. આઠમી વાત, રૂપ મળવાની સુરકેલી છે. એ પણ મળ્યું. નવમી વાત આપણું વચન બીજાને ગમે તેવું થતું તે પણ સુશ્કેલ છે. તેવું વચન પણ મળ્યું. નાનપણમાં ધર્મ રુચે નહિ અને શરીર ઘડપણમાં જવાય આપે નહિ; તેટલા માટે દસમી દ્વલંભ આગત સુવાની છે, તે પણ મળી ગઇ. અગિયારમી વાત મિત્રની છે. મિત્રો અધર્મમાં પ્રેરે અથવા તેમની કુસાેબતથી પ્રાણી આડે રસ્તે ઊતરી જાય એવા મળે છે, સારા મળવા મુરકેલ છે. મિત્રો સારા અનુકૂળ મળ્યા છે. ખારમી વાત, ધન-પૈસાની છે, તે પણ મળ્યા. તેરમી વાત શેઠાઇ-ઐશ્વર્યની છે, તે પણ મળી ગઈ. આવી સર્વ અનુકૂળતા મળી, તેરે ય વાતે પાતે ભાગ્યવાન નીવડચો એના આધાર વિનય પર, પ્રાણીની ગુરુ તરફની સક્તિ પર છે. માટે જે વચન ગુરૂ કહે તેને ઘીની નાળ સમાન બહીને, તેવાં વચન સાંભળવાને પાતે ભાગ્યવાન થયા એમ માની, ગુરુમહારાજ પર વિનય રાખવા અને તેઓ જે કહે છે તેના સંસ્પરા ચંદન જેવા શીલળ છે એમ ધારી, તેમના અનુભવને માન આપી, તેએ। ઉપર સઘળા આધાર રાખવેા અને તેમને અધીન રહી તેમનું વચન ખર લાવવું. એ વાતમાં શ'કા અથવા ચર્ચાને સ્થાન નથી એમ ગણી, ભાગ્યયાગે ગુરુનું વચન સાંભળવા કે તેના સ્પર્શ કરવા પાતાના કાન ભાગ્યશાળી થયા છે તેમ ધારી ગુરુ મહા-રાજના વિનય જરા પણ ચૂકવા નહિ. આ તેરેય બાબતાને વિનયગુણ આશે છે, અને જાતને ભાગ્યશાળી અનાવે છે એમ સમજી ગુરૂના વિનય ખરાખર જાળવવા અને તેમાં પાતાની જાતને પસ્તંત્ર ન માનવી, પણ દુનિયાના અનુભવી વૃદ્ધ ગુરુ જે કાંઈ કહ્યું છે તે પાતાને હિત આપનાર છે અને અંતે માક્ષ આપનાર છે એમ સમજ શરૂના विनय अन्वे। अने ते क परिस्थिति जाणवी राभवी. आ इनियामां के अनुशव शुरुने દ્વાય છે અને જે દીર્ઘ દરિથી તેઓ શિષ્યનું સ્થાયી હિત ઇચ્છે છે તેવી નજર અન્યની હાઈ શકતી નથી, માટે જુરૂના વિનય સમજ અને પાતાનું હિત સ્થાયીપણ થાય તેમ ઇચ્છનાર શિષ્ય ચૂકે નહિ.

કલ્યાણ—સાર્યું થતું તે. મેહ્ય જેવી ચીજ, ઉપર જણાવ્યા પ્રમાશે, જે અપાવી શકે છે, તેનું કલ્યાલ્યુ જે કરી શકે છે તે ગુરુ મહારાજના વિનય શિષ્યે જરૂર કરવા દ્વિછી. આ દુનિયામાં વૃદ્ધ માતાપિતાના વિનય કરવા જરૂરી છે, કારશ કે તેમના ઉપકાર લઘુવયમાં ઘણા જખરા છે. શેઠ કે માલિકના ઉપકાર પણ આ ભવની અપેક્ષાએ ઘણા ગણાય. પણ શુરુના ઉપકારના ખદલા તો આ ભવે કે પરભવે વાળી શકાય તેમ નથી, કારણ કે તેમણે નિઃસ્વાર્થભાવે ધર્મ ખતાવી માહ્યમાર્ગ પ્રગટાવ્યા છે; અને સાચા ઉપકાર કદી ભૂલી શકાય નહિ, ભૂલે તે માણસ નહિ. માટે સર્વ કલ્યાણનું વાસણ, જેમાં ખરિજ વસ્તુ ઝીલી શકાય તે, વિનય ગુણ છે. તેની મહત્તા અત્ર ખતાવી છે. વિનયી શિષ્ય શુરૂને

કપાયો અને વિષયો ૧૬૧

એવા વશ કરી લે છે કે પછી ગુરુમહારાજ એવા શિષ્યને ઠપકા આપતા નથી, અને પાતાની માટાઈ બતાવતા નથી. (૭૪)

વિનય વગરનાનું અ'તે અહિત<u></u>ં

# विनयव्यपेतमनसो गुरुविद्वत्साधुपरिभवनशीलाः । श्रुटिमात्रविषयसङ्गादजरामरविन्नरुद्विग्नाः ॥७५॥

અશ<sup>6</sup>—વિનય રહિત મનવાળા, જેઓ ગુરુ અથવા વિદ્વાન પુરુષા અને સાધુઓના તિરસ્કાર કરવામાં તત્પર હાય તેવા, એક જરામાત્ર વિષયના મેળાપથી જાણે કહી ઘરડા થવું નથી કે કોઇ દિવસ મરવું નથી એવા નિસ્થય અની રહેલા માણુસા (વિનાશને વહારી લે છે.) (૭૫)

વિવેચન: ૦૫પેત—ગયેલું. વિનય રહિત મનવાળા. એટલે ગુરુની સામે થનાર, વૃદ્ધ પુરુષના વિનય ન રાખનાર. જેણે વિનય છોડી દીધા છે તેવા મનવાળા માણુસના કેવા હાલ થાય તે આગલી ગાથામાં કહેવામાં આવશે. કેટલાક નાના માઢે માટી વાત કરનાશ હાય છે અને નાને માઢે પાતાને ફાવે તેલું વર્તન કરનારા અને ગમે તેલું, સામાના વિનય ન જળવાતા હાય તેલું, ફેંકનાશ હાય છે. આવા માણુસાનું શું થાય તે આગળની છાંતેરમી ગાથામાં કહેશે. આ ગાથામાં તા એવા માણુસ કેવા હાય તેનું વર્જુન ચાલે છે. આવા ફેંકાલાજીવાળા અને મનમાં આવે તેલું બાલનાશ અને નાનામાટાના વેરા ન રાખનાર કેટલાક માણુસા હાય છે.

પરિભવન—અપમાન, તુકસાન. કેટલાક માણ્સો પાતાના શુરુનું અને સાધુપુરુષાનું અપમાન, તિરસ્કાર કરનારા હાય છે. તેઓના સ્વભાવ જ એવા હાય છે કે ગુરુનું અપમાન કરવું; શુરુ કહે કે સજબન-સાધુપુરુષ કહે તે ન કરવું; તેમને ગમે તે ન કરવું, પણ જાણી જોઈને વાંકા ચાલવું અને પાતાના સ્વચ્છ કે ચલાવવા. શુરૂ કે કોઈ સાધુપુરુષ કહે તેમ કરવામાં જે પાતાની સ્વત ત્રતાના તેઓ નાશ સમજે છે. તેઓ શુરૂ કહે તે ન કરવામાં જે પાતાની સ્વત ત્રતા જુએ છે. શુરૂનું નુકસાન કે અપમાન કરનારના શા હાલ થાય તે આગલી છે તેનું ગાયામાં કહેવામાં આવશે. આ ગાયામાં તા તેઓના સ્વભાવ કેવા હાય છે તે ખતાવે છે, તેનું વર્ણ ન કરે છે. શીલ એટલે સ્વભાવ, પ્રકૃતિ. જેઓના સ્વભાવ જ શુરૂ અથવા સાધુપુરુષાનું અપમાન કરવાના અને જાહેરમાં તેમની સામે થવાના હાય છે તેવા માણ્યો પાતાનું અહિત આચરે છે, અને તેઓ લોકોમાં ઉતરી પર્યુ તેવું આચરણ કરે છે. આવા જ તેઓના સ્વભાવ પડી જાય છે અને જાણે શુરૂનું અપમાન કરવું કે તેમની નુકસાન કરવું તેમાં જ તેઓની મોજ હાય છે. તેઓ શુરુના ચાળા પાર્ય, તેમની સામે દાંતિયા કાઢે અને તેમની આજ્ઞા ન ઊઠાવે.

મુહિ—નાની એલાયચી. અલપ શાળદને અતાવનાર આ શાળદ છે. એટલે સુંઠને ગાંગડે ગાંધી અનેલા અને જાણે પાતે કહી ઘરડા થવાના કે મરવાના નથી એલું માનનારા, ઝુટિ એટલે નાની એલાયચી જેવી વસ્તુ ન્પોતાને મળી હાય તો જાણે ઘણું પાતાને મળી ગયું છે એવું ધારીને નિર્ભય થઈને ભટકનારા. એક નાના ગામડાનું પાતાને આધિપત્ય મળે કે નાનકડી સરખી શકાઈ ગામકામાં મળે કે જરા સરખી વિદ્યા કે એ વીઘા જમીન મળે તે જાણે ઘણું અલું મળી પશું છે એમ માને એટલે ધરતી ઉપર પણ પગ ન દે. આમ અમલા માણસા નાનકડી વસ્તુ મળી વસ્તુ મળી અમ એમાં એને એવા વળગી પડે છે કે પાતે કાઈ પણ દિવસ ઘરહા મવાના નથી અથવા મરવાના નથી અને વિષયા સાથે પાતાના સંબંધ હ એશા રહ્યા કરવાના છે એમ માની જાણે અમરામર થઈ ગયા છે એમ પાતાને માટે માને છે.

સંગ—સંપાધ, મળવું તો. મોટલે મોવા માણસો કે જેવાને નજીવી આવાતના પદાર્થ મળી નાય, એટલે તે પહાર્થ સાથે સંગાધ મઈ જાય તેવા.

અજરામર—કઠી ઘરડા થવાના નથી, કઠી મરવાના નથી, આવું માની નિર્ભય થઈ ફરનારા અને સ્વચ્છ દે વર્લી કાઇની આજ્ઞામાં ન રહેનારા. એવા માહ્યુસો તો નાનકડી વસ્તુમાં એટલા માહ્યુ પામી જાય છે કે જાણે પોતાને દુનિયાનું રાજ્ય મળ્યું હાય તેમ છાતી કાઢી, વાળ એાળી, છેલખટાઉ થઇને ક્રેરે છે. તેઓના હાલ કેવા થાય છે તે આગલી છોતેરમી ગાયામાં કહેશે.

નિર્દ્વેદ્વિગ્ન--નિર્ભય. જાણે એને કદી ઘડપણ-ઉત્તરાવસ્થા-જૈકપણું આવવાનું નથી અને કદી પાતે મરવાના નથી, અને આ વસ્તુ સાથેના સંબધ અનંતકાળ સુધી ટકી રહેશે એમ ધારી નિર્ભયપણે ફ્રસ્નારા અને વર્ત નારા. તેઓ તો માને છે કે જરા-મરણ બીજાએ માટે છે. આવા માણસા આગળ-પાછળના વિચાર કેમ નથી કરતા તે આવતી છોતેરમી ગાથામાં જણાવશે. આ ગાથામાં એવા માણસો કેવા સ્વભાવના હાય છે તે વર્ણુંવ્યું.

વિષય — માંએ ઇંદ્રિયના વિષયોને યાંષે તેના પદાર્થ સમજવા. તે તો એમ જ લામજે છે કે સ્પરાં, વસન, બ્રાણ, મહા, કાનના કાંઈ પણ વિષય મળે કે કાંઈ પદાર્થ નાનકડા મળી નામ તો માછો પાતો તાદ્દન નિર્ભય થઈ ગયા છે અને હવે પોતાને કાંઈ કરવાનું રહેતું નથી અને શરૂની આત્રામાં રહેવાની કે તેઓના વિનય કરવાની કાંઈ જરૂર નથી. (૭૫)

ससुद्रवायस केवा या पुरुषा विनाश पाम छे.— केचित् सार्ताद्धरसातिगौरवात् सांप्रतेक्षिणः पुरुषाः । मोहात् समुद्रवायसवदामिषपरा विनद्यन्ति ॥७६॥ સ્મર્થ —કેટલાક સુખશાતા, ઋદિ અને રસના અતિ ગૌસ્વર્ધી ત**રન વર્ત માનને** જોનારા, ટૂંકી નજરના પુરુષા માહને વશ થઇને સમુદ્રના કાગડા પેઠે **આમિષ(માંસ)** લેવાને તત્પર થઇ વિનાશને વહારી લે છે. (૭૬)

ગોરવ—એ જૈન શાસોમાં ગારવ તરી કે પ્રસિદ્ધ છે. ગારવ એટલે અભિમાન અથવા લાલસા (પંડિત હરે બાવનદાસના પાઈ અસદ્દમહ છુલુનમાં એ અલે છે.) આવા માર્રવો ત્રણ પ્રકારના હોય છે. શાતાગારવ, ઋદિગારવ અને રસગારવ આ ત્રણનું અભિમાન કે માટાઇ ખુલાસા માંગે છે. શાતાગારવ એટલે ત દુરસ્તીની માટાઈ. હું લહ્યુ ત દુરસ્ત છું, મને કાઇ દિવસ તાવ આવ્યા નથી તેમ બાલવું અને પાતાની ત દુરસ્તીનાં બહુળાં કૃંકના તે શાતાગારવ પ્રથમગારવ થયો. ઋદિગારવ એટલે પાતે પૈસાદાર હોવાના ફાંકો રાખવા અને તેની બહાશ બીજા પાસે હાંકવી તે. રસ એટલે સ્વાદ—મીઠા, મધુરા અથવા કરસાલુ. ધાતાને રસપ્રપિત થઇ છે એમ કહેવું કે રસ ભાતાં ખાતાં તેના વખાલુ કરવા તે રસ- ગારવ આમાં અભિમાન કરવાની કે માટાઇ લેગાની વાત મુખ્ય છે. કાઇક માલુસા ત્રણ ઝાદવા સાલાગારવનું અભિમાન કે માટાઇ મનમાં લાવે છે અને બીજા પાસે તે ગણાવે છે અને બીજા વખત પસાર કરે છે.

સાંપ્રતેક્ષિણ—એટલે. વર્લમાનકાળને જેનારા. પાતાને કદાચ પૈસા, તંદુરસ્તી કે રસા મળયા હોય તા તેનાં મહુમાં ન ફૂંકવા જેઈએ. જેએ એક પછુ ગારવ અથવા ગૌરવમાં પડી જાય છે તેઓ એ તંદુરસ્તી, પૈસા કે રસા શા કારણે મળી ગયા છે તે વિચારતા નથી. ભાગાંતરાય કર્મ કે ઉપભાગાંતરાયકર્મના ક્ષચાપશ્રમથી લાભ મળી જાય અને પાતે ગૌરવ અનુભવે તે ટુંકી નજરવાળા છે. તેઓ પાતાના વર્તમાન લાભ જ જુએ છે. એકવાર જે વસ્તુ ભાગવાય તે ભાગાંતરાયકર્મના ક્ષચાપશ્રમ મળે છે અને જે એક ને એક વસ્તુ અનેકવાર ભાગવાય (કપડાં વગેરે) તે ઉપભાગાંતરાયકર્મના ક્ષચાપશ્રમ મળે છે અને જે એક ને એક વસ્તુ અનેકવાર ભાગવાય (કપડાં વગેરે) તે ઉપભાગાંતરાયકર્મના ક્ષચાપશ્રમ મળે છે. એમાં ગૌરવ લેવા જેવી કોઈ વાત નથી. તેથી જે તેમાં પાતાની માટાઈ માને છે તે વર્તમાનકાળને જ જુએ છે, તેઓની નજર ભૂતમળ અહેતા નથી, તેઓની નજર ટૂંકી છે. તેઓ જાણતા નથી કે કર્મ પ્રમાણે પ્રાણીને શાતા, ધનદોલત કે રસાળા પદાર્થા મળે છે. આવા ટૂંકમ ડાળીઆ અને માત્ર વર્તમાન ઉપર નજર રાખનારા માટે આ શબ્દ વપરાયેલો છે.

માહ થી---તેઓ અજ્ઞાનથી એટલા બધા ભરાઈ ગયેલા હોય છે કે તેઓ પાતાની નજરમાં ભૂતકાળ જ રાખતા નથી. એ કમ<sup>ે</sup> પાતે કરેલાં છે, એને માટે પુરુષાથ કરવાની જરૂર પડી હશે, તપત્યાંગ, સંયમ આકરવા-આચરવા પડયા હશે. માહરૂપ દારૂની અસર નીચે આવેલા તેઓ હેરાન થાય છે. તેઓ શાતા, ઋદ્રિ અને રસભા પાતાની આવડતનું અભિમાન કે ફાંકા રાખે છે અને નજર દૂંકી હાલાથી માત્ર વર્તમાન પ્રાપ્તિ ઉપર જ નજર રાખે છે.

સસુદ્રવાયસ સમુદ્રમાં વસનાર કાગડા. સમુદ્રવાયસના વિનાશ કેવી રીતે થાય તે પર આવી વાત છે: એક વખત કાઈ મરી ગયેલ હાથીનું શરીર જોઈ, તેના માંસમાં આસકત ખની, કાઈ સમુદ્રકાંઠે વસનાર કાગડા તે હાથીના ગુદાદ્વારમાં પેઠા. સમુદ્રમાં હાથીનું શરીર તણાયું. સાથે તે પણ તણાયા. પણ એને હાથીના માંસની લાલુપતા મટી નહિ. આ સમુદ્રકાગડા અંતે હાથીના અપાનદારા ખહાર નીકળ્યા, પણ કાઈ ઠેકાણે ખેસવા લાયક સ્થાન ન મળવાથી તે આખરે સમુદ્રમાં જ ડૂળી મૂઓ. આવી રીતે માહને લીધે પ્રાણી હેરાન થઈ ઋદિગારવ, રસગારવ અથવા શાતાગારવમાંથી કાઈમાં અથવા સવે માં લલચાઈ જઇ, જેમ તે આમિષના લાલચુ કાગડા સમુદ્રમાં ડૂળી મૂઓ, તેમ જ તે સંસારસમુદ્રમાં ધકેલાઈ નય છે. આવી રીતે સમુદ્રવાયસ જેમ માંસ ખાતર વિનાશ પામ્યા તેમ માણસ માહથી અજ્ઞાનને લીધે સંસારસમુદ્રમાં રખડી મરે છે, અને અંતે તેના વિનાશ થાય છે.

વિનાશ—આ શબ્દ શુદ્ધ અર્થમાં અહીં વપરાયા નથી, પણુ એક ખાડામાંથી બીજામાં પડલું અને એમ ને એમ સંસારમાં રખડલું તે આત્માના વિનાશ બરાબર છે, કારણુ આત્મિક વિનાશ આ રીતે જ થાય છે. જે માક્ષમાં જવા યાચ્ય કરણી ન કરી શકે તે સંસારમાં ધકેલાઇ જાય અને તેને સમુદ્રના આરા ન દેખાય; તે વિનાશ તા નથી, પણુ વિનાશ જેવું જ છે. આવી જાતના વિનાશને પ્રાણી સમુદ્રકાગડા જેમ વહારી લે છે. જેવાં કર્મા કર્યાં હાય તેવાં ભાગવવાં પડે છે. વિનાશને માર્ગે પડી સારા માર્ગની કે માક્ષની આશા રાખવી તે વ્યર્થ છે, એ ખરા આત્માના વિનાશ જ છે. જેમ કાગડા અંતે ભરદરિયે માતને પામે છે તેમ માહથી સાચી વાત ન સમજવાને કારણે પ્રાણી રખડે છે અને આંડા મારે છે. એ વસ્તુત: તેના વિનાશ જ છે. (૭૬).

#### આવા માણસાને વધારે શું થાય છે?

# ते जात्यहेतुदृष्टान्तसिद्धमनिरुद्धमजरमभयकरम् । सर्वज्ञवात्रसायनमुपनीतं नाभिनन्दन्ति ॥७७॥

અર્થ — જાત્ય (શુદ્ધ, નિર્દોષ) હેતુ અને દાખલાથી સિદ્ધ, અવિરુદ્ધ (જેની વિરુદ્ધમાં કંઇ ન હાય તેવું), ઘરડું ન થાય તેવું, જરા પણ લયને ન કરનાર એવું સર્વગ્રવચનરૂપી રસાયન તેઓની સામે હાજર હોવા છતાં તેને તેએ! આદરતા નથી. (૭૭)

વિવેચન : જાત્ય—શુદ્ધ, નિર્દોષ હેતુ પક્ષની જાતની વસ્તુમાં હાય. એટલે એ જાતના બીજે કાેઈ પણ સ્થાનકે તે ન હાેય તેવું બને નહિ. દાખલા તરીકે મારનું પીછું, તાે તે સર્વ મારમાં હાય જ. એને સંસ્કૃતમાં सपक्षे सत्त्व કહે છે, એટલે પાતાના સપક્ષમાં તેનું હાવાપા —હાજરી જરૂર હાય છે. વિપક્ષ એટલે વિરુદ્ધ પક્ષમાં તેની (હેતુની) ગેરહાજરી હાય છે. આને विपक्षे व्यावृक्तत्व કહેવામાં આવે છે. આમ ન્યાયની પરિભાષામાં જણાવવામાં આવે છે.

હેતુ—નિર્દોષ હેતુમાં આ લક્ષણા હાય છે. અંગ્રેજ લાજકમાં એને middle term કહેવામાં આવે છે.

દાયલાં ના મહાના દાખલા આપવાથી પરિષ્ણામ લાવી શકાય છે. એટલે એક પરિષ્ણામ લાવવું હાય તો તેના દાખલા આપવો. આ રીતે જ પરિષ્ણામ લાવી શકાય છે. તેમાં કોઇ જાતના દોષ ન રહે તે જાત્ય. હેતુપૂર્વકનું દાખલા દલીલ સાથેનું અવ્યક્ષિચારી સત્ય કહેવાય છે અને તે સર્વ વખત કામ આપે છે. આવું મહાન સત્ય જેના કાઇક હેતુ (middle term) હાય અને દાખલાઓથી સિદ્ધ થયેલ હાય તે; એટલે જે વચન સર્વ કાળમાં સર્વ સંયોગામાં સત્ય હાય, જેના વિરુદ્ધનું એક પણ વચન ન હાય અને જે સર્વમાન્ય હાય તેનું.

અવિરુદ્ધ—જેની વિરુદ્ધ કાેઈ વચન કે દાખલાે ન હાેઈ શકે એવું સાદું પહ્યુ સર્વમાન્ય સત્ય. દાખલા દલીલથી બેસી જાય તેવું સાર્વજનીન સત્ય, Universal Truth. એટલે એ અસત્ય છે એમ સાબિત કરવાનું ન્યાયસરનું કાેઇપણુ કારણુ ન રહે તેવું સત્ય.

અજર — જે ઘરડું ન થાય તેવું અખૂટ વચન. સર્વદા યુવાન, વૃદ્ધ ન થાય તેવું, અજર વચન. પરખ્રદ્દાને પણ અજર કહેવામાં આવે છે એમ શખ્દચિંતામણિકાષ કહે છે. અહીં સર્વત્ત વચન એવું મજખૂત અને આગળ પાછળથી દલીલયુક્ત હાય કે તે સદા નવપલ્લવિત યુવાન જેવું અને ઘડપણ વગરનું લાગે છે. દેવતા ઘરડા થતા નથી. તેવી તેમને અજર કહેવામાં આવે છે. અહીં તો ઘરડા ન થાય તેવા, અખૂટ, સદા નવીન અને સદા યુવાન વચનને અજરવચન કહ્યું છે.

અભયકર—કાઇ પ્રકારના ભયન કરનાર વચન. તીથ કર મહારાજ કહે તેમાં કોઇ જાતના ભયન હાય. અગાઉ કહ્યા છે તે આજીવિકા કે અકસ્માતના સાત પ્રકારના ભયમાંથી કાઇ જાતના ભય એને અનુસરવામાં પ્રાણીને રહેતા નથી.

સર્વાત્રવાગ્—સર્વાત્રની વાહીરૂપ વચન. એ તો સર્વ વસ્તુ દેખે છે અને ઝુએ છે, એટલે એ વચન કાઈ જાતની વિરુદ્ધતાને ખમતું નથી. ત્યાં તો સર્વામાન્ય સત્ય હોય છે, ત્રિકાળાબાધિત હોય છે અને એકાંત હિત કરનારું હોય છે.

**રસાયન**—રાષિલ રસ, રસૌષધિવાળી દવા, રસાયણું મારેલ પારા અથવા ગજવેલ અરાબર ખાવામાં આવે તો તે શરીરને ઘણું મજબૂત બનાવે છે અને રસાયણું લેવાના ઉત્તેશ <del>ખરાળર</del> પાર પડે છે. આવા રસા<del>યણ જેવું વચન</del> ધૃતિ, કીર્તિ, કાંતિ, બુદ્ધિ અને <del>લક્ષ્યન</del>િ વધા<sup>ર</sup> છે. સર્વજ્ઞનું વચન રસાયણ જેવું છે.

ઉપનીતમ—માર્સ આણેલ, તેની નજીકમાં લાવવામાં આવે તો પણ. આહું અવિરુદ્ધ, સર્વાત્ર મહારાજે ઉચ્ચારેલું અને સ્વીકારેલું, રસાયણ હોય તેવું વચન નજીક હોય, પાસે લાવવામાં આવ્યું હોય, પોતે તે સાંભળી શકે તેટલા અતરે વચન પડેલું હોય તે પણ.

ના ભિન-દિન્તિ—આનંદ પમારતું નથી. આવું વચન પાસે આવ્યું હોય તો પણ તેઓને, તેવા માણસોને, સંતોષ માપતું નથી. ખુદ તીથે કર મહાસજનું વચન હોય, માવિરુક હોય, કેર્મ બતના વાંધા વગરનું હોય, અરાખર હોય, અશયને અતાવનારું હોય તે પશુ ઉપર વર્ણ ત્યા તેવા માણસોને સંતોષ પમારતું નથી, સર્જી કરતું નથી, આનંદ સ્મપનારું થતું નથી. વચન પાસે લાવવામાં સાલ્યું તેટલા ખાતર માવ્યુસને તો પસંદ સ્મવી જાય છે, એમ જાણતું નહિ. માજૂસ ઝહિ, સ્સ કે શાતાના મારવમાં પડી જાય છે તો તેને તે વચન સાનંદ સ્મપતું નથી. તે માણસ કેવા પ્રકારનો છે તેના ઉપર તેના સાધાર રહે છે. રોહિણીઓ ચારની પેઠે તે વચન પાસે લાવવામાં આવે તો તે તેઓને ગમતું નથી. સર્વમાં ઉત્પાદ, ત્યય અને ધુવતા હોય છે તેવું સર્વજ્ઞસિદ્ધ વચન પણ ઋદિ વગેરે આસવવાળાને પસંદ પડતું નથી, અને એવા વચનથી તેઓ સર્જી ઘતા નથી. આવું જાત્યહેતુ સિદ્ધ, દર્ધાતસિદ્ધ, અવિરુદ્ધ(સંગત), જે પોતે કહી ઘરડું થાય તેવું નથી અને અક્ષયને કરનારું છે તેવું વચન આવી રીતે સંસારરસિક પ્રાણીને ગમતું નથી અને તેને સર્જી કરતું નથી. આવી રીતે, જે સંગત હોય, અજર અને અક્ષયંકર હોય તેવું વચન રૂપ રસાયલુ પણ ઋદિ રસગારવમાં પડેલા માણસને રાજી કરતું નથી. આમાં દોષ વચનનાં નથી, પણ ઋદિ રસગારવમાં પડેલા માણસને રાજી કરતું નથી. આમાં દોષ વચનનાં નથી, પણ ઋદિ રસગારવમાં પડેલા માણસને રાજી કરતું નથી. આમાં દોષ વચનનાં નથી, પણ પહેલીથી અંધાઈ ગયેલ ગારવોના દોષ છે. તે હજુ આગળ જતાં સ્પષ્ટ થઇ જશે. (૭૭)

તેનું દર્શન—

यद्वत् कश्चित् क्षीरं मधुशर्करया सुसंस्कृतं हृद्यम् । पित्तादितेन्द्रियत्वाद्वितथमतिर्मन्यते कटुकम् ॥७८॥

तद्रन्निश्रयमधुरमनुकम्पना सद्भिरभिहितं पथ्यम् । तथ्यमनमन्यमाना रागद्वेषोदयोद्कृताः ॥७९॥

અર્ધા — જેમ મધ અને સાકસ્થી સારી રીતે જમાવેલા, હુક્યને વહાલા લાગે લેવા દ્વાને પિત્તથી હેરાન થયેલ ઇક્લિપપણાના કારણે કાઈ ઊલટાના કહવું માને છે, તેમ તેઓ રાગદ્રેષના ઉદયથી ઉદ્ધલ થઇને, સારા સજ્જન પુરુષિએ સાચા ભાવને જ્ણાવનામાં, સહાનુભુતિથી કહેલાં, પશ્ચિમે સુંદર વચનાના, પેલાને લાભ કરનાર અને શાંતિતૃષ્ટિ કરનાર હોય તો પણ, આદર કરતા નથી. (૭૮–૭૯)

વિવેશન પિત્ત વાત-પિત્ત કર્યા શરીરમાં રાગા શાય છે એવા જે કેશી વૈજ્ઞના-આયુવે દના શિદ્ધાંત છે, તેને અનુસરીને પિત્ત જેનામાં વધી ગયેલું છે તેવા માથ્યુસ. આર્દિત એટલે વ્યાપ્ત. આ પિત્તપ્રકાય 'કમળા' નાયના વ્યાધિવાળાને સભિશેષ હોય છે. મિત્તના ઉપદ્રવ થવા તે હિંદુસ્તાનના પ્રસિદ્ધ વ્યાધિ છે.

ક્ષીર'—દ્ભધને. સાકર અને મધ નાંખેલું અને તેને સારી રીતે સંસ્કારવાળું બનાવીને મીઠું રાંધેલું હાય તે પિત્તવાળાને કહતું લાગે અને તેને વર્મી અથવા શૂંકી નાંખે, તેને તે ભાવે નહિ.

મધુશક રા—મધ અને સાકર. મધ અને સાકર સાથે રિધેલી કે ગરમ કરેલી, સંસ્કારવાન કરેલી ચીજ પણ પિત્તથી પીડા પામનારને ગળી લાગતો નથી, પણ કડવી લાગે છે, કારણ કે એના પિત્તદોષ એને કાઇ વસ્તુ ગળી લાગવા દેતા નથી, એને તો ગળી સાકર જેવી કે મધ જેવી અથવા બન્ને (મધ અને સાકર) સારી રીતે લેળવેલી ચીજ પણ કડવી લાગે, તેમ ઋદિ, રસ કે શાતાગારવથી જે પ્રાણી પીડાય તેને જે દુ:ખર્પ છે તે સુખર્પ લાગે છે.

સુસ સ્કૃત—ઘી, તેલ, મસાલા વગેરે નાંખી સુધારેલ વસ્તુ. સારી રીતે સાકર અને સઘ નાંખી સાકરવાળું રાંધેલ અન્ન અથવા દ્રુધ જેવી વસ્તુ.

હુદામ્—હૃદયને ગમે તેવું. સતરી રીતે રાંધેલું, સંસ્કારવાન મ્યને મધ અને સાકર લેવવેલું દૂધ હૃદયને વહાલું દ્વાય, પણ પિત્તમકોષવાલા ચનુષ્યને તે કસ્તું લાગે છે.

વિત્તશ—ખાતું, અસત્ય, મિશ્યા એટલે જે પ્રાણી પિત્તના પ્રકાપથી સાકર જેવા ગળ્યા અને સાથે મધ ભેળવેલા ગળ્યા પદાર્થને પણ કરડા લાળે છે, જુએ છે અને તેના લસ્ક તેની પ્રીતિ થતી નથી, તેને સાકર અને મધ લેળવેલા પદાર્થા પણ કહવા કર જેવા લાગે છે, તેમ ચાહના આવેશમાં અને સંસારમાં સમદેવથી શ્રાલક પ્રાથમિક પ્રાથમિક શાય છે તે હવે પછી કહેશે.

કેંદ્રુક—કડવું. કટુક એટલે રાર્છ, મેથી જેવા સ્વાદવાળી લીખી અથવા કડવી ચીજ. આ ગાથામાં તો પ્રાણીનું વર્લન માત્ર આપ્યું છે, તેને શું શ્વાય છે તે આવતી ગાથામાં કહેશે. આ ગાથામાં પ્રાણીનું વર્લુન કરવામાં આવ્યું છે તે અરાઅર આપણને લાગુ પડતું છે અને તે પાતાને કેટલું લાગુ પડે છે તે જોવું.

નિશ્ચામ મધુર—ચોક્કસ મધુર, પરિશામે સંકર. એવું જે વચન તેએકને માટે સજ્જન મુરુધા કહે છે તે વચન ઉપર ઉપરથી મધુર—મીઠું લાગે તેવું ન હેત્ય, પણ પરિશામે તેઓને ખાસ સ્થાયી શાભ કરનાર હોય. કેટલાંક વચન દેખાવમાં તા મીઠાં હેત્ય છે, પણ પરિશામે તેવાં વચન લાભ કરનાર નીવડતાં નથી. સજ્જન પુરુષાનું એ ક્ષસણ છે કે તેએક

પરિણામે સારું થાય અને લાભ કરાવી આપે તેવું જ વચન બાલે. તેઓ પ્રાણીઓના તાતકાલિક લાભ નેતા નથી, પણ પરિષ્ણામે મીડું નીકળે તેવું જ વચન એનલે છે. તેઓના વચનના એ પ્રભાવ સ્વભાવસિદ્ધ હાય છે. તેઓ પ્રાણીને સારુ લગાડવા કાંઈ બાલતા નથી. પણ તેમના વચન પ્રમાણે વર્તન થાય તો પરિણામે અંતે લાભ જ થાય છે. આવું 'નિશ્ચય મધુર ' વચન કાઢવું તે સજ્જન અને છુદ્ધિમાન માણસાથી જ બની શકે છે. ગમે તેવા લેભાગુ તેા પ્રાણીને રાજી કરવા વચન બાલે છે, પણ ખરા સજ્જન તાે પ્રાણીનું અતિમ પારિણામિક સ્થાયી હિત કર્યા થાય અને કેવી રીતે થાય તે દર્શાવતું જ વચન બાલે છે. પરિણામે સુંદર હાય તેવું વચન સારું ગણાય છે; પરિણામે એટલે છેવટે, અંતે જતાં. એકલું સામાને સારું લાગે તેવું બાલનારા તા ઘણા હાય છે, પણ જે વચન અંતે જતાં પરિણામે સારું કરે તેવું ન હાય, માત્ર વહાલું લાગે તેવું હાય, તે વચન નિશ્ચય મધુર કહેવાતું નથી. તેટલા માટે વચન બાલતી વખતે સામાને-સાંભળનારને વહાલું લાગે તેવું કે ખુશી કરે તેલું વચન હાવા ઉપરાંત તે તેને–સરવાળે–અંતે આખરે જતાં લાભકારી હાેલું જોઈએ. તેટલા માટે કહ્યું છે કે વચનનું સત્ય, પ્રિય, હિત, મિત અને તથ્ય હાેલું જરૂરી છે. એમાં જે હિત નામના ત્રીજો વિભાગ કહ્યો તે મુજબ વચન પરિણામે હિત કરતાર, તે સાંભળતારનું ભહું કરનાર હેાવું જોઈએ. આ સાદી સરળ વાત કરી. વચન કેલું વાપરલું નેઇએ, કેલું બાલલું નેઇએ તે પણ આડકતરી રીતે જણાવી દીધું. મધુ-સાકર પણ પિત્ત દેાષથી કડવાં લાગે તે દર્શાંત અત્ર અતાવાય છે.

અતુક પા—કૃપા. મહેરભાની કરી સંત પુરુષો–સજ્જના છાલે તેવી વાત. આ કૃપા એ ઘણી અગત્યની વસ્તુ છે. સારા માણુસા બાલે છે તે બીજા ઉપર કૃપા કરવા માટે જ એાલે છે, બાલવા ખાતર કે પાતાના સંતાવ ખાતર કરી બાલતા નથી.

सहिला— सारा माणुस, सજજન પુરુષો, સંત પુરુષો. સારા માणુસા વિના લાભે કદી ખોલતા નથી. मुख्यस्त इति वक्तव्यम् ' મુખ છે માટે કાંઇ તા ભાલતું જોઇએ ' એ ધારણે કદી ખોલતા નથી. સજજન પુરુષો તા સામાને પરિદ્યુમે હિતકારક, અતિશયાહિત વગરનું અને તેને ગમે તેવું અને સંપૂર્ણ સત્ય વચન બાલે છે.

રાગદ્વેષાદયાદ્વતા—રાગદેષથી લેવાઇ ગયેલા. રાગદેષથી તણાઇ જઇ સામાન્ય માણુસા ગમે તે ખેલી નાખે છે અને સાંભળનારના સ્વાર્થ ધ્યાનમાં લેતા નથી. પાતાના રાગદેષથી તેઓ તણાઇ જઇ સ્વચ્છ દાચારી અની જાય છે. તેઓ પાતાના વિચાર રાગદેષથી તેઓ તણાઇ જઇ સ્વચ્છ દાચારી અની જાય છે. તેઓ પાતાના વિચાર રાગદેષને આધીન રહી કરે છે. અથવા સામા સાંભળનાર તરફના રાગદેષથી ખેંચાઇ જાય છે. અને તે અન્ને પ્રકારના મનાવિકારને આધીન રહી વચન કાઢે છે. જેમ માહથી હત થયેલા પાણી અજ્ઞાન કે પાતાના ખાંધેલા વિચાર અનુસારે વચન કાઢે છે તેમ આવા રાગદેષથી રંગાયલા સ્વચ્છ દાચારી માણુસા ભડભડીયા તરીકે મનમાં આવે તેનું ખાલી દે છે અને

કપાયો અને વિષયો

પછી તેમને પસ્તાવા થાય છે તા આવા રાગદ્રેષથી ભરેલા સ્વચ્છ દાચારીના પસ્તાવા પણ અર્થ વગરના થઇ પડે છે.

તથ્ય—થાય અને સાચું. એવા સંતપુરુષાની નજરે સાચી વાત પણ સામાનું હિત કરનારી નજરે જ બાલાતી હાય છે. તેઓ જેવી હાય તેવી સત્ય વાત પણ સામાના લાભની કે હિતની ખાતર જ બાલે છે. તેઓ મનમાં આવે તેવું લવનારા અને મગજમાં આવે તેવું બાલનારા હાતા નથી, પણ સામાના હિતને નજરમાં રાખી, એને પરિણામે હિત થાય તેવી જ ભાષા વાપરે છે.

રાગદ્રેષના ઉદયથી અવળે માર્ગે વળેલા જેના સદ્દગુરુનાં કે સજ્જેનાનાં અનુક પાથી બાલાયેલાં, પરિશામે હિતકર, નિશ્ચય મધુર, સત્ય વચનાને અવગશે છે અર્થાત્ શ્રહણ કરતા નથી જેમ પિત્તના પ્રકાપવાળી વ્યક્તિ મધુર ગળ્યા દૂધને કહતું ગણી શ્રહણ કરતી નથી તેમ. આવા પુરુષા કેવા હાય છે અને શું કરે તે હવે કહેવામાં આવશે. જુઓ નીચેની એ'શીમી ગાળા (૭૯).

### ં તેવા મ<mark>નુષ્યાને શું</mark> થાય <sup>૧</sup>

### जातिकुलरूपवललाभवुद्धिवास्लभ्यकश्रुतमदान्धाः । क्लीबाः परत्र चेह च हितमध्यर्थे न पद्यन्ति ॥८०॥

અર્થ — નિત, કુળ, રૂપ, ખળ, લાભ, ખુદિ, વલ્લભતા અને શ્રુત(જ્ઞાન)ના મદથી અધ થયેલા તેઓ નામક થઇ પરભવે અને આ ભવે પાતાનું પરમ હિત થાય તેવી ખાખતોને નેતા નથી. (૮૦)

વિવેચન—૧. જાતિ, ૨. કુળ, ૩. રૂપ, ૪. અળ, ૫. પાતાને થતા અથવા પાતે જમાવેલ લાંભ, ૬. પાતાની બુહિ, ૭. પ્રિયતા (વાલ્લભ્ય) અને ૮. પાતાનું જ્ઞાન—આ આઠ મદના તેઓ ભાગ અનીને પાતાને આ ભવ અને પરભવમાં શાથી મુખદુ:ખ થાય છે તે જોતા નથી. પણુ પાતાની હાશિયારીમાં જ માજ માણ્યા કરે છે અને જાતિ, કુળ, પ્રિયત્વ વગેરે પાતાને મળ્યા છે તે માટે પાતાની જાતને જ પ્રવીણુ માને છે અને તેની સવ' આવડત અક્કલ પાતામાં કેન્દ્રિત થયેલી છે એમ સમજીને કામ લે છે. આ રીતે આઠ મદસ્થાનાને ગણાવ્યા અને હવે તે આઠ મદસ્થાનાને ગણાવ્યા અને હવે તે આઠ મદ પર વિવેચન ચાલશે.

આ-ધા—આંધળ થઇને. પુરુષ મદથી આંધળા થઇ જાય છે. એ કાંઈ દેખતા ન દ્વાય તેમ મદથી વતે છે. મદાન્ધ અને આંધળા ન દેખી શકે તેમાં બહુ ફેરફાર નથી. મદાન્ધ એટલે મદથી અધ થયેલાને તેટલા માટે આંધળા કહેવામાં આવે છે. તેઓને ઓખ દ્વાવા છતાં અધ પુરુષની જેમ તેઓ વતે છે. આંધળા જેમ સાચું—સાર્ફ કાંઈ જાલ્લતા પ્ર. રર દેખતો નથી તેમ પાતાના કુળ, જતિ, રૂપ, અળ, અહિ અને જ્ઞાનના મદથી અધ થયેલા પુરુષા પાતાની જતને જ જુએ છે, તે મય જાણે દુનિયા હાય એમ જાણે છે, બીજાને કે ખીજી વસ્તુને જાણતા—દેખતા નથી. આ આઠે મદ પર હવે વિસ્તાર કરવાના હાવાથી અત્ર તેના પર કાંઇ લખ્યું નથી. પણ આવા મદ આઠ પ્રકારના છે અને માણુસ તેમનાથી અધ બની જાય છે તે અત્ર પ્રસ્તુત છે.

વાલલયમ્ હારીભદ્રીય ટીકામાં આ શખ્દના અર્થ પ્રિયત્વ કર્યો છે. આપશે એને આઠ મદમાં લાવવા માગીએ છીએ એટલે એના અર્થ પાતાની ઝહિના મદ એવા અર્થ કરવા પ્રાસંગિક થઇ પડશે.

શ્રુત—વિદ્યા, આગમ. આગળ તેના ઉપર વિવેચન થવાનું છે. અત્ર તા તેના શખ્દાર્થ જ કર્યો છે. વિદ્યાના મદમાં સ્થુલિભદ્રનું દર્શાંત યાગ્ય સ્થાનકે આવશે.

ક્લીંબ—નપુંસક, અતૃમાઃ—આવે અર્થ ટીકાકાર કરે છે. શખ્દચિતામિલુકોશાકાર તેનો અર્થ અશકત, નિર્વાય, બાયલો એવો કરે છે. આવા હીનસત્ત્વ, નપુંસક, અશકત લોકો સાનીની વીતરાગવાણીને એાળખતા નથી અને અધ પુરુષની માફક વર્તાન કરે છે. આંધળા જેમ વસ્તુ શાયવાના ફાંફાં મારે તેમ તેઓ પાતાને પરમ અને આખરે હિતકારી શું છે તે શોધી જાણી શકતા નથી. આપણે આઠે મદ વિચારશું ત્યારે એક એક અથવા વધારે મદથી પ્રાણી કેટલા અધ થાય છે તે જણાશે. અને તેવા માણસા અશકત તેમ જ નપુંસકની પેંઠે કાંફાં મારે તે વાત તદ્દન યાચ્ય છે.

પરત્ર—પરભવના વિષયમાં. આવા લાકા આ લવના વિષયમાં અને પરભવના સંબ'ધમાં આંધળા તેમ જ અશક્તાની પેઠે વર્તે છે અને જ્યારે ત્યારે પાતાના મદને આધીન થઈ આંધળાની જેમ દશ દિશાએ આ લવ સંબ'ધમાં અને પરભવ સંબ'ધમાં અંધાં મારે છે. અભિમાની માલુસા પાતાની જ વાત કરે છે અને જાહ્યુ સામા માલુસા આંધળા હશે એમ ધારી ખાંદુ વર્તન કરે છે, પણ અંતે ક્સાઈ જાય છે. પણ ખરી સમજણ એમને એટલી માડી પ્રાપ્ત થાય છે કે તે દરમ્યાન તા તેઓ આંધળા માફક જ વર્તે છે.

ખુક્દિ—આમાં હારીભદ્રીય દીકાનુસાર ચાર પ્રકારની ખુદ્ધિ છે. ઔત્યાતિકી મુન્દિ (કુદરતી ખુદ્ધિ), વૈનયિકી ખુદ્ધિ એટલે કાઇ માટા પુરુષના વિનય કર્યો હાય તેથી પ્રાપ્ત થયેલી ખુદ્ધિ, ત્રીજી કામંથી ખુદ્ધિ એટલે એકનું એક કામ વાર વાર કરવામાં આવે તેથી થતી ખુદ્ધિ કહેવામાં આવે છે, પારિણામિકી ખુદ્ધિ એ ચાંથી ખુદ્ધિ વયના પરિપાકપણાથી—અનુભવથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ ચાર ખુદ્ધિ અલવા એકબે પાતાને પ્રાપ્ત થઇ હાય તેનું અભિમાન કરનું તે આઠ મદસ્થાનમાં એક છે. આપશુ એ ખુદ્ધિમદ પર હવે પછી વિવેચન વિચારીશું. (જુએ ગાથા ૯૧ અને ૯૨)

હિતમ—અહી ખરેખરું સ્થાયી હિત, ઉપર ચારિયું હિત નહિ. ચાર દહાડા સારું લાગે અને પછી હતી તેની તે સ્થિતિ થઇ જાય તે હિતકારક તે દર્ષિએ ન ગણાય એમ સમજવું.

ન પશ્ચન્તિ—દેખતા નથી. તેએ મદમાં આંધળા થઇ જાણે દારૂના કેફમાં હોય તેમ પાતાનું સ્થાયી ટકાઉ હિત જોઇ શકતા નથી, દેખતા નથી, અનલાકતા નથી. (૮૦)

#### જાતિમદ પર પ્રકાશ—

## ज्ञात्वा भवपरिवर्ते जातीनां कोटिश्वतसहस्रेषु । हीनोत्तममध्यत्वं को जातिमदं बुधः कुर्यात् ? ॥८१॥

અથ'—સંસાર ચક્કરમાં જાતિએ કરાડા સે કડા અને હજારા હાવાથી, કાઇ વખત હીનપણું મળે, કાઇ વખત ઉત્તમપણું મળે, કોઇ વખત મધ્યમપણું મળે, એમાં કથા હાહ્યો માણુસ અભિમાન કરે? (૮૧)

વિવેશન—અહીં 'ધારણાર્થાં અધિકારદ્વયમ્' એવા શખ્દ વાપરીને જાણે હવે નવું પ્રકરણ 'આઠ જાતિમદસ્થાના' નામનું આ શ્લાકથી શરૂ થાય છે એમ કાઈ ટીકાકારા માને છે. મારે મન તા વિષયકષાયનું આ પ્રકરણ ચાલુ જ છે, એટલે એ પૂરું થતાં શ્લાક ૧૧૧મે અથવા ત્યાર પછી હું પ્રકરણ પૂરું કરીશ. અહીં પ્રકરણ ફેરવવું એ અત્યાર મુધીના વિષય જેતાં મને બિનજરૂરી લાગે છે. તેથી એ વડીલને હું તે બાલતમાં અનુસર્ધા નથી.

પરિવત —આ જીવ તો કાઈ વખત કરતાં કરતાં નારકી ગતિમાં ગયા, કાઈ વાર ગયેડા કે શિયાળવા થયા, કાઈ વખત ઘુવડ થયા. આવા અક્કરમાં કરતા કરતા અનેકવાર આવ્યા છે. શાસ્ત્રકાર કહે છે કે જ્ઞાનીના વચન પ્રમાણે આ જીવે દરેક જાતિમાં, દરેક યાનિમાં અને દરેક સ્થાનમાં ભારે હળવાં કુળ કર્યા છે. એ અધમ જાતિમાં અને અધી જાતિઓમાં ગયા છે.

જાતિમદ—હું અમુક જાતિમાં જન્મ્યા છું, હું છાદ્માણુ છું કે ક્ષત્રિય છું કે વાણ્યા છું એવું અભિમાન તે જાતિમદ પ્રથમ મદ છે. મદનાં આઠ સ્થાના અહીં ખતાત્રાં છે. તેમાં જાતિના મદ પહેલા કહ્યા છે. પાતે છાદ્માણુ—ક્ષત્રિયાદિ જાતિમાં ઉત્પન્ન થયા તે વાતનું અભિમાન ધરવું તેનું નામ જાતિમદ કહેવાય. પાતે છાદ્માણાદિ ઉત્તમ જાતિમાં ઉત્પન્ન થયું તે કાંઇ મદ નથી, પણુ તે વાતનું અભિમાન કરવું અને ' છાદ્માણુવા મત થાહી, લીધી લેસ ને વેચી થાહી' એમ વાણ્યા ગાલે અને પાતાની જાતિને છાદ્માણુવા જાતિ કરતાં પણ ઉત્તમ મનાવવા પ્રયત્ન કરે તે જાતિમદ કહેવાય. મતલબ કે પાતે જે જાતિમાં ઉત્પન્ન થયા હાય તે જાતિનું કાંઇપણ પ્રકારે અભિમાન દાખવે તે જાતિમદ છે.

હિરિકેશી—આપણે વાર્તામાં વાંચીએ છીએ કે હરિકેશી જાતના ચંડાળ હતા. તે ચંડાળના કુળમાં ઉત્પન્ન થયા કારણ કે આગલે ભવે એમણે જાતિમદ કર્યો હતો. જાતિમદને પરિણામે તે બીજે ભવે ચંડાળપણું-નીચપણું પામ્યા. આ એક સમજવા લાયક દાખલા છે. માણસ જ્યારે પાતાની જાતિના કે પાતાના બ્રાહ્મણ—વાલ્યુયાપણાના વખાણ કરવા લાગે છે ત્યારે તેને પાતાની જાતિ જ ઉત્તમ લાગે છે અને પાતાના વખાણ કરવા મંડી જાય છે અને પાતાની બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય કે વૈશ્યપણાની જાતિ ઘણી ઉત્તમ છે, સર્વમાં સારી છે, એમ તે સ્થાપન કરવાના પ્રયત્ન કરે છે. પરિણામે, બીજે ભવે આવા મદ કરનારને અધમ જાતિ પ્રાપ્ત થાય છે અને જે તેનામાં પાતાની જાતિ માટે અભિમાન હતું તે મૂકી દેવું પડે છે. એટલે જાતિ, લાભ, કુલ, એશ્વર્ય, તપ, રૂપ, બળ અને શ્રુત (ગ્રાન) એમનું અભિમાન કરવાથી એ હલકા અને તુચ્છ પ્રકારના બીજે ભવે માણસને મળે છે. આમ ઉચ્ચ જાતિમાં જન્મ થવાથી નીચ જાતિમાં જવાનું થતું નથી, પણ તેનું અભિમાન કરવાથી પરભવમાં તે હીન–અધમ મળે છે. આવા ઘણા દાખલા છે. પ્રાણી જ્યારે પાતાની જાતિના અહંકાર કરે છે ત્યારે તે પાતાની જાતિના માહમાં પડી રાગદેવ કરી પાતાની જાતિના વખાણ કરવા મંડી જાય છે અને બધા વિવેક ભૂલી જઈ પાતે જે જાતિના હાય તે જ જાતિ ઊં છે એમ બતાવવા પ્રયત્ન કરે છે.

કાડિશતસહસ્ત્ર-કરોડ, સાે અને હજરા જાતિએા, એકે દ્રિયથી માંડીને પ'ચે-દ્રિયમાં છે. માણસામાં પણ જાતિઓના પાર નથી; પ્રદાક્ષત્રિય, ખત્રી, કોળી, માચી વગેરે અનેક જાતિઓ છે. મારી યાદ પ્રમાણે સરકારે એક વખત ગુજરાતની જાતિઓ મણી તા તે આઠ હુજાર ઉપરાંત થઇ, એવા રિપાર વાંચ્યાનું યાદ છે. એટલે જાતિઓ કરાડા. ક્ષાખા અને હજારા છે. એમાં જ્યારે એક દ્રિયની વનસ્પતિ આદિની જાતિએ ઉમેરવામાં આવે અને બેઇદ્રિયા શ'ખની, કાેડાની એમ અનેક જાતિએા ગણવામાં આવે, તથા તેમાં તેઇદ્રિય (સ્પર્શ, રસન અને ઘાણઇદ્રિયાવાળા) જીવા જેવા કે ઇદ્રગાપ અને માંકડની જાતિઓના ઉમેરા કરવામાં આવે અને તેમાં ચૌરિંદ્રિય(સ્પર્શન, રસન, ઘાળુ અને ચક્ષુ)ના જીવા વી'છી, ભમરી, તીડના પણ સમાવેશ કરવામાં આવે, અને પ'ચે'દ્રિય તિર્ધ ચના જળચર પ્રાણીઓ, સ્થળચર પ્રાણીઓ અને ખેચર પક્ષીઓની અનેક જાતિઓને ઉમેરવામાં આવે ત્યારે કરાડાની સંખ્યામાં જાતિઓ આવે. આપણે તા સર્વ જાતિમાં ઉછર્યા છીએ, અને લમ્યા છીએ. કારણ કે જેઓ જાણી શકયા છે તેમણે કહ્યું છે કે 'તેવી કોઇ જાતિ નથી. તેવી કોઇ ચાનિ નથી, અને તેવું કોઇ સ્થાન નથી અને તેવું કોઇ કળ નથી જયાં આ જવ અનંત વખત ન ગયા હાય.' એટલે નીચ હલકી જાતિમાં અનંતવાર આ જવ જઈ આવ્યો છે અને અન તના જે ખ્યાલ ચાથા કર્મગ્ર થમાં આપ્યા છે તે છક્કઢ ખવરાવે तेवा प्रकारने। छे. को भा वात भरी हाय भने आपहा। अत्यारने। अनुसव केतां से

વાત ખાટી હોય એમ માનવાનું કાંઇ કારણ નથી, તેા આપણે અમુક જાતિ માટે અભિમાન કરવું કઇ રીતે યાગ્ય કે ઉચિત ગણાય ?

આપણે કયાં નથી ગયા? અને શું નથી થયા? તો પછી આપણે આ ભવમાં જે જાતિમાં જન્મ્યા હાેઈએ તેનું અભિમાન શનું કરવું? આપણે પાતે અધે ગયા છીએ અને અધી જાતિમાં કર્યા છીએ. આ વખતે અમુક જાતિ મળી તેનું અભિમાન કરવું તે ઉચિત નથી. અભિમાન તો કદાચ તે જાતિમાં ન ગયેલાને ઘટે, જો કે તેણે તેમ કરવું યોગ્ય નથી.

હીનઉત્તમમધ્યત્વ —આપણે તેા જાતિની અંદર પણ હીનપણું (અધમપણું), મધ્યમપણું અને ઉચ્ચપણું અનંતવાર પામ્યા છીએ તેથી આ વખત કદાચ કાેઇ જાતિમાં ઉત્તમપણું પામીએ તાે તે વાતનું અભિમાન કરવું, તે વાતની બહાઇ કરવી યાગ્ય નથી.

**્યુધ**—ડાહ્યો માણુસ. આ સ્થિતિ હેાવાથી કચેા ડાહ્યો માણુસ–સમજુ માણુસ જાતિનું અભિમાન કરે ? આવું અભિમાન કરનાર સમજુ માણુસ ન હાય. એમાં અભિમાન કરવા જેવું કાંઈ નથી.

પાતે જેને અધમ જાતિ કહેતા હાય તેવી વાળ'દ, કાછીઆ, માંચીની જાતિમાં પશુ આ જવ અનેકવાર જઇ આવ્યો છે ત્યારે એશું જાતિમદ કરવા કેમ ઘટે? અને તે કરનાર સમજુ માણુસમાં કેમ ગણાય? પાતે બધી ચારે ગતિમાં સવ ઉચ્ચ, મધ્યમ અને નીચ જાતિ પામ્યા છે તેની એને ખળર નથી. અત્યારે સારી જાતિમાં હાય તા પણ પાતાની અગાઉની સવ પકારની જાતિ યાદ કરે તા એને સમજ પડે કે એ બાબતનું ગૌરવ લાજિમ નથી. તેથી હાદ્યા માણુસ તરીકે ગણુના થયેલી હાય તા તેણે જાતિમદ કરવા ઉચિત નથી. (૮૧)

કાઈની જાતિ એકસરખી રહેતી નથી—

नैकान् जातिविशेषानिन्द्रियनिर्वृत्तिपूर्वकान् सत्त्वाः । कर्मवशाद् गच्छन्त्यत्र कस्य का शाश्वती जातिः ? ॥८२॥

અર્થ — અનેક જાતિવિશેષમાં જે કરતી વખતે ઇંદ્રિયાને બનાવવામાં અને ઘડવામાં પૂર્વકાળે આવે છે તેવી જાતિઓમાં, પ્રાણીએક કમ વશપણાને લઇને જાય છે; તેમાં કયા માણુસની અથવા કાેની જાતિ એકસરખી શાશ્વત–સ્થિર રહે છે? (૮૨)

વિવેશન : નૈકાન્ આ માણુસ અનેક જાતિ પામે છે. ઉપરની વ્યાખ્યાએ આ પ્રાણી ભધી જાતિમાં જઈ આવ્યા છે, તેની કાંઈ એક જાત નથી, અનેક લાખા કરાડા બધી જાતિઓ છે. નૈકાન્ એટલે એકથી વધારે. આ પ્રાણી તા બધી જાતિમાં જઈ આવ્યા છે, એટલે એની એક જાતિ નથી તે આપણે આગળ જેઈશું.

ઇદ્રિય—આ જવાને, આ મનુષ્યાને પાતાપાતાને યાગ્ય પર્યાપ્તિઓ હાય છે. એ પર્યાપ્તિ પૂરી કરે ત્યારે તે પર્યાપ્તા–લબ્ધિપર્યાપ્તા કહેવાય છે. તેમાં એક ઇંદ્રિયવાળાને ચાર પર્યાપ્તિ હાય છે. વિકલે દ્રિય (એટલે એ કે ત્રણ કે ચાર) ઇંદ્રિયવાળા જીવને પાંચ પર્યાપ્તિ હાય છે અને સંગ્રી પંચે દ્રિય જીવાને છ પર્યાપ્તિ હાય છે, તે આ પ્રમાણે — ૧. આહાર. ૨. શરીર. ૩. ઇંદ્રિયેા અથવા ઇંદ્રિય. ૪. ધાસોચ્છવાસ. ૫. ભાષા. ૬. મન. આ છ પ્રયોપ્તિ છે. સવાંતરની ઉત્પત્તિને સમયે દરેક જીવમાં જે શક્તિ વડે આહાર લઇને તેને પરિણ્માવવાની જે વિશેષ શક્તિ હોય છે તે આહારપર્યાપ્તિ પ્રથમ. આ પર્યાપ્તિનું ક્ષક્ષણ પરિણુમન-નિર્વર્ત'ન છે, જેમ દૂધમાં શ્વેતતા અને સ્નેહતા બન્ને છે તે પ્રકારે. ત્યાર પછી બીજી શરીરપર્યાપ્તિ છે. તેજસ-કામેણ શરીર કે એ તેની સાથે જાય છે તેનાથી તેને પરિલ્મન કરવાની શક્તિ મળે છે. આ શક્તિથી આહાર લઇને પછીને સમયે શરીરને ભાંધે છે. તે બીજી શરીરપર્યાપ્તિ જાણવી. અને પછી એકે દ્વિય થયા દ્ધાય તે એક સ્પર્શન ઇંદ્રિય, બેઇદ્રિયમાં ગયા હાય તે સ્પર્શ ઉપરાંત બીજી રસને દ્રિય, તેઇદ્રિય થયા હાય તા સ્પર્શન, રસન (જીલ) અને ત્રીજી ઘાણ (સંઘવાની ઇદ્રિય) એમ ત્રણ હાય છે ચૌરિંદ્રિય જીવાને ચાર ઇંદ્રિય હાય છે. (સ્પર્શન, રસન, ઘાણ અને ચાથી ચક્લ-જેવાની ઇંદ્રિય) અને પાંચે દ્રિય જીવાને-તિર્યાચ, નારકી, દેવા અને મનુષ્યને સ્પર્શન, રસન, ઘાણ, ચક્ષુ અને કાન (શ્રોત્ર) એમ પાંચ ઇંદ્રિય હાય છે. તે જે જાતિમાં ગયા હાય તહ્યોવ્ય ઇદ્રિય આંધવી તેને ત્રીજી ઇદ્રિયપર્યાપ્તિ કહે છે. એ ઇદ્રિયપર્યાપ્તિ ન આંધે ત્યાં સુધી કરણ અપર્યાપ્તા કહેવાય છે. અને ત્રણ પર્યાપ્તિ પૂરી કરે ત્યારે તે 'કરણપર્યાપ્તા' કહેવાય છે. સ્વચાગ્ય કુલ અધી પર્યાપ્તિ આંધે ત્યારે તે લબ્ધિપર્યાપ્તા કહેવાય છે. અને ત્યાં સુધી તે લખ્ધિઅપર્યાપ્તા કહેવાય છે. એક છવ કરણપર્યાપ્તા હાય, છતાં તે લખ્ધિ-અપર્યાપ્તા હાઇ શકે છે, કારણ કે એકે દ્રિયને પણ એક્ઝામાં એક્ઝી ચાર પર્યાપ્તિ હોય છે. અને બેઇ દ્રિય, તેઇ દ્રિય જુવાને તથા ચૌરે દ્રિય જુવાને ઓછામાં ઓછી પાંચ પર્યાપ્તિ હોય છે. આ બે-ત્રણ અને ચાર ઇંદ્રિયવાળા જવોને વિકલે દ્રિય કહેવામાં આવે છે. શરીર પહેલાં આહારપર્ધાપ્તિ પ્રથમ કહેવાનું કારણ એ છે કે તૈજસ અને કાર્મણ શરીર તથા તદલવયામ્ય આયુષ્ય પરલવ જતાં પણ સાથે જાય છે, જીવનાં એ સહચારી છે, તે માટે તે શરીરના ખળે આહારપર્યાપ્તિ પ્રથમ કરીને પછી ભવયાંગ્ય ઔદારિક કે વૈક્રિય શરીર કરીને શરીરપર્યાપ્તિ કરે. પછી ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ કરે છે. ત્યાર પછી ચાર્થી ધાસોચ્છ્વાસપર્યાપ્તિ ુકરે, પછી પાંચમી ભાષા, અને ત્યાર પછી છું મન માત્ર સંગ્રી પંચેલિય જીવ બાંધે. એ **રીતે છ પર્યાપ્તિ અનુક્રમે બાંધે. આ પર્સાપ્તિના વિષય જેમને ઘરાખર ન સમજાય તેમ**છે અને કદાચ શ'કા થાય કે વિકલે દ્રિય એટલે ન્યૂન ઈંદ્રિયવાળા તા એકે દ્રિયા પણ છે છતાં તે શા માટે વિકલે દ્રિય કહેવાતા નથી તો તે માટે નવતત્ત્વની છઠ્ઠી ગાયા જોવી, તેના ખલાસામાં આ બાબતના પણ ખુલાસા મળી આવશે.

ઇ દ્રિયનિવૃ ત્તિ પૂર્વ ક — કરાયુ — ઇન્દ્રિયનિવૃત્તિઃ પૂર્વ ચેષાં. એટલે પોતાને ચાગ્ય પર્યાપ્તિ આંધે તેમાં કરાયુ સુધીની પ્રત્યેક પર્યાપ્તિ આગળ હાય જ. એટલે ત્રાયુ પર્યાપ્તિ અને ચાથી સ્વયોગ્ય ઇ દ્રિયો એટલે એકે દ્રિયને એક સ્પર્શન, બેઇ દ્રિયને સ્પર્શન સાથે રસન, તેઇન્દ્રિયને સ્પર્શન, રસન અને ઘાયુ, ચૌરે દ્રિયને સ્પર્શન, રસન, ઘાયુ અને ચલુ (જેવાની) અને પંચે દ્રિયને પાંચે ઇન્દ્રિયો સ્પર્શન, રસન, ઘાયુ, ચક્ષુ અને શ્રોત્ર એ રીતે ઇ દ્રિયો અંધાય. એ અંધાય ત્યારે જવા-પ્રાણી કરાયુપર્યાપ્તી કહેવાય છે.

ક મે વશાત્—આ પ્રમાણે એક દ્રિયથી માંડીને પંચ દ્રિય સુધીની વિવિધ જાતિઓમાં આ જવ કર્મને વશ થઇને જાય છે. કર્મો જે પૌદ્ગલિક છે તે આ પ્રાણીને તે તે ગતિમાં લઇ જાય છે અને આત્મા એવી રીતે કર્મને વશ પડી જાય છે. કર્મને અધીન રહીને તે સાત લાખ પૃથ્વીકાય, સાત લાખ અપ્કાય, સાત લાખ તેઉકાય અને સાત લાખ વાઉકાય અને દશ લાખ પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય, એદ લાખ સાધારણ વનસ્પતિકાય, છે લાખ છેઇન્દ્રિય, એ લાખ ચૌરિદ્રિય, ચાર લાખ દેવસાનિ, ચાર લાખ નારડી અને ચાર લાખ તિર્ધાં જ પંચે દ્રિય અને ચૌદ લાખ મનુષ્યયોનિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ ચારાશી લાખ જવયાનિ છે. ઉત્પત્તિસમયના જુદા જુદા વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શને એક જવયાનિ અધું બાંધો છે. આ પ્રમાણે એવું કોઇપણ સ્થાન નથી, એવી કોઇ ચાનિ નથી જયાં પ્રાણી અને તવાર મરણ પાસ્થા ન હોય. એટલે એમાં એક જાતિ કયાં રહી? કર્મવશ પડીને એ ગમે ત્યાં જાય છે, ચારાશીલાખ જીવયાનિઓમાં લમે છે, કરે છે, તો એમાં અમુક ચાનિમાં સચવું એ એના જુલ્લનરેલા વિચારા છે.

**શાધતી**—સર્વકાળમાં ટર્કે તેવી તેની જાતિ કઇ છે? આજે એ ભાજ થયા તા કાલે મૂળા થશે. અને આજના ખ્રાહ્મણ કાલે ક્ષત્રિય કે ચંડાળ થશે. જો ઠરીઠામ રહેવાનું નથી, તો એક સ્થાયી, નિશ્ચળ જાતિ જ કર્યા રહી?

ગચ્છ તિ—જાય છે. કર્મ એને જ્યાં લઈ જાય ત્યાં એ પ્રાણી જાય છે.

જે જાતિ શાધતી હોય, હંમેશા ટકી જવાની હોય, પાતે કાં તો ચંડાળાદિ અધમ જાતિમાં ગયા ન હોય કે જવાના ન હોય તો તો કદાચ એનું અભિમાન વાજળી ગણાય. પણુ એલું કાંઇ છે જ નહિ. અને તે ટકાના ત્રણશેર વેચાયા છે અને ઉપર મફત પણ અપાયા છે. ત્યારે એનામાં જરાસરખું ડહાપણ હાય તા એણે પાતાની જાતિના મદ કરવા યાગ્ય નથી. (૮૨)

BOHE-

रूपक्लश्रुतिमतिशीलविभनपरिवर्जिकांस्तथा दृष्टा । विपुलकुलोस्पम्भानपि नमु कुलमानः परित्याज्यः ॥८३॥ અશ<sup>6</sup>—રૂપ, અળ, શ્રુતિ (જ્ઞાન), છુદ્ધિ, શીલ (ચારિત્ર) તથા વૈ**લવ(લક્ષ્મી)થી** ત્યાજાયેલાને જોઈને માટા કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલાએ પણ કુળનું અભિમાન ત્યાગના યાેગ્ય છે. (૮૩).

વિવેશન—આ ગાથામાં કુળમદ ત્યાગ કરવાનું ખહુ સામાન્ય કારણ આપ્યું છે. તેવા સાધારણ કારણે પણ કુળમદ ન કરવા ઘટે. રૂપ, બળ, શ્રુત (જ્ઞાન), મતિ, શીલ અને વૈભવ આ છથી રહિત માણુસે શા માટે અને કોના ઉપર હું અમુક કુળમાં જન્મ્યા છું કે અમુક બાપના બેટા છું એવું અભિમાન કરવું કેમ ઘટે ? એવા છ એ વસ્તુના ધણી દ્વાય તે પણ ચારિત્રવાન હાય છે. અને શુદ્ધ ચારિત્ર જેને હાય તે અલિમાન કરતા જ નથી, તેા પછી જેને એમાંનું એક પણ ન હાય તેણે કુલાબિમાન કેમ કરતું ઘટે ? તેને ઉત્તમ કળમાં ઉપજવાથી જે લાભ થયા તે તા લીધા નહિ, અને ખાપદાદા ખાનદાન કે આખરૂદાર હતા તે વાતનું ગૌરવ શા માટે લેવું ઘટે ? તેઓએ તા વિચારવું ઘટે કે નથી પાતાનું કાંઈ રૂપ, નથી એવી કાેઈ શક્તિ (ખળ), કે નથી અસાધારણ ગ્રાનમય પંહિતતા, નથી પાતામાં એવી આવડત કે નથી પાતામાં એવું શ્લાઘનીય ચારિત્ર અને નથી પાતાના એવા વૈભવ-પૈસાદારપણું, તા અમે ફલાણા કુળમાં જન્મ્યા એનું ગૌરવ કરવું અમારે ન જ ઘટે. એશે તા વિચારલું ઘટે કે માણુસને રૂપ, ખળ, જ્ઞાન, ખુદ્ધિ, શીલ (ચારિત્ર) અથવા વૈભવ (પૈસાદારપહ્યું) માટે ખનાવે છે. તે તે પાતામાં કાંઇ છે જ નહિ અથવા રૂપ, બળ, જ્ઞાન કે બુદ્ધિ અને સચ્ચારિત્ર તાે એને છાડી ગયાં છે અને પાતે તદ્દન ગરીબ છે, તો પછી અમારા ખાપદાદાએ નાતા જમાડી હતી અને અમારા વડીલાએ દેશતેડાં કર્યા હતાં કે લગ્નમાં આટલા દિવસ અમારા વડીલાેએ નાત જમાડી હતી, અને ધીના દીવા કર્યા હતા-આવી આવી વાત તેના મુખમાં કેમ શાલે ? એ તા ખરેખર ગંદુ લાગે તેવું અને માહામાં ન શાલે તેવું લાકડું છે.

પરિવર્જિત—છાડી દેવાયેલ, એટલે રૂપ, બળ, જ્ઞાન વગેરે છ એ દુનિયાનાં મહત્ત્વનાં ગણાય તેવા પદાર્થાથી હીન, એ વગરના અથવા એ છએ પ્રકારની ચીનિથી ત્યાબાયેલા. પાતાના ભાપદાદાએ આમ કર્યું હતું અને તેમ કર્યું હતું અને અમારા કુળમાંથી કાઈ છાકરાને પરણાવવા પણ સામા ન જાય અને અમારું કુળ ખહુ ઉત્તમ છે એવું અભિમાન રાખલું કેમ ઘટે ? અને રૂપ, બળ કે જ્ઞાન, ભુદ્ધિ, ચારિત્ર અને વૈભવ આજે હાય અને કાલે ન પણ હાય અને છતાં, રૂપ-બળ વગેરે છએ પદાર્થા પાતાને છાડી ગયેલા હાય તો પાતે ગમે તેવા માટાના કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલા હાય તો પણ તેને ખાતર અભિમાન કરવું અને પાતાની જાતને કે પાતાના સગાસ અધિને ઉચ્ચ તરીકે જાહેર કરવા કેમ ઘટે ? આ કુળનું અભિમાન તો ત્યજવા યોગ્ય જ છે. પાતે રૂપ, બળ, જ્ઞાન, ભુદ્ધિ, ચારિત્ર અને વૈભવમાં હીન હાય-મીંડુ હાય તો પાતાના ભાષાદાદા સારા હતા એ વાતનું ગૌરવ પાતાથી કેમ લેવાય? અને બીજા માણસા એવા રૂપ, બળ વગેરેથી રહિત હાય તો પાતે તેમાંથી કેમ લેવાય? અને બીજા માણસા એવા રૂપ, બળ વગેરેથી રહિત હાય તો પાતે તેમાંથી

ખાંધ લેવા ઘટે કે પાતે પણ રૂપ, અળ, ખુદ્ધિ, જ્ઞાન, ચારિત્ર કદાચ ખાંઇ બેસી, વૈભવ (ધનપતિપાશું) ખાંઈ બેસરો અને તે કયારે અને કેમ જરો તે તા પાતે જાણતા નથી. આ છ અસ્થિર પદાર્થો છે અને તે કાયમી ટકતા નથી, પૌદ્દગલિક છે અને તે વગરના પાતે થાય અથવા બીજાને થતાં જુએ તેવા માણસે તો પાતાના કુળમદના ત્યાગ કરવા ઘટે, કારણ કે સામાન્ય રીતે કાંઇપણ પ્રકારના મદ ત્યજવા યાગ્ય છે. તેમાં પણ કુળમદ તા ખાસ કરીને ત્યજવા યાગ્ય છે. બાપદાદા કે વડીલા સારા થયા હાય તો તેમાં આપણને શા લાભ ? તેઓ સારા હતા તો સારા કહેવાઇ ગયા, પણ આપણે તો તે વાતનું ગૌરવ કરવા સરખું નથી.

પરિત્યાજય—કુળમદના ત્યાગ કરવા જોઇએ. એ સારા હતા તા એમને લાભ મળ્યા, એમાં આપણને શા લાભ ? આપણામાં શુહ ચારિત્ર હાય તા જુદી વાત છે, પણ કુળનું અભિમાન ધારણ કરવું કે ગૌરવ રાખવું તે યાગ્ય નથી. એ વસ્તુ ત્યાગવા યાગ્ય છે. અભિમાન કાંઇનું રહેતું નથી. વડીલા માટા, સારા, ભદ્ર હતા તેવું બાલવું તે આપણને શાંભે નહિ. ચારિત્રશાળી–શીલવાનને પાતાના જોર ઉપર નાચવાનું છે, એશું અગાઉના માણસા કુળમાં સારા હતા એ લાતનું ગૌરવ કરવું ન ઘટે. એ સારા હતા તેટલા માટે કાંઇ પણ અર્થ સરતા નથી. એ સારા હતા તેથી એના કુળના સર્વ માણસા સારા એવું પણ કાંઇ છે જ નહિ. અને આપણા વડીલા સારા એટલે આપણું કુળ ઉત્તમ એવું અભિમાન ધારવું નહિ. સારા કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલા લાકોને પણ રૂપ, અળ વગેરેથી હીન દેખીને કુળમદના ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે. કુળમદને કાઢી નાખવા આ અને હવે પછીના શ્લોક (૮૪) છે. તે ખતાવે છે કે જાતિના મદ અને કુળના મદ એ બન્ને કરવા યાગ્ય નથી. (૮૩)

शिक्षवान क्याने शिक्षवगरनाने कुणभद्द क्यायेग्य छे— यस्याशुद्धं शीलं प्रयोजनं तस्य किं कुलमदेन ? । स्वगुणालंकृतस्य हि किं शीलवतः कुलमदेन ? ॥८४॥

અર્થ°—જેનું વર્તન અશુદ્ધ છે તેને કુળમદ કરવાથી શું ? અને શુદ્ધ ચારિત્ર્યવાન જે પાતાના ગુણે!થી શાભતા હાય છે તેને કુળમદ કરવાથી શું ? (૮૪)

વિવેશન—જે વ્યક્તિનું પાતાનું ચારિત્ર અશુદ્ધ હાય, જે ગમે ત્યાં ભખળ થઇ ખાતા હાય, પારકાની શ્રીઓમાં રખડતા હાય, દારૂ પીતા હાય, ગમે તેવા ઇદ્રિયના માંગામાં આસકત હાય અથવા લાકામાં નિંદા પામે તેવાં આચરણા કરતા હાય અને જેનું નામ લખાડ, તાલીમખાજ, દુરાચારી કે વેશ્યાગામી તરીકે પ્રસિદ્ધ થયેલું હાય તેવા પ્ર રક

માણસ શું જોઈને કુળમદ કરે ? તેને કુળમદ કરવાના કોઈ અધિકાર નથી. તેના મુખમાં પણ તે કળમદ શાભતા નથી. તે શું જોઇને શેના ઉપર મદ ધરે ? પાતાના ભાપદાદા સારા હતા કે પાતે આત્મારામ ભુખણના કુળના નળીરા છે એમ કહેવામાં કે એવું બાલવાનું તેને શું પ્રયોજન છે? એમ કહેવરાવવાના તેને શા હક્ક છે? અને એ વાતનું પાતે ગૌરવ કરે તા તેમાં તેને લાભ શું થાય ? ખરૂં તા પાતાનું ચારિત્ર ઉત્તમ નોઇએ. એને બદલે એ બાલે કે હું આત્મરામ બૂષણના કુળના છું કે રામછ શાભાના કુટું ખના છું તેમાં એનું વળ્યું શું ? એ કયા માંઢે પાતાના કુળના વખાણ કરે ? અને એવા વખાણ કરવાના તેને હુક્ક શા છે? માણુસ પાતાની ચાલચલગતથી એાળખાય છે. એ પાતાના કુળની વાતો કરે તે કરતાં તેની તેના ઉપર શી અસર છે તે સવ<sup>°</sup>થી અગત્યની બાળત છે. તેને તે વીસરી જ જાય છે. ગમે તેવા માટા કુળમાં જન્મેલા માણસને તે કુળની મહત્તા ગાવા–ગવરાવવામાં માટાઇ મળતી નથી. ઊલટા તે હલકા, વધારે હલકા દેખાય છે. જેના દ્વાદાઓએ માટાં નાત-જમણ કર્યા હોય તેના દીકરાએ કેવા પાઠ્યા છે તેનું તે દર્ષાંત થઇ પડે છે અને બીજા માણુસ ઊલડી તેની નિંદા કરે છે, ટીકા કરે છે. પાતે ગુણુરૂપી ઘરેણાં પહેર્યા હાય તા અમુક માટા કુળમાં પાતે ઉત્પન્ન થયા છે એમ કહેવાનું શું પ્રયાજન છે ? તે તે৷ પાતાના ગુણથી દીપી નીકળે છે. પછી તે ઉત્તમ કુળના અને અમુક કુટુંબમાં જન્મેલા છે એમ કહેવાથી કે એ વાત કસાવવાથી એને શું લાભ છે? એ તા પાતાના ચારિત્ર ગુજાથી એટલા દીપા નીકળે છે અને એના એટલી આળરૂ જામે છે કે અમુક કુલાણા માટા કુળના પાતે છે તેથી તેની મહત્તામાં વધારા થતા નથી, તેની આખરૂ કે આ દ્ર-યવી વૈભવ કે પૈસામાં વધારા થતા નથી. મતલખ, શુદ્ધ આરિત્રવાળાને પાતાના કુળના મદ કરવાનું કાેઈ પણ પ્રયાજન રહેતું નથી. તેના ઉત્કર્ષ પાતાના શુદ્ધ વર્ત નથી જ થાય છે. પાતે કાઈ માટા કુળમાં જન્મેલા છે તેવું તે અભિમાન દાખવે તા તેથી તેનું એક પણ પ્રયાજન સરતું નથી.

માણુસ કાં તો સારા વર્ત નવાળા હોય, કાં તો ખરાબ વર્ત નવાળા હાય. એ બન્ને પ્રકારના માણુસને પાતાના કુળના મહ કરવા ઉચિત નથી. શુદ્ધ વર્ત નવાળાને કુળમદનું નામ લેવાથી કાંઇ લાભ નથી, કાંઇ પ્રયોજન નથી અને અશુભ વર્ત નવાળાને તો જરાપણ લાભ થતા નથી. આવી રીતે કુળમદ સાવે ત્રિક અચાગ્ય છે. આ બીજું કુળમદનું સ્થાન થયું. પ્રથમના જાતિમદ જેટલા ખાટા છે તેટલા જ આ બીજો કુળમદ ખરાબ છે અને કાઇ પ્રકારના લાભ કરનાર નથી.

મરિચીના ભવમાં મહાવીર સ્વામીના જીવે આ કુળમદ કર્યો હતો. એથી એછ્ કાેડાકાેડી સાગરાપમ સંસાર વધારી નાંખ્યાે. તે ભરત ચક્રવર્તીના પુત્ર હતા અને પાતે દીક્ષા લઇ આદીશ્વર ભગવાન પાસે રહ્યા હતા. એમની એક વખત તબિયત સારી ન હતી. ત્યાં સુધી તો ઉપદેશ પામેલાને તેઓ લગવાન અથવા સ્થવિર પાસે માંકલતા હતા પણ આ ખરાબ તબિયતમાં તેમની કોઈએ સારસંબાળ ન લીધી એટલે નવા ઉપદેશ પામેલાને તેઓએ દીક્ષા આપી અને તે જ વખતે ભરત ચક્રવર્તીએ આદીશ્વર લગવાનને પશ્ન કર્યો કે તેમની પર્ષદામાં કોઈ આ ચાવીશીના તીર્થ કર થનાર જીવ હોય તો તેને તેઓ નમે અને ઘટતું માનસન્માન આપે. ત્યારે તેના પુત્રને (ભરતના પુત્રને) ઉદ્દેશીને જણાવ્યું કે એના જીવ આ ચાવીશીમાં થનાર ચાવીશમાં તીર્થંકર હયાત છે અને પાતાના સાધુવર્ગમાં જ માજૂદ છે. એટલે ભરત ચક્રવર્તી ઊઠ્યા અને પાતાના પુત્રને વ'દન કરી જણાવ્યું કે તેની વર્તમાન દશાને અંગે પાતે તેને નમતા નથી, પણ લાવિ ચાવીશમા તીર્થ કર તરીકે તેને નમે છે.

ભરત તો ગયા. પછી એમના જવા પછી મરિચી ખૂબ નાચ્યા. પાતાના દાદા પ્રથમ તીર્થ કર, પાતાના પિતા પ્રથમ ચક્રવર્તી અને પાતે પણ ચાવીશમા તીર્થ કર થશે, એટલે પાતાનું કુળ ઘણું હચ્ચ છે એમ બાલી હવેમાં આવી જઇ પાતાના કુળની પ્રશંસા કરી અને નાચ્યા. એ વખતે કુળમદ કરવાથી એમણે અતિ આકરું કર્મ બાંધ્યું. એને પરિણામે એક કાંડાકાંડી સાગરાપમના કાળ તેઓ સંસારમાં રખડ્યા. આ કુળમદનું પરિણામ થયું અને માક્ષમાં જવાને યાચ્ય જીવ એક કાંડાકાંડી સાગરાપમકાળ સંસારમાં રગદાળાયા, રખડ્યો અને અનેક નીચ ગતિએ ગયા. આ કુળમદનું કેનું પરિણામ આવે છે અને સંસાર કેવા વધે છે તે સમજ સારા કે ખરાબ કાંઇ પણ માણસે પાતે અમુક કુળના છે તેવી માટાઇ હાંકવી નહિ, બડાશ કરવી નહિ.

કુલમદ—પિતાના વશ તે 'કુળ' કહેવાય. મારા બાપદાદા કે વડીલા ઉત્તમ હતા, હું ઉત્તમકુળના છું એવું અભિમાન કરવું કે બાલી બતાવવું તે. સારા માલુસના અલ'કારા તેનું ચારિત્ર છે, તેને બહારના વડીલાનાં ઘરેલાંથી કાંઇ વધારા થવાના નથી. અને જેનું જીવન સદ્દવર્તન વગરનું હાય તે બાપદાદા કે કુળને નામે ચરી ખાય તે અયાગ્ય છે, તેમાં બાપદાદાનું નામ આવતું જ નથી. તે લઇ તે નામે ચરી ખાવાના તેના પ્રયત્ન બાલિશ છે. (૮૪)

#### રૂપમદ---

### कः ग्रुक्रशोणितसमुद्भवस्य सततं चयापचयिकस्य । रोगजरापाश्रयिणो मदावकाशोऽस्ति रूपस्य ॥८५॥

અર્થ — પિતાના શુક અને માતાના શોહિતના સંયોગથી પેઠા થયેલા, વધઘટની ક્રિયા જેમાં સતત થાલ્યા કરે છે એવા, અને રાગ તેમ જ શ્વડપણના ઘર જેવા રૂપની આખતમાં અભિમાન કરવાને કરી અવકાશ છે? (૮૫)

વિવેશન—ઉપર જાતિમદ અને કુળમદની વાત કરી. તેવી જ રીતે પાતાના રૂપના મદ ન કરવા જોઈએ તેનાં આ શ્લાકમાં ત્રણ કારણા ખતાવે છે.

પહેલું કારણ—એક તો પિતાના વીર્યથી પેતિ થયેલ છે, અથવા માતાના રુધિરમાં પોતે ઉદ્ધર્યો છે અને પોતાના શરીરખંધારણ પછી પોતામાં પણ એ પદાર્થી ભરેલા છે. આ શક અને લેાહી એવા ઉચ્છિષ્ટ પદાર્થી છે કે તેમની સામું જોવું પણ ન ગમે. છતાં એમાં આ જવ થયેલા છે અને પોતામાં એ તુચ્છ પદાર્થી ભરેલા છે. આવા તુચ્છ પદાર્થીથી ઊછરેલા માણુસે હું ગારા છું કે મારું શરીર ઘાટીલું છે એવું કેમ ધારવું ઘટે ? અશુચિલાવના છઠ્ઠી છે, તેમાં કહ્યું છે કે આ તા બધ બારણે બધું ઠીક ઠીક છે. પણ જો બારણું ઉઘાડવામાં આવે તા આ શરીર સામે શ્રું કવું પણ ગમે તેવું નથી. એ તા માસ, રુધિર, મેદ, રસ, અસ્થિ (હાડકાં), નરબીજ(શક)થી ભરેલું છે. એમાં એવી કઈ વસ્તુ છે કે જે તરફ આકર્ષણ થાય અને જેના અહંકાર કરવાનું પરવડે? શરીરમાં કદાચ કાંઇ રૂપ હાય તા વિચારવું કે તેની ઉત્પત્તિ એવા પદાર્થીથી થઇ છે અને એમાં એવા પદાર્થી ભરેલા છે કે એનું અભિમાન કરવું અને એ માટે ગૌરવ ધારણ કરવું એ કોઇ પણ રીતે યાગ્ય નથી.

અગાઉ સનત્ કુમાર જે એક ચક્રવર્લી હતા, તે ખહુ રૂપાળા હતા. ઇંદ્રે ઇદ્રસભામાં તેનું રૂપ વખાલ્યું. તેને જેવા કેટલાક દેવતાઓ આવ્યા. તે વખતે સનત્ કુમાર સ્નાન કરતા હતા, દેહ ખેળબર્યો હતા, તેને જોઈ દેવતા રાજી થયા અને ઇદ્રની પ્રશંસાને યાચ્ય રૂપ છે એમ જણાવ્યું. સનત્ કુમારે જ્યારે આ જાલ્યું ત્યારે અભિમાન ધરી કહ્યું કે "અત્યારે તો પોતે સ્નાન કરે છે, ખેળબર્યો દેહ છે. જો રૂપ જોલું હોય તો રાજસભામાં આવજો." પછી પોતે સ્નાનથી પરવારી કપડાં, અલંકાર વગેરે પહેર્યા અને દેવતાઓ પણ સાંજે રાજસભામાં આવ્યા, પણ અહુ નારાજ થયા. રાજાએ નારાજ થવાનું કારણ પૂછતાં દેવતાઓએ જણાવ્યું કે "અત્યારે તો રાજશરીર ઝેરી થઇ ગયું છે અને તેની ખાતરી કરવી હોય તો તમે થૂંકા, તેના પર કોઇ પણ જીવ એસરો, તો તરત મરી જશે." રાજાએ ખાતરી કરી જોતાં પોતે સવારે રૂપના મદ કર્યો હતો તેને પરિણામે શરીર આખું ઝેરી અને રૂપની દર્ષિએ નકામું થઇ ગયું છે એમ દેખાયું અને રૂપમદ માટે પસ્તાવો થયા. આ માંસ-દુધિરના બનેલા શરીરમાં રૂપ માટે અભિમાન ધરલું કે કરતું કે બાલી અતાવતું રીચ્ચ નથી.

બીજી કારેણુ—આ શરીરના રૂપના મદ ન કરવા. હું આવા રૂપાળા અને જનપ્રિય છું એ વાતની માટાઇ ન કરવી ઘટે. તેનું બીજું કારણ કહે છે કે એ શરીરની વધઘટ થયા કરે છે; એટલે અનુકૂળ પદાર્થો મળે અને તંદુરસ્તી સારી હાય ત્યારે એ શરીર વધે અને ક્ષયરાગ, ગૂમડાં તથા તેવાં નુકસાન કરનારા વ્યાધિએક થાય ત્યારે ઘટે.

એવી રીતે તેમાં દરરાજ વધઘટ થયા કરે છે. તેવું તે શરીર છે. ઉનાળામાં એને કોઇ હવા ખાવાને મહાઅળેશ્વર જેવા સ્થાને વધારવા માટે લઇ જવું પડે છે અને બીજી ઋતુમાં અને ખાસ કરીને ચામાસામાં એના અપચય થાય છે. એટલે ગઇ કાલે આપણા તોલ હાય તે આજે વધી અથવા ઘટી જાય છે, આપણું શરીર એકસરખું રહેતું નથી. આવા વધારા-ઘટાદાને જે શરીર પાત્ર હાય તેના રૂપના અહંકાર કેમ કરવા ઘટે? એ તા અતુ-કૂળ સંયોગામાં વધી જાય અને પ્રતિકૂળ સંયાગામાં ઘટી જાય એવા એના સ્વભાવ છે.

જે એ હાય તેવું ને તેવું રહેતું હાય, તો તો જાણે સમજ્યા, પણ આ તો શરીર જ એવા પ્રકારનું છે કે એમાં વધઘટ થયા કરે. જ્યાં શરીર ઘટી જાય ત્યાં ગાલમાં ખાડા પડી જાય છે અથવા માંમાંથી લાળ પડે છે. એવા વધઘટને પાત્ર શરીરના રૂપના ગર્વ કેમ ધરવા ઘટે ? આજે રૂપાળું લાગતું હાય તે કાલે ખેડાળ લાગે અને તેવી સ્થિતિ થતાં વાર લાગતી નથી. એ કાંઈ એવા પ્રકારનું શરીર નથી કે જેમાં નિત્ય યૌવન રહે. એવા ઘટાડા-વધારાને પાત્ર શરીરના રૂપના ગર્વ કરવા કેમ ઉચિત ગણાય ? ઉપર આપણે સનત્કમાર ચક્રવતી ની કથામાં જોયું કે તેનું શરીર ઝેરી, વિષમય થઇ ગયું, અને એટલા ફેર બપોર અને સાંજ વચ્ચેના વખત દરમ્યાનમાં થઇ ગયા. આ રૂપના ગર્વ ન કરવાનું બીજું કારણ જણાવ્યું.

ત્રીજું કારણ —એ શરીર રાગ અને ઘડપણનું ઘર છે. રૂપ ટકે ટકે તાય કેટલું ટકે? માલુસને આજે ટાર્ડફાઇડ તાવ થયા અને કાલે થાડા દિવસ પછી તે હતા ન હતા થઈ જાય છે. વળી જુવાનીના ચટકા કેટલા દિવસ ચાલે? અંતે આવા વ્યાધિઓથી બચી જવાય તા ઘડપણ તા જરૂર આવે જ. તે વખતે રૂપ રહેતું જ નથી. રાગ અને ઘડપણને આ શરીર અધીન છે. રાગથી બચ્યા તા ઘડપણ તા ઊલું જ છે. અને આ રૂપ તા જુવાનીના જેસમાં લલે હાય, પણ તેને રાગના આશ્રય કરતાં કેટલી વાર? અને કદાચ રાગમાંથી બચી જાય તા ઘડપણ તા તેનું થવાનું જ છે.

આશ્રય—ઘર. એ શરીર રાેગનું ઘર છે. એમાં એક એક રાેમે પાેણા બે વ્યાધિ રહેલાં છે. વ્યાધિ થાય તાે શા હાલ થાય તે દુનિયામાં જેવા જેવું, અવલાેકવા જેવું છે. અને એમાંથી મુક્તિ મળે તાે પછી ઘડપણ તાે બેઠું જ છે.

આવી રીતે ત્રણે કારણે—એક તેા એ માંસ, વીર્ય અને રુધિરનું ખનેલ છે તેથી, ખીજું તેમાં વધઘટ થયા કરે છે તેથી અને ત્રીજું તે રાગ અને ઘડપણના આશ્રય કરનાર છે તેથી શરીર કદાચ રૂપાળું હાય તા પણ તેનું અભિમાન કરતું ન ઘટે. એ અભિમાનને યાગ્ય આ ત્રણુ કારણુથી છે નહિ અને તેનું અભિમાન કરનારા તેના સંખધી આ ત્રણે કારણાના કે તેમાંના થાડાં થાડાંના વિચાર કરતા નથી. આ ત્રણે કારણા એવાં છે કે તેમાંનું એક પણ કારણ હાય તા શરીરના રૂપના ગર્વ કરવા ન ઘટે. તે કારણા વિચારશા. આ શરીર તાે રાગ અને વૃહાવસ્થાના આશ્રય કરનાર છે, તેના ગર્વ શાે ? તેના રૂપનું અભિમાન કેમ થાય ? કેમ કરવું ઘટે ? (૮૫)

### રૂપમદ ન કરવાનાં વિશેષ કારણા—

## नित्यं परिशीलनीये त्वङ्मांसाच्छादिते कलुषपूर्णे । निश्रयविनाशधर्मिणि रूपे मदकारणं किं स्यात् ॥८६॥

અશ'—હ'મેશા જેનું રક્ષણ રાખલું પડે છે, સારસંભાળ કરવી પડે છે, જે ચામડી અને માંસથી ઘેરાયેલું છે, કચરાપદીનું ધામ છે અને જરૂર વિનાશ પામવાના સ્વભાવવાળું છે તેવા રૂપમાં મદ કરવાનું કારણ શું હોઈ શકે? (૮૬)

વિવેશન—આગલી ૮૫મી ગાથામાં રૂપમદ ન કરવાનાં કારણા કહ્યાં તે આપણે વિસ્તારથી વિચાર્યા. હજુ પણ રૂપમદ ન કરવાનાં વિશેષ કારણા આ છાશીમી ગાથામાં અતાવે છે.

ચાશું કારણ—આ શરીરને રૂપ મળેલું છે તેનું હંમેશા જતન કરવું પડે છે. માથે ઓળવું, ચાટલા ગ્રંથવા, મુખ ઉપર પામેડ્સ કે અત્તર લગાવવું, તેના ઉપર કપડાં પહેરવાં, અને તેને સારું સારું લાજન ખવરાવવું અને તિબયત બગડે તા કરી પાળવી અને વૈદ્ય અથવા દાકતર કહે તે જ ચીં તેણે ખાવી. આવી રીતે અનેક બાખતા રૂપ જાળવવા શરીર ખાતર કરવી પડે છે. તેને ટાઢ તડકા ન લાગે તે ખાતર તેને ઠંડા ગરમ લૂગડાં પહેરાવવા પડે છે અને હવા ખાવા તેને માથેરાન, મહાબળેલર, ઉટાકામંડ વગેરે સ્થાનાએ લઇ જવું પડે છે. રૂપવાન દેખાવા શરીર ઉપર કંઇક પ્રકારના સંસ્કાર કરવા પડે છે. તેના વાળ વાંકા ન થાય અને કાંઇ નહિ તા હાય તેટલું રૂપ તેલું ને તેલું બન્યું રહે તે ખાતર તેની હંમેશાં તકેદારી રાખવી પડે છે અને રૂપ જાળવવા પ્રયાસ કરવા પડે છે.

પાંચમું કારણ—શરીરનું રૂપ, ચામડી અને માંસથી આવ્છાદિત હોય છે ત્યાં સુધી જ સારું લાગે છે. જો ઉપરના ચામડી અને માંસના પડદો ઉઘડી જાય કે ખસી જાય તા તેની સામું જોવું પણ ન ગમે. અંદર તા બધી જાતના ન ગમે તેવા પદાર્થા ભરેલા હાય છે. તે પદાર્થા માંસ, રુધિર (લાહી), મેદ, મજ્જા એ સર્વ એવા છે કે જો તે જોયા હાય તા તે આપણને પણ ધુજાવી નાંખે અને તેમની સામે શૂંકવું પણ ન ગમે તેવા તે અપ્રિય અને અરુચિકર પદાર્થો છે. મલ્લિનાથે જયારે છ રાજપુત્રો સાથે પરણવાની ના પાડી ત્યારે દરરાજ એક એક કોળિયા અન્ન એક કાષ્કપૂતળીમાં નાંખ્યું, રાજપુત્રોની સમક્ષ તેમાંનું દ્વાર ખેલ્યું અને ચાતરફ દુર્ગ ધ ફેલાણી. રાજપુત્રોને કહ્યું કે આ એક કોળિયા સંઘરનાર પૂતળીની આવી દશા છે, તા હું પાતે તા અત્રીશ કોળિયા

ક્ષાંગ અને વિષયો ૧૮૩

જમું છું, તેના બાહ્યરૂપમાં શું માહે છા ? હું તો ખાનારી પીનારી છું અને અનેક પ્રકારના રાગથી અને દુગ'ધથી ભરેલી છું. બાહ્ય ચામડી કે માંસ ઉપર રાજી થવા કે આકર્ષધ્ય કરવા તેણે કુમારાને ના પાડી અને વસ્તુસ્વરૂપના સાચા દર્શ'ન કરાવી તેમને પાતપાતાને દેશ માકલી આપ્યા.

છકું કારણુ—એ શરીર જેના તમે મદ કરા છા તે અપવિત્ર પદાર્થાથી ભરપૂર છે. એમાં મદ કે અહ'કાર કે ગર્વ કરવા જેવું કાંઈ નથી. આવા શરીરને કદાચ સહજ રૂપ હાય તા તોના અહ'કાર શા કરવા ?

સાતસું કારણ—કહ્યુષપૂર્ણ અર્થાત્ પાપ અથવા પાતકથી પૂરું લરેલું. આ શરીરનું રૂપ હાય તો તે પાતકથી ભરેલું છે. કોઈ તેના તરફ એઈ આકર્ષાય અને કોઈ એના ઉપર નજર પણ ન નાંખે, કોઈ એને સુરૂપવાન ધારે અને કોઈની નજરે એ જ દેહ કુરૂપવાન લાગે; અને એ જે શરીરનું રૂપ છે તે શરીર પણ પાપનું ઘર છે. સ્ત્રીના ખાર લાગે; અને એ જે શરીરનું રૂપ છે તે શરીર પણ પાપનું ઘર છે. સ્ત્રીના ખાર લાગે યુરુષના નવ લાગે ગટરની પેઠે નિરંતર વહ્યા કરે છે અને તે લાગ આખા શરીરના કચરા નીકળ્યા કરે છે. આવી રીતે બાહ્ય દિષ્ટિએ શરીર અને તેનું રૂપ પાપ એટલે પાતકથી લરેલું છે. ચારે ગતિમાં બ્રમણ કરવું તે પણ પાતક છે. એ રીતના પાપથી લરેલું નિર્માલ્ય શરીર તે વળી રૂપનું ધામ-પ્રશંસાનું ધામ કેવી રીતે થાય રે આ શરીરના રૂપના ગવે ન કરવાનું સાતમું કારણ જણાવ્યું.

આ કરીર કારણ—નિશ્ચય વિનાશધર્મી. આ શરીર અથવા તેના રૂપને ગમે તેટલું પાષા, પણ અંતે તે પડવાનું છે, વિનાશ પામવાનું છે. નામ એના આ દુનિયામાં નાશ છે. આ શરીર બાળી દેવા યાગ્ય કે જમીનમાં અંતે દટાવાને યાગ્ય છે અને અહીં કદાચ દશ-વીસ ચાળીસ-પચાસ કે સાે વર્ષ રહેવામાં આવે, પણ અંતે જરૂર તેના નાશ થવાના છે અને તે અબ્તિ કે ભૂમિ કે એવા કાઈ કુદરતી તત્ત્વને તાળે થવાનું છે. ઘડ-પણમાં આ વિનાશશીલ ધર્મવાળા શરીરને કાંઈ રૂપ રહેતું નથી, એટલે અધી રમત બહુ મર્યાદૃત વર્ષામાં આવી જાય છે અને 'મા જાણે કે દીકરા માટે થયા પણ આયખામાંથી એછે થયા 'એ ન્યાયે દરરાજ એ વિનાશની નજદ્વીક આપણે જઇ રહ્યા છીએ. આ નિત્ય વિનાશધર્મવાળા શરીરના કે તેમાં રૂપ હાય તા રૂપના ગર્વ શેના કરવા ? અંતે એ માટીમાં મળી જવાનું છે.

આ આઠે કારણે વિચારતાં એમ જણાય છે કે તેમાંના એક અથવા બે અથવા વધારે કે એકાં કારણા હાજર હાય તા રૂપના વખાણ ન કરવા કે રૂપના ગવે ન કરવા ઘટે. એવા રૂપના વખાણ કરવા તે આપણી વિચારશક્તિની ગેરહાજરી અતાવે છે. સમજુ માણુસ એવા રૂપથી લેવાઇ ન જાય. આ રીતે આ કારણાથી રૂપ નામનું ત્રીજું મદસ્થાન અભિમાન કે મદને યાગ્ય નથી. આ રીતે આ ત્રીજ મદસ્થાનને—મદને વર્જવાના ઉપદેશ આપ્યા. આપણુ પ્રથમ જાતિના મદ અયાગ્ય છે તે વાત કરી, પછી તેમાં અમુક કુળમાં પાતાના જન્મ થવાની વાતના મદ ન ધરવા એ બીજી વાત કરી અને છેવટે ત્રીજા રૂપમદની વાત કરી. આ ત્રણે મદ નિવારવા યાગ્ય છે. હવે પાતાના શરીરે થતાં બળમદ–ચાયા મદને નિવારવા ઉપદેશ આપે છે. તમારું બાહુબળ કે ગમે તેવું માટું શારીરિક બળ હાય, પણ તેના મદ ન કરા એમ આગળ આવતી સત્તાશીમી અને ત્યાર પછીની ગાયાના ઉપદેશ છે. તેના ઉદ્દેશ સમજી મદ નિવારવા અને મદ થઈ જાય તા તે પર અંકુશ રાખવા. (૮૬)

બળમદ સમજુએ કરવા યાેગ્ય નથી--

## बलसमुदितोऽपि यस्मान्नरः क्षणेन विबलत्वमुपयाति । बलहीनोऽप्यथ बलवान् संस्कारवज्ञात् पुनर्भवति ॥८७॥

અર્થ'— બળથી ભરપૂર માણુસ એક ક્ષણુવારમાં બળ વગરના થઇ જાય છે; બળ-હીન હાય તે સ'સ્કારને કારણે કરી વખત બળવાન થઇ જાય છે. (૮૭)

વિવેશન—વિભલત્વ-એક બહુ બળવાન-નેટ્રકા માલુસ હાય તે માંદા પડે તા એક ક્ષણવારમાં નખળા થઇ જતા નેવાય છે અને ઘણા બળવાન માણસા પણ બળ વગરના એક ક્ષણવારમાં થઇ જતા નેવામાં આવે છે. શરીરે તાવ આવે કે પેટમાં આંકડી થઇ આવે કે કાઇ બળવાન માણસના સંસર્ગમાં એ આવે અથવા ઘરડા થવા માંડે તા તદ્દન નખળા થઇ જતા તેને આપણે નેઇએ છીએ. એટલે બળવાનનું બળ હ'મેશા ટકી રહેતું નથી. કુદરતી કારણે કે વયને કારણે કે શારીરિક કારણે જે માણસ બહુ બળવાન હાય તેને આપણે નખળા પડતા નેઇએ છીએ અને નેતનેતામાં તો તેનું શરીર બળ વગરનું થઇ ન્રય છે અને તે આપણી જ નજરે બળહીન લાગે છે. દુનિયામાં આંખ ઉઘાડી રાખીએ તા થાડા વખત પહેલાં નેચેલા બળવાન માણસને આપણે તદ્દન નિર્ળળ-દુખળ થઇ ગયેલા નેઈએ છીએ. આપણો દરરાજના અનુભવ છે કે બળવાન માણસનું અળ હ'મેશા ટકતું નથી.

અલહીના—તેથી ઊલટી રીતે નિર્ભળ, દુર્ભળ, પાતળા માણુસ જો કોઇ પૌષ્ટિક ખારાક લે, કે પથ્ય સેવે તા બળવાન થતા જેવામાં આવે છે. અથવા અહિંસક પદાર્થી લઈને કે નિયમિત કસરત કરીને બળહીન માણુસ બળવાન થતા જેવામાં આવે છે. બળ એ હંમેશ ડકે તેવી વસ્તુ નથી.

સ: સ: માગુરા છાવા, પ્રયતના કેટલાક પ્રકારના ખારાકમાં સ: સ્કાર હાય, ફેરફાર હાય તા માગુરા બળવાન બની શકે છે. નખળા માગુરા જે યાગ્ય ઉપચાર લે અને શું ખાવું, કેમ ખાવું, કચારે ખાવું, એની જહ પકડી લે તા એ અળવાન થઇ શકે છે. નઅળા માગુરા તેટલા માટે હરવાનું કે અબરાવાનું કાંઈ કારણુ નથી, નઅળા પણુ સ'સ્કાર એટલે યાગ્ય કસરત કરવાથી સખળા બની શકે છે, એમ આપણુને દુનિયાના અભ્યાસ અને તેની અવેલાકના કહે છે. એટલે કાઇ માણુસ ખળહીન હાય તેણે સદા તેવા ને તેવા જ ખળહીન ચાલુ રહેવું એમ કાંઇ છે જ નહિ અને આંખા ઉદ્યાદી રાખી ચાલીએ તા આપણે નખળા અને હ્રષ્ટપુષ્ટ થતા જોઈએ છીએ.

જ્યારે અળવાન નિર્ભળ થતાં જોવાય છે અને નખળા સંસ્કાર-પ્રયત્નથી અળવાન થઇ શકે છે, ત્યારે અળવાન માણુસે પાતાના અળના ગર્વ કરવા કે મદ ધારણ કરવા કેમ ઉચિત-ચાગ્ય ગણાય? આજે અળ હાય અને કાલે નખળા-નિર્ભળ થવાય, અને આજે નિર્મળ હાય તે કાલે સઅળા થઇ જાય. આવી અળની ખાખત અનિયત, અનિશ્ચિત હાવાથી કરી માણુસ અળ માટે કે અળશક્તિ માટે ગર્વ ધારણ કરે? અથવા જે તેના ગર્વ ધારણ કરે તેને સમજૂ કે ડાહ્યો ગણવા કે કહેવા તે અક્કલ વગરની વાત છે.

ક્ષાંહુન — એક ક્ષાહુવારમાં. જરા આંખ ઉદ્યાડીએ તેમાં સખળ પુરુષ હાય તે નિખ'ળ— ભાયલા, માયકાંગલા ખનતા જેવામાં આવે છે અને ઘડપાણમાં તા પગ ઘસડવા પડે અને બીજા પાસે પગ દખાવવા પડે અને તદ્દન પરાધીન થઇ જાય છે. તા આમાં વખત શા લાગે? એક ક્ષાહુવારમાં સખળ મનુષ્યને નિખ'ળ અને રાગ્ય સંસ્કારે નિખ'ળને સખળ થતા જેવામાં આવે છે. તા આવા ચાકકસ નહિ અને હંમેશા આપણી સેવામાં ન રહેનારા ખળ જેવા પદાર્થના મદ કેમ કરાય? અને તેના મદ કરવા રાગ્ય પણ નથી, કારણ કે એ અચાકકસ વસ્તુ છે. વીર્યાતરાયના ક્ષારાપશમથી પણ ખળમાં વધારા ઘટાડા થાય છે અને ખાસ કરીને વધારા થાય છે. એટલે ખળમાં વધારા કરવા કે ઘટાડા કરવા તે આપણા કખજાની વાત નથી. એવી કખજા ભાગવટા વગરની ખાયતમાં કદાચ ખળવત્તા સાંપડી હાય તા પણ તેના મદ કરવા ઓને બાજતી વાત છે. (૮૭)

#### માટે બળના મદ ન કરવા ચાગ્ય—

# तस्मादनियतभावं बलख सम्यग् विभाव्य बुद्धिबलात् । मृत्युबले चाबलतां मदं न कुर्याद् बलेनापि ॥८८॥

અશ<sup>6</sup>—તેટલા માટે પાતાની ખુદ્ધિશક્તિથી અળનું અચાક્કસપશું જાણી જઇને અને મરશુના અળ પાસે પાતાનું અઅળપશું વિચારીને અળવાન માશ્રુસ હાય તેશે પણ પાતાના અળના મદ ન કરવા ઘટે. (૮૮)

વિવેશન—અળમદ ન કરવાનું એક કારણ તેનું અથાક્કસપણું ઉપરના શ્લાેકમાં જલાવ્યું.

X, RY

અનિજી' કારણ—અળમદ કરવા યાંગ્ય નથી અને આજના બળવાન માણસ કાલે કે યેલા વખત પછી બળ વગરના થઇ જતો ત્રિવામાં આવે છે. તે પર્યાદ્વાચીને હવે અળમદ ન કરવાનું બીજુ' અને બહુ અમત્યનું કારણ કહે છે. મરણ આગળ તા ગમે તેવા અળવાનનું કાંઈ ચાલતું નથી. મરણ આવે ત્યારે ગમે તેવા અળવાન માણસ હાય તે પણ મરણને શરણ થાય છે. તે વખતે તેનું પાતાનું અળ કે તેના પરિવારનું અળ કાંઈ કામમાં આવતું નથી. તેની પાસે ગમે તેટલા પૈસા હાય તે પણ કામમાં આવતા નથી. મરણ તો કાંઈને મફતું નથી. પછી તે ગમે તેવા અળવાન હાય કે દ્રવ્યવાન હાય કે ગમે તેટલા તેના સ્વન્યનસંબંધી હાય, પણ અંતે સર્વ'સ્વ મૂક્કને મરણને અધીન થવું પડે છે. ત્યાં તેની પાસે કોઇનું ચાલતુ નથી. તેને તાબે થયે જ સર્વ'ના છૂટકા છે. આ મરણ પાસે ગમે તેવા અળવાનનું કાંઈ ચાલતું નથી, એ વાત માટા ગમે તેવા અળકાનાં ગાત્ર ગાળવાં માટે અસ છે.

આપશે હવે અળમદ ન કરવા અંગેના દશ કારણાનું પુનરાવર્ત ન કરી નોઇએ, એટલે આપણા ચારિત્ર પર તેની અસર થાય.

- ૧. આપણી ઉત્પત્તિ માતાના રુધિર અને પિતાના વીર્યથી થાય છે; તેથી થતાં અળના મહ કેમ ઘટે ?
  - ં ૨. શરીર વધઘટને અધીન છે.
    - 8. આ શરીર રાગ અને ઘડપણુનું ઘર છે.
- ૪. આ શરીરના બળનું કે રૂપનું હ મેશા જતન કરવું પડે છે, તેની સંભાળ સખવી પડે છે.
- ય. **શરીરની ઉપરની ચામડી ઉઘાડી નાંખતા** તેના રૂપની કે તેના **ળળની કાંઈ વાત** રહેતી નથી, તેની સામે થૂંકલું પણ ગમે તેમ નથી.
  - **૬. શરીરમાં મદ કરવા જેવા કાેઈ પદાર્થ નથી.**
  - ૭. શરીર કહુષતાપૂર્ણું છે.
  - ૮. શરીર **નિધ્ધ વિનાશધર્મી છે**.
- ક. **રાત્રીર અધાક્ષ**સ **મુક્ત માટેનું** છે, તેના **રૂપના** કે તે**ના અળ**ના મદ કરવા ન ઘટે.
- ૧૦. મૃત્યુ પાસે કોઇનું કાંઇ ચાલતું નથી અને મૃત્યુ જરૂર આવવાનું છે. જેનું નામ હોય તેના નાશ થવાના છે.

મા કરો કારશ્રેમાં કેટલાંક રૂપને મને કેટલાંક બળને લાગુ પડે છે, પણ શરીરને જરૂર લાગે છે. આપણે તેટલા માટે તેમના સમુચ્ચય કર્યો. શરીરના રૂપના કે શરીરના બળના મદ કરવા આ કારશેાએ ઉચિત નથી, અને જે કરે તે સમજુ કે વ્યવહારકુશળ માછુસ ન હાય. માટા સનત્ કુમાર જેવા મકી પણ અળમકમાં અંતે ટકયા નહિ અને દેંહ છોડી ચાલી નીકળ્યા તેા આપણા ભળમદ કેમ ચાલે ? અને ચાલે તા બહુ ખહુ તો કેટલા વખત ચાલે ? અને તેવા ટૂ'ક વખતની રમત કાેઇ કરે નહિ અને રમત કરે અને મદ કરે તાે તે યાેગ્ય પણ ન ત્રણાય. (૮૮)

#### લાભમદ કરવા ચાેગ્ય નથી—

### उदयोगश्मनिमिचौ लाभाराभावनित्पकौ मत्वा । नालाभे वैक्लब्यं न च काभे विस्मयः कार्यः ॥८९॥

અર્થ — ક્ષયાપશમને આધારે લાભ અને અલાભ થાય છે, એટલે તે અનિત્ય છે એમ માનીને લાભ ન થાય–અલાભ થાય તાે તેથી ગભરામણ કે તાેકાન કરતું ન ઘટે અને લાભ થઇ જાય તાે તેમાં આશ્રાર્થ પામવા જેવું નથી. (૮૯)

વિવેશન: ઉપશમ—અહીં ઉપશમ એટલે ક્ષરોપશમ સમજાય છે. અમુક કર્માના ક્ષય થાય અને બીજાના ઉપશમ થાય તે ક્ષરોપશમ; આ અર્થમાં આ શબ્દ અહીં વપરાયા છે એમ હાસ્ભિદ્રીય ટીકા કહે છે અને તે ખરાબર બંધબેસતું છે, કારણ કે આ જીવ અત્યારે સાતમા ગુણસ્થાનકથી આગળ વધી શકતા નથી અને સાતમા ગુણસ્થાનક મુધી લાભાંતરાય કર્મના કવચિત ક્ષય અને બાકીનાંના ઉપશમ થાય છે. ઉપશમ એટલે દખાલું; ઉપશમ એટલે ભારેલા અસ્તિ પેઠે તેનું અંદર પડી રહેવું. આ ક્ષરોપશામને ખરાબર સમજવા માટે દેવેંદ્રસૂરિના કર્માં પ્રતિ લાભાંતરાય કર્માના ઉપશમ કરવા તે સ્થાપશ્યમ.

અનિત્યકી—આ લાભ થવા કે લાભ ન થવા તે ગયા જન્મમાં કરેલાં કમેના સ્વોપશમ પર આધાર રાખે છે. તો લાભ થવાના હોય તો લાભ થાય જ, નહિં તો પચાસ ઘરે ભિક્ષા માંગા પણ પાતાને લાકડાનું ફલક કે પાતરાં તથા બીજી ખપની વસ્તુઓ ન મળે. આ લાભ થવા તે આપણા કબજાની વાત નથી. એક માણસને સાદ્યળી મળે અને તેના સગા ભાઇને ટાંટીયા ઘસતા ચાલનું પડે અને વાહન માટે જે પૈસા તોઇએ તેટલા પણ તેને લાભ ન થાય. એટલે લાભ થવા કે ન થવા તે લાભાંતરાય નામના કર્મ ઉપર આધાર રાખે છે. તે તે કર્મ પતી મનું હાય તો લાભ મળે. એટલે, પુસ્તક, પાનાં, લફમી કે પાતરાંના લાભ કે અલાભ થવા તે તે કર્મ (લાભાંતરાય)ના ક્ષયોપશમ પર આધાર રાખે છે. લાભ થઇ જાય તો તેમાં માહી પડવા કે તેના ગર્વ કરવા જેનું નથી, કારણ કે તેના આધાર લાભાંતરાય નામના કર્મ પર રહે છે. અતે અત ભવમાં કે કાઈ પણ વખતે તે કર્મ આપણે જ કરેલાં હોય છે. એના ખતાપે કાઈ મોટો શેકીએ કે કરાડપતિ થઇ

પડે અને તેના ભાઇ પગે ઘસાતા હેરાન થાય અને સાંજે થાકીને હાેથપાેથ થઇ જાય આ લાભ થવા કે અલાભ થવા તે પરકીય અને આગળ કરેલી કમંપ્રકૃતિ પર આધાર રાખે છે. એક ભિખારીને તુરત માગે ત્યાં મળે અને બીજાને રગીરગીને હેરાન થઇ જાય તાે પણુ અંતે જતાં ન મળે, ને મળે એ પણુ શાંડા વખત ટકે છે. બીજાં પાસેથી મેળવેલ વસ્તુથી કાંઈ આખા ભવ નીકળતા નથી. એ તા સર્વ પૌદ્રગલિક વસ્તુનું એલું સમજ છું. આજે છે અને કાલે કે પરમ દિવસે ન હાય અને એનાથી કાંઈ આ આખા ભવ પૂરા ન થાય. એવા અસ્થિર લાભ કે અલાભ પર આધાર રાખીને બેસી ન રહેવાય આપણે ઇચ્છીએ તે સર્વ વસ્તુ મળતા નથી અને કદાચ મળે તાે આખી જ દગી સુધી ટકી શકતી નથી. જે કર્મ પર આધાર રાખે તે લાભના અહંકાર કે મદ કરવા કેમ ઘટે?

વૈકલા વ્ય—દીનતા, તોફાન, ગડખડ. લાભ થાય તો તેમાં માટાઇ માણવાની નથી અને લાભ ન થાય તો તેથી ગભરાઇ જવાનું નથી. એ વસ્તુ કોઇ મનુષ્યને માટે ખનાવતી નથી. લાભ ન થાય તો તેથી પણ ગભરાઇ ઉચાટ કરવા જેવું નથી, કારણ કે એ કાંઇ આપણા હાથની બાજી નથી. તેથી સમજવાની વાત એ છે કે ગમે તેવા લાભ થઇ જાય તો તે લાભાંતરાય કર્મના ક્ષયાપશમ છે અને લાભ થયેલી વસ્તુ હ'મેશને માટે બેસી રહેવાની નથી. એવામાં કચાંય લાભ થઇ જાય તો તેના અહ'કાર કરવા અને પાતાની શક્તિની પ્રશ'સા કરવી અને અનિત્ય વસ્તુ બેસી રહેશે એમ માનવું એ તો તદ્દન મૂર્ખાઇ છે. કોઇ વસ્તુ કે પૈસાના લાભમાં પાતાની શક્તિએ કામ કર્યું છે, એવું માનવા જેવું નથી. લાભાંતરાય કર્મના ક્ષયાપશમ પર અધા આધાર છે અને તે આપણે કેટલા કર્યો છે તે અત્યારના પરિમિત જ્ઞાનથી આપણે જાણતા નથી, પણ લાભ થઇ જાય તાે તેના મદ કરવા યોગ્ય નથી, એટલું તાે આપણે જાણતા નથી, પણ લાભ થઇ જાય તાે તેના મદ કરવા યોગ્ય નથી, એટલું તાે આપણે જાણીએ છીએ.

વિસ્મય— આશ્રય, નવાઇની વાત. લાલ થઇ જાય તા તેમાં આશ્રય માનનું નહિ અને તેના મદ ન કરવા. એ તા લાલાંતરાય કર્મનાં ક્ષયાપશમનું પરિણામ છે. એટલે એમાં આપણી કાંઇ હાશિયારી કે આવડત નથી. આ રીતે વિચારવામાં આવે તા લાલા માટે કાંઇ આશ્ચર્યનું કારણ ન રહે અને તેના મદ ન થાય. (૮૯)

લાલમદ ન કરવો જોઈએ—

## परशक्त्यभित्रसादात्मकेन किंचिदुपयोगयोग्येन । विपुलेनापि यतिष्टुषा लाभेन मदं न गच्छन्ति ॥९०॥

અર્થ — બીજા માણુસની (પારકી) શક્તિ અને કૃપાથી કાંઈ ઉપયોગી થઇ પડે તેવી વસ્તુ મળી જાય, તેમાં યતિવરા મદ ધારણ કરતા નથી કે તે તરફ જતા નથી. (૯૦)

વિવેશન : પરશક્તિ—એક તા આ લાભ થાય છે તે બીજા પાસેથી દાનાંતરાય કમ'ના ક્ષરોપશમથી તેણે પાતાની શક્તિથી મેળવેલી વસ્તુના લાભ છે. હવે, બીજા માણસે પાતાની શક્તિથી મેળવેલ અને દાનમાં આપેલ વસ્તુ લેવાના આપણો અધિકાર શું ? અને એવી રીતે કદાચ મળી જાય તો તેના મદ કરવો કેમ ઉચિત ગણાય? એવી રીતે મેળવેલ વસ્ત કે પૈસામાં આપણી શક્તિના શાે ઉપયાગ કર્યાે છે તે વિચારતાં આપણો હક્ક એવા દાન પર નથી, એમ મુનિએ ધારવું જોઈએ. અને દાન લેવાનો પાતાનો હક્ક હાય તા પણ ખીજાએ રળેલું કે મેળવેલું ધન, લક્ષ્મી કે વસ્તુ આપણને દાનમાં મળે તેમાં મદ શેના કરવા ? એ વાત કાેઇ પણ રીતે યાેગ્ય ન ગણાય. કલાણા શ્રાવકને ત્યાં વહારવા ગયા, તેણે લાડવા વહારાવ્યા, ફલાણાએ દૂધપાક આપ્યા તા જે વસ્તુના લાભ થાય તે યાગ્ય રીતે વાપરી નાખવી, પણ તેવા લાભના મદ કેમ થાય ? અને મદ કરવા કેમ ઉચિત ગણાય? એ ગૃહસ્થ તા તમને વિદ્વાન ધારીને, સમજુ કે સાચા ઉપદેશક ધારીને વસ્તુઓ આપી, પણ તે રળવામાં સાધુ-મુનિવરા કાેઇ જાતના કાળો આપતા નથી. તા પછી એવી રીતે બીજાની શક્તિએ મેળવેલ અને મળેલ વસ્તના લાભ ખાતર મદ શેના કરવે! ? આ વાત સાધુ મુનિવરાને વધારે લાગે છે, પણ ગૃહસ્થે પણ લાભની ભાષતમાં અભિમાન કરશું ન ઘટે. તે તો વળી કાળાબજાર કરીને, વ્યાજ માટું લઇને, હિસાયમાં ગાટા વાળીને લાભ કરે છે. તો તેવા લાભના મદ કરવા કેમ ઘટે ? એ તો જે મળ્યું હ્યાય તે બાલ્યાચાલ્યા વગર અને અભિમાન કર્યા સિવાય પાતે વાપરી નાંખલું અને ખને તા બીજાને આપી દેવું, પણ તેવી આવપત માટે મદ ન કરવા, એ સવ'થા ઉચિત વાત છે, અને મદ કરે તા તેને તે કરવા પણ ઘટતા નથી, કારણ તે વસ્તુને આ દુનિયામાં ઉત્પન્ન કરવામાં પાતે પુરુષાર્થ કર્યો નથી, અને ગમે તેમ મળેલ વસ્તુના લાભ માટે મદ કરવા ચાગ્ય નથી.

અભિપ્રસાદ—તમને સારા માલુસ ધારીને ગૃહસ્થ કરેલ મહેરળાની. તેલે એમ ધાર્યું કે મુનિને દાન આપવાથી પોતે પોતાના પરભવ સુધારશે. તો તેલે તેવા લાભ ક્ષેવા માટે તમને (મુનિવરાને) દાન કર્યું. એમાં પણ એલે કરેલી કૃપા જ છે. એ વસ્તુ મુનિને આપી હાય તા આપનારની મહેરળાની થઇ, પણ એમાં લેનાર પાતાને લાભ થયા તેના અહંકાર કે મદ કથા કારણે કરી શકે ? વસ્તુતઃ એવી મહેરળાનીથી તો જરા નમ્રપણું કે દીનતા લાવવી ઘટે, પણ સુચાં આ દાનને પાત્ર થવા માટે તેવી વસ્તુ મળી ગઇ તેના મદ કરવા ન જ ઘટે. આ સાધુ-મુનિ મહારાજને લાગુ પહતી વાત ગૃહસ્થને પણુ લાગે છે. એને જે દાનમાં વસ્તુ મળે તે તો આપનાર પાતાના પરભવ સુધારવા આપે છે. એવી રીતે લાભ થઇ જાય તેના મદ કરવા કેમ યાગ્ય ગણાય ? અને એમાં ખૂબી હાય તો પારકા મહેરળાની કરનારની છે. તે મેળવવાના લાભ માટે તારે મદ શેના અને શા માટે કરવા ઘટે? તને તા વસ્તુ દાનમાં મળી છે, તો તે મેળવવામાં કે તે માટેની

સમજાવટમાં તારા હાથ હાય તા પણ તારે તે વસ્તુના લાભ માટે મદ કરવા અધી રીતે અનુચિત, અયાગ્ય અને અઘટિત છે.

**હ પહે**ામ—કાંઈ આપલા ઉપયોગમાં આવે તેવી વસ્તુ, પાતરાં, કપડાં કે તેવી ઉપયોગી વસ્તુના લાભ થાય. આવી વસ્તુની પ્રાપ્તિ માટે કેટલાક મદ કરે છે, વસ્તુ મેળવવાની અને સામાને રીઝવવાની ધાતાની કળાના વખાસ કરે છે અને બીજાને તો કાેઈ પાઈ પણ ન આપે પણ પાતાની રીઝવવાની અલગ રીત છે, પાતાને ખુશામત આવડે છે કે પાતાને માગતાં આવડે છે એ વાતનું પણ કેટલાક ગૌત્વ કરે છે અને પાતે માગવામાં અતિ કાંબેલ અને કુશળ છે એવા દાવા ધરાવે છે. આ 'ઉપયોગ' સ્થાને કવચિત્ 'લુપુર્લાગ્ર' પાઠ છે એના અર્થ ભાગવટા અથવા 'અનુસવ' એવા લાય છે. અર્થમાં સુદ્દામ ફેર પહેતા ન હોવાથી એ પાઠ સારા અ**ર્ધ આપે છે એટલી એના પર** ટીકા કરી એ પાકને પણ ખુશીથી સ્વીકારીએ. આ લાભ મદસ્થાનને કોઈ સાહિત્યકારાએ લાભમદ-સ્થાન તરીકે વર્ણુ વ્યા છે. અને એના કપ્રાંતમાં ઉપર શરૂઆતમાં આ પ્રકરસુમાં જણાવ્યું છે તેમ ચક્રવર્તી સભૂમના દાખલા તેમા રજૂ કરે છે, પણ લાભ એ લાભના એક વિભાગ હાવાથી મેં લાભને મદસ્થાનક ગષ્યું છે અને લાભ અને લાભ અંતે જતાં લગભગ સસ્ખા દ્વાવાથી તે ચાલે તેમ છે. સુભૂમને છ ખંડ ભરતક્ષેત્રનું લંબાણ-પહાળાણ અધુરૂં પડ્યું એટલે એશું ધાતકી ખંડના ભરતક્ષેત્રને સાધવાના વિચાર કર્યો. પાતાના ખળ ઉપર એ એટલા બધા મક્કમ હતા કે એ છ ખંડના પણી થયા, તે પણ તેને એાર્ધુ પડ્યું અને સાતમે ખંડે વિમાન મારફત પાતાને અને પાતાના લશ્કરને લઇ જવા દેવતાંઓને હુકમ કર્યા. દેવતાએક રમત જોવા પ્રેરાયા, સમકાળ સર્વાની સરખી છુદ્ધિ થઈ અને રમત જેવા ચાલી નીકળ્યા અને સવ દેવા જવાથી સુભૂમ રાજ ચકવર્તી દરિયામાં પડયો અને લેભનાં કળ નારડી ગતિમાં અનુસવવા મરણશરણ થયેા. આ લાભના કરતા લાભ વધે છે. પાતાને મળતી વસ્ત મેળવવામાં પાતે પ્રવીણ છે અને માતે ખ્લેકમાર્કેંડ કરવામાં કે સામાને ખૂતવામાં કાળેલ છે, એ વાતના મદ કરવા તેમાં લાભ કરતાં લાભ વધે છે, કારણ કે તેમાં દ્રવ્ય કે જમીન ઉપરાંત અનેક ચીજોના સમાવેશ થાય છે અને એક એવા નિયમ છે કે વધારે વસ્તુને પાતાની નીચે લેતી વસ્તુ મળતી હાય તે તેને લેવી. આ દષ્ટિએ મને લાલને મદસ્થાન સ્વીકારવામાં કાંઈ વાંધા લાગ્યા નથી. અસલ સખ્દ કર્યા હશે તે માટે આ રીતે ક્રેડ એસે છે. બાકી સુભૂમના તે હય (ઘાડા), ગજ (હાથીએ) અને રથ ખધા દરિયામાં ગયાં તે વાત પ્રસિદ્ધ છે અને તે લાભ નામના મદસ્થાનથી તણાઈ ગયા અને છ ખંડ પાતાના હતા તે પણ મરણ પામીને ગુમાવ્યા. તેનું પ્રેરકળળ લાભ નામનું મદ-સ્થાન હતું. આ દાખલા વિચારવા જેવા છે, પણ તેની સાથે કર્તાની પૂર્વતા અને બીજી ખાખતા વિચારતાં અંતે લાભને, તેમાં વધારે પદાર્થીના અવકાશ હાવાથી અત્ર સ્વીકારવામાં आल्मे। छे. आतुं अर्दु तत्त्व ते। ज्ञानी महाराज लाधे.

યતિવૃષભ આ ગ્રંથ મુખ્યત્વે કરીને જતિ જૈન સાધુને ઉદ્દેશીને લખાયેલા છે, તેના આ પુરાવા સમજી રાખવા યાગ્ય છે. યતિઓમાં જે મુખ્ય હાય તે યતિવૃષભ કહે-વાય છે. યતિઓને કાઈ મહેરખાનીથી કે પાતાની મરજીથી વસતિ, પાત્ર, સ્થાન, ઔષધિ કે વસ્તો આપે તે! તેમાં પાતાની હાશિયારી છે એમ યતિવૃષભે ન ધારવું. આપનાર પાતાની શક્તિથી રળેલ વસ્તુ પુષ્ય કરવા અને તેના ખદલા મેળવવા આપે છે. તે પાતાના આવતા ભવના લાભ ખાતર આપે છે. એ વસ્તુ મેળવવાની વિદચ્ધતા માટે યતિવૃષભાએ મદ ન કરવા ઘટે, એમ આ શખ્દના ભાવાર્થ છે.

અલેનાપિ—પોતાની અળવાન હાેશિયારી કદાચ તે કાર્યમાં હાેય, સામા મમ્મસ્યુ શેઠ જેવા ચીકણા માણુસ ઠેકાણે આવી ગયા હાેય તાે પણુ તેણે-યતિવૃષ્ણે મદ કરવા અયા છે. જે પાતાની શક્તિથી ઉપાજ ન કરેલું કંઇક મહેરબાનીની રૂઇએ અને પાતાના ભવિષ્યના લાભ ખાતર આપ્યું છે તેમાં પાતાની લાભ પ્રાપ્ત કરવાની આવડત બાખત મદ અયાગ્ય છે અને સામાને ગેરઇન્સાફ કરવા જેવું છે.

આ આઠ મદસ્થાન કહ્યાં છે. તેમાં કોઇ ઠેકાણે તપને મદસ્થાન કહ્યું છે. મેં છઠ કર્યો, અદ્દેમ કર્યો કે માટાં તપ કર્યા એ વાતનું અભિમાન ન કરતું. તપના મદ કરવાથી કુરગડુ મુનિ ઘણું દુ:ખ પામ્યા, અને તેમના દાખલાથી ચેતી જતું અને તપ કર્યા ખાખતના કોઇ જાતના અહે કાર કરવા નહિ એમ આ ગાયાના ઉપદેશ છે. આ રીતે મદસ્થાન તા અઠ જ રહે છે, પણ દષ્ટિખિંદુના ફેરફારથી તેમનાં નામમાં કોઇ કોઇ સ્થાને ફેર આવે તો આશ્ય શું છે તે સમજ મદસ્થાનને જેમ અની શકે તેમ ત્યજનું.

મદં ન અચ્છન્તિ—મદ તરફ પણ યતિવૃષ્ણો ન જાય. તેઓ સમજે કે એ લાલ-મદ કરવા જતાં આત્મા અંતે ગુમાવે છે અને હાય તે પણ જાય છે. એ મદ કરવા યાંગ્ય પણ નથી. સારા સમજુ માણુસ કરતા પણ નથી. આ કારણે ગમે તે મદસ્થાન લેતાં તે કરવા યાંગ્ય નથી. અને આપણી જરા ખુશામત થાય અને પોતે માટે છે તેનું લાગે તે કરવા યાંગ્ય નથી. અંતે તાં આ ખધું મૂકીને જવાનું છે અને જવાનું છે તે ચાક્કાસ છે, તા પછી મદ કેમ કરવા ઘટે અને કાને માટે અને કેટલા વખત સુધી કરવા ઘટે? આ પ્રમાણે વિચારી સમજુ પ્રાણી એકે પ્રકારના મદ ન કરે અને ખાસ કરીને લાભમકથી લલચાઇ જઇ પાતાની ખાટી આવડતના વખાણ ન કરે અથવા પાતાની જાતને માટી ન માને. (૯૦)

शुद्धिभद्द त्याभवा थे।ज्य छे तेनां कारखे़ा—

ग्रहणोद्ग्राहणनवकृतिविचारणार्थावधारणाद्येषु ।

बुद्धयङ्गविधिविकल्पेष्वनन्तपर्यायबुद्धेषु ॥९१॥

# पूर्वपुरुषसिंहानां विज्ञानातिशयसागरानन्त्यम् । श्रुत्वा सांप्रतपुरुषाः कथं स्वबुद्धया मदं यान्ति ? ॥९२॥

અર્થ — શ્રુતનું ગ્રહ્યુ, પ્રમાણપૂર્વક તેનું સ્થાપન કરવું, નવીન કૃતિ (જોડક્યુાં) કરવી, જીવાદિક પદાર્થોની વિચારયા કરવી અને પાતાને કહેવાતી વાતના નિર્ણય વગેરે બાબતામાં, યુદ્ધિના અંગને જાયુવાની વિધિની બાબતમાં અને અનંતપર્યાયોની બાબતમાં પૂર્વપુરુષ વૃષ્યોના વિજ્ઞાનઅતિશય અને યુદ્ધિવા રૂપ સમુદ્રનું અનંતપશું સાંભળીને અત્યારના જમાનાના પુરુષા (માયુસા–પુરુષા અને અચિંા) પાતાની યુદ્ધિના મદ કેમ કરીને કરે ? (૯૧–૯૨)

**વિવેચન** - આમાં છઠ્ઠા ખુદ્ધિમદના ત્યાગના વિષય છે. તે સારી રીતે સમજવા ચાગ્ય છે.

ગ્રહણુ—એટલે વિદ્યા લેવી. આ ૯૧મા શ્લાકમાં ચાર વિષયા અતાવ્યા છે. તે આગળ જતાં માલૂમ પડશે. ગ્રહણુ એટલે પકડવું અથવા લેવું, મતલબ કે વિદ્યાને પચાવવી એ પહેલી વાત છે. આપણે ગુરુ પાસેથી કાંઈ લઈને ગાંખીએ અથવા મનમાં ધારી રાખીએ તે ગ્રહણુ કહેવાય. આવી રીતે પાતે જે વિદ્યા શીખ્યા હાય તે બીજાને પ્રસંગ મળતાં આપી શકાય છે. એટલે લઘુવયમાં આ ગ્રહણુના ગુણુ વધારે મહત્ત્વના ગણાય છે. અસલ ઉપાધ્યાય વગેરે પાસે અલ્યાસ કરવામાં આવતા હતો.

ઉદ્યાહણુ—પ્રમાણ પ્રમાણે તેનું મૂકતું. મૂકવાના અર્થમાં તે શખ્દ અહીં વાપરીં છે. બીજા પાસે ગ્રહણુ કરાવતું તે ઉદ્યાહણુ કહેવાય છે. ન્યાય-તર્કના ધારણું તે વાતને જાહેર પ્રજાના હિતાયે ગ્રહણુ માટે મૂકવી તે ઉપન્યાસ કહેવાય છે. જે વિષયને આપણું ગ્રહ્યો હાય તેને બીજા માણુંસો સમજે અને એ ન્યાયસર તેને ગળે ઉતરે તે રીતે મૂકવા તે ઉદ્યાહણુ કહેવાય છે. આ ગ્રહણુ નામના પહેલા ગુણુ પછી ખુહિના બીજો ઉપયોગ થયા. આ બીજાના સ્વીકારની વાત ન્યાય, પહેલા અને સમજવાની શક્તિ પર આધાર રાખે છે. ઉદ્યાહણુમાં આપણુ સિવાયના અન્ય પુરુષા અને સમજવાના કામમાં રાકાયેલાઓની વાત છે, જ્યારે ગ્રહણુમાં પોતાની એકલાની જ વાત છે. ખુહિના ઉદ્યાહણુમાં પણ ખુબ ઉપયોગ કરવા પડે છે.

નલકૃતિ—નવીન ગ્રંથ બનાવવા. આપણે ભણેલા હાઇએ તા તેના ફળ તરી કે વિસ્તારથી જવિવચાર, નવતત્ત્વ, દંડક વગેરે સ્વતંત્ર લખવા. એ નવીન કૃતિ સ્વતંત્ર હાય, પણ પૂર્વ શીખેલ વાતને અનુરૂપ હાય. આ નવીન કૃતિ કે રચના એ વધારે ખુદ્ધિ- વૈભવ દેખાડે છે, પણ તે પૂર્વ પુરુષસિંહાનું અનુકરણ હાવાથી એ લાકોની ખુદ્ધિ આગળ નવીન કૃતિ કાંઇ જ નથી. એના સ્વીકારપૂર્વક જ આ નવીન રચના થાય છે. આ ખુદ્ધિના ત્રીજે પ્રકાર થયા. દેવેન્દ્રસૂરિએ કર્મગ્રંથ લખ્યા તે નવીન રચના કહેવાય, પણ તેમણે

કંષાયા અને વિષયા ૧૯૩

પૂર્વકાળના તે સમયે ઉપલબ્ધ કર્મત્રાયા, મહાસંવયજી વગેરે ગ્રાંથાના આધાર લઇ તેને લાેકા સમજી શકે તેવી વ્યવસ્થિત રીતે ગાેઠવ્યા તે નવીન કૃતિ કહેવાય. એમાં વિષય નવાે નથી, પજ્ય કૃતિ અને તેની ગાેઠવજી નવીન છે.

વિચારણા—પાતે ગ્રહણ કરેલા વિષયા પર વિચાર કરવા. એકહું ગાંખી જહું એના કરતાં પાતે સમજને તેના અર્થ પર સ્વત'ત્ર વિચારણા કરવી તે બહુ જરૂરી છે. આ યુદ્ધિના ચાથા ઉપયોગ થયા.

અવધારણા—એટલે કહેવા શું માગે છે તે પાતાના હુદયમાં સ્વપરના લાભ માટે ધારી રાખવું. અવધારણ એટલે 'નિશ્વય' અથવા 'ખાતરી.' એટલે પાતે જે બાબત શીખેલ હાય તે મનમાં બરાબર ધારી રાખવી અને પાતે જે સમજીને વાત લીધી છે તે બાબત ધારી રાખવી. 'સંશ્વાતમા વિનશ્યતિ' એટલે જેને મનમાં સંશય હાય તે વિનાશ પામે છે, પણ પૃથક્કરણ કરીને જે અવધારણ કરે તેને તેવા કોઇ જાતના વિનાશ પામવાના પ્રસંગ રહેતા નથી. ગમે તેવા સખ્ત ભાવા હાય પણ જો તેનું પૃથક્કરણ અને અવધારણ અરાબર કર્યું હાય તો તે ભાવ બીજાને સમજાવવામાં પાતાને જરાપણ મુશ્કેલી પડતી નથી.

આ રીતે બુદ્ધિના પાંચ પ્રકાર કહ્યા : (૧) ગ્રહણ, (૨) ઉદ્ગ્રાહણ, (૩) નવીન કૃતિ, (૪) વિચારણા, (૫) અવધારણ. આ બાબત અગાઉના પુરુષોએ કેવા અને કેટલા ગંભીર વિચાર કર્યો છે તે પછીની ૯૨મી ગાથામાં કહ્યું છે. ખુદ્ધિના ઉપયોગ તરીકે ગ્રહુણ, ઉદ્રુચાલણ વગેરે કહ્યાં છે. આ ખુદ્ધિના માત્ર પાંચ જ ફળ છે એમ નથી, પણ એનાં અનેક અંગ છે. આવી રીતે ગ્રહણ કરવું, ગ્રહણ કરાવલું, નવીન રચના કરવી, વિચારણા કરવી અને તેની અવધારણા કરવી એ પાંચે ખુહિના ગુણા છે. એ ઉપરાંત ધારણા વગેરે શાસમાં ખુદ્ધિના અનેક ગુણા છે. ખુદ્ધિ કાર્મણકી, પરિણામિકી વગેરે ચાર પ્રકારની છે એ વાત અગાઉ આવી ગઈ છે. આ ઉપરાંત ખુદ્ધિના ઘણા ભેઠ છે. તે કર્મગ્રંથ વગેરે શાસ્ત્ર-ગ્રંથાથી જાણી લેવા. અહીં તો જાણીતા ખુદ્ધિના ચાર ભેંદ કહ્યા છે. આ ચાર ખુદ્ધિ અથવા ગહાલ, ઉદ્દુગાહણ, નવીન રચના, વિચારણા અને તેને કે દ્રિત કરી અવધારણ કરહું એ પાંચે બાબતમાં અગાઉના પુરુષસિંહ–મુખ્ય માણુસાની બુહિના આપણે વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે આપણી અક્કલ છક્કડ ખાઈ જાય છે. ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત, ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત અને ઉત્કષ્ટ નવ પ્રકારના અનંતના વિચાર ચાથા કર્મગ્ર'થથી કરતાં આપણે પણ છક્કડ ખાઇ જઈએ છીએ, અને આવા ખુદ્ધિખળને પચાવનાર માણસા યુરુષસિંહ-જિનવૃષ્ણા ખુદ્ધિખળમાં આપજાથી અનેક રીતે ચહિયાતા અગાઉના કાળમાં થઇ ગયા છે, અને તે સમજનારા અને અને તે પર વિવેચન કરનારા અગાઉ નરવૃષ્ભો થઇ ગયા છે, તેઓના ખુદ્ધિવૈકાવ પાસે આપણે તે કેલ્ માત્ર ? એટલે ખુદ્ધિની આખતમાં આ ધુરંધર માણસા પાસે આપણે તા ભદ્ધિખળમાં મગતરા છીએ. એક ચૌદ પૂર્વનું પુર ગણવામાં કે કલ્પવામાં આવતાં અથવા

જીવના પાંચસે ત્રેસક લેદ વિચારતાં આપશે છક્કડ ખાઇ જઈએ છીએ તેા આપણી મર્યાદિત ખુદ્ધિ માટે અહંકાર કેમ કરવા ઘટે ?

વિધિવિકલ્પ—કારણ અને તેના લેદો. એ એટલાં સૂક્ષ્મ હાય છે કે લેદ અને ઉપલેદના વિચાર કરતાં આપણી ખુદ્ધિ છક્કડ ખાઈ જાય. આ લેદા અને કારણો સમજનાર અને સમજાવનાર અને આપણા લાભ માટે નવીન કૃતિ બનાવનાર મહાપુરુષા પૂર્વકાળમાં અનેક થઈ ગયા છે. તેમની પાસે આપણામાં કાંઈ ખુદ્ધિ હાય તા તે કાંઈ પ્રમાણમાં નથી. તા એવી ખુદ્ધિ જે સામાન્ય છે, તેના મક કરવા કે તે માટે પાતાની માટાઈ માનવી, મનાવવી, એ કેમ વાજથી ગણાય?

પર્યાય—આત્માના અનંત પર્યાયો છે. એ અનંતની પણ એક સંખ્યા છે. એ સંખ્યાને માટે વિચાર કરતાં આપણી છુદ્ધિ ચક્કરમાં ચઢી જાય છે, પણ તે પુરુષસિંહોને તો તે અનંતની વાત સાંભળતા જરાપણ મુસીબત લાગી ન હતી. આ અનંત પર્યાયથી માટા થયેલા આપણા વડીલ પુરુષોની અનેક વાત અત્યારે વિઘમાન છે. તેવા પુરુષો તો આત્માના અનંત પર્યાયોને સમજવામાં કાંઇ ઝૂંચ વગરના હતા. તે પુરુષોનાં ચરિત્રા આપણને સ્થવે છે કે આપણે કાંઇ પ્રકારના છુદ્ધિમદ્દ ન કરવા જોઇએ. આ સર્વ વાત લરમા શ્લોકમાં સ્પષ્ટ થશે. જે આવી અસંખ્ય અનંતની વાત પોતાના વિજ્ઞાનઅતિશયથી સમજતા હતા, તેમની પાસે આપણી છુદ્ધિ તો કાંઇ નથી, એવા વિચાર કરીને અને તેમના વિજ્ઞાનઅતિશય વિચારીને આપણે છુદ્ધિ તો કાંઇ નથી, એવા વિચાર કરીને અને તેમના વિજ્ઞાનઅતિશય વિચારીને આપણે છુદ્ધિના મદ કરવા ન ઘટે. તેઓએ કલ્યના પણ જખરી કરી છે અને તેમની છુદ્ધિશક્તિના પાર પામવાની પણ આપણી શક્તિ નથી. તો પછી એ પુરુષસિંહોની પાસે આપણે કોણમાત્ર છીએ ? તેવા અતુલ્ય છુદ્ધિના ધણી પુરુષસિંહોએ પોતાની છુદ્ધિના જરા પણ મદ કર્યો નથી, તો પછી આપણે આપણી લુધ્છ છુદ્ધિ માટે શુમાન રાખલું કઇ રીતે યોગ્ય ગણાય?

અત્યારે તેં અવધિ અને મનઃપય<sup>૧</sup>વ તથા કેવળજ્ઞાન થતાં નથી, તો પછી જે કાળમાં પૂર્વ મહાપુરુષા જીવતા હતા તે કાળની તેમની ખુદ્ધિશક્તિ પાસે આપણી સાધારણ ખુદ્ધિ માટે મદ કરવા કેમ ઘટે ?

આતમાના પર્યાયા અનંત છે. એવી રીતે પુદ્દગળના પણ અનંત પર્યાયા છે. તે સમજ શકે તેવા વૃદ્ધ પુરુષસિંહા અનેક થઈ ગયા છે. તેએ આ અનંત પર્યાય સમજ શકતા હતા અને આપણને પ્રકરણાદિક નવીન કૃતિ દ્વારા આપણા લાભ માટે સમજાવી ગયા છે. આવી જેમની બુદ્ધિશક્તિ હતી તેની પાસે આપણે તો કાેલું? તેઓ બુદ્ધિ—વૈભવ માટે મદ કરે તો કાંઇક વ્યાજબી ગણાય, પણ તેમની સરખામણીમાં આપણે જે પર્યાયોના અનંત ભાગ પણ સમજ શકતા નથી તે મદ કરીએ તો તે વ્યાજબી કે ચાગ્ય કઈ રીતે ગણાય?

વિધિ—શાસ્ત્રમાં અમુક પ્રકારના વિધિ ખતાવવામાં આવ્યા છે. સાળ સંસ્કાર કે આવશ્યક સામાયિકાદિકના અમુક ક્રમ હાય, અમુક સૂત્ર અમુક સમયે બાલાય, તો પછી અમુક સૂત્ર બાલાય એ જાતનું શાસકારાનું ફરમાન હાય તે વિધિ કહેવાય છે. વિધિમાં ક્રમ ખતાવવામાં આવેલ હાય છે.

વિક્રમ્ય—અપવાદ, અમુક સુવાવડીથી સામાયિક થાય કે નહિ, અમુક પ્રભુનામનું કે નમસ્કારનું ઉચ્ચારણ થાય કે નહિ તે જાતના અપવાદનું જ્ઞાન તે વિક્રમ્ય. વિધિ—વિક્રમ્ય એટલે અમુક ક્રમ અને અમુક અપવાદ. તે બાબતમાં અને પર્ઘાયોની બાબતમાં જે ઘરડા થઈ ગયા હાય, જેઓના વિધિવિક્રમ્ય આને પર્ધાય એટલી સુંદર રીતે કહી શકે કે તેમના શબ્દ આધારભૂત ગણાય અને જે વિધિ અને તેના અપવાદની બાબતમાં છેલ્લામાં છેલ્લો ફેસલા કરે તેટલા નિષ્ણાત હાય, તેમની બુહિ પાસે આપણું તા જિલા જ ન રહી શકેએ, છતાં મદ કરવા લલચાઈ જઈએ અને આપણી બુહિના મદ કરીએ તે કેમ યોગ્ય ગણાય? આવા પુરુષસિંહા પાસે આપણું બુહિ તદ્દન સામાન્ય પ્રકારની છે, તા પછી થોડા દાકતરી કે વકીલાતના જ્ઞાનથી આપણું મદ શેના કરીએ ? અને કરીએ તો તો પુરુષસિંહાની બુહિ પાસે આપણું ટકતા નથી, તા પછી બુહિના મદ કેમ ? અને કરાં જાબા રહીએ ? એમાં તો આપણું ટકતા નથી, તા પછી બુહિના મદ કેમ ? અને શાં જાબા રહીએ ? એમાં તો

અહિ—અહિના ત્રણસાે ચાળીસ (૩૪૦) લેદ કર્યા છે. તે મતિજ્ઞાનના વિષય દ્વાવાથી શ્રી દેવે દ્રસૂરિના કર્મ ગ્રંથમાંથી લીધા છે. વ્યજનાવગઢ એટલે કાંઈક સંવેદન થાય. ઇંદ્રિય અને વસ્તુના સજિકવં° જેમાં નથી તે મન અને આંખ (નયન) છે. વ્ય'જના-વગ્રહ જ્ઞાનને ચાર પ્રકારનું ખતાવ્યું છે—સ્પર્શ'નેન્દ્રિય વ્ય'જનાવગ્રહ, રસનેન્દ્રિય વ્યાંજનાવગ્રહ, ઘાણેન્દ્રિય વ્યાંજનાવગ્રહ અને શ્રવણેન્દ્રિય વ્યાંજનાવગ્રહ, પછી અર્થ'ના **અવગ્રહ પાંચે ઇન્દ્રિય અને છઠ્ઠા મનને થાય, અને ત્યાર પછી ઇહા, અપાય અને** ધારણા એ ત્રણે પણ પાંચ ઇન્દ્રિય અને છઠ્ઠા મન સંબ'ધે થાય. એ રી<mark>તે મતિજ્ઞાનના</mark> અઠ્ઠાવીશ સેઠ થયા. એ અઠ્ઠાવીશ સેઠને ખાર ગુણા કરવાના છે. વાજ તેના અવાજ સાંસળી કાઈ જીવ ખહુ શબ્દ નાણે અને કાઈ જીવ ચાડા શબ્દ નાણે તે પ્રમાણે 'બહુ' અને 'અળહુ' લોદ પડે. કાઈ તાર, મંદ એવા શખ્દ જાણે તે બહુવિધ અને કાઈ એકલા તાર કે મંદ જાણે તે 'અબહુવિધ'. કાેઇક જ્ઞાનને તુરત શહે તેં 'ક્ષિપ્ર' ભેદ અને કાેઈ વખત લગાડે તે 'અક્ષિપ્ર' લેદ. એમ છ લેદ થયા. કેટલાક ધૂમાદિક લિ'ને કરીને અગ્નિને જાણે તે સાતમા 'સલિંગ' લેદ અને એવા લિંગ વગર જે જાણે તે આઠમા 'અલિ'ગ' લેદ. કાેઈ સંદેહ–શંકા સહિત જાણે તે નવમા 'સંદેહ' લેદ અને કાેઈ સંદેહ વગર જાશે તે દશમાં 'અસ દિગ્ધ' લેદ. એક્વાર કહેલ તુરત જાણી જાય તે અગિયારમા 'ધ્રવ' લેઠ અને એકથી વધારે વાર કહ્યે જાણે તે બારમાં 'અધ્રુવ' લેઠ. આ કુલ અઠ્ઠાવીશ

લેદને ખારે ગુણતાં ૩૩૬ લેદ જ્ઞાનના-ખુદ્ધિના થાય. વળી ગુરુના વૈયાવચ્ચ-વિનય કરીને મેળવેલ વૈનયિકી ખુદ્ધિ, કાર્મણકી (કામ કરતાં કરતાં પદ્ધતિ બેસી જાય અને થાય તે ખુદ્ધિ), ઔત્પાતિકી (કુદરતી ખુદ્ધિ) અને પારિણામિકી (સંસારના અનુભવથી અને વ્યવહારમાં રાચ્યામાચ્યા રહેવાથી જે ખુદ્ધિ થાય તે). એટલે ૩૩૬ સાથે આ ચાર લેદ મળતાં ૩૪૦ ખુદ્ધિના લેદ થાય. જ્યાં અગાઉના પુરુષસિંહા આવા લેદ પાડનાર, સમજનાર અને સમજાવનાર હારબંધ થઇ ગયા હાય ત્યાં આ કાળની આપણી ખુદ્ધિ કાલ્યુ માત્ર ? અને તેના મદ કરવા કેમ યાંચ્ય, ઉચિત, વ્યાજબી ગણાય ? (૯૧)

પૂર્વ પુરુષસિ લ-પૂર્વકાળના પુરુષવૃષભ એટલે માટા માણસા. જ્યારે શબ્દને છેડે હસ્તિ, વૃષભ કે સિંહ શબ્દ વાપરવામાં આવ્યા હાય ત્યારે યુરુષાની અંદર ઉત્તમ, આગેવાન એમ અર્થ સમજવા. જ ગલમાં જેમ સિંહ હરણના શિકાર કરે છે તેમ એ પુરુષસિંહા કષાચાના અને પરીષહાના શિકાર કરે છે, તેમના પર વિજય કરી પાતાનું સિંહપણું અતાવી ગયા છે, એવા આગેવાના અને ખુદ્ધિશાળીએ. આવા પુરુષાના ખુદ્ધિ વૈસવ એટલાે માટા હતા કે તેઓ પર્યાય અને બુહિની બાબતમાં ઘણું પૃથક્કરણ કરી ગયા છે. તેઓના ખુદ્ધિઅતિશયને સાગર સાથે સરખાવી શકાય. તેની અનંતતા વિચારવાથી-સાંભળવાથી આપણને અને આ કાળના કાેઇપણ પ્રાણીને પાતાની બુદ્ધિ માટે મદ થતા નથી. કચાં એવા બુદ્ધિમાન પુરુષાની એક નાનામાં નાની ખાખતને અનંત ભાગમાં વહે ચવાની શક્તિ અને કચાં આપણી સામાન્ય ખુદ્ધિ! આપણે તેા તેમની પાસે ઊભા રહી શકતા નથી. તેા પછી એક જરા સામાન્ય છુદ્ધિ માટે અભિમાન કરવાની કે મદ કરવાની આપણી તાકાત શી ? અને તેને માટે મદ કરવાનું સ્થાન કર્યા રહ્યું ? આપણે તા પૂર્વ પુરુષસિંહની અદ્ધિ આગળ કાંઇ માત્ર નથી. તેઓએ તો માટે વખત અનેક પર્યાયની વાતા જાહી છે. આપણા લાભ માટે બાઠવી છે અને તેઓ પાતે જાણતા તેના અન તમા ભાગ લખી ગયા છે. તેઓનાં ચરિત્ર સાંભળી આપશે ખુદ્ધિના મદ કેમ કરીએ? અને કરીએ તે યાગ્ય કેમ ગણાય?

વિજ્ઞાનાતિશય— ખુદ્ધિના અતિશય. અથવા ખુદ્ધિનું તેજ, અને આકાશગમન, સંભિન્નશ્રોત્રાદિ લબ્ધિરૂપ અતિશય. આપણે ઘણી શાધખાળ પછી પણ આ અતિશયા મેળવી શકતા નથી, તેમને તો તે અતિશયા મળેલા હતા અને તેના લાભ પણ તેઓ લેતા હતા. આવા પૂર્વ કાળના માટા માણસાનાં ચરિત્રા સાંભળી આપણી સામાન્ય ખુદ્ધિના મદ કરવાને માટે અવકાશ જ કયાં રહે છે? આપણી સામાન્ય વહેવારુ ખુદ્ધિ ગણધર કે પૂર્વ પુરુષા પાસે ટકી શકતી નથી.

સાગરાન ત્યમ — ખુદ્ધિ અને અતિશય રૂપ દરિયાનું અને તપહું! આ તેમના અનેત જ્ઞાન અને અતિશયા તથા તેમને પ્રાપ્તિ થયેલી લિખ્ધ આગળ આપણી ખાળાચિયા જેવી કે જેટલી સામાન્ય ખુદ્ધિ કયાં? એ બેની સરખામણી પણ થઇ શકે તેમ નથી. સાં પ્રત પુરુષ—આ કાળના લાકા, જેમાં સ્ત્રીઓના પણ સમાવેશ થાય છે. આ પુરુષસિંહના વર્ણના સાંભળીને અત્યારના લાકાને મદ કરવાનું સ્થાન કેમ રહે ? કયાં એ નરકેસરી પુરુષા અને કચાં તેમની વિચારણાશક્તિ પાસે આપણા ખુદ્ધિવૈભવ ? આપણે એ વાત વાંચી વિચારી સમજી શકતા હાઈએ તા પૂર્વ પુરુષા જેમણે આપણા લાભ ખાતર અનેક નવીન રચના કરી છે અને જેઓએ અનેક અતિશયો, લબ્ધિઓ અને સિદ્ધિઓ પ્રાપ્ત કરી છે, તેમની વિશાળ તાર્કિક ખુદ્ધિ પાસે આપણી ખુદ્ધિ કર્યા ? એ જયારે વિચારીએ છીએ ત્યારે આપણા મદ ઠરી જાય છે.

કરા — કેમ ? શા હાં હે ? શા માટે ? જે આપણુ ગણુધર અથવા તેમના પછી થયેલા શાલિલદ્ર કે એમના ગુરુ જેવા છુદ્ધિખળ અને અતિશયોમાં લગલગ સરખા હાેઇએ તાે તો જુદી વાત છે પણુ આપણું તાે મગતરા પણુ નથી, પછી આપણું મદ કે મગરૂળી કરીએ એ કેમ વ્યાજળી ગણાય?

મદ' યાન્તિ—મદ કેમ કરે ? મદ કરવા તરફ કેમ લલચાઇ જાય ? અને મદ કરવો કેમ શાલે ? પૂર્વ પુરુષાનાં ચરિત્ર સાંભળવાથી તેઓ ખુદ્ધિખળમાં આપણાથી ઘણા ચઢિયાતા હતા એમ તેઓની દ્રવ્યગુણુપર્યાયની વ્યાખ્યાથી કે અનંતના અનંત ભાવા અને આત્માના અનંત પર્યાયોથી જણાય છે. તેઓના ખુદ્ધિ અને અતિશયરૂપ સમુદ્ર અનંત હતો અને આપણે તો તેનાથી ઘણી એાછી શુલ્લક ખુદ્ધિના છીએ. સહજસાજ ખુદ્ધિ આપણને પ્રાપ્ત થઇ હાય તો એવી સામાન્ય ખુદ્ધિ માટે અહંકાર કેમ થાય ? અને કરી નાખીએ તો તેના ખચાવ કઇ રીતે આપણે કરી શકીએ ? તેઓએ જે સૂક્ષ્મભાવ અને અનંત પર્યાયો વિચાર્યા છે તે આપણે સમજી પણ શકવા મુશ્કેલ છે. આવા જબર-જસ્ત પુરુષસિંહા પાસે આપણે તો મગતરા છીએ. એમની ખુદ્ધિશક્તિ પાસે આપણી સામાન્ય વ્યવહારખુદ્ધિ માટે મદ કરવા કે અભિમાન કરતું, મગરૂળી કરવી કે ગર્વ કરવા અનુચિત છે અને આપણે તો કરવા ઘટતા નથી. આ રીતે સાતમા મદસ્થાન ખુદ્ધિની વિચારણા થઇ. (૯૧–૯૨)

# वस्क्षकता-भियत्वने। सातभा भह पणु न डरवा कोई के — द्रमकेरिव चंदुकर्मकमुपकारनिमित्तकं परजनस्य। कृत्वा यद्वाल्लभ्यकमवाप्यते को मदस्तेन ? ॥९३॥

અર્થ — લિખારીની પેઠે ખુશામતનાં મીઠાં વચના બાલીને અને જાણે આપણા ઉપર ઉપકાર કરતા હાેય તેવું બહાનું અતાવીને બીજા માણુસાની વલ્લભતા મેળવવામાં આવે છે, તેના મદ કરવા કેમ ઘટે ? (૯૩)

વિવર્ણ--હવે અહીં વલ્લભતા-પ્રિયપણું-વહાલપ મેળવાય છે તે સાતમું મદ સ્થાન છે, એ પર વિવેચન થાય છે. ૧. જાતિ, ૨. કુળ, ૩. રૂપ, ૪. બળ, પ. લાભ અને ६. વિદ્યા — એમ છ મદસ્થાના આગળ જોઇ ગયા અને તે કરવા યાંગ્ય નથી એમ બ્રાયકર્તાએ વિસ્તારથી બતાવ્યું. તેવી જ રીતે આ સાતમું મદસ્થાન 'વલ્લભતા'નું છે. વલ્લભતા એટલે આપણે જયાં જઇએ ત્યાં ભળી જઇએ છીએ અને આપણે પાતે અતડા પડતા નથી અને આપણા સંબંધમાં આવે તે સવ'ના પ્રેમ મેળવી શકીએ છીએ. આનું નામ વાલ્લભ્ય અથવા સાતમું મદસ્થાન વલ્લભતા છે. કાઈ કોઈ બ્રાયકાર આને સ્થાને તપના મદ કહે છે. કાઈ પણ પ્રકારના મદ કરવા અનુચિત છે, એટલે તપ હશે કે વાલ્લભ્ય હશે તેની ચર્ચા કામની નથી. તપના મદ વધારે પ્રમાણમાં આપણું ધ્યાન પે' અનારા જણાયો છે. જ્ઞાનીએ તેનાં કરતાં વલ્લભતામદને વધારે પ્રમાણમાં આપયું છે, તેનાં કારણા પણ જણાવ્યાં છે, પણ તપમદ અને વલ્લભતામદ એમાં વલ્લભતામદને શા માટે વધારે અગત્યના ગણવામાં આવ્યા તોનું કારણ જણાવ્યું નથી. એટલે એ તત્ત્વ કેવલીગમ્ય રાખી આપણે કોઈ પ્રકારના મદ ન કરવા ઘટે.

દ્રમક લિખારી. એને વધારે ઓળખવા માટે ઉપમિતિલવપ્રપંચા કથાના પહેલા પ્રસ્તાવ તેવા. લિખારી હંમેશા પાતાના લાલ જ જુએ છે. એ અનેક લટુડાપટુડાવેડા કરશે, એ મીઠું બાલશે, આપનારને રીઝવવા માટે અનેક પ્રકારના ચેનચાળા કરશે, અથવા ભૂતકાળમાં પાતા પર ઉપકાર થયેલ હાય તેની નજરે અથવા ભવિષ્યની આશાએ તે મીઠાં પટુડાં વચન બાલશે. પછી એ આપનાર કે ઉપકાર કરનારના બદલાની ખાતર તેની અનેક પ્રકારની બિરુદાવલી બાલશે. એવા લિખારીની ખુશામતથી કે મીઠાં લાગે તેવાં વચનાથી લેવાઇ કે છેતરાઇ ન જવું. આવી દેખીતી વલ્લલતા કાંઇ ઉપયાગની નથી. તે આપણી ગેરહાજરીમાં શું બાલે છે તે મુદ્દાની વાત છે, બાકી લિખારીના લટુડાં વચનથી કાંઇ લેવાઇ જાય અને તેના પર પ્રીતિ કરે એ તો અસંભવિત વાત છે.

ઉપકારનિ મિત્ત—એક અમુક માણુસે પોતા ઉપર ઉપકાર કર્યો હાય અથવા કરવાની આશા હાય તેથી મીઠું મધુરું સારું લાગે તેવું તે બાલે તો તેવા પ્રકારની વસ્ત્રભતાના અહંકાર કે મદ કરવા કેમ ઘટે ? એ બિખારી તો પોતાના લાભ નિમિત્તે ગમે તેવું સારું બાલે, પણ એથી થતી વલ્લભતા—પ્રેમીપણામાં આપણી જાતને શા માટે વખાણુવી કે તે વાતના મદ કરવા ? નિમિત્ત એટલે હેતુ. આપણે તેના પર ઉપકાર કરીએ તે હેતુ તેના મનમાં હાય છે. આપણે તેને વલ્લભ કચારે લાગીએ કે જ્યારે એ જાણે કે આપણે અવિષ્યે કે તે જ વખતે તેના ઉપર ઉપકાર કરવાના છીએ. ઉપકાર નિમિત્ત છે. એને આપણા આભાર તેળે લેવાના છીએ એ આશામાં તે આપણુને વલ્લભતા દેખાડે. જો કે આ વલ્લભતા સ્વાર્થ છે, પણ દુનિયા સ્વાર્થ ઉપર જ મંદ્રાયેલી છે, એટલે એમાં કાંઈ ત્વાઈ નથી. "આશા ઔરનકી કયા કીજે, ભટકત ઢાર ઢાર લેકન કે કુકર આશાધારી" એ આનંદઘનજીના પદમાં આશાધારી કૃતરા કેવા કેવા ચાળા કરે છે તે ખતાવ્યું છે. આ

સર્વ સ્વાર્થ ઉપર રચાયેલું વાલ્લભ્ય છે. આ રીતે પ્રેમ દેખાડવા તેનું પરિષ્ણામ શું આવે છે તે હવે પછીના શ્લાકમાં કહેશે (૯૩).

वाब्सक्यने। नाश थतां डेवा खास थाय छे— गर्व परप्रसादात्मकेन वास्लभ्यकेन यः कुर्यात्। तद्वास्लभ्यकविगमे शोकसमुदयः परामृशति॥९४॥

અર્થ'—પારકાની મહેરબાનીએ કરીને થતાં વહાલપગુથી જે ગર્વ કરે છે તે વસ્લભતાના વિનાશ થતાં, છેડા આવતાં, પરંપરાગત શાક–દીનતાને ભેટે છે. (૯૪)

વિવરણ—પરપ્રસાદાત્મકૈન—વલ્લભતા હું મેશ બીજાની મહેરબાની પર આધાર રાખે છે. એને જયાં સુધી આપણુને સ્વાર્થ હોય અને તે સરતો હોય ત્યાં સુધી આપણુને વખાણું છે, આપણા ઉપર હેત રાખે છે, અને આપણુને ચાહે છે. પણુ એ ગ્રાહવાની અંદર સ્વાર્થ સરવાના હેતુ રહેલા હાય છે. આપણું ત્યાં આવે ત્યારે બે રાટલી કે ગ્રાખા મળે અથવા કાંઇ નહિ તો ચાના વાટકા મળે ત્યાં સુધી એ આપણી બાલબાલા કરે છે. એટલે વલ્લભતા હું મેશા પારકાની આપણા પર કૃપા હાય ત્યાં સુધી જ ગાલે છે. જેવી એ સ્વાર્થ વૃત્તિ પૂરી થાય કે આપણી અશક્તિ થાય કે તુરત જ એ સ્વાર્થી વલ્લભતાના વિનાશ થાય છે, અને વલ્લભતા રાખનાર અને ખુશામત કરનાર જ આપણા અપ્રિય થઇ પડે છે. અહારના માણુના વલ્લભતા કરે તેની પાછળ આ હેતુ રહેલા છે એ નિરંતર ધ્યાનમાં રહે. વલ્લભતા પરપ્રસાદાત્મક જ હાય છે. તેથી, અમુક માણુસ આપણા પર વલ્લભતા રાખે છે અને આપણી ખુશામત કરે છે તેથી આપણે ઘણા લાકપ્રિય છીએ એમ ધારવા જેવું નથી. આ વલ્લભતા વહેલી માંડી જવાની છે એમ વિચારવું અને તે વખતે કેટલા અને કેવા શાક થશે તે વિચારી બીજા તરફ વલ્લભતા કરવી જ નહિ અથવા તેવી વલ્લભતાથી ખેંચાઇ જવું નહિ. આ વ્યવહારુ વલ્લભતામાં કાંઇ લાંબા વખત ચાલે તેવી બાબત હાતી નથી. અને દુન્યવી સ્વાર્થ સિવાય વલ્લભતાનું કાંઇ કાંબા વખત ચાલે તેવી બાબત હાતી નથી. અને દુન્યવી સ્વાર્થ સિવાય વલ્લભતાનાં કાંઇ લાંબા વખત ચાલે તેવી બાબત હાતી નથી. અને દુન્યવી સ્વાર્થ સિવાય વલ્લભતાનાં કાંઇ કાંબા વખત ચાલે તેવી વાત્મત હાતી નથી. અને દુન્યવી સ્વાર્થ સિવાય વલ્લભતાનાં કાંઇ કાંબા વખત ચાલે તેવી વાત્મત હાતી નથી. અને દુન્યવી સ્વાર્થ સિવાય વલ્લભતાનાં કાંઇ કાંબા વખત ચાલે.

વિગમે—વલ્લભતાના નાશ થતાં, વિનાશ થતાં. આ સ્વાર્થમય સંસારમાં વલ્લભતા તો લાંબા વખત ચાલતી નથી. સ્વાર્થ પૂરા થતાં વલ્લભતા પણ પગ કરીને જાડી જાય છે. આપણે ઘણાને ઘડપણમાં ત્યજાયેલા જોઈએ છીએ તેનું કારણ સ્વાર્થ ન રહેવા તે જ છે. સ્વાર્થ પર રચાયલી દુનિયાદારીની આ જ સ્થિતિ છે. એ આપ્યું અહિરાત્મદશાનું તંત્ર જ સ્વાર્થ પર રચાયલું છે. સ્વાર્થ સરતાં 'અમે કાેલુ, તમે કાેલું' વાળી વાત થાય છે અને સ્વાર્થના છેડા ઉમ્મરને કારણે કે અશક્તિને કારણે જરૂર આવવાના છે જ, એટલે વલ્લભતા જે આપી બીજાની કૃપા અને મહેરઆની પર રચાયલી છે તેના પણ વિનાશ જરૂર થવાના જ છે. આવી બીજા માલુસાની કૃપા—મહેરઆની પર આધાર રાખનારી વલ્લ- ભતાના મદ—મર્વ કેમ થાય ? અને કર્યા હાેય તા તો વાજળી છે એમ કેમ કહી શકાય ?

શાકસમુદય— દૈન્યસમૂહ. વલ્લભતા જ્યારે નાશ પામે ત્યારે અનેક પ્રકારના શોકને દિલગીરીને પાતાની પાછળ મૂકી જાય છે, આપણુને દીનતાના સમૂહ સાથે લેટાડી દે છે. એકાદ શાક થાય ત્યારે તો જાણે સમજયા, પણ આ તો સંખ્યાળધા શાકસમૂહ થાય. તેથી, જ્યારે વલ્લભતા થાડાં વર્ષ જ ચાલવાની છે તો સમજુ માણુસ એના ગર્ષ કેમ કરે અને પાતે માટી ધાડ મારી છે એવા મદ શા માટે રાખે? અને રાખે તો તે હચિત ગણાય?

પરામશિત એટલે 'લેટે' છે. શાક આવીને ચાલ્યા જતા નથી, પણ શાકસમૂહ લેટે છે અને આપણા મન પર શાક કરાવી અનેક શાકના એ વધારા કરી જાય છે. આ વલ્લભતા ચાર દહાડાના ચાંદરડા જેવી છે. તેને સમજુ, વિચારશીલ માણુસ ન જ કરે, અને પાતે વલ્લભ અને લાેકપ્રિય છે તે વાતના ગવે ન ધારણ કરે. (૯૪)

છેલ્લા (આઠમા) મદ ગ્રાનના ન કરવા ઘટે—

माषतुषोपाख्यानं श्रुतपर्यायग्ररूपणं चैव । श्रुत्वाऽतिविस्मयकरं विकरणं स्थूलभद्रमुनेः ॥९५॥

सम्पर्कोद्यमसुलभं चरणकरणसाधकं श्रुतज्ञानम् । लब्ध्वा सर्वमदहरं तेनेव मदः कथं कार्यः ॥९६॥

અર્થ — માષતુષની વાત સાંભળીને, તથા શ્રુતજ્ઞાનના અનેક પર્યાયાની લગવાને કહેલી તેની પ્રરૂપણા જાણીને-સાંભળીને, અને અતિ અચંછા કરે તેવું સ્થૂળભદ્રમુનિનું ચરિત્ર અને તેમને થયેલી વિક્રિયા સાંભળીને, પંડિત સાથે સંબંધ અને ઉદ્યમ અંનેથી મળવું સુલભ અને ચારિત્ર્ય અને ક્રિયા અંનેને સાધનાર તથા સર્વ મદને હરી જનાર જ્ઞાન-શ્રુતને પ્રાપ્ત કરીને તે જ શ્રુતજ્ઞાનના મદ કેમ કરી શકાય? અથવા થવા શક્ય કેમ ગણાય? (૯૫-૯૬)

વિવરાયું: માપતુષ અહું લાળા ભદ્રક પણ ગુરૂની આજ્ઞાને માનવાવાળા શિષ્ય હતા. એ નળળી યાદશક્તિવાળા હતા અને લીધેલા પાઠ પણ તત્સ્વરૂપે યાદ ન રહે તેટલી એછી યાદશક્તિવાળા હતા. ગુરૂએ એને ગાખવા અને યાદ કરવા માટે ચાર શખ્દ આપ્યા. મા રુવ, મા તુવ એટલે કોઇના ઉપર ખહુ રાજી ન થઇ જા, કોઇને નવાજી નાખ નહિ અને કોઇ ઉપર ગુસ્સા ન કર. આખા આગમના એ સાર હતા. આપણે આ રાગદ્રેષ પર શરૂ-આતમાં ચર્ચા કરી આવ્યા છીએ. આ પ્રકરણને અંતે પણ એ રહસ્યસૂત્ર પર વિવેચન થશે. પણ મુનિ શિષ્ય હોવા છતાં આટલા ચાર શખ્દ પણ યાદ રાખી શક્યા નહિ. એને અદલે એમને માવતુવ એટલે 'અડદ અને તેના ઉપરના ફાતરા' એવા વિચિત્ર શખ્દસમૂહ યાદ રહ્યો.

ક્રવારા વ્યાપ વિષયા

તેઓએ તે। આખે વખત माप तुष એ શબ્દ ગાખ્યા કર્યા અને ગારને બદલે બે શબ્દ થઈ જાય છે એટલું પણ ધ્યાન ન ખેં ચાણું. પણ ફાતરાં અને અડદમાં આત્મભાવ સમા-યલા હતા. આત્મા અડદ જેવા મુક્ત છે, તેને ફાતરાં એટલે કર્મા લાગેલાં છે એમ વિચારતાં વિચારતાં અને એ શબ્દા ગાખતાં તેમને કેવળજ્ઞાન થયું. તેએા ફાતરામાં કર્મની પરતા અને અડદમાં આત્માની મુક્તતા જોઈ શક્યા અને નિષ્કપટ ભાવે એ शબ्દો माप અને તુષ યાદ કરતાં અને વાર'વાર સ્તવતાં અને યાદ કરવાના પ્રયત્ન કરતાં તેઓ કેવળ-જ્ઞાનને વર્યા. આમ શ્રુતરહિત માણસ પણ સર્વે કર્મે પર વિજય મેળવી કેવળગ્રાન પ્રાપ્ત કરે છે. એટલે કયા માણુસને કઇ વસ્તુ લાભ કરશે તે પહેલેથી કહેવું મુશ્કેલ છે. એક સુત્રના અનેક અર્થ થાય છે, પણ તે જેને ન આવડે તેના નિસ્તાર નથી એમ સમજલ નહિ. આગમના અને ખાસ કરીને શ્રુતજ્ઞાનના અનંત પર્યાયા છે. તે આપણે અંગે કેવી રીતે વર્તે છે અને પૂર્વ નાનીઓએ તે સંબધમાં શું કહ્યું છે તે સમજીએ તા પણ ઘણાં છે. ખાકી યાદશક્તિ મેંદ હાય તેના નિસ્તાર નથી, એવી ખાટી માન્યતા ન રાખવી. એ તો શ્રુતજ્ઞાનના ક્ષયાપશંમ પમાણું વધારેઓછી થઈ શકે. તે ન હાય તા તેથી જરા-ગણ ગભરાવું નહિ. અભણ અથવા અલ્પ યાદશક્તિવાળા ભવના પાર પામતા નથી એવું પણ કાંઈ નથી. શિષ્યે પાતાના શખ્દા વિપરીત કર્યા તે માટે ગુરૂએ કાંઈ કપકા તેને ન આપ્યા. કેવળી થઇને એ આવ્યા ત્યારે એનું માન ઘણું વધાયું. આવા સમજુ ગુરૂએ။ પૂર્વ કાળમાં હતા.

શકડાલ મંત્રીના માટા પુત્ર સ્થૂળભદ્ર. એને નાનપહુંથી વેશ્યા ઉપર પ્રેમ. તેને ત્યાં પાતે રહે અને અનેક પ્રકારના આનંદ લાેમવે, ખાય પીએ. તેમાં તેના પિતા ઉપર નંદરાજાની અવકુપા થઇ અને તે મૃત્યુ પામ્યા. અસલના વખતમાં દિવાનના છોકરા દિવાન થાય એવા નિયમ હાવાથી સ્વાભાવિક રીતે તેને દિવાનપદ લેવાનું કહેલા માંકલ્યું, કારણ કે રાજાને ખાતરી હતી કે તેના બાપ શકડાલ પ્રત્યે પાતાના કાેધ વાજળી ન હતા. તેના કાેઇ ગુનાન હતા. શકડાલની જગ્યાએ તેના પુત્રને દિવાનપદે વાજળી રીતે નીમવાં જાઈએ. સ્થૂળભદ્રે તાે આખા વખત લહેર કરી હતી. તે તો કાેશ્યા વેશ્યાને ત્યાં પડથી પાયથી રહેતા હતાં. નંદરાજાએ તેને પાતાની પાસે બાલાલી અને દિવાનગીરી આપવાની વાત કરી. સ્થૂળભદ્રે વિચાર કરી જવાબ આપવાનું જણાવ્યું અને અર્શાકવાટિકામાં પાતે વિચાર કરવા ગયા. તેણે વિચાર કર્યો કે દિવાનગીરી સાથે કાેશ્યાને ત્યાં જવાશે નહિ અને પાતાના આપાના કેવા હાલ થયા હતા; એ દિવાનગીરીમાં શા લાભ છે! એમ વિચારતા હતા ત્યાં સંભૂતિ જૈન આચાર્ય મળ્યા. તેમણે સમજાવ્યું કે એ દિવાનગીરી વંગેર તાે બાલા-બહિરાત્મભાવ છે અને ખરા માર્ગ તો શ્રી જિજદેવપ્રણીત માર્ગ છે અને તેનાં જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિયન સમજાવ્યા. સ્થૂળભદ્રના જીવ તૈયાર હતા. તેને સત્ય સુખ કથાં છે તે સમજાયું અને સમજાવ્યા. સ્થૂળભદ્રના જીવ તૈયાર હતા. તેને સત્ય સુખ કથાં છે તે સમજાયું અને સમજાવ્યા. સ્થૂળભદ્રના જીવ તૈયાર હતા. તેને સત્ય સુખ કથાં છે તે સમજાયું અને સમજાવ્યા. સ્થૂળભદ્રના જીવ તૈયાર હતા. તેને સત્ય સુખ કથાં છે તે સમજાયું અને

પાતે સંભૂતિ આચાર્ય પાસે દીક્ષા લીધી, જૈન સાધુ ખની ગયા અને દિવાનગીરીની રાજાને આભાર સાથે ના પાડી.

એને ત્રણ બહેના હતી. તેઓ અસાધારણ વિદ્વાન અને પરીક્ષા કરનારી હતી. એક એકવાર સાંભળ કે તેને યાદ રહી જાય તેવી યાદશક્તિવાળી હતી. તેનું નામ 'સેણા'. ખીછ 'વેણા', તે એ વાર સાંભળે તા તેને યાદ રહી જાય તેવી સુંદર યાદશક્તિવાળી હતી. ત્રીજી ખહેનનું નામ 'રેશા'. તેને ત્રશ વાર સાંભળેલું યાદ રહી જાય અને ખીજાને જણાવી શકે તેવી યાદશક્તિવાળી હતી. સંભૂતિ આચાર્ય પાસે બહેના આવી ત્યારે સ્થૂળભદ્ર ગુફામાં ખેસી પાઠ કરતા હતા. ગુરૂએ તેમને ગુફામાં જવા જણાવ્યું. ત્રણે ખહેના ગુફા તરફ ચાલી. બહેનાને પાતાની વિદ્યાના ચમત્કાર ખતાવવા સ્થૂળભદ્રે, જેમને બહેનાના આગમનના સમાચાર મળી ચૂકયા હતા તેમણે, સિંહનું રૂપ લીધું. એટલે ખહેના સ્થૂળભદ્રને સ્થાને સિંહને બેઠેલા જોઈ જાણી પાછી આવી. આચાર્યને કહે કે એમને તા સિંહ ખાઈ ગયા લાગે છે. ત્યાં ગુકામાં સિંહ જ છે. આચારે ઉપયોગ મૂકી જોયું અને જારૂયું કે સ્થળભદ્રે પાતાની બહેના ઉપર અસર કરવા સિંહનું રૂપ લબ્ધિના બળથી લીધું હતું. ત્યાં સુધી રથૂળસદ્ર દશપૂર્વ ભણ્યા હતા, પાતાના શ્રુતજ્ઞાનના અભ્યાસ ખહેનાને જણાવવા ખાતર જ પાતે સિંહનું ૩૫ લીધું હતું. ગુરૂએ જાણ્યું કે સ્થૂળભદ્રને જ્ઞાનના મદ થયા છે. નહિ તા પાતાની લિખ્ધ અને જ્ઞાન બહેનને જણાવવા માટે આવું રૂપ વિકુવે<sup>૧</sup> નહિ. એટલે એમના મતે જે જ્ઞાન મળ્યું છે તે સ્થૂળભદ્ર જેવા સાધુ પચાવી શક્યા નથી, જ્ઞાનના એમને ગર્વ થયા છે. પત્યું, ગુરૂએ નવા પાઠ આપવાના અને અભ્યાસ આગળ ચલાવવાના અભિપ્રાય છાડી દ્વીધા. પછી સંઘે ઘણી પ્રાર્થના કરી ત્યારે ૧૧–૧૪ પૂર્વના મૂળ પાઠ આપ્યા, પણ અર્થ ન સમજાવ્યા. તે વખતથી, નંદરાજાના વખતમાં ૧૧-૧૪ એ ચાર પૂર્વ વિચ્છેદ ગયાં. અત્યારે તા સર્વ પૂર્વ ત્યાર પછી વિચ્છેક ગયા છે. આ શ્રુતમક ઉપર કાખલા થયા.

વિકરાયુ—ધાતુને ક્રિયાપ્રત્યય લગાડવા પહેલાં ધાતુ અને ક્રિયાપ્રત્યયની વચ્ચે જે (દશ) ગણના પ્રત્યય લાગે તે વિકરણ કહેવાય છે. અહીં તેના અર્થ વિક્રિયા. આવા સ્થૂળ લદ્ર જેવા મુનિને જ્ઞાન પચ્યું નહિ અને ગર્વ રૂપે—મદરૂપે પાતાની અહેનાને તે દેખાડવા વૃત્તિ થઈ એ મદસ્થાન આઠમું છે. એમાં ગર્વ કરવા જેવું કાંઈ નથી તે આવતી ગાયામાં કહેશે. આ માયતુષ મુનિ કેવળી થયા અને સાદા માણુસે અડદનાં ફાતરાં ઉખેડચાની વાત કરી તેમાં કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું, જ્યારે સ્થૂળભદ્રે જ્ઞાનના મદ કરી દેખાડા કરવા વિચાર કર્યો તે તેમના સમયથી તે હંમેશને માટે અત્યાર સુધી ચાર પૂર્વ વિચ્છેદ પામ્યા, એમ સમજ શ્રુતજ્ઞાનના મદ ન કરવા. આગળ અતાવશે તે પ્રમાણે કદાચ ક્ષયાપશ્યમ, સત્સંગતિ કે સંબ' ધથી અલ્યાસ થઈ જાય તા તે ગર્વને યાગ્ય નથી, ઉચિત નથી. ભણુવાથી તો ગર્વ ઘટવા જાઈએ.

આ સ્થૂળભદ્ર મુનિનું ચરિત્ર અતિવિસ્મય-આશ્રય કરનારું છે તે સમછ લેવું નોઇએ અને શ્રુતજ્ઞાનના મદના ત્યાગ કરવા જોઈએ. પ્રથમ વર્ષનું ચામાસું જ્યારે સ્થૂળભદ્ર મુનિ ગુરુની આસાથી કેરિયાને મ'દિરે ગયા અને ત્યાં રહ્યા અને વેશ્યાને શ્રાવિકા બનાવી, ત્યારે તેમને શુરુએ 'દુક્કરદુક્કરકાર' કહ્યા. સર્પ'ના ભિલ પર ચાર માસના ઉપવાસ કરનારને 'દુક્કરકાર' જ માત્ર કહ્યા ત્યારે તેમને લાગ્યું કે એ સ્થૂળભદ્ર દિવાનના પુત્ર છે અને ગુરુ એમને હુલાવેકુલાવે છે અને રાજી રાખે છે. ચાર મહિના માલ–મસાલા ખાનાર એ રથૂલિલદ્ર કર્યા અને ચાર માસના ઉપવાસ કરનાર પાતે કોલુ ? ગુરુની પક્ષપાતી (તેની નજરમાં) દશાથી પાતે બીજે વરસે કાશ્યાને ત્યાં ચાર માસ કરવાની પરવાનગી માગી. ગુરૂ સમજી ગયા કે આ માગણીમાં દ્રેષ હતો અને સ્થૂળલદ્ર તરફ મત્સર હતો. તે જતાં જ કોશ્યાના કંદામાં પડી ગયા અને અનુકૂળ ઉપસર્ગ તે સાધુ ખમી ન શક્યો. વેશ્યા તો શ્રાવિકા ખની હતી. તેને સર્વ યુરુષા ભાઇ–આપ સમાન હતા. તે સ્થૂળભદ્ર તરફના આવ-નાર સાધુનાે મત્સર જાણી ગઇ. તેણે હિમાચળ પર્વંત ઉપર રત્નકંબળ લેટ મળે છે તે લેવા સાધને માેકલ્યાે. ભરચામાસે સાધુભાવ વિરાધી એ મુનિ હિમાચળ ગયા અને અનેક હપાધિ વેઠી વાંસડામાં નાંખી રત્નકંબળ લઇ આવ્યા. કાશ્યાએ એના મુનિગુણની ભવ્યતા સમજાવી. અને મુનિ પણ અનુકૂળ ઉપસર્ગની મહત્તા સમજ્યા અને પાતાના ગુરૂએ શ્રી સ્થૂળભદ્રને કેમ વખાહ્યા હતા તેનું કારણ પણ તેમના ધ્યાનમાં આવી ગયું. સ્થૂળભદ્રનું નામ ચારાશીમી ચાવીશીએ લેવાશે. એના જેવા કામદેવના ઘરમાં જઇ તે પર વિજય મેળવવાના દાખલા ખઢ એાછા છે. અને તેટલા માટે તેમનું ચરિત્ર વિસ્મય કરે તેવું કહ્યું છે. (૯૫)

છન્તુમી ગાથામાં જ્ઞાનમદ ન કરવાનાં કારણા કહે છે. અને તેની સાથે રાગદ્વેષ, ઇંદ્રિયજય અને ક્ષાય પર વિજયનું પ્રકરણ થાડા પ્રાસ્તાવિક શ્લાક સાથે ગ્ર'થકાર પાતે જ પૂરું કરશે. ત્યાં જ્ઞાનમદ કે શ્રુતમદ ન કરવાનાં કારણામાં એ જ્ઞાન કેવી રીતે અને શા માટે મળે છે તે મૂળ તરફ ગ્ર'થકાર જાય છે અને આવા નિર્મંદ જ્ઞાનના મદ કેમ થાય તે જણાવે છે.

સાંપક — પહેલું કારણ : આ શ્રુતજ્ઞાન માટા પંડિતાનાં પડખાં સેવવાથી અને તેમની વૈયાવચ્ચથી થાય છે. જ્ઞાન મેળવવાનાં કારણા વિચારવામાં આવશે તે વિદ્વાનના સંપર્ક — સંખંધ તે ઘણી અગત્યની વાત છે. પંડિતના સંખંધથી અને વૈયાવચ્ચ કરવાથી વાચનાદિક પાંચે પ્રકારના જ્ઞાન આવે છે. પંડિત પાસે જ્ઞાન સિવાય બીજી વાત શી હાય ? તમે ઉપાધ્યાય શ્રીમાન સંશાવિજયજી કે હેમચંદ્રાચાર્ય જ જેવાની સાથે સંબંધમાં હા તો આખા વખત તમે તેમની પાસે જ્ઞાનની ચર્ચા જ સાંભળ્યા કરા. આ રીતે જ્ઞાન મેળવવાનું પ્રથમ કારણ જ્ઞાનીના સત્સંગ છે. ત્યાંના વાતાવરણમાં જ જ્ઞાન ભરેલું હાય છે અને તમારી ઇચ્છા કે આવડત ન હાય, પણ તમારા સંબંધ જ્ઞાની સાથે એડાયલા હાય, તમે એને સત્સંગ તરીકે ઓળખતા હા તો જરૂર તમે જ્ઞાની થઈ જાઓ, કારણ કે ત્યાં ગપ્પાં

મારવાનાં હાય જ નહિ. તમે અત્યારના કોઇ પણ વિદાનના પરિચયમાં માવા તો તમે માપે વખત જ્ઞાનની ચર્ચા જ માંભળશા. આથી જ્ઞાનીના સંબંધને જ્ઞાન મેળવવાનું પ્રથમ કારણ કહેવામાં આવ્યું છે. તમે ત્યાં જઇ બે અક્ષર શીખી આવશા અને તમને વધારે સંબંધ થશે તો તમારો માખે વખત જ્ઞાનગાષ્ટિમાં જશે અને તમે એવા મંળધથી જ્ઞાની થશે.

ઉધમ—જીજું કારણ : એકલા સત્સંગથી જ્ઞાન ન મળી જાય, પણ સત્સંગ—સાંબત સાથે તમારા જ્ઞાન મેળવવાના ઉઘમ પણ જોઈએ. તમે ત્યાં જ્ઞાન લેવા જાઓ છે અને જ્ઞાન લેવાના તમારા ઉઘમ—પ્રયત્ન છે, એમ તમારે તે પંકિતને જણાવી દેવું ઘટે. એટલે સાંખત સાથે તમારા પ્રયત્ન—પ્રયાસ—ઉઘમ પણ જ્ઞાન મેળવવાના હાવા જોઈએ. એકલી સુસાંખત હાય તે ખરાળ છે એમ અત્ર કહેવાના આશય નથી, પણ સુસંગ સાથે તમારા પાઠ લેવાના, ગુરૂની હાજરીના લાભ લેવાના પ્રયત્ન—ઉઘમ હાવા જેઈએ. એ ગુરૂ—પંકિતે ઉત્પન્ન કરેલું સુંદર વાતાવરણ અને તમારા પ્રયત્ન—તેની હાજરીના અને જ્ઞાના વાતાવરણના કરેલું સુંદર વાતાવરણ અને તમારા પ્રયત્ન—તેની હાજરીના અને જ્ઞાના વાતાવરણના લાભ લેવાના તમારા પ્રયત્ન જોઈએ. આ ખંને ચીજથી, તેમનાં સહયાળે, તમે કાંઈ કાંઈ જ્ઞાન મેળવયું છે અને જ્ઞાનના લાભ તમે લીધા છે એટલી વાત આપણે ધારીને ચાલીએ. એટલે જ્ઞાનવાળા અથવા જ્ઞાન મેળવવાની ઇચ્છાલાળા તમે જ્ઞાની છા અને પંકિતની સુસંગતિથી તમે શાંતું વધારે જ્ઞાન સુલભ્ય કરેલું છે, એટલે જ આ પુસ્તક વાંચવાની તમને મરજી થઈ છે.

ચરણુસાધક —ત્રીજું કારણ : જે પંડિત ગુરુની નિશ્રામાં તમે વસ્યા તેણે તમને ચારિત્ર—સદ્ધર્તન શીખવ્યું છે અથવા આવું જ્ઞાન તે ચરણસાધક છે. નાળસ फર્જ વિરદ્દ — જ્ઞાનનું કળ વિરતિ છે, તે આપણે ઉપર જોઇ ગયા છીએ. જ્ઞાન સાચેસાચું પંડિત-સંસગે તમે પ્રાપ્ત કર્યું તે ચારિત્રનું સાધક છે. ચારિત્રને સાધે તે જ્ઞાન. જ્ઞાન વિકૃતિને વધારનારું હાય, હિંસાને વધારનારું હાય, ચારીના ગુલ શીખવનારું હાય તા તેને અમે અહીં જ્ઞાન ગણ્યું નથી; પણ તમારા સામાયિકાદિ ચારિત્રને પાષનાર જ્ઞાન હાય, તેને વધારી આપનાર જ્ઞાન હાય તેને અહીં જ્ઞાન કહે છે. તમે પંડિતના સંસર્ગમાં આવ્યા, તમે જાતે જ્ઞાન મેળવલા ઉદ્યમ કર્યા અને તેને પરિણામે આવું ચારિત્રગુણને ખીલવનાર જ્ઞાન મેળવ્યું. ત્રીજું કારણ ચારિત્રસાધક જ્ઞાન હોવું જોઇએ એ છે.

કરાયુમા વક-ચાયું કારણ: એટલે તમે મેળવેલું જ્ઞાન કિયાસાધક એઇએ, એટલે તમે ગાન સારું છે એમ ધારીને મેળવેલું જ્ઞાન વ્યાવહારિક અને પ્રતિક્રમણ, પૌષ્ઠાક ક્રિયાને સાધનારું હોલું એઇએ. જ્ઞાન હોય ત્યાં ક્રિયા હોલી જ એઇએ, માત્ર પુસ્તિક્રિયા જ્ઞાન પાર્થીમાંનાં રી ગણાંના જ્ઞાનની જ્ઞાન તરીકે કાંઇ કિંમત નથી. જ્ઞાનના ઉપયોગ ક્રિયામાં થાય છે, અને જ્ઞાનક્રિયામાં મોશ: એ જાણીતા સૂત્રના અર્થ પણ એ જ છે.

એકલું જ્ઞાન કરીને બેસી રહેવાનું નથી, સત્સંગ અને ઉઘમથી મેળવેલ જ્ઞાન વર્ષનમાં મુકાય છે માટે ક્રિયા જરૂરી છે અને તેટલા માટે જ પંડિતોએ ઉપરના સૂત્રમાં જ્ઞાન અને ક્રિયાના સહ્યાર-નેડલાપણું ખતાવ્યું છે. ગુરુના સંપર્ક શ્રી અને તમામ ઉદ્યાયથી જે જ્ઞાન મેળવા તે સહ્રત્તન-શુદ્ધ ચારિત્ર અને ક્રિયાને સાધનાર જ્ઞાન હોતું નેઇએ. આ ચાલું કારણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિ અને તેના ક્રળની અપેક્ષાએ કહ્યું.

સર્વ મદહર—પાંચમું કારણ. જો તમને એ ગારે પ્રકારે સત્ય જ્ઞાન મળ્યું હોય લો તેનું ફળ સર્વ પ્રકારના અહંકારને એ દૂર કરનાર છે એમ થતું જોઇએ. આ પાંચ યુણે યુક્ત જ્ઞાન સર્વ પ્રકારના જાતિ, કુળ, લાલ, રૂપ વગેરે મદના નાશ કરનાર છે. તેને મેળવીને એવા જ્ઞાનના મદ કેમ થાય? એક તા આપણે પંડિત પુરુષાના જ્ઞાન આગળ મગતરાં છીએ અને બીજું તે જ જ્ઞાન કાંઇપણ પ્રકારની બામવના મદ ન કરવા સૂચને છે, શીખવે છે. આવું સારું જ્ઞાન મેળવીને એના અહંકાર કરવા? એ જ્ઞાન પાલે જ મદને હરનાકું છે, તેનાથી વળી મદ થાય? અને જે જ્ઞાન જાત્યાદિ સર્વ પ્રકારના મદને આળી નાંખે છે તે જ્ઞાનના મદ શાલે ખરા? જ્ઞાન જ આપણને અડના દાખલા આપી નમ્મ બનવાનું કહે છે. જેમ ફળ વધારે થાય તેમ અડ નમ્મ ખને છે (મવસ્તિ નમ્નાસ્તવક પદ્મામાં). તા પછી આવું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને એ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના ગર્વ કરવા કેમ શાલે? અને કેમ હિવત ગણાય? માટે યુતજ્ઞાનના મદ કરવા યોગ્ય નથી. હરિલદ્ર દીકામાં એક શ્લોક આપ્યો છે તે આ સ્થાને વિચારવા લાયક છે—

मददर्पहरं माद्यति, यः माद्यति तस्य को वैद्यः। अमृतं यस्य विषायति तस्य चिकित्सा कथं क्रियते॥

એટલે, મદને હરનાર જ મદ કરે તો તેના વૈદ્ય (વૈદ-દાકતર) કોળુ થાય? જ્યાં અમૃત જ ઝેરની પેઠે આઅરણ કરે ત્યાં તેનું ઓસડ શું? અને કેવી રીતે કરવું? એટલે જ્ઞાન તો આવી જાતના અભિમાનને ઘટાડનાર—હરનાર છે, તેના જ તે પ્રાણી દર્પ કરે ત્યારે તો અમૃત જ ઝેરની પેઠે આચરણ કરે છે. પછી તેના ઉપાય શું? અને કેવી રીતે કરાય? જ્યાં વાડ જ ચીલડાં ગળવા માંડે કે વાડ જ અંદરના વેલાને ખાઈ જવા લાગે અથવા જેના આશ્રય લેવામાં આવે તે જ ચાર નીકળો, તો પછી તે વ્યાધિવાળાની દવા કેમ માય? કોલુ કરે? અને કેવી રીતે કરે? માટે જે અભિમાનને હરનાર છે તેના દર્પ ન કરવા. એ કરવા શે કોઇપણ રીતે ઘટતું નથી. વાડ ચીલડાં ગળે એવા એ ન્યાય છે. આ રીતે આઠે મદની વાત કરી. તે કરવા ચાંગ્ય નથી તે જણાવ્યું. (૯૬)

મદસ્થાનને લગતા સામાન્ય ઉપદેશ—

एतेषु मदस्थानेषु निश्चये न च पुणोऽस्ति कश्चिदपि। केवलमुन्मादः स्वहृदयस्य संसारवृद्धिश्च ॥९७॥ અર્થુ એ મદસ્થાનાને વિશે નિશ્ચયપૂર્વ કોઇ જાતના ગુણુ નથી અને કેવળ પાતાના હુદયના આવેશ છે અને સંસારના વધારા છે. (૯૭)

વિવરણ —એ મદસ્થાનામાં : જાતિ, કુળ, રૂપ, બળ, લાલ, રાનં (વિલા), વલ્લમતા અને શ્રુત (જ્ઞાન) એ આઠ મદ સ્થાના, જેમનું ઉપર વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે તેમાં, ખાતરી પૂર્વ કોઈ પ્રકારના લાલ નથી. તેથી વહેવારુ સમજુ માણસોએ તે દર્પ કરવા ન ઘટે, કારણ કે એક કે વધારે મદસ્થાનને આશ્રય કરવા જતાં નક્કી કોઈ પણ પ્રકારના આડકતરા કે સીધા લાલ થાય તેનું નથી. આ બાબતમાં શ્ર'થકારને જરા પણ શ'કા નથી. તમે જો અત્યાર સુધી શ્ર'થકારને અનુસર્યા હો તો તેનું વચન સમજી ભાગો. એક કે વધારે કોઈ પણ પ્રકારના મદસ્થાનમાં જરા સરખા પણ લાલ નથી અને એમણે ધારી ધારીને એ જોયું છે, અનુલવ્યું છે અને નોંધી રાખ્યું છે. એ તમારા હિતની નજરે કહે છે કે એ લાલ વગરના ધાંધા તમે ન કરતા. એમાં ઉપર જણાવ્યું તેમ તુકસાન થશે અને અમે ખાતરી પૂર્વ ક કહીએ છીએ કે એમાં એક ફૂડી ખદામના પણ લાલ નથી, આયપત નથી, વધારા નથી અને આ અમારા નિશ્ચય છે અને અમે ધારીધારીને અવલાકન કર્યું છે તેનું એ પરિણામ છે. તમારા લાલ ખાતર કહીએ છીએ તે તમે ધ્યાનમાં લા.

ઉત્માદ—ઘેલાપણું, ગાંડપણુ. માત્ર એ મદ એક જાતનું ગાંડપણુ છે. જેમ ગાંડા માણુસ અસ્તલ્યસ્ત બાલે છે, ગમે તેની ગાંડી ચેષ્ટા કરે છે, ગમે તેને ભડભડાટ ગાળા દે છે, બિનજવાબદાર રીતે વતે છે, તેને લુગડાલત્તાનું ભાન રહેતું નથી, ખાવાનું ઠેકાણું રહેતું નથી તેમ જાતિ, કુળ, રૂપ, ખળ, શ્રુત, વિદ્યા વગેરેના મદ થાય ત્યારે એક જાતનું ઘેલાપણું લાગે છે. એ ગાંડપણુમાં અવ્યવસ્થિત બાલાય, જેવા તેવા વિચાર થાય, ઠેકાણું વગરના વિચારો આવે અને ભાન વગરના વ્યવહાર થાય. આ મદસ્થાના એક જાતના સનેપાત અને ગાંડપણુ જ છે. એ મદસ્થાનાવાળાની અને ગાંડા માણુસની રીતભાત, વિચાર કે બાલી ઘણી રીતે મળતી આવે. એટલે મદસ્થાન કરતું તે એક જાતનું ગાંડપણુ જ છે એમ સમજલું.

અને થાડા દિવસની અહીંની સ્થિતિને અંગે અભિમાન શું અને કેમ થાય? એ તો ઘણાં વર્ષ રહેવાનું હાય તો તો જુદી વાત છે, પણુ થાડા વખતમાં જવાનું હાય ત્યાં તે યાં તે યાં નથી. પચાસ કે પંચાતેર વર્ષ સ્થિતિ છે, તેમાં આળપણુ બાદ કરતાં અને અભ્યાસ-કાળ જતાં થાડાં રહેતાં વર્ષ માટે જાતિ કે કુળના કે પાતાના રૂપ કે બળ કે પાતાની વિદ્યાના મદ કરવા એ તા સમજણુ વગરની વાત છે અને તે એક જાતનું ઘેલાપણું છે. ભર્તું હરિ કહે છે કે आदित्यस्य गतागतैरहरहः संक्षीयते जीवितम् આમ સૂર્ય આવે જાય તેમાં વાત કરતાં એક દિવસ એકા થાય છે. પીત્લા મોદમથી પ્રમાદમવિરામુન્મત્તમૂત जगत્ આખી દુનિયા માહમદિરા પીને જાણે વેલી થયેલી લાગે છે. આવી ઘેલછા મદથી થાય છે એમ સમજ છું.

સ સારવૃદ્ધિ—આપણા સર્વ પ્રયત્ન સંસાર એછો કરીને જેમ બને તેમ જલ્ઠી માેક્ષસ્થાને પહોંચવાના અને અનંત સુખ મેળવી આ જન્મમરણના ફેરા ટાળવાના છે, પણ આઠ મદસ્થાનામાંથી કાઈ એકના અને વધારેના મદ થતાં તા સંસાર પાકા થઈ જાય છે, વધી જાય છે અને તેમાં આપણા માેક્ષપ્રયાસ નકામા થઈ જાય છે.

ચ—અને, ઉભયાન્વયી અવ્યય. એટલે એ એક પ્રકારનું ગાંડપણ છે અને તેનાથી સંસારના વધારા થાય છે. આ ખંને વાત ખને છે. એટલે આ ઉભયાન્વયી 'અને'ના ખરાભર ઉપયોગી અર્થ સમજાય છે, ગાંડપણ ગણાય અને સંસારના વધારા થાય એવા બેવડા નુકસાનીના વેપાર કરા ડાહ્યો માણસ કરે ? એક તા કામ ઉન્માદનું, ગેરડહાપણનું ગણાય અને તેના નફાતાટામાં સંસાર વધે એવા ઊલટા વેપાર કરા ડહાપણવાળા માણસ કરે ? એટલે, એના નિષ્કર્ય એ થાય કે ભવિષ્ય અને વર્ષમાનની નજરે કાઇપણ સમજ માણસ જરા છુદ્દિશક્તિવાળા હાય તા એવા ધંધા ન જ કરે. (૯૭)

## મદવાન પ્રાણીને થતાં દુઃખાે—

## जात्यादिमदोन्मतः पिशाचवद्भवति दुःखितश्रेष्ठ । जात्यादिहीनतां परभवे च निःसंशयं लभते ॥९८॥

અથ°—પાતાની જાતિ વગેરેના મદથી ઉન્મત્ત (ગાંડા) થયેલા પિશાચની પેઠે આ જન્મમાં જ્યાં જાય ત્યાં દુઃખી થાય છે અને હવે પછીના ભવમાં જાતિ વગેરેની નીચતા ચાક્કસ પ્રાપ્ત કરે છે, એ વાતમાં શ'કા કરવા જેવું નથી. (૯૮)

વિવરણ : જાત્યાદિ—પાતાની જાતિ વગેરે અહ પ્રકારના મદા પૈકી એક અથવા વધારેના અહંકાર કરનાર. તે જાતિ વગેરેના અત્ર નામ પુનરાવર્ષનના લાગે પણ લખવામાં આવે છે—જાતિ, કુળ, રૂપ, બળ, લાલ, જ્ઞાન, વલ્લભતા અને વિદ્યા. આ આઠમાંના કોઇ પ્રકારના મદ કરવાથી આ લવે અને પરભવે શું થાય અને કેવાં કેવાં દુ:ખ સહન કરવાં પડે તે સમજી કોઇપણ પ્રકારના મદ ન કરવા અને મદસ્થાનને વજેવું એવા અત્ર ઉપદેશ છે.

મદોન્મત્ત—આ મદો લાગે ત્યારે પ્રાણી કેવા ગાંડા થઇ જાય છે તે આપણે મદસ્થાનાની વિચારણમાં જોયું અને વિચાયું. એટલે અહીં મદોન્મત્ત શખ્દ પર વિવસ્થુ કરવાની જરૂર રહેતી નથી. તે એક પ્રકારનું ગાંડપણ જ છે, અને ઘેલા અથવા ખસી ગયેલા મગજવાળાને ખરાખર મળતું આવે તેવું કોઇ પણ મદસ્થાન કરનાર વર્તન કરે છે.

પિશાચ—પિશાચના આ દાખલા હારિભદ્રીય ટીકા અનુસાર અત્ર આપવામાં આવ્યો છે. કાેઈ એક સ્થાનમાં શુચિપિશાચ નામના એક ખ્રાદ્મણ હતાે. ત્યાં વસતાં ચારે તરફ તેની નજરમાં અપવિત્રતા લાગી. એ અશુચિમાંથી ખચવા ખાતર લાેકા જ્યાં રહેતા હોય તેના ત્યાગ કરીને સમુદ્રની વચ્ચે ચારે ખાજુ પાણી અને વચ્ચે એક એટ આવેલા હતા ત્યાં જઇને યસ્યા. તે જ ખેટમાં એક વાણિયા વહાણ ભાંગવાથી ખીજો કાેઈ અનજ્ઞય ન મળવાને કારણે, આવીને રહ્યો હતા. હવે આ બેટમાં તા શેરડીના ઘણા છાંડવા હતા. એ તો ખુબ શેરડીના રસ પીતા હતા અને ધાતાની ગુદા દ્વારા ગાળ પતીકાના **મા**કારના કરતા કરતા હતા. શ્રુચિપિશાચે તે સુદાના ગાળ પત્તીકાંએા ખાધાં અને હ મેશા તેના ઉપર પાતાના નિર્વાહ કરવા લાગ્યા. આવી રીતે એ વિષ્ટા ઉપર જીવતો રહ્યો. વખત જતાં તે અને પેક્ષા વાશ્ચિયા ભેગા થઇ ગયા. તેણે વાશ્ચિયાને સવાલ કર્યો કે આપ શા માટે અત્ર પદ્માર્યા છે ?' વાશિયાએ જવામમાં કહ્યું કે પાતે વહાલના સંભાવના કારણે ત્યાં એ ખેટમાં આવી ચડયો હતો. પછી વાશિયે સવાલ કર્યો કે 'શચિમિશાચ! આપનું અહીં આવવાનું પ્રયોજન શું છે?' ત્યારે જવાબમાં શુચિપિશાચ કહે છે કે 'લોકોમાં ઘણી અપવિત્રતા છે, તેના ત્રાસથી બચલા પોતે અહીં આવ્યો છે.' ત્યારે વાલિયે પુછનું 'ભલા ભાઈ! ભોજન વગર અત્ર કેમ તમારા નિર્વાહ થાય છે? હું તા દરરાજ શેરહી ખાઈને કે તેના રસ પીને મારા નિર્વાહ ચલાવું છું.' પિશાચે જવાબમાં જે કહ્યું તેથી આશ્રર્ય પામેલા વાણિયાએ તે ભતાવવા માંત્રણી કરી એટલે પેલા શચિપિશાચે તા વાણિયે મુકેલા ગાળ પતીકાં એવાં ક્રીંડાં ખતાવ્યા. ત્યારે વાણિયે કર્ફા "અરે ભલા ભાઇ! મારા મૂકેલાં આ ગાળ પતીમાં તું દરરાજ ભક્ષણ કરે છે. અરે એ તા મારી વિષ્ટા છે! તારા શુચિવાદ તા ઘણા સરસ છે!' વાિાયાની આ ટીકા સાંભળીને તે શુચિપિશાચ તા ગળગળા થઇ ગયા અને એ બેટને છાડી દઇ બીજા બેટમાં ગયા. ત્યાં પણ તેણે વાંગાળ બકાણ કરેલાં અને ખાકી રહેલાં કળા ખાધાં. આવી રીતે એ ઘણા પવિત્ર રહેવાના કાંકા રાખનાર શુચિપિશાચ જ્યાં જ્યાં ગયા ત્યાં ત્યાં દુ:ખી અને વધારે દુ:ખી લવા લાગ્યા.

પરભવે—આ ને આ ભવમાં એને કોઇ પ્રકારના લાલને બદલે શુચિપિશાચ જેવી દશા થાય છે. એ એક દુઃખમાંથી બીજા દુઃખમાં પડે છે. એની સાથે પરભવમાં જાતિ વગેરે હલકી પામે છે.

જાત્યાદિહીનતા—એટલે જાતિના મદ કરે તેને પરભવમાં નીચ જાતિમાં જવાનું શાય. તેવી જ રીતે ઉચ્ચ કુળના મદ કરનાર પરભાવે નીચ કુળ પામે. સારા રૂપના મદ કરનાર પરભાવે નીચ કુળ પામે. સારા રૂપના મદ કરનાર પરભાવે તદ્દન કદર્યા થાય. ખળના ગર્વ કરનાર પરભાવે નિખંળ શાય અને સાળના મદ કરનારને પરભાવમાં એક ફૂટી અદામના પણ લાભ જ ન શાય. એવી જ રીતે, વિદ્યાના મર્વ કરનાર પરભાવે અભાવ ઇંટાળા થાય અને વદલભતાના ગર્વ કરનાર સ્વલ્લભ અને. શ્રુત (જ્ઞાન)ના મદ કરનાર પરભાવે જ્ઞાન વગરના, એક અક્ષર પણ ન ચઢે તેવા શાય.

નિ: મા 'શાય — આમ ભલતે કુર્યું શુ થાય, તેમાં જરાપથા શંકા નથી. આપણે મહા-વીરસ્વામીના છુવે નીચતા કેવી રીતે મેળવી અને કપિલના ભવ પછી એક એક કાઢા કેઠી સાગરાપમમાં બધા ભવા કેવી રીતે નીચ થઇ ગયા તે જાણીએ છીએ. એવી રીતે આ કરેલા ગર્વ વ્યાજ સાથે નીચતા મેળવી આપે છે. આપણુને કાઇ લાભ થયા હાય તા પણુ તેના મદ ન કરવા, કારણુ કે મદ તા સ્થાયી વસ્તુના થાય, પણુ આ પ્રકારના લાભ તા થાડા વખત ટકે તેવા છે, તા તેના ગર્વ કેમ કરવા ? શા માટે કરવા ? કરીને બહુ તા થાડા વર્ષના શાભા થાય, પણુ અંતે તા દાર અધારી સત આવે અને આ ભવમાં શુચિપિશાચ જેવા પણુ હાલ થાય. આ ભવ અને પરભવમાં અનેક દુઃખ આપનાર અને એ જ બાબતમાં નીચતા અપાવનાર કાઇ પણુ પ્રકારના પૌદ્દગલિક મદ્દને સ્થાન આપનું ન ઘટે. સમજુ માણુસ પાતાને લાભ મળે તે ભોગવી લે, પણુ તેના ગર્વ ન કરે, અને ઝાલાવાડમાં જેને પડારા કહે છે તેને દ્વરથી નવ ગજના નમસ્કાર કરે.

મક કરનારને આ ભવમાં અને પરભવમાં સમુચ્ચયે શું શાય તે સમજીને હૃદયમાં ઉતારળ જેવું છે. (૯૮)

नेटका भाटे सर्व भहरथानाना त्याग करवा कोई के— सर्वमदस्थानानां मुलोद्घातार्थिना सदा यतिना । आत्मगुणैरुत्कर्षः परपरिनादश्च सन्त्याज्यः ॥९९॥

અર્થ'—સવે' મદસ્થાનાને સમૂળગા કાપી નાખવા માટે યતિએ બે ચીજના ત્યાગ કરવા : પાતાના ગુણા ઘણા છે એવી મહત્તા કરવાના અને પારકાના અવસ્વુંવાદ બાલવાના. આથી તેના મૂળથી ઘાત થશે. (૯૯)

વિવરણ—મૂળથી ઘાત કરવા: આટલું પુસ્તક વાંચ્યા પછી મદસ્થાનાને મૂળથી ઉખેડી નાખવા યતિએ છે વસ્તુના ત્યાગ કરવા નેઈએ, એટલે સ્વતઃ મદસ્થાનાના ત્યાગ થઇ જશે. તમે ધારા કે તમને કેરી ખહુ ભાવે છે. તમે એમ ધારા કે એનાં મૂળ પણ વધારે મીઠાં હશે, તેથી સારા આંધા કે ખીજી કાઈ પણ મીઠી અને તમને ગમે તેવી વનસ્પતિના મૂળ તમે ઉઘાડવા માંડા તા એ આખા રાપના કે ઝાડના નાશ કરવા મરાખર છે. ઝાડના મૂળની કિંમત તે દટાયલું દ્યાયલું જમીનમાં રહે ત્યાં સુધી જ છે, તેને ઉઘાડવામાં આવે તા આખા ઝાડના નાશ થાય છે. ઝાડના આખા વિનાશ કરવા હાય તા તેનાં મૂળને ઉઘાડાં પાડવાં. એમ તમારે મનથી મદસ્થાના નિવાસ્વાના નિશ્ચય થયા હાય તો તે માટે છે ચીજ તમારે કરવી નેશે. આ ગાથામાં તે બે ચીજ આગળ ઉપર ખતાવશે.

યતિ—આ ગ્રંથ યતિ (મુનિ–સાધુ) માટે મુખ્યત્વે કરીને રચવામાં આવ્યા છે. સંસારી પ્રાણીમાં સાધુને ઉચ્ચ સ્થાન હોય જ્વને મદસ્થાનાના ત્યાબ કરવાના નિશ્ચય પણ તેને થયા એ યથાસંભવિત વાત છે.

પ્ર. ૨૭

એ ઉપાય-ત્યાંમાં અહીં ખતાવે છે. પ્રથમ ત્યાંગ આત્મગુણાતકર્ષના. પાતાને કાઈ ગુણુ મળી ગયા હાય તા તેના કાઈ પણ પ્રકારે વખાણ ન કરવા, આત્માહકા ન કરવા. મારી જાત માટી છે, કે મારું કુળ માટું છે કે મારામાં રૂપ કે ખળ વધારે સારાં અને આકર્ષ કે છે કે મને લાભ લેવાની આવડત બીજા કરતાં સારી છે કે મારી કેળવણી સારી છે કે હું લાકપ્રિય છું અથવા મારું જ્ઞાન બીજાઓથી ચઢ, તેવું ખાલવું કે માનવું કે મના-વલું નહિ. મદસ્થાન તજવાના જે નિર્ણય કરે તેશે પાતાને મળેલી મહત્તા(ઉતકર્ષ)ના કાઈ પાસે વખાણ કરવા નહિ અને તે વાતની માટાઈ કે ખાસિયત પાતામાં આવેલી છે તેવું બીજા પાસે મનાવવાના પ્રયત્ન ન કરવા. હું આ દુનિયામાં આવ્યા છું અને મારા જેટલી ખુદ્ધિની આવડત કે માર્ જ્ઞાન બીજાઓથી ચઢે તેવું છે કે માર્ રૂપ કે ખળ બીજાથી મનેં જુદા પાડે તેવું છે, એવું પાતાની મહત્તા અતાવનાર કાઈ દિવસ બાલવું નહિ અને ખીજા પાસે તેનું માટાપણું ગાઇ બજાવી તેના પર લાદલું નહિ. આવી માટાઇ ખતાવવાના ખ્યાલમાં માણસ તણાઈ ખેંચાઈ જાય છે. હાય તા પણ તે થાડા વખત માટેનું હાવાથી તેની માટાઈ ઠામઠામ ગાઈ વજાડવી અને ખીજા પર ઠસાવવી નહિ. પાતાનું અધિકપણ હાય તે તેનું ખીજા પાસે ગાન કરવાથી તેમાં કાઈ પ્રકારના વધારા થતા નથી અને ન ખાલવામાં નવ ગુણ છે. માટે પાતાની માતાઈ અતાવવાના, તે હાય કે ન હાય, કહિ પણ વિચાર જ ન કરવા. આ મદસ્થાના તજવાના પ્રથમ ઉપાય છે. જે તેના ત્યામ કરવા એવા મનમાં નિર્ણય થયા હાય તા પાતાના મુખે પાતાની માટાઇના વખાસ કરવા નહિ.

પરપરિવાદ— ખીજાની નિંદા, ખીજાના અપકર્ષ, તેમની નખળી વાતને આગળ કરવાની છુદ્ધિ. પારકી સાચી કે ખાેટી નિંદાના સાથે સાથે ત્યાગ કરવા. પાતાની માેટી વાત કે માેટાઈની વાત ન કરવી, અને પારકાને હલકા પાડવાની આખતમાં તેની નિંદા ન કરવી. મદસ્થાનના ત્યાગ કરવાના આ ખીજા ઉપાય છે. ખીજા માણુસ પાતાના પાપના જોરે ઉઘાડા પડે છે, માટે આપણુ નિંદા ન કરવી. કાેઈને નરમ પાડવા માટે તે હલકાે છે, તે હલકા કુળનાે છે કે અળ વગરનાે કે રૂપ વગરનાે છે કે જ્ઞાન વગરનાે છે એવી વાત કરવાના ત્યાગ કરવા જાઈએ. આ પરપરિવાદને સાેળમું પાપસ્થાનક ગણવામાં આવ્યું છે અને ઉપાધ્યાય શ્રીમદાશાવિજયજીની તે પર ખહુ વખણાયેલી સજઝાય છે. આપણે તે ખૂબ વિચારવી જાઈએ અને તે સમજી તેના વિચાર કરવા જાઈએ. એ સજઝાયમાં કહે છે કે —

સુંદર નિજમુખ કનક કચાલડે, નિ'દક પરિમલ લેઇ હો, સુંદર જેહ ઘણા પરગુણ શ્રહે, સંત તે વિરલા કોઇ હો....હો સુંદર.

જે પારકાના મેલને (કચરાને) પોતાના મુખરૂપ સુવર્ણમય કચાળામાં લે છે તે નાલાયક માણુસ છે. આવી રીતે પરપરિવાદનો ત્યાગ કરવા સૂચવ્યું છે. આવા પારકાનો અવર્ણુવાદ બાલનારને ચોથા ચંડાળ એ સ્વાધ્યાયમાં કહેવામાં આવેલ છે. તે રીતે વિચારતાં પારકાના અવર્ણવાદ ન બાલવા. પ્રાણી પાતાનું સંભાળ તે પણ ઘણું છે. એને બીજાના ગુણ કે અવગુણની નિંદા ન કરવી. જે પ્રાણી મદસ્થાનાને નિવારવા ઇચ્છતા હાય તેને પરનિંદા ન બાલવી. આ પરપરિવાદનું કળ શું થાય તે આગલી ગાથામાં અતાવશે, તે પણ સમજવા યાગ્ય છે. (૯૯)

પારકી નિંદા અને આત્માતકર્ષાનું ફળ-

## परपरिभवपरिवादादात्मात्कर्पाच्च बध्यते कर्म । नीचैगोत्रं प्रतिभवमनेकभवकोटिदुर्माचम् ॥१००॥

અર્થ — પારકાની હાર (પરાભવ) એટલે પારકી નિંદા અને પાતાના વખાણુ કરવાથી કર્મબંધન થાય છે, હલકા ગાત્રમાં જવાનું થાય છે અને કરાડા ભવે ન છૂટે તેવું નીચગાત્ર બંધાય છે. (૧૦૦)

વિવરણ — પરપરિભવ — આ પારકા માણસ હારી ગયા એમ કહેવું. તેના પરાભવ પાતે કર્યો હાય કે બીજાથી તે હારીને હેઠા એઠા હાય ત્યારે તેવી વાતા કરવાથી કે તેને આગળ ચલાવવાથી કર્મબંધન થાય છે. આ પ્રાણી કર્મબંધ હેતુને લઇને કરે છે ત્યારે તેના પ્રકૃતિઅંધ, સ્થિતિઅંધ, રસઅંધ અને પ્રદેશઅંધ નક્કી થાય છે. તે કર્મ હેતુ વગર અંધાતું નથી. હેતુમાં મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાંગા હાય છે. તેના સત્તાવન લેદ થાય છે. આ પ્રાણી દર વખત આયુષ્ય સિવાય સાતે કર્મ પ્રત્યેક સમયે બાંધે છે અને તે ઉપરના બંધહેતુને લઇને બાંધે છે. એમાં ખાસ કરીને નીચગાત્ર કર્મ પાતાની પ્રશંસા કે પારકા અવર્ણવાદ બાલવાથી બાંધે છે. કર્મની શરમ વગરની વાત છે. એમાં મહેરબાની કે લાંચરૂરવત કે કાળાબજર કાંઇ ચાલતું નથી. આવી રીતે સત્તાવન બંધહેતુએ કરીને બાંધેલાં કર્મ આત્માને ભારે કરી સંસારમાં રખડાવે છે. માટે જો એ કર્મના ડર લાગે, માકે જવું હાય અને સર્વથી મૂકાઇ જવું હાય તો પાતાની પ્રશંસાના અને પારકાની નિંદાના ત્યાગ કરવા જોઇએ.

નીચોર્ગાત્રમ—નીચગાત્ર નામનું સાતમું કર્મ. આઠ કર્મામાં એ કર્મનું સાતમું સ્થાન આવે છે. આઠ કર્મા છે—જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, વેદ્યનીય, માહનીય, નામ, આયુ, ગાત્ર અને અંતરાય. પ્રાણી પ્રત્યેક સમયે સાત અથવા આઠ કર્મ ખાંધે છે. અહીં ગાત્ર કર્મની મુખ્યતા હોવાથી તેની વાત કરી છે. તે પરથી બીજા કર્માને બાંધતા નથી એમ સમજવાનું નથી. આ આઠ કર્મા પૈકી જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહનીય અને અંતરાય એ ધાતી કર્મો છે. એટલે એ આત્માના મૂળ ગુણુને અડચણ કરે છે, તેને નુકસાન કરે છે અને બાંકીનાં ચાર અધાતી કર્મો છે. તેની એકસા ને અફાવન પ્રકૃતિ છે. એના વિસ્તાર મારા કર્મ સંબાધી લેખમાં કર્યો છે. તેથી અત્ર તેનું પુનરાવત ન કરવામાં આવતું નથી.

સામાન્ય રીતે પાતાનાં વખાણુ અને બીજાની નિંદાની વાતા તજવી જોઈએ. દુનિયા તો અનંતકાળથી ચાલે છે અને અનંતકાળ ચાલવાની છે. 'સર્વગુણી વીતરાગ છે.' બાદી આખી દુનિયા તો માદળિયે મહી ઠીક ઠીક શાલે છે. પણુ આ માદળિયામાં લખેલા મંત્રાક્ષરા આપણુને જાણવાના અધિકાર નથી. આપણું આપણું સંભાળી છેસી રહીએ તે ખસ છે. બીજાની પંચાત કરવા માટે જીવન થણું ટૂંક છે અને પાતાના વખાસુ માટે તા છે જ નહિ, એટલે બીજાની વાલો કે પાલાના વખાસુમાં ન પડી જતાં એ ત્યાગ કરવા યોગ્ય વસ્તુ છે એટલે સમજનું.

મહાવીરના જીવ કપિલના ભવમાં 'મારા દાદા પ્રથમ તીર્થ કર, મારા પિતા પ્રથમ ચક્રવર્તી અને હું પણ વાસુદેવ થનાર અને છેલ્લા તીર્થ કર પણ થનાર એટલે મારું કુળ તા ભારે પવિત્ર ' આટલા કુળમદને પરિણામે એક કાટાકાટિ સાગરાપમ આખા ચાથા આરામાં ફર્યા, રખડયા. આ તા સામાન્ય મદસ્થાન હતું.

દશાર્જુ ભદ્રે શ્રી મહાવીરનું માેટું સામૈયું કરી પાતાનાં વખાશુ કર્યા, તાે ઇદ્રે માેટી ઋદ્ધિ વિકુર્વી દશાર્જુ ભદ્રથી માેટું સામૈયું કરી દશાર્જુ ભદ્રના ગર્વ ઊતારી નાંખ્યા. ઋદ્ધિમાં, તપમાં, મળમાં કે રૂપમાં, જ્ઞાન કે વાલ્લભ્યમાં આપશાથી સવારોર ઘણા પડ્યા છે; પણ પડ્યા છે કે નહિ તેની પંચાતમાં ન ઊતરતાં પાતાના ગુણાના ઉત્કર્ષ અને પારકાની નિંદા કરવાના ત્યાગ કરવા.

દુર્મે ચમ્— દુસ્ત્યજ. દુ:ખે કરીને જેના નાશ થઇ શકે તેવું, એટલે કરાડા ભવમાં ન છૂટે એવું આકરું નીચ ગાત્ર કર્મ અધાય છે. એને દુ:ખે કરીને, મહેનત કરીને છાડવા જેવું છે, કારણુ કે એ કર્મના પાતાના ત્યાગ લાગવ્યા વગર ભાગ્યે જ–બહુ જ મહેનતે–થઇ શકે છે. આવું કેમે કરીને ત છૂટે તેવું કર્મ પ્રતિ ભવમાં બધાય છે. તેને આગે ખરાબર ચેતવણી આપનાર આ શ્લાક છે.

પ્રતિભવં—આ કર્મા એકલાં મનુષ્યા બાંધે છે તેમ નહિ, પશુ ગમે તે ભવમાં આ જીવ હોય તે પ્રત્યેક ભવમાં એવાં કર્મ બાંધે છે. પ્રત્યેક ક્રિયા ફળવતી છે અને પારકાં અવશું વાદ બાલવાં અથવા પાતાના મહિમા ગાઇ વજાડી અન્યને જણાવવા તેનાં પરિશામ તરીકે આ નીચ ગાત્ર કર્મ મુખ્યત્વે બંધાય છે. એની સાથે બીજાં કર્મના પ્રતિબંધ કર્મા નથી, પશુ આ નીચગાત્ર કર્મ પરપરિવાદ અથવા સ્વાતક્ષ્મ પદશ્નનો અંગે પ્રતિભવે એટલે દરેક જન્મમાં.

અનેક્લવકા ડિદુર્મા ચમ્—અનેક લવે એ કર્મ છોડલું -છૂટલું લહ્યું મુશ્કેલ છે. આપણું એના ત્યાગ ઇચ્છવામાત્રથી તે જતું નથી, પણ એનાં ફળા આપણુને ભાગવાવે છે. કર્મની સ્થિતિ વિચારતાં આ નીચ ગાત્રની સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટ તેત્રીસ સાગરાપમની શાસકારે અતાવી છે. (જુઓ નવતત્ત્વ ગાથા ૪૧મી). એટલે ખ'ધાય ત્યારે આવી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું અને દુઃખે કરીને મૂકી શકાય, છેાડી શકાય એવું આ નીચગાત્ર કર્મ પ્રાણી પ્રત્યેક ભવમાં ખાંધે છે. આવી સ્થિતિ ન થાય અને પ્રાહ્યી સર્વ કર્મથી મુક્ત થઇ સિદ્ધ દશામાં પેસે તે માટે આપણા પ્રયત્ન છે. અને તે વગર આપણા રસ્તા જ નથી. સમજણ રાખી તે માર્ગ પકડી લેવાની તેટલા માટે બહુ જરૂર છે. જાલિમદ કે રૂપ કે અળ કે લાભમદ કેમ કરાય ? આપણા જીવ તા પ્રત્યેક જાતિમાં જઈ આવ્યો છે ત્યાં અમુક જાત તરફ સુગાળવા થવું, અમુકને નીચ ગણવી કે અમુક જાતને ઉચ્ચ ગણવી તે પ્રાલવે તેવું પણ નથી. અને આ 'અંગ્રેજના રાજમાં ઢેઢ મારે ધક્કે' અને ત્યાર પછીના કોંગ્રેસયુગમાં તો જાતિ માટે કાંઈ રહ્યું નથી. તેમાં કુળ કે જાતિ માટે અભિમાન કરી કે ગર્વ લઇ પાતાની જાતને શા માટે વગાવવી ? વાહ દ. માચી અને પટેલિયા અત્યારે તો સરકારી હોદ્દા ઉપર ચઢી બેઠા છે. તેવા વખતમાં અને જ્યારે એક જાતિને અગ્રહક્ક આપવા તે અજુગતું મનાતું હાય તેવા સમાનતાના યુગમાં પાતે ઉચ્ચ હાવાના દાવા કહેવા અથવા બીજાને નીચે માનવા કે કહેવાના શા અર્થ છે? અત્યારે રેલવે અને વાયુયાને ખધાને મુસાફરીમાં સરખા ખનાવ્યા છે તેવા સમયમાં તમારે જીવવા માટે પણ અભિમાન કે ગુમાન, ગર્વ કે મહત્તા જાતિ કે કુળની ગાવા જેવી નથી. અને અનેક અવલાકન કરનાર અને અનુભવનાર જ્યારે એવાં કમેને આકરા અને દુઃખે કરીને છૂટનારાં કહે ત્યારે તમને એમ નથી થતું કે આ વાર્તના ગર્વ કરવા એ ડહાયણભરેલું નથી. આમાં સારી કે ઉચ્ચ જાતિ કે કુળ પ્રાપ્તિને અંગે અભિમાન કેમ ઘટે ? એટલે કાંઇ નહિ તો કાઇને અધમ, નીચ, હલકો કહેવા કે માનવા નહિ. (૧૦૦)

हीनता, ६ तभता अने भध्यभपश्चानी संभावना— कर्मोदयनिर्वृत्तं हीनोत्तममध्यमं मनुष्याणाम् । तद्विधमेव तिरश्चां योनिविशेषांतरविभक्तम् ॥१०१॥

અર્થ'—કમ'ના ઉદય પ્રમાણે હીનપણું, ઉત્તમ કે મધ્યપણું મનુષ્યોને મળે છે, તે પ્રમાણે જ જુદી જુદી યેાનિઓના વિષય અનુસાર વહેં ચણી પ્રમાણે તિર્ય યોને હીન, મધ્યમ કે ઉત્તમપણું મળે છે. (૧૦૧)

વિવરણ — કમેદિયનિર્વૃત્ત — જેણે જે પ્રકારનું કર્મ ખાંધ્યું હોય તેને તે પ્રકારનું ઉત્તમપણું, મધ્યમપણું કે હીનપણું નિષ્પન્ન થાય છે. એમાં માણુસની પાતાની ઇચ્છાશક્તિ કાંઈ કામ કરતી નથી, તેથી કોઈ મનુષ્ય અંડાળકળમાં ઉત્પન્ન થાય કે કાંઈ રાજાને ઘરે અવતર તે તેના હાથની ખાજી નથી. અને અંડાળ કે રાજા વચ્ચેનાં ખીજાં કાંઈપણ મધ્યસ્થ-કુળ બાખતે પણ તેની ઇચ્છા કે આવડત કામમાં આવતી નથી, કર્મ નચાવે કે ઉત્પન્ન કરી આપે તેવી ઉત્તમ, મધ્યમ કે હીન સ્થિતિમાં તે જાય છે. એટલે એને ઠપકા કે અભિનં દન આપવા તે ઉચિત નથી. કર્મ કેવા નાચ નચાવે છે તે પર જુઓ મારા કર્મના નિખધ અને તેમાં ટાંકેલા દાખલાઓ. ત્યાં અનેક દાખલાના એક સ્તવનના ઉદ્લેખ કરવામાં આવ્યો

છે. આ પ્રમાણે કર્મની પરાધીનતા હાવાથી ઉત્તમપણું, મધ્યમપણું કે હીનપણું મનુષ્યને મળે તેને માટે તે જવાબદાર નથી. કર્મ કરે તે પ્રમાણે તેણે તો અનુસરવાનું છે અને તેના ગયા ભવમાં કરેલાં કર્મ માટે તે ભાગ્યે જ ઠપકાને કે અભિન દનને પાત્ર થાય. કર્મ તો પોતાનું ફળ એનો અબાધાકાળ પૂરા થાય ત્યારે જરૂર આપે જ છે અને તે વખતે મનુષ્યની શક્તિ ગમે તેવી હાય પણ કર્મ નચાવે તેમ નાચનું જ પડે છે. તે ઉદયમાં આવે ત્યારે માટા નીટા તીર્થ કર કે ઇંદ્ર કે ચક્રવર્તીને પણુ એ જતા કરતું નથી. એ તો ઉદયમાં આવી મનુષ્યની ઇચ્છા હાય કે ન હાય પણ ખરાખર ફળ આપે છે. આ પ્રમાણે વિચારતાં માણસ પોતાના ઉત્તમપણા કે મધ્યમપણા કે નીચપણા માટે ભાગ્યે જ જવાબદાર છે. અને તેથી પોતાના ઉત્કર્ષ એટલે વખાલુ કે પારકાની નિ'દા કરવી તે સમજણુ વગરની વાત છે. આ સંબ'ધી ભવ ઉપર વૈરાગ્ય આવે તેવી અનેક વાતો હવે પછી આવવાની છે. તે રીતે વિચારતાં સંસારનું સ્વરૂપ જ એનું છે. પ્રાણીને તેના ઉત્તમપણા કે મધ્યમપણા માટે જવાબદાર ગણવા કે પોતાની સ્તુતિ કે પ્રશંશા કરવી કે પોતા સિવાય અન્યની નિ'દા કરવી તે આપણ માટે જવાબદાર ગણવા કે પોતાની સ્તુતિ કે પ્રશંશા કરવી કે પોતા સિવાય અન્યની નિ'દા કરવી તે આપણે માટે યોગ્ય નથી.

મનુષ્ય—માણુસના ઉત્તમપણા માટે કે મધ્યમપણા કે હીનપણા માટે તે જવાબદાર નથી. તેણે પૂર્વલવે કરેલાં કમ'ના જેવા ઉદય થાય તેવા તેણે ભાગવવા પડે છે. અને મનુષ્યાને હીનપણું કે મધ્યમપણું કે ઉચ્ચપણું તેણે પૂર્વ જેવું કમ' બાંધ્યું હાય તે પ્રમાણે નિષ્યન્ન (નિર્વૃત્ત) થાય છે. પ્રથમ મનુષ્યની વાત કરી ત્યારપછી તિર્ધ ચની વાત કરવાની છે. તે માટે નીચે જુઓ.

તદ્ધિમેવ—તે જ પ્રકારનું. માણુસાને જેવું ઉત્તમપણું, મધ્યમપણું કે હીનપણું પ્રાપ્ત થાય છે તે જ પ્રકારનું તિર્ય'ચને કર્મથી મળે છે. તે માટે નીચે જુએા.

તિર શાં—તિય 'ચાને. તિય' ચ એટલે એકે દિય જાતિના છવા, બેઇ દિય જાતિના છવા, તેઇ દિય જાતિના છવા, ચાર ઇ દિયવાળા છવા અને ગર્ભ જ વગેરે પાંચ ઇ દિયવાળા છવા. એકે દિયમાં પૃથ્વી, પાણી, અગ્તિ, વાયુ અને વનસ્પતિના સમાવેશ થાય છે. તેઓને માત્ર એક સ્પરો' દિય જ હાય છે. બેઇ દિયમાં સ્પર્શન અને રસના એમ બે ઇન્દ્રિયા હાય છે. બેઇ દિયમાં સ્પર્શન અને રસના એમ બે ઇન્દ્રિયા હાય છે. બેઇ નિદ્રયમાં શંખ, કાડા, કરમિયા વગેરે છવા છે. ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળાને સ્પર્શન, રસન અને ઘાણુ એમ ત્રણ ઇન્દ્રિયા હાય માંકડ, જૂ વગેરે ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા છવા હાય છે. ચૌરિ દિયને ચાર ઇન્દ્રિયા હાય છે—સ્પર્શન, રસન, ઘાણુ અને ચક્કુ. તેમાં વી છી, ભમરી, તીડ, ડાંસ વગેરેના સમાવેશ થાય. અને તેમાં કાન (શ્રોત્રે દિય) ઉમેરતાં પાંચ ઇ દિયવાળા તિયે ચા થાય છે. એમાં હાથી, ઘાડા, ગાય વગેરે પાંચ ઇન્દ્રિયવાળા જમીન પર ચાલનારા હાય છે. તે સ્થળચર કહેવાય છે, અને આકાશમાં ઊડનારા પંખીઓ—કાગડા, કળ્દ્રર, પાંપટ વગેરે ખેચરા કહેવાય છે અને પાણીમાં રહેનાર મગરમચ્છ, દેડકાં તથા માછલાં

વગેરે જળચરા કહેવાય છે. આ એકે દ્રિયના જીવાથી માંડી પંચે દ્રિય સુધીના જીવા તિર્ધ - ચની સંજ્ઞાથી ઓળખાય છે. તેઓ ગધેડાપણું કે કાગડાપણું એટલે નીચપણું પામે કે બીજે કચાંક જાયઆવે અથવા મધ્યમપણું પામે અથવા ઉત્તમપણું પામે, કાેઇ પાંજરામાં પ્રાય પણુ પાપટમેનાની પેઠે ભાઇખાપા થાય અને કાેઇ કાગડાની પેઠે નીચ, હલકા, અસ્પૃશ્ય માણુસ પેઠે નિંકાને પામે, તાે આવું તિર્ધ ચાનું ઉત્તમપણું કે મધ્યમપણું અથવા હીન પણું તે કર્મને અધીન છે, એટલે મનુષ્ય માટે જેટલી વાત કરી તે સર્વ આ તિર્ધ ચાને પણું લાગુ પાડવી. એમાં ગધેડાને ડફણાં મળે કે પાપટનાં માનસન્માન સારાં થાય પણ પાંજરે પડે એ ગાંત્રકર્મના ઉદય ઉપર આધાર રાખે છે. આ કર્મ કાેઇને મૂકતા નથી અને એના હિસાખમાં ગાટા થતા નથી, તાે પછી માણુસ કે જનાવરને ઉચ્ચ કે મધ્યમ અથવા નીચ કેમ કહેવા? જેને માટે તેની જવાબદારી નથી, જે સારાપણા માટે તેને અભિન દન અપાય છે તેને માટે તેનામાં તાે જરાએ પાંખડું ચલાવવાની કે ફેરફાર કરવાની શક્તિ નથી.

ચેકનિ—ચારાશી લાખ જવવાનિઓ છે. અગાઉ તે પર વર્ણન થઇ ગયું છે. પ્રાણીની ઉત્પત્તિ વખતે જે પ્રકારના વર્લ્ણ, ગંધ, રસ કે સ્પર્શ હાય તેવી એક ચાનિ થાય. તેવી ચારાશી લાખ જવવાનિઓ છે. ત્યાં જવું તે કર્મ નિષ્પન્ન કરે છે. એમાં માણસની બહાદુરી કાંઈ કામ આવે તેમ નથી, તેમ જ નીચ ચાનિ માટે તે જવાબદાર નથી. અધા કર્મ ઉપર આધાર છે. એક રીતે, એ કર્મ બાંધનાર પણ એ જ છે, તો તેની જવાબદારી ગણાય ખરી. આ કર્મ માણસની મરજ હાય કે ન હાય પણ અવશ્ય ભાગવવાં પડે છે.

જેમ સ્વકર્માનુસાર ઊંચી કે મધ્યમ અથવા નીચી ગતિ માશુસને કે તિર્થ'ચાને મળે છે, તેમ વૈક્રિય શરીરવાળા દેવ અને નારકોને પણ તેમ જ થાય છે. આ તો જેવાં કર્મ બાંધ્યાં હોય તેવા ઉદય થાય છે અને તે વખતે શરીરની વહે ચણી કે જાતિ કુળાદિ માટે માશુસની જવાબદારી મઠી જાય છે.

વિભક્ત—વહેં ચેલું. એટલે જુદી જુદી યાનિઓમાં ઉત્તમપણું, મધ્યમપણું કે ઢીન-પણું ગાંત્રકર્મ પ્રમાણું અને તેની જેવી સત્તા હાય તે પ્રમાણું વહેં ચણીમાં આવે છે. આ કમંજનિત વહેં ચણી હાવાથી તે અમુક નિયમને અનુસરે છે અને તે પાતાનું ફળ આપ્યા વગર રહેતી નથી. આવી રીતે ઉત્તમ, મધ્યમ કે હીનપણું ઉચ્ચ કે નીચ ગાંત્રકર્મ નામના કર્મ પ્રમાણું થતું હાવાથી પાતાના ઉચ્ચપણા માટે ઉત્કર્મ ધારવા કે મનાવવા અથવા પારકાના અવર્ણવાદ છાલવા તે આપણું વેાચ નથી, કારણું કે તે આપણા કખજાની વાત નથી અને શા કારણું અમુક ગધેડાની જાતિમાં ગયા અને શા કારણું નાળિયા થયા તે આપણે જાણતા નથી, પણ કર્મનું તે અનિવાર્ય ફળ છે અને કર્મ ઉપર આપણા કે છે પણ પ્રકારના હાક કે અધિકાર અથવા હુકમ ચાલતા નથી. તે તા

એક જાતનું બળ (force) હાઇ પાતાનું ફળ આપે છે, અને ચાક્કસ આપે છે અને આપણે તે ઇચ્છીએ કે ન ઇચ્છીએ પણ એ કર્મ પાતાનું ફળ આપ્યા વગર રહેતું નથી. એ ફળ માટે કે અલટિત ફળ માટે આપણે કે અન્ય કાઈ જવાબદાર નથી. (૧૦૧)

સંસારની વિષમતા જોઈ ભવ (સંસાર) પર આનંદ ન લાવવા ઘટે—

## देशकुलदेहविज्ञानायुर्वलभोगभूतिवैषम्यम् । दृष्टा कथमिह विदुषां भवसंसारे रतिर्भवति ? ॥१०२॥

અર્થ — પ્રાંત, કુળ, શરીર, જ્ઞાન, આયખું, બળ, લાેગ અને લક્ષ્મીની વધઘટ પ્રાણીઓમાં જોઈને આ સ'સાર ઉપર સમગુ માણુસને કેમ મજ આવે ? (૧૦૨)

વિવરણ—દેશવેષમ્ય—એક માણુસ એક્ટ્રેલિયામાં જન્મે, બીંજો ઇંગ્લેડમાં જન્મે, વળી કોઇ હિંદમાં જન્મે, કોઇ આદ્રિકામાં જન્મે, આ સર્વ દેશપ્રાપ્તિની વિષમતા છે. કયાં જન્મનું અને કેવા પ્રાંતવાસી થવું તે આપણા હાથમાં નથી. જ્યાં જન્મ્યા હાઇએ ત્યાં આપણી કરજ બજાવવી, પણ એમાં જોવા જેવું એ છે કે, આપણુને જુદા જુદા દેશમાં જન્મ લેવાના મળે છે અને પરિણામે આપણી ખાસિયત અને આપણું ઘડતર જુદા જુદા પ્રકારનું હાય છે. આ દેશવિષમતા થઇ.

કુલ—કોઇ અમુક કુળમાં જન્મે, કોઇ નાસ્તિક થાય, કોઇ કમ°થી—જન્મથી આસ્તિક જન્મે. આવી વાિણ્યા, બ્રાહ્મણ, લુહાણા, ભાિટયા વગેરેના કુળની આપણુને વિષમતા જન્મથી જ લાગેલી છે. વાત કહેવાની એ છે કે આ દેશ તથા કુળની હવે પછી કહેવામાં આવનારી ખાસિયત નોઇને અને આપણી પાતાની ખાસિયત નોઇને આ સંસાર સારા કેમ લાગે છે? આમાં સારાપણું શું છે? એક સારા થાય, તા બીનો ખરાબ થાય, એક ગધેડાના કુળમાં જન્મે અને એક શિયાળવા થાય, એક માણસ તરી કે બ્રાહ્મણને ત્યાં જન્મે અને એક વાિણ્યા થાય. કોઇ ખતરી થાય અને કોઇ બ્રહ્મણત્રિય થાય. આ કુળની વિષમતા—નાનામાટાપણું વિચારતાં આ સંસાર પર પ્રેમ લાવવા જેવું શું છે? એ તા એમને એમ ચાલ્યા કરવાના છે. આપણું ન હતા તે દિવસ પણ સંસાર ચાલતા હતા અને નહિ હાિઈએ ત્યારે પણ ચાલવાના છે. એમાં સંસાર ઉપર આનંદ કેમ આવે?

દેહ—કોઇને મજખૂત ત દુરસ્ત શરીર મળે અને કોઇને ક્ષયરાગ થયેલ માંદલું શરીર મળે; કોઇ જરા શરદી, ગરમીથી ગભરાઇ જાય અને કોઇ તહાકા મારે; કોઇ કાળા ઘાય અને કાઇ ગારા થાય; કોઇ ઠ'ડા થાય અને કોઇ ગરમ થાય. એમ જોતાં બે માલુસનાં શરીરા એકસરખાં હાતાં નથી. આમાં શું સારાવાટ છે કે સંસાર (ભવ) ઉપર પ્રેમ આવે અને તેમાં આનંદ થાય શરીર દરેક જુદાં અને જુદી ખાસિયતવાળાં હાય છે. એટલે દરેક શરીરની વિષમતા વિચારતાં સંસાર પર કોઇ પ્રકારના રાગ ન થાય એમ લાગે છે ક્ષાર્થા અને વિષયા ૧૧૭

અને છતાં લાેકા સંસારને અને શરીરને ચાટતાં જાય છે, એ વિચિત્રતા કેવા પ્રકારની ? આમાં જુદાં જુદાં શરીરાેના અભ્યાસ કરતાં ભવ (સંસાર) ઉપર પ્રેમ થઇ જાય તેવી કાેઇ આગત લાગતી નથી.

વિજ્ઞાન—કેટલાક જ્ઞાનવાળા પ્રાણીઓ હોય અને કેટલાક તદ્દન ઇંટાળા હાય છે. તે જ પ્રમાણે વિજ્ઞાનની બાબતમાં કાઈ નિષ્ણાત હાય છે અને કાઈ તદ્દન હ હાય છે. કાઈ વાદવિવાદ કરવામાં કુશળ હાય છે અને કાઈ તદ્દન મૂંગા હાય છે. આવી રીતે વિજ્ઞાન કે જ્ઞાનની બાબતમાં ચાતરફ વિષમતા દેખાય છે. કાઈ બાલે તે વાત ઊપડી જાય છે અને કાઈ છાલે તેની વાત કાઈ સાંભળતું પણ નથી. આવી જ્ઞાનવિજ્ઞાનની વિષમતા આપણે દુનિયામાં ઓઈએ છીએ. કાઈ ધર્મની બાબતમાં આધારભૂત—ટંકશાળી ગણાય છે અને કાઈના ગમે તેટલા માટા દીક્ષાપર્યાય હાવા છતાં તદ્દન બિનઅભ્યાસી કે સામાન્ય અથવાં વાહિયાત લાગે છે. આવી આવી વિજ્ઞાનની બાબતની વિષમતા એઈ આ સંસાર ઉપર કેમ પ્રેમ થાય? ત્યાં તા બધા સરખા હાવા એઈએ. પણ વિષમતા સર્વંત્ર રહે છે. એટલે આ દુનિયામાં આનંદ કે રતિ પામવા જેવું કાંઈ નથી.

આયુ—કેટલાંકને નાની ઉંમરમાં મરતાં જોયાં. આપણાં રનેહી, સંબંધીઓ, સગાંઓ ગયાં અને કાેઇને ખાવાનું ન હાય પણ અહીં નેવુંપ'ચાણું વર્ષની વયે પણ જવતા જગતા પડેલા હાય છે અને સંસાર વધારતા જતા હાય છે. આવી આયુષ્યની વિષમતા-વધારે- ઓછાપણું દેખીને આ ભવ સંસાર ઉપર આનંદ કેમ આવે ? આયુષ્ય કર્માનુસાર બાંધેલ હાય તે પ્રમાણે વધતું એાછું હાય. તેા આ આવા વધતાઓછા આયુષ્યવાળા સંસાર ઉપર શી મજ આવે ?

છાલ — બળની વિષમતા તો ચાતરફ નજરે જોઈએ છીએ. કાઈ એવા બળવાન હાય છે કે આખી ને આખી ભીંત તોડી નાંખે, કાઈ હતાર બેઠકના કરનારા પણ જેયા છે અને કાઈ જાણે હવા આવે ત્યાં ઊડી જાય તેવા નખળા પાતળા જેયા છે. આ બળની બાબતમાં ફેરફાર ઘણા જોવામાં આવે છે. નખળા માલુસને તો એમ જ લાગે છે કે આવી રીતે ફૂંક જેટલા પવન લાગે ત્યાં ઊડી જવાય તો તેને બદલે મરી જવું અને સંસાર મૂકી દેવા સારા છે. બળની બાબતમાં આટલી વિષમતા જોતાં આ સંસાર પર રતિ-આનંદ કેમ થાય?

ભોગ—ગરીભને ભૂખ લાગે ત્યારે જમવાનું કાંઇ ન મળે, ધનવાનાને ખાવાનું હાય પણ બૂખ લાગે જ નહિ. રાગી, પરવશ કે અન્નઅરૂચિવાળા જમી શકે નહિ. જ્યાં ખાવાનું હાય ત્યાં ખાનાર નહિ, ખાનાર હાય ત્યાં અન્ન નહિ. આવી ભાગની ખાખતમાં વિષમતા હાવાને કારણે સંસાર પર પ્રેમ કે આનંદ કેમ થાય શિયો મળે અને તેને ભાગવવા પાતે અશક્ત હાય, વસ્તુઓ હાય અને તેના પર ખાવાની કે ભાગવવાની રુચિ ન થાય ત્યારે ભાગની વસ્તુ હાવા છતાં કરડવા ધાય છે, તેની સામે જોવું કે તે પર શૂકનું પણ ગમતું નથી.

े अ. २८

ભૂતિ—લક્ષ્મી. લક્ષ્મી હોય ત્યાં છોકરાં નહિ અને છોકરાં હોય ત્યાં લક્ષ્મી નહિ. ધનાઠચને ભૂખ લાગે નહિ અને જ્યાં ખાનાર ઘણાં હોય ત્યાં ખાલાનું કે તે લાવવાના પૈસા ન હોય. લક્ષ્મી ઘણે ભાગે અયોગ્યને વરે છે અને જ્યાં તેના ખાસ ખપ ન હોય ત્યાં જાય છે. દુનિયાની આવી પૈસાદાર અને ગરીખની વિષયતા જોઈ લક્ષ્મી માટે ખાસ માન મનમાં રહેલું નથી. સંસારમાં ગરીબધનિકના તફાવત દેખી સ'સાર ઉપર રતિ કે પ્રેમ ન થયેના જોઈએ. આ બહુ મુદ્દાની વાત છે.

વિદુષાં—વિદ્વાનોને. આ સમજણવાળા માણસ છે એમ શાસકાર ધારી લે છે, જો કે એમની છુદ્ધિ તો 'માભાગ્ર હાય છે. પણ જો તે જરા જેટલા સમજુ હાય તા તેની નજરમાં આ દેશકુળ વગેરની વિચિત્રતા જરૂર જ આવે. મનુષ્યપણું સરખું હાવા છતાં દેશ, કુળ, શરીર, જ્ઞાન, આયખું, લાગ અને લક્ષ્મીની આળતમાં વધતાઓછાપણું જોઈ માણસમાં સાચી સમજણ હાય તા તેને સંસાર પર પ્રેમ અથવા આનંદ થતા નથી.

ભવસ સાર— આવી આવી અનેક ખાખતમાં વધતાઓછાપશું જોતાં સંસાર ઉપર પ્રેમ કે આતંદ, રિત કે હેત કેમ થાય? જયાં ત્યાં રહારાળ અને કકળાટ અને જયાં ત્યાં સમૅવિષમતા કે નીચતા કે તેનાં ફળા જોતાં આ સંસાર ઉપર આનંદ કેમ આવે? પ્રેમ કેમ થાય? એમાં સારાવાટ શી દેખાય? આવું ઉચ્ચનીચપશું અને ગમે તેવા દેશમાં જન્મ અને અળહીનપશું અને ખાસ કરીને દરેક ખાખતમાં માશુસાની ખાસિયત જોતાં એવા સંસારમાં જેઓ રહ્યા છે તેઓને તેવા સંસાર પર આનંદ કેમ થાય? સમજુ, 'વિચાર-શીલને તેન જ થાય.

સતિ—પ્રેમ, ઉત્સાહ, મોજ, માજ. આ સંસારમાં આઠમાંની કોઈ પણુ બાબતની વિષમતા તેઈ મા સંસાર પર પ્રેમ કેમ થાય ? આજે કયા દેશમાં અને કાલે કયા કુળમાં, ત્યાને નળી ખીજે વખતે બળવાન કે ત્રીજે વખતે બળ વગરના અને એવી રીતે આઠે બાબતમાં જરામાં માજ કે મોજ હાય એવા હંગધડા વગરના સંસાર પર પ્રેમ કેમ થાય ? અને કાલુ કરે ? સમજ માણસને તો સ્માવા હેકાણા કે ઢંગધડા વગરના સંસાર પર પ્રેમ કે માજ કે ઉત્સાહ ન જ આવે. કોઈ એને એક સરખો હોય તો તેમ જાણીને તે પર માજ લાવે, તેની પ્રેમ શ્રામ, તે ગમે, પણ આ તો વિષમતા-ખેત્રેડલાનો પાર નહિ, આજે શિખર પર ઊભા હોઈએ ને કાલે પાઝડાઈને કચાના કચાં ધ કેલાઈ જઈએ, એવા સંસાર પર કચા સમજ કે લિયર માણસને માજ આવે? એ કાંઈ સરખાઈ હાય તો જરા વિચાર કરવાનો પણ હોય, પણ અહીં તો હેશ, કુળ, શરીર, વિચાન, આયખું, બળ, લોગની વસ્તુઓ અને લક્ષ્મીનું જ જયાં એત્રેડપણું અનેક પ્રાણીના સંબંધમાં દેખાતું હોય, એક લવમાં છે લાવ થતા હોય ત્યાં સંસારમાં મોજ કેમ આવે અને તેને સારા કેમ કહેવાય? અને એને સારા કહે પણ કોણ ? (૧૦૨).

શા માટે આ જવે યત્નથી વર્તાલું જોઈએ ?

अपरिगणितगुणदोषः स्वपरोभयनाधको भवति यस्मात्। पश्चेन्द्रियनलविनलो रागद्वेषोदयनिनदः ॥१०३॥

तस्माद्रागद्वेषत्यागे पश्चेन्द्रियप्रश्चमने च । शुमपरिणामावस्थितिहेतोर्यत्नेन घटितव्यम् ॥१०४॥

અર્થ — કારણ કે આ પ્રાણીએ રાગદ્રેષના ગુણા અને દોષાને ગણુતરીમાં લીધા નથી, પોતાની જાતને તેમ જ પારકાને—એ બંનેને પીડા કરનારા તે બને છે, પાંચે ઇદ્રિયાના બળ આગળ તદ્દન નબળા થઇ ગયેલા છે અને રાગદ્રેષના ઉદયથી બંધાઇ ગયેલા છે એટલા માટે એણે રાગદ્રેષના ત્યાંગ કરવામાં, પાંચે ઇદ્રિયાને શાંત કરવામાં અને શુભ પરિણામમાં લાંબા વખત રહેવા માટે યત્નપૂર્વ ઘટના કરવી જોઈએ." (૧૦૩–૧૦૪).

વિવરાયુ—આ મનુષ્ય પ્રાણી વિષયાને અને ઇદ્રિયાને પરત'ત્ર હાવાથી અને પાતે રાગદેષથી ચારે બાજુએથી ઘરાયલા હાવાથી તેણું તેમને પાતાને કબજે કરવા શું કરતું જેઈએ, તે ૧૦૪મી ગાથામાં કહેવાયું છે. ગાથા ૧૦૩માં વસ્તુસ્થિતિ કેવી છે તેનું દર્શન જ માત્ર કરાવ્યું છે.

અપરિગણિત ગુસ્કેદાય એ ગુરાગતેવ જેના સંભધમાં થાડું વિવેચન ઉપર મઇ ગયું તેના, લાલ ગેરલાલ તપાસ્યા નથી, અને તે કેના અને કેટલા છે તે કાઈ દિવસ આ જવે ગણના કરીને તુલનામાં મૂક્યું નથી. એટલે એનામાં ઘણા ગુલ્કુ હશે કે શ્રાહ્ય અથવા ઘણા દોષો હશે કે થાડા, તેની ગણતરી કાઈ પણ દિવસ આ જવે કરી નથી. જયાં સમદેવને એણે અસબર એમળખ્યાં જ નથી, ત્યાં એ પ્રત્યેકના ગુલ્ફેલ ગણ્યા ક્યાંથી હોય અને તેની તુલના ક્યાંથી કરી હોય? આ સીધા અથે છે.

હારિભાદીય ટીકામાં 'અનાદર પામેલા ગુણકોમો' એવા અર્થ કર્યો છે. એના કરતાં 'પોતે મળવા નથી કે સરખાવ્યા નથી, જેમ ચાલે તેમ અત્યાર સુધી ચલાવે રાષ્ટ્રયું છે' એ અર્થ વધારે યાગ્ય અને આગળપાછળના સંબંધને છેસતા લાગ્યા છે. અનાદર પામેલા ગુણકોમ એવા અર્થ કરવામાં વાંધા એ આવે છે કે રાગદેવમાં ગુણ છે જ નહિ, તેમ ગણાય કેમ ? અને તેની તુલના કેમ થાય ? કોઇ પ્રકારના ગુણકોષ ગણવામાં આવ્યા નથી એ વધાર અંધ છેસતા અર્થ આ વિવેચન કરનારને લાગ્યા છે. આ શખ્દ કાને માટે વાપર્યા છે તે નક્ક્ષી કરવું મુશ્કેલ છે. મને તે આત્મા-જીવ માટે વપરાયેલ લાગ્યે છે.

ઉભય—પાતાને અને પારકાને એમ બન્નેને બાધા કરનાર, પીડા કરનાર એવા આ પ્રાણી છે. એ પાતાની જાતને પણ હેરાન કરે છે અને પાતાના સંબ'ધમાં આવનાર અનેકને હેરાનગતિ કરે છે. એના રાગદ્રેષને લઇને સ્વભાવ જ એવા પડી ગયા છે કે સ્વપર ખન્નેને તે હેરાનગતિ કર્યા જ કરે, અનંત સંસારમાં રખડાવે અને પાતે હેરાન થાય અને પાતા સિવાય અન્યને હેરાન કરે. આવી જાતના છે વિશેષણથી યુક્ત આ પ્રાણી છે.

પે ચે દ્રિયવિ ખલા — પાંચે ઇ દ્રિયને જી તવાને અશકત. આ પણુ આ પ્રાણીનું જ ચાલુ વર્ણુન છે. પાંચે ઇ દ્રિયના ભળ પાસે એ નખળા ખનેલા છે. પાંચે ઇ દ્રિય (સ્પર્શના, રસન, ઘાણુ, ચક્ષુ અને કાન) એ એની સગવડ ખાતર એને મળી છે તેની પાસે એ તદ્દન ખળ વગરના – નિર્ળળ થઇ ગયા છે. એનું ઇ દ્રિયા પાસે કાંઈ ચાલતું નથી. ઇ દ્રિયાને કયાં પ્રવર્તાવવી અને કયારે એને અટકાવવી એ હુકમ કરવાની એ શક્તિ તે ઈએ તે એનામાં નથી. એ ઇ દ્રિયાને પણુ પાતાના અ કુશમાં રાખી શકતા નથી. અને ઘણીવાર તા નખળા હાવાથી ઇ દ્રિયા તેના ઉપર શેઠાઇ – હુકમ ચલાવે છે.

રાગદ્વેષાદયનિભાદો—રાગદેવના ઉદય ઉપર જ અદ્ધ-સારી રીતે અંધાઇ ગયેલા. આ પ્રાણીને રાગદેવ કેટલાય સમયથી એવા લાગી ગયા છે કે તેને તે એક અથવા બીજા આકારમાં કર્યો જ કરે છે. તે પ્રાણીએ રાગદેવ અને ઇંદ્રિયના વિવયા ઉપર સામ્રાજ્ય મેળવવા શું કરવું ઘટે તે ૧૦૪મી ગાથામાં કહેશે. તેને પ્રાસ્તાવિક કરવા આ જવની વર્તામાન સ્થિતિ કેવી છે તે અત્ર વર્ણુ વે છે.

तरभात्—પહેલાં यस्मात् ૧૦૩મી ગાથામાં આવ્યું એટલે સંબધ બતાવવા ''તેટલા માટે' એવું કવિએ અહીં મૂકવું જ જોઇએ. તે આગલી ગાથા સાથે સંબધ બતાવે છે.

રાગદ્રેષત્યાં — રાગદ્રેષ કેવા અને શા માટે ત્યાગ કરવા યેલ્ય છે એ આપણુ અત્યાર સુધીમાં અનેક દલીલાથી જોયું. આ સંસારમાં રખડાવનાર અને ફસાવનાર અને એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં રાગદ્રેષ જ અથવા એ બેમાંથી એક જ રાખે છે. અને તેઓની દારવણી, ફસામણી અને વળગાડ એવા આકરા છે કે એના જેમ અને તેમ જલ્દી ત્યાગ થાય તા આ પ્રાણી સંસારરૂપી ખંદીખાનામાંથી છૂટે. એને છૂટવાની મરજ છે પણ રાગદ્રેષ એવા વચ્ચે પડે છે કે એ એને દારી જાય છે. એની દારવણી ન થાય એટલે સંભાળપૂર્વ કે એ તજવા-છેડી દેવા યાગ્ય છે. આ સંસારખંધનમાંથી તેણે છૂટવું હાય તા રાગદ્રેષના ત્યાગ યતનાપૂર્વ કરવા. સમજણપૂર્વ કપ્યત્ન કરી રાગદ્રેષને છાડી દેવા. આ પ્રથમ ઘટના ઘટાવવાની છે.

પ એ દ્રિયપ્રશાસન—હવે બીજો ઉપાય જહાવે છે. સ્પર્શન, રસન, ઘાલુ, ચક્ષુ અને શ્રોત્ર એ પાંચે ઇંદ્રિયા શાંત કરવી. તેઓ અત્યારે ધણીધારી થઇને એઠી છે અને પ્રાણીને એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં નાંખે છે. તેને બદલે એ ઇંદ્રિયાને શાંત કરી નાંખવી અને તેના દાર દ્વર કરવા. ઇંદ્રિયાને ઠંડી પાડવાથી એ જરા પણ જેર કરતી નથી. અત્યારે એને પસંદ પડે તે રીતે આપણે વર્તીએ છીએ, તેને બદલે તે આપણા અંકુશ તે આવી જાય તેવી નિર્માલ્ય-શાંત તેને કરી નાખવી. આ કાર્ય ખૂબ સંભાળીને પ્રયત્નપૂર્વક કરવું.

ક્ષાર્થી અને વિષયો રસ્તે

શુલ પરિણામમાં લાંબો વખત રહેવા માટે—અવસ્થિત એટલે રહેલું. રાગ અને દ્રેષની અવ્યવસ્થિત સ્થિતિ છે. તેના ત્યાગ કરીને પાતાના શુલ પરિણામ એટલે માનસિક શુલ પ્રવૃત્તિમાં અથવા શુદ્ધ અત્મિક અધ્યવસાયમાં લાંબા વખત ટકી રહેવા માટે. આ અત્ર કારણ અતાવ્યું છે. માણસને રાગ અથવા દ્રેષ બન્ને ગમે છે, પણ એ પરતંત્ર સ્થિતિ હોવાથી એને અંતે આત્માના શુલ અધ્યવસાયમાં અથવા શુદ્ધ માનસિક પરિણામમાં જવું અને ત્યાં ટકવું ગમે છે. એ હેતુ સિદ્ધ કરવા શા ઉપાય કરવા તે આવતી ૧૦૫મી ગાથામાં શ્રેયકર્ત્તા પાતે કહેશે. વાત એ છે કે કષાયના વિજય કરવા અને ઇંદ્રિયના વિષયા પર પાતાનું સામાન્ય સ્થાપી તેની નિયંત્રણા કરવી. આ રાગદ્વેષના ત્યાગ કરવાની અને પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયોને શમાવવાની અને તેના પર મજળૂત સંયમ રાખવાની વાત ખૂબ અગત્યની ગણવી. (૧૦૪).

શુલ પરિણામમાં સ્થાયી રહેવાતું કેમ થાય ?—

तत्कथमनिष्टविषयाभिकांक्षिणा भोगिना वियोगो वै । सुव्याकुलहृदयेनापि निश्ययेनागमः कार्यः ॥१०५॥

અર્થ — પોતાને નુકસાન કરનાર વિષયોને સેવન કરતાં સંસારી લાેગીએ તેવા વિષયોના હંમેશને માટે ત્યાગ કેવી રીતે થઇ શકે તે માટે અતિ ચિંતાયુક્ત હૃદયપૂર્ધ ક મૂળસૂત્ર વગેરે આગમના સંબંધ કરવા જોઇએ. (૧૦૫).

વિવરણ : અનિષ્ટવિષયા કાંક્ષી—કેટલાક પ્રાણીઓ પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયોને પોતાનો કોઇપણ લાભ કરનારા માનતા નથી, છતાં પણ એ ખરાળ કરનારા વિષયોનો અભિલાષ તો કર્યા કરે છે, અને તેમને ભાગવતી વખતે તેમનામાં તદ્ભપ થઇ જાય છે. આવા વિષયોને અનિષ્ટ જાણવા છતાં તેમની આકાંક્ષા અભિલાષા કરનારાઓએ પણ વિષયો પર સંયમ તો રાખવા જ જોઈએ. આ ગાથા ઉપરથી જણાય છે કે આ પુસ્તક માત્ર સાધુ કે યતિ માટે સ્થાયેલું નથી; તેનાથી નીચેના થરના સંસારી જીવા જે પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયોના લોગી હોય છે, તેમણે પણ શું કરતું જોઈએ એ તેમાં જણાવ્યું છે. આમ આ પુસ્તકરચના સર્વસામાન્ય છે અને સંસારને વળગી રહેલાને માટે પણ એમાં વિચારણા અને સ્થાન છે. વિષયને અનિષ્ટ જાણવા છતાં તેની અભિકાંક્ષા (ઇચ્છા) કરે એવા ઘણા પ્રાણીઓ હાય છે, તેઓ તરફ આ ઉપદેશ છે એમ આ શ્લાક પરથી ચાક્કસ જણાય છે. આ વાત સંસારી-લાગી માણસે પણ ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે.

લોગી—સંસારના અને પાંચે ઇંદ્રિયના લોગ લોગવતાં, પણ તક મળતાં સંસારને 'વાસિરે વાસિરે' કરનાર આવા સમજુ જ્ઞાનવાન હાવા છતાં કેઈ પ્રકારની લગામ-નિયંત્રણ આ પાંચ ઇંદ્રિયના વિષયા પર રાખતા નથી, રાખી શકતા નથી. તેઓ પણ વિષયોના સર્વ'થા વિચાગ કેવી સિતે કરી શકે તે આ ગાયામાં અને હવે પછી ખતાવાનું છે, તે સંભાળપૂર્વ'ક લક્ષમાં રાખવું. લાગી માટે પણ આ પુસ્તક છે. અને માત્ર યતિ–સાધુએા માટે તે નથી, તે આ મૂળના શબ્દથી જણાય છે. લાગીના અર્થ 'ભાગાસક્ત' એટલે સંસારમાં આસક્ત માણુસ થાય એમ હારિલદ્રીય ટીકા જણાવે છે.

વિચાગ—વિરહ. અહીં એ રાગદેષના આત્ય તિક નાશ કેમ થઇ શકે અને એમનામાં ઘસડાઇ ન જવાય, પણુ એમની ઉપરવટ થઇ તેમનાથી તરાય, તેમનાથી દ્વર લગાય એવી એવડી પૃચ્છા મનુષ્યને સ્વાભાવિક થાય તેમ છે. અત્ર તેના જવાબ આપવામાં આવ્યો છે, તે બરાબર વાંચવા અને અનુસરવા.

સુગ્યાકુલહુદય—આ રાગહેષ ઉપર અને સંસાર ઉપર પ્રીતિ ન થાય તેવી હુકીકત સમજતાં હૃદયમાં આકુળતા થઇ આવે અને આવા દુઃખથી ભરપૂર સંસારમાં કેમ પડી રહેવાય એવી પૃચ્છા થતાં એનાથી કેમ છટકનું તેના વિચારમાં મન આકુળત્યાકુળ થઇ જાય છે.

અપિ—આના સંભાધમાં દીકાકાર હરિલાઇ કહે છે કે તે શબ્ક પાકપ્રભાવે 'સમજવા. મને લાગે છે કે અપિ એટલે પાયુ. જે માણુસનું મન સગાસ બંધી, દેહ, રૂપ કે કુળમાં લાગેલું હાય અને સંસારને એઈ તેના મનમાં એના સર્વધા વિધાગ કેમ થાય તેની પૃચ્છાને અંગે આકુળતા થઈ આવી હાય તેણે 'પાયુ' વિચાર કરવા અને અત્ર અતાવેલા વિધાગના ઉપાયના અમલ કરવા. એ પાદપ્રણાંથે શબ્દ નથી, પાયુ જરૂરી શબ્દ છે. જે આકુળતા વગરના છે તે તે! શાંત ચિત્તે આ ઉપાય ચિંતવે અને તેના અમલ કરે. પાયુ જે વિધાગ કરવા—બજાવવા માટે આકુળવ્યાકુળ થઇ રહ્યા હાય તેવા અશાંત મગજના માથુસે પાયુ આ ઉપાયના કારગતપાયુંના વિચાર જરૂર કરવા. મારા મતે 'અપિ' શબ્દ જરૂરી અને સાર્થ છે અને ઘણા સારા અર્થ રજૂ કરે છે.

નિશ્ચયેન—જરૂર. જ્યાં શ્ર'થકાર ચાક્કસ હાય, તેને ઉપાયની ખાતરી હાય ત્યાં જ આ 'જરૂર' શબ્દ વાપરે છે. એ શબ્દ બહુ ઉપયોગી અને જરૂરી હાવાથી અને શ્ર'થકારને પાતાના ઉપાયના કારગતગણાની ખાતરી, નક્કી ભરાસા હાવાથી તેમણે આ ઉપાય ખતાવ્યા છે. એટલે આ ઉપાય અજમાવવા યાગ્ય છે એમ લાગ્યા વિના નહિ રહે.

આગમ — જૈનના મૂળ સૂત્રો. આગમ એટલે પિસ્તાળીશ આગમના અલ્યાસ કરવા. ત્યાં પ્રસંગાપત્ત એવી સુંદર વાત કરી છે કે એ અલ્યાસને પરિણામે રાગદેષના આત્યં તિક નાશ થાય અને તેનાથી તરીને જીવ ઊંચા આવે. આગમના અલ્યાસની, સાંભળવાની અને તેની ચર્ચા વારંવાર કરવાની કેટલી જરૂર છે તે આ ઉપરથી સમજવામાં આવ્યું હશે. જ્ઞાનવધારા કરવાના અલ્યાસ રાખવા અને ઉપલબ્ધ સામથીના પ્રતો લાભ લેવા. જ્ઞાન અને અજ્ઞાન વચ્ચે ઘણા ફેર છે. જ્ઞાનીએ કહેલા ભાવ મૂળ આગમમાં છે, પરસ્પર વિરાધ

ક્ષામાને વિષયા ૧૧૭

વગરના છે અને એ સાવ જાણવા પ્રમાણે વર્તાન કરતાં રાગદેષના સર્વથા વિચાગ શ્રાર્ટ શકે તેવું છે. તીર્થ કરને કે સર્વજ્ઞને કોઈ વસ્તુ છુપાવવા જેવી લાગી તથી. સાનના માટે મહિયા છે. ઉમારવાતિ મહારાજ જ્ઞાનના વિકાસને અને વધારાને સંમત છે. માર્ પુસ્તક અસુક કામવાળાએ ન વાંચવું એવા એમના પ્રતિઅધ નથી. સર્વ વિદ્વાનાને અને સમજૂને આગમના મ્મલ્યાસ કરવાનું આમંત્રણ આપતાં પાતે (લેખક) કેટલા ઉદાર છે અને આગળમાછળની સર્વે હકીકત જાણનાર ને સમજનાર છે એમ લાગે છે. આગમના અભ્યાસનું આ મહત્ત્વ થા યુગમાં ખાસ વિચારવા યેત્ર્ય છે. મારા વેદને અશ્પૃશ્ય ન જાણે કે ન સાંભળે એવા પ્રતિભાષ નથી, તે અર્થાસૂચક ઉદારતા ખતાવે છે. અસ્યાસનું મહત્ત્વ ઉમાસ્વાતિના વખતમાં પણ સારી રીતે પ્રસિદ્ધ થયેલું હતું. અભ્યાસ વગર જાણે ચાતરફ અંધારું સાગે છે, એ અંધકારમાંથી પ્રકાશમાં લાવનાર જ્ઞાનના મહિમા માટે છે. એક આચારાંગસૂત્ર જ કેટલું વિસ્તારવાળું છે, તે પર હવે પછી વિચાર કરવામાં આવશે. તે ઉપરથી માલૂમ પડશે કે અભ્યાસ એ કોઈ અજબ ચીજ છે અને શાસના અભ્યાસ વગર અંધારામાં રહેવું તે સુર્વાને પરવડે તેવું નથી. આ વાત ચાહ્કસ છે અને અધ્યકાર ખીજા કેટલાંક કાર્યો જેમ શાસાલ્યાસને ઐચ્છિક રાખે છે એમ નથી. અલ્યાસ તેા નિશ્ચયથી જરૂર કરવા એમ તેએ! ભલામામુ--હુકમ કરે છે. એટલે આકુળ હૃદયવાળાએ પણ અભ્યાસ કરી વસ્તુના સંખંધ સમજવા નેઈએ અને સમજીને તે પ્રમાણે સારું હાય તેનું આચરણ કરવું નેઈએ. એટલા માટે અભ્યાસ કરવાના ખાસ ભાર મૂકીને આગ્રહ કરવાની જરૂરિયાત લેખકશ્રી સ્વીકારે છે. એટલે, પાતાના મનમાં આકુળવ્યાકુળતા હાય તા તેને દૂર કરવા માટે વસ્તુસ બ'ધ દર્શા-વનાર આગમના અભ્યાસ જરૂર કરવા.

કાર્ય — આગમના અભ્યાસ કરવા જોઈએ, એમ વિધ્ધર્થ પ્રત્યય કાર્યને અંગે મૂકીને આગ્રહ કરે છે. આ બાબતમાં નિશ્ચયપૂર્વક જ વાત છે અને તેમાં કોઇ જાતના અપવાદને સ્થાન નથી એવા લેખકના આગ્રહ છે. એવા આગ્રહ શા માટે છે તે આગ્રારાંગના વિષયાના પત્રક પરથી હવે પછી જણાશે, પણુ વસ્તુને તેના યથાર્થ દર્શન માટે અભ્યાસની ખાસ જરૂર છે. શ્રહા પણુ વિજ્ઞાનથી સ્થિર રહે છે અને તત્ત્વ-વસ્તુસ્થિતિ જાણુનારને કોઇ ફિટાવી શકતું નથી, માટે અભ્યાસ જરૂર કરવા એવા ગ્રથકર્ત્તાના આશ્ય છે. (૧૦૫)

ઇદ્રિયના વિષયા કેવા છે તેનું લાક્ષણિક સ્વરૂપ—

आदावत्यभ्युद्या मध्ये ग्रङ्कारहास्यदीप्तरसाः । निकवे विषया बीभत्सकरुणलज्जाभयप्रायाः ॥१०६॥

સાર્થ — શરૂ આતમાં નિષયો મહોત્સવ જેવા લાગે છે, વચ્ચે શુંગાર, હાસ્ય અને ઉત્તેજક વસવાણા લાગે છે સાને છેવટે જતાં તે માટે ભાગે ખીલાત્સવા, કટુણા, લાજ (શરમ) અને યીક ક્રિયનન કરનાર હોય છે. (૧૦૬)

વિવરાષ્ટ્ર—આ શ્લાક ઘણા મહત્ત્વના છે. તેમાં પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયાનું પૃથક્કરણ કરવામાં આવ્યું છે અને બરાબર સમજીને પાતાના હિત ખાતર આ વિષયા અને ક્લાયાના ખાસ ત્યાગ કરવા જોઈએ. તેમાં પણ પાંચ ઇંદ્રિયના વિષયા તો પાતાના થઇને હેરાનગતિઓ કરતા જાય છે અને પ્રાણીને ઠરીને ઠામ બેસવા દેતા નથી. એટલે એ વિષયાને એના ઉઘાડા આકારમાં બરાબર સમજવા, આળખવા જોઈએ. એ વિષયા શરૂઆતમાં કેવા લાગે છે, વચ્ચે કેવા લાગે છે અને પરિણામ કેવું મૂકી જાય છે તેના આ ગ્રંથમાં થાડાઘણા ખ્યાલ આપ્યા છે અને વધારે શ્રુતજ્ઞાનના ગ્રંથા અને ખાસ કરીને આચારાંગ વાંચી જવા લલામણ કરી છે. એ આચારાંગ સ્ત્રમાં શું છે તેની વિગત આપણે હવે પછી જાશું. (ગુઓ ગાથા ૧૧૪મી)

અમદા—શરૂઆતમાં આ વિષયોને જોયાં હોય તો ભારે મહાત્સવ કે ઉત્સવ જેવા લાગે. જાણે વિષયો ભાગવામાં આપણે રહી જશું અને ઉત્સવના લહાવા લેવાથી વંચિત થશું એટલા ખધા એ વિષયો લલચાવનારા છે. ઉત્સવ માટે દરજીની પાસે સારાં સારાં કપડાં કરાવીએ અને ઉત્સવમાં જાણે આપણે કેટલું માણુશું એવી કલ્પના કામ કરે. ઉત્સવ ગામમાં કે ખીજાઓને ત્યાં થવાના હાય તા પણ લાકા તે આવા થશે અને આ રીતના થશે તેના ખ્યાલમાં અને કલ્પનામાં અરધા તા ઘેલા થઈ જાય છે. એવી રીતે કાઈ પણ ઇદ્રિયના વિષયા આવા માટે ઉત્સવ પાતાને આંગણે મ'ડાવાના હાય તેવી કલ્પનાથી પ્રાણીને ભરી દે છે.

અભ્યુદયા—શરૂ આતમાં વિષયા જાણે માટા ઉત્સવ મંડાયા હાય તેવા અથવા મંડાવાના હાય તેવા સરસ લાગે. આ પૌદ્દગલિક ઇંદ્રિયાના સર્વ વિષયા માટે સમજતું. ઘડિયાળ ખરીદી ન હાય, કે તેને માટેની સાંકળી ખરીદી ન હાય ત્યાં સુધી ઘડિયાળ જાણે માટા ઉત્સવ કરવા લાગે. એમ કરતાં કરતાં ઘડિયાળ મળી ગઈ કે સક્કરપારા કે જલેબી ખાધી કે સ્ત્રી સાથે સ્પર્શનસુખ ભાગવ્યું ત્યાર પહેલાં તે કેવી લાગશે તેની કલ્પનાના તરંગમાં મનુષ્ય માટા માટા ચિત્રો અને અને તરંગા ખડાં કરી દે છે અને એ મળી જાય ત્યારે એકાદ દિવસના પાતાની જાતને શહેનશાહ, પાદશાહ કે રાજા—સુખી માણ્ય—માને છે. આ એક વિષયસુખની ખામી છે, ખૂબી છે. તે ન મળ્યા હાય અથવા મળે તેની શરૂઆતમાં ગળ્યા સાકર જેવા લાગે છે.

શ'ગારહારયદી પ્તરસા—એમ કરતાં ઇન્દ્રિયના કાેઇપણ વિષયની પ્રાપ્તિ થઇ જાય, આવી મળે, સ્પર્શનસુખ થાય, સુગ'ધી મળે કે સારું સારું ખાવાનું-મનગમતાં ભાજન મળે તાે તે આપણામાં-સામાન્ય મનુષ્યામાં શ'ગારરસ કે હાસ્યરસ કે એવા ઉત્તેજક રસ જાગ્રત કરે છે, તે વખતે પાતે જાણે દુનિયાના માલેક હાય તેવું તેને મનમાં લાગે છે અને શ'ગાર ભાગવવામાં કે હસવાની ધમાલમાં પાતે પડી જાય છે. સામે રૂપાળી

જુવાન સ્ત્રી ખડી થઇ ગઇ કે રસ કે દેખરના ભાજન મળે ત્યારે કે વચ્ચેના વખતમાં ઇન્દ્રિયના કાઇપણ વિષયા મળે ત્યારે એના શંગાર પાતા વખાણે અવાલા હાસ્યમાં પડી જાય. તે વખતે પરિણામ શું આવશે તે વિચારવા પ્રાણી રહેતા મળી અને ઇન્દ્રિયના વિષયા એ મળે તેમાં એવા તન્મય થઇ જાય છે કે તેની વાત જ પ્રાણી નહિ. એ તો જાણે વિષયસેવનને પાતાની જિંદગીનું એક અતિ મહત્ત્વનું કામ માને છે અને વિષયસેવનને જ જિંદગીનું કર્તા અમની તદાકાર થઇ જાય છે અને ખૂબ રસથી શૃંગાર કે હાસ્યરસમાં પડી જાય છે અને તાળી દેતાં જાણે પાતાનામાં અપૂર્વ શૂરવીરતા છે—આવી ગઇ છે, એમ પત્તાવવા પ્રયત્ન કરે છે. આ શૃંગારરસને, હાસ્યરસને રસ માનવામાં આવે છે, આઠથી વધારે રસ નથી. એની ચર્ચા યોગ્ય સમયે કરશું. અને આ દુનિયામાં તેમને તે ઉત્કટ રસવાળા, ખૂબ સસ્સ અને ઉશ્કેરનાર માને છે. એક માણસે દારૂ પીધા દ્વાય ત્યારે જેમ દારૂને પરવશ થઇ તે ગટરમાં કે ખાડામાં પડે તેમ તે વિષયો ભાગવે છે, અને લાગવતી વખતે મધ્યમાં શૃંગારરસ અથવા હાસ્યસ્સની ચેપ્ડા કરતા જાય છે. આ વિષય ભાગવતી વખતની મધ્યમાં થતી સ્થિતિનું વર્ણન કર્યું.

નિકવે— છેવટની, સંગોગતરકાળમાં. વિષયા ભાગવ્યા પછી તેની તદ્દન પ્રસાથ હાલત થાય છે. તેણે ઓ સાથે સંભાધ કર્યો હોય કે સારી ક્ષારી વસ્તુઓ-હેખર કે સક્કરપાસ કે કેરીના રસ કે દ્વપાક-પ્રાધી હોય તો પછી તેની કેવી દશા થાય છે તે પછવાડેની સ્થિતિ અને વર્ણુવી છે. એટલે વિષય ભાગવ્યા પહેલાં કેવા સાથે છે, વિષયે ભાગવતી વખતે કેવા લાગે છે અને વિષયો હોગવી શીધા પછી તેની શી સ્થિતિ શાય છે, એ ત્રણે સ્થિતિનું આ એક ગાથામાં વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે.

અહિતત્સકરુણ લાજ જાલ ચંચાયા—આ વિષયોને ભાગવા પછી બીલત્સ રસ જાગે, જે શરીરને વખાશ્યું હોય તેની ખાડખાંપણ જણાય, તેના દેશો દેખાય અને તેમાં પાતાની થયેલી ભૂલ સૂઝી અલે. વિશ્વેષ ભાગવા પછી એમાં વિરૂપતા કઇ કઇ હતી, સ્ત્રીમાં કાળાશ કેટલી હતી કે ખાવાની વસ્તુઓમાં સાકર કેટલી ઓછી નાખવામાં આવી હતી અથવા જેને પાતે સુગંધી ગણી તે કેટલી રીતે તે નામને ચાગ્ય હતી તે બધું ઇન્દ્રિયના વિષયો ભાગવા પછી ઘણે લાગે જાણવામાં આવે. કાઇ સ્ત્રીના દાંત ખહાર નીકળ્યા હાય તો તેની સાથે ભાગ ભાગવા પછી તેની ઉપર કરુણા આવે, તેની દયા આવે અને તે અને પાતાને યાગ્ય ન હતી એવા બરાબર ખ્યાલ આવે. અને તે ભાખડી કે કાળી હોય તો તેના તરફ દયા આવે. તેના નખ કે દાંત કે એના શરીરમાં પડેલાં ચાંદાં જોતાં તેના તરફ કરુણાલાવ થાય અને એમાં પોતે ઉત્સવ જેવું શું માન્યું હતું તે પાતાની મૂર્માઇ પર પાયુ પોતાને કરુણા આવે. આવી સ્થિતિ કોઇ પણ ઇન્દ્રિયના વિષયો ભોગવનારને આવે એ આ ગ્રાય પ્ર પ્રાયુ પોતાને કરુણા આવે. આવી સ્થિતિ કોઇ પણ ઇન્દ્રિયના વિષયો ભોગવનારને આવે એ આ ગ્રાય પ્ર પ્ર

કર્તાના અને આપશે અનુભવ છે. આ બીલત્સતા અને કરુલા તો રસા જ છે. તેને શાંત-રસ સાથે નવરસ ગણવા જોઇએ. પ્રસંગે ઉલ્લેખ કરવા યાેગ્ય તે વિષય છે અને પંડિત ભગવાનદાસે પુરુષાર્થ નામના પુસ્તકમાં તેની ચર્ચા કરી છે. તે ઉપયાગી વિષય હાેવાથી પ્રસંગે એની ચર્ચા હાથ ધરશું પણ છેવટના ભાગમાં આ બીલત્સતા અને કરુલા ઉપરાંત બીજા બે ભાવ છે તે વિચારવા યાેય છે.

ઇન્દ્રિયના કાઈ પણ વિષય ભાગવ્યા પછી તેમાં પ્રથમ તા ળીભત્સતા લાગે છે. આને હું શું માહી ગયાં ? એ ખાતર મે' નામ, આખરૂ અને ચારિત્ર વગાવ્યાં, એ મારા જેવાને ચાેગ્ય હતું ? એના રૂપમાં શું ખળ્યું છે ? અને પછી એના પતિ તરફના ભય લાગે, મને અહીં મારશે કે માર્ ખૂન કરશે એવા લય. અને દૂધપાક કે ઘેબર જમ્યા પછી શું? પછી તા બીસત્સતા લાગે. કાેઇ ફરીવાર એને ખાવા આપે તા ના પાડે અને ઊલડી જેવી અસર થાય, અને પાતાની જાત પર દયાની લાગણી લાગે. મનમાં એમ થાય કે દિવસા સુધી આ વસ્તુ માટે ભૂખ્યા રહ્યા તે ચાગ્ય હતું ? પેટમાં ગયા પછી દૂધપાક પણ સરખાે, શીરા પણ સરખાે અને રાેટલા પણ સરખાે. આ રીતે બીલત્સતા, કરુણા, ભય અને લજ્જા પણ આવે. પાતાની જાત પર તિરસ્કાર છૂટે અને સ્ત્રીનાં અંગાપાંગ વેરવિખેર થઇ ગયાં હોય તેમને તે સમારવા માંડે અને ખધું ઠીકઠાક ગાઠવવા માંડે. આ સર્વ લજ્જાના વિષય છે. તેથી વિષયા ન મળ્યા હાય ત્યાં સુધી તા માટા મહાત્સવ જેવા લાગે, વચ્ચે ભાગવવા માંડે ત્યારે છે ગારમય કે હાસ્ય ઉત્પન્ન કરે તેવા, પણ જેવા તે ભાગવાઇ રહ્યા કે પછી તે બીસત્સ, કરુણાજનક, લજ્જાપ્રેરક કે ભયપદ લાગે. હવે જે ભાગવ્યા પછી ખીભત્સતા, લજ્જા કે ભયની લાગણીને ઉત્પન્ન કરે એવા વિષયાને મેળવવા માટે કયા વિશ્વક્ષણ માળુસ પ્રયત્ન કરે ? અને પછવાડે કરૂણા કે ભયની શ્રેણીને મૂકી જનાર વિષયે! તરક પ્રેમ કેમ ઉચિત ગણાય ? (૧૦૬)

ઇંદ્રિયાના વિષયાનું કિ'પાક્રવૃક્ષના ફળા સાથે સામ્ય—

यद्यपि निषेव्यमाणा मनसः परितुष्टिकारका विषयाः । किंपाकफलादनवद्भवन्ति पश्चादतिदुरन्ताः ॥१०७॥

અશ<sup>6</sup>— જો કે જ્યારે વિષયો ભાગવાતા હોય ત્યારે તે મનને શાંતિ કરનારા લાગે છે, પણ કિંપાક જાતિના ઝાડનાં ફળા પેઠે તે પછવાડેથી ઘણાં ખરાબ ફળને આપનાર નીવડે છે. (૧૦૭)

વિવરણુ—વિષયા સેવાતાં હાય ત્યારે તે કાેઇ કાેઇ વખત સારા લાગે છે, જાણે રૂપાળી સ્ત્રી કે મીઠું ભાજન મુખ ભરી દેશે તેવું લાગે છે, અને ખાસ કરીને ભાગવ્યા પહેલાં તાે તેઓ કલ્પનાને એટલી ઉજ્જવળ બનાવી દે છે કે તેઓ ભારે ભવ્ય હાેય

ક્યાંથા અને વિપર્યા રસંહ

એમ આપણુને લાગે છે. જીવનમાં કઠી ન મળેલ હાઇ આપણી કલ્પનાને તે ખૂભ ચઢાવે છે અને વધારે છે.

નિષેજ્યમાણા—મા પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયાને સેવતી વખતે તે સારા મજાના લાગે છે. સ્પરા મુખ, આલિંગન, ચુંબનની માટી માટી કરપનાઓથી મનને રાગી બનાવી મૂકે છે અને વિષયાને જ પ્રાણી સર્વ સ્વ માની બેસે છે. એમને અત્યાર સુધી પાતે કેમ ન સેવ્યા તે માટે પાતાની જાતને ઠપકા આપે છે અને સેવવામાં જ પાતાના આનંદને કે દ્રિત કરે છે. પણ આ બધી કલ્પનાજાળ ખાટી છે. મનને સંતાષ થશે, શાંતિ થશે કે મન પણ તૃપ્ત થશે એ બધી કલ્પના કેટલી ખાટી છે તે હવે જણાશે.

કિ'પાકફલ — એક જાતનું કળ થાય છે, ઝાડને એ કળ આવે છે. એ અત્યંત સુગંધી અને સરસ હાય છે અને મુખને મીડી લાળથી ભરી દે તેવા તેના આકાર હાય છે. આવું સુંદર કિ'પાક ઝાડનું કળ જેવું ખાવામાં આવે કે તે આંતરડાંને કાપી નાંખે છે અને માણુસનું મરણુ નજીક આણી મૂકે છે અને અંતે તે પ્રાણી મરણુ પામે છે. જેમ કિંપાક ઝાડનાં ફળા દેખાવમાં સુંદર, સુગંધી તથાપિ અંતે આંતરડા કાપનાર નીવડે છે તેમ ઇંદ્રિયના વિષયા કદાચ સારા લાંગે તા પણુ તે અંતે પ્રાણીનું મરણુ નજીક લાવે છે. ચેતી જાય, ખચી જાય તે દેખીતા સુંદર કિ'પાકના કળાને હાથ પણુ લગાડતા નથી, ખાવાની વાત તા જાણી જોઈને મરવા માટે કાણુ કરે? તેમ પાંચમાંની કોઈ પણુ ઇંદ્રિયના લાંગા હાય તો પણુ પરભવે અધમગતિમાં લઈ જનાર અને સ'સારમાં રખડાવનાર છે એ જ્ઞાનીએ નજરે જોયું છે, માટે એ ઇંદ્રિયનાં ફળાને ઉપરને કારણું ખાવાં નહિ.

અદન—ખાવું તે, લક્ષણ, આરાગવું. કિંપાકનાં ફળા કદાચ ખાતી વખતે મીઠાં અને સુગંધી હાવાથી રૂડાંરૂપાળાં લાંગે, તેમ વિવયા ભાગવતાં મીઠાં લાંગે તા પણ પરિણામે અતિ ભયંકર છે અને જેમ કિંપાકનાં ફળા ખાધા પછી માણુસના અંત લાવે છે, તેનાં આંતરડાં કાપી નાખે છે તેમ ભાગવાતા વિષયા અંતે પરિણામે આખા જીવનના અંત લાવે છે. એ પચી જતા નથી પણ આવતા ભવમાં અથવા તે જ ભવમાં ખહુ માઠાં અને અલુધારેલાં કે અલુકલ્પેલાં માઠાં ફળને લાવી આખા જીવનને ખલાસ કરી દે છે, પ્રાણુ ખાવરાવે છે અને અનેક જન્મ સુધી ખરાબ ફળ જરૂર આપે છે. એટલે એ ભાગવતી વખતે અથવા ભાગવા માટે સારા લાગતા વિષયા અંતે પરિણામે લયંકર નીવડે છે. જેનું પરિણામ સારું નથી, જે તાતકાલિક કે આગામિક ખરાબ ફળ આપે છે તે વિષયા ક્ષણિક સંતાય ખાતર ભાગવા લાયક નથી. પાતાનું ભવિષ્ય બગાડે તેવા વિષયા કાઈ પણ રીતે ભાગવવા લાયક કે રાખવા લાયક નથી. પાતાનું ભવિષ્ય બગાડે તેવા વિષયા કાઈ પણ રીતે ભાગવવા લાયક કે રાખવા લાયક નથી. પાતાનું ભવિષ્ય બગાડે તેવા વિષયા કાઈ પણ રીતે ભાગવવા લાયક કે રાખવા લાયક નથી. પાતાનું અને પરિણામે જે કિંપાક વૃક્ષનાં ફળની પેઠે

જિવિત વ્યના નાશ કરાવનાર હાય તેવા વિષયાને ભાગવીને તેમાં આનંદ ન માનતાં વિષયાને દ્વરથી તજવા જોઇએ, કારણ કે તે તુરત અથવા લાંખી નજરે નુકસાન કરનાર છે. આ વિષયા ભાગવતી વખતનું સુખ પશુ માન્યતામાં રહેલું જ સુખ છે. વિષયા ભાગવતી વખતે જરા મીક કે સારા લાગે તે પણ કલ્પનામાં જ સુખ છે. વાસ્તવિક સુખ છે જ નહિ.

દુર-તા—જેના અંત, છેડા આવવા મુશ્કેલ છે, પરિભામે જે યમ જેવા છે અને જીવ લઇને જનાણ છે એ વિષયા અંગે માંતે મરભુના સાકા હાવાથી તે ત્યજવા યેલ્ય. મના દૂરથી નમસ્કાર ચાયા છે. (૧૦૭)

#### વિષયાની સરખામણી ઝેરી અન્ન સાથે—

## यद्रच्छाकाष्टादशमन्नं बहुभक्ष्यपेयवत् स्वादु । विषसंयुक्तं भ्रुक्तं विषाककाले विनाशयति ॥१०८॥

અશ્વર્ય જેમ જે પ્રકારે શાકની અઢાર પ્રકારની તૈયારી વિવિધતાએ થઇ હાય અને લોજન બહુ સારી રીતે ર ધાયેલ હાય અથવા પીવા યાગ્ય પીલાંએ તૈયાર કરવામાં આવ્યા હાય તે દેખાયમાં અત્યંત સ્વાદિષ્ટ હાય, પણ તેમાં ઝેર લેળવવામાં આવેલ હાય તો તે લોજન આરોમવા સાથે પત્યવાને ટાણે બિનાશને ઉપજાવે છે. (૧૦૮)

વિવરાષ્ટ્ર: સાકાષ્ટ્રાન્ટ માકારના શાકનું આરાયણ કરવા માટે તૈયારી કરી હાય અને રસાઇની પાકુ તેની સાથે તૈયારી કરવામાં આવેલ હાય, પાકુ તે તૈયારી મંચેલા શાક અને અન્નમાં જસ સરખું ઝેર મિશ્રણ કરવામાં આવ્યું હાય તા પછી તે અધું ત્યજી દેવું જ એઇએ. આ અહાર જાતના શાકના અર્થ બેઠા નથી, પણ હારસભાદીય હીકાકારે અહારનાં નામા આપ્યાં છે તે નીચે લખી નાંખું છું. જેમ જેમ અર્થ મળતા જશે તેમ તેમ તમાપતા જઇશ. આ અહાર નામા હરિલદ્રના વખતમાં જરૂર જાણીતા હશે, હવે તેમનાં નામા રજૂ કર્યું છું.

(૧) સૂવા (૧૦૫૦), અંગ્રેજ પહિતાએ આહું લેતાં જે પ્રથમ પ્રવાહી સૂપ આપવામાં આવે છે. (૨) યથાઃ (૩) જવલ (૪–૧) ત્રહ્યું પ્રકારનાં માંસ. (૭) ગારસ : (દ્રધ, દહીં અથવા પૃથ્વીના રસ) (૮) જૂસ: (૯) લક્ષ્યા અથવા દક્ષ્યા. (૧૦) ગુલલાવહિયા. (૧૧) મૃલકળ: કહ્યું સનું ઝાડ. (૧૨) હરિતક : (હરિયગા–મૂળ પ્રમાણે) (૧૩) ડાંચો. (૧૪) રસાલૂ. (૧૫) પાલુ. (૧૬) પાણીયઃ (૧૭) પાલુગ. (૧૮) સાગ. (૧૯) નિરૂપહત લેક્ડી (રૃધિશ)નો પિંડ.

આપણામાં કહેવત અત્રીશ ભાજન અને તેત્રીશ શાકની છે. જ્યારે પૂરું જમણ હાય ત્યારે તેમાં શાક તેત્રીશ હાય છે. અને ભાજન-પૂરી વગેરે-બત્રીશ હાય છે. આના સર્વ નામા જરૂર મળશે, અને મળશે તેમ તેમ દાખલ કરવામાં આવશે. પૈય— તૈયાર કરેલાં પીણાં. અત્યારે એકરેજ, સ્કવાશ, લેમન, સેહા, વીમટા વગેરે તૈયાર થાય છે તે તથા દારૂ. વિલાયતમાં ખાણા સાથે વીશી વેડર, મીનરલ વેડર કે ઝરસ્યુંના પાણીના ઘણા મહિમા ત્રણાય છે.

**બહુલસ્ય**—બહુ વખતે ઘનાર ખાવાનું અન્ન, માેદક, લાડુ, કંસાર વગેરે. એ પૂબ ભાવે તેવી ખાવાની વાનગીએા સમજવી. એના બહુ પ્રકાર છે. મતલગ એ છે કે સારી રીતે તૈયાર થયેલ ખાવાનું લાજન.

સ્વાદુ—મધુર, મીઠું, ખાતાં કે પીતાં ભાવે તેવું, સારી રીતે પસંદ આવી જાય અને તાંદુરસ્ત માણુસને ગળે જીતરી જાય તેવું મધુર.

વિષસ યુક્ત — આવા સારી રીતે તૈયાર કરેલા લાજન અથવા પીણામાં, ખાવા અથવા પીવાના પદાર્થમાં જો ઝેર જરાસરખું પણ હલાવી નાંખ્યું હોય તાે.

વિપાક કાલ—પચવા વખતે. ઝેરને પચવાના સમય જુદા જુદા હાય છે. તાલપુટ ઝેર તા ખાવા માટે તાળવે નાંખે કે લાગે ત્યાં જ પ્રાણીને ખલાસ કરે છે, જ્યારે અફીશુ, સામલ, હાજરી પાસે પહાંચવા જોઇએ. એ ખાવાથી પ્રાણીને મારી જ નાખે, પણ એ છે કલાકના સમય લે છે. એ ખાવાથી પ્રાણી તરત મરી જતા નથી, પણ એ જ્યારે જ્યારે પાતાનાં ફળ આપવાના સમય આવે ત્યારે છેએક કલાકમાં પ્રાણીને 'જીવિઆએ વવરાવિયા'. કરે છે.

વિનાશયતિ—મારયતિ, મારે છે. આ જીવનથી દ્વર કરે છે. એને ખલાસ કરી મૂકે છે. ખારાક ગમે તેવા સુગાંધી કે સરસ હાય, પીણું ગમે તેટલું પસંદ આવે તેવું હાય, પણ તેની સાથે ઝેર ભેળવવામાં આવ્યું હાય તા પુષ્ટિને બદલે આખી જિંદગીથી પ્રાણીને ખલાસ કરે છે. ઉપનય આવતી ગાયામાં આવશે (૧૦૮)

#### એ ઉપમાનના સાવ—

## तद्भदुपचारसंभृतस्म्यकरागरससेविता विषयाः । भवशतपरम्परास्वपि दुःखवियाकानुबन्धकराः ॥१०९॥

અર્થ —તે જ પ્રકારે અનેક ઉપચારાથી ભરેલ અને માજ કરાવનારા રાગરસથી સેવાયેલા વિષયા સેંકડા હજારા લવની પર પરામાં દુ:ખના પરિણામને આંધનાર નીવડે છે. (૧૦૯)

વિવેચન : તદ્વત્—તે જ પ્રકારે. ઉપરના દાખલા પ્રમાણે. ઉપર જે દાખલા મ્યાપણે મન્નના અઢાર પ્રકારના મને દારૂ વગેરે પીણાંઓના વિસ્તારી ગયા તે પ્રમાણે.

**ઉપચાર**— ખુશામત, ચાડુ કર્મ'. જ્યારે પાંચ ઇન્દ્રિયના વિષયા સેવવા હાય છે ત્યારે તહોગ્ય વાતાવસ્થુ જમાવવું પડે છે. કેરી ખાવી હાય ત્યારે રસ કાઢી પૂરી તથા

રાટલીનાં પડ અનાવવાં પડે છે. એ અધા ઉપચારા છે, એટલે આજુઆજુની પડખે-અડખેની તૈયારીઓ છે. આ ઉપચારથી ભરેલા વિષયા પ્રાણી ભાગવે છે. એને ગાંઠિયા કે ક્રસાણુ જોઇએ અને સાથે શાક જોઇએ. વિષયાને ગમાડવા માટે અનેક પ્રકારના ઉપચારા કરવા પડે છે. આ રીતે વિષયા ઉપચારથી ભરેલા પડેલા છે. તે ઉપરાંત કાઇ માટા માણુસના વિનય કરવા, પગે પડનું, નમસ્કાર કરવા કે પ્રણામ કરવા એવા પાંચે ઇદ્રિયને અંગે અનેક ઉપચારા કરવા પડે છે. આ અધાના સમૂહ એકઠા કરીએ ત્યારે તેના માટા સરવાળા થઇ પડે છે. એટલે વિષયા ભાગવવાને અંગે આટઆટલી ખટપટ કરવી પડે છે. અને તેને ક્રજ તરીકે કે સ્વેચ્છાથી થતી મહેનતની માક્ક પ્રાણી તે સર્વ કરે છે અને કરવામાં જાણે પાતાને કાઇ પ્રકારની તકલીક પડે છે એમ માનતા નથી.

રમ્યક—રાગને લીધે રમ્ય થયેલ. 'અપિ' શબ્દ આ ગાથામાં આવે છે, તે દુઃખની સંભાવનાને, સંભવને બતાવે છે. આ રાગક્રેષને કરાવનાર વિષયા સે કડા, લાખા, કરાડા ભવની પર પરામાં પ્રાણીને દુઃખના વિપાકને—કળને આપવાના અનુબંધ કરાવનારા છે. વિષયા ભાગવવામાં આવે તે પાતાનું કળ તા જરૂર આપે છે. અન્નમાં જેમ ઝેર ભરેલું હાય તા પ્રાણીના દ્રવ્ય પ્રાણને હણી નાખે છે અને તેના વિનાશ કરે છે, તેમ આ પાંચે ઇંદ્રિયના પૌદ્દગલિક વિષયા સંસાર વધારનાર થાય છે અને સંસારની પરંપરામાં દુઃખ ભાગવાવે છે. આવા વિષયા અંતે સંસારની પરંપરામાં તા વધારા અને વ્યવહારથી અનેક દુઃખ આપનારા થાય છે. જેમ ઝેર કે અફીલ ખાધું હાય તા તે પ્રાણીના તુરત વિનાશ કરે છે તેમ આ વિષયા ભવસ તિમાં વધારા કરે છે અને સાથે તે તે ભવાની પરંપરામાં દુઃખ આપે છે.

રાગરસસેવિતા:—રાગપૂર્વક સેવાતા વિષયા ઝેર કે અફીશુનું કામ કરે છે. એટલે, એક તા એ અનેક ભવા વધારી આપી સંસાર વધારે છે અને ત્યાં દુઃખના અનુભવ કરાવે છે. આટલા માટે એ સંસાર વધારનાર વિષયોના ત્યાંગ કરવા જોઈએ.

ભાગવનારને જ સેવન કરેલા વિષયા તાત્કાલિક કે પર પરાએ મારે છે. 'વિષય ભાગવનાર' એ કર્મ સમજવું. આ ગાયામાં मोक्तारम् એ શબ્દ અધ્યાહાર છે એમ સમજ લેવું એમ ઢીકાકાર કહે છે.

વિપાક—અનુભવ. એટલે જે આ વિષયા સેવે તેઓ દુઃખના વિપાક જરૂર ભાગવે, અને તે એકએ ભવ સુધી નહિ, પણ સેંકડા કરાડા ભવ સુધી. આ વિષયત્યામનું ઘણું મહત્ત્વનું અને પ્રાણીને વિચારમાં પાડી દે તેવું કારણ કહ્યું. હજુ પણ એ વિષયા ન સેવવા જોઇએ અને તેમાં ગૃધ્યા રાખી રાગદ્રેષ ન કરવા જોઇએ, તેનાં વધુ કારણા કહે છે.

અનુખન્ધ—સાતત્ય, સતતપાશું. ન ઝુટે તેવા દુઃખને ચાલુ રાખે તેવા વિષયા છે. વિષયા આવા છે! એ ચાલુ દુઃખના અનુભવ કરાવનારા છે અને એક ખાડામાંથી પ્રાણીને કવાયા અને વિષયો રાજ્

ઉપાડીને બીજા ખાડામાં નાખનારા અને દુઃખનું ફળ આપનારા છે. વિપાક એટલે ફળ. અનંતા કાળથી આપણા છેડા આવતા નથી, અને આપણે મેળ વગરના રખડીએ છીએ, તે સર્વનું કારણુ આગલા ભવમાં આપણે સેવન કરેલા વિલ્યા અને તે સમયે તેમાં લીધેલ રસ અને રાગદ્રેષ છે. ભવસંતતિનું આ કારણુ સમજી વિચારી લેવા યાગ્ય છે. આ સંસારનું અને એક ભવથી બીજા ભવમાં ભટકવાનું આ કારણુ જ્યાં સુધી છૂટી જશે નહિ ત્યાં સુધી આ જીવ એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં પડશે. વિષયસેવનનું આ પરિણામ થાય છે, તે વિચારના યાગ્ય છે.

ભવશત— સેંકડો, હજારા, લાખા, અસંખ્યાત, અનંત ભવા. અહીં શતના અર્થ સા નથી, અનેક સા એટલે લાખા, કરાડા અને અનંતના એમાં સમાવેશ થાય છે, કારણ કે એમાં 'પર'પતા' શખ્દ સાથે છે. 'ભવશતપર'પરા' એ શખ્દના આ જ અર્થ સંબંધને અનુરૂપ છે. વિષયા શરૂઆતમાં સારા લાગે તે તા ખહુ ભાળી નજર છે, લાંબી નજર જેતાં એ અનેક ભવમાં મહાદુ:ખ આપનાર થાય છે. એ આ ગાથાના ભાવ છે. વિષયા કરતાં પણ તેના પ્રત્યેના રાગ વધારે ખરાબ છે, એટલે રાગદ્રેષના અને વિષયના સંબંધ જરૂર તાંડી નાંખવા જોઈએ. (૧૦૯)

મરણને અ'ગે વિષયા પરની રતિના ત્યાગ—

अपि पद्मयतां समक्षं नियतमनियतं पदे पदे मरणम्। येषां विषयेषु रतिभवति न तान् मानुषान् गणयेत् ॥११०॥

અર્થ — અરે! ડગલે ને પગલે મરણ ચાક્કસ કે અચાક્કસ છે એમ નજરે જેવા પછી પણ જેઓને પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયા પર પ્રેમ હાય તેમને માણસ ન ગણવા જોઇએ. (૧૧૦)

વિવરણ—હવે એ પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયાને તજી દેવાનું છેલ્લું પણ અતિ મહત્ત્વનું કારણ આપે છે, તે વિચારશું.

પશ્યતાં—આપણે નજરે જોઇએ છીએ. ઉઘાડી આંખે જોઇએ તે આપણે હાલતાં અને ચાલતાં, ડગલે અને પગલે મરણને જોઇએ છીએ. જેની સાથે કાલે રમ્યા હતા, તે રાત્રે મરી જાય છે એમ આપણે જોયું. જે પૃષ્વી ઉપર ડગલું ન પાડતા હતા તેવાના પણ નાશ થઇ ગયા. જેઓ વાતચીત કરવામાં કુશળ હતા, તે પણ ગયા. અને જે અનેક પ્રકારના ધમધમાટ કરતા હતા, જે પાતાની મૂછ ઉપર લીં છુ રાખતા હતા તેમને પણ મરી જતા જેયા. અનેકને જમીનમાં દાડી આવ્યા અને એકછત્ર રાજ્ય કરનાર રાજાએ અને આખા રાજ્યને પાતાની આંગળી ઉપર રમાડનારા મંત્રીએ અને સરકારના માટા કામદારાને પણ અંતે મરતા જોયા. આ અર્થમાં પશ્યતાં શબ્દ સમજવાના છે.

નિયત—દેવતા અને નારકોનું આયુષ્ય નક્કી હાય છે અને તે અકસ્માત વગેરેથી કપાતું કે ઘટતું નથી, કારણ કે પારા જેવાં તેમનાં વૈક્રિય શરીર પાકા આયુષ્યને બાંધી લાવે છે. મનુષ્યમાં માત્ર ત્રેસઠ શકાકાશુરુષનું આયુષ્ય તૃટતું નથી, એને સાત કારણા પણ લાગતાં નથી અને એમણે પાકું આયુષ્ય બાંધેત હોય છે.

અનિયત—મનુષ્ય (બાકીનાં) અને તિર્થં ચા સર્વનું આયુષ્ય અનિયત છે, અચાક્કસ છે અને માર પડતાં કે સાત પ્રકારનાં કારણા મળતાં તે મરણ પામે છે. પ્રાયઃ મનુષ્યનું અને સર્વ તિર્યં ચાનું (એકે દ્રિય, બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય, ચૌરિદ્રિય અને જલચર, સ્થલચર અને ખેચર પ'ચે દ્રિયનું) આયુષ્ય અનિયત હોય છે. એ તો કામ પડ્યું હોય ને ભાંગી જાય તેમ આયુષ્ય પ્રું શઇ જઇ મરણને લાવી મૂકે છે.

પદે પદે મરણમ્—હાલતાં અને ચાલતાં, ડગલે પગલે મનુષ્ય કે તિયે ચનું મરણ શઇ જાય છે. આશા તો માટા ડુંગર જેટલી હાય છે, પણ કાળની કોઇને ખબર નથી અને જે હાથ આગલી રાત્રે આગળીએ વાસ્યા તે જ હાથ તે ઉઘાડશે કે કેમ તે કાંઇપણ ચાક્કસ નથી. મરનું તો પગલાંની હેઠ છે, એટલે એ ક્યારે થશે તે તો જ્ઞાની જાણે, પણ મરનું ચાક્કસ છે, અને તે ડગલે યગલે છે એમ સમજી રાખવા જેનું છે. આનું ચાક્કસ મરાયુ હાવા છતાં પ્રાણી પાંચ ઈ દ્રિયના વિષયો ઉપર રાગ અથવા દ્રેષ કેમ જાણી ખૂઝીને કરી શકતો હશે તે વિચારવા યાંચ્ય વાત છે. અથવા, લણાખરા તેના વિચાર જ કરતા નથી. પછવાડેથી ધક્કો આવે એટલે જીવન આગળ ચાલે છે અને પગ નીચે મરાયુ હાવા છતાં પ્રાણી જાણે કાંઇ દિવસ મરનું જ નથી એવા મમત્વ કરે છે, અને વિષયો લોગવે ત્યારે તેમાં હાશ કરે છે.

રતિ—મના, માજ, સ્વાસ્થ્ય. કાઇપણ ઇ દ્રિયના વિષયા સેવે ત્યારે તેને તેમાં મના માત્રે છે, અને વિષયમય પાતે ખની નય છે અને નાણે વિષયને અને તેને અલેદ હાય તેવા તેમાં તેને આનંદ આવે છે. વિષયસુખ લાગવતી વખતે પાતાને અહીંથી ગમે ત્યારે પણ શાક્કસ જવાનું છે એ પણ યાદ રહેતું નથી. અનેકનાં મરણ નજરે નૈયાં છતાં તેની કાંઈ અસર થતી નથી, તે ખૂબ ચિંતાકારક ઘટના છે.

ચુેષાં — જેઓની વિષયભાગ કે પાંચ ઇન્દ્રિયના વિષયો કે કષાય કે આ સંસાર પ્રત્યે પ્રીતિ થાય, પ્રેમ થાય, અથવા એમાં આનંદ આવે તેઓને કેવા ગણવા તે હવે પછી અતાવવામાં આવશે. આ આખા પ્રકરણના સાર છે અને તે હૃદયમાં કાતરી રાખવા જેવા છે.

વિષયેષુ—કાઇપણ ઇન્દ્રિયના વિષય પર જેને પ્રેમ થાય તેને કેવા પ્રણવા તે હમણાં ખતાવશે. એમાં સાર્યું સાર્યું સોજન ખાવાની ઇચ્છા થાય અને શ્રરૂઆતમાં તે ગમે તે રસને દ્રિયના વિષય છે. આ હપર આકર્ષણ થાય તે સ્પર્શને દ્રિયના વિષય છે. આરી ખુશખા, અત્તર કે ગુલાળનાં પુમડાં લયાઠવાની ઇચ્છા થાય તે શાહે દ્રિયના વિષય છે. સારી અજ્ઞિ કે દેશપ્રદેશના આગ્યગીયા એવાની કે તેમનાં કૂલા એવાની મરજી થાય તે ચક્ષુરિંદ્રિયના વિષય છે. હારમાનિયમ, તખલાં કે વારોહિન વગેરેના જલસા એવાની કે કરવાની ઇચ્છા

કષાયો અને વિષયો રા

થાય તે શ્રોત્રે દ્રિયના વિષય છે. આ પાંચે ઇન્દ્રિયના કાઇપણ વિષયા ક્ષણિક છે, સંસારમાં રખડાવનારા છે, તેમને તે તરીકે ન જાણતાં જેને તેમાં મજા આવે છે અને તે ભાગવવાની જેને મરજી થાય તે હજુ વિષયમાં આનંદ માનનાર છે. કૈંકને પાતે મરતાં જુએ, છતાં પાતે અહીં એસી રહેનાર છે તેમ માની ક્ષણિક સુખમાં જેઓને આનંદ આવે છે, અને પાતાની જાતને તે ભાગવવામાં ભાગ્યશાળી કે કૃતાર્થ માને છે તેઓ કેવા માણસા છે તે હવે અતાવે છે.

ન તાન્ માનુષાન્ ગાયુરેત્—એમને માથુસ ન ગાયુવા. એમને ગાયેડા જેવા કે સુવર જેવા તિય' અ ગાયુવા, કારણ ગાયેડામાં અક્કલ ઘણી ઓછી હોય છે. એાછી અક્કલ-વાળાને 'ગાયેડો' ગાયુવામાં આવે છે. એમને ગામે તે ગાયુા, પણ તે માણુસમાં તો ન જ ગાયુાય. માથુસ સિવાય તો દેવ, નારક અને તિય' ચ ગતિ ખાકીમાં રહી. તેઓ દેવ કે નારક તો નથી જ, તેઓ મનુષ્યના રૂપમાં કાઈપણ 'જનાવર' છે એમ તમે ધારી શકો. એમને કેવા જનાવર ગાયુવા તે તમારી ઉપર છાડવામાં આવે છે.

મતલમ આપણી પાતાની સાથે રમનારા અને આપણા સમાંસ'બ'ધીને મરતાં જેવાં છતાં આપણુને વિષયા પર પ્રીતિ થાય તા આપણે મનુષ્ય ગણાતાં મટી જઇએ છીએ. આ વાત આખા પ્રકરણુના અગત્યના સાર છે અને હુદયમાં ઉતારવા યાગ્ય છે. (૧૧૦).

વિષયાનું પરિણામ સારી રીતે વિચારનું જોઈએ—

विषयपरिणामनियमो मनोऽनुक्लविषयेष्वनुत्रेक्ष्यः । द्विगुणोऽपि च नित्यमनुत्रहोऽनवद्यश्च संचिन्त्यः ॥१११॥

અશ<sup>6</sup>—ચિત્તને અનુકૂળ વિષયા ભાષત બેવડા લાભ (અનુગ્રહ) કરનાર અને આગળ ઉપર કાેઇ પાપ વધારનાર નહિ એવા પરિશામને દરરાજ નિયમપૂવ<sup>6</sup>ક સારી રીતે વિચારનું. (૧૧૦)

વિવરાયુ—વિષયપરિણામ—વિષય (કાઇપણ ઇન્દ્રિયને લગતા), તેમના પરિણામ એટલે અધ્યવસાય. વિષય ભાગવવાની આકાં ક્ષા થવી અથવા ભાગવતી વખતે થતા આત્માના અધ્યવસાય. એટલે વિષયો ભાગવતી વખતે અથવા તે માટે ઇચ્છા શાય ત્યારે અને ભાગવીને તેમના કળજામાંથી છૂટ્યા હાઇએ ત્યારે, મનમાં જે પરિણામ—અધ્યવસાય-થાય છે તે સવે વિચાર-વાતાવરણ. એટલે, તે વખતે થતી આત્મા અથવા મનની પરિસ્થિતિ. અથવા વિષયો શુભ હાય તે અશભ થઇ જાય, અશભ હાય તે શભ થઇ જાય એવા અર્થ પણ નીકળી શકે છે એમ કાઇક વિદ્રાનોના મત છે. આવી રીતે શભ ધારેલા વિષયોનું અશભ થતું અને અશભ વિષયોનું શભ થતું એમ જે થાય છે તે પરિસ્થિતિ.

વિષય પરિણામ નિયમ—નિયમ એટલે અંકુશ. વિષય ભાગવતા થતી કે ભાગવ્યા પછી થતી મનની સ્થિતિ અથવા આત્મક અધ્યવસાય પર અંકુશ રાખવાથી કેટલા સ્વા- ભાવિક આનંદ થાય છે તે વિચારનું—જોનું જોઈએ. આ પણ વિષયત્યામનું એક અગત્યનું કારણ છે. એ નિયમ રાખવાથી અને તેના પર અંકુશ રાખવાથી વિષયા તદ્દન નિર્માલ્ય—નકામા—જેવા લાગે છે અને ન ભાગવ્યા હાત તા કાઈપણ પ્રકારના વાંધા ન હતા, એમ મનને લાગે છે. ખાસ કરીને અનુકૂળ વિષયા પર નિયમ—અંકુશ રાખવાથી થતા આનંદ માણસે અવલાકન કરીને ધ્યાન પર લેવા જોઈએ. ભર્તું હરિ કહે છે કે स्वयં त्यक्ता ह्येते शमसुखमनन्त विद्धते એ વિષયા પર અંકુશ રાખવાથી અથવા પાતે તેના ઇચ્છાપૂર્વક ત્યાગ કરવાથી તે અનંત શાંતિના સુખને આપે છે. એ શમસુખ કેવું સુંદર થાય છે તે અવલાકન કરીને જોનું જોઈએ, પાતાના મનમાં તેની અવલાકના કરવી જોઈએ.

અનુક્સ વિષય—વિષયો છે પ્રકારના હોય છે: અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ. જે મનને ન ગમે તે પ્રતિકૂળ અને જે મનને ગમે તે અનુકૂળ. આ પૈકી મનને અનુકૂળ વિષયો પર અંકુશ રાખવાનું પરિણામ શું આવે છે તે પર્યા લાંચી લેવું જોઈએ. કાેઇપણ ઇન્દ્રિયના કાેઇ વિષય લાે તાે તે ભાગવ્યા પછી તેમાં દમ નહિ લાંગે. એટલે વિષય સેવ્યા પછી જે આત્મિક વિચારા થાય, જેને આત્મિક અધ્યવસાય કહેવામાં આવે છે તે થાય તે અરાભર પરીક્ષા કરી પર્યા લાેચા, વિચારવા જાેઇએ. સેંકડે નવ્વાણું ટકા વિષય સેવનાર માણસના વિચારા તાે એવા જ હશે કે વિષય ખાતર સંસાર વધાર્યો તે અનુચિત કર્યું' છે, ભિનજૂરી કર્યું' છે, વિષય ભાગવવામાં કાંઇ દમ ન હતા, અને એ ખાતર જિંદગી કે તેના સમય ખગાહવા જેવું ન હતું. આ પણ વિષયસેવનમાં અંકુશ રાખવાનું એક મહત્વનું કારણ છે.

અને જે વિષયા આજે મનાનુકૂળ હાય, કાલે તે પ્રતિકૂળ થઇ જાય, તેમ જોતાં વિષયના પરિણામને વિચારવાં જોઈએ. આ પ્રકારના અર્થ કરવામાં આવે છે તે પણ ઉચિત અને વિચારવા યોગ્ય છે.

અનુપ્રેસ્ય—વિચારવા યાંગ્ય, તેના ઉપર ધ્યાન બેસાડવા યાંગ્ય. ખાસ કરીને પ્રાણીને વિષયા ગમે છે અને અનુકૂળ વિષયા તરફ તે ખે આઈ જાય છે. તેનાં કેવાં ખરાબ પરિણામ આવે છે તે ધ્યાનમાં લેવાં જોઈએ. પ્રાણીને અનુકૂળ વિષયા વધારે ફસાવે છે અને અનેકને મરતાં જોઈને પ્રાણી ચેતવણી ન લે તો અંતે તે પણુ વિષયલ પટ થઈ જાય છે. એટલે, વિષયા લેમાં ગવતાં પહેલાં એ વખતે મનની થતી ડામાડાળ અસ્તવ્યસ્ત સ્થિતિના મુદ્દામ રીતે ખ્યાલ કરવા જોઈએ. એ વિચારણા જેવી તેવી કે ઉપરછલ્લી રીતે ન કરતાં ધ્યાન આપી લક્ષ કઈને ખરાબર પર્યાલોચના કરવી જોઈએ. એ રીતે જો વિચારવામાં આવશે તો વિષયા લેમાં આવશો તો વિષયો લેમાં કોઈ વાતના સાર નહિ લાગે અને તમારી વિચારણા તમને વિષયત્યામ કરાવશે.

આ વિચાર 'પ્રાણીએ' કરવેા જોઇએ તેમ હાસ્ભિદ્રીય ટીકા કહે છે. આણું પુસ્તક જ જીવ માટે તૈયાર કરવામાં આવ્યું છે, તેથી આ તેને માટે છે એમ આપણે સમજવું જ જોઇએ, એ શબ્દ અધ્યાહાર છે એ જણાવવાની ખાસ જરૂર લાગતી નથી.

દ્વિગુણા—ધર્મ દાસગણિ ઉપદેશમાળામાં કહે છે કે વિષયસેવનનું ફળ ઓછામાં એાધું એવડું, તેવડું, ચારગણું અને અનંતગણું થાય છે. વિપાક આ રીતે વધતા જાય છે. એટલે એવડાના અર્થ અહીંયા 'અનંતગુણા' કરવા.

અનુગ્રહ—ઉપકાર, ગુણ્યોગ, વધારા, યાગમાં પ્રગતિ. એ બેવડીથી માંડી અન'તગુણી થાય છે તે વિચારવા યાગ્ય છે. અથવા અનુગ્રહ એટલે અનુકૂળપણું, મહેરબાની. આમાં અનુકૂળપણુંના અર્થ સંબ'ધને અનુરૂપ છે. આવી જાતના અનુકૂળપણાથી આ વિષયા પર અંકુશ કે નિયમ રાખવા તે સર્વ પ્રાણીને હિતકર્ત્તા છે અને તેમાં પરિણામે, લાંબી નજરે, લાભ છે.

અનવદ્ય—પાપરહિત, પવિત્ર. આ નિયમનું વિશેષણુ છે. તમે તમારી જાત પર નિયમ રાખો તે પાપરહિત, નિષ્પાપ છે. આવા પ્રકારના નિયમ રાખવાથી પાપરહિત થવાય છે, કારણું વિષયા પાપનું કારણું છે અને તેમના પર નિયમ કે અંકુશ રાખવા તે નિષ્પાપ છે. આ વાત ખરેખર વિચારવા જેવી છે અને વિચાર કરીને વિષય ઉપર અંકુશ રાખવા જેવા છે. એના પર અંકુશ કે અટકાયત પડવાની જ છે, પણ શરૂઆત હાલ અને આવા સુંદર મનુષ્યજન્મમાં થાય તે બધી રીતે પાપ વગરની પહિત છે અને સર્વ જવાનું હિત કરનારી છે અને 'રે જવ પાપ ન કીજીએ, પુન્ય કીધું સા વાર'—એ દિષ્ટિએ બહુ સારી છે, અને પરિશામે લાલકારી છે. આ અર્થ મને ઠીક લાગે છે.

સંચિન્ત્ય—અવા અંકુશ અથવા નિયમ વિચારવા યાંગ્ય છે. જો નિરંકુશ રીતે વિષય સેવવામાં આવે તો તેથી મોટો ગેરલાભ થાય છે. એમાં અનેકનાં દર્ષાતા આપણે નજરે જોયાં છે. તો આ નિયમ—અંકુશની જે વાત કરી તે મનને અનુકૂળ વિષયાને અંગે ખાસ વિચારવા યાંગ્ય છે. વિચારીને એ અનુસાર વર્તાવાનું છે, બેસી રહેવાનું નથી. અંકુશ નિષ્પાપ છે એમ ખાતરી થાય તો અંકુશ રાખવા જોઈએ, અટકાયતા કરવી જોઈએ અને કરવાના નિશ્ચય કરવા જોઈએ.

નિત્ય—હંમેશા. એમાં દરરાજ વિચાર કરવાના છે. એવી જાતના અંકુશ રાખવાથી ઘણુ કાયદા છે એ રીતની એ બાબતની વારંવાર વિચારણા કરવી જોઇએ. અને વારંવાર દરરાજ વિચાર કરવાથી વાત જે બરાબર જામી જાય તો આત્માની અનંતકાળથી જે સ્થિતિ અને રખડામણુ થઇ છે તેના અંત આવે તેમ છે. એટલા માટે અંકુશ કે નિયમ રાખવાની બાબત દરરાજ વિચારવી-ધ્યાવવી અને વિચારીને તેના અમલ કરવા. આ વાત દરરાજ કરવાનું કારણુ એ છે કે પ્રાણી એને દરરાજ કરે તા જ તેના ખરા લાભ ઉઠાવી

શકે, બાકી કોઇ કાેઇવાર એની ટેવ રાખે તા પાછા એ પ્રમાદમાં પડી જાય. આવા પ્રમાદ ન થઇ જાય તેટલા માટે 'દરરાજ'ના આગ્રહ છે.

આખી ગાથા સરળ છે. તેના અર્થ વિચારતાં જણાય છે કે ખાસ કરીને મનને અનુકૂળ વિષયોમાં પણ નિયમ રાખવા, અંકુશ રાખવા. એનાથી લાભ બેવડા, ચારગણા, દશ્મણાં કે અનંતગણાં થાય છે અને એ અંકુશ રાખવાની બાબત નિષ્પાપી હાઈ એની અનુકૂળતાના દરરાજ વિચાર કરવા. એ વિચાર જરૂરી છે, આત્માને અને મનુષ્યભવને હિતકર્તા છે અને પરિણામે પરમ લાભદાયી છે અને સ્થાયી લાભ અપાવનાર છે. અંકુશ વગર અનંતકાળથી આ પ્રાણી ઘસડાઈ આવ્યો છે. એની એ વાત આ ભવમાં ન થાય તેને માટે આ કારગત ઉપાય વિચારવા યાગ્ય છે. આ ખરા રાજયાંગ છે અને પરિણામે સ્થાયી લાભ કરાવનાર છે.

\* \* \*

આવી રીતે આ અતિ મહત્ત્વનું પ્રકરણ અહીં પૂર્ણ થાય છે. એના પ્રધાન સૂર રાગ-દ્વેષજન્ય આ વિષય અને ક્ષાયની ખરાખર એાળખાણ કરી લઇ તેમના ત્યાગ કરવાની છે. આ ઘણું માટું પ્રકરણ <sup>શ્</sup>લાક ચાવીશમાથી શરૂ થાય છે અને બહુ સરળ રીતે તેમાં પ્રથમ રાગદ્દેષનું રથાન અને વ્યાખ્યા વિચારવામાં આવ્યાં છે. એક વસ્તુ તરફ આકર્ષણ રહે તે રાગ કહેવાય છે અને તે વસ્તુ તરફ અણગમા રહે તે દેવ કહેવાય છે. આખા સંસાર રાગદ્રેષ પર રચાયેલા છે. રાગદ્રેષજન્ય ક્યાયા અને પાંચે ઇન્દ્રિયના વિષયાને એોળખવા તે આખા પ્રકરણના હેતુ છે. આ ગ્રંથકારના મતે રાગથી માયા અને લાભ થાય છે અને ક્રેષથી ક્રોધ અને માન થાય છે, અને રાગ અનેક રીતે જુદા જુદા નામાથી એાળખાય છે. આ રીતે રાગની એાળખાણ અને તેના પર્યાયા આપી ક્રાંધ, માન, માયા અને લાભને અંગે રાગદેષ કેવાં કેવાં કામ કરે છે તે ખતાવી તેમના ઉપર જેમ અને તેમ વિજય કરવાની વાત કરે છે. જ્યારે કર્મ ખંધન થાય તે વખતે કર્મની પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ મને પ્રદેશ એ ચાર ખાબત મુકરર થાય છે. તેમાં રાગદ્રેષા કેવી રીતે કામ કરે છે, પાંચ ઇંદ્રિયાના તેવીશ વિષયા પ્રાણીને પાતા તરફ ખેંચી કેટલું આકર્ષણ કરે છે. અનુકળ વિષયામાં અંકુશ રાખવાથી પરિણામે આ સર્વ કર્માથી મુક્તિ કેવી રીતે થાય છે. શાધત સુખને જ ખરી રીતે સુખની વ્યાખ્યા લાગુ કરી શકાય છે, તે સુખની આ જીવનમાં જરૂર છે, તે માટે પ્રયત્ન કરવા અને તે રીતે જ આ એક ખાડામાંથી બીજામાં અને બીજામાંથી ત્રીજામાં પડવાની આ પ્રાણીની અનાદિ પદ્ધતિ મટી જાય છે. આ રીતે ચાવીશમાં શ્લાકથી શરૂ કરીને એક્સા અગિયારમા સુધીનું વૈરાગ્ય વિષયક માટામાં માટું પ્રકરણ બ્રાયકર્ભાએ હાથ ધરી આપણું મહા અગત્યના વિષય તરફ ધ્યાન ખેચ્યું છે. આ ક્યાયા તા બહારની વસ્તુ છે અને વિષયા પણ બહારના છે, તે પર છે, અનાત્મરૂપ છે, એમ બતાવી એમના

કષાચા અને વિષયા રાજ્ય

પર નિયમ રાખવાની જરૂરિયાત ઉપર આપણું ધ્યાન ખેંચ્યું છે. પ્રત્યેક કલાયને લેતાં, ક્રોધ પ્રીતિના વિનાશ કરનાર હાવાથી, માન વિનય જે પ્રધાનગુણ ગણાય છે અને જે ધર્મ નું મૂળ છે તેના ઘાત કરનાર હાવાથી અને માયાથી ભરાસો ઊડી જતા હાવાથી અને લાભથી તા સર્વ ગુણાના નાશ થતા હાવાથી આ કલાયા ઉપર વિજય મેળવવાની ખહુ જરૂર છે. જો આ સંસારના અંત લાવવા હાય અને ખરેખરું કાર્ય કરનું હાય તા આ દરેક કલાયના વિજય કરવાની અને પાંચે ઇંદ્રિયના સલળા વિષયા પર અંકશ રાખવાની ખહુ જરૂરિયાત છે. એ રીતે આપણે જે પ્રગતિ કરવા વાંછા રાખીએ છીએ અને કરાડા, અપર પાર ભવા પછી મળતા મનખાદેહને સફળ કરવા માગીએ છીએ તે માટે વિષય–કલાય પર વિજય મેળવવાની ખહુ મોટી જરૂરિયાત છે, તે પર ભાર મૂકીને એ રીતે આ અગત્યના ભાગ મહલાવ્યા છે.

આ વિષયા અને કષાયા કમ'ની આંધણી વખતે ઘણા અગત્યના ભાગ ભજવે છે, પણ તેના ઉપર નિયમ, અંકુશ રહે તેા સંસારચક્રના દંડ નીકળી જાય અને ચક્રનું કારણ ુજતાં કાર્યું જ ચાલ્યું જાય અને જીવ, ચેતન, આત્મા અનંત શાંતિ પ્રાપ્ત કરી પાતાની અસલ સ્થિતિએ આવી જાય અને એના ૨૫ડવાટના અભ્યાસ મટી જાય એ આપ્ય પ્રકર્ણના પ્રધાન સૂર છે. જાતિના મદનું પરિણામ મહાવીરસ્વામીએ કેવી રીતે લગભગ દશ કાટાકાટિ સાગરાયમ કાળ સુધી લાગવ્યું અને સાધારણ વાતના જાતિમદ કરવાનું શું પરિણામ આવ્યું તે આપણે જોઈ ગયા છીએ. આવેા દશ કાહાકાહિ સાગરાપમના કાળ એ જાતિમદને પરિણામે તેમને રખડતું પડશું અને અત્યંત નીચ જાતિમાં જન્મ લેવા પડચા શ્રેણિક રાજા અળમદથી સંસારમાં રખડ્યા તે જાણીતી વાત છે. સનત્કુમાર જાતે ચક્કવર્તી હતા, પણ દેવતા આગળ પાતાનાં રૂપનાં વખાણ કર્યા તે બપારે શરીર ઝેરી થઇ ગયું અને હેરાનપરેશાન થઇ ગયા. તપનું અહ અભિમાન કરવાથી કુરગડુ હેરાન થયા અને દુઃખ પામ્યા એ પ્રસિદ્ધ વાત છે. દશાર્ણું ભદ્રે ભગવાનનું માેટું સામેયું કર્યું અને જરા અભિમાન કર્યું, પણ તેનું અભિમાન ગાળવા ઇંદ્રે એનાથી માટું સામૈયું કર્યું, તે જાતાં દશાઈભદ્રનું અભિમાન ગળી ગયું. પાતાની બહેનાને પાતાનું જ્ઞાન ખતાવવા, સારુ સ્થૂલિલાદ્રે વિદ્યાના મદ કર્યા અને સિંહનું રૂપ લીધું, એને પરિણામે જ્ઞાન એાછું થયું અને પાછળની પ્રજાને જે સહેવું પડ્યું એના એ નિમિત્ત થયા. સુભૂમ રાજાને છ ખંડ પૃથ્વી પૂરી ન પડતાં એ સાતમા ખંડ સાધવા ચાલ્યા અને એવા મહાલાેેેેલને કારણે મૃત્યુને લેટ્યો, તરકે ગયા અને પાતાની ઋદ્ધિ ખાઇ બેઠા. આ અભિમાનના નામામાં ફેર પડે છે, પણ સુદ્દાની વાત સર્વમાં એક જ છે. પાતાની કાંઇ વિશિષ્ટતા હોય તો તે વાતનું ગૌરવ ન કરવું એ સર્વના આશય છે. અભિમાન કાઈપણ બાબતમાં કરવા યાગ્ય નથી એમાં સર્વ સંમત છે. પછી કાેઇ વાલ્લભ્યને અભિમાન ગણે કે નગણે ેતેના અત્ર સવાલ નથી. અત્ર કાેઇ પણ પ્રકારનું અભિમાન ન કરવું. કાેઇ પણ પાતાને

મળેલી ચીજવસ્તુ કે જ્ઞાન કે વિદ્યાની મહત્તાનું અભિમાન ન કરતું એવા ઉપદેશ છે. કોધ કરવાથી પ્રેમના કે પ્રીતિના વિનાશ થતા હાવાથી તે કરવા યાગ્ય નથી અને એ અગત્યના મનાવિકાર હાવાથી એને ત્યાજય ગણ્યા છે. સંસારને વધારનાર અને કમે બ'ધનને અંગે રસળ'ધમાં ઘણા અગત્યના ભાગ ભજવનાર આ કષાયા સંસારરૂપ ઝાડનાં મૂળા છે અને એમના પર અંકુશ લાવવા તે ખાસ ઉપયાગી અને એતનને સીધા લાભ કરનાર છે. આઠ કમેના એકસા અઠુાવન પેટાલેદા થાય છે. (કમે પરના મારા લેખ જુઓ.) એ દરેકને અંગે આ વિષયા અને કષાયા ઘણા મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે અને પ્રાણીને એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં ધકેલી દે છે અને એના આરા આવવા દેતા નથી. તેથી આ કથાયાને એાળખી તેમના પર વિજય મેળવી આ મનુષ્યજન્મની સફળતા કરવા યાગ્ય છે, નહિ તો પાછા કચાં ના કચાં ધકેલાઈ જશું અને પાર નહિ દેખાય તેટલું રખડવાનું પ્રાણીને થશે, એ આપણું કામ નથી અને આ જવન મળયાના તેમાં કાંઇ લાભ નથી. અત્યારે દુનિયાની નજરે આપણું આવીએ કે ન આવીએ, પણ આપણું પાર આવે અને સંસારના છેડા સાંપડે તો આ મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત થયા તે ઉચિત ગણાય.

આ 'કષાયા અને વિષયા'નું પ્રકરણ ઘણું અગત્યનું છે, કારણ કે એ આપણા જીવનમાં સવ'દા આવે છે અને આપણે તેમને જો બરાબર ન આળખીએ તા અધારામાં કસાઇ જવાના ઘણા સંભવ છે. આ પ્રકરણનું મથાળું પ્રથમ 'રાગદ્રેષજન્ય કષાયા અને વિષયા' એમ રાખવાનું હતું પણ પછી વધારે વિચાર કરતાં 'કવાયા અને વિષયા' રાખવામાં આવ્યું છે. કારણ કે રાગ અને દેષ તો એમના જનક છે અને આ પ્રકરણમાં તા પ્રાધાન્ય રાગદેષને આપવાનું નથી, પણ કવારી અને વિષયાને એાળખવા છે, અને એાળખીને તેમના પર જેટલા ખની શકે તેટલા અંકુશ રાખવાના છે. એ વિષયા અને કષાયા માટે એક ઘણી મુદ્દામ હુકીકત ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય છે. અને તે આપણને અનુકૂળ થઇ સંસારમાં રખડાવે છે અને પાતાના થઇ મારે છે છતાં કાેઇ પણ વિષય કે ક્યાય સ્થાયી નથી, એ તાે આવ્યા એટલે ભોગવાઇ ગયા અને ભોગવાઇ ગયા એટલે ખધું પતી જાય છે. સુખ અથવા પ્રેમ માટે નિયમ એવા છે કે એ સ્થાયી હાય તો જરૂર આદરલું અને ક્ષાયા અને વિષયા કમનસીએ સ્થાયી ન હાવાથી તે આપણામાં એક પ્રકારની ઉશ્કેરણી કરે છે. ભોગવ્યા પછી કચવાટ મૂકી જાય છે, જાય છે ત્યારે સદાને માટે જાય છે અને કચવાટ મૂકી જાય છે અને પાતાનું ઝેર આપી પ્રાણીને સંસારમાં રખડાવે છે અને એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં ધકેલી દે છે. આવા વિષયા જે રસબધમાં ખાસ અગત્યના ભાગ ભજવે છે. તે કાેઇ રીતે ઉપયોગી નથી અને સંસાર વધારનાર હોાવાથી તજવા ચાચ્યુ અથવા પાતાના અંકુશમાં રાખવા ચાચ્ય છે. બાકી એ વિષયા અને ક્યાયા કેટલા ખરાખ છે અને તેમનાં કારણા શાં છે એ ગ્રંથકર્ત્તાએ પાતે જ ચચ્ધું છે, એટલે આ

ક્ષાયા અને વિષયા રાજ્ય

છેવટની નોંધમાં તેનું પુનરાવર્તાન કરવાનું ઇષ્ટ લાગતું નથી, પણ તે કેવા છે તેને ઉઘાડે સ્વરૂપે જણાવી પ્રાણીને તત્સંબંધ ધ્યાન રાખવાનું અને ખાસ કરીને આવા અનંત ભવે મળવા મુશ્કેલ મનુષ્યભવના લાભ ઉઠાવવાનું જરૂરી છે એતું લક્ષ ખેંચવામાં આવ્યું છે. આથી ઘણા અસ્થાયી અને થાડા વખત માટે ઉશ્કેરણીનું સુખ આપનાર વિષયા અને ક્ષાયોના ત્યાગ કરવા અથવા તે પર અંકુશ રાખવા એ આ ત્રીજા પ્રકરણના સાર છે.

આ વિષયો અને કષાયાને બરાબર ઓળખવા. કષાયા પૈકી કોધ, માન અને માયા એક એક ગુણુને હાનિ પહોંચાડે છે તે જાણી, અને લાભ તા સર્વ ગુણુના વિનાશ કરે છે તે સમજી એ અંકુશમાં રાખવા યાચ્ય છે. એ પર શ્રાથકારે ફેરવી ફેરવીને પુનરાવત ના લોએ ધ્યાન ખેંચ્યું છે અને તે લક્ષમાં રાખવા યાચ્ય છે એમ જણાવવાની ભાગ્યે જ જરૂર હાય. યથાસ્થાને એની ઉપયુક્તતા દર્શાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે. કેટલા દર્શિખં દુથી એ ત્યાગવા અથવા અંકુશમાં રાખવા યાચ્ય છે, તે શ્રાથકારે પાતે જ ખહુ રીતે બતાવી આપ્યું છે. વિષયા અને કષાયાને અંકુશમાં રાખવાથી શા લાભ થાય છે તે પણ શ્રાથકારે યથાસ્થાને બતાવ્યું છે તે સમજ પ્રાણીએ અને તેટલા મનુષ્યભવના લાભ મેળવવા માટે આ રાગદ્રેષજન્ય વિષયા અને કષાયા ઉપર અંકુશ રાખવા અને આ મનુષ્યભવ જે મહાપુષ્યયોએ મળે છે તે મળવાની કાંઇક સાર્થકતા કરવી.

રાગ અને દ્વેષ તે વિષયાને જન્મ આપનાર છે. એટલે શરૂઆતમાં રાગ અને દ્રેષના પર્યાયા જણાવ્યા અને પછી ગંભીર વિષય ચ<sup>રુ</sup>ર્યો છે. કર્મ'ને એાળખવા કર્મ' એ નામના જુદા લેખ તૈયાર કર્યા છે, તેથી અત્ર એનું પુનરાવર્તન કર્યું નથી. જિજ્ઞાસએ તે વિષય જોઈ જવા. તે થાડા સમયમાં અહાર પડનાર છે. લેખ તૈયાર છે. રાગ અને હેલ એવી અસરકારક રીતે કામ કરે છે કે પ્રાણી આ વિષયા અને ક્યાયાને તાબે થઇ જાય છે અને જાણે તે ઘરના જ હોાય તે રીતે તેમની સાથે વર્તે છે. અનંત સંસારમાં રખડાવનાર છે એમ એ વખતે તે જાણતા નથી. એમની ખરાખર એાળખ ધવાની જરૂર હતી. તે કેટલેક અંશે આ પ્રકરણ કરશે. આ દુનિયાનાં સર્વ સુખાે અને દુઃખાે આ વિષયાે અને કષાયા લાવે છે. પાંચ ઇંદ્રિયના તેવીસ વિષયા છે અને લાગવતી વખતે અથવા ન લાગ-વ્યા હોય ત્યાં સુધી આકર્ષક લાગે છે. તેમ જ કોધ, માન, માયા અને લાેભરૂપ કવાયા અનેક પ્રકારે સંસારમાં રખડાવે છે. વિષયા અને ક્ષાયા રાગ અથવા દ્વેષજન્ય હાવાથી પ્રાણીને હેરાન કર્યા કરે છે અને અત્યાર સુધી જે અનેક ભવે! થયા છે તે એમને પરવશ પડવાથી થયા છે. આ રીતે વિષયેા અને ક્ષાયા આપણા જીવનમાં અતિ અગત્યના ભાગ ભજવતા હાવાથી એમને બરાબર ઓળખી અને તારવવા જોઈએ અને તે પર અને તેટલા અંકશ લાવવા જોઇએ. તા આ મનુષ્યભવ અને આર્યક્ષેત્ર, ધર્મપ્રદ્ધા અને શારીરિક ત દ્વરસ્તી મળી છે તેની સાર્થકતા થાય. એક એક ઇંદ્રિયને પરવશ પહવાથી પ્રાણીએ!

કેટલા હેરાન થાય છે, તો જે પ્રાણીઓની પાંચે ઇંદ્રિયા છૂટી અને માકળી હાય તેમને વિષયા કેવી હેરાનગતિ કરે તે ધ્યાનમાં રાખી વિષયા અને ક્ષાયા પર અંકુશ રાખી આ મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિને સફળ કરવી, ભવને સફળ કરવા અને જીવનના ખરાબર લાભ લઇ તેનું મૂલ્યાંકન બરાબર થાય તેમ કરવું. અને તકાળે આવા અવસર મળે છે, વાર વાર મળતો નથી, મળ્યા છે તા તેના લાભ લેવા. આ પ્રમાણે મહત્ત્વથી ભરપૂર વિષય અને ક્ષાયનું પ્રકરણ પૂરું થયું, તે આપણા જીવનમાં ઘણા અગત્યના ભાગ ભજવે છે.

॥ इति विषय-कषाय प्रकरण ॥

# પ્રકરણ ૪થું : આચાર

આ તો અત્યાર સુધી વૈરાગ્યની અને રાગદ્વેષાએ ઉત્પન્ન કરેલા કથાયાની વાત થઇ અને ખાસ કરીને વિષયા અને કથાયાને અંકુશમાં રાખવાની જરૂરિયાત પર અનેક પ્રકાર ભાર મૂકવામાં આવ્યા અને તે સંસારની રખડપદીના ખરેખરાં કારણા હાઇ તેમને નિયમમાં રાખવાનાં અનેક કારણા અને રસ્તાઓ ખતાવ્યા પણ એ સર્વ સૈદ્ધાન્તિક વાત થઇ. એના પરાખર અમલ કરવા માટે 'આચાર' નામનું પ્રકરણ શરૂ કરે છે.

આસન્ન ઉપકારી શ્રી મહાવીરસ્વામીએ પાંચમા ગણધર સુધર્માને કહ્યું કે ઢું કોહ છું કે સાધુએ આ પ્રમાણે આચાર પાળવા જોઈએ અને ગૃહસ્થાએ બને તેટલું તેને અનુ-સરવું એઇએ. એને માટે ખાસ આચારાંગસૂત્ર નામના પ્રથમ સૂત્રની ગળધર શ્રી સુધર્માએ रसना हरी. आ सूत्र उपन्तेइ वा विगमेड वा अने धुवेड वा ओ त्रिपही-त्रण पह-७५२ રચાચેલું છે અને ક્ષલ પણ અનેક રીતે છપાઈ ગયું છે. શેઠ લાલભાઈએ પાતાના ટસ્ટના ધારણ અનુસારે છપાવ્યું છે અને તે માટે શેઠ લાલભાઈના ટ્રસ્ટીએા આપણા સર્વના આશાર દર્શાવે છે. પ્રાફેસર હર્મન જેકાળીએ તેનું અંગ્રેજમાં ભાષાંતર બાંબે સંસ્કૃત સીરીઝમાં છપાવ્યું છે અને સંતખાલ નામના સ્થાનકવાસી સુનિએ એનું ગ્રજરાતી ભાષાંતર છપાવ્યું છે. તે ઉપરાંત તે અગત્યના સૂત્રગ્રાયને અનેક રીતે વિદ્વાનાએ મુદ્રિત કર્યો છે અને સુર્ચ્યો છે. એ આસારાંગસૂત્રમાં કેવા વિષય આવે છે અને તેને કેવી રીતે સર્ચવામાં આવ્યા છે તે ગ્ર'થકારે પાતે દર્શાવ્યું છે, તેને યાગ્ય સ્થળે વિચારવામાં આવશે. આચારના પાંચ પ્રકાર છે : જ્ઞાનસંબ ધી આચરણ-ક્રિયાને જ્ઞાનાચાર સંજ્ઞા આપવામાં આવેલ છે. દશ'નસંળ' ધી આસ્થાનાં કારણાને દશ'નાચાર કહેવામાં આવે છે, જ્યારે ચરજાકિયાના રોાગાને ચારિત્રાચાર કહેવાય છે. છ પ્રકારનાં ભાદ્ય તપ અને છ આભ્યાંતર તપને તપાચારની સંગા અપાય છે. અને પાતાની શક્તિ પ્રમાણે ક્રિયા કરવાની હંકીકતને વીર્યાગાર કહેવામાં આવે છે. આ જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર, ચારિત્રાચાર, તપાચાર અને વીર્યાચારમાં આખા જૈન આચાર સમાવેશ પામે છે અને સાધુને હુકમ અને નિયમ છે કે આ પાંચ આચારા ખરાખર જેવા મહાવીરસ્વામીએ કહ્યા છે અને સુધર્મા ગણધરે આચારાંગસૂત્રમાં ગુંધ્યા છે તે પ્રમાણે પાતાનું વર્તાન ચલાવવું અને શ્રાવકે અની શકે તેટલી તેની અનુસરણા કરવી. એટલે અનતા સુધી એ પાંચે આચારને બહલાવવા સાધુઓએ, મુનિઓએ તા એને અનસરીને જ આગાર પાળવાના છે અને તેટલા માટે જૈન ધર્મમાં સાધુને મુખ્ય વંદનીય સ્થાન છે. આ રીતે આચારધમે ઉપર ભાર મૂકીને વ્યવહારુ (practical) થવાનું કરમાવવામાં આવ્યું છે અને તેની ઘણી ઝીણવટમાં તેઓ ઊતર્યા છે, તે હવે પછી ચાગ્ય સ્થાનકે જાણવામાં આવશે. એ આચારાંગસૂત્ર ઉપર શ્રી શીલાંકાચાર્ય નામના સાધુએ ટીકા લખી ભારે ઉપકાર અને સ્પષ્ટતા કરી છે. આ આચારાંગસૂત્રને અંગે અનેક પ્રયાસ થયા છે તે ઉપર જણાવવામાં આવ્યું છે અને તે ઉપયોગી કામથી જનતામાં અહુ પ્રમાદ થયો છે, તેનું અનુસરણ ખીજાઓએ ખાસ કર્યું છે અને સાધુ માટેના ઉપયોગી શ્ર'થનું બીજા જૈનેતરા અનુસરણ કરે ત્યારે જૈનને માટે તા કહેવાની જરૂર જ ન હાય. આ રીતે જૈનામાં આચારાંગસૂત્ર આન'દ- પૂર્વંક સંભળાય છે અને તે તરફ અહુ માનની નજરે જેવાય છે.

આચારના વિષય પરત્વે શ્લો કે ૧૧૨–૧૨૦ સુધીના છે, તેમાં પ્રસંગે ઉપદેશાત્મક અને વૈરાગ્યાત્મક અનેક વાત કરી છે, પણુ એ બધા આડકતરા વિષયોના પ્રધાન સ્ર આચારને બરાબર પાળવા માટેના હાઈ આ પ્રકરણનું મથાળું 'આચાર' રાખવામાં આવ્યું છે. બીજા ભળતા વિષયા આવે તેમાંથી પણુ 'આચાર'ની મુખ્યતા તરવરે છે. માણસ ગમે તેટલું જાણે, વિષયા—કષાયોને અંકુશ નીચે લે પણુ જ્યાં સુધી તેનામાં આચાર વ્યવહારુ રીતે આવતા નથી ત્યાં સુધી એ ઉપદેશ ઉપદેશની કક્ષામાં જ રહે છે. આને માટે 'પાથીમાંનાં રી'ગણાં' એવા શબ્દો વપરાય છે. એમ ન થવા દેવા માટે અને પ્રાણી અને ખાસ કરીને મુનિને વ્યવહારુ રાખવા માટે આ પાંચે પ્રકારના આચારને અહીં બતાવ્યા છે તે આપણુ વિચારી જઇએ અને વ્યવહારુ થવાના બનતા પ્રયત્ન કરીએ. ઉપર આપણુ વાંચી ગયા છીએ કે જ્ઞાનસ્ય फल વિરતિ એટલે જાણ્યાનું ફળ વિરતિ છે. (જુઓ શ્લોક ૭૨મા). એ વિરતિ આચાર સમજવાથી થશે, માટે સૈહાન્તિક નિયમે જો આગલું પ્રકરણ મહત્વનું છે, તો વહેવારુ મતે અને આપણા કુલ જાણ્યણાના ફળને અંગે આ આચાર સંબંધી વિચારણા ઘણી મહત્ત્વની છે. વિચાર પ્રમાણે આચાર રાખવાના અથવા તેવા થવાના આગ્રહ સૂચવી આપણે હવે ચાંચકર્તા સાથે ચાલીએ.

### આચારતું મહત્ત્વતું સ્થાન—

## इति गुणदोषविपर्यासदर्शनाद्विषयमूच्छितो ह्यात्मा । भवपरिवर्तनभीरुभिराचारमवेक्ष्य परिरक्ष्यः ॥११२॥

અશે—એ પ્રમાણે ગુણને દોષ તરીકે જાણનાર અને દોષને ગુણ તરીકે જાણનાર, એટલે જે વસ્તુ જેવી હોય તેવી ન જાણનાર અને તેનું ઊલટાસુલ દું દર્શન કરનાર વિષયમાં મૂચ્છાં—આનંદ પામે છે, અથવા મૂચ્છાં પામી તેને પાતાના ગણે છે; એવા જે આત્મા થઇ ગયા છે, તેને સંસારમાં જવાઆવવાની રખડપદીથી જે ભય પામેલા હાય તેમણે ખરાબર બારીકીથી જોઇને અને તેના ખરા આચાર શા છે તે જોઇ-જાણીને ખરાબર સંસારની અધાગતિમાં પડતાં બચાવી લેવા જોઈએ. (૧૧૨)

વિવરણુ—ઇતિ—આ શબ્દ આગલા પ્રકરણ સાથે સંબંધ ખતાવે છે. એટલે, રાગદ્રેષે ઉત્પન્ન કરેલ વિષય–કષાયાને જોઇ જાણીને, આ પ્રમાણે સમજીને, હવે કરવાયાચ્ય કર્તવ્ય શું છે તે કહે છે. ઇતિ એટલે એ પ્રમાણે, અગાઉના પ્રકરણમાં વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે તે પ્રમાણે, વિષયા અને કષાયાના મુદ્દામ ખારીકીથી અભ્યાસ કરીને અને તેઓ આતમાને કેવું સંસારભ્રમણ કરાવે છે તે સમજી વિચારીને.

વિપર્શાસ—જે વસ્તુ જેવી ન હાય તે વસ્તુને તેવી માનવી તે. એટલે ઊલટાપણું વિચારીને; અત્યાર સુધી વિષયોને અને કષાયોને પોતાને લાભકારી પ્રાણી માનતા હતા, અને કષાયોમાં પણ કાઇ જાતના દોષ દેખતા ન હતા, તે તેવા નથી એમ જાણીને અને પાતે દારૂ પીને દાનમાં અવિવેકી કે મૂર્ખ થઇ ગયા હાય તેનું પાતાનું વર્તન જાણીને. આત્માને જે ગુણુકારક હાય તેને દોષકારક જાણતા હાવાને પરિણામે અને દોષ-વાળાને ગુણુકારક તરીકે ગણવાને લીધે. એટલે કાઇ કાચ એવા હાય કે તેમાં મૂર્તિના વ્યતિક્રમ થાય, તેવી નજર હાવાને પરિણામે.

દર્શન દેખાવું તે. દર્શન એ શ્રદ્ધાના વિષય છે. ગુણુને દાષ તરીકે અને દાષને ગુણુ તરીકે માનવા એ વિપર્યાસ અથવા ઊલટું દર્શન છે. એમાં સારા હાય તે ખરાબ અને ખરાબ હાય તે સારા દેખાય. આ ઊંધા ચરમા અથવા કાચ મારફત જોવાને પરિણુમે, આ પ્રાણી આ ભવમાં વિષયકષાયને અત્યંત ગુણુકારી માનીને મહા મુસીબતે મળેલ મનુષ્યજન્મ પામવાના લાભ લેવાને બદલે એળ ગુમાવી દે છે અથવા એના જરાયે લાભ લેતા નથી.

વિષયમૂર્છા—પાંચે ઇન્દ્રિયમાંથી ગમે તે વિષયની મૂર્છામાં પડી જવું તે. મૂર્છા આવે ત્યારે માણસ પાતાની જાત ઉપર કાળૂ ખાઇ બેસે છે. જ્યારે ઇદ્રિયના વિષયમાં પ્રાણી પડી જાય છે ત્યારે તેને એક પ્રકારની મૂર્છા આવે છે. મૂર્છિત માણસને જોશા તો તેના શરીરનું ભાન તેને રહેતું નથી, કપડાં અસ્તવ્યસ્ત હોય છે, તે ભાંગ્યુ તૂટ્યું બાલે છે અને અપરમાર (ભૂલી જવું તે) એનામાં સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે.

હ્યાતમા—આત્મા અને શરીર એક રીતે તદ્દન જુદા છે, પણ ક્ષીરનીર રીતે મળી ગયેલા છે. હિ પાદપૂરણાર્થે છે. આવા પ્રકારના મૂર્છિત અવસ્થા પામેલા આત્માને અને ક્ષાય વિષયમાં પડી ગયેલા આત્માને.

લવપરિવર્તન ભીરુ—આ સંસારના ચકરાવા કે રખડપટીના જેને ભય લાગ્યા હાય તેવા માણસાંએ. એટલે આ ભવ માત્ર એક ફેરા સમાન નિષ્ફળ ન થઇ બેસે અને આ ભવના આંટાફેરા અટકે, આવી જેને સંસારની બીક લાગી હાય તેવા માણસ. ઘણા માણસા તા આ ક્રષાય વિષયમાં એવા રાચીમાચી જાય છે કે તેમને એમાં જ મજા આવે છે, તેઓને સંસાર ગમે છે. તેવા માટે હવે પછીની વાત નથી, પણ જેઓને આ રખડા-મણના કંટાળા આવ્યા હાય અને સંસારથી જેઓ ત્રાસ્યા હાય તેમને માટે આ વાત છે. જેમને સંસારની રખકવાટના ભય લાગ્યા હાય તેમણે આ વાત વાંચી વિચારવા જેવી છે.

આકારમાં ઉદ્યાડા પડેલા સમન્યા હોય તેમણે આચાર નેઇને આત્માને ખચાવી ક્ષેવે. મહાવીરસ્વામીના શિષ્ય ગણુધરે આ આચારાંગસૂત્રની રચના કરી છે, શીલાંકાચાર્યે તે પર મેડી સંસ્કૃત ટીકા રચી છે અને શ્રુતકેવળી ભદ્રભાહુસ્વામીએ એના પર નિર્મું ક્તિ લખી છે. ત્યારપછી 'શ્રાહદિનકૃત્ય' અને 'આવારોપદેશ' વગેરે આચારમાંથા ઘણા આચાર્યોએ લખ્યા છે. તે નેતાં આચાર એટલે ક્રિયા અર્થ થાય. એ આચારમાંથાને પાતાનાં જીવન સાથે લગાડી, પાતે આચાર—આચરણ કરવું અને તે રીતે સંસારથી જેઓ ભય પામ્યા હાય તેમણે પાતાના આત્માને ખચાવી લેવા. એમ કરવાની એની પાતાને અંગે કરજ છે અને તે અદા કરવી તે તેનું કાર્ય છે. એટલે આચરણના માથ અને ખાસ કરીને આચારાંગસૂત્ર ભવસીરુએ વિચારવા. આત્માને ઉગારી લેવા એટલે એના આ ભવના ફેરા મટી લાય અને તે શુદ્ધ સુખ હંમેશને માટે પ્રાપ્ત કરે એવું કરવું.

પરિસ્થ્ય—આત્માને બચાવી લેવા જોઇએ, બચાવવા જોઇએ. એની કરજ છે કે આતમાને ભાવભીરુએ ખચાવી-ઉગારી લેવા જોઈએ. એક વાર એક વસ્તને એાળખીએ તા ર્પછી તેમાંથી કેમ બચલું એના નિહાય ઘાય. પણ વિષયા એવા મનાજ્ઞ અને મીઠા લાગે છે અને ક્યારા એવા સારા લાગે છે કે પ્રાણી વસ્તુતઃ એમને ઓળખતા નથી. હવે ગયા પ્રકરણમાં એમને ઓળખ્યા, મનુષ્યભવની દુલં ભતા જાણી, રાગદ્વેષને ઓળખ્યા, તો ગમે તે ઉપાયે આત્માને બચાવી લેવા જોઇએ. એને માટે સાધના આચાર કેવા હાય તે માટે એક આણું આચારાંગસૂત્ર રચ્યું છે. તે રચના અને તેના વિભાગા વિચારી, આપણાથી ખને તે રીતે આચારના અલ્યાસ કરી, આત્માને ખરાવી લેવા, આ અનંત સંસારમાં રાળાતા અટકાવવા અને તેને અનંત શાંતિમાં સિદ્ધ, ખુદ્ધ અને મુક્ત કરવા એ આપણી કરજ છે. જ્યારે આત્મા અને આપણે જુદા નથી ત્યારે તેને ઉગારી લેવાની આપણે માથે કુરજ આવી પડે છે. આ આત્માને ઉગારવા એટલે આપણી જાતને ઉગારવી અને તે રીતે અનુપાણી કરજ અદા કરવાની છે. આ વિષય-ક્યાયાને આળખ્યા તેના લાભ લેવા જોઈએ. આ આચારાંગસત્રમાં સાધુના આચાર કહ્યો છે. પણ ધર્મશાસકારાના એક નિયમ છે કે @ ગામાં @ ગી વાત ખતાવવી અને તે ન થઇ શકે તા દેશવિરતિ લેવી. આ આગારાંગ સત્રમાં શી હકીકત છે તે હવે પછી અતાવવામાં આવશે. તે જોઈને તેને અનુસરતું અને નહિ તા અનુસરવાની ઇચ્છા રાખવી. (૧૧૨).

# भंचाथार के साधुना आयार छे— सम्यक्तवज्ञानचारित्रतपोवीर्यात्मको जिनैः प्रोक्तः । पश्चविधोऽयं विधिवत् साध्वाचारः समनुगम्यः ॥११३॥

અર્થ — સમૃુધક્ જ્ઞાનાચાર (૧), સમ્યક્ દર્શ નાચાર (૨), સમ્યક્ ચારિત્રાચાર (૩), સમ્યક્ તપાચાર (૪) અને સમ્યગ્ વીર્યાચાર (૫) —એ પાંચ પ્રકારના આચાર તીર્થ કર મહારાજે ખતાવ્યા છે. આ પાંચ પ્રકારના સાધુના આચાર ખતાવ્યા છે, તેને સારી રીતે વિધિપૂર્વક પાળવા. (૧૧૩)

વિવેચન-આચાર—આચાર પાંચ પ્રકારના છે: જ્ઞાનાચાર (૧), દર્શ નાચાર (૨), ચારિત્રાચાર (૩), તપાચાર (૪), અને વીર્યાચાર (૫). આચારાંગસત્રમાં એ પંચાચાર શ્રી મહાવીરદેવે અને તેની અગાઉના તીર્ય કરોએ સાધુને અંગે બતાવ્યા છે – કહ્યા છે. ગલુ ધરાએ જે તીર્ય કર પાસેથી સાંભળ્યું તેની એ આચારાંગસત્રમાં રચના કરી છે. આ રચના કરનાર શ્રી મહાવીરસ્વામીના પાંચમા ગલુધર શ્રી સુધર્માસ્વામી થઇ ગયા, તેમણે પણ અગાઉના અને તે વખતના તીર્ય કર શ્રી મહાવીર સ્વામીએ જેવા આચારા બતાવ્યા, શ્રીમુખથી વર્લુ વ્યા તેવા ચંચ દ્વારા રચનામાં બદ્ધ કર્યા. ગલુધર પાતાના એક પણ અક્ષર લખતા નથી, પણ તેમની રચનાપદ્ધતિ એવી સુંદર હોય છે કે તેઓ તીર્ય કરના કહેલાં વચનાને ઝીલીને તેની શ્રંથર્પ રચના કરે છે. એટલે આપણી પાસે ગલુધરના રચેલા શ્રંથ હોય તો પણ તેની પવિત્રતા તીર્ય કર મહારાજના કહેલા શબ્દ જેટલી જ છે. અત્યારે તો તીર્ય કર પણ નથી અને ગલુધર પણ નથી, એટલે આપણે એમના સંગ્રહીત શબ્દોને ઝીલવા જેઈએ. એમનામાં તીર્ય કરના શબ્દો જેટલા જ ચમતકાર અને ન્યાય ભરેલા છે, અને તે જળવાઇ રહ્યા છે તે આપણું સદ્દભાગ્ય છે. તીર્ય કર તો સર્વ જાણે અને દેખે એટલે સર્વ તીર્ય કરા એકસરખી વાત કરે છે અને તીર્ય કર તો સર્વ જાણે અને દેખે એટલે સર્વ તીર્ય કરા એકસરખી વાત કરે છે અને તીર્ય કર મહારાજે તેટલા માટે પાંચ પ્રકારના આચાર સાધુઓને અંગે અતાવ્યા છે.

જ્ઞાનાચાર— જ્ઞાન સંખંધીના આચાર. તે કેવા પ્રકારના હાય તે આચારાંગસ્ત્રના દૂંકસારને અંગે આગળ કહેવામાં આવશે તે ઉપરથી અનુમાન કરીને સમજ લેવા. એ ગ્રાનાચાર સાધુને માટે બતાવ્યા છે, તે દેશવિરતિધર શ્રાવક યથાશક્તિ આદરે અને સાધુ થવાની અને સાધુ જેવા આચાર પાળવાની ભાવના રાખે. ज बद्धिंदिएहिં એટલે પાંચ ઇંદ્રિય માકળી રાખી અને ચારે કવાયો કરીને રાગ અને દ્વેષથી જે કર્મ ઉપાજ્યું હાય તેની હું નિંદા – ગહાં કરું છું. આપણે કવાય અને વિવયના પ્રકરણમાં તે બન્નેને બરાબર ઓળખવા પ્રયત્ન કર્યો છે, તેથી અહીં તે સંખંધી ઉલ્લેખ ન કરતાં આગલું પ્રકરણ અહીં સામે ધરવામાં આવે છે તે વાંચી વિચારી ચિંતવી જવું. આ રીતે ઇંદ્રિય અને કવાયોએ કરી જ્ઞાનના આઠ અતિચાર થાય છે. આ જ્ઞાનાચારના અતિચાર અત્ર પ્રસ્તુત છે

काले विणए बहुमाणे એ ગાથામાં તે વિસ્તારથી અતાવ્યા છે. અતિચાર એટલે અતિક્રમ, દોષ. કાળે સૂત્રના અભ્યાસ થાય, વિપરીતકાળે ન થાય. એને ઉલ્લંઘવાથી પ્રથમ અતિચાર દોષ થાય છે. જે વિદ્યા શીખવનાર ગુરુ હોય તેના વિનય અરાખર રાખવા જોઈએ. એ ન રાખવામાં આવે તો બીજો અતિચાર અથવા જ્ઞાનના પુસ્તકને જ્યાં ત્યાં રખડાવતું તે બીજો અતિચાર. ત્રીજો અતિચાર ગુરુનું બહુમાન ન કરવાથી થાય • છે. એટલે, એને યાગ્ય માન આપવાની જરૂર છે; તે ન અપાય તા દોષ લાગે; એ ત્રીજો અતિચાર. અને ઉપધ્યાન કરીને સૂત્રના અભ્યાસ સાધુએ કરવા જોઈએ. એ ઉપધ્યાન વહન ન કરવામાં આવે તે ચાથા અતિચાર. ધર્મવિરુદ્ધ વર્તન કરવું તે પાંચમા અતિચાર. વ્યંજન એટલે પાઠા ખરાબર ન બાલવા તે છઠ્ઠો અતિચાર. તેમના અર્થ બરાબર ન કરવા તે સાતમા અતિચાર, અને વ્યંજન અને તેના અર્થ બન્ને બરાબર ન કરવા તે આઠમા અતિચાર. આવી રીતે અતિચાર મારફત નકારાત્મક જ્ઞાનાચારનું જ્ઞાન થાય છે.

દર્શ નાચાર—તત્ત્વાનુયાગ પર દર્શન એટલે શ્રદ્ધાન. આ આચારના પણ એના પાંચ અતિચાર દ્વારા અભ્યાસ કરીએ. જીવાદિક નવતત્ત્વમાં આ હશે કે નહિ તેવા સંશય તે પ્રથમ 'શંકા' નામના અતિચાર. પછી અન્યદર્શનમાં જરા ક્ષમા, અહિંસા વગેરે દેખી તેના અભિલાવ કરવા, તે દર્શન પાતાને પ્રાપ્ત થાય તો સારું તેવી ઇચ્છા કરવી તે બીજો 'કાંક્ષા' નામના અતિચાર. ત્યાર પછી દાનાદિક ધર્મ અહીં કરવામાં આવે છે તેનું કળ થશે કે નહિ કે રખેને તે ફાેક થાય અને કરેલ પ્રયાસ પાણીમાં જાય એવા સંદેહ મનમાં ધરવા અથવા સાધુસાધ્વીના મલમલિન ગાત્રા દેખી તેની 'દુગંછા' કરવી તે વિદ્યજનન્યુગુપ્સા નામના ત્રીજો અતિચાર. કુલિંગી અથવા મિશ્યાત્વીની પ્રશંસા કરવી તે 'પ્રશંસા' નામના ચોથા અતિચાર. અને મિશ્યાત્વીની સ્તુતિ કરવી અથવા તેમની સાથે પરિચય કરવા તે પાંચમાં 'સંસ્તવ' નામના અતિચાર. આ પાંચે દર્શનાચારના અતિચારો સંજા જાંતા વિભિચ્છા નામની વદિત્તાની છઠ્ઠી ગાથામાં આપવામાં આવ્યા છે. દર્શન એટલે શુદ્ધ, શંકા—કાંક્ષા વગરની શ્રદ્ધા રાખવી તે.

આરિત્રાઆર—અરિત્ર એટલે વર્તન એને પણ આપણે મુખ્યતયા અતિચારથી જાણવા પ્રયાસ કરીએ. એને માટે વંદિત્તાની સાતમી ગાથા આપવામાં આવી છે: छकायसमारं મેં એને લગતી ગાથા છે. તે ગાથા પ્રમાણે ચારિત્રાચારના પાંચે અતિચાર તે આ રહ્યા : પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાશુકાય, વનસ્પતિકાય અને ત્રસ એ છ કાયના જીવોને આરંભસમારં ભને અંગે ત્રાસ આપવા, હણી નાખવા તે 'છકાયસમારં ભ' નામના પ્રથમ અતિચાર. પાતાના ભાગને માટે અથવા આત્માર્થ એટલે મને અમુક કામ અમુક રીતે કરવાથી પૃથ્ય થશે એવી ભાળી છુદ્ધિથી સાધુને આપવાને અથે તે કરવાથી જે દોષ લાગે તે 'અત્તકૃા' નામના બીજો અતિચાર અને પરાણાદિક પારકાને માટે જે આહારના દોષ

<sup>અ</sup>ાચાર **૨૪૭** 

લાગે તે 'પરફા' નામના ત્રીને અતિચાર. પાતાને તથા પારકાને માટે જે આહારના દોષો લાગે તે સવ' દોષોના 'ઉલચૂઠા' નામના ત્રીજા અતિચારમાં સમાવેશ થાય. આમાં રાંધવાના તથા તૈયારી કરવાના સવ' છે'તાળીશ દોષોના સમાવેશ થાય છે, અને બીજા પાસે ર'ધાવવાને અંગે થતા દોષોના પણ એમાં સમાવેશ થાય છે. પાતે રાંધે તેને અંગે થતા દોષોને 'પયણ' નામના ચાથા અતિચાર દોષ કહેવામાં આવે છે અને બીજાની પાસે હુકમ કે વિજ્ઞામિ કરી ર'ધાવનું તે પાંચમાં 'ર'ધામણુ' નામના દોષ થાય છે. આ રાંધવાર'ધાવવામાં અયતનાપૂર્વ'ક જે દોષ થાય છે તે દોષ તરીકે જ ગણાય છે. અને ભાર વ્રતાનો આ ચારિત્રાચારમાં સમાવેશ થાય છે.

ત્યાચાર—આમાં છ ખાહ્ય અને છ આલ્યાંતર એમ બારે પ્રકારના તપના સમાવેશ થાય છે. બિલકુલ ન ખાલું તે પ્રથમ 'અનશન' તપ. આમાં એકાસણા, આંબેલ, નીવી વગેરેના સમાવેશ થાય છે. પાતાને ભૂખ દ્વાય તેનાથી બેચાર કાળિયા ઊષા રહેવું તે ' ઉહ્યાદરિકા ' નામનું ખીજા પ્રકારનું ખાહ્ય તપ કહેવાય. ઘી, તેલ વગેરે એાછા ખાવા અને નિયમ ધારવા તે 'વૃત્તિસંક્ષેપ ' નામનું ત્રીજું ખાહ્ય તપ છે. અને છએ વિગઇના (ઘી, તેલ, ગાળ વગેરેના) ત્યાગ કરવા તે ચાથા પ્રકારનું 'રસત્યાગ' નામનું આહ્ય તપ કહેવાય. શરીરને કષ્ટ આપવાં, લાચાદિક કષ્ટ સહન કરવાં તે પાંચમું 'કાયક્લેશ ' નામનું ખાદ્ય તપ, અને શરીરનાં અંગાપાંગ સંકાેચી રાખવા તે છુંક ' સંલીનતા ' નામનં ખાદ્ય તપ. ખાદ્ય તપ એટલે બહારનું, બીજા જાણી શકે તેવું તપ. કરેલ પાપનું ગુરુ કે વડીલ પાસે પ્રાયશ્વિત લેવું તે પ્રથમ પ્રકારનું 'પ્રાયશ્વિત ' નામનું આભ્ય તર તપ, ચાચ્ય વડીલના વિનય કરવા, તેને યાગ્ય માન આપતું તે ખીજા પ્રકારનું ' વિનય ' નામનું આભ્યાંતર તપ. ખાળ, વૃદ્ધ, ગ્લાન(માંદા)ની સેવાચાકરી કરવી તે 'વૈયાવચ્ચ ' નામનં ત્રીજું આભ્યાંતર તપ. અભ્યાસ પુનરાવર્ષન અથવા કરીવાર યાદ કરી જહું તે ચાયું ' અભ્યાસ ' નામનું આભ્ય'તર તપ. ધ્રમ<sup>૧</sup>ધ્યાન તથા શુકલધ્યાન ધરવું તે પાંચમું 'ધ્યાન' નામનું આભ્યંતર તપ, અને કાંઇ નહિ તો દશવીશ લાગરસના કાયોત્સર્ગ કરવા તે ' ઉત્સર્ગ' નામનું છઠ્ઠું આસ્યંતર તપ. આ રીતે બાર પ્રકારના તપ બતાવવામાં આવ્યાં છે, તે સમજીને સમ્યક રીતે કરવા તે ચાથા તપાચાર.

વીયા ચાર — પાતાની શક્તિના ધર્માચરશુમાં પૂરેપૂરા ઉગયાગ કરવા તે. એના પશુ ત્રણ અતિચાર છે. ૧. પાતાની શક્તિ ગાપવવી. પાતામાં શક્તિ હાય છતાં દેવવંદન, પક્કિક્ષ્મણું બેઠાબેઠા કરવું અને પાતાનું અળ વીર્ય ગાપવવું તે. (૨) બીજે ધ્યાન આપવું અને (૩) નિરાદરપણું ક્રિયા કરવી. આ વીર્યાચારના અતિચાર છે.

વિધિવત્—એને માટે શાસમાં જે વિધિ ખતાવવામાં આવ્યા છે તે શાસમાંથી જોઈ વિધિવત્ એટલે શાસમાં કરમાવેલી આજ્ઞા અનુસાર તેનું અનુકરણ કરવું. વિધિવત્ એટલે વિધિ અર્થાત્ આજ્ઞા પ્રમાણે કરતું. તે પાંચે આચારનું અનુસરણ અને તે માટેના અભ્યાસ શાસ્ત્રમાં જે વિધિ કહ્યો છે તે અનુસાર કરવા. વિધિએ કરવા કરતાં ન કરવું સારું એમ જો કોઇ કહે તો તે પણ ચાગ્ય નથી. વિધિ અનુસાર કરવાની જરૂર છે, કારણ કે વિધિ લગર અથવા અવિધિએ કરવાથી કોઇ પ્રકારના લાભ થતા નથી. લાભ લેવા માટે શાસ્ત્રમાં જે વિધિ ખતાવવામાં આવ્યા છે તે અનુસાર પઠનપાઠન અને જ્ઞાન કરવું અને જે એ વિધિને અનુસરે તે જ યોગ્ય છે અને મનમાં આવે તેમ અને ત્યારે તેના અભ્યાસ કરે અને શાસ્ત્રવિધિને પડતી મૂકી દે કે તેને અનુસરે નહિ તે અયાગ્ય છે. એટલા માટે અહીં વિધિવત્ શબ્દ મૂકયા છે.

સાધ્વાચાર—ઉપર જે પાંચ અનુયાં ખતાવવામાં આવ્યા છે તે સંપૂર્ણ પહોુ સાધુના આચાર છે, અને શ્રાવક અથવા માર્ગાનુસારીએ એ નજરમાં રાખવા યાગ્ય છે. એ નજરમાં હોય અને તેવા થવાની અને તેને અનુસરવાની ઇચ્છા હાય, ભાવના હાય તો કોઈ કાળે એવા થવાય છે. આદર્શનું પણ મૂલ્ય છે. મુખ્યત્વે કરીને આના અધિકારી સાધુઓ છે એ સમજી લેવું. અને શ્રાવકને પણ એ સર્વ વિરતિ ગુણુ આદરવાની ઇચ્છા છે એટલા માટે એણે એ આચાર બરાબર નાણી લેવા ને છેએ, અને એમાં જે પ્રકારના વિધિવત આચાર બતાવવામાં આવ્યો છે તેને યાગ્ય થવાના આદર્શ તો શ્રાવક માર્ગાનુસારી કે મિશ્યત્વ ગુણસ્થાનકે સ્થિત હાય તેણે પણ રાખવા યાગ્ય છે. આદર્શ વગર પ્રાપ્તિ થતી નથી. એટલે, આદર્શ વગરનાને તો સ્થાન નથી. આને વિશેષ ખુલાસો આવતા અનુગમ્ય શબ્દથી થાય છે.

અનુગમ્ય—પાછળ જઈને અથવા જાણીને. આચાર સારી રીતે જાણવા. કાઈ પ્રતમાં समिधिगम्य એવા આ સ્થાને પાઠ છે, તેના અર્થ પણ તે જ છે. શ્રાવકા સાધ્વાચારની પાછળ ચાલ્યા આવે છે, તેને અનુસરવાની કે જાણી લેવાની જરૂર છે એમ અત્ર ભલામણ કરી. આ પાંચે આચાર આચારાંગ નામના પ્રથમ અંગમાં પ્રભુ શ્રી મહાવીરે જણાવ્યા પ્રમાણે સુધર્મા ગણધર પાંચમાએ ગૂંચ્યા છે, રચના કરી છે અને તેના પર શીલાંકાચાર્યે દીકા રચી છે. એને આગમાદય સમિતિએ મુદ્રણ કરી છપાવીને ખહાર પાડેલ છે. એના તરજુમા આંગ્લ ભાષામાં ડા. હરમન જેકાપીએ કરીને સેક્રેડ બુકસ એક ધી ઇસ્ટમાં વા. ૨૨ તરીકે છપાવ્યો છે, અને ગુજરાતી ભાષામાં તેનાં ભાષાંતરા થયાં છે. આપણે એ આચારાંગસ્ત્રની વધારે વિગત હવે પછી આ જ ગ્રંથમાં જાણશું. શ્રી આચારાંગ સ્ત્રમાં શી હકીકત છે તે આવતી ગાથામાં અને તે પછીની ગાથામાં ગ્રંથકર્તા પાતે જ કહેશે, અને તે પર યાગ્ય સ્થાને વિવેચન થશે.

क्यात्यारांशना अथम श्रुतरुक्ष धमां शे। विषय छे ?
पड्जीवकाययतना लौकिकसन्तानगौरवत्यागः ।
शीतोष्णादिपरीपहनिजयः सम्यक्त्वमविकम्प्यम् ॥११४॥

અથ<sup>િ</sup>—પૃથ્વોકાય વગેરે છકાયની રક્ષા, ગૃહસ્થ માણુસને થતા ગારવના ત્યાગ, શીતિઉષ્ણુ વગેરે પરીષહા થાય તેના ઉપર વિજય મેળવવા, તે સહેવા અને સમ્યક્ષ્ત્વને જરા પણ વિચળ થયા વગર પાળવું. (૧૧૪)

વિવર્ણુ—આચારાંગસૂત્રની હકીકત શી છે તે અહીં સંક્ષેપમાં બતાવે છે. આચા-રાંગના મળી શકતા અને વિચ્છેદ નહિ ગયેલા અધ્યયનાના નામા અને તે પ્રત્યેકમાં શી હકીકત છે તે જાતે તપાસીને અત્ર જણાવવું પ્રસ્તુત છે.

આચારાંગના છે શ્રુતસ્ક'ધ (પ્રકરણ) છે. પ્રથમ શ્રુતસ્ક'ધ અધ્યયનામાં અને અધ્યયના ઉદ્દેશકામાં વિભક્ત છે. બીજા શ્રુતસ્ક'ધમાં ચુલિકાઓ છે. કાઈ કાઈ વાર પ્રકરણ નાના માટા થાય છે. આપણું તે નીચે જાશું. પ્રથમ શ્રુતસ્ક'ધના પેટા પ્રકરણને ચુલિકા કહે છે અને ચુલિકાના પણુ પેટાભાગ પાડવામાં આવ્યા છે. પ્રથમ શ્રુતસ્ક'ધના પહેલા અધ્યયનનું નામ 'રાહ્યપરિજ્ઞા' એટલે 'સાધનનું જ્ઞાન' છે. એના સાત ઉદ્દેશો છે. તેમાં અને આખા આચારાંગમ શ્રી હકીકત આવે છે તે નીચે સંક્ષેપમાં જણાવ્યું છે: આ ગાથામાં પ્રથમના ત્રણુ અધ્યયનાની હકીકતના સંક્ષેપ છે જે નીચે પ્રમાણે છે.

## પહેલું અધ્યયન 'શસ્ત્રપરિજ્ઞા'

ષડ્જવકાયયતના—'શસ્ત્રપરિજ્ઞા'ના સાત ઉદ્દેશા છે, તેમાં ષડ્જીવકાયયતના વિશે નીચ પ્રમાણેની હકીકતના સમાવેશ થાય છે—

- (૧) પ્રાણી ઉત્તર કે દક્ષિણ દિશાએથી કે પૂર્વ અથવા પશ્ચિમ દિશાએથી કે ઉપરથી અથવા નીચેથી અને દિશાના વચગાળેના આંતરાથી એટલે અત્યારના ભૂગાળના શબ્દ પ્રમાણે વિદિશા અથવા ખૂણેથી કચાંથી આવ્યા છે અને કચાં જવાના છે તે સામાન્ય રીતે જાણતા નથી.
- (૨) આ નહિ જણાતી હકીકત કાં તે તેણે પાતાના જ્ઞાનથી અથવા તીથ°કરના કહેવાથી જાણી લેવી જોઈએ.
- (3) જે આત્માને જાણે છે તે આ દુનિયાને ઓળખે છે, અને ફળા મળે છે તે પણ જાણે છે, અને કામકાજ કરવાનું અને પાતાની શક્તિ ફારવવાનું જાણે છે.
- (૪) હકીકત સમજીને આ દુન્યવી ચીજોના ત્યાગ તેટલા માટે શ્રી મહાવીર પરમા-ત્માએ અતાવ્યા છે.
- (પ) દુન્યવી માનમરતભા માટે અને પોતાની મહત્તા વધારવા માટે અને જન્મમરણ માટે આ પાપનાં કાર્યો કામ કરી રહેલાં છે. એમના આ જીવનમાં ત્યાગ કરવા જોઈએ. પ્ર ૩૨

- (૬) આ પાપ અધાવાનાં કારણા નહિ જાણવાથી દુનિયા વધારે પાપા માંધે છે અને હેરાન થાય છે.
- (૭) જેઓ આ વિષયને જાણે છે તેએ ઘરખાર વગરના મુનિ છે, અને બીજાઓ એ જાણે છે એમ ઢાંગ કરે છે.
- (૮) આ પૃશ્વીકાય વગેરે જુવાને ન હણવા અથવા તેમને દુઃખ ન નીપજાવલું તે મુનિપાશું છે.
  - (e) આ પૃથ્વીકાય વગેરે જીવાની હિ'સા કરે છે તે ખરેખરા મુનિ નથી.
- (૧૦) આ પ્રમાણે જાણીને પૃથ્વીકાયાદિ જીવાને સમજુ માણુસ હણે નહિ, બીજા પાસે હણાવે નહિ અને બીજાને હણુવાના ઉપદેશ આપે નહિ.
- (૧૧) જે ચાેગ્ય રીતે વર્ત કરે છે, જે પવિત્ર કામ કરે છે, જે દંભ કે માયા સેવતા નથી તે ખરેખરા ઘરભાર વગરના સુનિ છે એમ જાણુવું.
  - (૧૨) પાણીમાં પાણીના જીવ છે (અપુકાય), તેની ના પાડવી નહિ.
  - (૧૩) સ્નાન માટે જળ વાપરવાથી પણ પાણીના જીવાના ઘાત થાય છે.
  - (૧૪) પાણી ગળીને જ વાપરવું. અન્યથા, પાણીના જવાના ઘાલ થાય છે.
  - (૧૫) અગ્નિમાં પણ છવ છે. અગ્નિમાં છવ નથી એમ કહેવું તે સાચું નથી.
- (૧૬) અગ્નિના જીવાના નાશ કરવાથી પ્રાણી પાપથી ભધાય છે. તેથી તે જીવાના શાત કરવા નહિ અને બીજા પાસે કરાવવા નહિ.
- (૧૭) ઝાડનાં મૂળીયાં, પાંદડાં વગેરેનું સંરક્ષણ કરવું તેમનામાં પણ જીવન છે અને તેમને ખચાવવાની આપણી (સાધુઓની) કરજ છે.
  - (૧૮) જેમ મનુષ્ય ઉ'મરવાન થાય છે, તેમ વનસ્પતિ પણ વૃદ્ધ થાય છે.
  - (१६) वनस्पतिने पण अपाय छे त्यारे हु: भ थाय छे.
  - (૨૦) ઇંડામાંથી જન્મે તે સર્વ અંડજ જીવ છે.
- (૨૧) જે માતાના ગર્ભ માંથી એાર વિના જન્મે અને એાર સાથે જન્મે તે પશુ જીવ છે.
  - (૨૨) છાશ, દહીં વળેરે રસામાં ઉત્પન્ન થતા રસજ છવા પણ તિર્ધ ચ છવ છે.
  - (२3) જે પરસેવામાંથી થાય તે પણ જીવ છે, અને તિય' ચ જાતિના છે.
  - (૨૪) અને ઊગી નીકળે તે ઉદ્દક્ષિજ જ જાતિના પતંગીઆ વગેરે પણ છવ છે.
- (૨૫) આ સર્વ છ કાયના (પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, વાઉકાય, તેઉકાય, વનસ્પતિ અને ત્રસકાય) જીવાને સુખદુઃખ થાય છે.
- (૨૬) આ જીવાને કેટલાક ચામડી સારું, કેટલાક તેમનાં શરીરનાં માંસ માટે, કેટલાક તેમના લાહી માટે મારે છે. કેટલાક યગ્ર નિમિત્તે અને કેટલાક તેમની પૃછડી અને પી'છાં માટે મારે છે કે તેમને ઇજા કરે છે. તે બધા પાપ બાંધે છે.

- (૨૭) આવું સમજીને કોઇ પ્રાણીને મારી નાખવા કે મરાવવા અથવા બીજાને તેમને મારવા દેવા ન જોઇએ:
  - (૨૮) કેટલાંક વાઉકાય જીવના ઘાત કરે છે, તે અનુચિત છે.
- (૨૯) આ શસ્ત્રપરિજ્ઞા અધ્યાયના સાત ઉદ્દેશકો છે અને તેમાં જીવવધ ન કરવાના ઉપદેશ છે. સર્વ જીવાને નહિ મારવાના તેના ઉદ્દેશ છે. આ રીતે પ્રથમ શ્રુતસ્ક ધનું પ્રથમ અધ્યયન તેના અવાંતર સાત ઉદ્દેશક સાથે પૂર્ થયું.

### બીજુ' અધ્યયન ' લાકવિજય '

**લીકિક્સ તાન**—લાેકપર પરા. તેના ત્યાગ કરવા જોઇએ. લાેકવિજય એટલે લાૈકિક– ગૃહસ્થના–વ્યવહારના ત્યાગ કરવા તે, લાેકમાં પ્રચલિત જે વ્યવહાર છે તેના ત્યાગ કરવા તે. એ સંબંધી આ બીજા અધ્યયનમાં વિવેચન છે. એના છ પેટા પ્રકરણા (ઉદ્દેશકાે) એટલે આંતર વિભાગા છે. આ પણુ આચારાંગના પ્રથમ શ્રુતસ્ક ધમાં આવે છે.

- (૧) મારે દીકરી છે, બેન છે, દીકરાની વહુ છે, દીકરા છે, મારે મિત્રો છે, મારે નજીકના અને દૂરના સગાંચા છે. તેચા માટે મારે ભરભુપાષણુ, નફા, વારસા તૈયાર કરી રાખવા નોઇએ. એ સર્વ સંસારના વહેવાર છે.
- (૨) આ બાહ્ય વ્યવહાર કરવા જતાં પ્રાણી એકરકાર બને છે, રાતકિવસ કામમાં મશગૂલ રહે છે, વખતે કવખતે કામ કરે છે, અને પૈસા અને તિજોરી લરે છે, અને તે માટે ક્રેંક ઘાતકી કામા કરે છે, અને આગલા અધ્યયનમાં કહ્યાં તેવાં આકરાં કામા કરે છે.
  - (3) એવાં કામને પરિણામે અનેક મનુષ્યની જિલ્લી દૂંકી થાય છે.
- (૪) મનુષ્યની જિંદગી દૂધી થઇ છે તે તેની સુધવા, જોવા, સાંભળવાની કે સ્પર્શ અને રસની ઇંદ્રિયા નબળી પડે ત્યારે ખબર પડે છે.
  - (પ) છવન ઘણું ટૂંકું છે અને એવાં વ્યવહારુ કાર્ય કરવાથી ટૂંકું થાય છે.
- (૬) માટી ઉમરે કે ઘડપણ આવ્યે સુંઘવાની, જેવાની કે સાંભળવાની ઇંદ્રિયા નરમ પડે છે.
- (૭) જે સગાંઓની સાથે પાતે રહેતા હતા તે હવે તેની સાથે ગણુગણાટ કરવા લાગે છે અને તે પણ ગણુગણાટ કરે છે.
- (૮) પણ તે સગાંએા કે સંબંધીએા તેને કોઇ પ્રકારની મદદ કરી શકતા નથી અને તે પણ તેઓને મદદ કરી શકતા નથી.
- (૯) જ્યારે ઘડપણ આવે છે ત્યારે તે કાઇ પ્રકારના આનંદ કરી શકતા નથી, કાઇ રમત રમી શકતા નથી, કાઇ વાતમાં રસ કે આનંદ લઇ શકતા નથી, તેને કાઇ ખેલા કે દેખાવા ગમતા નથી.

- (૧૦) આવી રીતે પ્રમાદમાં વખત કાઢી નાંખવા ન જોઈએ. આયુ એાછું છે અને જરા (વૃદ્ધાવસ્થા) સુધી પહેાંચારો તેની પણ ખાતરી નથી.
  - (૧૧) અને મ'દવાડ તા તેને ગમે ત્યારે હેરાન કરે છે, પજવે છે.
  - (૧૨) જેની સાથે પાતે રહેતા હાય તે કાઈ પણ પ્રકારની મદદ કરી શકતા નથી.
- (૧૩) આવી રીતે ઇંદ્રિયા અને શક્તિ ક્ષીણુ શાય તે પહેલાં ધાર્મિક જીવનમાં પડી જવું જોઈએ.
- (૧૪) લાક એટલે સંસાર. પતિપત્નીના સંબંધ, માળાપ અને પુત્રના સંબંધ, મિત્ર, સંપત્તિ, વૈભવ ઇત્યાદિના સંસર્ગ એ બાહ્ય સંસાર. સંસર્ગ થી ઉત્પન્ન થતી અહંતા, મમતા, આસક્તિ, વિકાર, રનેહ, વૈર એ બધા ભાવાની આત્મા પર અસર થાય તે આભ્યંતર અથવા ભાવસંસાર. ભાવસં સાર દ્રવ્યસં સારના હેતુભૂત છે. રાગાદિક રિપુએ પર વિજય મેળવવા તે જ સાચા લાકવિજય છે, પરંતુ દ્રવ્યસં સારની (બાહ્યસં સારની) નિવૃત્તિ એ પણ એક સાધના છે, અને તે સાધનાની ભાવના પણ ભાવકથાયાના મંદપણાને લઇને જ ઉદ્દભવે છે, તે કારણને લઇને આ અધ્યયનના પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં સ્વજનસુતાદિના સંબંધના વિવેક સમજાવ્યા છે.
- (૧૫) સંયમની ભાવના તરફ અભિરુચિ થયા પછી કે સંયમની સાધનામાં ગયા પછી સંયમ પ્રત્યે કદાચ અરતિ, અપ્રેમ ઉત્પન્ન થાય તો શું કરવું તે બીજા ઉદ્દેશકમાં સુધર્માસ્વામીએ જ'ળ્યૂસ્વામીને જણાવ્યું છે.
- (૧૬) સંયમમાં અરતિ થવાનાં કારણ અજ્ઞાન, લાભ અને કામ છે. તે ત્રણેનું વર્ણન બીજા ઉદ્દેશકમાં આપી સ્ત્રકાર હવે બીજા કેમનાં માનકષાય (અહ કાર) તથા ભાગત્યાગ વિશે કહેવા માગે છે.
- (૧૭) ગાત્ર એટલે કુળ. બીજા છવાની જે ગતિ થાય છે તે પણુ ગાત્રકર્મની અંદર સમાય છે.
- (૧૮) ઉચ્ચ કે નીચ કુળમાં જન્મલું કે ઊચી નીચી ગતિમાં જલું તે ભવબ્રમણની દેષ્ટિએ સમાન જ છે. ખરી રીતે તો જીવ માત્ર સમાન જ છે, કોઈ ઉચ્ચ કે નીચ નથી. જે ઉચ્ચતાનું અભિમાન કરે છે તેના આત્મા અથડાય છે; અને જે પેતાની નીચી સ્થિતિ માની પામરતા ધરે છે, તે પણ પાતાની મેળે દુઃખી થાય છે.
- (૧૯) પ્રાણી યાદ રાખે કે જીવ પાતાના પ્રમાદથી જ આંધળાપણું, બહેરાપણું, મૂંગાપણું, કાણાપણું, દૂંઠાપણું, કૂબડાપણું, વાંકાપણું તથા કાબરાપણું વગેરે પામે છે, અનેક રોનિએામાં જન્મ ધરે છે અને અનેક પ્રકારના ભયંકર સ્પર્શા(દુ:ખેા)ની યાતના વેઠે છે.
- (૨૦) આ પ્રકારની કર્મરચનાના સ્વરૂપથી અજાણ જીવાતમાં આ સંસારમાં રાગથી પીડાઇને અને અપકીર્તિ પામીને જન્મ મરણુના ચક્રમાં ક્સાતા રહે છે.

- (૨૧) કદાચ શુભકર્મીને લઇને ભાળજવાને વિવિધ પ્રકારના વસ્તો, મણિ, આભૂષણ, સુવર્ણુ અને સ્ત્રી આદિ પદાર્થી મળે તો ય એમાં જ તેઓ આસક્ત ખની રહે છે.
- (૨૨) એવા સંપૂર્ણ બાળ અને મૂઢ બનેલા જવેા વિપર્યાસ પામીને એમ બાલતા કરે છે કે ' આ જગતમાં તપશ્ચર્યા, યમ કે નિયમ કશાયે કામના નથી.'
- (૨૩) પરંતુ જે પુરુષા સાચા અને શાધ્યત સુખના ઇચ્છુક છે, તેઓ આવા સ્વચ્છંદી અને અસ'યમી જીવનને ઇચ્છતા નથી, તેઓ તો જન્મમરણના મૂળને શોધીને તેનાથી છૂટવા માટે સ'યમ પાળવામાં જ દઢ રીતે ઉદ્યમવંત રહે છે.
- (૨૪) કાળના કરોા ભરાસા નથી. બધા જીવા લાંબા આયુષ્યને તથા સુખને ચાહે છે અને જીવવા માગે છે. મરણુ અને દુઃખ બધાંને અપ્રિય (પ્રતિકૂળ) અને જીવન તથા સુખ બધાંને પ્રિય લાગે છે.
- (૨૫) પૃથ્વીના જવા, જળના જવા, અગ્નિના જવા, વનસ્પતિના જવા, ત્રસકાયના સર્વ જવા અને વાયુકાયના જવાનું રક્ષણ કરતું. એમાં વાયુકાયના જીવના ઘાત અશકય-પરિહાર હાઇ તે જીવવધના ત્યાગ છેલ્લા કહ્યો છે. એ જીવાને પાતે જાતે હણે નહિ, બીજા પાસે હણાવે નહિ અને હણુનારની અનુમાદના કરે નહિ. આ સર્વ વિગતા પ્રથમ અધ્યયનની છે.
- (ર૬) કેટલાક દેવદેવીના ભાગ નિમિત્તે ત્રસ જીવને મારે છે, કાઇ ચામડા માટે મારે છે, કાઇ માંસ માટે, કાઇ લાહી માટે, કાઇ હૃદય માટે, કાઇ પિત્ત કાઢી લેવા માટે, કાઇ ચરબી માટે, કાઇ પાંખા, વાળ કે શિંગડા માટે અને કેટલાક નિરર્થક મારે છે. કેટલાક 'મને મારે છે' એમ ધારી પ્રતિહિ'સા કરે છે અને બવિવ્યમાં એ મને મારશે એવી બ્રાંતિથી હિંસા કરે છે, એ સર્વ હિંસાના દોષ વહારી લે છે.
- (૨૭) સંબ**ંધથી એક હિંસા કરવા જતાં** પ્રાણી બીજી પણ હિંસા કરી પાતે ભા**રે** થાય છે.
  - (૨૮) અજ્ઞાન અને ભાગ તજવા યાગ્ય છે, કારણ કે એથી ભવપર પરા વધે છે.
- (ર૯) માનત્યાગ અને લાગવિરક્તિની પણ તેટલી જ જરૂર છે, કારણ કે પ્રાણી નીચ ગાત્રમાં અનેકવાર જઇ આવ્યા છે. જે જેના મદ કરે છે તે તે જ સ્થિતિમાં જઈ હીનતા પામે છે. કાઈપણ મદસ્થાનની વાંછા ન કરવી.
- (૩૦) કામભાગાથી આસક્તિ, આસક્તિથી કર્મળંધ, કર્મભધથી આધ્યાત્મિક મૃત્યુ, આધ્યાત્મિક મૃત્યુથી દુર્ગત અને દુર્ગતિથી દુઃખ—આ રીતે કામભાગ એ દુઃખનું મૂળ છે.
  - (૩૧) કામલાગની અંદર આસક્તિ રાખવાથી રાગા ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૩૨) એ વખતે જેની સાથે તે વસે છે તે સ્નેહીએા જ તેને અવગણે છે અથવા (સેવાશુશ્ર્ષા ન થતાં) તે (રાગિષ્ટ) તેમને અવગણે છે.

- (33) કદાચ સ્નેહીએા સ્નેહાધીન રહે તો પણ તેઓ તેને રક્ષણ કે શરણ આપી શકતા નથી અને પાતે પણ તેઓને રક્ષણ કે શરણ આપવા શક્તિમાન નથી. પાતપાતાનાં સુખદુઃખા સર્વ જીવાને પાતપાતાને જુદાં જુદાં ભાગવવાં પડે છે.
- (૩૪) આ સ'સારમાં કેટલાક જવા એવી પ્રકૃતિના હાય છે કે જેમને મૃત્યુના કિનારા સુધી લાેગની જ સતત વાંછા રહ્યા કરે છે.
- (૩૫) ધન ભવિષ્યમાં કામ લાગશે તેમ માની તેનું રક્ષણ કરવા માટે બીજા ઘણાં સાધના પ્રાણી રાકે છે, છતાં તેનું એકઠું કરેલું ધન કાેઇને કાેઇ રીતે નાશ પામે જ છે. કાં તાે તે ધન તેના ભાયાતા વહેં ચી લે છે અથવા ચાર ચારી લે છે; કાં તાે રાજા જ લૂંટી લે છે, અથવા નાશ પામે છે, અથવા અનિથી બળી જાય છે.
- (૩૬) આ રીતે કું ડું બાદિકને અર્થે ક્ર કર્મ કરીને એકઠું કરેલું ધન પણ પાતાને અદલે પારકાને ત્યાં ચાલ્યું જતાં તેને ખૂબ દુઃખ થાય છે, અને દુઃખના ભારથી મૂઢ થઇને તે વાર વાર વિપર્યાસ પામે છે.
- (૩૭) માટે વિષયની આશા અને લાલસાએાથી દૂર રહેવું. આશા શલ્ય છે કારણ કે એનાથી ચિત્ત સંતપ્ત રહે છે.
  - (૩૮) કંચન અને કામિની મહામાહના નિમિત્તભૂત છે.
  - (૩૯) લાગા લાગવવાથી કાઇ પ્રકારથી તૃષ્તિ થતી નથી.
- (૪૦) લોકો પોતાના પુત્રપુત્રી માટે, વહુંઓ માટે, નાતજાત માટે અને પરાણાં કે સગાંસ બંધી માટે ખાવાપીવા સાર્ટુ સવારે કે સાંજે જુદા ઝુદા પ્રકારના શસ્ત્રોથી આર'લા કરે છે અને ઘણું સંઘરી પણ રાખે છે.
- (૪૧) મુનિ અધાં દ્રવણાથી દ્વર રહી નિર્દોષપણે સંયમનું પાલન કરે, જીવને હણ્યા વગર ભિક્ષા મેળવે.
- (૪૨) મુનિએ વસ્ત્ર, પાત્ર, કંબળ, રજોહરણ અને આસન વગેરે સંયમનાં સાધના પણ ગૃહસ્થ પાસેથી નિર્દોષ રીતે ગ્રહણ કરવાં જોઇએ.
- (૪૩) જે સંસારની વિચિત્રતાને જાણે છે તે પુરુષ લાકના ઊચા, નીચા કે તીરછા ભાગને જાણે છે. અર્થાત્, લાેકામાં જીવાે કેમ ઉત્પન્ન થાય છે, તે જાણી શકે છે.
- (૪૪) વિષયામાં આસકત જીવા સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે. આવા મનુષ્યક્ષવ પામીને વિષયાની માસક્તિથી દૂર રહેવું, તે જ વીરતા છે અને તેવા જ જીવા પ્રશાસાને ચાગ્ય છે. આવા વીરપુરુષા જ સંસારમાં અધાઇ રહેલા બીજા જીવાને બહારનાં તથા અંદરના બંધનથી મુક્ત કરી શકે છે.
- (૪૫) આ શરીર બહારથી અસાર છે, તેમ અંદરથી પણ અસાર છે અને જેમ અંદરથી અસાર છે તેમ બહારથી પણ અસાર છે.

- (૪૬) આ બધું યથાર્થ જાણીને તેવા ખુદ્ધિમાન પુરુષે બાળક જેમ મુખમાંથી પડતી લાળને ચૂસી લે છે, તેમ લાળ ચૂસનાર (વમેલા ભાગોને ચાહનાર) ન થવું, અને સ્વાધ્યાય ચિંતનાદિથી વિમુખ ન રહેવું.
- (૪৬) મૂઢ જીવેા કે વસ્તુસ્વરૂપથી જે અજાણુ છે તે ઇચ્છા અને શાકનાં અનેક દુઃખા ભાગવે છે. માટે, આ કામપરિત્યાગના ઉપદેશ ઉપર ધારણા કરવી.
- (૪૮) સ્વરૂપને જાણીને સંચમાભિમુખ થયેલા સાધક સ્વયં થાેડું પણ પાપકમ ન આચરે અને અન્ય મારફત પણ ન કરાવે.
- (૪૯) જે મમત્વબુદ્ધિને છોડી શકે છે અને જેને મમત્વ નથી તે જ માક્ષમાર્ગના જાણકાર સાધક સમજવા.
  - (૫૦) સ પુરુષાર્થી અને તત્ત્વદર્શી મહાપુરુષા લૂખાસૂકા પદાર્થીનું સેવન કરે છે.
- (૫૧) જેઓ વીતરાગની આજ્ઞાના આરાધક અની દુનિયાની જ'જાળથી પર થાય છે તે જ સાચા વીરપુરુષા હાવાથી વખાણાયા છે અને તે જ કર્મ'ળ'ધનથી છૂટવા માટેની ચાૈગ્યતાવાળા હાવાથી સિદ્ધ થાય છે.
  - (પર) જે સાચા પરમાર્થ દેખે છે તે માક્ષમાર્ગ વિના ખીજે રમતા નથી.
  - (૫૩) અને બીજે જે રમતા નથી તે જ ખરા પરમાથ વેત્તા છે.

### ત્રીજું અધ્યયન 'શીતાષ્ણીય'

**રીતિષ્ણાદિપરીષહવિજય**—આચારાંગસૃત્રના આ ત્રીજા અધ્યયનમાં આના વિશે નીચેની હુડીકત આવે છે.

- (૧) અજ્ઞાની જેના (જાગ્રત હાય તાય) સદા સ્તેલા છે. મુનિએા (જ્ઞાનીજના) સદાય (આત્માભિમુખ) જાગૃત છે.
- (૨) સ'સારનું આવું સ્વરૂપ જાણી જ્ઞાનીપુરુષ સ'યમનાં જે બાધક શસ્ત્રો અજ્ઞાનીને પીડે છે તેમનાથી દર રહે છે.
- (૩) સુખદુઃખની જરા પણ પરવા ન કરતાં સાધક સ'યમમાગ'માં ઉપસ્થિત થતા સાનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ પ્રસ'ગાને સમભાવે વેઢી લે છે.
- (૪) ઉપર કહ્યું તેવા ધીર મુનિએ જ જાગૃત રહી વૈર, વિરાધ, વૈમનસ્યાદિ દ્વર કરીને દુઃખાર્થી પણ મુક્ત થાય છે.
- (૫) જરા અને મૃત્યુના સપાટામાં સપડાયેલા અને તેથી હંમેશાં મહામાહથી મૂંઝાઇ ગયેલા પુરુષા ધર્માના રહસ્યને જાણી શકતા નથી.
- (१) શાહ્યા સાધકે સઘળાં દુ:ખ આરંભથી થાય છે એમ જાહ્યી જાગૃત થતું. જે સાધક જન્મમૃત્યુથી હરી શખ્દાદિ વિષયામાં રાગદ્રેષ ન ધરતાં સરળ (સમભાવી) થઇને વતે છે, તે ખરેખર મૃત્યુના ભયથી મુક્ત થાય છે.

- (૭) જે પુરુષા વિષયાસિક્તિથી થતાં દુઃખાને જાણે છે તે વીરપુરુષા સ્માત્મસ'યમ જાળવીને વિષયામાં નહિ કસાતાં પાપકર્મોથી દ્વર રહે છે.
- (૮) જે વિષયાપભાગના અનુષ્ઠાનને શસ્ત્રરૂપે જાણે છે તે અશસ્ત્ર(સંયમ)ને જાણે છે અને જે સંયમને જાણે છે તે વિષયાપભાગના અનુષ્ઠાનને શસ્ત્રરૂપે જાણે છે.
- (૯) અધું સ્વરૂપ વિચારી, સર્વ ઉપાયા શ્રહુણ કરી, સાધક રાગ અને દ્રેષ બન્નેના મૂળમાંથી પરિહાર કરે.
- (૧૦) પ્રત્યેક સાધકે આવું સમજીને જ લાેકસંજ્ઞાથી દૂર રહી સંયમમાં પરિક્રમણ કરવું ઉચિત છે.
- (૧૧) તને સુખ પ્રિય છે તેમ આખા સંસારના જીવાને સુખ પ્રિય છે, એમ વિચાર કરી તું તેલું તારું વર્તન બનાવ.
- (૧૨) જેઓ આ સવ અને પરસવમાં માત્ર કામલાગ પ્રાપ્ત કરવાની લાલસાવાળા છે તેઓ લાલસા દ્વારા કર્મ મળને એકઠા કરે છે અને કર્મ મળને લઇને વાર વાર ગર્મમાં ગમન કરે છે. માટે તેવી જાળમાં તું કસા નહિ.
- (૧૩) અજ્ઞાની અને કામગુણામાં આસકત પુરુષા હાસ્યવિનાદ ખાતર બીજાના પ્રાણ હુરી લેવાની ચેષ્ટા કરી નાંખે છે. તેથી એવા બાળજીવા સાથે સામત ન કરવી.
- (૧૪) મૂળકર્મ (માહનીય કર્મ) અને અગ્રકર્મ (માહનીય સિવાયના કર્મ)ના તફાવત જાણી તેના પશ્ચ્છિદને અનુભવી તમે સહજ નિષ્કર્મદરશી'–નિષ્કર્મા થશા.
- (૧૫) આ રીતના કર્મના જ્ઞાતા, સંયમમાં લીન રહેલા, ખુદ્ધિમાન સાધકો બધાં (પૂર્વ કૃત અને પશ્ચાત્ કૃત) દુષ્ટ કર્મોના ક્ષય કરી નાંખે છે.
- (૧૬) ઝાંઝવા જેવા સુખની પાછળ ભમનારા વિલાસી, પામર જીવાને જુઓ, તે બિચારા ચ'ચળ ચિત્તવાળા ખની ચાલણીમાં સમુદ્રનું પાણી ભરવા મથે છે અને તે માટે ખીજાને મારવા, હેરાન કરવા તૈયાર થાય છે.
- (૧૭) કોઇ જીવને ન દુભવવા, અન્ય દ્વારા ન દુભાવવા અને જે કોઇ દુભવે તેને અનુમાદના ન આપવી.
- (૧૮) જે જ્ઞાની સાધકે એકવાર ભાગની વાંછા તથા અસત્યાદિ દોષાના ત્યાગ કર્યા છે તે સાધક, અનેક પ્રકારનાં પ્રલાભન મળવા છતાં મળેલા ભાગાને નિઃસાર જાણીને ફરીથી સેવવાની ઇચ્છા કરે નહિ.
- (૧૯) સંસારના પ્રત્યેક પ્રાણીને જન્મ અને મરણુ લાગુ પડ્યાં છે એમ જાણી સંયમ-માર્ગ'ને અંગીકાર કરાે.
  - (૨૦) સ્ત્રી આદિકમાં આસકિત ન લાવતાં વાસનાજન્ય સુખને ધિક્કારા.
- (૨૧) ક્રોધ અને ક્રોધન. કારણરૂપ અહ'કારને હણી નાખા અને લાેબાથી પણ નરકમાં જતાું પડશે તેમ સમજ હિ'સકવૃત્તિથી દ્વર રહેા.

- (૨૨) ભાદ્ય અને આંતરિક પશ્ચિકને અહિતકર્તા જાણીને તેને દૂર જ કરા અને આ સંસારના પ્રવાહને અહિતકર જાણીને તેને દૂર કરાે.
- (૨૩) કિંચિત્ પણ પ્રમાદ કહી ન કરવેા, અને દેહને સંથમયાત્રાનું વાહન અને સાધન સમજતું.
  - (૨૪) કર્મનું પરિણામ વિચિત્ર હોવાથી કર્માનુસારે સુખદુ:ખ થાય છે.
  - (૨૫) પ્રસંગ આવે તો અનાસક્તભાવે વેદી લે.
  - (૨૬) તું પાતે જ તારા મિત્ર છે, ખહારના મિત્રને કચાં શાધી રહ્યો છે?
  - (૧૭) તારા આત્માને વિષયમાર્ગમાં જતાં રાકી રાખ.
- (૨૮) મેક્ષાથી સાધક લાેકમાં રહ્યા છતાં લાેક અને અલાેક સંબ'ધીના સર્વ પ્રપ'-ચાથી દ્વર રહી શકે છે.
- (રહ્) જે એક જાણું છે એ સર્વને જાણું છે અને જે સર્વને જાણું છે તે એકને જાણે છે.
  - (૩૦) પ્રમાદીને સવ પ્રકારે સવ થી ભય હાય છે, અપ્રમાદીને ભય હાતા નથી.
- (૩૧) વીરસાધક સંસાર સંભ'ધી દુ:ખને જાણીને સંસારના સંધાગ જોડનાર તત્ત્વાને વમે છે.
- (૩૨) જે એકને ખપાવે છે તે બહુને ખપાવે <mark>છે અને જે બ</mark>હુને ખપાવે છે તે એકને ખપાવે છે.
- (૩૩) શસ્ત્ર એકબીજાંથી ચડતાંઊતરતાં તેમ જ નરમ તૈયા તીક્ષ્યું કે સામાન્ય એમ હાેઇ શકે છે, પરંતુ અશસ્ત્રમાં ચડતાઉતરતાપણું હોતું નથી.
- (38) જે કોધને ત્યાંગે છે તે માનને ત્યાંગે છે, જે માનને ત્યાંગે છે તે માયાને ત્યાંગે છે, જે મામને ત્યાંગે છે તે રાગને ત્યાંગે છે, જે સાલને ત્યાંગે છે તે રાગને ત્યાંગે છે, જે રાગને ત્યાંગે છે તે કેવને ત્યાંગે છે, જે ફેવને ત્યાંગે છે તે માહને ત્યાંગે છે, જે મોહને ત્યાંગે છે તે મરલુથી મુક્ત થાય છે. જે જન્મથી મુક્ત થાય છે તે મરલુથી મુક્ત થાય છે. જે તન્મથી મુક્ત થાય છે. જે નરકથી મુક્ત થાય છે. જે નરકથી મુક્ત થાય છે તે દુ:ખથી મુક્ત થાય છે. જે તિયે ચગતિથી મુક્ત થાય છે તે દુ:ખથી મુક્ત થાય છે.
- (૩૫) પ્રથમ કાર્યોનાં મૂળ કારણાને છેતી, આવતાં કર્મોનાં દ્વારા રાષ્ટ્રી, પછી પૂવ°. કૃત કર્મોના અંત લાવી શકાય.
  - (૩૬) પશ્યકને (દ્રષ્ટાને) શી ઉપાધિ છે? નથી જ અને નથી. તેા પ્રયોગ પણ નથી. આ ત્રીજા શીતોષ્ણીય અધ્યયનના ચાર ઉદ્દેશક છે.

પ્ર. ૩૩

#### ચાલું અધ્યયન 'સમ્યક્ત્વ'

સમ્યક્તવ—આચારાંગસૂત્રનું ચાેધું અધ્યયન સમ્યક્ત નામનું છે. તેમાં નીચે જણાવેલ હકીકતના સમાવેશ થાય છે.

- (૧) જે તીર્થ કરા થઇ ગયા, હાલ જે વર્ત છે અને ભવિષ્યકાળમાં થવાના છે તે અધા જણાવે છે કે બેઇદ્રિયાદિ સર્વ પ્રાણી, વનસ્પતિ વગેરે સર્વ ભૂતા, પંચે દ્રિયાદિ સર્વ છવા નહિ, તેમના ઉપર હકુમત ધરાવવી નહિ, તેમને કબજે કરવાં નહિ, સંતાપવાં નહિ અને મારી નાખવાં નહીં.
  - (ર) આ અહિંસાના ધર્મ પવિત્ર, સનાતન અને શાધ્યત છે.
  - (3) એ ધર્મ ખરેખરા છે અને માત્ર જિનપ્રવચનમાં જ વર્ણવેલ છે.
- (૪) શાહ્યા સાધક આવા નિર્દોષ ધર્મ તું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણીને શ્રદ્ધા કર્યા ખાદ તેના પાલનમાં આળસુ ન ખને અને સમજીને તેને ગ્રહ્યુ કર્યા પછી તે ધર્મ ના પ્રાથુ જતાં સુધી ત્યાગ ન કરે.
  - (પ) સાધક દેખાતા રંગરાગમાં અંજાઇ ન જતાં વૈરાગ્ય ધારણ કરે.
  - (१) વળી દુનિયાની દેખાદેખી (અધ અનુકરણ) પણ ન કરે.
- (૭) જે માક્ષાથી સાધકમાં લાેકેષણા, ખહિમું અ દબ્ટિ નથી હાતી તે સાધકને એક સત્પ્રવૃત્તિ સિવાય બીજી કશીયે પ્રવૃત્તિ હાતી નથી.
- (૮) જેઓ સંસારમાં આસકત થઇને ખુંચી રહે છે તે જીવા સંસારમાં વારંવાર પરિભ્રમણ કરે છે.
- (૯) તત્ત્વદર્શી વીર સાધકોએ પ્રમાદી જનાને ધર્મથી વિમુખ જાણીને અહુનિ શ ઉદ્યમવંત ખની સાધનામાર્ગમાં સાવધાનપણે વર્તાવું.
- (૧૦) જે આસવ(કમ<sup>°</sup>બાંધ)ના હેતુઓ છે તે સવરના હેતુઓ પણ થઇ શકે છે અને જે કમ<sup>°</sup> ખપાવવાના હેતુઓ છે તે કમ<sup>°</sup> બાંધાવાના હેતુઓ પણ થઇ પડે છે.
- (૧૧) જ્ઞાની ભગવાન પાતે સરલબાધી અને છુદ્ધિશાળી પુરુષોને એવી રીતે ધર્મ કહે છે કે જેથી તેઓ ક્લેશ, શાક અને પરિતાપના સ્થાનમાં તથા કોધાદિ ક્ષાય અને વિષયાદિ કે નિંદાદિ દુષ્ટ દેષોના વાતાવરણમાં હોવા છતાં ધર્માચરણ કરી શકે.
- (૧૨) આ બધા જીવા મૃત્યુના મુખમાં જઇ પડ્યા છે. આવા પ્રાણીને માટે મૃત્યુ નહિ આવે એવા તા કશા જ નિશ્વય નથી, છતાં એ આશાથી તણાતાં ઊંધા સ્થાનવાળાં પ્રાણી કાળના મુખમાં પડ્યાં પડ્યાં પણ જાણે કેમ કદી મરવું જ ન હાય તેમ, પાપ-ક્રિયાઓમાં મસ્ત રહ્યા કરે છે, વિચિત્ર જન્મપર પરા વધારે છે અને પાછા તેની જ આશાજાળમાં સપડાય છે.

- (૧૩) આ સ'સારમાં એવા પશુ કેટલાક ભારેકમી<sup>\*</sup>, માહમૂઢ પ્રાણીએા હોય છે કે જેમને નરકાદિ દુઃખ ભાગવવાના જાણે નાદ જ ન લાગ્યાે હાય તેમ તેવાં અઘાર પાપકર્માે કરી ક્રીવાર તેવા સ્થળમાં ઉત્પન્ન થઇ તે પ્રકારનાં દુઃખાે વેઠ્યા કરે છે.
- (૧૪) અતિ ફૂર કર્મા કરવાથી જવે અતિ ભયંકર દુઃખવાળા સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અને જે જવે અતિ ફૂર કર્મા કરતા નથી તે તેવા દુઃખી સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થતા નથી.
- (૧૫) 'જીવાને મારવાથી દોષ નથી' આ તેમનું કથન અનાર્ય લેોકોને અનુસરતું જ છે.
- (૧૬) કોઇ પણ પ્રાણીને દુઃખ દેવું, સંતાપવું, પીડવું કે પ્રાણરહિત અનાવવું નહિ, અને એ રીતે વર્તવામાં જ દેાષ નથી. આ વચન આર્ય પુરુષોનું છે.
- (૧૭) ધર્મ ભ્રષ્ટ, અધર્મ પ્રચારક કે સદ્ધર્મના વિરોધકના વર્તન તરફ તું કશું ય લક્ષ ન આપ. જેઓ અધાર્મિકો તરફ ઉપેક્ષાબુદ્ધિ રાખે છે તે જ સાચા વિદ્વાના છે.
- (૧૮) સત્પુરુષોની આજ્ઞા પાળવાના ઇચ્છુક પંડિત સાધક અનાસકત અની પાતાના આત્માને યથાર્થ જાણીને તપ દ્વારા શરીરને કસે.
  - (१६) तभारी हुण्ट भने।वृत्तिने કृश કरा, છર્ણ કરા.
- (૨૦) જેમ લીલાં કરતાં સુકાં લાકડાંને અને સૂકા કરતાં જૂના લાકડાને અગ્નિ જલદી ખાળે છે તેમ જે આસક્તિરહિત અને આત્મનિષ્ઠ અપ્રમત્ત સાધક હશે તેનાં કર્મ જલદી ખળશે.
- (૨૧) આયુષ્ય અલ્પ છે, અને કેટલું છે તેના વિધાસ રાખી શકાય નહિ, માટે સર્વથી પ્રથમ ક્રોધને દ્વર કર.
- (૨૨) આ જગતના છવા ક્રેાધાદિથી કેવાં દુઃખા વેઠી રહ્યા છે અને વેઠશે તેનું સ્વરૂપ વિચારી તારી સમજની કસોડી કર.
- (૨૩) જેઓ ક્યાયાને ઉપશમાવી પાયકમ'થી નિવૃત્ત થયા છે તે કેવા વાસનારહિત અને પરમસુખમાં નિમગ્ન રહે છે તેના પણ અતુસવ કરવા.
- (૨૪) અન્ને બાજુ તપાસીને સુદ્ધિમાન અને તત્ત્વદશી સાધક કદાપિ પ્રબળ નિમિત્તો મળવા છતાં કાેઇ પર કોધ ન કરે.
- (૨૫) પૂર્વ અધ્યાસાની અસરથી નિવૃત્ત થઇને માનસિક શાંતિ મેળવવી અને પછી જ ક્રમપૂર્વક પહેલાં એાછી, પછી થાડી વિશેષ એમ અનુક્રમે તપશ્ચરણની વૃદ્ધિ કરી દેહદમન સાધકે કરવું.
- (૨૬) વીરસાધકે નિશ્ચળ અને શાંત મનથી જીવનના અંત પર્ય'ત સ્વસ્વરૂપમાં પ્રેમ ધારણ કરી, આત્મલીનતા કેળવી, સમિતિ તથા જ્ઞાનાદિ હિતકારક સદ્ગુણા સાથે રાખી હ મેશા યત્નપૂર્વ'ક રહેવું.

- (૨૭) માક્ષાથી અને વીરસાધકોને માટે આ માર્ગ બહુ વિકટ છે.
- (૨૮) અહું કાર અને કામવાસનાને ઉત્તેજિત કરે તેવી રીતે તમારા દેહમાં માંગ્ર અને લાહી ન વધારતાં ®લદું તપશ્ચરણ દ્વારા દેહદમન કરવું.
- (૨૯) કેટલાક પ્રથમ નેત્રાદિને રોકીને સાધનામાર્ગમાં જોડાય છે, પરંતુ પાછળથી માહવશ થઇ વિષયા તરફ આસકત બની જાય છે; તેવા બાળજીવા કશા પણુ બધનથી કે કશા પણુ પ્રપંચથી છૂટી શકતા નથી.
- (૩૦) જેણે પૂર્વ ભવમાં ધર્મ સાધના કરી નથી અને ભવિષ્યમાં ધર્મ સાધના થાય તેવી ચાચ્યતા પ્રાપ્ત કરી નથી તે વર્ત માનકાળમાં ધર્મ સાધના કરવાને લાયક શી રીતે અને ?
  - (૩૧) પાયકમંથી પર થઇ માેક્ષ તરફ હક્ષ રાખી સાધનામાં આગળ ધપતું. આ ચાેક્ષા સમ્યક્ષ્ત્વ અધ્યયનના ચાર ઉદ્દેશક છે.

અવિકમ્પ્યમ્ કંપ એટણે ધ્રુજલું, અકંપ્ય એટલે ધ્રુજે નહિ તેવું, પાકું, હાલે ચાલે નહિ તેવું, અને બીજે જાય નહિ તેવું.

આ રીતે શ્રી આચારાંગસ્ત્રતના પ્રથમ ચાર અધ્યયનમાં શી વિગતા છે તેની સમજ પડે તેટલા માટે તેની વિગતા જણાવી. (૧૧૪)

## આચારાંગસૂત્રની વધારે માહિતી—

## संसारादुद्वेगः क्षपणोदायश्च कर्मणां निपुणः । वैयाद्यस्योद्योगस्तपोविधियोषितां त्यागः ॥११५॥

અર્થ —સંસારથી ઉદ્દેગ, કર્મક્ષય કરવાના ઉપાય, સેવાચાકરી કરવામાં ઉદ્યોગ, તપના વિધિ અને સ્ત્રીઓના ત્યાગ. (૧૧૫)

### પાંચમું અધ્યયન 'લાકસાર'

**િવવરણ**—હજુ આચારાંગસૂત્રના પ્રથમ શ્રુતસ્ક'ધના સ'ક્ષિપ્ત સાર આપવાના ચાલુ છે. પાંચમું અધ્યયન લાેકસાર નામનું છે.

સંસારાત્ ઉદ્વેગ—આચારાંગના પાંચમા અધ્યયનના છ ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ ઉદ્દેશક નીચેની મતલળના છે:—

- (૧) લાકમાંથી જે કાંઈ મેળવવા જેવું છે તે માત્ર વસ્તુસ્વભાવ છે.
- (૨) વસ્તુસ્વભાવનું ચિત્તવૃત્તિ પર સંસ્કાર રૂપે સ્થાપિત થવું તે જ્ઞાન.
- (3) ગ્રાન થયા પછી સત્યની જિગ્નાસા જાગે અને સત્યની જિગ્નાસા પછી સહજ રીતે જેટલે અંશે પરભાવને ત્યાગી સ્વભાવ તરફ વળવાની ક્રિયા થાય તેનું નામ ચારિત્ર.
- (૪) ચારિત્ર આવ્યા પછી ત્યાગ, તપશ્ચરણ અને એવા અનેક પ્રયોગ દ્વારા વૃત્તિ પર સંપૂર્ણ વિજય થવા એટલે ચિત્તસ સ્કારાના સર્વથા ક્ષય કરવા તે નિર્વાણ દશા.

- (૫) આ રીતે આનંદ, સુખ કે શાંતિના ધ્યેયે પહોંચવા માટે સદ્ધમ'ની આસધના કરવી ઇષ્ટ છે.
- (६) જેના સેવનથી વિષયજન્ય સુખાની અભિલાષા મંદ પડે અને સાચા સુખાની શાધ તરફ મન, ઇદ્રિય અને શરીરનું વલણુ થાય તે ધર્મ.
  - (૭) અને આવું ધર્મમય જીવન એ જ સાચું ચારિત્રવાન જીવન.
- (૮) જે કાેઇ આ જગતમાં જીવાની સપ્રયોજન અથવા નિષ્પ્રયોજન હિંસા કરે છે, તેઓ પાછા તે જ જીવાની ગતિઓમાં જઈને ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૯) પ્રાણીઓ વિષયસુખને ભાગવી તેા શકતા નથી, પણ ચિત્તના વેગ વિષયો તરફ જ હાેવાથી તે વિષયાથી દૂર પણ રહી શકતા નથી.
- (૧૦) તત્ત્વદર્શી જીવ સ્પષ્ટ જોઇ શકે છે કે જેમ ડાસની ટાંચ પર રહેલા જળના મિંદુને પવનથી કંપિત થવાથી શીધ નીચે પડવાના સંભવ રહે છે તેમ જીવાનું આયુષ્ય અસ્થિર છે.
- (૧૧) તેમ છતાં અજ્ઞાની જના ક્રૂર કર્મ કરતી વખતે તે જ્ઞાલ પામતા જ નથી, પણ જ્યારે તેનું દુ:ખદ પરિભામ ભાગવનું પડે છે ત્યારે તે મૂઢ અની જાય છે, અને માહા-ધકારને લઇને તેમને સન્માર્ગ સઝતા નથી.
- (૧૨) જે સંશયને જાણે છે તે સંસારને પણ જાણે છે અને જેણે સંશય નથી જાણ્યા તેણે સંસારને પણ નથી જાણ્યા.
- (૧૩) સ'સારના સ્વરૂપના જાણકાર જે સાધક નિપુણ છે, તે કઢી સ'સારના સંબંધમાં કસાતા નથી.
- (૧૪) વાસનાની સૂક્ષ્મ અસર જીવા પર દઢરૂપે હાય છે, તેથી કદાચ વાસનામય વિકલ્પા આવે તો તે ભૂલને સુધારી લાે, પરંતુ છુપાવવાના પ્રયત્ન ન કરાે, કારણ કે તેમ કરવાથી અમહું પાપ લાગે છે.
- (૧૫) વાસનાને રાેકવા સારું સાધક શ્રમભાગાના પ્રક્ષાભના પ્રાપ્ત થવા છતાં તેમનાં પરિણામને ખૂબ વિચારીને તેમના પરિચયથી જ દૂર રહે અને ચિત્તને પણ તેમનાથી દ્વર રાખે છે.
  - (૧૬) કેટલાક જવા વિષયામાં અતિ આસકત થઇ અધમમતિઓમાં તણાયે જાય છે.
- (૧૭) અને કેટલાક સાધુવેશ ધારણ કરનારા હોવા છતાં આસક્તિ વશ પડી પાપ-કર્માની પ્રવૃત્તિ કરીને પરિણામે દુ:ખી થાય છે.
- (૧૮) તેમાંના કેટલાક તેા વળી ભૂલ જાણવા છતાં તેને સુધારવાને અકલે સ્વચ્છદા-ચારી થઇ એકચર્યા કરે છે. તેઓ અહુ ક્રોધી, અહુ માની, અહુ માયાવી, અહુ લોભી, અહુ પાપી, અહુ દ લી, અહુ ઠગારા, અહુ દુષ્ટ વાસનાવાળા, હિંસક અને કુકર્મી હોવા છતાં પાતાને ધર્મિષ્ઠ માને છે અને બીજાને જણાવે છે, પણ રખેને બીજા પાતાને જાણી જાય

તે ભયથી તે એકલા થઇને કરે છે. અજ્ઞાન અને પ્રમાદને વશ થઇ મૂઢ ખની તેઓ વાસ્ત-વિક ધર્મ'ને સમજી શકતા નથી.

(૧૯) પાતાનાં પાપનાં અનુષ્કાનથો જે નિવર્ત્યા નથી તેવા દુઃખી ડેફાસીઆ બિચારા કર્મમાં જ કુશળ છે અને ધર્મમાં કુશળ નથી. આવા જીવા સસારના ચક્રમાં ક્રવાના અધિકારી બને છે.

**ક્ષપોણાપાય**— આરિત્રખીલવણી પરના બીજા ઉદ્દેશકની શરૂઆત કરતાં કહે છે કે—

- (૨૦) હમણા જ આ વખત, અવસર, તક છે એમ વિત્રારી પવિત્ર સંયમ તરફ જ દેષ્ટિ રાખ. આ શરીર, સાધકજીવન અને અનુકૂળ સાધનાના સમય કરી કરી નહિ આવે, માટે તેમનું કરી કરી શાધન કર.
  - (૨૧) સ'યમી સાધકે સાધનાનાં માર્ગમાં જરા પણ પ્રમાદ કરવા નહિ.
- (૨૨) આ વિશ્વના જીવાના આશર્ષિય ભિન્ન ભિન્ન છે, તેમ તેમનું દુઃખ પણ ભિન્ન ભિન્ન છે. માટે, મુનિએ હિંસા કે મૃષા ભાષણ જેવા દૂષણને ન સ્પર્શતાં સંયમમાર્ગમાં ઉપસ્થિત થતાં સંકટોને સમભાવે સહન કરવાં. આવેા મુનિ જ ચારિત્રશીલ મુનિ ગણાય.
- (૨૩) સાધકા હાલમાં પાતે પાપમાં પ્રવર્તાતા નથી, છતાં કદાચ પૂર્વકમેના ફળ-સ્વરૂપે તેમને વિવિધ પ્રકારની ઉપાધિ આવે તો તે વખતે થતું સુખદુઃખ તેઓ સમભાવ-પૂર્વક સહન કરે.
- (૨૪) આ શરીર વહેલું કે માેડું પણ અવશ્ય છૂટવાનું અથવા તૂટવાનું તેા છે જ કારણ કે તે અધ્રુવ, અનિત્ય, ક્ષણભગુંર, વધવાઘટવાના સ્વભાવવાળું અને નાશવંત છે જ.
- (૨૫) જે ઉપર પ્રમાણે શરીરનું સ્વરૂપ તથા અવસર વિચારીને, ચેતનનાં જ્ઞાન, વિજ્ઞાન, સુખ, આનંદ, ઇત્યાદિ ગુણે!માં રમનારા હે!ય છે, તે નિરાસક્ત ત્યાગી સાધકને અનંત સંસારમાં પરિભ્રમણ કરવાનું રહેતું નથી.
- (૨૬) સાધુવેશ ધારણ કરીને પણ કેટલાક સાધકાે થાડા કે ઘણા, નાના કે માટા સચિત્ત કે અચિત્ત પરિશ્રહ રાખે છે. તે સાધુ હાવા છતાં પરિશ્રહી ગૃહસ્થના જેવા જ અથવા તથી પણ હલકા છે.
  - (૨૭) કર્મથી મુક્તિ મેળવવી એ કાર્ય આપણા પાતાથી જ થાય છે.
- (૨૮) સાધકે પરિગ્રહુથી મુક્ત થઇ સાધનાના માર્ગમાં જે સંકટો આવી પડે તે સમભાવે સહન કરવાં.
- (૨૯) જે સાધકો પ્રમાદ સેવે છે તેઓ ધર્મથી પરાડ્.સુખ થયેલા છે એમ જાણી સમગુ સાધક અપ્રમત્તપણે વિચરે.
- (૩૦) " વસ્તુ વિવેક " ઉપરના ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં કહે છે કે જે ગૃહસ્થ કિ'વા ભિક્ષુ આ જગતમાં નિષ્પરિગ્રહી થાય છે તે બધા તીથે કર દેવની વાણી સાંભળી અથવા મહા-

યુરુષ કે જ્ઞાનીજનાનાં વચના વિચારી, વિવેકવંત અની, સર્વ પ્રકારના પરિશ્રહના ત્યાગ કરીને જ નિષ્પરિશ્રહી અને છે.

- (39) કેટલાક સાથકા પ્રથમ સિંહની માફક ત્યાગ ગ્રહણ કરે છે, અને પછી પણ પતિત થતા નથી. કેટલાક પ્રથમ તો વૈરાગ્યપૂર્વક ત્યાગ ગ્રહણ કરે છે, પણ પછીથી પતિત થાય છે. કેટલાક પ્રથમ ત્યાગમાર્ગમાં જનારા હોતા નથી અને પછી પતિત પણ થતા નથી. જે સમગ લોકનું સ્વરૂપ જાણી તદનુસાર વર્તન ચલાવે છે, તેમને પણ તેવા ત્રીજા વર્ગના પુરુષો જેવા જાણવા.
- (૩૨) વિવેકી સાધક રાત્રિના પહેલા તથા છેલ્લા પહેારે મન, વાણી અને કાયાની એકવાકચતાપૂર્વ ક હ મેશા કર્મબંધનથી છૂટવાનાં કારણરૂપ ચારિત્રને વિચારીને તેને યથાર્થ રીતે પાળે.
- (૩૩) સદાચારને નહિ પાળનારાએાની થતી દુદ શાએા સાંભળી શાણા સાધક વાસના અને લાલસારહિત ખને.
- (૩૪) અંતરના આત્મશત્રુ સાથે યુદ્ધ કરવું. અત્યારે તે માટે જે સામગ્રી મળી છે તે કરીને મળવી ઘણી જ મુશ્કેલ છે.
- (૩૫) સાધક તે৷ ખરેખર તે જ જાણવા કે જે લાેકાેને માેક્ષમાર્ગથી ઊલટી પ્રવૃત્તિ કરતા દેખી, માત્ર માેક્ષમાર્ગ તરફ જ પ્રયાસ રાખી પ્રસન્નતાપૂર્વક ચાલ્યા જાય છે.
- (૩૬) શાણા સાધક ઐહિક કીર્તા ખાતર યશના અભિલાષી અની સર્વ લાેકમાં કાેઈ પણ પ્રકારની પાપી પ્રવૃત્તિ ન કરે, અને આર'ભથી ઉદાસીન રહે.
  - (30) જે સમ્યક્ત છે તે જ મુનિપણું છે અને જે મુનિપણું છે તે જ સમ્યક્ત છે.
- (૩૮) તે સમ્યક્ત કે સાધુત્વ ધર્યાહીન, નિર્ભળ મનવાળા, વિષયાસક્ત, માયાવી, પ્રમાદી અને ઘર પર મમત્વ ધરનારા સાધકાર્થી ધરી શકાય જ નહિ.
- (૩૯) ચાથા ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે કે સાધક એકલા થઈને ગામાગામ કરે તો તેનું કરવું તથા જવું દુઃશકય ખને છે.
  - (૪૦) સ્વચ્છ દીને એકલચર્યા ખહુ ગમે છે.
- (૪૧) કેટલાક સાધકા જ્ઞાની જનની વચન દ્વારા શિખામણ મળતાં જ આવેશાધીન ખની નાખુશ થઇ જાય છે અને તેઓ વિવેકશૂન્ય અને ઉચ્છૃ'ખલ થઇ સાધકસ'ઘથી છૂટા પડી જાય છે.
- (૪૨) અજાલુ અને અલત્ત્વદર્શી સાધકોને પછીથી આવી પડલી અનેક સુરકેલીએ! એાળગવી કઠણ થઇ પડે છે.
- (૪૩) સાધકે ગુરુદેવે ખતાવેલી દષ્ટિથી જોવામાં, સદ્દગુરુદેવે ખતાવેલી અનાસક્તિનું પાલન કરવામાં, સદ્દગુરુના પુરસ્કાર સ્વીકારવામાં, સદ્દગુરુ પર પૂર્ણ શ્રદ્ધા કેળવવામાં ઉપ-યાગપૂર્વ વિદ્ધરહું.

- (૪૪) પ્રત્યેક ક્રિયામાં ખૂબ સંભાળપૂર્વક હંમેશાં ગુરુની અનુજ્ઞાધૂર્વક જ વિચરનું.
- (૪૫) આ સંસારમાં સ્ત્રી પ્રત્યેના માહ જ ચિત્તને અતિશય મૂં ઝાવનારા છે.
- (૪૬) પ્રયત્ન છતાં જો વાસનાના પૂર્વસંસ્કારોને વશ થઇને મુનિસાધક વિષયાથી પીડાય તો તે બહુ નિર્ભળ આહાર કરે, ભૂખ કરતાં એાછું ખાય, એક સ્થાને ઊભા રહી કાયાત્સર્ગ કરે અથવા બીજે ગામ જતા રહે. આટલું છતાં પણ મન વશ ન થાય તા આહારના ત્યાં કરી દે.
- (૪૭) આત્મઘાત કરતાં સ્ત્રીસંગને વિશેષ દ્રષિત અતાવ્યાે તેનું કારણ એ છે કે સ્ત્રીસંગ પહેલાં અનેક પાપ સેવવાં પડે છે. સ્ત્રીસંગ સાધનામાર્ગમાં અપાર ડખલ ઉત્પન્ન કરનારા છે.
- (૪૮) વાસનાના નાશ કરવા ઇચ્છનાર સાધકે સ્ત્રીઓની શુંગારકથા ન કરવી, સ્ત્રીનાં અવયવા ન જોવાં, સ્ત્રી સાથે એકાંતમાં ગાઢ પરિચય ન રાખવા, સ્ત્રીઓથી સ્નેઢ ન કરવા, સ્ત્રીઓનાં અંગાને અડી સેવા ન કરવી, સ્ત્રી સાથે વાતચીત કરવામાં પણ મર્યાદિત રહેતું. આ સર્વ સ્ત્રીઓને પણ લાગુ પડે છે.
- (૪૯) સાધકને અવલ બનની અપેક્ષા તો છે જ, પશુ એથી અવલ બન લેનાર જાગત ન રહે તો ચાલી શકે એમ રખે કાેઇ માની લે! ગુરુકુળમાં વસતા સાધકાેએ પણ સતત જાગૃત રહેવાનું તો છે જ.
  - (૫૦) ભાગથી તૃષ્તિ થતી નથી, પણ ઊલટી વૃત્તિ ઉત્તેજિત થાય છે.
- (૫૧) પાંચમા ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે કે—મહાન છુદ્ધિમાન જાગરૂક અને આર'લશસ્ત્રોથી વિરમિલા, મૃત્યુના ભય ધર્યા વિના સતત પુરુષાર્થ કર્યે જાય છે, જેમ સમપ્રદેશમાં રહેલું કાેઈ જળાશય પાતાના સ્વરૂપમાં મસ્ત રહી હ મેશા નિર્મળ જળથી ભરપ્ર અને પાતાના પ્રવાહને પાતામાં સમાવી આત્મરક્ષણ કરતું રહે છે તેમ.
- (૫૨) આ માર્ગ ની યથાર્થતા જાણી તેમાં ગયા બાદ " ફળ થશે કે નહિ થાય" એવા સંશય જે સાધક ઘડી ઘડી રાખે છે તે સાધકને સાધનામાં ઉદ્યમન ત રહેવા છતાં સમાધિ પ્રાપ્ત થતી નથી.
- (૫૩) જિનેશ્વર દેવાએ સ્વાનુસવથી જે ભાખ્યું છે તે નિઃશંકપણે સત્ય છે એમ વિચારવાથી એ મહાપુરુષોની આજ્ઞાને આરાધવાની શ્રદ્ધા પ્રગટ થઇ શકશે.
  - (૫૪) મહાપુરુષનાં ગંભીર વચનાને કેટલાક મુનિદેવા સમજીને અનુસરે છે.
- (ધપ) મહાપુરુષા દારા વસ્તુસ્વરૂપ સમજીને શ્રદ્ધાળુ થયેલા ઘણા મુનિસાધકા ત્યાગ શ્રદ્ધણ કરતી વખતે 'જિનભાષિત સત્ય છે' એવું માને છે ખરા, પણ તેઓમાંના કેટલાક જ અંત સુધી તેવા વિશ્વાસ ટકાવી શકે છે.

- (૫૬) કેટલાક તો પહેલાં શ્રદ્ધાળુ હોય છે, પરંતુ પછીથી સંશયી અની જાય છે. કેટલાક શરૂઆતમાં દઢ વિધાસુ હોતા નથી, પરંતુ પછી અનુભવથી ટિચાઇને શુદ્ધ શ્રદ્ધા-વંત અને છે, અને કેટલાક કદાગ્રહી જીવા તા પ્રથમ કે પછી પણ તેવા જ અશ્રદ્ધાળુ રહે છે. જે સાધકની શ્રદ્ધા પવિત્ર છે તેને સમ્યગ્ કે અસમ્યગ્ દેખાતાં તત્ત્વા સમ્યગ્ રૂપે જ પરિશામે છે.
- (૫૭) જે સાધકની શ્રદ્ધા અપવિત્ર છે તેને તો સમ્યગ્ કે અસમ્યગ્ બન્ને વસ્તુ અસત્યરૂપે જ પરિશામ છે.
- (૫૮) તું સત્ય તરફ વળ, કારણ કે સત્ય તરફ વળવાથી જ આ સંસારના અંત આવે છે, કર્મીના સંપૂર્ણ ક્ષય થાય છે.
- (૫૯) વ્યક્તિ અને વિશ્વના પૂર્ણ સંખંધ છે. સાધક બીજાની બૂલાે સુધારવા જતાં પાતે બીજી બૂલમાં ૫૩ે છે. વૈરવૃત્તિ, ઈર્બ્યા એ બધી હિં સાએા છે. તેથી તેમના ૨૫૧૧ ન કરવા જોઈએ.
- (६०) જેને હુણુવાના ઇરાદા કરી રહ્યો છે તેના સ્વરૂપને તારી પાતાની મેળ જ વિચાર. તા તને જણાશે કે તું જેને હુણુવા ઇચ્છે છે તે તું પાતે જ છે, જેના પર તું હુકુમત ચલાવવા ધારે છે તે પણ તું પાતે જ છે, જેમને તું દુ:ખી કરવા ધારે છે તે પણ તું પાતે જ છે, જેમને પકડવા ચાહે છે તે પણ તું પાતે જ છે અને જેમને તું મારી નાખવા ધારે છે તે પણ તું પાતે જ છે. આવી સમજથી સત્પુરુષા સર્વ જીવા પ્રત્યે મૈત્રીભાવ ધારણ કરે છે.
- (६૧) જે આત્મા છે તે જ વિજ્ઞાતા છે અને જે વિજ્ઞાનના દ્રષ્ટા છે તે જ આત્મા છે. અથવા, જે જ્ઞાન વડે વિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ જાણી શકાય છે તે જ્ઞાન પાતે જ આત્માના ગુણ છે, અને એ જ્ઞાનને લઇને જ આપણને આત્માની પ્રતીતિ થાય છે.
- (६२) આ રીતે જ્ઞાન અને આત્માના પારસ્પરિક સંભ'ધને જેઓ યથાથ પણ જાણે છે. તે જ સાચા આત્મવાદી છે.

પાંચમા અધ્યયનના પાંચ ઉદ્દેશકામાં સંસારથી ઉદ્દેગ કેમ થઇ શકે તે અતાવવામાં આવ્યું અને કર્મક્ષય કરવાના ઉત્તમાત્તમ ઉપાય શા છે તે પણ અતાવ્યું. હવે છઠ્ઠા ઉદ્દેશકમાં કર્મક્ષયના ઉપાય અને ખાસ તા સત્પુરુષની આજ્ઞાનું ફળ પણ બતાવે છે.

(૧૩) છઠ્ઠા ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે કે કેટલાક સાધકા પુરુષાર્થી હાય છે પણ આજ્ઞાના આરાધક હાતા નથી. કેટલાક આજ્ઞાના આરાધક હાવા છતાં પુરુષાર્થી હાતા નથી. આ અને સ્થિતિ અધાગ્ય છે. જેઓ આજ્ઞા નથી માનતા તે પણ અહાર છે, અને અહાર શાધવા ભમે છે તે પણ અહાર છે.

X. 38

- (६૪) ગુરુદેવના દૃષ્ટિભિ દુષ્યે જેવાનું, ગુરુદેવે ખતાવેલી નિરાસક્તિએ પ્રગતિ કરવાનું, આદેશનું બહુમાન કરવાનું, તેમના પર શ્રદ્ધા રાખવાનું અને આ રીતે ગુરુકુળવાસ કરવાનું જેમણે જીવનધ્યેય બનાવ્યું છે તે અવશ્ય વિજય મેળવીને આત્મદર્શન પામશે.
- (६५) લાેકના સાર ધર્મ છે, ધર્મના સાર ગ્રાન છે, ગ્રાનના સાર સંયમ છે, સંયમ-ના સાર નિર્વાણ છે અને નિર્વાણના સાર આનંદ છે.
- (६६) જીવાતમા જે આરામ શોધે છે તે સંયમમાં છે એટલું સમજીને પ્રત્યેક સાધક જિતે દ્વિય બની પ્રગતિ સાધે.
  - (६७) શાસ્ત્રોના જાણુકાર સાધક સંસારમાં રહેલી ઘુમરીને જોઇને દૂરથી જ વિરમે.
- (६૮) નિરાસકત સાધક દ્રષ્ટારૂપ બની રહે છે. તે બધું જાણે છે, જુએ છે પણુ વાંછતા નથી. નિરાસકત સાધકનું કાેઇ પણુ કર્મ વાંચ્છાપૂર્વક હાેતું નથી.

આ પાંચમા અધ્યયનના છ ઉદ્દેશક છે.

### છકું અધ્યયન 'ધૂત'

નિયુણઃ વૈયાવૃત્યાદોગઃ—લાજન લાવી આપતું વગેરે ગુરુના વિનય કરવા.

આચારાંગ સૂત્રના છઠ્ઠા અધ્યયનનું નામ ધૂત છે. ધૂત એટલે ધાઇ નાંખવું એવા પણુ અર્થ કેટલાક કરે છે. વસ્ત્ર પર ચઢાવેલા રંગ બીજો રંગ લગાડતાં પહેલાં કાઢી નાંખવા. તે દ્વર થયા પછી જ નવીન રંગની ચમક ઊઠે છે; તેમ ચિત્ત પર લાગેલા સંસ્કારા દ્વર થાય તા જ નવીન સંસ્કારા સુરેખ ખને છે. ધૂત એ ધૂ ધાતુનું ભૂતકૃદંત છે. હવે આપશે છઠ્ઠા ધૂતાધ્યયનની મુદ્દામ બાખતા સમજી લઇએ. આ ઘણું ઉપયોગી અધ્યયન છે.

- (૧) પૂર્વગ્રહામાં પૂર્વના અધ્યાસા, જટિલ કદાગ્રહા અને જડ માન્યતાઓના સમાવેશ છે. એ ભુતાવળ જેવી જીવન પર અસર કરે છે.
  - (૨) જ્ઞાની પુરુષા નવતત્ત્વને યથાર્થ જાણે છે અને વદે છે.
- (3) જ્ઞાની પુરુષો ત્યાગમાર્ગ તરફ વળેલા, હિંસક ક્રિયાથી નિવર્તેલા, ખુહિમાન અને સમાધિને ઇચ્છનારા સુપાત્ર સાધકોને મુક્તિના માર્ગ બતાવે છે, તે માર્ગ તે પૈકીના જેઓ મહાવીર હોય છે તેઓ જ પચાવી શકે છે અને પચાવીને પરાક્રમવંત બની શકે છે. ઘણા એ સંયમની દીક્ષા પામેલ સાધકો, વિભાવને વશ થઇ, અવળે માળે લથડિયાં ખાતાં દેખાય છે.
- (૪) આસકત જીવને પાતાના સુસંસ્કારાની સ્મૃતિ નષ્ટ થાય છે. શેવાળમાં પડેલા વિવરમાંથી કાચ્છા ડાંક બહાર કાઢી નીલગગનનું દેશ્ય જોઈ આનંદ પામી પાતાના પરિ-વારને તે આનંદપ્રદ દેશ્ય દેખાડવા પાણીમાં ગયા પછી કરી તે કદી તે વિવરને પામ્યા જ નહિ. તે કાચબાની પેઠે તે જીવ કદી ઊંચા આવતા નથી.

- (૫) ગજા વગરની ક્રિયા કરવા જતાં ઘણીવાર અધવચ લટકી જવું પડે છે.
- (१) ધ્યેયશૂન્ય ક્રિયામાં ઉત્સાહ, શક્તિ કે હિ'મત સાંગાપાંગ ટકતા નથી.
- (૭) ઘણી કિયાએ દેખાવમાં સુંદર, પાતાની શક્તિથી સાધ્ય તથા થાડું ઇષ્ટ આપનારી હોય તે પણ જે ક્રિયા અતિ અનિષ્ટજનક હોય તે ક્રિયા હાથ ધરવી ન ઘટે.
- (૮) કેટલાક સાધનામાર્ગમાં જોડાયા છતાં બીજા અધા ગુણોના વિકાસ કરે છે, પણ પૂર્વચહાને છેહી શકતા નથી.
- (૯) જે ક્રિયાએા વગર વિચાર્યે° વાસનાના પૂર્વગ્રહોને અધીન થઇને થાય છે તે ક્રિયાનાં કળાે અતિ ભયંકર હાેય છે, તેને લીધે શારીરિક રાગાે પણ થાય છે.
  - (૧૦) જીવા અરસપરસ પણ દુઃખ આપતા રહે છે.
- (૧૧) ક્ષણભ'ગુર શરીરસુખના અર્થ પ્રાણીએ પાપકમ આચરી પાતાની મેળે જ દુઃખી થાય છે.
- (૧૨) પાતાના સ્વાથ'ને માટે પરને પીડવા એ મહાભયંકર વસ્તુ છે. માટે હે સાથક ! પરને પીડા થાય તેવું કર્મ કદીયે ન કર.
- (૧૩) પરિષક્વ વૈરાગ્યવાળા સાધક માહથી પૃથક્ રહી શકે છે. માળાપનાં મનનું સમાધાન કરી, તેના હુદયમાં આત્મવિકાસની દઢ પ્રતીતિ હાવાથી તે માહજન્ય સંભધ રાખી શકતા નથી અને આત્મહિતના વિવેકમાર્ગ ચૂકતા નથી.
- (૧૪) જેઓ સ્નેહને અવગણીને માળાપને છેાડી દે છે તેઓ કાંઈ આદર્શ મુનિ ન ગણાય અને તેવા મુનિ સંસારની પાર પણ જઇ શકે નહિ.
- (૧૫) મુનિસાધકા કે ગૃહસ્થ સાધકા પાતાના સ્વીકારેલા ધર્મની જવાબદારી જાણવા છતાં પણ કાેઇ પૂર્વના સંસ્કારાના ઉદયને વશ થઇને માહજાળમાં કસાઇ જાય છે અને સદાચારના માર્ગને છાેડી દે છે.
- (૧૬) કર્ત વ્યસંબંધ અને માહસંબંધના તફાવત જાણી પ્રથમનાને આદરવા અને છેલ્લા(દ્વિતીય)ને છાડી દેવા.
- (૧૭) પાતે શૈના ત્યાગ કર્યો છે અને શા માટે ત્યાગ કર્યો છે એ ભૂલી જવાથી કૈટલાક સાધકા પુનઃ પૂર્વવેગને વશ થઇ સાધના છાડી દે છે.
  - (૧૮) તે વિકારને વશ થઇ સુખને બદલે દુઃખ જન્માવે છે.
- (૧૯) પૂર્વ અધ્યાસાનું ખેં ચાળુ થાય ત્યારે તેને શમાવવાના પુરુષાર્થની તેનામાં ખામી હોય છે.
- (૨૦) કેટલાક ભવ્ય પુરુષા, સંસ્કારી સાધકા ધર્મ પામીને, ત્યાગ અંગીકાર કરી, પ્રથમથી જ સાવધાન રહીને, લીધેલી પ્રતિજ્ઞામાં દઢ થઈને વર્તે છે.
- (૨૧) જે સાધક આસક્તિ એ જ દુઃખનું કારણ છે એમ જાણી તેથી દ્વર રહે છે તેમને જ સંયમી મહામુનિ જાણવા.

- (૨૨) મુનિ સાધકને સંબાધીને અસભ્ય રીતે બાલી કે ખાટા આરોપા ચડાવી એની નિંદા કરે અથવા એના અંગ પર હુમલા કરે, મારે, વાળ ખેંચે તા પશુ વીરસાધક 'પાતાનાં પૂર્વકર્મીનું જ આ પરિસામ છે' એમ ચિતવે અને અનુકૂળ પરીષહાને પશુ સમસાવે સહન કરે.
- (૨૩) જે બન્ને પ્રકારના સંકટોને યથાર્થ રીતે સહી નિષ્પરિગ્રહી રહે છે અને આસ-ક્તિના ત્યાગ કર્યા પછી પાછાં તેમાં ફસાતા નથી તે જ સાચા નિર્ગ્યંથ મુનિ છે.
- (૨૪) તેવા સાધક મુનિઓ કદાચ તાલુખલાં કે કાંટા ભરાયા કરે અથવા ટાઢ વાય કે તાપ લાગે અથવા ડાંસ કે મચ્છર કરડે ઇત્યાદિ પ્રતિકૂળ પરીષહેા આવી પડે ત્યારે પાતાની ટેકમાં અડગ રહી તે બધા સમભાવપૂર્વક સહેતા રહે છે, તે જ સાચા તપસ્વી ગાલાય છે.
- (૨૫) તીથ' કર દેવાએ કરમાવ્યું છે કે આજ્ઞામાં જ મારા ધર્મ અથવા આજ્ઞા એ જ મારા ધર્મ છે. આ પ્રમાણે જે સાધક આજ્ઞાને શિરાધાર્ય કરીને પ્રવર્ત છે તે જ સાધનાની પાર પહેાંચે છે.
- (૨૬) મહાપુરુષાએ સાધના સિદ્ધ કર્યા પછી પાતાના સંપૂર્ણ અનુભવા જગતકલ્યાણ માટે જાહેર કર્યા છે. તે માર્ગે ગમન કરવું તે જ એ મહાપુરુષાની આજ્ઞાની આરાધના છે.
- (૨૭) સદ્ધમ<sup>°</sup>ના આરાધક અને પવિત્ર ચારિત્રને પાળનાર મુનિ સાધક ધર્મોપકરહ્યુ સિવાય બધા પદાર્થીના ત્યાગ કરે.
- (૨૮) પૂર્વે જે જે મહર્ષિ સાધકોએ ઘણાં ઘણાં વર્ષ લગી સતત સ'યમમાં રહી જે જે કપ્ટો સહન કર્યા છે તે તે તરફ સાધક દષ્ટિ રાખે.
- (૨૯) જ્ઞાની સાધકાની લુજાઓ કૃશ હાય છે અને શરીરમાં માંસ તથા લાહી ખહુ થાડું હાય છે.
- (૩૦) આવેા જાગત અને ગુણુવિશિષ્ટ સાધક પાણીથી કદી ઢાંકી ન શકાય એવા સુરક્ષિત દ્રીપના જેવા છે.
- (૩૧) મુનિ સાધકા સંસારની ભાેગલાલસાના સર્વધા ત્યાગ કરીને કાેઇપણુ પ્રાણીને ન દુભવતાં સર્વલાકનાં પ્રિયપાત્ર અની મર્યાદામાં રહીને પંડિતપદ પામે છે.
- (32) જે સાધકોને ઉપરની બીનાનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન નથી તેઓ સર્વજ્ઞ દેવે ફરમાવેલા આવા કડક માર્ગમાં પ્રવર્તવા માટે સુંદર રીતે ઉત્સાહી થઇ શકતા નથી. આવા સાધકોને પંડિત અને પીઢ સાધકો, પક્ષીઓ જેમ પાતાનાં અચ્ચાંને ધીરે ધીરે સંભાળપૂર્વક ઉછેરે તેમ, શ્રદ્યી ઘણી સંભાળ રાખી ધર્મમાં કુશળ બનાવે.
- (૩૩) કેટલાક શિષ્યા ગુરુદેવ પાસેથી જ્ઞાન મળ્યા પછી એના આશયને ન એાળખવાથી શાંત ભાવને છાડી દઇ અભિમાની, સ્વચ્છ દાચારી અને ઉદ્ધત ખની જાય છે

અને કેટલાક સાધકા પ્રથમ ઉત્સાહથી સંયમમાં જોડાય છે પણ જોડાયા બાદ સુખલ'પટ થઇ વિવિધ વિષયાની જાળમાં કસાય છે.

- (૩૪) પાતે ઘણાના માનનીય અને પૂજનીય થશે એવી માન મેળવવાની વૃત્તિએ કેટલાક ત્યાગ શ્રહણ કરે છે અને શીખામણ દેનારને જ નિંદવા મ'ડી જાય છે.
- (૩૫) કેટલાક પાતે બ્રષ્ટ હાવા છતાં બીજા સુશીલ અને ક્ષમાવંત તથા વિવેકપૂર્વક સંયમમાર્ગમાં પ્રવર્તતા મુનિદેવાને પણ બ્રષ્ટ કહેતા કરે છે. તેવા મૂર્ખ અને માંદ સાધકા બેવડા ગુનાને પાત્ર છે.
- (૩૬) કેટલાક પાતે શુદ્ધ સંયમ પાળી શકતા નથી પણ બીજા સાધકોને શુદ્ધ સંયમ પાળવાની પ્રેરણા કરે છે અને શુદ્ધ સંયમના પાલકો તરફ અહુમાન પણ ધરાવે છે.
- (૩૭) કેટલાક પાતાના સાધનામાર્ગથી બ્રષ્ટ હોવા છતાં પાતે પાળે છે તે જ શુદ્ધ સંયમ છે એમ કહે છે; તેવા મૂઢ સાધકો જ્ઞાન અને દર્શનથી પણ બ્રષ્ટ થઇ જાય છે.
- (૩૮) કેટલાક નિર્ળળ સાધકા પરીષહાથી હરીને સંયમાદિ સાધનાથી ભ્રષ્ટ થઇ જાય છે. તેમનું ઘર છાહી ચાલી નીકળવું તેમને કંટાળારૂપ અને છે.
- (૩૯) કેટલાક 'અમે જ જ્ઞાની છીએ' એવા ડાળમાં અને ડાળમાં બીજાઓને નીચા માની પતનના માગે વધુને વધુ જતા જાય છે. તેવા બાળપ હિતા સાધારણ જનામાં પણ ધિક્કારને પામે છે અને લાંબા કાળ સંસારમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે.
- (૪૦) જેઓ વિષયકષાયને અધીન થઇ દુષ્ટ સંકલ્પવિકલ્પેા કરે છે તેઓ સાધનાચ્યુત થાય છે.
- (૪૧) મેાક્ષાર્થી અને વીરસાધકે પાતાનું પરાક્રમ આગમના માગે વહાવવું, એટલે પાતાની શક્તિના વેગ આ માગે વાળવા.
- (૪૨) ભિક્ષા અર્થ જતાં ઘરામાં કે ઘરાની આસપાસમાં, ગામા કે નગરામાં અથવા તેની આસપાસમાં કાેઇ ઉપસર્ગ કરે તાે તેવે પ્રસંગે ઘૈર્ય ધારણ કરી અડગ રહીને સમ્યગ્ દક્ષિવંત મુનિએ બધાં દુઃખા સમભાવપૂર્વક સહન કરવાં.
- (૪૩) આગમના જાણકાર જ્ઞાની અનુભવી સાધકે પૂર્વ, પશ્ચિમ, દક્ષિણ તથા ઉત્તર દિશાનાં ભિન્ન ભિન્ન સ્થળામાં જે લોકા વસે છે તે સૌને અનુક પાછુદ્ધિથી તેમની રાગ્યતા પ્રમાણે ધર્મના જુદા જુદા વિભાગા કહી બતાવવા અને તે ધર્મની વાસ્ત વિકતા પણ સમજાત્વી.
- (૪૪) સદ્ધર્મ કહેતાં મુનિ સાધકાંએ આ લક્ષમાં રાખવું જોઈએ કે તેએ! તેમ કરવા જતાં પાતાનું, બીજાનું કે અન્ય કાેઈ પ્રાણી, ભૂત, જીવ કે સત્ત્વનું દિલ દુમવી ન નાખે.
- (૪૫) સમર્થ સાધક સદ્બોધ શ્રવણ કરવા ઇચ્છનાર માત્રને ધર્મ નું રહસ્ય સમજાવે, યથાર્થ પણે બાધ કરે.
- (૪૬) જાગૃત રહેલ મુનિસાધક આ સંસારમાં અજ્ઞાનથી અથડાતા કે ડૂખતા જીવોને આધારભૂત બેટની માફક શરણભૂત બની રહે.

- (૪૭) હિ'સક વૃત્તિવાળા અને અવિવેકી જનાથી, જે પાપી પ્રવૃત્તિ કરતા કરતા નથી તેમનાથી, સાધક દ્વર રહે.
- (૪૮) સુનિ સાધકે જીવનના અંત સુધી સાધનામાર્ગમાં આવતાં સંકટોથી નહિ હરતાં અચળ રહેલું.
- (૪૯) મૃત્યુકાળે પણ જ્યાં સુધી આ શરીર જીવથી ભિન્ન ન થાય ત્યાં સુધી મૃત્યુને વરવાની હેાંશપૂર્વ ક તૈયારી રાખવી.

આ છઠ્ઠા ધૂતાધ્યયનના પાંચ ઉદ્દેશક છે.

#### સાતમું અધ્યયન 'મહાપરિજ્ઞા?

મહાપરિજ્ઞા નામનું સાતમું અધ્યયન છે. તે વિચ્છેદ ગયું છે. અનધિકારીના હાથમાં જાય તેમાં ઘણા ગેરલાભ થવાના સંભવ હાવાથી, વી. સં. ૯૮૦માં દેવર્દ્ધિંગણિ ક્ષમાશ્રમણે તે લખવું યાગ્ય ન ધાર્યું. એના સાત ઉદ્દેશક હતા. સાંળ ઉદ્દેશક હતા એમ પણ સાંભળ્યું છે.

#### મ્યારમું અધ્યયન 'વિમોક્ષ'

તપાવિધિ—આઠમું અધ્યયન વિમાક્ષ નામનું છે, તેની અંદરની હકીકત નીચે પ્રમાણે છે. વિમાક્ષ એટલે ત્યાગ.

- (૧) બીજા પંથના ચારિત્રહીન સાધકોને અને જૈન ધર્મના ચારિત્રહીન સિક્ષુઓને અશન, પાન, ખાદ, સ્વાદ્ય, વસ્ત્ર, પાત્ર, કંબળ કે પાદપુચ્છન આપવાં નહિ, આપવા માટે આમ'ત્રણ કરવું નહિ.
- (ર) તેવા અસ'યમી સાધુએા ઊલટા આપવા પ્રયત્ન કરે અને વિજ્ઞપ્તિ કરી સાધુને કરરોજ આવવા નાતરે તા તેને ન સ્વીકારતાં એમના સ'સગ'થી સદાચારી ભિક્ષુ હ'મેશા અલગ રહે.
- (3) કેટલાક સાધકા બિચારા એવી બૂમિકા પર હાય છે કે તેઓને ગ્રાહ્ય શું કે આદરણાય શું એનું સ્પષ્ટ જ્ઞાન થયું હાતું નથી; તેઓ જવહિંસાને અનુમાદન આપે છે, નહિં દીધેલું લે છે અને ભ્રમજનક ઉક્તિઓ બાલ્યા કરે છે.
- (૪) તેઓ કદાશહ પૂર્વક પાતાના માનેલા ધર્મ જ સાચા અને મુક્તિદાતા છે એમ બીજાને કસાવવા પ્રયત્ન કરે છે, તેઓ પાતે ડૂબે છે અને અન્યને ડૂબાડે છે.
- (પ) જેઓ પાતાનું જ સત્ય છે એમ માને છે કે વદે છે તેઓ એકાંતવાદી છે અને સત્યથી પાતે જ વેગળા રહે છે.
- (६) ધર્મ ને બહાને જે જે પાયકર્મ થઇ રહ્યાં છે તે બધાંને હું છોડી દેવા માગું હું—આ રીતે મતાગ્રહી સાધકોને સમજાવવું.
- (૭) જે સાધક આટલાે વિવેક સમજે તેને ગામમાંય સત્યની આરાધના સુલભ છે. અને જ ગલમાંથે સુલભ છે.

- (૮) ભગવાને ઉપાદાનની શુદ્ધિને મહત્ત્વ આપ્યું છે.
- (૯) કુપર, નીચી, તીરછી અને સઘળી દિશાઓમાં જેટલા જીવ રહેલા છે તે પ્રત્યેકને કર્મ સમારંભ રહેલા છે, માટે સાધક નાના માટા કાેઇપણ જીવને સ્વયં દંડ ન કરે, બીજા હારા ન કરાવે અને જે કાેઇ તેવું કરતાે હાેય તેને અનુમાદન ન આપે.
- (૧૦) આ રીતે પાયકમેં નું રહસ્ય સમજીને છુદ્ધિમાન સ'યમી અને પાયલીરુ સાધક આ અને એવા બીજા દ'ડાથી વિરમે.
  - (૧૧) કાઈ સામે આમ'ત્રીને ઘરે આવવા વિજ્ઞપ્તિ કરે તો તેના સ્વીકાર ન કરવા.
- · (૧૨) મુનિસાધક માટે તૈયાર કરેલ ચીજ કે સ્થાન તેનાથી ન લેવાય તેવી તે સ્પષ્ટ શબ્દોમાં મના કરે.
- (૧૩) અને ગૃહસ્થ ગુસ્સે થાય તે৷ પાતે ઘૈર્ય અને સમતા રાખી સર્વ પ્રકારની ઉપાધિ સહન કરે, પણ તેવા કોઇ પ્રકારના ભયથી ડરીને દૂષિત આહાર ન લે.
  - (૧૪) આય પુરુષોએ 'સમતામાં જ ધમ'' ખતાવ્યો છે.
- (૧૫) સમતાયાગની સાધનામાં (૧) કામભાગની આકાંક્ષાના ત્યાગ, (૨) હિ'સર્ક વૃત્તિના ત્યાગ અને (૩) પરિગ્રહવૃત્તિના ત્યાગ એ સાધનરૂપે હાવા ઘટે.
- (૧૬) 'દેહ જેમ સંકટ કે શ્રમથી ગ્લાન થાય છે તેમ આહારથી પુષ્ટ થઇ શકે છે.' આમ સમજી સાધક દેહનું મૂલ્ય આંકે છે અને તેવું સમજી તેના ઉપયાગ કરે છે. તેથી દેહ ગ્લાન થાય તાેય તેને ખેદ થતાે નથી.
  - (૧૭) દેહ પુષ્ટ થાય તેવા ઉપાયા પણ સાધક યાજતા નથી.
  - (૧૮) તેવે પ્રસંગે પણ ઓજસ્વી સાધક દયાનું રક્ષણ કરે છે, દયાને તજતા નથી.
- (૧૯) જે સાધક સંયમના યથાસ્વરૂપના કુશળ જાણુકાર છે તે જ અવસરે પાતાની શક્તિ, વિભાગ, અભ્યાસ, સમય, વિનય તથા શાસ્ત્રદૃષ્ટિએ ળધાંના સમન્વય સાધી વિવેક-બુદ્ધિપૂર્વ'ક લાેકપ્રપ'ચમાંથી પાતાના સ્વભાવના માર્ગ શાધી લે છે.
- (૨૦) તેવેા સાધક જ પરિગ્રહ પરની મમતા ઊતારીને સર્વથા નિયમિત બની કાેઇપણ પ્રકારના આગ્રહ ન રાખતાં નિરપેક્ષ બની સહજ્જવન જીવે છે.
  - (૨૧) આવા ધ્યેયજવી અને ઉચ્ચ કોટિના સાધકની પણ કસોટી હાય જ છે.
- (૨૨) જૈન ભિક્ષુ કાેઇને દુભવતા નથી તેમ જ પાતા નિમિત્તે કાેઇને જરા પણ તકલીકમાં મૂકવા ઇચ્છતા નથી.
  - (૨૩) સાધક સાવ સાદાં વસ ધારણ કરે એ વસ્ત્રધારી મુનિના આચાર છે.
- (૨૪) હેમ ત ઋતુ જાય અને શ્રીષ્મ ઋતુ આવે ત્યારે જે વસ્ત્રો હેમ ત ઋતુને અનુ-લક્ષીને સ્વીકાર્યા હોય તેમના તે ત્યાગ કરે; છતાં એ ઉપયોગી હાય તા બધાંના ત્યાગ ન કરે, પણ અલ્પ રાખે.

- (૨૫) એ પ્રમાણે કરવાથી નિર્મમત્વ ઝુણની પ્રાપ્તિ અને સાધનાનું **લાધવ**પણું બન્ને પ્રાપ્ત થાય છે. આને ભગવાને તપ કહ્યું છે.
- (૨૬) જે કાેઇ પ્રતિજ્ઞામાં દઢ રહેવાતું ન હાેય તાે વેહાનસાદિ અકાળ મરણથી મરી જવાનું પસંદ કરવું, કારણ કે તેવા પ્રસંગનું આકસ્મિક મરણ પણ અભુસણ અને મૃત્યુ-કાળના મરણ જેવું નિર્દોષ અને હિતકર્તા ગણાય છે.
- (રહ) જે મુનિ સાધકને એક પાત્ર અને માત્ર બે જ વસ્ત્રો હાય છે તેની કદી આવી ઇચ્છા જ ન થાય કે પાતે ત્રીજું વસ્ત્ર માગે. તે પણ આસક્તિરહિતપણે જેવાં મળે તેવાં પહેરવાં.
- (૨૮) આ કથનના રહસ્યને સમજીને મુનિસાધકે વસ્ત્રસહિત અને વસ્તરહિત અને દશામાં સમતાયાગમાં જરા પણ ન ચૂકતાં અડગ રહેલું.
- (૨૯) મુનિસાધ કે પાતાની પ્રતિજ્ઞા ખાતર સદ્ભાવથી મૃત્યુને વરીને પ્રાણેને જતા કરવા પણ કાેઇ સ્થિતિમાં પ્રતિજ્ઞાભંગ તાે ન જ કરવાે.
- (૩૦) જે જાતની પ્રતિજ્ઞા પાતે લીધી હાય તે પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે જ સદ્ધમ'ની આરાધના કરતા શ્રમણ સાધક મૃત્યુને પસંદ કરે, પણ પ્રતિજ્ઞાના લગ કોઇ પણ સંવાગામાં ન જ કરે. આવી સ્થિતિમાં થયેલ મૃત્યુ યશસ્વી ગણાય છે.
- (૩૧) કેવળ ઝંખનાથી દેહભાન છૂટી જતું નથી, કારણ કે અનંતકાળના જઠ શરીરના સહાધ્યાસની આત્મા પર કારમી અસર થાય છે.
- (૩૨) સાધકે કે સાધિકાએ સૌથી પ્રથમ સ્વાદ પર જય મેળવવા જોઇએ. તેઓ ખાનપાન અવશ્ય કરે, પરંતુ એ માત્ર દેહની સ્વાસ્થ્યરક્ષા માટે જ હાય. સ્વાદની દર્ષિએ તેઓ આહારને ડાળા ગલાફામાંથી જમણા ગલાફામાં ન લઇ જય. આવી રીતે સ્વાદે દ્રિય પર કાળુ મેળવવાથી ઘણીખરી પંચાત હળવી પડી જાય અને તપશ્ચરણ પણ સહજ થઇ જાય.
- (33) સિદ્યાર, સંયમ અને તપ એ ત્રિપુટીના સહચાર સેવતાં જેમ જેમ અહંકાર-લય થતા જાય તેમ તેમ દેહભાન છૂટતું જાય.
- (૩૪) સત્યવાદી, પરાક્રમી, સંસારના પારગામી, હાય હવે માર્યું શું થશે એવા ભયથી રહિત, વસ્તુસ્વરૂપના યથાર્થ જ્ઞાતા અને બંધનાની જાળમાં નહિ કસાયલા એવા સાધક મુનિ ભય'કર પરીષહ કે ઉપસર્ગોમાં પણ અડગ રહી શકે છે. આવાનું મરણ તે આપઘાત નહિ પણ કાળપર્યાય મૃત્યુ (પ્રશસ્ત મરણ) જ ગણાય છે.
- (૩૫) કાેઈ પણ જાતની પ્રતિજ્ઞા કરી હાેય તાે તેમાં પ્રાણાંત દઢ રહેેલું, પરંતુ પ્રતિજ્ઞા કદાગ્રહ કે અહ'કારના દાેષથી દ્વષિત ન હાેવી જોઇએ.
  - (૩૬) પ્રતિજ્ઞાથી લઘુતા પ્રાપ્ત થાય છે અને સહજ તપશ્ચર્યા થાય છે.
- (૩૭) જયારે શરીર અશકત થઇ જાય ત્યારે પાટિયાની માફક સમભાવ કેળવી દ્યુંથ પૂર્વ ક અને વિલાપરહિત પાદપાપગમન અણસણ કરલું અને મૃત્યુને વરલું.

- (૩૮) આ વિનશ્વર દેહમાં માહમુગ્ધ ન થતાં, જીવનના અંત પર્ય'ત દઢ વિશ્વાસુ અની ભય'કર પરીષદ કે ઉપસર્ગોમાં પહ્યુ સમતા રાખી શકાય છે.
- (૩૯) પાદપાપગમન મરગુનું શરજા કૈંક નિર્માહી પુરુષોએ લીધું છે. તે હિતકર્તા, સુખકર્તા, સુચાગ્ય અને કર્માક્ષયના હેતુરૂપ છે.
- (૪૦) સ'યમી, ધીર અને જ્ઞાની મુનિસાધક મૃત્યુસમય પ્રાપ્ત થયે ત્રણ પૈકી એક મરણને આદરીને અંતિમ સમાધિનું યથાથ પાલન કરે છે.
- (૪૧) પ્રત્યેક સાધક ક્યાયાને મંદ કરવા માટે આહારને ઘટાડે છે. અને એ જ દર્ષ્ટિએ તપશ્ચર્યા હાવી ઘટે.
- (૪૨) જે આહારના ત્યાગથી પ્રકૃતિ પરના કાળૂ ચાલ્યા જતા હાય તા સમાધિ-શાંતિ જાળવવા માટે સાધક જરૂર આહાર લઇ શકે છે.
- (૪૩) એ છૂટ લીધા પછી પાતાનું લક્ષ્ય ચૂકાઇ જવું ન જોઇએ. સાધક અનુક્રમે સંયમ, ત્યાગ અને તપની ત્રિપુડીને કેળવીને ક્યાયા શમાવી આગળ ધપે અને શિથિલ ન બનતાં મૃત્યુકાળે મૃત્યુને સુખથી લેટે.
  - (૪૪) જીવન અને મરણ પૈકી કાેઇપણ દશા પર કાેઇપણ સાધક સ્માસક્ત ન જ થાય.
- (૪૫) મરહ્યુ અમુક સ્થળે થાય તેા જ સમાધિમરહ્યુ થાય એવું એને ક્રશુંય ક્ષેત્ર-અંધન નથી. માત્ર ગામમાં કે અરહ્યમાં, તે જીવજંતુઓથી વ્યાપ્ત સ્થાન ન હાય અને શુદ્ધ હાય એટલું જ જાળવવું જોઇએ.
  - (૪૬) સાધક શધ્યા પર આહાર ત્યાગ કરી જે કાંઈ પરીષદ્ધ કે ઉપસર્ગ થાય તે સમભાવપૂર્વ ક સહે.
  - (૪૭) અણુસણુ સમયે આકસ્મિક રીતે કાેઇ રાેગ ઉત્પન્ન થઇ જાય તાે તે સ્થિતિમાં સાધક તે રાેગ નિવારવાના શુદ્ધ ઉપાયા કરી શકે, પરંતુ એ ઉપાયા કર્યા પછી જ્યાર સમાધિ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે તુરત જ એમણે પૂર્વપ્રયાેગ ચાલુ રાખવા ઘટે.
  - (૪૮) અણુસણુને આચરતા સાધક જે કાંઈ પરીષદ કે ઉપસર્ગ ઉત્પન્ન થાય તે અધાને સમભાવપૂર્વ સહે. અને કાંઈ મનુષ્યા અનેક પ્રકારનાં કષ્ટ આપે તાય મનથી પણ કહાષિત ન થાય.
  - (૪૯) કીડીઓ, કીડાઓ, મચ્છર, ગીધ વગેરે પક્ષીઓ, માંસલક્ષી કે ક્ષાહી પીનારા ઇતર પ્રાણીઓ, સર્પ કે સિંહ વગેરે જીવા કંઇ પણ ઉપદ્રવ કરે તેં મુનિ તે પ્રસંગે કરા પણ હાથથી કે રહ્નેહરણાદિ સાધનથી તેના પ્રતિકાર કરે નહિ.
  - (૫૦) વિશિષ્ટ સાધક ચિંતવે છે કે બિચારા પશુએા મારું શરીર ખાય છે, પણ મારા આત્માને ખાવાની તેમનામાં તાકાત નથી.
    - (૫૧) બાહ્ય અસરથી પાતાનું નિયત કરેલું સ્થળ છાડી બીજે સ્થળે ન જાય, પ્ર. ૩૫

- (૫૨) ગીતાથ મુનિસાધક શાસ્ત્રો દ્વારા સંયમ અને ધ્યાનના રહસ્યને જાણીને ઇંગિત-મરહ્યુ નામનું અણુસણુ આચરે છે. એ ભક્તપરિજ્ઞાની અપેક્ષાએ ઘણી રીતે કઠિન છે.
- (૫૩) સમર્થ સાધકે આ ઇગિતમરણ અણુસણ માટે જાણીજોઇને છૂટ ન લેવી, એક આસને અડગ થઇને રહેલું.
- (૫૪) પાતાની કોઈ પણ ઇંદ્રિયા વિષયા તરફ ઘસડાઇ ન જાય તે માટે પ્**ર**તો સંયમ રાખે.
- (૫૫) પાદપાપગમન અણુસણ જે સાધુ સ્વીકારે છે એનું શરીર અકડાય કે પ્રાણી-ઓથી પીડાય તા પણ એને પાતાના સ્થાનથી લેશમાત્ર ડગવાનું હાતું નથી. આ રીતે પાદપાપગમન અણુસણના વિધિ અતિ દઢ અને કડક હોય છે.
  - (૫૬) પાદપાપગમન અભુસણમાં અધા પરીષઢ અને ઉપસર્ગો ખમવા.
- (૫૭) રાજદિ અથવા શ્રીમ'ત કામલાગા સંગંધી અનેક પ્રકારનાં પ્રક્ષાલના બતાવી શ્રમણ સાધકનું મન લાભાવે, તે પ્રસ'ગે શ્રમણસાધક વિષયા તરફ વૃત્તિને ઢળવા ન દે. તે નિજન'દ સ્વરૂપની આકાંક્ષા રાખી આત્મદશામાં લયલીન રહે.
- (૫૮) કાેઇ દેવતા આવીને વિવિધ પ્રકારની માયાજાળ ખતાવે તાે ત્યાં પણ ઉપરની શ્રદ્ધામાં તે સ્થિર રહે.
- (૫૯) સાધનામાં આગળ ધપતા સાધક સર્વ વિષયામાં અનાસકત થઇ, આયુષ્ય-કાળના જાલુકાર ખની, મૃત્યુ સમયે ઉપરના ત્રણ પૈકી કાેઇ એક અલ્લુસલ્યુને યાગ્યતા અનુસાર આદરે.

આ આઠમા વિમાસ અધ્યયનના આઠ ઉદ્દેશક છે.

#### નવમું અધ્યયન 'ઉપધાનશ્રુત'

ચાપિતાં ત્યાગ:—સ્ત્રીઓના ત્યાગ. નવમા ઉપધાન અધ્યયનમાં તેને જણાવશે. નીચેની હુકીકત પરથી તે અધ્યયનમાં શું રહસ્ય આવે છે તે જણાશે. નવમા ઉપધાન અધ્યયનની સંક્ષિપ્ત વાર્તા નીચે પ્રમાણે તારવેલ છે. જૈનમાં 'ઉપધાન' શબ્દના અર્થ તપશ્ચર્યા થાય છે. 'સામીપ્ય ધારણ કરવું તે' એ વ્યુત્પત્તિજન્ય અર્થ છે. આત્માની આત્માલિમુખતા તે અર્થમાં એ શબ્દ વપરાયેલા છે. તે અધ્યયનની વાત નીચે પ્રમાણે છે. મહાવીસ્ચરિત્ર એમાં વર્ણવેલું છે. પ્રથમ અધ્યયન મહાવીર સ્વામીના પાદવિહારનું છે.

(૧) માગશર સુદ દશમીને દિને કુટું બસંબંધ, રાજપાટ, અલ કારા, ભાગાદિ વિપુલ સામગ્રી તથા સમૃદ્ધિને છેડીને પાતાના દિવ્ય જીવન દ્વારા ગૃહસ્થાશ્રમની વાસ્તવિકતા અને કર્ત વ્યપ્રણાલિકાના વિશ્વને આદર્શ આપી તેમણે પાદવિહાર કર્યો. માહભાવને લઇને દુઃખ-મય હાવાના સંભવ હાઇ તેઓએ તે સ્થાન શીધ્ર છેડ્યું.

- (૨) દીક્ષા લેતી વખતે શ્રી મહાવીરને એક દેવદ્રગ્ય વસ્ત્ર મળ્યું હતું. તેના ઉપર પણ તેમણે રાગ ન કર્યો, તેમ તેને તરછેહયું પણ નહિ.
- (૩) સુવાસિત વસ્તની દિવ્ય વાસથી આકર્ષાઇને અધિક માસ સહિત ચાતુર્માસ જેટલા લાંભા સમય સુધી ભ્રમર વગેરે જ તુએા તેમના શરીર પર બેસતાં હતાં અને હેરાન કરતાં હતાં છતાં સમલાવપૂર્વક તે યાેગી અડાેલ રહેતા.
- (૪) પૂર્વેકિત દિવ્ય વસ્ત્ર લગભગ તેર માસ સુધી છેહવું ન હતું. પછી તેં એ યાેગી વસ્ત્રને ત્યાગી વસ્ત્રરહિત થયા.
- (૫) મિશ્ર વસ્તીમાં આવવાજવાના પ્રસંગ થતા. અનેક સ્ત્રીઓ તે વખતે તેમને ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે વીનવવા તેમની પાસે જતી, પણ તેવે પ્રસંગે પણ તેઓ આત્મગુહામાં પ્રવેશીને ધ્યાનમાં મગ્ન જ રહેતા.
- (६) શ્રમણ મહાવીર ગૃહસ્થ સાથેના અતિસંસર્ગ છાડીને પ્રાયઃ ધ્યાનમગ્ન રહેતા. ગૃહસ્થા તેમને પૂછતાં તાે તેઓ કશાયે ઉત્તર ન આપતાં મૌન ગ્રહણ કરી પાતાની સાધ-નામાં જ દત્તચિત્ત રહેતા.
- (૭) કોઇ પ્રશાસે કે કોઇ નિદે, કોઇ વ'દે કે કોઇ ન વ'દે, અને કોઇ દ'ડાદિકથી તેમને મારે, વાળ ખેંચે કે દુઃખ આપે તેની તે શ્રમણના મન પર કશી અસર ન થતી.
- (૮) શ્રી મહાવીર એ વર્ષથી ઠંડુ પાણી ત્યાગી પાતાને પીવા તથા વાપરવામાં અચિત્ત જળના જ ઉપયોગ કરતા.
- (૯) જળ, અગ્નિ, વાયુ, શેવાળ, બીજ, લીલાેતરી તેમ જ ત્રસકાય ઇત્યાદિ સર્વમાં આત્મા છે એમ જાણીને તેઓ જરાયે ના દુભાય તેવા ઉપયાગ રાખી વિચરતા, આરંભથી દ્વર રહેતા.
- (૧૦) સ્થાવર જીવેા ત્રસરૂપે અને ત્રસ જીવેા સ્થાવરરૂપે પાતાના કર્માનુસાર ઉત્પન્ન થઇ શકે છે એમ લગવાને જ્ઞાનથી અનુભવ્યું હતું.
- (૧૧) સત્ય પામ્યા પછી એ ભગવાને સ્પષ્ટ રીતે જાલ્યું કે ઉપાધિ એ જ આ સંસારમાં બંધન છે, અને એ મમત્વથી જ આ બિચારા સંસારના સર્વ અજ્ઞાની જીવાે દુઃખ વેદી રહ્યા છે. આટલું જાણીને તેઓ મૂળ હેતુભૂત પાપકર્મના ત્યાગ કરતા હતા અને તે જગતને આદર્શ પૂરા પાડતા હતા.
- (૧૨) ભગવાન સ્વયં શુદ્ધ અહિંસાને અનુસર્યા અને અન્ય સુયાેગ્ય સાધકાેને અધઃ પતનથી અટકાવવામાં સમર્થ થયા. સ્ત્રીસંસર્ગ અને એના પરિણામને જોઇ લીધા પછી એમ કહ્યું કે અળ્રદ્મચર્ય પણ સર્વ કર્માનું મૂળ છે. તેેએા પદાર્થમાહ અને સ્ત્રીમાહથી દ્વર રહ્યા.
- (૧૩) ઉત્તરગુશુમાં લગવાને આધાકર્માં દિ દ્વષિત આહારસેવનથી કર્મ'અંધન થાય છે એ જોયું, એટલે તે કર્મ'અંધનના કારશુના પશુ ત્યાગ કરીને શુદ્ધ સાત્ત્વિક અને પરિમિત આહાર કરવા લાગ્યા.

(૧૪) આ વખતે લગવાન પરવસ્ત્રને અંગે ધરતા નહિ કે પરપાત્રમાં જમતા નહિ ને અપમાનને ન ગણતાં વીરતાપૂર્વંક ભિક્ષાર્થે જતા હતા.

(૧૫) તેએક લિક્ષાથી મળતાં અન્નપાનમાં પણુ નિયમિત અને પરિમિત લિક્ષા

લેતા હતા.

(૧૬) મહાવીર હવે દેહભાનથી એટલા તેા પર થયા હતા કે આંખમાં કહ્યું પડ્યું હાય તાે કાઢવાની કે ખરજ આવે તાે ખણવાની તેમને ઇચ્છા થતી ન હતી.

(૧૭) તેઓ માર્ગે જતી વખતે પીઠ પાછળ કરીને કે આડી અવળી દર્ષિ કરીને જોતા નહિ, પણ માર્ગે સીધી દર્ષિ રાખીને એકમાત્ર ચાલવાની જ ક્રિયા કરતા.

(૧૮) તેઓ વચ્ચે કાેઇ પણુ બાલાવે અને ખાસ પ્રસંગ પડે તાે જ અલ્પ બાલતા, નહિ તાે પ્રાયઃ મૌન સેવી પાતાને માર્ગે યતનાપૂર્વંક ચાલ્યા જતા હતા.

- (૧૯) નિર્ગ થ મહાવીર હેમાંત ઝાતુમાં દીક્ષિત થયા હતા. અને તે વર્ષની વર્ષાઝાતુ પછી શરદ તથા હેમાંત ઝાતુ વીત્યા બાદ બીજે વર્ષે શિશિરઝાતુ આવતાં જ તેમણે પાતાની પાસે રહેલાં વસ્ત્રના ત્યાગ કર્યો હતા.
- (૨૦) મહાવીરે આ રીતે અહિંસક અને અતિ નિઃસ્પૃહ રહી ત્યાગના નિયમાનું પાલન કર્યું છે. અન્ય સાધકા પણુ એ દર્ષિએ વિધિને પાળે.
  - (૨૧) ખીજા ઉદ્દેશકનું નામ 'વીરનાં વિહારસ્થાના' રાખવામાં આવ્યું છે.
- (૨૨) કાેઇ વખત વીરશ્નમણુ નિજ'ન ઝૂંપડાએામાં, ધર્મશાળાએામાં, પાણી પીવા માટે અંધાયલી પરબામાં કે હાટડામાં રહેતા, તો કાેઇ વખત લુહાર વગેરેની કાેઢમાં અથવા ઘાસની ગંજીઓની નીચે પણ રહેતા.
- (૨૩) એ શ્રમણુવીર કાેઇ વખત પરામાં, ભાગમાંના ઘરામાં, કે શહેરમાં રહેતા, તાે કાેઇ વખતે મસાણુમાં, સૂના ઘરામાં કે ઝાડની નીચે પણ રહેતા.
- (૨૪) આ પ્રમાણેના સ્થાનામાં અપ્રતિઅદ્ધપણે વિહરીને અને રહીને તપસ્વી મહાવીર પ્રમાદને પરિહરી તથા સમાધિમાં લીન થઇ તેર વર્ષ લગી પવિત્ર ધ્યાન કરતા કહ્યા.
- (૨૫) અપ્રમત્ત મહાવીર સાધનામાર્ગમાં હતા ત્યારે પણ પ્રમાદપૂર્વંક નિદ્રાનું કહી સેવન કરતા નહિ. કદાચ સુષુપ્તિ આવતી તો પણ આત્માભિમુખ થઇને ફરી અનુષ્ઠાનમાં પ્રવર્ભવા તુરત જ જાગ્રત થતા.

(૨૬) જયાં સુધી પાતાની સાધનાની પૂર્ણ સિદ્ધિ થઇ ન હતી ત્યાં સુધી તેઓ ખાહ્યભાવે પણ સવિશેષ ધ્યાનસ્થ અને જાગ્રત રહેતા.

(૨૭) ઉપર કહેલાં નિર્જન સ્થાનામાં કે વૃક્ષ નીચે રહી ધ્યાન કરતા એ દીર્ષ તપસ્વી શ્રમણ મહાવીરને સર્પ, નાળિયા કે એવાં ઝેરી જનાવર રંજાડતાં. તે સર્વ ને સમતા-ભાવે સહન કરતા હતા.

- (૨૮) તેમના પ'થમાં અનેક કાંટાએા વેરાતા હતા. આવાં આવાં મતુષ્ય, દેવ અને પશુકૃત અનુકૂળ તથા પ્રતિકૂળ બન્ને પ્રકારનાં ભય'કર સંકટો તેમણે સહન કર્યાં.
  - (ર૯) એ આદર્શ તપરવી આવા પ્રસંગોએ પણ હર્ષ અને શાક બન્નેથી પર રહ્યા.
  - (૩૦) મહાશ્રમણે તે કાળે વાણીના પણ વ્યય કર્યો ન હતો.
- (39) નિજ'ન સ્થળામાં એ યાગીને એકાકી જોઇને રાત્રે કે દિવસે ચાર અથવા જાર લાકા આવીને એમને પૂછતાં કે 'તું કાેેે છું છે? અને અહીં કેમ ઊભા છે?' તે વખતે તે મુનિ ધ્યાનમગ્ન હાેઇ ઉત્તર આપતા ન હતા, ત્યારે તેમને ખૂબ મારતા. પણ દેહભાનથી પર થયેલા તે યુક્ત યાગી સમાધિમાં તલ્લીન રહેતા.
- (૩૨) ઠંડી સહન કરવી ઘણી મુશ્કેલ હોય અને બીજાંએ લાકડાં સળગાવી ભાળતાં ત્યારે વીરપ્રભુ નિરીહ બની ખુલ્લા સ્થાનામાં રહીને ઠંડી સહન કરતા. આ રીતે યાેગી હાેવા છતાં શ્રમણ મહાવીરે દેહાધ્યાસની લેશ પણ અસર ન થાય તે સારુ વધુ ને વધુ જાગૃત રહી જે વિધિનું પાલન કયું છે તે અનુકરણીય છે.
- (33) ત્રીજે ઉદ્દેશક શ્રમણની સહિલ્ણુતાના છે. તેમાં જણાવે છે કે મહાનિગ્ર'થ મહાવીર કર્કશ સ્પર્શ, ટાઢ, તાપ તથા હાંસ અને મચ્છરના હંખા સમભાવપૂર્વક સહન કરતા હતા.
- (૩૪) લાઢ દેશની વજબ્ધમ અને શુભ્રભૂમિમાં તેએા વિચર્યા હતા. ત્યાં તેમને રહેવાનાં સ્થાના પણ હલકાં મળતાં.
- (૩૫) લાહદેશમાં અનાર્ય લાેકા વીરશ્રમણને મારવા અને બટકા ભરવા દાહતા અથવા કુતરાને તેમના તરફ દાેહાવી મૂકતા. આ સર્વ કપ્ટા તેમણે સમભાવે સહી લીધા.
- (૩૬) આવા અનાર્ય લાેકાની વસ્તીમાં તે ભગવાન માત્ર એકએ વાર જ નહિ, પરંતુ ઘણીવાર વિચરતા.
- (૩૭) વજભૂમિમાં વસતા લાકોને પાતાની સારું પણ લૂખું અને તામસી ભાજન માંડમાંડ મળતું.
- (૩૮) કૂતરા દોહતા અથવા લોકો છૂ છૂ કરીને દોહાવતા. તેને અટકાવવા ખૌદ્ધ સ'ન્યાસીએા તા નાળવાળા લાકહી રાખતા, પણ પ્રભુએ અનેક પ્રકારનાં સ'કટા અને અનાય' લોકોનાં કહવાં વચનાને સમભાવે તથા પ્રસન્નચિત્તે અને વગર લાકહીએ સહન કર્યાં.
- (૩૯) સંગ્રામને માેખરે ચઢેલા અળવાન હાથી પરાક્રમપૂર્વક જય મેળવે છે તેમ સાધુપુંગવ મહાવીર પણ આંતરિક સંગ્રામમાં છતી પાર ઊતર્યા હતા.
- (૪૦) કાેઇ વખત એ લાઢપદેશનાં જ ગલામાં આલતાં આલતાં સાંજ થઇ જતી તાે ઘણી વાર એ શ્રમણવીરને રહેવાનું ગ્રામ પણ ન મળતું અને કાેઇ વૃક્ષ નીચે તેમને રહે-વાનું થતું હતું.

- (૪૧) ઘણી વખતે એ શ્રમણવીરને આ લાહદેશમાં વસતા અનાર્ય લાેકો લાકડીથી, મૂઠ્થી, ભાલાની અણીથી, પશ્ચરથી કે હાડકાના ખપ્પરથી મારતા હતા. શ્રમણ તે સર્વ ખમી લેતા.
- (૪૨) કોઇ વખત ત્યાં વસતા અનાર્યો એ મહાશ્રમણને પકડીને તેમના દેહમાંથી માંસ પણ કાપી લેતા, અથવા તેમના પર ધૂળ વરસાવતા, અથવા કોઇ વાર તેમને ઊંચેથી નીચે પટકી પાડતા. ધ્યાનસ્થ આસને છેઠેલા શ્રમણને ચલિત કરવાનું કરતા પરંતુ દેહ-મમત્વને દૂર રાખી તથા વાસનારહિત બની ભગવાને એ સમભાવે સહન કર્યું.
- (૪૩) અખ્તરથી સજજ થયેલા વીર સુભટ યુદ્ધને માેખરે ચઢી ભાલાથી ભેદાવા છતાં ડરતા નથી, તેમ પ્રભળ સત્ત્વવાળા ભગવાન જરા પણ ચંચળ ન થયા, પણ તે સર્વ ઉપસર્ગા સામે અડાલ અને અચળ રહ્યા.
- (૪૪) આ રીતે શ્રમણ લગવાન મહાવીરે જે માર્ગ નું પાલન કર્યું છે તે માર્ગ ને અન્ય સાધકો પણ અનુસરે.
- (૪૫) ચાથા ઉદ્દેશકમાં 'વીરપ્રભુની તપશ્ચર્યા' વર્ણુવી છે. તેમણે એક છ માસી કર્યા, પાંચ દિવસ ઊણા છ માસી એક કર્યા, નવ ચૌમાસી કર્યા, બે ત્રણુમાસી કર્યા, બે અઢીમાસી કર્યા, છ બેમાસી કર્યા, બે દોઢમાસી કર્યા, બાર માસક્ષમણ, બાંતેર પક્ષક્ષમણ, એક દશ દિવસની સર્વ'તોભદ્ર પ્રતિમા, એક ચાર દિવસની મહાભદ્રપ્રતિમા, બાર અઠ્ઠમ, ખસો એાગણુત્રીસ છઠ્ઠ, એક એક દિવસ અને કુલ પારણાં ૩૪૯. એ પ્રમાણે તપ કર્યાના દિવસો ૪૫૧૫ અથવા વર્ષ ૧૨ માસ ૬ અને દિવસ ૧૫.
- (૪૬) મહાવીર ભગવાન રાગાથી અસ્પૃશ્ય અને નીરાગી હાવા છતાં અલ્પભાજન કરતા. કાેઇ અકસ્માતથી વ્યાધિ આવી પડે તાે તેઓ કદીયે તેના પ્રતિકાર કરવાનું ઇચ્છતા નહિ.
- (૪૭) તે તપસ્વી પ્રતિકારવૃત્તિથી પર હાઇ તેમને રાગાના ઇલાજરૂપે જુલાબ, વમન તથા તેલમર્દન કે શુશ્રૂષા માટે સ્નાન, પગચ'પી કે દાતણની આવશ્યકતા રહેતી નહિ.
  - (૪૮) તે શ્રમણ ઇંદ્રિયના ધર્મોથી વિરકત રહેતા અને અલ્પભાષી બની વિક્રસ્તા હતા.
  - (૪૯) તેઓ શિયાળા તથા ગરમ ઋતુમાં ઊકડું આસને બેસી ધ્યાન ધરતા હતા.
- (૫૦) એ તપસ્વી મહાવીર જયારે ક્ષુધા લાગે કે જયારે તપસ્યાનું પારહ્યું હાય ત્યારે, માત્ર શરીરના નિર્વાહ અર્થે ભિક્ષાર્થે જતા અને ઘણીવાર લૂખા ભાત, બારફૂટ અને અડદના આહાર મેળવી એનાથી જ નિર્વાહ કરી લેતા.
- (૫૧) તેઓ અખ્બે, ત્રણુત્રણ, ચારચાર ઉપવાસને પારણું પણ જે અન્નપાણી લેતા તે તદ્દન નિરાસક્ત ભાવે શરીરસમાધિ ટકાવવા હેતા.
- (પર) દેહાદિ સંધાગ તથા કર્મ તું સ્વરૂપ યથાર્થ જાણ્યા પછી મહાવીર પાતે પાપ-કર્મ કરતા નહિ, અન્ય પાસે કરાવતા નહિ અને કરનારને અનુમાદન આપતા નહિ.

- (૫૩) શ્રમણ મહાવીર ગામમાં કે શહેરમાં જઈ પરને માટે તૈયાર થયેલા આહાર મેળવતા અને વિશુદ્ધ ભિક્ષા મેળવીને નીરાગવૃત્તિથી તેના ઉપયાગ કરતા.
- (૫૫) તે ભિક્ષાથે જતાં રસ્તામાં ભૂખ્યા કાગડા કે પારેવાં વગેરે પક્ષીએ ચણતાં હાય કે બીજા પ્રાણીએ કાંઇ ખાતાંપીતાં હાય તે તેમનાં તે કાર્યમાં ભ'ગ ન પડે તે રીતે ધીમે ધીમે ચાલતા.
- (૫૫) એ શ્રમણ મહાવીર જે કાેઇ બ્રાહ્મણ, શ્રમણ, ભિખારી, અતિથિ, ચંડાળ, ખિલાડી કે કૂતરાને આગળ કે પાછળ આવેલા જેતા અથવા તેમને આહાર મેળવતાં દેખતા તો તેમની તે ક્રિયામાં લેશમાત્ર પણ વિક્ષેપ ન પડાવતા.
- (૫૬) નાના માટા કોઇ પણ જીવને પાતાનાં નિમિત્તે લેશમાત્ર પણ દુઃખ ઉત્પન્ન ન થાય એવી કાળજી રાખતા.
- (૫૭) લિક્ષાના આહાર લિંજાયલા હાય, શુષ્ક હાય, ઠંડા હાય, ખહુ દિવસના અડદના હાય કે નીરસ ધાન્યના હાય તા તેને પણ શ્રમણ મહાવીર સમલાવે આરાગતા.
- (પ૮) એ કીર્ઘ તપરવી અને મહાયાગી કષાયરહિત અને આસક્તિરહિત અનતા જતા હોવાથી તેઓ હંમેશા માેક્ષમાર્ગાક્ષિમુખ રહેતા.
- (યલ) છદ્મસ્થ અવસ્થામાં પણ કર્મ દ્ભર કરવા માટે તેમણે પ્રભળ પુરુષાથ° દાખવ્યા હતા. તેઓ કોઇ વખતે પણ પ્રમાદની જાળમાં સપડાયા ન હતા.
- (६०) સાધનાના આ ક્રમિક વિધિ તે ભગવાને કાેઇપણ પ્રકારની ઐહિંક કે પાર-લોકિક લાલસા રાખ્યા વગર નિઃસ્પૃહ ભાવે જે રીતે આચર્ચા હતા તે લક્ષમાં રાખી બીજા સાધકા પણ તે માર્ગે વિચરે અને વતે.

આ 'ઉપધાનશ્રુત' નામના નવમા અધ્યયનનાં ચાર ઉદ્દેશક છે. અહીં આચારાંગના પ્રથમ શ્રુતસ્કંધ પૂરા થાય છે. અહીંથી બીજો 'અગ્રશ્રુત' નામના શ્રુતસ્કંધ શરૂ થાય છે. (૧૧૫)

# આચારાંગસૂત્રની વધારે માહિતા (ચાલુ)—

## विधिना मैक्ष्पग्रहणं स्त्रीपशुपण्डकविवर्जिता शय्या । ईर्याभाषाऽम्बरभाजनैषणाऽवग्रहाः शुद्धाः ॥११६॥

અર્થ — વિધિપૂર્વક ભિક્ષાનું ગ્રહણ કરવું, સ્ત્રી, જનાવર અને પંડક વગરની શબ્યા, વિદ્વારની શુદ્ધિ, ભાષાની શુદ્ધિ, વસ્તની શુદ્ધિ, પાત્રની શુદ્ધિ અને અવગ્રહની શુદ્ધિ હોવી ત્રેઇએ. (એ સર્વ વાત આચારાંગસૂત્રમાં છે). (૧૧૬)

વિવરણ—હવે આ આચારાંગસૂત્રના બીજા શ્રુતસ્ક ધમાં નીચે પ્રમાણે હકીકત આવે છે. અહીં થી પહેલી ચૂલા અથવા ચૂલિકા શરૂ થાય છે. તેના ભાવ શા છે તે તેના સાતમા અધ્યયનને અંતે જણાશે. ત્યાં સુધી આ પ્રથમ ચૂલિકા ચાલશે.

### દસમું અધ્યયન 'પિંડેપણા'

- (૧) લેક્સ્યગ્રહણ—એ ચૂલાનું પ્રથમ અધ્યયન 'પિંડેષણા' નામનું છે. એમાં કહે છે કે જે ચીજો ઘરમાંથી મળવાની હોય તે બીજ કે કૂગ કે પાણીથી મિશ્ર થયેલી હોય અથવા છવાતવાળી હોય તે લેવી નહિ.
- (ર) કદાચ એવી ચીજ લેવામાં આવે તો તેઓએ એકાંત જગ્યા પર અથવા લગી-ચામાં જઇને તેમાંથી જીવવાળી ચીજ જુદ્રી પાડવી. અને તે ચીજ પાતે ખાઇ શકે તેમ ન હાય તો તેને એકાંત જગાએ મૂકી દેવી.
- (3) સાધક સાધુસાધ્વીએ આખી વનસ્પતિ કે ઔષધિ ન સ્વીકારવી, કારણ કે એમાં જીવનતત્ત્વ છે.
- (૪) સાધક સાધુસાધ્વીએ ફૂલેલ અનાજ ન લેવું. પણ તે ચીજ પર એક કરતાં વધારે વખત (ખાંડવા, ભુંજવાનું) કામ થઇ ગયું હોય તાે તે લેવી કારણ કે તે સ્વીકાર્ય છે.
- (૫) સાધુસાધ્વી ગૃહસ્થના ઘરમાં જાય તે৷ નાસ્તિક અથવા ઘરઘણી સાથે તેમાં પ્રવેશ ન કરવેા, કે તેમાંથી અહાર ન નીકળવું.
- (६) સાધુસાધ્વીએ એક નગરથી કે ગામથી બીજા નગરે કે ગામે જવા વખતે નાસ્તિક કે ગૃહસ્થ સાથે ન જહું, તેમને ખારાક ન આપવા.
- (૭) સાધુને માટે ગૃહસ્થે ચારેલ કે ખરીદેલ અથવા પાય કરીને મેળવેલ વસ્તુ ન લેવી, અને અશુદ્ધ અને અસ્વીકાર્ય ચીજ પણ ન લેવી.
- (૮) ઘણા શ્રમણોને માટે ગૃહસ્થે તૈયાર કરેલ વસ્તુ કે આહાર ન લેવા. તેમ જ વ્યાદ્મણુ માટે રાખેલ, મહેમાન માટે રાખેલ કે ગરીબ કે ભિક્ષુક માટે રાખેલ ચીજ ન લેવી.
  - (૯) જે ગૃહસ્થને ઘરે સદાવત ખાંધેલ હાય તે ઘરે ભિક્ષાર્થે સાધુસાધ્વીએ ન જવું.
  - (૧૦) દિતીય ઉદ્દેશક પ્રથમના કરતાં પણ વધારે આહારશુદ્ધિ અપેક્ષે છે.
  - (૧૧) કલ કરહિત કુળમાંથી અથવા રાજ્યદ્વારમાંથી પિંહ લઇ શકે.
- (૧૨) બીજા માગનારાએાને યેાગ્ય ભાગ મળ્યાે છે એ વાતની ખાતરી કરીને, ઘરની સ્ત્રી કે બહેન પાસે ખારાક લેવાની માગણી કરે.
- (૧૩) એક યાજન દૂર મહાત્સવ થતા હાય તા ત્યાં જઇને ખારાક લઇ આવવાના સાધક વિચાર ન કરે.
- (૧૪) કોઇ મહાત્સવ પછી જમણવાર થતા હાય તા ત્યાં સાધકે જાણીજોઇને ન જતું. આને સંખડિદાષ કહેવામાં આવે છે.
- (૧૫) કાેઇ ઉજાહ્યી કે જમણને પ્રસંગે ખાવામાં આવે તાે સાધકને ઊલટી થઇ જાય અથવા અપચા થઇ જાય કે બીજી કાેઇ માંદગી થઇ જાય.

- (૧૬) કોઇ ગામ કે નગરમાં જમણવાર થતા હાય કે થવાના હાય તા ત્યાં જવાની અને આહાર લેવાની સાધકે ઇચ્છા ન કરવી. ત્યાં જય તા બીજા ગૃહસ્થા પાસેથી ભિક્ષા લે.
  - (૧૭) ઘણાં માણસા જેમાં ભેગાં થવાનાં હાય તેવું જમણ ત્યાન્ય ગણાય છે.
  - (૧૮) જે ભાજન પરત્વે સાધકને શંકા હાય તેવું ભાજન તેણે ન લેવું.
  - (૧૯) બિક્ષા લેવા જવું ત્યારે પાતાના પૂરતા વેશ સાથે જવું.
- (૨૦) જ્યારે વરસાદ થતો હાય, ધુમ્મસ થયેલ હાય અથવા વાયરા સખત વાતો હાય, ધ્રૂળ ખૂબ ઊડતી હાય ત્યારે ભિલ્લા લેવા ન જહું.
- (૨૧) સાધુએ ક્ષત્રિયને ત્યાંથી, રાજાને ત્યાંથી, કાસદને ત્યાંથી અને રાજાના સગા-એાને ઘેરથી ભિક્ષા ન લેવી, કારણ કે તે અસ્વીકાર્ય છે.
- (૨૨) જ્યાં મહાત્સવ ચાલતા હાય અને પછવાડે જમણવાર ચાલતા હાય ત્યાં સાધકે જવું નહિ, લગ્નાત્સવ કે જેમાં માંસ મચ્છી દેવામાં આવે છે તેવામાં જવું નહિ, મરસ્યુ પછી ઉત્તરકાર્ય થતું હાય ત્યાં જવું નહિ. જ્યાં ઘણા શ્રમણ કે પ્રાક્ષણ ભેગા થતા હાય ત્યાં પણ ન જવું. તેમ જ જયાં ઘણા જ ગરીમ માણસા કે ભિખારીઓ મળવાના હાય ત્યાં ન જવું.
  - (૨૩) ભિક્ષા લેવા જાય તા સાધકે જોવું કે રસ્તે કાઈ પણ છવછવાત નથી.
- (૨૪) દુધાળી ગાય દોહવાતી હાય તે વખતે સાધકે ભિક્ષા લેવા ન જવું. તેમ જ ભાજન તૈયાર થતું હાય, રધાત હાય તે વખતે ન જવું.
- (૨૫) ઘરધાણી અથવા ઘરની સ્ત્રી કોઇ સાધકની સગી થતી હોય ત્યાં <mark>વધારે સિક્ષા</mark> મળશે એમ ધારીને તેને ઘેર ન જવું. તેમ જ સાકર તથા તેલ કે છાશ વધારે મળશે એમ ગણીને ત્યાં જવું નહિ.
- (૨૬) ગાય અથવા લે સ સામેથી આવતી હોય અથવા દાડા, હાથી, સિંહ, વાલ, વરૂ, ખિલાડી, કૂતરું, ચિત્તો કે રી છ સામેથી આવતા હાય તા અને નાના રસ્તા હાય તા સીધા રસ્તાને છાડી દેવા.
- (૨૭) રસ્તે ખાડા હાય, થાંબલા હાય, કાંટા હાય અથવા કાદવ હાય તા સીધા રસ્તાને છાડી દેવા
- (૨૮) ઘરના પ્રવેશ ઢાંકી દેવામાં આવેલ હાય તો ઘરધણીની રજા લઇને તે રસ્તા જવા યાગ્ય કરવા.
- (૨૯) સાધકની જાણ પ્રમાણે એક ઘરમાં શ્રમણ કે બ્રાહ્મણ આવેલ છે એમ ખબર દ્વાય તા તેઓએ ત્યાં ઊભા ન રહેવું અને ઘરની સામે પણ ઊભા ન રહેવું.
  - (30) બીજા માંગનારાની સાથે ભળી ન જવું. તેની સાથે ભાગ ન કરવા,

- (3૧) શ્રમણ કે ધ્રાહ્મણ ઘરમાં દાખલ થયા હાય તેની અગાડી પડીને પાતે ઘરમાં ન જતું. પણ બીજાને ભિક્ષા મળી ગઈ હાય તા દાખલ થવામાં વાંધા નથી.
- (૩૨) જ્યાં જનાવરને અનાજ નખાતું હોય, જ્યાં કાગડા મળ્યા હોય તે રસ્તે ન જુવું, અન્ય રસ્તો હોય તો તે દ્વારા ચાલ્યા જુવું, પણ સીધા તેમની સામે ન જુવું.
- (૩૩) ઘરધણી કે કેોઇ જમતું હોય, તે ઠંડે પાણીએ હાથ ધૂએ, તો એ ભીના હાથે કાંઇ ન લેવું.
- (૩૪) ધૂળવાળા હાથનું આપેલું કાંઇ પણ અનાજ કે વસ્તુ ન લેવા તેમ જ હાથે મસ લગાડેલ હાય, માટી લાગેલ હાય, ધુમ્મસ લાગેલ હાય, ધાળા ચાક લાગેલ હાય તો તે હાથે આપેલ વસ્તુ અપવિત્ર અને અસ્વીકાર્ય છે.
  - (૩૫) એઠા હાથે આપેલ વસ્તુ પણ એ કક્ષામાં આવે છે.
- (૩૬) અનાજ માેટું અખંડ દાહ્યુવાળું હોય અથવા જે અનાજમાં ઘહ્યું થુલુ કે કચરા હાય અથવા જે સાધુ માટે દળવામાં આવેલ હોય તે અનાજ અપવિત્ર અને અસ્વીકાર્ય છે.
  - (૩૭) અગ્નિ પર ર'ધાતું અજ્ઞ સાધુ કે સાધ્વી માટે અપવિત્ર અને અસ્વીકાર્ય છે.
- (૩૮) થાંભલા પર રાખેલ કે પાલખ પર રાખેલ કે ઘાડા પર રાખેલ કે છત પર રાખેલ અનાજ અપવિત્ર અને અસ્વીકાર્ય છે. ગૃહસ્થ તેને નીચે ઊતારવામાં પડી જાય, તેને પગે ઇજા થાય, શરીરે વાગી જાય, માટે તેવું અનાજ ન લેવું. તે અસ્વીકાર્ય છે.
- (૩૯) સાધક માટે ગરમ કરેલું અનાજ અથવા તે માટે વી ઝેલ અન્ન અથવા સૂપ-હામાં ઝાટકેલ અન્ન અપવિત્ર છે અને અસ્વીકાર્ય છે.
- (૪૦) વનસ્પતિ ઉપર રહેલ અન્ન ન સ્વીકારવું તેમ જ છવ પર રાખેલ કોઇ ચીજ ન લેવી.
- (૪૧) જે જળ કરાળિયાના જાળામાંથી આવ્યું છે અથવા ઉઘાડી જમીનમાંથી આવેલ છે તે અપવિત્ર છે અને અસ્વીકાર્ય છે.
- (૪૨) આંખાની કેરીના રસ તથા દ્રાક્ષના રસ, જંગલી ખજૂરના રસ અને દાહમના રસ સ્વીકારવા નહિ. તેમ જ વાંસના રસ પણ ન સ્વીકારવા.
- (૪૩) જે રસ ઘરધણીએ યાચક કે ભિક્ષુક માટે તૈયાર કરેલ હેાય તે પણ ન સ્વીકારવેા.
- (૪૪) ઘરમાં અગર મઠમાં સાધુ જ્યારે ભિક્ષા લેવા ગયેલ હાય તે વખતે ઘરમાંથી વાસ આવે તે৷ તેમણે વાસથી પરાડ્યુખ થઇ ભિક્ષા લેવાને માટે કોઇ પ્રકારની ઇચ્છા નથી એમ કરવું.
- (૪૫) સાધકે જે ચીજ તેવા ને તેવા આકારમાં હાય તા તેને સ્વીકારવી નહિ, પણ તેના ઉપર ચાકુ કે હથિયાર વડે ફેરફાર કરેલ હાય તા તે લેવી.

- (૪૬) સાધકે કાચાં ફળ અથવા માત્ર તેના લાટ કરેલા હાય પણ હજુ જેમાં ખીયાંના સંભવ હાય તે ન લેવાં.
  - (૪૭) પાકચા વગરના ચાખા (ભાત) સાધકે ન લેવા.
  - (૪૮) સાધકે કાેઇ જાતની કાચી ચીજ ન લેવી.
  - (૪૯) સાધુને માટે તૈયાર કરેલ કોઈ ચીજ સાધકે ન સ્વીકારવી.
- (૫૦) કાેઇ નજીકના અથવા દ્વરના સગા કાેઇ ગામમાં રહેતા હાેય તાે તેને ઘેર ચીજ લેવા ન જવું; અને તેવા ઘરમાં પણ દાખલ ન થવું; અને તેને ત્યાંથી ખારાક કે પાણી ન લેવાં.
  - (૫૧) પરાણા માટે તૈયાર થતા ખારાક પાતાને મળે તેવી માત્રણી ન કરવી.
- (પર) સારી સુગ'ધ આવે તેવા ખારાક જ માત્ર ખાવા અને ખરાબ મ'ધવાળા ખારાક ન ખાવા એવું સાધકે કરવું નહિ. એ પાપી હકીકત છે.
- (૫૩) આણેલ અન્ત પાતાની સાથેના અન્ય સાધકોને પૂછ્યા સિવાય અન્યને આપલું નહિ.
- (પ૪) સારું પસંદ આવે તેવું ખાવું અને આકીનું ન પસંદ પડે તે બીજા સાધુઓને કે ગુરૂને આપવું તે પાપિષ્ઠ આચરણ છે.
  - (૫૫) સાધુએ અહ કળિયાવાળી ચીજ ન લેવી.
  - (૫૬) આપનારનાં હાથ અને વાસણ (સચિત્તથી) લીનાં ન હાવાં જોઈએ. (પહેલા નિયમ).
- (૫૭) આપનારનાં હાથ અને વાસણ (અચિત્તથી) ભીનાં હાય. આમાં ચાખી સીજ પવિત્ર હાય તે લેવી. (૨)
- (૫૮) આપનારનાં હાથ (અચિત્તથી) સીના હાય અને વાસણુ (સચિત્તથી) સીનાં ન હાય (૩) તેા ખપે એવી ચીજ લઇ શકાય.
- (૫૯) જાડા થયેલ અનાજ વારી શકાય. એને જરા સાફ કરવાનું હોય તો તે કરતું (૪).
- (६૦) આપનારના હાથ ચાેખ્ખાે હાય પણ વાસણુ (અચિત્તથી) ભીનું હાય તાે તે ચીજ લઇ શકાય. આ લિક્ષાના પાંચમાે નિયમ છે.
- (६૧) જમીન પર ચીજ પડેલ હેાય, પડી ગઇ હેાય તે આપનારને હાથે (સચિત્તની) ભીનાશ ન હેાય તો લઇ શકાય.
- (૬૨) આપનારને હાથ પરની (સચિત્તની) ભીનાશ તદ્દન સુકાઈ ગયેલી હોય તે તે ચીજ લઇ શકાય. છઠ્ઠો નિયમ.
- (६૩) બેપગા કે ચાપગા જનાવર, શ્રમણ અથવા પ્રાહ્મણને જે ચીજ ન જોઇતી હાય અથવા પરાણા માટે અથવા ગરીભગુરભા માટેની જે ન હાય તે સાધુ લઇ શકે. સાતમા નિયમ.

(६४) આ સર્વ જ્ઞાની મહારાજે ખતાવેલ પિંડના નિયમા છે. ખીજા શ્રુતસ્કંધના પિંડેષણા નામના પ્રથમ અધ્યયનના અગિયાર ઉદ્દેશક છે.

## અગિયારમું અધ્યયન 'શય્યેષણા'

**રાચ્યા**—બીજા શ્રુતસ્કંધના બીજા અધ્યયનનું નામ છે શય્યા. એમાં નીચેની હુકીકત આવે છે :

- (૧) જે કાેઇ સાધકને રહેવા માટે જગા જેઇતી હાય અને તે જગામાં ઇંડા હાય અથવા છવાત હોય અથવા કાેઇ છવતું પ્રાણી હોય, તાે તેના ઉપયાગ ધ્યાન, રાત્રિવાસ કે અભ્યાસ માટે ન કરવાે.
- (૨) જે સ્થાન તેના આપનારે ચારીને કે લૂંટીને લીધેલ હોય અથવા કોઇ ભવનું પાપ કરીને લીધેલ તેા ધ્યાન માટે તેના ઉપયાગ ન કરવા.
- (૩) જ્યાં સાથી સાધુ ઊતરેલ હોય અથવા જ્યાં ઘણા છ્રાહ્મણ કે ભિક્ષુક અથવા પરાણા અથવા ગરીબ માણુસા રહેતા હોય તેવા સ્થાને પણ ન રહેવું.
- (૪) સાધુ માટે જગાને ચૂના દેવરાવ્યા હોય અથવા ત્યાં ઘાસ પથરાવ્યું હોય અથવા નાનાં ખારણાંને માટાં કરાવેલાં હાય તા તે જગ્યા રહેવા માટે ન વાપરવી.
- (૫) જે જગ્યામાં ઘણાં ડી'ટિયાં હાય, અથવા જેમાં ઘણાં મૂળિયાં હાય, અથવા પાંદડાં કે કૂલા વધારે હાય અથવા કળ કે મૂળ હાય અથવા ઘાસ હાય તા રહેવા માટે તે જગ્યા વાપરવી નહિ.
- (६) ઉપરને માળે ન રહેવું તેમ જ જમીનની અંદર ન રહેવું. અથવા શાંભલા પર અનાવેલ મુકામમાં ન રહેવું (અસાધારણુ સંચાળા ન હાય તા). કદાચ રહેવું પડે તા તે સ્થાને હાથ, પગ, દાંત અથવા આંખ ધાવાં નહિ. અથવા ત્યાં વડીનીતિ કરવા જવું નહિ, ત્યાં પડી જાય તા હાથ પગ ભાંગે, તેથી તે જગ્યા ઉતારા માટે પણ ન વાપરવી.
- (૭) જે જગ્યાએ બાળકો, સ્ત્રીઓ હોય, જનાવરા, ખારાક અથવા પાણી ભરેલ હાય, તેવી જગ્યાએ સાધકે ન રહેવું.
- (૮) ઘરધણીના વપરાશમાં હાય તે જગ્યા વસતિ માટે ન વાયરતી. તેને ખેરી સાથે તકરાર થાય તેમાં સાધકથી ભાગ ન લેવાય. અથવા ઘરધણી અગ્નિ સળગાવે કે ખુઝાવે એવું સાધુથી ન વિચારાય.
- (૯) ઘણાખરા ઘરધણીએા ચાપ્પ્માઇવાળા હાય છે અને સાધુ તો કઠી નહાતા નથી એટલે અચાપ્પ્માઇવાળા હાય છે. તેઓના શરીર પર ગંધ પણ હાય અને કોઇ વાર ઘણી ખરાબ દુર્ગ ધ હાય. આ કારણે તેઓ તિરસ્કરણીય થઇ પડે. અને ન કરતા હાય તે કામ કરે અથવા કરતાં હાય તે ન કરે. એટલા માટે જ્યાં ઘરધણી રહેતા હાય ત્યાં ન રહેવું.
  - (૧૦) જ્યાં ઘણા સંન્યાસીએ રહેતા હોય તેવા સ્થાનકે ન રહેલું.

- (૧૧) સામાન્ય રમતગમતની જગ્યા તરીકે વપરાતું હોય ત્યાં ઉતારા ન કરવા, કારણ કે તે જગ્યા લાયક નથી.
- (૧૨) સૂવા માટેની પાટ ઇંડા વગરની હોય અથવા તેમાં જીવાત ન હાય, પણ તે તોલમાં ભારે હોય તો તે સૂવા માટે વાયરવા લેવી નહિ.
- (૧૩) જે પાટ ઇંડા અને જીવાતથી રહિત હાય, હલકી હાય પરંતુ દેનાર પાછી લેવા ન ઇચ્છતા હાય તા તે પાટ સૂવા માટે ન લેવી.
- (૧૪) સૂવાની પાટ ઇંડા વગરની અને જીવાત વગરની હાેય અને હલાવી ચલાવી શકાય એવી હાેય અને દેનાર પાછી લેવા તૈયાર હાેય, પણ સારી રીતે બાંધેલી (મઢેલી) ન હાેય તાે તેવી પાટ સૂવા માટે ન લેવી.
- (૧૫) પહેલા પ્રકારની પાટના સ્વીકાર કરવાથી 'સંચમવિરાધના' થાય છે એટલે અંકુશના અટકાવ ઘાય છે, બીજામાં 'આત્મવિરાધના' (જે પાટને ઉપાડે તેની વિરાધના) થાય છે. ત્રીજામાં 'તત્પરિત્યાગ' અને ચાથામાં 'બંધનપલિમ'થ' (એટલે દોરડાએાનું પરસ્પર સંઘર્ષણુ).
- (૧૬) જ્યાં ઘરધણી અને ધણિયાણી એકબીજાનું શરીર દાબતા હેાય તેવા ઘરમાં ન રહેવું.
- (૧૭) જ્યાં ઘરધણી અને તેની ધણિયાણી એકબીજાનું શરીર ધાતા હાય એવા ઘરમાં રહેવું યાગ્ય નથી.
  - (૧૮) ઇંડા અને જીવ વગરની પાટ ન મળે તેં આખી રાત બેસી રહેવું. . આ બીજા મહાશ્રુતસ્ક'ધના બીજા અધ્યયનનાં ત્રણ ઉદ્દેશક છે.

પંડક એટલે નપુંસક. એટલે, શચ્યા સ્ત્રી, પશુ અથવા નપુંસક વગરની ચાખ્ખી હાવી જોઈએ.

#### ખારમું અધ્યયન 'ઈર્યા'

**દર્શિ**—આચારાંગના ખીજા મહાશ્રુતસ્ક**ધ**નું ત્રીજુ' અધ્યયન ઇર્યા નામનું છે તેમાં નીચેની મતલખની હુકીકત આવે છે :

- (૧) ઇર્યા એટલે હાલવું ચાલવું. રસ્તા એાળખાય તેવા ન હાય અને ચામાસું બેસી ગયું હાય, રસ્તે બીજ પડ્યાં હાય, ત્યારે સાધકે એક ગામથી બીજે ગામ ભટકવું નહિ, પણ ચાતુર્માસમાં એક જગ્યાએ સ્થિર રહેવું.
- (ર) જ્યાં ઘણા પરાણા કે પ્રાહ્મણ આવે તેવું હોય તેવી જગ્યાએ શિયાળામાં પણ દાખલ થવું કે રહેવું નહિ.
- (3) પણ જે ગામમાં ધ્યાન માટે માેટી અને પૂરતી જગ્યા મળતી હાય અને જયાં બહુ પ્રાક્ષણો કે પરાણાએક આવે તેવું ન હાય અને જયાં પાતાને રહેવાની સર્વ શરતો ખરાષર સંતાવાતી હોય ત્યાં રહેવું.

- (૪) રસ્તે જીવાત ઘણી હોય તાે ચામાસા પછી પણ પાંચદશ દિવસ સુધી ગામે-ગામ ભટકલું નહિ.
- (૫) પણ જીવાત ન હાય અને બ્રાહ્મણા વગેરે ચાલવા લાગ્યા હાય તા તેમણે સાવધાનીથી ચારે બાજુ નજર રાખી ચાલવું.
- (६) ચાર વામ નજર રાખી જીવ ન હાય ત્યાં ચાલવું. ટૂંકો રસ્તો હાય તે પકડી લેવા અને સીધે રસ્તે ન જવું. તેમણે નજર રાખીને એક ગામથી બીજે ગામ જવું. વામ એટલે હાથના આગળના ભાગ.
- (૭) રસ્તામાં જીવાત, બીજ, ઘાસ, પાણી કે કાદવ હાય તેા સીધા ન જવું. ધ્યાન રાખીને ચાલવું. ટૂં કે માર્ગે જવાના વાંધા નથી.
- (૮) રસ્તે ચાર, લૂંટારા, મ્લેચ્છ કે અનાર્ય લાકા હાય તા તે માર્ગ ઇરાદાપૂર્વ કન જતું, અથવા અર્ધ સુધરેલ માણસ હાય તા તેવે માર્ગ પણ ન જતું.
- (૯) એનું કારણ એ છે કે પાતાના પહેરવેશ ચારાઇ જાય અથવા અજ્ઞાન લાકોને હાથે માર ખાવા પડે, અને સાધુને જાસુસ કે ચાર ધારી મારી બેસે.
- (૧૦) જ્યાં એક રાજા ન હોય કે ઘણા રાજા હોય કે સારું રાજ્ય ન હોય તો તેવા ગામે ન જહું, નખળી સરકારનું પણ એ જ પ્રમાણે સમજહું.
- (૧૧) જે જંગલ વટાવતાં છે, ચાર, પાંચ કે વધારે દિવસ થાય તેવું હોય તો તેવી જગ્યાએ ન જવું, ખીજે ગામ જવું.
- (૧૨) પાણીમાર્ગ હાય તેા અને બાટમાં ખેસીને સામે કાંઠે જઇ શકાય તેવું હાય તા ઘરધણીએ પાતા માટે ખરીદેલ બાટમાં ન બેસવું.
- (૧૩) પાણીમાં એક પગ રાખવા, શીજો પગ હવામાં રાખવા અને ખૂબ ઉપયોગ રાખી સાવધાનીથી પાણીમાં ચાલવું.
- (૧૪) હોડીના આગળના કે પાછળના ભાગમાં ન બેસવું, વચ્ચે પણુ ન બેસવું. હાથ જોડીને ચારે તરફ જોયા વગર શાંતિથી બેસવું.
- (૧૫) બાટવાળા બાટ કે હલેસાં ચલાવવાનું કહે તા તે ચ<mark>લાવવા નહિ. એ</mark>વી માગણીના સ્વીકાર ન કરવા.
  - (૧૬) પાણીને અડવાનું બાટવાળા કહે તો તેના સ્વીકાર ન કરવા.
- (૧૭) અને બાટને પડેલું કાહ્યું પાતાના હાથથી બૂરવાનું કહે તો તે માગણીના સ્વીકાર ન કરવા.
- (૧૮) અને બાટમાં પડેલ કાણાને સુધારવાનું બાટવાળાને કહેવું નહિ, પણ ચારેભાજુ દેખરેખ રાખી ઉપયોગપૂર્વક મુસાફરી પૂરી કરવી.
- (૧૯) ગાટવાળા છત્રી કે વાટકા કે ઠામવાસણુ પકડી રાખવાનું કહે તાે તેની માગણીના સ્વીકાર કરવાે નહિ, પણ વગર બાલ્યા જોયા કરવું.

- (૨૦) રાત્રે કે સંધ્યા વખતે આરણું ઊઘાડું રાખીને કુદરતી હાજતે સાધક જાય, તે તક લઇને કાેઇ ચાર ઘરમાં પ્રવેશ કરે તેા અમુક ચારને ચારી કરનાર તરીકે અતાવવા એ સાધકને માટે સારું નથી અને કાેઇ વાર ઘરધણી સાધુને પણ ચાર ધારે. એટલા માટે એવા ઘરમાં ન રહેતું.
- (૨૧) જ્યાં ઘણા સાધુ કે ખાવાએ! ઊતરતા હેાય હેાય ત્યાં એક માસથી વધારે ન રહેલું.
  - (૨૨) જ્યાં કાઈ માણસ ન ઊતરતા હાય તેવી જગ્યાએ રહેલું તે પાપ છે.
- (૨૩) સાંજે કે માેડું થયા પછી કાેઇ નાના મુકામમાં ઊતરવાનું થાય તાે પ્રથમ પાતાના હાથ મૂકવા. ત્યારપછી તેમાં પગ મૂકવા, અને ત્યાર પછી ઉપયાગ રાખીને એવી જગ્યામાં કાપલ થતું કે એ જગ્યા છાેડવી.
- (૨૪) જે ઘરધણીનું નામ કે ગાત્ર સાધક જાણતા હાય તેના ઘરના ખારાક ન લેવા, આમ'ત્રણ મળે તા પણ ન લેવા; કારણ કે એ ખારાક અપવિત્ર છે અને અસ્વીકાર્ય છે.
- (૨૫) જે ઘરને ઘરધણી વાયરતા હાય અને જેમાં પાણી કે અગ્તિ હાય તા ધ્યાન માટે એવા ઘરમાં ન રહેલું.
- (૨૬) જે ઘરના રસ્તાે ઘરધણીના ઘરમાં થઇને જતાે હાય અથવા જે ઘરમાં પેસવાના માર્ગ જ ન હાય તાે ધાર્મિક ધ્યાન માટે તે જગ્યાએ જહું નહિ.
  - (૨૭) જ્યાં ઘરધણી અને તેની સ્ત્રીને કલહ થતા હાય તે ઘરમાં રહેવું યાગ્ય નથી.
- (૨૮) જ્યાં ઘરઘણી અને તેની સ્ત્રી અરસપરસનાં અંગાપાંગને ઘી, તેલ કે માખણુથી માલિસ કરતા હાય તે ઘરમાં ન જવું.
  - (રહ્) જ્યાં ઘરઘણી કે તેની સ્ત્રી નગ્ન ફરતાં હાય તે ઘરમાં સાધકે ન ઉતરહું.
- (૩૦) ગામમાં કુદરતી હાજત માટે જગ્યા કર્યા છે તે પ્રથમ જોઇને ઉતારા માટે કે રહેવા માટે જગ્યા પસંદ કરવી.
  - (૩૧) અન્યના શરીરને કે શચ્યાને સ્પર્શ થાય તેમ ન થવા દેવું.
- (૩૨) શૂંકમાં, ઉધરસ ખાતાં કે ખૂળ દીર્ઘ ધાસ લેતાં કે કાઢતાં કે ઊલટી કરતાં પાતાનું સુખ ઢાંકનું.
- (૩૩) રહેવાની જગ્યા સરખી હાય કે ન હાય, પવનના સુસવાટાવાળી કે તે વગરની હાય અથવા ધૂળવાળી કે તે વગરની હાય અને ગમે તેવી જગ્યા મળે તેમાં ઉપયોગપૂર્વક રહેવું અને તે બાબત મનમાં પણ ખરાગ ન લગાડવું.
- (૩૪) રસ્તામાં સાધકને ભીંત કે ખાપા જેવા મળે અથવા પહાડ પર માંધેલાં ઘર મળે અથવા રાજમહેલ અથવા જમીનની અંદર ભાેંચરાવાળા ઘર મળે કે ઝાડમાં કરેલ ઘર મળે અથવા પહાડની ગુફાઓ મળે અથવા પવિત્ર ઝાડ મળે અથવા સુંદર શાંભલા કે

કામ કરવાનું કારખાનું મળે, તાે તેની સામે નજર ન કરવી, પણ આડા હાથ ધરીને રાખવા અને એક ગામથી બીજે ગામ ઉપયાગપૂર્વક જવું.

- (૩૫) સાધકને માર્ગમાં ભીનાશવાળી જગ્યા મળે અથવા ચરવાની જગ્યા મળે કે ખાડી મળે અથવા ગઢ કરેલી જગ્યા મળે અથવા જંગલ મળે અથવા જંગલમાં કિલ્લાએ દેખાય અથવા લાકડાં દેખાય, પવેંતા દેખાય, અથવા નદીમાં સરાવર અથવા કમળનાં સરાવર મળે તો તેણે તે જોવા નહિ, પણ હાથ તેની સામે ધરીને હાથને જોવા અને ઉપયોગપૂર્વક માર્ગે ચાલતું.
- (૩૬) હરણ, જનાવર, પક્ષી, સર્પ પાણીમાં રહેતા હાય અથવા હવામાં રહેતાં હાય તે ઇજા પામે, તેમને બીક લાગે તેા અખાલમાં સંતાઈ જાય અથવા કોઇ બીજી જગ્યાના આશ્રય લે. તેટલા માટે સાધકે તે ચીજ સામે ન જોવું. અને હાથ આડા ધરવા.
  - (૩૭) ગુરુ કે આચાર્ય ના હાથ ઝાલીને રસ્તે ન ચાલવું.
- (૩૮) રસ્તે ગુરુ સાથે જતાં બીજા મુસાકર મળા અને તેઓ સવાલ પૂછે કે તમે કયાંથી આવે! છે ? અથવા તમે કે હાુ છે ? અથવા તમે કયાં જાઓ છે ? ત્યારે ગુરુ એનો જવાબ આપે. પહ્યુ ગુરુ તેવા મુસાકર સાથે વાત કરતા હાય ત્યારે તેમની વાતમાં ભળતું નહિ.
- (૩૯) રસ્તે મુસાક્રો મળે અને પૂછે કે તમને રસ્તે કલાશા માલુસ મળ્યા ? તો તો માલુસ હાય અથવા ગાય હાય કે ભેંસ હાય અથવા જનાવર કે પક્ષી હાય કે સપે કે જળચર પ્રાણી હાય, પણ સાધકે તેના જવાબ ન આપવા અને તે પ્રાણીને બતાવતું નહિ અને જાણતા છતાં નથી જાણતા એમ પણ ન કહેતું અને ઉપયાગપૂર્વક એક ગામથી બીજે ગામ જતું.
- (૪૦) પાણીની વનસ્પતિ, મૂળિયાં, છાલ કે પાંદડાં અથવા ફૂલ કે ફળને માટે એ રીતે કાંઈ જવાબ ન દેવેા.
  - (૪૧) અને ગાડાં, અનાજનાં ગાડાં કે ગાડી માટે પણ કાંઇ જવાબ ન આપવા.
- (૪૨) અને ગામ કેવડું માેટું છે તેના પણ જવાબ ન આપવા સાથવા ગામ કેટલું ફૂર છે તેના પણ જવાબ ન આપવા.
- (૪૩) તાેકાની ગાય વિહાર દરમ્યાન સામેથી આવતી હાેય તે તેનાથી ગલરાવું નહિ, બીજો રસ્તાે ગલરાટને લઇને લેવા નહિ કે ઝાડ પર ચઢી જવું નહિ પણ ઉપયાગ રાખી આગળ વધવું.
  - (૪૪) રસ્તે જ ગલમાં ચાર હાય તેની બીકે આડે રસ્તે ન જવું.
- (૪૫) ચાર કપડાં કે બીજી કાેઇ ચીજ માગે તાે તે આપવી નહિ અથવા નીચે મૂકવી નહિ અથવા એની પાસે કયાની વિજ્ઞપ્તિ કરવી નહિ.

(૪૬) પછીના ગામમાં જઇ ફરિયાદ ન કરવી. રાજા પાસે તે માટે ફરિયાદ કરવા ન જતું અથવા તે સંગંધી બીજા પાસે છેહાતું નહિ, પણ ઉપયોગપૂર્વ ક વર્લનું.

આ બીજા શ્રુતસ્ક'ધના ત્રીજા ઇર્ચા નામના અધ્યયનના પણ ત્રણ ઉદ્દેશક છે. આવી મતલભનું ત્રીજું અધ્યયન આ દ્વિતીય મહાશ્રુતસ્ક'ધનું છે.

#### તેરમું અધ્યયન 'ભાષાજાત'

ભાષાઃ 'ભાષાજાત' નામનું આ દ્વિતીય શ્રુતસ્ક'ધનું ચાથું અધ્યયન છે. તેની વાત નીચેની મતલખની છે.

- (૧) ભાષામાં ખૂબ ઉપયોગ રાખવા. કાેઇને છેતરવા કે પાતાને લાભ કરવા કાંઇ આલવું નહિ. કાેઇ ઠપકાને પાત્ર થાય તેવું ન બાલવું. તેઓ પાતાની ખુદ્ધિના ઉપયોગ કરે તાે કેટલીક વસ્તુ જરૂર થવાની છે અને કેટલીક થવાની નથી, એ જાણી શકે, અમુક માણસ આવશે કે નહિ તે જાણી શકે.
- (:) પણ બાલતી વખતે સંયમ રાખવા. એકવચન, દ્વિવચન, બહુવચનમાં અને નર, નારી, નાન્યતરજાતિના વિવેક રાખવા. વખાણ કરવા, ઠપકા આપવા તેમાં પણ વિવેક રાખવા. સાધકે જરૂર હાય ત્યાં પાતા માટે એકવચનમાં બાલવું, જરૂર પડે ત્યાં બહુ-વચનમાં પણ બાલવું. સ્પષ્ટતાથી પાતાની જાત પર અંકુશ રાખીને બાલવું.
- (3) ચાર જાતની વાણી છે: (૧) સત્ય, (૨) અસત્ય, (૩) સત્યમૃષા–સત્ય અને અસત્યનું મિશ્રણ, (૪) જે સાચું પણ ન હાેય અને અસત્ય પણ ન હાેય તે અસત્યામૃષા.
  - (૪) અસત્ય વચન અને સત્ય અસત્યના મિશ્રભુરૂપ વચન પણ કદી બાલવું જ નહિ.
- (૫) સારી રીતે વિચાર કરીને જો લાગે કે તે પાયવચન છે તો સત્ય વચન પણુ ન બાલવું. ઠપકાને પાત્ર હાય તો તેવું વચન ન બાલવું. તે જેમતેમ બાલાયલું હાય તા તે પણુ ન બાલવું. પાપ તરફ લઇ જનારું હાય તા તેવું વચન પણુ ન બાલવું. કાઇ જીવને હુણું તેવું.વચન હાય તા તે પણુ ન બાલવું.
- (६) એટલે અસત્યામુષાવાણીરૂપ વચન (હુકમ) જરૂરી બાલવું. તાળી તાળીને જરૂરી હાય તેટલું સ્પષ્ટ રીતે બાલવું.
- (૭) કાેઇને 'નીચ' કે 'હલકા કુળમાં જન્મેલ' એમ ન કહેવું. કાેઇને ક્ષુદ્ર ન કહેવા, કાેઇને કૂતરા ન કહેવા, કાેઇને નિમકહરામ ન કહેવા, કાેઇને ચાર ન કહેવા.
  - (૮) 'લાઈ' 'લાંખા આયુષ્યવાળા' કે 'ધર્માતમા' એવા શબ્દ વાપરીને કોઇને બાલાવવા.
  - (૯) સ્ત્રીને પણ યાગ્ય શબ્દથી બાલાવવી, પણ તેને તાડી ન પાડવી.
- (૧૦) સ્ત્રીને બાલાવતાં તે જવાય ન આપે તા તેને 'આયુષ્મતી! બહેન! બાઈ' એવા મીઠા શખ્દથી કરીવાર બાલાવવી.

¥. 39

- (૧૧) વરસાદ આવા, આકાશના દેવા વરસાદ વરસાવા, અથવા અનાજ પાકા, કે સૂર્ય ઊગા, અથવા સૂર્ય ન ઊગા, રાત પડા કે ન પડા, એહું બાલહું નહિ.
  - (૧૨) પણ વાદળાં ચઢચાં છે, વરસાદ થયેા છે એવું બાલી શકાય.
- (૧૩) કોઈમાં દદ° જોઈને તેને કોઢ થયેા છે કે તેને ગૂમડાં થયાં છે અથવા તેનું શરીર કપાઈ ગયું છે કે તેના હાથ કપાઈ ગયા છે એવું ન બાલાય.
- (૧૪) ભીંત, કિલ્લા કે ખાઇ એઇને તેને સારી રીતે તૈયાર કરવામાં આવ્યાં છે એમ સાધક ન બાલે.
- (૧૫) ખારાકને જોઇને તે સારી રીતે તૈયાર કરવામાં આવેલ છે, એ સરસ ખારાક છે, આવી પાપભાષા સાધકે અર્થાત્ સાધુ-સાધ્વીએ ન વાપરવી.
- (૧૬) અમુક ખારાક તૈયાર કરવામાં ઘણી મહેનત ક્ષેત્રામાં આવી છે, એ સ્વાહિષ્ટ છે, એમ સાધકે બાલવું નહિ. તે પાપ છે.
- (૧૭) ગાય, ભેંસ, હરણ કે જનાવર કે પક્ષી અથવા સપ'ને જોઇને તે સારું છે, મારી નાખવા યાગ્ય છે અથવા રાધવા યાગ્ય છે એવું સાધકે ન બાલવું જોઈએ.
  - (૧૮) ગાય લે સને ને છે તે યુષ્ટ છે એમ સાધકે ન બાલવું.
- (૧૯) ગાય કે ભે સને શરીરે પુષ્ટ જોઇ તેના વખાણુ ન કરવા કે તે દોહવા યોગ્ય છે એમ ન બાલવું. આવી પાપભાષા ન વાપરવી.
- (૨૦) નાની ગાયને જોઈ તે ખૂબ દ્ભધ આપે તેવી છે એવી પાપી ભાષા સાધકે ન વાપરવી.
- (ર૧) સારું ઝાડ બગીચામાં જોઇ તે મહેલને ચાેગ્ય છે એમ ન કહેવું; કે દરવાજાને ચાેગ્ય છે કે ઘરને ચાેગ્ય છે એવું સાધકે ન બાેલવું.
  - (૨૨) ઝાડને સાર્ જોઇ તે સાર્ છે એમ બાલી શકાય.
- (૨૩) જંગલી કળાને જોઇને તે પાકી ગયાં છે અને રાંધવા યાગ્ય અથવા ખાવા યાગ્ય છે એમ સાધકે બાલવું નહિ.
- (૨૪) અનેક જાતની વનસ્પતિને જોઇ તે પાકી ગયેલી અને ખાવા યાગ્ય છે એમ સાધકે ન બાલવું.
- (૨૫) અવાજ સાંભળીને રાગ દેષથી તે સારા છે કે ખરાબ છે એવું સાધકે ન ખાલવું. પણ રાગ દેષ વિના સારાને સારા અવાજ કહેવા. ખરાબને ખરાબ અવાજ કહેવા.
  - (૨૬) તે જ પ્રમાણે ખરાબ વાસ, સારી વાસ, ખરાખ રંગ, સારા રંગ માટે સમજી લેવું.
- (ર૭) સ્પષ્ટતાથી બાલવું, ચાક્કસ મર્યાદિત શબ્દોમાં બાલવું, જરૂરી બાલવું અને અદ્ભલ વાપરીને બાલવું
  - (૨૮) ખહુ ઉતાવળું ન બાલવું. ઉપયાગપૂર્વક સંયમી ભાષાએ જરૂરી બાલવું. આ બીજા શ્રુતસ્ક ધના ચાથા ભાષાજાત અધ્યયનના બે ઉદ્દેશક છે.

## ચૌદમું અધ્યયન 'વસ્ત્રવણા'

અ'બર: અત્યારાંગ સૂત્રના બીજા શ્રુતસ્ક ધનું પાંચમું વસ્ત્રેષણા (પ્રાકૃતમાં વત્યેસણા) નામનું અધ્યયન છે. તેના ભાવ નીચે પ્રમાણે છે:

- (૧) સાધક ઊનનું બનાવેલ, રેશમનું બનાવેલ, શાળુનું બનાવેલ, તાડના પાંદડાંનું બનાવેલ, સૂતરનું બનાવેલ કે આકડાનું બનાવેલ કાપડ ગ્રહ્યા કરે.
- (ર) સાધુ યુવાન મજબૂત બાંધાવાળા હાય તાે તેણે એક કપડું જ પહેરલું; સાધ્વી હાય તાે તેણે ચાર કપડાં પહેરવાં અને તેવાં કપડાં ન મળે તાે બીજા કપડાંમાંથી લઇને સીવી લેવાં.
  - (૩) સાધુએ અથવા સાધ્વીએ કપડાં લેવાં માટે અડધા યાજનથી વધારે ન જલું.
- (૪) પ્રથમ મહાશ્રુતસ્કંધના બીજા અધ્યયનમાં તે સંબંધી વિધિ કહ્યો છે તેનું અહીં પુનરાવર્તન કરવું.
- (૫) સાધુને માટે ગૃહસ્થે ખરીદેલું કપડું તેલે લેલું ન ઘટે તેમ જ તેને માટે રગેલ, ધાયેલ કે સાફ કરેલ, દાખેલ કે સુગ'ધી કરેલું કપડું ન લેલું, પણ તેની માલિકી આપ-નારની હોય અને આપનારના પાતાના માટે તે કપડું હોય તો તે લેલું.
- (६) સાધકે ખહુ મૂલ્યવાન કપડું ન લેવું જેમ કે સૂક્ષ્મ મુલાયમ જરી ભરતવાળું કપડું. ખહુ ઉત્તમ જાતવાળું, ખહુ ઉત્તમ સૌંદર્યવાળું અથવા ઘેટાબકરાના વાળનું બનાવેલ અથવા સોનેરી જરીવાળું હોય એવું કપડું ન લેવું.
  - (૭) કપડાં લેવાની ભાબતમાં ફેટલાક નિયમા છે તે ધ્યાનમાં રાખવા.
- (૮) કપડાની જાત કહીને તે માગલું. તે ઊનનું છે કે રૂનું છે કે રેશમી છે કે શાલુનું છે એમ કહી તેની માગલી કરવી અને ઘરધણી તે આપતા હાય તા તે લેવું. તે પવિત્ર છે અને સ્વીકાર્ય છે.
- (૯) જે કપડું પાતે સારી રીતે જોયેલ, તપાસેલ હાય તેને માગતાં ઘરઘણી કે તેની સ્ત્રી તે આપે તો લેવું.
- (૧૦) વસ્ત્ર સંબંધમા જાણી લે કે તે અંકર પહેરવા યેત્ર્ય છે કે ઉપર પહેરવા યાગ્ય છે.
- (૧૧) બીજા સાધકે સ્વીકારેલ ન હાય અને વધેલ હાય તે કપડું સાધક મા**ગે. આ** પ**વિ**ત્ર અને સ્વીકાર્ય છે.
- (૧૨) આ ચારે નિયમ પ્રમાણે કપડાં લીધેલ હાય તો તે ચાગ્ય છે. પણ તે નિયમ પ્રમાણે લેવાયેલ છે એમ બાલબાલ ન કરવું.
- (૧૩) શ્રાવક પંદર દિવસ કે મહિના પછી આવવાનું કહે અથવા બીજે દિવસે આવવાનું કહે તો તે સાંભળીને સાધક કહે કે તુરત આપવું હોય તે આપા. પણ તે પર

- બીજું કપડું તેને ખરીદલું કે અનાવલું પડે તેવી વાત જો તે કરે તે৷ તે કપડું અપવિત્ર અને અસ્વીકાર્ય છે.
- (૧૪) કપડાને સાફ કરીને આપે કે દાર્બીને આપે તો તે કપડું ન લેવું પણ હોય તેમ ને તેમ આપે તો લેવું.
  - (૧૫) બીજા પાસે મંગાવેલ કપડું પણ અપવિત્ર છે, અસ્વીકાર્ય છે.
  - (૧૬) ઇંડા કે જીવાતથી ભરેલાં કપડાં ન લેવાં.
- (૧૭) ચાેગ્ય, જરૂરી અને લાંબા વખત ૮કે તેવું જ કપડું લેવું. પાતાનાં કપડાં અહુ પાણીમાં ધાવાં નહિ, છબછભાવવાં નહિ, ડાધા સાફ કરવા નહિ.
  - (૧૮) કપડાંમાંથી ખરાબ વાસ આવતી હાય તો પણ પુષ્કળ પાણીથી ધાવાં નહિ.
  - (૧૯) કપડાંને જમીન પર હવાએ ન નાંખવા અને સૂકવવા નહિ.
  - (૨૦) કપડાંને લટકાવવાં નહિ અથવા ખારણા ઉપર સૂકવવાં નહિ.
  - (૨૧) કપડાંને થાંભલા પર કે પરાજ પર સૂકવવાં નહિ.
- (૨૨) એકાંત જગ્યાએ કપડાં સૂકવવાં અને ત્યાં ધૂળના ઢગલા પર કે રૈતીમાં કપડાં સૂકવવાં.
- (૨૩) કપડાં મળે તે જ આકારમાં અને તેવાં જ તેમને પહેરવાં. તેમને ડાઘ દ્વર કરવા ધાવાં નહિ.
  - (૨૪) વરસાદ પડતા હાય તે વખતે કપડાં માગવા ન જવું.
  - (૨૫) કપડાને રંગ ન લગાડવા અથવા લૂગડાં પર રંગ હાય તા તે સાફ ન કરવા.
- (૨૬) રસ્તે ચાર મળા તા તેની બીકથી તેણે કપડાં ખાતર રસ્તાે બદલવા નહિ. પણ પાતાનું ધ્યાન ચાલુ રાખલું.
  - (૨૭) ચારા કપડાં આપવાનું રસ્તે કહે તાે કપડાં સ્વયાં આપી ન દેવાં.

આ પાંચમા અધ્યયનના બે ઉદ્દેશક છે.

### પંદરમું અધ્યયન 'પાત્રૈવણા'

ભાજનેષણા—આચારાંગ સ્ત્રના બીજા શ્રુતરક ધનું છ કું અધ્યયન ભાજનેષણા નામનું છે. ચીજો કેટલી અને કેવી લેવી તે તેના વિષય છે. તેમાં નીચે પ્રમાણે હકીકત આવે છે. તેના અહીં સાર આપ્યા છે. પ્રાે. જેકાબી 'પત્તેસણા' અધ્યયન કહે છે. તે અર્ધ માગધી શબ્દ છે. પાગેષણા સંસ્કૃતમાં બરાબર છે.

- (૧) પાત્રના ખપ હાય તા સાધક તે તુંબરાતું બનાવેલું કે લાકડાંનું બનાવેલું કે માટીનું બનાવેલું માગે.
  - (ર) જો તે જુવાન હાય તા તે પાતા પાસે એક જ પાતર રાખે, બે નહિ.
  - (૩) પાતરું લેવા અરધા યાજનથી વધારે દૂર ન જવું.

- (૪) પ્રથમ અધ્યયનમાં ચાર નિયમા કહ્યા છે. તે આને (પાત્રને) અંગે પણ જાળવવા.
- (૫) સાધકને માટે ખરીદેલ પાતરું લેવું નહિ.
- (ક) કોઇ મેાંઘા મૂલ્યવાળું પાતરું હોય તેા તે ન સ્વીકારનું. લાહાનું કે ચાંકીનું અથવા સાનાવાળું કે તાંબાનું બનાવેલું પાત્ર કે માતીનું બનાવેલું પાત્ર કે છીપનું બનાવેલું પાત્ર અથવા હાથીદાંતનું કે કપડાંનું કે ચામડાનું પાત્ર સાધકે ન લેવું, ન સ્વીકારવું.
  - (૭) ઉપર જે ચીજાનાં નામ લખ્યાં છે તે જ ધાતુના પટ્ટો બનાવેલ પાત્ર ન સ્વીકારલું.
- (૮) સાધક ઉપરની ત્રણ ચીજનું અનાવેલ પાત્ર માગે (તુંખડાનું, લાકડાનું કે માટી-માંથી અનાવેલ). ઘરઘણી તેવું પાત્ર આપે તેા તે સ્વીકારવું. તે પવિત્ર અને સ્વીકાર્ય છે. આ પાત્રસ્વીકારના પ્રથમ નિયમ થયા.
- (૯) ઘરધણી પાસે જે પાત્ર માગવાનું હોય તે ઘરધણી કે તેની ધણિયાણી પાસેથી જોવા માટે માંગવું. જોયા પછી તેની આપવા માટે માગણી કરવી. ઘરધણી જો તે માગણીનો સ્વીકાર કરે તે৷ તે પાતરું પવિત્ર છે અને સ્વીકાર્ય છે. આ પાત્રસ્વીકારના બીજો નિયમ થયા.
- (૧૦) સાધક જે પાતરા માટે માગણી કરે તે ઘણાં લાેકાએ કે એના પૂર્વના માલિકે વાપરેલ હાેય તાે તે પવિત્ર છે, સ્વીકાર્ય છે. આ પાત્રસ્વીકારનાે ત્રીજો નિયમ થયાે.
- (૧૧) કાેઇ પણ શ્રમણ કે બિક્ષુકને ન જોઇતું હાેય અને જે આપતાં વધેલ હાેય 'તેવું પાતરું પાતાને આપવા માટે સાધક માગણી કરે. આ પવિત્ર અને સ્વીકાર્ય પાત્ર છે. પાત્રસ્વીકારના આ ચાેથા નિયમ થયાે.
  - (૧૨) મહિના પછી પાત્ર આપી જવા ઘરધણી કહે તો તે અપવિત્ર અને અસ્વીકાર્ય છે.
  - (૧૩) અમુક પાત્ર તેલથી, ઘીથી કે સુગંધીથી ધસીને આપવામાં આવે તો તે પાત્ર અસ્વીકાર્ય અને અપવિત્ર છે.
  - (૧૪) પાતાના ખારાક તેમાં તૈયાર કરીને પાતરું આપીશ એમ ઘરઘણી કહે તો તે પાત્ર અપવિત્ર છે, અસ્વીકાર્ય છે.
  - (૧૫) પાત્રમાં કદાચ જીવાત હોય અથવા બીજક હોય અથવા ઘાસ હોય તો તેવું પાતરું ન લેવું એમ કેવળીએ કહ્યું હે
  - (૧૬) કોઇના ઘરમાં ભિક્ષા લેવા જતાં પહેલાં જરજીવાત તપાસી તે વગરનું પાત્ર કરવું અને તે પર ધૂળ હાય તે કાઢી નાંખવી, લૂછી નાખવી.
  - (૧૭) પાત્રની જીવાત સાફ કરવાનું કારણ જેવર્હિસા પાળવાનું છે. સાધકે ઉપયોગ-પૂર્વક આ કામ કરવું.
    - (૧૮) ઘરધણી પાસે ભિક્ષા માગવા જવું ત્યારે પાતરાં પાતાની સાથે લઇને જવું.
  - (૧૯) કદાચ વરસાદ આવે તો કપડાંની જતના કરવાનું કહ્યું છે તેમ પાતરાંની પહ્યુ ઉપયોગપૂર્વક જતના કરવી.

આ છઠ્ઠા પાગીવણા અધ્યયનના બે ઉદ્દેશક છે, એ બીજા શ્રુતસ્ક ધમાં આવે છે.

#### સાળમું અધ્યયન 'અવગ્રહપ્રતિમા'

અવગ્રહ—આ ખીજા શ્રુતસ્ક'ધનું સાતમું અધ્યયન અવગ્રહપ્રતિમા નામનું છે. તેમાં નીચેની મતલખની વાત આવે છે. અવગ્રહ એટલે હદ-મર્યાદા, તે દ્રવ્યથી ક્ષેત્રથી કાળથી અને ભાવથી ખને છે. પ્રેા. જેકાેખી આ અધ્યયનનું નામ 'ઓગ્ગહપડિમા' કહે છે, તે પ્રાકૃત શબ્દ છે.

- (૧) 'હું શ્રમણ થઇશ. મારે ઘર કે મિલકત, દીકરા કે જનાવર નહિ હાય' આ પ્રમાણે પ્રતિજ્ઞા કરીને ગામમાં પ્રવેશ કરતાં જ તેણે માત્ર અન્યનું જ આપેલું લેવું. જે સાધુની સાથે પાતે રહેતા હાય તેની છત્રી કે દાંડા ન લેવા, તેઓની રજા લઇને જ લેવા અને તે સાક કરીને જોઇને ઉપયાગપૂર્વક લેવા. રજા વિના પાતાના ઉપયાગમાં ન લઇ શકે.
  - (૨) મુસાકરખાનામાં કે મુસાકર માટે રાખેલ હાલમાં તે ઘરઘણીની રજાથી રહી શકે. ઘરઘણીને કહે કે તેની પાતાની રજા હશે ત્યાં સુધી તે જગ્યામાં પાતે રહેશે અને પછી તે બીજે ગામ જશે.
  - (3) જે પાતાના (તે સાધકના) નિયમને અનુસરતા હાય તેવા સાધુને ત્યાં છાલાવી શકે અને પાતાના ખારાકમાં તેને ભાગ પડાવવાનું કહી શકે.
  - (૪) પગ રાખવાનું આસન, ખાટ કે આંકડા પાતે ઘરઘણી પાસેથી માગી લીધા હાય તે બીજા પાતાના ધારણને અનુસરતા સાધુને આપી શકે, પણ બીજા કાેઈ માટે તે ચીજ માગેલ હાેય તાે ન અપાય.
  - (૫) મુસાફરને રહેવાની જગ્યામાં રહીને ઘરધણી પાસે તે સાથ માગી શકે અથવા પાતરું માગી શકે કે કાનખાતરણી માગી શકે અથવા નેરણી માગી શકે.
  - (६) તે ચીજ પાછી આપતી વખતે તેને જમીન પર મૂકવી પણ હાથાહાથ ઘર-ધણીને હાથમાં ન આપવી.
  - (૭) ભીની જમીન ઉપર કાેઇ ચીજ પડી હાેય તે લેવી નહિ અથવા જમીન પર પડેલી કાેઇ ચીજ ન લેવી અથવા ભીંત પરથી પડેલી કાેઇ ચીજ ન લેવી અથવા બાંત પરથી પડેલી કાેઇ ચીજ ન લેવી અથવા અડની હાળી પરથી કાેઇ ચીજ ન લેવી અથવા ધરના બાળકાે કે ભૈરાં પાસેથી કાેઇ ચીજ ન લેવી. અને ઘરધણી ભૈરી સાથે લડતાે હાેય તાે તેને ઘર ન જવું. ઘરધણી અને એની સ્ત્રી પરસ્પર તેલ કે માખણથી શરીરને માલિશ કરતા હાેય તાે તે ઘરમાં જવું નહિ.
  - (૮) ઘરમાં વાર વાર અંદર ન જવું કે ખઢાર નીકળવું નહિ અને ઘરના માણુસોને ત્રાસ ન આપવા.
  - (૯) આંબાવાડિયામાં સાધુ જાય તેં તેના ધણી કે રખેવાળની રજા લઇને દાખલ થાય. કેરી પર ઇંડા કે જીવાત હાેય તેં તે કેરી ઉપયોગમાં લેવી નહિ.
  - (૧૦) જેતે તે કેરી ઇંડા કે જીવાત વગરની હાય, પણ ટાચેલી ન હાય તા તે કેરી ન ક્રેવી. તે અપવિત્ર છે, અસ્વીકાર્ય છે.

- (૧૧) કેરીના રસ કે કપતળાં ઇડા કે જીવાતસુકત હાય તા તે ન ખાવાં. પણ તે ઇડા, જીવાત વગરનાં હોય તા ખાઈ શકાય.
- (૧૨) સાધક શેરડીના ખેતરમાં ઊતર્યો હોય તો ઊતરવા માટે ઉપર જણાવ્યું છે તે પ્રમાણે રજા માગવી. તેને શેરડી ખાવાની મરજી કે ઇચ્છા થાય તેા કેરીના સંબંધમાં જે નિયમાં ઉપર જણાવ્યા છે તે લાગુ પડે.
- (૧૩) મુસાફરને રહેવાના સ્થાનના સાધકને કબજે મળ્યા પછી તે ઘરધણી કે તેના પુત્ર પાસેથી કાેઈ ચીજ લેવી નહિ. પણ નીચે બતાવેલા નિયમાે ધ્યાનમાં રાખવા.
  - (૧૪) મુસાકરને રહેવાની જગ્યા માટે તે માગણી કરી શકે. આ પ્રથમ નિયમ છે.
- (૧૫) બીજા સાધુએા માટે પાેતે જગ્યાની માગણી કરે તેમાં પાેતાના સમાવેશ થતા. હાેય તાે સાધક ત્યાં રહી શકે. આ બીજો નિયમ થયાે.
- (૧૬) હું ળીજા સાધુએ માટે સ્થાનની માગણી કરીશ અને મળ્યા પછી પાતાને (મારે) માટે તે જગ્યા નહિ વાપટું.
- (૧૭) બીજા સાધુએ માટે જગ્યા હું નહીં માગુ, પણ બીજાને તે મળી હશે તો હું મારા માટે વાપરીશ. આ ચાંચા નિયમ છે.
- (૧૮) હું મારે એક્લાને માટે જગ્યા માગીશ, બીજા બેચાર માટે નહીં. આવેા સાધકે નિશ્ચય કરેલ હેાય એ પાંચમા નિયમ થયાે.
- (૧૯) સાધકને ઘર મળે તેમાં ઇક્કડ નામનું શ્વાસ હાેય તો તે તેને બિછાના તરીકે વામરે, નહિ તો જમીન પર બેસી રહે. આ છઠ્ઠો નિયમ થયેો.
- (૨૦) સાધુને જે ઘરમાં રહેવા માટે રજા મળી હાય તેમાં પૃશ્વીશિલા, કાષ્ક્રશિલા હાય તા તે તેમના બિછાના તરીકે ઉપયાગ કરે, નહિ તા બેસી રહે. આ સાતમા નિયમ થયા.

મ્યા સાતમા અધ્યયનના બે ઉદ્દેશક છે.

અહીં દ્વિતીય શ્રુતસ્કંધની પહેલી ચૂલા અથવા ચૂલિકા પૂરી થાય છે. ચૂલિકા એટલે પર્વતની એક ઢારમાળા. આવી ચૂલા આ શ્રુતસ્કંધમાં આવશે તે વિચારવી. આ બીજા શ્રુતસ્કંધના પહેલા અધ્યાયથી પ્રથમ ચૂલા શરૂ થઇ છે તે સાતમા અધ્યાયના બીજા ક્દ્રેશક સુધી ચાલી. ચૂડાના બીજો અર્થ મારના માથાની મધ્યશિખા થાય છે, અથવા શિરાભૂવણ પણ થાય છે. ઉપરની મેડીને પણ ચૂડા કે ન્યૂલા કહેવામાં આવે છે. ચૂડાના ડુંગરનું શિખર એ અર્થ વધારે રાગ્ય છે, એમ મારું ધારલું છે. બીજી ચૂડા ત્યારપછી આવશે. તેમાં સાત અધ્યાય છે. (૧૧૬)

## આચારાંગસૂત્રનાે વધુ પરિચય**—**

## स्थाननिषद्याद्युत्सर्गशब्दरूपिकयापरान्योऽन्याः । पञ्चमहात्रतदाढर्थे विमुक्तता सर्वसङ्गेभ्यः ॥११७॥

અર્થ — ઠેકાહું, ધ્યાન કરવાનું સાધન (સ્થાનક), કુદરતી હાજત કરવાની જગ્યા, શખ્દની ક્રિયાએા, રૂપની ક્રિયાએા, પરક્રિયા, અન્યાન્ય ક્રિયાએા, પાંચ મહાવતનું દૃઢપહું અને સર્વ સંગ રહિતપહું. (૧૧૭)

હવે એ આચારાંગસૂત્રના બીજા શ્રુતસ્ક ધના અધ્યયનાની શી વાત આવે છે, તે સંક્ષેપમાં જણાવી આ વિષય પૂરા કરવામાં આવશે.

### સત્તરમું અધ્યયન 'સ્થાનસપ્તિકા'

સ્થાન: આચારાંગસૂત્રના ખીજા શ્રુતસંકંધના આઠમા અધ્યયનનું નામ ઠાણુસત્તિક્કયં અથવા સ્થાનસપ્તિકા છે. એમાં નીચેની અગત્યની બાબત આવે છે. અને અહીંથી બીજી ચૂલિકા શરૂ થાય છે. આ બીજી ચૂલિકા આઠમા અધ્યયનથી ચાલશે. તે ચૌદમાની આખર સુધી પહેાંચશે.

- (૧) પ્રતિમા વહન કરવા માટે ઇંડા અથવા જીવાતવાળી જગ્યા અપવિત્ર છે, અસ્વીકાર્ય છે.
- (૨) પ્રતિમા વહુન કરવા માટે યેાગ્ય અને સ્વીકાર્ય જગ્યા માગવી. તે માટેના ચાર નિયમા ધ્યાનમાં રાખવા. તે નિયમા નીચે વાંચવાથી જણાશે.
- (૩) 'હું નિરવદ્ય–જીવાતથી રહિત ભૂમિને પસંદ કરીશ અને તે જગાને ટેકો દઇને રહીશ. શરીરને જરા જરા હલાવીશ અને જરા હાલી ચાલીને હું ત્યાં ઊભા રહીશ.' આ પહેલા નિયમ થયાે.
- (૪) 'હું જીવરહિત ભૂમિને પસંદ કરીશ અને તેની સામે મારી જાતને ટેકા આપીશ. શરીરને જરા જરા હલાવીશ, પણ ચાલીશ નહિ. હું ત્યાં ખડાે ઊભા રહીશ.' આ બીજો નિયમ થયાે.
- (૫) 'હું નિસ્વઘ જગા પસંદ કરીશ. અને તેને ટેકાે આપીશ. શરીરની કાેઇપણ સ્થિતિ અતુસાર હું ફરીશ નહિ અને જરાપણ હલીશ નહિ' આ ત્રીજો નિયમ થયાે.
- (६) 'હું જીવરહિત જગ્યા પસંદ કરીશ, પણ તેને જરાપણ ટેકા નહિ દઉં. શરીરને પણ કાેઇ સ્થિતિમાં હલાવીશ નહિ અને જરા પણ હાલીશ ચાલીશ નહિ. હું ઊભા રહીશ.' આ ચાેશ નિયમ થયાે.

આ આઢમા અધ્યયનના માત્ર એક જ ઉદ્દેશક છે.

## અઢારમું અધ્યયન 'નિષીધિકાસપ્તિકા'

નિષદા—શ્રી આચારાંગસૂત્રના બીજા શ્રુતસ્ક ધનું નવમું અધ્યયન નિષી ધિકા નામનું છે. તેમાં નીચે જણાવેલી વાત આવે છે. અહીં બીજી ચૂલિકા છે.

- (૧) જ્યારે અભ્યાસ માટે જગ્યા જોઇલી હોય તે ઇંડા કે જીવાલવાળી જગ્યા ન લેવી, કારણ કે તે અપવિત્ર અને અસ્વીકાર્ય છે, પણ તે જગ્યા ઇંડા કે જીવાલ વગરની હોય તો તે સ્વીકારવી, કારણ કે તે પવિત્ર અને સ્વીકાર્ય છે.
  - (ર) અગાઉ પાટ સંબંધી વાત આવેલી છે તેનું આ સ્વીકારમાં પુનરાવત ન કરતું.
- (3) એ, ચાર કે પાંચ સાધુ મળી અભ્યાસ માટે જગ્યા લે તેા તેઓએ અરસપરસ દાંત કચકચાવવા નહિ, તેમ એકખીજાના શરીર ઘસવા નહિ.

આ નવમા નિષીધિકા અધ્યયનના માત્ર એક જ ઉદ્દેશક છે.

### ઓગણીસમું અધ્યયન 'ઉચ્ચાર-પ્રસવણસપ્તિકા'

**્યુત્સગ<sup>6</sup>—** આચારાંગસૂત્રના બીજા શ્રુતસ્ક'ધના દશમા અધ્યયનનું નામ ઉચ્ચાર-પ્રસ્તવભુ છે. આ પણ બીજી ચૂલિકાના વિભાગ તરીકે ચાલુ છે. તેમાં નીચે જણાવેલ મતલબની વાત આવે છે—

- (૧) સાધુ કે સાધ્વીએ પાેતાની પાસે સાવરણી ન હેાય તાે તે બીજા સાથેના સાધુની ઋસેથી માગી લેવી.
- (ર) જે જમીન પર ઇંડા કે જીવાત હોય તેવી જગ્યાએ કુદરતી હાજતે ન જવું, પણ જમીન ઇંડા કે જીવાત રહિત હોય તે સ્થાન પર કુદરતી હાજતે જવું.
- (3) તે જગ્યાના માલિકે પોતાની સાથેના સાધુઓ માટે કે સાધ્વીઓ માટે જીવોના ઘાત કરી તે જગ્યા ખનાવી હાય તાે તેની જગ્યામાં કુદરતી હાજતે ન જહું; આવી જગ્યા તે કામ માટે જુદી કાઢવામાં આવી હાય કે ન હાય તાે પણ.
- (૪) જો તે જગ્યા બીજાને માટે રાખેલ ન હાય તા તે જગ્યા પાતાની હાજત માટે ચાતરક તપાસ કરીને વાપરવી.
- (૫) સાધકને માટે ઘરધણીએ ખાસ હાજત માટે તૈયાર કરેલી જગ્યા તે કામ માટે ન વાપરવી. તૈયાર કરાવેલ જગ્યા તે માટે હાય તો પણુ ન વાપરવી. લરકર માટે તે જગ્યા વપરાતી હાય તો હાજત માટે ન વાપરવી. તે જગ્યામાં ઘાસ હાય તો તે હાજતને માટે ન વાપરવી. સુધારેલી કે સુગ'ધ કરેલી જગ્યા પણુ હાજતને માટે ઉપયોગમાં ન લેવી.
- (६) ઘરધણી કે તેના છાકરા આવતા જતા હાય અથવા બીજ કે ગાંઠા કે મૂળિયાં કેરવતાં હાય, દ્વર લઇ જતાં હાય તા તે જગ્યા ન વાપરવી.
- (૭) સાધકે થાંસલા પર હાજતે ન જતું. તે જ પ્રમાણે ભાંકડા કે પાલખ અથવા ઋષે પાટ પર અથવા ઘરના મિનારા કે છાપરા પર હાજતે ન જતું.

X. 34

- (૮) ખાલી જમીન પર કે ભીની જમીન પર હાજતે ન જવું, તેમ જ ધૂળવાળી જચ્ચાએ કે પશ્ચરની શિલા પર હાજતે ન જવું, તેમ જ જે માટીમાં જીવ હાય તેના પર હાજતે ન જવું, તેમ જ જીવાતવાળા લાકડામાં અથવા કાઈપણ ચીજમાં જીવાત હાય તે પર હાજતે ન જવું.
- (૯) જે સ્થાને ઘરધાણીએ ચાખા વાવ્યા હાય, વાવતા હાય કે વાવવાના હાય તે જગ્યાએ કુદરતી હાજતે ન જવું.
- (૧૦) જ્યાં વાસીદાના ઢગલાએ હાય તે સ્થાને કુદરતી હાજતે ન જવું, તેમ જ કાદવવાળું સ્થાન હાજત માટે ન વાપરવું.
- (૧૧) ગરમ જગ્યાએ હાજતે ન જવું અથવા જ્યાં પંખીઓના માળા ઘણા હાય તે સ્થાન પર કુદરતી હાજતે ન જવું.
  - (૧૨) જે જગ્યા પર આપઘાત થયેલ હોય ત્યાં કુદરતી હાજતે ન જવું.
  - (૧૩) અગીચામાં, ખડક પર, લાકડામાં અથવા જંગલમાં કુદરતી હાજત ન કરવી.
- (૧૪) મિનારા પર, રસ્તા પર, બારણાં પર કે શહેરના દરવાજા પર કુદરતી હાજતે ન જહું.
- (૧૫) જ્યાં ત્રણ કે ગાર રસ્તા ભેગા મળતા હાય તે સ્થાને કુદરતી હાજત માટે ન જવું.
  - -(૧૬) કેાલસા અથવા દારૂ અનતાે હાેય તે સ્થાને કુદરતી હાજતે ન જવું.
  - (૧૭) નદી નજીક પવિત્ર સ્થાન હાય ત્યાં કુદરતી હાજત માટે ન જવું.
- (૧૮) જયાં તાજી નવી માટી નીકળતી હેાય અથવા જનાવર માટે ચરવાની જગ્યા હાય અથવા જનાવર માટેની જગ્યા હેાય ત્યાં અથવા ખેતરમાં કે પશ્ચરની ખાલુમાં કુદરતી હાજતે ન જહું.
- (૧૯) જે ખેતરમાં છેાડવા, વનસ્પતિ કે મૂળિયાં જમીનમાં નાખ્યાં અથવા ઊચ્યાં હાય તે સ્થાને કુદરતી હાજત માટે ન જલું.
- (૨૦) જે સ્થાને ફૂલ થતાં હાેય અથવા ફળ થતાં હાેય કે બીજો થતાં હાેય અથવા કૃષ્ણુગા ફૂટતા હાેય તે જગ્યા કુદરતી હાજત માટે ન વાપરવી.
- (૨૧) પાતાની કે બીજાની તરપડી લઇ કુદરતી હાજતે જવું. જ્યાં લાેકા પસાર થતાં ન હાેય તેવી જગ્યાએ જવું અને જે સ્થાન ઇંડા વગરનું અથવા જીવાત વગરનું હાેય તે ક્ષેત્રું અને ત્યાં રાખ ઉપર હાજતે જવું.

આ દશમા અધ્યયનમાં માત્ર એક જ ઉદ્દેશક છે. આઠમા તથા નવમામાં પણ એક જ ઉદ્દેશક હતા. તે બીજ ચૂલિકાના વિભાગ છે. બીજા શ્રુતસ્ક ધનું એ રીતે આ દશમું અધ્યયન પૂર્વ થયું.

#### વીસમું અધ્યયન 'શબ્દસપ્તિકા'

રાષ્ટ્ર— ખીજા શ્રુતસ્ક ધનું અગિયારમું અધ્યયન 'શષ્ટદસપ્તિકા' અથવા સદ્દસત્તિક્કાએ નામનું છે. તે પણ બીજી ચૂલિકાના વિભાગ છે. એટલે આ રીતે બીજી ચૂલા ચાલુ છે. એ આઠમા અધ્યયનથી શરૂ થયેલ છે. એનું નામ સપ્તસપ્તિકા ચૂલિકા છે.

- (૧) જ્યાં મૃદ ગ, નાંદી, ઢાલક કે ઝાલરના અવાજ સંભળાય તેવાં સ્થાને જવાના નિશ્ચય સાધકે ન કરવા. અથવા ઢાલકના અવાજ થવાના હાય કે થતા હાય તેવા સ્થાને જવાના નિશ્ચય ન કરવા.
  - (૨) જ્યાં વીણાના અવાજ થતા હાય તેવાં સ્થાન પર સાધકે જવાના નિર્ણય ન કરવા.
    - (3) તેમ જ જ્યાં વાળાના વાજિ ત્રોના અવાજ થતા હાય ત્યાં જતું નહિ.
- (૪) તેમ જ જ્યાં જનાવરના ચામડાના બનાવેલ નરઘાના અવાજ થતા હાય ત્યાં ન જતું.
  - (૫) પવનનાં વાજિંત્રો વાગતાં હોય ત્યાં પણ ન જવું.
  - (६) અવાજ સાંભળવા માટે ખીશુમાં, ખાઇમાં કે લી'તાની નજીક ન જવું.
- (૭) ગામને પાદરે, ચરાણુમાં કે પર્વત પર કે જંગલમાં કે કિલ્લામાં અવાજ સાંભ-ળવા માટે સાધકે ન જલું.
- (૮) શહેરમાં કે ગામડામાં કે બજારમાં અથવા રાજધાનીના શહેરમાં કે મઠમાં કે ઉતારામાં અવાજ સાંસળવા માટે ન જહું.
  - (૯) ખગીચામાં કે જ'ગલમાં કે મ'દિરમાં સૂર સાંભળવા માટે સાધકે ન જહું.
- (૧૦) જ્યાં ત્રણ કે ચાર રસ્તા એકઠા થતા હાય ત્યાં અવાજ સાંભળવા માટે ન જલું; તે જ પ્રમાણે ચાર રસ્તા મળનાર ચાકમાં પણ તે માટે ન જલું.
- (૧૧) ભેંસના કે જનાવરના તબેલામાં, ઘાડારમાં કે હાચીસ્થાનમાં અવાજ સાંભળવા માટે ન જહું.
- (૧૨) જનાવરનાં કે ધાડાનાં અથવા હાથીનાં ટાળાં એકઠાં થતાં હાય ત્યાં અવાજ સાંભળવા માટે ન જતું.
  - (૧૩) વાર્તા કહેનાર કે કસરત કરનાર પાસે અવાજ સાંભળવા ન જવું.
    - (૧૪) નાટક થતાં હોય ત્યાં અવાજ સાંભળવા ન જતું.
    - (૧૫) સંગીતના જલસામાં અવાજ સાંભળવા માટે ન જવું.
- (૧૬) કજીયા થતા હાય કે જ્યાં ખળવા ચાલતો હાય અથવા બે રાજ્ય વચ્ચે વાંધા પડેલા હાય ત્યાં અવાજ સાંભળવા માટે ન જવું.
- (૧૭) જ્યાં સુંદર કપડાં પહેરીને છેાકરીને બતાવવામાં આવતી હાય અને તેની પાસે અનેક માણુસા હાય અને તેણે ઘરેણાંગાંઠાં પહેર્યા હાય ત્યાં અવાજ સાંભળવા ન જવું.

- (૧૮) અથવા ફાંસી ચઢાવવાને સ્થાને અવાજ સાંભળવા ન જવું.
- (૧૯) જ્યાં ઘણી ગાડીએ હાય, ઘણા મ્લેચ્છ લાકા હાય, જ્યાં ઘણા પરદેશી હાય ત્યાં અવાજ-શખ્દ સાંભળવા માટે સાધકે ન જવું.
- (૨૦) જ્યાં માટે મહાત્સવ મંડાયલા હાય, જ્યાં માણુસા સારાં કપડાં પહેરીને જતા હાય, લાકા સંગીત વગાડતા હાય, અથવા નાગ કરી રહ્યા હાય કે પીતાં હાય ત્યાં શખ્દ સાંભળવા માટે સાધકે ન જવું.
- (૨૧) આ દુનિયાના કે બીજી દુનિયાના શબ્દ અવાજ પર પ્રેમ લાવવા નહિ, તેમ જ તેને ઇચ્છવા નહિ, તે સંભળાય તા પણ શું અને ન સંભળાય તા પણ શું?

અા બીજી ચૂલિકાના અગિયારમા અધ્યયનમાં માત્ર એક જ ઉદ્દેશક છે. એ સપ્ત-સપ્તિકા નામની બીજી ચૂલિકાના ચાથા વિભાગ છે.

### એકવીસમું અધ્યયન 'રૂપસપ્તિકા'

**રૂપ**—દ્વિતીય શ્રુતસ્ક ધની આ બીજી ચૂલિકાનું ભારમું અધ્યયન રૂપસપ્તિકા નામનું છે. તેમાં નીચેની મતલબની હકીકત આવે છે.

- (૧) સાધક કૂલના ગુચ્છાઓમાં કે મૂર્તિમાં કે લાકડકામમાં કે પ્લાસ્ટરમાં **કે દાં**ત-કામમાં કે દાેરડીમાં કે પાંદડામાં જુદા જુદા ર'ગા જુએ તા તેઓએ પાતાની <mark>આંખને</mark> તૃપ્ત કરવા ત્યાં જવાના નિર્ણય ન કરવા.
- (૨) છેલ્લા અધ્યયનમાં શખ્દને અંગે જ્યાં ન જવાનું જણાવ્યું હાય તે સર્વ સ્થાનાનું અહીં પુનરાવર્તન કરવું.

આ બીજા શ્રુતસ્ક ધના ભારમા અધ્યયનના માત્ર એક જ ઉદ્દેશક છે. એ સપ્તસપ્તિકા નામની ચૂલિકાના પાંચમા વિભાગ છે.

#### ભાવીસમું અધ્યયન 'પરક્રિયા સપ્તિકા'

**પર**—આચારાંગસૂત્રના બીજા શ્રુતસ્કં ધનું તેરમું અધ્યયન બહારના માણસે કરેલી ક્રિયા પરત્વેનું હાેઈ તેનું નામ પરક્રિયા છે. તે સપ્તસપ્તિકા ચૂલિકાના છઠ્ઠો વિભાગ છે. તેની મતલબ નીચે પ્રમાણે છે.

- (૧) બીજો માણુસ સાધકને અગે કાંઈ ક્રિયા કરતો હોય તો તેનાથી સાધકે રાજી થવું નહિ અને તેને રાકવા નહિ.
- (ર) બીજો મનુષ્ય સાધુના પગ દાળતા હાય તા તેનાથી સાધુએ રાજી ન થવું અને તેને રાકવા નહિ.
- (૩) બીજો માણુસ પગ ખૂંદતા હાય કે પગ પર ઠાંસા લગાવતા હાય તા તેથી રાજી ન થતું અને તેને રાકવા નહિ.

- (૪) પગને તે અડતા હાય કે ર'ગતા હાય તા તેથી રાજી ન થવું અને તેને રાકવા નહિ.
  - (પ) ते પગને ઘી કે તેલ લગાવતા હાય તા તેમાં રાજી ન થવું અને તેને રાકવા નહિ.
- (ર) તે લાધના ર ગથી અથવા ખાલી ભુકાથી અથવા ર ગથી તેને ચાપડતા હાય તા તેના કાર્યથી રાજ ન થવું અને તેને અટકાવવા નહિ.
- (૭) બીજો માણુસ પગ પર ગરમ કે ઠંડું પાણી રેડતા હાય તા તેમાં રાજી ન થતું. અને તેને રાકવા નહિ.
  - (૮) કાઈ જાતના મલમ લગાડતા હાય તા તેથી રાજ ન થવું અને તેને ન અટકાવવા.
- (૯) કોઇ જાતના ધૂપથી તે (બીજે કોઇ માણુસ) પગને સુગ'ધ લગાવતા હાય અથવા તેને ધૂણીમાં નાખતા હાય તા તેથી રાજી ન થવું અને તેને તેમ કરતા ન અટકાવવા.
  - (૧૦) તે પગમાંથી કાંટેા કાઢતા હાય તા તેથી રાજી ન થવું અને તેને ન અટકાવવા.
- (૧૧) તે પગનું લેહી કે પર કાઢતા હાય તા તેમાં રાજી ન થવું અને તેને ન અટકાવવા.
- (૧૨) કાેઇ પર માણુસ સાધુનું શરીર દાખતાે કે લૂછતાે હાેય તાે તેમાં સાધુએ રાજી ન થતું અને તેને તેમ કરતાે ન અટકાવવાે.
- (૧૩) તે (ખહારના માણુસ) શરીરે વાગેલા ઘાને લૂછતા હાય અથવા તેના પર ઠંડું કે ગરમ પાણી નાખતા હાય તા તેથી રાજી ન થવું અને તેને અટકાવવા નહિ.
- (૧૪) કાેઇ તીક્ષ્ણ હથિયારથી અહારના માણુસ તે શામાંથી લાેહી કે પર કાઢતાે હાય, ખેંચી લેતાે હાેય તાે તેમાં રાજી ન થવું, તેમ જ તેને અટકાવવા નહિ.
- (૧૫) ભગ'દર થયેલ હાય તેને કાેઇ પર માણુસ વી'ધી નાખતા હાય અથવા થયેલ ગુમડાને તીક્ષ્ણ હથિયારથી કાપી તે વડે લાેહી કે પર તેમાંથી કાઢી લેતા હાય તાે તેના તે કામથી રાજી ન થવું, અને તેને અટકાવવાે નહિ.
- (૧૬) તે (બહારના માણુસ) શરીર પરના પસીના કે કાઈ જાતની અપવિત્રતા (શારીરિક) દૂર કરતા હાય તા તેમાં રાજી ન થવું અને તેને અટકાવવા નહિ.
- (૧૭) કાેઇ પરાયા માજીસ તેના આંખના ચીપડા કાઢતાે હાેય કે આંખના બીજો કાેઇ કચરા કાઢતાે હાેય તાે તેમાં રાજી ન થતું અને તેને અટકાવવાે નહિ.
- (૧૮) કાેઇ માણુસ સાધકના વાળ લાંખા હાય તેને ઓળતાે હાય તાે તેના તે કામથી રાજ ન થવું અને તેને અટકાવવાે નહિ.
- (૧૯) તેમ જ સાધુની કાંખના વાળ કે ભ્રમરના વાળને બહુ લાંબા હાય તેને તે કાપતા કે ઓળતા હાય તા તેથી રાજી ન થવું અને તેને અટકાવવા નહિ.
- (૨૦) અન્ય કાેઈ માણુસ સાધકના લાંબા વાળ દ્વર કરતાે હાેય કે તેને સાફ કરતાે હાય તાે તે કામથી રાજી ન થવું અને તેને તેમ કરતાે અટકાવવાે નહિ.

- (૨૧) અન્ય કાેઈ માણુસ સાધુના વાળમાંથી લીખ કે જૂ કાઢતાે હાેય તાે તેના તે કામથી રાજી ન થયું, તેને તેમ કરતાે અટકાવવાે નહિ.
- (૨૨) કાેઇ બહારના માણુસ અંક અથવા પર્ય કાસને બેસી સાધકનું શરીર લૂછતાે હાેય તાે તેથી રાજી ન થવું અને તેને તેમ કરતાે અટકાવવાે નહિ.
- (૨૩) કોઈ જાદુથી કે તેવી રીતે વ્યાધિ દૂર કરવા ઇચ્છતા હાય તા તેમાં રાજી ન થવું અને તેને તેમ કરતા ન અટકાવવા.

આ બીજા શ્રુતસ્ક'ધના તેરમા અધ્યયનના માત્ર એક ઉદ્દેશક છે. અને તે સપ્ત-સપ્તિકા ચૂલાના છઠ્ઠો વિભાગ છે.

#### ેતેવીસમુ' અધ્યયન 'અન્યાન્યક્રિયા સપ્તિકા'

ક્રિયા અન્યાન્યા—બીજ શ્રુતસ્ક'ધનું ચૌદમું અધ્યયન અન્યાન્યકિયા નામનું છે. એ સપ્તસપ્તિકા ચૂલિકાના છેવટના સાતમા વિભાગ છે. તેની મતલબ નીચે પ્રમાણેની છે, તે ધ્યાનમાં લેવી.

- (૧) અરસપરસ ઉપર તેરમા અધ્યયનમાં જણાવેલ કાર્યો કોઇ કરે તેા તેથી રાજી થતું નહિ. અને તેને અટકાવવા નહિ કારણ કે તે કર્મ બંધન છે અને પાતાને લગતી વાત છે.
  - (૨) સાધકા પરસ્પર પગ લૂછે કે ઘસે તો તે ક્રિયા દાષરૂપ છે.

આ ચૌદમા અધ્યયનના માત્ર એક જ ઉદ્દેશક છે. અહીં સપ્તસપ્તિકા નામની બીજી ચૂલિકા પૂરી થાય છે.

#### ચાવીસમું અધ્યયન 'ભાવના'

**પ અમહાવતદાહર્ય**— આચારાંગના બીજા શ્રુતસ્ક ધનું પ દરમુ અધ્યયન ભાવના નામનું છે, તેમાં નીચેની મતલબની હકીકત આવે છે.

- (૧) તે કાળે અને તે સમયે મહાવીર નામના પૂજ્ય થયા, જેમના જીવનના પાંચ પ્રસંગા ઉત્તરાફાલ્યુનીમાં થયા.
- (૨) તે ઉત્તરાફાલ્ગુનીમાં દેવાન દાની કૂખમાં આવ્યા, દેવે દેવાન દાની કુક્ષીએથી તેમનું હુરણુ કરીને તેમને ત્રિશલાની કુક્ષીમાં મૂક્યા, તે ઉત્તરાફાલ્ગુની નક્ષત્રમાં અન્યું.
  - (૩) તેમના જન્મ ઉત્તરાફાલ્યુની નક્ષત્રમાં થયા.
- (૪) પાતાના માથાના વાળના લાેચ કરી તેઓ નિર્ગ થપણું પામ્યા તે ઉત્તરા ફાલ્ગુનીમાં અન્યું.
- (૫) તેમને સર્વથી ઊંચું જ્ઞાન–કેવળજ્ઞાન ઉત્તરાકાલ્ગુની નક્ષત્રમાં થયું. આ સંપૂર્ણું જ્ઞાન છે, મર્યાદા વગરનું જ્ઞાન છે, ઊંચામાં ઊંચી જાતનું જ્ઞાન છે, સર્વ વસ્તુનું જ્ઞાન છે અને પૂરેપૂરું જ્ઞાન છે.
  - (६) પણ સ્વાતિ નક્ષત્રમાં એ પૂજ્યશ્રીએ માક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો.

- (૭) આ અવસર્પિણી કાળગ્રકના સુસમસુસમા નામના આરા પૂરા થયા, પછી સુસમા નામના આરા ગયા નામના આરા ગયો, તેમ જ પછી સુસમદુસમા તેમ જ દુસમસુસમા નામના આરા ગયા અને પછી દુસમસુસમા આરાના પંચાતેર વર્ષ અને નવ મહિના અને તેના પર અર્ધા મહિના બાકી રહ્યો ત્યારે, ઉનાળાના ચાથા મહિનામાં, એટલે અષાઢ સુદ છઠને રાજ, જે વખતે ચંદ્રમા ઉત્તરાફાલ્યુનીમાં હતા તે રાજ, મહાવીરના વિમાનમાંથી ઉતપાત થયા. આ વિમાનમાં તેઓ વીસ સાગરાપમ સુધી રહ્યા હતા. જં છુદ્દીપના આ ભારતવર્ષમાં દક્ષિણ ભાગમાં જાલ ધર ગાંત્રની દેવાનંદા છાદ્મણીને ત્યાં એ આવ્યા. તેમના બાપનું કુડાલગાત્ર હતું.
- (૮) તેઓ દેવલાકમાંથી નીચે ઊતરવાના છે તે જાણતા હતા, ઊતરે છે તે જાણતા ન હતા, ઊતર્યા છે તે જાણતા હતા.
- (૯) આસો માસમાં ચંદ્ર જયારે ઉત્તરાફાલ્યુનીમાં આવ્યો હતો ત્યારે ખ્યાશી (૮૨) દિવસ પછી ત્રાસીમા દિવસ ચાલતો હતો ત્યારે ઇંદ્રે અત્યાર સુધીના નિયમ શા હતો તે વિચારીને મહાવીરના ગર્ભ ને ફેરવાવ્યા. તે રાજગૃહના દક્ષિણુ વિભાગમાં હતા ત્યાંથી ક્ષત્રિયાના ઉત્તર વિભાગમાં તેમને ફેરવી આણ્યા. આ બન્ને કુંડપુરના જ વિભાગ હતા.
  - (૧૦) ત્રિશલા વાસિષ્ઠ ગાત્રની હતી, તેના પતિ સિદ્ધાર્થનું ગાત્ર કાશ્યપ હતું.
- (૧૧) પાતાને ફેરવીને ત્રિશક્ષાને ત્યાં લઇ જવાના છે તે મહાવીર જાણતા હતા, લઇ ગયા તે જાણતા હતા. લઇ જાય છે તે તેઓ જાણતા ન હતા.
- (૧૨) ચૈત્ર સુદ તેરસ (૧૩) ને રાજ જયારે ચંદ્રના યાંગ ઉત્તરા ફાલ્યુનીમાં થયા, ત્યારે નવમાસ અને સાહાસાત દિવસ બે માતાના ગર્ભમાં પૂરા કરીને, તેમના જૂન્મ થયા. જન્મ વખતે તે તદ્દન ત દુરસ્ત બાળ હતા, અને તેમની માતા ત્રિશલા પશુ તદ્દન ત દુરસ્ત હતા.
- (૧૩) તેમના જન્મ વખતે ભવનપતિ દેવા, વ્યંતરદેવા, જ્યાતિષ્ક દેવા અને વૈમાનિક દેવા રાજી થયા અને તેઓએ માટે મહાત્સવ ઉજવ્યો.
- (૧૪) મહાવીર ત્રિશલાની કુક્ષિમાં આવ્યા ત્યારથી સાનાથી, રૂપાથી, ધનથી, ધાન્યથી, રતનથી, માતીથી તે કુટુંબ વધ્યું. તેથી તેમના પિતાએ નક્કી કર્યું કે પુત્રનું નામ વધ°માન રાખવું. એ ધારણા એણે પૂરી પાડી અને તે અનુસાર તેમનું વધ°માન નામ પાડવામાં આવ્યું.
- (૧૫) ત્યાર પછી શ્રી મહાવીરે આળપણુ પસાર કર્યું અને પાંચે ઇંદ્રિયના ભાગા ભાગવ્યા.
- (૧૬) શ્રી મહાવીર કાશ્યય ગાત્રના હતા. તેમનાં ત્રણ નામ જાણીતાં છે. તેમના માખાપથી તે 'વર્ધ'માન' નામે બાલાવાતા હતા. તેમનામાં રાગ તથા દ્રેષ ન હતા તેથી તેમનું 'શ્રમણ' નામ થયું હતું. દુનિયાના દુઃખા તેમણે સહન કર્યા હતાં અને નખત્વ સ્વીકાર્યું' હતું એટલે દેવતાઓએ તેમને 'મહાવીર' એવું નામ આપ્યું હતું.

- (૧૭) મહાવીરના પિતા કાશ્યપગાત્રના હતા. એમની મા વાસિષ્ઠ ગાત્રની હતી. મહાવીરના પિતાના ત્રણ નામ થયાં હતાં : સિહાર્થ, શ્રેયાંસ અને યશસ્વી. એમની માનાં ત્રણ નામા અમાણે છે—ત્રિશલા, વિદેહદત્તા અને પ્રિયંકારિણી. મહાવીરના કાકા સુપાર્શ્વ કાશ્યપ ગાત્રના હતા. એમના માટાભાઇ નંદિવર્ધ ન અને એમની માટી બહેન સુદર્શના બન્ને કાશ્યપ ગાત્રના હતા. એમની પત્ની યશાદા કોણ્ડિન્ય ગાત્રની હતી. એમની દીકરી જે કાશ્યપ ગાત્રની હતી એને બે નામ હતાં અનવદા અને પ્રિયદર્શના. એ દીકરીની દીકરી જે કાશ્યપ ગાત્રની હતી તેનાં બે નામ હતાં શેવવતી અને યશાવતી.
  - (૧૮) મહાવીરના માતાપિતા પાર્શ્વનાથના અનુયાયી હતા અને શ્રમણને અનુસરતા હતા. ઘણાં વર્ષ સુધી તેઓ શ્રમણાને અનુસરનારા હતા. તેઓ મરીને અચ્યુત કલ્પમાં દેવદેવી થયા. તેઓ ત્યારબાદ આસુષ્ય પૂર્વ ભાગવી મહાવિદેહમાં માક્ષ પામશે.
  - (૧૯) મહાવીર ત્રીશ વર્ષ સુધી વિદેહમાં ગૃહસ્થ રહ્યા. તેઓ જ્ઞાતૃપુત્ર તરીકે પણ એાળખાતા હતા.
  - (૨૦) તેમના માતાપિતાના મરણ પછી તેઓએ આપેલ વચન પ્રમાણે તેમણે પાતાનું સાનું અથવા રૂપું છાડી દીધાં, તેમ જ પાતાનું લશ્કર, રથા પણ તેમણે છાડી દીધાં, ત્યાગ કર્યો એક વર્ષ સુધી પાતાનું અનાજ, સાનું અને રત્ના અક્ષિસમાં આપ્યાં. માગશર માસની દશમના દિવસે તેમણે આ સંસાર છાડી દેવાના નિર્ણય કર્યો.
    - (૨૧) સંસારત્યાગ કરતા પહેલાં એક વર્ષ સુધી તીર્થ કરા વરસીદાન આપે છે.
  - (૨૨) દરરાજ સવારે સૂર્યેદિયથી એક પ્રહર દિન ચઢે ત્યાં સુધી તેએ એક કરાેડ ને આઠ લાખ સાનામહાેરનું વરસીદાન આપે છે.
    - (२3) ત્રણસા અઠયાસી કરાડ સાનામહારનું મહાવીરે એક વર્ષમાં દાન કર્યું.
    - (२४) बें। डांति इंदे। तेमने तीर्थ अवर्ताववा विज्ञिप्त इरे छे.
  - (૨૫) જ્યારે ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યાતિષ્ક અને વૈમાનિક દેવાએ મહાવીરના સંસાર-ત્યાગના નિશ્ચય જાણ્યા ત્યારે તેઓએ પાતાનું સ્વાભાવિક રૂપ ધારણ કયું અને પાલખી ઉપાડવા આવ્યા અને તે માટે અસંખ્ય દીપ અને સમુદ્રને ઓળંગીને આવ્યા, અને ક્ષત્રિયકુંડના ઉત્તરભાગમાં જ્યાં ક્ષત્રિયા રહેતા હતા ત્યાં આવવા માટે ઉત્તરપૂર્વ દિશાએ અટક્યા.
  - (૨૬) દેવાના રાજા ઇંદ્રે ધીમેથી પાતાનું વાહન અટકાવ્યું અને તેમાંથી પાતે નીચે ઊતર્યા. તેણે એક સુંદર પાલખી અનાવી અને તેની વચ્ચે એક સિંહાસન અનાવરાવ્યું.
  - (૨૭) પછી એ મહાવીર જે સ્થાનકે હતા ત્યાં ગયાં અને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી મહા-વીરની પૂજા કરી, મહાવીરને પાલખી પાસે લાવી, મહાવીરના મુખભાગ પૂર્વ દિશા તરફ રાખી સિંહાસન પર બેસાડયાં, પછી તેમના શરીરે તેલ ચાળ્યું, સુગંધ અને બીજી

આસેવના કરી તેમને પવિત્ર જળથી નવરાવ્યા; ઠંડા સુખડથી તેમના શરીરે વિલેપન કર્યું; તેમને બહુ સરસ કપડાં પહેરાવ્યાં, અને મૂલ્યવાન આભૂષણે ધરાવ્યાં.

- (ર૮) ઇદ્રે ત્યારપછી બીજી ચંદ્રપ્રભા પાલખી બનાવી. આ પાલખીને ઉપાડવા માટે એક હુજાર માણસા જોઈએ. આ પાલખીને પહ્યુ ખૂબ શાહુગારવામાં આવી હતી.
  - (ર૯) દેવતાઓએ અને ઇંદ્રે પાતાના માથા પર મુગુટ ધારણ કર્યા.
- (૩૦) પાલખીમાં શ્રી મહાવીર બિરાજમાન થયા. તેમની હાળી બાજુએ ઇશાને દ્ર અને જમણી બાજુએ ઇદ્ર બેઠા.
  - (૩૧) આગળ પાછળ બન્ને આજુએ વાર્જિત્રા વાગતાં હતાં.
  - (૩૨) મહાવીરે ત્રણ દિવસના ઉપવાસ (અઠ્ઠમ) કર્યા હતા.
- (૩૩) પૂર્વાભિમુખ તે વરઘાડામાંથી પ્રભુ ઊતર્યા અને ખાસ તૈયાર કરેલ સિંહાસન પર ખેઠા. ત્યાં મહાવીરે લાેચ કર્યાે. તેમના વાળ ઇંદ્રે એક સરસ રતના ડાબડામાં લઇ લીધા.
- (૩૪) તે વખતે ઇંદ્રના હુકમથી સર્વ વાજિ ત્રો અંધ થયાં. એ વખતે મહાવીરે દ્વીક્ષા લીધી.
- (૩૫) તે વખતે મહાવીરને મનઃપર્યવજ્ઞાન નામનું ચાશું જ્ઞાન થયું. મનઃપર્યવજ્ઞાન થવાથી અઢી દ્વીપના વ્યક્ત મનવાળા જીવાના શા વિચારા છે તે મહાવીર જાણતા હતા. તેમણે પાતાના મનમાં તે વખતે નિર્ણય કર્યો કે માણુસ અથવા પશુઓ જે પીડા આપશે તેને પાતે સમતાથી સહન કરી લેશે.
  - (૩૬) મહાવીર ત્યાંથી કુમ્મારગામે ગયા. એક મૂહુત દિવસ રહ્યો ત્યારે ત્યાં પહાંચ્યા.
- (30) તેમના નિષ્પાપ ભ્રમણમાં મહાવીર આત્મધ્યાન કર્યું અને રાગાદિની અસર તેમને ન થાય તેવું કર્યું, છ્રદ્દાચર્ય ધારણ કર્યું અને નિર્વાણને માર્ગે પ્રયાણ કર્યું. દેવતાના કે મનુષ્યના કે જનાવરના કરેલા સર્વ ઉપસર્ગા તેમણે સહન કર્યા. તેમણે મન, વચન, કાયાની ક્રિયાઓને સંયમમાં રાખી.
- (૩૮) મહાવીરે આ રીતે ખાર વર્ષ પસાર કર્યા. તેરમા વરસના વૈશાખ માસની સુદ દશમને રાજ (સુવત એ દિવસનું નામ), ઉત્તરા ફાલ્યુની નક્ષત્રના યાેગે, વિજય મૂહુતે' જ ભિકગ્રામની નજીકમાં, ઋજુવાલુકા નામની નદીને તીરે, સામાગ નામના માલિકના ખેત-રમાં, જીલું મ દિરની ઇશાન દિશાએ, શાલવૃક્ષની નજીકમાં, તેઓ ઊભડક ગાે દાહાસનમાં એ હાથ જોડીને એઠા હતા ત્યારે કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું.
- (૩૯) કેવળજ્ઞાન થવાથી તેઓ સર્વ વસ્તુઓના સર્વ ભાવા જાણતા થયા અને ક્ષાેકાના તથા મતુષ્યાના ભૂત, ભાવિ અને વર્તમાન સર્વ ભાવા તે જાણતા થયા, તેઓ કચાંથી આવ્યા છે અને કયાં જવાના છે તે પણ તેઓ જાણતા થયા.

પ્ર, ૩૯

- (૪૦) તે દિવસે ભવનપતિ, વ્યાંતર, જ્યોતિષ્ક તેમ જ વૈમાનિક દેવાએ મહા-ત્સવ કર્યા.
  - (૪૧) તેમણે દેવાને અને પછી મતુષ્યાને સર્વ નિયમા શીખવ્યા.
- (૪૨) મહાવીરે પાંચ યમાે લાેકાને શીખવ્યા, તેની વિગત હવે જણાવવામાં આવે છે.
  - (૪૩) પ્રથમ મહાવત આ પ્રમાણે છે-
- હું પ્રાણીના વધ ન કરવાના નિયમ કર્યું છું, પછી તે પ્રાણી માેટું કે નાતું હાય, હાલતું ચાલતું હાય કે સ્થિર હાય, તે સર્વ પ્રાણીના વધ હું નહિ કર્યું, કરાવીશ નહિ અને કરે તેને સંમતિ નહિ આપું.
  - (૪૪) આ પ્રાણીવધવિરતિના પાંચ નિયમા છે તે હવે કહેવામાં આવે છે.
- (ઝ) નિગ્ર'થ હાલતાં ચાલતાં સંભાળપુર્વ'ક વર્તે' છે, બેદરકાર અનતા નથી. હાલવા ચાલવામાં સંભાળ ન રાખનાર બેદરકારીથી પણ અનેક જીવાના નાશ કરે છે. માટે હાલવા ચાલવામાં નિગ્ર'થે સંભાળ રાખવી, સાવધતા રાખવી.
- (ૹા) નિર્ગ થે પાતાના શરીરને અને મનને શાધવું. મન રખડતું હાય, પાપી હાય, ઠપકાને પાત્ર હાય, કજિયાળું હાય તાે એવા મનને (મનની ક્રિયાઓને) એાળખી તજવું. પાપી કામમાં મનને પરાવવું નહિ. પણ જે કાર્ય પાપી ન હાય તે કામમાં મનને જોડવું.
- (इ) નિગ્ર'થ પાતાની ભાષા શાધીને બાલે. જે ભાષા પાપથી ભરેલ કે ઠપકાને પાત્ર હાય કે જીવવધ કરનારી હાય તે ભાષા બાલવી નહિ, પણ જે પાપી ભાષા ન હાય તે તેણે બાલવી, વાપરવી.
- (ફ) તેનાં ભિક્ષા માંગવાનાં પાત્રો સંભાળથી એશે મૂકવાં. એમાં ગફલત રાખવાથી નિર્દોષ છવાના નાશ થાય.
- (૩) નિગ્ર°થ જે ખાય અથવા પીએ તે જોઈને વિચારીને ઉપયોગપૂર્વંક ખાય અથવા પીએ, નહિ તેા પરિણામે જીવવધ થઇ જાય.
- (૪૫) આ પ્રમાણે પ્રથમ વ્રત ખરાબર રીતે કરવામાં આવે, અનુસરવામાં આવે. એની સમજણ શાસ્ત્રમાં વિગતવાર આપવામાં આવી છે. આ રીતે પ્રથમ વ્રત નિગ્ર<sup>૧</sup>થને થાય.

(૪૬) બીજા વ્રતને નીચે પ્રમાણે લેવામાં આવે છે:

જૂઠી વાણી બાલવાના સર્વ અવગુણાને હું તજી દઉં છું. હું ક્રોધથી કે લેભથી, સપથી કે હાસ્ય મજાથી જૂઠું નહિ બાલું.

(૪૭) બીજા સત્ય મહાવતના પાંચ લેક નીચે પ્રમાણે છે:

(ઝ) નિર્જ થ (સાધુ કે સાધ્વી) હ'મેશા વિચાર કરીને બાલે છે. વિચાર્યા વગરનું ખાલે તા સાધુ કદાચ અસત્ય ભાષણ કરી દે.

- (आ) નિગ્ર<sup>૧</sup>થ ક્રોધને ખરાખર ચોળખે અને તજી દે. જે નિગ્ર<sup>૧</sup>થ ક્રોધી થઇ **જાય** તે ક્રોધમાં અસત્ય બાલી દે છે.
- (इ) નિગ્ર' થ લાભ ન કરે અને લાભને ખરાખર સમજ લે. કાેઇ વખત લાભને વશ થઇને પણ અસત્ય બાલાઇ જાય.
- (ફ) નિગ્ર'થને કાઇની બીક ન લાગે, તે ભય ન પામે. જે સાધુ કે સાધ્વીને ભય લાગે તે કદાય બીકમાં જૂડું બાલી દે.
- (૩) નિર્બ થને હાસ્ય (હસતું તે) ન હાય. હાસ્યમાં અર્થાત્ ઠઠ્ઠા મશ્કરીમાં સાધુ કે સાધ્વી જૂઠું બાલી દે.

આ રીતે અસત્યના પ<sup>ર</sup>ચખાણુના ઉપયોગ સાધુ કે સાધ્વી કરે.

(४८) हवे त्रील महावत अहत्ताहान विशे-

ગામ અથવા નગરમાં કોઇએ આપેલી ન હાય તે ચીજ નિર્ગ'થ ન લે. આ ન લેવાના ત્રિકરણ જોગે પચ્ચખાણ લે. તેના પાંચ ભેદ નીચે પ્રમાણે છે—

- (अ) નિગ્ર<sup>લ</sup>ય મર્યાદિત જગ્યા માગે. વિચાર કર્યા વગર સાધુ જગ્યા માગે તો અદત્તનું શહુણ કરે છે.
- (જ્ઞા) નિગ્ર<sup>૧</sup>થ પાતાના આહાર અથવા પાણી રજા લઇને લે, રજા વગર કાઇ ચીજ ન લે. ગુરુની રજા વગર અથવા ઉપરીની રજા વગર કાઇ ચીજ લે તેા વગર રજાએ એ ચીજ લીધી ગણાય.
- (ફ) અમુક મર્યાદિત જગ્યા સાધુએ કે સાધ્વીએ માગેલ હાય તો તે જગ્યાના મર્યાદિત ભાગ અને તે પણ થાડા વખત માટે જ હાય. કાઇ જગ્યા ક્ષેત્ર અને કાળની મર્યાદા વગર ન લેવાય.
- (ફ્રે) સાધુ કે સાધ્વીએ જેટલા સમય માટે જગ્યા લીધી હાય તે સમયમાં માગણી કરીને વધારા કર્યા કરે. આવી રીતે પાતાના કબજાને વખતાવખત ચાલુ રાખવા માટે રજા લેવામાં ન આવે તાે મદત્તના ગ્રહણ કરવાના દોષ લાગે.
- (૩) સાધુ કે સાધ્વી પાતાના સાથીએા માટે વિચારપૂર્વક જગ્યા માગી લે, વિચારણા વગર માગે તેા અદત્તના ગ્રહણના દોષના ભાગી થાય.
  - (४८) आवी रीते अहत्ताहाननुं मडावत हरे.
- (૫૦) ચાથું છ્રદ્માચર્યવત આ પ્રમાણે લે: 'હું દેવીએા કે દેવા, મનુષ્યા કે જનાવરા સાથે જાતીયસંબંધ નહિ કરું. હું કાેઇ જાતના સ્પર્શનસંબંધ નહિ કરું.' એ ચાથા વતના નીચે પ્રમાણે પાંચ પ્રકાર છે:
  - (લ) નિર્ગ્ર'થ સ્ત્રીને લગતી કામજનક વાતા કરે નહિ.
  - (आ) નિર્જ થે સ્ત્રીની આકૃતિ કે સૌ દર્ધના વિચાર ન કરવા.

- (इ) નિર્ગ થે પૂર્વકાળમાં કામભાગ સેત્ર્યા હાય તે સંભારવા નહિ.
- (ફ) નિગ્ર થે ખહુ ખાવું કે પીવું નહિ. ખૂખ સારી રીતે તૈયાર કરેલી વાનગી ખાવી નહિ, દારૂ પીવા નહિ.
  - (૩) સ્ત્રીએ વાપરેલા પલ ગમાં નિગ્ર થે સૂવું નહિ.
- (૫૧) પાંચમું મહાત્રત આ પ્રમાણે સાધુ કે સાધ્વી લે : બહારના કાઇ પણ પદાર્થમાં જીવતા કે જીવ વગરનામાં હું કાઇ જાતનું આકર્ષણ રાખીશ નહિ, બીજા પાસે એવી ચીજનું મારા માટે ગ્રહણ કરાવીશ નહિ, અથવા બીજો કાઇ વસ્તુ પર આસક્તિ રાખતા હશે તા મારી અનુમાદના નથી. આ પાંચમા મહાવતના પાંચ લેટ છે:
  - (अ) કાન વડે સારા અવાજ કે સૂર સંભળાઈ જાય તા તેમના તરફ આસક્તિ ન રાખે.
- (आ) જો અવાજ કે સૂરને ન સાંભળવું ખનવું અશક્ય હાય તા તેમનાથી થતાં આકર્ષણ કે તિરસ્કાર સાધુએ ન રાખવા.
  - (इ) જો સાધકને સુવાસ પ્રાપ્ત થાય તો તે તરફ તેને આકર્ષણ ન થવું જોઈએ.
- (ફ્રે) પાતાની જીલને કાેઇ વસ્તુ ગમે કે ન ગમે એમ બને તાે પણ સાધક તેના તરફ આકર્ષણ કે તિરસ્કાર ન રાખે.
- (૩) સ્પર્શનશક્તિવાળા સાધક કાેઇ વસ્તુને અડકી જાય તાે તેણે વસ્તુનું આકર્ષણ ન અતુભવલું.

આ ભાવના નામની ત્રીજી ચૂિલકામાં માત્ર એક જ ઉદ્દેશક છે. અત્ર તે પૂરું થાય છે. તેની સાથે પંદરમું અધ્યયન પણ પૂરું થઇ ગયું.

### પચીસમું અધ્યયન 'વિમુક્તિ'

વિમુક્તતા સર્વસંગેલ્યા — આચારાંગસ્ત્રના બીજા શુતસ્ક ધનું સાળમું અધ્યયન વિમુક્તિ નામનું છે. તેમાં નીચેની મતલખની હકીકત આવે છે. એ જ ચાથી ચૂલિકા છે, તેની પણ અત્ર શરૂઆત થાય છે.

- (૧) આ દુનિયાની ચાર ગતિમાં માણસાે થાડા વખત માટે ઘરળાર મેળવે છે. આ સત્ય સમજીને માણુસે વિચાર કરવાે જોઇએ. ડાહ્યા માણુસે કુટું બકળીલાની જાળમાંથી છૂટલું જોઇએ. એણું ભયરહિત થઇને દાેષયુક્ત કામકાજ અને આકર્યણાં છોડવાં જોઇએ.
- (ર) આવી રીતે પાતાની જાતને અંકુશમાં રાખનાર આદર્શ સાધુ, જે માગીબીખીને પાતાનું પૂરું કરે છે તેનું લાેકો અપમાન કરે છે, (લડાઇમાં જેમ હાથીને બાલુથી વિદાર-વામાં આવે છે તેમ).
- (૩) આવા લાેકાનાં અપમાનના શબ્દાથી ડાહ્યો માણુસ મનમાં જરા પણુ મૂંઝાયા સિવાય આ શબ્દો સાંભળી રહે છે, અને પવનથી જેમ શિલા ન હાલે ચાલે તેમ નિષ્પ્રક્ર'ય રહે છે.

- (૪) તે સ્થાવર અથવા જંગમને ઇજા કરતો નથી, કોઇને મારતો નથી, પણ તેમના તરફથી પાતાને કરવામાં આવતી પીડાઓ તે સહન કરી જાય છે.
- (પ) ખળતી જ્યાત જેમ વધારે વધારે ખળતી જાય છે તેમ તેની તપસ્યા પણ વધતી જાય છે, તેની બુદ્ધિશક્તિ વધતી જાય છે અને તેના માનમરતબા વધતા જાય છે.
- (६) ઉપરના માેટા પચ્ચખાણાને જિનેશ્વર દેવે શાંતિના સ્થાનરૂપ અને ત્રણ જગતને ઝળહળાયમાન કરનાર પ્રકાશરૂપ કહ્યાં છે.
- (૭) સંગીઓથી (સંસારીઓથી) નિલે પ રહીને સાધુ ભિક્ષુકનું જીવન વહન કરે છે. એ સ્ત્રીએ સાથે આકર્ષ શુમાં પડતા નથી. આ દુનિયાની કે પરલાકની કોઇ વાંછા તે કરતા નથી. કામભાગામાં તે પડતા નથી.
- (૮) સર્વ સંગથી મુક્ત સાધુના અગાઉના કર્મસંચય તદ્દન નાશ પામી જાય છે; અગ્નિ જેમ ચાંદીને શુદ્ધ કરે છે તેમ તે શુદ્ધ થતા જાય છે.
- (૯) તે સમજણપૂર્વંક રહે છે, વાંછારહિત થઇને રહે છે અને વિષયભાગથી રહિત થઇ રહે છે. જેમ સર્પ કાંચળીને ફેંકી દે છે તેમ સાધક દુઃખથી મુક્ત થઇ જાય છે.
- (૧૦) જેમ માટે દરિયા હાથથા તરી શકવા મુશ્કેલ છે, તેમ સંસારને પણ તરવા મુશ્કેલ છે એમ વિદ્રાન માણસે જાણું જોઈએ. આવા સાધુપુરુષ દુઃખાના કે કર્માના અંત કરનાર કહેવાય છે.

અહીં બીજા શ્રુતસ્કંધનું સાેળમું અધ્યયન પ્રુંથાય છે. એના ઉદ્દેશક એક જ છે. એની સાથે સાથે ચાેથી ચૂલિકા પણ પૂરી થાય છે. અને આચારાંગસૂત્ર અત્યારે જે પ્રાપ્ત થાય છે તે પણ પ્રુરું થાય છે.

આ સાધુના આચાર દહતાને માટે અહીં સૂચવવામાં આવ્યા છે. (૧૧૭).

આચારાંગસૂત્રને સૂચવવાનું કારણ—

# साध्वाचारः खल्वयमष्टादशपदसहस्रपरिपठितः । सम्यगनुपाल्यमानो रागादीन् मूलतो हन्ति ॥११८॥

અર્થા—સાધુના આચાર જે અઢાર હુજાર પદમાં કહેલાે છે તેને સારી રીતાે અતુ-સરવામાં આવ્યાે હાેય તાે તે રાગ વગેરેને પાયાથી દ્વર કરી દે છે. (૧૧૮)

વિવરણ : સાધ્વાચાર — આચારાંગસૃત્રમાં ખતાવેલા —સ્ચવેલા સાધુ અને સાધ્વીના આચાર.આ આચારને અહીં વર્ણ વવામાં અથવા સ્ચવવામાં આવ્યા છે, તેના હતુ અહીં કહી દે છે. તે પણ ચંથકર્તા આપણી તકે વિચારણા કે છુદ્ધિ પર છેડી ન દેતાં તેનું સૂચન શા માટે કરવામાં આવ્યું તે પણ જણાવી દે છે. આ આચારાંગસૃત્રના ઉલ્લેખ ચંથકર્તાએ શા માટે કર્યા છે અને મેં તેના સાર શા માટે રજૂ કર્યા છે, તેનું કારણ હવે જણાવ્યું છે. આમાં મુખ્યત્વે આચારાંગસૃત્રમાં સાધુના અને સાધ્વીના આચાર બતાવ્યા છે; પણ

અંતે આ સંસારમાંથી મુક્તિ તે માર્ગે જ થઇ શકે એવું લાગવાથી, સાધુ કેવા હોય તે આદર્શ અત્ર બતાવવા ખાતર, તેની જરૂરી મતલખ આ વિવેચનમાં સદર શ્રેથનાં ભાષાં-તરામાંથી તારવી વાંચનારની સગવડ માટે રજૂ કરી છે. સાધુને આપણે 'ધન્ય મુનિરાજ' શા માટે કહીએ છીએ તેના આછા ખ્યાલ આપે તેવી હકીકત આચારાંગસ્ત્રમાં જળવાઇ રહેલી છે. અને તે વાચકના હિત માટે અત્ર દાખલ કરી છે.

અષ્ટાદરા પદસહસ-અહાર હજાર પદો, જે ઉપર એક આખું પ્રકરણ હવે પછી અવવાનું છે તેના અત્ર ઉલ્લેખ કરી આ અહાર હજાર સાધુના આચારની વાત અહીં હાંકીને આપણે રાખી મૂકશું. નહિ તા પુનરાવર્તા થઇ જાય. તે બિનજરૂરી છે. સાધુએ પાળવાના આચારના અહાર હજાર ૧૮,૦૦૦ પદા છે. તે પર વિવેચન કરવાની અત્ર જરૂર નથી. (જુએ આ અહાર હજાર શીલાંગાના વિવેચન માટે ગાથા ૧૪૫ મી.)

અનુપાલ્યમાના—આ અઢાર હુજાર શીલાંગાને સમ્યગ્ રીતે પાળવાથી તે શું કરે છે તે આ જ ગાયામાં કહે છે, પણ તે દેખાવ કે ઢાંગ માત્ર નહિ, પણ સારી રીતે અંતઃકરણથી પાળવામાં આવે તેા તે શું કરે છે તે જણાવે છે.

રાગાદીન્ મૂલતા હંતિ—રાગદ્રેષ વગેરેને મૂળમાંથી હણી નાખે છે, કાપી નાખે છે, દૂર કરે છે. આ પુસ્તક લખવાના ઉદ્દેશ પણ રાગદ્રેષને શત્રુ તરીકે ઓળખાવવાના અને તેમને દૂર રાખવાના છે. તે આ ગ્રંથ તૈયાર કરવાના મુખ્ય હેતુ છે. તેને પાર પાઠનાર હાઈ, આ અત્ર અતાવેલા આગારને અથવા અઢાર હજાર શીલાંગાને સમજવા જરૂરી છે.

આગારના માત્ર અભ્યાસ પૂરતા નથી, પણ તેમાં જે જે વાત જણાવવામાં આવી છે તે અંત:કરણથી પળાય તા તે રાગદ્રેષને દૂર કરે છે અને આ શ્રાંથના મુખ્ય ઉદ્દેશ પાર પાડે છે. તેટલા માટે આગારાંગસૂત્રમાં અતાવેલ આગારને તથા અઢાર હજાર શીલાંગાને જેમ અતાવ્યા છે તેમ સમ્યગ્ રીતે આદરવા, અને તમારે જે રાગદ્રેષ કરવાં હાય તા તો પછી તમે જાણા, પણ એનાથી મુક્તિ મેળવવી હાય તા અત્ર અતાવેલી અને અઢાર હજાર શીલાંગાની હવે પછી અતાવવામાં આવેલી વાતના સ્વીકાર કરી અત્ર અતાવેલ આગારને પાળવા, અમલમાં મૂકવા, જીવી લેવા અને તે રીતે રાગદ્રેષને જીતવા આપણે ખાવનમા તેમ જ ઓગણસાઠમા શ્લોકમાં જોઈ ગયા છીએ કે રાગદ્રેષ એ સંસારનાં મૂળિયાં છે અને તેમનાં પર વિજય મેળવવા એ આપણી ફરજ છે. આ ભવમાં આપણે કદાચ રાગદ્રેષના ત્યાં ના કરી શકીએ તો પણ એના આદર્શ રાખવા યાંગ્ય છે. (૧૧૮)

आधारांगमां भतावेक्ष आधारने अनुसरवानु हेण — आचाराध्ययनोक्तार्थभावनाचरणगुप्तहृदयस । न तदस्ति कालविवरं यत्र क्वचनाभिभवनं स्यात् ॥११९॥ અર્થ — આચારાંગસૂત્રનાં અધ્યયનમાં કહેલ–ખતાવેલ મુદ્દાના કરનારને તથા તેની વાસનાથી ભાવિત હુદયવાળાને જરા પણ વખત જતો નથી અને કાેઇનાથી કાેઇ પણ સ્થાનકે પાછા પડવાનું તેને થતું નથી. (૧૧૯)

વિવરભુ—આચારાં કહેલ અર્થ—માચારાંગસૂત્રના જુદા જુદા મધ્યયનામાં જે હડીકત જ્ણાવવામાં આવેલ છે તે પ્રમાણે આગ્રસ્લુ કરવાથી અને તે ન ખની શકે તો તેની લાવના મનમાં ગુષ્ત રાખવાથી શું પરિલામ આવે, કેવી કળપ્રાપ્તિ થાય તે આ જ ગાથામાં અતાવવામાં આવ્યું છે. ખને ત્યાં સુધી આગ્રસ્લુ કરવું અને ન ખને તો તેના તરફ સહાનુભૂતિ રાખવી. આખા સૂત્ર(આગ્રરાંગ)ને સમજાવવાનું અને તેની વાત ડૂંકાલુમાં કહેવાનું કારલું એ છે કે એ અમલ કરવા યાગ્ય છે, જરૂરી છે અને ન ખને તો તેની ભાવના રાખી તે તરફ સહાનુભૂતિ અને લાગલી રાખવા યાગ્ય છે. જે તે તરફ આદર્શ કે પ્રેમ હશે તો પણ સંસાર વધારનાર રાગદેષને તે કાપી નાખશે અને આપણા મૂળ ઉદ્દેશ અમલમાં આવશે. આ જીવન સફળ કરવાનું એ એક મજખૂત સાધન છે. ગુપ્તના અર્થ 'વ્યાપ્ત' પણ થાય છે અને ગુપ્તના અર્થ' દેખાડા કર્યા વિના, ખાનગી એવા પણ થાય છે. મને પછવાડેના અર્થ' અહીં ઘણા પ્રસ્તુત લાગે છે. સહાનુભૂતિ—હમદર્દી રાખવાથી કાઈ કાળે એના લાભ જરૂર થાય, પણ દીક્ષા ન લેવાથી કે લેનારને સહાય ન કરવાથી એ માર્ગ' સાંપડે નહિ. એટલે ગુપ્ત સહાનુભૂતિ તો છેવટે અવશ્ય રાખવી. આવું જેનું સહાનુભૂતિવાળું હૃદય છે અથવા જે આગ્રારાંગમાં કહેલ આગ્રારા પ્રમાણે વર્તના કરે છે તેને શું થાય તે હવે જણાવે છે.

કાલવિવર'—એને એક ક્ષણ પણ ગયા વગર આ ફળ તેા જરૂર થાય છે. એને કાળના જરા પણ વિલ'બ થતા નથી.

અભિભવન—પરાભવ, હાર, અથવા પાછા પડવું તે. એટલે આચારાંગસૂત્રમાં જે હકીકત કહેલ છે તે પ્રમાણે આચરણ કરવાથી કોઈથી હારી શકાતું નથી. આવી સ્થિતિ તો એ તુરત મેળવે છે. એને કોઈ માણુસ હરાવી, હઠાવી શકતું નથી, એટલું ફળ તો જરૂર મળે છે. બીજો સાંસારિક લાભ થાએ કે ન થાએ, પણ એ કોઈથી ગાંજવા જતો નથી, એ લાભ એને તલકાળ જરૂર મળે છે.

આ રાગલેષ વગેરે દોષો સામે ઝઝૂમવાના અને તે માટે શક્તિ પ્રાપ્ત કરવાના આપણા સર્વ પ્રયાસ છે અને એક ક્ષણ પણ તે વાત બૂલવા જેવી નથી. તેમાં જે જાતની સાવચેતી રાખવાનું ખતાવવામાં આવ્યું છે તે પ્રમાણે ધ્યાન રાખવાનું પરિણામ એ રાગ- દ્રેષની હારમાં અને તમારા વિજયમાં જરૂર આવશે. ખાકી આ રાગદેષ સામેની લહાઇ તો સ્થાયી, હ'મેશની છે અને એમનાથી ખૂબ ચેતવા જેવું છે. આ સાવચેતી રાખવામાં આવશે તે છેવટે તમે હારશા નહિ, કદી પણ હારશા નહિ. તમારા આત્મા અનંત વીય વાળા છે,

અનંત શક્તિના ધણી છે અને પ્રત્યેક પળ સાવચેતી લેવાના માર્ગો વહેવારુ માણસના ખતાવેલા છે અને જ્ઞાનીએ તે અનુભવેલા છે અને તેમનું વ્યવહારુપણું સ્વીકારેલ છે. (૧૧૯)

બે આખ્યાના-

पैशाचिकमारूयानं श्रुत्वा गोपायनं च कुलवध्वाः । संयमयोगैरात्मा निरन्तरं व्यापृतः कार्यः ॥१२०॥

અર્થ — પિશાચનું આખ્યાન સાંભળીને અને સારા ઘરની સ્ત્રીનાં સંરક્ષણ સંબંધી આખ્યાન સાંભળીને સંયમયાગામાં આત્માને હ મેશા રાકાયલા રાખવા. (૧૨૦)

વિવરણ-પિશાચનું આખ્યાન : આ ઉમાસ્વાતિ મહારાજના ખનાવેલા પ્રશમરતિ ત્ર'થ પર શ્રી હરિભદ્રસૂરિ નામના **બૃહદુગચ્છીય સાધુએ વિક્રમ સંવત ૧૧૯૫માં** ટીકા ખનાવી છે, તૈયાર કરી છે. તે શેઠ દેવચંદ લાલભાઈ પુસ્તકાહાર દ્રસ્ટ ફંડમાં નં. ૮૮ તરીકે મુદ્રિત પણ થઇ ગઇ છે. તે અનુસાર આ પિશાચનું આખ્યાન અત્ર લખવામાં આવે છે. કાેઇ એક વાિાયાએ મંત્રના યાેગથી એક પિશાચને પાતાને વશ કર્યા. પિશાચ એ એક જાતના વ્યંતર દેવાે છે, જે મિશ્યાત્વી પણ હાેવાના સંભવ છે. પિશાચે વાણિયાને કહ્યું, 'મને કાઈ પણ કામ તારે હંમેશ અતાવલું. જો હું નવરા પડીશ તા તને ખાઈ જઈશ અને તારા નાશ કરીશ. મને જરા પણ કામધ'ધાના હુકમ વગર ન રાખવા.' વાણિયાએ પિશાચનું આ કહેલું કબૂલ કર્યું અને તેણે પહેલાં પાતાનું ઘર તૈયાર કરાવ્યું, પછી એ પિશાચને આજ્ઞા કરી કે ઘરમાં ધન તથા ધાન્ય ભરી આપે. પછી ઘરમાં સાનું લાવવાના હુકમ કર્યો. અને એ કામ પૂરું થતાં પિશાચે તા ફરી હુકમ માગ્યા. વાણિયા ભારે પહેાંચેલા હતા, તેણે કહ્યું, 'એક માટા વાંસ લાવ, એને ઘરના આંગણામાં રાપ. એ વાંસ ઉપર તું ચડઊતર કર્યા કર. જ્યાં સુધી હું તને બીજે હુકમ ન ફરમાવું ત્યાં સુધી તારે આ કામ કરતું.' પિશાચે ઘર ભરવાનું વળેરે કામ કર્યા પછી વાણિયાને હેરાન કરવા માટે આ પ્રયાંચ રચ્ચા હતા, પણ એ પ્રયાચ કરવા જતાં પાતે જ કસાઈ ગયા. વાણિયાની ખુદ્ધિ પાસે એ હારી ગયા અને પછી બાલ્યા. 'ખરેખર, તે' મને કસાવ્યા, ખરા કસાવ્યા અને **બનાવ્યા. મારે તને ફસાવવા હતા પ**ણ તું તા ફસાયા નહિ. હવે તું મને છૂટા કર. પણ જયારે માર્વુ કામ પડે ત્યારે મારું સ્મરણ કરજે, હું હાજર થઇ જઇશ.' આટલું કહીને વાણિયાની રજા લઇ પિશાચ પાતાના સ્થાન પર ગયા. સાધ્યોએ રાત્રિ અને દિવસ આ રીતે વગર છિદ્રે આંતર અને બાહ્ય ક્રિયામાં ઉત્સુક રહેવું, એવી રીતે સંયમયાગમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં એને વિષયની ઇચ્છા કરવાના પણ સમય મળશે નહિ. માણસ નવરા પડે તા નખ્ખાદ વાળે. નવરાશ કે કુરસદ ખૂરી વસ્તુ છે. કુરસદ મળે તા જ વિકથા વગેરમાં પ્રવૃત્તિ થઈ જાય, પણ નવરાશ જ ન મળે અને આત્મા રાતદિવસ ઉદ્યમી રહે તા પછી એને વિકથાદિક કરવાનું સૂઝે જ નહિ. આ પિશાચનું આખ્યાન થયું. અને તેના હેત ટીકાકારની નજરે જણાવ્યા. હવે બીજું દર્ણત વિચારીએ. આ દાખલામાં પણ જરાયે વખત ન મળે તેવા ઉદ્યમી માણસની વાત છે. તે દર્દાંત સમજવા જેવું છે. તે આ પ્રમાણે છે: એક કુળવધૂ હતી. એ ખહુ સારા ખાનદાન કુળની સ્ત્રી હતી. એ આમ તા કુળમર્યાદામાં રહેનાર કુળવધુ હતી, પણ તેના પતિ પરદેશ ગયેલા હતા. એણે એની સખીને એક વખત કહ્યું, 'કાેઈ જુવાન પુરુષને લઇ આવ.' તે બહેનપણીએ કહ્યું, 'એમ જ કર્ફ છું, નિરાંત રાખીને સ્થિર પડી રહે.' આ પ્રમાણે વિચાર કરીને, જે વાતનું પરિણામ સાર્ આવે તે વાત સુખ આપનાર થાય છે એમ વિચારી તેશે સસરાને આ વાત જણાવી. સસરાએ બીજે દિવસે સવારે ઊઠીને ઘરમાં ખૂમળરાડા મચાવ્યા. તેણે પાતાની પત્નીને કહ્યું કે, 'તુ' જ મારે ઘર અધું લૂંટાવી દે છે.' સાસુ કહે 'હું આ ઘર હવે ચલાવી શકુ તેમ નથી. તેથી હું તો મારા સર્વ અધિકાર છોડી દઉં છું. તમને બાજે તે કરા.' પછી સસરાએ તો પાતાના દીકરાની વહુને ઘરનું કામકાજ કરવા અને માણુસા પર હકુમત ચલાવવા નીમી. વહુએ ઘરનું સર્વ કામ સંભાળી લીધું. અને એને માથે એટલું કામ આવી પડ્યું કે એ મહામુસીબતે રાત્રે સૂઇ શકે. સૂવાના પણ વખત ઘણી મુશ્કેલીએ તે મેળવતી હતી. પછી સસરાએ પેલી બહેનપણીને કહ્યું, 'હવે જઇને તારી બહેનપણીને કહે કે હું જુવાનને લઇ આવું છું.' તેણે જ્યારે આ વાત કરી ત્યારે તે કુળવધૂ કહેવા લાગી. મને તા સુવાના પણ વખત મળતા નથી, તા ખરાખ માણુસ ઉચિત આવી વાતથી શું ?" આવી રીતે સસરાની અદ્ધિએ કુળવધૂને ખરાબ થતાં અટકાવી.

આ ખનને દાખલા વિચારીને પિશાચની જેમ કે કુળવધૂની જેમ સાધુએ સંયમ-યાગમાં ઉદ્યુકત રહેવું, એ કામમાં પાતાના સમય એવા તો કાઢવા કે એને સંસારમાં માશું મારવાના કે બીજી બાળતના સમય જ ન મળે. 'નવરા નખ્ખાદ વાળે' એવી આપ-ણામાં કહેવત છે. સંયમયાગમાં આખા વખત ઉદ્યુકત રહે તેને સંસારના મનાવિકાર કે અન્ય કાઈ બાળતને અંગે અવકાશ, કુરસદ જ ન મળે અને એક વખત માણુસને કુરસદ ન મળે એટલે માનસશાસ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે એ વાતને વીસરી જાય છે અને તેનું મન બીજે લાગી જાય છે.

આ ખ્યાન - અનાવટી બાધદાયક વાર્તાને આખ્યાન કહેવામાં આવે છે. આ અન્ને વાર્તાના હેતુ એ છે કે માણુસે નવરા ન રહેવું. એ જો કાઈ પ્રકારના કામમાં પ્રવૃત્ત હાય તા ધીમે ધીમે તેનું આખું વલણ કરી જાય છે અને જો તે સંયમયાગમાં પ્રવૃત્ત હાય તા પછી તે સંસારના રંગથી કે રાગદેષ કે ક્રોધાદિક કોઈ મનાવિકારથી લેપાતા નથી. આ અન્ને આખ્યાના ઉપયોગી અને બાધક છે અને અનુકરણ કરવા યાગ્ય છે.

ouા પૃત— ઉદ્યમી, પ્રવૃત્તિશીલ, રાકાયલા. એટલે સંયમયાગમાં આત્માને રાકાયેલા

રાખવા. સવારે વહેલા પ્રતિક્રમણ કરે, સાત વખત ચૈત્યવંદન કરે, પહિલેહણ કરે, સ્થા-પનાચાર્યનું પલ્લેવણ કરે અને ગાચરી લેવા જાતે જાય આવે અને જૈનાને સમયસર બાધ આપે, વ્યાખ્યાન વાંચે અને ખપારે રાસ વાંચે, તો તે એટલા રાકાયેલા રહે કે તેને સંસારની વાત કે ગંધ પણ આવતી નથી અને મનાવિકારને જોર કરવાના વખત પણ મળતા નથી. માટે કામમાં, સાચા કામમાં, સંયમયાગમાં આત્માને રાકી દિવસને અંતે અમુક કામ રહી ગયાં છે અને પાતાને અવકાશ નથી એમ રહે, તો પછી સંસારની વાસના ઊઠી જશે અને મન ખરાબર પળાટાઈ જશે. આ આચાર પ્રકરણની મહત્તા તેટલા ઉપરથી સમજાણી હશે. આચારમાં જ—સંયમયાગમાં જ આત્મા રાકાયેલા રહે પછી તેને સંસારસંબંધી વાત કરવાની નિરાંત પણ ન હાય, સંસારને સંભારવા વખત જ ન મળે.

સ'યમચાગ—આપણે વિસ્તારથી આવારાંગસત્રમાં આવાર કેવી રીતે સાધકે પાળવા અને તેનું પરિભામ શું આવે તે જોઈ ગયા. એવા આવાર જે સાધક બરાબર પાળે તા પછી તેને સ'સારની વાતા કરવાના કે મનને તેમાં પરાવવાના અવકાશ જ રહે તેમ નથી. આવારની તેટલા માટે જ મહત્તા છે. એ પ્રાણીને ઉદ્યમી રાખે છે, અને તેના મનને જ્યાં ત્યાં રખડવા દેતા નથી. અને આવાર જાતે શુદ્ધ હાઈ તેની પર ભવને અંગે ખહુ સારી અસર થાય છે.

આ રીતે આચાર પ્રકરણ પૂરું થાય છે. લગવાને જે રીતના આચાર વહેવારમાં સાધુને માટે જણાવ્યા તે સાધુએ નિયમથી અનુસરવા અને ગૃહસ્થે આદર્શ તરીકે સ્વીકારી તેને અનુસરવું. આચારાંગસૂત્રમાં જે પ્રકારના આચાર બતાવ્યા છે તેના સાર અત્ર રજૂ કરવામાં આવ્યા છે. જ્યાં સુધી આપણું વાતા કર્યા કરીએ અને વહેવારુ રીતે તેના અમલ ન કરીએ ત્યાં સુધી એ સર્વ વાત પુસ્તકમાં જ રહે છે. લગવાને આમ કહ્યું છે અને તેમ કહ્યું છે તેમ કહેવાથી કાંઇ વળ તેમ નથી. આચારમાં કે દ્રસ્થાને અહિંસાને રાખી વૃત્તિ ઉપર અંકુશ રાખવા અને સંયમ ધારણ કરવા. સાધુઓને પાળવાના એવાં સુંદર આચાર આચારાંગસૂત્રમાં સુધર્માસ્વામી દ્વારા બતાવવામાં આવ્યા છે કે એ રીતના આચાર પાળવાથી પાતાની વૃત્તિ પર અજબ સંયમ સ્વાભાવિક રીતે જ આવે છે અને એવી રીતે સંયમ અને ચાંગમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી તે અંતે રાગદ્રેષના ક્ષય કરે છે અને સાગદ્રેષના ક્ષય થવાથી સંસારના છેડા આવે છે અને આ ભવબ્રમણ મડી જાય છે. માટે ભવબ્રમણના અંત લાવધાના ઉપાય આ આચારાંગસૂત્રમાં બતાવેલા આચારના અમલ કરવામાં જ છે, તેના બરાબર વહેવારમાં અમલ કરવામાં અ

ખાકી ખાલી વાતો કરવી એ તો ખહુ સહેલી વાત છે. વાતો કરવામાં પૈસા બેસતા નથી અને શરીરને તસ્દ્રી આપવી પડતી નથી. પણ એ રીતે ભવભ્રમણના, સંસારની રખડામણના છેડા ન આવે. સંસારના છેડા એમાં (આચારાંગસ્ત્રમાં) લખેલી બાયતના અમલ કરવાથી જ આવે અને તે માટેની રીતા એક પછી એક ખતાવવામાં આવી છે. એટલે સાધુએ એના અમલ કરવા અને શ્રાવકે તે આદર્શ રાખવા. ળાકી અમલ કર્યા વગર સિદ્ધિ થતી નથી. આ જવે મેરુપર્વંત જેટલા દગલા થાય એટલા એલા મુહપત્તિ કર્યા, પણ ચારિત્રને સદ્દવૃત્તિપૂર્વંક પાળ્યું નહિ, માત્ર દ્રવ્યસાધુ થયા, તા તેને ખરેખરા લાભ થયા નહિ. આ મેરુપર્વંત જેવડા દગલા થાય તેટલા એલા મુહપત્તિની વાત પૂખ વિચારવા જેવી છે. માત્ર દ્રવ્યસાધુત્વથી કાંઈ વળે નહિ, એમાં રાગદ્રેષ ઉપર વિજય ન થાય, અને આપણા ઉદ્દેશ તા રાગદ્રેષ પર વિજય મેળવવાના છે. કહ્યું છે કે 'મુંડ મુંડાવત સાથહી, ગડરીઓ, હરિણ, રાજ વનુધામ.' એટલે ગાડરા (ઘટાંએા) માથાં દર વરસે છે વાર મુંડાવે છે અને હરણા વનવાસ સ્વીકારે છે, પણ એમની વૃત્તિ એને અનુસારે કરેલી ન હોવાથી તે માત્ર દ્રવ્યસાધુત્વ જ પાળે છે, તેથી તેમને જે લાભ થવા જોઈએ તે થતા નથી. તેથી બાહ્ય ત્યાંગ ઉપરાંત સંયમ તો રાખવા જ જોઈએ, એ આચાર પ્રકરણના અધ્યયનના સાર છે.

બાકી 'આચાર'ની ગાઠવાલું જ એવાં પ્રકારની કરવામાં આવી છે કે તે પ્રમાણે કામ લઇ અમલ કરવામાં આવે તો સ્વાલાવિક રીતે વૃત્તિ પર વિજય તો થઇ જાય અને પરિ-ણામે રાગદ્રેષ જીતાઇ જાય. એટલે લવસ સારના પાર થઇ જાય અને અનંતકાળ માટે અજરામર સ્થાનની પ્રાપ્તિ જરૂર થઇ જાય. એટલે 'આચાર' પાલનની ઉપયોગિતા ઘણી છે.

એમ તો દ્રવ્યસાધુપણું પણ ઉપયોગી છે, કારણ કે તે ભાવસાધુત્વનું કારણ છે. તે હસી કાઢવા જેવું નથી, પણ દ્રવ્યસાધુત્વની સાથે ભાવસાધુત્વ હાય તો તેના ઉપયોગ ઘણા વધારે છે અને તે પ્રાણીના ઉદ્દેશ પાર પાડે છે. તેથી દ્રવ્યસાધુત્વના સ્વીકાર સાથે ભાવસાધુત્વની ભાવના રાખવી અને જૈન ધર્મના કે આચારસૂત્રના સાર અહિંસા, સંયમ અને તપ એ ત્રણ શબ્દમાં છે એ ધ્યાનમાં રાખવું. માત્ર દ્રવ્યસાધુત્વથી બહુ વળે તેમ નથી, પણ તે ભાવસાધુત્વનું કારણ અને પુરાગામી હાઈ એ જરૂરી છે.

આ રીતે વહેવારુ અમલ કરાવનાર આ આચારનું પ્રકરણ ૧૧૨–૧૨૦ સુધીના નવ શ્લોકે પૂરું થાય છે. તે પ્રમાણે વિચારણા કરવી અને મન વધે તો તેના અમલ કરવા. એ પ્રમાણે અલ્યાસ કરતાં અને વારંવાર પુનરાવૃત્તિ કરતાં ભવના છેડા આવશે, સંસારના પાર પસાશે અને જે હેતુ માટે આ ચારિત્રના દ્રવ્યથી સ્વીકાર કર્યા છે તે પાર પડશે, એવા અંતર્ગત ભાવ છે તે ખરાખર લક્ષમાં રાખવા. જે સંસારથી ખીતા હાય તેમને સંસારના છેડા લાવવાના આ જ માર્ગ છે, બાકી વિષયકષાયા કેવા અનિત્ય છે અને અંતે કેવા આપણને તજ જનાર છે તે વગેરે વાત આગલા ત્રીજા પ્રકરશુમાં ખતાવવામાં આવી છે.

આ સર્વ વાતોના વિચાર કરી વૃત્તિ પર બને તેટલા સંયમ રાખવા, શ્રાવક તે વાતને આદર્શ સ્થાને રાખવી અને એ રીતે ધીમા ક્રમે સંસારના અંત લાવવાની ભાવના રાખવી. આ મૂળ માર્ગ છે અને મહાપુરુષે અતાવ્યા છે, તે કરવામાં આકરા લાગે તા પણ અંતે કરવા યાંગ્ય છે અને તે જ એકલે માર્ગ સંસારના પાર પમાય તેમ છે. તેથી કાંઇ નહિ તા દ્રવ્યસંયમ અને ત્યાગ કરી દેવા. દ્રવ્ય તે પણ ભાવનિમિત્ત છે એ વચનથી, ભાવસાધુત્વ અંતે આવશે એવા આશયથી, દ્રવ્યસાધુત્વના વેશ તા જરૂર લેવા અને શ્રાવકે તે માટે આદર્શ રાખવા અને તે માર્ગ જ આ સંસારના અંત છે તે નિવિધાદપણ સ્વીકારવા.

આ આચાર પ્રકરણમાં આચારાંગસૂત્રના સંક્ષિપ્ત સાર અભ્યાસ કરીને શ્રાવકની હદમાં રહીને જ આપવામાં આવ્યા છે, પણ લખનાર કેવા મહાત્યાગી હતા તે નજરમાં રાખી તે ઉપકારી પુરુષોએ ખતાવેલા માર્ગે ચાલવા પ્રયત્ન કરવા અને એ પણ ન બને તો તેની સાવના તો રાખવી જ, કારણ કે સંસારના છેડાના એ એક જ માર્ગ છે. શ્રંથ- કારે આચારની આટલી વાત પણ ઉપકારની નજરે કરી છે અને તેમની નજરે પણ તે સંસારના છેડાના એક જ માર્ગ છે એમ લાગ્યું હશે, તેના ઉપયાગ છે એમ આ શ્લોકા (૧૧૨–૧૨૦) દ્વારા સ્પષ્ટપણે બતાવી આપ્યું છે.

## પ્રકરણ ૫મું: સુખ

હવે આ સુખનું પ્રકરણ શરૂ થાય છે. તે ૧૨૧ થી ૧૪૮ <sup>શ્</sup>લાક સુધી ચાલવાનું છે. સુખ શું છે શકોને મળે શક્યારે મળે શ અને સાંસારિક સુખ અને આત્મિક સુખ વચ્ચો તફાવત શું છે? તેનું વેધક વર્ણન ગાંથકારે કર્યું છે અને તે ખૂબ મનનપૂર્વક વિચારવા જેવું અને જીવનના પ્રશ્ન ઉકેલે તેવું છે. પ્રત્યેક પ્રાણી સુખ માટે પ્રયત્ન કરે છે. તે અહીંથી કે ત્યાંથી સુખ મેળવવા પ્રયત્ન કરે છે અને તેનાે સુખનાે ખ્યાલ પરિપૂર્ણ ન હાેવાથી તે અહીં કે ત્યાં સુખ મળશે એમ ધારે છે અને ઘણે ભાગે પૌદ્દગલિક સુખમાં રાચે છે. સુખના આ તદ્દન ખાટા ખ્યાલ છે અને જ્યાં તે સુખ મેળવવાના હેતુએ પ્રયાસ કરે છે ત્યાં એવું સુખ મળે તો તેમાં તેને કાંઇ ખરું સુખ લાગતું નથી અને સુખ કાંઇ ખરેખરું તેને મળતું નથી. કાઈ પણ ઇંદ્રિયના વિષયા સેવે તેમાં તેને સુખ મળશે તેમ ધારે છે. પણ સારે ભાજન કર્યા પછી કે સ્ત્રીની સાથે વિષયસેવન કર્યા પછી કે અહાર ગામ જઇ સુંદર ખગીચામાંથી ખુશબા લીધા પછી તેને કાંઈ સુખ લાગતું નથી. તે સુખ ભાગવે ત્યારે પણ તેને સારા સ્થાયી આનંદ થતા નથી અને થાડા વખતમાં એ પીઠુગલિક આનંદના રસ વીસરાઇ **જાય** છે. બીજે દિવસે સવાર પડતાં પાછી ભૂખ તા **લાગે** છે અને સારું ભાજન કર્યાના આનંદ તેના મનમાંથી નીકળી જાય છે. આવી રીતે તે સર્વ પૌદૃગલિક સુખનું સમજવું. અને એ આનંદ ખરેખરા થતા જ નથી અને થાડા વખતમાં પાછી અસલ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થઇ જાય છે અને પૌદ્દગલિક સુખ તે પ્રકારનું કે બીજી જાતનું મેળવવા તેને ઇચ્છા થાય છે. જે સુખની પાછળ અથવા પરિણામે દુ:ખ થાય અને જે સુખ સ્થાયી ટકે નહિ તેને વાસ્તવિક રીતે સુખ કહેવાય જ નહિ, પૌદગલિક સુખ તા સ્થાયી ટકતું નથી, કદાચ ઘણી ખરી વખત તા કંટાળા આપે છે. એવા અસ્થાયી સુખને સુખ જ કેમ કહી શકાય? તે તો વાસ્તવિક રીતે દુઃખ જ હાય છે અને તે ગ્રાથકર્તાએ પાતાની પ્રૌઢ ભાષામાં સારી રીતે સમજાવ્યું છે. જે સુખ નિત્ય ન હાય તેને કદી સુખની વ્યાખ્યામાં સમાવી શકાય નહિ, તેને વાસ્તવિક સુખ કહી જ શકાય નહિ. આ પ્રમાણે બરાબર સુખ કચારે કહેવાય અને કોને કહેવાય તે ગ્રંથકારે પાતાની લાક્ષણિક ભાષામાં આ પ્રકરણમાં વિસ્તારથી ખતાવ્યું છે. એ બરાબર વિચારવા યાગ્ય છે. શાંતિનું સખ કેવું હાય અને સવધાંગત્યાગ પછી કોને મળે તે લાક્ષણિક રીતે ખતાવ્યું છે, તે સમજી સાચું સુખ મેળવવા યતન કરવા. એટલે આ અત્યારના પ્રખંધ અટકી જાય અને સાચે રસ્તે ચઢી જવાય.

અને બીજી વાત એ છે કે પ્રાણી સુખના ખાટા ખ્યાલમાં સુખને મેળવવા જ્યાં ત્યાં ખાટાં વલખાં મારે છે. એને પાતાને ખરા સ્થાયી સુખની ખબર નથી તેથી અજાણ્યા લટકયા કરે છે અને સુખ મેળવવા પ્રયાસ કરે છે. એ તેના સુખના ખ્યાલ કેવા ખાટા છે અને શમસુખમાં કેવા અનિર્વચનીય આનંદ છે એ તરફ ચંચકારે ધ્યાન ખેંચ્યું છે. તેટલા માટે સાચું સુખ કાને અને કચારે કહેવાય અને સુખનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ શું છે, તે બતાવવા પ્રયક્ષ પ્રયત્ન કર્યા છે. તે ખૂબ વિચારણીય અને મનનીય છે. તે સુખને મેળવવાના આદર્શ રાખવા ચાંચ્ય છે. આ આદર્શ રાખવાનું કહેવાનું કારણ એ છે કે કેટલાક સંચાગા પ્રમાણે કદાચ સર્વસંગત્યાં થઇ શકે તેવું ન હાય તા આદર્શ તો શુદ્ધ જ રાખવા. શુદ્ધ પ્રયત્ન કરવા યોગ્ય છે અને તે સુખ મેળવવાના આદર્શ હાય તા તે વસ્તુ પરિણામે અત્યારે ન મળે તા લવિષ્યમાં કોઇ પણ વખતે મળે છે અને તે રીતે આદર્શ પ્રમાણે પ્રાપ્તિ થાય છે. એટલા માટે લાવના તા પ્રશમસુખ મેળવવાની જ રાખવી. બની શકે તો આદર્શ પ્રમાણે પાતાના વ્યવહાર પણ કરવા.

સાંસારિક સુખના વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે શું મળે છે? 'પહેલું સુખ તે જાતે નર્યા ' એટલે પાતે ત' દુરસ્ત રહે અને શરીરે નીરાગી રહે તો તેને તેની સમજણ પ્રમાણે સર્વથી વધારે સુખ છે એમ કહેવામાં આવે છે. 'બીજુ' સુખ તે ઘર દીકરા' એટલે ઘરે છાકરા- છાકરી હાય તે બીજા ન'બરનું સુખ જણાવ્યું. 'ત્રીજુ' સુખ સુકુળની નાર' – સારી બૈરી મળે, સારા કુળવાળી અને ઘરરખ્યું પત્ની મળે તેને ત્રીજા ન'બરનું સુખ કહ્યું. 'ચાયું સુખ તે કોઠીએ જાર' એટલે ઘરમાં ધાન્યની – અનાજની સંપત્તિ હાય તેને ચાયું સુખ ગણવામાં આવ્યું. આ ચારે પ્રકારનાં સુખમાં સુખ જેવું કાંઇ નથી. આવતા પ્રકરણમાં આપણે જોઇશું કે દીકરાદીકરીની પ્રાપ્તિને સુખ માનવું તેના જેવી એક પણ ભ્રમણા નથી. દીકરાદીકરી હાય તે ફે'કી દેવાતાં નથી, પણ તેમાં સુખ જેવી કાંઇ ચીજ નથી અને આકીનાં સવે સુખો તો પૌદ્રગલિક છે અને એ સુખને અંતે દુઃખ થનાર છે, એટલે એ ખરા સુખની વ્યાખ્યામાં આવી પણ શકતા નથી.

કેટલાક વ્યવહારુ માણુસા મુખના ત્રણ વિભાગ કરે છે: સાત્વિક, રાજસી અને તામસી. પણ આ ત્રણે મુખમાં પણ જેને તેઓ સાત્વિક કહે છે તે પણ વસ્તુત: પૌદ્દગલિક મુખના વિભાગમાં જાય છે. ચાલુ જે મુખની વ્યાખ્યા છે તે અનુસાર સર્વ પ્રકારનાં મુખા પૌદ્દગલિક મુખની કક્ષામાં આવે છે અને દ્રંક વખતનાં અને માન્યતાનાં મુખ હોઇ, પ્રશમમુખની ઊ ચાઇએ પહોંચતાં નથી. આ પ્રશમમુખ જે છેવટે માક્ષમુખ મુધી લઇ જાય છે તે અનેરું છે અને તેનું અત્ર નિર્પણ છે જે તમને ખોજા કોઇ જૈનેતર લેખકની કલમ કે વિચારણામાંથી નહિ મળે. એક માણુસ મુખની શોધમાં નીક્ડયો હતો, તે મહિનાઓ મુધી કર્યા પણ કોઇ પ્રાણીને એક જાતનું દુ:ખ, કેઇને બીજા પ્રકારનું દુ:ખ એણે જોયું. એક શેઠને ચાર દીકરા હતા અને હજારાની ફેરવણી હતી. તે તેના એડલા

પર શેઠને દેખવા, એમના દર્શન કરવા છેઠો અને અહીં સાચા સુખી મળશે એવી આશા રાખી. શેઠ શાંડા વખત બાદ ત્યાં આવી પહોંચ્યા ત્યારે આ સાચા સુખની શાંધમાં નીકળેલા જિજ્ઞાસુને શેઠની પાસેથી ખખર પડી કે ચારે છેકરા તો કાંઇ બીજાના હતા, શેઠ પાતે તો નપુંસક હતા. આ વાર્તા ચંદ્રકાન્ત નામના પુસ્તકમાં શ્રી ઇચ્છારામ સૂર્યરામે પ્રગટ કરી છે. એ જરૂર વાંચવા જેવી છે. મતલબ, આ જગતમાં કાંઇ સાચા અર્થમાં સુખી નથી. અને આ બ્રમણામાં રહેવા જેવું નથી. સાચું સુખ કર્યા છે અને કાને મળે તેના જવાબ આ પ્રકરણ આપે છે, તે વિચારવા આપને મારી વિજ્ઞપ્તિ છે. તે પર તુકતે-ચીની પ્રકરણને અંતે કરવાનું રાખી આપને ચંથકાર સાથે સાચા સુખના મર્મ સમજાવવા પ્રયત્ન કરું.

# भनुष्यनी ऋद्धि अने संयोगा डेवां छे ? क्षणविपरिणामधर्मा मत्यांनामृद्धिसमुद्याः सर्वे । सर्वे च शोकजनकाः संयोगा विषयोगान्ताः ॥१२१॥

અર્ધ—મનુષ્યા(માણુરોા)ની સવે ઋદ્ધિએ અંતે ક્ષય પામે એવા ધર્મવાળી છે અને જે આ સંયાગા છે તેના અંત (છેડા) વિયાગમાં આવનાર છે અને તેટલા માટે શાકજનક-દિલગીરી કરનાર છે. (૧૨૧)

વિવેશન—માણુસના મરણ સ્વભાવ છે, એ જરૂર મરવાના છે, એટલા માટે તેને 'મત્ય' કહેવામાં આવે છે.

ખધું અચાકકસ, અનિત્ય અને શાહા વખત માટે રહેનાવું છે. એ દ્વારા આહકતરી રીતે પ્રથમ અનિત્યભાવના જણાવી. આ બાળતા આપણે એક પછી એક વિચારીએ.

ઋડ હિસ મુદય — ઘર, ચાંદી કે મુવર્ષુ અથવા સર્વ ધાતુ કે કરનીચર, રાકડ એ સર્વ મળીને માણુસની પ્ંજી ગણાય છે. એનામાં બેવડી અનિત્યતા છે. એક તો ઉપર જણાવ્યું તેમ માણુસ મરણુ જરૂર પામવાના છે અને તે અહીં હાય તેટલા વખતમાં પણુ સાનું, રૂપું, કરનીચર, ઘર કે દુકાન, રાકડ અને પ્ંજી અંતે ક્ષય પામવાની છે. એ સમૃદ્ધિ આ લવમાં પણુ એક સરખી રીતે ટકી રહેતી નથી. ઘણાં મનુષ્યાને એક લવમાં પણુ ત્રણુ ત્રણુ કે સાત સાત લવ કરતાં જોઈએ છીએ. એટલે એ પ્ંજી હાય તે સર્વદા ટકી રહેવાની છે એમ ન કહી શકાય. પ્ંજીને ઊઠી જતાં વર લાગતી નથી. આજના પ્ર્જીવાળા માણુસ કાલે પરિસ્થિતિ ફરતાં લિખારી થઈ જાય છે અને વળી પાછા તે ઊલા થાય છે. ઘર, દુકાન, માલ કે રાકડ પ્ંજી એ ક્ષય પરિણામવાળી છે અને તે આજે હાય અને કાલે ચાલી જાય તો નવાઈ નહીં. આવી ક્ષય પમાડનારી મૂડી ઉપર આધાર રાખી શકાય નહિ કે કાંઈ મદાર ળધાય નહિ. એ તો કોઈ પણ વખતે ખસી જાય.

ક્ષણવિપરિણામધર્મા—એક ક્ષણવારમાં ઊલટા થઇ જવાના ધર્મવાળા સર્વ વિષયો છે. આજના ધનવાન કાલે ગરીખ થઇ જાય છે અને આજના અંબાડીમાં બેસનાર કાલે જમીન પર રગદાળાય છે. આ પ્રમાણે વિષયા ક્ષણવારમાં ઊલટાઇ જાય છે, કરી જાય છે, અદલાઇ જાય છે, આવા તેઓના સ્વભાવ છે.

સંચોગો—અહીં સ્ત્રી, પુત્ર, માતાપિતાદિ, નાકરચાકરાના સંચાગ થયા હાય તેના છેડા અંતે વિચાગમાં આવે છે—કાં તા તે ચાલ્યા જાય છે કે મરી જાય છે. સંચાગોના વિચાગ થયા અનિવાર્ય છે. આપણને ખાવાના સુંદર સંચાગ મળે, સારું સારું મીઠું ભાજન મળે, અથવા સ્વાદિષ્ટ ચીજ મળે કે સરસ કૂલાની સુગંધ મળે કે આંખને પ્રિય લાગે તેવા ળંગલા બગીચા જાવા મળે કે કાને મધુર હાર્માનિયમ, દિલરુબા કે વીણા સંભળાય—એ સર્વ સંચાગા અંતે ચાલ્યા જાય છે. કાં તા આપણે ચાલ્યા જઈએ છીએ, કાં તા તે આપણને છેલી જાય છે. આ દુનિયાની આપણી મૂડી—પૂંજી કે ઝહિ આપણને છેલી જ જાય છે અને સંચાગા કરી જતાં વખત લાગતા નથી. જેને અત્યારે આપણે સંચાગ માનીએ છીએ તે ફરી જતાં અને તેના વિચાગ થતાં વખત લાગતા નથી. આજે સવાર જેને ફદતાં, રખડતાં, ફરતાં અને મહાલતાં જાયા હોય તે સાંજે સ્મશાન ભેગા થાય છે અને આ રીતે આપણા સર્વે સંચાગો અંતે નાશ પામી ઊલટા વિચાગ કરનારા છે. એ આપણને નહિ મૂકે તો આપણે તેમને મૂકીને જવાનું છે, અને એ રીતે ઝહિના ક્ષય અને સંચાગના વિચાગ ચાક્કસ છે. તો અત્ર સ્થાયી પદાર્થા કયા? આ તો જેના પર આધાર રાખ્યા તે જ આપણા નથી. તો પછી દ્વંક વખતની જે વસ્તુઓ કે સગાંએા હાય તે પર રાચી કેમ જઈએ ?

ઘણુંખરું તે સંધાગ થવામાં પણ બીજાની વિવશતા જરૂર હાય જ છે. આ પૌદ્-ગ્રિલિક સંબંધ પર આપણે કેમ રાચી જઇએ અને રાચીએ તો આપણે વ્યવહારદક્ષ, સમજુ કે ડહાપણવાળા કેમ ગણાઇએ? આવી રીતે આપણી ઝાદ્ધિ અંતે ક્ષયના પરિણામ-વાળી છે અને આપણા સંધોગા વિધાગમાં પલટાઇ જવાના છે એવું સમજી એ અનિત્ય વસ્તુ પર રાચવું નહિ. ત્યારે કોના ઉપર રાચવું, કોના ઉપર માચવું, કોના વિધાસ કરવા તે હવે અતાવે છે. (૧૨૧)

એવી અનિત્ય વસ્તુમાં ન રાચલું —

भोगसुखैः किमनित्यैर्भयबहुलैः कांक्षितैः परायत्तैः ? । नित्यमभयमात्मस्थं प्रश्नमसुखं तत्र यतितव्यम् ॥१२२॥

અથ°—આવા ભાગસુખા જે હંમેશના નથી, જેને અંગે અનેક પ્રકારનાં ભયે৷ રહે છે અને જે પારકાના ઉપર આધાર રાખનારા છે તેમની ઇચ્છા કરવાથી શું ? આત્માનું સુખ નિત્ય છે, હું મેશનું સ્થાયી છે અને ભયમુક્ત છે. આ પ્રકારના શાંતિના સુખ માટે પ્રયત્ન કરવા ઘટે. (૧૨૨)

વિવરણ—ભાગમુખ—વિષયભાગના સુખની ઉપર કાઈ જાતના આધાર રાખવા ન ઘટે, તેનાં આ ગાથામાં ત્રણ કારણા પ્રથમ જણાવી, નિત્ય સુખ માટે પ્રયત્ન કરવા જોઈએ એ વાત સ્પષ્ટ કરે છે. આપણે પ્રથમ ભાગસુખના કાઈ પણ અર્થ નથી તેનાં ત્રણ કારણા વિચારી જોઈએ.

અનિત્ય—પહેલું કારણ, ભાગસુખા લાંબા વખત ટકતાં નથી, એ થાડા વખત માટેનાં છે અને તે અંતે ચાલી જાય છે, કે આપણે તેમના ત્યાગ કરવા પડે છે. એ અનિત્ય છે એ સ્પષ્ટ વાત છે. અનિત્ય—અચાક્કસ, પૌદ્દગલિક, ઇંદ્રિયના કે માનસિક સુખની આ વાત છે.

ભયબહુલ—એ ભાગસુખાને માટે પ્રયતન ન કરવાનું બીજું કારણ કહે છે. એમનામાં ભય બહુ રહે છે, આપણે તેમને વાસ્તે ટીંગાઇ રહીએ છીએ અને અહીંથી લઉ કે પણેથી લઉ એવી વૃત્તિ રહ્યા કરે છે, અને એ આપણાં થશે કે નહિ તે માટેના ભય તા આખા વખત રહ્યા જ કરે છે. એ વિપરિણામવાળાં હાઇ આગલી ગાથામાં જણાવ્યું તેમ કચારે ચાલ્યાં જશે તેના લય તા બધા વખત જરૂર રહે છે.

પરાયત્ત—આવાં લેગિસુખા બીજાઓ ઉપર આધાર રાખનારા છે. સ્ત્રી મળે તા સ્ત્રીનું સુખ થાય, પણ સ્ત્રી પારકી વસ્તુ છે, તે જ પ્રમાણે ધનધાન્ય, મકાન કે દુકાના, મેડી માળ કે ફરનીચર એ સર્વ પારકાં છે. સમજુ માણુસ પારકી વસ્તુ કે પારકા ઉપર આધાર રાખનારી વસ્તુ માટે કદી પણ પ્રયત્ન કરે નહિ. આપણા તાબાની ચીજ હાય અને હ'મેશા આપણા બની રહેવાની હાય તો તો તે આપણા પ્રયાસયાય હાઈ શકે, પણ આ તો પારકી વસ્તુ અને પર ઉપર આધાર રાખનારી વસ્તુ, તેના માટે કેમ પ્રયત્ન થઈ શકે શે વસ્તુ આપણી થશે કે નહિ એ સર્વ શંકાસ્પદ છે. માટે, તે સુખલાગ પૌદ્રગલિક અને પરાધીન હાઈ, તે માટે પ્રયત્ન કરવાથી શું શે આ ત્રીજું કારણ કહ્યું.

પ્રશમસુખ—હવે આ સુખાની સરખામણીમાં પ્રશમસુખ-શાંતિનું સુખ, ઉપશ્રમ-સુખ એ કારણે આદરણીય છે. એ કારણોને લઇને તે પ્રશમસુખ મેળવવા માટે પ્રયત્ન કરવા ચાત્ર્ય છે. તે સુખના આદરણીયપણા માટેનાં કારણા જોઈએ.

નિત્યમ્—આ પ્રશમસુખ નિત્ય છે, સર્વ કાળે થયા પછી તે <mark>છે અને છે, હ'મેશ</mark> રહેવાનું છે અને શાંતરસનું સુખ છે. તે નિત્ય હાેઈ ભાેગસુખની સરખામણીમાં પ્રયાસ કરવા યાત્ર્ય છે. પ્રશમસુખ માટે પ્રયાસ કરવાનું આ પ્રથમ કારણ છે.

**આત્મસ્થ**—હવે આપણે પ્રશમસુખ માટે પ્રયત્ન કરવાનું બીજું કારણ જોઇએ. એ પ્ર. ૪૧ પાતાની પાસે જ છે, પાતાના આત્મામાં જ રહેલું છે અને પારકાને કે પારકી વસ્તુને તે ઇચ્છતું નથી, તેને તેની જરૂર નથી અને તે પર તે આધાર રાખતું નથી.

અભય એને કોઇના ભય નથી, એ પાતે અભય છે અને અભય આપનાર છે. આવા પારકા ભયથી રહિત થયેલા સુખ માટે પ્રયાસ બધી રીતે યાેગ્ય છે. પ્રશમસુખ માટે પ્રયાસ કરવાનું આ ત્રીજું કારણ જણાવ્યું.

માટે અનિત્ય અને પારકા પર આધાર રાખનાર અને હોય ત્યારે પણ ભય ચિંતામાં રાખનાર ભાેગસુખ માટે પ્રયાસ કરવે। નકામા છે અને પ્રશામસુખ ત્રણ કારણે પ્રયાસ કરવા ચાેગ્ય છે. આ બધાં કારણે વિચારી તારે પ્રશામસુખ માટે પ્રયાસ કરવા ચાેગ્ય છે. (૧૨૨).

ઇંદ્રિયસમૂહ પર વિજય મેળવવા પ્રયત્ન કરવા ઘટે—

यावत् स्वविषयितिष्सोरक्षसमृहस्य चेष्टयते तुष्टौ । तावत्तस्येव जये वरतरमञ्जठं कृतो यत्नः ॥१२३॥

અર્થ — જે વખત દરમ્યાન ઇંદ્રિયોના સમૂહ વિષયાની ઇચ્છા તૃપ્ત કરવા પ્રયત્ન કરે, તે વખતે જ તેના જ વિજય કરવા માટે કાઈ જાતના દંભ વગર પ્રયત્ન કરવા યાચ્ય છે. (૧૨૩)

વિવેશન—થાવત્—જે વખતમાં ઇંદ્રિયા પાતાના વિષયાને ભાગવવાની ઇચ્છાને તૃપ્ત કરવા માટે પ્રયત્ન કરતી હાય તે જ વખતે તે ઇન્દ્રિયા પર વિજય મેળવવા માટે, તેમના સંયમ કરવા માટે યત્ન કરવા ઘટે, કારણ કે યુવાવસ્થામાં ઇંદ્રિયા ખળવાન હાય છે તેમ જ તેમના પર વિજય મેળવવા માટેના આપણા પ્રયત્ન સફળ થાય છે. પછીની વાત આગળ વિચારીશું. જુવાનીમાં તા માણસમાં એટલું જેર હાય છે કે તે પર વિજય પણ તે જ માણસ મેળવી શકે. જુવાની જેમ ઇંદ્રિયાને માર્ગ આપે છે તેમ તેમના પર સંયમ દ્વારા વિજય પણ મેળવી શકે છે. એટલે જે વખતે તેમને તૃપ્ત કરવા પ્રયત્ન-ચેષ્ટા કરવામાં આવે છે તે જ વખતે તેમના પર વિજય મેળવવા પ્રયત્ન કરવા એ યુક્ત છે, કારણ કે ભાગસુખ અતે છાડવાનાં છે, હાય ત્યારે પણ લાંબા વખત ટકતાં નથી અને રાજા વગેરે ઘણાના એને ભય છે.

અક્ષસમૂહ—ઇંદ્રિયના સમૂહ, ઇંદ્રિયા. એ સર્વ પાંચે ઇંદ્રિયા યુવાવસ્થામાં ખહુ જ્ઞેર કરે છે અને તેમને તૃષ્ત કરવા માણુસ હવા ખાવા જાય છે, ટેકરા ઉપર કરે છે, કસરત કરે છે, કેલ્ડર્ડ્રીક પીએ છે, માથે વેણીઓ બાંધે છે અને તે દ્વારા ઇંદ્રિયાને તૃષ્ત કરવા અનેક પ્રકારના યત્ના કરે છે. એ યત્ન તા એના નકામા જાય છે. ઇંદ્રિયા એની થતી નથી, ધરાતા નથી, અને કહી તૃષ્ત થતી નથી, પણ એ સમયે જ્યારે એ ઇંદ્રિયને સંતાવવા પ્રયત્ન કરે તે વખતે એનું ખરું કામ શું છે તે ગાથાના ઉત્તરાધ માં ખતાવે છે. સ્વિવિષય—પાતપાતાના વિષય. દરેક ઇંદ્રિયના ઝુદા ઝુદા વિષયા છે. માણુસ તે વિષયાની તૃષ્ણાને તૃષ્ત કરવા અનેક ધમપછાડા કરે છે.

તુષ્ટો—શાંતિ. માણુસ ઇંદ્રિયની શાંતિ માટે, તૃષ્તિ માટે જુદા જુદા પ્રયત્ન કરે છે, ચેષ્ટા કરે છે, હાલે ચાલે છે. તે જ વખતે તેનું કર્તવ્ય ખરેખરું શું છે તે હવે ખતાવે છે.

તાવત્—જે વખતે એ ઇંદ્રિયની તૃષ્તિ માટે પ્રયાસ કરે છે તે જ વખતે તેના પર વિજય મેળવવાને માટે તેણે પ્રામાણિક મહેનત કરવી જોઇએ. કોઇ જાતના દંભ દેખાવ કે ડાળ રાખ્યા વગર તે તે ઇંદ્રિયના ઉપર વિજય મેળવવા માટે તેણે પાતાનું સર્વ ધ્યાન આપવું જોઇએ અને સંયમ દ્વારા તે જ ઇંદ્રિયાને વશ ન પડતાં તેમના પર વિજય મેળવવા જોઈએ.

વરતર'—સાચેસાચા, સુંદર, સરસ, આપણી માણુસાઇને ઘટે તેવા. યત્નનું આ વિશેષણુ છે.

**અશાઠ'**— દ'ભરહિત, પ્રામાણિક, સાચા દિલના, શાઠતા વગરના. યત્નનું આ બીજુ' વિશેષણુ છે.

ઘડપાલુમાં જ્યારે ઇંદ્રિયા જોર ન કરે, જ્યારે માંમાથી લાળ પડતી હાય, આંખમાંથી પાણી વહેતાં હાય તે વખતે પાલુ ઇંદ્રિયા પર વિજય કરવાના છે. અત્યારે આ વાત યુવાન સાધકાને ઉદ્દેશીને ખાસ કહેવામાં આવે છે, એટલે વૃદ્ધ માણુસને ઇંદ્રિય પર જય મેળવવાની જરૂર નથી એમ ન સમજનું, પાલુ જે સમયે ઇંદ્રિય તૃપ્તિ માગી રહી હાય તે વખતે ઉપર જણાવેલાં કારણાને લક્ષમાં લઇ તેને વશ ન પડતાં તે પર સંયમ રાખવા અને તેને છતવી એ આ શ્લાકના ખાસ ભાવ છે. પછી ઘડપાલુમાં ઇંદ્રિયા જોર ન કરે ત્યારે 'વૃદ્ધા નારી પતિવતા' જેનું થાય તે પાલુ યેન્ય છે, પાલુ અત્ર ઉદ્દેશ યુવાન માલુસને માટે ખાસ ધારવા-વિચારવા યાગ્ય છે. દંભરહિતપાલું એટલે દેખાવ કે ગાટા વાળ્યા વગર ઇન્દ્રિય પર જેવા વિજય મેળવવાનું આચારાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે તેવા વિજય મેળવવા પ્રયાસ કરવા.

યાવત્-તાવત્—જયાં સુધી, ત્યાં સુધી. આ રીતે અર્થ કરીએ તો તેમાં ઘડપણુનો સમય પણુ આવી જાય છે. જે સમયે તમે ઇન્દ્રિયના વિષયને તૃપ્ત કરતા હો તે વખતે જુવાની કે ઘડપણુમાં તેના પર વિજય મેળવવા પ્રયત્ન કરવો. આવેા અર્થ પણુ શક્ય છે અને તે અર્થ કરતાં ભાળપણુ, જુવાની, પુખ્ત ઉંમર અને ઘડપણ—જયારે જયારે ઇન્દ્રિય-તૃપ્તિના કામમાં તમે લાગ્યા હો તે વખતે તેના જય કરવામાં તમારે સમય વાપરવા. આ અનુભવીની વાણી છે અને તેનાં કારણું ઉપર જણાવ્યાં છે. આ અર્થ પણુ શક્ય છે. એમાં સર્વ વખતના સમાવેશ થાય છે તે દર્ષિએ એ અર્થ પણ વિચારવા યાગ્ય છે. (૧૨૩).

#### સરાગી અને વીતરાગીની સુખની ગણના—

# यत् सर्वविषयकांक्षोद्भवं सुखं प्राप्यते सरागेण । तदनन्तकोटिगुणितं मुधेव लभते विगतरागः ॥१२४॥

અર્થ'—રાગસહિત-સરાગી માણુસા સર્વ' વિષયામાંથી ઉદ્ભવેલું સુખ મેળવે છે, તેનાથી અન તકોડમણું સુખ વગર કિંમત આપ્યે વીતરાગ (રાગ વગરના પ્રાણીઓ) પ્રાપ્ત કરે છે. (૧૨૪)

વિવર્ણ—ઉપર જણાવેલા કારણે ભાગસુખ અને તેની તૃષ્તિના સુખને તજવા યાગ્ય છે, છતાં એ માની લીધેલા સુખના સરવાળા અને વીતરાગતાનું સુખ એ બન્નેને સામસામે મૂકીને તુલના ખતાવે છે. એટલે, એ બન્ને સુખમાં કશું ચડિયાતું તેની ખરાબર સરખામણી કરે છે.

વિષયકાંક્ષાદ્ભવ મુખ — વિષયાભિલાષની ઇચ્છાથી જે સુખ થાય તેની અને વીત-રાગના સુખની અત્ર સામસામે એક જ તાજવે સરખામણી કરવામાં આવે છે. પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયથી જે સુખ થાય, એટલે સ્પર્શન, રસના, ઘાલુ, ચક્ષુ કે શ્રોત્રથી જે સુખ તમે માનતા હો તો, લાગે તે સુખ પલુ વીતરાગના અથવા રાગ વગરના પ્રાણીના સુખ પાસે સરખામણીમાં કાંઈ નથી, રાણીદાસી જેટલા તફાવત છે. તમે પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયા-માંથી જે સુખ થાય તેને એકમનું રૂપ આપા તો હવે પછી વીતરાગપણામાં—રાગરહિતપણામાં જે સુખ છે તે કરાડાગણું સરખામણીમાં થાય એમ બતાવવાનું છે. એટલે વિષયસુખ એક હાય તો કરાડાગણું વીતરાગતામાં રહેલું સુખ છે. આ એક અને કરાડગણા સુખને તમે ગણતા હો તો હવે બે વચ્ચે પસંદગી કરા. વિષયસુખને એક એકમ મળે અને વીતરાગભાવને કરાડા એકમ મળે તે અનુભવીનું વચન છે. આમાં કશું સુખ પસંદ કરતું તે તમે વિચારા. પ્રથમ તો વિષયસુખમાં સુખ જ નથી, પણ તમે માનતા હો કે તેમાં સુખ છે તો તેની સરખામણી આ રીતે શક્ય છે. તમે સમજુ છે, કશળ છે, વ્યવહારદક્ષ છો. હવે તમને ગમે તે સુખ માટે પ્રયત્ન કરા.

અન તકારિગુ િ ખુત — વિષયસુખને આપણે ગણતરીને માટે એક એકમનું રૂપ આપ્યું તો અન તકારિગણું તેનાથી વધે તેવું રાગરહિતપણાનું સુખ છે. આ અન તકારિ એટલે સંખ્યારહિતગણા સુખને તમે અનુભવી તો જુઓ. જેમણે એ સુખ અનુભવ્યું છે તેમનું આ વચન છે. એકની સંખ્યાનું મૂલ્ય ધરાવતા સુખને માટે કરાઢની સંખ્યાનું મૂલ્ય ધરાવતા સુખને માટે કરાઢની સંખ્યાનું મૂલ્ય ધરાવતા સુખને આપે, તેને જવા દે કે જતું કરે એ સમજુ ગણાય?

સુધા-- આ કરાડાગણા સુખની કિંમત જરા પણ બેસતી નથી, વગર મહેનતે અને વગર પૈસે એ સુખ મળે છે. વિષયસુખ માટે તો પૈસા પણ બેસે, પણ આ વીતરાગ- પણાના સુખની એક પાઈ પણુ બેસતી નથી. આ વગર મૂલ્યનું સુખ મેળવવા માટે તમારે પ્રયત્ન કરવા નેઇએ. એ અહીં વાત છે.

વિગતરાગ—વિરાગી, વીતરાગી, રાગરહિત. આ રાગ વગરનાે પ્રાહ્મી અનંતગણું સુખ વગર પૈસે, વગર મૂલ્યે મેળવે છે. વગર પૈસે આવું સુખ મળે અને તે અનંતગણું હાય પછી કાેેે સમજુ-કુશળ માણસ વિષય તરફ નજર પણ ફે'કે ? તમારે જે સમજુની કક્ષામાં ગણાવું હાેય તાે વીતરાગભાવના સુખની સ્પૃહા કરતાં શીખવું જોઇએ. એ તાે અનંતગણું માેઢું સુખ છે, એની ગણના મુશ્કેલ છે. અને તેની પાસે ઇંદ્રિયજન્ય સુખ કાંઇ ગણતરીમાં નથી, ગણનામાં નથી. (૧૨૪)

#### સરાગીનું દુઃખ—

## इष्टिवियोगाप्रियसंप्रयोगकांक्षासमुद्भवं दुःखम् । प्राप्नोति यत् सरागो न संस्पृश्चति तद्विगतरागः ॥१२५॥

અર્થ — પાતાના વહાલા કે વહાલી વસ્તુના વિયાગ થાય અને જે ન ગમે તે વસ્તુ કે માણુસાના સંબંધ થાય તે વખતે જે ચિંતા થાય તેથી થતું દુઃખ જે રાગવાળા માણુસને થાય છે તે રાગ વગરના માણુસ (વીતરાગ)ને અડતું પણ નથી. (૧૨૫)

વિવર્ણ — ઇંજ વિદેશન જે પોતાને વહાલા હાય તેમનાથી ઝુદા પડવાનું થાય ત્યારે દુઃખ લાગે છે અથવા હંમેશને માટે તે મરીને દૂર થાય ત્યારે તેમના મરણથી આઘાત લાગે છે. પોતાને વહાલું માણુસ મરી જાય, અથવા પોતાને વહાલી જે વસ્તુ હોય તે ખાવાઇ જાય, સહી જાય કે નકામી થઇ જાય તે ઇષ્ટવિયાગ. આત્ત ધ્યાનના ચાર પ્રકાર છે. તેમાંના ઇષ્ટવિયાગ એક પ્રકાર છે. વહાલી વસ્તુ કે વહાલાં કુટું ળીસગાંએ થાહા વખત માટે કે સદાયને માટે દૂર થાય અને તેના વિયાગ આપણુને સાલે, તે કારણે થતી ચિંતાને પરિણામે થતું દુઃખ આ એક પ્રકારનું આત્ત ધ્યાન જ છે અને અનુભવે તેવા પ્રકારનું દુઃખ સંસારરસિક પ્રાણીને બહુ ખરાખ અને આકરું લાગે છે. એવા પ્રકારના થતા ચિંતાના દુઃખનું અત્ર નિવેદન છે.

અ પ્રિયસ ચારા—જે માણુસા કે જે વસ્તુ પાતાને ન ગમતી હાય તે પાતાને મળે તે વખતે થતું આ ત્રંધ્યાન. આ પણ આ ત્રંધ્યાનના એક પ્રકાર છે. આ ત્રંધ્યાન ચાર પ્રકારના હાય છે. તેમાં પાતાને ન ગમતી વસ્તુના સ અંધથી થતી ચિંતા, શાલાવેલી કે આહ્દદોહદના સમાવેશ થાય છે.

કાંક્સા—ચિંતા, વહાલાના વિચાગ અને અણવહાલાના સંખંધ થવાથી થતી અનેક પ્રકારની વિચારણા, ચિંતા અને તે દૂર કરવાના ઉપાયા શાધવા. અપ્રિયના સંખંધ થઇ જાય કે વહાલાના વિચાગ થાય ત્યારે અનેક જાતના વિચાર આવે છે. જાણે અમુક માણ્ય કે ચીજ વગર આ જીવન કેવું અકારું થઇ પડશે એવી માનસિક ચિંતા અને તે નિવાર-વાના ભની શકતા ઉપાયના એ વિચારથી થતું માનસિક દુઃખ. ઘણીવાર તેા જિંદગી જ અકારી થઇ પડે છે અને આવું જોવા કે અનુભવવાના બદલે પાતે જ મરી ગયા હાત તાે સારું થાત એવી દુઃખની લાગણી, મનમાં તે વખતે થતાે ઉદ્દેગ અને તાલાવેલી, તે વગર કેમ ચાલશે અથવા તે સાથે હશે તાે દહાડા કેમ જશે એમ ચિંતાથી થતું દુઃખ

આ ઇષ્ટિવિરાગ અને અપ્રિયસ પ્રયોગનું દુ:ખ જે સસગીને થાય છે તે વીતરાગીને અડકતું પણ નથી. દુ:ખનું કારણ જ રાગ છે. એ વસ્તુ વગર કેમ ચાલશે અને એ વસ્તુ સાથે કેમ જીવન ટકશે આ સવે વિચારણા માણસ કે વસ્તુના રાગથી થાય છે. આ દુ:ખ જે રાગવાળા મનુષ્યને સામાન્ય છે, એક દિવસમાં દશ વખત થાય છે તે દુ:ખ વિરાગીને અડતું પણ નથી, અસર કરતું પણ નથી. એટલે સરાગીને સુખ થાય તેનાથી વિરાગીને કરાડગાણું સુખ થાય છે અને દુ:ખ જે સરાગીને થાય છે અને જે કારણે થાય છે તે વિરાગીએ ત્યાગેલ હાવાથી તેને દુ:ખ થતું નથી. અરે! એને દુ:ખ અડતું પણ નથી. સરાગીનું આ સુખ માત્ર માન્યતામાં છે, તે ઘણું થોડું છે અને દુ:ખ પારાવાર લાગે છે. આ બન્ને વિચારવા જેવી ચીજ છે. જો આ વાત ખરી હાય તો સરખામણીમાં વીતરાગીનું સુખ ઘણું ચઢી જાય અને દુ:ખ તો તેને થતું જ નથી. હવે વ્યવહારદક્ષ માણસ તરીકે તું શું પસંદ કરીશ તે વિચાર્રાને મને કહે. આમાં સરાગીનું જે કાંઇ સુખ દેખાય છે તેથી કરોડાગણું સુખ વીતરાગીને થાય છે અને સરાગીને થતું દુ:ખ વિગતરાગીને થતું નથી, અડતું પણ નથી એ બહુ ધ્યાનમાં રાખવા જેવી વાત છે. પસંદગી કરો અને કુશળતાનો ઉપયોગ કરો. (૧૨૫)

### વિગતરાગીના સુખનું વર્ણુન—

## प्रश्नमितवेदकषायस्य हास्यरत्यरतिशोकनिभृतस्य । भयकुत्सानिरभिभवस्य यत् सुखं तत् कुतोऽन्येषाम् ? ॥१२६॥

અર્થ — જે પ્રાણીના વેદ અને કષાયા દખાઇ ગયા છે એટલે એછાં થઇ ગયાં છે, જે હુસનું, આનંદ પામવા અને દિલગીરી કરવી તથા શાકને દાળીને બેસી ગયા છે અને જે બીજાની બીક તથા નાક મચકાડવાથી હરાયેલા નથી તેમને જે સુખ થાય તે બીજાને કચાંથી હાઇ શકે ? (૧૨૬)

વિવરાશ: પ્રશમિતવેદકપાયસ્ય—જે પ્રાણીના વેદોદય તેમ જ ક્રોધ, માન, માયા અને લાભરૂપ કષાયા ઠંડા પડી ગયા છે તે પ્રાણીને જે સુખના અનુભવ થાય તેની ખબર બીજાને અનુભવ વગર શેની પડે? વેદ એટલે પુરુષવેદ, સ્ત્રીવેદ અથવા નપુંસકવેદ, આ જેમના ચાલ્યા ગયા છે અથવા જેમણે તેમના ઉપશમ કરેલા છે તેમને જે સુખ થાય,

તેમના મનને જે શાંતિ થાય તેના અનુસવ ખીજા સવેદી કે સકલાયીને કચાંથી થાય ? આ સર્વ સુખ વેદ અને ક્ષાયના અભાવે જ થાય છે. એ માનસિક સુખના અનુસવ સવેદ્વી કે સક્ષાયીને ન જ આવી શકે. એ તે પોતાના ક્ષાયરહિત અને વેદરહિત મના-રાજ્યમાં લહેર કરતા હાય છે. દુનિયાદારીના પ્રાણીને લાગે, જેમ લક્ષ્મલા સાધ્વીને લાગ્યું હતું, કે વેદ વગરના જે હાય તે સવેદીની પીડા કેમ જાણે ? આનું પ્રાથશ્ચિત લીધા વગર તે અનંત સંસારમાં રખડી પડી. જે પ્રાણીઓને વેદના નાશ અથવા ઉપશમથી સુખ થાય છે તે સારે માટું સુખ છે, શબ્દથી કહી શકાય તેવું નથી, એમ એ વેદ અને ક્ષાયના ક્ષય કે ઉપશમ કરનારા કહે છે. અને આપણે ક્રોધી, અભિમાની, દ'લી કે લાેબીને કરવા પડતાં કાવતરાંના વિચાર કરીએ ત્યારે સમજ શકીએ છીએ કે અક્રોધી, અમાની, અદ'ભી અને અહાલીને લારે સુખ થતું હશે, અથવા જેણે પાતાનાં વેદ અને કવાયાને ઉપશામાવ્યાં છે તેનું સખ સવેદી કે સકવાયી કેમ કલ્યી શકે? આ તેા જેમણે બન્નેને જોયેલ છે તે કહે છે, તે સ્વીકારવું જ રહ્યું. સવેદી કે સક્યાયીને વાસ્તવિક રીતે કાંઇ સુખ જ નથી. પણુ એનાથી લાંખા, કરાડા, અન તગણું સુખ નિવેલી કે નિષ્કષાયીને છે એમ જેમણે યાનને સુખના અનુભવ કર્યો છે તેમનું કહેવું છે. આ તેમનું વચન સમજીને ખ્યાલમાં લેવા એવું છે અને એ સુખના અનુભવ કરવા હાય તા વેદ અને ક્ષાય પર ત્યાગથી કે ઉપશમથી વિજય મેળવવા જેવા છે એમ અનુભવીઓનું વચન છે.

હાસ્યરિતઅરિતિશાક નિભૃત — આ તે વળી વધારે વાત કહી. હાસ્ય (હસલું), રિતિ-આનંદ પામવા, અરિત (શાડાના વિધાગે એ વગર કેમ ચાલે એલું વિચારલું) અને શાંક એટલે દિલગીરી, આ ચારે જેમનાં ગયેલાં છે તેવાં પ્રાણીઓ. એટલે જે પ્રાણીઓએ હાસ્ય, રિત, અરિત અને શાંક પર વિજય મેળવીને તેમને દાળી દીધાં છે તેવાં પ્રાણીઓને જે સુખ થાય તે દુન્યવી અન્ય પ્રાણીઓને કેમ જણાય ? એ સરખાવી કયાંથી શકાય ? આ ચારે નાેકપાયા છે, કપાયને પેદા થવાના કારણુબૂત છે. નિરર્ધક હસલું તે હાસ્ય, આનંદ માણવા, નાટકસિનેમાં જોવા તે રિત, સામાન્ય વિરહની ધારણા કરવી તે અરિત કે ખાસ વિચાગ થતાં દિલગીરી થાય તે શાંક. આ ચારે નાેકપાયા કપાયને ઉત્પન્ન કરનારા છે. તે વગરના પ્રાણીને અને જેણે તે દાખી દીધાં છે, તેમના ઉપશમ કર્યા છે તે પ્રાણીને જે સુખ થાય તે દુનિયાદારીને શું સમજાય? એ તા અજબ સુખ છે, સ્વાત્મ અનુભવ છે. હસલું નહિ, માજ માણવી નહિ, વિરહના આતાપ પામવા નહિ, દિલગીર થવું નહિ, તેવા જે પ્રાણીઓ હાય તેમને જે મનમાં સ્વાત્મસંતાય અને માનસિક સુખ થાય છે તે દુન્યવી પ્રાણી કેમ અનુભવી શકે ? આ સુખ પાસે પેલું પૌદ્દગલિક સુખ તા નામનું છે, તુચ્છ છે, સુખના નામને પણ અચાચ છે. 'નિબૃતસ્ય' એટલે છુપાયેલું, નજર ળહારનું. આ કાશના અર્થ છે.

ભયકુત્સાનિર ભિલવસ્ય—એની સાથે સાતે પ્રકારના લય જેના શમી કે ઉપશમી ગયા છે અને જેને કાેઇ પ્રકારની ઝુગુપ્સા રહી નથી. આ બન્ને પણુ નાેકલાયા છે, કલાયના પ્રેરક અને સૌહાદ વાળા છે. એટલે હાસ્યાદિ ઉપરના ચાર અને લય તથા ઝુગુપ્સા એ બન્ને પણ જેના શમી ગયા છે અથવા દબાઇ ગયા છે તે. નિર ભિલવસ્ય એટલે અન ભિલ્તસ્ય. જેઓ લય અને ઝુગુપ્સાથી લેવાઇ જતા નથી. આવા કલાય—નાેકલાયથી રહિત પ્રાણીને જે સુખ થાય તેના અનુભવ બીજા પ્રાણીને કચાંથી થઇ શકે ? કેમ હાઇ શકે ? એ તાે જેમનાં કલાયા, નાેકલાયા અને વેદા નાશ પામી ગયા છે કે દબાઇ ગયા છે તેમણે જણાવ્યું છે કે એમનું માનસિક સુખ અપૂર્વ છે, પૂર્વ અનનુભૂત છે અને અનુભવલા યાગ્ય છે. આ મીડી મીડી વાત કરીને તમને કસાવવાના નથી. પણ જાત-અનુભવ છે, તે તમને કહી બતાવવા છે. તમને યાગ્ય લાગે તાે આ સુખના અનુભવ કરી લાે, કરવા જેવા છે એવી લેખક ઉમાસ્વાતિ મહારાજની ભલામણ છે.

આ વેદ, કષાય અને નાંકષાયના પ્રશમ કરવાથી એટલે એ પર વિજય મેળવવાથી અથવા એમને દાળી દેવાથી જે સુખ થાય તેના ખ્યાલ આપવા માટે આ <sup>દ્ર</sup>લોક છે. એ સુખના ખરા આસ્વાદ તા એ સુખ અનુભવવાથી જ થાય. જેમણે અનુભવ્યું છે તેમનું આ વચન છે. દુન્યવી સુખ બહુ થાડા વખતનું અને પૌદ્રગલિક છે. એ ટકે, હાય ત્યારે પણ સુખના નામને યાગ્ય નથી, પણ તેના કરતાં આ સુખ તા અનંતગણું સાચું અને સ્થાયી છે. માટે પસંદગી કરા તા વિચારીને સરખાવીને કરતો. આ વાત પર હજુ ઘણી વિચારણા છે તેથી તે પર વધારે વિવેચન અત્રે નથી કરતા, યાગ્ય સ્થળે હવે પછી થશે. (૧૨૬)

# ह्यानी इरतां भ्रश्मभुभ भाषानार बढे— सम्यग्दष्टिर्ज्ञानी ध्यानतपोवलयुतोऽप्यनुपशान्तः । तं न लभते गुणं यं प्रश्नमगुणमुपात्रितो लभते ॥१२७॥

અર્થ°—સમ્યક્ષ્ત્વવાળા છવ હાય, જ્ઞાની હાય અને ધ્યાન–તપાેબળથી યુક્ત હાય પણું જો તે ઉપશાંત થયેલ ન હાય તાે પ્રશમગુણથી યુક્ત પ્રાણીને જે સુખલાભ થાય તે સુખલાભ તે શાંતિ વગરનાે પ્રાપ્ત કરતાે નથી. (૧૨૭).

વિવેશન—આ ગાથામાં પ્રશમગુણવાળા અને શાંતિ વગરના પ્રાણીના સુખની વાત કરે છે, ગુણ ગણાવે છે.

સમ્યગ્દષ્ટિ—જેને શુદ્ધ દેવ, શુદ્ધ ગુરુ અને શુદ્ધ ધર્મની પ્રાપ્તિ થઇ છે તે સમ્યગ્દષ્ટિવાળા જીવ કહેવાય. એ જાણે છે, દેખે છે અને સહજસાજ બનતું આચરણ કરે છે. એની શ્રદ્ધા નિર્મળ છે અને એ પાકા જૈન છે. એ જૈન ધર્મને એાળખે અને પિછાને છે. પણ પ્રશમસુખ એનામાં નથી, એના વિષય-ક્ષાયા મંદ થયા નથી. એ ગુરુને ઓળખે છે, પણ આદરતા નથી. આવા પ્રાણીને ગુણ થાય તા ખરા પણ પ્રશમસુખને ઓળખનાર અને અમલમાં મૂકનારના પ્રમાણમાં અલ્પ ગુણ થાય છે. આ બન્ને સરખામણી સામસામી રાખી કહેવા યાગ્ય છે, અને પ્રશમસુખનું પ્રમાણ સમજવા યાગ્ય છે. સમ્યગ્રામસાના જીવને કાઈ પ્રકારની શકા આકાંક્ષા થતી નથી.

ગ્રાની—એ લહેલા ગહેલા, મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનયુક્ત હાય. એ સમ્યગ્દિષ્ટવાન હાય, તે સાથે એને જ્ઞાન પણ હાય એટલે એ વિવેકથી સાર્-પ્રરાળ બરાબર જાણનાર હાય. છતાં એને શમનું સુખ કે પ્રશમનું સુખ થતું નથી. એવા સમ્યગ્દિષ્ટ જ્ઞાનીને ગુણ કેટલા થાય તે અત્ર બતાવ્યું છે.

દયાનતપાયલ—એ અવારનવાર ધ્યાન પણ કરતો હોય, ધર્મધ્યાનના ચાર પાયા ધ્યાવતા હાય અને એકાસણાં, ઉપવાસ, ઊણાદરી વગેરે ખાદ્ય તપ અને પ્રાયશ્ચિતાદિ આંતર-તપ કરનારા અને દેહ દમનારા હાય પણ હજુ એને વિષયકષાયા શાંત થયા નથી.

અનુપશાંત—પ્રશમસુખ નહિ પામેલા, શાંતિને શાધનારા ખરા, પણ પામેલા નહિ. આવા ઠંડા મગજ વગરના પ્રાણી જે હાય તે.

ગુણુ—લાભ, શાંતિ, આગળ પ્રગતિ. જે ગુણુ પ્રશમસુખવાળાને મળે છે તે શાંતિ વગરના પ્રાણીને નથી મળતા. એ સમ્યગ્જ્ઞાનવાળા કે જ્ઞાની હાય તા પણુ તે જે પ્રશમથી મલ કુત થયેલા છે તેના પ્રમાણુમાં લાભ ઊઠાવી શકતા નથી. શમસુખની આખી વાત જ જુદી છે. શમસુખ હાય ત્યારે આનંદ આપે છે અને પછી પણુ અનેક જાતના લાલાને અપાવે છે.

પ્રશમ—શાંતિ, નિષ્કષાયતા, ધીર્ય. આ જેનામાં હાય તે પ્રાણી ભવાંતરમાં અને અહીં પછવાડેથી જે લાભ મેળવે છે અને પાતાના આત્મિક ગુણ સાધે છે તેના પ્રમાણમાં ઉપશાંત નહિ થયેલ પ્રાણી, સમ્યગ્દષ્ટિ કે જ્ઞાની હાય તા પણ એટલા લાભ મેળવી શકતા નથી. સરખામણીમાં શમસુખ ઘણું ગુણુકારી છે. આગળ પણ ગુણ અપાવનાર છે અને ખધી રીતે લાભ કરી કરીવી આપનાર હાવાથી તે સુગ્રાહ્ય છે, આદરણીય છે, ઇષ્ટ છે.

આ પ્રશમગુણ અથવા શાંતિની સાધના સાધુધર્મના આચરભુથી વધારે સારી રીતે થાય છે અને મનને ઠંડુગાર રાખે છે, સર્વ ઉશ્કેરાટને શમાવી દે છે અને ગુણ કરે છે અને પ્રાણીને આગળ ધપાવે છે. આ સુખના પ્રકરણમાં અનિત્ય ભાવનાની પણ વાત કરી છે અને આત્માન્નતિની પણ વાત કરી છે. (૧૨૭)

साधुनु सुभ अने में।टा धंद्रनु सुभ-नैवास्ति राजराजस तत् सुखं नैव देवराजस्य । यत् सुखमिहैव साधोलेकिव्यापाररहितस्य ॥१२८॥ અર્થ —મનુષ્યાના રાજા ચક્રવર્તીને તથા દેવાના રાજા શક્રઇન્દ્રને તે સુખ નથી જે સુખ લાક્રવ્યાપારથી રહિત થયેલા સાધુને આ જવનમાં આ દુનિયામાં અહીં જ છે. (૧૨૮)

વિવેશન—રાજાના રાજા—ચક્રવર્તી. આ દુનિયામાં સર્વથી વધારે સુખ માટા ચક્ર-વર્તી રાજાને હોય છે. હજાર ગાયનું દૂધ પીનાર અને મહાશક્તિશાળી સ્ત્રીરતને લાગવનાર ચક્રવર્તીના સુખની વાત તા શી કરવી? આ જીવનમાં કલ્પી શકાય તે સર્વ સગવડા તેને હાથમાં હોય છે અને બધી સુખની સગવડા તેના હુકમમાં હાય છે. આ જીવનમાં માણી શકાતાં ઇદ્રિયસુખનાં સર્વ સુખા ચક્રવર્તીને પ્રાપ્ય છે અને તેને મળે છે. એ સર્વ સુખના કરતાં લાક્રવ્યાપારથી દૂર થયેલા અને ઇદ્રિયસુખને તેમ જ વિષયક્ષાયાને કબજામાં રાખનાર સાધુ પુરુષના સુખ પાસે ચક્રવર્તીનું સુખ કાંઈ જ નથી, સરખામણીમાં નહિવત્ છે. અહીં મનુષ્યનાં માની લીધેલાં ઉત્તમ સુખની સાથે સરખામણી કરવામાં આવી છે.

દેવરાજ—ઇંદ્ર, ળધા દેવાના ઉપરી અથવા જેના હાથમાં આ ભરતક્ષત્ર સાંપાણું છે તે શકેંદ્ર. તેને તા આખા વખત અપ્સરાઓ ગાન કરે અને લાખા દેવતા તેને આધીન રહે. તેને અનેક સ્રીઓ હાય અને તે મુખ્ય સ્ત્રી ઇંદ્રાણીના પતિ હાય. એને સર્વ સુખા, પાંચે ઇન્દ્રિયના વિષયા હાથમાં. તેનાં સર્વ સુખની સરખામણી જો લાકવ્યાપારથી રહિત થયેલા સાધુના સુખની સાથે કરવામાં આવે તો માટા શકેંદ્રના સુખ કરતાં તેનું (સાધુનું) સુખ કરાડાવાર—અનં તવાર ચઢે છે. એના (સાધુના) મનમાં જે સુખના માનસિક અનુભવ થાય છે તે માટા ઇન્દ્ર પણ અનુભવી શકતા નથી. કોઇ 'દેવરાજ' શખદના અર્થ અનુત્તરવિમાનના દેવા એમ કરે છે. પણ તે કરતાં ઇંદ્ર અર્થ યાગ્ય છે અને હરિભદ્ર-સૂરિ ટીકાકારને તે માન્ય છે. કદાચ ચક્રવર્તી કે ઇન્દ્રનાં સુખ પ્રમાણમાં માટા લાગે, પણ એ મર્યાદિત છે, અંતે એ સુખ જાય છે. અને જે સુખ નિત્ય નથી તેને સુખ કહેતું એ સમજુનું કામ નથી. ઇન્દ્ર કે ચક્રવર્તીના સુખની પાછળ ઘાર અંધારું છે, જ્યારે સાધુને તો અત્યારે પણ સુખ છે અને લિલ્યમાં પણ હ મેશ માટે સુખ છે અને તે સુખ ભાગવતી વખતે તેના મનમાં સંતાષ છે, તેનું માનસિક સુભ ઇન્દ્રના સુખથી પણ વધારે માટું છે.

લાકગ્યાપાર—મારાં તારાં કરવાં, વેધ જાળવવાં, માટાં માણુસાની પળશી કરવી અને સાચાં ખાટાં બાલી વ્યવહારગાડું ગમહાવવું. એવા પ્રકારના લેકોના વ્યાપારથી જે નિરાળા પડી ગયા છે, અને જેને તે વેપાર કરવા અંતરથી તુચ્છ લાગે છે તેવા સાધુઓ. આવા સાધુનાં માનસિક સુખ પાસે દેવ કે ચક્રવર્તી નું સુખ પણ કાંઇ ગણુતરીમાં નથી. તે કાંઇ જ નથી એમ કહીએ તો ચાલે. આ સાધુનું સુખ કેવા પ્રકારનું છે અને કેવી સુંદર કક્ષામાં આવે છે તે વિષયને સ્પષ્ટ કરવા કહે છે. (૧૨૮)

#### સાધુનું સુખ—

# संत्यज्य लोकचिन्तामात्मपरिज्ञानचिन्तनेऽभिरतः । जितलोभरोषमदनः सुखमास्ते निजर्वरः साधुः ॥१२९॥

અર્થ — લાકની ચિંતાના ત્યાગ કરીને આત્મજ્ઞાનમાં લાગી પહેલા અને જેણે લાેસ, ક્રાેધ અને કામદેવ ઉપર વિજય મેળવ્યા છે એવા રાગ વગરના સાધુ સુખથી રહે છે. (૧૨૯)

વિવેચન—આ સુખનું પ્રકરણ ચાલે છે. કયું સુખ કહેવાય, તે કોને મળે અને કયારે મળે અને સુખ મળે ત્યારે તે કેવા હાય તે મુખ્યત્વે કરીને સાધુને ઉદ્દેશીને કહ્યું છે અને એક આદર્શ તરીકે શ્રાવકને લાગુ પડે છે તે ધ્યાનમાં રાખવું.

સાકસ્થિ'તા—પારકી ચિ'તા, પંચાત અથવા ફિકર. ખાસ કરીને પાતાના સ્વજન સગાસંબંધીની ફિકર, પાતાના પુત્રપીત્રાદિની ચિ'તા અને ગામના લાકની ચિ'તા. 'કાજી દ્રખલે કહું ? તા કે સારે ગાંવ કી ફિકર.' આ પ્રાણી પારકી પંચાતમાં નખળા, કોરા ધાક્કોર જેવા પડી જાય છે. એ પાતાના પુત્રપીત્ર, બેરી, ભાઇઓ કે ગામલાકની ચિ'તા આખા વખત કર્યા કરે છે. તેઓ ત્યાં ગયા હશે અને કેમ નહિ આવ્યા હાય? અને એ શે કામે ગયા હશે અને એને કેમ હશે? એવી ચિ'તા આખા વખત કર્યા કરે છે. આ જાતની ચિ'તા(Worry)ના કાંઇ અર્થ નથી. Worry ઉપર Dale Carnegie એ Don't Worry નામનું એક પુસ્તક આંગ્લ ભાષામાં લખ્યું છે. સમજી વિચારીને આવી નકામી અર્થ વગરની ચિ'તાથી મુક્ત થવાનું અત્ર કહેવામાં આવ્યું છે. ખરા સાધુ હોય તે આવી ચિ'તાના ત્યાળ કરે છે અને તે સાધુ જ ખરા સુખના અનુભવ કરી શકે છે.

આતમ ચિંતામાં લાગેલાં—સાધુ સુખમાં જ રહે છે કારણ કે તે ચિંતામુક્ત છે, એ વાત તે સમજાણી, પણ તે તદ્દન કેરા ધાક્કોર રહેતા હશે? ના, તેમ નથી, તેઓ આખો વખત આત્મચિંતનમાં લાગેલા હાય છે. ખરા સાધુ નકામી બાબતની ચિંતા નથી કરતા, પણ તેને સ્થાને તે કુલ વખત આત્મચિંતનમાં, આત્મા કેવા છે? કચાં છે? કાની પાસે છે? અને એ વિશુદ્ધ દશામાં કાને પ્રાપ્ત થાય તેના અહનિંશ વિચાર કરનારા હાય છે. એટલે તેઓ વિચાર અને સમય નકામી લાકવિચારણામાં ન ગાળતાં આત્માસંબંધી વિચારણામાં ગાળે છે. તેમણે ક્રોધ, લાભ અને કામદેવ પર વિજય મેળવ્યા છે, એટલે તેઓ કાઈના ઉપર કે પાતાની જાત ઉપર કે દ્વા નથી, તેઓને પૈસાના સંબંધ નથી અને તેમણે કામદેવ ઉપર વિજય મેળવ્યા છે. આ ત્રણે મનાવિકાર સંસારમાં રખડાવનાર છે અને આપણે તેમના પરિચય સર્વથી માટા વિષયકથાય નામના ત્રીજા પ્રકરણ(૨૪–૧૧૧) માં કર્યો છે. આવા મનાવિકારા પર વિજય મેળવનારના સુખની શી વાત કરવી? તેઓ સુખમાં રહે છે અને સુખનું વાતાવરણ ફેલાવી સંબંધમાં આવનારને સુખી કરે છે.

નિજવેર—નીરાગી રહે છે. અહીં 'નિજ'ર' એવા પાઠાંતર કવચિત્ છે એમ હિરિભદ્રસૂરિ પાતાની ટીકામાં કહે છે. એના અર્થ જરા એટલે હાનિ. જેમને કાંઈ હાનિ નુકસાન થતું નથી તે નિર્જર કહેવાય છે. અને નિજર્યર એટલે રાગરહિત, નીરાગી. નિર્જર એટલે ઘડપણ રહિત. આ બધા અર્થ બંધબેસતા છે. અને પાઠાંતર પણ સારા અર્થ આપે છે. આપણે જે પાઠ સ્વીકાર્યો છે તે જ પાઠ તેમણે સ્વીકાર્યો છે, પણ પાઠાંતરના તેમણે પણ ઉપર પ્રમાણે અર્થ કર્યો છે. અમે તે શબ્દ લેવામાં આવે, તે અર્થ બરાબર આપે છે.

આખા શ્લોકમાં સુખ કોને કયારે હાય તે ખતાવ્યું છે. સાધુને ભિક્ષા **લેવા જહું** પડે છે, એટલે તે લાકવાર્તા કેમ છોડી શકે? તેમના નિર્વાહ જ લાક પર છે તા તેની વાત સાધુ કેમ છાડી શકે? એવા સવાલ થાય તેના ઉત્તર આગળના ૧૩૦મા શ્લાકમાં આપે છે. તે અને અત્રેની સર્વ વાર્તા ખૂબ વિચારણીય છે. (૧૨૯).

#### કઈ લાેકવાર્તા અને શરીરવાર્તા ઇષ્ટ—

या चेह लोकवार्ता शरीरवार्ता तपस्थिनां या च । सद्धर्भचरणवार्तानिमित्तकं तद् द्वयमपीष्टम् ॥१३०॥

અર્થ — જે લાેકવાત છે અને જે વાત શરીરસંબંધી છે તે જે સાધુપુરુષા(તપસ્વી) ના વિશુદ્ધ ધર્માચરણનું કારણ બની શકતી હાેય તાે તે બન્ને પ્રકારની વાતાે કરવા યાેચ્ય છે. (૧૩૦).

વિવેચન— લાકવાર્તા— આગલી ગાયામાં લાકચિતા ન કરવા કહ્યું, પહ્યુ અહીં કહે છે કે વિશુદ્ધ ધર્મનું કારણ બને તેવી લાકવાર્તા સાધુને ઇષ્ટ છે. જે વાત સદ્ધર્મનું નિમિત્ત કારણ બનતી હાય તે વાર્તા લાકવાર્તા હાય તો પણ તે અભિમત છે, કરવા યાગ્ય છે, જરૂરી છે. સાધુના શરીરના નિર્વાદ્ધ અન્ય લાકા પર છે. તેથી વિશુદ્ધ ધર્મમાં મદદ કરે તેવી લાકવાર્તા પણ કરવી જોઈએ. તેમના આહાર નિર્દાય હાઇ તે પણ વિશુદ્ધ ધર્મ માટે હાય, તા તેની વાત સંમત છે. તેમણે તેવી વાર્તા કરવી તે ઇષ્ટ છે. શરીરના આધાર બીજા લાક પર છે તેથી તેમના સંઅંધીની વાતા પણ કરવાની મના નથી, પણ તે વાર્તા ધર્મનિમિત્તની અને ધર્મને પાયણ કરનારી હાવી જોઈએ. ખાલી અમેરિકામાં શું થયું અને લાક ત્યા શું ચાલે છે તેવી તેવી વાતા અર્થ વગરની છે, પણ સદ્ધર્મને પાયનાર કે તે નિમિત્તની લાકવાર્તા હાય તા તે સંમત છે, ઇષ્ટ છે, કર્ત ચ છે. આ વાતા ધર્મને પાયણ આપનારી હાવાથી તે તપસ્વી સાધુ કરી શકે છે, તેની મનાઇ નથી. એટલે ખેતીવાડીની, ઉત્પાદન વધારવાની વાર્તા જો મનને સંયમમાં લાવનારી હાય કે વિશુદ્ધ ધર્મને પાયક હાય તો તેવી લાકવાર્તા સાધુ પણ કરે.

શરીરવાર્તા—શરીર સંબંધી વાત. દાખલા તરી કે, શરીર સારું રહેતું ન હોય, કોઇ વ્યાધિ થયા હોય, અથવા અન્ન બરાબર પચતું ન હોય તો સાધુ સદ્ધર્મ નિમત્તે વૈદ્યના કે ડાક્ટરના અભિપ્રાય લેવા માટે પાતાના કે પાતાના શિષ્યના શરીરસંબંધી વાત વૈદ્ય પાસે કરે. પણ તે સદ્ધર્મને વધારનારી વાત હોવી જોઇએ. ખાલી પાતાનાં શરીરસંબંધી કે શિષ્યનાં શરીરસંબંધી વાર્તા નકામી નિષ્કારણ સાધુ ન કરે, પણ ધર્મ કરવાનું કારણ શરીર હોઈ શરીરસંબંધી વાત પણ સદ્ધર્મ નિમિત્તે બીજા જવાબદાર માણસ પાસે કરે તે સંમત છે. નકામી શરીરસંબંધી વાત ત્યાજય છે, પણ સદ્ધર્મ નિમિત્તે સંમત છે, અભિમત છે અને તેવી વાત કરવામાં વાંધા નથી.

તપસ્વિનાં—સાધુનાં. સાધુપુરુષાએ પણ સહમ નિમિત્તે-સહર્મને પાષનારી લાક વાર્તા કરવી ઉપયાગી અને સૂચક છે અને સારા ધર્મના પાષણ માટે આ બન્ને પ્રકારની વાત કરે તે અસંમત નથી, પણ ખાલી વાત કરવા માટે લાકવાર્તા કે શરીરવાર્તા ત્યાગવા યાત્ર્ય છે. આમાં સાધુઓને અંગે જે મર્યાદા મૂકવામાં આવી છે તે ધ્યાનમાં રાખવી. આહારપાણી બીજેથી લેવાનાં છે એટલે એને મદદ કરતી વાતા કરવામાં ધર્મનિમિત્તે વાંધા નથી. સાધુઓ ગૃહસ્થની પાસે શુહ આહાર લેવાના ઉપદેશ આપે કે તે સંબંધી વાર્તા કરે તો તે ધર્મનિમિત્તક હાઈ કર્તા અને છે અને તેવા પ્રકારની વાર્તાના વાંધા નથી.

સહ્દમ ચરાયુનિ મિત્તક—આ વાર્તા વિશુદ્ધ ધર્મને પોષનારી હોવી જોઇએ. ખાલી વાર્તા ખાતર લેાકવાર્તા કરવી કે ગપ્પાં સપ્યાં ઊડાડવા તે અકર્ત વ્ય છે, પણ ક્ષમા આજેવ માદ વાદિ દશ યતિધર્મને કે સાધુધર્મને નિમિત્તે લેાકવાર્તા કે શરીરવાર્તા કરવી પડે તો તે સાધુએ કરવી.

આ ઉપરથી જેવાનું એ છે કે બધા ત્યાગની વાત નથી કરી, વાતો કરવાની પણ વાત કરી છે, એમાં સમિત દર્શાવી છે, અને એની જરૂરિયાન સ્વીકારી છે. આપણા પૂર્વ-પુરુષો કેટલા વહેવારુ હતા તે આ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે. વહેવારુ થવું એ જરૂરી છે, એ જરૂર તેમણે માની અને સ્વીકારી છે. જે મર્યાદા મૂકી છે તે સમજવા જેવી છે. નકામી વાતો ન કરવી પણ વિશુદ્ધ ધર્મને નિમિત્તે લેકિવાર્તા કે પાતાના શરીર સંઅંધી વાર્તા કરવી તે ધર્મનિમિત્તક હોય તો વાંધા નથી, એ જાતનું સ્વીકૃત સૂત્ર ખૂખ વિચારણીય છે. (૧૩૦)

#### લાેકવિડેહના ત્યા**ગ**—

लोकः खरुवाधारः सर्वेषां ब्रह्मचारिणां यस्मात् । तस्मारुलोकविरुद्धं धर्मविरुद्धं च संत्याज्यम् ॥१३१॥

અર્થ — સર્વ પ્રદ્રાચારી (સાધુએં) ના લાક પર આધાર છે, તેટલા માટે લાકવિરુદ્ધ કે ધર્મવિરુદ્ધ જે કાંઇ હાય તે ત્યાગવા યાગ્ય છે. (૧૩૧) વિવેચન : લાકના આધાર—આ તે એક સમજાઈ જાય તેવું કારણ ખતાવ્યું છે. પોતાના ભરણપાલણના સર્વ આશ્રય લાકા પર છે, તે કારણે લાકાને ખરાબ લાગે તેવું, તેમની નજરે ખરાબ લાગે તેવું કાઈ પ્રકારનું વર્તન ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે. આમાં ઘણા સવાલા થાય તેવું છે. લાકા પાસેથી રહેવાનું સ્થાન મળે છે અને ભરણપાલણના આધાર લાકા પર છે તેથી તે લાકને વિરુદ્ધ લાગે તેવું સર્વ આચરણ ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે એમ જણાવ્યું. ત્યારે સવાલ થાય છે કે ભાજન ખાતર લાકાને સારું લગાડવું અથવા ગાંચરીના આધાર લાકા પર છે તેથી તેમની વિરુદ્ધ આચરવાના ત્યાગ કરવા ? આ તા માત્ર કારણ છે. તેને સારું લગાડવા કાંઈ કરવાનું નથી, કારણ કે લાકવિરુદ્ધત્યાગ 'જય વીયરાય'માં પણ આવે છે. ત્યાં શ્રાવકે પણ લાકવિરુદ્ધ આચરણના ત્યાગ માગ્યા છે, એટલે કહેવાની મતલઅ એ છે કે લાકવિરુદ્ધ કોઇ પણ વર્તન હાય તા તે ત્યાગવા યાગ્ય છે. લાકા ઉપર ભરણપાલણ અને નિર્વાહના જરૂરી છે, સ્વપરહિત કરનાર છે અને કર્તવ્ય તરીકે એવા વર્તનના ત્યાગ ભગવાને ફરમાવ્યા છે.

ખુકા ચારી—અહીં કાેઇ સ્થાને 'ધર્મ' ચારિલાં' એવા પાઠ છે. ખુકાચારી શખ્દથી સાધુ સમજવાના છે, કારલુ કે અન્ય ધર્મના ખુકાચારીઓ કાંઇ ગૃહસ્થ પર – લાેક પર આધાર રાખનારા હાતા નથી. ધર્મચારી એટલે સંયમી, જેને સંયમ હાય અથવા તાે જે સંયમને ઇચ્છતા હાેય તે સર્વ સંયમી કહેવાય છે. બધા સાધુએ સ્થાન કે ભાતપાણી માટે લાેક પર આધાર રાખે છે એ લાેકવિરુદ્ધત્યાં માટે મામૂલી કારલુ આપ્યું છે.

ત્રાકિવરુદ્ધ—અહીં તેના અર્થ ખહુ સામાન્ય છે. જન્મ તથા મરણનું સૂતક ન પાળવું અથવા નાતખઢાર થયેલા માણસનું ભાજન લેવું એ લાેકવિરુદ્ધની વાત છે એમ હરિભદ્રસૂરિ ટીકામાં કહે છે. જે જન્મ (વૃદ્ધિ) સૂતક છે, તે જે પાળતા હાેય તેને ત્યાંથી સૂતક સમયે ભાજન ન લેવું અથવા જ્ઞાતિની ખહાર થયેલાને ત્યાંથી કાેઈ પ્રકારનું ભાજન ન લેવું. એવું ભાજન જે લે તે લાેકવિરુદ્ધ છે. લાેકવિરુદ્ધનું કાેઈ પણ ટીકા ઊભી થાય તેવું કામ ન કરવું.

ધમ વિરુદ્ધ — મઘ, મધુ કે માંસ વારવું તે ધર્મવિરુદ્ધ છે, કારણ કે માંસ ન લેવું તે તો ખાસ ઉપદેશ છે, જીવ બીંજો માણસ મારતો હોય તો પણ 'કુણુમાહારેલું' એટલે મત્સ્ય – માંસના ભાજનના ત્યાગ ભગવાને કહ્યો છે. તેથી એવું ધર્મવિરુદ્ધ આચરણ કે વર્ષન સાધુએ તજવું. આ ગાથામાં વહેવારુ ઉપદેશ છે. ભરણુપાષણનું તો એક નિમિત્ત માત્ર છે, પણ લોકવિરુદ્ધ કે ધર્મવિરુદ્ધ કાંઇ પણ વર્ષન ન કરવું એવા સીધા ઉપદેશ છે. પાતાની રસગૃદ્ધિ માટે કે સારા આહાર મેળવવા માટે લાકવિરુદ્ધનું વર્ષન તજવું જોઇએ એવી આજ્ઞાનથી, પણ લાકોમાં નકામી વાતા થય અને લાકો ધર્મ પામવાને બદલે પતિત થઇ

જાય એમાં પણ સરવાળે ગેરલાભ છે. તેથી આ લાેકવિરુદ્ધ અને ધર્મ વિરુદ્ધ કાેઇ પણ કાર્ય ન કરવાના અથવા તેવા વર્ત નને તજવાના અત્ર ઉપદેશ છે.

આ વાતમાં જરા પણ ગેરસમજૂતી થવી ન જોઇએ. સાધુઓના પહેરવેશ અને ખાવાપીવાના નિયમા પણ લાકવિરુદ્ધ છે, તેના ત્યાગ કરવાની અત્ર વાત નથી કરતા, પણ સામાન્ય રીતે સૂતકાદિના વિચારમાં લાેકને અનુસરવાની વાત કરી છે, તે સમજીને આચરવા યાેગ્ય છે. આ હકીકત પર હજુ એક શ્લાેક આવવાના છે, તેના અને આ શ્લાેકના લાેડા લાવ સમજવા. ન સમજાય તેણે ગુરુમહારાજના આશ્રય કરીને સમજવા. (૧૩૧)

#### ધર્માવિડેલ્-લાેકસંમત આચરણ કરલું—

# देही नासाधनको लोकाधीनानि साधनान्यस्य । सद्धर्मानुपरोधात् तस्माल्लोकोऽभिगमनीयः ॥१३२॥

અર્થ — શરીર ધર્મનું સાધન રૂપે કારણ નથી એમ નથી અને લાેકાેના તાબામાં ચારિત્રનાં સર્વ સાધના છે, તેથી વિશુદ્ધ ધર્મના વિરાધ ન થાય એ રીતે લાેકાેને અનુસરતું. (૧૩૨)

વિવેશન : દેહ—શરીર એ ધર્મનું સાધન નથી એમ નથી, ખરેખરું ધર્મનું સાધન તો શરીર જ છે. અન્યત્ર શાસ્ત્રકાર કહે છે કે શરીરમાદ્યાં ભજી ઘર્મસાધનમ્ એટલે શરીર ધર્મનું સર્વાથી પ્રથમ સાધન હાવાથી, તેને ઉપેક્ષનું નહિ, પણ તેની સંભાળ લેવી. કોઈ એમ ધારતા હાય કે હ'મેશાં તપસ્યા કરવી, તે વાત ખાટી છે. શરીરને પાષી તેની પાસેથી કામ લેવું અને તે જરૂરી કામ આપે તે માટે તેને પાષનું અને તેની પાસેથી ભાડું લેવું. તેટલા માટે પ્રથમ વાકચમાં છેવડા નકાર વાપર્યા છે—'શરીર સાધનભૂત નથી એમ નથી.' એટલે, શરીર સાધન છે અને તે ધર્મનું સાધન છે, તો ધર્મની બાધા ન થાય એ રીતે શરીર પણ પાળવા પાષવા ચાચ છે એમ સમજનું. એટલે શરીરને પંપાળનું નહિ, શરીર પર પાતાપણાની ખુદ્ધિ ન રાખવી, પણ એ ધર્મ સાધન છે અને એના વગર તો ચાલે તેનું નથી તેથી તેની પણ જરૂરી આસનાવાસના ધર્મથી અવિરાધપણે કરવી. શરીરને સુખાળનું ન બનાવનું, પણ જેમ ભાડાના ઘરમાં પણ આપણે રહીએ છીએ તેમ શરીરને પોષણનું ભાડું આપી તેનાથી કામ લેનું અને ભાડું ખરાખર વસ્ત્લ કરનું. શરીર ધર્મ સાધનભૂત હોવાથી તેને ઉપેક્ષનું નહિ.

લોકાંધીન સાધનો—આહાર, વસતી અને ઉપધી માટે લોકો પર આધાર રાખવાના છે, એ ગૃહસ્થ આપે ત્યારે મળે છે, તેથી લોકવિરુદ્ધ કોઇ કામ ન કરવું. તેથી નીચ દારૂહિયાના પ્રસંગ કે પરસ્ત્રીલ પટપણું કે અપ્રમાણિકપણું આવે એવું કોઇ પણ કામ ન કરવું. પરંતુ તેમાં એક વાતનું ધ્યાન રાખવું—કોઇ કામ સત્ધમ'થી વિરુદ્ધ હાય કે

શાસ્ત્રકારે જેની ના કહી હાય તેવું હાય તા તે કામ ન કરવું. એટલે, લાકમાં નિંદા થાય તેવું કામ ન કરવું, પણ ધમેંને તે અનુકૂળ હાવું જોઇએ, ધમેં આચરણને તે અનુસરનારું હાવું જોઈએ. લાકો કહે છે તે માટે અમુક કામ કરવું એમ નહિ પણ વિશુદ્ધ ધમેં અને ધમોંચરણની તે વિરુદ્ધ ન હાય તા તેવું કામ કરવું. લાક અને ધમેંના બન્નેના વિરાધ હાય ત્યાં ધમેંને જ પ્રાધાન્ય આપવું અને લાકોને ધમેંના મમેં સમજાવવા. ધમેં જાળવી રાખી તેને બાધા ન આવે તેવું લાકસંમત કામ કરવું. એટલે ધમેં અને તેનું આચરણ એ તા મુખ્ય સ્થાને જ રાખવું.

સહમીનુપરાંધ—વિશુદ્ધ ધર્મને અબાધક જે કામ લાેકસંમત હાેય તે કરવું અને લાેકાને અસંમત હાેય તે ન કરવું. પણ ધર્મને વિરાધ આવતા હાેય ત્યાં ધર્મને જ પ્રાધાન્ય આપવું. એ તાે શરીર જાય કે ગમે તેમ શાય, પણ શિરસાટે એ વાત હાેવી જોઈએ કે ધર્મને વિરાધ આવે તેવું કાેઇ પણ કામ સાધુપુરુષથી તાે ન જ થાય. દાખલા તરીકે અણુસણ કરવું હાેય, હેતુ ન સમજનાર લાેકાે તેની ના પાડે, તાે તેથી ગલરાવું નહિ, કારણ કે એ તાે ધર્માચરણની વાત છે. ધર્માચરણ કરતી વખતે વિચારણા ધર્મમય જ હાેય, તેમાં કાેઇ આડે આવતાે હાેય તાે તેની દરકાર ન કરવી.

અભિગમનીય—લાેકાથી અવિરુદ્ધ વર્તન યાેગ્ય છે, પણ તે સહમ<sup>6</sup>ને અનુસરનારા હાેય ત્યાં સુધી જ. ધર્મને અને લાેકાેને વિરાધ હાેય તાે ધર્મને જ પ્રાધાન્ય મળે. ત્યાં પણ સવ<sup>6</sup> લાેકા ધર્મવિરુદ્ધ ન થાય અને સમજુ તાે એનાે ભાવાર્થ બરાબર સમજે, તેથી અંતે રસ્તાે નીકળા શકે છે.

આ શ્લાકમાં છે અગત્યની વાત કરી. શરીરને ધર્મસાધન હાવાથી ઉપેક્ષલું નહિ, તેની ધર્મને અનુકૂળ રહી પાષણા કરવી અને ધર્મને વિરાધ ન હાય તા લાકમતને અનુસરવું. પણ જ્યાં ધર્મને અને દેહને અથવા ધર્મને અને લાકોને વિરાધ હાય ત્યાં ધર્મને જ મુખ્યતા સાધુએ આપવી. સાધુજીવન ધર્મજીવન જ છે, ધર્મ માટે જીવન છે અને ધર્મ જાય તા તેનું સર્વસ્વ જાય છે, તેથી પ્રાણ જાય પણ ધર્મ ન છાડાય. માટે ધર્મ શિરમુગુટમણું છે અને તે માટે જ અને તેની રક્ષા માટે જ એનું જીવન છે.

અનુપરાધ — ઉપરાધ એટલે આવરલુ, પ્રતિઅંધ. અનુપરાધ એટલે ધર્મના પ્રતિ-અંધ ન કરે તેવું જે વર્ત કે સંવ્યવહાર હાય તે. આમાં નકાર છે. તે ખૂબ વિચારલુા માગે છે. ધર્મ ને પ્રતિઅંધ ન કરનાર લાેકવિડ્ડન્દ કામ હાય તા જ તેને અનુસરવાના આમાં સીધા ઉપદેશ છે તે સારી રીતે સમજવું. જે લાેકસંમત હાય પહ્યુ ધર્મ ને નુકસાન કે પ્રતિઅધ કરે તેવી ચીજ હાય તાે તેને અનુસરવાની આ શ્લાેકમાં વાત નથી તે ખાસ સમજવા યાંગ્ય છે. (૧૩૨)

### पश्ने द्वष्णु आपवाना त्याश— दोषेणानुपकारी भवति परो येन येन विद्विष्टः । स्वयमपि तद्दोषपदं सदा प्रयत्नेन परिहार्यम् ॥१३३॥

અર્થ — અન્ય બીજો માણુસ જે જે દેષોને લઇને અને ક્રાંધમાં આવી જઇને અનુ-પકારી થઇ જાય તા પાતે જાતે જ તે તે દ્વષ્ણુનું સ્થાન ત્યજી દેવું જોઇએ. (૧૩૩)

વિવેશન—આ એક વ્યવહારના અત્યંત ઉપયાગી નિયમ છે. અને તે પણ અનુ-સરવા યાગ્ય છે અને તેના પર પણ ઘણી વિચારણા કરવા યાગ્ય છે.

અનુપકારી—પારકા ઉપર ઉપકાર ન કરે તેવા એટલે સ્વાર્થી થાય. જે દોષના કારણે બીજા માણુસા પરાપકાર ન કરતાં સ્વાર્થી થઇ જાય છે તે દોષ પાતે જ ન કરવા એટલે સારા દાખલા પડે. એકનું દ્વણું જોઇ પાતે તે દૂષણું ન કરતું. બીજા માણુસ ક્રાેધ કરી અનુપકારી થયા છે, તા બીજાના દૂષણુનું પાતે અનુકરણું ન કરતું, પણું એ દૂષણુના જ ત્યાંગ કરવા, કારણું કે બાંટા દાખલા બેસવાથી જનતા ખાટે માર્ગે ચઢી જાય.

વિદ્વિષ્ટ—ક્રિય કે આવેશમાં આવી જઇને. કાઇ ળીજાનું લહું થતું હાય તેવું કામ કરતો હાય તેમાંથી પણ તે અટકી જાય એવું કાર્ય કે વચન સાધુપુરુષે ત્યાગવું જોઇએ. આ એવું વચન બાલી નાખે અથવા એવી ક્રિયા કરે તો સામા માણસ તેને અનુસરીને સારાં કામ કરતો હાય તે પણ ન કરે, અટકી જાય. આપણે પરાપકાર કરી શકીએ કે નહિ તે વાત ખાજુ ઉપર રાખી આપણે એવું કામ ન કરવું જોઈએ કે બીજો માણસ એ જોઈને એકદમ ગુસ્સામાં આવી જાય અને પરાપકારનાં કામા કરતો હાય તે પણ અટકાવી દે. એટલે ખરાખ બાલવાની ટેવથી કે ટીકા કરવાથી સામાને મનમાં એવું થઇ જાય કે પાતે પરાપકારનાં કામ લવિષ્યમાં ન કરે. તેવું કામ કરવું નહિ, તેવું વચન બાલવું નહિ. નાતજાત, સંઘમાં કે સમાજમાં આવું ઘણીવાર ખને છે. ટીકા કરનારની ટીકા સાંભળી માણસને મનમાં એવે! આવેશ આવી જાય કે તેને પરિણામે તે સારાં કામ કરતાં કે પરાપકારનું કામ કરતાં અટકી જાય. આ પ્રમાણેની ટીકા ન કરવાની બહુ સમજપૂવ ક્લામણ કરી.

**દેાષપદ**—પાતે તે દેાષના ત્યાગ કરવા અને માણુસ પરાપકાર કરતા અટકે તેવું કામ ન કરવું કે તેવી ભાષા ન ખાલવી.

આ સૂત્રમાં ખહુ સમજણપૂર્વ કે દોષત્યાગની વાત કરી છે. કાેઇ માણુસ પરાપકાર કરતા હાય તેને અટકાવવા અથવા અટકી જાય એટલા એને ઉશ્કેરવા એ પણ એને પરાપકારી થતાં અટકાવવા જેવું છે અને તેનું નિમિત્તકારણ સાધકપુરૂષ ન થાય તે હતુ માટે આ દોષત્યાગ સ્ચવ્યા છે, કરમાવ્યા છે, વિગતવાર અતાવ્યા છે.

X. Y3

લોકોને એટલા ઉરકેરવા નહિ કે લોકો સામા પડી જાય અને અને તેટલું ઉપકારનું કામ કરતા હોય તે પણુ હરકેરાઇ જઇ કરતા અટકી જાય. આ સર્વ મનુષ્ય જાતિના માનસના અભ્યાસનું પરિણામ છે. કર્યું કામ માણસને પરાપકાર કરવામાં ભંગ પાડશે તે પ્રથમથી જાણી લેવું અને જાણીને તેવું કામ ન કરવું, એ મનુષ્યદાયના અભ્યાસ ળતાવે છે. તેવું કામ ન કરવાના અને તેના ત્યાગ કરવાનું અત્ર કરમાન છે.

મયતનેન સમજણપૂર્વ ક, પ્રયાસપૂર્વ ક. કારણ કે કશું કામ, કેલું કામ આવી રીતે માણસને ક્રોધવાન કરી સારાં કામમાંથી અટકાવે તે પહેલેથી કલ્પવું, જાણવું તે પ્રયાસ-સિદ્ધ કામ છે, છતાં એવું કામ કલ્પીને ન કરવાની આજ્ઞા સાધુ માટે સ્પષ્ટ છે. એટલે આ જાતના અનુભવ અને અલ્યાસ થવા જોઈએ અને તે ધીમે ધીમે જ આવે, પણ તે જરૂરી છે, અને માનસસ્વભાવના અભ્યાસથી પ્રાપ્ય છે. એ જેમ પ્રયત્ન દ્વારા જલ્દી આવે તેમ સારું. પણ આ ક્રમાન અપવાદ વગરનું છે અને સાધક પુરુષે ત્યાગવા યાગ્ય વાત આ શ્લાકમાં કહેવામાં આવી છે. (૧૩૩)

પિંડેષણામાં કહેલ વિધિ કરવાના લાભ—

# पिण्डैपणानिरुक्तः करूप्याकरूप्यस्य यो विधिः संत्रे । ग्रहणोपभोगनियतस्य तेन नैवामयभयं स्यात् ॥१३४॥

અર્થ — પિ'ડેષણા અધ્યયનમાં જે વિધિ ખતાવવામાં આવ્યા છે અને સૂત્રસિદ્ધાંતમાં ખપે તેવું અને ન ખપે તેવું જે ખતાવવામાં આવેલ છે તેમાં બ્રહ્મભુચાં કરવાથી કરવાથી —પ્રાણીને કોઇ પણ પ્રકારના વ્યાધિ થતા નથી, તે તદ્દન નીરાગી થઇ જાય છે. (૧૩૪)

વિવર્ણુ—પિંદેષણા—આચારાંગસૂત્રના બીજા શ્રુતસ્કંધના પહેલા અધ્યયનમાં જે વસ્તુ સાધુને ખપે તેવી અને ન ખપે તેવી વિગતવાર ઉપર બતાવવામાં આવી છે તે પિંદેષણાનું અત્ર નિરૂપણ છે. અથવા પિંદેષણાના જે બેતાળીસ દોષો પિંદેષણામાં અતાવવામાં આવ્યા છે, જેની વિગતો ઉપમિતિભવપ્રપંચાના ભાષાંતર વિભાગ ૧લાના પરિશિષ્ટમાં અતાવવામાં આવી છે, તે અનુસારે સાધકપુરુષ બેતાળીસ દોષ રહિત આહાર લે.

કુલ્પ્ય — સાધકને ખપે તેવી વસ્તુ. ખેતાળીસ પ્રકારના દોષરહિત ચીજો હોય તો સાધુને ગ્રાહ્ય છે. અકલ્પ્ય એટલે ખપે નહિ તેવી ખીજી ચીજો પણ વર્ણ વવામાં આવી છે. જેમાં લેનાર, દેનાર તથા વસ્તુને અનુલક્ષી ખેતાળીસ દોષ હોય તે વસ્તુ અકલ્પ્ય. આ કલ્પ્ય અને અકલ્પ્યનું વિવેચન તે સૂત્રના ખીજા મહાશ્રુતસ્ક ધની પ્રથમ ચૂલિકાના પ્રથમ અધ્ય-યનમાં છે; ત્યાં જે વિધિ ખતાવવામાં આવ્યો છે તે વિધિ અનુસાર કલ્પ્ય આહારને લેવાથી અને અકલ્પ્ય વસ્તુના ત્યામ કરવાથી.

સૂત્ર—સૂત્રસિદ્ધાંતમાં ખપે અને ન ખપે તેવી ચીજનું વિવરણ કરવામાં આવ્યું છે. આ પિંડેષણા નામના જુદો સૂત્રસિદ્ધાંતના શ્રાંથ છે. અને ઉપર આચારાંગસૂત્રના બીજા શ્રુતસ્ક'ધમાં પણ પહેલું અધ્યયન છે.

ગ્રહણુ—લેવા ચાગ્ય સાધુએ કઇ વસ્તુ લેવી અને કઇ વસ્તુ ન લેવી તેને! વિસ્તાર ત્યાં કરવામાં આવ્યો છે.

**ઉપલોગ**—ખપ કરવા, ખાવું. એટલે, બેલાળીશ દેષ ત્યાગીને વસ્તુને **લેવી,** વાપરવી, ખાવી અને તેને પાતાના ઉપયોગમાં લેવી.

આમયભય-સજાતીય અને વિજાતીય કઠિન ખાદ્ય પદાર્થીનું એકત્ર મળવું તે, એ અર્થ પિંડ શબ્દથી ગ્રહણ કરવાના છે. એ પિંડ સંબંધી જે વિધિ કહેવામાં આવેલ છે તે વિધિને ખરાબર અક્ષરશઃ પાળનાર, તે વિધિ પ્રમાણે મર્યાદિત નિયમિત આદ્ધાર લેનાર અને દોષવાળા કાઇ પણ પદાર્થ ન લેનાર કાઇ જાતના રાગના ભાગ થતા નથી. તે પ્રાણી તદ્દન નીરાગી થઇ જાય છે. રાગનું કારણ ગમે તે ખાવું, ગમે ત્યારે ખાવું અને જે તે ખાતું એ છે. પણ જે પિંડેષણામાં જે વિધિ ખતાવવામાં આવેલ છે તેના સ્વીકાર કરી તેને ખરાખર પાળવામાં, અનુસરવામાં આવે તે৷ માણસને રાેગના સર્વધા ભય મટી જાય છે, તે રાગ સંબંધમાં નિલ્ધ થઈ જાય છે. તેને કોઈ રાગ થતા નથી અને ભવિષ્યમાં કોઈ રાગની પીડા તેને થશે તેવા પણ તેને ભય થતા નથી, બીક રહેતી નથી. પિંડવિશુદ્ધિના બેંતાળીશ દાેષા ઉપમિતિભવપ્રપંચાકથાના ભાગ બીજાના ભાષાંતરમાં પૃષ્ઠ ૧૪૦૫માં પરિશિષ્ટ નંખર ૪ માં વિસ્તારથી પ્રકરણરત્નાકર ભાગ ત્રીજાને અનુસારે અને પ્રવચનસારાદ્ધાર પ્રમાણે વર્ણવ્યા છે, તેથી અત્ર તેતું પુનરાવર્ત કરવામાં આવતું નથી. સાધકે બે તાળીશ દોષરહિત પિંડ માંગલું એમ કરમાન છે. એ બે તાળીશ દોષા પૈકી સાળ દોષોનું નામ ઉદ્દગમ દોષો છે. તે પિંડ આપનારને અંગે થાય છે. પિંડ ઉપજાવવાને અંગે સાળ દોષા છે, તેમને ઉત્પાદન દોષો કહેવામાં આવે છે. ગૃહસ્થ પાસેથી પિંડ ગ્રહણ કરતી વખતે થઇ જતા દશ દોષોને એવણાદોષો કહેવામાં આવે છે. એ સાળ ઉદ્ગમદોષા, સાળ ઉત્પાદનદોષા અને દશ એવણાના દોષા મળી બે તાળીશ પિંડના દોષા થાય છે. એમાં કેટલાકના પેટામાં પણ દોષા આવે છે. તે દોષા ન કરવાથી પ્રાણી નીરાગી રહે છે અને વ્યાધિપીડાના ભય એને રહેતા નથી. તે દુષ્ટિએ ૪૨ દોષા વિચારવા યાગ્ય છે અને ઘણી સંભાળપૂર્વ ક પ્રવચનસારાહારના કર્તાએ એક્ટા કર્યા છે અને પિ ડેવણા નામના સદર અધ્યયનમાં એ સંબંધી ઉલ્લેખ છે. તે વિચારી નીરાગી થવું અને રહેવું. દોષ વંગર, કારણ વગર વ્યાધિ થતા નથી. અને દોષરહિત 🔊 આહાર લે તેને દવા લેવાની જરૂર પડતી નથી. જ્યારે રાગ થાય ત્યારે કાંઇ દોષનું આ-સેવન થઇ ગયું હશે તે વિચારી દેષ્યને દ્વર કરવા. નીરાગીપણું સાધના અથે જરૂરી છે એમ ધારી તેને ગહુણ કરતું અને દેાય કર કરી ભવિષ્યમાં તેવા દાય ન થઈ જાય તેની ચીવટ રાખવી.

વસ્તુ ગહું અને વસ્તુના ઉપલાગ વખતે આ દાષાથી અચવાની સાધકને જરૂર છે. પુનરાવર્તાના ભયે જ તે દોષા અત્ર વર્ષું વ્યા નથી. જિજ્ઞાસુએ સદર ઉલ્લેખ નાઇ લેવા વિજ્ઞપ્તિ છે. નિયમિત જરૂરી ઠરાવેલા દોષરહિત આહાર લેવામાં આવે તા વ્યાધિના જરા પણ ભય થતા નથી. અને ઊણાદરી રહેનાર કદી માંદા પડતા નથી. તેથી શરીરની પાસેથી કામ લેવા પૂરતું તેને ભાડું આપી તે શરીરરૂપ સાધનથી સંયમ આરાધના કરવી. વળી, વધારે પડતા આહાર ન લીધા (વહાર્યો) હાય તા તેને જમીનમાં દાટવાની કે પરઠવવાની જરૂરિયાત રહેતા નથી. માટે પિંડના એતાળીશ દોષા તજવા અને ઉપર્યુક્ત પિંડેવણ અધ્યયનમાં ખતાવેલ વિધિને અનુસરવું. એમાં ધર્મ શુદ્ધિ થાય છે, સંયમ પળાય છે અને નીરાગી રહેવાય છે. (૧૩૪).

# थाडु कर्र्श आडार करवा ते पर दष्टांत— व्रणलेपाक्षोपाङ्गवदसङ्गयोगभरमात्रयात्रार्थम् । पन्नग इवाभ्यवहरेदाहारं पुत्रपलवच्च ॥१३५॥

અર્થ — ગુમડાં પરના લેપ જેમ જરૂરી જ કરવામાં આવે છે, જેમ ચક્ક (પૈડા)ને તેલ જરૂર પૂરતું લગાડવામાં (સિંચવામાં) આવે છે અને જેમ સર્પ (એરૂ) જરૂરી જ આહાર કરે છે અને જેમ પુત્રનું માંસ અત્યંત જરૂર પૂરતું જ લેવામાં આવે છે તેમ સંયમમાર્ગમાં કાઈ પણ પ્રકારની અડચણ ન થાય તેટલા પૂરતા જ સાધકા આહાર કરે. (૧૩૫)

વિવરણ—આ શ્લોકમાં સાધુ કેવી રીતે આહાર કરે તે બતાવવા ચાર દાખલાઓ આપવામાં આવ્યા છે. તે ચારે દાખલા સમજવા માટે નીચેનું વિવેચન વિચારવા યાચ્ય છે. સાધુ બહુ જરૂરી આહાર કરે. શરીર સંયમનું ખાસ સાધન હોઈ નિર્વાહ પૂરતો આહાર કરે, અને તે કેવા અને કેમ આહાર કરે તે બતાવવા આ ગાયામાં ચાર દર્શાતો આપ્યા છે. એ આહાર કરે જમણી દાઢ, તા હાબી દાઢને ખખર પણ ન પડે, એ રસ-લુખ્ધ ન થાય, તેમાં ગૃદ્ધિ ન કરે, તેમાં આસકત ન થઇ જાય પણ ધર્મસાધન માટે અને સંયમમાર્ગના પાલન માટે જેટલા આહાર જરૂરી હાય તેટલા જ માત્ર આહાર કરે. આહાર કરતી વખતે તેની નજર સંયમ તરફ હાય, શરીરપાયણ કે શરીરવૃદ્ધિને અંગે તેની દિષ્ટ ન હાય.

પ્રથમ દાખલા — વાલુલેપ. કાેઇ જાતના ઘા વાગ્યા હાય તાે તે ઘા રૂઝાઇ જાય ત્યાં સુધી જ તેના પર લેપ લગાડવામાં આવે છે. વધારે પડતા લેપ લગાડે તાે લેપ નકામા થઇ જાય છે અને ઘા રૂઝાઇ ગયા પછી અથવા હાડકું સ'ધાઇ ગયા પછી લેપ લગાડવામાં આવે તાે તે લેપ નકામાં જાય છે. તેથી લાેકા ઘા રૂઝાય અથવા હાડકું સ'ધાઇ જાય તેટલા પૂરતા જ જરૂરી લેપ લગાવે છે. તેવી રીતે સાધુ ખાય કે આહાર કરે તે

સંયમના પાષણ માટે અને પાષણ પૂરતા જ કરે છે. કાઇ પ્રકારના માજશાખ કરવા કે આનંદ માણવા ખાવાનું કે વસ્ત, પાત્ર કે કાઇપણ વસતી આદિ ચીજ લેવામાં આવતી નથી. તે લેતી વખતે પણ સંયમપાલન જ સાધકની નજરમાં હાય છે અને જેમ લેપને કાઇ પણ કારણે નકામાં જવા દેવામાં આવતા નથી, પણ તેમાં સાધ્ય ઘા રૂઝાવાનું કે હાડકું સંધાવાનું હાય છે તેમ સંયમ માટે અને સંયમ પળાય તેટલા જ આહાર, વસ્ત કે પાત્રાદિ ઉપધિ અને વસતી સાધક સંયમપાલનના હેતુને ધ્યાનમાં રાખીને લે છે અને તેની નજરમાં તે વખતે સંયમપાલન જ હાય છે અને માજ માણવા ખાતર કે રસ ખાતર એ લાજનાદિ કોઇ પણ વસ્તુ લેતા નથી.

ખીજો દાખલા— અક્ષાપાંગે તેલસિંચન. ગાડાના પૈડાને તેલ લજે છે તે લંજવા પૃત્તું જ તેલ નાખે છે કે ગાડું કચડ કચડ થાય નહિ કે પરસ્પર સંઘટ થવાને પરિદ્યામે આગ લાઠે નહિ. ગાડા કે સંચાના ચક્કરને તેલ લંજવું તે કચડ કચડ થતું અટકાવવા માટે છે, કાેઇ સમજુ માણુસ વધારે પડતું તેલ તે કામમાં વાપરતા નથી. જે કાઇલીમાં તેલ નાંખેલું હાય તે તળિયું ઢાંકવા પૂરતું જ હાય છે, તેમાંથી માણુ જરા જરા તેલ ગાડાની નાભિને કે કાેઇ સંચાને સંઘટ અટકાવવા પૂરતું જ માણુસ વાપરે છે, ત્યાં તેલ ભરતા નથી કે તેલના રગડા થવા દેતા નથી. જેમ તે એક ટીપું તેલને નકામું જવા દેતા નથી, કારણુ કે તેના લદ્દેશ તેલ અમુક હેતુ માટે જ પૂરવાના હાય છે, તેમ આહાર, લપધિ કે પાત્રો સંચમપાલન પૂરતા જ સાધક રાખે છે. આ વસાદિ સાધુ શા માટે રાખે કે કયા હેતુથી રાખે તે સ્પષ્ટ કર્યું. એમ બીજો દાખલા થયો.

અસંગયોગભર માત્રયાત્રાથ — અસંગ એટલે સાધુઓ જે અસંગયોગ કરે છે તે. એને કોઇના સંગ નથી, કોઇ વસ્તુ સાથે સંખંધ નથી, કોઇ જાતના વળગાડ નથી. આવા અસંગયોગથી જ ભરેલી જીવનયાત્રાના નિર્વાહ માટે જ અને તે માટે જ તે વસ્તુઓ લે, તે માટે જ અને તેટલા પ્રતો જ તે આહાર લે. એને સુખાળવા થવું પાલવે નહિ, એને માજ આનંદ હાય નહિ અને તે ખાવા ખાતર કે ઇંદ્રિયાને તૃપ્ત કરવા ખાતર ખાય નહિ. પૂર્ણ સંયમમાં પ્રવેશ કરવા અથવા તેના નિર્વાહ કરવા અને તેના સંરક્ષણ માટે જ અને તેટલા પ્રતું જ ખાય અથવા વસ્ત, પાત્ર, રજોહરણાદિ વાપર, એટલે, પાતાને દિવસમાં સાત વાર ચૈત્યવંદન કરવામાં કે બે વખત પ્રતિક્રમણ કરવામાં અથવા બે વખત પડિલેહણ કરવામાં, સંદ્યાપમાં સામાચારીના વિધિને અનુસરવામાં ઉપયોગી થઇ પડે તેટલું અને તેટલું જ વસ્ત્રપાત્રાદિ શહણ કરે અને સંયમપાલનના મુદ્દાને સર્વ વખત લક્ષમાં રાખે. મતલખ, સાધક ખાવા કે માજમજા માણવા કાંઇ ખાતા નથી કે વસ્તુ શહણ કરતો નથી, પણ સંયમને નજરમાં રાખી તે પૂરતી જ વસ્તુઓ સંયમયાત્રાના નિર્વાહ માટે લે છે. આ ખાળત મુદ્દામ છે અને તે નિરંતર લક્ષમાં રાખવા યોગ્ય છે. હેતુ બતાવનારું આ વાકય ખાળત મુદ્દામ છે અને તે નિરંતર લક્ષમાં રાખવા યોગ્ય છે. હેતુ બતાવનારું આ વાકય

છે. સાધુ પાતાનું ભળ વધારવા કે શરીરની પુબ્ટિ માટે કાેઈ ખારાક કે વસ્તુ સંચહ કરતા નથી, સ્વીકારતા નથી અને તે પાતાની છે એમ પણ માનતા નથી.

ત્રીજે દાખલા—સર્પના સાધુ આહાર લે તે સર્પ જેમ લે. સર્પ કાઇ વસ્તુને ખાતી વખતે ચાવતા નથી, પણ આખીને આખી ગળ ઉતારી જાય છે, તેમ સાધુએ આહારને માહામાં ચગળના નહિ, જમણી દાઢ ખાય તો લાજનના સ્વાદ હાળી દાઢ ન કરે. તેણે આહાર કરતી વખતે પણ દશ પ્રકારના યતિધર્મ, ચરણ સત્તરી અને કરણ સત્તરી પર ધ્યાન રાખલું અને તે પુષ્ટ થાય તેટલું અને તેટલું જ ખાલું અને ખાવામાં અકરાંતિયા ન થવું.

ચોશે દાખલા—પુત્રપલ પેઠે. એટલે છે કરાં- ગાળકાનાં માંસની પેઠે. કદાચ કાઇ પ્રસંગ આવી પડે અને પુત્રપુત્રીનું માંસ ખાવાના વખત આવે તો જરૂર પુરતું જ માણુસ ખાય છે. જયારે કાંઈ ઉપાય ન રહે ત્યારે પુત્રપુત્રીનું માંસ ખાલું પડે છે, પણ તે વખતે માણુસ શરીરપાયણ પૂરતું જ અને બને તેટલું અલ્પ માંસ લે છે. તે પ્રમાણે સાધકે નિર્વાહ પૂરતું કે સંયમનું પાલન કરે તેટલું જ ખાલું અને વધારે ન ખાલું. પાતાની પુત્રી સુંસમાનું માંસ પિતાએ જરૂર પ્રમાણે જ ખાધું હતું, તે આખી ચિલાતિપુત્રની કથા જાણુવા જેવી છે અને તેમાં વિદ્યાચારણ મુનિ 'ઉપશમ, વિવેક અને સંવર' એમ ત્રણ શબ્દો વાપરે છે, તે ખૂળ વિચારવા યાત્રય છે, અનુકરણ યાત્રય છે, સમજવા યાત્રય છે. પુત્રમાંસ ઘણું ખરું તો પિતા ખાય જ નહિ, ખાય તો અમુક આશ્રયે ખાય અને તે પણ જરૂર પૂરતું જ ખાય.

ખાવાનું કે પાત્ર વગેરે ઉપધિ ભાગવવા માટે નથી, પણ અમુક હેતુપૂર્વંક સાધકની સંયમરક્ષા માટે જ છે. અને તે પણ શરીરનિર્વાહ પૂરતી જ છે કારણ કે સંયમનું સાધન શરીર છે એટલે એને ઉપેક્ષનું ઉચિત નથી. તેથી શરીરને ટકાવી રાખવા પૂરતા આહાર કરવા અને તે શરીર સંયમનું કારણ છે તેટલા માટે તેને જરૂર પૂરતા જ, ભાડામાત્ર જેટલા આહાર આપવા અને પાત્ર, એહિલ વગેરે વસ્તુઓ પણ સંયમ પૂરતા જ લેવી અને તે માજ ખાતર કે ભાગવવા ખાતર ન લેવી, સંયમનિર્વાહનું સાધન શરીર હાઇ તેના ટકાવ પૂરતા જ લેવી. (૧૩૫)

મૂર્જા વગર વસ્તુના વપરાશ કરવાે—

# गुणवदमृच्छितमनसा तद्विपरीतमपि चात्रसुष्टेन । दारूपमधृतिना भवति कल्प्यमास्वाद्यमास्वाद्यम् ॥१३६॥

અર્થ — પાતાને લાભ કરે તેવા ખારાક હાય (ગુણવદ્દ) અથવા તેનાથી વિપરીત હાય એટલે ખરામ ખાવાનું મળેલ હાય તેને સાધુપુરુષે (અદુષ્ટેન) લાકડાની જેમ, તે ખાવાના પદાર્થ નિર્દોષ હાય તેા, ધીરજપૂર્વ ખાઇ લેવા. (૧૩૬)

વિવરાશ—ગુણવદ્દ-ગહારથી મળેલ ખારાક સ્વાદિષ્ટ પણ હાય, ગમે તેવા સારા હાય, તેને પણ સમતાપૂર્વ કરવાદ લગાડ્યા વગર ખાઇ લેવા. સાધક પુરુષ તેના સ્વાદ

કરે નહિ અને આ ખારાક સ્વાદિષ્ટ છે, માટે તેના આહાર કરી ક્ષેવા એવું ઇચ્છે નહિ. એનું જમતી વખતે ધ્યાન ખારાક સ્વાદિષ્ટ છે કે અસ્વાદિષ્ટ છે તે પર હાતું નથી, પણ સંયમઆરાધના માટે દેહને ભાડું આપવું જરૂરી છે તે પર જ હાય છે. સ્વાદિષ્ટ ભાજન ઉપર તેને મૂર્છા હાતી નથી, તે પર રાગ હાતા નથી અને તે ખાવા ખાતર ખાતા નથી, પણ સંયમનિમિત્તે તેને વગર મૂર્છાએ આરાગે છે.

અમૂ છિત — મનનું એ વિશેષણ છે. ખાવાના વહારેલા ખારાક પર એને પ્રેમ થતા નથી. ખરાય કે સારા પણ પાતાને ખપે તેવા ખારાક કાઈ પણ જાતની આસક્તિ વગર સાધક લે છે અને ક્ષેતી વખતે પણ આ ખારાક કેવા છે અને સારા તૈયાર થયા છે કે કેવી કુવડ ઓએ તૈયર કર્યો છે તેના વિચાર પણ કરતા નથી. સાધક ચિંતવે છે કે સંયમયાત્રા પૂરી કરવા દેહ જરૂરી છે અને તેને ભાડું આપલું પણ તેટલું જ જરૂરી છે, તા સંયમને નજરમાં રાખી ખારાક ઉપર રાગદેષ ન રાખતાં વગર મૂર્છાએ તે પાતાને ખપે તેવા ખારાક હાય તા તેને જરૂરી નિર્વાહ પૃરતા ખાઈ લે છે. તે વખતે પણ તેની નજર સંયમ તરફ જ હાય છે. અને તેના નિર્વાહને પાત્રે તેટલા જ જરૂરી ખારાક સાધુઓ અને સાધકો લે છે.

વિપરીત—તેનાથી ઊલટા એટલે અગુણવદ્ ખારાક. લાભ ન કરનાર, સ્વાદિષ્ટ ન હોય તેવા ગંધાતા કે બદબા મારતા ખારાક મળે તો તેને પણ કોઇ જાતની ઘૃણા વગર, વગર મૂર્છાએ કે વગર તિરસ્કારે, રાગદ્રેષથી મુક્ત રહીને ખાઇ લે છે. એને આપનાર કે તૈયાર કરનાર તરફ પ્રેમ કે તિરસ્કાર થતા નથી અને સંયમપાલન તરફ લક્ષ રાખી, સારા કે ખરાબ ખારાક મળ્યા હોય તે કોઇ પણ પ્રકારની મૂર્છા રાખ્યા વગર કે ઘૃણા વગર, તે ખપે તેવા હાય તા, ખાઇ લઇ શરીરને સંયમનિર્વાહ માટે ભાડું ચૂકવી આપે છે.

અમદુષ્ટ—સાધુ, રાગદ્રેષરહિત. સાધુપુરુષ હોય તેને મન સારું કે ખરાબ ભાજન મળે તે સર્વ એકસરખું છે. એને કર્મ બંધનનાં કારણ રાગદ્રેષ નથી, અને રાગદ્રેષ વગર સારાનરસાની વૃત્તિ હોય જ નહિ. સાધુને મન તો સારું કે ખરાબ એવી વાત ન હોય, કારણ કે એની ભાવના ખાવામાં હોતી જ નથી, એ તો સંયમનિર્વાહ પૂરતું શરીશને ભાડું આપે છે અને ખાતી વખતે પણ અમુક ચીજ સારી છે અને અમુક ચીજ ખરાબ છે એવું દ્વેષરહિતપણાને લઇને વૃત્તિમાં પણ થતું નથી, આવતું નથી, રહેતું નથી. અને વસ્તુતઃ ખાધા પછી તો ચીજ સર્વ પેટમાં જ જાય છે, પણ તેમાં સારાનરસાની ભાવના તો રાગદ્રેષ કરાવે છે અને આપણે આગલા પ્રકરણમાં જોઈ ગયા કે સાધકે રાગદ્રેષ રાખવા નહિ, કરવા નહિ. તેથી સાધુની વ્યાખ્યા પ્રમાણે તે રાગદ્રેષરહિત હોય, એટલે સાધુપુરુષને અમુક ચીજ સારી કે ભાવે તેવી અથવા ખરાબ કે ન ભાવે તેવી ન હોય. તેનું તો આપું ધ્યાન સંયમનિર્વાહ પૃરતું જ અને તે પર જ હોય છે. એને મન શરીરપોષણવૃત્તિ

હોતી નથી અને શરીરપાષણવૃત્તિ જ્યાં હાય ત્યાં સાધકભાવ રહેતા નથી. એટલે અપ્રદુષ્ટના અર્થ અહીં 'રાગદ્વેષરહિત સાધુ' એમ ટીકાકારે કર્યો છે તે સમુચિત છે.

દારૂપમ—પાંચમા દાખલા, દારુની પેઠે, લાકડાની પેઠે. લાકડાને કાેઇ મઠારે, કાેઇ છોલે, કાઈ તેના ટેબલ ખુરશી કે સુંદર ફરનીચર બનાવે અને કાઈ તેમાંથી જંગલ જવા માટે બેસવાની બેઠક બનાવે. તેમાં લાકડાના એકસર ખા સ્વંભાવ હાય છે. મઠારીને સુધાર-નાર કે ટેખલખુરશી ખનાવનાર પર તેને રાગ થતો નથી કે જંગલ જવાની બેઠક ખનાવનાર પર દ્વેષ થતા નથી. લાકડું તા સર્વાના ઉપર એકસરખા સ્વભાવ રાખે છે. એને કાઇ વહાલા નથી અને કાેઇ દવલા નથી. આવા પ્રકારની સાધકની દશા હાેય. એને કાેઇ ખારાક પર રાગ નથી, કાેઇ ઉપર દેષ નથી; કાેઇ વહાલું નથી, કાેઇ દવલું નથી. એને મન તો ખારાક તે ખારાક જ છે. સર્વ સમાન છે: અથવા સારાખરાબની તેની વૃત્તિ પણ નથી. તેના વિચાર સારાખરાખપણાને અંગે હોતા નથી. એ તા સંયમમાર્ગ પર જ દષ્ટિ રાખે છે અને પાતાની આત્મિક પ્રગતિ ધપાવવા જ ઇચ્છે છે. તેનું ધ્યાન ખારાક સારા છે, વસ્તુ. પાત્ર, ઉપધિ સારા કે ખરાખ છે તે પર હોય જ નહિ. આ સાચા સારા સાધકનું લક્ષણ છે. જેમ લાકડાની પ્રતિમાની ચંદ્રનથી પૂજા કરવામાં આવે અથવા વાંસલાથી છોડિયાં પાડવામાં આવે તા ત્યાં એ જાતે અચેતન હોવાથી એને પૂજા કરનાર પ્રતિ રાગ થતા નથી, દેહારિયાં પાડનાર પર દ્વેષ થતા નથી, તેમ સાધુને ખારાક સારા કે ખરાબ છે તેના વિચાર કે ખ્યાલ પણ થતા નથી. સાધુને રાગદ્રેષ કેટલા એાછા હોય તેના આ પાંચમા દાખલા થયા.

ધૃતિ—અત્યંત ધીરજવાળા સાધુ. અત્યંત ધીરજવાળા સાધુપુરુષને આ સારું કે આ ખરાબ, આને ત્યાં સારું રંધાય છે અને બીજો ગરીબ માણુસ રસોઇ બરાબર કરતા નથી, આવી જાતના રાગદ્રેષ કે એવી કોઈ જાતની વિચારણા થતી નથી.

કલ્પ્યમ્—એટલે વસ્તુ ખપે તેવી તો જરૂર જોઇએ. એમાં અકલ્પ્ય હોય તો પણ ચાલી જાય, એમ વાત નથી. ઉપરના આચારાંગસ્ત્રમાં જે વસ્તુને કલ્પ્ય કહી છે તેના તરફ રાગ કે દ્વેષ ન કરવા. પણ વસ્તુ જ અકલ્પ્ય હોય તો વાત જુદી છે. અકલ્પ્ય વસ્તુ ન જ ખપે, તે અકલ્પ્ય છે માટે ખાવા કે ઉપયોગમાં ન લેવી. તેને ફેંકી દેવામાં કે જમીનમાં દાટી દેવામાં આવે છે તે વસ્તુ તરફ દ્વેષ નથી, પણ એને 'અકલ્પ્ય' વિભાગમાં તીર્થ' કર મહારાજે મૂકી છે અને માટે તેના તે ઉપયોગ કરતા નથી. એ સાધકને મન તા 'આણાએ' ધર્મ' છે. તેથી ભગવાને જેને અકલ્પ્ય કહી છે તે વસ્તુને તે ઉપયોગમાં ન લે.

આસ્વાદ્ય—આ <sup>શ્</sup>લાકમાં આસ્વાદ્ય શબ્દ બેવાર આવે છે. એક તાે ખાવાની વસ્તુના અર્થમાં તે શબ્દ છે, બીજી વખત આસ્વાદ્ય શબ્દ આવે છે તે 'ખાવાની ક્રિયા' (અભ્યવહરણ)ના અર્થમાં સમજવા, એમ દીકાકાર શ્રી હરિસદ્ર કહે છે. (૧૩૬)

#### સાધકને એાસડની જરૂર ન પડે—

# कालं क्षेत्रं मात्रां सात्म्यं द्रव्यगुरुलाववं स्ववलम् । ज्ञात्वा योऽभ्यवहार्यं भ्रुंक्ते किं भेषजैस्तस्य ? ॥१३७॥

અથ — જે માણુસ વખત, ક્ષેત્ર, પાતાના ખારાકનું માપ, પાતાને અનુકૂળ વસ્તુ હાય તે, વસ્તુ ભારે કે હળવી છે તે એઇને તથા તે પચાવવાનું પાતાનું ભળ કેટહું છે તે વિચારીને આહાર લે છે તેને દવાની શી જરૂર પડે? (૧૩૭)

વિવેશન—યાદ રાખલું કે આ સુખ કર્યા છે અને શેમાં છે અને કોને મળે તેનું પ્રકરણ ચાલે છે. આ શ્લોકમાં શું ખાલું નોઇએ એના નિયમ આપ્યા છે અને એ નિયમને જે બરાબર પાળે તેને એાસડ લેવાની જરૂર કેમ રહે એવા પ્રશ્ન કરે છે. ધ્યાનમાં રહે કે આ શ્લોકમાં ઔષધ લેવાની મના નથી કરવામાં આવતી, પણ આ નિયમને અનુસરવાથી ઔષધની જરૂર જ રહેતી નથી એમ કહે છે. એટલે ખાવાપીવાની વસ્તુ સુખમાં મૂકલી વખતે કઈ બાબતા લક્ષમાં રાખવી કે જેથી એાસડની જરૂર જ ન પડે એ આ શ્લોકમાં કહેલી છે. તે બાબતા પર ધ્યાન આપલું નોઇએ. સાધકની કરજ છે કે તેણે એાસડની જરૂર જ ન પડે તે રીતે રહેલું નોઇએ અને તે માટે કેટલાક એના નિયમા ખતાવ્યા છે. ઔષધ લેવાની જરૂર ન પડે માટે સાધકે તે નિયમાને અનુસરલું ઘટે.

કાલ—લોજન લેતી વખતે સાધકે, દવાની જરૂર ન પહે તે માટે પ્રથમ તો અત્યારે કઈ ઋતુ વર્તે છે તે લક્ષમાં લેવું. એટલે જે ઉનાળો હોય તો તે વખતે વધારે જળ લેવું અને અન્ન એહું લેવું અને એમાસું હોય તો પાંચ ભાગનું ખાવું અને છઠ્ઠો ભાગ પેટ ખાલી રાખવું. શિયાળામાં જઠરાગ્નિ તેજ હોય છે, ઉનાળામાં મેદ હોય છે, તે વિચારી અત્યારે લોજન સમયે જે ઋતુ વર્તે તી હોય તે અનુસાર ખાવું કે પીવું. પેટ છે એટલા માટે એને ઠાંસીને ભરવું નહિ, પણ વખત જેવા અને જે વખતે જે ઋતુ વર્તે તી હોય તે ધ્યાનમાં રાખીને આહારનિહાર કરવા અને આખા દિવસ ખા ખા ન કરવું. હુકાળ હોય તો તે વખતે અન્ન એહું લેવું. દુકાળમાં પાતે વધારા ન કરવા. આ સર્વ રીતે કાળ કેવા વતે છે તે વિચારીને ભાજન લેવાની સાધકની ફરજ છે.

ક્ષેત્ર—આ ઉપરાંત પાતે કયા ક્ષેત્રમાં છે તે વિચારલું. જેધપુર કે કાઠિયાવાડ જેવા લૂખા પ્રદેશમાં લાજન વધારે લેવું. કાશ્મીર જેવા પ્રદેશ હાય તા ત્યાં તે પ્રદેશને અનુરૂપ ખારાક લેવા. કેવા પ્રદેશમાં જવું કે રહેલું તેના સવાલ નથી, પણ ગમે તે પ્રદેશમાં પાતે ગયેલ હાય તેમાં સાધકે તે ક્ષેત્રને લક્ષમાં લઇ ખારાક લેવા. ગાહિલવાડ કે ઝાલાવાડને જે નિયમા લાગે તે મુંબઇના પ્રદેશ માટે નકામા છે. એટલે, ક્ષેત્ર જોવાના બીજને નિયમ સાધક માટે સ્ત્રચવ્યા.

પ્ર ૪૪ .

માત્રા—પાતાની ભાજનની માત્રાના આ ત્રીજે નિયમ છે. કેઇને છે રૂપિયાભાર ખારાક પણ મુશ્કેલીથી પચે છે, કાેઇને પાણા શેર તા ઘઉંના લાેટ જોઈએ. પાતાને જેટલા માપનું ભાજન પચતું હાય, તેટલું જ લેવું. આ માત્રા (Quantity)માં વ્યક્તિગત ફેરફાર હાેય છે. તેથી પાતાની માત્રા જોઈ આહાર લેવા. આ ત્રીજે ઘણા ઉપયાગી અને વ્યવહારુ નિયમ છે. અતિ માત્રામા આહાર ન થઈ જાય એ માટે ખાસ ચીવટ રાખવી.

સાતમ્ય—સાધકે વિચારવાના ચાથા નિયમ એ છે કે વ્યક્તિગત અમુક આહાર પાતાને પચે છે કે નહિ તે વિચારી જહું. આમાં કોઈ બે શેર દૂધપાક લઇ શકે અને કાેઇને પાશેર પણ ભારે પડે. વ્યક્તિગત જઠરાગ્નિ જુદા જુદા પ્રકારની હાેય છે. પાતાને કઈ ચીજ માફક છે તે વિચારવાના આ ચાથા નિયમ છે.

દ્રવ્યગુરુલાઘવ—લાજનના પાંચમા નિયમ એ છે કે લે સનું દ્રધ ભારે પડે અને ગાયનું દ્રધ હળવું છે, એમ પ્રત્યેક વસ્તુ ભારે હળવી છે, તેનું સહજ જ્ઞાન મેળવી લેવું, અને પાતાના શરીરને ભાર કરે તેવી વસ્તુ ન ખાવી, હળવી પડે તેવી જે વસ્તુ હાય તે લેવી. આ પ્રમાણે હળવા ભારેના અને પાતાની પ્રકૃતિની ખાસિયતના અલ્યાસથી સ્ચિત આહાર લઈએ તો દવા લેવાની જરૂર જ નહિ પડે.

સ્વખલ—વસ્તુ પાતે સારી હાય, પણ પાતે તેના પચાવવાનું ભળ ધરાવે છે કે નહિ કે પાતાને તે વસ્તુ માફક છે કે નહિ, તે પાતાના બળના વિચાર કરવા. કેટલાકને શીરા જેવી નિર્દોષ વસ્તુ પચાવવાનું પણ બળ હાતું નથી, તો તેમણે એવી વસ્તુ ન વાપરવી. વસ્તુ નિર્દોષ હાય, ઉપરાંત તેને પચાવવાનું પાતાનું બળ હાય એ ઘણી અગત્યની બાબત છે. આ છઠ્ઠી બાબત વિચારીને જ ખારાક લેવા. પચે તેનું લેનું, ન પચે તેનું સાનાનું હાય કે સસ્તું હાય તો પણ સાધક માટે તે નકામું છે. ન પચે એવી અથવા પાતામાં જેને પચાવવાનું બળ ન હાય તેવી વસ્તુ ન લેવી.

આ છ નિયમને ધ્યાનમાં રાખી જે લોજન કરે છે તેને કદી દવાની જરૂર જ પડતી નથી.

દવાના અને સાધકના સંખંધ કેવા હાવા જોઈએ તે અત્ર બતાવ્યું છે અને જે આ છ નિયમાં ધ્યાનમાં રાખી આહાર કરે છે તેને દવાની જરૂર પડતી નથી. કાેઈ શાખથી દવા લેતું નથી, કે સ્વાદ ખાતર દવા લેતું નથી. દવાની જરૂર જ ન પડે તેવું કરવા માટે આ છ નિયમ સચ્ચ્યા છે. દવા લેવાના પ્રતિબંધ નથી પણ તે લેવાની જરૂર જ ન પડે તેટલા માટે આ જરૂરી નિયમા અતાવ્યા છે. (૧૩૭)

અર્થ —જમવાના પિંડ (ભાજન), સૂવાની શચ્યા (પાટાદિ), વસ્ત્ર (લૂગડાં), પાતરાં અને સર્વ સામાન્ય વસ્તુ અને બીજી વસ્તુઓને વિશે ખપે અને ન ખપે એ સંબંધી જે હૃકીકત ઉપર અને અન્યત્ર અતાવવામાં આવી છે તે વિશુદ્ધ ધર્મની અને તેને પાષનાર દેહની રક્ષા માટે જણાવવામાં આવી છે. (૧૩૮)

વિવર્ણ—આચારાંગસૂત્રમાં તથા અન્યત્ર જે વિવેચન કરીને અનેક વસ્તુ ખપે અને ન ખપે તેવી કહી છે તેનું કારણ વિશુદ્ધ ધર્મ પાલનને અને તે કરી આપનાર અને તેને પાષનાર દેહપાલનને માટે છે. કાેઇ વસ્તુને કલ્પ્ય એટલે ખપે તેવી અને અકલ્પ્ય એટલે ન અપે તેવી કહી છે તે શરીરને પાેષવા કે શરીરને વધારવા માટે કે તેને સાર્ દેખાડવા માટે નથી કહી, પણ દેહ ધર્મ સાધન હેાવાથી વિશુદ્ધ ધર્મ નું પાલન કરવાથી દુર્ગ તિમાં જહું ન પડે અને વિશુદ્ધ ગતિ થાય અને છેવટે આત્માન્નતિ થાય તથા દશ પ્રકારે યતિધર્મ નું પાલન થાય માટે કલ્પ્ય અને અકલ્પ્ય ખતાવવામાં આવી છે. વસ્તુ ઉપર રાગ થાય કે પ્રેમ થાય તે પરિગ્રહ છે. માટે, શાસકારે કહ્યું છે કે મુજ્છા પરિગાદો વૃક્ષો એટલે પાંચમું વત જે પરિગ્રહવત નામનું છે તે મૂર્કાને અંગે છે, અથવા જેટલી મૂર્કા તેટલા પરિગ્રહ. આ વસ્તુ મારી છે અને બીજાના તેના પર હક નથી એવા પ્રકારના વસ્તુ પર રાગ થાય, પ્રેમ થાય, આકર્ષણ થાય ત્યારે તે વસ્તુ પરિગ્રહ થાય છે. બાકી જે આવી મળે તે વાપરવાથી તેના પર 'મૂર્છા' થતી નથી, અને તેથી પરિશ્રહના દેાય એમાં ધારવા એ અલસમજ છે, કારણુ કે એમાં કાઈ જાતનું આકર્ષણુ કે મારાપણું નથી. તેથી સાધક પુરુષા મૂર્ણા વગર આહારપાણી કે વસપાત્ર વાપરે, પાતાપણું તે પર ધારભુ ન કરે તાે તે વસ્તુ ધર્મ પાલનના શુભ હેતુએ વાપરેલી હાવાથી તેને 'પરિગ્રહ' કહેવાય નહિ. આ સૂત્રના સંબંધમાં દિગ'બર જૈના સાથે શ્વેતાંબર જૈનાના મતલેક છે. દિગ'બર સાધુએા કપડાં પણ રાખતા નથી, અને રાખવામાં પરિયદ્ધ થાય છે એમ માને છે, પરંતુ જે સાધકા (શ્વેતાંબર સાધુએા) વસ્ત્ર શય્યા વગેરેને મૂર્છા વગર માત્ર ધર્મનાં સાધન તરીકે વાપરે છે અને તેમના પર પાતાપણાના ભાવ રાખતા નથી, અને તે વસ્તુને અંગે કાઈ જાતની પાતાની શેઠાઇ કે માલિકીપણું ધારણ કરતા નથી તે પરિગ્રહદોષે લેપાયલા છે એમ કહેવું તેમાં અણસમજ છે.

પિ'ડ- ભાજને. સાધક કેવું ભાજન લે એ આચારાંગસૂત્ર પ્રમાણે આપણે ઉપર જેઈ ગયા. તે ગાચરાના ઉપર જણાવેલા એતાળીસ દોષોને વજે. એતાળીસ દોષમાં ઘણી વિચારણા કરી છે અને આપનાર તરફથી પ્રેમ ખાતર પણ દોષ થાય તો તે વસ્તુને અકલ્પ્ય ગામાં આવી છે. આવી રીતે લીધેલ પિંડને પરિગ્રહ કહેવા એ તા ઘણી વિચિત્ર વાત છે, ગાખેમાં એકતરફી વિચાર છે અને સમજમાં ન ઊતરે તેવા પ્રકાર છે. પિંડ કેવા હાય અને કોણે તૈયાર કરેલા હાય અને કેવી રીતે આપેલા હાય તો સાધકને કલ્પ્ય ગામાય તેની વિગ્રત શાસ્ત્રકારે આપી છે. અને તેના સંક્ષિપ્ત સાર આપણે ઉપર જોઈ ગયા છીએ.

શાસ્ત્રા—અમુક ચાતુર્માસ સમયે સાધક પાટ વાધરી શકે, શેષકાળે જમીન પર સૂવે અને અમુક સંચાળામાં શેષકાળે પણ શચ્યા(પાટાદિ) કલ્પ્ય ગણાય. તેના વિધિ શાસમાં અતાવવામાં આવ્યો છે.

વસા—કપડાં. સાધક કેવાં કપડાં પહેરે, કેવાં કપડાં સ્વીકારે તેની વિગત અગાઉ ઉપર ખતાવી છે અને આચારાંગસત્રનું તે પર એક આણું અધ્યયન છે. એ કપડાં શરીર-શાભા માટે લેવાનાં નથી, પણ વિશુદ્ધ ધર્મ પાલન માટે લેવાનાં છે અને દેહરક્ષા પણ અંતે આત્મિક પ્રગતિ માટે છે. એવી રીતે લીધેલાં વસ્ત્રને પરિગ્રદ્ધ ન કહેવાય. જેનાં પર મારાપણાંના માહ હાય અને શાખથી સારાં દેખાવા માટે જે પહેરાય તે પરિગ્રદ્ધ કહી શકાય. જે જાતનાં કપડાં સાધક વાપરે એમ શાસ્ત્રકારે મૂળગ્ર થામાં બતાવ્યું છે તેના ઉપર જેને મૂઇ થાય નહિ તો તેને પરિગ્રદ્ધ કહી ન શકાય, ન કહેવા જોઇએ.

એષણા—એના સ્પષ્ટ અર્થ 'અન્વેષણા' થાય છે, શાેષણું તે અર્થમાં એ શબ્દ વપરાય છે. સાધક તૃણ, વસ્ત, અજ્ઞપાણી જે કાંઇ લે તે દોષરહિત હાવું એઇએ. એની શાેધ કરવી તે ત્રીજી એષણાસિમિતિ છે. પાંચ સિમિતિમાં એ ત્રીજી છે. નિદો'વ આહારની શાેધ કરવી એ આ ત્રીજી સિમિતિના વિષય છે. નિદોંવ લિક્ષાને ગ્રહુણ કરવી તે આ સિમિતિપાલનના આચાર છે. આચારાંગસૂત્રમાં જે વિગત બતાવાઇ ગઇ છે તે અનુસાર તેવી ચીજ બરાબર શાેધવી, તેના માટે તપાસ કરવી અને પાતાને અપે તેવી વસ્તુ કે આહાર લેવા તે આ એષણાસિમિતિના વિષય છે. પાંચ સિમિતિને અને ત્રણ ગુપ્તિને અબ્ડ પ્રવચનમાતા કહેવામાં આવે છે. એનું વિવેચન વધારે એવું હાેય તાે આગમાદય સિમિતિએ ૧૯૨૦માં પ્રગટ કરેલા કાણાંગસૂત્રમાં હકીકત એઇ લેવી. એ એષણાસિમિતિના બતાવવા પ્રમાણે જે સાધક અનુસરે છે તે કાેઇ વસ્તુના પરિગ્રહ કરતાે નથી અને પાતાના નિર્વાહ પ્રત્યી જ તે વસ્તુ ગ્રહુણ કરે છે. તેના પર તે સ્વામીત્વ સ્થાપવા માગતા નથી. અને તે વસ્તુઓમાં તેને કાેઇ પ્રકારની મૂર્શા—અંધન નથી. તેત્રી માંગી લાવેલ ચીજને અંગે પરિગ્રહ થતાે નથી.

અન્યત્—આ સિવાયની સંયમનિર્વાહ માટે કે દેહ માટે લીધેલ કોઇપણુ વસ્તુ, દાખલા તરીકે ખાવાની વસ્તુના ચાર વિભાગ છે: અશન, પાન, ખાદીમ અને સ્વાદીમ. તેમના સમાવેશ પિંડમાં થઇ શકે, અથવા અન્યત્ કોઇ પણુ વસ્તુષી શચ્યા સંચારા, ઝોળી, પલ્લાં, ચાળપદ્દો, મુહપત્તી એ સર્વ સંયમના નિર્વાહ માટે રાખેલ વસ્તુએા કે બીજાની પાસેથી માગી લીધેલ વસ્તુએા સૂચવાય. એમાંની પાતાને ખપે તેવી સર્વ વસ્તુઓને પણુ પરિગ્રહમાં ન ભેળવી દેવાય, કારણ કે પરિગ્રહનું મુખ્ય લક્ષણ મૂર્છા અર્થાત્ એમાં સ્વીય-પણાના કે માલિકીના ભાવ છે. એ વસ્તુ પાતાની નથી, પણુ પાતે સંયમના નિર્વાહ માટે લીધેલ છે અને તેના ઉપગમે હર્ષ નથી. વસ્તુ ઉપર માલિકી રાખવાની નથી, તો પછી

એ પરિગ્રહની કેાટિમાં કેમ આવી શકે ? આ વસ્તુ વિશુદ્ધ ધર્મના પાલન માટે જરૂરી છે અને તેથી તેને પરિગ્રહના વર્ગમાં ન જ મૂકવી ઘટે.

ક્રેલ્પ્યાક્લ્પ્ય—અમુક વસ્તુ સાધકને ખપે કે નહિ; ખપે તે કલ્પ્ય અને ન ખપે તેવી વસ્તુને અકલ્પ્ય કહેવામાં આવી છે. શાસ્ત્રકારે આચારાંગાદિક સૂત્રામાં અતાવ્યું છે કે અમુક સંધાગામાં અકલ્પ્ય વસ્તુ પણ કલ્પ્ય થઇ જાય છે, ગાઢ આલંખનને કારણે અપવાદમાંગે અકલ્પ્ય વસ્તુ પણ કલ્પ્ય થઇ જાય છે. સાધકને તો માલિકીપણું, આસક્તિ હાય જ નહિ એટલે કલ્પ્યઅકલ્પ્યના શાસ્ત્રમાં જે વિલાગ બતાવ્યા છે તે પણ સહમેપાલન માટે જ છે.

સદ્દધમ દેહરક્ષાનિમિત્ત—વિશુદ્ધ ધર્મ અને શરીરની રક્ષાનું નિમિત્તકારણ હાવાથી તેને પરિગ્રહ ન કહી શકાય. આ શ્લાેકમાં વિશુદ્ધ ધર્મની રક્ષા અને શરીરની રક્ષા એવી બે વાત બતાવી અને વસ્તુ હાય છતાં તે પરિગ્રહ નથી એ મૂર્છાને અભાવે કહ્યું. (૧૩૮)

#### કલ્પ્યાકલ્પ્યને જાણુનાર—

#### करुप्याकरूप्यविधिज्ञः संविज्ञसहायको विनीतात्मा । दोषमलिनेऽपि लोके प्रविहरति मुनिर्निरुपलेपः ॥१३९॥

અર્થ — આ વસ્તુ ખપે તેવી છે અને આ વસ્તુ ખપે તેવી નથી તે વિધિના જે જાણકાર હેાય, વિદ્વાન મુનિએા જેની સહાયમાં હાય એવા નમ્ર સાધક સાધુપુરુષ હાઇને આ દોષોથી મેલા અને ગંદા થયેલા લાકમાં રહેવા છતાં રાગદ્રેષથી રહિત રહે છે. (૧૩૯)

વિવેચન—ચારે તરફ દવ લાગ્યા હાય પણ જે ખરા સાધક પુરુષ હાય તે તેનાથી દ્વર રહી શકે છે, રાગદ્વેષથી રહિત રહી શકે છે અને પાતાનું કામ કરે જાય છે અને પ્રગતિમાં આગળ વધતા જાય છે. આત્મસાધક કેવા પ્રકારના હાય તેની વિગત આ આથામાં અતાવે છે. પછી તેના દાખલા આવતી ગાયામાં અતાવશે.

કલ્પ્યઅકલ્પ્યવિધિજ્ઞ—પ્રથમ તો એ સાધક આ વસ્તુ ખપે તેવી છે કે નહિ તેની વિધિના બાલુકાર હાવા એઈએ. તે અમુક ચીજ ખપે તેવી છે કે નહિ, અમુક સ્થાન ઊતરવા યાચ્ય છે કે નહિ તેના, કલ્પ્ય—અકલ્પ્યના તફાવતના બાલુકાર હાવા એઈએ. એને ગાંચરીના એતાળીસ દોષા તથા વસ્તુના ગુલાદોષની અરાખર બાલા હાવી જોઈએ. આવા તથા નીચે વર્લુવેલા પુરુષ દોષના વાતાવરલમાં રહે તા પણ તે રાગદ્રેષથી જરાયે લેપાતા નથી અને પાતાના આત્માને દરરાજ આગળ વધારતા બાય છે. આ સાધકની એક વ્યાખ્યા થઇ. તેમાં ખાસ બાલુવા જેવું એ છે કે એ માલુસ આપણી મલિન દુનિયામાં રહે તા પણ વાતાવરલુની અસર વગરના રહી શકે છે અને એમ સમજવાનું નથી કે એ વાતાવરલુ વડે ખરડાઇ બાય છે.

સંવિજ્ઞસહાયક—સંવિજ્ઞ-વિદ્વાન જાણુકારા એની સહાયમાં હાય છે. સાધુધર્મ પાળતાં અનેકની સહાય લેવી પડે છે. એના સહાયકા તો વિદ્વાન હાય છે. એ સહાયકા એને સાચી સલાહ અને દોરવણી આપે છે. માણુસ જે જાતની સાેબત કરે તેવી તેના પર અસર થાય છે, આ વિદ્વાનાની સલાહ એ આનંદપૂર્વક સ્વીકારે છે. આ સાધકનું બીજું લક્ષણ છે.

વિનીતાત્મા—વિનીત એટલે સ્વાભાવિક રીતે નમ્ર આત્મા એ હોય છે. એ પાતે વિનયવાન હોય છે અને પરના હુકમ માનવા કે તેને અનુસરવું તેમાં તેની સ્વાભાવિક રીતે વૃત્તિ જ હાય છે. ઉદ્ધત માણુસ સાધક થઇ શકતા નથી. વિનીતઆત્મા હાવું એ સાધકના ત્રીજો ગુણુ છે.

દેષમહિન—કોષથી ગંદા થયેલા. આ 'લાક'નું વિશેષણ છે. સાધુ વસતીમાં રહે તેના આમાં સ્વીકાર છે અને સાધક આપણા લાકમાં અને આપણા વચ્ચે જ રહે છે. એ કાંઈ જંગલમાં નાસી જતા નથી અને કાંઈ પ્રકારે મનુષ્યભૂમિના ત્યાગ કરતા નથી. આવા લાકોની વચ્ચે રહેનાર અને લાકવાતાવરણથા પરિચત હાઇને તે લાકોને ધમ'નમાગે દારી શકે છે અને છતાં તે સાધક રાગદ્રેષથી રહિત રહી શકે છે. એ કેવી રાંતે મલિનતાના વાતાવરણમાં રહેવા છતાં દોષથી અસ્પૃષ્ટ રહે છે તેના દાખલા હવે પછીની ગાથામાં આપશે. જે જંગલમાં નાસી જતા હાય કે લાકપરિચયથી દૂર રહેતા હાય તેમણે ખાસ સમજવા અને અનુસરવા યાગ્ય છે.

નિરુપલેપ—અરડાયા વગર, રાગદ્રેષથી રહિત. સાધક નિલે પ રહી શકે છે. ઉપલેપ એટલે ખરડાવું. લાકા ગમે તેવા દાષથી ખરડાયેલા હાય તેમની વચ્ચે રહીને સાધક વગર ખરડાયેલા, નિલે પ રહી શકે છે. ચાતરફનું વાતાવરણુ દાષોથી ભરેલું હાય તો પણુ સારી સહાયવાળા અને ખપે ન ખપે તે જાણુનારા અને જાતે વિનયી હાય તા સાધક તદ્દન નિલે પ રહી શકે છે અને વાતાવરણુની કે દાષાની પાતા ઉપર જરા પણુ અસર થવા દેતા નથી. આ શક્યતા ખૂબ વિચારણીય છે અને ખરાબ વાતાવરણુની જરા પણુ અસર ન થાય તેવી સંભાળ રાખવાની સાધક માટે જરૂર છે. ખરાબ વાતાવરણુમાં નિલે પ રહેવું શક્ય છે એમ જ્ઞાનીનું વચન છે. (૧૩૯)

#### કેમળ જેવા સાધક હાય—

# यद्रत् पङ्काधारमपि पङ्कजं नोपिलप्यते तेन । धर्मोपकरणधतवपुरपि साधुरलेपकस्तद्रत् ॥१४०॥

અર્થ —કાદવની વચ્ચે ઉત્પન્ન થયેલ કમળ તે કાદવથી લેપાતું નથી, તે પ્રમાણે ધર્મના ઉપકરણાથી પાતાના શરીરને ટકાવી રાખવા છતાં સાધક પુરુવ તે વસ્તુઓથી કમળની પેઠે નિલેપ રહી શકે છે. (૧૪૦) વિવર્ણ—આ શ્લોકમાં ભાગવિલાસની મધ્યે રહેનાર સાધક પણ ભાગથી તદ્દન અણુલેપાયેલા રહે છે, તે બામત પર દાખલા ખતાવ્યા છે. કુદરતમાં પણ તેમ બને છે તે પરથી કલિતાથ કાઢ્યો છે કે વિષયથી ઉત્પન્ન થયેલા અને વિષયના વાતાવરણમાં રહેતા માણસ વિષયથી અણુલેપાયેલા રહી શકે છે. આપણે આ દાખલા પર વિચાર કરીએ.

પંકાધાર—કાદવમાંથી ઉત્પન્ન થયેલ. કમળનું મૂળ તો કાદવ પર જ રચાયેલું હોય છે. એ કાદવમાંથી જન્મે છે, છતાં એને કાદવ લાગતો નથી. જેમ એ કાદવથી નિલે પ રહી શકે છે, તેમ વિષયથી ઉત્પન્ન થયેલા અને વિષયના વાતાવરણમાં રહેતા જીવ વિષયથી અણલેપાયેલા રહેવાની વૃત્તિવાળા હાય તા નિલે પ રહી શકે છે. ધ્યાનમાં રહે કે કમળ કાદવમાંથી ઉત્પન્ન થય છે, છતાં કાદવથી અણલેપાયલું રહે છે, રહી શકે છે.

ના પક્ષિપ્યતે-કાદવમાંથી ઉત્પન્ન થયેલું કમળ કાદવથી ખરડાતું નથી.

ધર્માપકરાલુ—વસ્ત, પાતરાં અને સાધુ વાપરે તેવાં જ્ઞાન—દર્શન—ચારિત્રનાં સવે ઉપકરાલું!—ગાંચરી કે પલ્લાં, સ્થાપનાચાર્ય, દાંડા, દંડાસાલુ તથા એઘો. સાધુનું જીવન આ ઉપકરાલુંથી બન્યું રહે છે છતાં ધર્માપકરાલુ પર જે મૂર્છા ન હોય તે સાધુ ધર્માપકરાલુની હાજરી હોવા છતાં અલ્ફેલપાયેલા રહે છે. સાધુએ ધર્માપકરાલું કેટલાં અને કેવાં રાખવાં તે વિધિ શાસ્ત્રના અન્ય ગ્રાંથામાં ખતાવ્યા છે, તેને જે અનુસરતા હાય તેવા સાધક પાતે ધર્મનાં ઉપકરાલું ધારાલું કરતા હાય તા પણ જો તેને મૂર્છા ન હાય તેવા સાધક પાતે ધર્મનાં ઉપકરાલું ધારાલું કરતા હાય તા પણ જો તેને મૂર્છા ન હાય તા તે ઉપકરાલુંથી ખરડાતા નથી. જેમ કાદવમાં ઉત્પન્ન થયેલું અને કાદવમાં વધેલું તથા કાદવના વાતાવર-લ્યુમાં રહેતું કમળ કાદવથી જરા પણ હોપાતું નથી, જરા પણ કાદવમય થતું નથી તેમ સાધક વિષયથી ઉત્પન્ન થયેલ હોવા છતાં અને વિષયના વાતાવરણ વચ્ચે રહેવા છતાં તેનાથી અસ્પૃશ્ય અને અલ્યુખરડાયેલા રહી શકે છે. સાધુ ઉપર વિષયા અસર કરી શકતા નથી, એ કમળના દાખલાથી સમજી જાણી શકાય તેવી વાત છે.

અલેપ—નિલે પ. સાધક જીવ ધારે અને તેની વૃત્તિ શાસ્ત્રનિધિ અનુસાર હાય તાે તે અણુલેપાયેલા રહી શકે છે, એમ કમળના કુદરતમાંથી મળતા દાખલાથી જણાય છે.

આમાં સાધુ ધર્માપકરણ રાખે છે તેના ઉદ્દેશની નજરે બચાવ છે. ઉપકરણા તેમના પર સત્તા ભાગવવા માટે રાખવામાં આવતા નથી પણ એ ધર્મનાં ઉપકરણા છે અને વગર મૂર્છાએ ધર્મને નિમિત્તે રાખવામાં આવે છે, તેથી સાધુને દાષ લાગતા નથી અને તે કમળની પેઠે નિલે પ રહી શકે છે. માત્ર તેની વૃત્તિ મજબૂત જોઈએ અને તેનામાં નિલે પ રહેવાની વૃત્તિ જાગવી જોઈએ.

આ કમળના દાખલા ખૂબ વિગારવા યાેગ્ય છે અને વિષયકષાયમાંથી જન્મેલ માણુ-સને અને વિષયકષાયના વાતાવરણ વચ્ચે રહેતા સાધકને બરાખર લાગુ પડે તેવા આ દાખલા છે. (૧૪૦)

#### બીજો દાખલા વિચારણીય છે--

#### यद्वजुरगः सत्स्वप्याभरणविभूषणेष्वनभिषक्तः । तद्वदुपग्रहवानपि न सङ्गमुपयाति निर्प्रथः ॥१४१॥

અથ<sup>°</sup>—જેમ દ્યાંડા પાતાના ઘરેલાં–આબૂષણા ઉપર જરાએ રાગ કરતા નથી અને તેનાથી અલિપ્ત રહી શકે છે, તેવી રીતે અનેક ઉપકરણાયુક્ત સાધુ હાય તા પણ તે સાંબતની અસર પામતા નથી, કારલુ કે તે નિગ્<sup>°</sup>ય છે, પરિગ્રહની ગાંઠથી મુક્ત છે. (૧૪૧)

વિવરણ—હવે આ ૧૪૧મા શ્લાકમાં સાધુ સાધક જે ચંિય વગરના હાય તા નિલે પ રહી શકે છે તેના બીજો વ્યવહારુ દાખલા આપે છે. આ દાખલાથી સાધક ધર્મ નિમિત્તો કાંઈ ઉપકરણ રાખે કે આહારપાણી લે તેમાં તેના નિર્જ થપણાને વાંધા આવતા નથી, કારણ કે ઉપકરણા ઉપર એને મૂર્છા નથી, રાગ નથી, આકર્ષણ નથી, તે તા માત્ર સંયમના નિર્જ હનને અંગે રાખવામાં આવેલ હાય છે. એટલે, એને કાંઈ પ્રકારના દાવ લાગતા નથી.

તુરગ— દાડા, અધ. દાડાનું આ દૃષ્ટાંત ખાસ વિચારવા જેવું છે. એના ઉપર સાનાના કે રૂપાના સામાન નાખવામાં આવે, એને ગળામાં હાંસડી પહેરાવવામાં આવે અથવા એની આજુખાજુ ચામર વીં જાય કે માથે છત્ર ધારણ કરાવવામાં આવે કે બીજાં આબૂષણા એને પહેરાવવામાં આવે તેનું દાડાને મનમાં કાંઈ થતું નથી. એ જાણે છે કે આ તા શાહા વખતના અને પારકા મામલા છે, પાછા હતા તેવા થઇ જનાર છું. તે વખતે દારેણાં કે આબૂષણા પર પાતાપણું શાહા વખત માટે પણ એ દાડા ધારતા નથી અને તેમનામય થતા નથી. તે દારેણાં કે આબૂષણાને પાતાનાં ધારતા નથી, તેમના ઉપર પ્રેમ કરતા નથી, તેમને પાતાનાં માનતો નથી.

સારા વખતે ઘાડા ઉપર રૂપાના કે સાનાના સામાન તૈયાર કરી પીઠ પર તથા ગળા પર લગાડવાના રિવાજ છે. ઘાડા એમાં આસક્તિ ધરતા નથી, એ સામાન કે આભૂષણાને પાતાનાં માનતા નથી, તે પર મૂર્છા કે પ્રેમ ધારણ કરતા નથી, અને તે પારકાં છે અને શાડા વખત માટેના અને પારદી શાભા સારું છે એમ માની તેમાં આસક્તિ કરતા નથી.

અનિલયકત — અમૂર્િલ. એ ઘરેલાં પોલાનાં છે એમ ધારી તેમના ઉપર આસક્તિ રાખતા નથી, તે પોલાનું મહત્ત્વ વધારનાર છે એમ ઘાડા માનતા નથી, અને હાય ત્યારે પાતે તેમના ઘણી છે એમ આભૂષણાને અંગે કહી ધારતા નથી અને તે ઉપર પોલાની સત્તા ચલાવવાના વિચાર કરતા નથી. મૂર્જા ન હાવાને પરિણામે તે તન્મય થઈ જતા નથી.

ઉપગ્રહવાન—સાધક વસ્ત, પાત્ર, શચ્ચાદિ રાખે ત્યારે પણ તન્મય થઇ જતો નથી, તેમની ઉપર મૂર્છા રાખતા નથી, તે પાતાનાં છે એમ માનતા નથી અને તેમના વિચાગે પાતાને કાેઇ જાતની હાનિ થઇ શકે છે એમ તેના મન ઉપર આવતું નથી. નિર્ગ્રન્થ—સાધક, સાધુપુરુષ. સાધુપુરુષ શબ્યા, વસ્ત્ર, પાત્રાદિ રાખે તો પણ તેના પર મૂર્છા કરતા નથી, તેના મય થઇ જતા નથી અને તે ન હાય તા પણ શું એમ તેના મનમાં થાય છે. ઘોડાની પેઠે અમુક વસ્ત્રપાત્રાદિ હાય ત્યારે પણ તેમના પર મૂર્છા થતી નથી. જેની મૂર્છાની ગાંઠ છૂટી જાય અથવા ખંધાય જ નહિ તે જ નિગ્ર થ કહેવાય છે. આ ગાંઠ જેની છૂટી ગઈ છે એવા નિગ્ર થ મુનિસાધકને તો વસ્ત્ર, પાત્ર, પાટ કે શબ્યા ઉપર ગાંઠ ન હાવાથી તે નિગ્ર કહેવાય છે. તેથી એને કોઈ પ્રકારના દોષ લાગતો નથી. તે મૂર્છા—આસક્તિથી પર રહે છે. આ ગાંઠ કેવા પ્રકારની હાય છે, તે ગાંઠ કેવી રીતે છૂટી જાય કે બધાય જ નહિ તેનું વર્ણન આગલી ગાયા (૧૪૨)માં કરશે, તે વાંચી સાધક કેવા હાય તે ખાસ વિચારવા જેવું છે, ધ્યાનમાં લેવા જેવું છે, અનુકરણ ચાગ્ય છે. આ ઘોડાના દાખલા માનપૂર્વ સારી રીતે વિચારવા. (૧૪૧)

#### નિગ્ર<sup>૯</sup> થ કાેેે હાેય <sup>ફ</sup>

#### ग्रन्थः कर्माष्टविधं मिथ्यात्वाविरतिदुष्टये।गाश्च । तज्जयहेतोरशठं संयतते यः स निर्ग्रन्थः ॥१४२॥

અર્થ — ગ્રાંથ એટલે ગાંઠ. તે આઠ પ્રકારના કર્મ ની છે. તે કમ બ ધનના કારણરૂપ મિશ્યાત્વ, અવિરતિ અને ખરાબ (મન, વચન, કાયા)ના યાગા છે. તેમના પર વિજય મેળવવા માટે માયારહિતપણે જે પ્રયત્ન કરે તે નિગ્ર થ છે. (૧૪૨)

વિવેશન—આ શ્લોકમાં નિશ્ર થ સાધક કોણ કહેવાય તેની બરાબર ત્યાખ્યા આપી છે. તેને બરાબર સમજવા અહીં યત્ન કરીએ.

નિર્જા થ—સાધુ, સાધક, જેની ગાંઠ છૂટી ગઈ છે તે, અથવા જે ગાંઠ વગરના છે તે. કર્મની ગાંઠ વગરના હાય તે સાધુ અથવા સાધક કહેવાય. આ નિર્જા થશબ્દના અર્થ છે, અથવા આ શ્લોકમાં નિર્જા થ કોને કહેવાય તેની વ્યાખ્યા આપી છે.

કુમ અગ્દિવિધ—આઠ પ્રકારના કર્મનું અને આત્માનું મળવું તે કર્મની ગાંઠ. આ ગાંઠ જે બાંધે નહિ, છેાડી નાખે તે નિર્ગ થ કહેવાય. (૧) જ્ઞાનનું આવરણ કરે, તેને આવતું રાકે તે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ (૨) દર્શનને આવતું રાકે તે દર્શનાવરણીય કર્મ એટલે વસ્તુના સામાન્યજ્ઞાન આહું જે આવરણ કરે તે (૩) સુખ અથવા દુ:ખના જે અનુભવ કરાવે તે વેદનીય કર્મ (૪) ક્યાય કરાવે અને ચારિત્ર કે સમ્યક્ત વિશે મોહમાં નાખી જે પ્રાણીને સંસારમાં રખડાવે તે માહનીય કર્મ (૫) પ્રત્યેક જીવનમાં કેટલાં વર્ષ રહેવાનું થાય તેના કારણભૂત આયુષ્યકર્મ (૬) ત્યાં ઇદિયા મુકરર થાય, શરીરના આકાર તથા

પ્રકાર, પ્રત્યેક અવયવ સ્વરવસ્થાને મૂકાય અને ટૂંકામાં ચિત્રામણુ થાય અને પ્રાણી સંસારમાં નામ કાઢે તેના કારણબૂત નામકર્મ (૭) ત્યાં ઊંચાનીચા ગાત્રમાં ઉત્પન્ન થાય તેમાં નિમિત્તભૂત ગાત્રકર્મ (૮) અને છતે પૈસે આપી ન શકે, છતી વસ્તુએ ઉપલાગ ન કરી શકે અને શક્તિ વાપરી ન શકે તેના કારણબૂત અંતરાયકર્મ. એનું વિસ્તારથી સ્વરૂપવર્ણન મારા કર્મના નિબ'ધમાં કર્યું છે અને સહજ ઉપર પણ આવ્યું છે, તે કર્મના આત્મા સાથે ઉદયમાં આવતાં સુધી સંખધ થવા તે કર્મની ગાંઠ – આઠ પ્રકારની – ઉપર પ્રમાણે પડે છે. તે ગાંઠ ન બાંધે અથવા બાંધેલી ગાંઠને છાડી મૂકે તે નિચ'ય. એ સાધુ માટે રઢ થયેલા શબ્દ છે; ઘરના ત્યાગ કરી જેમણે સાધુપણું સ્વીકાર્યું છે તે નિચ'ય. નિચ'ય એટલે સાધુ. કર્મની ગાંઠ છોડનાર અને કર્મની ગાંઠ ન બાંધાવા દેનાર જે ઢાય તે સાધકને આ પ્રમાણે નિચ'ય કહેવામાં આવે છે.

સિશ્યાત્વાવિરતિયાં અન્યા કમેં બંધનનાં કારણા છે. અગાઉ તે પર વિવેચન થઇ ગયું છે. જૈન ધર્મથી વિપરીત વર્તન તે મિશ્યાત્વ. તેના પાંચ પ્રકાર પર પ્રકરણ ૧ લામાં વિસ્તારથી વિવેચન થઇ ગયું. શુદ્ધ દેવ, ગુરુ અને ધર્મ ઉપર વિશુદ્ધ શ્રદ્ધાના અભાવ તે મિશ્યાત્વ. એનાથી કર્મની ગાંઠ બંધાય છે. એ ગાંઠ બંધાવાનું અગત્યનું કારણુ તે હાવાથી તેને કર્મ ગાંઠનાં બંધનનું કારણુ ગણવામાં આવે છે. તે જેને ન હાય અથવા કાઢી નાંખવાના પ્રામાણિક પ્રયત્ન કરે તે 'નિશ્વ'થ.' અને વિરતિભાવના ત્યાગ તે અવિરતિ. ભાર અણુવત કે પાંચ મહાવત ન લેવા તે અવિરતિ. તે પર પણુ અગાઉ વિવેચન પ્રથમ પ્રકરણમાં થઇ ગયું છે. એને દુષ્ટ યાગ તે મન, વચન, કાયાના યાગો. એના વિસ્તાર પણુ અગાઉ થઇ ગયા છે. એના પંદર પ્રકાર છે. એ કર્મ બંધન થવાના ગરનાળા છે. એ રીતે મિશ્યાત્વ, અવિરતિ અને યાગના પ્રામાણિકપણે નિરાધ કરી આત્મા સાથે ગાંઠ ન વળવા દેવા અને પડી ગયેલી ગાંઠને દૂર કરવા, કાપી નાખવા માટે જે પ્રામાણિક પ્રયત્ન કરે તે નિશ્વ'ય. અમાં કષાય જે કર્મ બંધનનું કારણું છે તે મૂકી દીધું છે; તે શબ્દો વધી જાય અને માત્રા વધી જાય તે કારણે છે. આપણે તે સમજ લેવું.

અશાક — માચારહિતપણે, પ્રામાણિકપણે. ખાટે દેખાવ કરવા નહિ પણ સંસારમાં ખરા પરિભ્રમણ કરાવનાર આ કર્મો છે તેથી તે બાંધેલા હેલ્ય તેમને છેહી નાખવાના અને નવા ન આંધવાના જે પ્રમાણિક પ્રયત્ન કરે તે નિગ્ર ય. નિગ્ર ય એ સાધુના પર્યાય છે. જેને કર્મની આંઠ નથી, હાય તે કર્મની ગાંઠ જેને છાડી દેવી છે અથવા જે ગાંઠ પડવાનું કારણ હાય તેને પ્રમાણિકપણે દૂર કરવાના જે પ્રયત્ન કરે છે તે નિગ્ર થના નામને યાગ્ય છે. અને તેથી નિગ્ર યના અર્થ સાધુપુરુષ રાખવામાં આવ્યા છે. સુખના આ પ્રકરણમાં આ ગાંઠને અતલામના સંબંધ છે. (૧૪૨).

## ખપે ન ખપે તે વસ્તુના વિવેક—

## यद् ज्ञानशीलतपसामुपग्रहं निग्रहं च दोषाणाम् । कल्पयति निश्चये यत् तत् कल्प्यमकल्प्यमवशेषम् ॥१४३॥

અર્થ —જે વસ્તુ જ્ઞાન, શીલ અને તપને સહાય કરે અને પાતાથી થતા દોષને અટકાવે તે વસ્તુ નિશ્ચયનયથી ખપે એવી (કલ્પ્ય) વસ્તુ છે અને બાકીની સર્વ ન ખપે એવી (અકલ્પ્ય) વસ્તુ છે. (૧૪૩)

વિવેશન—ખરેખરા સાચા સુખને આપનાર—અપાવનાર વસ્તુ વિવેકપૂર્વ ક ખપે તેવી છે એ વાતના દૂંક સાર આ શ્લોકમાં આપવામાં આવ્યા છે. ધ્યાન રહે કે આ સુખનું પ્રકરણ ચાલે છે. આત્મક સુખ આ ખપને ખપે તેવી વસ્તુ લેવામાં છે. તેથી ખપે તેવી અને ન ખપે તેવી વસ્તુની અહીં વ્યાખ્યા કરવામાં આવેલ છે. તે આત્મિક સુખને અંગે ખહુ ઉપયોગી હોવાથી ખાસ લક્ષ આપી વિચારવા યાત્ર્ય છે. ખપે તેવી વસ્તુની એવી સાધારણ વ્યાખ્યા અત્ર આપવામાં આવી છે કે તે ધારણે જીવન રચવામાં આવે તા સાધકનું જરૂર કામ થઈ જાય અને તેને ઇન્ટ સાધ્યની પ્રાપ્તિ થાય. આપણે હવે કલ્પ્ય અને અકલ્પ્ય વસ્તુનું સામાન્ય વર્ણન વિચારી લઈએ.

યદ્દ જે કોઇ વસ્તુ સામાન્ય રીતે જ્ઞાન, શીલ, અને તપને હિત કરનારી હોય તે કલ્પ્ય છે, તે વસ્તુ ખપે તેવી છે. આ વ્યાખ્યા કલ્પ્ય અને અકલ્પ્ય બનને પ્રકારની વસ્તુને લાંગે છે અને જે અમુક દૃષ્ટિએ ખપે-તેવી ન હોય તે પણુ કલ્પ્ય થઇ જાય છે, તેથી સામાન્ય ધારણું એ જ રાખલું કે જે વસ્તુ જ્ઞાન, શીલ અને તપને વધારે તેવી, તેને લાભ કરાવનારી હોય તે કલ્પ્ય છે. સાધક કેંઇપણું વસ્તુ વસ્તુની ખાતર લેતો નથી, પણું આત્મિક સુખ અતે જતાં જેનાથી વધે તે વસ્તુ તે લે છે. તેથી કલ્પ્ય અને અકલ્પ્ય વસ્તુનું પણું એવું સાદું ધારણ રાખેલ છે કે જ્ઞાન, શીલ ને તપને જે વસ્તુ લાભ કરનારી હોય તે એક દરે કલ્પ્ય છે, કારણું કે કલ્પ્ય વસ્તુ લેવામાં પણું સાધકને મુદ્દો તો આત્મિક સુખ વધારવાના અને હેતુ શ્રેય કરવાના છે અને અંતે સાધ્ય પ્રાપ્ત કરવાના તેના ઇરાદા છે. એ ઇરાદા જેથી બર આવે અને આત્મિક સુખ વધે તે બધી વસ્તુએ તેને ખપે. આ મુદ્દો ગળે ઊતરે તેવા અને તુરત સમજી શકાય તેવા છે.

ગ્રાન—માંચે પ્રકારના જ્ઞાનને જે લાભ કરી આપે, જે તેને વધારી આપે, તેના પર ઉપગ્રહ કરે તે કલ્પ્ય વસ્તુ છે. આ દબ્ટિએ સાધકનું વચન કેવું હાય, તેની નજર શું પ્રાપ્ત કરવા તરફ હાય, તે પણ જસાય છે. આમાં એક શ્રુતજ્ઞાન જ બાલકહ્યું છે, બીજાં ચાર જ્ઞાના અખાલ છે. પણ કાઇ પણ પ્રકારના જ્ઞાનને લાભ કરી આપે તેવી વસ્તુ કલ્પ્ય છે, ખપે તેવી છે, સ્વીકાર્ય છે. તત્ત્વાર્થાધિગમના પહેલા જ સૂત્રમાં આ ગ્રાયકર્તાએ 'સમ્યગ્દર્શનજ્ઞાનચારિત્રાણું માક્ષમાર્ગ:' એમ અરાબર કહ્યું છે અને માક્ષના

સાધનભૂત સમ્યગ્જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરાવે અથવા તેમાં મદદ કરે તે સર્વ વસ્તુ કલ્પ્ય છે. આ ગ્રાનનાં સાધના કે પુસ્તક, ન્યુઝપેપર કે કથાવાર્ત્તાનું નવલ, એ સર્વ જ્ઞાનને મદદ કરે તા તે કલ્પ્ય છે. એટલે જેનાથી કર્મ બ'ધ એક્કા થાય અને સાધ્યપ્રાપ્તિમાં જે ઉપયોગી થાય તે સર્વ કલ્પ્ય છે. આ ધારણ રાખવું.

શીલ એટલે character – આ શીલમાં ચરણસિત્તરી, કરણસિત્તરી તથા સંયમના સત્તર લેદોના સમાવેશ થાય છે. એ શીલગુણને જે વસ્તુ પાષે, વધારે, ગતિમાન કરે તેવી હાય તે સર્વ વસ્તુ કલ્પ્ય છે, ખપે તેવી છે.

તમ— જ્ઞાન અને શીલ સાથે તમને પણ લેવામાં આવેલ છે. છ બાહ્ય અને છ આંતર તમ છે. એ બાર પ્રકારના તમમાંથી ગમે તે પ્રકારને બહુલાવે, તેના પર ઉપગ્રહ કરે તે સર્વ કલ્પ્ય છે. એટલે જ્ઞાનને કે શીલને કે તમને મદદગાર થઇ પડે કે તેને બહુલાવે તે સર્વ કલ્પ્ય છે એવી સામાન્ય વ્યાખ્યા સમજવી, કારણ કે વસ્તુ આપણે (સાધક) વસ્તુની ખાતર નથી લેતા પણ સાધ્યપ્રાપ્તિ તરફ લઇ જનાર હાઇ તેને લઇએ છીએ. એટલે જે કાઇ વસ્તુ જ્ઞાન, શીલ કે તમને મદદગાર થઇ પડે કે તેને બહુલાવે તે સર્વ કલ્પ્ય છે.

દોષાણાં—દોષને અટકાવે, નિવારણ કરે તેવી વસ્તુ. એટલે જ્ઞાન કે શીલ કે તપને કે ત્રણેને મદદ કરનાર જે વસ્તુ નીવડે તે કલ્પ્ય છે અને બીજી સર્વ અકલ્પ્ય છે. દોષને અટકાવનાર અમુક વસ્તુ છે કે નહિ તે પણ ખૂબ વિચારલું, કારણ કે તે દેષને અટકાવનાર હોય તો જે આપણા માર્ગ છે તેને અંતે એ મદદગાર થઇ પડે છે. શરીરને નુકસાન કરનાર, પિત્ત અથવા કદ્દ વધારનાર કોઇ પણ વસ્તુ તે દોષને અટકાવનાર ન હોવાથી અકલ્પ્ય છે એમ સમજનું. એટલે સાધકે દૂધ, છાશ વગેરે કામને વધારનાર હોવાથી અને કામના નિગ્રહ કરનાર ન હોવાથી તે પૌષ્ટિક હોય તા પણ ન લેવાં. એવી રીતે વસ્ત, પાત્ર, દોરા વગેરે સાધકના ઉપયોગમાં આવતી સર્વ વસ્તુ માટે સમજ લેવું.

પાતાની જાતને સાધકે સવાલ કરવા કે આ વસ્તુ જ્ઞાન, શીલ કે તપને વધારનાર છે કે નહિ અને દોષાનું નિવારણ કરનાર છે કે નહિ. જો જ્ઞાનાદિ ત્રણે કે ત્રણુમાંના એકને પણ વધારનાર હાય તા તે વસ્તુ કલ્પ્ય છે, ખપે તેવી છે અને તેટલા માટે સ્વીકાર્ય છે. આ ધારણે કામ લેવાથી અધી વખત ઉપયાગી ધારણ પૂરું પડશે અને કોઇ પ્રકારની ગૂંચવણ વસ્તુનિર્ણયને અંગે નહિ રહે.

કાેઇ વસ્તુને માટે કલ્પ્ય અકલ્પ્યની વિગત જે જાણતા ન હાય, ગાેગરીના બેતાલીસ દોષ જેને આવડતા ન હાેય, તેવા સીધાસાદો માણુસ પણ આ સાદા ધારણે વસ્તુ ખપે તેવી છે કે ન ખપે તેવી તેના નિર્ણય લઇ શકે. અકલ્પ્ય — બીજી સર્વ વસ્તુ, બાકીની સર્વ વસ્તુએ ન ખપે તેવી હોય છે. તે સામાન્ય ધારણ છે. જે જ્ઞાન, શીલ કે તપને મદદ કરે તે કલ્પ્ય વસ્તુ છે અને સાના કે હીરા જેવી બીજી વસ્તુ હાય તે ખપે નહિ તેવી સાધકને અંગે છે. આ સામાન્ય ધારણે ચાલવાથી માટી ગઢમથલમાંથી ખચી જવાય છે. એક જ ધારણે ચાલ્યા જતું. આ લેવાની, વાપરવાની વસ્તુ જ્ઞાનને અંગે કે શીલને અંગે કે તપને અંગે લાભ કરનારી છે કે નહિ એ જોતું. તે તે ખાળતમાં લાભ કરનારી હોય તો ખપે તેવી છે અને બાકીની સર્વ વસ્તુ અકલ્પ્ય છે. ગાંચરીના આહાર, અન્ય પાસેથી માગેલી વસતી, શય્યા કે પાત્ર કે ઔષધ આ નજરે જોઈ જવાં.

નિશ્ચયે—આ વસ્તુ નિશ્ચયનયથી ખપે તેવી છે. એટલે ઉપલક દૃષ્ટિએ જે વસ્તુ અકલ્પ્ય લાગતી હોય તે પણ આ નજરે ખપે તેવી હોય તો નિશ્ચયે – નિશ્ચયનયે તે વસ્તુ ખપે છે. વસ્તુ ખપે કે ન ખપે તેવી છે તેના નિર્ણય આ ધારણ ઉપર કરવા. એમાં કાઈ જાતના વાંધા નથી. સાધુધર્મમાં ઘણા અપવાદ કરવા પડે છે, પણ આ ધારણ રાખવાથી નિર્ણય અરાબર થશે અને કેટલીક વાર અકલ્પ્ય વસ્તુ પણ કલ્પ્ય બનશે. (૧૪૩)

#### અકલ્પ્ય વસ્તુનું નિદશ ન—

# यत्पुनरुपधातकरं सम्यक्त्वज्ञानशीलये।गानाम् । तत्करुप्यमप्यकरुप्यं प्रवचनकुरसाकरं यच्च ॥१४४॥

અર્થ — જે સમકિતને, જ્ઞાનને, શીલને કે યોગોને નુકસાન કરે તેવી વસ્તુ હાય અને જે પ્રવચનની હેલના (તિરસ્કાર) કરાવે તેવી વસ્તુ ખપે તેવી (કલ્પ્ય) હાય તે ન ખપે તેવી વસ્તુ અની જાય છે. (૧૪૪)

**િવવેચન**—ઉપરના <sup>શ્</sup>લાેકમાં જે વાત કરી છે તેની નકારાત્મક બીજી બાજુ કહે છે.

સમ્યક્ત્વજ્ઞાનશીલયાગાનાં—એ જે વસ્તુ ખપે તેવી હાય, પણ સમક્તિને અથવા જ્ઞાનને; શીલને કે મન-વચન-કાયાના યાગાને હાનિ કરે તેવી હાય તો તે પણ સાધકને ન ખપે, અકલ્પ્ય ગણાય એમ જાણવું. ઉપરની ગાથામાં કહ્યું કે જે જ્ઞાન, શીલ અને યાગાને અનુકૂળ હાય તે વસ્તુ સામાન્ય રીતે કલ્પ્ય ગણવી. પણ જે વસ્તુ સમક્તિ, જ્ઞાન, શીલ કે યાગાને નુકસાન કરે તેવી ખપે તેવી કલ્પ્ય વસ્તુ હાય તેને પણ ન ખપે તેવી ગણવી, અને તે વસ્તુ અમે તેટલી જરૂરી હાય પણ તે કલ્પ્ય હાવા છતાં અકલ્પ્ય બની જાય છે. એટલે અહીં ઊલટી વાત બતાવી. જે લાભ કરનાર વસ્તુ છે તે કલ્પ્ય છે અને જે હાનિ કરનાર વસ્તુ છે તે ખપે તેવી હાય તો પણ ન ખપે. આ ધારણમાં વસ્તુની મહત્તા નથી, પણ જ્ઞાન, શીલ, તપ તથા સમક્તિની મહત્તા છે. આ ધારણ સ્વીકારવા માટે સાધકને ઉપદેશ કર્યો.

મવચન — શાસન. આમાં શાસન ઉપર કેટલાે માટા મુદ્દાે છે તે ખાસ વિચારવા યાેગ્ય છે. શાસનની જેનાથી અલ્પતા કે લઘુતા છે તે વસ્તુ કલ્પ્ય હાેય તાે પણ અકલ્પ્ય થઇ જાય છે તે ખહુ વિચારીને સમજવા જેવું છે અને શાસનને કેટલું અગત્યનું ગણ્યું છે તે ખાસ રહસ્યથી સમજવા જેવું છે.

કુંત્સા— આના અર્થ કેશકાર 'નિ'દા, ધિક્કાર, તિરસ્કાર' કરે છે. જે શાસનની નિ'દા કરનાર વસ્તુ છે તે ખુપે તેવી હોય તો પણ સાધકને ખપે નહિ. આ શાસનની લઘુતા કે શાસનના તિરસ્કાર ન કરવા એ વસ્તુતા ઘણી મહત્ત્વની વસ્તુ છે અને શાસનનું મ'તવ્ય વૈયક્તિક દિષ્ટિળિ'દુ કરતાં અત્યંત મહત્ત્વનું છે એ ધ્યાનમાં રાખવું. શાસનના તિરસ્કાર કે શાસનની નિ'દા થાય તેવી કોઈ પણ બાબતમાં સાચા સાધક ઊભા ન રહે તે ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા જેવું લક્ષ્યળિ'દુ છે. અત્યારે ખરૂં સુખ કોને અને કથાં મળે અને સુખ કોને કહેવાય તેની વ્યાખ્યા ચાલે છે.

કલ્પ્યમપ્યકલ્પ્યમ્—ખપે તેવી વસ્તુ હોય તે પણ ન ખપે તેવી થઈ જાય છે અને સાધકથી તે વસ્તુ લેવાય નહિ, સાધુ જે ધારણે ચાલે છે તેમાં તે વસ્તુ અસ્વીકાર્ય છે. અને આ સામાન્ય નિયમ સાર્વિત્રક છે.

આ રીતે વસ્તુ ખપે તેવી છે કે ન ખપે તેવી છે તેને માટે સામાન્ય નિયમ કહ્યો. તે ગાચરીના બેતાલીસ દોષને લાગે છે અને સવ<sup>°</sup>ત્ર લાગે છે એ બરાબર ધ્યાનમાં રહે અને આ સામાન્ય નિયમ સાધકે અનુસરવા પ્રામાણિક પ્રયત્ન કરવાે એવાે સામાન્ય ઉપદેશ છે.

એ રીતે સુખર્ના નજરે કલ્પ્ય અને અકલ્પ્ય સવ<sup>લ</sup> વસ્તુને લાગે તેવા સામાન્ય નિયમ અત્ર રજૂ કરવામાં આવ્યા છે, તે મનન કરીને વિચારવા યાગ્ય અને અનુસરવા યાગ્ય છે. (૧૪૪)

કલ્પ્ય વસ્તુ પણ અકલ્પ્ય બને—

किंचित् शुद्धं कल्प्यमकल्प्यं स्यात् स्यादकल्प्यमपि कल्प्यम् । पिण्डः शय्या वस्त्रं पात्रं वा भेषजाद्यं वा ॥१४५॥

અર્થ -- કાેઇ વસ્તુ શુદ્ધ હાેય, ખપે તેવી કલ્પ્ય હાેય તે વસ્તુ પણ ન ખપે તેવી અકલ્પ્ય થઇ જાય. જયારે કાેઇ વસ્તુ અકલ્પ્ય હાેય તે પણ અમુક પરિસ્થિતિમાં કલ્પ્ય થઇ જાય. આ વસ્તુએામાં આહાર, શય્યા, પાત્ર અને ઔષધ – એ સવ<sup>્</sup>ના સમાવેશ થાય છે. (૧૪૫)

વિવરણ--હવે એક બીજી વાત સદરહુ નિયમને અંગે કહે છે. જે આહારની વસ્તુ, વસ્ત્ર કે પાત્ર તેમ જ ઔષધ ખપે તેવા હોય તે કાળક્રમે ન ખપે તેવા થઈ જાય અને તે કેવી રીતે થાય છે તેના નિયમ આવતી ગાથામાં ગ્ર'થકાર પાતે જ કહેશે.

'સુખ' કર્યા મળે છે અને કોને મળે છે તે આ પ્રકરણમાં ૧૨૧મા શ્લાેકથી આપણે જોતા આવ્યા છીએ તે જ હજુ ચાલે છે.

શુદ્ધ—વસ્તુ શુદ્ધ હાય, ખપે તેવી હાય પણ અકલ્પ્ય—ન ખપે તેવી છે તેના નિર્ણય કરવાને માટે આવતી ગાથા જુઓ. આજના દેશકાળાનુસાર જે ખપે તેવી વસ્તુ હાય તે ન ખપે તેવી થઇ જાય છે. આજના દેશકાળ સર્વદા બની રહેવાના નથી. દેશકાળાનુસાર અને આપનાર–લેનારની જરૂરિયાતને આધારે એ વસ્તુ ખપે તેવી છે કે નહિ તેના નિશ્ચય કરી સાધકે કલ્પ્ય વસ્તુના જ સ્વીકાર કરવા.

કાઇ પણ જીવના વધ કર્યા સિવાય અને કાઇ જીવને પીડા ઉપજાવ્યા સિવાય તૈયાર થયેલું ઐષધ જે આજે કલ્પ્ય-ખપે તેવું હાય તે કાલે વસ્તુસ્થિત કે જરૂરિયાત ક્રી જતાં કે તિબિયતમાં ફેરકાર થતાં ન ખપે તેવું થઇ જાય છે. એટલે, આજે જે શુદ્ધ અને ખપે તેવી વસ્તુ હાય તે થાડા દિવસ પછી ન ખપે તેવી થઇ જાય એ બનવાજાંગ છે.

કલ્પ્યમકલ્પ્યમ્ –જે વસ્તુ ખપે તેવી હોય તે આવતી ગાયામાં અતાવેલા ધારછુ પ્રમાણે ન ખપે તેવી થઇ જાય છે. કઇ વસ્તુ કેમ અકલ્પ્ય થઇ જાય છે તેને માટે આવતી ગાયામાં અતાવેલ નિયમ વિચારવા. સાધકે સર્વદા જાગ્રત રહેવું અને ખપે તેવી વસ્તુ જ સ્વીકારવી અને તે જ માત્ર ઉપયોગમાં લેવી.

પિ'ડ—જે આહાર આજે ખપે તેવા વિશુદ્ધ હાય તે જતે કાળે અવિશુદ્ધ થઈ જાય. તેથી તે જ વસ્તુ જે અત્યાર સુધી કલ્પ્ય હતી તે હવે પછી દેશકાળ ફરતાં અકલ્પ્ય થઇ જાય છે. એટલે અમુક વસ્તુ હ'મેશને માટે કલ્પ્ય છે કે હ'મેશને માટે અકલ્પ્ય છે એમ કહેવું અનવાજીય નથી.

રાચ્યાવસ્ત્રપાત્ર—જે શબ્ત અમુક સમયે ખપે તેવી હોય, સ્વીકાર્ય હોય તે બીજે વખતે અકલ્પ્ય થઇ જાય છે. તે જ નિયમ વસ્ત્ર તથા પાત્રને લાગે છે. એટલે અમુક વસ્તુ ખપે તેવી આજે હોય તે આવતી કાલે કે કોઇ પણ વખતે અમુક દિવસ પછી કલ્પ્ય જ રહેશે એમ ધારવું નહિ. સાધ કે તે વસ્તુ લેતી, સ્વીકારતી વખતે કલ્પ્ય છે કે નહિ તે જ જોવાનું છે. અને અકલ્પ્ય કોઇ પણ કારણે હોય તો તેને ન સ્વીકારવી. તે વસ્તુને અમુક દિવસ પહેલાં કલ્પ્ય ગણવામાં આવી હતી, માટે તે હંમેશ માટે ખપે તેવી વસ્તુ કે ભાજન છે તેમ ધારી લેવું નહિ. વસ્તુનું કલ્પ્યાકલ્પ્યપણું નિત્ય કરતું રહે છે અને તે લેતી વખતે ખપે તેવી છે કે નહિ તે જ સાધ કે વિચારવાનું રહે છે.

લોલજ— ઔષધ. સ્થાન પ્રમાણે દેશકાળપ્રમાણે કલ્પ્યાકલ્પ્યની વ્યાખ્યા કરતી રહે છે. તેના એકાંત એકસરખા નિયમ નથી. એ વાત સાધકે સારી રીતે વિચારવી. અમુક એાસડની સાધુને જરૂર છે કે નહિ તેના નિર્ણય તેની જરૂરિયાત પર આધાર રાખે છે. એ નિર્ણુંય દેશ, કાળ અને વ્યક્તિગત પ્રકૃતિ ઉપર આધાર રાખે છે. માટા ધનપતિએ દીક્ષા લીધી હાય તેને માટે જુદા નિયમ હાય છે. એટલે કાઈ વસ્તુને એકાંતે ખપે તેવી કહેવી કે ન ખપે તેવી કહેવી તેવા કાંઈ એકસરખા નિયમ નથી અને જે વસ્તુ ખપે તેવી હાય તે અમુક દિવસ ગયા પછી ન ખપે તેવી પહ્યુ થઈ જાય. (૧૪૫)

#### એકાંતે કાઈ વસ્તુ કલ્પ્ય નથી—

# देशं कालं पुरुषमवस्थामुपयोगशुद्धिपरिणामान् । प्रसमीक्ष्य भवति करूप्यं नैकान्तात् करूपते करूप्यम् ॥१४६॥

અર્થ — દેશ, કાળ, માણસ (વ્યક્તિ) અને આંતુઆજુના સંઘાગા અને આંતરિક શુદ્ધિને સારી રીતે જોઇ વિચારીને અમુક વસ્તુ અપે તેવી છે એવા નિર્ણય થાય છે. એકાંતે કાઇ વસ્તુ કલ્પ્ય (અપે તેવી) હાતી નથી. (૧૪૬).

વિવરણ—કલ્પ્ય અને અકલ્પ્ય મલતભ કે અમુક વસ્તુ ખપે તેવી છે અને અમુક વસ્તુ ખપે તેવી છે અને અમુક વસ્તુ ખપે તેવી નથી તેના સ્ફાેટ કરતાં પહેલાં ચાર ભાળત સાધકે વિચારવી. નિશ્ચયથી એકાંતે કાેઇ વસ્તુ કલ્પ્ય—ખપે તેવી નથી હાેતી. એ ચાર ભાળત કઇ તે આ ગાશામાં સૂત્રરૂપે આપણે સાધકને અંગે વિચારી જઇએ.

મથમ ભાખત—અમુક વસ્તુ ખપે તેવી અને સ્વીકાર્ય છે કે તેથી ઊલટું તે અસ્વીકાર્ય અને અકલ્પ્ય છે તેના નિર્ભુય કરવામાં પ્રથમ તા દેશ તેવા. આ માટું શહેર છે કે ગામડું છે અથવા કાશ્મીર કે યુરાપના ઠંડા પ્રદેશ છે કે કાઠિયાવાડ-ગુજરાતના ગરમ પ્રદેશ છે તે તેનું. જે વસ્તુ ઠંડા પ્રદેશમાં કલ્પ્ય ગણાય તે ગરમ પ્રદેશમાં કદાચ અકલ્પ્ય પણ હાય. એટલે ખપે તેવી વસ્તુ છે તે દેશ પર પ્રથમ તા આધાર રાખે છે. દી, તેલ વગેરે વસ્તુઓ ઠંડા પ્રદેશ માટે ક્ષુધાતુષાને અંગે કલ્પ્ય હાય છે તે સાર્વત્રિક કલ્પ્ય છે એવા નિયમ નથી. ઠંડા પ્રદેશ માટે ક્ષુધાતુષાને અંગે કલ્પ્ય હાય છે તે સાર્વત્રિક કલ્પ્ય છે એવા નિયમ નથી. ઠંડા પ્રદેશ-ગરમ પ્રદેશ અથવા શહેર-ગામડાના જીવનને ધ્યાનમાં રાખી નિર્ણય કરવા એ પ્રથમ નિયમ છે. ઠંડા પ્રદેશમાં ભૂખ વધારે લાગે. ત્યાં બનવા તેગ છે કે દ્રધ, છાશ, આહાર કાંઈક વધારે પ્રમાણમાં લેવાય. ત્યાં તે વસ્તુને સ્વીકાર્ય ગણતાં પહેલાં સ્થાનના વિચાર કરવા અને પછી વસ્તુ કલ્પ્ય છે કે ન ખપે તેવી છે તેના સુત્ર સાધકે નિશ્ચય કરવા. આ પ્રથમ નિયમ થયા.

**બીજો નિયમ**—કાળ: વસ્તુ ખપે તેવી છે કે અકલ્પ્ય છે તેના નિલ્લુ°ય કરવામાં તે વખતના કાળ ધ્યાનમાં લેવા. દુકાળના વખતમાં વસ્તુ વધારે ન લેવી અને જરૂરી હાય તે પ્રમાણે વિચાર કરીને લેવી. આપનારે પલ્લુ તે દુકાળમાં પાતાની જરૂરિયાત ધ્યાનમાં રાખવી. એ ઉપરાંત અત્યારે અનાજનું રેશની ગ તથા અનેક ચીજો પર કંદ્રોલ ચાલે છે. તે તેવા વખતમાં આપનાર અમુક મર્યાદા રાખીને વસ્તુ આપી શકે, તે વિચારી તેની

ઇચ્છાને માન આપી જરૂરી જોઇતી વસ્તુ લેવી. સાંજને વખતે અતિમાત્રામાં આહાર લેવાથી રાત્રે અશુચિ ન થાય તે ધ્યાનમાં રાખવું અને કોઇપણ વસ્તુ પરઠવવી કે મૂકી દેવી પડે તેમ ન થાય તેનું અની શકતું ધ્યાન રાખવું. આ કલ્પ્ય-અકલ્પ્ય માટે બીજો સામાન્ય નિયમ અતાવ્યા. વખત વિચારીને તેને ધ્યાનમાં લઇને સાધકે વર્તવું.

પુરુષ—ત્રીં નિયમ: અમુક વસ્તુ સાધક પુરુષને ખપે કે નહિ તે વિચારતાં પુરુષ કયા વર્ગ નો છે તે ધ્યાનમાં લેવું. તે રાજા કે પ્રધાન, અમાત્ય કે મંત્રી હાય તો સારી વસ્તુ લઇ શકે છે. સામાન્ય માણસા માટેના નિયમ રાજાદિકને લાગુ પહતા નથી. પાતે રાજાદિક હાય તા સારી રીતે ઉછરેલ હાવાથી તેને માટે તે વસ્તુ કલ્પ્ય ગણાય, અને બીજા માટે અકલ્પ્ય ગણાય. અમુક પુરુષને અંગે જે વસ્તુ કલ્પ્ય હાય તે વસ્તુ સામાન્ય માણસ માટે અકલ્પ્ય પણ હાઇ શકે છે, માટે નિર્ણય કરતી વખતે પાતે એ વર્ગ ના છે કે નહિ અથવા પાતાના સાથમાં અથવા મંડળીમાં એ વર્ગ ના કોઇ પુરુષ છે કે નહિ તે ધ્યાનમાં રાખવું. કલ્પ્ય અકલ્પ્યના નિષ્યુ યના આ ત્રીજો નિયમ બતાવ્યા, તે સાધકે ધ્યાનમાં રાખવા.

અવસ્થા ચોથા નિયમ: અમુક વસ્તુ કલ્પ્ય છે કે અકલ્પ્ય છે, ખપે તેવી છે કે ન ખપે તેવી છે તેના નિર્ણય કરતી વખતે સાધકને સહિષ્ણુતા કેટલી છે, કેટલી તેની વય છે, તેનું આત્મભળ કેટલું વિકસેલ છે અને તેનું આળપણ કે ઘડપણ છે તે સાધકે વિચારનું. અમુક વસ્તુ માટે વૈદ્યે ભલામણ કરી હાય તા કલ્પ્ય હાઇ શકે, અને વૈદ્યે ના પાડી હાય તે વસ્તુ અકલ્પ્ય હાઇ શકે.

ઉપયોગશુદ્ધિ—પાંચમા નિયમ: અમુક વસ્તુ સાધકને કલ્પ્ય છે કે નહિ તેના નિર્ણય કરતી વખતે તે વસ્તુ મન-વચન-કાયાના ચાંગાને શુદ્ધ કરે તેવી છે કે નહિ તે પણ ધ્યાનમાં રાખલું. અક્કલકરા જરૂર લઇ શકાય, અને ચિત્તની નિર્મળતા જે વસ્તુ કે ફળાદિ કરે તે કલ્પ્ય હાઇ શકે. નકામા શાખ ખાતર કાઇ વસ્તુ મુખમાં નાખવી નહિ અને આખા દિવસ ખા ખા કરી મુખ ચાલુ રાખલું નહિ. પરિણામને બગાડે તેવી વસ્તુ અકલ્પ્ય છે.

એકાંત — ખપે તેવી છે કે ન ખપે તેવી છે તેના સંબંધમાં એકાંત નથી. એ વસ્તુ ખપે તેવી છે અથવા ખપે તેવી નથી એમ નિર્ણુય કરતાં પહેલાં ઉપરનાં પાંચે નિયમાને ધ્યાનમાં રાખવા અને તે પાંચે નિયમાનુસાર વસ્તુ કલ્પ્ય છે કે નહિ તેના સાધકે નિર્ણુય કરવા. એકાંતે કોઇ પશુ વસ્તુ કલ્પ્ય છે અગર અકલ્પ્ય છે એમ કહી શકાય નહિ. કલ્પ્ય વસ્તુ આ પાંચે નિયમ અનુસાર લેવાથી તે અનંત સુખને આપનારી થાય છે.

ું હપયોગને સ્થાને કવચિત્ 'ઉપદાત' એવા પાઠાંતર છે. જીવના ઉપદાત થાય તેવી પ્ર. ૪૬ વસ્તુ ન ક્ષેવી. કેટલીક વાર નાની ચીજામાં છવ હાય છે, તેની શુદ્ધિ રાખવી, તે તપાસી જવું. દેશાદિ અપેક્ષાએ કલ્પ્ય અકલ્પ્ય થાય છે અને અકલ્પ્ય કલ્પ્ય થઇ જાય છે, તેથી સામાન્ય નિયમ છે કે પાંચે બાબતો સાધકે લક્ષમાં રાખી અનંત સુખ પ્રાપ્ત થાય તે રીતે વર્તવું.

કલ્પ્ય વસ્તુ એકાંતે કલ્પ્ય નથી: કાેઇપણ વસ્તુ એકાંતે કલ્પ્ય છે એમ ધારવું નહિ. જે અમુક દેશ, કાળ કે વ્યક્તિને આશ્રીને કલ્પ્ય હાેય તે બીજા દેશ કાળ કે વ્યક્તિગત, સંચાગમાં અકલ્પ્ય બની જાય છે. એટલે, ઉપર જણાવેલા પાંચે સંચાગા ધ્યાનમાં રાખી નિયમ પ્રમાણે વસ્તુને કલ્પ્ય કે અકલ્પ્ય સમજવી. આમાં વિવેક કે ગુરુગમની જરૂર રહેશે જ. (૧૪૬)

# ५६२४-२५६६२४ने क्षांगे तेवी सामान्य नियम— तिच्चन्त्यं तद्भाष्यं तत्कार्यं भवति सर्वथा यतिना । नात्मपराभयवाधकमिह यत् परतश्च सर्वाद्धम् ॥१४७॥

અર્શ—સાધુએ તેનું જ ચિતવન કરવું, તે જ બાલવું અને શરીર વડે તે જ કાર્ય કરવું જે તેને પાતાને અને પારકાને તેમ જ અન્નેને (પાતાને અને પારકાને) સર્વ કાળે પીડા કરનાર ન હાય, બાધા કરનાર ન હાય. (૧૪૭)

વિવેશન—જ્યારે ઉપરની ગાથામાં જણાવ્યું કે કલ્પ્ય વસ્તુ પણ અમુક દેશકાળમાં અકલ્પ્ય થઇ જાય છે અને અમુક વસ્તુ કલ્પ્ય જ છે એવા એકાંત નિશ્ચય નથી ત્યારે સાધુએ શું કરતું અને કઇ વસ્તુને કલ્પ્ય ગણવી એના એક સર્વને લાગુ પડે તેવા નિયમ અતાવે છે. આ ગાથામાં સુખને અંગે આપણે તે નિયમ સાધકને માટે જોઇ જઇએ. એકામ આપે તેવા અને ઉપયોગી નિયમ છે.

ચિ'ત્ય—ત્યાં પ્રથમ ચિ'તવન એવું કરવું અને મનાયાગને એવી જ બાબતમાં પ્રવર્તાવવા કે પાતાને કે પારકાને તેથી કાઈ પણ પ્રકારની બાધા કે પીડા ન થાય, કારણ કે બાધા,પીડા, હેરાનગતિ કે ત્રાસ એ સવે એક જાતની હિ'સા જ છે. સાધુએ મનમાં ચિ'તવન એવું કરવું જોઈએ કે એ ચિ'તવનને પરિણામે કાઈને પીડા ન થાય. આ પ્રથમ નિયમ જણાવ્યા.

ભાષ્ય — અને બીજો નિયમ એ જણાવ્યા કે ભાષણ, ગાલી કે ઉચ્ચારને પરિણામે પાતાને, પારકાને કે બન્નેને બાધા ન થાય, દુઃખ ન થાય. ઘણી વખત વચન તો બીજાના પ્રાણુ લઇ લે છે. એટલે સામાની લાગણી દુઃખવનાર વચન ન બાલાવું જોઈએ. વચન સામાને આકરું લાગે તો તે પણ સામાની હિંસા કરનાર છે અને અહીં તો મર્યાદા કરી છે કે સામાને કે પાતાને દુઃખ લાગે તેવું વચન પણ બાલવું નહિ. આ વચનયાગપ્રવૃત્તિના બીજો નિયમ કહ્યો.

કાર્ય—હવે કલ્પ્યાકલ્પ્યને અંગે ત્રીજો મુદ્દો ખતાવે છે. શારીરિક પ્રવૃત્તિ પણ એવી રીતે કરવી એટલે ખાલું, પીલું કે વસ્તુ વાપરવા માટે લેવી એ પણ એવી રીતે અને એટલી જ લેવી કે જેથી પાતાને કે પારકાને કે બન્નેને દુઃખકારક કોઇ રીતે ન થાય. એટલે સાધકની પ્રવૃત્તિ પરપીડા કે આત્મપીડા કરનારી ન હાય અને તે નિયમ સવ' કાળને માટે છે, જરૂરી છે અને શાસ્ત્રસંમત છે. એટલે શારીરિક પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે કે કોઇ વસ્તુ લેતાં મૂકતાં આત્માને દુઃખ ન થાય અને પારકાને દુઃખ ન થાય તે અન્ને વાત ધ્યાનમાં રાખી શારીરિક પ્રવૃત્તિ કરવી.

સવ<sup>°</sup>શા—એક જરા પણુ પીડા કે બાધા, હેરાનગતિ કે ત્રાસ ન થાય એ નિયમ સવ<sup>°</sup>કાળને માટે છે અને સવ<sup>°</sup> સાધક માટે છે. એમાં કોઇ જાતના અપવાદ કરવાના કે ધારી લેવાના કે અપ્તર ગીપણુ ઊઠાડવાના નથી. આ શરીરપ્રવૃત્તિના ત્રીજે મુદ્દો જણાવ્યા.

ખાધક—પાતાની (સાધકની) જાતને કે અન્ય કાઈ પણ પ્રાણીને દુઃખ કરે તેવું તે ચિ'તવન, ભાષણ કે શારીરિક ચેષ્ટા ન હાવી જોઈએ. આ નિયમ સાર્વત્રિક છે અને અપવાદ વગરના સર્વ કાળે લાગુ પડે તેવા છે અને તે ચિ'તવન આદિ પાતાને, પરને અને ખન્નેને આ ભવમાં કે પરભવમાં બાધક ન હાવા જોઈએ. આપણે સાધારણ રીતે તાતકાલિક વિચારણા કરીએ છીએ. પણ આ સૂત્રમાં તો આ ભવ કે પરભવમાં બાધક—પીડા કરનાર ચીજ ચિ'તવન, ભાષણ કે કાર્યમાં ન કરવી એવા આદેશ આપે છે. આ નિયમ ઘણા વિચારણાને યાગ્ય છે અને અનુકરણમાં સર્વ પ્રંચવણ દ્વર કરે તેવા છે. આ સાવ ત્રિક નિયમ ધ્યાનમાં રાખવા.

ઈહ અને પરતઃ—આ જીવનમાં અને પરસવમાં ભાધ કરનાર ન હાેય તેવી જ વસ્તુ ચિ'તવવી, તેવી જ બાેલવી, તેવી જ ક્રિયા આચરવી. આમાં ઘણી લાંબી નજરની વાત કરી છે. અને પાેતાની ઉપર તે આ ભવ અને પરસવમાં મહાન લાસ∙સુખ કરનારી છે.

સર્વાદ્ધમ્—સકળ કાળે, સર્વ વખતે. આથી નિયમનું સાર્વ ત્રિકપહું અને સુખ માટે તેની કેટલી જરૂરિયાત છે એ સૂચવાયું છે. યતિએ એ નિયમને ખાસ અનુસરવાનું છે અને સર્વ સાધકે તેને આદર્શ તરીકે રાખવા જરૂરી છે. કલ્પ્ય અકલ્પ્યના નિર્ણય કરતી વખતે આ નિયમના ધ્યાન રાખીને ઉપયોગ કરવા અને કાઇને પણ દુ:ખકારક ન થઇ જવાય તેની માટી ચીવટ દરેક સાધકે રાખવી. (૧૪૭)

धन्द्रियाना विषयामां स्रायम करवी क क्रोईकी— सर्वार्थेष्विन्द्रियसंगतेषु वैराग्यमार्गविष्नेषु । परिसंख्यानं कार्यं कार्यं परिमच्छुना नियतम् ॥१४८॥ અર્થ –-ઇંદ્રિયને લાગેલી સર્વ બાળતા કે જે વૈરાગ્યમાર્ગમાં અંતરાય કરનારી હાય તે સર્વ ના પાતાનું શ્રેય ઇચ્છનારે ચાક્કસ ત્યાગ કરવા. (૧૪૮)

વિવરણ—આ ઇંદ્રિયના સર્વ વિષયોના સંબંધમાં નિગ્રહ કરવા એ આ પ્રકરણની અંતિમ લક્ષામણ છે. જે પ્રાણી પાતાનું ખરેખરું શાધત સુખ મેળવવા ઇચ્છતા હાય તેણે ઇંદ્રિયના સર્વ વિષયા કે જે ખરેખરા સુખને અંતરાય કરનાર છે તેમના નિગ્રહ, નિયમન અને તેમનાં પચ્ચખાણ કરવા. જે પ્રાણી સુખ મેળવવા ઇચ્છતા હાય તા સાચા સુખની પ્રાપ્તિમાં વિષ્ન કરનાર વિષયાનું તત્ત્વાલાચન કરવું, તે કેવા છે અને કેટલા વખત ટકનારા છે તે વિચારનું અને તેમના પર વિજય મેળવવા માટે તેમનું નિયમન કરવું. આ સાચા સુખની પ્રાપ્તિ માટેના રામબાણ ઉપાય છે.

વિષયો કેવા છે અને તે કેટલા અસ્થિર છે તે આપણે અગાઉ વિષયોના પ્રકરણમાં જોઈ ગયા છીએ. પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયો કેવા છે તેનું અર્વિતઅર્વણ કરી તેમને ભરાબર આળખી તેમના શોધી શોધીને નિગ્રહ કરવા જોઈએ અને ભવિષ્યમાં તે કાેઈ પ્રકારના અંતરાય ન કરે તે ખાતર તેમના પચ્ચખાણ કરવા જોઈએ. આ વિષયો કેવા છે તે આપણે ઉપર જોઈ ગયા છીએ, વિગતવાર તપાસી ગયા છીએ.

સર્વાથ — શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ એ પાંચે ઇંદ્રિયના સર્વ વિષયે જેમનું સ્વરૂપ ઉપરના 'ક્લાય અને વિષય' પ્રકરણમાં જોઇ ગયા છીએ. એ સર્વ વિષયોના સંબંધમાં આ ઉદલેખ છે.

ઇન્દ્રિયને લાગેલા—જે ઇદ્રિયની સાથે લાગેલા છે તે સર્વ વિષયા. સ્પશે નદ્રયના વિષય સ્પર્શ, રસનેન્દ્રિયના વિષય રસ સ્વાદ, ઘાણેન્દ્રિયના વિષય ગંધ, ચક્ષુરિન્દ્રિયના વિષય રૂપ અને શ્રવણેન્દ્રિયના વિષય શખ્દ. એવી રીતે જે જે સર્વ બાબતા ઇદ્રિય સાથે સંબંધ રાખતી હોય તે સર્વ.

વૈરાગ્યમાર્ગમાં અંતરાય—એ પાંચે ઇદ્રિયને લગતા વિષયા વૈરાગ્યમાર્ગમાં વિષ્ત-અંતરાય કરનાર છે. એટલે તે સમ્યગ્રાન અને ક્રિયામાં અંતરાય પાડનારા છે. તમે પાંચે ઇદ્રિયના કાઇ પણ વિષય કલ્યા તા તમને જણાશે કે પૃથક્કરણ કરતાં તે સાચા પવિત્ર જ્ઞાનના અંતરાય કરનારા છે. તે વિષય હાય ત્યારે તેમાં આનંદ જેવું શું છે? એ તા શ્રાણું છે અને તે સ્થાયી સુખ આપનારા નથી, એટલું જ નહિ, પણ એ સત્યની, સમ્યગ્રાનની પ્રાપ્તિમાં અંતરાય કરનાર છે. હવે તમારા આદર્શ તા સાચું સ્થાયી સુખ પ્રાપ્ત કરવાના છે. એ આદર્શમાં તો શું, પણ આદર્શ પહોંચવાનું સાધન સત્ય-સમ્યગ્રાન-તેમાં પણ એ વિષયા અંતરાય કરનારા છે. જ્ઞાનની આડું એ માટું આવરણ કરનારા છે અને એક પડદારૂપે કામ કરી તમને સત્ય જ્ઞાનથી દ્ભર રાખનાર છે. આ વિષયા જરા સુખ આપતા લાગે પણ તે ક્ષણુક છે, વાસ્તવિક સુખ તેમાં નથી, કારણ કે ક્ષણુક સુખ નિત્ય

સુખ થઇ શકતું નથી. વળી જે સુખની પાછળ દુઃખ આવે તેને ખરી રીતે સુખ કહેવાય જ નહિ. આવા ઇદિયના વિષયા છે. તેમને બરાબર સમજવા, તેમને બરાબર ઓળખવા.

પરિસ'ખ્યાન—પચ્ચખ્ખાણ. એ વિષયા મળી જાય તા પણ લાગવવા નથી એવા પચ્ચખ્ખાણ કરવા. જે વૈરાગ્યમાર્ગમાં અંતરાય કરે છે, હાય ત્યારે પણ ક્ષણિક છે, તે વિષયાથી દૂર રહેવું, તેમની સંખ્યા ગણી રાખવી અને પ્રથમથી જ તેમના સંબંધમાં પચ્ચખ્ખાણ–ત્યાગ કરી નાખવા. ઇંદ્રિયના વિષયા મળી જાય તે વખતે મર્યાદાથી વધુના ત્યાગનું ધ્યાન રહે તે માટે તેમની સંખ્યાની પ્રથમથી વિચારણા કરવી અને તેમના ઉપયાગ ન કરવા નિયમન કરવું એ અંતિમ સાચા સુખની પ્રાપ્તિના ઉપાય છે અને ખૂબ વિચાર કરીને આ પ્રકરણમાં દાખલ કરવામાં આવ્યા છે.

પરમ્—માેક્ષપ્રાપ્તિરૂપ ઉત્કૃષ્ટ સાધ્યના જે ઇચ્છુક હાય, જે તે માટે પ્રામાણિક પ્રયત્ન કરતા હાય એ સર્વ સાધક જીવાને આ નિયમ-નિગ્રહ લાગુ પડે છે. અમુક વખતે જીવ નિર્ણય કરે છે, તે વખતે લવિષ્યકાળ માટે પણ નિયમ કરે છે. એ રીતિમાં જ પચ્ચખાણુની જરૂરિયાન-ઉપયુક્તતા નિર્માણ થઇ ચૂકેલી છે. સર્વ કાળે મન સરખું રહેતું નથી, તેથી સારે વખતે આગામી કાળમાં અમુક લેવાના વિચાર કરવા કે ન લેવાના નિર્ણય કરવા એ જ પચ્ચખ્ખાણુની ઉપયુક્તતા છે. સુખના ખરા ખ્યાલને અને પરિસંખ્યાનને આ રીતે અતલગના સંબંધ છે.

નિયતમ્—શાશ્વત, સ્થાયી, હંમેશનું. પર એટલે માટામાં માટું અને નિયત એટલે શાશ્વત સુખ એટલે માક્ષ. જે પ્રાણી પાતાના માક્ષ માગતા હાય, તે સિદ્ધ કરવા ઉદ્યુક્ત થયા હાય તેણે પાંચ ઇદ્રિયામાંની કાઇપણ ઇદ્રિયના વિષયના પચ્ચખ્ખાણ કરવા અને તે આવી પહોંચે ત્યારે તેને ન ભાગવવાના, ન મહાલવાના નિર્ણય પ્રથમથી જ—અગાઉથી જ કરી રાખવા. (૧૪૮)

આ રીતે એક્સા એકવીશમાં શ્લાકથી શરૂ થયેલ 'સુખનું' પ્રકરણ અત્ર પૂરું થયું. તેમાં કેવી વસ્તુ સાધકે વાપરવી અને ઇદ્રિયના અર્થા તરફ કઇ નજરે જોવું અને તેમાં જરા પણ ન રાચતાં તેના કેવી રીતે સવ'થા ત્યાગ કરવા તે ખાસ જણાવ્યું. પૌદ્ગલિક સુખમાં, ઇદ્રિયના વિષયામાં પ્રેમ ન રાખવા, પણ ખરેખરું સુખ કાને અને કચારે મળે તેમ છે તે સમજવાને અંગે પ્રશામસુખના ખરેખરા અલ્યાસ કરવા. દુનિયાદારીમાં માટા ચક્રવર્તી કે ઇદ્રને સુખ ઘણું લાગે, પણ તે સવ' બ્રમ છે, ખરા સુખના અનુભવ પ્રશામસુખવાળા આદમી—પ્રાણી કરે છે. ઇદ્રને કે ચક્રવર્તીને જે સુખ મનાય છે તેના સુખ કરતાં પ્રશામસુખ હજારા કરાડા ગણું વધારે છે. ઇદ્રિયના વિષયાનું સુખ કેવું છે તે આપણે જોઇ વિચારી ગયા છીએ. પ્રકરણ ત્રીજું એ સુખને બરાબર વર્ણવે છે અને જે સુખને અંતે કે સુખની

પછી દુ:ખ આવવાનું હાય તેને સુખ કહેવું એ જ ખાેટું છે. વાસ્તવિક રીતે વિષયજન્ય સુખમાં કાઈ પ્રકારનું સુખ નથી. દૂધપૂરી ખાધાં કે શીરાપૂરી જમ્યા કે આંખે સુખદાયક વિષયો જેયા, એમાં વસ્તુત: કાંઇ સુખ છે જ નહિ. ખાધું એટલે ખલાસ કર્યું અને જીલને જરા વખત મીઠું મીઠું કે સારું સારું લાગે એટલું જ, એમાં કાંઇ સુખ છે જ નહિ. આચારાંગસૂત્રમાં સુધર્માસ્વામીએ જે આચારા વશુવ્યાં છે તેમાંથી પ્રશમનું સુખ જે થાય છે તેની પાસે આ પૌદ્ગલિક સુખ તા કાંઇ નથી. પ્રશમનું–શાંતિનું–સમતાનું સુખ તા ઇંદ્રના સુખથી કરાડા ગશું છે અને અનુભવવા યાગ્ય છે.

સુખના પ્રકરશુમાં આ રીતે આચારની વાત પ્રસ્તુત ગણવામાં આવી અને અનિત્ય સુખને અનિત્ય બતાવતા હવે પછી આવતા 'ભાવના'ના પ્રકરશુની કેટલી જરૂરિયાત છે તે પણ પ્રસંગાનુસાર જણાવી દીધું.

વાસ્તવિક રીતે પ્રાણી ખરા સુખને અનુભવ વગર જાણતા નથી. તેને એમ થાય છે કે સાધુને શું સુખ હશે અને જે માક્ષમાં ખટાટા ખાવા ન મળે ત્યાં શું સુખ હશે ? વાસ્તવિક સુખ કેવું હાય છે તે આ પ્રાણી અનુભવની ગેરહાજરીમાં જાણતા નથી. પણ જેણે પૌદ્દગલિક સુખ અને આત્મિક સુખ યા પ્રશમસુખ ખન્ને અનુભવ્યાં છે તે છાતી ઠોકીને કહે છે કે આ શાંતિનું સુખ અથવા પ્રશમસુખ તા પૌદ્દગલિક સુખ કરતાં કરાડો-ગાલું છે અને અખંડ શાંતિનું સાસાજય અનુભવવા જેવું છે.

સારું આચરલું કરવાના જે નિયમાં છે તે જાલ્યા પછી આ જીવનમાં સુખ કોને કહેવું તે બરાબર જાલ્યું જરૂરી છે. નહિ તો, ઉપર ઉપરના સુખને સુખ માની ખરા પ્રશામસુખથી આ પ્રાણી વંચિત રહે. એટલા માટે જણાવ્યું છે કે એ પ્રશામસુખ ભાગવવા યાગ્ય છે અને તે સુખ માટે સુંદર આચારને સમજી અમલમાં મૂકવા યાગ્ય છે. અને બન્ને સુખની સરખામણી કરવામાં આવશે ત્યારે આ પ્રાણીને સમજાશે કે પૌદ્દગલિક સુખમાં કાંઈ સુખ નથી. પૌદ્દગલિક સુખ સુખની વ્યાખ્યામાં પણ આવે નહિ, પણ કદાચ એને સુખ માનવામાં આવે તો પ્રશામસુખ કે શાંતિનું સુખ તો એનાથી લાખા કરોડાંગણું છે અને એ સુખના સાધકો અનુભવ કરે છે. તેથી સુખને બરાબર ઓળખવું અને કાંઈ નહિ તો એ સુખ પ્રાપ્ત કરવાના આદર્શ તો જરૂર રાખવા, કારણ કે આદર્શ હોય તો તેને અનુરૂપ કિયા થાય છે અને પરિણામે એ સુખ મેળવાય છે. આદર્શ ખોટો હોય અથવા પ્રશામ સુખના ન હોય તો પ્રાણી જે સુખ મેળવવા યાગ્ય છે તે માટે પ્રામાણિક પ્રયત્ન કરતા નથી. માટે એ સુખ પ્રાપ્ત કરવાના, એને ઓળખવાના આદર્શ તો જરૂર રાખવા.

આ રીતે પ્રશમસુખ કયાં છે અને કોને મળે છે તેની વિગત પણ આ પ્રકરણમાં પ્રસ્તુત ગણવામાં આવી છે અને પ્રશમસુખી માણસનું સુખ ચક્રવર્તી કે ઇન્દ્રના સુખથી પણ ચઢે છે તે સ્વાનુભવથી અતાવી આપ્યું છે અને સુખના વિષય સાથે આ વિષયને પ્રસ્તુત ગણવામાં આવ્યા છે.

રાગરહિત થયેલ પ્રાણી એનાથી (સરાગીથી) અનંતગણું સુખ વગર કિંમતે, વગર પૈસા ખરચ્યે, મક્ત મેળવે છે. આ ઘણી અગત્યની વાત છે. ઘણી વખત વીતરાગી કે વૈરાગીને, આપણા અનુભવ ન હોવાથી, સુખ શું હશે એવા સવાલ કરીએ, પણ અનુભવી પુરુષા કહે છે કે પૌદ્દગલિક સુખ પાછળ દુઃખ હાવાથી એને ભાગવતી વખતે પણ ખરી રીતનું સુખ નથી. પૌદ્દગલિક સુખને સુખ ગણીએ તાે તેના કરતાં અનેકગણું શાંતિમાં—પ્રશમમાં સુખ છે. આ વાત અનુભવે સમજાય તેવી છે.

પૌદ્દગલિક સુખના પ્રમાણમાં ઇષ્ટિવિયાગ વખતે અથવા પ્રિયના વિયાગ વખતે જે દુઃખ થાય છે તે તો ખહુ માટું છે. વીતરાગને, જે વીતદેષ પણ છે, તેને એવા પ્રકારનું દુઃખ જરા પણ કદીએ થતું નથી. આવા દુઃખની ગેરહાજરી અને પ્રશામસુખના ઘણા માટા આનંદ એ પણ પ્રશામસુખને ઉપાદેય સમજવાનું બીજું કારણ છે.

જ્ઞાની જ્યારે તપ કરે છે, સમજીને ક્રિયા કરે છે, ત્યારે તેને જે આનંદ થાય છે તે સંસારી પ્રાણીના ખ્યાલમાં પણ આવે તેમ નથી. એ સુખ કાંઈક એાર છે. માટે ખરા સુખને ઓળખી તેને પ્રાપ્ત કરવાની અને ન મળે તો તે પ્રાપ્ત કરવાના આદર્શ રાખવાની જરૂર છે.

ખાકી, વચ્ચે સાધક લાેકવિરુદ્ધના ત્યાગ કરે એવી જે વાત કરી છે તે લાેકા વહાે-રાવતા અટકા જશે કે એવા તુમ્છ આશયથી નથી કહી, પણ બહુજન જે વાતમાં અસંમત હાેય તે લાેકવિરુદ્ધ કહેવાય અને તેના ત્યાગ લાેકાની ખાતર પણ કરવા યાેગ્ય છે. જેમાં જનતાના માટા ભાગ અસંમત હાય તે લાેકવિરુદ્ધ કહેવાય અને તેના ત્યાગ સમજીને આત્મશુદ્ધિ માટે ખતાવેલ છે. આપણે 'જયવીયરાય'માં પણ 'લાેકવિરુદ્ધના ત્યાગ' કરવાની ભગવાનની પાસે માગણી કરી છે તે સર્વ આત્મહિત માટે છે. સાધુઓને રાટલાની ચિંતા નથી, પણ કાેઈ પણ નિમિત્તે પ્રાણીનું સુધરે તાે સારું એ દેષ્ટિએ લાેકવિરુદ્ધના ત્યાગ એ સ્ત્યવે છે. એને સુખના પ્રકરણમાં આચાર્યશ્રી (કર્ત્તા) લઈ આવ્યા તે તેમની દીધ'દેષ્ટિ ખતાવે છે અને સુખના પ્રકરણમાં તેના વાસ્તવિક રીતે સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે.

આ રીતે પ્રાણીએ જો સુખી થવું હોય તે ખરું સુખ શું છે અને કયારે મળે તે અરાખર જાણવું જોઇએ અને તે માટે આવા પરાપકાર નિમિત્તે જ માત્ર લખાયેલા શ્ર**યના** અભ્યાસ કરવા જોઈએ.

આ ગ્રાથમાં બે દાખલાએા, એક અજવના અને એક જવના બહુ સુંદર આપ્યા છે તે ખાસ વિચાર કરવા યાગ્ય છે. એક ધાડાના દાખલા છે. ધાડા ઉપર રૂપેરી સામાન કે સાનેરી નાખા, તેના ગળામાં હાંસડી પહેરાવા કે પગે ઘૂઘરા ભાંધા, પણ ધાડાનું તે તરફ ધ્યાન નથી. સામાનને કે કોઇ અલંકારને એ પાતાનાં માનવાના નથી. એ તો તદ્દન એ તરફ નિઃસ્પૃહ છે. તેવી રીતે તમને ખાવાની કે પહેરવાની કોઇ પણ વસ્તુ મળે કે તમે શરીર માટે વાપરા પણ તેના ઉપર પાતાપણાની વૃત્તિ ન રાખા અને ઘાડા જેવા નિઃસ્પૃહ રહા. એટલે, તમને તે વસ્તુના ઉપયોગના જરા પણ દેષ લાગશે નહિ. આ દાખલાથી ખતાવેલ નિઃસ્પૃહતા ખૂબ વિચારવા લાયક છે. (જુઓ શ્લાક ૧૪૧.) ખીં કાખલા લાકડા(દારુ)ના આપવામાં આવ્યા છે. એ અજીવ વસ્તુ છે. ઘાડાના જીવના દાખલા છે. લાકડાને કોઇ છાલે, મઠારે કે તેમાં ખીલા નાંખે પણ તેના ઉપર લાકડાને દ્રેષ થતો નથી; કાઇ તેની મૂર્તિ બનાવી તેને નમે પણ તેના ઉપર લાકડાને રાગ થતો નથી. આવી રીતે જે ખારાક મળે તે લલે સારા કે ખરાબ હાય તેના ઉપર નિર્જવ લાકડાની પેઠે રાગ કે દ્રેષ ન કરતાં સાધક તેને ખાઇ નાંખે છે. (શ્લાક ૧૩૬).

આ બન્ને દાખલાએ મનન કરવા જેવા છે અને સાધકવૃત્તિના દર્શક છે. તેવી વૃત્તિના વિકાસ કરવા જોઇએ. એ વૃત્તિ પ્રથમ ખીજ રૂપે આવે અને પછી તેના વિકાસ કરવા.

સુખ શું છે અને કોને મળે તેને અંગે આખે આચારના વિષય પ્રસ્તુત છે અને બહુ વિચારીને તેને આ સુખના પ્રકરણમાં સ્થાન આપીને પ્રસ્તુત બનાવેલ છે, તે ખૂબ વિચારવા યાગ્ય છે અને અનુકરણ, અનુપાલન યાગ્ય છે. છેવટે પરિસંખ્યાનની-પચ્ચખાણની વાત કરી છે, તે પણ બહુ મહત્ત્વની છે. માણસનું મન સર્વદા એક સરખું રહેતું નથી, તેથી સારા વખતમાં નિર્ણયો કરવા અને સર્વકાળ તેને વળગી રહેવું એ જ પચ્ચખ્ખાણનું પ્રયોજન છે અને તેવે વખતે કરેલ નિયમ હંમેશા શુલ હાઈ આત્માને ખૂબ લાલ કરનાર નીલડે છે. એથી ચૌદ નિયમ ધારવા કે બાર વત લેવાં તે બહુ ઉપયોગી બાબત છે. અને લેકિવરુહના ત્યાગની વાત પણ એટલા જ માટે પ્રશમસુખ મેળવવાને અંગે પ્રસ્તુત ગણવામાં આવી છે. આવી રીતે બીજો સુખ મેળવવાના ઉપાય શું છે તે હવે પછીના પ્રકરણમાં બતાવવામાં આવશે, તે આપણે વિચારીશું.

દોષમલિન લાેકના વચ્ચે રહીને પણ મુનિ નિરુપલેપ કેમ રહી શકે છે તે પણ મુખ-પ્રાપ્તિને અંગે ખતાવલું જરૂરી હતું અને તે ખતાવવામાં આવ્યું છે. અને લાેકવિરુહનું જે કારણ સમજાવ્યું છે તે પણ વિચારવા યાેગ્ય છે. (શ્લાેક ૧૩૧) એક દરે આ આપું પ્રકરણ જે શ્લાેક ૧૨૧ થી શરૂ થાય છે તે, ખરા સુખને તમને ખતાવે છે અને તે પ્રાપ્ત કરવા તમારી વૃત્તિ થાય તેવાં કારણા મૂળ શ્રાંથકારે તેમાં ખતાવ્યાં છે; તે સર્વ સમજી સાચું સુખ ક્યાં અને કાેને મળે તે સમજી, તે પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કરવાની અત્ર પ્રેરણા છે.

આ ખાવાપીવા અને વસ્તુ વાપરવાના નિયમાને જે અનુસરે તેને દવાની જરૂર રહેતી તથી. એ અનુભવે જ સમજાય તેવું છે. જેમણે એ જીવન અનુભવ્યું છે તે કહે છે કે

આચારાંગસૂત્ર પ્રમાણે જો વસ્તુ લેવાય, મૂકાય અને ઉપયોગમાં લેવાય તો તેને દવાની જરૂર રહેતી નથી. (શ્લાક ૧૩૭). આ પણ ખૂબ સમજવા જેવી વાત છે અને અનુસવે તે સાચી જ ઠરે તેવી ખાતરી આપવામાં આવે છે.

આ સુખ મેળવવાની જેમણું આશા કરી છે તેમને તે સુખ ખૂખ મળ્યા જ કરે તે માટે તેમણે હુદયમાં ભાવના ભાવવી જોઈએ, ભાવનાને આળખવી જોઈએ. તેથી હવે 'ભાવનાનું' પ્રકરણ આવે છે. તે સુખ ભણી દોરનાર અને પ્રાણીને વિચારમાં નાખી દેનાર છે.

આ પ્રમાણે સાચા શાશ્વત સુખને સમજવું અને સમજને તેને બરાબર આદરલું અને તે મેળવવા આદર્શ રાખવા.

# ॥ इति सुखप्रकरणम् ॥

#### પ્રકરણ ૬ દું: ભાવના

હવે આપણે ભાવના પ્રકરણ વિચારીએ.

ઘણી વાર પ્રાણી અમલમાં ન મૂકી શકે, પણ વસ્તુસ્વરૂપ કેવું છે તે જાણી તો શકે. એને નિયમમાં મૂકવા વસ્તુસ્વરૂપદર્શક ખાર ભાવનાએ ખતાવી છે, તે એટલા માટે છે કે એનાથી પ્રાણી પાતાની જાત અને અન્ય જીવન તરફ વિચાર કરતા થઇ જાય. વિચારને પરિણામે આચાર થાય. તેથી પ્રથમ વસ્તુ તરફ અને સગાં સંબંધીએ તરફ કે આખા જીવન તરફ કઈ નજરે જોવું તે ભાવનાના વિષય છે.

ભાવનાના પ્રદેશ મન છે. પહેલાં મનમાં સત્યરવરૂપ સમજવું જોઇએ. તે સમજને તે પ્રમાણે ધ્યાવતું જોઇએ અને ધ્યાવતાં ધ્યાવતાં મનમાં તેની એવી અસર થઇ જાય છે કે પછી તે વર્તનના ભાગ અની જાય છે. મનુષ્યપણું પ્રાપ્ત કરી, સારા ક્ષેત્રને મેળવ્યા પછી, શુદ્ધ ધર્મ પર શ્રદ્ધા રહે અને રાગદેષ જેમ અને તેમ એછા થાય અને કર્મમુક્ત સ્થિતિ અંતે પ્રાપ્ત કરી શકાય. તે પહેલાં આખા વિધનું સ્વરૂપ કેવું છે તે આ ભાવના જણાવે છે અને અંતે 'રાગદિન્ મૂલતા હન્તિ' એ આપણા મુદ્દો જે ૧૧૮મા શ્લોકમાં આપણે સમજ વિચારીને સિદ્ધ કર્યા છે તે તરફ આપણું પ્રયાણ થાય.

પાલુ, એ પ્રયાલ ખૂબ વિચારલા માળે છે. આપણે કોલ છીએ, કચાંથી આવ્યા છીએ, કચાં જવાના છીએ અને આપણા કહેવાતા સગાસંબંધીઓના સંબંધ આખરે કેવા છે અને આ આખો સંસાર કેવા છે તે સમજ્યા—જાલ્યા વગર આપણાથી તેમના ત્યાગ બને તેમ નથી અને તેમના સર્વથા ત્યાગ શક્ય બને તેટલા માટે તે સંબંધને અને સંસારને ખરાખર યથાસ્વરૂપે ઓળખવા જોઈએ. એ ઓળખાલુ બરાબર થાય તેટલા માટે આખા જવતના વિચાર લાવના પ્રકરલમાં આવે છે અને એવા વિસ્તૃત વિચારને એક નાના ચૌદ ગાથાના પ્રકરલમાં સમાવી દેવા તે ઘણું મુશ્કેલ છે. અહીં અનુલવી શાસ્ત્ર ઘડનારા આપણી મદદે આવે છે. તેમણે આખા સંસારને ખરાબર સમજાવવા માટે બાર લાવના અથવા સાળ બાવનામાં ઘણા વિચારના પ્રેરક થાય તેવી રીતે સમાવેશ કર્યો છે. સર્વ જીવ મારા મિત્ર છે, કોઈ પણ મારા શત્રુ નથી અને મારે કોઈની સાથે શત્રુતા રાખવી નથી અને સર્વ પ્રાણીઓ, પછી તે નાના કે માટા ગમે તેવા હોય, તે સર્વ તરફ મારા સ્નેહ છે, એ પ્રથમ મૈત્રીલાવના કહેવાય છે.

અને, જ્યાં સારા સદ્ગુણ હાય ત્યાં એ રાજી રાજી થઇ જાય, તે ગુણુવાનના ગુણુ હપર વારી જાય અને તેને મુશ્કેલી પડતી હાય ત્યારે પાતે મરી પડે, પાતે તન-ધનથી બનતી મદદ કરે અને ગુણુની પરીક્ષા થાય ત્યારે પાતે મનમાં હાંસ લાવે અને સાચાની સાચી કિંમત થાય તેમાં આનંદ પામે, તેની પ્રશંસા કરે તે બીજી પ્રમાદ સાવના.

બીજા પ્રાણીને દુ:ખી થતા દેખી પાતે તેના દુ:ખને સહી ન શકે, તે પ્રાણી કર્મવશ છે એમ વિચારી તે પ્રાણી તરફ જરા પણ ધૃણા ન કરે પણ તેને થતા દુ:ખને અંગે તેની દયા કરે, પાતે પણ તેના દુ:ખે દુ:ખી થાય એ ત્રીજી કરુણા ભાવના.

અને જ્યારે પાતાના ઉપાય ન ચાલે અને પ્રાણી ખરાખ રસ્તે જવામાં માજ માને અને સમજાવટના ઊંધા અર્થ કરે અને સમજાવે તે શિક્ષા સામાને ગળ ન ઊતરે ત્યારે હવે બીજો ઉપાય ન હોવાથી તેને તેના કર્મ પર છોડી કે અને પાતે તટસ્થભાવ ધારણ કરે, તે ચાથી માધ્યસ્થ્ય ભાવના

આવી રીતે 'શાંતસુધારસ' ગ્રંથમાં પંહિત વિનયવિજયજીએ ચાર ભાવના કહી છે. ઉપરાંત ત્યાં સંસારસ્વરૂપને અંગે બાર ભાવના કહી છે. તે બાર અથવા સાળ ભાવના ખૂબ વિચારવી, ચર્ચવી અને તેમના વાર વાર અભ્યાસ કરવા. આ સફળ અભ્યાસથી પ્રાણીના રાગદ્રેષ અંતે એાછા થાય અને તેથી રાગદ્રેષ ઉપર કાળૂ આવે અને અંતે મનુષ્ય-ભવ સફળ થાય અને પ્રાણી જ્યાં જન્મ નથી એવું માેક્ષસ્થાન પ્રાપ્ત કરે તે આ આખા શ્રાયના ઉઘાડા ઉદ્દેશ છે. તે પાર પડે એ માટે સંસારસ્વરૂપને બાર ભાવનાથી બરાબર સમજવું, વિચારવું અને તેને પરિશ્રામે જીવનધ્યેય મુકરર થઇ શકે તા કરવું.

આ બાર ભાવના ગ્રંથકારે પોતે ચર્ચા છે અને શાંતસુધારસ ગ્રંથની વિચારભામાં આવી ગઇ છે, એટલે અત્ર તે ગ્રંથના હવાલા આપવામાં આવે છે. આ સર્વ ના ઉદ્દેશ સંસારમાં રખડાવનાર રાગક્રેયને ઓછા કરવાના છે અને વસ્તુસ્વરૂપનું યથાસ્થિત જાભુપણું કરાવવાના છે. એ સમજી જવનધ્યેય મુકરર કરતી વખતે આ ભાવનાને બરાબર હુદયમાં સ્થાન આપતું અને જયારે કુરસદ મળે ત્યારે તેનું ચિંતન કરતું. આ સંસારને ઓળખ્યા વગર તેને છેહવા ન ગમે માટે આપણા સંબંધા, આપણા કર્મબંધના અને આપણું શરીર કેતું છે અને તે કઈ રીતે, કયા માર્ગે, કેવાં કેવાં કર્મા શહે છે, એ ગરનાળાને બંધ કરવાના કયા કયા ઉપાય છે અને આત્મા સાથે લાગેલાં કર્મા કેમ દ્વર કરી શકાય અને શુદ્ધ ધર્મની પ્રાપ્તિ કેટલી મુશ્કેલ છે અને આખા સંસારનું સ્વરૂપ કેવા આકારનું છે અને ખાધિની પ્રાપ્તિ કેટલી મુશ્કેલ છે, તે સમજી વાર વાર વિચારતું અને વિચારીને પછી જીવનધ્યેય મુકરર કરતું. કાર્યની આગળ વિચારભાની સ્થિતિ સર્વ પ્રાણીઓના સંબંધમાં આવે છે. આ બારે ભાવના વિચારમાં નાખી દે તેવી છે અને પ્રયત્નપૂર્વ પ્રણ વિચારણુ માગે છે. તે સમજી પછી શુદ્ધ વિચારભાને પરિભામે જીવનધ્યેય મુકરર કરતું. આ વિચારભાનો જ ખરેખરા ભેદ છે તેમ જાણી ભાવનાને ખૂબ મહત્ત્વનું સ્થાન આપી તેના પરિભામે જ ખરેખરા ભેદ છે તેમ જાણી ભાવનાને ખૂબ મહત્ત્વનું સ્થાન આપી તેના પરિભામે જ ખરેખરા ભેદ છે તેમ જાણી ભાવનાને ખૂબ મહત્ત્વનું સ્થાન આપી તેના પરિભામે

વ્યવહારુ અસલ કરવે!. એકલી ભાવના માત્ર વિચારપથમાં હોય તેને બદલે તે વ્યવહારુ આકારમાં હોય તો ભૂષણરૂપ છે અને વ્યવહારુ આકાર એટલે તેના અમલ છે. તેથી આપણે પ્રથમ બર ભાવના સમજીએ અને સમજ્યા પછી શું કરવું તે વિચારીએ.

આટલા સામાન્ય ઉપાદુઘાત કરી આપણે ગ્રાંથકર્ત્તાના ઉચ્ચ પવિત્ર શળ્દો પર વિચારણા કરીએ અને તેને સમજવા યત્ન કરીએ.

# भार कावनाना तासानी शङ्गभात-अथभनी आहे कावना— भारमितव्यमभित्यत्वयश्चरणत्वं तथैकताऽन्यत्वे । अधुचित्वं संसारः कर्मास्वसंवरविधिश्च ॥१४९॥

અશ'—આ ભાવનાઓ ભાવવી – વિચારવી: (૧) અનિત્યપર્શું, આ દુનિયામાં કોઈ વસ્તુ નિત્ય નથી તે પ્રથમ અનિત્યભાવના. (૨) જન્મમસ્ણના અક્રમાં પડેલા આ પ્રાણીને કોઈનું શસ્ત્યું નથી, તે બીજી અશરણભાવના. (૩) બીજા સર્વ પારકાં પરાયાં છે, તે ત્રીજી અન્યત્વભાવના. (૪) આ જીવ એક્લો આવ્યા છે અને એક્લો જવાનો છે, તે એક-ત્વભાવના ચાથી. (૫) સાત ધાતુમાં રહેલા આ જીવ અને તેનું શરીર અશુચિમય છે, અપવિત્ર છે, તે પાંચમી અશુચિભાવના (૬) આ સંસાર રખકપાટા કરાવનાર છે, તે સંસારનું – ભવનું સ્વરૂપ વિચારનું તે છઠ્ઠી સંસારભાવના. (૭) કર્મનું આવવાનું ગરનાળું તે આસન, તેને અસબર સમજનું તે સાતમી આસનભાવના. (૮) નવાં કર્મને આનવતાં અટકાવવાના સામે વિચારના તે આક્રમી સંવરભાવના. (૧૪૯)

વિવેચન મા પ્રાથમાં વાર પૈકી આઠ ભાવનાનાં તામ માત્ર ખતાવ્યા છે. એ પ્રત્યેક ભાવના પર વિસ્તારથી એક એક શ્રેલોકમાં નીએ વિવેચન આવવાનું છે તેથી આપણે એ આઠ (વાર પૈકી) ભાવનાના અહીં નામ માત્ર જણાવીએ. એનું વિગતવાર સ્વરૂપ ૧૫૧મી આથાથી શરૂ થાય છે. ખાર પૈકી પહેલી આઠ ભાવનાનાં નામાં: અતિસ્વલ, અશ્વરૂપ, એકત્વ, અન્યતા, અશુચિતા, સંસારભાવના, આશ્રવભાવના અને સંવરભાવના. એ સૈતો ખાર પૈકીની પ્રથમ આઠ ભાવનાના નામા આ આશ્વમાં જણાવ્યાં. એ દરેક ભાવના શું છે, તે કેમ ભાવી શકાય તે પર વિસ્તારથી વિવેચન મૂળ પ્રથકાર જ ૧૫૧મી ગાયાથી કહે છે. (૧૪૯)

# છેવટની ચાર ભાવના (બાર ભાવના પૈકી)—

निर्जरणलोकविस्तरधर्मस्वाख्याततत्त्वचिन्ताश्च । बोधेः सुदुर्छभत्त्वं च भावना द्वादश्च विशुद्धाः ॥१५०॥

અર્શ એકઠા થયેલાં કર્મને ખેરળી નાખવાના માર્ગ્યા વિચારવા તે નવમી નિર્જય-ભાવના, લાક-ચૌદ રાજલાક કેવા છે તેનું ચિંતન કરવું લે દશમી 'લાકસ્વભાવ' ભાવના, ધર્મસંખ'ધી તત્ત્વના વિચાર કરવા તે અગિયારમી ધર્મભાવના અને જિનેશ્વર મહારાજે ખતાવેલા ધર્મ મળવા–તેની પ્રાપ્તિ થવી મુશ્કેલ છે તે વિચારવું એ ખારમી અને છેલ્લી બાધિદુલ ભત્વ ભાવના (૧૫૦).

વિવેચન—આ ગાથામાં નવમીથી બારમી સુધીની ભાવનાનાં નામા આપ્યાં છે. એ ચારનું સ્વરૂપ પણ આગળ આવવાનું છે. તેથી તેમનાં નામ માત્ર આપણે આ ગાથાથી જાણી લઈએ. તે આ પ્રમાણે છે. (૯) નિર્જરાભાવના. અગાઉના લાગેલાં કર્મો દ્વર થવાના માર્ગો પર વિચારણા. (૧૦) આ ચૌદ રાજલાક કેવા આકારના અને કેવા છે તે લાક સ્વરૂપ ચિંતન (૧૧) ધર્મ કેવા હાય, કોને કહેવા તે સંબંધી વિચારણા કરવી તે અગિયારમી ધર્મ ભાવના. અને (૧૨) તેમાં શુદ્ધ દેવ, ગુરુ અને ધર્મની પ્રાપ્તિ અત્યંત મુશ્કેલ છે તે વિચારનું તે બારમી અને છેલ્લી બાધિદુલ ભત્વ ભાવના. આ ખારે ભાવનાનું સ્વરૂપ આપણે વિસ્તારથી તદ્યોગ્ય સ્થાને વિચારશું. (૧૫૦)

#### અનિત્ય ભાવનાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ—

# इष्टजनसंत्रयोगद्धिविषयसुखसंषदस्तथाऽऽरोग्यम् । देहश्र यौवनं जीवितं च सर्वाण्यनित्यानि ॥१५१॥

અર્થ —વહાલાએાનાં સંબધ, સંપત્તિ, વિષયસુખ, ઋદ્ધિ, પરિવાર તથા શરીર, જુવાની અને દ્વંકામાં આપ્યું જીવતર – સર્વ અનિત્ય છે, અસ્થાયી છે. (૧૫૧)

વિવેશન—આ પ્રથમ અનિત્યભાવના પર હવે વિવેશન કરવાનું છે. તે આપણું વિસ્તારથી વિચારીએ. શાંતસુધારસ શ્રંથમાં શ્રીમાન વિનયવિજયજીએ આ અનિત્ય ભાવના પર વિવેશન કર્યું છે અને તે શ્રંથ પરના મારા વિસ્તાર શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભાએ (ભાવનગર) છપાવેલ છે, તેને ધ્યાનમાં લઇને આ નીંગનું વિવેશન કરવામાં આવ્યું છે. આપણી આસપાસની સર્વ વસ્તુઓ અને ખુદ આપણી ઝુવાની કે આપણું શરીર એ પણ અનિત્ય છે, આજે નહિ તા કોઇપણ કાળે નાશ પામવાનાં છે, હ મેશા ટકી રહેવાના નથી.

ઇન્ડજનસ પ્રયોગ—વહાલા માણુસા સાથે સંખંધ, તેઓની સાંખત. આમાં ઇન્ડ વસ્તુનું મળવું તે પણ સમજ લેવું. એ અનિત્ય છે. કાં તા સંયોગ કરનાર ચાલ્યા જય, કાં તા વસ્તુ ભાંગી તૂટી કૂટી જાય, કાં તા આપણે તેમને તે જ સ્થિતમાં મૂકીને ચાલ્યા જઇએ; પણ સંયાગ આખરે તા તૂટે જ છે, વિયાગ થાય છે જ, સંયાગસ ખંધ દીધ કાળ—અનંતકાળ ચાલતા નથી. સંયોગની સાથે થાડા કાળમાં કે લાંબે અંતરે વિયાગ જરૂર થાય જ છે. એ ઇન્ડ માણુસ સાથે સંબંધ હાય કે ઇન્ડ વસ્તુ સાથે સંબંધ હાય પણ આખરે તેનાથી જુદા પડવાનું થાય છે અથવા તે માણુસ કે વસ્તુ નાશ પામે છે. સંયોગ લાંબા કાળ રહેતા નથી, ટકી શકતા નથી. અનંતકાળ સુધીના સંબંધ તા એક માણુ સાથે જ થઈ શકે. આવા વિચાર કરવા તે પ્રથમ અન્ડિયભાવના.

ઋહિં અસ્ત ચક્કવતી ની ઋહિ હોય કે રાજામહારાજાની ઋહિ હોય વખત જતાં તે હતી ન હતી થઇ જાય છે. તેમાં શ્રેણિક રાજાની કે ચંદ્રગુપ્ત મીર્ય જેવાની રાજ્ય-ઋહિ છહુ તો પચીસ કે પચાસ વર્ષ ચાલે, પણ તે ઋહિ છેસી રહેતી નથી. અથવા, એ ઋહિનો માલિક છેસી રહેતો નથી. અંતે એ ઋહિ, સંપત્તિ સાથેના સંબંધ વિનાશમાં પરિભુમે છે. પાંડવાની ઋહિ ગઇ, રાજામહારાજા અને શેઠિયાઓની ઋહિ પણ અંતે તેમને મૂકીને જાય છે અને કાં તો તેઓ તેની પહેલાં નાશ પામી જાય છે. આપણે અનેક શેઠિયાઓને ભાં ભેગા થતા અને ઋહિ વગરના થઇ જતા અને એક ભવમાં છે ભવ કરતા જોયા છે. કાંઇની ઋહિ કે સંપત્તિ દીધ કાળ રહી નથી, રહેવાની નથી. આવી જે વિચારણા કરવી તે અનિત્યભાવના છે. આવી રીતે અનિત્યતા ચિંતવવી. સંસાર આવે છે, વસ્તુ આવી છે, સંબંધ અલ્પકાલીન છે. આ પ્રથમ અનિત્ય ભાવનાનું ચિંતન કરવું થયું.

વિષયસુખસ પદ—પાંચે ઇંદ્રિયના કાઇ પણ વિષય લઇએ તો તે થાંડા વખત રહે છે, અંતે એ ભાગવાઇને કે ભાગવા વગર નાશ પામે છે. તમે સ્પર્શન, રસન, ઘાણ, ચક્ષુ કે શ્રોત્ર એ પાંચેમાંથી કાઇ પણ જ્ઞાને દ્વિયના વિષય લા. એ લાંબા કાળ, અન તકાળ બેસી રહેતા નથી. તે અંતે જાય છે. અને જતી વખતે કચવાટ મૂકે છે. અથવા, ભાગવાય તા તેમાં પણ દમ નથી. ખાધું એટલે ખાયું, સ્પૃંધ્યું એટલે ગયું, જોયું એટલે ખલાસ થયું. આ સર્વ સંખધ અનિત્ય છે. આ વિષયસુખના અનિત્ય સંખધને વિચારવા તે પ્રથમ અનિત્યભાવના.

દેહ—આપણું પાતાનું શરીર પણ અનિત્ય છે. એ ગમે તેટલું જીવે પણ અંતે તેના નાશ થવાના છે. એ બળીને ખાખ થશે કે એ જમીનમાં દટાશે, પણ એના નાશ તો ચાક્કમ છે. સા વર્ષ પહેલાંના કાઇ પણ માણસ નથી તે જ બતાવે છે કે શરીર અંતે પ્રું સા વર્ષનું આયુષ્ય હાય તો પણ ટકવાનું નથી. આ પાતાના કે પારકા શરીરની અનિત્યતા ચિંતવવી એ પ્રથમ ભાવનાના વિષય છે.

યોવન—"ઝુવાનીના લટકા દહાડા ચાર જો." ઝુવાની થાડા વખત ચાલે છે પણુ એને અંતે કાં તો ઝુવાનીમાં મરણુ અથવા ઝુવાની પછી ઘડપણુ જરૂર આવે છે. ઝુવાનીમાં માણુસ જે ઢળે કામ લેતો હતો, કરતો હતો, તે થાડા વખત ચાલે છે, પણુ તેને અંતે પુખ્તતા અને ઘડપણુ અથવા મરણુ તો ઊભા જ છે. ઝુવાની અનંતકાળ ખેસી રહેવાની નથી. અને પછી જે કચવાટ થાય છે તે અનેક માનસિક ગુંચવણુ ઊભી કરે છે. આ રીતે ઝુવાનીને ચિંતવવી અને તે અનંત કાળ ખેસી રહેવાની નથી એમ ચિંતવવું એ પ્રથમની અનિત્ય ભાવનાના વિષય છે.

જીવિત-જીવતર, જીવન, જિંદગી. જુવાની લાંગા વખત રહેવાની નથી. એ

આપણે ઉપર જોયું. જુવાની શું, આપું જીવન જ અનિત્ય છે, તે પૂરું આયુષ્ય લાગવે તો પણ અંતે તો આખરે તે પહેવાનું જ છે. જિંદગીના નાશ વિચારવા એ અનિત્ય ભાવનાના વિષય છે. જિંદગી સર્વની જાય જ છે, નામ એના નાશ થયા વગર રહેતા નથી. ધમધમાટ ચાલે, પૃથ્વીને પગ ન લગાડે કે છાતી કાઢીને ચાલે કે આંખા મચકાવ્યા કરે પણ અંતે ધૂળમાં રગદાળાવાના છે કે સ્મશાનમાં ખાખ થવાના છે. આ જાતની વિચારણા કરવી તે અનિત્ય ભાવનાના વિષય છે.

અનિત્ય—સર્વ વસ્તુએ અનિત્ય છે, નાશવંત છે, નાશને પાત્ર છે અને બેસી રહેવાની નથી. એ વિચારણા નિરંતર હુદય સન્મુખ રાખી ચિંતવવી તે પ્રથમ અનિત્ય-ભાવના. આના ગંબધમાં જસસામમુનિએ એક સ્વાધ્યાય અનાવી છે, તે ખૂબ મનન કરવા યાગ્ય હોઈ તે આખી અહીં ટાંકવા યાગ્ય ધારવામાં આવી છે. તે આ પ્રમાણે છે:

> પહેલી ભાવના એણી પરે ભાવીએ છ, અનિત્યપણ સંસાર; ડાલઅહી ઉપર જલબિ'દુએા છ, ઇંદ્રધનુષ અનુદ્વાર. સહજ સંવેગી સુંદર આતમા છ, ધર જિનધર્મ શું રંગ; ચંચળ ગ્રુપળાની પરે ચિંતવે છ, કૃત્રિમ સવિ હુ સંગ. સહજ૦ ૨ ઇંદ્રજાળ સુઢણા શુભઅશુભ શું છ, કૂડાે તાેષ ને રાેષ; તિમ ભ્રમ ભૂલા અથિર પદારથે છ, રધા કીજે મન શાય. સહજ૦ ૩ કારત્રેહ પામરના નેહ જયું છ, એ યૌવન રંગરાળ; ધન સંપદ પણ દીસે કારમી છ, જેહવા જળકલ્લાેલ સહજ૦ ૪ મુંજ સરીખે માગી ભીખડી છ, રામ રહ્યા વનવાસ; ઈણ સંસારે એ સુખસંપદા છ, જિમ સંધ્યા રાગવિલાસ. સહજ૦ પ સુંદર એ તનુ શાભા કારમી છ, વિશ્વસ'તાં નહીં વાર; દેવતણે વચને પ્રતિષ્યુત્રિયા છે, ચક્રી સનતકુમાર, સહુજ૦ ૬ શ્રી કીર્તિધર રાય: સૂરજ રાહુંગ્રહણે સમજાએન છ, કરકંદ્ર પ્રતિખૂઝૂચો દેખીને છે, વૃષભ જરાકુલ કાય સહજ ૭ કિંહા લગે કું આ ધવલહરા રહે છ, જલપરપાટા જોય: આઉપું અધિર તિમ મતુષ્યનું છ, ગર્વ મ કરશા કાેય. જે ક્ષણમાં ખેર હાય. સહજ૦ ૮ અતુલ ખલ સુરવર જિનવર જિસ્યા છ, ચક્રી હરિબલ જોડી: ન રહ્યો ઇશે જગે કાઇ થિર થઇ છ, સુરનર ભૂપતિ કાેડી. સહજ હ

આ પ્રમાણે પ્રથમ અનિત્ય ભાવના ભાવવાની છે. એમાં શરૂઆતના બે કાખલા ખાસ વિશ્વારવા ચાવ્ય છે. હાલ કે કાઈપણ પદાર્થ પર પાણીનું કે ઝાકળનું ટીપું પડેલું હાય તે જેમ અસ્થિર છે તેમ આ સંસારના પદાર્થી સર્વ અસ્થિર છે, અનિત્ય છે, થાડે કે લાંબ વખતે નાશ પામવાના છે. અથવા, આકાશમાં મેથધતુષ્ય ખીલેલ હાય. તેના રંગ ચામાસામાં આકર્ષક દેખાતા હાય પણ તે લાંધા વખત રહેતું નથી. આપણી ઇચ્છા હાય કે ન હાય, તે ગમતું હોય, આકાશને શાભાવતું હોય, આપણને મન થાય કે એ આકાશમાં રહે અને હું મેશ રહે, પણ તે તો પાંચસાત મિનિટમાં ખલાસ થઈ જાય છે. આવા સંસારના કોઈ પણ પદાર્થ ચિરકાળ ટકતા નથી અને તેથી થતું સુખ પણ લાંબા વખત ચાલતું નથી. મ્યા બે સુત્રો અનિત્યભાવના ભાવવાના મૂળ સિદ્ધાંત જેવા છે અને ખૂબ વિચાર કરીને ધ્યાવવા ચાેગ્ય છે. ત્યાર પછી વીજળી(ચપળા)ના દ્વામલા આપ્યા છે તે પણ ખુબ મનન કરવા જેવા છે. બેપાંચ મિનિટ વીજળીના ચમકારા લાગે, પણ અંતે દ્યાર અંધાર થઇ જાય છે. તેમ અસ્થિર પદાર્થ સાથે સંબંધ વીજળીના ચમકારા જેટલા ક્ષ્મિક વખત સુધી ટકે છે અને પછી ખલાસ થઇ જાય છે. આ પદાર્થી, સગાં સંબ'ધીઓ, મિત્રા અને ચીજો સાથેના સંખ'ધ કત્રિમ છે, અ'તે નાશ પામનારા છે, જવાના છે. માક્ષસખ જ કાયમ ટકી શકે તેવું અને સ્થિર છે. કાર પડવાથી થાડા વખત માટે પુષ્ટિ થાય છે, પણ તે પામર-(ગરીઅ)ના સ્નેહની પેઠે લાંબા વખત ટકતી નથી. આ જવાની પણ પાણીના કલ્લાેલ પેઠે થઈને પાછી ખલાસ થઈ જાય છે અને પછી તે જાશે હતી કે નહિ તેવી શ'કા ઉપજાવે છે, એટલે એના વિશ્વાસ કરવા નહિ. સંધ્યાના ર'ગની પેઠે થાડા વખત અદુલુત સૌંદ્ય' ખતાવી એ અ'તે ચાલી જાય છે અને જાય ત્યારે નકામા કચવાટ કરાવતી જાય છે. સનત-કુમાર ચક્રી સુંદર હતા, પણ ઝેર જેવું શરીર થઇ ગયું અને સર્વ શાક્ષા ઝેર બની ગઇ. દેવતાનું આ વચન સાંભળીને મહાન ચક્રવર્તી એાધ પામ્યા. મુંજ જેવા માળવાના રાજાને પણ ઘેર ઘેર ભીખ માગવી પડી. કીર્તિધર રાજા સૂર્યનું શ્રહણ દેખવાથી બાધ પામ્યા અને કરક ડુ રાજા ઘરડા ખળદને જોઈને બાધ પામ્યા, એ પ્રત્યેકળુદ્ધ થયા. એણે જુવાન અળદને એની જુવાનીની પુરખહારમાં જોયા હતા તે જ અળદને ઘડપણથી જજ રિત-હાલ એહાલ દેખી તેને બાધ થયા. આવા વાસદેવ અને અળદેવ થયા તેની એડી પણ આ દુનિયામાં કાયમ રહી નહિ. કાેઇ પણ દેવ કે મતુષ્ય ત્યા દુનિયામાં સ્થિર થયા નથી. અધાને આ સર્વ મૂકી દોરાના ધાંગા લીધા સિવાય અંતે ચાલ્યા જવાનું છે અને તારા પછ તે જ હાલ છે. ધાળાં ધરા પણ અંતે તારી સાથે આવવાનાં નથી. અને પાણીના પરપાટા ઉપર કેટલા વિધાસ રખાય? આવી રીતે પ્રથમ અનિત્યભાવના ભાવવી.

નવતત્ત્વના ટબા લખનાર જણાવે છે કે, 'લક્ષ્મી, કુટુંબ, ચીવન, પરિવાર તથા આઉખા પ્રમુખને વિશે જે અનિત્યતાની ભાવના કરવી, એટલે સંસારના સવે પદાર્થ તે કુશાગ્રસ્થ જલબિંદુની પેરે અનિત્ય અસ્થિર જાણું તે પ્રથમ અનિત્ય ભાવના.' ટ્ર્'કામાં પકાર્થી, ફરનીચર, સગાંસંબ'ધી, મિત્રા બધાં અસ્થિર છે, સર્વ અનિત્ય છે તે વિચારી સ્થૂળ સુખ ત્યાગી સર્વ'કાળને માટે સુખ મળે તે માટે મનુષ્યજન્મને સફળ કર અને આ જીવનપ્રાપ્તિના કે મનુષ્યભવપ્રાષ્તિના લાભ લે. (૧૫૧)

## બીજી અશરણુલાવનાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ—

## जन्मजरामरणभर्येरभिद्धते च्याधिवेदनाग्रस्ते । जिनवरवचनादन्यत्र नास्ति शरणं स्वचिक्लोके ॥१५२॥

અર્થ—જન્મ, ઘડપણુ અને મરણુના ભયથી ભરેલા અને રાગ અને પીડાથી ભરેલા આ લાકમાં શ્રી જિનેશ્વર મહારાજના વચન સિવાય બીજી કાેઇ પણ જગાએ શરણ નથી. (૧૫૨).

વિવેચન—હવે બીજી અશરણભાવના વિચારે છે. આ ચારે તરફની ઉપાધિમાં પ્રસાના વચન સિવાય અન્ય કોઇ પણ સ્થાને શરણ નથી. આવી વિચારણા કરવી તે બીજી અશરાજાભાવના છે. એનું રહસ્ય પ્રથમ આપણે બ્ર'લકર્તા સાથે વિચારીએ, પછી પ્રસ્તુત હડીકત બહારથી તપાસીશું.

લાક—આ લાક, જે નીચે વર્ણ વવામાં આવશે, તેમાં જિનેશ્વર મહારાજના વચન સિવાય બીજે કાેઇ પણ સ્થાને શરહ્યું નથી. પ્રથમ તાે આ લાેક કેવા છે તેં વિચારીએ. એવા આધિ વ્યાધિ અને ઉપાધિથી ભરેલા લાેકમાં જિનેશ્વર મહારાજના વચન સિવાય અન્ય કાેઇ પણ જગ્યાનું શરહ્યું નથી. આપણે લાેકને આધારે રહ્યાં શકીએ તેવું નથી. તાે લાેક કેવા છે તે પ્રથમ નાઇ જઇએ.

જન્મ—આજે જન્મ થાય છે, મંગળિક સંલધાય છે, વધામણી વહેં ગાય છે. પછીં માં જાણે દીકરા મોટો થયા પણ આયખામાંથી તે દરેક દિવસે ઓછા થતા જાય છે. જન્મનું એની સાથે જવાની વાત સમજ લેવાની છે અને દીકરા—દીકરીના જન્મથી આનંદ ધામવાના નથી. એવા તો અનેક જન્મા લીધા, અને મરણ પાછા આવ્યા, અલ્યા ગયા. આ લાક જન્મથી ભરેલા છે અને નામ તેના નાશ તો જરૂર થવાના છે, એક ખાલમાંથી બીજામાં પડવાનું છે. એવા જન્મથી રાચવાનું નથી, એમાં વધામણી ખાવા જેલું નથી. જન્મની સાથે જ નાશ નિર્માણ થઇ ગયા છે. દેવી લવિલ્લ્લતાએ આપેલ તે સુટિકા છે. આવા જન્મથી લાક ભરેલા છે અને તેની પીડાથી તે દેશાયેલા છે. આ દર્શિએ જેતાં જન્મથી હવે એટો છે, નકામાં છે, અરોહાન છે.

જરા—અને જન્મેલ પ્રાણી જ્યારે યુવાન મટી લાય છે ત્યારે આયુષ્ય હોય તો ધરડાં થઇ લાય છે અને ઘડપણમાં તો કાને પૂર્વ સંભળાય નહિ, આંભે દેખાય નહિ, દાંત પડી જાય અને શરીર દોદળું થઇ જાય. એ ઘડપણુના લાય તો લારે આકરા છે. જન્મેલ માણુસ લાંબુ જીવે તો તેને માથે ઘડપણુના લાય તા જરૂર ઝઝૂમી રહેલ છે જ. વહેલા જાય તો મરણુલય અને જીવી જાય તા ઘડપણુના લાય તો પ્રાણીને જરૂર ઊલા જ છે. એટલે ખન્ને રીતે એ હેરાન થાય છે. જીવે તો પણુ ઘડપણુના લાય, મરે તો મરણુલય—આમાં બન્ને પ્રકારે એ લાયથી લારેલ લાક છે.

મરણ—મરવાના ભય તા ઊભા જ છે. કાઇ પ્રાણી કયારે જશે તે પાતે જાણતો નથી, પણ મરલું ચાક્કસ છે. એટલે નાનપણથી મરાયુના ભય ઝઝૂમી રહેલ જ છે. કાઇ પણ વખતે જલું એ ચાક્કસ છે. આ લાકમાં મરાયુ પણ છે અને કયારે તે આવી પડશે તેની અચાક્કસતા તા છે જ. આ લાક આવી રીતે જન્મ, વૃદ્ધાવસ્થા અને મરાયુની બીકથી હેરાન હેરાન થઇ ગયેલા છે.

૦૫ પિ — આ લાેકનું વિશેષ વર્ણુંન કરતાં કહે છે કે એમાં રાગના પાર નથી. આજે દમ તાે કાલે ખૂજલી અને તાવ, ઝાડા અને ત્રિદાષ, મરકી, મહામારી તથા અને ક જાતના તાવા તાે અહીં અનેક ફેરા ખાઇ જાય છે અને ટાઇફાેડ, કે શરીરને નીચાવનાર ટી.બી. અને તેવા અનેક વ્યાધિઓ ચારે બાજુ લાગી જ રહેલા છે. એટલે મરબુબચ સાથે આ રાગના લાય છે જ, તેનાથી ચસ્ત થયેલ દુનિયામાં શા સુખે માલુસ રચી પચી રહેતાે હશે કે સુખના ઘરડકા કાઢતાે હશે તે સમજવું કે કદપવું પણ મુશ્કેલ છે. આ વસ્તુસ્થિતિ છે.

વેદના—કુટું ખી તરફથી થતી વેદના – પીડા, શરીરમાંથી ચસક, વ્યાધિ એટલે રાગની પીડા, સગાંઓના વાંધાવચકાની પીડા, ધનનાશની પીડા તથા ચામડીના રાગા જેવા કે ખસ, લુખસ તથા પત એ સર્વની પીડાથી આ લાક ભરેલા છે. આમાં કેવી પીડા કચારે થશે તે કાંઇ કહેવાય નહિ, પણ તે ઊભેલ છે અને તે કાંઇ પણ વખતે આવી પડે તેમ છે. એ ભયમાં તા રહેવું જ પડે આવા લાકમાં.

જિનવરવસન — જો એક આધાર હાય, શરણું લેવા યાગ્ય સ્થાન હાય તો એક જ છે. જિનેશ્વર મહારાજના વચન ઉપર આધાર રહે. ળાકી ગમે તેવા ઉપરી કે શેઠનું શરણું નકામું છે. તેઓ આ જીવનમાં અણીને વખતે કાંઇ કરી શકતા નથી અને તેના પર આધાર રાખવા જતાં ગાંઠનું ગુમાવવાનું કે આધારને અયાગ્ય હાય તેના પર આધાર રાખવા જેનું થાય તેમ છે. જ્યારે અનાથી મુનિએ જણાવ્યું કે 'હે શ્રેણિક! મારે કાંઇ તાથ ન હાવાથી આ સાધુના વેશ મેં પહેંચો છે,' ત્યારે શ્રેણિક કહે કે 'હું નાથ છું અને નાથ થવા તૈયાર છું.' આ સાંભળી જવાબમાં અનાથી મુનિ કહે છે કે 'તું પાતે જ અનાથ છે, તો અનાથ હાય તે બીજાના નાથ કેમ થઇ શકે?' તેની પાસે પછી પાતાની વાત કરે છે. પાતે મોટા લખપતિના છાકરા છે. એક દિવસ પાતે માંદા પડયો, વેદા આવી ચઢવા, તેમણે વ્યાધિને એક ચલાણામાં લીધા અને પીવા માટે સગાંને બાલાવ્યા, તેમની ચઢવા, તેમણે વ્યાધિને એક ચલાણામાં લીધા અને પીવા માટે સગાંને બાલાવ્યા, તેમની

શરત એ હતી કે પીનારને એ સર્વ વ્યાધિ થાય. સ્ત્રીએ વિચાર્યું કે કાલે એ બીજ સ્ત્રી પરશુરો અને માએ વિચાર્યું કે જાતે જીવતા હોઈએ તેા અનેક છેાકરાં મળશે. આમ કેાઈએ ઝેરી ઉતાર પીધા નહિ અને અનાથી મુનિ કહે છે કે મને ખાતરી થઈ ગઈ કે આ દુનિયામાં કાેઈ કાેઈનું નથી, જીવ એકલાે આવ્યો છે અને તે અંતે એકલાે જવાનાે છે, એને કાેઈનું શરશુ નથી અને એને કાેઈનાે આધાર નથી.

અન્યત્ર—જિનેશ્વરના વચન અનુસારે એ ચાલે તો એને અંતે ભવના ફેરા અટકે, એ સિવાય અન્ય કાેઇ પણ માણુસ કે પ્રાણીનું શરણ નથી. કાેઇ તેને બચાવી શકે, કે તેના વ્યાધિ લઇ શકે તેવું નથી. અનાથી મુનિના ઝેર – વ્યાધિના વાટકા પીનાર કાેઇ મળ્યું નહિ અને અનાથી મુનિને ખાતરી હતી કે શ્રેણિકરાજા પાતે પણ અનાથ છે.

શરણુ— આ દુનિયામાં તીર્ઘંકર મહારાજના વચન સિવાય અન્ય કાેઈ પણ સ્થાન એને શરણ આપે, એનું મરણ અટકાવે એવું નથી.

કવચિત્—અન્ય કાેઇ પણ સ્થાન કે શરણ આપનાર કચાંગ પણ કાેઇ નથી. એટલી એણે વિચારણા કરવી જોઇએ. એ બીજી 'અશરણુ' ભાવના. એના સંબંધમાં યશસાેમ નીચે પ્રમાણે જણાવે છે—

(રાગ રામગિરિ. રામ ભાગે હરિ ઊઠીએ — એ દેશી) બીજી અશસ્ય ભાવના, ભાવા હૃદય મઝાર રે: ધરમ વિના પરસવ જતાં, પાપે ન લહીશ પાર રે: જાઇશ નરક દુવાર રે, તિહાં તુજ કવ**ણ આધાર** રે. ૧ લાલ સુરંગા રે પ્રાણીઆ, મૂકને માહજંજાળ રે: મિષ્યા મતિ સવિ ટાળ રે, માયા આળપ પાળ રે. લાલ૦ ૨ માતા પિતા સુત કામિની, ભાઈ ભયાથી સહાય રે: મેં મેં કરતાં રે અજ પરે, કમેં ગ્રહ્યો જીઉ જાય રે; તિહાં આડેા કેા નવી થાય રે, દુઃખ ન લીચે વેહેંવાય રે. લાલ૦ ૩ નંદની સાવન ડુંગરી, આખર નાવી કાે કાજ રે: ચક્રી સુભૂમ તે જલધિમાં, હાર્યો ખટ ખંડ રાજ રે: ખુડથો ચરમ જહાજ રે, દેવ ગયા સવિ ભાજ રે: લાેભે ગઇ તસ *લાજ* રે. લાલ૦ ૪ દ્વીપાયન દહી દ્વારિકા, અલવ'ત ગાવિ'દ રામ રે: રાખી ન શક્યા રે રાજવી, માતપિતા સુત ધામ રે; તિહાં રાખ્યાં જિનનામ રે, શરણ કીએા નેમિસ્વામ રે; વત લેઇ અભિરામ રે, પાહાતા શિવપુર ઠામ રે. લાલ૦ પ

નિત્યમિત્ર સમ દેહુડી, સથજું પવ'સહાય રે; જિનવર ધર્મ ઉગારશે, જિમ તે વંદનીક ભાય રે; રાખે મંત્રી ઉપાય રે, સંતોષ્યા વળી રાય રે; ટાળ્યા તેહુના અપાય રે.

લાલ૦ ૬

જનમ જરા મરણાદિકા, વયરી લાગ્યા છે કેઠ રે; અરિહ'ત શરણ તું આદરી, ભવબ્રમણુદુ:ખ રેઠ રે; શિવસુંદરી ઘર તેઠ રે, નેહ નવલ રસ રેઠ રે; સીંચ સુકૃત સુરપેઠ રે.

લાલ૦ ૭

"તમે બીજી અશરણુલાવના હૃદયમાં ભાવા. તે કેવી રીતે ભાવવી? તેના ઉત્તરમાં કહે છે. પરલવમાં પ્રયાણ કરતાં ધમે વિના અન્ય કાેઇ પણ શરણુન્દ્ર થશે નહિ. પાપ વડે તું સંસારના પાર પામીશ નહિ; પરંતુ પાપથી તાે નરકમાં જઇશ અને ત્યાં અનેક પ્રકારનાં અસહા દુઃખ લાેગવીશ. ત્યાં તને આધારભૂત, તારું રક્ષણ કરનાર, તને દુઃખમાંથી બાેડાવનાર કાેલુ થશે? કાેઇ નહિ થાય. માટે હે લાલ સુરંગી પ્રાણી! હે ઉત્તમ અને લવલીરુ જીવ! તું આ સંસારની માેહરૂપ જંજાળને મૂકી દે, મિલ્યામતિને તજી દે અને માયાની આળપંપાળ છેની દે." (૧–૨)

"તું કહી આ સંસારના તારા સંબંધી માતા, પિતા, પુત્ર ને સ્ત્રી વગેરેને તારા શરણબૂત માનતો હોઈશ તો તેમાં તારી બૂલ થાય છે. તે જણાવે છે કે હે મનુષ્ય! તે બધાં માતા, પિતા, પુત્ર, સ્ત્રી અને બાઈબહેન વગેરે સંબંધીઓના દેખતાં જેમ કસાઈએ મારવા માટે ખેં ચેલા બકરા 'મેં મેં' કરતા વધસ્થાનમાં જાય છે, તેમ કર્મરાજએ – મૃત્યુએ પકડેલા આ જીવ તેને જયાં, જે ગતિમાં કર્મ લઈ જાય ત્યાં ચાલ્યા જાય છે. પૂર્વે કહેલા સંબંધીઓમાંથી કાઈ તે વખતે આવતું નથી, આવી શકતું નથી. તેઓ મૃત્યુને શું રાકી શકે? પણ તને વ્યાધ્ર વચેરેથી થતાં આ ભવનાં દુ:ખા અને પરભવમાં પ્રાપ્ત થતાં દુર્ગતિજન્ય દુ:ખા પણ કોઈ વહે ચી લેતું નથી; તારે એકલાએ જ સર્વ દુ:ખા પૂરેપૂરાં સહેવાં પડે છે." (3).

"પછી દાખલા વડે અશરખુતા સિદ્ધ કરે છે. નવ નંદ રાજાઓએ સોનાની નવ ડુંગરીઓ કરી, પરંતુ આપારે મૃત્યુ સમયે તેમને તે બિલકુલ કામ ન આવી, શરખુજૂત ન થઇ. વળી સુભૂમ ચક્કીએ છ ખંડની ઋદ્ધિથી ન ધરાતાં ધાતકીખંડના ભરતના બીજા છ ખંડ સાધવા માટે સમ રત્ન ઉપર ચતુરંગ સેના લઇને લવખુસમુદ્ર ઉપર પ્રયાખ્ કર્યું, પરંતુ ચર્મરત્નને ઉપાદ્રનારા હજારા દેવતાએ 'મારા એકલા વિના અટકરો નહિ' એવા વિચારથી સમકાળ ચર્મરત્ન છેાડી દીધું, સઘળા ચાલ્યા ગયા અને ચર્મરત્ન લવખુ-સમુદ્રમાં દૂબી ગયું અને સુભૂમ ચક્કી સવે ઋદિક સમેત સમુદ્રમાં દૂબી જઈ મરખુ પામીને સાતમી નરકે ગયા. અતિ હાેલ કરવાથી તેની લાજ રહી નહિ, છ ખંડની પ્રાપ્ત થયેલી ઋહિ પણ હારી ગયા. તેના અંગરક્ષક દેવા પણ સઘળા ભાગી ગયા, કાેઇ શરણ-ભૂત થયું નહિ." (૪)

" બીજા દાખલા આપે છે કે દ્રીપાયન ઋષિ કે જે યાદવકુમારાએ કરેલા અપમાનથી નિયાણું કરી મરણ પામીને અપ્તિકુમાર નિકાયમાં દેવ થયા હતા, તેણે દ્રારકાને સળગાવી; તે વખતે ઋણુ ખંડના થણી હતા છતાં ગાવિંદ તે કૃષ્ણુ અને રામ તે બળભદ્ર એ બન્ને પાતાના માતપિતાને તેમ જ પુત્રપરિવારને અને પાતાની હવેલીઓને રાખી ન શક્યા, માત્ર બે જણા જ જીવતા નીકળી શક્યા, અને સર્વ ભરમીભૂત થઇ ગયું. તે વખતે રક્ષણ માત્ર પ્રભુના નામે કર્યું, એટલે કે જેમણે નેમિનાથનું શરણ સ્વીકાર્યું, આરિત્ર લેવા કબૂલ કર્યું, તેમને દેવતાએ ઉપાડી ઉપાડીને પ્રભુ પાસે મૂક્યા, તેઓ આ ભવનાં ને પરભવનાં દુ:ખથી મૂકાણા, આરિત્ર અંગીકાર કરી મોક્ષે પહોંચ્યા, જન્મ, જરા અને મરણના દુ:ખથી રહિત થયા, શાશ્વત સુખના ભાગી થયા." (પ)

"પાંચની ગાથામાં ત્રણ પ્રકારના મિત્રનું દર્ષાંત આપે છે. તે ત્રણ મિત્રનાં નામ : નિત્યમિત્ર, પર્વ મિત્ર અને પ્રણામમિત્ર છે. તેમાં નિત્યમિત્ર સમાન તા આ દેહ છે, પર મિત્ર સમાન સ્વજન પરિવાર છે, પર તું એ બન્ને પ્રકારના મિત્ર જ્યારે આ પ્રાણીની ઉપર કર્મપરિણામ રાજ કાપાયમાન થાય છે ત્યારે તેનું રક્ષણ કરી શકતા નથી, તે વખતે વંદનિકભાઇ એટલે પ્રણામમિત્ર તુલ્ય જે જૈન ધર્મ તે જ આ પ્રાણીને ઉગારી શકે છે. તે રાજાના કાપનું નિવારણ કરવાના ઉપાય વિચારીને તદ્રૂપ ઉપાયા વહે રાજાને સંતાષ પમાડી, પ્રસન્ન કરી આ પ્રાણીનાં કષ્ટ દૂર કરે છે. અર્થાત્, ધર્મનું આરાધન કરવા વહે આ પ્રાણી પૂર્વકર્મના ક્ષય કરી પુષ્ટય ઉપાર્જન કરે છે અને તેની સહાય વહે સદ્યતિનું ભાજન થાય છે કે જેથી તેનાં દુઃખ માત્ર નાશ પામે છે અને પ્રાંતે સ્વર્ગનું સુખ તે મેળવે છે." (૬)

"પ્રાંતે કર્તા ઉપદેશ આપે છે કે હે ભવ્યાતમા ! જન્મ, જરા, મરાલુ, વગેરે શત્રુઓ તારી પાછળ લાગ્યા છે. તેથી તેમનાથી બચવા માટે તું અરિહ તનું શરાલુ અંગીકાર કર અને ભવભ્રમણનાં દુ:ખના નાશ કર, શિવસુંદરીને ઘરે તેડ, તેની સાથે અત્યંત શ્નેહ કર, શ્નેહરૂપ રસનું સિંચન કર અને સુકૃતરૂપ જે કલ્પવૃક્ષ તેને નવપલ્લવ કર. અર્થાત્, અરિહ તનું શરાલુ અંગીકાર કર્યું કથારે કહેવાય કે જયારે તેમની આજ્ઞાને અનુસરવામાં આવે, તેમના પ્રરૂપેલા ધર્મનું આરાધન કરવામાં આવે; તે પ્રમાણે કરવાથી સુકૃતની—(પુણ્યની) વૃદ્ધિ થાય, માસ પ્રાપ્ત કરવા માટે સતત ઉદ્યમ થાય અને તેમ કરવાથી ભવભ્રમણનાં દુ:ખ નાશ પામે, એટલે માલ પ્રાપ્ત થાય. આ પ્રમાણે અરિહ તનું શરાલુ કરવાથી ઉત્તરોત્તર લાભની પ્રાપ્તિ થાય એમ સમજવું." (૭)

આ પ્રમાણે યશસોમકૃત બીજી ભાવનાના અર્થ કર્યા અને તે મુદ્રિત શ્રંથાનુસાર જણાવ્યા. નવતત્ત્વના ટબામાં જણાવ્યું છે કે 'મરણ આવ્યાના સમયે ચક્કવર્તી, ઇંદ્ર અથવા તીર્થ કર પ્રમુખ ગમે તેવા માટા પુરુષ હાય તેને પણ ધનકુટુંબાદિક કાઈનું શરણ મળતું નથી. સંસારમાંહે જન્મ, જરા અને મરણના ભયથી બચવાને એક ધર્મ વિના બીજું કાઈ શરણ નથી. એવી ભાવના જે કરવી તે બીજી અશરણભાવના.

આ બીજી અશરણુભાવનાના વિસ્તાર 'શાંતસુધારસ' નામના વિનયવિજયજી ઉપાધ્યાયના બ્રાંથમાં આપ્યા છે. ત્યાં ઘણા વિસ્તાર કર્યા છે. સ'સારમાં એક ચિંતા મટે ત્યાં બીજી ઊભી થાય છે. બાહ્ય સુખમાં વસ્તુત: કાંઈ દમ નથી. હીરાજહિત પાંજરામાં પાપટ હાય તો તેને હીરાનું મૃદય નથી, એ પણ એને તો વાસ્તવિક કેદખાનું જ છે. આવા અપાર સ'સારમાં તારું સ્થાન કથાં છે? તારી પાતાની શરમકથા વિચારવા યાગ્ય છે. માહરાજાએ દારૂ પાયા છે, એના બ'ધના વિચારવા યાગ્ય છે. તું તો કર્મ નથાવે તેમ નાચનારા છે. બાળપણ પરાધીનતાથી ભરપૂર છે. દીકરા બાપ થાય છે. દારૂહિયા જેવી તારી દશા થયેલ છે. આવા આવા અનેક મુદ્દા પર.ત્યાં વિચાર કરેલ માલુમ પડશે. તે માટે શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભાએ શાંતસુધારસ બે ભાગે છપાવી પ્રસિદ્ધ કરેલ છે, તે જેવાની અત્ર ભલામણ કરવામાં આવે છે.

જયારે જીવ જાય છે, મરણ પામે છે તે વખતે ભાઈ કે મા કે બહેન કે પુત્ર-પરિવાર કે સગાંસ ખ'ધી કાઈ આડા હાથ દેતા નથી અને કાઈ આધાર આપતું નથી, આપરો તેવી કલ્પના પણ અશકય છે. આ સંસાર જન્મમરણ અને રખડામણથી ભરેલા છે અને એક ખાડામાંથી બીજા ખાડામાં પડનું તે તારે માટે ઉચિત નથી. મરણ વખતે કાઈનું શરણ હાય તો તે જિનવરવચનનું કે ધર્મનું છે, એમ સમજી અત્યારથી જ એનું શરણ શાધી લે અને સ્નેહસ ખ'ધી કે સગપણના વિચાર કર, એ બીજી અશરણભાવના થઈ. (૧૫૨)

## ત્રીજી એકત્વભાવનાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ—

## एकस्य जन्ममरणे गत्यश्र ग्रुभाग्रुभा भवावर्ते । तस्मादाकालिकहितमेकेनैवात्मनः कार्यम् ॥१५३॥

અર્થ — સંસારમાં કરતાં એકલા જ જન્મ તેમ જ મરજી કરવાં પડે છે અને સારી અથવા માઠી ગતિમાં એકલા જ જવું પડે છે તેથી આત્માએ પાતે એકલા જ સર્વ કાળ ચાલે તેવું આત્મહિત કરવું, શાધવું એ યોગ્ય છે. (૧૫૩)

વિવેચન—આ જીવ એકલા આવ્યા છે અને સંસારમાં એકલા જાય આવે છે અને સારી ખરાળ ગતિમાં પણ એકલા જ રખડે છે, તેની સાથે કાેઈ જતું નથી અને જવાનું

નથી. માટે, સર્વ કાળ ચાલે તેવું આત્માને લાભકારી થાય તેવું હિત પાતે જ જાતે સાધી લેવું જોઈએ. આ એકત્વભાવના છે અને ત્રીજી ભાવના છે. આપણે અહીં તેના ભાવ વિચારીએ. પ્રથમ ગ્રંથકર્ત્તા(શ્રી ઉમાસ્વાતિવાચક)ને સમજવા પ્રયત્ન કરીએ.

જન્મ—આ જીવ જન્મે છે એક્લા, તે વખતે કાઇ સંગાસંબ'ધી તેની સાથે હાતું નથી, આવતું નથી. તે વખતે તે નવ માસ ને લગભગ દશ દિવસ સુધી માતાના ઉદરમાં એકલા હાય છે અને ચારે બાજુએથી ભી'સાય છે અને જન્મતી વખતે તેની સાથે કાઇ આવતું નથી, આ જીવનમાં તે એકલા જ આવે છે.

મરણ—આ જીવ જયારે પરભવમાં જાય છે ત્યારે એકલા જ મરી જાય છે. તેની સાથે કાેઇ જતું નથી. આગળ અનાથી મુનિની કથા આપણે વિચારી. દુ:ખને કાેઇ વહું ચી લેતું નથી અને મરવા વખતે કાેઇ સાેડમાં સૂતું નથી. આ જીવ એકલા આવેલ છે અને એકલા જાય છે. અસલ કાેઇ સતા હતા, પણ તે તે જ ગતિમાં જાય એવું કાંઇ ચાેક્કસ નથી. જીવ તો એકલા આવ્યો છે અને એકલા જવાના છે. એનાં જન્મમરણ એકલાં જ થાય છે.

ગતિ—આ પ્રાણી સારી કે ખરાબ ગતિમાં પે:તાનાં કર્મોનાં ફળ લાેગવવા એકલાે જ જાય છે. સગાંઓ બે આંસુએ પાડે છે, પણ પાતાનાં કર્મનું ફળ લાેગવવા જીવને સારી કે ખરાબ ગતિમાં એકલાં જ જવું પડે છે. ત્યાં તેને કાેઇ સંગત-સાંબત કરાવતું નથી અને જેમ પાતાનાં શરીરને શસ્ત્ર વાગે, છરી કે કાેઇ વસ્તુ વાગી બેસે તેનું ફળ તાે એકલા જીવને પાતાને જ લાેગવવું પડે છે, એ પીડા કાેઇ અન્ય સહતું નથી, તેમ સારી માઠી ગતિમાં આ જીવ એકલાે જ જાય છે અને ત્યાં એકલાે જ સારાં કે ખરાબ કર્માનાં ફળ તે લાેગવે છે. તેમાં પત્ની, દીકરી કે દીકરા, સગાં કે સંબ'ધી કાેઇ લાગ પડાવતું નથી. પાતાની કમાઇમાં લાગ પડાવનાર પણ અહીં રહી જાય છે અને કરેલાં કર્મ તાે કરનારને એકલાં જ લાેગવવા પડે છે.

શુભ—સામાન્ય રીતે દેવતા અને મતુષ્યની ગતિ સારી શુભ ગણાય છે. તે ગતિમાં પરભવને અંગે એકલાં જ જવું પડે છે. અને ભાગીદાર કે પત્ની કે કાઇ પણ સાથ આપતા નથી, સાથ આપશે એમ માનવું એ વસ્તુસ્થિતિથી ઊલટું છે. આપણે દરરોજ અનેક પ્રાણીને પરભવ જતાં જોઇએ છીએ. કઇ ગતિમાં એ પ્રાણી ગયા તે આપણે જાણતા નથી. પણ એ એકલા ગયા અને વહાલામાં વહાલી એની પત્ની પણ સાથે જતી નથી અને ભાગ પડાવનાર ભાઇ પણ જતા નથી. આ શુભગતિમાં પ્રાણી પાતાનાં કરેલાં કર્માનાં ફળ ભાગવા એકલા જ જાય છે.

અશુભ – નરકગતિ ખરાબ અશુભ ગતિ ગણાય છે. પાપી જીવેા ત્યાં કર્મનું કૂળ ભાગવવાં એકલાં જ જાય છે અને સગા ભાઇ પણ ત્યાં આવતા નથી. પ્રાણી કરેલ કર્મા ભાગવવાં અશુભ ગતિમાં પણ એકલા જ જાય છે અને કરેલાં કર્મ ત્યાં ભાગવે છે, તેમનાં કળ અનુભવે છે.

ભવાવત —સંસાર કરેલાં કર્મોનાં ફળ ભાેગવવાં પ્રાણી સંસારમાં એકલા જાય છે અને તે વખતે તેને કાેઇ સાથ આપતું નથી, સાથ આપ્રે તેમ માનવું તે પણ યાેગ્ય નથી.

આકાલિક—સદાકાળ. સર્વદાને માટે આત્માનું હિત થાય તેવું કરા. અંતે પ્રેમ ગમે તેવા હાય તે પણ મરવું તા એકલા જ પડે છે અને મરવુપથારી વખતે કાેઇ સાથ આપતું નથી. ભાગ લેવા માટે તકરાર કરનારા પણ અંતે અહીં જ રહી જાય છે અને આ જીવને એકલાં જ જવું પડે છે. આત્માને હંમેશના લાભ થાય એવું કાંઇ કરવું અને તાતકાલિક લાભને ધ્યાનમાં ન લેવા.

આત્મનઃ હિતમ—આત્મહિત સર્વદા માટે થાય તેવું કરવું અને તેમાં આપણે સ્વાર્થી (selfish) છીએ એમ કેાઇ કહે તેા તેની ગણના ન કરવી. આ બધા પ્રયાસ શાધ્વત શાંતિસુખ સર્વદા મળે તે માટે છે. તેમાં ધરમાર્થ છે, તેને કેાઇ સ્વાર્થ કહે તેા તેથી લેવાઈ ન જવું.

યશસોમસૃનિ આ એકત્વભાવનાને અંગે જે કહે છે તે આપણે વિચારીએ-(રાગ ગાેડી. પૂત ન કીજે હા સાધુ વિસાસડાૅ—એ દેશી) ચાથી ભાવના ભવિજન મન ધરા, ચેતન તું એકાકી રે; આવ્યો તિમ જાઈશ પરભવ વળી, ઈઢાં મૂકી સવિ બાકી રે; મમ કરા મમતા રે સમતા આદરા. ٩ આહોા ચિત્ત વિવેકા રે, સ્વારથિયાં સ્વજન સહએ મધ્યાં: સખ દુઃખ સહેરી એકો રે મમ૦ ₹ વિત્ત વહે ચણ આવી સહયે મલે, વિષતિ સમય જાય નાસી રે દવ અળતા દેખી દશ દિશે પુલે, જિમ પંખી તરવાસી રે..... ખટ ખંડ નવ નિષ્ધિ ચૌદ રયણ ધણી, ચૌસઠ સહસ્સ સુનારી રે; છેહડાે છાેડી તે ચાલ્યા એકલા, હાર્યા જેમ જૂઆરી રે..... भभ० ખિરૃદ્ધ ધરાવતા, કરતા ગવ<sup>°</sup> ગુમાના રે: ત્રિભાવનક ટક ત્રાગા વિણ નાગા તેહું ચાલ્યા, રાવણ સરિખા રાજાના ર માલ રહે ઘર સ્ત્રી વિશ્રામિતા, પ્રેતવના લગે લોકો રે: ચય લગે કાયા રે આખર એકલાે, પ્રાણી ચલે પરલાેકાે રે નિત્ય કલહા બિહ મેલીએ દેખીએા, બિહુપણે ખટપટ થાય રે: વલયાની પર વિહરિસ એકલા, એમ ખૂઝવો નમિરાયા રે....

આના લાવાર્થ વિચારીએ. હે જવ! તું એકાકી છે. એકલા આવ્યા છે અને એકલા જ જવાના છે. મરીશ ત્યારે સાથે કાેઈ આવવાનું નથી. આ, પુત્ર, સ્વજના, ઘરખાર, ધન-દાેલત સઘણું અહીં મૂકી તારે એકલા જ જવાનું છે. માટે રાગ ન કરાે. સમતા કેળવાે. (૧)

સ્વ અને પરના વિવેક કરા. પાતાના આતમા સિવાય બાકી બધું પર છે. સ્વજના પણ સ્વાર્થી છે. પાતાનાં કર્મનાં ફળરૂપ સુખ કે દુઃખ પાતે જ લાગવવાનાં છે. પાતાનું દુઃખ બીજાં લઇ શકતાં નથી. (૨)

તમારી પાસે ધન હાય અને તમે ધન વહે ચતા હા તો તે લેવા ઘણા તમને વીંટળાઈ વળે છે. તમારી વાહ વાહ કરે છે. તમને સારું લગાડવા અનેક પ્રયત્ના કરે છે. પરંતુ તમારી પાસેથી લક્ષ્મી ચાલી જાય, તમે વિપત્તિમાં આવી પડા ત્યારે સૌ તમને છાડી જાય છે, જેમ દવ લાગતાં પંખીઓ પાતાના આશ્રયરૂપ વૃક્ષાને છાડી જાય છે તેમ. (3)

છ ખંડ, નવ નિધિ અને ચૌદ રત્નાેના ધણી અને ચાસઠ હજાર સ્ત્રીઓના નાથ પણ તે અધું છાડી એકલા મૃત્યુ વેળાએ ચાલી નીકળે છે, જેમ હારેલા જુગારી એકલાે —કાેઈ સાથી વિના—ચાલી નીકળે છે તેમ. (૪)

'ત્રણે લુવનાને કંટક સમાન' અર્થાત્ 'ત્રણે લુવનામાં સૌથી બળિયાે' એવું બિરુદ પામેલા પાતાના બળનું અભિમાન કરતાે છેવટે તાે એકેય તાંતણા વિનાના નાગાે થઇ દુનિયા છાડી જાય છે, જેમ રાવણ દુનિયા છાડી ગયાે હતાે તેમ. (પ)

તું મરી જઈશ ત્યારે તારી સ્ત્રી તો ઘેર જ રહેશે, લાંકા સ્મશાન સુધી આવશે અને તારી કાયા ચિતા સુધી જ આવશે, પછી આખરે તા તારે એકલાએ જ પરલાક જવાનું છે. સ્ત્રી, સ્વજના અને તારી કાયા પણ તારી સાથે આવવાનાં નથી. (૬)

છેલ્લે કર્ત્તા નિમરાજાનું દર્ષાંત આપે છે. નિમિરાજાને ઉગ દાહજવર થયેલા. તેમને પાંચસા સ્ત્રીઓ હતા. તે અધી તેમના માટે ચંદનના લેપ તૈયાર કરતી હતા. પાંચસા સ્ત્રીઓ સુખડ ઘસતી હતા ત્યારે તેમના હાથે પહેરેલાં કંકણાના માટે અવાજ થતા હતા. આ અવાજ ળિમાર નિમરાજા સહન ન કરી શકયા. તેમણે અવાજ બંધ કરવા કહ્યું, સ્ત્રીઓ ચતુર હતા. તેમણે વધારાના કંકણ ઉતારી માત્ર એક સૌભાગ્યયંકણ જ રાખ્યું. તેથી ચંદનને તેઓ ઘસતી હાવા છતાં અવાજ થતા ન હતા. અવાજ બંધ થવાથી રાજાએ વૈદ્યને પૃછ્યું કે શું સ્ત્રીઓએ ચંદન ઘસલું બંધ કરી દીધું કે વૈદ્યરાજે કહ્યું, 'ના મહારાજ, તે ઘસે છે, પણ તેમણે કંકણા સર્વ કાઢી દ્વર મૂકયાં છે. માત્ર એક સૌભાગ્યસ્ચક કંકણ જ દરેકે રાખ્યું છે. તેથી અવાજ થતો નથી.' નિમરાજાને થયું, 'અહા! ત્યારે અનેકના કારણે જ કલહ છે, ઘોઘાટ છે, ખટપટ છે. એકમાં જ ખરી શાંતિ છે. મજા, આનંદ તો 'એક'માં જ છે.' તેમને એકત્વના સાક્ષાત્કાર થયા. એ પ્રત્યેકપુદ્ધ થયા અને 'રાજવિં' કહેવાયા. (છ)

X. 86

આ પ્રમાણે ત્રીજી ભાવના એકત્વની ચિંતવવાની છે. તે સંઅંધમાં 'નવતત્ત્વ'ના અર્થમાં લખે છે કે ''આ જીવ સંસારમાં એકલા આવ્યો છે, એકલા જેશે અને એકલા સુખ અને દુઃખ ભાગવશે, પરંતુ કાેઇ સાચી થવાના નથી એવી જે ભાવના કરવી તે એકતાભાવના'' કેટલેક સ્થાને આ ભાવનાને ચાથી ભાવના ગણી છે. નવતત્ત્વકાર એને ચાથી ગણી સંસાર-ભાવનાને ત્રીજી ભાવના ગણે છે. વિનયવિજયજી આ એકત્વભાવનાને ખૂબ ઝળકાવે છે, તે શાંતસુધારસ નામના મારા પુસ્તકમાં વિસ્તારેલ છે. ત્યાં સ્પષ્ટ જણાવેલ છે કે પુનરાવર્તાન ભાવમાં દેષ નથી. આકી ગુદ્ધ આત્મા ભત્યારે પરસંગથી પરભાવમાં પડી ગયા છે. તને મળેલી અત્યારની આ ભવની સગવડા વિચાર, આ પરભાવના પડદા ફેંકી દે, આત્મલહરીની શીતળ લહેર ભાગમ અને સમતા વગરનાં કામાની લપ છાડી દે. તારૂ આ દુનિયામાં શું છે? એકલા જન્મે છે અને મરે છે, કરેલાં કર્મનાં ફળા તારે એકલાને જ ભાગવાં પડે છે, વરરાજા તું એકલા જ છે, બધા જવાખ તારે આપવા પડવાના છે. માટે, શુદ્ધ કાંચનર્પ ભગવાનને એ(ળખ, અનુભવમ'દિરે એને સ્થાપ અને એની સાથે આનંદ કર, અથવા શમરસમાં મજા કર. તું એકલા જ હતા, એકલા જ છે, અને એકલા જ જવાના–રહેવાના છે તે વિચાર કરી, અવલાકન કરીને ચિંતવ. આ પ્રમાણે ત્રીજ એકતાવિચારણાની ભાવના થઇ (૧૫૩).

श्चेशी अन्यत्वसायनानुं विस्तारथी स्व३५— अन्योऽहं खजनात्परिजनाच्च विभवाच्छरीरकाच्चेति । यस्य नियता मतिरियं न बाधते तं हि शोककलिः ॥१५४॥

અર્થ — હું પાતાનાં સગાંસંબંધીથી, નાકરચાકરાથી અને માતાપિતાદિથી તેમ જ વેલાવથી અને ખુદ શરીરથી પણ તદ્દન જુદો જ છું, એવા જેને ખુદ્ધિપૂર્વ ક, સમજણ-પૂર્વક નિર્ણય છે તેને દિલગીરીરૂપ રાક્ષસ કોઇ પ્રકારની બાધા પીડા કરી શકતા નથી. (૧૫૪)

વિવરણ — આ પ્રાણી પાતાનાં સગાંસંબંધી કે દાસદાસીઓથી, કે કોઈ પ્રકારના વૈભવથી તદ્દન અન્ય છે, જુદો છે એવા જેને મનમાં વિચારણાપૂર્વક નિર્ણય થાય છે તેને કોઈ કારણ નિમિત્તે પણ શાકરૂપ રાક્ષસ પીડા ઉપજાવી શકતા નથી. આ નિર્ણય વિચારણાપૂર્વક થવા જોઈએ અને તે સંસારસ્વરૂપને અંગે જ કરવા યાગ્ય છે. એથી શાક કોઈ પ્રકારના થતા નથી અને શાક કોઈ જાતની બાધા પીડા કે કશી ઉપાધિ નીપજાવી શકતા નથી. આ અન્યત્વ નામની ચાથી ભાવનાને આપણે પ્રથમ તો ગ્રંથકાર અનુસાર વિસ્તારથી વિચારી જઈએ. ઉમાસ્વાતિના મતે આ ચાથી ભાવના છે. અન્યત્વ વિચારણાને અંગે તે ભાવના સ્થિત થયેલી છે, અને વસ્તુસ્થિતિ પણ તેવી જ છે.

અન્ય આ સગાંસંબંધી કે નાેકરચાકર કે વૈભવ કે ખુદ શરીરથી હું તદ્દન અલગ હું એવી વિચારણા કરવી તે અન્યત્વભાવના છે. મારું કાેઈ નથી, મારી સાથે કાેઈ આવવાનું નથી, મારે કેાઇના ટેકાે નથી અને હું તે સર્વ'થી ન્યારાે છું, અલગ છું. મારી સાથે ધર્મ કે પાપપુષ્ટ્ય જ આવનાર છે અને તે સિવાય સર્વથી હું અલગ છું આવી વિચારણા વસ્તુગતે સાચી સ્થિતિમાં પ્રાણીએ કરવી તે ચાથી અન્યત્વભાવના છે.

સ્ત્રજન — ખેરી કે માળાપ કે દીકરા એ સર્વાથી હું અલગ છું, એઓ કોઇ મારાં નથી, અંતે સર્વા અહીં રહી જનારા છે. મારા હાય તા મારી સાથે આવે, પણ વસ્તુગતે તેમ નથી. આ જવ તા અનેક ગતિમાં જઇ આવ્યા છે અને ત્યાં કેંકને માળાપ કે પત્ની તરીકે મૂકીને આવ્યા છે, તેઓ અહીં આવ્યા નથી અને પરભવમાં તે માળાપ કે ભાર્યા થવાનાં નથી. પરભવમાં હું પત્નીની કૂખે જઉં કે માતાના પતિ અનું એ સર્વા અનવાજ્યા છે. હું તેઓના પતિ કે છાકરા કહેવાઉં છું તે તા માત્ર આ ભવને અંગે મર્યાદિત છે. પણ હું તેઓથી જુદા જ છું અને મારે માર્ચુ ફાંડી લેવાનું છે એવી આ ભાવનામાં અન્ય-પણ વિચારણા કરવી.

પરિજન નાકરચાકર, રામા, ઘાટી, કે દાસદાસી એ અહીં જ રહી જવાના છે, તેઓથી હું તદ્દન અલગ છું, અલગ હતા અને અલગ રહેવાના છું. તેઓ ઇચ્છે કે ધારે તો પણ મારાં નથી, મારી સાથે આવવાનાં નથી અને મારે તે તેમને મૂકીને તદ્દન અલગ તરીકે જવાનું છે.

વેલાવ —એક નાની વાતને પણ મેં માેડું રૂપ આપ્યું, ઘરનું નાનું કરનીચર જાણે તે હંમેશ મારું રહેવાનું હશે એમ ધારી એને વસાવ્યું, ઘરનાં ઘર કરાવ્યાં કે એક નાના સરખા ખટનને કેમ લગાડવું તેની ચિંતા કરી, પણ અંતે આખરે તે મારાં નથી. તે સર્વ વસ્તુઓ અને વૈલવ તેા અહીં રહી જવાનાં છે. જે મારાં થશે એમ હું માનતો હતો તેમનાથી હું તો તદ્દન જુદો જ છું. સર્વ અહીં રાખવાનું છે, રહેવાનું છે અને બાદાં નાળિયેર પણ સાથે આવવાનાં નથી. મારે મારું બધી રીતે સંભાળવું રહ્યું. એ વાત બીજા ઘણા દાખલાઓ જેઇને મને બેસે છે, 'આ મારું છે' 'આ મારું છે' એવી કરેલી હાય હાય પણ ખાેડી હતી એમ ઘણા માણસો ને મિત્રાના દાખલાથી જણાય છે.

શરીર—આ શરીર જેને અનેક લારે પદાર્થીથી પાેળ્યું, જેને કોડલીવર ઓઈલ જેવી અખાદ્ય વસ્તુ પાેષણ માટે ખવરાવી, જેને દૂધ દહીંથી નલાવ્યું અને પુષ્ટ કર્યું તે પણ અંતે રહી જવાનું છે. તે સાથે આવવાનું નથી. તેને લઈ જઈ શકાતું નથી. જે શરીરને સાણ લગાવ્યા, અત્તર ચાેપડ્યાં અને જેને ઠંડી કે તડકા ન લાગે તે માટે છત્ર નીચે ધર્યું અને જેની આળપ'પાળ કરી તે પણ સાથે આવવાનું નથી. એ શરીરથી હું (આત્મા) તાે તદ્દન જુદાે છું, તે શરીર પણ માર્યું નથી, અને માર્યું થવાનું નથી. હું તેનાથી સાવ જુદાે છું.

શાકકલિ-શાકરૂપ રાક્ષસ. આ રીતે જે વિચાર કરી વસ્તુસ્વરૂપ સમજે અને

પોતાની જાતને તદ્દન અલગ અને જુદી માને તેને કાંઈ પણ કારણે તે વસ્તુના વિધાગ થાય તા પણ શાકરૂપ રાક્ષસ તેને શ્રહણ કરતા નથી. માણસ સ્નેહ અને પ્રેમ ખાતર કાંઈક ધમપછાડા કરે છે, પણ એ સ્નેહ કે પ્રેમ જ ખાટે છે, એમ જાણે તા અને પાતાને એમનાથી જુદો જાણે તા પછી એને કાંઈ પ્રસંગે શાક થતા નથી. શાક થવાનું કારણ પાતાનું છે કે પાતાના છે એવી ખાટી માન્યતા છે. એમનાથી પાતે અલગ છે એમ જાણ્યા પછી પ્રાણીને શાક થાય નહિ. શાક તા પાતાના છે એવી માન્યતા પર રચાય છે અને એ માન્યતા ગઈ એટલે પછી શાક થતા નથી, વસ્તુસ્થિતિ આજખાય છે અને તેથી દિલગીરીનું કારણ રહેતું નથી.

આ અન્યત્વ ભાવના જિંદગીના અભ્યાસને અંતે અનુભવસિદ્ધ થયેલી છે. જસસામ-મુનિએ આ અન્યત્વ ભાવનાને પાંચમી ભાવના ગણી છે. તેઓ જે કહે છે તે ખાસ વિચારણીય છે. આપણે તે હવે જરા પ્રસ્તુત હોઇ જોઇ જઇએ.

(રાગ કૈદારા ગાડી. કપૂર હાયે અતિ ઉજળા રે—એ દેશી)

પાંચમી ભાવના ભાવીએ રે, જીવ! અન્યત્વ વિચાર; આપસવારથી એ સહ રે, મળીયા તજ પરિવાર. ٩ સંવેગી સુંદર છુઝ, મા મૂઝ ગમાર; તારું કાે નહિ ઇણુ સંસાર, તુ કેહનાે નહીં નિરધાર. સંવેગી૦ પંચશિર પંથી મળ્યા રે, કીજે કીહાહી શું પ્રેમ; રાતી વસે પ્રહ ઊઠી ચલે રે, નેહ નિવાહે કેમ? સંવેગી૦ किम मेणा तीरथ मणे रे, कन वश्कनी याड; કૈ તોટો કૈ કાયદો રે, લેઇ લેઇ નિજ ઘર જાય. સંવેગી૦ જિહાં કારજ જેહનાં સરે રે. તિહાં તે દાખે નેહ; સરિકાન્તાની પરે ₹, છટકી દેખાડે છેહ. સ'વેગી૦ ચૂલણી અંગજ મારવા રે, કૂડું કરી જતુંગેહ; ભરત બાહુબળ જુઝીઆ રે, જેજો નિજનાં નેહ, સંવેગી શ્રેશિક પુત્રે ભાંધિયા રે, લીધું વહેંચી રાજ્ય: દુઃખ દીધું થહુ તાતને રે, દેખાે સુતનાં કાજ. સંવેગી૦

" આ જીવ સંસારના પદાર્થીથી અને સ્વજન પરિવારથી જુદો છે, તે પાંચમી અન્ય-ત્વભાવના છે. તે ભાવના હે જીવ! એવી રીતે ભાવીએ, વિચારીએ કે તારા પરિવાર

વીરશિષ્ય કેવળ લહ્યું રે, શ્રી ગૌતમ ગણસય સંવેગી

ઈણ ભાવનાએ શિવપુર લહે રે, શ્રી મરુદેવા માય;

આપરવાથી - પાતાના સ્વાર્થ સાધનાર મળ્યા છે. હે સંવેગી! એટલે વૈરાગી અથવા માક્ષાલિલાવવાળા આત્મા! તું તેમાં, તે કુટું ખપરિવારમાં અથવા આ સંસારમાં મૂંઝા નહિ, પણ છુઝ અર્થાત્ સમજ પામ, સમજ. શું સમજ શું આ વાત સમજ કે 'આ સંસારમાં તારું કાેઇ નથી અને તું કાેઇના નથી. આ વાત નિરધાર છે, નક્કી છે, સ'દેહવાળી નથી.'. (૧–૨)

"ત્યારે આ સ્વજનપરિવાર કેવી રીતે મળ્યા છે? તેની ઉપર દર્શાંત આપે છે કે પંથને મસ્તકે અર્થાત્ પંથ કરતાં રાત્રિવાસા રહેવાને ઠેકાણું જુદાં જુદાં સ્થળાએથી આવેલા પંથીઓ એકઠા થાય છે, તેમાં સ્નેહ કાની સાથે કરીએ? તેનું કારણ કહે છે કે, પંથીઓ રાત્રિવાસા રહે છે અને સવાર થાય એટલે પાતાને માર્ગે ચાલ્યા જાય છે, એટલે પછી સ્નેહના નિર્વાહ, તેનું ટકવું શી રીતે થાય? ન થાય. એ જ પ્રમાણે આ સ્વજનપરિવાર સ્ત્રીપુત્રાદિક પણ જુદી જુદી ગતિમાંથી આવીને એકઠાં થયાં છે. તે પાછાં પાતાનું આયુષ્ય પૂર્ણ થયે પાછાં ચાલ્યા જવાનાં છે, તેમાં કાની સાથે સ્નેહ કરીએ? કાંઈની સાથે સ્નેહ કરવા યાંગ્ય નથી, કેમ કે તે સ્નેહના નિર્વાહ થઇ શકે એમ નથી. એ તાત્પર્યાર્થ સમજવા." (3)

" બીજું દેખાંત આપે છે કે જેમ કોઇ તીર્યું મેળા મળે ત્યારે તેમાં અનેક વેપા-રીઓ વેપાર કરવા પાતાના માલ વેચવા અને બીજો માલ ખરીદ કરવા આવે છે, તેમાં પરિણામે કોઇ ફાયદો મેળવીને પાતાનાં ઘરે પાછા જાય છે અને કોઇ ત્રોટા મેળવીને જાય છે. તેમ આ મનુષ્યભવમાં સર્વ જીવા પૂર્વકર્માનુસાર સુખદુ:ખ ભાગવવા આવ્યા છીએ, તેને પરિણામે કોઇ જીવ સત્કાર્ય કરી પુષ્યના સંચય કરે છે, તે ફાયદો મેળવીને પરભવમાં દેવાદિ ગતિમાં જાય છે અને કાઇ જીવ દુષ્કર્મ કરીને પાપના સંચય કરે છે, તે ત્રાટા મેળવીને, નુકસાન મેળવીને, નરકતિર્યં ચાદિ દુર્ગતિમાં જાય છે." (૪)

"આ સંસારમાં જીવા જયાં સુધી પાતાનું કાર્ય સરે છે ત્યાં સુધી રનેહું ખતાવે છે; પરંતુ જયારે સ્વાર્થ સરવા ખંધ થાય છે ત્યારે સૂરિકાન્તાની જેમ સ્નેહમાંથી છટકે છે અને છેહ દેખાંડે છે. તેનું દર્શત દ્રુંકામાં આ પ્રમાણે છે—' પરદેશી નામના રાજાને સૂરિકાન્તા નામની રાહ્યું હતી. રાજા પ્રથમ મિશ્યાદૃષ્ટિ હતા એટલે રાણી ઉપર તેના ઘણા રાગ હતા. રાજા પાતે વિષયાસકત હતા. તેના પ્રધાનમિત્ર સારથિની પ્રેરણાથી કેશી ગણધર (પાર્શ્યનાથના અનુયાયી આચાર્ય) પાસે જવું થયું અને તેમની સાથે પ્રશ્નોત્તર કરતાં પરિણામે બાધ થયા, એટલે સમકિત પામ્યા; તેથી રાણી પ્રત્યેની રાગદશા ઘટી ગઈ અને વિષયાસકતપણું નાશ પામ્યું. રાણીની કામવાસના પૂર્ણ ન થવાથી તે અન્ય પુરુષ સાથે લ'પટ થઈ. તે વાતની રાજાને ખબર પડતાં તે કાઈને કહેશે અથવા હેરાન કરશે એમ જાણી રાણીએ તેને ઝેર દીધું અને તેના ઉપચાર થવા શરૂ થતાં રખે એ જુવી

જશે એમ જાણી રાતી રાતી આવી તેની ઉપર પડીને ગળ નખ દઇ દીધા, જેથી તે રાજા મરુષુ પામ્યા.' સ્ત્રીના સ્નેહ આ પ્રમાણે પાતાના સ્વાર્થ સરતા સુધીના છે, એમ સમજવું. આ ગાથાના એ તાત્પર્યાર્થ છે.'' (પ)

"હવે માતાપુત્રના સંખંધના અંગે કહે છે. પ્રદ્વાદત્ત ચક્રવર્તીની માતા ચૂલણી વિધવા-વસ્થામાં અન્ય રાજા સાથે લંપટ થઇ, પછી તેના કહેવાથી પાતાના ચક્રવર્તી થવા ધાગ્ય પુત્રને પણ મારવા તૈયાર થઇ અને તેને બાળી મૂકવા માટે માેઠું નાશકારક જતુગેહ (લાખનું ઘર) બનાવ્યું અને તેની અંદર પ્રદ્વાદત્તને સૂવા માેકલી પાતે જ તે ઘરને આગ લગાડી. જુઓ, માતાના સ્નેહ પણ આ પ્રકારના સ્વાથી છે. વળી, ભરતબાહુખલ જેવા બ ભાઈઓ ઝાવભદેવના પુત્ર હાેવા છતાં રાજ્યને માટે, આજ્ઞા મનાવવા માટે પરસ્પર લડ્યા અને અનેક મનુષ્યાના ક્ષય કર્યા જુઓ! ભાઈઓના સ્નેહ પણ એવા સ્વાથી છે." (ક)

"હવે પુત્રના સ્તેહને અંગે દર્શાંત આપે છે. જુઓ ! શ્રેણિક રાજને તેમના કુણિક નામના પુત્રે કેદમાં નાખ્યા, પાંજરામાં પૂર્યા, રાજ્ય વહે ચીં લીધું, પોતાને તાએ કર્યું, એટલું જ નહિ પણ કેદખાનાની અંદર જઇને પણ પોતાના સગા બાપને ઘણું દુઃખ દીધું, દરરાજ પુષ્કળ ચાબુકના પ્રહાર પોતાને હાથે તેમની ઉપર કર્યા. પુત્રનું પણ કામ જુઓ ! પુત્રનો સ્તેહ પણ આવે! સ્વાર્થી છે." (૭)

"આ ભાવના વડે જ, અન્યત્વભાવના ભાવતાં જ મરુદેવામાતાએ મોક્ષપદ પ્રાપ્ત કર્યું. અને વીરપરમાત્માના મુખ્ય શિષ્ય ગૌતમ ગણધરે પણ આ ભાવના વડે જ કેવળજ્ઞાન ઉપાજ<sup>6</sup>ન કર્યું. આ બન્ને દેશંતા પ્રસિદ્ધ છે તેથી અહીં લખ્યાં નથી." (૮)

આ ભાવનાને નવતત્ત્વકારે પાંચમી ભાવના ગણી છે. તેના ટળા કરનાર આ ભાવનાનું સ્વરૂપ બતાવતાં લખે છે કે: "આતમા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે અને શરીર જડ છે, માટે પરસ્પર ભિજ્ઞ છે, આત્મા તે શરીર નથી ને શરીર તે આત્મા નથી. આત્માથી શરીર અન્ય છે, તેમ જ ધન અને સ્વજનાદિથી અન્ય છે, એવી જે ભાવના કરવી તે પાંચમી અન્યત્વભાવના." શાંતસુધારસના કર્તા ઉપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજયજી આ ભાવનાને ખહુ ઝળકાવે છે. તેઓ જણાવે છે કે આ અન્યત્વભાવના બહારની વસ્તુ સાથેનો પાતાનો સંભંધ કેવા છે તે જણાવે છે. એકત્વભાવના જયારે અંદર પાતાને જોવરાવે છે ત્યારે આ અન્યત્વભાવના બહારના સર્વ સગાંસંખંધીઓ અને વસ્તુને જોવા અને તેમના આત્મા સાથેના સંબંધ વિચારવા પ્રેરણા કરે છે. ત્યાં મારા વિવેચનમાં ઘણાં દૃષ્ટિબિંદુથી આ આત્મા સર્વથી જુદો છે અને તેને કોઇ સાથે હંમેશની લેવાદેવા નથી તે વિગતવાર અલ્યાસ કરીને જણાવી દીધું છે આ ભાવના વિસ્તારથી જાણવાની ઇચ્છાવાળાએ શાંત-સુધારસ શ્રંથ જોવા (પ્રકરણ પાંચમું). ત્યાં જણાવ્યું છે કે પારકી, લેવાદેવા વગરની, કોઇ પ્રકારની પંચાતમાં આ જવ પહુ મહત્વનો સમય ગાળે છે, પરકીય શું છે તેની તેણે

ગ્રહ્મના કરવા યાંગ્ય છે અને સર્વ પારકી ચીજમાં ચેતન કસાઇ ગયા છે તે ત્યાં ખતાવ્યું છે. આત્માની થયેલી અને થતી પાર વગરની પીડાઓની ત્યાં ગાળતરી કરી છે અને એની પરભાવની મજાઓ કેવી છે તે પછુ ત્યાં ખતાવ્યું છે. આ વસાવેલ ઘર અંતે અહીં રહી જશે એ ત્યાં ખતાવ્યું છે અને આત્માને થયેલા વ્યાધિનું ત્યાં નિદાન ખતાવ્યું છે. એના ઉપાયમાં પચ્ય પાળવાનું જણાવ્યું છે અને અનુભવરસથી યુષ્ટિ કેવી થાય છે તે ખુલાસાવાર જણાવ્યું છે. બાકી, આ પંથીના મેળા છે, મુસાફરખાનાના એ ઘડીના મેળા છે અને પ્રેમમાં નર્યો સંતાપ છે. લક્ષ્મી કેઇની થઇ નથી અને થવાની નથી. સ્વયં ત્યાગના મહિમા ખતાવ્યા છે. મરુદેવાનું અંબાડી પર કેવળજ્ઞાન ત્યાં વર્ણવ્યું છે અને સ્ત્રી તથા માતાનું અન્યત્વ વર્ણવ્યું છે. અધાં સગાંઓ અને સંખંધી પર છે તે વિગતે ત્યાં જણાવ્યું છે અને આ સર્વ પૌદ્દગલિક સંબંધ પર છે તે વાત પણ વિસ્તારથી જણાવી છે. એ અન્યત્વભાવનાનું શાંતસુધારસનું સદર વિવરણ જુઓ. કહેવાની વાત એ છે કે ધનદોલત, ઘરભાર કે સગા-સંબંધી અને આપણું પોતાનું માનેલું અને પોષેલું શરીર પણ પારકું છે, પર છે અને તેને પોતાનું માનીને જે જે કાર્યો કરવામાં આવે છે તે નકામા જાય છે. આ દિષ્ટિખિંદુથી સંસરને વિચારવા. (૧૫૪)

# भाग्यभी अशुभिकावनासुं विस्तास्थी स्वरूप— अशुभिकरणसामध्यादाद्यत्तरकारणाश्चित्वाच्च । देहस्याशुभिभावः स्थाने स्थाने मवति चिन्त्यः ॥१५५॥

અર્થ — અપવિત્રતામાં એની શરૂઆત થયેલી હોવાથી અને ત્યાર પછી એ વધારે વધારે અપવિત્રતા(અશુચ્ચિ) કરનાર હોવાથી અને એના સામર્ધ્ય(બળ)ના ઉપયોગ એ અશુચિમાં કરનાર હોવાથી શરીરની અપવિત્રતાના ભાવ શરીરના પ્રત્યેક અવયવને અંગે થાય છે એવું વિચારતું. (૧૫૫)

વિવસ્થુ—આ ગાથામાં અશુચિભાવનાની વધારે વિગતવાર સમજણ આપી છે. ગ્રાથકાર પાતે અપવિત્રતાને અંગે શું કહે છે તે આપણે પ્રથમ વિગતવાર સમજએ.

આદિકારણ - શરીરની ઉત્પત્તિ પ્રથમ તેં શુક્રશે િ હતથી થાય છે. પિતાના વીર્ય અને માતાના શાહિતથી આ શરીર જન્મ પામે છે. પ્રથમ તેં એ શરીરની ઉત્પત્તિ જ અપવિત્ર રીતે થયેલી છે. શુક્ર અને શાહિત એ છે, જેમાંથી આ જવ ઉપજે છે તે બન્ને વસ્તુઓ અપવિત્ર છે. એની સામે જોવું કે એના પર શૂંકવું ન ગમે એવી એ ખરાબ ક્લ્પિટ વસ્તુઓ છે. આ રીતે આ શરીરની ઉત્પત્તિ પણ અતિ અધમ છે.

ઉત્તર કારાયુ — અને ઉત્પત્તિ ગ્રથા મછી આવાના ઉદરમાં આ જીવ નવ માસ અને દશ દિવસ લગભગ રહે છે. એ ઉદર પણ અશુચિથી ભરપૂર છે. એમાં લોહી, માંસ,

હ હકાં અને ચરખી એ જરા પણ ન ગમે તેવી વસ્તુની વચ્ચે આ શરીર રહી અપવિત્ર એા છું હોય તો પ્રેપ્ટું અપવિત્ર ખને છે. એની કરતી એાર કરી વળે છે. અને એની અશુચિતામાં કાંઇ એા છું રહ્યું હોય તો તે પૂર્ણ થાય છે. આ રીતે આ જીવની ઉત્પત્તિ એપવિત્ર છે. અને એની આસપાસ પછી પણ અપવિત્ર (અશુચિ) ચીં હોય છે. એટલે એ અપવિત્ર છે અને વધારે થાય છે. આવા શરીરને પાળવાનું કે પોષવાનું ન જ હાય, એને વાળ એાળવાના હાય નહિ, એને સાઝુ લગાડવા ઘટે નહિ અને ન ખાવા યાગ્ય વસ્તુથી એનું પોષણ ન ઘટે. એ તો ધર્મનું સાધન હાવાથી એનાથી કામ લેવાય, પણ એ અપવિત્ર છે એ વાત નિરંતર યાદ રહે, વિચારમાં લેવાય.

સ્થાને સ્થાને—આ શરીર મૂળથી અપવિત્ર છે અને એ અપવિત્ર વસ્તુઓની વચ્ચે બંધાયેલું અને ઉછરેલું છે. એનું શિર કે કપાળ કે એના કાઇ પણ અવયવ આ અશુચિમય પદાર્થીથી ભરેલા છે. શરીરના પ્રત્યેક વિભાગ માત્ર અશુચિમય છે, માત્ર ચામડીએ મહેલ છે તેથી સારા દેખાય છે. બાકી એની ચામડી કાઢી લેવામાં આવે કે અંદરના ભાગ બહાર પાડવામાં આવે, ઉથલાવવામાં આવે તા એની સામે ઘૂંકલું પણ ગમે નહિ એલું એ અશુચિમય છે. પુરુષનાં નવ દ્વારા તા નિરંતર ચાલ્યાં જ કરે છે અને સ્ત્રીઓનાં બાર દ્વાર ખુલ્લાં છે, એમાં ચાહવા યાગ્ય કે ગમે તેવી કાઇ પણ ચીજ નથી. એના હાથપગ, માથું કે માહું, એમાં હાહવા યાગ્ય કે કાઇ પણ અવયવ ગમે તેવા નથી.

સામ<sup>8</sup>ય<sup>િ</sup> આ શરીર સારી વસ્તુને ખરાબ કરે, અશુચિમય બનાવે તેવી તેનામાં શક્તિ છે. સારી કપ્ર વગેરે ચીજ પણ એની પાસે મૂકી હોય તો તે તેને દુર્ગ ધમય બનાવી દે એવી એનામાં શક્તિ છે. એ શરીરને એવી શક્તિ કુદરતી મળેલી છે કે સારી વસ્તુને એ ખરાબ કરે. આવા અશુચિથી ઉત્પન્ન થયેલા અને વધેલા તથા વસ્તુને ખરાબ કરવાની શક્તિવાળા શરીરમાં અપવિત્ર ચીંજો ભરેલી જ છે.

દેહનો અશુચિલાવ—આ શરીરના અપવિત્ર ભાવ વારંવાર વિચારવા અને શરીરની ઉત્પત્તિ, તેના ઉછેર અને વસ્તુ ખરાબ કરવાની તેની શક્તિ વિચારતાં આ શરીર માત્ર ધર્મસાધન હોવાથી તેનાથી કામ લેવું, પણુ સાથે વિચારતું કે એ અપવિત્ર છે અને અપવિત્રતાથી ભરેલું છે અને સારી વસ્તુને પણુ ખરાબ કરનાર છે. પાતે અપવિત્ર હોઇ એ એના સંબંધમાં આવનારી વસ્તુઓ ગમે તેવી સારી હોય તેને પણુ પાતાની જેમ અપવિત્ર—અશુચિ કરનાર છે. શરીરના સંબંધમાં ચંદન જેવી નિર્મળ વસ્તુ આવે તા તે પણુ ગંધાતી, દુર્ગંધ મારતી થઇ જાય છે અને સારાં ફળફળાદિ પણુ વિષ્ટામય થઇ જાય છે. એ ખરાબ છે અને બીજાને ખરાબ કરનાર થઇ પડે છે. એટલે એને બરાબર એાળખી એની પાસેથી કામ કાઢી લેવા જેવું છે, પણુ એ કેવું અપવિત્ર છે તે આખા વખત નજર સન્મુખ રાખવા જેવું છે.

આ સંબંધમાં જસસામ મુનિ શું કહે છે તે આપણે વિચારીએ :--(રાગ સિંધુ સામેરી)

છડ્ડી ભાવના મન ધરા, જીઉ અશુચિભરી એ કાયા રે; શી માયા રે, માંડે કાચા પિંડશું એ.... ٩ નગરખાળ પરે નિતુ વહે, કક્ષ્મળમૂત્રભંડારા રે; तिभ द्वारी रे, नर नव द्वाहश नारीनां की.... ર દેખી દુર્ગ'ધ દ્વરથી, તું મુહ મચકોડે માણે નવિ જાણે રે, તિણુ પુદ્દગળ તુજ તનુ ભયું એ.... 3 માંસ રુધિર મેઠારસે, અસ્થિ મજજા નરબીજે રે; શું રીઝે રે, રૂપ દેખી દેખી આપણું એ..... X ₹; કમિવાળાદિક કાેેેેેેેેલળી, માેહરાયની ચેટી એ પેટી રે. અર્મજડી ઘણા રાગની એ.... ગલ°વાસ નવ માસમાં, કૃમિ પેરે મળમાં વસિયા રે; તું રસિયા રે, લાધ માથે ઇમ રહ્યો એ.... ŧ કનકુકઅરી ભાજન ભરી, તિહાં દેખી દુગ ધ પુઝચા રે; અતિ ઝઝયા રે, મલ્લિમિત્ર નિજ કર્મશું રે.... 9

આ પ્રમાણે જસસામના સ્વાધ્યાય છે, આપણે તેના આધારભૂત લાવાર્થ પણ સમછ જીવવા પ્રયત્ન કરીએ.

"અહા! ભવ્યજના! આ છઠ્ઠી ભાવના (ઉમાસ્વાતિએ એને પાંચમી ભાવના ગણી છે) તમે આ પ્રમાણે ભાવા. શી રીતે ભાવા? તમે વિચારા કે, આ કાયા અશુચિની ભરેલી, અપવિત્ર પદાર્થીથી ભરેલી છે; તો તેવા કાચા પિંડની સાથે, કાચી માટીના પાત્રના જેવા વિનાશી શરીરની સાથે શી માયા માંડે છે, શું પ્રીતિ કરે છે? એમાં પ્રીતિ કરવા-લાયક પદાર્થી જ શું છે?" ૧.

"જરા આંખો ઉઘાડીને જો કે જેમ નગરની ખાળ નિરંતર વહ્યા કરે તેમ આ શરીર કે જે કક્, મળ અને મૂત્રાદિના લ'ડાર છે, તેમની ખાણુ છે તે પણુ નિર'તર વહ્યા જ કરે છે, તેને માટે આ શરીરરૂપી નગરમાં પુરુષને માટે નવ દ્વાર છે અને સ્ત્રીને માટે બાર દ્વાર છે." ર

''અરે મુગ્ધ પ્રાણી! તું દુર્ગ'ધને દ્વરથી જ જોઇને મ્હાં વાંકું કરે છે, મચક્રોડે છે, પણુ વિચારતા નથી કે તેવા દુર્ગ'ધી પદાર્થા વડે જ આ તાડું શરીર ભરેલું છે; અને પ્ર. ૫૦ આ માંસ, રુધિર, મેદ, રસ, હાડકાં અને મજજા તથા વીર્યાદિ વડે ભરેલું છે; તો તેને જોઈને અથવા તેવા અપવિત્ર પદાર્થાથી ભરેલા તારા પાતાના શરીરને જોઈને તેના ઉપરના રૂપથી શું રીઝે છે? કેમ આનંદ પામે છે? કેમ કે આ શરીરરૂપી કોથળી કરમિયા અને વાળા વગેરે અનેક ત્રસજંતુઓથી પણ ભરેલી છે; માહરાજાની તો તે દાસી છે અને ઘણા રાગથી ભરેલી છતાં ઉપર ચામડાથી મઠી દીધેલી છે." 3-૪-૫.

"અરે સુજ્ઞ જીવ! જરા યાદ કર કે તું નવ મહિના પર્ય ત ગર્ભવાસમાં મળમૂત્રની વચમાં, કૃમિની જેમ ઊંધે માથે વસ્યા હતો, રહ્યો હતો અને વળી તેમાં રસિક થયા હતો. આ હકીકતને પુષ્ટ કરવા માટે કર્તા દર્શાત આપે છે કે, મલ્લિ કુવરીએ બનાવેલી સાનાની પૂતળી કે જેમાં દરરાજ એકેક કોળિયા અનાજના નાખવામાં આવતો હતો તેમાં ઉત્પન્ન થયેલ દુર્ગ ધ નેઈને આ શરીર કે જેમાં દરરાજ ખત્રીશ કોળિયા અનાજ નાખવામાં આવે છે તેની અંદર કેવી દુર્ગ ધ હોવી નેઈએ, તે અતાવી તેની પાતાની ઉપર માહીને આવેલા છ રાજાઓ કે જે પૂર્વભવે તેના મિત્રો હતા તેમને પ્રતિબાધ પામારયા. તેઓ પ્રતિબાધ પામ્યા એટલે તેમણે આરિત્ર ચહુલ કર્યું અને પછી પાતાનાં કર્મોની સંગાય મહાન યુદ્ધ કરી તેમને પરાસ્ત કર્યાં, પરિણામે કમે વિમુક્ત થઇ પરમાત્મપદને પામ્યા." દ – છ.

આ પ્રમાણે આ શરીર અશચિ ભરેલું છે એમ દાખલાદલીલ સાથે સમજ તેના હયર માહુ ન કરવા, પહ્યુ તેનાથી બને તેટલું કામ કાઢી લેવું. બાકી શરીરમાં તા અશુચિ જ ભરેલી છે, એના પ્રત્યેક સ્થાનમાં અપવિત્રતા છે અને એ ચામડીથી મઢેલી કોથળીથી છવાયેલ ન દ્વાય તો તેની સામે જોવું પણ ગમે તેવું નથી, સૂગ આવે તેવા પદાર્થીથી શરીર ભરેલું છે. નવતત્ત્વ ચંધના ટળાકાર આ અશુચિભાવનાનું સ્વરૂપ જણાવતાં લખે છે કે, "રસ, રુધિર, માંસ, મેદ, અસ્થિ, મજળ, વીર્ય, પડું તથા આંતરડા ઇત્યાદિ અપવિત્ર (અમેધ્ય) વસ્તુઓથી શરીર ભરેલું છે, અને જેના નવ દારા સદા ઘરની ખાળની પેઠે વહેતા રહે છે, એ શરીર કાેઇ કાળે પણ પવિત્ર હાેતું નથી, એવી જે ભાવના કરવી તે છઠી (ઉમાસ્વાતિ મતે પાંચમી) અશુચિભાવના." આ પ્રમાણે અશુચિભાવના શાસકારે વસ્વી છે. શાંતસુધારસ ગ્ર'થમાં આ અશુચિભાવનાને વિનયવિજય મહારાજે છઠ્ઠી ભાવના ગણી છે. આ ક્ષેખકે તેના પર પૃષ્ટ ૩૧૬ થી ૩૫૭ પર વિવેચન વિસ્તારથી કરેલ છે. તે જણાવે 🔊 કે શરીરમાં આ પ્રાણી ગુંધાઇ ગયા છે, પ્રણ શરીરમાં શું ભરેલું છે ? કાથળી (શરીર) ઉપાડી મૂકે કેવી લાગે? એ તો કારૂ ભરેલ માટીના ઘડા છે. એ ઘડા સાફ થાય ખરા ? વા શરીરની જતના કેટલી ? અને તેને સ્નાન અને વિલેપન હાય ? એને કાચમાં જોઈ માણસ ચેડાં કાઢે છે પણ ઉકરડા કદી સાફ થયા સાંભળ્યા છે ? લસણને સુગ'ધીમાં રાખ-વામાં આવે કે નાદાન પર ઉપકાર કરવામાં આવે પણ એ પાતાના સ્વભાવ છેહતું નથી. એતું ઉત્પત્તિસ્થાન જ અપવિત્ર છે. એની પવિત્રતાના દાવામાં માહ છે. શૌચવાદ અયથાર્થ છે. આ(મશીચ આત્મકર્લ વ્યા. શરીરને મહિન ગણવાનાં કારણા છે. શરીરને પ્રેરનાર

આંતરિવિભૂતિ છે. એનામાં વિચાર અને વિવેક બન્ને છે. મળથી ભરેલા શરીરમાં સારા વાનાં જ ન હોય. એને ઢાંકવામાં આવે તો પણ એ ઝગ્યા જ કરે છે. આખરે એ કચરાના કૂવે! છે, એ સારી વસ્તુને પણ ખરાબ કરે છે. એક મુખના જ દાખલા વિચારીએ તો તો કેટલું ગંધાતું અને અશુચિમય છે તે બરાબર સમજાય. એને સુંદર દેખાઠવાના પ્રયત્ના અસ્થાને છે. પુરુષનાં નવ અને સ્ત્રીનાં બાર દ્વારા નિરંતર વદ્યા જ કરે છે. શરીર સુંદર ખારાકને વિષ્ટા બનાવે છે. ગાયના સરસ દ્વાર્ધને વિષ્ટા બનાવે છે. ભાંગ્યાના વટાવ કરીને એનાથી શિવસાધન કરવા જેવું છે, કારણ આ કાયા માક્ષદ્ધાર છે. એ જળાશચમાંથી શાંત-રસ પીવા યાગ્ય છે, એટલે ભાંગ્યાના વટાવ થશે. મિલલ કુવરીના ત્યાર પછી વિનયવિજય દાખલા આપે છે. પરણવા આવનાર દીક્ષિત થયા તે પાતાની પ્રૌઢ ભાષામાં જણાવે છે. શરીર વ્યાધિથી ભરેલું છે. કપડાં કેમ ધાવાં પડે છે? એ શરીરની અપવિત્રતાનું જ પ્રદર્શન છે. પણ આપણા પનારા એની સાથે છે, એથી એના લાભ લેવાય તેટલા વસૂલ કરવા. અત્યારે ઊલટા રસ્તા લીધા છે. સરાવર મળ્યું છે, પી લેવાની આ તક છે.

ખાસ કરીને ધર્મસાધન હોવાથી શરીરના અને તેટલા લાભ લેવા જેવું છે અને તેટલા પૂરતું ઉપેક્ષા કરવા લાયક નથી. આકી એને પંપાળવામાં આવે કે આખા વખત તેની તિખયત વિચારવામાં અને જેવામાં આવે તો એનાથી નકામી ચિંતા થાય છે અને એના ધારેલ લાભ લેવાતા નથી. આ દિષ્ટથી વિચારજા કરી શરીરને ખહુ પંપાળવું નહિ અને ઉપેક્ષનું નહિ. એ રીતે શરીર સંઅંધી વિચારજા કરવી યાગ્ય છે. એ આ અશુચિ-ભાવનાના વિવય છે. ભાવના હંમેશા માનસિક જ હાય છે અને એ બારેબાર ભાવના ગાટા વાળ્યા વગર આ દુનિયાદારીના સંઅંધમાં આપજ્યામાં વિચારજાગૃતિ કરે છે. એ જ ભાવનાનું કામ છે અને વિચાર જગાડે એટલામાં એની પરિસમાપ્તિ થાય છે. આ બારે ભાવનાનું કાર્ય શું છે અને તે વિચારજાગૃતિમાં કેટલા મહત્ત્વના ભાગ ભાગવે છે તે શાંતસુધારસ ગ્રાથમાં આપણું વિચારી ગયા. વિષય-ક્રષાયના નિગ્રહ કરી વૈરાગ્યમાં મે ચાલે અને વસ્તુસ્થિતિ ળરાબર સમજવા માટે ભાવનાના પ્રદેશમાં ચિંતન કરે એટલે આ પ્રાણી આગળ વધે છે. એટલે, આ વિચારજાને ઘણું મહત્ત્વનું સ્થાન છે. આ દૃષ્ટિથી અશુચિ-ભાવના વિચારથી. (૧૫૫).

છઠ્ઠી સંસારભાવનાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ—

माता भूत्वा दुहिता भगिनी भार्या च भवति संसारे । वजति सुतः पितृतां श्रातृतां पुनः शत्रुतां चैव ॥१५६॥

અર્થ —માતા થઇને આ સંસારમાં તે જ ખહેન અને પત્ની થાય છે, દ્વીકરા હાય તે પિતાપાર્શું પામે છે અને વળી ભાઈ થાય છે અને શત્રુ (દુશ્મન) થઇ જાય છે. આવું આવું આ સંસારમાં બને છે. (૧૫૬). વિવરણ — આ ગાયા છઠ્ઠી સંસારભાવનાને માટે છે. તે જણાવે છે કે જે માતા થઇ હાય તે જ પાછી બીજા જન્મમાં બહેન અને પત્ની થાય છે. આવા મેળા કમેળા આ સંસારમાં બન્યા જ કરે છે. અને દીકરા બાપ થાય છે અને વળી તે ભાઇ થાય છે અને અવતે ભવે દુશ્મન થઇ જાય છે. આ સંસારની સ્થિતિ વિચારતાં એના પર પ્રેમ આવી જાય તેવું નથી, અને બને તેટલું તેનાથી દૂર ભગાય તેા સારું એવું ચિત્તવન થાય છે. આ પ્રમાણે પ્રથમ અધ્યકર્ત્તા સાથે ચિત્તવન કરી સંસારનું સ્વરૂપ વિચારીએ.

માતા થઈને તે જ અહેન થાય છે—આ સંસાર ખરાખર એાળખવા જેવા છે અને એાળખીને તેના પરના પ્રેમ ખરાખર સમજવા વાગ્ય છે. આ દુનિયામાં—સંસારમાં માતાના પ્રેમ સર્વથી વધારે ગણાય છે. જે આ ભવમાં માતા થઈ તે આવતા ભવમાં ખહેન કે પત્ની થાય છે, એવી વિશિષ્ટ દેષ્ટિવાળાની સમજણ છે. જ્યારે આવતા ભવમાં માતા પત્ની થાય ત્યારે શું ખાકી રહે? વળી તે આગલા ભવની મા હતી એવું પણ પ્રાણીને યાદ રહેતું નથી, યાદ આવતું નથી. ત્યાં તા પાછા વહાલ કરવા અને શુંગાર તેની સાથે રમવા પ્રાણી મંડી જાય છે અને તેની સાથે હસ્તમિલન કરી તેને ખલે ચઢાવે છે અને સારા માણુસનાં મુખમાં પણ ન શાલે તેવા ચાળાએ કરે છે અથવા ખહેનને કરિયાવર કરે છે, અને તેના વરના વાંધા કાઢી આપે છે કે બહેન સાથે લડે છે. આ પ્રાણીના અનેક થયેલા અને થવાના સંખધ વિચારતાં, ઘાર સંસારને લાંબે ગાળે વિચારતાં, માતા આવતા ભવે ખહેન કે પત્ની થાય એ તદ્દન ખનવાજાંગ છે. આવે વિચાર સંસાર છે. અને સમજયા વિચાર્યા વગર પ્રાણી સંસારને ચાટતા જાય છે.

**દીકરા બાપ થઈને બેસે છે**—આ લવમાં દીકરા હાય તે આવતે લવે બાપ થઈને હુકમ ચલાવે છે. દીકરા બાપ થાય એટલે બાપ તરીકેના સર્વ હકા તેને મળે છે.

ભાઈ હોય તે દુશ્મન થાય—આ સંસાર એવા વિચિત્ર છે કે આ ભવના સગા ભાઈ હોય, એકખીજાને સારે ખરાબ અવસરે મદદ કરતા હોય તે આવતા ભવમાં વૈરી–દુશ્મન થઇ જાય છે. સંસારની તો ખધી યાનિઓમાં અને સર્વ સ્થાનકમાં આ જીવ ઘણે ભાગે ગયા છે અને ખધી જાતના સંબંધ કર્યા છે. તેવા સંસારને બરાબર વિચારવા, ચિંતવવા એ આ સંસારભાવનાનું કામ છે. અથવા દીકરા દુશ્મન થાય તે તા ઘણીવાર આ ભવમાં પણ ખને છે. કાર્ટ—ન્યાયાસનમાં આવતા સગા ભાઈઓના કેસા વિચારીએ છીએ ત્યારે આ ભવમાં પણ ભાઈઓને દુશ્મન થતાં અને અયાગ્ય શબ્દો વાપરતાં જોઈએ છીએ, સાંભળીએ છીએ. પરભવમાં ભાઈઓને દુશ્મન થતાં જ્ઞાનદિષ્ટિએ જ્ઞાનીએ જોયા છે. એટલે આજના ભાઈભાંડું હાય તે જ પરભવે દુશ્મન થઠી એસે એવા આ સંસાર વિચારણા માગે છે. અથવા આપણા ભાઈ જેવા સગા હાય તે આ ભવે કે પરભવે આપણા દુશ્મન થઈ જાય છે. આ સર્વ વાત સંસારભાવનામાં વિચારવા યાગ્ય છે, પણ અતિશયોહત કર્યા

વગરનું આ જેવું દીઠું તેવું તેનું સ્વરૂપ આળેખ્યું છે અને તેને તે રીતે ચિંતવવાથી પ્રાણી પ્રગતિને પ'થે ચઢે છે. આ રીતે આ સંસારભાવના ચિંતવવી, વિચારવી. એ બરાબર વિચારવામાં આવશે તો પછી સંસાર પર કે સાંસારિક કાઈ પદાર્થ પર તમને પ્રેમ નહિ આવે, તમે અળતા ઘરને એઇને સળગી નહિ ઊઠા અને ચિતામાં પિતાના શબને કે લાઇના શબને એઇને પાંક માંડીને રાશા નહિ. તમે સંસારને યથાસ્વરૂપે આળેખા અને ઓળખીને તે તરીકે વિચારા.

જસસામ મુનિએ આ સ'સારભાવનાને પાતાની ગણતરી પ્રમાણે ત્રીજી ભાવના ગણી છે. આ સ'સારભાવના પરત્વે જસસામ મુનિ કેવી વાત કરે છે તે આપણે તેમની સજ્ઝાય (સ્વાધ્યાય) દ્વારા જરા જોઇ જઈએ અને નજર ઉઘાડી રાખી ચિતવીએ.

#### (રાગ મારુણી.)

ત્રીજી ભાવના ઇણીપરે ભાવીએ રે, એહ સ્વરૂપ સસાર; કર્મ વશે જીવ નાચે નવનવ રંગશું રે, ઐ ઐ વિવિધ પ્રકાર. ચેતન ચેતીએ રે. લહી માનવ અવતાર. ભવનાટકથી જો હુંઆ ઉભગા રે, તા છાંડા વિષયવિકાર. ચેતન૦ ર કખહી ભૂ જલ જલણાનિલ તરુમાં ભમ્યા રે, કખહી નરક નિગાદ; ખિતિચઉરિંદ્રિયમાંહે કેઇ દિન વસ્ચાે રે, કબહીક દેવવિનાદ. ચેતન૦ ૩ કીડીપત ગહરિમાત ગપણું ભજે રે, કળહી સપ્પે શિયાળ: પ્રાહ્મ**ણ ક્ષત્રિય વૈશ્ય કહાવતા રે, હાવે શૂ**દ્ર ચંડાલ. ચૈતન૦ ૪ લખ ચઉરાશી ચઉટે રમતે৷ રંગશું રે, કરી કરી નવ નવ વેશ; રૂપ કુરૂપ ધની નિર્દ્રવ્ય સોભાગીએ રે, દુર્ભાગી દુરવેશ. દ્રવ્ય ક્ષેત્ર સૂક્ષમ ને ખાદર લોદ શું રે, કાળ લાવ પણ તેમ; અનંતાનંત યુદ્ગળપરાવર્તન કર્યા રે, કહ્યા પન્નવણા એમ. ચેતન૦ ૬ ભાઇઅહિન નારીતાતપણં ભજે રે, માતપિતા હાયે તેહી જ નારી વૈરી ને વળી વાલહી રે, એહ સંસારહ સૃત્ર. ભુવનભાતુ જિન ભાગ્યાં ચરિત્ર સૂણી ઘણાં રે, સમજ્યા ચતુર સુજાણ; કર્મ વિવર વશ મૂકી માહવિટ ખના રે, મળ્યા મુગતિ જિનભાણ. ચેતન૦ ૮

એના ભાવાર્થ લખતાં જણાવે છે કે "ત્રીજી ભાવનાની અદર કર્તા કહે છે કે આ સંસારનું સ્વરૂપ વિચારીએ કે અહા ! કર્મના વશે કરીને આ જીવ સંસારમાં નવા નવા વેશ લે છે અને વિવિધ પ્રકારે નાચી નવા નવા રંગ અતાવે છે. તેથી હે ચેતન! મતુષ્યના ભવ પામીને ચેતવું ચાગ્ય છે. જે આ ભવનાટકથી તું ઉભગા હા, અર્થાત્ આ સંસારમાં નવા નવા વેશ લઇને નાચ કરવાથી થાકચા હા, ઉદ્વિગ્ન થયા હા, અકળાણા હા, તો વિષયવિકારને તજી દે અને શુદ્ધ ચારિત્રના સ્વીકાર કર." (૧–૨)

"હવે આ સ'સારમાં આ જવે કેવાં કેવાં રૂપ લીધાં છે તે યાદ આપે છે. હે ચેતન! કેાઇ વાર પૃથ્વીમાં, કાેઇ વાર જળમાં, કાેઇ વાર અપ્રિમાં, કાેઇ વાર પવનમાં, કાેઇ વાર વનસ્પતિમાં, કાેઇ વાર નરકમાં, કાેઇ વાર નિર્દેશ માં, કાેઇ વાર બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય અને ચહરિ'દ્રિયમાં, એમ પૃથક પૃથક જાતિમાં કેટલાએ વખત અર્થાત ઘણા કાળ તું વસ્યા છે, તે તે રૂપ ઉત્પન્ન થયા છે. કાેઇ વાર દેવતા થઇ ત્યાં વિનાદ કર્યા છે, કાેઇ વાર કાેડી, પત ગિયું, સિંહ અને હસ્તી થયા છે. કાેઇ વાર દેવતા થઇ ત્યાં વિનાદ કર્યા છે, કાેઇ વાર કાેડી, પત ગિયું, સિંહ અને હસ્તી થયા છે. કાેઇ વખત સપ' અને શિક્ષળ પણ થયા છે, વળી કાેઇ વાર મનુષ્ય થઇને બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્ર તેમ જ ચંડાળ પણ કહેવાણા છે. આ પ્રમાણે ચાેરાશી લાખ જીવચાેનિમાં નવા નવા વેશ ધારણ કરીને રંગભર રમ્યા છે. તેમાં કાેઇ વખત રૂપવ'ત થયા છે, કાેઇ વખત કુર્પ(કદર્યા) થયા છે. કાેઇ વાર ધની (તાલેવ'ત) થયા છે અને કાેઇ વાર નિર્ધ'ન(દરિદ્રી) થયા છે, કાેઇ વાર સુભાગી થયા છે અને કાેઇ વાર દર્ભાગી થયા છે. કાેઇ વાર ફકાેર(દરવેશ) પણ થયા છે." (૩–૪–૫)

"આ પ્રમાણે ઝુદાં ઝુદાં રૂપ લઇને સંસારમાં પરિભ્રમણ કરતાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી સૂક્ષ્મ અને ભાદર એમ આઠ પ્રકારનાં પુદ્ગળપરાવર્તાન થાય છે; તેવાં અનંત પુદ્દગળપરાવર્તાના તે કર્યા છે. આ પ્રમાણે પન્નવણાસૂત્રમાં સવિસ્તર કહેલ છે." (૬)

"આ સંસારમાં દરેક જીવની સાથે મનુષ્યપણામાં પણ અનેક સંબંધા થાય છે. ભાઇખંહેન થયાં હાય તે પાછાં સ્ત્રી અને પિતા થાય છે. માતાપિતા થયેલા તે પુત્ર થાય છે. તે જ સ્ત્રી વેરી થાય છે ને પાછી વલ્લભ થાય છે. આ પ્રમાણે આ સંસારનું સૂત્ર અત્યંત વિચિત્ર છે." (૭)

"શ્રી લુવનભાનુકેવળીએ કહેલું પાતાનું ચરિત્ર, પાતે આ સંસારમાં કરેલા અનેક ભવાનું વૃતાંત સાંભળીને ઘણા ચતુર સુજાણ પુરુષા–મનુષ્યા પ્રતિબાધ પામ્યા છે અને કર્મવશપ્રાપ્ત થયેલી માહરાજાની વિડ બણાને તજી દઇને જિનભાણ (કેવળી) થઇ, મુક્તિમાં જઇ એક સાથે મળી ગયા છે." (૮)

આવી રીતે આ સંસારનું સ્વરૂપ ચિંતવલું. નવતત્ત્વકાર આ સંસારભાવનાને કેવી રીતે ભાવવી તે સંખંધમાં જણાવે છે કે: "માતા તે સ્ત્રી થાય, સ્ત્રી તે માતા થાય, પિતા તે પુત્ર થાય, પુત્ર તે પિતા થાય ઇત્યાદિક આ જીવે સર્વ ભાવના અનુભવ કર્યો છે, એવી જે ભાવના કરવી તે ત્રીજી સંસારભાવના." આના સંખંધમાં વિનયવિજય ઉપાધ્યાય તેઓના શાંતસુધારસ ગ્રંથમાં, જેમાં તેઓ સંસારભાવનાને ત્રીજી ભાવના ગણે છે, જે કહે છે તેના ઉપર આ લેખકે વિસ્તારથી વિવેચન કરી પ્રકટ કર્યું છે, તે પૃષ્ટ ૧૬૦–૨૧૭માં છે. ત્યાં તેઓ

ભાવનાં

જણાવે છે કે આ સ'સારનાટકના પાત્રો એાળખવા યાગ્ય છે. એમાં ખાસ કરીને મનાવિકારનું નોર હાય છે. અને એવા અંતરવિકાર અનેક છે. પછી એક લાભ નામના વિકાર પ્રાણીને શું શું કરે છે તે સમજવાથી વિકારાની મહત્તા સમજાઈ જશે. તે જણાવે છે કે તૃષ્ણાખાઈ આ લાેભથી પણ વધારે આકરાે આંતર મનાેવિકાર છે. એવા વિકારા કેવી કેવી વિડ બના કરે છે તે ત્યાં અનેક દાખલાએ। આપી ખતાવી આપ્યું છે. તે જણાવે છે કે દુનિયામાં એક ચિંતા મટે છે ત્યાં બીજી ઉત્પન્ન થાય છે, અને સર્વ એને (જીવને) કમ રજથી ભારે કરે છે. આ ચિંતાના વિષય બરાબર વિચારવા યાગ્ય છે. વેપાર કરનારની ચિંતા નમના-રૂપે ખતાવી છે. ઘડપણની પરાધીનતા પણ ત્યાં વર્ણી છે. આ સંસારનાટક તા નિરંતર ચાલ્યા કરે છે. આદરેલાં અધવચ રહી જાય છે. આ હીરાજહિત પાંજરામાં પડેલા પાેપટ અંતે એને કેદખાનું જ સમજે છે, પણ એ કેદખાનું પછી એને સ્વાભાવિક લાગે છે. આ સ સારમાં પ્રાણીનું સ્થાન શું છે તે વિચારવા યાગ્ય છે. માહરાજાએ દારૂ પાઈ આ દારૂછ સંસાર જમાવ્યો છે અને અનેક ફસામણા તેશે કરી છે. એના શાસનમાં તમારાથી રહેવાય જ કેમ ? તું તો ખાલી કર્મ નચાવે તેમ નાચનારા છે, પણ તારા પૂર્વ ઇતિહાસ તું જ યાદ રાખીશ તા ખરું સ્વરૂપ સમજીશ. આ ભવમાં બાળક પરાધીન છે, જુવાનીમાં મસ્ત-મદમત્ત છે અને ઘડપણમાં પરવશ છે. સંસારમાં દીકરા આપ થાય છે અને બાય દીકરા થાય છે. કુબેરદત્તાના સંબંધા ત્યાં વર્ષ્યું વ્યા છે. તારી દશા તા ખરેખર દારૂહિયા જેવી છે. સંસારને બરાબર એાળખીશ તો તને તે ગમશે નહિ. તને લાગશે કે આ અધું શેની ખાતર ? સાચા સુખી કાેઇ નથી. છેવટે તાે સર્વ મૂકી જવાનું છે. સમરાદિત્ય જેવાં ચરિત્રો વિચારવાં. અવસર ગયા પછીના પરતાવા નકામા નીવડશે. આવા અનેક મુદ્દા એ સંસારભાવનાના વિવેચનમાં રજૂ કર્યા છે.

આ રીતે સંસારભાવના ભાવવી. સંસારમાં પ્રાણી કેવા આવે છે, કેવા ચાલ્યા જાય છે, કેવી રીતે છાતી કાઢીને ચાલે છે, કેવા નમ્ર અની બધા સંબંધ છાડી ચાલ્યા જાય છે, અને માતાને પત્ની તરીકે કેમ ભાગવે છે, પિતા ઉપર પુત્ર એ પિતા થાય ત્યારે કેવા હુકમા કરે છે, સ્ત્રીપુત્રાદિના સંખંધા કેવા સ્વાર્થ ઉપર રચાયેલા છે, એ સંબંધને ત્રુટતા વાર લાગતી નથી, અનાદિ કાળથી ચાલતા સંસારમાં અનેક જાતના સંબંધ થયા, આ જીવ બધે જઇ આવ્યો છે, એણે ઘણા સંબંધા બાંધ્યા છે અને અનંત સંબંધા એ છાડી-ત્રોડી આવ્યા છે. આ સર્વ સંસારનું સ્વરૂપ વિચારતાં દેખાઇ આવે છે. તે તેના સાચા સ્વરૂપમાં ચિંતવનું એ સંસારબાવના છે. સંસારનું આનું સ્વરૂપ વિચારી આ સંસાર કેમ જાય અને પાતે જન્રજરામરણ વગરનું અવિચળ સ્થાન કેમ પ્રાપ્ત કરી શકે એ ચિંતવનું. જીવ સંબંધની વિચિત્રતાએ વિચાર તો જાણે કે આ સંબંધમાં પાંસરું પડે તા પણ કંઈ ઇષ્ટ નથી, એ દીવા જેવી વાત છે. આવી રીતે સંસારબાવના વિચારની. (૧૫૬)

# सातभी आसवसावनानु विस्तारथी स्वरूप— मिथ्यादृष्टिरविरतः प्रमादवान् यः कवायदण्डरुचिः । तस्य तथाऽऽस्रवकर्मणि यतेत तन्निग्रहे तस्मात् ॥१५७॥

અર્થ — મિચ્યાદૃષ્ટિવાળા પ્રાણી અને અવિરત પ્રાણી અને પ્રમાદી પ્રાણી તથા જેને ક્ષાચામાં અને મન, વચન, કાયાના દંડમાં હોંશ થાય છે તે પ્રાણીને જે આસવકાર્ય થાય છે તેના સમજીને પ્રયત્નપૂર્વક નિગ્રહ કરવામાં પ્રયત્ન કરવા. (૧૫૭)

વિવેચન—અત્યાર સુધી પોતાની જાતના જીવન સાથે શા સંભંધ છે તે સમજ્યા, તેનું અવલાકન, ચિંતવન કર્યું. હવે આત્માને કર્મ આવવાના ગરનાળાનું નામ આસવ કહેવાય છે. જેમ તળાવમાં પાણી ગરનાળામાંથી ભરાય છે તેમ આત્મારૂપ સરાવરમાં કર્મ-રૂપ પાણી આ આસવાથી ભરાય છે. આ સંખંધમાં ચંધકર્ત્તા શું કહે છે તે પ્રથમ આપણે સમજીએ. પછી એમ લાગશે કે કર્મના અને આસવના આટલા મજબૂત સંબંધ છે અને એ ગરનાળા દ્વારા થતી કર્મરૂપ પાણીની ભરતીને અટકાવવી એઈએ. તા ગરનાળાં કયાં છે અને કેવાં આકરાં છે તે પ્રથમ સમજી લઈએ. આ આસવ પાંચમું તત્ત્વ છે અને જીવની સાથે કર્મના મેળાપ થવામાં બહુ અગત્યના ભાગ ભજવે છે.

મિશ્યાદિષ્ટ — કર્મ આત્માને જોડાવાનું પ્રથમ કારણ મિશ્યાદર્શન છે. એમાં વસ્તુનો યથાસ્થિત બાંધ થતા નથી, શુદ્ધ સદ્દહણા થતી નથી અને વિશુદ્ધ ધર્મ પર સાથા પ્રેમ થતા નથી. આ મિશ્યાદર્શન અને મિશ્યાત્વના પ્રકારા પર આગળ વિવેચન થઇ ગયું છે એટલે એને ફરી વર્ણ વવાની જરૂર રહેતી નથી. આ સર્વ પ્રકારના મિશ્યાત્વા આત્માને કર્મથી લરી દે છે, તેથી તે કર્મઆપ્તિનું ખરેખરું દ્વાર છે. કર્મ અને આત્માને સંચાગ કરાવનાર આ મિશ્યાત્વ છે. તેને સમજ પ્રાણીએ તેને અટકાવવા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. જો સંસાર આકરા લાગતા હાય, આ રખડપટી અટકાવવી હાય તા તેણે વસ્તુના સમ્યગ્ બાધ ઉપર ધ્યાન આપવું અને મિશ્યાત્વપણાની સ્થિતિમાંથી ખચવા પ્રયત્ન કરવા. કર્મ અને આત્માના મેળાપને અંગે અને પ્રાપ્તિને અંગે આ અગત્યનું કારણ છે.

અવિરત પ્રમાદી પ્રાણી. તે આળસમાં, બેદરકારીમાં અનેક કર્મોને પાતાના આત્મા સાથે જેડી દે છે. તેથી અવિરત – પ્રમાદી પ્રાણીને પણ કર્મનું નાળું ગણવામાં આવ્યું છે. અથવા વિરતિભાવના ત્યાગ એટલે ખાર વ્રત ન લેવાં તે અવિરતિભાવ કહેવાય. કર્મ અંધનમાં આ અવિરતિભાવ ઘણા મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે. આપણે આટલાંટિક તથા પેસિકિકના પાણી વાપરતા નથી, પણ તેના ત્યાગ ન હોવાથી આપણને તે પાણીના વપરાશના પણ દેાય લાગે છે. કર્મ જે ચાર કારણે અંધાય છે તે ચાર કારણે છે મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ અને યાગ; તેના પર અગાઉ વિવેચન થઇ ગયું છે. આ પ્રમાદી સ્થિતિના ત્યાગ કરવાથી ઘણાં કર્મા એછાં બધાય છે. તેથી આ કર્મ આવવાનું

નાળું પણ સાવધાનીથી વિચારપૂર્વક અંધ કરતું. અને કર્મ આવતાં અંધ કરવા તે ખાસ સમજણુના વિષય છે. એક વાર કર્મની આવક અંધ થઇ જાય, પછી સવાલ માત્ર એટલા જ હાય કે લાગી ગયેલાં હાય તે કર્માનું શું કરતું ? પ્રથમ તા નવી આવક, આયપત, વધારા થવા ન દેવાના આ પ્રયત્ન છે. આ રીતે આશ્રવને એાળપી તેના ત્યાગ કરવા પ્રયત્ન કરવા.

મમાદવાન્—આળસુ, પ્રમાદી. આને આસવના કારણ તરીકે શા માટે બણુવામાં આવેલ છે તે સ્પષ્ટ થતું નથી. મઘ, વિષય, કષાય, વિકથા અને નિદ્રાને કોઇ કોઇ ગ્રાથકારાએ પ્રમાદ તરીકે વર્ણું ત્યાં છે. તેઓમાંનું પ્રત્યેક, કર્મને આત્મા સાથે જેડી આપનાર છે તે ઉદ્યાડી વાત છે અને તેથી તે પાંચે પ્રકારના પ્રમાદના નિગ્રહ કરવા ઉદ્યમ કરવા એવા એના સંબંધ ઉપરથી અર્થ થઇ શકે.

કેવાય—આગલા પ્રકરણમાં આપણે કોધ, માન, માયા અને લાલના દરેકના ચાર લોક કરી સાળ પ્રકારના કવાયા સમજી ગયા. એ કવાય જયાં સુધી હાય છે ત્યાં સુધી પ્રાણી અનેક કર્મો બાંધે છે, તેથી મિશ્યાત્વ અને અવિરતિ સાથે તેની કર્મ એકઠાં કરવાનાં નાળાં તરીકે ગણતરી કરવામાં આવી છે. આ કવાય કેવી ખરાબ ચીજ છે તે આપણે જોઈ ગયા છીએ. (જુઓ આ જ ગ્રંથનું કવાય સંખંધી પ્રકરણ)

દ'ડ — મન, વચન, કાયાના યાંગાની પ્રવૃત્તિ કર્મ ખ'ધાવે છે. તે દ્વારા આત્મા સાથે કર્મા જોડાય છે. તેથી આ યાંગને અર્થાત્ પ્રવૃત્તિને પણ કર્મનું એક નાળું ગણવામાં આવેલ છે. આ પ્રાણી જો યાંગા ઉપર વિજય મેળવે તા નવાં આવતાં કર્મા રાકાય છે. અને નવાં આવતાં કર્મોને પ્રયત્નપૂર્વ અટકાવવાં એ આ જીવનના ઉદ્દેશ હોવા જોઇએ.

યતેત—મને 'યત્નેન' પાઠ કરતાં 'યતેત' પાઠ વધારે સારા લાગે છે. એક તાે એ અધૂરા રહેતા વાકચને પૂરું કરે છે અને આખા અર્થ બરાબર થાય છે. તેથી મેં 'યતેત' પાઠ સ્વીકાર્યો છે.

તિ શ્રિગ્રહે—આસવના નિગ્રહ કરવામાં. અહીં 'યતિઃ' એટલા શખ્દ અધ્યાહાર સમ-જવા એમ ટીકાકાર શ્રી હરિભદ્રસૂરિ જણાવે છે. આપણે શ્રાવક એવા શખ્દ પણ અધ્યાહાર ગણી શકીએ, કારણ કે આ આખા ગ્ર'થ પ્રગતિશીલ શ્રાવકને પણ એકસરખી રીતે લાગુ પડે છે.

આવી રીતે મિધ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને ચાેગાને વિચારી એવા નિર્ણુંય કરવા કે નવા આવતા કર્મસમૂહ તાે દ્વર જ અટકી જાય. આ સાતમી આશ્રવભાવના છે. એના સંબંધમાં અન્ય શું કહે છે તે વિચારતાં પ્રથમ આપણે જસસાેમની આશ્રવભાવના વિચારીએ :

अ. ५१

#### (રાગ ધારણી)

અાશ્રવભાવના સાતમી રે, સમજો સુગુર સમીપ; ક્રોધાદિક કાંઇ કરા રે, યામી શ્રી જિનદીયા રે. સુણ સુણ પ્રાણીઆ! પરિદુર આસવપ્રપ'ચા રે: દશમે અંગે કહ્યા, જેહના દુષ્ટ પ્રપ'ચા રે. સથ.... હેશિ જે હિંસા કરે રે, તે લહે કડ્ડક વિપાક: પરિ હાેરો ગાત્રાસની રે, જો જો અંગ વિપાક રે. મિશ્યાવયછે વસુ નહેંચો રે, મંહિક પરધન લેઈ. અપ્રદ્રો રાળવ્યા રે, ઇંદ્રાદિક સુર કેઈ રે, **겠명....** મહા આરંભ પરિગ્રહે રે, બ્રહ્મદત્ત નરય પહત્ત; સેવ્યાં શત્રુપણું ભજે રે, પાંચે દ્વરગતિદ્વતા રે. છિદ્ર સહિત નાવા જ**ે** રે, ખૂડે નીર ભરાય; તિમ હિંસાદિક આશ્રવે રે, પાપે પિંડ ભરાય રે. 권엑.... અવિરતિ લાગે એકે દ્રિયા રે. પાયસ્થાન અદ્ભાર: લાગે પાંચહિ કિયા રે, પંચમ અંગ વિચારા રે. <del>겠</del>બ.... કડક ક્રિયા ચાનક ફળ્યાં રે. બાલ્યા જીજે માંગ; કહેતાં હીયડું કમકમે રે, વિરૂચ્યા તાસ પ્રસંથા રે. સુધ્ય.... મુગ પતંગ અલિ માછલું રે, કરી એક વિષય પ્રપ'ચ: દુ: ખિયા તે કેમ સુખ લહે રે, જસ મરવસ એહ પંચા રે. 됐인----હાસ્ય નિંદ વિકથા વશે રે, નંરક નિગાદે રે જાત: પૂરવધર શ્રુત હારીયાં રે, અવરાંની શી વાતા રે.

"સાતમી આશ્રવભાવના સદ્ગુરની સમીધ સમતે અને હે ભવ્ય પ્રાથમિકો તમે જિનેશ્વર રૂપ દીપકને અથવા જિનવાણીરૂપ દીપકને પામીને ફ્રોધાદિ કલાવા — આશ્રવા શા સાટે કરા છે! તે કરવા યાંગ્ય નથી. હે ભવ્ય પ્રાણીઓ! તમે જિનજાણી સાંભળા અને આશ્રવના પ્રપંચને – તેનાં વિસ્તારને પરિહરા. તે આશ્રવાના દુષ્ટ પ્રપંચને શ્રી પ્રશ્નવ્યા- કરશા નામના દક્ષમ અંગમાં વિસ્તારથી વશું વેલ છે." ૧

"જે પ્રાણી હોંશે હિંસા કરે છે, તે તેના કડવા વિપાકને અનુભવે છે, મામે છે, મિત્રાસની જેમ. તેની હકીકત શ્રી વિપાકસ્ત્રમાં એ એ. પાંચ અવતરૂપ માંચ આશ્રવે! પૈડી પહેલા હિંસા આસવ ઉપર આ દર્શત સમજવું. બીજા અસત્ય આશ્રવ ઉપર 'વસુ-રાજા'નું દખ્ટાંત છે. મિચ્યાવચન બાલવાથી તે દુર્ગતિએ ગયા. મંહિક યારકું ધન (અઠત્ત) લેવાથી હેરાન થયો. અને અબ્રહ્મે ઇદ્રાદિક અનેક દેવાને રાળવ્યા – હેરાન કર્યા છે. મહાઆરંભ અને મહાપરિગ્રહ્યી બ્રહ્મદત્ત ચક્કી નરકે પ**હોંચ્યાે.** આ પ્રમાણે પાંચ આસવાને સેવવાથી તે આસવા બરાબર શત્રુપણું ભજે છે. એ પાંચે દુર્ગતિના દ્વત જેવા છે, દુર્ગતિમાં લઇ જનારા છે." ર–૩–૪

" છિદ્ર સહિત નાવ જેમ જળમાં (સમુદ્રમાં) અંદર પાણી લરાઇ જવાથી ખૂડે છે, તેમ હિંસાદિક આશ્રવા વડે પિંડ પાપે લરાય છે એટલે પ્રાણી સંસારમાં ખૂડે છે, સંસાર રમાં પરિભ્રમણ કરે છે." પ

"એકે દ્રિય જીવાને પણ અવિરતિ કિયા લાગે છે, અહાર પાપસ્થાન લાગે છે અને પાંચે કિયા (પાંચે આલવ) લાગે છે, એમ પાંચમા આંગ શ્રી ભગવતીસૂત્રમાં કહ્યું છે. કડુક કિયાનાં સ્થાનકો જેને જેને ફળ્યાં છે તેમને બીજા અંગ શ્રી સૂત્રકૃતાંગસૂત્રમાં કહેલ છે, જેનું વર્ણન કરતાં હૃદય કમકમે છે, ઘુજે છે, તેના પ્રસંગ મહાવિરૂઆે-માઠો છે, અર્થાત્ તેના પ્રસંગ જ કરવા લાયક નથી." ૬–૭.

"હરણ, પત ગિયું, ભ્રમર, માછલું અને હાથી એ પાંચે જાતિના પ્રાણીએ કમસર શ્રેંત્ર ઇંદ્રિય, ચક્ષુ ઇંદ્રિય, ઘાણુ (ગંધ) ઇંદ્રિય, રસના ઇંદ્રિય અને સ્પરે ન્દ્રિય પૈદ્રી એકેક ઇંદ્રિયના પરવશપણાથી દુ:ખી થયા છે, તે સૌને જાણીતી વાત છે. તો જે મનુષ્યની પાંચે ઇંદ્રિય પરવશ છે અર્થાત્ પાતાને વશ નથી, પાતે તેમને વશ છે તે મનુષ્ય સુખ શી રીતે પામે ?" ૮

"એ સિવાય હાસ્ય, નિંદા (અથવા નિદ્રા) અને વિકથાના વશાથી પણ પ્રાણી નરક ને નિગાદમાં જાય છે. ચૌદ પૂર્વ ધર પણ નિદ્રાના વશાવતી પણાથી શ્રુત હારી જઇને દુર્ગતમાં ચાલ્યા જાય છે, તો ખીજા પામરની શી વાત ? ખીજા પામર જીવા તો તેના વશાવતી પણાથી દુર્ગતિમાં જાય જ એ નિઃસંદેહ વાત છે." હ.

આ આસવલાવના કેવી રીતે ભાવવી તે જસસામ મુનિએ ઠીક રીતે અતાવ્યું છે. અજ્ઞાની એકે દ્રિય પ્રાણીને પાંચે ક્રિયા લાગે છે, તેથી આ મનુષ્યલય પામીને એ ક્રિયાઓ ન લાગે તેના પ્રયત્ન કરવા. આપણે સ્વતંત્ર વિચાર ખતાવવા અગાઉ નવતત્ત્વના ટળાકાર આ સાતમી આસવભાવનાને અંગે શું કહે છે તે સમજી લઇએ. તેઓશ્રી જણાવે છે કે "મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય તથા યાગ એ પાંચે પ્રકારના આસવે કરીને કર્મ ખંધાય છે, અથવા દયાદાનાદિકે કરી શુભ કર્મ ખંધાય છે અને વિષયાકષાયાદિકે કરી અશુભ કર્મ ખંધાય છે, એવી જે ભાવના કરવી તે સાતમી આસવભાવના."

આ રીતે આસવભાવના ભાવવાની છે. આ સાતમી ભાવનાથી આપણે તત્ત્વચિંતનમાં પદ્મીએ છીએ. અત્યાર સુધી પાતાની જાત તરફ અથવા પાતાનાં સમાંસંબંધી તરફ જોતા હતા અને તેઓના પાતાની સાથેના સંબંધ પર વિચાર કરતા હતા, તે છોડી આત્મા અને કર્મના સંબંધ કેમ થાય છે, કેમ અટકે અને થઇ ગયેલા સંબંધ કેમ છૂટે તે હવે વિચારવામાં આવે છે. કર્મ જે માર્ગ આવે છે તેને રાકી નવાં કર્મ અંધતાં કેમ અટકીએ તે માટે હવે અહીં આસવદારાની વિચારણા કરીએ છીએ. કર્મ આત્મા સાથે લાગવાનાં ખેતાલીસ (૪૨) પ્રકાર છે. તેનું સફમ અવલાકન સંક્ષેપમાં કરી જઇએ. પાંચ ઇંદ્રિય, ચાર કવાય, પાંચ અવત (પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈથુન અને પરિગ્રહ), મન-વચન-કાયાના ત્રણ યાંગા અને પચીશ ક્રિયા: આ રીતે ખેતાલીસ નાળાં દ્વારા આત્માને કર્મ લાગે છે.

પાંચ ઇંદ્રિયોથી, ક્રેષ્ધ, માન, માયા અને લેાભ ક્રષાયાથી, પ્રાણાતિપાતાદિ પાંચ અવલથી, મન-વચન-કાયાના ચાંગાથી અને પચીશ ક્રિયાઓ દ્વારા કર્મ આત્મા સાથે લાગેલાં છે. એમાં પચીશ ક્રિયાએ ખાસ સમજવા જેવી છે: (૧) શરીરને અજયણાએ પ્રવર્તાવતાં જે ક્રિયા લાગે તે કાયિકી ક્રિયા, (ર) ખડ્ગાદિક અધિકરણે કરી છવને મારી નાંખવા, હતન કરલું તે આધિકરણિકી ક્રિયા, (૩) જીવ કે અજીવ ઉપર દ્વેષથી વિચારણા કરવી તે પ્રાદ્ધેષિકી ક્રિયા, (૪) પાતાને કે પરને પરિતાપ (એક) કંટાળા ઉપજાવવા તે પાસ્તિાપનિકી ક્રિયા, (પ) એકે દ્રિયાદિક છવને હણવા કે હણાવવા તે પ્રાણાતિપાતિકી કિયા, (६) ખેતર ખેડલું વગેરે જેમાં છકાય જીવના વધ થાય તેવી પ્રવૃત્તિ કરવી અથવા કરાવવી તે આરંભિકી ક્રિયા, (૭) ધન ધાન્યાદિ નવ પ્રકારનાં પરિગ્રહ મેળવતાં તથા તેની ઉપર માહ કરતાં જે કિયા લાગે તે પારિગ્રહિકી કિયા, (૮) માયા કપટથી બીજાને ઠગવું તે માયાપ્રત્યયિકી ક્રિયા, (૯) જિનવચન અણુસદ્દહતાં, વિપરિત પ્રરૂપણા કરતાં જે ક્રિયા લાગે તે મિશ્યાદર્શન પ્રત્યચિકી ક્રિયા, (૧૦) અવિસ્તિને લીધે પચ્ચ ખ્ખાણ કર્યા વગર સવે વસ્તની જે ક્રિયા લાગે તે અપ્રત્યાખ્યાનિકી ક્રિયા, (૧૧) કૌતુકે કરીને અધ પ્રમુખને જોવાં તે દષ્ટિકી ક્રિયા, (૧૨) રાગને વશે કરીને પુરુષ, સ્ત્રી, ગાય, બળદ, વસ્ત્ર વગેરે સુકમાર વસ્તાને સ્પર્શ કરવાથી જે ક્રિયા લાગે અથવા કાઈ સંદેહ ઉત્પન્ન થયાથી પૂછવાથી જે ક્રિયા લાગે તે સ્પૃષ્ટિકી અથવા પૃચ્છિકી ક્રિયા, (૧૩) જીવ તથા અજીવ આશ્રયી જે રાગ દ્રેષ થાય, એટલે બીજાને ઘરે હાથી, ઘાડા, વસ્ત્ર પ્રમુખ ઘરેલાં દેખી એ વસ્તુ એની પાસે કેમ એવું અંતવી કમેં ખંધ કરે, તે પ્રાત્યયિકી ક્રિયા, (૧૪) પાતાના ઘાડા પ્રમુખને જોવા આવેલા લાકાને પ્રશાસા કરતા જોઇને કે સાંભળીને જે હર્ષ ધરવા અથવા દૂધ, દહિં, ઘી, તેલ વગેરેનું ભાજન વાસણ ઉઘાડું મૂકયાથી તેમાં ત્રસ જીવ આવી પડે તે સામ તા-તુપાતનિકી ક્રિયા, (૧૫) રાજાદિકના આદેશથી યંત્રશસાદિકનું જે આકર્ષણ કરતું અથવા શસ્ત્ર ઘડાવલું, વાવકૂવાને અભાવવા તે નૈશસ્ત્રકી ક્રિયા, (૧૬) પાતાના હાથે અથવા ધાનાદિક જીવથી તથા શસ્ત્રાદિક અજીવથી શશકાદિક જીવને માસ્વા અધવા કોઈ અત્યંત અભિમાન કરીને, ક્રાધિત મનવાળા થઇને, જે કામ પાતાના નાકરા કરી શકે તે કામ પાતાના હાથથી કરે તે સ્વહસ્તકી ક્રિયા, (૧૭) છવ તથા અછવને કાંઈ આજ્ઞા કરવી અથવા તેઓ મારકત

કાંઇ અણાવવું અને તેથી જે કિયા લાગે તે આજ્ઞાપનિકા-આનયનિકી કિયા, (૧૮) જવ તથા અજવનું વિદારણ કરવું, ભાંગવું તે વિદારણિકા કિયા, (૧૯) ઉપયાગશૂન્યચિત્તે કાેઇ વસ્તુ લેવી અથવા મૂકવી અથવા ઊઠવું, બેસવું, કામનાદિક કરવું તે અનવકાંક્ષાપ્રત્યયિકી કિયા, (૨૦) આ લાેક પરલાેકથી વિરુદ્ધ કાર્યનું જે આચરણ કરવું તે અનવકાંક્ષાપ્રત્યયિકી કિયા, (૨૧) મનવચનકાયાના યાેગાનું દુષ્પ્રણિધાન, તેમાં પ્રવર્તન કરવું પણ નિવેતન કરવું નહિ તે પ્રાયાગિકી કિયા, (૨૨) કાેઇ એવું માેટું પાપ કરવું કે જેથી આઠે કર્માનું સમુદાયપણે શ્રહણ થઇ જાય તે સામાદાનિકી કિયા, (૨૩) માયા તથા લાેભવડે જે કાંઇ કરવું એટલે પ્રેમનાં વચન એવાં બાેલાય કે જેથી રાગની અધિક વૃદ્ધિ થાય તે પ્રેમિકી કિયા, (૨૪) કાેધ તથા માન વડે એવાં ગર્વિત વચન બાેલે કે જેથી આગલાને દેષ ઉપજે તે દેષકી કિયા, (૨૫) કેવળ કાયયાગને જ પ્રવર્તાવવાથી જે કિયા લાગે તે ઇર્યાપથિકી કિયા. અપ્ર-

આ રીતે આસવના ખેતાલીસ પ્રકાર જૈન સૂત્રોમાં તથા પ્રકરણુ આદિક ગ્રંથામાં બતાવ્યા છે. પચીશ કિયા જીવહિંસાને અંગે સીધી કેં આડકતરી રીતે લાગે છે. એથી જૈન દર્શનાનુસાર જીવહિંસાનું કેટલું મહત્ત્વ છે તે સમજાયું હશે. આ સવ' વાતો વિસ્તારથી લખવાના હેતુ તેનું ચિંતવન કરવાના છે. દાષને ટાળવા માટે પ્રથમ તેને ઓળખવા જોઈએ. ઓળખયા વગર તેનું ચિંતવન, તે સંબંધી ઉપયાગ અને તેના ત્યાગ થઈ શકે નહિ અને ભાવનાના હેતુ પ્રથમ તેના ત્યાગ કરવા માટે તે સંબંધી વિચાર કરવાના છે, તેને ઓળખવાના હેતુ પ્રથમ તેના ત્યાગ કરવા માટે તે સંબંધી વિચાર કરવાના છે, તેને ઓળખવાના છે. આ કર્મના આત્મા સાથે જોડાણનાં અને ભરાવાનાં કારણા જણાવવામાં આવે છે. તેમને બરાખર ઓળખી કર્મ આવતાં કેમ અટકે તે વિચાર કરવાના છે. કર્મને આવતાં અટકાવવાના માર્ગો આપણે આવતી ભાવનામાં જોઈશું, આ આસવ જે નવ તત્ત્વમાંથી એક તત્ત્વ છે તેમને બરાખર જાણી સમજી વિચારવા અને ટાળવા જોઈએ. તેથી આત્મા સંસારમાં પરિભ્રમણ કરતા અટકે છે અને જયાં અનંત સુખ થાય છે તેવા માફે પહોંચી જાય છે.

આશ્રવભાવતાને અંગે વિનયવિજયજી શાંતસુધારસ શ્રંથમાં કહે છે કે મિલ્યાત્વ, અવિ-રતિ, કવાય અને યાત્ર એ કર્મ બંધતા હેતુઓ છે. પછી આશ્રવના ભાવાથે સમજાવીને તેઓ ઇંદ્રિયા, કવાયા અને પચીશ ક્રિયાઓ વર્ણુ વી તે સર્વ કર્મ પ્રાપ્તિનાં ગરનાળાં છે એમ બતાવે છે. કર્મ પ્રાણીને વ્યાકુળ કરે છે, ચંચળ બનાવે છે અને આસવાથી આત્મા મેલા થાય છે. પ્રત્યેક સમયે કર્મ બંધાય છે એટલે સરવાળે આવક વધે છે. ત્યારે આ ગરનાળાં અટકાવવાના ઉપાય શાધવા જોઈએ. એના જવાબ આવતી આઠમી સંવરભાવનામાં મળશે. સત્તાવન બંધહેતુ પર વિવેચન કરી એ આસવાને એાળખી લેવાની જરૂરિયાત પર તેઓશ્રી ભાર મૂકે છે. એમના પરના વિજયની મહત્તા માટી છે. સમજુ માલુસ આ આસ-

વાને તજ દે એ સમજાવે છે. મિશ્યાત્વ કેવી રીતે કામ કરે છે તે જણાવી પછી તેઓ અવિરતિને સમજાવે છે. સાથે વિસ્તિભાવ, ત્યાગભાવ અને પચ્ચખ્યાણનું મહત્ત્વ રજૂ કરે છે; ત્યાર પછી ઇંદ્રિયના વિષયોને તેઓ વર્ણુંવે છે અને છેવટે મન, વચન, કાયાના યાંએ તે વર્ણું છે. સારા આશ્રવા સાનાની બેંડીરૂપ છે. મેં તેના પર વિવેચન કર્યું છે, તે પૃ. ૩૫૮–૩૯૮ સુધી શાંતસુધારસ પ્રથમ ભાગમાં વર્ણું ગ્યું છે. તે જોઈ જવા અત્ર સ્થના કરવી પ્રાસંશિક છે.

વાત એમ છે કે આશ્રવભાવના ચિંતવતાં એ કર્મોના અને આત્માના સંખ'ધ કેવી રીતે થાય છે તે સિંતવતું અને તે કર્મ ભ'ધ શાં શાં કારણાથી થાય છે તે સમજ તેમને અટકાવવાં. આ કારણા અટકરો એટલે કર્મની નવી આવક ઘટશે અને તે ઘટવાના રસ્તાએ આવતી આઠમી સંવરભાવનામાં ખતાવશે. આ રીતે સમજણ્યૂવે કર્મોને આળખવાં, તેમના આત્મા સાથે સંખ'ધ વિચારવા તે આ આશ્રવભાવનામાં આપણે મુખ્યત્વે વિચાર્યું. વિચારપથમાં શિ'તવેલી આખત પછી અમલમાં આવે છે, એટલા માટે પ્રથમ ભાવના કરવી એઈએ. આ રીતે સાતમી આશ્રવભાવના ભાવવી. (૧૫૭)

## ચાઠમી સ વરલાવનાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ---

## या पुण्यपापयोरब्रहणे वाकायमानसी वृत्तिः। सुसमाहितो हितः संवरो वरददेशितश्चिन्त्यः ॥१५८॥

અર્થ — પુષ્યને અને પાપને બન્નેને ન લેવાની મન, વચન અને કાયાની વૃત્તિ હાેવી તે આધારભૂત પુરુષાએ કહેલાે અને અતાવેલાે રસ્તાે હિત કરનાર – લાભ કરનાર છે. એ રીતે સ'વર વિચારવા યાેગ્ય છે, તેથી તેને વિચારવા, ભાવવાે. (૧૫૮)

વિવેચન—હવે આપણે આઠમી સંવરભાવનાને એાળખીએ, સમજીએ. જે ગરના-ળાની ઉપર વાત કરી ગયા તેનાં દ્વારા – બારણાંએા બંધ કરવાં એટલે સંવર. બીજા શબ્દોમાં, સંવર એટલે કર્માને આત્મા સાથે મળતા અટકાવવા, બંધ કરવા. તે આ આઠમી ચિંત-વવા યાગ્ય ભાવના છે. પ્રથમ સંવરભાવના કરવાની કેટલી બધી જરૂરિયાત છે તે ગ્રંથ-કર્ત્તાની સાથે વિચારી જઈએ.

પુષ્ય—પુષ્યના બેતાલીસ પ્રકાર છે. એ સારા લાગે છે, પણુ એ સાનાની એડી જેવા છે. સાનાની એડી સારા એમ લોઢાની એડીની સરખામણીમાં લાગે, પણુ સાનાની પણુ આખરે એડી જ છે અને તેને એડી તરીકે સમજવી જોઈએ. શાતાવેદનીય, ઉચ્ચ-ગાત્ર વગેરે એના બેતાલીસ પ્રકાર છે. એને નવ તત્ત્વમાં ત્રીજું તત્ત્વ કેટલાક આચાર્યો ગણે છે. આવું પુષ્યકર્મ પણુ સાનાની એડીરૂપ હાઇ ન જોઈએ એવી ચિંતવના કરવી તે સંવર-ભાવના છે. 'પાપ—એના ખ્યાશી (૮૨) પ્રકાર છે, તે ચાંઘું તત્ત્વ છે. પુષ્ય તો હજુ કાંઈ કાંઈને ગમે, પણ પાપ તો જરા યે ગમે તેવું નથી. તેને તે સ્વર્ષે ઓળખી તેનું સવધા અગ્રહ્યુ કરતું તે આ કર્મ આવવાનાં રસ્તા બધ કરવા માટે જરૂરી છે. આવી જાતના વિચાર સંવરભાવનાવાળા છવ કરે. એની નજરમાં તો પુષ્ય અને પાપ બ'ને સરખાં છે અને તે તેમનાથી દ્વર રહે છે. ભાવિતાતમા પ્રથમ તે કર્મને ઓળખે છે અને પછી તેની સામે આરણું અધ કરી તેની આય અટકાવે છે. આ સંવરભાવનાનું રહસ્ય છે. પુષ્યને પણ તે અડે નહિ અને પાપને પણ તે અડે નહિ કર્મને પાપને પણ તે અડે નહિ કર્મને પાપને પણ તે એક મહિ કર્મને છે.

અપ્રહણ — અનુપાદાન, ન લેવું, ન સ્વીકારવું. એટલે એ પુષ્યકર્મ બધાય એવું કામ પણ ન કરે અને પાપકર્મ બધાય એવું કામ પણ ન કરે, કોઇ પણ પ્રકારનું કર્મ બધાય તેની સામે તે બારણાં જ બધા કરી દે. જે પાણીની આવક તળાવમાં આશ્રવ દ્વારા થતી હોય તેની અટકાયતના સર્વ ઉપાય તે લે. કર્મ નવાં ન આવે તે માટે આશ્રવદારની સામે હડતાળ પાડવી અને સ'વર દ્વારા તે કર્મને આવતાં અટકાવવા. તે સમજુ વિવેધી વિચારક જરૂર કરે.

મન-વચન-કાયાની વૃત્તિ—મનથી, વચનથી અને કાયાથી કમં મધ થાય છે. તેવા પ્રકારના વ્યાપાર એ સંવરભાવનાને અંગે પ્રાણી ન કરે. કમં આવવાના આશ્રવાને અંગે આપણે તોયું છે કે મનચાગ, વચનચાગ અને કાયચાગ નવીન કમં ને આત્મા સાથે તોડે છે. એ કમં શ્રહણના કારણભૂત આ વ્યાપારને અટકાવી દે એટલે નવાં કર્મા પ્રાણી શ્રહણ ન કરે. આ રીતે તેના વ્યવસાય જ એવા પ્રકારના થઇ જાય કે એ નવાં કર્મોને શ્રહણ ન કરે. આ સ વરભાવનાથી નવીન કમંની અટકાયત કેમ થતી હશે તે આપણે આગળ ઉપર તોઇશું.

સુસમાહિત—આ સંવરનું વિશેષણ છે. સારી રીતે આત્મામાં આરાપણ કરેલા સંવર નવીન કમેં બંધને અટકાવે. એટલા માટે સંવરની ભાવના કરવી, સંવરને ઓળખવા અને એ રીતે કમેંની નવી આવક અટકાવવાની વિચારણા કરીને તેના અમલને અંગે વિચાર કરવા. આ સંવરભાવના નવી આવક કમેંની જે થાય છે તેને અટકાવવાને અંગે અને નવાં કમેની આયનાં દ્વારા થાંધ કરવા અંગે છે.

હિત—હિતકારી સંવર છે. ભવિષ્યને માટે તે ખરેખરે લાભ કરી આપનાર છે, એ પણ સંવરતું વિશેષણ છે. આપણે સંવર કેમ શાય તેના ક્ષેત્રેક થાડો પરિચય આમળ ઉપર કરીશું, પણ તે અત્યંત આત્મિક લાભ કરનાર છે એટલું આપણે અત્યારે જાણી લઈએ, સમજ લઈએ.

વરદ—તીર્થ કર જેવા ઉત્તમ જનાએ તેને અતાવ્યા છે. જેને તીર્થ કરના વચનમાં મહા છે તેણે બલાવું કે આ સંવરના સર્વ પ્રકારા ખુક ત્રિય કર મહારાજે અતાવેલ છે

तेथी कड्र विशारवा थे। व्य छे.

દેશિત—દેખાડ્યો છે, કહ્યો છે, ખતાવ્યા છે. આ આસવના સવે માર્ગીનાં દ્વાર અધ કરી આવક ખંધ કરવાના રસ્તા તીધે કર મહારાજે ખતાવ્યા છે, સ્વ્યવ્યા છે એટલે એ રસ્તા જરૂર સારા જ હાય, અસરકારક જ હાય એમ વિચારવું. આ પ્રમાણે ભાવના કરવી. આ રસ્તા કયા કયા છે તે આપણે વિચારવું. તીધે કરને વચ્ચે લાવવાનું કારણ એ છે કે એમનું જ્ઞાન પરિપક્વ હાઈ તેઓ જે રસ્તાઓ ખતાવે તે સારા જ હાય, આદરવા યાગ્ય હાય. તેથી સંવરભાવના તેમની પ્રણીત હાઈ આદરવા યાગ્ય છે, એવું પ્રમાણપત્ર છે. આવી રીતે સંવરભાવના ચિંતવવી, વિચારવી અને પાતાના સંસાર ઘટાડવા. તેથી પ્રથમ આપણે સંવરતત્ત્વને ઓળખી લઇએ. સંવરના સત્તાવન ભેદ છે, એમ નવતત્ત્વની શરૂઆતમાં કહ્યું છે. એ પ્રત્યેક ભેદને અનુસરવાથી નવાં કર્મીને આવવાનાં બારણાં ખંધ થાય છે. એ સત્તાવન પ્રકાર આ પ્રમાણે છે: પાંચ સમિતિ, ત્રણ ગુપ્તિ, બાવીશ પરિસહ, દશ યતિધર્મી, બાર ભાવના અને પાંચ ચારિત્ર એમ સત્તાવન ભેદ થાય છે. તે પ્રથમ આપણે સમજ લઇએ. એ પણ સમજ લઇએ કે મન, વચન, કાયાના યોગોને એમાં પ્રવર્તાવવાથી નવાં કર્મી આવતાં રાકાય છે.

પ્રથમ ઇર્યાંસમિતિ એટલે જયણા રાખી સાહાત્રણ હાય ભૂમિ આગળથી જોઈને ચાલવાની પહિત. સમ્યક્ પ્રકારે નિરવદ ભાષા બાલવી તે બીજી ભાષાસમિતિ. નિર્દોષ આહાર, વસ્ત, પાત્ર તથા વસતીની શોધખાળ કરવી તે ત્રીજી એષણાસમિતિ. સમ્યક્ પ્રકારે પુંજી પ્રમાર્જી આસન વગેરે શ્રહણ કરવા અને તેને માટે જે ચેષ્ટા કરવી તેને ચાથી આદાનનિક્ષેપણા સમિતિ કહેવામાં આવે છે. પરઠવવા યાચ્ય મળમૂત્રાદિક વસ્તુઓને સ્થં હિલભૂમિમાં ઉપયાગપૂર્વક મૂકવાની જે ચેષ્ટા કરવી તેમ જ સદોષ ઉપકરણ વગેરેને પરઠવવાની જે ચેષ્ટા કરવી તે ઉત્સર્ગસમિતિ (પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ). આ રીતે પ્રવૃત્તિ અથવા ચેષ્ટા કરવાથી જીવહાનિ અટકે, તેથી તે પાંચે સમિતિ મુનિએ હ'મેશા પાળવી જોઈએ. મનમાં કલ્પનાજાળના વિયાગ કરવા અને ધમંદયાનની વિચારણા કરવી અને સવધા મનાયાગાને રાકવા તે મનાસુપ્તિ. સવધા વચનને રાધવું, અથવા મીનના અભિગ્રહ ધારણ કરી હાથપગની સંજ્ઞા વડે કામ કરવું અને જયણાપૂર્વક વહારતી વખતે બાલવું તે વચનગુષ્તિ. કાયા–શરીરનું ગાપન કરી ઉપસર્ગ–પરિસહ આદિ સહન કરવાં અને કાયાની ચેષ્ટાના સર્વથા ત્યાગ કરવા અને શયન, આસન પ્રમુખને વિશે ચેષ્ટાના નિયમ કરવા તે કાયાની ચેષ્ટાના નામથી એાળખાય છે. આ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુષ્તિ મળીને આઠ પ્રકાર થયા. એ આઠે મળીને પ્રવચનમાતા કહેવાય છે.

હવે આપણે બાવીશ પરિષહને (અથવા પરિસહોને) જોઇ જઇએ. પરિષહેા સહન કરવાથી પાપને આવતું અટકાવી શકાય છે અને અતુકૂળ પરિષહેા ખમવાથી પણ પાપને

આવવાનાં દ્વાર ભધ કરી શકાય છે. આપણે આ સાધુએ સહેવાના ખાવીશ પરિષ્દુા વિચા-રીએ. ૧. ક્ષુધા એટલે ભૂખ. ગમે તેવી ભૂખ લાગે તા પણ અનેષણીય આહાર સાધુ ન જ લે. આર્લધ્યાન પણ ન કરે. ગમે તેવી ભૂખને પણ સહન કરે એ પ્રથમ યરિવહ. ર. પિપાસા એટલે તરસ. ગમે તેવી તરસ લાગે, આહાર માટે ભ્રમવામાં વધારે લાગે. તે વખતે એષણીય જળ જ સાધુ લે, અન્યથા તરસ સહન કરે. ૩. શીતપરિષદ. કંડીને સહન કરતી વખતે પણ ખપે તેટલાં જ વસ્ત્ર ક્ષે અને શીતની પીડા સહન કરે. ૪. ઉબ્હાયરિયહ. જ્યારે ઉનાળા તપે કે પાતે ઉબ્હા શીલા પાસે આવી ચઢે તેા ગરમી સહન કરે, છત્ર કે કપડાંના છાંયડા ન કરે, વીંજણા વગેરેના ઉપયાગ ન કરે. પ. ડાંસ. ડાંસ કે મચ્છરના ડ ખ લાગે, જૂ-માંકડ કરડે ત્યારે તેના નિવારણ માટે સ્થાનક તજે નહિ. અને જૂ, માંકડના ડેંપ્ય નિવારવાના ઉપાય પણ ન કરે. દ. અચેલ. વસ્ત્રોને વાંછે નહિ. આગમમાં જેટલાં વસ્ત્ર રાખવાનું કહ્યું છે તેટલાં જ રાખે. અચેલ એટલે વસ્ત્ર નહિ એમ નહિ પણ અલ્પમૂલ્યવાળું કે ફાટેલું વસ્ત્ર સાધુ ખુશીથી લે. મૂર્કોને પરિગ્રહ અતાવ્યા છે. કપડાં તરફ પણ એને મૂર્છા ન થાય, છ. અરતિપરિષદ્ધ. ગમે તેટલા વિદ્વાર કરે તા પણ એને અજ પા ન થાય. અરતિ એટલે કંટાળા-અણુગમા. શુભ ધ્યાન ધરવું તે અરતિને દ્વર કરવાનું સાધન છે. ૮. સ્ત્રીપરિષદ્ધ. સ્ત્રીઓને જોઇ તેમનાં અંગ, પ્રત્યંગ, સંસ્થાન, સુરત, હાસ્ય, મનાહરપણં, લલિતવિભ્રમ, વિલાસ વગેરે ચેષ્ટાએ ન ઇચ્છે અને સ્ત્રી સાથે દૃષ્ટિએ દર્ષિના મેળાપ ન કરે. ૯. ચર્ચાપરિષદ્ધ. ચર્ચા એટલે ચાલવું. ગ્રામ, નગર, કુળાદિને વિશે વિહાર કરે-ચાલે અને એક ને એક સ્થાનકે ન રહે. ૧૦. નોષેધિકી પરિવહ, પાપકમ અને ગમનાગમનના નિષેધ કરે. શૂન્ય ઘર, સ્મશાન, સર્પાળલ, સિંહગુફા વગેરેમાં કાંયાેેે સત્ગેપ રહ્યા થકા ત્યાં અનેક પ્રકારના ઉપસર્ગા થાય તો પણ અશિષ્ટ ચેષ્ટાના નિષેધ કરવા. સ્ત્રી, પશુ, પ'ડક વર્જિત સ્થાનમાં રહેતાં જો અનિષ્ટ કે ઇષ્ટ ઉપસર્ગો થાય તા પણ તેથી ચિનમાં પણ ચલાયમાન ન થાય, પણ તે ઉપસર્ગોને સહન કરે. ૧૧. શય્યાપરિષદ્ધ, વસતીમાં ઘણી ખૂળ હાય, ઘણી ઠંડી હાય, જમીન ગરમ હાય, કાંકરાવાળી હાય તા પણ વસતીને (રહેવાનાં સ્થાનને) સારી માઠી કહે નહિ, ઉદ્દેગ કરે નહિ. ૧૨. આક્રેાશપરિષદ શુષ્યાના આપનાર કાર્ધ કરે, આફ્રાેશ કરે અથવા કાઈ સાધુને દેખી તિરસ્કાર કરે. છતાં તેના તરક કાંધ ન કરે, પણ ઊલટા તેવા પુરુષને ઉપકારી જાણે, હિતકારી માને અને તેના તરક પણ શાંતિ રાખે. ૧૩. વધપરિષઢ. શચ્યા આપનાર, વસતી આપનાર ખૂન પણ કરે. કાઈ ઢીંકા, પાટ, ચાળુક વગેરેથી મારવાના, પ્રહાર કરવાના માર્ગ લે અથવા મારી નાખવા માટે પ્રહાર કરે છતાં તેના ઉપર પણ જરાયે રાષ ન લાવે. ૧૪. યાચનાપરિષદ માંગતાં યતિ શરમાય નહિ, જરૂરી વસ્તુએ৷ માંગે, કારણ કે આપ્યા વગરની સળી પણ સાધને ખપતી નથી. જેની પાસે યાચના કરવામાં આવે તે આપશે કે નહિ તેના વિચાર પ્ર. પર 🕆

ન કરે. ૧૫. અલાલપરિષહ. માગ્યા છતાં વસ્તુની પ્રાપ્તિ ન થાય તો તેનાથી મનમાં ખેઢ પામે નહિ, વિષાદ ન લાવે, અને મુખરાગ પણ પલટે નહિ. ૧૬. રાગપરિષઢ. ગમે તેવા વ્યાપિ થાય છતાં અતિસાર, લગંદર વગેરે રાગોના ઉપાય ન શિંતવે, પણ વિધિ અનુસાર નિશ્વદ ચિકિત્સા કરે, કરાવે. મનમાં કર્મના વિષાક વિચારે, કાંઈ જાતની હાયવાય ન કરે. ૧૭. તૃષ્ણસ્પર્થપરિષઢ. શમ્યાનાં તરણાં વાગે તો પીડા સહન કરી લે અને પીડાસહનને પીડા ન ગણે. ૧૮. મલપરિષઢ. સાધુ સ્નાન ન કરે, તેથી શરીરે મેલ થાય, દુર્ગ ધ થાય, પરસેવા થાય તેને દ્વર કરવા સ્નાનાદિકની વાંછા ન કરે. ૧૯. સતકારપરિષઢ. સાધુને કાંઈ નમે, કાંઈ સ્તવે, ચરણસ્પર્શ કરે, સામેયું કરે, ઊલા થઇ આદર કરે, પણ સાધુને એની વાંછા ન હાય. કરે તો ઠીક છે, ન કરે તો તેના ખાત્મા જાણે. ૨૦. પ્રજ્ઞાપરિષઢ: છુિલ્યા લાહુને તેનો ગર્લ ન કરવો અને ન હાય તો તેના ખેદ પણ ન કરવા. ૨૧. અજ્ઞાનપરિષઢ. જેમ છુિલ્યે તેના ગર્લ ન કરવા અને ન હાય તો તેના ખેદ પણ ન કરવા. ૨૧. અજ્ઞાનપરિષઢ. જેમ છુિલ્યે સહેને સહેવી તેમ અજ્ઞાનને પણ સહન કરહું. સાધુ જ્ઞાનવાન હાય, અને સર્વ પ્રકાર હાય એનું ન પણ ખને, તેથી થતા પરાભવ પણ સાધુ શાંતિથી સહન કરે. ચર. સમ્યકત્વ પરિષઢ: કોઇ ઇંદ્ર વગેરે ફળીભૂત ન થાય તેથી શ્રહામાં પાછા ન પડે અને અન્યદશ્લાનીની ઝહિ દેખી એના તરફ શગ ન કરે. આ બાવીશ પરિષઢા ખાસ ઇરાહ્યા પૂર્વ અત્ર આલેપ્યા છે, સમજીને તેમને સહન કરવા. એથી આવતાં કર્મા અટકે છે.

આપશે હવે સંવરના ઉપાયા વિચારીએ. અત્યાર સુધીમાં આઠ પ્રવચનમાતા અને ખાવીશ પરિષદ મળીને ત્રીશ સંવરાપાયા વિચાર્યા. ત્યાર પછી દશ યતિધર્મ આવે છે, તે આવતા પ્રકરસ્ત્રના વિષય છે; તેથી અત્ર તેમનાં નામમાત્ર જ આપીશું. એ યતિધર્મના પાલનથી પણ નવાં આવતાં કર્મો સામે ખારસાં છે. તે યતિધર્મો આ રહ્યાં : ૧. ક્ષમાધર્મ, ૨. માદ વધર્મ, ૩. આજ વધર્મ, ૪. સુક્તિધર્મ, ૫. તપાધર્મ, ૬. સંયમધર્મ, ૭. સત્યધર્મ, ૮. શૌચધર્મ, ૯. અકિંચનધર્મ અને ૧૦. છાદ્યાચર્યધર્મ, આમાં પાંચ મહાલતના પસ્ત્ર સમાવેશ થાય છે. આ યતિધર્મને મેળવતાં ૪૦ (ચાળીશ) પ્રકારનાં સંવર થયાં.

પછી ખાર ભાવના આવે છે. તેની વિગતવાર વિવેચના આ પ્રકરણમાં જ ચાલે છે. તેખનાં પણ નામ માત્ર આપીએ. ૧. અનિત્યભાવના, ૨. અશરણભાવના, ૩. સંસારભાવના, ૪. એકત્વભાવના, ૫. અન્યત્વભાવના, ૬. અશુચિભાવના, ૭. આસવભાવના, ૮. સંવર-ભાવના, (સાલે છે), ૯. નિર્જરાભાવના, ૧૦. લેકિક્વભાવનાના, ૧૧. એધિદુર્લ ભભાવના અને ૧૨. અધિદું તસહાયભાવના. આ પ્રત્યેક ભાવના આવતાં કર્મોને રાકે છે. તેથી તેને સંવરભાવનાના વિભાગ ગણવામાં આવે છે. એ રીતે ત્રીશમાં કશ અને ખાર સંવરા વધતાં પર (ખાવન) સ'વરા થયાં.

હવે પાંચ પ્રકારતા ચારિત્રનું વર્ણન કરીએ. ૧. સામાયિક ચારિત્ર–સમતાના જેમાં લાભ થાય તે અથવા સમતાના અર્થાત્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના જેમાં લાભ થાય તેને પણ સામાચિક ચારિત્ર કહેવાય. ૨. છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર–ચારિત્રના પર્યાયના છેદ થાય. છેદ એટલે પૂર્વ પર્યાયના છેદ અને ઉપસ્થાપના એટલે ગણાધિપે આપેલ નવા પર્યાયની સ્થાપના. મામાં પંચ મહાવતના ઉચ્ચાર થાય છે. ૩. પરિહારવિશહિ ચારિત્ર-જેમાં કર્મની નિજેશ થાય તે. આ ચારિત્રમાં વિશિષ્ટ પ્રકારના તપથી ગ્રુક્ત આચાર હેાય છે. નવ મનુષ્યના ગચ્છ જુદા નીકળ તે તીર્થ કર કે તેના દીક્ષિત શિષ્ય પાસે ચારિત્ર પહિવજળે. એમાં ચાર જણા પરિક્રારક એટલે તપના કરનારા થાય અને ચાર તેમની વૈયાવચ્ચ કરનારા થાય અને એકને ગુરુસ્થાનકે ઠરાવે. પછી તે ચાર પરિહારક છ માસ સુધી તપ કરે. તેમાં ઉગ્જીકાળ જઘન્યથી ચાથ, મધ્યમથી છઠ અને ઉત્કૃષ્ટથી અડ્રમ એવાં તપ કરે અને શીતકાળે જઘ-ન્યથી છઠ, મધ્યમથી અઠ્મ અને ઉત્કેપ્ટથી દશમ કરે તથા વર્ષાકાળે જઘન્યથી અઠ્મ, મધ્યમથી દશમ અને ઉત્કૃષ્ટથી દ્વાલસ (૫ ઉપવાસ) તપ કરે, પારણે આંબિલ કરે, એમ છ મહિના તપ કરે. પછી ચાર તપસ્યા કરનારા વૈયાવચ્ચ કરનાર થાય અને વૈયાવચ્ચ કરનારા તપસ્વી થાય. તે પણ છ માસ સુધી તપ કરે. તે પૂર્ણ થયા પછી જે ગુરૂ થયા હાય તે છ મહિના તપ કરે, તે વખતે તે આઠમાંના એક ગુરુ થાય, શેષ બીજા વૈયાવચ્ચ કરે. એમ અહાર મહિના સુધી તપ સંપૂર્ણ કરી પછી જિનકલ્પ આદરે અથવા ગચ્છમાં પણ આવે. ૪. સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર–સંપરાય એટલે ક્ષાય. શ્રેણીએ ક્રમ ખપાવતાં નવમે ગુણસ્થાન કે લોભના સંખ્યાત ખંડ કરી જ્યારે છેલ્લો ખંડ બાકી રહે ત્યારે તેના અસંખ્યાત સુક્ષ્મ ખંડ કરીને દશમે ગુણકાશે ઉપશમાવે, અથવા ક્ષપકશ્રેણી માંડી દ્વાય તો ત્યાં ખપાવે, તે દશમ ગુણસ્થાનકનું નામ સૂક્ષ્મસંપરાય છે. અને ચારિત્રનું નામ પણ સૂક્ષ્મસ પરાય છે. પ. યથાખ્યાત ચારિત્ર-યથાવિધિએ કરીને અકષાયપણું અર્થાત્ સંજવલન-કષાચે કરી સર્વધા કષાયરહિતપણું જેને કહીએ તે યથાખ્યાત ચારિત્ર જાણવું. છાદ્દમ-સ્થિક અને કૈવલિક એવા એના બે પ્રકાર છે. અગિયારમે ગુજુઠાણે એ છદ્દમસ્થને થાય અને તેરમે ગુપારથાનકે તે કૈવલિકને જાણવું. આ ચારિત્રથી પ્રાણીના માક્ષ થાય છે.

આ પ્રમાણે સંવરના સત્તાવન પ્રકાર થયા. એમાંના કોઇ એક કે વધારે પ્રકાર આદરવાથી આવતાં કર્મોનાં ખારણાં દેવાઇ જાય છે. પ્રત્યેક સત્તાવન પ્રકૃતિ વિચારવા યાગ્ય છે, અને એ રીતે નવીન કર્માં ખંધની સામે ખારણાં ખંધ કરવા જેવું છે. આ નવીન આય અંધ થઇ જાય પછી હોય તેવાં કર્મોને દૂર કરવાને માટે આવતી નવમી નિજ રાભાવના છે.

આઠમી સવરભાવના જસસોમે નીચે પ્રમાણે વર્ણી છે, તે હવે આપણે વિચારી લઇએ —

> આઠમી સ'વરભાવના છ, ધરી ચિત્તશું એકતાર; સમિતિ ગુપ્તિ સુધી ધરા છ, આપામ્યાપ વિચાર.

સલ્ણા! શાંતસુધારસ ચાખ—એ આંક્ણી. વિરસ વિષય ક્લકૂલડે છ, અટતા મનઅલિ રાખ. સલ્ણા૦ ૧ લાભઅલાલે સુખદુ:ખે છ, જવિતમરણ સમાન; શત્રુમિત્ર સમ લાવતા છ, માન અને અપમાન. સલ્ણા૦ ૨ કદીએ પરિગ્રહ છાંડશું છ, લેશું સંયમભાર; શ્રાવક ચિંતે હું કદા છ, કરીશ સંથારા સાર. સલ્ણા૦ ૩ સાધુ આશંસા એમ કરે છ, સૂત્ર લણીશ શુરુ પાસ; એકલમલ્લ પ્રતિમા રહી છ, કરીશ સંલેખણ ખાસ, સલ્ણા૦ ૪ સવ્જવિહત ચિંતવા છ, વયર મ કર જગ મિત્ત; સત્ય વચન મુખ લાખીએ છ, પરિહર પરનું વિત્ત. સલ્ણા૦ પ કામકટક લેદણ લણી છ, ધર તું શીલ સન્નાહ; નવવિધ પરિગ્રહ મૂકતાં છ, લહીએ સુખ અથાહ. સલ્ણા૦ ૬ દેવમણુઅ ઉપસર્ગાં શું છ, નિશ્વલ હાય સધીર; ખાવીશ પરિવહ જીતીએ રે, જિમ જીત્યા શ્રીવીર. સલ્ણા૦ છ

" આઠમી સંવરભાવના ચિત્તમાં એકતાર કરી બરાબર ધારણ કરવી, ભાવવી. તેમાં આપાઓપ વિચાર કરીને પ્રથમ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુષ્તિ ધારણ કરવી અને શાંત સુધારસનું આસ્વાદન કરવું. કર્ત્તા કહે છે કે જ્યારે વિરસ એટલે માઠા રસવાળાં ફળફૂલમાં ભમતા મનરૂપ અલિને-ભમરાને રાેકીશ, તેમાં કરવા નહિ દે ત્યારે તે શાંતસુધારસનું, શાંતિરૂપ અમૃતનું, આસ્વાદન કરશે." (૧)

" સંવરભાવનાના પ્રારંભમાં સમાન ભાવની અત્યંત આવશ્યકતા હોવાથી કર્ત્તા કહે છે કે સંવરના અભિલાષી જીવા લાભ અને અલાભમાં, સુખમાં અને દુઃખમાં, જીવિત અને મરણમાં, શત્રુ અને મિત્રમાં અને માન અને અપમાનમાં સમભાવ રાખનારા હોય છે." (૨)

" શ્રાવક દરરોજ મનમાં ચિંતવે છે કે, 'હું આ પરિગ્રહ ક્યારે છાંડીશ, ક્યારે સંયમના ભાર (ચારિત્ર) ગ્રહેલું કરીશ અને ક્યારે અલુશલું કરીને, સંથારા કરીને, શુલ લાવના ભાવતા આ દેહને તજીશ?' શ્રાવકને કરવા ચાગ્ય આ ત્રલું મનારથ કહ્યા છે. સાધુ એવી આશંસા–ઇચ્છા કરે કે 'હું ગુરુ પાસે ક્યારે સર્વ સ્ત્રોના અભ્યાસ કરીશ? ક્યારે વિહારી થઇ, એકલમલ્લ પ્રતિમા ધારલું કરી કાચાત્રલર્ગમાં રહીશ? અને ક્યારે શાસ્ત્રવિધિપૂર્વક સંલેખલું કરી આ શરીરને તજી દઇશ?' આ સાધુને કરવાના ત્રલું મનારથ છે." (3-૪)

"હવે સંવરના ભેંદ વર્ણું છે. ઉત્તમ જવા સર્વ જીવનું હિત ચિંતવે. કર્તા કહે છે કે, હે જગતના મિત્ર! તું કોઇની સાથે વેર ન કરીશ, મુખે સત્યવચન બાલજે, પારકું દ્રવ્ય પરિહરજે, કિંચિત્ પણ અદત્ત ન થહાણ કરીશ. કામદેવના સૈન્યને ભેંદવા માટે, જીતી લેવા માટે શીલરૂપ સન્નાહને એટલે કે અખ્તરને ધારણ કરજે અને નવવિધ પરિશ્રહને સર્વાંથા તજી દેજે કે જેથી પારાવાર સુખની પ્રાપ્તિ થાય." (પ–¢)

"દેવસંખ'ધી અને મનુષ્યસંખંધી, ઉપલક્ષણથી તિયે' ચસંબ'ધી પણ જે જે ઉપસર્ગો –ઉપદ્રવે થાય તેને ધૈર્યથી નિશ્ચળ થઇને સહન કરવા, અને જેમ મહાવીર પ્રભુએ સર્વ' પરિષહને જીતી લીધા તેમ તારે પણ આવીશે પરિષહને સહન કરવા, જીતી લેવા. આ અ'તિમ ઉપદેશ છે." (૭)

આ પ્રકારની જસસામની આઠમી ભાવના છે. એમાં સ'વરનાં થાડાં થાડાં નામા આપ્યાં છે. નવતત્ત્વકાર પાતાના ટબામાં લખે છે કે 'જે જે સ'વર થકી આશ્રવ રાકાય તે આશ્રવનું રાકવું, અને તે તે સ'વરનું જે આદરવું, એટલે જેમ ક્ષમાદિક સ'વર વડે ક્રોધાદિ આશ્રવ રાકાય છે, ઇત્યાદિક જે ભાવના કરવી તે આઠમી સ'વરભાવના."

શ્રીમાન વિનયવિજયજીના શાંતસુધારસના વિવેચનમાં લખેલ છે કે પ્રથમ તા સંવરના અર્થ સમજવા; પાંચ સમિતિ શું છે, ત્રણ ગુપ્તિ શું છે, દશ યતિધર્મા કયા કયા છે. બાર ભાવના કેમ ભાવવી, આવીશ પરિષદ કેમ જીતવા અને પાંચ ચારિત્રના પરિચય કેવી રીતે કરવા એ વિચારતું તે સ વરભાવના છે. આશ્રવાથી ગભરાવાનું જરા પણ કારણ નથી. એ આશ્રવાના ઉપાય સંવરભાવ છે અને એ પ્રસાસસિદ્ધ છે અને એ પ્રયાસ જરૂર કર્લ છે. અવિરતિના ઉપાય સંયમ છે. સંયમના સત્તર પ્રકાર છે. મિશ્યાત્વના ઉપાય સમ્યક્ત છે. અને આત્ત<sup>દ</sup>ધ્યાનના ઉપાય મનાસ્થિરતા છે, જ્યારે કોધના ઉપાય ક્ષમા છે, માનના ઉપાય નમ્રતા છે, માયાના ઉપાય સરળતા છે અને લાભના ઉપાય સંતાવ છે. રાેધ હૃદયથી કરવાના છે. આત્મવહાણની ત્રણ જરૂરિયાતા છે, તે હાેય તાે લક્ષ્યસ્થાને પહોંચવામાં વખત લાગતા નથી. આત્મવિકાસના માર્ગ ત્યાં ખતાવ્યા છે. પ્રથમ તા નવા કર્મીને રાેકવાં, સંવર આવતાં કર્મીને અટકાવે છે. અહીં જે માર્ગ બતાવવામાં આવ્યા છે તે સિદ્ધ માર્ગો છે. વિષયકષાયને દૂર કરવા અને શમરસના વરસાદ વરસાવવા. તારી ફિકરાે નકામી છે, એવા એક ધ્વનિ છે. મનાેગુપ્તિની ચાવી પછી ખતાવી છે. કાયાની માયા કરવા જેવી નથી. સ'યમયાગમાં નિરંતર પ્રવૃત્તિ રાખવી, મતમતાંતરમાં ન મૂંઝાલું પણ સત્યની પરીક્ષા બરાબર કરવી. છાદ્દાચર્ય એ આત્મવિકાસની બારાખડી છે. એમાં અનેક બાળતા સમાય છે. સર્વના આધાર પરિભુતિ પર છે. આત્મસ્વરૂપ એાળખવા જેવું છે. તારા ઉદ્ધાર તારા હાથમાં છે. શાંતરસનું પાન કરવા જેવું છે. આવા અનેક ઉપયાગી વિષયા એ ગ્રાથમાં નિરૂપવામાં આવ્યા છે. તે તરફ સુજ્ઞ વાંચકનું ક્ષક્ષ ખેંચવામાં આવે

છે. આ સંવરભાવનામાં સમિતિ, ગુપ્તિ, પરિષદ્ધજય, ચારિત્રો, ભાવના વગેરે જે રજૂ કરવામાં આવ્યાં તે કર્મની આવક સામે ભારણાં ખંધ કરનાર છે અને પછી જેમ તળાવમાં નવું પાણી ન આવે ને અટકી જાય તેમ સંવરનું કાર્ય છે. એ ભાવના વારંવાર ભાવવી. એ રીતે વિચારપથ સુધર્યા પછી તેના અમલ થશે અને આત્મા આત્મિક ભાવમાં લાગી જશે. હવે તે વખતે જે કર્મા લાગેલાં હાય, આત્મા સાથે મળેલાં હાય તેને કેમ દૂર કરવાં તે આવતી નવમી ભાવનામાં વિચારાશે. એ રીતે નવાં કર્મોને રાકવા પૂરતી આ આઠમી ભાવના ચિંતવવી અને તે સારી લાગે, જચે તો તેના અમલ કરવા. એ વિચારણાથી હંમેશ માટેનું સુખ મળે છે. (૧૫૮)

## नवभी निक राक्षावनानु विस्तारथी स्वरूप---यद्रद्विशोषणादुपचितोऽपि यत्नेन जीर्यते दोषः । तद्वत् कमीपचितं निर्जरयति संवृतस्तपसा ॥१५९॥

અર્થ - જેમ શરીરમાં થયેલા દાધ લાંઘણુથી (ન ખાવાથી) પ્રયત્નપૂર્વક નાશ પામી જાય છે, તે પ્રકારે આત્મા સાથે મળી ગયેલ કર્મને પણ સ'વરચુક્ત પ્રાણી તપ દ્વારા ક્રુર કરી દે છે, નાશ પમાડે છે. (૧૫૯).

વિવરાષુ—આ શ્લાકમાં નવમી નિજ'રાભાવનાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી ખતાવ્યું છે. કર્ત્તા પાતે જ એક દાખલા આપી નિજ'રાની મહત્તા સમજાવે છે. નિજ'રા અગાઉ લાગેલાં કર્માને ઉદ્દેશે છે. સંવર તા કર્મને આવતાં અંધ કરે, પણ તે વખતે જે કર્મા લાગેલાં હાય, આત્મા સાથે મળી ગયેલાં હાય તેનું શું ? નવીન આવક તા સંવર દ્વારા બંધ થાય છે, પણ અગાઉ આત્માએ કરેલાં કર્માનું શું કરતું ? તેના વિચાર આ ભાવનામાં કર્યા છે. તેથી પ્રરાણા કર્માના ક્ષય માટેની એ ભાવના પણ વિચારણીય છે.

વિશાષણુ—સુકાવતું તે. લાંઘણુ કરવાથી, ન ખાવાથી. લાકામાં કહેવત છે કે रોगાઃ पच्यन्तે હંવનાત્—લાંઘણુ રાગાને પચાવી દે છે. આપણુ ગમે તેવા દોષા કર્યા હાય, વધારે પડતું ખાઇ નાંખ્યું હાય, અપચા કે અનેક પ્રકારના વ્યાધિઓ થયેલા હાય તા તે બધાના ઉપાય લાંઘણુ છે. લાંઘણુના હજારા લાભ છે, તેમાં સર્વથી માટા લાભ એ સર્વ દોષાનું શાષણુ કરે છે તે છે. લાંઘણુ જેમ સર્વ રાગાને દ્વર કરે છે, તેના મૂળમાં જઇ તે રાગાને ઉખેડી નાખે છે, તે પ્રમાણે.

હુપશિત—પુષ્ટ. જવરાદિ દોષ, અપચા વગેરે એકઠા કરેલા દોષા. આવા અનેક દોષાના ઉપાય લાંલણુ છે. અમે તેવા અપચા થયા હાય તેને લાંલણુ દ્વર કરી દે છે. આ તેન અનેક વર્ષોના – યુગાના અનુભવ છે કે ન ખાવાથી સર્વ દોષા દ્વર થાય છે. ગામ-ગામનું પાણી પીધેલ હાય કે વધારે પહતું જમાઇ ગયું હોય, તેના ઉપાય લાંલણુ છે. લાંલણુ કરવાથી—ન ખાવાથી કાંઇ મરી જવાતું નથી, પણ ખાધેલ વસ્તુને પચવાના વખત

મળે છે, તે સ્વયં ઘણા લાભ કરે છે અને ન પચેલાને પચાવે છે.

જીય'તે દેાષ:—દોષ ઘડી જાય છે. જેવી રીતે લાંઘણ કરવાથી, ભૂખ્યા રહેવાથી અપચા, અજીવું, તાવ વગેરે અનેક દોષા નાશ પામે છે તેમ.

સંયુત જેણે આશ્રવનાં ખારણાં બંધ કર્યાં છે તેવા માણસ. આશ્રવના દ્વાર બંધ કરવા એટલે તે આવતાં કર્મોના સંવર કરવા. એટલે આ નિજ'રા કરનાર સંવરવાળા હાવા જોઈએ એ જરૂરી છે અને સંવરપૂર્વક નિજ'રાની શકયતા અત્ર દસાવવામાં આવી છે.

તપસા— ભાર પ્રકારના તપ કરીને, બાંધેલાં અને સાથે આણેલાં કર્મોના પ્રાણી ક્ષય કરે છે. જેમ ગમે તેવું ખાધુ હાય, અપથા કે તાવ આવેલ હાય, શરીર માંડતું ન હાય, કાયા કૃશ થઇ ગઇ હાય, અનેક વ્યાધિઓ શરીરને લાગેલા હાય તેના નાશ લાંઘણુ કરે છે તેમ પૂર્વે એકઠાં કરેલાં કર્મોના બારાબાર ક્ષય તપસ્યા કરે છે. એ તપસ્યા કેવી રીતે થાય અને કેવી છે તે આપણે હમણાં જોઇશું.

નિજ રયતિ—નાશ કરે છે, ક્ષય કરે છે. લાંઘણુ જેમ ગમે તેવા દાેષને દ્વર કરે છે, તેમ આત્માને લાગેલાં અનેક કર્મોના ઉપાય તપ છે. માટે આ નિજ રાની ભાવના કરી તેના અમલ કરવા.

તપના આર પ્રકાર છે. તે જ નિજ રાભાવનાના આર લેદ છે. છ બાહ્ય તપ અને છ આભ્યંતર તપ એમ મળીને નિજેશના ખાર પ્રકાર થાય છે. આપણે પ્રથમ છ બાહ્ય તપને સમજૂએ ૧. અનશન-એના બે પ્રકાર છે, એક ઇત્વર અને બીજો યાવતકથિક. ઉપવાસ, છઠ્ઠ, અઠ્ઠમ, વગેરે છ માસ સુધી ન ખાવું, અશનના ત્યાગ કરવા તે ઇત્વર અનશન કહેવાય. યાવતકથિક અણુસણ યાવજિજવિત માટેનું થાય છે. આ બન્ને પ્રકારનાં અણુસણુને વિચારવાં. ૨. અશન પ્રમુખની ન્યુનતા કરવી, પોતાની ભૂખ માંગે તે કરતાં બે પાંચ કે વધારે કાૈળિયા એાધું ખાવું. અત્યારે Austerityને નામે આ ઊણાદરિકા તપસ્યાના પ્રચાર થાય છે. એકાદ ૮'ક લાજન ન કરવું તે પણ આમાં સમાવેશ પામે છે. ઊદ્યાદરિકા બાહ્ય તપમાં આવે છે. 3. વૃત્તિસંક્ષેય તપ - નિયમ ધારવા, આછ વિકા જેમ અને તેમ એાછી કરવી, એાછી વસ્તથી ચલાવી લેવું અને અમુક વસ્તુના ત્યાગ કરવા, તે ત્રીજો વૃત્તિસંક્ષેપ ખાહ્ય તપ. ૪. રસત્યાગ તપ – તે નીવી આંબેલ પ્રમુખનું તપ છે, તે વિગયના (ઘી, તેલ, ગાળ, સાકર વગેરે ચીંજોના) ત્યાંગ છે. જેમ બને તેમ રક્ષ એાછા વાયરવા. ય. કાયકલેકા ખાદા તપ – માધાના વાળના દ્વાચ કરવા. કાલાત્સર્ગ કરવા અને ચારાશી આસનમાંથી કાઈ શરીરને ક્લેશ નીપજાવે તેલું ગમે તે આસન કરલું, ૧, સંલીનતા ભાદ્ય તપ – શરીરનાં માંગાપાંગને સાવરતું, ગાયન કરતું. આ છએ પ્રકારનાં ભાદ્યા તપ છે. આ તપસ્યા દ્વારા કર્મીને ખપાવવાના એક માર્ગ છે. હવે આપણે છ આજ્યંતર તપ વિચારીએ,

આભ્યંતર તપમાં પ્રથમ આવે છે પ્રાયક્રિત તપ. કપટરહિતપણે ગુરૂ પાસે પાતાના દોષને પ્રકટ કરી તેની આલાયણા લેવી; તેના (પ્રાયક્રિત્તના) દશ પ્રકાર છે. ગુરૂ પાસે ગાંચરી પ્રમુખનું આલાચનું તે પ્રથમ આલાચન પ્રાયક્રિત્ત. માતરું પુંજ્યા વિના પરઠવનું અને તેના મિચ્છામિ દુક્કડમ્ દેવા તે બીજું પ્રતિક્રમણ પ્રાયક્રિત્ત. શાબદાદિ વિષય ઉપર રાગ કર્યો હાય તેનું આલાચન પણ કરનું અને મિચ્છામિ દુક્કડ પણ દેવા તે ત્રીજું મિશ્ર પ્રાયક્રિત્ત. અશુદ્ધ આહારપાણીના ત્યાગ કરવા તે ચાયું વિવેક પ્રાયક્રિત્ત. ખરાબ સ્વપ્નાદિકને અંગે કાર્યાત્સર્ગ કરનું તે પાંચમું કાર્યાત્સર્ગ પ્રાયક્રિત્ત. પૃશ્વીકાય વગેરેના સંઘદ્ થવાથી કાંઇક દીક્ષાપર્યાયની ન્યૂનતા થઇ હાય તે સાતમું છેદ પ્રાયક્રિત્ત. મૂળગુણનંગ થવાને કારણ સર્વથા શ્રતપર્યાયને ન્યૂનતા થઇ હાય તે સાતમું છેદ પ્રાયક્રિત્ત. મૂળગુણનંગ થવાને કારણ સર્વથા શ્રતપર્યાયનું છેદન થવાથી દીક્ષાપર્યાયની ન્યૂનતા થઇ હાય તે આઠમું મૂલ પ્રાયક્રિત્ત. કોઇના ઘાતપાત થઇ ગયા હાય તે વિધિપૂર્વક તપ કરનું અને ત્યારપછી મહાલતના આરાપ કરવા તે નવમું અનવસ્થાપ્ય પ્રાયક્રિત્ત. રાજની રાણી અથવા સાધ્લી પ્રમુખ સાથે સંભાગ થઇ ગયાથી ખારવર્ષ પર્ય ત તીર્થ પ્રભાવના કરી ગચ્છમાં આવનું તે દશમું પારાંચિત પ્રાયક્રિત્ત. આ એક પ્રકારનું આભ્યંતર તપ થયું.

ખીં વિનયતપ. એટલે ગુણવંત વગેરેની લક્તિ કરવી, આશાતના ટાળવી. જ્ઞાનના વિનય પાંચ પ્રકારે છે. મત્યાદિ પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનની સેવા કરવી, તે પ્રથમ લક્તિવિનય. પાંચ જ્ઞાનનું અંતર ગ પ્રીતિ સહિત ખહુમાન કરવું તે બીં બહુમાનવિનય. દીઠેલા જાણુંલા પદાર્થોની સમ્યગ્ પ્રકારે ભાવના કરવી તે ત્રી જે ભાવનાવિનય. પાંચે જ્ઞાનનું વિધિપૂર્વ ક ચહુણ કરવું તે ચાથા વિધિચહણવિનય અને એ પાંચે જ્ઞાનના અભ્યાસ કરવા તે પાંચમા અભ્યાસવિનય. દર્શ નેના વિનય એ પ્રકારે છે. ઉચિત કિયાથી વિરમનું. અનાશાતનાવિનયના એને બીં ઓ અનાશાતનાવિનય એટલે અનુચિત કિયાથી વિરમનું. અનાશાતનાવિનયના પિસ્તાળીશ પ્રકાર છે. તેમાં તીથે કર, ધર્મ, ધર્માચાર્ય, વ્યાખ્યાતા, સ્થવિર, કુળ, ગણુ, સંઘ, મંડળી, સમાન ક્રિયા કરનાર એની સાથે પાંચ મેળવતાં પંદર થયા, તેમની આશાતના ન કરવી, ભક્તિ સહિત બહુમાન કરવું અને તેમના છતા ગુણુ વર્ણવી યશ કીર્તિ કરવી. એટલે વિનયના પિસ્તાળીશ ભેદ થયા. આ બીં અભ્યંતર તપ.

ચારિત્રના વિનય પાંચ પ્રકારના છે. પાંચ ચારિત્રોની સદ્દહણા કરવી. ચારિત્રવિનય ત્રણ પ્રકારના યાેેેગના વિષય છે. આચાર્ય વગેરેના મન, વચન, કાયાથી વિનય કરવાે.

લાકાપચાર વિનય સાત પ્રકારના છે. ગુરુ વગેરે જે શ્રેષ્ઠ પુરુષ હાય તેઓની સમીપ બેસવું, આરાધવા યાગ્ય પુરુષની ઇચ્છાએ પ્રવર્ત લું, ઉપકારના પ્રત્યુપકાર કરવા, ગુરુ જ્ઞાન આપે તે માટે તેમને ભાતપાણી લાવી આપી તેમના વિનય કરવા, ગ્લાનના દવાદારૂ લાવી આપી વિયન કરવા, તેમ જ દેશ તથા કાળ જાણીને અવસરાચિત કરવું અને વડીલનાં

સર્વ કાર્ય કરવામાં ઉજમાળપણું રાખ<mark>લું. આવી રીતે સાત પ્રકારે વિનય કરવાના છે. આ</mark> બીજો વિનયતપ આભ્યંતર તપમાં આવે છે.

ત્રીને આલ્યંતર તમ તે વૈયાવરુચ તમના નામથી ઓળખાય છે. મુખ્યપાત્રોની (આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વર્ષેરે દસની) અશન, પાન, વસ્ત્ર, પાત્ર તથા ઔષધે કરીને યથા-યાચ્ય સેવા કરવી તે ત્રીને વૈયાવચ્ય આલ્યંતર તપ.

ચાયા સ્વાધ્યાય આભ્યંતર તપ પાંચ પ્રકારના છે-વાચના, પૃત્રછના, પરિવર્તના, અનુ-પ્રેક્ષા અને ધમ કથા. વાચના એટલે પાતે લખ્યુલું, લખ્યાવલું અને સૂંત્રને અંગે સ દેહ પડે તે પૃછલું તે પૃત્રછના. પૂર્વે શીખેલાને ક્રરીવાર સ લારલું તે પરિવર્તના. પૂર્વે ધારેલ અર્થનું ચિંતન કરતું તે અનુપ્રેક્ષા અને ધમ સંબ ધી કથા કહેવી કે ઉપદેશ દેવા તે પાંચમા વિભાગ ધમ કથા. આ સ્વાધ્યાય આભ્યંતર તપ આ રીતે પાંચ પ્રકારના થાય છે.

પાંચમાં આલ્યાંતર તમ તે ધ્યાનતમ છે. મનની એકાગ્રતા એ ધ્યાન છે. એના આત્ત'-ધ્યાન, રૌદ્રધ્યાન, ધમ'ધ્યાન અને શુકલધ્યાન એવા ચાર લેંદ્ર છે. એના વિસ્તાર અને એ પ્રત્યેકના પેટા લેંદ્ર માટે જુઓ મારા ગ્રંથ 'જૈન દબ્ટિએ યાગ'.

છઠ્ઠો આલ્યાંતર તપ એ કાચાત્સગ° છે. દ્રવ્યથી કાયાના ઉત્સગ° કરવા તે કાચાત્સગ° છે.

આગળ જે કર્મા બાંધ્યાં હોય, આત્મા સાથે જે લાગેલાં હોય તે આ રીતે ભાર પ્રકારના બાહ્ય અને આભ્ય તર તપથી દ્વર થાય છે. એટલે સ'વશ્લી નમાં આવતાં કર્મો અટકે અને નિજ'રાથી અગાઉ લાગેલાં કર્મીના આત્મા સાથેના સ'ળ'ધ દ્વર થાય.

આવી રીતે નિજ રાસાવના સાવવી. તેના સંખંધમાં નવતત્ત્વના ટળાકાર કામે છે કે 'સંકીલું સ્થાનકને યાેગે જેમ આમૂકળ (કેરી) પાકે છે તેમ જ બાર પ્રકારના તમે કરીને કમેંને પચાવવું, અર્થાત્ પૂર્વે સંચેક્ષા કમેંનું પાકવું તે રૂપ નિજ રા, સકામ અને અકામ એ બે લેદે છે.' હવે જસસામ મુનિ આ સાવના કેવી રીતે સાવવી તે સંખધમાં નીચે પ્રમાશે જણાવે છે.

(રાગ ગાડી. મન લમરા રે–એ દેશી) નવમી નિજ°ર સાવના, ચિત્ત ચેતા રે, આકરા વ્રત પચ્ચપ્રપાણ, ચતુર ચિત્ત ચેતા રે; પાપ આલાચા ગુરુ કને, ચિ૦ ધરિયે વિનય સુલ્લાણ, ચતુર૦ ૧ વૈયાવશ્ચ પહુવિધ કરા, ચિ૦ દુમ°ળ ખાળ ગિલાન; ચતુર૦ આચારજ વાચક લાંશે, સિ૦ શિષ્ય સામમિક લાણ. સતુર૦ ૨ તપસી કુલ ગણુ સંધના, ચિં શિવર પ્રવર્ત કૃદ્ધ; ચતુર મૈત્યભક્તિ બહુ નિજે રા, ચિં દશમે અંગ પ્રસિદ્ધ. ચતુર 3 ઉભય દંક આવશ્યક કરા, ચિં સુંદર કરી સન્જાય; ચતુર પાસહ સામાયિક કરા, ચિં નિયમ નભાય. ચતુર ઇ કર્મસૂદન કનકાવળી, ચિં સિંહનિકીહિત દોય; ચતુર ધ શ્રી ગુણુરયણુ સંવત્સરુ, ચિં સાધુપહિમ દશ દોય. ચતુર પ શ્રુતઆરાધના સાચવા, ચિં યાગવહન ઉપધાન; ચતુર ધ્ શુકલધ્યાન સુધું ધરા, ચિં શ્રી આંબલવર્ધમાન. ચતુર દ ચૌદ સહસ અણુગારમાં, ચિં ધન ધન્ના અણુગાર; ચતુર ધ્ સ્વાર મુખ વીર પ્રશ્નાસીએા, ચિં ખાધક મેઘકુમાર. ચતુર છ

તેના સર્વ અર્થ કરતાં કહે છે કે "નવમી નિજ'રા ભાવના માટે કર્તા ચતુર મનુષ્યને ચેતવણી આપે છે કે, તમે ચેતા અને ભાવના ભાવા. આ ભાવનાનું સ્વરૂપ શું છે તે ખતાવે છે કે, તમે વ્રતપચ્ચખ્ખાલુ કરા, ગુરુ પાસે પાપ આલાચા, વિનયગુલુને ધારસુ કરા, વૈયાવચ્ચ પાલુ ખહુ પ્રકારે કરા. વૈયાવચ્ચ કાની કરવી ? તા કહે છે કે દુખ'ળ, ગ્લાન (રાગી), આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, શિષ્ય (લઘુમુનિ), સાધર્મિક, કુળ, ગલુ અને સંઘસ્થવિર તથા પ્રવત'ક કે વૃદ્ધ હાય તેની. ચૈત્યની ભક્તિ કરવાથી બહુ નિજ'રા થાય છે. આ હકીકત શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરલુ નામના દશમા અંગમાં કહેલ છે." (૧-૨-૩)

"વળી એ ટ'ક આવશ્યક (પ્રતિક્રમણ) કરા, સુંદર સજઝાય-ધ્યાન કરા, પાસહ કરા, સામાયિક કરા, નિયમ ધારા, અથવા નિત્ય નવા અભિગ્રહ કરા. હવે અનેક પ્રકારના તપ અતાવે છે. ચાસઠ દિવસના કર્મસૂદન તપ, એ પ્રકારના સિંહનિક્રીહિત તપ ને ગુજારત્નસંવત્સર નામે તપ કરા. સાધુની ખાર પહિમાનું આરાધન કરા. શ્રુતની આરાધના કરા અને ઉપધાન તપ કરા. સૂધું-સારું શુકલ ધ્યાન ધ્યાઓ અને આંબેલનું વધેમાન નામે તપ કરા." (૪–૫–૬)

''ચૌદ હજાર મુનિમાં ધન્ના અણુગારને ધન્ય છે કે જેની વીર પરમાત્માએ સ્વમુખે પ્રશાસા કરી છે. વળી મહા સહનશીલ ખ'ધકમુનિ અને મેઘકુમારને પણ ધન્ય છે.'' (૭)

આવી રીતે તપ કરવાથી પૂર્વનાં કરેલાં અને આત્મા સાથે જોડાયલાં કર્મા પણ નાશ પામે છે. આ સંબંધમાં શ્રી વિનયવિજય ઉપાધ્યાય શું કહી ગયા છે તે આપણે જોઈએ. એનું વિવેચન મારા વિવરેલ શાંતસુધારસ ગ્રંથના પ્રથમ ભાગ પૃ. ૪૪૭-૪૯૨ પર છે. ત્યાં જણાવ્યું છે કે વેદાંતમાં ત્રણ પ્રકારનાં કર્મા વર્ણવેલાં છે. સત્તામાં જે કર્મો ગ્રહ્યુ કરી લીધેલાં હાય તેમના અને નિજેશના સંબંધ શા છે તે ત્યારપછી જણાવ્યું

છે. આ નિજ<sup>૧</sup>રા સકામા અને અકામા એમ બે પ્રકારની છે. તેના પર ત્યાર પછી વિવેચન કર્યું છે. પછી તપના બાહ્ય અને આભ્ય તર એવા બે વિલાગ કર્યા છે. તેમાં ભાહ્ય તપના છ પ્રકાર પ્રથમ **મતાવ્યા છે. પછી આ**જ્યંતર તપના છ પ્રકાર વર્ણ્યુવ્યા <mark>છે</mark>. તેમાં વિનયના સાત પ્રકાર, વૈયાવચ્ચના દશ પ્રકાર, સ્વાધ્યાયના પાંચ પ્રકાર અને ધ્યા<mark>નના</mark> ચાર પ્રકાર વર્ણુવી ઉત્સર્ગમાર્ગ ખતાવ્યાે છે. અને સંયમતપની ઉત્કૃષ્ટતા વર્ણુવી છે. ચેતવનારના ભેદથી વહ્સિમાં ભેદ પડે છે. નિજેરાના કારણને લઈને તે બાર પ્રકારની છે. કર્મબ'ધ વખતની બેદરકારી વિચારણીય છે. નિકાચિત કર્મો કેમ બ'ધાય છે તે ત્યાર પછી જણાવ્યું છે. હીરની ગાંઠ અને તેલના ટીપાના દાખલા આપી એવાં કર્મ કાપનાર તપ છે એ દર્શાવ્યું છે. તપના મહિમા માટે છે. ચાર મહા હત્યા કરનારા પણ તપથી શુદ્ધ ખને છે. ભરત ચકુવર્તીની ભાવના આ સ્થાને વિચારણીય છે. તપથી લખ્ધિ અને સિદ્ધિ થાય છે. (લુબ્ધિ–સિદ્ધિના ઉપયાગ પ્રમાદ છે). તપ આંતરશત્રુ પર વિજય કરે છે. શ્રીમાન યશાવિજયજી કૃત તપાષ્ટકના અહીં ઉલ્લેખ કરવા યાગ્ય છે. જેમ ખર વા વાંદળીને વી'ખી નાખે છે તેમ તપ કર્મોને દ્વર કરે છે. તપથી શત્રુ મિત્ર ખને છે. 'अहिंसा-प्रतिष्ठायां तत्सन्निधौ वैरत्यागः' स्मे सूत्र पर विवेचन त्यार पछी કरवामां आव्यु छे. અપેક્ષા વગરના તપનું ફળ શું થાય છે તે પર વિવેચન ત્યારબાદ કરવામાં આવ્યું છે. તપ એ કર્મત્યાધિના ઉપાય છે. એ એાસડનું અનુપાન પણ સાથે જ છે. આ શાંતરસ પીવાની પછી ભલામણુ છે. વીર પરમાતમા, ગજસુકુમાળ, મેતાર્થસુનિ, ખંધક<mark>સુનિ, ધન્ના</mark> શાળિલદ્ર વગેરે અનેકને ત્યાં યાદ કરી તેમને વર્ષાવ્યા છે. તપના કરવા યાગ્ય વિભાગ વર્ણીવી યશસોમની છેવટે નિજેવાસાવના ગાઇ ખતાવી છે. આવા પ્રકારનું શાંતસુધારસમાં નવમી ભાવનાનું વર્જીન છે. એ પર વિચાર કરી તપને કરવા, કારણ કે એ કર્મોને સુકવી નાંખે છે. જૂનાં કમેનિ એાછાં કરવાના કે દ્વર કરવાના માર્ગ આ એક જ પ્રકારના છે. એવી રીતે આ નવમી નિજે રાક્ષાવનાને ચિંતવવી.

તપના આટલા માટા મહિમા છે. અગાઉ બાંધલાં કર્માને તે શાવવી નાખે છે અને અગાઉનાં કર્માને દ્વર કરવાના માર્ગ આ તપસ્યા જ છે. તે સાથે યાદ રાખનું કે તપ એટલે એકલા બાદ્ય તપ નથી, પણ આભ્યંતર તપના તેમાં સમાવેશ થાય છે અને આભ્યંતર તપમાં તા અભ્યાસ પણ આવે છે. પૂર્વે શ્રહણ કરેલાં કર્માને પણ શાવવી નાખે એવી તપમાં ખાસ શક્તિ છે. આવી રીતે નવમી નિર્જરાભાવના ભાવવી અને તે માટે નિર્જરા તત્ત્વને સમજવું (૧૫૯).

दशभी क्षेष्ठस्त्रभूषायनानुं विस्तारथी स्वरूप— लोकस्याधस्तिर्यम् विचिन्तयेदूर्ध्वमिष च बाहल्यम् । सर्वत्र जन्ममरणे रूषिद्रव्योपयोगांश्र ॥१६०॥ અર્થ — લાકના નીચના ભાગ, ઉપરના ભાગ અને તિર્ધ પ્લાકને ચિંતવવા તથા તેના વિસ્તારને વિચારવા. એના સર્વ વિભાગમાં આ જીવે જન્મ અને મરશુ કર્યા છે અને તેમાં રહેલા રૂપી પદાર્થના ઉપયોગ મન, વચન, કાયાના ઉપાદાન તરીકે આ જીવ કરી ચૂક્યો છે. (૧૬૦)

વિવેચન—મા છવ લેકમાં રહેલાં સર્વ સ્કંધોના ઉપયોગ કરી ચૂકયો છે, લેકમાં સર્વ સ્થાનક જન્મી અને મરી મૂકયો છે, એણે સર્વ સ્થાનામાં ગમનાગમન કર્યું છે, એ વિચારવા માટે લાકસ્વરૂપની આ દશમી ભાવના છે. લાકસ્વરૂપ જે રીતે શાસમાં કહ્યું છે તે સમછ, જાણી તેના પરથી બાંધ લેવા કે આ જવ આ લાકનાં સર્વ સ્થાનક અનેક વાર જન્મી મરણ પામી ચૂકમાં છે, પણ હજુ તેની રખડપટ્ટી પૂરી થઇ નથી. લાકસ્વરૂપ જિજ્ઞાસા ખાતર જાણવાનું નથી, પણ તે જાણીને પ્રાણી વિચાર કરે છે કે આવા વિશાળ માટા લાકમાં બધે સ્થાનક આ જવ જઇ આવ્યા છે અને હજુ જો તે બરામર વર્તાવ નહિ કરે તો તેની રખડપટ્ટી વધારે થવાની છે.

અધ:—આપણે પૃક્વીને ચોદ રજ્જુપ્રમાણ મણીએ છીએ. તેમાં આપણી આ તિર્ધ મૃક્વીની નીચે સાલ નારકી અને વચ્ચે લુવનપતિ વ્યંતર અને વાશુવ્યંતરનાં સ્થાનકો આવે છે. એની પહેલ્લાઈ વધારમાં વધારે સાત રજ્જુપ્રમાણ સાલમી નરકે થાય છે અને એ રીતે આ પૃક્વી સાલ રજ્જુ પ્રમાણ નીચી અને સાત રજ્જુ પ્રમાણ પહેલી છે અને એ પૃક્વી ચીદ રજ્જુને સાથે ગણતાં પુરુષાકાર ધારણ કરે છે.

તિમ અલે કે— આપણે મતુષ્યલાક આ તિય ગ્લાકમાં આવે અને તેના પ્રમાણમાં ભ્રષ્ય લાક અને અધાલાક ઉપર નીચે ગણાય.

ઉત્રે લેક — કપરના ભાગમાં ખીજા સાત રાજ લાક આવ્યા છે. ત્યાં બ્રહ્માલાક નામના દેવલાક પાસે પાંચ રાજ લાક પ્રમાણમાં વિસ્તાર છે અને તિર્ધગ લાકની અપેક્ષાએ સાત રજ્યુ લાંચા છે. લાંચા અને નીચા શખ્દ સાપેક્ષ છે અને તે તિર્ધગ (મનુષ્ય) લાકની અપેક્ષાએ છે. બધાં મળીને એ ચીદ રજ્યુ પ્રમાણ છે. મનુષ્યલાક એ ચીદ રાજ લાંકમાં આવી જાય છે. નવ પ્રવેચક અને પાંચ અનુત્તર વિમાનના પણ આમાં સમાવેશ થાય છે. આ ચીદ રજ્યુપ્રમાણ જીવલાકમાં એવું એક પણ સ્થાન નથી, જયાં આ જીવ જન્મ્યા કે મર્યો ન દ્વાય અને આવા અનંત ફેરા થયા ન હાય, પણ એ થાકથો નથી. હતુ પણ એને કેટલું ભટકવું પડશે તે ખબર નથી. સમજે તા જન્મમરણના રખડપાટા અટકાવી શકે એટલી તેનામાં તાકાત છે.

ખાહલ્ય—વિસ્તાર, પહેલાં છે. ઉપર જણાવ્યું તેમ પ્રદ્ધા દેવલાક પાસે એ પાંચ રજ્જવાત્મક છે, અને નીચે સત્તમી નારકી પાસે છ રજ્જવાત્મક પહેલાં ઇના છે. લાચાઇ ચૌદ રાજલાક પ્રમાણ છે. અને આ ચૌદ રાજલાકના પ્રત્યેક સ્થાને એ જઇ આવ્યા છે. એના ઉપરથી એણે બાંધ લેવા ઘટે.

રૂપીદ્રવ્ય—પરમાણુ, સ્કંધ. થણાં પરમાણુ મળે ત્યારે સ્કંધ થાય. આંખે દેખી શકાય તે સર્વ રૂપી દ્રવ્ય.

ઉપયોગ—પરિલાગ. એના લાગ અનેકવાર કર્યા અને આ ચૌદ રાજલાકમાં રહેલા રૂપી દ્રવ્યા તે અને પરમાણુઓને અનેકવાર આ છવે લાગવ્યા. આના પરિલાગ મન, વચન, કાયાથી કર્યા, કંઇક વાર ખાધા, કંઇક વાર વર્મી નાંખ્યા અને કંઇક વાર તેમના ઉપલાગ કર્યા.

આ સંબંધમાં આપણા પૂર્વ પુરુષોએ શું વિચાર્યું છે તે આપણે જોઇ લઇ તે પર વિચાર કરીએ. શ્રી નવતત્ત્વના ટબાકાર લખે છે કે 'કેડ ઉપર બે હાથ દઇને તથા બન્ને પગ પસારી ઊલેલા પુરુષના જેવા જેના સમ આકાર વડ્દ્રવ્યાત્મક છે, પૂર્વ પર્યાય વિજ્ઞસે, નવા પર્યાય ઉત્પન્ન થાય અને દ્રવ્યપણે નિશ્વલ હાય, એમ ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રીવ્ય જેનું સ્વરૂપ છે તે ચૌદ રાજલાક છે. તેનું નીચનું તળિયું ઊંધા વાળેલ મલ્લક સરખું છે, તથા મધ્યભાગ ઝાલર સરખા છે અને ઉપરના ભાગ મૃદંગ સરખા શાધ્વત છે, ઇત્યાદિક જે લાકસ્વરૂપની ભાવના કરવી તે દશમી લાકસ્વભાવભાવના જાણવી.'

જસસામ મુનિ આ દશમી લાકસ્વરૂપભાવનાને અંગે કહે છે:

(રાગ ગાડી)

દશમી લોકસરૂપ રે, ભાવના ભાવીએ;
નિસુશી ગુરૂ ઉપદેશથી એ. ૧
ઉદ્ય પુરુષ આકાર રે, પગ પહુળા કરી;
કર દેઉ કડીએ રાખીએ એ. ૨
એણે આકારે લોક રે, પુદ્રગળ પૂરીઓ;
જેમ કાજળની કૂપલીએ. ૩
દર્મ અધર્મ આકાશ રે, દેશ પ્રદેશ એ;
જીવ અનંતે પૂરીએ! એ. ૪
સાત રાજ દેસ્ણ રે, ઉદ્ય (તિરિય મળી;
અધાલાક સાતુ અધિકું એ. ૫
ચીદ રાજ ત્રસ નાડી રે, ત્રસ જવાલય;
એક રજજુ દીધ વસ્તરું એ. ૬
ઊદ્ય સુરાલય સાર રે, નિરય લુવન નીએ;
નાભ નર તિરિ દો સુરાર એ.

૧. નારકી ૨. વ્યાંતર અને જ્યાતિષ.

દ્રીપ સમુદ્ર અસંખ્ય રે, પ્રભુ મુખ સાંભળી; રાય ઝાષિ શિવ સમજીઓ એ. લાંબી પહાળી પણ્યાલ રે, લખ જોયણુ લહી; સિદ્ધ શિલા શિર જીજળી એ. હ્રાંચા ધનુ સય તીન રે, તેત્રીશ સાધિકે; સિદ્ધ યાજનને છેહડે એ. ૧૦ અજર અમર નિકલંક રે, નાણુ દંસણુ મય; તે જોવા મન ગહુગહે એ. ૧૧

એના અર્થ ખતાવતાં કહે છે કે "ગુરુમહારાજના ઉપદેશપૂર્વ'ક તેમના કહેવા પ્રમાણે લેાકન્વરપભાવના ભાવીએ અર્થાત્ લેાકનું સ્વરૂપ વિચારીએ. લેાકનું સ્વરૂપ કેવું છે તે કહે છે. આ લેાક ઊભા રહેલા પુરુષને આકારે છે કે જેણે છે પળ પહાળા રાખેલા છે અને એ હાથ કેડ ઉપર રાખેલા છે. આવા આકારવાળા લેાક કાજળની કૂપળીની જેમ પુદ્દાળા વડે પ્રેલેલ છે. તદુપરાંત ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય, તેમના દેશ અને પ્રદેશ તેમ જ અનંતા જવા વડે એ પ્રપૃશ્તિ છે. સાત રાજ દેશે ઊણા ઊધ્વ' લેાક છે. તીછી લેાક જે ૧૮૦૦ (અઢારસા) યોજન પ્રમાણ ઊંચો ને ઊંડા મળીને ગણવામાં આવે છે તેના સમાવેશ ઊધ્વ'લોકમાં કરેલા છે. અધાલોક સાત રાજ સાધિક છે. એ એ મળીને ચીદ રાજ ઊંચા લેાક છે. તે જ પ્રમાણે તેના મધ્યમાં ત્રસનાડી ચૌદ રાજ લાેક ઊંચા અને એક જ રાજની પહાળી જાડી છે. તે ત્રસ જીવનું સ્થાન છે. ત્રસ જીવેા તેટલા ભાગમાં જ રહેલા છે." (૧ થી ૬)

"ત્રસ નાડીની અંદર ઊધ્વેલોકમાં સુરાલય એટલે વૈમાનિક દેવાનાં સ્થાન એટલે ખાર દેવલોક, નવ ત્રૈવેયક અને પાંચ અનુત્તર વિમાન છે. નીચે અધાલોકમાં નારકો છે અને નાલિએ મધ્યલોકમાં મનુષ્ય, તિર્થં ચ અને બે જાતિના દેવતા (વ્યંતર અને જ્યોતિષ) તથા અસંખ્ય દ્રીપસમુદ્રો છે. શિવરાજ ઋષિ પ્રથમ સાત દ્રીપ અને સાત સમુદ્ર જ છે એમ વિભંગન્નાન વડે જોવાથી કહેતા હતા, તેમણે પ્રસુના મુખે અસંખ્ય દ્રીપસમુદ્રની વાત સાંભળી, તેમનું વિભંગન્નાન નાશ પામ્યું અને તેમણે અસંખ્ય દ્રીપસમુદ્રો દીકા અને કખૂલ કર્યા." (૭-૮)

"ચૌદ રાજમાં સૌથી ઉપર પિસ્તાળીશ લાખ યાજન લાંબી પહાળી ઉજ્જવળ વર્ષુંની (સ્કૃટિકની) સિદ્ધ શિલા છે. તેની ઉપર એક યાજન જઇએ ત્યારે લાકના અંત આવે છે. તે ચાજનના ઉપલા ખારમા ભાગમાં એટલે સાધિક 333 ધનુષ્યમાં અજર, અમર, નિષ્કલ'ક અને જ્ઞાનદર્શનમય સિદ્ધ ભગવાન રહે છે. તે જોવાને માટે મનમાં ઘણી હોંશ

થાય છે. (પરંતુ તે તેા જ્યારે લાેકાવધિ, પરમાવધિ કે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય ત્યારે જોઇ શકાય તેમ છે. અવધિ જ્ઞાનના વિષય રૂપી દ્રવ્ય હાેવાથી લાેકાવધિ કે પરમાવધિ વડે પણ સિદ્ધશિલા જેવાય છે, સિદ્ધના જીવાે જોઈ શકાતા નથી. સિદ્ધ તાે અરૂપી છે. તે કેવળજ્ઞાનના જ વિષય છે, એટલે તેની પ્રાપ્તિ કરવાની હાેશ નિરંતર ચિત્તમાં રહે છે એમ સમજવું.)" (૯–૧૦)

આ પ્રમાણે લાકભાવના કરવાની છે. હવે ઉપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજય મહારાજ શાંત-સુધારસ ગ્રાથમાં શું કહે છે તેના સાર માત્ર જોઇ જઇએ. તેઓશ્રી જણાવે છે કે વિશ્વ-રચના અનાદિ છે. આ વિશ્વની ભૂગાળ ઉપર જૈનગ્ર'થાના ત્યાર પછી અભિપાય જણાવ-વામાં આવ્યા છે; લાેકસ્વરૂપનું ત્યાર પછી વર્ણન છે; રજ્જુનું માય ત્યાર પછી અતાવ્યું છે. ત્રણ ક્ષાેકની કુલ ઊંચાઇ ત્યાર પછી જણાવવામાં આવી છે; નીચે નરકભૂમિએા છે તેનું વર્ણું કર્યું છે, પ્રત્યેક નારકીના ત્યાર પછી આયુષ્ય બતાવવામાં આવ્યા છે; પછી તેર પ્રતર અને ખાર આંતરા વર્ણ<sup>°</sup>બ્યાં છે. અને ત્યાર પછી વ્યાંતર અને વાણવ્યાંતરનાં સ્થાના વર્ણવ્યાં છે. પછી તિર્થ ગુ લાકની રચના સમજાવેલ છે. કર્મભૂમિના માણસા અને તેમાં વસનારાઓને વર્ણવી આખા જ્યાતિષ ચક્રને પછી ખતાવ્યું છે. આ કર્મભૂમિ અને છપ્પન અ'તરદ્વીપને અનુક્રમે .વર્લ્યુ છે. ઊધ્વ'લાકમાં ભાર દેવલાક આવે તે ત્યાર પછી વર્ણવ્યા. નવ શ્રેવયક અને અનુત્તર વિમાનને ત્યાર પછી બતાવ્યા છે. અને આખરે સિદ્ધશિલાને વર્ણવી છે. લાકમાં છ દ્રવ્યા છે તે ખતાવી તેમાં રહેલા જીવ અને પુદુ-ગળનું નાટક થાય છે તે ખતાવેલ છે. આ વિચારણાનું પરિણામ ત્યાં વર્ણવેલ છે. અલાેકથી વી'ટાચેલ લાેકને વર્ણવી સમુદ્ધાતને પછી સ્પષ્ટ કરી છે. આખા વિવર્તવાદ ત્યાર પછી સમજાવ્યા છે. એ લાકમાં રહેલાં ભયસ્થાનાને તે પછી બતાવ્યાં છે. એમાં ઉત્સવા પણ થાય છે અને શાકચિદ્ધો ઘણાં છે, તે જણાવી આવા ભ્રમણથી થાકચા છા ? એવા સાર્થક સવાલ કરે છે. ભાવનાની સર્વાસંગ્રાહકતા રજૂ કરી તેનું મહત્ત્વ સ્પષ્ટ કર્યું છે. દેવલાકના સુખની લાલચ નકામી છે તે ખતાવી તે પછી સંસ્થાનાને અંગે વિચારણા કરી છે. ખારીક અવલાકન કરતાં સંસાર પર ઘૂણા આવે તેવું છે. લાકભાવનાની વિશાળતા સ્પષ્ટ કરી છેવટે આ લાેકબાવનાના વિષય પૂરા કર્યાે છે. એનું વિસ્તારથી વિવેચન શાંતસુધારસ બીજા ભાગમાં પૃ. ૬૬–૧૦૫ સુધીમાં આ વિવેચનકારે કર્યું છે. આ ભાવના ત્યાંથી વાંચી લેવી. તેને ત્યાં અગિયારમી ભાવના તરીકે ગણી છે.

આ લાેક્સવરૂપ વિચારી ત્યાંનાં સર્વ સ્થાનકાેએ આ જીવ ગયાે છે અને અનેકવાર ગયાે છે અને તેના રખડપાટા થયા જ કરે છે. પણ હજુ સુધી તેની રખડપાટાના અંત આવ્યાે નથી. આ રીતે ઉમાસ્વાતિ મહારાજની દશમી ભાવના વિચારવી. (૧૬૦)

# स्थित्यारभी धभिषावनानुं विस्तारथी स्वश्य— धर्मोऽयं स्वाख्यातो जगद्धितार्थं जिमेर्जितारिगणैः। येऽत्र रतास्ते संसारसागरं लीलयोत्तीर्णाः॥१६१॥

અર્થ — તીર્થ કર મહારાજ જેમણે શત્રુના સમૂહ ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરેલા છે, તેમણે જગતના હિતને માટે આ ધર્મને વર્ણુવી પ્રગટ કરેલા છે. એ ધર્મમાં જેઓ લાગી જાય છે તેઓ આ સંસારફૂપ સાગર(સમુદ્ર)ને મજામાં વગર પ્રયાસે તરીને સામે કાંઠે પહેાંચી જાય છે. (૧૬૧)

વિવેશન—હવે અગિયારમી ધર્મભાવનાને ભાવવા પ્રેરણા કરે છે. તેના શ્લાકમાં એક જ વાત કરી છે કે જેમણે આ ધર્મ બતાવ્યા છે તેમને કાઇ જાતના સ્વાર્થ ન હતા, તેઓએ શત્રએ ઉપર વિજય મેળવ્યા હતા અને જે એ ધર્મમાં લાગી ગયા છે તેવા પ્રાણીએ આ માટા સંસારસમુદ્રને ઘણી સહેલાઇથી અને વગર મહેનતે તરી ગયા છે. તમારે જો સંસારને તરવા હાય તા ધર્મને સમજો અને સમજીને તેના અમલ કરા, કારણ કે તમે આ સંસારથી થાકના છા અને તમારી રખડામણના છેડા આ ધર્મમાં આસકત થવાથી આવે તેમ છે, તેના અનેક દાખલાએ અત્યાર સુધીમાં બની ચૂકવા છે. પ્રથમ પ્રથકર્તાની આ પ્રેરણાત્મક વાતને આપણે વિચારીએ.

ધર્મ — આ ધર્મભાવનાના અતાવનાર કેાળુ છે તે અતાવી, એવા નિઃસ્વાથી માધ્યુસને અનુસરવા પ્રેરણા કરે છે. અને જે ભાવના ભાવવાથી અને ધર્મને અનુસરવાથી અનેક માધ્યુસો તરી ગયા છે તે ભાવના અને ધર્મની વાત કાંઇ જેવી તેવી ન હાય, એટલે તમને પણ સંસારના ફેરાઓના કંટાળા આવ્યા હાય તા તમે આ ભાવના ભાવે અને પરિણામે તમે ધર્મભાવનાના અમલ કરા. ભાવના ભાવવાથી તમારા આદર્શ સ્પષ્ટ થશે, પણ સંસારસાગરને તરી જવાની તમારી ઇચ્છા તા ધર્મને અમલમાં મૂકવાથી જ બર આવશે. પ્રથમ આ ધર્મ- ભાવના સમજો અને તે કેવા પુરુષે અતાવી છે તે ધ્યાનમાં લા.

cui પ્યાતા—વર્લું વ્યા, પ્રરૂપ્યા, જલાવ્યા. પ્રથમ, પુરુષવિશ્વાસે વચનવિશ્વાસ થાય છે, તા આ ધર્મ કેલો ખતાવ્યા છે? તેના આદિપુરુષનું મહત્ત્વ આપશે વિચારીએ.

જગહિતાથ'—તીર્થ કરને એક પાઇ પણ હેવી ન હતી. અને પોતાના માલનો સોદો પણ કરવા ન હતો. તેઓ માત્ર લેકોનું હિત થાય તે ઇચ્છાએ જ આ ધર્મને ઉપદેશી જણાવી ગયા છે. જેમાં પૈસા લેવાના સ્વાર્થ ન હોય તે કામ જરૂર આચસવા યાગ્ય હાય છે. તીર્થ કર મહારાજ નિઃસ્વાર્થભાવે આ જગતના લાભ માટે અને તેઓની પ્રગતિ માટે જ આ ધર્મ ખતાવી ગયા છે. તેઓને દીકરાદીકરી વરાવવા ન હતા કે તેઓને શિષ્યપરિવાર જમાવવા ન હતા.

જિન—જેમણે પાતાના રાગદ્રેષને જિત્યા છે તે જિન. જેમણે પાતાના કષાયા પર વિજય મેળવ્યા છે તે તીર્થ કર પ્રભુએ એકાંતપણે લાકાનું હિત કરવા આ ધર્મને ખતાવ્યા છે, તેનું પાલન કરવાના નિશ્ચય કરવા આ ભાવના કરવી.

જિતારિ ગાયુ — જેમણે સંસારને વધારનાર વિષય કષાય રૂપ શત્રુઓ સાથે લડી જય મેળવ્યા છે એવા જિના, તીર્થ કરો. તીર્થ કર મહારાજે પાતે શત્રુઓના ઉપર જય મેળવ્યા છે તેટલા માટે જ તેઓ જિન એટલે વિજય મેળવનાર કહેવાય છે. એવા તીર્થ કરોએ આ અગિયારમી ભાવના ખતાવી છે. તેમાં તેમના કાઈ સ્વાર્થ ન હતા. તેઓએ તા સંસારમાં રખડનાર જીવના હિતની દૃષ્ટિએ જ આ વાત કરી છે. અને નિઃસ્વાર્થ વૃત્તિએ અને બીજાનું બહું કરવા માટે જે વાત કરી હાય તે ખરાખર ધ્યાન દઈને સમજવી જોઈએ.

રત—એમાં જેએા લાગી ગયા છે, તેમાં જેએા લય પામી ગયા છે, તેમાં જેએા એકમય થઇ ગયા છે તે અનેક પ્રાહ્યીએા.

ઉત્તીઓ —તેઓ આ સ'સારને રમતમાત્રમાં તરી ગયા છે. આવા દાખલા શાસમાં અનેક છે. ધન્ના શાલિલદ્ર, અંદક, મેઘકુમાર વગેરે અનેક સાધુઓ જરા પણ મુશ્કેલી વગર આ સંસારસમુદ્રને રમતમાત્રમાં તરી ગયા છે. તમને જો આ રખડપાટોનો કંટાળા આવ્યા હાય અને તમારે જો સંસારસમુદ્ર તરી જવા હાય તા આ ભાવનાને કે તમને ગમે તે ભાવનાને હૃદયથી સ્વીકારા, ચિંતવા અને આ સંસારસંબંધી ચિંતવન કરા. તમારા નિસ્તાર આવી જાતનું ભાવનાનું ચિંતવન સત્વર લાવશે અને રખડપાટો આળસશે, એટલે શિવપુરનગરે તમે સત્વર જશા, અથવા રખડપાટાના અંત એ જ શિવ-પુરનગરના નિવાસ છે એમ સમજ્જો.

લીલયા—આ સંસારસમુદ્ર તરવા અને તેને સામે પાર જવું તે ઘણું મુશ્કેલ છે, પણ પૂર્વ કાળના સાધુપુરુષા આ સંસારસમુદ્રને રમતમાત્રમાં તરી ગયા છે. તેઓને કાંઈ ઘણું મોટો પ્રયત્ન તે સમુદ્ર તરવા માટે કરવા પડયો નથી. તમે પણ તે જ સાધુપુરુષાને અનુસરા અને વગર પ્રયાસે આ સંસારસમુદ્ર એાળ ગાય તા સામે પાર પહેાંથી જાવ. તેમ કરવાનું સાધન આ ભાવનાનું ચિંતન છે. ચિંતન કરી પછી તેના કાર્યક્ષેત્રમાં અમલ કરવા. લીલયા એટલે રમતમાત્રમાં.

ધર્મભાવના આવી રીતે ભાવવાની છે. આ ધર્મ મળવા અત્યંત મુશ્કેલ છે, તે મળી ગયા તો પૂરેપૂરા લાભ લઇ આ જન્મ સફળ કરવા અને સંસારસમુદ્રને તરી જવા. આ ધર્મ મહાપુર્યયોગે મળે છે, તો તેને મેળવીને જે આળસમાં વખત કાઢે છે તે સંસારસમુદ્રમાં અટવાયા જ કરે છે, માટે આ પ્રાપ્ત થયેલ ધર્મના સારી રીતે લાભ લેવા.

प्र. ५४

આ ભાવના કેવી રીતે ભાવવી તે સંબંધમાં પૂર્વકાળના મહાવિદ્વાના ઝુદાં જુદાં દેષ્ટિ- ખિંદુથી ઉલ્લેખ કરી ગયા છે. આપણે વિનયવિજય ઉપાધ્યાયે રચેલ શાંતસુધારસની દશમી ધર્મ ભાવના જોઈએ. મેં તેના પર વિવેચન શાંતસુધારસના બીજા ભાગમાં પૃ. ૪ થી ૧૫ સુધી કર્યું છે. તેમાં સંક્ષેપથી દાન, શીલ, તપ અને ભાવના એમ ચાર પ્રકારના ધર્મ તેઓશ્રી પ્રથમ વર્ણવે છે. માંકોત્તર ધર્મ બે પ્રકારના છે: શ્રુતધર્મ અને આરિત્રધર્મ અને આરિત્રધર્મ છે, તે આવતા પ્રકરણમાં વિચારવાના છે. ધર્મભાવના કર્તન્ય છે. સારી કૃતિના પરિપાક એ જ ધર્મ છે. પ્રાણી દીન અસહાય હાય ત્યારે ધર્મ સહાય કરે છે. સવે ઊંઘે ત્યારે પુષ્ય જાગતું રહે છે. એ પુષ્યપ્રકૃતિના લાભ લેવા. ધર્મથી સ્વર્ગાદિક સર્વ અને રાજય દીકરા આ ભવમાં મળે છે. ધર્મ અધુ વગરનાના ભાઇ છે. એ ધર્મને એમળખવાની જરૂર છે. ધર્મથી સર્વ પ્રકારના વૈભવા મળે છે અને પરભવે ઇદ્રાદિકની પદવી મળે છે. ક્રિયા અને આત્મધર્મમાં વિવેક કરવા જરૂરી છે. તેમાં ઝઘડાને સ્થાન નથી. ધર્મથી એધર્ય મળ્યું છે તેના લાભ લેવા. ચારે પુરુષાર્થને પરસ્પર સંબંધ છે. આવી રીતે ધર્મને સમજી તેની ભાવના કરવા યાગ્ય છે.

નવતત્ત્વના ટળાકાર કહે છે કે, "જે દુસ્તર સંસારસમુદ્રમાંથી તારવાને પ્રવહણુ સમાન છે તે જિનપ્રણીત દશવિધ ક્ષમાદિક શુદ્ધ ધર્મ ને તથા જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્ર એ રત્નત્રયાત્મક ધર્મ ને પામવા દુલભ છે, તથા તે ધર્મના સાધક અરિહ તાદિકને પણ આ સંસારને વિશે પામવા દુલભ છે, એવું જે ચિંતવવું તે ધર્મ ભાવના છે."

જસસામમુનિએ બારે ભાવના પર બાર સજ્ઝાયા લખી છે. તેઓશ્રી આ ભાવનાને અંગે જણાવે છે કે —

| ધન ધન ધર્મ જગહિતકરુ, ભાખીએા ભલા જિનદેવ રે;              |        |   |
|---------------------------------------------------------|--------|---|
| ઇહપરભવ સુખદાયકા, જીવડા જનમ લગે સેવાે રે.                | •      | ٩ |
| ભાવના સરસ સુરવેલડી, રાેપ તું હૃદયઆરામ રે;               |        |   |
| સુકૃત તરુ લહિય બહુ પસરતી, સફળ ફળશે અભિસમ રે.            | ભાવના૦ | ર |
| ખેત્રશુદ્ધિ કરીય કરુણારસે, કાઢી મિચ્યાદિક સાલ રે,       |        |   |
| ગુષ્તિ ત્રિહું ગુષ્તિ રૂડી કરે, નીક તું સુમતિની વાળ રે. | ભાવના૦ | 3 |
| સી ચરુે સુગરુવચનામૃતે, કુમતિ કંચેર તજી સંગ રે;          |        |   |
| ક્રાેંધમાનાદિક સૂકરા, વાનરા વાર અનંગ રે.                | ભાવના૦ | ४ |
| સેવતાં એહને કેવળી, પન્નર સથ તીન અણુગાર રે;              |        |   |
| ગૌતમ શિષ્ય શિવપુર ગયા, ભાવતાં દેવગુરુ સાર રે.           | ભાવના૦ | પ |
| શુક પરિવાજક સીધલા, અર્જુ નમાળી શિવવાસ રે;               |        |   |
| રાય પરદેશી અપાવિએા, કાપીએા તસ દુઃખપાસ રે.               | ભાવના૦ | Ę |

એના અર્થ કરતાં જહ્યાં છે કે "ધર્મ કે જે પ્રાણીને દુર્ગ તિમાં જવા દેતા નથી, જે જગતનું હિત જ કરનાર છે, તેને કર્તા કહે છે કે ધન્ય છે, ધન્ય છે! એ ધર્મ જિનેશ્વર લગવ તેના કહેલા હાવાથી શ્રેષ્ઠ છે, આ લવ ને પરલવમાં સુખને આપનાર છે. તેથી હે જવ! તું જન્મ પર્ય તે તેની સેવા કર, અને આ લાવનારૂપી સુરવેલડી—કલ્પવલ્લીને તું હૃદયરૂપી આરામમાં—ખગીચામાં રાય, એટલે તે વેલડી સુકૃતરૂપી વૃક્ષને પામીને ખહુ પ્રસાર પામશે—વિસ્તરશે, તેના પર ચઢશે અને ઉત્તમ કળા વડે કળવતી થશે. તે વેલડીને પામવાને પ્રથમ ક્ષેત્રશુદ્ધિ કર, પછી તેને કરૂલારસે સિ'ચ, તેમાંથી મિશ્યાત્વાદિક શલ્યને દૂર કર, ત્રલા ગુપિતરૂપ કરતી ત્રલા વાડ કરીને તેનું રક્ષલા કર, તેમાં સુમતિરૂપ પાલીની નીક વાળ કે જેથી તે પલ્લવિત થાય. પછી તે નીક દ્વારા તેને સુગુરુના વચનામૃત વડે સિંચન કર, અને તેની આજુઆજુ કુમતિરૂપ કંચર વિગેરનાં કાંટાળાં ઝાડ હાય તેને દૂર કરી કાેધમાનાદિક સૂકરા (લુંકા) અને કામદેવરૂપ વાનરને નસાડી મૂક. આ પ્રમાણેની શુલ લાવનારૂપ કલ્પવલ્લીનું સેવન કરવાથી ૧૫૦૩ મુનિમહારાજ કે જે ગીતમ ગલ્યુધરના શિલ્ય હતા તે કેવળજ્ઞાન પામ્યા અને માેક્ષપુરે પહોંચ્યા. આ થયા લેવા દેવગુરુધમાંના જ પ્રતાપ છે, તેની આરાધનાનું કળ છે." ૧–૫.

"આ ધર્મની આરાધનાથી શુક પરિવાજક સિદ્ધિપદ પામ્યા, અજુ'ન માળી માેક્ષ ગયા અને પરદેશી રાજા કે જે મહાપાપી હતો તે અપાપી થયા અને તેનાં દુઃખના પાશ (અંધન) તમામ કપાઇ ગયા." ૬.

"આ દુષમસમયમાં પણ દુષ્પસહ સુધી – પાંચમા આરાના છેડા સુધી પ્રભુનું શાસન અવિચળ રહેવાનું છે. તેને ભાવપૂર્વક જે પ્રાણી ભજે છે તે જ શુભ મતિવાળા અને ગુણુના ઘરરૂપ ગણાય છે અથવા થાય છે." ૭.

બાધિરતની પેઠે ધર્મની પ્રાપ્તિ પણ અતિ મુશ્કેલ છે. ઘણા મનુષ્યા તો હિંસામય ધર્મને ધર્મ માને છે. સાચા ધર્મને પિછાની તઘોવ્ય ધર્મ આચરણ કરવાની મુશ્કેલી ઘણી છે. મહામુશીઅતે મનુષ્યજન્મ પામી સાચા ધર્મ સ્વીકારવા એ પણ એટલું જ મુશ્કેલ છે. આપણા પર ઉપકાર કરવાની ખુદ્ધિએ એવા ધર્મ ભગવાને આપણને ખતાવ્યા છે તા તેને સમજીને તેના સ્વીકાર કરવા અને તદનુસાર વર્તન કરવું એમાં આ મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિની સફળતા છે, મનુષ્યજન્મ પામ્યાની સાર્થકતા છે, આંટાને સફળ કરવાની એમાં વાસ્તવિકતા છે. તે સમજી તદનુસાર વર્તન કરવા ભાવના રાખવી. (૧૬૧).

## બારમી બાેધિદુલ ભાવનાનું સ્વરૂપ—

## मानुष्यकर्मभूम्यार्यदेशकुलकरूपताऽऽयुरुपलब्धौ । श्रद्धाकथकश्रवणेषु सत्स्वपि सुदुर्लभा बोधिः ॥१६२॥

અર્થ — મનુષ્યપણું, કર્મભૂમિ, આર્યદેશ, સારું કુળ, નિરાગતા, માેઢું આયુષ્ય એ સર્વ પ્રાપ્ત થવા છતાં ધર્મ કહેનાર ઉપર શ્રદ્ધા રાખવી અને એને સાંભળવામાં પ્રીતિ રાખવી અને સમકિત પામનું તે ઘણું મુશ્કેલીવાળું કામ છે. (૧૬૨).

વિવેશન—આટલી સર્વ વસ્તુ મળી જાય, મનુષ્ય થવાય, કર્મભૂમિમાં અવાય, આર્ય- દેશ મળી જાય, અનુકૃળ કુળ મળી જાય, અને દીર્ઘ આયુષ્ય મળે તો પણ ધર્મ કહેનાર, તેને સાંભળનાર, સમજીને સ્વીકારનાર અને તેના પર શ્રદ્ધા રાખનાર ખહુ ઓછા છે. આવી રીતની વિચારણા કરી બાધિ એટલે સમક્તિને પ્રાપ્ત કરવાની કેટલી મુશ્કેલી છે, એવા વિચાર કરવા તે ખારમી બાધિદુલ ભભાવના છે. અગિયારમી ભાવનામાં આપણે ધર્મ મુસીખતે મળે છે તેવા વિચાર કરી ગયા. અને ધર્મસદ્દહણા અને જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર મળવાં એથી પણ વધારે મુશ્કેલ છે એવા વિચાર કરવા તે બાધિદુલ ભ નામની ખારમી અને છેલ્લી ભાવના છે. આ ભાવના કેમ ભાવવી તેની થાડીક વાત તા આપણે આગલી ગાથામાં કરી ગયા છીએ. એ દલીલને વધારે આગળ લ'ભાવતાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રરૂપ બાધિરતન અથવા રત્નત્રયી મળવી ઘણી મુશ્કેલ છે અને મળે તો તે અનુસાર અને તેને અનુરૂપ પ્રવૃત્તિ કરવી મુશ્કેલ છે, તેમ વિચારણા કરવી તે બાધિદુલ ભભાવનાના વિષય છે. આપણે પ્રથમ ગ્રંથકર્તા સાથે ચાલીએ.

માનુષ્ય—(૧) પ્રથમ તો મનુષ્યપણું પ્રાપ્ત થવું ઘણું મુશ્કેલ છે. શાસકારે એનાં દશ દર્શાંતા આપ્યા છે. એ દશે દેશાંતે મનુષ્યપણું પ્રાપ્ત થવું મહાદુલ લ છે. રાજાને ત્યાં એક બ્રાહ્મણ જમવા ગયા. તેને લાજન ખૂબ સરસ લાગ્યું. રાજાએ વર માગવા રાજીપા બતાવ્યા. રાજ્યમાં દરેક ઘર એને જમવા લાકો તેડે એવા વર માગ્યા. પણ તેને જે મજા રાજાને ત્યાં જમવામાં પડી હતી તેવી અન્યત્ર ન પડી. એ દરરાજ રાજાને ઘર જમવા જવા ઇચ્છે. એ રાજાને ત્યાં જવાના વારા આવે તે જેટલું મુશ્કેલ છે તેટલા મનુષ્યભવ મળવા મુશ્કેલ છે. એકે દ્રિયના પૃથ્વી, અપ્, તેઉ, વાઉ અને વનસ્પતિમાં પ્રાણી જય, પછી પ્રગતિ થાય તા બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય કે ચૌરિંદ્રિયમાં ઉપજે, પછી એ આગળ વધે તા અનેક જાતિના તિર્ચ લામાં જઈ આવે. એમ કરતાં મનુષ્યપણું મહામુસીબતે મળે. આવું મનુષ્યપણું તા તને મળ્યું તા તેના પ્રતો લાભ લે. આવા અવસર ફરીફરીને નહિ આવે, માટે આ મનખા દેહના લેવાય તેટલા લાભ લે. આ પ્રથમ મુસીબત તે એાળ ગી છે. તા તે સમજ વિચારીને આ મળેલ મનુષ્યપણાના તું લાભ ઉઠાવ. આ પહેલી મુસીબત થઇ.

કમે ભૂમિ (૨) આવું મનુષ્યપાશું મળે અને ત્રીશ અકર્મભૂમિમાંથી કોઇ જગાએ એ જાય તે ત્યાં કાંઇ મજ આવતી નથી. ત્યાં કાંઇ વધારે થઇ શકતું નથી. અસિ, મંસિ અને કૃષિના ત્યાં કાંઇ પ્રચાર નથી અને કંઇ કામધંધા ત્યાં કરવાના નથી. ત્યાં કાંઇ કરવાનું હાતું નથી. એનાથી ઊલડી કર્મભૂમિ છે. આ કર્મભૂમિ પણ તને પ્રાપ્ત થઇ છે. આ લગ્તક્ષેત્રની ગણના કર્મભૂમિમાં છે. તો તે મનુષ્યપાશું પણ મેળવ્યું અને તારે લાગે કર્મભૂમિ પણ આવી. આ એ મુશ્કેલીએ તે વડાવી દીધી છે. એના તું વિચાર કર.

આય'દેશ—(3) કર્મભૂમિ મળે પણ જાપાન, ચીન કે દ્રાન્સમાં તું જન્મ્યાે હોત તો ત્યાં તને ધર્મ પ્રાપ્તિ ન થાત. ધર્મ ના તો સાડી પચીશ દેશ છે. તે આ ભરતખંડમાં જ છે. માટે તું નસીળદાર કે તારા અહીં આ ધર્મભૂમિ ભારતક્ષેત્રમાં જન્મ થયાે છે અને તે ત્રીજી મુશ્કેલી પણ દૂર કરી નાખી છે.

કુળ—(૪) ઉત્તમ કુળ પણ તને મળી ગયું છે. આર્યદેશમાં પણ કાંઇ કિશ્ચીયન કે મુસલમાન થયા હાત તા તને જૈન ધર્મ ન મળત. તું ખરેખર નશીબદાર છા કે બાપદાદાએ સેવિત જૈન કુળમાં તારા જન્મ થયા છે. તું ગમે તેવા વૈષ્ણુવ થયા હાત કે શીખ કે જાટ થયા હાત તા તાને આ ધર્મ જાણવાની જાગવાઇ ન મળત, પણ અત્યાર તને સારા કુળમાં સંસ્કારીને ઘર આવવાના જાગ બન્યા છે. તે ચાથી મુશ્કેલી તું આળ'ગી ગયા છે.

કલ્યતા—(૫) નીરાગતા. તને આર્યદેશ અને સારું કુળ મળ્યું હાત, પણ તારું શરીર જ રાગિષ્ઠ હાત તો આ બધું નકામું હતું. તને વાતવાતમાં માથું દુ:ખી આવે કે ક્ષયરાગ અથવા કાઇપણ વ્યાધિને તું તાબે થયા હાત તા તારા જન્મારા શરીરના વ્યાધિઓના ઉપચાર કરવામાં જાત. પછી શીતાપક્ષાદિ કે કવીનાઇન ક્ષેવામાં તને ધર્મ જાણવાના પ્રસંગ પણ ન આવત. આવા વ્યાધિચસ્ત માણુસા આખા દિવસ શરીરના ઘસડખારા કરી તેની સેવા ઉપાડે છે, તેને બદલે તું નીરાગી થયા છે, તારે શરીરમાં કાઇ જાતના વ્યાધિ નથી અને માનસિક વ્યાધિ પણ નથી, એટલે શારીરિક કે માનસિક રાગથી તું મુક્ત છે અને તારે નખમાં પણ વ્યાધિ નથી. ખાકી રાગી માણુસ તા આખા વખત રાગની પંચાત કર્યા કરે અને અનેક વૈદ્ય દાકતરને પૂછે અને વાત-વાતમાં શરદીથી ઝપટાય, ગરમીથી હેરાન થાય અને આખા વખત વ્યાધિના વાતાવરણમાં ફિકરચિંતા કર્યા કરે. તું તા નસીબદાર છો કે તું રાગની પીડાથી પણ મુક્ત છે. આ પાંચમી મુસીબત થઇ. એટલે મળેલ મનુષ્યપણું, આર્યદેશ, સારું કુળ એ સર્વના ધર્મ જાણવામાં લાલ લે અને આ મનુષ્યલલ સફળ કર. આ રીતે પાંચમી મુરકેલી થઇ.

આયુ—(૧) આ છઠ્ઠી અનુકૂળતા છે. લગભગ અ૧ધા માળુસા તા નાની વયમાં જ ગુજરી જાય છે. નાના માળુસને પ્રમાણમાં ધર્મ જાળુવાના અને સ્વીકારવાના પ્રસંત્ર આવતા નથી. એ તો બાળપણુ કે ગહાપચીશીમાં ધર્મસંબંધી વિચાર પણુ કરતા નથી અને અકાળે મરણુ પામે છે. તને તાે માેટું આયુષ્ય મળ્યું છે અને તેના તારે લાભ લેવા છે. તાે અલ્પ આયુષ્યની મુસીબત પણુ તે વટાવી દીધી છે. આ છઠ્ઠી આડશ છે. તેને તે વટાવી દીધી છે. આ

શ્રુધ્ધા—(૭) આવી રીતે મનુષ્યપશું, કર્મભૂમિ, આયંદેશ, ઉત્તમ કુળ, શરીરે નીરાગીપશું તથા આયખું એ છએ વાનાં મળે પશુ ધર્મ ઉપર શ્રદ્ધા જ ન થાય. આ નવા યુગની એ નિશાની છે. એ 'ધર્મ' શખ્દ સાંભળે તો એને તાવ ચઢવા લાગે. એ નકામા ગપાટા મારવામાં કે ફેશનની વાતો કરવામાં કલાકના કલાક કાઢી નાંખશે, પશુ ધર્મની વાત સાંભળવાના પ્રસંગ આવી ચઢશે તો આંખ આડા કાન ધરશે. એને ધર્મની કાંઇ પડેલી હાતી નથી. એને ધર્મની વાતો પશુ ગમતી નથી. અને ધર્મસંખંધી ચર્ચા કરવાની પશુ એ દરકાર કરતો નથી, આ સાતમી મેખલા તરવી વધારે મુશ્કેલ છે. તેથી સાતે વાતની અનુકૂળતા થવી એ પશુ અતિ મુશ્કેલ ભાખત છે અને આ કાળમાં તે વધારે મુસીખતનાળી બાબત છે. આ સાતમી મુસીબતને ઓળ ગા તો તમે ધર્મ સંબંધી કાંઇ જ્ઞાન મેળવા. શ્રદ્ધા એટલે આંખ મીંચીને કાંઇ વાતના સ્વીકાર કરવાના નથી, પશુ એમાં શ્રદ્ધા રાખી એને પરીક્ષાની એરલુ પર ચઢાવી એ સર્વ કસાેટીમાંથી પાર ઊતરી જાય તેવા તેને માટે ભાવ રાખવા એ અતિ મુશ્કેલ બાબત છે, પશુ આ જન્મમરલુની જાળમાંથી છૂટવાના તે એક જ ઉપાય છે. એ સ્યાદાદમાર્ગને સહાનુભૂતિપૂર્વ અનુસરવા તે ખાસ જરૂરી છે અને તેના તરફ પ્રેમ થવા તે અતિ મુશ્કેલ પશુ બહુ જ હિતાવઢ આળત છે. આ પ્રમાણે સાતમી મુશ્કેલી થઇ.

ક્યક—(૮) ધર્મના કહેનારના જોગ થવા ઘણા મુશ્કેલ છે. સાતે વસ્તુ મળી હાય, પણ ઊંડા ગામડામાં ધર્મને સમજાવનાર-કહેનારના યાગ જ ન થાય તા સર્વ સાતે ભાળત નકામી થાય છે. કહેનાર કહેનારમાં ઘણા ફેર છે. એકવખત યશાવિજય ઉપાધ્યાય પણ તેમના સમકાલીન રામવિજયની વ્યાખ્યાન પદ્ધતિ જાણવા સમજવા જાતે ગયા હતા અને તેમની વહેવારુ રીત અને દાખલાદલીલ આપવાની વાતની પ્રશંસા કરી હતી. આવા ધર્મને કહેનાર—પાતાની ફરજને સમજાવનાર કાંઈ વારંવાર મળતા નથી. આ આઠમી મુસીબત છે. એટલે સાતે વાતની અનુકૂળતા હાય તો આ એક વાતની પ્રતિકૂળતા સાતેને નકામી અનાવી દે છે. આથી શુદ્ધ કથકના જોગ થવા એ મુશ્કેલ બાળત છે.

શ્રવાયુ--(૯) આ સર્વ જોગવાઇ મળે પણ ધર્મ સાંભળવા સમજવાની પ્રતિફૂળતા હોય, પાતાને કુરસદ ન હોય કે પાતે બીજા કોઇ કામમાં પડી ગયા હોય. કથક હોય તેને સાંભળવા-સમજવા અને તેમના ઉપદેશને હૃદયમાં ઉતારવા એ પણ ઘણી મુશ્કેલ બાખત છે. પાતાને ભાવ ન થાય, સાધુઓ ગપ્યાં મારે છે એમ માની જાણવાની જિજ્ઞાસા જ ન થાય એ નવમી મુસીબત છે. આ પ્રમાણે મનુષ્યપણું, કર્મભૂમિ, આર્ય દેશ, સારું કુળ, શરીરે નીરાગીપણું અને દીર્ઘ આયુષ્ય તથા ધર્મ પર શ્રદ્ધા, કહેનારની જેગવાઇ અને સાંભળવાની રુચિ એ નવે ચીજો મળે ત્યારે આ નવમી અનુકૂળતાના લાભ લઇ શકાય.

ખાંધિ—(૧૦) સમ્યકત્વલાભ એટલે શુદ્ધ દેવ, ગુરુ અને ધર્મ પર અવિચળ શ્રદ્ધા થવી ઘણી મુશ્કેલ છે, આવે! સમક્તિના લાભ થવા તે બહુ મુશ્કેલ બાબત છે. આ દરો વાતની તને અનુકૂળતા મળી હાય તે! આ વખતે તેના બની શકે તેટલા લાભ લઇ જીવન કૃતાર્થ કર. ખાંકી આ બાધિરતન મળવું અત્યંત મુશ્કેલ છે અને મળ્યા પછી તેને જાળવી રાખવું તે એટલું જ મુશ્કેલ છે.

આવી રીતે આ બાધિદુર્લ બ્રભાવના ભાવવી. તેમાં ઉત્તરાત્તર જે એક એક વસ્તુની પ્રાપ્તિની મુશ્કેલી અતાવી તે વસ્તુ તને મળી છે તો આ મનુષ્યભવમાં તેના લાભ લઇ તારી પ્રગતિ સાધ. તે જીવન સફળ કરવાની ખરેખરી તારે જરૂર છે.

હવે આપણે આ બાધિદુલ લભાવના સંબંધમાં અન્ય શ્રંથકારા શું કહે છે તે જોઇ લઇએ. જરા પણ શંકા રાખ્યા વગર કે મનમાં શલ્ય રાખ્યા વગર શુદ્ધ દેવ, ગુરૂ, ધર્મને યિછાનવા અને તેમના કહેલા માર્ગ પર ગમન કરતું એમાં જ આ જીવની મુક્તિ છે અને મુક્તિ વગર તા બધા આંટા છે, ખાલી ફેરા છે અને એક ખાડામાંથી બીજામાં પડી અંતે જીવન પૂરું કરવાનું છે. આમ ન થાય તેવી ભાવના કરવી અને આ બાધિરતન મળવું પણ મુશ્કેલ છે એમ વિચાર કરવા, ભાવના ભાવવી એ બહુ લાભદાયી અને અંતે માક્ષ અપાવનારી બાબત છે.

વિનયવિજય ઉપાધ્યાય પાતાના શાંતસુધારસ ગ્રંથમાં ભારમી ભાવનાને વગર શકે બાે ધિદુલ ભાવના કહી તેને ગાઈ ખતાવે છે. તેઓ પ્રથમ તા વિસ્તારથી 'બાે ધિ' શખ્દના અર્થ સમજાવે છે. ધર્મભાવના એમની સંખ્યામાં દશમી ભાવનામાં આવે છે. આ ખારમી ભાવનામાં તેઓ ગ્રાનની મુખ્યતા ખતાવે છે. ચાર વસ્તુ મળવી દુલ ભા છે એમ જણાવે છે: મનુષ્યપણું, શુદ્ધ શ્રદ્ધા, સંયમ અને વિસ્તિ. મનુષ્યત્વની દુલ ભતા ખતાવતાં તેઓ દશ દ્રષ્ટાંતના ઉલ્લેખ કરે છે. બાધથી દેવલાકનાં સુખ મળે છે એમ જણાવી પ્રદ્રાપદવી પ્રાપક એ બાધિરત છે એમ પ્રતિપાદન કરે છે. પ્રથમ અવ્યવહાર રાશિમાંથી નીકળવું જ મહામુરકેલ છે એમ તેઓ જણાવે છે. સ્દ્રમ ખાદર નિગાદમાં અનંતકાળ ગયા એમ જણાવી વ્યવહારરાશિમાં સ્દ્રમપણું ઘણા કાળ ગયા એમ જણાવી વ્યવહારરાશિમાં સ્દ્રમપણું ઘણા કાળ ગયા અને ત્યારપછી વિકલે દ્રિય તરીકે આ પ્રાણી બેઇ દ્રિય, તેઇ દ્રિય અને ચૌરિદ્રિય થયા એમ જણાવી આ જવના ત્રસપણાના ઉલ્લેખ કરે છે. આયુષ્યની અલ્યતા અને મનુષ્યત્વની દુલ ભતા જણાવી મોહાસક્તિ કેવું કામ કરે છે તે વિસ્તારથી વર્ણવે છે. ખાં મનુષ્યત્વની દુલ ભતા જણાવી મોહાસક્તિ કેવું કામ કરે છે તે વિસ્તારથી વર્ણવે છે. ખાં સામ સ્ત્રાપ્ય દ્રાપણ વર્ણવે છે. અને એ નાટક

અટકાવવાના આડકતરી રીતે ઉપદેશ આપે છે. અત્યારે મતાના પાર નથી, ત્યારે બાધિરત્ન વગરનું જીવન કેવું હાય તે જણાવે છે, અત્યારે વાદો કે દેવાના પાર નથી, અત્યારની વર્ત માન સ્થિતિ સંકીર્ણું છે. તેથી ધર્મમાં ટકી શકે તે ખરા ભાગ્યશાળી છે એમ તેઓ પ્રતિપાદન કરે છે. ત્યાં સુધીમાં તું આત્મહિત કરી લે, પછી પાણી વહી ગયા પછી પાળ બાંધવાના ફાંફા મારવા નકામાં છે એમ પ્રતિપાદન કરે છે. શારીરિક **ઉપદ્રવેા અનેક છે, આયુષ્ય અસ્થિર છે, પરપાટે**ા કૂટતાં વાર લાગતી નથી, માટે આત્મહિત કર. ગેયાષ્ટકમાં તેઓશ્રી જણાવે છે કે આ બાધિરતન તાે ગરીબને જડેલ ચિ'તામિલુરત્નતલ્ય છે, પણ હરખના ઉદ્રેકમાં તેલું તે ગુમાવ્યું એમ સમજી વિચાર કરવા. પછી જ્ઞાનપ્રકાશના મહિમા વર્ણુ વ્યા છે અને આકર્ષક જીવનના પ્રકાર રજૂ કર્યા છે. તારી નિગાદમાં શી સ્થિતિ હતી, તે યાદ કરવા યાગ્ય છે. આ મનુષ્યદેહ તને મહા-મુસીઅતે મળ્યા છે, તેમાં પણ આ આર્યદેશમાં જન્મ તા દુલ ભ છે. પાશ્ચાત્ય જડવાદની ત્યાં નાટ કરી છે અને આર્યભૂમિને પુષ્યભૂમિ તરીકે ખતાવી છે. ચાર સામાન્ય સંજ્ઞાએા વિચારવા યાગ્ય છે. કુથળી ન કરવી, પૈસાના માહ ન કરવા, ધર્મશ્રવણની સગવડ ન મળે કે પાતાને કુરસદ ન હાય તે દુલ ભતા છે અને આ ઉપરાંત અંદરના વૈરી ઘણા છે તેને એાળખવાની જરૂર છે. આળસ અને ક્ષાયા અંતર'ગ વૈરી છે. ચારાશી લાખ જીવયાનિમાં ત્રણે ગારવા હેરાન કર્યા કરે છે અને કાેઈપણ સ્થાને ધર્મની વાત સાંભળવા દેતા નથી. **છે**ાધિરત્ન તને મળ્યું, હવે તારે શાંતસુધારસનું પાન કરવાનું છે. આવી અનેક વાતા વિનયવિજયજીએ જણાવી છે અને મેં તેના પર વિસ્તારથી વિવેચન કર્યુ<sup>લ</sup> છે. તે વાંચીને આચરવા-અવધારવા યાગ્ય છે.

નવતત્ત્વના ટબામાં ટબાકાર લખે છે કે 'જીવને સંસારમાં ભ્રમણ કરતાં અનંત પુદ્-ગળપરાવર્ત વ્યતીત થયાં, તેમાં અનંત વાર ચક્રવર્ત્યાદિક જેવી ઋદિ પ્રાપ્ત થઇ, તથા યથાપ્રવૃત્તિકરણને યાગે કરી અકામ નિર્જરા વડે પુષ્યના પ્રયાગથી મનુષ્યભવ, આર્યદેશ, નીરાગીપણું તથા ધર્મશ્રવણાદિકની પ્રાપ્તિ થઇ, તથાપિ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થતું અતિ દુલભ છે. એવી જે ભાવના કરવી તે અગિયારમી બાધિદુલભાવના.'

આ સંબંધમાં જસસામ મુનિ પાતાની બાર ભાવનામાં જણાવે છે કે —

(રાગ ખંભાતી)

દરા દર્શાતે દોહિલા રે, લાધા મહુઅ જમારા રે; દુલ્લહા અંબરકૂલ જયું રે, આરજ ઘર અવતારા રે, મારા જીવન રે, બાધિભાવના અગિયારમી રે; ભાવા હુદય માઝારા રે...... ઉત્તમકુળ તિહાં દોહિલા, સદ્ગુરુ ધર્મ સંયોગા રે; પાંચે ઇદ્રિય પરવડાં, દુલ્લહા દેહ નિરાગા રે.

મેહરા....૧

મારા....ર

સાંભળવું સિદ્ધાંતનું રે, દોહિલું તસ ચિત્ત ધરવું રે;
મુધી સદ્દહણા ધરી રે, દુક્કર અંગે કરવું રે. મારા....3
સામથી સઘળી લહી રે, મૃદ્ધ મુધા મ મ હારા રે;
ચિ'તામણિ દેવી દીએા રે, હાર્યો જેમ ગમારા રે. મારા....૪
લાહકીલકને કારણે રે, યાન જલધિમાં ફાંડે રે,
ગુણાકારણ કાેલુ નવલખા રે, હાર હિયાના ત્રાંડે રે. મારા....૫
ખાધિરયણ ઉવેખીને રે, કાેલુ વિષયારથે દાેડે રે?
કંકર મણિ સમાવડ કરે રે, ગજ વેચે ખર હાેડે રે.... મારા.... દ ગીત સુણી નટણી કને રે, કાલ્લક ચિત્ત વિચાર્યું રે;
કુમરાદિક પણ સમજયા રે, બાધિરયણ સંભાર્યું રે. મારા.... હ

એના અર્થ કરતાં કુવરજી આણું દજી લખે છે કે "રે મારા જીવન! (આત્મા!) તમે અગિયારમી બાધિ(દુલ લ) ભાવના હુદયમાં આ પ્રમાણે ભાવા. દશ દર્શતે કરીને દુલ ભ એવા મનુષ્યજન્મ પુષ્યયોગે પ્રાપ્ત થયા છે, તેમાં પણ આકાશના ફૂલ જેવું આર્યદેશમાં ઉત્પન્ન થવું દુર્લ લ છે, તેમાં પાછું ઉત્તમ કુળ દુર્લ લ છે, તેમાં પાંચ સુંદર ઇદ્રિયા પામવી દુર્લ લ છે, નીરાગી દેહ દુર્લ છે, તેમાં પણ સદ્દગુરુ ને ધર્મના યામવા દુર્લ છે, તેવા યામવા હતાં પણ સિદ્ધાંતનું સાંભળવું દુર્લ લ છે, સાંભળવા પછી તેને ચિત્તમાં ધારણ કરવું દુર્લ લ છે અને ચિત્તમાં ધારણ કર્યા છતાં પણ તેની ઉપર પૂરતી શ્રદ્ધા બેસવી દુર્લ લ છે, શ્રદ્ધા બેઠા પછી પણ તે પ્રમાણે વર્તન કરવું તે અત્યંત દુર્લ લ છે." (૧–૨–૩)

"મનુષ્યજન્મ, આર્યક્ષેત્ર, ઉત્તમકુળ, પાંચ ઇંદ્રિયા પૂરી, નીરાગી શરીર, દેવગુરુ-ધર્મના સંયાગ-ઇત્યાદિ સામગ્રી પામીને રે મૂઢ! તું તેને ફાેગટ હારી ન જા. આ સ્થિતિમાં પહ્યુ જો તું હારી જઇશ તા દેવીએ આપેલા ગિ'તામિ ફાેરન હારી જનાર ગમારની જેવા તું ગમાર કહેવાઇશ. (૪)

"અરે ભવ્ય પ્રાણી! તું વિચાર કર, કે લાઢાના ખીલાને માટે ભરસમુદ્રમાં પાતે જેમાં એઠેલા હાય તે વહાણને કાેણુ ભગ્ન કરે અને દારીના કકડાને માટે નવલખા હાર કાેણુ તાેડે? તેમ ઇદ્રિયના વિષયાને માટે બાધિરતને ઉવેખીને તે વિષયાને લેવા કાેલુ દાેડે? આ મનુષ્યજન્મ ઇદ્રિયના વિષયામાં આસકત થવા માટે નથી, પણુ બાધિરતન પ્રાપ્ત કરવા અને પ્રાપ્ત થયું હાેય તાે તેને સાચવવા માટે છે. તેમ છતાં વિષયમાં લુખ્ય જે પ્રાણી મનુષ્યજન્માદિ પ્રાપ્ત સામથીના દુરુપયાંગ કરે છે, તે કાંકરાને માણુ સમાન ગણું છે અને ગાંધેડાની હાેડમાં (બદલામાં) હાથીને હારી જાય છે." (૫-૬).

अ. ५५

''નાયિકાએ કહેલી એક ગાથામાત્રના સાંભળવાથી ક્ષુલ્લકે ચિત્તમાં વિચાર કર્યો અને રાજપુત્રાદિ પણ સમજી ગયા અને પાતાના બાધિરતનને સૌએ સંભાર્યું. તેમ હે ભવ્ય પ્રાણી! તમે પણ બાધિરતની અમૃલ્યતાને સમજીને તેને સંભારા, તેને મેળવવા પ્રયત્ન કરા." આ ગાથામાં નટણીની વાત કરી છે. તે ક્ષુલ્લકકુમારની કથા મેં બે ભાગમાં 'બહાત ગઈ થાડી રહી' એ અભિધાન નીચે જૈન સંસ્કૃતિમંડળ વડાદરા તરફથી ખહાર પાડી છે. ત્યાં નટીની માએ કહેલ ગાથા પર અનેક માણુસા પ્રતિબાધ પામે છે. તે વિચારણીય છે. (૭)

આ પ્રમાણે આ બાધિદુલ<sup>e</sup>ભત્વની ખારમી ભાવના ભાવની. અનંત સંસારમાં રખડતાં કાેઈવાર મનુષ્યભવ મળે છે, તેમાં સારું કુળ, મગજની સારી સ્થિતિ અને ધર્મને અનુકૂળ કરી આપે તેવા સદ્દુગુરૂના યાગ પામવા ખરેખરા દુલ લ છે. એટલું પામ્યા છતાં આ ધર્મરતનને એાળખવાની મુશ્કેલી તા જાલી જ રહે છે. એ ધર્મને સમજી જવા જેટલી અનકળતા મળે તા પણ તેની પ્રવૃત્તિ થવી મહાસુશ્કેલ છે. આ ધર્મને ઓળખવા, આત્માની रत्नत्रथी-ज्ञान-हर्शन-आरित्रने जाणवा अने जाणीने तेमने सहस्रवा अने तहनुसार प्रवृत्ति કરવી તે ભારે મુશ્કેલ કામ છે, એમ વિચારી આ રતનત્રયીની પ્રાપ્તિની મુશ્કેલીને જાણવી. સાચા ધર્મ મળી જાય ત્યારે તદનુસાર પ્રવૃત્તિ કરવી એ ઘણી મુશ્કેલ બાળત છે. આવી વિચારણાને યાગ્ય મન અને તેને અનુકૂળ પ્રવૃત્તિ એ સર્વથી વધારે મુશ્કેલ છે. આવા પ્રકારની વિચારણા કરવી અને પાતાને રતનત્રથી પ્રાપ્ત થઇ છે તેને અનુરૂપ પ્રવૃત્તિ હજ થતી નથી એવી ભાવના આ ખારમી ભાવનામાં ભાવવાની છે. ચાર ઇંદ્રિય સુધી તો મન પણ નથી, અસંજ્ઞી મનુષ્યને પણ મન નથી. તેથી તેઓને આ રતનત્રયીની આળખાણ થવી પણ અશક્ય છે. પાતાને એ રત્નત્રયીની પિછાન થઇ છે, તદનુસાર પ્રવૃત્તિ કરવા ઇચ્છા થવી પણ તેટલી જ સુરકેલ છે. આ પ્રવૃત્તિ કરવાના નિરધાર કરવા એ આ ભાવના ભાવવાનું કળ છે. પ્રાણી એક દ્રિયાદિ ગતિમાં અનેકવાર જઇ આવ્યા છે. સર્વ-સ્થાનકે અને સર્વયાનિઓમાં જઈ આવ્યા છે પણ તેને આ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના વિચાર સહાં આવ્યા નથી. આવી મુસીખતે સાંપડેલ ચીજને એાળખી તદનસાર પ્રવૃત્તિ થાય તા એ વસ્તુ પામવાના ખરેખરા લાભ લઇ લેવા લાયક છે. અને દુનિયાની અનેક ઉપાધિમાં પડી જવાને લાલચ થાય તે રાષ્ટ્રી રાખવાની પાતાના પરમ હિતની નજરે જરૂર છે. આ પ્રમાણે ભાવના ભાવવાના હેતુ પરમપદ પ્રાપ્ત કરવા માટે છે અને તે ન થાય તા જન્મારા નિષ્ફળ છે. આવી જાતની ભાવના ભાવવી તેને દુલ ભ બાધિરતન ભાવના નામની ખારમી ભાવના કહેવામાં આવે છે. એ રીતે આ બારમી ભાવના ભાવવી.

આવી રીતે બીજા ચંધકારાએ આ ભાવનાને વર્ણથી છે. કેટલીક વાર ધર્મભાવના અને આ ચાલુ ખારમી ભાવના વચ્ચે તફાવત નહિ લાગે, પણ તેમની વચ્ચે તફાવત છે. ધર્મ પણ મળવા દુર્લભ છે અને ધર્મ મળ્યા પછી પણ શુદ્ધ દેવગુરુધર્મ પર એકતાનતા થવી, બાધિને પ્રાપ્ત કરવું વધારે મુશ્કેલ છે. આ દુર્લ ભતાની સમાનતા હોઇ કાેઇ વાર એ બન્ને બાવનામાં સામ્ય લાગશે, પણ તે જુદી જ વસ્તુ છે અને જુદી તરીકે ભાવવાની છે.

આ સંસારમાં ફરતાં રખડતાં આવી ભાવનાએ ભાવવાથી વિચારમાર્ગ સુધરે. કાર્યક્રમમાં પ્રથમ વિચારણા જ થાય છે અને વિચારણા પરથી નિશ્ચય થાય છે, એટલે કાર્યના પુરાગામી તરીકે ભાવના ખહુ અગત્યની વસ્તુ છે અને જે પાતાના ઉત્કર્ષ ઇચ્છતા હ્યાય તેમણે જરૂર વિચાર કરીને વિચારપથમાં લેવા યાગ્ય છે. આ માનવદેહ મળવા સુશ્કેલ છે. તેમાં પણ કર્મભૂમિ જ્યાં અસિ મસિ અને કૃષિના વ્યાપાર ચાલે છે તેની પ્રાપ્તિ મકકેલ છે. તેમાં આવે દેશ–ભારતભૂમિ મળવી મુશ્કેલ છે. તેમાં ઉત્તમ જૈન કૂળ મળવું વધારે સુશ્કેલ છે, તે કદાચ મળી જાય પણ શરીર રાેગરહિત રહેલું સુશ્કેલ છે. શરીરે સુખાકારી રહે તો ધર્મના શ્રવણની અને તેને સંભળાવનારની જોગવાઈ થવી સુશ્કેલ છે. અને પછી પાતાની વૃત્તિ ધર્મ સન્મુખ થવી અને તેના ઉપર પ્રીતિ થવી એ વધારે મુશ્કેલ છે. આ સર્વ વસ્તુ ત<del>ન</del>ે મળી છે તો તેના લાભ લે અને તારું સુધાર. તું પુત્ર સ્ત્રી આદિ ખાતર મરી પડે છે, પણ તેમાં કાંઇ નથી અને તને આવી પડતા વ્યાધિ તે લઇ લેનાર નથી, તેમજ તેઓ એક દિવસ પણ આયુષ્ય વધારી શકે કે તારી સાથે કોઇ નાળિયેર કે ખીજી વસ્ત માકલી આપી શકે તેમ નથી. તારાં કર્મ તારે ભાગવવાં પડશે. માટે તારે પાતાનું સાધી લે અને બીજા—ભાઇ પુત્ર કે સ્ત્રી ખાતર નકામાં ખેંચાઇ ન જા. તું સમજજે કે તું ન હાઇશ તે દિવસ પણ દુનિયા ચાલવાની જ છે, તું નકામા મરી પડે છે અને તું ધારી લે છે કે તારા વગર કેમ ચાલશે, પણ તારા વગર ચાલે તેવું છે. ઘણીવાર વધારે સારી રીતે ચાલે છે. એટલે તારી સર્વ દુન્યવી ધારણા ખાેટી છે. તું તાર્ પાતાનું હિત સાધ અને તે જ તારી સાથે આવવાનું છે એટલું સમજ રાખ. આ સમજશ તને હુમુણાં નહિ આવે અને પછી ઘણી માડી માડી આવશે ત્યારે તું પરાધીન થઈ જઈશ અને મનમાં નકામા પસ્તાઈશ. ગરથ ગયા પછી અક્કલ આવે તે કાંઈ કામનું નથી. કાઈ આડા હાથ દઈ શકતું નથી, માટે તારું પાતાનું વાસ્તવિક હિત થાય તે રીતે તાર્ પાતાનું સંભાળ અને આ સર્વ મુશ્કેલીએ વિચારી તારું હિતસાધન કરી આ ભવને સફળ કર. (૧૬૨).

विरतिप्राप्ति अति हुस के -

तां दुर्लभां भवशतैर्लक्ष्याऽप्यतिदुर्लभा पुनर्विरतिः । मोहाद्रागात् कापथविलोकनाद् गौरववशाच्च ॥१६३॥

અર્થ — આવી મુશ્કેલીએ મળતી બાધિને સેંક્ડાે ભવે મેળવી. ને વળી વિરતિ (ત્યાગભાવ) પ્રાપ્ત થવા મુશ્કેલ છે. માણુસ માહમાં પડી જવાને લીધે, રાગને વશ પડી જવાને લીધે, પ'થાના ઝઘડામાં પડી જવાને લીધે અને ગૌરવને વશ પડી જવાને લીધે ત્યાગભાવને વીસારે પાડી દે છે, ભૂલી જાય છે. (૧૬૩).

વિવેચન—તાં—બાધિને, શુદ્ધ દેવ, ગુરૂ, ધર્મ ઉપર અવિચ્યુત શ્રદ્ધાને મેળવવી ઘણી મુશ્કેલ છે, તે મહામુસીખતે પ્રાપ્ત કરીને પણ. મનુષ્યપણું, કર્મભૂમિ, આર્ય દેશ, સારા કુળમાં ઉત્પન્ન થવું, લાંબુ આયુ, નીરાગીપણું પ્રાપ્ત કરવું, ધર્મ ઉપર શ્રદ્ધા થવી, સારા કથકગુરના સદુપદેશના ચાગ થવા અને ધર્મ સાંભળવાની ઇચ્છા થવી અને એ ઉપરની ગાથામાં કહેલી દસ વસ્તુઓ મળવી તો ઘણી મુશ્કેલ બાબત છે. પ્રત્યેક ચીજ દુલભ છે, દુ:ખે કરીને મળે છે.

ભવરાતે:—સેંકડા ભવેા કરવા પછી એ દુલ ભ દસ વસ્તુ મળે છે. તેને માટે સેંકડા ભવમાં ફરવું પડે છે, તે મળી જાય પછી પણ.

વિરતિ—ત્યાગભાવ મળવા અથવા થવા ઘણા મુકૃકેલ છે. ત્યાગભાવ એ પ્રકારના છે: એક દેશવિરતિ તે શ્રાવકચાગ્ય ત્યાગભાવ અને બીજો સર્વવિરતિ તે સાધુચાગ્ય આમાંના કાઈ પણ ત્યાગભાવ ઇચ્છા—સમજણપૂર્વક સ્વીકારવા યુક્ત છે. જયારે માણુસમાં વયની નખળાઈ આવે અથવા શરીર નખળું પડી જાય, ત્યારે તા પછી પરાણે વિષયાને તજવા પડે છે, પણ જુવાન વચે ત્યાગભાવ ગમે તે પ્રકારના આવવા મુશ્કેલ છે, દુર્લભ છે. મળેલી દસે પ્રકારની અનુકૂળતાને વાસ્તવિક ખનાવે તેવા અગિયારમાં વિરતિભાવ આવવા દુર્લભ છે. તેનાં ન આવવાનાં કારણા અહીં વિગતવાર હવે પછી વિચારવામાં આવે છે.

માહાત્—અજ્ઞાનથી આવે! ત્યાંગભાવ આવતો અટકે છે અને મંળવે! મુશ્કેલ ખને છે. માણુસ ક્યાંયને વશ પડી જાય છે અને ત્યાંગભાવ જરૂરી ચીજ છે તેટલું સ્વીકારતો! પણુ નથી, અને અજ્ઞાનપણામાં રખડ્યા કરે છે. એ ત્યાંગ કરનારની મશ્કરી કરે છે અને ત્યાંગભાવ સ્વીકારનારને ભારભૂત અથવા વેવલા ધારે છે. એવા માણુસની જિંદગી તે નકામી અને ફળ વગરની ધારે છે. અજ્ઞાનથી પ્રાણી ઘણું ગુમાવે છે. એ સાચી વસ્તુ સમજતો નથી અને સમજયા વગર એ ત્યાંગભાવ સ્વીકારનારની હળવી ઠેકડી કરે છે. આ ત્યાંગભાવ ન સ્વીકારવાનું પહેલું કારણુ અજ્ઞપણું જણાવ્યું.

રાગાત—રાગથી, સ્ત્રી વગેરે ઉપર પ્રેમ હાવાથી હું છાડી જઈશ તો એનું શું થશે અથવા પુત્રપુત્ર્યાદ હાલ તો નાની વયના છે, છાકરાને ઠેકાણે પાડવા છે, તે જરા ઘર ઉપાડી લેશે ત્યારે હું સંસારના ત્યાગ કરીશ એવા વિચાર આવે છે. એ છાકરાછાકરીના રાગથી અથવા બીજા કાઈના રાગ—આકર્ષ ણથી એ વિરતિભાવના સ્વીકાર કરી શકતા નથી. આયુષ્ય અચાક્કસ હાવાથી કાલના પણ ભરાસા નથી અને એક પ્રકારના રાગ પૂરા થાય ત્યાં બીજા પ્રકારના રાગ લાગુ પડી જાય છે. છાકરાને ઘર છાકરાં થાય, તે નાનાં હાય તો દુલ લ ત્યાગલાવના અમલ અટકી પડે છે. એમ જ મામામાસીના કે નાકરચાકરના રાગ

પણ ત્યાગને મુક્ષતથી રખાવે છે અને આમ રાગમાં ને રાગમાં તે તેનું કાર્ય કરી શકતો નથી અને દુર્લ બ ત્યાગભાવ સ્વીકારવાની એની મરજી હોય તો પણ રાગને કારણે આવ્યો તેવા ચાલ્યા જાય છે અને ત્યાગભાવના વિચાર હોય તો પણ પડયો રહે છે.

કાપશિવિદ્યાકન—ખાટા પંચાને દેખવાથી. તે અનેક ધર્માને દુનિયામાં જોઇને વિચારમાં પડી જાય છે કે આ મત સાચા હશે કે તે મત ? એને કેટલાક પંચા તો ત્યાગભાવની હાંસી કરનારા અને છતાં ટકી રહેનારા દેખાય છે. મન જયારે ડહેાળાઇ જાય છે ત્યારે એ એવી આકરી ગૂંચવળુમાં પડી જાય છે કે આ ધર્મ સ્વીકાર્યું કે પેલા ? કયા ધર્મ સાચા હશે તે તે નક્કી કરી શકતા નથી. સામાન્ય રીતે ધર્મપંથના તફાવતા જોઇ એ દિધામાં પડી જાય છે અને કોના સ્વીકાર કરવા તે નક્કી કરી શકતા નથી. આ ત્યાગ-ભાવ ન સ્વીકારવાનું ત્રીજું કારણ જણાવ્યું.

ગારવવશાત્—ઋદ્ધિગૌરવ, રસગૌરવ અને શાતાગૌરવને વશ જવાથી પણ ત્યાગભાવ સ્વીકારાતા નથી. પ્રાણી પાસે ઋદ્ધિ હોય, પાતો પૈસાદાર હાય અથવા બાપદાદાની મિલકતો માલીક થઇ ગયા હોય, પાતાને ગળપણ વગેરે બહુ ભાવતા હોય, ચટણી વગર ચાલતું ન હોય, અથાણાં દાળશાકના શાખ હોય અને પાતે સુખ માણતા હોય ત્યારે ઋદ્ધિ, રસ કે શાતાને વશ પડીને તેને મનમાં થાય છે કે વળી ત્યાગભાવ લેશું તા એ વસ્તુનું શું થશે ? આ ઋદ્ધિ, રસ અને શાતા સર્વ ક્ષણિક છે, થાડા વખતના છે અને અંતે જનારા છે, પણ આ પ્રાણી ઋદ્ધિ, રસ કે શાતાને વશ પડી તેમાં જ આ જીવનનું સર્વસ્વ માને છે. આ ત્રણે પ્રકારના ગારવા પ્રાણીને પાતાના તાબામાં રાખે છે અને તે ગારવાને કારણે એ કદી ત્યાગભાવ સ્વીકારતા નથી. ત્યાગભાવ ન સ્વીકારવાનું આ ચાથું કારણ થયું.

આ ચારમાંના કાંઇપણ એક અથવા વધારે કારણે દેશવિરતિ કે સર્વવિરતિ-સામાન્ય ત્યાંગ કે સર્વથા ત્યાંગની પળ જ તેની પાસે આવતી નથી. એ તો પાતાની ઝદ્ધિને કે પાતાના શરીરને પાયે છે અને પેટ પર હાથ ફેરવી આરામ કરે છે અને માત આવે ત્યારે સર્વને મૂકી ઉઘાડે હાથે ચાલ્યા જાય છે. આ ઝદ્ધિ કે શરીરની સુખાકારી કે રસા તેને કાંઇ કામ આવતા નથી. એને વશ પડીને એ દુર્લલ વિરતિને વીસારી મૂકે છે અને અંતે હાથ ઘસતા ચાલ્યા જાય છે.

દસ વસ્તુ મળી હોય છતાં સેંકડો ભવે આ ત્યાગભાવ (વિરતિ) મળવી મુશ્કેલ છે. એ વગર આપણા નિસ્તાર નથી. (૧૬૩).

એમાં પણ વિરાગ થવા મુશ્કેલ છે—

तत् प्राप्य विरतिरत्नं बिरागमार्गविजयो दुरिघगम्यः । इन्द्रियकषायगौरवपरीषहसपत्नविधुराणाम् ॥१६४॥ અર્થ'—તે ત્યાગલાવને પામીને પણ ઇંદ્રિય, ક્યાય, ગારવા, પરીયહા જેવા શત્રુઓથી વિદ્યળ થયેલા પ્રાણીઓને વિરાગના માર્ગ ઉપર વિજય મેળવવા ઘણા મુશ્કેલ છે. (૧૬૪)-

વિવેચન—આટલી બધી મુશ્કેલીએા વટાવી ત્યાગધર્મના સ્વીકાર કર્યા પછી પશુ ઇદ્રિય, કષાય અને ગારવ તથા પરીષહાે એવા દુશ્મન છે કે તે ખરેખરા વિરાગ (રાગ-રહિતપણા)ના રસ્તાને જેલદીથી પ્રાપ્ત થવા દેતા નથી. આ વાત વિચાર કરવા યાેમ્ય છે.

તત્પ્રાપ્ય-તેને અર્થાત્ ત્યાગભાવને, વિરતિને પામીને.

વિરતિરતન—ત્યાગભાવ, ગૃહસ્થધર્મ કે સાધુધર્મ એ બેમાંથી કોઇપણ પ્રકારના ત્યાગ-માર્ગ મળે તો પણ હજુ એક મુશ્કેલી છે. આ વિરતિરતન – ખાસ કરીને સર્વવિરતિ ચારિત્ર મળે, સાધુના વેશ મળે તો પણ સર્વ મુસીબતા પછી પણ એક મુસીબત બાદી રહે છે.

વિરાગમાર્ગ વિજય—રાગ જવા અને અંતરમાંથી તેની સાથે દ્રેષ જવા અને એ માર્ગ વિજય પ્રાપ્ત કરવા તે પેલા દુશ્મનાની હાજરીમાં મુશ્કેલ છે. એટલે ચારિત્ર સ્વીકારનારે કે ગૃહસ્થ આ દુશ્મનાથી હરવાની બહુ જરૂર છે. એ દુશ્મના કાેેે અને કેવા આકરા છે તે ગ્રાથકર્તાએ પાતે જ જણાવ્યું છે. આપણે તે દુશ્મનાને પ્રથમ એાળપી લઇએ.

ઇંદ્રિય— દુશ્મન, શત્રુ નં. ૧. સ્પશે દ્રિય, રસને દ્રિય, ઘાલું દ્રિય, ચક્ષુરિંદ્રિય અને શ્રોત્રે દ્રિય કેવી રીતે દુશ્મન તરીકે કામ કરે છે તે આપલું પ્રકરલું ત્રીજામાં જોઈ આવ્યા છીએ. એ ઇંદ્રિયોને જે ગમે તે આત્માને હિત કરનારું હોતું નથી. ઇંદ્રિયોને વિષયા સારા લાગે છે, જ્યારે આત્માને તે નુકસાન કરનાર છે. તેથી ઇંદ્રિયા દુશ્મનનું કામ કરે છે. વળી તેના વિષયા પણું સંસારમાં રખડાવનાર છે અને સંસાર વધારનાર છે. તેથી ઇંદ્રિય અને તેના સર્વ વિષયા દુશ્મનદાવે કામ કરે છે. ઇંદ્રિયોને જે ગમે છે તે સંસાર વધારનાર હોવાથી ખરી રીતે તે આપણા (આત્માના અને તેથી પાતાના) હિતને હાનિકર્ત્તા છે એટલે ઇંદ્રિયો આપણા શત્રુ તરીકે કામ કરે છે. પ્રાણી ઇંદ્રિયોથી એટલા બધા આકુળવ્યાકુળ થઇ જાય છે કે તે વિરતિને ધરી શકતા નથી અથવા ધરેલ હોય તા તેની તે વિશ્તિ નકામી થઇ પડે છે અને તે વિરાગમાર્ગના વિજય મેળવી શકતા નથી.

ક્યાય—દુશ્મન નં. ર. તેને એક નહિ, પણ એકથી વધારે દુશ્મન છે. આપણે ઇંદ્રિયા નામના પ્રથમ દુશ્મનને કાંઇક ઓળખ્યા. હવે આપણે તેને વિરાગમાર્ગમાં વિજય-પ્રાપ્તિમાં ક્યાયા દુશ્મન નં. ર તરીકે કેવી રીતે કામ કરે છે તે જોઈએ. કાં તા કાંઇ પર કાંધ થઇ જાય, અથવા તા અભિમાન થઇ જાય, કાં તા માયાકપટ થઇ જાય અને કાં તા લાભમાં પ્રાણી લેવાઇ જાય. આ ચારે ક્યાયા – મનાવિકારા દુશ્મનની પેઠે કામ કરે છે અને તેઓ એવી ગુપ્ત રીતે લપાઇછુપાઇને આવે છે કે તેઓ પ્રાણીના દુશ્મન થઇ ગયા છે તેની ખબર પણ પડતા નથી. આવા ક્યાયાથી પ્રાણી આકુળવ્યાકુળ થઇ જાય છે. ક્યાયા

ઉપર વિજય મેળવવા માટે તેણે ખરાખર નિરધાર કરવે। એઇએ અને એ શત્રુથી ચેતતા રહેવું એઇએ.

ગૌરવ— દુશ્મન નં. 3. અહીં દુશ્મનાની ગણના પૂરી થતી નથી. તેને તો હજુ ઘણા દુશ્મનો છે. તે સર્વ તેની વિરાગતાના માર્ગમાં આકુળવ્યાકુળતા કરાવનાર છે. પોતાની પાસે લક્ષ્મી હોય કે કાંઇ પ્રાપ્તિ થઇ ગઇ હોય તેમાં પોતાની મહત્તા માને તે ઝાદ્ધિ-ગૌરવ, જો કે લોગ કે ઉપલોગ અંતરાયકર્મના ક્ષયાપશમનું પરિણામ છે તે તે જાણે નહિ. સારા સારા પદાર્થ ખાવા મળે તેમાં આસક્તિ ઘરે તે રસગૌરવ. સારું શરીર કે તંદુરસ્તી મળ્યાં હોય તેમાં પાતાની પરિપૃર્ણતા માને. આમાંના કાંઇ પણ ગૌરવ તેનામાં વિરાગતા આવવા દેતા નથી અને તેને ત્યાકુળ રાખે છે. વિરાગતા વગર મળેલ સર્વ સુખસગવડા નકામી નીવડે છે અને વિરાગ જ્યાં સુધી ન આવે ત્યાં સુધી એને આકુળવ્યાકુળ કરી નાખે છે.

પરીષહ—દુશ્મન નં. ૪. અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ પરીષહો તેને થાય તે શાંતિથી સહન કરતો નથી. તેમાં સ્ત્રી વગેરેના અનુકૂળ પરીષહો સહન કરવા વધારે મુશ્કેલ છે. પ્રજ્ઞાપરીષઢ પણ અનુકૂળ પરીષઢ છે, એવા અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ પરીષઢો સહન કરવાં ખઢુ મુશ્કેલ છે. જ્યારે પરીષઢને સહન ન કરાય ત્યારે તે દુશ્મનાવટ કરે છે અને વિશાળતાને દૂર કરે છે, અને વિશાળતા દૂર થાય ત્યારે વિશ્તિભાવ અર્થ વગરના થઇ પડે છે. આ ચારે દુશ્મનોથી ચેતતા રહેવું.

સપત્ન—શત્રુ, દુશ્મન. ઉપર જે ચાર દુશ્મન ગણાવ્યા તે ચારે શત્રુનું કામ કરે છે અને પ્રાણીને મહામુસીબતે મળેલ વિરતિપાશું અને મનુષ્યત્વ વગેરે દશે બાબતોને અર્થ વગરની બનાવી દે છે અને પ્રાણીના સંસાર વધારી મૂકે છે.

વિધુર—આકુલીકૃત, આકુળવ્યાકુળ થયેલા. દુશ્મના જ્યારે ખરી દુશ્મનાવટ કરે ત્યારે પ્રાણીતું ખરું જોર અસ્તવ્યસ્ત થઈ જાય છે અને તેથી માનવદેહ વગેરે મળેલ હાય તેના જરા પણ તે લાભ લઇ શકતા નથી. તેથી આ ઇંદ્રિય, કષાય, ગૌરવ અને પરીષહાથી સારી રીતે ચેતતા રહીને વિરતિ મળેલ હાય તો વિરાગતા કેળવવી. આમાં વિધુરાણામના સ્થાને ક્વચિત્ વિધુરેણ એવા પાઠ છે. છઠ્ઠીને સ્થાને તે ત્રીજી વિભક્તિમાં વપરાયેલ છે, અર્થમાં ફેર પડતા નથી.

હવે આ દુશ્મનોને કેમ હટાવવા અને પોતાના રસ્તા દુશ્મન વગરના કેમ કરવા અને અત્યારની અનુકૂળતાના લાભ કેમ સાધી લેવા તે ખતાવે છે. (૧૬૪)

દુશ્મન પર વિજય સાધવાના માર્ગો—

तस्मात् परीषहेन्द्रियगौरवगणनायकान् कषायरिपून् ।- क्षान्तिवलमार्दवार्जवसन्तोषैः साधयेद्वीरः ॥१६५॥

અર્થ — તેટલા માટે પરીષહ, ઇંદ્રિયા અને ત્રહ્યુ ગારવા રૂપ ગણનાયકોને તથા કષાયશત્રુને ક્ષમા, મૃદુતા અને આર્જવ તથા સંતાષ વડે બહાદુર માણસોએ સાધી લેવા. (૧૬૫)

વિવેચન—એટલા માટે જેઓ લડાઈ કરવામાં બાહાશ હાય તેવા બહાદુર માણુસે મેટા માટા લશ્કરી અફસરાને જેવા કે પરીષહા, પાંચે ઇદ્રિયા અને ઉપર વર્જુ વેલા ગારવાને ક્ષમા, મૃદુતા, ઋજુતા અને સંતાષથી હઠાવવા. એક વખત દુશ્મનનું લશ્કર વગર નાયકનું – ઉપરી અફસર વગરનું થઇ જશે એટલે એને પીછેહઠ કરવી પડશે. આ તા શત્રુ – શત્રુના અફસરાને તમે બરાબર ઓળખા તે માટે તેમનાં નામાં ગણાવવામાં આવ્યાં છે. તમને તેમના પર—એ નાયકા-અફસરા પર વિજય કાનાથી મેળવવા તેની અત્ર ચાવી ખતાવી છે. એક વખત નાયકાને પાછા હઠાવવામાં આવશે તા પછી સામાના લશ્કરમાં લ ગાણુ પડશે અને તે લશ્કર હતાશ થઇ નાસી જશે. માટે તમારે નાયકા જે કેપ્ટન, લેફ્ટનન્ટ કે કર્નલ હાય તેમને શાધીને મારી હઠાવવા. આપણે તે નાયકાને ઓળખીએ અને ત્યારપછી તેમને મારી હઠાવવાનાં સાધના પણ જાણી લઈએ.

તરમાત્—એટલે તમારા દુશ્મનના લશ્કરમાં કષાયરૂપ શત્રુએ છે. તેના નાયકા કોણ કેણ છે તેને તમે જાણી લાે. એ હેતુને માટે એમની ઓળખાણ આપવામાં આવે છે. આ નીચે નાયકાનાં નામ આવશે તેમને ધારી ધારીને ઓળખી લેવા. દુશ્મનના લશ્કરને નિર્નાયક કરવું એ ખહુ જ જરૂરી છે. માટે દુશ્મનના લશ્કરીઓને પ્રથમ ઓળખી લાે.

પરીષહ —નાયક નં. ૧. આવીશ પ્રકારના પરીષહા ઉપર વધુ વ્યા, તે દરેકને એલળખી લા. તેમાં અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ ગમે તેવા પરીષહા હાય તે સર્વ સામા પક્ષના સેનાનાયકા છે. એમને વીણી વીણીને ખલાસ કરા.

ઇંદ્રિય — સેનાનાયક નં. ૨. એવા જ દુધ બ્ય બીજો સેનાનાયક ઇંદ્રિયના વિષયા છે. ઇંદ્રિયા પાંચ છે. તે સેનાનાયક તમને પીડા ન કરે માટે અંતે ખલાસ કરવા જેવા છે. આ વસ્તુ પણ તમે જાણી લેજો, સમજી લેજો, ધ્યાનમાં રાખશા.

ગોરવ—સેનાનાયક નં. ૩. એ ઉપરાંત ઉપર જણાવેલા ઋદિગારવ, રસગારવ અને શાતાગારવરૂપ ત્રીજો ગારવ સેનાનાયક છે. એના પણ નાશ કરવા જેઈએ. એના માર્ગો અને એને મારી હઠાવવાના રસ્તા તદ્દન જુદા જ છે અને તે તમને અનંતકાળ સુધી સુખ કરાવનાર છે. તમારા કવાય દુશ્મનને મારી હઠાવવા માટેના ત્રણ માર્ગો છે, તે હવે તમે જાણી લા અને તે રસ્તે તમે મનુષ્યભવ સફળ કરા અને તમને અત્યારે જે દશ પ્રકારની ઉપર ગણાવેલી અનુકૂળતાએ મળી ગઈ છે તેને સફળ કરા. મુખ્ય દુશ્મનનું નામ કથાય છે અને ઉપર જણાવેલા ત્રણ તેના નાયકો છે, એ વાત મનમાં સમજી રાખજો. હવે એમને જીતવાના માર્ગો આપણે સમજી લઈએ. દુશ્મનને હઠાવવા માટે એક લશ્કરી

નીતિ છે કે જે ઉપરી અક્સરાને ખલાસ કરવામાં આવે તો પછી સામેવાળાનું લશ્કર મયું' પડ્યું છે અને જીવતું હોય તે લગભગ મંરી ગયા જેવું છે એમ તમે સમજ્જો.

ક્યાય—આ તમારા ખરા દુશ્મન છે. અને તેના લશ્કરમાં ઉપરના ત્રણ સેનાનાયકો છે. આ ક્યાય પર વિજય કરવાના છે, તે માટે નાયકોને મારી હઠાવવાની જરૂર છે અને તમે ભાવના દ્વારા વસ્તુસ્થિતિ જાણી તેમ કરશા એની લેખકને ખાત્રી છે. આપણે તે રસ્તા હવે વિચારીએ.

સાન્તિ—રસ્તો પહેલા. તમારા ઉપર જણાવેલ શત્રુના નાયકાને મારી હઠાવવા માટે પ્રથમ તો તમારે ક્ષમા રાખવી જોઈશે. ક્ષમા તો બહાદુરનું ભૂષણ છે. તમે બહાદુર છા એમ ધારીને જ આપણે ચાલ્યા છીએ. ગમે તેવા સંયોગોમાં તમારે પ્રથમ તો ક્ષમા રાખવી. કાઈપણ વખત ઉશ્કેરાઈ ન જનું. કાઈ ગમે તેટલા ઊંચાનીચા થાય પણ તમારા પેટનું પાણી પણ ચાલનું ન જોઈએ. આ પાતિ – ક્ષમા એ ખરખરું બળ છે, નબળાઈ નથી, બહાદુર માણસ જ ક્ષમા આદરી શકે છે.

માદ વ— ખીં રસ્તો — નરમાશ, નમ્રતા. સામા માં માં માં તેવા માટો કે ઉશ્કેશ-યલા હાય, તમારે નમ્રતા ખતાવવી. તમે પાતે કાંઈ નથી, તમે કાંઈ એવા માટા માં મુસ નથી અને તમને કાંઈ જાતની હાનિ દુનિયાના કાંઈ માણુસ કરનાર નથી. નરમાશ રાખ-નાર માણુસ જીવનમાં કદી હારતા નથી, એને કાંઈ જાતનું અભિમાન થતું નથી અને પાતે અસાધારણ માણુસ છે એવું તેને કદી લાગતું નથી. એ તા પાતાની જાતને ગરીબ સેવક જ ગણે છે. દુશ્મનના નાયકને હઠાવવાની અને ખલાસ કરવાની આ બીજી રીત છે, બીંજો માર્ગ છે.

આજેવ - સરળતા, વાંકાપણાના અભાવ. પ્રાણી મનમાં જેવું હાય તેવું જ બાલનાર હાય અને જેવું બાલે તેવું જ કરનાર હાય અર્થાત્ તેનાં મન, વચન અને કાર્ય વચ્ચે કાઇ પ્રકારની વિસંવાદિતા ન હાય. આ સરળ માણસ દુશ્મનના નાયકોને ખલાસ કરી નાખે છે, તેથી સર્વ બાબતમાં સરળ બના. આ ત્રીઓ માર્ગ છે.

સંતાષ—આ ચાંથા માર્ગ છે. તમે અત્યારે જે સ્થિતિમાં હા તેમાં પરિપૃશું તા માના,એની સાથે તમે જોડાઇ જાઓ અને એના અને તમારા સ્વાર્થી સામસામા છે એવું જરાપણ ન ધારા, મનમાં પણ ન લાવા. દુશ્મનના નાયકાને હઠાવવાના આ ચાંથા રાજમાર્ગ છે, તે તમે સમજ રાખજો.

આવી રીતે પરીષઢ, ઇંદ્રિય અને ગારવા મામના સેનાનાયકોને હંઠાવવા અને ખલાસ કરવા માટે ક્ષમા, આજેવ, માદેવ અને સંતાષના રસ્તા હો, તેતાથી તમે દુશ્મનના નાયકાને પ્ર. ૫૬ હઠાવી દેશા અને આવી રીતે નખળા પડેલ દુશ્મન તમારી સામે થવાનું કામ આટોપી લેશે અને એ લડાઈમાં તમારા વિજય થશે. આ નાયકાને મારીને ખલાસ કરવાની યુક્તિ લશ્કરી નજરે ઉપયોગી છે અને તેના માર્ગા કારગત છે. (૧૬૫)

#### છેવટે ક્ષાય પર વિજય કેમ કરવા—

## संचिन्त्य कषायाणामुदयनिमित्तमुपञ्चान्तिहेतुं च । त्रिकरणशुद्धमपि तयोः परिहारासेवने कार्ये ॥१६६॥

અર્થ — કષાયા કયાં કારણાથી ઉત્પન્ન થાય છે અને તેમને શાંત કરવાના ઉપાયા શા શા છે તેના સંબંધી વિચાર કરીને, મન, વચન, કાયાથી તેમને ઉત્પન્ન થવાના હેતુના ત્યાગ કરવા અને તેમને ઉપશમાવવાના હેતુને સેવવા—જરૂર સેવવા. (૧૬૬)

વિવેચન—કષાય દયનિ મિત્ત—કોધ, માન, માયા અને લાભ જેન્જે પ્રસંગાએ યતા હાય તેની પ્રથમ શાધ કરવી. કાેઇના ઉપર કોધ થઇ જતાે હાય તાે તેનું કારણ જાણી શાધી રાખવું. અભિમાનના જે પ્રસંગા ખનતા હાય તેમને વિચારીને ગાંઠે બાંધવા. માયાકપટ, છેતરપિંડી કાેઇની કરવાનું મન થઇ જતું હાય તાે તે પ્રસંગા પણ ધારીને જાણી લેવા. અને લાેલના પ્રસંગા ખનતા હાય તેમને પણ જાણી લેવા અને તેમને જાણી લઇને શું કરવું તે નીચે આ જ શ્લાેકમાં કહેવામાં આવશે.

ઉપશાંતિ હેતુ—અને એ ક્લાય જે આપણા માટામાં માટા દુશ્મન છે તેમને ઉપશાંત કરવાનાં કારણા કયાં કયાં છે તે ધ્યાન રાખીને જોવું. જેમ કે, ક્ષમાથી ક્રોધ ઉપશાંત થાય છે. વસ્તુ પાતે જ અનિત્ય છે ત્યાં તેનું અભિમાન શું કરવું? માદ વથી અભિમાન ઉતરી જાય છે, 'હું કાંઇ નથી, કાેઇ નથી' એ અભિમાનને નરમ કરવાના હેતુ છે. એવી જ રીતે સરળતા(ઉપર જણાવેલ આર્જવ)થી માયાગુણ ટળે છે. અને ઇચ્છાત્યાગથી કે સંતાલથી લાભના ત્યાગ કરવા. આ સર્વ ક્લાયરિપુને શાંત કરવાના હેતુઓ છે. વિચારણાની અહીં છે વાત કરી. કાેધ, માન, માયા, લાભ ઉપજવાનાં કારણા—પ્રસંગા અને તેમને ઠ'ડા પાડવાનાં કારણા આ બન્નેના સારી રીતે વિચાર કરવા. પછી શું કરવું તે હવે કહે છે.

ત્રિકરણશુદ્ધિ—મનથી, વચનથી અને કાયાથી શત્રુ પર વિજય મેળવવા. એમાં મનમાં એક હાય, વચનમાં જુદી વાત હાય અને કિયા તદ્દન જુદા પ્રકારની હાય એવા વિસંવાદ ન ચાલે. ત્યાં તા મન, વચન, કાયાની એકતા એઈએ, શુદ્ધિ એઈએ અને દઢ નિશ્ચય એઈએ. મનની એકાગ્રતા, વચનની સ્પષ્ટતા અને કિયા તેને જ અનુસારે થાય તેવી એકતા પ્રથમ એઈએ. એટલે મન, વચન, કાયાના યાંગા ગમે ત્યાં ફરે તેમ ન એઈએ, પણ તેમને સંચરણ કરાવનાર હુકમ કરે ત્યાં તે એકતા સાધી સંચરે તે પ્રમાણે તેમને

ચલાવવા જોઇએ. મનમાં કાંઇક, બાલવાનું બીઝું અને વર્ત વાનું ત્રીઝું એવું ગૂંચવાળું મન, વચન અને કાયાનું પ્રવર્ત ન જોઇએ. મન, વચન, કાયાની યાગપ્રવૃત્તિમાં જરા પણ વિસંવાદ ન જોઇએ. આ વ્યક્તિગત હકીકત છે તેથી જે જે કારણા વડે કેલાદ થતા હાય તે વિચારી તેના ઉપશાંતિ કરનાર કારણા શાધી કાઢવાં જોઇએ. અને મન, વચન, કાયાને શુદ્ધ રાખવાં જોઈએ.

પરિહાર—કષાયના ઉદયના ત્યાગ પ્રથમ મન, વચન, કાયાની શુદ્ધિપુર્વ'ક કરવાે. એટલે કષાયના ઉદયનું જે જે કારણ હાેય તેને મનથી દાળી દેવું, વચનને પણ તેના કારણને દષાવવાના કામમાં જ પ્રવર્તાવવું અને શરીરની પ્રવૃત્તિ પણ તેવી જ કરવી.

આરોવન—અને જે ક્રોધાદિક શત્રુઓને દ્વર કરવાનાં કારણા અગાઉ જણાવ્યા છે અને હવે પછી જણાવવામાં આવશે, તે સર્વ કારણા સેવવાં તેમાં ક્રોધાદિ ક્યાયારૂપ શત્રુને મારી હઠાવવાનાં જે જે કારણા અગાઉ અને હવે પછી જણાવવામાં આવ્યાં છે અને આવશે તે પૈકીનાં ક્રોધાદિ શત્રુ પર વિજય કરવાનાં કારણા સેવવાં, તેમની ત્રિકરણશુદ્ધિપૂર્વ ક આસેવના કરવી. એમાં જરાપણ ગાંદા ન વાળવા. ચાખ્ખી રીતે મન-વચન-કાયાના યાંગાની એકતાપૂર્વ ક શુદ્ધ રીતે, સાચી દાનતથી તેમનું અવલ બન કરવું અને તેમનું અનુકરણ કરવું.

કાર્ય — એટલે ક્રોધ વગેરેના ઉદયના પરિદાર કરવા અને તેમને શમાવવાનાં જે જે પ્રસંગા વ્યક્તિગત બાબતમાં પ્રતિકૂળ અને અનુકૂળ હાય તેમને અનુક્રમે દ્વર કરવાં અને આસેવનમાં લેવા. આવતા પ્રકરશુમાં દશ યતિધર્મા આવનાર છે તે અથવા વ્યક્તિગત આસેવનમાં બીજા અનેક કારણા યાગ્ય જણાય તે સર્વ મન વચન કાયાની શુદ્ધિપૂર્વ કરવાં, સેવવાં અને તે રીતે પાતાની પ્રગતિ સાધવી. આ ગાયામાં ભાવનાની વાતને ખૂબ આગળ વધારી છે. એ ભાવના ભાવીને બેસી રહેવાનું જ કહેતા નથી પશુ ક્રોધ આદિ શત્રુ ઉપર વિજય મેળવવા માટે ક્રોધ, માન, માયા અને લાભના જે જે પ્રસંગા આવે તેમને શાધી સમજી લઇ તેમને ત્રિકરશાશુદ્ધિથી દ્વર કરવાં અને તેમની ઉપર વિજય મેળવવા માટે ઉપર ક્ષમા, આજેવ, માદેવ અને સંતાવ બતાવ્યાં છે તેમને મન, વચન અને કાયાની શુદ્ધિપૂર્વ કે સેવવાં.

આ રીતે તમારા કષાય શત્રુ પર સાચેસાચા વિજય થશે અને તમારી જે અત્યારની રખડામણ છે તે પૂરી થઇ જશે. ભાવના ભાવવાનું આ અનિવાર્ચ પરિણામ છે. અને ભાવના ભાવવાના આ હેતુ છે. અહીં કાંધાદિ કષાયનાં ઉદયનાં કારણાની શાંધ અને તેમને શાંત કરવાનાં હેતુઓની શાંધ અને તેમના અનુક્રમે ત્યાગ અને આસેવના એ વ્યવહારુ રીતે લાભકર્તા છે, એ વાત જણાવી. (૧૬૬)

\*

\*

આ પ્રમાણે ભાવના પ્રકરણ પૂરું થયું. એમાં ઘણી અગત્યની વાત કરી છે. કાર્યના નિયમ એવા છે કે કાર્ય પહેલાં વસ્તુસ્થિતિના વિચાર કરવા ઘટે. કાેઇપણ કામ કરતાં પહેલાં વિચારક્ષેત્રમાં ખરાખર તેને અંગેની વસ્તુસ્થિતિ જાણી લેવી ઘટે. કામ કરવા માટે પ્રથમ તેને માટેના વિચારા આવવા જોઇએ. કાર્યોનું વિચારક્ષેત્ર એ પ્રથમ અંગ છે એટલે પ્રથમ વિચારસ્પષ્ટતા અને વિચારશુદ્ધિ કરીને અહીં વસ્તુસ્થિતિ સમજવી જોઇએ. કામ કરવું હોય તેને માટે વિચાર પ્રથમ અને પછી કાર્ય એ મુખ્ય જાહેરમાર્ગ છે.

આપણું જોયું કે આ જીવનની સર્વ ચીજે અનિત્ય છે, તે સારી કે ખરાબ ગમે તેવી હાય પણ અંતે તે જનારી છે, આપણા અને તેમના અંતે વિરહ થવાના જ છે. અંતે એ વસ્તુ ચાલી ન જાય તા આ શરીર તા પડવાનું જ છે. અને તે વખતે છેવટે બધીય વસ્તુ છેહી જવી પડે છે, એટલે એ વસ્તુને સમજીને આપણે છેહીએ નહિ તા અંતે તે જવાની જ છે, આપણે તેને છેહવી પડશે. એ વસ્તુ પૌદ્દગલિક હાઈ અંતે હ મેશને માટે આપણી થતી નથી. આ પ્રથમ વિચારણા થઈ.

અને ત્યારપછી આયજીને દુન્યવી કોઇનું શરણ નથી. ભગવાન અંતે આપણી પડખે ઊભા રહી શરણ આપે છે, તો અત્યારથી જ તે શરણું શા માટે ન સ્વીકારનું ? એ અશરણ સ્થિતિના બીજો વિચાર આવે છે.

આ જીવ તો એકલા આવ્યો છે અને એકલા જનાર છે, કાઇ તેનાં સગાં થતાં નથી અને કાઇ તેની સાથે જતાં નથી. આ ત્રીજી વિચારણા થઇ. ત્યારપછી ચાથી વિચારણા થઇ કે આ જીવ સિવાય સર્વ અન્ય છે. પાતાનાં તે પાતાનાં, પારકાં તે પારકાં. એટલું સમજ સવ<sup>ર</sup>ને પરાયાં જાણા અને તે પ્રમાણે વિચારણા કરા.

ત્યારપછી સંસારના વિચાર કરતાં જે આ ભવમાં માતા થઇ હાય તે પરભવમાં સ્ત્રી કે પુત્રી થાય, ભાઇ આવતે ભવ પુત્ર થાય અને પુત્ર થયા હાય તે પિતા થાય અને એલું બખડજંતર આ સંસારમાં ચાલ્યા જ કરે છે. એટલા ગાટાળા થાય છે કે આપણે તેને બરાબર જાણતા હાઇએ તા આપણને આ સંસાર પર નિવે'દ જ આવે અને એવા સંસારથી નાસવાનું મન થાય.

આ શરીર તેા અશુચિ પદાર્થથી ભરેલું છે. એ કેાથળીને ઊલટાવી નાખાે તાે તેની સામે મુખમાંથી થૂંક ઉરાડલું ઘટે એલું આ મળ અને દુર્ગ ધથી ભરેલું શરીર છે. એના ઉપર પ્રેમ શેના ? અને એને પંપાળલું શાને માટે ? આવી રીતે છઠ્ઠી અશુચિભાવના થઈ.

પછી કર્મને આવવાના માર્ગો વિચારવા એ માર્ગે અનેક કર્મો આવ્યા જ કરે છે અને ચેતન સાથે જોડાયા કરે છે. પણ તેમને આત્મા સાથે જોડાતાં અટકાવી પણ શકાય છે અને પૂર્વકાળે લાગેલાં કર્મો હાય તેમની નિર્જરા પણ પ્રયત્ન દ્વારા થવી શકય છે. આ આશ્રવ, સંવર અને નિજ'રા <mark>ભાવના કર્મની આવક, જાવક અને આગલાને રદ કરવાને</mark> અંગે છે. તેની સાથે કર્મની વિચારણા જોડાઇ જાય છે. એ ફિલસૂફીના–સમજણના વિચાર છે.

લાક કેવા પ્રકારના છે તેની વિચારણા કરી ચૌદે રાજલાક વિચારવા અને તે દ્વારા પાતાના અને લાકના સંબંધ સુનિશ્ચિત ધ્યાનમાં લેવા, તે દશમી લાકસ્વભાવ ભાવના છે.

ધર્મપ્રાપ્તિ પ્રાણીને થવી ઘણી મુરકેલ છે. ઘણા કાળથી એ કરતા આવે છે, તેમાં તેને ધર્મ મળવાની મુસીબત ભારે છે. આવી વિચારણા કરવી તે અગિયારમી ધર્મભાવના. એને અંગે આત્માના મૂળ ગુણુ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર તથા વીર્ય વિચારાય છે.

બાંધિખીજ સધાવનાર અસ્હિંતને પામવા ઘણા મુશ્કેલ છે. તેથી જ જ્ઞાન, દર્શન પર શુદ્ધ શ્રદ્ધા થવી તે ભારે મુશ્કેલ છે. આ બાંધિદુલ ભભાવના છે.

આ ખારે ભાવના અને કેટલાક વિચારકના કહેવા પ્રમાણે સર્વ જીવની સાથે મૈત્રી, ગુણ જોઇને ત્યાં આનંદ, પાપને જોઇને કરુણા અને સમજાવવા છતાં જીવ સમજે નહિ તેમાં મધ્યસ્થતા એમ મૈત્રી, પ્રમાદ, કરુણા અને માધ્યસ્થ્ય એ ચાર ભાવના ભાવવી. આવી રીતે સાળે ભાવના ભાવવા ચાય્ય છે.

ખરાખર શુદ્ધ રીતિએ ભાવના ભાવવામાં આવશે તો ત્યારપછી યતિધર્મના આદર થશે. યતિધર્મામાં વ્યવહારુ કામ કરવાનું છે, પણ તે કરતાં પહેલાં વિચારભૂમિકાને ચાજબી કરવાની જરૂર છે. જ્યાં સુધી વિચાર ખરાખર ન થાય ત્યાં સુધી કામ કરવા તરફ મન જતું નથી અને કામ કરવા માટે વિચારની ભૂમિકાને સાફ કરી તે માટે તૈયાર કરવી જરૂરી છે. એ રીતે આપણે આ ભાવના પ્રકરણમાં સંસારનું ખરું સ્વરૂપ શું છે તે સમજયા.

વસ્તુતઃ આપણે અહીં કેટલા કાળ રહેવું છે? પ્રેપ્ટ્રું મનુષ્યભવનું આયુષ્ય હાય તા ખહુ તા સા વરસ રહેવાય. તેટલા માટે ઘરનાં ઘર કરવાં, અનેક વેર વસાવવાં, અને આ ખારું છે, એ કડવું છે, એ ગળ પણ ઊતરે નહિ તેવું ગંધાય છે એમ કહેવું અને રાફ મારવા અને મજાક કરવી, તે કાેને ઘટે? તમારાથી માજમજા થાય જ નહિ. માજન્મજાના આ વખત નથી.

અનેક ભવામાં રખડતાં આ મનુષ્યપાશું મળ્યું છે તે ફેંકી દેવા જેવું નથી. એમાં તમે નરમાશ રાખા, પ્રામાણિક ખના, કરતો બળવા અને આત્મસન્મુખ થાએ તા એમાં જ તમારું હિત છે. આ જેને તમે તમારા માના છા તે સર્વ ખાટું છે. કાેઇની સાથે તારા જન્મ થયા નથી અને તું મરીશ ત્યારે તારી સાથે કાેઇ આવવાનું નથી. તારે શરીરે કાંઇ ઇજા થાય, તારી આંગળી વઢાઇ જાય કે તારા પગ લચકી જાય તે વખતે તારી પીડા કાેઇ લેતું નથી. બધા સઢાનુભૂતિ ખતાવે છે પણ તારી પીડામાં કાેઇ ભાગ પડાવતું

નથી અને શેકેલા પાયડ ભાંગવાની તારી પાતાની તાકાત નથી. ત્યારે આ સર્વ કોના માટે? અને કેટલા ટૂંકા વખત માટે?

આપણે આ દુનિયામાં કેવા મજળૂત થઇને, કેવા અક્કડ થઇને ચાલીએ છીએ. દુનિયાદારીની ખટપટ કરીએ, ખાેટાં સાચાં બચાવ કરીએ, કાેઈને છેતરવા છટકા માંડીએ ત્યારે જાણે આપણે અમરપટા લખાવી આવ્યા હાઈએ અને જાણે આપણે કહી જવાના જ નથી એ ધારણે વર્તીએ છીએ. પણ ભાઇ! આ સર્વ ધાંધલ થાડા દિવસ ચાલશે. અંતે વહેલાં કે માડાં જલું જ પડશે અને તેની પછવાડે તા ચાર નાળિયેર પણ સાથે આવવાનાં નથી અને સગાં વહાલાં ખહુ તા સમશાન સુધી આવશે. પણ તારાં માનેલાં ઘરખાર સાથે પછી કાંઈ સંબંધ નહિ ટકે. જે ઘરની ખાતર તે' આટલં કર્યું' અને કરે છે તેમાં તું પેસવા માટે ન આવે તે માટે લાહાના ખીલા લગાવવામાં આવશે. એવી માન્યતા છે કે ભૂત ક્ષાહાને એાળંગી શકતું નથી. તું એ ઘર જેને પાતાનું માનતા તેમાં તારું ભૂત ન આવે તે માટે ઘરનાં આંગણામાં ખીલા લગાહાશે અને તું એ ઘરને તારું પોતાનું માને છે ? અને તારી સ્ત્રી કે તારા ભાઇ બહેન ખેપાંચ દિવસે તને બૂલી જશે અને તારું નામ પણ નહિ સંભારે. આ સર્વ વાતના વિચાર કર અને તારાં કરેલાં કર્મોનું કળ તારે લાેગવલું પડશે, તેમાં કોઈ ભાગ પડાવવા કે તે ઉપાધિથી તને મુક્ત કરવા કોઈ આવશે નહિ. કોઈ કામ કરતાં પહેલાં, કાેઇ જાતના વેપાર કરતાં પહેલાં, કાેઇ પ્રવૃત્તિ હાથ ધરતાં પહેલાં તું વિચાર કર કે એ સર્વ તું કોને માટે કરે છે? અને આ ઘર અને તેમાં રહેનાર જેને તું તારાં પાતાનાં માને છે તે કઈ હૃદ સુધી તારાં છે અને કેટલા કાળ તે તારાં રહેવાનાં છે. તેઓની ખાતર તું મરી પડે છે, અનેક પાયા કરે છે, અનેક સાચાં જુઠાં કરે છે તે સર્વ નિરર્ધ ક છે. તું તારું પાતાનું સાધી લે અને આ મનુષ્યભવનું દુર્લભપણું વિચાર. તારામાં સમજણ છે, ગણતરી છે તેના ઉપયોગ કર અને જે તારું હોય તે જ સ્વીકાર, પણ બીજા ચાલે છે તે માર્ગે ગતાનુગતિક થઇ ચાલ્યા જા મા અને કર્ય રસ્તે કર્મા આવે છે અને કેવી રીતે તેનાં દ્વાર બંધ થઇ જાય છે અને અંદર રહેલાં કર્મોના કેમ નાશ કરી શકાય છે તે વિચાર અને લાેકસ્વભાવ કેવાે છે તે જાણી લાે અને આ ધર્મ અને આ બાધિરત્ન વાર વાર ન મળે તેવું છે તે વિચાર અને વિચારી તને બેસે ત્યાર પછી તા**રે** શું કરતું તે આવતા પ્રકરણમાં કહેવામાં આવશે, પણ તું વિચાર કરતા થઇ જા એટલું જ આ ભાવનાનું ક્ષેત્ર છે. આટલી સમજણ, તંદુરસ્તી અને ગુરુમહારાજની જેગવાઇ મળી છે અને જૈન ધર્મ તારી પાસે આવ્યા છે તે માટે પુષ્યોદય છે, તેને તું સમજ અને સમજને તારી અક્કલના ઉપયાગ કર. તને બેસી રહેવું ન જ પાલવે.

તારા શત્રુએ તો વિષય, કષાય, વિકથા, વગેરે છે. તેમને નિમ્'ળ કરવાના માર્ગો લે અને આ દુનિયાદારી નીતિના ત્યાગ કરી તારું પાતાનું કાંઈ સારું થાય તેવી પ્રગતિ

કરવાના હવે પછી વિચાર આવશે તે આદર. અહીં ભાવનાના અધિકાર પૂર્ણ થઇ જાય છે. એ પ્રાણીને વિચાર કરતાં શીખવે છે. પ્રાણી પાતાની વસ્તુસ્થિતિ સમજે ત્યાં ભાવનાનું ક્ષેત્ર પૂરું થાય છે. તારામાં વિચાર ઉપજાવે, તને વિચાર કરતાં કરી દે એટલું જ ભાવનાનું ક્ષેત્ર છે. તું દુનિયાનાં અનેક કામા કરે છે, ઇસ્કીટાટ થઇને ચાલે છે અને ધમધમાટ કરે છે તે કોના ઉપર અને શેના ઉપર? અને જમકાકા જે દિવસે તને લેવા આવશે ત્યારે તારા ખચાવ શા થવાના છે? આ સવે વાતના વિચાર કરતા પ્રાણીને કરી દેવા એ ભાવનાની ભૂમિકા છે.

॥ इति भावनाप्रकरणम् ॥

# પ્રકરણ ૭ મું: યતિધર્મ

પ્રાણી વિચાર અનેક કરે, પણ વિચાર કરીને અટકે નહિ. ગજના ગજ ભરે, પણ એક તસું વેતરે નિહિ તો ગજ ભરવાની મહેનત પણ નકામી કરે છે. માત્ર વિચાર કરવાથી કાંઇ વળે તેવું નથી, વિચાર કરીને અટકી જાય તે અવ્યવહારુ માણસ છે, પણ જે પોતાના સામર્થ્યમાં માનનાર વ્યવહારુ માણસ હાય તે માન્યતા પ્રમાણે અમલ કરે, એના વિચારાને એ અમલમાં મૂકે અને ત્યારે જ તે વહેવારુ કહેવાય. તારે જો સાચા વહેવારુ થવું હોય તેા આગળ જે અનેક વિચાર કરી ચૂક્યો તે સર્વનું કાંઇ પરિણામ લાવ. અહીં તે માટે માર્ગો દેખાડ્યા છે. તે સિવાય તને માર્ગ સૂત્રે તેા તેના અમલ કર, પણ તું વિચારમાં ને વિચારમાં છે સી ન રહે. ડહાપણવાળા માણસના વ્યવહાર તદ્દન નિખાલસ હાય છે. તે જેવું મનમાં વિચારે તેવું જ કરે. એના મનના ચાંગા અને કિયાના ચાંગા વચ્ચે વિસંવાદ ન હાય. એ તો વિચારોના અમલ બરાબર કરે અને તે રીતે સર્વ ભાવનાના અમલ કરી તે મનના ચાંગા અને કિયાના ચાંગા અમલ કરી તે મનના ચાંગા અને કિયાના યાંગા વચ્ચે કોઇ પ્રકારના વિસંવાદ નથી એમ બતાવી આપે.

અને તું શું જોઇને છાતી કાઢીને ચાલે છે? તારા ધમધમાટ એમ ખતાવે છે, તારી રાજનીતિ એમ જણાવે છે કે તારે કદી મરલું જ નથી. તું દોડાદોડ કરે છે, વાંધાવચકા કરે છે અને સભાઓ ગજાવે છે અથવા છેતરપિંડી કરે છે ત્યારે ખીજાની છેતરામણી કરતાં કે ખીજા સાથે અસત્ય ખાલતાં કે ખીજા જીવની હિંસા કરતાં તને એમ જ લાગે છે કે તારે કોઈ દિવસ મરલું નથી; નહિ તો, આમ પહાળા પહાળા પહોળા પહોળા થઈને તું ચાલે નહિ, પણ આ સવે કોને માટે અને કેટલા વખત માટે? 'મરવાં પગલાંની હેઠ' એમ તું સાચેસાચ જાણતા હો તો પછી આ ચારી કે આ ગુલામી તારે કરવાની હાય? તને જીવનની અસ્થિરતા અને અચાક્કસતા જણાઇ છે? જણાઇ હાય તો આ રાજરમત કેવી? અને એના લાભ તો તારા સિવાય પારકા ખાશે, માટે તું તારા આત્માનું સાર્થક કર અને તારી પ્રગતિ થાય તેવા માર્ગોએ પ્રયાણ શરૂ કરી દે, આ વાંધાવચકા ને બીજા સવે ગોટાળા મૂકી દે અને આત્મસાધન કર.

જે, અગાઉ અનેક મહાઝિષિઓ, મુનિએ થઇ ગયા છે, તેમણે તારે માટે દાખલાએ મૂક્યા છે. તેઓએ જે પ્રકારનું જીવન જીવી સાધના કરી તે પ્રમાણેનું તારું જીવન ઘડ અને એમ કરીશ તા આ મન્ષ્યભવ વગેરે મળેલ છે તે સર્વ તારા લાભ માટે થશે. તું જાણતા નહિ કે અંધારે કે ગુપ્તમાં કરેલ પાપથી કર્મ લાગતાં નથી. તે તા ઝાડે ચઢીને એફલે છે અને ફળ ચાક્કસ આપે છે અને ફળ આપતી વખતે તારી દયા ખાતા નથી.

યતિધર્મ ૪૪૯

આ પ્રકરણમાં ૧૫૦૮ કરેલ યતિધર્માદ સમાચર અને તેમ કરીને તારું હિત સાધ. નહિ તો, કાળને સપાટે ચઢી જઈશ, તારી સર્વ ઇચ્છાએ મનની મનમાં રહી જશે અને તું નકામા ફેરા ખાઈ લાલને અદલે હાનિ વહારી લઈશ, તે વખતે આ સર્વ તારું રળેલું ખાવાપીવાવાળા કાઈ આડા હાથ નહિ ધરે. અને પછી તું વિમાસણ કરીશ તે પણ કામ નહિ લાગે.

તેટલા માટે ભાવનાના વિચારા પછી આ યતિધર્મોની વાત કરી છે. હવે તે વિચાર તો ઘણુ કર્યા, પણુ વિચારમાં ને વિચારમાં પડી ન રહેતાં કાંઇ કર, કાંઇ વહેવાડુ કામ કર અને તેમ કરીને તે કરેલ વિચારણાને અનુરૂપ સફળતા પ્રાપ્ત કર અને તને હ મેશને માટે આત્મહિત થાય તેવા યતિધર્મોને તું આદર. તારી અશક્તિને સ્વીકારવાની અને અમલમાં મૂકવાની તારી મરજી ન હોય તો તને બીજા પણ રસ્તાએ બતાવવામાં આવશે.

દરેક યતિધર્મ વિગતવાર આપ્યો છે, તેની વિગત તે તેને લગતી ગાધામાં વિચારાશે, તારે તો એ જેવાનું છે કે એ યતિધર્મો તું કરી શકે તેવા છે કે નહિ. આ યતિધર્મો વહેવારુ છે, આ કાળમાં અનેકથી થઈ શકે તેવા અને વહેવારુ છે અને દરેક પંકિતના માણસ તેના અમલ કરી શકે તેવા છે; અનેકે તેના અમલ કરી છે, તેથી તે થઈ શકે તેવા છે તેમાં શક નથી. તું યતિધર્મ સ્વીકારવાના વિચાર કરીશ ત્યારે તને તારાં સગાં યાદ આવશે. આ મારાં દીકરાદીકરીનું કે એરી કે માતાપિતાનું શું થશે ? આ સવે ચિંતા ખાટી છે, નકામી છે, તને સંસારમાં રખડાવનારી છે અને તને ખાડામાં ધકેલનારી છે. તું મજખૂત મનવાળા થા અને અળવાળા થા, તો તેની પાસે કોઈ વિચારધારા ટકી શકે તેમ નથી. માટે યતિધર્મ વગેરે જે આ પ્રકરણમાં કહેવામાં આવે તે સવે સાધનાનો વિચાર તું કરી જો અને તારા પાતાના હિતને માટે તેના અમલ કર. આ વાત તારી વિચારણા ઉપર મુકવામાં આવે છે અને તું ખરાબર વિચારણા કરીશ તે વાતની મનમાં ખાતરી છે.

આ દિષ્ટિથી અને તું અમલ કરી શકે તે આકારમાં આ પ્રકરણમાં યતિધર્માદિનું વર્ણુંન આવશે. તે તારા હિતને માટે જ છે, કારણ કે તારાં કરેલાં તારે જ લાેગવવાનાં છે. એ લાેગવતી વખતે કાેઈ સગાં કે સ્નેહી આડા હાથ દઈ શકે તેમ નથી. તે કર્મા ઉદયમાં આવશે તે વખતે તું કયાં હાેઈશ અને તેઓ કયાં હશે તેની કાેઈને ખબર નથી અને પાતાનાં કર્મ તાે પાતાને જ લાેગવવાં પડે. જેમ તારી આંગળીએ ચપ્પુ લાગી જાય અથવા તારા શરીરે વ્યાધિ થાય, તેની પીડા તારે જ ખમવી પડે છે, તે વખતે તેં આડા ઘા લીધા હાય તાે પણ તારે જ સહન કરવાનું છે, તેમ કરેલ કાર્યાનાં માઠાં કે મીઠાં કૃષા તારે જ લાેગવવાનાં છે અને તે વખતે કાેઇ હિસ્સા પડાવવા આવનાર નથી. ત્યારે અત્યારની અધી પંચાત કાેને માટે ? સમજ, વિચાર કર અને અમલ કર. તું વિચારીશ તાે તેને જણાશે કે એ યતિધર્મા કરવા સહેલા છે, એમાં તું સલામત બાજુએ ભૂલ કરીશ.

સિષ્ટિકર્ત્તા ગમે તે હશે અને કોઇ ફે'સલા કરનાર હશે કે ન હશે, પણુ આ યતિધર્મ કરવાથી તું તારું તા સુધારી શકીશ. માટે તું વિચાર કરીને યતિધર્મના અમલ કરજે. યતિધર્મીમાં ન થઇ શકે તેવી કાઈ વાત નથી. એ વ્યવહારુ, સમજાય તેવાં અને આવડે તેવાં કર્તવ્યા છે. આપણે એ દરેકને વિગતવાર જોઈશું.

એ માટો હાઉ નથી. તારાથી થઇ શકે તેવાં છે અને કેટલાએ માલુસોએ તેને કરેલાં છે. માટે, જે તેને સંસારની અસારતા લાગી હોય અને તારી પ્રગતિના વિચાર કરી હોય તો યતિધર્માદિ આત્મધર્મના સ્વીકાર કરી તારું સુધારી લે અને તેમાં તું જરાપણ સ્વાર્થી (selfish) નહિ ગણા. એક રીતે તા પરમાર્થ સાધવા તે પણ સ્વઅર્થ છે અને તે અર્થમાં તું સ્વાર્થી ગણા તા પણ વાંધા નથી, માટે જાગ્રત થા અને તારી પાતાની સુધારણા કર. હવે આટલી પ્રસ્તાવના સાથે આપણે એ યતિધર્મને જેઈએ.

#### દશ યતિધમ નાં નામા-

# सेव्यः क्षान्तिमार्द्वमार्जवशीचे च संयमत्यागी । सत्यतपोत्रह्मार्कचन्यानीत्येष धर्मविधिः ॥१६७॥

અર્થ —૧. ક્ષમા, ૨. માર્ક વ–માનવિજય. ૩. આજે વ–સશ્ળતા. ૪. શૌચ. ૫. સંયમ–નિલે પતા. સંયમ–સત્તર પ્રકારે. ૬. ત્યાગ–દ્રવ્યથી અને ભાવથી ગ્રંથીને તજવી. ૭. સત્ય. ૮. તપ–બાર પ્રકારના બાહ્ય અને આભ્યંતર તપાને આદરવા. ૯. પ્રદ્મા – સ્ત્રી– પુરુષસંગવર્જન અને ૧૦. અકિંચનતા–નિષ્પરિગ્રહત્વ. એ સર્વ ને સ્વીકાર કરવા. (૧૬૭)

વિવર્ણ—આ શ્લોકમાં દશ યતિષમાંનાં નામા જ આપ્યા છે. તે અતિ મહત્ત્વનાં હાવાથી હવે પછીની ગાથામાં તે દરેકનું એક પછી એક વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તે વર્ણન વિગતવાર હવે પછી આ જ પ્રકરણમાં આવવાનું છે તેથી અત્ર ન રાકાતાં આપણે આગળ વધીએ. એ દરો યતિષમાં પ્રત્યેક પ્રાણીએ ભાવના-વિચારને પરિભુમે અમલમાં મૂકી આ જીવનને સાર્થક કરી લેવું યાચ્ય છે. આ મનુષ્યભવાદિ અનુકૂળ સામગ્રી મળી તેના પ્રતો સાર કાઢી પાતાની આત્મક પ્રગતિ કરી લેવાની આ તક ગુમાવવા જેવી નથી. આ પ્રાણી અનંતવાર સામગ્રીને અભાવે ચૂક્યો છે તે એની ભૂલ થઈ છે. થયેલી ભૂલ સુધારવાના આ અવસર ગુમાવવામાં ડહાપણ નથી. (૧૬૭)

#### પ્રથમ ક્ષમા ધર્મ —

# धर्मस्य दया मूलं न चाश्चमावान् दयां समाधते । तस्माद्यः श्वान्तिपरः स साधयत्युत्तमं धर्मम् ॥१६८॥

અર્થ'—ધર્મનું મૂળ દયા છે. અક્ષમાવાળા પ્રાણી દયાને ધારજી કરતા નથી. તેટલા માટે જે માફી આપવામાં ઉદ્યુક્ત છે તે સવ'થી સારા પ્રધાન ધર્મને સાધે છે. (૧૬૮) વિવર્ણુ—આ દશ યતિ ધર્મમાં પ્રથમ જે ક્ષમાધર્મ છે તેનું વર્ણુન આ શ્લાકમાં કરે છે. અંદિસા પરમો ધર્મ:—અહિ'સા ઉત્કૃષ્ટ ધર્મ છે. એનાથી પણુ આગળ વધીને આ શ્લાકમાં કહે છે કે ધર્મનું મૂળ જ દયા છે, મૂળ જ સડી જાય, બગડે કે ખરાબ થઇ જાય તો તેના ઉપર વેલા થતા નથી. તમારે વેલા ચઢાવવા હાય તા ધર્મને પકડી લા અને એ ધર્મ હાથમાં આવશે એટલે તમારા ધર્મના પાયા મજબૂત થશે અને મજબૂત પાયા ઉપર તમે ગમે તેવી બાંધણી કરી શકશા. પછી ઘર બનાવા કે મેડી-દુકાન બ'ધાવા તે તમારી મરજીની વાત છે, પણુ તમારે કાંઇપણુ બંધાવનું હશે તો પાયા તા બરાબર નાખવા જોઈશે. પાયા વગર કાંઇ ઇમારત બંધાતી નથી. તેથી આ ધર્મના પાયાને જળવી લા, સ્વીકારી લા અને પછી તમારી ઇચ્છા હશે તેવી કાંઇ પણુ પ્રકારની ઇમારત તમે બાંધી શકશા. પાયા કાચા હશે તો તમારી કાંઇ મુરાદ હાંસલ નહિ થાય. આ ક્ષમા-દયા એ ધર્મના પાયા છે અને ધર્મિલ્ડ માણુસે પ્રથમ પાયાની જ મજબૂતી કરવી.

અક્ષમાવાન—જે માણુસ અક્ષમા રાખે તે, એટલે જે માફી કરી શકતો ન હાય તે. આવા પ્રકારના ક્ષમા નહિ કરનારા માણુસ ધર્મના પાયા જ સમજ્યા નથી, પિછાની શક્યો નથી, આદરી શક્યો નથી. જે પ્રાણી દયા નથી રાખી શકતો, જે ક્ષમા નથી આપી શકતો તે ધર્મના એકડા પણ સમજ્યા નથી. દયા વગરના માણુસ કાઇપણ ધર્મ કરવાને નાલાયક થઇ જાય છે. પ્રાણીએ ધર્મ કરવા હાય તા દયા, ક્ષમા એ ખાસ જરૂરની વસ્તુ છે અને એ દયા રાખવામાં પૈસા બેસતા નથી. તમને કાઇ ઉશ્કેરવા ચાહે, કાઇ તમને નુકસાન કરે તેની તમે ક્ષમા કરા, તેના વેરના ખદલા વેરથી ન વાળા એટલે તમે સાચા ધર્મી છા.

જેને ક્ષમાં હોતી નથી તે દયાને પણ કરતા નથી. તમે એક ક્ષમારહિત પુરુષની કલ્પના કરા તા તેને પરિણામે એ દયા વગરના પુરુષ જ લાગશે. ક્ષમા વગરના માણસ દયા ધારણ કરે એ ખનવાજીંગ જ નથી. જેમ દયા ક્ષમાની સાથાસથ જાય છે તેમ અદયા અક્ષમાની સાથે જ જાય છે. એટલા માટે જે ખતાવેલ છે તે યાગ્ય જ છે. આપણે તે જેઈએ.

ક્ષાંતિ પર—ક્ષમા કરવાને તૈયાર. પાતા પ્રતિ કરેલા ગુનાને માક કરવા તૈયાર અને પાતે કોઇના પ્રતિ કરેલા ગુનાના બદલામાં માકી માગવા તૈયાર. તમે વિલાયતમાં કે યુરાપમાં કોઇપણ સ્થાને ગયા હો તો I beg your pardon—' હું તમારી ક્ષમા માંગું છું' એવી વાત વારંવાર સાંભળશા. એ કદાચ વચનવિલાસ હશે, પણ એ વિવેક છે. તમારા પગને કોઇ અથડાઇ જાય કે તમને વાગી જાય તા પણ માફી માગવાની જે માણસ તતપરતા ખતાવે તે ક્ષમાપર – ક્ષાંતિપર કહેવાય છે.

ક્ષાંતિપર એટલે ક્ષમા કરવાની જેને લહ્યુ પડી હોય એટલે જે ક્ષમા નામના પ્રથમ યતિધર્મ ધારણ કરતા હાય તે જ માણુસ ઉત્તમ ધર્મને આરાધી શકે છે. ક્ષમા વગરના ધર્મ નિર્દ્ધ, અને ધર્મ વગર આ આવલું અને જવું તે નિરર્થક થઇ જાય, પરિણામે આવ્યાં તેવાં ને તેવાં હાથ ઘસતાં ચાલ્યા જવાય અને એક ખાડામાંથી નીકળી બીજામાં પડાય એવી વર્તું ળગતિ થાય.

સાધ્યયતિ—જે માબુસ ક્ષમાશીલ હોય, ક્ષમા આપવા તત્પર હોય તે ઉત્તમ ધર્મને સાધે છે. આખી દુનિયા ઊધળી જાય કે ચાતરફ વાવાઝોડું દેખાય પણ જેના પેટનું પાણી હલે નહિ તે ઉત્તમ ધર્મને સાધે છે અને તેનાં નામના આખરે ડંકા વાગે છે, તેની ખાડામાં પડવાની રીતિ દ્વર થાય છે અને તે અનંત સુખમાં નિરંતરને માટે વાસ કરે છે.

ધામ — તે માણુસ ઉત્તમ પ્રકારના સર્વોત્કૃષ્ટ ધર્મને સાધે છે. તે પાતાને વશ કરે છે અને તેના મનની સર્વ ઇચ્છાએ ફળીબૂત થાય છે. ક્ષમા–દયા એ તો ધર્મના અનિવાર્ય પાયા છે અને તેના તરફ વિચારણા ન કરવાથી પ્રાણી પાયા જ ખાટે માંડે છે. ખાટા પાયાથી અગર પાયા વગરની ઇમારત ચણાતી નથી અને ચણવાની ભૂલ કરવામાં આવે તે ટક્તી નથી, તેથી આ પ્રથમ યતિધર્મ જે ધર્મના પાયા છે તેની તરફ ટૂંકી નજરે ન જોતું.

ધર્મ સાધ્યા વગર અહીં થી આપણે જઇએ તો આ મનુષ્યભવાદિ સામગ્રી મળી તે અર્થ વગરની થઇ જાય અને બંધ મૂઠીએ આવેલ આપણે ઉધાડી મૂઠીએ ચાલ્યા જઇએ. ધર્મના આશ્રય વગર ચાલ્યા જઇએ તો આપણામાં અને જનાવરમાં કાંઈ ફેર ન રહે. તો પછી આ મનુષ્યત્વ, આર્યદેશ, સારું કુળ, નીરાંગિતા, સારું આયુષ્ય, શ્રદ્ધા અને બાંધિ-રતની આપણને પ્રાપ્તિ થઇ તે એળ જાય, નકામી થઇ પડે અને આપણે તો લખચારાશીના ફેરામાં ક્યાં જ કરીએ અને આપણી જે ઇચ્છા પાર પડવાની કંઇક આશા આ ભવમાં બંધાણી છે તે ફેક્કટ થાય. આવે! અવસર ફરી-ફરીને મળે તેમ નથી. તેથી આ પ્રથમ યતિધર્મ આદરી જીવનને સફળ કરો. ઘણી મુસીખતે આ મનુષ્યદેહ વગેરે અનુકૂળતા મળી છે તેના લેવાય તેટલા લાભ લા અને મળેલ સામગ્રીના સદુપયાંગ કરા. આ ધર્મ તો કોઇ અનેરી ચીજ છે, એ જે તે માણસને મળતા નથી.

ઉત્તમ—આ ધર્મ ઉત્તમ છે, સારા છે. તેની પ્રાપ્તિના લેવાય તેટલા લાભ લાે અને જીવનને સફળ કરાે.

આ પ્રથમ યતિધર્મ છે. દયા ઉપર આખી જૈન ધર્મની રચના છે અને એ પાયાને વિસારાય નહિ. પાયા ભૂલ્યા તો મૂળથી ખાટું થાય. તેથી, આ પાયાને ખરાબર ધ્યાન રાખી મજખૂત કરવા અને સર્વ પ્રકારે દયા ચિંતવવી અને તેના અમલ કરવા. આ ધર્મ કરવામાં ધ્યાન જ રાખવાનું છે, એમાં પૈસા બેસતા નથી, એના ખરડામાં કાંઇ લખાવનું પડતું નથી. માટે દયા કરા. આઠ પ્રકારની દયા સમજો, પાળા અને ધર્મના પાયાને સાધા. એ વગર પ્રાણીના આરા નથી, એમ જ્ઞાનીઓ કહે છે.

મૂલ— ધર્મનું મૂળ દયા છે એમ ડાહ્યા માણુસા કહે છે. સૂત્ર-સિદ્ધાંતમાં તો ત્યાં સુધી કહે છે કે અહિંસા—દયા એ સર્વ ધર્મનું કેન્દ્ર છે અને તેનાં રક્ષણુ માટે બીજાં વતા—પચ્ચળ્યાણા રાજ્યલાં છે. દયા ધર્મનું મૂળ છે, લાદ્ધા પરમો ધર્મઃ એ જૈનના મુખ્ય સિદ્ધાંત છે, અને ગુજરાત—કાઠિયાવાડ (સૌરાષ્ટ્ર) પર તેની જીવતી અસર પડેલી છે. ત્યાં હ્યાદ્મણા કે શૈવા પણુ માંસમચ્છી ખાતા નથી એ જૈનાની અસર છે, એમ હમણાં જ એક જૈનેતર પ્રમુખે પાતાના ભાષણુમાં જણાવ્યું છે. આ દશ યતિધર્મમાં ક્ષમાને જે પ્રાધાન્ય આપવામાં આવ્યું તેને બરાબર સમજવું અને સમજને તેને અનુસરી વ્યવહારમાં મૂકલું.

દયા—આ દયા એ અહિંસાનું ભાવાત્મક રૂપ જ છે. અહિંસા હિંસાના અભાવ ખતાવે છે, એટલે એ નકારાત્મક સ્વરૂપ છે. દયાના આઠ પ્રકાર જૈન શાસ્ત્રકારાએ બતાવ્યા છે. સ્વદયા અને પરદયા આ પ્રથમ બે તત્ત્વા છે. પાતાની દયા ચિંતવવા અને અનુસરવામાં આત્મિક પ્રગતિ આવે છે અને પાતા સિવાય પરદયામાં જીવા પ્રત્યેની દયા આવે છે. આમ સ્વદયા અને પરદયામાં સર્વ જીવાના સમાવેશ થઇ જાય અને ત્યારપછી ત્રીજી સ્વરૂપદયા અને ચાથી અનુબંધદયા આવે છે. દેખાવમાત્ર દયા હાય તે સ્વરૂપદયા કહેવાય છે. જે દયા પરિણામે અત્યાંત લાભકારક હાય, પણ દેખાવમાં કેટલીક વખત તે દયા દયા ન જણાય તે અનુઅંધદયા છે, જેમકે નાના છાકરાને તેના હિત ખાતર મારવામાં આવે તે અનુઅંધદયા કહેવાય છે. અતુબંધદયામાં અંતરમાં કોઈ પ્રકારના તામસભાવ કે અપરાધ કરવાની વૃત્તિ હાેતી નથી. આ સ્વરૂપદયા અને અનુબંધદયામાં પણ સર્વ જવાના સમાવેશ થઇ જાય છે. પાંચમી દ્રવ્યદયા અને છઠ્ઠી ભાવદયા. દ્રવ્યદયામાં વર્તમાન સ્થિતિ જોવાય છે, જયારે વસ્તુતઃ દયા તે ભાવદયા છે. આ બે દયામાં પણ આખા વિશ્વના સમાવેશ થાય છે. સાતમી દયા તે વ્યવહારદયા છે અને આઠમી નિશ્ચયદયા છે. વ્યવહારથી જીવને ખચાવવા, તેને મરતા અટકાવવા તે વ્યવહારદયા છે અને નિશ્ચયથી જો જીવહિ સા થતી હાય તા ઉપયોગ રાખવા એ નિશ્ચયદયા છે. આ બે દયામાં પણ સર્વ છવના સમાવેશ થાય છે. આ આઠે પ્રકારની દયા રાખીને પ્રાણી અહિંસાના સિહાંત જમાવે છે, અને તેના અમલ કરે છે.

આ પ્રથમ યતિધર્મના સંબંધમાં નવતત્ત્વની નાટ(ટખ્ખા)માં કર્તા કહે છે કે 'કાધના જે અભાવ તે પહેલા ક્ષમાધર્મ.' શ્રીમદ્ યશાવિજયજી સંયમભત્રીશીમાં નીચે પ્રમાણે વર્ષોન કરે છે.

દેહા

ભાવ યતિ તેહને કહા, જિહાં દશવિધ યતિધર્મ; કપટક્રિયામાં મહાલતા, મહીયા ખાંધે કર્મ.

| લોકિક લાકાત્તર ક્ષમા, દુવિધ કહી ભગવત;     | •  |
|-------------------------------------------|----|
| તેહમાં લાકાત્તર ક્ષમા, પ્રથમ ધર્મ એ તંત.  | ્ર |
| વચન ધર્મ નામે કચ્ચાે, તેહના પણ બિહું લેક; | •  |
| આગમવયણું જે ક્ષમા, પ્રથમ લેદ અપખેદ.       | 3  |
| ધર્મ ક્ષમા નિજ સહેજથી, ચંદનગંધ પ્રકાર;    |    |
| નિરતિચારપણે જાણીએ, પ્રથમ સૂક્ષ્મ અતિચાર.  | 8  |
| ઉપકારે અપકારથી, લૌકિક વળી વિભાગ;          |    |
| ખહુ અતિચાર ભરી ક્ષમાં, નહિ સંજમને લાગ.    | પ  |
| ખાર કષાય ક્ષય કરી, જે મુનિધર્મ લહાય;      |    |
| વચન ધર્મ નામે ક્ષમા, તે ખહુ તિહાં કહાય.   | ۶  |

આ ઉપરથી ક્રોધના વિજય એ ક્ષમા છે. એટલે પહેલા ક્ષાય ક્રેાધના વિજય કરવા એ ક્ષમા છે.

ઉપમિતિભવપ્રપંચાકથાના ત્રીજા પ્રસ્તાવમાં હિંસાદેવીનું વર્જુન છે અને તેની અસર ગણાવવામાં આવી છે. માટા યુદ્ધ કરનાર ન'દિવધ'ન ક્રોધના આવેશમાં ભારે ખરાભ કામા કરે છે એ આખી વિચારણા આ ત્રીજા પ્રસ્તાવમાં બહુ દાખલાએ સાથે અને ન'દિવધ'નના માનસિક અને વ્યાવહારિક વિચારા સાથે રજૂ કરવામાં આવી છે. એ ક્ર્ર ચિત્તવડું વારંવાર ખાનાર ન'દિવધ'નના કેવા હાલ થાય છે અને દયાદેવી કેવી અહિંસામય છે તે જેતાં અને નાની નજીવી બાબતમાં ક્રોધને વશ થઇ જનાર ન'દિવધ'નનું આખું ચરિત્ર વિચારતાં આ ક્ષમા ધર્મને કેમ પ્રાધાન્ય આપવામાં આવ્યું છે તે બરાબર સમજાય છે.

પંત્યાસ ગ'ભીરવિજયજીએ દશયતિધર્મની પૂજ બતાવી છે, તેઓ પ્રથમ ક્ષમાધર્મની પૂજામાં વહેસ રાગે ગાય છે:

(નાથ કેસે જ'ખુકા મેરુ ક'પાયા—એ દેશીમાં ગવાય છે.) અહા જિન રીત અપૂર્વ તિહારી, એ તો જગજન અચરજકારી, અહા જિન રીત અપૂર્વ તિહારી....એ આંકણી. ક્ષમાગ'ગમેં હંસ જયું ઝીલ્યા, વંદક મલ અપહારી; અંતર'ગ રિપુ અંત કરીને, અનઘ રહ્યા શુભકારી. અહા જિન૦ ૧ આયાસને પ્રાયછીત્ત ન આવે, ધ્યાન ધરે એકતારી; શ્રેય સમાધિ દરિશન ઉપજે, નિશ્ચળ રહા અવિકારી. અહા જિન૦ ૨ વિમલાતમ અઘસંચય વર્જિત, અર્જિત સામ<sup>૧</sup> વિહારી; પ્રશમરસ ભીની વિષય ન દીની, અખિયાં અમૃતક્યારી. અહા જિન૦ ૩

૧. સમતા

ઔર શસ્ત્રસહાય ન જેવે, ક્ષમા નિશિત અસિધારી; ક્ષમાર'ગી અસંગી પ્રભુકી, ખલૈયાં કેાડ હજારી. અહેા જિન૦ ૪ કર્મકટક વિકટ કિમ ચૂરા, ઝુરા કાંધકી યારી; નિરારંભ મુખકમલ પ્રસન્ન, ક્ષમા હૈ અજબ દુલારી. અહેા જિન૦ પ ચિદ્ધનર'ગી શિવવધ્રસંગી, અદ્ભુત અચરીજકારી; રિદ્ધિ વૃદ્ધિ પૂરણ મહિમા, ગંભીરગુણી હિતકારી. અહેા જિન૦ દ

અર્થ સુગમ છે. આવા મહિમા પ્રથમ યતિધર્મ ક્ષમાના છે. તેટલા માટે આ આખો ધર્મ દયામય છે, એમાં કેન્દ્રસ્થાને દયા છે અને બીજા સર્વ વરત પચ્ચપ્પાણા દયાના રક્ષણમાં છે અને ચાતરફ ફેલાયલા છે. એ પ્રમાણે સમજી વિચારી આ પ્રથમ યતિધર્મનું અને ખાસ કરીને લાેકાત્તર ક્ષમાનું બરાયર રક્ષણ કરવામાં આવે તાે તેથી પાતાનું જીવન સફળ થાય છે અને અંતે વિજયડે કાે કાેઈપણ આકારમાં જરૂર વાગે છે. કાેધ કરનારથી, અક્ષમાવાળાથી તાે કાંઈ ધર્મ થતાે જ નથી, તેનું ભવિષ્ય સુધરતું નથી અને સંસારમાં તે આંટા ખાધા કરે છે. આથી જે આ પ્રથમ 'ક્ષમા' ધર્મને સ્પષ્ટ રીતે સ્વીકારે તે પાતાની જાતના જરૂર ઉદ્ધાર કરે અને તેની માંગલિકમાળા વિસ્તરે. આ અતિ અગત્યના પ્રથમ યતિધર્મ છે. એના જેટલા વિસ્તાર કરવા ધારીએ તેટલા થઈ શકે છે. હવે આપણે કમ્પ્યાપ્ત બીજા (દ્વિતીય) યતિધર્મના વિચાર કરીએ. (૧૬૮)

#### **બીજા યતિધર્મ માદ વના વિસ્તાર**—

# विनयायत्ताश्र गुणाः सर्वे विनयश्र मार्दवायतः । यस्मिन् मार्दवमसिरुं स सर्वगुणभाक्त्वमाप्नोति ॥१६९॥

અર્થ — સર્વે શુણા વિનયના ઉપર આધાર રાખે છે અને વિનય પાતે માદ વ (નમ્રપણા) ઉપર આધાર રાખે છે, તેટલા માટે જેનામાં નરમાશ પૂરેપૂરી ભરેલી હાય છે તે સર્વ શુણાનું ભાજન થાય છે. (૧૬૯)

વિવેશન: વિનય—માટાના વિનય સાચવવા, તેને તેના અનુભવને યાગ્ય અને વયને યાગ્ય માન આપવું, તે આવે ત્યારે ઊભા ઘવું અને તેનું કામકાજ પાતાની કરજ તરી કે કરી આપવું, તેની રજા વગર કાઇ પણ કામ ન કરવું, એ સર્વના વિનયગુણમાં સમાવેશ થાય છે. એની વિગત હવે આપવામાં આવશે. તે વિનયને માર્દ વ(નમ્રતા)ના આધાર રહે છે. વિનય એ તા મહાન ગુણ છે. તેના ઉપર ળીજા ગુણાની પ્રાપ્તિના આધાર રહે છે. તેથી સર્વ પ્રકારે વડીલના વિનય કરવા. યતિ થવું હાય તેણે નમ્ર થવું અને આગળ જે આઠ મદા આપણે સમજ્યા છીએ તેનાથી દૂર રહેવું.

ગુણા—Virtues, સદ્દગુણા વિનય પર આધાર રાખે છે. જ્યાં વિનય હાય, વડીલનું ખહુમાન હાય, વડીલની આજ્ઞાને શિરસાવંદા ગણવામાં આવતી હાય ત્યાંથી પછી આઠે પ્રકારના મદા ચાલ્યા જાય છે. માટે ગુણવાન થવાની જેને ઇચ્છા હાય તેણે પ્રથમ વિનયી થવું જોઇએ.

માદ'વ—નમ્રપાશું. હું તે કેાળુમાત્ર પ્રાણી છું અને હું તો અનેક ગતિમાં જઈને ટકાના ત્રણશેર વેચાણા છું અને ઉપર જતાં મક્ત પણ અપાયેલા છું, ત્યારે આજે મારે અભિમાન શેનું કરતું ? અને હું માટા છું એમ કેમ માનતું ? દુનિયામાં કરાડા માણુસા છે તેમાં હું એક છું, સમુદ્ર પાસે એક ટીપા સમાન છું, આજે છું અને કાલે કયાં જઈશ તે હું જાણુતા નથી. માટે માટપ શેની કરવી? આવી મૃદુતા (નરમાશ) જે રાખે છે તે માણસ વિનયી હાય છે.

સવે ગુણુલાક્લ્યમ્—તેનામાં સર્વ ગુણા હાય, તે સર્વ ગુણાનું ભાજન થાય છે. જેમ આપણે રાંધવાની વસ્તુને હાંડલામાં નાંખીએ અથવા દાણાને બરણીમાં ભરીએ તે તેનું ભાજન (ઠામ) થઇ જાય, તેમ આપણે જો પાતાની જાતને ગુણાની ભાજન કરવી હાય એટલે આપણી જાતને ગુણ સંઘરનાર બનાવવી હાય તા પ્રથમ વિનમ્ન થવું જોઈએ. વિનમ્ન માણુસ પછી વિનયને ધારણ કરે છે અને તેનામાં અનેક ગુણા આવી વસે છે. અનેક ગુણુનું ભાજન આ નરમાશ છે. માટે તેને બોજા યતિગુણ તરીકે સંઘરવી અને પાતે નમ્ન થવું. સર્વ ગુણાની આશ્રયતા.

વિનય સાત પ્રકારના છે. ત્યાં ૧ લા વિભાગ પાંચે પ્રકારના જ્ઞાનના સેવા કરવી તે પ્રથમ જ્ઞાનના વિનય. બીજો દર્શનના વિનય બે પ્રકારે છે. શુશ્ર્ષા વિનય એટલે ઉચિત કિયાનું સાચવતું. બીજો અનાશાતના વિનય એટલે અનુચિત કિયાથી નિવર્ત તું. જે સાધુ અથવા સાધર્મી પાતાથી દર્શનગુણે અધિક હાય તેના શુશ્ર્ષા વિનય કરવા. તેના સતકાર, સ્તવન, વંદનાદિક કરતું, તે એક વાત થઈ. બીજું, અભ્યુત્થાન એટલે આસનેથી ઊઠતું. ત્રીજું સન્માન એટલે વસ્ત્રપાત્રાદિકે કરી તેમની પૂજા કરવી. ચાયા આસનપરિશ્રહણ વિનય એટલે અત્યંત આદરપૂર્વ આસન લાગીને તેમને માનપૂર્વ અસાત અને આપ બિરાજો એમ મુખેથી કહેતું. પાંચમું, માત્ર મુખેથી કહેતું એમ નહિ પણ આસન અરાબર આપતું તે પાંચમાં આસનપ્રદાન વિનય છે. વંદના કરવી તે છઠ્ઠો કૃતિકર્મ વિનય, હાથ જોડવા તે સાતમા અજલાગઢણ વિનય. આવતાની સામે જતું તે આઠમા પ્રકાર છે અને બેઠેલાની સેવા કરવી તે નવમા પ્રકાર છે. આ રીતે શુશ્ર્ષા વિનયના દશ પ્રકાર છે. અનાશાતના વિનયના પિસ્તાળીશ લેદ છે. ત્રષભાદિક ચાવીશ તીર્થ કર. ર. જિનપ્રરૂપિત ધર્મ. 3. ધર્માચાર્ય તથા પ્રવજ્યાચાર્ય. ૪. વ્યાખ્યાતા. પ. વાચના દેનાર. ૧. વય, પર્યાય તથા શ્રુત એ ત્રેણે પ્રકારના સ્થવિર. ૭. કુલ તે ચાંદ્ર

વગેરે. ૮. સંઘ તે જ્ઞાનાદિક ગુણ સહિત સાધુ સમુદ્દાય અથવા ગણ સમુદ્દાય ૯. મંડળીમાં જે સાથે વ્યવહાર કરે તે. ૧૦. કિયા જે પાતાની સમાનકિયા કરતા હોય તે, એમની સાથે મિતજ્ઞાનાદિક પાંચ જ્ઞાન મેળવતાં ૧૫ થયા, તે પંદરને વિશે ૧. આશાતનાના ત્યાગ કરવા. ૨. તેમનું ભક્તિસહિત બહુમાન કરવું. ૩. તેમનાં છતાં ગુણ હાય તે વર્ણવીને તેમને દીપાવવા. એ રીતે પંદરને ત્રણ ગુણા કરતાં પિસ્તાળીશ પ્રકાર થાય. તે અનાશાતનાના ૪૫ ભેદ છે. હવે ત્રીજો ચારિત્ર વિનય. તે પાંચે પ્રકારના ચારિત્રવાનને કાયાએ કરીને કરસવા તે. ત્રણ પ્રકારના યોગના વિનય તે આચાર્યાદિકના સર્વ'કાળે મન, વચન, કાયાએ કરી વિનય કરવા. અને સાતમા લોકોપચારવિનય છે, વ્યવહારમાં ઉપચારે વડીલના વિનય કરવા તે. આ રીતે સાત પ્રકારના વિનય કરવાના છે. સર્વે ગુણા આ વિનયગુણ ઉપર આધાર રાખે છે. નવતત્ત્વ ટબાકાર કહે છે કે 'માનના ત્યાગ તે બીજો માદ'વધર્મ.' અને શ્રીમદ્ યશાવિજય ઉપાધ્યાય પાતે બનાવેલ યતિધર્મખત્રીશીમાં કહે છે કે —

મદ્દવ, અજ્જવ, મુત્તિ, તપ, પંચ લેક ઇમ જાણ; તિહાં પશુ ભાવનિયંઠને, ચરમ લેક પ્રમાણ. ૭

ચ્યા રીતે તેએ**ા માદ** વને નામ લઇ વખાણે છે.

મુનિમહારાજ પંત્યાસ ગંભીરવિજયજી બીજી પૂજામાં ( દેશી ઝુલાની ઠુમરી, આજ દુષ્યા મેરી મીટ ગઇ રે-એ દેશી ) ગાય છે —

રાજ મજજવ મન વસ રહી રે, અમલ કમલ સમ જુગલનયન, સમરસમેં વિકસ રહી રે...એ આંકણી.
મજજવમં થર અખિયાં તોરી, ગર્વ ગુમાન વરીજિત મૃદુ ગારી;
નમનદમન ગુણ રમણ નીપાઈ, મચ્છર મદ હરશહી રે રાજ૦ ૧
મજજવ કરત વજશું જેરી, અહમદ અચળ શિખર સાે ફારી;
કેવળ ભાસરૂકે કીન સેતી, સુજાત પસર રહી રે. રાજ૦ ૨
માને ધારા કૃત્ય ન કરીને, માને સંગથી મનસા હરીને;
પ્રભુપદ નમન દમન ચિત્ત લાઈ, જય પામે ભવિ સહી રે. રાજ૦ ૩
માન અભાવે વિનય સુહાવે, બાધ લક્ષ શું તન મન ભાવે;
મનન સેવન લય લાવા ભાઈ, ગુણુગણ લહે ગહુગહી રે. રાજ૦ ૪
નિરમદ સુગુણ પુર દર તાેરી, હરિ હર પ્રદ્મ કરે કેમ હાેરી;
વાસવશ્રેણી રહી કર જોરી, તુજ પદમેં નમ રહી રે. રાજ૦ પ

હીન અધમ નર તુમને છારી, ગુલ્યુત વચન મનસું ન જેરી; કલ્પિત રચના પ્રીત લગાઈ, દુઃખ માન વસે લહી રે. રાજ૦ ૬ જેમ જેમ મૂર્તિ નિહાળું તાેરી, તેમ તેમ વિપત કઠિન ગયે માેરી; સુખ વૃદ્ધિ સંપત સવિ પાર્છ, ગંભીર જિન રસ લહી રે. રાજ૦ ૭

આ રીતે આપણે બીજે યતિધર્મ વર્લુવ્યા. આવા પ્રકારની નમ્રતાથી સર્વ અભિમાન દૂર રહે છે અને પ્રાણી સર્વ ગુણુનું ભાજન થાય છે. માટે મૃદુતા રાખવી. માર્દવ એટલે મૃદુતા. મૃદુતા એટલે સુંવાળાપણું, નરમાશ, મધુરતા. શ્રુતિના એક પ્રકાર છે કર્લુપ્રિય. આ સર્વ ગુણા માર્દવતામાં હાય છે. (૧૬૯)

#### ત્રીજો યતિધર્મ આજેવના વિસ્તાર—

# नानार्जवो विशुध्यति न धर्ममाराधयत्यशुद्धात्मा । धर्मादते न मोक्षो मोक्षात् परमं सुखं नान्यत् ॥१७०॥

અર્થ'—સરળતા વગર કાેઈ શુદ્ધતાને પામતા નથી, અપવિત્ર-અશુદ્ધ આત્મા ધર્મનું આરાધન કરી શકતા નથી, ધર્મ વગર માેક્ષ થઇ શકતા નથી અને મુક્તિ વગર બીજું કાેઈપણ પરમ સુખ નથી. (૧૭૦)

વિવેશન—આર્જવ એ ત્રીને યતિગુષુ છે. આર્જવ એટલે સરળતા, નિખાલસતા, ત્રજુતા, પ્રામાણિકતા. એ ત્રીને મુખ્ય ગુષુ છે. તે માયાકપટ-છેતરપિંડી-રહિતપણું છે. જ્યાં છેતરપિંડી કે ગાટાળા ન હાય ત્યાં આર્જવ હાય છે, ત્યાં સરળતા હાય છે. એટલે માયા નામના કષાયના સર્વધા ત્યાગ કરવા અને તદ્દન સરળ-સીધા ગાટાળા વગરના થઈ જતું. જેવા ન હાઈએ એવા દેખાવાના પ્રયત્ન કરવા તે માયાની નિશાની છે. જેવા હાઈએ તેવા દેખાલું તે સરળતા અતાવે છે.

ન અનાજ વા—જેનામાં આજ વ એટલે સરળતા નથી તેવા નહિ. એ નકારના એક હકાર થાય. જેનામાં માયા, દેખાવ, દંભ નથી તેવા નથી એટલે જે માયાવાળા પ્રાણી છે તે. જેનામાં દેખાડા કરવાની વૃત્તિ હાય અને પાતે હાય તેનાથી જુદા હાવાના ઠઠેરા કર તેવા માણસ; એટલે ધાંધલિયા, ગાટાળા કરનારા માણસ. પાતે હાય લુચ્ચા અને ધર્મિલ્ટ દેખાવાનું ધાંધલ કરનારા માયાવી માનવી.

વિશુદેયતિ—આવે! માયાવી માનવી ધર્મની આરાધના કરી શકતો નથી. જે માણુસ માયાવી-કપટી, દેખાવ કરનાર અથવા ધાંધલિયા હાય છે તે ધર્મનું આરાધન કરી શકતો નથી. જે જેવા ન હાય તેવા દેખાવાના પ્રયત્ન કરે અથવા જેવા હાય તેથી કાંઇક જુદા જ હાવાના દેખાવ કરે તેવા માયાવી માનવી ધર્મનું આરાધન કરી શકતા નથી. એનાથી તા ધર્મ દશ ગાઉ દ્વર નાસે છે. જેના મનમાં સરળતા નથી, સીધાપણું નથી તેને અને ધર્મને શું લાગે વળગે ? માયાવી, દ'ભી, દેખાવ કરનારને ધર્મ હાવા તે અસંભવિત વાત છે. કાંઈપણ છુપાવવું નહિ, ઢાંકપિછોડા કરવા નહિ, ગાટા વાળવા નહિ એ સરળતા છે. માયાવી પ્રાણીમાં એમાંનું કાંઈ હાેતું નથી. જે માણુસ સીધા સરળ હાેય છે તે આવા ગાટા વાળતા નથી.

અશુદ્ધાત્મા—આવા પાપથી ભરાયેલા સંક્લિષ્ટ આત્મા ધર્મનું આરાધન કરતા નથી. એ સંક્લિષ્ટ આત્મા ગાટા વાળી, છેતરપિંડી કરી ધર્મી હાવાના દેખાવ કરે છે, પણુ એ ખરા સંક્લિષ્ટ છે, દુનિયાદારીના માણસ છે, પુદ્દગળમાં રસ ધરાવતા આત્મા છે. એવા પ્રાણી સંસારમાં રખડનાર છે. એ કદી ધર્મનું આરાધન કરી શક્તા નથી. એ ધર્મ કરવા જાય પણ એની માયાવી નીતિ એને ધર્મારાધનથી દ્વર રાખે છે.

ન માસ-ધર્મ વગર માેક્ષ થતા નથી. અને જ્યાં પ્રાણી ધર્મ આરાધન કરી શકતા નથી એવા પ્રાણીની મુક્તિ કેમ શાય ?

ન અન્યત્—માેક્ષ સિવાય બીજું કાેઇ ઊંચામાં ઊંચા પ્રકારનું સુખ નથી. જે તમારે હુંમેશને માટે છૂટકારા મેળવવા હાય અને તમે તે બાબતમાં ગંભીર હા તાે માેક્ષ-મુક્તિ સિવાય બીજું કાેઇ ઉત્કૃષ્ટ સુખ નથી. જે સુખની પાછળ દુઃખ આવીને ઊલું હાેય, જે સુખ સ્થાયી ન હાેય તેને ખરેખરું સુખ જ ન કહી શકાય. માેક્ષ તાે એકવાર મળે ત્યાર પછી જન્મ-જરા મરાણની સવે ઉપાધિએ મટી જાય છે. તેથી માેક્ષ સિવાય અન્યત્ર અન્ય કાેઇપણ સ્થાને સુખ સાચા અર્થમાં છે જ નહિ.

આ ગાથામાં ત્રીજા યતિગુજીની આપજી વાત જાણી. સરળતા રાખવી, માયાના, દેખાવના, છેતરપિંડીના, દંભના ગાટાળા છેડી દેવા અને પરમસુખ જે માક્ષ છે તે માટે પ્રયાસ કરવાનું પર પરાથી કારજી માયાના દેખાવના ત્યાગ છે. માયાના ત્યાગથી પરમસુખ જે માક્ષ છે તે સરવાળ પ્રાપ્ત થાય છે. આવા માયાના પ્રભાવ છે અને પ્રાણી જેવા ન હાય તેવા દેખાવા શા માટે અને કેટલા વર્ષ માટે પ્રયાસ કરતા હશે? અંતે તા એ પકડાઇ જાય છે, ઉઘાડા પડી જાય છે અને જાહેર થઇ વધારે બેઆખરૂ બને છે. આવા દેખાવ કે ગાટાળા કરવાના દંભના ત્યાગ કરી સરળતા રાખવી. એ ત્રીજો આજેવ ગુજી છે અને સવં યતિમાં તે હાવા જ જોઇએ, અને શ્રાવકમાં તે હાય તા બહુ શાંભે અને માક્ષના પરમસ્ખને એ નજીક આજે.

જેવા હોઈએ તેવા દેખાનું તેમાં આકરી શી વાત છે? દેખાવ કરવા માટે તો અનેક વાર ઘાટ ઘડવા પડે છે, જૂઠાં સાચાં બાલવાં પડે છે અને ધાંધલ કરેલ હાય તેને યાદ રાખી નાચ નાચવા પડે છે, જ્યારે સરળતા તો હાય તેવા દેખાવામાં છે, તે સીધા રસ્તા છે અને પ્રયત્ન વગર લભ્ય છે અને સાહજિક છે.

આ સરળતાને અંગે શાસ્ત્રકાર શું કહી ગયા છે તે આપણુ પ્રથમ જોઇએ. નવતત્ત્વ-ટબાકાર કહે છે કે 'માયાના જે ત્યાગ એટલે કપટરહિતપણું તે ત્રીજે આર્જવધર્મ'. આટલી દૂંકી પણ મજની વ્યાપ્યા કરી છે. અને શ્રીમદ્ યશાવિજય ઉપાધ્યાયે તો તેને એક જ શબ્દમાં તેને માટે 'અજજવ' શબ્દ વાપરી યતિધર્મભત્રીશીમાં પતાવ્યા છે, તે આપણું આગલી (૧૬૯) ગાથામાં નોંધી ગયા. હવે આપણું પંન્યાસ શ્રી ગંભીરવિજયજીની તે સંગંધીની પૂજા જોઈ જઈએ. તે પૂજા તેમણું પરજ રાગમાં અતાવી છે અને તે 'નિશદિન જોઉ' તારી વાટકી ઘેર આવા હોલ' એ આનંદઘનના પદની દેશીમાં પણ ગાઇ શકાય છે. તે પૂજા નીચે પ્રમાણે છે—

| આજેવસે જિન પૂજતાં, મીટે માયા અંધારા;<br>અનુભવજોત હી ઝગમગે, ટલે કર્મ પ્રચારા.                | આજ <sup>°</sup> વસે ૦        | 9          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|------------|
| માયા સંગ નીસી છારતા, નહિ તસ્કર ચારા;<br>માયા ઉરગી ના ડેસે, તરે ભવનું પારા.                  | આજ <sup>®</sup> વસે૦         | ૨          |
| માયા રિદ કંબુ આંટીમેં, રુકે જ્ઞાન ઊજારા;<br>આજ <sup>લ</sup> સોધને સાેધીએ, સવિ ક્રિયાડ બારા. | આજ <sup>°</sup> વસે ૦        | 3          |
| શ્રદ્ધા નિર્મળ નીપજે, હાેય જ્ઞાન સુધારા;<br>સહજ સરળ છિલારૂપા, આપાેઆપ નિહારા                 | આજિવસે૦                      | 8          |
| આજીવ અમૃત ધાઇને, નીજ આતમ પ્યારા;<br>કેવળદુગ પ્રભુ પામીને, હર્ચી માયા પ્રસારા.               | આજ <sup>©</sup> વસે <i>૦</i> | <b>ų</b> . |
| ત્રીસલા ઉર સર હંસને, પૂર્જો ભાવ ઉદારા;<br>શિવરમણીકી સેજમેં, કરાે સેલ અપારા                  | આજ વસે ૦                     | Ę          |
| કરજાેડી કરું વિનતી, દીજે દરિશન પ્યારા;<br>બુદ્ધિકરણ વર્ષમાનસે, સુખ ગ'લીર હજારા.             | આજ <sup>ે</sup> વસે ૦        | છ          |

આ પ્રમાણે દશ યતિધર્મની પૂજામાં તેમણે ત્રીજી પૂજા ગાઇ છે. અર્થ સ્પષ્ટ છે. ઉરગી એટલે સાપણ અને કંબુ એટલે શંખ, બાકી અર્થ સુગમ છે.

આજેવ એટલે કપટરહિતતા, સરળપણું, જેવા આપણું પોતે હાઈએ તેવા દેખાવા-પણું અને સરળ માણસ તો જણાયા વગર રહેતો નથી. એને ગાટાળા વાળવા પડતા નથી. એને મનમાં કાંઈક હાય અને દેખાવ કૃત્રિમ ધારણ કરવા પડતા નથી. સરળહૃદયી પ્રાણી સીધી જ વાત કરે છે. ઉપાધ્યાયજીએ અધ્યાત્મસારના દંભ પ્રકરણમાં જે જે દુર્ગણા અતાવ્યા છે તેમાંથી તે મુક્ત હાય છે. આવા સરળતાવાળા પ્રાણીએ બહુ નિખાલસ મનના હાય છે. તેઓ તેન જેવું મનમાં વસે તેવું બાલી નાંખે છે અને ગૂંચ, પેચ કે દાવ તેઓની ભાષામાં હોતો જ નથી. આવા સરળ માણુસોને ધર્મ થાય છે અને ધર્મ વગર માક્ષ થતા નથી. એટલે પરમ આનંદનું કારણ જે આ માક્ષ છે, તે તે વગર સાધ્ય થઇ શકતું નથી. આ માક્ષ તો કોઇ પણ પ્રકારે મેળવવા જોઇએ. આપણા પ્રયત્ન એ શાધ્યત સુખ માટે જ છે. એટલે આ આર્જવના ત્રીજો યતિધર્મ માક્ષસુખ માટે જરૂરી છે. સરળતા વગર ધર્મ અને ધર્મ વગર અનંત સુખ મળતું નથી. (૧૭૦)

## ચાથા યતિધર્મ શૌચનું વર્ણુન-

## यद् द्रव्योपकरणभक्तपानदेहादिधारकं शौचम् । तद् भवति भावशौचानुपरोधाद्यत्नतः कार्यम् ॥१७१॥

અર્થ — જે કાંઈ દ્રવ્ય ઉપકરણ, ભાજન અને પાત (પીવાનું) તેમ જ દેહ (શરીરને) ધારણ કરવાનું એ બધાને લઇને થતી જે ક્રિયા પવિત્રતા માટે કરવી પડે, તેમને પવિત્ર રાખવા પડે તે, ભાવશૌચને વાંધા ન આવે તેમ યત્નપૂર્વ થાય (૧૭૧)

વિવરણ—દ્રવ્યાપકરાશું: વસ્ત, પાત્ર કે પાટપાટલાં જે લેવા પડે તે ઉપયોગ-પૂર્વક લેવાં અને તે એવી રીતે લેવાં કે એમ કરવા જતાં ભાવશોચને વાંધા ન આવે. એટલે, હવે પછી ભાવશોચની વિગત આપવામાં આવશે. તેને અડચણુ અગવડ ન ધાય, તેને વાંધા ન આવે તે રીતે લેવાં. સાધુઓને પાટપાટલાં, પુસ્તકાદિ અને દ્રવ્યાપકરણુ રાખવાં પડે છે, પણુ તેમાં કડી લેવા જતાં પાટણુ પરવારી બેસાય તેમ થતું ન જોઇએ. શરીરની રક્ષા માટે તે લેવાં પડે તા તેને લેવા જતાં ભાવશૌચને વાંધા આવી જાય તેમ થતું ન જોઈએ. એટલે થાડા લાભ ખાતર ભાવશૌચને વાંધા તો આવવા દેવા જ નહિ. આ વાત પોતાના વસ્ત, રજોહરણાદિ જરૂરી વસ્તુ માટે સમજવી. તે લેતી વખતે પણુ ભાવશૌચને વાંધા ન જ આવવા દેવા ઘટે.

ભાકત — ભાજન શરીરને ટકાવી રાખવા માટે ભાજન તો લેવું પડે, પણ તે એવું ન લેવું અથવા એવી રીતે ન લેવું કે તેથી નિર્લાભતા, નિઃસ્પૃહતા, વગેરે કાેઇપણ શૌચને અડચણ થાય.

પાન - જેમ આહાર તેમ પાણી પણ. શરીર ધારણ કરવા માટે જરૂરી છે તે પાન કરતું. પીણું લેતું તે પણ નિર્લાભતાપૂર્વક, ભાવશૌચના ગુણને વિરાધ ન આવે તેમ લેતું.

દેહાદિધારક — શરીર ધારણ કરવાને અંગે, શરીર ધારણ કરવા માટે જે ૫ ખાળતું વગેરે દોષો થાય છે તે પણ ભાવશીચને .વાંધા આવે તેવા ન હોવા જોઈએ. મૂળ વાત એ કે શૌચમાં પ્રાધાન્ય ભાવશૌચને આપતું. શરીરાદિક કારણે એને ૫ ખાળતું, એને સાફ રાખતું, વગેરે કરતું પડે તે ભાવશૌચને વાંધા ન આવે એમ કરતું. આમાં પ્રધાન્ય ભાવ- શૌચને છે. વડીનીતિએ ગયા પછી પખાળવા વગેરેનું કામ થાય, પવિત્રતાને અંગે એને પખાળલું પડે, તે એવી રીતે પખાળલું કે ભાવશૌચને વાંધા ન આવે. મુખ્યતા ભાવશૌચની છે. શરીરાદિ કારણે દ્રવ્યશૌચના આશ્રય હેવાય તા તે ભાવશૌચને વિરાધ ન આવે તેમ હોવા.

ભાવશૌચ શૌચ અર્થાત્ પવિત્રતા છે પ્રકારની છે: દ્રવ્યશૌચ અને ભાવશૌચ. દ્રવ્યશૌચ કરતાં ભાવશૌચની મહત્તા વધારે છે. તેટલા માટે ભાવશૌચને વિરાધ ન આવે તે રીતે દ્રવ્યશૌચ કરતું. આ દ્રવ્યશૌચ એટલે પૌદ્રગલિક વસ્તુઓની પવિત્રતા અને ભાવશૌચ એટલે નિર્લાભતા, નિસ્પૃહતા વગેરે ગુણા. એટલે દ્રવ્યથી શરીરની પવિત્રતા લાવવા જતાં ભાવશૌચને હાનિ ન થાય તેની સંભાળ રાખવી.

અનુપરાધ—ભાવશીયને વિરાધ ન આવે તે રીતે. એટલે દ્રવ્યશીય કરતું પડે તો તે પણ ભાવશીયને વિરાધ ન આવે તેમ કરતું. લાહીથી ખરડાયેલ શરીરને પણ ભાવશીયને અવિરાધપણે પવિત્ર કરતું, સમારતું, તેના યાગ્ય ઉપયાર કરવા, પણ તે ઉપયાર કરવા જતાં ભાવશીય સાથે જરા પણ વિરાધ ન થાય તેની સંભાળ રાખવી. ઉપરાધ એટલે અટકાવ, રાકાણ. દ્રવ્યશીય કરવા જતાં ભાવશીયના અટકાવ ન થવા જોઈએ.

યત્ન ત: —ચીવટ રાખીને, ઉપયોગ રાખીને પ્રયત્ન કરવા તે. સમજહાપૂર્વ આ યત્ન કરવા જતાં પાતાનાં મૂળ સદ્દ્રગુહ્યાને વધારે સંભાળવા. થાડા લાભ ખાતર માટા લાભ ખાઇ લાભ ખાતર માટા લાભ ખાઇ ન બેસવા. એને માટે યતનાપૂર્વ કામ લેવું. જતના એ તા જૈનના ખાસ ધર્મ છે. એ તા પુંજ, પ્રમાર્જ, સંભાળપૂર્વ કહાલે, ચાલે, બાલે અને વર્તે. વાત એમ છે કે પ્રયત્ન કરીને સંયમની રક્ષા કરવી.

આ શૌચધર્મ ચાંથા યતિધર્મ છે. દ્રવ્યથી એટલે પૌદ્ગલિક વસ્તુઓને અંગે પવિત્રતા રાખવી, પણ તેમાં ભાવશૌચને વાંધા આવવા ન દેવા. જે જે ગુણા યતિઓના કહ્યા છે તે નિઃસ્પૃહતા, નિર્લાભતા એ સર્વ ભાવશૌચ છે. તેને મૂકી દઈને દ્રવ્યપવિત્રતાને પ્રાધાન્ય ન અપાય.

આ અતિ મહત્ત્વની બામત છે. આ સંબંધમાં બીજા શ્રેથકારા શું કહે છે તે આપણે જોઈએ —

નવતત્ત્વ ટખાકાર એને આઠમા યતિધર્મ ગણે છે. તેઓ જણાવે છે કે "શરીરના હાથપગ પ્રમુખ પવિત્ર રાખવા અને ભાતપાણી પ્રમુખ આહાર બે તાલીશ દાવરહિત લેવા તે સવે દ્રવ્યથી શૌચ; અને આત્માના જે શુદ્ધ અધ્યવસાય, ક્યાયાદિકે રહિત શુદ્ધ પરિણામની વૃદ્ધિ તે ભાવશૌચ. અથવા મન, વચન, કાયાને શુદ્ધ રાખવા, સંયમને વિશે નિરતિચારપાશું તથા જીવઅદત્ત, સ્વામીઅદત્ત, ગુરુઅદત્ત, તીર્થ કરઅદત્ત એ ચારે પ્રકારની

ચારીના ત્યાગ કરવા તે આઠ શૌચધર્મ, એટલે સાધુ હાય તે જીવની પરવાનગી વગર ન લે, ધણી–માલિકની પરવાનગી વગર ન લે, ગુરુમહારાજની પરવાનગી વગર ન લે, અને તીર્શકરે જે નિષેધ્યું હાય તે ન લે, આવા ભાવ છે. શ્રીમદ્ યશાવિજયજી ઉપાધ્યાય યતિ-ધર્મની ળત્રીશીમાં દસમી ગાથામાં કહે છે કે:

'આલાયણ જલશુદ્ધતા, શૌચધર્મ અવિરુદ્ધ.'

પ'ન્યાસ ગ'ભીરવિજયજી આઠમી શૌચધર્મની (દશયતિધર્મ) પૂજામાં નીચે પ્રમાણે કહે છે—

(રાગ જંગલા, તાલ દાદરા. આનંદ કંદ પુજતા, જિનંદ ચંદ હું.....એ એની દેશી છે.)

| દિનરાત આપ જાપ સે, વિભાવકે છલી;        |                |    |
|---------------------------------------|----------------|----|
| દિલખાગ કે મેદાન જગે, વાસના કલી.       | દિન૦           | ٩. |
| સુરિંદ વૃંદ વંદકી, ઉપાસના મલી;        |                |    |
| જલાદિ શૌચ એક લાેન, મુક્તિ કદલી.       | દિન૦           | ર  |
| જિનીંદ વાક પાકતા, ઉદાર સાંભલી;        |                |    |
| સ્પર્શ તજ અદત્તકો, વિભાવકી મલી.       | દિન૦           | 3  |
| સંતાપ હાર તીરણી, સ્વભાવ ઉજલી;         |                |    |
| ચારાં હી અદત્ત છાર, વિરતિ નીરમલી.     | દિન૦           | 8  |
| જીવ કુંદ કેતકી, ગુલાખ વાલસરી;         |                |    |
| ્રફૂલ સ્વામી માલીકી, ન લેના દ્રગ છલી. | દિન૦           | ય  |
| અરિહ'ત નિષિદ્ધ કૂલ, છેદેા ના કલી;     | *              |    |
| પ્રીયંગુ ચંધા માગરા, ને માલતી ભલી.    | . દિન ૦        | ŧ  |
| શુરૂ ઉક્રત રીત પદ્દમ, ઝુઇવી બલી;      |                |    |
| પરિમલે સુવર્ણ કે, સુલામિજ વલી,        | િક <b>ન</b> ૦  | 9  |
| ફૂલાંકી જાતિ ભાવી, અંગીઓ ભલીભલી;      |                |    |
| પગર ભરાે વર્ષો ભવી, ફૂલ દેવ ને મીલી.  | િ <b>દિન</b> ૦ | ۷. |
| દુવિધ લાપ ક્ષેપ છેદ, વીર નહિ ખલી;     | ;              |    |
| વૃદ્ધિ ગ બીર શૌચ ધીર, કીર્તિ ઉજ્જલી.  | हिन०           | ج  |
|                                       |                |    |

આના અર્થ સમજાઇ જાય તેમ છે. આવેા વિચાર કરવા. તમારે બાહ્ય પવિત્રતા રાખવી, પ્રક્ષાલન, ધાવણ કરવું પણ તે ભાવશૌચને વિરાષ્ટ્ર આવે તે રીતે નહિ અને ભાવશૌચમાં નિઃસ્પૃહતા, નિર્લાભતા, અયાચકતા, આજેવ, માદેવાદિ અનેક ગુણા આવે છે. તે ગુણને વાંધા આવે એમ ખાદ્ય પવિત્રપણું રાખવાનું નથી. શૌચ એટલે પવિત્રપણું, પણ તે સાધુતાને લોગે ન થવું જોઇએ. કારણ કે સાધુને સાધુતા રાખવી, ઉચ્ચ ચારિત્ર રાખવું એ મુખ્ય ધર્મ છે. બાદ્ય પવિત્રતા રાખવા જતાં અસલ સિહાંતો તણાઇ જાય એ રીતે એ કામ થવું ન જોઇએ. બાકી તેને અવિરાધપણે બાદ્ય શૌચ પણ ખરાખર પાળવું. વાંધા આવે તો જુદા માર્ગ લેવા, પણ સાધુતાને વાંધા ન આવવા દેવા. યતિ પ્રથમ સાધુ છે, અને તેના મુખ્ય ઉદ્દેશ સાધુધર્મ જાળવવાના છે, તેને વાંધા ન આવે તે રીતે બાદ્ય શૌચ પાળવું. (૧૭૧)

# સંયમ નામના પાંચમા યતિધર્મ'ના વિસ્તાર—

## पञ्चास्रवाद्विरमणं पञ्चेन्द्रियनिर्जयः कषायजयः । दण्डत्रयविरतिश्चेति संयमः सप्तदश्चभेदः ॥१७२॥

અશ્વ<sup>૧</sup>—પાંચ આશ્રવાથી પાછા હઠલું, પાંચે ઇંદ્રિયાના નિગ્રહ કરવા, ચારે ક્યાયા પર વિજય કરવા, મન, વચન, કાયાના દંડથી પાછા હઠલું – એમ સત્તર પ્રકારે સંયમ છે. (૧૭૨)

વિવેચન—પંચાસવં—પ્રાણાતિયાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈથુન અને પરિશ્રહ એ પાંચ જે સાધુના પચ્ચખ્યાણું છે તેનાથી વિરમલું એટલે એ પાંચમાંથી કોઈ એકના પણ સપાટામાં ન આવલું અને પ્રસંગ આવી પડે તો તેમાં પડતાં પાતાની જાતને સંભાળ પૂર્વક રાકવી. આ પાંચ આશ્રવ છે, કર્મગરનાળાં છે, તેમના સંપૂર્ણ અટકાવ કરવા માટે પાંચ મહાવત છે, જે સાધુધર્મના પાયા છે. આ આશ્રવાથી વિરમલું તે સત્તર પૈકી પ્રથમ પાંચ પ્રકારના સંયમા છે. પાંચે વ્રત અરાભર પાળવા તે પ્રથમ પાંચ સંયમા છે. બીજા પ્રકારા હવે પછી વિચારશું. કોઈ જીવને ન મારવા, જૂઠું ન બાલવું, પારકી ચીજ નહિ દીધા છતાં ન લેવી, બ્રહ્મચર્ચ પાળવું અને પાતાની માલિકી કોઈ પર ન રાખવી એ પાંચ મૂળ યતિધર્મા પણ પાતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે પાળે. આ રીતે સંયમના સત્તર પ્રકારમાંથી પ્રથમ પાંચ પ્રકાર થયા.

પુંચે દ્રિયનિજ ય— સ્પર્શને દ્રિય, રસને દ્રિય, ઘાણે દ્રિય, ચક્ષુરિ દ્રિય અને બ્રોત્રે દ્રિય એ પાંચે ઇદ્રિયોના નિગ્રહ કરવા એ સત્તર સંયમમાંના બીજા પાંચ પ્રકારના સંયમ થયા. 'નિજ ય:' એ સ્થાને એક છાપેલ કાપીમાં 'નિગ્રહ:' પાઠ છે. અર્થ માં ફેર પડતા નથી. પાંચે ઇદ્રિયા પર નિગ્રહ કરવા, સર્વને અને પ્રત્યેકને પાતાને કબજે રાખવી અને પાતે એના તાળામાં ન જવું. એ રીતે સંયમના દશ પ્રકાર થયા. સ્પર્શને દ્રિય માટે ઘણા વિસ્તાર ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથાના ત્રીજા પ્રસ્તાવમાં કર્યો છે, તે સ્પર્શન કથાનકને એવાની ભલામણ છે. રસને દ્રિય માટે ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથાના શ્રા ખૂબ વિસ્તારથી આપવામાં આવી છે. ઘાણુકથા માટે

ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથાના પાંચમાં પ્રસ્તાવ (બીજો ભાગ) જોવા. ત્યાં ઘાણુકથા યાંચ્ય સમજાવડ સાથે આપવામાં આવી છે. તેથી અત્ર તે પર વિસ્તાર કર્યો નથી. ચક્ષુરિંદ્રિય માટે ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથાના છઠ્ઠો પ્રસ્તાવ સવિસ્તર જોવા. અને છેલ્લી પાંચમી શ્રોત્રેંદ્રિય માટે ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથાના સાતમાં પ્રસ્તાવ (ત્રીજો ભાગ) જોવા. ત્યાં એની કથા વિસ્તારથી આપવામાં આવી છે. આ રીતે આપણે સંયમના સત્તર પ્રકાર પૈકી દશ પ્રકાર જોયા. એ ઇદ્રિયા માકળી કરવા યાંગ્ય નથી, પણ નિગ્રહવા યાંગ્ય છે.

ક્ષાયજય—કષાયાના ઉપર વિજય કરવા. એના ચાર પ્રકાર છે. તે આપણુ ત્રીજા પ્રકરણમાં વિસ્તારથી જોઈ ગયા. એ ચારે—કોધ, માન, માયા અને લાભ–મનના વિકારા છે. એમને જીતવાં, એમને વશ ન પડલું, એ ચારેના સંયમ કરવા, એટલે, અત્યાર સુધીમાં ચૌદ સંયમ થયા. એ પ્રત્યેક મનાવિકારને ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથામાં ચર્ચા છે. અને તેનાં કળ પણ ખતાવ્યાં છે. કોધને અંગે જુઓ ત્રીજે પ્રસ્તાવ અને માનને અંગે જુઓ ચોથા પ્રસ્તાવ. માયા માટે જુઓ પાંચમા પ્રસ્તાવ અને લાભને અંગે જુઓ છઠ્ઠો પ્રસ્તાવ. આ ચારે કષાયા શત્રુની ગરજ સારે છે. તેમના પર વિજય કરવા ચાર પ્રકારના સંયમના વિસ્તાર છે.

દ'ડ ત્રેય—મન, વચન, કાયાના યાંગા — દ'ડાથી વિરમલું એ છેલ્લા ત્રણુ સંયમા છે. અને મનને ખરાળ રસ્તે પ્રવર્તવા ન દેવું, વચનને સત્ય, પ્રિય, હિત, તથ્ય વચન બાલવામાં પ્રવર્તાવીને તે રીતે વચનદ ડથી વિરમલું અને કાયાને અજયણાએ પ્રવર્તવા ન દેતાં તેના કાય-દ'ડથી વિરમલું. આ પ્રમાણે પાંચ આશ્રવાથી વિરમલું, પાંચ ઇંદ્રિયાને માકળી ન મૂકવી, ચારે કવાય પર વિજય મેળવવા અને ત્રણ દ'ડાથી વિરમલું એમ સત્તર પ્રકારે સંયમ થાય છે, તે પાંચમા યતિધર્મ છે. આમાંથી શ્રાવકે જે બને તે યતિધર્મ પાળવા. એમાં સાધુ થઇ જવાતું નથી, પણ આપણા સાધુતાના આદર્શ સિદ્ધ થાય છે.

આ સંબંધમાં બીજા શ્ર થકારા શું કહે છે તે પ્રથમ જોઇ જોઇએ. નવતત્ત્વટીકાકાર લખે છે કે "પ્રાણાતિપાતાદિક પાંચનું જે વિરમણ તથા પાંચ ઇંદ્રિયાના નિશ્રહ, ચાર કષાયના જય અને ત્રણ દ'ડની નિવૃત્તિ એ સત્તર લેદે છઠ્ઠો સંયમધર્મ." શ્રીમાન્ યશા-વિજયજી ઉપાધ્યાય યતિધર્મખત્રીશીમાં કહે છે કે—

> આશ્રવદ્વારને રુ'ધીએ, ઇંદ્રિય દ'ડ કવાય; સત્તર લેંદ સંજમ કચ્ચાે, એહ જ માેક્ષઉપાય.

ત્યાં નીચે નાટમાં ગાંથા આપેલી છે-

पंचासवा विरमणं पंचिदियनिग्गहो कसायजओ । दंडत्तयस्य विरमो सत्तरसहा संजमो होइ॥ આ સંબંધમાં પંન્યાસ ગ'ભીરવિજયજી મહારાજ છઠ્ઠી પૂજા (દશ યતિધર્મ પૂજામાં) લખે છે, તેના રાગ 'સિદ્ધચક્ર ભવિ ભાવે રે' એ દેશીમાં ગાઇ શકાય છે. રાગ દાદરા છે.

> સજ સંજમમેં, રમણ કરે જ્ઞાની રે; સજ સંજમમેં....એ આંકણી

કર્મ જનિત ભવ કર્મ છે ખંધ, ધરે ખંધહર જાણી રે. સછ૦ ૧ કરી કરી જતના મન વચ અપના, સંજમ રસ ઠાણી રે. સછ૦ ૨ ભુવિ જલ અનલા અનીલ વન વીગલા, પણીં દી છવ જાણી રે. સછ૦ ૩ અજીવન ઉપધિ પુસ્તક પાઠાં, જતન કરા ગુણુ ખાણી રે. સછ૦ ૪ પેખ ઊ૰હેખ દેખ પમજજન, મનાવૃત્તિ વરતાની રે. સછ૦ પ વચન અદોષી વંદે ગુણુ પાષી, જતના દિલ માની રે. સછ૦ ૬ સરંજ સમારંભ ને આરંભા, કલ્પ ન પિંડ પ્રાણુ હાનિ રે. સછ૦ ૯ ત્રિવિધ ત્રિજોંગે ખંધાદિ નિવૃત્તિ, સંજમવંત પ્રભુ નાણી રે. સછ૦ ૮ સંજમ વૃદ્ધિ વીર ગંભીરસેં, પૂછ પાંચો ભવિ પ્રાણી રે. સછ૦ ૯

આ ટાંચણા ઉપરથી જેવામાં આવ્યું હશે કે પ્રાણાતિપાતાદિ પાંચે મહાવતો પાળવા, પાંચે ઇદ્રિયા પર કાળૂ રાખવા, ચાર કવાયાને જીતવા તથા ત્રણ દંડને કબજામાં રાખવા બહુ જરૂરી છે. એમને માકળા મૂકવાથી સંયમ થતા નથી, અને સાધુના ધર્મ તા સંયમ પાળવાના છે. શ્રાવકે પણ અની શકે તેટલા સંયમ પાળવાના યત્ન કરવા. આ સંયમ પણ એક મહત્ત્વના વિષય છે અને તે પર ધ્યાન આપવાથી આ સંસારસમુદ્રના પાર પમાય છે. એને ધ્યાન રાખી સમજવા અને યતનાપૂર્વક તેને પાળવા. (૧૭૨)

# છઠ્ઠા મુક્તિઘર્મ અર્થાત્ ત્યાગધર્મના વિસ્તાર—

बान्धवधनेन्द्रियसुखत्यागात् त्यक्तभयविग्रहः साधुः । त्यक्तात्मा निर्ग्रन्थस्त्यक्ताहंकारममकारः ॥१७३॥

અથ<sup>c</sup>— સગાં–સંખંધીએ, ધન અને ઇદ્રિયસુખના ત્યાગથી જેમની બીક અને મારામારી ગયેલ છે એવા સાધુએ તો ખરેખર અહંકાર–મમકારના પણ ત્યાગ કરેલા હાય છે. અને તેટલા માટે તે સાચા નિગ્ર<sup>e</sup>થ કહેવાય છે. (૧૭૩)

વિવેશન—હવે આપણે ત્યાગ-મુક્તિ નામના છઠ્ઠા યતિધર્મના વિચાર કરવાના છે. આવા સાધુ તે ખરેખરા સાધુ છે, કારણ કે તેઓ જાતે નિર્દ્ધાભી છે. લાભના ત્યાગ એ સાચા ત્યાગધર્મ છે અને તેના આ શ્લોકમાં વિસ્તાર અહુ સૃક્ષ્મ દેષ્ટિએ કરવામાં આવ્યા છે. આપણે પ્રથમ ગ્ર'થકારનું દેષ્ટિઅ'દુ સમજ્એ.

ભાંધવ-પાતાનાં સગાંઓને બાંધવા, સ્વજના, બાંધુઓ કહેવામાં આવે છે. સાત પેઢીનાં સગાંઓ તે સર્વ બાંધુ શખ્દમાં સમાવેશ પામે છે. આ સર્વ સગાં-વહાલાંઓ જેણે તજ્યા છે, છાડી દીધાં છે તે ખરા નિગ્ર°થ સાધુ છે એમ જાણવું.

ઇદ્રિય—સગાંઓને તજ દેવા સાથે એશે પાતાની ઇદ્રિયાનું પાષણ કરવાનું નથી, એમને પણ જેશે તજ દીધી છે તે સાધુ છે.

ધનસુખત્યાય—પૈસા બધા તજી દેવાથી જે સુખ થાય છે તે સુખના ધણી ખરા સાધુ છે. પૈસાના ત્યાંગ કરવા એ સવધી મુશ્કેલ વાત છે, પણ એકવાર છોડયા પછી તેની સામું પણ ન જોવાય તે ખરા ત્યાંગ છે. ખરા ત્યાંગમાં સાધુતા રહેલી છે. જેની પાસે પૈસા પણ ન હાય અને પાતાના અંગત સુખની જેને દરકાર ન હાય, તે માટે પ્રયત્ન ન હાય તે ખરા ત્યાંગી, તે આ ત્યાંગધર્મને ખરાબર પાળી શકે છે. સગાંસંબંધીને છાડવાં, ધનને છોડવું અને સુખના ત્યાંગ કરવામાં ખરી સાધુતા છે. આ ત્રણે પ્રકાર દુનિયાના ક્સાવનાર છે. તેમના ત્યાંગ કરવાથી તેને ભયનું કારણ જ રહેતું નથી. પાતાના ધનના નાશના ભય કે જેને પાતાનાં સગાં માન્યાં તેમને કાઇ જાતની અગવડ કે કોઇ જાતના તબિયતમાં બગાડા કે તેમના અહીંથી જવાના મરાયુભય એ સર્વ જેના નાશ પામી ગયા છે, તેવા સાધુ ખરા સાધુ છે, નિર્ગ થના નામને સાર્થક કરે છે અને સંસારને છાડી મુક્તિમાંગે ગમન કરે છે.

દંદિયસુખત્યાગ—જેમ ધનનાં માની લીધેલ સુખના ત્યાગ કરવાના છે તેમ જ દંદિયાનાં—પાંચે ઇંદિયના સુખના ત્યાગ કરવાના છે. એ સુખમાં કાંઈ નથી, અને એ સુખ કલ્પનામાં લાગે છે. ભૂખ્યા પેટે ખાલું તેમાં સુખ શું ? એ તા ભૂખ્યા હાઇએ ત્યારે ખાવામાં સુખ લાગે છે, બાકી એમાં ખરું સુખ નથી. માના કે ઇંદ્રિયસુખ સુખ છે, તા પણ તે ખહુ થાડા કાળ ટકે તેવું સુખ છે. જે સ્થાયી સુખ ન હાય, જે સુખમાં પાતામાં દમ ન હાય, જે સુખની પાછળ તા તેના વિચાગ જરૂર હાય, જે સુખ પછી દુ:ખ થવાનું જ છે તે સુખને સુખ કહેવું તે નરી બ્રમણા છે. અને ઇંદ્રિયાનું સુખ તા પૌદ્રગલિક હાઈ જરા વખત માન્યતામાં ટકે છે પણ એમાં વાસ્તવિક સ્થાયી સુખ નથી. એ સુખના ત્યાગ કરવાના જ છે અને તેટલા માટે ત્યાગને છક્કો યતિધર્મ કહ્યો છે.

ત્યક્તભયવિગ્રહ—આવા ઉપર જણાવેલા સાધુએ આગળ જણાવી ગયા છીએ તે સાતે ભયાના ત્યાંગ કર્યો છે. તેમને આ લાકના કે પરલાકના કે અકસ્માતના સચ નથી. અને તેઓએ ક્લેશના પણ ત્યાંગ કરેલ છે. એટલે આ ત્યાંગને છઠ્ઠો યતિધર્મ કહેવામાં આવ્યા છે. ત્યક્તાત્મા—જેશું પાતાના આત્માના ત્યાગ કર્યો છે એવા સાધુ પુરુષ એટલે, જેનામાં પાતાની વાત નથી, જે કોઇ રીતે સ્ત્રાર્થી નથી, તેવા સાધુ પુરુષ ત્યાગધર્મને જે પાતાની કરજ ગણું છે અને જેમને પાતાને માટેના જરાપણ વિચાર નથી એવા, ત્યાગ- ધર્મને સર્વ પ્રકારે પાળનાર સાધુઓ–યતિએ.

ત્યક્ત અહંકારમમકાર જેમણે અહંકાર એટલે હું કાંઇક છું એવી વૃત્તિ અને કોઇ ચીજ મારી છે એવી વિચાર છેાડેલ છે તેવા ત્યાગભાવની મૂર્તિ સમા સાધુઓ. આ અહંકાર જેને આપણે આઠ પ્રકારે એઇ ગયા છીએ તે જેને ન હાય, જેને પાતાપણું કોઇ રીતે દેખાડવાનું ન હાય અને જેને કોઇ વસ્તુ પાતાની ન હાય તેવા સાધુ ત્યાગભાવને પરિણામે એ તો રહેવાના સ્થાનને કે કોઇ ફરનીચરને પાતાનું માનતા જ નથી. આવી રીતે જેણે અહંકાર કે મમકાર તજી દીધા છે તેવા યતિએ આ ધર્મ બરાબર પાળે છે અને શ્રાવકા બની શકે તેટલા તે ધર્મ પાળે છે અને બીજ પ્રાણીએ બને તેટલા ધર્મ પાળે તે ઇચ્છવા યાગ્ય છે.

આપણે હવે અન્ય લેખકા આ ત્યાગધર્મને અંગે શું કહે છે તે પણ સાથે સમજી લઈએ. નવતત્ત્વના ટળાકાર તા માત્ર લખે છે કે 'નિલેલિતા તે ચાથા મુક્તિધર્મ.' એટલે, લાલના ત્યાગ તે મુક્તિધર્મ. આપણે કાેધ, માન અને માયાને અંગે તા પહેલા, બીએ અને ત્રીએ યતિધર્મ એઇ ગયા છીએ. આ ચાથા લાલકવાયને અંગે આ ત્યાગધર્મ-મુક્તિ-ધર્મ છે એમ આ ઉપરથી જણાય છે. ઉપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશાવિજયજી પણ આ લાલને ટ્રંકામાં પતાવે છે. તેઓ યતિધર્મભત્રીશીની સાતમી ગાથામાં કહે છે કે—

મદ્દવ, અજજવ, મુત્તિ, તવ, પાંચ લેદ એમ જાણુ; તિંહા પણ ભાવનિયંઠને, ચરમ ભાવ પ્રમાણ.

હવે ગ'ભીરવિજય પ'ન્યાસ પાતાની ચાથી પૂજામાં વિસ્તારથી વાત કરે છે, તે જરા અવગાહી લઇએ. તેએા ચાથી પૂજા ( દશયતિધર્મ પૂજા )માં જણાવે છે કે-– (રાગ કુમરી)

( ચાલાે સખી સબ દેખનકું, રથ ચડ જદુનંદન આવત હૈં–એ દેશી ) સંતાેષ અમૃત સુભાગી પ્રભુકાે, પૂંજો ભવિયણ શિવરસિયા; સંતાેષ વિન ન હુ આવે તૃપતિ, પુદ્ગળ રાશિ સવિ ગસીયા. સંતાેષ અમૃત સુભાગી પ્રભુ કાે૦ ૧ ત્રિભુવન કેલી તૃષ્ણા વેલી, મૂલ ચુલ તસ રસ કસીયા. સંતાેષ૦ ૨

મુક્તિ યાવન પાવન ભાવન, નિસ્પૃહ ભાવિત અહાનીસીયા. સંતાય 3 લાભપયાધિ મનારથપવને, ઊર્મિ ઉછાલત ધસમસીયા. સંતાય ૪

મુક્તિતરી વીન કૈસે તરાએ, આત્મરસે પ્રભુ અનુસરીઆ. સંતોષ૦ પ ક્ષપકશ્રેણી અનુકૂળ પવનસે, કેવળ લહી જઇ શિવ વસીયા. સંતોષ૦ ૬

મુક્તિ ભૂજી લહેા મુક્તિ દુલારો, મમતા તજ સમતા સજીઆ. સંતાેષ૦ ૭ હિત વૃદ્ધિ કર વીર સુને જી, ગંભીર દીસી દીઓ દ્રગલસીઆ. સંતાેષ૦ ૮

આવા નિર્દ્ધાભતાના મહિમા છે. ત્યામ એ તા ખરેખર્ જીવનનું હીર છે, એ વગર જે આપણા આશય સંસાર પરિભ્રમણના છેડા લાવવાના અને અનંતસખ પ્રાપ્ત કરવાના છે તે પાર પડતા નથી અને ત્યાગ એ જરા પણ મુશ્કેલ વસ્તુ નથી વસ્તુના ત્યાગમાં તા નિરવધિ આનંદ છે, તમે થાડાક મિત્રા સાથે જમવા બેઠા હા અને તે વખતે આજ ચૌદશ છે એમ કહી લીલાતરી ન લા, ત્યારે તમારા મનમાં એમ નથી આવતું કે તમે રહી ગયા અને લીલાતરી વગર દ્વખળા પડી જશા, પણ તમારા મનમાં લીલાતરી મૂકી દેવાના આનંદ આવશે. એવી જ રીતે, ઘરખાર, વસ્તુ કે કપડાંનાં ત્યાગમાં મજા છે. તમને તે તરફ વૃત્તિ કે લાલચ ન હાવી એઇએ. અને જે અનાયાસે મળી જાય તે તરફ સંતાષ હોવા જોઈએ. એ સંતાષ એ ખરેખર્ સુખ છે અને એક વખત સંતાષ થઇ ગયા એટલે તમારામાં અને રાજ્યમાં કાેઇ લફાવત નથી. રાજા કદાચ રેશમી વસ્ત્ર પહેરે, પણ તમારા સતરાઉ વસ્ત્રથી તમે સંતાષી હા તા તમારે આનંદ છે, નવનિધાન છે. લાબના પાર નથી, હુદ નથી, મર્યાદા નથી. એ તો આજે લાખ મળી જાય તા કરાહની ઇચ્છા થાય છે. અને કરાડ મળ્યે દશ કરાડની ઇચ્છા થાય છે અને એમ લાભ વધતા જ જાય છે. પણ સંતાષી માણસ સામાન્ય ચીજથી રાજી થઇ ધરાઇ જાય છે અને તેને વધારા કરવાની હોંશ થતી નથી. એ તો એાછું કે વત્તું જે મળે તેમાં રાજી થઇ જાય છે અને પેટ પંપાળીને સંતોષના ઘુંટડા ગળે છે. એવા સંતોષી માણુસને કોઇ પ્રકારની ળીક રહેતી નથી, કારણ કે ભય હંમેશા વસ્તુને અંગે કબજા ઉપર આધાર રાખે છે. સંતાષી માણસ વિગ્રહ ન કરે. એને કાંઇ જોઇએ જ નહિ, પછી કલહ શેના ? કલહતું મૂળ કારણ તા એનું નાશ પામેલું હાય છે. એ તા સદા સુખી છે. એને અહંકાર નથી અને કાઈ વસ્તુ પાતાની એ માનતા નથી. (૧૭૩)

સાતમા સત્ય યતિધમ'ના વિસ્તાર—

अविसंवादनयोगः कायमनोवागजिक्षता चैव । सत्यं चतुर्विधं तच जिनवरमतेऽस्ति नान्यत्र ॥१७४॥

અર્થ — આગળ પાછળ વિરાધના અભાવ અને કાયા, વચન અને મનની એકતા એમ ચાર પ્રકારનું સત્ય છે અને એ હકીકત જિનેશ્વરના મતમાં જ કહેલી છે અને બીજે કથાંય પણ એ હકીકત કહેવામાં આવેલ નથી. (૧૭૪) વિવેચન—હવે આપણે સાતમા યતિધર્મ સત્યનું વિવેચન વિસ્તારપૂર્વક જોઈએ. આ સાતમા સત્યધર્મ એટલે મૃષાવાદવિરમણ વ્રતનું અત્ર વિસ્તારથી સ્વરૂપ કહે છે. 'મુસાવાયાએ! વેરમણું' એટલે બીજા વ્રતમાં સાચું બાલવા અને અસત્ય ન બાલવાના નિયમ હાય છે. આ બીજું મહાવત છે.

આવિસ' વાદન ચારા ના સાર ભેંદ છે અને તેને તે પ્રકારે કહેનાર એક જૈન શાસન જ છે. વિસંવાદ એટલે અન્યથા, હાય તેથી ઊલટાં કહેલું તે. ઊલેલને ખેઠેલ કહેલું તે, આલનારને ખેઠેલ કહેવો તે વિસંવાદયાંગ છે. એ જયાં ન હાય તે અવિસંવાદ આગળ એક વાતની હા કહેલ હાય, તેની ખીજી વખત ના કહેવી તે વિસંવાદયાંગ. એવા અરસપરસ વિરાધ ન આવે તે અવિસંવાદન યાગ કહેવાય. જેનું હાય તેનું, આગળ કે પાછળ એક સરખું કહે તે સત્યના પ્રથમ ભેંદ છે. એક વાર છે એમ કહે અને આગળ જતાં ના કહે તેમાં અવિસંવાદન યાગ નથી. જૈન શાસકારાએ એક બીજાની વિરુદ્ધ થાય તેવી કાઈ વાતને કહી નથી. આ રીતે આલનારને ખેઠેલ ન કહેવા, આગળ પાછળ વિરાધ ન આવવા દેવા, તેવી સત્ય વાત કરવી તે અવિસંવાદન યાગ નામના પ્રથમ સત્યના ભેંદ થયા. જેમાં પૂર્વાપર વિરાધ ન હાય, એક વાર આતમાને સ્ત્રીકારે અને એક વાર એને ક્ષણ ધ્વંસી કહે – આવા પરસ્પર વિરાધ જેની ભાષામાં ન હાય તે અવિસંવાદન યાગ. આ સત્યવર્શના સ્થમ ભેંદ થયા.

કાય-મના-વાક-અજિલ્મતા—અજિલ્મતા એટલે અકૃટિલતા. એટલે જેવા મનમાં વિચાર કરે તેવું બાલે અને બાલ્યા પ્રમાણે જ ક્રિયા કરે. એનાં મન વચન કાયામાં એકતા હાય. વિચારે કાંઇક, બાલે બીજું અને વર્તે જુઠી રીતે એવી કૃટિલતા એનામાં ન હાય. મન, વચન અને કાયામાં વાંકાપણું ન હાવું તે ત્રણ પ્રકારનું સત્ય થયું. આમ કુલ ચાર પ્રકાર સત્યના થયા.

જિનવર્મત—આ સત્યના ચારે પ્રકાર બહુ સૂક્ષ્મ દેષ્ટિથી સમજવા ધાગ્ય છે, અને તે ચારેને સત્યના વિભાગ તરીકે માત્ર તીર્ચ કર દેવે જ બતાવેલ છે, બીજા કાઇ શાસ્ત્રકારે બતાવ્યા નથી. આપહું સારું નસીબ છે કે આપહા વારસામાં સત્યને આ આકારમાં સમજવાયું. અન્યત્ર બીજા શાસ્ત્રોમાં એવી સ્પષ્ટ રીતે કોઇ પણ સ્થાને વાત કરી નથી. માત્ર સત્યને અનુસરતું. આ સત્યના ચાર પ્રકાર થયા : ૧. અવિસંવાદનયાગ. ૨. મનાયાગના અવિરાધ. ૩. વચનયાગના અવિરાધ. અને ૪. કાયયાગના અવિરાધ. આ રીતે સાતમા સત્ય ધર્મ કહ્યો. જે શાસ્ત્ર એકવાર આત્મા છે એમ કહે, વળી ક્ષણ્રિક આત્મા છે એમ કહે, તે શાસ્ત્ર સગવડિયું છે. તેના પર આધાર ન રાખવા પણ પરસ્પર અવિસંવાદિતા જયાં છે તેવા જેન શાસન પર – વીતરાગની વાણી ઉપર – આધાર રાખવા અને પાતે પણ પરસ્પર આગળપાછળના વિરાધ વગરનું બાલતું. મનમાં જેવા હાય તેવા જ વચન અને ક્રિયામાં એ સત્યધર્મને અનુસરનાર હાય, આ સત્યવાદી માણસનું લક્ષ્મ્ણ છે.

આ સંબંધી બીજા ચ'થકર્ત્તાએ શું કહે છે તે હવે આપણે જરા જોઇ લઇએ. નવતત્ત્વના ટબામાં લખે છે કે-— 'સત્ય ભાષણુ કરવું તે સાતમા સત્ય ધર્મ.' આ શ્ર'થ-કર્ત્તાના કહેવા પ્રમાણે સત્ય ભાષણને જ સત્યધર્મ કદ્યો. તે બહુ ઊંડા ઊંતર્યા હાય તેવું લાગતું નથી. ઉપાધ્યાય યશાવિજય યતિધર્મભત્રીશીમાં માત્ર એટલું જ ટૂંકામાં જણાવે છે કે—

સત્ય સૂત્ર અવિરુદ્ધ જે, વચનવિવેક વિશુદ્ધ ॥८॥

એટલે સૂત્રસિદ્ધાન્તની વિરુદ્ધ ન બેલલું અને વિવેકપૂર્વક વિશુદ્ધ વચન બેલલું તે સત્યધર્મ છે, એટલું જ કહે છે. પછી તેઓ બીજા ધર્મ પર જાય છે. હવે આપણે પંન્યાસ ગંભીરવિજય તેઓની સત્યની પૂજામાં (દશયતિધર્મ પૂજા) શું કહે છે તે સત્યધર્મને ખરાખર સમજવા જોઇ લઇએ. તેઓ સાતમી પૂજામાં જલાવે છે કે—

#### (રાગ વસ ત)

( ચંદા પ્રભુજસે નીહાલ રે, મારી લાગી લગનવા-એ દેશી ) સત્યભાષી સે પ્રીત રે, મારી ભાગી ભરમના (એ આંકણી) ભાગી ભરમના જૂઠે ન રાચું, જાચું અમૃતપાન રે. માેરી ૦૧ ક્ષેપ કઠિન ન વચન પ્રભુકે, તજી મર્મની રીત રે. માેરી૦ ૨ હિતમિત અવિતથ અનુગ્રહકારી, તેમ જનક પ્રતીત રે. માેરી૦ ૩ જુઠ મિશ્ર સંભ્રાંત તજીને, સંદિગ્ધ અનીત રે. માેરી૦ ૪ રાજ દેશ કાલ ભાવથી, ધર્મ વિરુદ્ધ રહિત રે. માેરી૦ ય રાગાકુલમેં દેવ ન બાલે, નહીં વિકથ નહીં ભીત રે. मे।री० ६ સ્કટ મધુર ઉદાર ચાતુરી, પ્રક્ષોત્તર શુભ રીત રે. માેરી૦ ૭ ચપલ વિન્યાસ ને નિંદાકારી, સત્ય જગતના મિત રે. મારી૦ ૮ ગ્રામ હાસ્ય પૈશન્ય તજને, સત્યસુધામે ચિત્ત રે. માેરીં૦ ૯ ધર્મ વૃદ્ધિ જિન વીર ગંભીર તે, અમિત દિયે પ્રીત રે. માેરી૦ ૧૦

આ ટાંચણમાં હિત, મિત, અવિતથ અને અનુગ્રહકારી વચન જ બાલવાનું કહ્યું છે. સામાને હિત કરનાર હાય તા જ બાલવું. મર્યાદિત જરૂરી બાલવું (તારના શબ્દોની પેઠે) અને જેવું હાય તેવું બાલવું અને સામાના ઉપકાર કરે તેવું બાલવું. ખાકી અર્થ સમજાય તેવા છે.

આ આપૈંણી ચાલુ ગાથા સત્ય માટે ચાર વિશેષણા આપે છે. એકબીજાની વિરુદ્ધ જાય તેવી વાત ન કરવી અને મનમાં કાંઇક હાય, વચન બીજું હે.ય અને કિયામાં ત્રીજું હાય એવી રીતે મન વચન ક્રિયાની એકતા ન સધાય તેવું વચન બાલવું નહિ. આવી રીતે મન, વચન, કાયાની એકતા હાય એવું, પરસ્પર આગળપાછળ વિરાધ ન થઇ જાય તેલું જ વચન બાલવું અને તે વચનને જ સત્ય કહેવાય. આ સત્ય નામના સાતમા સાધુધર્મ છે. સાધુએ તે પાળવા જોઈએ અને ગૃહસ્થે તેના આદર્શ રાખવા જોઈએ.

આ પ્રસંગે બીજા વતના પાંચ અતિચાર જાણવા યાંચ છે. તે વંદિત્તા સૂત્રની બારમી ગાયામાં જણાવ્યા છે, તે આ પ્રસંગે આપણે જોઈ જઈએ. ૧. સહસાત્કારે—અણવિચાર્યું કોઇને માથે આળ ચઢાવવું એટલે કે.ઈને ચાર કહેવા અને એ ચાર છે એવા આરાપ મૂકવા. ૨. રહસ્યાભ્યાખ્યાન—કાેઇપણુ માણુસની છાની વાત ઉદ્યાહી પાડવી. એમાં વચન કે વાત સાચાં છે તે જોવાતું નથી, પણુ ગુપ્ત વાત ઉદ્યાહી ન પાડવાની વાત છે. ૩. સ્વદારામ ત્રલેદ—પાતાની સ્ત્રીએ ખાનગી રાખવાની શસ્તે વાત કરી હાય તે બીજાને જણાવવી. આમાં શસ્તભાંગ થાય છે અને સ્ત્રીને કાેઇ કાેઇ વાર જીવ જવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય છે. ૪. મૃષ્ણ ઉપદેશ—કાેઇ સલાહ પૃછે ત્યારે તેને ખાેટી સલાહ આપવી. પ. કૂટલેખ—ખાટા કાગળ લખવા, ખાટા દસ્તાવેજ ખનાવવા, કાગળના અક્ષરા ચેરી બીજા અક્ષર લખવા, બીજાઓની મહાેરછાપ લાંગવી. સર્વ પ્રકારના મધીલેદ આ પાંચમા અતિ-ચારમાં આવે છે.

તે ઉપરાંત વ્યવહારનું એક સૂત્ર છે કે સત્ય, પ્રિય, હિત, મિત અને યથાર્થ બાલનું. સાચું જ બાલનું, પણુ બધું બાલી નાખવાની જરૂર નથી. તે જે સામાને વહાલું લાગે તેનું હાય તો જ બાલનું. સામાને ઉશ્કેરે તેનું ન બાલનું. ત્યાર પછી સામાના હિતને વધારે તેનું હાય તેા જ બાલનું અને તેમાં પણ મર્ચાદિત—જરૂર હાય તેટલા અક્ષર જ બાલના, જેમ તાર લખતી વખતે સંભાળ રાખીને ઓછા અક્ષરા લખીએ છીએ તેમ દશ શબ્દથી પતતું હાય તા પંદર શબ્દ ન કરવા અને સત્ય સિવાયનું કાંઇ પણ ન બાલનું. આ પાંચે બાબત પણ સત્યને અંગે ધર્મપાલન માટે વ્યવહારથી પાળના યાગ્ય છે, લક્ષમાં રાખવા યાગ્ય છે. (૧૭૪)

आहमा तपधम पैडी आह्य तपना विस्तार--अनशनमूनोदरता वृत्तेः संक्षेपणं रसत्यागः। कायक्लेशः संलीनतेति बाह्यं तपः प्रोक्तम् ॥१७५॥

અર્થ —૧. અનશન, ૨. ઊનાેદર તપ, ૩, વૃત્તિસંક્ષેપ, ૪. રસત્યાગ, ૫. કાયક**લેશ,** અને ૬. સંલીનતા એ છને બાહ્ય તપ કહેવામાં આવે છે. (૧૭૫)

વિવેચન—આઠમાં ક્રમપ્રાપ્ત યતિધર્મ તપ છે. એના બે વિભાગ છે: બાહ્ય તપ અને આભ્ય તર તપ આ ગાથામાં પ્રથમ છ પ્રકારનાં બાહ્ય તપના વિસ્તાર કરવામાં આવ્યો છે અને હવે પછીની ગાથામાં છ પ્રકારના આભ્ય તર તપ અતાવશે. પૂર્વે જે કર્મો અંધાઇ ચૂક્યા હાય તેમને દ્વર કરવાના રસ્તા આ બાહ્ય અને આભ્ય તર તપા જ છે. એટલે આ આઠમા યતિધર્મને આપણે વિસ્તારથી સમજૂએ.

અનશન—ન ખાલું તે, ઉપવાસ. તે છમાસ સુધીના, વચ્ચે બેત્રણુ આદિ ઉપવાસના સમાવેશ થાય છે. આમાં આઢારત્યાંગ એ મુખ્ય બાબત છે. પાંચપચીશ ઉપવાસ કરવાથી કર્મો જે પૂર્વે બંધાઈ ગયેલાં હાય છે તે ખરી જાય છે. આ કાળમાં વધારેમાં વધારે છ માસના ઉપવાસની પરવાનગી છે. સમજીને બની શકે તેટલા આઢારના ત્યાંગ કરવા. આ રેશનના જમાનામાં તા ઉપવાસ કરવાથી વધારે લાભ થાય છે. આ સંબંધમાં અન્ય ગ્રંથ- કારા શું કહે છે તે આપણે હવે પછી જોઈશું.

ઊનેાદરતા—પાતે સામાન્ય રીતે ખાતા હાય તે કરતાં બેપાંચ કાેળિયા એાછું ખાલું, પેટ ઠાંસી ઠાંસીને ન ભરતાં જરા અધુરા રહી જવું. સામાન્ય રીતે આહાર ખત્રીશ કાેળિયા ગાલાય છે, તેને ખદલે બેપાંચ કાેળિયા આહાર એાછા લેવા અને ઊણા રહેવું તે પણ એક જાતના બાહ્ય તપ છે. તેનું નામ ઊણાદરી તપ કહેવાય છે.

વૃત્તિસંક્ષેપ—આપણી જે વિવિધ વસ્તુઓ લેવાની વૃત્તિ (લાલચ) હાય તે ટ્રંકાવવી. હમેશ લેતા હાઇએ તેમાં પણુ ગણતરી કરી અમુક વસ્તુઓ જ લેવી, અમુક પ્રમાણ હાય કે પ્રસંગ હાય તો જ આહાર લેવા. એવી રીતે માંગીને ભીખીને લેવાનું હાય તેમાં પણુ અમુક નિયમે જ ભિક્ષા લેવી, અમુક સંયોગામાં જ ભિક્ષા લેવી, અમુક સંખ્યામાં દ્રવ્ય ખાવાં. આવી રીતે વૃત્તિના સંક્ષેપ કરવા તે પણુ ત્રીએ ખાદ્ય તપ છે. દરરોજ આપણે 30 દ્રવ્ય ખાવા હાઇએ તા તેનાથી થાડા એછા દ્રવ્ય ખાવાં તે વૃત્તિસંક્ષેપ તપમાં આવે છે. એ ત્રીએ ખાદ્ય તપ થયા. અહીં સંક્ષેપના અર્થ ટ્રંકાણ થાય છે. દરરોજ ખાવાનાં અમુક દ્રવ્ય રાખ્યાં હાય તેમાં પણુ એછાં કરવાં તે, એનું નામ વૃત્તિનું પણુ એછા કરવાપણું છે.

**રસત્યાગ**—છ વિગઇ છે–ઘી, તેલ, છાશ, ગાળ, દ્વધ અને માખણ. તેમાંથી એક બે કે વધારે વિગઇ આજે મારે મૂળથી ખાવી નથી એવા એ ચાથા પ્રકારના ખાદ્યા તપ 'રસત્યાગ' નામના છે.

કાયકલેશ—શરીરે તડકામાં ઉઘાડા બેસવું કે લાચાદિક કષ્ટ સહન કરવાં તે કાય-ક્લેશ નામના પાંચમા બાહ્ય તપ કહેવાય છે. કાઉસગ્ગ કરવાના પણ આ કાયક્લેશ નામના પાંચમા બાહ્ય તપમાં સમાવેશ થાય છે.

સંલીનતા—ઇંદ્રિય અને નાઇંદ્રિયને ગાયન કરી રાખવી તે છઠ્ઠો અને છેલ્લે! આહ્ય તપ ગણાય છે. શરીરનાં અંગાયાંગને સંકાચી રાખવાં તે પણ આ પ્રકારના બાહ્ય તપ ગણાય છે.

ભૂષ્યા રહેવું કે પાતાની જરૂરિયાતા ઓછી કરવી, તેમાં પણ ટુંકાણુ કરવું, ધારેલ વસ્તુના પણ સંક્ષેપ કરવા અથવા અંગાપાંગને સંકાચી રાખવા, એક પગ પર ઊભા રહેવું, પ્ર. ૧૦ તે સર્વના ખાદ્ય તપમાં સમાવેશ થાય છે. આ સંબંધમાં ખીજા ગ્ર'થકારા શું કહે છે તે આપણે ત્રેઈએ. તે દ્વારા આપણે આ આઠમા યનિધર્મને ખરાબર આળખીએ. નવતત્ત્વ ટળાકાર લખે છે કે 'પહેલું અનશન તપ તે આહારના ત્યાગ કરવા. તેના બે લેદ છે: એક ઇત્વર અને બીએ યાવત્કથિક. તિહાં છેલ્લા તીર્ધ કરને વારે છઠ્ઠ અઠુમાદિથી માંડીને છમાસી પર્ય ત અનેક વિધિએ જે નિયમપૂર્વક અશન(ખાવા)ના ત્યાગ કરવા તે ઇત્વર અનશન કહીએ અને યાવત્કથિક તે યાવત્જવન અનશન શ્રક્ષ્ણ રૂપ. તેના છે લેદ છે-એક પાદપાપગમન અને બીજું ભત્તપચ્ચખ્ખાસ. એ બંનેના વળી નિહારિમ અને અનિહારિમ એ છે લેદ છે. અનશન કર્યા પછી શરીરને ખહાર કાઢવું પડે તે નિહારિમ અને અનશન કર્યા પછી તે જ સ્થાનકે રહેવું, પરંતુ શરીરને બહાર કાઢવું ન પડે, ગુફાદિકમાંહે જ રાખવું પડે તે અનિહારિમ બીજું ઊદ્યાદરિકા તપ તે અશનપ્રમુખની ન્યૂનતા કરવી, તેના પણ એ ભેદ છે: એક દ્રવ્યથી અને બીજું ભાવથી. તેઓમાંના દ્રવ્યથી ઊણાદરીના એ ભેદ છે–એક ઉપકરેલુની ન્યૂનતા કરવી, બીજું ભાતપાણીની ન્યૂનના કરવી. તથા ભાવથી ઊદ્યાદરી તે રાગાદિક ક્રોધાદિક અલ્પ કરવા, એટલે ક્રોધાદિકની ન્યૂનતા કરવી. ત્રીજું વૃત્તિસંક્ષેપ તપ. તેના ચાર ભેંદ છે. એક દ્રવ્યથી, બીજું ક્ષેત્રથી, ત્રીજું કાળથી અને ચાર્યું ભાવથી. એ ચાર પ્રકારે વૃત્તિ એટલે આઝવિકા, તેના સંક્ષેપ કરવા એટલે અભિગ્રહ કરવા, નિયમાદિક ધારવા. ચાંથું રસત્યાગ તપ. તે નીવી તથા આંબિલાદિકનું કરવું, વિગ-યાદિક રસના ત્યાગ કરવા. પાંચમું કાયકલેશ તપ. તે લાચાદિક કષ્ટનું સહન કરલું, કાચાત્સર્ગ કરવા તથા ઉત્કટાદિક આસનનું કરવું. છટ્ કું સંલીનતા તપ એટલે અંગાપાંગાદિકનું સંવરતું, ગાપન કરતું. તેના ચાર ભેદ છે. પહેલું ઇદ્રિયસંલીનતા, બીજું કષાયસંલીનતા, ત્રીજું યાગસંલીનતા અને ચાયું વિવિક્તચર્યાસંલીનતા એટલે એકાંત વસ્તીએ રહેલું.'

એ રીતે એ છ પ્રકારનું બાહ્ય તપ. તે સર્વથી અને દેશથી એવા બે લેદે જાણુવું. જે કબ્ટને મિશ્યાત્વીએ પણ તપ કરી માને છે, જેને લાેક પણ દેખી શકે છે, જેથી કબ્ટ ઘણું અને લાભ અલ્પ ઘાય અને બાહ્ય શરીરને તપાવે તેથી એ છ પ્રકારનું બાહ્ય તપ છે.

શ્રીમદ્ યશાવિજયજ ઉપાધ્યાય યતિધર્મળત્રીશીમાં નીચે પ્રમાણે જણાવે છે:

મદ્દવ, અજજવ, મુત્તિ, તપ પંચ ભેંદ ઇમ જાણ; તિહાં પણ ભાવનિયંઠને, ચરમ ભેંદ પ્રમાણ ઇહલાકાદિક કામના, વિણ અણસણ સુખજોગ; શહ નિજેશ કલ કચ્ચાે, તપ શિવસુખ સંજોગ

આ પ્રમાણે હકીકત તે વિદ્રાને કહી છે. હવે આપણે પંન્યાસ ગંભીરવિજયકૃત દશયતિધર્મ પૃજામાંથી તેઓ 'શ્યામ બ્રહ્મ સુદ્ર'કર લખ રી 'એ દેશીમાં ગવાતી પાંચમી પૂજામાં નીચે પ્રમાણે જણાવે છે.

તન ને ધન કારમા, તપે કશું ન કુચિ સાે રે; તન ને ધન કારમા. (એ આંકણી)

તનધન સુંદર ધન મીલે તપથી, તપ વિના ભવ ભ્રમશા રે. તન૦ ૧ અસ્દિહંતપદ પ્રભુ તપકલ જાણી, તપ કરત ઉક્કરીસા રે. તન૦ ર ઇચ્છાર્ધન તપ કર નિશ્વે, અહિ અંતર સરીસાે રે. તન૦ 3 ળેઆસન તિવિહાર ન કરતા, કરા નહિ ઉપવાસા **રે**. त्न० ४ તપ લઘુ છઠ પ્રભુ ગુરુ છમાસી, વિચર્યા બાર વરસાે રે. તન૦ પ ઘાતી ક્ષીસુ વરે કેવલ કમલા, કરે સમય વિલાસા રે. तन० ६ ગઇ આગઇ રહુ આવી કરણી, પર્યય દ્રવ્ય પસારા રે. તન૦ ૭ વિરતિ ધર્માદિ ઉપદેશી, સંશય હાય વિનાસા રે. તાના ૮ સમવસરણુ વાસવ મીલ પૂજે, જલ યુષ્પ પગરસાે રે. તન૦ ૯ વિદ્ધિવિજય કર ત્રિસલાન દન, ગંભીરને ઉધ્ધરસા રે. તના૦ ૧૦

આ ટાંચણા ઉપરથી આ તપ (બાહ્ય) યતિધર્મના ખરાબર ખ્યાલ થશે. બાહ્યતપ પણ કર્મની નિર્જરા કરવાને અંગે ઉપયોગી છે, તેથી તેનું મૂલ્ય નિર્જરાને અંગે બરાબર છે અને તપ કરવા મુશ્કેલ નથી. જરા પાતાની જાત પર અંકુશ આવી જાય તો ભૂખ્યા રહેલું કે વૃત્તિની ઓછાશ કરવી કે વિગયના ત્યાગ કરવા મુશ્કેલ બાબત નથી. પ્રમાણમાં આભ્યંતર તપ મુશ્કેલ છે. તે આપણે આવતી ગાથામાં જોઈશું. પણ આગળથી ચહુણ કરેલાં કર્મને દૂર કરવાનું કારણ એ બાહ્ય અને આભ્યંતર તપ છે, એ સિવાય અત્યાર અગાઉ કરેલાં કર્મોને દૂર કરવાનું ખીજું સાધન નથી. માટે બાહ્ય તપને પણ સમજને કરવા અને કરવા પૂળ જરૂરી છે એમ સમજનું. (૧૭૫)

એ જ આઠમા તપ યતિધમ ના આલ્ય તર વિલાગ—

# प्रायश्चित्तध्याने वैयावृत्त्यविनयावथोत्सर्गः । स्वाध्याय इति तपः षद्प्रकारमाभ्यन्तरं भवति ॥१७६॥

અશ'—કરેલ પાયની માફી માગવી, આલેાચના કરવી (પ્રાયશ્ચિત), ધ્યાન, વૈયાવચ્ચ, વિનય, કાંગાત્સગ' અને અભ્યાસ એમ છ પ્રકારના તપને આભ્યાંતર તપ કહેવાય છે. (૧૭૬)

(વવેચન—આ દશ પ્રકારના યતિધર્મમાં આઠમા તપ નામના ધર્મ ચાલે છે. તે પૈકી આલ્ય તર અથવા આંતર તપના છ પ્રકાર હવે વર્ણવે છે. આયશ્ચિત્ત—અગાઉ જે પાપા ભૂલથી કે અલુસમજથી થઈ ગયાં હાય તેમને શાધવાં, તે માટે વિચારણા કરી ખેદ ખતાવત્રા તે પ્રથમ 'આલાચના' નામનું આભ્યંતર તપ છે. પ્રાયશ્ચિત્તના દશ પ્રકાર અગાઉ વર્ષુ વાઇ ગયા છે.

દેયાન—ધ્યાન ચાર પ્રકારના છે. તેનું વિવરણ આપણે આગલા ભાવના પ્રકરણમાં કરી ગયા. એમાં આર્ત્ત અને રૌદ્ર ધ્યાન ખરાષ્ય છે અને ધર્મ તથા શુકલ ધ્યાન આદરવા યાય છે.

વૈયાવૃત્ત્ય—ગુરુ વગેરે માટા પુરુષાનું બહુમાન કરહું, તે આવે ત્યારે ઊભા થતું. આનું વિવેચન પૂર્વે વિગતવાર થઇ ગયું છે.

વિતય—આના સાતે પ્રકાર પર અગાઉ વિવેચન થઇ ગયું છે. માટા માણસના વિનય કરવા. એના લેકા વગેરેનું વર્ણન અગાઉ થઇ ગયું છે.

ઉત્સર્ગ — કાયાત્સર્ગ, કાઉસગ્ગ. અવકાશે જયારે બને ત્યારે કાઉસગા કરવા. એનાથી સર્વ શક્તિ સ્વમાં કે દ્વિત થાય છે. એ પાંચમા આવ્યત્તર તપ છે.

સ્વાધ્યાય—અભ્યાસ કરવા, અભ્યાસ કરાવવા, પદન-પાઠન કરતું. એ સર્વ છેલ્લું છઠ્ઠા પ્રકારનું આભ્યંતર તપ છે.

આ છ પ્રકારના તપનું વિશેષ વિવેચન ભાવના પ્રકરણમાં ૧૫૯મી ગાથામાં વિસ્તાર-થી થઇ ગયું છે, તેથી અત્ર તેનું પુનરાવર્તન કરવામાં આવ્યું નથી. પણ એ આભ્યંતર તપ પણ એટલા જ અગત્યના યતિધર્મ છે. અને તપ કરવામાં શરીર પર જરૂર અસર થાય છે. ખુદ્ધ તા ત્રણ વર્ષ તપ કરી થાકી ગયા, પણ મહાવીરસ્વામીએ એને ચાલુ રાખ્યા. તપથી તા દેવલાકમાં ઢંકા વાગે છે અને ઘાર તપથી કેવળજ્ઞાન પણ થાય છે. આગલી ગાથામાં જે અન્ય વિદ્યાનાં ટાંચણ કર્યાં તે આ ગાથાને પણ લાગે છે. સાધુના તા એ આઠમા યતિધર્મ છે. પણ શ્રાવક કે અન્ય કાઇપણ માણુસે એના આદર્શ રાખવા યાગ્ય છે. વિશેષ વિસ્તાર આ વિષયના આગળ થઇ ગયા છે. તેથી અત્ર તે કરીવાર કરવામાં આવેલ નથી. (૧૭૬)

#### નવમા યતિधમ શ્રહ્મના વિસ્તાર—

# दिच्यात् कामरतिसुखात् त्रिविधं त्रिविधेन विरतिरिति नवकम् । औदारिकादपि तथा तद् ब्रह्माष्टादशिकल्पम् ॥१७७॥

અર્થ --દેવતાઓ સંબંધી કામભાગના આનંદથી દૂર રહેવું, એના મન, વચન, કાયાથી અને કૃત-કારિત-અનુમતિથી ત્યાગ કરવા એ નવ પ્રકારનું બ્રહ્મચર્ય થયું અને ઔદારિક શરીરના કામના એ રીતે નવ પ્રકારે ત્યાગ કરવા. તે બ્રહ્મચર્ય અઢાર પ્રકારનું હાય છે. (૧૭૭) વિવેચન: દિવ્ય—દેવતા સંબંધી. અપ્સરા આવી અનેક જાતની લાલચ ખતાવે કે ઉર્વશી કે મેનકા આવે તો પણ દેવતા સાથે—દેવીઓ સાથે કોઇ પણ પ્રકારના કામ-ભોગની ઇચ્છા ન કરવી. પણ દેવોનો—દેવ સંબંધી ભાગોના સર્વથા ત્યાગ કરવા અને તેમને—દેવીઓને મા-બહેન સમાન ગણવી. તેમની સાથે કાઇ પ્રકારનું વિષયસુખ ભાગવનું નહિ. લલચાવવા આવે તો લલચાઇને તેને તાળે ન થતું અને કામભાગના સુખથી દૂર રહેવું તે પ્રદ્મચર્ચ નામના નવમા યતિધર્મ છે. આમાં પ્રદ્મચર્ચના કુલ અઢાર પ્રકાર ખતાવ્યા છે. તેમાં દેવતાની સ્ત્રી સાથે કોઇ જાતની કામચેષ્ટા ન કરવી તે વાત પ્રથમ આવે છે. કોઇ પણ અપ્સરા કે દેવી સાથે વિષયભાગ ભાગવવાથી વિરતિ રાખવી તે પ્રથમ પ્રકાર છે, એના નવ ભેદ થાય છે તે આગળ આ ગાથામાં જ ખતાવ્યા છે. દેવતાના ચાર પ્રકાર છે: ભુવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક. આ ચારે પ્રકારના દેવતાની સ્ત્રીઓ સાથે કામાસકિત ન કરવી, ન કરાવવી, કરનારને સારી ન ગણવી એ મન, વચન, કાયાથી નવ પ્રકારે દેવતા સંબંધી કામભાગ આસકિતના ત્યાગ કરવા. એમ પ્રદ્માચર્ચના નવ પ્રકાર થયા,

**કામરતિ**—પ્રેમ, મદનાસકિત. તેમની સાથે કામક્રીડા કરવાની વાંછા, ઇચ્છા, આસક્તિ, આકર્ષણ, એ સર્વના પ્રદ્યાચારી ત્યાગ કરે.

ત્રિવિધ-મનથી, વચનથી અને કાયાથી એમ ત્રણ પ્રકારે કામરતિ-મદનાસક્તિના ત્યાગ કરવા એ અર્થમાં અહીં એ શખ્દ વાપરેલ છે.

ત્રિવિધેન—મન, વચન, કાયાથી વિષયસુખ ન સેવે, ન અન્ય પાસે સેવરાવે કે ન એવી કામાસકિત કરનારને સારા ગણે એમ નવ પ્રકાર થયા.

વિરતિ—ત્યાગભાવ. એ મન, વચન, કાયાથી વિષયને સેવે નહિ, સેવરાવે નહિ અને વિષય સેવનારને સારા ગણે નહિ. એમ ત્રિવિધ પ્રદ્રાચર્ય પાળે તે નવ પ્રકાર દેવતા સંબ'ધે કામાસકિતના થયા.

ઓદારિક—મનુષ્ય અને તિર્યં ચ. ઔદારિક શરીરવાળા સંબંધી એ જ પ્રકારના નવિધ હાદ્મચર્યને પાળે. એટલે એ માનુષિક કામ ઇચ્છે નહિ, ઇચ્છાવે નહિ અને ઇચ્છનારને સારા ન ગણે. એ ત્રિવિધ ને મન, વચન, કાયાથી નવ પ્રકાર બીજા થયા. એ અઢારે પ્રકારે હાદ્મચર્ય પાળે તે નવમા હાદ્મચર્ય નામે યતિધર્મ થયા. આવી રીતે ગાય, ગધેડા કે લેસ, કૂતરાદિ સાથે સર્વદા હાદ્મચર્ય પાળવાનું ફરમાન છે. તે નવમા યતિધર્મ સાધુએ પાળવાના છે. અને ગૃહસ્થે તેના આદર્શ રાખવા યાગ્ય છે.

**પ્રકા**—પ્રકાચર્ય નામના નવમા યતિધર્મ એ રીતે સમજવાના છે. આ ત્યાગ પણ સહેલા છે, કરી જવા યાગ્ય છે.

અખ્ટાદશ—અહાર (૧૮). ઉપરની રીતે દેવતા સંબંધી કામભાગ ન કરવા અને મનુષ્ય કે તિર્થ ચ સંબંધી વિષયો ન ભાગવવા, તેની ઇચ્છા પણ ન કરવી. એ રીતે અહાર

પ્રકારે પ્રહ્મચર્ય પાળતું એ નવમા યતિધર્મ થયા.

વિકલ્પ--લેદ, પ્રકાર. એ અહાર પ્રકારનું પ્રહ્મચર્ય પાલન કરવું તે નવમા યતિધર્મ છે.

આ સંબંધમાં ખૂબ કરવા યેખ્ય છે. બ્રહ્મચર્ય ને પાળતું, જાળવતું, તેની વાડા પાળવી એ રીતે બ્રહ્મચર્ય પાળવાનું યતિધર્મમાં ફરમાન છે. આ સંબંધમાં બીજા ગ્રંથકર્તાએા શું કહે છે તે જોઈ આ અઢારે પ્રકારના સ્પર્શને દ્રિયના વિષયમાં આપણે વધારે માહિતી મેળવીએ.

નવતત્ત્વ ટબાકાર જણાવે છે કે 'નવપ્રકારે ઔદારિક અને નવ પ્રકારે વૈકિય સંબંધી મૈશુનના જે ત્યાગ કરવા તે પ્રદાયયે ધર્મ.' મૈશુન એટલે સ્ત્રીસંબંધ, કામવિષયસેવન અને સ્ત્રી માટે પુરુષ સાથે વિષયસેવન એ વૈકિય શરીરવાળા દેવા અને ઔદારિક શરીરવાળા મનુષ્ય-તિયે' ચ સાથે વિષયસેવનના સર્વથા જે અટકાવ છે. એનું નામ પ્રદાયયંત્રત એ નામના નવમા યતિ ધર્મ. આ સંબંધમાં શ્રીમદ્ યશાવિજય ઉપાધ્યાય સ્વરચિત યતિ ધર્મ- ખત્રીશીમાં જણાવે છે કે—

શીલ વિષય મનવૃત્તિ જે, બંભ તેહ સુપવિત્ત; હોય અનુત્તર દેવને, વિષયત્યાગનું ચિત્ત. ૧૨ એહ દશવિધ યતિધમ જે, આરાધે નિત્યમેવ; મૂલ ઉત્તર ગુણુ જતનથી, કીજે તેહની સેવ. ૧૩ અંતરજતના વિણ કિસ્યો, વામક્રિયાના લાગ? કેવળ કચુક પરિહુરે, નિરવિષ ન હુવે નાગ. ૧૪

આખી યતિધર્મળત્રીશી વાંચવાયાય છે. તેમાં ઉપાધ્યાયજીએ ઘણી ઘણી વાત કહી છે. તે બરાબર મનન કરીને વિચારવા યાગ્ય છે.

પંત્યાસ ગંભીરવિજયજી પાતાની દશ યતિધર્મની પૂજામાં, નવમી પૂજામાં નીચે પ્રમાશે આ વિષય પર પ્રકાશ પાડે છે.

(રાગ ભેરવી)

(તેનો મન રે, કુમત કુટિલ કા સંગ—એ દેશી)
યાંની ભવિ રે, પ્રદાવૃત્તિ અવત સ. (એ આંકણી)
પૂર્ણ પ્રદા પ્રદાનિવાસી, સમર સમર અરિહ ત. યાંના ૧ દિવ્ય ઉદારિક કરણ કરાવણ, અનુમતિ તાસ તજંત;
મન વચ કાયે નવદુગ કામ, દશહુ દશા વરજંત. યાંના ૧ સુર નર કિન્નર હરિ ધાતા હર, કામ કી આણુ ધરંત;
ત્રિસલાન દન દમીને છીનમેં, નીજ આદેશી કરંત. યાંના ૩

કુલમલ કર્મ કલે ક પખાલન, જલધર છાદ્ય મહે ત; એકહરણુ ભવતરાષુ તરી સમ, પાતીકર બાધ કરેત. યજે જ ૪ અડભય ચૂરાષુ વે છિતપૂરાષુ, શિવપ'થ વિધ્ન હરે ત; સુરકરે સાનિધ્ય કી કરી લછી, આપદ હર લજ સંત. યજે જ પ પ્રભુપાલિત નવવિધાસે માલા, દુન્તિહર ભગવ'ત; છાદ્રિ સિદ્રિ સવિ વૃદ્ધિ દાઈ, ગંભીર બાધ કરેત. યજે જ ફ

આ ટાંચણા ઉપરથી પ્રદ્મચર્યની મહત્તા ધ્યાનમાં આવી ગઈ હશે. દેવતાનું, મનુષ્યનું અને તિય' ચ સંબંધીનું પ્રદ્મચર્ય પાળવું એ નવમા યતિધર્મ છે. એ શિયળ પાળવા માટે, પ્રદ્મચર્યની રક્ષા માટે નવ વાડ કહેવામાં આવી છે. જેમ ખેતરની રક્ષા માટે વાડ કરવામાં આવે છે, તેમ પ્રદ્મચર્યની રક્ષા માટે નવ વાડા કહી છે, તે જાણીને પાળવી. આ પ્રદ્મચર્ય નામના યતિધર્મ સાધુએ અવશ્ય પાળવાના છે અને શ્રાવકાએ તેના આદશ્ય રાખવા રાખ્ય છે. આ ચાથા મહાલતને સ્પર્શ છે અને બહુ વિચારણીય છે. (૧૭૭).

## દશમા યતિધમ આક્રિ'ચન્યના વિસ્તાર—

## अध्यात्मविदो मूच्छी परिग्रहं वर्णयन्ति निश्चयतः । तस्माद्वराग्येप्सोराकिञ्चन्यं परो धर्मः ॥१७८॥

અર્થ —અધ્યાત્મજ્ઞાનીઓ મૂર્છાને પરિગ્રહ તરીકે વર્જીવે છે અને તે તે જ છે એમ ચાક્કસ કહે છે, તેટલા માટે વૈરાગ્યને જે ઇચ્છતા હોય તેમના અકિંચનતા એ ઉત્કૃષ્ટ ધર્મ છે. (૧૭૮).

વિવેચન—હવે આપણે છેલ્લા અને દશમા યતિધમ નેઇ લઇએ. એ અકિંચનતા ધમ છે. કાઇ પણ વસ્તુ ઉપર પાતાપણું, માલિકીપણું સ્થાપન કરવું, એ વસ્તુ કે જનાવર મારાં છે એમ કહેવું કે માનવું, તેના પર માલિક તરીકે હક્ક કરવા, તેના પાતે શેઠ છે એમ માનવું કે કહેવું કે કાઇ વસ્તુ મેળવવા, પાતાની કરવા મજબૂત ઇચ્છા કરવી તે સર્વ પરિચહ છે, શેઠાઇ છે, માલિકીહક્ક છે. તે આફિંચન્ય ધર્મમાં ન નેઇએ. એ આપણે વિસ્તારથી આગળ પર નેઇશું. હવે શ્રધકાર આ સંભધમાં શું કહે છે તે આપણે પ્રથમ નેઇ જઈએ.

અધ્યાત્મવિદ—અધ્યાત્મને જેઓ જાણે છે, આત્માસંબંધી શાસ્ત્રો જે ભણ્યા છે, અને આગમના જેઓ અભ્યાસી છે તેઓ. આ અધ્યાત્મશાસ્ત્રના અનેક લાંધો છે. આગમ પીસ્તાળીશમાં તેની વાત કરી છે અને આ બાબત જે હવે કહેવાની છે તેમાં સવે એક-મત છે. અધ્યાત્મને જાણનારા નિઃસ્પૃહી મહાત્માઓ જે કહે છે તે આપણા હિલનું જ હોય. તેથી અત્ર તેઓની શહાદત આપેલ છે. અથવા આગમના જાણકાર તીથે કર, ગણધર વગેરે સર્વ એકમતે શું કહે છે તે આપણે નીચે જોઇશું.

મૂર્છા—એમાં ઊંડું ઊતરવું, રાચવું તે. તેની માયા મમતા કરવી અને તેની ખાતર પોતાના જવ બાળવા, વલાપાત કરવા તો. કાશકાર મૂર્છા એટલે બેબાન થવું એવા અર્થ કરે છે. બેબાન થવાના અર્થમાં પણ એ શબ્દ વપરાય છે. માહ પામવાના અર્થમાં પણ તે વપરાય છે. ધન વગેરેમાં પ્રાણી એટલા પડી જાય છે કે તે માત્ર ધનનું જ ધ્યાન ધર્યા કરે છે. તેને ખાવું પીવું પણ સ્ત્રતું નથી, તેને કરવું કે કસરત કરવી એ પણ જરૂરનું નથી લાગતું, પણ તે આખા વખત ધન કે વસ્તુની વાંછા કર્યા કરે છે અને એ જ તેના ધ્યાનના વિષય બને છે. મૂર્છા એ એક જાતની બેબાન અવસ્થા છે, માલુસ મૂર્છામાં પડે ત્યારે તે શેનું ધ્યાન ધરતા હશે તે આપણને માલૂમ પડતું નથી, પણ આખા વખત પૈસા કે શેઠાઇનું ધ્યાન ધરતા હશે તે આપણને માલૂમ પડતું નથી, પણ આખા વખત પૈસા કે શેઠાઇનું ધ્યાન ધરે તે મૂર્છાન્વિત કહેવાય છે.

પરિગ્રહ—આ પ્રકારની (વર્ણુ વેલા પ્રકારની) તીવ ઇચ્છા રાખવી એ જ ખરેખરા પરિગ્રહ છે. જેનું આખા વખત ધ્યાન કરીએ તે મૂર્છા અને મૂર્છા એ જ પરિગ્રહ છે. અમુક વસ્તુ કે જનાવરના પાતે સ્વામીહાક સ્થાપન કરવા અને તેની મૂર્છા વાર વાર કરવી તે પરિગ્રહ છે. અથવા પરિગ્રહ અને મૂર્છા એ એકાર્થ વાચી શબ્દા છે, એકબીજા સાથે ભળી જાય તેવા શબ્દા છે. એટલે પરિગ્રહને મૂર્છા કહા કે મૂર્છાને પરિગ્રહ કહા તેમાં જરાયે ફેર નથી. એટલે એ અર્થમાં પરિગ્રહને સમજવામાં કાંઈ વાંધા નથી. શાસ્ત્રકાર અધ્યાત્મજ્ઞાનીઓના મત સાથે આ ગ્રંથકાર પણ મળતા જ છે

વેરાગ્યઇપ્સુ --વીતરાગતાની જેને ઇચ્છા હાય તેવા માણુસા, જેઓને આ સંસારના લય લાગ્યા હાય અને જેઓ વીતરાગતા ઇચ્છતા હાય અને જન્મમરણુથી મૂકાવા ઇચ્છતા હાય તે સર્વ પ્રાણીઓ.

આ કિંચન્ય--નિષ્પરિગ્રહતા. એને કોઇ પ્રકારની મૂર્ણ ન જોઇએ, માલિકીહક્ષ એ સ્થાપે નહિ, કાઇના માલિક થવા ઇચ્છે નહિ એ આર્કિંચન્ય નામના અથવા નિષ્પરિગ્રહતા નામના દશમા યતિધર્મ. નિષ્પરિગ્રહતામાં કાઇના સ્વામી થવાનું મન ન રહે તે મુખ્યત્વે છે.

ધામ — આ તેના ચરમ ધર્મ છે, નિષ્પરિગ્રહતા એના ઉત્કૃષ્ટ ધર્મ છે. આ મારું છે અને આ મારું નથી એવી તારામારાયણાની ખુદ્ધિ એ પરિગ્રહ છે. એના ત્યાગ કરવા તે પરમ ધર્મ છે, કારણ કે પરિગ્રહ તે ખરેખર મૂર્છા છે, તે માણસને બેલાન, હાંક્ળા- કાંકળા બનાવી મૂકે છે, અને પછી કર્ત ત્યાકર્ત ત્યાનું તેને લાન રહેતું નથી. આ આર્કિચન્ય સંબંધમાં બીજા ગ્ર'થકર્તાઓ શું કહે છે તે હવે આપણે વિચારીએ : 'સમસ્ત પરિગ્રહ— ત્યાગરૂપ મૂર્છારહિત થવું તે આર્કિચન્યધર્મ.' આ પ્રમાણે નવતત્ત્વની વિસ્તાર નાટમાં લખવામાં આવેલ છે. શ્રીમદ્ થશાવિજય ઉપાધ્યાય યતિધર્મ બત્રીશીમાં જણાવે છે કે :

ખગ ઉપાય મનમેં ધરાે, ધર્માપગરણ જેહ; વરજીત ઉપધિ ન આદ**રે, ભાવ** અકિંચન તેહ. ૧૧

દશ યતિધમ ની હકીકત રજૂ કર્યા પછી તેઓ શ્રી જણાવે છે કે: એહ દશવિધ યતિધર્મ જે. આરાધે નિત્યમેવ; મૂલ ઉત્તર ગુણ જતનથી, કીજે તેંહની સેવ. ૧૩ અંતરજતના વિણ કિસ્થા, વામ ક્રિયાના લાગ? डेवण डंचुड परिद्धरे, निरविष न दुवे नाग. १४ દ્રાપરહિત આહાર લિયે. મનમાં ગારવ રાખ; તે કેવલ આજીવિકા, સૂચગડાંગની સાખ ૧૫ નામ ધરાવે ચરણનું, વગર ચરણ ગુણખાણ; પાપશ્રમણ તે જાણીએ, ઉત્તરાધ્યયન પ્રમાણ, ૧૬ શહુ ક્રિયા ન કરી શકે, તો તું શહ ભાખ; શુદ્ધ પ્રરૂપક હું એ કરી, જિનશાસનસ્થિતિ રાખ. ૧૭ ઉસન્નાે પણ કર્મરજ, ટાલે યાલે છાધ; ચરણ કરણ અનુમાદતાં, ગચ્છાચારે શોધ. ૧૮ હીણા પણ જ્ઞાને અધિક, સંદર સરચિ વિશાલ; અલ્પાગમ મુનિ નહિ ભક્ષા, બાેલે ઉપદેશમાલ. ૧૯ 🗀 જ્ઞાનવ'ત ને કેલલી, દ્રવ્યાદિક અહિનાષા: ખુદ્ધત્કલ્પ ભાષે વળી, સરખા ભાગ્યા જાણ, ૨૦

## ત્યાર પછી અનેક વાતા કરી છે. આપણે તે જોઇએ :

જ્ઞાનાદિકગુણુમત્સરી, કપટ કરે તે ફાેક; ગ્રાંથિલેંદ પણ તસ નહિ, ભૂલે ભાળા લાેક રવ જોડ્યો હાર જ્વેહરી. જ્ઞાને જ્ઞાની તેમ; હીલાધિક જાણે ચતુર, મૂરખ જાણે કેમ ? ૨૨ આદર કીધે તેહને, ઉત્મારગ થિર હાેય; બાહ્ય કિયા મત રાચજો, પંચાશક અવલાય. ૨૩ જેહથી મારગ પામીયા, તેહની સામા થાય; કૃતકની તે પાપીયા, નિશ્ચય નરકે જાય. ૨૪ સુંદરભુદ્ધિપણે કથ્યા, સુંદર શ્રવણ થાય; જ્ઞાનાદિક વચને કરી, મારગ ચાલ્યા જાય ૨૫ આતમસાખે ધર્મ જે, તિંહા જનનું શું કામ? જનમનરંજનધર્મનું, મૂલ ન એક બદામ ૨૮ સમતાસે લય લાઈએ, ધરી અધ્યાતમ ૨ંગ; નિંદા તજીએ પરતણી, ભજીએ સંયમ ચંગ. ૩૧

મા ટાંચણ વધારે વિગતથી કર્યું છે, તે આધારભૂત ટ'કશાળી વચન છે અને ખરા હુદયના ઉદગાર છે.

પ'ન્યાસ શ્રી ગ'ભીરવિજયજી યતિધર્મપૂજામાં દશમી પૂજામાં જણાવે છે કે— (મુનિપદ એસે ધ્યાઉ'. ઝીઝાેટી રાગ. ઠુમરી)

સજ્જન કિચનકા છારતકું, ભને શ્રીજિન ગુણીખાણ રે. કિંચન સંચિત ના કરાે રે, નિર્બાધ થઇ વર્ષમાન રે: ઇચ્છા મૂર્છા ત્યાગીને પ્રભુ, પામ્યા સવિ કલ્યાણુ રે. સજજનં૦ કિ'ચન સંચન જિન કહે રે. સર્વાર'લ નિદાન રે: જગજન પ્રિયન તિંહા લગે સવિ, ગામી ન દ'સણ જ્ઞાન રે. संक्रभन् આપ તરે ને પરને તારે, ગુણરસીયા એકતાન રે; સચિત્ત અચિત્ત શખ્દાદિ વિષયે, લાયાએ ન મહાન રે. संकथन्० 3 દશહી ધર્મે પુરણ જિત્જી, કલ્પસૂત્રની વાણ રે; પુરણ કરસે તેહી જ તે ભવ, પામે યદ નિર્વાણ રે. સજજન૦ આપસરૂપી આતમરામી, કેવળરતનનિધાન જોગ નિર્ધી નિરભર સુખમય, એક સમયમે' વિધાન રે. सञ्जन् અનંત ચતુષ્ટય અક્ષય થિતિ જુગ, સમય વેદી ભગવાન રે: ઉત્પાદ વ્યય ધ્રુવ સંગી અરૂપી, ચિદાનંદ મંડાણ રે. સૂતા લાગતા નીત નીત સમરા, ધ્યાવા જ્યાતિ સમાન રે: ઋદ્ધિ વૃદ્ધિ મંગળમાળા, ગંભીર મહાદય ઠાણ રે.

એ સર્વ દેષ્ટિભિ દુર્થી જોતાં આ આકિ ચન્ય ધર્મ ખુબ ઉપયોગી ગુણ છે અને યતિ-સાધુઓને એ પાંચમા વ્રતમાં સામેલ થતું હોઇ અનિવાર્ય છે અને બીજ જનાએ પણ એને ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય હોઇ એ આદર્શ સ્થાને છે. કોઇ ચીજની માલિકી ન કરવી, આ વસ્તુ મારી છે એમ ન ધારવું એ એ વ્રતના ઉપદેશ છે. દુનિયામાં માલિકીડ્રાક્રની જ સર્વ ગડમથલા છે. એક વખત એ નીકળી ગઇ અને વિશ્વ આપ્યું કુટુંળ થયું એટલે ઘણી ગૂંચવણા પતી જાય છે. તમે ન્યાયાસન પાસે પણ એના ઝગડા જેશા અને એને કારણે બાઇભાઇમાં પણ વૈર થાય છે અને મિત્ર તથા સગાંમાં એ વૈમનસ્ય કરાવે છે. આ સર્વ દ્વર કરવા આકિંગ્રન્ય ધર્મ ક્રમાન કરે છે. અને એ સૂક્ષ્મદૃષ્ટિએ સમજવા ચાગ્ય છે. દારૂ જેમ ઘેલછા કરાવે છે તેમ પરિગ્રંહ એક જાતની મૂર્છા કરાવે છે અને પ્રાણીને તેના કેફ ચઢે છે. (૧૭૮).

#### યતિધમ સેવનનું ફળ—

# दश्रविधधर्मानुष्ठायिनः सदा रागदोषमोहानाम् । दृहरूदृष्टनानामपि भवत्युपश्रमोऽस्यकालेन ॥१७९॥

અર્થ —એ ઉપર કહેલા દશ પ્રકારના યતિધર્માનું અનુષ્ઠાન જે કરે તેઓના રાગ, દ્વેષ અને માહ ગમે તેટલા પાકા રૃઢ થયેલા હાય તા પણ થાડા વખતમાં વિનાશ પામે છે. (૧૭૯)

વિવરણ—આ ગાયામાં અને આવતી ગાયામાં એ દશ પ્રકારના યતિધર્મનું આચરજી કરવાનું ફળ સમજાવે છે. આ ફળ લક્ષમાં લેવાનું કારજી એ છે કે એનું ફળ આપણને કે કોઇપણ પ્રાણીને ચેાગ્ય લાગે તો આપણે તે પ્રમાણે આચરજી કરવાના પ્રયત્ન કરવા. ફળ સમજાય તા તેટલા માટે તેને યાગ્ય પ્રવૃત્તિ કરવા મરજી થાય એમ સમજવું. હવે આપણે એ યતિધર્મની વ્યાવહારિકતા પ્રથમ વિચારી જઇએ.

**દશવિધધમ**ે—ઉપરની ગાથાઓમાં જણાવેલા દશ પ્રકારના યતિધર્મ.

અનુષ્ઠાયિન:—અ: ઉપર જણાવેલા દશ યાંતધર્મા જે આચરે તેઓ, તેમને અમલમાં મૂકનાર, એ ધર્માના સ્વીકાર કરી જેઓ તે ધર્મની માત્ર વાત ન કરે, પહ્યુ એનું રહસ્ય જાણી એને આચરે તેવા પ્રાણીઓ.

રાગદ્રેષમાહ—આ પ્રાણી રાગ, દ્રેષ અને માહમાં પડેલા છે. એને મારાતારા અને દવલાં મટતા નથી. આવા સખ્ત રાગદ્રેષ અને માહમાં પડી ગયેલા જે પ્રાણીઓ હાય તેઓના રાગ દ્રેષ માહ વગેરે.

દહરૂહઘન—એ ગમે તેવા પાકા હાેય અને ગમે તેવા જામી ગયેલા હાેય તાે પણ. ઉપરામ—શાંતિ, નિવૃત્તિ. આવા સખ્ત રાગદેષ અને માહના વિનાશ કરનારા યતિધર્મા કેવા ઉપયોગી પ્રતિશસ્ત્રો હશે તે ખૂબ સમજવા જેવું છે અને સમજીને આચરવા યાેગ્ય છે.

અલ્પકાલેન—ગહુ થાડા વખતમાં. જે યતિધર્માને આચર્યા હાય તા ઘણા જ થાડા વખતમાં રાગદેષ અને માહ જેવા મહાસુલટાના તે વિનાશ કરી દે છે અને આપણને મોક્ષમાં જવામાં આડે આવનારની સામા યતિધર્મા શસ્ત્ર તરીકે કામ કરે છે. આ રાગદ્રેષ અને મોહને બરાબર એાળખવા જેવા છે. એ સાંસારિક પૌદ્રગલિક ચીજો તરફ આકર્ષણ કરાવી અને કાઇ કાઇ વ્યક્તિ કે વસ્તુઓ તરફ દ્વેષ કરાવી પ્રાણીને મૂંઝવી નાખે છે અને તેને આ સંસારમાંથી ઊંચા આવવા દેતા નથી. સંસારના એ ખરેખરા પાયા છે અને એના ચદ્ધરમાં પ્રાણી પડે પછી તે એવા મોહમાં મૂંઝાઇ જાય છે કે એ કઠી ઊંચા જ આવતા નથી. તેથી આ રાગ, દ્વેષ અને મોહને વશ કરનાર આ દશે યતિધર્માને બરાબર સમજવા અને પછી આદરવા અને તેમના અલ્યાસ કરવા અને તે જીવવાની પદ્ધતિ પાડવી. આ દશે યતિધર્મ અતિસુંદર પ્રતિશસ્ત્ર છે. (૧૭૯)

## યતિધર્મા બહુ સરસ ફન આપે છે—

## ममकाराहंकारत्यागादतिदुर्जयोद्धतप्रवलान् । हन्ति परीषहगौरवकषायदण्डेन्द्रियच्यृहान् ॥१८०॥

અર્થ — મારાપણા અને અહંકારના ત્યાગ કરીને, અતિ મુશ્કેલીએ છતી શકાય તેવા, હુલેલકૂલેલ તેમ જ ઊંચે ચઢી ગયેલ અને જાતે ઘણા બહાદ્વર એવા પરીષહ, ગારવ (ઋહિ, રસ ને શાતા), મન-વચન-કાયાના યાગ અને ઇન્દ્રિયા એ સર્વને સાધુપુરુષા કાપી નાખે છે, હણી નાંખે છે, દ્વર ફેંકી દે છે. (૧૮૦)

વિવેચન—આ ગાથામાં યતિધર્મનું ખૂખ માન વધાયું છે અને તે જરૂર આચરવા-યાગ્ય છે એમ દલીલથી ખતાવ્યું છે. આ ગાથામાં કહેલ વાત બહુ ધ્યાન રાખીને સમજવા અને આચરવા યાગ્ય છે. દશ યતિધર્માને સમજવાની ખાખત જેવી તેવી નથી. એ મનન-પૂર્વ'ક સમજીને આચરવાયાગ્ય છે.

**મમકાર**—આ માર્યું છે. અંતે સવ<sup>ર</sup>ને છેહવાનાં છે છતાં તેમને પાતાનાં માને છે. આ મારાપણાના ત્યાગ કરવાથી શું થાય છે તે નીચે જોઇશું.

અહ કાર—આ દુનિયામાં હું મેટો માણુસ છું, અનેકને પૂછવા સ**લાહ લે**વા યોગ્ય છું. અથવા મારું કુળ ઘણું ઊંચું છે અને મારી ખુદ્ધિ ચાલે તેટલી કોઈની નજર પહેાંચતી નથી, અથવા મારી પાસે પૈસા છે તેટલા કોઈ પાસે નથી એવા કોઈપણ ખાખતના ગર્વ કરવા, અભિમાન ધરવું. આ મારાપણું અને અભિમાન એ ખાસ તજવા યોગ્ય છે.

દુજિય—આપણે જે શત્રુઓને જીતવાના છે તેમને જીતવા બહુ મુશ્કેલ છે. એવા દુશ્મનોને જીતવા માટે અને તેઓ પર વિજય મેળવવા માટે પ્રળળ ચાહાઓ જોઈએ. દુશ્મનો કોણ કોણ છે તે હવે જણાવશે.

ઉદ્ધત—હઠીલા, આકરા. લડવામાં જેવા તેવા નહિ પણ હઠાવે તેવા અને જક્કી થઇ લડે તેવા. આવા પ્રબળ શત્રુ જેને માથે ગાજતા હાય તેની પાસે મારી હઠાવવા માટે ખૂબ બહાદ્વર અને વફાદર, લડે તેવા ચાહાએ પ્રતિશત્રુ તરીકે કામ કરે તેવા બેઇએ. એમાં કાચાપાચાનાં ગળાં નહિ.

પ્રાબલ—અને એ યો દાએ બળવાન છે, એ પાતાના કામમાં કુશળ છે અને બહાદુરીથી સામે થાય તેવા છે. આવા બળવાન યાદાએ સામે તા ખૂબ મજબૂત યાદાએ હાય તા જ લડાઇમાં ફતેહ મળે એ લક્ષમાં રહે.

પરીષદ—સામાપક્ષ ઘણું માટું લશ્કર છે. તેમાં પ્રથમ તો બાવીશ પરીષહો છે. આપણે બાવીશ પરીષહાની આળબાણુ આગલા પ્રકરણમાં કરી ગયા છીએ. અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ બન્ને પ્રકારના પરીષહાના આપણે સામના કરવાના છે. તેની સામે આપણે બરાબર તૈયારી કરવી એઇએ. અને પરીષહાને જીતવા માટે આપણે સન્નદ્ર થતું એઇએ.

ગૌરવ—એ બાવીશ પરીષદ્ધા સાથે ઋદ્ધિગારવ, રસગારવ અને શાતાગારવ પશુ સામેલ હાઇ તેમના પ્રતિકાર કરવાના છે.

કુપાય—સામી બાજુએ પરીષહા અને ગારવા જ માત્ર નથી પણ ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ એ ક્ષાયા પણ સામી બાજુએ છે. એ ક્ષાયાને આપણે ત્રીજા પ્રકરણમાં ઓળખ્યા છે.

દંડ—સામી બાજુએ ઉપર બહાવ્યા તે ઉપરાંત મન, વચન અને કાયાના યાેગો છે. એ મનદંડ, વચનદંડ અને કાયદંડને હઠાવવા માટે ગહુ મજબૂત યાેહાઓની જરૂર પડશે. માટે સાવધ રહી બરાબર તૈયારી કરી રાખવી. એમાં કાંઇ મુશ્કેલ કે અશક્ય વાત નથી, પહ્યુ શત્રુએ માેટા છે, સહાયવાળા છે અને અનેક સાધનાથી સંપન્ન છે. તેથી તેમના સામના કરવા પૂરતી ગાેઠવણ રાખવી.

ઇક્રિય વળી આપણા પ્રતિસ્પર્ધી પાંચ ઇક્રિયના સમૂહરૂપ દુશ્મન છે. ઇક્રિયો પંપાળી ઘણી, પણ તે તો પાકી દુશ્મન થઇ બેડી. આ પરીષઢ, ગૌરવ, ક્યાય, દંઉા અને ઇક્રિયો જેવા મજબૂત દુશ્મના સામે લડવાનું છે. તેથી મમકારના અને અહંકારના ત્યાગ કરી એ સવે શત્રુ પર વિજય મેળવવા.

૦યૂહ—આ શત્રુઓ પણ અનેક આકારના વ્યૂક કરનારા છે, મહાતરકટી છે, અનેકને પાતાના પક્ષે લઇ આવનાર છે અને આપણને ખબર ન પકે તેવી વ્યૂક્રચના કરનારા છે, માટે તેમના પર વિજય મેળવવા સાવધાનીથી કામ લેવું. અથવા વ્યૂકના અર્થ 'તેઓના સમુદાય' પણ થઇ શકે. બન્ને રીતે સાવધાનીથી કામ લેવા જેવું છે. શત્રુ બહાદુર હોય ત્યારે આકરું કામ કરવું પકે છે તે લક્ષમાં રાખવું. પણ ચીવટથી લક્ષ્યમાં આવે, સત્ય આપણી બાજુએ હોય અને આપણે વિજય મેળવવા નિરધાર કર્યો હોય તો અંતે આપણે

વિજય છે, એમાં જરાપણુ શંકા નથી. જે દુશ્મનના કરેલા કાવાદાવામાં પડી ગયા તા આપણા વિજય ન થાય. માટે વિજય મેળવવાની પૃર્ણ ગંભીરતા સાથે આગળ વધા અને વિજય તમારા જરૂર થશે. (૧૮૦)

#### આવા દુશ્મના સાથે કામ લેવાની રીત--

## प्रवचनभक्तिः श्रुतसंपदुद्यमो व्यतिकरश्च संविग्नैः । वैराग्यमार्गसद्भावभावधीस्थैर्यजनकानि ॥१८१॥

અર્થ — પ્રલુએ કહેલા વચનની પ્રીતિ, વિશિષ્ટ આગમ સંપત્તિ મેળવવા માટે ઘટિત ઉદ્યમ તથા ભણેલા ખૂબ વિદ્વાર કરનારાએ સાથે પરિચય એ ત્રણે વસ્તુએ વૈરાગ્ય-માર્ગ ઉપર બુદ્ધિને રાખે છે અને એમાં સ્થિરતા ઉત્પન્ન કરે છે. (૧૮૧)

વિવેશન—આ દરાવિધ યતિધર્મમાં ચિત્ત કેવી રીતે ચોટે અને એમાં કેમ આગળ વધાય તેની બીજી પણ અનેક રીતિએ છે. આપણે તે પૈકી શાહીક રીતિએ વિચારીએ. આપણો સુદ્દો યતિધર્મ આચરણાના છે એ ધ્યાનમાં રાખી એ રીતિઓને અપનાવવી. આપણે તે રીતિએ બેઈએ.

પ્રવચનભક્તિ—અતુર્વિધરાંઘપ્રીતિ. અર્થાનુસંધાનપૂર્વક કહેવું તે પ્રવચન કહેવાય છે અને ટીકાકારને મતે એના અર્થ ચતુર્વિધ સંઘની ભક્તિ એમ થાય છે. પ્રવચન એટલે આપ્તવચન. એમાં બાલનારના સમાવેશ થઇ જાય છે. આપણું તો તીર્થકર મહારાજ અને તેમના મુખ્ય શિષ્યા ગણધરા જે બાલે તેને પ્રવચન કહીએ. એના તરફ આપણુંને ભક્તિભાવ હાવા જોઇએ. તેઓએ પ્રવચના ચતુર્વિધ સંઘને સુણાવ્યા અને તેમને માટે જાળવ્યા એટલે પ્રવચન સાંભળનાર ચતુર્વિધ સંઘ ઉપર આપણુંને પ્રીતિ હાવી જોઈએ. આવા સુંદર પ્રવચન ઉપર જેમને રાગ હાય તેમની ભક્તિ કરવી, તેમની જરૂરિયાતા પૂરી પાડવી તે અસલ પ્રવચનના રાગ કરવા જેવું જ છે. આપણું સાધુ—મુનિ, સાધ્યી—આર્યા, શ્રાવક અને શ્રાવિકા ઉપર ભક્તિભાવ રાખીએ તા આ પ્રવચન કરનાર કે તેના સંગ્રહ કરનાર તરફ જ આપણું રાગ ળતાવીએ છીએ. તેથી આ કાળમાં તા પ્રવચનરાગ એટલે ચતુર્વિધસંઘની ભક્તિ કરવી એ જ અર્થ સમીચિન છે.

શુતસ પદ્ — તીર્થ કરો લોકોને જે ઉપદેશી ગયા અને ગણધરાએ જે જ્ઞાનને સંગ્રહ્યું તેના જે વૈલવ છે તે વધારવાની આપણુને હોશ થઇ આવે, તે જ્ઞાનના સહાનુ- ભૂતિપૂર્વક સમજી અભ્યાસ કરવા એ શ્રુતસંપત્માં ઉદ્યમ છે. એટલા માટે આગમાના અભ્યાસ કરવાની અને તે કાર્યમાં ઉદ્યુક્ત રહેવાની બહુ જરૂર છે. એના અભ્યાસ કરવા અને તે માટે હામ કરવા એ બહુ ઉપયોગી છે. ભણવાથી વાત તુરત સમજણમાં આવે છે. અભણ માણસા તો આમતેમ ભમ્યા કરે છે અને વગર અભ્યાસે

ગમે ત્યાં ચઢી જાય છે, પણ રીતસરના અભ્યાસ હાય અને તેના ઉદ્યમ હાય તા પછી વસ્તુ ખરાબર સમજાય છે અને મનમાં થતા આહકુદુહુટો ટળી જાય છે.

વ્યતિકર—પરિચય. આ જીવનમાં એક માટે પ્રશ્ન એ છે કે સાંભત કેની રાખવી. દારૂડિયા, જૂઠું ખાલનારા, મુખમાંથી જેમ આવે તેમ અસભ્ય ખાલનારા સાથે પરિચય વધારવા નહિ, પણ જે સંવિગ્ન હાય, હઘતવિહારી હાય, સતત પાતાની યાંબકિયાને લાગી રહેલા હાય તેવાઓની સાથે સંબંધ – પરિચય કરવા. માણસ પરિચય – સાંભતથી કેવા છે તે જણાય છે. અને તેના જેવા થવાના તે પણ એક માર્ગ છે. માટે સાંભત તા પૈસાવાળાને બદલે સારાની રાખવી. સાંખત – પરિચયની અસર ઘણી થાય છે, તેથી ગમે તેવા કે શંકાસ્પદ ચાલચલગતવાળા સાથે પરિચય ન રાખવા. પ્રવચનભક્તિ, જ્ઞાન – ભણવામાં ઉદ્યમ અને ખૂબ ઉદ્યમી સંવિગ્ન સાથે સાંખત એ ત્રણે ઘણું સારું પરિણામ લાવે છે. માટે તે ત્રણે તરફ લક્ષ રાખલું અને પાતાની સાથે તેને એડી દેવા. તેનું પરિણામ શાંચ યા તે હવે કહેશે.

વૈરાગ્ય—વિરાગતા. પત જિલ્મો જે વૈરાગ્યનું વર્ણુંન કરેલ છે તેને ઉત્પન્ન કરનાર ઉપરની ત્રણે બાબતા છે. વૈરાગ્ય કરવાની ઇચ્છા હાય તેણે ઉપર જણાવેલી ત્રણે બાબતા કરવી, વાર'વાર કરવી અને એને માટે ઉદ્યમ રાખવા.

સદ્ભાવ—કોઇ વખત પ્રાણીને સુંદર ભાવ થઇ આવે છે, તેને જાળવી રાખનાર, તેને ચાલુ રાખનાર આ દશ યતિધર્મો છે. એટલા માટે એ બરાબર સમજવા ચાગ્ય છે. અને સમજને અનુસરવા યાગ્ય છે. સદ્ભાવ એટલે સુંદરભાવ.

**લાવ**—સારા પરિણામ. અમુક વખતે સુંદર ભાવ થાય તેને હમેશ માટે <mark>યાનાવી</mark> રાખવાના ત્રણ ઉપાયા ઉપર બતાવ્યા છે.

ધી સ્થેય — આ ત્રણે ચીં એ છુદ્ધિની સ્થિરતાને ઘણી મજ ખૂત બનાવે છે, પ્રાણીને સ્થિર છુદ્ધિવાળા બનાવે છે, માટે એ ત્રણેની સારી રીતે આસેવના કરવી. છુદ્ધિની સ્થિરતા એકવાર થયેલ છુદ્ધિને અંગે છે. ઘણીવાર સારે વખતે શુભ છુદ્ધિ થાય છે, પણ તે હુંમેશા રહેતી નથી. સાધુ થતી વખતના ભાવ અલગ હાય છે અને સાધુ થયા પછી વાત જુદી છે. એકવાર સારી છુદ્ધિ થઇ હાય તે સ્થિર રીતે હુંમેશા જામેલી રહે તે માટે ઉપરની ત્રણે બાબતા આવશ્યક છે. આવા પ્રકારની છુદ્ધિની સ્થિરતા તથા વૈરાગ્ય અને સદ્ભાવને તેમ જ સુંદર ભાવને ઉત્પન્ન કરનાર એ યતિધર્મા છે માટે તેમની વાર વાર આસેવના કરવી. (૧૮૧)

\* \*\*

આવી રીતે આ અતિ અગત્યનું યતિધર્મનું પ્રકરણ પૂરું થયું. તમારા જોવામાં આવ્યું હશે કે યતિધર્મ દશ છે: ક્ષમા, માદ વ, આજેવ, લાક્ષથી મુક્તિ, તપ, સંયમ, સત્ય,

શૌચ, અકિંચનતા અને બ્રહ્મચર્ય. આ દશ યતિધર્મા આપણું એકવાર ગણાવી ગયા છીએ. એ યતિધર્મા બરાબર મધ્યમાં કેન્દ્રસ્થાને આવે છે અને તે યતિ—સાધુને તો જીવન સમાન છે, અને બ્રાવકો કે અન્ય પ્રાણીઓ વડે તે બની શકે તેટલા આરાધવા યેાગ્ય છે. શ્રાવક તો એની ભાવના કરે, એ સ્થિર કરવાના અને પ્રાપ્ત કરવાના ઉદ્દેશ રાખે તા જ એનું શ્રાવકપાણું બન્યું રહે, કારણું કે દશ પ્રકારના યતિધર્મા જૈન શાસ્ત્રના સાર છે, અને ખૂબ શાંતિ આપનાર હોઇ ખાસ આરાધવા લાયક છે. એને વિસ્તીર્ભુ શાસ્ત્ર મહા- ભું વમાંથી તારવી કાઢેલા છે અને તે પ્રત્યેક ખૂબ વિચારણા માંગે છે અને શાસ્ત્રના સારર્પ હોઇ વિશેષ કરીને આદરવા યાગ્ય છે. એની આરાધના સારી રીતે કરવાથી મનમાં અવનવી શાંતિ આવશે અને આનંદ થશે. તેટલા માટે આ યતિધર્મા પર ખૂબ વિચાર કરવા માંતે તેમને સ્વીકારવા અને તેમના અમલ કરવા નિર્ભુય કરવા. એ નિર્ભુયમાં જેટલે અને તેમને સ્વીકારવા અને તેમના અમલ કરવા નિર્ભુય કરવા. એ નિર્ભુયમાં જેટલે અંશે પરિપાલના થશે તેટલું વ્યવહારપાણું દીપી નીકળશે અને પરિણામે તો અપર પાર લાભ થશે. સામાન્ય નિયમ એવા છે કે શ્રાવકપાણું જે બનાવી રાખતું હાય તા આ દશે પ્રકારના યતિધર્માને આદરવાની ભાવના રાખવી.

એકલા સમજવાથી કાંઈ વધારે લાભ થતા નથી, પણ તેના અમલ કરવાથી આ ભવની ભાવઠ લાંગે છે અને અત્યારની એક ખાડામાંથી ખીજામાં પડવાની રીત દૂર થઈ ભારે આનંદ થાય છે.

એથી આ દશ યતિધર્મીને અમલમાં મૂકવા ખની શકતો પ્રયત્ન કરવા અને તેમ ખની શકે તેવું ન હાય તો તેના આદર્શ તો કાયમ કરવા જ. આદર્શને યાગ્ય સ્થાને રાખવાથી પણ ઘણી કુણાશ પ્રાપ્ત થશે અને આ ભવે નહિ તો આગળ જતાં ભવાંતરે પણ તે ઉદયમાં આવશે. એ જ આદર્શના મહિમા છે. જેને આપણે આદર્શ સ્થાને રાખીએ તે મેળવવા આપણે સદૈવ જાગૃત રહીએ અને અંતે તેને લીધે જ રહીએ. જેવા આદર્શ હાય તેવા કદાચ અત્યારે ન મળે તા પણ અંતે વહેલામાહ આપણે આદર્શને પ્રાપ્ત કરવાના. આ વાત ચાક્કસ છે, માટે શુદ્ધ આદર્શ રાખવા.

બાકી લોકોમાં અનેક છાતી કાઢી ખોટા દેખાવ કરવા કરવા પ્રયત્ન કરે છે, અનેક જાતના ધાંધલા ટૂંક જીવન માટે કરે છે, અનેક કુકમાં કરે છે, કાળાબજાર કરે છે અથવા કરવાની સલાહ આપે છે. તેઓને કાેઈ રીતે ભચી જવાના આરા આવે તેમ લાગતું નથી. જો સંસારથી ખરેખરા વિરાગ આવ્યા હાય તાે આ યતિધર્માને સમજવાના અને સમજને આદરવાના એક જ રાજમાર્ગ છે. એમાં અનેક ભયસ્થાના છે, પણુ તેથી ગભરાવાનું નથી. ભયસ્થાન તાે કાેઈ પણુ સારા માર્ગમાં હાય જ. એ ભયસ્થાન છે તેથી તેને છાેડી દેવાનું કે તેના તરફ પરાડ્યુખ થવાનું ન જ પાલવે. માટે ચીવટથી એ યતિધર્મ સ્વીકારવા, તો અને તાે આદરવા અને ન ખને તાે તેને આદરવાની ભાવના તાે જરૂર રાખવી.

આ જીવનમાં ચીવટ જેવી કોઇ ચીજ નથી. એક વાતને જો ચીવટથી પકડી લેવામાં આવે તો અંતે ચીવટને પરિણામે તે જરૂર પ્રાપ્ત થાય છે, પછી એમાં દંભ ચાલતા નથી, દેખાવ માત્ર થતા નથી અને ચીવટને લઇને તેને ગમે તેટલી મુશ્કેલીએ પણ પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છા થાય છે. તેથી ચીવટ એ ઘણી સારી વાત છે.

ઉપરછલ્લા બાધ તા નકામા છે. એક વિષયમાં પાર ગત થવા માટે તેના ઊંડા અભ્યાસની જરૂર છે. પાકા અભ્યાસે ઘણા સ્પષ્ટ રસ્તા થઇ જાય છે અને તેમાંથી પાછા ક્રેરવાનું બનતું નથી. એ રીતે પ્રગતિ કરતાં આગળ આગળ વધતાં આપણું જે પ્રાપ્તવ્ય છે તેને મેળવાય છે અને પ્રાપ્ત કરવા ચાગ્ય તા માક્ષ જ છે, એમાં બેમત પડે તેમ નથી. આ પ્રાપ્તવ્ય મેળવાય ત્યાં સુધી આપણા પ્રયત્ન ચાલુ રહેવા જોઈએ.

એ મુક્તિપ્રાપ્તિ માટે આ દશ યતિધર્મના અમલ અનિવાર્ય છે. તેથી માક્ષ મેળ-વવાનું જેનું સાધ્ય હાય તેમને માટે આ યતિધર્મા બહુ ઉપયોગી વાત છે અને અનિવાર્ય હકીકત છે. જેને શાશ્વત સુખ પ્રાપ્ત કરનું હોય તેલે યતિધર્મોને આદરવા અને સમજવા. આટલી માટી મહત્તા યતિધર્મોમાં જ છે તેમ જાણી તેમને અપાયલા આ કે'દ્ર સ્થાનને વાસ્તવિક કરનું અને બને તેટલા પ્રયત્ન કરી તેમને સમજીને સ્વીકારવા.

જે તેમને સ્વીકારશે તે અંતે અનંત સુખમય માંગલિક માળાને પ્રાપ્ત કરશે. આવા દશ યતિધર્મા છે.

॥ इति यतिधर्मप्रकरणम् ॥

#### પ્રકરણ ૮ મું : કથા

સારી કથાએ। ચાર પ્રકારની છે : આક્ષેપણી, વિક્ષેપણી, સંવેદિની અને નિવેઉની. મા ચારે કથા તા ગ્ર'થકર્ત્તા ચિતરશે. તે ઉપરાંત દેશકથા, રાજકથા, ભાજનકથા અને સ્ત્રી-કથા એ ચારે અનથ દંડ છે, નકામી કથાએ છે. આજકાલ ન્યુસપેયર – છાયાં વાંચવામાં લાકા એટલા બધા સમય કાઢે છે કે એને દેશકથાના વિભાગમાં મૂકી શકાય. સવારે ઊઠીએ ત્યાં છાપું, તે સાંજ સુધી પૂરું કર્યું ન કર્યું ત્યાં તેા સાંજનાં છાપાં આવે છે અને આપણી કાંઈ લેવાદેવા ન હોય તે છતાં આપણે છાયાં વાંચવામાં વખત કાઢીએ છીએ. એ અનર્શક ઢની નકામી વાત છે. અખર ખાતર છાયું અલપઝલય વાંચી જતું એ જુદી વાત છે અને તે ખાતર અગત્યના કે ઘણા સમય કાઢવા તે જુદી વાત છે. અમુક સમય તા સમાચાર નાણવા ખાતર કાઢવા નોઇએ, પણ તેને મર્યાદા છે. આખા વખત છાપાં કાઢીને પસાર કરવા તે ઉચિત નથી. અમુક સ્થળે અમુક મીનીસ્ટ્રી આવી, તેમાં અમુક માણસા આવ્યા. રાજ્યની અમુક નીતિ શી છે તેની વાતા કરવી તે પણ દેશકથામાં આવે છે. એ તો લોકો નવરા પડે એટલે રાજ્યની વાતો કરે અને રેશનીંગના આ યુગમાં સરકારની તે નીતિ પર પાતાના અભિપ્રાય આપવા લાગી જાય. જે વાતનું પાતાને કાંઇ લાગે વળગે નહિ, જેની અસર કાંઇપણ થાય નહિ તે વાત કરી તેઓ જીવના ઊલરા કાઢે. આવી જાતની ખન્ને પ્રકારની દેશકથા કરવા યેાગ્ય નથી. એમાં સમય ગેરરીતે પસાર થાય છે અને કાઈ જાતના લાભ થતા નથી. તેથી આવા પ્રકારની દેશકથા કરવી નહિ.

તેવી જ રીતે હૈદ્રાળાદ જોડાયું કે નહિ અને કાશ્મીરના પ્રશ્ન કે બીજા કાઈ દેશી રાજના અથવા બંધારણના પ્રશ્ન એ સર્વ રાજકથામાં આવે છે. આપણે કાઈ જવાબદાર સ્થાને હાદ્દો ધરાવતા હાઈએ અને આપણી વાતાની કાંઈ અસર થાય તેવું હાય તો જુદી વાત છે. પણ નકામાં ગપ્પાં મારવા કે જીલને છૂટી મૂકવી એમાં ન તો રાજયનું સારું થાય, ન તો પાતે કાંઈ અસર કરી શકે. આ અર્થ વગરની કથાએા કરીને વખત કાઢવા જુવું નથી. આપણા વખત ઘણા ઉપયોગી છે અને આપણે ઘણાં અગત્યનાં કામા કરવાનાં છે એ ધ્યાનમાં રાખી આવા પ્રકારની નકામી વાતા ન કરવી, ન ફેલાવવી. એ દેશકથા અથવા રાજકથાના વિભાગમાં આવે છે અને તે અનર્થ દંડ છે.

દેશકથા જેવી જ નકામી ભાજનકથા છે. કલાણાએ જમણ કર્યું, તેમાં મણે મણુમણ ઘી પાયું અને અમુકે અઢી શેર પાયું અને અમુક માણુસે તેા શાક સુરતથી મંગાવ્યાં અને ફેહ્ફી ખંભાતથી મંગાવી. હવે એમાં તારે શું? તેમ જ ફલાહ્યુએ ભાપનું ઉત્તરકાર્ય ન કર્યું અને આજે ભાજનમાં છે શાક હતાં અને કાલે ત્રહ્યું હતાં એવી એવી વાતા કરવાથી કાઈ જાતના લાભ થતા નથી. આ ભાજન સંબ'ધી કથાના સમજુ માણુસ ત્યાગ કરે.

આંખ અવગણવી અને પાતે ડાહ્યાડમરા થઇ તે પર ફેંસલા આપવા મંડી જલું એ અપેગ્ય છે. માણસ શ્રીઓ સંબંધી વાત કરતી વખતે એટલા પહેાળા લાંબા થઇ જાય છે કે તે સંબંધી અભિપ્રાય આપવાની પણ ધૃષ્ટતા કરે છે અને શ્રીઓની વાતમાં એટલા રસ લે છે કે એ વગર લેવેદેવે અનર્યદંડ કરી વખત પસાર કરે છે અને જે કરવાનું છે તે કરતા નથી. આ ચારે પ્રકારની કથાઓ : રાજકથા, દેશકથા અને સ્ત્રીકથા તથા ભાજનકથા વિકથા કહેવાય છે. ચારે પ્રકારની કથાના ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે, જીલ પર અંકુશ રાખવા યોગ્ય છે, જીલને તાળું લગાડવા યાગ્ય છે.

આવી ચારે કથાએ અથવા તેમાંની એક પણ કરવા યાગ્ય નથી. હવે કેવી કથા કરવા યાગ્ય છે તે પણ આપણે વિચારી જઇએ. એટલે આપણી શક્તિના દુવ્યાય થતા અટકે અને આપણું સાધ્ય બરાબર રીતે જળવાય.

આ તે અનથ°દ'ડની, નકામી ત્યાગવા યેાગ્ય કથાએાની વાત કરી. હવે કરવા જેવી કથાએાની વાત કહીએ. એ સુંદર કથા, કરવા યેાગ્ય જાતિની, ચાર પ્રકારની છે.

પ્રથમની કથાને આક્ષેપણી કથા કહેવામાં આવી છે. લેકિને પાતાની તરફ આકર્ષિત કરે, અભિમુખ કે સન્મુખ કરે તે આક્ષેપણી કથા. આ કથાથી લેકિક ધર્મસન્મુખ વળતા થઇ જાય છે અને ધર્મપાલન કરે છે. આવી ધર્મસન્મુખ કરનારી કથાએક, પ્રસંગા કે વ્યાખ્યાનને આક્ષેપણી કથા કહેવામાં આવે છે. તમે સાર્કુ વ્યાખ્યાન કરનાર કે સારા જીવને કથા કરતાં સાંભળ્યા હાય તો તે માણુસને ધર્મસન્મુખ બનાવી દે એવી કથા વાર્તાઓ કરે છે. તેઓની વાલથી લોકા ધર્મ પામે છે અને એકિંગ ધર્મના ઢંકા વાળે છે. એવી કથા કરવા યાગ્ય કથામાં પ્રથમ સ્થાને બિરાજે છે.

જે લાગસન્મુખ થતા પ્રાણીઓને પાછા વાળે તે તેમ જ અન્ય ધર્મ તરફ જતા લાકોને પાછા લઈ આવે, પરધર્મમાં જતાં રાકે તે ધર્મરુચિને વધારનારી કથા વિક્ષેપણી કથા કહેવાય છે. સમ્યગ્દર્શનથી વિપરીત માર્ગ હાય તે માર્ગ ન જવાનું કહેવાવાળી સરસ સું દર કથા તે વિક્ષેપણી કથા બીજા પ્રકારની કહેવાય. વાત કરે તો એવી સારી રીતે કરે કે લાકા ધર્મસન્મુખ થાય, સમ્યગ્ માર્ગ સિવાય કાઈ રસ્તે ચઢી ન જાય. એ એવા દાખલા, દર્શાંતા આપે કે અન્ય ધર્મનું સહેજ પણ ખેંચાણ હાય તો તે ખંધ થઈ જાય અને બીજા કાઈ પણ ધર્મમાં તેમને મજા નથી એમ લાગે. આવી પરધર્મ તરફ જવામાં

અટકાવનારી કથાને વિજ્ઞેપણી કથા કહેવામાં આવે છે. આ આઢ્રેપણી અને વિઢ્ઞેપણી કથા બન્ને કરવા યોગ્ય છે. આવી કથા છેકરાઓને પણ ગમે તેવી રીતે કહેવી અને તેમને ધર્મમાં મજબૂત કરવા અને પરધર્મમાં જતા અટકાવવા.

ત્રીજા કરવાયાગ્ય કથાના વિભાગને સંવેદની કથા કહે છે. નરકાદિકનાં દુ:ખા એવી અદ્ભુત રીતે વર્જુવે કે પ્રાણી પાપકમાં કરતા અટકે, એ આ ત્રીજી સંવેદની કથાનું લક્ષણ છે. નારકીમાં લાહાની લાલ પૂતળીને અતાવીને એને ગરમ કરે અને પરસ્રીલ પટ માણસાને એને ભેટવાનું કહે અને એને ભેટવું એટલું આકરું લાગે કે પ્રાણી પરસ્રીલ પટ મટી જાય. આવી રીતે નારકીની ક્ષેત્રવેદના, પરમાધામીકૃત વેદના અને પ્રાણીઓની અન્યાન્યકૃત વેદનાને વર્જુવીને આ પ્રકારની કથા જવને કુકૃત્યાથી નિવાર–અટકાવે છે, તેથી તે સંવેદની કથા કહેવાય. આ વિભાગ પણ સારી કથાના છે. એમાં કથા કહેનારનું જ મહત્ત્વ છે અને એની રીતભાત પ્રશંસા કરવા યાગ્ય છે.

ચાથી સારા પ્રકારની કથાને નિવે<sup>દ</sup>ની કથા કહેવામાં આવે છે. આ સંસાર કેવા ત્રાસથી ભરેલા છે, બધા સંસારથી મૂકાવું કેવું સરસ છે, માેક્ષની અભિલાષા પણ સુંદર છે, એમ ભવત્રાસને બતાવનારી અને માેક્ષની અભિલાષા બતાવનારી અને તેના વખાણ કરનારી જે કથા હાેય તે ચાથી નિવે<sup>દ</sup>ની કથા કહેવાય છે. આ કથા પણ સારી કથાના વિભાગમાં આવે છે.

નકામાં ગામગપાટાં મારવાં અને દેશપરદેશની વાતો કરવી કે સ્ત્રી સંબંધી વાતો કરીને સમય કાઢવા કરતાં આ ચારમાંથી કાેંઈપણ પ્રકારની કથા કરવી અને ફલાણાએ નાત કરી અને એમાં ફલાણું ખૂટયું અને એવી એવી અર્થ વગરની વાત કરવામાં વખત ન કાઢવા. સારી ચાર પ્રકારની કથા કરવી, એમાં સ્વ તથા પરને લાભ થાય છે અને વખત સારી રીતે પસાર થાય છે. આ કથાના પ્રકરણમાં આ સારી તથા ખરાબ કથાનું વર્ણન આવશે, તે વિચારનું.

#### સુકેથાના પ્રકાર: ધર્મ કથા—

# आक्षेपणी विक्षेपणी विमार्गबाधनसमर्थविन्यासा । श्रोतृजनश्रोत्रमनः प्रसादजननी यथा जननी ॥१८२॥

અર્થ — આફ્રોપણી તથા વિશેપણી એટલે વિમાર્ગમાં પડતાને બાધા કરવાને, રાકવાને સમર્થ તેમ જ સાંભળનારના કાન તથા મનને આનંદ ઉપજાવનાર માતાના જેવી, એ (બન્ને કથાએ કરવી.) (૧૮૨).

વિવરણ—આ ગાથામાં સુકથાના, કરવા ચાગ્ય કથાના, બે પ્રકાર પ્રથમ ખતાવ્યા છે. આગળ જતાં એમાં બીજા બે પ્રકાર ઉમેરશે. સમજણપૂર્વક આ ગાથામાં કહેલ બે પ્રકારને પ્રથમ આપણે વિચારીએ.

આહ્યે પણી—એ જાતની સુકથામાં આક્ષેપણી એ એના પ્રથમ પ્રકાર છે. આક્ષેપ શબ્દના ઘણા અર્થ થાય છે. તારવું, લલચાવવું, પાતાના તરફ ખેંચવું. અહીં આ અર્થમાં એ શબ્દ વપરાયલા છે. એટલે જે કથા પ્રાણીને ધર્મ તરફ આકર્ષ, ખેંચ, ધર્મસન્મુખ કરે તે સારી કથા કહેવાય છે. આ કથા કરવાયાય છે. કથા એવી કહેવી કે જે સાંભળીને પ્રાણી ધર્મસન્મુખ થાય, પાતાનું નૈતિક તત્ત્વ ધર્મસન્મુખ કરે. કાઇપણ રીતે પ્રાણીને ધર્મસન્મુખ કરવાના આ માર્ગ છે. જંખૂસ્વામીની કથા કે રાહણીઆ ચારની કથા જેવી કથાએ પ્રાણીને ધર્મમાં આવવા આકર્ષણ કરે છે. એ કથા સાંભળીને પ્રાણી ધર્મસન્મુખ થાય છે, આ આફ્ષેપણી નામની પ્રથમ સુકથા જાણવી.

વિદ્યેપણી—આ સુકથાના બીજો પ્રકાર છે. એ વિદ્યપણી કથા સાંભળીને પ્રાણી બીજા અધર્મમાં પડતા અચી જાય છે. એ કથા એવી હાય કે પ્રાણી અધર્મને એાળખી લે, જાણે સમજે અને અધર્મને અધર્મ તરીકે વિચારે. વિદ્યપ એટલે ત્યાંગ. અધર્મને અધર્મ તરીકે જણાવે; કાઈ ધર્મમાં પ્રાણીહિ સા કહી હાય, કાઈમાં લાગ આપવાનું કહ્યું હાય, તેવા ધર્માભારોને અધર્મ તરીકે જણાવી ત્યાંગ કરાવે તેવી કથા તે આ બીજા પ્રકારની વિદ્યપણી કથા સમજવી. આદ્મપણી અને વિદ્યપણી અન્ને મળીને સમાહાર દ્ર દ્ર છે એમ ટીકાકાર કહે છે. આ કથાએા કેવી છે તે હવે આપણે જોઈએ.

વિમાગ<sup>°</sup>— મિથ્યામાર્ગ, ખાટે રસ્તો. પ્રાણી તો ભ્રોળા છે. એ તો ગમે તેવી વાતને સ્વીકારી લે, પણ જે મિથ્યા માર્ગોએ, ખરાબ રસ્તે લઇ જાય તેવી કથા હાય તે ન કરવી. આ વિમાગે<sup>°</sup> જતાં અટકાવે તેવી સુકથા કરવી જોઇએ.

આદાન—દોષીલાપણું બતાવે તેવી. વિમાર્ગમાં, મિશ્યામાર્ગમાં અમુક અમુક બાધા-પીડા છે એ બતાવનારી. પ્રાણીને મિશ્યામાર્ગમાં પડતા અટકાવી રાખે. વિમાર્ગમાં કેટલા દોષા છે તે વિક્ષેપણી કથા બતાવે છે.

સમય'—શકત, શક્તિશાળી. ખાટા માર્ગે જવામાં કેટલી પીડા છે, કેટલી આફતા છે તે ખતાવવાને સમર્થ.

વિન્યાસ—રચના. એ આખી વિક્ષેપણી કથા એવી રીતે રચાયેલી હાવી જોઇએ કે પ્રાણીને વિમાગે જતો અટકાવી શકે. અને હજુપણ એ કથા કેવા પ્રકારની હાવી જોઇએ તે અતાવે છે.

શ્રીતૃ—સાંભળનાર. સાંભળ તે શ્રોતા.

શ્રીત્રમન પ્રસાદજનની—સાંભળનારનાં મનને અને કાનને પ્રસાદ એટલે હવે ઉત્પન્ન કરનારી કથા. સાંભળનારના કાનને અને મનને હરખમાં લાવી દે તેવી તે કથા હાવી એઈએ. સાંભળનાર સાંભળીને રાજી થઇ જાય અને તેમનાં મનને પણ હાંશ આવે તે સુકથા કહેવાય છે. યથા જનની—માતાના શખ્દ સાંભળે ત્યારે જેમ બાળકનાં કાન તથા મન આનંદિત થાય છે તેમ કથા સાંભળીને પ્રાણીનાં કાન અને મન હરખાય છે.

આપણને ઉત્તત માર્ગે લઇ જતી કથાના ચાર પ્રકારમાંથી બે પ્રકાર આપણે જોયા. હવે આપણે સુકથાના બીજા બે પ્રકારા વિચારીએ. (૧૮૨)

# थीळ थे भुड़थाओं। अने बार तक्या थे। व्य ड़थाओं । संवेदनीं च निर्वेदनीं च धर्म्यां कथां सदा कुर्यात् । स्रीभक्तचौरजनपदकथाथ दूरात् परित्याज्याः ॥१८३॥

અર્થ — ખેદ આવે, નુરકાદિનાં દુઃખાે સાંભળી પ્રાણી કામભાગાદિથી અટકે તેવી ત્રીજ સંવેદની સુકથા સમજવી. અને ચારે ગતિનાં દુઃખાે સાંભળી સંસાર પર, ભવ પર કંટાળા આવે તેવી સુકથા તે ચાથી નિવેદની સુકથા જાણવી. આ ચારે કથાઓને નિરંતર કરવી અને સ્ત્રીસંબંધી (કામભાગની), ભાજનની, ચારની અને લાકા સંબંધી કથાઓને દૂરથી તજી દેવી. (૧૮૩)

વિવરણુ—હવે બીજી બે પ્રકારની સારી કથાઓને પ્રથમ જણાવે છે. એ બે સુકથાએ અને આગલી ગાથામાં કહેલી બે મળીને ચાર કથાએ કરવા યાેગ્ય છે.

સંવેદની—નરકનાં દુઃખા એવી આખાદ રીતે એમાં વર્ષુવાય કે પરસ્રીલંપટ માળુસા પરસ્રીથી દ્વર થઇ જાય અને સ્ત્રી સાથેના કામભાગાને પણુ એવી રીતે વર્ષુવવામાં આવે કે માળુસ પ્રદ્રાચર્ય ધારણુ કરે. આવી રીતે કયા કહેવામાં કસખ છે, યુક્તિ છે અને શ્રેાતાનાં મન પર તે સીધી અસર કરે છે. પરદારાગમન કરનારને લાહાની લાલચાળ પૂતળી સાથેના આલિંગનની વાત કરે અને એવી પીડાઓ પરમાધાર્મિકા આપે છે તેનું સરસ રીતે અસરકારક વર્ષુન કરવામાં આવે, તે સાંભળીને પ્રાણી પરસ્રીગમન છોડી દે છે. વિધવા, વેશ્યા, કુમારી એ સર્વ ના પરદારામાં સમાવેશ થાય છે. પાતાની પત્ની સાથેના કામભાગને પણુ આ ત્રીજા પ્રકારની કથા કહેનાર એવી ભાષામાં અને એવા દાખલાએાથી વર્ષુ વે કે જે સાંભળી પ્રાણી પ્રદ્રાચર્ય ધારણુ કરે. આ સંવેદની નામની ત્રીજી સુકથા જણાવી.

નિવે દની—સંસારની ચારે ગતિમાં દુઃખ છે. નરકમાં તો ઉપર જહ્યુવ્યું તેવું દુઃખ અને દુઃખ જ છે. તિર્ધ ચન બાલી શકે, ન વિચારા જહ્યુવી શકે, ન પાતાની જરૂરિયાતા રજૂ કરી શકે, તથા ટાઢ, તહકા, વરસાદ સહન કરવાં પડે, મ્હાં બાંધીને માર ખાવા જેવી અનેક યાતનાઓ સહેવી પડે, મનુષ્ય ગતિમાં શેઠના હોંકારટુંકારા ખાવા, ખુશામત કરવી અને દાસદાસી તરીકે અનેક પ્રકારના ફાંટાદાર હુકમા ઉઠાવવા, દેવગતિમાં બીજા વધારે સારા દેવતાના ઉત્કર્ષ એઇ અસૂયા કરવી અને મરવા પહેલાં છ માસમાં અશુચિ

સ્થાને જવાના જ્ઞાનથી માથાં પછાડવાં. એમ ચારે ગતિમાં દુ:ખ છે. એ સાંભળી પ્રાણી નિવે'દ પામે છે. એને સંસાર પર ત્રાસ થઇ જાય છે. આ ચાથા પ્રકારની સુકથા થઇ. આ રીતે આક્ષેપણી, વિક્ષેપણી, સંવેદની અને નિવે'દની એમ ચાર પ્રકારની કરવા યાેગ્ય કથા થઇ.

હવે ચાર પ્રકારની અનથ'દ હની ન કરવાચાેગ્ય કથાએાના ત્યાગ કરવાનું જણાવે છે, તે વિચારીએ.

સ્ત્રી—સીએ સંબંધી વાતા કરવી. તે ચાલવામાં આવી છે, અને તેની ગતિ મૃગલી જેવી છે, તે બાલે ત્યારે તેના મુખમાંથી ફૂલ ઝરે છે અને તે પાણીનું બેડું લઇને પગ આગળ ચલાવે ત્યારે તે હાથીની ગતિએ ચાલે છે, તે દુશ્ચરિતા છે, પતિના દ્રોહ કરનારી છે, વેશ્યા છે, કુલટા છે—એવી એવી સ્ત્રીસંબંધી વાતા કરીને લેવાદેવા વગરની જીલની લભરકી પૂરી કરવી તે પ્રથમ સ્ત્રીસંબંધી અનર્થદં હની કથા.

ભાજન—આ બીજી અનર્શક હતી કથા છે. ક્લાણા શેઠે નાત જમાહી, તેમાં બે પકવાન કર્યા હતાં અને મણ ખાંડે સાહા ત્રણ શેર ઘી પાયું હતું અને ફલાણાએ તાંબડી ઘી પીરસ્યું - એવી એવી ભાજન સંબંધી નકામી વાતા કરવી તે ભાજનકથા નામની કુકથા બીજી જાણવી.

ચારકથા—કલાણુએ ચારી કરી તે વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિએ કરી, રમાલ સુંઘાડીને ચારી કરી, અને ચાર આ રસ્તે રાત્રે આવ્યા અને પેલે રસ્તે ગયા. એવા ચારના પરાક્રમની વાતો ચગાવી ચગાવીને કરવી તે ત્રીજી ચૌરકથા. કાઈ સ્થાનકે એને રાજકથા પણ કહેવામાં આવે છે. જયારે દેશી રજવાડા હતાં ત્યારે રાજાઓ સંબંધી, તેઓએ કરેલ રાજ્યવ્યવસ્થા સંબંધી અને દિવાનાએ કરેલાં કાળાધાળાં, પ્રીવીલેજ લીવ, કપાત પગારે નાકરી, અને એવી એવી રાજ્યરસમની વાતા અને અત્યારના જનસત્તાક રાજ્યમાં અમુક પ્રધાન આમ એલ્યા વગેરે વાતા કરવી તે ત્રીજી રાજકથા કહેવાય. એ અનથ દાંડની કથાઓ છે.

જનકથા—લાકા આમ વર્ત્યા અને તેમ વર્ત્યા અને પણે ગયા અને આવ્યા એવી લાકા સંબંધી વાતા કરવી.

સ્ત્રીકથા, ભાજનકથા, ચારકથા અને જનકથા, આ ચારે કથાએ તજવા ચાય છે, એને તા દ્વરથી નમસ્કાર કરવા જેવી એ કથાએ છે. એ ચારે કથા તજવા ચાગ્ય છે, છાડી દેવા જેવી છે, નકામી પાતાને ભાર કરનારી છે અને પ્રાણીને ભારે કરનાર છે.

આ રીતે કરવાયાચ્ય કથાના ચાર પ્રકારા અતાવ્યા અને અનથ કારી ન કરવા યાંચ્ય કથાના ચાર પ્રકારા અતાવ્યા. એના પર ઘણા વિચાર કરવા નેઇએ, તે હવે જણાવવામાં આવે છે. (૧૮૩).

# पारडी कथा करवा करतां ध्यानभन्न रहेवु साउ— यावत् परगुणदोषपरिकीर्तने व्यापृतं मनो भवति । तावद्वरं विद्युद्धे ध्याने व्यग्नं मनः कर्तुम् ॥१८४॥

અશ<sup>6</sup>—જેટલાે વખત પારકા ગુણ કે દાષ કહેવામાં મન વ્યથ રહેતું હાય તેટલાે વખત મનને વિશુદ્ધ ધ્યાનમાં લાગેલું રાખવું તે સાર્ફ છે. (૧૮૪)

વિવેચન—યાવત્—જેટલા વખત મન આત્મવ્યતિરિક્ત પારકાના ગુલ કે દાેષા વર્લુવવામાં લાગેલું કે ઉદ્યમવંત રહે તેટલા વખત વગેરે. તેવા સમયે શું કરતું વધારે સારું છે તે વાત અહીં કહે છે. આ પ્રાણી પારકાની સારીખરાબ વાતા કરવામાં ઘણા ઘણા પહાળા થઇ જાય છે. તે વખતે તેને કાંઈ કામ હાય તેમ લાગતું નથી. ગ્રંથકાર કહે છે કે એટલા વખત ધ્યાનમાં કાઢવા સારા છે. આ ગાયામાં એક ઘણા અગત્યના પ્રશ્ન ચર્ચવામાં આવ્યા છે તે આપણે નીચે વિચારીશું.

પરગુણદોષપરિકીર્તન પારકાના ગુણ અને દોષ મહલાવી કહેવા નહિ. પારકાના ગુણનું પણ પરિકીર્તન ઇચ્છવા જોગ નથી. પારકા દોષ માલવા નહિ, તેની વાતો બીજા પ્રાણીને કરવી નહિ તે તો સમજાય તેવી વાત છે, પણ પારકા ગુણનું પણ પરિકીર્તન સારું નથી. આ ઉપદેશ ઘણી ઊંચી હદના છે. પારકાની સારી કે ખરાબ વાતોમાં સમય વ્યતીત ન કરવા તે અત્ર ઉપદેશ છે. એમાં જે વખત જાય તે જ વખત ધ્યાનમાં કાઢવા તે વધારે સારું છે. આકી આખી પ્રમાદ ભાવના પરગુણ ઉપર રચાયલી છે, તે ભાવનાના અત્ર નિષેધ નથી, પણ અર્થ વગરની નકામી પારકાની પંચાત ન કરવી. પર એટલે પાતા સિવાયના સર્વ, પારકા એ અર્થમાં સમજનું.

પરગુજુપરિકીર્લ નમાં ખડાઈ, શેખી અભિપ્રેત છે. અમારા દેશની રાણી આવી છે ને તેનાં રૂપ ગુજુ આવાં છે એવી બડાઈ મારી શેખી કરવાની સામે આ ઉપદેશ છે. બાકી ખૂજ જાજુવી, માન આપવું તેના પ્રતિષેધ નથી.

**્યાપૃત**—રચેલુંપચેલું, મશગૂલ. મન પારકી વાતા કરવામાં ઉદ્યુક્ત રહે, પારકી વાતા કરવામાં હાંસ લે તેના બદલે તે જ વખત વધારે સારી રીતે ગાળવાના માર્ગ આ ગાથામાં ખતાવવામાં આવ્યા છે.

મન—મન એટલે અહીં અંતઃકરણ સમજનું, એમ ટીકાકાર કહે છે. પણ મનના ધર્મ જ વિચારણા છે અને પારકી ગુણાવગુણની વાત મન જ કરે છે, એટલે આપણું સાધારણ મન સમજવામાં કાંઇ લાંધા જણાતા નથી.

તાવત્—આવી ગુજીની ખડાઇ હાંકવામાં કે પારકા દોષો જેવામાં જેટલા સમય જાય છે તેટલા કાળ આ રીતે પસાર કરવા. નકામી સારી કે માઠી વાતામાં વખત બરબાદ

ન કરવેા, પણ તેટલાે વખત આત્મિક તત્ત્વનું ચિંતન કરતું અને મનને એકાથ રાખતું, તે વખતનાે વધારે સારાે સદુપયાેગ છે.

વર—વધારે સારું, સુંદર, ઠીક. આ રીતે અત્ર બતાવેલ રીતે પરગુલુ કે પરદેષ-કથનની ટેવ ન રાખવી. બડાઇ હાંકવાનું કે પારકા દેષને વલુ વવાનું કામ સારું નથી. એને બદલે આવી રીતે ગાળેલ વખત વધારે સારા છે. આપલુને પરના ગુલુદાય વલુ વવાના કે કહેવાના કાંઇ અધિકાર નથી. એ જાણે અને એનાં કર્મ જાણે. એ પરગુલુ કે પરદેષમનું વર્લાન કરતું તે લાભકારક નથી.

**વિશુદ્ધ ધ્યાન**—આત્મધ્યાન. એ જ સમય આત્મિક ધ્યાનમાં, મનની એકાગ્રતા સાધવામાં વપરાય તા તે વધારે સારી વાત છે.

**૦૫ગ્ર**—લગાડેલું. મનને ધ્યાનમાં જોડાય અને વિશુદ્ધ ધ્યાન થાય તો તે વધારે સાર્ફ છે.

જેટલા વખત પારકાની, આત્મવ્યતિરિક્ત જનાની, સારી કે ખરાષ્ય વાત કરવામાં ગાળવામાં આવે તેટલા વખત ધ્યાનની એકાગ્રતા થતી હાય અને મન તેમાં પરાવાયેલું રહેતું હાય તા તે વધારે સારું. કહેવાની વાત એ છે કે પારકાના ગુલ્યુદાયની હાંકાહાંક કરવી તે કરતાં તે જ સમયના ઉપયાગ ધ્યાનની એકાગ્રતામાં કરવા તે વધારે સારું છે. અહીં વધારે સારું છે. અહીં વધારે સારું કહીને પારકા ગુલ્યુદાયને ન વર્લ્યુવવાના ઉપદેશ છે. અહાઇ હાંકવા ખાતર અહીં પરગુલ્યુને પણ ઊતારી નાખવા પડે છે, પારકા ગુલ્યુ અહાઇ રૂપે એલાય તે ઇબ્ડ નથી, તે કરતાં ધ્યાન વધારે સારું છે.

પારકા ગુલુ કે દોષને આપણે વલું વીએ ત્યારે નકામી પારકાની વાતા થાય છે, એના કરતાં આવતી ગાથામાં કહે છે તે રીતે સમય પસાર કરવાથી આપણી પાતાની એકાગ્રતા થાય અને એકાગ્રતા વગર સિદ્ધિ થતી નથી. માટે પારકાની સારી કે ખરાખ વાતા કરવાનું આપલુંને કાંઇ કામ નથી અને એમાં આપલુંને લાભ નથી. એ નકામી અડાશા કરવી એ આપલુંને પાલવે નહિ. (૧૮૪)

ત્યારે વખત મળે તેા શું કરલું ?---

शासाध्ययने चाध्यापने च संचिन्तने तथाऽऽत्मनि च । धर्मकथने च सततं यत्नः सर्वोत्मना कार्यः ॥१८५॥

અર્થ — શાસના અભ્યાસ કરવામાં તથા બીજાઓને શિક્ષણ આપવામાં તથા આત્મા સંબંધી વિચાર કરવામાં, ચિંતન કરવામાં તેમ જ ધર્મી પદેશ દેવામાં સર્વ પ્રાણીઓએ પ્રયત્ન હ'મેશા કરવા. (૧૮૫) વિવેશન—ત્યારે સવાલ એ થાય છે કે કુરસદના વખત પસાર કેવી રીતે કરવા. આ ગાશામાં તેના રસ્તાએ અતાવવામાં આવ્યા છે. તે માર્ગે વખત પસાર કરવા, પણ નકામાં ટાળટપ્પાં કરવામાં કે કોઇની વાતા કરવામાં સમય ન કાઢવા. આપણે ઘણાં અગત્યનાં કામા કરવાનાં છે. એવી નકામી વાતાના ઠઠેરા કરવામાં આવે ત્યારે વિચારતું કે જીવન એને માટે ઘણું ટૂંકું છે. મળતી કુરસદના ઉપયાગ કરવા.

શાસ્ત્રઅદેયયન - પ્રથમ તો જેટલા અને તેટલા શાસના અભ્યાસ કરવા. શાસા-ભ્યાસ એટલા લાંગા છે કે એમાં તા આખી જિંદગી વહી જાય. તમે અભ્યાસ કરવા લાગશા ત્યારે તમને જણાશે કે શાસ્ત્રરૂપી અર્જુ વ માટે છે, વિશાળ છે. આ ભ્રષ્ટુવામાં અને તેનું પુનરાવર્તન કરવામાં પુષ્કળ સમય જાય. એટલે હું નવરા છું, મારે કામ નથી એવું બહાનું કાઢવું નહિ. જે સમય મળે તેમાં અભ્યાસ કરા. નવાં નવાં પુસ્તકા વાંચવા, તેનું મનન કરવું, બીજાને પૂછવું, ભાગુલ હકીકતનું પુનરાવર્તન કરવું અને એમાં જ સમય ગાળવા. પારકી સારી કે ખાટી ખશુખાદ ન જ કરવી.

અધ્યાપન—બીજાને લણાવવું. આપણને સમય હાય તા બીજાઓને પાઠ આપવા. તેઓને જ્ઞાન લેવામાં ઘણી રીતે સહાય કરી શકાય. તેમને વસ્તુ સમજાવવામાં અને વસ્તુનું હાદ સમજાવવામાં જે વખત જાય તે ઘણા ઉપયાગી છે. પરાપકાર દારા તેમાં સારી રીતે સમય પસાર થાય છે. એટલે સમય પસાર કરવાની કદાચ તમને મુશ્કેલી હાય તો આ રીતે તે મુશ્કેલી દ્વર થઇ જાય તેમ છે.

આત્મચિંતન—એમ કરતાં પણ કોઇને વખત મળતો હોય તો આત્મચિંતન કરતું. પાતે કચાંથી આવ્યા છે, કચાં જશે, આત્માને પુદ્દગળ સાથે શા સંબંધ છે, તે કેટલા વખત ટકવાના છે, સંબધ સ્થાયી છે કે અસ્થાયી છે, તેના વિચાર કરવા અને આત્માને અનેક પ્રકારે ઓળખવા.

ધમ'ક્થન—એમ કરતાં પણ વખત મળે તો તે વખત બીજાને ધર્મદેશના દેવામાં, ધર્મ સમજાવવામાં પસાર કરવો. ધર્મદેશના સચાટ દેવી, તે માટેની તૈયારી કરવી અને જાણે માથે વેઠ આવી પડેલ છે તેમ વ્યાખ્યાન ન કરવું, પણ ચાલુ જમાનાને અનુકૂળ અને દાખલા દલીલાથી ભરપૂર વ્યાખ્યાન કરવું. વખત મળે તો તેને માટે ખધા લોકોએ હમેશા આ રીતે ધતન કરવા, પણ પારકાની પ'ચાતમાં પડી તેના ગુણદાય બાલવામાં અને તેની વાતો કરવામાં સમય પસાર ન કરવા. આપણી સાચી દાનત હાય તો ઘણાં અગત્યનાં કામ છે. એ કામા અથવા એમાંથી જેટલાં જરૂરી લાગે કે પાતાથી ખની શકે તેમ હાય તેવાં, ઉપર જણાવેલાં ચાર કામ પૈકી એક કે વધારે કામામાં સમય પસાર કરવા, પણ પારકા ગુણદાય બાલવામાં અને એની બહાશો મારવામાં સમય ન ગાળવા. આ વાત ગીવટની છે, મહા ઉપયોગી છે, જરૂરી છે, માટે સર્વ કાળને માટે દરેક પ્રાણીએ એને

માટે પ્રયત્ન કરવેા. નિશ્ચય હાેય તાે ધારીએ તેવું કામ થઇ શકે છે. એ વાતનાે વિચાર કરી વખતનાે સદુપયાેગ કરવાે અને નકામી વાતાે તજવી.

શાસ્ત્રના અધ્યયન અને અધ્યાપનની વાતો કરવી. તે શાસ્ત્ર કેવાં હાય તે આવતી ગાથામાં જણાવે છે. આવતી ગાથા પણ આજ વિષયના સમર્થ-નને અંગે છે. (૧૮૫)

#### શાસ્ત્રની વ્યુત્પત્તિ--

# शास्त्रिति वाग्विधिविद्धिर्धातुः पापठयतेऽनुशिष्टयर्थः। त्रेङिति च पालनार्थे विनिश्चितः सर्वश्रब्दविदाम् ॥१८६॥

અર્થ'—શાસ્ત્ર શખ્દમાં શાસ્ત્ર અને ત્રે એવા બે શખ્ઠ છે. વિધિને જાણનાર ચૌદ-પૂર્વધરાએ નિર્ણુંય કર્યો છે કે શાસ્ત્ર ધાતુ પરિચયના અર્થ'માં વપરાય છે અને ત્રે ધાતુ પાલનના અર્થ'માં વપરાય છે. આ નિર્ણય પંહિતાએ કરેલાે છે. (૧૮૬)

વિવેચન—હવે અહીં શાસ્ત્ર શખ્દની વ્યુત્પત્તિ સ્પષ્ટ કરે છે. જ્યારે અમુક શખ્દનું મૂળ ન સમજાય ત્યારે તેના નિઘં ડુ-મૂળ શખ્દ શાધવા અને ચૌદપૂર્વધર જે અર્ધ સ્વીકારતા આવ્યા છે તે સમજવા જરૂરી છે. શાસ્ત્રને ભણવા, ભણાવવાની જ્યારે આપણે ઉપર વાતો કરી ત્યારે માટા પૂર્વધરાએ 'શાસ્ત્ર' શખ્દ કેવા અર્ધ માં વાપર્યો છે તે જાણવું જોઈએ, કે જેથી શાસ્ત્ર શું છે તેની ખરી મહત્તા આપણને જણાય અને એને ભણવ ભણાવવામાં સમય ગાળવા તે વાજળી છે, ઉપયોગી છે, તેમ આપણને સ્પષ્ટ સમજાય. તેટલા માટે આપણે શાસ્ત્ર શખ્દના મૂળ તરફ જઈ તેની વ્યુત્પત્તિ સમજાએ. વેદને સમજવા એના છએ અંગા જાણવા પડે છે, તેમાં નિરુષ્ઠત વ્યુત્પત્તિ તરફ ધ્યાન આપે છે. યારકે આ નિરુષ્ઠત ઉપર ટીકા લખી છે. એ નિરુષ્ઠત કે નિધા ટુની રીતે આપણે શાસ્ત્ર શબ્દ વિચારીએ.

શાસ્— ચૌદપૂર્વ ધર જેઓ વાણી કેવી રીતે વાપરવી તેમાં પૂર્ણ અભ્યાસી હતા, મહાવૈયાકરણીય હતા, શબ્દશાસની સર્વ વિધિઓ જાણતા હતા, તેઓ જણાવી ગયા છે કે 'શાસ' ધાતુ અનુક્ષાસનના અર્થમાં વપરાય છે, એટલે કોઇને અનુક્ષિિએ કરવી હોય, કાંઇ દારવણી આપવી હોય, કાંઇ હુકમ કરવા હોય તે અર્થમાં એ શાસ ધાતુ વપરાય છે. આવા માટા પૂર્વ ધરા અને અક્ષરના પ્રયાગ જાણનારા જે કહે તે આપણે સ્વીકારનું એઇએ. આ હુકમની પહેલ અરાખર અનુસરણને યાગ્ય છે.

ત્રેકુ—ગૈડ્ ધાતુ પાલનના અર્થમાં વપરાય છે. 'ત્રાયતે' શબ્દ એ ધાતુ પરથી જ નીકળ છે, વ્યાકરણ સમજનારે એવા નિશ્ચય કર્યો છે. 'શાસ' ધાતુ અનુશાસનના અર્થમાં અને 'ત્રે' ધાતુ પાલનના અર્થમાં વપરાય છે.

**અનુશિપ્ટિ-**-હુકમ, દેત્વણી, અનુશાસન.

શાસ અને ત્રે એ બે ધાતુના શાસ્ત્ર શખ્દ અને છે. શાસ્ત્ર હુકમ કરીને પ્રાણીનું પાલન–રક્ષણ કરે છે. એના હુકમ પ્રાણીને દુગ'તિમાં પડવાથી બચાવી લે છે, પણ હુકમને માનવા જ જોઇએ, સત્ય તરીકે સ્વીકારવા જોઇએ.

સવે શાબદ વિદ્--પાકૃત સંસ્કૃત શબ્દના જાણકારા. આવા તો માત્ર પૂર્વ ધર મુનિ જ હોય, કારણ કે એના રાગદ્રેષ ઘણા ઘટી ગયા છે, તેઓ જાતે નિઃસ્પૃહી છે અને કયા શબ્દના કઇ રીતે ઉપયોગ કરવા, તેના જાણનાર છે, તેમાં ઘણા આગળ વધેલા છે. તેઓ શબ્દશાસ્ત્ર અને વ્યાકરણના પાર પામેલા છે, પાર ગત છે, ખૂબ વિચારક છે. તેઓએ 'શાસ્ત્ર' શબ્દના આ અધે કરેલા છે. (૧૮૬)

'શાસ્ત્ર' રાઝ્દૈના અથ<sup>°</sup>--

# यस्माद्रागद्वेषोद्धतचित्तान् समनुशास्ति सद्धमें । संत्रायते च दुःखाच्छास्नमिति निरुच्यते तस्मात् ॥१८७॥

અર્થ—રાગદ્વેષથી જેમનાં મન ક્ષુષ્ધ થયેલાં છે એવા પ્રાણીઓને દળાવી ફેરસલાવી સહર્મમાં લાવી મૂકે છે અને દુઃખમાંથી પ્રાણીઓના ભચાવ કરે છે, માટે તેને શાસ્ત્ર કહેવામાં આવે છે. (૧૮૭).

વિવરણુ--હવે 'શાસ્ત્ર' શખ્દનું જે વ્યુત્પતિસ્થાન મુકરર કર્યું' તેને કેવી રીતે લગાડનું અને તે કેમ લાગે છે તે આ ગાયામાં સ્કુટ કરે છે. આ 'શાસ્ત્ર' શખ્દના અર્થ વિચારીને તેને તે અર્થમાં અનુસરવા.

રાગદ્વેષ--આ પ્રાણીને રાગદ્વેષ કેવી રીતે હેરાન કરે છે, સંસારમાં રખડાવે છે તે આપણે પૂર્વે વિષયકષાયના પ્રકરણમાં એઇ ગયા છીએ. રાગ એટલે સંસાર કે સગાએ! પ્રતિ પ્રેમ, આકર્ષણ અને તેમના તરફ પ્રીતિ અને તેનાથી ઊલટા તે દ્રેષ, અપ્રીતિ. આ રાગદ્રેષ પ્રાણીને સંસારમાં ખૂબ મૂંઝવે છે તે વાત અગાઉ વિચારાઇ ગઇ છે.

ઉદ્ધત — બેશરમ, બેઅદખ, હલાવેલ. આ રાગદેષથી મન હાલે ચાલે છે, ઊંચુ-નીચું થાય છે, લાજશરમ વગરનું થઈ જાય છે, એને નાનામાટાના સંબંધ રહેતા નથી. રાગદેષ પ્રાણીને બેશરમ બનાવી અનેક જાતના નાચ કરાવે છે. એ પ્રાણીની લાજમર્યાદા મૂકાવી દે છે. આ પ્રાણીઓને શાસ્ત્ર કરમાવે છે કે તેમણે તેવા ન થવું જોઈએ. આટલું અનુશાસન કરીને તેમને વિશુદ્ધ ધર્મમાં સ્થાપન કરે છે, તેમને ઠેકાણે લઈ આવે છે અને તેમની સર્વ ઉદ્ધતાઈને સરખી કરે છે, આનું નામ જ અનુશાસન.

સહ્દમ<sup>©</sup>—સારા સાચા ધર્મમાગે° લઇ આવે છે, એના અતિ બેશરમ રાગદ્રેષના માર્ગ મૂકાવી પ્રાણીને સહર્મ તરફ દોરવણી આપે છે. આથી રાગદ્રેષથી ભરેલા ચિત્તને ઝુદાે માર્ગ જ મળી જાય છે અને એ રાગદ્વેષના માર્ગ મૂકી વિશુદ્ધ ધર્મમ∷ો` આવે છે. તેની દિશા કરી જાય છે.

સ'ત્રાયતે—શાસમાં એક 'શાસ,' ધાતુ આવ્યા તેનું ઉપર વર્ણુંન કર્યું, બીજું, એમાં 'ત્રે' ધાતુ આવે છે. તેના અર્ધ 'રક્ષણ કરવું' છે. સંત્રાયતે એટલે જે રક્ષણ કરે છે, દુ:ખથી જે ખચાવે છે તે શાસ્ત્ર. શાસ્ત્રનાં એ કામ થયાં, એક તો એ અનુશાસન કરે છે અને બીજું એ દુ:ખમાંથી ખચાવે છે, રક્ષણ કરે છે. તેની આ પ્રમાણે વ્યુત્પત્તિ થઇ. રાગદ્રેષથી ઉદ્ધત થયેલા ચિત્તને અનુશાસન કરી ઠેકાણે લાવે અને દુ:ખમાંથી જે ખચાવી લે તે શાસ્ત્ર.

તસ્માત્—તે કારણે. આ ઉપર જે વ્યુત્પત્તિ કરી તેમાંથી આપણને તે છે કારણે મળી ગયાં. તેટલા માટે એને શાસ્ત્ર કહેવામાં આવે છે. તે વાત આવતી ગાથામાં બહુ સ્પષ્ટ કરશે. (૧૮૭)

#### માટે શાસ્ત્રને અનુસરવું—

# शासनसामध्येंन तु संत्राणवलेन चानवद्येन । युक्तं यत्तच्छास्रं तच्चैतत् सर्वविद्वचनम् ॥१८८॥

અર્થ—શાસન કરવાની શક્તિથી અને નિર્દોષ રક્ષણ આપવાની શક્તિથી જે યુક્ત હોય તેને શાસ્ત્ર કહેવાય એવું તીર્થ કર મહારાજનું વચન છે. (૧૮૮)

વિવેશન — શાસનસામ<sup>8</sup>થ<sup>6</sup> — ઉપર જણાવ્યું તેમ શાસન કરવાની તેનામાં સમર્થાઈ હોવાને કારણે એ શાસ્ત્ર કહેવાય છે. પાતે જે હુકમ કરે તેના અમલ કરાવવાની તેનામાં શક્તિ છે. શાસ્ત્ર હુકમમય જ હાય છે. તમારે આમ કરવું કે તેમ ન કરવું એવા ક્રમાન શાસમાંથી કાઢેલાં હાય છે.

સ'ત્રાણુ—રક્ષણખળ શાસ્ત્રમાં ભરપૂર હોય છે. તે બતાવે છે કે તમે અમુક કામ નહિ કરા તા તમે નરકાદિક ગતિમાં નહિ પડા. આવી રીતે એ પ્રાણીને પાતાના જ્ઞેરથી ભચાવી હો છે.

અનવદોન—નિર્દોષ. એ શાસામાં જે બળ છે તેમાં અને આ ચાલુ શારીરિક બળમાં ઘણા તફાવત છે. શારીરિક સ્થૂળ બળ તા પાપથી ભરપૂર હાય છે, પણ શાસા જે પદ્ધતિ બતાવે તે નિર્દોષ હાય છે. એમાં કોઇ જાતની દોષાપત્તિના પ્રસંગ નથી.

સવ વિદ્ — આને શાસ્ત્ર કહે છે એમ તીર્થ કરે કહે છે. અથવા, આવા પ્રકારનું શાસ્ત્ર તો તીર્થ કરનું વચન જ હોઇ શકે એવા પણ અર્થ થઇ શકે. તીર્થ કરને કોઇ જાતની આશા અપેક્ષા ન હોવાથી તેઓ જે બાલે તે જ શાસ્ત્ર છે, તે અનુશાસન પણ કરે છે અને દુઃખમાંથી બચાવ પણ કરે છે. આવું નિસ્વઘ વગ્રન તેા શ્રી તીર્થ કરા જ બાલી શકે. તીર્થ કરનાં વચન તે જ જાતે શાસ્ત્ર છે એમ કહેવામાં કાેઈ જાતના વિરાધ-વાંધા નથી.

આ રીતે શાસ્ત્ર કોને કહેવાય અને તીર્થ કરનાં વચના કેવી રીતે શાસ્ત્ર છે તે વાત સ્પષ્ટ કરવા સાથે આવા પ્રકારની તીર્થ કરના વચનની કથા કરવી એમ જણાવી આ અધિકાર પૂર્ણુ કર્યો. (૧૮૮)

\* \* \*

આ રીતે આ કથાના નાના અધિકાર પૂર્ણુ થાય છે. એમાં ઘણી મહત્ત્વની વાતો કરી. અત્યાર સુધીની આપણી સમજણમાં આપણે ચાર પ્રકારની સુકથાની વાત જાણી ન હતી. એ ચારે પ્રકારા જણાવી આપણેને કથા કહેવાના રસ હાય તા તે પ્રકારની કથાએા કરવી એમ જણાવે છે. એ ચાર પ્રકારા ઉપર જણાવવામાં આવ્યા છે, એ જાતની કથા કરવામાં કોઇ પ્રકારના વાંધા નથી.

અને સાથે કહ્યું કે દુષ્કથા ન કરવી. નદીકાંઠે એઠા છીએ અને એક હતો રાજા અને એક હતો રાજા અને એક હતી રાજ્યી-એવી એવી વાતે કરવી, એક કહેવા માંડેલ કથા દિવસા સુધી ચલાવવી અને તે રસ આવે તેવી રીતે મૂકવી, એ બધુ નિરર્ધક છે. તે રાજા હતો તેમાં આપણે શું શ અને રાજ્યી હતી તા હતી. આવા નકામાં ટાયલાં કરવાં અને મહામુસીબતે મળેલ સારા વખત વાપરી નાખવા અને બગાડવા તે આપણને ઘટતું નથી.

અને આ કાળમાં છાપાન્યુસપેપરાએ ભારે નુકસાન કર્યું છે. આપણુને જરૂરી ન હાય તેવી અનેક વાતા અને દેશદેશના સમાચારા તેમાં આવે છે. તે સવે વાંચવામાં દરેક માણુસના સમય ઘણા જાય છે. તે કાં તા રાજકથામાં આવે છે અથવા દેશકથામાં આવે છે. એ રીતે સમયને વેડફી નાખવા એ આપણુને પાલવે નહિ. સમાચાર જાલુવા પ્રતાં છાપાંઓ ખહુ ઝપાટાબંધ વાંચી જવા અને સમયના દુર્વ્યય ન થવા દેવા. ઉપરાંત, કલ્પિત વાતમાં આપણા હલકા સ્વભાવ હાય તા પાસાય છે અને તેવી નજીવી વાતામાં આપણા સમય પસાર થઇ જાય છે. રાજદારી વાતામાં પણુ ઘણા સમય પસાર થઇ જાય છે. અમુક પ્રધાને રેશનની જાહેરાત કરી અને અમુક પ્રધાને પાતાના સગાને અમુક જગા આપી કે ફલાણા પ્રધાને જે પાલીસી જાહેર કરી તે તેના પાતાના હિતની હતી, પ્રધાનના અમુક વેપારમાં ભાગ હતા અને એમુક પ્રધાનમ ડળ નખળું છે, આવી આવી વાતા કરવામાં માણુસ પાતાના સમય વેડફી નાખે છે. એમાં એનું જરા પણ ઉપજતું નથી, પણુ વાતા કરવાની જ ટેવ પડી હાય છે. મુલમસ્તીતિ વત્તવ્યમ્ 'માહું છે, માટે બાલવું તો જાઈએ જ' એમ મુખની ચળ પ્રાણી ઘણી વખત ઉતારે છે અને તેના બાલવાનું કાંઈપગ પરિણામ આવતું નથી, પણ એ તો બાલીને નકામા સમય પસાર કરે છે.

રાજકથા અને દેશકથાને અંગે આ જીવ પાતાના મુખ પર ચાકડું જ રાખતા નથી. એ તા સાંભળેલી વાત સાચી છે કે નહિ તેની તપાસ કર્યા વગર ચલાવ્યે જ રાખે છે, આમાં પાતાની શક્તિના માટા દુવ્યંય થાય છે તે પ્રાણી વિચારતા નથી અને શક્તિની કિંમત શી છે તે જાણતા નથી અને પાતાનું ન ચાલે, ન ઉપજે તા પણ બાલબાલ કરે જ છે. આ સર્વ પદ્ધતિ તજવાયાંગ્ય છે.

રાજકથા—દેશકથા પ્રાણી કર્યા જ કરે છે અને પાતાની નવરાશના વખત જે આત્મ-ચિંતન કે તત્ત્વચિંતનમાં ગાળવા જોઈએ તેને બદલે નકામી રાજકથામાં પસાર કરે છે. આ ખાટી રીતિ છે અને તેના પર જેટલા જલદી અંકુશ આવી જાય તેટલા પ્રાણીની શક્તિના દુર્વ્ય થતા અટકે છે. આ રાજકથા અને દેશકથાની વાત થઇ પણ તે ઉપરાંત પ્રાણી સીકથા પણ નવરાશને વખતે ખૂબ કરે છે. અમુક સ્ત્રી શંખણી જેવી છે ને અમુક સ્ત્રી વઢવાડ કરનારી છે, અને અમુક સ્ત્રી હાથી જેવી ચાલે છે અને કુટડી છે, બહુ બટકબાલી છે અને અમુક સ્ત્રી ચાલવામાં છપ્પરપગી છે અને કપડાં પહેરવામાં આછકડી છે અને એવી એવી વાતા કરવામાં પ્રાણી પાતાના સમય પસાર કરે છે. શ્રંથકાર કહે છે કે એ જ સમય જે પ્રાણી તત્ત્વચિંતન કે આત્મિક જ્ઞાન મેળવવામાં પસાર કરે તો તેનું સારે થઇ જાય. આ ખૂબ ધ્યાન આપવા જેવી વાત છે.

અને પ્રાણી ભાજનસંબંધી પણ અનેક કથા કરે છે. અમુક નાતમાં સુરતથી શાક મંગાવ્યા, અમુકને ત્યાં તૈયાર કરેલ વસ્તુઓ ખૂટી, આજે અમારે ત્યાં શીરા, બીરંજ કર્યા હતાં કે પાપડીનું શાક કર્યું' હતું. એ શાક લઈને તેને સમારતાં અગિયાર વગાડશે અને દરમ્યાન પણ અનેક ગામગપાટા મારશે. આવી ભાજનકથામાં પણ કાંઈ સાર નથી. તે સમયના દુવ્યય છે અને પ્રાણીને દુર્ગતિ કરાવી અંતે તેને ખરાખ ગતિમાં ભ્રમણ કરાવનાર છે.

માટે પ્રાણીએ રાજકથા, દેશકથા, ભાજનકથા કે સ્ત્રીકથા કરી નકામાં વખતના દુરુપયાગ ન કરવા ઘટે, પણ જ્યારે જ્યારે સમય મળે ત્યારે આત્મચિંતન કે તત્ત્વચિંતન કરતું જોઈએ. આ ચારે કથાએ તા અનર્થદંડની છે, નકામી અને કાંઈ અર્થ ન સરે તેવી અને વખતના દુવ્યાય કરાવનારી છે. સમજુ માણસ એ ચારે કથા ન કરે. ત્યારે માણસે કરતું શું?

જે કે કથા કરવાની કે બાલવાની જરૂર નથી તો પણ બાલવું જ હાય તો આ પ્રકરભુમાં આપેલ આક્ષેપણી, વિક્ષેપણી, સંવેદિની અને નિવે દિની એ ચાર કથાએા કરવી. એ ચારે કથાના આશય આત્માની એાળ ખાલુ અને સંસારની પિછાન આપવાના છે. એ ચારે કથા કેવી હાય તેની વ્યાપ્યા આ પ્રકરણમાં કરવામાં આવી છે. તે ચારમાં આશય સંસાર સ્વરૂપની વિચારણા કરવાના છે અને સંસાર ખરેખર કેવા છે તેના પ્યાલ આપનાર તે

કથાઓ છે. તમારે બાલવું જ હાય તા તે ચારમાંથી કાઇ એક કે બે પ્રકારની કથા કરા, પણ પ્રથમ તા મૌનના જ મહિમા સમજો. શા માટે તમારે કાંઇપણ બાલવું જ જેઇએ? મૌનને લઇને તમારી શક્તિ જળવાઇ રહે છે, તેના દુર્વ્ય થતા અટકે છે અને તમને જાત ઉપર વિધાસ રહે છે. નકામું બાલવું તેના કરતાં ન બાલવામાં બહુ લાભ છે. કહેવત છે.કે 'ન બાલે નવ ગુણ.' આ નવ ગુણા કયાં છે તે તા પ્રભુ જાણે, પણ મૌન રહેવાથી ઘણા લાભ છે અને તે દેખીતા છે. કાંઇ ન બાલવાથી નુકસાન તા નથી જ અને હાઠ બહાર તે કાેટ બહાર તા ન જ થાય. સારામાં સારા રસ્તા તા એ જ છે કે બાલવાના પ્રસ'ગ આવે ત્યારે પણ મૌન રહેવું. ન બાલનાર અંતે જીતે છે અને એ કહી હારતા તા નથી જ. તેથી આ ન બાલવાના ગુણ કેળવવા જેવા છે. ન બાલનારા કહી દિધામાં પડતા જ નથી. માટે બનતા સુધી બાલવું જ નહિ અને બાલવું જરૂરી હાય તા પણ ચાર વિક્યામાંથી એકપણ કરવી નહિ. વિચારણા માટે હવે તત્ત્વજ્ઞાન કહેશે. તેનું ચિંતન કરવું અને બાલવા ઉપર નિયહ રાખવા.

જવાબદારી ન સમજનાર બાલી બાલીને શું બાલે છે? એને કાંઈ જવાબદારીના સવાલ જ નથી. એટલે એ ઘણીવાર બાલવાને બદલે ભરડે છે અને સરવાળ પસ્તાય છે. આને બદલે શક્તિના વ્યય અટકાવનાર મૌન ધારણ કરે તો તેનું શું જવાનું છે? તે બાલશે તો જ કાંઈ દુનિયા ચાલવાની છે એમ તેણે ધારી લેલું નહિ. દુનિયા તો ચાલે જ છે અને તે નહિ બાલે તો પણ ચાલવાની જ છે. આવા શક્તિવ્યય કરનાર બાલના કાંઈ અર્થ નથી. પાતાની જવાબદારી ન હાય ત્યાં બાલલું તેના અર્થ કે ઉપયોગ પણ નથી. ન બાલધાની ભલામણ કરી, મૌનના લાભ વિચારવાના આગ્રહ કરી હવે આ કથાનું પ્રકરણ બંધ કરીએ.

॥ इति कथाप्रकरणम् ॥

#### प्रकरेश ६ भुः तत्त्व

તત્ત્વ એટલે જાલુવાલાયક પદાર્થી. આ દુનિયામાં જેના નામ આશ્રી શકાય તેવા સાત અથવા નવ પદાર્થી છે. સાત અથવા નવ કહેવાનું કારલુ એ છે કે પુષ્ય અને પાપ એ તો સુઅનુસવ કે ખરાબ અનુસવ જે કરાવે છે, તે કર્મા જ છે અને તેના સમાવેશ અંધ તત્ત્વમાં થઇ જાય છે. જેમ નૈયાયિકાએ ૨૪ પદાર્થી અતાવ્યા છે તેમ જિનેશ્વર દેવે સાત અથવા નવ પદાર્થી અતાવ્યા છે.

પદાર્થી એનું મામ કહેવાય કે જેમાં સર્વ વસ્તુના-જેનું નામ આપી શકાય તે સર્વ ના, સમાવેશ થઇ જાય. એટલે, એ સાત કે નવ પદાર્થી ઉપરાંતની કોઇ પણ વસ્તુ આ દુનિયામાં કે મુક્તિમાં ન રહેવી જોઇએ કે જેનાે એ સાત તત્ત્વામાં સમાવેશ ન થતાે હાય. આ સાત પદાર્થીમાં દુનિયાના સર્વ પદાર્થીના અને માેક્ષના સર્વ પદાર્થીના સમાવેશ થાય છે. મા સાત તત્ત્વાને આપણે ઘણાં દુષ્ટિભિ'દુથી સચી'શું અને તેમને ઓળખવા પ્રયત્ન કરીશું. તેઓમાં છવ અને અછવ સર્વ વસ્તુના સમાવેશ થઇ જાય છે અને તે સર્વ પદાર્થી જ્ માત્ર આ જીવનમાં કે મુક્તિમાં હોઇ શકે છે. એ સિવાય કોઇપણ પદાર્થ ખાડી રહેતા નથી. વૈશેષિકે દ્રવ્ય, ગુજી, કર્મ, સામાન્ય, વિશેષ, સમવાય અને અભાવ એમ કુલ સાત પદાર્થ ગણાવ્યા છે. જૈનના સાત પદાર્થી પણ એવી યાજનાથી ગાઠવાયેલા છે કે એની ખહાર આ દુનિયામાં કે માક્ષમાં કાેઇ પદાર્થ રહેતા નથી. એના સંબંધમાં ઘણી વસ્તુએન કંહેવાની છે તે તેના ચાેગ્ય સ્થાનકે કહેવામાં આવશે. આ દુનિયામાં આપણે નકામી વાર્તા કે કુથળી કરીએ છીએ અને નકામા સંસાર વધારીએ છીએ અને ઘણી વખત તા આપણે કાંઈ લેવાદેવા ન હાય તેવી સંબંધ વગરની વાતો કરવામાં અને વાર્તા કહેવા કે સાંભળ-વામાં સમય પસાર કરીએ છીએ. એને બદલે તત્ત્વના વિચાર કરવા. આ દુનિયા કે માક્ષમાં એટલા જ પદાર્થી છે. એના વિચાર કરી એ તત્ત્વચિંતનમાં સમય પસાર કરવાે. એ વખતના સદૂપયાગ છે, તેથી કથાના પ્રકરણમાં આ તત્ત્વચિતનના પ્રશ્ન લઇ લેવા અને ખરેખર તત્ત્વા કયાં છે તે વિશે ચિંતન કરવામાં સમય પસાર કરવા એ ઘણું સારે છે. એથી કથાના પ્રકરણ પછી આ તત્ત્વનું પ્રકરણ આવે તે ખરાબર છે. એ તત્ત્વાના ચિંતનમાં સમય પસાર કરવે। અને નકામી કુથળી કે વાર્તામાં સમય પસાર ન કરવે৷ અને અનર્થ-દંડના પરિણામથી બચવું એ આપણી આપણા આત્મા તરફની એક કરજ છે અને તે કરજને પાર પાડવામાં આપણા અર્થ વગરના થતા શક્તિવ્યય ખરે છે. જ્યારે શક્તિ-

વ્યયના વિચાર આવે છે ત્યારે આખા દિવસમાં નકામી પંચાતા આપણે કેટલી કરીએ છીએ અને આપણા કાઈ અર્થ ન સરે તેવી પારકી વાતા કેટલી કરીએ છીએ તે ખ્યાલમાં રાખલું ઘટે.

ખરી રીતે તો પાતે કેાળુ છે, કર્યા જવાના છે એવી આત્માને ઓળખવાની વાત કરવી એઈએ. આત્માને લાગેલાં કર્મા, તેમનાથી થયેલા આઘાત અને અંતે મરીને એવી જ કાઈ ભળતી ગદ્મિમાં જવાનું – એમ ઉત્તરાત્તર ખાડામાં પડવાનું જ થાય છે એવી અગત્યની વાતા આપણે કરવી એઈએ પણ કરતા નથી.

ખરું તત્ત્વચિંતન ન કરતાં ભળતી વાત કરીને આપણા સમય પસાર કરીએ છીએ અને જરાપણુ કર્ત વ્ય કરતા નથી. નકામા આંટા માર્યા કરીએ છીએ, અને અંતે અનંત-કાળ ભેગા આપણી જાતને પણુ એારી દઇએ છીએ. આવી અવ્યવસ્થિત સ્થિતિમાં કોઇ જાતના લાભ નથી. એથી સંસાર વધે છે અને આપણા હજારા કરોડા ભવ વધી જાય છે. એને બદલે જો આપણે તત્ત્વચિંતન કરીએ તા શક્તિના દુવ્યંય થતા મડી જાય છે અને અંતે એનાથી પાતાની જાતની પિછાણુ થતાં આપણે આપણી જાતને બરાબર એાળખી તેને સીધે રસ્તે ચઢાવી દઇ શકીએ છીએ.

આપણી જાતને પૂરેપ્રી જાણવા-પિછાનવાના પ્રામાણિક પ્રયત્ન આપણે કર્યો હાય તેમ લાગતું નથી, નહિ તા આ રખડપટ્ટી અને લગામ વગરની આપણી ચાલ ન હાય. સમજુ માણુંસે પાતાની જાતને અરાબર ઓળખવી જોઈએ અને આ પુદ્ગળ અને પાતાના શા સંબંધ છે તે વિચારીને સમજવા જોઈએ, અને પાતે અહીં કચાંથી અને શા માટે આવેલ છે તે સમજી તેના આ ભવના ફેરા મટાડવા જોઈએ.

ખાકી પાતાનાં સગાં કે છાકરાંઓ માટે તા દરેક ભવમાં ઘણું કરી આવ્યા પણ અંતે તા પાતાનાં કરેલાં પાતે જ ભાગવાં પડે છે. એ રીતે તા અનેક અનુભવા કરેલા છે, પણ અનંતકાળથી આપણા ફેરા મટતા નથી, કારણ કે આપણે એ ફેરાનું કારણ જાણતા નથી અને જાણવાના વખત મળે ત્યારે નકામી વાતામાં સમય કાઢી નાખીએ છીએ. તેથી પ્રત્યેક સમગુ માણસની ફરજ છે કે જયારે જયારે તેને તક મળે ત્યારે આવી તત્ત્વચિંતનની સુવિચારણામાં પાતાના સમય વ્યતીત કરવા અને આવી મળેલ તકને, શુભ અવસરને ગુમાવવા નહિ. અનેકવાર ચૂકીને આપણે અહીં આવી પહોંચ્યા છીએ. આ અવસર વાતામાં કાઢવા કે પાતાના અભ્યાસ ન કરવા એ આપણને પાલવે નહિ. તત્ત્વચિંતન કરા, સ્વને ઓળખો અને નીચેનું આખું પ્રકરણ વિચારેસ. તમારી ઘણી ગૂંચા એનાથી દ્વર થઇ જશે અને તમારા આ જવનને, આ ફેરાને સફળ કરશા. આ તત્ત્વચિંતનની વાત જેવી તેવી ન ગણશા. તમારે માટે એ જવનના સવાલ છે, તમારા ભવિષ્યના એ સવાલ છે અને તમારા અતલગના એ ઉપયોગી સવાલ છે. એ સવાલનું મહત્ત્વ સમજી આ આખા પ્રકરણ-

ની દરેક બાબત ઘણું દબ્ટિબિંદુથી વિચારશા અને આ જીવનને સફળ અનાવશા. આમાં રસ ન પડે તાેપણુ સમજશા. રાજાની વાર્તા જેવા આમાં રસ ન પડે તાે તમારું દુર્ભાગ્ય છે એમ માનશા, પણુ આ મળેલી તકને ન ગુમાવશા.

આટલા ચાલુ ઉપાદ્ધાત કરી આપણું ગ્રાંથકર્તાએ કરેલી અગત્યની વાતાને સમજવા પ્રયત્ન કરીએ અને આપણુંને મળતી તક એના ચિંતનમાં ગાળીએ. વધારે ટીકા પ્રાંત ભાગ ઉપર મુલતવી રાખી આપણું ગ્રાંથને આગળ વિસ્તારીએ. અત્યારે આટલી પ્રેરણા જ જરૂરી છે. બાકી ચાપ્યા વગર વસ્તુ ન જણાય અને સમજયા વગર જ્ઞાન ન થાય. તેથી વધારે પ્રસ્તાવના ન કરતાં એનું ચિંતન કરવાની સૂચના કરી આપણું ગ્રાંથચિંતનના અતિ મહત્ત્વના કામમાં પડી જઇએ.

#### નવતત્ત્વનાં નામા-

जीवाजीवाः पुण्यं पापास्रवसंवराः सनिर्जरणाः । बन्धो मोक्षश्रेते सम्यकु चिन्त्या नव पदार्थाः ॥१८९॥

અથ'—જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, નિજ'રા, અધ, માેક્ષ એ નવ પદાર્થીને સારી રીતે વિચારવા. (૧૮૯)

વિવર્ણુ—આ શરૂઆતની ગાથામાં નવતત્વનાં નામ માત્ર જ્ણાવ્યાં. એની વિગતો હવે પછીની ગાથામાં આવવાની છે, ત્યાંથી તે વિગ્રારવી. પુષ્ય અને પાપ અનુક્રમે સારા અનુભવ અને ખરાળ અનુભવના કારણ રૂપ શુભ અને અશુભ કર્મા છે. એટલે પુષ્ય અને પાપના 'બ'ધ' તત્ત્વમાં સમાવેશ થઇ જાય છે. તેથી અનેક વિગ્રારકાના મત છે કે પદાર્થી તા માત્ર સાત જ ગણવાના છે. આ સાત કે નવ પદાર્થીનું ચિ'તન કરતું. આ નવ તત્ત્વા પર ઘણી બાળતા અન્ય બ્ર'થામાંથી કહેવાની હાવાથી અહીં તે પર વિવેચન કરતા નથી, બ્ર'થકાર પાતે જ વિવેચન કરે છે. જરૂર હશે ત્યાં અન્ય અભ્યાસીઓના વિચારા જણાવવામાં આવશે. અહીં તા માત્ર નવ તત્ત્વાનાં નામ જાણી તેનું સતત ચિંતન કરવા અભ્યાસ પાડવાની વાત જણાવી. આ તત્ત્વચિંતન જરૂર કરતું, કારણ કે અંતે ખરૂં સાથે આવનાર તા એ જ છે. (૧૮૯)

#### પ્રથમ જીવતત્ત્વને સમજવું—

जीवा मुक्ताः संसारिणश्च संसारिणस्त्वनेकविधाः। लक्षणतो विज्ञेया द्वित्रिचतुष्पश्चषद्भेदाः॥१९०॥

અર્થ — જીવા માક્ષમાં ગયેલા અને સંસારી છે. સંસારી જીવા અનેક પ્રકારના છે. તેઓ લક્ષણથી બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ અને છ પ્રકારના હાય છે. (૧૯૦) વિવરણુ—હવે આપણે પ્રથમ જીવતત્ત્વ અનેક રીતે વિચારીએ છીએ. એના વિવેચનમાં જીવને અજીવથી જુદાે પાડવામાં આવશે. ઝુદા ઝુદા લક્ષણે જીવના એક, બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ એમ એકથી માંડીને પાંચસાે ત્રેસઠ લેદ પડી શકે છે. અહીં બે થી છ સુધીના લેદાે વિચારવામાં આવશે. બીજા ત્યારપછીના લેદા અહીં વિચારાયા નથી. સૂત્ર- પ્રશેમાં તેની વિચારણા આવે છે.

જવ—પ્રથમ તો જવના એક પ્રકાર છે. જેને ચૈતન્ય હાય તે જવ. આ પ્રકારમાં સર્વ જવા આવી જાય છે. ચૈતન્યવંત સર્વ જવાના, પછી તે ગમે ત્યાં હાય તે સર્વના, સંગ્રહ 'જીવ' શખ્દથી થાય છે. મુક્ત અને સંસારી – જીવના બે પ્રકાર છે. સર્વ કર્મથી મુક્ત થયેલા, માક્ષમાં ગયેલા તે મુક્ત અને સંસારમાં રહી એક ભવમાંથી બીજા ભવમાં જાય તે સંસારી. આ રીતે જીવના બે પ્રકાર પડે છે. માક્ષમાં ગયેલા સર્વ જીવા કર્મરહિત હાય છે. અને સંસારી સર્વ જીવા કર્મસહિત હાય છે. આ રીતે લક્ષણ પ્રમાણે જીવના બે પ્રકાર થયા.

અને કવિધ—ઉપર જણાવ્યું તેમ જવના એકથી માંડીને પરલ લેદા થાય છે. અહીં સંસારી જવાના બે થી છ પ્રકાર કહેવામાં આવશે.

દ્ધિ—સવ<sup>°</sup> સંસારી જીવા બે પ્રકારના છે. ત્રસ અને સ્થાવર એ રીતે પણ એના બે લેદ પડી શકે છે એમ નવતત્ત્વના ટળાકાર જણાવે છે. ચલ સ્વભાવવાળા જીવા ત્રસ કહેવાય છે અને સ્થિર રહેનાર તે સ્થાવર. સ્થાવરમાં પૃથ્વી, અપ્, તેજસ્, વાયુ અને વનસ્પતિકાયના સવ<sup>°</sup> એકે દ્રિય જીવા આવશે. આ રીતે ત્રસ અને સ્થાવર મળીને સવ<sup>°</sup> સંસારી જીવા થાય છે, કાેઇ બાકી રહેતા નથી.

ત્રિ—જીવાના વેદ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકાર પડી શકે છે - પુરુષવેદ, સ્રીવેદ અને નપું-સકવેદ. એ રીતે સર્વ સંસારી જીવાના ત્રણ વેદમાં સમાવેશ થાય છે.

ચતુઃ સર્વ જીવા ચાર પ્રકારમાં સમાઈ જાય છે. આ સ'સારી જીવની વાત છે. ચાર ગતિ છે: દેવતા, મનુષ્ય, તિર્ધ ચ અને નારકી. એ ચારમાંથી કાેઇ એક ગતિમાં સ'સારી જીવ હાેય છે. આ ચાર પ્રકારમાં સર્વ સ'સારી જીવાના સમાવેશ થાય છે.

પાંચ સર્વા સંસારી જીવા પાંચ પ્રકારના છે. સ્પર્શના, રસના, ઘાલુ, ચક્કુ અને શ્રાત્ર એમ પાંચ ઇંદ્રિયા છે. એમાંની એક, બે, ત્રલુ, ચાર કે પાંચ ઇંદ્રિયા જેને હાય તેને અનુક્રમે એકે દ્રિય, બેઇ દ્રિય, તેઇંદ્રિય, ચતુરિ દ્રિય અને પચે દ્રિય જીવા ગલુવામાં આવે છે.

ષડ્—સર્વ સંસારી જીવા છ પ્રકારના છે. એમાં છ કાયના સમાવેશ થાય છે. જીવા કાં તા પૃશ્વીકાય હાય, કાં તા અપ્કાય હાય, યા તેજસ્કાય હાય, વાયુકાય હાય, વન-સ્પતિકાય હાય કે ત્રસકાય હાય. આ રીતે સર્વ સંસારી જીવાના આ છ વર્ગમાં સમાવેશ થાય છે.

લોદ--આવી રીતે જવાના અનેક પ્રકાર પડે છે. તે તેનાં લક્ષણથી જાણવા. ઉપર જણાવ્યું તેમ સંસારી જીવના એકથી માંડીને પક્ર સુધી પ્રકારા ગણવામાં આવ્યા છે. આ પ્રકારામાંથી થાડા પ્રકારા નીચે ગણાવશે. આવી રીતે અનેક પ્રકારા ગણી શકાય છે. એમાં સર્વ સંસારી જીવાના સમાવેશ થાય છે.

યાદ રાખવું કે આ પ્રથમ જીવતત્ત્વની વાત ચાલે છે અને નિંદા કુથળી કે લેહિક કથામાં વખત કાઢવાને બદલે આ તત્ત્વચિતનમાં સમય પસાર કરવા તે હિતાવહ છે. તૈથી આપણુ તત્ત્વ એ શું ચીજ છે તેના વિચાર કરવાને અંગે પ્રથમ તત્ત્વને એનાં અનેક દેષ્ટિબિ'દુઓએથી વિચારીએ છીએ. (૧૯૦)

## <mark>થે, ત્ર</mark>ણ, ચાર પ્રકારના જુવા--

## द्विविधाश्वराचराख्यास्त्रिविधाः स्त्रीयुंनपुंसका ज्ञेयाः। नारकतिर्यग्मानुषदेवाश्च चतुर्विधाः प्रेक्ताः ॥१९१॥

અર્થ -- ચર (ત્રસ) અને અચર (સ્થાવર) એ નામના એ પ્રકારના છવે! જાણવા અને સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસક એમ ત્રણ પ્રકારના છવો જાણવા; તેમ જ નારકો, તિવે ચા, મનુષ્યા અને દેવો એમ જીવોને ચાર પ્રકારના બતાવવામાં આવ્યા છે. (૧૯૧)

વિવેશન-હવે ઉપર જે છે, ત્રણ અને ચાર પ્રકારના સ'સારી જીવો કહ્યા તે ભેદ કેવી રીતે પડે છે તેની વિગત સમજાવે છે.

દ્ધિવિધા--સર્વ સ'સારી જીવો એ પ્રકારના હાય છે. આ એ પ્રકારમાં સર્વ સ'સારી જીવોના સમાવેશ થઇ જાય છે. તે એ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે.

ચાર—ત્રસ, હાલે ચાલે તેવા, તડકેથી છાંયે જઇ શકે દ્વોવા. આવા ત્રસ જીવાને એ, ત્રણ, ચાર કે માંચ ઇંદ્રિયા હાય છે. એ ઉપરાંત તેઉકાય અને વાઉકાયના એકે દ્રિય જીવા ગતિત્રસ કહેવાય છે. તેઓ હાલેચાલે તેવા હાય છે.

. અચર—સ્થાવર. એક સ્થાનકે રહે તેવા સ્થાવરા તે એક દ્રિયા જ છે. તેમાં પૃથ્વી, અપ્, તેજસ્, વાયુ અને વનસ્પતિમાં રહેનારા સર્વ સ્થાવર એક દ્રિયના સમાવેશ થાય છે. એ ચર અને અચર અથવા ત્રસ અને સ્થાવર જવામાં સર્વ સંસારી જીવના સમાવેશ થાય છે. એની વિશેષ વિગત જીવવિચારમાંથી મળે છે.

ત્રિવિધ-હવે સર્વ સંસારી જીવના ત્રણ પ્રકાર-લેદા પડે છે, તેની વિગત જણાવે છે. આ ત્રણ પ્રકારના જીવામાં પણ સર્વ સંસારી જીવાના સમાવેશ થઇ જાય છે. તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે.

સ્ત્રી—જે વેદાદયથી પુરુષને ભાગવવાની વૃત્તિ થયા કરે તે સીવેદાદયવાળા પુરુષ-ભાગી જીવા સમજવા કેટલાક જીવને સ્ત્રીવેદના ઉદય હાય છે. માક્ષમાં ગયા પછી તા વેદ નાશ જ પામી જાય છે. ત્યાં કાેઇ જાતના વેદના ઉદય હાેતા નથી. છાણાના અગ્નિ જેવા, વેદના ઉદય થયા પછી પંદર દિવસ સુધી પહાંચે તે સ્ત્રીવેદના ઉદય સમજવા.

યું—પુરુષવેદના ઉદયવાળાને ઓ ભાગવવાની ઇચ્છા રહ્યા કરે છે. એ તૃણુના અગ્નિ સમાન છે. તાત્કાલિક એના ઉદય થાય છે. ભડકા થાય તેટલા વખત એ રહે છે. એ પુરુષવેદના ઉદયવાળા કેટલાક જીવા હાય છે. આ રીતે વેદના ઉદયવાળા બે પ્રકારના જીવા થયા.

નપુંસક—આ ત્રીતે પ્રકાર છે. નપુંસકવેદવાળાને સ્ત્રી અને પુરુષ બન્નેને લાેગવવાની ઇચ્છા થાય છે. એ વેદાદય નગરદાહ ખરાબર છે. એ અગ્નિ લાગ્યા પછી આખા શહેરમાં ફેલાય છે. આ રીતે કેટલાક સ્ત્રીવેદાદયવાળા જીવા, કેટલાક પુરુષવેદાદયવાળા જીવા અને બીજા કેટલાક નપુંસકવેદવાળા જીવા હાય છે. આ ત્રલુ પ્રકારમાં સર્વ સંસારી જીવાના સમાવેશ થઇ જાય છે. માક્ષમાં તાે વેદ જ હાતો નથી.

ચતુર્વિધા—અને સર્વ સંસારી જીવે। ગતિને આશ્રયીને ચાર પ્રકારના હાય છે એટલે ચારમાંથી એક ગતિમાં હાય છે. ચાર ગતિ જેને આપણે હમણાં જોઇશું તેમાં સર્વ સંસારી જીવાના સમાવેશ થઇ જાય છે.

નારક — પ્રથમ નરકગતિ. નારકીમાં દુઃખ દુઃખ ને દુઃખ જ છે. તેમાં ક્ષેત્રવેદના તે અત્યંત ગરમ અને અત્યંત ઠંડા ક્ષેત્રથી થાય છે, અન્યાન્યકૃત વેદનામાં ત્યાંના પ્રાણીઓ એકખીજા પ્રત્યે વૈર લે છે અને કોઇ નરકમાં પરમાધામી નામના મહાઅધર્મી દેવતાએ વેદના કરે છે. આ નારક નામની પ્રથમ ગતિ થઇ.

તિય' ચ — આ તુર્વ ચની બીજી ગતિ જાણવી. તેમાં એક, બે, ત્રણ અને ચાર ઇંદ્રિયાવાળા તથા પંચેદ્રિય આકાશચર, ભૂમિચર અને જળચર સર્વ જીવાના સમાવેશ થાય છે. એવી રીતની તિર્ધ ચ ગતિને બીજી ગતિ કહેવામાં આવે છે.

માનુષ—મનુષ્યેા. આ ભરતક્ષેત્ર જેવાં પંદર કર્મભૂમિનાં ક્ષેત્રા છે અને અકર્મ-ભૂમિનાં ત્રીસ ક્ષેત્રા છે અને છપ્પન અંતક્ષેપા છે. આ ત્રીજી મનુષ્યગતિમાં ગર્ભજ કે સમ્મૂર્ણિમ મનુષ્ય થવું, તે ત્રીજી ગતિ છે.

દેવા—આ દેવતાના મુખ્ય ચાર પ્રકાર છે. ભુવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિથી અને વૈમાનિક. ભુવનપતિ અને વ્યંતરના સ્થાન નીચે પાતાળમાં છે અને જ્યોતિથી અને વૈમાનિકનાં સ્થાના ઊપર–ઊંચે છે. એમાંથી કાેઇપણ દેવ થવું તે ચાથી દેવ ગતિ અતાવે છે.

આ ચારમાંથી કાેઇપણ એક ગતિ પ્રાણી પામે છે. તેથી સંસારી છવોના ચાર પ્રકાર પડી શકે છે. આ રીતે હુજુ વધારે પ્રકારા આવશે. તે આપણે એઇશું. સર્વ સંસારી જીવોના આ રીતે એકથી પરંગ્ર પ્રકાર પડી શકે છે. આ સર્વ વાત શાસ્ત્રમાં અતાવવામાં આવી છે, જણાવવામાં આવી છે. (૧૯૧).

# भांच अने छ प्रकारना छवा (स'सारी)— पश्चविधास्त्वेकद्वित्रिचतुष्पश्चेन्द्रियास्तु निर्दिष्टाः । क्षित्यम्बविद्विपवनतरवस्रसाश्चेति षद्दभेदाः ॥१९२॥

અશ<sup>c</sup>—સર્વ (સંસારી) જીવો પાંચ પ્રકારના છે. એકે દ્રિય, દ્રીન્દ્રિયા, તેઇદ્રિયા, ચૌરિંદ્રિયા અને પંચન્દ્રિયા એમ અતાવવામાં આવ્યા છે; અને પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાયુકાય, વૃક્ષા અને ત્રસજીવો એમ છ લેદવાળા (સંસારી) જીવો હાય છે. (૧૯૨)

વિવરણ—(સંસારી) જીવોના પાંચ અને છ પ્રકાર કેવી રીતે પાડવામાં આવે છે તે ઉપર જણાવાઇ ગયું. ગ્રાંથકાર પાતે જ તેના ખુલાસા આ ગાથામાં કરે છે, તે ઉપરના ખુલાસા સાથે એડવો. તેઓ ઉપર જણાવેલ અભિપ્રાય જેવો જ મત આપે છે. એટલે ઉપર નોંધેલા અભિપ્રાયને પૃષ્ટિ મળે છે.

એક દ્રિય—જેમને માત્ર સ્પર્શન નામની એક જ ઇંદ્રિય હાય તે સર્વ એક દ્રિય કહેવાય છે. પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, પવન અને વનસ્પતિના સર્વ જીવો એક સ્પરો ન્દ્રિયવાળા હોય છે.

દ્વીંદ્રિય—બેઇદ્રિયવાળા. શ'ખ, કાેડાં, છીપક્ષાં, જેળા વગેરે જીવોને એ ઇદ્રિય હાેય છે. સ્પર્શન અને રસ લઇ શકે તે રસના (જીહ્વા) એ બે ઇદ્રિયવાળા જીવો બેઇદ્રિય હાેય છે.

ત્રિઇ દ્રિય—તેઇ દ્રિય જ્વોને ત્રણ ઇ દ્રિયા હાય છે. સ્પર્શન અને રસના ઉપર જણાવેલી તેમાં નાસિકા–વાસ લેવાની ઇ દ્રિય વધે છે. માંકડ, ધનેડાં, જૂ, મંકાડા, યેલ (ઇયળ) વગેરે જ્વોને ઉપર જણાવેલ ત્રણ ઇ દ્રિયા હાય છે.

ચતુરિદ્રિય—ભમરા, માખી, વીંછી, તીડ વગેરે જીવોને ચાર ઇંદ્રિયા હાય છે. સ્પર્શન, રસના, ઘાણુ સાથે જોવાની ચક્ષુરિદ્રિય ભળે છે. આ ઇંદ્રિયા જેને હાય તે ચઉરિદ્રિય જીવો કહેવાય છે. અત્યાર સુધીના સર્વના સમાવેશ તિર્ધ ચમાં થાય છે.

પૃંચે દ્રિય — જેમને સ્પર્શન, રસન, નાસિકા, અને જોવાની ઇંદ્રિય ઉપરાંત કાન (શ્રોત્ર) હાય તે પંચેન્દ્રિય છવો કહેવાય છે. આ પંચેન્દ્રિય છવોમાં જે તિર્ધ થા છે તે જળચર, સ્થળચર, અને ખેચર તેમ જ લુજપરિસર્પ અને ઉત્પરિસર્પ કહેવાય છે. જળમાં ચાલનારા તે જળચરા–મગરમચ્છ, માછલાં વગેરે. સ્થળચર જમીન પર ચાલે છે—ગાય, લે સ, બકરાં વગેરે. ખેચરા આકાશમાં ઊડે છે, જેવાં કે પાપટ, કખૂતર, કાગડા ઇત્યાદિ.

પેટે ચાલનારા ઉરપરિસર્પ અને હાથે ચાલનારા તે લુજપરિસર્પ. અહીં સુધીના સર્વ તિર્ય'ચા છે. તે સિવાય પ'ચેન્દ્રિયમાં નરકના જીવો, દેવતાએ અને મનુષ્યા આવે છે, તેમને સર્વને પાંચ ઇદ્રિયા હાય છે.

આ રીતે સંસારી જીવોના પાંચ પ્રકાર થયા.

હવે આપણે સર્વ (સંસારી) જીવોના છ પ્રકાર વિચારીએ.

ક્ષિતિ—પૃથ્વીકાય, ક્ષિતિકાય. એમાં સર્વ ભૂમિજ પદાર્થો, સાત ધાતુઓ અને ખધા 'મિનરલ'(ખાણુમાંથી નીકળલા પુદાર્થી)ના સમાવેશ થાય છે.

અ છુ-પાણી, જળ, અપ્કર્ધા માબાકાશનું પાણી, ભૂમિનું પાણી, ઝાકળ એ સર્વના, પાણીને લગતા જીવોના, સમાવેશ આપ્કાયનાં અપ્કાયમાં થાય છે.

વિદ્ય—તેઉકાય અથવા અગ્નિકાય. એમાં સર્વ પ્રકારના ગરમ અગ્નિના સમાવેશ થાય છે. આકાશમાં વીજળી થાય તે પણ તેજસકાય છે.

**પવન** ચાથા વાઉકાયમાં સર્વ પ્રકારના પવનોના સમાવેશ થાય છે. પવનાને આ વાઉકાય એકે દ્રિય જીવો ગણ્યા છે. એ સર્વ એકે દ્રિયા છે.

તરવઃ—વનસ્પતિકાય, સૂક્ષ્મ અને બાદર. દેખી ન શકાય તે સૂક્ષ્મ. એમાં સર્વ ક્ળ, શાક, કંદના સમાવેશ થાય છે. એ જ્વોને પણ એક સ્પરોઈન્દ્રિય જ હાય છે. પાણી અને વનસ્પતિકાયમાં જીવ બતાવનાર એક માત્ર જૈન સૂત્રગ્ર'થા જ છે. આધુનિક વૈજ્ઞાનિકા-એ તે સાબિત કર્યું. છે. આ પાંચે પ્રકાર સ્થાવર એકે દ્રિયના છે.

ત્રસ—ત્રસમાં છે, ત્રણુ, ચાર અને પાંચ ઇંદ્રિયવાળા જીવોના સમાવેશ થાય છે. આમ છ પ્રકારના (સર્વ) સંસારી જીવો છે. આ રીતે સૂત્રકાર પદ્દેગની સંખ્યા સુધી વધે છે. અત્ર તો એક્થી છ પ્રકાર બતાવ્યા.

આ રીતે (સંસારી) જીવના છ પ્રકાર કરી શકાય છે, તે જાણવા યાગ્ય છે, કારણ કે જીવને ખરાખર એાળખીએ ત્યારે જીવતત્ત્વનું જ્ઞાન થાય છે. (૧૯૨)

#### જીવના અનેક પ્રકાર છે---

एवमनेकविधानामेकैको विधिरनन्तपर्यायः । प्रोक्तः स्थित्यवगाहज्ञानदर्शनादिपर्यायैः ॥१९३॥

અર્થ — એ રીતે અનેક પ્રકારના પ્રત્યેક જીવના અનંત પર્યાયા છે. તે સ્થિતિ, અવગાહના, ज्ञान, દર્શન વગેરે પર્યાયાથી જાણવા. (૧૯૩)

વિવેચન-- ઉપરના પ્રકારથી જોવામાં આવશે કે પર્યાયલેદે જીવના અનંત લેદા થાય છે. આપણે તા ઉપર ૫૬૩ લેદની વાત કરી, પણ જ્યારે જીવના અનંત પર્યાયોના વિચાર કરવામાં આવે છે ત્યારે તેના અનેક રીતે અનંત લેંદ થાય છે. એ રીતે જીવના જેટલા પ્રકાર કરવા હોય તેટલા એકથી અનંત સુધી પર્યાયલેંદે થઇ શકે છે. એ પર્યાયલેંદ કેવી રીતે થાય તે આપણે તરતમાં જોઇશું. આજે જે દેવચંદ નામના જીવ હાય છે તે કાલે વીરચંદ નામના પર્યાયથી ઓળખાય, વળી તે જેમ અનેક ભવોમાં ગાય, લેંસ, પાડા, બકરા થઇ આવ્યો છે તેમ અનેક સ્થાનકે જઇ આવ્યો છે. એની સ્થિતિ, અવગાહનાના અનંત પર્યાયો-3પો છે તે નીચે પ્રમાણે સમજહાં.

સ્થિતિ—કોઇવાર આયુષ્ય માેટું થાય, કોઇવાર નાનું થાય એમ અનંત ભવમાં ફરતાં આ જવે અનંત આયુષ્ય કર્યાં. એ પ્રત્યેકના જુદા ભેદ ગણવામાં આવે તા આ એક જ પ્રાણીના અને સમુશ્ચયે સર્વ પ્રાણીના (સંસારી) અનંત પર્યાયા થાય. એ પ્રત્યેકના એક એક ભેદ ગણતાં જીવના અનંત પ્રકારા થાય.

અવગાહના—દરેક જવે અનંત ભવમાં કાેઇવાર અસંખ્ય પ્રદેશ અવગાહ્યા, કાેઇ વાર અનંત પ્રદેશ અવગાહ્યા અને કાેઇવાર થાેડા (સંખ્યાત) પ્રદેશા અવગાહ્યા પ્રદેશાના એ અવગાહ્યા અને કાેઇવાર થાેડા (સંખ્યાત) પ્રદેશા અવગાહ્યા. પ્રદેશાના એ અવગાહના જુદી જુદી કરી તે અપેક્ષાએ પણ જીવના અનંત પ્રકારા પડી શકે. અને સમસ્ત જીવના પણ એ રીતે ભેદ પાડતાં અનંત પ્રકારા પડી શકે. જેટલા પ્રદેશે તે પાતે અવગાહી રહ્યો હાય તે તેના દ્વારા આકાશપ્રદેશાની અવગાહના સમજવી. કાેઇ ભવમાં સાત આઠ આકાશપ્રદેશને અવગાહા, કાેઇ વાર અસંખ્યાત પ્રદેશાને ઇત્યાદિ. એ રીતે અવગાહનાના દેશિભે દુથી જીવના અને જીવોના અનંત ભેદ પડી શકે.

જ્ઞાન—સાકાર ઉપયોગ તે જ્ઞાન. કાેઇ ભવમાં આ જીવે ઘણું જાણ્યું, કાેઇ વખત તદ્દન ખુઠ્ઠો રહ્યો, કાેઇવાર સામાન્ય બાેધ થયા, એમ સાકાર ઉપયાગની તરતમતાને લઇને જીવના અનંત લેદા થાય.

દર્શ'ન—સામાન્ય ઉપયોગ તે દર્શ'ન. આ કાંઇક છે એવો બાધ તે સામાન્ય ઉપયોગ. તે નિરાકાર છે. એ દર્શન ઉપયોગ પ્રત્યેક ભવમાં તા અનેક થાય. એ પર્યાયની નજરે જીવના અન'ત પ્રકારા પડી શકે.

આ રીતે જીવના એકથી માંડીને અનંત પ્રકારા છે—પ્રત્યેક જીવને માટે તથા સર્વ જીવોને માટે, તે સત્ય છે. તેથી જીવના અનંત ભેદો પડી શકે, કારણ કે આ પર્યાયા– રૂપાંતરાને અંગે એના એક, છે, ત્રણ એમ પ્રકાર વિચારતાં અનંત રૂપાંતરા થઇ શકે છે. આ પ્રત્યેક જીવ માટે પણ ખરાબર છે અને સમસ્ત જીવોને માટે પણ ખરાબર છે. પ્રત્યેક જીવ પર્યાયની નજરે અનંત ભેદે છે અને સર્વ જીવો પણ અનંત પર્યાયવાળા છે. અનંતની તરતમતાના અનેક ભેદા છે. તે માટે જુએા કર્મ શ્રંથ (દેવે દ્રસ્ટ્રિફ્ટ્રત)

પર્યાય-- એટલે इपांतर, केमडे के आके हेवअंद्र नामे द्वाय ते आवते अवे

જ્ઞાનચંદ્ર નામે પ્રસિદ્ધ થાય. એમાં વળી સ્થિતિ, અવગાહના અને જ્ઞાન તથા દર્શનના ઓછાવત્તા પર્યાયલેદે લેદ પડે. એમ પ્રત્યેક જીવના તથા સમસ્ત જીવના અનંત પ્રકારા પર્યાયલેદે થાય તે ખરાખર સમજાય તેવી વાત છે. (૧૯૩)

#### જીવતું લક્ષણ--

# सामान्यं खलु लक्षणमुपयोगो भवति सर्वजीवानाम् । साकारोऽनाकारथ सोऽष्टभेदश्रतुर्धा च ॥१९४॥

અર્થ — સર્વ જીવાનું સામાન્ય લક્ષણ ઉપયોગ છે. એ ઉપયોગ બે પ્રકારના છે– સાકાર અને અનાકાર (આકાર વગરના). સાકાર ઉપયોગ આઠ પ્રકારના છે અને નિરાકાર ઉપયોગ ચાર પ્રકારના છે. (૧૯૪)

વિવેશન—આ જીવતત્ત્વની વાત ચાલે છે. તો જીવનું લક્ષણ શું ? એ સમજયા વગર જીવતત્ત્વના ખરેખરા ખ્યાલ ન આવે. એ જીવને ખરાબર એાળખવા માટે તેની વ્યાખ્યા ખરાબર કરવી જોઈએ. એ માટે જીવનું સર્વસામાન્ય લક્ષણ શું છે તે જાણવું જોઈએ. જ્યાં સુધી તે જાણવામાં ન આવે ત્યાં સુધી જીવતત્ત્વનું જ્ઞાન કાચું, અધૂ રું રહે. માટે તેને આ શ્લોકમાં રજૂ કહું" છે.

ઉપયોગ—મા લક્ષણ સિદ્ધ અને સંસારી સર્વ જુવાનું છે. ઉપયોગ એટલે બાધ. ઉપયોગ બે પ્રકારના છે: નિરાકાર ઉપયોગ અને સાકાર ઉપયોગ. નિરાકાર ઉપયોગના ચાર પ્રકાર છે: ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન, અવધિદર્શન અને કેવળદર્શન. આ નિરાકાર ઉપયોગથી વસ્તુની જાતિનું દર્શન થાય, એટલે જીવ છે કે જનાવર છે એવું દર્શન એ નિરાકાર ઉપયોગ. અને અમુક વ્યક્તિ દેવચંદ છે એવું જ્ઞાન થાય તે સાકાર ઉપયોગ. તેના આઢ પ્રકાર છે: મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મન:પર્યવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન તથા મતિઅજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને વિભંગજ્ઞાન. દર્શનાપયાગમાં સામાન્ય જ્ઞાન થાય છે, પણ વિશેષ વિગતા તા સાકાર ઉપયોગમાં જ સાંપડે છે. આવી રીતે ઉપયોગ ભાર પ્રકારના છે.

ઘણી વખત સવાલ થાય છે કે મતિઅજ્ઞાનને ઉપયોગ કેમ કહ્યો હશે ? તેના જવાખ એ છે કે સમ્યગ્ મતિજ્ઞાન ન થાય, છતાં છુદ્ધિ ચાલ્યા તો કરે, તે વખતે મતિ-અજ્ઞાન દ્વારા થતા જ્ઞાનને સાકારાપયાગ કહેવામાં આવે છે. ઉપયોગ લક્ષણ સર્વ જવાને લાગે છે, એ ખરાખર સમજતું. માક્ષમાં રહેલ ચેતનાને પણ લાગે છે.

અષ્ટલેદ ચતુર્ધા—એટલે આ સાકાર ઉપયોગ આઠ પ્રકારના છે અને નિરાકાર ઉપયોગ ચાર પ્રકારના છે. બન્ને પ્રકારના ઉપયોગના બાર પ્રકાર થાય છે. આ પ્રકારની વિગતા આપણે ઉપર જોઇ ગયા. એ આવતી ગાયામાં આવશે. (૧૯૪)

#### ઉપયાગના બાર પ્રકારા–

# ज्ञानाज्ञाने पञ्चत्रिविकल्पे सोऽष्टघा तु साकारः । चक्षुरचक्षुरविधकेवलद्दग्विषयस्त्वनाकारः ॥१९५॥

અર્થ — જ્ઞાન અને અજ્ઞાન અનુક્રમે પાંચ અને ત્રણ પ્રકારવાળા સાકાર ઉપયોગ છે; અને ચક્ષુ, અચક્ષુ, અવધિ અને કેવળ દર્શનના અનાકાર ઉપયોગ ચાર પ્રકારના છે. (૧૯૫)

વિવેચન—ઉપરની ગાથાના વિવેચનમાં જણાવ્યું તેમ ઉપયોગ ખાર પ્રકારના છે, અનાકાર ઉપયોગ તે ચાર પ્રકારના દર્શ'ના અને સાકાર ઉપયોગ એટલે પાંચ પ્રકારના જ્ઞાન અને ત્રણુ પ્રકારના અજ્ઞાના મળી આઠ પ્રકારના ઉપયોગ. આ ખધાના વિષયો શું શું હોય છે તે આપણે ઉપર જોઇ ગયા છીએ. એ લેદ અત્ર સ્પષ્ટ કરવાથી એકની એક વાત ખેવાર થાય છે. નિરાકારમાં કાંઇ સ્પષ્ટતા ન થાય, માત્ર જાતિ જ જણાય, સાકારમાં વિશેષ વિગતા જણાઇ આવે. દર્શ'નાપયાગના ચાર લેદા પણ જણાવ્યા અને જ્ઞાનાપયાગના આઠ લેદા પણ ઉપર રજૂ કર્યા. અહીં તેનું પુનરાવત'ન કરવાની જરૂર નથી.

પણુ સાકાર અને નિરાકાર ઉપયોગના તફાવત ધ્યાનમાં રાખવા. નિરાકાર ઉપયોગનું બીજું નામ દર્શન છે. અને સાકાર ઉપયોગનું બીજું નામ જ્ઞાન છે. કેવળજ્ઞાનીને એ બન્ને પ્રકારના ઉપયોગ સમય અંતરે હોય કે એક સાથે હોય તે સંબંધમાં સિદ્ધસેન દિવાકરના ન્યાયનજરે જુદાે મત પડ્યો. એ સમજવા યાગ્ય છે.

આ તત્ત્વિજ્ઞાન ઘણું મહત્ત્વનું છે અને તેને અંગે સિહસેન દિવાકરના મત જાણવા ચાગ્ય છે. અને તે બંને મતના ઉપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશાવિજયજીએ સમન્વય કર્યો તે સમજવા ચાગ્ય છે. આટલી વસ્તુ તત્ત્વદ્દિએ જાણુવી, અંતવવી તે બહુ મહત્ત્વની વાત છે. આ સર્વ ઉપયોગા પણ ભાવા છે. ભાવા કેટલા અને કેવા છે તે તત્ત્વચિંતનને અંગે પ્રસ્તુત હાલાથી એ ભાવા અત્ર રજૂ કરે છે. (૧૯૫)

#### શાવના પ્રકારા અને વિગતા-

# भावा भवन्ति जीवस्यौदयिकः पारिणामिकश्रेव । औपश्चमिकः क्षयोत्थः क्षयोपश्चमजश्च पञ्चेति ॥१९६॥

અશ<sup>6</sup>—જીવને અનેક પ્રકારના ભાવે৷ થાય છે. તેના અનુક્રમે પાંચ પ્રકાર પડે છે. (૧) ઔદયિક ભાવ, (૨) પારિણામિક ભાવ, (૩) ઔપશમિક ભાવ, (૪) ક્ષાયિક ભાવ અને (૫) ક્ષયોપશમિક ભાવ. આમ પાંચ પ્રકારના ભાવ છે. (૧૯૬)

વિવેશન-મા ઘણા પારિભાષિક વિષય છે. આત્માના પર્યાયા વધારેમાં વધારે

પાંચ ભાવવાળા હાય છે, તે પાંચ ભાવાના નામ ઉપર મૂળ ગાથામાં જણાવ્યાં. એક સાજ્ઞિપાતિક ભાવ છઠ્ઠો આવતી ગાથામાં કહેશે. જુદી જુદી સ્થિતિમાં વર્ત લું તે ભાવ.

પારિણામિક ભાવ—દ્રવ્યના જે એક પરિણામ દ્રવ્યના અસ્તિત્વથી જ પાતાની જાતે જ ઉત્પન્ન થયા કરે છે તે પારિણામિક ભાવ. અથવા કોઇપણ દ્રવ્યનું જે સ્વાભાવિક સ્વરૂપપરિણમન તે જ પારિણામિક ભાવ કહેવાય છે.

અનેદિયક ભાવ—ઉદયથી પેદા થાય તે ઔદયિક ભાવ. ઉદય એક પ્રકારની આત્માની કહુબિતતા છે. મેલ મળવાથી પાણીમાં આવતી મલિનતાની પેઠે તે કર્મના વિપાક-અનુભવથી ઉત્પન્ન થાય છે. ડાેળાયેલાં મેલાં પાણી જેવી રીતે મલિન દેખાય છે તેવા જ આ ઔદયિકભાવ છે એમ જાણુનું.

અપૈયશિમ ક— કર્મના ઉપશમથી પેદા થાય તે ભાવ ઔપશિમિક ભાવ કહેવાય છે. ઉપશમ એક પ્રકારની આત્મશુદ્ધિ છે. કચરા નીચે બેસી જવાથી પાણીમાં આવતી સ્વચ્છ-તાની પેઠે સત્તાગત કર્મના ઉદય તદ્દન રાેકાઇ જતાં તે ઉત્પન્ન થાય છે. આમાં કચરાે કે મેલમાત્ર બેસી જાય છે, પણુ મેલથી એ મલિન તાે હાેય છે.

ક્ષાયિકભાવ—કર્મના ક્ષયથી પેદા થાય તે ક્ષાયિકભાવ છે. ક્ષય એ આત્માની એક એવી પરમ વિશુદ્ધિ છે, જે સર્વથા કચરા કાઢી નાખવાથી જળમાં આવતી સ્વચ્છતાની જેમ કર્મના સંબંધ અત્યંત છૂટી જતાં પ્રગટ થાય છે.

સચો પશમજ—ક્ષય અને ઉપશમથી પેદા થાય એ ક્ષાયાપશમિક ભાવ છે. ક્ષયાપશમ એક પ્રકારની આત્માની શુદ્ધિ છે કે જે કર્મના ઉદયમાં નહિ આવેલ અંશના ઉપશમથી અને ઉદયમાં આવેલ અંશના ક્ષયથી પ્રગટ થાય છે. ધાવાને લીધે માદક શક્તિ કાંઇક નાશ પામવાથી અને કાંઇક રહી જવાથી કાેદરાઓની વિશુદ્ધિની જેમ એ વિશુદ્ધિ નિશ્ચિત હોય છે

આવી રીતે આ ગાયામાં પાંચ પ્રકારના ભાવાની વ્યાખ્યા કરી. એ સર્વ ભાવા સર્વ જવાને લાગુ પડતા નથી. એાછામાં એાછા બે ભાવામાં જીવ વર્ત તો હાય છે. એકથી વધારે ભાવામાં વર્તે છે એટલા માટે એકથી વધારે ભાવના સન્નિપાત થાય, સાથે વર્તે તેને સાન્નિપાતિક ભાવ કહે છે. તે હવે પછીની ગાથામાં કહેશે.

સાંખ્યદર્શન આત્માને કૂટસ્થનિત્ય માને છે, અને એમાં કોઇ જાતના પરિણામ માનતા નથી. જ્ઞાન, સુખ, દુ:ખાદિ પરિણામાને તેઓ પ્રકૃતિના જ માને છે. વૈશેષિક અને નૈયાયિક દર્શનો જ્ઞાન આદિને આત્માના ગુણ માને છે ખરા, પણ તેઓ આત્માને એકાંત નિત્ય – અપરિણામી માને છે. નવીન મીમાંસકોના મત વૈશેષિક અને નૈયાયિક જેવા જ છે. બૌદ્ધદર્શન પ્રમાણે આત્મા એકાંતક્ષણિક અર્થાત્ નિરન્વય પરિણામાના પ્રવાહમાત્ર છે. ભિન્ન ભિન્ન ક્ષણામાં એક્શવધતા થતા સુખદુ:ખના અને ભિન્ન ભિન્ન વિષયના જ્ઞાન આદિ જે પરિણામાં અનુભવાય છે, તે પરિણામાં માત્ર માનવા અને તે ખધા વચ્ચે અખંડ સૂત્રરૂપ કોઈ સ્થિર તત્ત્વનું ન હોવું તે જ બૌદ્ધ મતાનુસાર, નિરન્યય પરિણામોનો પ્રવાહ છે એમ સમજવું. જૈનદર્શનનું કહેવું છે કે પ્રાકૃતિક જડ પદાર્થીમાં ફૂટસ્થનિત્યતા નથી, તેમ જ એકાંતક્ષણિકતા પણ નથી, પણ પરિણામિનિત્યતા છે, તે પ્રમાણે આત્મા પણ પરિણામિનિત્ય છે. એથી જ જ્ઞાન, સુખદુ:ખ આદિ પર્યાયો આત્માના જ સમજવા જોઈએ, ગમે તેટલા હુથાડાના ઘા પડે છતાં જેમ એરણ સ્થિર રહે છે તેમ દેશકાળ આદિના વિવિધ ફેરફાર થવા છતાં વસ્તુ જરાયે ફેરફાર નથી પામતી, એ ફૂટસ્થ-નિત્યતા. મૂળ વસ્તુ ત્રણ્ય કાળમાં સ્થિર રહ્યા છતાં દેશકાળ આદિ નિમિત્ત પ્રમાણે ફેરફાર પામ્યા કરે એ પરિણામિનિત્યતા.

આતમાના અધા પર્યાયા એક જ અવસ્થાવાળા નથી હાતા. કેટલાક પર્યાયા કોઇ એક અવસ્થામાં તો બીજા કેટલાક બીજી કોઇ અવસ્થામાં મળી આવે છે. પર્યાયાની તે લિન્ન લિન્ન અવસ્થાઓ ભાવ કહેવાય છે. આત્માના પર્યાયા અધિકમાં અધિક પાંચ ભાવવાળા હાઇ શકે છે. (આ ગ્ર'થકારના મતે ભાવ છ છે.) તે પાંચ ભાવા ઉપર જણાવ્યા છે.

એ જ પાંચ ભાવા આત્માનું સ્વરૂપ છે. અર્થાત્ સંસારી અથવા મુક્ત કાેઇપણુ આત્મા હાેય એના સર્વ પર્યાયા ઉક્ત પાંચ ભાવામાંથી કાેઇ ને કાેઇ ભાવવાળા અત્રશ્ય હાેવાના. અજીવમાં ઉક્ત પાંચ ભાવવાળા પર્યાયાના સંભવ નથી. તેથી એ પાંચ ભાવા અજીવનું સ્વરૂપ થઇ શકતા નથી. ઉપરના પાંચ ભાવ એકી સાથે બધા જીવામાં હાય છે એવા નિયમ નથી. સર્વ મુક્ત જીવામાં ફક્ત એ ભાવ હાેય છે: ક્ષાયિક અને પારિણામિક. સંસારી જીવામાં કાેઇ ત્રણ ભાવવાળા, કાેઇ ચાર ભાવવાળા અને કાેઇ પાંચ ભાવોવાળા હાેય છે, પરંતુ એ ભાવવાળા કાેઇ સંસારી જીવ હાતા નથી. અર્થાત્ મુક્ત આત્માના પર્યાયા હકત એ ભાવામાં અને સંસારીના પર્યાયા ત્રણથી પાંચ ભાવામાં પ્રાપ્ત થાય છે. એથી જ પાંચ ભાવાને જીવનું સ્વરૂપ કહ્યા છે. એ કથન જીવરાશિની અપેક્ષાએ કે કાેઇ જવવિશોષમાં સંભવની અપેક્ષાએ સમજવું.

જે પર્યાચા ઔદયિક ભાવવાળા છે તે 'વૈભાવિક' અને બાકીના ચારે ભાવવાળા પર્યાચા 'સ્વાભાવિક' છે.

ઉક્ત પાંચ ભાવાના પર ભેદ ઉમાસ્વાતિ વાચકે શ્રીતત્ત્વાર્થસૂત્રમાં ગણાવ્યા છે. કયા કયા ભાવનાળા કેટલા પર્યાયા છે અને તે કયા કયા, તે ત્યાં ખતાવેલ છે અને આપણે તે આવતી ગાયામાં જોઇશું.

સર્વાપશમ માત્ર માહનીય કર્મના જ થાય છે. દર્શનમાહનીય કર્મના ઉપશમથી સમ્યક્ત પ્રકટ થાય છે અને ચારિત્રમાહનીય કર્મના ઉપશમથી ચારિત્ર પ્રકટ થાય છે. માટે જ સમ્યક્ત અને ચારિત્ર એ બન્ને પર્યાયા ઔપશમિક ભાવવાળા સમજવા જોઇએ.

કેવળજ્ઞાનાવરદ્યુના ક્ષયથી કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શનાવરદ્યુના ક્ષયથી કેવલદર્શન, પંચવિધ અંતરાયના ક્ષયથી દાન, લાભ, ભાગ, ઉપભાગ અને વીર્ય એ પાંચ લખ્ધિએા, દર્શન માહનીય કર્મના ક્ષયથી સમ્યક્ત અને ચારિત્રિમાહનીય કર્મના ક્ષયથી ચારિત્ર પ્રકટ થાય છે. માટે કેવળજ્ઞાનાદિ નવ પ્રકારના પર્યાયા ક્ષાયિક કહેવાય છે. આ સર્વ વિગત મૂળ લંધાર જ આવતી ગાથામાં કહેશે. ઉમારવાતિ મહાસજ છઠ્ઠો સાજ્ઞિપાતિક ભાવ આ લંધારે છે. એકથી વધારે ભાવા એક સ્થાને એકી વખતે આવે તેને સાજ્ઞિપાતિક ભાવ કહે છે. આપણે એ સર્વ આવતી ગાથામાં જોઈશું. (૧૯૬)

#### ભાવાના પેટાભેદા**—**

## ते त्वेकविंशतित्रिद्धिनवाष्टादशविधास्तु विज्ञेयाः। षष्ठश्च सान्निपातिक इत्यन्यः पञ्चदशभेदः॥१९७॥

અર્થ — આ પાંચે ભાવામાં ઔદયિક ભાવ એકવીસ પ્રકારના છે, બીજા પારિણામિક ભાવના ત્રણ પ્રકાર છે, ત્રીજા ઔપશમિક ભાવના બે પ્રકાર છે, ચાથા ક્ષાયિક ભાવના નવ પ્રકાર છે અને પાંચમા ક્ષાયાપશમિક ભાવના અઢાર ભેદા છે. છઠ્ઠો સાન્નિપાતિક ભાવ છે, તે બીજા ભાવાના વર્તમાન સમૂહ છે. આ છઠ્ઠા સાન્નિપાતિક ભાવના પંદર પ્રકાર છે. (૧૯૭)

વિવરાષુ— આ પાંચ ભાવાના અને તેના સમૂહ તરીકે વર્ત તા છઠ્ઠા સાન્નિપાતિક ભાવના પેટાલેદા કેટલા છે તે આ ગાથામાં વિચારવામાં આવેલ છે. એ વિચારણા સમજ-પૂર્વકની અને યાદ રાખવા યાગ્ય છે, અક્કલમાં ઊતરે તેવી છે. આપણે તેની વિચારણા કરીએ.

એકવિશાતિ—પ્રથમના ઉપર વર્ણવેલા ઔદયિક ભાવના એકવીસ પેટાલેદા છે. આ ઔદયિક ભાવ કર્મના ઉદયથી નાના પ્રકારના પર્યાયા બનાવે છે. અમુક માલુસ જનાવર (તિયે ચ) થાય કે અમુક દેવ થાય કે માલુસ થાય તે ઔદયિક ભાવ સમજવા. નરકગતિ, તિર્ધ ચગતિ, મનુષ્યગતિ અને દેવગતિ એમ ચાર ગતિના ચાર લેદ. ચાર કષાયા છે—ક્રોધ, માન, માયા અને લાલ. આ ચાર કષાયાના ઉદય થવા દેવા તે ઔદયિક ભાવ ખતાવે છે. ત્રણ લિંગ છે—પુરુષચિદ્ધ, સીચિદ્ધ અને નપુંસકચિદ્ધ. આ રીતે અગિયાર પ્રકાર ઔદયિક ભાવના થયા.

મિશ્યાત્વ—શુદ્ધ દેવગુરુધર્મની એાળખાણ ન થવા દે અને વ્રતાદિથી વિરુદ્ધ રાખે, તે મિશ્યાત્વના એક પ્રકાર. અજ્ઞાન–અજાણપણું, ન જાણવું તે. આના પણ એક જ પ્રકાર ક્ષેવાના છે. અસંયતત્વ—સાધુપણું, યતિપણું પ્રાણી પ્રાપ્ત ન કરી શકે. અસિદ્ધત્વ— પ્રાણી મેાક્ષ ન મેળવી શકે, સંસારમાં રખડવા કરે. આ ચાર ગતિ, ચાર ક્યાય અને ત્રણ લિંગ મળીને અગિયાર પ્રકાર થયા, તેમાં મિશ્યાત્વ, અજ્ઞાન, અસંયતત્વ અને અસિદ્ધત્વ મેળવતાં પંદર ભેદ થયા.

છ લેશ્યા—કૃષ્ણુ, નીલ, કાપાત, તેજ, પદ્દમ અને શુકલ. આ છ ઉમેરતાં એકવીશ પેટાલેદ થયા. આ ગતિ વગેરે સર્વ કર્માદયથી થાય છે. આ ભાવમાં જે ઉપગ્રાહી કર્મો છે તે સર્વ'ના ગતિ શખ્દના સ્વીકારથી સમાવેશ ગણી લેવા. આખા ભવમાં અનેક કર્મો ભાગવાય તે ત્રસદશક, સ્થાવરદશક અને ખીજા સર્વ કર્મીના આ ઔદયિક ભાવમાં સસાવેશ જાણી લેવા.

કષાયને લેવાથી ચારે ઘાતિકર્માના તેમાં સમાસ થઈ જાય છે એમ સમજવું. અગાઉ ગ'ધહસ્તી નામના આચાયે' આ પ્રમાણે ગણતરી કરી છે.

અજ્ઞાન વગેરે કેવી રીતે ઔદયિક ભાવે આવે ? એવા પ્રક્ષના જ્વાબમાં કહે છે કે એ પણ કાર્ય હેાવાથી સમાવેશ થઇ જાય. આવી રીતે જીવને લાગેલાં સર્વ કર્મોના આ ઔદયિક ભાવમાં સમાવેશ થઇ જાય છે.

ત્રિ—બીજા પારિણામિક ભાવના ત્રણુ પ્રકાર છે. જીવત્વ, ભવ્યત્વ અને અભવ્યત્વ એ ત્રણે પારિણામિક ભાવ છે. એ કર્મથી ઘતા નથી. જીવમાં ભવ્યપણું કે અભવ્યપણું હોાલું તે પારિણામિક ભાવ છે. તેનું કોઇ કારણુ નથી કે કોઇ કર્મના ઉદયને પરિણામે તે નથી, એમ સમજતું અને સ્વીકારલું. તે પારિણામિક ભાવ છે.

આ જીવના અસાધારણ ભાવ હોવાથી એમને જીવના પારિણામિક ભાવના પેટા પ્રકારમાં ગણવામાં આવે છે. ખાકી અસ્તિત્વ, અન્યત્વ, કર્તું ત્વ, ગુણવત્ત્વ, ભાકતૃત્વ, પ્રદેશ-વત્ત્વ, અસંગ્યાત પ્રદેશવત્ત્વ, અસર્વગતત્વ, અરૂપવત્ત્વ એ સર્વ પારિણામિક ભાવો છે. પણ જીવને અસાધારણ તો ઉપરના ત્રણ પ્રકારા જ છે. વળી, આ અસ્તિત્વ વગેરે ભાવા અજીવમાં પણ હોય છે. અને આપણે જીવને અજીવથી ઝુદા પાઠવા છે. આ રીતે અસ્તિત્વ વગેરે પારિણામિક ભાવા હોવા હતાં એ જીવને માટે અસાધારણ ન કહેવાય. આ ત્રણ જીવને અજીવથી ઝુદો પાડનાર પારિણામિક ભાવ છે અને આપણને આ જીવતત્ત્વ સમજવામાં પ્રસ્તુત છે, જરૂરી છે, ઉપયોગી છે.

ક્રિ—ઔપશમિક ભાવના બે પ્રકાર છે: સમ્યક્ત અને ચારિત્ર એટલે દર્શનમાહુ-નીય કર્મને ઉપશમાવવાથી સમ્યક્ત અને ચારિત્રમાહનીય કમ°ને ઉપશમાવવાથી ચારિત્ર થાય છે. આ ઉપશમ ભાવમાં કચરા માત્ર નીચે બેસે છે, પણુ તે અંદર પડથો રહે છે, દખાયલા રહે છે, તેના સર્વથા નાશ થતા નથી.

નવ—ક્ષાયિક ભાવ કર્મના તદ્દન ક્ષય થવાથી થાય છે. એના નવ પ્રકાર છે. કેવળ-જ્ઞાન, કેવળદર્શન, દાન, લાભ, ભાગ, ઉપભાગ, તથા વીચલબ્ધિ અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ અને ક્ષાયિક ચારિત્ર. આ નવ પ્રકારના ભાવ ક્ષાયિક ભાવે જ પ્રાપ્ત થાય છે. અપ્ટાદશ— ક્ષયે પશ્મ ભાવના અહાર (૧૮) પ્રકાર છે. ઉદયમાં આવે તે કર્મોના ક્ષય કરવા અને બાકી અંદર પડી રહેલા કર્મોના ઉપશમ કરવા. એની વિશુ હિ મિશ્રિત હાય છે. કાદરાની પેઠે એ અધ મિશ્રિત આત્મશુ હિ છે. તે તે જ્ઞાનાવરણના ક્ષયો પશ્મથી મિતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન અને મનઃ પર્યવજ્ઞાન પ્રગટે છે; તેમ જ મિશ્યાત્વયુક્ત તે તે જ્ઞાનાવરણના ક્ષયો પશ્મથી, મિતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને વિભંગજ્ઞાન પ્રગટે છે. આમ મિતિજ્ઞાન આદિ એવા સાત પ્રકાર થયા. તે તે દર્શનાવરણના ક્ષયો પશ્મથી ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન અને અવધિદર્શન તથા પાંચ પ્રકારના અંતરાયના ક્ષયો પશ્મથી દાન, લાભ, લોગ, ઉપલોગ અને વીર્ય લિખ્ય પ્રકટે છે. અને તાનુ બંધી કોધ, માન, માયા તથા લાભના ક્ષયો પશ્મ થવાથી તથા દર્શન મોહનીયના ક્ષયો પશ્મથી સમક્તિ પ્રગટ થાય છે. અપ્રત્યા પ્યાનાવરણીય કપાયના ક્ષયો પશ્મથી દેશવિરતિ પ્રકટ થાય છે અને પ્રત્યા પ્યાનાવરણીય કપાયના ક્ષયો પશ્મથી દેશવિરતિ પ્રકટ થાય છે અને પ્રત્યા પ્યાનાવરણીય કપાયના ક્ષયો પશ્મથી સર્વવિરતિ ચારિજ પ્રગટ થાય છે. આટલા સાર્યુ જ્ઞાન વગેરે ઉપરના અઢાર પ્રકારના પર્યાયો ક્ષાયો પશ્મિક ભાવે વર્ત છે.

પંચદશ—આ પાંચ ભાવના જ્યાં સંયાગ થાય છે તે સાન્નિપાતિક ભાવના પંદર પ્રકાર છે. સંયાગ જેતું પ્રયાજન છે તેને સાન્નિપાતિક ભાવ કહેવામાં આવે છે. આ છેઠ્ઠો ભાવ તેમણે (ઉમાસ્વાતિ વાચકે) તત્ત્વાર્થઅધિગમ સૂત્રમાં નથી ખતાવ્યા, પણ અહીં તે વાત સ્પષ્ટ જણાવી છે. તે સાન્નિપાતિક ભાવના પંદર પ્રકાર છે.

પાંચ ભાવામાં છેના, ત્રહ્યુના, ચારના અને પાંચના યાંગા (જોડાણા) કુલ ૨૬ થાય. તેમાંથી નીચે પ્રમાણેના કુલ છ યાંગા (જોડાણા) સંભવે છે. આકીના વીસ યાંગા સંભવતા નથી. (૧) દ્વિક સંયાગી ભંગ. આ પારિણામિક અને ક્ષાયિક ભાવ સિદ્ધના જીવાને લાગે છે. (૨) ત્રિકસંયાગી ભંગ. કેવળીને ઔદયિક, પારિણામિક અને ક્ષાયિક ભાવ લાધે. (૩) ત્રિકસંયાગી ભંગ. ઔદયિક, પારિણામિક અને ક્ષયાપશિમિક ભાવ ચાર ગતિમાં રહેલ જીવાને લાગે. (૪) ચાર ભાવના સંયાગ. ઔદયિક, પારિણામિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશિમિક ભાવ એ પણ સારે ગતિના જીવાને લાગે. (૫) ચાર ભાવના સંયાગ. ઔદયિક, પારિણામિક, ઔપશિમિક અને ક્ષાયોપશિમિક આ ચાર ભાવોના સંયાગ એ ચારે ગતિના જીવમાં હાય છે. (૬) મનુષ્યાને પાંચે ભાવ લાગે—ઔદયિક, પારિણામિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશિમિક અને ઔપશિમિક. આ પ્રમાણે છ જ ભાંગા લાલે, આ પ્રમાણે વાત લટે છે.

આ છ યાેગા (જોડાણા)ને ગતિ સાથે સમજતાં આ જોડાણાના કુલ પંદર પ્રકાર થાય. પારિણામિક અને ક્ષાયિક એ બેનાે યાેગ એક સિદ્ધ ગતિમાં જ સંભવે છે. એટલે આ યાેગનાે એક જ પ્રકાર છે. ઔદયિક, ક્ષાયિક અને પારિણામિક આ ત્રણનાે યાેગ પણ કેવળીને જ સંભવે છે. એટલે આ યાેગનાે પણ એક જ પ્રકાર છે. પાંચે ભાવાેનાે યાેગ પણ કેવળ મતુષ્યગતિમાં જ સંભવે છે એટલે આ યાેગનાે પણ એક જ પ્રકાર છે. પરંતુ ભાકીના ત્રણુ યાેગા ચારેય ગતિમાં સંભવે છે એટલે દરેકના ચાર પ્રકાર થતા હાેઇ આ ત્રણુ યાેગાના કુલ બાર પ્રકાર છે. આવી રીતે સાન્નિપાતિક ભાવના કુલ પંદર પ્રકાર થાય છે એમ સમજતું. તેનું યંત્ર નીચે પ્રમાણે હરિભદ્રસૂરિની ટીકામાં આપેલ છે.

ઔદયિક મિશ્ર પારિણામિક ૩, ગતિ ૪=૪ પ્રકાર ઔદયિક મિશ્ર ક્ષાયિક પારિણામિક ૪, ગતિ ૪=૪ પ્રકાર ઔદયિક મિશ્ર ઔપશ્ચમિક પારિણામિક ૪, ગતિ ૪=૪ પ્રકાર ઔદયિક મિશ્ર ક્ષાયિક ઔપશ્ચમિક પારિણામિક ૫, ગતિ ૧=૧ પ્રકાર ઔદયિક ક્ષાયિક પારિણામિક ૩, કેવળીને જ ૧=૧ પ્રકાર ક્ષાયિક પારિણામિક ૨, સિદ્ધને જ ૧=૧ પ્રકાર

કુલ ૧૫ પ્રકાર

ચ્યાવી રીતે ભેદવિભાગ પૃર્ણુ થયા. (૧૯૭)

स्थानं स्थानं गतिमिन्द्रियसंपदः सुखं दुःखम् । संप्राप्नोतीत्यात्मा सोऽष्टविकल्पः समासेन ॥१९८॥

અર્થ —એ લાવેા વડે પ્રાણી સ્થાન પામે છે, ગતિ પામે છે, ઇંદ્રિયા મેળવે છે, સંપત્તિ અને સુખ તથા દુઃખ પ્રાપ્ત કરે છે. ટૂંકમાં તેના આઠ દેપ્ટિએ વિચાર થાય છે. (૧૯૮)

વિવેશન — આથી પ્રાણી સ્થાન, ગતિ, સંપત્તિ, સુખદુ:ખ પામે છે. ઔદયિક ભાવના ઉદયે પ્રાણીઓમાં ફેરફાર દેખાય છે. પ્રાણીઓમાં એ તફાવતા આઠ પ્રકારના છે. તેમને આ જીવતત્ત્વ પ્રકરણમાં દાખલ કરવા. આ ગતિ વગેરે નામા સાપેક્ષ કહેલ છે. આપણે એ સર્વ વિચારીએ. એ ઔદયિક ભાવના આઠ પ્રકારા હવે પછીની ગાથામાં કહેશે. એક પ્રાણી બીજાઓથી જુદા પડે છે, તેના આ પ્રસંગા ચિતરવામાં આવ્યા છે. દેવચંદ કરતાં ઝાયલદાસ શા કારણે ઔદયિક ભાવે જુદા પડે છે, તે પર અત્ર વિચાર થાય છે.

એ ભાવા વડે--આ સર્વ ફેરફાર અને એક જીવથી બીજા જીવને જુદા પાડવાનું કારણ તો મુખ્યત્વે કરીને ઔદયિક ભાવ જ છે. પણ પાંચે ભાવે પણ જીવ જુદા પડે છે, તેથી પાંચે ભાવને અહીં કારણ તરીકે માનેલ છે.

સ્થાન—સ્થિતિ અથવા આયુષ્ય આ અર્થમાં ટીકાકાર શ્રી હરિલદ્ર એ શખ્દને સ્પષ્ટ સમજે છે. સ્થાનને ગતિ સાથે મેળવવા જેવું નથી. નારકામાં ઉત્તમ, મધ્યમ અને કનિષ્ઠ સ્થાનો હાય છે. તે અર્થમાં સ્થાન શખ્દ કોઇક સમજે છે. સ્થાનને ગતિ સાથે કાંઇ સંબધ નથી.

પ્ર. કુક

ગતિ—ચાર છે: દેવ, મતુષ્ય, તિય' ચ અને નારક. તિય' ચની અંદર એકે દ્રિય, બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય, ચૌરિ દ્રિય અને પ'ચેન્દ્રિય તિય' ચોના સમાવેશ થાય છે. પ'ચેન્દ્રિય તિય' ચમાં જળચર, સ્થળચર અને ખેચરા તેમ જ ઉરપરિસપ' અને લુજપરિસપ'ના સમાવેશ થાય છે. આ ચાર ગતિમાં સર્વ જીવના સમાવેશ થાય છે. માક્ષને પાંચમી ગતિ કહેવાય છે.

દાદિય—કોઇ પ્રાણી એકે દ્રિય થાય, કોઇ બેઇદ્રિય થાય, કોઇ પ્રાણી તેઇદ્રિય થાય, કોઇ ચઉરિંદ્રિય થાય, અને કોઇ પ'ચે દ્રિયપણું પામે. આ વિવિધતા ઔદયિક ભાવનું પરિણામ છે.

સ'પદ:—ઇંદ્રિયસ'પત્તિ. કોઇ જીવ એકે દ્રિયમણું મેળવે, એવા અર્થ ટીકાકાર કરે છે. ત્યાં તેમના મતે 'ઇંદ્રિયસ'પદ્દ' ઇંદ્રિયરૂપ સંપદ્દના અર્થમાં છે. અથવા વધતી એાછી સંપત્તિ પામે, કોઇ વાર કોઇ ધનવાન થાય, કોઇ ગરીઅ થાય વગેરે. આવા અર્થમાં પણ સંપદ્ શબ્દ વાપરેલ હોઇ શકે.

સુખદુ:ખ—પ્રાણીને સુખ અથવા દુ:ખ થાય છે તે પણ ઔદયિક ભાવનું જ પરિણામ છે. કોઇ પાણી માગે ત્યાં દૂધ મળે અને કેટલાક પ્રાણી રગરગીને મરી જાય પણ એક બટકુ રાટલા પણ ન મળે; કેટલાક સારી શરીરત દુરસ્તી ધરાવે અને પશ્ચર ખાય તા પણ નહે નહિ અને કાઇ નિરંતર માંદા રહે અને મરવાને વાંકે જવે. આવા આવા જે તફાવતા પ્રાણી પ્રાણી વચ્ચે પડે છે તે પાંચે ભાવની તરતમતાને કારણે છે.

અષ્ટિવિધ—આ તકાવત ટ્રંકામાં આઠ પ્રકારના હાય છે. હવે પછીની ગાથામાં એ આઠે પ્રકારા મૂળ શ્રંથકર્તા પાતે જ અતાવશે. ત્યારે પ્રાણી પ્રાણીમાં ફેર કેમ પડે છે તેના સ્પષ્ટ પ્યાલ આવશે. એક પ્રાણી અને બીજા વચ્ચે જે તફાવત પડે છે તે આ પાંચ બાવાની તરતમતાને કારણે છે, આકસ્મિક નથી. આ કેટલું ખધું સમજણ્યૂ વેંકનું છે તે સમજનું અને તેની સ્થાપના કરનાર કેટલા વિચક્ષણ હશે તે વિચારનું. આ પ્રાણી પ્રાણી વચ્ચેના તફાવત ધ્યાનમાં રાખવા અને જીવતત્ત્વની વિચારણામાં તે અબત્યની ખાખત છે એ પ્યાલમાં રાખનું. (૧૯૮)

જીવાને જીદા પાડનાર આઠ કારણાે—

द्रच्यं कषाययोगाञ्जपयोगो ज्ञानदर्शने चैव । चारित्रं वीर्य चेत्यष्टविधा मार्गणा तस्य ॥१९९॥

અર્થ — દ્રવ્ય, કષાય, યાગ, ઉપયાગ, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને વીર્ધ એ તેના આઢ પ્રકારના લેકા જાણવા. (૧૯૯)

વિવર્ણુ--ઉપરની ગાયામાં એક છવ બીજા છવથી ઝુદો પડે છે તેનાં આઢ કારશુ કહ્યાં છે, તે આ ગાયામાં વિગતવાર જણાવે છે.

ડ્રાંગ્ય—ગુણોના આશ્રય દ્રવ્યા ગુણોને જે પાતામાં આશ્રય આપે, એટલે જે ગુણુને ટકાવે, પાતાના છે એમ કહેવરાવે તે દ્રવ્યા અજીવ પણ ગુણુવાન છે. દ્રવ્યની આ વ્યાખ્યા સમજવી.

કુષાય-ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચારના સમુચ્ચયનું નામ ક્લાય છે. ક્ય્ એટલે સંસાર. સંસારના જેમાં લાભ થાય, તે વધી જાય તે ક્યાય. ક્યાય તે મનાવિકારા છે અને મહા સંસાર વધારી મૂકનારા છે.

ચાેગ—મન વચન કાયાના યેઃગ. દશ મનના, દશ વચનના અને કાયયાગના ખાર લેદાે છે. તે હવે પછી આપણે જોઇશું.

ઉપયોગ— જ્ઞાન-દર્શન. આ સર્વ જવાનું સ્થાયી લક્ષ્યુ છે. માલમાં રહેલા જવાને પણ ઉપયોગ હોય છે. એટલા માટે તત્ત્વાર્થાધિગમમાં ઉમારવાતિ મહારાજ કહે છે કે સર્વ જવાનું લક્ષ્યુ ઉપયોગ છે. उपयोगो હક્ષળમ્ (૨.૮)—ઉપયોગ એ જવનું લક્ષ્યુ છે. જવ જેને આત્મા અને ચેતન પણ કહે છે તે અનાદિ સિદ્ધ સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે. તાત્વિક દૃષ્ટિએ અરૂપી હોવાથી એનું જ્ઞાન ઇદ્રિય દ્વારા થતું નથી. પરંતુ તેનું સ્વસંવેદન પ્રત્યક્ષ થાય છે તથા તેનું અનુમાન કરી શકાય છે. એમ હોવા છતાં પણ સાધારણ જિજ્ઞાસુ માટે એક એવું લક્ષણ ખતાવવું એઇએ કે જેનાથી આત્માની પિછાન કરી શકાય; એ અભિપ્રાયથી પ્રસ્તુત સ્ત્રમાં તેનું લક્ષણ ખતાવવું છે. આત્મા લક્ષ્ય—ગ્નેય અને ઉપયોગ લક્ષ્યુ—જાણવાના ઉપાય છે. જગત અનેક જ કચેતન પદાર્થાનું મિશ્રણ છે. એમાંથી જ ક અને ચેતનના વિવેકપૂર્વક નિશ્ચય ઉપયોગ દ્વારા થઇ શકે છે; કારણ કે તરતમભાવથી ઉપયોગ બધા આત્માઓમાં અવશ્ય મળી આવે છે, જ્યારે જ કમાં તે બિલકુલ હોતા નથી.

ज्ञान-- જાણવું તે. વિશેષ વિગતથી જાણવું તેને ज्ञान કહેવાય છે.

દશ<sup>6</sup>ન--સામાન્ય બાધ, જાતિ આદિના બાધ, વિશેષતા વગરના બાધ. તેને દર્શન કહેવામાં આવે છે.

ચારિત્ર--ચર્યા. પાંચ પ્રકારનાં ચારિત્ર. એનું વર્ણુંન આગળ આવશે.

વીય'--શક્તિ દાન, લાલ, ભાગ, ઉપલાગ, વીર્ય (શક્તિ) આ પાંચ પ્રકારના અંતરાયના ત્યાગ કરવા તે આત્માના ગુણને રાકનાર આવરણના ત્યાગ બરાબર છે.

આ આઠ પ્રકારની માર્ગ હાૃ છે. જીવને સમજવા માટે જીવની એ આઠે પ્રકારની માર્ગહા જાહુવી જોઇએ. માર્ગ શા-- ધર્મના પર્યાલાચન દ્વારા અન્વેષણ. જીવદ્રવ્યની શોધખાળ કરતાં જે પરિણામ મળેલ તે અત્ર રજૂ કર્યું છે. તેના આઠ પ્રકાર છે.

આ આઠે પ્રકારની માર્ગ'છાને, અન્વેષણને હવે વિગતવાર બતાવશે. વિચારપૂર્વકની શોધને માર્ગ'છા કહે છે. (૧૯૯)

### આત્માના પ્રકારાે. માગ ભાતુસાર પ્રથમ ચાર પ્રકારાે

## जीवाजीवानां द्रव्यात्मा सकवायिणां कवायात्मा । योगः सयोगिनां पुनरुपयोगः सर्वजीवानाम् ॥२००॥

અર્થ — જીવ તથા અજીવના દ્રત્યાતમાં, કષાયવાન પ્રાણીના કષાયાતમાં, યાંગસહિત (મન, વચન, કાયાની પ્રવૃત્તિ ચુક્ત) હાય ત્યારે યાંગાતમાં અને પ્રત્યેક-સર્વ જીવાના ઉપયોગાતમાં. (૨૦૦)

વિવર્ણ—આ ગાથામાં જે ઉપર આઠ માર્ગ હાએ ખતાવવામાં આવી તે અનુસાર જીવનું સ્વરૂપ બતાવવામાં આવે છે, તે સમજવું અને અવધારવું.

દ્રવ્યાત્મા—જે ખહારના દેખાવ ધારણ કરે તે દ્રવ્યાતમાં. જીવ અને સર્વ અજીવા આકારને ધારણ કરે છે. ધર્મ અધર્મ વગેરે સર્વ અજીવાને પણ આકાર હાય છે. નિરંજન નિરાકાર આત્મા પણ પુદ્દગળ સંગે આકાર ધારણ કરે છે. એટલે ભાવાતમાં તો આત્મા પાતે જ છે, પણ તે પુદ્દગળ સંગે આકાર ધારણ કરતા હાવાથી દ્રવ્યાતમાં કહી શકાય. યાદ રાખલું કે આપણે આત્માને જોઈ શકતા નથી. પણ પુદ્દગળ સંગે તે નવા નવા આકાર ધારણ કરે છે તે દ્રવ્યાતમાં છે. આવી રીતે અજીવો પણ આકાર ધારણ કરે છે, તેથી જીવ અને અજીવ દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ આત્માં છે.

ક્ષાયાતમાં જ્યારે માણુસ કોધ, માન, માયા કે લાભમાં પડી જાય છે ત્યારે તે ક્યાયમય થઈ જાય છે, તન્મય થઈ જાય છે, તે વખતે તે ક્યાયાતમા કહેવાય છે. જેમ સામાયિક કરનાર શેઠ સામાયિકમાં હાવા છતાં ઢઢવાડે જઈ આવ્યા તેમ ક્રોધી, માની, માયાવી અને લાભી તે વખતે ક્યાયાતમા છે.

ચાગાતમા—જયારે પ્રાણી મન, વચન, કાયાના કોઇ પણ ધાગમાં પ્રવર્તાતો હાય તે વખતે ચાગાતમા કહેવાય છે. માત્ર ચૌદમે ગુણસ્થાને જ અધાગીપણું પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યાં સુધી સર્વ ચાગાતમાંઓ છે એમ જાણવું.

ઉપયોગાતમા – આપણે આગલી ગાથામાં જોયું કે સર્વ જવાને લાગુ પડે તેવું લક્ષણ ઉપયોગ છે. ઉપયોગ સર્વજવાને હાય છે (માક્ષના જવાને પણ). તેથી સર્વ આત્મા ઉપયોગાતમાં કહેવાય છે. તે જ પ્રમાણે જ્ઞાનમાં વર્તે ત્યારે જ્ઞાનાતમાં, દર્શનમાં વર્તે ત્યારે

દર્શનાત્મા, ચારિત્રમાં વતે° ત્યારે ચારિત્રાત્મા અને વીર્ધમાં વતે° ત્યારે વીર્યાત્મા. આ પ્રમાણે આઠે માર્ગ'ણાએ આત્માને ઘટાવવા. તે આવતી ગાથામાં કહેશે.

પાતાનું તાદ્રૂપ્ય જેની સાથે થાય તે રૂપ આત્મા થઇ જાય, તે ભાવમાં વર્તાતો આત્મા કહેવાય છે. ખરી રીતે આવી સ્થિતિ આત્માની સ્થિતિ છે. આ ભાવ ખરાબર સમજવા. (૨૦૦)

### બાકીની ચાર માર્ગ હાએ વર્ત તા આત્મા--

## ज्ञानं सम्यग्द्रष्टेर्दर्शनमथ भवति सर्वजीवानाम् । चारित्रं विरतानां तु सर्वसंसारिणां वीर्यम् ॥२०१॥

અર્થ — સમક્તિ દષ્ટિના જ્ઞાનાત્મા અને સર્વ પ્રાણીઓના દર્શનાત્મા અને ચારિત્રમાં આસક્ત થયેલા હાય તેમના ચારિત્રાત્મા અને સંસારમાં રહેલા સર્વ જીવા જેમનામાં વીર્ધ શક્તિ હાય તે વીર્યાત્મા. (૨૦૧)

વિવેચન—આ ગાથામાં માર્ગભાતુસાર બાકીના આત્માના ચાર પ્રકાર ખતાવે છે, એટલે આઠે માર્ગભાતુસાર આત્માના પ્રકાર પૂરા થશે.

જ્ઞાન—સર્વ પ્રાણીઓમાં જ્ઞાનના અનંતમા ભાગ સદા ખુલ્લા રહે છે. કાંઇપણ જાણવું, વસ્તુ છે એવી સવિશેષ ભાવના, તેના જાણુપણાને જ્ઞાન કહે છે. આ દેવચંદ છે, સથચંદ છે, મારી પાતાની ગાય છે એવું સવિશેષ જાણુપણું તે જ્ઞાન.

સમ્યગ્દષ્ટિ—સમ્યગ્દેષ્ટિવાળા જીવને જ્ઞાન થાય તે વખતે વર્ત તો ચેતનાના પ્રવાહ તે જ્ઞાનાત્મ જાણવા. ડીકાકારના કહેવા પ્રમાણે ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશમિક અને ઔપશમિક એમ ત્રણ પ્રકારના જ્ઞાનના આમાં સમાવેશ થાય છે. મિશ્યાદર્ષિનું જ્ઞાન નહિ.

દર્શન—વસ્તુના સામાન્ય ઉપયોગ. 'અહીં કાંઇક છે' એવું વિશેષ જાણ્યા વગરનું જ્ઞાન થાય, માત્ર 'અહીં કાંઇક છે' એવા સામાન્ય બાધ થાય, તેને દર્શન કહેવામાં આવે છે.

સવ જો -- આ દર્શન, સામાન્ય બાધ, નિરાકાર ઉપયોગ જ્યારે પ્રાણીને થાય ત્યારે તે દર્શનાતમાં જાણવા. આવા બાધ એક દ્રિયથી માંડીને સર્વ જીવાને થઇ શકે છે.

**ચારિત્ર**—ચર્યા. એના પાંચ વિભાગ નવતત્ત્વમાં આપેલા છે. ચારિત્રની ક્રિયા કરનાર તે વખતે ચારિત્રાત્મા કહેવાય છે.

વિરત-ત્યાગીને હાેય તે ખરું ચારિત્ર. ચારિત્રમાં પ્રાણી વર્ત તો હાય તે વખતે તે ચારિત્રાત્મા કહેવાય છે. ચારિત્ર અહીં સંયતનું સમજનું, અસંયતનું નહિ. જેમણે ત્યાગ ન કર્યો હાેય તે ચારિત્રાત્મા ન કહેવાય. વી ય'--શક્તિ, અળ. આ શક્તિ આત્મામાં ભરેલી છે, તે પ્રકટ થાય ત્યારે તે વીર્યાત્મા કહેવાય છે. અંદર ભરેલી શક્તિના ઉપયાગ થાય જ એમ સમજવું નહિ. પણ એ શક્તિ અંદર તા પડેલી છે જ.

સર્વ સંસારીઓની—સિદ્ધ અને સંસારી સર્વ પ્રાણીઓમાં અનંત શક્તિ ભરેલી છે. જીવને અજીવથી જુદા પાડનાર આ વીર્ય છે. એના જ્યારે ઉપયોગ થાય ત્યારે તે વીર્યાત્મા થાય છે એમ સમજવું. શક્તિના ઉપયોગ કરે ત્યારે આ પ્રાણાં વીર્યાત્મા કહેવાય છે.

આ રીતે આઠે માર્ગ હ્યુંએ આઠ પ્રકારના આત્માની વાત કરી. આ વાત લક્ષમાં રાખી સમજવી અને પ્રાહ્મી જે ભાવે વર્ત તો હોય તે ખ્યાલમાં રાખતું. આમાં ઉપયોગાતમા અને વીર્યાત્મા માક્ષના જીવને પહુ લાગે છે. (૨૦૧)

#### દ્રવ્યાત્મા--

# द्रव्यात्मेत्युपचारः सर्वद्रव्येषु नयविशेषेण । आत्मादेशादात्मा भवत्यनात्मा परादेशात् ॥२०२॥

અર્થ -- 'દ્રવ્યાતમાં' એ પ્રમાણે બધાં દ્રવ્યોને ઉપચાર નયની અપેક્ષાએ વિશેષે કરીને કહી શકાય. આત્માની (સ્વની) અપેક્ષાએ તે આત્મા છે અને પરને આદેશ કરવાથી પરની અપેક્ષાએ તે જ અનાત્મા થઇ જાય છે. (૨૦૨)

વિવેચન—આ ગાથામાં 'આત્મા' શબ્દના અર્થ અપેક્ષા ધ્યાનમાં રાખીને સમજાવે છે. એ અપેક્ષાને સમજવી તે જૈન ધર્મ અને તેનાં તત્ત્વાને સમજવાની ચાવી છે, તેથી આ શ્લોકને ખૂબ વિચારી ધ્યાનમાં લેવા.

દ્રવ્યાત્મા—નયને લઇને અપેક્ષાએ સર્વ પદાર્થીને પણ દ્રવ્યાત્મા કહી શકાય. એ સામાન્યની અપેક્ષાએ સમજનું. તત્ત્વથી એવી વાત ન થાય, પણ ઉપચારથી એને અને અજીવના સર્વ પદાર્થીને દ્રવ્યાત્મા કહી શકાય. જીવ અને અજીવ સર્વ પદાર્થી પોત-પોતાનાં રૂપનાં વાચક હોવાથી ઉપચારની અપેક્ષાએ બન્નેને દ્રવ્યાત્મા કહી શકાય. અજીવમાં જે ગુણા છે તે આમાં પણ છે, તેથી તેને દ્રવ્યાત્મા સ્વદ્રવ્યની અપેક્ષાએ કહેવામાં કાઈ પ્રકારના વાંધા નથી. અટિંત इति आत्मा—જે કરે હરે, જાય આવે તે આત્મા. એ અપેક્ષાએ એ અજીવ પદાર્થીને પણ દ્રવ્યાત્મા કહી શકાય. એનું સ્વરૂપ અતાવવા એને દ્રવ્યાત્મા કહેવામાં કોઈ જાતના વાંધા નથી. આકી જીવ એ તો જીવ જ છે. તે ભાવાત્મામાં જશે. એટલે તત્ત્વથી અજીવ આત્મા ન હોવા છતાં તેનું અને આત્માનું જવા આવવાને અંગે સ્વરૂપ એક સરખું હોવાથી ઉપચારથી એને દ્રવ્યાત્મા કહી શકાય. આ ઔપચારિક વાત છે અને ન્યાયનિષ્ણાત તરત સમજી શકશે. જીવ અને અજીવ આવી રીતે એક્સરખાં જાય

આવે છે, તેથી તેમને દ્રવ્યાત્મા કહી શકાય. આ અપેક્ષા બરાબર સમજવી. દ્રવ્ય એટલે સામાન્યની અપેક્ષાએ આ વાત સમજવી.

નય--અપેક્ષા. એ અપેક્ષાએ અજીવ દ્રવ્યાતમાં છે, બાકી ભાવાતમાં એ નથી. આત્માનું અને અજીવનું સામાન્ય એક હોવાથી એ દ્રવ્યાતમાં કહેવાય.

આતમા—ચેતનવાન. ઝટતિ इति आत्मा—જે પોતાના જેરથી—શક્તિથી જાયઆવે તેને જ ભાવાતમાં કહી શકાય. આ અપેક્ષાએ અજવને ભાવાતમાં ન કહી શકાય. આત્માના જે ગુણા છે તે જેનામાં ઉપરછલ્લા હાય તે દ્રવ્યાતમાં ગણાય. આ સર્વ સામાન્યની અપેક્ષાએ છે.

અનાત્મા--આત્માના ગુણા ન હાય ત્યારે તેને અનાત્મા કહેવાય. પરની અપેક્ષાએ એ આત્મા પણ નથી અને અજવ પણ નથી, આત્મા છે અને નથી, અજવ છે અને નથી. આત્માના ગુણા જેનામાં ન હાય તે વ્યતિરેક અપેક્ષાએ અનાત્મા કહેવાય. આ અપેક્ષાવાદની વાત છે અને ખહુ ઝીલ્લુવટથી સમજવા યાગ્ય છે. એ ગુરૂગમની અપેક્ષારાખે છે. ન સમજાય તેણે સમજલ્લાળા ગુરૂની આ બાબતમાં મદદ હેવી.

**પરાદેશ**—જે આત્મિક વસ્તુ ન હોય, જેનામાં એ ગુણા ન હોય તેની અપેક્ષાએ એ દ્રવ્યાત્મા પણ નથી અને કાંઇ નથી.

મારા વિચાર પ્રમાણે દ્રવ્ય, ગુણુ અને પર્યાયમાં જે દ્રવ્ય શબ્દ વાપરવામાં આવેલ છે તે પદાર્થ માટેના છે અને દ્રવ્યાત્મામાં જે દ્રવ્ય શબ્દ વપરાયા છે તે સ્થિતિની અપેક્ષાએ વપરાયેલ છે. આ તફાવત શબ્દના વપરાશને અંગે છે અને ધ્યાન રાખવા યાંચ્ય છે. દ્રવ્યાત્મામાં વપરાતા દ્રવ્ય શબ્દ એ તદ્દન દેખાવમાત્ર ઉપચાર છે. ભાવાતમા તા તદ્દન જુદા જ છે. બાકી જીવા અને અજીવા સ્વરૂપે ઉદ્દેશીએ તા દ્રવ્યાતમા થઈ શકે છે, તેમાં જરા પણ વાંધા નથી. અજીવા કદી ભાવાતમા ન જ થાય. આ અતિ સ્ફ્રમ અપેક્ષા સમજવી, સમજવા પ્રયત્ન કરવા, એમાં માટાના આશ્રય લેવા પડે તેટલા લેવા. આત્મા જીવરૂપ છે અને અજીવા કદી ભાવાતમા તા થતા જ નથી. સામાન્ય તત્ત્વને આશ્રીને આ દ્રવ્યાત્માનું સ્વરૂપ અતાવેલ છે. હજુ આ વિષયમાં વધારે કહેવામાં આવશે, તે સર્વ સમજવા સહાનુભૂતિથી યતન કરવા. (૨૦૨)

જીવ તત્ત્વનું અનેકવિધ સ્વરૂપ—

एवं संयोगारूपबहुत्वाद्येने कशः स परिसृग्यः । जीवस्येतत्सर्वे सुतत्त्वमिद्द लक्षणेर्देष्टम् ॥२०३॥

અથ'—એ પ્રમાણે આઝુબાઝુની પરિસ્થિતિને લઇને તેમ જ અલ્પબહુત્વને

લઇને જીવ(જીવતત્ત્વ)ને શાધી કાઢવું. આ જીવનું સર્વ સુંદર તત્ત્વ એનાં લક્ષણા વડે અહીં સમજવું. (२०३).

વિવેચન—આ શ્લાકમાં ખતાવે છે કે અનેક કારણે જીવના અનેક લેંદ થઇ શકે છે. અત્યારે જીવતત્ત્વના વિચાર ચાલે છે. તેમાં તે અનેક પ્રકારા પ્રસ્તુત છે. આપણે આ શ્લોકના ભાવ સમજવા પ્રયત્ન કરીએ.

સંધાગ—જેની સાથે જીવ જોડાયલા હાય તેના આધારે જીવના અનેક પ્રકાર પડી શકે. આપણે કવાયાત્મા, યાગાત્મા વગેરે, સંયાગજન્ય તેના પ્રકારા બસામી ગાથામાં જોઈ ગયા. આ અનેક પ્રકારા જાણી લેવા, કારણ કે આત્માને બરાબર જાણવાના એ માર્ગ છે. આત્મા તા ઘણી રીતે સંયાગમાં પડી ગયેલા છે, તેથી તેના સંબંધે તેના અનેક પ્રકાર થાય. સંયાગ છૂટી જાય ત્યારે તે બંધ થઈ જાય છે. જેમ કે એ નરકગતિના સંયાગે નારક કહેવાય છે, પણ તે વખતે તેને દેવગતિસંયાગ નથી તેથી તેને દેવ ન કહેવાય.

અલ્પળહુત્વ—વળી મનુષ્યા ગર્ભજ અને સંમૂર્છિમ લેદે કરીને અસંખ્ય છે. તે બહુઓછા છે. તિર્ધ યા એકે દ્રિય વળેરે લેદે કરીને અનંત છે, તેના પ્રમાણમાં મનુષ્યા અલ્પ છે, ને તિર્ધ યા બહુ છે. સંખ્યાની બાબતમાં મનુષ્યા તિર્ધ યને પહોંચે નહિ. વળી આદિ શબ્દ ઉપર વાપર્યો છે તે નામ માટે સમજવા. નામાદિ દરેકના જુદા હાય. પ્રાણી દેવચંદ તરીકે હસ્તિ ધરાવતા હાય પણ અમરચંદ તરીકે નહિ. આવી રીતે લક્ષણલેદે અને નામલેદે મનુષ્યા જુદા જુદા થાય. અસ્તિ—નાસ્તિ લેદે તે જુદા પડે. આ અસ્તિ—નાસ્તિ લાલ સમજવા. મનુષ્યાના આવા અનેક પ્રકાર પાડી શકાય છે.

આવી રીતે જીવતત્ત્વના અનેક પ્રકાર થાય. તે બધાનાં કારણામાં સંયાગ અને અલ્પખહુત્વ છે. તેને લઇને તેના અનેક લેદાે પડે છે. પ્રકારા પડવાનું કારણ આથી ખ્યાલમાં આવી જશે. જીવતત્ત્વની વાત ચાલે છે, તે ધ્યાનમાં રાખવું. (૨૦૩)

### સર્વજીવાતું એક લક્ષણ અપેક્ષાએ—

## उत्पादविगमनित्यत्वलक्षणं यत्तदस्ति सर्वमपि । सदसद्वा भवतीत्यन्यथाऽपितानपितविशेषात् ॥२०४॥

અર્થ — સર્વ વસ્તુઓ ઉત્પન્ન થાય છે, નાશ પામે છે અને તેની અંતગ<sup>°</sup>ત નિત્યત્વ રહેલું છે. તે સર્વ વસ્તુ સત્ અને અસત્ અપેક્ષાએ અને અપેક્ષાની ગેરહાજરીમાં થઇ શકે. (૨૦૪)

વિવેચન—આ ગાથામાં સર્વ વસ્તુની વ્યાખ્યા અને તેની અપેક્ષા આપવામાં આવી છે. આ વિભાગ બહુ ઝીશ્વવટથી ત્રાહ્યમાં લેવા યાગ્ય છે. એમાં નય અને અપેક્ષાવાદને બહુ યુક્તિથી વિચારવામાં આવેલ છે. ઉત્પાદ વિગમ નિત્યત્વ—ઉત્પત્તિ, વિનાશ અને નિત્યત્વ (ધ્રુવતા) એ સત્ની વ્યાપ્યા છે. અમુક વસ્તુ—પદાર્થ છે, તેની ત્રણ સ્થિતિ હોય છે. તે ઉપજે છે, નાશ પામે છે અને તેમાં નિત્યત્વ હોય છે. ઉમાસ્વાતિ તત્ત્વાર્થાધિગમમાં કહે છે (૫–૨૯) કે ઉત્પાદ—વ્યયમીવ્યયુક્ત સત્ જે ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રીવ્ય એ ત્રણેથી યુક્ત અર્થાત્ તદાત્મક છે તે સત્ કહેવાય. "સત્ના સ્વરૂપ વિશે ભિન્ન ભિન્ન દર્શનોનાં ભિન્ન ભિન્ન મત છે. કાઇ દર્શન (વેદાન્ત, ઔપનિષદ, શાંકરમત) સંપૂર્ણ સત્ પદાર્થને (ધ્રદ્યાને) કેવળ ધ્રુવ (નિત્ય) જ માને છે. કાઇ દર્શન (ઔદ્ધ) સત્પદાર્થને નિરન્વય ક્ષણિક માને છે. કાઇ દર્શન (સાંખ્ય) ચેતનતત્ત્વરૂપ સત્ને તે કેવળ ધ્રુવ (ધ્રુટસ્થનિત્ય) અને પ્રકૃતિતત્ત્વરૂપ સત્ને પરિણામિનિત્ય (નિત્યાનિત્ય) માને છે. કાઇ દર્શન (વૈશેષિક) અનેક સત્ પદાર્થમાંથી પરમાણ, કાળ, આત્મા આદિ કેટલાંક સત્તત્ત્વોને ફ્રુટસ્થનિત્ય અને ઘર, વસ્ત આદિ કેટલાંક સત્ને માત્ર ઉત્પાદવ્યયશીલ (અનિત્ય) માને છે. પરંતુ જૈનદર્શનનું સત્ના સ્વરૂપ સંખંધનું મંતવ્ય ઉક્ત પધા મતોથી ભિન્ન છે અને સદર સ્તૃત્રમાં ખતાવ્યું છે."

'' જૈન દર્શ'નનું માનવું એ છે કે જે સત્-વસ્તુ છે તે ફક્ત પૂર્ણુર્યે ફ્ટસ્થનિત્ય અથવા કક્ત નિરન્વય વિનાશી અથવા એના અમુક ભાગ ફ્ટસ્થનિત્ય અને અમુક ભાગ પરિદ્યામિનિત્ય અથવા એના કાઇ ભાગ તા ફક્ત નિત્ય અને કાઇ ભાગ તા માત્ર અનિત્ય એમ હાઇ શકતું નથી. એના મત પ્રમાણે ચેતન અથવા જડ, મૂર્ત અથવા અમૂર્ત, સૂક્ષ્મ અથવા સ્થૂળ બધી સત્ કહેવાતી વસ્તુઓ ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રીવ્ય ફ્રેપે ત્રિરૂપ છે."

"પ્રત્યેક વસ્તુમાં બે અંશ છે. એક અંશ એવો છે કે જે ત્રહ્યું કાળમાં શાશ્વત છે અને બીંને અંશ સદા અશાશ્વત છે. શાશ્વત અંશના કારહ્યુંથી પ્રત્યેક વસ્તુ ધોલ્યાત્મક (સ્થર) અને અશાશ્વત અંશના કારહ્યુંથી ઉત્પાદવ્યયાત્મક (અસ્થિર) કહેવાય છે. આ બે અંશામાંથી કોઇ એક બાજુએ દિવ્દ જવાથી અને બીજી બાજુએ ન જવાથી વસ્તુ ફક્ત સ્થિરરૂપ અથવા ફક્ત અસ્થિરરૂપ માલૂમ પડે છે. પરંતુ બંને અંશાની બાજુએ દિવ્દ આપવાથી વસ્તુનું પૂર્ણ અને યથાર્થ સ્વરૂપ માલૂમ પડે છે. એથી બંને દિવ્દિઓને અનુસારે જ આ સ્ત્રમાં સત્-વસ્તુનું સ્વરૂપ પ્રતિપાદિત કર્યું છે." આ પ્રમાણે પંડિત સુખલાલ સદર સ્ત્ર ઉપર સ્થયક વ્યાપ્યા કરે છે, તે અત્ર દાખલ કરી છે.

તે જ પંડિત સુખલાલ જેઓ પ્રજ્ઞાચક્ષુ છે તે પછીના સૂત્ર(૫.૩૦)માં જણાવે છે કે (નિત્યની વ્યાપ્યા પર વિવેચન કરતાં) " બધાં તત્ત્વોમાં વ્યાપકરૂપે પરિણામિનિત્યત્વ લાદના સ્વીકાર કરવા માટે મુખ્ય સાધક પ્રમાણ અનુભવ છે. સૂક્ષ્મ દિવશી જોતાં કાઈ એવું તત્ત્વ અનુભવમાં નથી આવતું કે જે અપરિણામિ હાય, અથવા માત્ર પરિણામરૂપ હાય. ખાદા આભ્યંતર બધી વસ્તુઓ પરિણામિનિત્ય માલૂમ પડે છે, જો બધી વસ્તુઓ ક્ષિણુક માત્ર હાય તે પ્રત્યેક ક્ષણુમાં નવીનવી વસ્તુ ઉત્પન્ન થવા તથા નષ્ટ થવાને લીધે

તેમ જ એના કાઇ સ્થાયી આધાર ન હાવાને લીધે એ ક્ષણિક-પરિણામ-પર'પરામાં સજાતીયતાના અનુભવ કચારે પણ ન થાય, અર્થાત્ પહેલાં કાઇવાર જોયેલી વસ્તુને કરીથી જોતાં જ જે 'આ તે જ વસ્તુ છે' એવું પ્રત્યિભજ્ઞાન થાય છે તે કાઇ પણ રીતે ન થાય, કેમકે પ્રત્યિભજ્ઞાનને માટે જેમ એની વિષયભૂત વસ્તુનું સ્થિરત્વ આવશ્યક છે, તેમ જ દ્રષ્ટા આત્માનું પણ સ્થિરત્વ આવશ્યક છે. એ રીતે જ અથવા ચેતનતત્ત્વ માત્ર જો નિવિકાર હાય તા એ અને તત્ત્વાના મિશ્રણરૂપ જગતમાં ક્ષણક્ષણમાં દેખા દેતી વિવિધતા કચારે પણ ઉત્પન્ન ન થાય. એથી પરિણામિનિત્યત્વવાદને જૈનદર્શન યુક્તિસંગત માને છે."

નિત્યની ખીજી વ્યાખ્યા—" સત્ પાતાના સ્વભાવથી ચ્યુત થતું નથી માટે નિત્ય છે. ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રીવ્યાત્મક રહેવું એ જ વસ્તુમાત્રનું સ્વરૂપ છે. આ સ્વરૂપ સત્ કહેવાય છે. સત્સ્વરૂપ નિત્ય છે, અર્થાત્ તે ત્રણે કાળમાં એકસરખું અવસ્થિત રહે છે. એવું નથી કે કોઇક વસ્તુમાં અથવા વસ્તુમાત્રમાં ઉત્પાદ, વ્યય તથા ધ્રીવ્ય કયારેક હોય અને કયારેક ન હાય. પ્રત્યેક સમયમાં ઉત્પાદાદિ ત્રણે અંશ અવશ્ય થાય છે. એજ સત્નું નિત્યત્વ છે. પાતપાતાની જાતિને ન છોડવી એ જ ખધાં દ્રવ્યોનું ધ્રીવ્ય છે અને પ્રત્યેક સમયમાં ભિન્ન મિન્ન પરિણામરૂપે ઉત્પન્ન અથવા નષ્ટ થવું એ એમના ઉત્પાદ-વ્યય છે. ધ્રીવ્ય તથા ઉત્પાદ-વ્યયનું ચક્ર દ્રવ્યમાત્રમાં સદા દેખાય છે.

આ ચક્રમાંથી કચારે પણ કોઇ અંશ મુક્ત-લુમ થતો નથી, એ જ આ સૂત્ર દ્વારા ખતાવ્યું છે. પૂર્વ સૂત્રમાં ધ્રીવ્યનું કથન છે એ દ્રવ્યના અન્વયી સ્થાયી અંશમાત્રને લઇને છે; અને અહીં નિત્યત્વનું કથન છે તે ઉત્પાદ-વ્યય અને ધ્રીવ્ય એ ત્રણે અંશાના અવિ-ચ્છિન્નત્વને લઇને છે. આ જ પૂર્વસૂત્રમાં કથિત ધ્રીવ્ય અને આ સૂત્રમાં કથિત નિત્યત્વની વચ્ચે અંતર છે."

સદસદ્વા—વસ્તુના સત્-અસત્ ભાવા માટે ઉપર વિવેચન થઇ ગયું, ત્યાંથી 'ઉત્પાદ—વ્યય—ધીવ્યયુક્ત સત્' સમજ લેવું. દરેક વસ્તુમાં ઉત્પત્તિ, વિનાશ અને નિત્યપણું કાયમ છે. આ સમજવાથી જૈન ધર્મના જીવતત્ત્વને ળરાળર સમજવામાં આવશે.

આપેલ-અનપિત-અહીં અપિત એટલે અપેક્ષા સમજવી. આપણી જાતને અપેલુ કરી દેવી એ અપિતવાદ છે. પંડિત સુખલાલજી આ સૃત્ર સમજવાતાં જે વિવેચન કરે છે તે અત્ર પ્રસ્તુત છે. તેઓ આ આ 'અપિત-અનપિતસિહે:' (૫-૩૧) સૂત્રને અંગે લખે છે કે "પ્રત્યેક વસ્તુ અનેકધર્માત્મક છે; કેમકે અપિત એટલે અપેલુા અર્થાત્ અપેક્ષાથી, અને અનપિત એટલે અનપેલુા અર્થાત્ બીજી અપેક્ષાએ વિરુદ્ધ સ્વરૂપ સિદ્ધ થય છે."

તેઓ સદર સૂત્ર પર વિવેચન કરતાં જણાવે છે કે "પરસ્પર વિરુદ્ધ કિંતુ પ્રમાણ-સિદ્ધ ધર્મીના સમ-વય એક વસ્તુમાં કેવી રીતે થઇ શકે છે, એ અતાવતું, તથા વિદ્યમાન અનેક ધર્મામાંથી કયારેક એકનું અને કયારેક બીજાનું પ્રતિપાદન કેમ થાય છે, એ બતાવતું એ આ સૂત્રના ઉદ્દેશ છે. આત્મા સત્ છે એવી પ્રતીતિ અથવા ઉક્તિમાં જે સત્ત્વનું ભાન હાય છે, તે બધી રીતે ઘટિત થતું નથી. જે એમ હાય તા આત્મા, ચેતના આદિ સ્વરૂપની માફક ઘટાદિ પરરૂપથી પણ સત્ સિદ્ધ થાય, અર્થાત્ એમાં ચેતનાની માફક ઘટત્વ પણ ભાસમાન થાય, જેથી એનું વિશિષ્ટ સ્વરૂપ સિદ્ધ જ ન થાય. વિશિષ્ટ સ્વરૂપના અર્થ એ છે કે તે સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી સત્ નહિ અર્થાત્ અસત્ છે. આ રીતે અમુક અપેક્ષાએ સત્ત્વ અને બીજી અપેક્ષાએ અસત્ત્વ એ બંને ધર્મ આત્મામાં સિદ્ધ થાય છે. જેમ સત્ત્વ—અસત્ત્વનું છે તે જ પ્રમાણે નિત્યત્વ—અનિત્યત્વ ધર્મ પણુ એમાં સિદ્ધ છે. દ્રવ્ય(સામાન્ય) દૃષ્ટિએ નિત્યત્વ અને પર્યાય(વિશેષ) દૃષ્ટિએ અનિત્યત્વ સિદ્ધ થાય છે. આ રીતે પરસ્પર વિરુદ્ધ દેખાતા, પરંતુ અપેક્ષાભેદથી સિદ્ધ એવા બીજા પણુ એકત્વ, અનેકત્વ આદિ ધર્મોના સમન્વય આત્મા આદિ બધી વસ્તુએામાં અબાધિત છે. આથી બધાય પદાર્થો અનેકધર્માત્મક માનવામાં આવે છે."

પંડિત સુખલાલ બીજી વ્યાખ્યા આપતાં જણાવે છે કે "પ્રત્યેક વસ્તુ અનેક પ્રકારે વ્યવહાર્ય છે, કેમકે અર્પણા અને અનર્પણાથી અર્થાત્ વિવક્ષાને લીધે પ્રધાન-અપ્રધાન ભાવે વ્યવહારની સિદ્ધિ-ઉપપત્તિ થાય છે." આ વ્યાખ્યા ઉપર વિવેચન કરતાં પંડિતશ્રી જણાવે છે કે- " અપેક્ષાભેદથી સિદ્ધ એવા અનેક ધર્મામાંથી પણ કચારેક કોઇ એક ધર્મ દ્વારા અને કચારેક એના વિરુદ્ધ બીજા ધર્મ દ્વારા વસ્તુના વ્યવહાર થાય છે, તે અપ્રમાણિક અથવા ખાધિત નથી; કેમકે વિદ્યમાન પણ ખધા ધર્મો એકી સાથે વિવક્ષિત હોતા નથી. પ્રયોજન પ્રમાશે ક્યારેક એકની તો ક્યારેક ખીજાની વિવક્ષા હોય છે. જ્યારે જેની વિવક્ષા ત્યારે તે પ્રધાન અને બીજા અપ્રધાન થાય છે. જે કર્મના કર્તા છે તે જ એના ફળના ભાકતા થઇ શકે છે. આ કર્મ અને તજજન્ય કળના સામાનાધિકરણ્યને બતાવવાને માટે આત્મામાં દ્રવ્યદ્ધિએ સિદ્ધ એવા નિત્યત્વની અપેક્ષા કરાય છે. એ સમયે એનું પર્યાય-દેષ્ટિસિદ્ધ અનિત્યત્વ વિવક્ષિત ન હાવાને કારણે ગૌણ છે. પરંતુ કર્તૃ ત્વકાળની અપેક્ષાએ ભાેકતત્વકાળમાં આત્માની અવસ્થા ખદલાઇ જાય છે; આવેા કર્મ અને ફળના સમયના अवस्थालेह अताववाने माटे ज्यारे पर्यायदेष्टिसिद्ध अनित्यत्वनुं प्रतिपाहन करवामां आवे છે, ત્યારે દ્રવ્યદેષ્ટિસિદ્ધ નિત્યત્વ મુખ્ય હાતું નથી. આ રીતે વિવક્ષા અને અવિવસાના કારણે કચારેક આત્મા નિત્ય અને કચારેક અનિત્ય કહેવાય છે. જ્યારે ખંને ધર્મોની વિવસા એકી સાથે થાય છે, ત્યારે અ'ને ધર્માનું યુગપત પ્રતિપાદન કરે એવા વાચક શબ્દ ન હોવાથી આત્માને અવક્તવ્ય કહે છે. વિવક્ષા, અવિવક્ષા અને સહવિવક્ષાને લીધે ઉપરની ત્રણ વાકચરચનાએોના પારસ્પરિક વિવિધ મિશ્રણથી બીજી પણ ચાર વાકચરચનાએ। અને છે; જેમકે નિત્યાનિત્ય, નિત્ય-અવક્તવ્વ, અનિત્ય-અવક્તવ્ય અને નિત્ય-અનિત્ય-અવક્તવ્ય. આ સાત વાકચરચનાએોને સપ્તભંગી કહે છે. આમાં પહેલાં ત્રણ વાકચો અને તેમાં પણ એ વાકચો મૂળ છે. જેમ ભિન્નભિન્ન દૃષ્ટિએ સિદ્ધ નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વને લઇને વિવક્ષાના કારણે કોઇ એક વસ્તુમાં સપ્તભંગી ઘટાવી શકાય છે, તેમ ખીજા પણ ભિન્ન ભિન્ન દૃષ્ટિએ સિદ્ધ કિંતુ પરસ્પર વિરુદ્ધ દેખાતાં સત્ત્વ—અસત્ત્વ, એકત્વ-અનેકત્વ, વાશ્યત્વ-અવાચ્યત્વ આદિ ધર્મયુગ્માને લઇને સપ્તભંગી ઘટાવવી જોઈએ. આથી એક જ વસ્તુ અનેકધર્માત્મક અને અનેક પ્રકારના વ્યવહારના વિષય મનાય છે."

આવી રીતે અનેક પ્રકારે આત્માને શાધવા સમજવા જોઈએ.

ઉત્**યાદ**—એટલે ઉત્પત્તિ. વસ્તુ ઉત્પન્ન થાય અને નાશ પામે, દરમ્યાન એમાં નિત્યત્વ તે જ વખતે રહેલું છે. ત્રણ કાળમાં આ તેનું નિત્ય તત્ત્વ નાશ પામતું નથી અને એ નિત્ય તત્ત્વ તેનાથી લિન્ન નથી. આ ત્રણે તત્ત્વા આત્મામાં સર્વદા રહે છે; જેમ કે પુરુષની પુરુષ તરીકે ઉત્પત્તિ થાય છે, તે જ વખતે તે આગળ જેવાં હતા તે રૂપે વિનાશ પામે છે અને તે જ વખતે જીવ રૂપે એ ધ્રુવ છે. એની ઉત્પત્તિ ન થાય તાે તેના विनाश पण थता नथी. જેમકે માટીની ઘટ તરીકે ઉત્પત્તિ ન થાય તા તેના કુશૂલ (કાઠી) वर्शेरे तरी है विनाश थते। नथी अने कुशूब (केंडी) वर्शेरे तरी है तेने। नाश न थाय ते। घट વગેરે તરીકે તે ઉત્પન્ન થતી નથી, કારણ કે તેની તે જ માટી એકી સાથે ઘટ, કાંઠી વગેરે રૂપે હાઇ શક્તી નથી, તે ક્રમથી જ તે રૂપા ધારણ કરી શકે છે. માટી વગર ઘટ આદિ રૂપાે થઇ શકતાં નથી, કારણ કે તે રૂપાેના આધાર-દ્રવ્ય-માટી છે. ઘટ આદિ રૂપામાંથી કાેઇ પણ એક રૂપ વિના માટી પણ હાેતી નથી. કારણ કે તે માટીના પર્યાયા છે. આ રીતે ત્રણે એકબીજાની અપેક્ષા રાખતા હોઈ સાથે મળી સત્ત્વનું લક્ષણ પૂર્ પાડે છે. જો એમ ન હાય તા ત્રણમાંથી એક અથવા ખેને કારણે જણાતું જે સત તે અસત્ થઇ જાય, એટલે સત્ વસ્તુ અસત્ થઇ જાય, વિદ્યમાન વસ્તુ અવિદ્યમાન છે એવી પ્રાપ્તિ થાય. આવી સત્ વસ્તુની ગેરહાજરી અથવા અસત્ વસ્તુની હયાતી સ્વીકારવી એમાં તા અસત્યભાષભુતું મહાપાય લાગે અને તેનાથી માટે! કર્મબંધ થાય, માટે એવી વાતની ઉપેક્ષા કરવી નેઇએ. સિદ્ધાન્તી લોકો પણ કાઈ કાઈ વખત ઉત્પત્તિ, કાઈ વખત વિનાશ અને કોઇ વખત નિત્યત્વ કહે છે. તેઓના આ દોષ નથી, એ વાત સ્પષ્ટ કરે છે. એને માટે ઉપરના અપેક્ષાવાદ-અર્પિતાર્પિતની જે હકીકત રજૂ કરી છે તે કારહ્યુ છે. એમાં વિશેષતા એ અર્પિતના અર્થ છે અને વિશેષતા વગરનું જે સામાન્ય જ્ઞાન હાય તે અનર્પિત જ્ઞાન છે. એટલે આ રીતે વિરાધનું શમન થાય છે. ઉપરની બાબતમાં અપેક્ષાએ જિન-પ્રવચનમાં ઉત્પત્તિ પણ બતાવી હોય તે৷ તે અપેક્ષાવિશેષતાએ છે એમ સમજવું. ત્યાં અર્પિત એ विशेषता पूर्व ક वयन સમજવું અને અનર્પિત એટલે વિશેષતા વગરનું વચન સમજતું. પણ એ અર્થથી તો ધ્રુવ જ છે. ઘડાની ઉત્પત્તિની સાથે જ કાેઠીપણાના નાશની પેઠે તે વાત સમજવી. માત્ર ઉત્પત્તિ જ છે એવા તેમના આશય નથી, પણ વિનાશ અને નિત્યત્વ સાથે જ રહે છે. હવે ઉત્પત્તિ એકલી કહેવાથી વિગમ (નાશ) અને નિત્યતાના

સદ્ભાવ હાજર સમજવા, તે છે જ એમ જાહ્યુવું. જેમ એક પુરુષને ભાઇ હાય, તે કોઇના પુત્ર હોય, કોઇનો પિતા હોય એમ એનામાં અનેક ભાવ—ભાતૃત્વ, પુત્રત્વ, પિતૃત્વ, એકી સાથે હાજર હોવાથી કોઇ એને ભાઈ કહે એથી તે કોઇનો પુત્ર મટી જતો નથી. અહીં પણ એ પ્રકારની વિવસા હોવાને સીધે બીજા વાઢીઓની પેઠે જૈનમાં દોષ નથી. જેમ હાથની આંગળી મૃતિ રૂપે રહે, ત્રજુપણે તે નાકા પામે અને વાંકાઇથી તે ઉત્પન્ન થાય એવી રીતે વસ્તુઓ ઉત્પાદ વગેરે ત્રણથી યુક્ત હોય છે અને તેવા રૂપે તે સર્વ વસ્તુ સત્ રહે. જે વસ્તુ ન હોય તેનામાં ઉત્પત્તિ, વિનાશ કે ધ્રુવતા ન જ હોય, દાખલા તરીકે ખરવિષાણ (ગધેડાનું શિંગડું).

અહીં સુધી એ જાતના વિકલ્પાને કહ્યા. ૧. સ્યાદસ્તિ અને ૨. સ્યાન્નાસ્તિ. વસ્તુ છે અને નથી એવા ત્રીજો વિકલ્પ પણ સંભવે છે એટલે 'સ્યાદસ્તિ ચ નાસ્તિ ચ' એવા ત્રીજો વિકલ્પ થાય છે.

વળી અપેક્ષાએ અને અપેક્ષા વગર ચાર બીજા વિકલ્પા સૂચિત થાય છે. તે આ પ્રમાણે—(૪) સ્યાદવક્તવ્ય એટલે કથંચિત્ અવક્રતવ્ય છે. (૫) સ્યાત્ અસ્તિ ચ અવક્રતવ્યશ્ર એટલે એ છે છતાં વક્તવ્ય નથી. (६) સ્યાન્નાસ્તિ ચ અવક્રતવ્યશ્ર, નથી અને વક્તવ્ય પણ નથી. (૭) સ્યાદસ્તિ ચ નાસ્તિ ચ અવક્રતવ્યશ્ર. આવી રીતે સખ્તભંગી થાય છે. વિશેષ વિગતો જાણવાના ઇચ્છુકે પ્રશામરતિની ડીકા જોવી. (૨૦૪)

# ઉત્પત્તિ અને વિનાશની સમજણ—

## योऽथीं यस्मिन्नाभूत् साम्प्रतकाले च दृइयते तत्र। तेनोत्पादस्तस्य विगमस्तु तस्माद्विपर्यासः ॥२०५॥

અર્થ — જે ચીજ એમાં પ્રથમ નહોતી અને તેમાં તે અત્યારે દેખાય છે તે વસ્તુની ઉત્પત્તિ થઇ કહેવાય, એથી ઊલટું જે થાય તેનું નામ વિગમ કહેવાય છે. (૨૦૫)

विवेशन—એ પ્રમાણે સત્ની વ્યાખ્યા કર્યા પછી હવે આ ગાયામાં ઉત્પત્તિ (ઉત્પાદ) અને વિનાશને સમજવે છે. વસ્તુસ્વરૂપની સમજણ માટે આ જરૂરી વ્યાખ્યા છે, તે ધ્યાનપૂર્વ'ક વાંચવી.

ઉત્તમાદ—માટીમાં ઘડા ન હતો પરંતુ અત્યારે માટીમાં ઘડા દેખાય છે. દંડ, શક અને કુંભારની પ્રવૃત્તિ તેને હયાતીમાં લાવે છે. આમ માટીમાંથી ઘડાના ઉત્પાદ થાય છે. માટી જે અત્યાર સુધી ઘટાકારે પરિભુમી ન હતી તે હવે ઘટાકારે પરિભુમે છે, પરિભુમે ઘડા દેખાય ત્યારે માટીમાં ઘડા ઉત્પન્ન થાય છે. તે પહેલાં તે માટીમાં હોતા નથી.

વિપર્યાસ—તેનાથી ઊલટું અને ત્યારે ઘડાના વિનાશ થાય છે. પ્રથમ જે માટીના પિંડા દેખાતા હતા તે હવે દંડ, ચક્ર અને કુંભારની પ્રવૃત્તિના યાગે દેખાતા નથી. તે • માટીના પિંડાકાર વિનાશ પામી જાય છે અને તેનું નામ વિગમ કહેવાય. માટીના પિંડના તે આકારે નાશ અથવા ત્યાર પછી ઘડા ફૂટીને કટકા થાય ત્યારે એ ઘડાના નાશ કહેવાય છે. આવી રીતે પિંડને સ્થાને ઘડા આવે ત્યારે ઘડાની ઉત્પત્તિ કહેવાય અને તેના અંત આવે, ભાંગી ફૂટી જાય ત્યારે તેના વિનાશ કહેવાય.

વિગમ — એટલે નાશ. ઘડા ફૂટી જાય અને તેનાં ઠીકરાં થાય ત્યારે ઘડાના આકારે તેના વિનાશ થયા એમ કહેવાય છે. (૨૦૫)

## સત્માં રહેલી નિત્યતા—

## साम्प्रतकाले चानागते च यो यस्य भवति संबंधी । तेनाविगमस्तस्येति स नित्यस्तेन भावेन ॥२०६॥

અર્થા — વર્તમાનકાળ અને ભવિષ્યકાળમાં જે જેના સંબંધી રહે અને તેના વિનાશ ન થાય તે તે ભાવમાં નિત્ય છે એમ સમજતું (૨૦૬)

વિવેચન—આ ગાથામાં દ્રવ્યનું નિત્યસ્વરૂપ અતાવવામાં આવે છે. વસ્તુના ત્રણ સ્વરૂપા આગળ જણાવ્યા. ઉત્પાદ, ત્યય અને ધ્રીત્ય. આગળની ૨૦૫મી ગાથામાં પ્રથમના બે સ્વરૂપ અતાત્યા. આ ગાથામાં નિત્યત્વ-ધ્રુવતાનું સ્વરૂપ જણાવે છે. તે સત્ વસ્તુને ઓળ-ખવા માટે જરૂરી છે. જવસ્વરૂપને, એ પ્રથમ તત્ત્વને સ્પષ્ટ કરનારી આ છેલ્લી ગાથા જ છે.

#### સાં પ્રતાસાળ ---વર્ત માનકાળ.

અનાગત—હુજુ આવી પહેાંચ્યા ન હાય તે કાળ. જેને આપણે સાંપ્રતકાળ-વર્ત'-માનકાળ કહીએ છીએ તે હજુ આવી પહેાંચ્યા ન હાય, એટલે હજુ આવી પહેાંચવાના હાય, તેવે વખતે, અર્થાત્ ભવિષ્યકાળે.

સંખંધી—તેનું અથવા તેમાં. માટી જેની અન્વયી હાય તે, એટલે માટી વગર ઘટ થતા નથી. માટી તો સર્વંકાળે જેઈએ. પછી એના ઘડા અનાવાય કે કુશૂલ (કાંઠી) અનાવાય કે ગમે કે પાત્ર, પછુ માટી વગર તો ચાલે જ નહિ. આ તેના નિત્યભાવ છે, તે સર્વ કાળ રહેવાના છે. નાશ થયા પછી માટી તો રહેવાની જ છે. આ માટીના ઘડા થયા છે તો તેમાં માટી નિત્ય તત્ત્વ છે, તે ઘડાના દૂકડા થાય તો પણુ માટી નિત્ય રહેવાની છે. આવી રીતે ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રુવતા (નિત્યતા) જેમાં હાય તે સત્ કહેવાય છે. ઘડારૂપ આકાર કરે, પણુ તેમા રહેલ માટીપણું તો સર્વ કાળે કરતું નથી. એ એના ધ્રુવભાવ છે. આ માટી ઘડા થયો ત્યારે પણુ હતી અને ઘડાના વિનાશ થતી વખતે પણુ કાયમ રહે છે. આ

એના નિત્યભાવ છે. તે ત્રિકાળ અખાધિત રહે છે. આ પ્રમાણે આત્મદ્રવ્ય પણ ત્રણે લક્ષણયુક્ત હાવાથી એ સત્ પદાર્થ છે. સત્ના આ ત્રણે લક્ષણ બરાબર સમજવા તે જરૂરી છે કારણ કે એના ઉપર જૈન ધર્મના મૂળ સુદ્દાઓ આધાર રાખે છે.

અવિગમ—અવિનાશ, નિત્યતત્ત્વ. ઘડારૂપ આકાર કરે, ઘડાના કૂટીને ઠીકરાં થાય, પણ માટીપણું તેા આગળ પાછળ અને વર્તમાન અવસ્થામાં કાયમ છે, એ જ પ્રમાણે આત્મ દ્રવ્યનું સમજવું. એનાં રૂપા કરે, એ જુદે જુદે નામે ઓળખાય, પણ આત્મદ્રવ્ય અથવા એની ચેતનતા કાયમ રહે. એટલે આત્માને સત્ પદાર્થ કહેવામાં આવે છે અને તે સત્ની વ્યાખ્યામાં બરાબર આવી જાય છે

નિત્ય—સ્થાયી, ધ્રુવ. ઘડામાં રહેલ માટીનું તત્ત્વ પહેલાં અને પછી જેમ કાયમ છે તે જ પ્રમાણે સર્વ સત્ પદાર્થમાં આ મૂળ દ્રવ્ય કાયમ છે. આ મૂળ દ્રવ્યને નિત્ય સમજવું, છતાં તેના આકાર તા કરે અને તે અનેક નામે પ્રસિદ્ધ થાય, તેનું સ્થાન પહ્યુ કરે, પણ તે કાયમ રહે. આ વાતને આત્મદ્રવ્ય સાથે ખરાબર લાગુ કરવી. (૨૦૬)

अछव स्वरूप. पांच अछवा. छेमां पुद्दगक्ष ४ रूपी— धर्माधर्माकाशानि पुद्रलाः काल एव चाजीवाः । पुद्रलवर्जमरूपं तु रूपिणः पुद्रलाः प्रोक्ताः ॥२०७॥

અશ<sup>િ</sup>- ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્દગળ અને કાળ એ અજીવના પાંચ પ્રકાર છે. પુદ્દગળ સિવાય બાકીના ચાર અરૂપી છે અને પુદ્દગળા જ રૂપી છે. (૨૦૭).

વિવેશન-—આ ગાથાથી અજવસ્વરૂપ શરૂ થાય છે. આપણે તેના વિસ્તાર હવે જાણીશું. અત્યાર સુધીમાં છ દ્રવ્ય પૈકી જવદ્રવ્યની વ્યાખ્યા થઇ. આ અજવની વ્યાખ્યા સમજ તેના વિસ્તાર પછીની ગાથામાં થશે અને તેના પર પ્રસંગાનુસાર વિસ્તાર કરવામાં આવશે. આપણે પ્રથમ અજવાને સમજ્એ.

ધમ'—આ પ્રથમ ભેંદ છે. આને ધર્મ એટલે religion(ધર્મ)ના અથ'માં કોઇ ન સમજે. આ જીવા અને પુદ્દગલાના ચલણુ સ્વભાવને મદદ કરનાર ધર્માસ્તિકાય છે. મત્સ્યના સંચારનું અપેક્ષાકારણ જલ છે, મનુષ્ય માટે પવન છે અને સ્કૃ નાખવા હાય તા લાકડું છે. તેવી જ રીતે જીવા અને પુદ્દગલાના ચલણુ સ્વભાવને મદદ કરનાર ધર્મ તે ધર્માસ્તિકાય. અસ્તિકાય કાળદ્રવ્યને ન કહેવાય, કારણુ કે તે એકપ્રદેશાત્મક છે. ભાંકી જીવ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને પુદ્દગળ એ પાંચે અસ્તિકાય કહેવાય.

અધમ<sup>6</sup>—એક જગાએ પડી રહેલું, હાલલુંચાલલું નહિ, તેમાં મદદ કરનારને અધર્માસ્તિકાય કહેવામાં આવે છે. જેમ મુસાફરને વિસામા લેવામાં વૃક્ષાદિકની છાયા અપેક્ષાકારણ છે તેમ જીવ તથા પુદ્દગળને સ્થિતિપણામાં પરિભ્રમવા જે અપેક્ષાકારણ છે તેને અધર્માસ્તિકાય કહેવામાં આવે છે. આમાં અધર્મ એટલે ધર્મની વિરુદ્ધની વાત નથી. જેમ ધર્મ ગતિનું કારણ છે તેમ અધર્મ સ્થિશ્તાનું કારણ છે.

આકાશ—લાકાલાકવ્યાપી; શબ્દ, રૂપ, રસ, ગ'ધ તથા સ્પર્શ'રહિત; અરૂપી અને અન'તપ્રદેશી છે. જેમ દૂધના સ્વભાવ સાકરને અવકાશ આપવાના છે તેમ આકાશના સ્વભાવ સી દ્રવ્યાને અવકાશ (જબા) આપવાના છે. તેને આકાશાસ્તિકાય કહેવામાં આવે છે. જેમ ધર્મ અને અધર્મના સ્ક'ધ, દેશ અને પ્રદેશ એમ ત્રણ ત્રણ લેદ છે, તેમ આ આકાશના પણ ત્રણ ત્રણ લેદ છે. પાંધ એટલે બેઘી માંડી ગમે તેટલાના સંબંધ તે પાંધ અને એના એક વિભાગને દેશસંબંધ કહેવામાં આવે છે.

પુદ્દગલ--પુરાયુગલન સ્વભાવવાળા, પૂરાય અને ગળી જાય તેવા ધર્મવાળા યુદ્દગળા. એના ચાર પ્રકાર છે—પરમાણુ, ખંધ, દેશ અને પ્રદેશ. ખંધમાં ગમે તેટલા પ્રદેશો કે પરમાણુઓ હાય. તેના એક વિભાગને દેશ અને કેવળી ભગવાન પણ જેના ખંધમાંથી વિભાગ ન કરી શકે એવા અંતિમ ભાગ તે પ્રદેશ કહેવાય છે અને ખંધમાંથી અલગ થઇ છૂટા છવાયા એકલા પડી ગયેલા હાય તે અંતિમ ભાગ પરમાણ કહેવાય છે. પુદ્દગળ એટલે matter, ભૂતભીતિક વસ્તુઓ જેમને આપણી આજુબાજુ જોઈએ છીએ તે.

કાલ—એ ઉપરાંત કાલને પણ દ્રવ્ય ગણવામાં આવે છે. આંખ મીં ચીને ઉદ્યાડવામાં આવે તેમાં અસંખ્યાત સમય થાય છે, એ વર્ત માન સમય એ કાળ છે. સમયને સમજાવતા સુંદર દાખલા આપ્યા છે. વસ્ત્રને કાઠતાં એક દોરેશી બીજે દોરે તો પ્રસ્તુ સમયે વસ્તુ (કાતર) પહેંચે છે. તેમ જ જુવાન હાય કેળનાં અનેક પાંદડાંમાં છરી લોકે તો તેમાં એક પાંદડેથી બીજે પાંદડે છરીને જતાં તો અસંખ્ય સમય થાય, તે ઉપરથી સમય એ કેટલા સૂક્ષ્મ કાળ છે તેના ખ્યાલ કરવા. કાલ—સમય, વર્તમાન સમયની જ વાત છે. ૧૬૭૭૭૨૧૬ સમયના એક મુહૂર્ત થાય, ત્રીશ મુહૂર્ત દિવસ થાય, પંદર દિવસનું પખવાડિયું, એ પખવાડિયાના એક મહિના, બાર માસનું એક વર્ષ. આ બધા વ્યવહાર છે તેથી બતાવ્યું છે. સમય—કાળમાં તો વર્તમાન સમયની પ્રરુપણા છે.

અજવાઃ—આ રીતે ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આક્રશાસ્તિકાય, કાળ અને પુદ્દમળા એ પાંચ અજવ છે. જવ એક અને પાંચે અજવા મળીને છ દ્રવ્ય થાય છે.

વજ મ—પુદ્ગળને છાડીને. કાેઇ મૂળમાં વર્ગમ્ યાઠ આપેલ છે તે અશુદ્ધ જણાય છે. ઢીકાકારે વજમ્ પાઠ જ લીધેલાં છે.

સ્પરૂપ—બાકીના ચારે દ્રવ્યા મરૂપી છે, અમૂર્તિમાન છે, આપણી ચર્મચક્ષુથી ન દેખાય તેવા છે.

રૂપિણ:—રૂપી, રૂપવાળા, આપણી આંખે દેખાય તેવા. એકલા પુદ્દગળા રૂપી છે. બાફીના ચારે દ્રવ્યા અરૂપી છે. આ ગાથાને અંગે કેટલીક અજીવાના સંબંધમાં વાતા જણાવવાની છે. તે આગળ જતાં ૧૦૯મી ગાથામાં કહેશું. અહીં તો કહેવાના સાર એ છે કે સર્વ અજીવા પૈકી માત્ર એક પુદ્દગળ દ્રવ્ય રૂપી છે અને બાકીના ચારે અરૂપી છે. અરૂપીને આકાર ન હાવાથી ચર્મચક્ષુ વડે દેખાતા નથી. આપણે સાધારણ માણસા તે દ્રવ્ય અરૂપી હાવાથી તેમને જોઇ શકતા નથી. આ અજીવના મુખ્ય પ્રકાર અને તે રૂપી કે અરૂપી છે તેટલું સ્પષ્ટ કર્યું, (૧૦૭)

એ અજીવા બેથી માંડી અને ત પ્રદેશી છે-

द्वयादिप्रदेशवन्तो यावदनन्तप्रदेशिकाः स्कन्धाः । परमाणुरप्रदेशो वर्णादिगुणेषु भजनीयः ॥२०८॥

અર્થ'—બેથી માંડીને અન'ત પ્રદેશવાળા પુદ્દગળના સ્ક'ધા <mark>હાય છે. પરમા</mark>ણુમાં પ્રદેશ હાતા નથી. વર્ણ વગેરે ગુણુાથી તેને સમજી લેવા. (૨૦૮)

વિવેચન-બેથી માંડીને અન'ત—આ ગાયામાં પુદ્દગલ સંબંધી કેટલીક ખાસિયતા જણાવવામાં આવે છે. પુદ્દગળના સ્કંધ થાય છે. તે બે, ત્રણ, ચાર, પાંચથી માંડીને અન'લ-પ્રદેશી હાય છે. પરમાણુના મિલનને સ્કંધ કહેવામાં આવે છે. પુદ્દગળ ઉપર જણાવ્યું તેમ સરૂપી છે. પ્રદેશના સમૂહને અસ્તિકાય કહેવામાં આવે છે. તેથી ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકર્મા સ્તિકાય, આકર્માસ્તિકાય, આકર્મા સ્તિકાય, આકર્મા સ્તિકાય, આકરાશાસ્તિકાય અને પુદ્દગળાસ્તિકાય કહેવાય છે. કાળદ્રવ્યના પ્રદેશ વર્તમાન સમયરૂપ હોવાયી તે એકપ્રદેશી છે. તેથી તેને અસ્તિકાય ન કહેવાય.

પરમાણુ અપ્રદેશી—જ્યારે સ્કંધ સાથે મળેલ ન હાય ત્યારે પરમાણુ પ્રદેશી ન કહેવાય. પરમાણુ સ્કંધ સાથે મળેલ હાય ત્યારે પ્રદેશી કહેવાય છે. જેની કેવળજ્ઞાનથી પણુ વિભાગ દશા–એ દૂકડા ન થઇ શકે તે નિવિ'ભાજય ભાગને પરમાણુ કહે છે. પર-માણુને પાતાને પ્રદેશા હોતા નથી. તે અપ્રદેશી છે.

વર્ણાદિ—દરેક પરમાહુમાં એક વર્લુ, એક ગંધ, એક રસ અને બે સ્પર્શ હોય છે. પરમાહુની ત્યાપ્યા જ એવી છે કે તેની સાથે એક વર્લુ, એક ગંધ, એક રસ અને બે સ્પર્શ રહે. વર્લુ કરે તેમ પરમાલુ અદલાતો જાય. આવા પરમાલુઓ છૂટાછવાયા પલ્ રહી શકે છે. આ છૂટો પરમાલુ નિત્ય છે અને સ્ફ્રમ છે, પલ્લુ એનામાં એક વર્લુ, એક રસ, એક ગંધ અને બે સ્પર્શ હોય છે. પરમાલુઓ અનંત છે. એ સર્વ અજવ છે. આ વાત આવતી મૂળ ગાથામાં સ્પષ્ટ કરશે.

પરમાણુ અપ્રદેશી છે. છૂંટેા હોય ત્યારે એ પરમાણુ કહેવાય છે. આ પરમાણુના વધારે નાના વિભાગ કેવળી પણ ન કરી શકે. ડૂંકામાં કહેવાનું એ છે કે કેવળીની નજરે પ્ર. ૧૮ નાનામાં નાના 'પરમાણુ' છે. તેની નજરે તેના બે વિભાગ ન થઇ શકે. સ્કંધને મળેલ હોય ત્યારે તે 'પ્રદેશ' કહેવાય. અને છૂટોછવાયા હોય ત્યારે પરમાણુ કહેવાય. આ પરમાણુ કે પ્રદેશથી નાના ભાગ થઇ શકે નહિ. ઉપર જે એક વર્ણુ વગેરે જણાવ્યા તેનાથી પરમાણુ સપ્રદેશી કહેવાય છે, દ્રવ્યથી તેન તે અપ્રદેશી છે. ટીકાકાર નીચેના શાસ્ત્રીય શ્લાક ટાંકે છે.

#### कारणमेव तदनय सूक्ष्मो नित्यश्च भवति परमाणुः । एकरसवर्णगन्धो द्विस्पर्शः कार्यछिङ्गश्च ।।

આ કથન પ્રમાણે પરમાણુ તદ્દન નાનામાં નાના, એક રસ, એક વર્લુ અને એક ગંધવાળા હાય છે અને તેમાં બે સ્પર્શ લાલે છે. આ વાત જરા સ્ક્લમ છે, તે ધ્યાન રાખીને સમજવી. પરમાણુને અહીં અપ્રદેશી કહ્યો છે ને એ જ કારણે એનાથી નાના પુદ્દગળના વિભાગ કેવળી પણ કલ્પી ન શકે. સ્કંધ હાય તે બેથી માંડીને અનંત પ્રદેશી હાય. છે. (૨૦૮)

#### છ દ્રવ્યમાં ભાવ—

## भावे धर्माधर्माम्बरकालाः पारिणामिका ज्ञेयाः । उदयपरिणामि रूपं तु सर्वभावानुगा जीवाः ॥२०९॥

અર્થ — ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને કાળ એ ચાર દ્રવ્યા પારિણામિક ભાવે રહે. પુદ્દગળાસ્તિકાય ઔદયિક ભાવ અને પારિણામિક ભાવમાં હાય અને જીવદ્રવ્યમાં સર્વ ભાવા લાંભે. (૨૦૯)

વિવરણ — ઉપર આપશે જે ભાવાને વર્લું લી ગયા તેમાંના કચે ભાવે છત્રે દ્રવ્યા હાય તે અહીં જણાવી કેટલીક પ્રાસ્તાવિક વાતા કરવામાં આવશે. આ વિષય ભરાબર સમજવા યત્ન કરવા.

"૧. કર્મના ઉપશમથી પેદા થાય તે ભાવ 'ઔષશમિક' કહેવાય છે. ઉપશમ એક પ્રકારની આત્મશુદ્ધિ છે, જે કચરાે નીચે એસી જવાથી પાણીમાં આવતી સ્વચ્છતાની પેઠે સત્તાગત કર્મનાે ઉદય તદ્દન રાેકાઇ જતાં ઉત્પન્ન થાય છે. ૨. કર્મના ક્ષયથી પેદા થાય તે 'ક્ષાયિક' ભાવ છે. ક્ષય એ આત્માની એક એવી પરમ વિશુદ્ધિ છે, જે સર્વ'થા કચરાે કાઢી નાંખવાથી જળમાં આવતી સ્વચ્છતાની જેમ કર્મનાે સંબંધ અત્ય'ત છૂટી જતાં પ્રગટ થાય છે. 3. ક્ષય અને ઉપશમથી પેદા થાય એ 'ક્ષાયાપશમિક' ભાવ છે. ક્ષયાપશમ એક પ્રકારની આત્માની શુદ્ધિ છે, જે કર્મના ઉદયમાં નહિ આવેલ અંશના ઉપશમથી અને ઉદયમાં આવેલ અંશના ક્ષયથી પ્રગટ થાય છે. એ વિશુદ્ધિ, ધાવાને લીધે માદક શક્તિ કાંઇક નાશ પામવાથી અને કાંઇક રહી જવાથી કાેદરાઓની વિશુદ્ધિની જેમ મિશ્રિત હાેય છે. ૪. ઉદયથી પેદા થાય તે 'ઔદયિક' ભાવ. ઉદય એક પ્રકારની આત્માની કહ્યુપિતા છે, જે મેલ મળવાથી પાણીમાં આવતી મલિનતાની પેડે કર્મના વિપાકાનુભવથી ઉત્પન્ન થાય છે. પ. 'પારિણામિક' ભાવ દ્રવ્યના એક પરિણામ છે, જે ફક્ત દ્રવ્યના અસ્તિત્વથી જ પાતાની જાતે જ ઉત્પન્ન થયા કરે છે; અર્થાત્ કાેઇ પણ દ્રવ્યનું સ્વાભાવિક સ્વરૂપપરિશુમન જ પારિશામિક ભાવ કહેવાય."

" સાંખ્ય અને વેદાંત દર્શન આત્માને ફૂટસ્થનિત્ય માની એમાં કોઇ જાતના પરિણામ માનતા નથી. જ્ઞાન, સુખ, દુ:ખ, આદિ પરિણામાને તેઓ પ્રકૃતિનાં જ માને છે. વૈશેષિક અને નૈયાયિક દર્શન જ્ઞાન આદિને આત્માના ગુણ માને છે ખરાં, પણ તેઓ આત્માને એકાંતનિત્ય—અપરિણામી માને છે. નવીન મીમાંસકાના મત વૈશેષિક અને નૈયાયિક જેવા જ છે. બીન્દ્ર દર્શન પ્રમાણે આત્મા એકાંતક્ષણિક અર્થાત્ નિરન્વય પરિણામાના પ્રવાહમાત્ર છે. જૈન દર્શનનું કહેનું છે કે પ્રાકૃતિક—જડ પદાર્થામાં ફૂટસ્થનિત્યતા નથી તેમ જ એકાંત ક્ષણિકતા પણ નથી; કિંતુ પરિણામિનિત્યતા છે; તે પ્રમાણે આત્મા પણ પરિણામિનિત્ય છે. એથી જ જ્ઞાન, સુખ, દુ:ખ આદિ પર્યાયા આત્માના જ સમજવા જોઇએ."

આ ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને કાળ એ ચાર દ્રવ્યો પારિણામિક ભાવમાં વર્તે છે. કાેઇપણ વખતે ધર્માદિથી રહિત આ લાેક હતાે નહિ અને ભવિષ્યકાળમાં કાેઇ વખતે તેના વગરના હશે નહિ.

રૂપ—એટલે પુદ્દગળાસ્તિકાય. એ બે ભાવમાં હું મેશા વર્તે છે. ઔદયિકભાવ અને પારિણામિક ભાવ.

સવ ભાવ—પાંચે ભાવ જીવના હોય છે, એ પાંચે ભાવમાં વર્તે છે. પાતાના સંયોગ પ્રમાણે એ બે અથવા વધારે ભાવમાં વર્તે છે. પાંચે ભાવમાં જીવ વર્તી શકે. આ રીતે

૧. સિન્ન સિન્ન ક્ષણેમાં સુખ, દુઃખ, એાછુંવત્તું સિન્ન વિષયનું જ્ઞાન આદિ જે પરિદ્યામા અનુસવાય છે, તે પરિદ્યામાના પ્રવાહ માત્ર છે, અને એ બધા વચ્ચે અખંડ સૂત્ર રૂપ કોઇ સ્થિર તત્ત્વ નથી એવા મત.

ર. ગમે તેટલા હથાડાના ઘા પડે છતાં જેમ એરણ સ્થિર રહે છે, તેમ દેશ, કાળ આદિના વિવિધ ફેરફારા થવા છતાં વસ્તુમાં જરાયે ફેરફાર નથી થતા એ કૂટસ્થનિત્યતા.

<sup>3.</sup> મૂળ વસ્તુ ત્રોલેય કાળમાં સ્થિર રહ્યા છતાં દેશ, કાળ આદિ નિમિત્ત પ્રમાણે ફેરફાર પામ્યા કરે, એ પરિભામિનિત્યતા.

છએ દ્રવ્ય કયા કયા ભાવમાં વર્તે, તેની વાત કરી. હવે છએ દ્રવ્ય સંગંધી નવતત્ત્વના દખામાં શું કહેલ છે તે પ્રસ્તુત હોવાથી વિચારી જઈએ.

છ દ્રવ્યમાં જવ અને પુદ્દગળ એ બે દ્રવ્ય પરિણામી છે, બાકીના ગાર દ્રવ્ય અપરિણામી છે. ઈંદુાં પરિણામના ભાવ જાણવા; પરંતુ સ્વભાવે પરિણામી તા છ એ દ્રવ્ય છે.

છ દ્રવ્યમાં એક જીવ દ્રવ્ય જીવ છે, અને ખાકીનાં પાંચ દ્રવ્ય અજીવ છે. છ દ્રવ્યમાં એક પુદ્દગળ દ્રવ્ય મૂર્તિમ ત–રૂપી છે, ખાકીનાં પાંચ દ્રવ્ય અમૂર્તિમ ત–અરૂપી છે.

છ દ્રવ્યમાં પાંચ દ્રવ્ય સપ્રદેશી છે અને એક કાલદ્રવ્ય અપ્રદેશી છે. છ દ્રવ્યમાં ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એ ત્રણ દ્રવ્ય એક છે, બીજા ત્રણ દ્રવ્ય અનેક છે.

છ દ્રવ્યમાં એક આકાશ ક્ષેત્ર છે, બીજા પાંચ ક્ષેત્રી છે.

છ દ્રવ્યમાં જીવ અને પુદુગળ એ છે દ્રવ્ય સક્રિય છે, બાકીનાં ચાર અક્રિય છે.

છ દ્રવ્યમાં ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ એ ચાર દ્રવ્ય નિત્ય છે, બાકીના બે અનિત્ય છે. યદ્યપિ ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રુવપણે સર્વ પદાર્થ નિત્યાનિત્યપણે પરિણુમે છે તથાપિ ધર્માદિક ચાર દ્રવ્ય સદા અવસ્થિત, માટે નિત્ય કહ્યાં.

છ દ્રવ્યમાં ધર્માદિક પાંચ દ્રવ્ય કારણ છે, એક જીવદ્રવ્ય અકારણ રૂપ છે.

છ દ્રવ્યમાં એક જીવદ્રવ્ય કર્ત્તા છે. બીજાં પાંચ અકર્તા છે.

છ દ્રવ્યમાં એક આકાશ સર્વગત છે, ખીજાં પાંચ માત્ર લાેકવ્યાપી છે, માટે અસર્વગત જાણવાં.

યદ્ધપિ છ દ્રવ્ય ક્ષીરનીર પેરે પરસ્પર અવગાઢ છે તથાપિ પ્રવેશરહિત છે એટલે કાેઇપણ દ્રવ્ય અન્ય દ્રવ્યમાં તદ્ર્પપણે થતું નથી, માટે પ્રવેશરહિત છે.

આ સર્વ હકીકત 'નવતત્ત્વ'ની ચૌદમી ગાયાના અર્થમાં લખેલ છે.

અા રીતે ષડ્દ્રવ્ય પ્રકરણ અહીં પૂરું થાય છે. લાેકની વાત પણ અહીં કહેવામાં આવે છે. લાેકમાં ઇએ દ્રવ્ય હાેય પણ લાેક કેવા હાેય, શું એ કાેઇ ળીઝું દ્રવ્ય છે કે આ ઇ દ્રવ્યમાં એના સમાવેશ થઇ જાય છે, તેવા સવાલના જવાબમાં કહે છે. (૨૦૯)

#### લાેક શા વસ્તુ છે?

जीवाजीवा द्रव्यमिति षड्विधं भवति लोकपुरुषोऽयम् । वैञ्चाखस्थानस्थः पुरुष इव कटिस्थकरयुग्मः ॥२१०॥

૧. આ વાત મૂળની વાતથી વિરુદ્ધ છે, કયા દબ્ટિબિંદુથી આ લખાયેલું છે તે તત્ત્વ કેવલીગમ્ય.

અર્થ—એ છ પ્રકારના જીવ અને અજીવ ખન્ને મળીને દ્રવ્યોના વિસ્તાર કર્યો. હવે જે એ લાેક છે તે પુરુષના આકારે છે. તેના આકાર પહાળા પગ કરીને ઊભા રહેલા અને પાતાની કેડે ખન્ને હાથ લગાવેલા પુરુષ જેવા છે— (૨૧૦)

વિવેચત—હવે સવાલ એ થાય છે કે આ છ દ્રવ્યોનું વર્જુન કર્યું તે તેમના આધાર સંબંધે વર્તાતો લોક કેવા છે? આ શ્લાકમાં વપરાયેલ દરેક શબ્દ ઉપયાગી છે. સર્વાલાક જે આ છએ દ્રવ્યને ધારણુ કરે છે તે જુદું દ્રવ્ય નથી. તે કેવું છે તેનું આવતા ત્રણ શ્લાકમાં વર્જીન કરી તમને જે જિજ્ઞાસા થઇ હાેય તે પૂરી કરવામાં આવશે.

લાકપુરુષ—આ લાક પુરુષને આકારે છે તેથી તે લાકપુરુષ કહેવાય છે. આ તર-ભાયડાના જે આકાર તે લાકના સમુચ્ચયે આકાર. તે આકાર કેવા હાય તે આ જ ગાયામાં કહેવામાં આવશે, તે અવધારવું. આ લાકપુરુષની કલ્પના ભવ્ય છે અને સમજીને મનમાં રાખી મૂકવા યેવ્ય છે. ખાકી તા એની શાધખાળ માટે જે સાધના અને તેમનાં વાપરનાર જોઈએ તે ન હાવાથી આપણે જ્ઞાની મહારાજનું વચન સ્વીકારવું જ રહ્યું. આખા ભૂગાળના વિષય શાધખાળ માગે છે.

વૈશાખસ્થાનસ્થ — વૈશાખ એટલે પગ પહાળા કરીને ઊલા રહેવાની સ્થિતિ, તે સ્થિતિમાં રહેલા પુરુષના આકાર જેવા એ લાકપુરુષના આકાર છે. એના મુખ્યત્વે ત્રહ્યુ વિભાગ છે: ઊદ્ધવિકાં, મૃત્યુલાક અને અધાલાક. આમાં ઊદ્ધવિકાંક અને આ મનુષ્યમૃમિની ઉપર આવેલ લાક કુરવક નામના ઝાડના આકારના છે. એક શરાવ ઉપર બીજું મૂક્યું હાય, એક ઊંધું હાય અને નીચનું બીજું ચત્તું હાય અને તેના આકાર થાય તેવા એના આકાર છે. બીજો મૃત્યુલાક જેમાં માણસા પણ રહે છે તે રૂપાના થાળના આકારના છે. તેની નીચે અધાલાક આવેલ છે તે આપણી નીચેના પાતાળભાગ છે. તે ઊંધા રાખેલા શરાવના આકાર જેવા છે. એટલે તે માટા માટા થતો જાય છે. આ ત્રણ લાક મળીને લાકપુરુષ થાય છે. આપણે લાકસ્વભાવ ભાવનામાં આગળ તેનું સ્વરૂપ જાણી ચૂકયા છીએ. આવા લાકપુરુષ છે, એને ચિત્રમાં જોવાથી તેના ખરાબર ખ્યાલ આવી જશે. આ ત્રણે લાકની વાત આવતી ગાયામાં કહેશે.

કૃંદિસ્થકરચુગ્મ—કેડે અન્ને હાથ રાખીને ઊલેલ હાય તેવા. આ કેડે હાથ દેવાની વાત અને ઊલા રહેવાની અન્ને વાત અહીં ઉપયોગી છે અને સમજી લેવા યાગ્ય છે.

આ પ્રમાણે લાેકપુરુષને સમજાવવા માટે કલ્પના કરી છે. તે તે સ્વરૂપે સમજ લેવી અને લાેકપુરુષનું છપાયેલ ચિત્ર જાેેલું. એ લાેક એટલે છએ દ્રવ્યના સમૂહ. એ જુદું દ્રવ્ય નથી. (૨૧૦)

### લાેકનું વિશેષ વર્ણુ ન—

## तत्राघोमुखमल्लकसंस्थानं वर्णयन्त्यघोलोकम् । स्थालमिव च तिर्यग्लोकमूर्ध्वमथ मल्लकसमुद्रम् ॥२११॥

અર્થ — ઊંધાં રાખેલ મલ્લકના(કાેડિયાના) આકારના અધાલાક છે અને ઘાળીના આકારના તિર્ધગ્ અથવા મર્જ્યલાક છે અને બે કાેડિયાના સંયુટના આકારના ઊર્ધ્વલાક છે. (૨૧૧)

વિવરણ — આ ત્રણ લોકના આકાર કેવા હાય છે તે આ ગાયામાં વર્ણન કરીને જણાવવામાં આવે છે. આપણે આ વાત આગલા (૨૧૦) શ્લાકના વિવેચનમાં કરી ગયા, તે વાતનું અત્ર પુનરાર્તન નહી કરીએ. ટૂંકામાં જણાવી દઈએ કે અધાલાક ઊંધા રાખેલ શરાવના આકાર ધારણ કરે છે, તિર્યંગ્ અથવા વચ્ચેના મત્ય લાક થાળના આકારવાળા છે અને ઉપરના ઊંધ્વ લાક ચત્તા શરાવ અને તેના ઉપર ઊંધા રાખેલ શરાવના જેવા આકાર લે છે. આ ત્રણે આકાર લાકપુરુષનું ચિત્ર જેવાથી બરાબર જણાઈ આવશે. કાશમાં મલ્લકના અર્ધ કોડિયું આપવામાં આવ્યા છે, અને સમુદ્દ્રગના અર્ધ સંપુટ અથવા બંધ પેટી એવા કરવામાં આવેલ છે. ચિત્ર ઉપરથી એના ખ્યાલ આવી જશે. આ લાક એ જુદું દ્રવ્ય નથી. લાકમાં દ્રવ્ય રહે છે, પણ આ ત્રણે લાક મળીને થયેલ એક લાક જુદું દ્રવ્ય નથી. લાકમાં દ્રવ્ય રહે છે, પણ આ ત્રણે લાક મળીને થયેલ એક લાક જુદું દ્રવ્ય નથી. આ ગાથામાં ઊર્ધ્વ, મત્ય અને અધાલાકના આકારનું વર્ણન કર્યું. (૨૧૧)

### ત્રણે લાેકના પેટા વિભાગો—

## सप्तविधोऽधोलोकस्तिर्यग्लोको भवत्यनेकविधः । पश्चदश्चिधानः पुनरूर्ध्वलोकः समासेन ॥२१२॥

અર્થ — ટૂંકામાં અધાલાક સાત પ્રકારના છે, તિયંગ અથવા મત્ય લાક જુદા જુદા અનેક પ્રકારના છે અને ઊર્ધ્વલાક પંદર પેટાલેદવાળા છે. (૨૧૨)

**વિવેચન**—ઉપર લાેકના ઊર્ધ્વ, મત્ય<sup>ર</sup> અને અધાલાેક એવા વિભાગ પાડ્યા, તેના પેટા વિભાગા આ ગાથામાં અતાવે છે.

સખ્તિવિધ—અધાલાકના સાત વિભાગા અથવા પેટા ભાગા છે. અધાલાક સાતમી નારકીએ સાત રજ્ય પ્રમાણ છે અને નાના નાના થતાં પહેલી નારકીએ એક રજ્ય પ્રમાણ થઇ જાય છે. આ અધાલાકના સાત વિભાગા આવી રીતે પડે છે. અધાલાકના સાત નારક-સ્થાનારૂપ સાત પેટાવિભાગા પડે છે. એ રીતે અધાલાકના સાત પ્રકાર થાય છે.

તિય ગ્લાક — મનુષ્ય ક્ષેત્ર, મત્ય લાક જેમાં આપણું ભરતક્ષેત્ર અને અઢીદ્વીપ આવેલાં છે તે; કેટલાક એને મૃત્યુલાક પણ કહે છે. તે વચ્ચે આવેલા છે. પુરુષલાકનું ચિત્ર જોનું.

અને ક વિધ-એ ઉપરના તિયે ગ્લાક અનેક પ્રકારના છે. તેમાં જ ખૂદીપ, અઢીદીપ, લવલુસમુદ્ર વગેરે આવેલા છે. એમાં અસંખ્ય દીપ અને અસંખ્ય સમુદ્ર આવેલા છે. એમાં અસંખ્ય દીપ અને અસંખ્ય સમુદ્ર આવેલા છે. એનામાં વિવિધતા એટલી ખધી છે કે તે અનેક આકાર ઠેકાલે ઠેકાલે ધારલ કરે છે; ખાકી એક દરે એના આકાર ઉપર જણાવ્યું તેમ થાળી આકારના છે.

**પંચદરાવિધાન**—ઉપરના ઊર્ધ્વલાક પંદર પ્રકારના છે. પ્રથમના ભાર દેવલાકના દશ પ્રકાર છે, કારણ કે નવમા અને દશમા દેવલાકના ઇદ્ર એક હાય છે, તેમ જ અગિ-યારમા અને ખારમા દેવલાકના પણ એક જ ઇદ્ર હાય છે. આવી રીતે દશ પ્રકાર થયા.

નવ શ્રેવેયક પૈકી ત્રણ શ્રેવેયકો અધા છે-નીએ આવેલા છે, ત્રણ શ્રેવેયક મધ્ય ભાગે આવેલા છે અને ત્રણ તેની ઉપર આવેલા હોવાથી ત્રણ આકાર ધારણ કરે છે. પાંચ અનુત્તર વિમાન લાકપુરુષના મુખ પર હાેઇ એક વિભાગ અનાવે છે. એટલે ૧૦+૩+૧=૧૪ વિભાગ થયા.

તેના ઉપર સિદ્ધશિલાના વિભાગ અને લાકાંતિક દેવાના લાકાંત એ પંદરમા વિભાગ છે. આવી રીતે ઊધ્વ'લાકના પંદર વિભાગ સમજવા. આ સવ' વાત શાધખાળ માંગે છે. આ ગાથામાં અહુ સંક્ષેપથી વાત કરી. વધારે માહિતી શ્રી ખૃહત્સંગ્રહણી અને ક્ષેત્રસમાસમાંથી પ્રાપ્ત થઇ શકશે. એ બન્ને ગ્રંથા છપાઇ ગયેલા છે.

સમાસેન સંક્ષેપથી, ટૂંકામાં. આ અધાલાક, મત્ય લાક અને ઊધ્વ લાકના હકીકત આથી ટૂંકામાં જણાવવામાં આવી. વિશેષ રુચિવ તે ઉપર જણાવેલા ગ્રાંથા વાંચી લેવા. (૨૧૨)

### આકાશ, કાળ અને જીવતું કાય ---

## लोकालोकव्यापकमाकाशं मर्त्य लौकिकः कालः । लोकव्यापि चतुष्टयमवशेषं त्वेकजीवो वा ॥२१३॥

અર્થ — આકાશ લાેકમાં અને અલાેકમાં સર્વત્ત્ર વ્યાપક છે અને કાળ નામનું દ્રવ્ય મત્ય (તિયંગ્) લાેકમાં સર્વત્ર પ્રવર્તે છે અને બાકીના શારે એટલે ધર્મદ્રવ્ય, અધર્મદ્રવ્ય, પુદ્દગલદ્રવ્ય અને જીવદ્રવ્ય એ ચાર દ્રવ્યા લાેકમાં સર્વ સ્થાનકે પ્રસરેલા છે. અને એક જીવ વ્યક્તિ આખા લાેકમાં પ્રસરી શકે છે. (૨૧૩)

વિવેચન—લાેકમાં અને અલાેકમાં આકાશ વ્યાપક છે. અલાેકનું આકાશ કાેઇ ઝુદા પ્રકારનું નથી, એટલે લાેકાકાશ કરતાં અલાેકાકાશ ઝુદા પ્રકારનું નથી. અહીં જે એ પ્રકાર આકાશના પાડવામાં આવે છે તે અંદર રહેનાર દ્રવ્યાને આશ્રયીને છે. આવી રીતે કેટલીક અગત્યની વાત છ દ્રવ્યાને અંગે આ શ્લાેકમાં કરેલ છે તે સમજવી.

મત્ય લીકિક—દિવસ અને રાત્રિની પ્રણુતરી કે વર્ષની પ્રણુતરી કે આયુષ્યના હિસાબ જે થાય છે તે આપણા મત્ય લાકને આધારે અને અનુસારે સમજવા. દેવલાક કે નારક- ભૂમિઓમાં કાંઇ ચાંદા સ્ત્રજ ઊગતા નથી. તેઓનાં આયુષ્ય આ મત્ય લાેકને હિસાબે ગણાય છે. જયાતિષ, તારા, ચંદ્ર કે સૂર્ય સર્વ પૃથ્વી ઉપર આઠસાે જોજનની અંદર આવેલા છે અને દેવ તથા નારકાેનાં આયુષ્યાે પણ એને જ આધારે ગણાય છે. દિવસ રાત્રિની ગણતરી મનુષ્યલાેકને આધારે સર્વત્ર થાય છે.

લાક વ્યાપિ — ધર્મદ્રવ્ય, અધર્મદ્રવ્ય, પુદ્દગલદ્રવ્ય અને જીવદ્રવ્ય એ ચાર લાક વ્યાપી છે, આ લાકની અંદર જ છે, તેની ખહારના અલાકમાં તે વ્યાપતા નથી.

એક્ઝન છ દ્રવ્યમાં એક ઝવદ્રવ્ય એવું છે કે એની વ્યક્તિઓમાંની પ્રત્યેક આખા લોકવ્યાપી થવાની શક્તિ ધરાવે છે. કેવળજ્ઞાની કેવલિસમુદ્દ્ર કરે ત્યારે પ્રત્યેક લોકાકાશના પ્રદેશે આત્માના પ્રદેશોને મૂકે છે, તે વખતે તે લોકવ્યાપી થતો હોવાથી પ્રત્યેક જીવને લોકવ્યાપી કહેવામાં આવેલ છે. આ એની શક્તિ છે પણ તે વાત તો કેવલિસમુદ્ધાત જયારે કરે ત્યારે જ થાય છે. એ વખતે એ આખા લોકમાં વ્યાપી જાય છે. સર્વવ્યાપી કેણ કચારે થાય તે સમજવા જેવું છે. એક આત્મા પણ સર્વ-આપા લોકનો વ્યાપક થઇ શકે છે, આ તેની શક્તિ છે, તેને તે તરીકે સમજવી. (૨૧૩)

#### છ દ્રવ્ય સળ'ધી વધારે માહિતી—

# धर्माधर्माकाशान्येकैकमतः परं त्रिकमनन्तम् । कालं विनाऽस्तिकाया जीवमृते चाप्यकर्तृणि ॥२१४॥

અર્થ — ધર્મદ્રવ્ય, અધર્મદ્રવ્ય અને આકાશદ્રવ્ય વ્યક્તિશ: એક એક છે, પણ બાકીનાં ત્રણ વ્યક્તિશ: અનંત છે. કાલ વગરના પાંચે (ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્રગળ અને જીવ એ પાંચે) અસ્તિકાય છે અને જીવ વગરના બાકીના પાંચે (ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્રગલ અને કાળ) અકર્તા છે. (૨૧૪)

વિવરણ—એકેક—અહીં જીવ અને અજીવના છ દ્રવ્યાની કેટલીક ખાસિયતો ખતાવે છે, તે સમજવા લાયક હોવાથી ધારી લેવી. છ દ્રવ્યા ઉપર ગણ્યા, તે પૈકી ધર્મદ્રવ્ય અધર્મદ્રવ્ય અને આકાશદ્રવ્ય એક એક છે. એક એટલે એક જ. આખી દુનિયાની અંદર ગતિમાં સહાય કરનાર ધર્મદ્રવ્ય અને સ્થિતિમાં સહાય કરનાર અધર્મદ્રવ્ય એક જ છે. તેવી જ રીતે જગ્યા આપનાર આકાશદ્રવ્ય પણ એક છે, એના સમજવા માટે લાકાકાશ અને અલાકાકાશ એવ લેદ પાડવામાં આવ્યા છે, પણ લાકનું આકાશ અને અલાકનું આકાશ એક અને એકસરખું જ છે. એમાં કોઈ લેદ કે પ્રકાર નથી. અને કાળદ્રવ્ય, પુદ્રગલદ્રવ્ય અને જીવદ્રવ્ય અને તે છે. એ ત્રેણે દ્રવ્યા અને તે છે.

અસ્તિકાય—જ્યાં પ્રદેશના સમૂહ થતા હાય ત્યાં અસ્તિકાય કહેવાય. એ રીતે ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગળાસ્તિકાય અને છવાસ્તિકાય કહેવાય, પણુ કાળમાં વર્ત માન સમયની ગણના હાવાથી તેને અસ્તિકાય ન કહેવાય. વર્ત માન સમય બીજે સમયે અતીત સમય થઈ જાય છે. કાળને અંગે વર્ત માન સમયના જ હિસાબ છે.

અકતું—જવાસ્તિકાય છે તે માત્ર એક કર્ત્તા છે, સુખદુ:ખનું કારણ અને કરનારા તે એક જ છે અને બાકીનાં પાંચ દ્રવ્યા અકર્ત્તા છે, પાતે કાંઈ કરી શકતા નથી. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગળ અને કાળ પાતે સુખ દુ:ખ વગેરે કરી શકતા નથી. સારા કે ખરાબ અનુભવના કર્ત્તા માત્ર એક જીવ જ છે. (૨૧૪)

### ધર્મ અધર્મ અને આકાશનું કાર્ય—

## धर्मो गतिस्थितिमतां द्रव्याणां गत्युपग्रहविधाता । स्थित्युपकर्ताऽधर्मोऽवकाशदानोपकृद्गगनम् ॥२१५॥

અર્થ — (એ છ દ્રવ્યા પૈકી) ધર્મ દ્રવ્ય એક ઠેકાણે સ્થિતિ કરેલી વસ્તુઓને કે જવદ્રવ્યને ગતિમાં ઉપગ્રહ (મદદ) કરે છે અને ગતિવાળા દ્રવ્યને એક સ્થાનકે રાખવાનું કામ અધર્મદ્રવ્ય કરે છે. અને અવકાશમાં જગા (space) આપવાનું કામ આકાશદ્રવ્ય કરે છે. (૨૧૫)

વિવર્ણુ—આ ગાધા અજીવના પાંચ દ્રવ્યાે પૈકી પ્રથમના ત્રણ દ્રવ્યાે શું શું અને કેવા પ્રકારનું કામ કરે છે તે જણાવે છે. આથી વસ્તુના ઉપયાગ નજરમાં, ખ્યાલમાં આવશે. ખાકીના દ્રવ્યાની વાત આગળની ગાધામાં સ્પષ્ટ કરશે.

ધમ'— ધર્મ નામનું પ્રથમ દ્રવ્ય જે પુદ્દુગળ અથવા જીવ એક જગ્યાએ સ્થિતિ કરીને રહેલ હોય તેને ગતિમાં ઉપગ્રહ કરે છે, તેને ગતિ કરાવે છે. સ્થાને રહેલ વસ્તુ કે જીવને ગતિમાં સહાય કરનાર આ પ્રથમ ધર્મ નામનું અજીવ દ્રવ્ય છે.

ઉપગ્રહ—ઉપકાર. આ ગતિને સહાય કરવી તે ધર્મદ્રવ્યનું કાર્ય છે. જેમ પાણીમાં પડેલ માછલાના સંચારનું અપેક્ષા કારણ પાણી છે તેમ જવ કે પુદ્દગળને સંચારનું અપેક્ષા કારણ ધર્મદ્રવ્ય છે. જેમ જળ વિના મત્સ્યના સંચાર થઇ શકે નહિ, તેમ ધર્મદ્રવ્ય વિના જીવ અને પુદ્દગળ ચાલી શકે નહિ.

સ્થિતિ—એક સ્થાને રહેવામાં સ્થિતિમાં સહાય કરવા રૂપ કાર્ય અધર્મદ્રવ્ય નામનું ખીતુ અજવ દ્રવ્ય કરે છે. જેમ મુસાફરને વિસામા લેવાને વૃક્ષાદિકની છાયા અપેક્ષા કારણ છે તેમ જવ તથા પુદ્ગળને સ્થિતિપશે પરિશુમવા જે અપેક્ષા કારણ છે તેને અધર્મદ્રવ્ય કહેવામાં આવે છે.

અવકાશ—Space જગા. માર્ગ આપવા, જગ્યા આપવી એ આકાશદ્રવ્યનું કામ છે. આપણું લાકડામાં ખીલી મારીએ તે ખીલીને અવકાશ–જગા આપનાર આકાશ છે. લાેક પ્ર. કહ અને અલાકમાં વ્યાપી રહેલું, શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ તથા સ્પર્શ રહિત, અરૂપી, અનંત પ્રદેશાવાળું અને દૂધ જેમ સાકરને સ્થાન આપે છે તેમ બધા દ્રવ્યોને સ્થાન આપવાના સ્વભાવવાળું આકાશદ્રવ્ય છે.

ઉ**પકાર**—સહાય. સ્થાન આપવારૂપ ઉપકાર આકાશદ્રવ્ય કરે છે.

ગગનમ્ કોઇ સ્થાને ગમન એવા પાઠ છે, તે અશુદ્ધ પાઠ છે.

આ પ્રમાણે ધર્મદ્રવ્ય, અધર્મદ્રવ્ય અને આકાશદ્રવ્યનું શું કાર્ય છે તે સમજ્ણમાં આવ્યું હશે. આ પ્રત્યેક દ્રવ્ય એક બીજાથી સ્વતંત્ર છે અને એક બીજામાં દાખલ થતું નથી. એ એ પ્રત્યેક દ્રવ્યનું સ્વતંત્ર વ્યક્તિત્વ છે. (૨૧૫)

### ચાથા પુદ્દગળ દ્રવ્યનું કાર્ય —

## स्पर्शरसवर्णगन्धाः शब्दो बन्धोऽथ सक्ष्मता स्थौल्यम् । संस्थानं भेदतमश्छायोद्योतातपश्चेति ॥२१६॥

અર્થ —સ્પર્શ (ફરસના), રસ, વર્ણ, ગંધ અને શબ્દ એ પાંચે તેમ જ કર્મના આત્મા સાથે બંધ, નાનાપણું, સ્થૂળપણું, આકાર, વિભાગ, અંધારું, છાંયડા, પ્રકાશ અને સૂર્યના ઝળઝળાટ (એ વગેરે પુદ્દગળ દ્રત્યના અસાધારણ પર્યાય છે.) (૨૧૬)

વિવેચન—પુદ્દગળ નામના ચાથા અજીવ દ્રવ્યનાે હેતુ, તેનાથી થતાે ઓળખાણુ-સંબંધ, તેને વર્તવાની રીતનું આ ગાથા વર્ણન કરે છે. પુદ્દગળના સ્વભાવ શું છે તે આ ગાથામાં જરૂરી વિસ્તારથી બતાવ્યું છે.

સ્પરા — આઠ પ્રકારના સ્પર્શો છે. અડવાથી ટાઢું કે ઊનું છે તે જણાય. આ સ્પરા બરછટ કે ચીકણા વળેરે યુદ્રગળના પરિણામ ઉપર આધાર રાખે છે. સ્પરા જાતે જ પીદ્દગલિક છે.

રસ--રસ પાંચ છે. કડવા કે મીઠા રસવાળા કે ખાટા રસવાળા થવું અને પૌદ્દગલિક વસ્તુમાં પાંચમાંથી કોઈ પ્રકારના રસ થવા તે પુદ્દગળના પરિણામ પર આધાર રાખે છે. એ પુદ્દગળા આતમા સાથે ક્ષીરનીર પેઠે લાગી જાય છે.

ગાંધા—સુગંધ કે દુગ<sup>લ</sup>ધ, સારી કે ખરાભ ગાંધ વસ્તુની કે પ્રાણીની હોય, બેમાંથી એક ગાંધ થવી તે પુદ્દગળ પર આધાર રાખે છે.

વાર્ણું—રંગ પાંચ છે. પાંચમાંથી કાેઇપણ રંગ હાેવા તે પુદ્દગળમાં અનિવાર્ય છે. અને તે રીતે લાલપીળા વગેરે થવું તે પુદ્દગળના સ્વભાવ છે. તેથી પુદ્દગળમાં જુદા જુદા પરિણામા થતાં રંગા પલટાઇ પણ જાય છે.

શાયદ—કાને જે સાંભળવામાં આવે છે તે શષ્દ પણ પુદ્દગળ છે. શષ્દ-ખાલેલા કે સાંભળેલા–એ પણ પુદ્દગળ છે એ વિચાર હજારા વર્ષ પહેલાં તત્ત્વજ્ઞાનીના લક્ષમાં હતા તે હકીકત આવંદ ઉત્પન્ન કરે છે. સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર એવા ત્રણ વિભાગા શબ્દના થાય છે.

**છા'દા**—આત્મા અને કર્મો જુદાં છે, છતાં ક્ષીરનીરની જેમ કર્મો આત્માને મળી જાય, એક થઇ જાય, મહામુશ્કેલીએ જુદા પડે તે પુદ્ગળના સ્વભાવ છે. કર્મો પૌદ્-ગલિક છે.

સૂક્**મતા**—સૂક્ષ્મપણું. જાતે અત્ય'ત નાના–સૂક્ષ્મ હેાવું તે પણ પુદ્દગળના જ સ્વભાવ છે.

**સ્થુળતા**—જાડાઇ, સ્થૂળતા. શ્રહણ ધારણ યેાગ્ય સ્ક'ધાને તૈયાર કરવા એ પણ પુદ્દગળના સ્વભાવ છે.

સ'સ્થાન—આકાર, આકૃતિ. સમચતુરસ, પહેાળું, વામનિયું, કુખડું વગેરે અનેક પ્રકારની આકૃતિએા શરીરની થાય છે, તે સર્વ પુદ્દગળના સ્વલાવ છે. શરીરના આકાર સારા ખરાખ થવા તે પુદ્દગળની આકૃતિ પર આધાર રાખે છે.

તમસ્—અ'ધારું. અ'ધારું પાતે પણ પૌદ્દગલિક છે, પુદ્દગળના પર્યાય છે, તે જાણવા જેલું છે.

છાયા—આપણી છાયા પડે, એન્ળા પડે તે પણ પુદ્દગળના જ પર્યાય છે. જેનું શરીર તેવી છાયા. ઝાડની છાયા શીતસ્વભાવી છે. આ છાયા પુદ્દગળના ધર્મ છે, એ પુદ્દ- ગળનું કામ છે.

ઉદ્યોત—અંદ્રના કે રત્નના ઝળકાટ એ પુદ્દગળને લઇને છે. અને એ પુદ્દગળના ધર્મ છે, ઉપકાર છે.

**આતપ**—તડકેા, સૂર્ય ઊગે ત્યારે જે પ્રકાશ પડે છે તે પણ પુદ્દગળના જ પર્યાય છે.

આ સિવાય પુદ્ગળના કાર્યના અનેક દાખલા આવતી ગાથા (૨૧૭)માં આપવામાં આવશે. આ સંબંધે નવતત્ત્વની ગાથા અગિયારમીનું વિવેચન પ્રસ્તુત હાેવાથી અહીં આપતું હચિત ધાર્યું છે. તે ગાથાના ટબામાં કહે છે કે—

'સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર એ ત્રલુ પ્રકારમાંના ગમે તે પ્રકારના શળ્દ, અધકાર તથા રત્ન પ્રમુખના પ્રકાશ તથા ચંદ્રમા પ્રમુખની જયાતિ તથા છાયા અને સૂર્ય પ્રમુખના આતપ, વા એટલે ખીજા નીચલા પદાર્થ પણ જાણવા. વર્લ્યુ, ગંધ, રસ અને સ્પર્ય એવા ગુલુવાળા હાય અને જે ચૌદ રાજલાકમાં વ્યાપક, સંખ્યાત પ્રદેશી, અસંખ્યાત પ્રદેશી તથા અનંત પ્રદેશીના પ્રલુગલન સ્વભાવવાન એવા અખંડ પુદ્રગળાસ્તિકાય રૂપ ખંધ, તે ખંધના એક ભાગ અથવા કાંઇપણ ન્યૂનભાગ દેશ, તથા જે કેવળીની બુદ્ધિએ પણ એક

ભાગના બે ભાગ થઇ શકે નહિ એવા અતિસ્ક્ષ્મ ખંધના અભિન્ન ભાગ નિર્વિભાજયરૂપ તે પ્રદેશ, તેની જયારે ખંધથી ભિન્ન કલ્પના થાય ત્યારે તે પરમાણુ કહેવાય છે. એ પુદ્દગલનું નિશ્ચયપણે લક્ષણુ છે.'

યુદ્દગળનું વિશેષ વશુ<sup>ર</sup>ન હજુ આવતી ગાથામાં શ્ર'થકાર પાતે જ રજૂ કરશે. (૨૧૬) **યુદ્દગળના સ્વરૂપ વિશે વધારે**—

# कर्मशरीरमनोवाग्विचेष्टितोच्छ्वासदुःखसुखदाः स्युः । जीवितमरणोपग्रहकराश्र संसारिणः स्कन्धाः ॥२१७॥

અર્થ — કર્મ, શરીર, મનના ચાર્ગા, વચનના ચાર્ગા, કાયાના ચાર્ગા, જુદી જુદી જાતના વ્યાપારા ધાસાવ્યસ, દુઃખ અને સુખ, જીવતર (આયુષ્ય) અને મરણ એ સંસારીના ઉપકારાને કરનારા સ્કન્ધ (પુદ્દગળા) છે. (૨૧૭)

વિવેચન—આ ગાથામાં યુદ્ગળના બીજા બાકી રહેલા ધર્મો સ્પષ્ટ કરે છે. આ તત્ત્વનું પ્રકરણ ચાલે છે અને યુદ્ગળા અજીવ તત્ત્વમાં આવે છે એ ધ્યાનમાં રાખવું.

કેમ – કાર્મણ શરીર અથવા કાર્મિક શરીર આણું પુદ્દગળનું બનેલું હાય છે. કર્મો પૌદ્દગલિક છે. જ્ઞાનાવરણાદિક આઠ પ્રકારનાં કર્મો કે તેની એક્સા સત્તાવન પ્રકૃતિ એ સર્વ પૌદ્દગળિક છે.

શરીર—ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક અને તેજસ એ સર્વ શરીરા પણ પુદ્ગળના જ ખનેલાં છે. તેથી તે પૌદ્દગલિક છે. શરીરને ખનાવલું તે પુદ્દગળનું કાર્ય છે.

મન-મનાવગ'લા તે પૌદ્દગલિક છે. મનુષ્યનું મન આકારાને ધારણ કરે છે. તે આપ્યું મન પૌદ્દગલિક છે એમ જાલુવું.

વાક્—વાણી, ઉચ્ચાર. મનુષ્ય બીજાને બાલીને સંભળાવે છે, ભાષણ કરે છે, કે રાડ પાડે છે, તે વસ્તુતઃ પૌદ્યલિક છે. આ વાત શાધખાળના યુગ પહેલાં પણ જૈનાને જાણીતી હતી તે સમજવા જેવું છે. વચન પણ પૌદ્દગલિક છે એવી વાત છે. વાણી એ પુદ્દગળની અનેલી છે.

વિચેષ્ટિત—શરીરથી થતા જુદા જુદા પ્રકારના વ્યાપારા, કાયિક યાગ. કોઇ વસ્તુ લેવી, ફેંકવી, સંકાચવી, જુદા જુદા પ્રકારના વ્યાપાર કરવા એ સર્વ કાયયાગથી થાય છે. એ પૌદ્રગલિક છે, પુદ્દગળનું કાર્ય છે.

**ઉચ્છ્વાસ**--ધાસોચ્છ્વાસ, ધાસ લેવા ને મૂકવા. આ, દશ પ્રાણુ પૈકીના એક પ્રાણુ પણુ પૌદ્દગલિક છે, પુદ્દગળનું કાર્ય છે.

**દુઃખ--મા**ણુસને કે અન્ય કાેઇપણ પ્રાણીને પીડા-બાધા થાય, તેના અનુભવ જે કરાવે તે પણ કર્મજન્ય હાેવાથી પૌદ્દગલિક છે. કડવા, ખરાબ અનુભવને દુઃખ કહેવાય. સુખ--જેથી પ્રાણીને સારા સુખદ અનુભવ થાય તે પણ પુષ્યજન્ય હાઈ પૌદ્દગલિક છે, પુદ્દગળના સ્વભાવ છે.

જીવિત--આયુષ્ય, જીવન. એ પણ આયુષ્કર્મ પર આધાર રાખે છે. અને ઉપર જણાવ્યું તેમ કર્મો પુદ્દગળ હાવાથી જીવન પણ પૌદ્દગલિક જ છે.

**મરહ્યુ**--આયુષ્કર્મ પૂરું થતાં પ્રાહ્યી મરહ્યુ પામી ભવાંતરમાં જાય છે. તે પહ્યુ પુદ્દગળના જ સ્વભાવ છે. શસ્ત્ર-હથિયારથી મરહ્યુ થાય, અગ્નિથી મરહ્યુ થાય, વિષ-ઝેરથી મરહ્યુ થાય એ સર્વ પૌદ્દગલિક છે.

ઉપગ્રહ—ઉપગ્રહ એટલે ઉપકાર.

ઉપકાર, પરિણામ કે સ્વભાવ એ ત્રણે શબ્દો એક જ અર્થ વ્યક્ત કરનાર છે, પર્યાય શબ્દો છે. પુદ્દગળના ઉપકાર એટલે પુદ્દગળનું કાર્ય. એક રીતે પુદ્દગળ કાંઇ પાડ કરતું નથી, પણ એવું કાર્ય કરી પરિણામ નીપજાવવું એ એના ધર્મ છે.

સ'સારી—સંસારમાં વર્તાતા જીવના.

રક ધ — અનેક અહુ મળીને મનુષ્ય અડી શકે, ઉપાડી શકે, ફેરવી શકે એવા સ્ક ધ (પૌદ્દગલિક) થાય છે. ઉપર જણાવેલ સર્વ કે કોઈ કોઈ કાર્ય કરવા એ પુદ્દગળના સ્વભાવ છે. બે અહુએાના એક દ્રચ્છુક થાય અને ત્રહ્યુ અહુએાના એક વ્યછુક થાય, એવા અનેક વ્યછુકના એક પુદ્દગળ સ્કંધ થાય. આ સ્કંધનું આવા પ્રકારનું કાર્ય છે, એમ સમજતું. અત્ર પુદ્દગળ અજીવ તત્ત્વનું કાર્ય શું છે તે સ્પષ્ટ કર્યું. (૨૧૭)

### કાળ તથા જીવનું કાર્ય'---

# परिणामवर्तनाविधिपरापरत्वगुणलक्षणः कालः । सम्यक्त्वज्ञानचारित्रवीर्यशिक्षागुणा जीवाः ॥२१८॥

અર્થ'—પરિણામ અને વર્તાના અને પરતા અને અપરતા જેનું લક્ષણ છે તે કાળ નામનું દ્રવ્ય કહેવાય અને સમ્યક્ત્વ, જ્ઞાન, ચારિત્ર અને વીર્ય જેના ગુણા છે તે જીવ દ્રવ્ય છે. (૨૧૮).

વિવરણ—આ ગાયામાં આકીના બે છેલ્લા દ્રવ્યા કાળ અને જીવની વ્યાખ્યા આપી જીવ અને અજીવ નામના પ્રથમના બે તત્ત્વાના વિસ્તાર પૂરા કરવામાં આવશે, તે અવધારતું.

પરિણામ--પરિણમન થઇ જવું તે. ટીકાકાર ખુલાસામાં કહે છે કે અંકુરા-કોટા વધે છે, ઘટે છે તે સર્વ કાળ કરે છે. હાનિ કે વૃદ્ધિ થવી તે પરિણમન પર આધાર રાખે છે અને તે પરિણમન કાળ નીયજાવે છે.

વર્તાના—આ વસ્તુ વર્તે છે, પેલી વસ્તુ વર્તાતી નથી એ પણ કાળથી થાય છે.

આ કાળમાં આ વસ્તુ પ્રવતે' છે, પેલી વસ્તુ પ્રવર્ત'તી નથી એ સર્વ કાળદ્રવ્ય મુકરર કરે છે.

**પરત્વ-અપરત્વ**—પચાશ વર્ષથી પચીશ વર્ષ અપર (ઓછા, કનિષ્ઠ) છે. પચાસ આગળ છે, વધારે છે. પચીશ વર્ષથી પચાશ વર્ષ પર (વધારે, જયેષ્ઠ) છે. વસ્તુમાં માેડાનાનાપણું થાય તે કાળથી થાય છે.

આ વ્યાખ્યા પ્રમાણે કાળદ્રવ્યનું કાર્ય હાનિ–વૃદ્ધિ રૂપ, હોવાપણું અને ગુરુલઘુપણું એ છે. વસ્તુ કાળકુને શીર્ણુ વિશીર્ણુ થઇ જાય તે પણ કાળનું કાર્ય છે. યુવાન માણુસ ખુદ્દો થાય તે પણ કાળનું કાર્ય છે અને વસ્તુ તરીકે વસ્તુ હોવી એ કાળથી જ સિદ્ધ થાય છે, તેમ જ વસ્તુમાં ગુરુલઘુપણું પણ કાળથી જ થાય છે.

એક સડી ગયેલા કપડાને ફાડી નાંખતી વખતે એક ધાગેથી બીજે ધાગે હાથ પહોંચે તેમાં તો અસંખ્યાત સમય થાય છે. આંખના એક પલકારામાં અસંખ્યાત સમય થાય છે. કમળના પાંદડાને ઉપર ઉપર ગાઠવેલાં હોય ને હાથમાં ભાલું લઇ તે પાંદડાને વી'ધીએ ત્યારે એક પાંદડેથી બીજે પાંદડે ભાલું જાય તેમાં પણ અસંખ્યાત સમય થાય છે. આવું કાળનું સ્વરૂપ છે.

હવે આપણે છઠ્ઠા અને છેલ્લા જીવદ્રવ્યની વ્યાખ્યા કરીએ. જીવને ઓળખવા માટે ચાર ચીંનો ખતાવી છે.

સમ્યક્ત્વ—શુદ્ધ દેવ, ગુરુ અને ધર્મ પર શુદ્ધ શ્રદ્ધા, તેમાં કોઇ જાતની શંકા ન થાય તેવી વિશુદ્ધ શ્રદ્ધા તે સમ્યક્ત્વ.

ज्ञान—જાણુવું તે, વસ્તુનું સ્વરૂપ વિશેષ પ્રકારે જાણુવું તે જ્ઞાન. સમ્યક્ષ્ત એટલે શુદ્ધ દર્શન અર્થાત્ શુદ્ધ શ્રદ્ધા. એ પ્રથમ દર્શનના ગુણ છે અને એ પ્રાણીના–જીવના અનાદિ અસલ લક્ષણુના એક ભાગ છે.

ચારિત્ર—ચર્યા. એના સામાયિકાદિ પાંચ પ્રકાર છે. એ પણ જીવના અનાદિ અસલ ગુણુ છે. નિજ સ્વરૂપમાં રમણ કરતું તે ચારિત્ર છે. વ્યવહારથી ક્રિયાનિરાધરૂપ ગમે તે એક ચારિત્ર અને તેથી વધારે ચારિત્ર જીવમાં હોય છે. આ ત્રીજું જીવનું લક્ષણુ છે.

વીર્ય -- આ જીવનું અસલ ચાશું લક્ષણ છે. વીર્ય એટલે શક્તિ. એના કરણ અને લખ્ધિરૂપ બે પ્રકાર છે. કાેઇપણ પ્રકારની શક્તિ હાેય તે જીવ છે. જીવ તાે ગમે તેવા શસ્ત્રની અંદર પણ પેસી નીકળી શકે છે. એ ઇંદ્રના વજની પણ આરપાર જાય આવે. આ ચાર નૈસર્ગિક ગુણ જેને હાેય તેને જીવ કહેવામાં આવે છે.

અહીં છ દ્રવ્ય સંબંધી હકીકત પૂર્ણ થતાં તત્ત્વવિભાગ પૈકી જીવ તત્ત્વ અને અજીવ તત્ત્વ પૂરા થાય છે. જેઓ સાત તત્ત્વ માને છે તેઓ કહે છે કે સુખ આપે તેવા અનુ- ભવને પુષ્ય કહેવાય અને દુઃખના અનુભવને પાપ કહેવાય, પણ તે ખન્ને આશ્રવના પેટામાં આવી જાય છે, તેથી તેમને અલગ તત્ત્વ ગણવાની જરૂર નથી. તેમને મતે તત્ત્વો સાત છે. ખીજા કેટલાક નવ તત્ત્વો કહે છે. આપણે પુષ્યપાપને પ્રથમ સમજી આ મુદ્દા પર કરી આવીશું. (૨૧૮)

ત્રીજા પુષ્ય અને ચોથા પાપ તત્ત્વનું સ્વરૂપ--

## पुद्गलकर्म ग्रुमं यत् तत्पुण्यमिति जिनशासने दृष्टम् । यद्शुभमथ तत्पापमिति भवति सर्वज्ञनिर्दिष्टम् ॥२१९॥

અશ<sup>િ</sup>—પૌદ્ગલિક કર્મા પૈકી જે સારાં કર્મા હોય, જે સુખના અનુભવ કરાવે તેને પુષ્ય કહે છે એમ જૈન શાસનમાં દેખવામાં આવ્યું છે. અને જે અશુભ કર્મા હોય, જે દુઃખના અનુભવ કરાવે તેને પાપ કહે છે એમ સર્વરૂ જણાવેલું છે. (૨૧૬)

વિવરણુ—આ ગાથામાં પુષ્યપાપનું વર્ણું ન આવશે. તે અન્નેને જુદાં તત્ત્વેા ત્રણવાં. કે નહિ તેની ચર્ચા, પ્રથમ બ્રાંથકાર શું કહે છે તે વિચારીને કરશું.

શુભ--જેના ઉદયથી પ્રાણી સુખના અનુભવ કરે અથવા શાતાને પામે તે પુષ્ય. શાતા, સુખ, સમાધિ, આનંદ એ એના પ્રથમ પ્રકાર છે. આપણે આગળ જતાં એના અનેક બીજા પ્રકારા જોઇશું.

અશુભ--જેના ઉદયથી પ્રાણી દુઃખને ભાેગવે તે પાપ.

જિનશાસને – શ્રંથકર્ત્તા કહે છે કે આ વ્યાખ્યા અમારી પાતાની ખનાવેલી નથી, પણુ એ તીર્થકર મહારાજે કહેલા પ્રમાણે અત્ર રજૂ કરી છે. એથી એ જૈનશાસનસંમત હકીકત છે એમ જાણવું.

સવ'જ્ઞ—ખુદ તીર્થ'કરાએ એ વાત કહેલ છે તે અત્ર જણાવી છે. તે ગ્ર'થકર્ત્તા જેવા છદુમસ્થ પ્રાણીએ કહેલ વાત નથી. પણ ખુદ તીર્થ'કરની કહેલ છે.

પુષ્ય અથવા સુખના અનુભવ છે તાળીશ પ્રકારે થાય, તે નીચે પ્રમાણે--

- (૧) જેના ઉદયે પ્રાણી સુખશાતાને પામે તે શાતાવેદનીય કર્મ. (ત્રીજું કર્મ).
- (૨) જેના ઉદ્દયે પ્રાણી ઉચ્ચ કુળમાં જન્મ પામે તે ઉચ્ચગાત્ર (સાતમું ગાત્રકર્મ)
- (3-४) જેના ઉદયે મનુષ્યની ગતિ અને મનુષ્યની આનુપૂર્વી થાય તે નામકર્મ છકું.
- (५-६) केना ७६थे देवतानी गति अने देवतानी आनुपूर्वी थाय ते नामक्ष्म. (सहर)
- (७) केना ઉद्देश प्राधी पंचे द्रियपशुं पामे ते पंचे द्रिय काति नामडर्भ. (सहर)
- (८) केना ઉદ્દયે औहारिक शरीर छव प्राप्त कर ते औहारिक नामकर्म. (सहर)
- (૯) જેના ઉદયથી વૈક્રિય શરીર જીવ પ્રાપ્ત કરે તે વૈક્રિય નામકર્મ. વૈક્રિય શરીર એ પ્રકારનું—ઔષપાતિક (દેવતા, નારકનું) અને લખ્ધિપ્રત્યયીક (અન્યનું).

- (૧૦) તીર્થ કરની ઋદ્ધિ જોવા એક હાથનું શરીર કરે તે આહારક શરીર. જેના ઉદયે આવું શરીર પ્રાપ્ત થાય તે આહારક શરીરનામકર્મ. (તિર્થ ચ–મનુષ્ય)
- (૧૧) જેના ઉદયે અન્નને પચાવનાર તૈજસ શરીર પ્રાપ્ત કરે તે તૈજસ શરીર નામકર્મ.
  - (૧૨) જેના ઉદયે કર્મના પરમાણ આત્મપ્રદેશની સાથે મળે તે કાર્મણશરીર નામકર્મ.
- (૧૩) ઔદારિક શરીરના અંગાપાંગ છે બે હાથ, બે ઊરૂ, એક પીઠ, એક મસ્તક, એક ઉદર તથા એક હૃદય. એ આઠ અંગાપાંગ જેના ઉદયે થાય તે અંગાપાંગ નામકર્મ.
  - (૧૪) જેના ઉદયે વૈકિય શરીરના અ'ગાપાંગ થાય તે વૈકિય અ'ગાપાંગ નામકર્મ.
- (૧૫) જેના ઉદયે આહારક શરીરના સદરહુ અંગાયાંગ થાય તે આહારક અંગા-પાંગ નામકર્મ.
- (૧૬) જેના ઉંદરે પ્રથમ સંલયણ (છ સંલયણ પૈકી) મળે તે વજઝપલનારાચ સંઘયણ નામકર્મ.
- (૧૭) જેના ઉદયે છ સંસ્થાન પૈકી પ્રથમ સમચતુરસ સંસ્થાન પ્રાપ્ત થાય તે સમ ચતુરસ સંસ્થાન નામકર્મ.
  - (૧૮-૨૧) જેના ઉદયે શુભ વર્ણ, ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શો મળે તે વર્ણુ ચતુષ્ક નામકર્મ.
  - (૨૨) જેના ઉદયે મધ્યમ વજનદાર શરીરની પ્રાપ્તિ થાય તે અગુરુલઘુનામકર્મ.
  - (૨૩) જેના ઉદયે બીજા અળવાનને પાતે દુઃસહ થઇ પડે તે પરાઘાતનામકમ.
  - (૨૪) જેના ઉદયે સુખપૂર્વક ધાસ લેવાય મૂકાય તે ધાસા- ધ્વાસ નામકર્મ.
  - (૨૫) જેના ઉદર્થે પરને તાપ ઉપજે તેવા શરીરની પ્રાપ્તિ થાય તે આતપનામકર્મ કહેવાય.
- (૨૬) જેના ઉદયે ચંદ્ર જેવી શીતળતા ઉત્પન્ન કરવાના હેતુરૂપ તેજવાળું <mark>શરી</mark>ર પ્રાપ્ત થાય તે ઉદ્યોતનામકર્મ.
- (૨૭) જેના ઉદયે હ'સના કે વૃષભના જેવી પાતાને ગતિ પ્રાપ્ત થાય તે શુભ વિહાયાગતિ નામકર્મ.
- (૨૮) જેના ઉદયે શરીરને યાેગ્ય સર્વ અવયવા યાેગ્ય સ્થળ ગાેઠવાઇ જાય તે શક્તિ-નિર્માણ નામકર્મ.
  - (૨૯) જેના ઉદયથી દેવતાના આયુષ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે સુરાયુ. (છર્કું આયુકર્મ.)
  - (૩૦) તે જ પ્રમાણે જેના ઉદયથી મનુષ્ય આયુષ્યની પ્રાપ્તિ તે નરાયુષ્ય. (સદર)
  - (39) જેના ઉદયે તિર્યંચનું આયુષ્ય (ગતિ નહિ) પ્રાપ્ત થાય તે તિર્ય આયુષ્ય. (સદર)
  - (૩૨) જેના ઉદયથી તીથ'કર થવાય તે તીથ'કર નામકર્મ.
  - (33) જેના ઉદયથી ત્રસપણું મળે તે ત્રસ નામકર્મ.
  - (૩૪) જેના ઉદયથી ખાદર શરીર મળે તે ખાદર નામકર્મ.
  - (34) केना इहयथी छव यातानी पर्याप्ति पूरी करे ते पर्याप्त नामकर्म.

- (34) જેના ઉદયથી ભિન્ન ભિન્ન શરીર ગ્રાપ્ત થાય તે પ્રત્યેક નામકર્મ.
- (૩૭) જેના ઉદયથી દાંત વગેરે અવયવાને સ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય તે સ્થિર નામકર્મ.
- (૩૮) જેના ઉદયથી શરીરના સર્વ અવયવ સારા હાય, ખાસ કરીને નાભિ ઉપરના ભાગ સારા રહે, તે શુભ નામકર્મ.
  - (૩૯) જેના ઉદયથી લાેકપ્રિયતા મળે તે સૌભાગ્યનામકર્મ.
  - (૪૦) જેના ઉદયથી વાણીમાં માધુર્ય પ્રાપ્ત થાય તે સુસ્વરનામકર્મ.
  - (૪૧) જેના ઉદયથી જીવનું વચન લાકામાં માનનીય થઇ પડે તે આદેયનામકર્મ.
  - (૪૨) જેના ઉદયથી લાેકામાં યશ-કીર્તિ થાય તે યરાેનામકર્મ.

આવા શુભ કર્મનાે ઉદય તે પુષ્ય કહેવાય છે. એવી જ રીતે પાય-દુઃખના ખ્યાશી પ્રકાર છે. તે નીચે પ્રમાણે છે.

- (૧) પાંચે ઇંદ્રિયાે અને મન દ્વારા નિયત વસ્તુના થતા જ્ઞાનનું જેથી આચ્છાદન થાય તે મતિજ્ઞાનાવરણીય પાપકર્મ.
  - (૨) શાસ્ત્રાનુસારે થતાં જ્ઞાનનું જેથી આચ્છાદન થાય તે શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય પાપકર્મ.
- (3) રૂપી દ્રવ્યને સીધું જણાવતું જે જ્ઞાન તેનું જેથી આચ્છાદન થાય તે અવધિ-જ્ઞાનાવરણીય પાપકર્મ.
- (૪) સંજ્ઞીપ ચે દ્રિયના મનાગત ભાવ જાણવાના જ્ઞાનનું જેથી આવ્છાદન થાય તે મનઃપર્યાવજ્ઞાનાવરણીય પાપકર્મ.
  - (૫) એકલું નિરાવરણ જ્ઞાનનું જે કર્મ આચ્છાદન કરે તે કર્મ-કેવળજ્ઞાનાવરણીય પાપકર્મ.
- (६) દેવા ચાેગ્ય વસ્તુ હાજર હાેવા⊷છતાં જે કર્મના લીધે ન દઇ શકાય તે દાનાંત-રાય પાયકર્મ.
- (૭) દેનાર આપવા ઇચ્છતા હાય, વસ્તુ હાય, માગનાર હાય છતાં તે વસ્તુની પ્રાપ્તિ જે કર્મના કારણે ન થાય તે લાભાંતરાય પાપકર્મ.
  - (૮) લાગવવા ચાગ્ય વસ્તુ જે કર્મના કારણે લાગવી ન શકાય તે લાગાંતરાય પાપકર્મ.
- (૯) વસ્ત્ર વગેરે અનેકવાર ભાગવી શકાય તેવી વસ્તુ હાેવા છતાં જે કર્મના કારહ્યું ભાગવી જ ન શકાય તે ઉપભાગાંતરાય પાપકર્મ.
- (૧૦) પાતે યુવાન, રાગરહિત હાવા છતાં જે કર્મના કારણે છવ પાતાની શક્તિ ફારવી ન શકે તે વીર્યાતસય પાયકર્મ.
- (૧૧) આંખે કરીને રૂપનું જે સામાન્યપણે ગ્રહણ થાય તેનું આચ્છાદન જે કમ'ને કારણે થાય તે ચક્ષદર્શનાવરણીય પાપકર્મ.
- (૧૨) બાકીની (ચક્ષુ સિવાય) ઇદ્રિયાથી દ્રવ્યશ્રહુણુ થતું જે કર્મને કારણે અટકે તે અચક્ષદર્શનાવરણીય પાયકર્મ.

- (૧૩) અવધિદર્શનનું-મર્યાદા પ્રમાણે થતા દર્શનનું--જે આચ્છાદન કરે તે અવધિ-દર્શનાવરણીય પાપકર્મ.
- (૧૪) સમસ્ત વસ્તુના સામાન્ય દર્શનનું જે આચ્છાદન કરે તે કેવળદર્શનાવરણીય પાપકર્મ.
- (૧૫) નિદ્રાઃ જેના ઉદયથી સુખે જાગે તેવી નિદ્રા આવે તે નિદ્રાવેદનીય દર્શનાવરસ્ પાપકર્મ. તે દર્શનની આડે આવનાર છે.
- (૧૬) નિદ્રાનિદ્રા : જેના ઉદયથી દુ:ખે જાગે તેવી નિદ્રા આવે તે નિદ્રાનિદ્રાવેદનીય દર્શનાવરણ પાપકર્મ. તે પણ દર્શનને અટકાવે છે.
- (૧૭) જેના ઉદયથી એઠા એઠા કે ઊભા ઊભા નિદ્રા આવે, તેથી દર્શન અટકે, તે પ્રચલા વેદનીય દર્શનાવરણ પાપકર્મ.
- (૧૮) જેના ઉદયથી હરતાં કરતાં પણ **ઉધ આવે તે પ્રચલાપ્રચલા દર્શનાવર**ણ પાપકર્મ, તેનાથી દર્શન અટકે.
- (૧૯) જેના ઉદયથી દિવસનું ચિંતવેલ કાર્ય રાત્રે ઊંઘમાં કરવાની શક્તિ પ્રગટે તે નિદ્રાના પ્રકાર સ્ત્યાનગૃદ્ધિ
- (૨૦) જેના ઉદયથી પાતે ગમે તેવા રૂપાળા કે ધનવાન હાય પશુ નીચ કુળમાં જન્મે તે નીચ્ચોત્ર પાયકર્મ.
  - (૨૧) જેના ઉદયથી શરીર સારું ન રહે, વેદના ભાગવે, તે અસાતાવેદનીય પાપકર્મ.
- (૨૨) જેના ઉદયથી શુદ્ધ દેવ ગુરુ ધર્મ પર શ્રદ્ધા ન થાય, તેથી વિપરીત સદ્દહણા થાય, તે મિશ્યાત્વ માહનીય પાપકર્મ.
  - (૨૩) નરકની ગતિ અપાવનાર કર્મ નરકગતિ નામ પાપકર્મ.
  - (૨૪) જે કર્મના ઉદયથી નરકની આનુપૂર્વી ઉદયમાં આવે તે નરકાનુપૂર્વી પાપકર્મ.
- (૨૫) જે કર્મના કારણે નરકગતિનું આયુષ્ય બંધાય તે નરકાયુ પાપકર્મ. (આયુષ્કર્મના ઉદય).
- (૨૬) જે કર્મને કારણે અનંતાનુઅંધી ક્રોધ યાવત્જીવિત રહે તે અનંતાનુઅંધી ક્રોધ પાપ કર્મ. એ પર્વતની શિલા પર કાેરેલી લીટી જેવા છે.
- (૨૭) જે કર્મને કારણે અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ક્રોધ થાય તે અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ક્રોધ પાપકર્મ. આ ક્રોધ એક વર્ષ સુધી રહે છે.
- (૨૮) ચારમાસ સુધી રહેનાર સર્વવિરતિ ધાતક ક્રોધ જે કર્મને કારણે થાય તે પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય ક્રોધ પાપકર્મ.
- (ર૯) ૫'દર દિવસ સુધી રહેતા કોધ તે સંજવલન કોધ છે. જે કર્મને કારશે તેના અનુભવ થાય તે સંજવલન કોધ પાપકર્મ.

(૩૦) યાવત જીવિત અભિમાન કરાવનાર, સમકિત ન આવવા દેનાર માન જે કર્મને કારણે થાય તે અન તાનુઅંધી માન પાયકર્મ.

(૩૧) દેશવિરતિનું વિરાધી પાષાધ્યુના થાંભલા જેવું માન જે કર્મને કારણે થાય તે

અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ માન પાપકર્મ.

- (૩૨) સર્વવિરતિને ન આવવા દેનાર ચાર માસ રહેનાર માન જે કર્મને કારણે થાય તે પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય માન પાપકર્મ.
- (33) પંદર દિવસ રહેનાર યથાખ્યાત ચારિત્રને અટકાવનાર માન જે કર્મને કારણે થાય તે સંજવલન માન પાપકર્મ.
- (૩૪) યાવત જીવિત રહેનાર વાંસના મૂળ જેવી માયા (કપટ) જે કર્મને કારણે થાય તે અન'તાનુબંધી માયા પાપકર્મ કહેવાય.
- (૩૫) દેશવિરતિ ગુશુના ઘાત કરતાર અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ માયા જે કર્મને કારણે થાય તે અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ માયા પાપકર્મ.
- (૩૬) સર્વવિરતિ ગુણુ ન આવવા દેનાર માયા જે કર્મને કારણે થાય તે પ્રત્યા-ખ્યાનાવરણીય માયા પાપકર્મ કહેવાય.
- (૩૭) યથાખ્યાત ચારિત્ર ન આવવા દેનાર પંદર દિવસ રહેતી માયા જે કર્મને કારણે થાય તે સંજવલન માયા પાપકર્મ.
- (૩૮) યાવજીવિત રહેનાર પાકા કરમજી ર ગના લાેલ જે કર્મને કારણે ઉદયમાં આવે તે અન તાનુગંધી લાેલ પાપકર્મ.
- (૩૯) દેશવિરતિપણાના ઘાલ કરનાર લાભ જે કર્મને કારણે જાગે તે અપ્રત્યાખ્યાના-વરણ લાભ પાપકર્મ કહેવાય.
- (૪૦) સર્વવિરતિપણાના ઘાત કરનાર લાભ જે કર્મને કારણે અનુભવાય તે પ્રત્યાખ્યા-નાવરણીય લાભ પાપકર્મ કહેવાય.
- (૪૧) પંદર દિવસ રહેનાર, યથાખ્યાત ચારિત્રના અટકાવનાર લાેભ જે કર્મને કારણે અનુભવાય તે સંજવલન લાેભ પાપકર્મ કહેવાય.
  - (૪૩) જેના ઉદયે રતિસુખ-પૌદ્દગલિક મગ્નતા- થાય તે રતિમાહનીય પાયકર્મ.
  - (૪૪) જેના ઉદયથી કાંઈ ગમે નહિ, ખેદ થાય, તે અરતિમાહનીય પાપકર્મ.
  - (૪૫) જેના ઉદયથી દિલગીરી થાય, તે શાકમાહનીય પાપકર્મ.
  - (૪૬) જેના ઉદયથી ખીક લાગ્યા કરે તે ભયમાહનીય પાપકર્મ.
  - (૪૭) જેના ઉદયથી ઘૃણા થાય, દુગ છા થાય તે દુગ છા માહનીય પાપકર્મ.
  - (૪૮) જેના ઉદ્દયથી સ્ત્રી ભાગવવાની ઇચ્છા થાય તે પુરુષવેદ માહનીય પાપકર્મ.
- (૪૯) જેના ઉદયથી પુરુષને લાેગવવાની ઇચ્છા થાય તે સ્ત્રીવેદ નામનું માહનીય પાપકર્મ.

- (૫૦) જેના ઉદયથી સ્ત્રી તથા પુરુષ અન્નેને ભાગવવાની ઇચ્છા થાય તે નપુંસકવેદ નામનું માહનીય પાપકમ.
- (૫૧) જેના ઉદયથી તિર્ય ચની ગતિ પ્રાપ્ત થાય તે તિર્ય ચગતિ પાપકર્મ (નામ-કર્મના લેદ).
- (૫૨) જેના ઉદયથી તિર્થ ચની આનુપૂર્વી ઉત્પન્ન થાય તે તિર્થ આનુપૂર્વી પાપ-કર્મ. (નામકર્મના લેદ)
- (પ3) જેના ઉદયથી પૃથ્વીકાયાદિ એકે દ્રિયત્વ મળે તે એકે દ્રિય જાતિ નામકર્મ નામનું પાપકર્મ.
- (૫૪) જેના ઉદયથી શ'ખ વગેરે જીવાની જાતિના શરીરની પ્રાપ્તિ થાય તે બેઇદ્રિય જાતિનામકર્મ નામનું પાપકર્મ.
- (૫૫) જેના ઉદયથી માંકડ, જૂ જાતિના શરીરની પ્રાપ્તિ થાય તે તેઇદ્રિય જાતિ નામકર્મ નામનું પાપકર્મ.
- (૫૬) જેના ઉદયથી વીંછી વગેરે જાતિના શરીરની પ્રાપ્તિ થાય તે અઉરિંદ્રિય નામ-કર્મ નામનું પાપકર્મ.
  - (૫૭) જેના ઉદયથી હસતું આવ્યા કરે તે હાસ્ય માહનીય કર્મ નામનું પાયકર્મ.
- (પ૮) જેના ઉદયથી જીલ, દાંત, હરસ, રસાેલી વગેરે અવયવે કરી પાતે જ હણાય તે ઉપદાત નામકર્મ. આ પાયકર્મ છે.
  - (૫૯) જેના ઉદયદા અશુભ વર્ણ (કાળા, નીલા) થાય તે અશુભવર્ણ નામકર્મ.
  - (६०) જેના ઉદયથી અશુભ (દુરિભ) ગ'ધ પ્રાપ્ત થાય તે અશુભગ'ધ નામકર્મ.
  - (६૧) જેના ઉદયથી ખરાબ રસ (લીખા, કડવા) મળે તે અશુભરસ નામકર્મ.
  - (६૨) જેના ઉદયથી ખરાભ સ્પર્શો (ગુરુ, ખર, શીત, લુખાે) મળે તે અશુભસ્પર્શ નામકર્મ.
  - (६૩) જે કર્મના ઉદયથી જાષભનારાચ સંઘયણ મળે તે જાષભનારાચ સંઘયણ નામકર્મ.
  - (६४) જેના ઉદયથી નારાચ સંઘયણુ મળે તે નારાચ સંઘયણુ નામકર્મ.
  - (६૫) જેના ઉદયથી અર્ધાનારાચ સંઘયણુ મળે તે અર્ધાનારાચ સંઘયણુ નામકર્મ.
  - (६૬) જેના ઉદયથી માત્ર ખીલી જેવા હાડઅંધ મળે તે કીલિકા સંઘયણુ નામકર્મ.
  - (६७) જેના ઉદયથી હાડકાં માંહામાંહે અડી રહે તે સેવાર્ત સંઘયણ નામકર્મ.
  - (६८) જેના ઉદયથી નાભિની ઉપરના ભાગ સુલક્ષણવંત હોય તે ન્યગ્રોધ સંસ્થાન નામકર્મ.
  - (६૯) જેના ઉદયથી નાભિની નીચેના ભાગ સરસ મળે તે સાદિ સંસ્થાન નામકર્મ.
  - (૭૦) જેના ઉદયથી હાથ, પગ, માથું, કેડ પ્રમાણ રહિત મળે તે વામન સંઘયણ નામકર્મ.
- (૭૧) જેના ઉદયથી ઉપરના ચારે પ્રમાણસર મળે પણ પેટ હીન મળે તે કુખ્જ સંસ્થાન નામકર્મ.

- (૭૨) જેના ઉદયથી સર્વ અવયવે! ઘાટ વગરના અશુભ મળે તેને હુંડક સંસ્થાન નામકર્મ કહેવાય.
  - (७3) એક સ્થાનકે રહેવાપણું પ્રાપ્ત કરાવનાર કર્મ તે સ્થાવર નામકર્મ
  - (૭૪) દેષ્ટિગાચર ન થવાય એવું શરીર પ્રાપ્ત કરાવનાર કર્મ તે સૂક્ષ્મ નામકર્મ.
- (૭૫) જેના ઉદ્દયથી સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિ પૂરી કર્યા વિના જ પ્રાહ્યા મરહ્યુ પામે તે અપર્યાપ્ત નામકર્મ.
  - (७६) જેના ઉદયથી અનંત જીવાને એક શરીર મળે તે સાધારણ નામકર્મ.
  - (૭૭) જેના ઉદયથી શરીરના દાંત વળેરે અસ્થિર મળે તે અસ્થિર નામકર્મ.
  - (૭૮) જેના ઉદયથી નાભિ નીચેના ભાગ સારા ન મળે તે અશુભ નામકર્મ.
  - (૭૬) જેના ઉદયથી જીવ સર્વને અળખામણા થા તે દુર્ભાગ્ય નામકર્મ.
  - (૮૦) જેના ઉદયથી કાનને ખરાય લાગે તેવા સ્વર મળે તે દુઃસ્વર નામકર્મ.
  - (૮૧) જેના ઉદયથી જીવનું વચન લાકામાં માન્ય ન થાય તે અનાદેય નામકર્મ.
  - (૮૨) જેના ઉદયથી લાેકામાં અપક્રીર્તિ થાય તે અયશનામકર્મ.

આ રીતે ખ્યાશી પ્રકૃતિ પાપની છે. આશ્રવ સર્વ કર્મને લાવનાર ગરનાળું છે. તેમાં પુષ્યપાપના સમાવેશ થઇ જાય છે. તેથી કેટલાક સાત તત્ત્વા માને છે. પરંતુ કેટલાક નવ તત્ત્વા માને છે. (૨૧૯)

#### આશ્રવ તથા સંવર તત્ત્વાનું નિરૂપણ--

योगः शुद्धः पुण्यास्रवस्तु पापस्य तद्विपर्यासः । वाकायमनोगुप्तिर्निराश्रवः संवरस्तूक्तः ॥२२०॥

અર્થ — મન, વચન, કાયાના વિશુદ્ધ ચાગ તે પુષ્યાસવ અને તેનાથી ઊલટા ધંધા તે પાપાસવ; વાચાની, કાયાની અને મનની ગુપ્તિ કરવી (તેમને ગાપવવા) તેને સંવર કહેવામાં આવે છે. સંવર એ આસવના વિરાધી છે. (૨૨૦)

વિવેશન—આ ચાલુ ગાથામાં આશ્રવ અને સંવર તત્ત્વાનું નિરૂપણ કરી આ તત્ત્વના પ્રકરણને શાભાવશે. આ નવતત્ત્વ જે સર્વજ્ઞકથિત છે તેમને સમજવા અને સમજને સ્વીકારવા તે પ્રત્યેકની ફરજ છે, કારણ કે એ સર્વજ્ઞકથિત છે, એ કાંઇ છદ્દમસ્થે કહેલ નથી. સર્વજ્ઞ જેવાં તેમાં તેવાં આ સાત અથવા નવ તત્ત્વા પાતે ગણધરા મારફત ખતાવ્યા છે.

યુષ્ય — શુલ કર્મ બાંધવાના હેતુ યાગશુદ્ધિ છે. યાગ એટલે મન, વચન, કાયાના વ્યાપાર. કર્મ બાંધનના જે ચાર પ્રકાર અગાઉ કહ્યા છે તે પૈકી યાગા આશ્રવને અંગે ઘણા અગત્યના બાગ ભજવે છે.

અા ક્ષવ—આપેલું આશ્રવાને ગરનાળા તરીકે અગાઉ વર્લું વેલ છે. જેમ તળાવમાં ગરનાળા દ્વારા પાણીની આવક થાય છે તેમ આશ્રવા પણ ગરનાળાનું કામ કમેં તળાવને અંગે કરે છે. પુષ્ય પણ ભાગવતું પડતું હોવાથી તે સારું હોય, સુખ આપનાર હોય, પણ અંતે તે આશ્રવ જ છે. તેથી આશ્રવને હેય વિભાગમાં ગણવામાં આવેલ છે.

વિપર્ધાસ—જે શુભ કમ<sup>6</sup>થી ઊલટું હેાય તે અશુભ એટલે પાપ છે. એથી પુષ્ય અને પાપ બન્ને આશ્રવા જ છે અને એક રીતે જોતાં એ આશ્રવતત્ત્વમાં સમાઈ જાય છે.

આશ્રવ તત્ત્વના એ તાળીશ વિભાગ પાડવામાં આવેલ છે, તે આ પ્રમાણે : પાંચ ઇંદ્રિય (ઘણી વખત આવી ગયેલ છે), ચાર કષાય (ક્રોધ, માન, માયા અને લેલ), પાંચ અત્રત (પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈશુન અને પરિગ્રહ) અને યાગ (જોગ), મન, વચન અને કાયા એ ચારે મળીને સત્તર લેદા અને ૨૫ (પચ્ચીશ) ક્રિયા. આપણે આ ક્રિયાએ વિસ્તારથી સમજએ.

- ૧. કાયા (શરીર) ને અજયણાએ પ્રવર્તાવતાં જે ક્રિયા લાગે તે કાચિકી ક્રિયા.
- ર. તરવાર વગેરે અધિકરણે કરી જવાને મારવાની જે ક્રિયા થાય તે આધિકરિશ્વિકી ક્રિયા.
- 3. જીવ તથા અજીવ ઉપર દેષની ચિંતવના કરવી તે પ્રાદેષિકી ક્રિયા.
- ૪. પાતાને કે પરને પરિતાય ઉપજાવે તેવી ક્રિયા તે પારિતાપનિકી ક્રિયા.
- પ. એકે દ્રિય વગેરે જીવને હણવા, હણાવવા તે પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયા.
- દ. કલ'લાની ઉત્તપત્તિ કરવી, કરાવવી તે આર'ભિકી ક્રિયા. (કલ'લા એટલે એડલું તે)
- છ. ધનધાન્યાદિ નવવિધ પરિશ્રહ મેળવતાં જે ક્રિયા લાગે તે પારિશ્રહિકી ક્રિયા.
- ૮. માયાએ કરી ખીજાને ઠગલું તે માયા પ્રત્યાયિકી ક્રિયા.
- ૯. જિનવચન અસ્વીકારતાં જે વિપરીત પ્રરૂપણા થાય તે મિશ્યાદર્શન પ્રત્યાયિકી ક્રિયા.
- ૧૦. પચ્ચ ખ્ખાણ લીધા વિના જે ક્રિયા લ્યુપા કરે તે અપ્રત્યાખ્યાનિકી ક્રિયા.
- ૧૧. કૌતુકથી અશ્વપ્રમુખને જોવા તે અગિયારમી દેષ્ટિકી ક્રિયા.
- ૧૨. સ્ત્રી, ગાય' વગેરેના સ્પર્શ કરવા તેથી લાગતી ક્રિયા સ્પૃષ્ટિકી ક્રિયા કહેવાય. અથવા સંદેહ ઉત્પન્ન થવાથી પૂછતાં ક્રિયા લાગે તે પૃષ્ટિછકા ક્રિયા.
- ૧૩. જવ તથા અજવને આશ્રયી જે રાગદેષ થાય અને બીજાના હસ્તી કે ઘાડા જોઈ તે પર દેષ થાય તે પ્રાત્યાયિકી ક્રિયા.
- ૧૪. પાતાના અશ્વ વગેરેની પ્રશાંસા સાંભળી હર્ષ પામના અથવા ઘી–તેલનું ભાજન ઊઘાડું મૂકવાથી તેમાં જીવ આવી પડે તે સામંતાપનિપાતિકી ક્રિયા.
  - ૧૫. કાેઇના હુકમથી શસ્ત્ર ઘડાવલું કે વાવ-કૂવા ખભુવા તે નૈશસ્ત્રિકી ક્રિયા.
  - ૧૬. શ્વાન વગેરે જીવધી કે શસ્ત્રથી જીવને મારવા તે સ્વહસ્તિકી ક્રિયા.
  - ૧૭. જીવ અજીવને આજ્ઞા કરવી અને તેની મારફત કાંઈ મંગાવવું તે આજ્ઞાપનિકી ક્રિયા.

- ૧૮. જવ, અજવનું વિદારણ કરતું, ભાંગતું તે વિદારણિકા ક્રિયા.
- ૧૯. ઉપયોગ રાખ્યા વિના શૂન્યચિત્તે વસ્તુ ક્ષેવી, મૂકવી તે અનાલાગિકી ક્રિયા.
- ૨૦. આલાક પરલાક વિરુદ્ધ કાર્યનું આચરણ કરવું તે અનવકાંક્ષાપ્રત્યાયિકી ક્રિયા.
- ૨૧. મન વચન કાયાના યાેેગનું જે દુઃપ્રણિધાન, તેમાં પ્રવર્તન તે પાયાેેગિકી ક્રિયા.
- રર. માટું પાય જેથી આઠે કર્મોનું સમુદાયપણે ગહુણ થાય તે સમુદાન ક્રિયા.
- ર૩. માયા તથા લાેભ વડે પ્રેયુતાં વચન એવાં બાેલવાં કે જેથી રાગની વૃદ્ધિ થાય તે પ્રેમ ક્રિયા.
  - २४. हे। ध है भानथी अर्वित वयन छाली सामाने द्वेष उपकाववा ते द्वैषिष्ठी हिया-
  - ૨૫. કેવળ શરીરને પ્રતાપવાથી લાગતી ક્રિયા તે ઇર્યાપથિકી ક્રિયા.

એ પચીશ કિયાને પાંચ ઇંદ્રિય, ચાર કવાય, પાંચ અવ્રત અને ત્રણુ જોગ સાથે મેળવતાં આશ્રવ તત્ત્વના બે તાળીશ પ્રકાર થાય.

આમાં કર્મની આવક ગરનાળાના જળની માફક થાય છે. સારા અને ખરાય બન્ને આવકનાં સાધનાના એમાં સમાવેશ ઘાય છે.

સ'વર—કર્મના ગરનાળાનાં ખારહ્યું અંધ કરવાં તે સંવર, કર્મને આવવાના માર્ગ સામે ખારહ્યું અંધ થાય તે સંવર તેના સત્તાવન પ્રકાર છે. તેમાં મન વચન કાયાના ચાેગા મહત્ત્વનાં છે. આપણે નવતત્ત્વાનુસાર સત્તાવન પ્રકાર વિચારી જઈએ.

- ૧. ઇર્યાસમિતિ તે સાડા ત્રણ ડગલાં જમીન એઈ જયણાપૂર્વક ચાલતું.
- ર. સમ્યક્ પ્રકારે નિરવધ ભાષા બાલવી તે ભાષાસમિતિ.
- 3. દેાષ વગરના આહાર, વસ્ત્ર, પાત્ર, વસતીની શાધ કરવી તે એવણા સમિતિ.
- ૪. સારી રીતે પુંજી પ્રમાર્જી આસનાદિ હોવું મૂક્તું તે આદાનનિક્ષેપણ સમિતિ.
- પ. મળમૂત્રાદિને જીવરહિત ભૂમિએ ઉપયોગપૂર્વક મૂકવા તે યારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ.
- દ. મનને ગાપવલું, વિકલ્પ સંકલ્પ રહિત કરવું, તે મનાગુપ્તિ.
- છ. વચનને ગાયવવું, અથવા વચન યતનાપૂર્વક છાલવું તે વચનગુપ્તિ.
- ૮. કાયાને ગાપવવી અથવા કૂકડીની પેઠે પગ સ'કાેડી સૂવું તે કાયગુપ્તિ.

આ પાંચ સમિતિ તથા ત્રણુ ગુપ્તિ સાધુ સાધ્વીને સદૈવ અને શ્રાવક શ્રાવિકાને સામાયિક, પાસહ લેવી વખતે રાખવાની છે.

હવે આ આઠ પ્રવચન માતા ઉપરાંત બાવીશ પરિષદ પણ સંવર છે, તે વિચારીએ.

- ૧. ક્ષુધાપરિષદ ગમે તેવી ભૂખ લાગે પણ સહન કરે, અનેવણીય આહાર ન જ લે.
- ર. પિયાસાપરિષદ્ધ. તરસ ગમે તેવી લાગે પશુ અને પણીય જલ ન જ લે.
- 3. શીતપરિષદ્ધ. ગમે તેવી ઠંડી હાય તે સહે.
- ૪. ઉષ્ણુપરિષદ ગમે તેટલા તડકા હાય પણ માથે છત્ર ધરવાની વાત ન કરે.

- પ. દ'શપરિષદ્ધ. હાંસા ગમે તેટલા હ'ખ દે, માંકહ મૂં અવે કે જૂ હેરાન કરે તે સહે.
- દ. અચેલ પરિષઢ, વસને વાંછે નહિ. આગમમાં કહેલા વસ્તો જ રાખે. વસ પર મૂર્છા ન રાખે.
  - છ. અરતિપરિષદ્ધ. અપ્રેમને તજે. ચિ'તન કરી અરતિ દૂર કરે.
- ૮. સ્ત્રીપરિષદ્ધ. સ્ત્રી ગમે તેટલું લલચાવે, શુંગાર કરે કે લલિતપણું બતાવે, તેનાથી ચલિત ન થાય.
  - ૯. ચર્ચાપરિષદ્ધ. ચર્ચા એટલે ચાલવું. એક સ્થાનકે ન રહે, વિદ્વાર કરે.
  - ૧૦. નૈષેધિકી પરિષદ્ધ. સર્વ પાપકમ°ના નિષેધ કરે.
- ૧૧. શય્યાપરિષહ. ગમે તેવી ખરખગડી ભૂમિ પર શય્યા કરે. શય્યા એટલે સુવાનું સ્થાન.
  - ૧૨. આક્રોશ પરિષદ્ધ. અન્ય ક્રોધ કરે તે ખમે, કાેપે નહિ.
  - ૧૩. વધપરિષદ્ધ. કોઇ ખૂની હુમલા કરે અથવા પાટુ કે ઢીંકા મારે તે અમે.
- ૧૪. યાચનાપરિષદ્ધ. ધર્મ યાત્રાના નિર્વાદ અર્થે અત્યંત જરૂરી ચીજ અન્ય પાસેથી માંગતા શરમાય નહિ.
  - ૧૫. અલાભપરિષદ્ધ. માગ્યા છતાં મળે નહિ તા મનમાં ઉદ્વેગ ન ધરે.
- ૧૬. રાગપરિષઢ. ગમે તેવા આકરા વ્યાધિ પાતાને શાય તે શાંતિથી સહે. હાય-વાય ન કરે.
  - ૧૭. તજપરિષદ્ધ, શય્યામાં તરણાં હાય એની પીડા ખમે.
  - ૧૮. મલપરિષદ્ધ. શરીરે મેલ થાય તેથી દુર્ગ ધ થાય તે સહે.
  - ૧૯. સત્કાર પરિષદ્ધ. આદરાતિથ્યને દેખી સારું ન લગાડે.
  - ર૦. પ્રજ્ઞાપરિષદ્ધ. ખુદ્ધિભળ હાય તા તેના ગર્વન કરે, ન હાય તેના ઉદ્દેશન કરે.
  - ૨૧. અજ્ઞાનપરિષદ્ધ. અજાણપણાની ચિંતા ન કરે.
  - ૨૨. સમ્યક્ત્વપરિષદ્ધ. એને શુદ્ધ દેવ, ગુરુ, ધર્મમાં શંકા ન પડે.
  - આ રીતે આઠ સમિતિ-ગુપ્તિ સાથે આ ખાવીશને મેળવતાં ત્રીસ થાય.
- દશ યતિધર્મા ઉપર આવી ગયા તે મેળવતાં ચાળીશ સંવર થયા. અને ખાર ભાવના જે ઉપર આવી ગઇ અને શાંતસુધારસમાં વર્ણુ વેલ છે, એ મેળવતાં સંવરના ખાવન પ્રકાર થયા. અને ચારિત્રના પાંચ પ્રકાર છે.
  - ૧. સામાયિકચારિત્ર. છે ઘડી સુધી સમતા અનુભવવી.
  - ર. છેદેાપસ્થાપન ચારિત્ર. પૂર્વ પર્યાયના છેદ અને નવીન પર્યાયનું ઉપસ્થાપન.
- 3. પરિહારવિશુહિ ચારિત્ર. પરિહાર એ તપવિશેષ છે, તેણે કરીને વિશુહિ. તે શાસની વાત છે.
  - ૪. સૂક્ષ્મસંપરાયચારિત્ર. દશમે ગુણુઠાણે ક્ષાયને ઉપજ્ઞમાવે તેવું ચારિત્ર.

પ. યથાખ્યાતચારિત્ર. સર્વથા અકષાયપાચું.

મા રીતે સંવર સત્તાવન પ્રકારના થાય. આ પ્રમાણે આશ્રવ અને સંવર તત્ત્વ સમજવાં. (૨૨૦)

#### निक रा, अंध अने भेक्ष तत्त्व-

## संवृततपउपधानाजु निर्जरा कर्मसन्ततिर्वन्धः । वन्धवियोगो मोक्षस्त्विति संक्षेपाश्रव पदार्थाः ॥२२१॥

અર્થ — સંવરવાન પ્રાણીને તપસ્યા તથા ઉપધાનથી કર્મ ની નિર્જરા થાય છે. કર્મ ની અવિચ્છિન્ન ધારા તે અંધ કહેવાય છે. આ કર્મ ના અંધ સંપૂર્ણ બંધ થાય તે કર્મના માસ કહેવાય છે. ટ્રંકમાં એ નવ પદાર્થી (તત્ત્વેા) જણાવ્યા. (૨૨૧)

વિવેચન—આ ગાથામાં ખાકીનાં ત્રણ તત્ત્વો ખતાવી નવ તત્ત્વનું કે સાત તત્ત્વનું પ્રકરણ પૂરું કરશે. તેમાં પ્રથમ સંવરતત્ત્વ શું છે તે જણાવીએ. પાણીની ગરનાળા દ્વારા આય થતી હોય તેના સામે ભારણાં બધ કરી દેવા, કર્મની આવક જ ખધ કરવી તે સંવર છે એમ આપણે ઉપર જેઈ ગયા. સવાલ એ છે કે એ તો નવાં કર્મને અંગેની વાત થઈ, પણ અગાઉ ખાંધેલાં હોય તેવાં કર્મને અંગે તેને ભાગવ્યા સિવાય કેમ ખયાવવા ? એ કર્મની નિર્જરા એટલે અગાઉના કર્મના નિર્જરા દ્વારા હાસ કરવા તે. એ સાતમા સત્ત્વને આપણે સમજવા યત્ન કરીએ.

સ. વૃત્ત—સ વરવાન્ પ્રાણીને પહેલાં કરેલાં કર્મોને દ્વર કરવાનાં, કર્મને કાપી નાંખ-વાનાં, સુખ્ય બે સાધન છે. એ બન્ને સાધના પર નીચે આ જ ગાયામાં વર્ણન છે.

તાપ—તપ કરવાથી કર્મો છૂટે છે, કપાઈ જાય છે. એ તપના બે પ્રકાર છે : ખાદ્ય તપ અને આલ્યાંતર તપ. ખાદ્યાતપ બીજાના દેખવામાં આવે છે. એના છ પ્રકાર છે :

- ૧. આહારના ત્યાગ તે પ્રથમ અનશનતપ.
- ર. પાતાને ભૂખ હાય તેથી બેચાર કાેળિયા પેટ ખાલી રાખવું અને અટકી જવું તે ઊદ્યાદરિકાતપ.
  - 3. પાતાની આજવિકાની એાછાશ કરવી તે વૃત્તિસંક્ષેપ તપ.
- ૪. નીવી તપ તથા આય'બિલ કરવું, છ મહાવિગય (ઘી, તેલ, ગાળ, છાશ, દ્રધ અને કઢા) ત્યાગ તે રસત્યાગ તપ.
- પ. શરીરે લાચાદિક કષ્ટ સહન કરવું, કાઉસગ્ળ કરવા, આસન-મુદ્રા કરવા તે કાયક્લેશ તપ.
  - દ. શરીરનાં અંગાેપાંગને સંકાેચી રાખવા તે સંક્ષીનતા તપ.

आक्षंतर-आंतरिक तपना छ प्रक्षर छै:

- ૧. અપરાધ માટે ગુરુ આપે તે શુદ્ધિ કરવી તે પ્રાયશ્ચિત્ત તપ.
- ર. ગુણવંત તરફ વિનય કરવા, આશાતના ન કરવી તે વિનય તપ.
- 3. તપસ્વીની, માંદાની માવજત કરવી તે વૈયાવૃત્ત્ય તપ.
- ૪. અલ્યાસ કરવા, તેનું પુનરાવર્તાન કરવું, પૂછવું તે સ્વાધ્યાય તપ.
- પ. મનની એકાગ્રતા કરવી તે ધ્યાન તપ.
- કાર્યાત્સર્ગ કરવા, કાઉસગ્ગ કરવા તે કારાત્સર્ગ તપ.

આ બારમાંથી એક અથવા વધારે પ્રકારે તપ કરવાથી બાંધેલ જૂના કર્મના ક્ષય થાય છે. એ સાતમુ નિર્જરાતત્ત્વ કહ્યું. હવે આઠમા બંધતત્ત્વની વાત વિચારીએ.

કર્મ'ની અવિચ્છિન્ન ધારાને બંધ કહેવામાં આવે છે. તે બંધ વખતે કર્મ'ની ચાર બાબત મુકરર થાય છે.

- ૧. કમ'ની પ્રકૃતિ કેવી છે, તે જ્ઞાનાવરણીય છે કે નામકમ', એ નિહ્યુંય જેના આધારે થાય તે પ્રથમ પ્રકૃતિઅંધ.
- ર. કર્મ કેટલે કાળે ઉદયમાં આવશે અને તે વખતે તે કેટલા વખત ટકશે તે નક્કી કરનાર સ્થિતિઅંધ.
  - 3. કાેઇ કમ'નું જોર વધારે હાેય, કાેઇનું એાે છું હાેય, તે નક્કી કરનાર તે અનુભાગાંધ.
  - ૪. કર્મ ના દળિયાં કેટલાં છે તેના જેના પર આધાર છે તે પ્રદેશઅંધ.

માક્ષ—હવે છેલ્લા (સાતમા કે નવમા) તત્ત્વમાં કર્મથી સર્વથા મૂકાલું, હંમેશને માટે છૂટા થલું, તે માેક્ષ નામનું તત્ત્વ છે. આ રીતે નવ તત્ત્વ કે સાત તત્ત્વ સંબંધી હકીકત રજૂ કરવામાં આવી. હવે તેની ઉત્તરપીઠિકા કરીએ. (૨૨૧)

\* \* \*

આ રીતે આ તત્ત્વનું પ્રકરશુ પૂરું થાય છે. આ આખા વિષયમાં સાત તત્ત્વને સ્વીકારવા કે નવ તત્ત્વ સ્વીકારવા એમાં કોઇ પજુ પ્રકારના વિરોધ નથી. અમુક અપેક્ષાએ સાત તત્ત્વને માનવામાં પજુ વાંધા નથી અને બીજી અપેક્ષાએ પ્રસિદ્ધ નવ તત્ત્વ સ્વીકારવા એમાં કોઇ જાતના વિરોધ નથી. એ તો તત્ત્રાર્થ સ્ત્રમાં કહેલ અર્વિતાનર્વિતસિદ્ધેઃ (૫. ૩૧) સ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે અપેક્ષાલે છે. બાકી ખરી રીતે તો એમના સમાવેશ આશ્રવ તત્ત્વમાં થઇ જાય છે, એટલે પુષ્ય અને પાપ એ બન્ને એક પ્રકારના આશ્રવા હોવાથી તેમને જુદા ગણવાની જરૂર રહેતી નથી. એમ તો ઠાણાંગસ્ત્રમાં માત્ર છે જ તત્ત્વા અને અબને અજીવ – કહ્યાં છે. આ રીતે દેખીતા વિરોધ દૂર થઇ જાય છે.

પ્રાણી બિનજવાબદારીએ હાંકે રાખે તેમાં અંતે તેને નુકસાન છે. તે પછી અહીં તહીં રખડ્યા કરે છે અને નકામા હેરાન થાય છે. એ ચાલે ત્યારે એના ધમધમાટ જોયા હોય, એ વેધ પાડે ત્યારે એની મુખમુદ્રા અવલોકી હોય અને એ ઘર બાંધે ત્યારે એણું માનેલું સ્થાયીપણું જાણ્યું હોય તો સુત્ર માણુસને વિચારમાં નાખી દે છે. એ તો જાણું કહી કરવાના નથી અને અહીં બાંધેલ ઘર કે વસાવેલ ઉપરકર સાથે લઇ જવાના હાય એવી માયાથી વર્તે છે. એ માશું ઓળે તો એના અહેરા જોવાલાયક થઇ પડે અને એ કાચમાં ચેનચાળા કરે ત્યારે એ ઘેલા છે એવું સુત્ર માણુસને લાગે. આ નવતત્ત્વા એને દુનિયા દારીનું ભાન કરાવે છે અને આખરે તકે થી વિચાર કરતાં જણાય છે કે તે જ પદાર્થી છે અને તે જીવનમાં સારરૂપ પદાર્થા છે અને તેમાં સર્વના સમાવેશ થાય છે. દુનિયામાં કે જીવનમાં એ સિવાય અન્ય કાઇ પદાર્થ નથી, એમ લાગ્યા વગર રહે તેમ નથી. એનું કારણું એ કે આ સર્વ પદાર્થા ઉપસ્કરા, ઠામવાસણું કે કરનીચર, ગાડી, હાર, બંગલા એ સર્વ પૌદ્રગલિક છે અને પુદ્રગળના સર્વ ધર્મ એમાં છે, તે ઉપરાંત કાઇ પણુ પદાર્થ જીવતો કે મરેલા અહીં નથી. આવી વિશાળ દિવસો જેતાં આ નવતત્ત્વમય આખું જીવન છે અને આખી દુનિયા છે.

આ નવ તત્ત્વોને એવી યુક્તિપૂર્વંક ગાઠવવામાં આવ્યાં છે કે તે સિવાયની કાેઇપણ વસ્તુ કે શક્તિ બાકાત રહે જ નહિ. આ નવ તત્ત્વમાં સર્વ વસ્તુઓના સમાવેશ થઇ જાય છે. વૈશેષિકના પદાર્થોના પણ સમાવેશ આ નવ કે સાત તત્ત્વમાં અતે તમે જ કરી શકશા. એવી જ રીતે, અન્ય દર્શનાએ કહેલ પદાર્થીની કે નૈયાયિકાએ કહેલ પદાર્થીની હકીકત સમજવી. જે પદાર્થ હાેય તેના સમાવેશ અત્ર અતાવેલ તત્ત્વમાં થઇ જાય છે.

તેટલા માટે આ તત્ત્વાને જૈન પદ્ધતિના કેન્દ્ર તરીકે સમજવાં અને તેમાં જરા પણ શકા ન કરવી. જ્વાદિક નવ પદાર્થને જે જાણે તેને સમ્યક્ત્વ હાય, નવ તત્ત્વને સદ્દુહ- વામાં આવે તો જરૂર જીવના આ સંસારના ફેરા મટી જાય અને એ જરૂર માક્ષ પ્રાપ્ત કરે. આ માક્ષ એવું સ્થાન છે કે જ્યાંથી પાછું આવીને જન્મમરણની કડાકૂટમાં પડવાનું નથી. એના આંટાફેરા સર્વ મટી જાય છે અને એ પોતાના ઇચ્છિત સ્થાનકે ગમન કરી શકે છે. આવા માક્ષને પ્રાપ્ત કરવાના સર્વના ઉદ્દેશ હાવા જેઈએ અને તે આ તત્ત્વજ્ઞાનનું અનિવાર્ય પરિણામ છે એટલું જાણી લઇ તત્ત્વશ્ચદ્ધા મજખૂત કરવી, કારણ કે અંતે એ વસ્તુ જ સાથે આવનાર છે અને વાડી, વજીકા, ખંગલા, ઘર, દુકાન – એ સર્વ અહીં વહેલામાડા મૂકી જવાના છે. પોતાનાં સારાં કે ખરાબ કામાની અસર સાથે આવશે અને પછી તે દિવસે વિચાર કે પશ્ચાત્તાપ થશે તે નકામા છે, માટે ત દુરસ્તી વખતે તેનું જ્ઞાન કરી લેવું સારું છે અને લાબદાયી છે. આ સમ્યક્ત્વનું પરિણામ પણ આપણે વિચારીએ.

સમ્યક્તવ એટલે શુદ્ધ દેવ, ગુરુ, ધર્મ પર શ્રદ્ધા. એના પરિણામે સંસાર પરિમિત થઈ જાય છે અને અર્ધપુદ્દગળપરાવર્તાના વધારેમાં વધારે કાળમાં તેા પ્રાણી અવશ્ય મુક્તિ-સ્થાને જાય છે. જાણીને સમજીને કોઇ પણ ક્રિયા કરવી તેની વાત જ જુદી છે. જૈત શાસ્ત્રકાર તો અનેક સ્થાનકે કહે છે કે જ્ઞાનિક્રયામ્યાં મોક્ષ:. એકલી ક્રિયા કે એકલું જ્ઞાન કાંઇ કામ આપતું નથી, કારભુકે આંધળાને પાંગળાની ચાક્કસ જરૂર પડે છે. ક્રિયા જ્ઞાન વગર આંધળી છે અને જ્ઞાન ક્રિયા વગર પાંગળું છે. એ બન્ને એક બીજાની સહાય લઇ જરૂર માક્ષ અપાવે છે અને સમક્તિ એના ઉપર શિખર ચઢાવે છે. તેથી તત્ત્વજ્ઞાનની સાથે ક્રિયાની પહ્યુ આવશ્યકતા છે.

એટલા માટે આ નવતત્ત્વના જ્ઞાનની અને જુદા જુદા દિલ્લિંદુઓ જાણી લેવાની અપેક્ષા છે અને તે અપેક્ષાએ નવે તત્ત્વને તત્ત્વ કહેવામાં આવેલ છે. ખાકી તો છવાદિ તત્ત્વ અંતે જીવને જ લાગે છે, છતાં એક તત્ત્વને ખદલે નવ તત્ત્વ ખતાવ્યાં એના પુલાસા કું વરવિજયે નવતત્ત્વના પ્રશ્નોત્તરમાં શરૂઆતમાં જ વિસ્તારથી ખતાવ્યા છે. આ નવે તત્ત્વને અનેક રીતે જાણવાં જરૂરી છે અને તે પ્રાણીને હિતકારી છે, એ જ્ઞાન યથાસ્થિત ન હાય ત્યાં સુધી પ્રાણી જયાં ત્યાં અટવાયા કરે છે અને એાડનું ચાડ કરી બેસે છે. તેથી તત્ત્વને ખરાખર સમજવા, સદ્દહવા અને તે અનુસાર પાતાનું વર્ત ન ગાઠવનું એ અંતે પાતાને જ લાભ કરના છે. એ દિલ્લો અને તે અનુસાર પાતાનું વર્ત ન ગાઠવનું એ અને જે દુનિયા પર અત્યાર સુધી અધારપટ હતા તેનું રહસ્ય સમજાઈ જાય છે. તેટલા માટે સારી રીતે વિચારીને આ નવતત્ત્વનાં જ્ઞાન અને સદ્દહણાને સંગ્રહવાં જોઈએ.

આવી તક વારંવાર મળવી મુશ્કેલ છે. અત્યારે તમને નવ તત્ત્વ સમજાવનાર મળશે, તેની ગૂંચવણા દ્વર કરનાર મળી રહેશે, અને તેના પરસ્પર સમન્વય કરનારા પણ મળશે. તમને છુદ્ધિશક્તિ સારી મળી છે તા આવા સુંદર ક્ષેત્ર અને તમારી એ સમજશક્તિના પૂરા લાભ લા. અનંત ભવ જાય પછી આવી અનુકૂળતા મળે છે, તેને ક્ગાવી ન દેવી, આધી મળેલી તકના પૂરા લાભ લેવા.

#### ् ।। इति तत्त्वप्रकरणम् ॥

# પ્રકરણ ૧૦મું: સમ્યગ્ દર્શાન, જ્ઞાન, ચારિત્ર

ઉમાસ્વાતિ મહારાજ તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર શરૂ કરતાં પ્રથમ સૂત્ર કહે છે કે 'સમ્યગ્ દર્શન, સમ્યગ્ જ્ઞાન અને સમ્યગ્ ચારિત્ર એ ત્રણે મળીને માક્ષનું સાધન થાય છે.' આવી અગત્યની બાબતને આ ગ્રાંથના લગભગ મધ્યમાં મૂકીને ગ્રાંથકર્ત્તાએ ભારે ચતુરાઇ બતાવી છે.

આ સ્ત્રમાં માત્ર મેક્ષનાં સાધનોના નામનિદે શ કર્યો છે, અહીં તો તે સાધનાની વાત સંક્ષેપમાં કહેવામાં આવી છે. બંધના કારણોના અભાવ થવાથી જે આત્મિક વિકાસ પરિપૃર્ણું થાય છે તે મેક્ષ છે. જ્ઞાન અને વીતરાગભાવની પરાકાષ્ઠા એ મેક્ષ છે. આવા મેક્ષનાં સાધનોને રજૂ કરનારી વાતની અગત્ય ઠસાવવાની જરૂર રહેતી નથી. એટલા માટે મેક્ષ અપાવી દેનાર કે તેની નજીક લઇ આવનાર સાધનોના બની શકે તેટલી સ્ફસતાથી અભ્યાસ કરી આપણા વિચારા સ્થિર કરવા એઇએ, કારણ કે જેને મેક્ષ પ્રાપ્ત થાય તેને બધું મળ્યું છે. આપણા વિચારા સ્થિર કરવા એઇએ, કારણ કે જેને મેક્ષ પ્રાપ્ત થાય તેને બધું મળ્યું છે. આપણા પ્રયાસ તે લેવાના છે. મેક્ષ એ ખરીદી શકાય તેવી વસ્તુ નથી, ત્યાં જવાનાં કાંઇ ગાડાં બંધાતાં નથી અને ઘાડાગાડી કે મેાટર અથવા એરાપ્લેનથી તેને પહોંચી શકાતું નથી. તેથી આ વિચારક પુરુષોએ તેને પહોંચવાનાં જે સાધના બતાવેલ છે તેના રીતસર અભ્યાસ કરી તેના સાર કાઢવા અને આપણી અનુકૂળતા પ્રમાણે તેના સ્વીકાર અને આદર કરવા. આ સાધના બરાબર મળશે ત્યારે આપણે ઇપ્સિત સ્થાનકે પહોંચી જઇશું. તેથી આ ત્રણે ચીએને અરાબર સમજવા આપણે બનતા પ્રયત્ન કરીએ. એટલે આ પ્રકરણમાં આપણે ઇચ્છિત જગાએ પહોંચવાનાં સાધનાના વિગતવાર પણ દૂંકામાં અબ્યાસ કરીશું અને પછી આપણે તે સાધનાના બનતા ઉપયાગ કરીશું. પ્રથમ તા આપણે એ ત્રણે ચીએ શું છે? કેવી છે? તે સમજવા પ્રયત્ન કરીએ.

આ એક સૂત્ર પર પાંચશે પાનાં એક વિદ્વાન પંડિતે લખેલાં તૈયાર છે. એટલા બધા અગત્યના આ વિષય છે. એને સમજવા યત્ન કરવા તે આપણુને મળતા એક સાચા લહાવા છે. એ દિષ્ટિએ આપ નીચેના અનુવાદ અને તે પરનું વિવેચન વાંચશા. એ ઉપરથી એની ઉપયોગિતાના સંબંધમાં આપને સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવશે.

દર્શન એટલે વીતરાગ ભગવાને વીતરાગતાને પામવા જણાવેલ તત્ત્વેમાં શ્રદ્ધા. જીવ આદિ તત્ત્વેાની વાત આપણે કરી ગયા છીએ.

આવી શ્રદ્ધા સાથેનું જે ક'ઈ જ્ઞાન તે સમ્યક્ જ્ઞાન. જ્ઞાન એ સાકાર અર્થાત્ નિશ્ચયાત્મક બાેધ છે. સ્વરૂપરમણુતા થવી તે ચારિત્ર છે. રાગદ્વેષની અને યેાગની નિવૃત્તિ થવાથી એ સ્વરૂપરમણુતારૂપ ચારિત્ર થાય છે.

આ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર પરિપૃર્ણુ દશામાં પ્રાપ્ત થાય ત્યારે સંપૃર્ણુ માક્ષનો સંભવ છે, અન્યથા નહિ. એક પણુ સાધન જયાં સુધી અપૃર્ણુ હાય છે ત્યાં સુધી પરિપૃર્ણુ માક્ષ થઇ શકતો નથી. દાખલા તરીકે સમ્યગ્ દર્શન અને સમ્યગ્ જ્ઞાન પરિપૃર્ણુ રૂપમાં પ્રાપ્ત થઇ જાય છે, છતાં સંપૃર્ણુ ચારિત્રની અપૃર્ણુ તાને લીધે તેરમા ગુણુસ્થાનકમાં પૃર્ણુ માક્ષ અર્થાત્ અશરીર સિદ્ધિ અથવા વિદેહ સુક્તિ થતી નથી. અને ચૌદમા ગુણુસ્થાનકમાં શેલેશી અવસ્થારૂપ પરિપૃર્ણુ ચારિત્ર પ્રાપ્ત થતાં જ ત્રણે સાધનાની પરિપૃર્ણુ તાના બળથી પૃર્ણુ માક્ષ થાય છે. શૈલેશી અવસ્થા એટલે આત્માની એ અવસ્થા કે જેમાં ધ્યાનની પરાકાષ્ઠાના કારણુથી મેરુ સરખી નિષ્પ્રક પતા કે નિશ્ચળતા આવે છે. અહીં આપણુને આ ઉપાયાના સાહચર્ય સંબંધમાં કેટલાક વિચાર આવે છે.

ઉપરના ત્રણે સાધનામાંથી પહેલાં છે એટલે કે સમ્યગ્ દર્શન અને સમ્યગ્ જ્ઞાન અવશ્ય સહગારી હાય છે. જેમ સૂર્યના તાપ અને પ્રકાશ એકળીજાને છાહીને રહી શકતા નથી, તેમ સમ્યગ્ દર્શન અને સમ્યગ્ જ્ઞાન એકળીજા સિવાય રહેતાં નથી. પરંતુ સમ્યગ્ ગારિત્રની સાથે તેમનું સાહગ્ય અવશ્ય લાવી નથી, કારણુ કે સમ્યગ્ ગારિત્ર સિવાય પણુ કેટલાક સમય સુધી સમ્યગ્ દર્શન અને સમ્યગ્ જ્ઞાન જોવામાં આવે છે. આમ હાવા છતાં પણુ ઉત્કાંતિના ક્રમ પ્રમાણે સમ્યક્ ગારિત્ર માટે એવા નિયમ છે કે જયાં તે હાય ત્યાં એની પૂર્વનાં સમ્યગ્ દર્શન અને સમ્યગ્ જ્ઞાન બન્ને સાધન અવશ્ય હાય છે. આ પ્રમાણે પંહિત સુખલાલજી તત્ત્વાર્થાધિગમના (૧.૧)ના વિવેચનમાં જણાવે છે. આ સાહગ્ય સંઅંધમાં કાઈકાઈના મતલેદ પણુ છે એ પંહિત સુખલાલજીએ સદર સૂત્રની નાંધમાં અતાવેલ છે.

માક્ષને માટેનાં તે સાધના આપણા પ્રતાં છે, બાકી સાધ્ય અને સાધનમાં તફાવત નથી. આપણે સાધકા છીએ એની નજરે એ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર જો સમ્યક્ પ્રકારના હાય તો તે સાધન તરીકે કામ કરે છે, સિદ્ધની અપેક્ષાએ નહિ જ. આ શાસ્ત્ર સાધકને માટે છે સિદ્ધને માટે નથી; આથી આમાં સાધકને માટે ઉપયોગી એવા સાધ્ય-સાધનના લેદનું જ કથન છે. માક્ષથી સાચું સુખ નિરંતર સદા માટે મળે છે. તેથી એ માક્ષ્ય સાધકને પ્રાપ્તવ્ય છે, અને તેટલા માટે સાધકની નજરે આ સર્વ સાધનો ખતાવ્યાં છે.

સાંસારિક સુખા ઇચ્છાને તૃપ્ત કરવાથી થાય છે. ઇચ્છા તાે એક પૂરી ન થાય ત્યાં અનેક ઊભી થાય છે. સંતાષ એ જ સાર્ચું સુખ છે. માેક્ષમાં ઇચ્છાઓના અલાવ થઇ જાય છે અને સ્વાલાવિક સંતાષ પ્રકટ થાય છે. આપણા–સાધકાના પ્રયત્ન એ સાચા સુખને મેળવવાના છે. તેટલા માટે સાધનાની સાહચર્યતા આપણે અ'ને ખતાવવામાં આવી છે.

આમાં સમ્યગ્ દર્શનને પ્રથમ સ્થાન સાધન તરીકે આપવામાં આવ્યું છે. યથાર્થ રૂપથી પદાર્થોના નિશ્ચય કરવાની જે રૂચિ તે સંમ્યગ્ દર્શન છે—તત્ત્વાર્થબ્રદ્ધાનં સમ્યગ્દર્શનમ્ ! (૧.૨) સૂત્રના એ અર્થ છે. આ ઘણી ઉપયોગી અને મૂલાંતગત હકીકત હાઇ એ સારી રીતે ચર્ચા વિચારણા માગે છે. આણુ અને મયૂર ભદ્રની વાર્તામાં એાંકાર વૃત્તિના પાંચસા પાઠીઆ ભરેલા જણાવેલ છે. હવે એાંકાર વૃત્તિના પાંચસા પાઠા ઉપાડે તેટલા થાંથા હાય તા પછી આ એક સૂત્ર પર જેટલા વિસ્તાર કરવા હાય તેટલા થઇ શકે. આ આત્માના મૂળ ગુણા હાવાથી તેમને ખરાખર સમજી લેવા અને તેમની હૃદયમાં ધારણા કરવી, કારણ કે અતે માલ અપાવનાર સાધન આ છે અને માલ છેવટનું સાધ્ય છે. આ વિષયની અગત્ય સમજી તે પર સારી રીતે ધ્યાન આપવાનું લક્ષ ખેંચવામાં આવે છે.

ત્યાવહારિક-સાંસારિક સુખ કરતાં માક્ષનું સુખ ભારે માટું છે, અન તગહું છે, તે મેળવવા આપણા પ્રયાસ છે. તા જે મેળવવા આપણે મથતા હાઇએ તે કેવું છે? શું છે? તે બરાબર વિવેચનપૂર્વક સમજી લેવું જોઇએ, કારણ કે આપણે અંતે તે લેવું છે. તા લેવાની વસ્તુને બરાબર આળખી લેવી જોઈએ.

#### સમ્યક્ત્વના બે પ્રકાર—

# एतेष्वध्यवसायो योऽर्थेषु विनिश्रयेन तत्त्वमिति । सम्यगृदर्शनमेतत्तु तन्निसर्गादधिगमाद्वा ॥२२२॥

અર્થ —એ નવ તત્ત્વા પરત્વે 'તે તત્ત્વ છે' એવા નિર્ણયપૂર્વકના જે વિચાર તે સમ્યગ્ દર્શન. એ બે પ્રકારે થાય છે : એક કુદરતી રીતે અને બીજુ અભ્યાસથી. (૨૨૨)

વિવેચન—પ્રથમ સમ્યગ્ દર્શ'ન કોનું નામ કહેવાય તે વર્ણુ'વે છે અને તે કેવી રીતે થાય તેના બે પ્રકારાને વર્ણુ'વે છે.

અધ્યવસાય—વિચાર. એવી રીતે જે અને જેટલા પદાર્થો છે તે અને તેટલા જ પદાર્થો છે એવા નિશ્વયપૂર્વ કના નિર્ણય હાય તેને સમ્યગ્ દર્શન કહેવામાં આવે છે. એટલે ભગવાને જે પ્રકારે તત્ત્વોને જણાવ્યાં છે અને ગણી ખતાવ્યાં છે તે જ પ્રમાણે છે એવા નિશ્વયપૂર્વ ક જે માનસિક નિર્ણય તેને સમ્યગ્ દર્શન કહેવામાં આવે છે. પ્રાણીને સમજવા માટે ચર્ચા કરવાની છૂટ છે, એ ચર્ચા કરે પણ ભગવંતના ખતાવેલ માર્ગ ઉપર અશ્વહાન લાવે. આ શ્રહાપૂર્વ કના નિશ્વયને સમ્યગ્ દર્શન કહેવામાં આવે છે. ભગવાનની એણે પરીક્ષા કરી જોઈ અને પરીક્ષાને પરિણામે ભગવંતનું આપ્તપણું સ્વીકાર્યું. એટલે ભગવાને જે કહ્યું તે સત્ય છે એવા નિશ્વય તે સમ્યગ્ દર્શન. આ શ્રહાના વિષય છે અને શ્રહામાં વિકલ્પસંકલ્પને કે શંકાને સ્થાન નથી.

સાથ —એ છવાદિક નવ પદાર્થ ઉપર જણાવ્યાં તે જ અને તેટલા જ પદાર્થી છે,

અને તેની ખહાર કોઇપણ વસ્તુ નથી, આવી અચળ શ્રદ્ધા રહે, તે વાતના સત્ય તરીકે સ્વીકાર થાય તે સમ્યગ્ દર્શન. જીવ આદિ નવ તત્ત્વા એ શ્રદ્ધાના વિષય છે, શંકાને કે સંશયને એમાં સ્થાન નથી.

વિનિશ્ચય—આવા મનમાં ખાસ નિર્જુય હાય, એ નિશ્ચય ગમે તેવા વિકટ પ્રસંગમાં પણ કરે નહિ. 'વિનિશ્ચયેન'ના અર્થ 'પરમાશ્ચ'ન' એમ ટીકાકાર કરે છે. પરમાર્થથી પ્રાણી નવતત્ત્વના સ્વીકાર કરે અને આ પાકા નિશ્ચય ગમે તેવા અટપટા પ્રસંગા આવે ત્યારે અકર રહે તે સાચું સમ્યગ્દશ'ન. એના મનમાં પણ શ'કા કે વહેમ ન આવે, કે સંશય ન થાય કે વખતે તત્ત્વા એાછાવધારે હશે, એને પ્રભુના વચન પર ખૂબ ભરાસા હાય.

નિસર્ગ — કુદરતી. એ તા પ્રતિમા કે ગુરુના દર્શન વિના, કાંઇ શબ્દના ઉપયાગ વગર પૂર્વ ભવના સંસ્કારથી જ સમકિતી થઇ જાય. જેને કાેઇ અન્ય જાતની અન્યની પ્રેરણા હાેતી નથી, પણ કુદરતી રીતે જ સમ્યગ્ દર્શન પામી નિશ્ચયપૂર્વ હૃદયની સાચી શ્રદ્ધા રાખે છે તેનું એક પ્રકારનું સમકિત કહેવાય. આ નિસર્ગ સમકિતમાં બાદ્ય પ્રેરણા કે ઉપદેશ અથવા અભ્યાસની જરૂર રહેતી નથી.

અધિગમ—અલ્યાસ. આ અલ્યાસ દ્વારા પણ સમકિતની પ્રાપ્તિ થાય છે. ચર્ચા કરી સારભૂત જાણું અને તેને સારું જાણીને આદરલું એ અલ્યાસની દ્વારા થતા સમ્યક્તવ-પ્રાપ્તિના લાભ સમકિતના બીજો પ્રકાર દર્શાવે છે. બીજા સર્વ અથવા ખને તેટલાં શાસ્ત્રો જોયાં પછી અને તેની રીત જાણ્યા પછી પાતે જાતે અલ્યાસ કરી તત્ત્વને જાણું અને અલ્યાસના પરિણામે તેને સારું જાણી સ્વીકારનું તે અધિગમ દ્વારા થયેલ સમકિતની પ્રાપ્તિના બીજો પ્રકાર છે.

આ પ્રમાણે કુદરતી રીતે અને અલ્યાસ પછી સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ થાય, તેના પ્રકારા અત્ર વિસ્તારથી ખતાવ્યા. આ સમ્યગ્ દર્શાનને ખરાખર સમજલું. (ર્ર૨૨)

निसर्ग अने अधिशम भाटेना शील शक्टी— शिक्षाऽऽगमोपदेशश्रवणान्येकार्थिकान्यधिगमस्य । एकार्थः परिणामो भवति निसर्गः स्वभावश्र ॥२२३॥

અર્થ — શિક્ષા, આગમમાં કહેલી બાબતના બીજાને ઉપદેશ આપવા અને શાસનું સાંભળતું તે અધિગમના સમાન અર્થવાચી શખ્દો છે, અને પાતાના પરિણામ અને પાતાના સ્વભાવ તે નિસર્ગના એક જ અર્થ જણાવનાર શખ્દાે છે. (૨૨૩)

વિવેચન—આ ગાધામાં સમ્યગ્ દર્શનના જે બે હેતુઓ બતાવ્યા તેના સરખા જ અર્થવાળા શબ્દો ખતાવી તે દ્વારા વર્ણુનથી દર્શનને વધારે સ્પષ્ટ કરવામાં આવે છે. આપણે એ સમાન અર્થવાળા શબ્દોને જોઈ તે દ્વારા દર્શનને સમજુએ. રિશ્ધા—જિત્તધર્મના અભ્યાસ કરવા એ એક પ્રકારના અધિગમ છે. એ અભ્યાસ જૈન ધર્મ પર રૂચિ થવાનું કાજ્યું અને છે. લહ્યીને જ્યારે બધા ધર્મોની સરખામણી 🔻 ત્યારે પ્રાણીને જિનદર્શનની મહત્તા અને ન્યાયદર્શિતા સમજાય છે. આ રીતે અભ્યાસ કરવા એ અધિગમ સાથે સમાનાર્થી છે.

આગમાં પદેશ—આગમ એટલે જૈનધર્મનાં જે મૂળ આગમાં છે તેમના ઉપદેશ બીજાને આપવાથી પાતાને અધિગમ સમ્યક્ત થાય છે. ઉપદેશ આપે ત્યારે પ્રથમ પ્રાથમિ પાતાના મનમાં એની શ્રદ્ધા કરે છે. અને બીજાને તે વાત સમજાવતાં પાતાના મનમાં તેં વાત જામી જાય છે.

શ્રવણુ—સાંભળવું તે. ધ્યાન રાખીને શાસ્ત્રસંબંધી બીજા લાકો વાત કરે, ઉપદેશ આપે કે શાસ્ત્રનું રહસ્ય સમજાવે તે ધ્યાન દઇને સાંભળવું; તે પછુ અધિગમના એકા**ર્યવાસી** શબ્દ છે. આ રીતે પ્રાણીને અધિગમ સમ્યક્ત્વ થાય છે.

આ એકાર્ય વાચી અનેક શબ્દો છે. જિન ભગવાનની પ્રતિમા નેતાં કે મુનિદર્શન થતાં અધિગમ સમક્તિ થાય છે. વિદ્વાન ગુરુમહારાજ તત્ત્વોના ઉપદેશ આપે છે અને પ્રાણીને તે દ્વારા પણ અધિગમ સમ્યક્ત થાય છે. તેમના આપેલા ઉપદેશથી કે માર્બ-દર્શનથી પણ સમ્યક્ત થાય છે.

**પરિણામ**—પરિણુતિવિશેષ. તે નિસર્ગ સમ્યક્તવનું કાર**ણ છે. પે**ાતાની પરિણુ<mark>તિ</mark> આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવા તરફ હેાય ત્યારે નિસર્ગ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય છે.

સ્વભાવ—પાતાના એટલે આત્માના સ્વભાવ. તે પણ નિસર્ગના એકા**ર્યવા**ચી શષ્દ છે.

આ રીતે અધિગમ અને નિસર્ગના એકાર્ય વાચી શખ્દા ખતાત્રા. તેથી દર્શનની સ્કુટતા મનમાં થઇ હશે, વધારે સ્પષ્ટતા જણાઇ હશે. આ સમ્યક્તવથી ઊલાં મિશ્યાત્વ છે એ જણાવી આ દર્શનના વિષય બેંધકાર પૂરા કરે છે અને બીજા જ્ઞાનના વિષયને ત્યારપછી હાથ ધરે છે. ઘણી સંક્ષેપથી આ વાત કરી છે. તે ખાસ સમજી મનમાં ઊતારવા યાગ્ય છે. આ દર્શન, જ્ઞાન, અને ચારિત્ર એ આત્મિક ગુણા હોવાથી ઘણા મહત્ત્વના છે અને ખાસ ચર્ચીને સમજવા યાગ્ય છે. (૨૨૩)

મિથ્યાત્વ અને જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર—

्एतत्सम्यग्दर्शनमनिधगमविपर्ययौ तु मिथ्यात्वम् । ज्ञानमथ पञ्चभेदं तत् प्रत्यकं परोक्षं च ॥२२४॥

પ્ર. હર

અર્થ —એ પ્રકારનું સમ્યગ્ દર્શન છે. શાસ્ત્રના અભ્યાસ ન કરવા અને તેનાથી ઊલટા ચાલવું અથવા તે પર શંકા કરવી તે મિશ્યાત્વ છે. હવે જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર છે. તે પાંચ જ્ઞાનાના બે વિભાગ છે: પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન અને પરાક્ષ જ્ઞાન. (૨૨૪)

વિવેચન—આ ગાથામાં દર્શનના વિષય પૂરા કરે છે. દર્શનથી ઊલટું મિશ્યાત્વ છે એમ જણાવી જ્ઞાનના પાંચ ભેદ છે એમ જણાવે છે. એ પાંચ જ્ઞાનના પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ એવા એ વિભાગ થાય છે. આ ખાસ મહત્ત્વના વિષય હાવાથી ધ્યાન દઈ સમજવા યાય છે.

સ+યગ્દર્શ'ન—સંક્ષેપથી અત્યાર સુધી સમ્યગ્દર્શ'નનું વર્ણુ'ન ક્યું'. સમ્યગ્દર્શ'ન એટલે સાચી શ્રદ્ધા. આ શ્રદ્ધાને બરાબર ધારણ કરવી.

મિ<sup>શ્</sup>યાત્વ— સમ્યગૃદર્શ નથી ઊલડું મિશ્યાત્વ. તેના પાંચ પ્રકાર છે. પ્રથમ મૂળ ગાથાના સાવ સમજ આ પાંચે પ્રકારના વિચાર કરીશું.

અનિધિગમ—જાણવું નહિ તે, અધિગમથી ઊલડું, અભ્યાસ ન કરવા તે અનિધિગમ. જાણપણા વગર સર્વ ઊલડું જ્ઞાન થાય છે. આવી રીતે ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે અભ્યાસ ન કરવા તે મિશ્યાત્વ છે. મિશ્યાદશામાં સમ્યગ્દર્શન હોતું નથી.

વિપય<sup>ર</sup>ય—અથ'ને તેના સ્વભાવથી વિપરીત ગ્રહવા, મિશ્યાને સાચું માનવું, ઊલટી વાતમાં શ્રદ્ધા કરવી તે.

તુ–સંશયાત્મક. એ સાચું હશે કે નહિ હાય, કે આ સાચું હશે કે તે સાચું હશે, તેવી આશ'કા.

આપણું અગાઉ મિથ્યાત્વનું સ્વરૂપ તોઇ ગયા છીએ. એના પાંચ પ્રકાર પાડવામાં આવેલ છે. અનાભાગિક એક પ્રકાર છે. એકે દ્રિયાદિ જીવાને હાય તે સમજભુ વગરનું અનાભાગિક મિથ્યાત્વ. અનભિગ્રહિકમાં કાઇ પ્રકારના અભિગ્રહ લેવામાં આવતા નથી, ત્યાંગભાવના અભાવ છે. ત્રીજા અભિગ્રહિક પ્રકારમાં ન લેવા યાગ્ય અભિગ્રહ પ્રાણી લે છે, જ્ઞલ્ટી ક્રિયા એમાં સમજભુપૂર્વકની ચાલુ રહે છે.

અભિનિવેશ નામના મિષ્યાત્વના ચાથા પ્રકારમાં દેવ માન્યા તેને માન્યા, અભિનિ-વેશને કારણે પાછા કરી શકતા નથી. પાંચમા મિષ્યાત્વના પ્રકાર સાંશયિક મિષ્યાત્વ છે. શ'કા સંશય પડે, અનેક જાતના તક'તિક' થાય.

આ સમ્યક્ત્વ અથવા સમકિત છેલ્લા અર્ધ પુદ્દગળ પરાવર્ત કાળમાં ઉદયમાં આવે છે. આ ઘણી મહત્ત્વની વસ્તુ છે.

પ્રત્યક્ષ--- જ્ઞાનના આપણે પાંચ લેંદ પાડેલા છે. તેને અંગે પ્રથમ પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ એવા બે લેંદ પડે છે. અક્ષસ્ય પ્રતિ ફતિ પ્રત્યક્ષમ્ એટલે અક્ષ તરફ. અક્ષ એટલે આત્મા. કાેઇની દરમ્યાનગીરી વગર સીધા આત્માને પ્રતિભાસ થાય–જ્ઞાન થાય–દેખાય તે પ્રત્યક્ષ. આ રીતે આંખે દેખાય તે પ્રત્યક્ષ નહિ, પણુ આત્માને દેખાય તે પ્રત્યક્ષ. આંખની તેા દરમિયાનગીરી થઇ. એટલે આંખે અથવા આંખ દ્વારા થતા જ્ઞાનને જૈન પરિભાષામાં પરાક્ષજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. આ તકાવત ખાસ સમજવા યાેગ્ય છે. અન્યદર્શનમાં જેને પ્રત્યક્ષ કહે છે તેને જૈન દર્શનમાં પરાક્ષજ્ઞાન કહે છે.

પરાક્ષ-જે આત્માને પર હાય, તેમાં પરની દરમિયાનગીરી હાય. કાેઇ જીવને આંખ કે દ્વરખીન કે અન્ય કાેઇની મારફત જ્ઞાન થાય તેને જૈન પરિભાષામાં પરાક્ષ જ્ઞાન કહે છે. સીધેસીધું અલ એટલે આત્માને જ્ઞાન થાય તે પ્રત્યક્ષ અને કાેઇની જ્યાં પહ્યુ દરમિયાનગીરી હાેય તે જ્ઞાન પરાક્ષ. આ તફાવત ખરાખર ધ્યાનમાં રાખવા ચાગ્ય છે.

આટલા ખુલાસાયૂર્વક આપણે જ્ઞાનના પાંચ લેદા આવતી ગાથામાં જોઈશું. (૨૨૪) જ્ઞાનના પાંચ પ્રકારા-લેદા—

> तत्र परोक्षं द्विविधं श्रुतमाभिनिबोधिकं च विज्ञेयम् । प्रत्यक्षं त्ववधिमनःपर्यायौ केवलं चेति ॥२२५॥

અર્થ — તેમાં પરાક્ષ જ્ઞાન એ પ્રકારનું છે, ક્રેશ્રુતજ્ઞાન અને મતિજ્ઞાન એનાં નામા જાણવા; અને જે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાના છે તેમનાં નામ અવધિ, મનઃપર્ય વ અને કેવળજ્ઞાન છે. (૨૨૫)

વિવેશન—આ ગાથામાં આ પ્રકરણના ખીજા વિષય જ્ઞાનની સાથે વધારે પરિચય કરાવતાં પરાક્ષ જ્ઞાનના બે પ્રકારા અને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનના ત્રણ પ્રકારા એટલે જ્ઞાનના પાંચ પ્રકારનાં નામ માત્ર જણાવશે. એ વિષય આત્માને લગતા હોવાથી સ્પષ્ટ રીતે સમજવા.

શ્રુત—એક બીજાને પાતાના ભાવ જણાવી–સંભળાવી શકે છે, તે સાંભળીને જે જ્ઞાન થાય તે શ્રુતજ્ઞાન. ગુરુ શિષ્યને પાઠ આપે, પાતાના મનના વિચારા ભાષા દ્વારા જણાવે તે શ્રુતજ્ઞાન. આપણે તેના લેદા વિચારતી વખતે તેની વધારે વિગતા વિચારીશું.

આ સિનિએ કિક—મતિજ્ઞાન. પાતાની ખુદ્ધિના ઉપયોગ કરવા તે. આ શ્રુતજ્ઞાન અને મતિજ્ઞાન પરાક્ષ જ્ઞાન છે, કારણ કે આંખ અથવા મનને વચ્ચે રાખીને એ જ્ઞાન થાય છે. તેથી આપણી ઉપરની ત્યાખ્યા પ્રમાણે તે પરાક્ષ જ્ઞાન છે.

અવધિ—અવધિજ્ઞાન. અમુક પદાર્થ અમુક આંતરા સુધીના આત્માને પ્રત્યક્ષ થાય તે અવધિ જ્ઞાન. એના અર્થ ઉપર જણાવાઇ ગયા છે. તે માઇલ, બે માઇલ, દશ માઇલનું પહ્યુ હોઇ શકે.

મન: પર્યાય—પ્રાણીઓના મનાગત ભાવા આત્માને પ્રત્યક્ષ જણાય, કારણ કે વિચાર અમુક રૂપ ધારણ કરે છે અને જોઈ શકાય તેવા હોય છે. કૈવલગ્રાન—ભૂત, ભવિષ્યત્ અને વર્તામાન સર્વ ભાવાને અને વસ્તુઓને જાણે અને કેખે અને કોઇની દરમિયાનગીરી વગર આત્મા પ્રત્યક્ષ દેખે તે કેવળગ્રાન. આ છેલ્લા ત્રહ્યું જ્ઞાન અવધિ, મનઃપર્યવ અને કેવળગ્રાન પ્રત્યક્ષગ્રાન છે, આત્મા વસ્તુને દરમિયાનગીરી વગર એઇ શકે છે.

આ જ્ઞાન સંબંધી ઘણા વિસ્તાર તેા વિશેષાવશ્યકભાષ્યથી જાણી લેવા. અહીં કર્મગ્રંથ અનુસારે એના પેટાલેદા પર વિવેચન કર્યું છે. વિશેષ જાણવાની ઇચ્છા હાય તેણે અન્ય બ્રંથથી એ વિષય જાણી લેવા. એ આપણને પાતાને લાગેવળને તેવા અગત્યના વિષય છે, તેથી આપણી ફરજ છે કે તે વિષયને બને તેટલા છણવા. થાડા પ્રયાસ કર્યો છે. તે નીચે જુએ! —

ઘટાદિકને દ્રવ્યે દ્રિય દ્વારા જાણવા તે વ્યંજનાવગ્રહ. વ્યંજનું એટલે પ્રકાશનું. મન અને આંખને વસ્તુના સંપર્કની જરૂર નથી. તેથી વ્યંજનાવગ્રહ તે સિવાયની ચાર ઇંદ્રિયે વડે થાય. આ મતિજ્ઞાનના ચાર ભેંદ થયા.

વસ્તુના ધર્મ જાણે તે અર્થાવગ્રહ. અત્યક્ત જ્ઞાન તે અર્થાવગ્રહ. આ અર્થાવગ્રહ પાંચ ઇદ્રિય અને મન વડે થાય એટલે તેના છ લેદ-પ્રકાર થયા. એટલે કુલ મતિજ્ઞાનના દશ લેદ થયા.

વસ્તુના વર્ણું ગંધાદિ જાણુવા તે ઇહા. તે પણ પાંચ ઇંદ્રિય અને મનના ભોદે કરી છ પ્રકારનું થાય

વસ્તુના ધર્મ જાણે પછી તે આંતર(ખાસ) ધર્મને પણ જાણે, તે અપાય. **તેના** છ પ્રકારા છે. વસ્તુને વાસનાપૂર્વંક ધારણ કરવી અને સમાન વસ્તુ કાળાંતરે દેખે ત્**લા**રે યાદ આવવી તે ધારણા. તે પણ પાંચ ઇંદ્રિય અને મનથી થાય.

એ રીતે વ્યાંજનાવગઢના ચાર પ્રકાર, અને અર્થાવગ્રહ, ઇહા, અપાય અને ધારણાના છ છ પ્રકાર થતાં કુલ ૨૮ ભેદ થયા. તે પ્રમાણે મતિજ્ઞાનના ૨૮ (અઠ્ઠાવીસ) પ્રકાર છે.

હવે શ્રુતજ્ઞાનના ચૌદ (૧૪) પ્રકાર વિચારીએ. અક્ષર, સંજ્ઞા, સમ્યક્ષ્મુત, આદિ સહિત (સાદિ), સપર્યવસિત (અંતવાળુ), ગમિક (સરખા આલાવાવાળું), અંગશ્રુત એ સાત પ્રકાર શ્રુતજ્ઞાનના છે. અને સાત તેની સામેના (પ્રતિપક્ષી) છે જેમ કે, અનક્ષર, અસંજ્ઞા, મિક્યાશ્રુત, અનાદિશ્રુત, અપર્યવસિત, અગમિકશ્રુત, અંગબાદ્યશ્રુત. એટલે શ્રુતજ્ઞાનના ચૌદ સેદ થયા.

પર્યાયશ્રુત (એક સમય પછી નિગાદના જીવને જે જ્ઞાન વધે તે). અકારાદિ લખ્ધ્યક્ષર એકનું જ્ઞાન થાય તે અક્ષરશ્રુત. વ્યંજનપર્યાય(અક્ષરસમૂડ)નું જ્ઞાન થાય તે પદશ્રુત. એક ગતિના જીવલેદનું જ્ઞાન થાય તે સંઘાતશ્રુત. સર્વ સંસારી જીવનું જ્ઞાન તે પ્રતિપત્તિશ્રુત. અનુયાગશ્રુત (માર્ગ હ્યું એનું જ્ઞાન), પ્રાભૃત પ્રાભૃત શ્રુત (આખા વિષયનું જ્ઞાન તે પાહુડ-પાહુડ), પાહુડશ્રુત (પ્રકરણ આખાનું જ્ઞાન), વસ્તુશ્રુત (આખા અધિકાર), પૂર્વ શ્રુત (પૂર્વ શ્રુત (પૂર્વ શ્રુત ક્ષાન) એ દશ પ્રકારમાં એકથી વધારે તે સમાસ. આ રીતે શ્રુતજ્ઞાનના વીશ શ્રિક શ્રાય. શ્રુતજ્ઞાનના ચૌદ અથવા વીશ પ્રકાર છે. આ બન્ને પરાક્ષ જ્ઞાન છે.

હવે આપણે પ્રત્યક્ષ અવધિજ્ઞાનના છ પ્રકાર વિચારીએ. અવધિજ્ઞાનના અમાં ખ્ય લેદ છે. કાંઇક સમજવા સારું એના છ લેદ પાડવામાં આવ્યા છે. તે પ્રત્યક્ષજ્ઞાન છે. જે ક્ષેત્રમાં અવધિજ્ઞાન થયું હોય તેના સિવાય બીજા કાંઇ ક્ષેત્રમાં પ્રાણી જાય ત્યાં પશ્ચુ એટલું જ ક્ષેત્ર દેખે તે સાથે જતું અનુગામી અવધિજ્ઞાન છે. અહીંથી અમેરિકા જાય ત્યાં તે ક્ષેત્રના પશ્ચુ તેટલા ભાગ જુએ. અને દીપકની પેઠે બીજે જ્ઞાન સાથે ન જાય, પશ્ચુ ત્યાં રદ્યો રદ્યો તે જ્ઞાનધારી અમુક માઇલા સુધી દેખે તે અનનુગામી અવધિજ્ઞાન. તે બીજા પ્રકારનું જ્ઞાન પરદેશમાં સાથે આવતું નથી. દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી, ભાવથી થયેલ અવધિજ્ઞાન વધારે વધારે થતું જાય તે વધંમાન અવધિજ્ઞાન નામના ત્રીજે પ્રકાર છે. જે સંકલેશ કરીને મલિન થાય, આવ્યા પછી દહાડે દિવસે ઘટતું જાય તે હીયમાન નામનું ચોથું અવધિજ્ઞાન. ભવક્ષયે દેવતા—નારકીને થયેલું અવધિજ્ઞાન જાય અને ગુણુક્ષયે ચેલાને પરમાથી અવધિજ્ઞાન કહેવાય, જે અપ્રતિયાતી છે. આ છ પ્રકાર અવધિજ્ઞાનના થયા.

મન:પર્ય વજ્ઞાનના એ લેદ: ઋજુમતિ અને વિપુલમતિ. સ્થૂળપશે સામાન્ય ઘટને ચિંતવતું જ્ઞાન ઋજુમતિ મન:પર્ય વજ્ઞાન અને વિસ્તીર્શુપશે પર્યાય સહિત જાણુવું તે વિપુલમતિ મન:પર્ય વજ્ઞાન. આ મન:પર્ય વજ્ઞાનથી જીવ બીજાનાં મનમાં થતાં પર્યાયા જાણે, સમજે, વિચાર છે.

અને કેવળજ્ઞાનના તા એક જ લેક છે. તે તા સવ<sup>°</sup>કાળની સવ<sup>°</sup> ફોય વસ્તુ, તેના ભાવા અને તેની થતી સ્થિતિ જાણે અને દેખે છે. તેમાં (કેવળજ્ઞાનમાં) એકસરખી સ્થિતિ હાઈ લેક હાવાનું કારણ નથી. (૨૨૫)

પાંચ જ્ઞાનના ઉત્તર**લેદાે**—

# एषामुत्तरभेदविषयादिभिभेवति विस्तराधिगमः । एकादीन्येकस्मिन् भाज्यानि त्वाचतुर्भ्य इति ॥२२६॥

અર્થ—એ(જ્ઞાન)ના, ઉત્તરલેદા વિષય વગેરેના લેદથી થાય છે, તેથી આ જ્ઞાનાને વિશે વિશેષ જાણકારી થાય છે. એકથી માંડી ચાર સુધીના જ્ઞાના એક જીવમાં એકસાથે થઇ શકે છે. એ પ્રમાણે હંકીકત જાણવી. (૨૨૬).

વિવેશન—સામાન્ય સમજણુ માટે ઉત્તરલેદ થઇ શકે છે તેમ જણાવી એક જીવમાં એકથી લઇ વધારમાં વધારે ચાર સુધીના જ્ઞાન એકીસાથે હોઇ શકે એ વાત આ ગાથામાં સ્પષ્ટ કરે છે.

ઉત્તરભેદ—જ્ઞાનના વિષય વગેરેને લઇને એના અનેક લેદા થઇ શકે છે.

આપણે દાખલા તરીકે શ્રુતજ્ઞાનના ૩૪૦ લેદ જોઈએ. એ પણ વિષયને લઈને પાડેલા લેદા છે. સભામાં બેઠેલ ઘણા શ્રોતાઓએ હારમાનિયમ, દીલરૂળા, વાયાલીનના એક સાથે અવાજ સાંભળ્યા. આમાં ઓછાવત્તા અવાજો (સૂરા) સાંભળવામાં આવે છે. કોઈને તો દરેક વાજિંત્રના લિન્ન અવાજ સંભળાય છે અને દરેકના ઝુદા અવાજ તે જાણે છે, તેને બહુઅવગ્રહ કહેવાય. અને કોઈને અવ્યક્તપણે વાજિંત્ર વાળે છે એટલું જ સાંભળવામાં આવે તેને અબહુઅવગ્રહ કહેવામાં આવે છે.

કાઈ શ'ખ, હારમાનિયમ, દીલરૂખા દરેકના જુદા જુદા અવાજ સાંભળે છે અને જાણે છે તેને બહુવિધ અવગ્રહ કહેવાય અને કાેઇને એક વાર્જિત્રના એક જાતના જ સૂર સાંભળવા જાણવામાં આવે તે અબહુવિધ અવગ્રહ કહેવાય.

કોઇને તે નાદ તુરત જાણવામાં આવે તે ક્ષિપ્ર અવગ્રહ કહેવાય. કોઇને ઘણા વિચાર કરે ત્યારે જાણવામાં આવે તે અક્ષિપ્ર અવગ્રહ કહેવાય.

જેમ ધ્વજારૂપ લિંગે (ચિહ્ને) કરીને દેવકુળ ઓળખાય છે, તેમ લિંગસહિત જાણે તેને નિશ્ચિતાવગ્રહ કહેવાય, જે એવા લિંગ વગર જાણે તેને અનિશ્ચિતાવગ્રહ કહેવાય.

કાઈને સ'શય વગર સ'લળાય તેને અસ'દિગ્ધાવગ્રહ કહેવાય અને કાઈને સ'શય સહિત સ'લળાય તેને સ'દિગ્ધાવગ્રહ કહેવાય.

કાેઇ એકવાર સાંભળેલને યાદ કરી લે, તેને સ્મરણમાં રાખે, ભૂલે નહિ, તેને ધ્રુવ અવગ્રહ કહેવાય. અને કાેઇને એકવાર ગ્રહણ કરેલું સર્વદા યાદ રહે નહિ તેને અધ્રુવાવગ્રહ કહેવાય. બહુ આદિ ખાર લેદાે ઇહા વગેરેના પણ થાય છે.

આ બારભેદને પૂર્વના અફાવીશ મતિજ્ઞાનના લેદે ગુલુતાં ૩૩૬ લેદ થાય. અને તેમાં નીંગ જલાવેલ ગાર બુદ્ધિ લેળવતાં વિષયલેદે મતિજ્ઞાનના ૩૪૦ લેદ થાય. આ ઉત્તરલેદ થયા. આવી રીતે અન્ય ગ્રંથામાં જ્ઞાનના અનેક ઉત્તરલેદ જલાવ્યા છે.

વિષય—આ જે ખધા ઉત્તરભેદા પંડે છે તે જાલુવાની વસ્તુને લઇને પડે છે.

અધિગમ—ગ્રાન, પરિચ્છેદ. વધારે એાર્છું જ્ઞાન આ વિષયાદિને લઇને થાય છે.

માણુસને વધારેમાં વધારે ચાર જ્ઞાન શક્ય છે—મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન અને મન:પર્યવજ્ઞાન. પાંચમા કેવળજ્ઞાનમાં સર્વજ્ઞાનના અભાવ થઇ જાય છે. તેથી પ્રાણીને ચાર જ્ઞાન કહ્યા છે. આવી રીતે પ્રાણીને એક અથવા એકથી માંડીને ચાર જ્ઞાન હેાઇ શકે સમ્યગ્ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર

છે. બાકી કેવળજ્ઞાન થાય ત્યારે તો બાકીનાં ચારે જ્ઞાન તેમાં ભળી જાય છે અને તે ઝુદા રહેતા નથી, તેથી તેમના અભાવ છે. કેવળજ્ઞાન લાકાલાકપ્રકાશક છે અને તેના બહાર કાેઈ જ્ઞાન કે જ્ઞેય વસ્તુ રહેતી નથી. (૨૨૬)

સમ્યગ્ જ્ઞાન અને મિથ્યાત્વ—

## सम्यग्हरुटेर्ज्ञानं सम्यग्ज्ञानमिति नियमतः सिद्धम् । आद्यत्रयमज्ञानमिय भवति मिथ्यात्वसंयुक्तम् ॥२२७॥

અર્થ —સમકિતદિષ્ટિ છવનું જ્ઞાન નિયમથી સમ્યગ્જ્ઞાન હાય છે અને પ્રથમના ત્રણ જ્ઞાના સાથે જ્યારે મિશ્યાત્વ જોડાયલું હાય ત્યારે તે ત્રણ અજ્ઞાના બને છે. (૨૨૭)

વિવેશન સમ્યગ્દ ષ્ટિવાળા પ્રાણીનું જ્ઞાન ચોક્કસ સમ્યગ્જ્ઞાન હાય છે. સમકિત-દષ્ટિ પ્રાણી કાઇ મિશ્યાત્વીનું શાસ્ત્ર વાંચે તા પણ તેને સમ્યગ્જ્ઞાન તરીકે પરિશ્વુમે છે, તે તા તેમાંથી સમ્યક્ તત્ત્વને જ ગ્રહુણુ કરે છે. આ કારણુથી સમકિતીનું જ્ઞાન નિયમપૂર્વક જરૂર સમ્યગ્જ્ઞાન હાય છે.

આદિત્રયજ્ઞાન—મતિ, શ્રુત અને અવધિ એ ત્રણ જ્ઞાનને આદાત્રયજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. એટલે જ્યાં સુધી જીવને સમ્યગ્દર્શન ન થાય ત્યાં સુધી તે ત્રણ મિશ્યાજ્ઞાન કહેવાય છે. તેમનાં નામા અનુક્રમે મતિઅજ્ઞાન, શ્રુતઅજ્ઞાન અને વિભંગજ્ઞાન (અવધિઅજ્ઞાન) છે. આ ત્રણ અજ્ઞાનને પણ સાથે આપે છે. કાખલા તરીકે, તે લાંબી નજરવાળા કે રાજદારી કુનેહ બજાવનાર કે વ્યવહારમાં કુશળ હાય, પણ તેને અગાઉ જણાવ્યું તેવું સમક્તિ ન થયું હાય તા તેને મતિઅજ્ઞાન કે શ્રુતઅજ્ઞાન પણ હાઈ શકે છે.

(મચ્યાત્વ—મિશ્યાત્વનો અને અજ્ઞાનના એટલા નજીકના સંબંધ છે કે મિશ્યાત્વીને લાલુપાલું થાય તે મતિઅજ્ઞાનર્ય જ હાય. એટલે એમ કહી શકાય કે મિશ્યાત્વીનું જ્ઞાન તે અજ્ઞાન જ છે. તત્ત્વાર્થશ્રદ્ધાનપૂર્વક જે જ્ઞાન થાય તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે અને સમકિતી જીવને શ'કા કે એવું કાઇ શલ્ય ન હાવાથી તેને સમ્યગ્જ્ઞાન થાય છે, બાકી અનેક મિશ્યાત્વીને મિશ્યાત્વ સાથે એડાયલું લાલુપાલું એ અજ્ઞાન જ છે. આ જ્ઞાન અને અજ્ઞાન વચ્ચેના તકાવત ધ્યાનમાં રાખવા જેવા છે.

મિશ્યાત્વી દેવાને વિભાગજ્ઞાન હાય છે. તે અવધિ અજ્ઞાન છે. આ રીતે આ જ્ઞાનના વિભાગ પૂર્ણુ થયા. હવે ત્રીના સમ્યક્ષ્ચારિત્રના વિભાગ કહેવામાં આવશે. તે માટે જુએ! આવતી ગાથા. (૨૨૭)

ચારિત્રના પ્રકારો—

सामायिकमित्थाद्यं छेदोपस्थापनं द्वितीयं तु । परिहारविश्चद्धिः सक्ष्मसंपरायं च यथाख्यातम् ॥२२८॥ અર્થ — પ્રથમ ચાહિલનું નામ સામાયિક ચારિત્ર, બીજું છેદોપસ્થાપન ચારિત્ર, ત્રીજું પરિદાર**િશકિ અહિલ, વા**શું સૂક્ષ્મસંપરાય અને પાંચમા ચારિત્રના પ્રકારનું નામ યથાખ્યાત છે, એમ ચારિત્રના પાંચ પ્રકાર છે. (૨૨૮)

વિવેશન—મા ગાયામાં ચારિત્રનાં નામા માત્ર જણાવ્યાં છે. તે જણવા સાથે સામાન્ય પ્રયાસ માટે તેનું વિવેચનમાં સંક્ષેપથી વર્જુન કરવામાં આવે છે. આ ચારિત્રના વિષય પણ ખાસ અમત્યના હાઇ સમજવા જેવા છે, આપણે તે સમજવા યત્ન કરીએ.

ાંચ પ્રકારના ચાકિલનું સ્વરૂપ પાંચમા તત્ત્વનું સ્વરૂપ વિચારતાં પૃ. ૫૬૦માં વિક્રાણમાં આવ્યું છે. વિશેષ જથાવતાં નીચેની હકીકત નવ તત્ત્વના આળાવળાય પરથી

જારા શકે મુખ એટલે સમતા. તેના આય જેમાં થાય તે સામાયિક. સમ એટલે સ્વર્ધ કર્યા કર

શાના મને માર્ચથી નાના પ્રકારપહું લજે, તે વારે છેદાદ વિશેષપણે વિશેષીએ ત્યારે શાના માર્ચથી નાના પ્રકારપહું લજે, તે વારે છેદાપરથાપન ચારિત્ર થાય. છેદ એટલે પૂર્વપર્યાયનો છેદ કરવા અને ઉપસ્થાપના એટલે ગણાધિપે આપેલ પંચમહાવત-રૂપપછું, જે મહાવતને વિશે હાય તેને છેદાપરથાપન કહેવાય, એટલે અહીં નવા પર્યાયનું સ્થાપન તથા પંચમહાવતના ઉચ્ચાર હાય છે.

પરિહાર વિશુ હિ—પરિહાર તે પાલિશેષ, તે છે કરી વિશુ હિ એટલે કર્મની નિજ રા જે ચારિત્રમાં હોય તે આ પ્રકાર છે. ગચ્છમાંથી ચાર વિશુ હ ચારિત્રીઓ નીકળી પડે, ચાર જણા તેના અનુચારી ખને, નવમા વાચના અર્ધ થાય. આ નવ પરિહાર લઇ ગચ્છની ખહાર નીકળે, ચાર તપ કરે, ચાર તેના અનુચારી થાય અને એક વાચના અર્ધ થાય. આ પરિદ્વારક છ માસ તપ કરે, બહુ આકરા તપ કરે, છ માસ પછી તપ કરનાર વૈયાવચીયા થાય અને વૈયાવચ્ચ કરનાર તપ કરે. પછી છ ને છ બાર માસ થયા પછી વાચના ચાર્ય તપ કરે, તે વખતે તે આઠમાંના એક બ્રુટ થાય. એ રીતે અઢાર માસ સુધી વાચના ચાર્ય કરે પછી જિનકલ્ય આદરે અથવા પ્રચ્યા પણ આવે.

સૃક્ષ્મસં પરાય— ઉપશમશ્રેણીએ કર્મા ઉપશમાવતાં અથવા ક્ષપકશ્રેણીએ કર્મ ખપાવતાં ત્યાં નવમે ગુણુઠાણે લેાલના સંખ્યાતા ખંડ કરી તેને ઉપશમ શ્રેણીવાળા જે હાય તે ઉપશમાવે તથા ક્ષપક શ્રેણીવાળા જે હાય તે ખપાવે. તે સંખ્યાતા ખંડ પૈકી એક છેલ્લા ખંડ રહે, તેના અસંખ્યાતા સ્ક્ષ્મ ખંડ કરીને દશમે ગુણુસ્થાને ઉપશમાવે અથવા ક્ષપક હાય તે ખપાવે તે દશમા ગુણુઠાણાનું નામ સ્ક્ષ્મસંપરાય અને ચારિત્રનું નામ પણ તે જ છે.

યથાખ્યાત—યથાવિધિએ કરીને અકષાયપાશું પ્રાપ્ત થાય, સંજવલન લાભ કષાય પણ ન રહે તે યથાખ્યાત ચારિત્ર કહેવાય. તેના એ ભેદ છે: છાદ્દમસ્થિક અને કૈવલિક. ત્યાં છાદ્દમસ્થિક તે છદ્દમસ્ય ઔપશમિકને અગિયારમે ગુણસ્થાનકે હાય અને ક્ષપકને ખારમે ગુણસ્થાનકે હાય. કેવળીને જે તેરમે અને ચૌદમે ગુણસ્થાનકે હાય તે કૈવલિક યથાખ્યાત ચારિત્ર છે. આ ઊંચામાં ઊંચા પ્રકારનું ચારિત્ર છે અને સુવિહિત સાધુ તેને આચરીને મોક્ષે જાય છે અને જન્મજરામરણરહિત થઇ જાય છે.

આ પ્રમાણે આ ગાથામાં જણાવેલા ચારિત્રો પાંચ પ્રકારના વર્ણું વ્યા. ટીકાકારના જણાવવા પ્રમાણે એ પાંચે ચારિત્રને નીચે પ્રમાણે સમજએ.

- ૧. સામાયિક: સમશત્રુમિત્રભાવ. પ્રથમ અને છેલ્લા તીર્થ કરના સમયમાં ઇત્વર હાય, મધ્યમ આવીશ જિનના સમયમાં અને મહાવિદેહમાં યાવજ્જવિત હાય.
- ર. પૂર્વપર્યાયના છેદ, ઉત્તર પર્યાયનું સ્થાપન તે છેદાપસ્થાપન. એ પ્રથમ અને છેલ્લા તીર્ધકરના વારામાં હાય.
- 3. પરિહારવિશુદ્ધિ. આંગેલ ત્રિવાય અનાહારી રહેવાથી થતી વિશુદ્ધિ એટલે કર્મક્ષય જેમાં થાય છે તે. નવપૂર્વ ભણેલા સાધુઓ એ કરે. તેઓ ગચ્છની ખહાર જાય, પરિહાર-કલ્પમાં તેઓ રહે, ત્રણ પ્રકારે એ રહે, શ્રીષ્મ અને શિશિર તથા વર્ષાત્રદુમાં ચતુર્થ (બે ઉપવાસ)થી માંડી પાંચ ઉપવાસ કરનાર અને પારણે આંબેલ કરનારા અને તે દ્વારા પરિહાર કરનારા તથા કલ્પમાં રહેલા અને આહાર નહિ કરનારા, માત્ર દરરાજ આંબેલ કરવાવાળા દરેક વર્ગ છ માસ સુધી એમ કુલ અહાર માસ સુધી તપ કરનારા. આ પારિહારિક અહાર મહિને થાય છે. પછી તેઓની ઇચ્છા હાય તો પાછા ગચ્છમાં પ્રવેશે છે.
- ૪. જેમાં તદ્દન નજીવા કરી નાંખ્યા છે લાભ એ. એ ચારિત્ર સૂક્ષ્મસંપરાયગુણ-સ્થાનકે લાલે.
- પ. યથાખ્યાત–અકષાચીપાશું. ઉપશાંતગુણસ્થાનકે અને તેની સાથે ચાર ગુણસ્થાનકે ક્ષાભે. એટલે તે ચારિત્ર અગિયારમાંથી ચૌદમા ગુણસ્થાનકે હોય. (૨૨૮)

પ્ર. ૭૩

#### ચારિત્ર માક્ષસાધક—

### इत्येतत्पश्चविधं चारित्रं मोक्षसाधनं प्रवरम् । नैकैरनुयोगनयप्रमाणमार्गेः समनुगम्यम् ॥२२९॥

અર્થ —એ ઉપર જણાવ્યા તે પાંચે પ્રકારના ચારિત્રાે માક્ષનું ચાક્કસ સાધન છે અને તે પ્રત્યેક અનુયાગે કરી, નયે નિક્ષેપે કરી અને પ્રમાણમાગે કરીને બરાબર યાગ્ય રીતે સમજ્વા અને અમલમાં મૂકવા લાયક છે. (૨૨૯)

**િવવેચન**—દરેક ચારિત્ર જાણવાલાયક <mark>છે અને અનુસરવા લાયક છે, તેને</mark>ા ખુલાસા ગ્રંથકાર આ ગાથામાં કરે છે.

**પુ'ચવિધ'**—ઉપર આગલી ગાથામાં અતાવેલ પાંચ પ્રકારના ચારિત્ર. સામાયિક, છેદાપસ્થાપન, પરિહારવિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત એ પાંચ પ્રકારનું ચારિત્ર છે.

**ચારિત્ર**—એ રિચ્ ધાતુ પરથી આવેલ શબ્દ છે. ખાલી કરવું એવા તે ધાતુના અર્થ થાય છે. આત્મા કર્મના ભારથી હળવા થાય, કર્મોને ખાલી કરે તેનું નામ ચારિત્ર. એ ચર્ ધાતુ પરથી પણ થઇ શકે છે. ત્યાં ચારિત્ર એટલે ચર્યા અર્થ કરવા. વર્તાનું, હાલવું, ચાલવું તે.

પ્રવર'—આ સ્થાને કાેઇ કાેઇ પ્રતામાં 'પરમં' પાઠ છે, અર્થ લગભગ તેનાે તે જ રહે છે. આ પાંચે પ્રકારના ચારિત્ર માેક્ષનું સુંદરમાં સુંદર સાધન પૂરું પાડે છે.

ન એક—અનેક. એકથી વધારે એવા એટલે અનેક એવા તેના અર્થ થાય છે. આત્માને અનેક પ્રકારે સમજવા. જે એક આત્માને જાણે તેણે સર્વ જાણ્યું, એટલા માટે અનેક રીતે આત્મા સંબંધી માહિતી મેળવવી જરૂરી છે અને જરૂરી બાબત કરવી તે આપણી ક્રજ છે.

અનુચાગ—અનુચાગસૂત્રમાં તેના-આત્માને સમજવા માટેના-અનેક દ્વાર એટલે પ્રકરહ્યુા આપેલાં છે. આ જેટલાં ખને તેટલાં પ્રકરહ્યા સાંભળવાં અને તે દ્વારા આત્માનું જ્ઞાન કરવાની-મેળવવાની પ્રથમ રીત છે.

નય—નૈગમ વગેરે સાત નયાથી આત્માને ઓળખવા. જુદાજુદા દરિબિંદુથી આત્માને ઓળખવા. નયજ્ઞાનમાં વાંધા નથી, પણ એક દરિબિંદુ ધ્યાનમાં લેતાં તે અંશ સત્ય છે, સર્વ સત્ય નથી એ ધ્યાનમાં રાખવું; પણ સાથે તે સત્ય છે, તે કે અંશ સત્ય છે, તે સમજવું. જુદા જુદા દરિબિંદુએ આત્મા કેવા છે તે સમજવું. એ સર્વ દરિબિંદુઓ સમજાય ત્યારે આણું સત્ય સમજવામાં આવે છે. તેટલા સારુ અંશસત્યને અંશ તરીકે સમજવું જરૂરી છે.

પ્રમાણુ—સર્વમાન્ય સત્ય. પ્રત્યક્ષ વગેરે અનેક પ્રમાણા છે. પ્રમાણથી આત્મા છે તેવી ખાતરી થાય છે અને તર્ક પૂર્વક આત્માનું જ્ઞાન થાય છે. તેથી પ્રમાણ દ્વારા પણ આત્માને ઓળખવા. જૈન શાસ્ત્રકાર સર્વ દેષ્ટિબિં હુઓ સ્વીકારે છે અને તેમનું જ્ઞાન કરવા આત્રહ સેવે છે એ બહુ સુંદર વાત છે. જૈન ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાનની આ વિશાળતા ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય છે.

માર્ગે:—આ સિવાય ળીજા ગમે તે માર્ગે આત્માને એાળખવા, સમજવા અને અવધારવા.

અનુગમ્યં—જાણવા, સમજવા. આત્મિક જ્ઞાન ગમે તે માગે મેળવવું અને સત્ય જ્ઞાન હાય તેને હુદયમાં ઊતારવું એ ખાસ જરૂરી વિષય છે. આવી રીતે આત્માનું જ્ઞાન કરવાની મહત્તા આ ગાથાથી અતાવી. (૨૨૯)

#### રત્નત્રય માક્ષસાધક છે—

## सम्यवत्वज्ञानचारित्रसंपदः साधनानि मोक्षस्य । तास्वेकतराभावेऽपि मोक्षमार्गोऽप्यसिद्धिकरः ॥२३०॥

અર્થ'—સમકિત, જ્ઞાન અને ચારિત્રની સંપત્તિ એ માેક્ષ મેળવવાનાં ત્રણુ સાધન છે. તેમાંથી એકના પણ અસાવ હાય તાે માેક્ષમાર્ગ સિદ્ધ થઇ શકતાે નથી. (૨૩૦)

વિવેચન—આ ગાયામાં કહે છે કે સમ્યક્ત (શુદ્ધ શ્રદ્ધાન), જ્ઞાન અને ચારિત્ર એ મોક્ષ અપાવનાર સાધનો છે, પણ તે ત્રણુમાંથી એકના પણ અભાવ હાય તો માક્ષ મળી શકતો નથી. ત્રણે મળીને માક્ષ અપાવે છે. હાઇડ્રોજન, સલ્કર અને એાકસીજન મળે ત્યારે સલ્ક્યુરિક એસિડ ( $H_2SO_4$ ) થાય છે. તેમાં હાઇડ્રોજન કે સલ્કર કે ઓકસીજન ન હાય તો સલ્ક્યુરિક એસિડ ન થાય અથવા હરડાં, છેડાં ને આમળાં પૈકી એક પણ ન હાય તો ત્રિક્લા ચુરણ ન થાય, તેમ ત્રણેની જરૂર છે. ત્રણ મળે ત્યારે માક્ષસાધન પ્રું થાય છે.

સમ્યક્ત્વ—સમક્તિ. શુદ્ધ દેવ, ગુરુ, ધર્મ ઉપર શુદ્ધ શ્રદ્ધા.

સાધનાનિ—માેક્ષને ઉત્પન્ન કરનાર છે. તે ત્રણે હાેય ત્યારે માેક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. અલાવ--તે ત્રણમાંથી કોઇ એકની પણ ગેરહાજરી હાેય કે તે ન હાેય તાે.

અસિસ્કિકર—મોક્ષપ્રાપ્તિના અકર્તા થાય છે. જેમ હરડા બેડાં આંબળા આ ત્રણે અમુક પ્રમાણમાં હાય તા વ્યાધિના નાશ કરે છે, તેમ આ ત્રણે મળેલ હાય ત્યારે જ સંસારવ્યાધિના નાશ થાય છે.

આ ત્રણ સાધના પૈકી સમ્યગ્ દર્શન કે જ્ઞાન હાેય, પણ ચારિત્ર પ્રાપ્તિ ન હાેય તાે માેક્ષ પ્રાપ્તિનું તે જનક થઇ શકતું નથી, કારણ કે નિયમ એવા છે કે ચારિત્ર હાેય ત્યારે પૂર્વક્રય અર્થાત્ સમ્યગ્ દર્શન અને સમ્યગ્ જ્ઞાન જરૂર હાય, પણ દર્શન અને જ્ઞાન હાય ત્યારે ચારિત્ર ન હાય તેવું પણ ખને છે. ચારિત્રહીન તા નવપૂર્વ સુધી ભણી જાય, તા પણ તે જ્ઞાન એને માેક્ષ અપાવવામાં મદદ કરતું નથી.

આવી જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર પૈકી કેાઇની પણ ગેરહાજરી હાય તા બાકીના એ માક્ષના જનક બનતા નથી. આ નિયમ ધ્યાનમાં રાખવાના છે. આવતી ગાથામાં આ વાત સ્પષ્ટ કરશે. (૨૩૦)

हर्शन, ज्ञान, श्वारित्रने। 'परस्पर स'ज'६--पूर्वद्वयसम्पद्यपि तेषां भजनीयमुत्तरं भवति । पूर्वद्वयसमः पुनरुत्तरसाभे भवति सिद्धः ॥२३१॥

અર્થ -- દર્શન અને જ્ઞાન હાય ત્યારે ચારિત્ર હાય અથવા ન પણ હાય અને ચારિત્રના લાભ થાય ત્યારે પૂર્વના બે (દર્શન અને જ્ઞાન) જરૂર હાય એવા નિયમ છે. (૨૩૧)

**વિવેચન**--ત્રણે સાધનાની જરૂર છે તે વિગતવાર આ ગાથામાં સ્પષ્ટ કરે છે.

પૂર્વ દ્વય-- દર્શન અને જ્ઞાન. કાઇ કારણે આ બન્ને પ્રાપ્ત થયાં હાય તે વખતે.

ભજનીય—ચારિત્ર હાય અથવા ન પણ હાય. ચારિત્રની તે વખતે ભજના સમજવી: એમ તો અભવ્ય જીવ પણ નવ પૂર્વ સુધી અભ્યાસ કરી શકે છે. માટે દર્શન અને જ્ઞાન હાય તેની સાથે ચારિત્રની ભજના જાણવી. તે હાય એને કદાચ ન પણ હાય. ભણેલ હાય માટે ચારિત્રવાન હાય એવા એક સરખા નિયમ નથી.

ઉત્તરલાભ--ચારિત્ર લાભ થાય ત્યારે, એટલે ચારિત્ર હાય તા તેની સાથે દર્શન અને જ્ઞાન જરૂર હાય છે. પણ પૂર્વદ્રય એટલે દર્શન અને જ્ઞાન એ બન્ને મળેલા હાય તા ચારિત્ર હાય પણ ખરું અને ન પણ હાય અર્થાત્ તેની ભજના છે, વિકલ્પ છે.

આગલી ગાયાના વિવેચનમાં જે વાત કરી તે અહીં ગ્ર'થકાર પાતે જ ખતાવે છે.

સિદ્ધ — ચાક્કસ. નિશ્ચયથી થાય એવા નિયમ છે. ચારિત્ર થાય ત્યારે તો જ્ઞાન અને દર્શન જરૂર હાય એવા નિયમ છે. વાત એ છે કે જ્ઞાન–દર્શન કરતાં પણ ચારિત્રનું સ્થાન ઘણું માટું છે, તેના ઉપર આ સર્વ રમત મંડાયેલી છે. ચારિત્રીમાં સમ્યવ્દર્શન જરૂર છે અને તે સાચા જ્ઞાની છે એ નિયમ સમજવા. આ તા સાબિત થયેલી અને સ્વીકારાયેલી વાત છે એમ સમજવું. આ ગાથામાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રના પરસ્પર સંબંધ ખતાવ્યા. (૨૩૧)

सम्यक्ष ज्ञानाहिना आराध**क**—

धर्मावद्यकयोगेषु भावितात्मा प्रमादपरिवर्जी । सम्यक्त्वज्ञानचारित्राणामाराधको भवति ॥२३२॥ અશ<sup>6</sup>— ધર્મના આવશ્યક યાેગામાં નિશ્ચિત આત્મા આળસને છાેડી દઇને સમ્યકત્વ તેમ જ જ્ઞાન અને ચારિત્રના આરાધક (પૂજા-સેવા કરનાર) થાય છે. (૨૩૨)

વિવરણ—ગુદ્ધ વિશુદ્ધ ધર્મ ખતાવ્યા છે. તેમાં નિશ્રાવાળા થઇને વિકસિત આત્મા ઉપર જણાવેલાં સમ્યક્દર્શન, જ્ઞાન તેમજ ચારિત્રની સેવા કરનારા અને તેમાં તત્પર થાય છે. તે વાત આ ગાથામાં અતાવવામાં આવે છે.

ધર્માવશ્યક્રયાેગ—આગળના સાતમા પ્રકરણમાં ખતાવેલ દશ્વિધ યતિધર્મ તેમ જ પડિકમણું, આલાેચના, સ્વાધ્યાય, પડિલેહણુ, પ્રમાર્જન એ ધર્મના આવશ્યક કેટલાક ચાેગા છે. એમાં જે પ્રવૃત્ત થયેલા હાય તેવા સાચા પ્રયાસ કરનાર. આ ગાથામાં ખતાવ્યા તે તેમ જ ખીજા આવશ્યક યાેગા છે, તેમાં મથી રહેલ, તેને માટે પાતાનું જીવિતવ્ય પસાર કરનાર અને તે યાેગસાધનાને માટે સર્વ પ્રયાસ કરનાર જે પ્રાણી હાય તેને ધર્મના આવશ્યક યાેગમાં ઉદ્યુક્ત પ્રાણી કહેવાય છે.

ભાવિતાતમા—એવા યાગની નિશ્રાએ પડેલા અને તે માટે સર્વ પ્રયત્ન કરનારા જીવ. ભાવિતના અર્થ કાશમાં સુગ'ધી દ્રવ્યાથી ખુશખાદાર કરેલું અથવા ચિંતિત અને નિશ્ચિત આપેલ છે. જે પ્રાણીને ધર્મના આવશ્યક યાગમાં જ મજા આવે, જેની સુગ'ધી પણ ધર્મમય થઇ જાય અને જેને અસ્થિમજ્જાએ ધર્મ આવશ્યક લાગેલ હાય તેવા ભંગડમૂત અને દુનિયાની નજરે ગાંડા કે મૂર્ખ અથવા અવ્યવહારુ.

પ્રમાદ—આળસ કે ગફલતી. એમ તો શાસ્ત્રકાર મઘ, વિષય, કષાય, વિકથા, નિદ્રાને પહ્યુ સમુચ્ચયે પ્રમાદ કહે છે. અહીં સંબંધ પરથી આળસ અર્થ વધારે બેસતા લાગે છે.

પરવર્જ— ભાવિત આત્મા આળસને છાડી દઇને. એને ધર્મના આવશ્યક કાર્ય કરતાં આળસ ન થાય. એને આળસમાં નકામા વખત કાઢવા ન ગમે. એ આળસને છાડી દઇને ધર્મના આવશ્યક યાંગામાં ખૂબ ઉદ્યમી રહે. સંસારમાં તા લાંકા એવા ઉદ્યોગી હાય છે કે એમને ખાવાની પણ કુરસદ હાતી નથી, અને કેટલાક તા કહે છે કે તેમને મરવાની પણ કુરસદ હાતી નથી, અને કેટલાક તા કહે છે કે તેમને મરવાની પણ કુરસદ નથી. પણ આ આપણા ભંગડભૂત સાંસારિક કાર્યમાં નહિ, પણ ધર્મકાર્યમાં ખૂબ ઉદ્યમી રહે અને જરાપણ આળસ ન કરતાં તે સન્મુખ જ રહે.

**અક્ષારાધક**— દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્રને મેળવનાર, એની પૂજાસેવામાં અને એના સંવ્ય-વહાર કરવામાં સદા તૈયાર રહે.

જેને માેક્ષે જવું છે તે કાેઇ પ્રકારનું આળસ ન કરતાં જ્ઞાન-દર્શનની અને ચારિત્રને મેળવવાની જ વાત કરે. એના સર્વ વ્યવસાય, એનું ધ્યાન આ સમ્યક્દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર મેળવવા પ્રતું જ હાેય અને તે વિષય આવે ત્યારે એ જાગતા રહે અને પાતાના વીધી લ્લાસ તેમાં ખતાવવામાં જરા પણ ગફલતી ન કરે. દશ યતિધર્મોની વિગતા અગાઉ સાતમા પ્રકરણમાં આવી ગયેલ છે. ત્યાંથી જોઇ લેવાની ભલામણ કરવામાં આવે છે. અત્ર પુનરાવર્ષન કરી તેમનાં નામા લખ્યાં નથી. આરાધક, સેવા કરનાર અને ગુણુપ્રાપ્તિમાં ઉદ્યુક્ત આવા પ્રકારના હાય. દુનિયા શું કહે છે તેની તેને કાંઇ પડેલી હાતી નથી. (૨૩૨)

#### આરોધનાના પ્રકાર: ત્રણ--

#### आराधनास्तु तेषां तिस्रस्तु जघन्यमध्यमोत्कृष्टाः। जन्मभिरष्टत्र्येकैः सिद्धचन्त्याराधकास्तासाम्॥२३३॥

અર્થ'--તે (જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની) સેવના ત્રણ પ્રકારની છે: જલન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ. અને આરાધના કરવાવાળા આઠ જન્મે, ત્રણ જન્મે અથવા એ જ ભવમાં સિદ્ધ ગતિને પામે છે. (૨૩૩)

**વિવેચન**—આ ગાથામાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની આરાધના કરનારા કેવા હોય, કેાલુ હોય તેના પ્રકારા બતાવે છે. તે ઉપરથી તેમના આરાધકને શાધી લેવા.

આરાધના—નિષ્પાદન, સમાપ્તિ, સિદ્ધિ. એ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની પ્રાપ્તિ કરવી એ જ એની સિદ્ધિ છે. આત્મા નિશ્ચયથી એના મૂળ ગુણુનું નિષ્પાદન કરે છે, એ જ એની આરાધના છે. દર્શન મળવું, જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું અને સમક્તિ ધારણુ કરવું એ જ એની આરાધના છે, એ જ એની સેવા છે.

તિસ—ત્રણ પ્રકારની એ આરાધના છે. એ ત્રણ પ્રકારની વિગત આ ગાથામાં જ ગ્રાથકર્તા આપે છે.

જઘન્ય—આરાધના કરનાર પ્રાણી આઠ ભવે સિદ્ધિ પામે તે એના સર્વથી નીચી સંખ્યાના હલકા પ્રકારના આરાધક છે, એમ સમજવું. એવા પ્રાણી વચ્ચે દેવના ભવ કરી મનુષ્યના સારા ભવ કરે, પણ એ તિર્ચચ નારકા જેવી દુર્ગતિએ તાે ન જ જાય.

મધ્યમ—આરાધકમાં જે મધ્યમ પ્રકારના હાય, તે ત્રણ ભવે સિદ્ધ ગતિને પામે. આવા મધ્યમ કક્ષાના પ્રાણીને એ ભવ ઉપરાંત એક દેવગતિના ભવ કરી પાછા ત્રીજે ભવે સિદ્ધ થાય છે. આ મધ્યમ પ્રકારના જીવા જાણવા.

ઉત્કૃષ્ટ—ઊંચામાં ઊંચા આરાધકો તે જ લવમાં સીધા માેક્ષનગરે પહેાંચે છે. તેમને એક જ લવ થાય છે. ગૌતમસ્વામી વગેરે ઘણા તે જ ભવમાં સિદ્ધપદને પામ્યા છે, તે ઉત્કૃષ્ટ આરાધકના વિભાગમાં આવે છે.

તાસામ—એટલે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની આરાધના કરનારાના આ રીતે ત્રણ પ્રકાર છે. એ વાત બહાળતાએ સમજવી અને ઘણે ભાગે એવા જીવા હોય છે તેમ જાણવું. આ ત્રણ પ્રકારમાંથી કોઇ પણ પ્રકારમાં પાતાના આત્મા છે કે નહિ તે વિચારલું અને ન હાય તા આરાધક થઇ આ મનુષ્યભવપ્રાપ્તિને સફળ કરવાની જરૂર છે.

આરાધના કરવી તદ્દન સહેલી છે, અશકય–મુશ્કેલ વાત નથી. વાત એ છે કે એવી આરાધના કરવાની તીવ ઇચ્છા થવી જોઈએ અને તે માટેની માર્ગ સેવના આદરી દેવી જોઈએ. રસ્તો નહિ જડયો હાય તા તમારી પ્રભળ ભાવનાને અંતે અનુકૂળ માર્ગ જડી આવશે. માટે પ્રયત્ન કરા. આ વાત આવતી ગાથામાં કહેશે. ત્યાંથી તે સમજવી. (૨૩૩)

#### ં આરાધના કરવાની પ્રેરણા—

## तासामाराधनतत्परेण तेष्वेव भवति यतितव्यम् । यतिना तत्परजिनभक्त्युपग्रहसमाधिकरणेन ॥२३४॥

અર્થ'—તેઓની સેવા–આરાધના કરવા તત્પર થયેલ વ્યક્તિએ તેમનું આરાધન કરનારાઓની ભક્તિ કરવી, તેમને વસ્તુ દેવી, લાવી મૂકવી અને તેમની સમાધિ કરવી. તેમ કરવાથી તેઓ આરાધક થઇ શકે છે. (૨૩૪)

વિવેશન—આ ગાથામાં કેાલુ પ્રાણી આરાધનાતત્પર થઇ શકે તેનું લક્ષણ બતાવ્યું છે. આરાધના કરનારા પાતાના સ્વભાવથી આવા પ્રકારના હાય તે અત્ર વિગતવાર બતાવી પ્રકરણ પૂર્વ કરે છે.

તાસાં—તેઓના, એટલે જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્ર જે આત્માના નિશ્વયથી મૂળ ગુણ છે તેઓને મેળવવા તત્પર માણુસ કેવા હાય તેનું વર્ણન અત્ર કરી ખતાવે છે. તમે તેવા થાએ એવા એમાં ગર્ભિત ઉપદેશ છે, જે ઉપદેશ ઇચ્છુક માણુસે લેવા યાગ્ય છે.

**આરોક્ષના**—જેએ એવા પ્રકારની સેવના ઉઠાવવા તૈયાર થઇ ગયા હાય તેમને નિષ્પાદન કરવા પ્રયત્ન કરી રહ્યા હાય. આરાધકનું અત્ર વર્ણન છે તે વિચારણીય છે.

તેષુ—સમકિત, જ્ઞાન અને ચારિત્ર વિશે ઉદ્યમ કરવો; એટલે જેઓ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર મેળવવા તત્પર હાય, જેઓ તે મેળવવા ઇચ્છતા હાય, તેમણે દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર માટે જ પ્રયાસ કરવા. જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રની સેવા કરવી એટલે એમને બદલામાં દર્શન,જ્ઞાન, ચારિત્ર મળે છે. માટે દર્શન, જ્ઞાન કે ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરવાના રસ્તા તેમની સેવના કરવાના જ છે. અને બીજા કેટલાક માર્ગા પણ આ ગાથામાં જ બતાત્રા છે.

તત્પર—એ ગ્રાન દર્શન ચારિત્ર પરાયણ જે અન્ય જન હાય તેમની, સંબંધ પરથી સાધુઓ-મુનિએ એ અર્થ સમજવા.

જિનભક્તિ—તેવા સાધુની અને અરિહંત દેવની ભક્તિ કર<del>વી. ભક્તિ</del> કરવ માટે જિન અને સાધુપુરુષા અહીં જણાવ્યા. તેમની ભક્તિ એટલે સેવાપૂજા કરવી. અ જ પ્રમાણે દેવાધિદેવ શ્રી તીર્થ કરની પ્રાર્થના વગેરે કરવાં. જનભક્તિ અને જિનભક્તિ અને પાઠ લેવા.

**ઉપગ્રહ**---આના અર્થ કાશકાર ઉપયોગ આપે છે; એટલે તેઓને જે કામ હાય તેમાં ઉપયોગી થવું, તેમને ભાજન લાવી આપવું, પાણી લાવી આપવું અને તેમને બીજી રીતે અને તેટલા ઉપયોગી થવું.

સમાધિકરાલુ—તેઓને સુખશાતા થાય, તેઓની ત દુરસ્તી જળવાય તેવી રીતે વર્ત વાથી, તેમને સમાધિ, સુખશાંતિ અને મનઃશાંતિ થાય. આ ગાથામાં આરાધનતત્પર માણુસે કરવાના ત્રણ કાર્ય અતાવ્યા. બીજા જે એવા કામમાં જોડાયલા હોય તેમની અથવા તીર્થપતિની અક્તિ કરવી, બીજું તેમને ઉપયોગી થવું અને ત્રીજું તેઓને સમાધિ થાય તે રીતે પાતે વર્ત વું. આ ઉપાયથી આરાધનાતત્પર વ્યક્તિ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની આરાધના કરી શકે છે. (૨૩૪)

\* \* \*

આ રીતે પદ્દપમા પૃષ્ઠથી શરૂ થતું પ્રકરણ અત્ર પૂરું થયું. આ દશમું પ્રકરણ પ્રમાણમાં નાનું છે, પણ એમાં મુદ્દાસરની હિત કરનારી વાતા કરી છે. પ્રથમ સ્થાન તેમાં દર્શનને છે, પછી જ્ઞાનને અને છેલ્લું સ્થાન છે ચારિત્રને. છતાં ક્રમ એમ જણાય છે કે ચારિત્ર હાય તા દર્શન અને જ્ઞાન હાય તા જે જોઈએ, પણ દર્શન અને જ્ઞાન હાય તા ચારિત્ર ન પણ હાય. આ બહુ વિચારવા જેવી વાત છે. પણ વિચાર કરતાં ઘાટ બેસી જાય તેમ છે.

નિશ્ચયનયની દેષ્ટિએ જ્ઞાન દર્શન અને ગારિત્ર આત્માના મૂળ ગુણા છે પણ તે આવરાઇ ગયેલા છે, કમે એના ઉપર આચ્છાદન કરી દીધું છે અને અત્યારના વ્યવહારમાં એ પુદ્દગળમાં રાચીમાચી રહેલ છે. એ સગાંઓનાં વેધા જળવે છે અને પૌદ્દગલિક વસ્તુઓમાં આનંદ માને છે અને વિયાગ થયે અને ખાસ કરીને ઇષ્ટ જનના વિયાગ એ શાક કરે છે, પણ એ લક્ષમાં લેતા નથી કે વહેલાંમાડાં એ જ રસ્તા પાતાને લેવાના છે. આ તેનું વસ્તુસ્થિતિનું અજ્ઞાન બતાવે છે, અથવા વિચારની ગેરહાજરી સ્ત્ર્ચવે છે. પણ એના મૂળ ગુણા પ્રયાસસિદ્ધ પ્રાપ્તવ્ય છે. જેમ સાનામાં રહેલું સુવર્ણત્ર અનિથી ધમવા દ્વારા પ્રગટ કરવાનું છે, પણ તે પ્રયાસસિદ્ધ છે, તેમ જ આત્માના દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્ર ગુણા પ્રયાસથી સિદ્ધ થઇ શકે છે, તે માટે એશે પ્રયાસ કરવા જોઇએ.

વિષયકષાયની મંદતા, પરાપકાર અને સિત્કિયાથી એ પ્રયાસસાધ્ય ગુણેા પુરુષાથ' દ્વારા મેળવવા ચાેગ્ય છે, પ્રગટ કરવા ચાેગ્ય છે, પ્રાપ્ત કરવા ચાેગ્ય છે. એક દબ્ટિએ આ સર્વ પ્રયાસ—આપણે જે કરીએ છીએ તે—એ ગુણ પ્રકટ કરવા માટેના જ છે.

પૌદ્રગલિક વસ્તુમાં આનંદ કેટલે વખત ટકે છે? કદાચ વસ્તુ સહી પહી કે વિખ-રાઇ ન જાય તે વધારેમાં વધારે એ આજવન ચાલે, પણ અંતે તે તે અહીંને અહીં જ રહી જાય છે અને પરાશે છોડવી પડે છે, છોડચા સિવાય છૂટકા જ નથી અને છોડવી વખતે મનમાં કચવાટ થાય છે. કેટલાક માણુસાને જીવ જતા નથી અને એ ડચકા ખાય છે પશુ પૌદ્દગલિક વાંછાએા યાદ કરી પાતાની ઇચ્છા જણાવે છે. અનેક માણુસ વસિયતનામું કરી પાતાની મિલકતના અમુક ભાગ પાડે છે અને અમુક પ્રિયજનને વધારે મિલકત કે આખી મિલકત આપી જાય છે. ન્યાયમ દિરમાં ઘણા ઝઘડાએ આવા પ્રકારના વારસાને અંગે આવે છે અને માણુસ વકીલને ફી વગેરે આપવામાં એસ્ટેટના માટે! ભાગ વેડફી નાંખતા જોવાય છે. આ જાતના ખ્યાલ અણસમજમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે.

એને અદલે મૂળ ગુણુ પ્રાપ્ત કરવા જીવનમાં પ્રયાસ કર્યો હોય તો તે કળ આપે છે. આ જીવનની કોઈ ચીજ સાથે આવતી નથી. ચાર કે એક નાળિયેર પણ અંતે અહીં જ રહી જાય છે, પણ આ મૂળગુણુ પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કર્યો હોય તો તે સાથે આવે છે અને વહેલા કે માડા એ દિવસ તા જરૂર આવવાના છે.

દરરાજ સવારે ઊઠીને તારિખીઆની તારીખ ફેરવતાં મનમાં વિચાર કરવાના છે કે એક દિવસ અહીં રહેવાના એક્ષેક થયા, તે દિવસના લાભ પાતે શું લીધા અને આ મૂળ ગુણ પ્રકટ કરવા આગલા દિવસમાં શું કર્યું. આવી રીતે જે આત્મનિરીક્ષણ કરે છે તે પાતાના મૂળ ગુણા આખરે જરૂર મેળવે છે, માટે સીધા તે પ્રાપ્ત કરવાની આવી તક ગુમાવવા જેવી નથી.

અને તક વાર વાર મળતી નથી. એ જયારે ચાલી જાય, ત્યારે જ પ્રાણીને એની કિંમત થાય છે. પછી એને આટલાં વર્ષો નકામાં ગયાં અને પાતે મૂળ ગુણની પ્રાપ્તિને અંગે કાંઈ કર્યું નહિ એવા માંડા મોડા પસ્તાવા થાય છે; પણ શરીરની ઇંદ્રિયા અને બળ શિયિલ પડયા પછી ડહાપણ આવે કે ખાલી એદ થાય એ તા સંડયા પછીનું કહાપણ છે. મારા પતિ જીવતા હાત તા હું આમ કરત ને તેમ કરત એ તા ખાલી ભામાં છે અને અર્થ વગરનાં રાદણાં છે. એવું ડહાપણ તા પ્રાણીને અનેકવાર આવે છે, પણ તેનું મૂલ્ય નથી અને તેનાથી કાેઈ અર્થ સરતા પણ નથી. ડહાપણ તા તક આવે તે પહેલાં તેને માટે તૈયાર થવામાં છે. ઘણા માણસાને આપણે ખાલી હાથે જતા જેઈએ છીએ, તેનું કારણ આવી પૂર્વતૈયારીની ગેરહાજરીમાં છે.

ેઆપણા સદ્ભાગ્યે આપણુંને આ જીવનની નશ્વરતા ખતાવનાર જ્ઞાનીઓ મળ્યા છે, તા તકને ખરાબર સમજ લઇ તેના સદુપયાગ કરવા. દરેક તક પ્રથમથી વિચારી લઇ તે આવે ત્યારે કેમ વર્તા વું તેની હહાપણથી લક્ષપૂર્વક તૈયારી કરી રાખવી ઘટે.

દર્શન, જ્ઞાન કે ચારિત્ર એ જેવીતેવી ચીજ નથી. અનંત સંસારમાં એ તાે પ્રાપ્ત થયેલ કે પ્રાપ્ત થવાનાં રત્નાે છે, મહામૂલ્યવાન છે અને ખૂબ અપનાવવા યાેગ્ય છે. આવી પ્ર. ૭૪ મૂલ્યવાન ચીં ને માટે કાંઇ રકમ ખરચવી પડતી નથી. તમે માટા મહાત્સવા કરા કે અખ્ટાત્તરી સ્નાત્ર ભણાવા કે ઉજમણા કરા તા જ આ મૂળગુણા પ્રાપ્ત થાય એવી વાત નથી, એ તા પ્રયાસસિદ્ધ વસ્તુ છે અને વગર મૂલ્યે મળે તેવી ચીજ છે. માટે માટા મહાત્સવા પણ કરા અને જે બને તે કરા, તે કરવાના પ્રતિબંધ નથી, પણ ન થઇ શકે તો તેમાં ગભરાઇ ન જાએ. આપણા આ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર મૂલ્યથી ખરીદ કરી શકાતા નથી, બજારમાં મળતા નથી અને એના સાદા ચાલતા નથી. એ તો આત્મિક વસ્તુ છે, પ્રયાસને આધીન છે. પણ તે બજારમાં મળતી કે ખરીદાય તેવી ચીજ નથી. એને બરાબર એાળખીને એને માટે યાગ્ય પ્રયાસ કરા અને એની ખાતર બીજી નકામી પંચાત કે કડાકૂટ મૂકી દેા. અનંત કાળ ગયા, અનેકવાર તકા મળી, પણ અજાણુપણ તેના લાભ ન લેતાં તેને જવા દીધી છે. એવું આ વખતે ન થાય તેની સંભાળ રાખા. કપ્રચંદજી મહારાજે કહ્યું છે કે 'વાર અનંતી ચૂકિયા ચેતન, ઇણુ અવસર મત ચૂકા.' એ પ્રમાણે અનેકવાર આપણે ભૂલ્યા છીએ અને આપણા રખડપાટા ઊભા રહ્યો છે, પણ આ અવસરે તો ચૂકવા જેવું નથી.

કરી કરીને આવી તક હાથમાં નહી આવે, માટે મળેલ તકના તમારું સાધ્ય સાધવામાં ઉપયોગ કરા અને જિંદગીને અપનાવા. જેઓ જિંદગીને ફેંડી દે છે, તેને પછી પસ્તાવાના પાર રહેતા નથી, પણ તે વખતનું ડહાપણ નકામું છે, કારણ કે ગુમાવેલી તક ફરીવાર હાથમાં આવતી નથી અને હું ફલાણા હાત તા આવું કરત કે આવું ન કરત એ તો અધા નકામા ભામાં છે, અર્થ વગરના અપલાપ છે અને અક્કલની ગેરહાજરીનું પ્રદર્શન છે. માટે સમજી લા, ચેતી જાઓ અને મળેલ તકના લાભ લઇ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રને અપનાવા. એટલું કરશા એમાં તમને અપરંપાર લાભ છે અને આવા ભવ મળ્યાની સાર્થકતા છે. નહિ તો પાછા રખડપદી માટે તૈયાર રહા અને આંટા માર્યા કરા.

# ।। इति श्री दर्शन-ज्ञान-चारित्र प्रकरण ॥

# પ્રકરણ ૧૧ મુ**ં**: પ્રશામ

અહીં નવું પ્રકરણ શરૂ થાય છે, તેનું નામ છે પ્રશમ. એના વિચાર જ એટલા સુંદર છે કે એ શબ્દ પર વિચાર કરતાં શાંતિ–ઠંડક થઇ જાય છે અને મનના અનેક તર'ગા-ઉશ્કેરણીએા દૂર થઇ જાય છે. પ્રશમ એટલે મનની આધિ-ત્રાધિના નાશ અને ચાતરફ શીતળતા અને શાંતિ.

એવા પ્રશમવાળા શાંત પ્રાણી કેવા હાય, તેનાં લક્ષણા કેવાં હાય તે સર્વના વિચાર આ પ્રકરણમાં થશે. આપણે આદર્શ તરીકે પ્રભુને રાખીએ. જિન અરિહ'ત તીર્થ કરને આદર્શ સ્થાને રાખીએ અને તેઓની મૂર્તિ જેવી પ્રશમરસમાં નિમખ હાય તેવા થવા પ્રયત્ન કરીએ. તે પ્રકારના પ્રશમરસ આપણે પ્રાપ્ત કરવા પ્રેરાયા છીએ અને તેના વિકાસ ઇચ્છીએ છીએ. જેમ કોધી માણસ પાતાના વાતાવરણમાં કોધના પડઘા પાડે છે કે નિ'દક નિ'દાના પડઘા પાડે છે તેમ જ પ્રશમરસમાં લદભદ થયેલા પ્રાણી પાતે તા શાંત રહે છે પણ પાતાના વાતાવરણમાં પણ શાંત રસ જમાવે છે, ફેલાવે છે અને આખા વાતાવરણને તેમય અનાવી દે છે. તીર્થ કર દેવના જયાં વિહાર થાય ત્યાંથી કેટલાએ ચાજન સુધીમાં દુર્ભિક્ષાદિના પ્રચાર થતા નથી, એ પ્રશમરસના મહિમા છે.

પ્રશમરસની પહેલી ખાસિયત એ છે કે એ હાય ત્યાં ક્રોધના તા અભાવ જ હાય. પ્રશમ અને ક્રોધને સ્વાભાવિક રીતે વેર હાય છે. એટલે પ્રશમ હાય ત્યાં ક્રોધ કોઇપણ આકારમાં ટકી શકે નહિ. ક્રોધીની ધમાધમ અને પ્રશમરસમાં પડેલાની શાંતિ વિચારતાં પ્રશમ અને ક્રોધને બને તેવું નથી, એમ સહજ જ લાગે છે.

પ્રશામરસના ઘણા મુંદર દાખલા સ્કેષકાચાર્યના છે. એ પાંચસા શિષ્યને લઈને પાતાના જન્મસ્થાનમાં આત્રા ત્યારે એને ખ્યાલ ન હતા કે ચાલુ રાજા પૂર્વનું મહા ભયંકર વૈર લેશે. તે રાજમહેલને રસ્તે નિઃસ્પૃહીપણે ગાંચરી કરવા નીકળ્યા ત્યાં મહેલમાં છેઠેલ રાજાને સ્કંપકનું દેખવાનું થયું અને તેને દેખતાં જ એ વિકરાળ ભયંકર માણસને પૂર્વનું વૈર યાદ આવ્યું. એણે તા કાણ છે તેની તપાસ કર્યા વગર હુકમ કર્યા કે આચાર્ય અને તેના પાંચસા શિષ્યને ઘાણીએ પીલી નાખવા. એ જાણતા ન હતા કે સ્કંપક તા આ જ નગરના એક વખતના પૂર્વ રાજા છે. તુરત હુકમ છૂટ્યા અને ઘાણી તૈયાર કરી. સ્કંપકે પણ રાજા પાસે જવાની કે દલીલ કરવાની વાત ન કરી. એ તા એક પછી એક પાંચસા શિષ્યને નિઝામણા કરવાના કામમાં લાગી ગયા. અને દરેકને કહે કે આત્માને આ

ખરા વખત મળ્યા છે અને શરીર તા અંતે પૌદ્દ ગલિક છે. આવાં તા અનેક શરીર મૂક્યાં અને લીધાં. આ રાધાવેધ સાધવાના તમને અવસર આવ્યા છે. આવા રાજા કે ધાણીના માલિક તા તમારા કર્મદળ કાપવાને અંગે સાધનભૂત થઇ તમારા મહા ઉપકારી થયેલ છે. આવા અવસર ઇચ્છવા છતાં જીવનમાં સાંપડતા નથી. આવી આવી અનેક નિઝામણા કરી સવ'ને દેવલાકે માકલ્યા. પણ અંતે એક નાના સાધુ રહ્યો. ભાળક ઉપર ગુરુના રાગ હતા. ઘાણી પીલનારને વિજ્ઞપ્તિ કરી કે પાતાને પ્રથમ પીલે અને પછી તે નાના શિષ્યને પીલે. એટલી સગવડ કરી આપવા વિનંતી કરી. પણ તેની પ્રાર્થના સાંભળવામાં ન આવી. અંતે સક'ધકાચાર્ય' કોધે ચઢી ગયા. પ્રશમરસને ઢાળી નાંખ્યા. પાતાના પાંચસા શિષ્યને ઘાણીમાં ઘાલ્યા ત્યારે કોધ આવ્યા ન હતા પર તુ અત્યારે લારે કોધાયન્માન થઇ ગયા.

એની મુખમુદ્રામાં ક્રોધ ધમધમતા હતા. નાના શિષ્યને પણ દેવલાકમાં માકલ્યા અને પાતે અસુરકુમાર દેવતા થઇ નગરને, વૈરને અતુલક્ષી, ધૂળથી હેરાન કરવા લાગ્યા. એવું જે પાંચસા શિષ્યને સારુ કરી શક્યા તેની બાજ છેલ્લી ઘડીએ બગડી ગઇ.

પ્રશામરસમાં જે પ્રાણી લદબદ થઇને રહે તે આવે! ન હોય. સામા માણસ વગર ગુને ગમે તે કામ કરે તેના પોતે વિચાર જ ન કરે. એ તો જીવતા ચામડી ઊતરાવતી વખતે પણ સામાને પૂછે કે કેવી રીતે તે પાતે ઊલા રહે કે સામાને જરાયે તકલીફ ન પડે. આવી રીતે ભરખજરમાં ચામડી ઊતરાવનારની શાંતિ આજે પણ આપણને સાનંદાશ્વર્ય જન્માવે છે. એ પ્રશામરસના મહિમા છે.

ભગવાન મહાવીરને અનેક ઉપસર્ગો કરનાર સંગમ દેવ અંતે હારીને પાછા ચાલતા હતા, ત્યારે ભગવાનને બે આંસુ આંખમાં આવ્યા. તે હર્ષાશ્રુ ન હતા, પણ સંગમ જેવાને પાતાના પરિચય થયા પણ કાઇ પ્રકારના લાભ ન થયા એની દિલગીરીનાં આંસુ હતાં. આવી પ્રશમતા અને ભદ્રતા પ્રાણીમાં હાવી જોઇએ.

ખુદ પાર્શ્વનાથે દીક્ષા લીધા પછી તેમના પર કમઠે અનેક ઉપસર્ગો કર્યા અને છેવટે વરસાદ વરસાવવા માંડયો, ધરણેંદ્રે છત્ર ધર્યું, પણ પ્રભુને કમઠ પર ફોધ નથી કે ધરણુંદ્ર પર રાગ નથી. આવું પ્રશમનું સામ્રાજ્ય હોય અને આવેા પ્રશમના અમલ હોય.

આવા નીરાગી લગવાન આપણા આદર્શ સ્થાને છે. આપણે એ લગવાનના પુત્રો છીએ. તો પછી આપણા વડીલને અનુસરવાનું આપણે કેમ મૂકીએ ? આપણી કરજ છે કે વડીલનું અનુકરણ કરી તેમને દીપાવવા. આપણે ત્યારે જ લાયક પિતાની લાયક સંતતિ ગણાઇએ.

અને એક રીતે ઉપશમ કે પ્રશમ એ જૈનશાસના સાર (રહસ્ય) છે. ઉપાધ્યાય શ્રીમદુ યશાવિજયજી ક્રોધની છઠ્ઠી સજ્ઝાયમાં ગાઈ ગયા છે કે 'ઉપશમ સાર છે તે પ્રવચને, સુજસ વચન એ પ્રમાણ રે.' આવાં ટંકશાળી વચનોના મર્મ આપણે દિલમાં ઉતારવા એ સર્વ રીતે આપણા ભવિષ્યના લાભને અંગે જરૂરી છે, આપણા આગામી હિતમાં છે અને આખા આગમનું રહસ્ય પૂરું પાડનાર મુદ્દામ ભાળત છે. એમાં આગામી કાળે લાભ થાય છે. તે ઉપરાંત વર્તમાન કાળે પ્રશમના અનુભવ થાય છે ત્યારે તેટલા વખત પણ મનઃપ્રસાદ થાય છે, અને તેટલા વખત શાંતિનું સામ્રાજય અને વાતાવરણ પ્રસરી રહે છે અને ચિત્ત અવ્યાળાધ શાંતિના અનુભવ કરે છે. આ કાંઇ વર્તમાનકાળના જેવા તેવા લાભ નથી. મન શાંતિ અનુભવે એટલે આપણી દશા જ કરી હાય એમ લાગે છે. આપણી આયુખાયુ શાંતિ અને આપણા મનને પણ નિરાત.

તીર્થસ્થાનમાં કે અન્યત્ર એક પ્રભુપ્રતિમાના દર્શન કરે ત્યારે પ્રાણી જે અભિનવ આનંદ અનુભવે છે તે આ પ્રશમરસના આનંદની વાત છે. તમે કોઈપણ મહાન સત્ય જાણે કે ગણિતના કાયડા સિદ્ધ કરા તે વખતે જે આતંદ અનુભવાય છે તેથી ઘણા વધારે આનંદ આ પ્રશમરસની પ્રાપ્તિમાં અંતર અનુભવે છે. તમે તે કહી ખતાવા કે નહિ તે તા ભાષાવર્ગણાના પુદ્દગળ પર આધાર રાખે છે, પણ તમારા અનુભવ આ વખતે તમને ભારે સુખના અને અનનુભૂત આનંદના અનુભવ કરાવશે. એ પ્રશમસુખના મસ્ત આનંદ છે અને એને અંદર જ મનમાં અનુભવાય છે. એ મૂંગાએ સાકર ખાધા જેવા રાગ છે. તે તેનું વર્ણન બીજાને આપી શકે નહિ, પણ તે અનુભવથી જ સમજાય છે.

આ પ્રશમસુખને અંગે ગ્રાંથકર્તાએ થાેડા <sup>૧</sup>લાેક લખ્યા છે. તેનું મેં જુદું પ્રકરણ પાડ્યું છે. અને તે સમજવા યાેગ્ય છે.

, ગ્રંથકારને તે અંગે શું કહેવાનું છે તે હવે આપણે જોઇએ અને એમને સમજવા યત્ન કરીએ. સમજણપૂર્વકનું અનુસરણ એ અજબ વસ્તુ છે અને આ જીવનના લહાવા છે. એને ઝીલવા પ્રયત્ન કરીએ.

# પ્રશમસુખના અલિલાષીએા--

स्वगुणाभ्यासरतमतेः परवृत्तान्तान्धमूकवधिरस्य । मदमदनमोहमत्सररोषविषादैरघृष्यस्य ॥ २३५॥

त्रशमाव्याबाधसुखाभिकांक्षिणः सुस्थितस्य सद्धमें । तस्य किमौषम्यं स्यात् सदेवमनुजेऽपि लोकेऽस्मिन् ॥२३६॥

અર્થ — જેની બુદ્ધિ પેતાના (અત્મિક) ગુણા પ્રાપ્ત કરવામાં લાગી ગઇ છે, જે પારકાના અહેવાલા અને વાતાને અંગે આંધળા, મૂંગા, અને બહેરા જેવા થઇ ગયેલ છે, જે અહુંકાર, કામવાસના, માહુ, રાષ અને વિષાદથી લેવાઇ ગયા નથી, કાઇ પ્રકારની આધા-પીડા ન કરનાર પ્રશમના સુખની અપેક્ષા-ઇચ્છા જે રાખે છે, અને જે સદાચારમાં સ્થિત થયેલા છે તે પ્રાણીને આ લાકમાં-દેવલાકમાં અને મનુષ્યલાકમાં સરખાવી શકાય એવી —તેના સુખના સંબંધમાં કાેઈ ઉપમા આપી શકાય તેવી કાેઈ ચીજ નથી. (૨૩૫-૨૩૬)

વિવર્ણુ—આ બે શ્લોકમાં પ્રશમસુખના અભિલાષી માણુસા કેવા હાય તેનું વર્ણું ન કરવામાં આવ્યું છે. એ વર્ણું ન ઉપરથી પ્રશમ સુખ કેવું હાય તેનું લક્ષણ આપાઓપ સમજ જવું.

સ્ત્રગુણાલ્યાસરતમતિ—પ્રશમસુખના અલિલાષી માણુસા પાતાના જે આત્મિક ગુણા હાય તેના જ આખા વખત વિચાર કરે. એનું સર્વાધિક ધ્યાન આત્મિક ગુણા કેવા હાય તેની વિચારણામાં લાગી ગયેલું હાય છે. એને ખાવાનું કે ન્હાવાનું કે બીજું કોઇ કામ ગમે નહિ, પણ પાતાના આત્મિક ગુણાને ઓળખી આખા વખત તેમાં પડ્યા ને પાથર્યા રહે. એને બીજી વાત સૂઝે નહિ, બીજામાં રસ પડે નહિ અને આખા વખત આત્મિક ગુણમાં જ અને તેને પ્રાપ્ત કરવાના કાર્યમાં ઉદ્યુક્ત રહે. એનું તા સર્વ વખતનું કામ આત્મિક ગુણુની પ્રાપ્તિમાં જ હાય છે. આ પ્રશમરસમાં પડેલા માણુસનું પ્રથમ અને લારે મહત્ત્વવાળું અને રહસ્યથી ભરપૂર વર્ણન છે.

**પરવૃત્તાંત**—પારકાની વાતો સાંભળવાને અંગે અથવા વાતો કરવાને અંગે એને સમય જ ન મળે. એ તો આત્મિક ગુણુમાં એટલ્રાે લાગી ગયાે હાય કે પારકી પંચાત કરવાના એને જરાયે વખત જ ન મળે અને તે માટે એને કુરસદ જ ન મળે.

બધિર—બહેરા. આવા પ્રશમસુખના રસિક માણુસ બીજાની વાતા કરવાને અંગે આંધળા મૂંગા અને બહેરાના જેવું વર્તન કરે. બહેરા પાસે તમે અનેક યાગ્યાયાગ્ય વાતા કરા, એ તો કાંઈ સાંભળતા કે સમજતા નથી, સાથે તે મૂંગા હોય એટલે કાંઈ બાલતા પણ નથી, અને આંધળાની પેઠે એ કશું જેતા પણ નથી. એને આત્મિક વાતાની જ લય લાગે છે. એટલે બીજી વાતામાં એ મૂંગા આંધળા કે બહેરા જેવા જ છે એમ સમજવું. પરવૃત્તાંતમાં ગુણુની લસ્ત પણ આવે. આ પ્રશમરસમાં જેને લગની લાગેલ હાય તેને તા પાતાના આત્મિક ગુણા તરફ એટલું બધું બકધ્યાન હાય છે કે એ પારકાની સારી કે ખરાબ વાતા અધ્ય, બહેરા કે મૂંગાની માફક સાંભળતા બાલતા અને જોતા જ નથી.

અઘૂષ્ય—ન ઘસાય તેવા. છ વસ્તુના નામા આ ગાથામાં લીધા છે, તેમાંની એક કે વધારે કાઈ વસ્તુ એને ઘસી શકે નહિ તેવા તે પ્રશામરસમાં તત્પર પાણી હાય. એક હીરાને હીરા જ ઘસે છે, એને ઘસવાનું બીજું કાઈ યંત્ર મળ્યું નથી. આ પ્રશામરસમાં ડૂળી ગયેલા પ્રાણી તો એ વસ્તુએાથી પણ ઘસાતા નથી. એ તો પાતાના રસિક પદાર્થ બલા અને તેની વાત બલી. એ જરાપણ ઘસાતા નથી, ઘસી શકાતા પણ નથી. પાઠબેદ 'અષ્ટ્રથ્ય'.

**મદ**—અહ'કારથી બીજા પ્રાણી ઘસાય છે, અભિમાન ઉપર ચઢી જાય છે. પણ

પ્રશામરસમાં રત થયેલા પ્રાણીને અભિમાન પણ ગાળી કે ઘસી શકતું નથી. આ એક વાત થઇ.

સદન—કામદેવ, વિષયતૃષ્ણા. દેવાંત્રના પણ એને લલચાવી શકતી નથી અને તે દૂધપાક કે કરસાણના રસમાં પણ પડતા નથી. કામદેવની કાઇપણ ક્રિયા એવા પ્રશમસુખમાં લદબદ થયેલા પ્રાણીને નખળા પાડી કે લલચાવી શકતી તથી. એ તો કામદેવથી પણ અજેય છે. આ બીજી વાત થઇ.

માહ—સર્વ પૌદ્દગલિક વસ્તુનું આકર્ષાં સર્વ કર્મોના રાજા માહ છે. માહને રાગદ્રેષ જેવા તેા છાકરા છે, પ્રશમરસના રસિયાને એ નખળા પડવા પ્રયાસ કરે, પણ એ તા તેની સાથે પણ ટક્કર ઝીલી અજેય રહે છે.

મત્સર—અસૂયા. પ્રાણીને તો કોઇ સારા થયા તેના મત્સર થાય છે. તેને પાડીને પાતાના જેવા કેમ કરવા તેનાં અનેક કારસ્તાના તે કરે છે અને આગળ વધન:રને આગળ જવા દેતા નથી. પણ આ પ્રશમરસના રસિયા તા જરાપણ મત્સર કરતા નથી. મત્સર એને નરમ પાડી શકતા નથી. એ તા બીજાની પંચાત કરવાના વખત પણ કાઢતા નથી. અને તેમાં સમય બદબાદ કરતા નથી. એ મત્સરથી પણ અજેય જ રહે છે.

રાષ-કોધ. કાેઇના ઉપર એ ચિડાતા પણ નથી. કાેધ ઘણા એની આગળ ધડાકા કરે, પણ એ કાેધ જ કરતા નથી. તેથી અંતે આકાેશ કે ધમાલથી દ્વર જ રહે છે. જેને પરવૃત્તાંત પર પણ પ્રેમ નથી તેને બીજાની સાથે શું લેવું દેવું ? એ પારકા ઉપર કદી રાષ કરતા જ નથી. તેથી રાષ એના ઉપર જીત મેળવી શકતા જ નથી.

વિષાદ—શોક. કોઇ એનું સશું મરણ પામે કે એની કોઇ ચીજ ખાેવાઇ જાય કે એવી કોઇપણ સાંસારિક બાળત હોય તે તેના મન પર અસર કરતી નથી. આવા શોક-રહિત પ્રાણી પાસે વિષાદ પણ હારી જાય છે અને કાંઇ અસર નીપજાવી શકતા નથી.

અઘુષ્ય — ઘૃષ ધાતુમાંથી આ શખ્દ નીકળે છે. ઘૃષ્ય એટલે અભિભૂત થનાર, હારી જનાર. અઘૃષ્ય એટલે અજેય. જેને મદ, મદન અને માહ જેવા કે મત્સર, રાષ, વિષાદ જેવા પ્રભળ શત્રુ પણુ મારી હઠાવતા નથી તેવા બહાદ્દર અજેય પ્રાણી. અઘૃષ્ય એટલે અજેય, જે કોંઈથી પણુ જતી શકાય નહિ તેવા અજેય લડવૈયા.

અગ્યાભાધ-પ્રશમ-શાંતિનાં આધા પીડા વગરનાં સુખ મેળવવાની જેને ઇચ્છા છે, જે ગમે તેવા સંચાગામાં પણ શાંતિની ઝંખના કરે છે અને ખૂબ જેસથી ઇચ્છતાં આખરે તેને જે મેળવે છે તે પ્રાણીની આ વાત છે. જે અવ્યાબાધ સુખ મેળવવા પાછળ પક્યા છે તે તેને માટે થતી કાેઇ પ્રકારની પીડાને ગણકારતા નથી. આ પ્રશમસુખ મેળ-વ્લા મથનારની મુખસુદ્રા અને લવ્યતા જુદા જ પ્રકારની હેાય છે. સુસ્થિત—જે એવા પ્રકારના પ્રાણી હાય છે તે સદાચારમાં સારી રીતે જામી ગયેલા અને સ્થિત થઇ ગયેલા હાય છે. આવા ધર્મમય જીવનવાળા પ્રાણીની વાત કરે છે.

અપેપન્ય—ઉપમા. આવા પ્રકારના પ્રાણીને કાેની ઉપમા આપવી ? આ દુનિયામાં કે દેવલાકમાં તેમની સાથે – તેમના સુખ સાથે સરખાવી શકાય એવું કાેઇ પ્રાણી પણ નથી અને પદાર્થ પણ નથી. તે તાે અકલ્પ્ય માણુસાે છે. એ તાે ન બાેલે તાે પણ પાતાના જ્વલાત દેષ્ટાંતથી ઉપદેશ આપે છે.

દેવમનુજ—તમે આવા મનુષ્યને સરખાવવા પદાર્થ શોધા તો દેવલાકમાં કે મનુ-ષ્યલાકમાં શોધા, પણ જેની સાથે એની સરખામણી કરી શકાય તેવા કાેઇ પ્રાણી કે કાેઇ પદાર્થ જ નથી. ' જીસકે પટ'તર કાે નહિ ઉસકા કચા માેલા' એ વાકચના વિવેચનમાં આ વિષય ઉપર પ્રતું વિવેચન થઇ ગયું છે, (જુએા આ પદ. આનંદઘન ભાગ ૧ લાે). પ્રશમરસની આકાંક્ષા રાખનાર પ્રાણી તદ્દન જુદી જ ભાત પાડે છે. (૨૩૫–૨૩૬)

## પ્રશમસુખની પ્રશ'સા શા માટે—

## स्वर्गसुखानि परोक्षाण्यत्यन्तपरोक्षमेव मोक्षसुखम् । प्रत्यक्षं प्रश्नमसुखं न परवशं न व्ययप्राप्तम् ॥२३७॥

અર્થ — સ્વર્ગ નાં સુખ તો પરાક્ષ છે અને માક્ષનું સુખ તો તેનાથી પણ તદ્દન પરાક્ષ છે, પણ પ્રશમનું સુખ તા પ્રત્યક્ષ છે, તે પારકાને આધીન નથી, અને પૈસા આપીને ખરીદવાનું નથી. (૨૩૭).

વિવેચન—સમજુ સાણુસને ઉદ્દેશીને કહે છે કે પ્રશમસુખની પ્રાપ્તિ પ્રમાણુમાં સહેલી છે. એ યુક્તિપુરઃસર બતાવે છે.

પરોક્ષ—સ્વર્ગના સુખા તો કાેઇએ નજરે જોયાં નથી. એ તા બીજા પ્રાહ્થિએ જોવાનાં છે. આપણી પાતાની નજરે તા આ આંખાએ અને શરીર વડે તે દેખી શકાવાનાં નથી. એને માટે પ્રયાસ કરવા તે ઉચિત નથી. જે વાત નજરે ન ચડે તે કલ્પનામાં માનવી પડે, તેનાં કરતાં જે સુખ પ્રત્યક્ષ હાેય તે શા માટે ન લેવું ?

અત્યંતપરોક્ષ—અને મેહ્લને માટે ઘણાં પ્રયાસ કરે છે, પણ એ સુખ તા સ્વર્ગના સુખથી પણ વધારે, અરે તદ્દન પરાક્ષ છે. મેહ્લ મળશે ત્યારે સુખ ભાગવશું એવી 'બાપ મરે'ો ઔર બેલ બાટે'ો' જેવી વાત કરવાની પણ જરૂર નથી. એ તો કોણે જોયું છે? અને મળશે ત્યારની વાત ત્યારે, અત્યારે એની ખાતર પ્રયત્ન કરી તે પાછળ પડવું એમાં કહાપણ કે અક્કલ શું છે? આવા પરાક્ષ અને ખૂબ પરાક્ષ સુખ પાછળ ધમપછાડા કરવા એ ડહાપણની વાત નથી. તેના કરતાં શું કરવું કહાપણવાળું છે એ હવે કહી બતાવે છે.

મત્યક્ષ--પ્રશમનું સુખ તો નજરે દેખાય તેવું છે. માણુસ પ્રશમના લાભ લે, તેનાથી અંદર અને વાતાવરભુમાં જે સુખ થાય છે તે તો નજરે જોવાય તેવું છે. પ્રશમ-સુખ પાછળ પ્રયત્ન કરવાનું આ પ્રથમ કારણ થયું.

પરવશ—પારકાને વશ, આધીન એ સુખ નથી. આપણે શેઠીયા પાસે, સગાં પાસે કે મિત્ર પાસેથી સુખ માગીએ છીએ. પણ એ તો પારકાં છે. એમનું આપ્યું સુખ લેવાય, પણ એ કાેઇ કારણે વિકર્યા હાેય તાે સુખ પડ્યું રહે છે. પણ આ પ્રશમસુખ તાે પરવશ જરાયે નથી. એ તાે પાતે પાતાના ગાળ ખાવાના છે. આ પ્રશમસુખને આદરવાનું બીઝું કારણ કહ્યું.

વ્યયમાપ્ત—પૈસાના વપરાશથી મળે તેવું. બીજાં સુખા તા પૈસા આપીને ખરીદવાં પડે છે. ઉનાળામાં પ્રવંતપ્રદેશે હવા ખાવા જવું હાય તે િટિકિટ લેવી પડે, રસાયાની ગાઠવણ કરવી પડે અને ઘરે કાંઈ ચીજ જોઈતી હાય તા બજારમાંથી ધન ખર્ચીને લાવવી પડે. આ પ્રશમસુખ એ તા પાતા પર જ આધાર રાખે છે. એ કાંઈ પ્રકારની ખજારુ ચીજ નથી. એ તા અંતરના વિષય છે. પ્રશમસુખને અંગે આ ત્રીજી વાત કહી. પ્રશમસુખને માટે પ્રયત્ન કરવાનાં ત્રણ કારણ:

- (૧) એ પ્રત્યક્ષ સુખ છે.
- (ર) એ પરવશ સુખ નથી.
- (3) એ ખજારુ ચીજ નથી. પૈસા ખરચવાથી મળે તેમ નથી.

આ ત્રણે કારણોને લઇને પ્રશમસુખ તમારાં પાતામાં જ જાગત કરા. એ પ્રત્યક્ષ સ્વાશ્રયી સુખ છે. એ બજારુ ચીજ ન હાવાથી વેચાતું મળે તેવું તે સુખ નથી. પ્રશમ-સુખના આદરને અંગે મુખ્ય ત્રણ કારણો આ ગાયામાં બતાવ્યાં, તે પ્રત્યેક ઊંડી વિચારણા માંગે છે. અને એ ત્રણે અનુભસિદ્ધ હોઇ આત્મપ્રયત્ન માંગે છે. (૨૩૭).

#### માક્ષસુખ અહીં જ---

## निर्जितमदमदनानां वाक्कायमनोविकाररहितानाम् । विनिष्टत्तपराञ्चानामिहेव मोक्षः सुविहितानाम् ॥२३८॥

અર્થ — જેમણે અભિમાન અને કામદેવને જિલ્યા છે, જેઓ મન વચન કાયાને અંગે કાેઇપણ પ્રકારે વિકાર રહિત છે અને જેઓ પારકી આશાથી નિવૃત્ત થયેલા છે તેવા સારા માણુસાને અહીં જ માેક્ષ છે. (૨૩૮)

**િવવેરાન**—પ્રશમસુખમાં રાચી રહેલા મનુષ્યા કેવા હાય છે તેનું વ**ણ**ન આ ગા**થા**માં છે.

भ्र. ७५

મદ—અહ'કાર. હું તો ઘણા જખરા છું, મારી સાથે કાઇ ટક્કર ઝીલી શકે નહિ, અમે ઊંચા ખાનદાનના, અમારા બાપદાદાએ દેશતેડાં, નાતતેડાં કર્યાં હતાં, એવા કે એને મળતો કાઇ પણ પ્રકારના અભિમાન-માટાઇના આવિર્ભાવ તે પ્રાણીને સંસારમાં રખડવાનું કારણ થાય છે. દુનિયામાં શેરને માથે સવાશેર જરૂર હાય છે, પણ અભિમાનમાં ઠાલા ઘડા જરૂર છલકાય છે અને તે અભિમાન પર વિજય મેળવવા તે ઘણું મુશ્કેલ કામ છે. નવરાશના વખતમાં પાતાનાં બહ્યુગાં કૂંકવા અને પાતાની માટાઇ કે મહત્તા અતાવવી એનું નામ સંસાર છે, કારણ કે અભિમાન સાચી કે ખાટી પૌદુગલિક બાળતનું થાય છે.

મદન રૂપાળી સ્ત્રી તરફ આકર્ષાંતું. તેનાં અંગાયાંગા નીરખવાં અને તેની સામે કામેવ્છાથી નજર કરવી. એ સર્વના દેખીતા કે પ્રવેબન આશય કામભાગની ઇચ્છા જ છે. આ મદ અને મદન બન્નેને જેશે જિત્યા છે તે સારા માણુસ છે, પ્રશમસુખના ઇચ્છુક છે. પ્રશમરસના ઇચ્છુક પ્રાણી આવા હાય છે. મનુષ્યસ્વભાવના અભ્યાસી મહાયુરુષનાં આ વચન છે.

વિકાર—મન, વચન અને કાયાના વિકાર વગરના પ્રશમના ઇચ્છુક કે પ્રશમસ્થિત પ્રાણી હાય છે. મનને ગમે ત્યાં રખડાવવું, કાેઇનું અશુભ ચિંતવવું અને કાેઇને ખાડામાં ઉતારવા તે મનચાેગનાં વિકાર છે. કાેઇને ગાળા દેવી, નકામી વાતા કરવી, કાેઇની નિંદા કરવી (અવર્ણવાદ) તે સર્વના વચનવિકારમાં સમાવેશ થાય છે. કાયા એટલે શરીરને અજયણાએ પ્રવર્તાવવું, તેનાથી અનેક પ્રાણીની હિંસા થાય; દાેડાદાેડ કરવી કે કાેઇને લેટનું તે સર્વ કાયાના વિકાર છે.

આવા પ્રકારના મન વચન કાયાના વિકારથી રહિત પ્રશામસ્થિત વ્યક્તિ હોય છે. એના ત્રણે યેઃગા વિકાર કે વિકૃતિ વગરના હોય છે. એને પાતાના શરીરને જરામાં ગરમીથી ખચાવવાની, જરામાં ઠંડીથી ખચાવવાની વૃત્તિ હોતી નથી.

પરઆશા—એવા માલુસને પારકી કે પારકાની જરા પણ આશા હોતી નથી. એ શેઠ શું આપશે તેની કલ્પના પણ ન દોહાવે અને બીજો કાંઈ આપી દેશે કે ખરચશે એવા વિચાર પણ ન કરે. પારકા માણુસ કોઈ પ્રકારના પાતાના લાભ કરી આપશે એવી આશા ન રાખે. પારકા ઉપર તાગડિધન્ના ન કરે. સસરા કાંઈ આપી જશે કે સાસુ તેઠશે એવા વિચાર પણ એ ન કરે. આવા પ્રશમસુખમાં મગ્ન માલુસ હાય. આ ગાથામાં ત્રણ વાત કરી.

- (૧) પ્રશમવાળા પ્રાણી અભિમાન અને કામદેવ પર વિજય કરનારા હાય.
- (૨) એના વચન, મન અને કાયાના યાગામાં જરા સરખા વિકાર ન હાય.
- (3) એ કાઈ પણ પરમાણસની જરા પણ આશા ન કરે.

આવા પ્રાણીને આ લવમાં આ દુનિયામાં પણ માક્ષનું સુખ જ છે, માક્ષમાં જે મળવાનું છે તેની વાનગી અત્રે જ એ અનુભવી લે છે. પ્રશમસુખના અર્થી આવેા હાય, તે પરથી પ્રશમસુખ કેવું હાય તે સમજ લેજો. (૨૩૮)

### સંસારમાં દુઃખાે જ સર્વાત્ર છે—

# शब्दादिविषयपरिणाममनित्यं दुःखमेव च ज्ञात्वा । ज्ञात्वा च रागद्वेषात्मकानि दुःखानि संसारे ॥२३९॥

અર્થ — શબ્દ વગેરે વિષયોનું પરિણામ અનિત્ય છે અને તે હાય ત્યારે દુઃખ જ છે અને તે રાગદ્રેવમય દુઃખા આ સંસારમાં છે. એમ પ્રશમરસમાં મગ્ન પ્રાણી જાણે છે. (ર૩૬)

વિવેચન—આ ગાથામાં જેમને સાંસારિક પૌદ્દગલિક સુખા ગહુવામાં આવે છે તે અનિત્ય, દુઃખમય છે, અને જાતે દુઃખ જ છે, એમ સમજી સરખામણીમાં પ્રશમસુખને જ આદરવા યાગ્ય તે જાણે છે.

શાબદ વગેરે—વર્ણ, ગ'ધ, રસ, સ્પર્શ, એ સર્વ ઇંદ્રિયજન્ય સુખા પરિણામે નકામાં છે, દુ:ખ આપનાર છે, દુ:ખમય છે, દુ:ખ જ છે. એ તદ્દન નકામાં છે. એમાં જરાસરખું સુખ માનવું તે ખરું સુખ કયાં છે તે સમજવાનું આપણું અજ્ઞાન છે. વાસ્તવિક રીતે ઇદ્રિયજન્ય સુખા પરિણામે તજવાના હાવાથી અને તે દુ:ખમય હાવાથી તે સુખ કહેવાય જ નહિ. એ તા સ્મશાનના લાડુ છે, એમાં એલચીની સુવાસ કે સુખની ગ'ધ કયાંથી હાય? પરિણામે જાય ત્યારે એવી કડુતા મૂકતા જાય કે તેમને દુ:ખ કહેવા જ હિંચત છે.

અનિત્યં—એ સુખા (ઇદ્રિયજન્ય) થાડા વખતમાં જનાર છે, તેથી હાય ત્યારે પણ સ્થાયી અને હમેશ માટે ન હાવાથી તે સુખના નામને લાયક નથી, પછવાડેથી કચકચાટ કરાવે એવા અનિત્ય સુખને સુખ કેમ કહેવાય? જવાના છે, કચવાટ અને ઉચાટ કરાવવાના છે. અને હાય ત્યારે એમાં શું સુખ છે? ભૂખ લાગે ત્યારે ખાઇએ એમાં શું સુખ? કામાબ્તિ વધી પડે ત્યારે વિષય સેવીએ એમાં શું સુખ? તરસ લાગે અને પાણી પીવાય એમાં શું સુખ?

રાગદ્વેષ—ભાવા માન્યતાના સુખા કાં તા કાઇ તરફના આકર્ષણ અથવા શાલુના સામનાથી થયેલા છે. એમાં સુખ શું ? એને સુખ કાલુ કહે ? રાગદ્વેષના ફરકડા ઉપર રાચી જતું અને તેના કરેલા મારાં-તારાંના વિભાગ સ્વીકારવા એ તા સરિયામ મૂખેતા છે, અધતા છે, અજ્ઞાન છે.

આવા પ્રકારના ઇંદ્રિયજન્ય સુખા છે, તેની સાથે પ્રશમસુખને સરખાવા, તે હાય ત્યારે આનંદ આપે છે અને નિરંતર લહેર કરાવે છે. જાતે નિત્ય છે અને સ્વાયત્ત છે એવા સુખને મૂકીને અનિત્ય, પરાધીન અને પરિણામે દુ:ખ રૂપ સુખને કાેલુ ચાહે? હાેય ત્યારે દુ:ખ, ન હાેય ત્યારે પણ દુ:ખ એવાં અનિત્ય સુખ કયાં અને પ્રશમસુખ કયાં? આ સરખામણીમાં પ્રશમસુખ હજાર દરજ્જે સારું છે, પસંદ કરવા જેવું છે અને તેના સ્વીકાર કરી માલવા જેવું છે.

'દ્રેષ' સ્થાને કાેઇ પ્રતમાં 'દાેષ' પાઠ છે. સંબંધ પરથી મને દ્રેષ પાઠ વધારે યાેગ્ય હાેય તેમ લાગ્યું છે. (૨૩૯)

### હમેશના સુખી કેાણુ ?—

# स्वश्वरीरेडपि न रज्यति शत्रावपि न प्रदोषमुपयाति । रोगजरामरणभयैरवाधितो यः स नित्यसुखी ॥२४०॥

અર્થ'—(પ્રશમરસમાં નિમગ્ન પ્રાણી) પાતાના શરીર ઉપર પણ રાગ ધરતાે નથી, શત્રુ ઉપર જરા પણ દેષ લાવતાે નથી; તેમ જ રાેગ, ઘડપણ કે મરણના ભયથી જરા પણ પીડા પામતાે નથી. આવાે પ્રાણી હમેશને માટે સુખી હાેય છે. (૨૪૦)

વિવેચન—પ્રશમરસમાં ડૂળી ગયેલ પ્રાણી કેવા હાય છે તેનું વધારે વર્ણુ કરે છે.

સ્વશરીર—પાતાના શરીર ઉપર રાગ લાવતો નથી. એ જરા ગરમી પડતાં માથે-રાન, મહાઅલેશ્વર, નૈનિતાલ કે અલમાહા દોડ્યો જતો નથી અને શરીરસુખાકારી માટે એ બંદરના કોઇપણ ગામતરે ગમન કરતો નથી. એ શરીરને પારકું અને પૌદ્દગલિક જ ગણે છે. શરીર આ ભવ પર્ય તેના જ મિત્ર છે અને સ્મશાન સુધીનું જ સગું છે એમ તે માને છે અને તે પ્રમાણે તેની પાસેથી કામ લે છે. શરીરને એ પંપાળતા નથી, પણ તેનાથી કામ તા જરૂર લે છે. એ ખાટલે પડીને ખાતા નથી, પણ શરીરને તકલીફ આપવામાં અચકાતા નથી.

પ્રદેશ પ્રદેશ એ શત્રુ તરફ પણ દ્રેષ લાવતા નથી. અથવા વાસ્તિવિક રીતે એને કોઇ શત્રુ જ હાતા નથી. શત્રુની ખરાબી થાય તેમાં તે રાજી થતા નથી અને કાઇનું ખરાબ થાય તે તેને ગમતું નથી. તેના મતને મળતા ન થાય તેમના ઉપર દ્રેષ કરતા નથી. આવા અજતાશત્રુ માણસા કાઇ કાઇ હાય છે. એ તા એના નિજન કમાં જ મસ્ત હાય છે.

ભાય—સાત પ્રકારના સાધારણતઃ હોય છે, તેના ઉપર અગાઉ વિવેચન થઇ ગયું છે. એવા આ લવના ભાય કે પરલવના ભાય કે આજવિકાલય કે અકસ્માતભય તેને જરાપણ ખીક લગાડતા નથી. એ મસ્ત પ્રાણીને રાગ, જરા (ઘડપણ) કે મરસુના ભાય જરાપણ લાગતા નથી. એ તા પાતાના આંતરનાદમાં મસ્ત રહી આનંદ ભાગવે છે અને કાલે શું કે ઘડીકવાર પછી શું થશે તેની ચિંતા કરતા નથી.

સુખી—આવે ગુણુસંપન્ન જે પ્રાણી હાય તે હંમેશના સુખી છે. નિજાન દમાં મસ્ત અને કાલની ફિકરિચિંતા વગરના પ્રાણીને દુઃખ શું હાય ? કાલની વાત કાલ કરે એવું આવા પ્રશમરસમાં મગ્ન પ્રાણીનું આનંદમય જીવન હાય છે. આવા પ્રશમરસમાં લહેર કરતા માણુસને તા એકવાર દર્શન પથમાં લાવવા ઘટે. એના દર્શન પણ પવિત્ર છે, આપણુને પણ પવિત્ર કરનાર નીવડે છે. આવા સુખી માણુસને જોવા જોઈએ, તેમનું અનુકરણ કરવું જોઈએ. એવા સુંદર માણુસનું જીવન ધન્ય છે. આ કેવા હાય તે આવતી છે ગાયામાં પણ વર્ણવશે. (૧૪૦)

## પ્રશમરસમાં નિમગ્ન પ્રાષ્ટ્રીનું વર્ણન—

## धर्मध्यानाभिरतस्त्रिदण्डविरतस्त्रिगुप्तिगुप्तात्मा । सुखमास्ते निर्द्वनद्वो जितेन्द्रियपरीषहकषायः ॥२४१॥

અર્થ'—ધર્મધ્યાનમાં લાગી ગયેલ, ત્રણ પ્રકારના દંડથી પાછેા હઠેલ, ત્રણ ગુપ્તિથી રક્ષાયલા અને જેના સર્વ પ્રકારનાં દ્રન્દ્રો ગયેલાં છે એવા, જીતેલ ઇદ્રિયવાળા, જીતેલ પરીષહ્રવાળા અને જીતેલ ક્લાયવાળા આત્મા પ્રશમસુખમાં મગ્ન છે. (૨૪૧)

**વિવેચન**—આ ગાથામાં પણ પ્રશમસુખમાં મગ્ન થયેલ પ્રાણીનું વર્ણુન કરી તે દ્વારા પ્રશમસુખ કેવું હાય તે આગળની માફક પૂરક રીતે બતાવે છે.

ધમ દયાન — આ ધર્મ સુધ્યાનના છે રીતે ચાર લેદા થાય છે અને તે કેવા હાય તેની વિગત 'જૈન દૃષ્ટિએ યાગ' ભાગ ૧ લામાં આપવામાં આવી છે. સંક્ષેપમાં તેના આજ્ઞા-વિચય, અપાયવિચય, વિપાકવિચય અને સંસ્થાનવિચય અથવા પિંડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ અને રૂપાતીત એમ ચાર ચાર વિભાગા પડે છે. વિગત માટે સદર પુસ્તક જુઓ.

ત્રિદ'ડ — મનના, વચનના અને કાયાના દુષ્ટ દંડથી રહિત થયેલા, એટલે જે ખાટું કે માઠું ચિંતવે નહિ, બાલે નહિ અને વર્તે નહિ. એ ત્રણ રીતે એકસરબા વર્તે. એ વિચાર જુદું, બાલે બીજું અને વર્તે જુદી રીતે એમ પણ નહિ. એ મનથી વચનથી અને કાયાથી એકસરબા રહે અને એકસરબા ક્રિયા કરે.

ત્રિગુપ્તિ—એના આત્મા મનગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ અને કાયગુપ્તિથી સારી રીતે સ્થાયેલા હાય છે. એને મન, વચન અને કાયા સારી રીતે પાતાને વશ હાય છે.

નિદ્વ<sup>6</sup>નદ્વ-એના કલહ અથવા વૈરવિરાધ કે એવા સામસામાં તત્ત્વા ગયેલાં હાય છે. એને કાેઇની સાથે કલહ કે એને કાેઇ સાથે મારામારી કે ચડલડપણું હાેતું નથી. કલહ તો વિરાધ હાય ત્યારે જ થાય. આ પ્રશમરસમાં નિમગ્ન પ્રાણીને કાેઇની સાથે કલહ નથી, કાેઇની સાથે વાંધા નથી, એ કાેઇનું ખૂરું ઇચ્છતા નથી.

જિતેન્દ્રિય—આ પ્રશમરસમાં મગ્ન થયેલ પ્રાણીએ પાતાની પાંચે ઇંદ્રિયા (સ્પર્શન, રસન, ઘ્રાણ, ચક્ષુ અને શ્રોત્ર) પર ખૂબ વિજય મેળવ્યા હાય છે. એણે ઇંદ્રિય પર સામ્રાજ્ય મેળવેલ હાય છે. ઇંદ્રિય પર વિજય મેળવનાર જીતેંદ્રિય કહેવાય છે.

પરિષાહ——આગલા પ્રકરણ નવમાં આવીશ પરીયહનું વર્ણન થઇ ગયું છે. આ આવીશ પરિષહો એશો જોતેલ છે. પરિષહ શાબ્દ પરિષહ અને પરીયહ એમ બે રીતે લખાય છે. એમાં અનુકૂળ પરીયહો તે ખમે છે અને પ્રતિકૂળ પરિયહો ઉપર એશો વિજય મેળવેલ હાય છે. એ ગમે તેવા પરીયહો આવે તેથી ગલરાતા નથી, આવી જીત એશો પરિયહો પર મેળવેલ હાય છે.

કષાય—કોધ, માન, માયા અને લાેભ પર પણ એણે વિજય મેળવેલ હાય છે. એ કષાયથી થતા સંસારના લાભ સમજે છે અને તે કષાય કરવાના પ્રસંગ આવે ત્યારે પણ ચેતીને ચાલે છે, કદી કષાય કરતા નથી અને આ રીતે એણે કષાય પર વિજય—છત પ્રાપ્ત કરેલ હાેય છે.

આવે. પ્રશમરસમાં મગ્ન પ્રાણી હેાય છે. અને તેના ઉપરથી પ્રશમરસ કેવેા હેાય તેની વ્યાપ્યા શાધી કાઢવાની છે.

આવે৷ પ્રાણી પાતે સુખી રહે છે, બીજાને સુખી કરે છે અને તે અને નહિ તો અસુખી થતા નથી અને બીજાને કરતા નથી. (૨૪૧)

### પ્રશ**મી**તું બાકીનું વર્ણુન--

## विषयसुखनिरभिलाषः प्रशमगुणगणाभ्यलंकृतः साधुः। द्योतयति यथा न तथा सर्वाण्यादित्यतेजांसि ॥२४२॥

અર્થ — વિષયસુખની અભિલાષા વગરના અને સમતા ગુણાથી અલ કારાયેલા સાધુ-પુરુષ સર્વ સૂર્યના તેજથી પણ એવા વધારે દીપે છે, શાેલે છે કે સર્વ સૂર્યોનું તેજ પણ તેમની આગળ ઝળકાટ મારતું નથી. (૨૪૨)

વિવેચન--આ ગાથામાં પ્રશમીનું અદ્દ્ભુત વર્ણન કરે છે. તે આગલી ગાથાનું પૂરક છે.

વિષય—પાંચ ઇદ્રિયના તેવીશ વિષયેા થાય છે. આમાંના કોઇ પણ ઇદ્રિયના વિષ યની સાધુપુરુષ અભિલાષા–ઇચ્છા કરતા નથી.

ગુણુ—એમનામાં રહેલા અનેક સદ્ગુણા એમને એટલા બધા અલ'કરી રહેલ હાય છે કે એ સત્ય, દયાળુતા, સમતા, પ્રશમ, પરકથાત્યાગ, આદિ અનેક ગુણાથી ખૂબ શાભતા હોય છે. જેમ કાેઇને ઘરેલું પહેરાવ્યાં હાેય ને શાલે તેમ અનેક ગુલુગલુ એટલે ગુલુના સમૂહથી એ દીપી નીકળે છે. પ્રશમની વ્યાખ્યા ચાલે છે. તેના વર્લું નમાં પ્રશમગુલુના વખાલુ કર્યા છે. તે જરા વિચારવા યાેગ્ય લાગે છે. પણ સાધુસંતને તે ઘરેલુાતુલ્ય છે એટલા જ એના બાવ છે.

સવ'આદિત્ય-અનેક સૂર્યો છે, આ જ'બૂદ્ધીયમાં પણ છે ચંદ્ર અને છે સૂર્ય છે. અઢીદ્ધીયમાં દશ સૂર્યો છે. આવા અનેક સૂર્યના તેજથી પણ એનું તેજ વધી જાય છે. સાધુ પાતાના ગુણાથી સૂર્યના તેજથી પણ વધારે ઝળકે છે. એ એના ભાવાર્થ છે.

આ ગાયાના ભાવ એ છે કે તેજની બાબતમાં સર્વ સૂર્યના તેજ કરતાં આ પ્રશમ-રસમાં ડૂબેલ વ્યક્તિનું તેજ ઘણું વધારે હાય છે, મતલબ સર્વ તેજસ્વી સૂર્યા પણ એની પાસે નિર્માલ્ય લાગે છે. નિરભિલાષ હાય, શરીરની દરકાર વગરના હાય તેવા ગરીબ– બાપડા–બિચારા લાગે એમ ધરાય, એ પ્રકારની શ'કાને દ્વર કરવા કહે છે કે પ્રશમરસમાં નિમન્ન પ્રાણીનું તેજ સર્વ સૂર્યના તેજ કરતાં પણ વધારે થાય છે. (૨૪૨)

#### પ્રશમગુણુની મહત્તા—

## सम्यग्द्दिक्षांनी विरतितपोबलयुतोऽप्यनुपञ्चान्तः । तं न लभते गुणं यत् प्रज्ञमगुणमुपाश्रितो लभते ॥२४३॥

અર્થ'--સાધુ સમ્યગ્દરી હોય, સમ્યગ્રાની હોય, વિરતિ ધરાવતા હોય, તપના ભળવાળા હાય પણ જે તેણે ક્રોધ વગેરે ક્યાયાને જીત્યા ન હાય તા પ્રશમગુણમાં મગ્ન રહેલાને આધ્યાત્મિક શાંતિના જેટલા લાભ થાય છે તેટલા લાભ તેને થતા નથી. (૨૪૩)

વિવેચન--આ શ્લોકમાં પ્રશમગુણની મહત્તા દર્શાવી છે. સર્વ સાધના તેનાથી જ ખરી કળવતી બને છે. તેના વિના સાધના ઝાંખી પડે છે અને ખરા લાભ કરતી નથી. માટે ક્રોધ વગેરે ક્લાયા જતી પ્રશમગુણ કેળવવા નોઇએ. (૨૪૩)

\* \* \*

આ રીતે આ પ્રશમનું નાનું પ્રકરણ આઠ શ્લાકમાં પૂરું થાય છે. આ આખા પ્રક-રહ્યુમાં ગ્રાથકર્તાએ પ્રશમસુખમગ્ન જીવ કેવા હાય તેનું વર્હ્યુન કરી પ્રશમની વ્યાખ્યા તે પરથી તારવવાનું વાંચનાર પર છાડ્યું છે. ટીકાકારે તાે ચરણાધિકાર અહીં જ પૂર્ણ કર્યો છે. તેઓના મત મુજબ પ્રશમ નામનું પ્રકરણ જુદું પાડવાનું નથી. આપણે તાે સગવડ જોઈએ છે. પ્રશમનું પ્રકરણ જુદું પાડવું સગવડ ભરેલું છે. અને પ્રશમની વાત શી કરવી! અહીં બાળપણમાં વાંચેલ એક વાર્તા યાદ આવે છે.

ભાજરાજાએ ધનપાળ પંડિતને માકલ્યા કે પૂજા કરી આવા. પૂજાના સામાન રાજાએ આપ્યા. તે પ્રથમ રાધાકૃષ્ણના મંદિરમાં ગયા અને તુરત જ પડદા કરી પાછા કર્યા. પછી

સૂર્યના મંદિરમાં ગયા, ત્યાંથી આંખો ચાળતાં ચાળતાં પૂજાના સામાન લઇ ખહાર નીકળ્યા. એમ ઘણા મંદિરે ગયા. છેવટે જિનેશ્વર દેવના મંદિરે ગયા. ત્યાં એના દિલને શાંતિ થઇ. કાઇ ઓના સહવાસ નહિ, લવ્ય અને શાંત મુદ્રા જોઇ સ્તુતિ કરી. રાજાએ પૂછ્યું ત્યારે જવાખ આપ્યા કે ગૃહસ્થી પણ આ સાથે હાય ત્યારે પડદા રાખે છે. તેથી મેં કૃષ્ણને રાધા સાથે જોઇ શરમથી પડદા બાંધ્યા અને સૂર્યના મંદિરમાં હું જ તેજથી ઝાંખા પડી ગયા અને વીતરાગના સર્વ ગુણ તા મેં જિનેશ્વરમાં જ જોયા તેથી તેની પૂજા કરી. ત્યાં એક શ્લાક બાલે છે.

प्रश्नमरसनिमग्नं दृष्टियुग्मप्रसन्नं, वदनकमलमङ्कः कामिनीसंगश्चन्यः। करयुगमपि यत् ते शस्त्रसंबन्धवन्ध्यं, तदसि जगति देवो वीतरागस्त्वमेव।।

ભગવાનની મૂર્તિ સમતારસમાં—પ્રશમમાં મગ્ન થયેલ છે. તારી બંને આખા પ્રસન્ન છે, તારા ખાળા સ્ત્રીસંગ વગરના છે, હાથમાં કાઈ જાતનું શસ નથી, માટે તું જ આ જગતમાં ખરા વીતરાગ છે. આમાં પ્રશમરસની મહત્તા બતાવી છે. આ આખા શ્લાક વિચારણાને જગાવે તેવા છે અને વીતરાગતા કર્યા હાય તે બતાવનાર છે. અનેક દેવાની એમાં ટીકા છે, પણ તે સર્વ વાસ્તવિક છે અને ધનપાલે અંતે વીતરાગની પૂજા કરી તેની સમુચિતતાના બચાવ છે. પ્રશમનું સાચું વાસ્તવિક દર્શન તે આ શ્લાકમાં કરાવે છે.

આ વર્ણુનમાં બેએક બાબતા પર ખાસ ધ્યાન ખેંચવા જેવું લાગે છે. એક તા આ પૌદ્ગલિક લાેકમાં કાંઈ એવા વસ્તુ નથી કે તેને પ્રશમસુખની સાથે સરખાવી શકાય. જયાં ઉપમા આપવા યાંગ્ય વસ્તુના જ અભાવ હાય તે કેવી ઊંચી વસ્તુ હશે અને કેટલી મૂલ્યવાન હશે તે અનુભવવાથી જ જાણી શકાય. એ કાંઈ જેવી તેવા સાધારણ ચાલુ કે વહેવારુ વાત નથી. એની સરખામણીમાં મૂકી શકાય તેવી કાેઈપણ વસ્તુ આ લાેકમાં અને દેવલાેકમાં છે જ નહિ. મતલખ તે મહામૃલ્યવાન ભારે વસ્તુ છે. આવું પ્રશમસુખ છે તે ખાસ લક્ષમાં રાખવાનું છે, બાકી તાે જયારે એ સુખ મળશે ત્યારે જ તેના અનુભવ થશે અને ત્યારે જ તેનું મૂલ્ય સમજાશે. ખીજી મહત્વની વાત કરી છે તે એ છે કે એ બજારુ પદાર્થ ન હાવાથી તે પૈસા આપીને – મૂલ્ય આપીને ખરીદી શકાય તેવી વસ્તુ નથી. વસ્તુના ભાવ ખપ અને છત ઉપર આધાર રાખે છે, એમ અર્થશાસને અંગે આપણને ભણાવવામાં આવ્યું છે. પણ આ પ્રશમ તાે એવી ચીજ છે કે એ બજારમાંથી ખરીદી શકાતી નથી. એટલે આ પ્રશમ ખરીદવાની કે વેચવાની વસ્તુ નથી. એ તાે અંતરાતમાના સ્વાનુભવ છે. આ બે વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખી સમજવા યાેગ્ય છે. બાફી માણુસા અહીં

એવી રીતે જીવન ગાળતા હાય છે કે તેના અભ્યાસ કરતાં તેઓની આ જિંદગીનું રહસ્ય જરાએ સમજાતું નથી. સવારથી માંડી રાત સુધી આંટા મારવા, નકામી વાતામાં વખત પસાર કરવા, પાતાના જાણીતાની સાચીખાટી વાતા કરવી, કાઇ વાત જાણી હાય તેના સાચાપણા સંબંધી તપાસ કર્યા વિના તેને ફેલાવવી અને આખા દિવસ કે રાત કાંઇ ઉપયોગી ચીજ કર્યા વગર મરી જવું. આવા એમના જીવનના કેમ હાય છે. તેઓ પાતાની વાત અનાવી અનાવીને એવી રીતે કરે છે કે જાણે દુનિયાના અનુભવ તેમને જ છે અને ખીજા બધા તા નકામા પથરા ભાંગે છે. આવા માણસાના જીવન એઇ ખરેખર દયા આવે તેવું છે, પણ આપણે પાતે તેમાંના એક કેમ ન હાઇએ? પાતાના જીવન ઉપર પારાશીશી મૂકવાથી આ વાત જણાશે. પ્રશમસુખને આટલું બધું વખાયું છે તો આવી નકામી જિંદગીને ગાળવા કરતાં પ્રશમસુખને જરા આસ્વાદ કરી લા. એ તમને સ્વાનુભવથી મળશે, અજારમાં એ ધન આપીને ખરીદાય તેવી વસ્તુ નથી અને જ્યારે અનુભવી માણુસોએ એનાં આટલાં વખાણુ કર્યા છે તો તે ખાસ મેળવી માણુવા જેવું જરૂર હશે. તેથી આ નિરૂપમ સુખના અનુભવ આ ભવમાં કરવા વિચાર કરવા.

તે માટે અનુકૂળ દેશ, સમજભુશક્તિ અને કુરસદ છે તો તેના લાભ લઇ પ્રશમ-મુખની વાનગી તો જરૂર ચાખવી અને સમજવું કે આવે! અવસર ક્રી ક્રીને નહિ આવે. અત્યારના વખત આપણે માટે ખાટે! નથી. તેના લાભ લેવા. યાદ રાખવું કે આ જ પ્રશમે આ પુસ્તકને પાતાના નામને આપ્યું છે અને ઉમાસ્વાતિ જેવા નિઃસ્વાર્થની તેને માટે સાક્ષી અને પ્રેરશા છે.

॥ इति प्रशमप्रकरणम् ॥

## પ્રકરણ ૧૨ મું : શીલાંગ

આ ઘણા નાના પ્રકરણનું નામ શીલાંગ રાખવામાં આવ્યું છે. આપણે 'અઢાર હજાર શીલાંગ રથના ધારી' એવી રથની ઉપમા સાધુને અપાતી ઘણી વાર વાંચી હશે, પણ એ અઢાર હજાર શીલાંગ શું અને એ રથ કેવા હાય તે સંઅંધી ખહુ એાછાએ વિચાર કર્યો હશે. આપણે એ બન્ને વાત સમજવા યત્ન કરીએ, કારણ કે સાધુજીવનમાં આ અઢાર હજાર શીલાંગા ઘણા મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે.

પ્રથમ તો એક ગેરસમજૂતી દૂર કરી દઇએ—શીલાંગને બ્રહ્મચર્ય સાથે કાંઇ સંબંધ નથી.

આ પ્રકરણ લખનાર નાની વયના હતો ત્યારે શીલાંગ અને શિયળ વચ્ચે ગાટાળા કરી લારે માટી ગ્રંચવણ કરતા હતા. આ ગાટાળા આવી રીતે દૂર થાય. 'શિયળ' એટલે પ્રદ્માચર્ય અને શીલાંગ એટલે સાધુવર્તનનું ધારણ. આ ખન્ને શખ્દો કાષમાં આપેલ નથી. કાષમાં 'શીલાંગ' તા નથી જ, પણ સારા આચરણના અર્થમાં 'શીલ' શખ્દ મૂકવામાં આવેલ છે. આ શીલાંગને અંગે જૈન તત્ત્વન્નાન ખહુ સ્પષ્ટ છે, લારે ચાંક્કસ છે અને ખૂખ વિગતવાર તેનું વર્ણુન કરે છે. આપણે ર૪૪મી ગાથામાં જોઇશું કે શીલાંગના અઢાર હુળર પ્રકાર કરવામાં આવ્યા છે.

આ પ્રસંગે એક વાત કરવી નોઇએ કે તૈન તત્ત્વજ્ઞાનમાં ભેદ કે ઉપભેદ કરવામાં આવ્યા છે, ત્યાં division by dichotomy એટલે કાેઇપણ વાત ન રહી નાય અને કાેઇપણ વાત ન રહી નાય અને કાેઇપણ વાત ખેવડાય નહિ એવી વૈજ્ઞાનિક પહિતિએ આ વિભાગ પાડવામાં આવ્યા છે. વિભાગા ખહુ સુંદર વિચારપૂર્વક વૈજ્ઞાનિક રીતે પાડેલ છે, તે સમજવા સહેલા છે અને તર્ક પહિતિએ સ્વીકારાયેલા હાેઇ સંપૂર્ણ છે. આ દૃષ્ટિએ આપણે નેંઇશું કે શીલાંગના અહાર હનાર લેદ પણ વૈજ્ઞાનિક પહિતિએ પાડવામાં આવ્યા છે. આ હકીકત સદર ગાથાના વિવેચનમાં વધારે વિચારવામાં આવશે. આવા વૈજ્ઞાનિક પહિતિએ વિભાગ પાડેલા શીલાંગા ખૂબ મહત્ત્વના છે અને જૈન ધર્મના તો પ્રાણ છે, આધારભૂત છે અને સાધુજીવનનું તો સર્વસ્વ છે.

સાધુ તો શીલ ઉપર જ સાધુતા નભાવે છે અને એણે તો જીવનને શીલને અનુરૂપ કરવું જ રહ્યું, એટલે સાધુજીવનના એ શીલાંગા પ્રાહ્યુ છે. એના રથ કેવા થાય છે તે વર્ગરે આપણે યાગ્ય જગાએ જોઇશું, પણ આ પ્રકરણ નાનું છે, માટે ઉપેક્ષા કરવા જેવું નથી. ઘણા ખરા ઉપદેશ સઘન સંક્ષેપમાં કરવામાં આવેલ હાય છે. ગ્રંથકાર તાે એક અક્ષર એછા લખાય તેને પુત્રજન્મ સમ વધામણી ગણે છે, એટલે લખનારે કેટલાં પાનાં લખ્યાં તે પર તેનું મહત્ત્વ નથી, પણ શું લખ્યું અને કેવું હૃદય પર અસર કરનાર લખ્યું તે પર તેની ફતેહના ઘણા આધાર છે. માટે આ નાના પ્રકરભુની મહત્તા જેઈ તેના પર સવિશેષ ધ્યાન આપવું અને તેમાંથી સારતત્ત્વ તારવવું. આ પ્રકરણ સાધુને માટે તા જીવન સમાન છે, અને શ્રાવકને અને અન્યને માટે પણ અતિ ઉપયોગી વાચન પૂર્વ પાંડે છે.

એટલા માટે આ શીલાંગાને અને તેના ઉત્તર પ્રકારાને સારી રીતે સમજવાં અને ન સમજાય તો અન્યને કે ગુરને પૂછીને સમજવાં. આ શીલાંગાને ઉવેખી ન મૂકવા. આ શીલાંગા જીવનનું મજબૂત ઘડતર કરવા જરૂરી છે, વળી તે પાતાને જ હિતકર્ત્તા છે અને અવાંતરે અન્યનું પણ તેમાં હિત રહેલું છે. પાતાના લાભની દૃષ્ટિએ અને કાંઈક બીજાને લાભ એથી કરી શકાય છે તે દૃષ્ટિએ એ ઘણી ઉપયોગી ખાબત છે. તેથી, જેમ પાણી સપાડી ઉપરથી ચાલ્યું જાય અને પાતે તા કારા ધાકાર રહી જાય એ સ્થિતિ ન થવી જોઈએ. આ પ્રાણી ઘણા વખતથી રખડ્યા કરે છે તેનું કારણ આ જાતની ઉપેક્ષાવૃત્તિ છે. થણા ગ'ભીરપણે આ શીલાંગા સમજવા, ધારવા અને અનુસરવા યાેગ્ય છે અને સ્વલાભ ખાતર એ જરૂરી છે. આપણે સર્વ ક્રિયા સ્વલાભ ખાતર જ કરવાની છે કારણ કે પારકાને કે પરને લાભ થાય કે નહિ એ સંદેહગુકત વાત છે. પરને લાભ થઇ જાય તે પણ અંતે સ્વલાભમાં પરિણમે છે. પરલાભ પણ તેટલા માટે સ્વલાભ છે. માટે આ શીલાંગાને વિગતવાર સમજીને આદરવા અને અમલમાં મૂકવા અને જ્યાં અમલ ન કરી શકાય ત્યાં પણ અમલમાં મૂકવાના ભાવ તા જરૂર રાખવા. મહાન લાભ કરનાર શીલાંગા છે. તે કેવી રીતે થાય છે તે સમજી આપણે તેનું મહત્ત્વ કરીવાર આ પ્રકરસના અ'તભાગમાં વિચારીશું. દરમ્યાન આ દ્રવ્યાનુચામના ઘણા અગત્યના વિષય છે એટલું જણાવ્યું. જે પુરુષે શીલાંગ છવી જાણ્યા છે અને અમલમાં મુક્યા છે તેના શખ્દા આપણે જોઈએ, વિચારીએ અને એનું મહત્ત્વ સમજીએ અને ન સમજાય દોા અન્યને પુછીએ, ગુરુગમે જાણીએ અને તેની વિચારણા કરીએ.

ગ્ર'થકારના શખ્દાે આ રહ્યા. ખૂબ વિચારવા ધાેગ્ય આ નાનું પ્રક**ર**ણ **છે અને ખાસ** વિચારણા માગે છે. સાધુનું તે જીવન છે અને શ્રાવક અથવા અન્યને તે ભાવનાનું સાધન **પૂ**રું પાડે છે.

શીલાંગને પ્રવેશાવે છે-

## सम्यग् दृष्टिर्ज्ञानी विरतितपोध्यानभावनायोगैः । शीलाङ्गसहस्राष्टादशकमयत्नेन साधयति ॥२४४॥

અર્થ — સમ્યગ્દિષ્ટ જ્ઞાનવાન પ્રાણી ત્યાગભાવ, બાહ્ય અને આંતરિક તપ તથા શુભ દ્ધત્તિ અને ભાવના વડે અઢાર હજાર શીલાંગાને વગર પ્રયાસે સાધે છે. (૨૪૪) વિવેચન—આ નવીન નાના પ્રકરણના વિષય શીલાંગના છે. આ પ્રકરણમાં ગ્રથકાર શીલાંગાની સાથે પરિચય (introduction) કરાવે છે. એની વિગત આગલી આવતી ગાથામાં કહેવામાં આવશે. અહીં તો તે વાતને દાખલ કરવા પ્રાથમિક એાળખાણુ માત્ર કરાવે છે.

સમ્યગ્દ્રષ્ટિ—જે સાચી શ્રદ્ધાવાળા હાય તે આ શીલાંગને પાળવાને લાયક થાય છે. આ કાંઇ જેના તેના ખેલ નથી. આ શીલાંગાના અધિકારી પણ કેવા પવિત્ર પ્રાણીઓ હાય છે તે સ્પષ્ટ થાય છે. એની શ્રદ્ધા સમ્યક્ પ્રકારની હાવી જોઈએ. એ સમ્યગ્દેષ્ટિ પ્રાણી આ શીલાંગના અધિકારી છે.

સાની—એકલી શ્રદ્ધા નહિ, પણ તેમાં જ્ઞાન પણ હેાલું જોઇએ. સારાને તારવી દેવાની તેમાં વાચનને લીધે આવડત હોવી ઘટે. આવા પ્રકારના જીવા આ શીલાંગા ધારી શકે, એ વાત હજ સ્પષ્ટ નીચે થશે અને ખાતરી થશે કે શીલાંગા આવા પ્રાણીથી જ સાધી શકાય છે. એ હામજ ભામજીના કે લેભાગુના ખેલ નથી. જેના દર્શન અને જ્ઞાન સમ્યક્ પ્રકારનાં હાય તે જ એને સાધી શકે છે. એ કેવાં સાધનાથી એને સાધે તે આપણે હવે આ જ ગાયામાં નીચે જોઈશું. સમ્યક્ પ્રકારના તત્ત્વાવળાધ જ્ઞાનીને હાય. તેવા માણસ શું કરે તે કહેશે. વળી તે સાધના કેવાં વાપરે છે તે આ ગાયામાં આડકતરી રીતે ખતાવે છે.

વિરતિ—વિરામ પામલું તે, ત્યાગ, છાડલું તે. વિરતિ એટલે ત્યાગ. એનું જીવન લોગ લેાગવવા માટે ન હાય, પણ તજવા, ખને તેટલા ત્યાગ કરવાને અંગે હાય. આ ત્યાગતે એ હથિયાર—સાધન તરીકે વાપરે છે. જે પચ્ચખ્ખાણ લેવામાં આવે છે તે સારા વખતના ક્રીધેલા લાભ છે અને તે વખતે કરેલ સારા ભવિષ્યના નિશ્ચય છે. આ વિરતિના એ સદ્દપયાંગ કરે છે.

ત્યા—આહા અને આબ્યંતર તપ અગાઉ આપેલો નવમા સંવર તત્ત્વના પ્રકરેશુમાં વર્લુવી ગયા છીએ. એ તપ કર્યા કરે છે. એ બાહ્ય અને આબ્યંતર તપમાં રાચે છે. અને એ તપના શીલાંગને અંગે સાધન તરીકે ઉપયોગ કરે છે.

દેશાન—એ જ નવમા સંવર તત્ત્વના પ્રકરણમાં ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાનના લેદા આપણુ વિચારી ગયા છીએ. એ બન્ને પ્રકારના સદ્ધ્યાનાને પણ આવા શીલાંગધારી પ્રાણી ં સાધન તરીકે વાપરી તેમના લાભ લે છે.

ભાવના—અનિત્ય વગેરે બાર અથવા સાળ ભાવના. આપણે એ નવમા પ્રકરસુમાં વિસ્તારથી તોઇ ગયા. એ અવકાશને વખતે સાળમાંથી કાઇપણ ભાવના ભાવે છે. અને એ રીતે ભાવનાને શીલાંગનું સાધન બનાવે છે.

**ચારા**—મન, વચન, કાયાના યાેગને સાધન વરીકે વાપરવા આવશ્યક પહિ**લેહણ** 

વગેરે અનેક વ્યવસાયા અથવા યાેગા ખતાવ્યા છે; તે સમજી જાણી, વિચારી, પ્રાણી એવા યાેગમાં પ્રવૃત્ત રહી શીલાંગ સાધે છે.

**રીલિંગ** અઢાર હજાર શીલાંગાને આ સ**ધ**ના વડે એ ધારણુ કરે છે. એ શીલાંગા કેવા છે તે જાણ્યા પછી તેનું ઉપાદેયત્વ વિચારીશું. અહીં તા કેવાં સાધના વાપરી પ્રાણી શીલાંગમાં તત્પર રહે છે તે અતાવે છે.

यत्न—શીલાંગા પ્રયત્ન કર્યા સિવાય સાધી શકાતાં નથી. એને માટે યત્ન કરવા પડે, એ સર્વ પ્રકારના યત્ના કરે અને યત્નપૂર્વક શીલાંગને સાધે. શીલાંગને શિયળ સાથે ન ગુંચવવા, એ તરફ ખાસ ધ્યાન ખેંચવામાં આવે છે. (૨૪૪)

#### અહાર હજાર શીલાંગાં—

# धर्माद् भूम्यादीन्द्रियसंज्ञाभ्यः करणतश्च योगाच्च । शीलाङ्गसहस्राणामष्टादशकस्य निष्पत्तिः ॥२४५॥

અર્થ— દશપ્રકારના યતિધર્મોને, ભૂમિ (પૃથ્વી) વગેરે દશપ્રકારની હિંસાથી અટકહું-વિરમણ તેને, પાંચ ઇંદ્રિયા સાથે અને તે પ્રત્યેકને ચાર સંજ્ઞા સાથે મેળવતાં અને તેને મન, વચન, કાયાથી કરણ કરાવણ અને અનુમાદન સાથે મેળવતાં અઢાર હજાર શીલાંગાની ઉત્પત્તિ થાય છે. (૨૪૫)

વિવેચન—અઢાર હજાર શીલાંગા કેવી રીતે કરવા તેની વિધિ વિગતવાર આ પ્રકરણમાં રજૂ કરે છે. પછી કેટલાંક ટાંચણાથી આપણે તેને વધારે મજળૂત કરીશું.

ધામ — દશ યતિ ધર્મો. આપણે આ દશ યતિ ધર્મનું વર્ણું ન પ્રકરેલું સાતમાં જોઈ ગયા છીએ. તેઓનાં નામાં આ પ્રમાણે છે. ૧. ક્ષમાધર્મ. ૨. માદ વધર્મ. ૩. આજેવ. ૪. લાલત્યાગ (મુક્તિ ધર્મ). ૫. તપધર્મ. ६. સંયમધર્મ. ૭. સત્ય ધર્મ. ૮. શૌચધર્મ. ૯. અકિંચનતા ધર્મ. ૧૦. પ્રદ્ભાચર્ય ધર્મ. \

ભૂમ્યાદિ—-પૃષ્વીકાયાદિ દશ પ્રકારના આરંભના ત્યાગ, તે દશ આ પ્રમાણે ૧. પૃષ્વીકાય આરંભ, ૨. અપ્કાય આરંભ, ૩. તેજસ્કાય આરંભ, ૪. વાચુકાય આરંભ ૫. વનસ્પતિકાય આરંભ, ૬. બેઇંદ્રિય આરંભ, ૭. તેઇંદ્રિય આરંભ, ૮. ચઉરિંદ્રિય આરંભ, ૯. પંચેદ્રિય આરંભ અને ૧૦મા અજવ આરંભ.

**ઇક્રિય−-**પાંચ ઇક્રિયા છે. ૧. સ્પશે દ્રિય, ૨. રસે દ્રિય, ૩. ઘાણે દ્રિય, ૪. ચક્કુરિદ્રિય અને ૫. શ્રોત્રે દ્રિય.

સંગ્રા—ચાર છે. તે સર્વ જીવને સામાન્ય છે. તે આ પ્રમાણે : ૧. આહારસંગ્રા, ૨. ભયસંગ્રા, ૩. પરિગ્રહસંગ્રા, ૪. મૈશુનસંગ્રા. કરણુ--ત્રણ છે. ૧. કરવું, ૨. કરાવવું અને ૩. અનુમાદવું. ચારા--ત્રણ છે. ૧. મનયાગ, ૨. વચનયાગ, ૩. કાયયાગ.

નિષ્યત્તિ—તેને ગાંઠવવાથી તેની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે નીચે વર્ધુવેલ છે. આ વાત જરા વિગતવાર સમજવા યાગ્ય છે.

ટાંચણા—પ્રવચનસારાહારના ૧૨૩મા દ્વારમાં (પ્રકરણ રતનાકર, ભાગ त्रीके १. ૩૩૯ માં) લખે છે કે जोए करणे सन्ना इंदिय मोमाइ समणधन्मा य । सीखंगसहस्साणं अद्वारसगस्य निष्पत्ती ॥ એટલે ત્રણ યોગ, ત્રણ કરણ, ચાર સંજ્ઞા, ઇંદ્રિય પાંચ, પૃથ્વી-કાયાદિક દશ તથા દશ યતિધર્મ એ રીતે શીલાંગના જે અહાર હજાર લેદ, તેની નિષ્પત્તિ એટલે નીપજવું થાય. પ્રથમયાગ પછી તેનાં ત્રણ કરણ તથા આહારાદિક ચાર સંજ્ઞા કરવી. પ્રથમ करणाइ મૂકવું. मोमाइ એટલે પૃથ્વીકાય વગેરે નવ જીવ અને દસમા અજીવ. શ્રમણ ધર્મ તે ક્ષમા (ખાંતિ) વગેરે દશ ધર્મ જાણવા. એ રીતે યંત્ર પટાદિક ઉપર લખવા. તે હવે અતાવે છે.

न करेड मणेण, आहारसन्नविष्पजढगो उ निअमेण । सोइंदियसंवरणे, षुढविजिञ्जे स्वंतिसंजुत्तो ॥

અહીં 'ન કરેઈ' ઇત્યાદિમાં 'કરાતિ' એ લક્ષણવાળું પ્રથમ કરણ સ્વીકાર્યું છે, 'મનસા' એ પ્રથમ યાગ છે. આહારસંજ્ઞા પ્રથમ સંજ્ઞા છે. તથા અવશ્યપણે નિરાધ કર્યો છે રાગાદિક ગુણું જેના એવી શ્રોત્રે દ્વિયની પ્રવૃત્તિ, તેથી પ્રથમે દ્વિય કહેલી છે. એવી રીતે શું ન કરે ? તે કહે છે. પૃથ્વીકાયજીવાર'લ કરે નહિ, એવું તાત્પર્ય છે. પ્રથમ જીવસ્થાન ક્ષમાયુક્ત એટલે ક્ષાંતિસંપન્ન, એણે કરી પ્રથમ શ્રમણુધર્મલેંદ જાલ્યુવા. એ પ્રકારે કરી એક શીલાંગ આવિલ્યુંત છે. એટલે 'મને કરી આહારસંજ્ઞારહિત થકા શ્રોત્રે દ્વિયના સંવર કરી ક્ષમાયુક્ત પૃથ્વીકાય જીવાર'લ કરે નહિ.' એ શીલનું પ્રથમ અંગ આવિલ્યાંવ પામે છે, એટલે પ્રગટે છે. હવે શેષ છે તે પણ અતિદેશે કરી દેખાડે છે.

એ જ પ્રકારના પૂર્વ અભિલાયે કરી માર્દવાદિ યાગાત કહેતાં માર્દવ આજેવાદિ દશપદ સંયાગે કરી, એટલે પૂર્વે જેમ ક્ષમાયુક્ત એક લેદ થયા, તેમ માર્દવને સંયાગે બીજો લેદ, તેમ જ આર્જવને સંયાગે ત્રીજો લેદ. એ રીતે પૃશ્વીકાયના આશ્રય કરી એટલે પૃશ્વીકાયાર લ એવા અભિલાયે કરી, દશ યતિધર્મ કરી દશ લેદ તે દશ શીલવિકલ્પ થાય છે. તે વળી અપ્કાયાદિ નવસ્થાનકને વિશે પણુ અપિ શબ્દ કરી દશમા સ્થાનની પેઠે આક્રમણ કરીએ, તે વારે સર્વ લેદ પ્રકૃતપણે કરી એકત્ર કર્યાથી એકસા સંખ્યા થાય છે. તે માત્ર શ્રોત્રે દ્રિયના પણ પ્રવેક્તિ ગતિએ સા લેદ થાય છે, તેમ જ બાકીની ચક્ષુરાદિક ઇદ્રિયના પણ પ્રવેક્તિ ગતિએ સા લેદ થાય છે. એમ એ સર્વ સંખ્યા એકઠી કરીએ તે વારે પાંચસા થાય છે, કેમ કે ઇદ્રિયાના પાંચ પ્રકાર છે, માટે પાંચસા થાય. તે માત્ર એક આહાર સંજ્ઞા

√ચાેગે કરી આ ભેદ થયા છે. હવે શેષ ભય સંજ્ઞાદિક ત્રણેના પણ પાંચસાે પાંચસાે ભેદ એ પૂર્વાકત રીતે થાય. એમ સર્વના મળી બે હજાર ભેદ થાય છે. તે બે હજાર તે માત્ર મનાેચાેગને પ્રાપ્ત થયેલા છે. તેમ જ વચન અને કાય એના પણ બે બે હજાર ભેદ થાય છે. એમ એક દર છ હજાર થાય છે. એ છ હજાર માત્ર 'ન કરાેતિ' એ મર્યાદાએ પ્રાપ્ત થયા. તેમ જ શેષ 'ન કરાવે' તેના પણ છ હજાર અને 'અનુમતિ ન આપે' તેના પણ છ હજાર એને 'અનુમતિ ન આપે' તેના પણ છ હજાર એને 'અનુમતિ ન આપે' તેના પણ છ હજાર એને 'અનુમતિ ન આપે' તેના પણ

એક યાેગે કરી અહાર હજાર જ થાય છે એમ કાંઇ નથી; પણ બે ઇત્યાદિ સંધાગ જન્ય ભંગ જો આ સ્થળે લીધા હાય તેા એના ઘણા જ લેદ થાય છે. એટલે એક બે ઇત્યાદિક સંધાગે કરી સંધાગને વિશે સાત વિકલ્પ થાય છે. એવા જ કરણને વિશે, સંજ્ઞાને વિશે, ઇદ્રિયાને વિશે, પૃથ્વીકાયાદિ વગેરેને વિશે એક હજાર ત્રેવીશ ભંગ થાય એ પ્રમાણે ક્ષમાદિકને વિશે પણ આ રાશિના પરસ્પર ગુણાકાર કર્યો હાય તાે ત્રેવીશ અજ ચારાશી કાેડ એકાવન લાખ ત્રેસઠ હજાર ખસા પાંસઠ (૨૩,૮૪,૫૧,૬૩,૨૬૫) લેદ થાય છે. તાે પછી અહાર હજાર જ કેમ કહ્યા ? એવું કાેઇ પૃષ્ઠે તેને ઉત્તર કે જો શ્રાવક ધર્મની પેઠે બીજા ભંગ કરી સર્વ વિરતિની પ્રતિપત્તિ થાય તાે તે ગણુના યાગ્ય છે. એકપણ શીલાંગના ભંગના શેષ સદ્ભાવ છે, એટલે લેદ થતા નથી એવું ન જાણવું, કારણ અન્યથા સર્વ વિરતિ જ થનાર નહિ. એના યંત્રની સ્થાપના પૃ. ૧૦૮માં જણાવ્યા પ્રમાણે છે:

|                            |                           |                        | ·                               |                      |                         |
|----------------------------|---------------------------|------------------------|---------------------------------|----------------------|-------------------------|
| संतिज्ञुआ<br>वंदे<br>१     | पुढवी-<br>कार्यार्भ<br>१० | श्रोत्रेन्द्रिय<br>१०० | निक्किथ<br>आहार<br>सन्ना<br>५०० | मन <b>सा</b><br>२००० | क्षे<br>करती<br>भ       |
| २ वहें<br>मुणी             | अपकाया-<br>रंभ<br>१०      | चक्षुरिन्द्रिय<br>१००  | निज्ञिञ<br>भय<br>सम्रा<br>५००   | वचसा<br>२०००         | अ नो<br>कारबंति         |
| वर्ते सूर्वी<br>संवर्      | तेडकाया-<br>रंभ<br>१०     | झाणेन्द्रिय<br>१००     | निज्जिल<br>परिगाह<br>सम्रा      | त्युवा<br>२०००       | ओ नाणु-<br>मयति<br>६००० |
| मुतिजुआ<br>वेदे<br>४       | बायुकाया-<br>रंभ<br>१०    | जिह्नेन्द्रिय<br>१००   | निजिअ<br>मेहुव<br>सन्ना<br>५००  |                      |                         |
| त्वे सुणी<br>प्रदे         | बनस्पति-<br>कायारंभ<br>१० | स्पर्धेन्द्रिय<br>१००  |                                 | •                    |                         |
| ससमा<br>वे सुणी<br>इ       | बेइन्दिया-<br>रभ<br>१०    |                        |                                 |                      |                         |
| सच्चेजुआ<br>ते सुणी<br>बदे | तेइन्दिया-<br>रंभ<br>१०   |                        |                                 |                      |                         |
| सीयजुआ<br>ते मुणी<br>कंदे  | बर्डरिंदेया-<br>रंभ<br>१० |                        |                                 |                      |                         |
| आकंचणा<br>ते मुणी<br>इंदे  | पंचेन्दिया-<br>रंभ<br>१०  |                        |                                 |                      |                         |
| १० वंदे<br>वंदे<br>सुपी    | अजीवा-<br>रंभ<br>१०       |                        |                                 |                      |                         |

આ યંત્રમાં ખૂળી એ છે કે એને પદ્મબંધ તરીકે ગણી શકાય છે અને સ્થની આકૃતિમાં છે. અઢાર હુજાર શીલાંગરથના ધારી એટલે એ સ્થને ઉપાડનાર સુનિ ગણાય છે. આ સ્થની આકૃતિ જ થાય છે.

અહીં અઢાર હજાર ભેંદ સ્પષ્ટતાથી નથી ખતાવ્યા.

મે' ઉપમિતિભવપ્રપ'ચા કથા પ્રથમભાગ ભાષાંતર પૃ. ૯૨ ઉપર નોંધ કરી છે તેં પ્રવચનસારાહાર ઉપરથી જ કરી છે. તે ઉપયોગી લાગવાથી અહી' તે દાખલ કરી છે. નાટ નીચે પ્રમાણે છે.

શીલાંગ—શીલ એટલે શુદ્ધ વર્તન, અત્યુત્તર ચારિત્રનાં અંગા. એના અઢાર હજાર વિભાગ પાડવામાં આવ્યા છે. અને તેના રથના આકાર ચિતરવામાં આવ્યા છે. તે આકાર અરાબર સન્મુખ રાખવાથી અઢાર ઢજાર લેદ રથના આકારમાં ખતાવી શકાય. ત્રણુ યાત્ર, ત્રણુ કરણ, ચાર સંજ્ઞા, પાંચ ઇદ્રિય, પૃષ્ઠવીકાય વગેરે દશ અને દશ સાધુધર્મ—યતિધર્મ એના મેળાપથી (ગુણાકારથી) અઢારઢજાર શાલાંગ થાય છે. તેનું વિવેચન શ્રી પ્રવચન-સારાહારગ્રંથ (પ્રકરણરત્નાકર ભાગ ૩જો પૃ. ૩૩૯) માં કર્યું છે અને ત્યાં એક યંત્ર આપ્યું છે. તે જોવાથી ૧૮ હજાર શિલાંગના ૧૮,૦૦૦ શ્લાક ખનાવી શકાય તેવું છે. જિજ્ઞાસુએ આ ભાગ તે પુસ્તકમાંથી જરૂર વાંચી જવા યાત્ર્ય છે. એ લેખકની વિશિષ્ટ શક્તિનું ભાન કરાવે છે. પ્રસ્તુત અઢાર હજાર લેદ કેવી રીતે પડે છે તે આપણે અઢી વિચારી જઈએ.

- ૧. યાગ ત્રણ છે—મનયાગ, વચનયાગ અને કાયયાગ.
- ર. કરણ ત્રણ છે-કરવું, કરાવવું અને અનુમાદવું.
- 3. સંજ્ઞા ચાર છે—આહારસંજ્ઞા, ભયસંજ્ઞા, પરિગ્રહણસંજ્ઞા અને મૈથુન સંજ્ઞા.
- ૪. ઇદ્રિય પાંચ છે—સ્પરો દ્રિય, રસે દ્રિય, ઘાશે દ્રિય, અક્ષુરિંદ્રિય અને શ્રોત્રે દ્રિય.
- પ. પૃથ્વીકાયાદિ દશના આરંભ થાય છે—પૃશ્વીકાય આરંભ, અપ્કાય આરંભ, તેલકાય (અગ્તિ), આરંભ વાઉકાય આરંભ, વનસ્પતિકાય આરંભ, બેઇદ્રિય આરંભ, તેઇદ્રિય આરંભ, ચૌરિદ્રિયારંભ, પંચેદ્રિયારંભ અને અજવઆરંભ.
- ફ. યતિધર્મ દશપ્રકારે છે—ક્ષમા (કોધત્યાગ), માદ વ (માનત્યાગ), આજેવ (માયા ત્યાગ), મુક્તિ (લાભત્યાગ), તપ, સંયમ, સત્ય, શૌચ (પવિત્રપણું), અકિંચનતા (ધન પર નિ:સ્પૃહતા) અને છાદ્માચર્ચ.
- 'આ છમાંથી દરેકના એક એક વિભાગ લેવાથી એક શીલાંગ થાય છે. દાખલા તરીકે પ્રથમ ભેદ આવી રીતે થાય: "મને કરી આહારસંજ્ઞા રહિત થઈ શ્રોત્રે દ્રિયના સંવર કરી પ્ર. ૭૭

ક્ષમાસુકત રહી પૃથ્વીકાયના આરંભ કરે નહિ." હવે આ વાકચમાંથી ખીજ ખધું કાયમ રાખી 'ક્ષમાયુક્ત ' શબ્દને બદલે 'માદ'વયુક્ત' એ શબ્દ મૂકવાથી બીજો લેદ શીલાંગના થાય. તેવી રીતે 'આજે વસુકત' શખ્દા મુકવાથી ત્રીએ શીલાંગના લેદ થાય. આવી રીતે દશ યતિધર્મના લેદને ખતાવવામાં આવ્યા છે. તેના દશ વાકરો કરી દશ શીલાંગા કરવા. આ દશ વાકચો લખી રાખવાં. એ સર્વ પૃથ્વીકાયના આરંભને અંગે થયા. એ દશ વાકચોને પ્રથમથી વારાફરતાં લઇ 'પૃથ્વીકાયના આર'લ કરે નહિ ' એટલા વાકચને સ્થાને અનુક્રમે 'અપુકાયના આરંભ કરે નહિ', 'તેઉકાયના આરંભ કરે નહિ', એવા દશ પ્રકારના આર'ભને બદલતાં સા શીલાંગ થાય. એવી રીતે સા વાકચો લખાયાં, તે સર્વ શ્રોત્રે'દ્રિયનો સંવરને અંગે થયા. એને સ્થાને અનુક્રમે ત્યારપછી સ્પર્શ, રસ, ઘાણુ અને ચક્ષુના સંવરની હડીકત લખવાથી પાંચસા શીર્લાંગા થાય. આ સર્વ 'આહાર સંજ્ઞા રહિત 'ને અંગે ભેદા ગથ્યા છે. તે પાંચસા વાકચ સાથે ત્યારપછી ભયસંજ્ઞા અને મૈથુનસંજ્ઞા રહિત હાવાની હકીકત લખવાથી બેહજાર લેદ થાય. આ બે હજાર વાકરો અનુક્રમે લખી જવાં. આ સર્વ લોદ 'મને કરીને 'થયા, તેને 'વચને કરી ' અને 'કાયાએ કરી ' એમ લખવાથી છ હુજાર (૧૦૦૦) લેદ થાય. એ છ હુજાર લેદમાં 'કરે નહિ' એમ જણાવેલ છે. તેની સાથે બીજા 'કરાવે નહિ' અને 'અનુમાદના કરે નહિ' એવા છ છ હજાર ભેદ લખવાથી અઢાર હજાર શીલાંગા થાય છે. આવી રીતે ૧૮૦૦૦ શીલાંગલેદ થાય છે. આ અઢાર હજાર લેક બીજી પણ બહુ રીતે ગણી શકાય છે.

કહેવાની મતલબ એ છે કે સદ્ધર્ત નના આ શીલાંગા વાર વાર વિચારવા, ધારવા, ગણવા અને તેની સામે નજર રાખી મુનિધર્મમાં વ્યાપૃત રહેવું. મુનિજીવન માટે તા એ પ્રાણુર્ય ભારે અગત્ય ધરાવે છે, અને જુદા જુદા આકારમાં વિચારણા માગે છે. આ રીતે વિચારીને તેના અમલ કરવા, એકલા એના જાપથી કાંઇ વળે તેમ નથી. જે વસ્તુ પ્રાણીએ છેવટે હું મેશને માટે મેળવવાની છે તે આ શીલાંગના અમલ ઉપર આધાર રાખે છે. આ શીલાંગને અંગેના ટાંચણા જનતાના હિત માટે અહીં દાખલ કર્યાં છે. તેમને સમજને જે આદરશે તે મુખી થઇ અંતે માક્ષલક્ષ્મીને મેળવશે. (૨૪૫)

### શીલાંગસેવનનું ફળ--

# शीलार्णवस्य पारं गत्वा संविग्नसुगममार्गस्य । धर्मध्यानसुपगतो वैराग्यं प्राप्तुयाद्योग्यम् ॥२४६॥

અર્થ —સંવિગ્ન અને સુગમ માર્ગ છે જેના એવા શીક્ષરૂપ સમુદ્રના પાર પામીને જે મુનિ ધર્મધ્યાનને પ્રાપ્ત થાય છે તે મુનિ ખરા (યાગ્ય) વૈરાગ્યને પામે. (૨૪૬)

વિવેશન —આ ગાથામાં શીલાંગની આરાધનાનું ફળ બતાવી આ નાનું પણ અતિ મહત્ત્વનું શીલાંગ પ્રકરણ પૂર્ણ કરશે. આપણે તેનાં ફળ-લાભને જોઇ જઇએ, શીલાણું વ—ં આ શીલાંગા તે તા માટા સમુદ્ર સાથે સરખાવવા યાગ્ય છે. જેમ માટા સમુદ્રના બીજો કાંઠા બહુ દૂર લાગે અને ઘણા ખરા દેખાય જ નહિ અને તેને પ્રાપ્ત કરવા મુશ્કેલ છે તેમ આ શીલાંગાના કાંઠા પ્રાપ્ત કરવા ઘણા મુશ્કેલ છે, પણ એ અશક્ય નથી. તેને માટે ચીવટ રાખવામાં આવે અને સાચી દારવણી આપનાર યાગ્ય શુરૂ મળે તા તેના પાર પણ પમાય તેમ છે. એથી એ શક્ય વસ્તુ માટે યાગ્ય ઉદ્યમ કરવા.

સ'વિગન—એટલે સુસાધુ. જેઓનો ત્યાગ ખરેખરા છે, જેઓ કાઈ જાતના વાહનના ઉપયોગ કરતા નથી, જેઓ પગે જોડા પહેરતા નથી, જેઓને ઘરખાર કે કાઈ વસ્તુના માહ હોતા નથી, જેમના વખત શુભ ધ્યાનમાં જ અથવા વિશુદ્ધ ક્રિયામાં જ જાય છે, તેઓ જ આ શીલાંગના અધિકારી છે, પણ શ્રાવકા અથવા અન્ય માક્ષમાર્ગ ઇચ્છુકા તેની ભાવના કરે, તેને આદર્શ સ્થાને રાખે તેમાં કોઈ જાતના વાંધા નથી.

સુગમ—સુપ્રાપ્ય જલ્દી પ્રાપ્ત થઇ જાય તેવા આ શીલાંગાના માર્ગ છે. સાધુએાને અને ખાસ કરીને જેમણે અંતઃકરણથી ત્યાગ કર્યા હાય તેમને આ શીલાંગા સહેલાઇથી સુપ્રાપ્ય છે. તેઓ જો સાચા હુદયથી એની આસેવના કરે તો તેઓને રસ્તા તા અગાઉથી જ મળી ગયેલા છે. અને સાચા માર્ગ મેળવવાની જ ખરી મુસીખત છે. રસ્તા જો સાચા મળી જાય તા પછી ગાડું ચીલે. ચઢી જાય છે. નહિ તા ફાંફા મારવા પડે છે. કેટલીક વાર ઊલટા માર્ગ મળે તા પ્રગતિને અદલે પશ્ચાદ્દગતિ થઇ જાય છે.

ધમ દયાન — આ ધર્મધ્યાનના ઘણા પેટા વિભાગા છે. તે આવતા પ્રકરણના વિષય દ્વાવાથી તેની ત્યાં યાગ્ય સ્થળે ચર્ચા કરીશું. અહીં તા માત્ર એટલું જ કહેવાનું કે જેને સાચા માર્ગ સાંપડયો હાય તે ધર્મધ્યાનમાં એાતપ્રાત થઇ જાય છે અને તેની નજરે તા આ સંસાર એક કારાગૃહ જેવા જ લાગે છે.

વેરાગ્ય—વિરાગના ભાવ. એને આ સંસાર આખા સાર વગરના દેખાય; એને મનમાં આ સંસાર તરફ ઉદાસીનતા લાગે; એમાંથી કચારે નાસી છૂટું એવું હુદયમાં રહ્યા કરે અને એ કાઈ સાંસારિક કામ તાદાત્મ્ય સંબંધે ન કરે. તેનું ચિત્ત તા એના તરફ ઉદાસીન હાય.

**માગ<sup>િ</sup>રય**—એને બદલે કાેઇક પ્રતમાં વારસ્ય પાઠ છે અને ટીકાકારે તે ચ**ેર્યો છે.** પણ વારસ્ય વાર' એવા પાઠ કરતાં માર્ગ સ્થ વાર' મને વધારે ઠીક લાગે છે.

ચાગ્ય—એ વૈરાગ્યનું વિશેષણુ છે. ઉચિત એવા તેના અર્થ ડીકાકારે બેસાડયો છે. મને તા તે પાદપુરણાયે જ લાગે છે. માત્રા પુરી કરવા તે શબ્દ લખ્યા હાય એમ મને લાગેલ છે. એની ખહુ આવશ્યકતા મને લાગી નથી. ઉચિત વેરાગ્ય એવા અર્થ તા થઇ શકે, પણ તે ખાસ જરૂરી હાય એવું મને લાગતું નથી. (૨૪૬)

\* \*

આવી રીતે આ ત્રણ શ્લોકવાળું નાનામાં નાનું પ્રકરણ અહીં પૂરું થાય છે. એ શીલાંગનું જ પ્રકરણ છે. એ શીલાંગ જેનું ગ્રંથકર્તાએ વિવરણ કર્યું છે અને આપણે જેનું કાંઈક વિવેચન ડીકાનુસાર કર્યું છે તે ખરેખર ચારિત્રનું અંગ જ છે. અને એ પર વધારે વિચાર કરવામાં આવશે તો જણાશે કે એ જ ખરેખર ચારિત્ર છે, કારણ કે એમાં યતિ ધર્મ આવે છે, મન વચન કાચાના યોગા આવે છે અને કરનું, કરાવનું અને અનુમાદનું એ કરણા પણ આવે છે અને એ જે ખરાખર પાળે તેને પછી ચારિત્રને અંગે બીજું વિશેષ કરવાપણું રહેતું નથી. આપણે યતિ ધર્મના પ્રકરભુમાં એઇ ગયા છીએ (જુઓ પ્રકરણ બનું) કે દશ યતિ ધર્મોમાં આખા ચારિત્રના સમાવેશ થાય છે, તેમાં જ્યારે મન; વચન, કાયા અને ત્રણ કરણા ભળે ત્યારે ચારિત્રના આખા ક્ષેત્રને તે સ્પર્શે છે અને કરી વળે છે. તેમાં પૃશ્વીકાય આદિક દશના આરંભ આવી બાય છે ત્યારે અહિંસાનું આખું ક્ષેત્ર તેમાં આવી બાય છે. એટલે શીલાંગા ચારિત્રનું આખું ક્ષેત્ર છે. આ રીતે શીલાંગ શબ્દને ચારિત્રના પર્યાય તરીકે વાપરવામાં આવેલ છે અને તેમાં પાંચ ઇડિય અને ચાર સંજ્ઞાને કાખલ કરી આખી જનતા અને વનસ્પતિ અથવા સર્વ જીવોના સમાવેશ કરી નાખે તેવા તે ત્યાપક વિભાગ છે.

આવા અગત્યના શીલાંગાને ગ્રંથકર્ત્તાએ ત્રણ શ્લાકમાં કેમ પતાવી દીધાં હશે તેવા સવાલ જ્ઞઠે એ સ્વાભાવિક છે. પણ આ ગ્રંથકર્ત્તા અનુભવી છે, એક અક્ષર કે એક શ્લાક એછો ખેલાય તા તેમાં આનંદ માનનારા છે, અને ત્રણ શ્લાકમાં શીલાંગને સમજાવવા માટે પૂરતું ખાલી ચૂકયા છે, એ જ્ઞઠેલા સવાલના જવાળ છે.

અને જૈનની દયા કેવી હાય તે વિચારવા માટે આ શીલાંગા અદ્ભુત સાધન છે. એની દયા અથવા અહિંસા સર્વ પ્રાણીએા તરફ હાય, એમાં જીવને ભાગે કાઈ માજ– શાખ કે વિલાસ ન હાય અને એમાં જીવદયા પાળવાથી થતા આનંદના સાક્ષાત્કાર હાય.

આવા અગત્યના શીલાંગા શું હોય તે આ ત્રણુ ગાથામાં અતાવવામાં આવેલ છે. મૂળ દશ યતિધર્મા જ ચારિત્રની મહત્તા ખતાવવા માટે પૂરતા છે. અને તમે સાધુધર્મના સામાન્ય ખ્યાલ કરા. કાઈ વાહનમાં એસાય નહિ, એરાપ્લેન, માટર કે ગાડીના ઉપયોગ ન થાય, એક ગામથી ખીજે ગામ સતત વિહાર કર્યા જ કરવાના, ઘરનાં કહી શકાય તેવાં ઘર નહિ, જે વસતિ મળે તેમાં જેમ ખને તેમ થાડું રહેવાય અને પાતાની કાઈ વસ્તુ નહિ, કાઇના પાતે માલિક કે ઉપરી નહિ, અસત્ય તા બાલાય જ નહિ અને સ્ત્રીની સાથે આંખ મિલાવી બાલાય કે વિચારાય જ નહિ. એમનાં પાત્રાં તેયાં હાય તા વેચવાં

જતાં તેનું દોહિયું પણ ઉપજે નહિ અને એને પુત્રપુત્રી હોય જ નહિ અને પોતાના સંબંધીમાં ગુરુકુળવાસ અને એક ગુરુના માત્ર પરિવાર. એની ધીરજ કે સમતા એઈ હોય તો આદર્શમય અને એનો ઉપદેશ કે પ્રેરણા એયા હાય તો તે સીધા, આકર્ષક અને અસરકારક પણ તદ્દન જુદી જ ધાડીના. આવે! આકરા ચારિત્રમાર્ગ તો મહાન પવિત્ર પણ ભારે દુષ્કર છે. ચાર મહિના સર્પના બિલ ઉપર તપ કરનારને કે ચાર માસ સુધી કૂવા ઉપર ધ્યાનસ્થ મુનિને દુષ્કરકાર કહેવામાં આવે અને સ્થૂલિલદ્રને દુષ્કર દુષ્કરકાર કહેવામાં આવે અને સ્થૂલિલદ્રને દુષ્કર દુષ્કરકાર કહેવામાં આવે તેમાં ગુરુમહારાજના પક્ષપાત નથી, પણ અનુભવ છે અને જ્યારે કોઈ સાધુનું ચરિત્ર વિગતવાર સમજીએ છીએ કે વાંચીએ છીએ ત્યારે તેની દુષ્કરતા વિચાર કરવાથી મનમાં એસી જાય છે. આવા ચારિત્રને આખા જીવન સુધી પાળવું એ કાંઈ જેવી તેવી વાત નથી. પોતાનાં કપડાં કોઈ પાસે ધાવરાવાય નહિ અને આખો વખત ન્હવાય નહિ અને ખાતાં વધી પડે તે બનતા સુધી ખાઈ જવું, નહિ તો નિરવદ્ય જમાએ શુદ્ધ જમીન ખાતાં વધી પડે તે બનતા સુધી ખાઈ જવું, નહિ તો નિરવદ્ય જમાએ શુદ્ધ જમીન ખાતાં વધી પડે તે બનતા સુધી અઈ જવું, નહિ તો નિરવદ્ય જમાએ શુદ્ધ જમીન ખાતાં વધી પડે તે અનતા સુધી અઈ જવું, નહિ તો નિરવદ્ય જમાએ શુદ્ધ જમીન ખાતાં વધી પડે તે અનતા સુધી અઈ જવું, નહિ તો નિરવદ્ય જમાએ શુદ્ધ જમીન ખાદી તેમાં સંભાળપૂર્વક મૂકવું, એ કાંઈ જેવી તેવી સુશકેલ બાખત નથી.

પણ જે નિરવધિ આનંદ તેઓને હ મેશને માટે મળવાના છે અને જે અચ્યુત સ્થાન માટે તેઓ પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે એના વિચાર કરતાં આ ત્યાગ ઘણા સામાન્ય લાગે છે. સાધુ ખરેખરા કેવા હાય તે સમજવા માટે તેઓના સહવાસમાં આવતું જરૂરી છે. એ સંગ વધારવા અને અનુભવ લેવા.

જાણું કે અંતે શીલાંગા સિવાય આપણા નિસ્તાર નથી. અને આપણું જે અનેક-વિધ પ્રયત્ન કરીએ છીએ તે અનંત કાળને માટે આનંદ મેળવવા માટે જ છે અને જે મળવાનું છે તે નજરે તે પ્રયાસ યાગ્ય જ છે, કારણ કે આવું સુખ બીજે કચાં મળે? અને બીજાં કયા પ્રયત્નથી મળે? તમે સાધુધર્મની આઠ પ્રવચનમાતા જ વિચારા. વસ્તુને લેવા મૂકવાની ઝીલ્લુવટથી ચર્ચા અન્યત્ર નહિ મળે અને સાધુને તે અનિવાર્ય છે. તે આઠ પ્રવચનમાતા જ સાધુધર્મની આકરાશ અતાવવા માટે પૂરતી છે.

અાવા શીલાંગા પણુ માત્ર દ્રવ્યથી ધારણુ કરનારા હાય છે. માથું મુંડાવવાથી કે કપડાં પહેરવાથી સાધુ કે મુનિ થવાતું નથી. ત્યાગ ભાવપૂર્વ કના જોઇએ.

સાધુ અતિચાર સાંભળીને આપણે બાલીએ છીએ, 'ધન્ય મુનિરાજ.' આવા અતિચારા તાે તેમના પતનરૂપ છે, મિશ્યાદુષ્કૃત છે, એ પણ આટલું આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન કરી સદર ઉદ્ગાર સ્વતઃ બાેલાવે છે તાે સાધુધર્મ જે સાધુજીવનવ્યવહાર છે તે તાે કેવી વિશિષ્ટતા માગે ? એ જીવન વગર અંતે આરાે નથી.

તમે સાધુઓને વિહાર કરતાં જુઓ, તેઓને ઉપાનહ પહેરાય નહિ, એક ગામથી ખીજે ગામ ચાલીને જવાનું, તેમાં કોઇ કાેઇવાર ધૂળ ઢેકાં, પથરાં કે કાંકરાના સ્પર્શ થાય. એક પણ ઉંહુકારા કર્યા વગર આ કાળમાં આટલાં કષ્ટો સહન કરવાં અને ઉદ્દેશ સ્પષ્ટ સન્મુખ રાખવા એ તો ભારે માટી વાત છે. પણ મન મજખૂત થાય તો અશક્ય વાત નથી. આપણે એ અઢાર હજાર શીલાંગા પાળી ચારિત્ર નિર્વહ્યુ કરી અંતે ઇચ્છિત સ્થાનકે જવું જ છે તો રસ્તા ઉદ્ઘાડા છે, આદરણીય છે અને પ્રાણી કરી શકે તેવી વાત છે. માટે આ નાના પ્રકરણમાં અતાવેલ શીલાંગાને સમજ વિચારી આદરી નિરંતર આનંદ મળે તે માગે આગળ ધરા.

🕕 इति शीलांगप्रकरणम् ॥

### પ્રકરણ ૧૩ મું: ધ્યાન

િ શીલાંગ સમજ્યા પછી હવે આગળ પ્રગતિ કરવા ધર્મધ્યાન અને તેના પેટા<mark>લે</mark>દાે બતાવે છે.

ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથામાં પુંડરીક પ્રસ્તાવ આઠમામાં શુરુમહારાજને સવાલ કરે છે કે આખા જૈન દર્શનના સાર શું છે? ત્યાં શુરુમહારાજ જવાળ આપે છે, તેના સાર ધ્યાનયા છે. હવે ધ્યાનના પ્રકારા પૈકી શુકલધ્યાનના આ કાળમાં યાગ થઇ શકતા નથી, કારણ કે તઘોમ્ય શરીર પ્રાણીને આ કાળમાં હાતું નથી, તેથી સારા ધ્યાનમાં તા ધર્મધ્યાન ઉપર જ આધાર રાખવાના હાય છે. આ પ્રકરણમાં તે ધ્યાન અને તેના પેટા વિભાગની વિચારણા કરવાની હાઈ, આપણે તેની વિવેચના કરવા અત્ર ન રાકાતાં તેની સામાન્ય પ્રસ્તાવના કરીશું.

અહીં પ્રાથમિક હકીકત તરીકે જણાવવું જોઇએ કે ધ્યાનના બે પ્રકાર છે : સારું ધ્યાન (સદ્ધ્યાન) અને ખરાખ ધ્યાન (દુધ્ર્યાન). આમાં ધર્મધ્યાન નામના ધ્યાનની આ પ્રકરણમાં વિચારણા કરેલ હોવાથી અત્ર દુધ્ર્યાનને વિચારી જઇએ.

આખા જૈન શાસનના સાર હાવાથી આ ધ્યાન ઉપર જૈન ગ્રંથામાં ખૂબ વિગતવાર લખવામાં આવેલ છે. અહીં તા તેના ઘણા ઓછા ભાવ લખેલ છે, પણ તે અત્યંત પ્રૌઢ વિષય છે અને ખૂબ સમજવા જેવા છે. પ્રથમ દુધ્યાન, અપધ્યાન કે ખરાબ ધ્યાનમાં આત્ત<sup>દ</sup>ધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન સમજવાનાં છે.

આ પ્રત્યેક દુર્ધ્યાનના ચાર ચાર પ્રકાર છે, તે પ્રસ્તુત હાઇ આપણે નોઇ જઇએ.

અનિષ્ટસંયાગ નામના આત્ત ધ્યાનના પ્રથમ પ્રકાર છે. આપણને ન ગમે તેવી વસ્તુ કે વ્યક્તિએ સાથે સંયાગ થઇ જાય, આપણને જેનું બાલવું કે વર્ત ન ગમે તેવા માણસો સાથે સંયાગ થઇ જાય, ખૈરી વંઠેલ હાય કે યુત્ર ઉઠાઉ કે આજ્ઞાલાપી હાય, પુત્રીને સારા વર મળતા ન હાય કે નાકરચાકર વહવાહિયા કે શેઠના અવર્ણવાદ બાલનારા મળે, નાતજાત કે સગાંસંબંધીમાં આપણા વિચારમેળ જ ન લાગે, કે મિત્રામાં આપણી અવગણના કે મશકરી થાય, આપણને ઘરમાં કરનીચર કઘાટું કે મેળ વગરનું મળે અથવા આપણને ન ગમે તેવી વસ્તુ મળે, કાં તો તેના લેટા થાય કાં તો આપણે ખરીદી લાવીએ તે નકામી અથવા આપણને અનિષ્ટ કરનારી નીવડે, આપણા જેની સાથે મેળ ન ખાય તેવા માણસો મળે કે ઘેર આનંદ લેવા માટે માણસ આવે છે તેને બદલે તેને ત્યાં ઉકળાટ કે પરિતાપ

થાય, શત્રુ કે સામા વર્ગ જેને આપણે ન મળવા માગીએ તે જ સામે મળી જાય. આમ અનિષ્ટસંયોગના અનેક પ્રસંગા છે, તે બધા અહીં વર્ણવવા માટે સ્થાન નથી. એમાં પાતાની પસંદગીની વાત છે, પાતાને ન ગમે તે અનિષ્ટ, પછી તે માણસ હાય કે વસ્તુ હાય. જે અનિષ્ટ વાત સાંભળવાથી, જાણવાથી કે દેખવાથી ખેદ થાય તે અનિષ્ટસંયાગમાં આવે છે અને તે પ્રથમ પ્રકારનું આત્ત ધ્યાન છે. આ અનિષ્ટસંયાગ ખરાબ નથી, પણ જે અનેક પ્રકારના વિચારાને એ સ્થાન આપે છે અથવા પ્રાણીને વિચાર કરતા—નકામાં પરિણામ વગરના આહટદાહટ કરતા કરી મૂકે છે તે પ્રથમ પ્રકારનું દુધ્યાન છે.

ખીજા પ્રકારના આત્ત ધ્યાનમાં ઇષ્ટિવિયાગ આવે છે. આપણી વહાલી પત્ની કે એકના એક પુત્રના વિયાગ, તેને લઇને થતી દુધ્યાંનપર પરા આ બીજા વિભાગના આતં ધ્યાનમાં આવે છે. તે વ્યક્તિની પેઠે વસ્તુને પણુ લાગે છે. અને પાતાને વહાલી ચીજ જતી વખતે કે તે કાઇ જગ્યા પર મૂકાઇ જાય ત્યારે જે અનેક વિચારપર પરા ચલાવે છે તે આ બીજા પ્રકારના ઇષ્ટવિયાગ નામના આત્ત ધ્યાનમાં બીજે સ્થાને આવે છે. આ અનિષ્ટતા કે ઇષ્ટતા માહજન્ય છે, પણુ જે વિચારપર પરાને તે ઉત્પન્ન કરે છે તે વિચારને અંગે તેના ખ્યાલ કરવા યાગ્ય છે. જનતાના માટા ભાગ આ બન્નેમાંથી એક પ્રકારના આત્ત ધ્યાનમાં પાતાના સમય ગાળતા જેવામાં આવશે. એમાં અંતે પાતાનું કાંઇ ચાલતું નથી, પણુ અર્થ કે પરિણામ વગરના વિચાર કરવા તે જ દુધ્યાન છે. તેથી આ આત્ત ધ્યાનના પ્રકારને સમજી રાખવા અને તેને માટે આપણા પ્રયાસ ન હોવા જોઈએ, એવા ઉપદેશ સર્વ જગાએ આપવામાં આવ્યો છે. આવી રીતે અનિષ્ટસંયાગ અને ઇષ્ટવિયાગ એ પહેલા અને બીજા પ્રકારના આત્ત ધ્યાન છે.

ત્રીજા પ્રકારના આત્ત ધ્યાનમાં રાગિચંતા થાય છે. પાતાને ટી. બી. ઘશે કે કેન્સર થશે એની અગાઉથી ચિંતા કરવી અને તેને માટે દુધ્યાન કરવું તે સર્વ આવા ત્રીજા પ્રકારના આત્ત ધ્યાનમાં સમાય છે. અનેક રાજરાગનાં આગાહી કરવી, પ્લેગ-કોલેરાની આગાહી કરવી અને તેને માટે ચિંતા કરવી તે સર્વ રાગચિંતામાં આવે છે. ચેપીરાગ ચાલતા હાય ત્યારે રખેને તે પાતાને થઇ જશે અને થશે તો શું થશે તેવી ચિંતા કરવી તે સર્વના આમાં સમાવેશ થાય છે. આ પ્રકારનું દુધ્યાન પ્રાણીને થાય ત્યારે તેનું જોર પૂળ હાય છે. પાતાનું ભવિષ્યમાં શું થશે તે વિચારણા તે અગ્રશૌચ નામના આત્ત ધ્યાનના ચોથા પ્રકાર છે. એમાં માણસ કાં તો રાજય મેળવવા વલખાં મારે છે, કાં તો કોઇ પ્રધાનવટું લેવા પ્રયત્ન કરે છે, અને છાકરા જુદા રહેશે તા તે મને કાંઇ આપશે કે નહિ, હું કેવી રીતે મારું ભરણપાપણ કરીશ, આવી ઘણી કલ્પિત મુશ્કેલીઓ ઊભી કરી મન સાથે અનેક દુધ્યાન કરે છે. કાંઇ પ્રેમ, રાગ, દ્રેષને અંગે અમુક વ્યક્તિને મેળવવા પાસાં ગાઠવે છે અને તે પાસામાં પાતે કાવશે કે નહિ તેની વિચારણા કરે છે. તેવી જ રીતે વસ્તુપ્રાપ્તિ માટે આગળથી અનેક પલટાઓ ગાઠવી તે મળશે ત્યારે પાતે કેવા માણશે એવા વિચારો

કરે છે. આ વ્યક્તિ કે વસ્તુઓ તો થાડા વખત માટેની છે, પણુ પ્રાણી એની ખાતર વિચારનું ઘમસાણુ કરે છે. ઘણુ ટૂંકા પગારવાળા માણુસ કરાડા રૂપિયા મેળવવાની ઇચ્છા કરે છે અને એને અંગે અનેક તર'ો કરે છે. આમાં પાતાનું માન અને આખરૂ જાળવવાનું કામ ખહુ અગત્યના ભાગ ભજવી પ્રાણીને વિચારમાં નાંખે છે. તેનાથી તા તરણું પણુ ભાંગતું નથી પણુ મન અનેક સ્થાનકે આથડે છે.

આ રીતે રૌદ્રધ્યાન પણ ચાર પ્રકારનાં છે. અન્ય પ્રાણીને પીડા કરવા સંબંધી ગેઠવણા કરવી, તેવા ઉપદેશ દેવા, કાઈ પ્રાણીને દુઃખ થાય તેની ગેઠવણ કરવી કે પાર્ટિયા ગેઠવવા તે હિંસાનુઅંધી રૌદ્રધ્યાન કહેવાય. તેમ જ અન્યને વચનમાં કસાવવાં, જુઠ્ઠી સાક્ષી આપવી અને આવાં વચનાને વિશે ખાટા પ્રયાસા કરવા, તેની વિચારણા કરવી, તેને બીજા પ્રકારનું મૃષાનંદી રૌદ્રધ્યાન કહેવામાં આવે છે. જે વસ્તુ આપણી નથી, આપણા જેના પર હક નથી તે તફડાવી લેવા, પડાવી લેવા, ઘણીની રજા સિવાય લેવા ગેઠવણ કરવા વિચારણા કરવી એ સર્વ ત્રીજા ચૌર્યાનંદી રૌદ્રધ્યાનમાં આવે છે. અને પાતાની વસ્તુ કાઈ લઇ ન જાય તેને જાળવવા, સંચ કરાવવા, તિજોરીએા કરાવવા વગેરે સંરક્ષણની ગાઠવણી કરવા માટે વિચાર કરવા તે સર્વ ચોથા સંરક્ષણાનંદી રૌદ્રધ્યાનમાં આવે છે.

આ ચાર પ્રકારનાં આત્તિ ધ્યાન અને ચાર પ્રકારનાં રૌદ્રધ્યાન જે દુધ્યાન છે તેના ત્યાગ કરવા. ધર્મધ્યાનની વિગત ગ્રંથકાર પાતે જ આપે છે, તેવા પ્રકારનું ધ્યાન કરવું. તે અતિ મહત્ત્વના વિષય છે, જૈન તત્ત્વજ્ઞાન અથવા જૈન દર્શનનું નવનીત છે અને આખા દ્રવ્યાનુયાંગના સાર છે. તે ઘણા મહત્ત્વના વિષય પ્રથમ આપણે કર્ત્તા સાથે તેઈએ અને તે પર અવારનવાર વિવેચન કરવામાં આવશે. તે ખૂબ અગત્યના વિષય હાઈ ખાસ સમજવાની જરૂર છે. આપણે પ્રથમ શ્રંથકર્તા સાથે તે સમજ્એ.

ધમ<sup>દ</sup>યાનના ચાર પ્રકારનાં નામ—

## आज्ञाविचयमपायविचयं च सद्ध्यानयोगमुपसृत्य । तस्माद्विपाकविचयमुपयाति संस्थानविचयं च ॥२४७॥

અર્થ: (૧) આજ્ઞાવિચય, (૨) અપાયવિચય એ છે પ્રકારના ધ્યાનને પહેાંચીને પ્રાણી પછી (૩) વિપાકવિચય અને છેવટે (૪) સંસ્થાનવિચયને પહેાંચે છે. (૨૪૭)

વિવર્ણુ—આ ગાથામાં ધર્મધ્યાનના ચાર લેટા વર્જુ વે છે. તેમનાં નામ માત્ર અહીં આપશે અને આગળ ઉપર તેમનું વર્જુ ન કરવામાં આવશે. આ ચાર ધર્મધ્યાનના વિભાગનું વિવેચન આવવાનું છે, તેથી ધર્મધ્યાનને અંગે હેમચ દ્રાચાર્યે યાગશાસ્ત્રમાં બીજી રીતે પાઉલ અથવા અતાવેલ ધર્મધ્યાનના ચાર પ્રકાર તેઈ જઈએ.

N. 96

પિંદનથ—પ્રથમ ધર્મધ્યાનના પ્રકાર. પિંડના અર્થ અહીં વસ્તુ સમજવા. ધ્યેય આતમાને કરવાના છે, તે જુદી જુદી રીતે ધ્યાનના વિષય થઇ શકે છે. એ ધ્યેયમાં ચેતનજીને કલ્પના પર આધાર રાખી સાલ ખન રૂપે ચિંતવવાના છે અને તેનાથી ચિત્તની સ્થિરતા એક વસ્તુ પર ધીમે ધીમે થતી જાય છે. યાગસિંહાસન પર આરૂદ થયેલ ચેતનજનું ચિંતન કરવાનું આનંદઘનજીએ છત્રીશમાં પદમાં અતાવ્યું છે, તે આ પિંડસ્થ ધ્યેયનું સ્વરૂપ સમજવું. આ ભાવનાના હેતુ મનને વશ કરવાના છે. આવા ધર્મધ્યાનના પિંડસ્થ નામના પ્રથમ પ્રકાર છે.

પદસ્થ--- જુદાં જુદાં પદા લઇને આત્મારામનું ધ્યાન આ ધર્મધ્યાનના વિભાગમાં કરવામાં આવે છે. આલ'અન અત્ર પદોનું રહે છે. વર્ષ માતુકા નામના પ્રસિદ્ધ પદમાં નાસિકમળની સ્થાપના કરવી, તેની સાળ પાંખડી ચિંતવીને પ્રત્યેકમાં આ થી આ: પર્ય'ત સ્વરાની સ્થાપના કરવી અને તે સર્વ ફરતા જાય છે એમ ચિ'તવવું. તેના ઉપર હુદયમાં ચાવીશ પાંખડી અને કર્ણિકાવાળા કમળની સ્થાપના કરવી અને તેની પ્રત્યેક પાંખડી પર કુ થી માંડીને મ સુષ્રીના વ્યંજનાની સ્થાપના કરવી. વદન ઉપર આઠ પાંખડીવાળા કમળની સ્થાપના કરવી અને તે પ્રત્યેક પાંખડી પર થાથી માંડીને હ સુધીના આઠ વ્યંજનાની સ્થાપના કરવી. આવી રીતે નાભિકમળ અષ્ટ(ધાડશ ધ)દળનું, હૃદય પર ચાવીશ પાંખડીવાળું કર્ભિકાસુક્ત કમળ અને વદન પર અષ્ટદળ કમળની સ્થાપના કરી વર્ણમાતુકાનું ધ્યાન કરવું. મંત્રરાજનું ધ્યાન આ વિભાગના ખીજા પ્રકાર છે. એમાં હું અક્ષરનું ચિંતવન કરવાનું છે. એને બીજાક્ષર કહેવામાં આવે છે. એ પદની સ્થાપના છે. જાય છે. પંચ પરમેષ્ડી પદના ધ્યાનપ્રકાર ખતાવતાં અષ્ટદળ કમળનું સ્થાપન કરતું અને તેની ઉપર વચ્ચે કર્ણિકા ઉપર 'નમા અરિહ'તાણું' એ પદનું સ્થાપન કરલું. ચાર દિશાના ચાર પંત્રા ઉપર મહામ ત્રના ચાર પદાેનું સ્થાપન કરલું અને ચાર વિદિશાએામાં ચાર પત્રા ઉપર 'એસા પંચ નમુક્કારા' આદિ ચાર પદેાનું અનુક્રમે સ્થાપન કરવું અથવા જ્ઞાનાણ વકારના મતે 'સમ્યગ્ દર્શનાય નમઃ', 'સમ્યગ્ જ્ઞાનાય નમઃ' 'સમ્યક્ ચારિત્રાય નમઃ', અને 'સમ્યક્ તપસે નમાં એ ચાર પદની અનુક્રમે સ્થાપના કરવી. બીજી અનેક જાપની રચના અને પ્રકારા બતાવ્યા છે તે માટે જુઓ મારા 'જૈન દબ્ટિએ યાગ' લાગ ૧, પૃ. ૧૬૩–૪.

રૂપસ્થ—હવે આપણે ધર્મધ્યાનના ત્રીજે પ્રકાર જોઇએ. માસલદમીની નજીક ગયેલા, ઘાલી કર્મોના ક્ષય કરનારા, ચતુર્મું ખે દેશના દેનારા અને અશાકવૃક્ષ, સુરપુષ્પવૃષ્ટિ, દિવ્યધ્વિન, ચામર, સિંહાસન, સૂર્યથી પણ વિશેષ પ્રક્ષાવાળું ભામ ડળ, આકાશમાં દુંદુભિ અને ખાજુમાં આતપત્ર આ આઠ મહાપ્રાતિહાર્યયુક્ત શ્રી જિનેશ્વરદેવ સમવસરણમાં એઠા ખેઠા ભવ્ય પ્રાણીઓને દેશના આપે છે, તેવા લીર્થકર મહારાજનું ધ્યાન કરવું તે આ રૂપસ્થ ધ્યાનના વિષય છે, સાથે સાથે તે પ્રભુના અતિશયોને વિચાર છે. ચિત્તમાં પ્રભુની

મૂર્તિને સ્થિર કરવી તે પણ આ ધ્યાનના વિષય છે. આ ધ્યાનમાં પ્રાણી પાેતે સર્વજ્ઞ થયેલ છે એવા અનુસવ આગળ વધતાં કરે છે.

રૂપાતીત— ધર્મધ્યાનના ચાથા પ્રકારમાં પ્રાણી અમૂર્તામાં ચિત્તને સ્થિર કરવાની ભાવના કરે છે. ચિદાન દમય, શુદ્ધ, પરમાક્ષરરૂપ અમૂર્ત આત્માનું સ્મરણ તે રૂપાતીત ધ્યાન કહેવાય છે. સિદ્ધ સ્વરૂપના ગુણોને મૂર્તા રૂપે કલ્પી પરમાત્મામાં તે ગુણા વ્યક્તરૂપે છે અને પાતાનામાં એ ગુણા શક્તિરૂપે છે એ વિચારી તે ગુણુચામમાં લીન થતું એ રૂપાતીત ધ્યાન કહેવાય. ધર્મધ્યાન સાલ ખન ધ્યાન છે. અને રૂપસ્થ ધ્યાન પછી નિરાલ ખન ધ્યાનમાં પ્રગતિ કરતાં પહેલાં આવી રીતે ગુણોને મૂર્તા સ્વરૂપે ધ્યાવવા તે તેનું (નિરાલ ખન ધ્યાનનું) આગલું પગથિયું છે.

આવી અનેક રીતે પ્રાણી ધર્મધ્યાન કરે છે. જેનું ધ્યાન કરવાનું છે તે વીતરાગ છે, એના ક્રેષ, મેહ, મદ, મત્સર ગયેલા છે અને તે પાતાને માટે કાંઈ કરતા નથી, તેની તપાસ અને પરીક્ષા કરી સાગું આલંબન કરવું અને અંધકારમાં માહથી મૂંઝાઇ ન જવું.

આ ધર્મધ્યાન પછી શુકલધ્યાન – નિરાલ બન ધ્યાન આવે છે. તે આ પ્રકરણના વિષય નથી. અહીં તો આ કાળમાં થઇ શકે તેવા ધ્યાનની વાત કરી છે. હવે આપણે ધર્મધ્યાનના લોદોને વિચારીએ. (૨૪૭)

#### ધમ ધ્યાનના પ્રથમના બે લેદાે—

## आप्तवचनं प्रवचनं चाज्ञा विचयस्तदर्थनिर्णयनम् । आस्रविकथागौरवपरीषहाचैरपायस्तु ॥२४८॥

અર્થ — આધારભૂત મહાપુરુષાનાં વચનના અર્થના નિર્ણય કરવા, જિનપ્રવચનના અર્થના નિર્ણય કરવા અને વીતરાગ જિનેશ્વરની આજ્ઞા શું છે તેના નિર્ણય કરવા તે આજ્ઞાવિચય નામનું પ્રથમ ધર્મધ્યાન છે. અને કર્મની આવક, સ્ત્રીભાજનાદિની કથા અને ત્રણુ ગારવા તેમ જ પરીષહાની અંદર અપાયનું ચિંતવન કરવું તે બીજો અપાયવિચય ધર્મધ્યાનના લેદ છે. (૨૪૮)

વિવેચન—આપ્ત એટલે આધારભૂત. પ્રથમ તો વચન બાલનાર કેવા છે, તેના રાગ દ્વેષ માહ કેટલા ઓછા થયા છે, તેમને કાઈ જાતના સ્વાર્થ સાધવાના છે કે નહિ, તેઓ માત્ર આપણા હિત માટે જ બાલે છે કે કાંઈ બીજે હેતુ છે તેની પરીક્ષા કરી જેના નિર્ણુ કરવામાં આવે તે આપ્તપુરુષ. આ ગાથામાં પ્રથમના બે પ્રકારા ધર્મ ધ્યાનને અંગે , કહેવામાં આવશે. આપ્તતાની ખાત્રી માટે અનેક રીતે પરીક્ષા કરવી. પછી ખાતરી થાય તો તેમની આપ્તતા સ્વીકારી તેમણે શું કહ્યું છે તે વિચારનું, કારણ કે આપ્ત પુરુષોએ કેટલાક ભાવા એવા કહ્યા હાય છે કે જેમાં તર્ક – ચર્ચા ચાલી જ શકે નહિ. આપ્તતાના સ્વીકાર સાથે એ શ્રદ્ધાના વિષય અની જાય છે. આમની આપ્તતા માટે ખાતરી કરવાના સ્વીકાર સાથે એ શ્રદ્ધાના વિષય અની જાય છે. આમની આપ્તતા માટે ખાતરી કરવાના

જરાપણુ વાંધા નથી, અલકે તે માટે ખાસ જરૂરિયાતના સ્વીકાર છે. ખાસ કરીને આપ્તમાં રાગદ્વેષ તા ન જ હાેવા જોઇએ. એ હાેય એટલે મારુંતારું થાય છે. નિઃસ્પૃહતા હાેય ત્યારપછી જ આપ્તપણું આવે છે. બાકી કીર્તિ, માન, પ્રતિષ્ઠા કે આળરૂના સવાલ હાેય ત્યાં આપ્તતા ટકતી નથી.

નિર્ણુ યન —એક વખત આપ્તતા સ્વીકારી એટલે દેવનારદીના ભાવા, પુદ્ગળના દ્રવ્યગુષ્યુપર્યાયા અને આત્માના પરભવ વગેરે ભાવા જેમ તે આપ્તે ખતાવેલા હાય તે રૂપે જ તેના સ્વીકાર કરવાના છે. આવા નિર્ણુ લપર વિચાર કરવા, અભ્યાસ કરવા અને તે સિવાય ખીજું કોઈ કામ ન કરતાં પાતાના ધ્યાનની એકાગ્રતા આ આજ્ઞા શું છે તેને સમજવામાં જ કરવી અને તે નિર્ણુ ય શા છે તે મનમાં ધારી લેવું તે આજ્ઞાવિચય નામના ધર્માધ્યાનના પ્રથમ વિભાગ છે.

આસાવ—હવે ધર્મધ્યાનના ચાર પ્રકાર પૈકી બીજા અપાયવિચય નામના પૈટા વિભાગના વિચાર કરીએ છીએ. આસવા એટલે કર્મને આવવાનું ગરનાળું. ઉપર નવમા પ્રકરણમાં એ આસવા કેવા કેવા હાય અને તે કર્મને કેવી રીતે લઇ આવે છે તે આપણે જોઈ ગયા છીએ. એ આસવા એટલે પ્રાણાતિપાતાદિક અને પચીશ કિયાએ કર્મને આવવાની પાણીની નીક છે. આ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવનાર કર્મા છે, તે કેવી રીતે કામ કરે છે અને ભવાંતરમાં કેવું દુ:ખ (અપાય) આપે છે તેનું જ એકાગ્રતાથી ધ્યાન કરતું તે અપાયવિચય ધર્મધ્યાનના વિષય છે. આવા આશ્રવતત્ત્વના એ તાળીશ ભેદો સમજવા અને સમજને તેનું અપાયપણું વિચારતું તે ધર્મધ્યાનના આ અપાયવિચય વિભાગમાં આવે છે.

વિક્શા--અઠમા પ્રકરણમાં ઉપર આપણે આક્ષેપણી, વિક્ષેપણી, સંવેદની અને નિવે<sup>દ</sup>ની એ ચાર પ્રકારની વિકથાને જોઈ ગયા. ત્યાં વિવેચનમાં આપણે રાજકથા, કામકથા, ભાજનકથા અને દેશકથા એ અનર્થદંડની કથાઓને પણ જોઈ ગયા. તે કથા અત્યંત ખરાબ અપાય (મુશ્કેલીઓ) કરે છે, તેના બરાબર વિચાર કરવા અને સમકિતઢીલણીઆ કે ચારિત્રઢીલણિયા કથા કેટલી કેટલી મુસીઅતા, આક્તા ઉત્પન્ન કરે છે તેના જ વિચાર કરવા એ પણ આ અપાયવિચય પ્રકારના ધર્મધ્યાનમાં આવે છે.

ગોરવ—ત્રજ્ પ્રકારના ગારવા: ઋહિગારવ, રસગારવ અને શાતાગારવ પહ્યુ અનેક અપાયને લાવનાર થઇ પડે છે. એ કેવી અડચણા કરે છે તે આ જ ગ્રંથમાં કહેવામાં આવશે. (દા.ત. જુઓ ગાથા ૨૫૭ મી). ઋહિ પોતા પાસે ઘણી હાય તેની માટાઇ કરવી તે ઋહિગારવ, પાતાને સારું સારું ખાવાનું મળે તેની માટાઇ માનવી તે રસગારવ અને પાતાનું સ્વાસ્થ્ય સારું હાય તેની અડાઇ કરવી તે સાતાગારવ—આ ત્રજ્ય સર્વ અપાય કરનાર કેવી રીતે થાય છે તે આગળ જતાં અતાવવામાં આવશે. આખા વખત તેમના અપાયની વિચારણા કરવી તે આ બીજા પ્રકારના ધર્મધ્યાનના વિષય છે.

પરિષહ—તત્ત્વના નવમા પ્રકરણમાં બાવીશ પરિષહોની આપણે વિચારણા કરી. એ અનુકૂળ અને ખાસ કરીને પ્રતિકૂળ પરિષહેા પ્રાણીને અનેક મુશ્કેલીઓ ઊભી કરે છે. તે પર વિચાર કરવા તે પણ આ બીજા પ્રકારના ધર્મધ્યાનના વિષય છે.

આવી રીતે ભવિષ્યમાં થવાની મુસીબતાના વિચાર કરવા તે અપાયવિચય નામના બીજા ધર્મધ્યાનના પ્રકાર છે.

આ ગાથામાં આપણે ધર્મધ્યાનના પ્રથમ એ પ્રકારા વિચાર્યા, આવતી ગાથામાં∍ધમ°-ધ્યાનના બાકીના એ પ્રકાર વિચારવામાં આવશે.

એની વિશેષ વિગત માટે જુઓ જૈન દર્ષિએ યાેગ. (ભાગ ૧ લાે) પૃ. ૧૪૬. (૨૪૮)

#### ધર્મધ્યાનના બાકીના બે પ્રકારા--

# . अञ्चभञ्चभकर्मपाकानुचिन्तनार्थी विपाकविचयः स्यात् । द्रव्यक्षेत्राकृत्यनुगमनं संस्थानविचयस्तु ॥२४९॥

અર્થ — ખરાબ અને સાર્ટુ કર્મ નું પાકલું તેની વિચારભુા તે વિપાકવિચય નામના પ્રકારમાં હોય અને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર તથા આકૃતિ સંબંધી વિચારભુા કરવી તે છેલ્લા ચાથા સંસ્થાનવિચય નામના ધર્મ ધ્યાનના પ્રકારમાં આવે છે. (૨૪૯)

વિવરણ—આ ગાથામાં ધર્મધ્યાનના છેલ્લા ત્રીજા તથા ચાથા પ્રકારનું વર્ણુન કરવામાં આવશે.

અશુલ—૮૨ પ્રકારનાં પાપકર્મી. જે અશુલના-અસુખના અનુલવ કરાવે તે પાપ. આપણે તત્ત્વતા આઠમા પ્રકરણમાં કર્મની ૮૨ પાપ પ્રકૃતિઓ જોઇ ગયા.

શુભ—૪૨ પ્રકારનાં પુષ્યકર્મા. જે શુભના-સુખના અનુભવ કરાવે તે પુષ્ય કર્મની ૪૨ પુષ્ય પ્રકૃતિએ આપણે જોઈ ગયા છીએ. પુષ્યકર્મા પણ સાેનાની બેડી જ છે. તેથી તેમના વિપાક પણ ચિ'તવવા અને તે કેવી રીતે બંધન છે તે ચિ'તવતું.

શુભ અને અશુભ સર્વ કર્મા કેવાં ફળા ઓપે છે તેના વિચાર-ચિ'તવન આ ધર્મ-ધ્યાનના ત્રીજા વિભાગમાં આવે છે. (જુઓ જૈન દક્ષિએ ચાેગ, પૃ. ૧૪૭–૧૫૦)

**પાક**—વિપાક, અનુભવ, ફળ. જેવાં વાવે તેવાં કર્મા ઊગે છે. તે વિપાકનું ચિ'તવન કરવું તે ધર્મધ્યાનના ત્રીજે પ્રકાર છે.

અનુચિ'તન—વાર'વાર વિચાર કરવાે તે. ધર્મધ્યાનના આ પ્રકારમાં ત્રીજા પુષ્ય અને ચાથા પાપતત્ત્વનું સવિગત અનુચિ'તન થાય છે.

દ્રવ્ય-ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય વગેરે છએ દ્રવ્યની આકૃતિએ કેવી હાય તેની વિચારણા-ચિંતવન કરવું તે દ્રવ્ય આકૃતિ ચિંતન-સંસ્થાનવિચય નામના ધર્મધ્યાનના ચાંચા પ્રકાર છે.

ક્ષેત્ર—જં ખૂદીપ, અહીદીપ, મત્ર્યલાક, ઊર્ધ્વલાક, પાતાળલાક એ વગેરે ક્ષેત્રની આકૃતિ વિચારવી તે આ ધર્મધ્યાનના ચાયા પ્રકારમાં આવે છે. ભૂગાળના વિષય કેટલા મહત્ત્વના છે તે આ ઉપરથી સમજાશે. અત્યારે એની ખિલકુલ શાધખાળ થતી નથી એ ખેદના વિષય છે. પણ એની ચાખવટ ઉપર આ ધર્મધ્યાનના ચાથા પ્રકાર આધાર રાખે છે, તે સમજવા જેવું છે. અત્યારે ભૂગાળ સંઅંધમાં આપણે કથાં છીએ તે જાણવું મુશ્કેલ છે, પણ ક્ષેત્ર આકૃતિનું ધ્યાન એ અતિ અગત્યના વિષય છે.

આ ધર્મ ધર્મા ધરાવા ચાથા પ્રકાર થયાે. આજ્ઞાવિચય, અપાયવિચય, વિપાકવિચય અને સંસ્થાનવિચય એમ ચાર ધર્મ ધ્યાનના લેદાે આપણુ વિચાર્યા. હવે આપણુ આ ચારે લેદના વ્યક્તિગત લાભાે જોઇએ. (૨૪૯)

## ધમ ધ્યાનના ચારે પ્રકારનું નિરૂપણ—

## जिनवरवचनगुणगणं संचिन्तयतो वधाद्यपायांश्व । कर्मविपाकान् विविधान् संस्थानविधीननेकांश्व ॥२५०॥

અર્થ'—તીર્થ'કર મહારાજનાં કહેલાં વચનના ગુણુસમૂહના વિચાર કરવા, તેમ જ વધ વગેરે અપાયાના વિચાર કરવા, અને જુદા જુદા પ્રકારના કર્મનાં ફળાને વિચારવા તથા અનેક પ્રકારની આકૃતિ રચનાને વિચારવી. (૨૫૦)

વિવેશન—મા શ્લાેકમાં વૈયક્તિક રીતે ધર્મધ્યાનના ચાર પ્રકારા અતાવી તેનાથી શા લાભ થાય તે આગળ ઉપર કહેશે.

જિનવર—તીર્ધ કરદેવે વસ્તુતત્ત્વ એાળખાવેલ છે, તેને તે પ્રકાર જાણું, સ્વીકારવું અને સદ્દહું એ પ્રથમ આજ્ઞાવિચય નામના વિભાગ છે. આ આજ્ઞાના વિષયોને મનમાં વાર વાર એકાગ્રતાથી વિચારતાં પ્રથમ પ્રકારનું ધમ ધ્યાન થાય છે. એ એક ધ્યાનથી એકા- ગ્રપણે વિચારણા કરવાથી ઘણા લાભ થાય તે આગળ ખતાવશે. વૈયક્તિક રીતે આ ધમ ધાનના પ્રથમ પ્રકાર થયા.

વધા— છવને મારે ત્યારે પ્રાણીને સારું લાગે, પણ તેના પરિણામે અન્ય ભવમાં જ્યારે કાંઇ એનું માથું ઉડાવી ખૂન કરે ત્યારે કડવા અનુભવ થાય છે. જુદાં જુદાં કર્મો એવી રીતે વધા વગેરે અડચણા કરે છે તે ખરાબર વિચારવી અને સદ્દહવી તે બીજો અપાયવિચય નામના ધર્મધ્યાનના વિભાગ છે.

વિયાક—કર્મની ૧૨૦, ૧૨૨, ૧૫૮ પ્રકૃતિ આપણે આગળ ઉપર જોઇ ગયા. એ કર્મો જયારે ઉદયમાં આવે ત્યારે સારાં માઠાં ફળા તે કેવાં આપે છે એ અને કર્મને જરાપણ શરમ નથી પણ રીતસર તે પાતાનું ફળ જુદાજુદા પ્રકારનું આપી રહેલ છે એ આખા વિશ્વની ઘટના વિચારવી. તે ધર્મધ્યાનના કર્મવિપાક નામના ત્રીજે વિભાગ છે.

સ'સ્થાન--લાકની અને પ્રત્યેક દ્રવ્યની આકૃતિએ કેવી હાય છે તે મનમાં ધારી લઇ તેને ચિ'તવવી એ ધર્મધ્યાનના ચાથા વિભાગ છે.

વૈયક્તિક રીતે આ પુનરાવર્ત નો લાગે કરી વખત ધર્મધ્યાનના ચારે વિભાગા ખતાવી ગયા. વિરાગવાર્તા ગમે તેટલીવાર કરવામાં આવે તેમાં પુનરુક્તિદાષ લાગતા નથી એમ કહી એવી વાતા પુનઃ પુનઃ કરવાની ટેવ પાડવાના આગ્રહ ગ્ર'થકારે જ શરૂઆતમાં કર્યા છે. (૨૫૦)

## ધમ<sup>૧</sup>ધ્યાનના અધિકારી (ધ્યાતા)—

# नित्योद्धिग्नस्यैवं क्षमाप्रधानस्य निरमिमानस्य । धुतमायाकलिमलनिर्मलस्य जितसर्वतृष्णस्य ॥२५१॥

અર્થ — હ'મેશ (સંસારથી) ભય પામેલા હાય, ક્ષમા જેના મનમાં પ્રધાન સ્થાને હાય (નિષ્કોધી હાય), અભિમાન વગરના હાય તેમ જ માયા–કપટને જેણે જિલ્લા હાય અને સર્વ પ્રકારની તૃષ્ણા ઉપર જેણે વિજય મેળવેલા હાય તે ધર્મધ્યાન કરનારા હાય. (૨૫૧)

વિવેચન—આ શ્લોકમાં ધ્યાતા કેવા હાય તેની થાડી વિગતા બતાવે છે. એ યાંચ ગાયા સુધી ચાલશે. ધ્યાતાનું અન્યત્ર યાેગબ્ર'થામાં વર્ષ્યું કર્યું છે તે નીચે વિચારવામાં આવશે. આપણે પ્રથમ ગ્ર'થકર્તા સાથે વિચાર કરીએ.

ઉદ્વિગ્ન—આપશે અગાઉ સ્તવનમાં સમકિતીનાં પાંચ લક્ષણા જોઈ ગયાં. શમ, સંવેદ, નિવે દ, આસ્તિકચ અને અનુક પા એ પાંચ લક્ષણા પૈકી નિવે દ નામનું ત્રીજું લક્ષણ અહીં પ્રસ્તુત છે. એને સંસારમાં રાચેલા પ્રાણીઓના પૌદ્ગલિક ભાવા જોઈને અંતરથી સંસારના ત્રાસ આવે, એ જોઈ શકે કે સંસારમાં તો નવ સાંધીએ ત્યાં તેર તૂટે એવી આ વાત છે. જરા ઊંઘીએ ત્યાં તેડું આવે કે કુંડુંખમાં અમુકને ગાળા ચડ્યો છે, કાઈ લાચી, કાઈ મરકીથી, કાઈ તાવથી પીડાય, પૌદ્દગલિક ફરનીચર ન મળે ત્યાં સુધી તેના તરફ રાગ રહે, પણ મળ્યા પછી તે કયાં કયાં મૂક્યું છે તેનું પણ ભાન નહિ, અને હજુ કરીઢામ એસે નહિ ત્યાં હુકમ આવે કે ઊપડા, આલા. આવા સંસારથી ખરેખર બીધેલા ધ્યાતા હાય, એને સંસારમાં કાંઈ પ્રેમ ઉપજે જ નહિ. આ સંસારમાંથી હ મેશને માટે હું છૂટું કયારે અને પરમાન દ સ્થાન પ્રાપ્ત કરું કયારે એવી એની ઇચ્છા થયા કરે. સંસારમાં તો એક આવે, બીજો મરે અને રસિક પ્રેમી દેખાતી પ્રિયા પણ અન્યને ઇચ્છે. આમાં કોઈ આપણું નથી અને આપણુંને થયેલા કે શ્વાના વ્યાધિ કોઈ લેતું નથી. એ તો રાતના પંખીના મેળા છે. આ સંસારમાં એક પણ મેળ ખાતા નથી અને તેમાં રાચવા માચવા જેવું કાંઈ નથી. આવી વૃત્તિવાળા ધ્યાતા હ્યા

**ક્ષમા**—બીજું એ ધ્યાતા ક્ષમાને પ્રાધાન્ય આપનાર હોય. એ તો જાણે ક્ષમાને વરેલા હોય. સામા માણુસ ગમે તેટલા ક્રેાધ કે ધમધમાટ કરે પણ જેના પેટનું પાણી પણુ હાલે નહિ અને જરા પણુ ઉકળે નહિ એવા ક્ષમાપ્રધાન તે ધ્યાતા હાય. એટલે ધ્યાનમાં પ્રથમ ક્ષાયની ગેરહાજરી હાય.

નિરિલિમાની—ધર્મધ્યાન કરવાને ચાચ્ય પ્રાણી જે હાય તેનામાં આઠ પ્રકારના મદ ન હાય. જાતિ, લાભ આદિ આઠ મદ આપણે જોઈ ગયા છીએ. તે આઠે મદ તેનામાં ન હાય. કાઈ જાતની જ્ઞાન, આવડત કે વ્યાપારની પાતાની વિશિષ્ટતા હાય તા તે વાતની મહત્તા કે તેનું અભિમાન તેને ન હાય. આ માન નામના બીજો કવાય જેણે છતી લીધેલ હાય તે ખરા ધ્યાતા થઇ શકે છે.

ધુતમાયા—ધર્મધ્યાન કરનારે માયાકપટ છાડી દેવાં–તજ દેવાં તોઇએ. અંદર કાંઇક અને દેખાવ બીજો એવું અશુદ્ધ વર્તાન તે (ધ્યાતા) ન કરેં. એને ગાટા વાળવાના ન હાય, એ માયાકપટ ન આચરે, એને દંભ ન હાય. ટૂંકામાં, એણે ત્રીજા માયા નામના ક્યાય ઉપર વિજય મેળવેલા હાય

જિતનુષ્ણ—ધ્યાતાએ સર્વ ગુણુના નાશ કરનાર લાંભ ઉપર વિજય મેળવ્યા હાવા જોઈએ. એને લાખા કે કરાડા રૂપિયા ન લલચાવે. એને રાજ્યસત્તા ગાંડા ન બનાવે અને નિશાળના માસ્તરની કે એવી કાઈપણ પદ્વી એને લાંભમાં ન નાંખે. આ લાંભ નામના ચાથા કષાયને ધ્યાતા જીતીને બેસી ગયેલા હાય.

હજુ તો બીજી ચાર ગાથા ધ્યાતા કેવા હોય તે ખતાવવા આવવાની છે. પણ આટલા વિવેશન ઉપરથી પણ સમજાયું હશે કે ધર્મધ્યાન કરનાર કાંઈ જેવા તેવા કે ખજારમાં રખકતા પ્રાણી ન હાય; એ તો કપાયરહિત અને સંસારથી ઉદ્દેગ પામેલા ઉત્તમ ચારિત્ર-વાન અને બધા લાકોની આગળ વધેલા મહાન માણસ હાય. ક્રાંધ, માન, માયા, લાભ વગરના પ્રાણી કલ્પા. ધ્યાતા કેવા હાય તેના સંબંધમાં આપણે બીજા લખનારાના વિચારા જાણીએ. એ સર્વ પ્રસ્તુત છે અને ચાલુ વિચારને ટેકા આપનારા છે. આપણે તે પણ જેઈએ. ધ્યાન કરનાર ધ્યાતા કેવા હાય તે સંબંધી હેમઅં દ્રાચાર્ય કહે છે કે એનામાં અમુક ગુણા તો અવશ્ય હાવા જોઈએ. પ્રાણના નાશ થાય તા પણ સંયમના ત્યાગ ન કરનાર તે હાય છે. તે અન્યને પાતાના આતમા જેવા દેખે છે. ઠંડીગરમીના સર્વ પ્રકારના ઉપસર્ગોને તે સહન કરનાર હાય છે. માલના તીલા ઇચ્છાથી રાગી તે હાય છે. રાગદેવ ને કપાય ઉપર તેણે વિજય મેળવેલા હાય છે અને તેનાથી તે જરાપણ વિહ્વળ થતા હાતો નથી. કોઈ કાર્ય ઉપર આસક્તિ ન રાખતાં નિલે પ રહેનારા હાય છે. તે કામભાગથી વિરક્ત હાય છે. તે કોઈની સ્પૃહા કરતો નથી અને પાતાના શરીરની પણ એ સ્પૃહા કરતો નથી. તે વૈરાચ્યના અને સંવેગવાન હાય છે. તેના દરેક કાર્યમાં સમતા એલમોત થઈ ગયેલી દેખાય છે.

આવા ધ્યાતા રાજા અને ભિખારીને સરખા જુએ છે અને સર્વ નું કલ્યાણ ઇમ્છે છે. એને પાપી ઉપર કરુણા આવે છે, સાંસારિક સુખથી તે વિરક્ત હોય છે, મેરુની પેઠે તે નિષ્ક પ હોય છે. તે ચંદ્રની પેઠે આનંદદાયક હોય છે અને પવનની પેઠે નિઃસંગી હોય છે. તે છુહિને ધારણ કરતાર હોય છે. આ પ્રમાણે ધ્યાતાના તેર આવશ્યક લક્ષણા અતાવ્યાં છે, તે 'જૈન દિષ્ટિએ યાગ'(પૃ. ૧૩૯)માં ચિત્રપટ પર રજૂ કર્યાં છે.

જ્ઞાનાલું વમાં ધ્યાન કરનારનાં લક્ષણ અતાવ્યાં છે, તેમાંની જરૂરી હકીકત 'જૈન દરિએ યોગ' પૃ. ૧૪૧માં સંગ્રહી છે. ત્યાં પણ તે જ સદર આકારની વાત રજૂ કરી છે. એ સ્વરૂપ વાંચતાં એમ લાગે છે કે એમાં આપણાં જેવાં સંસારીના કાંઈ પત્તો ખાય તેમ નથી, પણ એવા આપણું થવાની ભાવના રાખવી અને વાતને છેહી ન દેવી. સંક્ષેપમાં, ધ્યાતા અહિરાતમા, અંતરાતમાં અને પરમાત્માનું સ્વરૂપ પોતામાં ગાઠવી અંતે પરમાત્મભાવ તરફ પ્રયાણ કરે છે. ધ્યાન કરનારનું આવું સ્વરૂપ યાગીએ લખી ગયા છે, અને તે તા આપણા આદર્શમાં રાખવા જેવું છે.

ખાકી ગમે તે માણુસ ધ્યાતા થઇ શકે અને ગાટા ચલાવે એવી વાત જ નથી. એ તો ખહુ લાંચી હદની વાત છે. પણ તેવી સ્વરૂપવિચારણા વાંચી નાસીપાસ થવાની જરૂર નથી, આપણી ભાવના શુદ્ધ હશે, આદર્શ નિર્મળ હશે તો આપણા આદર્શો જરૂર સિદ્ધ થશે. માટે જે પ્રકારના ધ્યાતા આ યાગગાંથામાં અતાવ્યા છે તેવા થવા પ્રયત્ન કરવા અને દરમ્યાન સ્પષ્ટ આદર્શ રાખવા.

આ ગ્રંથના મતે બીજાં ધ્યાતાનાં ક્ષકાલુ કેવાં હાવાં જોઇએ તે વિચારીએ. એમણુ પાલુ ધ્યાતાના આદર્શ ઊંચા રાખવામાં કાંઈ કચાશ રાખી નથી તે આપશે આવતી અને તે પછીની ગાથામાં જોઇશું. જો સંસારના ભય ક્ષાગ્યા હાય તા તેવા થવા સિવાય બીજો કાેઈ માર્ગ જ નથી. (૨૫૧)

#### ધ્યાતાનાં વધારે લક્ષણાે—

## *तुल्यारण्यकुलाकुलविविक्तवन्धुजनश्रुवर्गस्य ।* समवासीचन्दनकल्पनप्रदेहादिदेहस्य ॥२५२॥

શ્રાથ — એને જંગલ પછુ સરખું અને કોઈ કુળની સાકુળતામાં રહેવું પણ સરખું, અને જુદા પહેલા લાઈએ! (મિત્રો) પણ સરખા અને શત્રુ પણ તેટલા જ સરખા, અને કોઈ ચંદનના લેપ કરી જાય અને કોઈ વાંસલા વડે દેહના છેદ કરે તે એક સરખું લાગે તેવી તેનામાં ભવ્યતા હાય છે. (૨૫૨)

30 K

વિવરહાુ--ધ્યાતા કેવા હાય તેનું વર્ણન જે ૨૫૧મી ગાથામાં શરૂ કર્યું છે તે આગળ ચલાવે છે.

તુલ્ય—એને જંગલમાં–અરષ્યમાં રહેવાનું હોય કે કોઇના કુટુંબમાં એ બન્ને વાત એને સરખી લાગે છે. એને અરષ્યમાં રહેતાં ખેઠ થતા નથી અને કુટુંબની વચ્ચે રહેવાનું થતાં હરખાતા નથી. એ જંગલમાં રહી ભયંકર પશુએાથી ગભરાતા નથી અને સારા કાેઇ પ્રાણીના કુળમાં એને રહેવાનું થાય તાે કુલાતા નથી. એને મન તાે બંને એક્સરખા જ છે.

અગાઉ માટાં માટાં સંયુક્ત કુળા-કુટું છે હતાં, તેમની વચ્ચે રહેવાનું થાય કે જ ગલમાં પશુ વચ્ચે રહેવાનું થાય તે તેને મન તા એકસરખું જ છે.

કુલ એટલે ઉશ્રકુળ, ગૌતમકુળ વગેરે. અનેક પ્રકારનાં માટાં કુળા પૂર્વ કાળમાં હતાં અને સા બસા માણુસા સાથે જમતા. છાકરાંએા કલબલાટ કરે કે ઘરનાં માણુસા ગડબડાટ કરે, પણુ ધ્યાતાના પેટનું પાણી હલે નહિ, એવા ધ્યાતા હાય.

વિવિક્ત — છૂટા પડેલા ભાઇએ! ઘણું વખતે મળે ત્યારે હેત ઊબરાઇ જાય છે. પણ ધ્યાતાને મન ભાઇ કે દુશ્મન, સગા કે શત્રુ સર્વ એકસરખા છે, અથવા એને કાઇ સગા પણ નથી અને કાઇ દુશ્મન પણ નથી. એની તા આખી દુનિયા સંબંધી છે, એમાં કાઇ વહાલા કે દવલા નથી. એ સર્વને એકસરખા ગણું છે. એની નજરે કાઇ મિત્ર કે શત્રુ ખાસ નથી, સર્વ સમાન છે. કમઢ એના ઉપર વરસાદ કરે કે ધરણું દ્ર એના ઉપર છત્ર ધરે તે બન્ને ઉપર સમાન વૃત્તિ રહેવી ઘણી સુશ્કેલ છે, પણ ત્તે આપણા ધ્યાતા રાખે.

સમ—તુલ્ય. કાેઇ ચંદનના લેપ કરે અને કાેઇ કાપી નાખે તે બન્ને એને મન સરખા છે. એને ચંદનવિલેપન કરનાર તરફ રાગ થતા નથી અને કાપનાર કે પ્રાથ્યુંત ઉપસર્ગ કરનાર પર હેવ થતા નથી.

**વાસી**--વાસ કરનાર. સુગ'ધી લગાડનાર.

**કેલ્પન-**-છેદન, કાપી નાંખલું તે.

પ્રદેહ—ચંદન શરીરે ચાળવું, અંદનના શરીરે લેપ કરવા તે. દિહ્ ધાતુ ઉપચયના અર્થમાં વપરાય છે. આવા બન્ને પ્રકારના માણસા ઉપર—ચંદનના લેપ કરનાર અને તરવારથી કાપનાર ઉપર એની મનાવૃત્તિ એકસરખી રહે છે. એને ચંદનનું વિલેપન કરનાર પર રાગ થતા નથી અને પાતાને કાપનાર ઉપર ક્રેષ થતા નથી. તેથી કાંઇ જીવતા ચામડી ઊતારવા આવે ત્યારે પાતાને કષ્ટ થશે તેના તે વિચાર ન કરે, પણ સામા માણસને પૃષ્ઠ કે હું (પાતે) કેવી રીતે ઊલા રહું કે તમને જરાપણ તકલીક ન થાય. આવું મનનું વલણ મુશ્કેલ છે, પણ અભ્યાસથી આવી જાય છે. તે જેને આવી ગયું હાય તે ખરા ધ્યાતા છે એમ જાણવું. (૨૫૨)

# ધ્યાતાનાં વિશેષ લક્ષણા—

## आत्मारामख सतः समतृणमणिमुक्तलेष्टुकनकस्य । स्वाध्याय-ध्यानपरायणस्य दृढमप्रमत्तस्य ॥२५३॥

અર્થ'—આત્મા-ચેતનમાં ૧મછુ કરનાર, સંત-સજ્જન, જેના મનમાં તહુ ખલું અને રત્ન સમાન હોય અથવા જેશે માટીના ઢગલા અને સાેનું એક જ ગણીને મૂકી દીધેલા હાૈય અને જે સ્વાધ્યાય (અભ્યાસ) અને ધ્યાનને માટે સવ<sup>ર</sup>દા તૈયાર હાેય તથા પાકા અપ્રમાદી હાેય તે ધ્યાતા હાેય. (૨૫૩)

**વિવેચન**--ધ્યાન કરનાર ધ્યાયકનું જ આ ગા**યા**માં વજી ન ચાલુ છે. તે પરથી ધ્યાયક કૈવા હાય તેની વ્યાખ્યા આંધી લેવી.

આત્મારામ—આત્મિક ગુણાની વિચારણા કરનાર ચાંગી દ્ર. એ આત્માની વાતામાં જ આરામ પામે, એમાં જ એને મજા આવે અને આત્માની કેવી રીતે પ્રગતિ થાય તેનું સતત ચિંતવન કરે. એ પ્રાણીને-ધ્યાયકને આત્માની કે આત્મા પર અસર કરનારની વાતમાં જ અભિરતિ (આન'દ) થાય, એવા ધ્યાતા હાય.

સત્—અને આપશે જે ધ્યાતાનું વર્લુંન વિચારીએ છીએ તે સજ્જન પુરુષ હોય, જેને સંતપુરુષ કહેવામાં આવે છે તેવા તે હોય. સંતપુરુષા દુનિયામાં થાડા હોય છે. તેમાંના તે એક પુરુષ હોય.

સમત્ હ્યુમ હ્યુ--એની નજરમાં તછુખલું અને મહામૂલ્યવાન રત્ન એક સરખા જ હાય, એને રત્ન તરફ પક્ષપાત ન હાય અને તહ્યુખલાં તરફ અભાવ ન હાય. એ ધ્યાતાની નજરે બન્ને સરખા જ દેખાય. આવી રત્નમાં અને તહ્યુખલામાં સમભાવબુદ્ધિ ઘણી મુશ્કેલ છે.

લેષ્ડુકનક—એણે સાનાને અને ધૂળના ઢેફાને સરખાં ગણીને મૂરી દીધેલ હાય છે. સાનાના ઢગલા કરેલ હાય કે ધૂળના ઢગલા હાય તે બન્નેને સરખાં ગણીને એશે છાડી દીધેલાં હાય છે. એની નજરમાં સાનાના ભાવ અત્યારે વધારે છે તેથી તે ઊંચું છે અને રેતીના ઢગલા નકામા છે એમ લાગતું નથી. એ સાનાને અને રેતીને સરખાં ગણીને ત્યાગ કરે છે.

ટીકાકાર 'મુક્તે' એટલા અર્થ કરી વિશેષ વ્યાખ્યા આપતા નથી, મને ભારધા તે અર્થ કર્યો છે.

સ્વાધ્યાય—અભ્યાસ દીકાકારના કરેલા કાઇ અર્થ નથી. મને તેના અર્થ અભ્યાસ લાગ્યા છે. તે અભ્યાસ કરે કે ધ્યાન કરે, તેમાં એકાગ્રચિત્ત લગાડી દે છે. એને અભ્યાસ અને બાકીના વખતમાં ધ્યાન સિવાય કાંઈ પણ સૂઝતું નથી. એ તો અલ્યાસ અને ધ્યાનમાં નિરંતર મશગૂલ રહે છે. એને ખાલુંપીલું કે બીજું કાેઈ કામ સૂઝતું જ નથી.

**દહમ્**—એ અહીં ક્રિયાવિશેષણ તરી કે વધરાયેલ છે. દઢતાપૂર્ધ ક, અપ્રમાદીપ**ણે** એવા એના અર્થ છે.

**અમમત્ત** અપ્રમાદી. પ્રમાદરહિત, નિરંતર ઉદ્યમી.

આવે! આપણા ધ્યાતા હાય. હજુ ધ્યાતાનાં વિશેષ ઉપલક્ષણે: બીજી બે ગ્રાથાથી શ્ર'થકર્ત્તાએ બતાવ્યા છે. તે આપણે નેઇએ. (૨૫૩)

### ધ્યાતાનાં વધુ લક્ષણાે---

## अध्यवसायविशुद्धेः प्रशस्तयोगैर्विशुध्यमानस्य । चारित्रशुद्धिमग्र्यामवाप्य लेक्याविशुद्धिं च ॥२५४॥

અર્થ —પાતાના અંતિમક વિશુદ્ધ અધ્યવસાયથી જેના ત્રણે યાેગા સારી રીતે પ્રસસ્તા હાય છે અર્થાત્ જે દિન દિન પ્રત્યે વધારે વિશુદ્ધિને પામતા હાય છે અને જે સારિત્રની પ્રધાનભૂત શુદ્ધિને અને પાતાની હૈશ્યાની શુદ્ધિને પણ કરે છે, એવા ધ્યાતા હાય છે. (૨૫૪)

વિવર્ણુ-ધ્યાતા કેવા હાય તે પર વર્ણન ગ્રાથકર્તાએ ૨૫૧મા શ્લાકથી શરૂ કર્યું છે તે આ અને આવતા શ્લાકમાં પણ સાહ્ય રાખે છે.

અધ્યવસાય—પૃથ્વી, એકે દ્રિય વળેરે સર્વ જવાને અધ્યવસાય તે જરૂર હાય છે. આ શુદ્ધ અધ્યવસાયવાળાને અધ્યવસાયની વિશુદ્ધિને પરિભામે, અધ્યવસાય સારા થાય તેને પરિભામે, યાગા શુદ્ધ થાય છે.

**દો અ**—એના-ધ્યાતાના મન, વચન, કાયાના ચાંગા પણ બરાબર વર્તે છે. એટલે સારા અધ્યવસાયને પરિભામે એની મન, વચન, કાયાની પ્રવૃત્તિ પણ બહુ સરસ હાય છે. આવા ધ્યાતા હોય.

વિશુદેયમાન—આવી રીતે સુંદર અધ્યવસાયને પરિભામે એની યાગાની પ્રવૃત્તિ પણ દિવસાનુદિવસ વધારે શુદ્ધ શુદ્ધતર થતી જાય. આમ અધ્યવસાયા યાગ પર અસર કરે છે અને દિને દિને એ વધારે વિશુદ્ધ થતા જાય છે.

**ચારિત્રશક્તિ**—આવી રીતે મન વચન કાયા વિશુદ્ધ વર્તે એટલે એના ચારિત્રમાં શુદ્ધિ ઉત્તરાત્તર થતી જાય. સારાને બધું સારું જ મળે. યાગની અસર ચારિત્ર પર થાય એમાં નવાઇ નથી. અષ્ટપ્રવચનમાતા પણ યાગશુદ્ધિ જ માગે છે અને તે તે৷ સારિત્રના પ્રાણુ સમાન છે.

**લેશ્યા**—અને ચારિત્રશુદ્ધિ થતાં લેશ્યાશુદ્ધિ થાય એ તે৷ ઉઘાડી સમજાય તેવી વાત છે. આવે આપણા ધ્યાતા હાય. જે ધ્યાતા ન હાય તેણે આ વર્ણન વિચારી ધ્યાતા થવાના આદર્શ રાખવા તેઈએ, કારણ કે આ સંસારના અનેક તાપનું નિવારણ અંતે એ માગે જ થાય તેમ છે. (૨૫૪)

### ધ્યાતાનાં છેવટનાં લક્ષણા—

## तस्यापूर्वकरणमथ घातिकर्मक्षयैकदेशोत्थम् । ऋद्विप्रवेकविभववदुपजातं जातभद्रस्य ॥२५५॥

અર્થ — તેને આ અપૂર્વકર**ણ હાય છે, એક દેશે ઘાતિકર્મના ક્ષયથી તે ઉદ્દ**લવેલું હાય છે, તેમ જ અનેક પ્રકારની ઋદ્ધિઓના વૈભવથી યુક્ત ઉત્પન્ન થયેલું હાય છે. અને એનું (ધ્યાતાનું) કલ્યાણ થયેલું હાય છે. (૨૫૫)

વિવેશન—ધ્યાતાનું વિવેશન જે ૨૫૧મી ગાંથાથી શરૂ થયું છે તેના બાકીના અને છેવટના ભાગ આ ગાંથામાં પૂર્ણ થાય છે.

આપૂર્વ કરાયુ — પૂર્વ કર્મક્ષય ન કર્યો દ્વાય તેવું. ચાથા ગુલુકાલુને અંતે જે અપૂર્વ કરાયુ થાય છે તેને અને આ અપૂર્વ કરાયુને સંબંધ નથી. બાકી, એ કર્મના જે ક્ષય તે અહીં કરે છે તે અપૂર્વ છે. તેની સંખ્યા પણ ઘણી માટી છે તે દબ્ટિએ તેને અપૂર્વ કરાયુ કહી શકાય.

અથવા એને આઠમું અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થાય છે એવા અર્થ કે ભાવ શક્ય છે. બાકી ત્રણ કરણમાંનું એક અપૂર્વકરણ તાે એને ચાથા ગુણસ્થાનકને અંતે ક્યારનું થઇ ગયેલ છે. તે અર્થ ભત્ર ઘટે નહિ.

ઘાતી કર્મ — ચાર ઘાતી કર્મા છે, તે આપણે જોઈ ગયા. જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય અને અંતરાય એ ઘાતી કર્મોનો તે! ક્ષય થવાને હજુ વાર છે. પણ તેના એક વિભાગ અત્ર શરૂ થઈ જાય છે. એટલે ઘાતી કર્મના ક્ષય થવાની શરૂઆત અહીં થી જ માય છે. ધ્યાતા એનું સરસ ધ્યાન કરે છે કે ચારે ઘાતી કર્મના ક્ષયની શરૂઆત તે કરી નાખે છે. ધ્યાતાનું ધ્યાન કર્મોને કાપવાની શરૂઆત કરે છે. ઘાતી કર્મના ક્ષય કેમ થાય છે અને તેના ઉદ્દય કેમ એટકે છે? ધ્યાનઅનિ એટલા આકરા છે કે ધ્યાતાનું ધ્યાન એને કરે એ તદ્દન સ્વાલાલિક વાત છે.

ઋક્ટિ—અવધિજ્ઞાન, આઠ સિદ્ધિ વર્ગરે અનેક પ્રકારની સિદ્ધિઓ યાગીને—ધ્યાતાને એકાગ્રતાને પરિણામે પ્રાપ્ત થાય છે, પણ તેમાં તે રસ ન લે, ખાસ ધર્મશાસનને લાભ થતો હાય તો જુદી વાત છે, પણ પાતાના લાભની ખાતર પ્રાપ્ત થયેલ ઝદ્ધિના ઉપયોગ કરે નહિ. તે જાણે છે કે અભ્રિમા, લિધમા વગેરે સિદ્ધિઓના ઉપયોગ કરવા તે પ્રમાદ છે અને પ્રમાદ તે યાગનજરે મૃત્યુ છે. આથી પાતાના લાભ ખાતર એ સિદ્ધિના ઉપયોગ

ન કરે, પણ તેને ઋહિ કે સિહિ તો જરૂર મળે. પ્રમાદથી એ પાતાના અધઃપાત ન વારે.

પ્રવેક—પ્રકાર, અનેક પ્રકારની સિદ્ધિએ અને નિધિએ તેને મળે છે. ઋદ્ધિનો ઉપયોગ તે યેાગળળ વધારવા અંગે કરે. એ સાંસારિક કે અંગત કાઇ હેતુએ એ સિદ્ધિના ઉપયોગ ન કરે. પણ એને સર્વ આઠે સિદ્ધિએ મળેલી હાય છે. અને તેનામાં તેની શક્તિ હાવાને કારણે જ એ અપૂર્વ કરણ કરી ચારે ઘાતીકર્મના ક્ષય કરવાની શરૂઆત તા કરી દે છે.

વિભવ—વૈભવ. આઠે મહાસિદ્ધિઓ મોટી દેાલત સમાન છે અને તેને વૈભવ કહેવામાં જરાપણ અતિશયોદિત નથી.

જાતભદ્ર—કલ્યાણવંત. ધ્યાતા જન્મથી ભદ્રપરિણામી હાય છે. ભદ્રિક જીવા સ્વભાવ વડે જ કલ્યાણને ઇચ્છનારા અને કલ્યાણ કરનારા હાય છે. આ ધ્યાતાનું કલ્યાણ તા થઇ જ રહ્યું છે, અને તે તેણે ધ્યાનના ખળથી પ્રાપ્ત કર્યું છે. એ જન્મથી કલ્યાણવંત હાય કે ન પણ હાય, પણ અત્યારે તા તેનું કલ્યાણ થઇ રહ્યું છે અને તે તેણે પ્રયાસ કરી પ્રાપ્ત કર્યું છે.

રપ૧-૨૫૫ ગાથામાં જેનું વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે તેવા ધ્યાતા હાય. (૨૫૫)

ધ્યાતા ગારવમાં પડે નહિ—

सातिद्धरसेष्वगुरुः प्राप्यद्धिविभृतिमसुलभामन्यैः। सक्तः प्रश्नमरतिसुखे न भजति तस्यां मुनिः सङ्गम् ॥२५६॥

અર્થ — સાલા, ઋહિ અને રસના ગારવાથી રહિત, અને જેને બીજાએ પ્રાપ્ત કરવી સહેલી વાત નથી તે ઋહિવૈભવને સારી રીતે મેળવીને, તે તો શાંતિના સુખમાં આનંદ પામે છે, અને તે ઋહિ વગેરેમાં આસકત પણ થતા નથી. (૨૫૬)

વિવેચન—ધ્યાન કરનાર કેવા હાય છે તેનું આ ગાયામાં વધારે વર્ણુન કરે છે. પ્રાસંગિક તરીકે અત્ર ગારવ અથવા ગૌરવને પણ વર્ણુંવી દીધાં છે.

ગારવ—ગૌરવ, અભિમાન, અહંકાર. આ ત્રણ પ્રકારના ગારવા છે—ઝિદ્ધિ, રસ અને સાતાગારવ. ઝિદ્ધિગારવ તે માટા ધનપતિ કે રાજમહારાજાને થાય. તે ધનપતિનું પદ પચાવતું ખહુ મુશ્કેલ છે. પૈસાની સાથે અભિમાન તા જેહાયલું જ રહે છે. બીજું, રસ-વાળી ચીજ માસંબી, સંતરા કે શેરડી પાતાને મળ્યાં હાય તેનું અભિમાન પ્રાણીને તરત આવી જાય છે અને મારી ત દુરસ્તી કે શરીરના અવયવા કે સ્નાયુઓ એવા મજબૂત છે કે હું પચાસ માણુસની રસાઈ જમી લઉં અને ઊભા અલે એક મણુ દૂધ પી જાઉં, પાતાની તબિયતને અંગે આવું અભિમાન પ્રાણી ઘણીવાર કરે છે.

અગુરુ — ગૌરવરહિત. પાતાની પાસે માટી ઋદિ હોય કે રસવાળી ચીજો હોય કે પાતે ત'દુરસ્ત સેન્ડા જેવા હોય, આ વાતની માટપ જે ન માને કે ન મનાવે તે ગૌરવ કે ગારવરહિત કહેવાય છે. આપણા ધ્યાતા આવા કાેઇપણ પ્રકારના ગારવ વગરના હોય છે.

અમુલભા—કેટલીક ચીજે બીજાને મળવી મુશ્કેલ છે. અસુલભ એટલે દુષ્પ્રાપ્ય. બીજા તેા માથાં કૂટીને કે અનેક તપા કરી રહે ત્યારે તે ચીજ મળે છે એવી, અન્યને દુષ્પ્રાપ્ય ચીજ આવા ધ્યાતાને મળે ત્યારે પણ તે તેમાં રાચતા નથી.

સકત—એ તો પ્રશમસુખમાં આસકત થાય છે. એને અશિમા, લિધમા આદિ મળે કે સરસ અન્યને ધરાવીને ખવરાવી શકે એવી અક્ષીણ મહાન લિબ્ધ મળે, પણ તે તો એવી લિબ્ધ સિદ્ધિમાં ફસાઇ જતો નથી કે તેના પર આસકિત કરતો નથી. તેને તો પ્રશમસુખમાં જ આસકિત હાય છે અને તેમાં જ તે રત થાય છે. કોઇ જાતની ઋદ્ધિ-સિદ્ધિ તેને માહ ઉપજાવતી નથી. ઋદ્ધિ-સિદ્ધિમાં માહ પામવા તેને તે પ્રમાદ ગણે છે અને પ્રમાદ તો મૃત્યુ છે એમ તે માને છે. એ તો શાંતિના—સમતાના સુખમાં આસકત થઇને તેમાં મસ્ત રહે છે.

પ્રશામ—શાંતિ, સમતા, ચિત્તની સ્થિરતા. એ પ્રશામસુખ કેવું હાય તેનું વર્ણુન આપણે અગિયારમા પ્રશામપ્રકરણ (ગાથા ૨૩૫–૨૪૨)માં જોઇ ગયા છીએ. તેમાં આનંદ થાય, તેમાં મજા આવે, તે સુખ હાય ત્યારે સુખ લાગે, એવા સુખમાં એ મસ્ત રહે. એનું આકર્ષણ આ પ્રશામસુખમાં હાય અને તેવા સુખમાં તે આસક્ત રહે.

તસ્યાં—અને તે ઋદ્ધિ આદિમાં રસ ધરાવતા નથી. એ ઋદ્ધિ–સિદ્ધિને ઉપાધિ ગણે છે. એને પ્રશમસુખમાં જ મજા આવે છે. જે ઋદ્ધિને સંસારી જીવ બહુ માને છે, તેમાં તેની આસકિત હોતી નથી, એને તા પ્રશમસુખ મેળવવાની હોશ હોય છે.

સંગ—રાગ. એને ઋદ્ધિ વગેરમાં જરાએ આકર્ષણ લાગતું નથી, એના પ્રેમ તે પ્રશમસુખ તરફ જ અને તેને પ્રાપ્ત કરવામાં અને મળ્યું હોય તે તેને રાખવામાં જ હાય છે. આવા ધ્યાતા–ધ્યાયક હાય.

એના વિશેષ વર્ષુ ન માટે જ્ઞાનાર્ષુ વ અને હેમચંદ્રાચાર્યકૃત યાગશાસ્ત્ર ચંચા જેવા. (૨૫૬)

### ધ્યાતા સુનિને સુખ—

# या सर्वसुरवरिद्धिर्विस्मयनीयाऽपि साडनगारद्धेः । नार्धति सहस्रभागं कोटिशतसहस्रगुणिताऽपि ॥२५७॥

અર્થિ — માટા દેવતા એટલે ઇંદ્રોની જે ઋદિ હાય તે તા આશ્રર્ય ઉપજાવનાર દ્રાય છે, તા પણ સાધુની ઋદિ પાસે એક હજારમા ભાગથી અડધી પણ ન થાય અને તે ઋદ્ધિને કરાઉ કે દશ હજારે ગુણવામાં આવે તે પણ ઘરખાર વગરના મુનિની ઋદ્ધિથી અડધી પણ ન થાય અને હજારમે ભાગે પણ ન થાય. (૨૫૭)

વિવેચન આવા પ્રકારના ધ્યાતા સુનિની આંતરસંપત્તિની કિંમત અહીં લગભગ અતાવે છે. તેથી તે ઋદ્ધિ કેટલી પ્રાપ્ત કરવા યાગ્ય છે તેના અરાબર ખ્યાલ થશે.

સુરવર—દેવતાની ઝહિ કરતાં ઇંદ્રની ઝહિ ઘણી વધારે હોય છે. તેને તો આખો વખત લાગવિલાસમાં નૃત્ય અને નાટકા જેવામાં પસાર થાય છે. સુરવર એટલે ઇંદ્રની ઝહિ સાથે ઘરખાર વિનાના સુનિ ધ્યાતાની ઝહિને ગ્ર'થકર્તા સરખાવે છે. ઇંદ્રની ઝહિ પલ્લામાં એકબાઝુએ રાખી તાળવામાં આવે અને બીજી બાજુએ પલ્લામાં સાધુ–ધ્યાતાની ઝહિ તાળવામાં આવે તા, સાધુની ઝહિનું પલ્લું ઘણું નમે છે.

વિસ્મયનીયા—અશ્વર્ય ઉપજાવે તેવી. સુરવરની ઋહિના જ્યારે વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે આપણે તો ખરેખર આશ્વર્યમાં પડી જઇએ છીએ. આપણા શેઠિયાઓ પાસે કરાડ રૂપિયા હાય તેથી વધારે સામાન્ય દેવતા પાસે હાય છે, અને મહર્દિક દેવતા પાસે તેથી પણ વધારે હાય છે, અને ઇંદ્ર પાસે તો તેથી પણ વધારે હાય છે. એટલી માટી એ ઋહિ હાય કે આપણે તો તેનું વર્ણન વાંચીને આભા બની જઇએ અને મુખમાંથી અહાહા! એવું આશ્વર્ય નીકળી પડે. આ ઇંદ્રોની ઋહિને અણગાર સાધુની ઋહિ સાથે સરખાવીએ તો ઇંદ્રની ઋહિ હજારમા ભાગની પણ નથી અને અડધી પણ થતી નથી. એટલી કિંમતી ઋહિ આત્મદમ્ટિવાળા સાધુની હોય છે.

આનં દની કિંમત રૂપિયા આના પાઇથી ન થાય, એ તો આનંદ માણુનાર જ જાશે. સાધુ—મુનિ—ધ્યાતા આત્માનં દમાં મસ્ત રહે છે અને તેમની તે માટી ઋદ્ધિ છે, તે માટા ઇદ્રની સ્થૂળ ઋદ્ધિ કરતાં હજારા ગણી છે. જે આનંદ મુનિને થાય છે તેની કિંમત ઇદ્રના સખથી પણ વધારે છે.

આ સર્વ સુખ અને તેના પ્રકાર તે કાૈને મળે ? કચારે મળે ? એ જેતાં સુખને તાળવાનું સાધારણુ ધારણુ મૂકી દેવું જોઈએ. એ તા ઘણી ઊંચી હદની વાત છે અને અનુભવથી જ જણાય તેવું છે. ખાકી તા સમજાવવા માટે આ પ્રયાસ શ્ર'થકર્તાએ કર્યો છે અને આપણે તેને અનુસરીએ છીએ.

આ તુલનામાં કે તોલમાં જરાપણ અતિશયોકિત નથી કે પુસ્તકિયાવેઠા નથી. જેમણે એ સુખ જાણ્યું છે, જેયું છે, અનુભવ્યું છે તેમનું આ વચન છે અને તેઓ ગમે તેનું જૂકું બાલવા કે જૂકું સમજાવવાના મનથી પણ પ્રયાસ કે સંકલ્પ ન કરે.

નાર્ધાતિ સહસભાગ'--હજારમાં ભાગથી અરધી જેટલી પણ ન થાય. એટલે દેવના ઇંદ્રના સર્વ સણવડોના સરવાળા કરવામાં આવે તો તે સુખ મુનિના સુખના હજારમા ભાગથી અડધું પણ ન થાય. ગુણાત—અને ઇંદ્રના એ સુખને સેંક્ડાએ ગુણીએ કે હજારે ગુણીએ તો તે સુખ અલ્ગારના સુખની પાસે અરધું પણ થતું નથી. હિસાબ એવા છે કે આમાં ગુણાકારની વાત છે. હવે ઇંદ્રના આનંદને હજારે ગુણવામાં આવે તો તે સુખ સરખામણીમાં અલ્ગારના સુખની આગળ કાંઇ જ નથી. આ વાત અનુભવે સમજાય તેવી છે. જેમણે એવા સુખને અનુભવ કર્યો છે તેમણે આ જણાવેલ છે. એટલે આપણે માટે તો પુરુષવિધાસે વચન-વિધાસ છે.

વ્યવહારમાં પણ જણાય છે કે સુંદર મનાયત્ન કરતાં કે ભૂમિતિના પ્રશ્નના નિરાકરણ વખતે જે આનંદ થાય છે તે અનિર્વચનીય છે.

અનગારઋકિક્ક—સાધુપુરુષ, મુનિની ઋદ્ધિ. જેને ઘર નથી, પાતાનું કાેઈ નથી તેની ઋદ્ધિ. આ માનસિક આનંદ અથવા ત્યાગના સ્વાત્માનંદ જણાય છે. (૨૫૭)

## તે સર્વોત્કૃષ્ટ ચારિત્ર પણ મેળવે--

# तज्जयमवाप्य जितविष्टनरिपुर्भवशतसहस्रदुष्प्रापम् । चारित्रमथाख्यातं संप्राप्तस्तीर्थक्रतुल्यम् ॥२५८॥

અર્થ —એવી લિધમા આદિ ઋદિના જય કરીને જેણે અંતરાયરૂપ શત્રુએ ઉપર વિજય મેળવ્યા છે તે ધ્યાતા સંસારના સેંકડા કે હજારા ભવે પણ મળવું દુર્લ ભ એવું ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરે છે જે ચારિત્ર તીર્થ કરના ચારિત્ર જોડે સરખાવી શકાય તેવું છે. (૨૫૮)

**વિવેચન**—આ ગાથામાં પણ ધ્યાયકનું જ વણ<sup>ર</sup>ન ચાહ્ય છે.

તજય—તેના વિજય. તે ઋદ્ધિને પણ તુચ્છ ગણનાર છે. પાતાની ભદ્રિકતા, નિઃસ્પૃહતા આદિ ગુણાથી એ ઋદ્ધિને પણ તુચ્છ માનનાર છે. એને દુન્યવી કે દેવતાના વૈશ્વવા પણ આકર્ષણ ન કરે. ઋદ્ધિવૈભવના વિજય દ્વારા અને નિઃસ્પૃહતા દ્વારા એ ઋદ્ધિથી પણ વધારે આનંદ મેળવે છે. ઋદ્ધિને લાત મારવી એમાં વિજય રહેલા છે.

રિપુ—અા દુનિયામાં રખડાવનાર દુશ્મના રાગ અને દ્વેષ છે, એ બન્ને પર, અથવા કષાયશત્રુ પર જેમણે વિજય મેળવ્યા છે તેવા ધ્યાતા છે.

ભવ—સેંકડા ભવ અથવા હજારા ભવે પણ મળવું મુશ્કેલ એવું ચારિત્ર એ પામે છે. ભવના અસલ અર્થ તા સંસાર છે. અહીં ભવના અર્થ એક જન્મથી બીજા જન્મે જવું તે થાય છે.

દુષ્પ્રાપ—ઘણી મુસીબતે મળે તેવું. એ તો દશ દર્ષાતો, જેમના ઉલ્લેખ અગાઉ કરવામાં આવ્યા છે તેમની પેઠે મળવું મુશ્કેલ છે. સેંકડા અને હુજારા ભવ પછી પણ મળવું મુશ્કેલ.

¥. 40

અથાખ્યાત →એ નામનું પાંચમું ચારિત્ર.

આ ચારિત્ર બે પ્રકારનું છે : છાદ્દમસ્થિક અને કૈવલિક. છાદ્દમસ્થિક ચારિત્ર ઉપશમ-વાળાને અગ્રિયારમે ગુણુઠાણે હોય અને ક્ષપક શ્રેણી માંડનારને ખારમે ગુણુઠાણે હોય. કૈવળીને તેરમે તથા ચૌદમે ગુણુસ્થાનકે જે ચારિત્ર હાય તે કૈવલિક વિભાળનું યથાખ્યાત ચારિત્ર જાણુવું. જે ઊંચામાં ઊંચું ચારિત્ર કહ્યું છે તેનું નામ યથાખ્યાત ચારિત્ર છે. આ તો માક્ષની નજીકમાં થાર્ય તે બહુ ઊંચા પ્રકારના ચારિત્રની વાત છે.

તીર્થ કૃત્તુલ્ય--એને તો કેવળીને હોય તેના જેવું ચારિત્ર હોય. આ ઊંચી હદની વાત છે. પણ આપણા ધ્યાતા આવેા હોય.

વળી એ ધ્યાતા કેવા હાય તેનું બાકીનું વિવેચન આવતી ગાથામાં પૂર્ણ કરે છે. (૨૫૮)

ધ્યાયકનું બાકીનું છેલ્લું વર્ણુન--

## शुक्लध्यानाद्यद्वयमवाप्य कर्माष्टकप्रफेतारम् । संसारमूलवीजं मूलादुन्मूलयति मोहम् ॥२५९॥

અર્થ – પ્રથમના બે શુકલધ્યાનને પ્રાપ્ત કરીને, તે આઠે કર્મને પ્રેરનાર અને સંસારરૂપ વૃક્ષનું મૂળ બી થઇ પડેલા માહેને મૂળથી ઉખેડી નાખે છે. (૨૫૯)

વિવરણુ--આ ગાથામાં ધ્યાતાનું વર્ણુંન બાકીનું પૂરું કરે છે અને તેની સાથે ધર્મ-ધ્યાનનું પ્રકરણ પણ પૂરું થાય છે.

શુક્લધ્યાન–ચાથા પ્રકારના ધ્યાનનું નામ શુક્લધ્યાન કહેવાય. તે શુક્લધ્યાનના પણ ચાર ભેદ છે. આપણે તત્ત્વના નવમાં પ્રકરણમાં (ગાથા ૧૮૯–૨૨૧)તેને અ'ગે વિચારી ગયા છીએ.

અાદ્યદ્ભયમ્--એના પ્રથમ બે પ્રકારા છદ્દમસ્થ અવસ્થામાં લાભે છે. એ બે પ્રકાર જરા વિસ્તારથી એઇ જઇએ.

પ્રત્યેક દ્રવ્યને વિશે ઉત્પાદાદિ પર્યાયના ભેદપણાનું ચિંતન કરવું, શબ્દથી શબ્દાંતરે તથા અર્થથી અર્થાંતરે અને દ્રવ્યથી દ્રવ્યાંતરે સંક્રમણ કરવું તથા એક યાગથી બીજા યાગને વિશે એટલે મનયાગથી વચનયાગને વિશે, વચનયાગથી કાયયાગને વિશે સંક્રમણ કરવું ઇત્યાદિક તે પહેલું પૃથક્તવિતક સવિચાર શુકલધ્યાન. એ ધ્યાન ભાંગિક શ્રુતપાઠીને ત્રણે યાગ છતાં થાય છે. આ ધ્યાનના પ્રકારને સવિતક અને સવિચાર કહેવાનું કારણ એ છે કે અહીં એક પછી એક વિતર્કો—શ્રુતાપદેશનાં અવલ અને હાય અને એક પર્યાયથી બીજા પર્યાય પર વિચારણા ચાલ્યા કરે છે, પર્યાયલેદે શબ્દસંક્રમણ પણ થયા કરે છે. આવી રીતે વસ્તુતત્ત્વ પર વિચારણા સ્થિર કરવાથી અને એક પર્યાયથી બીજા પર્યાય પર અને એક યોગથી બીજા યેદા પર અને એક યોગથી બીજા યેદા પર અને એક

શુકલધ્યાનના બીજા પાયા પર (એકત્વિવિતર્ક અવિચાર) આરોહણ કરે છે. પ્રથમ પૃથક્તવપણા ઉપર વિચાર કરતાં કરતાં જ્યારે તેને સ્થિરતા થાય છે અને મનની શુદ્ધિ થાય છે ત્યારે આત્મવીર્યથી તે એકત્વપણાના વિચાર કરવાને યાંગ્ય થાય છે. અહીં એક યાંગથી બીજા યાંગમાં સંક્રમણ કરવાનું રહેતું નથી. અહીં એક દ્રવ્ય ઉપર, એક પર્યાય અને એક પુદ્દ ગલનું તે કર્શન કરે છે. દ્રવ્યમાં રહેલ પર્યાય ભિન્ન હોવા છતાં તેમની અંતિમ એકતા અનુભવે છે અને તેવા વિશિષ્ટ અનુભવને લીધે પ્રથમ જે પૃથક્તવનું ભાન તેને થયું હતું તેના કરતાં અતિ ઉદાત્ત સ્થિતિ અનુભવે છે. આ બીજા પ્રકારના શુકલધ્યાનથી તેનામાં એટલા બધા વધારા થઇ જાય છે અને શુદ્ધિ એટલી સારી થઇ જાય છે કે અત્યાર સુધી સર્વ વસ્તુઓના બાધ થઇ શકે એનું ભાન આવરલ પામ્યું હતું, તે આવરલ આના પ્રભાવથી ખસી જાય છે અને આવરલ દ્રશ્ય એ અંદર રહેલ અચિંત્ય પ્રભાતેજયુક્ત સૂર્યના પ્રકાશ પ્રકા થય છે. આ બન્ને ભેદમાં અવલ બન નામનું રહે છે અને તે શ્રુતિવચારનું હોય છે.

કમોષ્ટક—આઠ કર્મા, આગળ વર્ષુ વેલ છે. આ આઠ કર્મા પૈકી મોહનીય કર્મ એક છે. એ સંસારમાં રખડાવનાર અને પ્રાણીને મૂંઝવનાર હોવાથી એને કર્મના રાજા તરીકે ગણવામાં આવ્યું છે.

મૂ**લળીજ**——આ સંસારને એ ઝાડ ગણીએ તો કર્મા તેનાં મૂલળીજ છે. સંસાર કર્મા માંથી ઊઠે છે, અને વધે છે.

ઉન્મૂલન — મૂળમાંથી ઉખેડીને ફેંકી દે છે. ધ્યાતા કર્મ બાંધતા નથી, પણ પૂર્વે એકઠાં કર્યાં હાય તેમને પણ મૂળમાંથી ઉખેડી ફેંકી દે છે. સંસારરૂપ ઝાડના મૂળિયાં ઉખેડી નાખે છે.

આગળ ઉપર પ્રસંગે શુકલધ્યાનના બીજા બે પ્રકારને આપણે વિચારીશું. સંસારવૃક્ષનું મૂળ અને કર્મોને પ્રેરણા કરનાર મોહ છે. તેને આપણા ધ્યાતા મૂળમાંથી ઉખેડીને ફ્રેંપ્ડી દે છે. એ માહના વિજય કરે છે અને એ દુશ્મનને હતપ્રહત કરી મૂકે છે.

પ્રણિતાર'--નાયક, આઠે કર્માને કે બાકીનાં સાત કર્મને લઇ આવવામાં નાયક તરીકે કામ કરનાર માહ છે. તેના એ મૂળથી નાશ કરે છે.

મા વર્ણુ ન પરથી ધ્યાયક-ધ્યાતા કેવા હાય તેના કાંઇક ખ્યાલ આવ્યા હશે. (૨૫૯)

\* \*

આ પ્રમાણે ધર્મધ્યાનનું પ્રકરણ પૂરું થાય છે. આ પ્રકરણમાં આપણે ધર્મધ્યાનના સાર ચાર પ્રકાર બે રીતે જોઇ ગયા અને શુકલધ્યાનના પણ બે લેદા જોયા. આવી રીતે ધર્મધ્યાનના પ્રકરણમાં શુકલધ્યાનનું નિરૂપણ કરલું તે કોઇને અતિરેક લાગે તા જણાવવાનું કે આમાં કોઇ અન્ય પ્રદેશ પર આક્રમણ નથી. ચાલુ પ્રકરણમાં તેની પછી ઘવાની સ્થિતિ પર વિચાર કરવાના રિવાજ ચાંહુ છે અને તેને અનુસરતા બે શુકલધ્યાનના લેદો વિચાર્યા છે. તેમાં કાેઇ જાતના નિયમસર વાંધા નથી.

શુકલધ્યાનના બાકીના બે લેદા તદ્યોગ્ય સ્થળે હવે પછી વિચારવામાં આવશે.

મુદ્દાની વાત એ છે કે ધ્યાનના વિષય જ ઘણા મહત્ત્વના છે અને અભ્યાસ કરીને લખવા ચાગ્ય છે. આખા જૈન શાસનનું રહસ્ય અગાઉ જણાવ્યું તેમ ધ્યાન છે. અને તે ખાતર ચાગ્ર થાના અભ્યાસ અતિ આવશ્યક છે.

એક વિદ્વાનનું એવું માનવું હતું કે જૈનામાં યાગ જેવી ચીજ નથી, પણ મને વાંચતાં જણાય છે કે જૈન યાગ તા માર્ગાનુસારીના ગુણાથી શરૂ થાય છે. આખા ગુણસ્થાનકમારાહ એમાં વર્ણું વી શકાય અને ખન્ને પ્રકારની શ્રેણિને એમાં સ્થાન મળે, તે ઉપરાંત ત્રણે કરણા અને યાગિનિરાધ પણ એમાં સ્થાન મેળવે. આવી રીતે જૈન શ્ર'થામાં કહેલ નીતિવિભાગ, દ્રવ્યશાવકનાં લક્ષણ, ભાવશાવકનાં લક્ષણ, દ્રવ્યશાધનાં લક્ષણ અને ભાવસાધનાં લક્ષણ, વગેરે અનેક બાબતા એમાં આવી શકે. જે બનશે તા હું "જૈન દૃષ્ટિએ યાગ"ના બીજે ભાગ લખવા ઇચ્છા રાખું છું, તો તેમાં આ યાગની અનેક બાબતા જરૂર આવશે. જૈન તત્ત્વજ્ઞાન તા યાગમય જ છે.

અને જૈન યાેગના દાખલા જોઈએ તાે પણ ઘણા છે. એમાં મેતાર્ય, સ્કંદક કે ખુદ તીર્થં કરાેના દાખલાએ જ યાેગના નમૂના પૂરા પાડે છે. અને બીજાં અનેક કથાનકાે અને જૈન સાહિત્ય જૈન યાેગને સારામાં સારા આકારમાં બતાવી શકે તેમ છે. આ દિશાએ પ્રયત્ન કરવાની મારી લેખકાે પ્રત્યે વિજ્ઞપ્તિ છે.

ચૌદ ગુણુસ્થાનકવાર્તા અને તેમાં પણ મિશ્યાત્વને ગુણુસ્થાનક ગણુવાની વિશાળતા અને પુદ્દગળપરાવત ને અંગે તેના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી લેદો વિચારતાં અને ગૌતમસ્વામીએ અબ્ટાપદ પર કરેલ કથા ખૂબ સાહિત્ય પૂર્વું પાડે તેમ છે. તેથી આ યાગના વિષયમાં પ્રયત્ન કરવા જેવું છે એમ મને લાગે છે.

જે ધર્મનું કથાસાહિત્ય આટલું વિશાળ હાય તેને યાગવિષય બહલાવવામાં જરાપણ મુશ્કેલી પડે તેમ નથી અને અનેક દબ્ટિમિંદુથી એ વિષય ઝળકાવવા જેવા છે.

પણુ ખરેખરી વાત તો એ છે કે ધ્યાનના વિષયમાં અથવા યાગમાર્ગમાં લેખનપ્રવૃત્તિ કરતાં એ વાતની પાતા ઉપર કેટલી અસર થઈ છે તે જેવા જેવું છે. પ્રાણી બીજાને માટે લએ ત્યાર તે ખહુ પહાળા થઈ જ્ય છે, પણ લખનાર જો તે વાત પાતાને લાગુ પાડવા પ્રયત્ન કરે તો જીવન કરી જાય અને એ નમૂનેદાર સમતાના દાખલા થઈ પડે.

લખવામાં લાભ તો છે જ, કારણુ કાંઇ નહિ તો તેટલા સમય તા કાયા અને વચન-યાગની તેમ જ મનાયાગની શુભ પ્રવૃત્તિ થઇ તે લાભકારક છે, પણુ લખવા પ્રમાણે વર્ત ન થાય તા ઘણું લાભકારક છે, સ્થાયી લાભકારક છે. તેથી લખવાના નિર્ણય કરનારે સારી રીતે વિચારીને લખેલું જીવવા વિચાર કરવા અને આ જાતના વિચાર તેને સ્થાયી લાભ કરશે. બાકી પરને ઉપદેશ આપતી વખતે આ જીવ પહેલી પહેલી થઇ જાય છે. એ ઘણી માટી માટી વાત કરે છે. અને આદર્શીને બને તેટલા ઉચ્ચ પ્રકારના બતાવે છે. એ જ માણુસ લખે તેવું જીવતા હાય તા બહુ લાભ થાય છે, સ્વ અને પરને તે ખૂબ લાભ આપે છે. નહિ તા પાથીમાંનાં રી'ગણાં પેઠે કાઈ વાર તા તે એમને રીઢા કરી મૂકે છે, એ તા એમ જ ચાલે, ને સાચા ઉપદેશ દેનાર પણુ ગાટા વાળે છે અને સ્વપરને નુકસાન કરનાર કેટલીક વાર થાય છે. સાચા માર્ગ જાણ્યા, સમજ્યા પછી પણુ ખરાખ માર્ગે ચાલવું તે તા બહુ ખરાખ છે. સારું જાણુવા છતાં પણુ હીનમાર્ગ પકડવા તે માણુસની નીચતા, નૈસર્ગિક તુચ્છતા જ ખતાવે છે. આ તા વાત લખતાં લેખક પર લખાઇ ગયું અને તે મને પસંદ નથી. હું પાતા માટે કાંઇ લખતે નથી, લખવા ઇચ્છતા નથી.

આપણું કેાલુ ? કાળના સપાટામાં કચાંના કચાં ઘસડાઇ જઇશું અને આપણું નામ કે ધન કે આખરૂ કાેઇ ચીજ સાથે આવનાર નથી. માટે, જનતા ઉપર બનતાે ઉપકાર કરવાે અને પાતાની જાતને વીસરી આવા યાગ્ય વૈરાગ્યના ગ્રાંથા પરલાભ માટે અને તેટલા લખવા.

આવા જ અગત્યના વિષય આવતા પ્રકરિલુમાં આવવાના છે. યાગપ્રગતિમાં ક્ષપક-શ્રેણી સમજવા અને સ્વીકારવા જેવા વિષય છે અને યાગના એક પ્રકાર છે, તેથી તે પ્રસ્તુત છે. એને સમજવામાં થાહી ઝીલ્યુવટ નેઈશે. તે માટે વાંચનારને તૈયાર કરી હવે આપણે યાગપ્રગતિના આ નવા પણ અગત્યના વિષય પર પ્રવેશ કરીએ.

#### ।। इति ध्यानप्रकरणम् ॥

## પ્રકરણ ૧૪ મું: ક્ષપકશૈણી

જૈનાના તત્ત્વજ્ઞાનમાં અનેક પારિભાષિક શબ્દો છે, તેમાંના આ ક્ષપકશ્રેણી અથવા ક્ષપકશ્રેણિ શબ્દ એક પારિભાષિક શબ્દ છે. બે પ્રકારની શ્રેણિ પ્રાણી વડે મંડાય છે— ક્ષપકશ્રેણિ અને ઉપશમશ્રેણિ. કાેશ તપાસતાં જણાય છે કે શ્રેણિ અને શ્રેણી એ બન્ને સાચા શબ્દપ્રયોગ છે.

ખાકી સાતમા ગુણસ્થાનકથી લઇ આગળ જતા સર્વ ગુણસ્થાનામાં આત્માનાં પરિણામ એટલાં સ્થિર અને શુદ્ધ થઇ જાય છે કે જેથી એ ગુણસ્થાનામાં આયુષ્યના બંધ તા થતા જ નથી, પણ આત્મિક ત'ત્ર ત્યાં બે રીતે ચાલે છે. કાઇ ક્ષપકશ્રેણી માંડે છે અને કેટલાક ઉપશમશ્રેણી માંડે છે. આ કાળ અને સામાન્ય કર્મસ્થિતિ પર આધાર રાખે છે. એક ભવમાં બે વખત અને આખા કાળચક્રમાં પ્રાણી વધારમાં વધારે છ વખત ઉપશમ્શેણી માંડે છે.

ઉપશમશ્રેણી શી છે, કેવા પ્રકારની છે તે અહીં આપણું એઇ જવા પ્રયત્ન કરીએ. એ તો આત્મિક દશા છે. અગ્નિ થયેલ હાય, તેના ઉપર રાખાડી વાળવામાં આવે તો અગ્નિ દેખાતો નથી, પણ અંદર ભારાભાર અગ્નિ છે. ઉપશમશ્રેણી માંડનારની દશા એવી છે. જે કર્મ ઉદયમાં આવે તે સર્વને તે ખલાસ કરી દે અને ઉદયમાં આવતાં કર્મોને ભાગવી લે અને બાકીનાં કર્મોને અંદર ભારેલા અગ્નિની જેમ એસાડી દે તે ઉપશમશ્રેણી છે. તે એક જાતની આત્મિક દશા છે. જેને સુખ ભાગવવાનું ખૂબ બાકી રહી જાય તેવાં કર્મો હાય તે ચાથે ગુણસ્થાનકે આવી અનુત્તર વિમાનમાં દેવતા થાય છે અને ત્યાં ખૂબ માડું આયુષ્ય ભાગવી તે સમયમાં સારાં કર્મોને ભાગવી લે છે. આ ઉપશમશ્રેણી છે.

ક્ષપકશ્રેણી તેા કર્મની કાપણી જ કરે છે અને પ્રાણી આગળ પ્રગતિ કરતા જાય છે. ક્ષપકશ્રેણી આદરનાર તાે સીધા આગળ પ્રગતિ કરે! જાય છે, તે જરાએ પણ અટકતાે નથી અને તેનામાં આત્મિક અળ ખૂઅ કામ કરે છે.

આપણી નજરે તાે અન્ને શ્રેણીવાળા આત્માઓ મહાન છે, પૃજ્ય છે, પણ શાસકા-રની નજરે ક્ષપકશ્રેણિ વધારે સારી છે; ઉપશમશ્રેણી પણ ઉત્થાન બતાવે છે, પણ ક્ષપક-શ્રેણિના પ્રમાણમાં તે નીચી શ્રેણી ગણાય છે.

અગિયારમા ગુણુસ્થાનકનું નામ 'ઉપશાંતકષાય વીતરાગ છદ્દમસ્થ' ગુણુસ્થાનક છે. જેના કષાય ઉપશાંત થઇ ગયા છે, જેનામાં રાગ—માયા અને લાભ—સર્વથા ઉદયમાં ન ક્ષ**યકશ્રેષ્ટ્રી** 

આવે અને જેને છદ્મ (આવરાયુભૂત શાતિકર્મ) હજુ લાગેલ દ્વાય તે જીવ ઉપશાંતકવાય વીતરાગ છદ્મસ્થ જીવ કહેવાય છે.

વિશેષણ એ પ્રકારનાં હાય છે—સ્વરૂપ વિશેષણુ અને વ્યાવર્ત ક વિશેષણુ. એ વિશેષ-ભૂને સ્વરૂપ વિશેષણુ કહેવાય જે વિશેષણુ ન રહે છતાં પણુ શેષભાગથી ઇષ્ટ અર્થના એાધ થઇ જતા હાય, અર્થાત્ જે વિશેષણુ પાતાના વિશેષ્યના સ્વરૂપમાત્રને જ જણાવે. વ્યાવત'ક વિશેષણુ એવા વિશેષણુને કહેવાય કે જે વિશેષણુના રહેવાથી જ ઇષ્ટ અર્થના એાધ થઇ શકે, અર્થાત્ જે વિશેષણુના અભાવ હાય તા ઇષ્ટ અર્થ સિવાય બીજા અર્થના એાધ થઇ જાય.

ઉપશાંતકષાય વીતરાગ છદુમસ્થ ગુણસ્થાન એ પ્રકારના અગિયારમા ગુણસ્થાનકના નામમાં ઉપશાંતકવાય, વીતરાગ અને છદ્દમસ્થ એ ત્રણ વિશેષણ છે. તે પૈકી છદ્દમસ્થ એ સ્વરૂપ વિશેષણ છે, કારણ કે એ વિશેષણ ન હાય તા પણ ખાકીના ભાગથી એટલે ઉપશાંતકષાય અને વીતરાગત્વથી અગિધારમા ગુણસ્થાનકના ભાવ સ્પષ્ટ થઇ જાય છે અને જે અર્થ લાવવાના છે તેનાથી ખીજા અર્થના બાધ થતા નથી. તેટલા માટે 'છદુમસ્ય' એ વિશેષણ પાતાના વિશેષ્યના સ્વરૂપમાત્રને જ જણાવે છે. 'ઉપશાંતકવાય' અને 'વીતરામ' એ ખન્ને વ્યાવત'ક વિશેષજા છે, કારણ કે એ ખન્ને રહેવાથી જ ઇપ્ટ અર્થના બાધ થાય છે. અને એ ન હાય તા ઇલ્ટ સિવાય અન્ય અર્થના એાધ થાય છે, જેમ કે 'ઉપશાંત-કવાય' એ વિશેષણ ન હાય અને 'વીતરાગ છદ્દમસ્થ ગુણસ્થાનક' એટલું જ નો વિશેષણ હોય તો ઇપ્ટ અર્થ સિવાય મારમા ગુણસ્થાનકના પણ બાધ થવા લાગે છે, કારણ કે ખારમા ગુણુસ્થાનમાં પણ છુવને છદ્દમ (જ્ઞાનાવરણ આદિ ઘાતિકર્મ) તથા વીતરાગત્વ (રાગના ઉદયના અભાવ) હાય છે, પણ 'ઉપશાંતકષાય' એ વિરોષણ ગ્રહણ કરવાથી આરમા ગુણસ્થાનકના બાધ ન થઇ શકે, કારણ કે ખારમે ગુણસ્થાનકે જીવના ક્યાય ઉપશાંત થતા નથી, પણ તે સીણુ થઇ જાય છે. એ રીતે 'વીતરાગ' એ વિશેષણના અભાવમાં 'ઉપશાંત-કષાય છદ્દમસ્થ ગુભુસ્થાન' એટલું નામ હાય તા ચાથું કે પાંચમું વગેરે ગુણસ્થાનકના પણ બાધ થવા લાગે છે, કારણ કે ચાથા, પાંચમા વગેરે ગુણસ્થાનામાં જીવને અનેતા-નુઅંધી ક્યાય ઉપશાંત થઇ શકે છે, પણ 'વીતરાગ' વિશેષણ રહેવાથી ચાયા, પાંચમા વગેરે ગુણસ્થાનકોના બાધ થઇ શકતા નથી, કારણ કે એ ગુણસ્થાનકે વત તા જીવના રાગના (માયા તથા લાભના) ઉદયના સદ્ભાવ દ્વાય છે અને વીતરાગત્વના ત્યાં અસંભવ છે.

અગિયારમે ગુજીસ્થાનકે તો ઉપશમશ્રેણી કરનાર છવ જ જાય છે. એ અવશ્ય અગિયારમા ગુજીસ્થાનકેથી પડે છે. ગુજીસ્થાનકના સમય પૂરા ન શાય તે પહેલાં એ આયુષ્ય પૂર્ણ કરે છે અને તે અનુત્તર વિમાને દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે અને ચાયું ગુજીસ્થાનક પ્રાપ્ત કરે છે, કારણ કે એ સ્થાનકે ચાથા સિવાયનું ઉપરનું ગુજીસ્થાનક સંભવતું નથી. ઉપશમશ્રેિલ કરનાર અગિયારમે ગુલુસ્થાનકેથી અવશ્ય પડે છે. માક્ષની પ્રાપ્તિ ક્ષપકશ્રેિલ વગર થઇ શકતી નથી. ઉપશમશ્રેિલ માંડે તે એ ને એ ભવમાં ક્ષપકશ્રેિલ માંડી શકતો નથી, એવે કર્મગ્ર'થકારના અભિપ્રાય છે. સિદ્ધાંતકારને મતે જીવ એક જન્મમાં એક જ વાર શ્રેિલ માંડી શકે છે, તેમના મતે ઉપશમશ્રેિલ માંડનાર એ જ ભવમાં ક્ષપકશ્રેિલ માંડી શકે છે, તેમના મતે ઉપશમશ્રેિલ માંડનાર એ જ ભવમાં ક્ષપકશ્રેિલ માંડી શકતો નથી.

હવે આપણે ઉપશમશ્રે છે કે ક્ષપકશ્રે છે માં થતા ફેરફારા જેઈ જઈએ. કર્મગ્ર થકાર કહે છે કે અપ્રમત્તગુણસ્થાનકે છવ ૫૯ પ્રકૃતિના અંધ કરે છે, તે છવ દેવતાનું આયુષ્ય ભાંધીને જો અપ્રમત્તે (સાતમા ગુણસ્થાનકે) આવે તા પ૮ પ્રકૃતિ ભાંધે, કારણુ કે આહારક-દ્વીકના અધ સંભવે છે, એટલે એ ૫૮ કે ૫૯ પ્રકૃતિ બાંધે. એટલે અપૂર્વકરહ્યુની શરૂ-આતમાં ૫૮ પ્રકૃતિ બાંધે. એ અપૂર્વકરણના પ્રથમ ભાગમાં નિદ્રા અને પ્રચલા નિદ્રાદ્વિકના અંત થાય એટલે એ અપૂર્વકરાષ્ટ્રના દ/૭ ભાગ પર પર પ્રકૃતિ બાંધે. એના પણ તે સ્થિતિયાત રસઘાત ગુણસેઠી ગુણસંકમ અને અપૂર્વાબંધ કરે. ત્યાં છઠ્ઠે ભાગે સુરદ્ધિક (દેવ ગતિ અને દેવાનુ પૂર્વી), પંચે દ્રિય જાતિ, શુભવિદ્વાયાગતિ, ત્રસનવક, ઔદારિક વગર ચાર શરીર તથા વૈક્રિયઅંગાપાંગ તથા આહારક અંગાપાંગ એ એાગણીશ પ્રકૃતિ તથા સમ-ચતુરસસંસ્થાન, નિર્માણ નામકર્મ અને તીર્થંકર નામકમ તથા વર્ણચતુષ્ક અને અગુરુલઘુચતુષ્ક (અગુરુલઘુ, ઉપદાત, ઉચ્છ્વાસ, પરાદ્યાત) એ ગુણસ્થાનકે છઠ્ઠે ભાગને અંતે ક્ષય કરે. આવી રીતે અંધમાંથી ત્રીશ પ્રકૃતિ જતાં સાતમે ભાગે છવીશ પ્રકૃતિના બધ થાય. ત્યાં છેલ્લા સાતમા ભાગને અ'તે હાસ્યમાહનીય, રતિમાહનીય અને જુગુપ્સામાહનીય તેમ જ ભયમાહ-નીય જતાં ૨૨ પ્રકૃતિ ખ'ધમાં અપૂર્વ'કરશ્યુને અ'તે, સાતમા છેલ્લા ભાગને અ'તે રહે. એટલે ત્યાં જ્ઞાનાવરણીયની પાંચ, દર્શનાવરણીયની ચાર, શાતાવેદનીયની એક તથા સંજવલન કવાય ચાર, હાસ્ય, રતિ, ભય અને જુગુપ્સા અને પુરુષવેદ એમ માહનીયની નવ તેમ જ યશકીર્તિ નામ, ઉચ્ચૈર્ગિત્ર અને પાંચ અ'તરાય એ સાત મળી કમ'ની કુલ પ્રકૃતિ ૨૬ અાંધે. જે પ્રકૃતિને જીવ ન **ખાંધે તે પ્રકૃતિના બ**'ધવિચ્<del>છેદ</del> કહેવામાં આવે છે.

આવી રીતે આઠમા અપૂર્વ કરાલુ ગુણસ્થાનકને અંતે બંધમાં સાત કર્મ ને છવીશ પ્રકૃતિ રહે. અહીં અતિ વિશુદ્ધ અધ્યવસાય થાય અને છવીશમાંથી પણ બંધમાં પ્રકૃતિ ઓછી થાય. ત્યાં આઠમા ગુલુસ્થાનકને અંતે હાસ્ય, રતિ, જુગુપ્સા અને ભય એમ ચાર માહનીયની પ્રકૃતિએા બંધમાંથી જવાથી બાવીશ કર્મ પ્રકૃતિ બંધમાં બાકી રહે.

હવે નવમા અનિવૃત્તિકરણુ ગુણસ્થાનકના પાંચ ભાગ (વિભાગ) કરવાના છે, તે દરેકમાં એકેક પ્રકૃતિ બ'ધમાંથી જાય છે. પ્રથમ ભાગે ભાવીશ પ્રકૃતિના ભ'ધ, બીજે ભાગે પુરુષવેદ એાછા થતાં એકવીશ પ્રકૃતિના બ'ધ અને તેના ત્રીજા ભાગમાં સંજવલન ક્રોધના ભ'ધ ન થાય એટલે બ'ધમાં વીશ કમ'પ્રકૃતિ રહી. ચાથે ભાગે સંજવલન માન જતાં ઓગણીશ પ્રકૃતિ રહી. પાંચમે લાગે સંજ્વલન માયા જતાં અહાર અંધપ્રકૃતિ રહી. સદર અનિવૃત્તિકરણ ગુણુકાણાને અંતે સંજ્વલન લેલા જતાં સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણુસ્થાનમાં ૧૭ પ્રકૃતિ ઉદયમાં રહે. એ સૂક્ષ્મસંપરાયને અંતે ચારે પ્રકારના દર્શનના બંધવિચ્છેદ થાય છે, તેમ જ ઉચ્ચગાત્ર, યશાનામકર્મ, પાંચ જ્ઞાનાવરણીય અને પાંચ અંતરાય એ કમંપ્રકૃતિઓના અંધવિચ્છેદ થાય છે. માત્ર એક શાતાવેદનીયના જ અંધ બાકી રહે છે આ રીતે ક્ષપક- પ્રેણ બાંધનારને બંધ ઉપર સ્વામિત્વ આવી જાય છે અને તેરમાને અંતે એક શાતાવેદનીય કર્મપ્રકૃતિના પણ બંધમાંથી નાશ થાય છે. આ રીતે ક્ષપકશ્રેણ માંડનારને ઉદય તથા સત્તામાં કર્મપ્રકૃતિ ઉત્તરોત્તર એાછી થતી જાય છે.

મુદ્દે વાત એ છે કે ક્ષપકશ્રેષ્ઠિ એ આત્મિક ગુલુ છે અને આત્મા એને એ માર્ગે પ્રવર્તાવે છે. આવી કેટલીક વાતા શ્ર'થકર્ત્તા પાતે જ કહેનાર છે. તે પછી કાંઈ જરૂરી પુલાસા હશે તા પ્રકરણને અંતે કરવામાં આવશે. આવા સુંદર આત્મિક ગુલુને પ્રથમ આપણે વિદ્વાન શ્ર'થકર્ત્તાના શબ્દોમાં સમજવા યત્ન કરીએ.

#### માહાન્મૂલનના ક્રમ--

### पूर्वं करोत्यनन्तानुबन्धिमाम्नां क्षयं कषायाणाम् । मिध्यात्वमोहगृहनं श्वपयति सम्यक्त्वमिथ्यात्वम् ॥२६०॥

સ્પર્શ—પહેલાં તા તે અન તાનુઅંધી નામના ક્યારોના ક્ષય કરે છે. ત્યાર પછી તે મિશ્યાત્વમાહનીય, મિશ્રમાહનીય અને સમ્યક્ત્વમાહનીયના ક્ષય કરે છે. (૨૬૦)

વિવેશન—માહતે એ પ્રાણી જયારે ક્ષપક શ્રેણિ માંડે ત્યારે કેવી રીતે ફર કરે છે તેના ક્રમ પદ્ધતિસર બતાવે છે.

અન' તાનુખ શિ—પહેલાં તો એ અન' તાનુઅંધી ક્રોધ, માન, માયા તથા લેભનો ક્ષય કરે છે, તેના આપણે ક્રમ નેઈએ. મિશ્યાત્વ ગુલુસ્થાનકને છેડે બંધમાંથી અને તાનુ- બંધી ચાર પ્રકારના કલાયા જાય છે, તે આપણે ઉપાદ્ધાતમાં નેઈ આવ્યા. આ ચાર અને તાનુબંધી ક્રોધ, માન, માયા અને લેભ જેનું સ્વરૂપ સચિત્ર પ્રથમ કર્મગ્ર'થમાં આપવામાં આવ્યું છે તે બંધમાંથી પ્રથમ ગુલુસ્થાનકને અંતે નાશ પામે છે, ત્યાર પછી એના-એ ચારે પ્રકૃતિના બંધ થતા નથી. આવી રીતે ક્ષપકશ્રેણિએ ચઢનારા ચારે અતિ અધમ ક્યાયાના બંધ તા ક્યારના બંધમાંથી મૂકી આવેલ છે. (જુએ કર્મગ્ર'થ બીનો, ગાયા પાંચમી.)

મિશ્યાત્વમાહનીય—દર્શનમાહનીયના ત્રલુ પ્રકાર છે: મિશ્યાત્વમાહનીય, મિશ્ર-માહનીય અને સમક્તિમાહનીય. એનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ પ્રથમ કર્મગ્રંથ ગાયા ચૌદમીમાં આપેલ છે. કેદ્રવાના દાખલા ત્યાં આપ્યા છે. તે વિચારવા યાગ્ય છે. એના (કાદ્રવાના) ભૂસા કાઢી નાંખવામાં આવે તો અને છાશ આદિથી તેને શાધવામાં આવે તા તે નશા કરતા નથી. હિતઅહિતની પરીક્ષામાં વિકળ કરવાવાળા મિષ્યાત્વમાહનીયના પુદ્દગળા છે. એમાં સર્વદ્યાતીરસ હાય છે. બેઠાણીઓ, ત્રાણ્યુકાણીઓ અને ચારઠાણીઓ રસ સર્વદ્યાતી રસ છે. આત્મા પાતાના વિશુદ્ધ પરિદ્યામના અળથી એ પુદ્દગળાના સર્વદ્યાતીરસ અથવા શક્તિને ઘટાડી દે છે. પછી માત્ર એકઠાણીઓ રસ રહે છે. આ એકઠાણીઆ રસવાળા દર્શનમાહનીયના પુદ્દગળાને સમકિતમાહનીય કહે છે. એનાથી તત્ત્વરુચિરૂપ સમ્યક્ત્વમાં ભાષા પહોંચતી નથી, પરંતુ એના ઉદય આત્મસ્વરૂપ રૂપ ઔપશમિક સમ્યક્ત તથા સાચિક સમ્યક્ત્વ થવા દેતા નથી અને સૂક્ષ્મ પદાર્થીના વિચારને અંગે શંકાઓ પેદા કરે છે, એને પરિદ્યામે સમકિતમાં મહિનતા આવી જાય છે, એ દેવને કારણે આ કર્મને સમ્યક્ત્વમાહનીય કર્મ કહેવાય છે.

કાેઇ ભાગ શુદ્ધ અને કાેઇ ભાગ અશુદ્ધ એવા કાેદ્રવા સરખુ મિશ્રમાહનીય કર્મ છે. આ કર્મના ઉદયથી જીવને તત્ત્વરૂચિ ન થાય. આ મિશ્રમાહનીયનું બીજું નામ સમ્યગ્-મિશ્યાત્વમાહનીય છે. એનાં કર્મપુદ્દગળામાં બેઠાણીએા રસ હાેય છે.

સર્વથા અશુદ્ધ કાદ્રવાના જેવું મિશ્યાત્વમાહનીય કર્મ છે, એ કર્મના ઉદયથી છવને હિતમાં અહિતની છુહિ થાય છે અને અહિતમાં હિતની છુદ્ધિ થાય છે. એટલે એ કર્મના ઉદય થાય છે ત્યારે પ્રાણી હિતને અહિત સમજે છે અને અહિતને હિત સમજે છે. આ પ્રકારના કર્મપુદ્દગળામાં અઉઠાણીએક, ત્રણાઠાણીએક અને બેઠાણીએક રસ દ્વાય છે. ૧/૪ રસને ચતુઃસ્થાનક, ૧/૩ને ત્રિસ્થાનક અને ૧/૨ને દિસ્થાનક (બેઠાણીઓ) રસ કહેવાય છે. સ્વાભાવિક રસ છે તેને એકઠાણીએા રસ કહેવામાં આવે છે. આ વિષય સમજવા માટે લી'બાળીના કે શેરડીના એક શેર રસ લઇએ. એને એકઠાણીએ રસ કહેવા, લી'બાળીના એ સ્વાભાવિક રસને કડવેા અથવા શેરડીના રસને મીઠો રસ કહેવા જોઈએ. એ એક શેર રસને આગમાંથી પસાર કરીને અરધાને ખાળી નાંખવા, એ રીતે કરતાં વધેલ કે અચેલ અરધા રસને બેઠાણીએા રસ કહેવાય છે. એ રસ સ્વાભાવિક કહવા રસ કે મધુર રસની અપૈક્ષાએ વધારે કડવા કે વધારે મધુર કહેવાય. એક શેર રસના બે વિભાગ આળી નાંખવામાં આવે તો વધેલા એક વિભાગના રસને ત્રણુઠાણીએ। રસ કહેવાય. આ પ્રાપ્ત થયેલ લીમડાના રસ વધારે કડવે। અને શેરડીના રસ વધારે મીઠાે થાય છે. એક રસના ત્રણ ભાગ બાળી નાંખવામાં આવે તેા વધેલા પાશેર રસને ચઉઠાણીએા રસ કહેવામાં આવે છે. આ રસ જો લીમડાના હાય તા વધારે કડવા અને શેરડીના હાય તા વધારે મીઠા કહેવાય છે. આવી રીતે કર્મ શુભ અથવા અશુભ કળ આપે છે. તે સર્વથી આકરા હાય તા તે ચારઠાણીઓ રસ કહેવાય છે, તેથી એક્છા કડવા યા મીઠા રસ હાય તા ત્રણકાણીએક રસ કહેવાય છે, તેથી એાછા તીવ રસને બેઠાણીએા રસ કહેવાય છે અને મંદ શક્તિવાળા રસને એક-કાણીઓ રસ સમજવા જોઇએ.

અનંતાનુબંધી કવાય-ક્રોધ, માન, માયા તથા લાભ એ ચારે પ્રકૃતિ બંધમાંથી પણ જાય છે. (બીજો કર્મગ્રંથ, ગાયા પાંચમી)

અને સમકિતમાહનીય તથા મિશ્રમાહનીયને તો અંધમાં ગણવામાં જ નથી આવતા. ૧૫૮ પ્રકૃતિ પૈકી સંઘાતનને (૫) અને અંધનને (૧૫) તે શરીર નામના ૫ લેદોમાં અને વધુ આદિની ૨૦ પ્રકૃતિઓને વધુ આદિ ચારમાં સમાવતાં અને માહનીય કર્મની ૨૮ પૈકી એ (મિશ્ર અને સમકિતમાહનીય)ને ન ગણતાં આકીની ૧૨૦ કર્મપ્રકૃતિના અંધ જ ગણવામાં આવેલ છે. એનું કારણુ એ છે કે આ એ-સમકિતમાહનીય અને મિશ્રમાહનીયના અંધ થતા નથી, મિશ્યાત્વમાહનીયના કર્મઅંધ થાય છે. એના પુદ્દગળાને જવ પોતાના સમકિત ગુણથી અત્યંત શુદ્ધ અથવા અધે શુદ્ધ કરી દે છે, આ અત્યંત શુદ્ધ પુદ્દગળ તે સમકિતમાહનીય અને અધે શુદ્ધ પુદ્દગળ તે મિશ્રમાહનીય છે. આવી રીતે સમકિતમાહનીય અને મિશ્રમાહનીય કર્મપ્રકૃતિએ અલગ અંધાતી ન હાવાથી અંધને અંગે ૧૨૦ કર્મપ્રકૃતિના જ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. (એની વિસ્તૃત વિચારણા માટે જુએ પ્રથમ કર્મચં થ-ગાથા ૩૨ ઉપરનું વિવેચન).

આવી રીતે અન તાનુબંધીના બંધ બીજા ગુણુઠાણે અને તેની આગળ વિચ્છિત થઇ જાય છે અને સમક્તિમાહનીય અને મિશ્રમાહનીયના બંધ થતા જ નથી. મિચ્યાત્વમાહ-નીયમાં તે બે કરી જાય છે.

આ રીતે સમકિતમાહનીય કે મિશ્રમાહનીયનાં અંધનનું કારણ જ ન હાવાથી તેને જીવ આંધતા નથી. (૨૬૦)

ક્ષપકશ્રેણીવાળા વધારે કમધ્યય કરે--

# सम्यक्त्वमोहनीयं क्षपयत्यष्टावतः कषायांश्च । क्षपयति ततो नपुंसकवेदं स्त्रीवेदमथ तस्मात् ॥२६१॥

અર્થ —સમ્યક્તવમાહનીયના તે ક્ષય કરે છે અને આઠ ક્યાયાના તે ક્ષય કરે છે. ત્યારપછી તે નપુંસકવેદના ક્ષય કરે છે અને તે સ્ત્રીવેદના પણ ક્ષય કરે છે. (૨૬૧).

વિવેશન—એ છેલ્લી ગાયામાં અતાવેલાં કર્માને તે ખપાવે છે પણ બીજા કયાં કર્મોને ક્ષપકશ્રેણી આંધનાર ખપાવે છે તેનું આ ગાયામાં વર્ણુન કરે છે.

સમ્યક્ત્વમાહનીય—પાણી દર્શનમાહનીય બાંધે છે. તેના રસ તીવ હાય તે તે મિશ્રપુંજ કહેવાય છે અને મંદ મિશ્રયાત્વમાહનીય કહેવાય છે. વચગાળાના હાય તા તે મિશ્રપુંજ કહેવાય છે અને મંદ રસ હાય તા તે સમ્યક્તવમાહનીય કહેવાય છે. શાસ્ત્રની પરિભાષામાં કહીએ તા એકઠાણીએ રસ સમકિતમાહનીયના હાય છે. એ કે ત્રણ ઠાણીએ રસ મિશ્રમાહનીયના હાય છે. અને ચઉઠાણીએ રસ મિશ્રયાત્વમાહનીયના હાય છે.

પ્રથમ ગુજુસ્થાનકને અંતે મિશ્માત્વમાહનીય ઉદયમાંથી વિચ્છેદ પામે છે. (બીજો કર્મ-ગ્રાંથ, ગાથા ચૌદમી) ત્રીજા ગુજુસ્થાનકને અંતે મિશ્રમાહનીય ઉદયમાંથી વિચ્છેદ પામે છે (સદર, ગાથા પંદરમી) અને સાતમા ગુજુસ્થાનકને અંતે સમક્તિમાહનીય ઉદયમાંથી વિચ્છેદ પામે છે, બંધમાંથી એ જાય છે. (સદર, અહારમી ગાથા).

આ ફે કુષાય—બીજા અપ્રત્યાખ્યાની ચાર કષાયે ત્રીજા ગુણસ્થાનકને અંતે બંધમાંથી વિચ્છેદ પામે છે અને ત્રીજા પ્રત્યાખ્યાની કષાયની ચાકડીના બંધ પાંચમે ગુણુઠાણું જીવ કરતા નથી (ત્રાથા ૧૬ મી, સદર).

ન**પુ'સકવેદ**—કર્મશ્ર'થના કહેવા પ્રમાણે ત્રણે વેદા નવમા ગુણસ્થાનકને અંતે ઉદય-માંથી જાય છે. (ગાથા ૧૮મી, સદર શ'થ).

<del>ં આવિદ</del>—તેના ઉદય પણ નવમા ગુળુસ્થાનકને અંતે જાય. ત્રણે વેદ ઉદયમાંથી સાથે જ જાય છે.

આવી રીતે પ્રાણી ક્ષપકશ્રેણી માંડવાના હાય છે તેની પહેલાં ઉદયમાંથી તે પ્રકૃતિએા જાય છે. ઉદયમાંથી ત્રણે વેદના અ'ત નવમા અનિવૃત્તિકરણ ગુણસ્થાનકને છેડે થાય છે. (દ્વિતીય કર્મશ્ર'થ–ગાથા ૧૮ મી).

આમાં નપુંસકવેદ અને ત્યારપછી સ્ત્રીવેદના ક્ષય થાય છે એમ વાત કરી છે. તે માટે આપણે સત્તાને તપાસી જઈએ.

સત્તા એટલે પૂર્વકાળ બાંધેલ કર્મ એના સ્થિતિકાળ પાકે ત્યારે ઉદયમાં આવે, ત્યાં સુધી તે સત્તામાં પડ્યું રહે. સત્તામાં તો અપ્યૂર્વકરણ વગેરે ૪ ગુણસ્થાનકે અન તાનુબંધી ક્યાયાનો ઉદય સત્તામાંથી જાય. એ ચાર ગુણસ્થાનક તે ભાઠમું, નવમું, દશમું અને અગિયારમું છે. કમ્મપયિક મતે એ ચારે ગુણસ્થાનકે લાલે નહિ. (જુએ કર્મગ્રંથ બીને-ગાયા ૨૭ મી). અહીં તો એમના મત પ્રમાણે એ કર્મની વિસંધાજના કરે, તેથી બળ્યા બીજની પેઠે એ કર્મ કરી પદલવે નહિ.

કર્મશ્ર'શકારના મતે તે નવમા ગુલ્યુસ્થાનકના ત્રીજા ભાગમાં સ્ત્રીવેદ, નપુંસકવેદ સત્તા-માંથી જાય. આ ક્ષપકશ્રેલ્કી માંહનાર જીવની વાત છે. આપલે તો વસ્તુસ્થિતિ સમજવાની છે, બાકી એ ગુલ્કુકસ્થાનક સુધી આપલે આ ભવે તો પહેાંચવાના નથી. બાકી સ્ત્રીવેદ અને નપુંસકવેદ ઉદય અને સત્તામાંથી જાય છે, એ ચાક્કસ વાત છે. (કર્મશ્ર'થ બીજો, ગાથા ૨૯મી). "ત્યારપછી" એવા શબ્દ શ્ર'થકારે કેમ વાપર્યો હશે તે તત્ત્વજ્ઞાનીત્રમ્ય રાખી આપલે આગળ વધીએ. (૨૬૧)

### ક્ષપકશ્રેણિ માંડનારના વધારે કમ્પક્ષયા—

## हास्यादि ततः षट्कं क्षपयित तस्माच्च पुरुषवेदमपि । संज्वलनानपि हत्वा प्राप्नोत्यथ वीतरागत्वम् ॥२६२॥

અથ<sup>6</sup>—હાસ્ય વગેરે છ નાેકલાયાને ખપાવે અને ત્યારપછી પુરુષવેદને પણ ખપાવે અને સંજવલનપ્રકારના ચારે કલાયાને હણી નાખીને તે વીતરાગપણું પ્રાપ્ત કરે. (૨૬૨).

વિવેચન—ક્ષપકશ્રેણી માંડનાર કેટલાં કર્મોને ખપાવે તેનું વર્ણું ન છેલ્લી બે ગાથાથી ચાલે છે. તે જ વાતમાં વધારા આ ગાથામાં ગ્રાથકાર કરે છે.

હાસ્યાદિષ્ટ્ક—હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, શાક અને દુગુંછાને હાસ્યાદિપટ્ક કહેવામાં આવે છે. તે ઉદયમાંથી તાે જાય છે, પણ નવમા ગુણસ્થાનકના ત્રીજા ભાગે આ હાસ્યાદિ ષટ્ક સત્તામાંથી પણ જાય છે એમ ળીજા કર્મગ્ર'થની ત્રીશમી ગાથામાં જણાવવામાં આવ્યું છે.

સંજવલન સંજવલન પ્રકારના કાધ, માન, માયા અને લાભ પૈકી પ્રથમના ત્રણ તા ઉદયમાંથી નવમે ગુણસ્થાનકે ક્ષય પામી જાય છે અને સંજવલન લાભ દશમે ગુણ-સ્થાનકે ઉદયમાંથી જાય છે. (બીજો કર્મગ્રંથ, ગાથા ૨૯)

ઉપરના ત્રણ સંજવલન ક્રોધ, માન અને માયા નવમા ગુણસ્થાનકને છેડે સત્તામાંથી પણ જાય છે અને સંજવલન લાભ દશમે ગુણસ્થાનકે જાય છે. (સદર, ગાથા ૩૧).

વીતરાગત્વ—જેના રાગ અને દ્રેષ ગયા છે, તે વીતરાગતા છે. એવી વીતરાગતા ક્ષપકશ્રેણી માંડનાર પ્રાપ્ત કરે છે.

સત્તામાંથી પણ દશમે ગુણુસ્થાનકે કષાય જાય છે અને તે એટલે વીતરાગત્વ જરૂર આવે છે એવા મત ઉમાસ્વાતિજી પ્રકાશે છે.

નપુંસકવેદ અને સ્ત્રીવેદની સર્વપ્રકૃતિ નવમાના નવ ભાગ કરતાં ચાથેથી નવમા સુધી સત્તામાંથી જાય છે.

આ રીતે ઉદય અને સત્તામાંથી પ્રકૃતિ જતાં વીતરાગતા પ્રાપ્ત થાય છે. અને વીત-રાગને તો મારાંતારાં કોઇ નથી. આ સર્વ ક્ષપકશ્રેણી માંડનારને થાય છે. ઉપરામ-શ્રેણીવાળા તા સંસારમાં કરે છે. (૨૬૨)

#### ક્ષપકનાે વધારે કમ'નાશ—

सर्वोद्घातितमोहो निहतक्लेशो यथा हि सर्वज्ञः । भात्यनुपलक्ष्यराह्वंशोन्मुक्तः पूर्णचन्द्र इव ॥२६३॥ અર્થ -- મેહિના સર્વ રીતે ચૂરેચૂરા કરીને સર્વ ક્લેશને મારી હકાવીને જાણે એ પોતે જ સર્વજ્ઞ ન હોય તેવા થઇને, નહિ દેખાતા રાહુના અ'શથી પણ મુક્ત થઇને પ્નમના પ્રેપ્રે જાણે ચંદ્ર હાય તેવા તે થઈ જાય છે. (૨૬૩)

વિવેચન—અ ગાથામાં પણ ક્ષપકશ્રેણિ માંડનાર શું શું કરે છે તેનું વિગતવાર ચાલતું ખાકીનું વર્ણન પૂરું કરે છે.

સર્વોદ્ધાતિતમાહ—મેહનીય કર્મ દશમા ગુણસ્થાનકેથી ઉદયમાંથી વિચ્છેદ જાય છે, ક્ષપકશ્રેણિ માંડનારે આ મેહિના ચૂરેચૂરા કરેલા હોય છે અને રહીસહી માહનીયની એક પ્રકૃતિ–સંજવલન લાભના પણ અહીં ઉદયમાં ક્ષય કરે છે. ક્ષીણમાહ નામના ભારમા ગુણસ્થાનકે માહનીય કર્મ સત્તામાંથી પણ જાય છે. એટલે ક્ષપકશ્રેણિ માંડનારના ઉદય અને સત્તામાંથી માહ નાશ પામી જાય છે. તેથી તેમ જ તેના સર્વથા બંધમાંથી પણ ચૂરેચૂરા થયેલ હાવાથી તેના અનેક ગુણામાંના આ, માહને ચૂરેચૂરા કરવાના ગુણ ખાસ ધ્યાન ખેં એ તેવા છે.

કેલેશ—ક્ષપકશ્રેષ્ણિ માંડનાર મહાનુભાવના સર્વ ક્લેશા દ્વર થયેલા હાય છે અથવા તેમને તેણે હઠાવી દીધેલ હાય છે. જેનામાં કષાય ન હાય એનામાં ક્લેશ ન જ હાય, કારણ કે ક્લેશનું મૂળ કષાયા જ છે.

સવ ત્ર-એ ક્ષપકશ્રેણી માંડનાર સર્વજ્ઞ-કેવળજ્ઞાની જેવા જ લગભગ થઈ જાય છે અને ખહુ જ થાડા વખતમાં તેને તેરમે ગુણસ્થાનકે કેવળજ્ઞાન થતું હાવાથી તે લગભગ સર્વજ્ઞ જેવા જ છે.

**રાહ્વ રોા**---રાહુના અંશ. રાહુ ચંદ્રને ગળી જાય છે એ પ્રાચીન માન્યતા ઉપર આ રૂપક છે.

પૂર્ણું ચંદ્ર—પુનમના ચંદ્ર. રાહુના અંશ પણ જેને લાગેલા નથી એવા તે પૂર્ણું-માના જાણે ચંદ્રમા જ ન હાય તેવા તે દેખાય છે.

આવી રીતે ક્ષપકશ્રેણી માંડનારની મહત્તા ખતાવી. એ અનંતાનુખંધી ક્યાયા, અ-પ્રત્યાખ્યાની અને પ્રત્યાખ્યાની ક્યાયા તથા સંજવલન ક્યાયા પર વિજય મેળવી, હાસ્યાદિ ષટ્કના વિજય કરે છે અને વેદના ત્યાગ કરી અંતે લગભગ સર્વજ્ઞ જેવા થઇ જાય છે. વિશેષ જાણવા ઇચ્છા હાય તેમણે ખીજા કર્મશ્ર'થ જોવા. આવી રીતે ક્ષપકશ્રેણી માંડનાર માહ ઉપર પ્રથમ સામાજય મેળવે છે. કર્મામાં માહનીય કર્મ ભારે આકરું છે, તેના પર તે વિજય મેળવે છે, એટલે તેના રસ્તા સીધા અને સપાટ થાય છે. આ દર્ષિએ ક્ષપક-શ્રેષ્ઠ્રીનું સ્વરૂપ ખાસ વિચારવા યાગ્ય છે. (૨૬૩)

### ક્ષપકશ્રેણિ માંડનારનો ધ્યાનાનલ—

## सर्वेन्धेनेकराञ्चीकृतसंदीप्तो सनन्तगुणतेजाः । ध्यानानलस्तपःप्रश्नमसंवरहविविवृद्धवलः ॥२६४॥

અર્થ — સર્વ બાળવાનાં સાધનાને એકઠાં કરી ચેતાવેલા તેના ધ્યાન રૂપ અગ્નિ તપ, શાંતિરસ અને સંવરરૂપ ઘીથી વધારે વૃદ્ધિ પામી અનંત તેજવાળા બને છે. (૨૬૪)

વિવેચન—ક્ષપકશ્રેણીએ આગળ ધપેલા માણસ કેવા હાય છે તેનું સવિશેષ વર્ણન ચાલુ જ છે અને તે આવતી ગાથા સુધી ચાલવાનું છે. હવે આપણે તે વર્ણન જોઈએ.

ઈન્ધન—બાળવાનાં છાણાં અથવા લાકડાં. અળી શકે તેવી સર્વ વસ્તુ. તે અધી વસ્તુ-ઓને એકત્ર કરવામાં આવી હાય અને પછી તેમને સળગાવેલ હાય, ચેતાવેલ હાય, ત્યારે કેવા માટે લડકા થાય? બાળવાની અધી વસ્તુનો ઢગલા તા તમે હાળીમાં જોયા હશે, એમાં અનેક ઘરનાં બારણાં, છાણાં, લાકડાં, તમરિયાં વગેરે બળે તેવી અનેક વસ્તુઓ હાય છે. તે માટા ઢગલાને અગ્નિ આંપ્યા હાય અને જેવડા લડકા થાય તેવડા માટા લડકા કરનાર આ ઇધણ છે. આવડા માટા લડકામાં તા નાંખ્યું હાય તે અળી જાય છે, કારણ કે લડકા જ પાતે માટા છે.

તેજ—એ ભડકા એટલા માટા થાય કે તેનું તેજ પહ્યુ ઘણું દ્વરથી દેખી શકાય. તમે ડુંગર પર થતી હાળી દ્વરથી પહ્યુ જોઈ હાય તા તે માઈલા સુધી પ્રકાશ પાડે છે. આ ભડકાના માટા તેજના અનુભવ ગામડાંવાળાને વધારે હાય, માટાં શહેરમાં તા દીવાના પ્રકાશ ઘણું તેજ ખાઈ જાય છે.

હિવ—આના જેવા ધ્યાનના અગ્નિ હાય અને તેમાં પાર્જી ઘી છાંટતા જવાનું હાય, પછી ભડકામાં શું ખાદી રહે ? જેમ બાળવાની ચીજ(ઇંધન)ના માટેા ભડકા થાય છે તેમ કર્માના સમૂહને બાળી ભરમ કરવા ધ્યાનાગ્નિના માટેા ભડકા થાય છે. અને તેમાં તપ, સમતારસ (પ્રશમ) અને સંવર ઘી પૂરે છે. પછી જેમ ચાલુ ભડકા ઘીથી વધી જાય છે તેમ ધ્યાનર્ગ અગ્નિમાં જ્યારે તપ, પ્રશમ અને સંવરરૂપ ઘી ઉમેરવામાં—નાંખવામાં આવે ત્યારે તેના ખૂબ માટેા ભડકા થાય છે.

અલ—સામર્ગ્ય. એવા સમર્થ લડકા ખૂબ માટા થાય અને તેમાં પાછું તપ, પ્રશમ અને સંવરનું ઘી છાંટવામાં આવે ત્યારે તેનું જોર વધી જાય. પારકાં કર્મોને પણુ બાળવા ધ્યાનરૂપ અગ્નિ સમર્થ થાય છે એમ ટીકાકાર અહીં જણાવે છે. આવા અર્થ આપતા કાઈ શખ્દ આ મૂળ ગાથામાં નથી, આવતી ગાથામાં તે શખ્દ ઉત્પ્રેક્ષારૂપે છે તેથી તે વાસ્તવિકતાના પ્રતિપાદક નથી. પારકાનાં કરેલાં કર્મા ધ્યાનરૂપ અગ્નિથી બાળી શકાય એ વાત મને છેસતી નથી. એ તા કર્મના એકસરેના નિયમ છે કે કરે તે લાગવે.

ધ્યાન કર્મોને બાળવા સમર્થ છે. અને તપ સાથે પ્રશામ અને સંવર લાળે ત્યારે પુષ્ટ થયેલા ધ્યાનાગ્નિ પ્રાણીનાં કર્મો તા બાળી શકે છે, પણ એ પરકૃત કર્મા કેમ બાળે? તે વાત મારી સમજણમાં આવી નથી.

કદાચ આ અર્થ પ્રશંસાર્પે હોય. તે પાતાનાં તો શું, પણ પારકાનાં કરેલાં કર્માને આળવા સમર્થ થાય છે, એવા માટા મહિમા ધ્યાનાગ્નિના છે. બાકી જ્યાં સુધી હું કર્મનાં સિહાંત સમજુ છું ત્યાં સુધી પારકાનાં કરેલાં કર્મા આ પ્રાણી હઠાવી શકે કે બાળી શકે એવા કાઇ પણ માર્ગ નથી. મૂળમાં એવા કાઇ પણ શબ્દ નથી. મારે મતે ધ્યાનાગ્નથી પરકૃત કર્મ આળવાં શક્ય નથી. મને આ બાબત ટીકાકારની આલંકારિક લાગે છે. તત્ત્વ કેવળીગમ્ય છે. ધ્યાન અગ્નિ જેવું કામ કેવી રીતે કરે છે તે એકવાર તમે સમજી લા અને પછી સાથે જ્યારે સમતા—પ્રશમ હાય અને નવાં કર્મા આડે સંવર હાય, ત્યારે તે બનને ધ્યાનાગ્નમાં ઘી રેડવાનું કામ કરે છે. એક તો બધાં ઇધનાને એકઠાં કરી ખડકવામાં આવ્યા હાય અને તેની ઉપર તપ, પ્રશમ અને સંવરનું ઘી છાંટવામાં આવે પછી એ અગ્નિ કેટલા વધે તે કલ્પનામાં આવે તેમ છે. કલ્પનાને એર આપવું. અહીં અગ્નિ તો ધ્યાનાનલ સમજવા, આ રપક સમજવા જેવું છે. (૨૬૪)

### ક્ષપકશ્રેણિએ કરેલ ધ્યાનાગ્નિનું જોર—

क्षपकश्रेणिमुपगतः स समर्थः सर्वकर्मिणां कर्म । क्षपितुमेको यदि कर्मसंक्रमः स्यात् परकृतस्य ॥२६५॥

અથ'—જ્યારે પ્રાણી ક્ષપકશ્રેણીને આદરે છે ત્યારે બધાં પ્રાણીઓનાં કર્મ જો તેનામાં સંક્રમ થઇ શકતાં હોય તો તે સર્વને ખપાવવાને શક્તિશાળી થાય છે. (૨૬૫)

વિવર્ણ—ક્ષપકશ્રેણી અતદરનાર કેટલા માટા ધ્યાનાગ્નિ સળગાવે છે તેનું વિશેષ વર્ણન કરે છે.

**ક્ષપક્રેશ્રેહ્યુ**—જે ક્ષપકશ્રેણી ભારમા ગુણસ્થાનકે પ્રાપ્ત થાય છે તે નસીબદાર પ્રાણીને મળે છે. તેના ધ્યાનાગ્નિ કેવા અળવાન હાય છે તેનું અત્ર વર્ણું કરે છે.

અનેક પ્રાહ્યીઓ જે કર્મો કરે છે, પછી લક્ષે તે પારકાં કરેલાં હાય, તેમના જો તેનામાં સંક્રમ થતા હાય તો તેના ધ્યાનાગ્ન એ બધાં કર્માને બાળી નાંખવા શક્તિમાન થાય છે. તે પાતાનાં કર્મોને તો બાળી મૂકે, પણ જો બીજાનાં કર્મો તેનામાં સંક્રમતાં હાય તો તેમને પણ થાળી મૂકવા તેના ધ્યાનાગ્નિ સમર્થ થાય છે. આ જૈન શૈલી પ્રમાણેની વાત છે. પાસુ બીજાનાં કરેલાં કર્મોના સંક્રમ પાતામાં થઇ શકતા નથી, એ જાણીતી વાત છે. પાતે કરેલાં કર્મને તો પાતે જ ભાગવવાં પડે છે.

સવ<sup>િ</sup>— બીજા અનેક માણુસાએ કરેલાં કર્મ જે કહી તેનામાં ફેરવી શકાર્યા હાય તે તેને પણ બાળી મૂકે તૈટલી શકિત તેને ધાપ્ત થાય છે.

સ કેમ — ફેરફાર. પાતાનાં કર્મ એકબીજમાં કરી શકે છે (જુંએા પાંચમાં કર્મ થં), પણ બીજાનાં કર્મનું સંક્રમણ પાતાનામાં થઇ શકતું નથી, તે તા તેના કરમારમેં ભાગવવાં જ પડે.

પરકૃત—યારકામાં કરેલાં. એવાં સર્વકર્માં એના કર્મને લાળી નાંધ ઐના એના ધ્યાનાગ્નિ બળવાન થાય છે. પહું અન્યકૃત કર્મનું સંક્રમણું પાતાનામાં થતું નથી, એટશે આ તા ક્ષપકશ્રેણીના મહિમા બતાવનારી વાત છે.

ક્ષપચિતુ'—ખપાવવા. ભાગવીને કે ખેરવીને તેના નાશ-ક્ષય કરવા તે સમથ' થાય છે.

પરકૃત કર્મના પાતાનામાં સંક્રમ ન થાય <mark>તે ભાગત ગ્ર'થકર્તા પોતે જ આવતી</mark> ગાથામાં સ્પષ્ટ કરશે.

કમે સંક્રમ—કર્મના સંક્રમ થઇ શકતા હાય તો. એટલે એ પાલાના કર્મને જ ગાળે એટલા પ્રભળ એના ધ્યાનાઓ હાય છે એમ નહિ, પણ બીલાનાં કર્મ તેમાં કર્મમાં ફરી જતાં હાય, જે થઇ શકે તેનું નથી, તો તે પરકૃત કર્મોને પણ ભાળી નાખવા સમર્થ છે. આ તો એક જાતની ઉત્પ્રેક્ષા છે. તેનું અનનું નથી, થઇ શકનું નથી પણ ક્ષપકશ્રેલી માંડનારના ધ્યાનર્પ અગ્નિ કેટલા માટા, પ્રભળ અને બળવામ હાય છે, તેના આથી પ્યાલ આવે છે.

ઉપશમશ્રેણી માંડનારના પાત થાય છે, કાં તો તે દેવમતિમાં જઇ ચાથે ગુણસ્થાનકે સ્થિત થાય છે, અથવા સાસ્વાદન નામના બીંજા ગુણસ્થાનકે જરા વખત ટકી સમક્તિને વમી નાખી પ્રથમ ગુણસ્થાનકે જાય છે. આવી ઉપશમશ્રેલી એક લંલમાં પ્રાણી વધારમાં વધારે છે વખત માંડે છે અને સંલારમાં—પરાવતમાં કુલ આર વખત માંડે છે. સપક-શ્રેણી માંડનાર તા ક્યાયાને દ્વર કરી લીતરાંગ થઈ તે જ લંલમાં માંશ જાય છે. (૨૬૫)

પાતાનાં કર્મા પાતાને જ **ભાગવવાનાં**—

परकृतकर्मणि यस्मान क्रामति संक्रमो विभागो वा । तस्मात् सत्त्वानां कर्म यस्य यत्तेम तद्वेबम् ॥१६६॥

અર્થ — અન્યકૃત કર્મમાં સંક્રમણ થતું નથી અને તૈના વિભાગ પહું થતા નથી, તેટલા માટે જેણે કાઈ પણ કર્મ કર્યા હાય તે તેણું જ શાક્યમાં ઍઈએ. (૨૧૬) વિવેચન: સંક્રમ—કર્મમાં અંદર અંદર સંક્રમ થાય છે. એક જાતનું કર્મ હાય તે બીજી જાતના કર્મ તરીકે કરી જાય છે. તે કેમ કરે છે તે જેવું જ્ઞાનીએ કહ્યું તેવું કમ્મપથિક શ્રાંથમાં વિસ્તારથી અતાવ્યું છે.

વિભાગ—સમસ્ત કર્મા ન કરે તે৷ એમાં વિભાગ—લેદ પાડીને તેને ફેરવીએ. પણ તેય શક્ય નથી, કારણ કે કર્મમાં એવી ખાસિયત છે કે એક દેશે પણ એ કરી શકતું નથી.

વેદ્ય — જેણે કર્મ કર્યું હાય તે એને ભાગવે. એ તા દુનિયાના ક્રમ જાણીતા છે કે પાતાને પગ વાગે કે વાંસામાં વાગે તા જેને વાગે તેને જ તે ભાગવતું પડે. બીજ સહાનુભૂતિ દર્શાવનારા અનેક આવે. પણ સારા કે ખરાબ કર્મનાં ફળા ભાગવવામાં કાઈ મદદ કરતું જ નથી. એ તા જેણે એ કર્મ કર્યું હાય તેણે જ તે ભાગવવાનું છે, એમાં કાઈ જાતના સંબંધ કે દરમ્યાનગીરી ચાલતા નથી.

કર્મ કરનારે જ તેનું ફળ ભાગવવાનું એ જાણીતા સિદ્ધાંત છે, તેમાં કાઈ વાતના અપવાદ ચાલતા નથી. એટલું જ નહિ, પણ કર્માના ૧/૪ કે ૧/૧૦૦ કે ૧/૧૦૦૦ વિભાગ પાડી બીજાને હવાલે કરવામાં આવે આવું પણ બની શકે તેમ નથી. કર્મના એક નિયમ છે કે કરે તે ભાગવે. આ સાર્વજનિક સત્ય છે અને તેને કાઈ જાતના અપવાદ થઈ શકે તેમ નથી. માટે બીજા ઉપર આધાર ન રાખા. બીજા તમને કર્મથી છાડાવી શકશે કે કર્મમાં ભાગ પડાવી થાડા ભાગ પાતે ભાગવી આપશે એવું બની શકે તેમ નથી. એક જ નિયમ છે કે કરે તે ભાગવે. ભાગવતી વખત પાતાની આ કે સંગા ભાઈ કે બહેન કે માખાપ કાઈ જરાયણ કામ આવતાં નથી. (૨૬૬)

#### भे। बनीय डमीनी भहत्ता-

## मस्तकस्रचिविनाञ्चात्तालस्य यथा ध्रुवो भवति नाञ्चः । तद्वत् कर्मविनाञो हि मोहनीयक्षये नित्यम् ॥२६७॥

અર્થ —માથા ઉપરની સાયના નાશથી તાડના અવશ્ય નાશ થાય છે, તેની પેઠે માહનીય કર્મના ક્ષય થતાં સર્વ કર્મીના નાશ જરૂર થાય છે. (૨૬૭)

વિવેચન—આ ગાયામાં એક ચાવી ખતાવી છે. માહનીય કમ'ના નાશ ઘવાથી ખાકીનાં સર્વ કમ'ના નાશ થાય છે, માટે ક્ષપકશ્રેણીએ ચઢવા માટે માહનીય કમ'ના નાશ જરૂર કરવા.

મસ્તક માથું. લાડના ઝાડને માથે એક સાય હાય છે. જે એ સાયના નાશ થાય તા તાડના નાશ અવશ્ય થાય છે.

સૂચિ—સાય. તાડના ઝાડ ઉપર એક સાય હાય છે. તેને માટે એવી માન્યતા છે કે તાડના નાશ કરવા હાય તા તે સાયના પ્રથમ નાશ કરવા જોઈએ. અને સાયના નાશ થવાથી તાડના અવશ્ય નાશ થાય છે. અત્યારે પણ ખગીચાપાલકની આ માન્યતા છે. તાડના ઝાડ ઉપર રહેલ સાયના નાશ કરવા એ આખા તાડના નાશ લાવવા માટે ચાક્કસ ઉપાય છે.

વિનાશ — એને ઉડાવી દેવાથી, કાપી નાખવાથી. સૂચિના નાશ કરવાનું શું પરિણામ આવે છે તે બગીચાના રક્ષકને પૂછતું. એકલી સાયને ઉડાવી દેવાથી તાડના નાશ તો લખાયલા જ છે. પછી આખા તાડને જમીનદાસ્ત કરવા પ્રયાસ કે પ્રયત્ન કરવા પડતા નથી. આ તો વાત એસે તે માટે લોકિક દેષ્ટાંત આપ્યું છે.

માહનીયક્ષચે—માહનીય કમેના ક્ષય કરવાથી. આપણે જોયું કે ઉદયમાંથી માહનીય કમે દશમા ગુણસ્થાનકમાંથી સર્વધા જાય છે અને સત્તામાંથી ખારમા ગુણસ્થાનકને અંતે જાય છે. આ સર્વ કમેના રાજા જેવા માહનીય કમેના ક્ષય થતાં ખધાં કમેનિ—ખાકીનાં સાતે કમેના ક્ષય થાય છે. તેથી ખધાં કમેમાં માહનીય કમેને રાજાનું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. જો રાજાને શેહ લાગે, તો તે કાંઇ પણ સ્થાનકે ન ચાલી શકે, ત્યારે શેત્રજ પૂરી થાય છે. તે રીતે એક માહનીય કમેના ક્ષય થતાં ખીજાં સાતે કમેના અવશ્ય ક્ષય થઇ જાય છે.

માટે કહેવાની વાત એ છે કે આ કર્મોની રમત જાણુનાર ક્ર્તોહ તો જ પામે જો માહુનીય કર્મને હઠાવી, પછાઠી દઇ તેના ક્ષય કરે. એક માહુનીય ઉપરના વિજયથી બાકીનાં સાતે કર્મા નાશ પામે છે. તો આ ચાવી જેવી ગાયાને યથાસ્વરૂપે સમજવી: એકસોને અઠ્ઠાવન પ્રકૃતિમાં-પેટાલેદમાં માહુનીય કર્મને અઠ્ઠાવીશ સ્થાન મળે છે. એ અઠ્ઠાવીશના ક્ષય થતાં બાકીનાં ૧૩૦ કર્મા ચાલ્યાં જાય છે, માટે એ માહુનીયના ક્ષય કરવા પ્રભળ પુરુષાર્થ વાપરવા. (૧૬૭)

### તે કેટલા વખતમાં થાય તે જણાવે છે-

## छग्रस्थवीतरागः कालं सोऽन्तर्भुहूर्तमथ भूत्वा। युगपद्विविधावरणान्तरायकर्मक्षयमवाप्य ॥२६८॥

અર્થ —અંતર્મું હૂર્ત (બે ઘડી) કાળમાં તે માહ વગરના થઇ એકી સાથે જ જુદા જુદા પ્રકારના આવરેલા અને અંતરાયકમ'ના ક્ષય કરે છે. (૨૬૮)

વિવરાયુ — આ ગાયામાં ક્ષપકશ્રેષ્ટ્રી માંડતાર પ્રાણી કેવી રીતે કમ<sup>6</sup>ના ક્ષય કરે છે તેની સ્થિતિ વર્ણવે છે.

છદ્દમસ્થ વીતરાગ—છદ્દમ એટલે આવરણ. છદ્દમસ્થ એટલે સંસારમાં રહેલા, સાંસારિક. એ અ'તે વીતરાગ થવાના છે તેની પહેલાં. સ્મ'લ સુ<sup>દ્</sup>લૂત<sup>દ</sup>— અંડતાળીશ મિનિટને મુહૂત કહેવામાં આવે છે, તેનાથી કાંઇ એાછા કાળમાં.

આવર જુ— ભારમા ગુલુસ્થાનને અંતે કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનના આવરલુના અંધ તથા ઉદ્યમાંથી ક્ષય થાય છે. તેરમા અને ચૌદમા ગુલુસ્થાનકમાં આ બે આવરલું રહેતા નથી અને સત્તામાંથી પહ્યુ તેમના ક્ષય થાય છે. કેવળજ્ઞાન અને કેવળદ્દશ'ન તેરમે ગુલ્યુ સ્થાતકે થાય છે, એટલે તેમનું આવરાલું તો કેમ જ રહી શકે? (દિતીય કર્મગ્રંથ)

અ'તરાય અ'તરાયની પાંચે પ્રકૃતિ ભારમા શુભુસ્થાનકને અ'તે ઉદયમાંથી જાય. ધનઘાલી ચારે કર્મા કેવળીને તેરમા શુભુસ્થાનકે દ્વાય જ નહિ તે ઉઘાડી સમજાય તેની વાત છે.

આવી રીતે સાવે શાતીકર્મોના ક્ષય મતાં છેલ્લટે શું શાય તે આવતી ગાયામાં જણાવશે. ચાર માતી કર્મા તે સાનાવરણ, કર્શનાથરણ, માહનીય અને અંતરાય છે. તે જાય ત્યારે વીતરાગતા સાવે છે. (૨૬૮)

### क्षभडेंश्रेणि डरनारने डेवणज्ञान—

## शाश्वतमनन्तमनतिशयमनुपममनुत्तरं निरवशेषम् । सम्पूर्णमप्रतिष्टतं संप्राप्तः स केवलं ज्ञानम् ॥२६९॥

સ્મર્થ હું કેશનું, અંત વગરનું, સર્વથી ચહિયાતા પ્રકારનું, જેને કોઇની ઉપમા ત આપી શકામ તેવું, જેનાથી વધારે સુખ તથી તેવું, પરિપૂર્ણ અને જેમાં સામા ક્રટકા પહેતા તથી એતું કેલળજ્ઞાન તે પ્રાપ્ત કરે છે. (૨૬૬)

વિવેચન -- આગલી ગાયામાં જે અધૂરી વાત કરી છે તેના ઉત્તર વિભાગ આ ગાયામાં જલાવે છે.

આવે પ્રાણી કેવળગ્રાન પામે છે. જેમાં ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાનના સર્વ ભાવ જાણવામાં આવે તેને કેન્નબગ્રાન કહેવાલ છે. એ ફેલળગ્રાન અનેક વિશેષણા યુક્ત હાય છે. તે કેવળગ્રાનના વિશેષણા અત્ર દાખવે છે.

શાધાત—સર્વકાળ રહેતારું. કેવળજ્ઞાન થયા પછી તે આલ્યું જતું નથી. આ સર્વકાળના જ્ઞાનને તેટલા માટે ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. મનુષ્યગતિમાં થાડું સુખ મળે, પણ પછી તે ચાલ્યું જાય ત્યારે દુઃખ મૂકી જાય છે. કેવળજ્ઞાન માટે તેમ નથી. તે તે! એક વાર થયું ત્યારપછી હંમેશને માટેનું થાય છે.

અન'ત—એ જ ઉપરના ભાવ બીજી રીતે ખતાવે છે. એ જ્ઞાનના અંત આવતા જ નથી, એ અન'તજ્ઞાન છે, એનું પર્મવસાન નથી. આવીને થાંડા વખત રહી ચાલ્યું જાય તેવું તે જ્ઞાન નથી, પણ થયા પછી અંત વગરના કાળ સુધી ચાલુ રહ્યા જ કરે છે. અનિશય — એ સંપૂર્ષ જ્ઞાન એવું છે કે એનાથી ચઢે તેવું કાઈ જ્ઞાન નથી. જેનાથી કાઇ વધારે સારું ન હાય તે અનિતિશય કે નિરતિશય કહેવાય છે. આનાથી વધારે સુંદર જ્ઞાન કલ્પી પણ ન શકાય તેવું તે ઊંચામાં ઊંચા પ્રકારનું જ્ઞાન છે. એની હરિફાઇમાં કાઇ ઊલું રહી શકે તેવું જ્ઞાન જ નથી.

અનુપમ—આ દુનિયામાં કાેઇપણ પદાર્થ નથી જેની ઉપમા તેને આપી શકાય. સરખામણી કરવા માટે કાેઇ પદાર્થની જ ગેરહાજરી છે. આ જ્ઞાન કાેના જેવું છે એમ ઉપમાન કરવા માટે તેની સામે ધરી શકાય તેવા પદાર્થ જ નથી. એટલે, એ એટલું જે ચાં પ્રકારનું છે કે જેની સાથે સરખાવી શકાય તેવી ચીજ આ દુનિયામાં નથી. 'જિસકે પટંતર કાેઇ નહિ, ઉસકા કથા માલા' એ આનંદઘનના પદના વિવેચનમાં મેં આ બાબત વિસ્તારથી જણાવી છે.

**અનુત્તર**—ઉત્કૃષ્ટતમ. જેના પછી વધારે સારું જ્ઞાન આવવાનું છે એમ છે જ નહિ. એ પાતે જ સર્વેતિકૃષ્ટ છે,

નિરવશેષ—આકી કાંઇ ન રહે તેવું, પરિપૂર્ણ, સંપૂર્લું. જરા આકી રહે તેા પછી આવશે એવું આ કેવળજ્ઞાનમાં નથી.

સ'પૂર્ણ — અધું, પૂરેપૂર્વું, જરાપણ બાકી ન રહે તેવું. જાણ શકાય તેટલા સર્વ પદાર્થને તે શ્રહણ કરતું હાવાથી તે જાતે જ સંપૂર્ણ છે. કાેઇ વાતે બાકી નથી.

અમિતિહત—એક કટકો પડ્યા પછી સામા કટકો પહે તે પ્રતિઘાત કહેવાય છે. અપ્રતિહત એટલે ન હણાય તેવું. આ કેવળજ્ઞાનમાં સામા કટકો નથી, કારણ કે તેનાથી વધારે જ્ઞાન થવાનું જ નથી. આવું શુદ્ધ જ્ઞાન તે કેવળજ્ઞાન છે. ભૂત, ભાવિ અને વર્તમાન સર્વ પદાર્થ જાણે પછી ખાકી શું રહે ? આવું કેવળજ્ઞાન ક્ષપકશ્રેણીને અંતે થાય છે. એવી આ ક્ષપકશ્રેણી છે અને તે ચાગની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ હોવાથી ખાસ સમજવા ચાગ્ય છે. કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી તે શું જાણે એ કર્ત્તા પાતે જ આવતી ગાથામાં જણાવે છે. (૨૬૯)

કેવળી શું શું જાણે તે બતાવે છે—

कृत्स्ने लोकालोके व्यतीतसाम्प्रतभविष्यतः कालान् । द्रव्यगुणपर्यायाणां ज्ञाता द्रष्टा च सर्वार्थेः ॥२७०॥

અર્થ—આખા (પરિપૃષ્કું) લાક અને અલાકને તથા ગયેલા (પસાર થયેલ), આલુ (વર્તમાન) અને ભવિષ્ય કાળાને તથા સર્વ દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાયોને જાણનાર અને દેખનાર સર્વ પ્રકારે એ થાય છે. (૨૭૦) વિવેચન—હવે એ કેવળજ્ઞાની શું જાણે અને નજરે દેખે છે, તેનું આ ગાયામાં વર્ણુન કરે છે.

**લાક**—આ લાેક જેમાં અઢી દ્વીપ, સાત નારકી, બાર દેવલાેક અને અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રો તથા મુક્તિશિલા આવેલાં છે તેને આખાને એ કેવળજ્ઞાન જાણે અને દેખે છે.

અલાક —ચૌદ રાજલાકના સમાવેશ થયા પછી અનંત ગણા મોટા લાંબા અલાક આવે છે. એમાં છ દ્રવ્ય પૈકી માત્ર આકાશ જ એક દ્રવ્ય હાય છે. તે ઘણા મોટા પ્રદેશ છે. આ બન્ને વાત ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ કરી.

વ્યતીત—કાળના એક રીતે ત્રણ ભાગ પાડી શકાય-ગયેલા (past), વર્તમાન અને ભવિષ્યત્ આ પૈકી વ્યતીત એટલે ભૂતકાળ, ગયેલા કાળ, પસાર થઇ ગયેલા સમય.

સાંમત- વર્ત માન, ચાલતા કાળ. અત્યારે જે વર્તે છે તે સમય એટલે વર્ત માનકાળ.

લાવિષ્યત્—આગળ ઉપર આવનારા કાળ એ ભવિષ્યકાળ. હવે પછી બનનારા બનાવા.

આ ત્રણે શખ્દા કાળને આશ્રયીને છે. ભૂત-લવિષ્યને અને વર્તમાનને એ બરાબર જાણે છે અને દેખે છે એમ આ સૂત્રની મતલબ છે.

દ્રવ્ય—સર્વ ચીજોને, સર્વ વસ્તુને, સર્વ પ્રાણીઓને.

ગુણુ—સહભાવી ધર્મો. ચીજો કે પ્રાણીને જે સાથે લાગ્યા હોય તે ધર્મો. કેટલાક ધર્મો પ્રાણીની સાથે જ લાગેલા હોય છે. વસ્તુના ધર્મો જે સાથે હોય અને રહે તે સ્થાયી ધર્મીને ગુણુ કહેવામાં આવે છે.

પર્યાય—ક્રમભાવી ધર્મો. જાણુવાની ચીજ અથવા પ્રાણીમાં એક પછી એક થાય તે ક્રમભાવી ધર્મોને પર્યાય કહેવાય છે.

જાણવાની સર્વ વસ્તુ જેમાં પ્રાણીના પણ સમાવેશ થાય છે તેને એ કેવળગ્રાની જાણે અને દેખે. આ દ્રત્ર-ગુણુ-પર્યાયને સમજાવતો એક ગુજરાતી રાસ શ્રીમદ્દ યશાવિજય ઉપાધ્યાયે રચ્યા છે અને તેના પરથી દ્રવ્યાનુયાગતક શા શ્રાય સંસ્કૃતમાં લખાયા છે. ગુજરાતીમાં પહેલા શ્રાય લખાય અને તે ગુજરાતીનું સંસ્કૃત થાય એવા આ રાસના એક જ દાખલા છે.

સર્વાર્થ—સર્વ પ્રકારે, એટલે કેવળી દરેક વસ્તુને સર્વ પ્રકારે જાણે અને દેખે છે. સર્વ પ્રકારે એટલે જેટલું અંદરના વિષયને જાણે તેટલું જ બાહ્ય વિષયોને જાણે દેખે.

म्राता—विशेष ज्ञान ते ज्ञान, विगतवार काळुपछुं.

દ્રષ્ટા—સામાન્ય જ્ઞાન, આ કાંઇક છે એવું જ્ઞાન, વિગત વગરનું જ્ઞાન તે દર્શન.

આવી રીતે કેવળજ્ઞાની સર્વ ક્ષેત્રોને, સર્વ કાળને અને સર્વ વસ્તુના દ્રવ્ય, ગુણુ અને 'પર્યાયને સર્વ'પ્રકારે દેખે છે અને વિગતવાર જાણે છે. આવું કેવળજ્ઞાન ક્ષપકશ્રેણી માંડનારને ત્યાર પછી અહુ એાછા કાળમાં થાય છે. ત્યારપછી કેવળજ્ઞાની શું કરે એ સ્વાભાવિક પ્રશ્ન-ના જવાય આવતી ગાથામાં કર્ત્તા પાતે જ આપે છે.

ગ્યા તત્ત્વજ્ઞાનના માટા સવાલ છે અને બૌદ્ધો સાથે તે બાબતમાં વિવાદ છે. જૈન તત્ત્વજ્ઞાન પ્રમાણે ભૂત ભાવી અને વર્તપાનકાળે થયેલા, થતા અને થવાના સર્વ વિષયાને પ્રાણી જાણી દેખી શકે છે. આ તફાવત જાણુવા-સમજવા. (૨૭૦)

સ પૃષ્ણ<sup>દ</sup> જ્ઞાનનુ વિશેષ સ્વરૂપ—

### क्षीणचतुःकर्माशो वेद्यायुर्नामगोत्रवेदयिता । विहरति मुहूर्तकालं देशोनां पूर्वकोटिं वा ॥२७१॥

અર્થ — તેના ઉપર જણાવેલ ચાર ઘાલીકર્મા નાશ પામી ગયાં છે. વેદનીય, આયુષ્ય, નામ અને ગાત્ર એ ચાર અઘાલી કર્મને લાગવતાં તેઓ મુહૂત કાળ સુધી અથવા દેશ (કાંઇક) એાછા પૂર્વ કાેટિ વર્ષ સુધી વિચરે છે. (૨૭૧)

વિવેચન—કેવળજ્ઞાની કેટલા વખત વિહાર કરે છે? તેની ઉત્કૃષ્ટ તથા એાછામાં એાછી સ્થિતિ ખતાવે છે.

**ક્ષીણુચતુઃકર્મા'શ**—ઉપર જણાવ્યા તે ચારે ઘાતીકર્મા: જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અત્તરાય જેના મૂળથી ગયેલાં છે એવા કેવળગ્રાનવાળા પુરુષા.

વેદાયુનામગાત્ર-—ભવાપગાહી ચાર કર્મા તેમના ખાકી રહે છે. તે ચાર કર્મા આ પ્રમાણે છે—વેદનીય, આગ્રુષ્ય, નામ અને ગાત્ર. આ ચાર કર્મા ભવાપગાહી કહેવાય છે. એ તે ભવ-જીવન સાથે લાગેલાં છે. આ ચાર કર્મીને ભાગવનારા.

સુહૂત કાલ—એ ઘડી. સંસારમાં ઓછામાં એછો એ ઘડી વિહાર કરે છે, વિચરે છે. આ જઘન્યકાળ સમજવા. અંતકૃત્ કેવળી થઇ કેટલાક પ્રાણીઓ તુરત જ મોફ્ષે નથ છે. મરૂદેવા માતાને હાથી ઉપર કેવળજ્ઞાન થયું હતું અને પછી તેઓ તરત જ મોફ્ષે ગયા હતા. આ મુહુર્ત કાળ જઘન્ય સમજવા.

દેશાના પૂર્વ કોટિ – ઉત્કૃષ્ટ કાળ કાંઇક એાઇ પૂર્વ કાેટિ. ચારાશી લાખને ચારાશી લાખે ગુણીએ ત્યારે એક કાેટિ થાય, એવી ચારાશી લાખ કાેટિમાં આઠ વર્ષ ભાદ જતાં જે ખાકી રહે તે. એટલે કાેઈ પ્રાણીને કેવળજ્ઞાન થાય અને તેનું મનુષ્યાયુ ઉત્કૃષ્ટ હાેય તાે તેને લઇને આ ઉત્કૃષ્ટ કાળની ગણના કરી. તે આટલા કાળ દુનિયામાં વિચર છે અને સ્વપરને ઉપકાર કરે છે.

આ ગાથામાં કેવળજ્ઞાની કેટલા વર્ષ રહે, જાણે અને દેખે તે સર્વ વાતો અતાવી છે. પૂર્વકાળમાં મનુષ્યનું આયુષ્ય ચારાશી લાખ પૂર્વનું હતું. આઠ વર્ષે દીક્ષા લે, તુરત ક્ષપક-શ્રેણી માંડી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે તેા ચારાશી લાખ પૂર્વમાં તેટલા આઠ વર્ષ ચોછા સમય કેવળજ્ઞાન પાળી તે ઉપદેશ આપે. કાેઈ જીવાે સ્કાદકના શિષ્યાે જેમ અંતકૃત્ કેવળી થઈ તુરત જ મોક્ષ પામે તાે તેઓ જઘન્યકાળ કેવળજ્ઞાનની દશા ભાગવે છે. (૨૭૧)

### કેવળી સ**ંસારમાં રહે છે** તેતું કાર**ણ**—

# तेनाभिन्नं चरमभवायुर्दुर्भेदमनपवर्तित्वात् । तदुपग्रहं च वेद्यं तत्तुरूये नामगोत्रे च ॥२७२॥

અર્થ — છેલ્લા ભવનું આયુષ્ય નિરુપક્રમી હાલાથી તેનાથી જુદું નહિ તેવું તે આયુ હાય છે. તેને (આયુને) સહાય કરનાર વેદનીય કર્મ પણ દ્વાય છે. તેમ જ તેમનાં સરખાં નામકર્મ અને ગાત્રકર્મ પણ હાય છે. (૨૭૨)

**વિવરણ**—કેવળી સંસારમાં રહે છે તેનાં કારણા આ ગાથામાં રજૂ કરે છે.

અભિન્ન-દ્રથ અને પાણી પેઠે જુદું ન પડી શકે તેવું. એકમેક થઇ ગયેલું, જીવ સાથે મળી ગયેલ, એક થઇ ગયેલ, જામી ગયેલ.

**ચારમ** જે લવમાં કેવળજ્ઞાન થાય તે છેલ્લાે લવ છે. ત્યાંથી મરવાનું તાે છે પણ પછી જન્મવાનું નથી. એવા ભવને છેલ્લાે ભવ કહેવામાં આવે છે.

અનપવર્તિ ત્વ-નિરુપક્રમી. અમુક શલાકાપુરુષાના આયુષ્ય નિરુપક્રમી દ્વાય છે. એને અકસ્માત ન થાય; પણ તે વધારી ઘટાડી પણ ન શકાય. ઇંદ્રે શાલ દેખી પ્રભુને થાડા વખત માટે આયુષ્ય વધારવા વિજ્ઞપ્તિ કરી ત્યારે લગવાને જણાવ્યું કે તીર્થ કર પણ એમ કરવાને સમર્થ નથી. આવા મહાળળ શક્તિવાળા પણ આયુષ્યને વધારી ઘટાડી ન શકે તેા આપણા જેવાનું તો શું ગજું? આને માટે કર્મગ્રંથ વિચારવા.

ઉપગ્રહ—સહાય, મદદ. માયુષ્યના સહાયક તરીકે વેદનીય કર્મ કામ કરે છે. એને અંગે જેવાં આંધ્યાં હાય તેવાં કર્મ ભાગવવાં પડે છે.

ના મગાત્ર—નામકર્મ અને ગાત્રકર્મ.

કેવળીને આ ચાર કર્મા જ બાકી રહે છે--આયુષ્ય, વેદનીય, નામ અને ગ્રાત્ર.

તત્તુલ્ય એના જેટલા જ, તુલ્ય નામકર્મ અને ગાત્રકર્મ હાય છે. એ અમરખા હાય તા સરખા કેમ થાય તે આવતા પ્રકરણમાં વિગતવાર બતાવવામાં આવશે.

ક્ષપકશ્રેણી પછી કેવળજ્ઞાન થાય ત્યારે એ ચાર કર્મ બાકી રહે છે. અને તેમને સરખા કરવા સમુદ્દ્ધાત થાય છે. એ પહાંતિથી સર્વ કર્મ આયુષ્યની સરખાં થાય છે. તે પહાંતિ અને રીતિ આવતા પ્રકરણમાં ચ'થકાર પાેતે જણાવશે. (૨૭૨)

\* \* \*

બસા સાઠમી ગાયાથી શરૂ થયેલ ક્ષપકશ્રેણીનું પ્રકરણ અહીં પૂરુ થાય છે. આ ક્ષપકશ્રેણી અને ઉપશમશ્રેણીના તફાવત ખાસ સમજવા યાગ્ય છે. યાગની એ ઘણી ઊંચી ક્ષપક્રમેલી દુપછ

વાત છે. અને તેને બરાબર સમજવા માટે ઉપશમશ્રેણી અને ક્ષપકશ્રેણીમાં તફાવત શું છે તે ચાક્કસ સમજવા પડે. ક્ષપકશ્રેણી માંડનાર અગિયારમે ગુલ્સ્થાનકે આવતા જ નથી અને પાછા હઠતા નથી. દસમા ગુલ્સ્થાનકેથી સીધા બારમે ગુલ્સ્થાનકે આવે છે અને આગળ વધે છે. બારમે ગુલ્સ્થાનકે પલ્યુ એ અટકતા નથી. એના યાગ એટલા વિશિષ્ટ પ્રકારના હાય છે કે એ દશમાને અંતે જતી સર્વ પ્રકૃતિના ક્ષય કરી યાગમાં આગળ વધે છે.

વાત એ છે કે આ પ્રાણીને અભ્યાસ કરવાની અને વસ્તુ સમજવાની તકલીક લેવી નથી અને અને તો એમ. એ. જેટલા ધાર્મિક વિષયમાં નિષ્ણાત થવું છે, પણ તેર વર્ષે એમ. એ. થવાય છે તો ધાર્મિક વિષયમાં એ કક્ષાએ પહોંચતાં કેટલાં વર્ષ જાય? પણ આને તો સૂતાં સૂતાં મળી જાય તો જ્ઞાન મેળવવું છે. એને જ્ઞાન સાથે વિરોધ કરે તેને પ્રાપ્ત કરવામાં વાંધા નથી, પણ તેને જરાયે તકલીક લેવી નથી અને તે માટે પ્રયાસ કરવા નથી. પણ પ્રયાસ વગર કાઈ વસ્તુ મળે નહિ અને વગર પ્રયાસ મળી જાય તો તેનું મૂલ્ય પણ ન રહે. માટે યાગમાં આ રીતે પ્રગટ થયેલી બાખત પાતે ખરાબર સમજે તે માટે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની બહુ જરૂર છે. જ્ઞાન વગર સર્વ અધકાર છે, નકામું છે. એ વૃત્તિ વિચારક પ્રાણીની જરૂર થશે. એ સિવાય આપણા માર્ગ નથી. જો આ સંસારના ખરા કરાળા અત્યો હાય તો તે દ્વર કરવા માટે આ શ્રેણીઓને સમજવી જ પડશે. માટે જ્ઞાન એ જ તો અલિહારી છે.

આ બન્ને પ્રકારની શ્રેણીઓ સમજવા માટે અભ્યાસની બહુ જરૂર છે અને તે પ્રયાસે જ સુસાધ્ય છે. અને અભ્યાસ કરવાની અત્યારે વય અને અનુકૂળતા છે. તિર્થં ચ ગતિમાં પ્રાણી બાલી શકતા નથી, વિચાર અધ્યવસાય રૂપે થતા હાય તા તે અન્યને બતાવવાનું સાધન નથી હાતું. તેથી સર્વ વિચાર કે અધ્યવસાય માર્યા જાય છે. માટે, આવી મળેલ તકના અને સમજશક્તિના પુરતા લાભ લેવા. પછી શરીર કે મગજ નબળાં થાય ત્યારે પસ્તાવા થાય કે આને બદલે ભથ્યા હાત તા સારું હતું, પણ એ સમજણ ઘણી માડી આવે છે અને તે એવે વખતે આવે છે કે પછી તે હાય તા નકામી થઈ જાય. અત્યારે પુસ્તકા વાંચવા મળે છે, તેને સમજવનાર મળે છે, પાતામાં સમજવાની શક્તિ છે. એવા વખતના અને ખાસ કરીને પાતાને મળેલી અનુકૂળતાના લાભ લેવા.

આવા અવસર વારંવાર મળતા નથી. અન્ય ગતિમાં પરાધીનતા કે આનંદને કારણે ભાલુવા સમજવા માટે અનુકૂળતા રહેતી નથી અને આ તો આર્યક્ષેત્ર, દેવગુરુની નેગવાઈ અને પાતાની સ્વાધીનતા મળી છે તેના અને તેટલા લાભ લેવા. અંતે પરાધીન અવસ્થા જરૂર આવવાની છે એ વિચારવું. પ્રાહ્યી આવી પારિભાષિક આખતામાં એદરકાર રહે છે, તે તેને જ નુકસાન કરનારી આખત છે. અને આટલા અનંત રખડામણના ભવા એવા જ કાઈ કારણે થયા છે. પણ આ વખતાના તા જરૂર લાભ લેવા અને મળેલ તકને ગુમાવી ન

દેવી. તેમાં પણ પ્રશમશ્રેણી કે સમુદ્ધાત જેવા પારિભાષિક વિષયા તો અભ્યાસથી જ સ્પષ્ટ થાય. તેને સમજવનાર અલ્પ જણાય તો તેની ચિંતા ન કરવી. પાતે તો જે શાક્ષ સમજણ્યુકત પુરુષો કે ખહેનો હોય તેમના પુરતો લાભ લેવા. આમાં સ્વાર્થ જેવું કાંઇ નથી અને પરમાર્થ પણ અંતે તો સ્વાર્થ જ છે. સ્વાર્થ સાધવા તે પરભવની નજરે યાત્રા જ છે, માટે પાતાની પ્રગતિ થાય તેવા અભ્યાસ કરવા. અત્યારની મળેલ જાગવાઇનું મૂલ્ય સમજવું અને પરિણામે સ્થાયી લાભ થાય તેવી સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવા. જે અત્યારની તકના પુરતો લાભ લઇ પ્રશમશ્રેણી વગેરે સમજવા પ્રયત્ન નહિ કરે, તે અંતે પરતાશે.

આ ઉપશમશ્રેલી અને ક્ષપકશ્રેલીનું વિવેચન છઠ્ઠા કર્મગ્ર'થને છેડે કર્યું' છે તે એવું.

॥ इति क्षपकश्रेणीप्रकरणम् ॥

## પ્રકરણ ૧૫મું: સમુદ્રુધાત

હવે આ પ્રશમરતિ ગ્રંથમાં સમુદ્ધાતનું પ્રકરણ શરૂ થાય છે. એ શબ્દ પારિભાષિક છે તેથી તેને સમજવા પ્રયત્ન કરીએ. આ મનુષ્યજીવનની સફળતા જ આવા પારિભાષિક શબ્દો સમજવામાં છે. અત્યારે જે વાંચવા સમજવાની જોગવાઇ મળી છે તે બીજી ગતિમાં મળતી નથી. તેના પૂરેપૂરા લાભ લેવા જેવું છે. પછી ગરય ગયા પછીનું ડહાપણ નકામું છે. ડહાપણ તો આવે છે પણ ત્યારે સમજશક્તિ એાછી, નજીવી થઇ જાય છે અને પછી એટલું માડું થઇ જાય છે કે મળેલ લાભ નહિવત્ થઇ જાય છે અને પછી પસ્તાવા કે ખેદ થાય છે.

તેટલા માટે આવા પારિભાષિક શબ્દો આવે તે સમજવા યતન કરવા અને સમજવય નહિ તો તેના સંબંધમાં બીજાને પૂછવું; એમાં શરમાવું નહિ, કારણ કે શરમાળ પ્રાણી આગળ પ્રગતિ કરતો જ નથી. અને જ્ઞાન મેળવવા માટે પ્રચ્છના કરવી, પાતાના મિત્રો કે વડીલાને પૂછી સાચું જ્ઞાન મેળવવું તેમાં કોઈ પ્રકારની શરમ નથી. શરમ તો અજ્ઞાન રહેવામાં છે અને ખાટા જ્ઞાનમાં કે મિશ્યા કસામણમાં ચાલુ રહેવું તે ભારે શરમની વાત છે. એટલે, તક મળે ત્યારે પાતાથી વધારે સમજણવાળા પાસેથી પારિભાષિક શબ્દો સમજ હેવા.

અને અત્યારની જે જોગવાઈ જેને મળી હોય તે માટે તેશે પરમાતમાના આભાર માનવા. નાના ગામડામાં હોય તેના અને સારા શહેરમાં રહેનાર હોય તેના સંબંધમાં તફાવત જરૂર પડે છે. મોટા શહેરમાં પારિભાષિક જ્ઞાન મેળવવાની જેગવાઈ પ્રમાણમાં વધારે રહે છે. ત્યાં વિદ્વાન ભણેલા હોય છે અને સાધુઓનો પણ અવારનવાર જેગ થઇ શકે છે. મનમાં શંકા રાખવી અને તેના નિકાલ કરી મનને સુંદર રાખવું એ બેમાં બીજું જ સારું છે. તેથી શંકા દૂર કરવાનાં સાધના મળે તેના લાભ લેવા, તે સ્વહિતમાં વધારા કરનારું છે. અને તક તો તેવી મેળવી શકાય છે, પણ મનને અતિ પવિત્ર રાખવું, વિચારવું કે આ સમજુ જ્ઞાનીએ બતાવેલા માર્ગ છે અને સાધારણ રીતે મળવા સુરકેલ છે. પાતાને મળી ગયા છે તે લાભ કાંઇ જેવા તેવા નથી, તા પછી શંકા દૂર કરી મનને શાંત, ચાખખું અને પવિત્ર રાખવું અને તેમાં થતી શંકાઓ દૂર કરવાના પ્રસંગા મને તેના લાભ જરૂર લેવા અને નિરંતર ચિંતવવું કે આવા વખત કરી કરીને મળવા સુરકેલ છે. સુંકર કરેત, દેવગુરુધર્મની જોગવાઇ, પાતાના મગજની સમજણ અને તે તૃપ્ત કરનાર વશ્લોના સંગ મળવા છે તો અને તેટલા તેમના લાભ લેવા.

જેઓ આળસમાં કે શરમમાં પડી આવા લાભ લેતા નથી તેઓ અંતે હેરાન થાય છે. હેરાનગતિ જેમ શારીરિક હાય છે તેમ માનસિક પણ હાય છે. માનસિક હેરાનગતિ શારીરિક હોય છે તેમ માનસિક પણ હાય છે. માનસિક હેરાનગતિ શારીરિક હેરાનગતિ જેટલી જ રખડાવનારી હાય છે. માટે એવી માનસિક તકલીફ કે શંકા-કુશંકોને સ્થાન ન આપતાં સમજતું કે મહાઉપકારી પુરુષોએ આ ન્યાયસંમત ધર્મ પ્રરૂપ્યા છે, તેમાંની કાઈ વાત ન સમજાય તા વગર સંકાયે તેના નિકાલ કરવા.

સમુદ્ધાતને માટે દંડક પ્રકરભુમાં નવમું દ્વાર છે, તેમાં જબાવે છે કે "બે પ્રકારના સમુદ્ધાત છે. તેમાં એક તે આત્માને જે વેદનાદિકે પ્રાબલ્યે કરી ઘાત થાય તે જવ સંબંધી સમુદ્ધાત જાબુવા. તે સાત પ્રકારના છે. તેમાં એક વેદનાસમુદ્ધાત, બીજો ક્યાય-સમુદ્ધાત, ત્રીજો મરભુસમુદ્ધાત, ચાર્થા વૈક્યિસમુદ્ધાત, પાંચમો તૈજસસમુદ્ધાત, છઠ્ઠો આહારસમુદ્ધાત અને સાતમો કેવળીસમુદ્ધાત. તે કેવળીસમુદ્ધાત ચૌદ રાજલાક વ્યાપ્ત, આઠ સમયના જાબુવા. એ સાત પ્રકારે આત્માના પ્રદેશ શરીરમાંથી ખહાર નીકળે છે, માટે એને જીવસમુદ્ધાત કહીએ. બીજા અજીવસમુદ્ધાતનું કાંઇ અહીં કારભુ નથી, માટે તેનું લક્ષભુ કહ્યું નથી. એ સાત સમુદ્ધાત માંહેલા જે દંડકે જેટલા સમુદ્ધાત હાય, તે તે દંડકે તેટલા કહેવા તે નવમું સમુદ્ધાત દ્વાર જાબ્યુનું."

આ પ્રમાણે દ'ડકમાં પ્રાથમિક વિવેચન પૃ. ૧૭ ઉપર છે. હું સમુદ્ધાત શાળ્દને સીલિંગમાં વાપરતા હતા, તેથી મને થયું કે એ ગ્રંથના પ્રકટ કરનાર કચ્છી હાઇ લિંગ-વ્યત્યય કર્યો હશે, પણ આશ્વર્ય થશે કે પાઇઅસદ્દમહશ્ર્ણવા જોતાં સમુદ્ધાત શબ્દ પુંદ્ધિગ છે એમ પૃ. ૧૦૯૨ ઉપરથી જણાયું. હવે આ પ્રકરણમાં હું સમુદ્ધાતને પુલ્લિગમાં—નરજાતિમાં વાપરીશ.

આપણને સમજાવવામાં આવે છે કે જેનાથી આત્મા શરીરની બહાર નીકળે તે સમુદ્દ્રદ્વાત કહેવાય અને અચિત્ત મહાસ્કંધની વાત બાજુએ રાખતાં સાત પ્રસંગે એ વાત બને છે. આ સાત પ્રસંગા ઉપર જણાવ્યા.

આપણે કેવળીસમુદ્દ્ધાતને યોગના ઉત્કૃષ્ટ અંગ તરીકે સમજવા છે. તે પહેલાં દ'ડક-પ્રકરણના કર્તા સમુદ્ધાતને અંગે શું કહે છે તે જોઈ લઈએ. મનુષ્યને સાતે સમુદ્ધાત હાય છે એમ પ'દરમી ગાયાના ઉત્તરાધ'માં જણાવી દ'ડકપ્રકરણના કર્તા આગળ સાળમી ગાયામાં કહે છે કે "વેદના, કવાય, મરણ, વૈકિય, તેજસ, આહારક અને કેવળી સમુદ્ધાત એ સાતે સમુદ્ધાતો મનુષ્યને હાય છે." સત્તરમી ગાયામાં ત્યાર પછી જણાવે છે કે " એકેન્દ્રિયને કેવળી, તેજસ અને આહારક વિના ચાર સમુદ્ધાત હાય છે અને વાઉકાય સિવાયના એકેન્દ્રિય જીવાને વૈકિય સિવાય વેદના, કવાય અને મરણ એ ત્રણ સમુદ્ધાત હાય છે અને તે જ ત્રણ સમુદ્ધાત હાય છે અને તે જ ત્રણ સમુદ્ધાત હાય છે અને તે જ ત્રણ સમુદ્ધાતો વિકલેન્દ્રિયને હાય છે અને સંગ્રી પ'ચેન્દ્રિય ગભ'જ મનુષ્યને સાતે સમુદ્ધાત હાય. આ એમલે વાત કહી." અહારમી ગાયામાં જણાવે છે કે

" ગર્ભા તિયે અને એક દંડક અને દેવાના તેર દંડક વિષે આહારક સમુદ્દ્યાત અને કેવળી-સમુદ્દ્યાત સિવાય બાકીના પાંચે સમુદ્દ્યાતા લાગે. નારકા અને વાઉકાયા બિષે વેદના, કષાય, મરશુ અને વૈક્રિય એ ચાર સમુદ્ધાતા હાય અને વાઉકાય એકે દ્રિય સ્થાવરમાં વેદના, કષાય, વૈક્રિય અને મરશુ એ ચાર સમુદ્દ્યાતા લા**લે અને** બાકીના સ્થાવર એકે દ્રિયને વેદના, કષાય અને મરશુ એ ત્રણ સમુદ્ધાત લાગે."

ગ્યા પ્રકારે દ'ડકમાં સમુદ્ધાતની વહેંચણી કરવામાં આવી છે. તે ચાવીશે દ'ડકે સમજી લેવી.

આત્માના પ્રદેશ શરીર અહાર નીકળ તેને સમુદ્દ્રાત કહેવામાં આવે છે. કેવળી-સમુદ્દ્રાત, જેની સાથે આપણને લાગેવળગે છે તે, આઠ સમયમાં થાય છે. પ્રથમ મમયે આત્મા પ્રદેશાને ઊંચે નીચે સીધી લીટીએ ગાઠવે, બીજે સમયે તેના કપાટ કરે, ત્રીજે સમયે આંતરા પ્રે, ચાથે સમયે વધારાના કર્મોને લાગવી લે, પાંચમે સમયે પાછા કપાટ કરે, છઠ્ઠે સમયે મન્થાન કરે, સાતમે સમયે દંડ કરે અને આઠમે સમયે તે દંડને સંવરે. આ આઠ સમયનું આત્મિક પ્રદેશાનું કાર્ય છે અને તે આંખ મીંચીને ઉદ્યાડીએ તેટલા સમય પણ લાગ્યે જ લે છે અને તે કેઇ સામાન્ય જીવથી દેખાતું પણ નથી. આવા સમુદ્દ્રણત કેવી રીતે થાય છે અને કર્માને શું થાય છે અને કયાં કર્મોને તે અસર પહોંચાડે છે તેની કેટલીક વિગતો ગ્રંથકાર પાતે જ આપે છે. આપણે તેને સમજવા યત્ન કરીએ અને અભ્યાસની તકના લાલ લેવાની હડીકત ઉપર જણાવી છે તે પર જરૂર લક્ષ આપીએ.

### કેવળી સમુદ્દ્વાત કેમ કરે?

यस्य पुनः केवलिनः कर्म भवत्यायुषोऽतिरिक्ततरम् । स समुद्धातं भगवानथ गच्छति तत् समीकर्तुम् ॥२७३॥

અરથ<sup>િ</sup>--જે કેવળજ્ઞાનીનાં કર્મ વ્યાયુખ્યથી વધારે હોય તે કેવળી ભગવાન તેમને સરખા કરવાને માટે સમુદ્દ્દાત પ્રત્યે ગમન કરે છે. (૨૭૩)

વિવેચન—સમુદ્ધાત કાેણુ કચારે કરે છે તે આ ગાથામાં નિદિ<sup>૧</sup>ષ્ટ કરવામાં આવ્યું.

કેવિલિન:—કેવળજ્ઞાનીના આત્માએ તેના પ્રદેશા શરીરમાંથી બહાર કાઢવા તેનું નામ સમુદ્ધાત છે. જેને કેવળદશ<sup>6</sup>ન અને કેવળજ્ઞાન થયું છે તે કેવળી સમુદ્ધાત કરે છે. તેનું અત્ર વર્ણુન છે. બીજું વેદના, કષાય વગેરે કારણે પણ સમુદ્ધાત થાય છે, તે વખતે આત્મપ્રદેશ શરીરમાંથી બહાર નીકળે છે.

અતાચુષ્ય—પોતાનું આયખું હોય તેથી બીજાં ત્રણ કર્મો વધારે હોય તેવા પ્રકારના કેવળજ્ઞાનવાળા જ આવતી ગાથામાં કહેલા આ આઠ સમયના સમુદ્દ્રશત કરે છે. અમુક કેવળીને હજુ એક વર્ષનું આયુષ્ય બાકી હાેય અને નામ, ગાત્ર અને અંતરાય કર્મો વધારે વર્ષે, ધારીએ કે પાંચ વર્ષે, સાગવાય તેટલાં હાય તો તે કેવળી સમુદ્દદાત કરે છે. સર્વ કેવળીને આ સમુદ્દદાત કરવા પડતા નથી, પછ્યુ જેનાં કર્મના મેળ આયુષ્ય કર્મ સાથે ન મળતા હાય, કર્મ લાગવાનાં વધારે બાકી રહી ગયાં હાય અને આયપું એક્શિય વર્ષનું હાય તો તે કર્મના આયુષ્ય સાથે મેળ મેળવવા તેને સમુદ્દદાત કરવા પડે છે.

સમુદ્ધાત—જે વિપાકાદય ભાગવવા યાત્ર્ય કર્મા હોય તેમના અરસપરસ મેળ ન મળતા હોય તો તે કર્મને આયુષ્ય સમ કરવા માટે કેવળી સમુદ્ધાત કરે છે. અનેક કેવળીને એ કરવાની જરૂર ન પણ પડે. જેનાં બાકીનાં ત્રણ કર્મ વધારે હોય તે સરમાઇ કરવા માટે કરે છે.

સ એડિક તુ<sup>૧</sup>—સરખા કરવા માટે, બન્નેના મેળ મેળવવા માટે. એટલે કર્મા વધારે બાકી રહેલાં હોય અને આયુષ્યકાળ થાંડો હોય તો જ કેવળીએ પાતાના ત્રણ કર્માને સરખાં કરવા અને તેમના અને આયુષ્યના મેળ મેળવવા માટે આ સમુદ્દ્ર લાત કરવા પડે છે. એ સમુદ્દ્ર લાત કેવી રીતે થાય અને કર્મીને કેમ લાગવી લેવાય તે હવે આવતી આથામાં વિસ્તારથી કર્તા પાતે જ કહે છે. (૨૭૩)

## સમુદ્દઘાત કેમ બને ?

## दण्डं प्रथमे समये कपाटमथ चोत्तरे तथा समये । मन्थानमथ तृतीये लोकव्यापी चतुर्थे तु ॥२७४॥

અશ'--પહેલે સમયે દ'ડ કરે અને બીજે સમયે કપાટ કરે, અને તે જ કપાટના ત્રીજે સમયે મન્યાન કરે, અને ચાથે સમયે તે લોકવ્યાપી થાય એટલે આંતરા પૂરે. (૨૭૪)

વિવેચન-કેવળી સમુદ્ધાત કેવી રીતે કરે ? પ્રથમના ચાર સમયના સમુદ્ધાતની અપૂર્ણ વાત આ ગાથામાં કરી તે પછીની ગાથામાં આગળ ચલાવશે.

દ'ડ-પ્રથમ સમયે શું કરે ? પાતાના દેહપ્રમાણ દ'ડ કરે. પાતાના દેહ જેટલા લાંડા એક ધાંકા લાંકને અંતે ઉપર નીએ પહોંચે તેવડા બનાવે, એટલે પાતાના આત્મપ્રદેશાને દ'ડની માક્ક ગાઠવે. આત્મપ્રદેશા શરીરના પ્રમાણમાં સીધા ઉપર અને નીએ લાય તેવી રીતે તેની લાકડી બનાવે. ઉપર અને નીએ દ'ડ કરે. અર્થાત્ એ રીતે આત્મપ્રદેશા લાંકના અંત સુધી સીધા ઉપર અને નીએ લાય તેવા તે દંડ બનાવે.

ક્યાટ--- ખીજા સમયે દંડગત આત્મપ્રદેશાને લેકના અંત સુધી ઉત્તર-કક્ષિણ વિસ્તારી કપાટ (square) ખનાવે છે.

સન્**શાન**—દહીં વહાલવાની મધાન. આ વહાણાની આકૃતિ થાય તેવી રીતે આત્મ-પ્રદેશાને પૂર્વ-પશ્ચિમ ત્રીજે સમયે ગાઠવી દે છે.

**લાક્રેન્સા પી-**-ચાર્થ સમર્થ કેવળી ભગવાન મન્યાનના આંતરા પૂરી એક એક આકાશ-

પ્રદેશે એક એક આત્મપ્રદેશ મૂકી ચૌદ રાજલાકમાં પસરી જાય છે. આ રીતે દંડ, દંડના કપાટ, કપાટના મન્યાન અને છેવટે ચાથા સમયે મન્યાનના આંતરા પૂરી લાકન્યાપી થઇ જે વેદનીય, નામ અને ગાત્રકર્મ વધારે હાય તે આયુષ્યની સાથે સરખાં કરી સાગવી લે છે.

આંખ મી'ચીને ઉદ્યાહીએ એમાં અસંખ્ય સમય થઈ જાય છે એટલે આ ઘણી સૂક્ષ્મ વાત છે, તે ન સમજાય તેં ગુરુ પાસેથી સમજી લેવી. કેવળીસમુદ્દ્યાતના ચાર સમયની આ અપૂર્ણ વાત કરી. બાકીની વાત હવે પછીની ગાયામાં કહેશે. (૨૭૪)

## સસુદ્ધાતના બાકીના સમયો—

ं संहरति पश्चमे त्वन्तराणि मन्थानमथ पुनः षष्ठे । सप्तमके तु कपाटं संहरति ततोऽष्टमे दण्डम् ॥२७५॥

અર્થ — પાંચમે સમયે આંતરાના પ્રદેશા સંકાચી મન્યાન બનાવે છે, છઠ્ઠે સમયે મન્યાનના પ્રદેશાને સંવરે છે અને કપાટ બનાવે છે; સાતમે સમયે કપાટના પ્રદેશાને સંવરે છે અને દ'ડ બનાવે છે. આઠમે સમયે દ'ડના પ્રદેશાને સંવરી અસલ સ્થિતિએ આવી લાય છે. (૨૭૫)

વિવેચન—સમુદ્દ્ધાતના બાકીના ચાર સમયમાં તે શું શું કરે છે તેનું આ ગાયામાં વિવેચન કરે છે. ઉપર આત્માને ચૌદે રાજસાકમાં ભરી દીધા હતો, તેટલે સુધી ચાર સમયમાં આવ્યા મને વધારાનાં કર્મોને ચારે સમયમાં આવ્યા મને વધારાનાં કર્મોને ચારે સમયે ભાગવી લીધાં.

પુ સ્થાપન કર્યા હાય છે તે પાછા ખેંચી લે છે.

થા હૈં - છઠ્ઠે સમયે એ ગ્રેસ્ફ્રીમાં આત્મપ્રદેશ ત્રીએ સમયે નાખેલા-મૂકેલા-સ્થાપન કરેલા હોય છે તેને પાછા લઇ લે છે.

ઝેરણી કેવી હોય તે સ્પષ્ટ ખ્યાલ કરવા માટે નજરે <mark>જેવી એઇએ. અને એ</mark> રીતે છઠ્ઠે સમયે ઝેરણીના આકાર બે સામસામા કપાટ જેવા આકારના થઇ **જા**ય છે.

સપ્તમકે—સાતમે સમયે પાતાના આત્મપ્રદેશને કપાટના આકારમાં ગાઠવા હોય તે સંવરી લે છે. એટલે બેવડા કંડને બદલે એકવડા કંડ રહે છે. બેવડા કંડથી કપાટ થાય છે, એ કપાટથી સંવરી લેતા માત્ર એક સીધા પ્રદેશે ઉપર નીચે જતા કંડ જ થઈ જાય છે.

અષ્ટમે—આઠમે સમયે પહેલા સમયે કરેલા દ'ડને પણ સંવરી લે છે અને આત્મા એના મૂળ સ્થાનક પર જેવા આઠ સમય પહેલાં હતા તેવા થઇ જાય છે. આ કેવળી-સમુદ્દ્રશાત આઠ સમયમાં થાય છે. આંખ મી'ચીને ઉદ્યાડતાં તા અસંખ્ય સમય થાય છે. એથી આ સમુદ્દ્રશાતને આંખ મી'ચવા જેટલા કે ઉદ્યાડવા જેટલા પણ વખત લાગતા નથી. આ સમુદ્ધાત કરતી. વખતે કેવળી કયા ચાગમાં વર્તાતા હાય છે તે જાણવું આ સમુદ્ધાતના વિષયને અંગે પ્રસ્તુત છે, તેથી હવે તે સમજાવે છે. ગ્રંથકર્તા પાતે જ તે કહે છે. (૨૭૫)

#### કેવળીસસુદ્રઘાત વખતે ચાેગ—

## औदारिकप्रयोक्तता प्रथमाष्टमसमययोरसाविष्टः । मिश्रीदारिकयोक्ता सप्तमषष्ठद्वितीयेषु ॥२७६॥

અશ<sup>6</sup>—પ્રથમ અને આઠમા સમયમાં જે પ્રાણી પેઠા હાય તેને ઔદારિકયાંગ હાય છે. અને સાતમા અને છઠ્ઠા તથા બીજા સમયે ઔદારિકમિશ્રકાયયાંગવાળા જવા (કેવળીઓ) હાય છે. (૨૭૬)

વિવેચન—એ સમુદ્ધાંત વખતે ચાેગ કેવા પ્રકારના હાય તેની વિગત આ ગાથામાં અતાવે છે.

ઓદારિક—પહેલા અને છેલ્લા (આઠમા) સમયમાં જ્યારે કેવળીસમુદ્દ્રાત કરતાં કેવળજ્ઞાની આવે ત્યારે તે બે સમયે તેઓ ઔદારિક યાગમાં વર્તા હોય છે.

મિશ્ર—સાતમા, છઠ્ઠા અને બીજા સમયમાં કેવળીઓ ઔદારિક મિશ્ર એટલે ઔદારિક કામ શુ યાગમાં હોય છે. એટલે એ ત્રણે સમયમાં કામ શુ યાગથી મિશ્ર ઔદારિક યાગમાં તેઓ વર્ત તા હોય છે.

**ઉઝતા**—ખીજા ગાંથામાં કહેવામાં આવ્યું છે તે પ્રમાણે. ઉમારવાતિજી કોઇ વાત પાતાથી કરતા **નથી**, પણ શાસ્ત્રાધારે કહે છે. આવા પ્રખર વિદ્વાનનું સવસીરુપણું કેવું અનુકરણીય હતું તે આ વચન ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે. તે સમજવા અને આકરવા યોગ્ય છે.

ભાકીના સમયમાં કયા યાગમાં સમુદ્ધાત કરતી વખતે કેવળીઓ હાય છે, તે આવતી ગાયામાં ખતાવશે. (૨૭૭)

#### કેવળીના બાકીના સમયના ચાંગા---

## कार्मणशरीरयोगी चतुर्थके पञ्चमे तृतीये च । समयत्रयेऽपि तस्मिन् भवत्यनाहारको नियमात् ॥२७७॥

અર્થ —એ સમુદ્ધાતને ચાર્થ, પાંચમે અને ત્રીજે સમયે એમ એ ત્રણે સમયે કેવળી ભગવાનને માત્ર કાર્મણ શરીરના યાગ જ હાય છે. અને નિયમસર જરૂર એ ત્રણે સમયે તે અનાહારી હાય છે. (૨૭૭)

વિવર્ણુ—એ જ કેવળીસમુદ્ધાતને અંગે વધારે બાફીની છેવટની વાત આ ગાયામાં કરે છે. તૃતીય—ત્રીજે, ચાથે અને પાંચમે સમયે કેવળજ્ઞાની સમુક્લાત કરે ત્યારે તે કયા યાત્રમાં વતે છે તે અત્ર અતાવ્યું છે. તૃતીથે એટલે ત્રીજે સમયે, ઉપર ગાયામાં (રજક) જ્ણાવ્યું તે પ્રમાણે મન્યાન કરે છે ત્યારે.

અતુશ<sup>િ-</sup>પ' અમે --- અને ચાથે સમયે એટલે એ જ સદર ગાથામાં જણાવ્યું છે તેમ આખા લેકને ત્યાપે છે ત્યારે. પાંચમે સમયે એટલે આંતરાઓ જે લેકત્યાપી કર્યા હોય છે તેમને પાછા સંહરે છે ત્યારે.

અનાહારકો—અલાહારી. આ ત્રીજે, ચાથે અને પાંચમે સમયે જરૂર તે અનાહારી થાય છે, રહે છે, એટલે સમુદ્દ્રશાતના તે ત્રણે સમયમાં તે આજાહાર કે લામાહાર પશુ કરતા નથી.

આ કર્મીને આયુષ્ય સાથે સરખા કરવાની જે ક્રિયા થાય છે તેને સમુદ્દ્વાત કહેવાય છે. અને તે કરવી જ પડે છે કારણ કે આયુષ્ય કર્મ તેં અનપવર્તનીય છે, તે વધારી ઘટાડી શકાતું નથી. અને તે આયુષ્ય પૂરું થઇ જાય ત્યાં સુધીમાં ત્રણ અઘાતી કર્મને લાગવી લેવા જ જોઈએ, નહિ તા એ કર્મા કાશુ લાગવે ? કારણ કે આયુષ્ય તા એક ઘડીલર પણ વધારી ઘટાડી શકાતું નથી. આ સમુદ્દ્વાતથી આયુષ્યની મર્યાદામાં તે કર્મા લાગવવામાં આવે છે.

કર્મ સરખાં કરવા માટે અને આયુષ્યની અવધિ સમ તેમને કરવા માટે કેવળીએ સસુદ્ધાત કરવા તે કુદરતી છે. (૨૭૭)

\* \* \*

આ પ્રમાણે સમુદ્દ્ધાતનું અતિ નાનું પ્રકરણ પૂર્વું થયું. એણે ઘણી થાહી જગા રાકી. આ સમુદ્ધાતમાં માત્ર કેવળીસમુદ્દ્ધાતની જ વાત કરવામાં આવેલ છે. સમુદ્ધાતના અગાઉ જણાવ્યું તેમ સાત પ્રકાર છે, અને આ શ્ર'થમાં તો એક પ્રકારના સમુદ્ધાતની જ વાત કરી છે. સમુદ્દ્ધાત કરતી વખતે આત્મા—ચેતન શરીરમાંથી બહાર નીકળે છે અને તેના પ્રકારા અનેક વિગતાથી મૂળ સૂત્રોમાં બતાવવામાં આવ્યા છે.

બાકી ઘણી વાર્તના આધાર પ્રદ્માચર્ય-ચતુર્થ વર્ત ઉપર રહે છે. જેણું યાગમાં પ્રગતિ કરવી હાય તેણે બહકચ્છ રહેવાની ખાસ જરૂર છે. જે કાછકીછૂટો હાય તે કરી યાગ-સાધનમાં આગળ પ્રગતિ કરી શકે નહિ. લાકોમાં એ બેમાબરૂ થાય છે, તે ઉપરાંત તેના મનમાં એટલી બધી વિહ્વળતા રહે છે કે સ્થિર ચિત્તે કાઇપણુ વાર્તના નિર્ધાર કરી શકતા નથી, પૃથક્કરણુ કરી શકતા નથી, અને યાગમાં આગળ વધી શકતા નથી, માગમાં આગળ વધવા માટે આ વિષયેન્દ્રિય અથવા સ્પર્શેદ્રિય પર સંયમ લાવવાની બહુ જરૂર છે. તે વિષયે તા સ્વત: ખરાબ જ છે, પણુ મનની અસ્થિરતા ચાલુ રાખ્યા જ કરે છે. તેથી

કોઇ વાતમાં ચિત્તની એકાગ્રતા થતી નથી. એ વિષયોને અંગે ખહુ મહત્વની વાત છે. વિષયમાં રસ શેના હાય અને કેવા હાય ? પ્રાણી જરા વિચારે તો એ રસ પર હડતાળ પડે તેમ છે. તેમાં મજા માણવી કે માનવી એ વિચારણાની શૂન્યતા છે. એમાં કાંઇ આનંદ નથી. વિષય સેવનાર વિષય સેવ્યા પછી પશ્ચાત્તાપ કરે છે, કારણ કે એની અસ્થિર મનાદશાને કારણે એને કાંઇ સ્થાન પર મજા આવતી નથી. વિષય સેવવાની શરૂઆતમાં જે આનંદ જેવું લાગે છે તે પણ વિષયસેવન પછી તા બૂલબરેલું લાગે છે.

એક પ્રાણી સ્ત્રી પર સ્નેહ કરે છે, તેમાં પણ વ્યવસ્થા રહેતી નથી. એક ડહાપણ-વાળા શેઠે પાતાના પુત્રને મરતી વખતે શિખામણ આપી કે પરસ્ત્રી સાથે વિષય સેવવાનું મન થાય તો તેણે સવારમાં જ પરસ્ત્રીગમન કરનું. વિખરાયેલા વાળ, ચીપડા ભરેલી આંખો અને એનું પરસ્ત્રીનું રૂપ જેતાં જ એ પુત્ર પિતાએ કહેલું વચન અનુસરવાને પરિણામે પરસ્ત્રીથી દૂર થઇ ગયા, તેને એવા ડાકણસ્વરૂપના એવા ડ'સ લાગ્યા કે એ પરસ્ત્રીના દેષી થઇ ગયા અને અંતે તેણે એ માર્ગે જવાનું અંધ કર્યું. પિતાની દીર્ઘ દર્શિતાના પરિણામે પરસ્ત્રીના કુંદથી પુત્ર અચ્યા.

ખાકી પરસ્તીમાં કાંઇ દમ નથી અને સ્વદારાસંતોષ સમાન શ્રાવકને માટે વત નથી એવું જાણી પરસ્તીના ત્યાગ કરી જે પોતાની જાત ઉપર સંયમ રાખે છે તે ચાગમાંગે પ્રગતિ કરે છે અને તે ઉપશમશ્રેષ્ઠ્રિ અને ક્ષપકશ્રેષ્ઠ્રિને પામી અંતે કેવળીસમુદ્દ્ધાત કરવાના સમય પાસે આવી જાય છે. બ્રહ્મચર્ય અને આવી સમુદ્દ્ધાત સુધીની ચાગપગતિને આટલા બધા સંબંધ છે તે ખાસ ધ્યાનમાં રાખી બ્રહ્મચર્ય આચરવા ચાગ્ય છે. જે બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરે છે તે ચાગમાંગે પ્રગતિ કરે છે અને પરિષ્ઠામે આવા સમુદ્ધાત વગેરે ચાગના શખ્દો સમજવાની તેનામાં લાયકાત આવે છે. માટે બીજા પાપસ્થાનકાની વિરતિના જેમ યમ નામના શરૂઆતના ચાગસાધનમાં સમાવેશ થાય છે તેમ બ્રહ્મચર્યના પણ તેમાં સમાવેશ થાય છે તેમ બ્રહ્મચર્યના પણ તેમાં સમાવેશ થાય છે તેમ બ્રહ્મચર્યના પણ તેમાં સમાવેશ થાય છે અને તે હાવા જ જોઇએ. આવા શખ્દો સમજવા માટે બ્રહ્મચર્ય પાલન પ્રથમ ઉપયોગી છે. અને આગળ જતાં ચાગમાંગે પ્રગતિ કરતાં પણ જરૂર ઉપયોગી છે. તેથી ચાગમાંગે સમજવાના યત્ન કરનારે બ્રહ્મચર્ય પાલન અવશ્ય કરતું.

આડી ચાગમાર્ગની પ્રાપ્તિ સંયમને જ વરે છે, અને બ્રહ્મચર્ય એ એક પ્રકારના સંયમ છે, તેથી તે માર્ગે આગળ વધવા ઇચ્છા કરનારે બ્રહ્મચર્ય નું અવશ્ય પાલન કરવું. ચાગમાર્ગે પ્રગતિ અને બ્રહ્મચર્ય સાથે સાથે જ ચાલે છે. એકડા તો લૂંટવા પડે જ અને આ બ્રહ્મચર્ય એ ચાગમાર્ગની પ્રવૃત્તિના એકડા છે. આ પ્રકરણ ઉપયાગી છે અને તેમાં બહુ જરૂરી હાય તેટલી જ હડીકત દાખલ કરવામાં આવી છે.

## ॥ इति समुद्धातप्रकरणम् ॥

## પ્રકરણ ૧૬ મું : યાગિનરોધ

યાગપ્રગતિમાં અતિ ઊંચી હુદ ખતાવનાર આ પ્રકરણના વિષય પણ આગલા પ્રકરણના વિષય માફક અત્યંત પારિભાષિક છે અને જૈન તત્ત્વજ્ઞાન સમજનારને ખાસ રસ પડે તેવી બાબત છે. આમાં શૈલેશીકરણુ નામના અદ્દ્ભુત યાગની વાત આવવાની છે. તે ગ્રાથકર્ત્તા પાતે જ કહેવાના છે, એટલે પ્રથમથી આ અતિ અગત્યની યૌગિક સ્થિતિ પર વિચાર ન કરતાં તેને યાગ્ય સ્થાન પર મુલતવી રાખીએ.

આ પ્રાણીને બાલવાની અને વાતા કરવાની એવી ટેવ પહેલ હાય છે કે તે નકામાં બાલવા જ કરે છે, કેટલીક વાર અર્થ વગરનું બાલે છે અને કેટલીક વાર લાંગરા વાટે છે. કરે વખતે સૂપ રહેલું અને એક અક્ષર પણ બાલવા નહિ તે આ જીવનમાં ખાસ શીખવા સમજવા જેવું છે. "ખહુ બાલે તે ખાંઠા" એવી ગુજરાતીમાં કહેવત છે અને ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે. ઘણી વખત મૌન રાખવાથી ફાયદો થાય છે. અને દુનિયામાં 'હાઠ બહાર તે કાટ બહાર' તે ખાસ સમજવા જેવું છે. બાલ્યા એટલે તો બાલાઈ જ જાય છે, પણ એ છૂટેલી બલ્લા પાછી હાથ કરવી ઘણી મુશ્કેલ છે. મારેલ તીર એકવાર છૂટયું અને બહાર ચાલ્યું ગયું પછી એ એનું કામ કરે છે, તે જ પ્રમાણે બાલ્યા પછી આપણા બાલાયેલા વચન પર કાખૂ ચાલ્યા જાય છે, એ તા એની પુરતી કિંમત લે છે. બીજ જ પળ તમને વિચારણા થાય કે ન બાલ્યા હોત તા સારું હતું, પણ તમે કાંઇ ત્યાર પછી બાલેલ બાલને પાછા ખેંચી શકતા નથી, તમારી ઇચ્છા તેવી જ હાય તો પણ તમે તે બાલને તીરની માફક પાછા બાલાથી શકતા નથી.

મૌન રાખવાથી તમને તમારી જાત પર એક જાતના સંયમ આવી જાય છે અને ઘણા માણસા આ કારણસર જમતી વખતે છાલતા નથી. તૈયાર કરેલ રસાઇને વખાણી કે વખાહી ખાવી તે યુક્ત નથી. ત્યારપછી તમે રસાઇ કરનારનું તે પર ધ્યાન ખેંચી શકે છા, પણ રાગદ્રેષને દ્વર કરવા ઇચ્છતા હા તો તમારે છાલવું નહિ. સામાન્ય રીતે, જમતી વખતે તો છાલવું જ નહિ. આ નિર્ણયથી તમને કેટલા કાયદા થશે અને તમારી જાત ઉપર શિસ્ત શી અસર કરશે તે અનુભવવા જેવું છે, અને ત્યારે તમને ભાન થશે કે આપણે આખા દિવસમાં કેટલું નકામું છાલી પાતાની શક્તિના દુવ્યાય કરીએ છીએ.

શક્તિના દુર્વ્યયના વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે આપણુને જણાય છે કે આખા દિવસમાં બાલીને, કામ કરીને, વિચારા સંકલ્પા કરીને આપણી શક્તિના આપણુ હાસ કરીએ છીએ. એ શક્તિ જે બચાવી રાખતા હાેઈએ તાે જરૂરને વખતે તે ખરી કામમાં આવે, માટે સુજ્ઞ માણુસાેએ મન, વચન, કાયાની શક્તિ બચાવી તેના બને તેટલાે સંશ્રહ કરવાે ⊶ેઈએ.

એ શક્તિ કેવળીએ કેવી રીતે જળવી રાખે છે અને તેના લાબ લઇ પરિણામે તેના કેવી રીતે સર્વથા ત્યાંગ કરે છે તે આપી ઓત્મિકકિયા સમજવા જેવી છે. નકામા શક્તિના દુવ્યાયને અને ખાસ કરીને વાણીના દુવ્યાયને અટકાવી મૌન સેવી શક્તિના સંથક કરવાં. વાણીના સંયમથી અનેક વૈર થતાં જ નથી, અટકે છે અને આપણા થતા નકામાં વિનાશ અટકે છે અને આપણે આપણું કામમાં વધારે જોરવાન પ્રયત્ન કરી શકીએ છીએ.

અત પ્રકરભુમાં, મન, વચન, કાયાના ચાંગા પર સંયમ લાવવાને પરિભામે આખરે તેનું રુ'ધન કેવું સુંદર રીતે થાય છે તે જ વિચારવાનું છે. આની શરૂઆત વાક્સંયમથી સારી રીતે કરીએ.

આ વાલુના સંયમ કર્યા પછા કાયાના અને મનના સંયમ કરવા તેટલા જ જરૂરી છે. તે મન, વચન અને કાયાના ચાંગા પર સંયમ કેમ કરવા તે ગ્રાથકાર પાતે જ અતાવે છે. આપણે તે પર વિવેચન કરીશું, આપણે માટે તા તે આદર્શ છે. અનુભવ વગર તે પર વિવેચન કરવાની વાત કરવી એ એક પ્રકારની ધૃષ્ટતા છે, પણ તેને લાગે પણ આવા મહત્ત્વના વિષય આ ગ્રાથની પછવાડેના લાગમાં આવે છે તેને કલ્પનાથી પણ ન્યાય આપવા એઇએ.

આ મન, વચન અને કાયાના યાગાને કેવળી માક્ષગમન કરતાં પહેલાં રુંધે છે. તેથી તે અતિ મહત્ત્વની ખાખત છે અને તે દર્ષિએ તે સમજવા યાગ્ય છે.

#### ચાગનિરાધ કોલ્કુ કરે ?-

## स समुद्यातिनश्चतोऽय मनीवाक्काययोगवान् भगवान् । यतिमोग्ययोणयोत्ता योगनिरोधं मुनिरुपैति ॥२७८॥

અર્થા — ઉપર પ્રમાણે સમુદ્દ્યાતથી પાછા આવેલા કેવળજ્ઞાની ભગવાન કે તીર્ઘકર સાધુને ચાવ્ય યાગથી જોડાયલા હાય છે, તે મુનિ–સાધુ યાગનિરાધ કરે છે. (૨૭૮)

વિવરાસુ—પ્રથમ તો યાગનિરાધ કરો પ્રાણી કરે તે આ ગાથામાં અતાવવામાં આવશે. તે પછીની ગાથામાં યાગનિરાધ કેમ થાય તેની વિધિ અતાવશે. આ અતિ અગત્યના વિષયને હક્ષપૂર્વક સમજવા પ્રયત્ન કરવા.

સસુદ્ધાતનિવૃત્તો—સમદ્ધાત થઇ ગયા પછી કેવળી ભગવાન આ યાગિનિરાધ કરે છે. સસુદ્ધાત કર્યા પછીના અને માક્ષપ્રાપ્તિ પહેલાંના વખત સૂચવનાર વાત છે. આ વખતે માથ જતાં પહેલાં અંતર્મુહૂર્ત કાળ બાકી રહે ત્યારે યાગિનિરાધ થાય છે. મનાવાફ કાયચાગ—મન, વચન, કાયાના યાંગા. યાંગ એ રીતે ત્રહ્યું છે. અને યેંગમાં પ્રગત થયેલ પ્રાહ્યી માણ જવા પહેલાં તે ત્રહ્યું યાંગને રુંધે છે. કેવળીમાંના ઘણાએ યાંગરુંધન કર્યા પહેલાં ઉપદેશ આપે છે, દેશના કે છે અને જનતાનું આ સીતે હિત કરે છે.

ચાગયુક્ત-પ્રથમ તો એ ત્રણે પ્રકારના યાગથી નેડાયલા હાય.

थे। अनिरेश्य - अंते ओ अध् अंकारना थे। अने। निरोध करे.

ખાદર કાયરાએ કરી ખાદર મનાયાગને રુધે, પછી સૃક્ષ્મ મનાયાગે કરી ખાદર વચનયાગને રુધે, પછી સૃક્ષ્મ કાયયાગે કરી ખાદર કાયયાગને રુધે, પછી તેણે કરીને સૃક્ષ્મ મનાયાગને રુધે, તે પછી સૂક્ષ્મ વચનયાગને રુધે, તે પછી સૃક્ષ્મ કાયયાગને રુધે અને તે વખતે સૃક્ષ્મક્રિયાઅપ્રતિપાતી નામના શુક્લધ્યાનના ત્રીજા પ્રકારમાં પ્રવેશો. આ યાગરુંધનના ક્રમ કર્મગ્રંથમાં ખતાવેલ છે.

આવી રીતે ધાેગરુંઘન માેક્ષમાં જવા અગાઉ એક અંતમું હૂર્તમાં જ કરે, આવાે ઘાેગ રુંઘનના મહિમા અને ક્રમ છે. સૂક્ષ્મક્રિયાઅપ્રતિપાતીનું વિગતવાર સ્વરૂપ મારા 'જૈન દર્ષિએ યાેગ' પ્રથમ ભાગમાં વિસ્તારથી આપેલ હાેવાથી અત્ર તેનું પુનરાવર્તન કરતાે નથી. (૨૭૮)

## યાગરૂ'ધન પૈકી મનયાગરુ'ધન—

## पञ्चेन्द्रियोऽथ संज्ञी यः पर्याप्ता जघन्ययोगी स्थात् । निरुणद्धि मनोयोगं ततोऽप्यसंख्येयगुणहीनम् ॥२७९॥

અર્થ — પાંચ ઇદ્રિયયાળા સંજ્ઞી પ્રાણી, પૂરી છએ પર્યાપ્તિવાન જે હાય તે પ્રથમ તા જઘન્ય (નીચા પ્રકારના) યાગી હાય, તે પ્રથમ મનાયાગના રાધ કરે અને ત્યારપછી અસંખ્યેય (ઘણા) ગુણથી હીન બાકીના યાગના નિરાધ કરે. (૨૭૯)

વિવરાયુ—આ ગાથામાં યેાગનિરાધ કરતાર કથા પ્રાણી હાય છે, તેના અધિકારી કાલ થાય છે, તેના ઓળખાલુ આપે છે.

પંચેદ્રિય-પ્રથમ તાે એવા પ્રાણી જે યાેગનિરાધ કરવા તૈયાર હાય તે પાંચે ઇદ્રિયવાળા હાય છે. પાંચે ઇદ્રિયો કઇ કઇ છે તે આપણે અગાઉ જોઈ ગયા છીએ.

સંગ્રી—પ'ચે'દ્રિય છે પ્રકારના છે — અસંગ્રી અને સંગ્રી. જેને સંગ્રા હાય તે સંગ્રી અને તે વગરના અસંગ્રી કહેવાય છે. આ બીજી શરત થઈ. પ'ચે'દ્રિય સંગ્રી ચાંજનિરાધ કરે છે, અસંગ્રી અને એકથી ચાર ઇદ્રિયવાળા કરતા નથી, કરી શકતા નથી. એટલે સુધી આપણે આવ્યા.

પર્યાપ્તા—પર્યાપ્તિ છ છે — આહાર, શરીર, ઇદ્રિય, શ્વાસાવ્છશ્વાસ, ભાષા અને મન. પરભવથી આવે ત્યારે પ્રથમ આહાર લે છે, તેનાથી શરીર અને ઇદ્રિયા અંધાય છે, પછી તે શ્વાસ લે છે અને મૂકે છે, પછી ભાષા બાલે છે અને પછી મનમાં અથવા મન દ્વારા વિચાર કરે છે. સ્વસ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિ ન બંધાય ત્યાં સુધી તે અપર્યાપ્તા કહેવાય છે અને તે પૂરી થયા પછી તે લબ્ધપર્યાપ્તા કહેવાય છે. પર્યાપ્તિ બાંધવા માંડે ત્યારે કોઇ છવ ઇદ્રિયપર્યાપ્તિ બાંધે ત્યારે તે કરણપર્યાપ્તા કહેવાય છે અને ત્યાં સુધી તે કરણ અપર્યાપ્તા કહેવાય છે. એ ત્રણ ચાર (વિકલ) અપર્યાપ્તા કહેવાય છે. એક દ્વિયને પ્રથમની ચાર પર્યાપ્તિ હાય છે. એ ત્રણ ચાર (વિકલ) ઇદ્રિયવાળાને સ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિ પાંચ હાય છે. અને અસંત્રી પંચે દ્વિયવાળા છવાને પાંચ પ્રથમની પર્યાપ્તિ હાય છે. સંત્રીને પર્યાપ્તિ છ હાય છે એટલે લિબ્ધઅપર્યાપ્તા હાય છતાં કરણપર્યાપ્તા હાય છે.

પ્રથમ મનાયાગરુંધન કરે, ત્યારપછી અસંખ્યેય ગુણુ હીન વચનયાગા અને કાયયાગા ઉપર બતાવેલા ક્રમે રુંધે. અહીં મારા ધારવા પ્રમાણે અસંખ્યેય ગુણુ હીન વિશેષણુ બાકીના વચનયાગ અને કાયાયાગને લાગે છે, કારણુ કે આ યાગરુંધનનું પ્રકરણુ છે. આ બાબતમાં ટીકાકાર અને અવચૂરિના કર્તાએ જુદા જુદા મત આપ્યા છે પણુ મારા અર્થ ઉપર પ્રમાણે છે. આનાં કારણા નીચે જણાવીશ.

- (૧) મનાયાગથી વચનયાગ અને કાયાયાગ અસંખ્યેયગુણાહીન છે, કારણ કે મનયાગ પ્રથમ જાય છે અને ત્યાર પછી વચન અને કાયાના યાગા જોઈ જાય છે. તે ક્રમ આપણે ઉપર જોઈ વિચારી ગયા.
- (ર) મન કરલાં વચન અને કાયાથી પ્રાણી વધારે પાપકર્મા અંધે છે, તેથી તે અન્તે યાંગા અસંખ્યેયગુણાહીન હાય છે.
- (3) મળે છે પણ પ્રથમ કાયયેાગ, ત્યારપછી વચનયાેગ અને છેવટે સંજ્ઞી પ'ચેદ્રિય થાય ત્યારે જ આ મનપર્યાપ્તિ નામની છઠ્ઠી પર્યાપ્તિ મળે છે.
- (૪) ચાર ઇંદ્રિય અને પાંચમી ઇંદ્રિયના અમુક ભાગ સુધી તેા મન હોતું નથી. સંસારમાં પરિભ્રમણ તેા આ ચાર ઇંદ્રિયા જ કરાવે છે અને તેમાં કાયયાગની અને પછી વચનયાગની બહુલતા હોય છે.
- (૫) અસંખ્યેયગુલાહીન એ વિશેષણ ટીકાકારના મત પ્રમાણે મનાયાત્રને લાગે છે. માર્રુ એથી તદ્દન જુદું માનવું છે.

આ પ્રમાણે યાગરું ધનમાં મનાયાગનું પ્રથમ રું ધન તે કરે છે. આવી રીતે મનાયાગ માડે માડે માડે આવે છે અને રું ધન પણ તેનું પ્રથમ થાય છે. પછી બીજા યાગોનું રું ધન તે કરે છે. માક્ષ જવા પહેલાં યાગરું ધન કરવા માંડે ત્યારે તેને શુક્લ ધ્યાનના ત્રીજો પાયા પ્રાપ્ત થાય છે, તે આપણને ગ્રંથકર્તા જ પાતાની મધુર ભાષામાં કહેશે. બીજા યાગોનું રું ધન ત્યાર પછી તે કેવી રીતે કરે છે તે આવતી ગાથામાં ગ્રંથકર્તા અતાવશે. (૨૭૯)

#### ત્યારપછી વચનચાેગ-કાયચાેગરુ'ધન--

## द्वीन्द्रियसाधारणयोर्वागुच्छ्वासावधो जयति तद्वत् । पनकस्य काययोगं जघन्यपर्याप्तकस्याधः ॥२८०॥

અર્થ — બેઇન્દ્રિય જીવાની વાણી અને સાધારજી જીવાના (એકે દ્રિય જીવાના) ધાસોના કરતાં નીચા વાણી અને ધાસ ઉપર એ વિજય મેળવે છે, તે જ પ્રમાણે એ પ્રાણીના કાયયાગ સર્વધી એાછી પર્યાપ્તિવાળાના કાયયાગથી પણ નીચા હાય છે જેના પર તે વિજય મેળવે છે. (૨૮૦)

વિવેશન—યાગરુંઘન કેવી રીતે કરે છે તેના વધારે વિધિ આ ગાયામાં ખતાવે છે. દ્વીન્દ્રય—ભાષા નામની પર્યાપ્તિ બેઇદ્રિયોને હાય છે. નવતત્ત્વપ્રકરભુમાં અતાવ્યું છે કે સર્વ વિકલેન્દ્રિય જીવા(બે, ત્રભુ, ચાર ઇદ્રિયવાળા જીવા)ને પાંચ પર્યાપ્તિ હાય છે. (જુઓ નવતત્ત્વની છઠ્ઠી ગાયા). આ જે પ્રાપ્ત થયેલી ભાષાપર્યાપ્તિ તેને હવે તે યાગમાં આગળ વધીને રૂંધે છે.

સાધારણુ એક શરીર પર અનંત જવ હોય એ સાધારણ વનસ્પતિકાય એકે દ્રિય જવ, તેને નવ તત્ત્વની ગાથા પ્રમાણે ચાર પર્યાપ્તિ હોય છે. આ ચાથી ધાસો છ્વાસ નામની પર્યાપ્તિ એકેન્દ્રિયોને પણ હોય છે. તેના અહીં રાધ થાય છે. તેના ક્રમ આ ગાથામાં નીચે બતાવીશું. આ પ્રાપ્ત થયેલી પર્યાપ્તિને પ્રાણી પ્રયત્ન વડે અહીં રુંધે છે. પુદ્દગળના ઉપચય કરનારા પુદ્દગળ પરિણ્યમનના હેતુવિશેષ તેને પર્યાપ્તિ કહેવામાં આવે છે. જે આ પર્યાપ્તિ (શક્તિ) પ્રાપ્ત થઇ ગઇ છે તે શક્તિનું અહીં રુંધન કરી પુદ્દગળના ઉપચયને રાકે છે, રુંધે છે, અટકાવે છે. એક વખત એને વચનયાં ધાસો અફક્ષાસ વગેરે પર્યાપ્તિ માટે માન હતું, પણ પુદ્દગળ સાથે તેના સંબંધ હોઇ તે યોગીશ્વર તે પર્યાપ્તિના હવે અનુક્રમે ત્યાગ કરે છે.

ઉચ્છવાસ—સાધારણ વનસ્પતિકાયને ચાથી ધાસો-લ્લાસ પર્યાપ્તિ હાય છે. તે વખતે આહાર, શરીર અને ઇદ્રિય સાથે ચાથી ધાસો-લ્લાસ પર્યાપ્તિ હાય છે. અત્યારે તેને તે જીવ રૂપે છે, રાકે છે અને ચાંગીશ્વર થાય છે.

પાનક—એના અસલ અર્થ શેવાળ, તૃષ્યુવિશેષ, જળના મેલ, કચરા એટલે સામાન્ય પ્રકારના ગરીખ બાપડા બિચારા જવ — એ મોલમાં ગયેલા જીવની અપેક્ષાએ સમજવું, બાકી આપણું તો તે પૂજ્ય જ છે. કાયયાગને રુંધવા માંડે એટલા માટે એને અહીં પનક કહેલ છે. આપણું માટે એમાં પનકપાશું — કચરા કે એવું કાંઇ નથી. એણું ચાર કર્મોના તા લય કરેલ હાય છે અને બાકીના ચાર કર્મોના ક્ષય કરવાની તૈયારીમાં હાય છે.

જલન્ય પર્યા પ્ત—એમની જે રહેલી પર્યાપ્તિએ હોય છે તે પછુ ઘણી સૂક્ષ્મ અને સામાન્ય પ્રકારની હોય છે. એટલે સાધારણત્વને અંગે મળેલ શ્વાસો સ્થ્વાસ નામની ચાર્થી પર્યાપ્તિ અને દ્રી'દ્રિય તરીકે મળેલ વચનપર્યાપ્તિ અને બાકી રહેલ પર્યાપ્તિઓ પણ તદ્દન ઓછામાં ઓછી તેની થઇ ગયેલ હાય છે.

આ રીતે પ્રથમ મનાયાગને રુધે છે, પછી વચનધાગ અને છેવટે કાયયાગને રુધે છે. એના કમ ઉપર બતાવ્યા છે. આ વખતે પ્રાણીને શુક્લધ્યાનના ત્રીજે પાયા પ્રાપ્ત થાય છે. એનું નામ સૂક્ષ્મક્રિયાઅપ્રતિપાતી છે. આવા સિદ્ધના જીવની અપેક્ષાએ પનક અથવા કચરા જેવા જીવ, આપણે માટે પૂજ્ય—આદર્શયુક્ત જીવની આ વાત છે. તે સમજવા જેવી છે. એને જે કાયયાગ રહે છે તે પણ જઘન્ય—નીચા પ્રકારના હાય છે. આવી રીતે યાગ-નિરાધ કરતાં એ છેવટે કાયયાગના નિરાધ કરે છે. (૨૮૦)

## क्षायथायक्ष्मं को शुक्रसम्यानने। खेखा पाथा— सक्ष्मक्रियमप्रतिपाति काययोगोपगस्ततो ध्यात्वा । विगतिक्रयमनिवर्तित्वमत्तरं ध्यायति परेण ॥२८१॥

અર્થ — કાયચાગના વ્યાશ્રય લઇને સૂક્ષ્મક્રિયાઅપ્રતિપાતિ ધ્યાન ધ્યાવીને પછી જેને ક્રિયાઓ ગઇ છે એવા અનિવર્તિત્વ નામના શુકલધ્યાનના ચાયા પાયાને ધ્યાવે છે. (૨૮૧)

**વિવરણ**—આ ગાયામાં યાગનિરાધના વધારે પ્રસ્તાવ અતાવે છે.

સૂક્યક્રિય અમિતિપાતી—આ નામના શુકલધ્યાનના ત્રીજે પાયા છે, તે મરણ અગાઉ પાંચ હ્રસ્વાક્ષર કાળે થાય છે અને તેમાં પાંચ હ્રસ્વ અક્ષરા બાલતાં— ક इ ऋ જ બાલતાં—જેટલા વખત લાગે છે તેટલા વખત લાગે છે. આ પંચહસ્વાક્ષરકાળમાં તે પાતાનું કામ સાધી લે છે.

અહીં સુધીમાં બાદર કાયયેાગ તેા ગયેલા હાય છે, પણ હજુ સ્ફમકાયયાેગ બાકી હાય છે. સર્વ યાગના સ્ફમ અને બાદર એવા બબ્બે વિભાગ પડે છે. અહીં સૂક્ષ્મ ક્રિયા (શરીરયાેગ) વડે બાદર મનયાેગ ને બાદર વચનયાેગને રુંધે છે.

વિગ્રતિક્રિય — અને તે અંતમુહૂર્ત કાળમાં અથવા પંચહત્વાક્ષરના કાળમાં શુકલ-ધ્યાનના ચાંથા પાયા પ્રાપ્ત કરે છે. એનું નામ સમુચ્છિજ્ઞક્રિય છે. એ શુકલધ્યાનના ચાંથા પ્રકાર છે. ક્રિયા માત્રના તેમાં નાશ થાય છે. અહીં તેને સર્વ યોગના નિરાધ થાય છે અને પછી એ ચારે કર્મના ક્ષય કરી તદ્દન નિષ્કર્મા થઇ માક્ષે જાય છે. માક્ષમાં જતાં પહેલાં કર્મના સર્વથા ક્ષય થવા જ જોઇએ, કરવા જ જોઈએ. સારાં કે માઠાં કાઇપહ્યુ કર્મ રહે ત્યાં સુધી માક્ષ થઇ શકતા નથી.

આ ત્રીજા અને ચાથા પાયાની વચ્ચેના વખવમાં એની શારીરિક ક્રિયાના પહ્યુ નિરાધ થઇ જાય છે અને એ વિગલક્રિય થઇ સમુચ્છિન્નક્રિયા દશામાં સર્વ કર્મ ખપાવી, સર્વ ચાંચાના નિરાધ કરી મોક્ષે જાય છે અને પછી નિઃજન્મા બને છે. આ ચાથા શુક્લ ધ્યાનના પ્રકારમાં તેને કાંઇ પણ ક્રિયા રહી સહી હાય તેના પણ નિરાધ થાય છે, અને નિવૃત્તક્રિય કે સમુસ્થિન્નક્રિય ખની અંતે કચાં જાય છે તે ગ્ર'થકાર હવે પછી બતાવશે.

આપણું અત્યાર સુધીમાં છેલ્લા પ'ચ હસ્વાક્ષર કાળ સુધી સુધી આવ્યા. આ શુક્લ-ધ્યાનના ત્રીજા તથા ચાયા પાયાનું સ્વરૂપ યાગગ્ર'થાથી સમજ**ું. આ વખતે તેનાં બા**કી રહેલાં કર્મીના ક્ષય થઇ જાય છે.

આ રીતે મન, વચન, કાયાના બાદર અને સૂક્ષ્મ સર્વ યાગાના નિરાધ થાય છે. આ યાગની ઉત્કૃષ્ટ અવસ્થા છે. અને આ અવસ્થાએ પહોંચવાના દરેક યાગીના પાતાને માટે આદર્શ હાય છે. (૨૮૧)

#### અવગાહના---

### चरमभवे संस्थानं यादग् यस्योच्छ्यप्रमाणं च । तस्मातृत्रिभागहीनावगाहसंस्थानपरिणाहः ॥२८२॥

અર્થ — છેલ્લા ભવમાં જેવું સંસ્થાન (શરીરાકૃતિ) હાય અને તેનું ઊંચાઇનું જેટલું પ્રમાણ હાય તેથી ત્રિભાગ–ત્રણ ભાગ–એાછી, ૧/૩ એાછી, અવગાહના રહે. (૨૮૨)

વિવરણ — યાેગરુંધન કરી સિદ્ધ થનાર અને માેક્ષમાં જનાર જીવની શરીરઅવ-ગાહના કેટલી અને કેવી રહે તે આ ગાથામાં અતાવે છે.

**રારમભવે**—છેલ્લા ભવમાં. અને ત્યારપછી તો જન્મજરા જેનાં ગયા છે એવા છેલ્લા ભવ. તેમાં વજત્રપભનારાચ સંઘયણ અને સમચતુરસ સંસ્થાન હાય છે.

લચ્છ્ય—લ`ચાઈ. કાેઈ પાંચસાે ધનુષ્યની કાયાવાળા હાેય, કાેઈ વધતાએાછા ફૂટની કાયાના ધણી હાેય.

ત્રિભાગહીન—એટલે એના ૧/૩ ભાગ એછા કરવા, એટલે ૫૦૦ ફૂટની કાયાવાળાને ૫૦૦/૩ ફૂટ એટલે ૧૬૬ ૨/૩ ફૂટ એછા એટલે ૩૩૩ ૧/૩ ફૂટ એ પ્રમાણે ઘન ખાકી રહે. બાકી ધાસનળી વગેરે અનેક નળીઓના માર્ગ પૂરતાં જે ઘન રહે તે અત્યારની આકૃતિ અને ઊંચાઇએ ૧/૩ એછી થાય. પ્રાણી અત્યારના ૫ ફૂટ છ ઇંચ હાય તા તેમાંથી એક ફૂટ દશ ઇંચ કપાઈ જાય. તેટલી તેની અકી રહેલ શરીરની અવગાહના રહે. ૨/૩ બાકી રહે, તે નળી અને માર્ગો અંધ થતાં પાલા ભાગ પૂરાઇ જાય. માસમાં આવી અને આટલી ૨/૩ અવગાહના પડે.

પરિણાહ—ઊ'ચાઈમાં પણ ૧/૩ ભાગ નળીએ અને માર્ગોના જાય. એટલે ખાકી રહે તેટલી એટલે પ ફૂટ છ ઇચમાંથી ૨૨ ઈચ જતાં ખાકી ૨/૩ ઊ'ચાઈની ૪૪ ઇચ અવગાહના ઘનીકૃત રહી. તેટલી સિદ્ધ દશામાં જીવની અવગાહના રહે.

अ. ८५

અગાઉના ભવમાં ગમે તેટલી માટી અવગાહના હાય તે ચાલી જાય અને છેલ્લા ભવના શરીરની આકૃતિ અને ઊંચાઈ હાય તેમાંથી ૧/૩ કાઢી નાંખતા બાકીની ૨/૩ આકૃતિ અને ઊંચાઈ રહે. (૨૮૨)

## **ચાગર′ધનતુ′ પરિણામ**—

## सोऽथ मनोवागुच्छ्वासकाययोगिकवार्थविनिवृत्तः । अपरिमितनिर्जरात्मा संसारमहार्णवोत्तीर्णः ॥२८३॥

અર્થ — તે પ્રાણી ત્યારપછી મન, વચન અને કાયાના સાેગરૂપ ક્રિયા અને તેના પ્રયાેજનથી નિવર્તી જઇને અત્યંત નિજેરાને કરતાે સંસાર રૂપ સમુદ્રને તરી પાર પામી જાય છે. (૨૮૩)

વિવેચન—આ રીતે જે માગિનિરાધ કરે છે તેનું પછી શું પરિણામ આવે છે તે આ ગાથામાં અતાવે છે.

ચેડબક્રિયા—ઉપર જમ્માવ્યું તે તીતે અને તે ક્રમે પ્રન, વચન, કાયાના યેગોથી નિવૃત્તિ થઇ, આ રીતે આ વેડ્યુંધન કેટલું પ્રહત્વનું અને કેટલું જરૂરી છે તે ખ્યાલમાં આવશે. સેડ્યુંધન થયા પછી અંતર્સું હૂર્વ કાળમાં પ્રાણી સંસારના ત્યાપ કરી કે છે. એટલે યેડ્યુંધન અતિ મહત્ત્વની વાત છે,

નિજે રાત્મા — માની દીકામાં ક્ષમવામાં આવ્યું છે કે તેવે! પાણી પંચાશી કર્મના ક્ષય કરે છે. કર્મગ્ર થકારના મતે ખંધ કેવળનાન થયા પછી માત્ર એક વેદનીય કર્મના જ રહે છે. તેથી તેરમે અને ચૌદમે ગુણુસ્થાનક એક જ પ્રકૃતિના બંધ છે, ઉદય છે તાળીશ પ્રકૃતિના છે, ઉદીરણા એ! ગણચાળીશ પ્રકૃતિની છે અને સત્તા ૮૫ પ્રકૃતિની છે. તેથી દીકાકારે પંચાશી પ્રકૃતિના ક્ષય કરે છે એમ જે કહ્યું તે સત્તાને આશ્રયી સમજવું. (જુએ! દિતીય કર્મથથ) આ કર્મક્ષય છે સમયે મરજ પહેલાં થાય છે.

સાંસાર—આ સંસાર માેડા સસુદ્ધ જેવા છે. એમાં એક વાર માર્ગ ચૂકથા કે રસ્તા ભૂલ્યા તાે પછી પત્તો લાગે તેમ નથી. દરિયામાં તાે ઊંચે આભ અને નીચે પાણી હાય છે. તેમાં કાેઇ નિશાની હાેતી નથી, એમાં માર્ગ ભૂલ્યા એટલે દરિયામાં રખડ્યા જ કરવાનું થાય.

ઉત્તી છું — આમ આવા સંસાર અર્જુ વને એ તરી જાય છે, સામે પાર જાય છે અને તેના સર્જ્ બચા નાશ જામે છે. એટ્રિક્રે એ રીલેશી થઇ જાય છે. આ રીલેશી કેવી રીતે શાય, આ રીલેશીકરણ કરે ત્યારે શું કરે તે આવતા પ્રકરણમાં કહેવામાં આવશે. આ અધી ચાગમાર્ગની અતિ પ્રગત દશાની વાત છે અને તે સમજવા જેવી છે. (૨૮૩)

ચાગનિરાધ કુંહપ

આ રીતે આ યાગિનિરાધનું નાનું પ્રકરેલું પૂર્ું થયું. મન, વચન, કાયાના યાગાને પોતાના કાળમાં લેવા એ દેખીતી રીતે મુશ્કેલ કામ છે, પહ્યું આપણું જે સ્થાને પહોંચવાનું છે અને જે માટે આપણાં પ્રયાસ છે તે યાગિનિરાધ કર્યા વગર થઇ શકે તેમ જ નથી. તેથી તે બરાબર સમજીને તરલમાં હાથ કરવા યોગ્ય છે. ઘણી વખત યાગાને કાળમાં લેવાના પ્રયાસ કરવા જતાં પ્રાણી છેતરાઈ પડે છે અને યાગ પર અંકુશ લાવવાને બદલે યાગને વશ થઇ જાય છે અને યાગને વશ કરવાના પહાના નીચે લાલટા તેના કબજમાં જાય છે. તેને મન, વચન અને કાયાના યાગા કેવી રીતે કામ કરે છે તે જાણવાની તક મળતી નથી. અને તે ખાટા બહાના નીચે પાતાની જાતને છેતરે છે. નહિ તો હિમાચળમાં તપ કરનારના કયારના માલ થઇ જાય, પણ એ અજ્ઞાન તપથી ઊલટા સંસાર વધે છે અને ઘણા પ્રાણીએ તો યાગાને અંકુશમાં લાવવાનું ધારતા એવા વિસંવાદમાં પડી જાય છે કે ઊલટા યાગાને વશ પડે છે. આ સ્વની છેતરપીંડી ઘણીવાર અજ્ઞાન કે અવિદાને લઇને થાય છે. તેનાથી સાવધ રહેલું અને યાગદિષ્ટ વિચારી યાગમાર્ગમાં અનુકૂળ માગે જ યોગય અંકુશ નીચે જ પ્રવેશ અને પ્રગતિ કરવી.

ખાકી આ યોગનિરાધ યોગની ઘણી ઉચ્ચ ભૂમિકાએ પ્રાણીને લઇ જાય છે અને આ યોગમાર્ગ પ્રગતિ કરવાના માર્ગ પણ બતાવવામાં આવેલ છે. તેમાં સમાધિમાર્ગ કેટલી પ્રગતિ થઇ શકે છે તે જાતે અનુભવવા યાગ્ય વિષય છે. એ સમાધિ સંપ્રગ્રાત અને અર્સ-પ્રગ્રાતને ખરાખર આંળખી તે માર્ગ ખની શકે તો પોતાની પ્રગતિ કરવી એ એક માર્ગ છે. જે રીતે મન, વચન અને કાયા પર અંકુશ આવે તે રીતે કરીને આ માર્ગ સાધવાયોગ્ય છે, કારણ કે તે વગર મુક્તિ પ્રાપ્ત થતી નથી. અને સુરગતિ મળે તે માટે આ પ્રયાસ કરવા તે તો ચકાવાની ગતિ જેવું હાઇ પરિણામે લાભકારી નથી, કારણ કે દેવગતિની સગવહને અતે પાછા સંસાર વધે છે અને ઇપ્ટલાભ સકાકાળને માટે મળતા નથી.

યાગને અંગે હરિલદ્રસ્રિએ અનેક પ્ર'થા લખ્યા છે. તેઓના યાગદિવસમુશ્યય, યાગ-બિ'દુ, યાગખત્રીશી વગેરે અનેક પ્ર'થા પ્રસિદ્ધ છે અને મુદ્રિત થઇ ગયા છે. એવા ગ્ર'થાના અભ્યાસ કરીને પ્રથમ તો જૈન યાગ કેટલા સુંદર છે તે સમજવું. આખા શાસના સાર યાગગ્ર'થામાંથી ધ્યાનયાગને અંગે જરૂર જહી આવશે. એ સર્વ શાસનું રહસ્ય છે અને આપણને સીધા લાભ કરનાર છે. તેટલા માટે જરૂર સમજવા યાગ્ય છે. વચ્ચેના અધ્કાર-યુગમાં યાગ બુલાઇ ગયા, પણ લિખિત શ્ર'થા હજુ માજુદ છે અને સંરક્ષણવૃત્તિએ તેમને જાળવી રાખ્યા છે. તે સમજવાની ખાસ જરૂર છે. જે કે ગુરૂ પાસે સીધા તપ કરે, એક પગે ઊલા રહી બુખ્યા તપ કરે આ સર્વ એહિક વાત છે, ત્યાજય છે, સંસાર વધારનારી વાત છે. જૈન યાગમાં તેને તેટલા માટે જરાપણ સ્થાન આપવામાં આવતું નથી.

## ।। इति योगनिरोधप्रकरणम् ॥

## પ્રકરણ ૧૭ મું: શૈલેશીકરણ

આ પ્રકરણમાં શ્ર'થકાર રૌલેરીકિરણની વાત કરે છે. શૈલ એટલે પર્વત, પર્વત ઊભા જ રહે છે, નિષ્કંપ રહે છે, પાતાના સ્થાનેથી જરાએ ચસકતા નથી, તે જ રીતે કેવળી જ્યારે માેક્ષ જવાને માટે બે સમયના કાળ બાકી રહે અને જે વખતે તેઓના મન, વચન અને કાયાના યાેગા ગયા હાય ત્યારે છેવટના બે સમયમાં તદ્દન હાલે ચાલે નહિ તેવા નિષ્કંપ થઇ જાય છે, જરા પણ હાલતા ચાલતા નથી. આ રૌલેશી એટલે પર્વત જેવું ત્રીજું અને છેલ્લું કરણ તે કરે છે ત્યારે તેમને સર્વ યાંગ ગયેલા હાય છે. પંચેદ્રિય તરીકે પ્રાપ્ત કરેલી શરીર અને મનપર્યાપ્તિ પણ તદ્દન ક્ષય પામી ગયેલ હાય છે. અને ધીર, વીર તદ્દન અડાલ થઇ આત્મજય કરે છે. એ વિશેની પરિસ્થિતિના વિશેષ ખ્યાલ શ્ર'શકર્તા જ આપે છે.

ચાગમાં આ રીતે જ્ઞાન અને કિયાની ખાસ આવશ્યકતા રહે છે. અગાઉના લેખકા લખી ગયા છે કે યાગપ્રવૃત્તિમાં જ્ઞાન અને ક્રિયા બન્નેની આવશ્યકતા છે અને આ શૈલેશી-કરણ નામનું છેલ્લું કરણ યાેગના સવ<sup>ે</sup>થી મહત્ત્વના વિભાગ હાેઈ ઘણી અગત્યની પરિસ્થિતિ પરી પાડે છે. સંપ્રજ્ઞાત અને અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિ થઇ ગયા પછી આ શૈલેશી દશા ઉત્પન્ન થાય છે. બાકી હઠયાેગને તેા જૈનયાેગમાં સ્થાન જ નથી. હઠયાેગથી ત'દ્રરસ્તી પર અસર જરૂર થાય છે, પણ મુક્તિની પ્રાપ્તિમાં એ કાેઇપણ રીતે મદદગાર ન હાેવાથી અને જૈનની નજરે તા માક્ષપ્રાપ્તિ એ જ ધ્યેય હાવાથી તેમણે વિચાર કરીને હૃઠયાંગના યાગ કરીકે સ્વીકાર કર્યો નથી. ચારાશી આસન કરવાં કે અમુક રીતે બેસીને કે સૂઇને તપસ્યા કરવી અને સૂર્યની આતાપના લેવી તે અધી વાત માક્ષપ્રાપ્તિને ઉપયોગી ન હોવાથી તેને રાજ-ચાગથી ખઢાર ગણી છે અને તંદુરસ્તીની પ્રાપ્તિ એ તો પૌદ્દગલિક હાેઈ આ ભવ પુરતી જ છે. માટે એમાં પડી જવા જેવું નથી. હઠયાેગી કેવી કેવી જાતના હઠા-કદાગ્રહાે કરે છે તે વાંચીએ ત્યારે શરીરકષ્ટને અંગે આશ્વર્ય થાય છે. ચાળખાના માર ખાય. ભુષ્યા રહે વગેરે. અભ્યાસ અને સાંપ્રદાયિક જ્ઞાન સાથે અભ્યાસ થાય તેં વધારે ઇચ્છવા-જોગ છે. પણ તેવું ન અને તા પુસ્તકથી પણ આ રહસ્યગ્રાન મેળવવા યાગ્ય છે. એમાં એકવાર સમજણ આવશે અને સમજણ સાથે કિયા થશે ત્યારે જે મજા આવશે તે એાર છે. ખરેખર લવ્ય છે. માટે જ્ઞાનપૂર્વ કની ક્રિયા કરવાની ભાવના રાખવી. સમજણપૂર્વ ક ક્રિયા થાય તે વધારે બળવતી અને પરિણામદર્શક થાય તેમાં જરા પણ આશ્ચર્ય નથી. માટે ગતાનું ગતિકતા છાડી જ્ઞાનપૂર્વકની ક્રિયા કરવાના વિચાર રાખવા.

આ શૈલેશીકરણ ઉત્કૃષ્ટ યાેગક્રિયા છે, અનેક કર્મોના નાશ કરનાર છે અને સમાધિયા પછી પ્રાપ્તવ્ય છે. એની સમજણ માટે શૈલ જેવા થવાની અને પાતે શૈલેશીકરણ કરે તેવી ભાવના કરવાની જરૂર છે અને તે ભાવના અત્ર થશે તાે પણ પર પરાએ કલ્યાણ જ છે. હવે આપણે ગ્રાંથકર્ત્તાના મતે શૈલેશીકરણ કેવું છે તે તેમના જ શખ્દામાં જોઇએ અને જૈન યાેગ સમજીને આપણા આદશે પહોંચવા ભાવના કરીએ.

## રૌલેશીકરણના સમય—

## ईषद्रस्वाक्षरपञ्चकोद्गिरणमात्रतस्यकालीयाम् । संयमवीर्याप्तबलः शेलेशीमेति स गतलेक्यः ॥२८४॥

અર્થ — પાંચ હસ્વાક્ષર બાલતાં જેટલા જરાક સમય લાગે તેટલા વખતમાં, સંયમથી પ્રાપ્ત કરેલ શક્તિને જેરે તે લેશ્યા વગરના થઇ શૈલેશીકરણની દશાને પામે છે. (૨૮૪)

વિવરણ —આ ગાથામા શૈલેશીકરણ, જે ભવને અંતે માક્ષ જતાં પહેલાં કેવળી કરે છે તે, કેલું હોય છે અને તેમાં કેટલા વખત લાગે છે તે વાત કરે છે.

હ્રસ્વાક્ષર—પાંચ હ્રસ્વ અક્ષરા બાલતાં જેટલા જરાક નામમાત્ર વખત લાગે તેટલા કાળ. અ, ઇ, ઉ, ઋ, લૃ એ પાંચે હ્રસ્વ સ્વરા છે. તે સૌથી એાછા જરાક સમયમાં બાલાય છે. તે બાલતાં જેટલા સમય લાગે, જરાક વખત લાગે તે વખત આ શૈલેશીકરભુમાં અને ત્યારપછી તુરત માક્ષ જવામાં લાગે છે.

સ્વરની મદદ વગર વ્યંજન તો ખાલાતા જ નથી. તેમને ખાલવા જતાં એ તે વધારવા જ પડે છે. હસ્વાક્ષર ઘણા એક્ષેકા વખત ખાલતાં લે છે. દીર્ઘપ્સ્વર તેથી ઘણા વધારે લગભગ ખેવડા સમય લે છે. આ પાંચ હસ્વાક્ષર ખાલતાં જે નામના વખત લાગે તેટલા વખત માક્ષ જતાં પહેલાં આ પંચહસ્વાક્ષરકાળમાં કેવળી શૈલેશીકરણ કરે છે.

ઉદ્દગિરણ — બાલવું, બાલવું. એટલે પાંચે ડ્રહરવસ્વરા બાલતાં જેટલા વખત લાગે તેટલા મા શૈલેશીકરણના કાળ હાય છે.

કાલીયા મ્—'કાલભવાં', કાળમાં થતી રોલેશીદશાનું વિશેષણ છે.

આ પત — સંયમને લઇને શક્તિ જેણે વધારે મેળવેલ હાય છે તેવા થઇને. સામાન્ય લેકોને લાગે છે કે સંયમથી પ્રાણુશક્તિ ગુમાવે છે, પણ વસ્તુતઃ તેમ નથી. સંયમ કે તપથી તો ઊલટું બળ વધે છે. અને એ બળના પ્રભાવે જ પ્રાણી આ શૈલેશીકરણ કરે છે. સામાન્ય જનતાના ખ્યાલ છાડી આ અનુભવીની વાણી ધ્યાન પર લેવી, આદરવી, સ્વીકારવી.

ગતલેશ્ય--જેની છએ કૃષ્ણાદિ લેશ્યાઓ ગઈ છે તેવા તે પ્રાણી. માક્ષ સન્મુખ થનારને લેશ્યા ક્ષય પામી જાય છે. રાહેરા -- પર્વત જેવી નિશ્ચળતા ધરાવનાર. આ શૈલેશીકરજી કેવું હોય તે બતાવશે. અહીં તો માત્ર તેનું નામ જ આપ્યું છે. આપણે આ પ્રકરણમાં તેનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ એઇશું.

અહીં સંસારનાં ચાર કર્મા તો અયેલાં હાય છે. માત્ર આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને વેદનીય એ ચાર કર્મા જ બાકી રહે છે. એ ચારેના પહું બંધ, ઉદ્ધય અને સત્તામાંથી ક્ષય કરી તદ્દન નિષ્કર્મી થઈ પ્રાણી મેણે કેવી રીતે જાય છે તે આપણે હવે જોઈશું. (૨૮૪)

#### કેવી રીતના કમ ક્ષય કરે તે ખતાવે છે---

## पूर्वरचितं च तस्यां समयश्रेण्यामथ प्रकृतिशेषम् । समये समये क्षपयन्नसंख्यगुणमुत्तरीत्तरतः ॥२८५॥

અર્શ—તે સમયશ્રેિણમાં પૂર્વે રચેલ પાતાની સર્વ પ્રકૃતિને પ્રત્યેક સમયે અપાવતા અપાવતા ઉત્તરાત્તર અસંખ્ય ગુણા મેળવતા તે આગળ વધે છે. (૨૮૫)

વિવરાગુ—ક્ષપકશ્રેલ્લુવાળા પ્રાણી આ શૈલેશીકરલુમાં શું કરે છે તે આ ગાથામાં વિસ્તારે છે.

સમયશ્રેષ્ટ્રી—આ શૈલેશીકરણ માત્ર અંતમું હૂર્ત કાળ રહે છે તેથી તેને સમયશ્રેણી કહેવામાં આવે છે. દરેક સમય અત્યારે કામ કરે છે અને પ્રત્યેક સમયે અનેક કર્મોને પપાવે છે. આ કેવળી ભગવાનને હવે આ વખતે કાયચાગના પણ ક્ષય થાય છે. તેવી અદ્ભુત સ્થિતિ એ પ્રાપ્ત કરે છે.

પ્રકૃતિશેષ—રહીસહી પાતાની પ્રકૃતિને પણ અહીં ખપાવી દે છે. આ અદ્ભુત ચાેગના પ્રભાવ છે. આખા જીવનમાં કરેલ તપનું પારણું છે અથવા એાડકાર છે,

સમય—એક આંખ મીં સીને ઉઘાડતાં તે અસંખ્ય સમય થઈ જાય છે.

ઉત્તરાત્તર— એ તો ઉત્તરાત્તર આગળ વધતો જ જાય છે અને પ્રત્યેક સમયે અનેક કર્માને ખયાવી દે છે. ઘાતીકર્મ ગયેલાં હોય છે. અઘાતી ચાર કર્મા પૈકી જે રહ્યાં હોય તેમને પણ ઉત્તરાત્તર પ્રત્યેક સમયે ખપાવે છે. માણુસ ઘાસને કાપે તેમ તે કર્મના ક્ષય કરે છે. એ સંસારના છેડાની સ્થિતિ તો આમાં વર્ણુ વી છે તે જ જણાવી છે, આકી ખરેખર એ કર્મના ક્ષય કેવે! કરે છે તે તો પ્રત્યક્ષ અનુભવ થાય ત્યારે સમજાય. અંધ, ઉદય અને સત્તામાંથી એ કર્મને ખપાવવા જ માંડે છે, અને હંમેશને માટે પ્રત્યેક સમયે ક્ષય કરે છે.

**ક્ષમયન** કર્માને ઉપર જણાવ્યું તેમ મૂળમાંથી એવાં કાપી નાખે છે કે તેમનું નામનિશાન પણ ન રહે. (૨૮૫)

છેલ્લે સમયે એ કેવળી શું કરે છે?—

# चरमे समये संख्यातीतान् विनिहत्य चरमकर्माञ्चान् । क्षपयति युगपत्कृतस्नं वेद्यायुनीमगोत्रगणम् ॥२८६॥

અર્થ — છેલ્લે સમયે અસંખ્ય કર્મના અશાને દ્વર કરીને વેદનીય, આયુષ્ય, નામ-કર્મ અને ગાત્રકર્મોને એક સાથે સંપૂર્ણ પણે ખપાવે છે. (૨૮૬)

વિવેશન--આ યાગિનિરાધ કરનાર આ જીવનને છેલ્લે સમયે શું કરે તે આ ગાથામાં વિસ્તારથી જહ્યાવે છે.

સ'ખ્યાતીત--અસંખ્ય કર્મા. છેલ્લે સત્તામાં રહેલ તેર કર્મા જે ખ્યાશી કર્મામાંથી ખાકી રહેલાં હાય છે તેમને તે સંખ્યા વગરનાં હાય તે৷ પણ ખપાવી નાંખે છે. એ તેર પ્રકારનાં કર્મોની સત્તાગત પ્રકૃતિ નીચે પ્રમાણે છે-

મનુષ્યત્રિક એટલે મનુષ્યગતિ, મનુષ્ય થાયુષ્ય અને મનુષ્ય આનુપૂર્વી. આ મનુષ્યત્રિક એટલે ત્રશુ થયાં. તેમ જ ત્રસનામકર્મ, ભાદર નામકર્મ અને પર્યાપ્તનામકર્મ એ ત્રસત્રિક કહેવાય છે. મનુષ્યપશું, ત્રસપશું, બાદરપશું એ સર્વ દ્વર થાય છે અને જે પર્યાપ્તિ પૂરી પામવી એ એક વખત પુષ્યયોગ કહેવાતા હતો તે પશુ ક્ષય પામી લાય છે. આ ત્રસત્રિક મળીને છ પ્રકૃતિ થઇ. તથા યશકીર્તિ, આદેય અને સીભાગ્ય નામકર્મ, તીર્લા કરનામકર્મ, ઉચ્ચગાત્ર, પાંચે દ્રિયલાત, અશાતા અથવા શાતાવેદનીય જે હોય તેમને પશુ ખપાવી દે છે. આ તેર ઉત્તર પ્રકૃતિને અંગે જે અસંખ્ય કર્માં શ હોય તેમને પશુ ખપાવી દે છે. આ તેર ઉત્તર પ્રકૃતિને અંગે જે અસંખ્ય કર્માં શ હોય તેમને શ્રય કરી નાખે છે. છેવટે એનું પાંચે દ્રિયપશું પશુ લાય છે અને તેર ઉત્તર પ્રકૃતિને અંગે ચારે કર્મા લાય છે. આ ચારે અઘાતીકર્મા સમજવાં. (બીજો કર્મ શ્રંથ, ગાથા ૩૪). આ કર્માં શ્રેક છેલ્લા સમય સુધી સત્તામાં તા રહે છે અને તેમના પ્રાણી નાશ કરે છે, પરિશામી તે સત્તામાંથી પશુ લાય છે.

યુગપત્ એકી સાથે. આ કર્મા રોા ગમે તેટલી માટી સંખ્યામાં હોય તે છેલ્લી ઘડીએ છેલ્લે સમયે ખપાવે છે. જ્યારે તદ્દન કર્મ વગરના પ્રાણી થાય, જ્યારે બંધ નવા ન થાય, અને સત્તામાં બાંધેલ કર્મો હાય તે પણ જાય ત્યાર પછી તે મુક્ત થઈ શકે છે.

વેદા-આયુ-નામ-ગાત્ર- આ ગાર અઘાલી કર્મી-વેદનીય, આશુધ્ય, નામકર્મ અને ગાત્રકર્મ જ બાકી રહે છે. સત્તામાંથી તેમની તેર પ્રકૃતિ છેલ્લે સમયે જાય છે. આવી રીતે સર્વ કર્મોના ક્ષય કરી પ્રાણી મુક્તિ પામે છે. તેનું સ્વરૂપ આવતા પ્રકરણમાં વધારે વિગતવાર આપણે જોઇશું. (૨૮૬)

સર્વ ભાવના અત્ર થતા ત્યાગ--

सर्वपतियोग्यसंसारम्हक्करणानि सर्वभावामि । औदारिकत्वेजसकार्मणानि सर्वात्मना त्वक्त्वा ॥२८७॥ અર્થ'—સર્વ પ્રકારની ચારે ગતિને લાયક અને સંસારને વધારનાર મૂળ કારણા જે અનેક પ્રકારના ભાવરૂપે છે તેમના અર્થાત્ ઔદારિક તૈજસ્ અને કાર્મણ સર્વ ભાવાના પાતાના આત્મા સાથેના સંબંધ તે સર્વદા તજી દે છે. (૨૮૭)

વિવેશન--સર્વ'ગતિ-આ ચારે ગતિએ કારણ વગર અકસ્માત્ મળતી નથી. આ ચારે ગતિ નામકર્મના વિભાગા છે અને તે તે ગતિમાં જવા યાગ્ય કર્મનાં પરિણામ છે. એમના સર્વ'થા ત્યાગ કરીને.

સંસાર-- આખે વાર ગતિરૂપ સંસાર છે. એ સંસારને વધારનાર કરશેા-કારશેા તે સર્વ કર્સો છે. તેમના સર્વથા ત્યાગ કરીને એટલે આત્મા અને કર્મના સંબંધ તાહી નાખીને.

ભાવ--સાંસારિક સારા કે ખરાળ ભાવા સંસારમાં રઝળાવે છે. તેમના સર્વધા ત્યાગ કરી દઇને, એ ભાવા નીચે વર્ણવ્યા છે.

અમાદારિક---આપણું મતુષ્યતું શરીર જ માેક્ષ મેળવી શકે છે, તેથી અત્ર વૈક્રિયાદિ શરીરની વાત કરી નથી. દેવ કે નારકાે સીધા તદ્ભવે મુક્તિગામી થતા નથી.

તૈજસ્—અન્તને પચાવનાર. પરભવે પણ સાથે જનાર આ તૈજસ્ શરીરનું વર્ણુંન ઉપર થઇ ગયું છે.

કામ શુ—કર્મના શરીરને કાર્મ શ્રુ શરીર કહે છે. આત્મા અને કર્મ ના મેળ મેળવી આપનાર અને બન્નેને સંયાગ સંબંધ કરાવનાર 'કાર્મ' શ્રુ' શરીર છે.

સર્વાત્મના—સર્વથા, તદ્દન સર્વં કર્મના ત્યાગ એ જ માક્ષપ્રાપ્તિ. (કર્મથી) મૂકાલું તે માક્ષ. આ સંપ્રજ્ઞાત અને અસંપ્રજ્ઞાત યાગ અર્થાત્ સમાધિ પછીની સ્થિતિ છે. આ કાયયાગના ત્યાગની વાત છે.

એના (સર્વ' કમ'ના) સર્વ'થા ત્યાગ કરીને તે શું કરે છે? અથવા તેને (કેવળગ્રાનીને) શું થાય છે? તે આગલી ગાથામાં જણાવવામાં આવશે. (૨૮૭)

#### માેક્ષને માર્ગે ---

## देहत्रयनिर्मुक्तः प्राप्यर्ज्जेशेणिवीतिमस्पर्शाम् । समयेनैनाकेविग्रहेण गत्वोध्वमप्रतिघः ॥२८८॥

અર્થ —પછી ત્રણ શરીરથી મૂકાઈ જઈ ઋજુગતિએ અકુસમાણ રીતે એક સમયમાં જરાપણ વાંકી નહિ તેવી સીધી ગતિએ જરાપણ રાેકાણ વગર તે ઊંચે જાય છે. (૨૮૮)

વિવેશન—આ યાેગસંપન્ન કેવળી ત્યારપછી કેવી રીતે માક્ષ તરફ પ્રયાણ કરે છે તે આ ગાથામાં ભતાવે છે.

દેહત્રય—જ્યારે કોઇપણ કેવળી માક્ષ પામે છે ત્યારે તેને ત્રજ્ શરીર હોય છે: ઔદારિક, તૈજસ અને કાર્મણ. આ ત્રણ દેહથી મૂકાઇ જઇને અશરીરી થઇને કાયયાગના પણુ ક્ષય કરીને. અહીં ટીકાકાર પંચાશી પ્રકૃતિના ક્ષયની વાત કરે છે. પણુ મને ઉપર કરેલા મારા અર્થ વધારે અંધબેસતા લાગે છે.

ઋડભુકોષ્ણી—જ્યાં કાળ કરે છે, ત્રણ દેહશી મુક્ત થાય છે ત્યાંથી સમશ્રેણિએ ઊદ્વ°ગતિ કરે છે. જેમ કામઠામાંથી તીર છૂટે અથવા બંદ્રકમાંથી ગાળી છૂટે તેમ બંધન મુક્ત થતાં નિઃકર્મા થઇ તે સીધી ગતિએ વગર અટકચે માક્ષ તરફ લાકાંતમાં જાય છે.

અસ્પર્શા—પાતે જે આકાશપ્રદેશને સ્પર્શ કરીને રહેલ હાય તે જ આકાશ પ્રદેશને સ્પર્શી અકુસમાણ એટલે બીજા કોઈ આકાશ પ્રદેશને સ્પર્શા વગર તે સીધી ઉપલ્ ગતિએ બાલુ છૂટે તેમ તે જ સમયે માેલમાં ચાલ્યા જાય છે, વચ્ચે કોઇ વસ્તુ કે આત્મા હાય તે તેની અટકાયત કરી શકતા નથી.

એક--એક સમયમાં એટલે જે સમયે અહીંથી કાળ કરે તે જ સમયે માસ પામે છે (અર્થાત્ લાકાયે સિદ્ધશિલાએ પહોંચે છે).

અવિગ્રહ--- આડા અવળા ચડી જાય અને ઠેકાણે આવે તે. વળાંક વિનાની.

વિગ્રહગતિ--આવા વિગ્રહ વગર સીધે સીધા જવ માક્ષ તરફ ચાલ્યા જાય છે.

અપ્રતિઘ—કોઇ માહું ઇદ્રનું વજ આહું હાય તે પણ માક્ષ જતાં છવને અડચણ કે પ્રતિઅંધ કરવાને શક્તિમાન થતું નથી, કોઇ તેને રાકી શકતું નથી. તે તો તે જ સમયે આરપાર નીકળી જઇ માફ્ષે પહોંચી જાય છે. (૨૮૮)

#### કેવળી સિદ્ધ થાય છે—

सिद्धिक्षेत्रे विमले जन्मजरामरणरोगनिर्मुक्तः । लोकाग्रगतः सिद्धचति साकारेणोपयोगेन ॥२८९॥

અર્થ —પછી તદ્દન ચાપખી સિદ્ધની ભૂમિમાં જન્મ, જરા, મરજી, રામથી તદ્દન મુક્ત થઇને લાકને છેડે સિદ્ધ થાય છે, માક્ષે જાય છે અને ત્યાં સાકાર ઉપયોગ(જ્ઞાન)માં રહે છે. (૨૮૯)

વિવરણ—છેવટે એ કેવળીનું શું થાય છે તે આ ગાથામાં ખતાવે છે.

સિહિફોન્ન—માક્ષ નામનું ક્ષેત્ર જે ચૌદ રાજને અંતે ઉપરના ભાગમાં આવેલ છે, ત્યાં તે જાય છે.

વિમલ-નિર્મળ. એ ક્ષેત્રમાં કોઇ પ્રકારના મેલ નથી, તદ્દન પવિત્ર છે. વિમળ એટલે નિર્મળ એવા ક્ષેત્ર(માક્ષ)માં તેની સ્થિતિ થાય છે.

જન્મ--જન્મલું તે. પ્રાણીને માતાની કૂખમાંથી દુનિયામાં આવલું કે દેવતા-વરકના પ્ર. ૮૬ છવાને શય્યા કે કુંભીયાકમાંથી અહાર આવવું તે અહુ કષ્ટકર છે. આ જન્મની પીડાથી માક્ષના પ્રાણીઓ હંમેશને માટે મુક્ત થઇ ગયેલા છે.

જરા—ઘડપણ, વૃદ્ધાવસ્થા. ભાગ ભાગવેલ પ્રાણીને ઘડપણમાં સર્વ ઇંદ્રિયા શિથિલ થાય છે, આખું શરીર દમ વગરનું થાય છે અને ખાં ખાં કરીને જીવે છે. તે ઘડપણથી માેક્ષના જીવા દ્વર છે.

મરુષુ—અનાદિ અધ્યાસને લઇને અહીં સંસારના પ્રેમ એવા થઇ જાય છે કે પ્રાણી જયારે તેમાંથી જાય ત્યારે તેને ખહુ ખેદ થાય છે. 'મર' શબ્દ પણ તેને સાંભળવા ગમતા તથી અને મરે ત્યારે સર્વ છેહવું પડે છે.

**રાેગ**—અને સંસારમાં હાેય ત્યાં સુધી ભગંદર, ટી.બી. કે બીજા રાેગાની અનેક પીડા વાર વાર થયા કરે છે.

લાકાય—ઉપર જણાવ્યું તેમ ચૌદ રાજલાકના અગલાગે તે જાય છે. તે ધનુષ્યમાંથી માણુ છૂટે તેમ પાતાની ગતિથી જ જાય છે.

સાકાર—જ્ઞાનમય, સાકારી. આ જ્ઞાનના ઉપયોગથી તે સર્વ જાણે છે અને દર્શન-ઉપયોગથી સર્વ દેખે છે. સમયાંતર ઉપયોગો થાય છે એમ આગમા કહે છે. સિદ્ધસેન દિવાકરના મત જુદા પડે છે.

**ઉપરોાગ**—વપરાશ. આ સંબંધમાં બે મત જાણવા જેવા છે, તે માટે ગુરૂગમથી સ્પષ્ટતા કરવી. (૨૮૯)

\* \* \*

આવી રીતે આ યાગિનિરાધ પ્રકરણ પૂરું થાય છે. જ્યારે મન, વચન અને કાયાના સર્વ યોગા નિરાધાઇ જાય, ખલાસ થઇ જાય, નાશ પામે ત્યારે અંતે પ્રાણીના સર્વથા માક્ષ થાય છે અને માક્ષમાં તા સાદિ અનંત સ્થિતિ છે. એટલે સર્વ યાગાના નિરાધ કરવા એ ઉત્તમ યાગદશા છે.

અને સાથે સર્વથા યાેગરુંધનના કાળ માત્ર પાંચ હસ્વાક્ષરા બાલતાં જેટલાે સમય લાગે તેટલાે જ છે, તે વિચારતાં આ વિષયની તીક્શુતા અને ભવ્યતાના જરૂર ખ્યાલ આવે છે.

સિદ્ધશિલા ચૌદ રાજલાકને અંતે છેલ્લા 333 ૧/3 ધનુષ્યમાં આવી રહેલ છે. ત્યાં જનાર પ્રત્યેક જીવ એટલા નાના વિભાગમાં રહે છે, પણ અંદર અંદર ગૂંચવાઇ જતા નથી. લાકને અંતે જાય છે તે કાેઇ કર્મના ઉદ્દયે નહિ પણ જેમ ધનુષ્યમાંથી છૂટેલ પાણ સામી ખાજુએ નિશાન તરફ જ જાય છે, તેમ તે સિદ્ધશિલા ભણી જાય છે. તે આકાશપ્રદેશાને સ્પર્શ્યા વગર ત્યાં સિદ્ધશિલાએ પહેાંચે છે. એને જન્મ, જરા, મરણુનું દુઃખ ન હાેવાથી તે આત્મિક સુખમાં મમ્ન થઇ જાય છે. તે આત્મિક સુખ કેવું હાય છે તે આપણે આવતા

પ્રકરણમાં જોઈશું, પણ તે અવર્ષ્ય છે. ત્યાં રડવાકૂટવાની માથાકૂટ નથી, પારજી વાતો નથી, વેધવચકા નથી અને કરીવાર જન્મમરણ નથી. આવા સાદિ પણ અનંત સુખમાં પ્રાણી આ ઉત્કૃષ્ટ ચાેગને પરિણામે માક્ષમાં દાખલ થઈ નિત્યાન દ કરે છે.

જો આ સંસારથી ક'ટાળા આવ્યા હાય, જો એક ખાડામાંથી બીજામાં પડવાની વાલ હ'મેશને માટે અટકાવવી હાય તો આ યાગરુંધન જેવી ઉત્કૃષ્ટ યાગપક્રિયા જરૂર આદરવા યાગ છે. એના પરિભુામે માેક્ષ જરૂર સ્વતઃ થાય છે, કારણ કે માેક્ષમાં જનાર માેક્ષની ઇચ્છા જ માત્ર કરતા નથી, અને ઇચ્છા માત્ર કરવાથી માેક્ષ મળતા નથી. એ માેક્ષનાં કેટલાંક નામા આપણે આવતા પ્રકરણમાં જોઇશું.

'જ્ઞાનिक्रवाभ्यां मोक्षः' જ્ઞાન અને કિયા ળંને સાથે મળી માક્ષનાં કારણ છે એમ જાણવું અને આચરણ કરવું. એ બન્નેથી અને બન્ને હોય ત્યારે જ માક્ષ મળે છે. એકહું જાણપાશું તે પણ સમાન છે અને એકહી કિયા તે આંધળા સમાન છે. આંધળા અને પાંગળાની જોડી—બેના સંયાગ—થઇ જાય તા બંને ઇચ્છિત સ્થાને પહેાંચે છે. આંધળાની કાંધ ઉપર પાંગળા ચઢી જાય છે, જેને પગ નથી તે પાંગળા આંધળાને રસ્તા બતાવે છે અને આંધળા ચાલવાની કિયા કરે છે. પણ આ બન્ને છૂટા છૂટા હાય તા બેમાંથી એકનું કામ સિદ્ધ થતું નથી. તેવી જ રીતે કિયા વગરનું જ્ઞાન નિરર્થક છે અને જ્ઞાન વગરની કિયા પણ નકામી છે. આ બન્નેના સહયોગ મેળવવામાં ખરી ઝીલ્યુલ્ટ અને સમજણ છે. તેથી સંક્ષેપમાં આ બન્નેના સહયોગ મેળવવાની ખરી ઇચ્છા રાખવી અને ખરા યાગ કરવા. યેણ જાણ્યા વગર સર્વ નિરર્થક છે એમ સમજ આ યાગનિરાધને સમજવા પ્રયત્ન કરવા.

## ॥ इति शैलेशीकरणप्रकरणम् ॥

## પ્રકરણ ૧૮મું : માક્ષ

એક અપેક્ષાએ આ સર્વથી અગત્યનું પ્રકરણ છે. તે ઘણું નાનું પ્રકરણ છે પણ તેની અમત્ય મણી મોદી છે, કારણ કે અત્યારે જે કાંઇ કરવામાં કે ન કરવામાં આવે તેનું પરિણામ મોક્ષ છે. મેાક્ષ એટલે હંમેશને માટે સર્વ કર્મથી મુક્તિ જ્યાંથી પાછા સંસારમાં આવવાનું નહિ. તે શાધ્ધત સુખમાં હંમેશને માટે રહેવું તે માક્ષ, કારણ કે થાડા વખત સુખ મળે પણ તેની પાછળ, પાછી જન્મમરણની ઉપાધિ ઊભી રહે તેને સુખ કહેવું તે સુદ્ધ છે, ભૂલ એટલા માટે છે કે સુખની સાચી સમજ તેમાં નથી. માટે હંમેશ માટે સુખ મળે અને તે એકવાર આવેલું જાય નહિ તે જ ખરૂ સુખ કહેવાય. આ સાચા સુખની વ્યાખ્યા નિરંતર સમજી બીજી આળપ'પાળમાં ન પડતાં તેને માટે પ્રયત્ન કરવા એ દીધ'દ્રષ્ટાની ફરજ છે.

પ્રથમ તા માશને એાળખવા માટેનાં અનેક નામા છે, તે માશની સાચી ઓળખાણ માટે આપણે વિચારી લઇએ. મેં નાનપલુમાં કેટલીક વાર પ્રતાઓ સાંભળી છે, એમાં દરેક પ્રતામાં આવતા કૃહા અમુક રીતે ગવાતા પણ સાંભળ્યા છે, તેમાં 'સિદ્ધ જગતશિર શાભતા' એ રાગમાં ગવાતા અનેક દ્વહાએ! મેં સાંભળ્યા, તેથી તે રાગનું સ્તવન સમજવા યત્ન કર્યા અને તે સ્તવન શાધી મુખપાઠ કર્યું. તે સ્તવન મને યાદ છે. તે નીચે પ્રમાણે છે:

સિદ્ધ જગતશિર શાેભતા, રમતા આતમરામ; **લક્**મીલીલાની લહેરમાં સુખીયા છે શિવઠામ. સિદ્ધ જગતશિર શાેભતા.

મહાનંદ અમૃતપદ નમા, સિદ્ધિ કૈવલ્ય નામ;
અપુનર્ભવ પદ વલી, અક્ષયસુખ વિશરામ. સિદ્ધ૦ ર સંશ્રેય નિઃશ્રેય અક્ષરા, દુઃખ સમસ્તની હાણુ; નિરવરતિ અપવર્ગતા, માક્ષ મુગતિ નિરવાણ. સિદ્ધ૦ ૩ અચલ મહાદય પદ લહ્યું, જેતાં જગતના ઠાઠ; નીજ નીજ રૂપે રે જુજુઆ, વીત્યા કર્મ તે આઠ. સિદ્ધ૦ ૪ અગુરુલઘુ અવગાહના, નામે વિકસે વદન; શ્રી શુભવીરને વંદતા, રહીએ સુખમાં મગન. સિદ્ધ૦ પ

આ શુભવિજયના શિષ્ય પંડિત વીરવિજયનું કરેલું સ્તવન અત્ર ઘણું પ્રાસંગિક છે. અનેક દ્વહા એ રાગમાં લલકારાય છે અને આપણે તો માક્ષનાં તેમાં અનેક નામા આપ્યાં છે તેશ્રી માક્ષને ઓળખવા પૂરતા તેના ઉપયાગ છે. શિવ, મહાનંક, અમૃતપદ, સિદ્ધ એવાં એવાં અનેક નામા છે અને તે બરાબર અવધારવાં અને એ સ્થાનને મેળવવા આપણા પ્રયત્ન છે. બાકી તા સ્થાનના નામ જાલ્યેથી કંઈ વળે નહિ, તે માટે પ્રયત્ન તા કરવા જ પડે. આપણુ તેટલા માટે ઉપર જણાવી ગયા કે જ્ઞાન અને ક્રિયા બન્નેની જરૂર છે. એક્લું જ્ઞાન ભારરૂપ છે અને એક્લી ક્રિયા લંગડી છે.

હું એક સમજુ માણુસને મળ્યાે. તેની દુકાનમાં અનેક માણુસા હતા. આ બાઈસાહેબ પણ તકીયે માથું નાખી, હાથમાં રહેલી બીડી પીતાં પીતાં સવાલ કરે છે, 'ભાઈ, માક્ષે કેમ જવાય?' જવાબ આપનાર પણ દુનિયાના ખાધેલ માણુસ હતા. તેમણે કહ્યું, 'જેમ બેઠા છેં તેમ બેસી રહાે, જરાપણ હાલાે ચાલાે નહિ ને બીડીનાં ગૂંચળાં ફૂં'કાે — એટલે માલ મળી જશે? આ શું તમારા આચાર? અને શા ઢંગધડાે? માંમાંથી બીડીના ધૂમાડા કાઢવા છે અને આવાે માલમાં જવાને વિશેના અતિ ઉત્કૃષ્ટ સવાલ પૂછતાં તમે જરાએ શરમાતા નથી? તમારામાં માલમાં જવાના એક પણ આચાર છે? આવાે સવાલ પૂછ્યાે એ પણ તમારી ધૃષ્ટતા છે.' પેલાે સવાલ પૂછનાર અહારગામનાં હતાે. તેણે સવાલ તાે માત્ર વિનાદમાં પૂછ્યો, પણ જવાબ સાંભળી ચાટ થઇ ગયાે.

આ રીતે મેક્ષને ઓળખવાની અને તેના સંબ'ધમાં ગ'લીર વિચારણા કરવાની જરૂર છે. સવ'થી અગત્યની બાબત એ છે કે મોક્ષમાંથી કદી પાછા આવવાનું થતું નથી. માેક્ષમાં જે આત્મક આનંદ એક વાર થાય છે તે સ્થાયી રહે છે. અને પછી જન્મ, જરા કે મરખુની ઘટમાળા ચાલતી નથી. માેક્ષના પ્રાણી કદી પણ સ'સારમાં આવતા નથી. જે સુખની પાછળ સુખના અભાવ, અલ્પભાવ કે દુ:ખ આવવાના સંભવ રહે કે સુખ આવતું અટકી જાય તેને સુખ કહી શકાય જ નહિ. આ માેક્ષમાં તા સ્થાયી ને નિર'તર સુખ મળે છે અને તે આત્મિક સુખ હાઇ સંસારી તેને ખરાબર વર્ણુ વી શકતા નથી, કારણ કે તે સુખને સરખાવી શકાય એવી એક પણ વસ્તુ અસ્તિત્વમાં નથી. તેથી સરખામણી પણ એ સુખની થઇ શકે તેનું નથી.

આ અદ્ભુત, અષ્દર્શ, અકલ્પ્ય સુખના વર્જુનને આપણે આ પ્રકરણના અંતમાં ફરી-વાર જરૂર હશે તો વિચારીશું. હાલ એને કર્ત્તા તેવી રીતે વર્જુવે છે તે સમજીએ અને આ નાતું પ્રકરણ યાગની દિષ્ટિએ અતિ મહત્ત્વનું છે તેમ સમજી તેના પર ધ્યાન આપીએ.

#### માેક્ષનું સામાન્ય સ્વરૂપ—

## सादिकमनन्तमनुपममव्यावाधसुखमुत्तमं प्राप्तः । केवलसम्यक्त्वज्ञानदर्शनात्मा भवति मुक्तः ॥२९०॥

અશ<sup>6</sup>—માક્ષમાં ગયેલ પ્રાણી સાદિ, અનંત, અવર્ષ્ય અને બાધા પીઠા વગરનું ઉત્તમ સુખ પ્રાપ્ત કરે છે અને માત્ર ક્ષાયિક સમકિત અને સમ્યગ્રાન તથા સમ્યગ્ દશ્લનો પામ છે. (૨૯૦)

વિવેચન—માક્ષમાં સુખ કેવા પ્રકારનું થાય છે તેના સામાન્ય ખ્યાલ આ ગાથામાં આપે છે.

સાદિક—આદિ-શરૂઆતવાળું. મેાક્ષમાં પ્રત્યેક પ્રાણી ગયા તેના આદિના સમય-વખત કહી શકાય છે. માટે ફ્રેમેક્ષ આદિ સહિત છે. આ વાત પ્રત્યેક જીવને લઈને છે, બાકી માેક્ષ પાતે તાે અનાદિ અનંત છે. એની શરૂઆત પણ નથી અને છેડા પણ નથી.

અન'ત—જેમ માેક્ષની આદિ નથી, તેમ માેક્ષના છેડા પણ નથી. દરેક છવ, જે ત્યાં જાય છે તે ત્યાર પછીના અન'તકાળ સુધી ત્યાં રહે છે. માેક્ષ પાતે તાે અનાદિ અન'ત છે, પણ પ્રત્યેક છવ જે ત્યાં ગયાે છે તેની અપેક્ષાએ તે આદિ અન'ત છે.

અનુપમ —એ સુખની સાથે સરખાવી શકાય તેવી આ દુનિયામાં કોઇ વસ્તુ છે નહિ. વસ્તુ પૌદ્દગલિક હોઇ નાશ પામે છે અને માેક્ષ તો કદી નાશ પામનાર નથી, તેથી તેની સાથે સરખાવી શકાય એવી આ દુનિયાની કોઇ વસ્તુ પ્રાણી કે ચીજ નથી. માેક્ષ સાથે સરખાવી શકાય તેવી ચીજ કે પ્રાણી ન હોવાથી માેક્ષ અવર્ણનીય છે.

અવ્યાભાધ— કેંાઇપણ પ્રકારની પીડા-ખાધા વગરનું. માક્ષમાં વ્યાધિ, વિચાગ, સેવા, વગેરે કાેઇ પ્રકારનું દુઃખ હાેતું નથી, ત્યાં તાે નિર'તર આત્મિક સુખ સદાકાળ વતે છે.

ઉત્તમ—ઊંચામાં ઊંચા પ્રકારનું, સર્વોત્કૃષ્ટ. તમે એ સુખની સાથે સરખાવા અને તેને વધારે સાર્' કહાે એવું કાેઇ સુખ નથી.

**ગ્રાનદર્શન**—સમ્યક્ પ્રકારના ગ્રાન-દર્શન રૂપ જેનું સ્વરૂપ છે એવે! તે આત્મા થઇ જાય છે, એટલે એનું અસલ રૂપ જે ગ્રાનદર્શન છે તે મય તે થાય છે.

સુક્રત—સર્વ કર્મના ક્ષય થવાથી એ સુક્રત એટલે મૂકાયેલા થઇ જાય છે. આવી રીતે સુક્રત થવું એ જ માક્ષપ્રાપ્તિ છે. (૨૯૦)

#### અલાવ અને માક્ષના સ'ળ'ધ—

मुक्तः सन्नाभावः स्वालक्षण्यात् स्वतोऽर्थसिद्धेश्च । भावान्तरसंकान्तेः सर्वज्ञाज्ञोपदेशाच्च ॥२९१॥

અર્થ — મેાક્ષમાં જવાથી જીવના અભાવ થતા નથી, એ એનાં સ્વલક્ષણથી અને પાતે જાતે જ સિદ્ધ થવાથી બીજા પ્રકારના ભાવમાં દાખલ થઇ જાય છે અને સર્વ જાણનારના ઉપદેશ–આજ્ઞા એ પ્રમાણે જ છે. (૨૯૧)

વિવેચન—માેક્ષ એ જવનાે અભાવ નથી, એ હકીકત આ ગાયામાં કારખુસહિત સાબિત કરે છે. સન્—છે. એ ભાવાંતરમાં દાખલ થઇ જાય છે, પણ પ્રાણીના અભાવ થતા નથી. કોઇક લોકો અથવા મતા એમ માને છે કે અભાવ થઇ જાય છે. તેના નિરાસ કરતાં આ ગાયામાં તેનાં કારણા બતાવે છે.

ન અભાવ—એના અભાવ થઇ જતા નથી. કેટલાક એમ માને છે કે તેનું વ્યક્તિત્વ જ રહેતું નથી. તે વાત કેમ ખાટી છે તે આ ગાયા ખતાવે છે.

સ્વાલક્ષણયાત્— છવનું એ લક્ષણ છે. નવતત્ત્વકાર કહે છે કે 'જે શુભાશુભ કર્મના કર્તા, હર્તા તથા ભાકતા છે અને નિશ્ચયનયે કરી જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રરૂપ નિજગુણાના કર્તા તથા ભાકતા છે, અથવા સુખદુઃખ વેદન તથા જ્ઞાનાપયાગ લક્ષણવંત ચેતના સહિત જે હાય અને પ્રાણ ધારણ કરે તેને જીવતત્ત્વ નામનું પ્રથમ તત્ત્વ કહીએ.' જીવનું લક્ષણ ઉપયાગ છે તે આપણે આગળ જોઈ ગયા.

અર્થા સિક્કિ—પાતાની મેળે ઇચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિ. માક્ષ પણ ઇચ્છવાથી મળતા નથી. એ અર્થસિદ્ધિ કાેઇ પ્રકારના હેતુ કે ઇચ્છા કર્યા વગર થાય છે.

ભાવાંતર—ખીજો ભાવ આત્મા પામે છે, એટલે એની જે પૌદ્ગલિક રમણતા હતી તે આત્મિક રમણતામાં ફેરવાઇ જાય છે. તેથી એક ભાવમાંથી તે ખીજા ભાવમાં જાય છે. ભાવ કરવાથી અભાવ થતા નથી. આ બાબતમાં વેદાંત વગેરે જુદા જુદા તત્ત્વજ્ઞાન સાથે મતફેર છે. વેદાંતમતે ખ્રદ્ધામાં નિમગ્નતા અને આત્માના વૈયક્તિક અભાવ માહ્ય છે. જૈન તત્ત્વજ્ઞાન તેની ના પાડે છે. જૈન મતે માહ્યમાં પણ પ્રત્યેક આત્માની વૈયક્તિકતા જરૂર રહે છે.

સવ<sup>િ</sup>ન્નાત્તા—આ પ્રમાણે સર્વગ્ને કહેલું છે. તેની આગ્રાના ઉપદેશને અનુસરવાને પરિભામે.

જેમ દીવા હાય અથવા થાય ત્યારે અધકારના અભાવ કરે છે, તામસ ભાવના સ્થાને ભાસ્વર ભાવ દેખાય છે, પણ પુદ્દગલાના નાશ થઈ જતા નથી, પુદ્દગલા તામસ રૂપ છાડી ભાસ્વર રૂપ લે છે, તેમ આ આત્મા જે અત્યાર સુધી સંસારભાવમાં હતા, તે માક્ષમાં જવાથી ભાવાંતરને પ્રાપ્ત થાય છે.

વેદાંતીઓ આત્માને વિસ્કુલ્લિંગ જેવા માને છે, માટા ભડકાના એ તાલુખા છે અને મુક્તિમાં તાલુખા માટા ભડકામાં – પ્રદ્યામાં ભળી જાય છે અને પ્રદ્યામાં ભળી જાય પછી તેનું અક્તિત્વ રહેતું નથી. જૈનાના એવા મત નથી. તે તો વ્યક્તિત્વ રહે છે એમ માને છે. આ અતી દ્રિય વિષય હાઇ, જે સર્વજ્ઞ કહે તે તેની આ પ્તતાને કારણે સ્વીકારવાનું જ રહે છે.

આમાં 'સર્વજ્ઞાનાપદેશાચ્ચ' એવા પાઠાંતર છે, તેના કરતાં સ્વીકારેલ પાઠ વધારે સારા અર્થ આપે છે. આવા અતિ અગત્યના પણ અતી દ્રિય વિષયમાં સર્વજ્ઞની જ ખાતરી અપાય, કારણ કે આ કાળમાં પ્રત્યક્ષ પૂરાવે! અશક્ય છે. (૨૯૧)

#### સિદ્ધની સ્થિતિ ક્યાં હાય?—

## त्यक्त्वा शरीरबन्धनिमहैव कर्माष्टकक्षयं कृत्वा । न स तिष्ठत्यनिबन्धादनाश्रयादप्रयोगाच्च ॥२९२॥

અથ°—શરીરનું બંધન અહીં છેાડી દઇને (ત્યજને), આઠે કર્મના ક્ષય કરી કાેઇ જાતનું બંધન ન હાેવાથી અને પૂર્વપ્રયાેગથી તે અહીં રહેતા નથી. (૨૯૨)

વિવેચન—સિદ્ધના જીવ અહીં મનુષ્યભવમાં કેમ રહેતા નથી તેનું કારણ આ ગાયામાં ખતાવે છે.

ખ'ધન—શરીર એ એક પ્રકારનું અંધન છે. કાયયાગ હાય ત્યાં સુધી શરીરમાં આત્મા જકડાયલા રહે છે. એ કાયયાગ-શરીર જતાં તેનું અંધન છૂડી જાય છે. શરીર એ એક પ્રકારનું અંધન છે તે ખાસ સમજીને ધ્યાનમાં રાખવા જેવું છે અને આત્માને તે કેદ કરી રાખે છે, પકડી જકડી રાખે છે, તે લક્ષમાં રાખવું.

કહિ—આ મનુષ્યભવમાં. અહીં આત્માને રહેવાનું કારણ તેનું બંધન છે. જેમ બંધન માણ્ય કે વસ્તુને બાંધી રાખે છે, તેમ શરીર આત્માને બાંધી રાખે છે.

કર્મા ૧૮ક — એકલું શરીરબંધન જાય છે એમ નહિ, પણ આઠ કર્મા પૈકી સર્વના ક્ષય થાય ત્યારે જ માેક્ષ થાય છે અને એ સર્વ કર્મીના ક્ષય એ જ માેક્ષ.

ન તિષ્ફ્રતિ—પછી તે આત્મા કર્મક્ષય કરીને એક ક્ષણ પણ અહીં ઊભા રહેતા નથી, તેનાં કારણા આગળ આ ગાથામાં જણાવશે તે ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાં.

અનિખ'ધન—પ્રથમ કારણું: એને અહીં જકડી રાખનાર બંધન જે હતું, તેની ગેરહાજરી હાવાથી. જેમ પાણીમાં લાકડું ઉપર આવે તે તેના સ્વભાવ છે, તેમ કર્મના ભાર જતાં સ્વાભાવિક રીતે આત્મા ઉપર તરી આવે તે તેના સ્વભાવ છે. કર્મના પૌદ્રગલિક ભારથી હલકાે થતાં આત્મા લાેકના અગ્રભાગે પાતાના સ્વભાવથી જ ચાલ્યાે જાય છે.

અતાશ્રય—આ મનુષ્યગતિના તેને ટેકા હતા, તે બંધ થવાથી એને હવે સિહિ એ જ આશ્રય છે. તે આશ્રયને મુક્ત આત્મા પકડી લે છે અને આ મનુષ્યગતિના આશ્રય છાડી દે છે.

શાસકાર પૂર્વ પ્રયોગના દાખલા આપે છે. જેમ ધનુષ્યમાં બાલ્યુ ગાઠવવાના પ્રયત્ન કર્યા પછી તે બાલ્યુ છટકતાં તે ત્યાંથી છૂટી જાય છે, તેમ અહીં પ્રયોગ કરી રાખેલ આત્મા (મુક્ત) જ્યારે કર્મથી મુક્ત થઈ જાય છે ત્યારે સ્વભાવથી જ લાેકાંગ્રે ચાલ્યા જાય છે. તે માટે એના પૂર્વ પ્રયોગ જ કામમાં આવે છે. તેને કાઈ પ્રકારનું કર્મ નથી, કારણ કે કર્મના તા સમૂળા નાશ થયા છે. અહીં જો 'અપ્રયાગાત' કહે છે, તા સંસારમાં રહેવાના પ્રયોગ સમજવા.

પ્રાણી શા માટે લાેકાગ્રે–સિદ્ધિ ગતિમાં ઊ'ચા ઉપર **જાય છે તેના ખુલાસાે આ** ગા**થામાં** કરે છે. (૨૯૨)

નીચે કેમ જતાે નથી તેનું કારલ્-

## नाधो गौरवविगमादशक्यभावाच्च गच्छति विमुक्तः । लोकान्तादपि न परं प्लवक इवोपम्रहाभावात् ॥२९३॥

અર્થ —ગુરુત્વાકર્ષ હુના નાશ થવાથી તે વિમુક્ત થઈને નીચા જતા નથી અને યાનપાત્ર(વહાહ્યુ)ની પેઠે ઉપગ્રહ કરનાર વસ્તુના અસાવથી લાેકાન્તથી દૂર પહ્યુ જઈ શકતા નથી. (૨૯૩)

વિવેશન—મેાક્ષમાં ઉપર જ જાય છે, નીચે જતા નથી અને લાકાંતની આગળ જતા નથી તેનાં કારણા આ ગાયામાં સ્પષ્ટ કરે છે.

ગોરવ—ગુરુત. આ વાત અહારમી શતાબ્દીમાં ટીકાકારે લખી છે તે ખાસ ધ્યાન ખે ગે તેવી બીના છે. ગુરુત્વાકર્ષ સુધી વસ્તુ નીચી જાય છે એમ સર આઇઝેક ન્યૂટને શોધી કાઢ્યું, પણ ભારે વસ્તુને અભાવે વસ્તુ નીચી ન જાય, પણ ઉપર જાય તે નિયમ પૂર્ષ-પુરુષોને પણ જાણવામાં હતા, એમ આ ગાયા પરથી જણાય છે. ગોરવ—ગુરુતા, ભારેપસ્તું ન હાય તો વસ્તુ ઊંચી જાય. ગૌરવ જાય એટલે વસ્તુ ઊંચી જાય.

ઉપગ્રહ—ધર્માસ્તિકાય લાેકાંત પછી અલાેકમાં નથી. એટલે ધર્માસ્તિકાયના અભાવ હાેવાથી લાેકાંતથી આગળ મુક્ત પ્રાણી જઇ શકતાે નથી.

પ્રાણી નીચે કેમ જતો નથી અને લાકાંતથી દૂર અલાકમાં કેમ જતા નથી, તેનાં કારણા આ ગાયામાં સમજવ્યાં છે, તે ખૂબ સમજવા યાગ્ય અને વૈજ્ઞાનિક છે.

વિમુક્ત-કર્મથી મૂકાઈ ગયેલા પ્રાણી--જીવ નીચે જતા નથી અને લાકાંતથી આગળ પણ જતા નથી. (૨૯૩)

જીવ આડાે અવળાે કેમ જતાે નથી?--

योगप्रयोगयोश्वाभावात्तिर्यम् न तस्य गतिरस्ति । सिद्धस्योध्वं मुक्तस्यालोकान्ताद्गतिर्भवति ॥ २९४॥

X, 49

અર્થ'—-યાગ અને પ્રયાગના અભાવ હાવાથી સિદ્ધ થયેલ આત્માની આડી અવળી પણ ગતિ નથી. મુકાયેલ આત્મા લાેકને અંતે ઊંચે ગતિ કરે છે. (૨૯૪)

વિવેચન—નીચી ગતિ ન થાય, તેા પડખેની કે આડીઅવળી ગતિ પણ થતી નથી. તે સિદ્ધના જીવા અંગેની વાત આ ગાથામાં સ્પષ્ટ કરે છે.

ચાગ—મન, વચન, કાયાના કાેઇપણ ચાગ હાય તાે તેની ઇચ્છા કે તેનું વચન કે છેવટે તેની પ્રવૃત્તિ (કાચિક) કાેઇ બાજુએ દાેરાય. આ ત્રણે ચાેગ ન હાેવાથી એવી પ્રવૃત્તિ થતી નથી. પ્રાણી આડાે અવળાે કે અડખેપડખે ન જતાં સીધા લાેકાંતે ઉપર જ ચાલ્યાે જાય છે. આ એક કારણ કહ્યું.

પ્રયોગ—કેટલાક પ્રાર્ણ અમુક ગતિમાં જવાના પ્રયોગ કરે છે. નિયાલું, ઇચ્છા વગેર અનેક રીતે પ્રયોગ થાય છે પણ મુક્ત પ્રાર્ણી તા પ્રયોગ જ કરતા નથી. તેથી આ બીજે કારણે એ જેમ નીચે જતા નથી તેમ આડાંઅવળા પણ જતા નથી, પણ સ્વાભાવિક રીતે ઊર્ધ્વ જાય છે.

આલાકાંત--લાકના અંત સુધી. ત્યાર પછી તા ધર્માસ્તિકાયની ગેરહાજરી હાવાથી એ લાકના અંતથી દ્વર વધારે ઉપર ગતિ જ કરી શકતા નથી. ગતિસહાયક ધર્માસ્તિકાય ત્યાં ન હાવાથી એ લાકને અંતે જ સ્થિત થાય છે.

મુચ્યમાન આત્મા નીચા આડા કે પડખે જતા નથી, પણ સીધા ઊધ્વ' ગતિએ ઉપર પૂર્વપ્રયાત્રથી જાય છે. પૂર્વપ્રયાગની વાત આવતી ગાથામાં કરવામાં આવશે. (૨૯૪)

#### સિદ્ધની ઊદેવ<sup>°</sup>ગતિ જ થાય—

## पूर्वप्रयोगसिद्धेर्बन्धच्छेदादसङ्गभावाच्च । गतिपरिणामाच्च तथा सिद्धस्योध्वे गतिः सिद्धा ॥२९५॥

અર્થ — અગાઉથી કરી રાખેલ પ્રયોગની સિદ્ધિ થવાથી અને બંધના છેદનથી અને અસંગ ભાવને પરિણામે તેમ જ ગતિને પરિણામે સિદ્ધની–માક્ષમાં જનારની લ'ગ ગતિ થાય છે. (૨૯૫)

વિવેચન-- ઉચ્ચ ગતિનું કારણ આ ગાથામાં વધારે સ્પષ્ટ કરે છે.

પૂર્વ પ્રયોગ — જ્યારે પ્રાણી સંસારમાં હોય છે ત્યારે પ્રયોગ કરી રાખે છે. જેમ દડો ઉછળે એટલે ઉપર જાય, અથવા ધનુષ્યમાંથી બાણ છૂટે એટલે સામી જગાએ ટક્કર ઝીલે તેમ સંસારમાં પ્રાણી હોય ત્યારે જ પ્રયોગ કરી રાખે છે એટલે કર્મ જાય ત્યારે જીવનમાંથી હળવા થવાથી અને આત્માએ પૂર્વ પ્રયોગ કરી રાખ્યા હાવાથી ધનુષ્યમાંથી છૂટેલા બાણની જેમ સીધા ઊંચે ચાલ્યા જાય છે. જેમ કુંસાર ચાકડા ચલાવતા બંધ પડે ત્યારપછી પણ ચાકડાે થાેડા વખત સુધી પૂર્વે મળેલા વેગના અળે ચાલે છે, ચાલ્યા જ કરે છે, તેમ કર્મમુક્ત જીવ પણુ પૂર્વં કર્મથી આવેલ આવેશને લીધે પાતાની સ્વાભાવિક ઊધ્વંગતિ કરે છે. આ ચાકડાનું દર્શાત અરાબર અંધબેસતું છે. આ પહેલું કારણ થયું.

ભ'થછેદ - જ'ડવામાં રહેલું એર'ડબીજ કેાશ તૂટતાં જ ઊડે છે, તેમ કર્મબંધન સર્વ'થા તૂટતાં જીવ ઊધ્વ'ગતિ કરે છે. આ બીજુ' કારણ થયું.

અસ'ગલાવ-સોળત ન હોવાથી. તુંબડાને લેપ કર્યો હોય પછી તેને પાણીમાં નાંખતાં તે પાણીમાં ડૂબી જાય છે. પણ લેપ દ્વર થતાં ઊધ્વ'ગતિ કરી પાણી ઉપર આવી જાય છે. તેવી રીતે આત્માને લાગેલાં કર્મના સવ'થા સંબંધ છૂટતાં તે અસંગી થઇ જાય છે અને અસંગભાવને પરિણામે તે ઊધ્વ' જ જાય. આ ત્રીજું કારણ થયું.

ગતિપરિણામ--ધુમાડા માફક એની ઊંચે જ ગતિ થાય છે. જેમ ધુમાડા ઉપર જાય છે તેમ કર્મમુક્તની ગતિ ઊધ્વે જ થાય છે. આ ચાલું કારણ થયું.

આ સર્વ કર્મના ભારથી સુકત થવાનું પરિષ્ણામ છે અને હળવા થયેલ પ્રાણી લઘ્વ-ગમન કરે અને આડેઅવળ ન જાય કે નીચે ન જાય તે તેના સ્વભાવ છે, નૈસર્ગિક વાત છે. (૨૯૫)

### સિદ્ધનું સુખ—

## देहमनोवृत्तिभ्यां भवतः शारीरमानसे दुःखे । तदभावस्तदभावे सिद्धं सिद्धस्य सिद्धिसुस्तम् ॥२९६॥

અર્થ — પાતાનું શરીર અને પાતાનાં મનથી શારીરિક અને માનસિક દુ:ખ થાય છે. એ બન્ને ચીજના અભાવ હાતાં સિદ્ધોને તે એ પ્રકારનાં દુ:ખાના અભાવ હાય છે એ સિદ્ધ થાય છે. દુ:ખાભાવે સ્વાભાવિક માક્ષનું સુખ થાય છે. (૨૯૬)

વિવેચન—માક્ષમાં એકલું સુખ જ છે, તે આ ગાથામાં તેના કારણ સાથે બતાવે છે.

દેહ—શરીર, તન. દુઃખ ઘણે ભાગે શરીર અને મનથી થાય છે. દુઃખ થવાનું પ્રથમ કારણ શરીર છે. શરીરને લઇને દુઃખ થાય છે. શારીરિક દુઃખનું કારણ શરીર છે.

મનાવૃત્તિ—અને માનસિક દુ:ખનું કારણ મનાવૃત્તિ છે. મનની વૃત્તિ અપ્તર'ગી છે. એ જરામાં ગમે ત્યાં જઇ આવે છે અને ચાતરફ ભટકે છે.

**દુ:અ**—એ પ્રકારનાં છે–શારીરિક અને માનસિક તેમનું કારણ જવાથી, તે યાેગ પર અંકશ આવી જવાથી એ દુઃખ નાશ પામે છે.

તારભાવે—દેહ અને મનાવૃત્તિના અભાવ થતાં, મન પર અને શરીર પર અંકુશ આવી જાય છે અને છેવટે મનાયાગ અને શરીરયાગના અભાવ થઇ જાય છે. તદભાવ— દુઃખઅલાવ. જ્યારે મૂળના નાશ થઇ જાય ત્યારે તેના સંતાન દુઃખના પણ નાશ થાય છે. કારણુનાશે કાર્યનાશ એ તે સ્વતઃસિદ્ધ સમજાઇ જાય તેવા નિયમ છે.

સિદ્ધ-પ્રતીત, સાબિત થઇ જાય છે.

આવી રીતે દુઃખનું કાંઇપણ કારણ ન હાવાથી સિદ્ધને એકાંતસુખ છે તે સાબિત થાય છે, સ્થાપિત થાય છે. દુઃખનું કારણ ન રહે એટલે સુખ જ થાય. ત્યાં નિજગુણ-રમણ એ સુખ છે અને શરીર કે મન ન હાવાથી દુઃખનું કાંઇ કારણ નથી. અને દુઃખા-ભાવ પણ એક રીતે સુખ જ છે. (૨૯૬)

\* \*

એવું આ મેહ્ય નામનું નાનું પ્રકરણ પૂરું થયું. આપણા પ્રયતના અનંતકાળ સુધીના સુખ માટેના છે. એટલે મેહ્યમાં હંમેશને માટે સુખ અને સુખ છે અને એ સુખની આદિ પ્રત્યેક જીવની અપેક્ષાએ હોય છે પણ એના અનંતકાળ પણ છેડા આવતા નથી. તેથી માહ્યમાં સાચું સુખ મળે છે એમ જણાય છે. જે સુખની પાછળ દુઃખ આવે તેને ખરેખરું વાસ્તવિક સુખ કહેવાય જ નહિ અને માહ્યનું જે આત્મિક સુખ મળે છે તે નિરવધિક છે અને એ સુખને જ ખરું સુખ કહી શકાય.

સાંસારિક સુખ વસ્તુત: સુખ જ નથી. સંસારના પૌદ્દગલિક સુખમાં રચેલપચેલને એ માેક્ષસુખના ખરા ખ્યાલ આવે મુશ્કેલ છે, કારણ કે આપણે આત્મિક સુખ શું છે? કમાં મળે? તેમાં રમણતા થાય ત્યારે કેવા આનંદ થાય? તે કલ્પી શકતા નથી. બાકી જેઓને મન વચન કાયા પર કાંઇક અંકુશ આવી ગયા હાય છે તે યાગીઓ એ સુખને સમજી શકે છે, અને તેમના કહેવા પ્રમાણે લખીએ છીએ કે આપણા સર્વ પ્રયત્ના તે સુખ પ્રાપ્ત કરવા માટેના છે. તેવા અનંતકાળના સુખ માટે તા પ્રયત્ન કરવા જેવા છે. અહીં એક બાબતા કહી દેવા જેવી છે. કેટલાક પ્રાણીઓ માને છે કે "જયારે જયારે ખર્મની આતિ થાય અને અધર્મ ઊઠે ત્યારે ઇશ્વર પાત્રી સાધુના રક્ષણ અને મુશ્કેલીમાં પડેલાના ખચાવ માટે દરેક યુગમાં અવતાર લે છે." આ વાત સારી લાગે છે, પણ જરૂર ખાટી છે. જે કર્મને પરિણામે દેહ, આકૃતિ, શરીર, સ્વર વગેરે થાય છે તે કર્મના સર્વથા નાશ થયા પછી પ્રાણી આ સંસારમાં કેમ આવે? અને કારણ વગર તો કાર્ય બનતું નથી. કર્મ વગર તેટલા માટે અવતાર લઇ પ્રભુ નીચે ઊતરે અને સંસારી પ્રાણી થાય તે વાત કાગળ ઉપર શાબો તેવી લાગે, પણ અશક્ય હાઇ મનમાંથી દ્વર કરવા યાગ્ય છે. પરિણામે વસ્તુત: અવતારના આખા વિચાર જ તર્કના નિયમથી વિરુદ્ધ છે. અને ન્યાય- વિરુદ્ધ હાઇ કાઇપણ રીતે બેસે તેમ નથી.

એટલે અવતારના આખા સિદ્ધાંત ઢંગધડા વગરના છે.આ સંસારમાં ભગવાન આવે કે કાેઇપણુ પ્રાણી આવે તા તે કર્મ વગર આવે નહિ અને નિઃકર્માને કર્મ લાગે નહિ. તેથી અવતારની આખી વાત કાેઇ ફળદ્રુપ લેજામાંથી નીકળેલ છે, પણુ તે બેસે તેમ નથી.

અને સાધુના ખચાવ અને ખાટા પ્રકારના પ્રાણીના નાશ કરવા બીજો કાેઇ અવતાર શા માટે લે ? એ અવતાર તાે માેક્ષમાંથી પતન છે અને માેક્ષ તાે નિત્ય છે, શા<sup>શ્</sup>વત છે, સ્થાયી છે. આ અવતારની આખી કલ્પના નિર્મૂળ હાેઇ છાેડી દેવા યાેગ્ય છે, કારણ વગર કાેઇ કાર્ય બનતું નથી અને અહીં કારણનાે અભાવ હાેવાથી કાર્ય સંભવતું પણ નથી.

મુશ્યમાન પ્રાણી લાકાંતે શા માટે જાય છે? તેમાં પણ દૂરંદેશી છે. એ આડા અવળા જતા નથી, નીચે જતા નથી, પણ હળવી થયેલ વસ્તુ સ્વાભાવિક રીતે ઉપર જાય તેમ તે લાેકાંતે જાય છે. એને માટે શાસ્ત્રકાર લાં આળીનું દર્ષાંત આપે છે. લાં એમળા ઉપર માટી ચડેલ હાય તે દૂર થતાં જેમ લાં આળા જળ ઉપર આવે છે તેમ પ્રાણી કર્મરજથી મુક્ત થતાં સ્વભાવતઃ ઉપર તરી આવે છે. હળવી થયેલ વસ્તુ ઉપર તરી આવે તે સ્વાભાવિક છે. ભાર ખલાસ થયા એટલે વસ્તુ હળવી થઇ ગઇ એમાં શંકા જેવું નથી અને આવે! ભાર વગરના આત્મા ઉપર આવે, અને તેટલા ઉપર જ જાય તે સ્વાભાવિક છે. અને અલાેકમાં તા ધર્માસ્તિકાય કે અધર્માસ્તિકાય ન હાેવાથી ત્યાં આત્મા જતાે જ નથી, જઇને હાલી ચાલી કે સ્થિર રહી ન શકે એટલે લાેકના અંત ભાગ સુધી તે પૂર્વપ્રયોગને પરિણામે ચાલ્યા જાય છે.

યાદ રાખલું કે લાેકાંતે જવામાં કાેઇ કર્મ કામ નથી કરતું, કારણ કે કર્મ તા ખલાસ થઇ ગયાં છે, હવે કાેઇ એક પણ કર્મ રહ્યું નથી. એ તાે સ્વાભાવિક રીતે પૂર્વપ્રયાગને જોરે જ લાેકના અંત સુધી દાેડી જાય છે. આવાે માેક્ષ મેળવવા આપણે પ્રયત્ન કરી રહ્યા છીએ અને ત્યાંની નિરંતરની શાંતિ જોતાં તે જરૂર મેળવવા યાંગ્ય છે, એ માટેનાં સાધના મેળવવાં અને મન-વચન-કાયાના યાંગાના ત્યાંગ કરી અંતે તે મેળવવા પ્રયત્ન કરવાે.

કદાચ અત્યારે અનુકૂળતા હોય, ચામર વીંઝાતા હોય, બિરુદાવળી બાલાતી હાય, છડીદાર રસ્તો કરતા હોય, ખાંધેપીધે સુખ હોય, સારી આવક હોય, ગ્રાંતિ કે સંઘ-સમાજમાં સ્થાન હોય, પાતાના મંડળમાં ઘટિત સ્થાન હોય, અનેક વેવિશાળા આવતા હોય, નાતજાતમાં પાતાનું માન હોય અને સંતતિ કહ્યાગરી હોય, તો તે કેટલા કાળ માટે? અને તેને છેડે શું? અંતે વૈભવ તો એક વખત જવાના અને પાછા હતા ત્યાંના ત્યાં. જે વૈભવને છેડે દુઃખ આવે તેને વૈભવ જ કહી શકાય નહિ અને સંસારની અત્યારની અનુકૂળતા પ્રતિકૂળતામાં ફેરવાઇ જતાં વખત લાગતા નથી. માટે જ્યાં નિરંતરનું સુખ મળે તેવે સ્થાને જ જવાના આપણા પ્રયત્ન છે અને તે સાધ્ય લક્ષમાં રાખતાં અનુકૂળ-

તામાં રાચી જલું એ દૂંકી દર્ષિ છે. લાંબી નજરે આ માક્ષ જ પ્રાપ્ત કરી ચિરસ્થાયી અનંત સુખ પ્રાપ્ત કરવા જેલું છે. તે માટે કાંઇ ત્યાગ, વૈરાગ્ય કે અંકુશ રાખવા પડે તો તે રાખવા યોગ્ય છે, કારણુ કે અનંત સુખની દર્ષિએ થાડા લાગ આપવા પડે તો ગણતરીની નજરે પણુ તે વેપાર ખેડવા યાગ્ય છે.

માક્ષ નજીક આવશે ત્યારે તો કાંઈ કહેવું પડે તેમ નથી. ત્યારે તો તે સ્વતઃ અનુભવમાં આવે છે, પણ આ તો સ્વરૂપ સમજ્યા હાેઈએ તો તે પ્રાપ્ત કરવા પ્રેરણા થાય એટલે તેનું વર્ણન કર્યું. તે વિચારી માક્ષ મેળવવા માટે પ્રયાસ કરવા અને માક્ષ કેવા છે તેનું સ્વરૂપ અરાબર સમજવું.

#### ॥ इति मोक्षप्रकरणम् ॥

## પ્રકરણ ૧૯ મું : મુનિને

હવે છ શ્લોક મુનિને ઉદ્દેશીને ગ્રાથકારે લખ્યા છે, તે વિચારીએ. આ ગ્રાથમાં જેવા ત્યાગ ભતાવ્યા છે, જેવા યોગ સાધવાના રસ્તા બતાવ્યા છે, જેવા કષાય-વિષયત્યાગ ભતાવ્યા છે, જેવા યતિધર્મા ભતાવ્યા છે તે ન ખને, પણ પાતે માક્ષની ઇચ્છા રાખે તા પણ લાભ છે, તે આ પ્રકરણમાં બતાવશે.

કેટલાક પ્રાણીને અત્ર ખતાવેલી વાતના અમલ કરવાનું ન સૂઝે, ન ખને અથવા તેવા ત્યાગ માટે પાતે પૂરતા તૈયાર ન હાય, તેને માટે આ દૂરનું દર્શિભે દુ હાય, તા પણ તે યોગ્ય છે, તે આ પ્રકરશુમાં આવશે.

તેઓએ પણ નાસીપાસ કે નારાજ થઇ જવા જેવું નથી. તેઓને એમ થાય કે આવું માટું કામ તા અમારાથી થઇ શકે નહિ, તેઓએ પણ નાસીપાસ થવું નહિ.

જો તેઓના રસ્તા સારા અને સાચા હાય તા તેઓના આદર્શ અરાબર હાવાથી તેઓ વહેલામાડા એ આદર્શ પહોંચશે. તેઓએ આદર્શ છાડી દેવા નહિ. તેઓને માટે પણ ભવિષ્ય સારું છે. તેઓએ પાતાના આદર્શ તા બરાબર રાખવા અને સંપૂર્ણ ન અને તા તે માગે બને તેટલું પ્રયાણ તા કરતું.

ઘણીવાર એમ લાગે છે કે જેઓ સર્વથા ઉપદેશ પ્રમાણે વર્તન કરનારા હાય છે તેઓને માટે તો આ ઉપદેશ સારા છે, પણ જેઓ તે પ્રમાણે વર્તન ન કરી શકે તે મુનિઓ તો સંસારથી પણ દ્વર જાય છે અને ત્યાગભાવથી પણ દ્વર જાય છે અને તેમની સ્થિતિ તો ધાળીના ક્તરાની પેઠે 'ન ઘરના અને ન ઘાટના' એવી થઈ જાય છે. એટલે, તેઓ તો 'ન મળ્યા રામ અને ન મળી માયા' એમ બન્નેમાંથી જાય છે. ન એમને માલ મળે અને ન સંસારમાં તેઓ રાણી માણી શકે. આ વાતને અંગે જેવાનું કે તુરતમાં એવા મુનિને માલ તો ન મળે, પણ એ માટે એણે મૂંઝાવાનું નથી. એ સદ્ગતિ અને દેવાદિકની ઝદ્ધિ પામે છે અને થાડા વખતમાં એને માસ જરૂર થાય છે. એટલે આદર્થ સુંદર રાખનારને તુરતમાં કહાય માલ ન મળે, તો પણ તેણે ગલરાવાનું કારણ નથી. એ સાચે રસ્તે છે એટલે અંતે એ માલ જરૂર પામવાના એમ બહોળતાથી કહી શકાય. સિક્યાના કાઈ ભાગને કરનારને માટે આ ઘણી આધાસન લેવા જેવી હુકીકત છે.

એટલે આવા મુનિ રસ્તાસર છે અને જરૂર થાડા વખતમાં માક્ષ પામનાર છે. જે કે કેટલાક એવા સંઘયણ, મનાબળ વગેરેને કારણે તે તુરત માક્ષે ન જાય, તા પણ એ સીધે રસ્તે હાઈ, માક્ષમાર્ગે હાઈ, થાડા વખતમાં માક્ષમાં જનાર છે. વાત એ છે કે જે વિષયકષાયના ત્યાગ કરે, યતિધર્મા સેવે અને યાગ્ય કિયા કરે તે કદાચ અહીંથી સીધા મેણે ન જાય, તા પણ બહુ થાડા કાળમાં અનંત સુખને પ્રાપ્ત કરવાના છે, એવી એશે ખાતરી રાખવી. માટે જરાપણ નાસીપાસ ન થતાં આ શ્ર થમાં બતાવેલી બાબતા વિચારી તેના અમલ કરવા અને તે દ્વારા પાતાનું સારું થવાનું છે એની ખાતરી રાખવી.

કેટલાક બાહ્ય કિયા કરનાર મુનિને વિચાર થાય કે આ સર્વનું ફળ શું ? એને સધિયારા આપતાં કહે છે કે એમને પણ નજીકના ભવિષ્યમાં સારું થવાનું છે અને દુઃખના અને અટામણના અંત આવનાર છે એમ તેમણે જરૂર માનવું.

આવે! દિલાસા અને ખાતરી જયારે આધાર રાખવાલાયક સ્થાનેથી મળતી હાય ત્યારે ઘણી સૂચક અને પ્રેરક થઇ પડે છે અને મુનિ પાતાના કામમાં રાચે છે અને તે માટે ઉદ્યમ કરે છે. આ પ્રેરક હકીકત ધ્યાનમાં રાખી આદર્શને તે મુનિએ જરૂર વળગી રહેવું અને તેને પ્રાપ્ત કરવા જરૂર પ્રયત્ન કરવા અને નિરંતર આશા રાખવી કે પાતે સાચા રસ્તા પર છે.

આદર્શની વાત કરીએ છીએ ત્યારે કહેવું જોઈએ કે તુરતમાં લાભ મળે તેમ ન લાગતું હાય તેણે પણ આદર્શ તો સારા અને અત્ર ખતાવવામાં આવ્યો છે તે રાખવા. તેનાથી તાત્કાલિક માલ ન મળે તો પણ તે રીતસરની વાત હાઈ તે માલની નજીક પ્રાણીને લઈ આવે છે. આ હકીકત ખહુ સારી રીતે કર્ત્તા જ પાતાના શખ્દોમાં કહે છે. તેથી તેને સમજવા અને અનુસરવા પ્રયત્ન કરીએ. જ્ઞાન અને ધ્યાનમાં માટો સમય—પૂર્વના કાળ—પણ મુનિએ ગાળતા હતા અને પસાર કરતા હતા. અત્યારે તો એવડા માટા સમયના સવાલ જ નથી. આ યુગમાં આ સંલયણથી મનુષ્ય ખહુ તા સા વરસ જવે, તેમાં પણ અનેક વ્યાધિની, બાળપણની અને લડપણની ચિંતા. ઘણા તો બાલ્યકાળમાં જ ગુજરી જાય છે. સા વરસમાં બાલ્ય અને ઘડપણની ચિંતા. ઘણા તો બાલ્યકાળમાં જ ગુજરી જાય છે. સા વરસમાં બાલ્ય અને ઘડપણના સમય નકામા જતાં બાકી ઘણાં એાઇ વર્ષા રહે છે, તેટલા વર્ષ તો સપાટામાં ચાલ્યા જાય છે. ધ્યાન–તપ સાધનું હાય અને માક્ષ પ્રાપ્ત કરવા હોય તા તેની જેગવાઈ અત્યારે થાડાં વર્ષમાં થઈ જાય છે.

તેથી અનેક મુનિને માેક્ષ ન મળી આવે, તો તેમણે ગભરાવાનું નથી. તેઓ આ પુસ્તકમાં ખતાવેલ રસ્તે કામ લેશે તો, તત્કાળમાં નહિ તો આવતા બે ભવમાં માેક્ષ મેળવશે અને દરમ્યાન તેઓ સાચે રસ્તે ચડી ગયા છે એટલે સુખ ભાગવશે. આ સંતાલ કાંઈ જેવા તેવા નથી. બાકી તેઓ કેવા આનંદ ભાગવાના છે અને કેલું સુખી જીવન વહન કરવાના છે તે આપણે ચંથકર્ત્તાના પાતાના જ શબ્દામાં બેઈએ.

કેવા મુનિને શું લાલ મળે ?\_\_

यस्तु यतिर्घटमानः सम्यक्त्वज्ञानशीलसम्पन्नः । वीर्यमनिगृहमानः शक्त्यनुरूपं प्रयत्नेन ॥२९७॥ संहननायुर्वलकालनीर्यसम्बत्समाधिनैकरूपातः।

सहनमायुक्ककाळवायसम्बद्धमायवकस्यात् । कर्मातिगीरवाद्वा स्वार्थमकुत्वोपरममेति ॥२९८॥

सौधर्मादिष्वन्यतमकेषु सर्वार्थसिद्धिचरमेषु । स भवति देवो वैमानिको महर्द्धियुतिवपुष्कः ॥२९९॥

અર્થ -- જે યતિ કિયા કરતાં હાય, જે પાતે જ્ઞાન અને શિલથી યુક્ત હૈત્ય, જે પોતાના વીંય ને શક્તિ અનુસાર યત્નપૂર્વક ઉપયોગમાં લેતો હાય, (એવા મુનિ-પતિ) શરીર- બંધારણ, આયુષ્ય, બળ અને કાળ (સમય) તેમ જ વીર્ય ની સમ્પતિ અને સમાચિની વિકળતાથી (નિખ ળતાથી) અને કર્મના એરથી પોતાના કવાર્ય સાધ્ય વચર કહ્યુસ મરણ પામે તા પ્રથમ સુધમાં દેવલાકથી માંડીને અંતિમ સર્વાર્થસિદિ કૈનલાક સુધીના કાઇ પણ દેવલાકમાં તે વૈમાનિક દેવ થાય છે અને ત્યાં માટી ઋદિ અને તેજમય શરીરને પામે છે. (૨૯૭-૨૯૯)

વિવેશન--આ પ્રકરણ જે મુનિવરાને કફેશીને લખાયલું છે તે મુનિ કેવા કેવા હાય તેનું ૨૯૭-૨૯૯ ગાયામાં વર્ણન કરે છે.

ઘટમાન—તે તે કિયા કરતા, ચેબ્ટમાન. કઈ કિયા કરવાની છે તે અગાઉ ખતાવાઈ ગયું છે. અત્ર જે ખતાવવામાં આવી છે તે કિયા કરનારા, અને કિયા કરમામાં માકનારા નહિ. કિયાકુશળ, પહિલેકુલ, પ્રતિક્રમણ, સાત વખત ચૈત્યવંદન એ સર્વ ક્રિયા રસપૂર્વક કરનાર હોય તેવા સુને. આ સુનિતું પ્રથમ વિશેષણ થયું

સંપન્ન-જે મુનિ જ્ઞાન, શીલયુક્ત હૈાય એટલે કિયા સમજલુષ્વંક કરનાર હાય. આ જ્ઞાન અને ક્રિયાની સહચરતાની જરૂરિયાત પર અગાઉ વિવેચન થઇ ગયું છે. શીલ એટલે ચિત્તનું સમાધાન. એ ક્રિયાને સમજીને એ ચેરચ છે એમ અરીને તે ક્રિયા કરે. શીલ શબ્દના અર્થ પ્રકૃતિ પણ થઇ શકે.

અનિગૃહમાન—માતાની જે શક્તિ હાય તેં છૂપાવે નહિ તેવા. કેટલાક પ્રાહ્યશક્તિ હાય તેને છૂપાવે છે, દાળી રાખે છે, ચારી રાખે છે, તેમ ન કરનારા પાતાની શક્તિના પૂરા ઉપયોગ કરનારા હાય, આવે મુનિ.

34. 44

શક્તિ—પાતાની શક્તિને અનુરૂપ વીર્યંને ફારવનાર હાય, એટલે જે મુનિ પાતાની શક્તિને જરાપણ છૂપાવ્યા વગર પાતામાં જેટલી લાકાલ હાય તે વાપરનાર હાય, આવા પ્રકારના મુનિને ઉદ્દેશીને કહે છે. તેને શું લાભ મળે તે કહેલાં પહેલાં હજુ મુનિ કેવા હાય તે વર્ણ્વશે.

આવા પ્રકારના મુનિએ કાંઇ ચિંતા ન કરવી કે હુજુ તેના માક્ષ કેમ થતા નથી. તેને માટે સાર્યુ ભવિષ્ય છે અને તે આ સંસારમાં સુખ લાગવી અંતે માેશે જશે. આ વાતની આગળ જતાં બ્રંથકર્ત્તા ખાત્રી આપે છે.

સ'હનન-શરીરનું ખંધારણ, વજઝાષભનારાચ સંહનનના અભાવ હાવા તે. વજ-ઝાષભનારાચ સંહનનનું વર્ણુન કર્મના કાેઇપણ શ'થથી જાણવું. અત્યારે આપણને છઠ્ઠું અને છેદલું સંઘયલું મળેલ છે. અત્યારે સર્વ મુનિ અને મનુષ્યાને સંહનનની વિકલતા છે.

**અાયુષ્ય**—જૈન ગ્રાંથા પૂર્વકાળના ઘણાં માટાં આયખાં ખતાવે છે. અત્યા<sup>ર</sup> વધારેમાં વધારે સા–સવાસા વર્ષનું આયુષ્ય થઈ શકે છે. તે આયુની વિકળતા છે.

ભાજા—સંઘયલ્યુ નભળું એટલે શારીરિક અને માનસિક બળ નબળું રહે તે સમજાય તે**લું છે.** આ ત્રીજી વિકળતા થઇ.

કાળ — અત્યારે અવસર્પિણીના પાંચમા આરા વર્તે છે. એમાં પ્રત્યેક ભાવ દિવસાનુ-દિવસ નખળા જ આવતા જાય. આ ચાથી વિકળતા થઈ.

વીર્યાસ પત્— ઉત્સાહસમૃદ્ધિ. વીર્ય તેંા કાળબળ ઉપર જ આધાર રાખે, તેથી વીર્યાસંપત્તિ એટલે પાતાની વીર્યાસંપત્તિ (ઉત્સાહસમૃદ્ધિ) અત્યારે વિકળતાને પામેલી છે. તે પાંચમી વિકળતા થઇ.

સમાધિ—ચિત્તની ત દુરસ્તી. એ તો શક્તિ અને સંઘયલુ પર જ આધાર રાખે છે. સમાધિની વિકળતા એ છઠ્ઠી વિકળતા થઇ.

આ છ પ્રકારની વિકળતાને કારણે કદાચ માેક્ષ ન મળે, મળવાના નથી જ. આ કાળમાં આ સંઘયણુવાળા મુનિ કે શ્રાવકને માેક્ષ નથી જ મળવાના એમ ભગવાન ભાષી ગયા છે.

ક્રમ — આપણા કર્મ ખાકી ઘણાં રહી ગયાં હાય તે કારણે, જ્ઞાનાવરણાદિ આઠે કર્મ ઘણાં બાકી રહી ગયાં હાય તા પણ કર્મથી મુક્તિ ન મળે એ ખાસ વિચારવા જેવું કારણ છે.

**રવાશ**—અહીં પરમાર્થ એ પણ માટે સ્વાર્થ જ છે. માક્ષ મેળવવા માટે સુનિ સર્વ યત્ન કરે છે, તે સિદ્ધ થાય તે પહેલાં.

ઉપરમ—છેડા, મરહ્યુ. કર્મા ઘણાં બાકી હાય અને તેવે વખતે પ્રાણી મરશ્રુ યામે તા ? ઉપરનાં છ કારણે અથવા કર્મ બાકી રહી જાય તા અને તે વખતે પ્રાણી અધ્રા યાંગે મરહ્યુ પામે તા, અર્થાત્ કાઇ મુનિ આગલી ગાથામાં કહ્યો તેવા હાય, પહ્યુ છ વિકળતાને આધીન હાય અથવા સર્વ કર્મના પૂરેપૂરા ક્ષય કરી શક્યો ન હાય અને માક્ષ મેળવવા પહેલાં એ મૃત્યુ પામે તા એનું શું થાય તે આગલી ૨૯૯મી ગાયામાં કહે છે.

સોધમ — સૌથી નીચલા દેવલાક સૌધર્મ છે. બીજા પચીસ દેવલાક એકળીજાની ઉપર ઉપર રહેલા છે. કાેઇપણ દેવલાકમાં એ દેવ થાય છે. આ છવ્વીસ દેવલાકના અર્ધાત્ ખાર કલ્પ, નવ શ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તરના દેવતાએા વૈમાનિક દેવ કહેવાય છે. પહેલા દેવલાકથી માંડીને કાેઇપણ દેવલાકે એ વૈમાનિક દેવ થાય છે.

સર્વાથ સિહિ—સૌથી ઉપર આવેલ દેવલાક સર્વાર્થ સિદ્ધિ નામનું છે.

**મહર્ષ્કિ**—અને ત્યાં પણ સામાન્ય દેવ નહિ, પણ અનેક દેવાના ઉપરા અને ઋદ્ધિ-સિદ્ધિલાળા વૈમાનિક દેવ થાય છે.

દ્યુતિ—અને તેજવાળા સુંદર રૂપવાળા વૈમાનિક તે થાય છે.

વૈમાનિક—દેવના ચાર પ્રકાર છે: ૧. લુવનપતિ, ૨. જ્યાતિષ્ક, ૩. વ્યંતર અને ૪. વૈમાનિક. એ ચાર પૈકી સદર મુનિ યતિ વૈમાનિક દેવ થાય છે. કાંતિમાન દીપતા તેજસ્વી ચૈમાનિક દેવ તે થાય છે. એટલે જે ઉપર વર્લુંવ્યો તેવા મુનિ ઉપર વર્લું વેલાં કારણાં અથવા તેમાંનાં કાંઈ થાડાં કે વધારે કારણાંને લઇને માક્ષે ન જાય તા પણ ખૂખ સુખ પામે છે. મતલળ કે આયુષ્ય, સંહનન કે એવા કાંઈ કારણે માક્ષે ન જાય તા તે જરૂર વૈમાનિક દેવ થઇ સુખ લાગવે છે. તે જ્યાં ત્યાં જેવા તેવા તરીકે રખડતા નથી. એને જે આત્મિક સુખ મળવાનું છે તેની પાસે તે આધિઓતિક સુખ લવલેશ પણ નથી. પણ એ નારક કે તિયાં ચ બતિમાં જઇ વધારે દુઃખ લાગવતા નથી, પણ વ્યવહારના સુખમાં પાતાના વખત પસાર કરે છે. (૨૯૭–૨૯૯)

## ત્યાંના સુખાનુભવ પછી મનુષ્ય થાય—

तत्र सुरलोकसौरूयं चिरमनुभूय स्थितिक्षयातस्मात् । पुनरपि मनुष्यलोके गुणवत्सु मनुष्यसंबेषु ॥३००॥

અર્થ —ત્યાં દેવલાકનાં સુખને લાંબા વખત સુધી અનુભવી—ભાગવીને જ્યારે તેની ત્યાં રહેવાની સ્થિતિ પૂર્ણ થાય ત્યારે મનુષ્યલાકમાં ગુણવાન મનુષ્યના પરિવારમાં જન્મે છે. (૩૦૦)

विवेशन—આ દેવલાકમાં વૈમાનિક થઇને પછી શું કરે તે છે ગાયામાં વિસ્તરે છે. આ ગાયાની વાત અધૂરી છે, તે પછીની છે ગાયામાં પૂરી થશે. .

સુરક્ષાક —દેવલાક. વૈમાનિક દેવ હરીકે ખાર કલ્પ દેવલાક, નવ શ્રેવેયક કે માંઘ ભાજના વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

શ્ચિર અ્ને હૈવનાં શ્વાયખાં માટાં હાય છે, તેથી તે પ્રાહ્ય દેવલાનું સુખ વૈમાનિક દેવ દારીકે લાંબા વખત ભાગવે છે, ત્યાં કાંઈ સા-સવાસા કે તેથી પણ ઓછા વર્ષનું આયખું નથી. ત્યાં તા પ્રથમ સૌધર્મ દેવલાકનું જઘન્ય આયુષ્ય એક પલ્યાપમ વર્ષનું છે અને છેલ્લા સર્વાર્થ સિદ્ધે જઘન્ય આયુષ્ય તેત્રીસ સાગરાપમનું છે. એટલા લાંબા કાળ સુધી તે સુખ ભાગવે છે. અહીં તા જન્મ્યા, માટા થયા કે ચાલવાની વાત છે. દેવલાકનાં સુખ થણા કીર્ષ કાળ સુધી ચાલે છે. અને દેવતાએ નાટક જોવાનાં અને દેવીએ સાથે ભાગનાં એવાં સુખ અનુભવે છે કે પાતે કર્માથી આવ્યા તે વાન પણ તે ચાદ કરતા નથી.

સ્મિતિ**દ્રાય** આયુષ્ય તા માગલા સવમાં મુક્વર થાય છે. તે તથાર પૂરું થવા આવે ત્યારે તેમનાં ગળાની માળા કરમાવા લાગે છે. પછી 'માલે<mark>! ભવ હારી મધા' શ્રે</mark> ખ્યાલમાં આવે છે.

મનુષ્યલાક--વૈમાનિક દેવતા હાય તે પણ મનુષ્ય થઇને જ માક્ષે જઇ શકે. એટલે, દેવગતિમાં સુખ છે, પણ ત્યાંથી માક્ષ થઇ શકતા નથી.

સ'દા — જેનાં સગાંસંબંધી ઘણાં દ્વાય તેવા માટે જચ્ચા. તેમાં તે આવે છે. તે એકલદાકલ દ્વાતા નથી, પણ મનુષ્યસંદ્રમાં, માટા જચ્ચાવાળા મનુષ્યક્રદ્રંબમાં જન્મે છે.

પણ તે મુનિ કે મતિ ઉપર જણાવ્યા તેવા હાવા સાઇએ. (૩૦૦)

ગુણવાન જથ્થામાં જન્મી એ મુનિ શું કરે ?--

# जन्म समबाप्य कुलबन्धुविभवस्तप्बलबुद्धिसम्पन्नः । श्रद्धासम्यक्त्वज्ञानसंवरतपोबलसम्बद्धः ॥३०१॥

અર્થ - ત્યાં જન્મ મેળવીને-પ્રાપ્ત કરીને, સારામાં સારું કુળ, સગાંઓના સરસ મેળ, સંપત્તિ, સારું રૂપ, બળ-અને બુદ્ધિ પામે છે તથા ધર્મશ્રદ્ધા, સત્ય, જ્ઞાન, કર્મદ્વારની સામે સજ્જડ વાડ, ભાદા અને ભાભ્યંતર તામની સુક્ત શ્રાપ્ય છે. (309)

વિવેશન-- કેવ્વમાં ગાયામાં જે વિશાય શરૂ કર્યો છે તેના અતુસંધાન રૂપે આ ગાયા છે. તેમાં માસ્તિની ચીજો ગણાવી છે.

જન્મ અંતે અનુષ્યના ભવ હોવા પડે છે, કારણ દેવતા તો સુખમાં એટલા મગ્ન રહે છે કે ત્યાંથી માક્ષ મળી શકતા નથી.

કુલા—સારા કુંદુંભમાં જન્મ થવે શ્રો પણ શુભ નિશાની છે. એમાં મસ્પર્ય કે બીજા હલકાં વરણ તરફ તિરસ્કાર કે ઘુણા નથી, પણ સારા કુળમાં–ઉગ્રાદિ કુળમાં જન્મ

યુવાથી પ્રણો લાભ થાય છે. કેટલીક સ્થિત એવા કુળમાં સ્વાલાયિક જ માપ્ત તેરાય છે. અન્નક્રળવાદકાઢાર એ ઉચ્ચવણેના હિંદુને માટે લગભગ કુળધર્મ છે.

ધા મુ—શોલાના સગાના વર્ષ. કાકા, શાઇ, ભાંડુ કે કરતા માલુસ ચાનુકૂળ હાય તો ધર્મ શીખવે છે, પ્રેરે છે સાને સાલુસ એક જાતના સંકર વાતાવરણમાં જ રહે છે. આ સંકર સાઇમાંડુના ચાગ અનુકૂલતામાં કેટલા વધારા કરે છે તે અનુભવે જ સમજ્ય તેવી તાત છે.

વિશ્વ વ મેમા વગેરે. મેમા કિંમત વગરની ચીજ છે, પણ શ્રંમારના શહેવારમાં ધતવાનને અમુક લાકો ભાગે છે. એ જેને મળ્યા હોય તે સુંદર. માકી ત મળે તેશે તેની અળળખા કે ઇચ્છા ન કરવી.

રૂપં—પાતાને સારું રૂપ મળવું અને પાતે લાકપ્રિય થવું, ભારત ક થવું એ પુષ્યની નિશાની છે. રૂપવાન પ્રાણી અનેકને પાતાના રૂપથી જ આકર્યા શકે છે.

ભળ — તેર, શક્તિ, વીર્ય. એ પણ જરૂરી છે. માયકાંગલા જેવું શરીર હાય તે નકામું છે. તેને દરેક હવા અસર કરે છે, દરેક ઋતુ અસર કરે છે. બળવાન માણસ કર્યને હ્રદાશી શકે છે અને દુનિયામાં પણ નામ કાઢે છે.

**ખુન્દિ—સર્વ મળે, પણ જ્ઞાનશ**ક્તિ ન મળે તે৷ સર્વ નકામું છે. છુદ્ધિમાન માણસની બલિહારી છે.

ઉપર જલ્લાવેલી છથી ચીંજો અગત્યની છે અને સંસારતા વહેવારમાં અમુક લાંગ્ય રથાન પ્રાપ્ત કરાવનારી છે. એ પુરુષની નિશાની છે અને હાય તા સારી લાંગે છે. આ છંએ ચીજવાળા મનુષ્ય તરીકે તે સૃતિ જન્મ લે છે અને આ છ ચીજ ઉપરાંત ખીજી ચીંજો તેને કઈ મળે છે તે હવે વિચારીએ છીએ. આવા મુનિ હાય અને પછીને ભવે દેવ થઈ ત્યાર પછી મનુષ્યભવમાં આવે ત્યારે સુંદર કુળ, અનુકૂળ બંધુનર્ગ, ધનના હોલા, સારું રૂપ, અહિંસક ખળ અને આકર્ષક ખુદ્ધિ એને મળી આવે છે. આની સાથે એને પાંચ સુંદર અપાર્થિવ ચીંજો પણ મળે છે, તે નીચે પ્રમાણે છે—

શ્રદ્ધા-જે ભ્રાંલા તીર્શ કરે કહા છે, ગણધરે ગુંધ્યા છે, તે ભાવા સામા છે એવી સદ્દહ્યા. આ ભાવાને એવા તરીકે સમજવાની છુદ્ધિ-ભાવના.

સમ્મફ્*ર* - શુદ્ધ દેવ, શુદ્ધ સુકુ અને શુદ્ધ ધર્મને શુદ્ધ માનવા અને અશુદ્ધને સાશુદ્ધ સાહ્યવા, એ સમ્યક્ત છે.

સાન ન માન સાથે કરતાર હોય. માન એકલી શહાથી વાલે તેવા ન હોય પણ સમજને ચર્ચા કરીને લાધુ હેવા તે સમર્થ હાતા હોય. સ'વર સ'વરની વિગતવાર હકીકત આપણે નવમા 'તત્ત્વ' પ્રકરણમાં વિચારી ગયા. તે પ્રમાણે ભાવના ભાવે, પરીષહા સહન કરે અને કર્મનાં આવવાનાં ખારણાં બંધ રાખે.

તાપ— આવ્ય તર અને બાહ્ય બાર પ્રકારના તપને તે કરે અને તેનાથી કર્મની નિર્જરા થાય છે એમ અંતઃકરભુથી માને. આવી રીતે કુલ, બંધુવર્ગ, વૈભવ, રૂપ, બળ અને બુદ્ધિથી યુક્ત તે મુનિ થાય અને શ્રદ્ધા, સમક્તિ, જ્ઞાન, સંવર અને તપ યુક્ત તે થાય. મતલબ એ દુનિયાના માન્ય પુરુષ થાય અને જે સદ્દગુણા ઇચ્છનીય છે તેનાથી સંપન્ન થાય.

જે શરીરાદિ કારણે કે સમયની પ્રતિકૂળતા આદિ કે બીજા ઠોઇ કારણે માેક્ષે ન જઇ શકે તે મુનિ દેવ થઇ દેવગતિનાં સુખ ભાગવે અને પછી આવે! સારા મનુષ્યના ભવ કરી અ'તે માેક્ષે જાય તે વાત હવે કહેશે. (૩૦૧)

#### ત્રીજે લવે માક્ષ જાય--

## पूर्वीक्तभावनाभावितान्तरात्मा विधृतसंसारः । सेत्स्यति ततः परं वा स्वर्गान्तरितस्त्रिभवभावात् ॥३०२॥

અર્થ — ઉપર જણાવેલ ભાવનાયુક્ત અંતરાત્મા તેના થયેલા હાઇ એ સંસારને છાડી દે છે અને પછી માણે જાય છે – માત્ર એને દેવલાકના અને પછી મનુષ્યના એમ ત્રણ લાવ કરવા પડે છે. (૩૦૨)

વિવેચન-3૦૦મી ગાથાથી શરૂ કરેલ હકીકત આ ગાથામાં પુરી કરે છે. તે મુનિ માક્ષ ન જાય તાે તેનું શું થાય તે વાતના શરૂ કરેલા ખાકીના ભાગ અત્ર જણાવે છે.

ભાવના — છઠ્ઠા પ્રકરહ્યુમાં આ ભાવનાએ કઇ કઇ છે અને તે કેવી રીતે ભાવવી તેની **હ**કીકત અતાવાઇ ગઇ છે.

વિધૃતસ સાર—મા સંસારના ત્યાગ કરે છે, છાડી દે છે.

**સેત્સ્થતિ**—કાળાદિ કારણે અગાઉ માક્ષ ન પામેલ મુનિ – યતિ અંતે માફ્ષે ત્રીંજે ભવે જાય છે.

्रि**ભવ—પ્ર**થમ મેહ્સમાં ત ગયો. તે ભવ, પછી દેવના ળીજો ભવ અને છેલ્લા મતુષ્યના ભવ

આ ત્રીજા સવમાં ચારિત્ર પાસીને એ જરૂર ઘણું લાગે માક્ષ પામે છે.

વા—અહીં 'અથવા' શખ્દ એટલા માટે મૂક્યો છે કે કોઇ જીવ માક્ષે ન પણ લાય. મેદે ભાગે તે, પ્રાણી સોક્ષ પામે જ છે. 'વા' શખ્દથી કદાચપણું ખતાવ્યું છે.

આ પ્રમાણે મુનિને ઉદ્દેશીને વાત કહી. સાધુ के ते ने ते ભવમાં માણે ન જય તા

ત્રીજે લવે ઘણે લાગે માણે જાય જ છે. વાત એ છે કે મુનિનું જે સ્વરૂપ અત્ર ખતાવ્યું કે તેવા તે મુનિ યતિ હાવા જોઇએ. (૩૦૨)

આ પ્રમાણે સાત શ્લાકનું આ નાનું પ્રકરણ અત્ર પૂર્વ થાય છે. આમાં સર્વથી અગત્યની વાત મુનિ કેવા હાવા નોઈએ તે છે. આમાં મુનિનાં ત્રણ વિશેષણા ખાસ નેવા જેવાં છે. આપણે તે વિચારીએ.

પ્રથમ તો તે શુદ્ધ શ્રદ્ધા, જ્ઞાન અને વર્તન એ ત્રહ્યુથી યુક્ત હોવો નોઇએ. આ અગત્યની વાત છે. માત્ર કપડાં બદલાવાથી મુનિ થવાની જુદી વાત છે, પહ્યુ ઘણે ભાગે તે જ ભવે અને બહુધા ત્રીજે ભવે માશે જનાર મુનિ સમકિતી એટલે શુદ્ધ દેવ, ચુરૂ, ધર્મ ઉપર શુદ્ધ શ્રદ્ધા રાખનાર જરૂર હોવો નોઇએ. માત્ર વેશધારી થતિ નહિ, પણ શુદ્ધ શ્રદ્ધા રાખનાર અને જ્ઞાની એટલે સમજણપૂર્વક ક્રિયા કરનાર તે મુનિ હાવો નેદી, અને શાલા સમજ અને સમજીને ક્રિયા કરનાર મુનિ માશ પ્રાપ્ત કરે એમાં નવાઇ નથી, અને શાલથા એટલે વર્તનથી એ બરાબર મુનિપણાને શાલાવે છે. આવા મુનિ બને તો તે જ ભવે કે કોઇ વાર ત્રીજે ભવે માશ પામે એમાં આશ્ચર્ય નથી. આ રીતે ઉપયોગી પ્રથમ વિશેષણની વાત થઇ. હવે આપણે બીજાં એટલાં જ મહત્ત્વનાં વિશેષણા વિચારીએ. આ પ્રત્યેક વિશેષણ પર જરૂરી વિવેચન તો ઉપર થઇ ગયું છે, પણ વિષયની મહત્તા નેતાં એનું યુનરાવર્તન કરનું પણ યોગ્ય છે. તે રીતે અત્ર તેનું પૃથક્કરણ કરી તે વિચારવામાં આવે છે.

મુનિ પાતામાં શક્તિ હાય તેને ગાપવે નહિ, એટલે એ શક્તિ નથી એવા ઢાંગ ન કરે, એવું ધારે પણ નહિ. હતી શક્તિએ મુનિવર્ગમાં એને છૂપાવનારા લણા હાય છે. તેઓ એમ માને છે કે પાતાને આજે આળસ થાય છે અથવા પુખ્ત વય કે લડપણને લઇને પાતે અશક્ત થયેલ છે. આ એની માન્યતા સાચી હાય તો જુદી વાત છે, પણ લણીવાર પ્રાણી આળસથી શક્તિને છૂપાવે છે. આવું જે મુનિમાં ન હાય તે મુનિ. મુનિ માટેનું બીજું અગત્યનું આ વિશેષણ છે. એને શક્તિ હાય, હતાં શક્તિ નથી એમ લાગે જ નહિ. એ તો પડી પડીને પણ નિત્ય તથા પર્વ કિયા કરે. અલબત્ત માંદગી કે વયને લીધે ખરેખર અશક્તિ આવી પહોંચી હાય તો જુદી જ વાત છે.

સંહનન (સંઘયણ) એવું હોય કે જેમાં દલીલ ન ચાલે. નખળા સંહનનને કારણે પ્રાણી એવી લાંચી જાતની આતાપના કે આરાધના કરી શકે નહિ તો તે વાત જુદી જ છે. તેમ જ આયુષ્ય થાેડું કે દૂં કું હાેય, હજુ લાંચી હદની ક્રિયા કરે તે પહેલાં જ તે ખલાસ થઇ જાય તે તે વાત પણ જુદી છે. કેટલાક પ્રાણીને કાળ નડે છે. દાખલા તરીકે આ

પાંચમા આશમાં પ્રાણી મેણે જાય એવી કિયા જ કરી શકતા નથી, અથવા તેને એકલી શક્તિ હોતી નથી, તે પણ જુદી વાત છે.

ત્રીજું વિશેષજ્યું કર્મગૌરવનું છે. કર્મા તે એણે ખપાવવા માંડયાં, પજી કર્મ ઘણાં હાય તા પણ માક્ષ ન મેળવે.

આ પ્રત્યેક વિશેષણ વિચારવા યેાગ્ય છે. એવા મુનિને એ લવમાં મેહ્ય ન મળે તો ત્રીજે લવે ઘણે ભાગે અથવા તરત નજીકમાં તે માેક્ષ પ્રાપ્ત કરી દો છે.

આવા મુનિએ માેક્ષ ન મળવા માટે ધાંખા કરવા નહિ અને તેલે જાણતું કે તેના યાડા વખતમાં માેક્ષ જરૂર થવાના છે. એને આશા છે કે એનું જીવન સાચા રસ્તા પર છે અને એના માક્ષ દ્વર નથી.

॥ इति मुनिदर्णनप्रकरणम् ॥

## પ્રકરણ ૨૦ મું: ગૃહસ્થને

આપણામાંના ઘણા મુનિ – યતિ થઇ શકતા નથી, સંસારના ત્યાગ કરી શકતા નથી, પણ અત્ર અતાવ્યા તેવા સારા માર્ગ શક્ કરે છે. તે રસ્તા જરા લાંગા છે, પણ રસ્તા તેમને માટે પણ છે. હેમસંદ્રાચાર્ય જ્યારે જાણ્યું કે તેઓના ઘણા લવ પછી પણ માસ થવાના છે, ત્યારે તેઓ નારાજ ન થયા પણ હસ્યા, રાજી થયા. તેઓએ જાણ્યું કે કુમારપાળ તા અહાર લવે માક્ષે જશે અને પાતાને જે આંબલીના ઝાડ નીચે પાતે લલા હતા, તેનાં પાંદડાંની સંખ્યા જેટલા લવ કરવા પડશે, ત્યારે આંબલીના ઝાડના પાંદડાની માટી સંખ્યાથી તેઓને ગ્લાનિ ન થઈ, પણ એટલા લવની આખરે પણ પાતાના માર્સ થશે એ વિચારથી તેમને આનંદ થયા. અનેક રીતે સુંદર વર્તન ચલાવવાના માર્ગી સમજુ જ્ઞાનીઓએ ખતાવ્યા છે. પાતાને અનુકૂળ હાય તે માર્ગ પકડી લેવા, પ્રથમ તેની શાધ ચલાવવી અને પછી સારા માર્ગાનુસાર વર્તન કરતું.

'મન્હ જિલ્લુલ્લું'ની સજઝાયમાં પર્વદિવસે કેવી કેવી કિયા કરવી તે અતાવ્યું છે, આચારાપદેશમાં અનેક વિગતા આપી છે. આચારદિતકૃત્ય અને હેમચંદ્રાચાર્યના ચાગ શાસમાં પશુ તેની વિગતા અતાવી છે. તમને તે ધર્મશાસમાં ઠામ ઠામ મળશે. વાત એ છે કે પાતાની ઇચ્છાનુસાર વર્તન ન રાખલું અને અન્ય મહાપુરૃષોએ દારવલ્લી આપી હાય તે પ્રમાશે પાતાથી અને તેટલા પ્રયાસ કરવા. આ પ્રશામરતિ ગ્રંથમાં પછ્યુ અનેક માર્ગ અતાવ્યા છે. આ ચાલુ પ્રકરલુમાં જરૂરી માર્ગો અતાવ્યા છે, તેવા ગૃહસ્થી – શ્રાવક થતું અને તેવા શ્રાવક થવામાં સંકાચ ન રાખવા. આ જીવનમાં પૌદ્દગલિક ગમે તેટલી સુખસગવઢ મળે તેમાં રાચી ન જતાં તેમાં સ્થાયી સુખ કોને અને કચારે મળે તે વિચારનું અને પાતાને કાવે તેવા માર્ગ'ને પાતે ઉપાડી લેવા, પણ તે સ્વીકાર્યા પછી તેને ચીવટથી વળગી રહેલું.

ખાકી, દુનિયા કમી કહે કે ન કહે – તે સામે નજર ન રાખવી. દુનિયાની નજરે કર્મી માણુસ હાય છે તે કેટલીક વાર ધર્મદિષ્ટિએ પતિત હાય છે. દુનિયા તો પૈસા પેદા કરનારને અને તેમાં વધારા કરનારને કરમી કહેશે, પણ ધર્મદષ્ટિ જુદી છે; ધર્મ એને ભારે કરમી માને છે. માટે સાચું સુખ મેળવલું હાય તો વ્યવહારુ – દુનિયાદારીની દષ્ટિથી લેવાઇ ન જલું અને અહીંનાં માન – પ્રતિષ્ઠા તો ઘણા અલ્પકાલીન છે. સ્થાયી સુખ જ્યાં મળે ત્યાં ચિત્તને ચાડવું, વર્ત ને વાળવું. ખાકી તો અનેક આવ્યા ને અનેક ગયા. બધું અ'ધારું છે, સર્વ નકામું છે. પાતાનું કલ્યાણ સાધવું તે ક્ત વચ છે.

એ દૃષ્ટિએ ગૃહસ્થને ઉદ્દેશીને લખાયેલું આ પ્રકરણ ખૂબ વિચારના જેવું છે.

અને એક વાત તેા જરૂર વિચારવા જેવી છે. નવયુગના પ્રાણીએ લક્ષપૂર્વક પ્રાચીન મતને જરૂર અપનાવવા. એમાં કોઇ જાતની અલ્પતા કે નાનપ માનવી નહિ. વરસો સુધી આપણા વડીલા જે વાત કરી ગયા છે, તેમાં ઘણી સમજણનું તત્ત્વ છે. સૌઢાદ થી તે સમજવા અને તેને અનુસરવા ઇચ્છા રાખવી.

નવયુગ ધર્મને અનુસરવામાં નાનપ માને છે. તેને આ સર્વ કિયા હંળગ લાગે છે. તેને સાધુઓ હંળગ લાગે છે, તેને અનુષ્ઠાન હંળગ લાગે છે, તેને પ્રાચીના સર્વ અરધા મૂરખા લાગે છે. તેને જૂની કાેઈપણુ વાત રૂચતી નથી, પણ જ્યારે કાળના સપાટા લાગે છે ત્યારે સર્વ કરી જાય છે અને પછી સાનસૂધ ઠેકાશે આવે છે. તેઓએ જાણુલું જાઈએ કે અહીં તાે ઘણા જૂના સમયના અનુભવા એકઠા થયા છે અને દુનિયા દાંડી દાંડીને થાકશે ત્યારે તેના આધાર તાે અહીં જ છે, તેના આશ્રય પણ અહીં જ છે. એના વગર કાેઈના નિસ્તાર થાય તેમ નથી અને અનેક વર્ષના અનુભવ પછી અત્ર જે વચન સંગ્રહ્યાં છે તેના જ અંતે આધાર છે અને ત્યાં જ પ્રાણીનું નિર્વાપણ છે. એ અનુ-ભવના લાભ લેવા પ્રયત્ન કરવા અને તેને નિર્માલ્ય કે હંખગ માનવાની ઉતાવળ ન કરવી. આ જમાનામાં એક પીજી વાત પણ ખને છે. આ યુગના માણસને ગમે તેટલું મળે તેમાં સંતાલ નથી. એ કદી હાશ કરીને બેસતા નથી અને કામમાંથી કારેગ થવું તેને તે પ્રમાક-આળસ માને છે. આ અતિ વિચિત્ર ત્યાધિ છે. એ તો યંત્ર માફક આખા છવનમાં કામની પાછળ પડે છે અને એક કામ પૂર્વ વાયા ત્યાં પીજા દશ કામ ઊભાં થાય ત્યારે રાજુ થાય છે. પ્રાય: એ કામથી ફારેગ થવાના અવકાશ જ આવવા દેતા નથી, તક જ મળવા દેતા નથી અને પરિણામે નિવૃત્તિમાં શું સુખ છે તેના તેને કયાસ થતા નથી.

આવા મનુષ્યોને આ શ્રંથમાં દાખલ કરેલ વિષયા બહુ લાભકારક છે, કરસ કે તે એને વિચારવા પ્રેરે છે. નવયુગ ખૂબ વિચારક છે, ધર્મી તરફ પ્રેમ નજસ્થી જોનાર છે.

જેઓ ગૃહસ્થ હાય અને આ વર્ગમાં તેઓ જેવા હોવા તોઈએ એમ કહે છે તેવા હાય તે તેઓ નવ ભવે કે વહેલામાંડા મુક્તિ જરૂર પામે. તેમણે ગભરાવાનું નથી, તેઓની ઇષ્ટ સંપત્તિ જરા માડી માડી તેઓને મળવાની છે અને હેમચંદ્રાચાર્ય આંબલીના ઝાડનાં પાંદડાંથી હર્યા નહિ, પણ માડા માડા પાતાના નિસ્તાર થશે એમ વિચાર કર્યો તેમ તેમણે પણ પાતાને માટે ધારી આનંદ પામવા અને પાતાની ક્રજ ચીવટ રાખીને બજાત્યા કરવી. આપણે તેવા ગૃહસ્થ કેવા હાય તે અત્ર તેઈએ.

ચારિત્રની વાત ઉત્તમ છે. તેઓના (ચારિત્રવાનના) ઘણા સીધા રસ્તા છે, પણ આપણે ગૃહસ્થ, જેવા અત્ર વર્ણું આ છે તેવા, હાઇએ તા આપણા પણ રસ્તા છે એમ વિશ્વારી જ્ઞાન–ક્રિયામાં ઉદ્યુક્ત રહેવું અને સારા ભવિષ્યની આશા રાખવી. આપણે હવે ગ્રંથકર્ત્તા સાથે એ ગૃહસ્થ વર્ગ કેવા હાય તે જોઇ જઇએ.

### માક્ષ સન્મુખ ગૃહસ્થી કેવા હાય?—

# यश्रेह जिनवरमते गृहाश्रमी निश्चितः सुविदितार्थः । दर्शनज्ञीलव्यतभावनाभिरभिरज्जितमनस्कः ।।३०३॥

અર્થ — આ જિનવર મતમાં જે કોઈ ઘરમાં રહેલ ગૃહસ્થાશ્રમી હાય, તે પાતાના નિર્ણુયમાં અક્ષર હાય છે, સારા જાણકાર હાય છે, દર્શન શીલ અને વ્રત તથા ભાવનામાં રમણ કરી રહેલ હાય છે. (૩૦૩)

વિવેશન—આ પ્રકરણમાં ગૃહસ્થ-શ્રાવક કેવા હાય તે બતાવવાની શરૂઆત કરી છે.

નિશ્ચિત—આ તથા પછીના શ્લિકમાં જલાવેલ ગૃહસ્થીને પણ સારું ભવિષ્ય છે, પણ તે કેવા હાય? 'નિશ્ચિત' એટલે પાતે કરેલા નિર્ણયને ચીવટથી વળગી રહેનાર, કૃતનિશ્ચય.

ગૃહાશ્રમી—ગૃહસ્થ, શ્રાવક, અથવા ગમે તે ધર્મના હાય, પણ પોતાના મતમાં મહમ્મ, ગમે તેટલા ભાગે પણ પોતાના મતને ન છેહનાર, પણ કરેલ ધારણને અનુસ્ર-નાર, દઢ સંકલ્પવાન આત્મા. આવેા ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને પણ થાડા કાળમાં માથ જાય છે, માથને પ્રાપ્ત કરે છે.

સુવિદિતાથ'—જે કહેવાની વાત બરાબર સમજયા હાય તેવા જ્ઞાની, કહેવાનું કાંઇક હાય અને સમજે બીજું જ તેવા નહિ, પણ સાચી વાતને સાચી જાણુનાર.

દર્શન—શુદ્ધ દેવ, ગુરૂ, ધર્મ પર વિશુદ્ધ શ્રદ્ધા જેને હાય તેવા. એટલે ઢાંગી નહિ પણ શુદ્ધ શ્રદ્ધા રાખનાર.

**શીલ**—સુંદર વર્૧ન. (અગાઉ તેનું વર્જુન થઇ ગયું છે.)

લતા—ગૃહસ્થીના ખાર લતનું પાલન કરનાર. એ ખાર વ્રતમાં પ્રથમના પાંચ અહુવત લાણીતા છે. છુંકું દિગ્વિરતિ, સાતમું દેશવિરતિ, આઠમું ખાટાખરાળ આર'ભત્યાગ (અનર્થ-દંઢ વિરતિ), નવમું સામાયિકવત, દશમું પૌષધાપવાસ, અગિયારમું સાગાપિકાપરિમાણ વ્રત અને ખારમું અતિથિસંવિભાગવત. આ ખાર વ્રત લઇને તેને તે પાળનાર હાય. આ ખાર વ્રતો આગલી ગાથામાં ખતાવશે.

ભાવના—છઠ્ઠા પ્રકરહ્યુમાં ભાવનાની વિસ્તારથી હડીકત આવી ગઈ. એમાં અતાવેલ છે તે રીતે યાગ્ય ભાવના ભાવનાર. અભિર'જિતમનસ્ક—એનાથી એટલે દર્શન, શીલ અને વાની બાવનાથી એનું મન વાસિત થઇ ગયું હાય, એ તન્મય હાય. જેમ શીશીમાં તેલ નાંખ્યું હાય, નાખ્યા પછી શીશીમાં વાસ રહી જાય છે તેમ આ દર્શન, શીલ અને વ્રતાની અસરની ગ'ધ તેનામાં રહ્યા જ કરે તેવા, તે દર્શન તેમ જ વ્રત અને શીલથી વાસિત થઇ જાય છે, તહાકાર થઇ જાય છે, તન્મય – તદ્ર્ય થઇ જાય છે.

આવા ૩૦૯મી ગાથામાં કહે છે તેમ આઠમે ભવે માક્ષે જરૂર જાય એવા સંભવ છે, તે માટે તે ગાથા જુએા.

્રવળી તે ગૃહસ્થી કેવા હાય તે આગળ કહે છે, તે આપણે જોઇએ. (૩૦૩)

ગૃહસ્થી કેવા હાય (વધારે લક્ષણ)--

# स्थूलवधानृतचौर्यपरस्रीरत्यरतिवर्जितः सततम् । दिज्ञतमूर्ध्वं देशावकाशिकमनर्थविरति च ॥३०४॥

અર્થુ'—માટી માટી હિ'સા, અસત્ય, ચારી, પરસ્તીગમન, રતિ અને અરતિથી રહિત થયેલા તે ગૃહસ્થ દિક્(દિશા)વત તથા તેના સંક્ષેપ અને અનર્થવિરતિ કરે છે. (૩૦૪)

વિવેશન--ગૃહસ્થ ભાર વર્ત લે છે. તેમાંથી આઠ વર્તનાં નામા અને તેની હકીકત નીચ પ્રમાણે છે. વિશેષ વિગતા જાણવા માટે ભાર વર્તની ટીપ જેવી.

સ્થૂલવધ--શ્રાવકના અહ્યુવ્રતમાં સ્થૂળ ત્યાગ હાય. એ કાઇ જીવ નિર્દોષ હાય તેને ઇશદાપૂર્વ'ક મારે નહિ. એ અન્યે મારેલ કે પાતે મારેલ જીવના માંસનું ભક્ષણ કરે નહિ. સાધુનાં મહાવત અને ગૃહસ્થના અહ્યુવ્રતમાં આ માટે તફાવત છે. એ સદાવી પ'ચે'દ્રિય-ઘાતથી દ્વર રહે.

અનૃત—ગૃહસ્થી ચાર માેટાં જૂઠ ન બાલે. એ ભૂમિ અને કન્યા સંબંધી જૂઠું ન બાલે, ખાેડી સાક્ષી ન આપે. જેટલાે જેટલાે એ અસત્યના ત્યાગ કરે તે બરાબર કરે અને તેને અક્ષરશઃ અનુસરે.

**એફી**—સ્થૂળ ચારીના ત્યાગ. રાજદંડ ઊપજે તે ચારી, જેનાથી સરકારી કાેર્ટમાં સ**ન્ન થાય તેવી કાે**ઈ પણ વસ્તુ ધણીની સંમતિ વગર લેવી તે ચારી છે. આ માટે પીનલ કાેડની ચારીની વ્યાખ્યા **ને**વી અને માેટી ચાેરી કે ધાડ તાે ન જ મારવી.

પરસ્ત્રી--પારકી સ્ત્રી. વિધવા હાય, વેશ્યા હાય, કુલસ્ત્રી હાય, પાતે જેને ન પરણેલ હાય તે સર્વ પરસ્ત્રી કહેવાય છે. કુમારી સ્ત્રી પણ આ ચાથા અણુવતની મર્યાદામાં આવી જાય છે. અહીં ઉપલક્ષણથી પાંચમા પરિગ્રહ અણુવતને સમજ લેવું.

રતિ-અરતિ--આ પાંચે વતની બાખતમાં કાેઇપણ પ્રકારનું સુખ અથવા અસુખ

ન માને. એને પાંચે વ્રતના વિષયો સરખી રીતે ત્યાજ્ય લાગે. મળે તો એમાં મજ નહિ, ન મળે તો તેના તરફના શાય નહિ. આવું બેઠરકારી જેવું વલણુ અથવા રાજીનામું તેણે માનસિક દૃષ્ટિએ કેળવેલું હાય છે. પરિગ્રહ-ધનધાન્ય, રૂપું, સુવર્ણ, દ્વિપદ (બેપમાં જનાવર), અતુષ્પદ (ચારપમાં જનાવર), કુપ્ય, ક્ષેત્ર (ખેતર) કે ગામની સ્થાવર મિલ્કત, વસ્તુ (ફની ચર અથવા ગૃહાપસ્કાર) એ બધી વસ્તુના મોટા મોટા ત્યાંગ હાવા ઉપરાંત તેને નીચેના સાત મળીને કુલ બાર વ્રત લેવાનાં હાય છે, તે નીચે પ્રમાણે. આ રતિ અરતિ શબ્દથી પરિગ્રહ અધ્યાહાર છે એમ સમજવું. આ પાંચ અહ્યુવતા તે પ્રથમના પાંચ વ્રત. રતિઅરતિમાં સાતમું લોગાપલાગ વ્રત અને આઠમું અનર્થદ ડ પણ લઇ શકાય.

છકું દિગ્મત—પાતાની ત્યાગવૃત્તિ પ્રમાણે પૂર્વ પશ્ચિમ આદિ અધી દિશાએ તથા વિદિશાઓનું પરિમાણ નક્કી કરી તે બહાર દરેક પ્રકારના અધર્મકાર્ચની નિવૃત્તિ લેવી તે દિગ્ વિરતિવ્રત.

સાતસું દેશાવકાશિકવત—છઠ્ઠા દિગ્વિરતિવતમાં ઠરાવેલ મર્યાદાના પણ વખતે વખતે પ્રસંગે સંકાચ કરી તે ક્ષેત્રમાં સર્વ અધર્મકાર્ચમાંથી વિરમવાનું વ્રત.

આઠસું અનથદાં ડેવત-પોતાને લાભ ન કરે, નકામા પાપ બંધાય, રાજકથા, દેશકથા, ભાજનકથા કે સ્ત્રીકથા કરવામાં નકામા સમય જાય, દળવા, આંડવાના નકામા ઉપદેશ અપાય, સલાહ દેવાય તેમ જ નાટકસિનેમામાં રાગદૃષ્ટિથી જવાય એ સર્વ નકામા પાપામાંથી વિશ્મતું તે આઠમું વ્રત અનર્થદાં ડિવિશ્મણ.

ગૃહસ્થનાં આર વતામાંથી આઠ વતની વાત આ ગાથામાં કરી છે. તે ખૂબ વિચારવા યામ્ય છે. (૩૦૪)

## વળી તે ગૃહસ્થ કેવા હાય?

# सामायिकं च कृत्वा पौषधमुपभोगपारिमाण्यं च । न्यायागतं च करूप्यं विधिवत्यात्रेषु विनियोज्यम् ॥३०५॥

અશ્કિ—–તે સામાયિક અને પૌષધ કરે છે, ઉપલોગની મર્યાદા ળાંધે છે અને ન્યાય પૂર્વ'ક પ્રાપ્ત કરેલી કલ્પ્ય ચીજનું સુપાત્રે દાન કરે છે. (૩૦૫)

વિવેશન—ગૃહસ્થનાં બાકીનાં ચાર વ્રતોની વાત આ ગાથામાં કરવામાં આવી છે. સામાયિક—ગૃહસ્થનું નવમું વ્રત. અહતાળીશ મિનિટ કે વધારે વખત એક સ્થાને સ્થિર બેસી જ્ઞાનમાં કે ધ્યાનમાં વખત પસાર કરવા તે નવમું વ્રત છે. એટલા વખત શ્રાવક સાધુ જેવા આચાર કરે છે. આ સામાયિક કરતી વખતે કોઇ જાતનું દુધ્યાન ન કરવું, સમતાની વાનકી લેવી.

ખોષધં—સર્વથા ત્યાગ કરી શ્વાવીશ કલાક ચાવિહાર ઉપવાસ કરી સાધુપણાની સ્થિસ્તાથી ભાવના કરવી તે ઉપર જણાવેલ દશસું વત છે. આ ચાવીશ કલાકના પૌષધ ખરેખર સાધુજીવનના સાર છે અને એક દિવસ સાધુતા આશે છે.

ભાગાપલાગપારિમાણ્ય—એક વાર લેાગવાય તે લાગની વસ્તુ, એક ને એક વસ્તુ અનેક વાર લાગવાય લે ઉપલાગ્ય ચીજ, તેમના સંક્ષેપ કરવા. ચૌક નિયમા ધારવા તથા પંદર કર્માદાનના વ્યાપારા ન કરવા. સત્રિલાજન ન કરવું. આ લાગાપલાગપરિમાણવત અગિયારમું વ્રત છે.

વિનિચાજય—બારમા અતિથિસંવિભાગ વ્રતમાં પાત્ર સાધુને અમુક વસ્તુનું શાસમાં અતાવેલી વિધિએ દાન કરતું. આ પાત્રદાન બહુ ઉત્તમ ચીજ છે. એમાં દેનાંશનું ચિત્ત, વસ્તુની શુદ્ધતા અને લેનારની યોગ્યતા, એમ વિત્ત, વિત્ત ને પાત્ર એ ત્રણેના તેમ થાય ત્યારે આ અતિથિસ વિભાગવત બહુ દીપે છે. સાધુ, તપસ્વીને ઘર બાલાવી તેમનું આહાર-દાનથી બહુમાન કરતું એ આ વ્રતમાં આવે છે.

આ ગાયામાં શ્રાવક કેવી કરણી કરે, ગૃહસ્ય કેવેા દ્વાય તે ભતાવવા શરૂ કરેલ વાર્તા આગળ ચલાવેલી છે. એ વાત ૩૦૯મી માથા સુધી ચાલવાની છે. આ ગાયામાં તેના અગત્યના વિભાગ આવ્યા. (૩૦૫)

હજા ગૃહસ્થનાં વિશેષ કર્તવ્ય બતાવે છે—

# , चैत्यायतनप्रस्थापनानि कृत्वा च शक्तितः प्रयतः । पूजाश्र गन्धमाल्याधिवासधूपप्रदीपाद्याः ॥३०६॥

અર્થ—તે દેરાસરમાં પ્રતિષ્ઠા કરીને શક્તિપૂર્વક પ્રયત્ન કરે છે અને સુગંધ, માળા, વાસક્ષેપ, ધૂપ, દીપક વગેરે પૂજાઓ કરે છે. (૩૦૬)

વિવેચન—શ્રાવક અથવા ગૃહસ્થ કેવા હાય તે ખલાવધા ૩૦૩મી ગાથાથી ચલા-વેલ પ્રકરણુ આગળ વધારે છે.

સ્થાત્ય—દેરાસર, જિનદેવની પ્રતિમાને પણ ચૈત્ય કહેવાય. આ શબ્દના અર્થ કરવામાં કેટલાક સ્થાનકવાસી ભાઇઓએ ભ્રમ ઊભા કર્યો છે, પણ કાશકાર તેના અર્થ સ્પષ્ટ આપે છે.

આયતન—ઠેકાહું, વિશ્વામસ્થાન જ્યાં શ્રાવકા પૌષધ, સામાયિક, અભ્યાસ કરે તે ઉપાશ્રમ. આ સર્વ દેવસ્થાનાને આયતન – ઠેકાહ્યું કહેવાય. પાતાની શક્તિ હાય તા પ્રતિષ્ઠા કરે, એટલે દેરાસર અનાવી તેમાં પ્રતિમાના પ્રવેશ કરાવે, અને તા સાધુને રહેવાના અને ગૃહ્યમને ભાવના કરવાના સ્થાના સ્થાપ, સ્થપાતાં હાય તેમાં મદદ કરે અને પાતાની શક્તિ અનુસાર તેમાં શક્તિ કે દ્રવ્યના વ્યય કરે.

મુયલ—માદરપૂર્વ'ક કરનાર, પ્રયત્ન કરનાર, પાતાની શક્તિ હાય તેટલા તેને માટે મુયલ કરનાર અને શક્તિને ગાપવ્યા વગર પ્રયત્ન કરનાર, તેને પાતાનું કર્વવ્ય ગણનાર.

પૂજા—પાંચ પ્રકારની, આઢ પ્રકારની, સત્તર પ્રકારની, વીશ પ્રકારની, એકવીશ પ્રકારની, એકસા આઢ પ્રકારની પૂજા કરનાર. આ પૂજાના પ્રકારો અત્ર થાહા ભલાવ્યા છે. વિસ્તારની રુચિ હોય તેણે દેવવ કનભાષ્યથી અને બીજા વિધિય થાયી જાણવા.

ગન્મ— સુગ'મીવાળા પદાર્થીની એક પૂજા એકવીશપ્રકારી પૂજામાં સાવે છે. એવી સારી ગ'મવાળા પદાર્થીથી પૂજા તે ગ'મપૂજા.

માલ્ય—માળા. ફૂલાેની સરસ માળા બનાવવી. આ અષ્ટપ્રકારી, એકવીશપ્રકારી પૂજામાં આવે. નિરાંતે પુષ્પ વીણી તેની શાેેેલતી માળા બનાવવી છે આ પૂજાના વિષય છે.

અધિવાસ—આના એ અર્થ થાય છે. ખુશબાને અધિવાસ કહેવામાં આવે છે. એ અર્થ લેતાં ગ'ધપૂજાનું પુનરાવર્તન થાય છે. અધિવાસ એટલે નિવાસ, ઉપાશ્રય અથવા ધર્મક્રિયા કરવાનું સ્થાન. સંબંધ જેતાં આ અર્થ ઘટતો નથી. આ અર્થ લાગે છે, પણ સંબંધ જેતાં અલ્ય પસાર કરી દીધા છે. સુગ'ધી દ્રત્ય એવા અર્થ કરેલ મેં જોયા છે, પણ આ અધિકારમાં તે મને બેઠા નથી.

ધૂય—સારા દર્શાંગ ધૂય કે અગરવાટના ધૂય કરવા તે પૂજા માટે બહુ સુંદર છે અને એ કરનારના ચિત્તને પણ પાવન કરે છે.

અદીપ—દીવા. દેરાસરમાં ઘીના દીવા કરી, ફાનસમાં રાખવાથી ખૂબ આહ્લાદ થાય છે અને તે કરવાયાગ્ય કરણી છે. આ વગેરે અનેક પ્રકારની પૂજા વિધિષ્ઠ માના ખતાવી છે, તે કરવા તરફ તેનું ચિત્ત લાગેલું હાય અને પૂજા કરે ત્યારે તદ્ર્પ બની પ્રભુના ગુણાના રસાસ્વાદ કરે અને પાતામાં તે ગુણા પ્રશ્છન્ત છે તેને બહાર લાવવા પ્રયત્ન કરે. (૩૦૬)

ગૃહસ્થના વિશેષ પરિચય—

# प्रश्नमरतिनित्यतृतितो जिनगुरुसाधुजनवन्दनाभिरतः । संलेखनां च काले योगेनाराध्य सुविश्चद्वाम् ॥३०७॥

અર્થ સમતાના સુખના દરરાજ તે (ગૃહસ્થ) તરસ્યા રહે છે, તીર્થંકર મહારાજ અને ગુરુ મહારાજ તથા સાધુ પુરુષને નમવાને હ'મેશા તત્પર રહે છે, સંક્ષેખના યાય કાળે કરે છે અને મન વચન કાયાના યાગથી કરે છે અને શાસ્ત્રોક્ત રીતિએ કરે છે. (૩૦૭)

વિવરહ્યુ—૩૦૩માં જે ગૃહસ્થતું વધુ<sup>ર</sup>ન શરૂ કર્યું' છે તેમાં વધારે વધુ<sup>ર</sup>ન મા ગાયામાં કરે છે.

**પ્રશમ**—ઉપશમ, શાંતિ. તમે એ શ્રાવકને જુઓ ત્યારે તે શાંતરસમાં પડવાને

તરસ્યા અને ઉપશમ કરતે આંટા મારતા દેખાય છે. એને સમતારસમાં પડવાની તૃષા લાગે છે અને એ તરસ જ્યારે એને એ પ્રશમરસ સાંપડે ત્યારે જ છીપાય છે. મતલખ કે એ શાંતિની ઝંખના કરે છે અને શાંતિ મળે ત્યારે જ રાજી થાય છે.

નિત્ય—દરરાજ. એના મનમાં એવી તો તરસ લાગે છે કે કયારે આ પ્રશમરસ હું પીઉં અને મારી તરસ છીપાવું. હંમેશ આવી એની શાંતિ મેળવવાની તલસના હોય છે.

તૃષિત:—તરસ્યાે. એક માણુસને પાણીની તૃષા લાગે ત્યારે તેને તે ઝ'ખ્યા કરે છે. પાણીની તરસ પાણી પીએ ત્યારે જ શાંત થાય છે. એટલે એને પ્રશમરસની તરસ પણુ પ્રશમરસ મળ્યે જ શાંત થાય છે.

જિન-- આવે ગૃહસ્થ તીર્થં કરદેવને નમવા હંમેશાં ઇચ્છા રાખે છે. સાચા દેવને દેવ તરીકે આળખી, જાણી, પીછાની તેની સેવા કેમ કરું તેના તરફ તે ગૃહસ્થ આસક્ત હાય છે. જેમ અફીલીઓ અફીલુ વગર રહી શકતા નથી, તેમ તેને તીર્થપતિની સેવા કરવાની આસક્તિ લાગેલી હાય છે. પાતાને ઇષ્ટ વસ્તુ મળે ત્યારે તેને આનંદ થાય છે.

ગુરુ—જેવી એની તીર્થ પતિની સેવા કરવામાં આસકિત હાય છે તેવી જ સાચા ગુરુની સેવા કરવાની એની આસકિત હાય છે.

સાધુ—સત્યુરુષ, સારા માહ્યુસની વંદના કરવાની એની તાલાવેલી પણ એટલી જ મજખૂત હાય છે. તે સાધુપુરુષને શોધવા તલપાપડ થઈ રહે છે અને મળે ત્યારે એને મહાઆનંદ થાય છે.

સંક્ષેપના—ધર્મ કરવાની ઇચ્છા. અથવા સંક્ષેપના એ શરીર-ઉપકરણ-કવાયના સંક્ષેચરૂપ છે. એટલે, પાતાના શરીરનું અને ઉપકરણનું અને કવાયનું એાછું કેમ કરતું એ ત્રણે બાબતમાં એની પૂખ હાંશ હાય છે. આ લાકમાં ધર્મનાં કૂળને ઇચ્છવાં તે ઇહ-લાકાશ સ, પરલાક દેવદેવ દ્રની પદવીને વાંછવી તે પરલાકાશ સ, સુખ મળ્યે જવિતને ઇચ્છતું તે જવિતાશ સ, દુ:ખ પડયે મરણ ઇચ્છતું તે મરણાશ સ અને ચાલુ સામાન્ય વખતે કામભાગની આશ'સા કરવી તે કામભાગાશ સ. આ પાંચે આકાંક્ષાના ત્યાંગ તે સંલેખના.

કાલે—પાંચે આશ સાના ત્યાગ જુદે જુદે વખતે થાય છે. આપણા ગૃહસ્થ વખત નાળવીને કામ કરે છે.

વ**ંદન—એ** લીથ'કરને, ગુરુમહારાજને અને સાધુઓને નમસ્કાર–વંદન કરવા માટે પૂ**ળ** જ આસકત હોય છે.

ચાગ—મન, વચન, કાર્યાના વ્યાપારથી. એટલે, 'એ સ'લેખના કરવા હ'મેશા તૈયાર હાય છે,' તેનાં વિશેષણા બે છે. કાલે–જે સમયે ઉચિત હાય તે સમયે સંલેખના કરે અને ખીજું તે મન વચન કાયાના વ્યાપારથી કરે. આવા ગૃહસ્થ હાય. આ સંલેખના કેવી રીતે કરે તેની વાત બે વિશેષભૂથી કહી.

સુવિશુદ્ધ—એ સંક્ષેખના ખરાખર કરે, શાસ્ત્રમાં જેવી કહી છે તેવી બરાબર વિચારીને કરે, સ્વકપાળકલ્પિત નહિ, પણ તેનું સ્વરૂપ શાસ્ત્રમાં જેવું બતાવ્યું છે તેવી તે કરે. એ વિશુદ્ધ શાસ્ત્રોક્ત સંક્ષેખના કરનાર ઘરવાસી ગૃહસ્થ હાય.

૩૦૪મી ગાથામાં શરૂ કરેલ આપણા ગૃહસ્થનું વર્ણન હજું ચાલુ છે. આવું જેનું વર્લન હોય તેવા ગૃહસ્થ થાડા ભવમાં જરૂર માક્ષે જનાર છે, એમ સમજવું. એટલે ગૃહસ્થને માટે માડા માડા પણ 'ચાન્સ' છે એમ સમજ તેણે અત્ર વર્ણવેલા અને હવે પછી વર્ણવવાના ગૃહસ્થના વર્તને જીવવું. (૩૦૭)

એવા ગૃહસ્થને શું થાય તે બતાવે છે—

प्राप्तः कल्पेष्विनद्रत्वं वा सामानिकत्वमन्यद्वा । स्थानमुदारं तत्रानुभूय च सुखं तदनुरूपम् ॥३०८॥ नरलोकमेत्य सर्वगुणसम्पदं दुर्लभां पुनर्लब्ध्वा । शुद्धः स सिद्धिमेष्यति भवाष्टकाभ्यन्तरे नियमात् ॥३०९॥

અશ્ર°—કલ્પાપપનન દેવતાનાં સ્થાનકામાં ઇન્દ્રપણું કે સામાનિકપણું કે એવું બીજું કાંઈ પણ ખૂબ સરસ સ્થાન પ્રાપ્ત કરીને, ત્યાં તે સ્થાનકને યાગ્ય સુખના અનુભવ કરીને મનુષ્યલાકમાં આવીને સાધારણ રીતે મળવી સુશ્કેલ સર્વગુણની સંપત્તિ મેળવીને ઘણે ભાગે નિયમસર રીતે એ આઠ ભવમાં માક્ષે જાય છે. (૩૦૮–૩૦૯)

વિવેશન—આવે! ગૃહસ્થ કર્યા જાય અને કેવું સુખ ભાગવે તે આ ગાયામાં જણાવે છે.

કુંહપુ—આવ્યા ગયાના જેને વ્યાપાર હોય તે અવસરે જનાર આવનાર ખાર દેવ-ક્રાેકના દેવા અને તેમના ઉપરી જે હાય તે ઇંદ્ર કહેવાય છે.

ભવનપતિના દશ પ્રકાર છે. દરેક પ્રકારના અખ્બે ઇંદ્ર હોય છે. આમ ભવનપતિના કુલ વીશ ઇંદ્ર ધાય છે.

વ્યંતર દેવાના આઠ અને વાણવ્યંતર દેવાના આઠ એમ કુલ સાળ પ્રકારા છે, તે દરેક પ્રકારના બે બે ઇન્દ્રો ગણતાં તે ખત્રીશ ઇદ્ર થાય છે; એને ભવનપતિના ઉપરાક્ત વીશ ઇદ્ર સાથે મેળવતાં બાવત ઇન્દ્ર થયા. જ્યાતિષ્કદેવા સૂર્ય, ચંદ્ર, શ્રહ, નક્ષત્ર અને તારા પૈકી સર્ય અને ચંદ્રને ઇદ્ર પદવી છે.

વૈમાનિક દેવાના ખાર પ્રકાર છે. તેમાં કલ્પાપપનન વૈમાનિક દેવાના પ્રથમ આઠ દેવલાકના આઠ ઇદ્રો, નવમા તથા દશમા એ બે દેવલાકના એક ઇદ્ર અને અગિયારમા તથા ભારમા દેવલાકના એક ઇંદ્ર છે. સર્વને સાથે ગણતાં લપરના ખાવન, બે જ્યાતિયના અને કશ વૈમાનિકના મળી કુલ ચાસક ઇંદ્ર થાય છે.

સામાનિક—સામાનિક દેવતાની પણ અતુલ્ય ઋદ્ધિ હાય છે. આવેા ગૃહસ્થ ઇંદ્ર-પણું કે સામાનિકદેવપણું પામે છે, એમ આ વાતના વિસ્તાર છે.

આવું ઉદાર સ્થાન પ્રાપ્ત કરીને ત્યાંનાં સર્વ સુખાે બીજે ભવે લાગવે છે. આવે! બીજો ભવ તેને મળે ત્યાર પછી તે આગળ શું કરે તે ૩૦૯મી ગાથામાં કહેશે.

આવી જાતનું સુખ તે સ્થાનને અનુરૂપ છે. ગૃહસ્થ તે સુખ મેળવવા પ્રયત્ન કરતા નથી, પણ સ્થાનના પ્રભાવે તે તેને જરૂર મળે છે.

નરલાક,-મનુષ્યલાક. આ ખાસ દુલ'લ વસ્તુ છે. મનુષ્યલવ પ્રાપ્ત કરવા તે દશ દેષ્ટાંતે દુલ'લ છે. આપણે અગાઉ દશ દેષ્ટાંત પર વિવેચન કરી ગયા છીએ. એ દશ દાખલાએ દુલ'લ એવા મનુષ્યલવ આ ગૃહસ્થને મળે છે.

સર્વ ગુણુસ પદ્--એ Superman થાય છે. એ દુનિયામાં માટાપણું પ્રાપ્ત કરે છે અને ખાસ કરીને ઉચ્ચ જીવન જીવે છે. પ્રામાણિક વર્તન કરી એ જીવે છે અને વિશુદ્ધતર જીવનને એ પોતાના કે દ્રસ્થાને રાખે છે. આવી હૃદયવિકાસની સંપત્તિ મળવી અને મનુષ્યલવ મળવા મહા સુરકેલ છે. ઘણા તા એવા સરસ મનુષ્યલવને એશઆરામમાં અને આળસમાં નિર્શ્યક બનાવે છે, પણ આપણા સદરહુ ગૃહસ્થ તેને સારી રીતે વહુન કરી એ મનુષ્યલવના પૂરતા લાભ લે છે.

દુલ ભ--આ મનુષ્યભવ અને તેમાં હુદયના ગુણની પ્રાપ્તિ ઘણી જ મુશ્કેલ છે, તે આપણે વર્ણવેલા ગૃહસ્થને જરૂર મળે છે અને તેના તે પૂરતા લાભ ઉઠાવે છે.

શુદ્ધ--એને મનુષ્યભવ અને સારું જીવન મળે છે. એટલું જ નહિ પણ એ જાતે શુદ્ધ જીવન ગાળે છે.

સિદ્ધિ—મેહ્મ. એને મેહ્મપ્રાપ્તિ કરવી છે. તે આઠ લવમાં મેહ્મ મેળવીને જ રહે છે. દરમ્યાન એ ગુણપ્રાપ્તિમાં વધતો જ જાય છે. એ દીક્ષા લે કે ન લે, સંસારના ત્યાગ કરે વા ન કરે, એ સંબંધી કર્ત્તા કાંઇ કહેતા નથી, પણ અન્નેમાંથી કાેઇ પણ સ્થિતિમાં તે પાતાનું સાધ્ય ધ્યાનમાં રાખે છે.

અષ્ટક — આઠ ભવ કરીને એ ઘણે ભાગે ચાક્કસ મોક્ષે જાય છે. એ વાત અહાળ-તાએ ઘણાખરા જ્વાના સંબંધમાં સમજવી. ઘણે ભાગે તા તે ક્રમે સાધ્ય માક્ષમાં આઠ ભવમાં જરૂર જાય — સાધુ ત્રીજે ભવે અને ગૃહસ્થ જેવા અત્ર વર્લ્યું વ્યા છે તેવા વર્ત નમાં હાય તા આઠમે ભવે માક્ષે ઘણે ભાગે ચાક્કસ જાય છે. (૩૦૮–૩૦૯)

\* \*

આવી રીતે આ ગૃહસ્થને ઉદ્દેશીને લખાયેલું પ્રકરણ અત્ર પૂર્ણ થાય છે. — આ પ્રકરણ જેઓ સંસારના ત્યાગ ન કરી શક્યા હાય, સંસારમાં પડી રહ્યા હાય તેમને ઉદ્દેશીને લખાયેલું છે. તેઓ પણ ધારે તા આવું સુંદર પરિણામ ઉપલવી શકે. તેઓ અત્ર વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે તેવા શ્રાવક ખને તા તેમને પણ આઠ ભવમાં જરૂર માક્ષ મળે, પણ વાત એ છે કે તેઓએ આ પ્રકરણમાં બતાવેલ છે તેવા ગૃહસ્થ-શ્રાવક થવું જોઇએ. તેઓ બારવતધારી જરૂર હાય, અને સંસાર સેવે તે 'ધાવ ખેલાવત બાળ' એ ન્યાયે જેમ ધાવ છાકરાને જળવવા રાખી હાય તે બાળકને રમાઉ, જમાઉ, હીંચકા નાંખે પણ આખા વખત તેના મનમાં એક વાત ઠસેલી હાય છે કે આ છાકરું પારકી માતાનું છે; તે બાળકને રમાઉ, જમાઉ, નવરાવે પણ તેના મનમાંથી આ બાવ જતો નથી; એ બાળકને પાતાનું માનતી નથી.

તેવી જ રીતે કદાચ કારણને વશ પડીને સંસારનાં સર્વ કાર્ય કરવાં પડે તો આ જ ગૃહસ્થ કરે છે, પણ તેને પોતાનાં માનતો નથી ને પોતાના ઘરને ભળતું જોઇને બળી જતો નથી; તે જાણે છે કે આ સર્વ સંયાગ મળેલ છે તે થાડા વખત માટેના જ છે અને અંતે સર્વ અહીં મૂકી જવાનું છે અને એક દોરાના ધાળા પણ સાથ્ર આવવાના નથી. એ સંસારનાં સર્વ કાર્યો કરે છે, ખાય છે, પીએ છે, પહેરે છે, વ્યાપાર કરે છે, પણ કાઈપણ કાર્યની સાથે એના તાદાત્મ્ય ભાવ થતા નથી. એ વ્યવહારમાં હાવા છતાં વ્યવહારનું સ્વરૂપ અને વિનધરપણું બરાબર સમજી તેનાથી અળગા રહે છે; અને સર્વ કરે છે, છતાં કાઈમાં જીવ ધાલતા નથી અને સર્વથી ન્યારા રહે છે.

આમાં કાર્યની પહિતિ પર ઘણા આધાર રહે છે. સાધારણ ગ્રાહ્ય વ્યવહારુ માણસ વ્યવહાર સાથે ઓતપ્રોત થઇ જાય છે, જ્યારે આ ગૃહસ્થ પાતાનું અલગપણું સમજે છે અને અંતઃકરણથી એ અલગપણું જાણીને પાતે પાતાનું કામ કરતાં છતાં, કામથી અલગ રહે છે.

એને ગૃહસ્થને યાંચ્ય પ્રતિષ્ઠાદિક કાર્ય કરવામાં આનંદ આવે છે. એ દાન, શીલાદિ કરતી વખતે પોતાનું વીર્ય છૂપાવતા નથી, પણ તે વખતે પોતાના વીર્યોલ્લાસ ખતાવે છે. સાંસારિક સર્વ કરને બન્નવે છે, પણ તે કામની સાથે એતપ્રોત થઇ જતા નથી કે એક થતા નથી. એ તો આવી પડેલ વેઠ છે એટલે કરવું જોઇએ તેમ ગણી બાદ્યસાવે કરે છે, પણ એની લગની ત્યાગ તરફ હાય છે અને એને હૃદયોલ્લાસ તો એવાં જ ત્યાગનાં કાર્યોમાં આવે છે. બાદી એવા ગૃહસ્થનું પ્રામાણિકપણું તો આદર્શભૂત હાય. તે કદાપિ કાળાબન્નર કરે નહિ, લોકોના પરાધીનપણુંનો કોઇ લાભ ન મેળવે, અને દાન, શીલ કે કાઇપણ ધર્મકાર્ય કરતી વખતે પાતાની સર્વ શક્તિના ઉપયોગ કરે. અને બાર વતો લે તે બરાબર સમજને લે અને આગ્રહથી પાળે અને પાળવામાં ખૂબ ઉત્સાહ દાખવે.

એન્ડ સ્ટેન્ડ પર એ મિત્રો એકા હતા. એક મિત્રે સવાલ કર્યો કે જૈનનું પ્રામાણિક પાર્ણુ કેતું હોય ? જવાબમાં બીજા મિત્રે કહ્યું કે આ છેટે હાઇકોર્ટ દેખાય છે તેના જજના પ્રામાણિકપણાથી એાછું તો ન જ હાય. કોઇ તમને કહે કે હાઇકાર્ટના જજે લાંચ લીધી તો માનશા નહિ. એથી એાછું જૈનનું પ્રામાણિકપણું ન હાય, એટલું જ નહિ પણ એની પ્રતિષ્ઠા પણ એવી જ હાય. એ શ્રાવક છે તેથી જૂઠું બાલે નહિ, કાઇને છેતર નહિ, ખાટાં તાલમાપ રાખે નહિ અને વિશુદ્ધ હાય અને તેની આખરૂ પણ એવી જ હાય. આ હાઇકાર્ટ જજના પ્રામાણિકપણા સાથે ગૃહસ્થનું પ્રામાણિકપણું સરખાવતું અને અત્યારના કાળા બજારમાં જૈનોએ જે નામના મેળવી છે તેની સાથે મેળ ખાય તેતું નથી એમ લાખે તેા આ દુનિયામાં અનેક રતના પડેલાં છે એ બીજાં હશે, બીજે હશે; પણ અત્ર જે ગૃહસ્થનું વર્ણન કર્યું છે તે કાળા બજાર તો ન જ કરે અને એ કાળા બજાર કરે એનું એને માટે કલ્યાય એ પણ અત્યંત બેહુફી વાંત છે.

છતાં જેઓ સ'સારના ત્યાગ કરી શકયા ન હાય, પ્રપ'ચમાં ગૂચવાઇ ગયા હાય, તેઓ પણ જો અત્ર કહેવામાં આવ્યું છે તે રીતે ચાલે તો તેમના માક્ષ અ'તે થવાના છે. અને ઘણે ભાગે એના નિસ્તાર નિયમસર થાય છે. આ કાંઇ જેવી તેવી વાત નથી.

ળને ત્યાં સુધી સંસાર અને પોંદુગલિક પ્રેમના ત્યાગના વિચાર કરવા યે.ચ્ય છે, પણ જેનાથી તે ન અની શકે તેવું હોય તેને માટે પણ માર્ગ છે. એટલી દિલાસાની હુર્કાકત છે. એટલે ગૃહસ્થ માટે પણ એ તે આ શ્લાકમાં વર્ણવ્યું છે તેવું જીવન જીવે અને વર્તાન કરે તા તેને માટે પણ રસ્તા છે અને તો તેણે બનતા સુધી સ્વીકારી લઇ ઝડપી લેવા એઇએ.

છતાં મુખ્ય માર્ગ તો સર્વત્યાંગના જ છે અને અને ત્યાં સુધી તે જ સ્વીકારવા શેડ્ય છે, પશુ જેનાથી તે અને તેલું ન હાય તેને માટે પણ રસ્તો છે. આ રસ્તામાં વર્તન ઉપર ખૂબ ભાર મૂક્લામાં આવ્યો છે, તે ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા યેડ્ય છે. બાહ્ય કિયા કરતાં પણ વધારે ભાર જીવનના વર્તન ઉપર અને ભાવ ઉપર મૂક્લામાં આવેલ છે. તે તરફ ખાસ ધ્યાન ખેંચવામાં આવે છે.

## ।।इति गृहस्थप्रकरणम् ।।

## પ્રકરણ ૨૧ મું: ઉપસંહાર

હિંદના વિશિષ્ટ કવિએા ગ્રંથને અંતે ઉપસંહાર આપે તે ચાલુ પ્રચલિત નિયમ છે. એને અંગ્રેજીમાં epilogue કહે છે.

આ ગ્રંથના મુખ્ય વિષય શા છે તે અથવા તેમ શા માટે બન્યું છે તે બતાવવાના ઉપસંહાર લખવાના હેતુ હાય છે. કેટલાક ગ્રંથામાં નાનામાટા ઉપસંહાર આપણે આ પ્રકારના જોઇએ છીએ.

છતાં ઉપસંહાર લેંખકે લખવા જોઈએ એવા ખાસ નિયમ નથી. દાખલા તરીકે શ્રીમદ્ યશાવિજયજીએ અનેક વાર ઉપસંહાર લખ્યા નથી. આને માટે એક સાર્વિક નિયમ નથી.

આ લાંધને છેડે ઉપસંહાર ચાંખખેચાખખા લખેલ છે, તેથી તેનું જુદું પ્રકરણ પાડી તેને ખતાવવામાં આવ્યો છે. તેના ઉદ્દેશ માત્ર એક જ છે કે એ આખા લાંધથી અલગ છે અને આ લાંધ જાણવાથી શાે લાભ થાય છે, અભ્યાસ કરવાથી શાે લાભ થાય છે અને એમાં કહેલ વાત જીવવાથી શાે લાભ થાય છે તે આ ઉપસંહારમાં ખતાવ્યું છે.

અધ્યાત્મકલ્પદ્ભુમ, ત્રિષબ્ઠિશલાકાપુરુવચરિત્ર વગેરેમાં ઉપસંહાર દાખલ કરેલ છે. અને અનેક ગ્ર'થા કદમાં નાનામાટા હાવા છતાં બિલકુલ ઉપસંહાર વગરના પણ છે. એટલા માટે આ ઉપસંહાર લખવા જ જોઇએ એવા સાર્વત્રિક નિયમ નથી. આપણા ગ્ર'થકર્તાએ ઉપસંહાર કેવી રીતના કર્યો છે તે વિચારવા લાયક હાવાથી આપણે તે જોઇ જઈએ.

#### આ ગ્ર'થનું ફળ—

# इत्येवं प्रश्नमरतेः फलमिह स्वर्गापवर्गयोश्र धुभम् । संप्राप्यतेऽनगारेरगारिभिश्रौत्तरगुणाढयेः ॥३१०॥

અરથ'—આ પ્રશમરતિ ગ્રંથના અભ્યાસ અને વર્તનનું કળ આ દુનિયામાં શુલ-સાકું મળે છે; અને અણુગારા અને ઘરબારી (ગૃહસ્થા) પરભવે સ્વર્ગ અથવા માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. (૩૧૦)

વિવરણ—આ ગાથામાં જેઓ આ પ્રશમસ્તિમાં જણાવ્યા પ્રમાણે જીવે છે તેમને કેવું ફળ થાય છે તે ખતાવે છે.

ઇહ—અહીં, આ જીવનમાં. કળ બે પ્રકારનાં છે : આ જીવનમાં થનારાં ફળ અને આવતા ભવમાં થનારાં ફળ. શુભ-—આ ભવમાં થનાર ફળની સાથે આ વિશેષણ જાય છે. જે પ્રશામરતિ લાંથમાં ખતાવ્યા પ્રમાણે જવાય તો આ ભવમાં સારું ફળ થાય છે; અને આ ભવમાં અનેક રીતે સુખ, સૌભાગ્ય અને ઉદ્દરપૂરણ થાય છે, સારાં ઘરખાર અને આ મળે છે અને બધી રીતે આળરૂ વધે છે, કીર્તિ સર્વત્ર પ્રસરે છે.

સ્વગ°—પરભવના ક્ળની વાત આ વિભાગમાં છે. બાર દેવલોકે જવું કે જ્યાતિષ્ક દેવ થવું તે પરભવમાં થાય છે. આનું નામ સ્વગ°પ્રાપ્તિ કહેવામાં આવે છે.

અપવગ<sup>6</sup>—માક્ષ. કેટલાક પ્રાણીઓ જે પ્રશમરતિમાં જણાબ્યા પ્રમાણે જીવે તે દેવલાકમાં જાય છે અને કેટલાક માક્ષમાં જાય છે. એ કેાલુ કેાલુ કયાં કયાં જાય છે તે આગલા પ્રકરણમાં અતાવવામાં આવેલ છે.

**અણુગાર**—સાધુએાને એ કળ કેલું થાય છે તે એાગણીશમા પ્રકરણમાં ખતાવ્યું છે ત્યાંથી જોવું.

અગારી — શ્રાવકને કે ગૃહસ્થને એ કેવું ફળ આપે તે વીશમા પ્રકર્ણમાં અતાવ્યું છે. ઉત્તરગુણાઢચ—અહીં અણુગાર (સાધુ) કેવા હોય, કેવા ગુણને પ્રાપ્ત થયેલા હોય અને બાર વ્રતધારી ગૃહસ્થ કેવા હોય તે ઉપર્યુજ્ત બે પ્રકરણમાં અતાવ્યું છે.

એટલે નામધારી સાધુ કે ગૃહસ્થને સર્વાને એ કળ મળે છે એમ ન સમજ હું, પણ એમાં જે જે પ્રકારના અલુગાર કે ગૃહસ્થ ખતાવ્યા છે તે જરૂર દેવલાક પામે છે કે માક્ષે જાય છે. ગુલુની વ્યવહારુતા આ ગાયામાં સારી રીતે ખતાવવામાં આવી છે, તે ખહુ વિચારવા યાગ્ય છે. સર્વા અલુગારને કે સર્વા ગૃહસ્થને સ્વર્ગ કે અપવર્ગ મળે છે એમ નથી, પણ અહીં જેવા વર્લા છે તેવા અલુગાર કે ગૃહસ્થ હાય કે વ્રતધારી અર્થાત્ ઉત્તરગુલુધારણ કરનાર હાય તેને દેવલાક કે માક્ષ મળે છે. (૩૧૦)

## આ ગ્ર'થ સમુદ્રમાંથી શાધેલ કાડી જેવા છે—

# जिनशासनार्णवादाकृष्टां धर्मकथिकामिमां श्रुत्वा । रत्नाकरादिव जरत्कपदिकामुद्धतां भक्त्या ॥३११॥

અર્થ — જૈન શાસનરૂપ સમુંદ્રમાંથી ખેંચીને બહાર કાઢેલી આ ધર્મકથા તે સમુદ્ર-માંથી ભક્તિપૂર્વ કે ખેંચી કાઢેલ જૂની છીપ જેવી છે એમ સમજલું અને તે ભાવે તેને સાંભળવી (૩૧૧).

વિવેશન—આ પ્રશમરતિ ગ્રંથ કેવા છે તે આ ગાથમાં ઉપસંહારરૂપે વર્ણવે છે. આણુંવ—જૈન શાસન તાે માટા દરિયા જેલું છે, દરિયા જેટલું તે વિશાળ છે, તેના પાર પામવા અતિ સુશકેલ છે. તેવા માટા વિશાળ દરિયામાંથી. ધમ ક્યા—આ ગ્રંથ ધર્મકથા જેવા છે. આપણે તે સાંભળવા ચેત્ય છે. તે સાંભળતા કે વાંચતા હ્રાઈએ ત્યારે ધર્મકથા જેવા રસ આપે છે તેવા મધુર રસ આપે છે. તેને ધર્મકથા શા માટે કહી તેનાં કારણા જણાવે છે. જે કે એના ધર્મકથા સાહિત્યમાં સમાવેશ ન થાય, પણ ધર્મકથા જેવા રસ ઉત્પન્ન કરે તેવા રસ ઉત્પન્ન કરે છે અને વળી તે ધર્મની કથા એટલે વાર્લા તો છે જ એટલે તેને ધર્મકથા ગથ્યો છે.

કેમિદિ'કા--કોડી. બાળકોને રમવાની કોડી હાય છે, તેના જેવા એ છે, અર્થાત્ તે કોડીની જેમ સરસ રસ ઉત્પન્ન કરે છે.

કોડી સાથે આ પ્રશમરતિ ગ્રાંથને સરખાવવામાં કર્ત્તાએ ભારે વિચક્ષણપાશું ખતાવ્યું છે, તે ગ્રંથના અભ્યાસ કર્યે ખબર પડે તેમ છે.

જરત્--જેમ દરિયામાં માછલાં તથા મગર, વ્હેલ વગેરે અનેક પદાર્થી હાય, તેમાંથી જૂની કોડી આ ખે ચી લીધી છે.

ઉદ્દંધૃતા— ખેંચી આણેલ છે. માટા દરિયામાં તા અનેક ચીજો છે તેમાંથી આ કાેડી ખેંચી આણી છે. તેથી તેની સાથે રમતું, સારી રીતે રમતું અને તેના સારા ઉપયાપ કરવાે.

ભાકત્યા—સમતારસની પ્રીતિથી આટલું શાસનું રહસ્ય ખેંચી કાઢ્યું છે. આમાં કર્ત્તાના સ્વાર્થ કોઈ પ્રકારના નથી, માત્ર તેણે તે ભક્તિપૂર્વક અથવા ભક્તિ ખાતર જ આ કામ કર્યું છે. વિશાળ શાસ્ત્રસમુદ્ર પાસે તા પ્રશામરતિ ગ્રંથ એક કાઢી માત્ર છે. પણ તેને ભક્તિથી ખેંચેલ છે, પ્રેમપૂર્વક ઉપકારક અદ્ભિએ ભક્તિથી શાધીને કાઢેલ ખરા માલ છે, અર્ક છે, સત્ત્વ છે, સાર છે. તે અર્થમાં તેને સાંભળવા કે વાંચવા.

શુત્વા--વાંચવા કે સાંભળવા. આ બન્ને ભાવ આ શળ્દના નીકળે છે. આના સમાવેશ તા દ્રબ્યાનુચાગના ગ્રંથામાં થાય, પણ જેમ ધર્મકથાને માણસા તેમાં રસ લઇ વાંચે છે, તેમ આ સારભૂત રહસ્યભૂત ગ્રંથને માણસાં એ વાંચવા કે સાંભળવા. (૩૧૧)

દાેષ તજવા અને ગુણ શ્રહણ કરવા--

# सद्भिर्गुणदोषज्ञैदेशिगनुत्सृज्य गुणलवा प्राह्याः । सर्वोत्मना च सततं प्रश्नमसुखायैव यतितच्यम् ॥३१२॥

અર્થિ - ગુણુ અને દોષને જાણનારા સજ્જન પુરૂષોએ દોષને છાડી દઈને જરા માત્ર પણુ ગુણુ હાય તે પકડી લેવા અને સર્વ પ્રાણીઓએ હ'મેશા સમતા(પ્રશમ)નાં સુખ મેળવના માટે જ પ્રયત્ન કરવા. (૩૧૨)

વિવેચન-- ગ'થકાર અત્યારે જેવી રીતે સામાન્ય ક્ષમાયાચના ઉપાદ્ધાતમાં કરે છે તેવું આ સામાન્ય વચન છે, ગુલ્યુ--સારા મુદ્દા, સારી વાત. આને સજ્જન માણસા જાણે છે. તેઓની ઘણી સૂક્ષ્મ નજર હેાય છે. તેઓ ગ્ર'થમાંથી સારા મુદ્દાઓને પણ જાણે છે એવું સજ્જન પુરુષનું લક્ષણ છે.

દેશા—તેમ જ એમાં ખરાબ મુદ્દા, દોષા, બૂલા કચાં કચાં થયેલ છે તે પણ જાણે છે. આવા સજ્જન પુરુષા તા નિલે પ હાય છે. તેઓના અપાર જ્ઞાનથી તેઓ ગ્રર્થમાંથી સારા અને ખરાબ મુદ્દાઓને બરાબર પકડી પાડે છે. તેઓની સામ્યદ્ધિએ સારા મુદ્દા અને ખરાબ મુદ્દા બન્ને આવે છે. તેવા સજ્જન પુરુષોએ શું કરતું તે વિજ્ઞપ્તિ રૂપે કહે છે.

ઉત્સુજ્ય-છાડી દઇને. સજ્જન પુરુષોને વિનતિ છે કે તેઓએ ખરાબ મુદ્દાઓ આ ગ્રાંથમાં આવી ગયા હાય તેમને છાડી દેવા ને ગ્રાંથના તે વિભાગ પર દુલ સ ળતાવતું. આ એક જાતની ક્ષમાયાચના છે. આવા પ્રશમના ગ્રાંથમાં તા ખરાબ મુદ્દો શું હાય, પણ કદાચ હાય, આવી ગયા હાય, તા સજ્જન પુરુષોએ ખરાબ મુદ્દાની દરકાર ન કરતાં તેને તજી દેવા. માફી માગવાની અને પાતાની નમ્રતા બતાવવાની આ એક રીત છે.

ગુણુલન - સારા મુદ્દાના એક લેશ ભાગ પણ. ગાય કે બળદના પૃછડામાં ભાલ થાય છે, તે નકામા છે, તેને પણ લવ કહેવામાં આવે છે. આ આખા ગ્રંથમાં એક લેશ માત્ર પણ સારા મુદ્દો હાય તેને પકડી લેવા. સજ્જનને સારા કે ખરાબ કોઈ પણ મુદ્દા સૂઝે, પણ આ ગ્રંથકર્ત્તાની વિનંતી છે કે તેમણે ખરાબ મુદ્દાનો ત્યાગ કરી સાધારણ લેશમાત્ર પણ સારા મુદ્દો હાય તે પકડી લેવા. આટલી વિનંતી સારા માણસાને, સજ્જનોને કરી. સર્વ પ્રાણીઓને જે વિનંતી કરે છે તેને હવે આપણે વિચારીએ.

સવ<sup>6</sup>--સાધુ અને ગૃહસ્થ. સર્વ શબ્દ ઇરાદાપૂર્વક સમજીને ગ્રાયકર્ત્તાએ વાપર્ધો છે. સંસારના ત્યાગ જે કરી શક્યા ન હાય, તેમણે પણ ત્યાગીની પેઠે પ્રશમસુખ પ્રાપ્ત કરવા યત્ન કરવા.

યતિતલ્ય--પ્રયત્ન કરવેા. એ સુખ મળી જ જશે એમ માનલું નહિ, પણ પ્રયાસ કરીને તેને મેળવલું. આપણે જેમ પૈસા કે વસ્તુ મેળવવા પ્રયાસ કરીએ છીએ તેમ પ્રશમસુખ મેળવવા પૂરતી ચીવટ રાખી પ્રયાસ કરવેા.

એવ-એ તમારે અનંત સુખ મેળવવું હોય તા તે માટે જ પ્રશમસુખ મેળવવા પ્રયત્ન કરવા જેવું છે. પ્રયત્ન કરવાથી તે મળશે જ એમ ન સમજવું, પણ તમે યાગ્ય માગે છે એટલું તા સદ્દેવ ધ્યાનમાં રાખવું.

અને આ સલાહ લેખકે સાધુ – યતિ તેમ જ સંસારી ગૃહસ્થ સર્વને એકસરપી રીતે આપેલ છે, એ લક્ષમાં રાખી સર્વ પ્રાણીએલ્એ આ પ્રશામસુખ પ્રાપ્ત કરવા યત્ન કરવા. (39૨)

## સામાન્ય માફી---

# यचासमंजसमिह छन्दःशब्दसमयार्थतो मयाऽभिहितम् । पुत्रापराधवत्तन्मर्षयितव्यं बुधेः सर्वम् ॥३१३॥

અર્થ — છે દશાસ, વ્યાકરણુશાસ અને જૈનશાસ્ત્રથી ઊલડું મારાથી બાલાઇ ગયું હાય તા આળકના – પાતાના છાકરાના અપરાધની જેમ સમજુ વિદ્વાનાએ તેને માક્ કરવું, એવી મારી વિજ્ઞપ્તિ છે. (૩૧૩)

વિવેચન--આ ગાથામાં સામાન્ય માફી (apology) ગ્રાથકર્ત્તાએ માગી છે, તે તેમની નમ્રતા અતાવે છે. ભૂલ ત્રણ પ્રકારની થવાના સંભવ છે તે આપણે જોઇએ.

છે દ--આ પ્રથમ પ્રકારની બૂલની સંભાવના છે. છે દશાસ્ત્ર પ્રમાણે જેટલી માત્રા આ પ્રત્યેક છે દમાં એટલે ગાથામાં હોવી નેઇએ તેનાથી વધારે કે એાઇી થઇ હોય, કોઇ જગાએ છે દશાસ્ત્રના નિયમ જળવાયા ન હોય તો તે માટે પ્રથમ માફી આપત્રી, એવી ગ્રાથકર્ત્તાની માગણી છે. આવી બૂલ જડી તા નથી, તેમ જ કાઇએ ખતાવી પણ નથી; પણ આવી રીતે ક્ષમા માગવી એ ગ્રાથકર્ત્તાની ઉદારતા ખતાવે છે. આવી રીતે ભાવાર્થ સાથે માત્રામેળ રાખવા મુશ્કેલ છે. પણ હું જ્યાં સુધી જાણું છું ત્યાં સુધી છે દશાસ્ત્રના કોઇ પણ ભળ ગ્રાથકર્ત્તાએ કર્યા નથી અને કર્યા છે એવું કાઇએ ખતાવ્યું નથી. મારી નજરે છે દશાસ્ત્રના કાઇ ભળ જે જેવામાં આવ્યા વશી. એ ગ્રાથકર્ત્તાનું સિદ્ધ કવિત્વ-કવિ-પણું ખતાવે છે. આ પ્રથમ થતી ક્ષતિને અંગે વાર્તા થઇ.

શાળદ-- વ્યાકરણ. વ્યાકરણના અનેક નિયમાં છે. વ્યાંજનસંધિ, સ્વરસંધિ, વિસર્ગ સંધિ, કારક કે સમાસના કાઇ ભાગ થઇ ગયા હાય કે વ્યાકરણના નિયમ પ્રમાણે બીજો જ કાળ વાપર્યો હાય તો તેને માટે બીજી ક્ષમા માગી છે. સમાસના કે કાળના કાઇ નિયમ પ્રયાસ શ્રાથકર્ત્તાએ સ્થનાને અંગે ભગ્ન કર્યા હાય તેનું લાગતું નથી, છતાં અતિ નસતાએ લેખક માફી માગે છે કે શબ્દશાસ્ત્રના કાઇ પણ નિયમના ભાગ થઇ ગયા હાય તો તે બદલ ક્ષમા કરજો.

સમય—મૂળ ભાગમ, સિદ્ધાંત. આ ત્રીજી બાબત ઘણી અગત્યની છે. અંદર ઘણું ઘણું લખાણ થયું. તેમાંથી બધી વાત શ્ર'થકર્ત્તાએ શાસ્ત્ર – આગમ અને સિદ્ધાંતને અનુસારે લખેલી છે, પણ સમજફેરને કારણે કે ગફલતીથી શાસ્ત્ર – આગમ વિરુદ્ધ કાંઈ આડું અવળું લખાયું હોય તા સમજુએ તે સુધારી લેવું.

અસમ'જસ--અસંગત, મેળ ન ખાય તેવું, અવ્યવસ્થિત, ઢ'ગધડા વગરનું. આવું કાંઈ લેખકે લખ્યું હાય તેમ લાગતું નથી, પણ સભ્યતાની ખાતર લેખક-ગ્ર'થકર્ત્તા કહે છે કે એવું ઠેકાણા કે મેળ વગરનું કાંઈ કાેઈ પણ જગાએ આ ચ'થમાં લખાઈ ગયું હાેય તાે સમજૂ વિદ્વાને તે સુધારી લેવું. આ જાતની ક્ષમાયાચના એ લેખકની મહત્તા ખતાવે છે.

પુત્ર—દીકરાના અપરાધ તરફ પિતા હું મેશા લાગણીથી જુએ છે અને બાપ માકી બરૂ છે, તેમ મારા તરફ કૃપા કરી તે સર્વ દરગુજર કરશા, માં હું મન અને પ્રેમ રાખી તેને માક કરશા. આ વધારે નમ્રતા અતાવે છે અને લેખક પાતાને પુત્ર જેવા ગણવા વાચકોને કહે ત્યારે તા નમ્રતાની હૃદ થઇ જાય છે. જે લેખકનું પ્રત્યેક વાક્ય દારવણી આપનાર છે, તેને દીકરા થઇ જવું પડે એ અકલ્પ્ય છે; પણ લેખકની શાભામાં તે વધારા કરે છે. અપરાધના અર્થ દીકાકારે વિનાશ કર્યો છે. તે મને બેસતા નથી. અપરાધના અર્થ હું શુના કરું છું.

મર્ષ ચિત્તવ્યં—માક કરલું. સહન કરલું. જો છંદ, વ્યાકરણ કે આગમને યાગ્ય ન લાગે તેવી ભૂલ મારા ઉલ્લેખમાં થઇ ગઇ હાય, અજાણતાં પણ થઇ હાય તો હાદ્યા માણસે તે સહન કરી લેવી અને સુધારીને વાંચલું. જો કે આવી ભૂલ જડતી નથી, કાઇએ ખતાવી નથી, પણ લેખક ગ્રાથકર્તા આવી અજાણી ભૂલ માટે પણ માકી માગે છે. આ લેખકની નમ્રતા અને વિશાળતા ખતાવે છે. લેખક પાતે આગમ વિરુદ્ધ કાંઇ લખાઇ જાય નહિ તેને માટે ખૂબ ચીવટ રાખનાર છે, છતાં કાંઇ ભૂલ થઇ હાય કે ધારણામાં આવે તા તે માટે માકી માગે છે. (393)

### कैन शासन प्रत्ये क्ताना प्रेम-

# सर्वसुखमूलवीजं सर्वार्थिविनिश्रयप्रकाशकरम् । सर्वगुणसिद्धिसाधनधनमर्हेच्छासनं जयति ॥३१४॥

અર્થ — સર્વ સુખાનું મૂળ બીજ (કારણ), સવે પ્રકારના નિશ્ચય(નિર્ણુયા)ના પ્રકાશ કરનાર અને સર્વ પ્રકારના ગુણાની સિદ્ધિના ધન જેવું સાધન અહ તનું શાસન જયવંતુ વર્તે છે. (૩૧૪)

વિવરાયુ—આ છેલ્લી ગાથામાં જૈનશાસન શા કારણે કેવું વર્તે છે તે ખતાવી તેના વિજય કર્તા ઇચ્છે છે.

બીજ—બી. સર્વ સુખાનું મૂળ કારણ – બીજ જૈન શાસનમાં છે. એ બીને વાવવાથી એતાં કળમાં સુખ સુખ અને સુખ જ ઊગે છે. આવા જૈન શાસનને અનુસરવાની આડ-કતરી પ્રેરણા છે.

વિનિશ્ચય—કોઇ પ્રકારના નિર્ણય કરવા હાય તા તે માટેના તે પ્રકાશ આપે છે. પરસ્પર વિરાધી ભાવ વગરનું, એકસરખું, છુદ્ધિને ગમ્ય અને ન્યાયના નિયમે નિર્ણય આપનાર અથવા તે પર નિર્ણય પર આવી શકાય તેવા પ્રકાશ પાડનાર આ તાર્કિક સિદ્ધાંત જૈનશાસન છે. તમે કાેઇ પણ સવાલ કરાે તેના સુસંગત અને ન્યાયના નિયમને અનુસરનારા નિર્ણુ અપનાર આ શાસન છે. તમે બીજે ગમે ત્યાં જેશાે તાે અનેક ગાેટાળા દેખાશે, પણ અહીં તાે એક સરખી વાત પરસ્પર વિરાધ કર્યા વગર તમને મળશે, અથવા તમે નિર્ણુય પર આવાે તેવા પ્રકાશ પડશે. આ જૈન શાસનની મહત્તા અતાવનારું બીજાં વિશેષણ થયું.

ગુણ સિક્દિ—ક્ષમા, આર્જવ, માર્દવ, પ્રદ્રાચર્ય વગેરે ગુણની પ્રાપ્તિ કરાવનાર બધાં સાધના તમને અહીં મળે તેમ છે. તેના યાગમાર્ગ જુઓ કે તેની ક્રિયાઓ તપાસા, તમને તેનાં સર્વ સાધના અહીં મળી આવશે. માટે તમારે ગુણનિષ્પત્તિ કરવી હાય તા તેને અનુસરા. આ જૈન શાસનનું ત્રીજું વિશેષણ થયું.

ધન—પૈસા જેવું. જેમ પૈસા પાતે ખવાતા નથી, પણ તે બીજી વસ્તુને ખરીદી લાવે છે, તેમ ગુણપ્રાપ્તિની સિદ્ધિને ખરીદે તેવું આ જૈનશાસન ખરું ધન છે.

અહ<sup>6</sup>ત્શાસન—તીર્થકર મહારાજે પ્રતિપાદન કરેલું આ જૈનશાસન. તે કેવું છે તે ઉપર ત્રણ વિશેષણે વર્ષ્યું છે.

જયતિ—વિજયવ'ત વતે છે, જય પામે છે. કારણા તેનાં વિશેષણમાં જણાવાઇ ગયાં છે.

આના ઉપર વધારે વિવેચનની આવશ્યકતા નથી. જૈનશાસન શા માટે જયવ'તુ વતે° છે તે છેલ્લા શ્લાકમાં અતાવવામાં આવ્યું છે. આવી રીતે એકવીશ પ્રકરશે આ પ્રશમરતિ ગ્રંથ પૂરા થાય છે.

કાઈ પણ કારણ વગર મેં પ્રકરણા સગવડતા ખાતર પાડયા છે. પણ ગ્રંથ અપૂર્વ છે તે માટે જુઓ ઉપાદ્ધાત. એના શબ્દે શબ્દ ગળે ઉતારી પચાવવા યાય્ય છે. અને તેના એક અક્ષર પણ લખવા ખાતર લખાયા નથી, અનુસરવા ખાતર લખાયેલા છે અને તેને આપણે જીવી શકીએ એવી યાજનાથી કર્ત્તાએ એ મહત્ત્વના વિચારા ભવિષ્યની પ્રજાના લાભ માટે લખ્યા છે. ઇતિ. (૩૧૪)

## ा। इत्युपसंहारप्रकरणम् ॥

## ॥ समाप्तोऽयं प्रशमरतिर्प्रन्थः ॥

# શુદ્ધિપત્રક

| પૃષ્ઠ      | અશુદ્ધ         | શુદ્ધ            |
|------------|----------------|------------------|
| 32         | साधु-माध्यस्थ० | साधु माध्यस्थ्य० |
| <b>5</b> 9 | પ્રાણાતિવાદ    | પ્રાણાતિપાત      |
| 196        | घनप्यु ०       | घनमप्यु०         |

www.jainelibrary.org