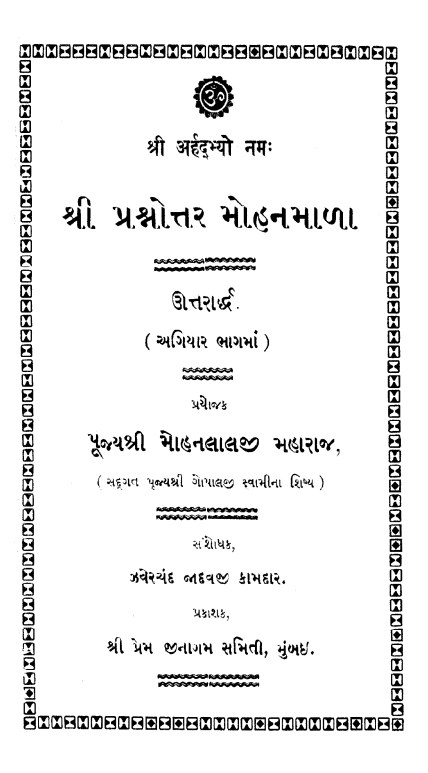
શ્રી પ્રશ્નોત્તર મોહનમાળા **शत्तरार्ध्व** ( અગિયાર ભાગમાં ) પ્રકાશક, શ્રી પ્રેમ જીનાગમ સમિતી, મુંબઇ ગ પ્રયેાજક પ્. મેાહનલાલજી મહારાજ ગ ભ પ્રકાશક,

ry.o

The second



પુસ્તક--- શ્રી પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા

પ્રકાશકઃ- પ્રેમ જિનાગમ પ્રકાશન સમિતી,

ઘાટકાેપર.

પ્રતિ : ૧૦૦૦

સંવત ૨૦૩૭ ઇ. સ. ૧૯૮૧ વી. સં. ૨૫૦૭

મૂલ્ય રૂ. ૧૦ ( દશ રૂપિયા )

પ્રાપ્તિ સ્થળ—

શ્રમણી વિદ્યાપીડ

હિંગવાળા લેન, ઘાટકાેપર મુંબઇ ૪૦૦૦૭૭

મુદ્રક—

છેાટાલાલ ગાેકુળદાસ

શ્રીરામ પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, નંદરબાર.

( મ્યુનિસિપાલીટી સામે ) છ. ધુલીયા.

## પ્રસ્તાવના

संसयं परिआणओ संसारे परिन्नाए भवइ, संसयं अपरियाणओ संसारे अपरिन्नाए भवए । -આગારાંગ સૂત્ર.

જે સ'શય---જિજ્ઞાસાને નાણે છે તે સ'સારના સ્વરુપને નાણે છે, જે જિજ્ઞાસાને નથી જાણતા તે સ'સારના સ્વરુપને પણ નથી જાણતા. જાણવાની ઇચ્છા તે જિજ્ઞાસા. જયારે વસ્તુના સ્વરુપને એાળ--ખવાની તમન્ના જાગૃત થાય છે ત્યારેજ તદ્વવિષયક પુરુષાર્થ જાગૃત થાય છે માટે જિજ્ઞાસાજ જ્ઞાનનું કારણ છે. જિજ્ઞાસા ઉત્પન્ન થયા પછી જ્યાં સુધીની નિર્ણય ન થાય ત્યાંસુધીની મધ્ય સ્થિતિને સ'શય કહે છે-સ'શય પછી નિર્ણય ન થાય ત્યાંસુધીની મધ્ય સ્થિતિને સ'શય કહે છે-સ'શય પછી નિર્ણય અવશ્ય થવા જોઇએ. જે સ'શય પછી નિર્ણય ન થાય તે સ'શય ત્યાજ્ય છે. આત્મશાંતિના ખાધક છે માટે જ કહેવાય છે ''સંજ્ઞयाત્મા विनइयति'' જે સ'શય પછી તત્ત્વ નિર્ણય થાય તે સ'શયજ જ્ઞાન સાધક છે. જ્યાં સુધી પદાર્થ વિષયક સ'શય ન થાય ત્યાં સુધી પ્રશ્ન ન થાય અને પ્રશ્ન વિના ઉત્તર સ'ભવિત નથી. એ રીતે તે વિષયક અજ્ઞાનજ રહે. ગૌતમ ગણધર પણ સ'શયના કારણે જ સ'સારના દષ્ટા બન્યા. ગૌતમ માટે શાસકારોએ વિશેષણ લગ્યાડયા છે- ''जाय संसए, सંजाय સંસए, उपएण સંસए, સામુપ્વળ્ણ સંદ્યા પ્રક્ષ પૂછતાં અને ઉત્તર પ્રાપ્ત કરતાં.

આ 'પ્રશ્નોત્તર મોહનમાળા' માં પણ અનેક જિજ્ઞાસુ એ તત્ત્વનાનિર્ણય માટે પૂ. મોહનલાલજી મહારાજ સાહેબને પ્રશ્ન કરેલ અને પૂજ્ય મહારાજ શ્રી એ સમાધાન કરેલ તે પ્રશ્નોત્તરનું સાંકલન કરી અન્ય જિજ્ઞાસુઓને પણ ઉપયાેગી થાય તે હેતુથી બે ભાગમાં પ્રકાશીત થયેલ છે. આ પુસ્તકની આ ધીજી આવૃત્તિ જ તેનું મહત્ત્વ સૂચવે છે. ઉત્તરાર્દ્ધના ૧૧ ભાગમાં સિદ્ધાંતના અનેક વિષયા પર વિશદ્ ચર્ચા કરી સૂત્રોના ગૂઠાર્થોને પ્રગટ કરેલ છે. ગુપ્ત એવા અનેક રત્તા ઉપર પ્રકાશ પાડેલ છે.

આવા અમૂલ્ય રત્નોનાે લાભ તેા તેજ મેળવી શકે જે આ ગ્રંથને સાંગાપાંગ અભ્યાસ કરે. છતાં પણ આપણે આ પ્રસ્તાવના દ્વારા વિહંગાવલોકન કરીએ. ગ્રંથકારે પ્રથમ ભાગમાં પાંચ પરમેછીનું–તેમના સ્વરુપનું વર્ણન

3

કરી તે પદ કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરી શકાય તેને હિપાય દર્શાવેલ છે. સિદ્ધનું વર્ણું ન કરતાં પૂજ્ય શ્રી એ અન્ય દર્શનીઓના નિરાસ કરેલ છે. સુખ-દુ:ખ, સષ્ટિ, કલ્યાણુના કર્તા ઇશ્વર છે તેવી અન્ય તીર્થિકાેની માન્યતા છે તેના નિષેધ કરતાં 'આપણુ કલ્યાણ આપણેજ કરવા શક્તિમાન છીએ' તેમ જણાવી અનેકાંતવાદના આધારે કાેઇક અપેક્ષાએ સિદ્ધ પણુ કલ્યાણુ કરે છે તે દર્શાવેલ છે જેમ-"તેમના ધ્યાનથી આપણુ આત્મા નિવૃત્તિ પામે છે. જેમ અગ્નિના તાપ દૂર હાેવા છતાં ટાઠને દૂર કરી મનુષ્યને સુખ અપે છે તેમ સાત રાજ્જૂ દૂર રહેવા છતાં સિદ્ધ પરમાત્માના નામ સ્મરણથી પાપસમૂહ નાશ થાય તેમાંશું આશ્વર્ય ?"

સાધુના અનાચીર્જુનું વર્જુન કરતાં બીજા ભાગમાં અસ્નાનવતનું મહત્ત્વ સૂચવતા કહે છે કે સાધુ માટે સ્નાન અને વિભૂષા ત્યાજય છે. કારણકે સ્નાન કામ અને મદને દીપ્ત કરે છે. સ્નાન તે કામાંગામાં પ્રથમ અંગે છે માટે દમે-ન્દ્રિય સાધકોએ સ્નાન કરવું ન જોઇએ. જળના અસંખ્ય જીવની વિરાધના ન થાય માટે પણ સ્નાનના નિષેધ છે. જળસ્પર્શથી મોક્ષ થાય છે તેવી અન્યયૂ– થિકોની માન્યતાનું ખંડન કરતાં કહે છે કે જો જળસ્પર્શથી મોક્ષ થતો હાય તા મત્સ્ય, મગર, માચ્છીમાર ના પણ મોક્ષ થવો જોઇએ. આત્મશુદ્ધિ પાણીથી નહીં પરંતુ સંયમથીજ છે તે વાત તેમનાજ સિદ્ધાંત દ્વારા સિદ્ધ કરેલ છે જેમકે---

#### "आत्मानदी संयम तोयपूर्णा, सत्या दहा शील तहादयांमिं : 1

વ્યાકરણ ભણવાથી ભાષાજ્ઞાન અને શબ્દ જ્ઞાન થાય, ઉચ્ચારણ શુદ્ધિ થાય પરંતુ ભાષા શુદ્ધિ નથી થતી તે વાત તૃતીય ભાગમાં જણાવેલ છે. નિરવઘ, હિત– કારી, પ્રિયકારી, અકર્ક શકારી, યથાતથ્ય વસ્તુને નિરુપનાર ભાષાજ ભાષાશુદ્ધિ માં સમાવિબ્ટ થાય. ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ, હાસ્ય, ભયથી ગેલાતી ભાષા અસત્ય જ છે સાધકે સ્વસમયનું જ્ઞાન મેળવ્યા પછીજ વ્યાકરણાદિ જ્ઞાન મેળવવું જોઇએ અન્યથા અભિમાન વધવાના સંભવ છે. ૪ પ્રકારની ભાષા-૧) સત્ય ભાષા ૨) અસત્ય ભાષા ૩) વ્યવહાર ભાષા ૪) મિશ્રભાષાનું સ્વરુપ નિદર્શન કરી સાધકને સત્ય અને વ્યવહાર ભાષાજ બાેલવા યાેગ્ય જણાવી છે. દરેક લાેકાેકિત સત્ય જ હાેય તેમ નથી તે પુરવાર કરતાં કહ્યું છે કે-કેટલાક માને છે કે ભાષા દ્રવ્યા લાેકાન્તે સ્પર્શાં પછી કર્ણું પૂરમાં પ્રવેશે છે તે વાત સિદ્ધાંત સમંત નથી.

સિદ્ધાંતાનુસાર અર્ધમાગધી ભાષાનું મહત્ત્વ દર્શાવતા જણાવે છે કે– रो किंत मासारिया. भासारिया जेणं अद्धमागहाए भासंति '' અર્ધ– માગધી બાલે તે ભાષાર્ય છે. સર્વ જૈનાગમ સંસ્કૃત-પ્રાકૃતમાં નથી પરંતુ અર્ધમાગધીમાંજ છે આ બાબત ચતુર્થ ભાગમાં સિદ્ધ કરેલ છે.

પાંચમાં ભાગમાં કલ્પાનું વર્ણુન છે જિનકલ્પી-પડિમાધારી સાધુ વિશિષ્ટ સાધના માટે એકલા વિહરે છે તેનું વર્ણુન કરતાં વર્તામાનમાં ઘણા સાધુ-સાધ્વીઓ અકેલવિહારી બને છે તેની અયાગ્યતા દર્શાવી છે. આઠ ગુણના ધણીના એકલવિહાર પ્રશસ્ત છે જ્યારે આઠ અવગુણના ધણીના એકલવિહાર અપ્રશસ્ત છે. ગુરુકુલવાસને તજનારના વ્રતામાં દાષા લાગે છે. જેવી રીતે પક્ષીનું બચ્ચુ જો પાતાના માળાને છેાડી બહાર નીકળી જાય તો અન્ય પક્ષીઓ દ્વારા પકડાય જાય છે તેમ વય અને જ્ઞાનથી અબ્યક્ત એવા સાધક જીવા જો ગુરુકુલ વાસને ત્યજી દે તો અન્યદર્શનીઓ દ્વારા તેનું હરણ કરાય છે અને અધ્યાત્મજીવન નષ્ટ થઇ જાય છે શિથિલાચારી માં પાસત્યા, યથાછંદ, ઉત્સન્ના, કુશીલ તથા સંસતાનું સ્વરુપ વર્ણુન કરેલ છે.

જ્ઞાનની ૧૬ કળાનું વિવરણ ભા. ૬ માં છે. આઠ આત્માનું વર્ણુન કરતાં ઉપયેાગ, જ્ઞાન, દર્શન, સુખ, દુઃખ, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, વીર્ય અને ઉપયાેગ આ જીવના ૧૧ લક્ષણાની વિસ્તૃત ચર્ચા કરેલ છે.

ભાગ સાતમાં સમ્યક્લ પ્રાપ્તિના ક્રમ જણાવતાં કહ્યુ છે કે જીવ યથા– પ્રવૃત્તિકરણ, અપૂર્ષ કરણ અને અનિવૃતિકરણ કરી પ્રથમ સમ્યકત્વના લાભ મેળવે છે તે સમ્યક્લ ૧૫ પ્રકારનું છે. તત્ત્વરુચિ સમ્યક્લ, ભાવ સમ્યક્લ, નિશ્ચય સમ્યક્લ, વ્યવહાર સમ્યક્લ, નિસર્ગ સ., ઉપદેશ સ., કારક સ., રાચક સ., દીપક સ., ક્ષયાપશમ સ., ઉપશમ સ., બ્રાયિક સ., સાસ્વાદાન સ., વેદક સ., આ પંદરે સમ્યક્લનાં સ્વરુપનું દિગ્દર્શન કરાવેલ છે.

૩૬૩ પાખ ડી મતની ચર્ચા આઠમાં ભાગમાં છે. કાળજ કર્તા છે. યેાગ્ય કાળેજ ફળ પાકે છે, ઠાંડી ગરમી પડે છે. યેાગ્ય કાળેજ લીર્થા કર થાય છે. આ માન્યતા એકાંતકાળવાદીની છે. સર્વા કાર્યા સ્વભાવથીજ થાય છે પક્ષી સ્વભા વથીજ ઉડે છે, માછલી સ્વભાવથીજ તરે છે. સર્વા કાર્યા રવભાવથીજ થાય છે. તેમ સ્વભાવળદી માને છે. નિયતિ વાકાના મતે થવાનુ હોય તેજ થાય છે. દ્વારકામાં દાહ ન લાગે તે માટે કૃષ્ણું મહાન પ્રયત્ન કર્યા પરંતુ દ્વારકા બળીજ. કર્મવાદી ના મતે સર્વ સબ્દિ કમધીન છે જન્મથી કાઇ રંક થાય તાે કાઈ રાજા, સુરુપ કુરુપ, સુભાગી–દુર્ભાગી થાય તે કર્મથીજ થાય છે. જ્યારે ઉદ્યમવાદી કહે છે કે સર્વ કાર્ય ઉદ્યમથીજ સિદ્ધ થાય છે.સ્વાદ્વાદના આધારે સમાધાન કરતાં જણાવ્યું છે કે યથાયાગ્ય પાંચેચ સમવાય મળેલા હાેય ત્યારે કાર્ય થાય છે એકલા કાળ, કર્મ, નિયતિ કે ઉદ્યમથી કાર્ય પૂર્ણ બનતું નથી.

નવમા ભાગમાં સમાવસરણ, અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્યં, ક્ષુલ્લકભવ, સ્નેહકાય ચરમ--અચરમ, પસ્તિ–અપસ્તિ આદિ અનેક વિષયાેની ચર્ચા છે તેમજ ભગવતીસૂત્ર અને પ્રજ્ઞાપના સૂત્રના આધારે વિવિધ વિષયાેપર મહત્વપૂર્ણ ચર્ચા છે.

દશમાં ભાગમાં અન્ય કેટલાક લાેકાની શાંકા છે કે જૈન સાધુઓ પહેલા માંસાહાર કરતાં તે શાંકાનું સમાધાન અનેક પ્રમાણ દ્વારા કરેલ છે.એક શબ્દના અનેક અર્થો થતાં હાેય છે. સૂત્રોનું રહસ્ય કે મર્મ તા જાણનારા જ જાણી શકે. સૂત્રકારના અભિપ્રાયથી અજાણ, અર્ધદબ્ધના હાથમાં સૂત્રો જવાથી તે અર્થ ના અનર્થ કરી નાખે સરિસગા એટલે સરસવ, વાસા એટલે અડદ, **ફુऌ**त्था એટલે કળથી આ પ્રમાણે સિદ્ધાંતમાં શબ્દ પ્રયાગ છે પરંતુ કેટલાક આ રહસ્યને ન જાણનાર તેના વિપરીત અર્થ કરે છે.

આ પ્રમાણે ઉત્તરાર્દ્ધના ૧૧ ભાગમાં વિવિધ વિષયા પર મહત્ત્વ પૂર્ણ ચર્ચા કરવામાં આવેલ છે સિદ્ધાંતના રહસ્યા ઉકેલવામાં આ ચંધ ઘણેજ ઉપયાેગી થઇ શકે તેમ છે. આ ચંધ દ્વારા જિજ્ઞાસુ પાેવાના સંશયને દૂર કરી તત્ત્વનિર્ણય સુધી પહેાંચી શકે છે. ઇતિ અલમ

> ભદ્રા. પી. હેમાણી શ્રમણી વિદ્યાપીઠ

# ધર્મપ્રેમી સુશ્રાવક પ્રેમજી હીરજી ગાલા ( સંક્ષિપ્ત પરિચય )

પ્રમણસ'ઘનાં જૈન સુધારક, સ'તરત્ન પ્રસિધ્ધવકત્તા શ્રી સૌભાગ્યમલજી મહારાજ સાહેખ, પ્રખર પૂજ્યપાદ શ્રી કવિવર્ય શ્રી સુર્ય-સુનિજી મહારાજ સાહેખનાં આજ્ઞાનુવર્તી માતૃશ્નેહી, વાત્સલ્ય વારિશ્રી વ્યાખ્યાની શાસ્ત્રજ્ઞ શ્રી વયેાવૃધ્ધ શ્રી સૌભાગ્યકુંવરજી મહાસતીજી, વિદુષી વ્યાખ્યાત્રી શાંતમૂર્તિ શ્રી મદનકુંવરજી મહાસતીજી, સંગીત ગાયિકા મધુર વ્યાખ્યાની શ્રી માનકુંવરજી મહાસતીજી '' જૈન સિધ્ધાન્તાચાર્ય '' શ્રી સેવાશીલ હેમપ્રભાજી મહાસતીજી, જૈન સિધ્ધાન્તાચાર્ય આદિ ઠાણા ૪, માલવામાં માલવકેશરી પૂજ્ય ગુરુદેવનાં દર્શનાર્થે તથા સેવાર્થે જવાની ઉત્કૃષ્ટ ઇચ્છા હતી છતાં પણ કાંદાવાડી સંઘની આગ્રહભરી વિનંતીનાે સ્વીકાર કરી અમને સંવત ૨૦૩૫ ચૈત્ર માસની આચ'બિલની ઓલી તથા વર્ષા'તપનાં પારણા માટે પધારીને અમને જે પ્રવચન તથા સેવાને લાભ આપ્યા છે તે અમે ભૂલી નથી શકતા.

વિશેષ હર્ષ'ની વાત તેા એ છે કે, ગાેપાલ લિખાંડી સાંપ્રદાયનાં પૂજ્ય શ્રી માેહનમુનિજી મહારાજ સાહેબ દ્વારા અનુમાદિત મોહન પ્રશ્નોત્તર ભાગ ૧ અને ૨ જે અપ્રાપ્ત હતા, સાંતા તથા મહાસતીજીઓ તથા તત્ત્વજ્ઞ શ્રાેતાઓ માટે વિશેષ ઉપયોગી હોવાને કારણે અનુપલબ્ધ સાહિત્યને ઉપલબ્ધ કરવા માટે પ્રેમજીભાઇ ગાલાને પ્રેરણા આપી, તેમણે પણ સહર્ષ સ્વીકારી લીધી.

આ પુસ્તકને પ્રકાશિત કરવા માટે સર્વપ્રથમ મહાસતીજીઓની પ્રેરણા તથા આશીર્વાદ દ્વારા જે અમૂલ્ય સમય આપીને માર્ગદર્શન મળ્યું, તેને માટે અને સતીવૃંદનાં ખૂબ ખૂબ ઝાણી તથા આભારી છીએ, સાથે સાથે પ્રેમજીભાઇ ગાલાએ પણ જે ધનસહયાેગ આપ્યાે તેને માટે ખૂબ ખૂબ ધન્યવાદ આપતાં તેમને અભિનંદન આપીએ છીએ. શ્રી પ્રેમજીભાઇ કચ્છના કાંડાગરા ગામના વતની છે. ધર્મ'ને∟ તેમણા ઉપર ઊંડો સ'સ્કાર છે. તેમના ધર્મ'પત્નીનેા પણ ખૂબજ સારો સહયેાગ ધર્મ'કરણીમાં મળી રહે છે.

માેટા શહરોમાં રહીને કર્મની રાવી લેવી તે કરતા દેશમા ધર્મધ્યાન સારા પ્રમાણમાં બન્ને જણા કરે છે. એટલે મૂળમાં ખૂબજ ધાર્મી ક અને સુખી જીવન જીવે છે.

જીવનમાં જ્યારે જાગૃતિ આવી છે, ત્યારે માણુસ ત્યાગવૃત્તી તરફ આવતો જાય છે અને માનવ ભવસાર્થક કરવા પ્રયત્ન કરે છે.

ઘણાં વર્ષાંથી બ્રહ્મચર્ય વત સ્વીકારેલુ છે અને ન્હાના માટા અનેક પચ્ચખાણે કરતા રહે છે.

આજપ્રમાણે શ્રમણી વિદ્યાપીઠમાં પૂ. પ્રાણકુંવરબાઇ, મ. સ. પૂજ્ય મુક્લાબાઈ મ. સ. અને લીલમબાઇ મ. સ. ના પરિચયમાં આવ્યા અને આપણા બત્રીસ આગમાનું ગુજરાલીમાં અનુવાદ કરવાનું સહર્ષ સ્વીકારી લીધું. અત્યારે અગિયાર સૂત્રો ગુજરાલીમાં અનુવાદ કરી ચુકયા છે અને હુજી કામ આગળ ચાલી રહ્યું છે.

કાગળ, પ્રિંટીંગ વિગેરેના ભાવે৷ મર્યાદાની બહારના છે એક એક પુસ્તકની કિંમત રૂ. ૩૫ ની આસપાસ આવે છે. છતાં જીજ્ઞાસુભાઇઓ સારા પ્રમાણમાં લાભ ઊઠાવે તે દષ્ટીએ કીંમત રૂ. ૧૦ રૂપિઆ રાખવામા આવે છે.

માહનમાળાની પ્રશ્નોત્તરના મુક્રો શ્રમણી વિદ્યાપીઠના અધ્યાપક ભદ્રાબેનએ તપાસી આપેલ છે, તેમણા અત્રે હાર્દિક ઉપકાર માનું છું,

કરી શ્રી પ્રેમજીભાઇ ત્યા તેમના કુટુંબીજનાને આભાર માનું છું કે ધર્મના કામમાં આવેાજ સહેયાેગ આપતા રહે અને જૈન ધર્મનાે બહાળા ફેલાવો કરતા રહે.

વસંત પંચમી <sup>એજ</sup> તા. ૯−૨-૮૧ હરજીવનદાસ **३.** ગાંધી

# શ્રી પ્રશ્નાેત્તર માેહનમાળા−ઉત્તરાર્ક ભાગ ૧ લા ની વિષયાનુક્રમણ્ડિિકા.

## 0000000000

# ભાગ ૧ લેા.

પૃષ્ટ ૩ થી ૩૯ સુધી.

| વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | પ્રક્ષાંક                                                                                                                     | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | પ્રશ્નાંક                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| નવકાર મંત્રનાં પાંચ પદ તથા<br>નવપદની સમજણ —<br>પાંચ પદમાં, પહેલા અરિહે<br>તાભું પદમાં દ્રવ્યભાવ અરિહેત્<br>ની સમજણુ અથવા દ્રવ્યભાવ<br><b>વે</b> રીની ઓલખાણ —<br>સિહ્યદ મોટું કે અરિહેતપદ મોટું<br>ગણધરે પહેલા અરિહેતને નમ-<br>રકાર કર્યો તેનું શું કારણ ?<br>શ્રી ઉત્તરાપ્યયનના ૨૦ મા<br>અધ્યયનની પહેલી ગાથામાં<br>ગણધરે ખેજ પદને નમસ્કાર<br>કર્યો તેમાં અરિહેતને કયા પદ<br>ગણધરે ખેજ પદને નમસ્કાર<br>કર્યો તેમાં અરિહેતને કયા પદ<br>ગણધરે તેનું શું કારણ ?<br>શ્રી ઉત્તરાપ્યયનના ૨૦ મા<br>અધ્યયનની પહેલી ગાથામાં<br>ગણધરે ખેજ પદને નમસ્કાર<br>કર્યો તેમાં અરિહેતને કયા પદ<br>ગણધરે તે બેજ પદને નમસ્કાર<br>કર્યો તેમાં અરિહેતને કયા પદ<br>ગણધરે શેજ પદને નમસ્કાર<br>કર્યો તેમાં અરિહેતને કયા પદ<br>ગણધરે બેજ પદને નમસ્કાર<br>કર્યો તેમાં અરિહેતને કયા પદ<br>સહિત્તે રહેવાનું સ્થાન કર્યું ?<br>મનુષ્યક્ષેત્ર અને સિદ્ધક્ષેત્ર વચ્ચે<br>અતર કેટલું ?<br>સિદ્ધને સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં જવાના<br>કાઈ વિગે —<br>એકસમયની સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં જવાના<br>ધરાયની પ્રેરણા ખરી ?<br>છવતે કર્મ શહેણ કરવાના<br>સ્વભાવ છે તે મુળના સ્વભાવને<br>છાડીને સિદ્ધ કેવી રીતે થામ ? | ۹-۲<br>۱-<br>۶-२३<br>१२४<br>२۲<br>۲<br>۲<br>۹<br>۲<br>۶<br>۲<br>۶<br>۲<br>۶<br>۲<br>۶<br>۲<br>۶<br>۲<br>۶<br>۲<br>۶<br>۲<br>۶ | <ul> <li>૪૫ લાખ જોજનના સિદ્ધ.<br/>ક્ષેત્રમાં અનંતા સિદ્ધ કેવી<br/>રીતે સમાણા ? —<br/>મુકિતમાં જીવ નિર'તર જાય<br/>અતે સંસાર ખાલી થાય નહિ,<br/>આ વાકય પરસ્પર વિરૂદ્ધ કેમ<br/>ન પડે ? — —<br/>સિદ્ધનું સ્વરૂપ કેવું હશે ? —<br/>સાત રાજ રહેલા સિદ્ધ આપણું<br/>કલ્યાણ કેવી રીતે કરી શકે ?<br/>મુક્તિ વરવાની ઈચ્છા કોને<br/>ન હોય ? — —<br/>તમામ મતવાળા મુક્તિને વરવાન<br/>મુક્તિ સંદરીના સ્વયંવર સુક્તિ<br/>સંદરી કોને વરમાળા નાખશે ?<br/>મોક્ષ પામેલા તે પાછા આવે<br/>ખરા કે કેમ ? — —<br/>નમાધ્યુણું કેટલા કહેવા ઘટે ?<br/>સામાપિક કોની આજ્ઞાએ લેવા ?<br/>અરિદાતના ગુણુ કેટલા ? —<br/>સિદ્ધ ભગવતના ગુણુ કેટલા ?<br/>આચાર્ય પદ કોને લાગુ છે ? —<br/>ગણધરના કેટલા ગુણુ ?<br/>ઉપાધ્યાયજીમાં કેટલા ગુણુ ?</li> </ul> | <b>૫૪−૫૯</b><br>૬૦<br>૬૧<br>૬૨–૬૯<br>૭૦ હ૧<br><b>૭</b> ૨<br>ારે ૭૩ |
| ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                               | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                    |

| વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | પ્રક્ષાંક                                                                                                                                                                                                                                                                  | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | પ્રશ્નાંક                                                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પાંચમા પદમાં નમેાલેાએ સવ્વ<br>સાહુર્ણુ શબ્દને અર્થ શું ?<br>સાધુજીના કેટલા ગ્રુણુ ? —<br>ઉત્તરાર્ક્સ ભાગ ર જે<br>પૃષ્ટ ૪૨ થી ૯૨ સુધ<br>જેનના સાધુને નહિ ન્હાવાનું કાર<br>અને શાસ્ત્રોક્ત પુરાવા —<br>અન્યજતાની સ્તાન વિષે દલ્યલા<br>પાણીના એક બીંદુમાં કેટલા<br>છવ છે ? તે વિષે દાર્શ નિક પૂરાવ<br>સ્તા જળને જગાડનારા મનુષ્ય<br>રાક્ષસી સિલ્લા સમાન —<br>જળના જીવને હણ્વતા વિષ્ણુના<br>વિનાશ વિષ્ણુ પુરાણુના દાપલો<br>જળસ્તાનથી આત્મ શુદ્ધિ નથી.<br>જૈનના સાધુને ઉષ્ણુ જળથી<br>સ્તાન કરવાના શા દોષ ? –<br>બ્રહ્મચારીને સ્તન કરવાના નિષેહ<br>ગંગાદિક તિર્થરનાનથી મોક્ષ<br>માનવાવાળાને જૈનસ્ત્રથી નિષે<br>સ્તાન માટે બીદ્ધ ધર્મ શું<br>જણાવે છે ? — —<br>દરેક ધર્મના ત્યાગીઓને ન્હાવાને<br>નિષેહ અને ભાવસ્તાનની શા-<br>સેાકત ઓળખાણ | ٩.00         १.2         ٨.         ١         ١         ٩.00         ८-८         ١         १         १         १         १         १         १४-१५         १४-१५         १४-१५         १४-१५         १५-१४         १८-१४         १८-१४         २५         २५         २७-३० | ગંગાદિકના રનાન વિના શુદ્ધિનું<br>સ્વરૂપ તથા સુચિઅસુચિ વિષે<br>પાંચ પ્રકારના સૌચ વિષે —<br>ચાર પ્રકારનાં સ્નાન વિષે —<br>જેનધર્મના સાધુને ભાવસ્નાન<br>દેશથી તે ભાવથી કરવા વિષે<br>જળરનાનથી કામ વિષય પ્રદીપ્ત<br>થાય છે અને સ્નાન તે કામના<br>સાળ અંગમાંતું પહેલું અંગ છે<br>ગંગા મહાત્મ્ય વિષે દયાનં દ્છતા<br>ઉત્તર તથા સત્યતીર્થ વિષે—<br>ખરૂં તીર્થ કશું માનવું ?<br>જૈનસુત્રોમાં તીર્થજાત્રા વિષે કાંઈ<br>જણાવે છે કે કેમ ? –<br>સંસારરપી સસુદ્ર તરવાને કઇ<br>નાવની જરૂર ? –<br>સંસારરપી સસુદ્ર તરવાને કઇ<br>નાવની જરૂર ? –<br>સંસારરપી સસુદ્ર તરવાને કઇ<br>નાવની જરૂર ? –<br>તીર્થ વિષે અધ્યાત્મ કવિતા—<br>જૈન લોકો ગંગામાતાને માને છે<br>અન્ય જના નથી માનતા —<br>દ્રબ શૌચ અને ભાવ શૌચતું<br>સ્વરૂપ — –<br>જૈનધર્મમાં હવન હાેમ યજ્ઞ વિષે<br>તથા દ્રવ્ય ભાવ યજ્ઞનું સ્વરૂપ<br>યજ્ઞ અને તીર્થરનાન વિષે જૈન -<br>શાસ્ત્ર તથા અન્યશાસ્ત્ર તથા | 3<-89<br>82<br>83<br>88-80<br>8<-80<br>8<-80<br>8<-80<br>8<-80<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9 |
| વ્લાકત આંબ ભાણાં —<br>તીર્થાદિકના સ્નાનથી શુદ્ધિ નર્થ<br>પણ, મનનેા મેલ ત્યાગવાથી<br>શુદ્ધિ છે — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                            | હર્મન જ્રેકાબીના અભિપ્રાય<br>ઉત્તરાર્ક ભાગ ૩ જે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                               |
| શ્રીકૃષ્ણ મહારાજે પાંડવાને બ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                            | પૃષ્ટ ૯૪ થી ૧૪૦ સુધ<br>સાધુને વ્યાકરણ ભણવા વિષે<br>વ્યાકરણથી પ્રવચનના આરા–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ()<br>۲७                                                                                                                                                      |
| તીર્થ માનવાવાળાની <b>ઝુ</b> હિ વિષે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ો ૩૭                                                                                                                                                                                                                                                                       | ધિક થતા નયી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٢                                                                                                                                                             |

| વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | પ્રશ્નાંક                                            | વિષય                                                                                                                                                                                                                                               | પ્રશ્નાંક                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| જૈનસ્વતું જ્ઞાન વ્યાકરણાદિકથી<br>થતું નથી ગુરૂગમ્યથી થાય છે,<br>એમ ગ'ભીરવિજયજી તથા દિ–<br>ગંબર શાસ્ત્ર જણાવે છે                                                                                                                                                                                                                  | <b>૯</b> ૧૨                                          | ભાષાની જાતિનું સ્વર<br>ભાષાના પુકુલનું કર્ણ<br>પાડવાપછું કેવી રીતે<br>તે સંબંધે પુલાસાવા                                                                                                                                                           | પૂટમાં                                                                                                                       |
| વ્યાકરણ ભાષ્યા વિના શહ<br>ઉપદેશ દઈ શકવાનાે શ્રી સૂય•<br>ગડાંગજી સૂત્રનાે દાખલાે<br>સંસ્કૃત ભાણવા વિષે આપેલા                                                                                                                                                                                                                      | ૧૩                                                   | શ્રોતેંદ્રિયનેા (વષય કેટલે<br>પર્યાપ્તિ અપર્યાપ્તિ ભ<br>ભાષાની ઉત્પત્તિ વિષે<br>સ્વસમયનું જ્ઞાન મેળવ્ય                                                                                                                                             | ાષા વિષે ૧૦૬<br>— ૧∙૭<br>યા ખાદ                                                                                              |
| સ્ત્રના દાખલાને શાસ્ત્રયુક્ત<br>ઉત્તર — — —                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>1</b> ४–१८                                        | પરસમયતું ત્રાન મેળ<br>તથા બત્રીશ પ્રક્ષ -                                                                                                                                                                                                          | 106                                                                                                                          |
| સંસ્કૃતાદિકથી સમ્યફ ગ્રાન પ્રાપ્ત<br>થતું નથી ભાષા જ્ઞાન અને<br>તત્વજ્ઞાનના મુકાખલા —<br>પૂર્વાચાર્યા વ્યાકરણના ભણેલા<br>હતા કે નહિ તેની સમજીતી<br>ભાષા શુદ્ધિ માટે વ્યાકરણના<br>જરૂર નથી —<br>શ્રી પનવણાજીમાં કહેલા ચાર<br>પ્રકારની ભાષાઉ યથાતથ્ય<br>સ્વરૂપી —<br>દ્વ્ય ભાવ પંડિતનુ સ્વરૂપ —<br>સમબ્રુત અને મિધ્યાશ્રુત તિવે    | ૧૯<br>૨૦- <b>૨</b> ૨<br>૨૩<br>૨૪-૨૭<br>૨૮ <b>૪</b> ૧ | ભાગ પ્ર<br>પૃષ્ટ ૧૪૧ થી<br>થી આચારાંગાદિ સ્વત્<br>સમજવી ? —<br>સ્વતી ભાષાતે સંસ્કૃત<br>વવાના અભિપ્રાયની<br>દિવાકરના દાખલા<br>દ્વિવાકરના દાખલા<br>સ્વતી ભાષાના અપમ<br>સ્વતની ભાષાતે નિર્ણુ<br>થાય તે વિષે —<br>પ્રાકૃત અને સંસ્કૃત ભ                | ૧૮૦ સુધી.<br>ની કઇ ભાષા<br>— ૧-૨<br>માં બના-<br>સિહ્સેન<br>— ૩<br>જવી ? ૪-૫<br>ાન વિષે ક-૭<br>ય સુત્રથી<br>— ૮-૯             |
| સમજીુલી — –<br>શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણ તથા શ્રી પન્ન-<br>વણાજી સત્રમાં જણાવેલ<br>ભાષાનુ ત્વરૂપ — –<br>શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણાદિ સત્રમાં<br>દશ પ્રકારે કહેલાં સત્યનું સ્વરૂપ<br>શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણમાં કહેલી બાર<br>પ્રકારની ભાષા તિનું સ્વરૂપ —<br>સ્ત્રની ભાષા તિને — –<br>શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણમાં કહેલા<br>સોળ પ્રકારનાં વચનનું સ્વરૂપ | કેલ<br>કેસ કે <b>મ</b>                               | પ્રાકૃષ અન સ સ્ટૃષ હ<br>ઉત્પત્તિ વિગે હુંટર ગ<br>ત્રણે દાખલાે સાથે અ<br>મછતાે અભીપ્રાય અ<br>માગધી ભાષાતા નિ<br>પહેલા તીર્થ કરથી છે<br>કર સુધીના સૂત્રાની<br>સરબી અને અર્હ<br>બાષામાં આમારાય<br>અભિપ્રાય —<br>સૂત્રતે પ્રાકૃત ભાષામાં<br>ચતા દોષો — | સાહેબ આદિ<br>કાત્મારા-<br>તે અહ <sup>દ</sup><br>ાર્ણ્ય — ૧૦૧૩<br>ગ્લ્લા તી <b>ર્થ</b><br>સ્ચના<br>માગધી<br>માજીતા<br>— ૧૪–૧૫ |

.....

૧ર

| વિષય                                                                                                           | પ્રશ્નાંક              | વિષય                                                                                    | પ્રમાંક         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| પ્રત્યેક ખાેધ અને સુદ્ધ <mark>ખાેહી</mark><br>કયારે હાેય <sup>૧</sup> તેની સમજીુતી<br>સાધુના છ પ્રકારની કલ્પની | ૧૨-૧૩                  | સુશિષ્યતે શુરુક્રળવાસ વસવાથી<br>થતા ગુણ શતે વિષે —<br>સ્વચ્છંદાચારી એક્રક્ષવિહારીનાં    | પપ              |
| રિયાત તેા અધિકાર —<br>પાંચમા આરામાં કેટલા કલ્પ                                                                 | १४-२०                  | મુખમાંથી નીકળતાં વાકવ—<br>પાંચ સુમતિ ત્રણ ગુપ્તિમાં ઉ-                                  | પર-પ૯           |
| હેાય ! તે વિષે — —<br>એક્રક્ષવિહારી વિષે — —<br>પરિહાર વિશુહ ચારિત્રની                                         | २१<br>२२–२३            | ત્સર્ગંતે અપવાદ વિષે …<br>બહુસૂત્રી બનવાવાળ એ દુર્ગું ણેા-<br>ને તજી સદગુણોતે ગૃહણ કરવા | f o             |
| સમજીતી — —<br>છનકલ્પિ ક્યા કયા તીર્થકરના<br>વારે હેાય <sup>રૂ</sup> અને કેાણ થઈ શકે <sup>રૂ</sup>              | <b>૨૪–૨૭</b><br>૨૮     | વિષે શ્રી ઉત્તરાધ્યયનના ૧૧<br>મા અધ્યયનનું સ્વરૂપ —–                                    | ક૧−૬૫           |
| પરિહાર વિશુહ ચારિત્રની સ્થિતિ<br>અને આંત <b>રૂ</b> ં ! તે વિગે —<br>જીનકલ્પિની ગતી વિગે —                      | ર <b>૯</b> ૩૦<br>૩૧ ૩૨ | સ પૂર્ણ્યુત્રનું જ્ઞાન થવાનાે કાળ<br>તે વિગે — –<br>જીનકલ્પિ તથા પડિમાધારી              | ş ş             |
| જીનકલ્પિ અને પડિમાધારી<br>સાધુમાં શા તફાવત <sup>૧</sup> —-<br>ખંધકજીએ બાર પડિમા આદરી                           | 33-38                  | પણ ગુરૂની આત્તાએ એકલા<br>વિચરી શકેશેને વિષે —<br>ભિક્ષની પડિમા અંગીકાર કર–              | şıa             |
| એક્રલા વિચર્યા નથી કે તે વિષે<br>કેટલા ગુણનાે ધણી એક્લા<br>વિચરી શકે કે તે વિષે –                              | 34<br>3{-39            | ાજ્ઝુના વાડમાં બગાડાર કર–<br>નાર બાવીશ બાલ સહિત વિચરે<br>બિક્ષુની બાર પડીમાના કાળ વિષે  | •               |
| ાવયરા શક ક ત ાવગ —<br>આ કાળમાં, આક્ષેત્રે શાસ્ત્રોકત<br>ગુણવાળા એકલવિદ્હારી હાેઈ                               | 33-30                  | સાધુને એકલા ફરવાની સુત્રથી<br>મનાઈ — — —                                                | 60              |
| શકે કે કેમ <sup>ક</sup> ે તે વિષે —<br>પાંચમા આરામાં જિન કલ્પિનેા<br>વિચ્છેદ — — — –                           | ૩૮-૪૧<br>૪૨            | આ જમાનામાં એકલવિહારી<br>ચવાના છ કારણા —<br>પડિમાધારી સાધુને કેટલી ભાષા                  | છો              |
| ત્વ ૭૦<br>એકલવિહારી જિનકલ્પિ અથવા<br>પડિપાધારીજ હેાય કે બીજા                                                   |                        | પાડમાયારા સાવુન કટબા બા ત<br>બાલવી કલ્પે ? — —<br>પાડિમાધારી સાધુ જ્યાં જાય ત્યાં       | ७ર              |
| પણ હેાય ખરા રૈ —<br>પંચમકાળ <b>માં</b> આઠ અવગુણ્∸<br>વાળા એકલવિહારી વિગે —                                     | ¥3                     | કેટલું રહે ? — —<br>પડિમાધારી સાધુ ઉપદેશ દઇ<br>શકે કે કેમ ? —                           | <b>93</b><br>98 |
| શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજીના ૩૨ મા<br>અધ્યયનની ત્રીજી, ચેાથી અને                                                       |                        | શક ક કમ ક —<br>બ્રાવકતે પડિમામાં ઉપદેશ દેવાય<br>કે નહિ ક — —                            | હષ              |
| પાંચમી ગાથામાં કહેલા એકલ−<br>વિહારીતેા ખુલ સાે તે વિ•ો –                                                       | 86-41                  | પડિમાધારી શ્રાવકતે ગમેહ ગામ<br>વિચરવાનું કર્યા કહ્યુ છે <sup>શ</sup> …                  | હક              |

13

વિષય

| પ્રશ્નાંક |  |
|-----------|--|
| A 41.64   |  |

અગિયાર પડિમાધારી શ્રાવક પડિ-મા પૂરી થયે સંસારમાં આવી ગ્રહસ્થાશ્રમ ભાગવે કે કેમ ?- ૭૭ શ્રાવકતે પડિમા અંગીકાર કર– વાના કાળ જધન્ય ૧-૨-૩ દિવસના કહ્યો તેનું કારણ શું ? ૭૮ સાધ મહાવત અંગીકાર કરતા પ્રાણાતિપાતાદિ પાંચ બાલતા ત્યાગ કરે છે તેમજ શ્રાવક સંચારામાં પણ તેજ પાંચ **બાલનાે** ત્યાગ કરે છે છતાં તેમને સાધ કેમ ન કહ્યા ? 96 સ્ત્રી, સાધુની કે શ્રાવકની પડિમા અંગીકાર કરી શકે કે નહિ તેમજ સાધવી જિનકલ્પિ હોય કે નહિ ? . 10 આ જમાનામાં કેાઇ એકલ-વિહારીની નકલ લઇને વિચરે તે આનામાં કે આના બહાર ( તે વિષે ί٩ નિક્ષવ સંબંધીની સમજીતી ---12 18 નિદ્ધવ અને પાસત્યામાં તફાવત 21 6 . . 19-60 . . . ... દોષિતને દોષિત ન કહેવા વિષે. 69 જગતાર્થ ભાષીને માઠા કળા વિષે હર–૯૩ **ઉપકારી ગ**વાદિકની નિંદાના માઠાં કળ અને પાંચમા આરાના ભાવ વિષે 68-619 ... વાવન દંસણગાની સમજાતી ... ૯૮ આહા છંદાની ઓળખાણ ... 44 પાસંત્યાદિ પાંચ માલની આેળ-WIR ---... 900-902

| વિષય |
|------|
|------|

પ્રક્ષાંક

ભાગ ૬ ઠેા પૃષ્ટ ૨૨૫ થી ૨૬૮ સુધી. શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજીના નવમાં અધ્યયનની ૪૪ મી ગાચામાં કહેલા શ્રુત આખ્યાત ધર્મની 1-¥ સાળકળાનુ સ્વરૂપ સાળકળા માંહેની પેહેલી કળાની ч સમજાતી સાળ કળા માંહેની પેહેલી કળા જે કહી તે અભવીને લાગુ થાય કે નહિ? — Ę ભવસિદ્ધિયામાં સાળ માહેલાં કેટ**લી** કળા લાભે 19-1 અભવીને સાળ માંહેલી કેટલી કળા લાભે é અક્ષરના અન તમા ભાગ માટે ભવી અભવીને તારતું બ ----90-99 શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં કહેલ અ-ક્ષરનાં અનંતમા ભાગતું સ્વરૂપ ૧૩-૧૪ ભુવ્ય અને અભુવ્યના શ્રુત વિષેની સમજણ ------ 14 એ પ્રકારના ભવ્ય જીવની ٩٤ સમજીૂલી અભવ્યતે સિદ્ધ સમાન ગણવેા <u> ३ नछि १</u> 919 અભવીને દ્રવ્ય ભાવ કળા વિષે 91-96 સમજાૂતી ભવી અને અભવીને સત્રોકત २० તકાવત માક્ષ જવાવાળા અને નહિ જવાવાળા ભવ્ય છેવાની +9-26 સુત્રોક્રત સમજણ

| વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | પ્રમાંક                         | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | પ્રશ્નાંક                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ાવષય<br>શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં ખાંધકતે<br>અધિકારે કહેલા ગ્રાન, દર્શન<br>અને ચારિત્રના પય'વ સ ભાંધી<br>ભવ્ય અભવ્યને લાગુ થતા<br>પય'વાની સૂત્રોકત સમજીતી –<br>સવ' જીવ સત્તાએ સરખા છે,<br>અને સિદ્ધ સમાન છે, અને<br>અને સિદ્ધ સમાન છે, અને<br>અને સિદ્ધ સમાન છે, અને<br>કેવળજ્ઞાન ને કેવળદશ'ન હોય<br>કે નહિ ?<br>અભવીને ઠેવળ જ્ઞાનાવર્ણિય કેવળ<br>દર્શનાવર્ણિયના બાંધ રુંબધી<br>શ્રી ઠાણાય'ગજીમાં કહેલા એગે<br>આયા સંબંધી<br>જીવ સંબંધી એકાંત અને<br>અનેકાંતનું સ્વરૂપ<br>આતમા સા પરમારમામાં અભવી<br>લાગુ થાય કે કેમ ! તે સંબંધ<br>ત્રણ આત્માનું સ્વરૂપ<br>આત્મા તે જ જ્ઞાન અને જ્ઞાન<br>તેજ આત્મા તે વિષે<br>જીવ દ્રવ્યના દ્રવ્ય ગ્રુણને પર્યાય | - <b>३०-४१</b><br>४२-४ <b>৫</b> | ાવષય<br>અભવીતે ગ્રાનાવર્ણિય કર્મના<br>આવરણ સબંધીની સમભુતી<br>ગ્રાન અગ્રાન અને કર્મનું સ્વરૂપી<br>અભવીના આત્મા કેવળ સ્વરૂપી<br>ને સિદ્ધ સમાન માનવા વિષે<br>ભવી અને અભવીના ગ્રાન અને<br>અત્રાન વિષે વધારે પુલાસા !<br>ભવ્ય અને અભવ્યને ગુણુઠાણા<br>કેટલા ! તે વિષે —<br>ભવ્ય અને અભવ્યને ગુણુઠાણા<br>કેટલા ! તે વિષે —<br>ભવ્ય અને અભવ્યમાં ચરમ<br>અચરમ વિષે<br>ભવ્ય અભવ્ય અને સિદ્ધના<br>છવની અનત શક્તિ વિષે<br>સર્વ જીવના સમચે મુકાળલામાં<br>અભવી જીવ ગણાય કે કેમ !<br>સર્વ ભવ્ય જીવની મોક્ષ ગતિ<br>નહિ તે વિષે સમજીતી —<br>જેન અને અન્યની વાક્યા અને<br>માન્યતામાં તફાવત તે વિષે<br>ભવ્યજીવ અને અભવ્યજીવમાં<br>તફાવત માટે પ્ત્યરની ખાણ<br>અને સ્ત્રી પુરુષનું દ્રષ્ટાંત … | મત્રાક<br>૬-૧૨<br>૧૩-૧૭<br>૧૮<br>૧૯-૨૪<br>૨૫<br>૨૬ ૨૭<br>૨૮-૨૯<br>૩૦<br>૩૧<br>૩૨<br>૩૨ |
| છવ દ્રવ્યના દ્રવ્ય ગુણતે પયયિ<br>અતે <b>લ</b> ક્ષણતું સ્વરૂપ ભવ્ય<br>અભવ્ય અતે સિદ્ધનાં જીવની<br>સમજીતી સહિત —<br><b>ભાગ સાતમા</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>६८−</b> १●८                  | માેક્ષની ઇચ્છા ભવ્ય જીવને<br>ચાય તેમ અભવ્ય જીવને થાય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ૩૩−૩¥<br>३૫-३૮                                                                         |
| પૃષ્ટ ૨૬૯ થી ૩૩૭ સુ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ધી                              | ભવ્ય અભવ્ય અને સિદ્ધના<br>જીવ કોઈ અપેક્ષાએ સરખા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                        |
| ઉપયેાગ લક્ષણ સંબંધી<br>અભવાતે મેાક્ષ સંબંધીની<br>શંકા વિષે —<br>અભવીતા ભવી અને ભવીના<br>અભવી થાય કે નહિ તે વિષે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १-3<br>४<br>भ                   | હાય કે ક્રેમ ? તે વિષે —<br>શ્રુત ધર્મની પેઠે ચારિત્ર ધર્મની<br>સાેળ કળા વિષે — <sup>જ</sup> ે -<br>ભવ્ય અતે અભવ્યમાં ચારિત્રની                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                        |

|  | • | ٩ | ę |
|--|---|---|---|
|--|---|---|---|

| ન ન વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | પ્રસાંક                                | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | પ્રશ્નાંક                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| એક પક્ષત્સર્વ સિદ્ધ સમાન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                        | માર્ગાનુસારીના ખે બેદ તે વિષે                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૭૫                                           |
| છે સર્વ જીવ પાસે સમકિત<br>અને કેવળ સત્તામાં માતે છે.<br>ત્યારે બીજો પક્ષ માક્ષ પ્રાપ્ત<br>યોગ્ય ભવ્ય જીવતેજ ઉપરના<br>માલ કશુલ રાખી અભવ્યતે<br>સમકિત કે કેવળ સત્તામાં નથી<br>ત્યારે ત્રીજો પક્ષ એમ જણાવે<br>છે કે કેાઇ પણ જીવ પાસે<br>સત્તામાં સમકિત કે કેવળ નથી                                                                                           |                                        | સમક્તિ પામવાના ત્રણ કરણ<br>વિષે — —<br>ગંઠીભેદ થવાનું સ્વરૂષ —<br>અભવીને પૂર્વ'નું જ્ઞાન હોય કે<br>નહિ <sup>9</sup> તે વિષે —<br>ત્રણ કરણતે અંગે પીપીલીકાનું<br>દ્રષ્ટાંત — —<br>અપુરવકરણ અને અનીષ્ટત્તિ<br>કરણનું સ્વરૂપ તથા અંતઃકર<br>ણનાં અંતે સમક્તિની પ્રાપ્તિ<br>તે વિષે — — —                 | 19 <b>5-23</b><br>28<br>24<br>28<br>28<br>28 |
| એતેા નવા ઉત્પન્ન થાય છે<br>તે વિગેની સમજીતી —<br>વીજો પક્ષ જેમ છવ અને<br>કર્મ અનાદિ છે તેના <b>ઉ</b> ત્તરમાં<br>ગ્રાન અને અગ્રાન વિગેરે                                                                                                                                                                                                                   | ૪૮પક                                   | મિથ્યાત્વનું સ્વરૂપ — –<br>પંદર પ્રકારનાં સમક્તિનું સ્વરૂપ<br>શ્રાવકપણું અને સાધુપણું કયારે<br>પ્રાપ્ત થાય તે વિષે —                                                                                                                                                                                 | 20-20<br>81<br>62 100<br>102                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        | 1 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                              |
| અનાદિ કહેલ છે રાહાઅણ-<br>ગારના પૂછેલા પ્રશ્ન ? તે વિગે.<br>જે આયાસે વિનાયા જે વિનાયાંસે                                                                                                                                                                                                                                                                   | પ <b>છ પ</b> ૮                         | <b>ભાગ ૮ અષ્ડમા</b> .<br>પૃષ્ઠ ૩૪૦ થી ૩૮૦ સુ <sup>ર</sup>                                                                                                                                                                                                                                            | વી                                           |
| ગારના પૂછેલા પ્રશ્ન ? તે વિગે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                        | ્રષ્ટ ૩૪૦ થી ૩૮૦ સુ <sup>ક</sup><br>સમકિત પ્રાપ્ત થવાના સન્સુખ<br>થયેલાને થતા ગુણેાનું સ્વરૂપ<br>વ્યવહાર અને નિશ્વય સમકિત                                                                                                                                                                            | ነ-ሄ                                          |
| ગારના પૂછેલા પ્રશ્ન ? તે વિગે.<br>જે આયાસે વિનાયા જે વિનાયાસ<br>આયા આ શબ્દ ભવ્ય જીવતે<br>લાગુ છે ? પ૯<br>આઠ આત્મા તથા જાતિસ્મરણ                                                                                                                                                                                                                           | ₹0- <b>{</b> ¶                         | પૃષ્ટ ૩૪૦ થી ૩૮∙ સુ <sup>ષ્</sup><br>સમકિત પ્રાપ્ત થવાના સન્સુખ<br>થયેલાને થતા ગુણેાનું સ્વરૂપ                                                                                                                                                                                                       |                                              |
| ગારના પૂછેલા પ્રશ્ન ? તે વિગે.<br>જે આયાસે વિનાયા જે વિનાયાસ<br>આયા આ શબ્દ ભવ્ય જીવતે<br>લાગુ છે ? પ૯<br>આઠ આતમાં તથા જાતિસ્મરણ<br>ત્રાન વિગે<br>સમકિત નવું માને તેના ઉત્તરમાં<br>ત્રાન, દર્શન તે આરિત્રનાં<br>ચર્યવ જીવ પાસે સત્તામાં છે.<br>માટે ભવ્ય જીવ પાસે ત્રાનાદિ<br>તમામ વસ્તુ સત્તામાં છે તે વિગે<br>જીવઠાણા અને ગુણઠાણા બન્ને<br>શબ્દની એાળખાણ | ₹0- <b>{</b> ¶                         | પ્રષ્ટ ૩૪૦ થી ૩૮૦ સુ<br>સમકિત પ્રાપ્ત થવાના સન્સુખ<br>થયેલાને થતા ગુણેાનું સ્વરૂપ<br>વ્યવહાર અને નિશ્વય સમકિત<br>દ્રષ્ટિતું લક્ષણ — —<br>નિશ્વયથી સમકિત પ્રાપ્ત થનારને<br>વ્યાવહારિક કરણી કરવાની<br>જરૂર ખરી કે કેમ ? —<br>સમકિતની રીત કેવી હોય ?<br>તે વિષે — —<br>શ્રાવકમાં કેવા ગુણેા દ્વાવા જોઇએ | ₹-¥<br>¥-§<br>&                              |
| ગારના પૂછેલા પ્રશ્ન ? તે વિગે.<br>જે આયાસે વિનાયા જે વિનાયારે<br>આયા આ શબ્દ ભવ્ય જીવતે<br>લાગુ છે ? પ૯<br>આઠ આત્મા તથા જાતિસ્મરણ<br>ત્રાન વિગે<br>સમકિત નવું માને તેના ઉત્તરમાં<br>ત્રાન, દર્શન તે ચારિત્રનાં<br>ચર્યવ જીવ પાસે સત્તામાં છે.<br>માટે ભવ્ય જીવ પાસે ત્રાનાદિ<br>તમામ વસ્તુ સત્તામાં છે તે વિગે<br>જીવઠાણા અને ગુણઠાણા બન્ને                | \$0- <b>{₹</b><br>5₹ 5¥<br>54-55<br>59 | પ્રષ્ટ ૩૪૦ થી ૩૮૦ સુધ<br>સમકિત પ્રાપ્ત થવાના સન્સુખ<br>થયેલાને થતા ગુણોતું સ્વરૂપ<br>વ્યવહાર અને નિશ્વય સમકિત<br>દ્રષ્ટિતું લક્ષણ — —<br>નિશ્વયથી સમકિત પ્રાપ્ત થનારને<br>વ્યાવહારિક કરણી કરવાની<br>જરૂર ખરી કે કેમ <sup>9</sup> —<br>સમકિતની રીત કેવી હોય ક<br>તે વિષે — —                          | ₹-¥<br>¥-§<br>&                              |

| વિષય                                                                                                                                           | પ્રશ્નાંક         | વિષય                                                                                                                                                | પ્રેક્ષાંક                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| દિગંબર મતના અભિપ્રાય પ્રમાણે<br>પંચમ આરાતું સ્વરૂપ —<br>ભવ્ય છવતે માક્ષની પ્રાપ્તિ નહિ<br>થવાતું કારણ મિથ્યાત્વ છે                             | ૧૩-૧૪             | સંયમ તપને વિષે મદ કરે<br>તેનું શુ <sup>•</sup> ફળ <sup>શ</sup> — —<br>સાધુ ગર્વ સહિત વ્લાઘાનાકામી<br>તેને શું ફળ શું —                              | 30                                    |
| વિષે૧૫<br>સમત્ત દશીન કરેઈ પાવ'—<br>સમકિત દ્રષ્ટિ પાપ કરે નહિ<br>એમ શ્રી આચારાંગછ સૂત્રનું<br>વાક્ષ્ય છે વિષ શું સમજવું ?                       | <b>ા</b><br>૧ક−૧૯ | પાેતે ગુણી અને પ્રજ્ઞાવ ત જ્તાં<br>બીન્ગને પ્રાભવે તેનું શું ફળ ક<br>તે વિષે – –<br>ત્રણ્ય ને ગેશઠ મતનું સ્વરૂપ ?<br>પાંચ સમવાય ગ એટલે કાળવાદિ      | उर्<br>३३                             |
| ત્રી આચારાંગજી સંત્રમાં દ્રવ્યદિ-<br>શીતે માવદિશીતું સ્વરૂપ —<br>આકડીતે જાણી પ્રીછીતે પાપ<br>કરે કેવી રીતે હુટે તે વિષે                        | रऽ≕।ख<br>२०<br>२१ | પાય સમયાય જ ઝાટલ કાળવાાક<br>આદિ પાંચવાદીનું સ્વરૂપ<br>તે વિષે — -<br>જૈતોને કર્મવાદિ મનાય કે કેમ<br>તે વિષે — —                                     | ३४–३ <b>⊵</b><br>४•                   |
| શ્રી આચારાંગજી સૂત્રમાં કહેલા<br>૭ બાેલનાં સદાય જીવની ઉ-<br>ત્પત્તિ કહી છે ? વિષે —<br>સાધુને નિટોંધ ઉપાશ્રય મળવા<br>અર્ળવા કે દર્ભવા કે નિર્ણ | રર                | ક્રિયાવાદીના ૧૮• મતનું સ્વરૂપ<br>અક્રિયાવાદીના ૮૪ મતનું સ્વરૂપ<br>અત્તાનવાદીના ૬૭ મતનુ સ્વરૂપ<br>વિનયવાદીના ૩૨ મતનુ' સ્વરૂપ                         | <sup>ટ્</sup> ૪૨<br><sup>ટ્ર</sup> ૪૩ |
| સર્લભ કે દુર્લભ કે તે વિષે<br>ધર્મ સંખધે કપટ સહિત<br>કરણી કરવાથી શુ' ફળ ક<br>તૈ વિષે — —                                                       | २३<br>२४          | ચાર દિશામાં બે દિશા પવિત્ર<br>અને બે દિશા અપવિત્ર કહી<br>તેનું શું કારણુ <sup>?</sup> —<br>સાધુને સામાયક કહી તે વિષે                                | ૪૫<br>૪૬                              |
| નારક1માં લેહી, પરૂ તે અગ્નિ<br>હેાય કે કેમ ? — —<br>ધર્માર્થ તથા માેક્ષાર્થ વનસ્પતિ<br>તથા અગ્નિના આરંભથી માઠાં<br>કળ વિષે — —                 | <b>રપ</b><br>૨૬   | કેવળીને બે પ્રકારની આરાધના<br>કહી તે વિષે — —<br>વૈક્રિય સમુદ્ધાત વિષે —<br>દેવતાને પરિચારણા વિષે —                                                 |                                       |
| ગ્રહેસ્થાવાસમાં કેવળતી ઉત્પત્તિ<br>વિષે — –<br>આત્મા કર્મના કર્તા નથી આ-<br>ત્મા સદા માક્ષ સ્વરૂપી છે એમ                                       | २७                | લાક્રાંતિક દેવને મનુષ્ય લાેકમાં<br>  આવવાનાં કારણ— —<br>  પાંશાવાળાને શ્રી ઠાણાંગજી સત્રમ<br>  સર્વાર્થસિહ વિમાનમાં ઉપજવ્<br>  કહ્યું છે તે કેમ ? — |                                       |
| માની આરંભમાં પ્રવર્ત' તે<br>મોક્ષથી વિમુખ કા છે વિષે ક<br>ગાન આપનાર શુરુતું નામ<br>એળવે તેનું શું ફળ ? વિષે                                    | ર <i>૮</i><br>૨૯  | કલુ છે તે કેયે.<br>શિષ્યતે દિક્ષા આપવાના ત્રણ<br>કલ્પ વિષે —<br>ગાંશાળાના શિષ્યોને શાભનતપ<br>વિષે — — —                                             | - પર-પપ                               |
| 3                                                                                                                                              |                   |                                                                                                                                                     |                                       |

| વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | પ્રસાંક                                                     | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | પ્રક્ષાંક                                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| અરિહ ત એટલે તિર્થ કરન!<br>નિર્વાણ વખતે લેાકમાં અધાર<br>અને ઉદ્યોત બંને કહ્યા તે વિષે<br>મનુષ્યનું આઉપ્યું બાંધવા વિષે<br>દેવતાનું આઉપ્યું બાંધવા વિષે<br>'લેગાદિક ભયથી સાધુને ચામા-<br>સામાં વિહાર કરવા વિષે —<br>વર્ષાકાળનું માન કેટલું અને<br>સાધુએ શી રીતે વર્તવાનું ?<br>તે વિષે — —<br>રાજપિંડ વિષે — | મછ-મ૮<br>મ૯<br>૬૦<br>૬૨<br>૬૩<br>૬૪<br>૬૫<br>૬૭<br>૬૫<br>૬૭ | ભદ્રકલ્યાણુકારી કર્મ ઉપજવાનું<br>કારણ તે વિષે — —<br>જીગલીયાનાં ક્ષેત્રમાં અગ્નિ કહી<br>તે વિષે — —<br>પહેલા નિદ્ધવ જમાલી સેના<br>નગરી સાવરથી કહી તે વિષે<br>સ્વમાં કહેલા પાંચ હેતુ વિષે<br>સ્વમાં કહેલા પાંચ હેતુ વિષે<br>સ્વાકને ધર્માચાર્ય કહેવા વિષે<br>દેવતાને પાંચસે જોજનની ગ'ધ<br>આવે છે અને ઘાણેદિયના<br>વિષય નવ જોજનના કહ્યો તે<br>વિષે — —<br>છ્વારથ મોક્ષ થવાનું જાણે નહિ<br>અને અનુતર વિમાનના દેવતા<br>જાણે દેખે તે વિષે —<br>છન નહિ પણ છન સરીખા<br>આ શબ્દ ગણધરનેજ લાગુ છે<br>કે બીજા સાધુને લાગુ થાય | ્રં૯–૧૦૪<br>૧૦પ<br>૧૦૬<br>૧૦૭                                                                                      |
| દિક્ષા વિષે — —<br>સાત વિક્રથા વિષે —                                                                                                                                                                                                                                                                      | १७<br>७०                                                    | તે વિષે — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •                                                                                                                  |
| સાત ાવકથા ાવળ                                                                                                                                                                                                                                                                                              | છા<br>છર<br>ગે છર<br>હ૪–૮૧<br>૮૨<br>૮૨<br>૮૨                | આકાશમાં થતા વાદળા વિધે<br>પ્રાણાતિપાત પાપ સ્થાનક કય<br>કર્માના ઉદયે હેાય કે તે વિધે<br>કિસ્વિષી કયા પાપના ઉદયે થાય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | સુધી<br>૧ <b> ૯</b><br>૧<br>૧<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨<br>૨ |

| โลงน                                                | પ્રશ્નાંક     | લિષય                                                 | પ્રં×નાંક  |
|-----------------------------------------------------|---------------|------------------------------------------------------|------------|
| નિદ્ધવની ગતિ નવગ્રીયવેયગ                            |               |                                                      |            |
| ાન@પના ગાત નવગ્રાયવયગ<br>સુધીની કહી છે તે જમાળી છઠે |               | અગ્નિના છવ વિગે —                                    | ૩૯         |
| દેવલેાકે કિલ્વિયા થયે৷ તે વિખે                      |               | નારકી તિર્યંચ પચેંદ્રીયમાં                           |            |
|                                                     | ૧૭            | <b>ઉપજે તે કયા આવખાને વેદે</b> ∛                     |            |
| નારદ પુત્ર અને નિયંઠી પુત્રમાં                      |               | તે વિષે —                                            | 80         |
| માંટું કાણ તે વિષે                                  | ٦٢            | દેવતાનાં વૈક્રિય વિષે —                              | <b>۲</b> ٩ |
| પૃથ્વીકાયનું ઔદારિક ્શરીર                           |               | પૃથ્વીકાયના જીવ પ્રાણાતિપાતાદિ                       |            |
| પ્રયેાગભાંધ કાળથી કેટલેા કાળ                        |               | भाभ करे ? ते विगे —                                  | ૪૨         |
| હુવે ? તે વિષે — —                                  | ૧૯            | પૃથ્વ્યદિકને વિષે એક શરીરે                           |            |
| ખુલાકભવના અ <b>ર્થ</b> શું <b>કે તે વિ</b> બે       | २०            | કેટલા જીવ ઉપજે તે એકા                                |            |
| <b>ઝ્ર્ક્રસ્થને કેવળ સ</b> '્યમાદિ ૪                |               | સાથે કે <b>ટ</b> લા <b>અ</b> ાહાર લીયે ?             |            |
| ચાર બાલ કહ્યા તે વિ•ો —                             | ર૧            | તે વિગે                                              | ४३         |
| સન્નીકાય કર્યા વરસે છે <b>? તે</b> વિખે             | રર–૨૪         | પૃથ્વીકાયના છવ <b>નું શરીર કે</b> વડું <sup>ટ્</sup> |            |
| પ્રથફ કર્યા સુધા કહિયે ? તે વિબે                    | રપ            | તે વિષે —                                            | 88         |
| નારકી તથા દેવતામાંથી અવધી                           |               | ।<br>  પૃથ્વીકાયને ફરસવાથી તે જીવને                  |            |
| લઇને નીકળે તે તિર્થ કરજ ?                           |               | કાંઈ દુઃખ થાય ? તે વિગે                              | ૪૫-૪૬      |
| કે અનેરા નીકળે તે વિષે—                             | રક            | જૈન સુત્રામાં પહેલી થાવર-                            | ,          |
| જીવ ઉપજવા જતા કેટલા સમાની                           |               | કાયની દયા બતાવી પણ પહેલી                             |            |
| વિગ્રહ ગતિ કરે? તે વિગે-                            | ૨૭-૨૮         | મનુષ્યની દયા નહિ ખતાવવાનુ                            |            |
| ગેાશાળાએ પાતાના મતાનુસારે                           |               | શું કારણ, રૈતે વિખે —                                | ४७         |
| કાળની કલ્પના કહી ખતાવી                              |               | ગાશાળાએ એ સાધુને બાજ્યા                              |            |
| તે વિષે — —                                         | રહ            | ત્યારે બીજા સાધુએ પરાક્રમ                            |            |
| ગેાશાળે પાેતાના ભવાંતર કેવી                         |               | કેમ ન ફેારવ્યું ? તે વિષે —                          |            |
| રીતે જણાવ્યા તે વિષે —                              | 30            | સાત શ્રેણિનું સ્વરૂપ ? તે વિષે                       | YE         |
| ગૌશાળાનાં પ્રૌંઢ પ્રહાર વિષે —                      | <b>૩૧−</b> ૩૨ | વિત્રહ ગતિને અધિકાર કહ્યો                            |            |
| ગૌશાળે આઠ ચરમ પ્રરૂપ્યા                             |               | તે શા રીતે ! તે વિષે —                               | ५०         |
| a al) -                                             | 33-38         | શ્રી મહાવીરનાં રાજગરીના ચૌદ                          |            |
| પ્રણીત ભૂમિ કઇ ભૂમિ કહી છે                          |               | ચાેમાસા વિગે —                                       | ٩٦         |
| તે વિષે                                             | કપ            | લાકાંતિક દેવના વિમાન સંખ્યાતા                        |            |
| ભવસિદ્ધક અને અભવસિદ્ધકનાં                           |               | જોજનનાં કે અસ'ખ્યાતા                                 |            |
| ચરીમ અચરીમ તે વિ•ો—                                 | રદ            | જોજનનાં છે ! તે વિષે -                               | પર         |
| શકેંદ્ર પૂર્વે કાેણુ હતા અને                        |               | ભરત ક્ષેત્રથી મેર પ્વત ઉતરે                          |            |
| ક્યારે થયા ! તે વિખે —                              |               | છે તેમ ઐરવત ક્ષેત્રથી તથા                            |            |
| ગંગકત્ત દેવને દેખી શકે દ્ર ભાગ્યા                   |               | પૂર્વ પશ્ચિમ મહાવિદેહથી કઇ                           |            |
| ંગાંત્દત્ત કયા ? તે વિગે તે —                       | 36            | દિશાએ મેર પર્વત છે ? તે વિગે                         | ¥3         |

26

| વિષય                                                                                     | પ્રક્ષાંક | વિષય                                                                                | પ્રક્ષાંક |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ભરત ઈરવૃત પૂર્વ પશ્ચિમ મહા<br>વિદેહમાં દિવસ રાત્રી સરખાં<br>હોય કે નાનાં માેઠાં હોય ! વે |           | મન્રાબ્યની સંખ્યા ચોગણત્રીસ<br>આંકની કહી ? તે વિબે —<br>તેલ્ર કાયતે ઉપજવા આશ્રી દેા | હર        |
| an                                                                                       | ષષ્ઠ      | કપાટ કહા ? તે વિષે— —                                                               | ४७-६७     |
| પાંચ ઈદ્રિયામાં કામી કેટલી અને                                                           |           | પરિત અને અપરિત ક તે વિષે                                                            | ખ્ય       |
| બાગી કેટલી ક તે વિષે —                                                                   | પપ પક     | ્યાંચે ઈ દિયેાને <b>ા જઘન્ય ઉકૃષ્ટો</b><br>દિવસ પર કે લોકો                          |           |
| યલ ડુકંદ ને લસણુકંદ અન ત                                                                 |           | વિષય કેટલાે કે તે વિષે —<br>સ્ત્રી અનુત્તર વિમાતે જાય કે                            | 30        |
| કાય છે છતાં પ્રત્યેક ક્રહ્યા !<br>તે વિષે                                                | યહ        | स्त्रा अनुत्तर ापनात गाप उ<br>नहि ! ते विषे — —                                     | છછ        |
|                                                                                          |           | પુષ્કર દ્વિપના મનુષ્યો સુર્યંતે                                                     |           |
| દેવલેાકમાં અપકાય કયાં કયાં સુધી<br>હાેય ? તે વિષે — —<br>આદર વનસ્પતિ કર્યા કર્યા તે કરે  | ંપ૮       | 'કેટલે છેટેથા દેખે શ્રતે વિષે —<br>તિર્યંચ વેક્રિય શરીર કરે તો                      | ৬८        |
| ડેકાણે હેાય ? તે વિષે —                                                                  | પહ        | કેવડું કરે ! તે વિષે — —                                                            | હહ        |
| ત્રણ વિગલે દિય કર્યા કર્યા હોય ?                                                         |           | ચક્રવર્ત્તિનુ સ્ત્રીરત્ન કેઠલા<br>૬∙ડકમાંથી આવીને થાય કે તે વિષે                    | ٤•        |
| તે વિગે — —                                                                              | ξo        | ુદ્દ ડકમાવા આવાત થાય : તાવવ<br>વિદ્યાધર તિચ્ર્જા કર્યા સુધી                         | ζ         |
| દેવલે <mark>ોકની</mark> વાવડીમાં પેરા પ્રમુખ                                             |           | mu ? $d$ $uv$ $m$ $mu$ $mu$ ? $d$ $uv$ $mu$ $mu$ $mu$ $mu$                          | 2٢        |
| હેાય કે નહિ તે વિષે —                                                                    | ક્વ       | કુશુઆની જીભ કેવડી હેાય                                                              |           |
| દેવતાને હાડકાં ન હેાય ને                                                                 |           | à lan                                                                               | ८२        |
| દાંત કેમ કહ્યા ? તે વિષે                                                                 | કર        | મનરૂપી કે અરૂપી ? તે વિષે                                                           | 13        |
| અહારિક અણહારિક વિ•ો–                                                                     | 53        | આશાલીકાે છવ કેટલી ઇદિવા                                                             | ળા        |
| એઇદ્રિયનાં જ્ઞાન અજ્ઞાન વિષે                                                             | ६४        | હાય ! તે વિષ                                                                        | - (Y      |
| જીગળીયા મનુષ્ય તિર્ય'ચમાં                                                                |           | જમાલીએ કાલાતિકાંત આહા                                                               | l.        |
| સમકિત લાભવા વિષે—                                                                        | કપ-કછ     | કર્યો ત કાલાતિકાંત કરેા સમ-                                                         |           |
| ચરીમ અચરીમ ? વિષે—                                                                       | 26        | જવેા ! તે વિષે— —                                                                   | ૮પ        |
| તિય° ચ પંચેદિયના ઉત્કૃષ્ટી                                                               |           | જધન્ય સાત હાથની અથગાહ                                                               |           |
| અવગા <b>હનામાં તથા ઉ</b> ત્કૃષ્ટી                                                        |           | વાળા સિદ્ધ થાય અને સિદ્ધન                                                           |           |
| સ્થિતિમાં નાન અન્નાન વિધે                                                                | 56        | જધન્ય અવગાહના એક હાય                                                                |           |
| જળચરમાં જીગલીયાનાે બેદ હેાય                                                              | ł         | અષ્ટ આંગુલતો કહી તેતુ કેમ શ                                                         |           |
| કેનહિં ? તે વિષે –                                                                       | - 190     | ते विपे                                                                             | - 23      |
| આઢમા દેવલાક સુધી તિર્ય ચ                                                                 |           | મતિ જ્ઞાનના જાણવા દેખવ                                                              |           |
| અને મનુષ્યને ઉપજવા આશ્રી                                                                 |           | બંદ તે વિષે                                                                         | ۷۵ -      |
| નિરંતર કહ્યા તેનું શું કારણ                                                              |           | ત્રીજા દેવલેં.કની સ્થિતિ અ                                                          |           |
| તે વિષે — —                                                                              | - ૭૧      | લેશ્યા વિષે — — ·                                                                   | 16-14     |

| વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | પ્રશ્નાંક                                                                           | વિષય પ્રજાાક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| સક્ષ્મ માર્યા મરે નહિ તે৷ તેની<br>ક્રિયા કેમ લાગે ૧ તે વિષે<br>ચકવર્ત્તિ તિમિસ ગુફામાં ૪૯                                                                                                                                                                                                                                                                    | ક<br>કર<br>કર                                                                       | પાંચ સમક્તિ ક્યાં કહ્યાં છે !<br>તે વિષે — ૧-૬<br>સમુર્ગ્રિંગ્ઝમ મનુષ્ય એક સમયે<br>કેટલા ઉપજે કે તે વિષે — ૧૦૭<br>જીવ ગર્ભમાં મરે તેા કેટલા<br>દેવલેાક અને ક્રાઈ નર્ક સુધી<br>જાય કે તે વિષે — ૧૦૮                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 23                                                                                  | ભાગ ૧૦ કશના                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| રાત્રીનાં પ્રતિક્રમણમાં કાઉસગ્ગ<br>શેનેા કરવા ? તે વિગે –<br>માણસાં પચ્ચપાણ નહિ કરતાં<br>અવિરતીપણામાંજ લાભ માને<br>છે તેનુ કેમ ? તે વિગે –<br>ગુર્વાદિકની હાજરી હાેય ને<br>વંદણા કરવી તે તેા ઠીક પણ<br>ગુર્વાદિકની ગેરહાજરીયે શી<br>રીતે કરવું ? તે વિગે –<br>શ્રાવકને સઝાય કરવાના નિયમ<br>વિગે –<br>બ્રહ્મચારીને નાગર વેલનાં પાન<br>ખવાય કે કેમ ? તે વિગે – | 28 E4<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25 | પૃષ્ટ ૪૧૮ થી ૫૦૧ સુધી<br>કેટલાક એવી શંકાએા કરે છે<br>કે જૈનના સાધુએા આગળ<br>માંસાહારી હતા તે શંકાનું<br>સમાધાન માટે નીચેનાં પ્રક્ષો ૧<br>જૈનના સાધુને એકેંદ્રિવના અચેત<br>પુદ્દગળનાં આહાર વિગે — ૨-૯<br>જૈન સાધુને મદ્ય માંસના ત્યાગ<br>વિગે — ૧૦<br>સંત્રમાં નવ વિગય કહી નેમાં<br>ચાર મહા વિગયના નિષેહ<br>બાક્ષીના ભાંગા ? તે વિષે — ૧૧-૧૩<br>શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સંત્રમાં માંસ<br>ના ખાવાવાળાને કેવા કહ્યા છે |
| દેવતાને નિદ્રા આવે કે નહિ ?<br>તે વિષે — ૧<br>છવ ઉપજતી વખત પ્રથમ<br>સમયે કયા યાગથી માહાર                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                     | ના ખાવાવાળાત કવા કહ્યા છ<br>તે તતે શું ફળ ? તે વિષે ૧૪–૧૬<br>શ્રી સ્પય ગડાંગજી સૂત્રમાં માંસ<br>ખાવાવાળાતે થતા દોષો તે વિષે ૧૭-૨૦<br>પાપ તો હિંસાના કરનારતે લાગે<br>છે, તૈયાર પણ ખાનારતે દોષ<br>શાતા એમ બોલતા પ્રત્યે શાસ્ત્રશું<br>કહે છે ? તે વિષે — ૨૧<br>શ્રી આચારાંગજી સૂત્રમાં માંસ<br>મચ્છ વિષે ઊઠતી શંકાએાના<br>સમાધાન માટે — ૨૨-૨૩                                                                    |

| વિષય                                                                                                                                                        | પ્રસાંટ             | વિષય                                                                                                                                                                       | પ્રશ્નાંક           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| શ્રી આચારાંગજી સૂત્રના ભાષાં-<br>તરમાં વાંધાવાળી છ કલમા<br>પકર-પકપ-ક•૭-ક૧૯-ક૩૦<br>કં૩૧ તે કલમોના સમાધાન<br>બિપે પ્રથમ હંદર ગી બગમાં                         |                     | અર્ટીય'નેા અર્થ હાડકાં થતો નથી<br>પણ ઢળીયા થાય છે તે વિષે<br>સત્રોકત દાખલા —<br>માંસના અર્થ વનસ્પતિના દળ<br>અથવા ગીરના થાય છે ત વિષે                                       | ૪૫                  |
| વિગે પ્રથમ પડર મી કલમતું<br>સમાધાન અને માંસાદિકની<br>સ <sup>~</sup> ખડી કેતાં જમણવારમાં<br>જમવાના નિગેહ્વ તે વિગે—<br>સાદી સંખડીમાં પણ જવાના                | २४-२६               | દાખલા — –<br>મરસ્ય શબ્દના અર્થ વનસ્પતિ<br>વિગેરેના ઘાય છે ત વિષે—<br>અદિ શબ્દે હાડકાં અને અદિયં<br>શબ્દે ડળીયા એમ બે શબ્દ                                                  | ४२<br><b>४७-</b> ५० |
| નિબેહ્વ વિબે —<br>માંસાદિક વપરાતા હેાય તે<br>સંખડીમાં વહેારવા નહિં જતા<br>તે રસ્તે થઈ જવા આવવાને।                                                           | ર્હ                 | સુત્રપાઠે જુદા છે —<br>ઢળીયા વિશેની શંકાતું સમાધાન<br>તથા વનસ્પતિનુ પચે દિયની<br>જાતિનું નામ — —                                                                           |                     |
| ા રરહા થઇ જવા આવવાના<br>અધિકાર છે ? તે વિખે —<br>શંકાવાળી કલમ પક્ષ ના<br>ઉત્તરમાં માંસાદિકની ચિંતવજ્ઞા                                                      | २८-३३               | મત્ય શબ્દે ધણી જાતની વન<br>સ્પતિ વીગેરેનાં નામ છે તે<br>વિષે — — —                                                                                                         | _                   |
| કરવાથી માયાવું સ્થાન કહ્યું<br>અને ભાગવે તો હિણ્ણાચારી<br>કહેયા છે <sup>જ</sup> ૃતે વિષે —<br>શંકાવાળી કલમ ૬•૭ મી ના<br>ઉત્તર સક્ષેપથી —                    | <b>३४-</b> ३७<br>३४ | શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના શતક ૧૫<br>મે શ્રી મહાવીર સ્વામી વિષે<br>કપેાત પાક અને કુકુડ માંસના<br>પાક વિષે થતી શંકાઓન્<br>સમાધાન તે શબ્દો વનસ્પતિમાં                              | i                   |
| શંક્રાવાળી કલમ ૬૧૯ મીનાં<br>ઉત્તરમાં માસ અને મચ્છ<br>શગ્દે વનરપતિ થાય છે ? તે<br>વિધે ખુલાસા — —<br>શંક્રાવાળી કલમ ૬૩૦ મીના<br>ઉત્તરમાં માંસ, માંસ ભોંયવ્ત, | ૩૯-૪૨               | પણ છે તે વિષે<br>શ્રી પત્રવણાજી તથા શ્રી આચાં<br>રાંગજી સુત્રમાં મતુષ્ય તિર્ય<br>ચાદિકનાં નામે વનરપતિની<br>જાતિનાં નામ કહ્યાં છે તે વિં<br>વૈદ્યકશાસ્ત્રમાં મનુષ્ય તિર્યાચ | <b>.</b>            |
| અદિય અદિય પડેવેજાના ઉત્ત-<br>રમાં અધાણાદિકનાે ગર્ભ ગીર<br>ખાવા મહયા અને છાડીયાં,<br>ડળોયા, કાંટા વગેરે પરીડવવા<br>કહ્યા છે                                  |                     | ટેવાદિકનાં નામે ઘણી બતલી<br>વનસ્પતિઐાનાં નામેા જણાવ<br>વામાં આવ્યાં તે વિબે—<br>માંસનાે નિંપહ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન<br>નજીમાં ચિતમુનીએ કરેલા છે<br>તે વિબે — —                  | ÷ (;                |

**R R** 

www.jainelibrary.org

| વિષય                                                       | પ્રશ્નાંઠ         | વિષય                                                        | <u>પ્ર</u> ધાર |
|------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------------------------|----------------|
| સમકિત દષ્ટિ, મદિરા, માંસ                                   |                   | દેવ દેવીને નામે ધે <mark>ટાં એા</mark> કડાં                 |                |
| ખાય નહિતે વિષે                                             | \$1               | િ દાર્ગ ગામ વદા બાકડા<br>વિગેરેના થતા વધ વિષે વ             |                |
| માંસાહારથી થતા નુકસાના તે                                  | ,-                | ભાગ ૧૧ આગિયા રુવે                                           |                |
| an                                                         | 50                |                                                             |                |
| માંસાહારીની નરકની ગતિ વિશે                                 | 20                | ્રષ્ટ ૫૦૪ થી ૫૦૮ સુધ<br>પ્રાચીન જૈન ધર્મ વિ <b>ષે, જૈન-</b> | ι.             |
| સત્રોના દાખલા                                              | (90192            | -                                                           |                |
| અનાજના ખારાકમાં થતી હિંસા                                  |                   | ધર્મ અનાદિ છે વેદ પહેલાના<br>જૈન મુર્ગ છે ન્યાગ્યને         |                |
| થી ખાંસના ખાેરાકમાં વિશેષ                                  |                   | જૈન ધર્મ છે, ઋષભાદેવ                                        |                |
| હિંસા અને પાપ કહેલ છે                                      |                   | સ્વામીથી ચાલ્યો આવે છે.                                     |                |
| તે વિગે                                                    | 63-66             | વેદ અને પુરાણના પુષ્કળ<br>દાખલાઓ                            |                |
| માંસના ત્યાગ વિષે <b>ઉ</b> ત્તમ ગતિ                        |                   | કાખલાઓ<br>ગૌત્તમે <sub>જૈ</sub> નધર્મ ચલાવ્યે               | १–१८           |
| અને શુભા ફળ વિષે                                           | 92-9 <b>6</b>     | નથી પણ ગૌત્તમ મહાવીરના                                      |                |
| યત્રાંથે થતા પશુ વધ તથા તે                                 |                   | શિષ્ય થયા છે તે વિગે પુરા-                                  |                |
| સંબંધે માંસાહારનેા શાસ્ત્રોકત<br>નિષેહ તે વિષે             |                   | ણના દાખલાઓ                                                  | ૧ <b>૯</b> –૨૬ |
| ાનગહ તાલગ<br>સુસલમાનના શાસ્ત્રમાં પ્રાણી                   | ۲٥-23             | જૈન ધર્મ બૌદ્ધ ધર્મમાંથી                                    |                |
| ુપ્લગાવાલા ગ્રાહ્યમાં પ્રાહ્ય<br>હિંસા અને માંસાહારનાે નિ– |                   | નીકળ્યેા નથી પણ શ્રા મહા-                                   |                |
| ોહ તે વિષે                                                 |                   | વીર અને બૌદ્ધનું સંમેલનપહુ                                  |                |
| જૈન સૂત્રેામાં દયા માટે જ્ઞાનીએ                            | ८४-६५             | હેાવાના સબધે જૈતેતર દ્રષ્ટિએ                                |                |
| ્યું કહ્યું છે ? તે વિષે                                   |                   | જૈન ગ્ર'થમાં માટા માટા                                      |                |
| ્યુ ચ્લુ અંદતાવના …<br>પારસીક્ષાઇયોના પુસ્તકમાં પ્રાણી     |                   | વિદ્વાનાનાં તથા હર્મન જેકાેબી                               |                |
| હિંસા અને માસ ખારાકના                                      |                   | ના દાખલાથી સિદ્ધ કરેલ છે                                    |                |
| ાહતા અને માસ બારાકના<br>નિષોદ્ધ તે વિષે                    |                   | <b>તે</b> વિષો —                                            | ગુણ-૪૯         |
| અંગ્રેજના <b>ભાઇ</b> બલમાં પ્રાણી                          |                   | ેંજેન ધર્મ ઋપભદેવ ભગવાનથી<br>ચાલ્યા આવે છે તે વિષે          |                |
| િસા અને માંસાહારના નિષેહ                                   |                   | ગેનેતર દ્રષ્ટિએ જૈન ગ્ર <b>ય</b> માં                        |                |
| r N                                                        | 44                | િંગ મહાર પ્રદમ્ય જન ત્ર થના<br>વિદ્યાનાના દાખલાએ —          | પહ-પર          |
| ેંટન સુત્રામાં સાધુને બાવન                                 |                   | જૈન ધર્મની પ્રાચિનતા વિષે                                   | १७-१२          |
| અનાચરણમાં રાજપિંડના                                        |                   | પરમહંસને દાખલા                                              | પઢ             |
| શળ્દમાં માંસ મક્રિરાદિ ચારે                                |                   | ભગવત શબ્દના અ <sub>થ</sub> શુર                              | પષ્ટ           |
| ખાલતા સમાવેશ થાય છે                                        |                   | જિનરાજના અર્થ શ                                             | ે<br>પપ        |
| માટે રાજ પિંડ વિષે                                         |                   |                                                             | પર<br>પર       |
| ગદિરાના નિર્ગેદ્ધ વિગે                                     |                   |                                                             | પછ             |
| મદ્ય અને માખણના નિષેહ                                      |                   | ચિદાનંદના અર્થ શું ?                                        | 40<br>47       |
| 6 ×                                                        |                   |                                                             |                |
| ***                                                        | τ <b>γ</b> α-ταΟ) | ાંતર જનતા અર્થ શું ?                                        | 46             |

| સતચિદાનં દતો અર્થ શું ? — ૬૧ ગ્રાનીન સ<br>અરિહ તનો અર્થ શું ? - ૬૨ સમક્તિનું<br>તિર્થ કરતો અર્થ શું ? - ૬૨ સમક્તિનું<br>પરમાત્માતે! અર્થ શું ? — ૬૩ ગ્રહા સમ<br>પરમાત્માતે! અર્થ શું ? — ૬૪ મુમુક્ષ તિ<br>પરમેશ્વરતો અર્થ શું ? — ૬૪<br>જીંકાર શબ્દોનો અર્થ ? — ૬૬<br>ચિતરાગતું સ્વરૂપ શું ? — ૬૭<br>અરિહ તનું સ્વરૂપ શું ? — ૬૯<br>ક્રિટ્ટ માત્માર્થ                                   | સ્થા કેવી હેાય <mark>ા</mark> — ૮૩<br>હું લક્ષણ્ ? — ૮૪<br>'સ્વરૂપ શું? — ૮૫–૮૮<br>હાધાન વિષે — ૮૯                                                                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| મહેધરનું સ્વરૂપ શું ? — હર સમ દમન<br>બાલ્મા વિષણુ અને મહેધ્વર વિવેકનુ લ<br>ત્રણેનું સ્વરૂપ એક અરહંતનેજ નક'વાસી<br>લાગુ થાય છે ? — ૭૩-૭૪ હિંદુ કોને<br>મહાદેવનું સ્વરૂપ શું ? — ૭૫ સુસલમાન<br>સ્વયંભૂનું સ્વરૂપ શું ? — ૭૬ રહિમાન<br>શિવસ્વરૂપ શું ? — ૭૬ રહિમાન<br>શિવસ્વરૂપ શું ? — ૭૬ પીર કોને<br>ત્રિવિધ શિવસ્વરૂપ શું ? — ૭૯<br>છવ અને શિવમાં તફાવત કેટલે!?<br>તે વિષે — ૭૯ લક્ષ્યા | ો ૯૦<br>વેષે ? ૯૧<br>જીવ વિષે ? ૯૧<br>લક્ષણ વિષે ૯૩<br>જીપાય વિષે ૯૪<br>તા પ્રકારના ? ૯૯<br>તા પ્રેત્રે કહિએ ? ૧૦૧<br>કાતે કહિએ ? ૧૦૧<br>કાતે કહિએ ? ૧૦૩<br>તે કહિએ અને ફકીરનાં<br>શું ? ૧૦૪ |
| પરમાત્મા કોન કાહય અને તેનુ<br>સ્વરૂપ શું ? ૮૦ કાજીને ક<br>કેષળજ્ઞાનનું સ્વરૂપ કેવી રીતે અજજ્જાને<br>જ્જાણવું ? ૮૧ મુસલમાન                                                                                                                                                                                                                                                               | .મલા શું કહે છે ? — ૧૦૫<br>ા ઉપદેશ તે વિષે — ૧૦૬<br>ત અને કાક્ર્સ્તી<br>ાણ ? — — ૧૦૭                                                                                                                                                                                                             |

28





# <mark>શ્રી પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા</mark> <sup>ઉત્તરાર્ધ્દ્ર ભાગ ૧ લો.</sup>

#### -----

# મુનિ શ્રી માહનલાલજી કૃત.

પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ત શિષ્ય



શ્રીમદ્ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી ગ્ર'થમાળા–મણુકા ૧ લાે.

# શ્રી પ્રશ્નોત્તર મેાહનમાળા

#### うそうを

ઉત્તરાર્ક ભાગ ૧ લેા

#### うち

પ્રશ્ન ૧ લું—નવકારમ ંત્રનાં કેટલાક પાંચ પદ કહે છે ને કેટલાક નવ પદ કહે છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર— ભગવતીજી વગેરે સૂત્રમાં પ્રથમજ શરૂઆતમાં પાંચ પદ કહ્યાં છે અને કેાઇ આચાર્યે એ પાંચ પદની સાથે એક ગાયા ઉર્મેરી નવ પદ કર્યા છે એમ પણ કેટલાક કહે છે.

પ્રશ્ન ૨ જું — એ ગાયા કાેઇ સૂત્રની તાે નથી કે ?

ઉત્તર—કાેઇ સૂત્રમાં જેવામાં આવતી નથી.

પ્રશ્ન ૩ જું —એ ગાયા કહેવાના હેતુ શા છે ?

ઉત્તર— હેતુ તાે માત્ર એજ છે કે-મૂળનાં પાંચ પદ છે તેનું માહાત્મ્ય જણાવ્યું છે.

પ્રશ્ન ૪ શું — પાંચ પદનું માહાત્મ્ય કેવી રીતે જણાવ્યું છે તે ગાથા સહિત જણાવશેા.

ઉત્તર—તે માથા આ પ્રમાણે છે. સાંભળાે–એસા પચ નમુક્કારા, તબ્વ પાવ પણાસણાે; મંગલાણ ંચ સબ્વેસિં, પઢમ ં હવઈ મંગલ ૧ આમાં એમ જણાવે છે કે–નમા અસ્હિતાણું, જાવ સબ્વ સાહૂણું, એસા પંચ એ પાંચ નમુક્કારા નમાકાર, નમસ્કાર કરવાની એ પાંચ પદ, સબ્વપાવપણાસણા સર્વ પાપનાે નાશ કરનારાં છે અને મંગલાણું ચ સબ્વેસિં, સર્વ મંગલમાં પઢમ હવઇ મંગલ, આ પ્રથમ મંગળ છે એટલે દુનિયામાં વર્તાતા સર્વ લૌકિક મંગલોમાં આ લોકોત્તર મંગળરૂપ પાંચ પદનું સ્મરણ તેજ પહેલું અને મહા– મંગળ છે.

આનો પરમાર્થ એ છે કે— લોકિક મંગલના અનેક ભેદ છે, પણ તે મંગલનું અમંગલ કેઇ વખત થાય, પરંતુ લોકોત્તર મંગલ આ ભવ અને પર– ભવ સદાય મંગલકારીજ હાય છે માટે ગણધર દેવ જેવા મહાજ્ઞાનીઓએ પણ મંગલાચરણમાં નમા અરિહ તાણું વગેરે પાચ પદનુંજ સ્ટરણ કરેલ છે. જેવી રીતે ગીતા અને ગીતા માહાત્મ્ય ભિન્ન છે તેવીજ રીતે નવકાર મંત્ર (પંચ પરમેષ્ટીમંત્ર) અને તેતું માહાત્મ્ય બતાવનાર છેલ્લાં ચાર પદ એ ભિન્ન છે. આ પાંચ પદ અનાદિ છે અને તે પછીનાં ચાર પદ છે તે કાેઇ આચાર્યની કૃતિ છે.

પ્રશ્ન ૫ મું-તા પછી નવકારમાંત્ર કહેવાનું શું કારણ ?

ઉત્તર—એ તો લોક ભાષાની બાલાવણી છે. મૂળ શબ્દ તા નમુક્કાર છે, પણ લાક રૂઢીએ નવકાર શબ્દ વપરાય છે અને તે શબ્દને લઇને નવપદ કહેવામાં આવે છે. કેટલાક નવપદ ઉપર કહ્યા પ્રમાણે કહે છે અને કેટલાક મૂળ પાંચ પદની સાથે નમા નાણુસ્સ, નમા દ સણુસ્સ, નમા ચરિત્તસ્સ, નમા તવસ્સ આ ચાર પદને મેળવી નવપદ પણ ગણે છે અને દિગ બર જૈન ગ્રંથ રત્નાકરમાં ૐકારમાં પાંચ પદના સમાવેશ કર્યા છે તે વિષેની એક ગાથા નિચ પ્રમાણે કહી છે :---

## अरहंता असरी आइरिया, तहउवज्यया मुणिणो । पढमक्सर णिप्पण्णो, ओंकारो पंच परमेही ॥ १ ॥

એક ૐકાર શબ્દમાં પણ પંચ પરમેેબ્ટીના પાંચ પદનેા સમાવેશ થવાનું કહે છે. એમ સાૈ સાૈની માન્યતા મુજબ ગણના કરે, પણ મૂળ પદ તાે પાંચજ કહ્યાં છે.

પ્રશ્ન ૬ ઠું — નમસ્કારનાં પાંચ પદ કહ્યાં તેમાં પહેલા પદમાં, નમેા અસિંહ તાણું નમસ્કાર હેા અસિંહ તને. આનેા અર્થ તાે એમ સૂચવે છે કે વેરી, દુશ્મન, શત્રુના હણુનારને નમસ્કાર હાે તાે દરેક જીવ પાેત પાેતાના શત્રુને હણે છે તાે તેને નમસ્કાર કરવાે કેમ ઘટે ?

ઉત્તર— શત્રુ બે પ્રકારના હોય છે, એક દ્રવ્ય શત્રુ બીજો ભાવ શત્રુ. દ્રવ્ય શત્રુ તે પોતાના જાનમાલની નુકશાની કરે તે અને ભાવ શત્રુ તે આત્મગુણની હાની કરે તે, હવે દ્રવ્ય શત્રુનો સમાવેશ ભાવ શત્રુમાં પણ થાય છે. ભાવ શત્રુ તે કર્મ છે અને કર્મે કરી દ્રવ્ય શત્રુ ની ઉત્પત્તિ છે. પૂર્વે જ્યારે કાેઈ જીવ સાથે ગૈર બાંધેલું હોય, કાેઇની હાની કરેલી હોય તેજ આ ભવમાં આપણા દુશ્મનપથે, પેઢા થાય છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સ્ત્રત્રના ૨૦ મા અધ્યયનમાં કહ્યા પ્રમાણે અવ્યા મિત્તમમિત્તં च આત્મા એજ મિત્ર અને શત્રુ છે. એટલે આત્તા એજ કર્મનો કર્ત્તા છે, અવ્યા જત્તા વિજત્તા યશુભાશુભ કર્મનો કર્તા પણ આત્માજ છે; માટે કર્મ એજ ભાવ વેરી છે અને બહિં ભાવ શત્રુને હુણે એજ અન્દિુંત. ્રપ્રશ્ન ૭ મું—કર્મને કર્તા જ્યારે આત્મા છે તેા આત્મા આત્માને। વેરી થયે৷ એમ કહી શકાય કે કેમ ?

ઉત્તર — તેમ કહેવાને કાંઇ વાંધાે નથી. કેમકે કષાયઆત્મા, જેગ-આત્મા (અશુભજેગઆત્મા) અને અજ્ઞાનઆત્મા તે આત્માના વેરીજ છે સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવનારા, નરક નિગાેદ્વાદિકનાં દુઃખના આપનારા આત્મકાર્યના વિનાશ કરનારા છુપા શત્રુ તાે એજ છે. શ્રી સૂપગડાંગજી સુત્રના છઠ્ઠા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે कोहં च मार्ण च तहेव मાર્ય જ્ઞોમં चउत्थं સુત્રના છઠ્ઠા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે कोहં च मार्ण च तहेव मार्य જ્ઞોમં चउत्थं સુત્રના છઠ્ઠા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે कोहં च मार्ण च तहेव मार्य જ્ઞોમં चउत्थं સુત્રના છઠ્ઠા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે कोहં च मार्ण च तहेव मार्य જ્ઞોમં चउत्थं સુત્રના છઠ્ઠા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે कोहં च માર્ળ આ ત્રા ર કહ્યા આત્મા છે તે દ્રવ્ય આત્માની સાથે મળી જઇને મૂળ આત્માના સ્વભાવ જે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ તેના છુપી રીતે કે પ્રગટ રીતે પણ નાશ કરે છે, એટલે નિર્મળ આત્માને દાેષિત બનાવે છે. આઠે કર્મને ઉત્પન્ન કરનાર આ ચાર કથાયરૂપી ચંડાળ ચાેકડી છે.

પ્રશ્ન ૮ સું—કર્મને ઉત્પન્ન કરનારાં કર્મના બીજ તેા રાગ અને દ્રેષ એ બેજ કહ્યાં છે તે કેમ ?

ઉત્તર—રાગ વ્દેષ કહેાં કે કષાય કહેા તે એકજ છે. કષાયના ચાર ભેદ જે ક્રોધ, માન, માયા ને લેાભ તેમાં બે પ્રકૃતિ રાગની છે ને બે પ્રકૃતિ દ્વેષની છે. ક્રોધ અને માન્ને**ા દ્વે**ષમાં, માયા તથા લેાભના રાગમાં સમાવે**શ થાય છે. રાગદ્વેષ** એ બેજ કર્માંનાં **બીજ છે અને દ્રવ્યે તથા ભાવે** આત્માને હાની કરનારાં છે.

પ્રક્ષ ૯ સું—કોધાદિ ચારે બાેલ દ્રવ્યે અને ભાવે હાની કેવી રીતે કરે છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર--સાંભળેા દશબૈકાલિક સૂત્રના ૮ મા અધ્યયનમાં ગાથા ૩૮ મી कोहो पीइं पणासेइ माणो विणय नासणो; माया मिताणि नासेइ, ऌोमो सब्व विणासणो ३८.

અર્થ કાંધ જે છે તે દ્રવ્યે ને ભાવે પ્રીતિના નાશ કરે છે દ્રવ્યથી સંબંધીઓ સાથે અને ભાવથી ધર્મ સાથે પ્રીતિ થવા દે નર્ડિ ને હોય તા નાશ કરે. માન જે છે તે પણ દ્રવ્યે અને ભાવે વિનયના નાશ કરે છે. દ્રવ્યે માતા પિતા અને વડીલાેના વિનય થવા ન દે, અને ભાવથી ગુર્વાદિકના વિનય થવા ન દે. માયાથી દ્રવ્યે અને ભાવે મિત્રભાવના નાશ થાય છે. દ્રવ્યે સંસાર વ્યવહારનાં કામ સંખંધી મિત્રભાવ થવા ન દે અને ભાવે સર્વ પ્રાણીઓમાં આત્મવત બુદ્ધિરૂપ મૈત્રી ભાવના થવી જોઇએ તેના નાશ થાય છે. અને જ્યાં લાેભ આવે ત્યાં સર્વ'નાે વિનાશ કહ્યાે એટલે પ્રીતિનાે, વિનયનાે અને મિત્રતાનાે સર્વ'નાે વિનાશ લાેભ કરે છે

પ્રશ્ન ૧૦ મું--કોધીમાં ઉઘાડા કેટલા અવગુણ હેાય ?

ઉત્તર--શાસમાં ક્રોધીનાે અંગે પાંચ અવગુણ માટા રહેલા છે; તે એ કે-ક્રોધી અવગુણ પંચ હે, ઘટે પ્રીત તજે અન્ન. અશુભ બંધ લાેહી બળે, ચૂકે સત્ય વચન ! આ સિવાય ધર્મ અને સદ્ગુણાની પણ હાની કરે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ મું –- માનથી વિનયનાે નાશ કહ્યો તેથી હાની શી થઇ ?

विणओ जिणसासणे मूलं विणयाओ संजमो तवो, विणओ विष्पमुकरस कओ धम्मो कओ तवो. १.

વિનય એ જિનશાસનનું મૂળ છે વિનય એજ સંજમ અને તપ છે. જેણે વિનય મૂક્યેા અને અવિનયમાં જેની વિશેષ પ્રવૃત્તિ થઈ તેને ધર્મ અને તપ શેા કામના છે ? અર્થાત્ વિનય રહિત અવિનીત પ્રાણીને ધર્મ અને તપ વગેરે તમામ શુભ કરણી નિર્શ્વક છે. માની પુરૂષને આ માેટી નુકશાના સમજવી.

પ્રક્ષ ૧૨ મું––માયા (કપટ) કરવાથી મિત્રતાના નાશ કહ્યો તે ઉપરાંત કાંઈ હાની થાય ખરી ?

ઉત્તર—માયા (કપટ) કરવાથી મિત્રભાવના નાશ થાય છે, તેથી માઠાં ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. મલ્લિનાથ ભગવાનના જીવે પૂર્વે મહાબળના ભવે સાધુપણામાં છ મિત્રથી કપટ ભાવે વર્તી છઠ્ઠના અઠમ કર્યા તાેપણ માયા ભાવને લઇને સ્ત્રીવેદની ઉપર્જણ કર્યાં, એમ જ્ઞાતા સૂત્ર જણાવે છે. અને સૂયગડાંગ સૂત્રમાં ચાેકપ્યું કહ્યું છે કે નગ્ન ભાવે વર્તનાર, માસ માસખમણના ઉપવાસના કરનાર જો મનને વિષે માયા ભાવ સેવે તાેપણ અનંતાં ગર્ભાવાસનાં દુઃખ પામશે. અર્થાત માયાના સેવનાર અનંતસંસારા થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૩ મું—લેાભના કરનારને સર્વના વિનાશ કહ્યો તે શું સમજવું ?

ઉત્તર—લેાભના અંગમાં ઉપરના ત્રણે બાેલનાે સમાવેશ થાય છે. લાેભી માણસનાે ક્રોધ બહારથી જેવામાં ન આવે પણ અભ્યંતર ક્રોધ વિશેષ હાેય છે. તેનાે આત્મા વસ્તુ મેળવવાને પ્રજવલિત રહ્યા કરે, વસ્તુની પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાંસુધી તેવાઓના આત્મા ખેદાકુલ રહ્યા કરે, તેના વિરૂદ્ધની વાત ગમે નહિ પણ ઉલટા દ્વેષ કરે. લાેભી માણસને માનની ઇચ્છા વિશેષ રહે છે. પણ ઉલટા માનના ભાંગ થવાથી દ્વેષની કષાયની વૃદ્ધિ થાય છે. લાેભી માણસને વસ્તુ મેળવવા માયા [કપઢ] નું સેવન વિશેષ કરવું પડે છે. તેથી પ્રીતિના વિનયના અને મિત્રતાના નાશ થવા સાથે તમામ દાેષોના ભાગીદાર લાેભી માણસ ગણાય છે. માટે આ ચંડાળ ચાકડી એકંદરે આત્માને અહિતનીજ કરનારી છે. ધર્મને અને માક્ષને અટકાવનારી આ ચાકડી છે.

પ્રશ્ન ૧૪ મું—આત્માના હિતચિંતક પુરૂષે શું કરવું ?

ઉત્તર—તે વિષે દશગૈકાલિક સુત્રના ૮ મા અઘ્યયનની ૩૭ મી ગાથામાં સારેા ખુલાસો આપ્યો છે. સાંભાળાે.

> कोहं माणं च मायं च, लोमं च पाववदृणं । ंवमे यत्तारि दोसाइं, इष्ळंती हियमप्पणो ॥ ३७ ॥

<mark>અપર્થ—ક્ર</mark>ોધ, માન, માયા ને લેાભ આ ચારે પાપનાજ વધારવા<sup>.</sup> વાળા છે. માટે આત્માનું હિત ઇચ્છાનારા જનાએ એ ચારે દેાષાને આત્માનું અહિત કરનારા જાણીને તેના ત્યાગ કરવા.

પ્રશ્ન ૧૫ મું—ઉપર કહેલા ચારે કષાયનેા ત્યાગ કરવાને৷ કાઇ અક્ઞીર ઉપાય છે ? હાેય તાે ઉપકાર <mark>ણ</mark>ુદ્ધિએ બતાવેા.

ઉત્તર—અક્**સી**ર ઉપાય મહાવીર પરમાત્માએ પાેતેજ અનુભવ કરીને બતાવ્યા છે. સાંભળાે શ્રી દશવાકાલિક સૂત્રના ૮ મા અધ્યયનની ૩૬ મી ગાથા.

## उवसमेण हणइ कोहं, माणं मदवया जिणे । मार्य अञ्जव भावेणं, कोमं संतोसओ जिणे ॥ ३९ ॥

અર્ધ—–ઉપશમરૂપી કાકી ભરવાથી ક્રોધરૂપી મહાદરદને∟ નાશ ધાય છે. એટલે ક્રોધને હણુનાર માત્ર ક્ષમાંજ છે. માનનો નાશ કરનાર માદર્વ પણું એટલે નિરભિમાનપણું છે. અર્થાત્ અભિમાન રદ્ધિત થવાથી માતનો નાશ થાય છે. માયાના [કપટના ] ત્યાગ કરવા હાેય તેણે આર્જવપણું એટલે સરલપણું ધારણ કરવું અને જેને લાેભ જીતવા હાેય તેણે સતાેષ ધારણ કરવા. સંતાેષીને લાેભ પરાભવ કરતાે નથી. પ્રક્ષ ૧૬ મું––મહાવીર પરમાત્માએ પાેતે કેવી રીતે અનુભવ્ કર્યો છે ?

ઉત્તર–-સૂયગડાંગ સૂત્રના ૬ ઠુા અધ્યયનની ૨૬ મી ગાથામાં શ્રી મહાવીર સ્વામીની સ્તુતિ કરતા શ્રી ગણધર મહારાજે કહ્યું છે કે–મહાવીર પરમ ત્માએ ક્રોધ, માન, માયા ને લાેભ એ ચારે અધ્યાત્મ દાેષ જાણીને તેનું વમન કર્યું એટલે તેના સર્વથા ત્યાગ કરી અર્હત્પદ મેળવ્યું અને માટા ઝાષીશ્વર થયા, અને પાપકર્મનાં અઠારે સ્થાનકને અટકાવ્યાં.

પ્રશ્ન ૧૭ મું––નમાે અરિહુંતાણું શખ્ઠને માટે ક્રોધ, માન, માયા ને લેભ આ ચારને અધ્યાત્મ શત્રુ કદ્યા તે તેા માેહુનીય કર્મના ભેદ છે તે! શું આંત્માનેા શત્રુ એક માહુનીય કર્મજ છે ને બીજા નથી !

ઉત્તર---આત્મ ના શત્રુ તે આકે કર્મ છે. પણુ મેાડુનીય કર્મની પ્રબલતાથી ને કર્મનું આગેવાનપણું છે. સિદ્ધાંતમાં પણુ એજ વ્યાખ્યા છે કે એક માેડુનીય કર્મનો નાશ થય આઠે કર્મનો નાશ સમજવે એટલે પ્રથમ ઘનઘાતી કર્મ કે જે જ્ઞાનાવરણીય, દશનાવરણીય, મેાડુનીય અને આતરાય એ ૪ કર્મને ઘાતી કર્મ કહ્યા છે તે નિવડ કર્મમાં મેાડુનીય અને આતરાય એ ૪ કર્મને ઘાતી કર્મ કહ્યા છે તે નિવડ કર્મમાં મેાડુનીય અને આતરાય એ ૪ કર્મને ઘાતી કર્મ કહ્યા છે તે નિવડ કર્મમાં મેાડુનીય અને આતરાય એ ૪ કર્મને ઘાતી કર્મ કહ્યા છે તે નિવડ કર્મમાં મેાડુનીય કર્મ રાજા સમાન છે. તેને ક્ષય થતાં એકી સાથે માેડુનીય કર્મ સદિત ચારે ઘાતી કર્મના નાશ થાય છે. બાકીનાં ચાર કર્મ જે વેદનીય, આઉખ, નામ ને ગેાત્ર એ ચાર અઘાતી કર્મ પણ બળી દોસ્ડી સમાન માત્ર આકાર રૂપે રહેલાં તે પણુ નડુિ જેવાંજ શાસ્ત્રકારે ગણીને આઠે કર્મના હુણનાગ અસિડુંત કહ્યા છે. જેમ રાજાને જીતવાથી તેના તમામ રાજ્યને તથા સેના વગેરેને જીતી શકાય છે. તેમ આડિં રાજારૂપી માેડુનીય કર્મને જીતવાથી બાકીના પણ એની મેળેજ જીતી શકાય છે. એટલે આઠ કર્મ આત્માને શત્રુરૂપ છે. માટે નમો કાઢજીન્મ અસિંદ્તાળં આઠ કર્મ રૂપી વેરીને હુણના– રાયે પ્રથમ નમસ્કાર કર્યો છે

પ્રશ્ન ૧૮ મું---આઠ કર્મગ્રુપી વેરીને હણનારને અસિંહ તે કહ્યા તે કર્યે ડેકાણે કહ્યા છે ?

ઉત્તર–-શ્રી ભગવતીજીની ટીકામાં બાબુવાલા છાપેલા પાના બીજાની પુષ્ડી પેલીમાં નમાે અરિહ તાણુંના અર્થ જ્યાં કર્યો છે ત્યાં અસ્હિત શબ્દના અર્થ આ પ્રમાણે છે.

> अड विहं पि यं कम्मं, अश्मियं होड् समय जीवाणं; तं कम्ममरिहंता, अरिहंता तेणवुच'ति ।

અહિંયાં એમ જણાવે છે. કે આઠ કર્મ જે છે તે સકલ જીવને એટલે સર્વ જીવને વેરી ભૂત શત્રુ તુલ્ય છે; તે કર્મંરૂપી વેરીને હણીને જેણે અરિહ તપદ ધારણ કર્ય છે તેને અરિહ ત કહેવા તે પદને પ્રથમ નમસ્કાર કરવામાં આવ્યો છે.

Ł

પ્રશ્ન ૧૯ મું--અહિંયાં એક તર્ક ઉત્પન્ન થાય છે કે શત્રુને હણવામાં કષાયની જરૂર પડે છે; કષાય વિના શત્રુનેા નાશ થતો નથી તેા પછી કર્મવૂપી શત્રના વિના કષાયે શતે નાશ કર્યા ?

ઉત્તર–– તમારી શંકા વિચારવા જેવી છે, તેનું સમાધાન આ પ્રમાણે છે. અગ્નિ બે પ્રકારના છે એક તેજસકાયના અગ્નિ અને બીજો હીમના અગ્નિ. તેજસકાયના અગ્નિથી વન વગેરે અળેલું વખતે પાલાવે પલ્લવિત થાય છે. પણ હીમરૂપ અગ્નિથી બળેલું વન વગેરે કરી પાલવતું નથી દ્રવ્ય શત્રુને હણુવામાં કષાયરૂપ અગ્નિ પ્રજ્વલિત થવાનાે સંભવ છે; પરંતુ ભાવ વેરોને હણુવામાં તેા ક્ષમારૂપ ઠડી અગ્નિનીજ આવશ્યકતા છે. કર્મરૂપી શત્રુને કહ્યું છે કે હણવાને ક્ષાંત્યાહિ ગુણોજ શાસ્ત્રકારે જણાવ્યા છે. સુત્રમાં खमा सुरा अग्हिंता એવે કર્યા શર પુરૂષ છે કે કર્મ રૂપી શત્રુને હણ્યા ? ઉત્તરમાં ક્ષમાવાન એવા અરિહુત ભગવાન કે જેને ઘણા ઘણા પરિસહ ઉપસર્ગો પ્રાપ્ત થતાં પણ એવી ક્ષમા ધારણ કરી દીધી કે જેનું એક રૂં વાડું પણ પ્રજ્વલિત નહિ થતાં તેજ ક્ષમાવડે જેણે કેવળજ્ઞાનને કેવળ દર્શન પ્રગટ કર્યું એજ શુરામાં શૂરા ક્ષમાવાન અરિહુત ભગવાન ક<sup>દ્યા</sup> છે.

પ્રશ્ન ૨૦ મું---ક્ષમારૂપ ઠંડી અગ્નિથી કર્મનો નાશ થાય તે વાત ડીક છે પણ બીજના નાશ થવાને કાંઈ બીજો ઉપાય હાેવા જોઇએ.

ઉત્તર--ળીજો ઉપાય એ કે બીજને અગ્નિમાં શેકીને દગ્ધ કરી **ક્ષીધા પછી વાવે તે**ા તેના અંકુરા કુટે નહિ, તેમ કર્મને ઢગ્ય કરી નાખ-વાયી તેના બીજને આળી નાખવાથી ભવરૂપી અંકુરા પ્રગટ થતા નથી એમ **લગવતીજીની ટીકામાં કહ્યુ**ં છે.

પ્રશ્ન ૨૧ સું––ભગવતીજીની ટીકામાં શી રીતે કહ્યું છે તે જણાવશાે ?

ઉત્તર-–હાજી, સાંભળાે પ**હેલા**જ પદના અર્ઘમાં ચાલતા અધિન કારમાં કહ્યું છે કે :-

दग्ववीजे यथात्यंतं प्रादुर्भवति नांकुरः

कर्म्म बीजे तथा दग्धे, न रोहंति भवांकुरः ॥ १ ॥

2

દગ્ધ કરેલાં બીજને ગમે તેવી જમીનમાં વાવે તેાપણ તેમાંથી અંકુરાની કુટ થતી નથી તેમ કર્મબીજને દગ્ધ કરવાની ભવરૂપી અંકુરે। ઉત્પન્ન થતેા નથી.

પ્રક્ષ ૨૨ મું––બીજને અગ્નિથી શેકી દગ્ધ કરી નાખવાથી તે બીજને। અંકુરાે ન કુટે એ વાત નિર્વિવાદે કબુલ છે પણ તેવીજ રીતે કર્મને બાળવાને બીજો કોઈ અગ્નિ જોઇશે માટે તે અગ્નિ કયેા ?

ઉત્તર--સમજાયું, તમારે જાજ્વલ્ચમાન અગ્નિની જરૂર છે તો તે પણ સાંભળા. ઉત્તરાધ્યયનના ૨૮ મા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે તવેળં વદ્ધિઝજ્જ્જ્ર એટલે તપરૂપી અગ્નિએ કરીને આત્મા સાથે લાગેલાં કર્મને આળીને આત્માને શુદ્ધ નિર્મળા કરે છે અને છેવટની ગાથાના પહેલા બે પદમાં કહ્યું છે કે खवित्ता पुज्वकमाई सजंमेण तवेण व પૂર્વ કૃત કર્મ સંચમ અને તપવડે ખપે છે. એટલે કર્મને સર્બથા નાશ ઘાય છે એટલે સંચમ અને તપરૂપ અગ્નિએ કરેલાં કર્મનો નાશ થવાથી તે ફરીને આત્માને તે કર્મ લાગતાં નથી.

પ્રશ્ન ૨૩ મું––શરીરાશ્રિત શરીરમાં રહેલા કર્મ અને આત્મા અના દિકાળના સહચારી છતાં આત્મા તેજસ કાર્મથુ [ સૂક્ષ્મ શરીર ] ને ક્રમોશ્રિત શરીરને કેવી રીતે બાળી શકે ?

ઉત્તર–-જેમ આત્મા સાથે કર્માશ્રિત શરીરનેા અનાદિકાળનેા સદ્ભાવ છે તેમજ આત્મા સાથે અન તા ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપના પર્યવ રહ્યા છે જેમ અરણીમા અગ્નિનાે સદાકાળ રહેવાનાે સદ્ભાવ છે તેમ,

દુહેા-અગ્નિ અરણીથી નીકળી, બાળે અરણી જેમ;

દેહથી જ્ઞાન પ્રગટ કરી, દગ્ધ બીજ કરે તેમ. ૧

જેમ અર**ણ્**ીમાંથી નીકળેલેા અગ્નિ અરણીને બાળી ભરમ કરે છે તેમ આત્મા જ્યારે બળવાન થાય છે ત્યારે આ સ્થૂલ દેહ કે જે ઔદારિક પ્રધાન શરીર વડે અર્થાત્ જપ તપાદિની ક્રિયા વડે જ્ઞાનાગ્નિ પ્રગટ કરી જે દેહથી કર્મા ઉત્પન્ન થતાં તેજ કર્માશ્રિત દેહરૂપ બીજને દગ્ધ કરી અર્થાત્ બાળી ભરમ કરે છે કે જેથી ફરી તેની ઉત્પત્તિ થતી નથી.

ઉપરોકત ન્યાયે અષ્ટકર્મરૂપ વેરીને હણનારા અરિહ'ત ભગવ'તને ગણધર દેવે પહેલાે નમસ્કાર કર્યા.

પ્રશ્ન ૨૪ મું—સિદ્ધપદ માેટું કે અરિંહુંત પદ માટું ?

ઉત્તર—અરિહાતથી સિદ્ધપદ માેટું છે. અરિહાત તે⊢ ચાર અઘાતી કર્મ સહિત દેહધારી છે. અને સિદ્ધ તે⊩સર્વ કર્મથી સુષ્ર્ત થયા છે માટે સિદ્ધપદ માેટું છે. વળી અસ્હિંત તીર્થ કર મહારાજ દીક્ષા લેતી વખતે પણ सिद्धार्ण नमो किञ्चा સિદ્ધ ભગવ'તને નમસ્કાર કરે છે એમ આચારાંગ સૂત્રનું વાક્ય છે માટે અસ્હિંત પદથી સિદ્ધ પદ માેટું છે.

પ્રશ્ન ૨૫ મું---તાે પછી ગણધર દેવ જેવા મહાપુરૂષાએ પ્રથમ સિદ્ધને નમસ્કાર નહિ કરતાં અરિહ'તને નમસ્કાર કર્યો તેનું શું કારણુ ?

ઉત્તર––સિદ્ધને ઓળખાવનારા અરિહ ત ભગવ ત છે. ગણધર દેવના ગુરૂ પણ અરિહ ત છે. જ્ઞાનના દાતા અરિહ ત છે વગેરે કારણોને લઇને શિષ્યે ગુરૂનુ માહાત્મ્ય પ્રગટ કરવા ગણધર દેવે પ્રથમ નમસ્કાર અરિહ ત ભગવ તને કર્યો હેાય એમ જણાય છે અન્ય મતમાં પણ કહ્યું છે કે––

> ગુરૂ ગેાવિંદ દેાનું ખડા, કિસકું લાગું પાય ; ગેવિંદસે ગુરૂ ખડા, કે જેણે ગેાવિંદ દિયા બતાય. ૧

પ્રશ્ન ૨૬ મું––તાે પછી ઉત્તરાધ્યયનના ૨૦ મા અધ્યયનમાં પ્રથમ મંગળાચરણમાં ગણધર દેવે સિદ્ધને નમસ્કાર કરીને પછી ભાવથી સંજમીને નમસ્કાર કર્યો તેમાં અસ્દ્ધિતને કયા પટમાં ગણ્યા ?

ઉત્તર--અહિંયાં ગણધર દેવે બહુજ વિવેક**યી** બે પદની ઘટના કરી છે. આ બે પદમાં ઘણાં અર્થ ના સમાવેશ થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૭ મું––એ બે પદ અને તેનું સ્વરૂપ કેવા પ્રકાર**નુ**ં છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર--હા, જી સાંભળાે.- सिध्दाणं नम्मो किचा, संजयाणं च मावओ ગણધર મહારાજે પ્રથમ સિદ્ધને નમસ્કાર કરી અને સંયમીને ભાવથી નમ સ્કાર કર્યા. એ પહેલાં ભાંગા.

ર. બીજે ભાગે–સિદ્ધ શબ્દમાં અસ્હિંતને સાથે ગણીને સિદ્ધ અને અસ્હિંત બંનેને સાથે નમસ્કાર કરી પછી તમામ સંચમીએાને ભાવથી નમસ્કાર કર્યાં.

ક. ત્રીજે ભાંગે–સિદ્ધને નમસ્કાર કરીને સંચમી તીથ`ં રથી માંડી તમામ સંચમીને નમસ્કાર કર્યો

૪. ચાેથે ભાંગે–સિદ્ધ અને ભાવથી સંયમ ગુણે વર્તતા તમામ સંયમીને નમસ્કાર કર્યો.

પ્રક્ષ ૨૮ મું––પહેલે ભાંગે સિદ્ધને નમસ્કાર કર્યા તે તેા ઠીક પણ સંયમીને ભાવથી નમસ્કાર કર્યા તે શી રીતે ? ઉત્તર--બ્યવહારથી તેા જૈનધર્મની શૈલી પ્રમાણે રત્નાધિક એટલે ચારિત્રે અધિક હોય અથવા રયણાધિક જેને દીક્ષા સમયે પ્રથમ રજોહરણ શુરૂએ આપ્યા હાય તે રત્નાધિક કહેવાય તે અપેક્ષાએ ગણધર દેવ મહા-વીરના શાસનના તમામ સાધુને નમવા યાગ્ય છે. છતાં મહાવીર ના ગણધરે તમામ સંયમીને ભાવથી નમસ્કાર કર્યા તે અઢી દ્વીપમાં નાના માટા સંયમ શુણે વર્તતા એવા સંયમીના સંયમ ગુણને ભાવથી નમસ્કાર કર્યો છે

### પ્રશ્ન ૨૯ સું –– બીજા ભાંગાનું સ્વરૂપ શી રીતે છે ?

ઉત્તર--બીજ ભાંગામાં અસ્ડિતને સિદ્ધ પદમાં ગણ્યા છે. સિદ્ધના બે ભેક, એક ભાષકા સિદ્ધ, બીજા અભાષકા સિદ્ધ. ભાષકા સિદ્ધમાં અસ્િ હ'ત ભગવ'ત તેરમે ગુણસ્થાનકે વર્તાતા સિદ્ધ ગતિને પ્રાપ્ત થવાના કામી થકા વિચરતા તે ભાષકા સિદ્ધ અને અભાષકાના બે ભેક, એક સંસાર તથા ચૌદમા ગુણસ્થાનવાળા અને બીજા અસંસાર તથા તે મેાક્ષ ગતિને પ્રાપ્ત થયેલા સિદ્ધના જીવ એટલે સિદ્ધના બન્ને ભાંગે તમામ સિદ્ધને નમસ્કાર કર્યા બાદ સંયમીને પહેલા ભાગાની પેઠે લેવું.

#### પ્રશ્ન ૩૦ મું--ત્રીજા ભાંગાનું સ્વરૂપ જણાવશા ?

ઉત્તર--ત્રીજે ભાંગે પહેલાં સિદ્ધને નમસ્કાર કરીને અઢી દ્વીપની અંદરના વર્તમાન સમયે છદ્મસ્થ તીર્થ`કરથી માંડી કેવળપદના તીર્થંકર તથા સામાન્ય કેવળી તથા સંયમ ગુણે વર્તતા તમામ સાધુને ભાવથી નેમસ્કાર.

### પ્રશ્ન ૩૧ સું--ચાેચા ભાંગાનું સ્વરૂપ શી રીતે છે ?

ઉત્તર–-સિદ્ધને નમસ્કાર, ઉપરના ત્રણ ભાંગામાંથી ગમે તે ભાંગે લેવા. પણ સંજયાણું ચભાવઓ અર્ધાત્ તમામ, સંયમી, સંયમ ભાવે વર્તતા એડલે ભાવથી સંયમીઓ ગૃહલિંગી પ્રમુખ સાતમા ગુણસ્થાનની ભાવનાએ વર્તતા એવા ભાવ સંયમી પ્રમુખ તમામ સંયમીઓને ભાવથી નમ-સ્કાર કર્યો.

અહિંચાં ગણધર મહારાજે છે પદના નમસ્કારમાં ખંચે પદને નમસ્કાર જણાવ્યા તેમાં મુખ્યત્વે ભાષકા સિદ્ધમાં અરિહાત પદને આગળ કરી પોતાનુ શિષ્યત્વપણું પ્રગટયણે જણાવ્યુ .

પ્રશ્ન ૩૨ મું--સિદ્ધને રહેવાનું કાેઈ સ્થાન હ<mark>શે</mark> કે કેમ ? ઉત્તર--સિદ્ધને રહેવાનું સ્થાન લાેકાગ્ર ( લાેકોનાે અગ્ર ) ભાગ કહ્યાં છે. પ્રશ્ન ૩૩ મું - લેાકાગ્ર ભાગ કઇ દિશાના લેવા ?

ઉત્તર--ઉર્ધ્વ દિશાનાે લેવાે.

પ્રશ્ન ૩૪ મું—ઉધ્વ દિશાનેા લાેકાબ્ર કેટલાે છે ને સિદ્ધ કેટલામાં ને કયાં રહ્યા છે ?

ઉત્તર—ઉર્ધ્વ દિશાનાે લાેકાચ એક રાજમાં છે ને સિદ્ધના જીવ મતુ-ષ્ય લાેકની અઢી દ્વિપની સીધી લીટીએ અઢી દ્વિપના જેટલાજ વિસ્તારવાળા પ્રદેશમાં એટલે કે ૪૫ લાખ જાેજનની હદમાં ચૌદ રાજલાેકની ઉપરની ટાેચે રહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૩૫ મું—સિદ્ધશિલા, મુક્તિશાલા સૂત્રમાં સાંભળી છે ને તે ઉપર સિદ્ધ રહ્યા છે, એમ સાંભળીએ છીએ તે કેમ ?

ઉત્તર—એ વાત ખરી છે, પણ મુક્તિશિલાના ઉપલા તળીયા ઉપર રહ્યા છે એમ ન સમજવું. પણ મુક્તિશિલાના ઉપલા તળીયાથી એક જોજન છેટે લેાકાથ છે એટલે લેાકના અગ્ર ભાગ છે અર્થાત્ લાકના અંત છે ત્યાં સિદ્ધ ભગર ત રહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૩૬ મું – સિદ્ધને ત્યાંજ રહેવાનું શું કારણ ?

ઉત્તર––ઉપર અલેાક છે માટે ત્યાં અટકયા એમ પન્નવણાજી સૂત્રનું ળીન્તું પદ તથા ઉત્તરાધ્યયન્નું ૩૬ મું અધ્યયન જણાવે છે.

પ્રશ્ર ૩૭ મું– ઉપર કહ્યા સૂત્રમાં શી રીતે કહ્યું છે તે જણાવશાે ?

ઉત્તર--સાંભળા; પ્રથમ ગૌતમ સ્વામીએ પ્રશ્ન કર્યું છે કે--कहिं पडिहया सिद्धा ! कहिंसिद्धा पड्डिया !; कहिं बोन्दिचड्शाणं ! कत्थ गंतुण सि-उझड ! उत्त० अध्य० ३६ गा. ५६ मो.

અર્થ--અહા પૂજ્ય ! અહાે ભગવન ! અહિંથી સિદ્ધ ગતિને પ્રાપ્ત થયેલા સિદ્ધ ભગવ'ત તે કયાં પ્રતિહત થયા ? કયાં ખલાંણા ? કયાં અટકયા ? અર્થાત્ કયાં ગયા તે સિદ્ધ કયાં પ્રતિષ્ઠયા ? કયા રહ્યા ? કયાં શરીરને છાંડ્યું અને કયાં જઇને સિદ્ધ થયા ? આ પ્રમાણે ગૌતમ સ્વામીએ પ્રક્ષ કર્યા બાદ ભગવ'ત મહાવીર દેવે કહ્યું કે હે ગૌતમ ! સાંભળ.

अल्लोए पडिहया सिद्धा, लोयग्गे च पइंट्रिया; इह बोन्दि चडत्ताणं, तत्थ गंतूण सिंज्झइ उ. अ. ३६ गा. ५७ मी. અર્થ' – સિદ્ધ અલેોકે પ્રતિહત થયા, ખલાણા, અટકયા, અને લેાકને અગ્રે લેાકને અ'તે પ્રતિષ્ઠયા રહ્યાં. અહિં મનુષ્ય લેાકમાં શરીરને છાંડશું અને જઇને સિધ્દ ક્ષેત્રમાં સિધ્દ થયા.

પ્રશ્ન ૩૮ સું – સિદ્ધ લાેકના અગ્રભાગે જઇને અટકયા, પરંતુ અનંત શક્તિવાળા સિદ્ધને અલાેકમાં જતાં અટકવાનું કાંરણ શું ?

ઉત્તર--જૈન સિદ્ધાંતાનુસાર લાેકમાંજ ષટે-છએ દ્રવ્ય રહ્યાં છે, અલાેકમાં તાે એક આકાશજ રહેલ છે; માટે જીવ અને અજીવની ગતિ લાેકમાંજ છે અલાેકમાં નથી એવાે અનાદિ સ્વભાવ છે.

પ્રશ્ન ૩૬ મું––મનુષ્ય ક્ષેત્ર અને સિદ્ધક્ષેત્ર વચ્ચે અંતર કેટલું ?

ઉત્તર––સાત રાજનું.

પ્રક્ષ ૪૦ મું– અહિંથી સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં સિદ્ધના જીવને જતાં કેટલે৷ વખત લાગે <sup>ટ્</sup>

ઉત્તર−−માત્ર એકજ સમય લાગે. સમ શ્રેણીએ એક સમયે સિદ્ધ થાય એવું સિદ્ધાંત વાકય છે

પ્રક્ષ ૪૧ સુ`––એક સમયમાં સિદ્ધક્ષેત્ર સુધી સિદ્ધને ગતિ કરવાનું પાતાનું જ આત્મબળ કે કોઇ પદાર્થની પ્રેરણા ખરી ?

ઉત્તર— સિદ્ધનો આત્મા તો અક્રિય છે. ગતિગમન કરવાની ક્રિયા સિદ્ધાત્માને હેાવાના સંભવ નથી, પરંતુ શરીરાકર્ષ ણના અળે આત્માની સ્થિતિ શરીરને વિષે હતી, પણ તે આકર્ષ ણ તૂટવાથી આગ્મા સિદ્ધક્ષેત્રમાં દાખલ થાય છે. જેમ તાકેલા નિશાને બાણુને પહેાંચવાની ગતિ બાણુ મૂકનાર અને બાણુ મૂકવાના કામઠાના જેસ્થી કામઠથી–કમાનથી છુટેલું તીર જેમ નિશાનને ભેદે છે અર્થાત્ તાકેલા નિશાને દાખલ થાય છે તેમ ઉદારિક શરીરથી કરેલા જપ તપદિકના અળે તૈજસ કાર્મ ણરૂપ કામઠથી છુટેલા એટલે કર્મથી છુટા થયેલા સિદ્ધાત્માં પૂર્વાકર્ષ ણુના અભાવ થતાં સિદ્ધક્ષેત્રમાં દાખલ થાય છે.

પ્રક્ષ ૪૨ મું ---આ ન્યાય ઠીક છે, પણુ ખીજા ન્યાય હેાય તાે વિશેષ જાણવામાં આવે.

ઉત્તર--આપણી શંકાએ। ટાળવાને માટે સૂત્રમાં અનેક ન્યાયે। છે. સાંભળેષ હુંમેશા હળવી વસ્તુને ઉચે ચડવાનાે સ્વભાવ છે, એમ તાે સૌ સૌ જાણે છે સિદ્ધાંતમાં આત્માને હળવા અને ભારેપણાના ન્યાયમાં મુકત ઘરેલી તુળડીના સ્વભાવેજ ઉંચી જળને અગ્રભાગે રહેવાના સ્વભાવ છે તેમ ચાર ગતિરૂપ સંસાર સમુદ્રમાં આઠ કર્મના લેપે મિથ્યાત્વાદિ નિવડ ગાંડયાના ભારે કરી આત્મા તળે જઇ બેસે છે. તેજ આતમા જ્યારે કર્માદિકથી નિર્લેપ થાય છે ત્યારે તુંબડીની પેઠે લોકાથ્રે જઇ ઠરે છે. અર્થાત કર્માદદેશ્થી નિર્લેપ થાય છે ત્યારે તુંબડીની પેઠે લોકાથ્રે જઇ ઠરે છે. અર્થાત કર્મ રહિત આત્માની નિલેપ તુંબડીની પેઠે ઉધ્વંગતિજ હાેય છે. વગેરે ભગવતીજી સૂત્રમાં સિદ્ધ પરમાત્માની ઊધ્વં ગતિને માટે અનેક ન્યાય દેશંતો આપ્યાં છે. પ્રક્ષ ૪૩ મુ.—જીવના કર્મ થહેણ કરવાના સ્વભાવ છે તે મૂલના સ્વભાવને છોડીને સિદ્ધ કેવી રીતે થાય ર હત્તર--જીવના અને કર્મના જો કે મૂલના [અનાદિ] સંબંધ છે તાપણ તથા પ્રકારની સામગ્રી મળવાથી કર્મ ગ્રહેણ કરવાનું છોડીને જીવ શિવપણું પામી સિદ્ધ થાય છે પ્રક્ષ ૪૪ મું—આ સંબંધી કાંઇ દબ્ટાંતા છે ? ઉત્તર--હા જી, સાંભળા. પારાના મૂળ સ્વભાવ ચંચળ અને

અગ્નિમાં અસ્થિર રહેવાના [ઉડી જવાના] છે, પણ તથા પ્રકારની ભાવના દેવાથી પારે વદ્ધિમાં સ્થિર રહે છે. અગ્નિમાં દાહકતાના મૂલ સ્વભાવ છે, પણ તથા પ્રકારના પ્રયાગથી મંત્રયાેગ અથવા ઔષધિ વડે બાંધવાથી અગ્નિમાં પ્રવેશ કરનારને અગ્નિ દહન કરતા નથી, તથા સત્ય શિયલના પ્રભાવે પણ અગ્નિ દહન કરતા નથી. અગ્નિનું ભક્ષણ કરનાર ચકાર પક્ષીને અગ્નિ પાતાના સ્વભાવ બદલી જવાથી દહન કરતા નથી. તેમ જ અબ્રક, સુવર્ણ, રત્ન કંબલ અને સિદ્ધ પારાને અગ્નિ દહન કરતા નથી. એચે વખતે અગ્નિમાંની મૂલ દાહકતા કયાં જય છે કે લોહ ચુમ્બક પાષાણમાં લોહ ગ્રહણ કરવાના સહજ સ્વભાવ છે, પણ જ્યારે અગ્નિ ઘી તે મૃત [ ભરમીભૂત ] થાય છે, અથવા તેના દર્પ (પ્રભાવ) ને હરણ કરનારી થીજી ઔષધિથી તેને સંચુકત કરવામાં આવે છે ત્યારે તેના લોહ ગ્રહણ કરવાના સ્વભાવ નષ્ઠ થાય છે. તેજ પ્રમાણે સિદ્ધોમાં કર્મ ગ્રહણ કરવાના યોગ સ્વભાવ જતા રહે છે. ધાન્ય પ્રમુખનું બીજ જ્યાં સુધી તેના મૂલ સ્વભાવમાં વિકાર થયા હેતો નથી, ત્યાં સુધી તેના ધાન્યાં કરની ઉત્ત્પત્તિ કરે છે, પણ જ્યારે તે થયા હોતો નથી, ત્યાં સુધી તેના ધાન્યાં કરની ઉત્ત્પત્તિ કરે છે, પણ જ્યારે તે થીજ બળી જાય છે ત્યારે અં કરતાયિ થતી નથી, તેવીજ રીતે સિદ્ધ

તુંબડીને માટીના લેપ અને કાચીના ભીડાનું દ્રષ્ટાંત આપી જણાવ્યું છે કે તુંબડીને આઠ માટીના લેપ અને આઠ કાચીના ભીડા વડે ભારે થયેલી તુંબડીને જળારાયના તળે જઇને બેસવાને સ્વભાવ છે. લેપ અને ભીડાથી જીવામાં કર્મ બીજ બળી જવાથી નવીન કર્મઅધ થતો નથી. વાસુના સહજ સ્વભાવ ચંચળ વતે છે, પણ જ્યારે પવનને પખાલમાં નિરૂદ્ધ [ભરીને રોકવામાં] કરવામાં આવે છે, ત્યારે તે ચલ સ્વભાવ કેવી રીતે જતા રહે છે તેજ રીતે સિદ્ધાત્માને વિષે કર્મ ગ્રહણ કરવાના સ્વભાવ જતા રહે છે. આ અને એવાં બીજાં દેષ્ટાંતામાં જેમ મૂળના સ્વભાવ બદલાઇ જાય છે, તેમ જીવના કર્મ ગ્રહણ કરવાના સહજ સ્વભાવ પણ સિદ્ધત્વ પામતાં જતા રહે તેમાં શું વિચિત્ર છે ?

અન્ય મતમાં પણ કહ્યું છે કે– શુકાદિ મુનિઓ<sup>ણ</sup> આહાર, લય; મૈથુન અને પરિગ્રહ એ ચાર મૃલની સંજ્ઞાએાના ત્યાંગ કરીને 'પરંધ્રહારૂપ<sup>ે</sup> સિદ્ધ થયા છે. રીવમતઃ---આ પ્રમાણે ''જૈન તત્વસાર" માં કહ્યું છે.

પ્રક્ષ ૪૫ સું – સિધ્દમાં સુખ શું 🕴

ઉત્તર––સંસારમાં જે દુઃખ રહેલ છે તેમાનું સિલ્દમાં કાંઇ ન હાેય તેજ સુખ.

પ્રશ્ન ૪૬ મું––સંસારમાં કૈવા પ્રકારનાં દુઃખ છે કે જે દુઃખ સિદ્ધમાં નથી.

ઉત્તર––ઉત્તરાધ્યયનના ૧૯ મા અધ્યયનની ગાથા તેમાં મૃગાપુત્રે ચાર પ્રકારનાં દુ:ખ જણાવ્યાં છે તે ગાથાઃ---

जम्मं दुक्खं जरा दुक्खं रोगा य मरणाणिय;

अहो दुक्खो हु संसारो जत्थ किसन्ति जन्तवो ॥ १५ ॥

જન્મનું ૧, જરાનું ૨, રાેગનું ૩, અને મરણનું ૪ આ ચાર પ્રકારતાં દુઃખ નિશ્વેથી સંસારમાં રહેલાં છે. તે દુઃખ સિદ્ધમાં નથી એજ અન'તું સુખ.

પ્રશ્ન ૪૭ મું -- જન્મના અને મરણના દુઃખ કાંઈ વર્ણન હશે ખરૂં ?

ઉત્તર–-શાસકાર એ વિષે પ્રથમ ગર્ભવાસનાં દુઃખનું વર્ણુન કરે છે કે ''ઊઠ કેાડી સુઇ સામટી, તાતીકર ચેાબાણાહે', એથી વેઠના આઠ ગુણેરી, ઉધે મુખ ઝુલાણા હે.'' એટલે આ શરીરમાં સાડી ત્રણ કરોડ રૂંવાડાં હોય છે તેમાં એકી સાથે સાડીત્રણ કરોડ સુઇઓ ઉની કરી ચાંપે-ઘોસે તેમાં કેટલી વેઠના થાય ? તેથી આઠ ગુણી વેઠના ગર્ભાવાસનાં જીવને થગનું કહ્યું છે. એથી કરાડ ગુણી વેઠના જન્મતી વખતની શાસકારે જણાવી છે. સુને તેથી અનંત ગુણી વેઠના મરણ સમયની કહી છે. જન્મ સમયથી મરણના અંત સુધીમાં આધિ, વ્યાધિ ને ઉપાધિ તથા રાેગ, જરા; પરવશપણું આદિ દુ:ખાેની સ'સારને અંગે રહેલા જીવાેની કાંઇ સીમા હાેતી નથી. એમાંનાં કાેઇપણુ પ્રકારનાં દુ:ખ સિદ્ધમાં નથી. એજ સિદ્ધનું સુખ. આ ઉપરાંત આપણી કલ્પનામાં પણુ ન આવી શકે તેવું અકલ્પ્યુ, અકથ, અગમ્ય, અતીંદ્રિય અને અનિવ<sup>°</sup>ચનીય એલું આત્માનું સ્વાભાવિક અનંતસુખ સિદ્ધ ભગવ'તને હાેય છે.

પ્રશ્ન ૪૮ મું —સંસારમાં રહેલાં ચાર પ્રકારનાં તથા ળીજાં અનેક પ્રકારનાં દુઃખ જણાવ્યાં તે માંહેલું દુઃખ સિદ્ધમાં નથી તે તો ઠીક. પણ ત્યાં તેમને કરવાનું શું ? જેમ સંસારમાં દુઃખ ઘણાં છે, તેમ સુખ પણ ઘણાં છે. લલે સિદ્ધમાં દુઃખ નથી, પણ ખાવાં, પીવાં આનંદ માજશાખ ઉડાવવાે, રમત ગમતમાં આત્માને આનંદમાં રાખવાે વગેરે સુખામાંનું સુખ સિદ્ધમાં હેાવું તાે જોઇએ અને તે જ્યારે ન હાેય ત્યારે સુખ શાનું ?

ઉત્તર—હે ભાઇ ! એ સુખ તો બધા દેહધારીને માટે છે. સિદ્ધ ભગવંત દેહધારી નથી. સંસારી જીવ સક્રિય છે, સિદ્ધના જીવ અક્રિય છે. જે સક્રિયને કરવાન છે તે અક્રિયને કરવાનું નથી. વ્યવહાર માત્ર સક્રિયને છે, અક્રિયને કોઇ પ્રકારના વ્યવહાર નથી. આચારાંગ સૂત્રનું વાકય છે કે અદ્યમ્મસ્ત વરૂદ્દારી ન વिज्जइ જેને આપણે સુખ માનીએ છીએ તે વ્યાવહારિક સુખ છે તે પૌદગલિક સુખ છે. જે પ્રકાર જે વસ્તુના ભાગ વડે માનેલું સુખ છે તે પૌદગલિક સુખ છે. જે પ્રકાર જે વસ્તુના ભાગ વડે માનેલું સુખ તે કોઇ વખત દુઃખરૂપ થઇને ઉભું રહે છે. દુધપાક, બાસું દી કે શીખંડ વગેરે મિષ્ટ ભાજન જમતાં જેટલા આનંદ થાય છે, તેટલાજ આનંદ બલકે તેથી વિશેષ દુઃખરૂપ તેજ સમય તે વસ્તુનુ વમન કરતાં થાય છે અને બ્યારે તે વિક્રિયા રૂપે પ્રગમે છે ત્યારે તેનાં દુઃખની ત્રીમા રહેતી નથી. તો પછી ક્ષણભરનું સુખ કે ક્ષણ માત્રના આનંદ શા કામના ? કામ ભાગને આશ્રિત સાંસાસ્કિ સુખ તે તા પામ [ં ખસ ] વાળાને ખરજ ખણવાથી થતી મીઠ શ તુલ્ય છે.

> કામ ભોગ પ્યારા લગે, ફલ કિંપાક સમાન; મીઠી ખાજ ખુજાવતાં, પીછે દુઃખકી ખાણુ. ૧

આ સુખ તે સુખ નથી પણ એકાંત દ્ર:ખજ છે. જ્યારે આવા કૃત્રિમ અને કલ્પિત સુખમાં જ્ઞાની પુરૂષાે પણ આનંદ માનતા નથી, તાે પછી સિદ્ધમાં તાે એવાે ખાેટાે આનંદ હાેયજ કયાંથી ? માટે સિદ્ધનું સુખ તાે અવિનાશી બીજાજ પ્રકારનું છે. પ્રશ્ન ૪૯ મું-- સિંહના જીવ જ્યારે અનંતજ્ઞોન, અનંતદર્શન અને અનંતવીર્થ-વંત છે તો તે ભલે દુઃખરૂપ કર્મને ચહુણ ન કરે, પણ સુખરૂપ શુભ કર્માનું ગ્રહુણ કરવાને શું અટકાયત છે ?

ઉત્તર--સિદ્ધાત્માને શભ યા અશભ બંને પ્રકારનાં કર્મ ચહુણુ કરવાનાે અચેાગ છે. કારણ કે કર્માનું ચહુણ સૂક્ષ્મ તૈજસ કાર્મણ શરીર વડે થાય છે. જેનાે સિદ્ધાત્માને અભાવ છે. સિદ્ધાત્માને જ્યાેતિષ, ચિદ્ અને આનંદના ભર સમહથી સદા તપ્તિ હોય છે. સખ દ્રઃખની પ્રાપ્તિનાં કારણ ભૂતકાળ સ્વભાવાદિ પ્રયાેજકાેના સિદ્ધાત્માને અભાવ છે. સિદ્ધાત્મા નિર'તર નિષ્ક્રિય [ક્રિયા રહિત ] છે. અથવા સિદ્ધાત્માનું સુખ વેદ્દનીય કર્મના ઉદયથી નહિ પણ ક્ષયથી ઉત્પન્ન થયેલું અનંત છે, અને કર્મો શાન્ત થયેલાં તેની સ્થિતિ પુરી થયે નાશ પામેલાં હેલાને લીધે કર્માં સિદ્ધના સુખના હેતુ થઈ શકતા નથી. તાત્પર્ય કે સિદ્ધાત્મા કર્માતું ગ્રહણ કરતા નથી; જેમ લેોકમાં ક્ષુધા અને તૃષા [ ભૂખ અને વરસ ] થી મુક્ત−તૃપ્ત થયેલા સ'તાેષી જીવને તૃપ્તિની કાલ મર્યાદા હાેતી નથી. જુતેન્દ્રિય સંતુષ્ટ યાેગીને કંઇપણ ગ્રહણ કરવાની વાંછા હાેતી નથી. અથવા જેમ પૂર્ણ પાત્રમાં કંઈપણ માતું નથી તેમ સદા ચિદાન દામૃતથી પરિપૂર્ણ સિદ્ધાત્મા કિંચિત્ કર્મ ગ્રહણ કરતા નથી. જેમ મનુષ્યને અદ્ભુત નૃત્ય દર્શન િનાટક–નાચના જોવા ] થી સુખ ઘાય છે, તેમ સિદ્ધોને વિશ્વના વર્તાવ∫વૃતાન્ત–અનાવ ] રૂપ નાટકના જોવાથી નિત્ય સુખ વતે<sup>°</sup> છે–અખંડ સુખ વતે<sup>°</sup> છે.

પ્રક્ષ પ૦ સું––સિદ્ધોને કર્મે ન્દ્રિય, જ્ઞાનેન્દ્રિય કે શરીર કંઇ નથી વો તેઓ અનંત સુખ કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરે છે ?

ઉત્તર — લાેકમાં કોઇ જવરાદિથી પીડિત હોય તે કદાચિત્ ઉઘતા હાેય ત્યારે તેનાં સગાં વહાલાં તે સુખમાં છે. જગાડશા નહિ, એ પ્રકારે બાેલે છે. નિદ્રાવસ્થામાં ઇન્દ્રિયજન્ય ગુખ કે કરપાદાદિની ક્રિયા કંઇ દેખાતું નથી. તો પણ સૂતેલા માણસને સુખ હાેવાનું કહેવામાં આવે છે. તેમ જાગ્રત્ ( જ્ઞાનાદિ ઉપયોગવાળા ) સિદ્ધોમાં સદા સુખ હાેય છે. અથવા જે યાેગી આત્મજ્ઞાનામૃતનું પાન કરતા પોતાને સુખી માને છે તેવા કોઈ સંતુષ્ટિથી પુષ્ટ અને જિતેન્દ્રિય મુનિને બીજો માણસ પૂછે કે 'આપને કેમ છે ' ? ત્યારે તે 'સુખી' એવા જવાબ આપે છે તે ક્ષણે તેને કોઈ ઉત્તમ વસ્તુના સ્પર્શ, ભાજનના યાેગ, ગંધગ્રહ, દર્શન કે શ્રવણ તેમજ પાણિપાદાદિની ક્રિયા કંઇ હોતું નથી, તો પણ તે સંતાેથી મહાત્મા 'હું સુખી છું' એમ વારંવાર કહે છે. તેનું જ્ઞાન સુખતેજ જાણે છે. જ્ઞાનહીન તેનું કથન કરવાને સમર્થ નથી. એજ પ્રમાણે સિદ્ધીમાં ઇન્દ્રિઓના વિષયેા અને ક્રિયાએા વિના અન'ત સુખ છે. તેમના સુખભરને તેએાજ જાણે છે. જ્ઞાની તે કહેવાને સમર્થ નથી કેમકે તે નિરૂપમ છે. જૈનતત્ત્વ સાર.

પ્રક્ષ ૫૧ મું— અન'ત જ્ઞાની તીથ'ંકર મહારાજે તેા સિદ્ધનાં સુખનું સ્વરૂપ જાહ્યું હશે, તેા તેવા જ્ઞાની પુરૂષોના કથનથી સિદ્ધનાં સુખનાં સ્વરૂપનેા કાંઇક પણ પ્રકાશ હોવો જોઇએ. તો તે વિષે સૂત્ર ક્રાંઇ જણાવે છે ખરૂ

ઉત્તર—સૂત્ર એમ જણાવે છે કેઃ—મનુષ્ય લાેકમાં કે દેવલાેકમાં એવા કાેઈ પદાર્થ નથી કે તેની ઉપમા દઇને સિદ્ધનાં સુખને અન'ત જ્ઞાની તીર્થ કર મહારાજ પણ બતાવી શકે ?

પ્રક્ષ પર મું—સિદ્ધનાં સુંખના મુકાબલામાટે લાેકમાં કોઇ એવા પદાર્થ નથી કે ઉપમા દઇ અતંત જ્ઞાની પણ સમજાવી શકે તે સમજાયું પણ જે સુખ જોવામાં આવે તે કહી શકે તાે ખરા કે ?

ઉત્તર---વનવાસી ભીલને રાજાએ પોતાના મહેલમાં છ મહિના રાખી તેના કર્ણ પુટપર કાંઇ પણ અવાજ નહિ પડવા દેતાં અનેક પ્રકારનાં રસ વ્યંજન અહિત મિષ્ટ ભાજના, પુખ્પની શય્યા અને અરીસાભુવનની અંદર નેત્રને ગમતા અનેક પદાર્થોથી લેવાતા આંનંદ આ તમામ સુખના અનુભવવાળા ભીલ જ્યારે પાતાના કુટું અને મળે ત્યારે તેને કેંઇ પૂછે કે ભાઇ તું આટલા વખત કર્યા રહ્યો, તે શું ખાધું પીધું અને તે શું કર્યું ? વગેરે પૂછતાં તે ભીલ શું ઉત્તર દઇ શકે ? એક વાહ ! વાહ ! સીવાય કાંઇ કહી શકે નહિ. તેમ મહાવીર જેવા અનંતજ્ઞાની પુરૂષે પણ ગોત્તમના સિદ્ધના સુખના પૂછેલા પ્રક્ષના ઉત્તરમાં એજ ઉત્તર આપ્યા કે, સિદ્ધનું સુખ હું તાણું દેખું છું, અનુભવું છું, પણ કહેવાને શક્તિવાન નથી. જેમ મુંગાને અલૌકિક સ્વપ્ન આવે તે શું કહી શકે ? તેમ જ્ઞાની પુરૂષે બિહનાં સુખને તાણુના શક્તિવાન છે, પણ કહી શકે ? તેમ જ્ઞાની શરાવાન નથી.

પ્રક્ષ પર મું—તો હવે ટુંકામાં સિદ્ધનું સુખ જાણી શકીએ તેવે. ોઇ દાખલો છે ?

ઉત્તર—શાસ્ત્રમાં ન્યાય દાખલા તાે ઘણા હાેય પણ આપણે એક ટુંકાજ દાખલાથી સમજી શકીએ તેવાે ન્યાય શ્રી પદ્મવણાજી સૂત્રના બીજા ડાણ પદમાં જણાવ્યો છે. તે અગે દાખલ કરીએ છીએ.

> नवि अध्थि माणुस्साणं, तं सोक्ख नविब सञ्च देवाणं; जं सिद्धाणं साक्खं, अव्वाबाहं उवगयाणं, ॥११॥

सुरगण मुह सम्मत्तं, सब्बद्धा पिंडियं अणंतराुणं; णवि पावइ मुचिसुहं, णंताहिं विवग्ग बग्गूविगोहिं. ॥ १ ४॥ सिद्धरस सुहो रासी, सब्बद्धा पिंडिए जइ हवेजा; से।णंत वग्ग भइओ, सब्वागासेण माइज्जा. ॥ १५॥

અર્થ — સિદ્ધ ભગવંતને નિરાબાધ સુખ જે પ્રાપ્ત થયું છે તેવું સુખ નથી મનુષ્યમાં કે નથી દેવતામાં. ૧૩ સર્વ દેવતાના સમુદાયના ત્રણે કાળનું સુખ એકત્ર કરે તથાપિ સુકિતના સુખના અનંતમા ભાગે આવી શકતું નથી. ૧૪ ત્રણે કાળના ( ગયોકાળ, વર્તામાનકાળ અને આવતો કાળ તેના ) જેટલા સમય થાય તેના વર્ગ કરી, તેને અનંત ગુણા કરે તેટલું દેવતાનું સુખ એકઠું કરે તાે પણ સિદ્ધમાં સહેલું છે. તેના માટે છેવટની બે ગાથામાં જણાવે છે કે—

> णिष्छिन्न सव्वदुक्खा, जाइ जहा भरण वंधण विमुक्ता; अव्वाबाहं सेाक्खं, अणुहोंति सामयं सिद्धा. ॥ २१॥ अतुल सुहसा रगया, अव्वाबाहे य णोवमं पत्ता; सव्व मणागयर्थ्द, चिद्रंति सुही सुहंपत्ता. ॥ २२॥

અર્થ—શારીરિક અને માનસિક સર્વ દુઃખને। ક્ષય થયેા, જન્મ, જરા, મૃત્યુના અધનથી મુક્ત થયા એવા સિદ્ધ સદૈવ પરમ સુખનેા અનુ-ભવ કરે છે એવા શાક્ષતા સિદ્ધ છે. ॥ ૨૧ ॥

અતુલ્ય સુખસાગર નિરાળાધ અનુપમ સુખને પ્રાપ્ત થયેલા અપર્ય-વસિત અનંત કાળ સુધી (સર્વ આવતા અનંતકાળ સુધી) એકાંત સુખ, સુખને સુખમાંજ રહે છે ॥ ૨૨ ॥ બસ આજ સિદ્ધ ભગવ તનું અનંતું સુખ. આ પદમાં સિદ્ધ સંબંધીની ઘણી હકીકત જાણવાં જેવી છે અને કેટલીક શાંકાઓનું સમાધાન પણ ત્યાંથીજ થઇ જાય તેમ છે.

પ્રશ્ન ૫૪ મું—સિદ્ધને રહેવાનું સ્થળ તો માત્ર ૪૫ લાખ જોજનની લંબાઇ પહેાળાઇની હદમાંજ છે, તાે તેમાં અનંતા જીવ મુક્તિ ગયા અને જશે તે બધાના સમાવેશ કેવી રીતે થઇ શકે ? આ વિષે ઘણાં લાેકોને મહત્ શંકા ઉદ્દભવે છે; તો તે વિષે કાંઈ સૂત્રમાં ખુલાસા છે ? હાેય તાે જણાવશાે ? ઉत्तर— ઉपरना કહેલ અધિકારમાં કહ્યું છે કે— ગાथा — जत्थय एगो पिद्धो, तत्थणंता भवक्खय विमुका । अण्णोण्णा समोगाढा पुद्रा सब्वेवि लोगंते ॥९॥ फुसइ अणंते सिद्धे, सब्ब पएसेहिं नियम सो सिद्धा । तेवि असंखेज्ज गुणा, देसपएसेहिं जे पुद्रा ॥१०॥

અર્થ—જ્યાં એક સિદ્ધ હેાય ત્યાં અન'ત સિદ્ધ હેાય. સિદ્ધ એટલે ભવભ્રમણરૂપવિનાશ તેથી ૨હિત તથા જન્મ મરણરૂપભવનાે ક્ષય કરી, સર્વ કર્મથી, મુકત થયેલા એવા સિદ્ધ પરમાત્મા અન્યાન્ય-પરસ્પર એક બીજામાં મળેલા લાેકના અ'તને સ્પર્શીને રહ્યા છે. ૯

પોતાના આત્માના સર્વ પ્રદેશમાં એક સિદ્ધ, અન'ત સિદ્ધના આત્માના સ્પર્શ કરીને રહ્યા છે. એકેક સિદ્ધને અસ'ખ્યાતા આત્મપ્રદેશ છે તે સર્વ દેશથી વા પ્રદેશથી સ્પર્શી રહ્યા છે. ૧૦

આનેા પરમાર્થ એ છે કે ૪૫ લાખ જેજનની માહેલી કેાર અન'તા સિદ્ધના સમાવેશ આ પ્રમાણે થાય છે કે–જ્યાં એક સિદ્ધ ત્યાં અન'તાસિદ્ધ અને જયાં અન'તાસિદ્ધ ત્યાં એક સિદ્ધ, એટલે અન્યાન્યસિદ્ધના જીવા કરસીને રહેલ છે. માટે સમાવેશના વાંધા આવતા નથી.

પ્રશ્ન પપ મું.—એકેક સિદ્ધને રહેવાની જગ્યા કેટલી હોય?

ઉત્તર—જે મનુષ્ય અહિંથી સિદ્ધ થાય તેનાં શરીરનાં પ્રમાણમાંથી ત્રીજો ભાગ બાદ કરતાં બાકીના બે ભાગના જેટલી, એક સિદ્ધ જગ્યા રાેકે.

પ્રક્ષ પક્ મુ`.—થેાડામાં થાેડી અને ઘણામાં ઘણી કેટલી અવધેણા વાળા સિદ્ધ થાય ?

ઉત્તર—શેાડામાં થાેડી એ હાથની, અવગાહનાવાળા અને મધ્યમ સાત હાથની, અને ઉત્કૃષ્ટી પાંચસે ધનુષ્યની અવગાહનાવાળા સિદ્ધ થાય. પાંચસે ધનુષ્યની, અવગાહનાવાળાના સિદ્ધ શેત્રમાં ત્રણસે તેત્રીશ ધનુષ્યને બત્રીશ આંગુલના અને બે હાથના અવગાહનાવાળાના એક હાથને આઠ આંગુલના ઘન પડે. એટલે બે હાથથી, માંડીને પાંચસે ધનુષ્ય સુધીની અવઘેણાવાળા મનુષ્યા સિદ્ધ ગતિને પ્રાપ્ત થાય છે તા તેની હદમાં રહેલા મધ્ય અવગાહનાવાળાના પણ જે જીવ સિદ્ધ થાય તેના ત્રીજો ભાગ બાદ કરતાં શરીરના બે ભાગ જેટલી જગ્યા સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં સિદ્ધના જીવની, અવગાહના રહે. પ્રશ્ન પછ મું––સિદ્ધનો જે ધન કહ્યો તે ઘન શું ? ને અવગાહના શું ? અને ત્રીજા ભાગે હીન શરીરના ઘનમાં અનંતા સિદ્ધના પ્રવે**શ** કેવી રીતે થઇ શકે ? વગેરે સમજી શકાય તેમ જણાવશાે ?

ઉત્તર––પન્નવણાજીમાં કહ્યું છે કે–झसरीग जीव घળા, સિદ્ધ ભગવંત અશરીરી છે, પાંચ શરીરમાંનું એકે શરીર નથી, તે જીવનાે ઘન એટલે જીવના અસ'ખ્યાતા આત્મ પ્રદેશના મળેલા સમુહનો જે ઘન–તે ઘન, તે અસ'ખ્યાત પ્રદેશમાં ઘનને જેટલા આકાશ પ્રદેશ અવગાહીને રહેવાપણું તે અવઘેણા એટલે અરૂપી આત્મ પ્રદેશમાં એક બીજાનું સંમિલનપણું થવામાં– એકળીજામાં મળી જવામાં અટકાયત થાય નહિ.

પ્રશ્ન પ૮ મું–-દરેક સિદ્ધના જીવ જીઠા, જુદા રહેવામાં શેા વાંધેા આવે ?

ઉત્તર— મેક્ષ થવાનું ક્ષેત્ર અને મેક્ષ પ્રાપ્ત થયેલા સિદ્ધાત્માનું ક્ષેત્ર માત્ર પિસ્તાળીશ લાખ જેજનનુંજ છે, અને મેક્ષિનો પ્રવાહ અનંતકાળનો ચાલતો છે, ત્રણ કાળમાં એ પ્રવાહ બંધ થાય તેમ નથી. વળી સમગ્રેણી એજ સિદ્ધ થાય. જ્યાં કલ્પના કરીએ ત્યાં મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં એકવાલાગ જેટલી પણ સિદ્ધ થયા વિનાની જગ્યા રહી નથી, જો કે જે જીવ મનુષ્ય ક્ષેત્રમાંથી સિદ્ધ થયા તે સિદ્ધ પાતપોતાના મૂળ સ્વભાવમાં દરેક સિદ્ધાત્મા ગુદાજ છે. જે જગ્યાએ એક જીવ સિદ્ધ થયા છે, તેજ જગ્યાએ અનંતા અનંતા જીવ સિદ્ધ થયા છે. અને એકે સિદ્ધને અનંતા અનંતા સિદ્ધાત્માઓ ક્રરશીને રહ્યા છે. તથાપિ દરેક સિદ્ધાત્મા જીદાજ છે. તેનું કારણ કે અરૂપી અરૂપીમાં મળી જતાં સ'કીર્ણ થાતુ નથી.

પ્રશ્ન પ૯ મું--એવા કાેઇ દાર્શનિક પૃરાવા છે ?

ઉત્તર—-મકાનની અંદર એક દીપક હતાં. ત્યાં બીજો દીપક મૂકયાં. તેમા તે પ્રકાશ મળી ગયા કે કેમ ? અર્થાત્ એક દીપકના પ્રકાશમાં બીજા દીપકના પ્રકાશ મળી ગયા તેમ ત્રીજા ચાથા એમ એક મકાન અંદર અગણિત દીવા મૂકે અર્થાત્ જેટલા દીપક મૂકે તે તમામના પ્રકાશ એક બીજામાં મળી જાય, પરંતુ દરેક દીપક અને તેનો પ્રકાશ પાતપોતાના સ્વભાવમાં જીુદાજ છે. પ્રકાશના મળેલા સમૂહમાં એક બીજાને વ્યાઘાત જેમ થતો નથી, તેમ સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં રહેલા એક સિદ્ધાત્મામાં અન તા સિદ્ધનું એજ પ્રમાણે સમજી લેવું. એટલે દીપક રૂપ આત્મા અને પ્રકાશ રૂપ આત્મ પ્રદેશ દરેક સિદ્ધાત્માના મૂળ સ્વભાવે જીુદાજ છે અને ક્ષેત્ર સ્વભાવે જ્યાં કલ્પના કરે ત્યાં અનંતા છે. પ્રક્ષ ૬૦ મું—મુકિત માર્ગ'નેા પ્રવાહ નિરંતર ચાલતાે રહે, અને સંસાર ખાલી થાય નહિ. આ વાક્ય પરસ્પર વિરૂદ્ધ કેમ ન પડે?

ર૩

ઉત્તર—આ વિષે પૂર્વા દુંના ૪ થા ભાગમાં ૩૧ મા પ્રશ્નમાં ઘણ્ણો ખુલાસા કરવામાં આવ્યા છે. તાપણ વિશેષ ખુલાસાને માટે સાંભળેા. અનંત જ્ઞાની ભગવ તે જે ભાવ જાણ્યા તેજ પ્રકાશ્યા. ભગવ તનું એ વચન અસત્ય નથી, પણ અલ્પ બુદ્ધિવાળા જીવાના ચિત્તમાં તેના વિચારમાં તે વાત બેસે નહિ. એ સ્વાભાવિક છે. એ ઉપર અલૌક્તિક દર્ષાત છે, તે સાંભળતાંજ શ્રોતાજનાનું મન સ્થિર થાય તેમ છે. નદ્દીઓનાં દ્રદ [મૂળ]માંથી [દ્રહમાંથી] નક્ષી પ્રવાહ નીકળીને સદાકાળ સમુદ્ર ભણી વહે છે, તાપણ દ્રદેા [દ્રહેા] ખાલી થતાં નથી. નદ્દી પ્રવાહ બંધ થતા નથી, અને સમુદ્ર કદ્દી પૂર્ણ થતા નથી. તેવીજ રીતે સંસારમાંથી નીકળીને ભવ્ય જીવા મુક્તિમાં જાય છે, તાપણ સંસાર ખાલી થતા નથી, ભવ્ય જીવા ખુટતાં નથી, અને મુક્તિ ભરાતી નથી. આ દેવ્ટાંત અને દાધ્ટાન્તિકનું સામ્ય-સરખાપણું સમ્યક્ પ્રકારે અવલોકન કરનારની અર્દ્યદનમાંજ પ્રતીતિ થશે, અન્યત્ર નહિ.

બીજી પણ એક લાગુ પડતું દ્રષ્ટાંત પ્રમાણના <sup>જા</sup>ણુકારોએ એ સાંભળવા યાેગ્ય છે. કેઇ બુદ્ધિશાળી જન્મથી માંડીને મરણ પર્ય'ત ત્રણ લાેકના સર્વ-શાસ્ત્રોનું હિંદુઓના ષડ્ [છ] દર્શ'ન અને ચવન સાસ્ત્રોનું, આત્મ શક્તિથી પઠન કરતો અસંખ્ય આયુષ્ય નિર્વેદ્ધન કરે, તાેપણ તેના અશ્રાન્ત પાઠથી તેનું [હૃદય] કઠી શાસ્ત્રાક્ષરાથી પૂર્ણ થાય નહિ. શાસ્ત્રાક્ષરો ખૂટે નહિ અને શાસ્ત્રો ખાલી થાય નહિ. તેવીજ રીતે સંસારમાંથી ગમે તેટલા ભવ્યા મુકિતમાં જાય તાેપણ મુક્તિ પૂરાય નહિ. ભવ્યા ખૂટે નહિ અને સંસાર ખાલી થાય નહિ. અર્થાત્ મુક્તિ પાર્થ નહિ. ભવ્યા ખૂટે નહિ અને સંસાર ખાલી થાય નહિ. અર્થાત્ મુક્તિ માર્ગ અંતરાય વિના વહેતા રહેશે. આ દ્રષ્ટાંત અને દાર્બ્ટાન્તિકની ભાવના વિગ્ને [જાણુકારા] એ સ્વચિત્તમાં ચિન્તવી લેવી અને એવા અનેક દષ્ટાંતા યાેજવાં. [જૈનતત્ત્વસાર,]

પ્રક્ષ ૬૧ મું — સિદ્ધ પરમાત્માને ત્યાં કરવાનું શું ?

ઉત્તર—કેવળજ્ઞાન દર્શ`નના ઉપયોગની ૨મણુતામાં–આનંદમાં ૨હેવા શીવાય બીજી કાંઇ કરવાનું નથી. ઘ્રી પન્નવણાજી સૂત્રનાં બીજાં પદમાંની ૧૨ મી ગાયામાં કહ્યું છે કેઃ—

केवल्णाणु बउत्ता, जाणंति सन्वभाव गुणभावे;

पासंति सब्दओ खल्ल, केवळ दिट्ठो हिणंताहि ॥१२॥

અર્થ — સિદ્ધના જીવ, કેવળગ્રાનના ઉપયોગવડે સર્વ દ્રવ્ય પ્રદાર્થોના દ્રવ્ય ગુણ પર્યાયને જાણે છે, તેમજ કેવળ દર્શાનવડે સર્વ ભાવને દેખી રહ્યા ส อนส์ ริสต เขโลสเ อินนิเมศ์ - อน

28

છે, અર્થાત્ કેવળજ્ઞાન અને કેવળ દર્શાનના ઉપયોગની રમણતામાં રહેવું તેજ તેમનું કર્તાવ્ય તેજ તેમને કરવાનું.

પ્રશ્ન ૬૨ મું — સિદ્ધનું સ્વરૂપ કેવું હશે ?

ઉત્તર — " જૈનતત્વસારમાં " પરપ્રદ્ધના સ્વરૂપનું વર્ણન કર્યું છે ત્યાં સિદ્ધ પરમાત્માનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તે આ રીતે પરોપકારમાં પરાયણતા [ તત્પર ] વીતરાગ, સર્વદ્રા અને સર્વદર્શી આપ્તો [ વસ્તુનું સ્વરૂપ જેવું હોય તેવું કથન કરનારા ] એ પરપ્રદ્ધનું નિવેદન આ પ્રમાણે કર્યું છે. પરપ્રદ્ધ નિર્વિકાર, નિષ્ક્રિય, નિર્માયી, નિર્માહી, નિર્મત્સર, નિરહ કાર, નિઃસ્પૃહ, નિર્વેકાર, નિષ્ક્રિય, નિર્માયી, નિર્માહી, નિર્મત્સર, નિરહ કાર, નિઃસ્પૃહ, નિર્વેક્ષ, નિર્ગું બુ નિરંજન, અક્ષર [ અવિનાશી ] અનાકૃતિ, અનંતક, અપ્રમેબ્ટ [ અપાર ] અપ્રતિક્રિય, અપુનર્ભવ, મહાદ્ય, જયાતિર્મય, ચિન્મય,આનંદ્રમય, પરમેબ્ટિ, વિભુ, શાસ્વત સ્થિતિયુક્ત, રોધ વિરાધ રહિત, પ્રભા સહિત, જગત જેનું નિઃસેવન કરે છે અને જેના ધ્યાનના પ્રભાવથી ભક્તો નિવૃત્તિને પામે છે એવા ઇશ્વરરૂપ છે.

પ્રશ્ન ૬૩ મું — સિદ્ધ વિષે બીજા દાખલાએ। હાેય તાે તે પણ જણાવશેષ ?

9त्तर—प्रज्ञाप्रकाश स्तोत्रमां जाथा उ छ थी क्र्यु छे डे— येनादि मुक्ती किळसंगिसिद्धा, माथा विमुक्तीगत्त कर्मबंधाः एकस्वरुपा कथिता कवींदेः सिद्धांत झाखेषु निरंजनास्त.

અર્થ — સિદ્ધ સંબંધે એક જીવ આશી આદિ છે, પણ અંત નથી. અને સર્વ સિદ્ધ આશી આદિ અંત રહિત છે, એટલે અનાદિ સિદ્ધ છે. માયા એટલે કર્મથી મુકત થયેલા, તેમને કર્મના બંધ ગયા છે, એટલે ફરીને કર્મના બંધ થતો નથી. સિદ્ધ અન તા છે, પણ એક સ્વરૂપી તંજોમય કર્વીટ્રેં કહ્યા છે. એટલે કવિના ઇંદ્ર જે ગણધર મહારાજ તેમણે સિદ્ધાંતને વિષે શાસ્ત્રને વિષે નિરંજન દેવનું સ્વરૂપ આ પ્રકારે જણાવ્યું છે-કે નિરંજન દેવ સિદ્ધ ભગવત આ પ્રકારના છે.

प्रश्न ६४ मुं—सिद्ध निरंजन हेव डेवा प्रधारना छे ? उत्तर—सांलणे।— तेषांनकायोनमनोनरूपं. महाकविनामकलस्वरुपं; नेच्छानमोह पुनरागमोन, हेेपे। न वेषो न मदो न मानः ॥ નિરંજન દેવ કેવા છે ? તો કે તેમને કાયા [ પાંચ શરીરમાનું શરીર ] નથી, મન નથી, રૂપ નથી, માટા કવીશ્વર તે પણ રૂપને કળી શક્યા નથી. ઇચ્છા નથી, માહ નથી, સંસાર વિષે ફરી આવવું નથી, દેષ નથી, વેષ નથી, મદ નથી, માન નથી.

सिद्धान नायों न नरोनक्लीबाः वक्कुःवयोगा न चलानसंति;

न श्रेष्टि संहार कृदोन दश्या, भोगार्थिनोना कृति धारकानः ॥ ५ ॥

અર્થ:—સિદ્ધ તે સ્ત્રી વેદે નથી, પુરૂષ વેદે નથી, નપુંસક નથી, વાત કરવા યેાગ નથી, એટલે આપણું મુખે કહી શકીયે તેવા નથી, અથવા મન, વચન, કાયાના યાેગ નથી, ત્યાંથી ચળવાવાળા નથી, અથવા ચલન સ્વભાવ નથી, શ્રેષ્ટી સંહાર કરતા નથી, દ્રષ્ટિગાેચર આવે એવા નથી. ભાેગના અર્થી નથી, આકારવ ત નથી, આવા નિરંજન દેવ સિદ્ધ સ્વરૂપી રહ્યા છે.

પ્રક્ષ કપ મું—જેને આપણે નિર'જન કહીએ છીએ. સિદ્ધ કહીએ છીએ. તેને અન્યમતમાં ઇશ્વર કહે છે. તો અન્યમતના શાસ્ત્રમાં ઇશ્વરનું સ્વરૂપ કેવું કહ્યું છે ?

ઉત્તર—ઇશ્વરના સ્વરૂપ માટે વેદાંત મતમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે– - नमूमिर्नचापोनवहिनवायु, नचाकारा मास्तननिद्रानतंद्राः

नग्रीष्मी नशीती नद्रेषो नवेषो, नयस्यास्तिमूर्तिस्विमूर्त्तिस्वमीडे ॥१॥

અર્થ – ઇશ્વરનું સ્વરૂપ તે ભૂમિ–પૃથ્વીરૂપ નથી, પાણીરૂપ નથી, અગ્નિરૂપ નથી, વાચુરૂપ નથી, આકાશરૂપ નથી, નિદ્રારૂપ નથી, તંદ્રારૂપ નથી, ઉષ્ણુ નથી, શીત નથી, દેષમય નથી, વેષરૂપ નથી, કેાઇ પ્રકારની મૂર્તિ કે ત્રિમૂર્તિરૂપ ઇશ્વર નથી.

પ્રશ્ન ૬૬ મું—તાે હવે ઇશ્વિર કેવા છે ? તે સ્વરૂપ જાણવું જોઇએ.

उत्तर----ध्रियर अर्जशाश्वतंकारणम् कारणानाम् शिवंभाषकं कैवलं भाषका नामः तुरियंत्तमः पारमाइ तहीनं, प्रपद्ये पर पावन् द्वैतहीनं ।। १ ।।

અર્થ — ઇશ્વર અજન્મ છે, જન્મ લેતા નથી, શાશ્વતા છે, કારણુનું પણ કારણુ છે એટલે આપણું જેની ઉપાસના કરીએ છીએ, તે પણ તેમની ઉપાસના કરે; શિવસ્વરૂપી કેવલ્યસ્વરૂપી જ્ઞાનીએાજ તેમનું સ્વરૂપ કહી શકે. ત્રણ પ્રકારની વય માંહેલી વય નથી. આદિ અંતર રહિત પરમપદને પ્રાપ્ત થયેલા પવિત્રમાં પવિત્ર અદ્વૈત એકજ ઈશ્વર સ્વરૂપે છે. २९

ઉત્તર—શ્રી આચારાંગજી સ્વનું પાંચમું અધ્યયન તેને। છઠ્ઠો ઉદેશે। અને ભાષાન્તરની કલમ ૩૩૦ થી ૩૩૩ સુધીમાં કહ્યું છે કે—

> सब्बे सराणियइति तक्का जत्थण विज्जंति, मत्तितथण गाहिता, ओरा अप्पतिहाणरस खेयन्ने (३३०)

ભાષાન્તર—( મુકિતના સુખમાં રહેનારા જીવેાની જે અવસ્થા વર્તે છે તે જણાવવા ) કાેઇપણ શબ્દો સમર્થ થતા નથી, કાેઇપણ કલ્પનાં દાેડી શકતી નથી, અને કાેઈપણની મતિ પહાેંચી શકતી નથી ત્યાં સકલકર્મ રહિત એકલા જીવ સંપૂર્ણ જ્ઞાનમય બિરાજે છે. (૩૩૦)

પ્રશ્ન ૬૮ મું—મુક્તિ સ્થિત જીવ માટે સૂત્ર શું જણાવે છે ? ઉત્તર—નીચેની કલમમાં મુક્તિ સ્થિત જીવ માટે એમ જણાવે છે કે-

सेणदीहे, णहरसे, णवटे, णतंसे, णचडरंसे, णपरिमंडले, णकिन्हे, णणीले, णल्लोहिए, णसुकिल्ले, णसुरहिगंधे, णतुरहिगंधे, णतति, णकडुए, मकसारो, णणबिले, णमहुरे, णकक्खडे, णमउए, णगरेए, णलहुए, णसीए, मउण्डे, णणिध्दे, णलुक्खे, णकाउ, णश्हे, णरांगे, णह्त्थी, णपुरिसे, णअन्नहा, पंरिण्णे साण्णं ॥ ( ३३१ )

ભાષાન્તર—તે મુક્તિ સ્થિત જીવ નથી લાંબા, નથી ટુંકો, નથી ગાળ, નથી ત્રીકાેણ, નથી ચારસ, નથી મંઠળાકાર, નથી કાળા, નથી લીલાે, નથી રાતાે, નથી પીળાે, નથી ધાળાે, નથી સુગંધી, નથી કાળાં, નથી લીલાે, નથી રાતાે, નથી પીળાે, નથી ધાળાં, નથી સુગંધી, નથી દુર્ગંધી, નથી તાખા, નથી કડવા, નથી કસાયેલાે, નથી ખાટા, નથી મીઠાે, નથી કર્કશ, નથી સુકુમાર, નથી ભારી, નથી હળવાે, નથી ડંડા, નથી ગરમ, નથી સ્નિગ્ધ, નથી રૂક્ષ, નથી શરીરવાળા, નથી જન્મધરનાર, નથી સંગપામનાર, નથી સ્ત્રીરૂપ, નથી પુરૂષરૂપ, નથી નપુંસકરૂપ, કિંતુ જ્ઞાતા અને પરિજ્ઞાતા થઈ બિરાજે છે. ( 33૧ )

પ્રશ્ન ૬૯ મું—છેવટનાં બે સૂત્રોમાં સિદ્ધ ભગવાંત માટે શું કહ્યું છે **?** ઉત્તર—છેવટમાં જૈનસિદ્ધાંત એમ જણાવે છે કે—

उबमाणविःजत्ती । अरूबीसत्ता । अपयस्स पयं णत्थि । [३३२ ] सेणमदे, णरूवे, णेगधे, णरसे, णफासे इ॰चेताबांत त्तिवेगि ।। ३३३] ભાષાન્તર—સુકત જીવેાને જણાવવા માટે કાેઈ ઉપમાં છેજ નહિ. કેમકે તેએાની અરૂપી હયાતી રહેલી છે. તેમજ તેએાને કરોા પણ અવસ્થા વિશેષ છે નહિ, માટે તેમને જણાવવા માટે કાેઇ શખ્દની પણ શકિત નથી. [ ૩૩૩ ]

કેમકે તેઓ નથી શબ્દરૂપ, નથી સ્પર્શરૂપ, નથી રૂપરૂપ, નથી ગ'ધરૂપ અને નથી રસરૂપ. [અને વાચ્ય વસ્તુના વિશેષ તો માત્ર એ શાબ્હાદિક પાંચ ગુણુજ છે તે મુક્ત જીવામાં છે નહિ. માટે તેઓ અવાચ્ય છે. [ ૩૩૩ ]

સિદ્ધ પરમાત્માની વ્યાખ્યા ઉપર કહ્યા પ્રમાણે સૂત્રમાં કહી છે તે મૂળપાઠ સાથે જણાવી.

પ્રશ્ન ૭૦ મું—સિદ્ધ ભગવંત મનુષ્ય ક્ષેત્રથી એટ**લે** આપણાથી સાત રાજ છેટે રહ્યા છે તો એટલે છેટેથી તે આપણું કલ્યાણ<sub>ં</sub> કેવી રીતે કરી શકે?

ઉત્તર—આપણું કલ્યાણ તે આપણેજ કરવાનું છે. એટલે જે રસ્તે પરમાત્માએ મુક્તિ મેળવી; સિદ્ધ પદ ધારણ કર્યું છે, તે રસ્તાને આપણે પકડશુ; — તે પંથને વિષે ચાલશું, તો આપણે પણ તે પદને ધારણ કરી શકશું. એટલે જ્યારે સિદ્ધ સમાન આપણે આત્મા શકિતવાન થશે યારે તે આપોઆપ પાતેજ મુક્તિ પદ મેળવી શકશે, માટે આપણું કલ્યાણ તાે આપણેજ કરવા શકિતવાન છીએ. તાેપણ સાતરાજ રહ્યા-સિદ્ધ પરમાત્મા પણ આપણા આત્માનું કલ્યાણ કરવાને શકિતવાન છે તે વાત કાઢી ન ખવા જેવી નથી.

પ્રક્ષ ૭૧ મું—શું ન્યાયથી તે આપણું કરી શકે છે ?

ઉત્તર—એક તો એ કે—તેમના ધ્યાનના પ્રભાવથી આપણા આત્મા નિવૃત્તિ પામે છે. બીજી કારણ નીચેના ન્યાયથી જાણરોા. પ્રજ્ઞા પ્રકાશમાં કહ્યું છે કે:—

यथाऽग्नि तापःसुख दोजनानां, शीतं मदा इंति न शंसयोति ; श्री सिद्ध जायेहि तथा चज्ञेयं, पापं प्रकृषं च किमत्र चित्रं

અર્થઃ—્યથા દ્ધ્ટાંતે–જેમ અગ્નિનેાતાપ દ્વર રહ્યા મનુષ્યોને સુખ રૂપ થાય છે. એટલે ટાઢથી પરામવેલા મનુષ્યોની શીતને હણવાને સકાય અગ્નિ શકિતવાન છે. એ દ્ધ્ટાંતે સિદ્ધ પરમાત્માના સ્મરણ વડે ઘણાં પાપના સમુહના નાશ થાય તેમાં શું આશ્ચર્ય. અર્થાત્ સિદ્ધ પરમાત્મા સાત રાજ છેટે રહ્યા, પણ તેમનાે ભય આપણા આત્માનુ કલ્યાણ કરે છે, તેમાં આશ્ચર્ય નથી.

પ્રશ્ન ૭૨ મું—મુક્તિ વરવાની ઈચ્છા કોને ન હાેય ?

ઉત્તર---મુકિત વરવાની ઇચ્છા સૌ કાેઇને હાેય છે. દુનિયામાં જેટલા ધર્મ, જેટલા મત, જેટલા પાંચ વર્તે છે, તે તમામ મુકિતને વરવાની ઇચ્છા ધરાવે છે. અને પાતપાતાના ધર્મમાંજ મુકિત માને છે. જો કે કોઈ કેવા સ્વરૂપે કે કાેઇ કેવા સ્વરૂપે મુક્તિના બાેધ આપે છે, અને મુક્તિના માર્ગ બતાવે છે, અને ભકતોને એમજ બાેધે છે કે, અમારામાંજ મુકિત મળે તેમ છે. પાતાના પાંચમાં મુકિત મળવાને માટે સાેનેરી માટા અક્ષરના મુકિત ફાજના બાેર્ડ મારી આ ફાજ મુક્તિ જવાની છે એમ પણ જણાવે છે. આ ઉપરથી એમ તાે નિશ્વય થાય છે કે મુકિતને વરવાની ઇંગ્છા તમામ ધર્મવાળાને ર**ડા** છે.

પ્રશ્ન ૭૩ મું—તમામ મનવાળા મુકિતને વરવાના ખરા ?

ઉત્તર--- ઇચ્છા તાે તમામની હાેય પણ મુકિત તેમને વરશે કે નહિ, તે એક પ્રશ્ન છે. આ મુક્તિઝુંદરીના સ્વયંવરમાં મળેલા તમામ ધર્મના અધિકારીઓ એમજ માની બેઠા હાેવા જેઇએ કે મુક્તિઝુંદરી અમનેજ વરશે--અમારી કોટમાંજ વરમાળ નાખશે. પણ વરમાળા કોની કોટમાં નાખવી અને કેાને વરવું તે તેના હુદ્દવની વાત છે.

પ્રક્ષ ૭૪ સું––સુકિત સુંદર્રી કોને વરમાળા નાખશે. ?

ઉત્તર—-જે તેને લાયક જણાશે તેને અર્થાત્ મુક્તિને વરવાના લાચકતાના શુણે৷ જેનામાં જોવામાં આવશે તેની કોટમાં મુક્તિસુંદરી વરમાળા નાખશે એ વાત સત્ય છે.

પ્રક્ષ ૭૫ સું—–મુક્તિસુંદરીને વરવાવાળામાં કેવા ગુણા હાેવા જોઇએ ? અને સ્વયંવર સંબ`ધીની હકીકત સંક્ષેપે જણાવશો. ?

ઉત્તર—સાંભળા :–મુક્તિ તે મુક્તિ સુંદરી, તેને વરવાની ઇચ્છા ધરાવનારા ક્રિયા વાઢી, અક્રિયા વાઢી, જ્ઞાન વાઢી, અજ્ઞાન વાઢી, વિનય વાઢી, જડ વાઢી, સાતાવાઢી, ભ્રમ વાઢી, આઢી ત્રણસે ત્રેસડ મતવાઢીઓ રાજા મહારાજાપણે પૂજાતા, મનાતા, અમેજ માક્ષના અધિકારી છીએ,અમનેજ મુક્તિ સુંદરી વરવાની છે; એવી ઇચ્છા ધરાવનારા દરેક મતવાઢીઓ રાજા તરીકે જાણવા. મુડિત સુંદરીની સુમતિ ઢાસી [ રાજા રાણાને ઓળખાવનારી ] અને સમક્તિ રૂપી વરમાળા [ જેની ડાેકમાં પડી તે મુક્તિના અધિકારી થઇ ચૂકયો. ] હાહ્માંડરૂપી મંડપને ટોચે રહી અદશ્યપણે પાતાને વરવા મળેલા ના ગુણેાનું નિરીક્ષણ કરતી, તેમજ સુમતિ દાસી દરેક પંથના સેવન કરનારાની તમામ હકીકત જણાવતી એક બીજા પંથનું અર્થાત્ મતવાદીઓનું ઉલંઘન કરતી નિરીક્ષણ કરતી ચાલી જાય છે.

પ્રક્ષ ७૬ મું — મુકિત સુંદરી કેવા ગુણુવાળાને વરવાની ઇચ્છા ધરાવતી હશે ?

ઉત્તર—જે ગૃણે৷ વડે પાેતે જે પદ મેબવ્યૂં છે. તેવાજ ચણુવાળા એટલે પાેતાના ખરાબરી ગૃણે৷વાળાને વરવાની ખ્ચ્છા ધરાવે છે, અને તેનેજ શાેધતી ફરે છે. અર્થાત્ પાેતાની દીવ્યૂ દ્દષ્ટિ વડે તેને જીએ છે.

પ્રશ્ન ૭૭ મૂં—મૂકિત સૂંદરીને કેવા ગ્રૂણેાવાળા પુરૂષેા જોઇએ છીએ તે તેા જણાવા ?

ઉત્તર- લ્યેા, જીએા સાંભળા-

पंचासव परित्राया, तिगुत्ताछमुसंजया, पचनिग्गहणा धोरा, निग्गंधाउग्जुदंसिणो. ॥११॥द० अ०॥ ३॥ हत्थसंजए, पायसजए, वायसंज संजए इंदियस, अज्झप्परए सुसमाहिअप्पा, सुत्तत्थं च विअण्णइजेसभिक्खु ॥ द०अ०१०गा० १५ ॥ तवोगुणप्पडाणम, उड्जुमईक्रोति संजमरयस, पगीसहें जिणतम, सुनहा सेगाइनारिछगछ. ॥ अ०४ गा० २७ ॥

અર્થ — [મૂકિત સુંદરી આવા પુરૂષોની શોધ કરે છે.)

હિંસાદિ પાંચે આશ્રવના યાગી, મન આદી વર્ણ ગૃપ્તિએ ગૃપ્તા ષટકાય- પૃથ્ળ્યાદિ છકાયના રક્ષક; પાંચે ઇદ્રિયેાના નિગ્રહ કરવાવાળા, બાવીસ પરિસહ ઉપન્ન થયે, ધેર્ય ધારણ કરવાવાળા, સાયા કપટરૂપ ગ્રન્થિ રહિત, સંચમ સામી જેવી દ્રષ્ટિ છે [એવા નિગ્રેંથ કે. જના] હાથ, પગ, વચન અને ઇદ્રિયેા એક ત સંચમ રૂપજ હોય તથા ' अच्यात्मग्ર: પ્રશસ્તધ્યાના સકત–શુભ ધ્યાનમાં જ આસક્ત હોય, જના આમા સદાય સમાધિમાં લીન હોય. સૂત્ર અને અર્થના વિજ્ઞાન સહિત યથાતથ્ય જાણ હોય, એવા હોય તેને હું ખરા ભિક્ષુ કહૂ છું n [ તે ભિક્ષુ ] તપના ગૂણે કરી પ્રધાન, કપટ રહિત–સરલ. મતિવ'ત, ક્ષમાવ'ત, અને સચમને વિષે રમણતા કરવાવાળા અને પરિસહાને જીતવાવાળાને, ઝુંગતિ [માક્ષની પ્રાપ્તિ–મૂક્તિ સુંદરી વરવી ] સુલભ છે. ઉપરાેક્ત ગુણુવાળા પુરૂષોને મુકિત–સુંદરી વરવા ઇચ્છા ધરાવે છે. અને પાતાના સ્વામીને માટે સુમતિ દાસી પણ લાયક વરની શાેધમાં ફર્યા કરે છે અને ઉપર કહ્યા ગુણુવાળાનીજ ડોકમાં માળા નખાવાની છે.

પ્રશ્ન ૭૮ સું —આમાં કાંઈ ધર્મને। મતભેદ ખરે৷ કે અમુક ધર્મ માં આવા ગુણુવાળા હેાય તેનેજ સુકિત સુંદ**રી** વરવાની ?

ઉત્તર—મહાવીરે એમ કાંઈ જણાવ્યું નથી, કે અમુક ધર્મવાળા મુકિતના અધિકારી છે. પણ એમ તો ચાકસ કહી ગયા છે કે અમુક અમુક ગુણવાળાનેજ મુકિત વરવાની છે. ગમે તે મતમાં, ગમે તે પ'ધમાં કે ગમે તે ધર્મમાં ગૃહવાસમાં કે ત્યાગી દશામાં ઉપર જણાવેલા ગુણે જેનામાં હશે તેને મુકિત સુંદરી અવશ્ય વરવાની. સુમતિ સખી પણ તેવાજ પુરૂષોને બતાવવાની અને તેવા ગુણેવાળાનીજ ડાેકમાં ક્ષાયક સમક્તિ રૂપ માળા પડવાની. જેની ડાેકમાં યથાખ્યાત જ્ઞાયક સમક્તિની માળા પડી, તે મુક્તિનો અધિકારી મુકિત સુંદરીનો વર થઇ ચૂકયેા.

( ઇતિ મુકિત સુંદર્શનો સ્વયંધર. )

પ્રશ્ન ૭૯ મું—માેક્ષ પામેલા તે પાછા આવે ખરા કે કેમ ?

ઉત્તર—આચારાંગજીમાં કહ્યું છે કે–મુકિતમાં વાસ કરનાર તેને જન્મ ધરવેા નથી. જેન તત્ત્વસારમાં પરપ્રદ્ધાના સ્વરૂપનું વર્ણન કર્યું છે તેમાં 'અપુનર્ભવ ' કહ્યો છે જૈન સિદ્ધાંતમાં ''નમાથ્થુણ'" ના પાડમાં ' મયુળगावર્તિ ' નથી ફરીથી અવતરવું જેને सिद्ધिगड એહવી સિદ્ધની ગતી છે. એટલે સિદ્ધ ગતિમાં ગયા–સિદ્ધ થયા તેને ફરી અવતરવું નથી. તથા વિજ્ઞાન વક્ષભ એ નામનું પુસ્તક સંવત ૧૯૭૯ માં છપાયું છે–આવૃત્તિ ચાથી. તેના પૃષ્ટ ૧૮ મેં કહ્યું છે કે–માક્ષ પામનારા મોક્ષ પામ્યા પછી પાછા આવતા નથી. તેવું ગીતાજીના ૧૫ માં અધ્યાયના ૬ ફા શ્લોકમાં શ્રી કૃષ્ણ પ્રભુએ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૮૦ મું — શ્રી ગીતાજના મૂળ શ્લાક ડેવી રાતે કહ્યો છે તે જણાવશે: ?

ઉત્તર--ગીતાજીનાે મૂળ શ્લાક આ રીતે છે-સાંભળા --

### नतद्धासयते सूर्यो, नशशांकोन पावकः । यदात्वाननिवर्तते, तथ्दाम परमं मम ॥ ६ ॥

અપર્થ− જે પદને સૂર્ય, ચંદ્રમા કે અગ્નિ પ્રકાશ કરી શકતા નથી અને જે પદ્ને પામીને ફરી ચાેગીએા પાછા આવતા નથી તે મારૂ ઉત્તમ ધામ છે. ૬.

तेमજ પ્રज्ञा પ્રકાશમાં પણ કહ્યું છે કે–નિરંજન પદ પામ્યા પછી ' पुनरागमोन ' આ સંસારમાં કરી આગમન તેમનું હોતું નથી.

પ્રશ્ન ૮૧ મું—ભગવતીજી વગેરે સૂત્રોમાં જ્યાં નમેાચ્યુણુંના પહ આવે છે ત્યાં પહેલું નમેાચ્યુણું સિદ્ધ ભગવંતનું, બીજું અસ્દિંત તીર્થ કર મહારાજનું ને ત્રીજું ધર્મ શુરૂતું એમ ત્રણુ નમાચ્યુણું કહેવામાં આવે છે. તેમાં એક સવાલ ઉઠે છે કે—પહેલું નમાચ્યુણું સિદ્ધ ભગવંતનુ. છે ને તેમાં શુણુ તો બધા તીર્થ કરના આવે છે તેનું કારણુ શું ?

ઉત્તર—નમાેચ્શુહ્યુંતો સિદ્ધ ભગવંતનુંજ છે, પણ જે તીર્થ`ંકરેા માેક્ષગતિને પામીને સિદ્ધ થયા તે તીર્થ`ંકરાેના ગુણેાનું વર્ણન કરીને સિદ્ધનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે,

પ્રશ્ન ૮૨ મું—જ્યારે પહેલા નમાેથ્શુણ માં તીર્થ કર અને સિદ્ધ બંનેના ગુણેવો સમાવેશ થાય છે, તો પછી બીજી તિર્થ કરતું જીદું પાડવાતું શું કારણ ?

ઉત્તર−બીન્નું નમાેગ્શુણું વર્ત'માન તીર્થ'કરને માટે એટલે કેવળપ તીર્થ'કર હયાતી ધરાવતા હાેય તેને માટે કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૮૩ મું---તીર્થ કર હયાતી ન ધરાવતા હાેય તો ?

ઉત્તર––તીર્થ'કરની હયાતી ન હેાય તો સિદ્ધનું તો ખરૂંજ અને ગુરૂની હયાતી હેાય તો ગુરૂનું.

પ્રશ્ન ૮૪ મું––તીર્થ કર અને ગુરૂની હ્યાતી ન હોય તો ?

ઉત્તર--એક સિદ્ધનુંજ નમાેશ્યુણું સૂત્રના ન્યાયથી જણાય છે.

્રપ્ન પ્રક્ષ ૮૫ મું––સ્વના મૂળ પાઠથી ઉપરના પ્રક્ષોનેો ખુલાસેો થાય તેમ છે ?

ઉત્તર--હા, જી. મૂળ પાઠમાંજ તમામ ખુલાસા છે.

પ્રશ્ન ૮૬ મુ'––અમારા સાંભળવામાં તો ત્રણ નમેાથ્યુણ કહેવાં એમ ધારણામાં છે તો ત્રણ નમાથ્યુણું કહેવાનું કાેઇ સૂત્રમાં છે ? હાેય તો તે જણાવશા ? ઉત્તર— ઉવવાઇ સૂત્રમાં અંબડ સંન્યાસીના સાતસે ચેલાના સંથારા વખતે પહેલું નમાથ્યુણું સિદ્ધનું, બીજીું ભગવંત મહાવીરનું, ને ત્રીજીું તેમના ગુરૂ અંબડનું એ પ્રમાણે ત્રણે કહ્યા છે.

પ્રક્ષ ૮૭ મું --- તીર્થ`કરની ગેરહાજરીએ સિદ્ધનું ને ગુરૂનું બેજ નમાથ્શુણું કહેવાનું કયાં કહ્યું છે ?

ઉત્તર—રાયપ્રશ્રેણી સૂત્રમાં પ્રદેશી રાજાએ સ'થારા કર્યા છે, ત્યાં પહેલું નમેાથ્યુણું સિદ્ધનું ને બીજીું કેસી સ્વામી ગુરૂનું મૂળ પાઠે કહેલ છે.

પ્રશ્ન ૮૮ મું એકલું સિદ્ધનુંજ નમાચ્યુણં કાઇએ કહ્યું છે ખરૂં ?

ઉત્તર—ज્ञાતાજી સૂત્રમાં અહીંન્નક શ્રાવકે સમુદ્રમાં સાગારી સંધારે। કર્યો છે ત્યાં મૂળ પાઠે એક સિદ્ધનુંજ નમાચ્યુણું કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૮૯ મું—આ ઉપરથી એમ તો જણાય છે કે તીર્થ`કર કે ગુરૂ હયાતિ ધરાવતા હાય તાેજ તેમનું નમાેચ્યુણું કહેવાના અધિકાર છે અન્યથા નહિ. તાે કેસી સ્વામીના વખતમાં ભલે પાર્શ્વનાથ તીર્થ`કર નહાેતા પણુ મહાવીર તીર્થ`કર તાે હતા કે નહિ ? તેમનું નમાેચ્યુણું પ્રદેશી રાજાએ કેમ ન કહ્યું ?

ઉત્તર—એ પ્રશ્ન ખરેા છે, પણ અહિયાં ત્રણ કારણ જણાય છે. એક તાે એ કે રાજા પ્રદેશી પાર્શ્વ નાથ ભગવાનના સંતારીયા કેઝી સ્વામીના શિષ્ય થયા છે. તેમની પાસે શ્રાવકના બાર વ્રત અંગીકાર કર્યાં છે અને તે પાર્શ્વનાથ ભગવાનના શાસનમાં ગણાય છે. માટે તેમના શાસનના તીર્થ કર હયાતી ધરાવતા નથી. એ પાર્શ્વ નાથ ભગવાન તાે માેક્ષ ગયા છે માટે તેમનું નમાેથ્યુણું સિદ્ધ પદ્મમાં આવી ગચું માટે બીજીં નમાેથ્યુણું કહ્યું નથી. બીજીું કારણ એ કે પાર્શ્વ નાથ અને મહાવીર વચ્ચેના અઢીસે વર્ષના આંતરામા રાજા પ્રદેશી થયેલ હાેય તાે કેમ ના કહેવાય ? તે વખતે મહાવીર પણ ન હાેય એમ સંભવે. ત્રીજીું કારણ રાખ પ્રદેશી કહી મહાવીરની હયાતીમાં કેન્રી સ્વામી પાસે બાેધ પામ્યા હાેય તે વખતે મહાવીર છટ્ટ મસ્થપણામાં હોય તાેપણ ના કહેવાય નહિ.

પ્રશ્ન ૯૦ મું—અહિયાં કાેઈ એમ કહે કે–મહાવીર તીર્થ કર પદે વિચરતા હતા તે વખતેં કેઝી ગાતમના સવાદ થયેલાે અને કેઝી સ્વામી મહાવીરના શાસનમાં ભળ્યા. એ અપેક્ષાએ રાજા પ્રદેશીએ મહાવારનું તીર્થ કર પદનું નમાચ્શુણં કહેવું જોઇએ છતાં કેમ નહિ કહ્યું હોય ?

ઉત્તર—મહાવીરના શાસનમાં ભળ્યા તે કેશી સ્વામી અને રાજા પ્રદેશીને બુઝવ્યા તે કેશી સ્વામી બન્ને જુદા છે. (તેના ખુલાસાે સવિસ્તર) વાંચવા હાય તા જુઓ પૂર્વાર્ધ ભાગ ૬ ફો પ્રશ્ન ૮૯ થી ૯૬ સુધી ) એટલે પ્રદેશી રાજાને બાધ દેનાર તે કેશી સ્વામી પહેલા થયા છે. તે વખતે મહાવીરની હયાતી હતી કે નહિ તે સંબંધે સૂત્રમાં કાંઇ ખુલાસાે જણાતા નથી. પણ પ્રદેશી રાજાએ તીર્થ કરતું નમાચ્યુણ નથી કીધું, તે તેા સૂત્ર સાક્ષી આપે છે.

પ્રશ્ન ૯૧ મું—અર્હુન્નક શ્રાવકના વખતમાં મક્ષિનાથ હતા છતાં તેમનું નમાેચ્થુણું કેમ કહેવામાં આવ્યું નહિ હાેય ?

ઉત્તર—તે વખતે મલિનાથ ભગવાન સંસારમાં હતા, અવ્રતીપણે હતા–અર્ણ-નક શ્રાવક બાર વત ધારી પાંચમાં ગુણસ્**થાનવાળા,** સ'સારમાં રહેલા તીર્થ કરને નમાચ્યુણ કહ્યું નથી. તે ઉપરથી એમ નિશ્ચય થાય છે કે પાંચમા ગુણસ્થાનવાળા ચાથા ગુણસ્થાનવાળાને નમસ્કાર ન કરે.

પ્રશ્ન ૯૨ મું—જે શાસનના અધિકારી તીર્થ કર મહારાજ માંક્ષ ગયા પછી તેમનું નમાચ્યુણ તે શાસનના તીર્થમાં કહેવામાં આવતું નથી, પણ મહાવિદેહમાં તાે સદાય તીર્થ કરે હાેયજ. તેમનું બીજાં નમાેચ્યર્ણ કહે તેમાં શા વાંધા ?

ઉત્તર—જો વાંધાે ન હાેત તાે અરણક શ્રાવક તથા પરદેશી રાજા કહેત, પણ તે તાે કાંઇ છેજ નહિ. માટે દરેક શાસનના અધિકારી તીર્થ'કર-નેજ નમેાચ્થુણું લાગુ થતું હેાય એમ સૂત્રના ન્યાયથી જણાય છે.

પ્રશ્ન ૯૩ મું – હાલની સ્થાનકવાસીની પ્રવૃત્તિમાં સામાયિકાદિ <u> લચ્ચરતા</u> શ્રીમ ધરસ્વામીની આજ્ઞા લેવામાં આવે છે તે વિષે શં સમજવું ? સૂત્રના ન્યાયે આ પ્રવૃત્તિ ડીક લાગે છે કે કેમ ?

ઉત્તર—આ જમાનામાં ઠીક અઠીકતું કાંઈ જેવાનું નથી. તેમાં આ વર્ગ ને માટે તો જેને જે ઠીક લાગ્યું તેજ ઠીક, એમ માની લેવામાં આવે તેને ઉત્તર કાંઇ હાયજ નહિં. પગ્ર સૂત્રના ન્યાય પ્રમાણે આ વાલ લાગુ થાતી નથી. દાખલા તરીકે-રાજકોટમાં રહેલી રાજકોટની વસ્તી ગોંડલ કે મારબીના રાજાની આગ્રામાં રહેવાની ઇચ્છા ધરાવે તે વાત ઉચિત ગણાય ! અહિયા જ્યારે બાદશાહી રાજ્ય હતું ત્યારે તેની આજ્ઞા મનાતી. હાલ જ્યારે ચુરાષિયનની સત્તા પ્રવતે<sup>૬</sup> છે, ત્યારે તેની આજ્ઞા આખા હિંદુસ્તાનમાં

મનાય છે, છતાં કાેઇ જર્મન કે પ્રેંચની આજ્ઞા ચિંતવે તે શા કામની ?

પ્રશ્ન ૯૪ મું—તો પછી આ પ્રવૃત્તિ ચલાવવાનો કાંઇક પણ હેતુ હોવો જોઇએ ?

ઉત્તર—હેતુ બીજો કાંઇ નથી માત્ર આજ્ઞા માગવાનોજ છે. તેમાં ભેદ એટલેા કે-એકે ચાેટી રાખી તો એકે દાઢી રાખી તેમાં હેતુ શાે જોવાનાે હાેય ?

પ્રશ્ન ૯૫ મું—ઉપરના હેતુમાં અમે કાંઇ સમજ્યા નથી ; માટે મ<sup>ં</sup>ધીરસ્વામીની આજ્ઞા માગવાના સંબંધમાં સમજી શકીએ તેવેા ખુલાસાે મળવેા જોઇએ ?

ઉત્તર— ખુલાસા તા સૂત્રના ન્યાયે એટલાેજ છે કે જ્યાંસુષ્ઠી તીર્થ'-કર મહારાજ બીરાજતા હતા ત્યાંસુષ્ઠી તીર્થ'કર મહારાજની આજ્ઞાએજ ધર્મ સંબ'ધીની પ્રવૃત્તિ ચાલતી હતા. તીર્થ'કર મહારાજ મેાક્ષે ગયા પછી શાસનાચાર્થ–શાસનના અધિકારી સુધર્મ ગણધરની આજ્ઞા પ્રવર્તતી ત્યાર– બાદ કેટલાક કાળ સુધી પાટાનુપાટે શાસનાધિકારીની આજ્ઞાએજ ધર્મપ્રવૃત્તિ સરખીજ ચાલતી. કાળાંતરે એક મહાવીરના શાસનમાં અનેક ફાંટા થયા, અનેક ગચ્છ નીકળ્યા, અનેકથી માન્યતાએા જીદ્દી જીદ્દી થઇ, કોઇએ કેવા પ્રકારની આજ્ઞા સ્વીકારી તો કોઇએ એથી બીજાજ પ્રકારની આજ્ઞાને સ્વીકાર કર્યો.

આને৷ પરમાર્થ એ છે કે,એકે આચાર્ય અને સાધુની આજ્ઞા તે৷ અખંડ રાખી પણ બંનેની ગેરહાજરીએ આચાર્યની સ્થાપના કરી. તેની આજ્ઞા માગવાની પ્રવૃત્તિ ચલાવી ત્યારે બીજા વર્ગે સાધુની ગેન્હાજરીએ શ્રીમધીરસ્વામીની આજ્ઞા માગવાની પ્રવૃત્તિ ચલાવી.

પ્રશ્ન ૯૬ મું—આ બેમા પ્રશાસનીય કશું ગણાય ?ં

ઉત્તર—એ ખુલાસાે તો વાચક વર્ગોએ પોતાની મેળેજ સમજવાને। છે એ કે સ્થાપનાની આજ્ઞા માગી ત્યારે બીજાએ ભલે મહાવિદેહમાં રહેલા પહ્યુ તીર્થ`કરની આજ્ઞા માગી. આ બેમાં તીર્થ`કરની આજ્ઞા માગનાર પહેલ⊨ પક્ષથી ચડી જાય કારણકે કેવલપદે વિચરતા તીર્થ`કરની આજ્ઞા માગી, માટે સ્થાપનાચાર્થમાં કાંઇ આચાર્યના શુણ નથી અને તેની આજ્ઞા માગવી તેમ કરવા કરતાં તીર્થ`કરની આજ્ઞા માગવામાં વિશેષ વિરુદ્ધ જાણતું નથી. પ્રશ્ન ૯૭ મું—ત્યારે કાેઇ એમ કહે કે–સાધુજી હાેય તાે તેમની આજ્ઞાએ સામાયિકાદિ ઉચરીએ છીએ તે ન હાેય તો સ્થાપનાચાર્ય કરી પંચિંદિયાે ભણી સામાયિક ઉચરીએ છીએ.

ઉત્તર—પંચિંદિયેા ભણનારા તેનેા હેતુ જાણતા હાેત તો સ્થાપનાચાર્ય કરવાની જરૂર રહેત નહિ. પંચિંદિયેા ભણી આજ્ઞા માગવાની પૃથા જે મૂળથી દ્વાત તો બીજા વર્ગને આચાર્યની આજ્ઞા માગવામાં વાંધેા આવત નહિ.

પ્રશ્ન ૯૮ મું—પંચિંદિય એટલે શું-ને તેના હેતુ શું ?

પંચિંદિય એટલે આચાર્યના ૩૬ ગુણની બે ગાથા છે.

તેમાં પહેલા પદમાં પંચિંદિય શબ્દ આવે છે. તે ઉપરથી પંચિંદિય કહેવામાં આવે છે. તેના હેતુ સામાયિકાદિ વ્રત ઉચરતી વખતે કહેવાના.

પ્રશ્ન ૯૯ સું—સામાચિકાદિ વ્રત, ઉચરવાના સંખંધમાં પંચિંદિય કેવી રીતે કહેવામાં આવે છે ?

ઉત્તર સાંભળેો ગાથા---

पंचिदिय संवरणो, तह नवविह वंभचेर गुत्तिघरो; चउविह कसायमुक्को इअअडाररस गुणेहिं संजुतो ॥ १ ॥ पंच महव्ययजुत्तो, पंचविहायार पालण समथ्थो; पंचसमिउ तिगुत्तो, छत्तीस गुणो गुरुमझ ॥ २ ॥

આમાં એમ જણાવે છે કે પાચ ઇન્દ્રિયના સવરવાવાળા, તેમજ નવવિધે બ્રહ્મચર્ચાની ગુપ્તિતા ધારક, ચાર પ્રકારના કષાયથી સુકત એ અહાર ગુણે કરી સંચુકત , પાંચ મહાવ્રતને વિષે જીતેલા, પાંચ મહાવ્રત ચુક્રત પાંચ પ્રકારના આચાર પાળવાને વિષે સમર્ચ. પાંચ સમિતિએ સુમતા ત્રણ ગુપ્તિ એ ગુપ્તા એ છત્રીશ ગુણે કરી સહિત હોય તે મારા ગુરૂ છે.

આટલું કહીને એટલે ઉપરની બે ગાથા કહીને ઇચ્છામિ ખમાસમણે ઇત્યાદિ પાઠ બાેલીને વંદણા–નમસ્કાર કરીને સામાચિકાદિકની આજ્ઞા માગે આને પરમાર્થ એજ છે કેઃ–-ઉપર કહેલા ગુણવાળા ગુરૂ આચાર્ય ગમે ત્યાં હાેય પણ આ બે ગાથા બાેલીને તેમની આજ્ઞાયે સામાચિકાદિ વ્રત ઉચરવાને જરા પણ વાંધા નથી. જેમ તીર્થ કરની આજ્ઞા સર્વત્ર વર્તે છે. તેમ ગુરૂ આચાર્યની આજ્ઞા પણ સર્વત્ર વર્તે અર્થાત્ શિષ્ય ગમે ત્યાં વિચરે પણ ગુરૂની આજ્ઞા તો તેની સાથેજ હાેય તેમ ચારે તીર્થ ને સાટે ગુરૂ- આચાર્યની આજ્ઞા એ સામાયિકાદિ વ્રત અંગીકાર કરી શકાય એમ શાસ્ત્રથી નિર્ણય થવા સંભવ છે.

પ્રશ્ન ૧૦૦ મું—સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપ્યા છતાં પંચિંદિયની બે ગાથા કહેવાનું શું કારણ હશે ?

ઉત્તર—કારણ તાે એજ જણાય છે કે પૂર્વાચાર્યા ડાદ્યા હતા જેણે સ્થાપનાચાર્યની પ્રવૃત્તિ ચલાવી હશે, તેમને એમતો સમજાયું જણાય છે કે આચાર્યના ગુણેા આ સ્થાપનામાં નથી \*અને અજીવની આજ્ઞા, વ્રતમાં લેવાય નહિ આજ્ઞા તાે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રાદિ ગુણેાના ધારકનીજ હાેય માટે આચાર્યના ગુણેાની, બે ગાથાનાે ઉચ્ચાર કરીને આવા ગુણવાળા ગુરૂ હાેય તેમની આજ્ઞાયે સામાયિક ઉચરૂં છું. એમ પાંચિંદિયાનું નિશાન આપ્શું હાેય એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૧૦૧ મું—શિષ્ય–અહીં સુધીમાં ત્રણ પદની વ્યાખ્યા બરાબર જણાવી. પણ જેમ આચાર્યના ૩૬ ગુણ જણાવ્યા, તેમ અસિહત અને સિદ્ધના ગુણ જાણવામાં આવ્યા નથી, માટે તે પણ જાણવાની ઇચ્છા છે. તો પ્રથમ અસિહતના ગુણ કેટલા ?

ઉત્તર––અરિદ્વંત ભગવ તના બાર ગુણ કહ્યા છે, તેમાં આઠ પાતિહાર્ય અને ચાર મુલાતિશય મળી બાર ગુણ કહ્યા છે, તેમાં આઠ પ્રાતિહાર્ય આ પ્રમાણે છે. ગાથા.

> की कीछी कुसुम बुष्टी, देवझुणी चामरासणाइंच; भावलय भेरोछत्तं, जयति जिण पाडिहारइं ॥ १ ॥

\*અ ચળ ગચ્છનાયક શ્રી મહે દ્રસિંહ સરરિ વિરચિત બૃહત્ શતપત્તી ગ્રંથમાં પાને ૭ મે કહ્યું છે કે:–-સ્થાપના ચાર્ય નહિ રથાપવા પાને ૧૯ મે વિચાર ૨૦ મા અર્હન્નક શ્રાવકે તથા પ્રદેશી રાજાએ અણસણ કર્યો છે. ત્યાં સ્થાપનાચાર્ય વગરજ તેમણે અણસણ કર્યો છે. પાને ૨૬ મેથી ૩૦ મા સુધીમાં વિચાર ૨૧ મા તેમાં શ્રાવકને સ્થાપનાચાર્ય કરવા નહિ એ વિષે ઘણું લખાણુ છે.

લઘુ શતપદી ભાષાંતરમાં પ્રસ્તાવનામા ૨૧ મા બાેલે શ્રાવકે સ્થાપ– નાચાર્ય ન કરવા.

પાને ૨૦૩ મે વિચાર ૩૪ મે। તેમાં કહ્યું છે કૈઃ--नमो आयरियाणं એ પદની વ્યાખ્યા કરતાં ચારે નિશ્નેપા બતાવી ભાવાચાર્યં નેજ નમાય છે. એમ કહેલ છે. આ આઠ પ્રતિહાર આ રીતે પણ કહે છે :---

अशोक वृक्षः सुरपुष्प वृष्टि, दिंव्यध्वनिश्वामरमासनं च । भामण्डलं दुंदुभिराग्पत्रां, सध्पातिहार्याणि जिनेखराणाम् ॥

જ્યાં જ્યાં તીર્થ`કર મહારાજનું બીરાજવું થાય ત્યાં અશેાક વૃક્ષ અની આવે. ૧ દેવકૃત, પુષ્પની વૃષ્ટિ થાય. ૨ દિવ્યધ્વનિ. ૩ ચામર. ૪ સિંહાસન. ૫ ભામંડલ. ૬ દુંદુભી. ૭ અને છત્ર. ૮ એ આઠ પ્રાતિહાર્થ તીર્થ`કર મહારાજના પુન્ય પ્રતાપે બની આવે છે. આઠ એ અને ચાર મૂલાતિશય–તે અપાયાપગમાંતિશય \* ૧ જ્ઞાનાતિશય ૨ પુજાતિશય, ૩ વચનાતિશય, ૪ મળી ૧૨ ગુણ અસિદ્ધંત, ભગવંતના જાણવા.

પ્રશ્ન ૧૦૨ મું—સિદ્ધ ભગવ તના ગુણ કેટલા અને કયા કયા ? ઉત્તર––સિદ્ધ ભગવ તના આઠ ગુણ કહ્યા છે તે એ કે :–

नाणंच दंसंणं चेव, अव्वाबाहं तहेव सम्मत्तं; अक्सयठिइअरुबइ, अगुरुलहु वीरीयं हवइ ॥ १ ॥

કેવળજ્ઞાન ૧, કેવળદર્શન ૨, અબ્યાબાધ સુખ ૩, ક્ષાયકસમકિત ૪, અક્ષય સ્થિતિ પ, અરૂપીપણું ૬, અગુરૂ લઘુ ૭, અન'ત આત્મિક શકિત ૮,॥ એ આઠ ગુણુ સિદ્ધ ભગવ'તના જાણુવા.

પ્રક્ષ ૧૦૩ મું – - ઉત્તરાધ્યયનના ૩૧ મા અધ્યયનમાં એક બાેલથી માંડી ૩૩ બાેલની વ્યાખ્યા કરી છે. તેમાં ૩૧ માે બાેલ, સિદ્ધાદ્ ગુળ સિદ્ધના ગુણના કહ્યો છે. અને આવશ્યક સૂત્રમાં ણ મતિ સાણ સિઘ્દાફં ગુળેદિં કહેલ છે એટલે સિદ્ધના ૩૧ ગુણ કહ્યા તે કથા ?

ઉત્તર--(૫) સંડાળુ (૫) વર્ણ (૫) રસ (૨) ગાંધ (૮) સ્પર્શ (૩) વેદ, એમાંનું સિદ્ધમાં કાંઇ નથી. એ ૨૮ બાેલ અને (૨૯માે) અશરીરપાશું (૩૦માે) અસંગપાશું, અને (૩૧માે બાેલ) જ્ઞાનાવરણી, આદિક આઠ કર્મ ખપાવ્યા છે. તે કુલ એકત્રીશ સિદ્ધના ગુણુ જાણવા. આચારાંગજીમાં પણ સિદ્ધના એજ ગુણુ કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૧૦૪ સુ'—-'નમાે અરિહ તાણુ'' અને 'નમાે સિદ્ધાણુ'' એ છે પદની સમજીવી તેા બરાબર થઇ, હવે ત્રીજી પદ 'નમાે વ્યાયસ્થિાણું' આ પદની વ્યાખ્યા શી રીતે છે ?

ઉત્તર—આચાર્ય પદ બે પુરૂષને લાગુ થાય છે. એક શાસનના ઉત્પાદક પુરૂષ–શાસનાધિકારીને, બીજા તે શાસનના રક્ષક પુરૂષને, એટલે શાસનના રક્ષણ કરનારને પણ આચાર્ય કહેવામાં આવે છે. તેના પણ બે ભેદ છે. તીર્થ કર મહારાજ નિર્વાણ થયા પછી, છદ્દમસ્થ ગણધર હેાય તેા શાસનના અધિકારપણાના તેમના હક્ક છે. સુધર્મ ગણધરવત્ તેમની ગેર– હાજરીએ ઠાણાંગસૂત્રના આડમે ઠાણે કહેક્રી આઠ સ પદાના ધણી પૂર્વ કહેલા ૩૬ ગુણચુક્ત હોય તે પણ, આચાર્ય પટે શાસનના અધિકારી કહ્યા છે.

પ્રક્ષ ૧૦૫ મું -- આચાર્યથી ગણધરપદ ચડીયાતું છે તે৷ જ્યારે આચાર્યના ગુણ ૩૬ કહ્યા, તેા ગણધર મહારાજમાં કેટલા ગુણ હેાય ? તે સવિસ્તર જણાવશે৷.

ઉત્તર−ભગવતીજી વગેરે સૂત્રમાં ગણઘર મહારાજમાં (પર) આવન ગુણુ કહ્યા છે તે એ કે—

(૧) સમચૌરસ સંડાણ (૨) વજાઝાષભનારાચસંઘયણ (૩) કસાેટીયે ચડાવ્યા કનક સમાન, પદ્મ ગૌરવર્ણ. (૪) ઉગ્ગતવે (૫) દિત્તતવે (૬) તત્તતવે (૭) મહાતવે (૮) ઉરાળે (૯) ઘાેરે ઘાેર શુણે (૧૦) ઘાેર તવબી (૧૧) ઘાેર બંભચેરવાસી (૧૨) ઉછુઢ સરિરે (૧૩) સંખીતવિઉલ, તેયલેસે, (૧૪) ચઉદસ, પુબ્બી (૧૫) ચઉનાણેા વગએ, (૧૬) સબ્વખર સન્નિવાઇ એ ૧૬ને આચારજના શુણુ (૩૬) બેલવતા ગણધર મહારાજના(૫૨) શુણુ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૦૬ઠું —ચાેથ્રેપદે 'નમાે ઉવઝ્રાયાણું'-ઉપાધ્યાયજીમાં કેટલા ગુણેૃા તે પણ જણાવશેા.

ઉત્તર—ઉપાધ્યાયજીમાં પચીસ ગુણ કરૂા છે તે એ કે :—

૧૧ અંગ, ને ૧૨ ઉપાંગ, એ ૨૩ શુદ્ધ સૂત્રાર્થ ભણે ને ભણાવે ૨૪, ચરણ સીત્તરી તથા કરણ સીત્તરી એ બેહુને શુદ્ધ રીતે પાળે(૨૫) એં પચીસ ગુણ્યુકન ઉપાધ્યાયજ હેાય.

પ્રશ્ન ૧૦૭ મું—પાંચમે પદે 'નમાેલાેએ સવ્વ સાહુણું' લાેકમાં રહેલા સર્વ' સાધુને નમસ્કાર કર્યા તાે લાેક શબ્દ મૂકવાનું શું કારણ ? અને જૈનના સાધુ નહિ મૂકતાં સર્વ' સાધુ કહ્યા તેનું પણ શું કારણ ?

ઉત્તર—આ વિષે ભગવતીજીની ટીકામાં ઘણું લખાણું છે, પણ આપણે ટુંકામાં સમજવાને માટે સાધુ તે৷ અઢીદ્રીપમાંજ હેાય તથાપિ કાેઇ લબ્ધિઘર મુનિની શકિત નંદીશ્વર દ્રીપ સુધી જવાની કહી છે. તેા કોઇ મુનિ અઢીદ્વીપ બહાર ગયા હાય તેને માટે અથવા કોઈ દેવે સાધુનું અપહરણ કરી અઢીદ્વીપ બહાર મૂક્યા હાેય તેને માટે અથવા નહિ તીર્થ'-કર પદમાં કે નહિ સિદ્ધ પદમાં એવા વર્તતા સામાન્ય કેવળી અથવા નહિ આચાર્યપદમાં કે નહિ ઉપાધ્યાય પદમાં સ્વયંબુદ્ધ, પ્રત્યેક બુદ્ધાદિ, તથા નહિ સ્વલિંગમાં-એટલે સાધુપણાના વેશમાં નહિ એવા ગૃહસ્થલિંગી, અથવા અન્યલિંગી, ભાવચારિત્રે વર્તતા એ બધાના સમાવેશ કરવાને માટે સવ્વ સાહૂણ શબ્દ કહ્યો હાેય એમ જણાય છે. 'તત્ત્વ કેવળી ગમ્ય'

પ્રશ્ન ૧૦૮ મું — સાધુજીના કેટલા ગુણ ને કયા કયા ?

ઉત્તર—'સત્તાવીસાએ અણુગાર ખુણે્ડિં' અણુગાર સાધુના સત્તાવીશ ગુણુ કહ્યા છે તે એ કે :—–

> छन्वय छकाय रक्रवा, पंचिंदिय छोह निग्गहोखंती, भाव बिसोही पडिलेहणय, करणे विसुद्रीय ॥ १ ॥ संयम जोए जुत्तीअ, कुसछ मण वयणकाय संरोही, सीयाइ पिंड सहणं, मरण उवसग्गसहंणच ॥ २ ॥

છ વત ૬ છકાયની રક્ષા ૧૨, પાંચ ઇંન્ડિય અને લાેભનાે નિગ્નહ કરવા ૧૮ ક્ષમા ૧૯, ભાવની વિશુદ્ધિ કરવી. ૨૦ વિધિએ પડિલેહિણ કરવું ૨૧, કરણ વિશુદ્ધિ શુદ્ધ ક્રિયા કરવી ૨૨, સંચમને વિષે જાેગને જોડવા ૨૩, કુશલ શુભ મન, વચન, કાયાના જાેગને સંહરવા અર્થાત્ ત્રણ જાેગને ગાેપવવા ૨૩, સીતનાં પરીસહ સહન કરવા ૨૫, ક્રુધાના પરીસહ સહન કરવા ૨૬, અને મરણનાે ઉપસર્ગ સહન કરવા ૨૭ એ સત્તાવીશ ગુણ સંચુક્ત સાધુ મુનિરાજ હાેય.

ઇતિશ્રી પરમપૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામીત્તત્ શિષ્ય મુનિ શ્રી માહુનલાલજી કૃત ''શ્રી પ્રશ્નોત્તર માહુનમાળા ઉત્તરાહ<sup>જ</sup>' ભાગ ૧ લાે સમાખ્ત.





# શ્રી પ્રશ્નોત્તરમોહનમાળા <sub>ઉત્તરાર્દ્ધ</sub> ભાગ ર જો.

### મુનિ શ્રી માહનલાલજ કૃત.

પરમ પૂજ્ય શ્રી ગેાપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય

**\*** 

શ્રીમદ્દ પૂજ્ય શ્રીગેાપાળજી સ્વામી ગ્રંથમાળા-મણકાે ૮ માે.

## શ્રી પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા.

### うそうを

ઉત્તરાર્હ ભાગ ર જે

~~~~

પ્રશ્ન ૧ લું—શિષ્ય-કેટલાક કહે છે કે,ઃ-જૈનના સાધુની કરણી આચાર વિચાર વગેરે તમામ ધર્મના ત્યા**ગી**ઓથી ચ**ડી**આતાં છે, પરંતુ એક બાબતમાં તેઓ પશ્ચાત્ રહે છે. તેનું શું કારણ હશે ?

ઉત્તર—કઇ બાબતમાં પશ્ચાત્ રહે છે, તે ખુલ્લા શબ્દોમાં જણાવશાે.

પ્રશ્ન ૨ જું—આબત તેા એક એજ છે કે-જૈનના સાધુ ન્હાતા નથી, તદ્દન મલીન રહે છે, તેથી તે દુનીયાના ત્યાગીઓની અપેક્ષાએ અપવાદમાં ગહ્યાય છે. માટે તે વિષે જૈન શાસ્ત્રથી તથા અન્ય શાસ્ત્રથી ખુલાસે થવા જોઇએ.

ઉત્તર—જે જૈનના સાધુ બીજા તમામ ત્યાગીઓથી ક્રિયાકાંડમાં ચડીઆતા મનાતા હાય તો આ (નહિ ન્હાવાની) ક્રિયા અપવાદમાં કેમ આવે ? તે ક્રિયા પણ ચડીઆતીજ હાેવી જોઇએ. જે ત્યાગીઓમાં તફાવત તો ત્યાગમાં પણ તફાવત અને ત્યાગમાં તફાવત તો ક્રિયાકાંડમા પણ તફાવત એ બધા તફાવત અહિને અંગે છે. પણ મુક્તિ માર્ગમાં તફાવત નથી. મુક્તિને માર્ગે ચાલવાવાળાને માટે તા એકજ રસ્તાે છે, અને તે રસ્તો પણ ઝાયભદેવ ભગવાનથી માંડી મહાવીર પરમાત્મા સુધીના તમામ તીર્થ'કર મહારાજનું એકજ વાકય છે કે:--

जस्सष्टाए किरइ नग्गाभावे मुंडभावे अन्हाणयं अदंतधुवणयं अच्छतयं अणोवाहणयं भूमिसेजा फल्टहसेजा कडसेज्झा केसलोओवंभचेरवासो परघरप्पवेसो लद्रावलद्वी उच्चवया गामकंटया बावीसं परीसहोवसग्गा अहियासिज्जड् तमड आराहेड् जाब सब्ब दुस्कप्पहीणे ॥

એટલે જે ત્યાગીઓએ માેક્ષને અર્થે કરવાનું હુતું તે કરીને માેક્ષ– ગતિ પ્રાપ્ત થયા. તાે માેક્ષના સાધનને માટે સ્નાનની આવશ્યકતા બીલકુલ નથી, આ વાત સિદ્ધ થઇ.

જૈનના સાધુ જે મેાક્ષના સાધનને માટે ન્હાતા ન હાેય તાે પછી. પ્રશ્નકારને શું કહેવાપાછું છે ?

÷,

પ્રશ્ન ૩ જું—કહેવાનું તેા એટલુંજ છે કે–જૈનના સાધુઓ જો માક્ષના સાધનને માટે ન્હાતા નથી તેા અન્ય ધર્મના ત્યાગીઓ એમ કહે છે કે, અમે માક્ષને માટે સ્નાનાદિક્રિયા કરીએ છીએ. આ છે વાતમાં

ઉત્તર—જે વાત સત્ય હાેય તેજ સત્ય માનવી. પણ સત્ય અસત્યની પરીક્ષા કર્યા વિના–અસત્યને પાતે સત્યપણે માની હું કહું છું, હું કરૂં-છું તે સત્ય છે, ત્યાં સત્ય અસત્યના ઇન્સાફ થઇ શકે નહિ, પરંતુ તે બન્ને બાબતના ઇન્સાફ તાે શાસ્ત્રથીજ થઈ શકે, અને જે બાબત શાસ્ત્ર સાક્ષી આપે તેજ સત્ય ગણાય. શાસ્ત્રને કોઇના પક્ષપાત હોતાે નથી. માટે

ઉત્તર—સાંભળેા જૈનસૂત્ર દશવૈકાલિક અધ્યયન છઠૂં-ગાથા ૮ મી

પ્રશ્ન ૪ શું – -આ વિષે શાસ્ત્ર શું કરમાન કરે છે ?

સત્ય અસત્યનાે નિર્ણય શાસ્ત્રથીજ સમજવાે.

કઇ વાત સત્ય માનવી.

પદ ૪ શું-સિणण्णसोमवज्जणं સ્નાન અને શાેભા (શરીરે અલંકાર ધરવા તે) વર્જવા અર્થાત્ સ્નાનાદિ શાેભા વર્જવી એમ કહ્યું. તેમજ ગાથા ૬૧ માં કહ્યું છે કે–

वाहिओ वा अगोगी वा सिणाणं जोड पत्थए ।

वुक्कंतो होड़ आयारो, जटो हवइ संजमो ॥ ६१ ॥

**અર્થ**: રાગી અથવા નિરાગી જો કાેઈ સાધુ સ્નાનની ઇચ્છા કરે પ્રાર્થના કરે, તેનાે આચાર ને સંયમ નખ્ટ થાય છે ( એજ દશવૈકાલિક સ્ત્રત્રના ત્રીજા અધ્યયનની બીજી ગાઘામાં સાધુને સ્નાન આચરવા જોગ નથી, એમ કહ્યું છે.)

સ્નાન અને શરીરની શાભા સંબાધી ૬૪ મી ગાઘા સુધીમાં સારી રીતે જણાવ્યું છે.

नगिणरस वावि मुंडरस दीहरोम नहंसिणा; ।

मेहणा उवसंतरस कि विभूसाएकारियं ॥ ६५ ॥

જેણે નગ્ન પણું (દ્રવ્ય અને ભાવથી) ધારણ કર્યું છે−દ્રવ્યથી વસ રહિત અને ભાવથી મૂઇાં રહિત, તેમજ સુંડ થયેલ દ્રવ્ય અને ભાવથી, દ્રવ્યથી મસ્તક સુંડેલ, અને ભાવથી મન સુંડેલ, વળી જેનાં રામ- (કક્ષાદિકના) અને નખ દીર્ઘપણાને પામેલા હોય, અને મૈથુનવૃત્તિ જેની ઉપશાંત થયેલ

હાેય અર્થાત્ મૈશુનથી ઉપશમ્યા હાેય, એવા યાેગીઓને સ્નાનાદિક વિભૂષાનું શું કાર્ય ? જેને શરીરના દરકાર નથી તેવા ત્યાગી, તેવા ત્યાગી પુરૂષને વળી સ્નાનાદિક વિભૂષાની જરૂર હાેયજ શાની ? અર્થાત્–નજ હાેય. એટલેથી નહિ અટકતાં ખરા ત્યાગી ગમે તે મતના હાેય તે સ્નાનાદિ વિભૂષાનાં કળ માઠાંજ જાણે. પ્રશ્ન ૬ ઠું —સ્નાનાદિકના અર્થ તાે આપણે સમજીએ છીએ કે ન્હાવું, પણ વિભૂષાના અર્થ એજ છે કે–બીજો કાંઇ થાય છે ?

ઉત્તર—ઘણે ભાગે બન્નેનેા એકજ અર્થમાં સમાવેશ થાય છે. વિભૂષા શખ્દમાં સ્નાન પહેલુંજ હેાય છે. સ્નાન કર્યા પછી તેના અ`ગે શરીરની થતી ક્રિયા ચ ંદનાદિકના વિલેપનાદિક તે વિભૂષા કહેવાય છે. તે ગાથા–

सिणाणंह अदुवा कक लोद्धं पउमग्गणिय;।

गायस कट्टणठाए नायर ति कयाइवि ॥६४॥

સ્નાન અથવા અનેક પ્રકારનાં દ્રબ્યાેથી શરીરનું ઉવટણ કરવું અથવા શરીતને ઉગટવાને અર્થે⊸શરીરને દીપાવવાને અર્થે અનેક પ્રકારનાં દ્રબ્યાે લગાવવાં અથવા સ્નાન કર્યા પછી ચંદનાદિકે શરીરને દીપાવવું–આનું નામ વિભૂષા કહેવાય છે. તે ત્યાગી પુરૂષા આચરે નહિ. કદાચિત કાેઇ વખત પણ તેના સ્વીકાર કરે નહિ. આના પરમાર્થ એ છે કે-સ્નાન અને શરીરની શાભા વિભૂષા શખ્દમાં સમાઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૭ મું---વિભૂષા કરવાવાળાને શું ફળ પાપ્ત થાય છે ?

ઉત્તર—સાંભળાે—

विभूसा वित्तियं भिक्खु कम्मं वंधइ चिक्कणं;

संसारसायरे घोरे जंणं पडइ दुरुत्तरे ॥ ६६ ॥

જે કેાઇ ભિક્ષુ વિભૂષાને વિષે વળચ્યા રહે છે. અર્થાત્ વિભૂષામાંજ તેની વૃત્તિ સદ્દાકાળ રહ્યા કરે છે. એવા ભિક્ષુ--સાધુને ચીકર્ણા કર્મના ખધ્ધ થાય છે. એવા નિવડ કર્મના બંધને લઇને સંસારરૂપ ધાર સમુદ્રમાં પડેલા જીવને તરીને પાર પામવું દુષ્કર હેાય છે. એમ અન'ત ગ્રાની તીર્થ'કર મહાગજનું કહેવું છે.

પ્રક્ષ ૮ મું—કોઇ એમ કહે કે, આ વાત જૈનશાસ્ત્રની છે. અને જૈનના સાધુ સ્નાન કરતા નથી. તે કારણ પણ સમજાયું કે શાસ્ત્ર જ્ય રે અનહદ દેષનો બોજો મૂકે તે શાસ્ત્રના સ્વીકારવાવાળા ત્યાગીઓથી સ્નાન– વિભૂષા થઇ શકેજ કયાંથી ? આ વાત અમારા શાસ્ત્રમાં કયાંય પણ જેવામાં આવતી નથી. પણ ઉલટુ અમારૂં શાસ્ત્ર એમ જણાવે છે કે, સ્નાન કરવાથી શરીરની શુદ્ધિ થાય છે. તેથી મનની શુદ્ધિ થાય છે. અને મનની શુદ્ધિ વડે આત્માની શુદ્ધિ થાય છે. અને તેવી શુદ્ધ ગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથીજ અમે સ્નાનાદિ ક્રિયામાં વળગી રહ્યા છીએ.

ઉત્તર—ભલે તમારૂં શાસ્ત્ર તમને ગમે તેમ બતાવતું હોય પણ બેને બેએ ગુણતા ચારજ ધાય, નવ કદિ નજ થાય જ્યારે તમે તમારાજ શાસ્ત્રથી તથા નીતિ ન્યાયનાં દષ્ટાંતાથી તમારી જીલે કણુલ કરાે તાે ઉપરની બાબત સત્ય માનશો કે કેમ ?

પ્રશ્ન ૯ સું—અમારૂં શાસ્ત્ર જો ન્હાવા વિષેનેા નિષેધ કરશે તેા એકવાર નહિ પણ અનેકવાર કબુલ છે. અને નીતિ ન્યાયનાં દબ્ટાંતેાથી અમેાને સમજાવશા તા પણ અમારે વિના તકરારે કબુલ કરવુંજ જોશે.

ઉત્તર—હાલ શ<sub>'</sub>સ્ત્રની વાત બાજી પર રાખી એક દાર્શનિક પુરાવા પર લક્ષ ખેચીશું.

એક પાણીના બિંદુને ફેાટેા-એટલે પાણીનું એકજ બિંદુ તેમાં કેવા આકારના કેવા પ્રકારના હાલતા ચાલતા જીવા કેટલા રહ્યા છે, તે ફેાટો જોવાથી અને તેની નીચેનું લખાણ વાંચવાથી ખાત્રી થશે કે, એક પાણીના બિંદુમાં કેટલા જીવ છે ? આટલી વાત જાણ્યા બાદ તમારા તમામ પ્રશ્નોનો ખુલાસા સહેલાઇથી સમજી શકશો.

પ્રક્ષ ૧૦ સું—પાણીના એક બિંદુમાં કેટલા જીવ છે ? તે પુરાવાવાર જણાવશે તે તેના ઉપરથી વિચાર કરવાના લક્ષ ખેચાય.

ઉત્તર---સાંભળાે----

एक बुंद पानीका तस्वोर सिद्ध पदार्था विज्ञान नामकी किताब जो अल्हाबाद गवर्नमेंट प्रेसमें ऌपी हैं. ( जोसमे कॅप्टन स्कोर्सवि साहेबने खुद दर्बीनमे ३६४५० जीव त्रस ( होल्रने किरते ) देखे.

प्रसिध्दकर्ता-पालणपुरनिवासी मोदी तुलसीभाइ झुमचंद.

બીજો લેખ–-ઇસ્માઇલીસત પંચ પ્રકાશ પુસ્તક ૮ મું સને ૧૯૨૩ અંક ૧–સં. ૧૮–૦૯પૃષ્ટ પ૭ મે-એક પાણીના ટીપામાં ૨૬ હજાર જેટલાં ઝીહ્યા જંતુઓ છે તે એટલાં ઝીહ્યું છે કે પાસ્ટની એક ટીકીટ પર ૨૫ અડી કરોડ રહી શકે તેવું અનુમાન ફ્રેંચ શાસ્ત્રીએ કર્યું છે. મહાવીર પરમાત્માએ એક જળનાં બિંદુમાં અસંખ્ય જીવ સ્થાવર અપકાયના કે જે આપણી દ્રષ્ટિએ ન આવે તેવા પાતાને પ્રાપ્ત થયેલા કેવળ જ્ઞાન વડે પ્રકાશેલી તેને ઉપરના લેખા ટેકો આપનાર થઈ પડે છે. બસ આ બે પુરાવાપર પુરતા લક્ષ ખેંચવાના છે.

પ્રશ્ન ૧૧ મું—આ સવાલ માટે તમે શું કહેવા માગે৷ છે৷ ?

ઉત્તર—અમે એ કહેવા માગીએ છીએ કે-સ્નાન સંબંધીમાં ભાેગીની વાત અલગ રાખા ; પણ ત્યાગી પુરૂષો દયા ધર્મ પાળે છે કે કેમ ? દરેક ધર્મના ત્યાગીએા જીવની હિંસાથી નિવર્ત્ત્યા છે કે કેમ ? જે દયા ધર્મ પાળતા હાય, જીવની હિંસાથી નિવર્ત્ત્યા હોય તો તેવા ત્યાગીઓને ઉપરના લખાણ પ્રમાણે વિચાર કરી તેના પર દ્રષ્ટિ દે તો એક પણ જળનાં બિંદુથી ન્હાવાના અધિકાર તેને ઘટતા નથી.

જ્યારે એક બિંદુ જળમાં છત્રીશ હજાર ચારસે ને પચાસ અને એક પાષ્ટની ટીકીટ પર સમાય એટલા જળનાં બિંદુવામાં અઢી કરાેડ હાલતા ચાલતા–હરતા ફરતા જીવની સંખ્યા કહી તો તેના પ્રમાણમાં સ્નાન કરવાવાળા પાતાના શરીર પર કેટલા જીવેાના લાેહી માંસનું લેપન કરી પવિત્રપણું કેવી રીતે માનતા હશે ? એ જરા વિચાર કરવા જેવું છે.

પ્રક્ષ ૧૨ મું—ત્યારે કોઇ કહે કે–અમારા શાસ્ત્રમાં તો ન્હાવાથીજ પવિત્રપણું જણાવે છે. આવી બાબતો કાેઇ જાહેરમાં લાવતું નથી. તેમ અમારા ધર્મ શુરૂઓ પણ અમને આવા દાષા જણાવતા નથી. પરંતુ અમારા ધર્મ શુરૂઓ પોતેજ એમ માને છે, અને અમને પણ એમ જણાવે છે કે જેમ જેમ વધારે વાર નાહીચે તેમ તેમ તપની વિશેષ વૃદ્ધિ થાય છે. એથી અમારા આત્મા નિર્મળા થાય છે. અને તેથી અધીક લાભ સુતા જળને જગાડવામાં માનીયે છીએ. એટલે સ્થિર પડેલા જળમાં પહેલા સ્નાન કરે તેને વધારે લાભ માનવામાં આવે છે. એમ અમારા ધર્મ શુરૂઓ બતાવે છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—દિવસને રાત્રિના ચાવીસ કલાકમાં ન્હાવાના ભાગ કેટલા કલાકના લેતા હશાે ? જે કે ચાવીશે કલાકના વખત ન્હાવા ખાતે લેતા નથી. પણ તમારી માન્યતા પ્રમાણે ચાવીશે કલાક અલકે આખી જીદગી જળમાંજ રહેનારા મચ્છ કચ્છાદિકના તપનું શું કહેવુ ? તમારા કહેવા પ્રમાણે તમારાથી પણ તેના આત્મા વિશેષ નિર્માળા માનતા હશાે કેમ ?

રાત્રિના સ્થિર પડેલા જળમાં જળાશ્રિત અસંખ્ય જીવેા જળની અંદર રહેનારા અને જળના અગ્રભાગે સ્થિર થયેલા ઉડણા જીવેા, તેના ઉપર રાક્ષસીશીલાની પેઠે સાડા ત્રણ મણની શીલા જંઇને પડે તે જળાશ્રિત રહેલા જીવાની શી દશા ચાય ?

પ્રક્ષ ૧૩ મું—રાક્ષસીશીલા એટલે શું ?

ઉત્તર—ગામની અંદરના તમામ જીવેા રાત્રિના ભાગમાં જળ– જંતુઓની પેઠે જંપી ગયેલા હાેય તેના ઉપર રાક્ષસ કોષાયમાન થઇને એક મ્હાેટી ગામ પ્રમાણે શીલા વીકૂવી<sup>°</sup>ને અધરથી પડતી મૂકે ત્યારે ગ્રામવાસી જીવેાની શી દશા થાય ? તેવીજ દશા સુતા જળને જગાડવા– વાળા રાક્ષસી શરીરરૂપશીલા નિચે આવેલાં જળ જંતુઓની થાય. તેમાં તે વળી પુષ્ય કે લાભ હેાયજ કયાંથી ?

અસ ંખ્ય જીવોના લાેહી માંસનુ શરીર પર લેપન કરી શરીર અને આત્માને પવિત્રપાશું માનવું. આનું નામ અજ્ઞાનતા નહિ તાે થીજીં શું ? મિત્રો ખાેટું લગાડશાે નહિ હાે, આ મારૂં વાકય તમારી અનાદિ કાળની અજ્ઞાનતા ઉડાડવાને માત્ર તમારા હિંતને ખાતરજ છે. પણ તમારાજ શાસ્ત્રથી તમે કબ્રુલ કરશાે.

પ્રક્ષ ૧૪ મું—અમારા શાસ્ત્રમાં તેા ઠાર ઠાર ન્હાવાનીજ વાત છે. તેમાં તમે શું બતાવવા સમર્થ છેા ?

ઉत्तर—હાલમાં તમને હું એકજ સવાલ પુછું છું કે– जले विष्णु: रथले विष्णुः. विष्णुः पर्वन मग्तके; ज्वालामालाकुले विष्णुः, सर्व विष्णुमयं जगत् ॥१॥ बो महं सर्वगनं ज्ञत्वाः, न च हिंसे कदाचिनः; तस्बहं न प्रणभ्यामि. स च मे न प्रणक्ष्यति ॥२॥ ઉપરના એ શ્લોક કથા શાસ્ત્રના છે ?

પ્રશ્ન ૧૫ મું —છે તેા અમારા વિષ્ણુ પુરાણના તેમાં તમે શું કહેવ: માગાે છેા ? આમાં કાંઇ ન્હાવા સંબંધીના નિષેધ જણાતાે નથી ત્વથાપિ કાંઇ તમને સમજાતું હાેય તાે સ્પષ્ટાર્થ કરી સમજાવાે.

ઉત્તર—પહેલાજ પદમાં શરૂઆતમાંજ જણાવે છે કે-જળને વિષે વિષ્ણુ છે, એટલે જળ, સ્થળ, પર્વત અને પર્વતના મસ્તકે-અગ્ર ભાગે, અગ્નિમાં, વાયુમાં, વનસ્પતિમાં, અને આખા જગત્માં વિષ્ણુ છે. એટલે આખું જગત્ વિષ્ણુએ ભરેલું છે. એમ મને સર્વ ઠેકાણે જાણીને જળ આદિ કોઈ પણ જીવની કદાપિ પણ હિંસા ન કરવી, જે મારી હિં**સ**ા– મારા વિનાશ નહિ કરે તેના હું પણ વિનાશ નહિ કર્;.

આનેા પરમાર્થ એ છે કે-વિષ્ણુ શબ્દે જીવ સમજવા. એટલે જળ, સ્થળ વગેરે તમામ ઠેકાણે આખા પ્રદ્માંડમાં જીવ ભરેલા છે. તે હુંજ છું. એમ જાણીને કાેઇ જીવને હુણશા નહિ.

તેા જળના જીવેાને હણુતાં વિષ્ણુને હણુનારાં ગણાશા કે કેમ ? અામાં તમાને ન્હાવાની જગ્યા કયા ઠેકાણે રહી ?

પ્રશ્ન ૧૬ મું—તો શું અમારા શાસ્ત્રમાં જળથી દેહની શુદ્ધિ અને દેહથી મનની અને મનથી આત્માની શુદ્ધિ કહી છે તે ખાેડી ?

ઉત્તર—તે ખેાટી્ તમારી જીભેજ કહેા છેા. અને શાસ્ત્ર તે⊫ મૂળેથીજ ખાેટી કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭ મું--એવા અમારા શાસ્ત્રનાે એક તાે દાખલાે અતાવાે.

ઉત્તર---લ્યેા, સાંભળાે,-તમારા મનુસ્મૃતિમાંજ અધ્યાય-પ મે-શ્લાેક ૧૦૯ માે-કહ્યું છે કે-

अद्विगत्रि।णि शुद्धचन्ति, मतः सत्येन शुद्धचति;

विद्या तपोम्धा मुतात्मा, बुद्धिर्ज्ञानेन शुद्ध चति ॥१०९॥

પાણી વડે ગાત્રાે (શરીરના અવયવાે) શુદ્ધ થાય છે. સત્ય વચન વડે મન શુદ્ધ થાય છે, બ્રદ્મવિદ્યા અને તપ વડે જીવાત્મા શુદ્ધ થાય છે. અને જ્ઞાન વડે બુદ્ધિ શુદ્ધ થાય છે.

જળ શુદ્ધિથીજ થયેલા દેહવડે મન શુદ્ધિ અને આત્મ શુદ્ધિ માનવી તે તો બ્રમણા છે. શાસ્ત્ર તો ખુલ્લા શખ્દોમાં કહે છે કે–સત્ય વડે મનની શુદ્ધિ અને જ્ઞાનને તપ વડે આત્માની શુદ્ધિ કહી છે. આ શિવાય શુચી અશુચી વગેરેની વ્યાખ્યા તથા સ્નાનાદિક કોને લાગુ છે. અને કોને દોષિત છે વગેરે જૈન શસ્ત્રો અને અન્ય શાસ્ત્રો તમામ ખુલાસા આપે તેમ છે.

પ્રશ્ન ૧૮ મું—એક તર્ક ઉત્પન્ન થાય છે કે–જૈનના સાધુને માટે ઉપર જણાવેલા પાણીના દોષોને માટે–એટલે અસંખ્ય જીવોના રક્ષણને અર્થ જે ન્હાવાના નિષેધ છે તા જેમ પાતે પીવામાં ઉષ્ણ જળથી નિભાવ કરે છે તેમ ઉષ્ણ જળથી ન્હાઇને સાક રહેવાને શાે વાંધા આવે તેમ છે ?

ઉત્તર—અરે ભાઇ ? જેને ત્યાગ પાળવેાં છે–જેને બ્રહ્મચર્યવત પાળવું છે તેને માટે શાસ્ત્રકારે બહુજ ધ્યાન રાખવું પડે છે. જૈનના સાધુને દોષિત કે અન્ય પદાર્થના મિશ્રણવડે જીવ રહિત પાણી (ગરમ થયા વિનાનું ઠંડું પાણી)ના તા સર્વથા નિષેધ છે ન્હાવાને માટે તમારા જે સવાલ ઉત્પન્ન ચયા છે, તે સંબંધી પૂર્વે ઘણું કહેવાઇ ગશું છે. પણ ઉપ્ણ જળથી જૈનના સાધુ કેમ સ્નાન કરતા નથી ? તેના જવાબમાં–દશ-ગૈકાલિક સૂત્રના ૬ ઠ્ઠા અધ્યયનની ૬૨-૬૩મી ગાથામાં સારા ખુલાસા ગ્યાપેલ છે. સાંભળા —

> संति मे सुहुमा पाणा, धसासु भिळगासु य; जे अ भिक्खू सिणायंतो, बियडेणुप्लिछावहे ॥६२॥ तम्हा ते न सिणायंति, सोएण उसिणेण बा; जावजीवं वयं घोरं, असिणाण महिंद्रगा ॥६३॥

टीकोः-प्रासुक स्नानेन कथं संयम परित्याग इत्याह 'संतिमे' तिस्रां, सन्ति 'एते' प्रत्यक्षा पर्वभ्यमान स्वरुपाः 'सूक्ष्माः' रूक्षणः 'प्राणिनो' दीन्द्रिया-दयः 'घसासु' ञुषिरभूम्षिषु 'भिलगासुच' तथाविध भूमि राजीषु च यांस्तु भिक्षुः स्नान जलो ज्झनकियया 'वितेकृन प्रासुकोदके नोत्द्रावयति, तथा च तद्विराध-नातः संयम परित्याग इति सूत्रार्थः ॥६२॥ निगमयन्नाह 'तम्हं' तिस्तां, यसमा देव मुक्तदोषप्रसंगस्तरमात् 'ते' साधवो न स्नान्ति शीतेन वोण्णे नोदकेन प्रासु-केनाप्रासुकेन वेत्यार्थः कि विशिष्टास्त इत्याह- यावज्जीवम्' आजन्मत्रतं 'घोरं' दुरनुचरेमस्नानमाश्रित्य 'अधिष्टातारः' अस्थैव कर्तार इति सूत्रार्थः ॥६३॥

ટીકાકારપણ આ પ્રમાણે કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ મું—ઉપરના મૂળ પાડથી કે ટીકાથી અમે બરાબર સમજી શકતા નથી. માટે અમે સમજી શકીએ તેવેા અર્થ હેાય તો વધારે સારૂ.

ઉત્તર—જૈનના સાધુને ઉષ્ણ જળથી નહિ ન્હાવાનું શું કારણ ? આ તમારા પૂછેલા પ્રક્ષનો સ્પષ્ટાર્થ આ પ્રકારે છે કે-જમીન ઉપર પૃથ્વીને આશ્રીને સૂક્ષ્મ ઝીણા–બારીક કું ધુવાદિક તથા કીડી મકેાડી ચેલાદિક ઘણા જીવેા ∗હ્યા હેાય છે, તથા નીલણ કુલણ સેવાલ વનસ્પતિના અંકુરા વગેરે (હંમેશા સ્નાન કરવાના સ્થળે તથા ચાલતી પાણીની નીકના ખાળીયામાં) ઘણા જીવોનો સમુહ હેાય છે, તથા કારી જમીન–ત્રડીયા પડી ગયેલી જમીન–તથા ખાડા પ્રમુખમાં તથા કચરા પ્રમુખમાં કરાેળીઆ વગેરે ઘણા જીવો ભરાઇને રહેલા હેાય છે. તે માટે જો સાધુ સ્નાન કરે તો ઘણા જીવેાની વિરાધના કરવાવાળે৷ થાય. કારણકે સ્નાન કરવાથી તે જીવે પાણીના પ્રવાહ સાથે તણાઇને મરી જાય, તેથી સાધુપણાનેા–સંયમનેા નાશ થાય. એટલા માટે નિર્દોષ જળથી–ઠરેલા પાણીથી કે ઉષ્ણુ–ગશ્મ પાણીથી પણ સાધુ સ્નાન કરે નહિ. એવું જાવ જીવ પર્યં'ત–જ્યાંસુધી જીવે ત્યાંસુધી અસ્નાન રૂપ ઘેાર વ્રત જૈનના સાધુ ગ્રહણ કરે છે.

પ્રશ્ન ૨૦ મું—આહા હા હા ? ? ? કેવાે ખ્યાલ ? જ્યારે અન્ય ધર્મના ત્યાગીઓ–સાધુઓ અને પ્રદ્વાચારીઓ સ્નાન કરવામાંજ તપ અને વત માને છે; ત્યારે જૈન ધર્મના સાધુઓ અસ્નાનને ઘાેરવત ધારણ કર્યું માને છે; એટલે આકરામાં આકરૂં વ્રત માને છે. આ તે કેવું આક્ષર્ય ? આનેા તાે નિર્ણય કેવી રીતે થાય ?

ઉત્તર—હે ભાઇ ! નિર્ણય તેા શાસ્ત્ર કરી આપશે–તમે મુંઝાઓમાં સાંભળાે, પ્રથમ પ્રદ્વાચારીઓને કેવી રીતે વર્તવું જેઇએ તે નીચેના શ્લાેકોથી જણાઇ આવશે.

> स्नान सुद्रतीनम्यंग, नख केशादि सकिया; गंधनाल्यं प्रदिपं च, त्यजंति ब्रह्मचारिणः ॥१॥

સ્નાન, ઉવટણ ( શરીરને સાણુ પ્રમુખે ઉગટવું ) તેલાદિકથી અભ્યંગન કરવું,નખ,અને કેશાદિકને સમારવા, સુગ'ધી પદાર્થો,પુષ્પની માળા અને દીવા. એટલાં વાનાં પ્રદ્વાચારીએ તજવાં.

सुखशय्या नवं वस्त्रं, तांबूलं इनान मंडनं;

दंत्रकाष्ट' सुगंधं च, ब्रह्मचर्भस्य दूषणः ॥२॥

પલ્ય કાહિક શય્યામાં સૂવું, સૂક્ષ્મ–ઝીણાં અને નવા વસ્તનું પહેરવું, તાં**ખુલ, સ્નાન, અને શણગાર, કાષ્ટનું દાતણ, અને સુગ**ંધી પદાર્થો, આટ**લાં** વાનાં પ્રભ્રચારીને દ્રષણ ઉપજાવનારાં છે એમ પુરાણસારની હુંડીમાં કહ્યું છે. કહેા, ભાઈ, અહિંયાં પ્રદ્વાચારીને કોઇ ઠેકાણે સ્નાન કરવાના સંબંધ જણાય છે ? સ્નાનાદિ ઘણા પદાર્થેા દ્રષણ ભરેલા હાેવાથી તજવાં કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૨૧ મું—ગંગા વગેરે લીર્થના સ્થળને માનેા છેા કે કેમ ? ઉત્તર—ગંગા વગેરે લીર્થનાં સ્થળને લીર્થરૂપે કેટલાક માને છે એમ અમે જાણીએ છીએ.

પ્રશ્વ ૨૨ મું—ગંગાદિક તીર્થમાં સ્નાન કરવાથી અમારાં પાપોનેા નાશ થાય છે. અને અમારા આત્મા પવિત્ર થાય છે. અર્થાત્ અમારા આત્માના માક્ષ થાય છે, તેમાં તમે શું કહી શકાે તેમ છેા ? ઉત્તર--ભાઇ ! અમે જે કહીશું તે તમે સારી રીતે જાણી શકશા. તે પણ શાસ્ત્રના આધારથીજ જણાવીશું. તમારા બહુઋષિ મતમાં અનેક ભેદો જોવામાં આવે છે તે પણ તમે જાણતા હશા અને જાણશા. અનંત-ગ્રાની અર્હત્ ભગવંતના બતાવેલાે માર્ગતો બીજા સ્વરૂપના છે, તે પણ નિષ્પક્ષપાતી અને આત્મહિતનેજ માટે છે.

પ્રશ્ન ૨૩ મું--ઉપરના પ્રશ્નને માટે જૈનશાસ્ત્ર શું જણાવે છે ?

ઉત્તર–-તમારૂં પ્રશ્ન ગંગાદિ તીર્થાનાં સ્નાન માટેનું છે. અમારે તાે તમામ જળ, ગંગાસ્વરૂપીજ છે, અને જળના સ્નાનનાે તાે ત્યાગીઓને તમામ પ્રકારે નિષેધ છે તે સારી રીતે જણાવી દેખાડ્યું, પરંતુ તમારા પૂછેલા પ્રશ્નોના સંખંધમાં જૈન ધર્મના "સૂચગડાંગ સૂત્ર" ના સાતમા અધ્યયનની ૧૨ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે:––

इहेग मुदा पव यंति मोक्सं, आहार संपज्जाण वज्जेणेणं; दगेयसी उदग सेवणेणं, हुएण एगे पव यंति मोक्सं ॥१।(

અર્થ – અહીં ધર્મ સ્થાપના અધિકારે કોઈ એક મુર્ખ કુશીલ, દર્શાની એમ કહે છે કે – આહારેણ સંપચક એટલે લવણ તેને વર્જવા થકી મેોક્ષ છે. એટલે સર્વ રસનું સાર લવણ છે. यત જીવળા વિદુળા રસા इતિ વચનાત્ તથા પાઠાંતરે આદાર પંચર્ક છે. થત જીવળા વિદુળા રસા દતિ વચનાત્ તથા પાઠાંતરે આદાર પંચર્ક છે. થેક લસણ, બીએ પલાંડુ, ત્રીએ કરભી એટલે દુગ્ધ, ચોથા ગૌમાંસ, પાંચમું મઘ તથા એકેક વાદી, શીતલાદકના ઉપભાગ થકી (સ્નાન થકી) માક્ષ કહે છે, કોઇ એક વળી હુતાશન, એટલે અગ્નિના હાેમ થકી માક્ષ છે. એમ પ્રરૂપે છે, જેમ સુવર્ણાદિકના મળને અગ્નિ આળે છે તેમ આત્માના મળને પણ અગ્નિજ નાશ કરે છે. ॥૧૨॥

પ્રશ્ન ૨૪ મું--આપણે৷ વિષય અહિંયાં ત્હાવા સંબંધીને৷ છે તે৷ સ્નાન સંબંધી જૈનશાસ્ત્ર શું ફરમાન કરે છે તે પણ વિશેષે કરીને જાણવુ જોઇએ. માટે ઉપરના વાક્ષીને৷ જે સવાલ કે શીતલેાદકનાં ઉપભેષ્ગથી એટલે સ્નાનથી માક્ષ કહે છે તેને માટે જૈનશાસ્ત્ર શું કહે છે ? તે જણાવશા ?

ઉત્તર--ઉપરાેક્ત સૂત્રની ૧૩ મી ગાથાના પહેલા પરમાં એમ જણાવે છે કે पाउ सिणाणादिसु णध्यि माक्स्बो એટલે પ્રાતઃ સ્નાનાદિકે કરી શબ્દ થકી હસ્તપાદને ધાેવે કરી ( તથા પ્રાતઃકાળ વિના પણ સ્નાન ક્રિયા આદિ શબ્દમાં લેવી એટલે સ્નાન શબ્દે દેશ સ્નાન તથા સર્વ સ્નાન થકી.) માેક્ષ નથી, કેમકે પાણી નાખવા થકી તદાશ્રિત જીવાેના ઘાત થાય છે તે માટે એમ કર્યા થકી માેક્ષ પ્રાપ્ત ન થાય.

ते विषे ૧૪ મી ગાથામાં દર્ષાત સહિત જણાવે છે કે---उदगेण जे सिंदि मुदाहरंति, सामं च पायं उदगं फुसंता ।

उदगस्स फासेण सियाय सिद्धि, सिइनंसु पाणा बहवे दगांसि ॥१६॥

અર્થ — જેઓ પાણીએ કરી મેાક્ષ પ્રરૂપે છે એટલે સ<sup>ા</sup>ધ્યા, પ્રભાત અને ચકારના ગ્રહણ થકી મધ્યાન્હને વિષે પાણીના સ્પર્શ કરવા થકી (સ્નાન કરવા થકી ન્હાવા થકી) મુક્તિ કહે છે તે પણ મુધા જાણવા; કેમકે ઉદદકના સ્પર્શ થકી જે સિદ્ધિ થાય તા પાણી માટે સર્વ કાળમાં માછલાં પ્રમુખ જીવા રહે છે અથવા જાળ પણ પાણીમાં રહે છે તેને પણ મુક્તિ હાેવી જોઇએ તેમ તા થતું નથી, કારણ કે પાણી જેમ અનિષ્ટ મળ**ને** હરણ કરે છે તેમજ ઇબ્ટ મળ જે સુગ'ધ દ્રવ્ય છે તેને પણ હરણ કરે છે. ૫૧૪૫

मच्छाय कुम्माय सिरी सिवाय, मग्गय उग्रहग ररक्खसाय । अठाणमेयं कुसला वयंति, उदगेण जे सिद्धि मुदाहर ति ॥१५॥

उदयं जइ कम्ममलं हरेज्जा. एवं सुहं इच्छामित्तमेवं ।

अंधं बणेयारं मणुरमरित्ता, पाणाणि चेवं विणिहंति मंदा ॥१६॥

અર્થ — જે ઉદદકના સ્પર્શ નાવા થકી મેાક્ષ થાય તે માછલાં ક્રૂમ ક એટલે કાચબા, દેડકાં તથા સર્પ, જળકાગ, જળચર જીવ, વિશેષ, જળમાણુસ એટલે મનુષ્યાકૃતિ જેવા રાક્ષસ એ સર્વ મેાક્ષગામી થશે, તે કારણ માટે જે કુશલ એટલે તીર્થ કર દેવ તેણે એ અસ્થાન–અયુક્ત કહ્યું છે તે શું કહ્યું છે, તે કે. ઉદદ થકી (સ્તાન થકી) જે મેાક્ષ કહે છે તે પુરૂષ અજ્ઞાની પાપિબ્ટ, પાખ ડી, અલ્યમતિવાળા જાણવા, ા૧પા ઉદદ તે અશુભ કર્મ રૂપ મળને હરણ કરે તે એમજ શુભ એટલે પુષ્ય તેને પણ હરણ કરે અને જે પુષ્ટયને હરણ ન કરે તે કર્મ મળ પણ અપહરી શકે નહિ માટે જે ઉદદ થકી (ન્હાવા થકી) સિદ્ધિ કહે છે તે એ વચન, ઇચ્છા માત્રજ બાલે છે, જેમ જાત્ય ધ પુરૂષ માર્ગ દેખાડનાર હોય તા તેની પછવાડે ચાલવા થકી વાંછિત માર્ગ પામીએ નહિ તેમ મુર્ખ પ્રાણી પણ ધર્મની અદ્ધિએ પ્રાણી ઓનો વિનાશક એવા શૌચ માર્ગને સેવન કરતા થકા મેાક્ષ પામે નહિ. એમ ભગવત કહે છે. ા ક્યા

પ્રક્ષ ૨૫ મું— હવે કાંઈ કહેવાનું છે અટ ?

ઉत्तर-હ જ જરા કહેવાનું છે, સાંભળેા:- એક ગાથા સાંભળેા:-पावाइ कम्माइ पकुव्वतोहिं, सिओदगं तु जइ तं हरिज्जा । सिज्झंसु एगे दगसत्त घाती, मुसं बयंते जल सिद्धिमाहु ॥१७॥

અર્થ — જે જીવ પ્રકર્ષે કરી જીવ ઘાતાદિક અનેક પાય કૃત્યાે કરી, કર્મ ઉપાર્જને પછી શીતાેદક એટલે ત્રિસંધ્યાયે પાણીનાે સ્પર્શ કરી, (સ્નાન કરી) ઉપાર્જત કર્મનાે નાશ કરીને સિદ્ધિ પામે તો પાણીને યાેગે કરી કાેઇ એક જીવ ઘાતક એવા માછીગર પ્રમુખ પણ સીજે તે માટે જે ઉદક [સ્નાન] થકી, સિદ્ધિ કહે છે તે મૃષાવાવાદ બાેલે છે. ૫૧૭૫

પરવાદીઓ જે સ્નાનાદિકથી મેક્ષ, યા પુષ્ય-યા ધર્મ માને છે; તેના માટે તીર્થ કર મહારાજે ન્યાય ચુક્ત, નિષેધ કહી બતાવ્યેા, અને પોતાના સાધુ માટે ૨૧ મી ગાથાનાં બીજા પદમાં **વિયકેળ સાદ** ટુચ **ને સિળા** ં ફાસુક પાણીએ એટલે નિર્દોષ પાણીએ સ્નાન કરે તે સંયમ થકી, દુર વર્તે છે. એમ શ્રી તીર્થ કર ગણધર કહે છે અને (૨૨) મી ગાથાના છેલ્લા પદમાં કહ્યું છે કે:- **વિ**ત્તે સિળાળદ્રસુ દ્વિચાદ્ધ સ્નાન, અભ્યંગ, ઉગટણાદિકને વિષે તથા સ્ત્રીને વિષે વિરતિ હાેય એટલે જે સ્ત્રીથી નિવત્યાં હોય તે સ્નાન અભ્યંગ, ઉગટણાદિકથી નિવર્ત પણ કુશીલ દોષ આચરે નહિ ઈત્યર્થ:-

પ્રશ્ન ૨૬ મું:---સ્નાન માટે બૌદ્ધ ધર્મ શું જણાવે છે ?

ઉત્તર—ઠીક જણાવે છે, સાંભળા '' ચરિત્રમાળા પુસ્તક 3 થી ૮ (ભારતનાં સ્ત્રી રત્ન) ગ્રાંથ ૧ લેા-બે-ભાગમાં-કર્તા શીવપ્રસાદ દલપતરામ પાંડિત, '' પ્રકાશક '' સસ્તું સાહિત્યવર્ધક કાર્યાલય, સંવત ૧૯૬૮-વર્ષ પાંડેલું આ પુસ્તક ૬૮૨ પાનાનું છે.–તેમાં પાને પછપ મે–''રત્ન ૮૯-પુષ્ડિ્ણકા'' એ નામનાં રત્નમાં લખ્સું છે કે–બી.દ્ધ ધર્મના ભિક્ષુસંઘમાં જેવી રીતે સારિપુત કાત્યાયન વગેરે માટા તત્ત્વજ્ઞાની ધર્માપદેશક થઇ ગયા છે, તેવીજ રીતે ભિક્ષુણીસંઘમાં ક્ષેમા ઉત્પલવર્ણા વગેરે ભિક્ષુણીએા થઇ ગઇ છે. કેટલેક પ્રસંગે માટા મોટા વિદ્રાન પુરૂષોને પણ તેમણે અધિકાર ચુક્ત વાણીએ ઉપદેશ કરીને સન્માર્ગે વાળ્યા હતા, તેમાંની એક પુષ્ટિ્ણકા નામની ભિંક્ષુણીની ગાથા પાલી ગ્રાંથોમાંથી અહિં ઉતારીએ છીએ.

પુષ્ડિ્ણકા નામની ભિક્ષુણી સવારમાં ઊઠીને વિહારમાંની ભિક્ષુણીઓ માટે પાણી ભરવા નદી ઉપર ગઈ હતી, ત્યાં એક બ્રામ્ડ્રણ પ્રાતઃ સ્નાન કરતો હતો તેને જોઇને તે બાલી उदहारी अहसीते सदा उदक मातेरि । सय्यानं दंडभयं भीता वाचादोस ममदिता ॥ कस्स बाह्यणखं भीतो सदा उदक मातेरि । बेघ मानेहि गत्तेहि सौतं बंघयसे भुसं ॥

આ ટાઢમાં ભિક્ષુણી સંઘના ભ્રયથી ( મને દેષ આપશે એવા ભયથી ) પાણી ભરવા હું આ પાણીમાં ઉતરૂં છું. પરંતુ હે પ્રાદ્મણ ! તારા આ ઠંડીથી અકળાઇ ગએલાં ગાત્રથી તું આ પાણીમાં ઉતરે છે તે કાેના ભયથી ? ઠંડીથી તું અકળાઇ ગયેલા લાગે છે.

ક્ષાદ્મણે કહ્યું — ''હું પુષ્ય કર્મ કરૂં છું અને પાયના નિરાધ કરૂં છું" એ જાણવા છતાં હે પુષ્ણિકા તું આ પ્રશ્ન કેમ પૂછે છે ? જે કાઇ વૃદ્ધ કે તરૂણુ પાય કરે છે તે પ્રાતઃ સ્નાનથી તે પાયથી મુક્ત થાય છે ( એ તને અબર નથી શું ? )

પુષ્ણિકા બેાલી−૧ હે બ્રામ્હણ ! સ્નાનથી પાપમુકત થવાય છે એ તું અજ્ઞાનને લીધે કહે છે.

૨ દેડકું, કાચબાે, સાપ, મગર, ઇત્યાદિ પાણીમાં રહેનારાં સર્વ પ્રાણીએા સ્વર્ગેજ જવાનાં છે કે શું ?

૩ બકરા મારનારા, ડુક્કર મારનારા, માછલા મારનારા–કોળી, પારાધી, ચાર, ફાંગ્રીની શિક્ષા થઇ હાેય તે માણસાે અને બીજા પાપી લાેકાે સ્નાન કર્યાથી પાપ કર્મથી સુકત થશે કે શું ?

૪ હે થ્રામ્હણ ! આ નક્ષીઓ જો તારૂં પાપ વડીને લઇ જશે તે⊦ તે સાથે પુષ્ય પણ લઇ જશે, એટલે તારૂં પુષ્ય પણ જશે

પ માટે હે બ્રામ્હણુ ! જે પાવના ભયથી તું નિત્ય આ પાણીમાં ઉતરે છે તેજ પાપ તું કરીશ નહિ. અમસ્તો ઠડીથી તારાં શરીરને દુઃખી શા માટે કરે છે ?

પુષ્ડિણકાને৷ આ ઉપદેશ સાંભળીને પ્રાહ્મણ, સંતુષ્ટ થયે৷ અને એક વસ્ત્ર લઇને તેનીપાસે આવ્યો, અને તેને કહ્યું 'હે પુષ્ડિણકા ! તેં મને કુમાગે°થી સુમાર્ગે વાબ્યો માટે આ વસ્ત્ર હું તને આપું છું '

્યુણિણકા બેાલી–૧ હે બ્રામ્હણ ! તારૂં વસ્ત્ર તારી પાસેજ રહેવા દે, હું તે લેવા ઇચ્છતી નથી. તું જે દુઃખથી ખ્હીતાે હાેય, તને દુઃખ અપ્રિય હોય, તો એકાંતમાં કે લાક સમુહમાં તું પાપ કર્મ કરીશ નહિ. ર જો તું પાપ કર્મ કરે છે અગર કરીશ તો ગમે ત્યાં નાસી જઇશ તો પણ તું દુઃખથી સુકત થવાને નથી.

ય૪

૩ જો તું દુઃખથી ખ્હીતાે હોય, તને જો દુઃખ અપ્રિય હોય તે⊦ તું મુદ્ધને શરણે જા, અને તેના સંઘને શરણે જા, સીલના નિયમ પાળવાથી તારૂં કલ્યાણ થશે.

આ ઉપરથી તે બ્રાહ્મણ બૌદ્ધમતાનુયાયી થયેા. સાધ્વી પુષ્ટિણકાના ઉપદેશથી સન્માગે ચડેલા એ બ્રાહ્મણ આગળ જતા મોટો સાધુ થયેા ત્યારે તેણે ઉદગાર કહાડ્યા કે '' પહેલાં હું માત્ર નામનાજ બ્રાહ્મણ હતો; પરંતુ હવે ખરા બ્રાહ્મણ થયેા છું. કરાણ હવે ત્રૈવિદ્ય ( ળૌદ્ધ ધર્મમાં) કહેલી ત્રણ વિદ્યા જાણનારા છું. હું વેદ સંપન્ન જ્ઞાન સંપન્ન ) છું. હું પુરોહિત ( સ્વસ્તિ સુખના લાભવાળા ) છું. હું સ્નાતક (ભકત ) છું."

ધન્ય છે પાપીઓને સત્પથગામી કરનારી પુષ્ટિણકા જેવી દેવીઓનો ઇતિ. બૌદ્ધધર્મના ત્યાગીઓને પણુ ન્હાવાના નિષેધ છે એમ ઉપરનેષ લેખ સાબીત કરી આપે છે.

પ્રશ્ન ૨૭ મું — શિષ્ય - જૈનધર્મનાં અને બૌદ્ધધર્મના ત્યાગીઓ – માટે નહિ ન્હાવાના દાખલા દલીલોથી પૂરતા ખુલાસા જેમ કહિ બતાવ્યા તેમજ અન્ય ધર્મના ત્યાગીઓને માટે પણ શાસ્ત્રોક્ત ખુલાસા ઘઈ આવે તેા, જૈન ધર્મના ત્યાગીઓ કેમ ન્હાતા નથી; એવી ઘણા લેાકોની શંકાનું સમાધાન થઇ જાય. અને સૌ કોઇ સમજી શકે કે ત્યાગી લેાકોને ન્હાવાના ધર્મ નથી. દરેક ધર્મમાં ત્યાગીઓને ન્હાવાના નિષેધ છે એમ ખુલ્લી રીતે જણાવવું જોઇએ.

ઉત્તર—હે ભાઇ ! પ્રદ્વાચારીને ન્હાવું તે દ્રષણ ભરેલું છે,-ત્યંજવા યાેગ્ય છે વગેરે પૂર્વે કહી બતાવ્યું છે. તે અન્ય મતના શાસ્ત્રોનું જ અન્ય– મતના પ્રદ્વાચારીઓનેજ માટે લખાણુ છે. જ્યાં પ્રદ્વચારી શબ્દ આવ્યા ત્યાં ત્યાગ તાે આવીજ ચુકયાે. પ્રદ્વાચર્ય શબ્દ ત્યાગનેજ લામુ છે. પ્રદ્વાચર્ય વિના ત્યાગ હોતો નથી પ્રદ્વાચર્યને આશ્રીનેજ ત્યાગીઓનો ત્યાગ છે. માટે ત્યાગીઓ અને પ્રદ્વચારીને માટે અથવા તો માક્ષના અભિલાષી–આત્મ કલ્યાણની ઇચ્છા ધરાવનારા ગમેતે ધર્મના હો પણ સ્નાન માટે શિવ– પુરાણમાં ઘણા સારા ખુલાસો આપ્યા છે.

પ્રશ્ન ૨૮ મું —શિવપુરાણમાં કેવી રીતે સ્નાન કરવું કહ્યું છે, તે જણાવશો ? ઉત્તર—હાજ સાંભળાે <sup>Ջ</sup>લાેક.

आचार वर्क जल गालितेन, सत्य प्रसन क्षम शीवनेन;

ज्ञागांबुना स्नाति नरोहि नित्यं, किं तस्य भूय सचिलेन कृत्य ॥१॥ આચારરૂપી વસ્ત્ર વડે જળને ગાળવું. તે આચાર કયા અને જળ કયું ? કે સત્ય, પ્રસન્ન, ક્ષમા અને શીલરૂપી આચાર વડે જ્ઞાનરૂપી જળને ગાળીને જે મનુષ્યા નિત્ય સ્નાન કરે તેને નકી વગેરે જળના સ્નાનની શી જરૂર છે ? તે સ્નાન તેને શા માટે કરવું જોઇએ. અર્થાત્ જ્ઞાન જળથી સ્નાન કરવું એજ ત્યાગીઓને માટે શ્રેષ્ઠ છે.

પ્રશ્ન ૨૯ સું — કાેઈ એમ કહે કે શાસ્ત્રમાં ज**ड**स्नाने मळस्त्यगो કહેલ છે તાે જળ સ્નાનથી કર્મ મળનાે ત્યાગ કેમ ન થાય ?

ઉત્તર—આ વિષે શિવપુરાણમાં કહ્યું છે કે—

नोदक म्लिन गात्रोपि, स्नान इत्येन शुध्यते;

सस्नानो योद्मः स्नानः, सवाद्याभ्यंतरः शुचि. ॥१॥

મલિન ગાત્ર પણ જળ વડે કે સ્નાન વડે શુદ્ધ થતાં નથી તાે કર્મ મળની શુદ્ધિ—કર્મ મળનાે ત્યાગ થાયજ કયાંથી ? કર્મ મળ ત્યાગ કર-વાને ખરૂં સ્નાન તાે ઇંદ્રિયાેનું દમન કરવું તેજ છે. તે સ્નાનથી બાહ્યાભ્ય– તરની શુદ્ધિ શુચિ થાય છે.

> न मृतिका नैवजलं, नाप्यग्निः कर्म्भशौधनः, शौधयंति बुधाकर्म, ज्ञानध्यान तपो जल्लैः ॥२॥

મૃતિકા, જળ અને અગ્નિ વડે કર્મનું શાેધન થતું નથી અર્થાત્ જળ સ્નાનાદિકથી કર્મનું ટળવાપણું એટલે આત્મની શુદ્ધિ થતી નથી. કર્મનું શાેધન એટલે આત્મની શુદ્ધિ કરવાને જ્ઞાની પુરૂષા જ્ઞાન, ધ્યાન અને તપ રૂપ જળનું જ સ્નાન બતાવે છે. કર્મ મળનાે ત્યાગ કરનાર પવિત્ર પાણા તાે જ્ઞાન, ધ્યાન ને તપજ કહેલ છે. (ઇતિ શિવપુરાણે ) પુરાણ સાર હુંડીમાં.

પ્રશ્ન ૩૦ મું—સ્નાન કરવાથી નિર્મળ થવાય કે નહિ ? ઉત્તર—આદિત્ય પ્રરાણમાં તાે ચાેકણું કહ્યું છે કે—

> अत्यंत मलिनो देहा, देही चात्मात्म निर्मलं उभयोरंतरं ज्ञात्वा. कर वशाचं विधीयते. ॥१॥

अखंत मळिनो देहा, नव श्रोत समन्वितं; श्रवते च अहोरात्रं, कथं स्नानेन ग्रुद्धयति. ॥२॥

પર્દ

આ શરીર છે તે તો અત્ય'ત મલિનજ રહ્યું છે. અને શરીરમાં રહેલેષ આત્મા આત્મ સ્વરૂપે નિર્મળ છે. એમ જ્ઞાની પુરૂષો શરીર અને આત્માને અંતર જાણે છે. તેમાં શરીરની શુચી કેવી રીતે થઇ શકે ? શરીર તેા અત્ય'ત મલિન છે. કારણકે પુરૂષને નવ દ્વાર અને સ્ત્રીને બાર દ્વાર અહેા– ર ત્રી શ્રવ્યાં કરે છે, વહ્યાં કરે છે. તે સ્નાન વડે કેવી રીતે શુદ્ધ થાય–કેવી– રીતે નિર્મળ થાય ? અર્થાત્ સ્નાન વડે શરીરની શુદ્ધિ થવી નથી તેા આતમ શુદ્ધિ તેા થાયજ કયાંથી ? વળી સ્કંદ પુરાણમાં કહ્યું છે કે––

> न शरीर मलं खागत्, नरो भवति निर्मलं; मनस्य तु मळोव्यक्ति, भवत्यंत स निर्मलं ॥१॥

શરીર ઉપરને৷ મેલ ત્યાગવાથી કાંઇ મનુષ્યે৷ નિર્મળ ઘતાં નથી, પરંતુ મનને৷ મેલ કાઢવાથીજ તે નિર્મળ થાય છે.

પ્રશ્ન ૩૧ મું —કેટલાક કહે છે કે–અમારા દરેક શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે– ગંગાદિ તીર્થનાં જળમાં સ્નાન કરવાથી કર્મરૂપી મળના નાશ થાય છે અને તે જીવ સ્વર્ગગતિને પામે છે, માટે અમારે તીર્થના જળનું માહાત્મ્ય વિશેષ છે તેમાં તમે શું કહેા તેમ છે ?

ઉત્તર —તે વિષે સ્કંદ પુરાણ એમ જણાવે છે કે— जायते च मृयते च, जलेष्य च जलोकसि;

न च गच्छन्ति ते स्वर्गे, मविशुद्ध मनोर्मछा ॥१॥

જળની અંદર અર્થાત તીર્થના જળની અંદર રહેલા જીવેા તે તેમાંજ જન્મે છે અને તેમાંજ મરે છે પણ તે સ્વર્ગે જતા નથી. કારણકે મનની શુદ્ધિ થયા વિના નિર્મળ થવાતું નથી. તેા જ્યાં સુધી મન શુદ્ધ ન થાય, મનનાે મેલ ન ખસે ત્યાં સુધી સ્વર્ગે પણ જાય નહિ.

चित्त मतर्गतं दुष्टं. तीर्थस्नाने न शुद्धचति, शतशोषि जल्लेघोतं, शुराभंड मिवाशुचि ॥१॥ मृदाभार सहलेण, जल्लुंभ शतेन च; न शुद्धयति दुराचारा, स्नाना तीर्थ शतैरपि ॥२॥ જેનું ચિત્ત આંતર્ગત દુષ્ટ હોય તે તીર્થનાં સ્નાન વડે પણ શુદ્ધ થતું નથી. જેમ મદિરાના ભાંડ સા વાર જળે કરી ધોવાથી આંદર શુદ્ધ ન થાય તેમ અંતર્ગત મલિન ચિત્ત પણ તીર્થના સ્નાનથી શુદ્ધ ન થાય હુજાર ભાર માટીએ સાફ કરી સેંકડા ગમે જળનાં ઘડાથી ધોવે તોપણ જેમ મદિરાના ઘડા અંદર શુદ્ધ થતાે નથી—ઘડાની અંદરથી વાસના જતી નથી તેમ દુરાચારી મનુષ્યા તીર્થનાં જળમાં સૈકડા વાર સ્નાન કરે તાેપણ તે શુદ્ધ થતાં નથી.

પ્રશ્ન ૩૨ મું—કોઇ કહે કે અમારા તીર્થના મહાત્મ્યમાં કહ્યું છે કે–ગમે તેવા કૃત્યના કરવાવાળા અપરાધી જીવેા હાય, તે ગંગાદિ તીર્થોમાં સ્નાન કરવાથી શુદ્ધ થાય છે તેનું કેમ ?

उत्तर—એ विषे तीर्थाधिक्षरमां ठीक क्रह्युं छे. आंसणेाः— आरंभे वर्तमानस्य, मैथुनेषुरतस्य चः कुतः शौच भवे तस्य, त्राह्मणस्य युधिष्टिरः ॥१॥ कामरागो मदोन्मत्तो, जे स्त्रीय वशवर्त्तिनः; न ते जल्ठेन शुद्धन्ति, स्नान तीर्थे शतैरपि ॥२॥ नः गंगा न च केदारं, न प्रयाग न पुष्करं; न ज्ञानं न च होमश्च, न तपः न जपः कुर्यात् ॥३॥

જે આરંભને વિષે વર્તેલા એટલે જીવની હિંસાના કરનારા, અને મૈથુનને વિષે રકત–આસકત, તે કેવી રીતે શૌચ થાય ? શ્રીકૃષ્ણ મહારાજ કહે છે કે–હે ચુધિષ્ટિર ! ઉપર કહેલી વૃત્તિવાળા થ્રાહ્મણ હેાય, તાેપણ તે શૌચ– પવિત્ર કહેવાતા નથી. જે પુરૂષ કામ ભાેગને સંગે કરીને મદાન્મત્ત–ઉન્મત્ત થયેલા–જેની વૃત્તિ સ્ત્રીને વિષેજ વર્તે છે, તેવા પુરૂષો જળ વડે તાે શુદ્ધ થતા નથી પણ તીર્થના સ્નાન વડે પણ તે શુદ્ધ થતા નથી એટલે ગંગા, કેદાર, પ્રયાગ અને પુષ્કરાદિકના તીર્થ તથા જ્ઞાન, હાેમ, તપ અને જપ કરવાથી ઉપરાક્ત પુરૂષો શુદ્ધ થતા નથી.

પ્રશ્ન ૩૩ મું—તીર્થાના સ્તાનથી શુદ્ધ ન થવાને। કોઇ દ્રષ્ટાંતિક પુરાવેષ છે ?

ઉત્તર—એમ સાંભળીએ છીએ કે જ્યારે પાંચ પાંડવાએ મહાભારત સુદ્ધ કર્યું, ઘણાં માણસાેના ચુદ્ધમાં ક્ષય થયેા, કુટુંબનાે સંહાર કર્યા વગેરે પાપ લાગવાથી તે પાપનું નિવારણ કરવા અડસડ તીર્થ કરી તે પાપથી મુકત થવા તીર્થ કરવા જવાના નિશ્વિય કરી પાંચે પાંડવા શ્રીષ્ટ્રધ્ણ મહારાજ પાસે આવ્ય'. શ્રીકૃષ્ણ મહારાજે આગમનનું કારણ પૃછતાં પાંડવાઓ

4

પોતાનેાા અભિપ્રાય જણાવ્યાે. શ્રીકૃષ્ણુ મહારાજે સ્મિત્ હાસ્ય કરી પાંડવાેનો ઉત્સાહ બાંધ ન પાડવાનાે એક તુંબડી આપી ભલામણ કરી કે અહેા પાંડવાે ! જે જે સ્થળે જે જે પ્રકારે તમે તીર્થયાત્રા કરાે તેજ પ્રમાણે આ તુંબડીને પણ કરાવજો.

પાંડવાે તીર્થ યાત્રા કરીને શ્રીકૃષ્ણુ પાસે આવ્યા. બાદ કચેરી ભરી તુંબડીને વેદારી પાંડવા વગેરે તમામને તીર્થવાસી તુંબડીની પ્રસાદી–શેષ આપી દરેક જનાએ માથે ચડાવી મુખમાં મુકી કે તરતજ પાંડવા વગેરે તમામના મુખના ચહેરા બદલાઈ ગયા. તુંબડી એવી કડવી હતી કે જેના રસ ગળા હેઠે ઉતરી શકે તેમ નહેાતું, તેમ સભાનું અપ-માન થવાના ભયથી કોઇ ઉઠી શકતું પણ નહી. આવી કફાેડી સ્થિતિમાં આવી ચડેલા પાંડવા વગેરેને મુખમાંથી ઓગાળ કાઢી નાખવાની આજ્ઞા થવાથી મુખમે સાફ કરી પાંડવા વગેરે આવીને બેઠા. બાદ શ્રીકૃષ્ણુ મહારાજે પ્રશ્ન કર્યું:

પ્રક્ષ ૩૪ મું—શ્રીકૃષ્ણુ મહારાજે પાંડવાે પ્રત્યે શું પ્રક્ષ કર્યું ?

ઉત્તર—એ પ્રશ્ન કર્યું કે અહેા પાંડવા ! માઢાં કહાણાં કેમ થઇ ગયાં ? પાંડવા કહે મહારાજ ! તું બડીની શેષ તા ઝેરથી પણ અધિક કડવી– ગળા હેઠે ઉતરે નહિ તેવી તેથી અમા તા મુંઝાઇ ગયા. શ્રીકૃષ્ણ મહારાજે કહ્યું કે તમે તમારૂં પાપ ધાયું, પણ મારી તું બડીનું પાપ ધાયું નહિ, તમે તું બડીને તીર્થના જળે સ્નાન કરાવ્યું લાગતું નથી, તેમ તીર્થ સંબંધી કાંઇ પણ ક્રિયા કરી હાય એમ જણાતું નથી, તમારી પેઠે તું બડીના તીર્થ યાત્રા કરાવી હાય તા તેની કડવાશ કેમ રહે ? પાંડવા કહે મહારાજ ! જેટલી ક્રિયા અમે કરી તેટલીજ ક્રિયા તું બડીને કરાવી છે. શ્રીકૃષ્ણ મહારાજ કહે તા પછી તું બડીની કડવાશ કેમ ન ગઇ ? જો તું બડીની કડવાશ નથી ગઇ તા તમારાં કર્મો પણ નથી ગયાં એ વાત ચાકસ જાણવી.

પ્રશ્ન ૩૫ મું--પાંડવાે કહે-અહાે મહારાજ ! પછી અમારાં પાપાનું નિવારણ કેમ થાય ? અમાે પાપથી કેમ મુક્ત થઇએ ? એવું કશું તીર્થનું સ્થળ છે કે જેમાં સ્નાન કરવાથી અમારા પાપ કર્મોનાે નાશ થાય ?

ઉત્તર—શ્રીકૃષ્ણુ મહારાજ કહે છે કે–અહેા પાંડુ પુત્રો ! અહે⊧ પાંડવાે ! જો તમારે પાપથી મુક્ત થવુ' હાેય તાે હું કહુ' તે સાંભળાે. सःयं તિર્થ तपः तीर्थ तीर्थमिदियग्रहः; सर्वभूतदया तीर्थ, मेतत्तीर्थमुदाहतं ॥१॥ પ્રથમ હું તમને તીર્થનું સ્વરૂપ જણાવું છું. પાપ કર્મથી મુકત થવાને ખરૂં તીર્થ આ પ્રમાણે છે. સત્ય તે પ્રથમ તીર્થ (૧) બીજી તપ તીર્થ (૨) ત્રીજી ઇંદ્રિયેાના નિગ્રહ કરવા તે તીર્થ (૩) અને ચેથુા તીર્થ સર્વ ભૂત પર દયા કરવી તેજ આચાર તીર્થનેજ હું તીર્થ કહું છું.

પ્રશ્ન ૩૬ મું—આ ચાર તીર્થમાં સ્નાન કરવાનું તો કાંઇ જણાચું નહિ કે આપકારે સ્નાન કરવાથી આત્મા શુદ્ધ થાય છે,તે પણ જણાવવું જોઇએ. ઉત્તર—તેના ખુલાસા પણ પાંડવા પ્રત્યે શ્રીકૃષ્ણ મહારાજે કહી બતાવ્યા છે કે સાંભળા, શ્લેકઃ—

आत्मानदी संयम तोय पूर्णा, सत्या दहा शीळतटा दयोर्भिः ; तत्राभिषेकं कुरू पांडुपुत्राः न वारिणा शुद्धयति चांतरात्मा ॥१॥ इति महाभारते.

આત્મારૂપ નદીને વિષે સંયમરૂપ પૂર્ણ ભરેલું પાણી, સત્યરૂપ (પાણી આવવાનો) પ્રવાહ, શીલરૂપી (નદીના બન્ને તરકના) તટ–કાંઠાં, દયારૂપ (પ્રાણીમાં ચડતી) ઉર્મિ ઉછાળા, હીલાેળા, (એવી જ્ઞાનરૂપી ગંગા) તેને વિષે અહેા પાંડુ પુત્રો ! અભિષેક કરા કે તમારાં પાપ કર્મોના નાશ થાય. પરંતુ, રાશુનઃ અંતરાત્મા વારિણા નશુદ્ધચતિ–એટલે પાણી વડે અંતરાત્મા શુદ્ધ નહિ થાય. અર્થાત્ જ્ઞાનાત્મારૂપ ગંગા નદીમાં, સંયમરૂપ પાણીમાં સ્નાન કરવાથી અંતરાત્મા શુદ્ધ થાય છે, પણુ પાણીથી શુદ્ધ થતા નથી. એમ મહાભારતમાં–તિર્થાધિકારે કહેલ છે. (પુરાણુ સાર હુંડીમાં.)

પ્રક્ષ ૩૭ મું—તીર્થાદિ કરવાવાળાને કાંઇક તેા ફળ હેાવું જોઇએ કે નહિ ? શું અમારા પૂર્વાચાર્યા તીર્થનું માહાત્મ્ય વૃઘા કહી ગયા હશે ? ઉત્તર—તે વિષે ભાગવતમાં દશમ સ્ક'ધમાં સારૂં કહ્યું છે સાંભળા શ્લાેક:-

> यस्यात्म बुध्दि कुणपे त्रिधातुके स्वधीः कल्रत्रादिषु भौमइज्यधिः ; यस्तार्थबुद्धिः सल्लिलेन कर्हचित्. जनेष्वभिन्नेषु स एव गोखरः ॥१॥

ત્રણ ધાતુ (વાત, પિત્ત અને કક) નું બનેલું જે શરીર તેને વિષે જેની આત્મબુદ્ધિ છે, સ્ત્રી પુત્રાદિકને વિષે જેની મારાપણાની બુદ્ધિ છે, અને પૃથ્વ્યાદિક પૃથ્વીથી ઉત્પન્ન થયેલાં પદાર્થોને વિષે જેની પુજનની બુદ્ધિ છે, અને નક્ષી આદિ જળાશયને વિષે જેની તીર્થ બુદ્ધિ છે. આવી બુદ્ધિવાળા મનુષ્યાે જ્ઞાની પુરૂષોના વૃંદમાં કેવી શાભા પામે છે ? તો કે જેમ ગાયના ટોળામાં ગધેડાે શાેભા ને પામે તેમ જ્ઞાનીઓની સભામાં ઉપર કહેલા બુદ્ધિવાળા શાેભા પામે. વળી ગીતા સારમાં પણ કહ્યું છે કે શ્લાેકઃ---

तीर्थेषु पशुयज्ञेषु, काष्ट पाषाण मृण्मये;

प्रतिमादौ मनुजाये, ते नराः मूढ चेतसा. ॥ १ ॥

તિર્થ'ને વિષે, પશુના યત્રને વિષે, કાષ્ઠ પાષાણુ માટી આદિ પ્રતિ– માને વિષે જેનું મન પ્રવર્ત્તે છે તેવા મનુષ્યાની ચેતના મૂઢ થઇ ગયેલી સમજવી. (ઇતિ પુરાણુ સાર હુંડી.)

પ્રશ્ન ૩૮ મું —કોઇ એમ કહે કે અમારા શાસ્ત્રમાં ગંગાદિ તીર્થોના સ્નાન વડેજ શુદ્ધ થવાય છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—તે વિષે પણ પુસણ સારમાં કહ્યું છે કે <sup>જ્</sup>લેાકઃ-

चितं शम दमः शुद्धं, वदनं सत्यभाषणैः:

बह्यचयीदि कायश्र, शुद्धो गंगा विनासिक ॥ १ ॥

શમ, દમ, ( ક્ષમા અને ઇંદ્રિયેાને દમવા ) વડે કરીને જેણે ચિત્તની વૃત્તિને શુદ્ધ કરી છે, સત્ય બાેલવે કરી મુખને પવિત્ર કર્યું છે અને બ્રહ્મ ચર્યાંદિકે જેણે કાયાને શુદ્ધ કરી છે, આવા પુરૂષા ગંગા વિના સદાય શુદ્ધ ને પવિત્રજ હાેય છે, તેને કાંઇ ગંગાદિ તીર્થાની જરૂર પડતી નથી.

પ્રક્ષ ૩૯ મું— શુચિ કેટલા પ્રકારની છે ?

ઉત્તર—શુચિ બે પ્રકારની છે, એક દ્રવ્ય શુચિ અને બીજી ભાવશુચિ. પ્રક્ષ ૪૦ મું—દ્રવ્યશુચિ અને ભાવશુચિનું સ્વરૂષ શી **રી**તે છે ? ઉત્તર—સાંભળેા.

शुचिर्भूमिगतंतीयं शुचि न<sup>1</sup>री पतित्रता;

गुनि दुर्म परो राजा, त्रवाचारी सदा गुनि ॥ १ ॥

ભૂમિગત જળ તે સદાય શુચિ ગણાય છે, વ્યવહારમાં તેને৷ કૈાઇ નિષેધ કરતું નથી; માટે શુદ્ધને ગણાય છે, પતિવ્રતા નારી તે પણ શુચિ એટલે પવિત્ર ગણાય છે, ધર્મિષ્ટ રાજા તે પણ શુદ્ધ ને પવિત્ર ગણાય છે. એને પ્રદ્ધાચારી તો સદાય શુચિ છે–સદાય શુદ્ધ ને પવિત્ર ગણાય છે; ચાર પ્રકારની શુચિમાં પહેલાે ખાલ દ્ર**્યે** શુચિનેાને ઉપલા ત્રણ બાલ ભાવશુચિના.

પ્રશ્ન ૪૧ સું—અશુચિ કેટલા પ્રકારની ને તેનું સ્વરૂપ શી રીતે છે ? તે પણ જણાવશે৷ ? ઉત્તર—અશુચિ પણ ચાર પ્રકારે કહી છે તે એ કે શ્લાેકઃ-

अञ्चचि करुणाहीनं, अञ्चचि नित्य मैथुनं;

अशुचि परद्रव्येषु, अशुचि परनिंदा भवेत् ॥ १ ॥

દયાહીન−ઢયા રહિત પુરૂષ ૧ નિત્ય મૈશુનના સેવવાવાળા ૨ પર દ્રવ્યના લુંટારા–યા પર દ્રવ્યના ઇચ્છનારા ૩ અને પારકી નિંદાના કરનારા ૪ આ ચારે પુરૂષો સદાય અશુચિમય–અપવિત્રજ છે.

પ્રશ્ન ૪૨ મું—શોચ કેટલા પ્રકારે થાય છે તે જણાવશાે ? ઉત્તર—શૌચ પાંચ પ્રકારે કહ્યું છે તે સાંભળાે શ્લાેક:—

> सत्य शौचं तपः शौचं, शौचंमिंद्रियनिग्रहं; सर्वभूतदया शौचं, जल्ल शौचं तु पंचमं ॥ १ ॥

ઇતિતીર્થાધિકારે ( પુરાણુસાર હુંડી ) (૧) સત્ય, (૨) તપ, (૩) ઇંદ્રીયેાનાે નિગ્રહ, અને સર્વ પ્રાણી-ભૂતપર દયા (૪) અને પાંચમું જળ શૌચ, આ પાંચ પ્રકારના શૌચમાં પહેલા ચાર ભાવ શૌચ છે, ને પાંચમાે જળ શૌચ કહ્યો તે દ્રવ્ય શૌચ છે.

પ્રશ્ન ૪૩ મું-–દ્રવ્ય શૌચ અને ભાવ શૌચમાં શેા તકાવત ? ઉત્તર—સાંભળાે-દ્રવ્ય શૌચ અને ભાવ શૌચ નીચે પ્રમાણે છે. શ્લાેક

# जढरनाने मलस्त्यागो मंत्रस्नाने सदा झुचि

तपस्नाने कर्मप्नति ज्ञानस्नाने परं पदः ॥ १ ॥

જળના સ્નાન વડે માત્ર શરીર ઉપરના મેલનોજ ત્યાગ થાય છે, ભગવત્ સ્મરણુરૂપ –પરમેષ્ટિના ધ્યાનરૂપ મંત્રના સ્નાન વડે બાહ્યાભ્યંતર સદાશુચિ–સદા પવિત્રજ હેાય છે, તપરૂપી સ્નાન કરવાથી કર્મોનો નાશ થાય છે. અને જ્ઞાનરૂપી સ્નાન વડે પરમપદની પ્રાપ્તી થાય છે. જળ સ્નાન તે દ્રવ્ય સ્નાન છે. બાહ્ય સ્નાન છે તેથી તેા શરીર ઉપરના મેલનેાજ ત્યાગ થાય છે, તેથી કાંઇ આત્મા પવિત્ર થતો નથી. આત્માની પવિત્રતા માટે તેા ભાવ સ્નાન કે જે ભગવત્ સ્મરણ મંત્ર સ્નાન (કાઇ શ્લાકમાં મંત્ર ને ઠેકાણે શીલ સ્નાન પણ કહે છે) તપ સ્નાન અને જ્ઞાન સ્નાન એજ આત્માને શુદ્ધ કરનાર–પવિત્ર કરનાર–નિર્મળ કરનાર કહ્યાં છે. દ્રવ્ય સ્નાન તે કર્મ બંધનો હેતુ છે. અને ભાવ સ્નાન તે કર્મ બંધથી મુક્રત ઘવાના હેતુ છે. દ્રવ્ય શૌચ અને ભાવ શૌચમાં આટલો તફાવત છે. પ્રક્ષ ૪૪ મું—જૈનના સાધુ જ્યારે દ્રબ્ય સ્નાન (જળ સ્નાન) કરવા નથી તેા ભાવ સ્નાન કેવી રીતે કરે છે? એક તે તેા જણાવેા?

ઉત્તર--- જૈનના સાધુ ભાવ સ્નાન બે પ્રકારે કરે છે. એક દેશ સ્નાન ને બીજું સર્વ સ્નાન ?

પ્રશ્ન ૪૫ મું—દેશ સ્નાન કેવી રીતે ને સવ સ્નાન કેવી રીતે કરે છે તે તે જણાવે৷ ?

ઉત્તર—જ્યારે ભિક્ષાર્થે કે દેહ ચિંતાદિ કારણે પોતાના મુકામથી અહાર જઇને પાછા આવે ત્યારે જતાં આવતાં અજાણપણે (કીડી કુંઠું આદિની વિરાધના થઇ હાય ) પાપ લાગ્યું હોય તે પાપને ટાળવાને માટે ઇરિયાવહીનું પ્રતિક્રમણ કરવામાં આવે છે. અને લાગેલાં પાપના પ્રાય શ્ચિત ગમનાગમનની ચિંતવણરૂપ ઇરિયાવહીના પાઠના કાઊસગ્ગ-એટલે કાયાને થતા ઉપસર્ગ સહન કરવાના તપ. તે એ રીતે કે અમુક સમય સુધી અડાેલ વૃર્તિ એ ધ્યાનારૂઢ બની-શરીરને હલાવ્યા ચલાવ્યા વિના સ્થિર-સ્થાય વૃર્તિ એ ધ્યાનારૂઢ બની-શરીરને હલાવ્યા ચલાવ્યા વિના સ્થિર-સ્થાય વૃર્તિ એ આત્મ ચિંતવણા કરી લાગેલાં પાપની માફી મ ગવી તે જીવાની ક્ષમા ચાહવી. અને આત્માની સાક્ષીએ પરમાતમા સિદ્ધ ભગવાંત યા તીર્થ કર દેવ યા છુરૂ મહારાજની સમક્ષ બે હાથ જેડી લાગેલાં પાપની આલેાચના કરી લાગેલાં પાપરૂપ મળને ત્ત્યાગ કરવારૂપ દેશ સ્નાન જાણવું. દ્રષ્ટાંત તરીકે-જેમ વ્યવહારમાં હાથપગાદિ કોઇ અમુક અંગને થાડા જળથી સાફ કરવામાં અવે છે. અને વ્યવહારમાં શુદ્ધ ગણાય છે. તેમ અલ્પ વખતનું અલ્પ પાપ ટાળવાને માટે ઇરિયાવહીના પ્રત્તિક્રમણ– રૂપ દેશસ્નાન કહ્યું –

પ્રક્ષ ૪૬ મું—જૈનના સાધુને ભાવથી સર્વ સ્નાન કરવાની વિધી કેવા પ્રકારની છે તે પણ જણાવશે। ?

ઉત્તર – જૈનના સાધુને ભાવસ્તાન ડ.ંમેશાં બે વખત કરવામાં આવે છે. એટલે આખા દિવસની અંદર સૂર્યાદયથી સૂર્યાસ્ત સુધીમાં પોતાના વત નિયમ સંયમ ધર્મ ને વિષે મન, વચન ને કાયા વડે અતિચારાદિક દોષ લાગેલા હોય, અથવા હલણ ચલણાદિ ક્રિયાથી કેાઇ પણ જીવની વિરાધના થઈ હોય ઉપયાગ શૂન્યથી યા પ્રમાદને વશ કે પોતાની બેદરકારીથી કાંઇ પણ પાપ. અજાણપણે સેવાણું હોય તેની શુદ્ધિને માટે સાયંકાલ સંધ્યાસમય પ્રતિક્રમણ કરી ચારાશી લક્ષ જીવાયોની માંહેલા કેાઇ પણ જીવનો અપરાધ કર્યા હેાય તેની અનંતજ્ઞાનીની સાક્ષીએ મડી માગી આત્માને નિર્મળ કરવા તે જૈન ધર્મના મુનિઓને સાયંકાળનું સ્તાન જાણવું.

For Private & Personal Use Only

હવે સૂર્યાસ્તથી સૂર્યાદ્રય સુધ્રીમાં રાત્રીના સમયમાં હલન ચલનાદિ ક્રિયાથી તથા નિદ્રાવસ્થામાં અંગેાપાંગ ફેરવવાથી તેમજ સ્વપ્નાવસ્થામાં કાંઇ દેાષ લાગ્યા હાેય, તથા રાત્રિના જે નિયમા પાળવાના હાેય તેમાં શૂન્ય ઉપયાગ થવાથી, તથા પ્રમાદ વશે કાંઇ પણ અતિચારાદિ દાેષ લાગ્યા હાેય, અથવા જૂ, માંકડ વગેરે કાેઇ જીવ ચંપાણા હાેય, દુઃખી થયા હાેય યા મરણ પામ્યા હાેય ઇત્યાદિ અજાણપણે કાંઇ પણ દાેષ લાગ્યા હાેય તે પાપના નિવારણ માટે પ્રાતઃકાળનું પ્રતિક્રમણ કરી આત્માને નિર્મળ કરવાનું જૈનના સાધુને પ્રાતઃસ્નાન કહ્યું છે. આ, બે વખતનું સ્નાન જ્યારથી દીક્ષિત થયા ત્યારથી જીવિત પર્યંત અવશ્યમેવ કરવાને અનંતજ્ઞાની તીર્થંકર મહારાજનું ફરમાન છે, અને જૈન મુનિએમ પણ હંમેશાં ભાવ સ્નાનથીજ નિર્મળ થાય છે. મનુસ્મૃતિમાં પણ કહ્યું છે કેઃ—

> पुर्वी संध्यां जपंस्तिष्ठन्मैशमेनो व्ययोदति । पश्चिमां तु सामसीनो मरुं हन्ति दिवाकृतम् ॥ અध्या २ श्र्द्वोड १०२.

અર્થ — પ્રાતઃકાળે ઉભા રહીને ગાયત્રીને જપ કરનારા પુરૂષ પાતાનાં રાત્રિમાં કરેલાં પાપના નાશ કરે છે. અને સાયંકાળે બેસીને ગાયત્રીના જપ કરનારા પુરૂષ દિવસે કરેલાં પાપના નાશ કરે છે. આ <sup>શ્</sup>લાકની કુટનોટમાં લખે છે કે:-આ શ્લાકમાં પાતઃકાળની સંધ્યા કરવાથી રાત્રિનાં અને સાયંકાળની સંધ્યા કરવાથી દિવસના પાપના નાશ થાય છે. એમ કહ્યું છે કે:-તે પરથી એમ સમજવાનું નથી કે, મનુષ્યા જે જે પાપ કરે છે, તે બધાં સંધ્યા કરવાથી નાશ પામે છે, જો એમ હાય તા પછી પ્રદ્મહત્યાદિક મહા પાપાને માટે શાસ્ત્રમાં કહેલાં પ્રાયશ્વિતા નિરર્થંક થઇ પડે, માટે આ શ્લોકનું તાત્પર્ય એવું છે કે, રાત્રે શબ્યામાં આળાટતાં માંકડ, ગાંગડ વગેરે મરી જાય તથા દિવસે ઉઠતાં બેસતાં અને હાલતાં ચાલતાં આજાણતાં જે કંઇ જીવહિંસા થઇ જાય, તેવાં સામાન્ય પાપા સ<sup>1</sup>ધ્યા વદનથી નાશ પામે છે, અને બુદ્ધિથી વૃદ્ધિ થાય છે.

પ્રશ્ન ૪૭ મું —અજાણપણામાં લાગેલાં પાપને ટાળવાને માટે બે વખતના પ્રતિક્રમણરૂપ ભાવ સ્નાનથી નિર્મળ થવા જણાવ્યું તે તેા બરાબર છે પણ જાણપણાથી થયેલાં પાપને ટાળવાનાે શાે ઉપાય ?

ઉત્તર—જાણતાં થયેલું પાપ ગુરૂ સમક્ષ જાહેર કરી, ગુરૂ તે પાપના નિવારણ માટે જે પ્રાયશ્વિત આપે તે પ્રમાણે જપતપાદિ કરવાથી જાણ-પણામાં થયેલાં પાપનું નિવારણ થાય છે, અર્થાત્ તે પાપથી સુક્રત થવાય છે. પ્રશ્ન ૪૮ સું—ઝળ સ્નાનથી જીવહિંસા સિવાય બીજી કાંઇ તુકસાની છે કે શાસ્ત્રકારને તેને৷ નિષેધ કરવા વિશેષ જરૂર પડે છે.

ઉત્તર—હા, છ, માેટો દેષ છે. તે દેષ એવેા છે કે, સાધુ નામ ધરાવનારા ત્યાગીઓ, અને પ્રદ્રાચર્ય વ્રતના પાળવાવાળા પ્રદ્રાચારીઓ ગમે તે મતના હાેય તે તમામને માટે સ્નાન જે છે તે તેઓના પ્રદ્રાચયેનાિ ભ<sup>ંગ</sup> કરવાને મદદગાર છે, માટે દરેક શાસ્ત્રમાં સ્નાનનાે નિષેધ કરેલ છે.

પ્રશ્ન ૪૬ મું—એવો કોઇ પ્રામાણિક શ્લોકબંધી દાખલે৷ છે કે, જે વાત તમામ કબુલ કરે ?

ઉત્તર—કામશાસ્ત્રમાં કામને–વિષય વિકારને પ્રદીપ્ત કરે તેવા સ્ત્રીના સાેળ શણુગાર કહ્યા છે તેમાં પહેલા શણુગાર સ્નાન કહ્યો છે, અને પુરૂષના સાેળ શણુગારમાં મસ્તકના ચહેરા [ ક્ષાૈર' ] કર્યા બાદ સ્નાનનુંજ આગેવાન– પાથું કહ્યું છે. આ ઉપરથી એમ નિશ્ચિય થાય છે કેઃ-ત્યાગીઓ, ઘ્રદ્મચારીઓને સ્નાનના નિષેધ છે.

પક્ષ પ૦ મુ'—સી અને પુરૂષના સાેળ શણગાર વિષે શ્લાેકબ'ધી હાેય તાે જણાવશાે ?

ઉત્તર—સાંભળેા, સાેળ શણુગાર વિષે. શાર્દ્લ વિક્રીડિતમ.

> आदौ मंजन चारु चीर तिलकं, नेत्रांजनं कुंडलं, नाशा मौक्तिक पुष्पहार कुरलं झंकारका नेपुरं; अंगे चंदन लेप, कुंचकमणि क्षुद्रावली घंटीका, तांबूलं करकंकणं चतुरबा टुंगार खी षोडष: ॥ ११॥

અને કોઇ ગ્રંથમાં આ રીતે પણ ૧૬ શ્રંગાર કહ્યા છે:-

(૧) પીડી ચાેળીને ન્હાવું, (૨) સાફ કપડાં પહેરવાં, (૩) હાથે પગે મેંદ્રી (અલતેા), (૪) શિર કેશ સમારવા, (૫) ચંદન કેશરની આડ અથવા ચાંદલેા, (૬) આભૂષણ–ઘરેણાં, (૭) મુખવાસ–તાંમ્યુલ, (૮) સ્તેહ-મધુર સ્વરે ગાયન, (૯) અંજન-નેત્રાંજન, (૧૦) કટાક્ષ-વાંકી નજરે જોવું, (૧૧) મધુર ભાષણ, (૧૨) મંદ હસવું, (૧૩) ચિત્તને વિષે ચતુરાઇ, (૧૫) હંસ ગજ ગામિની, (૧૫) પ્રતિવ્રતા, (૧૬) ક્રિડા, એ ૧૬ સ્ત્રીના શૃંગાર. હવે પુરૂષના ૧૬ શ્રૃંગારના <sup>9</sup>લોક નીચે પ્રમાણે છે.

For Private & Personal Use Only

# औरं मज्जन चारु चीर तिलकं गात्रं सुगंधा चिंनं, कर्णे कुंडल मुद्रिका च मुकुटं पादौ च चर्मोचितौ; इस्ते खड्ग पटंबरे कटी छूरी विद्याविनोदं मुखां, तांब्लं मति शीलता चतुरता श्रृंगार तेषोडष: ॥२॥

આ પ્રકારે પુરૂષના સાેળ શ્રૃંગાર કહ્યા છે. તેમાં એટલુંજ જાણવાનું છે કે સ્ત્રી અને પુરૂષના સાેળ શ્રૃંગારમાં આગેવાનપણામાં સ્નાન મુખ્યત્વે કહેલું છે, તાે સ્નાનથી માંડી સાેળે શણગાર મદને ઉત્પન્ન કરનાર અને કામને દીપાવનાર–દીપ્ત કરનાર, જેમ અગ્નિમાં કૃત્ત નાખવાથી અગ્નિ પ્રદીપ્ત થાય છે તેમ વિષયાશકત સ્ત્રી પુરૂષને સ્નાનાદિ સાેળે શણગાર કામરાગને, વિષયને પ્રદીપ્ત કરે છે, માટે યતિ-સાધુ-ત્યાગી–પ્રદ્ભાચારીને સ્નાન સર્વાથા વર્જિત છે.

્ર પ્રશ્ન પ૧ મું—સ્નાનથી કામ દીપ્ત થાય છે. મદને **ઉત્પન્ન ક**રે છે એવેો શાસ્ત્રોકત દાખલો હોય તો જણાવશે৷ ?

<sup>ઉ</sup>ત્તર—જીએા, જૈન સ્**ત્ર સ્રયગડાંગજી અધ્યયન ૭ મે ગાથા ચૌદમીની** ટીકામાં-બા**ણવાળા છાપેલ પાને ૩૩૯ મે કહ્યુ**ં છે કે—

## यतीनां ब्रह्मचारिणा मुदकस्नानं दोषायैव ॥ तथा चोक्तं स्नानं मद दर्पकरं कामांगं प्रथमं स्मृतं; तस्मान्कामं परित्यज्य न च स्नांति दमे रताः ॥१॥

યતિ–સાધુ અને બ્રહ્મચારીને ઉદક–જળ સ્નાન જે છે તે દોષ ભરેલું છે. કારણુકે સ્નાન તે કામ અને મદને દીપ્ત કરતા છે. કામનાં સાેળ અંગ છે તેમાં સ્નાન પહેલું અંગ કે જે કામની સ્મૃતિને કરનાર છે, તેટલા માટે કામને તજવાવાળાએ નચસ્નાન સ્નાન કરવું નહિ. પરંતુ ઇન્દ્રિઓને દમવામાં રક્ષ્ત રહેવું. કહેા હવે કાંઇ કહેવાનું છે ? ત્યાગીઓને કે બ્રહ્મચારીને સ્નાન કરવું કાેઈ પ્રકારે ઉચિત ગણાય તેમ છે ? જૈનધર્મના ત્યાગીઓ અને અન્ય ધર્મના ત્યાગીઓ, બ્રહ્મચારીઓ, બ્રહ્મચર્ય વ્રતના પાળવાવાળા ગમે તે મતના હોય તેને સ્નાન દ્રબ્યે અને ભાવે દોષિત કર્તા છે, એમ બંને પક્ષના શાસ્ત્રોથી સિદ્ધ થાય છે, તમામ ધર્મનાં શાસ્ત્રો સ્નાનના નિષેધ કરે છે. એમ આપણે ઘણા દાખલા–દલીલાથી નિર્ણય કર્યું, તેા પણ પ્રક્ષકારને જે શાંકા હોય તે પ્રગટ કરવી.

e

પ્રશ્ન પર મું—ગંગા મહાત્મ્યમાં કહ્યું છે કે શ્લાેકઃ—

## गङ्गा गङ्गेति यो बूया धोजनानां शतैरपि; मुच्यते सर्व पापेभ्यो विष्णुलोकं स गच्छति ॥१॥

જે સેંકડો સહસ કાેશ ફરથી પણ ગંગા ગંગા કહે તાે તેનાં પાપ નષ્ટ થઇને તે વિષ્ણુ લાેક અર્થાત્ વૈકુંઠે જાય છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એ પ્રમાણે સત્યાર્થ પ્રકાશમાં લખ્યું છે ખરૂં. તેના ઉત્તર દયાનં દજીએ એવા પ્રકારના કર્યા છે કે–આ શ્લાેક પાપ પુરાણના છે. મિથ્યા હાેવામાં શી શંકા ? કેમકે ગંગા ગંગા કહેવાથી પાપ કહી પણ છૂટતાં નથી જાે છૂટતાં હાેય તાે દુઃખી કાેઇ રહે નહિ ? અને વળી પાપ કરવાથી કાેછ પણ ડરે નહિ, જેમકે આજકાલ પાપ લીલામાં પાપ વૃદ્ધિ પામતું રહ્યું છે. મૂઢોને એવા વિધ્વાસ છે કે અમે પાપ કરી તીર્થ યાત્રા કરીશું તા પાપાથી નિવૃત્તિ થઇ જશે. એજ વિધ્વાસ પર પાપ કરીને આ લાેક અને પરલાેક નાશ કરે છે; પરંતુ કરેલું પાપ તાે ભાેગવવું જ પડે છે.

પ્રશ્ન પર સું-તે કોઇ તીર્થ સત્ય છે કે નહિ ?

ઉત્તર—( ઉપરના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં દયાન દજી કહે છે કે–આ પ્રકારનાં તીર્થ સત્ય છે.) વેદાદિ સત્ય શાસ્ત્રોનું ભણવું, ભણવવું, ધાર્મિક વિદ્વાનોનો સંગ. પારા પકાર ધર્માનુષ્ટાન યોગાભ્યાસ, નિર્ગેર, નિષ્કપટ, સત્ય ભાષણ, સત્યનું માનવું, સત્ય કરવું, બ્રહ્મમર્ય સેવન અ ચાર્ય, અતિથી, અને માતા-પિતાની સેવા, પરમેશ્વરના સ્તુતી, પ્રાર્થના, ઉપાસના, શાન્તિ, જીતે દ્રિયતા, સુશીલતા, ધર્મ ચુક્ત પુરૂષાર્થ, જ્ઞાન, વિજ્ઞાત આદિ શુભ ગુણ કર્મ દુ:ખાથી તારવાવાળા હેાવાથી એ તીર્થ છે અને જે જળ અને સ્થળમય છે તે તીર્થ કદા નથી થઇ શકતા, કેમકે '' जनા યૈસ્તરન્તિ તાનિ તીર્થાનિ '' મનુષ્ય જેણે કરીને દુ:ખાથી તરે છે તેનું નામ તીર્થ છે. જળસ્થળ તારક નથી કિન્તુ પ્યુરાડી મારનાર છે. પ્રત્યુત નોકા આદિનું નામ તીર્થ થઇ શકે છે, કેમકે એનાથી પણ સમુદ્રદિને તરાય છે.

## समान तीर्थे वासी ॥ १॥ अ० ४ पा० ४ । १०८ ॥ नमस्तीर्थाय च ॥ यजुः १६ ॥

જે **પ્રદ્રાચારી અને આચાર્ય એક શાસને માથે મા**થે ભણતા હોય તે સર્વ સતીર્થ-સમાત તીર્થ સેવી હોય જે વેદાદિ શાસ્ત્ર અને સત્ય ભાષણાદિ ધર્મ લક્ષણામાં સાધુ હાેય તેને અન્નાદિ પદાર્થ આપવા અને તેમની પાસેથી વિદ્યા લેવી ઇત્યાદિ તીર્થ કહેવાય છે.

ઇતિ સત્યાર્થ પ્રકાશ. ॥ એકાદશ સમુદ્વાસઃ ॥

પ્રશ્ન પષ્ઠ મું — ખરૂં તીર્થ કયું માનવું ?

ઉત્તર—ખરૂં તીર્થ અને ખરૂં સ્વરૂપ પૂર્વે સારી રીતે વિસ્તારથી કહેવાય ગશું છે, તાેપણ ખરૂં તીર્થ જાણવાની ઇચ્છા હાેય તાે પ્રથમ તમારાજ મતના આધારે ''અતિત્ય પુરાણ" માં જે પ્રમાણે કહ્યું છે તે પ્રમાણે અહિંયાં જણાવું છું. સાંભળાે શ્લાેકઃ––

## जंगमं स्थावरं चैव, द्विविधि तीर्थं मुच्यते; जंगमं ऋषय स्तीर्थे, स्थावरं तं निषेवते ॥ १ ॥

અહિંયાં બે પ્રકારે તીર્થ કહેવામાં આવ્યાં છે. એક જંગમ તીર્થ અને બીજી સ્થાવર તીર્થ. જંગમ તીર્થ તે ઋષિઓ પોતે ; અને સ્થાવર તીર્થ તે ઋષિઓ જેનું સેવન કરે છે તે.

પ્રક્ષ પપ સું — જંગમ તીર્થનું સ્વરૂપ જણાવશે৷ ?

ઉત્તર—સાંભળેા–આવા ગુણવાળાને જ'ગમ તીર્થ કહેવામાં આવે છે.-શ્લેાક––

#### अहिंसा सत्य मस्तेयं, ब्रह्मचर्यं सुसंयमः । भिक्षावती रताये च, तं तीर्थ जंगमं स्मतं ॥ २ ॥

અહિંસા, સત્ય, અદત્તવ્રવ, બ્રહ્મચર્ય. ઉત્તમ પ્રકારને৷ સંયમ અને ભિક્ષાત્રતિને વિષે રકત આટલા ગુણવાળા હોય તેને જંગમ તીર્થ કહીયે. પ્રશ્ન ૫૬ મું—સ્થાવર તીર્થનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—

## अगाध विमले शुद्धे सत्य शील समं हृदे ; स्थातव्य जंगम स्तीर्थे, ज्ञानार्जवदयावरे :

જંગમ લીર્થંન। હુદયરૂપી દ્રહમાં અગાધ નિર્મળ અને શુદ્ધ સત્ય, શીલ, સમ, જ્ઞાન; આર્જવ અને દયારૂપી સંપુર્ણ જળે સ્થાતવ્યં કહેવાં ભરેલ તેને સ્થાવર લીર્થ કહીચે.

એટલે જંગમ તીર્થ તે ઋષિ અને તેમાં રહેલા ગુણા તે સ્થાવર તીર્થ, અર્થાત્ સત્ય, શીલ, સમદમ, જ્ઞાનાર્જવ અને દયારૂપ જળમાં હંમેશાં ઝાષિ લાેકાે સ્નાન કરી સદા શુદ્ધ અને પવિત્રજ રહે છે. તેને કાંઇ બાહ્ય જળની જરૂર પડતી નથી.

ઇતિ અતિત્ય પુરાણે ( પુરાણ સાર હુંડી ).

બ્રમનાશક—પરમાર્થ દર્શન ચાેથી આવૃત્તિ સં. ૧૯૬૧ અપતમા– નંદજી કૃત પાને ૧૯૪મે કહ્યું છે. કે—

તીર્થાદિ માનવાવાળા તે મહા મુર્ખ છે. એમ તીર્થાદિનિષેધના <sup>શ્</sup>લાેકમાં કહેલ છે અને ભાગવતના <sup>શ્</sup>લાેકના અર્થમાં લખેલ છે કે નદી, નાળાં, પર્વંત અને મકાનમાં તીર્થંને સમાવે**શ** કરે છે, તે મનુષ્ય પશુ જેવા (બળદ) છે એમ કહેલ છે.

પ્રક્ષ પ૭ મું—તીર્થ જત્રા વિષે જૈન ધર્મના શાસમાં કાંઇ જણાવે છે કે કેમ ?

ઉત્તર—જૈન ધર્મના શાસ્ત્રમાં એ વિષે ઘણીએ બીના છે.

પ્રશ્ન પઽ મું—તમે તીર્થ જાત્રા માને છે ?

ઉત્તર—હા, જી, અમે તીર્થ યાત્રા માનીએ છીએ.

પક્ષ પલ્ મું—અમે તેા એમ માનીએ છીએ કે જૈન લેાકો તીર્થ યાત્રા માનતા નથી, અને તેમનાં શાસ્ત્રમાં તીર્થ યાત્રા સંબ<sup>ક્</sup>ધી કાંઈ પણ હાેય તેમ જણાતું નથી. હવે જ્યારે કહાે છે કે અમે તીર્થ યાત્રા માનીએ છીએ તાે તે તમારા સૂત્રથી જણાવશાે.

ઉત્તર—સાંભળેા. ભગવતીજી સૂત્ર શતક ૧૮મે ઉદ્દેશ ૧૦મે તમારીજ પેઠે શ્રી મહાવીર પરમાત્માને સાેમીલ ષ્રાહ્મણે યાત્રા સંબ'ધીનુ પૃછેલું પ્રક્ષ किंत्तेमंतेजत्ता ? હે ભગવ'ત તમારે યાત્રા કઇ ? ત્યારે ભગવ'ત કહે–

## सोमिला जं मे तव नियम संजम सज्झाय । ज्झाणाव सग्गा मादीएसु जोएसु जयणा सेतं जत्ता ॥

હે સામીલ જે અમારે તપ, નિયમ, સયંમ, સઝાય, ધ્યાન અને આવશ્યક ઇત્યાદિકને વિષે યાેગનું જેડવું, તેનું યતન કરવું. છયકાય જીવની યતના કરવી તે યાત્રા કહીએ. એ પ્રકારે સાેમીલ પ્રત્યે મહાવીરે જણાવેલી યાત્રા.

પ્રશ્ન ૬૦ મું ---આ વિષે બીજો દાખલા છે ? હેલ્ય તેા જણાવા.

ઉત્તર—સાંભળેા. શ્રી જ્ઞાતાજી સૂત્ર અધ્યયન પ મે શ્રી થાવર ચા પુત્રે અણગાર પ્રત્યે સુકદેવ પરિવ્રાજકે પ્રક્ષ કર્યું કે <mark>जताમેમંતે</mark> હે પૂજ્ય તમારે યાત્રા છે ? ત્યારે સ્થાવરચા પુત્રે અણગારે ઉત્તર આપ્યાે કે–

स्रुयोंजत्ताविमे + હે સુક ! અમારે યાત્રા છે એમ ઉત્તર દ્વીધેા :--

## तएणं से सुए थावचा पुत्तं एवं वयासी सेकिंतं मंते जत्ता ? सुया जणं मम णाणे दंसण चरित्त तव संजम माइएहिं जोएहिं जयणा सेयं जता.

ત્યાર પછી તે સુક પરિવાજકે થાવરચા પુત્ર અણગારપ્રત્યે એ પ્રકારે પૂછશું કે હે પૂજ્ય તમારે કઇ યાત્રા છે ? તમે કેવા પ્રકારની યાત્રા માને છે ? ત્યારે થાપરચા પુત્ર અણગારે કહ્યું કે હે સુક ! જે અમારે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, સંયમ ઇત્યાદિકને યેાગે કરી યતન કરવું. છયકાયની યતના કરવી તેને અમે યાત્રા કહીએ—જૈન સૂત્રોમાં ઉપર કહ્યા પ્રમાણે યાત્રા કહી છે. આ ભાવયાત્રા જૈન યા જૈનેત્તર ગમે તે કરે તેનેા આતમા નિર્મળ થાય છે.

પ્રશ્ન ૬૧ મું—જૈન સૂત્રમાં તીર્થ સંબંધી કાંઈ જણાવ્યું છે ? ઉત્તર—હા, છ, સારી રીતે જણાવ્યું છે.

પ્રશ્ન ૬૨ મું—તમે તીર્થ કોને કહેા છે ?

ઉત્તર-તીર નામ કાંઠા. થ નામ ત્યાં રહેલ તે તીર્થ.

પ્રશ્ન ૬૩ મું—શેનેા કાંઠો ? નદીનેા, કુવાનેા, સરોવરનેા કે સમુદ્રનેા ? એને કાંઠે ઘણા જીવા રહેલા હાેય, ઘણા પદાર્થા રહેલા હાેય એ બધાને તીર્થ માનવા ?

ઉત્તર – તીર્થ બે પ્રકારનાં છે. એક દ્રવ્ય તીર્થ અને બીજીં ભાવ તીર્થ. પ્રશ્ન ૬૪ મું—દ્રવ્ય તીર્થ કોને કહેા છે⊦ ?

ઉત્તર – ઉપર કહેલા નઢી, કુવા, કુંડ, વાવ, સરોવર ને સમુદ્ર કે જે તીર્થ રૂપે મનાય છે તે દ્રવ્ય તીર્થ છે તે તીર્થ આત્માને મલીન કર્તા છે. તે તીર્થોને કાંઠે રહેલા નદી પ્રમુખમાં પડેલા તણાઇને મૃત્યુ પામેલા નાના માેટા ઘણા જીવાે નાશ પામતા જોઇએ છીએ અને સાંભળીએ પણ છીએ, તે તીર્થ તો કુતીર્થ કહેવાય.

પ્રશ્ન ૬૫ મું — તેા પછી ભાવ તીર્થ કોને કહેા છેા ? તે સ્વરૂપ જણાવો, તે જાણીએ તેા ખરા ઉત્તર—ભાવ તીર્ધનું સ્વરૂપ જ્ઞાની પુરૂષોએ એવા પ્રકારે જણાવ્યું છે કે સંસારરૂપ સમુદ્રને તરીને પેલે પાર સામે કાંઠે સ્થ નામ રહેલા ઇચ્છીત વસ્તુની પ્રાપ્તિને માટે એટલે મેાક્ષ સુખની પ્રાત્પિને માટે મુક્તિપુરી જવાને માટે તત્પર થયેલા તેને ભાવ તીર્થ કહેલ છે.

#### પ્રશ્ન ૬૬ મું—ભાવ તીર્થના અધિકારી કેાણ ?

ઉત્તર—ભગવતીજી સૂત્રના ૨૦ માં શતકના ૮મા ઉદ્દેશે શ્રી મહાવીર દેવની દષ્ટિએ આવેલા સાધુ સાધવી શ્રાવકને શ્રાવિકા આ ચારને તીર્થ કહ્યા છે. તેહુને માેક્ષ ગામી કહ્યા છે. સ સારરૂપ સમુદ્રને તરીને પાર પામનારા કહ્યાછે, એટલે મહાવીરના ફરમાન પ્રમાણે વર્તાનારા ચારે તીર્થ માક્ષના અધિકારી છે માટે તેને ભાવ તીર્થ કહેલ છે.

પ્રશ્ન ૬૭ મું—તીર્થમાં તે৷ સ્નાનની આબત આવે છે ને આમાં કાઇ સ્નાનની વાત આવી નહિ તેનું કેમ ?

ઉત્તર—જે તેમના વ્રત, નિયમ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, જપ, તપ, જ્ઞાનાદિ ગુણેારૂપ ભાવ જળે સ્નાન કરી અતિચારાદિ દોષોવાળા કર્મરૂપ મળનેા ત્યાગ કરવા તેમના ગુણારૂપ જળમાં ન્હાવું તે ભાવ સ્નાન છે. આમાં પ્રથમ કહેલા જંગમ તીર્થ અને સ્થાવર તીર્થના સમાવેશ થઇ જાય છે.

પ્રશ્ન ૬૮ મું—આનેા અર્થ એમ થાય છે કે જૈનનાજ સાધુ સાધવી શ્રાવક અને શ્રાવિકા તેજ તીર્થમાં ગણાય, બીજા નહિ આ વાત કેમ સંભવે ?

ઉત્તર—આ વાકય વસ્તુનું સ્વરૂપ સમજ્યા વિનાનું છે. પ્રથમ જૈનના અર્થ જાણે કે ''જયતીતિ જૈન '' જે ઇ દિએા જય મેળવે, ઇન્દ્રિયોને જીતે અર્થાત્ કર્મરૂપી શત્રુઓને જીતે તે જીન અને તેજ પ્રમાણે પરાક્રમ કરનારા તે જૈન. તમે ઇંદ્રિયોને જીતો, કર્મરૂપી શત્રુઓ પર જીત મેળવા તા તમે પણ જૈનાજ છે. જૈનમાં એવા ભેદ ભાવ નથી કે પ્રાહ્મણ તરે ને ચાંડાળ ન તરે. ચાંડાળમાં તીર્થના ગુણા હાય તા તે પણ તરે. ગમે તે વ્યકિતમાં તીર્થના ગુણા હાય તે મહાવીરની દ્રષ્ટિએ તો જૈનજ છે.

પ્રશ્ન ૬૯ મું—અહીંયાં એક તર્ક ઉત્પન્ન થાય છે કે જયારે સંસારરૂપી સમુદ્ર તરવેા તે નાવ વિના કેવી રીતે તરી શકાય ? માટે અહીંયા નાવની જરૂર પડશે. ખરી, તેા સંસારરૂપ સમુદ્રને તરવાને માટે નાવ કઇ બતાવાે તેમ છે ? ઉત્તર—ભાઇ ! અમારા સૂત્રમાં એ પ્રકારની નાવ કહી છે. એક છિદ્રવાળી નાવ, અને બીજી છિદ્ર વિનાની નાવ. તેમાં જે છિદ્રવાળી નાવ સમુદ્રમાં પાર ગામી ન થાય, ને છિદ્ર વિનાની નાવ તે પાર પામે.

્રશ્ન ७૦ મું—સ'સારરૂષ સમુદ્રને પાર પામવામાં વળી છિદ્રવાળી નાવ કઇ સમજવી ?

ઉત્તર—મિથ્યાત્વ, અવત, પ્રમાદ, કષાય, અશુભ જોગ, જીવહિંસા, અસત્ય ભાષણ, અદત, ચાેરી, મૈથુન, અખ્રચર્ય, અને પરિગ્રહની તીવ ઇ<sup>રુ</sup>છા, તથા નિંદા, ઝેર, વેર, ઇર્ષા વીગેરે મુક્તિની પ્રાપ્તિ કરનાર મનુષ્યના શરીરરૂપ નાવ તે છિદ્રરૂપ છે. એવા છિદ્રોવાળા નાવ પાર તાે ન પામે, પણ નાવ તેના ચલાવનાર નાવિક અને અંદર નાવમાં બેઠેલા ઉતારૂઓ સર્વ સમુદ્રના તળે જઇ બેસે, એમ સૂયગડાંગ સૂત્ર જણાવે છે.

પ્રશ્ન ૭૧ મું—સૂયગડાંગસૂત્ર નાવ વિષે શું જણાવે છે ?

ઉત્તર---સાંભળેા. સૂયગડાંગસૂત્રના પ**હે**લા અધ્યયનના <mark>ખીજા</mark> ઉદ્દેશાની ૩૧–૩૨ મી ગાથામાં કહ્યું છે કેઃ---

> जहा अस्साविर्णि णावं, जाइ अंधो दुस्तहिया इच्छई पारमागंतुं, अंतराय विसीयई ॥ ३१॥ एवं तु समणा एगे, मिच्छदिटि अणारिया ; संसार पार कंखी ते संसारं अणुपरियट्टंति त्तिवेमि ॥ ३२॥

અર્થ - જેમ છિદ્ર સહિત એવી નાવ, તેને વિષે જાતિ અંધ એટલે જન્માંધ પુરૂષ ચડીને પાર પામવા વાંછે પરંતુ પાર પામે નહિ, કિંતુ અતરાલે એટલે વચમાંહે જતે ભુડી જાય ઇત્યર્થ : ા ૩૧ ॥ હવે એ દષ્ટાંત દર્શનીઓ સાથે મેળવે છે. જેમ સછિદ્ર નાવે ચડયે થકે અંધ પુરૂષ પાર પહેાંચે નહિ તેની પેરે કેાઈ એક શ્રમણ (સાધુ નામ ધરાવન રા ) તે મિથ્યા દ્દષ્ટિ એટલે જૈન પ્રણિત ધર્મ થકી વિપરીત દ્રષ્ટિ તથા અના-ચારી તે પોતાના દર્શનને અનુરાગે (અનેક પ્રકારના આશ્રવે સેવતા,) સંસારનો પાર પામવાને વાંછે છે. પરંતુ તે સંસાર માંહેજ જન્મ જરા મરણાદિ અનેક ગતિને વિષે કલેશ અનુભવતા અનંત કાળ સુધી તે પરિભ્રમણ કરે.

તે માેક્ષ સુખને તાે પામેજ કયાંથી ? એમ જ્ઞાની પુરૂષા કહી ગયા છે. આનાે પરમાર્થ એ છે કે ધર્મારૂપી પાટીયાથી રહેલ શરીરરૂપ નાવ અને ધર્મ ગુરૂ અથવા જીવરૂપી નાવડીઓ શાસ્ત્રમાં કહેવ છે; એટલે જે ધર્મમાં પાંચે ઇ દ્રિઓને લિષય કષાયાદિકે પાષણરૂપી છિદ્રોવડે શરીરરૂપી આશ્રવ– વાળી નાવમાં અજ્ઞાની-જાત્યાંધરૂપ નાવિક તથા જીવ અને તેના આશ્રિતા આશ્રવવાળી નાવમાં બેઠેલા, પાર પામવાના બદલે મધ્ય સમુદ્રરૂપ સંસારમાં તળે જઇને બેસવારૂપ અધાગતિમાં ગોથાં ખાય છે. પરંતુ ઇચ્છિત નગરરૂપ માક્ષ નગરીને પ્રાપ્ત થતા નથી. અર્થાત્ આશ્રયરૂપ છિદ્રોમાંથી પાપ કર્મ-જળના પ્રવાહ આવવાથી-તેના ભારથી ઉપર કહેલી નૌકા અને તેમાં બેઠેલા તમામ રૂપ મધ્ય સમુદ્રના તળાંને સ્વાધીન થાય છે. માટે તેવી નાવના આશ્રય લેવા નહિ એમ શાસ્ત્ર જણાવે છે.

ઝર

્પ્રશ્ન ૭૨ સું—શાસ્ત્રમાં કેવી નાવને৷ આશ્રય લેવા કહ્યું છે? અને કેવી નાવથી પાર પહેાંચાય છે ? તે જણાવશે৷.

ઉત્તર—ઉત્તરાધ્યયનના ૨૩ મા અધ્યયનમાં આ પ્રકારની નાવ કહી છે તે સાંભળા—

#### ગાથા.

## जाउ आसा वि णी नावा, नसापारस्स गामिणी; जानि रास्सावि णीनावा, साउपारस्स गामिणी ॥ ७१ ॥

અહિંયાં કેશી સ્વામીએ નાવ સંબંધી પૂછેલા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ગૌત્તમ ગણધર કહે છે કે જે નાવ આશ્રવવાળી એટલે શ્રાવિણી (ગાબડા-વાળી-છિદ્રાવાળી) છે તે પાર પહેાંચશે નહિ; પણ જે નાવ નિશ્રાવિણી (છિદ્ર રહિત) છે તે સમુદ્રને સામે તીર પહેાંચી શકશે-એટલે આશ્રવ-૩૫ છિદ્ર રહિત નાવ પાર પહેાંચી શકે.

પ્રશ્ન ૭૩ મું—-એવી કઇ નાવ કે જે નાવમાં બેસવાથી ઇચ્છિત સ્થાનકે–-માક્ષ નગરીએ સહીસલામતે પહેાંચી શકાય ? એવી નાવ કઇ ? ને તેમાં બેસીને પાર પામનારા કોહ્યુ ?

ઉત્તર—આજ અધ્યયનમાં કેશી સ્વામીએ ગૌત્તમ પ્રત્યે કહ્યું છે કે એવી નાવ કઇ કે જેમાં બેઠે પાર પામીએ એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ગૌંત્તમ ગણધરે નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે કે–

ગાથા. सरिर माहुनावित्ति, जीवो वुचर नाविउ ; संसारो अ नवोवुत्तो, जंतरंति महेसिणो ॥ ७३॥ શરીરરૂપી નાવ છે, જીવનરૂપી નાવિક છે. જીવ તે નાવનેા ખેલણ– હાર છે, અને સંસાર (ભવ–બ્રમણ ) રૂપ સમુદ્ર છે ; એવા સંસાર સમુદ્રને મહર્ષિઓજ ત**રી શ**કે છે, અને તેવી નિરાશ્રવી નાવમાં બેઠેલા મહર્ષિઓના આશ્રિતેા પણ સંસાર સમુદ્રને પાર પામી મુક્રિતપુરીએ દાખલ થાય છે.

પ્રશ્ન ૭૪ મું—સંસાર સમુદ્ર તરવાને નાવનું સ્વરૂપ અરાબર બતાબ્યું પણ હજી તીર્થ સંબંધીની વાત અધર છે તેા જ્યારે તમે તીર્થ માનવું કષ્પુલ કરો છે৷ તેા તમારે એવું તીર્થનું કશું સ્થળ છે કે જેમાં ન્હાવાથી કર્મ મળેનાં ત્યાગ થાય આત્મા પવિત્ર થાય, એવું તીર્થ અતાવા. ઉત્તર—સાંભળા, એવું તીર્થ બતાવીયે. જોકે પ્રથમ તીર્થ સંબંધી જૈન ધર્મના અને અન્ય ધર્મના પુષ્કળ દાખલા અપાઇ ગયા છે તાેપણ વિશેષ જાણવાની ઈચ્છા જણાવવાથી જૈન ધર્મમાં તીર્થનું સ્વરૂપ કેવી રીતે કહ્યું છે તે જણાવીએ છીએ. જૈન ધર્મના શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સૂત્રમાં ૧૨મા અધ્યયનમાં યક્ષેસેવિતમાત ગમુનિ હરિકેશી અણગારને બ્રાહ્મણાએ તીર્થ સંબંધીની પુછાં કરી છે અને તેના ઉત્તર હરિકેશી મુનિએ ખહુ સારા આપ્યા છે.

પ્રક્ષ ૭૫ મું—્ય્રાક્ષણોએ શું પૂછ્યું છે અને માતંગ ઋષિએ શાે ઉત્તર આપ્યા છે તે પણ જણાવશાે.

ઉત્તર—હરિકેશી મુનિ પ્રત્યે બ્રાહ્મણે। પૂછે છે કે-હે મુનિ ?

## के ते हरए केय ते संति तिथ्थे, कइं सिएडाओ तरयं जहांसि; । आइल्खणे संजय जख्खपूड्या, इच्छाम्रु नाओ भवओ सगासे ॥४५॥

હે યક્ષપૂજિત ઋષિ ! કેાણ ત્મ્હારે દ્રહઃ ? કવણ તુમ્હારે પાય દ્રર કરવાનું તીર્થ. કિહાં ન્હાવાં–સ્નાન કરતાં કર્મરૂપ મેલ ટળે ? કર્મરૂપી મેલ ટાળવાંને આપ કેવી રીતે સ્નાન કરાે છેા ? એ સર્વ આપની પાસેથી જાણવાને અમે ઇચ્છિએ છીએ. એ સાંભળીને માતંગમુનિ ઉત્તર આપે છે.

## धम्में हरएवंभे संति तित्थे, अण्गविले अत्त पसन्न लेसे ; जहिं सिएहाओ विमलो विशुद्धो, सुसीइं गुओ पजहामि दोसं ॥४६॥

અહેા **ષ્યાદ્વાણેા ! અમ્હારે ધર્મ**રૂપ દ્રહ છે, એટલે અહિંસારૂપ દયા મૂલ વિણ્યમૂલ જે ધર્મ તે રૂપ દ્રહ છે. કર્મ મેલના ત્યાગ કરવાને પ્રદ્વ-ગ્રાન પ્રદ્વાચર્ય શાંતિ તીર્થ છે, તે તીર્થ કેવું છે. તાેકે–આત્માને સદા શાંન્ત મિથ્યાત્વાદિક મેલ રહિત નિર્મળ કરનાર પ્રશસ્ત ભલી-(તેજી, પદ્મ, શુકલ ) લેશ્યારૂપ જળે કરીને સહિત છે ; તેમાં હું સ્નાન કરૂં છું અને મળ રહિત નિર્મળ, વિશુદ્ધ અને શિતલીભૂત થઇને સર્વ દેષ્યને છાંડું છું.

પ્રશ્ન ૭૬ મું—-આવું જ્ઞાન કોણે અતાવ્યું છે ? અને તેમાં ન્હાવાવાળા કેાણુ ?

ઉત્તર—

## एयं सिणाणं कुसलेहिं दिइं, महासिणाणं इसिणं पसत्यं ; जहिं सिन्हाया विमला विशुद्धा, महारिसी उत्तमं ठाणं पत्ते त्तिषेमि ॥४७॥

એસ્નાન-પૂર્વીક્રત કર્મરજ વિનાશક સ્નાન, અહાે બ્રાહ્મણાે કુશળ પંડિતાએ જ્ઞાનીએ તત્ત્વગ્ન કેવલીએ શાધી કાઢ્યું છે, દીઠું છે, એ મ્હાેટું સ્નાન-સર્વ સ્નાનમાં ઉત્તમ સ્નાન, ઝાષીશ્વરાને મુનિઓને એ સ્નાન પ્રશસ્ત ભલું-પ્રશાસવા યાગ્ય, એવા સ્નાનને વિષે મહા મુનિઓ તેમાં સ્નાન કરીને નિર્મળ અને વિશુદ્ધ થયા છે અને ઉત્તમ સ્થાન (મુક્તિ) ને વિષે ગયા છે.

્ર આ લીર્થ યાત્રા એવા પ્રકારની છે કે ગમે તે વ્યકિત તેનું સેવન કરે તેા માક્ષ ફળનેજ આપનાર છે. તે વિષે છેતાલીસમી ગાથાની ઠીકામાં કહ્યું છે કેઃ—

## यदुक्तं ब्रह्मचर्येण सत्येन. तपसा संयमेन च ; मातर्झर्षिर्गतः शुद्धि, न शुद्धि स्तीर्थयात्रया. ॥ १ ॥

ય્રદ્ધાચર્ય, સત્ય, તપસ્યા, અને સંચમ વડે, માત ગઝાધ–હરિકેશી આણગાર ઉત્તમ સ્નાન કરી કર્મ મળ રહિત નિર્મળ થઈ સિદ્ધ ગતિને પામ્યા માટે સર્વોત્તમ-શ્રેષ્ટ તીર્થ યાત્રા અનંત જ્ઞાની તીર્થ કર મહારાજે અતાવેલા તેજ કર્મદ્રપ મળને હણુનાર-આત્માને નિર્મળ કરનાર છે. આ સિવ યના બીજા તીર્થ યાત્રા (દુનિઆએ માનેલ તે) આત્માની શુદ્ધિ કરનાર નથી એ વાત સત્ય છે.

પ્રક્ષ ૭૭ સું—શિષ્ય-દિગંબર મતમાં તીર્થ વિષે કાંઇ કહ્યું છે કે કેમ ? હાેય તો તે પણ જણાવશો ?

ઉત્તર--દિગ અર મતનું "આદિપુરાણ" ૧૭૬૮ પૃષ્ટનું સંવત ૧૯૭૭ ની સાલમાં છપાણું છે, તેનાં પર્વ ૧લે-પૃષ્ટ ૧૯મે શ્લાેક ૧૨૩ મે ત્રીજા-પદમાં કહ્યું છે કે-जिनेंद्रचरितं તીર્થ', જીનેંદ્ર દેવકા ચરિત્રહીં તીર્થદે. પૃષ્ટ ૩૯ મે-પર્વ ૨ જે-શ્લાેક ૩૯ મે-પદ ત્રીજે-કહ્યું છે કે- ૭૫

मुक्त्युपायो भवेत्तीर्थे,'' સ'સારસે પાર કરનેવાલે ઔર મેાક્ષ કે કારણ સમ્યણ દર્શાન સમ્યગ્ ज्ञान અને સમ્યક્ ચારિત્ર તીર્થ કહલાતેહૈ.

પ્રશ્ન ૭૮ મું—-શિષ્ય–અહેા મહારાજ આપે તીર્થ સ્નાન વિષે પુષ્કળ વ્યાખ્યા જણાવી ઉપકાર કર્યો હવે કાંઇ આ વિષે જણાવવા જેવું હોય તાેપણ જણાવશા.

ઉત્તર—ગુરૂ–અહા હે વત્સ ? તીર્થ વિષે એક અધ્યાત્મ કવિતા તને સંભળાવુ તે સાંભળ. આત્મહિતોપદેશને વિષે અધ્યાત્મ ગીતામાં કહ્યું છે કે-

#### ચાેપાઇ.

| તીથં નાવાને ઇચ્છા કરે, ક <b>લેશ</b> તણા કારણ નવી હરે ;    |   |
|-----------------------------------------------------------|---|
| ધર્મ તીર્થ શરીરમાં રહ્યો, સર્વ તીર્થથી અધીકો કહ્યો.       | ٩ |
| તીર્થ તીર્થ શાેધતો તું ફીરે, છતું તીર્થ હુદ્દયે નવી ધરે ; |   |
| એ તીર્થ દેખાડશું જેહ, તે પણ આગળ ભણશું તેહ.                | ર |

દાહરા.

| મુરખ પ્રાણી તે સહી,               | તીર્થ નાવા જાય;                       |    |
|-----------------------------------|---------------------------------------|----|
| ગંગા માતા કરીને પડે,              | ઉલટેા દેાષે ભરાય.                     | 3  |
| તું તીરથ જાણે નહિ,                | કુ ગુરૂ તહે, પ્રસંગ,                  |    |
| અંતરભાવ જાણે નહિ,                 | બાહ્ય તીર્થ <b>ભ</b> ણે ગ <b>ંગ</b> . | 8  |
| અંતરભાવ કહીશું હવે,               | તીરથ <b>ના</b> જે વાત ;               |    |
| ભાવ તીરઘ જેતાં થકાં,              | ધર્મંરૂચિ વિખ્યાત.                    | પ  |
| કુગુરૂ કુદેવ કુસંગથી,             | ભવેાભવ ભમીયા જેહ ;                    |    |
| મિથ્યાત્વતણા જે તી <b>ર્થ</b> છે, | પાયતણા ઘર એહ.                         | ۶  |
| દેવ દેવી આરાધતાં,                 | તીરથ કરતાં એહ ;                       |    |
| હેામ વિધાન કરે ઘણાં,              | પાપ વધારણ તેહ.                        | ט  |
| જીવ હિંસા તિહાં બહુ કરે,          | ચાહે સુખ અનંત;                        |    |
| જગત <b>કરાવે જે વળી</b> ,         | તે સવિ નરક પંડત.                      | ۷  |
| જે તીરથ હિંસા ઘણી;                | ઉત્તમ તે ન કરંત;                      |    |
| જાણુંપણા વિણ જે કરે,              | ભવેાભવ મરણ કર ત.                      | ¢  |
| એમ સંસાર વધારણા,                  | પાપ તીર્થ કરે જેહ;                    |    |
| આત્મ તીર્થ જાણ્યા વિના,           | કર્મ ખપે નહિ તેહ.                     | ٩٥ |

#### ચાેપાઇ.

ચેતન સાંભળા તીર્થ વિચાર, આદ્ય તીર્થ' બહિરાતમ હાવે, આદ્ય દ્રવ્ય તીર્થ જે કહ્યાય, બાદ્ય દ્રવ્ય તીર્થ જે કહેવાય, જહાં આરંભ તે તીર્થ ઠરાવે, હિંસા કરી જે તીર્થ ઠરાવે, દયા ધર્મ જીહાં તીર્થ ઠરાવે, દયા ધર્મ જીહાં તીર્થ કહીએ, જીવ દયા જિહાં ધર્મ વિચાર, અંતર આતમ શુભ દ્રષ્ટી જેય, આત્મ તીર્થ શરીરમાં રહ્યો નિજ આતમ પ્રત્યે દેખે તેહ, જાણ્યા નહિ જેણે નિજ આત્મા, આતમ સમ ઉપરાંત તીર્થ, આત્મ સાને પવિત્ર જે કહે,

| આતમકું કહે ચેતન સાર;             |    |
|----------------------------------|----|
| ષ્ટ્રદ્ધરૂપક અહુ નહિ જોવે.       | ૧૧ |
| તેહ તીર્થ સવિ એળે ગયાં ;         |    |
| ધર્મ તીર્થ વિના દુર્ગ તિ જાય,    | ૧૨ |
| ષડ દર્શન પ્રભુ ચાઇ અતાવે ;       |    |
| હિંસ્યાર લીતે દુર્ગતિ જાવે.      | ૧૩ |
| તે તીર્થ કર્યે પાવન થઇએ ;        |    |
| એ તીર્થ સાચું અધિકાર.            | ૧૪ |
| આતમ પરમાતમ સમ હાય;               |    |
| સર્વ તીર્થથી તે અધીકો કહ્યો.     | ૧૫ |
| પરમાતમને ધ્યાવે એહ;              |    |
| તેને ગ <b>ંગાદિક તીરથ</b> ગમ્યા. | ૧૬ |
| જળ નાહે હંસ્યા બહુ કીધ ;         |    |
| પાપ મેલ છંડી ગઢગહે.              | ٩७ |

#### દેાહરા.

જે નીર્થ હિંસા કહી, ચિત્ત ન ધરજો કેાય; ગ્રાન થકી વિચારીને, તીરથ કળ તવ હાેય. ૧૮ એહ સ્વરૂપ ગ્રાની કહ્યું, નિશ્વ ને વ્યવહાર; પરમાવમને ધ્યાવતાં, લહે પરમાતમ સાર. ૧૯ ષ્ર ઇતિ તીર્થ વિચાર. ષ

પ્રશ્ન ૭૯ મું — જૈન લાેકાે ગંગા માતાને માનાે છેા કે નહિ ?

ઉત્તર—અમે৷ જૈની ગંગા માતાને માનીએ છીએ. જૈની–જૈન સાધુ જે પ્રમાણે ગંગા માતાને માને છે તે પ્રમાણે અન્યજને৷ માનતા હાેય એમ જણાતું નથી.

પ્રશ્ન ૮૦ સું—એમ કેમ બાેલેા છે! જૈન સિન્ષ્યનાે ઘણાે ભાગ ગંગા માતાને તીર્થરૂપે માનવાવાળા છે, છતાં તમે એમ કેમ કહેા છેા કે અમે જૈનજ માનીએ છીએ, ને બીજા તે પ્રમાણે નથી માનતા તેનું શું કારણ

ઉત્તર—કારણ એ કે−માતા પ્રત્યે પૂત્રનેા સંગંધ ભક્તિભાવનેા છે. નહિ કે ધિંગામસ્તી કરવાના, લાલપાટુ મારવાના. ગંગા માતાને માનવાવાળા સુપુત્રતો તે કહીયે કે માતાનું રક્ષણ કરે, તેનું પ્રતિપાલન કરે. પ્રશ્ન ૮૧ મું—ગંગામાતાને જૈનીઓ કેવા સ્વરૂપે માને છે તે કાંઇ અમે જાણતા નથી, તો તે ખુલ્લા શબ્દોથી જણાવશાે કે જૈનીઓ ગંગા– માતાને માને છે ખરા.

ઉત્તર—ગંગા માતાને જૈનના સાધુ માતા સમાન માને છે. માતાની પેઠે રક્ષણ કરે છે, પોતાના પગના તળાંના જેમ માતાને સ્પર્શ ન થવા દે તેમ ગંગા માતાને પાતાંના પગના સ્પર્શ ન થવા દે સ્પર્શત ગંગા સ્વરૂપી જળાશ્રય નદી નાળાં પ્રમુખમાં નાઈલાજે પગ મૂકવા પડે. પગનાં તળાને ગંગા સ્વરૂપી જળના સ્પર્શ થાય તો જૈનમુનિઓને પ્રાયશ્ચિત લેવું પડે, તેને માટે દીલગીરી જણાવવી પડે, માતાના અપરાધ થયેલની માફી માગવી પડે વગેરે ગંગા માતાનું રક્ષણ કરવા રૂપ વ્રત જૈનના સાધુ જે પ્રમાણે પાળે છે તેવા એક પણ ગંગા માતાના પુત્ર બતાવા ? ગંગા માતા ગંગા માતા કહીને વૃથ્થા પોકારનાં પાડવાવાળાં તેમાં સ્નાન કરી પવિત્રળ માનવાવાળાં ઉલટા ધીંગામસ્તી કરી માતાને લાત પાટુ મારી માતા સાથે બેથેાડા ભરી અનેક પ્રકારે દુઃખ દેનારાં માતાના અપરાધી થયેલાં કેવી રીતે પવિત્ર થયાં ગણાશે ? અર્થાત્ નહિજ ગણાય. પવિત્ર તો રક્ષણ કરે તેજ ગણાય; માટે ગંગા માતાનું રક્ષણ કરવાવાળા જૈનના સાધુ છે એમ ચાકસ માના.

પ્રક્ષ ૮૨ મું—અમારા શાસ્ત્રમાં તો ગંગાતું સ્નાન કરવાથી આત્મા શુદ્ધ અને પવિત્ર થાય છે. તો તમારે શુદ્ધ-પવિત્ર થવાને કેાઇ બીજી ગંગા છે ?

ઉત્તર—હાજી, સાંભળેા–અમારી પવિત્ર અને શુદ્ધ થવાની ગંગા. 'ગં' નામ જ્ઞાની–પરમબ્રદ્ધ-અનંતજ્ઞાની–કેવળી ભગવંતનાં સુખમાંથી નિકળેલી 'ગા' નામ જ્ઞાન તે જ્ઞાનરૂપી ગંગા, એટલે અનંત જ્ઞાનીના સુખમાંથી નીકળેલી જ્ઞાનરૂપી ગંગામાં સ્નાન કરવાથી સદાય પવિત્ર અને શુદ્ધ થવાય છે તે ગંગામાં જૈનના સાધુ સ્નાન કરી સદાય શુદ્ધ ને પવિત્ર રહે છે.

પ્રશ્ન ૮૩ મું—અમારી તીર્થપણે મનાવી ગ'ગા હિમાલયમાંથી નીકળી છે. તમારી ગ'ગા કયા હિમાલયમાંથી નીકળી ?

ઉત્તર—ભાઇ અમારી ગંગા તો મહા હિમાલયમાંથી નીકળી છે. હિમ નામ શીતળતા–શાંત–ક્ષમા, તેનું આલય નામ ઘર એટલે શીતળતા–શાંતતા ક્ષમાનું ઘર અસ્હિંત ભગવાન છે. ક્ષ**માસુરા अरिहंता** અમારી જ્ઞાનગંગા તીર્થ કરૂપ હિમાલયના મુખમાંથી નીકળી છે. પ્રશ્ન ૮૪ મું —તે ગંગા શા ઉપયોગમાં આવે છે ?

ઉત્તર—**શ્રી યરો**ાવિજ્યજી વિરચિત ⊸સવાસાે ગાથાનું સ્તવન છે તેની ત્રીજી ઢાળમાં–ગાથા ૨૯ મી તેમાં કહ્યું છે કે—

## रागद्वेप मल गालवा, उपश्चम जल झीलो; आतम परिणति आदरी, परपरिणति पीलो. आतमतत्त्वविचारीए. ॥२९॥

રાગદ્વેષરૂપ મેલ ગાળવાને માટે ઉપશમરૂપ જળમાં સ્નાન કરા. તે ઉપશમ રસ આત્મજ્ઞાનથીજ પ્રાપ્ત થાય છે, તે માટે તત્ત્વ સંવેદને આત્મ પરિણતિ આદરીને પર પરિણતિ જે પુદ્દગલ તૃષ્ણા છે તે પર પશિણતિ તે પીલી નાખા–વિનાશ કરા.

પ્રશ્ન ૮૫ મું—આવા પ્રકારને। એટલે અન'ત જ્ઞાની તીર્થ'કર મહારાજાએ પ્રકાશેલા જ્ઞાનને৷ અપૂર્વ બાેઘરૂપી ગ'ગા જળમાં ન્હાઇને પ્રાણીઓ કેમ શુદ્ધ થતા નથી.

ઉત્તર—ભાઇ ! ચેતનની પાસે સ્વભાવે હું અને મારાપણાની જડતા રહી છે. તેથી રાગદ્વેષરૂપી મલીનતા–મેલના પડળાે વળી ગયાં છે. તે જ્ઞાનીઓનો ઉપદેશ સાંભળે તાેપણ તે શુદ્ધ થઇ શકતાે નથી. તે વિષે ઉપર કહેલા ગ્રાંથમાં ૩૦ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે–

## हुं एहनो ए माहरो, ए हुं एणि बुद्धिः चेतन जडता अनुभवे, न विमासो शुद्धि आतम.

હું એમનેા પુત્રાદિ છું, એ મ્હારા પિતાદિ છે, આ શરીર તેજ હું છું, ઇત્યાદિ મમત્વ બુદ્ધિએ આ ચેતન જડતાને અનુભવે છે. પણ નિર્મળ બુદ્ધિથી આત્મતત્ત્વની શુદ્ધિ વિમાસતાે વિચારતા નથી. તે વિમાસવાનીં જરૂર છે.

#### પ્રશ્ન ૮૬ મું—આપ શૌચ વિષે શાે અભિપ્રાય આપે છે ?

ઉત્તર – શરીર સંબંધીના વ્યવહાર શૌચને માટે હાય પગ કે શરીર સંબંધીનો કોઇ પણ અવયવ ખરડાણે৷ હોય કે અશુદ્ધ થયેલેો હોય તો ઉષ્ણ નિર્દોષ જળથી સાફ કરવાને શાસથી છૂટ છે; તેમજ વસ્ત્ર પાત્ર વિગેરે કાંઇ પણ અશુદ્ધ કે અપવિત્ર થયું હોય કે કોઇ પ્રકારની અશુચીથી ખરડાયું હોય તો તે પણ નિર્દોષ જળથી શુદ્ધ કરવાને શાસથી છૂટ છે.

in Education International

કારણ સિવાય દ્રવ્ય શૌગ્રને નિષેદ્ધ છે. વ્યવહાર શુદ્ધિ તે વ્યવહાર શૌચ છે. દ્રવ્ય શૌચ છે; તેથી કાંઇ આત્માની મલિનતા ટળતી નથી. આત્માની મલીનતા ટાળવાને માટે તે ભાવ શૌચની જરૂર છે. એક માણસ મરણ પથારીએ પડેલા હોય તેનું શરીર બીછાનું અને વસ તદ્દન અપવિત્ર અને અશુદ્ધ હોય તાપણ તેના આત્માની પવિત્રતાને માટે તેને અંત સમય સુધારવાને માટે દ્રવ્ય અશુચીની દરકાર નહિ કરતા તેને ભગવંતનું નામ યાદ કરવા સુચવીએ છીએ. તેના કર્ણપટ પર આપણે ભગવંતના નામના અવાજો માટે સ્વર નાખીએ છીએ. તેમજ તેના આત્મ કલ્યાણુને માટે ધર્મનાં શબ્દો પણ સુણાવીએ છીએ. ત્યાં કેાઇ પ્રકારની દ્રવ્ય અશુચી અટકાયત કરતી નથી માટે આત્માને પવિત્ર કરવાને ભાવ શૌચ એજ ખરૂં શૌચ છે.

પ્રશ્ન ૮૭ મું —ભાવશૌચનું સ્વરૂપ શુ ? તે જણાવશા.

ઉત્તર—સાંભળાે−'' સદ્ગુણુ પ્રાપ્તિનાે ઉપાય " એ પુસ્તકમાં પાને ૬૯મે શૌચ વિષે કહ્યું છે કેઃ—

શૌંચ એટલે–મન, વચન અને કાયાને પવિત્ર રાખવાં.

મનથી દુષ્ટ ચિંતન કરવું નહિ, વચનથી દુષ્ટ વચન નહિ બાેલવું, અને શરીરથી દુષ્ટ કામ નહિ કરવું.

પ્રક્ષ ૮૮ મુ<sup>:</sup>—કેટલાક શરીર શુદ્ધિ, શરીરની પવિત્રતાનેજ ધર્મ માને છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—તેના માટે પણ ''સદ્ગુણ પ્રાપ્તિના ઉપાયમાં " પાને ૯૮મે જણાવે છે કેઃ—

દરેક ધર્મ કરણી કરતાં આપણાં હૃદયમાં વિશુદ્ધ ભાવ રાખવે.

ધર્મ શબ્દની વ્યાપ્યા કરતાં શ્રીમાન્ હસ્ભિદ્ર સૂરિએ 'હુદયની પવિત્રતા' નેજ ધર્મ તરીકે ગણી છે. તેમણે ધર્મનું આ પ્રમાણે લક્ષણ આપ્યું છે કે– **પુષ્ટિ શુદ્ધિમત્ चित्तधर्म्म:** અર્થાત્ પવિત્ર વિચારાના જેરથી મજભુત થયેલું અને પાપિષ્ટ વિચારા દ્વર થવાથી વિશુદ્ધ બનેલું જે અંતઃકરણ તેજ ધર્મ છે.

પ્રશ્ન ૮૯ મું—આત્માને ઉદ્ધાર થવાનો ખરા રસ્તો કચાે ? ઉત્તર —ઉપર કહેલાં પુસ્તકમાં પાને ૧૧૪મે કહ્ય, છે કેઃ— ''મુખમેં રામ અગલમેં છુરી, ભગત ભએ પણ ઠાનત છુરી.'' એ કહેવત મુજબ આપણે વર્તન કરીએ, તેા શી રીતે આપણા ઉદ્ધાર થાય ? હુદયની પવિત્રતા એજ આપણા ઉદ્દયનું સાધન છે. અપવિત્ર હુદયવાળા બ્રાહ્મણ કરતાં પવિત્ર હુદયવાળા જાતે ચાંડાળ હાેય તાેપણ તે ખરા માર્ગથી વધુ નજીક ગણાશે. મન શુદ્ધ હાેય તાે તેમાં સદ્ગુણોનાં બીજ રાેપાઇને ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ પામે છે. (માટે મનની શુદ્ધિ કરવી મનને પવિત્ર રાખવું એજ આત્માનાે ઉદ્ધાર થવાનાે ખરાે રસ્તો છે.)

પ્રશ્ન ૯૦ મું—⊸જૈન ધર્મમાં હવન હેામ યજ્ઞ વિષે કાંઇ છે ખરૂં ? અમારા શાસ્ત્રમાં હવન, હેામ, યજ્ઞ વગેરેથી આત્મા નિર્મળ અને પવિત્ર થાય છે. જેમ અગ્નિમાં સુવર્ણ મૂકવાથી સુવર્ણનાં મેલ ખળે છે તેમ યજ્ઞની અગ્નિથી કર્મ મેલ ખળે છે. આ વિષે તમારૂં શું માનવું છે.

ઉત્તર—આ વિષે જૈન ધર્મના શ્રી સ્યગડાંગજી સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે કોઈ કોઇ અન્ય દર્શનીઓ અગ્ની હોત્રીઓ એમ બેહે છે કે **हुएण एगे पव**यंति मोक्संसु० અ૦ હમું ગા૦ ૧૨મી પદ ૪શું કોઇ એક વળી હુતાશન એટલે અગ્નિનાં હાેમ થકી મેહ્ય છે એમ પ્રરૂપે છે; જેમ સુવર્ણાદિકના મળને અગ્નિ બાળે છે તેમ આત્માના મળનો અગ્નિજ નાશ કરે છે.

આ પ્રમાણે બાેલતા પ્રત્યે તેજ સૂત્ર ૭મા અધ્યયનની ૧૮મી ગાધામાં તે વિષે સારો ઉત્તર આખ્યેા છે.

પ્રશ્ન ૯૧ મું–-શાે ઉત્તર આપ્યાે છે તે તો જણાવાે ?

ઉત્તર—સાંભળો–

## हुतेणा जे सिद्धि मुदाहरंत्ति, सायं च पायं अगणि फ़ुसंता ॥ एवं सिया सिद्धि हवेज्ज तम्हा, अगणिं फ़ुसंता णफ़ुंकमिणंपि ॥१८॥

અર્થ – હુતાશન જે અગ્નિ તે ધકી જે મેાક્ષ કહે છે એટલે સ'ધ્યા પ્રભાત અને મધ્યાહને એમ ત્રિસ ધ્યાયે અગ્નિને ફરસવે કરી ઘૃતાદિકનું અગ્નિને વિષે હેામ કરવે કરી સિદ્ધિ છે એમ અગ્નિહોત્રી નામના દર્શ– નીએા કહે છે. તેને પૂછીએ જે એમ કરવા થકી જે સિદ્ધિ થતી હોય તેા અગ્નિના ફરશનારા કુકર્મી એવા લાહકાર અંગારદાહક કુંભકાર ભાડભૂંજા સાની પ્રસુખને પણ માક્ષ પ્રાપ્તિ થવી જેઇએ; કેમકે એ લાહકાર પ્રસુખતા સદા અગ્નિ તર્પ્ષણ કરતા થકાજ રહે છે. માટે (તમારા મતે) તે દુર્ગતિમાં નજ જવા જોઇએ. યદ્યપિ તે દર્શનીઓ મંત્રનું કારણ દેખાડે તો તેને એમ કહેવું કે જે અત્યંત તમારા આજ્ઞાકારા હોય તે એવું તમારૂં બાલવું ્પ્રમાણુ કરશે, પરંતુ અન્ય જને৷ એ વાત માને નહિ; જેમ તે ભસ્મ કરણે સરખા તે৷ મંત્રે કરીશું વિશેષ છે.

પ્રશ્ન ૯૨ મું—કોઈ એમ કહ્યુ કે યજ્ઞના હવનમાં જે વસ્તુ હાેમ કર– વામા આવે છે, એટલે અમારા શાસ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે યજ્ઞમાં પશુ વગેરેનાે અગ્નિહાેત્ર મંત્રાદિકે કરવામાં આવે છે. તેણે કરી તેનાં કર્માના નાશ થવાથી તે માેક્ષને યા સ્વર્ગને પામે છે, એમ અમારા વેદ્દવેત્તા પણ જણાવી ગયા છે.

ઉત્તર— આ વિષે દયાન દજી પેાતાના સત્યાર્થ પ્રકાશમાં જણાવી ગયા છે કે વેદમાં પશુ વધ યત્ત છેજ નહિ, વગેરે ઘણું લખી ગયા છે.

ષ્રદ્રાનિષ્ટ સ્વામી શ્રી આત્માન દજી–બ્રમનાશક પરમાર્થ દર્શનમાં પાને ૧૯૪ મેં કહી ગયા છે કે–"तीર્થે <mark>षુ પજ્ઞુ यજ્ઞેષુ"</mark> જે મનુષ્ય તીર્થવા પશુ હિંસક યજ્ઞ કરે છે. તે **नरा मूढ चेतसा** તે મહા મૂર્ખ છે. ( અર્થાત્ પશુ વધ યજ્ઞ કરનાંરની ચેતના મૂઢ બની ગઇ છે. )

હવે જ્યારે કોઇ એમ કહે છે કે-ચજ્ઞમાં પશુ હોમ કરવાથી તે અમારા મંત્રના બળે મેાક્ષ યા સ્વર્ગને પામે છે. આમ બાલનારાને પાતાને માક્ષની કે સ્વર્ગની ઇચ્છા નથી કે શું ? પાતાના કુટુંબીએા સહચારિએા અને આશ્રિતાને માક્ષ યા સ્વર્ગ માકલવાને કેમ પશ્વાત્ રહેતા હશે ? શું પશુ જેટલી દયા પાતાના કુટુંબાદિક ઉપર નથી ? પાતાના યજેલા યજ્ઞ વડે પાતાના મંત્રના બળે પાતેજ મુક્તિ મેળવે તેમાં કાેણુ અટકાયત કરે છે ! જો તમને અગ્નિમાં બળી મરવાથી ઘરઘરાટ છૂટતા હોય તા પશુઓને માટે પણુ એમજ સમજો. એ પણુ આપણુ જેવા પ્રાણી છે માટે ''આતંમવત્ સર્વ મૂત્તે પુ?' આ વેદ વાકચને આગળ કરી પાતાના બરાબર સર્વ પ્રાણીઓને માના તેમાં માક્ષને સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ છે.

પ્રશ્ન ૯૩ મું—અમારા ધર્મશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કેઃ— પ્રદ્માએ સૃષ્ટિમાં પશુંઓને યત્ત માટે ઉપ્તન્ન કર્યા છે. જુઓ મનુસ્મૃતિ અધ્યાય ૫ માે <sup>9</sup>લાક ૩૯ મા.

## यज्ञार्थं पत्रवः सृष्टाः स्वयमेव स्वयं अयाः यज्ञस्य भूतै सर्वस्य, तस्माद्यज्ञे वधोऽवधः ॥३९॥

પ્રદ્ધાએ પોતેજ યજ્ઞને માટે પશુઓને સરજ્યાં છે. અને તે યજ્ઞ સર્વ જગતની આબાદાની માટે છે; તેથી યજ્ઞમાં પ્રાણીના જે વધ કર– વામાં આવે છે. તે વધ ગણાતાે નથી.

٩٩.

## ओषध्यः पश्चवो बृक्षा, स्तिर्यश्चः पक्षिणस्तथाः यज्ञार्थे निधनं प्राप्ताः, प्राप्तुवन्त्यु च्छतीः पुनः ॥४०॥

સાેમ વગેરે ઔષધિએા, અકરાં વગેરે પશુઓ, ખેર વગેરે વૃક્ષા, તિર્થ ચા તથા કપિજલ વગેરે પક્ષીએા યજ્ઞ માટે મરણ પામે છે, તો તેઓ બીજા જન્મમાં ઉત્તમ જાતિમાં જન્મે છે તથા સ્વર્ગમાં જાય છે.

٢2

આ પ્રમાણે અમારા ધર્મ'શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે તેનું કેમ ? ઉત્તર—આપ ડાહ્યા અને શાણા હા તા આપ પોતેજ વિચાર કરા કે આવાં વાકય ધર્મ પુસ્તકમાં હાેય ખરાં ? અને આવાં વાકયવાળાં ધર્મ પુસ્તક મનાય ખરાં ? મુસલમાન ભાઇઓ જ્યારે એમ કહેશે કે અમારા કુરાન શરીફમાં કહ્યું છે કે–ખુદાએ પશુઓને મનુષ્યના ખારાક માટે પેદા કર્યા છે. આ વાકયને તમે કેવું માનશા ? ઉપરના વેદ વાકયને આગળ કરી વેદમાં કહેલા દયા, દાન ને દમન અને કુરાનમાં કહેલા ખેર, મેર ને બંદગીના વિચાર કરશા તા તમારાથી કાેઇ પણ જીવનના વિનાશ થાશે નહિં. ''**યજ્ઞાર્યે कરોત્તિ વાવં, વગ્ન છેવો મવિષ્યતિ'**' આ વાકય ભૂલવું જેઈતું નથી.

યત્રમાં કાંઇ પશુઓ પોતાની મેળે ઝંપાપાત ખાઇને પડતા નથી પણ બીચારા માેતના ભયથી ત્રાસ પામી કંપી ચાલે છે. તેના ઉપર અધર્મી લોકો મુખ, પગ બાંધીને બળાત્કારે શસ પ્રેહારથી પ્રાણઘાત કરે છે, તેમાં તે વળી બર્ફેમાંથી એકેની શુભ ગતિ કે સ્વર્ગ હાેયજ ક્યાંથી ? એક તરફથી યત્ત સિવાય બીજું માંસ ખાવું નહિ અને બીજી તરફથી ધ્રાહ્યણેને અમુક અમુક જાતિના માંસ ખાવાની છૂટ આપે છે. તેને ધર્મ પુસ્તક માને કેણ ? વળી યત્તમાં પ્રાણીના વધ કરવા, માંસ ખાવું અને સ્વર્ગ લેવું; તેવું બતાવનારા અને કર્મ કરનારાઓનેમાટે તા ધર્મશાસ્ત્ર નરક સિવાય બીજી ગતિ બતાવતાજ નથી એ વાત ચાકસ છે.

પ્રશ્ન હુજ મું—કોઇ એમ કહે કે અમારા શાસમાં અશ્વમેધાદિ યજ્ઞ કરવામાં ધર્મ બતાવે છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—હે ભાઇ ! તમે યત્તનું સ્વરૂપ સમજો. યત્ત બે પ્રકારના છે. એક દ્રબ્ય યત્ત અને બીજો ભાવ યત્ત. તેમાં જે દ્રબ્ય યત્ત છે તે પાપ કર્મનાજ હેતુ છે એમ જૈન શાસ અને અન્ય શાસ્ત્ર ખુલ્લી રીતે જણાવે છે. જૈન ધર્મના ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ૨૫ માં અધ્યયનમાં ૩૦ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે :---

### पशु वधा सब्बे बेया, जहं च पावकम्मुणा; न तं तायंति दुस्मीलं, कम्माणि बलवंतिहं ॥३•॥

. 23

( જયારે તમા કહેા છે કે અમારા વેદ શાસ્ત્રમાં અશ્વમેઘાદિ યજ્ઞ કરવા કહેલ છે.) તો જૈન શાસ એમ જણાવે છે કે—વેદ પશુ વધ કરી યજ્ઞ કરવાનું કહે છે પણ તે પાપના કારણરૂપ છે; તેઓ દુઃશીલનું (પાપ કર્મ કરનારનું) રક્ષણ કરી શકતા નથી (હીણાચારી પુરૂષને નર્કે પડતાં રાકી શકતા નથી) કારણ કે કરેલાં કર્મ અતિ બળવાન છે, (અર્થાત્ કર્મથી બચાવનાર કાેઇ નથી.) (ભાષાન્તર).

પ્રશ્ન ૯૫ મું—આ પ્રમાણે અમારૂં શાસ્ત્ર કાંઇ બતાવે છે ? ઉત્તર—હા, જી, સાંભળાેઃ-ભારતના શાંતિ પવે<sup>°</sup> કહ્યું છે કે—

## यदि प्राणि वधे धम्मों (यज्ञो) स्वर्ग्गश्च ख़ल्ड जायते, संसार मोचकानां तु, कुतः स्वर्ग्गे विध्यासते ॥१॥

પિરણ સાર

જ્યારે પ્રાણીવધ યજ્ઞ કરવાથી ધર્મ થાય છે અને તે **યજ્ઞના** કરવાવાળા સ્વર્ગે જાય છેતા જે સંસાર થકી મુકત થયેલા તે કયા સ્વર્ગમાં જાય ? પ્રાણી વધના કરવાવાળા જ્યારે સ્વર્ગે જાય ત્યારે પ્રાણી વ**ધની** હિંસાથી નિવૃત્ત થયેલા સ્વર્ગગામી ત્યાગીએા વળી કયા સ્વર્ગે જાય ? તો અહેા બધુઓ વિચાર કરાે કે--

#### यूपं क्रत्वा पशून हंत्वा, क्रत्वा रुधीर कर्दम्म ; यद्येवं गम्यते स्वर्गे, नरके केन् गम्यते ॥१॥

યજ્ઞને વિષે પશુ વધ કરનારા અને રૂધીરનેા કર્દમ મચાવનારા એવા જયારે સ્વર્ગે જાશે ત્યારે નર્ક જવાવાળા કાેણુ ગાેેેેેલવા ? તે માટે **શા**સ્ત્ર કહે છે કે—

## शोणितेनाद्रतं वस्तं, शोणिते नैव शुद्धति, शोणिता द्रंतु यद्वस्तं, शुद्धं भवति वारिणा ॥१॥

રૂધીરે ખરડાએલું વસ્ત્ર, રૂધીરના કુંડમાં ધાેવાથી શુદ્ધ થાય નહિ. પરંતુ રૂધીરે ખરડાયેલું વસ્ત્ર તાે જળ વડેજ પાણીમાં ધાેવાથીજ શુદ્ધ ઘાંય છે.

પૂર્વ'કુત પાપ કર્મ'ને ટાળવાને માટે માેટું અધર્મ મહા હિંસા કરી આત્માને શુદ્ધ કરવા ધારે તે કેવી રીતે શુદ્ધ થાય ? અર્થાત્ કદી શુદ્ધ ન થાય પણ ઉલટાે મહા મલીન થઇ અધાેગતિને પામે છે. પ્રશ્ન ૯૬ મું—કેટલાક અધમ જાતિવાળા કોળી, નાળી, ભીલ, થેારી, વાઘરી અને મલેચ્છ જાતિમાં ઊત્પન્ન થયેલા આપદ કાળમાં અથવા સ્વજન શરીરાદિક સુખ શાંતિને અર્થે ઘેટાં, બાેકડા, પાડા વગેરેની માનતા માન– નારા અને તેના હવન હાેમના કરવાવાળા દેવ, દેવીના ઉપાસકાે તથા તેવા શાસના અધ્યાપકો તેમાં ભાગ લેનારા વગેરેની શી દશા થવાની ?

ઉત્તર—એવાં અધર્મના કરવાવાળા મહા અધર્માં લાેકાેને માટે તાે નરક ગતિ સિવાય શાસ્ત્ર વિશેષ શું કહી શકે ૃે તે વિષે શાસ્ત્ર ખુલ્લી રીતે કહે છે કેઃ–

## पशुना जे न हिंसतिः, जे ग्रधा इव मानवा ; ते मृता नरकं यांति, नृर्शंसा पापपोषकाः ॥१॥

જે હવન હેામ કે જીભાઇંદ્રિયના ગૃદ્ધિપણે પશુ વધાદિક કરવાવાળા એવા અધર્મી મનુષ્યાે મરીને નરક ગતિને વિષેજ જાય છે, અને તેને પુષ્ટિના કરવાવાળા મદદગારાે અધ્યાપકો પણ તેજ ગતિના સખાયા પાપના પાેષણ કરવાાવળા પણ તેજ ગતિના અધિકારી સમજવા.

પ્રશ્ન ૯૭ મું — પછી શું થવાનું ?

ઉત્તર—અધર્મા જીવેા નરકમાંથી નિકળીને મનુષ્ય યા તિય'ેચ ગતિમાં ઉપ્તન્ન ઘાય તાેપણ નીચેના શ્લાેક પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય. તે શ્લાેકા–

## स्वल्पायु विंकला रोगी, विचक्षु वैधिर खलुः वामनः पामन पंढो, जायते स भवे भवे ॥१॥

અલ્પ આસુષ્ય પામે, વિકળ ઘાય, રાેગી થાય, આંધળાે થાય, (જન્માંધ થાય,) બહેરાે (સુંગો બહેરાે) થાય, ખળ થાય, વામન થાય, પામ–પત્ત-કોઢ વગેરે રાેગીયાે થાય, કાેઢીયાે થાય વગેરે નીચ ગતિમાં ભવાે– ભવ અનેક પ્રકારનાં દુ:ખાેને અધમી<sup>°</sup>–હિંસક લાેકો પામે છે.

પ્રશ્ન ૯૮ મું—ચાજ્ઞાદિ હવન હેામના કરવાવાળા દેવી દેવલાને નામે ચેટાં, બાેકડાના ભાેગ આપે છે; તાે શું તે માંસના ભાેગી હશે ? માંસના અથી હશે ? દેવતા માંસ ખાતા હશે ?

ઉત્તર—અરે, એ તો પોપજીની લીલા છે, માંસના અથીંલોકોએજ એવું ધર્તીંગ ચલાવ્યું હેાય એમ જણાય છે. દેવી દેવલાને આગળ કરી તેના નામે, તેના ઉપાસકાે પાતાનાે સ્વાર્થ સાધે છે, અને અનાય પ્રાણી ઓના પ્રાણ લૂંટે છે, મરણના ભયથી બીચારાને કંપારી છૂટે અને ઘ્ર્જી ચાલે ત્યારે તે અનાર્ય લોકો એમ જણાવે કે-જીએ આના શરીરમાં માતાએ પ્રવેશ કર્મા છે, એમ કહી ભોળા લોકોને સમજાવે પણ પેલા બીચારા નિરપરાધી અનાથ જીવે પરવશ પડેલા સામા થઇ શકે નહિ તેવાએાના પ્રાણ ઉપર તરાપ મારનારા માંસ લાેહીના લાેલુપી, અમારી દેવી અમારી માતા આટલા જીવના ભાેગ માગે છે, તે પણ શક્તિહીનનેજ ગાેતે છે. જો વાઘ, સિંહ કે ચિત્તા જેવાના ભાેગ માતાએ માગ્યા હાત તો માતાના ભકતા માંસાહારીને ખબર પડત કે અમારી લીલા કેટલી આગળ વધે છે અને કેટલી વીશે સા થાય છે, તે વિષે શાસ્તાકારા ઘણું કહી ગયા છે પણ બ્રમિતા પાસે કાંઈ કામ આવત નથી.

પ્રશ્ન ૯૯ સું— શાસ્ત્રમાં શું કહ્યું છે તે તે৷ જણાવે৷ ? ઉત્તર—અતિત્ય પુરાણમાં જે કહ્યું છે તે સાંભળે৷.

# न सिंहो न च शार्दुलो, न व्याघ्र शरभो न च; अजापुत्रो बलिं दद्यात् , देवो दुर्बळ घातक: ॥१॥

ઇતિ અતિત્ય પુરાશે, ( પુરાણ સાર ).

અલિદાનના દેવાવાળા ( ઘરના ભુવાને ઘરના પાવળીયા), ને અલિદાનના લેવાવાળા દેવી દેવલાઓા, કેમ કોઇ સિંહ, વાઘ, સાવજ, દીપડા, ચિત્તા, શાર્દ્લ કે અષ્ટાપદના ભાગ માગતા નથી ? દેવા પ**ણ** બિચારા–ગરીબ, રાંક અને દુર્ળલ એવા અજા પુત્ર–ઘેટાં, બાેકડાની ઘાતનાજ ઇચ્છક થાય છે.

દેાહરેા.

હેામ હવનમાં હાેય છે, નિર્બલ કેરી ઘાવ; માગે નહિ કઠી વાઘનાે, ભાેગ ભવાની માત.

અલિદાનના દેવાવાળા ક**ંગાળ જીવેાના ઘા**લકી અને છે. પણ યાદ રાખેજો કે ઍજ દશા પોલાની થવાની છે.

એક બકરાને પૂર્વ ભવનું જ્ઞાન થવાથી, તેણે જણાવ્યું કે:-

અમે મુસલમાન અવલકા, આપ કરત ઉપદેશ;

શિર કાટ્યાં શેા કટાઉંગા, દેખાે તાઢી કેશ. ૫૧૫ બસ, આ ધડાે લમામ હિંસકોને લેવાનાે છે.

પ્રક્ષ ૧૦૦ મું—આ વિષે શાસ્ત્ર કાંઇ જણાવે છે ?

ઉત્તર--હા, છ, આ વિષે શિવપુરાણુ એમ જણાવે છે ?

## कृतकर्म क्षयो नास्ति, कल्पकोटी घतैरपि ; अवश्यमेव धुकव्यं, कृतकर्म धुभाधुमं. ॥१॥

શભ યા અશુભ પાેતાનાં કરેલાં કર્મા જેવા પ્રકારે આંધ્યા હાેય તેવાજ પ્રકારે ભાેગવ્યા વિના છૂટતાં નથી કોટી કલ્પે આંધેલાં કર્મો અવશ્ય મેવ, ભાેગવવાં પડે છે. તેમાં જરા પણ શ'કા કરવા જેવું નથી.

પ્રશ્ન ૧૦૧ મું—વેદાદિકમાં પશુવધ યજ્ઞ ળતાવ્યેા છે, અને પશુ– વધ યજ્ઞથી મહા કર્મ બંધ થાય છે. અને તે કર્મ અવશ્ય ભાેગવવા પડે એમ પણ દરેક શાસ્ત્ર જણાવે છે તાે અમારે શી રીતે કરવું ?

ઉત્તર—તમે પૃછછા કરી, તે પ્રમાણે ભારતના શાંતિ પર્વંમાં અર્જીને શ્રીકૃષ્ણ મહારાજ પ્રત્યે પૂછ્યું છે. તેના ઉત્તરમાં શ્રીકૃષ્ણ મહારાજે કહ્યું છે કે–શ્લાેકઃ—

## सर्वे वेदा नतः कुर्यात् ; सर्वे यज्ञाश्व भारतः ; सर्वे तीर्था भिष्येकाश्व, य कुर्यात्प्राणिनां दया. ॥ ता

હે ભારત ! હે અર્જીન ! જેમાં પશુ વધ-પ્રાણી જીવની હિંસા રહેલી હાેય વા વેદ-શાસ્ત્ર, યજ્ઞ (હવન હાેમ તીર્થ, અભિષેક (સ્નાન) વગેરે સર્વ કરવાં નહિ તાે શું કરવું ? તાે કે–પ્રાણિ જીવની દયા કરવી. અને ધર્મ રાજા પ્રત્યે પણ શ્રીકૃષ્ણ મહારાજે જે પ્રાણિવધ યજ્ઞ નહિ કરતાં, અહિંસાત્મક યજ્ઞ કરવા કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૧૦૨ મું—ધર્મ રાજા પ્રત્યે શ્રીકૃષ્ણ મહારાજે યત્ત વિષે શું કહ્યું છે તે શ્લાકથી જણાવશા ?

ઉત્તર--- સુધિષ્ઠિર પ્રત્યે શ્રીકૃષ્ણ મહારાજ કહે છે કે-શ્લાેક-

## श्रुवं प्राणिवधो यज्ञे, नास्ति यज्ञश्व हिंसक ; तती अहिंसात्मकार्य, सदा यज्ञी युधिष्टिरः ॥ '॥

હે ચુધિષ્ટર ! જે દ્રવ્ય યત્ત છે તે યત્તને વિષે નિશ્વે કરીને પ્રાણિને। વધ રહેલેા છે, અને મારા કહેલા ભાવમાં યત્તને વિષે હિંસાની નાસ્તિ છે. તે માટે અહિંસાત્મક યત્ત સદાય કરવેા.

ષક્ષ ૧૦૩ મું---અહિંસાત્મક યજ્ઞ કેવી રીતે ઘાય છે અને તેનું સ્વરૂપ કેવી રીતે છે ? તે જણાવશે৷ ? ઉત્તર—સાંભળેા–અહિંસાત્મક ભાવ યજ્ઞ કેવી રીતે કરવા ? એમ ચુધિષ્ટિરે શ્રીકૃષ્ણુ મહારાજને પૂછતાં શ્રીકૃષ્ણુ મહારાજ અહિંસાત્મક ભાવ યજ્ઞતું સ્વરૂપ ધર્મરાજા પ્રત્યે જણાવે છે કેઃ---

## इंद्रियाणि पिशुन कृत्वा बेदी कृत्वा तपोमई, अहिंसा माहुतं कृत्वा, आत्म यज्ञं वदाम्यहं ॥१॥

હે ચુધિષ્ટિર—સાંભળ હું તને ભાવયત્તનું સ્વરૂપ જણાવું, ઇંદ્રિયેા– રૂપી પશુ કરવા, અને તપરૂપી વેદિકા કરવી, ને અહિંસારૂપ આહુતિ દેવી, આ રીતના અહિંસાત્મક ભાવયત્ત હું કહું છું.

પ્રક્ષ ૧૦૪ મું—અગ્નિહાેત્ર કેવી રીતે કરવેા ?

ઉત્તર— અગ્નિહોત્ર પણ એજ ઠેકાણે યજ્ઞની સાથે શ્રીકૃષ્ણ મહારાજે જણાવ્યું છે કેઃ—શ્લાક

## ध्यानाग्नो, जीव कुंडस्थे, दम मारूत दीपते, असत्कर्म समीध क्षेपे, अग्निहोत्रं कुरुत्तमः ॥२॥

જીવરૂપ કુંડને વિષે ધ્યાનરૂપી અગ્નિ, ઇદ્રિયેાના દમનરૂપ વાયરે કરી ધ્યાનરૂપી અગ્નિને દીપ્ત કરવાે. અસત્કર્મરૂપ લાકડાં ઘૃતાદિક પ્રક્ષેપવાં– નાખવાં. આ પ્રકારનાે અગ્નિહાેત્ર ઉત્તમ ક્ષત્રી–તમે કરાે.

આ પ્રમાણે ભારત માંહી શાંતિ પર્વંના પહેલા પાયામાં કહેલ છે. (એમ પુરાણ સારમાં લખ્યું છે.)

પ્રશ્ન ૧૦૫ મું - ચત્ર વિષે જૈન શાસ્ત્ર શું જણાવે છે ?

ઉત્તર---ઉત્તરાધ્યયનના ૧૨ માં અધ્યયનમાં બ્રાહ્મણોએ યક્ષ પૂજીત માતંગ મુનિ હરિકેશી અણુગાર પ્રત્યે પૂછ્યું છે કેઃ---

## कहं चरेभिहावुवयं जयामो, पावाई कम्माइं पणोछयामो, अक्सा हिणो संजय जरूख पूड्या, कह सुजटं कुसळा पर्यति ॥४०॥

હે સાધુ ? અમારે કેવી રીતે વર્તવું ? કેવી ક્રિયા કરવી ? અને પાપ કર્મથી કેવી રીતે દૂર રહેવું ? હે ચક્ષ પૂજિત, જીતેન્દ્રિય સાધુ ? કેવે પ્રકારે કરેલા યત્તને પંડિત પુરૂષેા ઉત્તમ કહે છે ? આ પ્રકારે ધ્રાદ્મણેાએ પૂછેલા પ્રક્ષના ઉત્તરમાં હરિકેશી મુનિ કહે છે કે—

छज्जीवकाए असमारंभंता, मोरां अदत्तं च असेवमाणाः परिग्गहं इध्थिओ माण मायं, एयं परिष्ठाय चरंति दंता ॥६१॥

## सुसंवुडा पंचहिं संवरेहिं, इह जीवियं अणवकंखमाणा; बोसह काया सुह्बत्तदेहा, महाजयं जयइ जनसिद्वं ॥४२॥

અહો પ્રાહ્મણે। સાંભળેા-છ્ય, કાય, જીવની રક્ષા કરવી, મૃષાવાદ બાલવા નહિ, અદત્તાદાન લેવું નહિં, સ્ત્રી પરિગ્રહ, માન, માયાના ત્યાગ કરવા અને ઇદ્રિયાને વશ રાખીને વર્તવું (૪૧) પાંચે આશ્રવ જેણે રૂધ્યા છે. આ સંસારમાં જીવિતની યાચના પણ કરતા નથી, જેણે પાતાના દેહના (મમત્વના) ત્યાગ કરેલા છે, જે નિર્મળ વૃત્તિથી રહે છે, અને દેહને કાઇ અતિચારના દાષ લાગવા દેતા નથી, એવા સુનિ, (કર્મરૂપી) મહા યત્તમાં વિજય મેળવે છે. (કાઇ પ્રતામાં जन्नसठ્ઠં) છે. એટલે એવા શ્રેષ્ટ સુનિ, શ્રેષ્ટ યત્તના કરવાવાળા હાય છે.

પ્રશ્ન ૧૦૬ મું --- એ સાંભળીને પ્રાહ્મણેા બાલ્યા કે-ગાથા-

## के ते जोई केव ते जोईठाणं, का ते मुया किं च ते कारिसंगं, ए हायते कयरा संति भिक्खू, कयरे ण होमेण हुणासि जोई ॥४३॥

હે સાધુ ! તમારા અગ્નિ કેવા છે ? તમારા અગ્નિ કુંડ કેવા છે. ? અગ્નિમાં ઘી હોમવાના તમારા ચાટવા કેવા છે ? તમારાં ઇન્ધન (છાણાં) કેવાં છે ? આ સર્વ વસ્તુઓ વિના યત્ત્ર શી રીતે થઇ શકે ? તમે અગ્નિમાં હાેમ હવન શાના કરા છા ? આ પ્રકારે પ્રાક્ષણાએ મુનિ પ્રત્યે પ્રશ્ન કર્યું

ઉત્તર—મુર્નિ પ્રશ્નનાે ઉત્તર આપે છે.–ગાથા–

## तवो जोइ जीवो जोइठाणं, जोगास्त्रया सरिरं कारिसंगं; कम्मं पहा संजम जोगसंति, होमं हुणामिइ सिणं पसत्थं ॥४४॥

તપ મારા અગ્નિ છે, જીવ અગ્નિ કુંડ છે. મન વચનનાે શુભ વ્યાપાર (શુદ્ધ આચરણ) એ મારાે ઘી હાેમવાનાે ચાટવાે છે, શરીર ઇન્ધન રૂપ છે, અને કર્મ તેમાં બળે છે. સપ્ત દશ વિધે સંચમ ચાેગે અને શાન્તિ જેની પંડિત પુરૂષાે સ્તુતિ કરી ગયા છે. તેના હું હોમ હવન કરૂં છું. આ પ્રમાણે જૈન ધર્મમાં યજ્ઞ, હવન, હોામ, વગેરે કરવાનું સૂત્ર પાઠથી જણાવ્યું અને તીર્થ સ્નાનાદિક વિષે પણ જૈન શાસ્ત્ર અને અન્ય શાસ્ત્રના દાખલા દલીલાથી સારી રીતે પ્રથમ કહેવામાં આવી ગયું છે.

પ્રશ્ન ૧૦૭ — યજ્ઞ અને તીર્થ સ્નાન સંબંધીમાં જૈન શાસ અને અન્ય શાસ્ત્રના મુખ્ય હેતુ શું છે તે જણાવશાે ? ઉત્તર—તત્ત્વજ્ઞાનની અપેક્ષાએ જ્ઞાની પુરૂષોની દ્રષ્ટિએ તો એકજ તત્ત્વ આવીને ઉભું રહે તેમાં કાંઇ ભેદ ભાવ હેાતાે નથી. તે નીચેના ન્યાયથી ખાત્રી થાશે. ઉપરના તમામ પ્રશ્નોનાે સાર નીચેનાં ટુંક લખાણ પરથી જાણી લેશા. સત્યાર્થ સાગરમાં કહ્યું છે કેઃ–

#### " न मोक्षं अमते तीर्थ, मोक्षं इंद्रिय निग्रहः "

તીર્થમાં લમવાથી માેક્ષ નથી, પણ માેક્ષ તેા ઇંદ્રિયેાનાે નિગ્રહ કરવામાં છે. એટલે ઇંદ્રિયાેના નિગ્રહ કરવાથી માેક્ષ મળે છે. વળી તેજ ગ્ર'થમાં કહ્યું છે કેઃ–

## शील तीर्थ संयम यात्रा, शुभलेस्या जल न्हाय, दया जग्न पूजा कही, जिनवर सूत्रा मांह ॥१॥

શીલ હ્રદ્દાચર્યરૂપી તીર્થ, સંયમરૂપ જાત્રા, શુભ લેસ્યારૂપી જળમાં સ્નાન કરવું, દયારૂપી જત્ત અને પૂજા સૂત્રમાં તિર્થે કર મહારાજે કહેલ છે.

અને પ્રશ્ન બ્યાકરણુ સૂત્રમાં પહેલા સ'વર દ્વારમાં દયાનાં નામ કહ્યાં છે તેમાં બાેલ ૨૬ મા **વિસુદ્ધિ** વિશેષે શુદ્ધિ–બાેલ ૪૭ માં **जण्णा** એટલે યજ્ઞ,– બાેલ પપ માં **चे।क्रवा** ચાખાઈ બાેલ પક માં **पवित्ता** પવિત્રતા–આ સર્ગે દયાનાં નામ છે.

#### तस भावर सब्ब भूय खेम करी एसा भगवती अहिंसा.

દયા–અહિંસા કેવી છે તેા કે ત્રસ, સ્થાવર સર્વ પ્રાણી ભૂતની ક્ષેમની રક્ષાની કરનારી એવી અહિંસા ભગવતી તીર્થ`કર મહારાજે ક**હી** છે. આનેા પરમાર્થ એ છે કે–અહિંસા એજ જજ્ઞ એજ તીર્થ'ની 'પવિત્રતા વગેરે કહેલ છે.

અને ઇતિહાસ પુરાણમાં પણ એજ કહ્યું છે કે:-<sup>્</sup>લાક-

अहिंसा परमो धर्म स्तथाऽहिंसा परमो तपः; अहिंसा परम ज्ञानं, अहिंसा परमं पदं ॥ १ ॥ अहिंसा परमं दानं, अहिंसा परमो दमः,

अहिंसा परमो यज्ञ, स्तथाऽहिंसा परमं पदं ॥ २ ॥

અહિંસા એજ પરમ ધર્મ છે, પરમ તપ છે, પરમ જ્ઞાન છે, પરમ પદ પહુ અહિંસાજ છે. અહિંસા એજ પરમ દાન, પરમ દમ અને પરમ યજ્ઞ પહ્યુ અહિંસાજ છે, અહિંસાથીજ પરમ પદની પ્રાપ્તિ થાય છે. ( બસ ૧૨ અહિંસામાંજ તમામ ધર્મનું સ્વરૂપ સમાયેલું છે.) માટે મહાભારતના અનુશાસન પર્વના ૧૧૬ મા અધ્યાયમાં કહ્યું છે કે **અમયં સર્વ મૂતેમ્યો** અને મહાભારતના શાંતિ પર્વના ૧૬૦ માં અધ્યાયમાં ભીષ્મે ગ્રુધિષ્ટિરને કહ્યું છે કે **प**वित्रं चदम : परम्; એટલે સર્વ પ્રાણિ ભૂત પર દયા રાખવી. સર્વને અભયદાન દેવું, અને ઇંદ્રિયાનું દમન કરવું એજ પરમ પવિત્રતા છે. (પ્રમાણ સહસ્ત્રી <sup>શ્</sup>લાક ૧૬૩–૧૬૫માં)

ચાણકય નીતિ દર્પણમાં અધ્યાય ૧૭મે શ્લેાક ૧૨મે કહ્યું છે કેઃ— ज्ञाने मुक्ति नंतु मंडनेन. એટલે જ્ઞાનસે મુક્તિ હેાતી હૈ, છાપા તિલકાદિ ભૂષણ સે નહીં. ॥

અધ્યાય ૮મે શ્લાેક ૧૦મે કહ્યું છે કેઃ– न भावेन विना सिद्धि ; स्तस्माद् भावोहि कारणम्. આત્માની શુદ્ધ ભાવના વિના આત્માની પવિત્રતા વિના સિદ્ધિ નથી. તેટલા માટે શુદ્ધ ભાવનાની જરૂર છે. શુદ્ધ ભાવના એજ આત્માની પવિત્રતા છે ને તેથીજ મુક્તિપદની પ્રાપ્તિ છે.

પ્રશ્ન ૧૦૮ મું—શ્રી ઉત્તરાધ્યયનના ૧૨ માં અધ્યયનમાં યજ્ઞ વિષે કહેલી ૪૪ મી ગાથા–તથા તીર્થ સ્નાન વિષેની ૪૬ મી ગાથા સંબ'ધી હર્મન જેકોબી શું જણાવે છે. ?

ઉત્તર–

"Penance is my fire ; life my fireplece right exrtion ismy sacrificial ladle; the body the dried cowdung; Karman is my fuel; self contri, right exertion and tranquility are the oblations, praised by the sages which I offer."

પ્રાયશ્ચિત મારી સગડી છે; જી'દગી મારી બળીઠાનની જગે છે, ખરાૈ શ્રમ મારાે બળીઠાનનાે કડછા છે: દેહ સુકાયેલ છાહ્યું છે; કર્મ મારૂં બળતણ છે; પાતાના મનને પાતાના કાબુમાં રાખવાે, ખરા શ્રમ અને શાંતિ તે એવા બળીઠાના છે કે જે ડાહ્યા પુરૂષોએ વખાણ્યા છે; આ બળીઠાનાે હું આપું છું.

"The law is my pond; celibacy my holy bathing place, which is not turbid and throughout is clear for the soul; there I make oblations; pure, clean and thoroughly cooled; I get rid of hatred (or impurity)."

કાયદા કાનુન મારૂં તળાવ છે; પ્રક્ષચર્ય તે મારી પવિત્ર ન્હાવાની જગા છે જેની અંદર મેલ નથી અને આત્માને માટે તમામ રીતે સ્વચ્છ છે; આવી જગાેએ હું ધર્મ ક્રિયા માટે પવિત્ર થાઉં છું, સ્વચ્છ, ચાકખાે અને તદન શાંત થાઉં છું અને નીંદામાંથી એટલે મલીનતામાંથી મુક્ત થાઉં છું.

Quoted from Victor Hugo's "Les Miserables" Page 169. Extract from II the obedience of Martin Verga.

The Bernardines Benedictines of this obedience fast all the year round, abstain from meat, fast in Lent and on many other days which are peculiar to them rise from their first sleep from one to three 'oclock in the morning to read their braviary and matins. sleep in all seasons between serge sheets and on straw, make no use of the bath, never light a fire, scourge themselves every Friday. observe the rule of silencs, speak to each other only during the recreation hours which are very brief, and wear drugget chemises for six months in the year from September 14th which is the Examination of the Holy Cross until Easter. These six months are a modification The rule says all year, but this drugget chemise in the in tolerable the heat of summer, produced fever and nervous spasnes. The use of it had to be restored Even with this pulliation when the nuns put on the chemise on the 14th September they suffer ficm fever ; for three or four days. Obedience, poverty, chastity, preservance in their seclusion-these are their views which the rule greatly aggravates.

વીકટર હ્યુગેહ નામે પ્રસિદ્ધ ફ્રેન્ચ નવલકથાકારના '' લામી ઝરેબલ " નામે નવલકથાના '' એે**ગબીડીઅન્સ એાફ મારટીન વરગા** " નામે વિષયતું પાને ૧૬૯ મે જે બીયાન કરેલ છે તેનું ડાંચણઃ —

" ભરનારડાઇન્સ ખેનેડીકટાઇન્સ " આ કરમાનદારી મઠવાળા આખું વર્ષ લગભગ ઉપવાસ કરે છે, માંસાહારના ત્યાગ કરે છે. "લેન્ટ" નામે પવમાં અને બીજા ઘણુ દીવસા કે જે તેમની ગણતરીમાં હાય છે ત્યારે નીરાહારી રહે છે. પાતાની પહેલી નિદ્રામાંથી પ્રાતઃકાળે એકથી ત્રણ વાગતાં સુધીમાં જાચત્ થઇને નિત્ય નિયમનું વાચન કરે છે અને ઇધ્વર સ્તવનનાં પ્રભાતીયાં ઝીણાં સ્વરે લલકારે છે. બધી ઝતુઓમાં પરાળ ઉપર ગરમ કાપડની ચાદર નાંખી તેની વચ્ચે નિદ્રા લીએ છે. સ્નાન કરવા નથી. અગ્નિ સળગાવતા નથી. દર શુક્રવારે પોતાના શરીરને આબખાથી કટકાવી કાઢે છે મૌનવત પાળે છે. અવકાશના સમય તે પણ ઘણા ટુંકા હાય છે ત્યારેજ એકબીજા વચ્ચે વાર્તાલાપ કરે છે; અને વર્ષમાં સપ્ટેમ્બર માયની તા. ૧૪ મીથી ઉજવાતા પવિત્ર કોમના ઉત્સવથી એપ્રીલ માસના ઇસ્ટરના તહેવાર સુધી ગરમ જાડા ધાબળાના ઝભાે પહેરે છે. આમાં છ માસના સંકોચ કરેલ છે. બાકી કાનુન આખા વર્ષને માટે સુચવે છે. પરંતુ આ ગરમ જાડા ધાબળાના ઝભાે થીષ્મ રૂતુની ગરમીમાં અસહ્ય થઈ પડતા અને તાવ તથા જ્ઞાનત તુના દર્દમાં પરીષ્ટ્રમતો તેથી તેના ઉપયાગમાં ટું કાથુ કરવી પડતી. આટલી ન્યુન્તા છતાં સાધવીઓને જ્યારે તે જાડા અભાે તા. ૧૪ મીથી પહેરવા પડે છે ત્યારે ત્રથુ ચાર દીવસ સુધી તેઓને તાવની બીમારી જણાય આવે છે. કરમાવેલી આજ્ઞાનું પાલન કરવું, નિશ્ચ વૃત્તિ જાળવવી, શિયળ સાચવવું, એકાંતમાં રહેવાની વૃત્તિ તરફ તેમની લેન્ટ—આ તેમની વ્રતની બાધાઓ છે; તેથી ચુસ્તપણે વર્તવાને કાનુન વધારા કરે છે. "

ઇતિ શ્રી પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય મુનિ શ્રી માહનલાલજી કુત શ્રી પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા-ઉત્તરાર્દ્ધ ભાગ ૨ જો સમાપ્ત.



# શ્રી પ્રશ્નોત્તરમોહનમાળા <sub>ઉત્તરાર્ધ્ધ</sub> ભાગ ૩ જો.

**S** &

# ે મુનિ શ્રી માહન**લાલ**જી કૃત.

પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય



શ્રીમદ્દ પૂજ્ય શ્રીગેાપાળજી સ્વામી <sup>ગ્રાં</sup>થમાળા–મણુકાે ૮ માે.

# શ્રી પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા.

#### うどうど

#### ભાગ ૩ જો.

#### ~~~~~

પ્રશ્ન ૧ લું —કેટલાક કહે છે કે– વ્યાકરણ ભષ્ટયાં વિના ભાષાનું જ્ઞાન થતું નથી. એટલે વ્યાકરણ ભણવાથીજ ભાષા જ્ઞાનની શુદ્ધિ ચાય છે. માટે વ્યાકરણ અવશ્ય ભણવું જોઇએ તેનું કેમ ?

ઉત્તર—બ્યાકરણ ભણવાથી ભાષાજ્ઞાન એટલે શબ્દજ્ઞાન થાય ખરૂં; પણ તેથી ભાષાની શુદ્ધિ થાય એમ જણાતું નથી; કારણકે ભાષાની શુદ્ધિંતો આત્માની શુદ્ધિ જેને હોય છે તેનેજ થાય છે.

બ્યાકરણના ભણુવાવાળા તો દુનિઆમાં ઘણાય હોય છે, તેથી તે તમામ ભાષાની શુદ્ધિવાળા છે એમ કેમ કહેવાય ? જૈનધર્મીં; તથા અન્ય ધર્મીં, મુસલમાન તથા પ્રીસ્તિ વગેરે ઘણાએા વ્યાકરણ શાસ્ત્રના પારગામી હાેય છે તેથી શું થયુ ? અસત્યભાષી, માંસાહારી અને અન્યાયના કરવાવાળા શું તેઓ નથી હોતા ? તાે પછી તેવા અશુદ્ધ વર્તશુકવાળાની ભાષા શુદ્ધિ કેમ કહેવાય ? શાસ્ત્રના ન્યાયથી તાે જેને ભાષા સમિતિ હાેય તેનેજ ભાષાની શુદ્ધિ હાેય એમ જણાય છે તેમાં વ્યાકરણની જરૂરીઆત જણાતી નથી. કર્કશ, કઠોર, સાવઘ, પદજીવને પીડા કે હિંસાકારી ઈત્યાદિ ભાષાના નહિ બાલનારને ભગવ'તે ભાષા સમિતિવાળા કહ્યા છે. માટે સંત્ય અને સર્વ જીવને હિતકારી ભાષા બાલવી તે ભાષા શુદ્ધિ કહેવાય; તેમાં વ્યાકરણની, વિભકિતની, તદ્ધિત કે સમાસ વગેરની કેવી રીતે જરૂર પડે ? અર્થાત નજ પડે

પ્રશ્ન ૨ જું — કેટલાક ગૈયાકરણી એમ બાેલે છે કે-વ્યાકરણ નહિ ભણેલા તે અંધ, શબ્દકોષના જ્ઞાન વિનાના તે બધિર (બહેરા) કાવ્ય (પીંગળ) જ્ઞાન વિનાના પંગુ (પાંગળાે-પગ વિનાના) અને તર્કશાસ્ત્રના જ્ઞાન વિનાના હાેય તે મુંગા ગણાય છે. તે વિષેના શ્લાક આ પ્રમાણે છે.

## अव्याक्रति भेवेदंघः, बधिरः कोप वर्जितः, काव्यहीनो भवेत्पंगु, मूकस्तर्क विवर्जितः ॥१॥

આ પ્રમાણે શ્લાક સહિત ગૈયાકરણીઓ બાેલે છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—આ વિષે ગૈયાકરણીએ। પોતાના બનાવેલા ગ્રાઢોમાં ઘણીએ આબતા લખી ગયા છે અને વ્યાકરણ નહિ ભણનારા સૈદ્ધાંતિકે। પર ઘણી બેઅદબી ભાષાએ વાપરી ગયા છે. પેાતાનો વર્ગ વ્યાકરણ ભણેલાે છે એમ જણાવવાને અને સૈદ્ધાંતિકોને હલકા પાડવાને એવા અભિમાની વાકચાે ગ્રંથદ્વારા જોવામાં આવે છે કે તે વાંચવાથીજ ખાત્રી થઇ જાય છે કે–કેટલે દરજજે તેમની ભાષા સમિતિ સચવાણી હશે ? અને વ્યાકરણના ભણનારની ભાષા શુદ્ધિ કેવી છે તે પણ તરતજ જણાઇ આવશે.

જૈન અને જૈનેતરાના ગ્રાંથા પર તથા કેટલાક લખાણા પરથી રોદ્ધાંતિકાે તેનું અનુકરણ લઇ સિદ્ધાંતના અભ્યાસ બધ્ધ પાડી વ્યાકરણનું જ્ઞાન મેળવવા લઇ મચ્યા હાય એમ જણાય છે. એટલે અમે પણ વ્યાકરણના ભાણેલા છીએ એમ કહેવરાવવાને એ ઝુંડ ઉપાડ્યો છે. એમ '' જૈન સમા– ચાર " –પુસ્તક ૨ જું–અંક ૨૯ મા–અમદાવાદ–સામવાર તા. ૯ મી સપ્ટેમ્બર–૧૯૦૭–વીર સંવત્ ૨૪૩૩ ભાદ્રપદ શુદ ૨ ના પેપરમાં '' મુનિ– રાજો સંસ્કૃતાદિના અભ્યાસ કરી શકે કે ? " એવા નામના લેખ એક રોદ્ધાંતિક મુનિના તરફથી મુકાયેલા છે તેમાં ઉપરના શ્લાક વગેરે કેટલીક વ્યાખ્યા કરી સિદ્ધાતના દાખલા આપી વ્યાકરણ ભાણવાની આવશ્યકતા બતાવી છે.

પ્રશ્ન ૩ જું — આગળના સાધુઓ વ્યાકરણના ભણેલા હતા એમ કાેણ નાકખુલ કરે તેમ છે ?

ઉત્તર— આગળના સેદ્ધાંતિક મુનિઓ પંડિતના વર્ગમાં ગણાયેલા વ્યાકરણના ભણેલા હતા ખરા, પણ તે પ્રથમ પોતાનું-જૈન ધર્મનું પુષ્કળ ગ્રાન મેળવીને પછી વ્યાકરણનું ગ્રાન મેળવતા હતા. તેનું કારણ કે વ્યાકરણ ગ્રાન અભિમાની હાેવાથી જૈન ધર્મનું ગ્રાન એટલે સ્વસમયનું ગ્રાન પ્રથમ મેળવ્યા બાદ તે ગ્રાન જે મેળવાય તાેજ તે જીરવી શકાય એમ તેઓ માનતા હતા.

આઝકાલના મુનિઓ દીક્ષા લીધી કે તરતજ તેવા તાજા શિષ્યોને સિદ્ધાંત શાસ્ત્ર કે થાેકડા વગેરે જૈન ધર્મનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરાવ્યા વિના વ્યાકરણ શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરાવવા માંડી પડે છે. હજી પાંતાના ધર્મનું જ્ઞાન તાે બીલકુલ હાેયજ નહિ તે પહેલાં પ્રાહ્મણીયા જ્ઞાનના અભ્યાસમાં મચી રહેવાથી ધર્મશાસ્ત્રના જ્ઞાનના અજાણને લઇને ઘણાક અવળે રસ્તે ચડી ગયેલા જોવ માં આવે છે. તેનું કારણુ કે ટીકા વગેરે અન્ય મતીઓનાં શાસ્ત્ર ઉપર તેમનું વધારે લક્ષ ખેંચાય છે, એમ પ્રત્યક્ષ અનુભવાય છે. પાતાના ધર્મશાસ્ત્રની અપૂર્ણતાને લીધે અન્ય ધર્મિઓનાં શાસ્ત્રો વાંચવાથી પાતાના ધર્મશાસ્ત્રની અપૂર્ણતાને લીધે અન્ય ધર્મિઓનાં શાસ્ત્રો વાંચવાથી સિદ્ધાંતના વાકચમાં ઘણા પ્રકારની શ કાએા વેદીને છેવટે સિદ્ધાંત માર્ગથી પડી ધર્મભ્રપ્ટ થાય છે; એવા કેટલાક દાખલા નજરે જેવામાં આવે છે. તે ઉપરથી કેટલાક સૈદ્ધાંતિકો એવા પ્રકારનું જ્ઞાન મેળવવાથી પાછા રહે છે. પ્રશ્ન ૪ શું — સમ્યક્ જ્ઞાનના અજાણ એવા વ્યાકરણાદિ જ્ઞાનના

મદે કોઇ એમ બોલે કે ઉપર કહેલા શ્લોક શું ખાટા હશે ?

ઉત્તર—પૂર્વે જણાવેલા શ્લાક કોઇ ગૈયાકરણી મતવાળાના અનાવેલા જણાય છે. કારણ કે કોઇ જૈન સિદ્ધાંતમાં તેવી વાત છે નહિ કે—" વ્યાકરણ નહિ ભણેલા તે અધ." એમ જો કહીએ તા વ્યાકરણના ભણેલા તમામ પ્રાહ્મણ વર્ગ, અન્ય આર્ય, અનાર્ય તથા તેમના સંસ્કૃત ભાષામાં વર્તતા જે શાસ્ત્ર વેદ પુરાણાદિ તે તમામ તમારા મતે દેખતા હાેવા જોઇએ અને તે તમામ શાસ્ત્ર પણ ભાષા શુંદિવાળાંજ હેાવાં જોઇએ.

પ્રશ્ન પ મું—આ વિષે રૌદ્ધાંતિકાેનું શું કહેવું છે ?

ઉત્તર— રૌદ્ધાંતિકોનું ઠીક કહેવું છે. જો ઉપર કહ્યા પ્રમાણે હોય તેા પછી પીતાંબરી આત્મારામજીએ પોતાના બનાવેલા "અજ્ઞાન તિમર ભાસ્કર " પુસ્તક સંવત્ ૧૯૪૪ માં છપાયેલ તેના પાને ૧પપ મે પંક્તિ ૯ મી–૧૦ મી એ લખ્યું છે કે–વેદના બનાવવાવાળા અજ્ઞાની, નિર્દય, માંસાહારી ઈત્યાદિ વાક્યાે લખ્યાં છે. તેા વિચારાે કે વેદના કર્તા શું સંસ્કૃત નહિ ભણ્યા હાેય કે તેને એવા અઘટિત શબ્દો વાપરવા પડ્યા હશે ?

વ્યાકરણ શાસ્ત્રના ભણેલા, દેખતા ને સત્ય ભાષી હેાય તે৷ તેઓનાં રચેલાં શાસ્ત્રોમાં પશુવધયજ્ઞ તથા પ્રાહ્મણોને માંસાહાર કરવા, ક્ષત્રીઓને ચુદ્ધ, શિકાર, માંસાંહાર વગેરે કરવાની છૂટ આપનાર તથા ધર્મ કે દેવ અર્થે પશુવધાદિ હિંસાઓ બતાવનાર વગેરે એવા એવા મહા અનર્થકારી કૃત્યા કેમ બતાવે ? એવા મહા અનર્થકારી શાસ્ત્રના બાંધનારા ગૈયાકરણી તેને તે દેખતા કહેવા કે આંધળા કહેવા તેતો જરા વિચાર કરો

શબ્દકોષના જ્ઞાન વિન નાે બહેરા, કાવ્ય (પીંગલ) ના જ્ઞાન વિનાનાે પશુ અને તર્કશાસ્ત્રના જ્ઞાન વિનાનાે હોય તે મુંગાે ગણાય. એમ કહેવે શું થયું ? એવા શાસ્ત્રોમાં પણ અનર્થકારી બાબતાે ઘણી હોય તેથી તે સત્ય ભાષી કેમ કહેવાય ? જૈનશાસ્ત્રોમાં તાે વ્યાકરણાદિ પૂર્વાક્રત હિંસાકારી શાસ્ત્રો ધિક્કારેલાં છે, અને તેવાં શાસ્ત્રોને નંદીજી વગેરે સૂત્રોમાં પાપશાસ્ત્ર કહેલાં છે. તાે તેને ભણવા ભણાવવા કે તેની ભાષા શુદ્ધિ હોયજ કયાંથી ? જૈનશાસ્ત્ર અને અન્ય શાસ્ત્રમાં ઉપર કહેલાં તમારાં વાકયેાથી બીજીંજ જેવામાં આવે છે.

પ્રક્ષ ૬ઠું—કાેઇ કહે કે~અમારા ગૈયાકરણુ મતના કહેલા શ્લાેકના અભિપ્રાયથી બીજા શાસ્ત્રો એથી બીજું શું કહેવા સમર્થ છે ?

ઉત્તર—સાંભળેા–જૈન શાસ્ત્રમાં તેા ચાેકખું કહ્યું છે કે–જ્ઞાન વિનાને। આંધળાે અને ક્રિયા વિનાનાે પાંગળાે. એમ મહા નિશીથ સૂત્ર જણાવે છે તે ગાથા નીચે પ્રમાણે છે.

## हतं ज्ञान क्रिया हीनं, हतं अन्नाण ओ क्रिया; पासंतो पंगुलो दिहो, ध्यायमाणोय अंधलो ॥१॥

અર્થ — જ્ઞાનવાન છે અને ક્રિયા નથી તથા ક્રિયાવાન છે અને જ્ઞાન નથી. એટલે જ્ઞાનવાન તે દેખતો છે, પણ ક્રિયા વિનાના પાંગળા છે અને ક્રિયાવાન પગવાળા છે, પણ જ્ઞાન વિનાના આંધળા છે. એટલે જ્ઞાન વિનાના આંધળા અને ક્રિયા વિનાના પાંગળા, એમ જૈનશાસ જણાવે છે.

જૈનશાસ્ત્રના ન્યાય જેતાં ભગવ તના ભાખેલા શ્રુત જ્ઞાન વડે ઇયા સમિતિ જોયા વિના ચાલનારા આંધળાે કહેવાય અને નિંચે થ પ્રવચન નહિ સાંભળનારાે બહેરા ગણાય. સૂત્રમાં કહેલી સ યમાદિ ક્રિયા વિનાના પ ગુ (પાંગળા) અને નિવ<sup>દ</sup>ઘ ભાષા નહિ બાલનાર મુંગાે ગણાય છે. એવાે સિદ્ધાં– તનાે ન્યાય છે તે મૂકીને અવળે રસ્તે ચાલવું તે જૈનીનું અનુકરણ નથી.

પ્રશ્ન ૭ સું—શિષ્ય-ઉપરના અધિકારને લગતા શાસ્ત્રોકત કાેઈ બીજા દાખલા છે ? હાેય તેા અતાવશાે.

ઉત્તર---સાંભળાે-''જૈનધર્મ પ્રકાશ'' પ્રગટ કર્ત્તા જૈનધર્મ પ્રસારક સભા-ભાવનગર-પુસ્તક ૨૬ સું-અંક પ માે-શ્રાવણુ ૧૯૬૬ ના અંકમાં લખ્યું છે કે---

શ્રીમત્ ચિદાન દજીકૃત–પ્રશ્નોત્તર રત્નમાળા. વિવેચન સમેત. ( લેખક સન્મિત્ર કર્પૂ રવિજયજી ) એ નામના લેખમાં–પાને ૧૫૪ મે–પ્રશ્ન ૭૫ મે–કહ્યું છે કે–

જે નવિ સુણત સિદ્ધાંત વખાણ, અધિર પુરૂષ જગમેં તે જાણ.– જે સર્વ'ज્ञ–વીતરાગ પ્રણીત સિદ્ધાંત વચન શ્રવણે સાંભળતાેજ નથી, અથવા સાંભળ્યું તે નહિં સાંભળ્યા જેવું કરે છે. તે અધિર (બ્હેરા) જાણવાે. અસલની <mark>બુની</mark>–ગુજરાતી પાંચમી ચાપડીમાં–પાને ૧૦૫ મે–પાઠ ૪૪ મેા–હિતનાં વચનેા–

## હરિગીત.

હિત કહ્યું સૂણે ન કંઇ તે, બધિર સરખેા જાણવાે; થાય સ્વાધીન ક્રોધને તે, આંધળા સમ માનવાે. ૧ સારૂં જેહ બાેલી ન જાણે, ગૂંગ સરખાે ધારવાે, સારૂં માઠું નહિ સમજતાને, પશુ સમજી કહાડવાે. ૨ પ્રશ્ન ૮ મું--કાેઇ કહે કે, વ્યાકરણાદિશાસ્ત્ર ભષ્યા વિના ભાષા શુદ્ધિ થાયજ નહિ તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એમ બાલતા પ્રત્યે કહેવું કે-તમારા કહેવા પ્રમાણે બ્યા– કરણાદિશાસ ભણ્યા વિના ભાષા શુદ્ધિ થાયજ નહિ તાે પછી તેને આત્મ– કલ્યાણ કે માેક્ષ ફળ તાે હોયજ કયાંથી ? એ વાકચ સૂત્ર સામી નજર કર્યા વિનાનું જણાય છે. કેમકે ભગવ'તે ઉત્તરાધ્યયનના ૨૪માં અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે-પાંચ સમિતિ અને ત્રણ શુપ્તિ એ આઠનું જ્ઞાન થાય તાપણ તેમાં ૧૨ અંગનું જ્ઞાન તેના સમાવેશ થાય છે; એટલે આઠ પ્રવચન માતામાં તમામ સિદ્ધાંત સમાય છે. અને એ આઠ પ્રવચન માતાને સાચે મને સેવે છે-તેને આરાધે છે, તેને ઉતાવળી માેક્ષ ગતી મળે છે, એમ તીર્થ' કર મહારાજે કહ્યું છે. આના પરમાર્થ એ છેકે-બીજાં શાસ્ત્રો પોતાનો ધર્મ સચવાતાં ભણાય તા ભલે ભણ્વાં, નહિ તા પૂર્વાંકત આઠ પ્રવચનને આરાધવેજ બસ છે, તેજ સુકિતપદને આપનાર છે.

આ ન્યાય વડે તમારાં કલ્પેલાં વ્યાકરણાદિશાસ્ત્રો નિરર્થક કર્યાં.

સૂત્રમાં ઘણે ઠેકાણે સાધુ આર્યાને સામાયિક આદિ અગિયાર અંગ ભણ્વાના અધિકાર ચાલ્યા છે,પણ વ્યાકરણાદિક ભણવા ભણાવવાનું ચાલ્યું નથી. તેા પછી તે વ્યાકરણ, કે, શખ્દકોષ, કે, કાવ્ય (પીંગળ) તે તર્ક શાસ વગેરે ભણ્યા વિના તેઓની શખ્દ શુદ્ધિ કે ભાષા શુદ્ધિ કેવી રીતે થઇ હશે ? તેઓ પ્રવચનના આરાધક થઇ ઉત્તમ ગતિઓને પામ્યાના અધિકાર સૂત્રમાં ખુલ્લા ચાલ્ય છે. માટે શબ્દ શુદ્ધિ તેા સમિતિ ગુપ્તિના આરાધકનેજ હોય છે.

પ્રશ્ન ૯ મું—ગૈયાકરણીય-એ વાત તેા ઠીક છે, પણ અમારૂં કહેવું તેા એમ છે કે-વ્યાકરણાદિ ભણવાથી શુદ્ધ ઉપદેશ થઇ શકે છે. કેમકે ભાષાજ્ઞાન વિના અર્થના અનર્થ થઈ જાય એ બનવા જોગ છે. વગેરે વગેરે કેટલાકનું બાલવું થાય છે તે કેમ ? ઉત્તર—રીદ્ધાંતિક–જૈન સિદ્ધાંતના અર્થ ગૈયાકરણીયજ કરી શકે એમ કદી બનવા સંભવ નથી. છતાં કાેઇ એવું અભિમાન ધરાવતું હાેય કે ગમે તેવા જૈન સિદ્ધાંતના પાઠ હાેય તેના વ્યાકરણ ભણેલા યથાર્થ અર્થ કરી શકે. તેના માટે એટલુંજ કહેવાનું છે કે–જૈન સિદ્ધાંતના અજાણુ, એવા પંકાતા વિદ્વાન સંસ્કૃતના પારગામી પાસે નીચેનાં બે પદના અર્થ કરાવી જેશા. તા તરતજ માલૂમ પડશે કે તે કેવી રીતે અર્થ કરી શકે છે. ?

પ્રશ્ન ૧૦ સું—એવાં બે પદ કયાં અને કયા સૂત્રનાં છે કે વૈયાકરણીય તેનેા અર્થ ન કરી શકે છે ?

ઉત્તર—્પ્રશ્નકારને ઉપરના લખાણ ઉપર પૂરતું ધ્યાન રાખવાનું છે કે, અહિંયાં જૈનશાસ્ત્રના જાણુ એવા ગૈયાકરણીયને માટે એ સવાલ નથી, પરંતુ જૈન શાસ્ત્રના અજાણુ એવા ગૈયાકરણીયને માટે નીચેનાં બે પદનાે અર્થ કરાવવાનાે છે. તે પદ એ છે કે–દશ ગૈકાલિક સૂત્રના ૯ મા અધ્યયનના ૩ જા ઊંદેશાની ૧૧ મીગાથાના પહેલાજ બે પદ કે—

# गुणेहिं साहु अगुणेहिं साहू, गिन्हाहि साहू गुणमुच्च साहू;

બસ, આ બે પદ્રનાે અર્થ ગૈયાકરણીયાે કરી શકે તાે એવું પરિમાણુ બ'ધાય કે જૈન સૂત્રોના અર્થ વ્યાકરણાદિ જ્ઞાનવાળા યથાર્થ કરી શકે છે.

આ વિષે આ એકજ દાખલે<mark>ા છે</mark> એમ માનવાનું નથી પણ આવા અનેક પાઠ રહ્યા છે કે જૈન સૂત્રોના જાણ અને વ્યાકરણના ભ**ણેલાને** પણ ગાેથાં ખાવાના વખત આવે છે.

ઊપરનાં એ પદનેા અર્થ ટીકાવાળા તથા ભાષ્યવાળા પણ જેવેા જોઇએ તેવો કરી શકયા નથી. તેા પછી જૈનશાસ્ત્રના અજાણ એવા વૈયા– કરણીયોને માટે તેા કહેવાનુંજ શું ?

પ્રશ્ન ૧૧ સું—કોઇ એમ કહે કે એવું જૈનશાસ્ત્રનું કેવું અઘરૂ જ્ઞાન હશે કે ગૈયાકરણીયા પણ તેના અર્થન ક**રી** શકે ?

્ ઉત્તર–''જૈન ધર્મપ્રકાશ" પુસ્તક ૧૫ મું અંક ૩ જે મિતિ ૧૯૫૫ના જયેષ્ટ સુદ ૧૫ પૃષ્ટ ૪૧ મધ્યે.

પન્યાસજી ગ'લીરવિજયજીએ પ્રેાફેસર જેકોબીના જવાબમાં લખેલ છે કે– પ્રથમ તેા જૈનશાસ્ત્રનેા અર્થ ગુરૂગમ્યને આધીન રહેલ છે તેથી સ્વતંત્રપણે એકલા ન્યાય કે વ્યાકરણના બળથી યથાર્થ કોઇથી બની શકતેા

નથી એજ.

પ્રશ્ન ૧૨ મું—આ વિષે દિગ'બર મત કાંઇ જણાવે છે ? ઉત્તર—હા, છ, સાંભળાે, દિગ'બરી ધર્મદાસજી કૃત " સમ્યક્જ્ઞાન દીપિકા " નામનાે ગ્ર'થ સ'વત ૧૯૪૮ માં છપાયાે છે તેમાં પાને ૬૮ મે કહ્યું છે કે—

સ્નાનુભવ જ્ઞાનમયિ કાેહુ ગુરૂ હૈ સાે ન્યાય, વ્યાકરણ, કાેશ, અલં– કાર, કાવ્ય, છંદાદિક યુક્ત હૈ, સાેબી સ'સાર સાગર સેં પાર ઉતાર દેતા હૈ. બહુરિ કાેહુ ગુરૂ હૈ સાે સ્વસમ્યક્ જ્ઞાનાનુભવ હૈ, પરંતુ ન્યાય વ્યાકરણ કાેશ અલંકાર કાવ્ય છંદાદિક રહિત હૈ, સાેબી સ'સાર સાગર સે પાર ઉતાર દેતા હૈ. ઇતિ.

જૈનશાસ્ત્રના રહસ્ચની વાત તેા ગુરૂ પર પરાએ ભણનારા વગર વ્યાકરણના ભણેલા સચાટ કરી શકે છે. જૈનસિદ્ધાંતના રહસ્યને નહિ જાણ∽ નારા ગૈયાકરણીયાે ઘણાએ અર્થના અનર્થ કરી ધર્મને હાની પહોંચાડે છે. એવા કેટલાક દાખલા બની ગયેલા અને હજી પણ બનતા નજરેજ તરે છે. માટે તમારૂં લખાણુ યા બાલવું પ્રમાણબૂત નથી.

પ્રક્ષ ૧૩ મું—વ્યાકરણાદિ ભણવાથી શુદ્ધ ઉપદેશ દઈ શકાય એમ કેટલાકનું માનવું છે તે કેમ ?

ઉત્તર—શુદ્ધ ઉપદેશને માટે જો કેાઇ વ્યાકરણાદિકની આવશ્યકતા જણાવતું હાેય તે। વ્યાકરણાદિના ભણવાવાળા કેટલાએકને સૂત્રની શ્રદ્ધા હાેતીજ નથી તેા પછી તે શુદ્ધ ઉપદેશ કયાંથી કરી શકે ? શુદ્ધ ઉપદેશના કરવાવાળા તેા શ્રી સૂયગડાંગજી સૂત્રમાં નીચેના ગુણવાળાને કહ્યા છે. સાંભળાેઃ—ગાથા.

## आयगुत्ते सया दंते, छिन्न सोए अणासवे; जे धम्मं सुद्ध मक्खाति, पडिपुन्न मणालिसं ॥२४॥

સુ૦ સુ૦ ૧ લેો અં. ૧૧ મું ગાથા ૨૪ મી.

આસ્યર્થ —ગુપ્ત આત્મા મનને વિષયેાથી રાકવાવાળા, સદા ઇંદ્રિયેાને દમવાવાળા, છેદ્યા છે શ્રોત–પાપ આવવાનાં દ્વાર જેણે અનાશ્રવી અર્થાત્ સંવરના ધારક તે પુરૂષ શુદ્ધ ધર્મ આખ્યાતી–કહી શકે છે. પ્રતિપૂર્ણ અનીદ્દશ અર્થાત્ આશ્રિય કારી અત્યુત્તમ–એવા ગુણવાળા પુરૂષ શુદ્ધ ઉપદેશ દઇ શકે છે.

જીએ। ઉપરાેકત ગુણવાળાને શુદ્ધ ભાષી–શુદ્ધ ધર્મ કહેવાવાંળા કદ્યા છે. પરંતુ વ્યાકરણાદિના ભણવાવાળાને સત્યભાષી–સત્યવાદી કહ્યા નથી. પ્રશ્ન ૧૪ મું — ગૈયાકરણીય - શ્રી ઠાણાય ગજી સૂત્ર ઠાણે ૭ મે તથા અનુચેાગદ્ધાર સૂત્રમાં મુનિને સંસ્કૃત ભાષા ભણવી પ્રશસ્ત કહી છે તે કેમ ? ઉત્તર — સૈદ્ધાંતિક – મુનિને ભણવા માટે - સંસ્કૃત ભણવાને પ્રશસ્ત કહેલ નથી પણ તે ઠેકાણે સાત સ્વરના અધિકારમાં સંસ્કૃત પ્રાકૃત ભાષાના શ્લોક ગાતાં – તેના સ્વર ઉચ્ચારતાં સાંભળનારને પ્રિયકારી લાગવાથી સ્વર મંડલમાં તે બે ભાષા ભગવ તે પ્રશસ્ત એટલે ભલી કહી છે. જેમ કાઇ મધુર સ્વરવાળા વસ તલિક્ષકામાં ભક્તામર સ્તાત્ર સંસ્કૃત ભાષાનું કે પ્રાકૃત ભાષાનું ( ગુજરાતી ભાષાનું ) યા ( દેશી ભાષાનું ) ગાતા હાેય ત્યારે સાંભળનારને અત્ય ત પ્રિયકારક થઇ પડે છે. તેમ સ્વર મંડળમાં તે બે ભાષા પ્રિય લાગવાથી પ્રશસ્ત કહેલ છે. તેને અવળા અર્થમાં દારી મુનિને તે બે ભાષા ભણાવી પ્રશસ્ત કહેલ છે એમ ઠોકી બેસાડવું તેજ વૈયાકરણીયાની અવળા અર્થ કરવાની સહી નાણી છે.

પ્રશ્ન ૧૫ મું—વૈયાકરણીય–ઉપરાક્ત પેપરમાં ( પહેલા સવાલમાં) જે જે ગાથા અને અર્થ લખ્યા છે તે શું ખાેટા છે ? ઉત્તર—સૈદ્ધાંતિક–ગાથા ખરી છે, પણ અર્થમાં તફાવત છે. પ્રક્ષ ૧૬ મું—ગૈયાકર**ણીય–શે**ા તફાવત છે તે જણાવશો ? ઉત્તર— સૈદ્ધાંતિક–સાંભળેા–ગાથા ને અર્થ બન્ને. ગાથા–

## संक्लया पायया चेव, भणिईओ होंति दोणि वा , सरमंडलंमि गिज्ज ते, पसत्थासि भासिआ ॥ १ ॥

એ અનુયોગદ્રાર સૂત્ર–બાબુવાળા છાપેલ પાને ૩૧૭ મે લખેલ છે. તેની ભાષા પાને ૩૨૦ મે નીચે પ્રમાણે છે.

સંકખયા શ્લેાક એક સંસ્કૃત, મીજા પાકૃત એ ભણતાં કહેતાં–ભાષા શ્રી તીર્થ'કર ગણધરે કહી, સ્વર મંડળ કહેતાં–ષડ્જાદિક સ્વર સમૂહે ગાઇ, તાનને વિષે પસત્યા ભલી શ્રી મહાઝષિની ભાષી.

અહિં મુનિને ઉપરની બે ભાષા ભણુવી. પ્રશસ્ત કહી છે એવેા અધિકાર નથી, પર'તુ સાત સ્વરના અનેક ભેદ બતાવ્યા છે, તેમાં તીર્થ'કર ગણધરે ( એવા મહાઋષિએ ) સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત એ બે ભાષા સ્વર સમૂહે ગીત (ગાવા) તાનને વિષે પ્રશસ્ત ભલી કહી છે.

પૂર્વે કરેલાે જે તમારાે અર્થ સંસ્કૃત પ્રાકૃત ભાષા સ્વર મંડળે ગાવી ભલી, મહા ઝાષને માટે એમ ભગવાને ભાંખ્યું. એ અર્થ ઉપરની મૂળ પાઠની કહેલી ભાષાના અર્થ પ્રમાણે મળતે નથી. એ ઉપરથી એમ જણાય છે કે એ અર્થ પોતાને ગમતો મરડીને કર્યો છે. વળી તમારા લખવા પ્રમાણે મહાઝષિને માટે સંસ્કૃત ભણવાને ભગવાને ભાખ્યું હોય તો આજકાલના ભણનારા મહાઝષિની ઉપમાને લાયક છે કે નહિ તે જરા વિચારવા જેવું છે. મહાઝષિની ઉપમા તે સિદ્ધાંતમાં તીર્થ કર–ગણધર જેવા ગુણવાળા સુનિઓને દેવામાં આવેલ છે તેટલે દરજ્જે આજકાલના સુનિઓને ગણી અથવા મૂળ ગાયાને અવળા અર્થ કરી આશ્રવના સેવનાર બ્રાક્ષણા પાસે ભણી બ્રાહ્મણીયું જ્ઞાન મેળવવા ભગવ તેનો એ ઉપદેશ નથી.

શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં વ્યાકરણશાસ્ત્રને મિથ્યા શ્રુત કહેલ છે. તથા સ્વરશાસ્ત્રને પણ પાપશાસ્ત્ર કહ્યાં છે. તેા એવાં શાસ્ત્ર ભણવાની આજ્ઞા ભગવાન કેમ આપે ? તે પણ વિચાર કરવા જેવું છે.

પ્રશ્ન ૧૭ મું—વૈયાકરણીય-શ્રી ઉવવાઇ સૂત્રમાં સાધુ સર્વ ભાષાના જાણ કહ્યા છે તે પાઠ ' सब्व भासाणु गामिणे। ' તે કેમ ?

્ર ઉત્તર—સૈન્દ્રાંતિક–એ તદ્દન અવળે৷ અર્થ કર્યો છે. ઉવવાઇ સ્ત્રમાં તે પાઠ સાધુના અધિકારમાં નથી. પણ ગણધરાદિકના અધિકારે કહ્યું છે કે–

दुवाल्रसंगिणो समत्त गणिपिंडगधरा, सव्ववखर सण्णिवाइणे, सब्व भासाणुगामिणेा, अजिणा जिणसंकासा, जिणो इव अवितह वागरेभाणा, संजमेण तवसां अप्पाणं भावेमाणे विहरंति.

આ તમામ શબ્દ ગણધરને ઉદેશીને છે, તેમજ વળી લગવ'તના ઉપદેશ વખતે તે વાત કહી છે તે પાઠ—

## संव्वक्खर संणिवाईयाए पुणरत्ताए सव्य भासाणुगामिणीए सरस्सईए जोयण णीहारिणा सरिणं अद्रमागहाए भासाए भासंति अरिहा धम्मं परिकडेह

અસ્યાર્થ — સર્વ અક્ષરની સંધિ યથાયોગ્ય મેળવીને, સંપૂર્ણ રાગે કરીને, સર્વ ભાષાને મળતી, ઘણી મીઠી એવી વાણીએ યોજન પ્રમાણે સંભળાય એવે સ્વરે, અર્ધ માગધી ભાષાએ પરમેશ્વરે ધર્મકથા કહી. એમાં સાધુ સર્વ ભાષાના જાણ કહ્યાના સંબંધ બીલકુલ છેજ નહિ. આ ઉપરથી વ્યાકરણના ભણેલા કેવા અર્થ કરે છે તે જણાઇ આવશે. પ્રશ્ન ૧૮ મું — શિષ્ય – કેટલાક વ્યાકરણાદિ ભણવા માટે પદ્મવણા તથા પ્રશ્ન વ્યાકરણના દાખલા આપે છે તે વિષે શું સમજવું ?

For Private & Personal Use Only

ઉત્તર–સંસ્કૃતાદિ ભણુવા વિષે જેવા બ્યાકરણને લગતા પાઠના દાખલા પન્નવણાના તથા પ્રશ્ન બ્યાકરણના આપવામાં આવે છે તેથી સાધુને અવશ્ય વ્યાકરણ ભણવુંજ જોઇએ એવા નિશ્વય થતા નથી. એ તા લાકિક શાસ્ત્રના વસ્તારાની શબ્દશુદ્ધિ બ્યાખ્યા કરી છે. એટલે એકવચન દ્વિવચનાદિ શબ્દજ્ઞાન બતાવવા માટે છે, અને તે પ્રમાણે બાલવાથી શબ્દશુદ્ધિ ઉચ્ચારણ જ્ઞાન થયું એમ કહી શકાય, પણ તેથી ભાષાં શુદ્ધિ થઇ એમ કહી શકાય નહિ. સત્ય ભાષણ વિના ભાષા શુદ્ધિ થતી નથી. બ્યાકરણના ભણવાવાળા અને તેને લગતા તજ્ઞામ શાસ્ત્રના પારગામી તેમજ સ્વરસંધિ આદિ વિભષ્ઠિત સહિત શુદ્ધ ઉચ્ચારના કરવાવાળા શું અસત્ય ભાષી નથી હાતા ? અર્થાત્ ઘણાએ જોવામાં આવે છે.

વ્યાકરણના નહિ ભણેલા તત્ત્વજ્ઞાની ભાષાસમિતિવાળા શુદ્ધ ઉચ્ચારના કરવાવાળા સત્યભાષી શું નથી હેાતા ? અર્થાત્ તે પણ ઘણાએ જોવામાં આવે છે. તેા પછી આત્મશુદ્ધિ કે સત્ય ભાષા બોલવામાં વ્યાકરણાદિની શી જરૂર રહી ?

પ્રશ્ન ૧૯ મું — કાેઇ એમ કહે કે-વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રજ્ઞાન મેળવ્યા વિના, મગજ શક્તિ ખીલતી નથી, અને મગજ શક્તિ વિના ધર્મ સંબંધી કાર્ય બની શકતાં નથી; માટે સંસ્કૃતાદિ જ્ઞાનની જરૂર છે. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—" સદ્ગુણ પ્રાપ્તિને ઉપાય " તેના પાને હર મે કહ્યું છે કે– ધર્મ સંબંધી સમ્યક્રગ્નાન કંઇ સંસ્કૃત કે પ્રાકૃત ભાષા જાણવાથી અથવા વ્યાકરણ કાેષ કે ન્યાય ભણી જવાથી આવી શકંતું નથી. ભાષા ગ્નાન અને તત્વજ્ઞાન એ બે જૂદીજ વાતો છે. ઘણાએ વિદ્વાને સંસ્કૃત–પ્રાકૃત–યાવની આદિ ભાષાઓ જાણે છે, પણ તત્ત્વથી તદ્દન અજાણ્યા હોય છે, અને માતૃ ભાષા પણ શુદ્ધ બોલીન જાલ્યુનારમાં કાઇ વખત તત્ત્વગ્નાનના ભંડાર જોવામાં આવે છે. ભાષાગ્નાન કે ગાેખણીયા સૂત્રગ્નાનવાળા ઘણાએ વિદ્વાનોએ ધર્મને નામે હિંસા ઉપદેશી છે. અને અભણ દેખાતા ઘણાએ 'પરમ હંસો' એ (એટલે પવિત્ર આત્મગ્નાનીઓએ ) ઉચ્ચતમ પ્રકારની દયાના પ્રચાર કર્યા છે. માટે મગજ શક્તિ કરતા હૃદય શક્તિ ધર્મમાં 'પહેલા નંબરની જરૂરીઆત ધરાવનારી ચીજ છે.

બસ, તત્ત્વજ્ઞાન અને ભાષા શુદ્ધિને માટે હુદય શક્તિનીજ જરૂર છે. તેમાં વ્યાકરણ, ન્યાયશાસ્ત્ર કે તર્કશાસ્ત્રાદિકની આવશ્યકતા નથી એમ ઉપરના લખાણથી સિદ્ધ થાય છે. પ્રશ્ન ૨૦ મું—કાેઇ કહે કે એ વાત બધી ઠીક છે, પણ પૂર્વાચાયા વ્યાકરણાદિ તમામ શાસ્ત્રના પારગાંમી બહુધાએ હતા, તેા પછી આપણને ભણવામાં શું હરકત છે ?

ઉત્તર — પૂર્વાચાર્યાં નું સંસ્કૃત જ્ઞાન હતું તેના કારણે! જીદાં હતાં તે આગળ જાણવામાં આવશે. અત્યારે આપણી માતૃભાષા તો સૂત્ર જ્ઞાન છે તેને બાજુપર રાખી જૈન મુનિઓને માટે વ્યાકરણાદિ ભણવાની ખાસ જરૂરીયાત બતાવવા હિમાયત ધરાવશું તો શાસ્ત્રમાં કહેલા વ્યાકરણને લગતા દાખલાના શાસ્ત્રો પણ જૈનશાસ્ત્રમાં સૂત્ર પ્રમાણે હાેવાં જોઇએ; એટલે વ્યાક-રણ વગેરે તમામ સંસ્કૃત ભાષાનું જ્ઞાન મેળવવાનાં સાધના (પુસ્તકો) પણ જૈનધર્મની શૈલિનાંજ હોવાં જોઇએ. તે તાે અત્યારે કાંઇ ઠેકાણે જોવામાં આવતાં નથી. અને જે જોવામાં આવે છે તે તા બાહ્તણમતનાં શાસ્ત્રો ધાદ્યણોના આચાર્યના બનાવેલાં જોવામાં આવે છે તો તે પહેલા જૈનના સાધુઓ કયાંથી વ્યાકરણાદિનું જ્ઞાન મેળવતા હશે ? તે પણ વિચારવા જેવું છે.

પ્રશ્ન ૨૧ મું —ગૈયાકરીણીય–એમાં શું વિચારવા જેવું છે ? પૂર્વે હેમાચાર્ય નું કરેલું હેમવ્યાકરણ;તથા હેમી નામ માળા વગેરે સંસ્કૃતના ગ્રંથા જૈનચાર્ય નાં બનાવેલાં ઘણાંએ છે.

ઉત્તર — રૌદ્ધાંતિક – હેમાચાર્ય ને થયાના કાળ તા લગભગ સાતસે વર્ષના અનુમાનના ગણાય છે, અને વ્યાકરણાદિકના જ્ઞાનવાળા આચાર્યા તા તે પહેલાંના છે. એ ઉપરથી એમ પણ જણાય છે કે – કાંતા જૈનશાસ્ત્ર પ્રમાણે તેવાં શાસ્ત્રો જૈન મતનાં હાવાં જોઇએ, અને કાંતા દીક્ષિત થયા પહેલાંના વ્યાકરણના ભણેલા હાવા જોઇએ પણ બહુ વિચાર કરતાં એમ જણાય છે કે જે વ્યાકરણના ભણેલા હતા તે ઘણે દરજ્જે થ્રાદ્મણોજ હતા; એટલે તેઓ પ્રથમ થ્રાદ્મણપણામાં તેમના મતનાં શાસ્ત્ર ભણી પછી જૈના– ચાર્યના બોધથી તે સાધુ થયેલા અને પછી વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રોની પ્રવૃત્તિ વધારે ચાલી હોય એમ જણાય છે પણ મૂળમાં જૈન સિદ્ધાંત સિવાય જૈનના મુનિઓને બીજું જ્ઞાન મેળવવા આવશ્યકત્રા જણાતી નથી.

પ્રશ્ન ૨૨ મું—કોઇ કહે કે-એવો કોઇ સબળ દાખલા છે કે— પૂર્વાચાર્યાંને જૈન સિદ્ધાંત સિવાયની ભાષા સ'સ્કૃતાદિ જ્ઞાન મેળવવાની જરૂરીઆત જણાતી ન હાેલી ?

ઉત્તર—પૂર્વ'ના જૈનાચાર્ય'ના બનાવેલા ઘણા ગ્ર'થેા માગધી ભાષાના યા પ્રાકૃત ભાષાના વિશેષ જોવામાં આવે છે તેથી તેવા ગ્ર'થે৷ વિશેષ આત્રીજ આપે છે કે–તદાકાળે જૈનના સાધુને વ્યાકરણાદિ પ્રાદ્મણીશું જ્ઞાન ભણવાનું હતું નહિ, એમ કેટલાક જૈનશાસ્ત્રના ન્યાયથી જણાઈ આવે છે. બા**ણ**વાળા છાપેલા ઉત્તરાધ્યયનના પાને ૨૨૧ મેં કહ્યું છે કે—

## प्राकृत संस्कृता द्या षड्भाषा अथवा अन्या अपि देशविशेषात् नाना रूपा भाषा वा पापेभ्यो दुःखेभ्यो न त्रायन्ते न रक्षन्ते

એટલે પ્રાકૃત સંસ્કૃત આદિ ષડ્ ભાષા અથવા બીજી પથ્થુ અનેક પ્રકારની દેશ ભાષા તે આ જીવને પાપ થકી દુઃખ થૂકી મુકાવવા રક્ષણ કરવા સમર્થ નથી, એમ કહ્યું છે અને સૂત્રની ભાષા બોલતાં ઘણા કર્મની નિર્જરા થાય છે એમ પણ સૂત્રમાં ઘણે ઠેકાણે કહેલ છે.

પ્રશ્ન ૨૩ મું — ભાષાની શુદ્ધિ માટે વ્યાકરણાદિકની જરૂર પડે કે નહિં ?

ઉત્તર—ભાષાની શુદ્ધિને માટે ભગવ'તે દશ ગૈકાલિક સૂત્રના ૭ મા અધ્યયનમાં અચ્છી તરેહની વ્યાખ્યા કરી છે કે-મુનિમે આવા પ્રકારની ભાષા બોલવી, અને આવા પ્રકારની ભાષા ન બોલવી. વગેરે ઘણાં સૂત્રમાં ભાષા સનિતિના અધિકાર છે અને ભગવ'તે તેવી ભાષા સમિતિના બોલવાવાળાને આરાધક કહ્યા છે. તે બ્યાકરણાદિકના નહિ ભણેલાને પણ એ ભાષા શુદ્ધિના જ્ઞાન વડે આજ્ઞાના આરાધક કહ્યા છે એમ ઘણાં સૂત્રોના ન્યાય જોતાં ભાષાની શુદ્ધિ માટે બ્યાકરણાદિકની જરૂર જણાતી નથી.

પ્રશ્ન ૨૪ મું—-કોઈ એમ કહે કે–પન્નવણાજીના ભાષા પદના અધિકારમાં પણ ચારે પ્રકારની ભાષા ઉપયોગ સહિત ખોલતાં આરાધક કહ્યું છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—તેના પરમાર્થ એ છે કે સત્ય તથા અસ્વત્ય ભાષા વગેરે ચાર પ્રકારની બાષાનું સ્વરૂપ જાણનાર ઉપયોગવંત તે સત્ય ને સત્ય અને અસત્ય ને અસત્ય વગેરે એટલે જેવી ભાષા હાેય તેવી ભાષા કહેતાં આરાધક છે, એમ કહ્યું છે. પણ એમ કહ્યું નથી કે ઉપયોગથી ચારે ભાષા બોલતાે એટલે અસત્ય કે મિશ્ર ભાષા બોલતા પણ આરાધક હોય એમ કદી હોયજ નહિ.

પ્રશ્ન ૨૫ સું—ત્યારે કેાઇ એમ કહે કે-તે ઠેકાણે તેા એમ કહ્યું છે કે–ચાર ભાષા ઉપયાગ સહિત ભાખતાે આરાધક કહ્યા છે, તે વિરાધક દ્હાય નહિ, એમ કહ્યું છે. એટલે ઉપયાગથી ચારે ભાષા બોલતાે આરાધક હાય એમ કોઈ કહે તેનું કેમ ?

૧૪

ઉત્તર—આનેા ઉત્તર ઉપરના પ્રશ્નમાં આવી ગયેા છે. તેા પણ વિશેષ જાણવાને માટે–ઉપયાગના અર્થ જ્ઞાન, એટલે જ્ઞાની પુરૂષો જ્ઞાન દર્શનને ચારિત્રના ઉપયાગે પ્રવર્તનાર, તે ચારે પ્રકારની ભાષાનું સ્વરૂપ જાગુતા તે ચાર ભાષાનું પૃથક્ષરણ કરતાં એટલે સત્યને સત્ય સ્વરૂપે, અસત્યને અસત્ય સ્વરૂપે, સત્યાસ્ત્યને તે સ્વરૂપે ને વ્યવહાર ભાષાને વ્યવહાર ભાષા સ્વરૂપે ઉપયોગ સહિત ભાખતા આરાધક કહ્યો છે.

અને તે સાથે જણાવ્યું છે કે—

तेण परं असंजय अविरय अपडिहय अपच्चक्खाय पाक्कम्मे सच्चं बा भासं भासओ, मोसं वा, सच्चामोसं वा, असच्चामोसं वा, भासं भासओ नो आराहए, विराहए, ॥

એટલે, તે ઉપરાંત અસંજતી, અવિરતિ અપચ્ચખાણે કરીને પાપ કર્મ હણ્યા નથી એવા, તે સત્ય, અસત્ય, મિશ્ર કે વ્યવહાર એ ચાર પ્રકારની ભાષામાંથી ગમે તે ભાષા બોલતાે આરાધક નહિ, પણ વિરાધક કહ્યો,

પ્રશ્ન ૨૬ મું—શિષ્ય–ઉપયાગ સહિત ગમે તે ચાર પ્રકારની ભાષા માંહેલી ભાષાના બોલનારને આરાધક કહેલ છે. એવું કોઠું કાેઇ ગૈયાકરણીય લાગુ કરીને કહે કે–વ્યાકરણ શાસ્ત્રમાં કહેલા નિંયમા વિભક્તિ આદિકનું જ્ઞાન મેળવી એટલે એક વચનને એક વચને બોલાવવું. બહુ વચનને બહુ વચને બોલાવવું વગેરે શાસ્ત્રમાં કહેલા શબ્દજ્ઞાનના ઉપયોગથી બાલનારનેજ આરાધક જાણવા તેનું કેમ ?

ઉત્તર—શખ્દ જ્ઞાનને માટે વિભક્તિ આદિ શખ્દ શુદ્ધિનાં શાસોની આવશ્યકતા હોય તો તેને કોઈ અટકાયત કરતું નથી પણુ પન્નવણાજીમાં કહેલા આરાધક વિરાધકનાં સંબંધમ એ વાત લાગુ થાય તેમ નથી, એમ ઉપરનેા પાઠ સૂચવે છે. જીઓ તે પાઠમાં તેા ચાકખું કહ્યું છે કે-અસંજતી, અવિરતિ, અપચ્ચખાણી ચાર માંહેલી ગમે તે ભાષા બાેલે તેાપણુ તે વિરાધક છે. તેા હાલના જે વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રના બાંઘનારા તથા તેનું પઠન કરનારારા તેને કેવા ગણવા ? ને તેનું વાકય પણુ કેવું ગણવું ? તે જરા વિચાર કરવા જેવું છે. વૈયાકરણના મતે બધા આરાધક થવા જોઇએ, પણ તે અસંજતી અવિરતી અપચ્ચખાણી હાય તેનું શું સમજવું ? તે પણ સૂત્ર સામી દષ્ટિ રાખી સાથે વિચાર કરવો.

પ્રશ્ન ૨૭ મું—ચાર પ્રકારની ભાષા–સત્ય, અને અસત્ય, મિશ્ર અને વ્યવહાર એ ચાર પ્રકારની ભાષા વિષે તમારૂં શું કહેવું છે ? €ત્તર—સાધુને માટે તેા દશ ગૈકાલિક સૂત્રના ૭ મા અધ્યયનમાં ગાથા મંડાતાંજ કહ્યું છે કે—

## चउएहं खलु भासाणं, परिंसखाय पन्नवं ; दोएहं तु विणयं सिक्खे, दोन भासेज्ज सव्वसो ॥१॥

અહિંચા તેા એમ કહ્યું કે–ચાર ભાષાનું સ્વરૂપ જાણીને પ્રજ્ઞાવાન સાધુ તે સત્ય અને વ્યવહાર એ બે ભાષા બાલવાના વિનય શીખે. અને મૃષાને મિશ્ર એ બે ભાષા તા સર્વધા બાલે નહિ. તેમાં પણ સત્ય ભાષા કેવી બાલે તે વિષે એજ અધ્યયનમાં તથા સૂયગડાંગસૂત્રના છઠ્ઠા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે–સ**ત્ત્વેસુ યા अળવર્જી વર્યતિ** એટલે સત્ય ભાષા પણ નિર્વધ ભાષા બાલવી.

તેા અન્ય મતનાં શાસ્તો તથા જૈન ધર્મના શાસ્તો ટીકા ગ્રાંથ વગેરે સંસ્કૃત ભાષાનાં રચેલાં તેમાં જીવ હિંસાનેા બાેધ હાેય તેવાં શાસ્તો અને તેવાં શાસ્ત્રોના રચનારા, તથા તેવાં શાસ્ત્રોના પ્રરૂપક, વિભક્તિ આદિ જ્ઞાનેથી ઉચ્ચારના કરવાવાળાને સત્ય ભાષી કેમ કહેવાય ? અર્થાત્ નજ કહેવાય.

પ્રશ્ન સ્૮ મું —અહિંયાં કાેઇ કહે કે-વ્યાકરણ ભણ્યા વિના પંડિત કેમ કહેવાય ? માટે વ્યાકરણ ભણી પંડિત અનવું તે સાધુનું કામ છે ? ઉત્તર— વાહજી, વાહ, ભલે વ્યાકરણ ભણી પંડિત અનેા. અસ, પંડિતપણું તેા હવે વ્યાકરણમાંજ આવી સમાણું છે કે શુ ? હા ખરી વાત છે. પેલા સુધારેલાના પણુ એજ મત છે અને તેના પણુ એજ અવાજ છે; સુધરેલા પણુ એજ પ્રમાણે કહે છે કે સાધુઓ ! હવે અંગ્રેજી ભણેા– તમારાં શાસ્ત્ર હવે અંગ્રેજીમાં છપાવાં માંડ્યાં છે, હવે તમારી પાસે અમારે બાધ લેવાની જરૂર નથી, એમ પણુ કહેવા લાગ્યા છે, અને તે ખામી પૂરી પાડવાને કેટલાક સાધુઓ સાલઘ થયાં છે તા પછી વ્યાકરણનું તો કહેવુંજ શું ?

હમણા માતૃ જ્ઞાન-સૂત્ર અભ્યાસની જરૂર ઘણી થાેડી જણાય છે. હમણા તાે પંડિત બનવાને અને દુનિયામાં વાહ વાહ કહેવરાવવાને (જાહેર ભાષણેા આપવાને) તેવાજ પ્રકારનું જ્ઞાન મેળવવાની આશ્યકતા વિશેષ જોવામાં આવે છે. આ ઉપરથી એવાે નિર્ણય થાય છે કે–થાેડા વખતમાં સૂત્ર જ્ઞાન લાેપ મવાની એ નિશાની છે.

ૈંગ્ન શાસ્ત્રમાં આર્ય ભાષા જે સૂત્રની ભાષા ભણવાની આજ્ઞા છે, અને અન્ય શાસમાં તાે ત્યાં સુધી કહ્યું છે કે-–

#### न बदेत यबनी भाषा, प्राणः कंठगते रपि.

એ વાત તેા તદ્દન ભૂલી જવા જેવીજ થઇ પડી છે. તેમજ જૈન ધર્મના અનુયાયી પણ સૂત્ર જ્ઞાનની વાત અલગ રાખી પંડિત અનવાને માટે વ્યાકરણાદિ જ્ઞાન મેળવવાને મંડી પડ્યા છે. જૈન શાસ્ત્રમાં પંડિત કેાને કહેવામાં આવ્યા છે તે સામી તેા નજર કરતાજ નથી.

પ્રશ્ન ૨૯ મું — જૈન સૂત્રમાં પંડિત કોને કહ્યા છે ?

ઉત્તર—ભગવતીજી વગેરે સૂત્રમાં તાે સર્વ વિરતિ સંચમ ગુણધારકને એટલે સમ્યક્જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રવ'તને **પંદિગ્રા**-પંડિત કહીને બાેલાવ્યા છે; અને અસ'યતીને બાળ કહ્યા છે. તાે વિચારા કે વ્યાકરણાદિકના ભાણેલા-અસ'યતીને બાળની પંકિતમાં મૂકવામાં આવે તાે વ્યાકરણાના શા વિશેષ રહ્યો ? અન્યમતમાં પણ ક્રિયાવાનને પંડિત કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૩૦ સું—અન્યમતમાં શું વ્યાકરણાદિના ભણનારને પંડિત નથી કહ્યા ?

ઉત્તર— હા, છ, નથી કહ્યા. રાજનીતિમાં કહ્યું છે કે—

## पठकः पाठक श्रेव, मे चान्ये शाखां चिंतकाः ; सर्वे व्यसनिनो मूर्खा, यः क्रियावान् स पण्डितः ॥१॥

અસ્યાર્થઃ—સંસ્કૃત આદિ વિદ્યાના પઢવાવાળા, પઢાવવાવાળા, યેચ અન્યમત મતાંતરાના શાસ્ત્રોના ચિંતક સર્વ વ્યસની અર્થાત પઢવાવાળાને એક જાતનું વ્યસન પડ્યું હાેય એમ સમંજો. કારણ કે ધર્મક્રિયા વિના મૂર્ખજ છે, જો ક્રિયાવાન હોય તેજ પંડિત જાણીયેઃ—

તેમજ શ્રી ગીતામાં પણ કહ્યું છે કે-'' क्रियावान् स च पंण्डितः''-ક્રિયાવાન તેજ પંડિત જાણવા.

અહિં તેા ક્રિયાવાનને પંડિત કહેલ છે. અને વ્યાકરણના ભણેલને બ્યસની ને મૂર્ખ કહેલ છે.

વળી છઠ્ઠા અધ્યયના શ્લેષ્ક ૧૨ મે કહ્યું છે કે**ા યથાર્ચ ત્વેન પંડિતમ્**– એટલે, પંડિતને સત્ય ભાષાથી એાળખીએ અર્થાત્ યથાર્થ બોલે તે પંડિત કહીએ.

પ્રક્ષ ૩૧ મું—કેવા ગુણવાળાને પંડિત કહેવા ? એવેા કેાઇ અન્ય શાસ્ત્રના દાખલા છે ? ઉत्तर-डाल्ट सांलणे।-श्री भडालारतना उर मां अध्यायमां 5ह्युं छे डेः-आत्मज्ञान समारम्भ, स्तितिक्षा धर्म नित्यता ; यमर्थानापकर्षंन्ति, सर्वैःपण्डित ग्रुच्यते ॥१॥ निषेवते प्रशस्तानि, निन्दितानि न सेवते ; अनास्तिकः श्रद्धान, एतत्वण्डितलक्षणम् ॥२॥ नाप्राप्यमभिवाञूछन्ति, नष्टं नेच्छन्ति शोचितुम्; आपत्सु च न मुद्धन्ति, नराः पण्डितबुद्धयः ॥३॥

અર્થ — જેના આત્મા જ્ઞાન, સમ્યક્, આરંભ, અર્થાત્ જે નકામા આળસુ કદી ન રહે, સુખ, દુઃખ, હ ની, લાભ, માન, અપમાન, નિંદા, સ્તુતિમાં હર્ષ શેષ્ઠ કદી ન કરે, ધર્મમાં નિત્ય નિશ્ચિત રહે, જેના મનને ઉત્તમ ઉત્તમ પદાર્થ અર્થાત્ વિષય સંબંધી વસ્તુ આકર્ષણુ ન કરી શકે તે પંડિત કહેવાય છે. ા૧ા સદા ધર્મ ચુકત કર્માનું સેવન, અધર્મ ચુકત કામેાના ત્યાગ, સત્યાચારની નિંદા નહિ કરવાવાળા, આસ્તિક, શ્રદ્ધાળુ હાય, એજ પંડિતનું લક્ષણુ છે. ા૨ા અપ્રાપ્ત વસ્તુની ઇચ્છા કદી ન કરે, નષ્ટ થયેલા પદાર્થા પર શાક ન કરે, આપત્કાળમાં મુંઝાય નહિ તે અુદ્ધિમાન પંડિત જાણવા. ા૩ા

એ પ્રમાણે દરેક શાસ્ત્રમાં ઉત્તમ ગુણવાળાને પંડિત કહ્યા છે. અને ગુણુ રહિત એવા કદી વ્યાકરણ શાસ્ત્રાદિ ચારવેદના ભણુનારા હોય તેથી શું થયુ ? પ્રશ્ન ૩૨ મું—શું ચાર વેદના ભણુવાવાળા પંડિત ન કહેવાય ? ઉત્તર—નીતિ દર્પણ અધ્યાય ૧૫ માં શ્લોક ૧૨ મેં કહ્યું છે કે–

#### पठंति चतरो वेदान, धर्मशास्त्राण्यनेकशः : ।

आत्मानं नैव जानंति, दवीं पाक रसं यथा ॥१॥

અર્થ —ચારે વેદ અથવા અનેક ધર્મ શાસ્ત્ર પઢે છે, પરંતુ આત્મ જ્ઞાનને નહિ જાણનારો જેમ કડછી,પાકના રસના સ્વાદને જાણતી નથી તેમ જાણવું વળી ભાગવતાદિ શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે—

#### न शब्दशास्त्राभिरतस्य मोक्षोः न लोकचित्तग्रहणे रतस्य ।

હે શુધિષ્ટિર !! શબ્દશાસ્ત્રમાં (વ્યાકરણમાં) આસફ્રત થયેલાને, તથા લાેકોના મન ર'જન કરવામાં તલ્લીન થયેલાને, ક'ઇ માેક્ષ મળતાે નથી. પ્રશ્ન ૩૩ મુ'—વેદના બણેલા પ'ડિત વિષે દિગમ્બર મત ક'ઇ જણાવે છે ? ઉત્તર-દિગ બર મતના પ્રદ્ધ વિલાસમાં કહ્યું છે કે---

### સવૈયા એકતીસા

990

જોપે ચારો વેદ પઢે, રચી પચી રીઝ રીઝ, પંડિતકી કલામેં પ્રવીન તું કહાયા હૈં; ધરમ વ્યાહાર ગ્રંથ તાહૂકે અનેક ભેદ, તાકે પઢે નિપુન પ્રસિદ્ધ તાહિ ગાયા હૈ; આત્મ કે તત્ત્વ તાકા મર્મંકહું ન રંચ પાયા, તાેલાે તાેહી ગ્રંથનમેં એસે કાે બનાયા હૈ; જેસે રસ વિજંનમેં કુડચ્છી ફીરે સદૈવ, મુંડતા સ્વભાવમા ન સ્વાદ કચ્છુ પાયા હૈ. ૧

વિચારો કે પંડિતપણું અને મેાક્ષ મળવાનું સાધન તો વિરકત ભાવ, ગૈરાગ્ય દશા અને આત્મજ્ઞાનમાંજ રહ્યું છે. તેમાં વ્યાકરણાદિ લૌકિક શાસ્ત્રની શી જરૂર રહી ? એવા શુભ્રુની પ્રાપ્તિ કરવાને તેા ધર્મશાસ્ત્રજ ખાસ ઉપયોગી છે. માટે તિર્થ'કરદેવ પરમાત્માએ આત્મકલ્યાણને માટે શાસ્ત્રની પ્રરૂપણા કરી છે તે આપણા હિતને માટેજ છે, અને તેથીજ શાંત દશા પ્રાપ્તિ થાય છે. જે શુણ ધર્મશાસ્ત્રથી પ્રાપ્ત થાય છે તેવા શુણની પ્રાપ્ત અભિમાની એવા બ્રાહ્મણીયા વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રથી કદી પણ થાતી નથી. એ વાત શાસ્ત્ર સિદ્ધ છે.

પ્રશ્ન ૩૪ મું—ગૈયાકરણીય–તમે વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રને અભિમાની જ્ઞાન કેમ કહો છે। ?

ઉત્તર—સૈ.દ્વાંતિક–અમે તેા શું કહીએ પહુ પૂર્વ વિદ્રાન આચાર્યો કહી ગયા છે.

જીએ। " જૈન " પત્ર પુસ્તક પ મું મુંબઇ રવિવાર તા. ૪થી આગષ્ટ સને ૧૯૦૭, અષાડ વદ ૧ વીર સંવત્ ૨૪૩૩ (અંક ૧૮ મેા) તેમાં પાને પમે મુનિ વિચાર મુનિ મહારાજ શ્રીચારિત્રવિજ્યનું વ્યાખ્યાન ( એ નામનેા લેખ ) તેમાં કહ્યું છે કેઃ—

સિદ્ધસેન દિવાકર વિક્રમના સમયમાં થઇ ગયા. તે બહુ ભણેલા હતા. વિદ્યાના ગર્વ`ને લીધે તેમને ફકત નવકારનાં પાંચ પદને સંસ્કૃત રૂપમાં ફેરવી નાખ્યાં અને પીસ્તાળીસેં આગમ સંસ્કૃત ભાષામાં ફેરવી ન બવા ઇચ્છત દર્શાવી. માગધી ભાષાને ન્યૂન ગણી સંસ્કૃતમાં ફેરવી. નાખવાના તેમના નિશ્ચયને ગુરૂએ તેનાે જ્ઞાન ગર્વ માન્યાે અને તેમને સંઘ અહિષ્કૃત કર્યા.

અત્યારે એથી પણ વધારે ગર્વિષ્ટ ઘણાએ જેવામાં આવે છે. તે એટલે સુધી કે દુનિઆમાં ગણાતા એવા કેટલાક વિદ્વાન મુનિઓ સંસ્કૃત જ્ઞાનના અભિમાની થકા પવિત્ર એવી સૂત્રની અર્ધ માગધી ભાષાને મા.ગધી. એવા શખ્દથી બાલતા સાંભળ્યા છે. એવાઓને શિક્ષા દેવા કાેણ સમર્થ છે ? આગળ તાે સિદ્ધસેન જેવા જબરજસ્ત આચાર્ય ને પણ સંઘ બહાર કરતાં આંચકા ખાવામાં આવેલા નહાેતા, અત્યારે તાે સંઘ તા શું પણ તીર્થ કર મહારાજ જેવાથી પણ નહિ ડરનારા મનમાની ભાષાના બાલનારા આગળ પડતા સૂત્રની ભાષાને, મા,ગધી એવા શબ્દથી અપમાન કરનારા-સૂત્રની ભાષાને હલકી પાડનારા, માતૃ ભાષાની આવહેલના કરવામાં આંચકા નહિ ખાનારા, એવાઓને પાતાના માનેલા પ્રાદ્યાદ્યાથા વ્યાકરણાદિ જ્ઞાનનું અભિમાન નહિ તો બીજું શું ?

પ્રશ્ન ૩૫ મું—પ્રાચિન જૈનનું મૂળ જ્ઞાન કશું છે ?

ઉત્તર-જૈનશાસ્ત્રની શૈલી જેતાં પ્રાચિન આચાર્યો જો કે વ્યાકરણ આદિ જ્ઞાનના કદાપિ અભ્યાસી હશે, પરંતુ પાેલાના શાસનની મૂળ શૈલીના લેાપ નહિ કરતા સુત્રની (માગધી) ભાષાને અવલ બી રહેલા હતા, એમ પર્વાચાર્યીના બનાવેલા ગ્રંથા પરથી ખાત્રી થાય છે. પૂર્વાચાર્યીના બનાવેલા પ્રાચિન ગ્રંથા માગધી ભાષામાં રચેલા ઘણાએ જોવામા આવે છે. કાળાંતરે જેમ જેમ વ્યાકરણાદિના અભ્યાસ વધતા ગયા તેમ તેમ સંસ્કૃત ભાષામાં ગ્ર'થેા રચાતા ગયા, તેવા ગ્ર'યના રચવાવાળા પણ એમ લખતા ગયા હોય છે કે-માગધી ભાષા ઉપરથી એ સંસ્કૃતમાં રચેલ છે. એમ ઘણા ગ્રંથે પરથી સાબીત થાય છે કે પ્રથમના આચાર્યોના બનાવેલા ગ્રંથો માગધી ભાષામાંજ હતા, અને હજી પણ કેટલાક ચાંથા પૂર્વાચાર્યના અનાવેલા માગધી ભાષાના માેજાદ છે. એ ઉપરથી નિશ્ચય થાય છે કે જેમ જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતા ભગવંતની વાણી ચુકત માગધી (અર્દ્ધ માગધી) ભાષામાં રચાયા છે. તેમજ કેટલાક ગ્રંથા પણ માગધી ભાષામાં રચાયા છે. એટલે જૈન ધર્મની મૂળ પ્રવૃત્તિ માગધી ભાષાનીજ છે. અને અન્ય ધર્મનાં પુસ્તકાે સંસ્કૃતમાં છે. એ વાત જગજાહેર છે. છતાં પાતાનાં ધર્મ-શાસ્ત્રીનું અપમાન કરવું અને અન્ય ધર્મીઓના શાસ્ત્રનું અનુકરણ કરવું તે સમ્યકત્ત્વ દષ્ટિનું કર્તવ્ય નથી.

પ્રશ્ન ૩૬ મું—પંડિત લક્ષણ સૂત્રમાં શી રીતે જાણાવ્યું છે ?

ઉત્તર—સ્**યગડાંગસ્**ત્ર શ્રુત સ્ક`ધ પહેલે-અધ્યયન ૧૪મે–ગાથા ૧૩મીમાં પંડિત નીચે પ્રમાણે કહ્યા છે.

से कोविए जिणवयणेण पत्था, स्रोदए पासति चक्खुणे वा.

તેજ શિષ્ય ગુરૂકુલ વાસે વસતાે થકાે જીન વચન થકી સમસ્ત સૂત્રાર્થ વિચાર સમજીને પંડિત થાય. જેમ સૂર્યોદય થકી નિર્મળા નેત્ર વાળા પુરૂષ સર્વ માર્ગને જાણે તેમ સુશિષ્ય પણ હુદયરૂપ નેત્રે કરી આગમ રુપ સૂર્ય પ્રકાશિત થવાથી નિર્મળ ધર્મરૂપ માર્ગને જાણે (એવાે પંડિત હાેય.)

અહિં પંડિતનું સ્વરૂપ સૂત્રમાં ઉપર પ્રમાણે કહેલ છે. પરંતુ વ્યાકરણ જાણીને પંડિત થવા કહ્યું નથી.

તેમજ વળી–શ્રી સૂયગડાંગજીની વૃત્તિમાં શ્રી શીલંગાચાર્યજીએ પંડિતનું લક્ષણુ બતાબ્યું. છે. કે–''**વાવાદીન इति पંહીત:**''પંડિત હેાય તે પાપ થકી ડરેજ. એટલે પાપ થકી ડરે તેજ પંડિત કહેવાય. ઇત્ય**ર્થ**ઃ–

પ્રક્ષ ૩૭ મું—પંડિતનું સ્વરૂપ અને તેની એાળખાણુ શી ? ઉત્તર—પિતાંબરી હુકમ મુનિકૃત '' ગ્રાન પ્રકાશ પ્રકરણ સંગ્રહ '' ગ્રંથમાં પાને ૨૯૦ માં—ગ્રાન ભૂષણમાં કહ્યું છે કે—**उत्तंच**ः-

> पाषाणेषु यथा हेम, दुग्धमध्ये यथा घृतं ; तिल्लमध्ये यथा तैल, देहमध्ये यथा सिवं ॥१॥ काष्टमध्ये यथा वह्वी, ञक्तिरुपेण तिष्टति ; अयमात्मा ज्ञरीरेषु, जो जानाति सःपन्डितः ॥२॥

પાને ૨૯૧ મે—-પંડિત સ્વરૂપ કહે છે. આ શરીરને વિષે પરમાત્મા સ્વરૂપ છે તેને જે ઓળખે છે. તેજ પંડિત છે તે આત્મ સ્વરૂપ જાશ્યા વિના જે કાેઇ બીજા ભણી ગણી પંડિત નામ ધરાવે છે. તે લીકિક પંડિત– છે, પણ લાેકાત્તર પંડિત તા આવી રીતે આત્મ સ્વરૂપનું જેને જાણપણું થયું તેને લાેકાત્તર પંડિત કહીયે. તે સ્વરૂપ જણાવે છે, જેમ પાષાણુને વિષે હેમ–સાેનું, દુધમાં ઘૃત, તલમાં તેલ, કાષ્ટમાં અગ્રિ રહેલ છે તેમ આ શરીર મધ્યે શિવ સ્વરૂપી–સિદ્ધ સમાન પાેતાના આત્માને જાણુ તેનેજ પંડિત કહીએ. ા

પ્રશ્ન ૩૮ મું— શિષ્ય વાકય–લૌકિક પંડિતને લેાકાેત્તર પંડિતમાં શાે ફરક હશે ? ઉત્તર—ઉપરોક્ત ગ્રંથમાં જણાવે છે કે-જે લીકિક પંડિત છે, તે સંસારી જીવને સંસાર થકી છેડવી મેાક્ષે જવા ન દે, શા માટે જે એના સમજવામાં એમ છે કે આપણો વાડા તૂટી જાય અને આપણા મતની માન વૃદ્ધિ ન થાય અને સવે આત્મ જ્ઞાની થઇ જાય તે વારે આપણા મત કેમ ચાલે માટે હરેક રીતે આપણાં વાડામાંથી નીકળવા દેવા નહિ, જેમ માહ રાજાને કાઇ જીવ-સદ્રશુરૂ મળે તેવારે મહા સંતાપ થાય જે આપણું નાટક તૂટી જશે. એમ જાણી ઘણો શાચમાં પડે છે. તેમ લીકિક પંડિત છે, તે પણ કાઇ જીવ આત્મજ્ઞાન પામ્યાની ખળર સાંભળે તેવારે તેના જીવને કેવું થાય છે કે જેમ કાઇ ઘરમાંથી અત્યંત વલ્લભ વસ્તુના નાશ થાય તેનું જેટલું દુઃખ વેદે તેથી અનંતગણું દુઃખ વેદે છે. તે માટે એ લોકિક પંડિત કહીએ, ને લોકિક પંડિત એ વાડાના-મતના ચલાવનારા તેના થકી જ્ઞાન માર્ગ ઘણે! દૂર છે. તે થકી કાઇ જીવ ધરમ પામી શકે નહિ.

તથા લાેકાેત્તર પંડિત તે તાે ( પાેતે આત્મ સ્વરૂપના જાણનારા અને બીજા જીવોને ) એક આત્મ સ્વરૂપનું એાળખાણ કરાવે અને ધર્મ પમાડી માેક્ષે પહેાંચાડે. ( ઇતિ–જ્ઞાનપ્રકાશ પ્રકરણ સંગ્રહ–જ્ઞાન ભૂષણું વાક્યં. )

પ્રશ્ન ૩૯ સું—વર્તમાનકાળના પડિતાેનું સ્વરૂપ કેવા પ્રકારનું છે ? તે જણાવશા ?

ઉત્તર—વર્ત માનકાળે, દુનિયામાં કહેવાતા પંડિતા માત્ર વાકયા– તુરીથી લોકોનું મન રંજન કરવા અને લોકો પાસે પાતાના વાહવાહનો પાકાર પડાવવા શાસ્ત્ર અને ધર્મ વિરૂદ્ધ વાતા કરી દુનિયાને ગમતા બાધ આપનારા અર્થાત્ સંસાર સુધારાના બાધ આપવાથી પાતાનું સવ<sup>4</sup>સ્વ માનનારા, અને એમ પણ ખુલ્લી રીતે બોલનારા કે સંસાર સુધારવાની ધર્મગુરૂને જરૂર છે. વગેરે વાતાથી તથા ભાષણોથી સંતાષ માનનારા એવા પંડિત નામ ધરાવનારા એટલું પણ જાણતા નથી કે પારકું આંગણું વાળી સુધારતાં પોતાના ઘરમાં રજ ભરાય છે. જે ઉપદેશ સાધુને દેવા ઘટે નહિ તેવા ઉપદેશ અથવા સાવઘ ઉપદેશ અથવા સૂત્ર વિરૂદ્ધ ઉપદેશ કરવાથી પાતાના આત્મ કર્મ રજે મલીન થાય છે. તેની દરકાર નહિ રાખનારા માટે 'મહા પુરૂષોના સિદ્ધાંતા ' એ નામના પુસ્તકમાં ' ક ' ના પાને પહેલે કહ્યું છે કે– પંડિત ઔર મસાલચી, દેાનેાં સુઝે નાંહી, ઓર ન કેા કરે ચાંદના, આપ અ'ધેરે માંહી ૧

માટે અહો વિદ્વાના ! અહાે પંડિતાે ! મસાલચી રૂપ પંડિત નહિ અનતાં ધર્માત્મા પંડિત અનાે અને દુનિયાનાે ઉદ્ધાર કરો.

પ્રશ્ન ૪૦ મું —ધર્માત્મા પંડિતનું સ્વરૂપ કેવું હોય તે જણાવશાે ? ઉત્તર—હા, જી, સાંભળાે– " માક્ષ માર્ગ પ્રકાશ " પાને ૩૫૮ મે–પંડિતની સમજણ પાડે છે કે–

ઔર શાસ્ત્રાભ્યાસ વિષે ભી કંઇ તેા વ્યાકરણ, ન્યાય કાવ્ય આદિ શાસ્ત્રકેા બહુત અભ્યાસે હૈં, સાે તાે લાેક વિષે પંડિતાઇ પ્રગટ કરનેકા કારણ હૈ, ઇન વિષે આત્મહિત નિરૂપણુ તાે હૈ નાહિં–ઐસા ન કરતા જો વ્યાકરણાદિક હી અભ્યાસ કરતે કરતે આયુ પૂરા હાે જાય એાર તત્ત્વ જ્ઞાનકી પ્રાપ્તિ ન બને.–

પાને ૩૫૯ મે-ઓર જો જીવ, શબ્દનકી નાના ચુક્તિ વિષે અર્થ કરને કોહી વ્યાકરણ અવગાહે હૈ વા વાદાદિક કર મહતત હોનેકો ન્યાય અવગાહે હૈ. ચતુરપનાં પ્રબટ કરને કે અર્થ કાવ્ય અવગાહે હૈ. ઇત્યાદિક લોકિક પ્રયોજન લિયે ઇનકા અભ્યાસ કરે હૈ સા ધર્માત્મા નાહીં. ઇસલિયે જિતના બને થાડા બહુત ઇનકા અભ્યાસ કર આત્મહિત કે અર્થ તત્ત્વાદિકકા નિર્હ્ય કરે સાઇ ધર્માત્મા પંડિત જાનના.

" ચાણાકય નીતિ દર્પણ " ના છઠ્ઠા અધ્યાયમાં શ્લાેક ૧૨ મેં કહ્યું છે કે– "થચાર્થત્વેન્ **ઘણ્ટિતમ્** " પડિતને સત્ય ભાષાથી એાળખીએ. એટલે યથાર્થ બાલે તે પંડિત " ભાગવત્ " એકાદશમ સ્ક'ધે–અધ્યાય ૧૯ મેં શ્લાેક ૪૧ મેં કહ્યું છે કે– "**પણ્ટિ**તો **ચંઘમોક્ષવિન**" વિદ્વાન હોય તે પંડિત નહિ પણ ગંધ તથા માક્ષને વ્લણતા હોય તેને પંડિત સમજવો.

આટલા અધિકારે પંડિતનું સ્વરૂપ જણાવ્યું તેમાં વ્યાકરણ, ન્યાય, કાવ્ય કે તર્ક શાસ્ત્રની જરૂરીઆત જણાવી નથી. પણ આત્મ હિતને માટે તત્ત્વજ્ઞાનાદિકથા ધર્માત્મા અનવાની આવશ્યકતા જણાવી છે. ધર્માંત્મા અંધ મોક્ષનું સ્વરૂપ જાણનાર, તેજ સંસાર સમુદ્રને તરી મોક્ષ ગતિને પામે છે. તેવા પુરૂષોનેજ શાસ્ત્રકા રે પંડિત કહ્યા છે. આ વિષે નાવાગત પંડિત અને નાવડીયાને થવેલા સંવાદના ન્યાય જાણવા યાગ્ય છે.

પ્રશ્ન ૪૧ મું —પંડિત અને નાવડીયાનાે સંવાદ કેવી રીતનાે છે તે જણાવશાે ?

ઉત્તર—એક પંડિત સહેલગાહ કરવાને નાવની અંદર બેસી સમુદ્રમાં મધ્ય દરીએ કરવાને માટે નીકળ્યેા, હોડીમાં બેઠેલા પંડિત હાેડીના ખેડનાર નાવડીયાને પૃછ્યું કે યાર ? કાંઇ વ્યાકરણ કે તર્કશાસ્ત્ર ભણ્યા છે৷ ? નાવડીએ કહ્યું " નાજી " ત્યારે પંડિતે કહ્યું "તારી પા ઉમર અલેખે ગઇ" કરી પંડિતજી બોલ્યા ''ભાઇ ? કાવ્ય કેષ કે ન્યાયશાસ્ત્ર જાણા છેા ? " નાવડીએ કહ્યું '' નાજી " ત્યારે પંડિતજી બોલ્યા, '' તારી અર્ધ ઉમર બરબાદ ગઇ" આમ વાર્તાલાય કરતા દસ્યાની અંદર તાેકાન થવાનું ચિદ્ધ નાવ-ડીયાના જોવામાં આવ્યું ને જણાવું કે હુમણાંજ ભયંકર તાકાન થશે તેમ જાણી પંડિતજીને પૂછ્યું, "પંડિતજી ? કાંઇ સમુદ્રમાં તરવા ઢખવાનું જાણા છે। ? પંડિતજી કહે ''નાજી' કરી પૂછ્યું કે પંડિતજી ? સમુદ્રમાં હમણાંજ તોકાન જાગશે માટે અચવાનું શાસ્ત્ર જાણે છે ? પંડિતજી ગભરાતા ગભરાતા બોલ્યા કે ના, ભાઇ તાેફાન શાનું ? નાવડીયાે કહે "પંડિતજી ? મારી તાે અર્ધા ઉમર બરબાદ ગઇ, પણ આપની તેા આખી ઉમર બરબાદ ગઇ એમ માની લ્યેા, જીઓ, આ સમુદ્રની અંદરતું તાેફાન હમણાંજ આ હાેડીને ઉછાળીને ઉધી નાખી દેશે. આપણે બન્ને સમુદ્રના તળીયાને સ્વાધીન થઇશું. પંડિતજી ? તમારા ઇષ્ટદેવને સંભારો ! આમ બાલતાંજ તાેકાન નજીક આવ્યું અને હાેડીને એકદમ ઉછાળી ઉંધી પાડી કે પંડિતજી અને નાવડીયાે સમુદ્રને સ્વાધીન થયા. નાવડીએા તરીને કાંડે પહેાંચ્યો અને પંડિતજી સમુદ્રની સહેલગાહ કરવા સસુદ્રમાં ગયા.

આને৷ પરમાર્થ એ છે કે સંસાર સમુદ્ર તરવાનું જ્ઞાન જાણ્યા વિના અર્થાત્ સ્વસમય જાણ્યા વિના-વ્યાકરણ, તર્કશાસ્ત્ર, ન્યાયશાસ્ત્ર, કે કાવ્ય કાેષમાં જીંદગી ગુમાવવી તે નિરર્થંક નીવડે છે. અર્થાત્ પરસમય સંસાર સમુદ્રથી તારી શકતા નથી

પ્રશ્ન ૪૨ મું —વૈયાકરણીય—નદીજી સૂત્રમાં-કહ્યું છે કે—સમ્યક્દ્રષ્ટિ મિથ્યા શ્રુત વાચે ભણે તે સમશ્રુત કહેવાય. બ્રાહ્મણીયા વ્યાંકરણાદિ શાસ્ત્ર વાંચવા ભણવા તે જૈન મુનિને સમશ્રુત છે.

ઉત્તર—સૈદ્ધાંતિક–તે વાત ખરી છે પણ તે કયારે કે–પથમ સમ– શ્રૃત એટલે સિદ્ધાંતનું જ્ઞાન મેળવ્યા પછી અર્થાંત્ જૈંનશાસ્ત્રનું જ્ઞાન નિવડ કર્યા પછી ગમે તે શાસ્ત્રનેા અભ્યાસ કરે તેને માટે એ વાકય છે. પરંતુ જૈનના શાસ્ત્રની તેા ગંધ પણ ન હોય તે પહેલાંજ "સંધિ" ભણવા મંડી પડે એટલે દીક્ષા લીધી કે તરતજ શિષ્યને પંડિત બનાવવા માટે ગુરૂ વ્યાકરણાદિ જ્ઞાનનાે અભ્યાસ કરાવવા મં**ડી** પડે અને કેટલીક ઉમરના ભોગ તે થ્યાક્ષણીયા જ્ઞાનમાંજ આપે તેવાઓને જૈન સિદ્ધાંતનું જ્ઞાન ખીલકુલ નજ હોય તેનું પરિણામ કેવું આવે તે વિચાર કરવાથી જણાઇ આવશે.

દાખલા તરીકે–આઠ કે દશ વર્ષની ઉમરની શરૂઆતથી અંગ્રેજી ગ્રાનના અભ્યાસકને પૂરતી વય થવા સુધી તે જ્ઞાન સિવાય બીજું કોઇ પણ જ્ઞાન જાણ્યું તેથી. એવા કહેવાતા સુધરેલાને સરકારી કેળવણીના ભણ– તરનું જે જ્ઞાન કે-- "પૃથ્વી દડા જેવી ગોળ છે, તે કરે છે, સૂર્ય કરતા નથી. સ્થિર છે. ઇશ્વર જગણના કર્તા છે,"—વગેરે જે જે જ્ઞાનની ચાટ થઇ છે, તે એવાએા પાછળથી જૈનશાસ્ત્રનાં વાકય સાંભળી અરણ્યવાસી પેઠે ચમકે છે-અર્થાત્ ભડકે છે. તેનું મૂળ કારણ એજ છે કે-તેણે જ્યારે પ્રથમ જૈનશાસનું જ્ઞાન મેળવ્યું નથી જૈનસિદ્ધાંતથી તદ્દન અન્નણ હોવાથી તે વાત તેને નવીન જેવી લાગવાથી તે વાત તેને શ્રદ્ધામાં નહિ આવતાં ઉલટી <mark>હાંસી કરવાને</mark>ા વખત આવે છે અને તમામ <mark>શા</mark>સને ઉડાવે છે. પાતાનેા કક્કો ખરે৷ કરવા નજરે દેખીએ તેજ ખરૂં ઇત્યાદિક વાતા કરી તથા કલ્પિત ગાેળા અતાવી પાેતાની માન્યતા ખરી કરવા, અને શાસ્ત્રમાં કહેલ થીના તમામ ખાેટી ઠરાવા પ્રત્યક્ષ દાખલા આપી, જુઓ તમારું મહા-વિદેહ તે અમેરીકા, તમારૂં ભરતક્ષેત્ર તે હિંદુસ્તાન તમારા ચુલહેમવંત પર્વ'ત તે હિમાલય, તમારો વૈતાઢ્ય તે વિંધ્યાચળ, અને હિમાલયમાંથી નીકળતી ગંગા અને કરાંચી પાસે રહેલી સિંધુ નઠી, તે તમારી ગંગા ને સિંઘુ. દેવતાએા તે ગાર અને દેવાંગના તે મઢમાે, જીુગલીયા તે ટાપુમાં રહેનારાં મનુષ્યેા અને કલ્પવૃક્ષ તે ટાપુના મનુષ્યને ખાવાનાં ફળદ્રમાં વગેરે શાસ્ત્રોમાં રહેલા પદાર્થને અત્યારે પાતાની નજરે આવતા પોંતે કલ્પેલા પદાર્થાંને મેળવી તે વાત સાબીત કરવા મંચન કરતા જોઇએ છીએ અને તેનાં ગણિત પ્રમાણ શાસ્ત્ર સાથે નહિ મળતાં હોવાથી શાસ્ત્રને ખાેટાં ઠરા-વવામાં આંચકાે ખાતા નથી. તેમજ પૂર્વ ભવને નહિ માનનાર, સ્વર્ગ નર્ક <u>અધું અહિંચાજ છે વગેરે નાસ્તિકવણાની શ્રદ્ધાને લઇને</u> અનેક પ્રકારની કલ્પિત વાતો–અનાવઠી સ્થુલ એસતા કરી પાતાની મતિકલ્પનાએ માત્ર પાતાના મગજ ઉપર અધારે રાખી મરજી મુજબ બોલ્યા કરે, તેનું મૂળ કારણ ષીજી નહિ પણ એજ કે જેણે પોલાના શાસનું જ્ઞન પ્રથમથીજ નથી મેળવેલ તેને પાછળથી પાતાના ધર્મસંબંધી શાસ જ્ઞાનની ચાટ કયાંથી થાય ?

તેમજ પોતાના પરમાત્માના ભાખેલા સિદ્ધાંતથી અજ્ઞાત્ રહેલાને જ્યારે પ્રાહ્મણીયા વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રના બીજ રોપી રાત ને દિવસ તેવાજ

www.jainelibrary.org

જ્ઞાન તે પુષ્ટી કરતા અન્ય શાસ્ત્રોથી તેનું સીંચન કરી તે વૃક્ષને મજણુત અનાવનારને તેના ફળ કેવાં ચાખવાં પડે છે તે અનુભવ થયેલાને જણાવ્યું હશે.

અન્ય તીર્થીંનેા પરિચય કરવાથી સમકિતને મલીન કરે છે એમ જ્યારે જૈન સિદ્ધાંત કબુલ કરે છે ત્યારે તેનાં બનાવેલાં શાસ્ત્ર સમકિતને પુષ્ટિ કર્તા કેમ થશે ? અર્થાંત્ નહિજ ઘાય. માટે જૈન શાસ્ત્રમાં શું કહ્યું છે તમા વિચાર કરો.

પ્રશ્ન ૩૪ મું—જૈન શાસ્ત્રમાં શું કહ્યું છે તેતેા જણાવેા ? ઉત્તર—સાંભળાે–ઉત્તરાધ્યયનના પહેલા અધ્યયનની ૮ મી ગાથાનાં પહેલાં બે પદ–તેમાં ચાકખું કહ્યું છે કે–अट जुत्ताणि सिक्खिज्जा, निरटाणि उ वज्जए ॥८॥—અર્થ ચુક્ત સૂત્ર શીખવાં, એટલે જેને વિષે ભગવ'તના પ્રરૂપેલાં અર્થ રહ્યાં છે એવા સૂત્ર (દ્વાદશાંગી પ્રમુખ) શીખવાં. અને તે સિવાયના નિરર્થ'ક-ભગવ'તના ભાખ્યા અર્થ વિનાના વ્યાકરણાદિ) તમામ શાસ વર્જવા.

ભગવંતે તેા ઉપર કહ્યા પ્રમાણે ભણવાની, શીખવાની આજ્ઞા આપી છે. હાલના પ્રાહ્મણીયા શાસમાં તથા ઇંગ્લીશ જ્ઞાનમાં ભગવંતના પ્રરૂપેલા અર્થના સમાવેશ થઇ શકતા નથી. તે વાકય તાે ફક્ત સિદ્ધાંતમાંજ છે, અને સિદ્ધાંતમાં કહેલાં વાકયાનું જ્ઞાન સિદ્ધાંતથીજ પ્રતિપાદન થાય છે. છતાં અન્ય શાસ્ત્રો ભણવા કે વાંચવની આવશ્યકતા હોય તા પ્રથમ જૈન સિધ્ધાંતનું પુષ્કળ જ્ઞાન મેળની લીધા પછી તેમ કરવાને અટકાયત હોવા સંભવ નથી. એમ જૈન શાસ્ત્રના કેટલાક ન્યાય ઉપરથી જણાઇ આવે છે.

પ્રશ્ન ૪૪ મું—શિષ્ય-ભાષાના સંબંધમાં કેટલાક પ્રક્ષબ્યાકરણ તઘા પન્નવણા સૂત્રના દાખલો આપે છે તા તેમા શી હકીકત છે તે જણાવશાે ?

ઉત્તર—પ્રશ્નવ્યાકરણ, પન્નવણાજી તથા આચારાંગ એ ત્રણે સૂત્રમાં મુનિને ભાષા કેવી રીતે બોલવી, કઇ ભાષા બોલવી ને કઇ ભાષા ન બોલવી વગેરે બહુ સમજીતિથી જ્ઞાની પુરૂષોએ પ્રકાશ કરેલો છે. તેમાં પ્રશ્નવ્યાકરણમાં વધારે વિસ્તારથી જણાવ્યું છે પણ તેમાં અનેક લેદ અને રહુસ્યા રહેલા છે તે જાણ્યા વિના એકાંત વાદે અભિપ્રાય આપી દેવો તે કરતાં વિચાર ગ્રુષ્ઠત સૂત્ર ન્યાયથી અભિપ્રાય આપવા તે વધારે યોગ્ય ગણાય.

પ્રશ્ન ૪૫ મું—પ્રશ્નવ્યાકરણજી સૂત્રમાં ભાષા સંબંધી રહેલા ભેદ અને તેમાં રહેલા ગ્હસ્યનું સ્વરૂપ જણાવશે৷ ? ઉત્તર — શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણસૂત્રમાં — બીજા સંવર દ્રારે – બાબુવાળા છાપેલ પાને ૩૭૭ મેથી શરૂઆતમાંજ કહ્યું છે કે — **સચ્चવર્યા સુદ્ધ** ઇત્યાદિ – અહિંયાં સત્ય વચનનું સ્વરૂપ અને નિર્દોષપણું, પવિત્ર અને માક્ષના હેતુ, અને સત્યતાનું માહાત્મ્ય તમામ ધર્મવાળાએ સ્વીકારેલું વગેરે સત્ય વચનનું સ્વરૂપ અને તેના ગુણુંા, તથા અસત્ય – નિંદાદિકથી થતા દાષો અને તેનાં ફળ વગેરે ૩૮૮ ના પૃષ્ટ સુધીમાં જણાવેલ છે. ત્યારબાદ પૃષ્ટ ૩૮૯ મેથી ૩૯૩ સુધીમાં કહ્યું છે કેઃ —

अह केरिसकं पुणाइ सचं तु भासियव्वं जंतं दव्वेहिं पज्जवेही य गुणेहिं कम्मेहिं बहुविहेहिं सप्पेहिं आगमेहिं य नामक्खायं निवात उवसग्ग तद्धिय समास संधि पय हेउ जोगिय उणाइ किरिया विद्वाण धातु सर विभत्ति बणजुत्तंतिकालं.

અહિંયાં તેા સત્ય ભાષા બોલવાને માટે દ્રવ્ય ગુણને પર્યાય સહિત કર્મે કરી બહુ વિધિયે-ઘણા પ્રકારે શિલ્પાદિ કલાયે કરી **ગ્રાગમેદિ્ય** આગમ-શિદ્ધાંતને વિષે રહેલા અર્થ ચુક્ત અર્થાત સિદ્ધાંતને અંગે-સિદ્ધાંતના સંબંધે જે રહેલા નામ કે-નિપાત, ઉપસર્ગ, તદ્ધિત, સમાસ, સંધિ, પદ, હેતુ યાગિક, ઉભ્રાદિ, ક્રિયા, વિધાન, ધાતુ, સ્વર, વિભક્તિ, વર્ણ્યુક્ત ત્રણ કાળ-ગયા કાળ, વર્ત્તમાન કાળ ને આવતા કાળ.

दसविहं पि सच जह भणियं तह य कम्म्रुणा हुंति दुवालस विहाय होइ भासा, वयणं पि य होइ सोलस विहं, एवं अरहंत मणुणायं समक्खियं संजएण काल्ठं मिय क्तव्यं

દશ ભેદે સત્ય બોલવેા જિમ કહ્યો તિમ છે, તિમ અક્ષર કલખણાદિ ક્રિયા કીજે તો સત્ય વચન હોઇ ભાષાના ભાર ભેદ જાણવા વચન પણ હોઇ સાેલે પ્રકારે જાણવા. એણી પર તીર્થ કરે અનુજ્ઞા દીધી છે કે, આલોચીને ચારિત્રીયે અવસરે બોલવા. (આ પ્રમાણે ભાષામાં પણ છે.)

ઉપરના પાડમાં વ્યાકરણતું નામ નિશાન નથી પણ તેને લગતા કાર્ણા નામ કહ્યાં છે, તેનું શું કારણ**ી તે પણ જાણવું જોઇએ**.

પ્રશ્ન ૪૬ મું—ઉપરના પાઠમાં વ્યાકરણનું નામ નહિ હોવાનું શું કારણુ અને તેને લગતા નિપાત, ઉપસર્ગ, તહિત, સમાસ, સંધિ વગેરે કહેવાનું શું કારણ ?

ઉત્તર—તેમાં અનેક કારણે৷ રહેલાં છે તે જો સપદષ્ટિથી વિચાર કરવામાં આવે તેા સહેલાઇથી સમજી શકાય તેમ છે. (૧) પહેલું તેા એ કે–વ્યાકરણ શાસ્ત્ર તેા ન દીજી વગેરે સૂત્રમાં નિષેધેલ છે.

(ર) બીજી કારણ–ઉત્તરાધ્યયનના ચાેથા અધ્યયનમાં સંસ્કૃત ભાષા નિષેધી છે, અને છઠ્ઠા અધ્યયનમી સંસ્કૃત ભાષા ત્રણ શરણ નથી એમ પણ કહ્યું છે.

(૩) ત્રીજી કારણ–દ્રવ્ય ગુણને પર્યાયનું સ્વરૂપ જાણીને સિદ્ધાંતને અનુસારે **ઉ**પરના કહેલા તમામ બોલ જૈન સૂત્રના આધારેજ હોવા જેઇએ.

(૪) ચેાશું કારણ–ઉપરના પાઠમાં નિપાતાદિ જે બોલ કહ્યા છે તે વર્તમાનકાળમાં જૈન સૂત્રની શૈલી પ્રમાણે નહિ જોવામાં આવતાં અન્ય મતનાં સંસ્કૃત ભાષાની પ્રવૃત્તિના જોવામાં આવે છે.

(પ) પાંચમું કારણ–ઉપરના પાઠમાં દશ પ્રકારનાં સત્ય, બાર પ્રકારની ભાષા અને સોળ પ્રકારનાં વચન કહ્યાં છે તેનું સ્વરૂપ અહિંયાં જણાવ્યું નથી.

(૬) છઠ્ઠું કારણ-છેવટમાં લખ્યું, છે કે-અરિહ'ત લગવ'તે-તીર્થ'કર મહારાજે એવી આજ્ઞા દીધી છે કે, ઉપરની કહેલી તમામ ભાષા ચારિત્રી– ય એ કાળ અવસર દેખીને આલોચીને–અવસરે બોલવું.

આ ઉપરથી કાેઇને કહેવું હોય તેા એમ પણ કહી શકે કે–સૂત્રની પાંચ પ્રકારની સજ્જાયની પેઠેવાર વાર પઠન કરવાને ઉપરના પાઠમાં રહેલી હુકીકત લાગુ થતી નથી.

પ્રશ્ન ૪૭ મુ<sup>:</sup>—શ્રી નંદીજીસૂત્રમાં વ્યાકરણનાે નિષેધ કેવી રીતે કરવામાં આવ્યા છે ?

ઉત્તર—જીઓ⊣લાલાવાળા છપાયેલ નંદીજીસ્ત્રના પૃષ્ટ ૧૫૫ મે કહ્યુ છે કે—

से किं तं मिच्छसुयं ? मिच्छसुयं जं इमं अण्णाणिएहिं मिच्छदिष्टिएहिं सच्छंदबुद्धिमइबिगंप्पियं तंजहा – भारहं, रामापणं + + + वागरणं भागवयं + + + बावत्तरि कलाओ,चत्तारि बेया,संगोवगाएयाईं मिच्छदिष्टिस्स मिच्छत्तपरिग्गाहियाईं मिच्छसुयं.

અર્થ'—અહો ભગવન્ ! મિથ્યાશ્રુત કિસે કહતે હૈ ? અહોં ગોત્તમ ! જો મિથ્યાત્વ દષ્ટિ અજ્ઞાનીયોને અપને સ્વચ્છન્દકી ખુદ્ધી–મતિ કલ્પના કર બનાયે હુવે ગ્રન્થ તઘથા-૧ ભારથ, ૨ રામાયણ, + + + ૨૨ વ્યાકરણ, ર૩ ભાગવત, + + + ૩૦ બહુતરે કલાકે શાસ્ત્ર, ૩૧ ચાર વેદ, ૩૨ શાસ્ત્રોક્ત અંગાપાંગ સહિત તથા−૧ શિક્ષાકલ્પ, ૨ વ્યોકરણુ, ૩ છંદ નિરૂક્તિ, ૪ જેતિષ, ૫ કાવ્ય, ૬ લક્ષણુ–સામુદ્રિક, ઇત્યાદિ મિથ્યાત્વી કે બનાયે મિથ્યા શાસ્ત્ર હૈ.

અહિંયાં તે৷ ખુલ્લી રીતે વ્યાકરહ્યુ વગેરે મિથ્યાશ્રુત–મિથ્યાત્વ શાસ્ત્ર કહ્યાં **છે**.

પ્રશ્ન ૪૮ મું—ઉત્તરાધ્<mark>યયનના ચ</mark>ાઘા અધ્યયનમાં સંસ્કૃત ભાષા નિષેધી છે એમ કહેવામાં આવે છે તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—જે કારણ હશે સૂત્રની મૂળ ગાથા અને ઠીકા વગેરે વાંચશે। તેા તરત જણાઇ આવશે.

પ્રશ્ન ૪૯ મું —સ્ત્રની મૃળ ગાયામાં શું કહ્યું છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળેા–ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર–અધ્યયન ૪−થે–ગાથા ૧૩ મી તેમાં કહ્યું છે કે–ગાથા—

# जे संखया तुच्छ परप्पवादी, ते पेज्जदोसाणुगया परज्झा; एए अहभ्युत्ति दुगुंछमाणो, कंखे गुणे जाव सरीरस्सभेउ तिवेमि ॥१३॥

અર્થ —જે કેઇ તત્ત્વજ્ઞાન વિના, સંસ્કૃત ભાષાના બોલણહારા, સમ– કિતાદિકે ઠાલા, પરનાં કીધાં શાસ્ત્ર તેહના પ્રરૂપનાર, તે મિથ્યાદકિ, રાગ દ્વેષે પાહતા થકા, પરવસે પડચા છે; એ પૂર્વે કહ્યા તે, અધર્મના હેતુ, એણે કારણ માટે એહવાં મિથ્યાત્વનાં (શાસ્ત્ર) ત્યજતાં થકા, વાંછે જ્ઞાનાંદિક ગુણને, જાવ જીવ સુધી એટલા શરીર ભેદ થાય તિહાં સુધી. એમ સુધર્મા સ્વામી જંભુ પ્રત્યે કહેતા હવા ૫૧૩॥

પ્રશ્ન ૫૦ મું –- ઉપરની ગાયાના સંબંધે ઠીકાકાર શું કહે છે ?

ઉત્તર—સાંભળાે−ટીકામાં નીચે પ્રમાણે કદ્યું છેઃ-સમિતિવાળા ઉત્તરા-ધ્યયનના ચાેથા અધ્યયનના પાને ૨૭૭ મ.

च्टढद्व्वत्तिः-व्याख्या-'ये' इति अनिर्दिष्ट स्वरूषाः संस्कृता इति न ताचिक शुद्धिमन्तः किन्तूपचरितवृत्तयः, यद्वा संस्कृतागमप्ररूपकत्वेन संस्कृताः, यथा सौगताः, ते हि स्वागमें निरन्वयो च्छेदममिधाय पुनस्तेनैव निर्वाहमपद्म्यनतः परमार्थतोऽन्वयि द्रव्यरूपमेव सन्तानम्रुपकल्पयांवभूयुः,साङ्ख्या अक्षेकान्तनित्यता म्रुकत्वा तत्वतः परिणारूपां चै (पावे) व पुनराविर्भावतिरो- भावाबुक्तवन्तो, यथा वा-'उक्तानि प्रतिषिद्धानिः, पुनः सम्भावितानि च । सापेक्षनिरपेक्षाणि, ऋषिवाक्यान्यनेकज्ञः ॥१॥

૧૨૧

इतिवचनाद्वचन निषेधनसम्भवादि भिरुपस्कृत स्मृत्यादि शास्त्रामन्वादयः, अतएव ' तुच्छ ' चितुच्छा यट्रच्छामिधायितयानिः साराः ' परप्पवाइ ' त्ति परेचते स्वतीर्थिक व्यतिस्कितया प्रवादिनश्च पर प्रवादिनः, ते किमि– त्याह ' पेज्जदोसाणुगया ' प्रेमद्रेषाभ्यामनुगताः, प्रेमद्वेषानुगताः, तथाहि -संवेथा संवादिनि भगवद्वचसि निरन्वयो च्छैदैकान्तनित्यत्वादि कल्पनं वचन निषेधनसम्भावनादि वा न रागढेषाभ्यां विनेति भावनीयम्,अतएव च'परङझ' त्ति देशी परत्वात्परवशा रागद्वेषग्रहग्रस्त मानसतया न ते स्वतन्त्राः,यदि तएवं विधास्ततः किभित्याह 'एते' इति अर्हन्मतवाद्याः, अधर्म्म हेतुत्वादधर्म्मः, 'इति' त्यम्रनो छेखेन ' दुगुछमाणो ' त्ति जुगुप्समान्ः उन्मार्गानुयायिनो-ऽमी इति तत्स्वरूपमवधारयन्, नतुनिन्दन्, निदायाः सर्वत्र निषेधात, तदेवं विंधश्व किं कुर्यादित्याह 'काङ्केत् ' अभिल्लपेत् ' गुणान् ' सम्यग्दर्शनचा– रित्रात्मकान् भगवदागमामिहितान् , किं नियतकालमेवोतान्यथेत्याह-याव-विमुक्तिर्वेतियावद्, अने नेहैवसम्रुत्थानं कामप्रहाणादि च तत्त्वताः, अन्यत्र तु संवृत्तिमदित्युक्तम् एवं च काङ्केतिमकसम्यक्त्वातिचारपरिहाराभिधानतः समक्त्वयुद्धिर्वे तिस्तत्रार्थः ॥१ ३॥ ईति परि समाप्तौ. ॥

સંસ્કૃતાદિક અન્યમતના શાસ્ત્રને માટે ઉત્તરાધ્યયનના ચાેથા અધ્ય– યનની ૧૩ ગાથાના માટે ટીકાકારે ઉપર પ્રમાણે કહ્યું છે.

પ્રશ્ન પ૧ મું—ટીકામાં શું કહ્યું છે તે સૌ કોઇ સમજી શકે તેવી રીતે ૨૩ મી ગાથાનેા સ્પષ્ટ અર્થ જણાવશાે ?

ઉત્તર—ડાકટર જીવરાજ ઘેલાભાઇ દેાશી તરફથી છપાઇ બહાર પડેલું – ઉત્તરાધ્યયનના ચાેથા અધ્યયનની ૧૩ મી ગાથાના–ભાવાર્થમાં લખ્યું છે કે–

ભાવાર્થ — જે કાેઇ તત્ત્વના અજાણ અને સંસ્કૃત ભાષાના બોલણહાર અને સામકિતાદિક ગુણે કરી ઠાલા સ્વતીર્થ થકી અનેરાંનાં કીધાં શાસ્ત્રના પ્રરૂપણહાર એવા તે મિથ્યાત્વદ્રષ્ટિ રાગદ્વેષને વશે પાહોત્યા થકા પરવશ પડયા છે એ પૂર્વોક્રત કહ્યા તે અધર્મ ના હેતુ એવા મિથ્યાત્વાદિકને તજી ગ્રાનાદિક ગુણને જાવજીવ સુધી સાધુ ઇચ્છે. (અર્થાત્) કાેઇ સંસ્કૃત ભાષાના બોલનાર છે પણુ સમકિતાદિ ગુણે કરી રહીત અનેરાના કરેલા શાસ્ત્રના પ્રરૂપનાર એવા મિથ્યાત્વ દ્રષ્ટિ છે તે રાગ દ્વેષને વશરૂપ પરવશ પડ્યા છે. એવા અધર્મના હેતુ મિથ્યાત્વાદિકને તજીને સાધુ જ્ઞાનાદિક ગુણને જાવજીવ સુધી ઇચ્છે, કારણકે સંસ્કૃતાદિક ભાષા કાઇને તારતી નથી પણુ સમકિતાદિક ગુણુ જીવને તારે છે. માટે તે ગુણુને ધારણુ કરવા એમ સુધર્મા સ્વામી પોતાના જંબુ નામના શિષ્યને કહેતા હવા કે હે ! જંબુ ! જેમ મેં શ્રી મહાવીર દેવ પમાત્માની સમીપે સાંભળ્યું હતું તેમ મેં તુજ પ્રત્યે કહ્યું ॥૧૩॥

્રશ્ન પર સુ'—શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણુજી સૂત્રમાં દશ પ્રકારનાં સત્ય કહ્યાં તેનું સ્વરૂપ ત્યાં મૂળ પાઠમાં જણાવ્યું. નથી તેા તે સત્યનું સ્વરૂપ શી રીતે ?

ઉત્તર—ઠાણાંગ−ઠાણે ૧૦ મેં દસ પ્રકારનાં સત્ય કહ્યાં છે તે આ પ્રમાણે મૂળપાઠ છેઃ—

# दसविहे सचे प. तं जणवयं सम्मय इवणा, नामे रूवे पडुच सच्चे यः ववहार भाव जोगे, दसमे ओवम्म सच्चे य ॥ १ ॥

ભાવાર્થ'—( લાલાજીવાળા છાપેલ પાને ૮૦૭ મે ) દસ પ્રકારકે સત્ય કહે હૈઃ— ૧. જનપદસત્ય, ૨. સમ તસત્ય, ૩. સ્થાપનાસત્ય, ૪. નામ સત્ય, પ. રૂપસત્ય, ૬. પ્રતીતસત્ય, ૭. વ્યવહાર – સત્ય, ૮. ભાવસત્ય, ૬. જોગસત્ય, ૧૦. ઉપમાસત્ય એ દસ પ્રકારનાં સત્ય કહ્યાં.

પ્રશ્ન પ૩ મું—દસ પ્રકારનાં સત્ત્ય કહ્યાં તેમાં પ્રથમ જનપદસત્ય કહ્યું તેનું સ્વરૂપ શી રીતે સમજવું ?

ઉત્તર—ઉપરાકત પાને-દશ પ્રકારનાં સત્ય કહ્યાં છે તેમાં પ્રથમ જનપદસત્ય તે-જિસ દેશમેં અર્થકા વાચક જોજો રૂઠ શબ્દ હોવે ઉસ નામસે કહેના સા જૈસે પાનીકાે કાેકણ દેશમેં પીચ કહતે હૈં ( તથા બાબુવાળા છાપેલ ઠાણગ પાને ૩૯૧ મે–ટીકામાં–

# तत्र जनपदसत्यं यथा उदकार्थें कोंकणादि देशरूहया पय इति वचनं

એટલે કાેકણાદિ દેશમાં પાણીને પય શબ્દમાં ળોલાવે છે, એમ પણ કહ્યું છે. ઉસકો જલ, નીર, વગૈરહ પૃથક્ પૃથક્ નામસે બોલતા ભીંદે.

એટલે જે જે દેશમાં જે જે પ્રકારની ભાષા ખાેલતી હાય તે દેશની ભાષા ખોલતાં સત્ય ભાષા કહીએ. કહેવત છે કે-" ખાર કાેષી ભાષા બદલે. " એટલે બાર બાર ગાઉએ ભાષાનું બદલાવું થાય છે. એમ પ્રત્યક્ષ જેવામાં આવે છે. જેમકે શુદ્ધ ગુજરાતી ભાષામાં-કળસાે, થાળી, ગાેળી, કેળા, માળાે વગેરે શબ્દો વપરાય છે, ત્યારે હાલાર પ્રાંતમાં, મચ્છુ કાઠો તથા હળવદ વગેરેના ગામામાં કરશા, થારી, ગોરી, કેરા, મારો વગેરે શબ્દો બાલાય છે અને "મળવા આવવા" ને બદલે " મરવા આવવા" નું વપરાય છે. કપાટ-" આળીયા" ને બદલે " આરિયા" કહેવું તે શુદ્ધ ભાષા માને છે. એટલે જે દેશમાં જે ભાષા બોલાતી હોય તે ભાષા. તેને સૂત્રમાં જનપદ સત્ય કહે છે. તે ભાષા બોલાતાં અસત્ય લાગે નહિ.

પ્રશ્ન પ૪ મું—બીન્તું સંમત સત્ય તે શું ? ઉત્તર—( ળોલાવણીમાં સરખાપણું ) અરવિંદ સો પંકજ. પ્રશ્ન ૫૫ મું—સ્ધાપના સત્ય કોને કહીએ ?

ઉત્તર — ત્રીજું સ્થાપના સત્યસો–કીન્ડીકો કીસી નામસે સ્થાપના. જૈસે કાષ્ટ ( પાષાણાદિક ) કા ચિત્રિત કર સ્થાપના કરના. ( કાઇ દેવના નામની મૂર્તિ ચિત્રાદિ–ફેાટા પ્રમુખતું સ્થાપના કરી દુનિયા તે દેવને નામે બોલાવે, તેમ બોલોવતાં અસત્ય લાગે નહિ તે સ્થાપના સત્ય. જેમ બાળકે લાકડીના ઘાેડા માન્યાે, તેને કાઇ કહે તારાે ઘાેડા આઘાે રાખ. તેમ કહેતાં અસત્ય લાગે નહિ. )

પ્રશ્ન પદ મું--ચાેશું નામ સત્યનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—નામ સત્ય તે–જૈસા નામ રખનેમેં આયા હોવે સો– કુલવર્ષન નામ વાલેકો કુલવર્ષન કહના ફીર ચાહે કુલ બઢતા હોવે યા નહિ. એટલે નિર્ષન છતાં કુલવર્ષનનું નામ હોય, બાઇનું નામ લક્ષ્મી હોય ને એક દિવસનું ખાવા ન હોય તાેપણ તે નામે બોલાવતાં અસત્ય લાગે નહિ.

પ્રશ્ન પછ મું — પાંચમું રૂપ સત્ય તે કોને કહીએ ?

ઉત્તર—રૂપ સત્યમો⊶ગાધુકા રૂપ ( વેષ ) ધારણ કિયાં પરંતુ ગુણ નહિ હૈ તેા ભીઉસે સાધુ કહના ( અસત્ય નહિ ) અહીંયા ચારિત્રાદિ ગુણ રહિત સાધુના રૂપે ( વેષે ) રહેલાને સાધું કહેતા અસત્ય લાગે નહિ એમ કહ્યું. પ્રશ્ન પટ મું—છઙું પ્રતીત સત્ય તે શું ?

ઉત્તર—પ્રતીત સત્ય તે–અન્ય વસ્તુકો આશ્રય લેકર પ્રતીતિ કરનાસેા પ્રતીત સત્ય જૈસે અનામિકાસે કનિષ્ટ અંગુ**લી છે**ાટી હૈ વા તર્જની ગડી હૈ. પ્રશ્ન ૫૯ મું—સાતમું વ્યવહાર સત્ય તે કોને કહીએ ?

૧૨૪

ઉત્તર—વ્યવહાર સત્ય તે−ઘડા ગળતા હૈ ગીરિજલતા હૈ વગેેરહ બોલના. (અહીં ત્રણ બળે છે. પાણી ગળે છે, વળી લગવતીજીના આઠમાં શતકે ઉ. ૬ ઠે અગ્નિ બળે છે–કહ્યું છે, પણ વ્યવહાર લાષાએ ઘડેા ગળે છે. ગિરિજલે છે કહેતાં અસત્ય નહિ.

પ્રશ્ન ૬૦ મું—આઢમું ભાવ સત્ય તે શી રીતે ?

ઉત્તર—ભાવ સત્ય તે–નિશ્ચયાત્મક–( જેમ શુકલ વરણમાં ભાવથી પાંચે વરણ રહ્યા છે પણ ઉત્કૃટપણે શુકલ કહેતાં તથા ગોળમાં ભાવથી પાંચે રસ રહ્યા છે, પણ ગાળ ગળ્યાે કહેતાં, અસત્ય નહિ. તેમજ શુકલમાં પાંચે વરણ અને ગળપણમાં પાંચે રસ કહેતાં અસત્ય લાગે નહિ.

પ્રશ્ન ૬૧ મું—નવમું જોગ સત્ય તે કેવી રીતે ?

ઉત્તર—જોગ સત્યસાે–સંબંધસે કહા જાવે જૈસે દંડ કે સંબંધસે દંડી વગૈરહ.

પ્રશ્ન ૬૨ મું—દશમું ઓપમ્ય સત્ય તે કાેને કહીએ ?

ઉત્તર—ઓપત્ય સત્ય તે–જૈસે સમુદ્ર જૈસા તલાવ ( એટલે તલાવને સમુદ્રની ઉપમા, નગરીને દેવલોકની ઉપમા દેતાં અસત્ય ન લાગે ) એ દશ પ્રકારનાં સત્ય કહ્યાં.

પ્રશ્ન ૬૩ સું—પ્રશ્ન વ્યાકરણમાં ગાર પ્રકારની ભાષા કહી તે કેવા પ્રકારની ને કઇ કઈ ?

ઉત્તર---પ્રશ્ન વ્યાકરણમાં બાર પ્રકારની ભાષા આ પ્રકારે કહી છે.

# दुवालसविहा य होइ भासा-अथ-८७०-तथा दुवालसविहा य होइ भासत्ति द्वादशविधा च भवति भाषा तथा च प्राकृत संस्कृत भाषा, मागथ पिशाच सरसेनी च; पष्टोत्त अरि भेदो, देशविशेषादपश्रंशः १॥ इयमेव पट्विधा भाषा गद्यपद्यमेदेन मिद्यमाना द्वादशधा भवतीति. ॥

બાર પ્રકારની ભાષા-પ્રાકૃત ૧, સંસ્કૃત ૨, માગધી ૩, પિચાયી ૪, સૂરસેની ૫, અને અપભ્રશ ૬, એ છ પ્રકારની ભાષા ગદ્યમાંને છ પ્રકારની પદ્યમાં ૨ળી ૧૨ પ્રગરના ભાષા હોય.

પ્રશ્ન ૬૪ મું—સૂત્રની કઈ ભાષા છે ?

ઉત્તર—સૂત્રની અર્હુ માગધી લાષા છે.

૧૨૫

પ્રશ્ન ૬૫ મં—સત્રની અર્દ્ધ માગધી ભાષા કેમ કહેવાણી ? ઉત્તર—ઉપર કહેલી છ ભાષા માંહેલી જે માગધી ભાષા કહી એટલે માગધી અડધી અને અડધીમાં પાંચ ભાષા એમ છ ભાષાનું મિશ્રણ કરી સૂત્રની ભાષા ૨ચાણી છે એ ઉપરથી અર્હુ માગધી ભાષાનાં જૈન સત્ર કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૬૬ સું—પ્રશ્ન વ્યાકરણમાં સાળ પ્રકારના વચન કહ્યાં તે શી રીતે ? તે કર્યા કર્યા ?

ઉત્તર—પ્રશ્ન વ્યાકરણમાં તે। આટલાેજ પાઠ છે કે- वयणं पि य होड सोलस विहं: પણ આચારાંગ તથા પન્નવણાજી સૂત્રમાં તથા પ્રશ્ન વ્યાકરણની ટીકામાં વિસ્તારથી જણાવ્યું છે.

પ્રશ્ન ૬૭ મું– સાેળ પ્રકારનાં વચન સમયયે શી રીતે છે ? તે પ્રથમ જણાવશા ?

ઉત્તર---સાંભળા-પ્રશ્ન વ્યાકરણની ટીકામાં-

# तथाहि-वयणंतियं ३ सिंगतियं ३ कालतियं ३ तह परोक्ख पचक्खं २ उवणीयाइ ज उक्तं ४ अज्कत्थं चैव सोलसमं १ ॥१॥

ત્રણ પ્રકારનાં વચન ૩, ત્રણ લિંગ ૩, ત્રણ કાળ ૩, પરાક્ષ વચનને પ્રત્યક્ષ વચન ૨, ઉપનીત વચનાદિ ૪, ને અધ્યાત્મ વચન ૧ મળી ૧૬ પ્રકારનાં વચન કહ્યાં.

પ્રશ્ન ૬૮ સું—આચારાંગજી તથા પન્નવણાજી સૂત્રમાં સાેળ પ્રકારનાં વચન વિષે મૂળ પાઠમાં શી રીતે કહ્યું છે ?

ઉત્તર— પન્નવણાજીના એકાદશમાં ભાષા પદમાં લાલાજીવાળા છપાયેલ પાને ૬૮૧ મે મૂળ પાઠ---

कनिविद्देण भंते ! वयणे पण्णत्ते ! गोयमा ! सोळसविद्दे वयणे पण्णत्ते तं जहा एगवयणे, दवयणे, बहुवयणे, इत्यीवयणे, पुमवयणे, णपुंसगवयणे, अज्झ्रत्थवयणे. उवणीवयणे. अवणीयवयणे.उवणीयश्रवणीयवयणे. अवणीय-उवणीयवयणे. तीयवयणे, पडपण्णवयणे, अणागतवयणे, पच्चक्खवयणे, परोक्खवयणे ।

અર્થ – અહેા ભગવન્ ! વચન કે કિતને ભેદ કહે હૈ ! અહો ગોત્તમ ! સોલહ પ્રકારકા વચન કે વચન કહે હૈં:---

૧ એકવચન, ૨ દ્રિવચન, ૩ બહુવચન, ૪ સ્ત્રી વચન, ૫ પુરૂષ વચન, ૬ નપુંસ્ક વચન, ૭ અધાત્મ વચન, ૮ ઉપનીત વચન, ૯ અપ– નીત વચન, ૧૦ ઉપનીત અપનીત વચન, ૧૧ અપનીત ઉપનીત વચન, ૧૨ અતીત વચન, ૧૩ પ્રત્યુત્પન્ન (વર્તંમાનકાળકા) વચન, ૧૪ અનાગત (ભવિષ્યકાળ) કા વચન, ૧૫ પ્રત્યક્ષ વચન, ૧૬ પરોક્ષ વચન.

પ્રશ્ન ૬૯ મું — એક વચન શી રીતે બોલાય ? ઉત્તર — વૃક્ષ, ઘટ, પટ, વગૈરહ. (૧) પ્રશ્ન ૭૦ મું — દિવચન તે શી રીતે ? ઉત્તર — દો વૃક્ષ, દો ઘટ, દો હાથ વગૈરહ. (૨) પ્રશ્ન ૭૧ મું — બહુવચન કોને કહીએ ? ઉત્તર — બહુત ઘટ, બહુત વક્ષ વગેરે. (૩) પ્રશ્ન ૭૨ મું — સ્ત્રી વચનનું સ્વરૂપ શી રીતે ? ઉત્તર — કન્યાશાંળા વગેરે. (૪) પ્રશ્ન ૭૩ મું — પુરૂષ વચનનું સ્વરૂપ શું ? ઉત્તર — સાધુ, શ્રાવક, ઘટ, પટ, વગેરે. (૫) પ્રશ્ન ૭૪ મું — નપુંસક વચનનું સ્વરૂપ કેવી રીતે ? ઉત્તર — પાત્ર, દેહરૂં, વગેરે (૬) પ્રશ્ન ૭૫ મું — અધ્યાત્મ વચન કોને કહીએ ?

ુ <sup>6</sup>त्तर— મનમેં રહી હુઇ વાત કદાપિ પ્રગટ કરના ચાહે નહિ પરંતુ બોલ તે સહજ નીકલ જાવે. જૈસે રૂઇકા વેપારી પાની માંગને કે અદલ રૂઇ દેા ( રૂા. પ ) ઐસા બોલે (૭)

પ્રશ્ન ૭૬ મું --- ઉપનીત વચન કોને કહીએ ?

<sup>ઉ</sup>त्तर—ગુન સુકત વસ્તુકા કથન કરે જૈસે <mark>ચઢ ધર્માત્મા પુરૂષ દ્વૈ,</mark> વિદ્યાવ'ન હૈ.(તથા ઉત્કર્ષ વચન એટલે ગુણાનુવાદ જેમકે રૂપવ'ત)વગેરે–૧(૮)

પ્રક્ષ ૭७ મું—અવનીત વચન તે શી રીતે ?

ઉત્તર—નિંદા ચુક્ત વસ્તુકા કથન કરે જેસે યહ પુરૂષ કુલક્ષયી, મૂર્ખ, પાપી દ્વે ( તથા અપકર્ષ વચન એટલે દુર્ગુ ણાનુવાદ એટલે કુરૂપ– કુશીલાે– ) વગેરે–૨ (૯)

પ્રશ્ન ૭૮ મું — ઉપનીત અપનીત વચન તે શું ?

ઉત્તર—ભવિષ્યકાળકા વચન-જેસે પદ્મના<del>લ</del> સ્વામી તીર્થ'કર હોગાદ, ં પ્રશ્ન ૮૩ મં—પ્રત્યક્ષ વચન તે કોને કહીએ ? પ્રશ્ન ૮૪ મું --- પરાેક્ષ વચન તે શી રીતે ? ઉત્તર—વિના દેખાતી વસ્<u>ત</u>કેા કહના. ( પરાક્ષ યથાસ્યા ત્તથા પરાક્ષ ર્કાત્યાદિ સાેળ વચનતું સ્વરૂપઃ---एवं अरहंत मणुणाय समाक्तियं संजएण कालं भिय वत्तव्वं ॥ સત્યાદિ સ્વરૂપ અવધારીને, અસ્હિંતના આજ્ઞાને જાણીને ખુદ્ધિ For Private & Personal Use Only

ઉત્તર—પ્રથમ શન કહ કે ફીર અવગુન કહે-જેસે યહ સ્ત્રી રૂપવ'તી હ પરંત વ્યભિચારિણી હૈ વગેરે-3 (૧૦)

પ્રશ્ન ૭૯ સું—અવનીત ઉપનીત વચનનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—પહિલે દુર્ગન કહ કર ફીર ગુન કહે. જૈસે યહ સ્રી કુરૂપ હૈ પરંતુ સુશીલા હૈ–૪ (૧૧)

પ્રશ્ન ૮૦ મું—અતીત વચન તે કાેને કહેવું ?

ઉત્તર—બૂતકાળકા જૈસે તીર્થ કર હુએ. ( અકરાેત્–તથા અમુક થઇ ગયું, હો તથા-ઇત્યાદિ ૧ (૧૨)

પ્રક્ષ ૮૧ સં—પ્રત્યુત્પન્ન વચન તે શી રીતે ?

ઉત્તર—વર્તમાનકાળકા વચન-જૈસે શ્રી સીમ′ધર સ્વામી હૈ (કરાતિ– થાય છે-વગેરે ) ૨ (૧૩)

(કરિષ્યતિ-આવતા કાળ.-હોશે,-થાશે-વગેરે-) 3\*(૧૪)

ઉત્તર--- જો દ્રષ્ટિ સામને હોય ( નજરે દેખીએ તે પ્રત્યક્ષ ) ( યથાય' એષઃ– પ્રત્યક્ષ વચન તે જેમ દેખવામાં આવે તેમ બાેલે. નટ પુરૂષે સ્ત્રી વેશ પહેર્ચા હોય તેને સ્ત્રી કહી બોલાવે તે ). ૧ (૧૫)

વચન તે નજરે જોયા વિના અમુક વેશ્યા છે,અમુક શ્રીમ ત છે વગેરે ૨ (૧૬)

વડે આલેાચીને, સંયમી કાળ અવસરને જાણીને બોલે. નતુ જીન અણ આજ્ઞાએ, વળી આલેાચ્યા વિના, કાળ અવસર જાણ્યા વિના ન બાેલે. અર્થાત નિપણ બુદ્ધિએ કરી બોલે. બન્ને લાેકની પરિશદ્ધિને અર્થ પરને ભય ઉપજે તેવી અથવા પીડાકારી વચન ન બાેલે. ઇત્યર્થ:--એમ પ્રશ્ન બ્યાકરણની ટીકામાં કહ્યું છે.

્ર પ્રશ્ન ૮૫ મું—સોળ પ્રકારની ભાષા વિષે વિશેષ કાંઇ જાણવા જેવું છે ?

926

ઉત્તર-પન્નવણાજીમાં એજ ચાલતા અધિકારે કહ્યું છે કે:---

इंचेयं भंते ! एगवयणं वा जाव परोक्खवयणं वदमाणे - पण्णवणीणं एसा भासाण एसा भासा मोसा ? गेायमा ! इचेयं एगवयणं वा जाव पोरक्खवयणं वां वयमाणे पण्णवणीणं, एसा भासाण एसा भासा मोसा.

અર્થ — અહેા લગવાન્ ! ઇસ તરહ એક વચન બાેલતા હુવા યાવત્ પરાક્ષ વચન બાેલતા હુવા પ્રજ્ઞાપની ભાષા હાેવે કયા ચહલાષા મૃષા નહિ હૈ ? અહાે ગૌતમ ! એક વચન યાવત્ પરાક્ષ વચન બાેલતા હુવા ચહ પ્રજ્ઞાપની ભાષા હૈ પરંતુ મૃષા ભાષા નહિ હૈ.

પ્રશ્ન ૮૬ મું— ભાષાની જાતિ કેટલા પ્રકારની ?

ઉત્તર—ઉપરાેક્ત ચાલતા અધિકારે ભગવ'ત પ્રત્યે ગોેતમ સ્વામીએ ભાષા વિષે પ્રશ્ન કર્યુ' છે કેઃ—

कतिणं भंते ? भासजाया पण्णत्ता गोयमा ! चत्तारि भासनाया पण्णत्ता तं जहा सच्चमेगं भासंजायं बीय मोसंभासजायं, तइय सच्चामो-संभासजायं चउत्थ असचामोसंभासजायं ॥

અર્થ —અહેા ભગવન્ ! ભાષાકી કીતની જાતિ કહી હૈ ? અહો ગોતમ ભાષાકી ચાર જાતિ કહી હૈ ૧ સત્ય ભાષા, ૨ મૃષા ભાષા, ૩ સત્ય મૃષા, ( મિશ્ર ) ભાષા, એોર ૪ અસત્ય મૃષા, ( વ્યવહાર ) ભાષા.

પ્રશ્ન ૮૭ મું—એ ચાર પ્રકારની ભાષા બોલતાં આરાધક હાેય કે વિરાધક ?

ઉત્તર—આ વિષે પ્રથમ કેટલુંક લખાણ થઇ ગઢું છે. પરંતુ પ્રક્ષાકારને પ્રથમના મૂળ પાઠ અર્થ જણાવવાને માટે લખવા જરૂર પડે છે કે મૂળ પાઠઃ—

इचेयाइं भंते ? चत्तारि भासजायाइं भासमाणे किं आराहए विराहए? गोयमा ?इचेयाइं चत्तारि भासज्जायाई आउत भासमाणे आराहए णो विराहए तेणं परं असंजय अविरय ॥

ઈત્યાદિ પૂર્વે લખાઇ ગયું છે.

અર્થ —અહો ભગવન્ ! ઇન ચાર પ્રકારની ભાષા બોલનેવાલા કયા આરાધક હોવા રૈ યા વિરાધક હોવા હૈ ? અહો ગોેવમ ! ઇન ચાર પ્રકારકી ભાષા મેં સે ઉપયોગ રખકર યથાષ્ઠત બોલનેવાલા આરાધક હોતા હૈ; પરંતુ વિરાધક નહિ હાેતા હૈ. ઉસસે અન્યથા પ્રકારકો બોલતા હુવા અસ'યતિ, અવિરતિ, વ પ્રત્યાખ્યાનસે પાપ કર્મંકા નાશ નહીં કરનેવાલા હૈ. વહ ફીર ચાહે સત્ય ભાષા બાેલે, મૃષા બાેલે, સત્ય મૃષા (મિશ્ર) ભાષા બાેલે, યા અસત્ય મૃષા (સત્ય નહિ–મૃષા નહિ-ંબ્યવહાર) ભાષા બાેલે વહ આરાધક નહિ પરંતુ વિરાધક હૈ ા ઇતિ લાલાવાળા છાપેલ પન્નવણા પદ ૧૧ મે.

પ્રશ્ન ૮૮ મું—અહીં ઉપયોગ સહિત ચારે ભાષા બાેલવાવાળાને આરાધક કહ્યા તે ઉપયાગ કરેા અને તેના સ્વામી કાેણ ?

ઉત્તર—મૂળ પાઠમાં કાેઇ સ્વામી જણાવ્યા નથી. પણ પ્રશ્ન-વ્યાકરણના લખાણ ઉપરથી સ્વામીત્વ સાધુપણાનું જણાય છે અને દરાવાકાલિક સૂત્રમાં ૪ થા અધ્યયનમાં સાધુને ચાલતાં, ઉભા રહેતાં, બેસતાં, સૂતાં, ભાેજન કરતાં અને ભાષણ કરતાં-બાેલતાં એ છ બાેલમાં જતનાં પ્રધાન કહી છે. જતના અને ઉપયાેગના અર્થ એક હાેવા સંભવ છે. જતના કહો કે ઉપયાેગ કહો. ઉપયાેગના સહિત જતનાએ બાેલતાં પાપ કર્મના બધ થતાે નથી. માટે મુનિને જતના સહિત કહો કે ઉપયાેગ સહિત ભાષા બાેલતા આરાધક કહ્યો છે.

પ્રશ્ન ૮૯ મું—જતનાએ-ઉપયાેગ સહિત ચારે જાતિની ભાષા બાેલતાં આરાધક માનવા ? અસત્ય અને મિશ્ર ભાષા બાેલતાં આરાધક કેમ હોય ? અને શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રમાં ઉપયાેગથી ચારે ભાષા બાેલતાં આગધક કહ્યા છે તે વિષે શું સમજવું ?

ઉત્તર—શ્રી દશગૈકાલિકજી સૂત્રના ૭મા અધ્યયનમાં ચારે પ્રકારની ભાષાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે, તેમાં મુનિને માત્ર સત્ય અને વ્યવહાર બેજ ભાષા તે પણ નિર્વંધ ભાષાજ ખોલવી કહી છે, અને છેવટની ગાથામાં ભાષા સમિતિ વિચારીને બોલે તેને આરાધક કહ્યો છે.

આનેા પરમાર્થ એ છે કે-શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રમાં ચારે ભાષા ઉપયાેગથી બાેલતાં આરાધક કહ્યો. તે ચારે ભાષાનું સ્વરૂપ ઉપયાેગથી-યતનાયુક્ત-વિચારીને શ્રી દરાગૈકાલિકજી સૂત્રમાં કહ્યા મુજબ જણાવતાં ઉપદેશ દ્વારાએ બોલતાં, સત્ય તે સત્ય, અસત્ય તે અસત્ય, મિશ્ર ને મિશ્ર, અને વ્યવહાર તે વ્યવહાર. યથાતત્ય જેવું હોય તેવું કહેતાં ભગવતે આરાધક કહ્યો છે. ઉપયાેગવંતને ચારે ભાષા બાેલવાની આજ્ઞા હોય નહિ. કારણકે-અસત્વ અને મિશ્ર એ બે ભાષાને માટે તો ભગવતે ચાકખું કહ્યું છે કે-**दोन भाषेज्ज सव्वसो** એ બે ભાષા તે। સર્વધા બાેલવીજ નહિ તે। પછી ઉપયાેગવાન સાધુને ભગવંતે મના કરેલી ભાષા બાેલવાનું દ્વાયજ કયાંથી ? અર્થાત્ નજ હાેય.

પ્રશ્ન ૯૦ મું — શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણજી સૂત્રમાં અસંજતી અવિરતિને અપચ્ચખાણીને ચારે ભાષા બાલતાં વિરાધક કહ્યો તાે સત્ય અને વ્યવહાર ભાષા બાલતાં વિરાધક કેમ હાેય ?

ઉત્તર—પ્રગમ ઉપયોગવ તને આરાધક કહવો તા ઉપયાગના અર્થ ગ્રાન અને દર્શન પણ થાય છે. માટે સમ્યક્ગ્રાન ને સમ્યક્દર્શનવ તને તમામ ભાષાનું સ્વરૂપ જાણ્યું વર્તે છે. તેવી રીતે મિથ્યાદર્શની અસંજતી અવ્રતીને અપચ્ચખાણીને ભાષાનું ગ્રાન હાેતું નથી તેથી તેને ચારે પ્રકારની ભાષા બાલતાં વિરાધક કહ્યો. તે રત્નત્રયના અભાવે વિરાધક જણાય છે. તે વિરાધકપણું સૂત્ર આખ્યાત ધર્મનું હોવા સંભવ છે. મિથ્યાદર્શની સત્યભાષીને શુભગતિ પ્રાપ્ત થાય. પણ રત્નત્રયના આરાધક હોય નહિ-કારણકે સમ્યક્ગ્રાનદર્શના અભાવે તત્ સંબધી વિરાધક કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૯૧ મું---ચાેથા ગુણસ્થાનવાળા સમ્યગ્**દ્રષ્ટિ તે પણ અસ**ંજતી અવતી ને અપચ્ચખાણી છે. તેા તે સત્ય ભાષા બાેલતા આરાધક કે વિરાધક ?

ઉત્તર—ચાેશ ગુણ સ્થાનવાળા તથા પાંચમા ગુણ સ્થાનવાળા સમ્યક્ જ્ઞાન દર્શન રૂપ ઉપચાેગવંત હાેવાને લીધે ચારે ભાષાનું સ્વરૂપ જાણતા થકા ચારે ભાષા યથાતત્થ બાેલી જાણે તે પણ સત્યને સત્ય રૂપે, અસત્યને અસત્ય રૂપે, મિશ્રને મિશ્ર રૂપે ને વ્યવહારને વ્યવહાર રૂપે યથાતથ્ય-જેવું હાેય તેવું ઉપયાેગ સહિત બાેલી જાણે, પરંતુ જરૂર પડયે બાેલવા અવસરે તાે સત્ય અને વ્યવહાર ભાષાજ બાેલે એવા સમક્તિ દષ્ટિના નિયમ હાેવા સંભવ છે. સમક્તિ દષ્ટિ દત્ત વાયક પુરૂષ હાેય, જેવું બાેલે તેવું પાળે, વ્યવહારમાં રહ્યા થકા પણ અસત્યભાષી ન હાેય ચાથા ગુણ સ્થાનવાળા ને સૂત્રમાં શ્રમણે પાશકની પ્રવર્જ્યાંના પાલક કહ્યો છે અને આરાધકપણે આરમાં દેવલોક સુધીની ગતિ કહી છે.

પ્રશ્ન ૯૨ મું — સમષ્ઠિત દષ્ટિ સત્યભાષી હેાવા છતાં નરકમાં (શ્રેણીકાદિક) કેમ ગયા ?

ઉત્તર—સમકિત દર્ષિને નરક ગતિનેા બ'ધ પડે નહિ. નરક ગતિનેા અ'ધ પડ્યા પછી સમકિત પામેલા શ્રે**ણી**કાદિકના સમકિત પામ્યા પછી સત્ય– ભાષીજ હેાય, અર્થાત્ સમકિતી જીવ પણ સત્ય અને વ્યવહાર ભાષાજ બાેલે અને સ્વરૂપ ચારે ભાષાનું જાણુ.

પ્રશ્ન ૯૩ મુ΄–બેઇંદ્રી, તેઇંદ્રી, ચૌરેદ્રી, ચાર માં**હેલી** કઇ ભાષા બાેલે ? ઉત્તર—ત્રણ વિગલેદ્રિય એક વ્યવહાર ભાષા બાેલે. શાખ **શ્રી** પન્નવણાજીની.

પ્રશ્ન ૯૪ મું—તિર્થ`ચ પચેંદ્રિય ચાર ભાષા માંહેલી કઇ કઇ ભાષા ખાેલે ?

ઉત્તર—શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રનાં પદ ૧૧ મેે લાલાજીવાળા છાપેલ પાને ૬૧૪ મે–ભાષા પદમાં કહ્યું છે કે તિર્ય'ચ પચે'દ્રિય એક વ્યવહાર ભાષાજ બાેલે એટલે તિર્ય'ચને એક વ્યવહાર ભાષા કહી અને બાકીની ત્રણ ભાષાની ના કહી છે.

णण्णत्थ सिक्खा पुव्वगं उत्तरगुण लदि वा पडुच्च सच्चंपि भासं भासंत्ति मोसंपि भासं भासंत्ति, सच्चामोसंपि भासंभासंत्ति असच्चामोसंपि भासं भासंत्ति.

પણ એટલાે વિશેષ કે-શુક, શારીકાદિકને ભણાવવાથી તથા જાતિ સ્મરણ પ્રમુખ તથા ઉત્તર ગુણની લબ્ધિથી ચારે ભાષા બાેલે એમ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૯૫ મું—કેટલાક કહે છે કે-ભાષાનાં પુકુળ નીકળે તે લાકને અંતે પહાંચી અલાેકને અથડાઇ પાછાં આવી શ્રાેત પ્રિયમાં પ્રવેશ કરે તેનું કેમ?

ઉત્તર—ભાષાનાં પુકુળ લાેકના અંત સુધી પદ્ધાંચે ખરાં પણ તે પાછાં આવી કર્ણ પુટમાં પડે ને પછી સંભળાય એવા સંભવ નથી; પણ ભાષા પદમાં કહ્યું છે કે–ભાષાનાં પુદ્ગળ બે પ્રકારે નીકળે છે. એક ભેદાણાં પુદ્ગળ નીકળે છે તે બીજી અભિન્ન અખંડ પદ્ગળ નીકળે છે–તેમા ભેદાણાં ભેદ પામેલાં પૂદગળ લાેકના અંતે ફરશે અને અભિન્ન પુદ્ગળ નીકળે તે સંખ્યાતા જોજન જઇને વિધ્વંશને પાસે–નાશ થાય.

પ્રશ્ન ૯૬ મું —ભાષાનાં પુદ્ગળ ભિન્ન અભિન્ન નીકળે તે કેવી રીતે? ભિન્ન પુદ્ગળ કેાને કહેવાં અને અભિન્ન કેાને કહેવાં ? તે લાેકનાં અંતને કરશે અને સંખ્યાતા જાેજને વિનાશ પામે એમ બે ભેઠ પડવાનું કારણ શું ?

ઉત્તર––ઝુસ્સાભર બોલે તે પુદ્રગળ ભેદાણાં નીકળે અને ધીમે ધીમે બાલે તે અભિન્ન–ભેદાણાં વિના પુદ્રગળ નીકળે તે વિષે મૂળ પાઠમાં પણ કહ્યું છે કેઃ–– तत्थणं जाइं दव्वाईं भिण्णाइं णिसिरंति, ताइं अणंतग्रण परिवुद्वीए परिवुद्धमाणाइं लोयंत फुसंति ॥ जाइंअभिण्णाइं णिसिरंति ताइं असंखेज्जाओ ओगाणहण, वग्गणाओ गंता भेदभावज्जति, संखेज्जाइं जोयणाइं गंता विद्व स समागच्छति ॥ ( पाने ६७प भे.)

અર્થ — ઉસમેં જો દ્રવ્ય ભિન્ન નીકાલતે હૈં વે (ભાષાનાં પુદ્ગળ ) અનંત ગુનકી વૃદ્ધિ પાતે લોકકે અંતમે સ્પર્શતો હૈં ઔર અભિન્ન નીકળતે હૈ. વે અસંખ્યાત અવગાહના વર્ગ'ણામેં જાકર ભેદકો પ્રાપ્ત હોતે હૈ ઔર સંખ્યાત ચેાજન જાકર નાશકો પ્રાપ્ત હોતે હૈ ॥

આ વિષે એમ જણાય છે કે-જીસ્સાલર જે ભાષા નીકળે તે પુદ્ગળ ભેદાણાં નીકળે તે ભિન્ન ભાષા. એટલે છૂટાં છૂટાં ભાષાનાં પુદ્ગળ નીકળે તે બીજા અનંત ગુણ વૃદ્ધિવાળા પુદ્ગળ સાથે મળી કેટલાંક પુદ્ગળ લોકના અંત સુધી પહેાંચે અને ધીમે ધીમે બોલે તે ભાષાનાં પુદ્ગળ ભેદાણાં વિના નીકળે તે અભિન્ન ભાષા કહીએ. તે ભાષાનાં પુદગળ અસંખ્યાત અવગાહનાની વર્ગણાવાળા પુદ્ગળમાં જઇને ભેદ પામે એટલે સંખ્યાતા જોજન જઇને નાશ પામે, કારણ કે-તે પુદ્ગળની મંદ ગતિ હાેય, તેથી તે બીજાં પુદ્ગળની વર્ગણામાં મળી જાય અર્થાત્ ભાષાનાં પુદ્ગળપણે સંખ્યાતા જોજન સુધી રહે.

પ્રશ્ન ૯૭ સું - લાેકને અંતે પહેાચેલાં ભાષાનાં પુદ્ગળ તે પાછાં કર્ણું પુટમાં આવ્યા પછી સાભળવામાં આવે છે એમ કેટલાકનું માનવું છે તે કેમ

ઉત્તર—એ વાત સંભવતી નથી. ભાષાનાં પુદ્ગળ લોકના અંત સુધી જાય ખરા, પણ પાછાં આવવાનું સૂત્રકાર જણાવતાં નથી, ભાષાનાં પુદ્ગળની આદિ અંત કહેલ છે, ત્યાં લોકના છેડે અંત લાવેલ છે, પણ પાછા વળી કર્ણપુટમાં અંત લાવેલ નથી.

પ્રશ્ન ૯૮ મું––ભાષાનાં પુદ્ગળ વિષે આદિ અંત મૂળ પાઠે કેવી રીતે કહેલ છે ?

ઉત્તર––લાલાવાળા છાપેલા પાને પપક મે–ભાષા સંબંધી ચાર બાેલની પૃચ્છા કરી છે તે મૂળ પાઠ.

भासाणं भंते ! किमादिया, किंपहवा, किंसंठिया, किंपज्जवसिया ? गोयमा ! भासाणं जीवादिया, सरीरप्पभवा,वंज्जसंठिया,ळोगंतपज्जवसिया पण्णत्ता ॥ અર્થ — અહેા ભગવન ! ભાષાકી આદિ કહાં હૈ, કહાંસે ઉત્પત્તિ સ્થાન હૈ, ભાષાકા સ્થાન કયા હૈ, એાર પર્યવસાન કહાં હૈ ? અહો ગૌત્તમ ભાષાકી આદિ જીવસે હૈ. શરીરસે ઉપ્તન્ન હુઇ હૈ, વજાકા સ્થાન હૈ, એાર લાકાંતમે પર્યવસાન હૈ. ॥

અહિંયાં તેા ભાષાનાં પુદ્ગળને લાેકના અ'તે ઠરવાપણુ' કહ્યું પણ પાછું વળવાનું કહ્યું નથી.

પ્રશ્ન ૯૯ સું—ભાષાનાં પુદ્ગળ કર્ણુંપુટમાં કયારે પડે ને કયારે સંભળાય ?

ઉત્તર—શ્રી ન'દીજી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-શ્રોતે દ્રિય વ્યજનાવગ્રહ તે કાને કરી શબ્દ સાંભળે-તે ઉપર બે દેષ્ટાત આપેલાં છે કે-**વહિવોદ્દગ दिइंतेणं** मल्लग दिइंतेणं એટલે પડિબોધક કહેતાં બાલવાના દેષ્ટાંત, બીજો મલ્લગ કહેતાં શ્રાવલાના દબ્ટાંત.

### પ્રશ્ન ૧૦૦ મું—પડિઓધક દષ્ટાંત તે શી રીતે ?

<sup>ઉત્તર</sup>—સાંભળા–**પહિવોદ્દમ દિટંતેળં**કહેતાં જેમ કાઇક પુરૂષ સૂતાે છે, તેહને તેવામાં કાઇક પુરૂષે બોલાવ્યો જે હે દેવદત્ત ! એમ બાલાવતાં થકાં તે પુરૂષે જગીને ઉત્તરમાં હું કહ્યું એમ કહે ત્યારે શિષ્ય પૂછે છે કે–સ્વામી ! તે પુરૂષે જગીને ઉત્તરમાં હું કહ્યું એમ કહે ત્યારે શિષ્ય પૂછે છે કે–સ્વામી ! તે પુરૂષે હુંકારા દીધા તે શું એક સમયનાં તે શબ્દનાં પુદ્દગળને ગ્રહે ? કે બે સમયનાં પુદ્દગળને ગ્રહે ? કે ત્રણ સમયનાં, એમજાવત્ સંખ્યાતા સમયનાં, કે અસંખ્યાતા સથનાં તે શબ્દનાં પુદ્દગળને ગ્રહે ? એમ શિષ્ય પૂછ્યે થકે, હવે શુરૂ કહે છે–એક સમયનાં નહિ, બે સમયનાં નહિ, જાવત્ સંખ્યાતા સમયનાં નહિ. અસંખ્યાતા સમયનાં પ્રવિષ્ટ પુદ્દગળને ગ્રહે એમ શુરૂએ કહ્યો થકે તાહી પણ શિષ્યને સમજણ પડી નહિ.

પ્રશ્ન ૧૦૧ મું— બીજી મલ્લગતું દર્ણત શી રીતે છે ?

ઉત્તર—જ્યારે શિષ્યને પહેલા દષ્ટાંતથી સમજણ પડી નહિ ત્યારે હવે બીજું મલ્લગ દષ્ટાંત આપી સમજાવે છે.

मल्लग दिइंतेणं કહેતાં શ્રાવક્ષાના દર્શાત કહ છે-જેમ કુંભારના ઘરનું સરાવલું નીંભાડામાંથી તરતનું કાઢ્યું કાેરું તેમાંહી એક જળ બિંદુ મૂક્યું તે સમાઇ ગયું, એમ બે જળ બિંદુ, ત્રણ જળ બિંદુ એમ સ'ખ્યાત સહસ્ન ગમે જળ બિદુ મૂક્યાં તે પણ સમાઇ ગયાં; તે વારે સરાવલું પૂરૂં બિંજાઇને એક જળ બિંદુ માંહે ઠરે, એમ પા સરાવલું, અર્ધ્ધ સરાવલું, પાેણું સરાવલું, પૂરૂં સરાવલું ભરાય, ત્યાર પછી ઉભરાઇ જાય. તેમ કાનમાં એક સમયનાં પુદ્ગળ ગ્રહવાય નહિ, એમ જાવ સંખ્યાતા સમયનાં પુદ્ગળ ગ્રહવાય નહિ, અસંખ્યાતા સમયનાં પુદ્ગળ ગ્રહેલ કાનમાં ભરાય અને ઉભરાઇ જાય ત્યારે હુંકારા દિયે, પણ તે પુરૂષ જાણે નહિ જે કાેણ પુરૂષના એ શખ્દ એટલો ગ્રહ્યો પણ જાણે નહિ. ત્યાર પછી વિચારણા

કરે ત્યારે જાણે જે અમુકના એ શખ્દ ત્યાર પછી નિશ્વય કરે. ત્યાર પછી ધારી રાખે તે સંખ્યાતા અસંખ્યાતા કાળનાં આચુષ્ય સુધી ધારી રાખે તે વ્યંજનાવગ્રહનું લક્ષણ કહ્યું (આ વાત તમામ શ્રી નંદીજીમાં સૂત્ર પાઠે છે.)

પ્રશ્ન ૧૦૨ મું—ઉપરનાં બે દષ્ટાંત નિદ્રાવશ થએલાને માટે આપ્યાં પરંતુ જાગતાને માટે ભાષાનાં પુદ્રગળનું શી રીતે સમજવું ?

ઉત્તર—અહિંયા તા વ્યંજનાવગ્રહમાં ભાષાનાં પુદ્રગળ કર્ણ પુટમાં પડ્યા પછી કયારે સાંભળે ને વિષે નિદ્રાગતનું દષ્ટાંત આપી સમજાવ્યું. પરંતુ જાગતના કાનમાં ભાષાનાં પુદગળ પડે તે પણ ઉપરનાં બે દષ્ટાંતથીજ લાગુ થવા સંભવ છે. તેમાં ઉપયાગવ'ત તરત સાંભળે અને અણઉપયોગવ'ત ને નિદ્રાગતની પેઠે સાંભળવામાં આવે. પણ ભાષાનાં પુદ્ગળ કાનમાં પડ્યા પછી અસંખ્યાત સમયે સાંભળવાના ઉપયોગમાં આવે.

પ્રશ્ન ૧૦૩ મું—લાલાજીવાળા છાપેલ શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં પાને ૧૩૯ મે **उग्गहे इक समईए**, અવગ્રહ કર અર્થ ગ્રહણ કરનેમેં એક સમય લાગે કહ્યું છે, એટલે અવગ્રહની એક સમયની સ્થિતિ કહી છે. અને ભાષાનાં પુદ્દગળ કાનમાં પડયા પછી અસંખ્યાત સમયે સાંભળવાના ઉપયાગમાં આવે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—પાને ૧૪૧ મેં તેના ખુલાસા આ પ્રમાણે કર્યાં છે કે–એક સમય દાે સમય યાવત્ સંખ્યાંત સમય કે પ્રવિષ્ટ પુદ્દગળ ગ્રહણ કિંધે કે ઉપયાેગમેં પ્રવૃત્ત નહીં લો શકતા હૈ. પરંતુ અસંખ્યાત સમય કે પ્રવિષ્ટ પુદ્દગળ ગ્રહણ કિંધે જિસકે ઉપયાેગમેં પ્રવર્તતા હૈ. ઉસકા ગ્રહણ જિસ સમયમેં હાતા હૈ. ઉસસે દુસરે સમય વહ ઉસકે નિર્ણયકે લિયે વિચારમેં પ્રવિષ્ટ હે તા હૈ. ઉસસે અવગ્રહકી એક્હી સમયકી સ્થિતિ કહી હૈ. ( અવગ્રહના કાળ એક સમયનાે કહ્યો. )

તેમજ **ગ્રંત્તોમુદત્તિઆ**इ**हા,** ગહણ કિયે અર્થકા વિચાર કરતે અસંખ્યાત સમયકા અંતરમુહૂર્ત્ત લાગે. ( એટલે ઇહાનેા કાળ અંત-મુહૂર્ત્તીના કહ્યો. ) તેમજ,**ગંતો મુદ્દુત્તિ પગ્રવા પ**, વિચાર કિચે અર્થકા નિશ્ચય કરનેમે ભી અસ ખ્યાત સમયકા અંતર મુહૂર્ત લગે. ( એટલે અવાચના કાળ પણ અંતરમુહૂર્તાના કહ્યો.

અને, **ધારળા સંશિજ્ઞં વાં कાર્ઝ, અસંશિજ્ઞં વા कાર્ઝ,** એાર ૪થા નિશ્ચય કિયા કેાઇ અર્થ સંખ્યાત્ કાળ તક યાદ રહે કેાઇ અસંખ્યાત કાળ ( સાગરપલ્યેાપમતક તથા જાતિ સ્મરણાદિ કર પરભવ તક ) યાદ રહે. એટલે ધેંગ્ર્ણાના કાળ, સંખ્યાત કાળ તથા અસંખ્યાતા કાળ કહ્યો.

યેાં અવગ્રહકી એક સમયકી, ઇહા એાર અવાયકી અસ'ખ્યાત સમયકે અન્તર મુહુત<sup>4</sup>કી, એાર ધારણાકી સ'ખ્યાત અસ'ખ્યાત કાળકી સ્થિતિ જાનના ॥ ( શ્રી નંદીજી સૂત્રનાં પાને ૧૩૯ મેં )

પ્રશ્ન ૧૦૪ મું—બાળક ભાષા **બ**ેાલે તે પાેતે જાણે કે હું આ ભાષા બોલું છું ?

ઉત્તર—શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રના ભાષા પદમાં કહ્યું છે કે–તેને મને કરી જાણવાનું જ્ઞાન અધુરૂં છે તથા શ્રુતજ્ઞાનનાે ક્ષયાપશમ મંદ છે. તેથી તે જાણે નહિ કે હુું શું બાેલું છું. પરંતુ સંજ્ઞી પચેંદ્રિયપણાની મનની પ્રવૃત્તિ પાકી થયેથી તથા અવધિ જ્ઞાનવંત તથા જાતિ સ્મરણ જ્ઞાનથી જાણી શકે.

એમજ આહાર સંખંધી તથા માતા પિતા સંબંધી તથા સ્વામી કુળ સંબંધી તથા રક્ષક સંબંધી એ ચારે બોલ ઉપર પ્રમાણે જાણવા.

પ્રશ્ન ૧૦૫ મું—શ્રોતે'દ્રિયનેા વિષય કેટલો ? કેટલે દ્રૂરથી શખ્દ સંભળાય ?

કત્તર—શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રનાં પદ ૧પ મેંઇદ્રિય પદમાં કહ્યું છે કે– શ્રોતે દ્રિયનેા વિષય જઘન્ય આંગુલનેા અસ ખ્યાતમાે ભાગ અને ઉત્કૃષ્ટો વિષય બાર ભાેજનનાે કહ્યો છે તે અછિન્ન છેઢાણા વિનાના, શ્રોતેદ્રિયે ફરસેલા, શ્રોતે દ્રિયમાં પ્રવેશ થયેલા એવા શબ્દાે સાંભળવામાં આવે.

પ્રશ્ન ૧૦૬ મું—કોઇ કહે કે–હું અપર્યાપ્તિ ભાષા બોલું છું તે। અપર્યાપ્તિ ભાષા કઇ અને પર્યાપ્તિ ભાષા કઇ ?

ઉત્તર—શ્રી પંજ્ઞવણાજી સૂત્રનાં પદ ૧૧ મેં બે પ્રકારની ભાષા કહી છે. એક પર્યાપ્તિ અને બીજી અપર્યાપ્તિ તેમાં સત્ય અને મૃષા એ બે ભાષા પર્યાપ્તિ કહી છે અને મિશ્રને વ્યવહાર એ બે ભાષા અપર્યાપ્તિ કહી છે. (તેા મુનિ પર્યાપ્રા–સત્ય ભાષા અને અપર્યાપ્રા–વ્યવહાર ભાષા એ બે ભાષા બાેલે.)

પ્રશ્ન ૧૦૭ મું—ભાષાની ઉત્પત્તિ કયાંથી છે ? કેટલા સમયના નીકળેલા પુદ્દગળ ભાષાપણે પરિણમે છે ? કેટલા પ્રકારની ભાષા છે ? અને કેટલી ભાષા બાલવાની ભગવ તની આજ્ઞા છે ?

ઉત્તર—શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રના ભાષા પદમાં કહ્યું છે કે–ભાષા શરીર થકી પ્રગટ થાય છે. બે સમયમાં ભાષાનાં પુદ્રગળ નીકળ્યાં થકાં ભાષારૂપ પરિણમે છે. ચાર પ્રકારની ભાષા કહી છે–૧ સત્ય ભાષા, ૨ મૃષા ભાષા, ૩ સત્ય મૃષા (મિશ્ર ભાષા) ૪ અને અસત્ય અમૃષા ભાષા (વ્યવહાર ભાષા) ઉક્ત ચાર પ્રકારની ભાષામાંથી માત્ર સત્ય ભાષા અને વ્યવહાર ભાષા એ બે ભાષા બાલવાની ભગવ'તે આજ્ઞા દીધી છે.

પ્રશ્ન ૧૦૮ મું—શિષ્ય-શું વ્યાકરણાદિ ખ્રાદ્મણીયા જ્ઞાન ભણવા વિષે આપ નિષેધ કરા છે ?

ઉત્તર—ગુરૂ હે ભાઇ ! અમારા એ ઉદ્દેશ નથી કે કાઈપણ શાસ્ત્ર ન ભણુવું કે ન વાંચવું. પણ સૂત્રના ન્યાયે પ્રથમ સ્વસમયનું જ્ઞાન મેળવી પછી પર સમયનું જાણપણું કરવું. સ્વસમયનું જ્ઞાન મેળવવું તે આત્મહિતને માટે છે. અને પર સમયનું જાણપણું કરવું. તે લાકરંજનને માટે છે. **ધમ્મોં પદેશો लोकरંजनाય**; કેટલાક ધર્મગુરૂએા ઉપદેશ આપે છે તે સ્વપરના હિતને માટે આપે છે અને કેટલાક તા માત્ર લાકરંજનને માટે ઉપદેશ આપે છે. માટે સિદ્ધાંત એમ જણાવે છે કે-જેમાં તીર્થ કર મહારાજની વાણીરૂપ અર્થ રહેલ હાય તે શીખવા. જીઓ શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સૂત્રનાં પહેલા અધ્યયનની ૮ મી ગાથા.

### अठ जुत्ताणि सिखिज्जा, निरगणि उवज्जए ८

ગુરૂની પાસેથી ત્યાગ કરવા યેાગ્ય અને ગ્રહણ કરવા યેાગ્ય એવી વસ્તુઓને સૂચત્રનારા સિદ્ધાંત કે જેમાં તીર્થેંકર મહારાજનાં ભાખેલા, અર્થવુક્રત ગણધર મહારાજે ગુંથેલાં જે સૂત્ર તે શીખવાં; અને તીર્થેંકરની વાણી વિનાના નિરર્થંક શાસ્ત્રોને વર્જવાં.

अत्थं भासइ अरहा, सुत्तं गुंत्थइ गणहरा निउणं; सासणस हियट्राए. तओ तीत्थं पवत्तइ ? ઇતિ શ્રી અનુયેાગ દ્વારજી સૂત્ર. આમ છતાં કાેઇ વ્યાકરણાદિકનાે એકાંતપક્ષે આંગહ કરે તાે તેને નીચેના પ્રશ્નો પૂછી સૂત્રનાં આધારે જવાબ માગવાે.

પ્રશ્નો—

પ્રશ્ન ૧ લું—સિદ્ધાંતમાં આર્ય ભાષા કોને કહી છે ?

પ્રશ્ન ૨ જું—એક પણુ આર્ય ધર્મ સાંભળીને જીવ માેક્ષના અભિલાષી થાય એમ શ્રી ભગવતીજી વગેરે સૂત્રમાં કહેલ છે, તે આર્ય ધર્મનાં શાસ્ત્ર કયાં ?

પ્રક્ષ ૩ જું—જે શાસ્ત્રમાં માંસાહાર, ચુદ્ધાદિ કરવામાં ધર્મ યજ્ઞાદિ અર્થે પશુ વધાદિકમાં ધર્મ માનનારા તથા પશુઓને યજ્ઞને અર્થે-તથા મતુષ્યાના ખારાકને અર્થે ઇશ્વરે પેદા કર્યા છે. એવા **લ**ખાણુવાળા શાસ્ત્રો તેને તમે કેવાં શાસ્ત્ર માનશાે ? અને તે શાસ્ત્રની ભાષાને કઇ ભાષા માનશાે ?

પ્રક્ષ ૪ શું—આર્ય ધર્મના પ્રરૂપનાર કેાણુ ? અને આર્ય ભાષાના બાેલનાર કાેણુ ?

પ્રશ્ન પ સું—દીક્ષા લીધા પછી ૧૧ અંગના ભણુનારનાં નામ સિદ્ધાંતમાં ચાલ્યાં છે તેવી રીતે વ્યાકરણાદિ ભણુનારનાં નામ ખુલ્લી રીતે કયાં સૂત્રમાં ચાલ્યા છે ?

પ્રશ્ન ૬ કું—બ્યાકરણુ ભણવું એમ ખુલ્લું કયા સૂત્રમાં કહ્યું છે અને બ્યાકરણ શાસ્ત્ર કોનું રચેલું સૂત્રમાં કહ્યું છે ?

પ્રશ્ન ૭ મું—અંગ ઉપાંગાદિક સૂત્રને ભણવે કરી સમકિતની પ્રાપ્તિ થાય. એમ સૂત્ર રૂચીથી સમક્તિ પામે એમ કહ્યું છે. તેમ વ્યાકરણાદિ ભણુવાની રૂચીથી શું પ્રાપ્ત થાય ? સૂત્રના આધારથી કહેવું.

્પ્રક્ષ ૮ મું—સ્ત્રમાં કહેલી દશ રૂચીમાં વ્યાકરણ ભણવું કઇ રૂચીમાં છે ?

પ્રશ્ન ૯ મું—આઠ પ્રવચનના ભણનારને સૂત્રમાં આરાધક કહ્યા છે તેમ બ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રના ભણનારને આરાધક કયા સૂત્રમાં કહ્યા છે ?

પ્રક્ષ ૧૦ મું—આઠ પ્રવચનમાં દ્રાદશાંગીના સમાવેશ થાય છે. એમ સ્વ્રમાં કહ્યું છે, તેમ વ્યાકરણાદિમાં કેટલા સ્વ્રતેા સમાવેશ થાય છે ?

પ્રશ્ન ૧૧ સું—એક વ્યાકરણ ભણે અને પ્રવચન આરાધે નહિ. અને એક પ્રવચન આરાધે અને વ્યાકરણ ભણે નૃદિ એ બન્નેમાં જીજ્ઞાસા કોણે પાળી કહેવાય ?

પ્રશ્ન ૧૨ મું–સંસ્કૃત પ્રાકૃતાદિ ભાષાનું જ્ઞાન પાપ થકી તથા દુઃખ થકી રક્ષણ કરતું નથી એમ શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સૂત્રની ટીકામાં કહ્યું છે, અને ૧૮ ૧૩૮

સૂત્રની સજ્ઝાય કરવાથી સર્વ દુઃખથી મુક્ત થાય છે એમ સૂત્રમાં કહ્યું છે. તેા સજ્ઝાય કરવામાં કિંમતી અને આર્ય કલ્યાણકારી કઇ કહેશા ?

પ્રશ્ન ૧૩ મું—જે ભાષા પાપ થકી દુઃખ થકી રક્ષણ કરે નહિ તેવી ભાષાનાં શાસ્ત્રમાં આત્મલાેગ આપવા અને રાત ને દિવસ તેવાંજ શાસ્ત્રનાં અભ્યાસમાં વળગ્યું રહેવું તે જિન આજ્ઞામાં કે જિનાજ્ઞા અહાર ?

પ્રશ્ન ૧૪ મું—ઉપયાગ સહિત ચારે ભાષા બોલતાં આરાધક કદ્યો તે ઉપયાગ કર્યા ? વ્યાકરણનું જ્ઞાન મેળવી વિભક્તિ સહિત શખ્દ કેષનું જ્ઞાન મેળવી બાેલે તે કે–સમ્યક્ જ્ઞાન સહિત બોલવું તે કે–સંયમ સહિત બોલવું તે ? એ ઠેકાણે ઉપયાગ કેાને કહો છેા ?

પ્રશ્ન ૧૫ મું–અસંજતી, અવિરતી ને અપચ્ચખાણીને ચારે ભાષા બાેલતાં વિરાધક કહ્યો તે અન્ય તીર્થના અસંજતી લેવા કે ચાેથા ગુણઠાણાના પણ અસંજતી લેવા ?

પ્રશ્ન ૧૬ મું ચાથા ગુણસ્થાનવાળા અસંજતી, અવિરતી ને અપચ્ચખાણી કહ્યા છે તે સમ્યક્ જ્ઞાન દર્શનના ઉપયાેગ સહિત ચારે ભાષાનું સ્વરૂપ બાેલે તે આરાધક કે વિરાધક ?

પ્રશ્ન ૧૭ મું—પ્રથમ ગુણુસ્થાનવાળા અસ જતી, અવિરતી, અપચ્ચ– ખાણી કઠી સત્ય ભાષા બાેલે તે આરાધક કે વિરાધક કહેવો ? કઠાપિ કાેઇ આરાધક કહે તો તે કયા પાઠથી ? અને વિરાધક કહેવાય તા વ્યાકરણાદિ ભાણેલા વિભક્તિ આદિ સહીત શખ્દ શુદ્ધિથી બાેલનારાની ભાષા નિરર્થંક કહી શકાય કે કેમ ?

પ્રશ્ન ૧૮ મું—સૂત્રોમાં કહેલા વ્યાકરણને લગતા જે જે શખ્દો કહ્યા છે, તે તે શખ્દો જૈન સૂત્રને લગતા છે કે પ્રાહ્યણીયા શાસ્ત્રને લગતા છે ? જો જૈન સૂત્રને લગતા છે, તા સૂત્ર પ્રમાણે તેવાં શાસ્ત્રો અસલનાં કેમ જોવામાં આવતાં નથી ? અને પ્રાહ્યણીયા વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રોના અભ્યાસ કરવાની આજ્ઞા ભગવતં કથા સૂત્રમાં ફરમાવી છે?

પ્રશ્ન ૧૯ મું—વૈયાકરણીય તરફથી પ્રથમ જે શ્લોક કહેવામાં આવ્યે છે તે કયા સૂત્રને છે ? તે જૈનના સાધુને કેવી રીતે લાગુ થાય ? આઠ પ્રવચન માતાના આરાધકને મેાક્ષ ગતી કહી છે, તેા તેને એ શ્લેાકમાં કહેલા જ્ઞાનનેા–અભ્યાસના અભાવ હોવા છતાં તેને માક્ષાદિ ફળની પ્રાપ્તિ કેમ કહી ?

પ્રક્ષ ૨૦ મું—કોઇ એમ કહે કે-બ્યાકરણાદિ સમાસ, તહિત, ધાતુ, નિરૂષ્ટ્રિત, વગેરે ભણવાથી શબ્દ શુદ્ધિ થાય છે ને તેથી ભાષા શુદ્ધિ, ને તેથી હૃદય શહિ, તે તેથી આત્મ શહિ ને તેથી મેાક્ષ ગતિ પ્રાપ્ત થાય

છે આમ બાલતાં પ્રત્યે કહેવું કે-જઘન્ય નવ વર્ષની ઉમરવાળાને માક્ષ ગતિ કહી છે, અને શ્રી અંતગડજી સૂત્રમાં કેટલીક આયાંએા અંતગડ કેવળી થઈ માેક્ષે ગયાં છે તે બધાને જઘન્ય આઠ પ્રવચન માતો અને ઉત્કૃષ્ટા અગ્યાર અંગના ભાષ્ટ્રનાર કહ્યા છે તા તેણે ઉપરતું જ્ઞાન કયારે મેળવ્યું હશે ? અને તે જ્ઞાન વિના ભાષા શુદ્ધિ આદિ માક્ષ ગતિની પ્રાપ્તિ થાય કે નહિ ?

પ્રશ્ન ૨૧ મું—મુનિને સંસ્કૃત ભાષા અને પ્રાકૃત ભાષા ભણુવી પ્રશસ્ત કહી. તે ગાથામાં તેજ પ્રમાણે અર્થ નીકળે છે ? કે–મહા રૂષિ એવા તીર્થ કર ગણધરે સ્વર મંડળમાં એ ભાષા પ્રશસ્ત કહી છે એમ અર્થ નીકળે છે ?

પ્રક્ષ ૨૨ મું—સ્વ૨ શાસ્ત્ર મુનિને ભણુવાં કે કેમ ? પાપ શાસ્ત્રમાં સ્વ૨ શાસ્ત્ર ગણાય કે નહિ ?

પ્રશ્ન ૨૩ મું—શ્રી અનુયેાગદ્વારજી સૂત્રની ગાથામાં જે ભાષા પ્રશસ્ત કહી છે તે મુનિને ભણુવા માટે કહી છે કે ઉચ્ચારમાં પ્યારી લાગવાથી ભલીનેમાટે પ્રશસ્ત કહી છે ?

જો મુનિને માટે પ્રશસ્ત હોય તેા માગધી તથા અર્ધ માગધી ભાષાને કેવી કહેવી ? તે વિષે તેા તે શ્લાેકમા કાંઇ જણાવ્યું નથી. માટે કેમ તેને અપ્રશસ્ત કહી શકાય ?

પ્રક્ષ ૨૪ મું—શ્રી ઉવવાઇજી સ્ત્રનો પાઠ બતાવી, સાધુ સર્વ ભાષાના જાણ કહ્યા તે પાઠ સર્વ સાધુને લાગુ થાય છે કે ગગુધરાદિ ચૌદ પૂર્વને લાગુ થાય છે ?

પ્રશ્ન ૨૫ મું—એક વચન, દ્વિવચન, બહુ વચન આદિ તદ્વિત, સમાસ, સંધિ વગેરે તથા ધાતુ-સ્વર-વિભક્તિ વગેરે શ્રી પન્નવણાજી તથા શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણજી તથા શ્રી આચારાંગજી તથા શ્રી અનુયેાગદ્વારજી વગેરે સ્ત્રોમાં કહેલા વ્યાકરણેાનાં નિયમાથી ભાષા શુદ્ધિ કહી તાે-તે નિયમાેનાં શાસ્ત્ર જૈન શાસ્ત્રની શૈલીમાં છે કે હાલના વર્તતા પ્રાહ્મણીયા જ્ઞાનનાં જે વર્તે છે તેજ છે ? ને ખુલાસાવાર જણાવવું જોઇએ.

પ્રશ્ન ૨૬ મું — જૈન મુનિઓના જ્ઞાન માટે જૈન શાસ્ત્ર અને તેને લગતા શાસ્ત્રની જરૂર પડે કે–જૈન સૂત્રમાં જેને નિષેધ ક**રેલે** હોય તેની જરૂર પડે ? પ્રશ્ન ૨૭ મું––બ્રાહ્મણીયા જ્ઞાન પરથી કેઇં જ્ઞાન મેળવવું ધારતા હોય તેા,શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં વ્યાકરણાદિ પ્રાદ્મણીયા જ્ઞાનના શાસ્ત્રને મિથ્યાશ્રુત કહેલ છે તે કહેવાનું શું કારણ ?

પ્રશ્ન ૨૮ મું—સમશ્રુત જાષ્ટ્યા વિના મિથ્યાશ્રુતનાં શાસ્ત્ર **લ**ણવાની લગવ<sup>-</sup>તે કયે ઠેકાળે છૂટ આપી છે ?

પ્રશ્ન ૨૯ મું—જૈન મુનિઓને વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રનું જ્ઞાન મેળવવાની આવશ્યકતા હોય તાે વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રનું જ્ઞાન મેળવવાને જૈન સૂત્રોમાં તત્ સંબંધી અધિકાર શા માટે ન હોય ?

પ્રક્ષ ૩૦ મું—જૈન મુનિઓને સૂત્રોમાં ઘણે ઠેકાણે અગ્યાર અંગ ભણુવાનાં પાઠ ચાલ્યા છે તેમ વ્યાકરણાદિ ભણુવાના ખુલ્લા પાઠ કયે ઠેકાણે ચાલ્યા છે ? અને એવા ખુલ્લા પાઠ નહિ હોવાનું કારણ શું ?

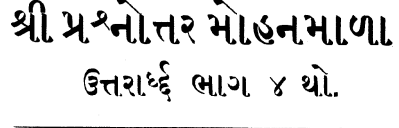
પ્રશ્ન ૩૧ મું—કાેઇ કહે કે-હેમાચાર્ય', હૈમ વ્યાકરણ, શખ્દ કાેષ વગેરે શાસ રચ્યાં છે. તાે હેમાચાર્ય'ને લગભગ સાતસે વર્ષ થયાં છે તે પહેલાં ગણધરાદિકના રચેલા તેવા પ્રકારના શાસ્ત્ર હતાં કે નહિ ?

પ્રશ્ન ૩૨ મું—શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-સમ્યક્ દષ્ટિ મિથ્યા-શ્રુત વાંચે ભણે તે સમશુત કહેવાય માટે ધ્રાહ્મણીયા વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્ર વાંચવાં ભણવાં તે જૈન મુનિને સમશ્રુત છે એમ કાેઇ કહે તેને પૂછવું કે-પ્રથમ જૈન સિદ્ધાંતનું જ્ઞાન મેળવ્યા પછી કે તે પહેલાં ? અને શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં શ્રી સૂર્ય ગડાગજી સૂત્રની હુંડીમાં ભગવાંતે પાેતેજ સ્વસમય પડવીજા પરસમય પડવાઇ કહેવાનું શું કારણ ?

ઉપરના પ્રશ્નોનેા ઉત્તર જૈન સૂત્રના આધારે દેવામાં આવશે તેા ચાલતા જમાનામાં વ્યાકરણાદિકવા ભણવાવાળા વિષે–ઘણા લોકોને જે શંકાએા ઉદ્દભવે છે તે શંકાએા ઉઠી જશે અને ભણવાવાળા તથા ભણાવ– વાવાળાને સુગમ થઇ પડશે. માટે પંડિતજીના એ ઉપરના પ્રશ્નોનાે સૂત્રના આધારે સદ્દશુદ્ધિથી ખુલાસાે કરી આપવાે એજ સત્ પુરૂષોનાે ધર્મ છે. એજ વિનંતી ઇત્યર્થ.

ઇતિશ્રી પરમપૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય મુનિ શ્રી માહનલાલજી કૃત શ્રી ''પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા''-ઉત્તરાહ્વ ભાગ ૩ જે સમાપ્તઃ

#### うとうと



# <mark>મુનિ શ્રી મેાહનલાલ</mark>જી કૃત

# પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય



શ્રીમદ્દ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી ગ્ર'થમાળા–મણકાે ૮ માે.

# શ્રી પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા.

### うどうど

ઉત્તરાહે ભાગ ૪ થેા.

#### \*\*\*\*\*\*

પ્રશ્ન ૧ લુ'—શિષ્ય–અહે। ગુરૂ દેવ ! આપણાં આચારાંગાદિ સૂત્રો કઈ ભાષામાં હશે ?

ઉત્તર—ગુરૂ કહે–આ તારાે પ્રશ્ન અતિ ગંભીર છે, પરંતુ તેં જ્યારે તે બાબત જાણવાને પ્રશ્ન કર્યું ત્યારે તે વિષે તને કાંઇ પણ ઉત્તર આપવાે જાઇએ માટે સાંભળ.

એક વખત આગળ ઉપર મારા વાંચવામાં " જૈન હિતેચ્છુ " પુસ્તક ૬ ફાને અંક ૪ થાે આવ્યાે હતાે તેમાં તે વિષયની ચર્ચાનું લખાણ હતું ખરૂં, તેમાં એમ જણાવ્યું હતું કે–જૈન સૂત્રની ભાષા પ્રાકૃત છે. તે સાબીત કરવાને મહા નિશિથ સૂત્રની સાખ આપી એક શ્લાેક મૂક્યાે હતાે. તે તને જણાવ્યું છું, સાંભળ.

> बाल स्त्री मंद मूर्खाणां, तृणां चारित्र कांक्षिणां, अनुग्रहार्थ तच्वज्ञैः, सिद्धांतः प्राक्ठतः कृतः.

પ્રશ્ન ૨ જું–શિષ્ય–મહા નિશિથ સૂત્રની એવી ભાષા **હશે** ? કેમકે ઉપરનેા <sup>શ્ર</sup>લાક તાે સંસ્કૃત ભાષા જેવાે સમજાય છે. અને મહા નિશિથની ભાષા સંસ્કૃત સમજાતી નથી માટે શું સમજવું ?

ઉત્તર—ગુરૂ-તારા કહેવા પ્રમાણે મને પણ સમજાય છે ખરૂં, પણ તેની તપાસ કરતાં 'શ્રાવક'' ચાપનીયાના પહેલા પુસ્તકના અંક લ્મામાં સાખ આપનાર પાતે જણાવે છે કે-સદરહુ શ્લાક એક વિદ્વાને કહ્યો છે. એ ઉપરથી એમ નિશ્ચિય થાય છે કે, એ શ્લાક કાઇએ કલ્પિત કરો દિાય એમ જણાય છે. માટે એ શ્લાક ઉપર આધાર રાખી સૂત્રની ભાષા પ્રાકૃત માની શકાય નહિ.

પ્રશ્ન ૩ જી––શિષ્ય–કલ્યાણ મંદિર સ્તોત્રનાકત્તાં સિદ્ધસેન જેવા વિદ્વાનેાએ પણ સૂત્રની ભાષા પ્રાકુત કહી છે, અને પ્રાકૃત ભાષાનાં સૂત્ર હેાવાથી તેણે સંસ્કૃત ભાષામાં સૂત્ર સ્થવાને ધારણા કરેલી તે કેમ ?

ઉત્તર – ગુરૂ કહે –તે વાત કેટલાક લેખેા વાંચતાં જણાય છે ખરી, પર ત તે અભિપ્રાય સિદ્ધસેને તેમના ગુરૂ પાસે પ્રકટ કરવાથી તેમના ગુરૂએ માટા તિરસ્કાર સાથે તેને ગચ્છ ખ્હાર મૂકયા હતા, તેનું કારણ બીજું કાંઇ નહિ પણ એજ જણાય છે કે સૂત્રની ભાષા પ્રાકૃત નહિ હોવા છતાં પ્રાકૃત ભાષામાં સૂત્ર છે એમ માનવાથી પહેલો દેાય એ, અને બીજો દેાય એ કે–વ્યાકરણના પારગામી, ચાર વેદના જાણ એવા સુધર્મ ગણધરનાં રચેલાં સૂત્રને પ્રચલિત કરી સંસ્કૃતમાં બનાવવા એવું વ્યા કરણ જ્ઞાનનું અભિમાન અને સૂત્રનું–અર્ધમાગધી ભાષાનુ અપમાન કરવાથી તથા ગણધર મહારાજની આશાતના કરવાના હેતુથી તેને ગચ્છ ખ્હાર મૂકયાં હતા.

પ્રશ્ન ૪ શું—શિષ્ય–તાે પછી સ્ત્રની ભાષા ખરી કઇ સમજવી ? ઉત્તર—ગુરૂ–ઘણા સુત્રના ન્યાય જેતાં અર્ધમાગધી ભાષા સમજાય છે.

પ્રશ્ન પ સું—તાે પછી માેટા માેટા વિદ્વાના સ'સ્કૃત ભાષાના પારગામી સૂત્રની ભાષાને પ્રાકૃત ભાષામાં કહે છે તેનું શું કારણ હશે ?

ઉત્તર—કોઇ કોઇ વ્યાકરણના ભણેલાનાં મગજમાં એમ ઠસાય છે કે સવેત્તિમ સંસ્કૃત ભાષા છે, અને બીજે નંબરે પ્રાકૃત ભાષા છે. એટલે સંસ્કૃતમાંથી પ્રાકૃત, પ્રાકૃતમાંથી માગધી, માગધીમાંથી અર્ધમાગધી ભાષા નીકળી છે. એટલે માગધી તથા અર્ધ માગધી ભાષાને ઉતરતી ગણી સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષાને માન્ય ગણી સૂત્રની ભાષા પાકૃત કહે છે.

પ્રશ્ન ૬ હું – શિષ્ય–કેટલાક એટલે સુધી કહે છે કે–કાેઇપણ સૂત્રમાં સુનિને માગધી ભાષા ઉત્સર્ગ માગે બાેલવી ચાલી નથી. તે ઉપરથી સૂત્રની ભાષાને એવા રૂપમાં બાેલાવે છે કે–''મા, ગદ્ધી''–એટલે સૂત્રની વાણી માતા તુલ્ય માનનારા સૂત્રની ભાષાને કાેઇ માગધી ભાષા કહે તે ભાષાને ગાળ રૂપમાં બાેલાવે મા, ગદ્ધી કહે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—હે ભાઇ ? આવી ભાષા કાે⊌ ડાદ્યો માણસ તાે બાલે નહિ. પરંતુ કાેઇ વ્યાકરણના મદે–અભિમાને બાલે તાે તે ભાષા તેનેજ અંધન કર્તા છે. કારણકે માગધીની માતા પ્રાકૃત અને પ્રાકૃતની માતા સ'સ્કૃત છે એવી માન્યતાવાળા તે પાતાની માનેલી પ્રાકૃત અને સ'સ્કૃતને કેવી માનશે ? તે વિચાર પહેલો કરવા જોઇએ.

જે અલંકાર જેને દેવામાં આવે છે તે અલંકાર તેની માતાને તથા તેની દીકરીને લાગુ પડે છે. માગધી ભાષાને મા–ગદ્ધી કહીએ તેા માગધીની માતા પ્રાકૃત, પ્રાકૃતની માતા સંસ્કૃત, અને માગધીની દીકરી અર્ધ માગધી તે તમામને કદી ગાળના શખ્દ લાગુ થાય તાે તેને કેટલા પ્રકારની આશાતના લાગે તે પણ વિચારવું એઇએ. પ્રશ્ન ૭ સું—અર્ધ માગધી કે માગધી ભાષા–માતૃ ભાષાને ગાળ રૂપમાં બોલાવે તેને કેવા પ્રકારની આશાતના લાગે ?

ઉત્તર—માતૃ ભાષાને ગાળ રૂપે બેાલનારા તથા તેની હાંસી કરનારા તે સૂત્રમાં કહેલી છ ભાષાની તથા સૂત્ર વચનની તથા તીર્થ કર મહારાજની તથા ગણધર મહારાજની તથા દેવતાની ઇત્યાદિક ઘણા પ્રકારની આશાતનાના કરનારા થાય છે. કેમકે-અર્ધ માગધી ભાષાના પ્રરૂપક તીર્થ કર મહારાજ, અને તે ભાષાને ઝીલનાર ( ગ્રહણ કરનાર ) ગણધર મહરાજ, તે ભાષાના બોલનાર દેવતા, અને તે ભાષાનાં જૈન ધર્મનાં સૂત્ર અને તે ભાષાના-તે સૂત્રના ઉપદેશક ધર્મ ગુરૂઓ. એ તમામની મહા આશાતના કરવા જેવું એ વાકય છે.

કલ્પિત શ્લાેક ઉપર આધાર રાખી એકદમ સિદ્ધાંતની ભાષાને પ્રાકૃત માનવા ફૂદી પડવું, ખરી ભાષાનું વિપરિત વાકચાેથી અપમાન કરવું, તે સૂત્રના શ્રદ્ધાળુંને યાેગ્ચરૂપ ગણાતું નથી. સિદ્ધસેનની પેઠે પાછળથી પસ્તાવાે કરવા કરતાં આગળથી વિચાર કરી ઉચ્ચાર કરવા ઉચિત છે.પણ કળી કાળની ગહન ગતિ અને કર્મની વિચિત્રતાને લઇને કેટલાક તાે પાેતે જાણતાં છતાં પણ દ્વીપક લઇ કૂવામાં ઉતરવારૂપ સૂત્રની પ્રાકૃત ભાષા ઠરાવવા વારંવાર ઉઅળકા મારનારના ક્ષ્ણગા કૂટયાજ કરે છે.

પ્રશ્ન ૮ મું—તાે પછી સૂત્રની ભાષાનાે નિર્ણય કેવી રીતે થાય ? ઉત્તર—આનાે મૂળ હેતુ તાે એજ જણાય છે કે–આ તમામ પરિણામ સંસ્કૃત ભાષાના અભિમાની ભણ્વરનુંજ છે.

સિદ્ધાંતની ભાષાને৷ નિર્ણય તે৷ સિદ્ધાંતથીજ કરવે৷ જેઇએ, પણ બાબત તે હાથમાં નહિ ધરતાં જ્યારે વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્રથી સાબિતી કરવા માંગીએ, ત્યારે પોતાના શાસ્ત્ર ઉપર ભરેષ્કો નજ રહ્યો એમ કર્યું .

જૈન ધર્મી, જૈન ધર્મનાં શ્રદ્ધ ળુ, જૈન શાસ્ત્ર ઉપર આધાર રાખનારા તે બ્યાકરણ શાસ્ત્રથી તથા પરધર્મી લોકોનાં વાકયથી જ્યારે પાતાના શાસ્ત્રનું નિર્ણય માગશે ત્યારે પાતાના શાસ્ત્રઉપર પાતાને ઇતભાર નથી અર્ધાત્ પાતાના શાસ્ત્ર પર ભરોસો નથી. એમ ચાકસ ઠર્યું, પણ એટલાે વિચાર કરતા નથી કે નંદીજી તથા સમવાયાંગ વગેરે ધર્ણા સૂત્રોમાં બ્યાકરણ ભાષા નિષેધેલી છે. અને તે ભાષા કલ્પિત અને પાપશાસ્ત્ર કહેલ છે. ચવન ભાષા માટે અન્ય મતવાળા ત્યાં સુધી કહે છે કે– **ન વદેત્ યાવની માષા, પ્રાण: કંઠ ગતેરાય**; ચવન ભાષા અનાર્થ હોવાથી શાસ્ત્રકાર કહે છે કે કંઠે પ્રાણ પહેાંચે ત્યાંસુધી પણ તે ભાષા બાેલવી નહિ. જ્યારે એવી ભાષા બાેલવાને કેટલાક મતવાળા નિષેધે છે તા સિદ્ધાંતના માનવાવાળાએ સિદ્ધાંત સિવાય વ્યાકરણાદિ શાસ્ત્ર વગેરે ગમે તેવા શાસ્ત્રના યા તાે ગમે તેવાં પંડિતાેના દાખલા આપી સૂત્રની ભાષા પ્રાકૃત ઠરાવવી તે તદ્દન નકાસુંજ છે.

પ્રશ્ન ૯ સું—શિષ્ય –ભાષાની ચર્ચા ઉઠાવનારે સંસ્કૃતમાંથી પ્રાકૃત– પ્રાકૃતમાંથી માગધી વગેરે કહેલ છે, તે વ્યાજબી છે કે કેમ ?

ઉત્તર—બ્યાજબી તો સૂત્રના આધારથી જે વાત સિદ્ધ થાય તે. બાકી વ્યાજબી ગેરવ્યાજબી તો, જેના મગજમાં કસાણું તે વ્યાજબી, અને પાતાના મતને વિરૂદ્ધ પડે તે ગેરવ્યાજબી. કેમકે એક પંડિત કહે કે સંસ્કૃત ભાષા પહેલી છે અને પ્રાકૃતાદિ ભાષા તેમાંથી ઉત્પન્ન થઇ છે. બીજો પંડિત કહે કે પ્રાકૃત ભાષા પદ્ધેલી છે ને સંસ્કૃતાદિ તેમાંથી ઉત્પન્ન થઇ છે, હવે આમાં કાેનું વ્યાજબી ને કાેનું ગેરવ્યાજબી સમજવું ? તે તાે આપણે વાંચનારની મુખત્યારી ઉપર રાખીશું.

પ્રશ્ન ૧૦ મું—શિષ્ય–પ્રાકૃત ભાષાજ પહેલી અને તેમાંથી સંસ્કૃતાદિ ભાષા નીકળી એવું વળી કોનું માનવું છે ?

ઉત્તર—ગુરૂ–તેવું પણ વાંચવામાં આવ્યું છે ખરૂં. સાંભળેા– આત્મારામજી પીતાંબરીનાે બનાવેલાે ''તત્ત્વ નિર્હુ્ય પ્રાસાદ'' નામનાે ગ્રંથ સંવત્ ૧૯૫૮ની સાલમાં છપાયાે છે. તેના પ્રથમ સ્તંભ પાને ૧૦મે–૧૧મે કહ્યું છે કેઃ—

હુંટર સાહેબ અપને રચે સંક્ષિપ્ત હિંદુસ્થાનકે ઇતિહાસમેં લિખતે હૈં કિ, હિંદુસ્થાનકી મૂળ ભાષા પુરાણી પ્રાકૃત હૈ.

રૂદ્રત પ્રણીત કાવ્યાલકારકી ટિપ્પણી કરનેવાલે લિખતે હૈં કિ, પ્રાકૃત ભાષા પ્રથમ થી. તિસ્સેહિ સંસ્કૃત બનાઇ ગઇ હૈં. ઓર સંસ્કૃત યહ જો શખ્દ હૈ, સાે ભી યહી જ્ઞાપન કરતા હૈં કિ, અસંસ્કૃત શબ્દો કાે જળ સમારકે રચે, તિસકા નામ સંસ્કૃત હૈ.

प्राक्रतेति सकल जगज्जंतूनां व्याकरणादिमिरना हित संस्कारः सह जो वचनव्यापारः प्रकृतिः । तत्र भवं सैवं वा प्राकृतम् । ''आरिस वयणे सिद्धं देवाणं अद्धनागहा वाणी'' इत्यादिवचनाद्वाप्राक्पूर्वक्रतं प्राकृतं बालमहिला-दिषु बोधं सकलभाषा निबंधनभूतं वचनम्रुच्यते । मेघ निर्मुक जल मिवैक स्वरूपं १५

# तदेव च देशविशेषात् संस्कारकरणाच समासादित विशेषं सत् संस्कृताधुत्तर भेदानामोति । अतएव शास्त्रकृता प्राक्ठतमादौ निर्दिष्टं तदनुसंस्कृतादीनि । पाणि न्यादि व्याकरणोदित शद्धलक्षणेन सस्करणात् संस्कृतमुच्यते । इत्यादि ॥

ઇસ્સે ભી ચહી સિદ્ધ હેાતા હૈ કી, પ્રાકૃત ભાષા પ્રથમથી તિસ ભાષાકો સમારકે રચના કરનેસે વેદોકી સંસ્કૃત રચી ગઇ. ઔર જબ વેદોકી સંસ્કૃતકાે પિછલી વ્યાકરણોંસે માંજી, તબ શુદ્ધ સંસ્કૃત ઉત્પન્ન ભઇ. ઇસસે ચહ સિદ્ધ હુઆકી, વેદોકી સંસ્કૃતસે પહિલે પ્રાકૃત હાને ચાહિયે.

ઔર ગુજર્જર દેશીય મણિલાલ નભુભાઇ દિવેતી અપને રચે સિદ્ધાંત સાર ગ્રંથમેં લિખતે હૈં કિ '' ઇસ ઠિકાણે ભાષા શાસ્ત્રીયોંમે બહુત ભારી ઝગડા ચલતા હૈં. જખ, સંસ્કૃત-સુધરી ભાષા-ઐસા નામ પડા, તખ કિસમેં સે સુધારી યહુ માલુમ કરના ચાહિયે. પ્રાકૃતમેં સેં, લાક ભાષામેં સે સુધારી ઐસે કહાે તાે પ્રાકૃત પ્રાચીન ભાષા હાેગી, ઔર સંસ્કૃત કિસી કાળમેં સાર્થત્રિક ખાલાતી ભાષા નથી ઐસે મનના પડેગા. દુસરા મત ઐસા હૈ, કિ પ્રાકૃત ભાષા પ્રાચીન તાે ખરી, ઔર ઉસકે મિલાપવાળી વેદ ભાષામેં સેં નવીન ભાષા હુઇ સા સંસ્કૃત ; પરંતુ સંસ્કૃત સાર્થત્રિક ઉપયાગમેં નહિ આતીથી ઐસા નહિ. વિદ્વાના તથા ઉચ્ય વર્ગ કે લાક સંસ્કૃત હી બાલતે થે, ઔર નીચ લાક સ્ત્રી વર્ગ ઇત્યાદિ પ્રાસ્કૃત બાલતે થે. ઇસ ઉભય પક્ષ કે અનુયાયી અહાત હૈ ; પરંતુ જ્યાદા ખ્યાલ દુસરે પક્ષ તરક હૈ.

પ્રશ્ન ૧૧ મું —અહિંયાં આત્મારામજીએ ત્રણ દાખલે પ્રાકૃતમાંથી સંસ્કૃત જણાવ્યું, તેા પાતાના અભિપ્રાય શું જણાવે છે ? તે પણ જાણવું જોઇએ.

ઉત્તર—સાંભળાે–આત્મારામજી પાતે ચાલતા અધિકારમાં પાેતાના ગ્ર'થમાં લખે છે કે–

ઉપર જો વે લિખે હૈ, સાે, કિલનેહી ગ્રંથ ઔર અનુમાન દ્રારા •િખે હૈં. અબ જૈન મલકે પુસ્લકાતુસાર જો કથન હૈં સાે લિખતે હૈ. પ્રાકૃત ઔર સંસ્કૃત ચે દાેનાે ભાષા અનાદિ સિદ્ધ હૈ. તિનમેં પ્રાકૃત ભાષા તીન તરહકી હૈ. ૧ સમ સંસ્કૃત પ્રાકૃત, ૨ તજ્જા અર્થાત્ સંકૃત શબ્દોકોં પ્રાકૃત શબ્દોંકા નિર્દેશ કરણા, ઔર ૩ દેશી, અર્થાત્ પ્રાકૃત સંસ્કૃત વ્યા– કરણોસે જિસકી સિદ્ધિ ન હાેવે ; કિંતુ અનાદિ સિદ્ધ જો શબ્દ હૈ, તિનકાે દેશી પ્રાકૃત કહવે હૈ.-પરંતુ યહ નહિ સમઝના કિ, જો અનેક દેશાં કે શબ્દ એકત્ર કરણો. તિસકા નામ દેશી પ્રાકૃત હૈ– (ઇતિ તત્ત્વ નિર્ણયપ્રાદ.) આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે સૂત્રમાં અનેક દેશાના શબ્દ રહ્યા છે, અને અર્ધ માગધી ભાષામાં પણ સર્વ દેશની ભાષા આવે છે. અને આત્મા– રામજીએ પણ તેજ ગ્રંથમાં ''ચતુસ્ત્રિંશઃસ્ત'ભઃ" માં પાને ૬૩૫ મેં લખ્યુ છે કે–''અઠારહ દેશકી ભાષા એકત્ર મિલી હુઇ બાેલી જાતી હૈ, સાે અર્ધ માગધી ભાષા હૈ."

માટે સૂત્રની અર્ધ માગધી ભાષા છે એમ નિશ્ચય થાય છે. કારણકે સૂત્રમાં સર્વ દેશની ભાષા રહેલી છે.

### પ્રશ્ન ૧૨ મું -- ઉપરના લખાણનાે મૂળ હેતુ શું છે ?

ઉત્તર—ઉપરના લખાણના મૂળ હેતુ એમ નીકળે છે કે-કેટલાક વિદ્વાના મૂળ ભાષા સંસ્કૃત અને તેમાંથી પ્રાકૃત નીકળેલી માને છે. ત્યારે કેટલાક વિદ્વાના મૂળ ભાષા પ્રાકૃત અને તેમાંથી સંસ્કાર કરેલી સંસ્કૃત ભાષા માંને છે. ત્યારે કાેઇ કાેઇ વિદ્વાન બન્ને ભાષાને માન આપવા જેન સૂત્રોને બન્ને ભાષામાં માને છે, અને વળી અર્હ માગધી ભાષામાં પણ માને છે. માટે તેએા કયા નિર્ણય ઉપર આવેલા હાેય તે કાંઇ સમજાતું નથી.

પ્રશ્ન ૧૩ મું — શિષ્ય–જૈન સૂત્ર, કાેઇ માગધી ભાષામાં, કાેઇ અહ માગધી ભાષામાં તથા કાેઇ પ્રાકૃત ભાષામાં માનતા સાંભળ્યા છે. પણ સંસ્કૃત ભાષામાં જૈન સૂત્રા છે એમ બાેલનારા જાણ્યા નથી. તાે શું સંસ્કૃત ભાષામાં કાેઇ સૂત્ર માને છે ?

ઉત્તર—કેટલાક વિદ્વાના દહીં દ્રધમાં પગ રાખવાની પેઠે પાતાના વિકલ્પોના તર ગોને જાહેરાતમાં મૂકી પાતાના સૂત્રોને અપમાન થાય ત્યાં સુધીની હદ સૂચવે અને પાતાની પ'ડિતાઇને પ્રકાશમાં લાવે તે કેટલું શાચનીય છે ? કેમકે આત્મારામજી જેવા વિદ્વાનો તેજ ગ્રાંથના "પેલા સ્તાંભમાં" કહી ગયા છે કે-ચૌદ પૂર્વ પ્રથમ સ'સ્કૃતમાં રચ્યાં હતાં ને ત્યાર પછી દશ પૂર્વધારીએ પ્રાકૃતમાં સૂત્ર રચ્યાં, અને જૈનનાં સૂત્ર પ્રાકૃતમાં છે, એમ તેઓ કેટલેાક ડાળ કરી ગયા છે. પણ પાતે પાતાની ભાષાથીજ તથા તેમના મનાતા ગ્રાંથાથી વિરુદ્ધ પડે છે કે નહિ તેનું ભાન રહ્યું હાય એમ જણાતું નથી. કેમકે-કલ્યાણ મ'દિરના બનાવનારા સિદ્ધસેન દીવાકરે જ્યારે સૂત્રની ભાષાને બદલી સ'સ્કૃતમાં સૂત્ર રચવા આગ્રહ કર્યા, ત્યારે તેને શા માટે તિરસ્કાર કર્યો હશે ? કેમકે જ્યારે ચૌદ પૂર્વ સંસ્કૃતમાં પૂર્વે રચાયાં હતાં તા પછી આ વિદ્વાનને સૂત્ર સંસ્કૃતમાં રચતાં શું દેષ ઉત્પન્ન થયેા કે જેને ગચ્છ બહાર મૂકવામાં આવ્યા ? માટે જૈનનાં શાસ સંસ્કૃતમાં મૂળશ્રીજ નથી, એમ આત્મારામજીના પાેતાના બનાવેલા ગ્રાંથથી તથા બીજા કેટલાક પૂર્વાચાર્યોના ગ્રાંથાથી તથા મૂળ સૂત્ર ઉપરંથી સિદ્ધ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૪ મું—આત્મારામજીએ પાતાનાં બનાવેલા ગ્રાંથમાં શું કહ્યું છે ? તે પણ જાણવું જોઇએ.

ઉત્તર—સાંભળાે–આત્મારામજી કૃત ''તત્ત્વ નિર્ણયપ્રાસાદ" ગ્રાંથના પહેલા સ્તાંભને પાને ૯ મે કહે છે કે–જે અનાંત તીર્થ'કર અતીત કાળમેં હાે ગએ હૈ, આર જે અનાંત તીર્થ'કર આગામી કાળમેં હોવેંગે, તિન સર્વ'કે દ્વાદશાંગી રચનાકે તત્ત્વમેં કિંચિત્ માત્રભી આંતર નહિ ; કિંતુ પુરૂષ સ્ત્રિયોંકે નામ, ઔર ગદ્ય પદ્યાદિ રચના ઇત્યાદિમેં આંતર હૈ, શેષ તત્ત્વરૂપ એક સરીખા હૈ ; ઇસ વાસ્તે જો શ્રી મહાવીરજીકે સમયકી રચના શાસ્ત્રોંકી હૈ, સાેહી શ્રી ઝાષભદેવજીકે સમયમેંથી. ઇસ વાસ્તે જૈન મતકે પુસ્તક સર્વ મતોંકે પુસ્તકોંસે પુરાને સિદ્ધ હેાતે હૈ.

વળી પાને ૯ મે કહે છે કે–જેન મત કે સર્વ સ્ત્ર શ્રી મહાવીરજી સેહી પ્રચલિત હૂએ હૈ.

( એટલે જૈન મતના સર્વ સ્ત્ર શ્રી મહાવીર સ્વામીથી ચાલ્યા આવે છે એમ તેઓ સચવે છે. )

પાને ૮ મે-વળી કહે છે કે-અપને મતકે પુસ્તકોંકા જૈસા વૃત્તાંત વીતાથા, તૈસાહી લિખગએં, ઔર અપની કલ્પનાસેં કેઇ પાઠ ઉલટ પુલટ નહિ કીયા, સામહાનિશીથાદિ શસ્ત્રોમેં પ્રગટ દેખને મેં આતા હૈ.

દેખા આત્મારામજી એક વખત એમ કહે છે કે–ચૌદ પૂર્વ સંસ્કૃતમાં રચ્યા હતા, અને બીજી વખત એમ કહે છે કે–અન તા તીર્થ કરથીજ તથા મહાવીરદેવથીજીજ એ સૂત્ર ચાલ્યાં આવે છે. કેાઇ સૂત્ર પાડ ઉલટ પાલટ કર્યા વિના જેવી વૃત્તાંત હતા તેવાજ લખ્યા છે. એટલે જૈન મતના જે વર્તમાન પુસ્તક છે તે સર્વ મતના પુસ્તકથી પુરાણાં (જૂનાં) પુસ્તક છે એમ તેઓ સિદ્ધ કરી આપે છે.

પ્રક્ષ ૧૫ મું — જૈનનાં પુસ્તકો જ્યારે અસલથી ચાલ્યાં આવે છે ત્ય રે તે કઈ ભાષાના ? તે કાંઈ જણાવતા નથી. માટે તે વિષે શું સમજવું ?

ઉત્તર—તે તેા સ્વભાવેજ સમજી શકાય તેવું છે કે જ્યારે અન'તા તીર્વ'ંકરથી તથા મહાવીરદેવજીથી એજ પુસ્તક ચાલ્યાં આવે છે, એમ જ્યારે માનીશું ત્યારે તમામ તીર્થ'ંકરે '' આર્દ્ધ માગધી " ભાષાએ દ્વાદશાંગી પ્રરૂપણા કરી છે, એમ સૂત્ર પાઢ સાબીત કરી આપે છે. એમ અહ<sup>્</sup> માગધી ભાષા સિવાય બીજી ભાષામાં જૈનનાં સૂત્ર નથી. એમ કલ્પે પણુ કબુલ કર્યા વિના ચાલશે નહિ.

પ્રશ્ન ૧૬ મું—કદાપિ કોઇ જૈન સૂત્ર પ્રાકૃત ભાષામાં માને તેમાં શા વાંધા છે. ?

ઉત્તર—પ્રાકૃત ભાષામાં જૈન સૂત્ર માનીએ તેા તેમાં અનેક દોષ ઉત્પન્ન થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૭ મું—પ્રાકૃત ભાષામાં સૂત્ર માનવાથી વળી દેાષ ઉત્પન્ન થાય તેવું શું કારણ છે ?

ઉત્તર—સાંભળા–પ્રાકૃત ભાષામાં જૈન સૂત્ર દ્વાદશાંગી પ્રમુખ માનવાથી નીચેના દોષો ઉત્પન્ન થાય છે.

(૧) એક તેા એ કે પ્રાકૃત ભાષા દેશી ભાષા છે. (અને જૈન શાસ્ત્ર⊸જૈન સૂત્ર દેશી ભાષામાં નથી પણ સર્વ ભાષામાં છે. )

(૨) પ્રાકૃત ભાષાના બાેલવાવાળા મૂર્ખ લાેક અને સ્ત્રી વર્ગ કહેલ છે. ( જૈન સૂત્રાના પ્રકાશક મહાવિદ્વાન્ ગણધરાદિ આચાર્ય પ્રમુખ <sup>દ્વે</sup>. )

(૩) પ્રાકૃત ભાષા અનાદિ સિદ્ધ છે. ( આપણાં જૈનસૂત્ર તીર્થ'કર મહારાજ તથા ગણધર દેવથીજ પ્રગટ થાય છે અને તીર્થ'કર મહારાજ 'અર્દ્ધમાગધી' ભાષાએજ પ્રરૂપણા કરે છે, તે વાત સૂત્રચી સિદ્ધ છે. )

માટે જૈનધર્મનાં સૂત્ર પ્રાકૃત ભાષામાં નથી એમ ઉપરનાં કેટલાક લેખેાથી સાબીતી આવી મળે છે.

પ્રક્ષ ૧૮ મું---સંસ્કૃત–પ્રાકૃત-અને માગધી આ ત્રણ ભાષામાં પહેલી ભાષા કઇ હશે ?

ઉત્તર—કાેઈ કાેઇ વિદ્રાન સંસ્કૃત ભાષાને પહેલી કહે છે એટલે મૂળ ભાષા સંસ્કૃત માને છે. તેમ કાેઇ વિદ્રાન પ્રાકૃત ભાષા તેજ મૂળ ભાષા કહે ; તેમજ માગધી ભાષાને પણ કેટલાક વિદ્રાના મૂળ ભાષા કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ મું—કોઈ સંસ્કૃત ભાષાને યા કોઈ પ્રાકૃત ભાષાને પહેલી કહેનારાનું તાે વાંચવામાં આવ્યું છે પરંતુ માગધી ભાષાને પ**હે**લી ભાષા માનનારાે કયાે વર્ગ છે તે પણ જણાવશાે ? ઉત્તર—પ્રાહ્મણ મતવાળા સરસ્વતીના ઉપાસકો એમ કહે છે કે– જ્યારે સરસ્વતી બાળ વયમાં હતા ત્યારે માગધી ભાષા બાેલતા હતા, એટલે માગધી ભાષા તે બાળ ભાષા છે. અને સંસ્કૃત ભાષા તે પ્રૌઢ ભાષા છે. અને કેટલાક એમ પણ કહે છે કે મૂળ ભાષા તા અપબ્રંશ છે, કેમકે જે દેશમાં જે બીજકથી જે કુળમાં ઉત્પન્ન થયા હાેય તે કુળનાં બાળકાે તેના કુળની મૂળ ભાષાનેજ બાેલવા માંડે છે, એમ પણ કાેઈ વિદ્રાન્ કહે છે.

એમ લાષાના સંબંધમાં અનેક મતભેદ રહ્યા છે, અનેક ડાળ, અનેક ઝગડા ચાલે છે, તે તેા જ્ઞાની પુરૂષ વિના પાર પડે તેમ નથી. માટે ગમે તે મૂળ લાષા હેાય, તેનું કાંઇ આપણે પ્રયોજન નથી પરંતુ આપણે તાે સૂત્રની કઇ લાષા છે, તે પ્રકાશ કરવાની જરૂર છે. અને તેજ ભાષા માટે શાસ્ત્રના દાખલાથી નિર્ણય ઉપર આવવું, તેમજ સૂત્રના આધારથી સૂત્રની ભાષાના નિશ્ચિય કરવા, તેજ જૈનના અનુયાયીનું કર્ત્તવ્ય છે.

પ્રક્ષ ૨૦ મું—કોઈ એમ કહે કે-સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત એ બે ભાષા ઝષિને બેાલાવી પ્રશસ્ત કહી છે, એમ અનુયોગદ્વાર અને ઠાણાંગ સ્ત્રમાં કહ્યું છે, માટે સ્ત્ર પ્રષ્કૃત ભાષામાં છે, એમ સિદ્ધ થાય છે. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—જો તે બે ભાષાનેજ આપણે પ્રશસ્ત માનીશું તેા તીર્થ'કર મહારાજાએ અર્ધ માગધી ભાષાએ પરિષદ્ સમક્ષ પ્રરૂપણા કરી છે, તે ભાષાને આપણે પ્રશસ્ત સિવાય કઇ ભાષા કહીશું ? આ ગ'ભીર સવાલનેા ઉત્તર વગર આનાકાનીએ આપવા જેઇશે.

પ્રશ્ન ૨૧ મું— પૂર્વ પક્ષી–તીર્થ કર મહારાજની પ્રરૂપેલી ભાષા તે। પ્રશસ્તજ કહેવાય.

ઉત્તર—ઉત્તરપક્ષી કહે-તે ભાષા અહિંદાખલ નહિ કરવાનું શું કારણ ? તે તમારે જણાવવું જોઇશેજ.

પ્રક્ષ ૨૨ મું — પૂર્વપક્ષી–અમે આગળ જણાવી ગયા છીએ કે સંસ્કૃતમાંથી પ્રાકૃત, પ્રાકૃતમાંથી માગધી, અને માગધીમાંથી અર્દ્ધ માગધી ભાષા નીકળી છે, માટે અર્દ્ધ માગધીને પ્રાકૃત કહેવાને શું બાધક આવે ?

ઉત્તર—ત્યારે ગણધર મહારાજને શાે વાંધા આવ્યા કે તીથ<sup>ે</sup>કર મહારાજની પ્રરૂપેલી વાણીને પ્રાકૃત નહિ કહેતાં અર્દ્ધ માગધી ભાષા કહેવી પડી ? આપણે એવા મમત શા માટે પકડીએ કે સૂત્રની ભાષાને અર્ધ માગધી ભાષા નહિં કહેતાં પ્રાકૃત ભાષાનીજ પકડ કરીએ. જ્યારે આપણે એમ માનીએ કે-ગમે તે ભાષા કહેતાં બાધ નથી, તેા જેમ તીથ'કર મહારાજની પ્રરૂપેલી અર્દ્ધ માગધી ભાષા કષ્પુલ કરીએ છીએ તેમ સૂત્રની ભાષા પણ અર્દ્ધ માગધી છે એમ કહી નાખીએ એટલે બસ.

પ્રશ્ન ૨૩ મું—પૂર્વપક્ષી–તીર્થ'કરની વાણી અર્હ માગધીમાં છે, એવું તેા સિદ્ધાંતમાં છે, પણ કેાઇ સૂત્રમાં એવું નીકળતું નથી કે જૈન સૂત્ર અર્હ માગધી ભાષામાં છે ?

ઉત્તર—ત્યારે પ્રાકૃત ભાષામાં જૈન સૂત્ર છે એમ કહેા છેા તે કયા સૂત્રના આધરથી ?

પ્રશ્ન ૨૪ મું—પૂર્વપક્ષી–અનુયેાગદ્વારમાં તથા ઠાણાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે ઋષિને સંસ્કૃતને પ્રાકૃત એ બે ભાષા બાેલવી પ્રશસ્ત છે. એ આધારથી એમ માનીએ છીએ કે સૂત્ર પ્રાકૃત ભાષામાં હાેવાં જોઇએ.

ઉત્તર—એમ માનનારની સમજમાં તફાવત છે. કેમકે સૂત્રમાં ઉપર કહ્યા પ્રમાણે કહ્યું નથી. અને સૂત્રમાં જે પાઠ છે તેને৷ અર્થ પણ તે પ્રમાણે નથી.

પ્રક્ષ ૨૫ મું — પૂર્વપક્ષી–ખરેષ અર્થ શી રીતે છે તે કહેષ ?

€ત્તર—સાંભળેા–સૂત્ર પાઠ સુદ્ધાં. બા**બુવાળા છાપેલ અનુ**યોગદ્વાર પાને ૩૧૭ મે–કહ્યું છે કે–**गા**थા–

# संकया पायया चेव, भणिईओ होति दोणि वाः सरमंडलंमि गिज्जंते, पसत्था इसि भासिआ. ॥ १ ॥

અર્થ — ભાષા પાને ૩૨૦ મે–સંકયા–શ્લાેક એક સંસ્કૃત, બીજા પ્રાકૃત એ ભણતિ કહેતાં–ભાષા શ્રી તીર્થ કર, ગણધરે કહી, સ્વર મંડલ કહેતાં–ષડજાદિક સ્વર સમૂહે ગાઇ, તાનને વિષે પસંત્થા ભલી શ્રી મહા ઋષિની ભાષી.

અહીં ઝાષિને ઉપરની બે ભાષા બાેલવી, એવાે અધિકાર નથી. પરંતુ સાત સ્વરના અનેક ભેઢ બતાવ્યા છે. તેમાં તીર્થ કર ગણધરે સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત એ બે ભાષા સ્વર સમૂહે ગીત (ગાવા) તાનને વિષે પ્રશસ્ત કહી છે. અર્દ્ધ માગધી ભાષા, જૈન સિદ્ધાંત (ધર્મ પુસ્તક) સિવાય બીજે

નહિ વપરાવાના હેતુથી તથા સ્વરશાસ્ત્ર લૌકિક પક્ષને લઇને પાપ શાસ્ત્રમાં ગણ્યાં છે, ઇત્યાદિક કરણેાથી અહૈ માગધી ભાષા સ્વર મંડળમાં દાખલ કરેલ નથી. પ્રશ્ન ૨૬ મું—પૂર્વપક્ષી-ત્યારે છે ભાષા પ્રશસ્ત કેમ કહી ? ઉત્તર—તે બે ભાષા લૌકિક પક્ષે મધુરી હેાવાને લીધે એટલે પ્રગટ પશે સમજાવેથી દુનિયાએ ભલી માની, માટે ભગવંતે પ્રશસ્ત કહી. (એટલે ભલી કહી.) જેમ ઠાણાંગઠાણે ૪ થે–ગેાશાળાના ચાર પ્રકારના તપ પ્રશસ્ત કહ્યો છે, તેમ સંસ્કૃત ને પ્રાકૃત અન્ને ભાષા પ્રશસ્ત જાણવી. તેથી સૂત્રની ભાષા પ્રાકૃત છે એમ સિદ્ધ થાતું નથી. સૂત્રની ભાષા અને અન્ય ભાષાના પટંતરા તા શાસ્ત્રથીજ જણાઇ આવે છે.

પ્રશ્ન ૨૭ સું—પ્રાકૃત ભાષા સૂત્રની નથી–એટલે સૂત્ર પ્રાકૃત ભાષામાં નથી એમ સૂત્રથી સાબીત કેવી રીતે થાય છે ?

ઉત્તર—સૂત્રની ભાષા તેા આત્માને હિંતકારી કલ્યાણકારી સૂત્રમાં કહી છે તેમ પ્રાકૃતાદિ ભાષા કહી નથી.?

પ્રશ્ન ૨૮ મું — એવેા કાેઈ દાખલાે છે કે–સૂત્ર સિવાય પ્રાકૃતાદિ ભાષા હિતકારી નથી.

ઉત્તર—સાંભળા–આણવાળા છાપેલ ઉત્તરાધ્યયન અધ્યયન ૬ ઠ્ઠે ગાથા ૧૧ મીના પહેલા પદમાં કહ્યું છે કે—

नचिता तायए भासा, તેના માટે પાને ૨૨૧મે ટીકામાં કહે છે કે-

# प्राक्तत संस्कृताद्यापट् भाषा अथवा अन्याअपि देश विशेषात् नाना रूपा भाषा वा पापेभ्यो दुःखेभ्यो न त्रायन्तें न रक्षन्ते

પ્રાકૃત સંસ્કૃત આદિ ષડ્ ભાષા અથવા બીજી પણ અનેક પ્રકારની દેશ ભાષા તે આ જીવને પાપ થકી–દુઃખ થકી મૂકાવા–રક્ષણ કરવા સમર્થ નથી, એમ કહ્યું છે. અને સૂત્રની ભાષા બાલતાં ઘણાં કર્મની નિર્જરા થાય છે એમ સૂત્રમાં કહેલ છે. માટે પ્રાકૃત ભાષાથી (એટલે છએ ભાષાથી) સૂત્રની ભાંષા બીજ ઠરે છે.

પ્રશ્ન ૨૯ મું—સૂત્રની ભાષા કઇ છે ? અને તે ભાષાથી એટલે સૂત્રની ભાષાથી કેવા પ્રકારના લાભ થાય છે ? તે પણ જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળા–ભગવતીજી સૂત્રના બીજા શતકના પાંચમે ઉદ્દેશે કહ્યું છે કે—''**सवणे नाणे य विनाणे**,'' ઇત્યાદિ–એટલે સિદ્ધાંત વચનનુ શ્રવણ કરવાથી અર્થાત્ સિદ્ધાંત વચન સાંભળવાથી જ્ઞાનાદિ દશ બાેલની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને છેવટે માેક્ષ ફળની પ્રાપ્તિ પગ કહી છે. વળી ભગવતીજી શતક ૧ લે–ઉદ્દેશે ૭ મે–કહ્યું છે કે–

एगमवि आरियवयणं सुवणयं सोचा धम्मकामए पुण्णकामए मोक्ख-काभए सम्गकामए

એક પણ આર્ય વચન સાંભળવેથી તે જીવ ધર્મનો કામી, પુષ્યને કામી, માેક્ષના કામી, અને સ્વર્ગ'ના કામી થાય છે. એવાં મહા ફળદાયક આર્ય વચન ( સૂત્ર વચન ) ભગવ'તે કહ્યાં છે.

પ્રશ્ન ૩૦ સું —જ્યારે આર્ય એવાં સૂત્ર વચન સાંભળવાથી મહા લાભ કહ્યો તેા તેના અભ્યાસ કરવાથી સૂત્ર ભણવાથી શાે લાભ થાય ?

ઉત્તર—સાંભળેા–ઉત્તરાધ્યયન અધ્યયન ૨૮ મે–ગાથા ૨૧ મી–તેમાં કહ્યું છે કે ગાથા—

# जोसुत्त महि ऊंत्तो, सुएण उगाहइउ सम्मत्तं ; अंगेण बाहिरेण व. सोसुत्तरूईत्ति नायव्वो । २१

અર્થ:---ભગવંત કહે છે હે ગૌતમ ! જેને સૂત્રની રૂચિ છે એટલે સૂત્રના રૂચિવંત તે અંગ ઉપાંગાદિ સૂત્ર ભણે અને તેવાં સૂત્ર ભણવે સમક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે.

પ્રક્ષ ૩૧ મું—સૂત્ર ભણુવાથી સમકિતની પ્રાપ્તિ ઉપરાંત કાંઇ લાભ થાય ખરા ?

ઉત્તર—સ્ત્રત્રના ભણુવાવાળાને પાંચ પ્રકારે અભ્યાસ કરતાં સઝાય કહી છે. જીુઓ ઉત્તરાધ્યયન અધ્યયન ૩૦ મું−ગાથા ૩૪ મી.

### वायणा पुच्छणा चेव, तहेव परियदृणा;

अणुप्पेहा धम्मकहा, सझाउ पंचहा भवे ॥ ३४ ॥

અર્થ:-સૂત્રની વાંચણી લેવી, પ્રક્ષ પૂછવા, તેમજ વાર વાર પર્યટન કરવું-ગણવું, અર્થની ચિંત્વણા કરવી, ધર્મકથા કરવી, એ પાંચ પ્રકારની સુઝાય કરવી કહી.

પ્રશ્ન ઉર મું—સૂત્રની સઝાય કરવાથી શાે લાભ થાય ?

ઉત્તર—ઉપર કહેલ પાંચે પ્રકારની સઝાય કરવાવાળાને બાર પ્રકાર માંહેલાે દશમાે અભ્યંતર તપ કહ્યાે છે અને સૂત્રની સઝાય કરવાથી શિઘ સર્વ સંસારથી મુક્ત થાવું કહ્યું છે.

વળી ઉત્તરાધ્યયનના ૨૬ મા અધ્યયનની ૧૦મી ગાથામાં કહ્યું છે કે-सझाए वा निउत्तेणं, सव्यदुक्स विमोक्खणं. સઝાયને વિષે આત્માને જોડનારા સર્વ દુઃખ ઘકી મુક્ત થાય છે. તથા ગાથા ૨૧ મી માં કહ્યું છે કે–

<sup>ઉ</sup>त्तर—-ઓગણત્રીશમાં અધ્યયનમાં એમ કહ્યું છે કે-सझाएणं नाणावरणिज्जं कम्मं खवेई. સઝાય કરતા ज्ञानावरखीय કમ્મ<sup>°</sup> ખપાવે.(બેલ ૧૮ મેા. )

પ્રશ્ન ૩૪ મું—સઝાય તે৷ પાંચ પ્રકારે કહેલ છે તેમાં પહેલે৷ બાેલ વાંચનાના કહ્યો છે તાે વાંચનાથી શાે લાભ થાય ?

# <sup>ઉत्तर—</sup>वायणाएणं निज्जरं जणयई सुयस्स अणासायणयाए वट्टई सुयस्सय अणासायणा वट्टमाणे तित्थधभ्मं अवलंबई तित्थधम्मं अवलंबमाणे महानिज्जरे महापज्जवसाणे भवई.—

સૂત્રની વાંચણા લેતાં-અને દેતાં નિર્જરા ઉપરાજે, શ્રુતજ્ઞાનની આશાતના ટાળે, સૂત્રની આશાતના ટાળતાં તીર્થ`કરના ધર્મ અવલ બે, તીર્થ`કરના ધર્મના આશ્રય લેતાં અવલ બતાં માેઠી નિર્જરા મુક્તિ ગમન– રૂપ હોય. (બાલ ૧૯ માે.)

પ્રશ્ન ૩૫ મું—પ્રશ્નાદિક પૂછતાં શે৷ ગુણ ઉત્પન્ન થાય ?

<sup>ઉत्तर—</sup>पडिपुच्छणयोएणं सुतत्थ तदुभयाई विसोहेई,कंखामोह-णिज्जं कम्मं वोच्छिदई.

વારંવાર પ્રશ્નાદિ પૂછતાં સૂત્ર અને અર્થ બન્ને વાનાં નિર્મળ કરે, સંશય રૂપ મિથ્યાત્વ માહનીય કર્મ છેદે. ( બાેલ ૨૦ માે. )

પ્રશ્ન ૩૬ મું — સૂત્રનું પર્યંટન કરવાથી વારંવાર ફેરવવાથી શે৷ ગુણ ઉત્પન્ન થાય ?

<sup>ઉत्तर—</sup>परियट्टणयाए तिंजणाइं जणयइ वंजणलद्धिं च उष्पाएई सूत्रने पर्यटन ४२तां-हरी हरी-वार'वार गणुतां अक्षर पम्मे, तथा अक्षरनी बण्धि पामे. (जेाब २१ मे।)

પ્રશ્ન ૩૭ મું—સૂત્રની ચિંતવણા કરતાં શું ગુણ ઉપરાજે ?

<sup>७त्तर---</sup>अणुप्पेहाएणं आउय वज्जाओ सत्त कम्मप्पगडीओ धणिय-बंधण वंधाओ सिढिलवंधण वंधाओ पकरेइ दिइकालठिईयाओ रहस्सकालठिई- याओ पकरेइ.तिव्वाणुभावाओ मंदाणुभावाओ पकरेइ, बहुपयेसग्गाओ अप्प-पएसग्गाओ पकरेई, आउयंकम्मं सिय बंधई सिय नोबंधई, सायावेयणिज्जं चणं कम्मं भुज्जो सुज्जो उवचिणाई, अणाइयंचणंअणवदग्गं दींइमद्ध चाउरंत संसारकंतारं खिप्पामेव वीतीवयई.

અર્થઃ—સૂત્ર અર્થ ચિંતવતાં આયુખ્ય વર્જીને સાત કર્મની પ્રકૃતિ આકરે બંધને બાંધી હોય, તે શિથિલ બંધન બંધ કરે, દીર્ઘ કાળની સ્થિતિ હોય તે અલ્પ કાળની સ્થિતિ કરે, તીવ ભાવ છે, તે મંદ ભાવ કરે, ઘણા પ્રદેશ હાેય તે અલ્પ પ્રદેશ કરે, યાઉખું કર્મ કદાચિત્ ખાંધે કદાચિત્ ન બાંધે, શાતા વેદનીય કર્મ વારંવાર બાધે, જે કાળની આદિ અંત નથી એવા ચાર ગતિ રૂપ સંસાર અટવીને તે શીઘ્ર ઉદ્વાધ. એર્થાત્ જેની આદિ અંત નથી એવા ચાર ગતિ રૂપ સંસાર અટવીને ા માર્ગ તેને શીઘ પાર પામે, એટલે થાેડી મુદ્દતમાં મોક્ષ ફળ મળે ( બાલ રર મા.)

પ્રશ્ન ૩૮ મું — ધર્મકથા કરતા થકાે જીવ શું કળ ઉપરાજે ?

<sup>ઉत्तर—</sup>धम्मकहाएणं निज्जरं जणयइ धम्मकहाएणं पवयणं पभावेइ, पवयणपभावेणं जीवे आगमेसस्स भइत्ताए कम्मंनिबंधइ.

ધર્મ કથા કહેતાં જીવ નિર્જરા કરે-કર્મનાે ક્ષય કરે, ધર્મ કથા કહે સિદ્ધાંત પ્રગટ કરે-સિદ્ધાંતનાે પ્રભાવ વધારે, સિદ્ધાંત દીપાવતાં જીવ આવતે ભવે-આવતા કાળને માટે શુભ કર્મ ઉપરાજે-આંઘે. (બાેલ ૨૩ માે ) પ્રશ્ન ૩૯ સં---સત્રની આરાધના કરવાથી શું ફળ થાય ?

<sup>®</sup>त्तर-**सुयस्स आराहणाए अन्नाणं खवेई नय संकिलिस्सइ**. श्रुत व्या राधतां अज्ञानपछ्ंटाले, संड**देश (म**क्षीन) प्रखाम न थाय. (लेख २४ मे।)

ઇત્યાદિ મહ્રાકળ કહ્યાં તે અરિહાત ભગવાતના પ્રરૂપેલા અર્દ્ધ માગધી ભાષાએ અર્થ રૂપે દ્વાદશાંગી વાણી આદિ સૂત્ર જે ગણધર મહારાજે તેજ સૂત્ર, તેજ ભાષાએ, તેજ અર્થને ગુાંથણામાં લીધેલા, જે હાલ વતે છે તેજ સૂત્રની સઝાય આદિ કરવાનાં ફળ કહ્યાં છે.

આ ઉપરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે–સંસ્કૃત પ્રાકૃત આદિ ભાષાએ৷ આત્માને કલ્યાણકારી નથી. આત્માને કલ્યાણકારી તેા સૂત્રનીજ ભાષા કહી, માટે તે ભાષા બીજી નહિ પણ અર્દ્ધ માગધી તેજ છે—અને તે વિષે શ્રી નંદીજી સૂત્ર તથા ઉવવાયજી તથા સમવાયાંગજી વગેરે સૂત્ર સારો ખુલાસા આપે છે. પ્રશ્ન ૪૦ મું—આ વિષે નદીજી સૂત્ર શું જણાવે છે ? ઉત્તર—સાંભળા–નંદીજી સૂત્રનાે સૂત્ર પાડઃ—

से किंतं सम्मसुयं सम्मसुयं जं इमं अरिइंतेहिं भगवंतेहिं उप्पणणाणदं-सणधरेहिं-जाव सव्वणूहिं सव्वदरसीहिं पणियंदुवालस्संगं गणीपिंडगं तं जहा आयारो सुयगमो ठाणं जाव दिठिवाउय.-इच्चेएयं दुवालसंगं गणिपिंडगं तं जहा आयारो सुयगडो ठाणंजाव दिठिवाउयंइच्चेइयं दुवालसंगं गणीपिडगं तिए-काले अणंता जीवा आणाए विराहित्ता चाउरंत संसारकंतारं अणुपरयिर्ट्रिस ३ ( इम त्रण काल )-इच्चेइयं दुवालस्संगं गणिपिंडगं तीएकाले अणंता जीवा आणाए आराहित्ता चाउरंत संसारकंतारं विइवइसु. ३

( એમ ત્રણે આલાવા કહેવા ) ઇતિ નંદી સૂત્રં.

અર્થ:-- જંબુ અણુગાર સુધર્મ ગણધર પ્રત્યે કહે ! હવે કિશું તે સમ્યક્ શ્રુત ? ગુરૂ બાલ્યા--- સમ્યક્ શ્રુત તે, જે, એ, અરિહિત ભગવંત જેને ઉપજ્યું છે કેવળ જ્ઞાન, કેવળ દર્શાનના ધારણહાર, યાવત્ સર્વ પદાર્થના જાણ, સર્વ પદાર્થના દેખણુહાર એવે તીર્થ કરે પ્રરૂપ્યા, બાર અંગ આચાર્યને પેટી સમાન, તે, એ, આચારાંગ, સૂયંગડાંગ, ઠાણાંગ, યાવત્ દષ્ટિવાદ, એ બાર અંગ તે આચ ર્યંની પેટી સરખા-તેને અતીત કાળે અનંતા જવ આજ્ઞાવિરાધીને ચતુર્ગતિ સંસાર અટવી પ્રત્યે પરિભ્રમણ કરતા હવા. એમ વર્તમાનકાળે સંખ્યાતા જવ આજ્ઞા ખંડી વિરાધક પદ પામી, ચાર ગતિ સંસાર રૂપ અટવીમાં પરિભ્રમણ કરે છે, તેમજ આવતે કાળે અનંતા જીવ ચારૂ બ્રમણ કરશે. અને એ બારે અંગ આરાધી ગયા કાળે અનંતા જીવ ચતુર્ગતિ સંસારને પાર પામ્યા-વર્ત્તમાન કાળે સંખ્યાતા જીવ આજ્ઞા આરાધી ચતુર્ગતિ સંસાર અટવી ઊદ્ધ છે છે-એમ આગામી કાળે અનંતા જીવ દ્વાદશાંગી રૂપ જીનાજ્ઞા આરાધી ચારે ગતિ સંસાર રૂપ અટવી પ્રત્યે ઉલ્લાંઘરો એમ નંદીજી સૂત્રમાં કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૪૧ મું—ઉવવાઈ સૂત્રમાં શું કહ્યું છે ?

ઉત્તર---શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં શ્રી તીર્થ'કર મહારાજની પ્રરૂપેલી વાણી જે દ્વાદશાંગી રૂપ તે કઈ ભાષામાં છે તેનેા ખુલાસાે શ્રી ઉવવર્ઇ સૂત્રમાં જણાવ્યા છે કે–સૂત્ર પાઠઃ---

सब्ववखर संणिवाईयाए पुण रत्ताए सब्व भासाणुगामिणीए सरस्सईए जोयण णीद्दारिणा सरिणं अद्धमाराद्दाए भासाए भासंति अरिदा धम्मंपरिकद्देइ तेसि सब्वेसि आयरियं मणायरियाणं अगिलाए धम्मं माइक्खइ सा वियणं अद्ध– मागहा भासा तेसिं सब्वेसिं आयरिय मणायरियाणं अप्पणो स भासाए परिणा-मेणं परिणमंति.

અર્થ'ઃ—સર્વ અક્ષરની સંધિ ચથાયોગ્ય મેળવીને, સંપૂર્ણુ રાગે કરીને, સર્વ ભાષાને મળતી, ઘણી મીઠી એવી વાણીએ યોજન પ્રમાણે સંભળાય એવે સ્વરે, અર્દ્ધ માગધી ભાષાએ પરમેશ્વરે ધર્મ'કઘા કહી (ભાષણુ કર્યું') તે અર્દ્ધ માગધી ભાષા આર્ય અનાર્ય પોતપોતાની ભાષામાં સમજ્યા. અને છેવટે ઘણા જીવોને મહાફળની પ્રાત્પિ થઈ.

પ્રશ્ન ૪૨ મું—શ્રી સમવાયાંગજી સ્ત્રમાં શું કહ્યું છે ? ઉત્તર—સાંભળા–શ્રી સમવાયાંગસ્ત્રમાં ચાેત્રીશ અતિશય અધિકારે ૨૨–૨૩ મા અતીશયમાં કહ્યું છે કે–મૂળ પાડ—

भगवं चणं अद्भागहाए भासाए धम्म माइख्खइ २२-सा वियणं अद्भागहा भासा भासिज्जमाणी तेसिं सब्वेसिं आयरिय मणायरियाणं दुप्पय चउप्पय भिय पख्खि सरिसिवाणं अप्पप्पणो हिय सिवस्रह देसभासत्ताए परिणमइ ॥ २३॥

अथ टीका— अद्भागही एत्ति । प्राक्ठतादीनां वणां भाषाविशेषाणां मध्ये या मागधा नाम भाषा रसौल शौ मागध्या मित्यादि लक्षणवती असमा-श्रित स्वकीय समग्र लक्षणार्द्धमागधा त्युच्यते ॥ तथा धर्मारूयाति तस्याएवाति कोमलत्वादि द्वाविशः भासिज्जमाणीत्ति भगवता भिद्धायमाना आयरियम-णायरियाणं आर्यानायंदेशोत्पन्नानां द्विपदा मनुष्या श्रतुएपदा गवादयः मृगा आटव्याः पशवा ग्राम्याः पश्चिणः प्रतीताः सरीस्टपः उरपरिसर्पाः भू नपरिस-प्राश्वति तेषां किमात्मन अनात्यनः आत्मीयया आत्मीययेत्यर्थ भाषा तया भाषाभावेन पारिणामितीति संबंधः कि भूतासौ भाषयेत्याहः हितम-भ्युदयः शिवं मोक्षः श्चतं श्रवण कात्मोद्धवानं ददातीति हितशिवसुखदंति वयोविंशः ॥ २ २॥ २ ३॥ ४ति टीक्षायां---

એ પ્રમાણે મૂળ પાઠ તથા ટીકામાં કહેલ છે.

પ્રશ્ન ૪૩ મું—શિષ્ય-આપે મૂળ પાઠ તથા દીકાથી જણાવ્યું પણ તેમાં તેા સમજનારા સમજે પણ મારા જેવા થાેડી ખુદ્ધિવાળા કેવી રીતે સમજી શકે ? માટે અમે સમજી શકીએ તેવી રીતે જણાવશેા.

ઉત્તર—સાંભળેા–ભાવાર્થઃ—શ્રી તીર્થ'કર ભગવ'ત અર્દ્ધ માગધી ભાષા એ ધર્મ પ્રરૂપે છે. તે અર્દ્ધ માગધી ભાષા પ્રાકૃત આદિ ષડ ભાષા સહિત એવી અર્હ માગધી ભાષાએ અધિકતર પ્રકાશ કરતા થકા આર્ય, અનાર્ય, મ્લેચ્છ આદિ બે પગવાળા વર્ગ ને પ્રકાશ કરે છે, અર્થાત્ મનુષ્ય વર્ગ તમામ પોતપોતાની ભાષામાં સમજી શકે છે. તેમજ મૃગ વગેરે અટવીમાં રહેનારા ચાર પગવાળા સિંહ, બ્યાઘ્ર, ગેાશૃંગાળાદિ, તથા પક્ષી વર્ગ, તથા ઉરપર સપ્પ, ભુજપર અર્થાત્ નકુલ આદિ વર્ગ: સર્વ સમજ શકે છે. આપ આપણી વાણીમાં સૂક્ષ્મ બુદ્ધિએ કરી સમજણ શક્તિમાં પ્રકાશ કરે છે. એવી અર્દ્ધ માગધી ભાષાએ ભગવ તની વાણી આરાધક પદને દેનારી, મેક્ષ ફળને શીઘ્ર આપનારી થાય છે–અર્થાત્ આત્માને પરમ હિત ભણી કલ્યાણુકારી થાય છે. ૨૨–ા૨૩૫–ઇતિ સમવાયાંગ સૂત્ર ॥

માટે ભગવ તે પ્રરૂપેલાં જે દ્વાદશાંગી સૂત્ર તેજ ગણધર મહારાજે ગુ'થ્યાં છે. તેજ સૂત્રને '' समस्रत '' ન'દીજીમાં કહેલ છે.—

### इचेइयं दुवालस्संगं मणिपिंडगं चउदस्स पुव्विस्स समसुयं.

એ ઉપરથી જણાય છે કે ગણધર મહારાજના રચેલાં સૂત્ર અર્દ્ધ માગધી ભાષામાં છે. નિઃસંદેહઃ—

પ્રશ્ન ૪૪ મું—શિષ્ય–અહેા મહારાજ ! ભાષાના સંખંધમાં અનેક મતભેદ જોવામાં આવે છે, પરંતુ આપ કૃપા કરી પ્રથમ તેા ભાષા કેટલા પ્રકારની અને કેવા સ્વરૂપની ને કેટલી અને કેવા પ્રકારે માનવી વગેરેનું સ્વરૂપ કહી અતાવશા ?

ઉત્તર—ગુરૂ- હે ભાઇ ! ભાષા સંબંધીની વ્યાખ્યા ઘણીજ કઠીન છે, અને તેનું સ્વરૂપ સમજવું આકરૂં છે, તાેપણુ તે સંબંધે કેટલીક વાત પૂર્વે કહેવામાં આવી ગઇ છે. અને કેટલીક વાત વિશેષ જાણવા જેવી હોય તે પણ જણાવવી જોઈએ, માટે તે વાત કહેવાની જરૂર જણાવાથી મારા જાણ-વામાં જેટલી વાત આવી છે તેટલી તને કહી અતાવું તે સાંભળ—

'' જૈન હિતેચ્છુ '' પુસ્તક ૬ ઠું –અંક ૪ શામાં–આઠ પ્રકારની ભાષા મૂકી છે, તેમાં છ પ્રકારની ભાષા સૂત્રમાં કહી તે કહી છે અને તે ઉપરાંત સમ સંસ્કૃત, અને અર્દ્ધ માગધી એ બે ભાષા ભેળવી ૮ પ્રકાર ભાષાના કહ્યા છે.

તથા ગુજરાત શાળા પત્ર ફેથ્રુઆરી ૧૯૦૬માં-વાગ્બ્યાપાર–(પૃષ્ટ ૪૨માં)–મહાસાંસ્કૃત, ને અતિ પ્રાકૃત, એ બે ભાષા પણ કહી છે. તે જેતાં ૧૦ ભાષા થઇ. ને પ્રશ્નવ્યાકરણસૂત્રમાં બાર પ્રકારની ભાષા પણ કહી છે. તે તમામ ભાષાનું સ્વરૂપ જાણવું જોઇએ.

તેમાં સંસ્કૃત ભાષાના ત્રણ પ્રકાર કહ્યા. સંસ્કૃત, સમસંસ્કૃત ને મહાસંસ્કૃત.

પ્રાકૃતના બે ભેદ, પ્રાકૃત ને અતિપ્રાકૃત.

માગધીના પણ બે ભેદ, માગધી અને અર્દ્ધમાગધી.

એટલી ભાષાનું સ્વરૂપ અવશ્ય જાણવું જોઇએ.

પ્રશ્ન ૪૫ મું—શિષ્ય~સંસ્કૃતના ત્રણુ પ્રકાર શી રીતે સમજવા ?

ઉત્તર—સાંભળેા–સંસ્કૃત ભાષાના ભાગવતાદિ ૧૮ પુરાણ, કાવ્ય, કેાષ વગેરે ઘણાં શાસ્ત્ર સંસ્કૃતમાં છે. કે જેની ટીકા વિના સમજવું મુશ્કેલ પડે છે–સમસંસ્કૃત તે સંસ્કૃતમાં પ્રાકૃત ભળવાથી સરલપણે સમજાય તેવા ગદ્ય પદ્ય અને મહાસંસ્કૃત તે વેદ્દનું સંસ્કૃત કહેલ છે તે સમજવું ઘણુંજ કઠીન હેાય છે.

પ્રશ્ન ૪૬ મું—પ્રાકૃત ભાષાના બે ભેદ શી રીતે છે ?

ઉત્તર—પ્રાકૃત ભાષા તેના એ પ્રકાર છે. જૈન સૂત્ર વિના એટલે તીર્થ કરના ભાંખેલા અર્થના સમાવેશ વિના તેવીજ ભાષામાં કાેઇ આચાયે<sup>°</sup> ગઘપઘમાં બનાવેલા ગ્રાંથ તેને પ્રાકૃત ભાષા માને છે.–અતિ પ્રાકૃત તે ચાલુ દેશ ભાષા–જેવી કે હિંદુસ્તાની, ગુજરાતી, મરાડી વગેરે કહી છે, અને કેટલાક શુંહ ગુજરાતી ભાષાને પણુ પ્રાકૃત ભાષા કહે છે.

અન્યમતનાં શાસ્ત્ર જે યાગ્નવલ્કય સ્મૃતિ મિતાક્ષરા ટીકામાં જે <sup>શ્</sup>લાેક છેતે સાંસ્કૃત મૂળ લખેલ છે, અને નીચે અર્થ છે તે પ્રાકૃત મૂળ લખેલ છે.

ધર્મસિંધુ ગુજરાતી ભાષાંતરની પ્રસ્તાવના પાને ૧-૩–જે ગુજરાતી ભાષાંતરને પ્રાકૃત કહેલ છે. (ગ્રંથનું નામ દરેક પાને મથાળે ધર્માસિંધુઃ પ્રાકૃત ભાષાંતર સહિત ) એ પ્રમાણે કહેલ છે.

મહાભારત ( અઢારે પર્વ ) ગુજરાતી ભાષામાં રચેલું છે તેમાં આદિપર્વમાં ગાથા ૫ મીથી નીચે પ્રમાણે લખેલ છે.

મહાભારત ઉપરથી લઈ, સારસાર નિરાધાર;

પ્રાકૃત ભાષામાંહી રચું છું, પદ્યથકી વિસ્તાર. ૧

| પ્રભુના ગુણુ પ્રાકૃત ભાષામાં,   | લખે <b>લ</b> ા પણ સંભળાય; |   |
|---------------------------------|---------------------------|---|
| જ્યમ ધી શુદ્રતણા ઘરનું,         | પણ પ્રાહ્મણથી ખવાય.       | ર |
| પ્રભુના પદને પ્રાકૃત સમજે,      | તે તેા નરકે જાય;          |   |
| તે માટે શ્રાેતા સાંભળવી,        | શ્રી હરીની લીલાય.         | 3 |
| with march that Quantum for the | Sec. and the sec.         |   |

વળી સહજાન દની શિક્ષાપત્રીમાં શ્લેષ્ક ૬૫મેં કહ્યું છે કે–

## संस्कृत प्राकृत ग्रंथा, भ्यासश्वापि यथा मति;

વિષ્ણુમતમાં જૈન શાસની શૈલીનાં શાસ્ત્ર વપરાતાં નથી, એ ઉપરથી એમ જણાય છે કે સંસ્કૃત પ્રાકૃત ગ્રંથનેા અભ્યાસ કરવા સહબન'દજીએ તેમની શિક્ષાપત્રીમાં છૂટ આપી છે તે પ્રાકૃત ગ્રંથ ગુજરાતી દેશી ભાષા માટેજ છે એમ જણાય છે.

ઉપરના તમામ દાખલા ઉપરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે શુદ્ધ ગુજ− રાતી ભાષાને પણ પ્રાકૃત ભાષા કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૪૭ મું — શિષ્ય–માગધી ભાષાના બે પ્રકાર શી રીતે ?

ઉત્તર—માગધી ભાષા તે બૌદ્ધધર્મનાં શાસ્ત્ર માગધી ભાષામાં છે. અર્દ્ધ માગધી ભાષા તે–જૈન સૂત્ર અર્દ્ધ માગધી ભાષામાં છે, જેની અંદર તીર્થ કર મહારાજની અર્થરૂપે પ્રરૂપેલી વાણીનાે સમાવેશ ગણુધર મહારાજે કરી ગઘપઘમાં ગુંથણુા કરી છે તે.

પ્રક્ષ ૪૮ મું —શિષ્ય—પ્રશ્નવ્યાકરણમાં બાર પ્રકારની ભાષા શી રીતે કહી છે ?

ઉત્તર—સાંભળેા-છાપેલા બાબૂવાળા–પ્રક્ષવ્યાકરણ પાને ૩૮૨ મેં સ્ત્રપાઠ.–

दुवालस विद्वाय होइ भासा, वयणंपिय होइ सोल्स विहं एवं अरहंत मणुणायं समाक्खियं सजएण कालंमिय वत्तव्वं.

અથ ટીકા--द्वादशविधा भवति भाषा तथा च प्राकृत संस्कृत भाषा, मागध पिशाच सरसेनी च ; षष्टोत्र भूरि भेदो देशविशेषादव्रश्रंश: १ इयमेव पट्विधा भाषा गद्यपद्यभेदेन मिद्यमाना द्वादशघा भवतीति.

તદન તર ઇહાં સાેળ પ્રકારનાં લચન કહીને કહ્યું કે:---

अर्हेदनुज्ञातं समीक्षितं बुध्द्वापर्याकोचितं संयतेन संयमवंता काळे चाव-सरे वक्तव्यं इती टीका :— અધઃ ભાષા–ભાષાના બારહ ભેદ જાણવા, વચન પુણુ ઢાઇ સોળે પ્રકારે જાણવાે એણી પરે તીર્થ'કરે અનુજ્ઞા ઠીધી છે. આલેાચીને ચારિત્રીયાે અવસરે બાેલવાે.

પ્રશ્ન ૪૯ સું—શિષ્ય–આ ઉપરના પાઠ ઉપરથી કોઈ એમ કહે કે– માગધી ભાષા સુનિને ઉત્સર્ગ માર્ગે બાેલવા ચાલી નથી તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એમ કોઇ બાેલે તેના જવાબમાં એટલુંજ કહેવું બસ છે કે– તમાેએ સૂત્રની ભાષાને પ્રાકૃત ભાષા માની છે. તેા તે પણ ભણવું ફેરવવું, વારંવાર પઠન કરવું, પૂર્ણ શક્તિ ફેારવવી, ઉપદેશ કરવા વગેરે તમામ બંધ પડશે. તમારાથી સૂત્રની સઝાય વારંવાર થાશેજ નહિ, તે ઉપરાંત વ્યાકરણ આદિ ભણી શ્રકશાેજ કયાંથી ? તમારૂં વાકય તમનેજ બંધન– કર્તા થયું.

સૂત્રને મતે તે છએ ભાષા લૌકિક પક્ષની છે, અને લોકોત્તર પક્ષની તેા એક અર્દ્ધમાગધી ભાષાજ છે. માટે અર્દ્ધમાગધી ભાષાના સૂત્ર ઉત્સર્ગ માગે<sup>°</sup> વાર વાર ભાષુવાં ફેરવવાં ઉપદેશ પાષુ ધાક માગે<sup>°</sup> કરવા અને તેનાં મહાક્ષળ પાષુ ભગવ તે કહ્યાં છે. માટે સૂત્રની ભાષા સિવાય સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, માગધી વગેરે છએ ભાષા ઉત્સર્ગ માગે<sup>°</sup> બાલવી નહિ એમ કર્યુ<sup>°</sup>. કદાપિ કાેઇ અવસરે બાલવું પડે તાે મુનિએ કાળ અવસરના વિચાર કરીને આલાેચીને બાલવું. એવી ભગવ તની આજ્ઞા છે. માટે અર્દ્ધ માગધી ભાષાનાજ સૂત્રની ભગવ તે ઉત્સર્ગ માગે<sup>°</sup> આજ્ઞા આપી છે. અને સૂત્ર અર્દ્ધ માગધી ભાષામાં છે. એમ આ ઉપરના પાઠથી સિદ્ધ થાય છે.

પ્રશ્ન પ૦ મું---પૂર્વપક્ષી-ભગવ'તે અર્દ્ધ માગધી ભાષામાં પ્રરૂપણા કરી, એવેા તેા સૂત્રનેા પાઠ છે, પણ જયારે ગણધર મહારાજે સૂત્ર ગુધ્થાં ત્યારે અર્દ્ધ માગધી ભાષામાંજ ગુધ્થાં એવેા પાઠ કોઇ સૂત્રમાં જણાતાે નથી તેતું કેમ ?

પ્રશ્ન પ૧ મું — પૂર્વ પક્ષી - એવે પણ પાઠ નથી.

ઉત્તર—તેા થયું. સૂત્રમાં જે હેાય તે કખુલ કરાે. જેકે અર્જુ માગધી ભાષામાં સૂત્ર ગુંચ્યાનાે પાઠ નથી, પણુ સૂત્રના ન્યાયથી સૂત્ર અર્જુ માગધી ભાષામાંજ છે, અને તીર્થે કર મહારાજના પ્રરૂપેલાં વચન તેમાંજ રહ્યાં છે. અને ભગવ તે અંહ માગધી ભાષાએ અર્થદરૂપે પ્રરૂપેલી વાણી તેજ ગણુધર મહારાજે સૂત્રમાં શુંથેલ છે.

પ્રશ્ન પર મું—પૂર્વપક્ષી–એવું તમે સાબિત કરી આપશેા ?

ઉત્તર—હા, શામાટે નહિ કરી આપીએ ખુશીથી કરીશું.

પ્રશ્ન પ૩ મું — પૂર્વપક્ષી–સૂત્રના ન્યાયથી સાબીત કરી આપેા તેા અમારે કણુલ છે.

ઉત્તર—ત્યારે સાંભળેા, ને એક વચને રહેજો. અનુયાેગદ્રાર સ્વ બાબુવાળા છાપેલ પાને પ૧૯ મે કહ્યું છે કે–ગાથા−

## अत्थं भासई अरहा, सुत्तं गंध्थंति गणहरा निउणं; सासणस्स हिअद्वाए, तउ तित्थं पवत्तइ. ॥ १॥

અર્થ —અર્થ રૂપે સૂત્ર પ્રરૂપ્યાં અસ્હિંત ભગવંતે, તે સૂત્રરૂપે (ગદ્યપદ્ય રૂપે) ગુંચ્યાં નિપુણ એવા ગણુધર મહારાજે. શામાટે ? શાસનના હિતના અર્થે તેજ સૂત્ર તીર્થને વિષે પ્રવર્તે છે.

અહિંયાં તો એમ કહ્યું કે જે સૂત્ર અર્થરૂપે તીર્થેંકર મહારાજે પ્રરૂપ્યાં, તે સૂત્ર રૂપે ગણધર મહારાજે ગુંથ્યાં અને તેજ સૂત્ર ભગવ'તનું શાસન રહેશે. અર્થાત્ ભગવ'તનું તીર્થ રહેશે ત્યાં સુંધી પ્રવર્તશે અને હાલ જે પ્રવર્તે છે તે પણ તેજ સૂત્ર છે.

પ્રશ્ન પક્ષ મું—પૂર્વપક્ષી-ભગવંતે અર્થરૂપે પ્રરૂપ્યું અને ગણુધરે સૂત્ર ગુંચ્યાં તે વાત તાે ખરી છે, પણ ભગવંતે જે અર્થ, જે ભાષાએ પ્રરૂપ્યા તેજ ભાષા તેજ અર્થ આ સૂત્રમાં દાખલ કર્યા છે એમ કેમ કહેવાય ?

ઉત્તર—શા માટે ન કહેવાય ? કેાઇ માળાગારે (માળીયે) પંચ વરણાં કુલના પુંજ તેના દ્વીકરા પાસે કર્યો અને તેના દ્વીકરાએ તે કુલનો હાર ગુંચ્યા. જો કે હાર ગુંથનારના ધર્મ એટલા વિશેષ છે કે જ્યાં જેવાં કુલ જોઇએ ત્યાં તેવાં કુલ ગાડવે. જ્યાં ગાંડ વાળવી પડે ત્યાં ગાંડ વાળે, જ્યાં જ્યાં જેવા પ્રકાર જોઇએ ત્યાં ત્યાં તેવાં કુલને ગાડવે, એટલે તે કુલના હાર કહેવાણા, પરંતુ કુલને હાર કાંઇ જીદાં નથી.

એ ન્યાયે તીર્થ'કર મહારાજે અર્હામાગધી ભાષાએ જે અર્થંરૂપે સૂત્રની પ્રરૂપણા કરી, તેજ અર્થ સુત્રરૂપે ગલપલમાં ગુંચ્યા, અને જ્યાં જેવા ભાવ જોઇએ ત્યાં તે ભાવ દાખલ કર્યા. કોઇ કોઇ ઠેકાણે જેતાં અક્ષ'કાર પણ ગોઠવ્યા, એટલે ભગવ તના પ્રરૂપેલા અર્થ ગોઠવતાં તેની સંધિ મેળવવા ગણધર મહારાજે પણ કેટલીક પૂર્ણા કરી હોય તે પણ સૂત્રજ કહેવાય, જેવી ભાષા ભગવ તે બાલે તેવીજ ભાષા ગણધર મહારાજ બાલવા સમર્થ છે, એમ ઠાણાંગ સૂત્ર તથા ઉવવાઇ સૂત્ર જણાવે છે.

પ્રશ્ન પપ મું કાણાંગ તથા ઉવવાઇ સૂત્રમાં શું કહ્યું છે ?

ઉત્તર—સાંભળેા–ઠાણાંગ સૂત્ર તથા ઉવવાઈ સૂત્રમાં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે કેઃ—

## दुवालसंऽगिणो समत्त गणिपिंडगधरा सच्वऽक्खर संणिवाइणा,सव्व-भासाऽणुगामिणो, अजिणाजिणसंकासा,जिणा इव अवितहं वागरेमाणा -

અહિંયાં–ગણધર દેવને માટે કહ્યું છે કે–બાર અંગના જાણનાર, સમસ્ત આચાર્ય`ને સિદ્ધાંતરૂપ પટારાે તેહના ધરણહાર, સર્વ અક્ષરના મેલણહાર–એકઠા કરીને ઉચરવા સમર્થ, સર્વ ભાષા આર્ય અનાર્ય દેવતા દેવીના તથા સંસ્કૃત પ્રાકૃતાદિ ભાષાના પારગામી, રાગ દ્વેષ જીત્યા નથી પણ જીત્યા એહવા જિન વીતરાગ સરિખા છે, જિન વીતરાગની પર થથા તત્થ બાેલનારા. અર્થાત્ ઉત્તર પ્રત્યુત્તર કરનારા તથા યથા તથ્ય ભાષાના બાેલનારા એવા ગણધર મહારાજને કહ્યા છે.

એ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે ગણધર મહારાજે જે જે સૂત્ર ગુ<sup>•</sup>થ્યા છે તે તીર્થ કર મહારાજની પ્રરૂપેલી અર્દ્ધમાગધી ભાષાએ અર્થ રૂપે તેજ તે સૂત્ર છે. કુલ અને કુલના હારના ન્યાયવત્–આ વિષે પ'ડિત લાલન પણ સારા અભિપ્રાય આપે છે.

પ્રશ્ન પર મું — પંડિત લાલન આ વિષે શું જણાવે છે ?

ઉત્તર—સાંભળા–" જૈન માર્ગ પ્રવેશિકા." જૈન ધર્મ પ્રક્ષોત્તર– યાજક લાલન-વીરાત્ ૨૪૩૧–સને ૧૯૦૫ માં–મુંળાઇ છપાશું છે.-તેના પાને ૨ જે–પાઠ કર્જો-પ્રમાણ ગ્રંથા–ભાગ ૧ લાે-તેમાં સવાલ-૭ મે– લખે છે કે-જૈન ધર્મનું મૂળ શું છે ? તેના જવાબમાં લખે છે કે-જૈન ધર્મનું મૂળ તેના સૂત્રા છે, તેમાં રહેલી બીના જિન ભગવાન્ શ્રી મહાવીર સ્વામીએ કહી બતાવી, તે સાંભળીને તેમના શિષ્ય શ્રી સુધર્મ સ્વામીએ સત્રોમાં ગાેઠવી. (એમ લાલનનું કહેવું છે.) અને ઠાણાંગજી પણ સૂત્રના બે ભેઠ કહે છે.

પ્રશ્ન પછ મું—ઠાણાંગજી સૂત્રના બે ભેદ કેવી રીતે જણાવ્યા છે **'** 

૧૬૪

ઉત્તર—ઠાણાંગજી સૂત્રના ઠાણે ૨ જે–ઉદ્દેશે ૧ લે–બે પ્રકારના શ્રુત ધર્મ કહ્યા છે તે એ કે–

सुयधम्मे दुविहे पन्नत्ते तं जहा सुत्तसुयधम्मे चेव, अत्थसुयधम्मे चेव.

અર્થ — શ્રુત ધર્મ બે પ્રકારે કહ્યો તે કહે છે. મુ. જેહમાં અર્થ ગુંચ્યા છે ગણધરે, તે સૂત્રને શ્રુત ધર્મ કહીએ એટલે સૂત્ર પાઠ, ગઘપઘમાં જે ગુંચેલા છે તે. ગ્ર. અર્થ શ્રુત ધર્મ તે જે ભગવતે અર્થ ભાખ્યા તે અર્થ શ્રુત ધર્મ. અત્યં માસइ अरहા, સુયં रचयंति गणहरा निऊणा. – વળી અનુયોગદ્વારમાં પણ તેજ પ્રમાણે જણાવે છે.

્રપ્રશ્ન પ૮ મું—અનુયેાગદ્વારજી સૂત્રમાં શું કહ્યું છે તે પણ જણાવશેા ? ઉત્તર—અનુયેાગદ્વારજી સૂત્ર આખુવાળા છાપેલ પાને બીજે કહ્યું છે કે–અર્થ થકી શ્રી તીર્થ'કરે-સૂત્ર થકી શ્રી ગણધરે–પ્રરૂપ્યાે એણે વચને સુત્ર કર્ત્તાએ આપણા મનની ઇચ્છા પરિહરી, 'આપણા મનની ઇચ્છાયે' કહેતાં શ્રી અરિહ તાદિકને આશાતના થાય. (ઇતિ.)

વિચાર કરા કે ભગવ તે અર્દ્ધ માગધીમાં કહેલ તે ગણધર પ્રાકૃતમાં કેમ કહે ? વળી ગણધર ચાર વેદના પારગામી હતા છતાં સંસ્કૃતમાં સૂત્ર રચ્યા નહિ તેનું શું કારણ ? અને સંસ્કૃતમાં સૂત્ર રચવા સિદ્ધસેને આગ્રહ કરવાથી તેને ગચ્છ બહાર મૂકવા માટે તેનું પણ કાંઇક વિશેષ કારણ હાેવું જોઇએ. એ ઉપરથી એમ ખુલ્લું જણાય છે કે સંસ્કૃત તથા પ્રાકૃતાદિ ભાષામાં સૂત્ર રચતા ભગવ તની પ્રરૂપેલી આર્ય અર્દ્ધ માગધી ભાષાને કાંઇક <u>!</u> અપમાન લાગવા જેવું હાેવું જોઇએ. આ વિષે આત્મારામજીએ પણ સારૂં લખાણ કર્શું છે.

પ્રક્ષ પર્લ મું—આત્મારામજી મહારાજ શું જણાવે છે 🕴

ઉત્તર—એ વિષે પિતામ્બરી આત્મારામજી કૃત '' જૈન તત્ત્વાદર્શ'" ભાગ રજો–એ નામના ચાંથમાં ''બારમે⊨ પરિચ્છેદ" તેના પાને ૩૨૩મે કહે છે કે:–

એક વખત સિદ્ધસેનજીએ સર્વ સંઘને એકઠો કરી કહ્યું કે, સર્વ આગમાને સંસ્કૃત ભાષામાં રચી દેવાની મને અભિક્ષાષા ઉત્પન્ન થઈ છે. શ્રી સંઘે ઉત્તર આપ્યા કે શું તીર્થ કર અને ગણધર સંસ્કૃત ભાષા જાણતા નહાેતા ? તેઓએ તાે અર્દ્ધમાગધી ભાષામાં આગમા રચ્યાં છે. વળી તમા આવી રીતની અભિલાષા રાખાે છાે તેથી આપને પારાંચિક નામનું પ્રાયશ્ચિત લાગે છે. આપ પાેતે શાસ્ત્રોક્ર્ત રીતિ અનુસાર વિચાર કરો, આપ સમાન સમર્થ પુરૂષને અમે વધારે કહેવા અસમર્થ છીએ. આ સાંભળી સિદ્ધસેને વિચાર કરી જણાવ્યું કે ત્યારે તા હવે હું મૌન ધારણ કરી, બાર વર્ષનું પારાંચિક પ્રાયશ્વિત લઇ, શુપ્ત રીતે મુખવસ્ત્રિકા, રજો હરણાદિ લિંગ રાખી, અવધૂત રૂપ ધારણ કરી કરીશા. એ પ્રમાણે કરી ગચ્છના ત્યાગ કરી અનેક નગરમાં વિચરવા લાગ્યા. આ ઉપરના લખાણને ચારિત્રવિજયજી પુરતા ટેકા આપે છે.

પ્રશ્ન ૬૦ મું — આ વિષય ઉપર ચારિત્રવિજયજી શું જણાવે છે ?

ઉત્તર—તેમજ વળી ''જૈન" પત્ર-પુસ્તક પમું-મુંબાઇ-રવિવાર-તા. ૪થી ઑગષ્ટ સને ૧૯૦૭-અસાડ વદ ૧ વીર સંવત ૨૪૩૩ (અંક ૧૮મેા) તેમાં પાને પમે-મુનિ વિચાર મુનિ મહારાજ શ્રી ચારિત્રવિજ્યનું વ્યાખ્યાન, (એ નામનેા લેખ) તેમાં કેાલમ ૨ જે કહ્યું છે કે—

સિદ્ધસેન દિવાકર વિક્રમના સમયમાં થઈ ગયા તે બહુ ભણેલા હતા. વિદ્યાના ગર્વને લીધે તેમને ક્ષ્ડત નવકારનાં પાંચ પદને સંસ્કૃત રૂપમાં ફેરવી નાખ્યા અને પીસ્તાલીસે આગમ સંસ્કૃત ભાષામાં ફેરવી નાખવા ઇચ્છા દર્શાવી. માગધી ભાષાને ન્યૂન ગણી સંસ્કૃતમાં ફેરવી નાખવાના તેમના નિશ્વયને ગુરૂએ તેના જ્ઞાન ગર્વ માન્યા અને તેમને સંઘ બહિ-ષ્કૃત કર્યા. ( ઇતિ. )

એમ હાેય તાેજ ગણધર મહારાજ ષીજી ભાષાને હાથ નદિ ધરતાં અર્દ્ધ માગધી ભાષામાંજ સૂત્ર રચ્યાં એમ સિદ્ધ થાય છે. આ વિષે શ્રી ભગવતીજીની પ્રસ્તાવના સારાે ખુલાસાે આપે છે.

પ્રશ્ન ૬૧ મું—શ્રી ભગવતીજી સૂત્રની પ્રસ્તાવનામાં શું કહ્યું છે ?

ઉત્તર-–શ્રી ભગવતીજીની પ્રસ્તાવનામાં પાને ૩-૪ થે કહ્યુ છે કે ચોવીસમાં તીર્થ`કર મહ રાજે જૈસા કહા ઉનકે પાંચમે ગણધર આર્ય સુધર્મ સ્વામીને શ્રી શ્રમણ સંઘ ઔર આપની સન્તતિકે લિયે સૂત્ર રૂપસે સંક– લિત કિયા હે.-(ઇતિ.)

એટલે જેમ સાંકળના કડાં જુદાં જુદાં હતાં તે તેને એક બીજામાં ગાેઠવી સાંકળ બનાવી, પરતુ સાંકળ ને સાંકળાનાં કડાં જુદા નહિ. તેમ શ્રી ભગવ'તની ભિન્નભિન્ન વાણીને ગણધરે સ'કલિત કરી, સૂત્ર ગુથ્યાં, તે ગણધરની ગુથણાના ભગવ'તની વાણી જુદ્દી નહિ.

પ્રશ્ન ૬૨ મું—શ્રી ભગવ તની વાણી અને ગણધરનાં રચેલાં સૂત્રને આગમમાં કેવી રીતે ગણવાં ? ઉત્તર—શ્રી અનુયેાગદ્વારજી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-ભગવંતે અર્થરૂપે જે ગણધરને સૂત્ર આપ્યું તે ભગવંતને ''**अत्तागम,''** અને ગણધરને તે સૂત્ર ''अनंत्तरागम,'' અને તેમના શિષ્યો તે સૂત્ર ''**परंपरागम**.''તેમજ ભગવ તની પાસેથી અર્થરૂપે મળેલા સૂત્રને ગણધરે ગદ્યપદ્યમાં ગુંથણા કરી તે સૂત્ર ગણધરને ''અત્તાગમ,'' તેમના શિષ્યોને ''અનંતરાગમ, અને તેમના પદ શિષ્યોને એટલે શિષ્યના શિષ્યોને ''પરંપરાગમ.'' કે જે સૂત્ર દેવહિ ક્ષમા શ્રમણે લખાણમાં લીધાં અને અત્યારે પ્રવર્તે છે, તેજ પરંપરા આગમ છે, કે જેમાં સૂત્ર અગમ, અર્થ આગમ અને તદુલ્યા આગમનો સમાવેશ થાય છે.

પ્રશ્ન ૬૩ મું —આ ત્રણુ પ્રકારનાં આગમનાે સમાવેશ સુત્રમાં કેવી રીતે લાગુ થાય છે ?

ઉત્તર—ગણધરે ગ**થ**પદ્યમાં રચ્યું તે ''સુત્રાગમ,'' તેમાં ભગવ'તના અર્થ'રૂપે અર્હ માગધી ભાષામાં પ્રરૂપેલા ભાવને સૂચવ્યા તે ''અર્થાગમ,'' અને અર્થ ગર્ભિત સૂત્ર જે ઠાદશાંગી વાણી પ્રમુખ તે ''તદુભયાગમ.''

વિચારા કે ભગવ તે અર્થંરૂપે પ્રરૂપેલું તે જંબુસ્વામીને "પરંપરાગમ" થયું અને સુધર્મ ગણધરે સૂત્રરૂપે વાંચણી આપી તે જંબુસ્વામીને "અનં – તરાગમ" થયું. જે તે સૂત્રની અંદર ભગવ તની અર્થંરૂપ વાણી ન હોત તે৷ તેને "પરંપરાગમ" કયાંથી કહેવાત ? અર્થાત્ નજ કહેવાત. પરંતુ તે સૂત્રમાં લગવ તના પ્રરૂપેલા અર્થ રહ્યા છેજ, તાેજ જંબુસ્વામીને "પરં– પરાગમ" કરશે અને બત્રીશ પ્રકારની અસજ્ઝાય પ્ટાળી સજ્ઝાય કરવાવાળાને ' સુત્તાગમે, અત્થાગમે, તદુભયા ગમે." એ ત્રણે આગમની આશાંમના ટ્વશે.

પ્રક્ષ ૬૪ મું—અહિંયાં કોઇ એમ કહે કે આ સ્વ્રમાં ભગવ તના પ્રરૂપેલ અર્થ નથી તેનું કેમ ?

ઉત્તર—તો પછી તેને એક સુત્ર આગમજ રહ્યું, માટે તેને પ્રતિ– ક્રમહમાં ''સુત્તાગમે, અત્યાગમે, તદુભયાગમે,'' એ કહેવું નકામું છે એટલું જ નહિ પણ તેનાયી એવી તો વ્યાખ્યા થાશેજ નહિ કે સૂત્રમાં તીર્થ કર મહારાજ આમ કહી ગયા છે. જે સૂત્રમાં તીર્થ કરની વાણી નથી, તો એ પ્રમાણે કહેવાથી જૂઠ લાગે એમ ઠરે, માટે તીર્થ કરની વાણીના તથા સૂત્રના શ્રદ્ધાળુ તથા આસ્તિકને આ વાત કદી રૂચવી નથી કે સૂત્રની આંદર ભગવ તની વાણી નથી અથવા ત્રણ પ્રકારનાં આગમ ન માનવા, અર્થાત્ સૂત્રમાં એ તમામ વાત માજી છે. પ્રક્ષ ૬૫ મું —સૂત્રમાં કાેઇ એવા દાખલાે છે કે આ નિર્ગ્ર'થ પ્રવચન–હાલ જે વર્તે છે તેજ સાચા છે ?

अत्तर—હા, છ, સાંભળા–આવશ્યક સૂત્રમાં ચાકખું કહ્યું છે કે-उस्सभाइ महावीर पज्जवसणाणं इणमेव निम्गंत्यं पावयणं सच्चं.

ઋષભદેવ આદિ તીર્થ કરથી માંડી મહાવીર ચર્મ તીર્થ કર પર્ય ત દ્રાદશાંગી સૂત્ર જે નિર્ચ પ્રવચન તે સાચાં છે. એટલે મહાવીર દેવના શાસનના છેડા સુધી જે સૂત્ર રહેશે તે નિર્ચ પ્રવચન કહેવાશે એમ સૂત્ર સાક્ષી આપે છે. એટલુંજ નહિં પણ પહેલા તીર્થ કરના શાસનથી માંડી છેલ્લા તીર્થ કરના શાસનના છેડા સુધીમાં જે જે સૂત્રના વિચ્છેદ્દ જવાના અધિકાર ચાલ્યા છે, તે પણ કાળ માન સાથે ભગવતીજી સૂત્રમાં દાખલ કરેલ છે.

જો આ સૂત્ર ભગવ તનાં પ્રરૂપેલાં ન હાેત તાે તે પણ સૂત્રમાં દાખલ હાેત, પણ તે વાત તાે છેજ નહિ. માટે અંતર દૃષ્ટિથી વિચારીશું તાેજ સમજાશે.

પ્રશ્ન ૬૬ મું— પૂર્વપક્ષી–હાલ જે અત્રીશ સૃત્ર વતે<sup>દ</sup> છે તેજ તીર્થ`કરનાં પ્રરૂપેલા અને ગણુધરનાં ગુ<sup>.</sup>યેલાં અને તેમાં ભગવ<sup>.</sup>તના પ્રરૂપેલા અર્થ છે એવી શી ખાત્રી થાય છે ?

ઉત્તર—વાહ જી વાહ ! હવે એટલું સમજાય એટલે બસ છે ના ? ઠીક લ્યાે સાંભળાે-અનુયાેગદ્રાર સૂત્ર બાણુવાળા છાપેલ પાને ૩૩૦ મેે-કહ્યું છે કે-સૂત્ર પાઠ.-

अभ्धुओ रसो जहा, अभ्धु अतर मिइएतो अन्नं किंअत्थि जीव लोगंमिः; जं जिणवयणे अत्था, तिकालजुत्ता मुणिज्जंति. ॥७॥

અથ ભાષા-ઇહ કહતાં એ જીવ લેોકને વિષે અદ્ભુત રસ અદ્ભુતતર અત્યન્ત આર્શ્વયંકારક વસ્તુ એ તો કહેતાએ શ્રી જિન વચનથી કિમન્ય-દસ્તિ કિસ્ત્યું અનેરા છે એટલે નાસ્તીત્યર્થઃ કિસ્યા ભણીજ કહેતાં જે ભણી શ્રી જિન વચનને વિષે અર્થ કહેતાં જીવાદિક પદાર્થઃ સૂક્ષ્મ દ્વરા તરિત અતિન્દ્રિયાદિક રૂપ તથા અતીતાનાંગત વર્તમાન રૂપ ત્રિકાલ ચુક્રત પણિ મુણિજ્જ તિ જાણીએ.

એટલે એવા અદ્ભુત રસ જિન વચન–અર્થને વિષે મુનિ ત્રણે કાલ રહ્યા છે, એમ કહ્યું. માટે વિચાર કરાે કે તે અર્થ રૂપે સિદ્ધાંત નહિ તાે બીજું શું કહીશું કે ત્રણે કાળ મુનિ જીત્યા રહે ? અર્થાત્ ત્રણે કાળ મુનિ જીત્યા રહે છે તેજ સૂત્ર આ, કે જેમાં ભગવ તની પ્રરૂપેલી અર્થ સહિત વાણી રહી છે તેજ આ સૂત્ર.

પ્રશ્ન ૬७ મું —સૂત્રનાં કેટલા નામ છે ?

ઉત્તર—સૂત્રનાં દશ નામ છે.

પ્રશ્ન ૬૮ મું—સૂત્રનાં દશ નામ કયાં કયાં ? અને કયા સૂત્રમાં કહ્યાં છે ?

ઉત્તર—શ્રી અનુયાેગદ્વારસૂત્ર-આણુવાળા-છાપેલ પાને ૯૯મે-શ્રી ગણુધર મહારાજનાં રચેલાં સૂત્રનાં દશ નામ કહ્યાં છે. તે ગાથા—

## सुय, सुत्त, गंथ, सिद्धंत, सासण, आणत्ति, वयण, उवएसे ॥ पन्नवण, आगमेय, एगहापञ्जवासुत्ते ॥ १॥

અર્થઃ—શ્રુત ૧, સુત્ર ૨, ગ્રંથ ૩, સિહાંત ૪, શાસન ૫, આગ્રાપ્તિ ૬,વચન ૭, ઉપદેશ ૮, પ્રગ્રાપના ૯ અને આગમ ૧૦. સૂત્રને વિષે એટલાં એ ૧૦ નામ પર્યાર્થવાચી જાણવાં.

પ્રશ્ન ૬૯ મું—પહેલાે બાલ **સુય** શ્રુત કહ્યો તે શ્રુત કાને કહીએ ? ઉત્તર—સાંભળા–જે પ્રમાણે ભાષામાં કહ્યું છે તે જણાવીએ છીએ. (૧) સુયશ્રુત–ગુરૂની સમીપે સાંભળીએ તે શ્રુત કહીએ. (તીર્થ'કરની સમીપે ગણધરે જે અર્થ રૂપે સાંભળ્યું તે શ્રુત. ॥૧॥

પ્રશ્ન ૭૦ મું—બીજે બેાલે **મુત્ત** સૂત્ર કહ્યું તે સૂત્ર શી રીતે કહ્યું ? ઉત્તર—બીજો બાલ સૂત્રનાે કહ્યો, તે અર્થના સૂચવવા થકી સૂત્ર કહીએ. (ભગવંતે પ્રરૂપેલા અર્થને ગણધરે સૂત્રમાં સૂચવ્યા માટે સૂત્ર કહીએ. ) ॥ ર ॥

પ્રશ્ન હવ મું --- ત્રીજે ખાલે પ્રંથ-- ગ્રંથ કહ્યો તે શી રીતે ?

ઉત્તર – (૩) ત્રીજો બાેલ **પ્રંથ–**ગ ચના છે તે વીખરયા અર્થના ગુથવા થકા ચાંચ કહીએ, (ભગવાતની અર્થ રૂપે નીકળેલી છૂટી છૂટી વાણી તેને એકઠી કરી સૂત્રમાં ગુથી માટે ગ્રાથ કહીએ. ॥ ૩ ॥

પ્રશ્ન હર મું--ચાથા બાલ સિદ્ધાંતનાે કહ્યો તે શી રીતે ?

ઉત્તર—(૪) ચાથે ખાલે સિદ્ધાંત–તે સિદ્ધ કહેતાં પ્રમાણને વિષે પ્રતિષ્ધો અર્થ તેહને અન્ત કહેતાં નિશ્ચય રૂપ જ્ઞાનના પ્રયાંતપણા તેહને પહાચાડે તેને સિદ્ધાંત કહીએ. ॥ ૪ ॥ પ્રશ્ન ૭૩ મું—પાંચમે બાેલે શાસન કહ્યું તેના શા અર્થ ?

ઉત્તર—(૫) પાંચઞે બેાલે सासण–શાસન તે મિચ્યાત્વ અવિરતિ કષાયાદિકે પ્રવર્ત્તતા જીવને શિખવાથી શાસન કહિયે તથા ''**પવચળં એહવે**। પાઠાન્તર " તેહના એ અર્થ કહેતાં પ્રશસ્ત અથવા પ્રથમ જે વચન તે પ્રવચન કહિયે. ॥ ૫ ॥

પ્રશ્ન ૭૪ મું--- છઠ્ઠે બાેલે આજ્ઞાપ્તિ એટલે શું ?

ઉત્તર—(૬) છઠ્ઠે બાેલે आणत्ति–આગ્નાપ્તિ તે માેક્ષના અર્થ લણી જીવને આજ્ઞા દીજે તેણે કરી તે ભણી આગ્નાપ્તિ કહીયે. ॥ ૬ ॥

પ્રશ્ન હપ મું—સાતમે બાેલે વચન તે શું ?

ઉત્તર-—(७) સાતમે <mark>બ</mark>ાલે **વયળ**–વચન તે બાલવે। તે ભણી વચન કહિયે એટલે વચન યાેગ એ ભાવ. **॥** ७ ॥

પ્રશ્ન હર મું—આઢમે બાેલે ઉપદેશ તે શી રીતના ? ઉત્તર—(૮) આઠમે બાેલે **ડવણ્સે** ઉપદેશ તે હિતાહિતની પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિના ઉપદેશ દેવા થકી ઉપદેશ કહીએ. ॥ ૮ ။

પ્રશ્ન ૭૭ મું —નવમે બેાલે પ્રજ્ઞાપના તે કેાને કહિયે ? ઉત્તર—(૯) નવમે બેાલે **પદ્મવળા**–પ્રજ્ઞાપના તે યથાવસ્થિત જીવાદિક પદાર્થ પ્રરુપવાથી પ્રજ્ઞાપના કહિયે. ૫૯ ૫

પ્રશ્ન ૭૮ મું—દશમે બાેલે આગમના અર્થ શું ?

ઉત્તર—(૧૦) દશમે બાેલે **आगमेय**-આગમ તે આચાર્ય પર પરાએ ચાલ્યું આવે તે ભણી આગમ કહિયે અથવા આગ્ર કેવળીના વચન તે જાણી આગમ ક્રહિયે. ॥ ૧૦ ॥

''**सुत्ते'** –સૂત્રને વિષે એટલા ( દશ પ્રકારે ) એકાર્થ પર્યાય શબ્દ જાણવા. એમ ભાષામાં કહ્યું છે. અને મૂળ પાઠમાં પણ એજ પ્રમાણે છે. (ઇતિ)

ઉપરની ગાથા ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે ભગવ તે અર્હ માગધી ભાષાએ અર્થરૂપે પ્રરૂપેલી વાણી અને તેજ ગણધરે ગુંથેલા દાદશાંગી આદિ સુત્ર એકજ છે કે જે સૂત્ર હાલ વતે છે, તેજ સૂત્ર એજ છે.–અને ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર પણ એજ સાબિત કરી આપે છે.

પ્રશ્ન ૭૯ મું —ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રમાં શું કહ્યું છે તે જણાવશે৷ ?

ઉત્તર—ઉત્તરાધ્યયનના ૨૮ માં અધ્યનની ગાથા ૨૩ મીમાં કહ્યું છે કે–ગાથા–

## सो होइ अभिगमरूइ, सुयनाण जेण अत्थओ दिठं; इकारसमंगाई, पड़न्नगं दिठिवाउय ॥ २३ ॥

અર્થઃ-જેણે દ્રાદશાંગી પ્રમુખ સૂત્ર જ્ઞાન, ભગવ'તનાં ભાષેલાં અર્થ થકી દીઠાે છે, તેને સમક્તિની પ્રાપ્તિની દશ રૂચિ માંહેલી અભિગમ રૂચિ કહેવી.

અથાત્ ભગવ તનાં પ્રરૂપેલા અર્થ ચુક્રત સૂત્ર ભણવાની રૂચિવાળાને સમકિતની પ્રાપ્તિ થાય છે; માટે ભગવ તે તથા ગણધર મહારાજે ઉત્તરા– ધ્યયનજી સૂત્રનાં અધ્યયન ૧ લે-ગાથા ૮ મીમાં કહ્યું છે કે–

### अठजुत्ताणि सिखिज्जा, निरठाणि उवज्जए;

અર્થ ચુક્ત સૂત્ર શિખવાં એટલે જેને વિષે ભગવ તના પ્રરૂપેલા અર્થ રહ્યા છે એવા સૂત્ર ( દ્વાદશાંગી પ્રમુખ ) શીખવાં. અને તે સિવાયના નિરર્થક ભગવ તના ભાખ્યા અર્થ વિનાના (વ્યાકરણાદિ) તમામ વર્જવાં. (ઇતિ)

એટલા ન્યાયે આચારાંગાદિ તમામ સૂત્ર શ્રી તીર્થ કર મહારાજે અર્દ માગધી ભાષાએ અર્થરૂપે પ્રરૂપેલા અને ગણધર મહારાજે તેજ ભાષામાં તેજ અર્થ ને ગાેકવિને ગું થેલા તેજ સૂત્ર પાતાના શિષ્યાને વાંચણી રૂપે આપેલાં તેજ સૂત્ર પરંપરાયે ચાલ્યા આવતા ભગવંતના સત્યાવિસમી પાટે પૂર્વધારી એવા દેવદ્ધિ ક્ષમા શ્રમણે લખાણમાં લીધેલાં, તેજ લખાયેલાં સુત્ર અદ્યાપિ વર્તો છે, માટે આ સૂત્ર અંર્થયુક્રત અર્દ્ધ માગધી ભાષામાં છે એમ માના.

પ્રશ્ન ૮૦ મું—પૂર્વપક્ષી–ઉપરના ન્યાયથી એમ તો સમજાય છે કે સૂત્રની અંદર તીર્થંકર મહારાજના પ્રરૂપેલા અર્થનો સમાવેશ છે. પરંતુ ગણુધર મહારાજે સૂત્ર ગુંથ્યા તે અર્દ્ધમાગધી ભાષાએજ ગુંચ્યા છે એવેષ શું દાખલા છે ?

ઉત્તર— અહેા દેવાનાં પ્રિય ! દાખલા તાે પૂર્વે આખ્યા તેજ, તે દાખલા જો તમે માન્ય કરતા હાે, તાે એ સવાલ કરવા જેવું કાંઇ પણ રહ્યું નથી; કેમકે જ્યારે તીર્થ કરના પ્રરૂપેલા અર્થ તેજ ગણધરે સૂત્રમાં ગુચ્યા છે, અને તેજ અર્થ અર્હમાગધી ભાષામાં છે, માટે સૂત્ર પણ અર્હનાગધી ભાષામાંજ છે, એમ તાે તમારે નિર્વિવાદે કછ્યુલ કરવું પડશે. પરંતુ તે વિષે વધારે જાણવાની ઇચ્છાએ એ સવાલ મૂઘ્તા હાે તાે સાંભળાે–સૂત્ર તમને તે પણુ ખુલાસાે કરી આપશે. પરંતુ તે વિષે અમારૂં એક પ્રક્ષ છે કે–હાલ જે બત્રીશ સૂત્ર વર્તે છે, તેને તમે આર્યસૂત્ર કહેશા કે તે સિવાય બીજું કાંઇ કહેશા ?

્રપ્રશ્ન ૮૧ મું----પૂર્વપક્ષી--એકે અવાજે હજાર વાર આર્યસ્ત્રજ કહેશું. તેમાં તમે શું કહેવા માગા તેમ છેા ?

ઉત્તર—જો તમે આ સૂત્રને આર્યસૂત્ર કહેવા કઝુલ કરતા હાે તો તે સાથે એટલાે સવાલ છે કેન્આર્ય ભાષા કંઇ ? અને આર્ય ભાષાના પ્રરૂપક કાેણુ ? તથા આર્ય ભાષાના બાેલનારા કાેણુ ? અને દેવતા કઇ ભાષા બાેલે ? અને કઇ ભાષા બાેલતા વિશિષ્ટ સર્વાત્તમ ભાષા કહી ? તે કહેા.

પ્રશ્ન ૮૨ મું — પૂર્વ પક્ષી-તમેજ કહેાની ?

ઉત્તર—સાંભળા–અમે કહીએ છીએ ઉવવાઇજ તથા સમવાયાંગજી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-**अद्धमागही भाषाये भासंत्ती अरहा.** અર્હ માગધી ભાષાએ અરિદુ ત ભગવ ત ભાષા બાેલે છે અર્થાત્ પ્રરૂપે છે. એટલે અર્હ માગધી ભાષા જે છે તે આર્ય ભાષા છે જોમ પન્નવણાજી સૂત્ર જણાવે છે.

પ્રશ્ન ૮૩ મું — પન્નવણાજ શું જણાવે છે તે તેા કહેા ?

ઉત્તર—સાલળા-પન્નવણા પદ ૧ લે કહ્યું છે કે-से किंतं भासारिया-भासारिया जेणं अद्धमागहाए भासंति गौत्तम કહે હે લગવ'त ! આર્ય ભાષા કઇ ? લગવ'ત કહે હે ગૌત્તમ ! જે અર્દ્ધ માગધી ભાષાએ બાેલે તે આર્ય ભાષા. ( ઇતિ )

અહીં ભગવ તે અર્દ્ધ માગધી ભાંષા તેજ આર્ય ભાષા કહી છે. સ'સ્કૃત પ્રાકૃત ને આર્ય ભાષામાં ગણી નહિ તેનું શું કારણ ? તે ગ'ભીર દષ્ટિએ વિચાર કરશા. તેમજ સૂત્ર સિવાય અર્દ્ધ માગધી ભાષા આર્ય ભાષામાં કઈ ગણશા ? તેના પણ વિચાર કરશા.

આ પન્નવણો સૂત્રના પાઠ ઉપરથી સાળીત કરી આપે છે કે-ઋષભદેવ અરિહ'તે પાેતે અર્દ્ધ માગધી ભાષાને આર્ય બાષા માનવાથી ધ્રાહ્મીલિપીના અર્દ્ધ માગધી ભાષાએજ પ્રકાશ કર્યો છે. અને તેની મજણતીને માટે આત્મારામજી પણ એમજ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૪ મું—આત્મારામજી શું કહે છે તે જણાવશાે ? ઉત્તર—આત્મારામજી પાતાના અનાવેલા ''તત્ત્વ નિર્ણયપ્રાસાદ" ચતસિંશ: સ્તંભઃ–પાને ૬૩૫ મે લખે છે કે— ''માષાર્થ'' - જહાં અર્દ્ધ માગધી ભાષા કરી એાલતે હૈં, ઔર જહાં પ્રાદ્મીલિપિકે અઠારહ (૧૮) ભેદ પ્રવર્તે હૈં, અર્થાત્ લિખતે હૈં, સા ભાષાર્થ. ા ઔર અઠારહ દેશકી ભાષા એકત્ર મિલી હુઇ બાલી જાતી હૈં, સા અર્દ્ધ માગધી ભાષા, ઐસે નિશીથ ગુણિર્ણમેં લિખા હૈ. ા અને મુનિ ચારિત્રવિજય પણ એમજ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૫ મું—ચારિત્રવિજય શું કહે છે તે પણ જણાવશા ?

ઉત્તર—''જૈન" પત્ર–પુસ્તક પ મું–મુંબાઇ રવીવાર તા. ૪ થી ઑાગષ્ટ–સને ૧૯૦૭–અષાડ વદ ૧-વીર સંવત્ ૨૪૩૩ (અંક ૧૮ મેા) તેમાં પાને પ મે–''મુનિ વિચાર." મુનિ મહારાજ શ્રી ચારિત્રવિજયનું બ્યાખ્યાન એ નામના લેખમાં કહ્યું છે કે—

જૈન શાસ્ત્રો અર્દ્ધ માગધીમાં છે, તે પદની ટીકા આદિ પ્રાયઃ સંસ્કૃતમાં છે. (ઇતિ.)

આ ઉપરથી તથા સમવાયંગ સ્ત્રમાં અતિશય અધિકારે જેતાં એમ સિદ્ધ થાય છે કે તમામ તીર્થ'કર મહારાજા અર્હ માગધી ભાષાએજ પ્રરૂપણા કરે છે. અને તમામ તીર્થ'કરના ગાણધરા પણ અર્દ્ધ માગધી ભાષાએજ સ્ત્ર ગુંથે, અને તેજ ભાષા આર્ય ભાષા હેાવાથી સમદ્દષ્ટિદેવ, મનુષ્ય, તીર્ય'ચને શુભ પણે પ્રગમે તે નિઃસ'શય છે.

સૂત્ર અર્દ્ધ માગધી ભાષામાં છે, અર્દ્ધ માગધી ભાષા તેજ સર્વોત્તમ શ્રેષ્ટ અને આર્ય ભાષા છે, સર્વ તીર્થ કર મહારાજે તેજ ભાષાએ પ્રરૂપણા કરી છે, તેજ ભાષાથી ગણધર મહારાજે સૂત્ર ગુંચ્યાં છે, અને તેજ ભાષા દેવતાએ પ્રસંદ કરી છે, ને તેજ ભાષા દેવતા બાેલે છે. એમ ભગવતીજી સૂત્ર કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૬ મું—દેવતા અર્દ્ધ માગધી ભાષા બોલે છે એવું ભગવતી સૂત્રમાં કર્યે ઠેક હ્યું કહ્યું છે ?

ઉત્તર—સાંભળાે⊢ભગવતીજી સુત્ર શતક ૫ મે–ઉદેશે ૪ થે-બ્રી ભગવંત પ્રત્યે ગૌતમે પૂછ્યું છે કે–

देवाणं भंत्ते कयराए भासाए भासंति कयरा भासा भासिज्जमाणि विसि-स्सइ ? गोयमा देवाणं अद्धमागहाए भासाए भासंसि सा वियणं अद्धमागहा भासा भासिज्जमाणी विसिस्सइ. अथ टीका-देवाणंमित्यादि ॥ विसिस्सइत्ति ॥ विश्विष्यते विशिष्टो भवती तीर्थः ॥ अद्धमागहत्ति ॥ भाषा किल षड्विधा भवति यदाह-प्राकृत संस्कृत मागधे, पिशाच भाषा चसौरसेनी चः षष्टोत्र भूरि भेदो, देश विशे-षादपम्रंशः ॥ तत्र मागध भाषा लक्षणं किञ्चित् किञ्चत् प्राकृत भाषा लक्षणं यस्मा मस्ति साद्धं मागध्या इति व्युत्पत्त्यार्द्धमागधीति ॥

સૂત્રપાઠાર્થ –ગૌત્તમ ભગવંત પ્રત્યે કહે હે પૂજ્ય ? દેવતા કઇ ભાષાએ બાેલે અને કઇ ભાષા બાેલવા થકી વિશિષ્ટ શ્રેષ્ટ કહેવાય ? ભગવંત કહે હે ગૌતમ ! દેવતા અર્દ્ધ માગધી ભાષાએ બાેલે, તે પણ અર્દ્ધ માગધી ભાષા બાેલી થકી વિશિષ્ટ-શ્રેષ્ટ-સર્વોત્તમ હાેય છે-અને ટીકામાં પણ એજ પ્રમાણે કહ્યું છે. અને વળી આત્મારામજી પણ પાેતાના ગ્રાંથમાં એજ જણાવે છે.

પ્રશ્ન ૮૭ મું—આત્મારામજી પોતાના ચાંચમાં શું જણાવે છે ? ઉત્તર—આત્મારામજીએ પોતાના બનાવેલા '' તત્ત્વ નિર્ણુયપ્રાસાદ " પાને ૧૦ મે કહ્યું છે કે–'' **ગારિસવયળે સિદ્ધ दેવાળં ગદ્ધમાગદા વાળી.''** અહીં તો સૂત્રમાં તથા ટીકા વગેરેમાં દેવતા અર્દ્ધ માગધી ભાષાએ બાેલે છે એમ કહ્યું, અને તેજ ભાષા વિશેષે શ્રેષ્ટ કહી. માગધી ભાષા મિશ્રિત કાંઇક કાંઇક પ્રાકૃત ભાષાને અર્દ્ધ માગધી ભાષા ટીકાકારે કહેલ છે. વળી કોઈ આચાર્ય એમ પણ કહે છે કે–અર્ધમાં માગધી અને અર્ધમાં બાકીની પાંચે ભાષાનું નિશ્રણ (મિકસ્ચર) કરવાથી તેનું નામ અર્દ્ધ માગધી ભાષા અપાએલ છે.

પ્રશ્ન ૮૮ મું—શિષ્ય–આ ચાલતા–હાલ વર્તતા જૈન સૂત્રમાં ઉપર કહેલી છએ ભાષા છે એવા કાેઇ દાખલાે છે ?

ઉત્તર—હા, જી, સાંભળાે–આવા હેતુનાે એક લેખ " જૈન સમાચાર " પુસ્તક ૧ લું–અંક ૩૨ માે–પૃષ્ટ ૪ થે–" સૂત્રની ભાષા કઇ ?" એ નામના લેખમાં જણાવે છે કે—

' જૈન સમાચાર ' ના અધિપતિ જોગ–અત્રે કુંડલાના લ ડારમાં અંતગડ સૂત્રની જીની પ્રત છે તેને છેલ્લે પાને કેાઇ વિદ્વાન મુનિએ સૂત્રની ભાષા સંબંધી ઉદાહરણ સહિત લબેલ છે તે અમાએ વાંચીને સર્વને જાણ થવા માટે લખાવેલ છે અને તે મૂળ ઉતારા પ્રમાણે લખાવેલ છે.

" શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણજી મે " दुवालसविहा " ભાષા કહા હૈ તામે સંસ્કૃતાદિ છ ભાષા ગદ્ય પદ્ય ભેદમાં ખાર ભાષા ભેદ કહે સા જિનાગમામે હૈ. સેા ઉદાહરણ કહે હૈ. ૧ પ્રાકૃત, ૨ સંસ્કૃત, ૩ અપબ્રંસ, ૪ પીસાચી, ૫ માગધી, ૬ સુરસેની. ૧ પ્રાકૃત કે ઉદાહરણ શ્રી દશવેકાલીમે धम्मो– ૨ સંસ્કૃત કે ઉદાહરણ मंगल. અપબ્રંસ કે ઉદાહરણ **ગુणે हिंसाह अगुणे** हिंसाह અઠે ગુણ શબ્દરા અકાર નેં એકાર હૈ ૪ પીસાચી કે ઉદાહરણ छिंदाहिदोस અઠે દોષ શબ્દરાયકારને દ'તિ સકાર હૈ ધિરधुत्तेजसोकामी અઠે જશ શબ્દરા શ. સા. તાલવીકુંદ'તી સકાર હૈ. ૫ માગધી કે ઉદાહરણ पढमे मंते महवप ભંતઅઠે શબ્દરા અકારને અકાર હૈ. ૬ સુરસેની કે ઉદાહરણ सेज्जायर पिडंच અઠે સબ્યા શબ્દ રે યકારને જકાર હૈ.

ઇત્યાદિક અનેક ઉદાહરણ સૂત્રાંમે હૈ યા તે છ ભાષાકા જ્ઞાન હાેય તાે સૂત્રકા અર્થ શુદ્ધ હાેય તમ આનંદ આવે. "

આ લેખ નીચે ગોંડલ સંઘાડાના મુનિ જાદવજી લખે છે કે–એટલું તેા સિદ્ધ થાય છે કે, અર્દ્ધમાગધી અને બાકી પાંચ ભાષા મિશ્રણ દ્વાેવી જોઇએ. (ઇતિ.)

આ ઉપરના વાકયને આત્મારામજીનું લખાણ ટેકા રૂપ થઇ પડે છે.

પ્રશ્ન ૮૯ મું—આત્મારામજી શું જણાવે છે તે તેા કહેા ?

ઉત્તર—સાંભળાે–પીતાંબરી આત્મારામજીનેા બનાવેલાે–ગ્રંથમાળા– નંબર પમાે. ''શ્રી અજ્ઞાન તિમિર ભાસ્કર'' (આવૃત્તિ બીજી) દ્વિતીય ખંડ (સવત ૧૯૬૨માં છપાયેલેા) તેના પાને ૧૭૫મે– કહ્યું છે કે– જૈન મતકે શાસ્ત્ર નિઃકેવળ પ્રાકૃતમેં હી નહિ હૈ કિંતુ ષડ્ ભાષામેં હૈં. સંસ્કૃત ૧, પ્રાકૃત ૨, શૌરસેન ૩, માગધી ૪, પૈશાચી ૫, અપબ્રાંશ ૬.

તેમજ વળી ઉવવાઇ સૂત્રમાં પણ એમજ કહ્યું છે કે-સવ્વ માસાપ્ય ગામિणીપ એટલે ભગવંત, સર્વ ભાષાને મળતી, અહીંમાગધી ભાષામાં પ્રરૂષણા કરે છે, અને ગણધર પણ અહીંમાગધી ભાષાએ સૂત્ર ગુંથે છે, એમ ઘણા અધિકાર જોતાં નિશ્ચિય થાય છે કે-માગધી ભાષાનો ભાગ ઘણો ને બીજી ભાષાના ભાગ અલ્પ મિશ્રણ ઢાવાથી અહીંમાગધી ભાષા કહેવાય છે. તેને પ્રાકૃત ભાષા કહેવી તે ભૂલ ભરેલું છે. પ્રાકૃત ભાષાના તો તેમાં અંશ માત્ર સમાવેશ થાય છે, તેથી આખી પ્રાકૃત ભાષા ઠરાવી દેવી તે સૂત્રને બાધકારી વચન ગણાય કે નહિ ? અવશ્ય ગણાય.

પ્રશ્ન ૯૦ મું —અર્દ્ધમાગધી ભાષા કેટલે ડેકાણે વપરાય છે ?

ઉત્તર—અર્દ્ધ માગધી ભાષા અરિહ તે ભગવ તે બાર જાતની પ્રખદા મધ્યે પ્રરૂપેલ તે, તથા ગણધર મહારાજને શ્રુત આપેલ તે, તેમજ ગૌતમાદિક ગણધર પ્રમુખના પૂછેલા પ્રશ્નોના ઉત્તર કરેલ તે તમામ અર્દ્ધમાગધી ભાષાએ અર્થ રૂપે પ્રકાશેલ છે. શ્રી ન દીજી પ્રમુખ સૂત્રમાં કહેલી દ્વાદશાંગી વાણી કે જે તીર્થ કર મહારાજની પ્રરૂપેલી અને તેજ ગણધર મહારાજે અર્દ્ધમાગધી ભાષામાંજ સૂત્રરૂપે ગુંથેલ છે, તેજ આર્થ સુધર્મ ગણધર આર્થ જંબુ અણગારને વાંચનારૂપે આપેલ તેજ પર પરાએ અદ્યાપિ વર્ત્ત છે, તે તમામ સૂત્ર અર્દ્ધમાગધી ભાષામાંજ છે.

પ્રશ્ન ૯૧ મું—આર્યપણું કેટલે ઠેકાણે વપરાય છે ?

ઉત્તર—ભગવ તે પોતે આર્ય, ભગવ તનું તીર્થ આર્ય, ભગવ તની વાણી આર્ય, નિર્ચ ય પ્રવચન આર્ય, ગણધરની ગુંથણી પણ આર્ય, કે જેમાં આર્ય અર્દ્ધમાગધી ભાષા વપરાણી છે તે, આર્ય ભાષાના બાેલવા વાળા દેવતાદિક પણ આર્ય એ તમામ આર્યપણું એક તીર્થ કર મહારાજની પ્રરૂપેલી અર્દ્ધમાગધી ભાષાને આશ્રીનેજ છે. માટે ગણધર મહારાજે સૂત્ર આર્ય અર્દ્ધમાગધી ભાષામાંજ રચ્યાં છે. નિઃસ દેહ.

પ્રશ્ન ૯૨ મું —ગણધરે અહુંમાગધી ભાષામાં સૂત્ર રચ્યાં એવે৷ કોઈ ન્યાય ચુકત પુરાવે৷ છે ?

ઉત્તર— સાંભળાે–પ્રીસ્તી ધર્મના ઇસુએ જ્યારે ઇંગલીશ ભાષા માન્ય કરી ત્યારે તેના પાદરીએ તેના ધર્મ પુસ્તકાે બાઇબલ ઇંગ્લીશ ભાષામાં રચ્યાં. તેમજ સુસલમાનના પેગંબરે સુસલમાની ભાષામાં કુરાન બનાવ્યાં.–તેમજ પ્રદ્ધાના સુખથી ચાર વેદ નીકળ્યા છે. અને તે સંસ્કૃત ભાષામાં છે, એમ માનનારા તેએાના આચાયે તેમનાં ધર્મ પુસ્તકાે સંસ્કૃતમાં રચ્યાં, તાે પછી આપણા પરમાત્મા તીર્થ કર મહારાજે અર્હ-માગધી ભાષામાં સૂત્ર પ્રરૂપ્યાં-ઉપદેશ કર્યો એમ માનીશું તાે ગણધર મહારાજે પણ અર્હમાગધી ભાષામાંજ સૂત્ર ગુંચ્યાં એમ માનવું તે વીર પરમાત્માએ જન્મ આપેલા વંશ વારસાેની નિશાની છે, જે કુળમાં ઉત્પન્ન ધાય તે કુળની ભાષા તેનાં બાળકો શીખે તે વાસ્તવિક છે.

પ્રશ્ન ૯૩ સું—પૂર્વ પક્ષી–ઉપરના કેટલાક ન્યાય જેતાં એમ તેા સમજાય છે કે–ગણધર મહારાજનાં સ્ચેલાં સૂત્ર અન્દ્ર માગધી ભાષામાં છે પરંતુ હાલ જે સૂત્ર પ્રવર્તે છે તે ગણધર કૃત હાેય એમ સમજાતા નથી. દેવહિ ક્ષમા શ્રમણે લખતી વખતે જો કે ભગવંતના પ્રરૂપેલા અર્થ તેને તેા સૂત્ર રચતાં સૂચબ્યા છે પરંતુ પ્રાકૃત ભાષામાં પ્રચલિત કરી ફેર રચ્યા હાેય એમ જણાય છે. કેમકે પ્રાકૃત શખ્દા તેમાં વધારે જોવામાં આવે છે.

ઉત્તર—પૂર્વે પુષ્કળ દાખલાથી જણાવી ગયા છીએ કે હાલનાં વર્ત્તતાં સૂત્ર અર્દ્ધમાગધી ભાષામાં છે ને તેમાં છએ ભાષાના સમાવેશ થએલાે છે તે પણ જણાવવામાં આવી ગયું છે. દેવદ્ધિ ક્ષમા શ્રમણ પૂર્વજ્ઞાની હતા અને તે બહુજ ડાહ્યા અને વિદ્વાન હતા, તેઓ સારી રીતે જાણતા હતા કે સિદ્ધસેન દિવાકર જેવા મહા વિદ્વાનને માત્ર પાંચ પદ નાકારનાં સંસ્કૃતમાં કરવાથી તથા સૂત્રોને સંસ્કૃતમાં રચવાના અભિપ્રાયથી મેહું જેખમ ખેડવું પડ્યુ હતું અને પારાંચિત પ્રાથક્રિતના સ્વીકાર પોતે જાતેજ કર્યા હતા. તેા પછી દેવર્દ્ધિ ક્ષમા શ્રમણ જેવા મહાન પુરૂષ એવી કેમ ભૂલ ખાય કે તે પ્રાકૃતમાં સૂત્ર રચે ? અર્થાત્ નજ રચે. સૂત્રમાં તા સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, માગધી ભાષા વગેરે તમામ ભાષા છે પરંતુ કોઇ કોઇ ઠેકાણે પ્રાકૃત ભાષાની ઝળકી જેવામાં આવે તેથી અધા સૂત્ર પ્રાકૃતમાં છે એમ કેમ કહેવાય ? નજ કહેવાય. બહુળતા એ માગધી ભાષા વધારે પ્રત્વક્ષ જોવામાં આવે છે જેથી ઘણા વિદ્વાના જૈનના શાસ્ત્ર માગધી ભાષામાં છે એમ

પ્રશ્ન ૯૪ મું—જૈનના શાસ્ત્ર માગધી ભાષામાં છે એવું કોણ માને છે ? તે પણ જાણીએ તેા ખરા.

ઉત્તર—સાંભળાે–જૈનના શાસ્ત્ર માગધી ભાષામાં છે એમ શ્રીમદ્ રાયચંદ્ર ગ્રાંથમાં કહ્યું છે, તથા ''સનાતન જૈન" (માસિક) પુસ્તક ૧લું અંક હમાે–માર્ચ ૧૯૦૬ પૃષ્ટ રજે–કહ્યું છે કે—

"કોન્કરન્સોમાં માગધીની સજીવનતા." એ (નામના લેખમાં લખ્યું છે કે–) આપણા પરમ પવિત્ર સિદ્ધાંતો મૂળ માગધી ભાષામાં લખાએલા છે; ત્યારબાદ તેના ઉપર સંસ્કૃત ગ્રંથા અને ઠીકાએા થયાં છે; તથાપિ આપણા મૂળ સિદ્ધાંતો તો માગધી ભાષામાંજ છે.–વળી પાને ૧૦મેં પણ કહ્યું છે કે–આપણા પરમાપકારી આગમની મૂળ ભાષા "માગધી" કહેવાય છે, જો કે કેટલાક વિદ્વાના તેને અર્દ્ધનાગધી કે પ્રાકૃત પણ કહે છે.

પ્રશ્ન ૯૫ મું—સૂત્રની ભાષા જ્યારે અર્દ્ધમાગધી છે તેા માગધી અને પ્રાકૃત ભાષા જીુદ્દી પડવી જોઇએ. તેા સૂત્રની ભાષાથી માગધી અને પ્રાકૃત ભાષા જીુદ્દી છે. એમ સૂત્રથી નિર્ણય થાય તેમ છે ?

ઉત્તર—સૂત્રની ભાષા અર્હુ માગધી છે એટલે છ ભાષામાં પાંચ ભાષાનેા મળીને અર્ધો ભાગ અને અર્ધો ભાગ માગધી ભાષાનેા મળી અર્દ્ધમાગધી ભાષા કહેવાણી છે, તેા ઘણાે ભાગ માગધીનાે હાેવાથી સૂત્રમાંથી જીદી કાેઇકજ ઠેકાણે પડે. પણ સૂત્રની ભાષાથી સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષા જીદી પડતી જણાય છે.

પ્રશ્ન ૯૬ મું—સૂત્રની લાષાથી બીજી લાષાએ। કેવી રીતે જુદ્દી પડે છે તે તેા જણાવેા ?

ઉત્તર—બાબુવાળા છાપેલ અનુયાગદાર સૂત્ર પાને ૨૩મે–કહ્યુ છે કે—

से किं तं आवस्सयं तिहा से शब्द मागधी भाषाप्रसिद्ध अथवा आव-स्सयंति प्राकृत शैलीये आवासक इमपण थाइ. ઇति ભાષा-અને ટીકામાં आव-स्सयंति प्राकृत शैल्यां आवसकं. ઇति टीडा.—

| સુત્રપાઠ | સંસ્કૃત  | પ્રાકૃત          |
|----------|----------|------------------|
| आवस्सयं. | आवश्यकं. | आवासकं ( आवासक). |

તેમજ વળી અનુયેાગદ્વારમાં એજ પ્રકારના બીજો દાખલાે છે. પ્રશ્ન ૯૭ મું—અનુયાેગદ્વારમાં બીજો દાખલાે કેવી રીતે છે ? ઉત્તર—બાભુવાળા છાપેલા અનુયાેગદ્વાર પાને ૩૪૩ મે–સકુલિ આ શબ્દ વિષે નીચે પ્રમાણે છે.

| સુત્રપાઠ | સ સ્કૃત.   | પ્રાકૃત. |
|----------|------------|----------|
| सकुल्आि. | शक्तुनिका. | सउल्जिआ. |

પ્રશ્ન ૯૮ મુ'—સ્ત્રમાં માગધી ભાષા વિષે કેાઇ શખ્દની સમજીતી છે ? ઉત્તર—ભગવતીજી વગેરે સ્ત્રત્રમાં ' સરશવ ' વગેરે શખ્દોને માટે– શ્રાઢવિધિ ભાષાંતર પાને ૨૨૩ મે–કહ્યું છે કે–

''सरिसवय'' આ માગધી શબ્દ છે. ''सदृशवय'' અને सर्षप એ બે સંસ્કૃત, શબ્દનું માગધીમાં ''सरिसवय'' એવું રૂપ થાય છે. सदृशवय એટલે સરખી ઉમરને। અને सर्षप એટલે સરશવ.– પ્રશ્ન ૯૯ મું — સૂત્રમાં કુલત્ય શબ્દ કહ્યો છે તેનું શું સમજવું.

ઉત્તર—''**कुल**ત્થ'' શબ્દ માગધી છે, ''**कुल**ત્થ'' (કલથી) અને ''**कुल्रह्थ**'' એ બે સંસ્કૃત શબ્દોનું ''**कुल्ल**्थ'' એવું એકજ માગધીમાં રૂપ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૦૦ સું—સૂત્રમાં માસા શબ્દ કદ્યો છે તેનું કેમ ?

<sup>ઉત્તર—</sup>मास (મહિનેા) माष (અડદ) અને मास (તાલવાનું એક કાટલું) એ ત્રણે શળ્દનું માગધીમાં ''मास'' એવું એકજ રૂપ થાય છે. (ઇતિ શ્રાહવિધિ.)

આ ઉપરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે જૈનનાં સૂત્ર પ્રાકૃત ભાષામાં નથી. જો કે છે, તો અર્દ્ધમાગધીજ ભાષામાં પણ માગધી ભાષાને ભાગ ઘણેા હાેવાથી માગધી ભાષાનું સ્વરૂપ વધારે આપે છે. અને તેમાં સંસ્કૃત પ્રાકૃત વગેરે ભાષા કિંચિત્ કિંચિત્ પણ જેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૧૦૧ મું —સૂત્રમાં સંસ્કૃત શબ્દો છે ખરા ?

ઉત્તર-સૂત્રોમાં વંદ્રામિ,ગચ્છંતિ,ગચ્છામિ, સંતિ,મદાવીર વગેરે શુદ્ધ સંસ્કૃત શબ્દો ઘણે ઠેકાણે જેવામાં આવે છે.--

પ્રશ્ન ૧૦૨ મું—મુસલમાની શબ્દો સૂત્રમાં છે?

ઉત્તર—મુસલમાની શબ્દો પણ કેાઈ કેાઈ ઠેકાણે જોવામાં આવે છે. જેમકે—**દો** શળ્દ મુસલમાની છે. **દોન્દં** શબ્દ સૂત્રના છે.—

પ્રશ્ન ૧૦૩ મું —આપણા સુત્રમાં ઇંગ્લીશ ભાષાના શખ્દો હશે ખરા ?

ઉત્તર—ઇંગ્લીશ ભાષાના શબ્દા પણ કાેઇ કાેઈ ઠેકાણે હાેય છે ખરા. જેમકે નકાર શબ્દ ને ઇંગ્લીશમાંના "No" બાેલાય છે અને શૂત્રમાં नो इणट्टे समत्थे એ અર્થ સમર્થ નહિ. નાે, નાે નહિ શબ્દ સૂત્રમાં ઇંગ્લીશ જેવાે વપરાણે છે એ દેશ વિશેષ–પૈશાચી ભાષા જણાય છે.

પ્રક્ષ ૧૦૪ મું—એવા કાેઈ બીજો શબ્દ સૂત્રમાથી ઇગ્લીશનાે નીકળે તેમ છે ?

ઉત્તર—હા, જી, સાંભળાે–ઉત્તરાધ્યયનના ૩૬ માં–અધ્યયનમાં- ૫૬ મી ગાથામાં–સિદ્ધના અધિકારે પદ ત્રીજે કહ્યું છે કે**−ક્રદિં વોદિં चइत्तાળં,** કિહા શરીરને છાડ્યું ? અને ઇંગ્લીશમાં શરીરને " Body " બાદિ શખ્દ કહેલ છે. આ ઉપરથી ઇંગ્લીશ ભાષાના પણ કાેઈ કાેઇ શબ્દ સૂત્રમાં હાેય એમ જણાય છે. પ્રશ્ન ૧૦૫ મું—શ્રી ગણધર મહારાજે જે સૂત્ર ગુ'થણામાં લીધાં

થવાથી ભગવ તે તેને અર્જમાગધી ભાષા કહી છે.

છે તેજ સૂત્ર દેવર્દ્ધિ ક્ષમા શ્રમણે લખાણમાં લીધાં છે કે કાંઇ ફેસ્ફાર કરવામાં આવ્યેા હશે ખરા ?

ઉત્તર—દેવર્દ્ધિ ક્ષમા શ્રમણે જે સૂત્ર લખ્યાં છે તે પ્રાકૃત ભાષામાં નદિ પણ આર્થ અર્દ્ધમાગધી ભાષામાં જેવા ગણધર મહારાજે ગુંધ્યાં છે તેજ સૂત્ર લખાણમાં લીધા છે. તેમાં એટલાે વિશેષ છે કે–લખતી વખતે વિસ્તારવાળા અધિકારને સંકોચમાં લખ્યાં છે. કેટલાક સૂત્રમાં એક બીજાની ભલામણ આપી ટુંકામાં સમાવેશ કર્યો છે, અને જે સૂત્ર પહેલાં લખાણાં તેની સાક્ષી પાછળનાં સૂત્ર લખાણાં તેમાં પણ આપવામાં આવી છે, અને ચરિતાનુવાદ એક ઠેકાણે વિસ્તારવાળી હાેવાથી બીજે ઠેકાણે ભલામણ આપી ટુકામાં સમજાવ્યું છે. એ તમામનું કારણ પાછળના ભવ્ય જીવના આધારને માટે–ચારે તીર્થના હિતને અર્થે પાતાની આયુષ્યની હદમાં ધારેલા લખાણની કાેશીષ પૂરી પાડવા માટેની હાેય એમ જણાય છે. પરંતુ સૂત્ર તે પૂર્વોક્ત પરંપરાએ ચાલ્યું આવેલું સુખે સૂત્રરૂપે હતું તે લખાણમાં લીધું તે અર્દ્ધમાગધી ભાષામાંજ છે, પરંતુ પ્રાકૃતમાં નથી એ વાત સિદ્ધ છે.

અને શતાવધાની પંડિત શ્રી રત્નચંદ્રજીએ આ ચાલતા–વર્વતતા સ્ત્રત્રના કાષ કર્યો છે તેનું નામ પણ અહૈંમાગધી ભાષાના શખ્દ કાેષ આપેલ છે.

પ્રશ્ન ૧૦૬ સું—પૂર્વપક્ષી–આ બિષે હજી કાંકઇ પણ વધારે જાણવાની જરૂર છે. માટે જાણવાયોગ્ય હોય તેા જણાવશા ?

ઉત્તર—ભલે આથી વધારે જાણવાને માગતા હેા તેા સાંભળેા–હવે તમને છેવટનું વાકય એટલુંજ કહેવાનું છે કે–શ્રી ન'દ્દીજીમાં ૧૪ પ્રકારના શ્રુત કહ્યાં છે તે એકે–સૂત્ર પાઠ–

से किं तं सुयनाणं परोख्खं ? सुयनाणं परोख्खं चउदस विहं पणत्तं तंजहा अख्खरसुयं१, अणख्खरसुयं२, सन्निसुयं३, असन्निसुयं४, सम्मसुयं५, मिच्छसुयं६, साइयं७, अणाइयं८, सपज्जवसियं९, अपज्जवसियं१०, गमियं११, अगमियं१२, अंगपविठं१३, अणंगपविठं१४.

એમ સૂત્રમાં માગધી ભાષા સંઘાતે બીજી ઘણી ભાષાઓનો સમાવેશ

એ ૧૪ પ્રકારના શ્રુત કહ્યાં છે તેમાં હાલ જે સૂત્ર વર્તે છે તે ચૌદ માંહેલા કયા બાેલમાં કહેવા ?

પ્રક્ષ ૧૦૭ મું—''**सम्मसुयं''** સમ્મ શ્રુત-પાંચમા શ્રુતમાં કહેવાં. તેમાં શું કાંઇ વિશેષ જાણવા જેવું છે ?

ઉત્તર—આ હાલ વર્તતા સ્ત્રને જો પાંચમા–સમ્મ શ્રુત્રમાં કણુલ કરા તાે બસ અમારે તાે એટલીજ જરૂર છે. એ વાત કણુલ કરાે. એટલે તમામ મહેનત મટી ગઇ. કેમકે–સમ્મશ્રુત તાે તીર્થ`કર મહારાજનાં પ્રરૂપેલાં અને ગણુધર મહારાજના રચેલાં દ્વાદશાંગી સ્ત્ર "સમ્મશ્રુત" છે. એમ તમારા કહેલ છે. અને તેજ આ વર્તતા સ્ત્ર "સમ્મશ્રુત" છે. એમ તમારા મુખેથી કણુલ થયું, માટે આ સ્ત્ર અહીંમાગધી ભાષામાં છે એમ હવે કળુલ કરાે, અને કહાે કે આ સ્ત્ર અહીંમાગધી ભાષામાંજ છે.

પ્રશ્ન ૧૦૮ સું — પૂર્વપક્ષી-(જરાવાર ચુપ રહી વિચાર કરી) ઉપરના તમામ દાખલા ઉપરથી ખાતરી થાય છે કે-જૈન સૂત્ર લગવતે અર્દ્ધમાગધી ભાષાએ પ્રરૂપ્યાં, તેજ ગણધર મહારાજે પણ અર્દ્ધમાગધી ભાષામાં ગુંધ્યા, અને અર્દ્ધમાગધી ભાષાએ તેજ સૂત્ર દેવર્દ્ધિ ક્ષમા શ્રવણે લખાણમાં લીધાં તેજ સૂત્ર, સૂત્ર હાલ જે વર્તે છે, વગેરે તેજ છે. તમામ બીના શાસ્ત્રના ન્યાયથી જે કહ્યું તે સત્ય છે.

ઉત્તરપક્ષી-તેા બસ, બાેલેા પરમાત્મા જિને દ્રરાયકી જય.



# <mark>શ્રી પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા</mark> <sup>ઉત્તરાર્ધ્દુ ભાગ પ મો.</sup>

મુનિ શ્રી માેહનલાલજી કૃત.

પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય



શ્રીમદ્ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી ગ્રંથમાળા-મહ્યુકા ૮ માે.

## શ્રી પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા.

#### うどうど

ઉત્તરાર્ક્ષ ભાગ પ મા.

\*\*\*\*\*\*

પ્રશ્ન ૧ હું-કલ્પ કેટલા પ્રકારના ?

ઉત્તર—ભગવતીજી શતક ૨૫ મે ૬ ૬ ફે−પાંચ પ્રકારના સાધુના કલ્પ કહ્યા છે, એટલે પાંચ કલ્પવાળા સ'યમી હોય.

પ્રક્ષ ૨ જું— સૂત્રમાં પાંચ પ્રકારના કલ્પ કહ્યા છે તે કયા કયા ? ઉત્તર—સ્થિતિકલ્પ ૧, અસ્થિતિકલ્પ ૨, સ્થવિર કલ્પ ૩, જિનકલ્પ ૪, ને કલ્પાતીત પ.

પ્રશ્ન ૩ ન્તું -- સ્થિતિ કલ્પવાળા કાેણું ને કયારે હાેય ?

ઉત્તર—સ્થિતિકલ્પ પહેલા છેલ્લા તીર્થ કરના વ રે હાેય એટલે પહેલા છેલ્લા તીર્થ કરના સાધુ સ્થિતિ કલ્પવાળા કહેવાય, તેના કાયદા કલમાેની સ્થિતિએા બાંધેલી હાેય. આ સાધુને હમેશાં બે ટંકના પ્રતિક્રમણ અવશ્ય કરવાં, પહેલા પહેારના આહાર ચાથા પહેારે કલ્પે નહિ, રાજપિંડ કલ્પે નહિ, આધાકર્મી આહાર પોતાને અર્થ કે પરને અર્થ એટલે સરખી સમાચારીવાળાને અર્થ કરેલો આહાર કલ્પે નહિ, સાઘુ આર્યાના વસ્તનું માન વગેરે કલ્પ પ્રમાણે વરતે તે સ્થિતિકલ્પ કહેવાય.

પ્રક્ષ ૪ શું — અસ્થિતિકલ્પ કોને હોય ?

ઉત્તર—અસ્થિતિ કલ્પ વચલા બાવીશ તીર્થ કરના વારે તથુા મહા-વિદેહમાં હાેય, તેને એ ટંકના પ્રતિક્રમણ હમેશાં સ્થિતિ કલ્પની પેઠે કરવાનાં નહિ પણ દેાય લાગે તેજ વખતે આલાચનારૂપ પ્રતિક્રમણ કરી લાગેલાં પાપને દ્વર કરે. પહેલા પહાેરના આહાર ચાથા પહાેરે કલ્પે, રાજપિંડ કલ્પે, આધાકર્મી આહાર પોતાના અર્થ કરેલા નકલ્પે-પરને અર્થ કરેલા કલ્પે. વસ્ત્રના માનના તથા બહુ મૂલ્યના પ્રતિબંધ નહિ. જેવું મળે તેવુ ભાેગવે વગેરે કેટલીક બાબતના કાયદા કલમના પ્રતિબંધ રહિત હાેવાને લીધે અસ્થિતિ કલ્પ કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૫ મું—સ્થિતિ કલ્પ અને અસ્થિતિ કલ્પના ચારિત્રમાં શા તફાવત ? ઉત્તર—સ્થિતિ કલ્પમાં પાંચે ચારિત્ર લાભે, અને અસ્થિતિ કલ્પમાં સામાયક, સૂક્ષ્મસ પરાય અને જથાખ્યાત ૩ એ ૩ ચારિત્ર લાભે. છેદેા– પસ્થાપનીય અને પરિહાર વિશુદ્ધ એ ૨ ચારિત્ર ન હાેય.

પ્રક્ષ ૬ §ં—અસ્થિતિ કલ્પમાં છેદેાપસ્થાપનીય અને પરિહાર વિશુદ્ધ એ બે ગારિત્ર નહિ હેાવાનું શું કારણ ?

ઉત્તર—એવી અનાદિ કાળની સ્થિતિ છે. જે જે તીથ<sup>લ્</sup>કરના વારામાં અથવા જે જે ક્ષેત્રમાં જે જે કલ્પની પ્રવૃત્તિ સ્ત્રત્રમાં કહી છે તેજ પ્રમાણે સદાકાળ પ્રવર્ત્યા કરે, તેનું બીજું કારણ જણાતું નથી.

પ્રશ્ન ૭ મું—સ્થવિર કલ્પી કેાને કહેવાય ?

ઉત્તર—સ્થવિર કલ્પી ચાેવીશે તીર્થ કરના વારે હેાય. સંપ્રદાયના બાંધાવાળાનેા જે જે કલ્પ તે સ્થવિર કલ્પી કહેવાય.

પ્રશ્ન ૮ મું—જિન કલ્પી કેાણ હાય ?

ઉત્તર--જિન-છદ્મસ્થ તીર્થ`કરના જેવે৷ આચાર પાળે તે જિન-કલ્પી કહેવાય.

પ્રશ્ન ૯ મું—કલ્પાતીત કેાણ કહેવાય ?

ઉત્તર—કલ્પાતીત છદ્મસ્થ તીર્થ કર તથા કેવળી ભગવાન તે કલ્પથી અતીત થયેલા હાેય એટલે બીજા સાધુઓની પેઠે તેમને કલ્પ કાયદા ન હાેય માટે કલ્પાતીત કાયદા કલમ વસ્તીને માટે હાેય; રાજાને માટે નહાેય. તીર્થ કર રાજા સમાન છે. બાકીના તમામ સાધુ વસ્તીરૂપ છે. તીર્થ કરને માથે કાેઇની આજ્ઞા નથી સ્વતંત્ર છે, આગમ વ્યવહારી છે. ઉત્કૃષ્ટા આચારી છે, જિન કલ્પી જેવાને નકલ લેવા યાેગ્ય છે. અને તમામ કલ્પવાળાને તીર્થ કરની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તવાનું છે. માટે છદ્દમસ્ય તીર્થ કર તથા કેવળી ભગવાન કલ્પાતીત હાેય.

પ્રશ્ન ૧૦ મું —પ્રત્યેક બાેધને કયા કલ્પમાં ગણવા ?

ઉત્તર—પ્રત્યેક બાેધ પૂર્વાધિક જ્ઞાનવાળા હાેય કાેઇ અવધી જ્ઞાની હાેય કે કાેઇ જાતિ સ્મરણ જ્ઞાનવાળા હાેય તે એકલાજ વિચરનારા હાેય તેનાે કલ્પ ઘણું કરી જિન કલ્પીને લગતાે હાેય.

પ્રશ્ન ૧૧ મું-—સ્વયંબુદ્ધ કયા કલ્પમાં ગણાય ?

ઉત્તર—સ્વયંભુદ્ધ બે પ્રકારના હાેય છે. એક તીર્થ કર અને બીજા પૂર્વાધિક જ્ઞાતવાળા. તેમાં તીર્થ કર તેા કલ્પાતીતજ હાેય. અને પૂર્વાધિક જ્ઞાનવાળા ગચ્છમાં જઇ ઢીક્ષા લીયે તેા સ્થવિર કલ્પીના ગણાય અને કેોઇ પાેતાની મેળે ઢીક્ષા લઇ જિન કલ્પીની પેઠે વિચરે તેા તે પ્રમાણે પણ વિચરી શકે. મૃગાપુત્ર⊸અનાશી મુનિ–હરકેશીવત્.

પ્રશ્ન ૧૨ મું — પ્રત્યેક બાેધ કયા તીર્થ કરના વારે હાેય ?

ઉત્તર—ઘણું કરી પહેલા છેલ્લા તીર્થ`કરના વારે હેાય એમ કેટલાકનું માનવું છે. પરંતુ નંદીજીમાં કહ્યું છે કે–જેટલા ચાર ખુદ્ધિના ઘણી હોય તેટલા પ્રત્યેક ખુદ્ધિ હાેય. એ ઉપરથી ચાેવીસે તીર્થ`કરના વારે હાેય એમ પણ સંભવે છે.

પ્રશ્ન ૧૩ મું — બુદ્ધખાેહી કાેણુ કહેવાય ?

€ત્તર—કાેઇનાે બાેધ સાંભળીને બાેધ પામે દીક્ષા લે તે બાેધબાેહી કહેવાય. તે ચાેવીશે તીર્થ'કરના વારે હાેય.

પ્રક્ષ ૧૪ મું—પ્રથમ પાંચ પ્રકારના કલ્પ કહ્યા પણ છ પ્રકારના કલ્પ સાંભળ્યા છે તે કેમ ?

ઉત્તર- છ પ્રકારના પણ કલ્પ કહ્યા છે ખરા.

પ્રશ્ન ૧૫ સું – છ પ્રકારના કલ્પ કયા સૂત્રમાં કહ્યા છે અને તેતું સ્વ૩૫ શી રીતે છે તે સવિસ્તર જણાવશે। <sup>૧</sup>

ઉત્તર—સાંભળેા, કા. કા. ૬ ફેન્તથા વૃહત્કલ્પ ૬ ઠ્રા અધ્યયનમાં છેવટે લખ્યુ' છે કેઃ–

छव्विहा कप्पठिई पं. तं. सामाइय संयमकप्पठिई १ छेउवठावणिय संजय कप्पठिई २ णिव्विसमाण कप्पठिई ३ निघिठ काइय कप्पठिई ४जिण कप्पठिई ५ थेर कप्पठिई ६ त्तिबेमि.

અર્થ:—સાધુનેા સંચમીનેા છ પ્રકારે કલ્પ સ્થિતિ મર્યાદા કહી તે કહે છે, સામાયિક ગ્રારિત્રની મર્યાદા વિધિ ૧. છેદેાપસ્થાપનીય ગ્રાસ્ત્રિની મર્યાદા વિધિ ૨. પરિહાર વિશુદ્ધ ગ્રાસ્ત્રિ અંગીકાર કરે તિવારે તપ કરવાની મર્યાદા વિધિ ૩. તે તપ પૂરા કરી રહ્યા પછી કેટલાે કાળ રહેવું તે મર્યાદા વિધિ ૪. જિનકલ્પ સાધુની મર્યાદા પ. સ્થવિર કલ્પી સાધુની મર્યાદા ૬.

પ્રશ્ન ૧૬ મું—સામાયિક ચારિત્રની કલ્પ સ્થિતિ કેવી રીતે હોય ? ઉત્તર—સામાયિક ચારિત્ર ચાવીશે તીર્થ`કરના શાસનમાં હેાય તેમાં એટલા તફાવત છે કે-વચલા બાવીશ તીર્થ`કરના સાધુને સામાયિક ચારિત્રનેા કલ્પ જાવજીવ સુધીના છે, અને પહેલા છેલ્લા તીર્થ'કરના સાધુને સામાયિક ચારિત્રનેા કલ્પ ત્રણુ પ્રકારનેા. એક હ દિવસના, બીજો ચાર માસના ને ત્રીજો છ મહિનાના. એટલે પ્રથમ સામાયિક ચારિત્ર ઉચર્યા બાદ સાત દિવસે ચાર મહિને, અને છેવટે હ માસે તા અવશ્ય છે– દાપસ્થાપનીય ચારિત્ર અદરાવવું જોઇએ, એ પહેલા છેલ્લા તીર્થ'કરના સાધુના કલ્પ.

આ વિષે ઠાણાંગજીને ઠાણે ૬ ઠ્ઠે–આણવાળા છાપેલ પાને ૪૩૦ **મે** ટીકામાં કહ્યું છે કે:–

कप्प ठिईत्यादि ॥ कल्पस्य कल्पाद्युक्तसाध्वा चारस्य साभायिक च्छेदो पस्थापनियादेः स्थिति र्मर्यादा कल्पस्थितिस्तत्र सामायिक कल्प स्थितिः सिज्जायर पिंडेया १ चाउज्जामेय २ पुरिसजेठेय ३ किइकम्मस्सय करणे ४ चत्त्तारि अवट्टियाकप्पा ॥ १ ॥ सामायिक साधुनां अवश्य भाविन इत्यर्थ आचेल्रेक्तु १ देसिय २ समडिकमणेय ३ रायपिंडेय ४ । मासं ५ पज्जोसवणा ६ छप्पे अणवद्विया कप्पा ॥ १ ॥ नावश्यं भाविन इत्यर्थः

અહિંયાં સામાચિક ચારિત્રના બે ભેદ પાડ્યા. એક અવસ્થિત કલ્પ– વાળા અને બીજા અનવસ્થિત કલ્પવાળા તેમાં અવસ્થિત કલ્પવાળા વચલા આવીશ તીર્થ`કરના સાધુના સામાચિક ચારિત્રના કલ્પ અવસ્થિત– કાયમના ટીકામાં કહેવા ચાર બાલ સહિત અવશ્યના કહ્યો.

એ પ્રમાણે સામાયિક ચારિત્રની કલ્પ સ્થિતિના બે ભેદ કહ્યા. પ્રક્ષ ૧૭ મું—ભેઢોપસ્થાપનીય ચારિત્રની કલ્પ સ્થિતિ કેવી રીતે હાેય? ઉત્તર—તે પણ ઉપરની ચાલતી ટીક્રામાં કહ્યું છે કે -

छेदोपस्थापनीय कल्पस्थित्तिः आचेल १ कुद्देसिय२ सेज्जायर ३ रायपिंड ४ किईकम्मे ५ वय ६ जेट ७ पडिकमणे ८ मासं ९ पज्जोसवण— कप्पे १० ॥ १ ॥ एता निच तृतीयाध्ययनवत् ज्ञेयानि ॥

એ પ્રકારે દશ બાેલ સહિત છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્રની કલ્પ સ્થિતિ કહી. અને ત્રીજા અધ્યયન પ્રમાણે જાણવું કહ્યું તે ઘણું કરી દશવૈકાલિક સ્ત્રમાં ત્રીજા અધ્યયનમાં સાધુ મુનિરાજને બાવન અનાચરણુ કહ્યાં છે. તે વરજીને ચાલવું એમ ટીકાકારના અભિપ્રાય છેદેાપસ્થાપનીય ચારિત્રવાળાના વિશેષ કરીને કલ્પ હાય એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ મું—પરિહાર વિશુધ્ધ ચારિત્રની બે પ્રકારે કલ્પ સ્થિતિ કેવી રીતે હેાય ?

ઉત્તર-તે વિષે પણ ટીકામાં એ પ્રમાણે કહ્યું છે કે:-

## निव्विस माण कप्पहिइ निव्विष्ठ कप्यठइति ।। परिहार विशुद्धि कल्पं बइमाना निर्वि समानका ये रसोव्यूढस्ते निर्विष्टास्तेषां या स्थितिर्मार्यादा सा त्तथा तत्र परिहारिय छम्मासे तहअणुपरिहारियाविछम्मासे कप्प– डिओ छम्मासे ते अद्वार सविमासत्ति ।। १ ।।

આ વિષેનેા વિશેષ ખુલાસાે આ ચાલતા અધિકારમાં આગળ પર આવશે ત્યાંથી સમજી લેવું.

પ્રશ્ન ૧૯ મું —જિન કલ્પીની કલ્પ સ્થિતિ કેવી રીતે હોય ?

ઉત્તર---જિન કલ્પીની કલ્પ સ્થિતિ ઠીકામાં આ પ્રકાર કહી છે:--

## तथा जिन कल्प स्थितिः गच्छम्मिउनिम्माया धीराजाहेय गहिय परमत्था अग्गह जोग अमिग्गहे उविंति जिणकप्पिय चरित्तंति ॥ १ ॥ एवमादिका अग्गहजोग अभि ग्गहेत्ति कासाचित् षिण्डेषणानामग्रेहे योग्यानां चामिग्रहे अनयेव ग्राह्यमित्येवंरूपे ग्रहीत परमार्था इत्यर्थः

એ જિન કલ્પીનેા અભિગ્રહ વિશેષ જણાવ્યેા આ વિષે વિશેષ વ્યાખ્યા આગળ પર જણાવવામાં આવશે ત્યાંથી સમજી લેવું.

પ્રશ્ન ૨૦ મું—સ્થવિર કલ્પીની કલ્પ સ્થિતિ કેવી રીતે હેાય ?

ઉત્તર⊶સ્થવિર કલ્પીની કલ્પ સ્થિતિ ઠીકાકાર એ પ્રમાણે જણાવે છે કે:–

## स्थविर कल्प स्थिसिः संयम करणुज्जोया उज्जानिप्पायग १ नाण दंसणचरित्ते दीहाउ १ बुड्ढावासे वसहीदोसे हिय विम्रुका ।।१॥ इत्या– दिका इयंच कल्प स्थितिर्महावीरेण देशितेति ॥

આ છ પ્રકારે ટીકામાં સાધુના કલ્પનું સ્વરૂપ જણાવ્યું. પ્રક્ષ ૨૧ મું— પાંચમા આરામાં કેટલા કલ્પ લાભે ? ઉત્તર—છ પ્રકારની કલ્પ સ્થિતિ કહી, તેમાં પાંચમાં આરાના જન્મેલાને તાે ત્રણ પ્રકારની કલ્પ સ્થિતિ હાેય છે. એટલે પાંચમા આરામાં સામાચિક ચારિત્ર, છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર, અને સ્થવિર કલ્પ એ ૩ કલ્પ લાભે અને પરિહાર વિશુદ્ધના છે કલ્પ અને જિન કલ્પ એ ત્રણુનાે આ કાળમાં વિચ્છેદ ગયેલ છે.

પ્રશ્ન ૨૨ મું—-એકલ વિહારીપણું કાેઈ સાધુને અંગીકાર કરવું હાેય તાે તે થઇ શકે કે કેમ **!** 

ઉત્તર—તેનાં અનેક કારણે। છે. (૧) એક જિન કલ્પી એકલ વિહારી (૨) બીજા પડિમાધારી એકલવિહારી તથા અભિગ્રહધારી એકલ વિહારી. આ બન્ને સૂત્રના ન્યાયે એકલા વિચરી શકે.

પ્રશ્ન ૨૩ મું—જિન કલ્પી તથા પડિમાધારી એકલ વિહારીમ શા તફાવત ?

ઉત્તર—જિન કલ્પીપણું જેને અંગીકાર કરવું હોય તેને પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્ર અંગીકાર કરવું જોઇએ. એટલે સ્થવિર કલ્પીમાંથી એટલે સંપ્રદાયમાંથી ગુરૂની આજ્ઞા માગી નવ જણા નીકળી એકને આચાર્ય સ્થાપે, ચાર જણા તપશ્ચર્યા કરે, ચાર વૈયાવચ્ચ કરે. એ પ્રમાણે છ મહિના સુધી તપશ્ચર્યા કર્યા બાદ તે વૈયાવચ્ચમાં જોડાય, અને વૈયાવચ્ચવાળા છ મહિના તપશ્ચર્યામાં જોડાય, અને તેમની હદ પૂરી થયે અ.ચાર્યજી તપશ્ચર્યામાં જોડાય. એ પ્રમાણે ૧૮ મહિનામાં પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્રનેા તપ કાળ પુરા કરે.

પ્રશ્ન ૨૪ મું — પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્રને શેા અર્થ ?

ઉત્તર—છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્રવાળા ગચ્છમાં રહેલાને ઉત્કૃષ્ટી કરણી કરવાની ઇચ્છા થયે પ્રથમ પાેત નાે અભિપ્રાય ગુરૂને જણાવી ગુરૂની આજ્ઞાએ ગચ્છના પરિહાર–ત્યાગ કરી ચારિત્ર નીર્મળ કરવા નવ સાધુની મંડળી નીકળી સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે ત્રણુ ભાગે અહાર મહીનાનાે તપક્ષર્યાનાે કાળ પુરા કરે તે પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્ર કહીએ.

પ્રશ્ન ૨૫ મું—પરિદ્ધાર વિશુદ્ધનાે તપ કાળ કેટલાે અને તે કેવી રીતની તપશ્ચર્યા કરે ?

ઉત્તર—ઉષ્ણ કાળે જઘન્ય ૧ ઉપવાસ, મઝમ છઠ, અને ઉત્કૃષ્ટો અઠમ તપ કરે શીતકાળે જઘન્ય છઠ મ૦ અઠમ, અને ઉત્કૃષ્ટા ચાર ચાર ઉપવાસ કરે. વર્ષા કાળે જ૦ અઠમ, મ૦ ચાર, અને ઉત્કૃષ્ટા પાંચ પાંચ ઉપવાસ કરે. અને સર્વ ઉપવાસને પારણે આય બીલ કરે.

પ્રશ્ન ૨૬ મું—પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્ર અંગીકાર કરનારને ઢીક્ષા– કાળ અને વયકાળ કેટલાે હાેવા બેઇએ ?

ઉત્તર—દીક્ષાકાળ ૨૦ વર્ષ`નેા અને વયકાળ એાછામાં એાછે ઓાગણ્– ત્રીસ વર્ષ`નેા હેાય તે પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્ર અંગીકાર ક**રી** શકે.

પ્રશ્ન ૨૭ મું — પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્રને৷ કાળ અઢાર માસને৷ નવે જણાને৷ પૂરે৷ થયે પછી તે શું કરે ?

ઉત્તર—કાંતાે તે ગચ્છમાં જાય, ગુરૂની આજ્ઞાને અનુસરી ઉત્કૃષ્ટી કરણી એ વિચરે અને કાંતાે જિન કલ્પી થઇ એકલ વિહારી પણે વિચરે. એટલે જિન શબ્દે છદ્મસ્થ તીર્થ કર જેવાે કલ્પ નામ આચાર પાળે પણ તીર્થ કરની પેઠે કલ્પાતીત કહેવાય નહિ, તેનાે કલ્પ જીદાે છે માટે જિન કલ્પી કહેવાય ?

પ્રશ્ન ૨૮ મું — જિનકલ્પિ કયા કયા તીર્થ કરને વારે હોય ?

ઉત્તર—પહેલા છેલ્લા તીર્થ'કરને વારે હોય. વચલા બાવીશ તીર્થ'કરને વારે ન હાેય કારણકે ભગવતીજીમાં કહ્યું છે કે-પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્ર પહેલા છેલ્લા તીર્થ'કરને વારેજ હાેય, વચલા બાવીશ તીર્થ'કરના સાધુને પહેલું ચાશું ને પાંચમું એ ત્રણ ચારિત્ર લાભે છેદોપસ્થાપનીય અને પરિહાર વિશુદ્ધ એ બે ચારિત્ર ન હાેય, અને પહેલા છેલ્લા તીર્થ'કરને વારે પાંચે ચારિત્ર લાભે એટલે કાંતા તીર્થ'કરના હસ્ત દીક્ષિત હાેય તે અથવા હસ્ત દીક્ષિતના શિષ્ય હાેય તેજ પરિહાર વિશુદ્ધ તથા જિન કલ્પીપણં ધારણ કરી શકે.

પ્રશ્ન ૨૯ મું — પરિહાર વિશુદ્ધની સ્થિતિ કેટલી ?

ઉત્તર—પરિહાર વિશુદ્ધની ાસ્થતિ જઘન્ય એક સમયની (પરિણામની ધારાએ ૭ મે ગુણ ઠાણે ગયેલી ૧ સમય રહી કાલ કરવા આશ્રી) ઉત્કૃષ્ટી ૨૯ વર્ષ ઉણીપૂર્વ કોડની એ એક જીવ આશ્રી.

ઘણા જીવ આશ્રી જઘન્ય ૨૦૦ વર્ષ ઉત્કૃષ્ટા દેશેઉણા બે પૂર્વ ક્રોડ એ પહેલા છેલ્લા તીર્થ ટરના સાધુ આશ્રી કહ્યું.

પ્રશ્ન ૩૦ મું —પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્રનું આંતરૂં કેટલું ?

કહી છે. તે ઉપરથી જિનકલ્પીની ગતિ આઠમા દેવલેાક સુધીની કહેવામાં આવે છે. કારણકે–જ્યાં સુધી તે જિનકલ્પી પણામાં વિચરે ત્યાં સુધી તે પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્રીએા ગણાય એ અપેક્ષાએ આઠમા દેવલાક સુધીની કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૩૧ મું — જિન કલ્પીની ગતિ કઈ હાેય ?

સંજ્યાના અધિકારે કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૩૨ મું—જિનકલ્પીને৷ આચાર તે৷ ઉચાે છે છતાં આઠમા દેવલેાક સુધીનીજ ગતિ કેમ હાેય ? ઘણા લાેકાે શંકા કરે છે કે તેની ગતિ તાે માેક્ષનીજ હાેવી જોઇએ તેનું કેમ ?

१८९

ઉત્તર—એક વચન (એક જવ) આશ્રી જઘન્ય અંતર મુહૂર્તનું ઉત્કૃષ્ટું અર્ધ પુદ્રગળ દેશે ઉણું અહુવચન આશ્રી જઘન્ય ૮૪૦૦૦ ચાેરાશી હજાર વર્ષનું ઊત્કૃષ્ટ ૧૮ ક્રોડાક્રોડ સાગરનું એ પ્રમાણે ભગવતીજીમાં

ઉત્તર—જિનકલ્પીની ગતિ ચાલી હેાય એમ જણાતું નથી. પણ પરિહારવિશ્વદ્ધ ચારિત્રની ગતિ ઉત્કુષ્ટી આઠમા દેવલેાક સુધીની ભગવતીજીમાં

ઉત્તર— માેક્ષની ગતિ એકે કલ્પમાં છેજ નહિ, એમ ભગવતજી સૂત્ર જણાવે છે પણ કલ્પાંતીવનીજ ગતિ માેક્ષની કહી છે, તાે જિનકલ્પી ગચ્છમાં આવ્યા પછી સ્થવિર કલ્પીમાંથી ગુણસ્થાનકની શ્રેણીને ચડતા કલ્પાતીત– પણાના ભાવને પામીને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરી માેક્ષ જાય તેવી રીતે જિન-કલ્પીપણામાં અનવા સંભવ નથી–કારણકે પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્રીયા (જિનકલ્પી) ને માટે કેટલાક એવી શંકાઓ ધરાવે છે કે તેને એવા ઉચ્છક ભાવ રહે છે કે ચાેકખું ચારિત્ર અમેજ પાળીએ છીએ ઇત્યાદિ ઉચ્છક ભાવને કદાપી કેવળીએ જાણ્યા હાેય તો કેમ ના કહી શકાય. જો એમ હ્રાય તાેજ શ્રી ભગવતીજીના પચીશમાં શતકના સાતમા ઊદ્દેશામાં પાંચ પ્રકારના ચારિત્રની વ્યાખ્યામાં પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્રની ઊત્કૃષ્ટી ગતિ આઠમા દેવ લાેક સુધીનીજ કહી છે. એ ઉપરથી જિનકલ્પીની ગતિ પણ આઠમા દેવલાક સુધીની કહેવામાં આવે છે તત્ત્વ કેવળી ગમ્ય.

ઉત્તર--જિનકલ્પી થવાવાળા છેઠોપસ્થાપનીય ચારિત્રમાંથી પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્ર અંગીકાર કરીને પછી જિનકલ્પી થાય તે પણ ઉંપર કહેલા અધિકારવાળાજ થાય, અને પડિમાધારી તેા ગમે ત્યારે પણ થઇ શકવા સંભવ છે. પડિમાધારી સાધુના કલ્પ સવિસ્તર દશાશ્રુતસ્કંધ સૂત્રમાં કહેલ

પ્રશ્ન ૩૩ મે—જિનકલ્પી અને પડિમાધારી સાધુમાં શા તફાવત ?

છે ત્યાંથી જાણી લેવેા. નેમનાથ લગવ'તે ગજસુકુમાર મુનિને આરમી ભિક્ષુની પડિમા (પ્રતિજ્ઞા) અંગીકાર કરાવી છે. એ ઉપરથી એમ જણાય છે કે–ચાવીશે તીર્થ'કરના સાધુઓની પ્રવૃત્તિમાં ભિક્ષુની આરે પડિમા અંગીકાર કરવાનું હેાવું જોઇએ.

પ્રશ્ન ૩૪ સું—જિનકલ્પી અને પડિમાધારી સાધુની કરણીમા શા તફાવત ?

ઉત્તર—જે પ્રમાણે દશાશ્રુતસ્કંધ સૂત્રમાં પડિમાધારી સાધુનેા આવીશ બેલ સહિત સવિસ્તર અધિકાર છે તેવેા જિનકલ્પીનેા જુદો અધિકાર હેાય એમ જણાતું નથી, અને સૂત્રમાં દરેક ઠેકાણે ભિક્ષુ, નિર્ગ્રંથ અને પ્રતિજ્ઞાધારી સાધુઓના નામથીજ બન્નેને સાથે ઓળખાબ્યા હોય એમ જણાય છે તે ઉપરથી એમ પણ સંભવે છે કે જિનકલ્પી અને પડિમાધારી સાધુની કરણી ઘણે અંશે સરખી હેાવી જોઇએ, અને તે એકલ વિહારી હોય છે.

પ્રક્ષ ૩૫ સું—શ્રી ભગવતીજીના બીજા શતકને પહેલે ઉદેશે ખંધકજીએ ભિક્ષુની બારે પડિમાવહી છે. પણ એકલા વિચરવાના અધિકાર ચાલ્યાે જણાતાે નથી તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એ વાત ખરી છે, પણ સ્ત્રત્રો ન્યાય જેતાં એમ જણાય છે કે-પંડ, હજીર, તીર્થ કર મહારાજના હસ્ત દીક્ષિત ભગવંતની આજ્ઞા મુજબ ભગવંતની સાથે રહીને પડિમા વહી શકે, અને બાકીના માટે એ નિયમ જણાતાે નથી તે તાે સૂત્રના કલ્પ પ્રમાણે કરી શકે એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૩૬ મું — કેટલા ગુણનાે ધણી હાેય તે એકલાે વિચરી શકે ?

ઉત્તર—ઠાણાંગજી સ્**ત્રમાં ૮મે ઠાણે કહ્યું છે કે આઠ ગુણ**ને। ધણી હાેય તે એકલાે વિચરી શકે-તે સૂત્ર પાઠ—

अट्टाहिं ठाणेहिं संपन्ने अणगारे अरिहई एगल्ल विहार पडिमं उवसं पज्जित्ताणं विद्दरित्तए तंजहासड्ढी पुरिसजाए १ सठचे पुरिसजाए २ मेहा---वीपुरि सजाए ३ बहुस्सुए पुरिसजाए ४ सत्तिमं ५ अप्पाहिगरणे ६ थिइमं ७ वीरिय संपन्ने ८ ॥

ભાષા આઠ સ્થાન કે સહિત અણુગાર યેાગ્ય હોય. એકલ વિહારની પ્રતિમા અંગીકાર કરી વિચરવાને તે કહે છે. શ્રદ્ધાવ'ત ૧, સત્યવાદી ૨, યુદ્ધિવંત ૩, બહુશ્રુત ૪, શક્તિવંત ૫, અલ્પાધિકરણી ક્રોધાદિ રહિત ૬, સંતાેષવંત ૭, વીર્થવંત ૮, એ આઠે બાેલ પુરૂષ જાતિના લેવા.

પ્રશ્ન ૩૭ મું—ઉપરના પાઠ અને ભાષામાં તે৷ સમુચે વાત કહી પણ વિસ્તારથી તેને৷ અર્થ કાંઇ સમજી શકાય તેવે৷ છે ?

ઉત્તર—ટીકાવાળાએ વિસ્તારથી જણાવ્યુ છે પણ તે પાઠ આ સ્થળે નાખતાં ગ્રંથ વધી ઝવાથી ભાવાર્થરૂપે ટુકામાં નીચે પ્રમાણે જણાવવામાં આવે છે.

ભાવાર્થ——આઠ ગુણુ ચુકત સંપૂર્ણ અણુગાર પ્રતિમાધારી એક**લ** વિહારી સાધુ જિનકલ્પી યાેગ્ય હાેય તે એકલ વિહારી પણે ગ્રામાનુચામ પ્રત્યે વિચરી શકે, તે નિશ્વે પ્રતિમાવ'ત અભિગ્રહ ધારી એકલ વિહારની પડિમા જિનકલ્પીની પડિમા માસિકાદિક ભિક્ષુની પ્રતિમા તેમની ઉપસ'પદા, (તેમના આચાર) અંગીકાર કરીને એકાકી પણે વિચરી શકે તે આઠ ગુણુનાે ઘણી હાેય તે કહે છે.

(૧) શ્રહાવ'ત પુરૂષ-તત્ત્વની શ્રહા, આસ્તિક, સમ્ચકત્વ ચારિત્રવ'ત પુરૂષ જાત, (સ્ત્રી જાત નહિ ) ( તમામ પદે એમ સમજવુ' )

(ર) સત્યવાદ્રી-જેવું બાેલે તેવું પાળે.

(૩) બુદ્ધિવંત,-શ્રત ગ્રહણ શકિત મર્યાદાવંત.

(૪) બહુશ્રુત,-જઘન્ય નવ પૂર્વની ત્રીજી આચાર વસ્તુ સુધી અને ઉત્કૃષ્ટા કંઇક ઉણા દશ પૂર્વ સુધી ભણે.

(૫) શકિતવ ત,-સમર્થ-જિનકલ્પી તુલ્ય તપશ્યા, સત્યપણું, શ્રુત, (જ્ઞાન), એકલ વિહાર અને બળ, પરાક્રમ ઇત્યાદિ જિનકલ્પાની અરાબર પડિવર્જે અંગીકાર કરી વિચરે.

(૬) અલ્પાધિકરણી,-અલ્પ અધિકરણ નિષ્કલહ ક્રોધાદિ રહિત.

(૭) ધૃતિમાંત,-અનુકુળ પ્રતિક્રૂળ પરિસહ ઉપસર્ગ સહે, અથવા સંતોષવંત

(૮) વીર્યવંત,-શરીર તથા આત્મ શક્તિવંત

આ આઠ ગુણનેા ધણી હેાય તે જિનકલ્પી તથા પડિમાધારી સાધુ એકલ વિહારી પણે વિચરી શકે.

પ્રક્ષ ૩૮ મું.—આક્ષેત્રે–આકાળમાં ઉપરતા ગુણ શુકત એકલ વિહારી સાધુ હોવા સંભવ ખરા કે કેમ ? ઉત્તર—સૂત્રના ન્યાય જેતાં સંભવ નથી. જિનકલ્પી તથા પડિમાધારી વગેરે એકલ વિહારી મુનિઓાને માટે જ્યાં જ્યાં અધિકાર ચાલ્યાે છે ત્યાં ત્યાં માત્ર એકજ પાત્ર ચાલેલ છે. એટલે વસ્ત્રની મર્યાદા એકથી માંડી ત્રણ સુધી અગર નગ્નભાવ તથા કટીબંધ એબ ઢાંકવા માટે આચારાંગ સૂત્રમાં કહેલ છે, પરંતુ પાત્ર તાે એકજ કહેલ છે. આ ઉપરથી એમ જણાય છે કે–જિનકલ્પી, વખતે કરપાત્રી હાય કે–એકલ પાત્રી હાય પદ્ય પડિમાધારીને માટે ઘણું કરી એક પાત્રના કલ્પ હાેવા જોઇએ. આ ઉપરથી એમ નિર્ણય થાય છે કે–તેવા પુરૂષા આ ક્ષેત્રે આ કાળમાં હાેવા સંભવ નથી.

પ્રશ્ન ૩૯ મું—તાે તેને માટે સૂત્રમાં કાંઈ ખુલાસાે છે ખરાે કે સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે એકલ વિહારી અમુક વખતેજ હાેય ?

ઉત્તર—આચારાંગ સૂત્ર શ્રુત સ્કંધ બીજે અધ્યયન પાંચમે-ઉદ્દેશે ૧ લે-પાંચ બાેલનાે ધણી એકલ વિહારી થઈ શકે. તે એક વસ્ત્ર અને એક પાત્ર ધારી હાેય. તે સૂત્ર પાઠઃ—

जे णिग्गंथे तरुणे १ जुगवं २ बलवं ३ अप्पायंके ४ थि। संघयणे ५ सेएगंवत्थंधारेज्जाणो वितियं -

અર્થ:---जेणि. જે નિર્થ'થ સાધુઃ त. તરૂણે৷-જેઅનવંત ૧ जु. જુગવંત કહેતા ત્રીજા ચાથા આરાનેા જન્મ્યેા હાેય તે ર–ब.બલવંત–સમર્થ હાેય ૩ જ્ર. નિરાેગી–રાેગ રહિત ૪ થિ સ્થિરસ ઘયણ– દઢકાય ઘૃતિ એહવા સાધુ વજઋષભનારાય સ ઘયણના ઘણી પ એવા પ બાેલ સદ્ધિત જે સાધુઃ से કે'તાં તે p. એક વસ્ત્ર ધારે--રાખે-પહેરે પરંતુ ળો બીજું ન ધારે ન રાખે.

આ સંબંધી વધારે વિવેચન પરંપરાના વિસ્તારવાળા ટબાના પર્યાયથી જાણવું. છઠ્ઠા અધ્યયને પણ ઉપર કહેલા પાંચ બાલના ધણીને એક પાત્ર રાખવું કલ્પે, એટલે એ (૫) બાલના ધણી એક વસ્ત્ર ને એક પાત્ર રાખવા સમર્થ અન્ય સાધુ સાધવી કલ્પ પ્રમાણે રાખે.

પ્રશ્ન ૪૦ મું — માત્ર એકજ પાત્ર કેોણુ રાખી શકે ?

ઉત્તર—આચારાંગ શ્રુત સ્કંધ બીજે અધ્યયને ૬ઠ્ઠે–ઉદ્દેશે પેહલે ગા**બુવાળા છાપેલ પાને ૧૯૨મે તરૂણાદિ પાંચ બાેલના ધ**ણીને એક પાત્ર રાખવા કહ્યો છે તેમાં જિનકલ્પીકાદિ પ્રતિમાધર આશ્રી કહ્યો છે. તત્ ટીકાઃ–

जिन कल्पी कस्तुयथा प्रतिज्ञमेव धारयेन्न तत्रापवादोस्ति

આને৷ પરમાર્થ એ છે કે જિન કલ્પી સાધુ તથા પડિમાધારી પ્રતિજ્ઞાવ તે એક વસ્ત્ર કે એક પાત્ર રાખે તે પણ અપવાદ માગે રાખે ઉત્સગે તે તેને પણ નિષેધ.

પ્રશ્ન ૪૧ મું—ઉપર કહેલા પાંચ બાેલનાે ધણી એકલ વિદ્વારી થઇ શકે તેમાં બીજો બાલ જે ' **ज़गવં** ' કહ્યો તેના શા અર્થ ?

ઉત્તર—તેનેા અર્થ ડીકાકાર એ પ્રમાણે કરે છે કે:-

' जगवं ' तियुगं-सुषम-दुष्पमादिः काल विशेष स्तत् प्रश्नस्तं विशिष्ट बलहेतु भूतं यस्यास्त्य सौ युगवानु.

આને৷ પરમાર્થ એ છે કે–જીગવ યુગવાન યુગમાં જન્મેલે৷ એટલે સુગ શખ્દે ત્રીજે ચાેથા આરા લેવાે એટલે ચાેથા આરાનાે જન્મેલાે હાેય તે એકલ વિહારીની જિનકલ્પી પ્રમુખની પ્રતિજ્ઞા અંગીકાર કરી શકે. પાંચમા આરાના જન્મેલાના એકલ્પ નથી.

પ્રશ્ન ૪૨ મું—જિનકલ્પી પાંચમા આરામાં નહેાય એવેા કેાઇ દાખલા છે ?

ઉત્તર—એ વિષેનેા પ્રથમ દાખલાે સૂત્રના ન્યાયથી અપાઇ ગયાે છે કે–પરિહાર વિશહ ચારિત્ર, તીર્થ'કર યા તીર્થ'કરના હસ્તક્ષીક્ષિતના શિષ્યાથીજ અંગીકાર થાય છે. તે અપેક્ષાએ ચાથા આરાના જન્મેલાે ચાથા આરામાં અથવા પાંચમાં આરામાં જિનકલ્પી એકલ વિહારી થઇ શકે. તે અપેક્ષાથી શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કેઃ—ભરત ક્ષેત્રમાં પંચમ કાળમાં જ'ણુ સ્વામી પછે ૧૦ બાેલ વિચ્છેદ ગયા તે કહે છે.

૧ પરમાવધિજ્ઞાન, ૨ મનઃપર્ધવજ્ઞાન, ૩ કેવળજ્ઞાન, ૪ પુલાકનિયંઠો, પ આહારક લબ્ધિ, ૬ ક્ષાયક સમષ્ઠિત, ૭ જિનકલ્પી સાધુ, ૮ પરિદ્વાર વિશહ ચારિત્ર, ૯ સૂક્ષ્મસ પરાય ચારિત્ર, ૧૦ યક્ષાક્ષાત ચોરિત્ર.

એ દશ બાેલ જંબુ સ્વામી પછી વિચ્છેદ ગયા તેનું કારણકે તે ચાેથા આરાના જન્મેલા પાંચમાં આરામાં હયાલી ધરાવલા હાેય ત્યાંસધી રહેવા સંભવ છે. પછી વિચ્છેદ જાય એમ શાસ્ત્રથી જણાય છે.

પ્રશ્ન ૪૩ મું—એકલ વિહારી જિનકલ્પી અથવા પડિમાધારીજ હાય કે બીજા પણ હાેય ખરા ?

ઉત્તર—બીજા હેાવાના સંભવ છે. પ્રત્યેક બુદ્ધ એકલ વિહારી હાેય. નમિરાજ ઋષિ કરકંડુ પ્રમુખ તેમજ કેાઇ અવધિજ્ઞાની તથા જાતિ સ્મરણ

ł

Education International

જ્ઞાનીને પણ એકલા વિચરવાના સંભવ છે, પણ ઘણુંકરી તે પણ ત્રીજા ચાથા આરાના જન્મેલા પૂર્વોક્ર્ત ગુણુના ધણીનેજ લાગુ છે.

પ્રક્ષ ૪૪ મું—્પૂર્વે કહેલા આઠ ગુણ તથા પાંચ બાેલ તથા પ્રત્યેક યુદ્ધાદ્દિ વિનાના પ'ચમ કાળમાં કાેઇ એકલ વિહારીપણે વિચરી શકે કે કેમ

<sup>ઉ</sup>ત્તર—સૂત્રમાં તેા કહ્યું છે કે–કાંતો આઠ ગુણનેા ધણી હાય તે એકલાે વિચરી શકે અથવા આઠ અવગુણનાે ધણી હાેય તે એક**લે**ા વિચરે એટલે કાંતાે આઠ ગુણ સવળા કે કાંતાે આઠ ગુણ અવળા હાેય તે એકલ વિહારી થઇને ફરે.

પ્રશ્ન ૪૫ સું — એ વિષે સૂત્રમાં મૂળ પાઠે કંઇ કહ્યું છે ?

ઉત્તર—સૂત્ર વિરૂદ્ધ એકલ વિહારીનાં દ્રષણેા આચારાંગ સૂત્રના પાંચમાં અધ્યયનને પહેલે ઉદેશે કહ્યા છે તે મૂળ પાઠઃ–

इहमेगेसिंएग चरिया भवति से बहु कोहे, बहुमाणे, बहुमाए, बहुलोभे, बहुरए, बहुनेड, बहुसढे, बहुसंकप्पे, आसवसकी पलिओच्छन्ने उद्विय वायं पवयमाणे मामेकेइ अदक्खु अन्नाण पमाय दोसेणं सततं मूढे धम्मंणाभि जाणति ( २७३ )

અર્થ – વળી આ મનુષ્ય લેોકમાં કેટલાએક એકલા થઈ ફરે છે, તેએા બહુ ક્રોધી ૧, બહુ માની ૨, બહુ માયાવી ૩, બહુ લાેભી ૪, બહુ પાપી ૫, બહુ ઢોંગી ૬, બહુ ધૂત્ત ૭, બહુ દુષ્ટાધ્યવસાયી, હિંસક અને કુકર્મી ૮, હાેલા છતાં '' હું ખૂબ ધર્મ માટે ઉજમાલ બન્યાે છું " એવાે બકવાદ કરતાં થકા અને '' રખે કાેઇ મને જાણી જાય ? " એવી બીકથી એકલા થઇને ફરતા થકા અજ્ઞાન અને પ્રમાદથી નિરંતર મૂઢ બની ધર્મને કંઈ પણ સમજતા નથી. (ભાષાંતર પાને ૪૮ મે–કલમ ૨૭૩ મી.) દહેા– ચાર કથાઇ લાેલપી જ્ઞાન નહિં ગર્વીપ્;

આપ છંદી બુરૂ દ્રોહી, એ આડ ગુણ અનિષ્ટ. ૧ આ પચમ કાળમાં તેા ઉપરોકલ ગુણવાળા એકલા ફરનારા પ્રાયઃ જોવામાં આવે છે.

પ્રક્ષ ૪૬ મું—આ પંચમ કાળમાં એકલા ફરવાવાળા સાધુઓ કેવી કેવી પ્રકૃતિવાળા હેાય છે ? અને તેને કેવા દોષો ઉત્પન્ન થાય છે ?

ઉત્તર—આ કાળમાં એકલા ફરવાવાળા આઠ અવગુણુના ધણી હિાય અર્થાત્ ઉપરાકત કહેલી પ્રકૃતિવાળા હાેય તેજ એકલા ફરે અને તેના માટે તેજ અધ્યયનના ચાેથા ઉદેશે વિશેષે કરીને કહ્યું છે કે– ( અજાણ, અગીતાર્થ, અને સૂત્રાર્થમાં નિશ્ચય વિનાના મુનિને એકલા કરવામાં ઘણા દેાષ થાય છે. ) તે સૂત્ર પાઠ.

गामाणु गामं दूइज्ज माणस्स दुज्जातं दुप्परि कंतं भवति अविय-त्तस्साभि क्खुणो । ( ३०४ )

वयसावि एगे चोइआ क्रुप्पंति माणवा । उन्नय माणेय णरे महता मोहेण मुज्झति । संवाहा बहवो भुज्जो दुरति कमा अजाण तो अपासतो । एयं तेमा होउ । एयं कुसलस्स दंसणां ( ३०५ )

અર્થ —સામર્થ્ય હીન (વય તથા જ્ઞાનની માેગ્યતાથી રહિત) મુનિ એકલાે થઇને ગામાં ગામ કરતાે તેનું તે કરવું તથા જવું અસુંદર ગણાય છે, કેટલાએક મનુષ્યા માત્ર વચનાથી સારી શીખામણ આપતાં નાખુશ થાય છે એવા અભિમાની પુરૂષા (અજ્ઞાનથી) મહા માહથી વિવેક વિકલ બની ગચ્છથી જીદા પડે છે. તેવા અજાણ અને અતત્ત્વદર્શી પુરૂષોને અનેક આવી પડવી પીડાઓ દુલ ઘનીય થાય છે. હે મુનિઓ, એવું તમારા માટે નહિ બના એવું કુશળ પુરૂષ (વીર પ્રભુનું) દર્શન છે. (૩૦૫)

પ્રશ્ન ૪૭ મું—ઉપરના લખાણથી કેટલીક હુકીકત એકલ વિહારી સંબંધી જાણવામાં આવી પણ **अवियत्तरसमिक्खुणो** એટલે સામર્થ્યહીન (વય તથા જ્ઞાનની યેાગ્યતાથી રહિત) વગેરે લખાણ છે તેા ઉક્ત પાઠનાે સમજીુતી પડે તેવા સવિસ્ ર ખુલાસાે હાેય તાે જણાવશા.

ઉત્તર—ઘણા અર્થાના ટબાવાળા આચારાંગ સ્ત્રમાં ઉપર લખેલા પાઠનાે અર્થ ઘણા વિસ્તારથી કર્યો છે. તે વિશેષ સમજીૃતી માટે નીચેના લખાણધી જાણશા.

ઇડાં એક ચરને મુનિના અભાવ તેડુને દોષ એહવા ભાવ કહે છે. અબદુશ્રુત સાધને गामाणु गामं दुइज्ज माणम्झ, ગામાનુગ્રામે વિચરતાં એકાકી સાધુને, दुज्जातं, દુષ્ટ ગમન થાય જાતા અનુકૂલ પ્રતિકૂલ ઉપસર્ગને ઉપજવે અરહન્નકની પરે ભલેા ન થાય, તથા दुपडिकंतं, દુષ્ટ પરાકમના સ્થાનક એકાકીને भवंति થાય, એતા વતા એકાકી સ્થાન ન પામે, શૂલભદ્રને અમર્ષે વેશ્યાને ઘરે ગયા સાધુની પરે એમ સમસ્તને ન હાેય. કિંતુ જેહવાને હાેય તે કહે છે. अवियत्तस्स भिवखुणो, અવિયતસ્સ ભિખ્પૂણા કેતા અવ્યક્ત જે શ્રુતે કરી અવ્યક્ત તથા વયે કરી અવ્યક્ત શ્રુતે કરી અવ્યક્ત તે કહિએ. જેણે આચારાંગ સૂત્રાર્થ થકી પૂરે ભહ્યા ન હાેય. ગચ્છ ગત ગચ્છને માટે રહ્યા સાધુની એ સ્થિતિ ગચ્છ નિર્ગતને નવમા પર્વાની ત્રીજી વત્સુ ભાશી ન હાેય તે સુત અવ્યક્ત તથા વયે કરી અવ્યક્ત તે કહીએ. જે ગચ્છ ગત માંહે સાેલે વર્ષ માંહે વર્તે ગચ્છ નિર્ગત માંહે વર્ષે કરી અવ્યક્ત ત્રીસ વર્ષ માંહે વતે તે કહિયે ઇહાં અવ્યક્તની ચાેલ ગી છે, શ્રુત અને વયે કરી જે અબ્યક્ત તેહને એક અર્ચાન કલ્પે સંચમ આત્મા વિરાધના થાય એ પહેલાે ભાંગા. ૧ તથા શ્રુતે કરી અબ્યક્ત વયે કરી બ્યક્ત તેહને પણ એક ચર્ચા ન કલ્પે. અગીતાર્થપણે સ'યમ અને આત્માની વીરાધના થાય એ બીજો ભાંગાે ૨. તથા શ્રુતે કરી વ્યક્રત અને વર્ચ કરી અવ્યક્રત તેહને પણ એક ચર્ચા ન કલ્પે. આલપણાને ભાવે સર્વ લાકને પરાભવનાે ઠામ થાય એ ત્રીજો ભાંગાે ૩. તથા જે શ્રુત અને વયે કરી વ્યક્ત તેહુને ગુરૂને આદેશે એક ચર્ચા કલ્પે, પણ આદેશ વિના ન કલ્પે. જેહુ ભણી આજ્ઞા વિના એકલાને તિહાં ઘણા દેષ્ય ઉપજે ૪. પરંતુ તે દેષ ગચ્છ ગતને સંભવે નહિ. ગુરૂને આદેશે પ્રવર્તાતા ગુણ ઉપજે તેણે દેખ નહિ. વળી કર્મને વશે એક એક ગુરૂનેક પણ વચન ન માને તે કહે છે. કિણહી એક તપ સયમાનુષ્ટાન વિષે સિંદાતા પ્રમાદે સબલા હુતા મિ. ભિક્ષુને वयसावि एगे चुइया. શ્રી ગુરૂયે ધર્મ વચને, એક અજ્ઞાનીને, ચેાથા પ્રેયાં **જીવ્યંતિ માળ**વા, કોધને વસે પહુંચે, મનુષ્ય ઇમ કહે હું (મને) ઘણા એટલા સાધુમાંહે તિરસ્કાર કરા કાં ઇમ ઇતે અનેરા પણ સહુ ઈમહીજ પ્રવર્તે છે તેહને શું ન કહેવેન કહ્યુ પરેતે उन्द्रत माणेय, ઉन्नत अलिभान वसे આપણ પા મોટા માનતા णरे नर भनुष्य महया मोहेण मुझति, अलणा भांહनीयने ઉदे सुंआय कार्याः કાર્ય વિવેક વિકલ થાય મેહું માહિત છતા માન પ્રબતે ચઢયે અતિ કોધે કરી ગચ્છ થકી નિકલે તેહને ગ્રામાનગામે એકાકીપણે હીંડતાં જે હાેય: તે કહે છે જે અબ્યક્ત એકાકી ડિંકતાને **મંત્રાદા**, આધા પીડા ઉપસર્ગ थर्ध अपनी बहवे, धणी थाय ग्रुजनोर, वसीर वारंवार उरतिकम्मा असधांता દોહિલી, કેહવાને દુરધિગમ अज्ञाणतो. અજાણને अपासतो, અણુદેબતાને ( એટલે એકલચર્યાંના ગુણ દેષના એજાણને અથવા અજ્ઞાનીને, અણદેખતાને એટલે અણસરદહતા ને અથવા સર્ધાહિન, સમ્યકુ દર્શન રહિતને એકલા કરવાના નિષેદ્ધ જણાવ્યા.)

હવે મહાવીર પરમાત્મા કહે છે કે−**एयं तेमा होउ,** એટલે. એક ચર્ચા પ્રતિપન, ને બાધાને≀ દુરતિક્રમણીયપણે।, માહરે ઉપદેશે વર્તાતાં, તે.

www.jainelibrary.org

તુઝને मा મહુવે। **एयं कुसलस दंसणं.** એ પ્**વેક્તિ કહ્યો તે શ્રી વર્ધ**માન સ્વામીનેા દર્શન અભિપ્રાય જાણ્વેા.

હવે આચાર્ય-ગુરૂ સમીપે શિષ્યને કેવી રીતે પ્રવર્ત્તવું તે ચાલતા અધિકારથી તથા ભાષાંતરની કલમ (૩૦૬ઠ્ઠી તથા ૩૨૩ મી કલમથી જાણવું)

પ્રક્ષ ૪૮ મું — ઉપરની કહેલી અન્ને કલમમાં શું કહ્યું છે ? તે જણાવશેા.

ઉત્તર—ઉપરની કલમામાં એકલા કરનાર સાધુને ઘણા દોષ કહ્યા છે માટે મુનિએ હુમેશ ગુરૂની નજર આગળ રહીને ગુરૂએ ખતાવેલી, નિઃસંગતાથી, ગુરૂના બહુ માનપૂર્વ'ક, અને ગુરૂ પરની શ્રદ્ધાંથી, ગુરૂ સમીપ નિવાસ કરતાં થકાં યતનાપૂર્વ'ક ગુરૂના અભિપ્રાયને અનુસરીને માર્ગ'ના અવલાકન સાથે જીવ જંતુને જાેતાં થકાં ભૂમંડળ પર ભમતા રહેવું એટલુંજ નહિ પણ જતાં, આવતાં, બેસતાં, ઉઠતાં, વળતાં, અને પ્રમાંજન કરતાં સર્વ'દા ગુરૂની આજ્ઞા લઇ વર્ત'વું. (૩૦૬)

હવે અધ્યયન પાંચમાના છઠ્ઠા ઉદેશામાં કહ્યું છે કે–કેટલાએક જિનાજ્ઞાથી વિપરીત પ્રવૃત્તિમાં ઉદ્યમી વતે<sup>૬</sup> છે. કેટલાએક જિનાજ્ઞાનું કુળ પ્રવૃત્તિમાં નિરૂદ્યમી છે. એ બન્ને વાત હે મુનિ, તારે મ થાએા, એમ કુશળ (વીર પ્રભુ) નું દર્શન છે.

માટે જે પુરૂષ હમેશાં ગુરૂની દૃષ્ટિમાં વર્ત્તો હોય, ગુરૂ પ્રદર્શિત મુક્તિ સ્વીકારતા હોય, ગુરૂનું બહુ માન કરતા હાેય, ગુરૂ પર શ્રદ્ધા ધરતા હોય, ગુરૂ કુળવાસ કરતા હાેય, તે પુરૂષ કર્માને જીતીને તત્ત્વ જોઇ શકે છે અને એવા મહા પુરૂષ કે જેનું મન લગાર પણ સર્વજ્ઞોપદેશથી બાહેર જતું નથી તે કાઇનાથી પણ પરાભૂત ન થતાં નિરાલંબનતારૂપ ભાવનાને ભાવવા સમર્થ થાય છે (૩૨૩).

પ્રશ્ન ૪૯ સું—કોઇ કહે છે કે–પોતાના અરાબર અગર પોતાથી અધિક ગુણુવાળા સખાયા ન મળે તાે તે એકલાે વિચરી શકે એમ ઉત્તરાધ્યયનના ૩૨મા અધ્યયનની પાંચમી ગાથામાં કહ્યું છે તેનું કેમ ?

પ્રશ્ન પ૦ મું—અમે તેા એમ જાણીએ છીએ કે શુરૂ કે ચેલેા સરખા ગુણુવાળા કે અધિક ગુણુવાળા ન મળે તા પાતાની મેળે પાંચ મહાવત અંગીકાર કરી સાધુ બની એકલાે વિચરી શકે.

www.jainelibrary.org

<sup>ઉ</sup>ત્તર—એવેા ભાવ એ અધ્યયનમાં કે એ ગાથામાં નીકળતાે નથી. જો બત્રીસમા અધ્યયનની પાંચમી ગાથાથી કેાઇ ઉપર કહ્યા પ્રમાણે એકલ વિહારી બનવાને ઠરાવતા હાેય તાે તેણે પ્રથમની ગાથાઓ પર દષ્ટિ કરવી.

પ્રશ્ન ૫૧ મું—પ્રથમની ગાથાએામાં શું કહ્યું છે ?

ઉત્તર—ત્રીજી ગાથાના પહેલાજ પદમાં કહ્યું છે કે ''तस्से स मग्गो गुरु विद्ध सेवा,'' જેને માક્ષના માર્ગ સાધવા હાય, તેણે પ્રથમ વિધિએ કરીને ગુરૂની સેવા કરવી અને ટીકાકાર પણ એજ જણાવે છે કે :—

" तस्य मोक्षोपाय भूतस्य ज्ञानस्य एषः-प्रथम गुरु ष्टद सेवा ज्ञान प्राप्ति हेतुः गुरवश्च बृदाश्वगुरु वृद्धा स्तेषां सेवा गुरु वृद्ध सेवा तत्र गुरुवो धर्मांचार्या वृद्धा श्रुत पर्यायाभ्यांये महान्त स्तेषां सेवा ज्ञान दर्शन हेतु भूता इत्यर्थः-

અહિયાં તેા પ્રથમ ગુરૂ પાસે દીક્ષા લઇ ગુરૂની વિધિએ સેવા કરવી કહી, તથા વૃદ્ધ ગુરૂની સેવા કરી મેક્ષનેને ઉપાય શિષ્યે મેળવવેા.

હવે ગુરૂની ગેરહાજરીએ શિષ્યે શું કરવું ? તે ચાથી ગાથાના બીજા પદમાં જણાવે છે.

अक्ष पर मुं — ચाथी गाथामां लगवंते, शुं કહ્યું છે ते જણાવશे। ? ઉत्तर—-ચાથી ગાથામાં ભગવંત, એમ જણાવે છે કે–ગુરૂની ગેર– હાજરીએ શિષ્ય જ્યાં સુધી એકલા રહે ત્યાં સુધી. श्रमणः क्रियानुष्टानादी श्रमकत्ता तपस्वी पष्टा पप्टमादितपः कत्तां एतत् इच्छेत् એકલ विહारी, સાધ તપશા કरે એટલે છઠ અઠમાદિ તપ કરે અને સાધુપણાની ક્રિયાને વિષે સાવધાન રહીને सहाय मिच्छेनिउणट बुद्धिं;-साधु र्निपुणार्थ बुद्धिं सहायं इच्छेत् निपुणार्थेषु जीवादि तत्त्वेषु बुद्धिर्यस्य स निपुणार्थ बुद्धिस्तं जीवादि तत्त्वज्ञं सहायं शिष्यं इच्छेत् यतोही सम्यक् निदोंपाहार धर्माचार वेदिकान् शिष्यान गुरू रपि सहायान् शैलक म्रुनिवत् धर्मे स्थैर्य लभते इति टिकायां ॥

નીપુણ બુદ્ધિવત્ સહાયો તત્ત્વજ્ઞ, એવાં શિષ્યની, ઇચ્છા કરે એટલે જે શિષ્ય, શુરૂને સહાયભૂત થાય, શેલક રાજરૂષીને જેમ પંથકજી સહાય– ભૂત થયા, ધર્મને વિષે સ્થિર કર્યા એવા શિષ્યની સહાયતા ઇચ્છા તેમ કરતાં એવા શિષ્યની, પ્રાપ્તિ ન થય, તાે તેના ખુલાસા પાંચમી ગાથામાં જણાવ્યા છે. પ્રશ્ન પ૩ મું—પાંચમી ગાથામાં શું કહ્યું છે ? તે જણાવશા.

©त्तर—પાંચમી ગાથામાં તે વિષે સારા ખુલાસા કર્યા છે. સાંભળે ગાથા नवा लभेज्जा निउणं, सहायं, गुणा हियंवा गुणओ समंवा, एको वि पावाइं विवज्जयंतो, विहरेज्ज कामेसु असज्जमाणो ॥५॥

અર્થ:—નિપુણુ સહાયેા, ગુણુે અધિક અથવા સરિખાે એહવા શિષ્ય લાભે નહિ તાે, પાપે કરીને રહિત કામને વિષે અસજ્જ માન, થકાે એકલાે વિચરે, એમ કહ્યું છે.

અહિયાં તે৷ સાધુપણામાંજ ગુરૂની, ગેરહાજરી, એ સખાયા શખ્દે શિષ્યનેજ ગેાતવેા કહ્યો છે તે એકલા નહિ રહેવાને માટે કારણકે સાધુને એકલા રહેવાની, ભગવ તની આજ્ઞા નથી.

આનેા પરમાર્થ એ છે કે ઃ--અહિયાં સખાયા તરીકે ગુરૂ કહેલ નથી. સખાયાના અર્થ તા શિષ્યજ થાય માટે સખાયા શબ્દે શિષ્યને બદલે ગુરૂના અર્થ કરવા તે ઉત્સૂત્ર પરૂપ્યું કહેવાય માટે જેને સુશિષ્યપણું ધારણ કરવું હોય તેણે સ્વછંદપણું છાંડી, ગુરૂકુલ વાસ કરવા.

પ્રશ્ન પ૪ મું—ઉપરની પાંચમી ગાથા ઉપરથી એમ જણાય છે કે ગુરૂની ગેરહાજરીએ પોતાના અરાબર કે અધિક ગુણવાળા શિષ્ય ન મળે તા તે એકલા વિચરી શકે એમાં બાધક નહિ.

ઉત્તર—સૂત્રના આધારે એકલા વિચરનારને વાંધાે છેજ નહિ. પાંચમી ગાથાના આધારે એકલા વિચરનારને માટે પણ ચાેકખું કહ્યું છે કે—તને જો જોઇતાે સખાયા ન મળે ને એકલું વિચરવું થાય તા અઢાર માયલા એક પણ પાપનું સેવન કરીશ નહિ અને તમ ભાેગમાં તારી વૃત્તિને દોડાવીશ નહિ તા ભલે એકલા વિચરજે નહિ તા છેદ સૂત્રના આધારે કોઇ પણ આચાર્ય યા સાધુના આઘ્રયે વિચરી પાેતાના સંયમના નિર્વાહ કરે પણ ઉદ્ધતાઇથી કે અહ'ભાવથી પાેતાની મેળે સાધુપણું અંગી– કાર કરી, પાેતાની મેળે સાધુ બની, એકલા વિચરવાની, અર્થાત્ આપછંદા– પણે એકલા ફરવાની, ભગવંતની આજ્ઞા નથી.

પ્રશ્ન પપ મું — ભગવંતની આજ્ઞા શી છે ?

ઉત્તર—ભગવ તની આજ્ઞા ગુરૂકુલ વાસ વસીને શિષ્યે ગુરૂની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તિ સન્માર્ગના નિર્વાહ કરવા કહેલ છે અને ગુરૂકુલ વાસે અણવસતા સ્વઇ દાચારીને ઘણા અવગુણુ કહેલ છે.

તે વિષે શ્રી સુયંગડાંગજી અધ્યયન ૧૪ મે ગાથા ૪થી બાભુવાળા છાપેલ પાને પ૧૧ મેં કહ્યું છે કે---

#### उसाण मिछे मणुए समाहिं, अणो सिएणंत करंतिणचा ; उभास माणे द्वियस्सवितंणणिकसे बहियाआसुपन्नो ॥ ६ ॥

અર્થ:----ચારિત્રવાન સાધુએ સર્વ કાળ ગુરૂ પાસે રહેવા તે કહે છે. જાવજીવ સુધી ગુરૂની પાસે રહેવાની વાંચ્છા કરે જે સુસાધુ છે તે એવીજ સન્માર્ગરૂપ સમાધિની વાંચ્છા કરે એટલે પરમાર્થ થકી મનુષ્ય તેનેજ કહિયે કે જે ગુરૂકુલ વાસે વસતાે થકાે પાતાના ભાષેલા અંગીકાર કરેલા સન્માર્ગના નિર્વાહ કરે, ગુરૂકુલ વાસે અણવસતાે એટલે સ્વચ્છદાચારી છતા સસારના નિર્વાહ કરે, ગુરૂકુલ વાસે અણવસતાે એટલે સ્વચ્છદાચારી છતા સસારના અંત ન કરે ઉલટા અનંત સંસારી થાય. સંસારની વૃદ્ધિ કરે એવું જાણીને સર્વ કાલ ગુરૂ વાસે વસે ગુરૂની સેવા કરે એમ સુષ્ઠિત ગમન યાગ્ય સાધુના આચારને અત્યંત દીપાવતા થકા જિન ભાષિત ધર્મને દીપાવે એવું જાણીને આસુપ્રજ્ઞ એટલે જે પંડિત હાય તે ગચ્છ થકી બાહેર નીકળે નહિ અર્થાત્ સ્વછદી ન થાય (એટલે સ્વછદપણે એકલો થઇ વીચરી શકે નહિ.

પ્રક્ષ પર મું — કાેઇ અહંભાવથી એમ બાેલે કે આઠ ગુણમાંના એકાદ ગુણ હાેય અથવા બહુ સૂત્રી હાેય તે એકલાે વિચરી શકે તેનું કેમ

ઉત્તર—આ વાકય સરલપણાનું ગણાય નહિ. 'સ્ત્રમાં તો આઠમે ઠાણે કહેલા આઠ ગુણનો ધણી હોય તે એકલેા વિચરી શકે એમ કહ્યું છે, પણ પાતાના માનેલા એકાદ ગુણવાળાને માટે છૂટ આપી નથી. બહુ સૂત્રી હોય તે, હું બહુ સૂત્રી છું એમ પાતાની જીવે બાલે નહિ એ તાે આપછદી, સ્વછદાચારી અભિમાનીનું વાકય હોય, બહુ સૂત્રીના મુખમાંથી અભિમાની વાકય નીકળે નહિ. બહુ સૂત્રીમાં કેવા ગુણા હોય છે અને કેવા ગુણવાળા બહુ સૂત્રી બને છે તે સૂત્રથી જાણવું જેઇએ.

પ્રશ્ન પછ મું—ઢાણાય ંગજી સૂત્રમાં કહેલા આઢ બાેલવાળા એકલ– વિહારી થઇ શકે તેમાં બહુ સૂત્રીનાે ખાલ કહ્યો છે તાે કાઇ એમ કહે કે ઉત્તરાધ્યયનના ૨૪ માં અધ્યયનમાં ગાથા ૩જીમાંકહ્યું છે કે–આઠ પ્રવચનમાતામાં દ્રાદશાંગીના સમાવેશ થઈ જાય છે તાે આઠ પ્રવચન માતા ( પાંચ સુમતિ ત્રણ ગુપ્તી ) નું જાણપણું થયું એટલે દ્રાદશાંગીનું જાણપણું થયું ગણાય એ અપેક્ષાએ બહુ સૂત્રીપણું કોઇ પાતાને વિષે માને તેનું કેમ ?

ઉત્તર—કેર્બ્ડ એમ માને જે આ જીવ પાસે અનંતા જ્ઞાન, દર્શનને ચારિત્રના પર્યવ છે તેા કેવળજ્ઞાનના પર્યવ પણ આ જીવ પાસે છે એમ માની હું કેવળી છું તેથી શું તેને કેવળી કહેવા ! અને જો એમ માનીયે તો બધા જીવને તેજ પ્રમાણે માનવા બેઇએ; તા પછી કેવળજ્ઞાન વિનાના જીવ છેજ કાેણ ? તા પછી સૂત્રકારને સ સારી જીવાના ભેદાનભેદ અને સ સારનું પરિભ્રમણ શામાટે કહેવું બેઇએ ? તેમજ જ્યાં જ્યાં સૂત્રમાં મુનિના દીક્ષા લેવાના અધિકાર ચાલ્યા છે ત્યાં તા સ્થવિરની પાસે જઘન્ય આઠ પ્રવચન, માતા અને ઉત્કૃષ્ટ અગ્યાર અંગ અથવા દ્વાદશાંગીનું જ્ઞાન મેળવવાનાજ અધિકાર ચાલ્યા છે.

પ્રશ્ન પ૮ મું---તેા પછી ચાેવીશમાં અધ્યયનમાં આઠ પ્રવચનમાં દ્વાદશાંગીનેા સમાવેશ થવાનું કહેવાનું શું કારણે ?

ઉત્તર—તે કારણ ન્યાયવાળું જે એને પરમાર્થ એ છે કેઃ-જેણે આઠ પ્રવચનની આરાધના કરી તેણે દ્વાદશાંગીની આરાધના કરી એટલે બાર અંગના ધણી તા ઉત્કૃષ્ટી આરાધનાવાળા હાયજ અને તે માક્ષગામી પણ હાયજ; તેના માટે તા કાંઇ શ'કા કરવા જેવું છેજ નહિ. પરંતુ જઘન્ય પદે આઠ પ્રવચન માતાની ઉત્કૃષ્ટી આરાધના કરવાવાળાની અને દ્વાદશાંગીની આરાધના કરવાવાળાની બંનેની સરખી ભાવના હાવાથી આઠ પ્રવચનમાં દ્વાદશાંગીના સૂત્રકારે સમાવેશ કર્યા છે તે ન્યાયયુકત છે પણ તેથી તે બહુ સૂત્રી કહેવાય નહિ. બહુ સૂત્રી તા ઉત્તરાધ્યયનના ૧૧ મા અધ્યયનમાં કહેલા ગુણવાળા સંપૂર્ણ સૂત્રના પારગામી થાય તેજ કહેવાય અને ટીકાના મતે જઘન્ય નવમા પૂર્વની ત્રીજી આચાર વત્થુ અને ઉત્કૃષ્ટુ દેશે ઊણું ચૌદ પૂર્વનું જ્ઞાન મેળવે તેજ બહુ સૂત્રી કહેવાય એમ ઠાણાય ંગજી સૂત્ર જણાવે છે.

પ્રશ્ન પહ મું—ઉપર કદ્યા પ્રમાણે બહુસૂત્રીના ગુણ તથા જ્ઞાન નથી. અર્થાત્ બહુ સૂત્રી નથી અને પાતે પાતાની મેળે બહુસૂત્રીનું નામ ધરાવે તેને માટે સૂત્રકાર કાંઇ જણાવે છે ?

ઉત્તર—તેના માટે સ્ત્રત્રકાર સારાે ખુલાસાે **માપે છે–સાંભળાે–જે** કોઇ બહુસ્ત્રી થકાે બહુસૂત્રી નામ ધરાવે તાે તેને મહામાહની કર્મ ગાંધવાના સમવાયંગ સ્ત્રમાં ત્રીસ સ્થાનક કહ્યાં છે તે માંહેલું એઠસ્થાનક આ પણ કહ્યું છે તે ગાથા—

#### अबहुस्सुएय जेकेइ, सुएण पवि कत्थई; सज्जाय वायं वयइ, महा मोहं पकुघइ ॥ २६ ॥

38

ભાષા—અબહુ શ્રુત થકેા અપંડિત થકેા જે કેાઇ શ્રુતે કરી શાસ્ત્રે કરી આત્માને પ્રવિક'પે (પ્રસંશે) પાતાની <sup>શ્</sup>લાઘા કરે કે હું બહુષ્રુત– વ'ત છું એમ કહે; વળી સ્વાધ્યાય વાદ વદે વિશુદ્ધ શાસ્ત્રનાે હું પાઠક છું એમ કહે તે મહા માહની કર્મ બાંધે.

અહિંયા તાે ચાકખું કહ્યું છે કે–અહુસૂત્રી નથી ને અહુસૂત્રી નામ ધરાવે તે મહા માહની કર્મ બાંધે. મહા માહની કર્મ મિથ્યાત્વના ઉદય વિના બંધાતું નથી માટે મિથ્યાત્વના ઉદ્દયેજ અભિમાની વાકય નીકળે અને અભિમાની હાેય તેજ એવા પ્રકારનું વાકય બાેલે.

પ્રક્ષ ૬૦ મું—પાંચ સુમતિ ત્રણ ગુત્પિમાં ઉત્સર્ગ<sup>°</sup>ને અપવાદ માર્ગ ખરા કે કેમ ?

ઉત્તર—પાંચ સુમતિ અપવાદ માર્ગમાં છે, અને ત્રણ ગુપ્તિ ઉત્સર્ગ માર્ગમાં છે.

પાંચ સુમતિ અને ત્રણુ ગુત્પિનું સ્વરૂપ જાણુનાર અને તેજ પ્રમાણુ વર્તનાર તેમજ બહુસૂત્રીના ગુણેાને ધારણુ કરનાર હેાય તેજ બહુસૂત્રીનું નામ ધરાવી શકે છે માટે બહુસૂત્રી બનવાવાળાને ઉત્તરાધ્યયનના અગ્યારમાં અધ્યયનમાં કહેલા તમામ દેાષને ટાળી તમામ ગુણુ ધારણુ કરવા જોઇએ.

પ્રશ્ન ૬૧ સું—બહુસૂત્રી બનવાને આડખીલ કરનારા કયા કયા દોષો હેાય છે તે જણાવશા.

ઉત્તર--- ઉપર કહેલા અધ્યયનની બીજજ ગાયામાં જણાવ્યું કે-

### जेया विहोई निविज्जे थद्धे छद्धे अणिग्गहे, अभिखणं उळुवइ, अविगीए अबहुस्सुऐ ।। २ ॥

ભાષાંત્તર-અર્થ-જે સાધુ વિદ્યા રહિત છે, અહંકાર કરે છે, રસાદિમાં લુખ્ધ રહે છે, ઇન્દ્રિયોને અંકુશમાં રાખી શકતો નથી અને અતિ વાચાલ છે, એવો સહ્ય અવિનીત કહેવાય, તે બહુશ્રુત ગણાય નહિ. ર

પ્રશ્ન ૬૨ સું—અવિનીત અને અબહુસૂત્રી માટે ઉપર કહેલા પાંચ બાેલ ઉપરાંત કાંઇ વિશેષ કહ્યું છે ?

ઉત્તર—ગાથા ત્રીજીમાં શિક્ષા પ્રાપ્ત માટે કહ્યું છે કે–પાંચ બાેલ– વાળાને બે પ્રકારની શિક્ષા લાભતી નથી–પ્રાપ્ત થતી નથી, તે પાંચ સ્થાનકનાં નામ ગર્વ ૧, ક્રોધ ૨, પ્રમાદ ૩, રોગ ૪, અને આળસ પ. અને ૬ઠ્ઠીથી ૯મી ગાથા સુધીમાં ઉપર કહેલા દેષ ઉપરાંત, અવિનીતપણાના દેષને લઇને નિર્વાણુ પદ પણુ મળી શકતું નથી તે અવિનીતપણાના ૧૪ બાલ વાર વાર ક્રોધ કરે ૧ દીર્ઘ કાલ ક્રોધ રાખે ર, મિત્રની શિખામણુ માને નહિ ૩, શાસ્ત્ર ભણીને (જ્ઞાનના) મદ કરે ૪, પારકાના છિદ્ર ખાલે પ, પાતાના મિત્ર ઉપર પણુ કાેપ કરે ૬, પાતાના ગાઢ મિત્રનું પછવાડેથી બુરું બાલે મુખે મીઠું બાલે ૭, અવિચારી ભાષા બાલે ૮, મિત્રાદિકના દ્રોહ કરે ૯, અહંકાર કરે ૧૦, રસાદિમાં લુબ્ધ રહે ૧૧, ઇન્દ્રિય નિગ્રહ ન હાેય ૧ર, અસંવિભાગી હાેય ૧૩, અપ્રીતી કરે ૧૪, એવા સાધુ અવિનીત કહેવાય.

ઉપર કહેલા દેાષવાળા બહુસૂત્રીનું નામ ધરાવવા લાયક નથી.

પ્રશ્ન ૬૩ મું—કેવા ગુણવાળે৷ હેાય તે બહુસૂત્રી કહેવાય અને બહુસૂત્રીનું નામ ધરાવી શકે ?

ઉત્તર—ગાથા ૪થી તથા પ મીમાં કહ્યું છે કે–આડ પ્રકારે સાધુ શિક્ષાશીલ ગણાય છે. તે એ પ્રકારે કેઃ–હાસ્ય તજવાથી ૧, ઇન્દ્રિય નિગ્રહથી ૨, પારકી નિંદા ન કરવાથી ૩, અશીલ વર્જવાથી ૪, આચાર વિરૂદ્ધ ન વર્તવાથી પ, અતિ લાભ ન કરવાથી ૬, ક્રોધ ન કરવાથી ૭, અને સત્ય ઉપર પ્રેમ રાખવાથી ૮, એ આઠ ગુણવાળાને બહુશ્રુતપણું પ્રાપ્ત થાય છે તેની સાથે નીચે કહેલા વિનીતના ગુણા પણ દ્વાવા જોઇએ.

પ્રશ્ન ૬૪ મુ —નીચેના ગુણેા કયા તે જણાવશાે ?

ઉત્તર—સાંભળેા. ગાયા ૧૦ થી ૧૩ મી સુધીમાં કહ્યું છે કે–નમ્ર ૧, ચપલતારહિત ૨, માયા (કપટ) રહિત ૩, કતુહલ રહિત ૪, કાેઇને કઠોર વચન ન કહે ૫, દીર્ઘ રાષી ન હાેય ૬, મિત્રની શિખામણુ માને ૭, શાસ્ત્ર ભણીને (જ્ઞાનને)મદ કરે નહિ ૮, પારકી નિંદા કરે નહિ ૯, મિત્ર ઉપર ક્રોપ કરે નહિ ૧૦, ખરાબ મિત્રનું પણ તેની પીડ પાછળ ભરૂં બાેલે નહિ ૧૧, કલહ (કજીયા ૮ંટા) કરે નહિ ૧૨, ગુરૂની સદા સેવા–સક્તિ કરે ૧૩, લજજાવ ત હાેય ૧૪ અને સ્વભાવે શાંત હોય ૧૫ એવા સાધુ સુવિનીત કહેવાય.

<sup>©</sup>પરના ગુણ્યુક્ત સાધુ ગુરૂકુલવાસી હાેય તેને બહુસૂત્રીના ગુણે લાગુ થાય છે. તે ગાથા—

# वसे गुरुकुछे निचं, जोगवं उव हाणवं; पियंकहे, पियंवाइ सेसिख्खं लधु मरहइ ॥ १६ ॥

અર્થ:—જે નિત્ય પોતાના ગુરૂકુળને વિષે વસે છે, જે સૂત્ર પડનાદિમાં યેાગ્યવાન ઉત્સાહી અને ઉપધાનવાન ઉત્કંઠીત છે, જેના વાણી અને કૃત્ય પ્રિય થઇ પડે એવાં છે, એવાે સુવિનીત શિષ્ય શિક્ષાને યાેગ્ય (આ સેવન શિક્ષા અને ગ્રહણ શિક્ષાને યાેગ્ય અથવા વિદ્યા આપવાને લાયક) ગણાય છે ૧૪

ઉપરના ગુણવાળા વિનીત શિષ્ય, ગુરૂની પાસેથી જ્ઞાન મેળવી બહુસૂત્રી બને છે. માટે ૧૫ મી ગાથાથી ૩૦ મી ગાથા સુધીમાં કહ્યું, છે કે આવા ગુણવાળા હાેય તે બહુસૂત્રી કહેવાય છે, અને ૩૧ મી ગાથામાં પણ કહ્યું છે કે-''**સુયસ્સ પુદ્યા''** જેઓ સિદ્ધાંતના જ્ઞાનમાં પૂરા છે. એવા બહુશ્રુત સાધુ સર્વ કર્મના ક્ષય કરીને ઉત્તમ ગતિ (માક્ષ) ને વિષે જાય છે.

પ્રશ્ન ૬૫ મું—શિક્ષાને৷ અર્થ આ સેવન શિક્ષા અને ગ્રહુણ શિક્ષા કર્યો તેમાં શું સમજવું ?

ઉત્તર—આ સેવન શિક્ષા તે પાંચ સુમતિ ને ત્રણ ગુપ્તિ તેનું સેવન કરલું. એટલે આઠ પ્રવચન માતાની સેવા કરવી યા સેવના કરવી તે આ સેવન શિક્ષા.

અને ગ્રહણ શિક્ષા તે પાંચ મહાવ્રત અંગીકાર કરવા. પાંચ મહાવ્રતને ગ્રહવા તે ગ્રહણ શિક્ષા.

ગાથા ૩ જીથી ૧૪ મીમાં શિક્ષાને৷ અર્થ આ પ્રમાણે સમજવે৷.

એ પ્રમાણે બહુસૂત્રીને માટે ઉત્તરાધ્યયનના અગ્યારમાં અધ્યયનથી જાણી લેવું. ઇત્યર્થ:---

પ્રક્ષ ૬૬ મું—સંપૂર્ણ સૂત્રનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવાને৷ કાળ સૂત્રમાં કેટલે৷ કહ્યો છે. ?

ઉત્તર—બ્યવહાર સૂત્રના ૧૦ મા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે— वीस वास परियागस्स समणे निग्गंथे कप्पइ सव्व सुयाणुवाई ॥६१॥ વીશ વર્ષ'ની પ્રવજ્યાંવાળા નિગ્રંથને સર્વ સૂત્રનેા અનુવાદ શીખવા કલ્પે. એટલે બહુસૂત્રી થવાના કાળ ૨૦ વર્ષના કહ્યો, અર્થાત વીશ વર્ષથી પર્યાયવાળા સર્વ સૂત્રના પારગામી થયે થકે આગણત્રીશ વર્ષની ઉમરે ગુરૂની આજ્ઞાએ જિનકલ્પીપણું અંગીકાર કરી શકે.

આને৷ પરમાર્થ એ છે કે-ઉત્તરાધ્યયનના ૧૧ મા અધ્યયનમાં કહેલા વિનીતના ગુણવાળાે શિષ્ય ૨૦ વર્ષ સુધી શુરૂકુલ વાસ રહી શુરૂ ભક્તિ કરી, બહુસૂત્રી પદ મેળવી, જિતકલ્પીપણું ધારણ કરી, એકલા વિચરવાની આજ્ઞા માગે. ગુરૂ આજ્ઞા આપે તે। ગુરૂની આજ્ઞાયે એકલે। વિચરે.

પ્રશ્ન ૬७ મું—ઉપરના તમામ લખાણ પરથી એમ નિશ્ચય થાય છે કે–એકલ વિહારીપણું તાે જિનકલ્પી અને પડિમાધારી પ્રતિજ્ઞાવ ત સાધુ– નેજ માટે નિર્માયેલ હાેય એમ જણાય છે. તાે તે ગુરૂની આજ્ઞાયેજ એકલ વિહારીની પ્રતિજ્ઞા અંગીકાર કરી શકે એવાે કાેઇ સૂત્રનાે દાખલાે છે ?

ઉત્તર—હા, સાંભળાે-ઠાણાય ંગજી ઠાણે ૭ મેે બાબુવાળા છાપેલ પાને ૪૩૬ મેે કહ્યું છે કે—

સાત પ્રકારે કારણ વિશેષે ગુરૂને પૂછી ગચ્છમાંથી નીકળવે৷ તેમાં સાતમું કારણ એ કહ્યું છે કે---

#### इच्छामिणं भत्ते एगलविहार पडीमं उव संपज्जित्ताणं विहरितए. इतिपाठ.

શિષ્ય ગુરૂ પ્રત્યે કહે હે ભગવન્ હું વાંચ્છા કરૂં છું એકલાે વિહાર કરવાનાે ભાવ અંગીકાર કરી વિચરૂં એમ કહ્યે ગુરૂ આજ્ઞા આપે ત્યારે વિહાર ક**રે. अथ टीका**—

इच्छामिणं भंते एकछ विहार पडिम मित्यादि पृच्छा ।। इच्छामिणं भदंत ।। धर्माचार्य एकाकिनो गच्छनिर्गतत्वा ज्जिन कल्पिकादि तयायो विहारा विचरणं तस्यया प्रतिमा प्रति पतिः प्रतिज्ञा सा एकाकि विहार प्रतिमा ताम्रुपसंपद्याङ्घी कृत विहर्तुमिति ।।

અહિયાં તાે જિનકલ્પી પ્રમુખ પ્રતિજ્ઞાધારી સાધુને ગુરૂની આજ્ઞાએ એકલા વિચરવાને ભગવ તે આજ્ઞા કહી, અન્યથા નિષેધ એટલે ગુરૂની આજ્ઞા વિના એકલા વિચરવાના ભગવ તે નિષેદ્ધ કર્યો છે.

પ્રશ્ન ૬૮ મું—ભિક્ષુની પડિમા અંગીકાર કરનારને આવીસ બાેલ સહિત વિચરવું કહ્યું તે શી રીતે ?

ઉત્તર—દશાંશ્રુત સ્ક'ધજી સૂત્રમાં અધ્યયન સાતમે કહ્યું છે કે– एग मासीया भिक्षु पडिमा–એટલે એક માસની ભિક્ષુની પડિમા–પ્રતિજ્ઞા તેમાં એક દાતી અન્નની, એક દાતી પાણીની, ૨૨ બાવીસ બાેલ સહિત હાેય તે ૨૨ બાેલ કહે છે.

૧. પેહલે બેાલે દેવતા મ**નુ**ષ્ય અને તિર્ય<sup>:</sup>ચના દીધા પરિસહા સહે. ૨. બીજે બેાલે, એક દાતી અન્નની, એક દા<mark>તી પાણીની</mark>. એક નીમિત્તે કીધેલ અથવા એક જીમતેા હેાય, તે પણ એક પગ ઉંબરા બાહિરે

એક પગ ઉંબરા માંહિ હાેય ઇત્યાદિ અભિગ્રહ સહિત અન્નપાણી, પ્રમુખ એકવારે આપતા જેટલું મળ્યું તેટલું લીએ.

૩. ત્રીજે બાેલે, એક દિવસના ત્રણ ભાગ કલ્પે તેમાં જે ભાગની ચિંતવણા કરી હાય તે ભાગમાં ગાેચરીએ ઉઠલું કલ્પે.

૪. ચાથે ખાેલે, છ પ્રકારની ગાેચરી કરવી કલ્પે.

પ. પાંચમે બાેલે, જિહાં જાણે તિહાં એક રાત્રી રહે, ન જાણે તિહાં બે રાત્રી રહે ઉપરાંત તે ગામમાં રહે નહિ. રહે તા પ્રાયશ્ચિત આવે.

૬. છઠે ખાેલે, ચાર ભાષા ખાેલવી કલ્પે તે એક જાયવાની ૧, થીજી પંચાદિક પૂછવાની ૨, ત્રીજી સ્થાનકની આજ્ઞા માગવાની ૩, ચાેથી પૂછયાના ઉત્તર દેવા તેજ એ ચાર ભાષા ખાેલે.

છ. સાતમે બેાલે, ત્રણ પ્રકારના ઉપાશ્રય કલ્પે તે વાડી ૧, છત્રડી ૨, વૃક્ષનું મૂળ ૩, અથવા જીના ખંઢેર ૧, વૃક્ષ નીચે ૨, તથા સ્મશાન ભૂમી ૩, પણ સંભવે છે.

૮. આડમે બાેલે, એ ત્રણની આજ્ઞા માગવી કલ્પે.

૯. નવમે બાેલે, એ ત્રણ સ્થાનકે રેહવું કલ્પે.

૧૦. દશમે બેાલે, ત્રણ પ્રકારના સંચારા કલ્પે, પૃથ્વી શીલા ૧, કઠસેજા ૨, ત્રણાદિકની પચારી તૈયાર પાથરેલી હેાય તે કલ્પે ૩.

૧૧. અગ્યારમે બાેલે, એ ત્રણ સંધારાની આજ્ઞા માગબી કલ્પે.

૧૨. બારમે બાેલે, એ ૩ સંધારા ભાેગવવા કલ્પે.

૧૩. તેરમે બેહે, જે જગામાં પડિમાધારી સાધુ હેાય તે ઠામે સ્રી પુરૂષ કુશીલ સેવે તાેડિ પણ બાડિર નીકળવું ન કલ્પે.

૧૪. ચૌદ્દમે બાલે, જે જગામાંદિ પડિમાધારી સાધુ હેાય તિહાં કોઇ અગ્નિએ કરી બાળે તેહન ભાષે માટે નીકળવું તથા પેસવું ન કલ્પે.

૧૫. પંદરમે બાેલે કાંટા સૂળાદિક પગમાં લાગે તે કાઢવા કલ્પે નહિ.

૧૬. સાળમે એહ્લે, આંખને વિષે જીવ તથા ૨જ પડે તે કાઢવી કલ્પે નહિ.

૧૭. ેસતરમે બાેલે, વિહાર કરતાં જિહાં દિવસ આથમે તિહાંજ સમ વિષમ જગાએ વાસો વસે.

૧૮. અઢારમેં બાેલે, સચેત પૃથ્વી પ્રમુખ ઉપરે બેેસવું ન કલ્પે.

૧૯. એાગણીસમે બાેલે, સચીત રજ પ્રમુખે ખરડ્યા પગાદિકે ગૌચરી કરવી કલ્પે નહિ.

૨૦. વીસમે બાેલે, હસ્તાદિક પાણીએ ધાેવા નહિ શાેભા અર્થ.

૨૧. એકવીસમે બેાલે, દુષ્ટ અશ્વાદિક હસ્તિ પ્રમુખ સાહમા આવે તહના ભય માટે ભાગવું ખસવું ન કલ્પે.

૨૨. બાવીસમે બાેલે, ટાઢથી તઠકે તડકેથી છાંચે સાતા નીમિત્તે આવવું જવું કલ્પે નહિ.

એ બાવીસ બાેલ, સહિત પ્રથમ ભિક્ષુની પડિમા આદરે.

પ્રશ્ન ૬૯ સું—-ભિક્ષુની બાર પડિમા આદરતા કેટલેો કાળ લાગે ? અને દરેક પડિમાનેો કેટલા કાળ કહ્યો છે ?

ઉત્તર—એક માસીયા ૧, દો માસીયા ૨, તીમાસીયા ૭, યાવત્ સત માસીયા ૭, પઢમા સતરાઇંદીયા ૮, દીચા સતરાઇંદીયા ૯, તચા સતરાઇંદીયા ૧૦, અહેારાઇંદીયા ૧૧, એગરાઇંદીયા ૧૨, આના કાળ કેટલાેક ૨૯, મહિનાના કહે છે. પથ્થ તે વાત સંભવતી નથી.

ભગવતીજીમાં ખ'ધકને પડિમા આદરવાના અધિકારે અર્થમાં કહ્યું છે કે–પેલી એક માસની, બીજી એક માસની, બીજી પણ એક માસની ઇમ યાવત સાતમી એક માસની.

આને પરમાર્થ એ છે કે-સાતે પડિમા એકેક માસની, તેમાં તફા-વત એકલાે કે-પેલીમાં એક દાત અન્નની એક દાત પાણીની, બીજીમાં બે દાત અન્નની, બે દાત પાણીની એમ દાતે ચડતાં સાતમીએ સાત દાતા અન્નની સાત દાત પાણીની, હ, આઠમી, ૯ મી ને ૧૦ મી સાત સાત દિવસની. એકમાં એકાંતર ઉપવાસ-પારણે આંબેલ, નિવી ને ભરેભાણે જે મળે તે ૧૧ મી છઠ ઉપવાસ કરી એક દિન રાત્રી-આઠ પહાેરના ગમે ત્યાં કાઉસઆ કરે, ૧૨ મી અઠમ કરી ત્રણ દિવસમાં ગમે ત્યારે એક રાત્રી ચાર પહાેરના સ્મશાનમાં જઇ કાઉસઆ કરે એમ બારે પડિમાના કાળ ૮ માસના થાય. એટલે શિયાળાને ઉનાળાના કાળમાં પડિમાં પૂરી કરી, શુરૂની પાસે આવી, ગુરૂ વાસ રહે એમ જણાય છે. તત્ત્વ કેવળી ગમ્ય.

પ્રશ્ન ૭૦ મું—સાધુને એકલા નહિ વિચરવું એવું ખુલ્લા શખ્દમાં કયે ઠેકાણે કહ્યું છે !

ઉત્તર—વૃહજીલ્પ સૂત્રના ૧ લા ઉદ્દેશામાં સાધુને એટલા કરવાની ભગવ'તની મના છે. તે સૂત્ર પાડ—

For Private & Personal Use Only

नोकप्पइ निग्गंथस्सरा उवा वियालेवा बहिया वियार भूमिंवा विहार भूमिंवा निक्ख मित्तएवा पविसित्त एवा ५० कपइ से अप्प बिइयस्स अप्पतइ यस्स वा राउवा वियालेवा बहिया वियार भूमिंवा विहार भूमिंवा निमत्तएवा पविसित्त एवा ॥५१॥

અહિંયાં તેા સાધુને એકલા જવા આવવાનાે કે વિહાર કરવાને। નિષેદ્ધ કર્યો છે. પાતા સહિત બે ત્રણની વિચરવાની આજ્ઞા છે.

તેમજ વળી, વ્યવહાર સૂત્રના ૪ થા ઉદ્દેશે પહેલા સૂત્રાથી ૧૦ મા સૂત્રા સુધીમાં કહ્યું છે કે–હેમ ત અને ગ્રીષ્મ ઋતુમાં, એટલે શિયાળા ઉનાળાના આઠ માસમાં આચાર્ય ઉપાધ્યાય એ બે પદ્વીધરને પણ એક પાતે અને એક બીજા વિના વિહાર કરવા કલ્પે નહિ અને ચામાસામાં પાતે સહિત ત્રણથી ઓછા રહેવું ન કલ્પે. અને ગણાવછેદ્દકને શિયાળે ઉનાળે પાતા સહિત ત્રણથી ઓછે વિહાર કરવા ન કલ્પે અને ચામાસામાં ચારથી ઓછે રહેવું ન કલ્પે, એમ કહ્યું છે.

આવા વિદ્વાન સાધુને એકલા રહેવું ન કલ્પે તે৷ પછી સામાન્ય સાધુને એકલા રહેવાની આજ્ઞા હેાયજ કયાથી ? માટે વ્યવહાર સૂત્રમાં ૬ ટ્રે ઉદ્દેશે કહ્યું છે કે—

सेगामं सिवा जाव सनिवेसं सिवा अभिनि वगडाए अभिनि दुवासए अभिनि खमण पवेसाए नोकप्शइ वहु सुयस्स बझा गमस्स एगाणियस्स भिखूस्स बत्थष किमगं प्रणअप्प सुय्यस्स अप्पा गमस्स भिखुस्स ॥

અહિંયા ખુલ્લું કહ્યું છે કેઃ–ગ્રામાદિકના ઘણાં નિકાલ પૈસાર હાેય તિંહાં બહુ સૂત્રી ઘણા આગમના જાણ સાધુને પણ એકાકીપણે રહેવા ન કલ્પે તેા અલ્પ સૂત્રી અને અલ્પ આગમના જાણને માટે શું કહેવા ? અર્થાત્ તેવા સાધુઓને એકલા રહેવું કલ્પેજ નહિ એ ભગવ'તની આજ્ઞા.

ં પ્રશ્ન હ૧ સું---આ જમાનામાં એકલવિહારી સાધુ ઘણા જોવામાં આવે છે તેા એકલવિહારી થવાનું શું કરણુ ?

ઉત્તર—એક્લવિહારી સાધુ થવાનાં કારણેા આ કાળમાં અનેક જોવામાં આવે છે.

૧ કેટલાક તેા ગુરૂના છાંડેલા એકલવિહારી હેાય છે.

૨ કેટલાક શુરૂ દ્રોહી થઇ ગુરૂથી વિમુખ વસ્તી ગુરૂના પ્રત્યનિક અની એકલા વિચરનારા હેાય છે. ૩ કેટલાક, ગુરૂ કાળાંગત થઇ ગયેલા એટલે ગુરૂના અભાવે શિષ્યાદિક બેગવાઇ વિના પણુ એકલા ક્રરે.

206

૪ કાેઇ કાેઇ ગુરૂ વિના એટલે માથે કાેઇ ગુરૂ ધારણ કર્યા વિના (સમુર્છિમની પેઠે) આપેજ ઉત્પન્ન થયેલા (પૂર્વાધિત જ્ઞાન વિનાના) પાતાની મેળે સાધુપણું અંગીકાર કરી આ દુનિયામાં કાેઇ સાધુ નથી. હુંજ સાધુ છું. એમ પાતાને વિષે માનનારા સાધુઓના શત્રુ બની નિંદકોનું બીરૂદ ધરાવનારા સાધુ શ્રાવકમાં ભેદ પાડનારા માત્ર જડ ક્રિયાના ડાેળ વડેજ દુનિયામાં પૂજાતા, એવા પણ ડાેળઘાલુ એકલા કરનારા હોય છે.

પ કાેઇ સમુદાયમાં રહ્યા છતાં–આચાર વહેવાર કે બ્રદ્ધાની પ્રતિ– કુલતાને લઇને શુદ્ધ વર્તાણુંક ચલાવવા એકલા વિચરવું સ્વીકારે. એકલ– પણાના દાેષા પાતે જાણતા બહુ કાળજીથી ઊંચ કોટિના એકલવિહારીની ભાવનાયે વતે તો પણ સૂત્રના કથન પ્રમાણે ભૂલ થઈ જાય. તે પણ પાતે વાળી શકે એવા ઉપયોગવાળા એકલવિહારી કાેઇ વીરલા પણ કાેઇ કાેઇ જોવામાં આવે છે.

૬ કેટલાએક સાધના વેશે શ્રાવકપણાનું નામ ધરાવી એકલા કરનારા અને સા<mark>ધુપણ</mark>ે પૂજાતા જેવામાં આવે છે. પરંતુ તેએાની બ્રહા અને ચારિત્રો વિચિત્ર હાેવા છતાં-એટલે સૂત્રથી વિરૂદ્ધ હાેવા છતાં પહ માત્ર મલીનાંબરમાં અંજાઇ ગયેલા સૂત્ર સંબંધી એક અક્ષરનું જ્ઞાન નહિ હાેવાવાળા પાસે જો કાેઇ સાધુઓની નિંદા કરનારા અથવા તેવા પ્રકારના ઉપદેશ દેનારાે મળી આવે કે આજે કાેઈ સાધુ છેજ નહિ, આ કાળમાં સાધપણું પાળી શકાત નથી. અત્યારે કેાઇ ખરા સાધુ જોવામાં આવતા નથી. એવું અંતઃકરણમાં સલ્લ રાખી અભિમાનથી કેોઈ સાધુને નમસ્કાર કરવાે નહિ. સાધને નમસ્કાર કરવાથી સમક્તિનાે નાશ થાય એવું માનનારા અજડ જેવાને કેાઇ નમસ્કાર કરે ત્યારે તેને હું શ્રાવક છું એમ કેમ જણાવતા નથી. તેમ તમને વાંદવાથી તેના સમષ્ઠિતના નાશ નહિ થાય . એવી શી ખાત્રીજ છે ? વળી તમારી શ્રદ્ધા પ્રમાણે મને આહારાદિક આપ– વાથી પાપ થાશે એમ નહિ જણાવતા દાતારના રાેટલા લહી તેને પાપ વળગાડવું, ને પાેતાની આજીવકા માટે દાતારને ડુબાવવા એ કાેના ઘરનેા ન્યાય છે ? આવા શ્રદ્ધાબ્રષ્ટ દુનિયામાં ન હેાય તેા શી ખામી આવે. ઇત્યાદિ સૂત્ર વિરૂદ્ધ વર્તાષ્ટુંક કરનારા અજ્ઞાત અને શ્રદ્ધા ભ્રષ્ટ વણીકોના ગુરૂપદે પૂજાતા નાસ્તિકો ઘણા જનાને ભ્રમીત અને નાસ્તિક અનાવનારા માત્ર પાેતાની આજીવકા ચ**લા**વનારા ડાેળઘાલ એકલા કરતા જોઇએ છીએ.

ર૭

પ્રશ્ન ૭૨ મું —પડિમાધારી સાધુને કેટલી ભાષા ખાેલવી કલ્પે ?

ઉત્તર—દશાશ્રુતસ્ક'ધ સૂત્રમાં પડિમાધારી સાધુને ચાર પ્રકારની ભાષા બાેલવી કલ્પે એમ કહ્યું છે. તે એ કે–જાચતા–વસ્તુ માગતા બાેલે ? સંદેહ ઉપને પુછે ર, આજ્ઞા માગતા બાેલે ૩, પુછયાનાે ઉત્તર આપે ૪, એ ચાર પ્રકારનીજ ભાષા બાેલે, શિવાય બાેલવું કલ્પે ન**હિ**.

પ્રશ્ન ૭૩ મું—પડિમાધારી સાધુ જ્યાં જાય ત્યાં કેટલું રહે ? ઉત્તર—પડિમાધારી સાધુને કેાઈ એમ જાણે જે આમણે પડિમા અંગીકાર કરી છે. એટલે આ પડિમાધારી સાધુ છે. એમ જાણે તેા ત્યાં તે ગામમાં માત્ર એકજ રાત્રિ રહે ન જાણે ત્યાં એક રાત્રિ તથા બે રાત્રિ રહેવું કલ્પે. એક કે બે રાત્રિ ઉપરાંત વધારે રહે તેા તેને છેદ અથવા તપ પ્રાયશ્વિત આવે એમ કહ્યું છે, જીવા દસાશ્રુતસ્કંધ સૂત્ર.

પ્રશ્ન ૭૪ મું—પડિમાધારી સાધુ ઉપદેશ દઈ શકે કે કેમ ? ઉત્તર—પડિમાધારી સાધુને ઉપદેશ દેવાનું ચાલ્યું નથી. પહ્યુ પુછયાના ઉત્તર આપે એમ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન હપ મું — શ્રાવકને પડિમામાં ઉપદેશ દેવાય કે નહિ ?

ઉત્તર—દસાશ્રુત સ્ક ધમાં શ્રાવકની દશમી પડિમામાં કહ્યું છે કે– દસમી પડિમા અંગીકાર કરનાર શ્રાવકને કેાઇ એકવાર અથવા વારંવાર પુછયે થકે–તેને બે ભાષા બાેલવી કલ્પે. જો જાણતાે હાેય તાે જાણું છું કહે, અને ન જાણતાે હાેય તાે કહે નથી જાણતાે.

અને અગ્યારમી પડિમા અંગીકાર કરે ત્યારે સાધુની પેઠે ભિક્ષા– વૃતિએ ગૃહુસ્થને ઘરે જતા એમ કહે કે-શ્રમણે પાસક પ્રતિમા અંગીકાર કરનારને ભિક્ષા દેહી–ભિક્ષા આપેા. એ પ્રમાણે વિચરતા કાઇ સાધુ જેવે વેશ દેખીને કહે કે તમે કાેણ છે ! ત્યારે તે એમ કહે કે-હું શ્રમણે પાસક પડિમાધારી શ્રાવક છું એમ કહે. અથવા કાેઈ સાધુ જાણી વંદણા નમસ્કાર કરે તાે એમ કહે કે–હું પડિમાધારી શ્રાવક છું. સાધુપણે પુજાવા માટે વગર બાલ્યા રહે નહિ કે વગર બાલ્યા રહી જીકારા દીએ નહિ. અર્થાત પડિમાધારી શ્રાવકને માટે ઉપર કહેલી ભાષા શિવાય બાલવાના અધિકાર સ્ત્રમાં તથા તેમના કલ્પમાં જોવામાં આવતા નથી.

પ્રશ્ન ૭૬ મું—પડિમાધારી શ્રાવકને સાધુની પેકે ગામેાગામ એક ગામથી બીજે ગામ વિહાર કરવાનું કયા સૂત્રમાં કહ્યું છે ? ઉત્તર—એ વિષે કોઇ સૂત્રમાં જોવામાં આવતું નથી પણ ઉપાસક દશાંગ વગેરે સૂત્રોમાં જ્યાં જ્યાં શ્રાવકોએ અગ્યાર પડિમા આદરી છે ત્યાં તા પાતાનાજ ગામમાં રહીને છેવટે સંથારા કરીને પડિમા પુરી કરી છે. પાતાનું ગામ મુકી બીજે સ્થળે જવાના અધિકાર જોવામાં આવતા નથી. પ્રશ્ન હબ મું—પડિમાધારી શ્રાવક અગ્યાર પડિમા આદરી સાધુ માફક ઉત્કૃષ્ટ અગ્યાર માસ વિચરી પાછેા સંસારમાં આવી, ગૃહસ્થાશ્રમ ભાેગવે કે નહિ ?

ઉત્તર—તે વાતના સિદ્ધાંતમાં કાંઇ ખુલાસા જણાતા નથી. પણ આવશ્યક નિર્યું ક્તીમાં કહ્યું છે કે કેટલાક તા અંતર્મું હૂર્ત પછી કેટલાક એક દિવસ પછી અને કેટલાક યાવત અગ્યાર માસ પછી (પડિમા પુરી કરીને યા પડિમામાં રહીને) કાંતા સ'લેખણા કરીને સ'થારા કરે યા દીક્ષા લે પણ ઘરમાં ન આવે; કેમકે ઘરમાં આવે તાે લાેકમાં જૈન માર્ગની લઘુતા થાય અને પાતાની નિંઘા થાય અને લાેકા કહે કે હવે કરણી કરતા થાકી ગયા તેથી બ્રષ્ટ થઇને ઘરમાં આવી બેઠા તેટલા વાસ્તે ગૃહમાં ન આવે એમ કહ્યું છે.

તેમજ ઉપાશકાદિ સૂત્રોમાં જ્યાં શ્રાવકોનેા અધિકાર ચાલ્યાે છે ત્યાં પડિમા આદરી અને પડિમાને અંતે સુધારા કર્યો છે.

પ્રશ્ન ૭૮ મું—દસાશ્રુત સ્કંધ સૂત્રમાં શ્રાવકને પડિમા અંગીકાર કરવાનાે કાળ જગન્ય, ૧–૨-૩ દિવસનાે કહ્યો છે તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—એનું કારણ એમ જણાય છે કે-બ્રાવકને આયુષ્યની હદદ નજીકમાં આવી જણાય તેા એક દિવસ યા બે દિવસ યા ત્રણ દિવસની પડિમા આદરી, સંથારા કરી પાતાના આત્માનું સુધારે એ હેતુ માટે જગન્ય ૧–૨–૩ દિવસના કાળ સુકયા હોય એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૭૯ મું—સાધુ જેમ પાંચ મહાવત અંગીકાર કરતા પ્રાણાતિ પાવાદિ પાંચે બાેલનાે નવે કાેટિયે પચ્ચખાણ કરે છે તેમ શ્રાવક સથારા કરે ત્યારે પણ પ્રાણાતિ પાવાદિ પાંચે બાેલનાે સવ<sup>જ્</sup>થા નવે કાેટિયે પચ્ચ– ખાણ કરે છે તેહને સાધુ નહિ કેહતાં સૂત્રમાં શ્રાવક કેમ કહ્યા ?

ઉત્તર—સાધુપણું અને શ્રાવકપણું મેાહની કર્મની પ્રકૃતિયોના ક્ષયેા પશમ ઉપર છે. અગ્યાર પ્રકૃતિઓના ક્ષયેાપશમથી શ્રાવકપણું અને પંદર પ્રકૃતિઓના ક્ષયેાપશમથી સાધુપણું કહ્યું છે. માટે શ્રાવકને સંથારામાં પચ્ચખાણુ તાે સર્વથા કહ્યા પણુ પ્રકૃતિઓના ક્ષયાપશમ તાે અગ્યારનાજ હાય, તેથી છેલા સમય સુધી શ્રાવકને ગૃહસ્થજ કહીને સૂત્રમાં બાેલાવ્યા છે. પ્રશ્ન ૮૦ મું—સ્ત્રી સાધુની કે શ્રાવકની પડિમા અંગીકાર કરી શકે કે નહિ ? તેમજ સાધવી જિનકલ્પી હોય કે નહિ.

ર૧ર

ઉત્તર—સી જિનકલ્પી ન હેાય એમ શ્રીની શિથ ચૂર્ણુંમાં કહ્યું છે તથા ઠાણાય ગજી ઠાણે ૮ મે આઠ ગુણના ધણી હાેય તે એકલા વિચરી શકે ત્યાં મૂળ પાઠમાં **પુરિસ जाપ** કહેલ છે એટલે પુરૂષ જાત એકલવિહા– રીની પ્રતિજ્ઞા અંગીકાર કરી શકે પણ સ્ત્રી જાતિને એ અધિકાર નથી. તેમજ શ્રાવકની પડિમા પણ સ્ત્રી જાતિને અંગીકાર કરવાના અધિકાર જણાતા નથી. સાધુ કે શ્રાવકની ઉત્કૃષ્ટી કરણી કરવાના (પડિમા આદરવાના) અધિકાર પુરૂષ જાતિનાજ હાેય, સ્ત્રી જાતિના હાેય નહિ. પુંરૂષ જાતિને અધિકાર પ્રમાણે એકલા વિચરવાની ભગવ તની આજ્ઞા છે. સ્ત્રી જાતિને એકલા (ત્રણથી ઓછા) વિચરવાની આજ્ઞા નથી.

પ્રશ્ન ૮૧ મું—ચાલતા જમાનાના એકલવિહારીની કોઇ નકલ લઇને કહે કે–અમે તેા અમુકની વર્તજ્યુંક પ્રમાણે વર્તિએ છીએ તે સૂત્રના ન્યાયે ભગવ તની આજ્ઞામાં કે આજ્ઞા બહાર ?

ઉત્તર—આ કાળનું એકલવિહારીપણું અને તેની વર્તાણુંક જો સૂત્રના ન્યાયે આજ્ઞામાં હાેય તાે તે આજ્ઞામાં નહિ તાે આજ્ઞા બહાર.

પ્રશ્ન ૮૨ મું—ઠાણાય ગજીના સાતમે ઠાણે સાતનીદ્ધવ કહ્યા તેમાં જમાલીને પહેલાે નીદ્ધવ ગષ્ટયા છે, અને નીદ્ધવની ગતિ ઉત્કૃષ્ટ નવગ્રીવેક સુધીની કહી છે છતા જમાલી ઉંચા આચારનાે પાળવાવાળાે કિલમિષીમાં કેમ ગયાે ?

ઉત્તર—નીદ્ધવ બે પ્રકારના હોય છે, એક પ્રવચન નીદ્ધવ બીજો નિંદક નિદ્ધવ તેમાં પ્રવચન નીદ્ધવ હોય, તે નવ ગ્રીવેયગ સુધી જાય અને નિંદક નીદ્ધવ હાય તે ક્લિમિષી થાય તે৷ જમાલી બેચ પ્રકારને৷ નીદ્ધવ હોવાથી કિલમિષી પણે દેવતા થયે৷.

પ્રશ્ન ૮૩ મું—જમાલી ચાખા ચારિત્રને৷ પાળવાવાળે৷ સૂત્રમાં વખાણ્યે৷ છે છતાં તેની કિલમિષીની ગતિ કેમ હાેય ? જમાલીનુ ચા′રત્ર આરાધિકપણામાં લેવુંં કે વિરાધિકપણામાં ?

ઉત્તર—સૂત્રમાં ની**હ્નવને દ્વંસળ વાવળगા** કહ્યા છે એટલે દર્શનથી વમેલા એટલે મહાવીરના દર્શનથી વમેલા તેને ભગવ<sup>:</sup>તે એકાંત મિથ્યા વ્રષ્ટિ કહી છે તાે મિથ્યા દ્રષ્ટિનું ચારિત્ર પણ મિથ્યા સુયગડાંગ સૂત્રમાં દ'સણ વાવણુગાને એટલે મહાવીરના દર્શાનથી પડેલાને અધર્મ પક્ષમાં ગણ્યા છે. તેનું ચારિત્ર ભલે ચાેખું હોય પણ પ્રવચનના વિરાધિક થવાથી મિથ્યા ભાવને પડી વર્જ્યા એટલે અમૃત જેવા દ્રધપાક પુરીના ભાેજનમાં રતીભર ઝેર ભળે તે ભાેજન પણ ઝેરરૂપજ થાય તેમ ચાખા ચારિત્રમાં મિથ્યાત્વ ભળવાથી ચારિત્ર પણ મિથ્યાત્વ થયું તે ચારિત્ર આરાધિકમાં ગણાય નહિ તેના મતના ચારિત્રના આરાધિકપણાને લઇને નવગ્રીવેયક સુધી જાય, એમ નિદ્ધવને માટે કહ્યું છે છતાં જમાલી કિલમિષી થયા તે પણ ઉપરના ન્યાયે ચારિત્રના વિરાધિક કહેવાય.

પ્રશ્ન ૮૪ મું-–્પ્રવચન નિદ્ધવ અને નિંદક નિદ્ધવમાં કનિષ્ટ કાેણ કહેવાય <sup>?</sup>

ઉત્તર—કનિષ્ટ તો બન્ને ગણાય પણ નિંદક નિદ્ધવનો આત્મા વિશેષ મલીનપણાને પામેલેા હોવા જોઇએ પ્રવચર નિદ્ધવ તા માત્ર સૂત્ર વચનનાજ ઉથાપ હાેય; પરંતુ નિંદક નિદ્ધવ પ્રવચનને ઉથાપવા સાથ પ્રવચન અને તેના પરૂપક કેવળી, ધર્માચાર્ય, ચતુર્વિધ, સંઘ (સાંભળનારા) અને સાધુ એ સર્વથી માયા ભાવે વરતી કપટ સહિત અવર્ણવાદ બાેલે, નિંદા કરે, પોતાની અડાઈ કરે, હું કહું છું –હું પરૂપું છું તે ખરૂં છે. સૂત્રવચન ખોટા છે વગેરે સૂત્ર વચન અને તેનો પરૂપક તથા તેના સાંભળનાર વગેરેની નિંદા કરે તેને ઉતરાધ્યયન તથા ભગવતીજી સૂત્રમાં કિલમિષીપણાની ભાવનાને ભાવતો કહ્યો છે.

પ્રવચન નિદ્ધવની ગતિ નવગ્રીવેયક સુધીની કહી છે અને નિંદક નિ<sup>હુ</sup>વની ગતિ કનિષ્ટ માકનિષ્ટ કિલમિષીપણાની કહી છે અને ભગવતીજીમાં અન<sup>:</sup>તો સ<sup>:</sup>સાર પરિબ્રમણ કરવો કહ્યો છે.

> **દુહેા**—આચારે અધિકૃા કહ્યો, નિંદક નિધ્વ જાણ; પંચમ અંગે ભાંખીએા, છે પહલે ગુણ ઠાણ ૧

આનેા પરમાર્થ એ છે કે સાધુ સાધવી આદિની નિંદા અવહેલણા અપયશ બાલવાથી ગુર્વાદિકથી ઉદ્ધત બની મિથ્યા ભાવે વર્તવાથી એટલે ગુરૂનું વચન તથા સૂત્ર વચન ઉથાપવાથી નિધ્નવપણું અને ગુર્વાદિકની નિંદા કરવાથી કિલમિષપણું પ્રાપ્ત થાય છે.

પ્રશ્ન ૮૫ મું — માયા સહિત નિંદાનું સ્વરૂપ શું ? તે સૂત્ર પાઠથી જણાવશા. ઉત્તર—સાંભળેા–ઉત્તરાધ્યયનના ૩૬ માં અધ્યયનમાં ગાથા ૨૬૪ (વાડીલાલ માેતીલાલ વાળું) મી તેમાં કહ્યું છે કે–

## नाणस्स केवलीणं, धम्मायरियस्स संधसाहुणं, भाई अवण्णवाई, किव्बिसियं भावणं कुणइ.

અર્થ — શ્રુતજ્ઞાન કેવળી, ધર્માચાર્ય, ધર્મગુરૂ ચતુર્વિધ સંઘ (સાધુ સાધવી શ્રાવક શ્રાવીકા) અને સાધુએ સર્વથી માયા સેવનાર, કપટ ભાવે રમનાર અથવા માયા સહિત એ સર્વ ના અવર્જુવાદ બાેલનાર નિંદા અવહેલણાના કરનાર હાેય તે કિલમીષીની ભાવના કરનારા કહીયે–માયા સહિત નિંદા– એટલે પ્રપંચી નિંદા–એટલે નિંદા કરે પણ દુનિયાને વંચવા દુનિયામાં ભલાે ગણાવા, કપટથી બાેલે કે મને દાઝે છે એટલે મારે કહેવું પડે છે એમ ભલાે થાતાે જાય અને નિંદા કરતો જાય તે માયા સહિત નિંદા કહેવાય તે કિલમિષીની ભાવના ભાવનારા કહેવાય, મરીને કિલમીષી– પણાને પામે.

પ્રશ્ન ૮૬ સું—નિધ્વની શ્રદ્ધાવાળા સાધુ સાધવી શ્રાવક શ્રાવિકા ભગવતની આજ્ઞામાં ગણાય કે નહિં ?

ઉત્તર---નિ≒્વ ભગવ તની આજ્ઞામાં ગણાય તે। તેની શ્રદ્ધાવાળા ભગવ તની આજ્ઞામાં ગણાય-પરંતુ ભગવતીજી વગેરે સૂત્રમાં નિધ્નુવ અને તેની શ્રદ્ધાવાળાને મિથ્યાવાદિ કહ્યા છે. અને અન તે। સ સાર વધારનારા કહ્યા છે. એ ઉપરથી નિશ્ચય થાય છે કે- નિધ્નુવની શ્રદ્ધાવાળા ભગવ તની આજ્ઞાના આરાધિક હોતા નથી. ભલે સૂત્રની વાતેા કરે પણ તેનું નિશાન તેા તેની શ્રદ્ધા ઉપરજ હાય તેથી તેની દેષ્ટી દેાષ ભરેલી હાવાથી તે આજ્ઞાના આરાધિક થઇ શકતા નથી એમ સૂત્રના ન્યાયથી જણાય છે.

પ્રશ્ન ૮૭ મું—એક માયા સહિત નિંદા કરનાર આચાર સારો પાળે– અને બીજાને પાસત્થાદિક કહી નિંદે, પાતાના આચારના ગરવે કરી બીજાને પરાભવે એક એવો અને એક પાસત્થા આચાર થાડો પાળે પણ પાતાની ભૂલને નિંદે, આત્માના દાષ ભાળે. આત્માને નિંદે તે બેમાં– શ્રેષ્ટ કાેણ ?

ઉત્તર—ભગવતીજી તથા ઉત્તરાધ્યયન વગેરે સૂત્રમાં માયા સહિત નિંદાના કરનારને મિચ્ચાત્વી કહ્યા છે, અને પાસત્થાે પાેતાનાે દાષ જેનાર પાેતાના આત્માની નિંદા કરનાર સમકિતી પણ હાેય છે માટે નિધ્નવથી પાસત્થા ચડીયાતાે ગણાય એમ સૂત્રતા ન્યાયથી જણાય છે.

For Private & Personal Use Only

પ્રશ્ન ૮૮ મું—નિદ્ધવ અને પાસત્થા આ બેમાં વિશેષ નુકસાની કાેને ? ઉત્તર—નુકસાની તાે બન્નેને છે, પણ વિશેષ નુકસાની નિદ્ધવને જણાય છે. નિદ્ધવ કદિ ગતિના આરાધિક થાય પણ સમક્તિના તા વિરાધિક હાેય. નિદ્ધવ, નવચીવેયક સુધી જાય પણ સમક્તિની નાસ્તિ અને સ સારની વૃદ્ધિ હાેય અને પાસત્થા ગતિના વિરાધિક હાેય, પણ સમક્તિના આરાધિક હાેવા સ ભવ, સાખ જ્ઞાતાજીની, પાર્શ્વનાથ ભગવાનની, અસે ને છ આર્યાને પાસત્થાચારી કહેલ છે મરી બીજા દેવલાકે દેવાજ્ઞાપણે ઉત્પન્ન થઇ છે પરંતુ સમક્તિની આરાધિક હાેવાથી, દેવાજ્ઞાના ભવ પુરા કરી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થઇ માેસ જાશે. એમ સૂત્ર કરમાવે છે.

આનેા પરમાર્થ એ છે કે-નિદ્ભવની શ્રદ્ધા બ્રષ્ટ થવાથી પાેતે અભિ-નીવેશિક મિથ્યાત્વને સેવતાે બીજા અનેક જીવાને અભિનીવેશિક મિથ્યાત્વ પકડાવતાે અને જીવાને શ્રદ્ધા ભ્રષ્ટ કરતાે પાતા સહિત અનેક જીવાના આત્માને અધેાગતિમાં નાખે અને પાસત્થાે માત્ર પાેતાનાજ આત્માની તુકસાની કરે, પાેતાના કુતવ્યાને પાેતે નિંદે પણ ખરા, અને શ્રદ્ધા ચાકખી હાય તેા ઉપદેશ પણ ચાકખા દીએ બીજા લાકા તેની હીલણા કરે તા પાતાના આત્માના દાષ દેખે નિદ્ધવ સૂત્ર વચનને ઉથાપતા તીર્થ'કરથી અથવા તીર્થ'કરના શાસનથી અથવા ગુર્વાદિકથી વિરૂદ્ધ પડી નાેખું તડું બાંધે તેમ પાસત્થા કરે નહિ. પાસત્થા શાસન છાેડે નહિ, ને શાસન સામુ નાેખું તડું ખાંધે નહિ. શાસનમાં રહ્યેા થકાે અપવાદના અનેક પરિસહા સહત કરે. નિદ્ધવને પ્રાયશ્ચિત જણાતું નથી તે તે৷ અંત સમે આલેાવે પાેલાનું કુલવ્ય મિથ્યા જાણે તાેજ આરાધિક થાય. પાસત્થાને સૂત્રમાં પ્રાયશ્ચિત, ચાલ્યું છે, પાેતાના કૃતવ્યાેને ગુરૂ પાસે આલેાગ્રવાથી અથવા પાતાના આત્મા સાથે આલેાચવાથી અથવા પાતાનું પાપ પ્રગટ કરવાથી અથવા પેત્તાના કુતવ્યોને દ્વર કરવાથી અથવા સુશિષ્યના યેાગે પોતાનેા પ્રમાદ છાંડવાથી અથવા ગુરૂની શિખામણ ધારવાથી પાસત્થપણું દૂર થાય છે. નિદ્ધવ એકજ નયને પકડવાથી ઉત્સૂત્રની પ્રરૂપણા કરતાે એકાંતવાદને વદતાે મિથ્યાત્વપણાને પડિવજતાે કહ્યો છે. તેમ પાસત્થાને કહ્યા નથી. પાસત્થા સાતે નયતું સ્વરૂપ જાણતા અનેકાંત વાદને પ્રરૂપતા ઘણા જવાને સ્ત્રત્રની શ્રદ્ધા કરાવતાે વખતે પાેતાના આત્માને પણ વાળી સુધારા પર લાવી શકે વગેરે સત્રના ન્યાયે વિચારતા પાસત્યાથી નિદ્વવને વિશેષ નુકસાની જણાય છે.

પ્રશ્ન ૮૯ મું—નિદ્ધવ અને પાસત્થામાં સાધુપણાની અસ્તિ સંભવે કે કેમ ? ઉત્તર—નિદ્ભવને ગુણુઠાણું એક પહેલું જ હાેય, એ અપેક્ષાએ સાધુ પણુાને સંભવ નહિ જેમ અભવીને નિશ્ચય નયે એકે ચારિત્ર હાેય નહિ પણ વ્યવહારથી કેવળ ચરિયા રૂપ ચારિત્રની આરાધનાથી નવગ્રીવેયકની ગતિ કહી છે તેમ નિદ્ધવને પણ વ્યવહાર ચારિત્રના સંભવ નિશ્ચયથી, ચારિત્રના સંભવ નહિ ઉત્તરાધ્યયનના ૨૮ મા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે સમષ્તિ વિના જ્ઞાન નહિ અને જ્ઞાન વિના ચારિત્રના ગુણુ નહિ. એ અપેક્ષાએ નિદ્ધવને સમષ્ઠિત નહિ તા ચારિત્રના ગુણ કયાંથી હાેય ? અર્થાત્ નજ હાેય. માટે નિદ્ધવમાં એકે ચારિત્ર કે એકે નિયંઠા લાભવા સંભવે નહિ.

અને પાસત્થાને સમકિતના સંભવ હાય, માત્ર ચારિત્રની ઢીલાશને લઇને પ્રમાદની બહુલતાએ ચારિત્રમાં દાેષ લગાડે તેથી બકુસ અને પ્રતિ– સેવણા નિયંઠો હાેવા સંભવે બન્ને નિયંઠે મૂલ ગુણ ઉત્તર ગુણમાં દાેષ લગાડે તાેપણ તે નિયંઠા છાેડે નહિ એ ઉપરથી પાસત્થાને છઠ્ઠા ગુણઠાણાના સંભવ હાેય.

વળી પાસત્યાદિકને નીશીથ સૂત્રમાં પ્રાયશ્ચિત કહેલ છે તાે પ્રાયશ્ચિતીયાને સાધુ પણાની નાસ્તિ નથી. પ્રાયશ્ચિત લઇ શુદ્ધ ધાય તાે ચાેકખું ચારિત્ર ગણાય અને પ્રાયશ્ચિત ન લે શુદ્ધ ન થાય તાે મલીન ચારિત્ર કહેવાય. એ ઉપરથી ભગવતીજીમાં આરાધિક સંયમી-વિરાધિક સંયમીની ગતિ જૂદી જૂદી કહી છે. પણ સંયમી તાે બન્નેને કહેલ છે. બન્નેમાં સાધુપણું સાબિત રાખ્યું છે માટે પાસત્થામાં સાધુપણાની નાસ્તિ નથી.

પ્રશ્ન ૯૦ સું—કોઇ એમ કહે કે–પાસત્યામા સાધુપહ્યું રહ્યું છે તેા શું બધા પાસત્યાને સાધુ માનવા ?

ઉત્તર---પાસત્યાને સાધુ માનવા કે ન માનવા તે તેા માનવાવાળાના મગજની વાતો છે અહિંયા તો પ્રશ્નકારના ઉત્તરમાં નિદ્ધવ અને પાસત્યામાં સાધુપણાની અસ્તિ નાસ્તિ જણાવી અત્યારે કાેઇ અપરમત ગુણ ઠાણાવાળા નથી બધામાં કાેઇ નિશ્વિથથી કે કાેઇ વ્યવહારથી છઠ્ઠા ગુણ ઠાણાવાળા પ્રવર્તે છે તેનામાં કેટલા અંશે સાધુપણું છે તે તેા કેવળી ભગવાન જાણે છદ્દમસ્તથી કાંઇપણ અભિપ્રાય આપી શકાય નહિ અપણે જેનામાં સાધુ--પણું માનતા હાેઇએ તેનામાં કરી કેવળીની દબ્ટિમાં સાધુપણું ન હાેય અને જેનામાં આપણે સાધુપણુ ન માનતા હાેઇએ તેનામાં કેવળીની દબ્ટિએ સાધુપાશું હાેય તા આપણા આત્માને કેટલી નુકસાની થાય ? આ વિચાર જે પ્રથમ કરવામાં આવે તાે પાતાના આત્માને જોખમમાં ઉતરવું થાય નહિ. ભગવતીજીમાં કહ્યું છે કે-જીવ તેર કારણે કરી કાંક્ષા માહની કર્મ વેદે છે તેમાં જ્ઞાન જ્ઞાનમાં અંતર દેખી, દર્શન દર્શનમાં અંતર દેખી, ચારિત્ર ચારિત્રમાં અંતર દેખી, જીવને શંકા કંખા ઉત્પન્ન થાય, ખરાને ખાેટા માને, ખાેટાને ખરા માને તાે મિથ્યાલ્વ માહનીનાે ઉદય થયાે એમ સૂત્ર વચન કહે છે.

કોઇ પાસતથા હા કે આચારી હા, કાેઇમાં થાડા ગુણ હાય કે ઝાઝા ગુણ હાેય, તેના લાભ કે હાનિના ભાેગવટા તેનેજ ભાગવવાના છે; પરંતુ તેવી ખટપટમાં જે આપણે ઉતરીયે અને કાેઇ વખત ખરાને ખાેટા માન વાની દબ્ટિ થઈ જાય તા ચાકસ માનવું કે પાતાના પાવડા તરતજ ઉપડયા એવી નુકશાનીમાં શામાટે ઉતરવું જોઇએ. ભેંસના શિંગડા ભેંસને ભારે. જે તારામાં ડાહાપણ હાેય તા તું તારા પાતાનાજ વિચાર કર કે હે આત્મા ! તારામાં તા કાંઈ દાષ નથી કે, પણ એમ તા જણાય છે કે દાષી દાષનેજ ભાળે. જેની આંખમાં કમળા હાય તે જગતને પીછુંજ ભાળે. અને બાેલે પણ એમજ કે આખી દુનિયા પીળી છે. એક કવિએ કહ્યું છે કે—

દુહેા—દુજ<sup>°</sup>ન કેરી આંખમાં, કમળા કેરેા રાેગ; પીછું દિસે પર વિષે, રાેગ ત®ા સંજોગ. ૧.

આ કહેવત ખાટી નથી કાેઠારમાં ઘઉં, જાર, બાજરા કે બાંટી, જે ભરેલ હાેય તેજ બાહિર નીકળે તેમ હૃદયમાં જે ખજીના ભરેલા હાેય તેજ પ્રકારના ઉદ્ગારા બાહિર નીકળે, જેણે લસણ ખાધું હાેય તેને આંબાના આેડકાર કયાંથી આવે ? કદ્દી નજ આવે. તેમ દુષ્ટ જનાની દષ્ટિએ પાસત્યા પાસત્યાને પાસત્યાજ આવ્યા કરે, ભલે કાેઇ સાધુ ગુણીયલ, સુધાચારી, ગ્રાની કે આત્માર્થી હાેય તાેપણ, દાેષીતની દષ્ટિયે તા દાેષીતજ જોવામાં આવે, તેની પણ નિંદા કરવા ચુકે નહિ, પણ યાદ રાખવું કે નિંદાનું ફળ માઠું છે. આ વિષે પૂર્વે ઘણું લખાણ થઇ ગઢું છે. અહિયાં તાે માત્ર એટલું સમજવાનું છે કે–પાતાના દ્રષ્ટિ દાેષવાળી હાેય તાે દુનિયા દાેષમય જોવામાં આવે અને નિર્દોષ દ્રષ્ટિ હાેય તાે દુનિયા નિર્દોષજ છે. તમામ આધાર પાતાની દ્રષ્ટિ ઉપરજ છે.

પ્રશ્ન ૯૧ મું — શું દાષીતને દાષીત ન કેહવે એમ તમારૂં કહેવું છે?

ઉત્તર—હા છ, સૂત્ર તો એમજ કરમાવે છે કે આંધળાને આંધળાે, કાણાને કાણાે ન કહેવાે. જીએા સુયગડાંગ સૂત્ર શ્રુતરક ધ ૧ લે અધ્યયન ૧૩ મે ગાથા ૫ મી તેમાં કહ્યું છે કે-દોષીતને પણ દોષીત કહેવામાં આવે. તેનું ફળ માઠું છે તે વિષે ગાથા---

जे कोहणे होइ जगह भासी, विउसियंजे उदीर एज्जा; अंधेवसे दंडपहं गहाय, अविउसिए धासति पावकम्मी. ॥ ५ ॥

અર્થ: — જે ક્રોધી થાય તે જગતાર્થ ભાષી દ્વાય, જગતાર્થ ભાષી એટલે જેમાં જેવા દાષ હ્યુય, તેને તેવા કહે. અર્થાત્ કાણાને કાણા કહે, ખાડાને ખાડા કહે, ઠુંઠાને ઠું ઠા કહે, પાંગળાને પાંગળા કહે, કાઢીને કાઢી કહે. (એટલે જેવા દાષવાળા હાય તેવા દાષ પ્રગટ કેરે) એવા પ્રગટ નિષ્ઠુર ભાષણ કરનાર હાય, જે ઉપશામાવેલા એવા જે કલહ તેને વળી ઉદીરે એ પુરૂષને જે કળ થાય તે કહે છે. તે પુરૂષ જેમ કાઈ આંધળા પુરૂષ લાકડી ગ્રહણ કરીને માર્ગને વિષે જાતા થકા અનેક કંટક ચતુષ્પાદાદિકે કરી પીડાય તેમ અકાવિંદ એવા જે કલહકારી, પાપ કર્માચારી જીવ તે પણ ચતુર્ગતિક સંસાર માંહે દુ:ખ પામે. પ

પ્રશ્ન ૯૨ સું—જગતાર્થ ભાષીની મૂળ પ્રકૃતિ કેવી ઢાય તે સંબંધે કાંઈ સૂત્રમાં કહ્યું છે ? હાેય તાે જણાવશાે.

ઉત્તર—તેજ સૂત્રમાં તેજ અધ્યયનમાં ગાથા ૨-૩-૪થીમાં સૂત્રકાર પ્રથમજ કહી ગયા છે કે–<mark>समाहिघात मजो सयंता, सत्थाह मेर्च फरूसंवयंति।।२।।</mark> આ બીજી ગાથાના ઉપલા છે પદમાં કહ્યું છે કે—

અર્થ:—સમાધિ એટલે સમ્યક્ દર્શાનાદિ ધર્મ, ઘાત એટલે તેને અણુસેવતા થકાે. અર્થાત્ સમાધિની ઘાતનાે કરનાર કદાગ્રહિપણાને લીધે મિથ્યાત્વનાે પ્રેચેાં સ્વચ્છંદે યથાતથા એટલે જેમ તેમ બાલે શ્રા સર્વજ્ઞના માર્ગાને ઉત્થાપતા અને કુમાર્ગાના ઉપદેશ કરતા એ રીતે પ્રવર્ત્તતા કદાપિ પાતાને આચારના શિખવનાર એવા ગુરૂ જે મહાનુભાવ તે પ્રત્યે પણ કઠાર વચન બાલે.

પ્રક્ષ ૯૩ મુ — એવા સ્પેચ્છાચારી પાેતાને ફાવે તેમ બાેલે તેને સૂત્રમાં શું ફળ કહ્યું છે ?

७त्तर—७पर કહેલા અધ્યયનની ૩ છ, ४ थी आधामां કહ્યું છે કે– विसोहियं ते अणुकाइयंते, जे आत्त भावेणं वियागरेज्जा, अठाणिए होइ बहुगुणाणं, जे णाणसंकाइ म्रुसंबदेज्जा. ।।३।। जेयावि पुठा पलिउं चयंति, आयाण मठं खल्जवंचयिता, असाहुणो तेइइ साहुमाणी, मायणि एसंति अणंतधातं. ॥ ४ ॥

અર્થ — તે સ્વાગ્રહી પુરૂષ તે વિશેષિત શુદ્ધ નિદેષ માર્ગ તેને આચાર્યની પરૂપણા થકી ઉત્થાપિને કહે, એટલે જે પોતાના ભાવે એટલે સ્વછંદ બેહે, તે અહાછંદપણા થકી ઘણા ગુણા જે જ્ઞાનાદિક તેને આ સ્થાન થાય કેમકે એ સ્વાભિતિ વેશ મિથ્યાત્વના ભાવ થકી કરીને જે જ્ઞાન શાંકા એટલે શ્રી જિનાગમને વિષે શંકા લાવીને મૃષા બેહે, સ્વકલ્પિત જેવે રૂચે તેવા બોલે તેણે કરીને ઘણા ગુણાના આ સ્થાન એટલે કુભાજન થાય ા ૩ ાજે કોઇ પુછે જે તમે કાેની પાસેથી ભણ્યા છે તે વારે પોતાના આચાર્યનું નામ ગોપવીને ચીજાનું નામ કહે, તે નિશ્વે થકી આત્માર્થ જે માક્ષના અર્થ તેને વંચે છે એતાવતા તે મુકિતને ન પામે. પરમાર્થ થકી તે અસાધુ થકા પણ આ જગતને વિષે પોતામાં સાધુપણું કરી માને તથા થીજાઓને કહીને પોતામાં સાધુપણું શનાવે તે માથાવી સાધુ આ સંસારને વિષે અનંત ઘાત પામે એટલે અનંતકાળ પર્ય ત સંસારમાં પરિબ્રમણ કરે. ા ૪ ા

પ્રશ્ન ૯૪ સું—ઉપકારી ગુરૂ, આચાર્યાદિકની નિંદા અવહેલણા કરે તેને ખષ્ટ પાડે તેનું શું ફળ ?

ઉત્તર—તે મહા માેહની કર્મ બાંધે એમ સમવાયંગ સૂત્રમાં ૩૦ મહા માેહનીના સ્થાનકમાં કહ્યું છે. જીઓ ગાથા ૨૪ મી, ૨૫ મી.

#### आयरिय उवझाएहिं, सुरं विणयंच गाहिए; ते चेव खिंसई बाले, मडा मोहं पकुव्वई. ॥२४॥

ભાષાઃ—જેણે આચાર્ય<sup>૬</sup> ઉપાધ્યાયે શ્રુત શાસ્ત્ર તથા વિનય ચારિત્ર ગ્રહિ વાડયે⊨શિખાડયા તેહીજ આચાર્યને ખીંસે નિંદે બાળ અજ્ઞાની તે મહા માહનીય કર્મ કરે. ૨૪.

#### आयरिय पुवज्झायाणं, सम्मं नो पडितप्पदः अप्पडि पूयए थद्धे महा मोहं पकुव्वई ॥ २५॥

ભાષાઃ—જે કોઇ આચાર્ય ઉપાધ્યાયને શ્રૃત દાનાદિકના મહા– ઉપકારીને સમ્યક પ્રકારે તપ્પે નહીં. (ગાંઠે નહિ-ઉપરાંઠો ચાલે)ઉપકાર ન કરે, તથા તે આચાર્યની પૂજા સત્કાર ન કરે, એવેા સ્તબ્ધ અભિમાની તે મહા મેહનીય કર્મ કરે. ૨૬.

વળી ઠાણાંગ ઠાણે પ મે–ઉદેશે ૨ જે અરિહંત ૧, અરિહંતનો પરૂપ્યા ધર્મ ૨, આચાર્ય ઉપાધ્યાય ૩, ચતુર્વિધ સંઘ (સાધુ સાધવી, શ્રાવક શ્રાવિકા) ૪, અને બ્રદ્ધાચર્યાદિ પાળી દેવતા થયેલ પ, એ પાંચના અવર્ણવાદ બાેલનાર–નિંદા કરનાર તે દુર્લંભ બાેધીપણાને પામે છે; એટલે તેને સમકિત્ની પ્રાપ્તિ થતી નથી. અને એ પાંચના ગુણ ગ્રામ બાેલવાથી જીવ સુલભ બાેધીપણું પામે છે એટલે સુખે સુખે સમક્તિ પામે.

બહુ વિચાર કરતાં આ કાળમાં આવા જીવ સુલભ બાેધીપણાને પ્રાપ્ત થાય તેવા જીવ ભાગ્યેજ નીકળતા હશે; પરંતુ પહેલા પદને લાગુ થતા તાે બહુધાયે સાંભળીએ છીએ. કારણકે જ્યારે ગુરૂ જેવા ઉપકારી પુરૂષને હિસાબમાં નહિ ગણતાં મિથ્યાભાવે વતે તાે બીજાને માટે તાે કેહેવુંજ શું એજ દુષમ કાળની ખુબી છે.

ઉત્તર—અરે ભાઇ સૂત્રમાં તો ઘણુંએ કહ્યું છે. જ્ઞાની પુરૂષે કેહેવામાં કાંઇ ખામી રાખી નથી, પણ જીવને સવળું પ્રગમવું બહુ મુશ્કેલ છે; હવે આ પંચમ આરાને માટે ઠાણાયંગજીના ૭ મે ઠાણે આગમચેતી માટે જ્ઞાની પુરૂષ જણાવી ગયા છે કે–બાભુવાળા છાપેલ પાને ૪૫૬ મેથી ભૂળ પાઠ–

सतहिं ठाणेहिं उगाढं दुस्सं जाणेज्जा तंजहा अकाले वरिसइ कालेणु वरिसइ असाधु पुज्जंति साधूण पुज्जंति गुरुहिं जणोमिच्छं पडिवन्नो मणोदुहया वड्दुहया टीका उगाढंति ॥ अवतीर्णा मवगाढांवा प्रकर्ष प्राप्ता मिति अकालोऽवर्षा असा– धवोऽसंयता गुरुषु माता पितृ धर्माचार्येषु ॥ मिच्छं ॥ मिथ्याभावं विनय अंग मित्यर्थः प्रतिपन्न आश्रितः मणोदुहयंति ॥ मनसो मनसावा दुःखिता दुःखि तत्वं दुःख कारित्वंवा दोहकत्वंवा एवंवय दुहयेत्यपि व्याख्येय मिति ॥

ભાષા—સાત સ્થાનકે એાગાઢ આકરેા દુખમાં કાળ જાણવા તે કહે છે. ૧ અકાળે મેઘ વરસે, ૨ કાળે ન વરસે, ૩ અસાધુની પૂજા થાય ૪ સાધુની પૂજા ન થાય, ૫ ગુરૂ સાથે લાેક મિથ્યાત્વ પ્રતિપન્ન છે ખાેટા ચાલે છે, ૬ મનનાં દુઃખ ઘણાં, ૭ વચનનાં દુઃખ ઘણાં. (એ પાંચમા આરાના ભાવ.)

પ્રક્ષ ૯૬ મું—-પાંચમાં આરા તેા બધા સરખા હાેય તથાપિ આ પાંચમા આરાને એામાઢ આકરાે દુઃખમાં કાળ કેમ કહ્યો ? ઉત્તર —આ અવશર્પિણિને હુંડાઅવશર્પિણી કહેલ છે તે અનંતકાળે આવે તેમાં આવેલા પાંચમા આરા દુઃખમ આરા તે પણ આકરા. દુઃખમ આરા કે જેમાં ધાર્યા વરસાદ વરસે નહિ, દુષ્કાળ ઘણા પડે, અકાળે વરસે સાધુના વેશે અસાધુ પૂજાય, સારા અને આત્માર્થી સાધુ સીદાય, ખટપડી અને નિંદકા મનાય, ગુરૂ અથવા ગુરૂથી અધિક ઉપકાર કરવાવાળા–રક્ષણ કરવાવાળા હિતચિંતક તેન થી કપટ ભાવે વર્તિ પાતાના સ્વાર્થ સાધી મિથ્યા ભાવે વર્તાનારા–જ્યાં ત્યાં વાંકાના બાલનારા–નિંદા અવહેલણાના કરનારા–ગુરૂ–ઉપકારીના મનને દુઃખવનારા–ખાટા મનના ઘણી, માઢે મીઠું મીઠું બાલી પાછળથી વાઢી નાખનારા–અથવા કઠાર વચને દુઃખ દેનારા એવા માઠાં મન વચનના ધણી એકાંત અશાંતિના ઉત્પન્ન કરનારા, ગુરૂ ઉપકારીના મનને વચનને દુઃખવનારા એવા જીવા આ દુગાઢ પ ચમકાળમાં ઘણા હાય, એજ આ કાળની ખુખી. આવા પ્રકારની પ્રવૃત્તિ જ્ઞાની પુરૂષે જાણીને આ પંચમ આરાનું નામ એાગાઢ દુષમાં કાળ કહ્યો.

પ્રશ્ન ૯૭ સું—ગુરૂ-ઉપકારીને મને કરી વચને કરી દુઃખવનારા–માઠા મનના ધણીને શું ફળ મળે ?

ઉત્તર—આ દુષમ કાળમાં ગુરૂથી મિથ્યાભાવે પડી વર્ત્તનારા મને કરીને વચને કરીને દુઃખ દેનારા-શ્રી ઢાણાંગજીના ૭ મે ઢાણે–બાણુવાળા છાપેલ પાને ૪૫૭ મેં કહ્યા છે, તે જણાવે છે.

गुरु हिं जणो मिच्छं पडिवन्नो मणो दुइया वइ दुइया-टीकाः-गुरुषु माता पितृ धर्माचार्येषु ॥ मिच्छं॥ मिथ्याभावं विनय अंग्र मित्यर्थः प्रतिपन्न आश्रितः ॥ मणो हयंति ॥ मनसो मनसा वा दुःखिता दुःखितत्वं दुःखिकारित्वं वा दोहकत्वं वा एवं वय दुइयेत्वपि व्याख्येय मिति ॥

ભાષાઃ—ગુરૂ સાથે લાેક મિથ્યાત્વ પ્રતિપન્ન છે, ખાેટા ચાલે છે, મનનાં દુઃખ ઘણાં, વચનનાં દુઃખ ઘણાં.

એવા વિનય રહિત, ગુરૂના દ્રોહી, માઠા મનના ધણી, કઠેાર વચનના આેલવાવાળા, આંદરો આંદર ભેદના પાડવાવાળા, ફાટકુટ કરાવનારા, छिंद्रप्पेहिं,'' છિદ્રગવેષી એવા સાધુને માટે ઠાણાંગજીના પાંચમા ઠાણામાં ''પારાંચિત" દેાષના ધણી કહ્યો છે. એટલે ભગવ'ત કહે છે કે–એવા દુષ્ટ સ્વભાવીને પારાંચિત કરતાં આજ્ઞા અતિક્રમે નહિ.

પ્રશ્ન ૯૮ મું वावण दंसणाणं निएहव એ વાકયનાે ભાવાર્થ શું ?

ઉત્તર—મિથ્યાત્વે કરી વ્યાપન્ન એટલે નષ્ટ દર્શન અર્થાત્ મિથ્યાત્વે કરી નષ્ટ થયું છે. સમ્યકત્વ જેનું તેને વાવણુ દંસણુ એટલે વ્યાપન્ન દર્શન કહીએ, તેના ધરનારા એવા નિન્હવ એટલે ભગવંત શ્રી વીતરાગદેવના વચનને ઉથાપનારા સમજવા.

પ્રશ્ન ૯૯ સું—યથાઇદનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—યથાછંદ એટ**લે** પાતાની ઇચ્છાએ પ્રવર્તે, ગુરૂની ઇચ્છા પ્રમાણે ચાલે નહિ તે અહાછંદા–યથાછંદા સાધુ સાધવી સમજવા.

પ્રશ્ન ૧૦૦ મું—પાસત્થા કેટલા પ્રકારના ? અને તેનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—પાસત્થા બે પ્રકારના તે એક દેશથી પાસત્થા, બીજો સર્વ'થા પાસત્થા.

પ્રશ્ન ૧૦૧ મું —દેશથી પાસત્થા કોને કહીયે ?

ઉત્તર—દેશથી પાસત્થા તે સચ્ચાંતર પિંડ, સામા આણેલા પિંડ, નિત્યપિંડ તથા અગ્રપિંડ લીચે તે.

પ્રશ્ન ૧૦૨ મું—સર્વથા પાસત્થા કાેને કહીયે ?

ઉત્તર—સર્વથા પાસત્યાે તે કેવલ લિંગધારીજ હાેય તે સર્વથા પાસત્યા ૅસમજવાે.

પ્રશ્ન ૧૦૩ મું—ઉત્સન્ના કેટલા પ્રકારના અને તેનું સ્વરૂપ શું ? ઉત્તર—ઉત્સન્ના બે પ્રકારના તે એક દેશ ઉત્સન્નોને બીજો સર્વોત્સન્નો. પ્રશ્ન ૧૦૪ મું—દેશ ઉત્સન્નો તે કેાને કહીયે ?

ઉત્તર—દેશ ઉત્સન્નો તે આવશ્યક સઝાયાદિક કરે નહિ અને જો કરે તે। અધિકા એાછા કરે.

પ્રશ્ન ૧૦૫ મું—બીજો સવેત્સિન્નો તે કોને કહીચે ?

ઉત્તર—બીજો સર્વોત્તનનો તે રૂતુ બધકાલને વિષે પીઢ ફલગ નિષ્કારણે વાવરે તથા સ્થાપના પિંડ ભોગવે, સ થારો પ્રતિ લેખે નહિ અને પાથર્યોજ રાખે તે સર્વ થકી ઉત્સન્નો કહેલ છે.

્રશ્ન ૧૦૬ સું—કુશીલિયા કેટલા પ્રકારના ને તેનું સ્વરૂપ શું ? ઉત્તર—કુશીલિયા ત્રણ પ્રકારના તે ૧ જ્ઞાન કુશીલ બીજો દર્શન કુશીલ ૨ ત્રીજો ચારિત્ર કુશીલ ૩ હવે જ્ઞાન કુશીલ તે આડ પ્રકારે જે

કાલે, વિણ્યે, બહુ માને ભણુવું કહ્યું છે છતાં તે બાેલાે વિરાધે ૧, બીએ દર્શન કુશીલ તે નિસ્સંક્રિયં નિઃકંખીયં ઇત્યાદિક આઢ પ્રકારે દર્શના ચરને વિરાધે તે, ૩ ત્રીએ ચારિત્ર કુશીલ તે પણિહાણ એગ જીત્તા ઇત્યાદિક આઢ ચારિત્રાચાર વિરાધે તથા મંત્ર જંત્ર અને તંત્ર કરે તે ચારિત્ર કુશીલ સમજવા.

પ્રશ્ન ૧૦૭ મું—સંસત્તો કેટલા પ્રકારે અને તેનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—સંસતાના બે ભેદ. તે એક સંકલીષ્ટ ૧, અને બીજો અસંકલીષ્ટ ૨.

પ્રશ્ન ૧૦૮ સું—સંકલીષ્ટ અને અસંકલીષ્ટ સંસતાનું સ્વરૂપ શી રીતે ?

ઉત્તર—૧ પહેલાે સકલીષ્ટ સંસતાે તે પાંચ આશ્રવને વિષે આસક્ત હાય, ત્રણુ ગારવે કરી પ્રતિબદ્ધ હાેય, કાેઈ ગૃહસ્થ ગૃહસ્થણી અને તેના છાકરા છાક**રીની** ચિંતા કરે, અને તેઓના દુઃખે દુઃખી અને તેના સુખે સુખી થાય તે.–બીજો અસંકલીષ્ટ સંસતાે તે કાેઈ પાસત્થા મળે તાે પાતે પણ તેના જેવા બની જાય, અને સંવેગી મળે તાે તેની જોડે સંવેગી જેવા બની જાય. એવી રીતે જેવા મળે તેની સાથે સ્ફટીક મણિની પેઠે અથવા તેલની પેઠે તેવા થઇ જાય તે અસંકલીષ્ટ સંસત્તો કહેલ છે. ઇત્યલં.

ઇતિ શ્રી પરમપૂજ્ય શ્રી ગેાપાલજી સ્વામી. તત્ શિષ્ય મુનિ શ્રી માેહનલાલજી કૃત શ્રી ''પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા'' –ઉત્તરાહ<sup>°</sup>-લાગ પમાે સમાપ્ત.



For Private & Personal Use Only



# <mark>શ્રી પ્રશ્નોત્તર મોહનમાળા</mark> <sup>ઉત્તરાર્ધ્દ્ર</sup> ભાગ છઠ્ઠો.

-----

# મુનિ શ્રી માેહનલાલજી કૃત

# પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય



શ્રીમદ્ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી ગ્ર'થમાળા–મણુકા ૮ માે.

## શ્રી પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા.

#### うちそう

ઉત્તરાર્જ ભાગ ૬ ઠેા.

પ્રશ્ન ૧ લું —શિષ્ય–શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સૂત્રના ૯ મા અધ્યયનની ૪૪ મી ગાથામાં કહ્યુ છે કે–માસ માસખમણના પારણાના કરનાર બાળ (અજ્ઞાની) ડાલની અણી ઉપર રહે તેટલું જમે તાેપણ શ્રુત આખ્યાત ધર્મની સાેળમી કળાએ આવે નહિ. તે સાેળમી કળા કઇ ? અને સાેળ કળાનું સ્વરૂપ શી રીતે છે તે કૃપા કરીને જણાવશા ?

ઉત્તર—અહેા ભદ્રિક-મહાનુભાવ !!! આ પ્રશ્ન ઘણું ગહન છે, આમાં ઘણાં રહસ્યા રહેલાં છે, અને વિદ્વાન જનાને પણ એકદમ સમજવું બહુજ મુશ્કેલ છે, તાેપણ જેટલું મારા જોવામાં, વાંચવામાં, વિચારવામાં અને જાણવામાં આવ્યું છે તે તારી પાસે રજું કરૂં છું. જો આ એક બાબત ખરી રીતે સમજવામાં આવશે તાે ઘણા પ્રક્ષકારોના ખુલાસાનું સમાધાન આ સાથેજ થઇ જવા ધારૂં છું.

શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સૂત્રના અધ્યયન ૯ મામાં શ્રુત આખ્યાત ધર્મની સાળ કળા કહી તો શ્રુત આખ્યાત ધર્મ તો સમક્તિ ધર્મ કહેવાય તે સમક્તિ ધર્મની સાળ કળા છે.

પ્રશ્ન ૨ ન્તું — તે સાેળ કળા કઈ ?

ઉત્તર—મારા ધર્મગુરૂ, ધર્માચાર્ય, મહાન પંડિત, પરમપૂજ્ય શ્રી ગાપાળજી સ્વામીની હાથપાથીમાંથી પોતાના હસ્ત લિંખિત અક્ષરનું સૂત્ર આખ્યાત ધર્મનું લબેલ પાનું શ્રી વિમળનાથ ભગવાનના સ્તવનનું મળી આવવાથી મારી પોતાની કેટલીક શંકાઓનું સમાધાન થઇ ગયું. અને મને પણ ખાત્રીજ છે કે-આ સાેળકળાનું રવરૂપ જેના જાણવામાં આવશે તેની કેટલીક શંકાઓનું સમાધાન થઇ જશે એમ આશા રાખું છું.

પ્રશ્ન ૩ જું—શ્રી વિમળનાથ લગનવાના સ્તવનમાં જે સાેળ કળા જણાવી છે તે સ્તવન સહિત જણાવશે৷ ?

ઉત્તર—સાંભળેા-જે પ્રમાણે પાનામાં લખ્યું છે, તે પ્રમાણે અદ્ધિાં દાખલ કરીએ છીએ.

# ॥ રાગ-પ્રભાતિ ॥

રર૭

| વિમળ વિમળ થઇ જેહની, સાેળે સુખ કારી;            |                |
|------------------------------------------------|----------------|
| તેહ કહું વિસ્તારથી, સુણુજો મન ધારી.            | વિ૦ ૧          |
| ચેતનની જે ચેતના, કળા તેહને કહીયે;              |                |
| અક્ષર ભાગ અન તમે, પ્રકાશે લહીયે.               | वि० २          |
| પ્રથમ કળા તેા એ કહી, વળી બીજી જાણેા;           |                |
| જથા પ્રવૃત્તિના જોગથી, પરણામે આણેા.            | वि• उ          |
| અપૂર્વ કર્લુ સુદગર થકી, હણીએ ઘન ગંગી;          |                |
| ત્રીજી કળા એવરાે, લહુસે શિવ પ'થી.              | वि० ४          |
| અનિવૃત્તિ આતમ આદ <b>રે</b> , દળ મિથ્યા વેચે;   |                |
| તુરિય કળા જે પામશે, તે શિવપુર પહેાંચે.         | वि० ५          |
| સમકિત શ્રહ્ય જે થઇ, અરહા ઉપદેશે;               |                |
| કળા કારણ ગુણ જાણીને, પરિચય જે કરશે.            | वि० ६          |
| એ કળા કહી પાંચમી, હવે છઠી જાણે,                |                |
| વિરતિ કરે દેશે કરી, વળી સંવરિત આણે.            | वि० ७          |
| સવા <sup>૬</sup> કાશ પ્રદેશને, અનંત ગુણ કરીયે; | , -            |
| તેહ અરેાબર વતના, પર્યાય લહીયે.                 | वि० ८          |
| સંજમ થાનક જે ઘન, એ દીઠો વિતરાગે;               | •••••          |
| ભાષ્ય કલ્પ માહે કહ્યો, તે ભણુજો રાગે.          | <b>વિ</b> ૦ ૯  |
| એહે થકી પણ છે ઘણા, ચારિત્ર પર્યાયા;            |                |
| પ્રગટપણે જ્યારે થયા, ત્યારે મુનિપદ પાયા.       | <b>વિ૦ ૧</b> ૦ |
| કળા કહીએ સાતમી, આઠમી હવે કહીચે;                |                |
| જેહ ચાેગીશ્વર ધ્યાનમે, આત્મપદ લહીચે.           | વિ૰ ૧૧         |
| નવમી કળા તે કહી, જેહથી રસ ધાતિ;                |                |
| ગુણ શ્રેણી ગુણ સંક્રમે, સ્થિતિ બાધા ધાતિ       | વિ૦ ૧૨         |
| એહ કારણ પાંચે કરી, ગુણ શ્રેણે વરિયા;           |                |
| તે ચાેગીશ્વર જાણુજો, જે ભવાદધિ તરિયા.          | वि० १३         |
| ક્રશમી કળા એ વળી, વમે વેદ વિકારા;              |                |
| ધ્યાન શુકલ આલ'અને, ભેદ જ્ઞાનકા ચારા            | वि० १४         |
|                                                |                |

| એકાદશમી જે કળા, પ્રગટી જીવ જોઇ;                                                            |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| તવ આતમ અલેાભતા, કરવા સ્થિર હેાઇ.                                                           | વિં૦ ૧૫ |
| દ્રાદશમી જાગી જદા, કરવા બાેધ પ્રકાશ;<br>ઘન ઘાતિક્ષનાં ક્ષય ભણી, હુએા આત્મ ઉલાસ.            | વિ૦ ૧૬  |
| તે રસ ચાખ્યેા તેરમી, જેહવાે કઢીએ ન ચાખ્યો;<br>જેહની એાપમાં કો નહિ, ઈમ આગમે ભાંખ્યાે.       | વિ૦ ૧૭  |
| લાેકા લાેક તે આપમે, એક સમયમે ભાંસ્યાે;<br>એહવા વિમલ જો સેવસાે, તુમે વિમલ તાે થાશાે.        | વિ• ૧૮  |
| ચલના ત્યાગે ચૌકમી, કળા પ્રગઠી કહીયે;<br>શૈલેશી ઘન શૈલની, પરિકરણ એ કહીયે.                   | વિ૦ ૧૯  |
| રુંધે ચેાગ ચેાગીશ્વરા, ધ્યાના રંભ ધરંતા,<br>પરમ મહાેદ્રય સાધતા, કર્મ ખેરું કરંતા.          | वि० २०  |
| પંદરમી પ્રગટી યદા, લહી ભાવ અંજોગી;<br>સકલ કર્મનાં ક્ષય થકી, થાયે નિજ ગ્રુણ ભાેગી.          | વિ૦ેર૧  |
| શ્યામાનંદન સિદ્ધ મેં, સાેળે સંપૂર્ણ કહીયે;<br>કળા કુશળ કરત થ્રદ્ધભાે,સેવ્યા શિવ સુખ લહીયે. | વિ૦ ૨૨  |
| મુખ્ય કળા કહી સાેળ એ, આગમ અનુસારે;<br>તેહ અનંત અનંત છે, જાણે સુ વિચારે.                    | લિ૦ ૨૩  |
| કળા સંપૂર્ણ સાેળ જે, કહીએ તેહને ધર્મ;<br>સર્વ ચકી તે જીનવરે, કર્યો પ્રગટ એ મર્મ.           | वि० २४  |
| તેહ વળી ઉત્તરાધે નમે, કહ્યો તેહ સંબંધ;<br>તેહ તણા અનુસારથી, કર્યો કળા પ્રઅંધ.              | बि० २५  |
| ધર્મ કહેા કળા કહેા, કહો ચેતન કોઇ;<br>ભેદ નહિ એ તીનમેં, ગુણધર ગુણી હેાઇ                     | वि० २६  |
| ઇણ વિધિ કળા જે કેળવે, કળાવંત કહેત;<br>તે વળી પદ કલ્યાણનાે, પામે મહાન મહેત.                 | वि० २७  |

। ઇતિ શ્રી વિમલજિન સ્તવન. ॥

પ્રશ્ન ૪ શું — શિષ્ય–સૌ સમજી શકે તેવી રીતે સાેળ કળા અનુક્રમે ટું કાંમાં લખી જણાવા તે ા બહુ ઉપયાેગી થાય.

ઉત્તર-સાંભળા-વાચાને વિચારે સાળ કળા.

કળા—૧ લી–ચેતનની ચેતના–અક્ષરને અન તમે ભાગ ઉધાડો તે.–

ું કળા—૨ જી–યથા પ્રવૃત્તિ કરણ–ચડતા પરિણામની ધારા અંતા કાેડાકાેડાની હુદમાં આવે.

શ્રી ઉતરાધ્યયનજી સૂત્રના અધ્યયન ૯ માની ગાથા ૪૪ મી ના છેલ્લા પદમાં ૧૬ કળાનેા શબ્દ છે; તે ઉપરથી કેાઇ વિદ્રાન પુરૂષે ઉપર કદ્યા પ્રમાણે સાેળે કળાનું સ્વરૂષ ચથા તથા કહી બતાવ્યું, તે અહિયાં પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે.

પ્રશ્ન ૫ મું—અત્યાર સુધી સોે કોઈ એમ માને છે કે–કેવળ જ્ઞાન પ્રગટે એટલે સાળે કળા પ્રગટી અને કેવળની પહેલી કળા કોઇ સમક્તિ માને છે. અને કાેઇ અક્ષરના અન'તનાે ભાગ ઉઘાડાે જે છે તે માને છે. તાે તે વિષે શુ' સમજ્વુ'.

ઉત્તર— ઉપર કહેલી સાેળ કળામાં તેા સંપૂર્ણ સાેળે કળા ઉઘાડી તાે સિદ્ધની કહી છે. અને કેવળ ગ્રાનનાે પ્રકાશ તાે તેરમી કળાયે થાય છે. સમક્તિની પ્રાપ્તિની કળા પાંચમી કહી છે. એ અપેક્ષાએ કેવળની નવમી કળા થાય છે. કેવળ ગ્રાન પ્રાપ્ત થયે પણ અઘાતી ચાર કર્મ, યાેગની પ્રવૃત્તિ અને સિદ્ધ પદની અપ્રાપ્તિની ત્રણ કળાનું આવરણ કેવળીને હાેય છે તે ત્રણુનું આવરણ ખરચે સાેબે કળાએ સિદ્ધ પદ પ્રાપ્ત થાય છે એટલે સિદ્ધને સાેળે કળા સંપૂર્ણ હાેય છે.

પ્રશ્ન ૬ ઠું — જ્યારે સિદ્ધને સંપૂર્ણ સોળે કળા ઉઘાડી કહી તેમાંની પહેલી કળો અક્ષરના અનંતમા ભાગ ઉઘાડો છે તે કહી, અને અક્ષરના અનંતમા ભાગ ઉઘાડા તા સર્વ જીવને તો છે. સર્વ જીવમાં અભવી આવ્યા તા અભવી પણ સિદ્ધની સાળમી કળામાં ગણાય તા સાળમે અંશે સત્તામાં સિદ્ધ સમાન ગણાય કે નહિ ?

ઉત્તર— સાેળ કળા જે કહી તે તેા સૂત્ર આખ્યાત ધર્મની કહી છે, તે તેા ભવીજીવને લાગુ છે-માેક્ષ જવાવાળાને માટેજ તે સાેળે કળાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. અભવીને તે કળાના સંઅંધ જણાતા નથી.

પ્રશ્ન ૭ મું—સિદ્ધમાં સાેળે કળા ક**હી** તાે <del>લ</del>બ્યજીવમાં કેટલી કળા સંભવે ?

ઉત્તર—સમુચ્ચે ભવ્ય જીવમાં પ'દર કળા સ'ભવે, એક ઉપરલી છેવટની−સિદ્ધની સાેળમી કળા ન હાેય.

પ્રશ્ન ૮ સું—ભવ્યજીવ સિદ્ધ થાય છે માટે એવા જીવને સ્ત્રમાં ભવસિદ્ધિયા કહ્યા છે તેા તેને સાેળે કળા કહેવામાં શાે વાંધા આવે ?

ઉત્તર—સૂત્રમાં જીવના ત્રણ વર્ગ પાડ્યા છે. એક ભવ્યજીવ બીજા અભવ્યજીવ, ને ત્રીજાનાે ભવ્યનાે અભવ્ય તે સિદ્ધના જીવ તાે સિદ્ધના જીવને સાેળે કળા કહી અને ભવ્યજીવને એક કળા એાછી હાેય–માેક્ષ ગતિ પ્રાપ્ત થઇ નથી ત્યાંસુધી પંદર કળા કહેવાય.

પ્રક્ષ ૯ મુ—ઉપર કહેલી સાેળ કળા માંહેલી અભવીને કેટલી કળા સંભવે ?

ઉત્તર—નિશ્ચય થકી–તથા ભાવથી ઉપર કહેલી સાેળ કળામાંની એકે કળા લાલે નહિ, વ્યવહારથી-તથા દ્રવ્યથી પહેલી, બીજી, છઠ્ઠી, અને સાતમી એ ચાર કળા લાલે. આસંબ'ધી વિશેષ હકીકત આગળ પર જાણવામાં આવશે.

ં પ્રશ્ન ૧૦ મું —શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં સર્વ જીવને અક્ષરનેા અનંતમા ભાગ ઉઘાડા કહ્યો છે તાે પછી આ પહેલી કળામાં ભવ્ય અને અભવ્યમાં શા તકાવત ? ઉત્તર—શ્રી નંદીજીમાં સર્વ જીવને અક્ષરના અનંતમા ભાગ જે ઉઘાડા કહ્યો છે તે શ્રુત જ્ઞાનના ઉઘાડા કહ્યો છે અને શ્રુતના બે ભેદ કહ્યા છે એક સમશ્રુત અને બીજી મિથ્યાશ્રુત તેના પણ અનેક ભેદ કહ્યા છે તે આગળ પર કહેવાશે. પરંતુ અભવીનું શ્રુત અનાદિ અનંત કહ્યું છે અને ભવીનું શ્રુત સાદિસાંત કહેલ છે.

પ્રશ્ન ૧૧ સુ — અલવી તથા લવીના શ્રુત વિષે સૂત્રમાં મૂળ પાઠમાં શી રીતે કહ્યું છે તે જણાવશાે ?

ઉત્તર---શ્રી નદીજી સૂત્ર બાબુવાળા છાપેલ પાને ૨૯૮ થી ૩૦૪ સુધીમાં એ વિષે ઘણે৷ અધિકાર છે. ત્યાં કહ્યું છે કે–મુળપાઠ–

#### भवसिद्धियस्स सुयं साइयंसपञ्जवसियं च अभवसिद्धियस्स सुयं अणाइयं अपञ्जवसियं.

ભન્યસિદ્ધિકના શ્રુત જ્ઞાન છે તે સાદિ અંત છે. તે જ્યારે મિથ્યાત્વ ફીટીને સમ્યક્ત આવે ત્યારે આદિ છે. અને કેવળ જ્ઞાન ઉપજે ત્યારે શ્રુત જ્ઞાનના અન્ત છે તે ભણી આદિ છે અને અંત પણ છે. શેષ ૩ ભાગા નથી, મિથ્યાત્વ અનાદિ છે. પણ ભગ્યને અંત છે. ( ચ શખ્દથી એમ પણ સંભવે છે કે-એકેક ભગ્ય જીવાનું ક્રુત અનાદિ અનંત પણ છે. એટલે માક્ષ પ્રાપ્ત ભવસિદ્ધિયાનું શ્રુત જ્ઞાન આદિ અંત રહિત છે અને સંસારસ્થ ભવસિધ્દિયાનું શ્રુત અજ્ઞાન આદિ અંત રહિત છે. એમ બે ભાગા પણ સંભવે છે.) અને અભગ્ય સિદ્ધિયાના મતિ શ્રુત અનાદિ અનંત છે.

પ્રશ્ન ૧૨ મું—અભબ્ય જીવના શ્રુત જ્ઞાન વિષે શાસ કાંઇ વિશેષ જણાવે છે ?

ઉત્તર—અભવ્યના શ્રુતને। જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટાને। વિચાર શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં કહ્યો છે તે અમે જણાવીયે છીએ.

( જઘન્ય તેા અક્ષરનેા અન'તમાે ભાગ ઉઘાડો કહ્યો તે, અને ઉત્કૃષ્ટો તે ) અભવ્ય જીવ જે ભણે તે ૧૦પૂર્વ કાંઇ એક ઉણે ભણે, તે ઉણે કેમ ભણે તે કહે છે. જે દશ પૂર્વ ભણ્યાના ઘણી નિશ્વય સમક્તિ પામીને પાછા પડે તાેપણ તે શુકલ પક્ષી થાય, (અને ઘણે કાળ રહેતો ) દેશે ઉણા અર્ધ પૂદ્દગળ સંસારમાં રહે અને દશ પૂર્વ ભણે તે તે નિયમા ભવ્યજીવજ હેાય.) અને અભવ્યઆશ્રી-દશ પૂર્વ ઉણા ભણે તે સમક્તિ ફરસ્યા વિના પાછેા પડે તે કૃષ્ણપક્ષીપણે રહે તે ભણી અભવ્ય છે તે કૃષ્ણપક્ષી મિથ્યા દષ્ટિ છે તે માટે દશ પૂર્વ પુરાં. ન ભણે કાંઇ એક ઉણા ૧૦ પૂર્વ ભણે પાછેા પડે અનાદિ સ સારમાંહી રહે.

ં પ્રશ્ન ૧૩ .સું—સર્વ જીવને અક્ષરના અનંતમા ભાગ ઉદ્યાડા કહ્યો છે તેનું સ્વરૂપ શી રીતે છે ?

ઉત્તર—શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં તે વિષે નિચે પ્રમાણે કહ્યું છે તે સૂત્રપાઠ.

सव्वागासपएसेहिं अणंतगुणियं पज्जववखरं निष्पज्जइ, सव्वजीवाणं पियणं अवखरस्स अणंत भागो निच्चुग्धाडिओ,जइ पुण सोवि आवरिज्जा तेणं जीवो अजीवतं पाविज्जा सुट्ठ, विमेहसमुदए हीए पभा चंदसुराण से तं साइयं सपज्जवसियं, से तं अणाइयं अपज्जवसियं.

હવે અક્ષરની અવગાહના કહે છે. ૧ સર્વ જે આકાશ છે તેહના જે પ્રદેશોનું પ્રમાણ છે તે સર્વ આકાશના પ્રદેશોને અનંત ગુણાકીજે તેહના જેટલા પ્રદેશ હુવે તેટલા અગુરૂ લઘુ પર્યાય કરીને વ્યંજન અક્ષર ૧ નિપજે છે. સર્વ આકાશ પ્રદેશોને અનંત ગુણા કીજે ત્યારે તેહના પ્રદેશ અનંત ગુણા હુવે તે માટે તેહના જે પ્રદેશોના અનંતા અગુરૂ લહુ પર્યાય હોઇ તે ભણી સર્વ આકાશના પ્રદેશોથી અનંત ગુણા હોય.

્રે પ્રક્ષ ૧૪ મું– વળી શિષ્યે પૂછ્યું. સ્વામી એકલા આકાશના પ્રદેશોના જેટલા અગુરૂ લઘુ પર્યંવ હુવે તેહનોજ સર્વ ધિંડ ભૂત કીજે એટલાજના એક અક્ષરના પર્યાંય હવે ?

ઉત્તર—ગુરૂ બાલ્યા-અહો શિષ્ય ? તિમંજ વળી ધર્માંસ્તિ કાયાદિકના પણ પર્યાય મધ્યે એકઠા કીજે તેા અક્ષર નીપજે છે તે મધ્યે વ્યંજન અક્ષર ઇસ્યા નીપજે છે તેાહિ પણ સર્વ પર્યાય ન જાણે, એટલે તે શ્રુત સાનના અનંતા પર્યાય હુવે તાહિ પણ છદ્દમસ્થ ન દેખે ન જાણે. કેવળી જાણે દેખે છે તે સર્વ જીવોના મતિ જ્ઞાન, શ્રુત જ્ઞાનના અનંતમા ભાગ નિત્ય સંદૈવ કાળેજ જઘન્ય તા ઉઘાડા હુવા રહે, અને જે સર્વ જીવના પ્રદેશ છે તે સર્વ જ્ઞાનવરણીય દર્શનાવરણીય અનંતી વર્ગણા કરીને વીંટાણા છે તા જે સ્વભાવપણુંજ ચેતન્યપણું આવરી ન શકે તે ભણી જે જ્ઞાનાવરણીયાદિક આઠ કર્મ છે તેહ થકી એક અક્ષરના અનંતમા ભાગ જીવ કર્મ થકી ઉઘાડા સદા છે, ઉપરાંત સર્વ જીવને કર્મા વીંટ્યો છે. જો વળી તેટલા પણ તે જીવ જ્ઞાનાવરણીય પ્રમુખ આઠ કર્મા કરીને આવરૈ તા તે જીવપણાથી ફીટી અજીવપણો પામે એટલે જીવ ફીટીને અજીવ થાય. તે કેહની પરે તે દર્ષાત કહે છે તે (જેમ) આકાશને અતિ ઘણા આભલાને મેહના સમુહે કરીને આચ્છાદિત હુવે તાેહિ પણ ચંદ્રમાની સૂર્યની પ્રભા તેજ રહે. ઉપરે અને નીચે અંધકાર ન હોય તિમ જીવ ફીટીને અજીવ ન થાય. તે એ આદિ છે અને અંત પણ છે તે ભણી સાદિક સપર્યાવસિક કહીયે. તે એ આદિ નથી, અંત નથી તે માટે જે અનાદિક અપર્યવસિક કહીયે. ઇતિ ભાષા—

પ્રશ્ન ૧૫ મું—જેને અનાદિ અનંત મિથ્યાત્વ હોય, જે જીવને આદિ અંત રહિત મતિ શ્રુત અજ્ઞાન હોય તેવા જીવેાને કેાઇ પણ વખત પાંચ જ્ઞાન માંહેલું જ્ઞાન સંભવે ખરૂં કે કેમ ?

ઉત્તર—શ્રીનંદીજીમાં તો તમામ જીવને અક્ષરનો અનંતમાે ભાગ ઉઘાડા કહ્યો તે અક્ષર શબ્દે તો શ્રુત જ્ઞાન કહ્યું એટલે ભવ્ય સિદ્ધિ યા જીવનું શ્રુત જ્ઞાન તાે આદિ અંત સહિત કહ્યું અને અભવ્ય જીવનું શ્રુત અજ્ઞાન અનાદિ અનંત કહ્યું. તે ઉપરથી એમ જણાય છે કે–તેને જ્ઞાનના સદાય અભાવજ હાેવો જોઇએ. જ્યાં સમકિત નથી ત્યાં જ્ઞાન નથી. એ વાત નિશ્ચય છે. સત્તાએ સમકિત અને જ્ઞાનના અભાવવાળાને ઝ્રદ્ધિએ કરીને કેવળ જ્ઞાનદર્શન રૂપ સિદ્ધ સ્વરૂપી કહી શકાય નહિ.

અભવીને આઠે કર્મનું જે આવરણ રહેલું છે તે તેના મતિ શ્રુતાદિ અજ્ઞાતરૂપી ઋધ્ધિને આવરણ કર્તા છે તેની પર્યાયને પ્રગટ થવા દે નહિ, વગેરે અધિકાર વિસ્તારથી આગળ પર કહેવાશે.

પ્રશ્ન ૧૬ મું—શ્રીનંદીજી સૂત્રમાં ભવ્ય સિદ્ધિમાં જીવનું શ્રુત આદિ અંત સહિત કહ્યું તાે, અભવ્યની હારના ભવ્ય જીવ ત્રણ કાળમાં માેક્ષ નહિ જવાવાળાનું શ્રુત આદિ અંત સહિત કેમ કહેવાય ? જો તે ભાંગા તેને લાગુ થાય તાે માેક્ષ જવાવાળ ને તેમાં તફાવત શાે સમજવો ?

ઉત્તર—આ પ્રશ્નકારના તર્ક ખરા છે પણ સ્ત્રતની રચના એાર છે. સ્ત્રત્રમાં જ્યાં જયાં ગૌતમાદિકે પૃછેલા પ્રશ્નમાં અને લગવ'તે આપેલા ઉત્તરમાં માેક્ષ જવાવાળા ભવ્ય જીવનીજ ઉત્તર આવે છે, અને જ્યાં ભાંગા પડે છે ત્યાં ભવ્યને અભવ્યનાંજ ભાંગા પડે છે, તેમાં સ'સારસ્થ ભવ્ય જીવની વ્યાખ્યા આવતી નથી. શ્રીસમવાયાંગજી સુત્રમાં પણ ૨૬મા અને ૨૮મા સમવાયાંગમાં અભવ્ય અને ભવ્યતું નામ ખ્રહ્લું પાડ્યું છે પણ ૨૭મા સમવાયાંગે કહેલા કયા જીવ છે તે સ્ત્રકારે ગૌણતામાં રાખી અઠાવીશમાં સમવાયાંગે અથે ગયાણું ભવ્ય જીવ કહ્યા તેથી કેટલાએક

30

અઠ્ઠાવીશે પ્રકૃતિવાળા માેક્ષ પ્રાપ્તિ થવા યોગ્ય ભવ્ય જીવને તારવી–જુદા પાડી બાકીના કદિ માેક્ષ નહિ જવાવાળાના ભાંગા ગર્ભિતપણુ સતાવીશમા સમવાયંગે જણાવ્યા પણ ખુલ્લું નામ આપ્યું નહિ એ શાસ્ત્રકારની ખૂબી. તેમજ અહિંયાં માેક્ષ પ્રાપ્ત યાગ્ય ભવ્ય જીવનું શ્રુત આદિ અંત સહિત કહ્યું, અને કૃષ્ણ પક્ષી આદિ અંત રહિત મિથ્યાત્વવાળા ભવ્ય જીવના શ્રુતના ભાંગા બકાતના રાખ્યા હાય એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૧૭ મું—શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં કહેલા સર્વ જીવને અક્ષરને અનંતમાે ભાગ ઉઘાડો જે કહ્યો તે અક્ષરનાે અનંતમાં ભાગ ઉઘાડાની સાેળ કળામાંની પહેલી કળા કહી છે તાે અભવીને તે કળા ઉઘાડી છે, તાે સિધ્દની સાેળ કળા માંહેલી તે પદ્ધેલી કળા છે તાે સત્તામાં સાેળે કળાવાળા સિદ્ધ સમાન અભવીનાે આત્મા કેમ ન હાેય ? અર્થાત્ હાેવા જોઇએ. જો એમ હાેય તાેજ સર્વ જીવ સિદ્ધ સમાન છે એમ કહેવાને વાંધા નથી એમ કાેઇ કહે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—પ્રશ્નકારના તર્ક તા બહુ સારા છે. પણ સૂત્ર શું જણાવે છે તેના વિચાર કરવા જોઇએ. આ સંબંધી કેટલુંક લખાણ થઇ ગશું છે. તાપણ પ્રશ્નકારને વિચારવું જોઇએ કે શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સૂત્રના નવમા અધ્યયનની ૪૪મી ગાથામાં સાળ કળાના શખ્દ આવ્યા છે તે સાળ કળા કાેની કહે છે? અને તે સાળ કળા કાેને કાેને લાગુ કરી છે? તે સૌ કાેઇનાં જાણવામાં આવી તા ગશું હશે ? જો તેનું સ્વરૂપ સમદ્રષ્ટિથી યથા-તથ્ય સમજવામાં આવશે તા તથા તર્કનું સમાધાન થવાને જરા પણ વિલંબ નથી. જે સાળ કળા સૂત્રમાં કહી છે તે તા સૂત્ર અખ્યાત ધર્મની કહી તે, તે ધર્મ અભવીને નથી.

વીતરાગ પ્રણીત સમ્યક્ત ગ્રાન દર્શન ચારિત્રરૂપ જે ધર્મ તે સૂત્ર આખ્યાત ધર્મ કહેવાય છે. તેની ભગવંતે સાેળ કળા કહી છે. અને દરેક કળાનું સ્વરૂપ બ્લુદું બ્લુદું કહ્યું છે તે દરેક કળા માેક્ષ પ્રાપ્ત થવા યાેગ્ય ભવ્ય જીવનેજ લાગુ છે. અને તે સાેળે કળા સત્તામાં તેજ ભવ્ય જીવને રહી છે. તેજ ભવ્ય જીવા સાેળે કળાના પ્રકાશ કરી માેક્ષપદને પ્રાપ્ત કરી સિદ્ધ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ મું—તા શું અભવ્યને આ કહેલી સાેળ કળા માંહેલી એકે કળા નથી એમ સમજવું ? ઉત્તર—નિશ્ચય નયે તેા સૂત્ર આખ્યાત ધર્મ'ની કહેલી સાેળ કળા– માંની એકે કળા કહી શકાય નહિ. પણ વ્યવહારનયે બે કળા ઉઘાડી સંભવે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ મું—તે એ કળા કઇ ? ને તેનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—જે અભવ્ય ને અક્ષરનાે અનંતમાે ભાગ ઉઘાડાે છે તે મિથ્યાત્વ શ્રુતને৷ ઉઘાડે৷ છે તેથી ચૈતન્યપણું–ચૈતન્યની ચેતના પ્રગટ થાય છે, તે પહેલી અને બીજી કળા-યથા પ્રવૃત્તિકરણની-ઝે મિથ્યાત્વનું પહેલું ગુણસ્થાન રહેલું છે તે મિથ્યાત્વની શહ્ય કરણીના ગુણોને અવલ બી <sup>ઉચ્</sup>ચ ભાવનાની કરણી કરે–અને તેથી આંગળ વધે તેા સૂત્રાખ્યાત ધર્મનું ચારિત્ર વ્યવહારથી અંગીકાર કરે, શુદ્ધ આચાર પાળે, છે'તાળીશ. સુડતાલીસ છતું દાષ રહિત નિદાંષ આહારાદિક વહારે, સિદ્ધાંતમાં કહ્યા પ્રમાણે કેવળ ચરિયા એક ત ચારિત્ર (સમ્યક જ્ઞાન દર્શન વિનાનું) અને શ્રીનંદીજી સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે ઉણા દશ પૂર્વ (નવમા પૂર્વની ત્રીજી આચાર વત્થુ ) સુધીનું જ્ઞાન મેળવી, શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાશે '' અસંજય ભવિય દેવ દેવાણું ''અસંજમપણે વ્યવહાર ચારિત્રની આરાધના કરી નવગ્રૈવેયક સુધી જાય. અને યથા પ્રવૃત્તિ કરણના યેાગે વ્યવહાર ચારિત્રના અળે અકામ નિર્જરાએ કરી કાેઈ વખત અંતાે કાેડાકાેડીની હદ સુધી આવી જાય પણ અંતાે કાેડાકાેડ સુધી પહેાંચે નહિ, સમ્યકુ જ્ઞાન દર્શન રૂપી ચક્ષુ વિના જેમ આંધળા પુરૂષ નગરીના દરવાજાની નજીક આવી પાછે કરે ને અટવીમાં ભટકે તેમ સંસાર ૩૫ અટવીમાં અભવ્ય જીવ પરિભ્રમણ કરે, પણ ગંઠી ભેદ કરવા રૂપ અપૂર્વ કરણની ત્રીજી કળા પ્રગટ કરી શકે નહિ. માત્ર વ્યવહારથી પ્રથમની બે કળા ખુલ્લી કહેવી હેાય તેા કહી શકાય, અને નિ<sup>જ્</sup>ચેથી તેા શ્રુત આખ્યાત ધર્મની એકે કળા અભવીને ખુલ્લી નથી એમ સંભવે છે. એ એમ હાેય તાે સત્તામાં પણ શ્રુત આખ્યાત ધર્મની કળા હાેય નહિ મિથ્યાત્વ અને અજ્ઞાન સિવાય અલવીને નથી, સત્રના ન્યાય પ્રમાણે સત્તામાં પણ એજ છે ને પ્રગટપણે કેવળીની દ્રષ્ટિએ પણ એજ છે એમ ઘણા દાખલાથી અનુભવાય છે. તત્ત્વ કેવળી ગમ્ય.

પ્રશ્ન ૨૦ મું––સૂત્ર આખ્યાત ધર્મની જે સાેળ કળા કહી તે અભવીને નથી. માત્ર ભવીનેજ માટે કહી છે એમ જ્યારે કહેવામાં આવે છે ત્યારે ભવીમાં અને અભવીમાં કાેઇ પ્રકારનાે માેટાે તફાવત હાેવાે જોઇએ કે તે તકાવત સૂત્રના આધારથી જાણવામાં આવે તો સો કેાઇ કણુલ કરી શકે. માટે એવા કાઇ સૂત્રના મજણુત દાખલા છે ?

ઉત્તર—હા, છ, સાંભળેા—શ્રી સમવાયાંગજી સૂત્રમાં-છવીશમા સમવાયાંગે કહ્યું છે કે-તે મૂળ પાઠ—

### अभवसिद्धियाणं जीवाणं मोहणिज्जस्स कम्मस्स छव्वीसं कम्मं सासंत-कम्मा प॰ तं॰ मिछत्तमोहणिज्जं सोलस कसाया इत्थीवेदे पुरिसेवेदे नपुंसगवेदे हासं अरति रति भयं सोगो दुगंछा ।।

અર્થ — જેને અનાદિ અન'ત અભવ્યપણે સિદ્ધિ નિષ્પન્ન છે. ( એટલે શાશ્વતા સ્વભાવ છે જેહના ) તે અભવ્ય સિદ્ધ કદિયે. તેહ જીવને માહનીય કર્મ ચાથા તેહની મૂળ ૨૮ પ્રકૃતિ છે. તે માંહી અભવ્ય જીવને છવ્વીશ કર્મના અંશ કર્મની પ્રકૃતિ સત્તા કર્મ પણે રહે તે કહે છે. મિથ્યાત્વ માહનીય ૧, અને સાળે ક્ષાય અન'તાનુળ'ધી ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ ૪, એમ અપ્રત્યાખ્યાની ૪, પ્રત્યાખ્યાની ૪, સંજવળન ૪, સર્વ'મલી ૧૬ કષાય અને મિથ્યાત્વ માહનીય ભેળવતા ૧૭ પ્રકૃતિ, સ્ત્રી વેદ ૧૮, પુરૂષ વેદ ૧૯, નપુંસક વેદ ૨૦, હાસ્ય ૨૧, અરતિ ૨૨, રતિ ૨૩, ભય ૨૪, શાેક ૨૫, દુગંછા ૨૬. ( એ છવ્વીશ પ્રકૃતિ અભવીને સદાય સત્તામાં છે. સમક્તિ માહનીય અને મિશ્રમાહનીય ૨ એ બે પ્રકૃતિ મૂળેથીજ સત્તામાં નથી. )

પ્રશ્ન ૨૧ સુ'—અભવીને જ્યારે બે પ્રકૃતિના અભાવે મેાક્ષ નથી એમ સાંભળીએ છીએ તો ભવ્ય જીવને મેાક્ષ હાેય એમ કહેવામાં આવે છે. છતાં, બધા ભવ્ય જીવ માક્ષ નહિ જાય તેનું શું કારણુ ? માેક્ષ નહિ જવા– વાળા ભવ્ય જીવ અને અભવ્ય જીવમાં શાે તફાવત ?

ઉત્તર—અભવ્યને જેમ માેહનીય કર્મની છવ્વીશ પ્રકૃતિ સત્તામાં કહી છે તેમ સત્યાવીશમાં સમવાયાંગે નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે.

### वेयग सम्मत्त वंधावरणस्सणं मोदणिष्जरस कम्मस्स सत्तावीसं उत्तरपग डीओ सतंकम्मंसा पं० ॥

અર્થ – વેદક સમ્યકતના અધ તેહ થકી જેહ ઉપરંઠ છે – વેગળા હુવા છે. એહવા પ્રાણીને માહનીય કર્મની પ્રકૃતિ અઠ્ઠાવીશ છે તે માંહિ સત્તાવીશ ઉત્તર પ્રકૃતિ સત્તાપણે કહી. સાળ કષાય ૧૬, નવના કષાય એવં ૨૫ થઈ, મિથ્યાત્વ માહનીય મિશ્ર માહનીય એવં ૨૭ પ્રકૃતિ સત્તાએ હુવે એક સમ્યકત્વ માહનીય ન હોય ૨૩૭

પ્રશ્ન ૨૨ સું–અહિંયાં કાેઈ વેદક સમક્તિના અંધથી ઉપરાંઠાના– વેગળાના અર્થ ક્ષાયક સમક્તિના કરે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—જે ક્ષાયક સમકિત માનીએ તે৷ સાતે પ્રકૃતિને৷ અભાવ હોય, અને અહિયાં તે৷ એક સમકિત માહનીય વરજીને સત્તાવીશે પ્રકૃતિ સત્તામાં કહી. માટે અહિંયાં વેદકને৷ અર્થ બીજો સમજાય છે.

પ્રશ્ન ૨૩ મું — મૂળ પાઠમાં તેા વેદક સમકિત કહ્યું છે અને વેદક સમકિત તેા ક્ષયોપશમ સમકિતના છેલ્લે સમયે અને ક્ષાયક સમકિતના આગલે સમયે હોય. માટે મૂળ પાઠ વિષે શું સમજવું ?

ઉત્તર—અહિંયાં વેદક સમકિત લેવાનું નથી પણુ સમકિતમાં વેદવાનું લેવાનું છે. એટલે सम्मत्त वेयणिज्जं એવે। પાઠ આગળ આવશે એટલે સમ્યક્ત વેદનીય–સમકિતમાં વેદવાપાણું જે સમકિત માહનીય એવે અર્થ વેદક સમકિતના થાય છે. એટલે સમકિત માહનીયના બંધ થકી ઉપરાંઠા અળગા જેને સમકિત માહનીયના બંધ નથી. એવા જીવને સમકિત માહનીય ટળી ૨૭ સત્તાવીશ માહનીય કર્મની ઉત્તર પ્રકૃતિ સત્તામા હેાય, એમ સતાવીશમું સમવાયાંગ સૂચવે છે.

પ્રશ્ન ૨૪ મું—સત્તામાં છબ્વીશ પ્રકૃતિવાળાને તેા અભવી ખુલ્લા કહ્યા તેા છે. તેા સમકિત માહનીય વરજીને સત્તાવીશ પ્રકૃતિ જેને સત્તામાં હાેય તેવા જીવ કયા જાણવા ?

ઉત્તર—અઠુાવીશમાં સમવાયાંગે ભવ્ય જીવના સંબંધે જે પાઠ કહ્યો છે તે પાઠના સંબંધ જોતાં સતાવીશમાં સમવાયંગમાં કહેલા જીવ સંસારસ્થ ભવ્ય જીવ સમજાય છે, કારણુકે સમક્તિ માહનીય અને મિશ્ર માહનીય વર્જિતને તા અભવ્ય જીવ કહ્યા છે તાે એક સમક્તિ માહનીય વર્જિતના ભાંગા અભવ્યથી જીદો હાેવો જોઇએ. કેમકે ભવ્ય જીવને અદ્વાવીશમા સમવાયાંગે અઠુાવીશે પ્રકૃતિ સત્તામાં કહી છે તે ઉપરથી એમ જણાય છે કે–ત્રણ કાળમાં માક્ષ નહિ જવાવાળા ભવ્ય જીવના વચલાે ભાંગા જણાય છે. અને તે વિષે અઠુાવીશમું સમવાયંગ વિશેષ સાખીતી કરી આપતું હોય એમ પણ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૨૫ મું–શ્રી અઠુાવીશમાં સમવાય ગે શું કહ્યું છે ? તે તેા જણાવો? ઉત્તર—સાંભળાે–અઠુાવીશમાં સમવાયાંગનેો મૂળ પાઠ બાબુવાળા છાંપેલ સમવાયાંગે પાને હદ્દ મે– ર૩૮

भवसिद्धियाणं जीवाणं अत्थेगइयाणं मोहणिज्जस्स कम्मस्स अठावीसं कम्मंस्सासंतकम्मा पं. तं. सम्मत्तवेयणिज्जं,मिच्छतवेयणिष्जं, सम्ममिच्छत्त वेयणिष्जं, सोऌस कसाया, णव णोकसाया.

ભાષા-જેને સિદ્ધિ-મુક્તિ થવાની છે તે ભવ સિદ્ધિકા તે જીવને કેટલાએકને ચાેથા માેહનીય કર્મની અઠ્ઠાવીશ કર્મના અં-શકર્મની પ્રકૃતિ સત્તાયે કહી તે કહે છે. સમ્યકત્ત્વ વેદનીય-સમ્યકત્ત્વ માેહનીય ૧, મિથ્યાત્વ વેદનીય-મિથ્યાત્વ માેહનીય ૨, સમ્યકત મિથ્યાત્વ વેદનીય એટલે મિશ્ર માેહનીય ૩, સાેળ કષાય-અણુંતાનું અંધિયાદિક-કષ કહેતાં સંસાર તેના આય કહેતાં લાભ હાેય જે થકી તે કષાય ૧૬, કપાય સરીપું ફળ દે-તે હાસ્યાદિક નવના કષાય કહ્યા ૯ સર્વ મળી ૨૮ પ્રકૃતિ માેહનીય કર્મની ( મુક્તિ ગમન યાેગ ભવ્ય જીવને ) હોય.

આને પરમાર્થ એ છે કે-અહિંયાં અત્થે ગયાણું કેતાં કેટલાએક ભવ્ય સિદ્ધિયા જીવને ૨૮ પ્રકૃતિ સત્તામાં કહી તો બાકીના ભવ્ય જીવને એથી તફાવત દ્વાવો જોઇએ, માહુનીય કર્મની પ્રકૃતિ તો અફાવીશજ છે, અને ભવ્ય અભવ્ય જીવના પટાંતરા દર્શન માહુનીયની ત્રણ પ્રકૃત્તિમાં રહ્યો છે, તા અભવ્યમાં તા સમ્યકત્ત્વ માહુનીય ૧ અને મિશ્ર માહુનીય ૨ એ બે પ્રકૃતિના તદ્દન નિષેદ્ધ કર્યા. હવે ભવ્ય જીવમાં બે વર્ગ રહ્યા-એક ત્રણ કાળમાં મુક્તિ નહિ જવા યાગ્ય સ સારસ્થ ભવ્ય જીવ ૧, અને બીજા મુક્તિ પ્રાપ્ત યાગ્ય ભવ્ય જીવ ૨. આ બેમાં અત્થેગયાણુંના પાઠ ઉપરથી એમ જણાય છે કે-કેટલાક ભવ્ય જીવને ૨૮ પ્રકૃતિ સત્તામાં છે, ભલે માહુનીયે આવરેલું સમક્તિ પણ કાેઇ વખત ક્ષયોપશમ ભાવને યોગે ક્ષયાપશમ સમક્તિ પ્રગટે તો તેમાંથી ક્ષાયક સમક્તિ થાય અને માક્ષ પણ જાય. માટે અફાવીશ પ્રકૃતિની સત્તાના ભાંગા માક્ષ જવાવાળા ભવ્ય જીવના કહ્યો.

અને સમકિત માેહનીય વર્જિને સત્યાવીશમે સમવાય ગે સત્યાવીશ પ્રકૃતિ સત્તામાં કહી તે માેક્ષ નહિ જવાવાળા લવ્ય જીવ આશ્રી કહી હોય એમ જણાય છે. મિશ્ર માેહનીય સત્તામાં હાેવાથી ભવ્યપણું સાબેત રાખ્યું. અને સમકિત માહનીય નહિ હાેવાથી મુકિત અટકી.

પ્રશ્ન ૨૬ મું—સંસારસ્થ ભબ્ય જીવને મિશ્ર માેહનીય કહી તેમા સમકિતના અંશ તાે રહ્યો, તેમાથી કાેઇ વખત મિશ્ર સમકિત થાય તાે મિશ્ર સમકિતનાે ગુણુ અર્ધ પુદ્દગળ સંસારમાં રહેવાનાે કહ્યો છે એટલે મિશ્ર સમક્તિવાળાે ચાથે ગુણ ઠાેણે જઈ ગુણ શ્રેણીયે ચડી છેવટે અર્ધ પુદ્ગળમાં અવશ્ય માક્ષ જાય માટે આ વિષે શું સમજવું ?

ઉત્તર—અભગ્યને સમકિત માેહનીય કે મિશ્ર માેહનીય બેમાંથી એકે નથી માટે તેને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન કે કેવળના પર્યવ હાેવાના સંભવ નથી. એમ કેટલાક ન્યાય પરથી જણાય છે તે સંબંધે આગળ પર જણાવવામાં આવશે.

હવે બે પ્રકારના ભવ્ય જીવમાં મુક્તિ પ્રાપ્ત યેાગ્ય ભવ્ય જીવને સત્તામાં સમક્તિ માહનીય છે તેા સમક્તિ પણ છે તેા કેવળજ્ઞાન અને તેના પર્યાય પણ છે તે પ્રગટ થયે માક્ષ પણ છે.

સ સારસ્થ ભવ્ય જીવને સત્તામાં સમકિત મેહનીય નથી–એટલે મેહનીચે આવરેલું પણ સમકિત નથી એટલે સત્તામાં સમકિત નથી તેા કેવળ જ્ઞાન કે તેના પ્રયાય પણ નથી એટલે તેને મોક્ષ પણ નથી. હવે જે મિશ્ર મેહનીય સત્તામાં છે તેના માટે જે પ્રક્ષ ઉઠવો છે તે વ્યાજબી છે. અને તેનેા ખુલાસા પણ થવાજ જોઇએ.

પ્રશ્ન ૨૭ મું—ઉપરના પ્રશ્નનેા ખુલાસાે ન્યાય પૂર્વંક થાય તાે વિશેષ સમજીતીમાં આવે, માટે સ સારસ્થ ભબ્ય જીવને મિશ્ર માહનીય સત્તામાં છે તેના માટે શું સમજવું ? તેનાે ખુલાસાે સૌ કાેઈ સમજી શકે તેમ જણાવશાે.

ઉત્તર—સંસારસ્થ ભવ્ય જીવને મિશ્ર મેાહનીય સત્તામાં છેતે મિથ્વાત્વ માેહનીયની સહચારી છે. અને મુકિત પ્રાપ્ત યેાગ્ય જીવને મિશ્ર માેહનીર્ય જે સત્તામાં છેતે સમકિત માેહનીયની સહચારિણી છે. બન્નેની મિશ્ર માેહનીયમાં આટલાે તફાવત છે. મિથ્યાત્વ સહચારિણી મિશ્ર માેહનીયમાંથી મિશ્ર સમકિત કાેઇ કાળે થાય નહિ એ તાે સત્તામાં મિથ્યાત્વ માેહનીયની સાથે સદાકાળ રહે.

સમકિત સહચારિણી મિશ્ર મેહનીય જે છે તે કેાઈ વખત મિથ્યાત્વ મેહનીયના દળ મોળાં પડવાથી મિશ્ર સમકિત થાય. અને તેમાંથી કેાઇ જીવ સમકિત પામે ને મેાક્ષ પણ જાય, અને કેાઇ જીવ મિશ્ર સમકિત પામી અંતર્મુદ્ધૂર્ત્ત રહી પાછેા પડી મિથ્યાત્વમાં જાય; પણ અર્ધ પુદ્દગલમાં અવશ્ય માેક્ષ જાય, એમ શ્રી ભગવતીજી વગેરે સૂત્રમાં કહેલ છે. એટલે સમકિત સહચારિણી મિશ્ર મેાહનીય મેાક્ષ પ્રાપ્ત ભવ્ય જીવને છે. અને મિથ્યાત્વ સહચારિણી મિશ્ર માેહનીય સંસારસ્થ ભવ્ય જીવને છે. તેને ત્રણ કાળમાં માેક્ષ નથી.

પ્રશ્ન ૨૮ મું—આ વિષે સહેલાઇથી સમજાય તેવેા કાેઇ ન્યાય છે,?

ઉત્તર—હા, જી, સાંભળાે મિશ્ર માેહનીય વિંધે વિશેષ સમજીુલી સમક્તિ સહચારિણા મિશ્ર માેહનીય પ્રભાલની સંધ્યા તુલ્ય છે, અને મિથ્યાત્વ સહચારિણા મિશ્ર માેહનીય સાંજની સંધ્યા તુલ્ય છે. પ્રભાલની સંધ્યા ઉપર સૂર્યના ઉદય અવશ્ય હાેય, અને સાંજની સંધ્યા ઉપર અવશ્ય અંધકારજ પ્રસરે. એ ન્યાયે બે પ્રકારના ભવ્ય જીવતું સમજવું.

સૂર્ય સમાન તેા સમક્તિ છે <mark>બન્ને વખતની</mark> સ<sup>પ્</sup>યા સમાન બે પ્રકારનાં મિશ્ર સમક્તિવાળા ભવ્ય જીવેા છે.

તેમાં રાત્રિના અંધકાર સમાન અભબ્ય જીવેા છે, જેમ રાત્રિમાં સૂર્ય નથી, તેમ અભવીને સમકિત રૂપી સૂર્ય નથી.

બન્ને સ<sup>ા</sup>ધ્યામાં સૂર્ય નથી પણ પ્રભાતની સાધ્યા વિક્ષય થયે જેમ સૂર્યોનેા ઉદય થાય તેમ મિશ્ર સમક્તિવાળા માેક્ષ પ્રાપ્ત ભબ્ય જીવને સમક્તિ રૂપી સૂર્યાનેા અવશ્ય ઉદય થાય, અને સાંસારસ્થ ભબ્ય જીવ મિશ્ર માેહનીયવાળા સઝાંની સાંધ્યા તુલ્ય પ્રકાશ થાેડા વખત રૂપ કોઇ વખત કરે પણ ભૂમિ તાે મિથ્યાત્વ રૂપ અાંધકારનીજ છે.

અને સુકિત પ્રાપ્ત થવા યાેગ્ય લગ્ય જીવ તે દિવસ સમાન છે. દિવસમાં જેમ સૂર્યાંને આચ્છાદન કરનારા વાદળનાં દળ હોય છે તેમ સમકિત રૂપી સૂર્યાંને આચ્છાદન કરનાર માેહનીય કર્મનાં દળ હોય છે, તે દળ ખશ્યાથી જેમ હજાર કિરણે જાજવલ્યમાન મહા તેજસ્વી સુર્યા પ્રકાશ કરે છે તેમ સમકિત રૂપી સૂર્યા પ્રકાશિત થાય છે.

જ્યાં સમકિત ત્યાં કેવળ અવશ્ય હેાય છે. માેટા બાસઠીયાના યંત્રમાં સમુચે કેવળમાં ૧૧ ગુણુસ્થાન કહ્યાં છે, તેમાં ૪થા ગુણુઠાણાથી ગણુના કરી છે. એ અપેક્ષાએ જ્યાં સત્તામાં સમકિત હેાય ત્યાં જ્ઞાનના પર્યાય પણ અવશ્ય હોય.

સિદ્ધમાં જો ક્ષાયક સમકિત છે તેા કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શન અને તેના પ્રર્થાય કહ્ય છે. અને ચારિત્ર નથી તેા ચારિત્રના પર્યાય કહ્યા નથી.

એ ન્યાયે–મુક્તિ પ્રાપ્ત યેાગ્ય ભબ્ય જીવને–અકુાવીશ પ્રકૃત્તિ સત્તામાં કહી તે જીવને શ્રી સમવાયાંગજી સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે સમકિત માહેનીય સત્તામાં છે તેા શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં કહેલા જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રના પર્યાય પણુ સત્તામાં છે. અને જ્યાં સમક્તિ માહની સત્તામાં નથી ત્યાં જ્ઞાન– દર્શન (દર્શનમાં કેવળ દર્શન ) ને ચારિત્ર પણુ સત્તામાં નથી. એમ સિદ્ધાંત શાક્ષી આપે છે.

ર૪૧

પ્રશ્ચ ૨૯ મું—મિશ્ર સમકિતને માટે સંસારસ્થ ભવ્ય જીવને સાંઝની સંઝાના દાખલાે આપ્યા તે જો કે છે તાે ઠીક પણ આમાં સૂર્યનું મિત્વપણું રહેતું નથી તાે મિથ્યાનાં સાથે મિશ્રપણું કાયમનું હાેય તેનું સમક્તિનું અંશરૂપ મિશ્રપણું હાેવું જોઇએ તાે તે વિષે કાેઇ દાખલો આપી સમજાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળાે–અહિંયાં અમાવાસ્યાનાં અધારારૂપ તાે અભવી છે, પડવે ને દિવસે ચંદ્રની એક કળા ખુલ્લી હાેય તે રૂપ સંસારસ્થ ભવ્ય જીવનું મિશ્ર સમકિત લેવું, મિશ્ર ભાગ થાેડાે અંશ માત્ર ચંદ્રોદયનાે દેખાવમાં ન આવે તેવાે અને અધકારનાે વિશેષ ભાગ હાેવાથી મિથ્યાત્વ સહચારિણી મિશ્ર માહનીય પ્રકાશમાં કદિ ન આવે તેવી કળાવાળા જીવ સંસારસ્થ ભવ્ય જીવ લેવા. અને બીજના ચંદ્રથી પુનમના ચંદ્ર તુલ્ય સમકિત માહનીય અને મિશ્ર માહનીયની સત્તાવાળા સુકિત પ્રાપ્ત થવા યાંગ્ય ભવ્ય જીવ લેવા.

પ્રશ્ન ૩૦ મું — શિષ્ય–શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં ખધકને અધિકારે સૂત્ર પાઠે સર્વ જીવના અનંતા જ્ઞાન, પર્યવ, અનંતા દર્શન પર્યવ, અનંતા ચારિત્રના પર્યવ ઇત્યાદિક કહેલ છે તેા અભવીને પણ જ્ઞાન, દર્શન ને ચારિત્રના પર્યવ હોવા જોઇએ તેનું કેમ ?

ઉત્તર—પ્રથમ એક વાત ધ્યાનમાં રાખવી કે-સ્વ્રત્રમાં જ્યાં જ્યાં અધિકાર ચાલ્યા છે, જ્યાં જ્યાં ગૌતમાદિકે પ્રશ્ન પૂછ્યા છે, જ્યાં જ્યાં ભગવ તે ઉત્તર આપ્યા છે ત્યાં ત્યાં ભગ્ય જીવનેજ ઉદ્દેશીને કહેવામાં આવેલ છે. કારણકે ભગ્ય જીવની બહુલતાને લઇને અભગ્યને ગૌણતામાં રાખી ભગ્ય જીવનીજ અધિકતા અતાવી છે; તાેપણ ટીકાકાર અને ભાષ્ય વાળાંએ આપણી શંકાએાના સમાધાન માટે ખન્નેનું સ્વરૂપ જૂદા જૂદા રૂપમાં જેમ ઘટે તેમ જણાવતા ગયા છે. અને કેટલીક આખત આપણે સમદર્ષિથી જોઇશું તાે સ્ત્રત્ર આપણને તરતજ પુલાસા કરી આપશે તે કયારે કે '' મતજક મૂકી પરી '' પાતાના મમત્વ-જક્ષ-હઠવાદ્દ, પરા મૂકે-અલગ કરે તા, અને સ્ત્રત્ર પર શ્રદ્ધા હાેય તાે તરતજ ખરી બાળત સમજવામાં આવી જાય અહિંયાં લોક ભાષા ઉપર કે અન્ય શાસ્ત્રોના

39

એક દેશી પુરાવા ઉપર અથવા એકાંતવાદ ઉપર દબ્ટિ રાખવાની નથી. પણ અનેકાંત એવા સૂત્ર વચન અને તેનાં રહસ્યેા ઉપર આધાર રાખે તેા સહેલાઇથી તમામ બાબત સમજવામાં આવી જાય.

હવે જે પ્રશ્ન મૂકવામાં આવ્યું છે કે–સર્વ જીવના જ્ઞાનાદિકના અન'તા અન'તા પર્યંવ છે એમ શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં જણાવે છે.તેા તે વાત ભગવતીજી સૂત્રમાં છે ખરી પણ સર્વ જીવ માટે નથી; પણ એક જીવ માટે કહેલ છે.

પ્રશ્ન ૩૧ મું—તે વિષે શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં શી રીતે કહ્યું છે તે મૂળપાઠથી જણાવશા ?

ઉત્તર—શ્રી ભગવતીજી સ્ત્રનાં શતક થીજે ઉદ્દેશે ૧લે ખંધકજીના અધિકારે, ખંધકજી પ્રત્યે ભગવંત મહાવીરે જીવના ચાર ભેદ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ ને ભાવના જણાવતાં **દ્વારાળં एगेजीवे** દ્રવ્ય થકી એક જીવ, ક્ષેત્ર થકી અસંખ્યાત પ્રદેશમય અસંખ્યાત પ્રદેશ અવગાહન, કાળ થકી સર્વ કાળ, અને ભાવ થકી નીચે પ્રમાણે મૂળ પાઠ—

भावउणं जीवे अणंता नाणपज्जवा, अणंता दंसणपज्जवा, अणंता चरित्तपज्जवा, अणंता गुरुयलहुयपज्जवा, अणंता अगुरुयलहुयपज्जवा। नत्थि पुण से अंते.॥

ં આસુવાળા છાપેલ ભગવતીજી પાને ૧૫૭–૧૫૮ મે ટીકામાં કહ્યું છે કે.––

### नाणपञ्जवंत्ति ॥ ज्ञानपर्यांया ज्ञानविशेषा बुद्धिकृता वा विभाग-परिच्छेदा अनन्तागुरुलघुपर्याया औदारिकादि शरिराण्याश्रित्य इतरेतु कार्म्मणादि द्रव्याणि जीवस्वरूपंचाश्रित्येति ॥

ભાષા--ભાવથી, જીવને અનંતા જ્ઞાનના પર્યાય, અનંતા દર્શાનના પર્યાય; અનંતા ચારિત્રના પર્યાય, અનંતા ગુરૂ લઘુ પર્યાય ઔદારિકાદિ શરીર આશ્રચીને, અનંતા અગુરૂ લઘુ પર્યાય તે અનંતા કાર્મણ દ્રવ્ય અથવા જીવ સ્વરૂપ આશ્રીને નહિ વળી તેના અંત એતાવતા તેહુના અંત છે નહિ. ॥

અહિંયાં તેા સમુચ્ચાય જીવ આશ્રી એકજ જીવની પાસે ઉપર કહ્યા પ્રમાણે પર્યાય કહેલ છે. તેા લાેકમાં ભવ્ય જીવની રાશી વધારે છે. અન'તા ભવ્ય જીવે એક અભવ્ય જીવ ઘઉંમાં કાંકરાની માફક કઈ ગણનામાં આવે ? માટે ભબ્ય જીવનાજ જ્ઞાનદર્શન ચારિત્રના પર્યંવ કહ્યા હેાય એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૩૨ મું—તા પછી અભવ્ય જીવ પાસે ઉપર કહેલી જ્ઞાનાદિકની પર્યાય શામાટે ન હાેચ ? તે પણ જીવ છે ને મૂળપાઠમાં જીવની પર્યાય કહી છે તા અનંતા જ્ઞાન, દર્શન, આરિત્રના પર્યાય અભવ્ય જીવને પણ હાેય એમ કેટલાકનું કહેવું છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર — ટીકાકાર એમ જણાવે છે કે–ગ્રાનની પર્યાયને માટે બુદ્ધિએ કરીને વિભાગ પરિચ્છેંદ કરવા એટલે જીવના સંબંધે ગ્રાનના પર્યાય માટે જેને જ્યાં ઘટે ત્યાં તેની પર્યાય લેવી. એક જીવને સમુચ્ચય ગ્રાનદર્શન ચારિત્રના પર્યાય કહ્યા તે ભબ્ય જીવ આશ્રી અને જે સર્વ જીવ આ**શ્રી** કહ્યા હાત તેા પાંચ ગ્રાન અને ત્રણ અજ્ઞાન કહ્યાં હાત. પણ સમુચ્ચય પાડ ગ્રાન સંબંધી હાવાથી ભબ્ય કે અભબ્યને જે જે ગ્રાન લાભતાં હાેય તેની પર્યાય તે પ્રમાણે ગણવી.

પ્રક્ષ ૩૩ મું—સર્વજીવ આશ્રી જ્ઞાન સંબંધે શું કહ્યું છે ? તે સૂત્ર પાઠથી જણાવશા ?

ઉત્તર—શ્રી ઠાણાંગજી સૂત્રના ઠાણે ૮ મે–બા**ણવાળા છાપેલ પાને** પર૦ મે કહ્યું છે કે—

अट्टविहा सव्वजीवा पणत्ता तं जहा आभिणिबोहिय नाणी जाव केवल नाणी मइअन्नाणी सुयअन्नाणी विभंगनाणी.

ભાષાઃ—આઠ પ્રકારે સર્વ જીવ કહ્યા તે કહે છે. મતિજ્ઞાની ૧, યાવત્ કેવળનાણી ૫, મતિ અજ્ઞાની ૬, શ્રુત અજ્ઞાની ૭, વિભાંગજ્ઞાની ૮.

અદ્વિંયાં સર્વ જીવ કહ્યા તેમાં ભવી અભવી ને સિદ્ધના જીવ મળી તમામને સમાવેશ થયે. તેમાં પાંચ જ્ઞાન ને ત્રણ અજ્ઞાન કહ્યાં તે કાંઈ બધે ઠેકાણે આઠે બાલ લાગુ થાય નહિ પણ ઉપર કહેલ ત્રણ ત્રણ સ્થાનમાં જે બાલ ઘટે તે લાગુ કરવા. તે એ રીતે કે–ભવ્ય જીવમાં પાંચ જ્ઞાન અને ત્રણ અજ્ઞાન આઠે બાલ લાભે એ આઠેની ભજના. અભવ્ય જીવમાં જ્ઞાન પાંચ માંહેલું એકે નહિ અને અજ્ઞાન ત્રણમાં બેની મતિ અજ્ઞાન ને શ્રુત અજ્ઞાનની નિયમા અને વિભંગની ભજના. હવે સિદ્ધમાં એક કેવળજ્ઞાનની નિયમા.

પ્રશ્ન ૩૪ મું—શ્રી ભગવતીજીમાં બીજા શતકે છવને સમુચ્ચયે જ્ઞાનના પર્યવ કહ્યા તેમ જ્ઞાન શબ્દમાં અજ્ઞાનનાે સમાવેશ થાય એવું કાેઇ સૂત્રમાં કહ્યું છે ? જે જ્ઞાનમાં અજ્ઞાનના સમાવેશ થાય તાે અભવીને અજ્ઞાનના પર્ચવ લાગુ થાય.

ઉત્તર— શ્રી પન્નવણાજીના ઉપયોગપદમાં બે પ્રકારના ઉપયોગ કહ્યા છે. એક સાકાર ઉપયોગ ને બીજો મણાકાર ઉપયોગ. સાકાર ઉપયોગ તે રાનના ઉપયોગ, અને મણાકાર ઉપયોગ તે દર્શનના ઉપયોગ. હવે જ્ઞાન ઉપયોગના આઠ બાલ તે પાંચ જ્ઞાન ને ત્રણ અજ્ઞાન અને દર્શન ઉપયોગના ચાર બાલ તે ચાર દર્શન. બે ઉપયોગના બાર બાલ કહ્યા છે, તેમાં આઠ જ્ઞાનના ખુલ્લી રીતે કહ્યા છે. આ સંબંધે વિશેષ સમજીતી આગળ પર જણાવવામાં આવશે.

જે પ્રમાણે જ્ઞાન અજ્ઞાન વગેરે સૂત્રમાં કહ્યા છે તે પ્રમાણે તેના પર્યાયની વહે ચણુ કરી લેવી એટલે શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે જ્ઞાનના પર્યંવ પાંચ માંહેના અભવીમાં એકેના ન લાભે. ત્રણુ અજ્ઞાનના પર્યંવ લાભે. ભગ્યમાં આઠેના પર્યંવ લાભે અને સિદ્ધમાં એક કેવળ જ્ઞાનના પર્યંવ લાભે.

પ્રશ્ન ૩૫ મું – દર્શનના અનંતા પર્યંવ કદ્યા તે શી રીતે ?

ઉત્તર—શ્રી ઠાણાંગ સૂત્રના ઠાણે ૮ મે-બાબુવાળા છાપેલ પાને ૪૯૧ મે આઠ પ્રકારનાં દર્શન કહ્યા છે. સમ્યક દર્શન ૧, મિચ્યા દર્શન ૨, સમા મિચ્યા દર્શન ૩, ચક્ષુદર્શન યાવત કેવળ દર્શન ૭, અને સ્વપ્ત દર્શન ૮. એ આઠ પ્રકારનાં દર્શનમાં-ભબ્ય જીવમાં આઠે દર્શન લાલે, અભબ્ય જીવમાં ત્રણ દર્શન ન લાભે. સમ્યક્ દર્શન ૧, સભા મિચ્યાદર્શન ૨, અને કેવળ દર્શન ૩, એ ત્રણ દર્શન વર્જિ પાંચ દર્શન લાલે. અને નાભબ્ય નાઅભબ્ય ( સિદ્ધ ) માં સમ્યક દર્શન ૧ અને કેવળ દર્શન ૨ એ બેજ દર્શન લાલે.

હવે દર્શનના પર્યવ આછી પણ જેમાં જે બાલ લાભે તેનાં પર્યવ લેવા. ભવ્યમાં આઠે દર્શનના પર્યવ હેાય, અભવ્યમાં સમ્યક્ દર્શન ૧, સમા મિથ્યા દર્શન ૨, અને કેવળ દર્શનના પર્યવ ન હાેય, બાકીના મિથ્યા દર્શનાદિ યાંચ દર્શનના પર્યવ લાભે, અને સિદ્ધમાં સમ્યક્ર્ દર્શન અને કેવળ દર્શનના પર્યવ હાય એ પ્રમાણે દર્શનના પર્યવ સમજવા.

પ્રશ્ન ૩૬ મું—જીવને ચારિત્રના અન'તા પર્યવ કહ્યા તેા અભવી, ચારિત્રના આરાધિક થઈ નવગ્રૈવેયક સુધી જાય છે. એ અપેક્ષાએ ચારિત્રના પર્યાવ હેાવા જોઇએ. ઉત્તર—અહિંયાં પ્રથમ આપણે એટલું જાણવુંજેઇએ કે–પૂર્વોક્ત કહ્યા પ્રમાણે અભવી ને સમ્યક્ ગ્રાન, સમ્યક્ દર્શન નથી તાે ચારિત્ર હાેય કે કેમ ? તે સંબંધી સૂત્ર શાે ખુલાસાે આપે છે તે પણુ ખાસ કરીને જાણવું જોઇએ.

પ્રશ્ન ૩૭ મું — ચાેકખું ચારિત્ર પાળ્યા વિના નવગ્રેવેયકે જાય નહિ, ચારિત્રનેા આરાધક હાેય તેજ નરગ્રેવેયકે જાય એમ જયારે સૂત્ર ફરમાવે છે અને અભવીની ગતિ પણ નવગ્રેવેયક સુધી કહી છે તેા પછી તેમાં ચારિત્ર છે કે નહિ ? એ સવાલ ઉઠેજ શાનાે ?

ઉત્તર—તે વિષે ઘણું લંબાણવાળું લખાણ છે પણ હાલ તા ટુંકાજ શબ્દથી જણાવવાની જરૂર છે. તે પણ સૂત્ર પાઠથી સહેલાઇથી સમજી શકાય તેવી રીતે શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સૂત્રના ૨૮ મા અધ્યયનની ગાથા ૨૯ મી તેમાં શું જણાવે છે તે સાંભળાે—

## नत्थि चरित्तं समत्तविहुणं, दंसणेण उभयव्वं; समत्त चरित्ताई, जुगवं पुव्व च समत्तं ॥२९॥

ભાવાર્થ—સમ્યકત્વ વિના ચારિત્ર નથી, સમ્યક્ત્વથીજ ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે અથવા સમકિત હાેય તાે પણ ચારિત્ર હાેય અને ન પણ હાેય એટલે સમ્યક્ત્વમાં ચારિત્રની ભજના છે. સમકિત અને ચારિત્ર બન્ને હાેય તેમાં પહેલું સમકિત હાેય.

<mark>હવે</mark> વિચારાે કે—અ<mark>સવીને સમકિત તે</mark>ા છેજ નહિ તેા પછી ચારિત્ર તાે હાેયજ કયાંથી ? ઉપરનાે પાઠ ચાેકખું જણાવે છે કે સમકિત વિના ચારિત્ર હાેયજ નહિ.

પ્રક્ષ ૩૮ મું—તે৷ પછી અભવી નર્ગ્રેવેયક સુધી જાય છે અને ચારિત્રને৷ આરાધક હોય તેજ જાય છે, તેના માટે શું સમજવું ?

ઉત્તર—તેન માટે શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના શતક ૧ લે ઉદ્દેશે થીજે ચૌદ બાેલની ઉત્પત્તિની પૃચ્છા ચાલી છે તેમાં પહેલાજ બાેલમાં મૂળપાઠ તથા ટીકા તથા ભાષામાં બાબુવાળા છાપેલ પાને પટ મે તથા પલ મે કહ્યું છે કે—

असंजय भवियदव्व देवाणं जहणेणं भवण यासीसु उकोसेणं उवरिमगेवेजजएसु. टीका लिख्यते, असंयताश्वरणपरिणाम शून्या भव्यादेवत्वयोग्या, अतएव द्रव्यदेवाः समासश्चेवं, असंयतश्च ते भव्यद्रव्य देवाश्चेति असंयत देवा स्तवैते असंयत सम्यग्दष्टयः किलत्वेके, यतः किलोक्तं-अणुवय महव्वए हि य बालतवो काम निजराएय । देवाउयं विबंधइ सम्मद्दिठीय जो जीवो ॥१॥ एतचायुक्त, यतोमीषामुत्कृष्टत उपरिम प्रैवेयके ष्रथपात उक्तः. सम्यगद्द्टीनां

बालतवो काम निजराएय । देवाउयं विबंधइ सम्मद्दिठीय जो जीवो ॥१॥ एतचायुक्त, यतोमीषाम्चत्कुछत उपरिम ग्रैवेयके षूषपात उक्तः, सम्यग्दण्टीनां तु देशविरतानामपिन तत्रासौ विद्यते, देशविरत श्रावकाणामच्युता दृढुं मग-मनात्, नाप्येते निह्रवा स्तेषा मिहैव भेदेंनाभिधानात्, तस्मान्मिथ्याद्यष्टय-प्वाऽभव्या भव्या वा; असंयत भव्यदेवा: श्रमणगुणधारिणो निस्त्रिछ-सामा चाय्यंतुष्टानमुक्ता द्रव्यलिङ्गं धारिणो गृह्यन्ते, तेद्यखिल केवलकिया प्रभावतएवोपरिमग्रैवेयकेषूत्पद्यन्तइति असंयताश्वते सत्यप्पनुष्टाने चारित्र परिणाम शून्यत्वात् नजु कथंते भव्या; भव्या वा श्रमणगुणधारिणो मवन्ती ? त्यत्रोच्यते, तेषांदि महामिध्यादर्शन मोह प्रादुर्भावे सत्यपि चक्रवर्ति प्रमृत्यत्वेक भूपति प्रवर पूजा सत्कार सन्मान दानात् साधून् समवलोक्यतदर्थ प्रव्रज्या क्रियाकलापानुष्टानम्प्रति श्रद्धा जायते, तत्तश्च यथोक्त क्रियाकारिण इति.

### भाषा-अहमंते असंजय भविय द्रव्य देवाणं ।

અર્થ — હે ભગવન ! ચારિત્રાપરિણામ થકી શૂન્ય મિથ્યાદૃષ્ટિ લબ્ય અથવા અલવ્ય નિઃકેવળ ક્રિયાના કરણહાર દ્રવ્ય લિંગધારી ગ્રહવા + + ( તે કયાં ઉપજે ? ) શ્રી ભગવ ત કહે છે હે ગૌતમ ? અસ યતિ ભવિક દ્રબ્ય દેવને જઘન્ય થકી ભવનપતિને વિષે ઉપજવા કહ્યો, ઉત્કૃષ્ટ થકી ઉપરિલે ગ્રૈવેયકે એટલે નવમે ગ્રૈવેયકે ઉપજે.

અહિયાં તેા અભવીને ચાેકખા મિથ્યાદ્દપ્ટિ, દ્રવ્ય લિંગધારી, ચારિત્ર પરિણામ થકી શૂન્ય, મહા મિથ્યાદર્શન માેહે સહિત, તેની પ્રવર્જ્યા, ક્રિયા કલાપ, અનુષ્ટાન નિઃકેવળ ક્રિયાના કરણહાર દ્રવ્ય લિંગધારી કહ્યા.

ભબ્ય અને અભબ્યની રૂદ્ધિસ્ત્રના આધારે તદ્દન જુદીજ જણાય છે. તે અપેક્ષાએ શ્રી ભગવતીજી સ્ત્રમાં કહેલા જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્રના પર્યવ પાંચ જ્ઞાનની અપેક્ષાએ ભબ્ય જીવના ઠરે અને સાકાર મણાકાર ઉપયોગમાં કહેલા આડ જ્ઞાનની અપેક્ષાએ ભબ્ય અભબ્ય બન્નેના ઠરે એટલે જ્ઞાનના પર્યવ ભબ્યને લાગ થાય, અને અભબ્યને અજ્ઞાનના પર્યવ લાગ થાય ઇત્યર્થ :--

अथ टीका - ।। असंजय भविय टव्व देवाणंति ।। इह प्रज्ञापना

પ્રશ્ન ૩૯ મું— કાેઇ ઠેકાણે જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના પર્યંવ જીદા પાડ્યા છે ? જે અજ્ઞાનના પર્યંવ જીદા ન હાેય તાે શ્રી ભગવતીજીમાં બીજા શતકે સમુચ્ચે જ્ઞાનના પર્યંવ કહ્યા છે તેમાં અજ્ઞાનના પર્યંવ સમાઈ જાય અને જો અજ્ઞાનના પર્યંવ જીદા પડે તાે અભવ્યના ભાંગા પણ જીદા પડે. માટે પર્યંવ સંબંધી જ્ઞાન, અજ્ઞાનના સૂત્રથી ચાેકખા ખુલાસા હાેવા જોઇએ.

ઉત્તર—સાંભળા–શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના શતક ૮ મે ઉદેશે બીજે, ગાણુવાળા છાપેલ પાને પલ્૩ મે સૂત્રપાઠ—

एएसिणं भंते ? आभिणि बोहिय नाण पज्जवाणं सुयनाण पज्ज-वाणं, उद्दिनाणपज्जवाणं, भणपज्जवनाण पज्जवाणं, केवलनाणपज्जवाणय कयरे कयरे जाव विसेसाहिया वा ? गोयमा ? सव्वत्थोवा मणनाणपज्जवा, उहिनाणपज्जवाअणंतगुणा, सुयनाणपज्जवा अणंतगुणा, आभिणिबोहिय-नाणपज्जवा अणंतगुणा केवलनाणपज्जवा अणंतगुणा ।।

ભાષા—હવે પર્યાય અલ્પ બહુત્વ કહે છે. **एए** सिणंमित्यादि એ એ નેબું વાકયાલ કારે, હે ભગવન ! આભિનિ એાધિક જ્ઞાન ( મતિજ્ઞાન ) પર્યાયને, તથા શ્રુતજ્ઞાન પર્યાય, તથા અવધિજ્ઞાન પર્યાયને, તથા મનઃપર્યવ જ્ઞાન પર્યાયને, તથા કેવલજ્ઞાન પર્યાયને (એ પાંચમાં) કુણ કુણ થકી થાેડા હુવે ? ઇતિ. પ્રશ્ન-ઉત્તર-હે ગૌતમ ! ઇહાં પાતાના પર્યાયની અપેક્ષાએ અલ્પ બહુત્વ જાણવા. પણ પરપર્યાયની અપેક્ષાએ સઘળીને તુલ્યપણા માટે જાણવા \* ઇહાં સર્વાથી થાેડા મન પર્યવના પર્યાય તેને મનોમાત્ર વિષયપણા થકી, તેથી અવધિ જ્ઞાનના પર્યાય અનન્ત ગુણા, મનઃપર્યવ જ્ઞાન અપેક્ષાએ અવધિ જ્ઞાનને દ્રવ્ય પર્યાય થકી અનંત ગુણા વિષય માટે ર, તેથી શ્રુતજ્ઞાન પર્યાય અનન્ત ગુણા એને રૂપી અરૂપી દ્રવ્ય વિષય પણે કરી અનત્તગુણા વિષયપણા માટે ૩, તેહથી આભિણિ બાહિયજ્ઞાન (મતિજ્ઞાન) પર્યાય અનન્તગુણાં એને કહ્યા અણકહ્યા દ્રવ્યાદિ વિષયપણે કરી અનન્તગુણ વિષયપણા માટે ૪, તેથી કેવળજ્ઞાન પર્યાય અનન્ત ગુણા સ્વ

\* સ્વપર્યાય અને પરપર્યાય વિષે વિસ્તારથી જીણવાને માટે જીઓ આખવાળ છાપેલ ભગવતીજીના પાને ૧૦૭૦ મેં તેમાં વિસ્તારથી જગ્રાવ્યું છે.

For Private & Personal Use Only

કેવળજ્ઞાનના પર્યાય માટે છેવટ ઠીકામાં કહ્યું છે કે—

## मत्यज्ञानापेक्षया स्फूटतरमिति, ततो पि केवल्रज्ञानपर्यवा अनन्तगुणाः सर्वांद्धा भाविनां समस्त द्रव्यपर्यांयाणा मनन्य साधारणावभासेनावभासनादिति॥

ઉત્તર—ઐજ ચાલતા અધિકારે ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે–હવે ત્રહ્યુ અજ્ઞાનના પર્યાયને। અલ્પ બહુત્વ કહે છે.

# एएसिणं भंते ? मइअणाणपज्जवाणं सुयअणाणविभंगनाणपज्जवाणय कयरेकयरे जाव विसेसाहिया वा गोयमा ? सब्वत्थोवा विभंगनाणपज्जवा, सुय-अणाणपज्जवा अणंतगुणा, मइअणाणपज्जवा अणंतगुणा.

भाषा-एएसिणं मंते, એ એહને હે ભગવન ? મતિ અજ્ઞાન પર્યાયને શ્રુત અજ્ઞાન પર્યાયને, વિભંગ જ્ઞાનપર્યાયને ચ પુનઃ કુણુ કુણુ થકી થોડા હુવે, ઘણા હુવે, બરાબર હુવે, વિશેષાધિક હુવે ? ઇતિ પ્રશ્ન—ઉત્તર—હે ગૌતમ ? સર્વથી થોડા વિભંગ જ્ઞાનના પર્યાય (અનંતા)થૈવેયકના સાતમી પૃથિવિતાંઇ જાણે તેહ ભણી, તેહથી શ્રુત અજ્ઞાનના પર્યાય અનંત ગુણા, (એહની ભાવના મિશ્ર અલ્પત્વેકહર્સ્યે—મિશ્ર અલ્પત્વા બાધમાં આ પ્રમાણે છે કે-શ્રુત અજ્ઞાનને શ્રુત જ્ઞાનની પરે એાધે કરી સમસ્ત મૂર્ત્ત અપૂર્ત્ત દ્રવ્ય સર્વ પર્યાય વિષયપણે કરી અવધિજ્ઞાન અપેક્ષાએ અનંત ગુણ વિષય પણા માટે) તેહથી, મતિ અજ્ઞાન પર્યાય અનંત ગુણા. (એહની ભાવના પણ મિશ્ર અલ્પ બહુત્વથી જાણવી–મિશ્ર અલ્પ બહુત્વમાં કુદ્યું છે કે— મતિ અજ્ઞાન પર્યાય અનંતઝુણા શ્રુતજ્ઞાન કદ્યા વસ્તુ વિષે પણિ પ્રવર્તે માટે. )

આ પ્રમાણે સૂત્રપાઠે જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના પર્યાય તદન જુદાજ કહ્યા છે. તે પ્રમાણે શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં ખંધકને અધિકારે નથી ત્યાં તા એકલા જ્ઞાનનાજ પર્યવ કહ્યા છે તે ઉપરથી કેટલાકનું એમ માનવું થાય છે કે–તે ભવ્ય જીવનાજ સમજાય છે. અને જો જ્ઞાનને સાકારોપયોગમાં બહ્યુ તેા આઠ જ્ઞાનની અપેક્ષાએ ત્રણ અજ્ઞાનના તેમાં સમાવેશ થાય તા ભવ્ય અને અભવ્ય બંનેના પર્યાય લાગુ પડે ખરા.

અને ભબ્ય અભબ્યની જ્ઞાન અજ્ઞાનની સ્થિતિ માટે જીલાજ ભેદ જણાવવામાં આબ્યા છે ? પ્રક્ષ ૪૧ મું—ભવ્ય અભવ્યના જ્ઞાન અજ્ઞાનની સ્થિતિ માટે સૂત્રમાં શા ખુલાશા છે તે જણાવસા ?

ઉત્તર—ભગવતીજી સૂત્રમાં શતક ૮ મે ઉદ્દેશે બીજે બાબુવાળા છાપેલ પાને પટલ્ તથા ૯૦ મે પાંચ જ્ઞાન અને ત્રણુ અજ્ઞાનની સ્થિતિ કહી છે તેમાં મતિ અજ્ઞાન અને શ્રુત અજ્ઞાન માટે ટીકામાં કહ્યું છે કે—

अणाणी मइअझाणी, सुयअणाणीणं षुच्छा ? गोयमा ? अन्नाणी मइअझाणी सुयअझाणी य तिविहे पणंते तंजहा अणाइए वा अपज्जवसिए (अभच्यानां) १ अणाइए वा सपज्जवसिए (भच्यानां) २ साइए वा सपज्जवसिए (प्रतिपतितसम्यग्दर्शनानां) ३.

શ્રી પક્ષવણાજી સૂત્રના ૧૮ મા પદે પણ એ અધિકાર ઠીકામાં છે. ભાષા–અણાણી મઇઅણાણી સુયઅણાણીણું પુછા ? ગાયમા અન્નાણી મઇઅન્નાણીય સુયઅન્નાણીય તિવિહે પં. તં. અનાદિ અનંત એ ભાંગા અભબ્યને હુવે ૧ અનાદિ સાન્ત ભાંગા ભબ્યને હુવે ૨ સાદી સાન્ત એ ભાંગા સમ્યક્ત પડિવજ્યાંને હુવે ૩.

આટલા દાખલે ભવ્ય અને અભવ્યમાં જ્ઞાન અને જ્ઞાનના પર્યવમાં તકાવત કહ્યો, ભવ્યમાં ગ્રાન અને અજ્ઞાન સત્તામાં અને પ્રગટપણે બન્ને કહ્યાં છે તે અપેક્ષાએ બન્નેની પર્યાય ભવ્યમાં લાભે. અને અભવ્યમાં તાે એકલું અજ્ઞાનજ કહેલ છે અને પર્યાય પણ અજ્ઞાનનાજ કહ્યા છે તાે પછી કેવળજ્ઞાન કે કેવળ જ્ઞાનના પર્યાવ હોયજ કયાંથી ?

શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં ખંધકના અધિકારે સિદ્ધને અનંતા નાણ-પજ્જવા-અનંતા દંશણ પજ્જવા કહ્યા છે તાે સિદ્ધમાં કેવળજ્ઞાનને કેવળ-દર્શન છે. તેમ જો અભવ્યમાં જ્ઞાન દર્શનના પર્યવ લાગુ કરીએ તાે સૂત્રના ન્યાય પ્રમાણે મતિ શ્રુત અજ્ઞાન અને વિભંગની અપેક્ષાએ અવધિ દર્શન એ રૂપ જ્ઞાન દર્શનના અનંતા પર્યાય કહ્યા છે તે લાગુ થાય.

પ્રશ્ન ૪૨ મું—કદાપિ કેઇ લાેક રૂઢીએ યા કાેઇ ગ્રાંથાદિકના આધારે સર્વ જીવ સરખા છે. સર્વ જીવની પાસે અનંતા અનંતા જ્ઞાનદર્શનના પર્યવ રહ્યા છે, એમ કહી સર્વ જીવને સિદ્ધ સમાન માને તે વગ્ત કાેઇ અપેક્ષાએ મળે ખરી કે કેમ ?

ઉત્તર—કોઇ અપેક્ષાએ ન મળે, અને કોઇ અપેક્ષાએ સર્વ જીવનું સરખાપણું છે એમ કહી શકાય.

૩ર

પ્રક્ષ ૪૩ મું—કઇ અપેક્ષાએ સર્વ જીવનું સરખાપશું મનાય ? તે ન્યાય ચુકત જણાવશા ?

ઉત્તર—અસંખ્યાત પ્રકેશમય જીવદ્રવ્ય (દ્રવ્યઆત્મા) સર્વ જીવનેા સરખાે છે.

તે દ્રબ્ય આત્મા કેવળ સ્વરૂપી છે એમ કહી શકાય.–કેવળ નામ સંપૂર્ણ, કેવળ નામ કેવળજ્ઞાન, કેવળ નામ નિઃકેવળ–એકજ સ્વરૂપ. એમ કેવળના ત્રણુ લેદ થાય છે. તાે દ્રબ્ય આત્મા તમામ જીવનાે પહેલે ને ત્રીજે ભાંગે સરખાે છે. બીંજો ભાંગાે દ્રબ્ય આત્માની ઋદ્ધિના છે.

પ્રક્ષ ૪૪ મું—કાેઇ એમ કહે કે–એ ત્રણે ભાંગે તમામ જીવ હોય એમ કહેવાને શાે વાંધા છે ? ઋદિએ તમામ જીવ સરખા છે.

ઉત્તર—જો ઋદ્ધિએ તમામ જીવ સરખા હોય તે৷ સિદ્ધને કેવળ ગ્રાનને કેવળ દર્શન કહ્યાં છે તે પ્રમાણે અલબ્ય જીવને નહિ કહેતાં માત્ર અજ્ઞાનજ કહેલ છે, તેનું શું કારણ ? માટે વિચારા કે સર્વ જીવના દ્રબ્ય આતમા સરખાે છે, તમામના અસંખ્યાતા પ્રદેશ પણ સરખા છે. અને ઋદ્ધિમાં તફાવત છે. માટે ત્રણ ભેદ સર્વ જીવની વહેંચણ ઘતાં લબ્યજીવ અલબ્ય જીવ અને સિદ્ધના જીવ એમ ત્રણ ભેદ અનંત જ્ઞાની પુરૂષે પાડયા તે સૂત્રમાં દાખલ થયા, માટે ત્રણે ભેદના જીવમાં જ્ઞાન અજ્ઞાનના પર્યવા પણ બિન્ન ભિન્ન રીતે જ્યાં જેને ઘટે ત્યાં સૂત્રદારા સમજાબ્યા છે.

અહિંયાં એક રહસ્ય રહેલ છે કે–તે સમદષ્ટિથી શ્રોતાજનેાએ સમજવાના છે.

પ્રશ્ન ૪૫ સું --- એ રહસ્ય શું છે તે તેા જણાવા ?

ઉત્તર—સાંબળેા,-ભગવતીજીના શતક ૩ જે-ઉદેશે પહેલે-તામલી તાપસ છઠછઠના પારણાના કરનાર સૂત્રમાં જેની પ્રણામ પ્રવજ્યાં કહી છે. સાઠ હુજર વર્ષ સુધી છઠને પારણે એકવીશ વાર રાધેલા ચાખાને પાણીમાં ઝખાળી રસવિનાના ચાખાના કુચાનું પારણું કરી તેના ઉપર છઠ તપ કરતાં જી દગીને અંતે પાઠોપગમન સંચારા કરી સૂતા ત્યાંસુધી બાળતપસ્વી કહીને સૂત્રમાં બાલાવ્યા છે તેનું શું કારણ ? તે જાણવું જોઇએ.

પ્રશ્ન ૪૬ મું—ત્યારે કોઇ કહે કે–તેનું કારણ એમ હેાવું જોઇએ કે–તેનીં કરણી મિચ્યાલના ઘરની હતી, કાચા પાણીથી ચાેખા ધોતો, નદીના પાણીમાં સ્નાન કરતા વગેરે કેટલીક ક્રિયા મિચ્યાલની કરણીને અનુસરતી હેાવાને લીધે તેને બાળતપસ્વી કહ્યો હોય એમ જણાય છે. રપ૧

ઉત્તર—એવી ક્રિયા તો જૈન વર્ગમાં સ સારી જીવેા ઘણાએ કરે છે તેને શું મિથ્યાત્વી માની લઇશું ? પોતપોતાના અભિપ્રાય પ્રમાણે ક્રિયા કરે તેમાં દષ્ટિના સ બ ધ નથી. દબ્ટિ તા અ તર ભાવની છે. બાળ તપસ્વી કહેવાનું કારણ અ તરની શ્રદ્ધા ઉપર છે. તેનીઅ તર્ગત શ્રદ્ધા એવી છે કે–તમામ આત્મા શિવ સ્વરૂપી છે, તમામના આત્મા સરખા છે, બધા ઇશ્વર રૂપ છે, બધામાં ઇશ્વરની સત્તા છે. અર્થાત્ સત્તાએ તમામ આત્મા સરખા છે, તેમાં કાંઇ લેદ ભાવ છેજ નહિ. એવી દબ્ટિથી તે તમામને પ્રણામ કરતા, ધરતીએ ચાલતા ધાન પ્રમુખને અને આકાશમાં ઉડતા કાગડા પ્રમુખને અથવા મનુષ્યાદિક જે સન્મુખ મળે–તેને અર્થાત્ ઉચા નીચા કે ધરતી પર જે દેષ્ટીએ પડે તેને નમસ્કાર કરતા અને એમ માનતો કે મારા ને તમારા તમામના આત્મા સરખા છે. આ દષ્ટિને લઇને તેને બાળ તપસ્વી કહ્યો હાય એમ જણાય છે.

ને મહાવીરની શ્રદ્ધા એ પ્રકારની હાેય તાે તેમના અનુયાયીઓ કેમ તમામને નમસ્કાર કરતા નથી ? અરે ! કેટલાક સાધું આર્યા કે શ્રાવક પાતાની માન્યતાથી વિરુદ્ધ હાેય તાે પગે પણ લાગતા નથી, ઉલટા વિમુખ વદન કરી ચાલ્યા જાય છે તાે તેણે શું આત્મા સરખાે નથી માન્યાે ? મહાવીરે તે જ્ઞાન કેમ આપ્યું નથી કે સર્વ'ના આત્મા સરખા છે; માટે કોઈથી અક્કડાઇ રાખવી નહિ. જૈન હાે કે અન્ય હાે, મનુષ્ય હાે કે દેવ હાે, પશુ હાે કે પક્ષી હાે, નર્કના જીવ હાે કે સ્વર્ગના જીવ હાે, ત્યાગી હાે કે ભાેગી હાે, સિદ્ધ હાે કે સંસારી હો, ભવ્ય હાે કે અભવ્ય હાે, તમામના જીવ સિદ્ધ સ્વરૂપી છે માટે તમામ નમસ્કાર કરવા ચાેગ્ય છે. એમ કાેઇ સૂત્રમાં નેવામાં આવતું નથી, માટે તામલી તાપસની માન્યતા અજ્ઞાનપણાની સૂત્ર દ્વારા જણાવી છે.

પ્રશ્ન ૪૭ મું—જૈન ધર્મમાં ઉપર કહેલી માન્યતાવાળા જોવામાં આવે છે તેને શું જૈન ધર્મના શાસ્ત્રનું જ્ઞાન નહિ હેાય ?

ઉત્તર—જે જૈન ધર્મના શાસ્ત્રનું પૂરતું જ્ઞાન હોય તો તે આત્માના સ્વરૂપને સમજી શકે પણ અન્ય મતનાં શાસ્ત્રો યા ગ્રંથો કે લાેકરૂઢીની ભાષા ઉપર વધારે આધાર હાેય તેવાઓના આત્મા બ્રમિત બની ઉલટા સ્ત્રથી વિરૂદ્ધ બનતા જોઇએ છીએ. કદાપિ કાેઇ જૈન શાસ્ત્રના શ્રદ્ધાળુ હાેય પણ કેટલીક બાબતના અબ્**લ્**યુપણાને લઇને લાેકરૂઢીની ભાષા પ્રમાણે પાતાના ત્રિચારાને મજ્ણુત કરી હું કહું છું તેજ ખરૂં છે એવી પકડ પણ થાય છે કે જેથી સ્ત્રોકત ખરી બાબતનો પ્રકાશ થઇ શકતાે નથી. પ્રશ્ન ૪૮ સું—કોઇ એમ કહે કે-સર્વ જીવની પાસે આત્માની અનંત શક્તિ રહેલી છે માટે સર્વ જીવ પાસે અનંતુ કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શન હેાવુ જોઇએ. તેા અભવીને પણ સત્તામાં કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શન અવશ્ય હેાય તેનું કેમ ?

ઉત્તર—સર્વ જીવના સંબંધમાં જે જે ઋદિ સૂત્ર દ્વારા કહેવામાં આવી છે તે પ્રગટપણે ભવ્ય જીવને ઉદ્દેશીનેજ સંભવે છે, અને અભવ્ય સંબંધીની બાબતમાં કાેઇ કાેઇ ઠેકાણે જુદા ભાગેા પાડવામાં આવ્યા છે, પણ સમુચે બાલમાં ભવ્ય જીવની બહુલતાને લઇને અભવ્ય જીવને ગૌણતામાં રાખી કેટલાક બાલા ભવ્ય જીવના આગેવાનપણાને લઇને સૂત્રકારે સમચે બાલા ને પ્રગટ કર્યા છે.

દાખલા તરીકે શાળીધાનનો ( વ્રીહિનો ) એક કોઠાર ભરેલાે છે, તે શાળી–ત્રી પંખડી ઉચી કમાદના ચાખાની વખણાતી છતાં તેમાં ગૌણતાએ કાેઇ કાેઇ કમાદના કણ, ચાખા વિનાના અંદર હાેય છે, તેમાં થીજ રૂપે પણ ચાખા હાેતા નથી એટલે તેમાં બીજક છેજ નહિ. દેખાવમાં વ્રીહિ જેવીજ વ્રીહિ હાેય, તે રૂપ અભવી અને ચાખારૂપ બીજક સહિત જે વ્રીહિ છે તે રૂપ ભવ્ય જીવ સમજવા.

જો સત્તામાં અભવીને કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શન હોય તો તેના થીજકરૂપ સમ્યક્ત્વ અવશ્ય સત્તામાં હોવું જોઇએ; જ્યાં સત્તામાં સમક્તિ ત્યાં સત્તામાં કેવળજ્ઞાન અને જ્યાં સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન ત્યાં સત્તામાં સમક્તિ અવશ્ય હોય. સમક્તિ વિના કેવળ જ્ઞાન અને કેવળ જ્ઞાન વિના સમક્તિ હોય નહિ. એટલે સત્તામાં સમક્તિ હોય અને કેવળજ્ઞાન ન હોય તથા સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન હોય ને સત્તામાં સમક્તિ ન હાય એવા કોઇ પણ જીવ નીકળે નહિ, અન્ને સહચારી છે.

કેવળ જ્ઞાનનું બીજ સમક્તિ છે અને સમક્તિ એ કેવળ જ્ઞાનનું ઉત્પાદક છે. દાખલા તરીકે વડના બીજમાં વડ સમાયેલેા છે અને વડ એ બીજ સહિત છે. તેમ સમક્તિમાં કેવળ જ્ઞાન અને કેવળ દર્શન રહેલું છે, સમક્તિ પ્રાપ્ત થયા પછી તેજ ભવે અથવા ત્રીજે ભવે, અથવા પન્નર ભવે, છેવટ અર્ધ પુદ્રગળે પણ કેવળ જ્ઞાન રૂપ વૃક્ષ પ્રગટ થાય. તે જો સત્તામાં સમક્તિરૂપ બીજક હાેય તાે સત્તામાં રહેલું કેવળ પ્રગટે. માટે બીજક વિના વૃક્ષ નહિ અને વૃક્ષ વિના બીજક નહિ. સત્તામાં અન્ને આમન સામાન છે, એકની નાસ્તિએ બન્નેની નાસ્તિ, એકની અસ્તિએ બન્નેનું અસ્તિત્વ. બીજો ન્યાય-કુકડી વિના ઇંડુ નહિ, અને ઇંડા વિના કુકડી નહિ, એ સિદ્ધાંત અનાદિ સિદ્ધ છે. તેમ જે જીવની પાસે સત્તામાં કેવળજ્ઞાન ને કેવળદર્શન હોય તે જીવને સત્તામાં અવશ્ય સમ્યક્દર્શન પણ હાેય. એક હોય ને એક ન હાેય એવા કાેઈ જીવ હાેયજ નહિ જો હાેય તા સત્તામાં બન્ને હાેય, અને ન હાેય તા સત્તામાં બન્ને ન હાેય. માટે ભવી કે અભવીને જો સત્તામાં સમ્યક્દર્શન નથી તા સત્તામાં કેવળજ્ઞાન ને કેવળ-દર્શન પણ નથી. જો અભવીને સત્તામાં કાેઇ કેવળજ્ઞાન ને કેવળદર્શન માનતું હાેય તા સત્તામાં સમ્યક્દર્શન અવશ્ય માનવું જોઇશે.

પ્રશ્ન ૪૯ મું—ત્યારે કોઇ કહે કે-શ્રી સમવાય ગજી સૂત્રમાં અભવીને બે પ્રકૃતિઓ સમ્યક્**મેહની**ય અને મિશ્રમોહનીય હાેય નહિ માટે અભવીને સમક્તિ તા ત્રણે કાળમાં ફરશે નહિ, એમ તા સૌ કાેઇ કબુલ કરે તેમ છે. અને શ્રી ભગવતીજી સૂત્ર વગેરેના કેટલાક દાખલાથી સિદ્ધ થાય છે પણ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન રૂપ સર્વના અત્મા રહ્યો છે માટે સત્તામાં કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન હાેય એમ કેટલાકનું માનવું છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એ પ્રકારે માનવું સૂત્રના ન્યાયે ચુક્ત નથી. સર્વ જીવના આત્મા અસંખ્યાત પ્રદેશે સરખા છે, અક્ષરના અનંતમા ભાગ શ્રુત જ્ઞાનની અપેક્ષાએ સર્વ જીવના ઉઘાડા છે તે અપેક્ષાએ પણ સરખા છે. સર્વ જીવની અનંતી શક્તિ કહેવામાં આવે છે તે પણ અપેક્ષાવાચી છે. ભવ્ય અને અભવ્ય જીવની ઝહિમાં અનંતા તફાવત છે, અભવ્ય નિગાદનું શ્રુત જે હાેય તેથી નારકી, તિ**વ**ેચ, મનુષ્ય અને દેવતાનું શ્રુત અનંત ગણ અધિક હાેય, તેમજ અભવીને વિભંગ જ્ઞાન અથવા કેવળ ચરિયાદિ ગુણેને લઇને અભવીના આત્માની અનંત શક્તિ કહી શકાય તેમાં લખ્ધ્યાદિક ગુણાના સંભવ નથી

ભબ્ય જીવના આત્માની અનંત શક્તિના ભેદ પણ અનેક છે, નિગેાદમાં રહેલા ભબ્ય જીવ અને તે સિવાયની બીજી ગતિમાં રહેલા ભબ્ય જીવેાના શ્રુત જ્ઞાનથી માંડી ત્રણ અજ્ઞાન અને પાંચ જ્ઞાનની અનેક પ્રકારની લબ્ધિઓાની પ્રાપ્તિના છેવટ કેવળજ્ઞાન ને કેવળદર્શન સુધીમાં આત્માની શક્તિના અનેક વિકલ્પાે થાય છે. માટે આત્માની અનંતી શક્તિના સંબંધમાં લખ્ય જીવ અને અભબ્ય જીવ વચ્ચે અનંતું અંતર છે.

પ્રશ્ન પવ મું—ત્યારે કોઇ કહે કે—તો પછી અભવીને કેવળ જ્ઞાના-વરણીય કેવળ દર્શનાવરણીય કર્મના બાંધ કેવી રીતે હાઈ શકે ? કારણકે- સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન કેવળ દર્શન નથી તે৷ પછી આવરણુ શાનું ? આવરણુ તે৷ વસ્તુ મેાજીદ હાેય તાેજ ગણાય; માટે અભવીને કેવળ જ્ઞાન દર્શન સત્તામાં હાેય તે৷ આવરણુ પણ હાેય. તે આવરણુથી તેને પ્રગટ થવા દે નહિ એમ ત્રણે કાળમાં અનવા સંભવ, પણ જો સત્તામાં વસ્તુ નથી તાે તેનું આવરણુ પણ હાેલું જોઇએ નહિ. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—સમક્તિનું આવરણ મિથ્યાત્વ છે અને મિથ્યાત્વને સમક્તિ અન્નેનું આવરણ મોહનીય છે તો અભવીને સમક્તિ સત્તામાં નથી અને સમક્તિનું આવરણ મિથ્યાત્વ મેાહનીય છે તેમ અભવીને કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શન સત્તામાં નથી અને તેનું આવરણ કેવળ જ્ઞાનાવરણીય કેવળ દર્શનાવરણીય એ ઉપરના ન્યાયે સંભવે. કારણકે–દરેક જીવને સાત આઠ કર્મની વર્ગણાં અનંતી અનંતી હાય માટે કર્મ જે છે તે આત્મ શક્તિને દબાવનારાં પુદ્દગળનાં દળ છે તેા અભવ્યને તેજસ કાર્મણનો બધ્ધ અનાદિ અનંત છે, તેની સાથે આ ઉખાકર્મ વરજીને સાતે કર્મનાં પુદ્દગળનાં દળ તે પણ અનંત કાળ થયાં સંકળનાં કડાંની પેઠે સંકલિત થતાં આવતાં ઓછી વધુ સ્થિતિના બધ્ધ પ્રમાણે નાદળના દળની પેઠે કર્મ પુદ્દગળના દળનું આવરણ ઘટતું વધતું થવાના સંભવે તેથી ગતિનું ઉચા નીચાપણું થાય છે. તોપણ તેજસકાર્મણ સાથેની લાગેલી મૂળ પ્રકૃતિને લઇને અભવીનું અભવીપણું અનાદ અનંતની સ્થિતિનું છૂટેજ નહિ.

પ્રશ્ન પર્ય મું — અભવીને કેવળ જ્ઞાના વરણીય કર્મ વિષે શું સમજવું ?

ઉત્તર—તેમાં પણ અનેક મત સંભવે છે. એક મત એમ જણાવે છે કે-અભવીને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શન ન હાેય તોપણ કેવળ જ્ઞાનાવરણીય અને કેવળ દર્શનાવરણીયનું આવરણ થાય. દાખલા તરીકે-દિવસના સૂર્યને આવરણ કરનાર ગાઢ વાદળાના દળનું આવરણ થવાથી જેમ સૂર્યને તેજને દઆવે છે તે તેા સંભવીત છે, તે રૂપ ભવ્ય જીવના કેવળ રૂપી સૂર્યને આવરણ કરનારા જ્ઞાનાવરણીયાદિક કર્માંના દળને માટે તો વાંધા નથી. પરંતુ અભવીને કેવળજ્ઞાનને કેવળદર્શનના આવરણને માટે અભવ્ય રૂપ રાત્રિમાં કેવળરૂપ સૂર્ય સત્તામાં ન હોય તાપણ દિવસનાં ગાઢ વાદળના દળની પેઠે જેમ રાત્રિમાં ગાઢ વાદળાના જમાવ થઇ રાત્રિના પ્રકાશને આવરણ કરે છે, તે ન્યાયે અભવીને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાનરૂપી સૂર્ય નહિ હેાવા છતાં કેવળ જ્ઞાનાવરણીયાદિક કર્માના ગાઢા દળ વડે રાત્રિસ્ અભવ્યના મતિ શ્રુત દિ અજ્ઞાનતથા તે વડે થતી માર્ગાનુસારી આદિ ઉત્તમ કરણીનું આવરણ કરે છે. બીજો મત એમ પણ જણાવે છે કે-મિથ્યાત્વની કરણીમાં વિભંગ જ્ઞાનને કેાઇ કેાઇ મતવાળા સંપૂર્ણ જ્ઞાન માની કેવળ જ્ઞાન ઠરાવે છે. એમ શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં શિવરાજ ઋષિના અધિકારથી જણાઇ આવે છે તા તે કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શનરૂપ વિભંગ જ્ઞાનને કેવળ જ્ઞાનાવરણીયાદિક કર્મના દળનું આવરણ થયેલું તે મિથ્યા ભાવનું માનેલું અથવા અભવીને સત્તામાં રહેલું વિભંગ જ્ઞાનરૂપ કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શનનું આવરણ કરે એટલે તે પ્રગટ થવા દે નહિ. પણ વીતરાગ પ્રણીત કેવળ જ્ઞાન દર્શન અભવીને સૂત્રના ન્યાયે હોવા સંભવ નથી.

સર્વ જીવ કેવળ સ્વરૂપે સરખા છે એ એક જાતની દુનિયાની બાેલાવણી છે, અથવા તાે જીવનું ચૈતન્ય સ્વરૂપ અસંખ્યાત પ્રદેશમય દ્રવ્યાત્મા ઇત્યાદિક કેટલાંક કારણેા ભવ્ય અભવ્યના સરખાપણાના લઇને સર્વ આત્મા કેવળ સ્વરૂપી માનેલ છે પરંતુ વીતરાગ પ્રણીત-શ્રુત આખ્યાત ધર્મની કહેલી સાળ કળામાંની ભવીને કહેલી કેવળ જ્ઞાન દર્શનરૂપ કળા અભવીને હાેય નહિ. તેનું કારણ, કેવળ જ્ઞાન દર્શનનું બીજક સમ્યક્ જ્ઞાન દર્શન અભવીને મૂળ સત્તામાં છેજ નહિ. ' મૂળા નાસ્તિ કુતઃશાખા ' મૂળ નહિ તા વૃક્ષ કે શાખા હાયજ કયાંથી ? બીજ નહિ તા વૃક્ષની ઉપ્તત્તિ કયાંથી હાેય ? માટે કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શનનું મૂળ બીજક સમ્યક્ જ્ઞાનને સમ્યક્ દર્શન છે. તે ન હાેય તા કેવળ જ્ઞાનાદિ નજ હાેય એમ શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સ્ત્રના ૨૮ મા અધ્યયનમાં જણાવે છે કે–સમકિત વિના જ્ઞાન નહિ, જ્ઞાન વિના ચારિત્રના ગુણ નહિ, ચારિત્રના ગુણ વિના મેક્ષ નહિ, ચેટલે જીવન મુક્રત નહિ. અર્થાત્ કેવળ નહિ–કર્મથી મુકાવાપણું નહિ અને મોક્ષ વિના નિર્વાણ નહિ. તા આપણે અવશ્ય કપ્યુલ કરવું પડશે.

પ્રશ્ન પર મું--શ્રી ઠાણાંગજી સૂત્રમાં પહેલુંજ ઠાણું મંડાતા પહેલાજ બાલમાં '' **આયે આયા** '' એકજ આત્મા કહેલ છે. એ ઉપરથી સિદ્ધ અને તે સિવાયના બીજા તમામ જીવોના આત્મા સરખાે ઠરે છે. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એ વાત ઠીક છે. સિદ્ધનાે દ્રવ્યાત્મા અને સર્વ જીવનાે દ્રવ્યાત્મા એકજ સ્વરૂપી છે. સરખાે છે, તમામના અસંખ્યાતા પ્રદેશ પણ સરખાજ છે. એટલે અસંખ્યાત પ્રદેશમય દ્રવ્યાત્મા તમામ જીવનાે સરખાે છે તે સરખાઇપણાને લઇને શ્રી ઠાણાંયગજી સૂત્રમાં મંડાતા પહેલાજ બાેલે

સંગ્રહ નયની અપેક્ષાએ ' **હગે આયા** ' એકજ આત્મા–એકજ છવ છે. એટલે લાકમાં રહેલા તમામ જીવનાે એકજ ભેદ કહ્યો, તમામ જીવ ચેતના લક્ષણે સરખા છે. તમામ જીવ તમામ આત્મા અસ'ખ્યાત પ્રદેશ રૂપ **દ્ર**બ્યાત્મા એ સરખા છે, એકજ સ્વરૂપી **છે** એટલે તમામ જીવતું સરખું સ્વરૂપ છે. આ અપેક્ષાએ કદાપિ કાેઇ સિદ્ધ સમાન તમામ આત્મા છે એમ માનતું હાેય તાે તેમ માનવાને જરા પણ વાંધા નથી. આ દ્રવ્ય-આત્માને કોઇ કેવળ સ્વરૂપે સર્વ આત્મા સરખો છે એમ માની સર્વાત્મા કેવળ જ્ઞાનમય છે. જેમ એગે આયા તેમ એગે નાણે ઠાણાંગજી સૂત્રમાં પણ કહેલ છે તે ઉપરથી કાેઇ આત્મા એજ જ્ઞાન છે એટલે આત્મા કહેા કે જ્ઞાન કહેા એટલે આત્મા એજ કેવળ જ્ઞાન એમ સંગ્રહ નયની અપેક્ષાએ કહી શકાય. પરંતુ વ્યવહાર નયની અપેક્ષાએ સૂત્રમાં અનેક ભેદ જણાવ્યા છે જેમ એગે આયા તથા એગે નાણે કહી જીવના અને જ્ઞાનને৷ એક લેદ જણાવ્યે৷ તેમજ તેજ સૂત્રમાં બીજે ઠાણે જીવના **બે ભેદ કહ્યા જે સિદ્ધ ને સ**ંસા**રી**. એમ ત્રીજે ઠાણે ભવ્ય અભવ્યને સિદ્ધના જીવ એમ ત્રણ ભેદ પણ કહી ખતાવ્યા. એમ ભેદાન ભેદ કરતાં જીવના અનેક ભેદ, અનેક ભાંગા, અનેક સ્વરૂપ, અનેક પ્રકાર, અનેક ઋદ્રિએ કરી સહિત દરેક આત્મા જુદા જુદા પણ કહ્યા છે. સિદ્ધને અકર્મા કહ્યા છે અને બાકીના તમામ જીવને સકર્મા કહ્યા છે. સિદ્ધને। <u>દ્રવ્યઆત્માના એકજ ભેદ છે અને સકર્મા જીવના અનેક ભેદ છે.</u> કર્માશ્રિત જીવના અનેક ભેદ છે તેમ તેની ઋદ્ધિમાં પણ અનેક તારતમ્યતા ર**હી** છે. તે આગળ પાછળના લખાણ ઉપરથી જણાઇ આવશે.

હવે જેમ આત્માના એક ભેદ અને અનેક ભેદ જણાવ્યા તેમ ગ્રાનના પણ એગેનાણે કહી જ્ઞાન શખ્કે એકજ ભેદ સાકારાપયોગ તે જ્ઞાન ઉપયોગનેા સ્ત્રત્રમાં એક ભેદ કહી તેના પણ અનેક ભેદ એટલે જ્ઞાનના આઠ ભેદ પણ કહ્યા છે. એમ દરેક વસ્તુના જીવને આશ્રીને જ્ઞાનાદિક ઝદ્ધિઓમાં પણ અનેક ભેદ કહ્યા છે તે સૂત્ર જ્ઞાનથી સમજવામાં આવે છે, માટે એકાંત પક્ષે નહિ જાતાં અનેકાંત એવા સૂત્રના આધારે દરેક જીવના ભેદાનભેદ સમજી નિક્ષય અને વ્યવહારતું સ્વરૂપ જાણી જ્યાં નિક્ષયની જરૂર હોય ત્યાં નિક્ષેના વિચાર કરવા અને જ્યાં વ્યવહારની જરૂર હાેય ત્યાં વ્યવહારને બળવાન કરવા, એ જૈન સિદ્ધાંતની શૈલી છે.

પ્રશ્ન પ૩ મું—નિશ્ચય વ્યવહાર અથવા એકાંત અનેકાંત અથવા સ્યાદવાદ વગેરેનું સ્વરૂપ શી રીતે છે તે જણાવશા

ઉત્તર-તત સંબંધી આગળ ઉપર લખાણ સમજીતીપૂર્વક જણાવવામાં આવશે.પરંત અહિંયાં તેા આપણે એટલુંજ જાણવાનું છે કે-સર્વ જીવની સમુચે ઋદ્ધિ જે કહેવામાં આવી હેાય તે જાદા જાવની પ્રછામાં જે જીવને જે બાેલ લાગુ થતાે હાેય તેજ બાેલ લાગુ કરવાેજોઇએ. એમ કઠિ હાેય નહિ કે એક અમુક જીવને જે બાલ કહ્યો હાેય તે સર્વ જીવને લાગુ થાય એવા ન્યાય સૂત્રના હોય નહિંદાખલા તરીકે જીવ અને સિદ્ધનું સ્વરૂપ જાણ્યા વિના સિદ્ધ સમાન આત્મ છે એમ સમાની અભવ્યને સિદ્ધ સમાન ગણી સિદ્ધની બરાબર અભવીને ક્ષાયક સમકિત, કેવળગ્રાન અને કેવળદર્શન સત્તામાં માનવાં તે કેમ ઘટે ? માત્ર \_ અસ'ખ્યાત પ્રદેશાત્મક દ્રવ્યઆત્માની એકતાને લઇને ભવ્ય અભવ્ય અને સિદ્ધને તમામ ઋદ્રિએ સરખા ગણવા અને માહનીએ આવરેલ એવું પણ સમષ્ડિત જેને સત્તામાં નથી એટલે સમવાયાંગ સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે અભવીને સમક્તિ માહનીય અને મિશ્ર માહનીય બે પ્રકૃતિ મૂળેથીજ સત્તામાં નથી તેને સત્તામાં સમકિત અને કેવળજ્ઞાન સત્તામાં માની સિદ્ધની બરાબર અભવી ગણવા. તે સત્ર કેમ કબુલ કરે ? દ્રવ્યાત્માની સાથે બીજી લબ્ધિએા–બીજા ગુણા સત્તામાં સરખા હોય તાેજ તે તેને બરાબર ગણાય, એવા સત્રના ન્યાય છે. જેમ શ્રી ઠાણાંગજી સત્રમાં એકજ આત્મા કહ્યો છે તેમજ શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં આઠ આત્મા કહ્યા છે તેના પણ શ્રાતાજનાએ સાથે विश्वार प्रस्ते विश्वित छे.

પ્રશ્ન પ૪ સું—શ્રી ઢાંણાંગજીમાં એકજ આત્મા કહ્યો અને શ્રી ભગવતીજીમાં આઢ આત્મા કહ્યા છે તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—શ્રી ભગવલીજી સૂત્રમાં કહેલા ઓઠ આત્મામાં પ્રથમ કહેલે દ્રવ્યાત્મા અસંખ્યાત પ્રદેશમય સિદ્ધનાે અને સર્વ સંસારી જીવનાે સરબાે ગણી એક ભેઠ ઠાણાંગજી સૂત્રમા કઠ્ઠો.

અને શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના ૧૨ મા શતકના ૧૦ મા ઉદ્દેશે આઠ આતમા કહ્યા તે પહેલા દ્રબ્ય આત્માને આશ્રીને બાકીના સાત આત્મા ગુણ રૂપે છે એટલે દ્રવ્ય આત્મા જે ગુણમાં પ્રવતે તે ગુણના નામથી આત્મા ઓળખાય છે. દ્રવ્ય આત્મા જ્યારે કષાયમાં પ્રવતે ત્યારે કષાય આત્મા કહેવાય છે, અને જોગમાં પ્રવતે ત્યારે જોગાત્મા કહેવાય, એમ સાકાર મણાકાર ( જ્ઞાન દર્શન ) માં પ્રવતે ત્યારે ઉપયોગ આત્મા, એમ સાકાર આત્મા, દર્શન આત્મા, ચારિત્ર આત્મા અને વીર્ય આત્માનુ સ્વરૂપ જાણવું. એટલે જેમાં દ્રવ્ય આત્મા પ્રવતે તે રૂપના આત્મા કહેવાય. તેની સમજીતીને માટે શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના ઉપર કહેલા ૧૨ માં શતકના ૧૦ મા ઉદેશના અનુવાદમા ખાણુવાળા છાપેલ પાને ૧૦૫૮–૧૦૫૯ મેં આઠ આત્મા વિષે કહેલ છે તે નીચેના પાઠથી જાણવું.

अनुवाद-कतिविधो भगवन्नात्मा प्रज्ञप्तः १ गौ•ः द्रव्यात्मा (सर्वा-जीवानाम्) कपायात्मा (सकषायिणाम्) येागात्मा (योगिनाम्, उपयो-गात्मा (सर्वाजीवानाम्) ज्ञानात्मा (सम्यग्द्ष्टिनाम्) द्वौनात्मा (सर्वाजीवानाम्) चारित्रात्मा (सर्वाविरतीनाम्) विर्यात्मा (सर्वासंसारिणाम्)

ઉપરના પાઠમાં એમ કહે છે કે-ગૌતમ સ્વામીએ ભગવંત પ્રત્યે પૂછ્યું છે કે-અહાે ભગવંત ! આઠ આત્માંનું સ્વરૂપ કેવી રીતે છે તે આપ જણાવશાે ? ભગવંતે કહ્યું હે ગૌતમ ! સાંભળ-દ્રવ્ય આત્મા સર્વ જીવને હાેય ૧ કષાય આત્મા સકષાયીને હોય ર, ચાેગ આત્મા સંચાગીને હાેય ૩, ઉપયાેગ આત્મા સર્વ જીવને હાેય ૪, જ્ઞાન આત્મા સમ્યક દષ્ટિ જીવને હોય પ, દર્શન આત્મા સર્વ જીવને હોય ૬, ચારિત્ર આત્મા સર્વ વિરતિને હોય બ, વીર્ય આત્મા સર્વ સંસારીને હોય ૮. ા

પ્રશ્ન પપ મું — સમુચ્ચયે સર્વ જીવમાં કેટલા આત્મા લાભે ?

ઉત્તર—સમચ્ચયે સર્વ જીવમાં આઠે આત્મા લાભે.

પ્રક્ષ પદ્દ મું---ભવ્ય જીવમાં કેટલા આત્મા લાભે?

ઉત્તર—સમુચ્ચયે ભવ્ય જીવમાં આઠે આત્માં લાભે.

પ્રક્ષ પછ મું––અભવ્ય જીવમાં કેટલા આત્મા લાભે ?

ઉત્તર—જ્ઞાન આત્મા ૧ કેવળ દર્શન આત્મા ૨ ચારિત્ર આત્મા ૩ વરજીને બાકીના છએ ( દ્રબ્ય આત્મા ૧ કષાય આત્મા ૨ જોગ આત્મા ૩ ઉપયોગ આત્મામાં સાકાર મણાકાર ગન્ને ૪ દર્શન આંત્મામાં ચક્ષુ, અગ્રક્ષુ, અવધિદર્શન એ ૩ બાેલ ૫ અને વીર્ય આત્મા ક' એ છ આત્મા લાભે.

્ર પ્રશ્ન પ૮ સું—નેાબબ્ય નેાઅભબ્ય-એટલે સિધ્દમાં કેટલા આત્મા લાભે ?

ઉત્તર—સિધ્દમાં, દ્રવ્ય આત્મા ૧, ઉપયોગ આત્મા ( કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શન આશ્રી ) ૨, જ્ઞાન આત્મા (કેવળ જ્ઞાન આશ્રી) ૩, દર્શન આત્મા (કેવળ દર્શન આશ્રી) ૪, એ ચાર આત્મા લાભે. અને બીજી અપેક્ષાએ એક દ્રવ્ય આત્માને બીજો સાકારને મણાકાર આશ્રી ઉપયોગ આતમા બેજ આત્મા લાલે. ત્રીજી અપેક્ષાએ એક દ્રવ્ય આત્માજ લાલે. (કષાય આત્મા ૧ જોગ આત્મા ૨ ઉપયોગના ૧૨ બેાલ માંહેલા કેવળ જ્ઞાન કેવળ દર્શન વરજીને બાકીના ૧૦ બાેલે ઉપયોગ આત્મા ૩, કેવળ જ્ઞાન વરજીને ૪ જ્ઞાન સહિત જ્ઞાન આત્મા ૪, કેવળ દર્શન વરજીને ૩ દર્શન રૂપ દર્શન આત્મા પ, ચારિત્ર આત્મા ૬, ને વીર્થ આત્મા ૭ એ પ્રકારના સાત આત્મા ન લાલે. અને સમુચ્ચયે કાેઇ પૂછે તા સિદ્ધમાં ચાર આત્મા લાલે. તે સંબંધી તરત સમજી શકાય તેવી રીતે નીચેના યંત્રથી જાણવ.

| ચ્માઠ<br>સ્માત્મા               | દ્રવ્ય<br>આત્મા | કષાય<br>અા <b>ત્મા</b> | જોગ<br>આ (મા                  | <b>ઉ</b> પયેાગ<br>આત્મા            | ત્તાન<br>આતમા             | દંશણ<br>આત્મા                       | ચારિત્ર<br>આત્મા             | વીર્ય<br>આત્મા    |
|---------------------------------|-----------------|------------------------|-------------------------------|------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------|------------------------------|-------------------|
| ₹વામી                           | સર્વ<br>જીવતે.  | સકષાયીને               | સ <sup>ં</sup> જોગી <b>તે</b> | સર્વ<br>છવને                       | <b>સમક્રિત</b><br>દષ્ટિતે | સર્વ<br>છવતે                        | ભાષ્યશ્રી<br>સર્વ<br>વિરતીને | સર્વ<br>સંસારીને. |
| ભવ્ય<br>જીવમાં                  | લાબે.           | લાભે.                  | ~~~~~<br>લાભે                 | લાભે.                              | લાભે.                     | લાભે.                               | લાબે                         | લાભે              |
| અભ્રબ્ય<br>જીવમાં               | લાભે.           | લાભે.                  | લાબે                          | ૩ અજ્ઞાન<br>૩ દર્શાન<br>લાભે       | 0                         | કેવળ<br>દર્શનનહિ<br>૩ દર્શન<br>લાભે | ભાવથી<br>૦                   | લાંભે.            |
| તેાભવ્ય<br>તેાઅભવ્ય<br>સિધ્દમાં | લાભે.           | 0                      | •                             | કે• ત્રા૦<br>કે• દ૦<br>આથી<br>લાભે | કેવળજ્ઞાન<br>લાભે         | ૩ કેવળ<br><b>દર્શ</b> ન<br>લાભે     | •                            | 0                 |

પ્રશ્ન પ૯ મું—શિષ્ય–આત્મા સાે પરમાત્મા અને પરમાત્મા સાે આત્મા કહેવાય છે. એ અપેક્ષાએ અભવીનાે આત્મા સિઘ્દ સમાન ગણાય કે નહિ ?

ઉત્તર—આ ભાષા દુનિયામાં બાેલવા રૂપે વરતાવ છે ખરી અને આપણે, પણ બાેલીએ છીએ. પરંતુ તેના પરમાર્થ કાેઇ પૂછે તાે ઉત્તર દેવામાં વિચાર કરવા પડે છે. આવી એકજ ભાષા નહિ પણ અનેક ભાષા વપરાય છે તે આગળ પર જાણવામાં આવશે. અત્યારે તાે ચાલતા પ<sup>શ્</sup>નનાે વિચાર કરવા જોઇએ. જેમ શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં આઠ આત્મા કહ્યા છે તે ગ્રંથેાંમાં ત્રણુ પ્રકારના આત્મા જણાવ્યા છે. તેમાં પહેલેા અહિરાત્મા ૧, બીજે અંતરાત્મા ૨, ત્રીજો પરમાત્મા ૩, એમ ત્રણુ પ્રકારના આત્મા કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૬૦ સું—અહિરાત્માંનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—જે વસ્તુ આત્માની છે તેની સાથે રમણતા નર્હિ કરતાં અન્ય પોદ્દગલિક વસ્તુમાં નિર'તર જેનાે ઉપયોગ રહ્યા કરે છે, તેનીજ રમણતામાં રમે છે; સદાકાળ તેનાજ ઉપર પ્રીતિ જોડાયેલી છે, આત્માની કઇ કઇ વસ્તુ છે તેનુ ભાન પાતાને નથી. એવા પહેલા બીજાને ત્રીજા ગુણ સ્થાનવાળા જીવાને બહિરાત્મા કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૬૧ મું---બીજો અંતરાત્મા કોને કહેવાે ?

ઉત્તર—જેણે આત્માનુ સ્વરુપ જાણ્યું છે આત્મભાવમાં જેની રમણતા રહ્યાં કરે છે. રત્નત્રચની આરાઘન; માટે જેની તીવ અભિલાષા રહ્યાં કરે છે. પુદગળપર જેની તીવ અભિલાષા હાેય નહિ, ચાેથા ગુણ્– સ્થાનથી બારમા ગુણુસ્થાન સુધીના પ્રણામ જેના ગુણ શ્રેણીએ ચડતા હાેય તેવા જીવાને અ'તરાત્મા કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૬૨ મું—પરમાત્માનું સ્વરૂપ શી રીતે છે ?

ઉત્તર—પરમનામ ઉત્કૃષ્ટો આત્મા છે જેનેા તેને પરમાત્માં કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૬૩ મું—અસંખ્યાત પ્રદેશમય દ્રવ્ય આત્મા તે৷ સર્વને৷ સરખેે છે છતાં પરમાત્માને ઉત્કુષ્ટો આત્મા કેમ કહેવાણે! ?

ઉત્તર—ઉકૃષ્ટી ઋદ્ધિને લઇને ઉત્કૃષ્ટો આત્મા કહેવાણુેા એટલે ઉત્કૃષ્ટી આત્મશકિત પ્રગટ કરી પરમાત્માપદ (સિદ્ધપદ) પ્રાપ્ત કરવાનાં સાધનાે મેળવી આત્માની અન'ત શકિતને દબાવનાર કર્મ'પુદ્ગલના ધનને તાેડી, માહનીયાદિ ઘાતી કર્મ'નાે નાશ કરી, લાેકાલાેકનાે પ્રકાશ કરવાની શકિત જે આત્માની પ્રગટ થયેલી હાેય અર્થાત્ સિદ્ધપદની પ્રાપ્તિને નજીક હાેય તેને અથવા સિદ્ધપદને પ્રાપ્ત થયા હાેય તેને પરમાત્મા કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૬૪ મું—પરમાત્ત્મા શબ્દમાં જૈનની દષ્ટિએ કેાઇ પ્રકારનું યીજી રહસ્ય સમાએલું છે <sup>૧</sup>

ઉત્તર—તેમાં એવા પ્રકારનું રહસ્ય રહેલું છે કે–જેમાં સંજ્ઞાવાચી ચાવીશે તીર્થ`કરના સમાવેશ થઇ જાય છે. તે એવી રીતે કે–'પરમાત્મા' આ અક્ષરાને આંકડાના રૂપમાં ગાેઠવી તેના સરવાળો લેશા તા [૨૪] ના સરવાળો આવશે. તે ચાવીશને એક 'પરમાત્મા' પદમાં ચાવીશ તીર્થંકરના સમાવેશ કરી માત્ર સાડા ચાર અક્ષરમાંજ જ્ઞાંની પુરૂષે ગાેઠવણી કરી હાેય એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૬૫ સું—શિષ્ય-ઉપરના ત્રણ આત્માનું સ્વરૂપ બરાબર જણાવ્યું. તેમાં ભવીને માટે તા સમજાય તેવું છે પણ અભવીને માટે શું સમજવું ? તેના જવાબ અધર રહ્યો છે. તે પણ જણાવશા ?

ઉત્તર — ભાઈ ! તેને ખુલાસા તા વિવ્દાન પુરૂષા સમજી ગયા છે. એવા કાેણ ડાદ્યો પુરૂષ હાેય કે, ગાળને ખાળ સરખા ગણે ? દિવસને રાત્રિ અને રાત્રિને દિવસ માને ? અનાદિ અનંત કૃષ્ણપક્ષીના જીવને શુકલપક્ષીના જીવની ગણનામાં જ્ઞાની પુરૂષોએ લીધા નથી તા અભવીને સિધ્દના સ્વરૂપમાં ગણવા તે તા ૦૦૦૦૦૦૦ કયાં સિધ્દ પરમાત્માના આત્મા અનંત જ્ઞાનમય કેવળ સ્વરૂપી અને કયાં અનાદિ અનંત અજ્ઞાનમય અભવ્ય જીવના આત્મા, કયા આકાંશને કયાં ખાતાળ, કયાં સહસ્ત્ર કિરણો– મય સૂર્ય ના પ્રકાશ અને કયાં અમાવાશ્યાના અધકાર. અનાદિ અનંત મિથ્યાદષ્ટિ એવા ત્રણે કાળમાં પ્રથમ ગુણસ્થાન નિવાસી, બહિરાત્માના ધણી અભવીના આત્મા પરમાત્માની પંકિતમાં દાખલ કરવા અર્થાત્ સિધ્દની જેકે મુકવા-સિધ્દના અને અભાવીના આત્મા સરખા ગણવા તે સૂત્રના ન્યાયે બંધ બેસતા નથી.

પ્રશ્ન ૬૬ મું—કાેઇ એમ કહે કે–શ્રી આચારાંગજી સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે– **માયા સે નાળે, નાળે સે માયા.** એટલે આત્મા એજ જ્ઞાન અને જ્ઞાન એજ આત્મા કહેલ છે. અભવીનાં આત્મા જ્ઞાન ૩૫ કેમ ન કહેવાય ?

ઉત્તર—ખુશીથી કહેવાય, શા માટે ન કહેવાય ? <sub>શ્ર</sub>ી પન્નવણાજી સૂત્રના ઉપયોગ પદમાં સર્વ જીવને **બે ઉપયોગ કહ્યા છે, એક સાકાર** ઉપયોગ ૧ બીજો મણાકાર ઉપયોગ ૨, સાકાર ઇપયોગ તે જ્ઞાનનાે ઉપયોગ અને મણાકાર ઉપયોગ તે દર્શન ઉપયોગ.

સાકારોપયોગમાં એટલે જ્ઞાન ઉપયોગમાં પાંચ જ્ઞાન અને ત્રહ્ય અજ્ઞાન કહ્યા છે. એટલે એ આઠેને જ્ઞાન ઉપયોગ કહેલ છે, અને મહ્યાકાર ઉપયોગ એટલે દર્શન ઉપયોગ તેમાં ચાર દર્શન કહ્યાં છે, એ અપેક્ષાએ જ્ઞાન ઉપયોગમાં અજ્ઞાન ગહેલ છે, એટલે અજ્ઞાનને પણ જ્ઞાન કહેલ છે. તેા શ્રી આચારાંગજી સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે **आयા સે નાળે, નાળે સે आयા.**  આત્મા તે જ્ઞાન અને જ્ઞાંન તે આત્મા, આ શબ્દ સર્વ જીવને લાગુ થાય તેમ છે.

પ્રશ્ન ૬૭ મું— ઉપરનેા શબ્દ સર્વ જીવને લાગુ કેવી રીતે થાય ? ઉત્તર—સિદ્ધ અને સંસારી સર્વ જીવમાં જ્યાં જ્યાં પાંચ જ્ઞાન અને ત્રણ અજ્ઞાન માંહેલા જે જે બાલ લાગુ થાય તે સાકારાપયાગના એટલે જ્ઞાન જીપયાગના લેવા.

સિદ્ધમાં સાકારોપયોગ કહ્યો છે તે કેવળ જ્ઞાન આશ્રી, અને લબ્ય જીવમાં સાકારોપયોગ કહ્યો છે તે પાંચ જ્ઞાન તે ત્રણ અજ્ઞાન આશ્રી. ને અલબ્યના સાકારોપયોગ તે ત્રણ અજ્ઞાન આશ્રી, એટલે દરેક આત્માને જ્ઞાન છે અને જ્ઞાન સહિત દરેક આત્મા છે. એટલે આત્મા તેજ જ્ઞાન અને જ્ઞાન તેજ આત્મા. આ શબ્દ સાકારોપયોગ કહેલા આઠ જ્ઞાન માંહેલા જ્ઞાન વડે આત્મા તેજ જ્ઞાન અને જ્ઞાન તેજ આત્મા કહેલ છે. તે વાત સત્ય છે. સાકારોપયોગ અને મણાકારોપયોગ બહાર એટલે જ્ઞાન ઉપયોગ અને દર્શન ઉપયોગ બહાર એક પણ આત્મા નથી. આ વાત સિદ્ધાંતથી સત્ય છે.

સિદ્ધને કેવળ જ્ઞાન ને કેવળ દર્શન નિયમા, ભવ્ય જીવને પાંચ જ્ઞાન અને ત્રણ અજ્ઞાનની અને ચાર દર્શનની ભજના, અને અભવ્ય જીવમાં સદાય બે અજ્ઞાનની નિયમા અને વિભંગને ચાર દર્શનની ભજના. એમ સિદ્ધાંત સાક્ષી આપ છે.

પ્રક્ષ ૬૮ મું—શિષ્ય-ષડ્ર દ્રવ્યમાં, જીવ દ્રવ્યના દ્રવ્ય ગુણુને પર્યાયતું સ્વરૂપ શી રીતે છે તે ડુંકામાં જણાવશેષ ?

ઉત્તર—અસંખ્યાત પ્રદેશમય જીવ તે જીવ દ્રેવ્ય છે. એવા જીવ દ્રવ્ય લાેકમાં અનંતા છે, દરેક જીવનું ચૈતન્યપણું તે જીવનાે ગુણુ છે, દ્રવ્ય અને ગુણુનું એકત્વપણું છે. દ્રવ્ય ગુણુને આશ્રીને લક્ષણ અને પર્યાય કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૬૯ મું— જીવનાે ગુણ ચૈતન્ય કહ્યો તે તાે ઠીક છે. શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં પણ સાંભળ્યું છે કે- જીવનાે અક્ષરનાે અનંતમાે ભાગ ઉઘાડો કહ્યો છે તે ચૈતન્યપણાનાે છે. એટલે જીવનાે ગુણ ચૈતન્ય છે તાે જીવનું લક્ષણ શું ?

.... ઉત્તર—શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સૂત્રના ૨૮ મા અધ્યયનમાં-૧૦ મી ૧૧ મી ગાંધામાં કહ્યું છે કે પ્રથમ દશમી ગાથાના ઉપલાં ૩ પદથી લેવું. जीवो उवओगलव्खणोः नाणेणं दंसणे चेव, सुहेण य दुहेण य ॥१०॥ ७५९॥ ७५९. नाणं च दंसणं चेव, चरित्तं च तवो तहा ; वीरियं उवओगो य, एयं जीवस्त लक्खणं ॥११॥

અર્થ — જીવનું લક્ષણ – ઉપયોગ ૧, જ્ઞાન ૨, દર્શન ૩, સુખ ૪, દુઃખ પ, જ્ઞાન ૬, દર્શન ૭, ચારિત્ર ૮, તપ ૯, વીર્ય ૧૦, ને ઉપયોગ ૧૧. એટલો પ્રકારે જીવનું લક્ષણ કહ્યું.

પ્રશ્ન ७૦ મું—જીવનું પહેલું લક્ષણ ઉપયાેગ કહેવાનું શું કારણ ઉત્તર—સર્વ જીવમાં સાકાર ઉપયાેગ અને મણાકાર ઉપયાગ રહ્યો છે, માટે પહેલું ઉપયાગ લક્ષણ કહ્યું

પ્રશ્ન ૭૧ મું — બીજું જ્ઞાન લક્ષણ કહ્યું તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—સમ્યક્ જ્ઞાન અને મિથ્યા જ્ઞાન એ પ્રકારનાં જ્ઞાન રહ્યા છે. માટે સર્વ જીવમાં એ પ્રકારના જ્ઞાનને લઇને બીજી જ્ઞાન **લ**ક્ષણુ કહ્યું.

પ્રશ્ન ૭૨ મું—ત્રીજીં દર્શન લક્ષણ કહ્યું તે શી રીતે ?

ઉત્તર—દર્શન બે પ્રકારનાં−સમ્યક્ દર્શનને મિથ્યાદર્શન–આ બે દર્શન સર્વ જીવમાં હાેવાને લીધે ત્રીજી લક્ષણુ દર્શનનુ. કહ્યું.

પ્રશ્ન ૭૩ મું – ચાેથું સુખ લક્ષણ અને પાંચમું દુઃખ લક્ષણ કહ્યું તે શી રીતે ?

ઉત્તર—સર્વ જીવમાં સુખ ને દુઃખ રહેલ છે. માટે સુખ દુઃખ એ પણ જીવનું લક્ષણ છે.

પ્રશ્ન ૭૪ મું—છઠું ગ્રાન લક્ષણ બીજીવાર કહ્યું તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—ગ્નાની પુરૂંષે બીજીવાર કહ્યું હશે તેનું સ્વરૂપ પણ બીજુંજ ઢાવું જોઇએ. એ ઉપરથી એમ જણાય કે–સર્વ જીવ પાસે જ્ઞાન લક્ષણ રહ્યું છે, પાંચ જ્ઞાન અને ઋણ અજ્ઞાન એ આડ માંઢેલાં જે જ્ઞાનમાં વતે તે લક્ષણવાળા જીવ કઢેવાય.

પ્રશ્ન ૭૫ મું—સાતમું બીજીવાર દર્શન લક્ષણ કહ્યું તેનું શું કારણ ? ઉત્તર —ચક્ષુ દર્શન ૧, અચક્ષૂ દર્શન ૨, અવધિ દર્શન ૩ અને કેવળ દર્શન ૪. આ ચાર દર્શનમાં સર્વે જીવનાે સમાવેશ થઇ જાય છે માટે જીવનાે દર્શન લક્ષણ બીજીવાર કહ્યો. પ્રશ્ન ૭૬ મું—આઠમું ચારિત્ર લક્ષણ કહેલ છે તે પણ શી રીતે ? ઉત્તર—ચારિત્ર જીવને હેાય છે, અજીવને હોતું નથી; માટે ચારિત્ર <sup>એ</sup> જીવતું લક્ષણુ છે. **આચા सામાइए, બ્રાચા સામાइયસ્સ अટ્ટે** આત્મા સામાયિક અને આત્મા **એજ** સામાયિકનાે અર્થ, તે ચારિત્ર આત્માને લઇને સામાયિકને સામાયિકનાે અર્થ કહ્યો. (સાખ ભગવતીજી). સામાયિક એ ચારિત્રનાે લેદ છે અને ચારિત્ર એ જીવતું લક્ષણ છે.

પ્રશ્ન ७७ મું---નવમું જીવનું લક્ષણ તપ કહ્યું તે શી રીતે ?

ઉત્તર—તપને৷ અધિકારી જીવ છે માટે બાહ્યાભ્યંતર તપ એ જીવતું લક્ષણ છે.

પ્ર<sup>×</sup>ન ૭૮ સું—દશસું વીર્ય ને જીવતું લક્ષણ કહ્યું તે શી રીતે ?

ઉત્તર—વીર્ય એ આત્માની શકિત આત્માનાે ઉત્સાહ તે જીવને હોય છે માટે વીર્ય એ જીવનું લક્ષણ છે, અથવા બાળ વીર્ય ૧ પંડિત વીર્ય ૨ બાળ પંડિત ૩ એ ત્રણે વીર્ય જીવમાં લાભે.

પ્રશ્ન ૭૯ મું —અગિયારમું, બીજીવાર જીવનું લક્ષણ ઉપયોગ કહ્યું તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—સૂત્રમાં ઉપયોગના ભાર ભેદ કહ્યા છે. પાંચ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન અને ચાર દર્શાન મળી ખારે ખાલ જીવના લક્ષણના કહ્યા છે. પહેલામાં સમુચ્ચયે કહ્યા છે ને બીજીવાર તેના તે ખાલ આવેતે વિસ્તારથી સમજવા.

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે જીવનું લક્ષણ જણાવ્યું એટલે જીવના દ્રવ્ય ગુણને લક્ષણનું સ્વરૂપ ટુંકામા જણાવ્યું.

પ્રશ્ન ૮૦ મું—જીવના પર્યાય જે કહેવામાં આવે છે તે શી રીતે સમજવા ? અને તેનું સ્વરૂપ શું સમજવું ?

ઉત્તર—જીવના પર્યાય સંબંધી કેટલીક હકીકત પૂર્વે આવી ગઇ છે. પર્યાય બે પ્રકારના છે. એક સ્વપર્યાય ને બીજી પરપર્યાય. સ્વપર્યાય પાતાને આશ્રીને છે અને પરપર્યાય બીજાને આશ્રીને છે. તે ભગવતીજી સૂત્ર તથા પન્નવણાજીના પર્યાય પદથી જાણી લેવું.

પ્રશ્ન ૮૧ મું—જીવના લક્ષણ સંબંધી ૧૧ ખાેલ કહ્યા તેમાંને। પહેલાે ખાેલ ઉપયાેગનાે કહ્યો તાે સિદ્ધમાં કેટલા ઉપયાેગ લા**લે** ?

ઉત્તર—સિદ્ધમાં સાકાર ઉપયાેગ ચને મણાકાર ઉપયોગ બ'ને લા**લે**.

પ્રશ્ન ૮૨ મું—ભવ્ય જીવમાં બે માંહેલા કેટલા ઉપયાેગ લાભે ? ઉત્તર—ભવ્ય જીવમાં પણ ઉપર કહેલા બંને ઉપયાેગ લાભે.

પ્રશ્ન ૮૩ મું---અભગ્યમાં કેટલા ઉપયોગ લાભે ?

ઉત્તર—અભવ્યમાં પણ બંને ઉપયોગ લાભે.

પ્રેશ્ન ૮૪મું —બીજો બાલ જ્ઞાન લક્ષણના જે કહ્યા તેમાંના સિદ્ધમાં કેટલાં જ્ઞાન લક્ષણ લાભે ?

ઉત્તર—એ પ્રકારનાં જ્ઞાન માંહેલા સિદ્ધમાં એક સમ્યક્ જ્ઞાન લક્ષણ લાભે, મિથ્યા જ્ઞાન લક્ષણુ ન હાેય.

પ્રશ્ન ૮૫ મું—ભવ્ય જીવમાં બે પ્રકારનાં જ્ઞાન લક્ષણ માંહેલાં કેટલો જ્ઞાન લક્ષણ લાભે ?

ઉત્તર—ભવ્ય જીવમાં સમ્યક્ જ્ઞાન લક્ષણ અને મિથ્યા જ્ઞાન લક્ષણ યન્ને જ્ઞાન લક્ષણ લાભે.

પ્રશ્ન ૮૬ મું—-અ**મ**બ્ય જીવમાં જ્ઞાન લક્ષણના બે બાેલ માંહેલા કેટલા બાેલ લાલે ?

ઉત્તર—અભવ્ય જીવમાં સમ્યક્ જ્ઞાન લક્ષણ ન હાેય. એક મિથ્યા જ્ઞાન લક્ષણ હાેય.

પ્રસ્ત ૮૭ મું—ત્રીએ ખાેલ બે પ્રકારનાં દર્શન લક્ષણુનાે કહ્યોં તેમાંનાં સિદ્ધમાં કેટલાં દર્શન લક્ષણ લાભે ?

ઉત્તર—સિદ્ધમાં એક સમ્યક્ દર્શન લક્ષણ લાભે, મિથ્યા દર્શન લક્ષણ ન હોય.

પ્રશ્ન ૮૮ મુ—ભગ્ય જીવમા ખે દર્શન લક્ષણ માહેલાં કેટલાં દર્શન લક્ષણ લાભે ?

ઉત્તર – ભવ્ય જીવમાં ખન્ને દર્શન લક્ષણ લાભે.

પ્રશ્ન ૮૯ મું—અભવ્ય જીવમાં છે માંહેલાં કેટલાં દર્શન લક્ષણ લાભે.

ઉત્તર—અભગ્યમાં એક મિથ્યા દર્શ'ન લક્ષણ, લાભે. સમ્યક્ દર્શ'ન લક્ષણ ન હેાય.

પ્રશ્ન ૯૦ મું—ચાેશું સુખ લક્ષણ અને પાંચમું દુઃખ લક્ષણ જીવતું કહ્યું તે માંહેલાં સિહમાં કેટલાં લક્ષણ લાભે ? ઉત્તર—સિધ્દમાં અનંતું સુભ છે. જ્યાં જન્મ, જરા, રેાગ કે મરણ્ રૂપ દ્રાખ નથી તેમજ શારીરિક માનસિક દુાખ પણ નથી તેજ અનંતું સુખ. સિધ્દના ગુણ માટે જુએા ભાગ ૧૦ માે દુાખ જરાંપણ નથી. એકાંત સુખ લક્ષણજ છે.

પ્રશ્ન ૯૧ મું—સુખ દુઃખના લક્ષણ માંહેલાં લબ્ય જીવમાં કેટલાં લક્ષણ લાભે ?

ઉત્તર—ભવ્ય જીવમાં સુખનાં અને દુઃખનાં અન્ને લક્ષણ લાભે.

પ્રશ્ન ૯૨ મું —અભવ્ય જીવમાં સુખ દુઃખ માંહેલાં કેટલાં લક્ષણ લાભે.

પ્રશ્ન ૯૩ મું—છઠુું જ્ઞાન લક્ષણ આઠ પ્રકારનું કહ્યું તે માંહેલાં સિદ્ધમાં જ્ઞાન લક્ષણ કેટલાં લાભે ?

ઉત્તર—સિધ્દમાં એક કેવળ જ્ઞાન લક્ષણ લાભે, બાકીનાં સાત જ્ઞાન લક્ષણ ન લાભે.

પ્રશ્ન ૯૪ મું—ભવ્ય જીવમાં આઠ જ્ઞાન લક્ષણ માંહેલાં કેટલા જ્ઞાન લક્ષણ લાભે ?

ઉત્તર-ભવ્ય જીવમાં આઠે જ્ઞાન લક્ષણ લાભે.

પ્રશ્ન ૯૫ મું—અભબ્ય જીવમાં આઢ ગ્રાન લક્ષણુ માંહેલાં કેટલાં ગ્રાન લક્ષણ લાભે ?

ઉત્તર—અભબ્ય જીવમાં મતિ શ્રુત અજ્ઞાન અને વિભંગ જ્ઞાનના એટલે આઠ માંહેલાં ત્રણ જ્ઞાનનાં લક્ષણ લાભે, પાંચ જ્ઞાન લક્ષણ ન લાભે.

પ્રશ્ન ૯૬ મું—સાતમું દર્શન લક્ષણ ચાર પ્રકારે કહ્યું તે માંહેલાં સિધ્દમાં દર્શન લક્ષણ કેટલાં લાભે ?

ઉત્તર--સિધ્દમાં એક કેવળ દર્શન લક્ષણ લાંભે. ત્રણ દર્શન લક્ષણ ન **લા**ભે.

પ્રશ્ન ૯૭ મું—ભવ્ય જીવમાં ચાર દર્શન માંહેલાં કેટલાં દર્શન લક્ષણ લાભે ?

ઉત્તર—ભવ્ય જીવમાં ચક્ષુ, અચક્ષુ, અવધિ, અને કેવળ દર્શન લક્ષણ∵એ ચારે દર્શન લક્ષણ લાભે.

પ્રશ્ન ૬૮ સું—અભવ્ય જીવમાં કેટલાં દર્શન લક્ષણ લાંભે ?

ઉત્તર—અભબ્યમાં ત્રણ દર્શન લક્ષણ લાભે એક કેવળ દર્શન લક્ષણ ન લાભે.

પ્રશ્ન ૯૯ મું—આડમું આરિત્ર લક્ષણ કહ્યું તે સિદ્ધમાં હોય કે નહિ ? ઉત્તર—સિદ્ધમાં આરિત્ર લક્ષણ ન હાેય. પાંચ ચારિત્ર માંહેલું એકે ચારિત્ર સિદ્ધમાં ન લાભે.

પ્રશ્ન ૧૦૦ મું—ભવ્ય જીવમાં ચારિત્ર લક્ષણ હાય કે નહિ ? ઉત્તર—ભવ્ય જીવમાં પાંચે પ્રકારનાં ચારિત્ર લક્ષણ લાભે.

પ્રશ્ન ૧૦૧ મું —અભબ્ય જીવમાં ચારિત્ર લક્ષણ લાભે કે નહિ ? ઉત્તર—અભબ્ય જીવમા ચારિત્ર લક્ષણ ન લાભે. અભબ્યમાં પાચ માહેલું ભાવથી એકે ચારિત્ર લક્ષણ ન હાેય. બ્યવહારથી સામાયિક તથા છેદાેપસ્થાપનીય ચારિત્ર લાભવા સભવ હાેય પણ પરિણામે ચારિત્રે શૂન્ય કહેલ છે. માટે ચારિત્ર લક્ષણ ન હાેય.

પ્રશ્ન ૧૦૨ મું—નવમું તપ લક્ષણ કહ્યું તે સિદ્ધમા હાેય કે નહિ ? ઉત્તર—સિદ્ધમાં તપ લક્ષણ નથી. બાર પ્રકારનાં તપ માંહેલાે એકે તપ ન લાભે. તથા બાળ તપ, પંડિન તપ, અને બાળ પંડિત તપ ન લાભે.

પ્રશ્ન ૧૦૩ મું---ભબ્ય જીવમાં તપ લક્ષણ હાેય કે નહિ?

ુત્તર—ભવ્ય જીવમાં ખારે પ્રકારનાં તપ લક્ષણ લાભો. તથા ખાળ તપ, પંડિત તપ, અને ખાળ પંડિત તપ પણ લાભે. સકામ નિર્જરા, અકામ નિર્જરા બન્ને લાભે તે અપેક્ષાએ.

પ્ર<sup>9્ર</sup>ન ૧૦૪ મું—અભગ્યમાં તપ લક્ષણ હાેય કે નહિ ?

ઉત્તર—અભવ્યમાં એક બાળ તપ લક્ષણ હાેય, બાકીના તપ લક્ષણ ન હાેય. વ્યવહારથી પુદ્ગળ સુખની ઇવ્છાએ કઠી બારે પ્રકારના તપ કરે પણ નિ^ગ્ચયથી અકામ નિજ'રા∽હાેય. કરણી સમકિતના ઘરની હાેય પણ નિથ્યા દષ્ટિ હાેય તાે તે કરણી અકામ નિજ'રામા જાય.

પ્રશ્ન ૧૦૫ મું – દશમું વીર્યુલક્ષણ સિદ્ધમાં હોય કે નહિ ?

ઉત્તર—સિદ્ધમાં વીર્ય લક્ષણ ન હ્રોચ. બાળ વીર્ય, પંડિત વીર્ય, બાળ પંડિત વીર્ય, એ ત્રણ માંહેલું એકે વીર્ય લક્ષણ સિદ્ધમાં ન હાેય. અથવા વીર્ય શબ્દે આત્માના ઉત્સાહ, આત્માની શકિત ફારવવી તે લક્ષણ સિધ્દમાં ન હાેય. કદાપિ કાેઇ આત્માની અનંત શકિતને લઇ આત્મ વીર્ય શકિત માનતું હાેય તાે ના નહિ. પણ ફાેરવવા રૂપે તાે નથી. પ્રશ્ન ૧૦૬ મું—ભબ્ય જીવમાં વીર્ય લક્ષણ હોય કે નહિ ? ઉત્તર—ભબ્ય જીવમાં ત્રણે પ્રકારનાં વીર્ય લક્ષણ લાભે ત્રણે પ્રકારમાં આત્માની શક્તિ–આત્માના ઉત્સાહ ફાેરવવા રૂપ લક્ષણ ભબ્ય જીવમાં હોય.

પ્રશ્ન ૧૦૭ સું—અભબ્ય જીવમાં વીર્ચ લક્ષણ લાગે કે કેમ ? ઉત્તર—અભબ્યભાં એક બાળ વીર્ય લક્ષણ લાભે નિશ્વયથી બે લક્ષણ ન હોય, બ્યવહારથી ત્રણે વીર્ય લક્ષણ લાભે અથવા આત્માના ઉત્સાહ–આત્માની શક્તિ કાેરવવા રૂપ વીર્ય લક્ષણ અભબ્યમાં લાભે.

પ્રશ્ન ૧૦૮ સું—શિષ્ય-હે સ્વામીન્ ! અહિંયાં અગિયારમાં ઉપયોગ લક્ષણના ત્રણુ પ્રશ્ન, અને તે સિવાયના બીજા જાણવા યાગ્ય પ્રશ્નો બકાત રહેતા આ ભાગ પૂર્ણુ થયા તા હવે બકાત રહેલા પ્રશ્નોના ખુલાસા જાણવાની જીજ્ઞાસા છે. તા આપ કયા સ્થળે જણાવશા ?

ઉત્તર—હે, વત્સ ! તારે ઉપરની હકીકત સવિસ્તર બાણવાની જરૂર હરો તેા આ પછીના આવતા ભાગમાં તમામ અધિકાર ખાસ મનન કરીને જાણવા યેાગ્ય અને ભવ્ય જીવાને સમજવા યેાગ્ય બકાત રહેલા પ્રશ્નોના પુલાસા કરવામાં આવશે ત્યાંથી તમામ હકીકત જાણી લેવી. ઇત્યલ'– ૐ શાન્તિ–શુભંભવતુ ॥

ઇતિ શ્રી પરપૂજ્ય શ્રી ગેાપાળજી સ્વામી. તત્ શિષ્ય મુનિ શ્રી માહનલાલજી કૃત શ્રી ''પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા'' ઉત્તરાર્જ્સ-૬ ઠ્રો-ભાગ સમાપ્ત.



www.jainelibrary.org

# શ્રી પ્રશ્નોત્તર મોહનમાળા <sup>ઉત્તરાર્ધ્</sup>ક ભાગ ૭ મો.

\*\*

# મુનિ શ્રી મા<mark>ે</mark>હનલાલજી કૃત

પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય

# 

શ્રીમદ્દ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી ચ'થમાળા~મણુકા ૮ માે.

## શ્રી પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા.

#### うとそう

ઉત્તરાહે ભાગ હ માે.

પ્રશ્ન ૧ લું—અગિયારમું ઉપયાેગ લક્ષણ તે બાર પ્રકારના ઉપયાેગ માંહેલા સિદ્ધમાં કેટલા ઉપયાેગ લક્ષણ લાભે ?

ઉત્તર—સિદ્ધમાં કેવળ જ્ઞાન ૧ અને કેવળ દર્શન ૨ એ બે કૃપયેાગ લક્ષણુ લાલે. દશ લક્ષણુ ન લાલે.

પ્રશ્ન ૨ જુ'-ભવ્ય જીવમાં બાર માંહેલા કેટલાક ઉપયાેગ લક્ષણ લાભે? ઉત્તર—ભવ્ય જીવમાં બારે પ્રકારના ઉપયાેગ લક્ષણ લાભે.

પ્રશ્ન ૩ જું —અભવ્ય જીવમાં કેટલા ઉપયોગ લક્ષણ લાભે ?

ઉત્તર—અભવ્યમાં પાંચ જ્ઞાન પ, અને કેવળ દર્શન ૬, એ છ ઉપયાેગ લક્ષણ વરજીને બાકીના ત્રણુ અજ્ઞાન ૩, અને ત્રણ દર્શન ૬, એ છ ઉપયાેગ લક્ષણ લાભે.

ઉપર કહેલાં જીવનાં લક્ષણમાં અભવીને મુક્તિ પ્રાપ્ત થવા યાેગ્ય એકે લક્ષણ સૂત્રના ન્યાયે જેવામાં આવતું નથી.

પ્રશ્ન જ શું — કાઇ એમ કહે કે–અભવીને માક્ષ નથી એમ જ્ઞાની પુરૂષોએ સૂત્ર દ્વારા જણાવ્યું છે તેમાં એક તર્ક રહ્યો છે કે–કાળ અન તા છે, કાળના છેડા આવે તેમ નથી. અભવીને માંક્ષ નહિ જવાના કાળ કેવળીના જોવામાં જે આવ્યા તેથી કાળ આધારે હોય તા બકાતના રહેલા કાળમાં માક્ષ જાય તા ના કેમ કહી શકાય ?

ઉત્તર—આ પ્રશ્ન શંકા ભરેલું ગણાય. આને અર્થ એમ ઘાય કે– કેવળીને ઉપરના કાળનું જ્ઞાન નથી, એટલે અભવીને માક્ષ અટકાવાના કાળ ઉપરાંતનું કાળ જ્ઞાન નથી, અને સિદ્ધાંત એમ જણાવે છે કે–ગયા કાળ, વર્તમાન કાળ, અને આવતા કાળ કેવળીને એક સમયમાં જાહેર છે એટલે એક સમયમાં ત્રણે કાળની વાત જાણે છે. માટે ત્રણે કાળમાં અભવીને માક્ષ નથી જેમ કેવળી ભગવ'તે જાણ્યું.

અભવીને મેાક્ષ નથી એમ કેવળીને કહેવાનું જે કારણ તે પણ સૂત્રમાં જણાવી ગયા છે કે–તેને મેાક્ષ જવાના સાઘન રૂપ મૂળ પ્રકૃતિઓ સત્તામાં નથી, માટે તે ત્રણ કાળમાં મેાક્ષ નહિ જાય, એમ કેવળીએ જાષ્ટ્યું અને ગણધર દેવે સૂત્રમાં દાખલ કર્યું. સૂત્રને કેવળીના વાકય માનનારા શ્રદ્ધાળુને તાે સૂત્ર વચન અવશ્ય ક્ષ્ણુલ કરવું પડશેજ.

પ્રશ્ન પ મું—-શિષ્ય–કોઇ કોઇ વખત, કાેઈના મુખમાંથી એવાં વાકય સાંભળીએ છીએ કે–અભવીના ભવી થાય અને ભવીના અભવી પણ થાય તેનું કેમ ?

ઉત્તર—આ વાકય આકાશ કુસુમવત્ છે. કાેઇ પ્રકારની ફ્રિયાથી કે કાેઇ કરણીથી કે કાેઇ પ્રકારના પરિણામથી અભવી કે ભવીપણું પ્રાપ્ત થતું નથી, પણ શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના ૧૨ મા શતકના બીજા ઉદ્દેશે જ્યંતીબાઈએ પૂછેલું પ્રશ્ન કે મવસિદ્ધિયત્ત્તणં મંતે जीवाणं किं सभाव ओय પરિणाम ओय?'' ત્યારે ભગવ તે ખુલ્લું કહ્યું છે કે-''जयंती ! सभावओय परिणाम ओय?'' ત્યારે ભગવ તે ખુલ્લું કહ્યું છે કે-''जयंती ! सभावओय णो परिणामओय.'' એટલે ભબ્ય કે અભબ્ય જીવ પરિણામથી થતા નથી પણ સ્વભાવેજ રહ્યા છે. માટે અભબ્યના ભબ્ય ન થાય અને ભબ્યના અભબ્ય ન થાય–એવા અનાદિ સ્વભાવ છે.

પ્રશ્ન ૬ ડું—શિષ્ય–અભવીને જ્ઞાન નથી તેા જ્ઞાનાવરણીય કર્મ'ને બંધ કેવી રીતે થાય ? અને બંધ થાય તેા આવરણ કેાને કરે ?

ઉત્તર—અભવીને સમકિત નથી એમ તાે સૂત્રથી સિદ્ધ થાય છે તાે વિચારવાનું કે–તે માહનીય કર્મ તાે બાંધે છે. અને માહનીય કર્મમાં દર્શન માહનીય એ સમકિતનું આવરણ છે. તાે સમકિત વિના શેનું આવરણ કરે ? તે જો આપણા સમજવામાં આવશે તાે જ્ઞાનાવરણીયનું સહેલાઇથી સમજી શકાશે.

પ્રક્ષ ૭ મું—શિષ્ય-તાે તે કૃપા કરી સમજાવાે કે-અભવીને સમક્તિ નથી, ને તે દર્શન માહનીય કર્મ બાંધે છે તાે તે આવરથ કોને કરે ?

ઉત્તર –દર્શન મેહનીયની ત્રણ પ્રકૃતિમાં અભવીને એ પ્રકૃતિ નથી, પણ એક મિચ્યાત્વ માહનીય સત્તામાં છે તેને દર્શન માહનીય કર્મનું વિશેષ આવરણ થાય કે જેથી મિચ્યાત્વને નિર્મળ થવા દે નહિ, પણ વિશેષ મલીન કરે કે જેથી મિચ્યાત્વની નિર્મળ કરણી થવા દે નહિ. મિચ્યત્વની નિર્મળ કરણી સમકિતને નજીક કરે છે. તામલી તાપસ તથા પૂરણ તાપસના ન્યાયે. આ કરણી માર્ગાનુસારીની ગણાય છે. તે દર્શન માહનીયના આવરણે ગાંઢ મિચ્યાત્વ માહનીયના પ્રભાવે પ્રગટ થવા દે નહિ. જેમ જેમ તે પ્રકૃતિ પાતળી પડતી જાય તેમ તેમ સમકિત નહિ. પણ સમકિતની જે કરણી કે જે અભવીને નવગ્રેવેયક સુધી લઇ જાય છે. તેવી કરણી કરી નવગ્રેવેયક સુધી જાય પણ ગુણુઠાણું તો પહેલુંજ રહે તે ગુણુઠાણું ત્રણ કાળમાં છૂટેજ નહિ, એ અભવીનો મૂળ ગુણુ.

તેજ ન્યાયે જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું સમજી લેવું. અભવીને સત્તામાં સમકિત નથી. તેથી પાંચ જ્ઞાન માંહેલું જ્ઞાન પણુ નથી; છતાં જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કોને આવરણ કરે છે ? આ ગ'ભીર પ્રશ્નનાે ઉત્તર સહેલાઇથી સમજી શકાય તેવા છે.

પ્રશ્ન ૮ મું—અભવીને જ્યારે જ્ઞાન નથી તે જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો અ'ધ થાય છે તે કે ને આવરણ કરે છે ? તે સહેલાઇથી સમજાય તેવા શાસ્ત્રોક્ત ન્યાય હાેય તાે બતાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળા–અભવીને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બધાય છે તે અભવીને સત્તામાં રહેલાં ત્રણ અજ્ઞાનને વિરોષ આવરણ કરે છે કે–જેથી મિથ્યાત્વીના જ્ઞાનના પ્રકાશ થવાં દે નહિ. એટલે મતિ શ્રુત અજ્ઞાનને દબાવી દે. અથવા જ્ઞાનાવરણીય કર્મ છ પ્રકારે બાંધે છે. તે દશ પ્રકારે ભાગવે છે. એટલે શ્રોતે દ્રિયાદિ પાંચ ઇ દ્રિયનું આવરણ કરે, તથા પાંચ ઇ દ્રિયના વિજ્ઞાનનું શ્રોતે દ્રિયાદિ પાંચ ઇ દ્રિયનું આવરણ કરે, તથા પાંચ ઇ દ્રિયના વિજ્ઞાનનું આવરણ કરે, એ દશ પ્રકારે ભાગવે, અથવા પાંચ પ્રકારે પણ ભાગવે તે મતિ જ્ઞાનાદિ પાંચ જ્ઞાન માંહેલાં કોઇ પણ જ્ઞાનને પ્રગટ થવા દે નહિ. (આ બાલ તા ભબ્ય જીવને લાગુ છે.) અભવીને જ્ઞાન નથી પણ નવ પૂર્વની ત્રીજી આચાર વત્શુ સુધીનું જે તેને પૂર્ણ જ્ઞાન હાય છે તે જ્ઞાનનું આવરણ થાય, તે જ્ઞાન પ્રગટ થવા દે નહિ.

પ્રક્ષ ૯ મું– કઠાપિ કાેઇ એમ કહે કે–જેને કેવળ જ્ઞાન કેવળ દર્શન સત્તામાં નથી તાે તેને તત્ સંબંધી આવરણ શાનું ?

ઉત્તર—મતે પણ સંભવે ખરૂં. આ વાત કાઢી નાખવા જેવી નથી. અભવીને સમકિત નથી તા સમકિતને આવરણ કરનાર માહનીય એટલે સમક્તિ માહનીય–મિશ્ર માહનીય બે પ્રકૃતિ પણ નથી. એટલે અભવીને એ બે પ્રકૃતિ વર્જિને ૨૬ પ્રકૃતિ માહનીય કર્મની સત્તામાં કહી છે એમ શ્રી સમવાયગ છ સૂત્ર જણાવે છે.

માટે એમ કહેવાને વાંધાે નથી કે–કેમ અભવીને સમક્તિ નથી તેમ તેને આવરણ કરનાર માહનીય કર્મ'ની બે પ્રકૃતિ પણ નથી. તેમજ બે ન્યાયે અભવીને કેવળ જ્ઞાન દર્શ'ન નથી તાે તેને આવરણ કરનાર કેવળ જ્ઞાનાવરણીય કેવળ દર્શ'નાવરણી કર્મ પણ નથી, એમ કાેઈ કહે તાે, કાેઈ અપેક્ષાએ એમ પણ સંભવે ખરૂં.

For Private & Personal Use Only

પ્રશ્ન ૧૦ મું—કદાપિ કેાઇ એમ કહે કે–છ પ્રકારે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધે તે પાંચ પ્રકારે ભાેગવે. તેમાં અભવીને પાંચ માંહેલું એકે જ્ઞાન નથી તાે તેના આવરણુનું કર્મ કેવી રીતે ભાેગવે ?

ઉત્તર—તેના ઉત્તરમાં કાેઇ એમ કહે કે-ગ્રાનાવરણીય કર્મ જે છ પ્રકારે બાંધેલું હોય તે તેજ પ્રકારે તેજ પ્રમાણે ભાગવે એવા નિયમ નથી. એટલે અભવીને કેવળ જ્ઞાન સત્તામાં નથી અને તેને કેવળ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધ્યું તેથી એમ ન કહી શકાય કે કેવળ જ્ઞાન નથી માટે કેવળ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ન હાેય એવા નિયમ નથી. કર્મ તા ગમે તેવા પ્રકારે બાંધે ને ગમે તેવા પ્રકારે ભાગવે. શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-જીવ જે પ્રકારે કર્મ બાંધે તે પ્રકારે ભાગવે. શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-જીવ જે પ્રકારે કર્મ બાંધે તે પ્રકારે ભાગવે. શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-જીવ જે પ્રકારે કર્મ બાંધે તે પ્રકારે ભાગવે શ્રાન અને અનેરે પ્રકારે પણ ભાગવે. સૂત્રમાં જ્ઞાનીના અવર્ણવાદાદિ બાલવે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધે અને ભાગવવા આશ્રી પાંચ તથા દશ પ્રકાર કહ્યા. અહિંચાં જ્ઞાનાવરણીયાદિક કર્મ વિપાક ઉદ્દયમાં ભાગવે ત્યારે તે કર્મથી છૂટ્યો ગણાય.

અહિંયાં કેષ્ઇએ કેવળીની આશાતના કરી કેવળજ્ઞાનાવરણીય. કર્મ ઉપાજ્યું તેથી તે કેવળજ્ઞાનનેજ આવરણ કરીને ભાેગવે અને બીજી રીતે ન ભાેગવે એવા નિયમ નહિ, પણ જ્ઞાનના આવરણ તરીકે ગમે તે પ્રકારે ભાેગવે. જેમ વેદનીય કર્મની ઉપરાજણવાળા વેદનીય કર્મ ભાેગવીને છૂટે અને જપ તપાદિક કષ્ટ સહેન કરવે પણ છૂટે. એમ કર્મબાંધનાં કારણ, કર્મના બાંધ અને કર્મનું ભાેગવવું તેના અનેક છેદ છે.

જેમ ગુન્હો, ગુન્હાનેા કરનાર, અને શિક્ષાના અનેક ભેદ છે, તેમ કર્મ સંબંધી પણ જાણવું.

પ્રશ્ન ૧૧ મું—આ સંબંધે કેઈ ન્યાયથી સમજાવશે৷ ?

ઉત્તર—સાંભળાે–એ માણુસે એક જાતના ગુન્હાે કર્યાં, બન્નેને સરખી શિક્ષા કરી, દશ દશ હજાર રૂપિયા દંડ કર્યાં. એક માણુસ ઋદ્ધિ પાત્ર હ્રાવાથી દંડ ભરીને છૂટયા, બીજા માણુસની પાસે તાે ઋદ્ધિ નથી. (શિક્ષા કરનારને એમ ન હાેય કે તેના ઘરમાં ઋદ્ધિ હાેય તાેજ તે પ્રકારના દંડ કરવા તેણે તાે ગુન્દ્ધા પ્રમાણેજ દંડ કર્યા પણ દંડ ભરવાની સત્તા નથી તાે કાયદા મુજય જેલ ભાગવવી પડે. એટલે અનેરી રીતે પણ શિક્ષા ભાગવાય છે.

૩પ

તે ન્યાયે ભવી અને અભવી ને જ્ઞાનાવરણીય કર્મના બંધ થાય છે, તાે ભવીને પાંચ જ્ઞાન સત્તામાં છે તે તાે તે કર્મ ભાેગવી છૂટે. પરંતુ અભવીને પાંચ જ્ઞાન માંહેલું જ્ઞાન સત્તામાં નથી અને તદાવરણીય કર્મ કેવી રીતે ભાેગવવું ? તે ઉપરના ન્યાયે તથા સૂત્રના ન્યાયે અનેરી રીતે પણુ ભાેગવે એટલે અભવીની જે ઝડિક છે, મતિ–શ્રત અને વિભંગ અજ્ઞાન તેને આવરણ કરે તેના પ્રકાશ થવા દે નહિ.

પ્રક્ષ ૧૨ મું—સૂત્રમાં જ્ઞાનાવરણીય કહ્યું છે પણુ કોઇ ઠેકાણુ અજ્ઞાનાવરણીય કહ્યું હાેય એમ જણાતું નથી તાે અજ્ઞાન ને જ્ઞાનાવરણીય કેમ લાગુ થાય <sup>9</sup>

ઉત્તર—જેમ દિવસને વાદળનાં દળ આવરણ કરે છે તેમ રાત્રિનાં આંધકારને પણ તેજ દિવસના પ્રકાશને આવરણ કરનારાં વાદળનાં દળ આવરણ કરે છે. દિવસના પ્રકાશરૂપ તેા ભ્રબ્ય જીવના જ્ઞાન રૂપ પ્રકાશ તેને જ્ઞાનાવરણીય રૂપ વાદળના દળ વડે આવરણ થવાથી જ્ઞાનાવરણીયતું આવરણ થશું કહેવાય છે, તેમજ અભવીને આઠ જ્ઞાન માંહેલાં ત્રણ અજ્ઞાન રૂપ રાત્રિના પ્રકાશને પણ તેજ જ્ઞાનાવરણીયાદિક વાદળનાં દળ આવરણ કરી રાત્રિના અંધકારરૂપ અજ્ઞાન રૂપ અંધકારને વિશેષ વધારે છે. એટલે જે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવામાં આવે છે તે આઠે પ્રકાશના જ્ઞાનને આવરણ કરે છે. ત્યાં કાંઇ અજ્ઞાનાવરણીય કર્મ જીદું પાડવાની જરૂર નથી, એમ સૂત્રના ન્યાયથી જણાય છે.

જ્ઞાનરૂપી દીપક હાેય ત્યાં સુધી પ્રકાશ રહે અને તે દીપકને આવરણ થાય એટલે અ'ધકાર પ્રસરે--અર્થાત્ અ'ધકાર વધે. પણ જે મકાનમાં દીપકજ ન હાેય તેમાં તાે સદાય અ'ધારૂ'જ હાેય. એ ન્યાયે ભવ્ય અભવ્યના જ્ઞાન અને અજ્ઞાન વિષે સમજી લેવું.

રાત્રિ સમાન અભબ્યને તારાના પ્રકાશ સમાન મતિ, શ્રુત જ્ઞાન ૮ આઠ જ્ઞાનમાં ત્રણ માંહેલા સદાય હેાય. ) ચંદ્રમા સમાન વિભંગ જ્ઞાન ( ચંદ્રમાના પ્રકાશની હાની વૃદ્ધિ હેાય, કાેઇ વખત ન પણ હાેય ) અને જ્ઞાનાવરણીયાદિક કર્મ દળનાં વાદળાંના પડ વડે અભબ્ય રૂપી રાત્રિને વિષે આગ્છાદિત હાેવાથી ચંદ્ર અને તારાના પ્રકાશને બંધ પાડી રાત્રિના આંધકારને વિશેષ મલીન કરે છે. એટલે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ જેમ ભબ્ય જીવના જ્ઞાનને આવરણ કરે છે, તેમ અભબ્ય છુવના અજ્ઞાતને પણ આવરણ કરે છે. એ અપેક્ષાએ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના બંધ ભબ્ય અભબ્ય બ**ન્નેને** હેાવા સંસવ છે. સૂત્રમાં ભવ્ય અને અભવ્યને આઠે કર્મોનો બધ કહ્યો છે.

પ્રશ્ન ૧૩ મું—શિષ્ય કોઇ એમ કહે કે-અજ્ઞાન કાંઇ વસ્તુ નથી. પણ જ્ઞાનને કર્મનું આવરણ થશું. જ્ઞાનની સત્તા દબાઈ ગઇ, સત્તામાં જ્ઞાન છે. છતાં જ્ઞાનનો પ્રકાશ થવા દે નહિ તેનું નામ અજ્ઞાન. અજ્ઞાન ખસે તો જ્ઞાન પ્રગટ થાય, અજ્ઞાન ન ખસે ત્યાંસુધી તે અજ્ઞાની કહેવાય. પણ સત્તા એ તાે જ્ઞાન તમામ જીવની પાસે છે. તેથી તમામ જીવ સિદ્ધ સમાન કહેવાય તેનું કેમ ?

ઉત્તર—જ્ઞાનનું આવરણ એજ અજ્ઞાન, અજ્ઞાન કાંઇ જીદું નથી. એમ કહી અભવીને જ્ઞાન તાે છે પણ તેનું આવરણ થવાથી અજ્ઞાન કહેલ છે, પણ સત્તામાં જ્ઞાન છે. તેથી સિદ્ધના આત્મા ને અભવીને આત્મા સરખાે છે, સિદ્ધ સ્વરૂપી છે. સિદ્ધ સમાન છે. આમ કેટલાકનું બાેલવું થાય છે ખરૂં પણ સૂત્ર શું કહે છે તે ઉપર પુરતું ધ્યાન રાખવું.

આવરણ તે કર્મનું છે અને કર્મ તે તેા રૂપી ચાફાસીયા પુદ્ગળ છે. ગ્રાન અને અજ્ઞાન અરૂપી છે. સાખ શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના ૧૨ મા શતકના પાંચમા ઉદ્દેશની જ્યાં રૂપી અરૂપીનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે ત્યાં આઠ કર્મને રૂપી કહ્યાં છે, અને ઉપયોગના ૧૨ ભેદને અરૂપી કહ્યા છે તેમાં પાંચ ગ્રાન, ત્રણ અજ્ઞાન, અને ચાર દર્શન એ બારે બાલ અરૂપી કહ્યા છે. માટે કર્મ અને અજ્ઞાન બન્ને જૂદાં છે. છતાં કર્મનું આવરણ એજ અજ્ઞાન એમ માનવું તેજ અજ્ઞાન છે, એટલે અભવીને સત્તામાં અજ્ઞાનજ છે, તેને ગ્રાન માની, કર્મના આવરણને અજ્ઞાન ઠરાવવું તે સૂત્ર વચનથી વિરુદ્ધ વાકય છે.

ભવીને જેમ પાંચ જ્ઞાન અને ત્રણ અજ્ઞાનને કર્મ આવરણ કરે છે તેમજ અભવીનાં ત્રણ અજ્ઞાનને કર્મ આવરણ કરે છે. માટે અજ્ઞાન ઐજ અભવીની મૂળ સત્તા છે.

પ્રશ્ન ૧૪ મું—જીવ પાસે જ્ઞાન ન હેાય તેા જીવપણું ઉડી જાય માટે જ્ઞાનદર્શનના પર્યાય સર્વ જીવને સરખા છે.

ઉત્તર—જીવપણું સાબેત રાખવાને માટે જ્ઞાન, દર્શન કે તેના પર્યાય કહ્યા નથી, પણ અક્ષરનાે અનંતનાે ભાગ ઉઘાડાે છે, તેથીજ જીવપણું જણાવ્યું છે. એમ શ્રી નંદીજી સૂત્ર સાક્ષી આપે છે. ભવ્ય જીવનાે અનંતમાે ભાગ ઉઘાડાે તે શ્રુત જ્ઞાનનાે, અને અભવ્યનાે શ્રુત અજ્ઞાનનાે કહ્યો છે. જીએ। શ્રી નંદીજી સૂત્ર બાછુવાળા છાપેલ પાને ૨૯૮ મે' થી ૩૦૪ સુધી.

જે અભવ્ય ને અક્ષરનેા અન<sup>-</sup>તમાે ભાગ ઉઘાડાે કહ્યો છે તે મિથ્યાત્વ શ્રુતનાે ઉઘાડાે છે. અને ભવ્યને માટે જેને સત્તામાં જ્ઞાન હાેય તેને સમશ્રુતનાે અને અજ્ઞાન હાેય તેને મિથ્યાશ્રુતનાે ઉઘાડાે હાેય. તેથી ભવ્ય અભવ્ય તમામ જીવનું ચેતનપણું–ચૈતન્યની ચેતના પ્રગટ થાય છે.

અને પર્યાય જે છે તે તે৷ જીવ દ્રવ્યની ઋદ્ધિ છે. તેમાં પણ જે જીવની પાસે જે ઋદ્ધિ હેાય તેની પર્યાય સૂત્રમાં કહી છે. તેમાં પણ જે જીવની પાસે જ્ઞાનની ઋદ્ધિ હેાય તે જીવને જ્ઞાનની પર્યાય અને અજ્ઞાન હાય તેને અજ્ઞાનની પર્યાય કહી છે. તેમાં પણ સ્વપર્યાય પરપર્યાય વગેરેને અધિકાર ભગવતીજી તથા પન્નવણાજી વગેરે સૂત્રોમાં ખુલાસાથી જણાવ્યું છે. અને કેટલીક ખીના પ્રથમ લખાણમાં આવી પણ ગઇ છે.

પ્રશ્ન ૧૫ મું — શિષ્ય-કોઇ એમ કહે કે-જીવને અજ્ઞાન કે મિથ્યાત્વ કહેવામાં આવે છે. તેનું કારણ એ છે કે-જ્ઞાનને કર્મનું આવરણ થાય છે. તેનું નામ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ તેજ અજ્ઞાન અને મિથ્યાત્વ કહેવાય છે, અજ્ઞાન અને મિથ્યાત્વ કાંઈ બીજી વસ્તુ નથી. આ ઉપરથી અભવીને એકલું મિથ્યાત્વ અને અજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. તે જ્ઞાન અને સમકિતને, જ્ઞાનાવરણીય અને મોહનીય કર્મના આવરણથી મીથ્યાત્વ અને અજ્ઞાન કહેવાણું. પણ સત્તામાં પાંચે જ્ઞાન અગ્ન સમકિત પણ સત્તામાં છે, જો એકલું મીથ્યાત્વ અને અજ્ઞાન છે, અને સમકિત પણ સત્તામાં છે, જો એકલું મીથ્યાત્વ અને અજ્ઞાન જાંદું હોત તે જ્ઞાનવરણીય દર્શનાવરણીયની પેઠે મીથ્યાત્વાવરણીય અજ્ઞાનાવરણીય કર્મ જીદું હાત; તે તો કોઇ ઠેકાણે જોવામાં આવતું નથી. માટે આવરણ એજ અજ્ઞાન, અને જેના ઉપર આવરણ થયું તે સત્તામાં છે એમ કોઈ કહે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—હે ભાઇ ! આ પ્રકારના પ્રશ્નનેા ખુલાસે। હુમણાજ અપાઇ ગયેા છે. શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના બારમા શતકમાં કર્મને રૂપી કહેલ છે, અને અજ્ઞાનને અરૂપી કહેલ છે. મિથ્યા દષ્ટિ અને સમક્તિ દષ્ટિ બન્ને અરૂપી છે અને માહનીય કર્મને રૂપી કહેલ છે. જ્ઞાના અને અજ્ઞાન અરૂપી છે અને તેને આવરણ કરનાર કર્મ કે જે જ્ઞાનાવરણીય (પાંચ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાનને આવરણ કરનાર) તે રૂપી છે. એટલે અજ્ઞાન અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બન્ને જીદાં છે એમ શ્રી ભગવતીજી સૂત્ર તથા પન્નવણાજી સૂત્ર વગેરે સૂત્રોથી નિર્ણય થાય છે.

સમક્તિને માહનીય કમ<sup>°</sup>નું આવરણ થવાથી મિથ્યાત્વ અને મતિ શ્રુતાદિ પાંચ જ્ઞાનને આવરણ થવાથી અજ્ઞાન વગેરે કરેલા પ્રશ્ન ઉપર પૂરતું ધ્યાન રાખજો.

ઉપરાકત કહ્યા પ્રમાણે સમક્તિને માહનીય કર્મનું આવરણ થયું તે મિથ્યાત્વ. તેા મિથ્યાત્વને કાેનું આવરણ લાગ્યું ? કે દર્શન માહનીયની ત્રણ પ્રકૃતિ કહી છે તેમાં પહેલીજ મિથ્યાત્વ માહનીય કહી ને પછી સમક્તિ માહનીયને મિશ્ર માહનીય કહી. ત્રણેને માહનીય કર્મનું આવરણ ઠરશે તેા પ્રશ્નકારના વિચારોને ધક્કો લાગશે. કારણકે-પ્રક્ષકારે તેા માહનીયનેા અને મિથ્યાત્વના એકજ અર્થ કર્યો છે. અને સૂત્ર તા ત્રણેને માહનીયનું આવરણ કહે છે, માટે ત્રણે વસ્તુ જુદી છે; તેમાં વળી અભવીને એ વસ્તુની નાસ્તિ કહી છે, તાે મિથ્યાત્વને પણુ માહનીયનું આવરણ છે અને જુદું પણ છે. સમક્તિને ને તેને કાંઇ પણ સંબંધ નથી, ત્રણે પ્રકૃત્તિ જુદીજ છે.

પ્રશ્ન ૧૬ સું—ત્યારે કાેઇ એમ કહે કે--અભવીને સમક્તિ તા નથી. તે વાત કબુલ છે. પણ સત્તામાં પાંચે જ્ઞાન તાે છે તેને આવરણ થવાથી અજ્ઞાન કહ્યાં છે, અજ્ઞાન બીજી વસ્તુ નથી. કારણકે-અજ્ઞાનાવરણીય કર્મ જીદું કહ્યું નથી.

ઉત્તર—જ્યારે અભવીને સમક્તિ નથી, એમ જો નિશ્ચય થતું હોય તો પછી જ્ઞાન હોયજ કયાંથી ? '' ના दंसणीस नाणं '' એ શ્રી ઉત્તરાધ્યયનજી સૂત્રનું વાક્ય છે કે–સમક્તિ વિના જ્ઞાન હોયજ નહિ. વળી શ્રી ભગવતીજી સૂત્રનું વાક્ય છે કે–સમક્તિ વિના જ્ઞાન હાયજ નહિ. વળી શ્રી ભગવતીજી સૂત્ર તથા શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રમાં સાકાર ઉપયોગને જ્ઞાન ઉપયોગ કહ્યો છે, અને જ્ઞાન ઉપયોગમાં પાંચ જ્ઞાન અને ત્રણ અજ્ઞાન મળી–આઠેને જ્ઞાનના ઉપયોગમાં ગણ્યાં છે. તો જ્ઞાનાવરણીય કર્મ તે આઠેને આવરણ કરે છે, ને તે આઠે આત્માના ગુણ છે, આઠે અરૂપી છે, અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ તે તે રૂપી છે. માટે આવરણ તો આઠે જ્ઞાનનું પણ પાંચ જ્ઞાનનું આવરણ કહેવાથી મતિ શ્રુત અને અવધિ જ્ઞાનના પેટામાં મતિશ્રુત અને વિભંગના સમાવેશ થઈ જાય છે. એટલે આવરણના સંબંધે પાંચ જ્ઞાનમાં ત્રણ અજ્ઞાનના સમાવેશ થઇ જાય છે. એટલે આવરણ છે. આગાનારણીય અજ્ઞાન એ આઠે ને જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું જ આવરણ છે. અજ્ઞાનાવરણીય કર્મ જીદું છેજ નહિ તે৷ સ્ત્રવકાર લાવે કયાંથી ? જ્ઞાનાવરણીયની અપેક્ષાએ આઠેને સાકારાપથાગે જ્ઞાન કહ્યાં છે. અને–

જીવના ભેદમાં તથા પર્યાયાદિકમાં જ્ઞાન અજ્ઞાનને જીદાં પાડ્યાં છે. શ્રી ઠાણાંગજી તથા શ્રી જીવાભિગમજીમાં સમુચ્ચય જીવમાં પાંચ જ્ઞાન અને ત્રણ અજ્ઞાન મળી આઠ ખાલ જીદા કહ્યા છે. અને શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં આઠેના પર્યાય પણ જીદા કહ્યા છે. એ ઉપરથી જ્ઞાન અને અજ્ઞાન જીદાં ઠરે છે. જેમ સમક્તિને મિથ્યાત્વ જીદું છે તેમ જ્ઞાન અને અજ્ઞાન પણ જીદાંજ છે.

પ્રશ્ન ૧૭ મું—શિષ્ય-કોઇ એમ કહે કે-પાંચે જ્ઞાનને તે નામના જ્ઞાનાવરણીય કર્મતું આવરણ થવાથી તે નામનું આવરણ કહેવાણું તેમ અજ્ઞાનાવરણીય કર્મ કેમ ન કહેવાણું ? માટે અજ્ઞાનાવરણીય કર્મ નથી પણ જ્ઞાનને આવરણ થવાથી તે નામનું અજ્ઞાન કહેવાય છે, એટલે જ્ઞાનનું આવરણ તેજ અજ્ઞાન છે. અજ્ઞાન કાંઈ બીજી વસ્તુ નથી તેમ અજ્ઞાનાવરણીય કર્મ પણ કહ્યું નથી. આમ ક્રોઇ કહે તેનું શું સમજવું ?

ઉત્તર—ઉપરાક્ત બાેલતાં પ્રત્યે તેના જવાબમાં એટલુંજ બસ છે કે જ્ઞાન પાંચ છે અને અજ્ઞાન ત્રણ છે, તાે તમારા કહેવા પ્રમાણે મતિ જ્ઞાનના આવરણથી મતિ અજ્ઞાન કહેવાણું હાેય, શ્રુત જ્ઞાનાવરણીયથી શ્રુત અજ્ઞાન, અને અવધિ જ્ઞાનાવરણીયથી વિભંગ જ્ઞાન કહેવાણું હાેય તાે–મનઃપર્યંવ જ્ઞાનાવરણીય તથા કેવળ જ્ઞાનાવરણીયના આવરણથી શું કહેવું ? મનઃપર્યંવ અજ્ઞાન અને કેવળ અજ્ઞાન કાેઇ સૂત્રમાં જાેવામાં આવતાં નથી. આ ઉપરથી અજ્ઞાને સત્તામાં મનઃપર્યંવ જ્ઞાન અને કેવળ જ્ઞાન ચાેકસ નથી એમ સૌ કોઇને કળુલ કરવું પડશે.

જો આવરણ અને અજ્ઞાન જુદાં હોય તો પાંચ જ્ઞાનમાંનું એકે જ્ઞાન અભવીને સત્તામાં નથી, માત્ર ત્રણ અજ્ઞાનજ છે. તેમાં મતિ શ્રુત અજ્ઞાન અનાદિ અપર્યવસિત છે તેમજ મિથ્યાત્વ માહનીય પણ અનાદિ અનંત છે. અભવીને જેમ તેજસ કાર્મણ શરીરના અનાદિ અનંત બંધ રહ્યો છે, તેમજ મતિ શ્રુત અજ્ઞાન અને મિથ્યાત્વ માહનીયના અનાદિ અનંત બંધ કહ્યો છે. અને વિભંગ જ્ઞાનના ક્ષમાપશમ થયે કોઇ વખત હાય અને ન પણ હાય. તેની સ્થિતિ તો ઉત્કૃષ્ટી ૩૩ સાગરની કહી છે. પણ ત્રણે અજ્ઞાન અને મિથ્યાત્વના પર્યંવ અભવીને સત્તામાં સદાકાળ હાય. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રના પર્યંવ હાયજ નહિ. એમ સ્ત્રથી સિદ્ધ થાય છે. 206

પ્રશ્ન ૧૮ સું — કાેઇ કહે કે - અભવીને શ્રીસમવાયાંગજી સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે સમક્તિ માહનીય અને મિશ્ર માહનીય સત્તામાં નથી, તેથી તેને સમક્તિ અને કેવળ જ્ઞાન સત્તામાં છે એમ સિદ્ધ થાય છે. કારણકે સમક્તિની પ્રાપ્તિને માટે દર્શન માહનીયની પ્રકૃતિના ક્ષચોપશમ તથા ક્ષય થવાથી સમક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે એટલે દર્શન માહનીયના નાશ થયે જો સમક્તિ માનીએ તાે અભવીને દર્શન માહનીયની બે પ્રકૃતિ સમક્તિ માહનીય અને મિશ્ર માહનીય મૂળમાંજ નથી એજ તેના નાશ. માટે અભવીને સત્તામાં સમશ્તિ છે. અને સમક્તિ છે તાે કેવળજ્ઞાન પણ છે. જો બે વસ્તુ સત્તામાં છે તાે તેના આત્મા પણ સમક્તિ સહિત કેવળ સ્વરૂપી છે, માટે તે સિદ્ધ સમાન છે.

ઉત્તર—પ્રશ્નકારે ખુદ્ધિની ઘટના તો ભારે કરી છે. આ વિષેનો કેટલાક ખુલાસા પ્રથમ અપાઇ ગયા છે, તાપણ ભવ્ય જીવાને સમજવાને માટે એટલુંજ કહેવું ખસ છે કે–અભવીના સંબંધમાં કાઇ બે પ્રકૃતિના ક્ષય માનતું હાય અને સમક્તિની સિદ્ધતા પણ તેજ કારણથી માનતું હાય તા પછી અભવીને મિથ્યાત્વ હાવુંજ ન જોઇએ. કારણકે સમક્તિ માહનીયના ગને મિશ્ર માહનીયના નાશ થવાવાળાને પ્રથમ મિથ્યાત્વ માહનીયના નાશ થાય છે. મિથ્યાત્વ માહનીય સાબેત રહે અને સમક્તિ માહનીયના નાશ થાય છે. મિથ્યાત્વ માહનીય સાબેત રહે અને સમક્તિ માહનીયને મિશ્ર માહનીયના નાશ થાય એવું ત્રણ કાળમાં કોઇ પણ જીવને બને નહિ. સમક્તિની પ્રાપ્તિવાળાને અનંતાનુઅંધીની ચાકડી અને મિથ્યાત્વ માહનીયના પ્રથમ ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયાપશમ અવશ્ય થાય. તે સંબંધે વિશેષ સમજીતી મેળવવી હાય તા જુઓ પૂર્વાર્દ્ધ ભાગ પહેલાનું પ્રશ્ન આઠમું જોઇ નિર્ણય કરવા.

સમવાયાંગ સૂત્ર તેા ખુલા શખ્દમાં અભવીનું ચાેકખું નામ પાડીને સમકિત માેહનીય અને મિશ્ર માેહનીય વરજીને મિથ્યાત્વ માેહનીય સહિત છબ્થીશ પ્રકૃતિ સત્તામાં કહે છે. એટલે માેહનીયના આવરહવાળી પણ બે પ્રકૃતિ સત્તામાં નછી તેા પછી સમકિત કે જ્ઞાન સત્તામાં હાેયજ કયાંથી ? સૂત્રમાં કાેઈ ઠેકાણે અભવીને સમકિત કે જ્ઞાનની વ્યાખ્યા સત્તામાં આવતી નથી તેનું શું કારણ ? અને જ્યાં જ્યાં અભવીની વ્યાખ્યા આવે છે ત્યાં તા મિથ્યાત્વ અને અજ્ઞાન સિવાય સત્તામાં કે તેની પર્યાયમાં બીજી વાત આવતીજ નથી. તેમજ સૂત્ર આખ્યાત ધર્મની સાળ કળા માંહેલી એક પણ કળા જ્યારે અભવીને સત્તામાં નથી તાે પછી સમકિત કે કેવળની આશા હોયજ શેની ?

For Private & Personal Use Only

પ્રશ્ન ૧૯ મું—શિષ્ય–ભવી અને અભવીના જ્ઞાન અને અજ્ઞાન વિષે પુદ્ધા શબ્દોમાં જે જે સૂત્રમાં જણાવ્યું હાેય તે અમાે સમજી શકીએ તેવી રીતે ટુંકામાં જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળાે–શ્રીનંદીજી સૂત્રમાં ભવ્ય સિદ્ધિયાનું શ્રુત જ્ઞાન, આદિ અંત સહિત કહ્યું છે તે કૃષ્ણપક્ષીમાંથી શુકલપક્ષી થઇ મિથ્યાત્વમાંથી સમકિત પામી છેવટ અર્હ પુદ્ગલમાં માક્ષ જાય. માટે આદિ છે ને અંત પણ છે. અને અભવ્ય સિદ્ધિયાનું શ્રુત અજ્ઞાન અનાદિ અન'ત કહ્યું છે. એટલે અભવીના શ્રુતની આદિ અ'ત નથી.

પ્રશ્ન ૨૦ મું—ભવી તથા અભવીનું શ્રુત તેા આદિ રહિત કહ્યું છે, તાે ભન્નેનું અજ્ઞાન અનાદિ ઠરે તાે ભવીને સત્તામાં અજ્ઞાન હાેવું જોઇએ તેનું કેમ ?

ઉત્તર—ભવીને સત્તામાં જો જ્ઞાન હાેય તાેજ કાેઇ કાળે પ્રગટ થાય. માટે સત્તામાં તો જ્ઞાન અજ્ઞાન અજ્ઞે હાેય. તેમ અભવીને સંભવ નથી. કારણકે અભવીનું શ્રુત અનાદિ અનંત છે એટલે તેને અજ્ઞાન આદિ અંત રહિત છે. તેમજ ભગવતીજી તથા જીવાભિગમ વગેરે સૂત્રમાંપણ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૨૧ મું—ભગવતીજીમાં ભવ્ય અભવ્યના જ્ઞાન અજ્ઞાન વિષે શું કહ્યું છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર—ભગવતીજી શતક ૮મે ઉદૃેશે રજે લહિના અધિકારે પાંચ ગ્રાન અને ત્રણુ અજ્ઞાન કહ્યા છે તેમાં ભબ્ય જીવને પાંચ ગ્રાન અને ત્રણુ અજ્ઞાનની ભજના કહી છે, અને અભવીને આડ માંહેલાં બે અજ્ઞાન (મતિ–શ્રુત) સદા કાળ નિયમા હેાય અને વિભંગ ગ્રાનની ભજના હોય.

પ્રશ્ન ૨૨ મું—જીવાભિગમ સૂત્રમાં ભવ્ય અને અભવ્ય જીવના જ્ઞાન અજ્ઞાન વિષે શી રીતે જણાવ્યું છે ?

ઉત્તર—જીવાભિગમ સૂત્ર લાલાવાળું છાપેલ પાને ૭૨૧મે–સમદેષ્ટિ ૧ મિથ્યાદેષ્ટિ ૨ સમમિથ્યાદષ્ટિ ૩ એમ જીવના ત્રણ ભેદે કહ્યા છે; તેમાં– મિથ્યાદેષ્ટિના ૩ ભાંગામાં (અણાઇએ અપજ વસીયે ૧ અણાઇએ સપજ વસીયે ૨ સાઇએ સમજ્જ વસીયે ૩ એ ૩ ભાંગામાં) અણાઇએ અપજ્જ વસીયેને ભાંગા અભબ્ય જીવના કહ્યો છે. બાકીના બે ભાંગા ભવ્ય જીવના જણાવ્યા છે.

છવાલિગમ પૃષ્ટ ૭૪૫ મે–લાલાવાળામાં–આઢ પ્રકારનાં સર્વ છવ કદ્યા છે, તેમાં પાંચ જ્ઞાનને ત્રણ અજ્ઞાન અનુક્રમે કહ્યાં છે. તેમાં અનાદિ અપર્યંવ વસિતના અર્થ છપાણા નથી પણ ભગવતીજીમાં તેજ પ્રકારના અધિકારમાં અનાદિ અપર્યંવ વસિતના અર્થ અભવ્ય આશ્રી કહેલ છે.

પ્રક્ષ ૨૩ મું—ભગવતીજીના ૩૦મા શતકમાં ભવ્ય અભવ્ય વિષે કાંઇ છે ખરૂ ?

ઉત્તર—શ્રી ભગવતીજીના ૩૦મા શતકમાં સમાસરણના અધિકારે ૪૭ બાેલની વ્યાખ્યા કહી છે તેમાં ભવી અભવી વિષે ખાસ કરીને જાણવા જેવું છે. સાંભળાઃ—

સમુચ્યાય જીવમાં બોલ ૪૭ લાભે. તે એ પ્રકારે કે-સમચેજીવના ભેદ ૧, લેશ્યા ૮, પક્ષ ર, દષ્ટિ ૩, જ્ઞાન ૬, અજ્ઞાન ૪, સંજ્ઞા ૫, વેદ ૫, કષાય ૬, જોગ ૫, ઉપયાગ ૨, સર્વ મળી ૪૭ બાલ સમયે કહ્યાં. તેમાં અલેશી ૧, શુકલપક્ષી ૨, સમદષ્ટિ ૩, સમામિથ્યાત્વ દષ્ટિ ૪, જ્ઞાન છ ૧૦, નાે સના વઉત્તા ૧૧, અવેદી ૧૨, અકષાયી ૧૩ અને અજોગી ૧૪, એ ૧૪ બાલમાં —એકલા સમદષ્ટિ તથા એકલા ભવ્ય લાભે.-આકીના બાલમાં સમદષ્ટિ હાેય ત્યાં એકલા ભવ્ય લાભે. અને સમદષ્ટિ વિનાનામાં ભવ્ય તથા અભવ્ય બેઉ લાભે.

સમદષ્ટિ ૧ અને ૬ જ્ઞાન. એ સાત બાેલમાં ભવ્ય એકલા લાભે. મિથ્યાદષ્ટિ ૧, કૃષ્ણુ પક્ષી ૨ અને અજ્ઞાન ૪–૬. એ ૬ બાેલમાં ભવ્ય તથા અભવ્ય બેઉ લાભે. અન્ય પ્રમાણે ભગવતીજીમાં કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૨૪ મું—પન્નવણાજી ભવ્ય અભવ્ય વિષે શું કહ્યું છે ?

ઉત્તર—શ્રીપ**લવણા સ્**ત્રના પદ ૧૮ મા કાયસ્થિતિ પદમાં કહ્યું છે કે-લવ્ય સિદ્ધિયાની કાયસ્થિતિ અણાઇએ સપજ્જ વસિયે કહી છે. એટલે લવ્ય સિદ્ધિ યા જીવની આદિ નથી પણ અંત છે. તે માેક્ષ પ્રાપ્ત લવ્ય જીવ આશ્રી સમયે બાેલમાં કહેલ છે. માેક્ષ જાય એટલે લવ્યપણું મ**ટી** જાય, નાેલવ્ય નેાગ્સલવ્યના લાંગામાં લળે–અને ગ્રસલ્ય સિદ્ધિયાની કાય– સ્થિતિ અણાઇએ અપજ્જ વસીયે. એટલે અલવ્યની કાયસ્થિતિ અનાદિ અનંત છે. આદિ અંકે રહિત છે.

પ્રશ્ન ૨૫ મું—ભવ્ય અભવ્યમાં ગુણુઠાણાં કેટલાં લાભે ? ઉત્તર—માટા બાસઠીયામાં કહ્યું છે કે-ભવ્ય સિદ્ધિયામાં જીવના ભેદ ૧૪-ગુણુઠાણા ૧૪-જોગ ૧૫-ઉપયાગ ૧૨-લેશ્યા ૬-અને અભવ્ય સિદ્ધિયામાં-જીવના ભેદ ૧૪-ગુણુઠાણું ૧ પહેલું-જોગ ૧૩ (આહારકને આહારકના મિશ્ર એ બે નહિ ) ઉપયાગ ૬ (૩ અજ્ઞાન ૩ દર્શાન)-લેશ્યા ૬ભવ્યમાં ચૌદે ગુણુઠાણું કહ્યાં છે, અને અભવ્યમાં એક પહેલુંજ ગુણુઠાણું કહ્યું તે અનાદિ અનંત મિથ્યાત્વને લઇને એટલે ત્રણુ કાળમાં પહેલું ગુણુઠાણું છૂટેજ નહિ.

પ્રશ્ન ૨૬ મું — ભવ્ય અભવ્યમાં ચરીમ અચરીમ વિષે કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર—પન્નવણા પદ ૩જે–ચરીમ અચરીમ વિષે અર્થકારે કહ્યું છે કે-ચરીમ તે ભવ્ય જીત–ને અચરીમ તે સિદ્ધના જીવ અને ચભવ્ય જીવ બન્ને લેવા. અને ત્રણ ભેદ કરીએ તો, ભવ્ય જીવ ચરીમ –અભવ્ય જીવ અચરીમ–અને સિદ્ધના જીવના ચરીમના અચરીમ. તેના અલ્પાબહુત્વ કરીએ તાે અચરીમ સર્વથી થાેડા અભવ્ય આશ્રી ૧ તેથી નોચરીમ નાઅચરીમ અનંતગુણા સિદ્ધના જીવ ૨ તેથી ચરીમ અનંતગુણા ભવ્ય જીવ આશ્રી ૩.

પ્રશ્ન ૨૭ મું—ચરિમ અચરીમને અર્થ શું ?

ઉત્તર—ચરીમ એટલે જેનો છેડેા આવે તે, અને અચરીમ એટલે જેના છેડાે ન આવે તે. એટલે ભવ્ય જીવને ચરીમ કહ્યા તે મુકિત ગયા અટલે તેના છેડાે આવી ગયા, ભવ્યપણું મટી ગયું. અને અભવ્યના છેડાે નથી માટે અચરિમ, અને સિદ્ધમાં નથી ભવ્યપણું કે નથી અભવ્યપણું માટે નાચરીમના અચરીમ કહ્યા છે. અને અભવ્યના છેડાે નથી તેમ સિદ્ધના પણ છેડાે નથી માટે બન્નેને અચરીમ પણુ કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૨૮ મું — કેઇ કહે કે-ભબ્ય, અભબ્ય અને સિદ્ધમાં તફાવત તો હેાય પણ તમામ જીવની શકિત અનંતી છે-સિદ્ધ અને સંસારી તમામ જીવ અનંત શકિતના ઘણી છે. માટે તમામ જીવ પાસે અનંતી શકિત છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એ તો એક ઓધિક વાકય છે-કોઇ કહે કે અમારા ગામમાં બધા ઋદ્વિપાત્ર છે તો શું તે ગામમાં દાસ્દ્રિ! નહિજ હેસ્ય ? શાસ્ત્રમાં દ્વારકાને સાેનાને ગઢ ને રત્નના કાંગરાએ વખાણી લક્ષ્મીએ બરપૂર કહી છે તાે ત્યાં શું ભિખારી –માગણ નહિ હોય ? દ્વારકા ને દેવલાક ભુયા કહી પણ દેવલાક તાે નહિ, એ વાત સત્ય છે. શાસ્ત્રમાં ઘણા અપેક્ષાવાચી શબ્દો રહેલા છે. એમ લાેક ભાષાએ સર્વ જીવ સર્વ આત્મા સરખા છે અને સર્વની પાસે અનંતી શકિત છે. તે કોઇ અપેક્ષાવાચી વાકય છે. કોઇ એમ કહે કે–હું શહેનશાહ છુ.ં હું મનુષ્ય છું અને તે પણ મનુષ્ય છે. એમ મનુષ્યની અપેક્ષાએ સરખા કહી શકાય તે એક નહિ પણ તમામ મતુષ્ય સરખા કહી શકાય. તેથી સર્વ મતુષ્ય શહેનશાહ ળની જાય ખરા ? શહેનશાહ અને બીજાં મનુષ્યેાની પુષ્ટયરૂપ ઋહિમાં અનંતા તફાવત છે. કયાં ચક્રવર્તિની ઋદ્ધિ ને શકિત, ને કયાં, એક ઠીબડું લઈને માગી ખાનારની ઋદ્ધિ અને શકિત.

સિદ્ધ અને નિગેાદના જીવ સરખા છે અને બન્નેની અન'તી શકિત પણ સરખી છે. તેા તે નિગેાદનાં દુઃખ શા માટે સહુન કરે છે ?

પ્રક્ષ ૨૯ મું—ત્યારે કોઇ એમ કહે કે–નિગાેદના જીવની અનંત શકિત તાે છે પણ કર્મે કરીને આવરેલી છે તેથી તેની શકિત દબાઇ ગઇ છે. કહ્યું છે કે—

> કર્મ સંગ જીવ મુંઢ હૈ, પાવે નાના રૂપ; કર્મ રૂપ મળ કે શુધ્ધે, ચૈતન સિદ્ધ સ્વરૂપ. ૧

તે જ્યારે પ્રકાશમાં આવશે ત્યારે તે જીવ પણ સિદ્ધની શકિતને પ્રાપ્ત થશે. તેમ સર્વ જીવને માટે સત્તામાં શક્તિ અનંતી છે અને તે પ્રગટ થયે પ્રકાશમાં આવશે ત્યારે તે પણ સિદ્ધ સમાન થશે. માટે સર્વ જીવ સત્તાએ સરખા છે.

ઉત્તર—આ શબ્દ બધા લબ્ય જીવને માટે છે. અને તમામ ઉપદેશ પણ ભબ્ય જીવને લઇનેજ છે. લબ્ય જીવન માટે સિદ્ધની શક્તિના તમામ બાલ લાગુ થવા સંભવ છે. અને દરેક શાસ્ત્રકારા પણ આત્માને પરમાત્માની ઉપમા આપે છે-સિદ્ધ સમાન ગણે છે તે ભબ્ય જીવની પાસે સિદ્ધ પદ પ્રાપ્ત કરવાની શક્તિ સત્તાએ રહેલી છે તેને લઇનેજ સિદ્ધ અને આત્માની સરખામણી થાય છે. એક દિગ બર મતના ગ્રંથ હસ્ત લિખિત છે તેમાં સરખામણી થાય છે. એક દિગ બર મતના ગ્રંથ હસ્ત લિખિત છે તેમાં સરખામણી થાય છે. એક દિગ બર મતના ગ્રંથ હસ્ત લિખિત છે તેમાં સરખામણી થાય છે. એક દિગ બર મતના ગ્રંથ હસ્ત લિખિત છે તેમાં સરખામણી થાય છે. સ્ટ્રા વગેરે ઘણી બાબતો કિમતી લખેલા છે. તેમાં લગ્ય જીવને ઉદ્દેશીનેજ સિદ્ધની શક્તિના તમામ ગુણા લખ્યા છે તેની વાનકી રૂપે થાડું લખાણ નીચે આપવામાં આવે છે. સાંભળાે—

#### છપય છંદ.

જિન ધર્મ વિનુ જીવ, તાેહિ શિવ પંચ ન સૂઝે; જિન ધર્મ વિનુ જીવ, આપ પર કૌં નહિ બુઝે; જૈન ધર્મ વિનુ જીવ, મર્મ નિજ કાે નહિ પાવે; જૈન ધર્મ વિનુ જીવ, કર્મ ગતિ દિષ્ટ ન આવે; જૈન ધર્મ વિનુ જીવ તાેહિ, કેવલ પદ કિતહું નહીં; અજ હાૈ સંભાલિ ચિર કાલ, હુ અચિદાનંદ ચેતા કહી. ૧

For Private & Personal Use Only

જૈન ધર્મકા જીવ, આપ પરકા સખ જાનૈ; જૈન ધર્મકો જીવ, બંધ અરૂ મોક્ષ પ્રછાને; જૈન ધર્મકો જીવ, હોય નિહ ચૈ બૈરાગી; જૈન ધર્મકો જીવ, સ્યાદ વાદી પરત્યાગી; જૈન ધર્મકો જીવ જગ, અજરામર પદવી લહે; ભૈયા અનંતસુખ ભાેગવૈ, સુઆગારિજ ઇહિ વિધિ કહે.

જો અસિંહ ત સાે જીવ, જીવ સખ સિદ્ધ ભાણી જૈ ; આચારિજ કુનિ જીવ, જીવ ઉવઝાય ગુણી જૈ ; સાધુ પુરૂષ સખ જીવ, જીવ ચેતન પદ રાજે ; સાે તેરૈ ઘટ નિકટ, દેખી નિજ શુદ્ધ બિરાજે ; સખ જીવ દરઅનૈં એકસે, કેવળ ગ્યાંન સરૂપમય ; તસ્સ ધ્યાન કરહુ હાે ભગ્ય જન, જ્યોં પાવહુ પદવી અખય. ૩.

ર

8.

### સવૈયા.

એક જીવ દ્રવ્યમેં અનંત ગ્રુન વિદ્યમાન, એક એક ગ્રુનમેં અનંત શક્તિ દેખી યૈ; આંનકોં નિહારીયે તેા પારયાકો કયાંહી નાંહી, લાેક આ અલાેક સર્ણે યાહિમેં વિસેખીયૈ, દર્શાનકો ઔર જ્યોં વિલાેકીયે તાે વહ જાેર, છહાેં દ્રવ્ય ભિન્ન ભિન્ન વિદ્યમાન પેખીયૈ, ચારિતસૌં થિરતા અનંત કાલ થિર રૂપ, અસેહી અનંત ગ્રુન ભૈયા સર્ણે લેખીયૈ.

#### છપૈંય.

રાગ દેષ અરૂ માેહ, નાંહિ નિજમાંહિ નિરખત; દર્શન ગ્યાન ચારિત, સુધ આતમ રસ ચખત; પર દર્વંસૌં ભિન્ન ચિન્હ ચેતન પદ મંડિત; વેદન સિદ્ધ સમાન, સુદ્ધ નિજ રૂપ અખંડિત; સુખ અનંદ જિહિ પદ વસત, સાે નિસચૈ સમ્યક મહત; ભૈયા વિચ્છન ભવિક જન, શ્રીજિનંદ ઇહિં વિધિ કહત. પ.

આ પ્રકારે તમામ શાસ્ત્રમાં સિદ્ધ અને જીવ સંખંધીના મુકાબલામાં આગેવાનપણું ભવ્ય જીવનુંજ કહ્યું છે. પ્રશ્ન ૩૦ મું—સર્વ જીવના સમચે મુકાબલામાં અભવી ગણાય કે કેમ ?

ઉત્તર—સમચે જીવની પૃચ્છામાં ઘણે ભાગે અહુળતાએ ભવી જીવ– નીજ વ્યાખ્યાનેા સંભવ છે અને અભવીની વ્યાખ્યા ગૌણતામાં જોવામાં આવે છે. વિચારા કે સર્વ જીવની શકિત અને સત્તા સરખી માનીએ તાે અભવીને પણ મેાક્ષ હાેવા જોઇએ. તેમ તાે કેાઇ સૂત્રમાં જણાવ્યું નથી કે અભવીને મેાક્ષ હાેય. તાે પછી અભવીને મૂળ સત્તામાં મહત્વ તફાવત છે કે તેને ત્રણ કાળમાં માેક્ષ નથી, તેને સિદ્ધની શકિતના પંકિતમાં કેવી રીતે મૂકી શકાય ?

પ્રશ્ન ૩૧ સું—શિષ્ય–અભવીને માેક્ષ નથી એમ તાે સૌ કખુલ કરે છે. પણ સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે ભવ્ય જીવને તાે માેક્ષ હાેય, તાે પછી સર્વ ભવ્ય જીવને સિદ્ધ સમાન ગણવાને માટે શું સમબવું ?

ઉત્તર—મોક્ષના અધિકારી ભબ્ય જીવજ છે, ભબ્ય જીવનેજ માક્ષની પ્રાપ્તિ છે અને સિદ્ધ સમાન ભબ્ય જીવજ ગણાય છે. પણ શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં–જયંતીબાઇએ પૂછેલા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં સર્વ ભબ્ય જીવ માેક્ષ જાશે પણ ભબ્યને વિરહ નહિ પડે, ભગવંતને આમ કહેવાનું કારણ એમ જણાય છે કે–શ્રી સમવાયંગજી સૂત્રમાં કહેલા ત્રણ ભેદમાંના **અલ્યેમયાળં** ભબ્યનેજ માેક્ષની પ્રાપ્તિની શક્તિ અને સત્તા કહી છે. અભબ્ય અને સંસારસ્થ ભબ્ય જીવને આત્મ પ્રદેશે શક્તિ કે સત્તા છેજ નહિ. માેક્ષ પ્રાપ્ત થવાની ઝદ્ધિ તેની પાસે છેજ નહિ તે પછી સિદ્ધની સાથે સરખામણી કરવી શા કામની ?

હવે જ્યારે આપણે એમ માનીએ કે-જીવ માત્ર કર્મને સંગેજ મૂઢ બની અનેક પ્રકારનાં ભવ બ્રમણ કરે છે-પણ તેજ જીવ જ્યારે કર્મ રૂપ મળથી છુટા થાશે-કર્મરૂપ મળની શુદ્ધિને પામશે ત્યારે તે ચૈતન્ય સિદ્ધ સ્વરૂપી છે. આ વાક્ય સૌ કે.ઇને માન્ય છે, કર્મ મળથી શુદ્ધ થયેલા-કર્મથી દૂર થયેલા તેજ સિદ્ધ સ્વરૂપી કહેવાય, આ વાક્ય મેાક્ષ પ્રાપ્ત ભવ્ય જીવનેજ લાગુ છે. પણ ગાઢ કર્મે કરી લેપાયેલાને ત્રણ કાળમાં કર્મનાં દળ ત્રુટવાનાં નથી-જેની પાસે સત્તાએ પણ માક્ષનાં સાધના નથી ત્રણ કાળમાં સુકિત પાપ્ત કરવાની શકિત કે સત્તા નથી એવા જીવોને જ્યારે સિદ્ધ સ્વરૂપી કહેવા અને અન્ય મતિયાનાં વાક્યો પર લક્ષ ખેચી સૂત્ર વચનને બાધક આવે એવી ભાષાઓ બાલવી તે સિદ્ધાંતિકાનું કામ નથી.

પ્રક્ષ ૩૨ મું.—કોઇ એમ કહે કે–સિદ્ધ સ્વરૂપી આત્મા છે એ તેા જૈનીઓનું વાકય છે તે અન્ય મતિઓને લગતું વાંકય કેમ કહેવાય? ઉત્તર—જૈનીએા સિદ્ધ સ્વરૂપી આત્માને માને છે તે કેવા પ્રકારના આત્માને ઉદેશીને માનતા હ**શે** તે સ્વરૂપ જાણ્યા વિના લાક પ્રવાહનાં વાકયોને અનુસારે ખાલતા સાંભળીએ છીએ.

પ્રક્ષ પંથીઓ તમામ જીવને પ્રક્ષ રૂપ માને, વિષ્ણુ પંથીઓ તમામ જીવમાં વિષ્ણુની સત્તા માને, ખુદા પંથી તમામ ખુદાની પેદાશ માને, અને ઇશુ પંથી તમામ ઈશુના ઝુંપડાં માને, કોઈ કહે ભગવાન કરે તે ખરૂં, ઇશ્વરને એમજ ગમતું હશે, એ બધી ઇશ્વરની માયા છે, બધામાં ઇશ્વરના અંશ છે, તમામ જીવમાં ઇશ્વરની સતા છે, ઇશ્વર વિના એક પાંદડું ચાલતું નથી, ઇશ્વર, ઇશ્વરની મરજી પ્રમાણે ગમે તેમ કરે, એ બધી ઇશ્વરની માયા છે, એ બધી હસ્નિી લીલા છે, ખુદા પલકમેં ચ્હાય તેમ કરે. એવા લોક પ્રવાહનાં ઘણું વાકયોમાં જૈનીઓ પણ તણાતા જોવામાં આવે છે. અને એથી વિરુદ્ધ વાકયોના અવાજ કાઇના કર્ણપુટ પર પડે ત્યારે નવાઇ જેવા પણ ભાસે છે અને તેવાં વાકયો સાંભળવાને કેટલાક અરૂચી પણ ધરાવે એ બધી સૂત્ર વચનની શ્રદ્ધાની ખામી છે.

ગમે તેમ હેા, આ લેખકને કેષ્ઠ સાથે સંબંધ નથી. પોતપોતાના મતને અનુસારે પોતાની માન્યતા મુજબ ગમે તેમ બાેલે; લોૈકિક વાકય બંધ પાડયા પડે નહિ–અટકાવ્યા અટકે નહિ. માટે રૌદ્ધાંતિકોને સૂત્રના બ્રદ્ધાળુને તાે સૂત્રનાજ આધાર છે અને સૂત્ર વચન કહે તેજ સત્ય છે.

પ્રશ્ન ૬૩ મું—શ્રદ્ધાળુ–ભવ્ય, અભવ્ય, અને સિદ્ધ ભગવંતના સંબંધમાં ઘણા દાખલા દલીલાે અને ન્યાય યુક્તિથી જે આપે જણાવ્યું તેમાં મારી ઘણી શંકાએાનું સમાધાન થઇ ગયું છે તાેપણ આ સંબંધમાં કાંઇ પણ વિશેષ જણાવવા જેવું હાેય તાે જણાવશાે ?

ઉત્તર— હે ભાઈ ! કેટલીક એવી બાબતો હોય છે કે–તે પ્રક્ષ ઉપરથીજ વિચારા ઉદ્ભવે છે. જયારે કાંઇ પણ જાણવાની ઇચ્છાએ છેવટનું પ્રશ્ન કર્યું તેા તે નિરર્થંક ન જવા દેવાને માટે કાંઇ પણ યોગ્ય ઉત્તર દેવા જોઇએ તાે જે આ ચાલતાે વિષય ભબ્ય, અભબ્ય અને સિદ્ધની ઋદ્ધિના સંબંધના છે તે સંબંધે જાણવા યાગ્ય જે ન્યાય છે તે જણાવું છું. એક ચિત્તે સાંભળા.

સમયે સંસારમાં જીવની રાશી રૂપ, સમયે પત્થરની ખાણ. તેના એ બે ભેદ, ભવ્ય જીવ અને અભવ્ય જીવ રૂપ, શુદ્ધ પત્થર અને કેાલ– સાના પત્થરની ખાણ કેાલસા રૂપ તાે અભવ્ય જીવ, અને શુદ્ધ પત્થર રૂપ २८७

ભબ્ય જીવ કેાલસાની ખાણુમાં રત્ન પાકે નહિ તેમ અભબ્ય જીવમાં સમકિત કે કેવળ રૂપ રત્ન નથી. શુદ્ધ પત્થરની ખાણુના બે ભેક છે, કાંઇ ખાણુમાં રત્ન પાકે, કાંઇ ખાણુમાં રત્ન ન હાેય. જે ખાણુમાં રત્ન પાકે તે રૂપ તાે ભબ્ય સિદ્ધિ યા માક્ષ પ્રાપ્ત યાગ્ય રત્નવાળી પત્થરની ખાણુ અને સંસારસ્થ ભબ્ય જીવ રૂપ (રત્ન વિનાની ) શુદ્ધ પત્થરની ખાણુ. સમક્તિ અને કેવળ જ્ઞાન રૂપ રત્ન, શુદ્ધ પત્થરની ખાણુ રૂપ માક્ષ પ્રાપ્ત યાગ્ય ભબ્ય જીવમાં સત્તાએ રહેલ છે, તે સ્ત્ન સહિત પત્થર અનાદિની ખાણુથી બુદા પડયે કારીગરના યાગે મેલ સહિત રત્તને સરાણે ચડાવી અનેક પ્રયાગા વડે મૂળ સત્તાએ રહેલા રત્નનું તેજ પ્રગટ કરે કે તેની કિંમત કાંઇ કરી શકેજ નહિ, અને તે રત્ન અબંજો પતિ સિવાય કાંઈ ખરીદ્ધ શકે નહિ.

તેમ ભવ્ય જીવની પાસે રહેલ સમકિત, માહનીય કર્મના આચ્છાદને **લેપે કરીને અવરાયેલ** –તેજહીڥ થયેલું સમકિત રત્ન તે ક્ષયે∖પશમ ભાવના પ્રયાગ રૂપ સરાણે ચડેલું જેમ જેમ માહનીય કર્મની પ્રકતિનું આવરથ ખસત જાય તેમ તેમ સમકિત રત્ન ઉજવળ થતું જાય એટલે સમ્યક્ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રને તપના પ્રયાગ વડે શહ્ય ક્ષાયક સમકિત, ક્ષાયક જથાખ્યાત ચારિત્રના પર્યંવો આત્મ પ્રદેશની સાથે સત્તામાં હતા તે પ્રગટ થઇ કેવળ જ્ઞાન ને કેવળ દર્શન રૂપે પ્રકાશમાં આવ્યા. તે પ્રકાશ રૂપ લક્ષ્મીને સાથે લઇ અસંખ્યાત પ્રદેશમય દ્રવ્ય આત્મા ક્ષાયક સમકિત, કેવળ જ્ઞાન, કેવળ દર્શન ત્રય રત્નનાં તેજે કરી પ્રકાશિત જીવ દ્રબ્ય રૂપ મહારત્ન, લાેકના અગ્ર ભાગે નિવાસની શિવ સુંદરીએ આ રત્નને ખરીદી પાતાના નિવાસના મહેલમાં અનંતા નાના મ્હાેટા લાેકાલાેક પ્રકાશિત રત્નાની સાથે તે પણ અલેાકનાં તળે-લાેકાંત રૂપ સરના હુકમાં-લાેકાંગ્રે **દાખલ કરી એક સ્વરૂપી બનાવી દે. આ રત્ના બધાં એકજ** સ્વરૂપી ભ**વ્ય** જીવ રૂપી એકજ ખાણના, તે જેમ જેમ ભબ્ય જીવેા-ભબ્ય જીવ રૂપી ખાણમાંથી નીકળતા જાય તેમ તેમ તે શુદ્ધ થયેલાં મહા તેજસ્વી રત્ના સિદ્ધ સ્વરૂપે મેાક્ષ પદે લાેકાગ્રે દાખલ થતાં જાય આવાં રત્ના બીજી એ પ્રકારની ખાણમાં નથી તેમજ કેાઇ કાળે નીકળવા સંભવ પણ નથી.

પ્રશ્ન ૩૪ મું—આવેા બીજો કેાઇ દાખલાે હેપ્ય તાે તે પણ જણા– વશાે કે જેથી વિશેષ સમજીતી થાય ?

ઉત્તર—બીજો ન્યાય પણ જાણવા જેવેા યાદ આવવાથી કહી સંભ-ળાવું છું તે એક ચિતે સાંભળો-અભવી રૂપ પુરૂષ, અને ભવી રૂપ સ્ત્રી પુરૂષ ત્રણુ કાળમાં પુત્ર ફળની પ્રાપ્તિ કરી શકે નહિ, તેમ અભવી ત્રણ

For Private & Personal Use Only

કાળમાં મુક્તિ રૂપ ફળ-મેાક્ષ ફળ મેળવી શકે નહિ. સ્ત્રીમાં પુત્ર ફળની પ્રાપ્તિ રહી છે તેમ ભવ્ય જીવમાં માક્ષ ફળ રહ્યું છે. વધ્યા સ્ત્રીને પુત્ર ફળની પ્રાપ્તિ થાય નહિ, તેમ સ સારસ્થ ભવ્ય જીવને માક્ષ ફળની પ્રાપ્તિ થાય નહિ. બીજી સ્ત્રીયોની જાતિમાં પુત્ર ફળની પ્રાપ્તિ રહી છે. પણ કાળ પ્રાપ્ત થયા વિનાની બાળાવયની, તથા વિધવા સી પુરૂષના સમાગમ વિનાની, તથા રાગીષ્ટ સ્ત્રી, તથા પુરૂષના સ ગે રહી છતી પુરૂષમાં બીજકની હાની તથા કોઇ પ્રકારના વિકારાદિકને લઇને પુત્ર ફળની પ્રાપ્તિ કેઇ કોઇ સીમાં હેાતી નથી, તેમજ માક્ષ ફળ પ્રાપ્ત ભવ્ય જીવોને માક્ષ ફળની પ્રાપ્તિનાં સાધનાના અભાવે, તથા ભવસ્થિતિ પરિપકવ થયા વિના માક્ષ ફળ પ્રાપ્ત થતું નથી. અને કેટલીક સ્ત્રીઓને પુરૂષના સમાગમે તશ્તજ પુત્ર ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ કેટલાક ભવ્ય જીવોને માક્ષ ફળનાં સાધના મળવાથી તરતજ માક્ષ પ્રાપ્ત થય છે. કેટલાક ભવ્ય જીવોને માક્ષ ફળનાં સાધના મળવાથી તરાજ માક્ષ પ્રાપ્ત થય છે. કેટલાક ભવ્ય જીવોને માક્ષ ફળનાં સાધના પરિપકવ થયે તથા ગંડી ભેદ થયે પણ યથાતથ્ય સાધનના અભાવે છેવટે અર્ધ પુદુગળમાં પણ સમ્યકુ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રાદિ સાધનો મેળવી માક્ષ ફળને પ્રાપ્ત કરે છે.

માજ્ઞ ફળની પ્રાપ્તિની ખાણ તે৷ મનુષ્યજ છે. મનુષ્યની ખાણમાંથીજ માક્ષ ફળ મળે છે. મનુષ્ય ભવ એજ માક્ષનું દ્વાર છે. માક્ષનાં સાધનેા મનુષ્ય ભવમાંજ મળવાનાં છે માટે મનુષ્ય ભવ પ્રાપ્ત થયે સુક્તિનાં સાધનેા મેળવવા પ્રમાદ કરવા નહિ.

પ્રશ્ન ૩૫ મું— માેક્ષની ઇચ્છા લબ્ય જીવનેજ થાય કે અલબ્યને પણ થાય ખરી ?

ઉત્તર—હ મેશાં માક્ષની ઇચ્છા કરનારા અવશ્ય ભવ્ય જીવ છે. અભવ્યને માક્ષ કળની ઇચ્છા થાયજ નહિ એ વાત ચાેકસ છે.

પ્રશ્ન ૩૬ સું— કેાઇ અભવીના સાંભળવામાં એમ આવે કે અભવીને માક્ષ નથી તો તેને ધારાકાે કેમ ન પડે–તેને ખાેટું કેમ ન લાગે ?

ઉત્તર—હું ભવ્ય દ્રઇશ કે અભવ્ય દ્રઇશ ? એવેા ઇઢાપોહ ભવ્યને થાય અભવ્યને થાયજ નહિ. તો પછી તેને ધ્રાશકો શેનો ? જેને માેક્ષની ઇચ્છાજ ન હાેય તેને તે સંબંધી વિચારજ ન હાેય. જેને માેક્ષની વાત ગમતીજ ન હાેય તેને ધ્રાસકાે કે ખાેટું લાગવાપણું હાેયજ કયાંથી ?

પ્રશ્ન ૩૭ મું—હું ભવી હુઇશ કે અભવી હુઇશ એવે। વિચાર અભવીને ન થાય એવેા કાઇ શાસ્ત્રોક્ત દાખલા છે ? ઉત્તર—હા, જી, સાંભળા–બાણુવાળા છાપેલા શ્રી આચારાંગજી સૂત્રના અધ્યયન પાંચમે–ઉદ્દેશે પાંચમે–ટાંકામાં તથા ભાષામાં કહ્યું છે કે– અભવીને એવા વિચાર થાય નહિ કે હું ભવી હાેઇશ કે અભવી હાેઇશ ? એવા વિચાર અભવીને ન હાેય.

આ ઉપરથી એમ નિશ્ચય થાય છે કે ભવી અભવીને જેને વિચાર થાય તે ભવી હાેય.

ઇત્યાદિ ભવી અભવીને৷ પટંતરે৷ અનેક દાખલાથી જણાઈ આવે છે. પ્રક્ષ ૩૮ મું—શિષ્ય–અભવી નવ પૂર્વનું યા અગ્યાર અંગનું જ્ઞાન મેળવે એમ શાસ્ત્રથી નિર્ણય થાય છે. તે৷ શાસ્ત્રમાં ભવી અભવીની વ્યાખ્યા આવે ત્યાં શી રીતે કરે ? પોતે વ્યાખ્યા કેવી રીતે આપે ?

ઉત્તર—જેમ વ્યવહારથી સૂત્રજ્ઞાન મેળવે તેમ વ્યવહારથી ભવી અભવીની વ્યાખ્યા પણુ આપે પણુ નિશ્વયથી અભવીને એમ ન થાય કે હું ભવી હુઇશ કે અભવી હુઇશ ? એવા વિચાર ન થાય. કારણકે-નિશ્વયમાં મિચ્યાત્વ માહનીયની આંતરિક પ્રબળતા છે. તેથી તેનું જ્ઞાન તે અજ્ઞાનરૂપે ગણાય છે. એટલે જિનાકત વસ્તુનું સ્વરૂપ તદ્દરૂપી જાણી શકે નહિ.

પ્રશ્ન ૩૯ મું—સર્વ જીવ સરખા છે, સર્વ જીવ સિદ્ધ સમાન છે, સર્વ આત્મા જ્ઞાનવાન છે. સર્વ આત્મા ઝદ્ધિ શકિતએ સરખા છે. એમ લબ્ય અભબ્યને સિદ્ધના જીવને કાેઇ અપેક્ષાએ સરખા કહી શકાય કે કેમ ?

ઉત્તર—જૈન સૂત્ર અનેકાંત છે, જેમાં અનેક રહસ્યેા **ત્હેલાં** છે, કાેઇ અપેક્ષાએ લવ્ય અને અલવ્ય સરખા ગણાય, કાેઈ અપેક્ષાએ લવ્ય અને સિદ્ધ સરખા ગણાય, કાેઈ અપેક્ષાએ લવ્ય અલવ્ય અને સિદ્ધના જીવ પણ સરખા ગણાય છે. અને કાેઇ અપેક્ષાએ જાુઠા પણ ગણાય છે: ખરા.

પ્રશ્ન ૪૦ મું — ભવ્ય અને અભવ્યના જીવ કઈ અપેક્ષાએ સરખા ગણાય ?

ઉત્તર—અભવીને ૨૬ પ્રકૃતિ રૂપ અને સંસારસ્થ લવ્ય જીવને ૨૭ પ્રકૃતિરૂપ માેહનીય કર્મની એટલે જ્ઞાનાવરણીયાદિક આઠે કર્મની નિવડ ગાંઠને લઇને અસંખ્યાત પ્રદેશમય દ્રવ્ય આત્માની સાથે મતિ અજ્ઞાન, શ્રુત અજ્ઞાન અને વિભંગ જ્ઞાન તથા મિથ્યા દેષ્ટિના અનંતા અનંતા પર્યાયરૂપ અનંતી ઋદ્વિના બળે અનંતી શકિતવાળા આ જીવ પણ ગણાય છે.

પ્રશ્ન ૪૧ મું —ભવ્ય અને સિદ્ધના જીવ કઇ અપેક્ષાએ સરખા ગણાય ?

ઉત્તર—મેક્ષ પ્રાપ્ત થવાવાળા ભવ્ય જીવની પાસે મેક્ષ પ્રાપ્ત થવાની ઋદ્ધિ સત્તામાં રહેલી છે. સિદ્ધની પાસે જે અનંતા જ્ઞાનના પર્યવ. અનંતા દર્શનના પર્યાય અને અનંતા અગુરૂ લઘુ પર્યવા રહ્યા છે તે પર્યવા ભવ્ય જીવની પાસે પણ સત્તામાં રહ્યા છે. તે અપેક્ષાએ ભવ્ય અને સિદ્ધના જીવ સરખા ગણાય.

પક્ષ ૪૨ મું—ભવ્ય અભવ્ય અને સિદ્ધના જીવ સરખા ગણાય તે કઇ અપેક્ષાએ ?

ઉત્તર—સર્વ જીવના દ્રબ્ય આત્મા અસંખ્યાત પ્રદેશમય સરખાેજ છે. એટલે મૂળ દ્રબ્ય આત્મા ભબ્ય અભબ્યને સિદ્ધના અસંખ્યાત પ્રદેશ સરખાે છે. અને ઋદ્ધિમાં જેની પાસે જે જે ઋદ્ધિ છે તે તે ઋદ્ધિના અનંતા અનંતા પર્યાયોને લઇને દરેક જીવની અનંતી શક્તિ સત્તામાં રહી છે એ અપેક્ષાએ પણ સર્વ જીવ સરખા છે. વસ્તુ ગતે તફાવત છે. દાખલા તરીકે સાનાનું નાણું, રૂપાનું નાણું, નકલી ધાતુ, કાગળ કે ચામડાની મહારનું નાણું ઋદ્ધિએ સરખું ગણાય, પણ ઝુણુ અને પર્યાયમાં સરખું ગણાય નહિ. દરેકના ગુણ પર્યાય જૂદા હોય છે. તેમ સિદ્ધ ભવીને અભવીનું એ દર્ષાતે સમજી લેવું.

આપણે લાેક ભાષાએ યા વ્યવહાર ભાષાએ બાેલીએ કે સર્વ જીવ સિદ્ધ સમાન છે. સર્વ જીવની અન તી શકિત છે. વગેરે ભાષા બાેલીએ. પણ કેવળીની દષ્ટિએ હાેય, તે સત્ય ગણાય. કેવળી ભાષિત સત્રમાં દરેક જીવ દરેક આત્મા, દરેક આત્માની ઋદ્ધિ, દરેક આત્માની શકિત, દરેક આત્માની સાથે રહેલાં કર્મના દળ અને તેની વર્ગણામાં અનંતો અનંતો તફાવત છે. તે પ્રત્યક્ષ દાખલાથી જણાઇ આવે છે કે-દરેક જીવનાં પૂર્વધુત કર્મના પ્રભાવે દરેક જીવની આકૃતિમાં, દરેક જીવના શરીર સંઘયણ સંઠાણમાં, દરેક જીવના સુખ દુખ:માં, દરેક જીવન ઉદ્પણ, કમ્મ, બલ, વીર્ય પુરૂષાકાર પરાક્રમમાં અન તા અન તા તફાવત છે. તેથી દરેક જીવની ઋદ્ધિ અને શકિતમાં પણ અન'તી અન'તી ભિન્નતા છે, તેથીજ કેવળી ભગવ'તે દરેક જીવના અનંતા જ્ઞાનના પર્યંવો, અનંતા દર્શનના પર્યંવેષ, અનંતા આરિત્રના પર્યવેા, અનંતા ગુરૂ લઘુ પર્યવેા અનંતા અગુરૂ લઘુ પર્યવેા સૂત્રદાસ જણાવ્યા છે તે સત્ય છે. અને તેની વહેંચણ પણ શ્રી લગવતીજી તથા શ્રી પદ્મવણાજી વગેરે સૂત્રમાં અચ્છી તરેહથી કરી અતાવી છે. તે સૂત્રોના શ્રદ્ધાળુ ભગ્ય જીવેા સમ્યક દષ્ટિથી વિચાર કરશે તેા સહેલાઇથી તરતજ સમજી શકશે. સુજ્ઞેષુ કિં બહના-ઇત્યર્થ -

પ્રશ્ન ૪૩ મું—શિષ્ય–શ્રી ઠાણાંગ સૂત્રના બીજે ઠાણે બે પ્રકારને ધર્મ કહ્યો છે. એક સૂત્ર ધર્મ, અને બીજો ચારિત્ર ધર્મ. સૂત્ર ધર્મને માટે ઉત્તરાધ્યયનના નવમા અધ્યયનમાં ૧૬ કળા કહી તેમ ચારિત્ર ધર્મને માટે સૂત્રમાં કાંઇ કહ્યું છે ? હોય તાે કપા કરી જણાવશાે ?

ઉત્તર—જેમ સૂત્ર આખ્યાત ધર્મની ઉત્તરાધ્યયનમાં સાેળ કળા કહી તેમ શ્રી જ્ઞાતાજી સૂત્રના દશમા અધ્યયનમાં યતિ ધર્મ સાધુ ધર્મ એટલે આરિત્ર ધર્મ ને બીજના ચંદ્રમાથી પૂનેમના ચંદ્રમા સુધીની ચડતી કળાની પેઠે કહેલ છે. એટલે પૂનેમના ચંદ્ર સાેળે કળાએ પૂર્જુ હાેય છે. બીજના ચંદ્રની પેઠે ચારિત્રની કળા શાસ્ત્રકારે પ્રગટ થવી કહી, તે ચારિત્રના પરિણામની ધારાએ ચડતી કળાએ છેવટના ચારિત્રના ગુણતું ફળ જે માેક્ષ પ્રાપ્ત થતાં સુધીમાં સાેળે કળા પ્રગટ થવા જણાવે છે.

પ્રશ્ન ૪૪ મું — ચારિત્રની સાેળ કળાનું સ્વરૂપ શી રીતે છે તે જણાવશે৷ ? ઉત્તર—તે વિષે દિગ ંબર મતના ચંથમાં એક સવૈયાે છે. તેમાં-સાેળે કળાનું સ્વરૂપ આવી જાય છે, તે નીયે પ્રમાણે છે.

#### સવૈયા એકત્રીસા.

मिथ्यागंठ भेद भयो अंधकार नासि गयौ, सम्यक् प्रकाश लयौ ग्यांनकला भासी हैं; अनुंवत भाव धरे महावत अंगी करे, श्रेणिधारा चडि केइ प्रकृति विनासी हैं; मोहको पसारो डारि घांतिया सुकर्म टारि, लोकालोकको निहारि भयो सुख रासी हैं; सर्वहु विनास कर्म भयो महादेव पर्म, वंदौ भविताहिनित लोक अग्रवासी हैं.

મિથ્યાત્વ વિધ્વ સન ચતુર્દશીમાં કહ્યું છે કે —જ્યારે સમક્તિ સહિત ચારિત્રની કળા પ્રગટ થવાની હાેય ત્યારે પ્રથમ અનંતાનુખ'ધીની ચાેકડી સહિત મિથ્યાત્વના ગંઠી ભેદ થાય. અને જ્યારે ગંઠી ભેદ થાય ત્યારે મિથ્યાત્વ રૂપ અંધકારના નાશ થાય. જ્યારે મિથ્યાત્વ રૂપ અંધકાર ખસે ત્યારે સમકિતના પ્રકાશ અને જ્ઞાનની કળા પ્રગટે. એવા જીવને પછી જેમ જેમ ચારિત્રાવરણીયની માેહનીય કર્મની પ્રકૃતિઓ ખસતી જાય તેમ તેમ ચારિત્રના શુણ રૂપ કળાઓ ખીલતી જાય, એટલે પ્રથમ સમક્તિની પ્રાપ્તિ

q

થયા બાદ અણુવતની ભાવના થાય, પછી મહાવત અંગીકાર કરે, પછી અપ્રમત્ત થઇ શ્રેણીની ધારાએ ચઢે, જેમ જેમ ગુણ શ્રેણીએ ચડતા જાય તેમ તેમ માહનીય કર્મની પ્રકૃતિના વિનાશ થતા જાય, અને જ્યારે માહનીય કર્મની અઠ્ઠાવીશે પ્રકૃતિને ખપાવી માહ રૂપી મહા મલના ક્ષય કરે ત્યારે તેની સાથે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શાનાવરણીય અને અંતરાય એ ત્રણે કર્મની પ્રકૃતિના એટલે ચારે કર્મના–ઘન ઘાતી કર્મના નાશ કરે, ઘાતીયા કર્મના નાશ થયા કે એકજ સમયમાં કેવળ જ્યાતિ પ્રગટે. લાકાલાક પ્રકાશિત અનંત સુખની રાશીના ભુકતા થાય, અને છેવટે સર્વ કર્મના નાશ કરી પરમ પદ જે માક્ષ પદને મેળવી મહાદેવની પદ્વીને પામે અને લાકના અત્ર ભાગે નિવાસ કરે. એ પદ પ્રાપ્ત કરવાને માટે અહાે ભવ્ય જવા ! તમે પણ નિત્ય વંદન કરા અને તેવા ગુણને પ્રગટ કરી તે પદને મેળવા.

પ્રશ્ન ૪૫ સું—ચારિત્રની સાેળ કળા સૌ કોઇ સમજી શકે તેવી રીતે જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળેા–ચારિત્રની પહેલી કળા, અન'તાનુબ'ધીની ચાેકડીને। ગંઠી ભેદ કરે તે ચાેકડી ખપાવે. આ ચાેકડી ચારિત્રને આવરણ કરનારી અને સમકિતને અટકાવનારી હોવાથી તેના નાશ થયે પહેલી કળા પ્રગટી.

કળા ૨ જી—બીજી કળાએ મિથ્યાત્વ ટાળે-અજ્ઞાન રૂપી અ'ધકારને⊧ નાશ કરે.

કળા ૩ જી—સમકિતના પ્રકાશ કરે બીજના ચંદ્રની પેઠે ત્રીજી કળા પ્રગટે.

કળા ૪ થી—ચાથી કળાએ, આત્મિક જ્ઞાન પ્રગટે. કળા ૫ મી—પાંચમી કળાએ, અણુવત-દેશ વિરતિ શ્રાવકપણ પામે કળા ૬ ફી—છફી કળાએ, મહાવત-ચારિત્ર ગુણ પ્રગટે. કળા ૭ મી—સાતમી કળાએ, અપ્રમતપણે ધર્મ ધ્યાનની ધારા પ્રગટે. કળા ૮ મી—આઠમી કળાએ, શ્રેણીધારા-ગુણ્રશ્રેણી-ક્ષપક શ્રેણીએ ચડે. કળા ૯ મી—નવમી કળાએ, શુકલ ધ્યાનની ધારા પ્રગટે. કળા ૬ મી—નવમી કળાએ, શુકલ ધ્યાનની ધારા પ્રગટે. કળા ૧૦ મી—દસમી કળાએ, અવેદી થઈ સર્વ લોભના ત્યાગ કરે. કળા ૧૧ મી—સર્વ માહનીય કર્મની પ્રકૃતિના નાશ કરે. કળા ૧૨ મી—બારમી કળાએ, ઘનઘાતી કમ<sup>°</sup>નેા નાશ કરી આત્મ જ્યાતિ પ્રગટાવે.

કળા ૧૩ મી—તેરમી કળાએ, લાેકાલાેક પ્રકાશક કેવળ જ્ઞાનની જયાતિ પ્રગટે.

કળા ૧૪ થી—ચૌદમી કળાએ, શુદ્ધ ક્ષાયક જયાખ્યાત ચારિત્રના બળે-શૈલેશી કરણુ પ્રગટ કરે, અડેાલવૃત્તિ ધારણુ કરે.

કળા ૧૫ મી—પન્નરમી કળાએ, ચાેગ રૂંધન શુકલ ધ્યાનની ધારા પ્રગટવે ભાવ અયોગી.

કળા ૧૬ મી—સર્વ કર્મના નાશ કરી માેક્ષપદની પ્રાપ્તિને લાેકાંગ્રે નિવાસ, સંપૂર્ણુ સાેળે કળાએ અખંડ જ્યાતિ પ્રગટે.

પ્રશ્ન ૪૬ મું—ઉપર કહેલી સાેળ કળા માંહેલી ભવ્ય જીવમાં કેટ**લી** કળા લાભે **?** 

ઉત્તર—ભબ્ય જીવમાં સમુચે સાેળે કળા લાભે.

પ્રશ્ન ૪૭ મું—અભવ્ય જીવમાં કેટલી કળા લાભે ?

ઉત્તર—સમકિત ચુકત ચારિત્ર ધર્મની અભવીમાં એકે કળા ન લાભે કારણકે મિથ્યાત્વ માહુનીય અને ચારિત્ર માહુનીયની ૨૬ પ્રકૃતિ સત્તામાં અવ્યસ્થિત–આદિ અંત રહિત કાળ હેાવાને લીધે અભવીને એક પણ કળા પ્રગટ થવા સંભવ નથી. એમ સમવાયાંગ અને નંદી સૂત્રના ન્યાયથી જણાય છે. તત્ત્વ કેવળી ગમ્ય.

પ્રશ્ન ૪૮ મું — શિષ્ય – તમામ જીવ સિદ્ધ સ્વરૂપી છે તમામ જીવની પાસે સતામાં કેવળ જ્ઞાન છે એમ એક પક્ષ જ્યારે કહે છે ત્યારે બીજો પક્ષ એમ જણાવે છે કે–ભવ્ય જીવનેજ સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન છે. આ બન્ને પક્ષથી જીદો ત્રીજો પક્ષ કેાઇ છે કે–ઉપરના બેજ પક્ષની વ્યાખ્યા બસ છે?

ઉત્તર—આ પ્રશ્ન ઘણા ગ'ભીર છે. આમાં ઘણા મતભેદ પડે છે. એક મત એમ જણાવે છે કે-સર્વ જીવની પાસે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન છે. ત્યારે પીજો મત એમ પ્રકાશે છે કે-અભબ્ય જીવને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી, માક્ષ પ્રાપ્ત ભબ્ય જીવની પાસે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન છે ત્યારે ત્રીજો પક્ષ ચાકખું કહી બતાવે છે કે-કોઇ પણ જીવની પાસે મૂળ સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી. મૂળ સત્તામાં તાે સર્વ જીવ પાસે કર્મ છે પણ જ્ઞાન નથી, જીવ અનાદિના અજ્ઞાની છે, જ્ઞાન પામ્યાે નથી. સાખ ઉત્તરાધ્યયનના ૩૨ આ અધ્યયનની अचंत कालस्सं समूलियस्स. અચ્ય ત કાળ અનાદિ કાળના મૂળ સહિત–મૂળ તે અજ્ઞાનાદિ તે સહિત છે. જ્ઞાન તા ગુરૂ મળવે ઉપજે વગેરે તે ગાથાથી જાણવું. માટે સર્વ જીવ પાસે સત્તાએ કેવળ જ્ઞાન નથી. આ પ્રમાણે ત્રીજા પક્ષનું ખાલવું છે.

પ્રશ્ન ૪૬ મું — શિષ્ય–આ વળી ઇદં તૃતીય ત્રીજું તડું કયાંથી જાગ્યું ? કે કેાઇ પણ જીવ પાસે મૂળ સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી, અર્થાત્ મૂળ સત્તામાં જ્ઞાનજ નથી. અનાદિ કાળનું અજ્ઞાનજ છે. આ તાે ચાલતા પ્રક્ષોત્તરના બે પક્ષથી આ ત્રીજો પક્ષ તાે તદ્દન જીદાજ અભિપ્રાયના જણાય છે. માટે અહેા ગુરૂ દેવ ! આપ કૃપા કરી ખરાે અભિપ્રાય શું છે તે જણાવવા અને ઘણા ભવ્ય જીવાેની શંકાનું સમાધાન કરવા આ વિષયને કરી હાથ ધરશાે ?

ઉત્તર—ભાઇ ! તારી શકાના સમાધાન માટે મેં બે ભાગમાં ઘણા વિસ્તારથી લખાણ કરી ભબ્ય જીવેાના હાથમાં મૂકવા તૈયાર કરેલ દરમ્યાન પુસ્તક ભંડાર તપાસતાં જીના-જીર્ણ –અસલના જીના લખાણવાળાં પાંચ પાનાં કેવળ જ્ઞાનની ચર્ચાનાં નીકળી આવતાં જોવામાં આવ્યું કે આ લખાણ બે પક્ષથી તદ્દન જીદાજ રૂપતું છે. તેમાં પણ પહેલા પક્ષથી તદ્દન વિરૂદ્ધ છે અને બીજા પક્ષથી થાડું વિરૂદ્ધ છે. પહેલા પક્ષ સર્વ જીવને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન માને છે, ત્યારે ત્રીજો પક્ષ કોઇ પણ જીવ પાસે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નડિ માનતાં એકલું નિચ્યાત્વજ માને છે. વચલા બીજા પક્ષને મોક્ષ પ્રાપ્ત ભબ્ય જીવ સિવાય સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી, એમ માનવું છે.

પ્રશ્ન પ૦ મું—શિષ્ય–જ્યારે પહેલા પક્ષે અભવ્યને કેવળ જ્ઞાન સત્તામાં માનેલું તેને આપે ઘણાં સૂત્રોના દાખલાથી સિદ્ધ કરી આપ્યું અને ઘણા ભવ્ય જીવેાની શંકાનું સમાધાન કર્યું. પરંતુ આ ત્રીજા પક્ષની આબતમાં પણ જરા ધ્યાન દેવા જેવું છે કે–ભવી કે અભવી કાઇ પણ જીવ પાસે સત્તામાં જ્ઞાન નથી. એટલે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી. સર્વ જીવ અજ્ઞાનાદિ એટલે મિથ્યાત્વ સહિત મૂળ સત્તાના છે, માટે ત્રીજા પુરૂષને પક્ષ લઇ આપને પ્રક્ષ કરૂં છું. તેના મને બુલાસા કરી આપશા તો ઘણા જીવા ઉપર ઉપકાર થશે.

ઉત્તર—ગુરૂ —હે ભાઇ ? તારી ઇવ્છાએ–ઉપકાર ખુદ્ધિએ–તારા અાગ્રહને લઇને ઘણા ભવ્ય જીવોના હિતને અર્થે તારા કથનને ધ્યાનમાં લઉંહું માટે આ, લે, પાનાં, તે વાંચ અને ત્રીજા પુરૂષતું શું કહેવું છે તેના પ્રશ્નોકર અને મારી બુદ્ધિ પ્રમાણે શાસ્ત્રોકત તને ખુલાસાે કરી આપું તે ધ્યાનમાં લઇ લબ્ય જીવોને સમજાવ એટલે ખસ.

રહ્ય

પ્રશ્ન પ૧ મું — શિષ્ય-ત્રીને પુરૂષ કહે છે કે-ને કોઇ સર્વ જીવ પાસે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન માનતું હોય તા અભવ્યને પણ કેવળ જ્ઞાન સત્તાએ હોય. એમ માનવાવાળાને અભવ્યના અર્થ જણાવે છે કે--અભવ્ય એટલે કેવળ જ્ઞાનને અયોગ્ય જે ભણી અભવ્ય જીવને પૂર્વે કેવળ ઉપજ્યું નથી, હમણા ઉપજતું નથી, આગામી કાલે પણ ઉપજશે નહિ તા સત્તાએ કેવળ જ્ઞાન કહે તે અસત્ય. ભવ્ય જીવ કેવળ જ્ઞાન પામવાને યાગ્ય છે. ભવ્ય જીવ પૂર્વે કેવળ જ્ઞાન પામ્યા, હમણા પામે છે. ને આગળ પણ ભવ્ય જીવ કેવળ પામશે. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—આ વાતમાં વાંધા નથી. અભવીને માટે તે વાત ઠીક છે, કે તેને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી એટલે ત્રાણે કાળમાં કાેઈ પણ અભવીને કેવળ થાયજ નહિ. પરંતુ જે ભવ્ય જીવ કેવળ જ્ઞાન પામવાને યાેગ્ય છે તે ત્રણ કાળમાં ગમે ત્યારે કેવળ જ્ઞાન પામે, ત્યારે તે કેવળ જ્ઞાન કયાંથી આવ્યું ? તે વિચાર કરવા જોઇએ.

જયારે ત્રીજો પક્ષ કહે છે કે-કોઇ છવ પાસે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી અને અનાદિન સર્વ જીવ પાસે સત્તામા મિથ્યાત્વ છે. અજ્ઞાન છે. તેા કેવળ જ્ઞાન ઉપનન થયું કયાંથી ? શું આત્માથી કેવળ જ્ઞાન બુદું છે ? અને જો જુદું હોય તેા પછી સૂત્રકારને જીવ દ્રવ્ય પાસે અનંતા જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રાદિકના પર્યવાે કહેવાની શી જરૂર ? માટે જેમ સર્વ છવ**ાપાસે મૂળ** સત્તાએ અજ્ઞાન અને મિથ્યાત્વ રહેલ છે તેમ માેક્ષ પ્રાપ્ત ભ્રવ્ય જીવની પાસે મૂળ સત્તામાં કર્મે અવરાયેલ સમકિત અને જ્ઞાન-કેવળ જ્ઞાન પણ સત્તામાં રહેલ છે, જે વસ્તુ સત્તામાં હાય તે વસ્તુ પ્રગટ થાય 👘 પશ ત્રીજા પુરૂષના કહ્યા પ્રમાણે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી તે। સમકિત પણ નથી, તેા સમકિત કયાંથી આવ્યું કે જેને કેવળ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ. માટે જે જીવને સત્તામાં સમકિત છે તેપ સત્તામાં કેવળ પણ છે. માટે જે જીવને સમક્તિનું આવરણ મિથ્યાત્વ અને કેવળનું આવરણ અજ્ઞન છે એટલે ઘાતી કર્મ છે તે ખસવાથી-દુર થવાથી તે વસ્તુ પ્રકાશમાં આવે છે. માટે માના કે માક્ષ પ્રાપ્ત લય જીવને સત્તામાં સમકિત અને કેવળ જ્ઞાન બન્ને રહ્યાં છે. વિશેષ ખુલાસાને માટે વાંચા આ સંખંધીના પ્રથમના અધિકાર.

પ્રશ્ન પર મું—સર્વ ભવ્ય જીવ કેવળ પામશે તેના ઉત્તરમાં ત્રીજો પક્ષ લ**બે છે** કે–સર્વ ભવ્ય જીવ કેવળ નહિ પામે, જે ભણી ભય જીવ માંહીથી પામશે. જેહને સદ્ગુરૂને જોગ મળશે ને સમ્યક્ત્વાદિક વ્રત પચ્યખાણ કરશે તે પામશે તેહને દર્ષાત-વ'ધ્યા સ્ત્રી અને ગર્ભ ધરવા યાગ્ય સ્ત્રીના દર્ષાત આપી વ'ધ્યાવત અભવી અને ગર્ભ ધરવા યાગ્ય ભવ્ય જીવના દર્ષાત આપ્યા છે. તેમાં ભવ્ય જીવને સદ્ગુરૂ સાધુના યાગ મળે સમ્યક્ત્વાદિક વ્રત પચ્ચખાણ કરવાથી કેવળ જ્ઞાન પામે, અને બીજી સ્ત્રી વ'ધ્યા નથી ગર્ભ ધારણ કરવા યાગ્ય હાય તેને ભરથારના યાગ ન મળે તા ગર્ભ ન ધરે, પુત્ર ન પ્રસવે, તેમ ભવ્ય જીવને સદ્ગુરૂના સુસાધુના યાગ ન મળે તા સમ્યક્ત્વાદિક વ્રત પચ્ચખાણ કરવા ન પામે તો કેવળ જ્ઞાન ન પામે, એ ભવ્ય જીવનું દર્ષાત. તે માટે ભવ્ય જીવને શ્રીસુસાધુના યાગ મળ્યાથી કેવળ જ્ઞાન પામે પણ સત્તાએ કહે છે તે સૂત્ર વિરૂદ્ધ. ભવ્ય જીવ કેવળ જ્ઞાન પામવાને યાગ્યતા કહીએ ઇતિ સિદ્ધ'. તો આમ ત્રીજો પક્ષ કહે છે તેનુ કેમ ?

ઉત્તર—ભગવતીજીના આરમા શતકના બીજા ઉદ્દેશામાં જય'તીબાઇએ પૂછેલા પ્રશ્નમાં કે સર્વ ભગ્ય જીવેા સિદ્ધ થશે ? ત્યારે ભગવ'તે કહ્યું કે '' હુંતા જય'તિ '' સર્વ ભગ્ય જીવ સિઝશે–સિદ્ધ થાશે, અને ભગ્ય જીવના વિરહુની પૃચ્છામાં ના પાડી. આનેા હેતુ ત્રીજા પક્ષને જણાયેા નથી.

કેવળ જ્ઞાન ભવ્ય જીવ માંહેથી પામશે તેમાં શું આશ્ચર્ય ? આશ્ચર્ય તો જય તીબાઇના પૂછેલા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં છે.

જ્યારે ત્રીજા પક્ષના કહેવા પ્રમાણે લગ્ય જીવને માટે જેને સદ્ ગુરૂને જોગ મળશે ને સમ્યક્ત્વાદિ વ્રત પચ્ચખાણ કરશે તે કેવળ જ્ઞાન પામશે. તે તેા ઠીક પણ અશેાચાને કયા સદ્ ગુરૂને જોગ મળ્યા અને કયા ગુરૂના યાેગે સમક્તિ સહિત વ્રત પચ્ચખાણ પાળ્યા ? ને કેવળ જ્ઞાન કયારે ઉત્પન્ન થયું ? તે પણ વિચારવું જોઇએ. સદ્ ગુરૂનો જોગ તાે અભવી તથા સંસારસ્થ ભવ્ય જીવને પણ બને છે ને શુદ્ધ વ્રત, નિયમ, પચ્ચખાણ પણ પાળે છે ને આરાધક પદ મેળવી નવચૈવેયક સુધી પણ જાય છે, પરંતુ કેવળ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થતી નથી તેનું મૂળ કારણ તાે સમક્તિના અભાવ એજ છે. સત્તામાં સમક્તિ ન હાેય તેને કેવળ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાયજ કર્યાથી ? કહેવત પ્રમાણે '' કેવળી આગળ રહી ગયા કાેરા " કેવળી જેવા સદ્ ગુરૂ મળવાથી પણ અભવ્યાદિ કાેરા રહે છે. સૂત્રના ન્યાય પ્રમાણે અનંતી વાર સાધુપણાનાં વ્રત પાળી આરાધક પદ મેળવી નવચૈવેયક સુધી ગયા પણ સંસાર ઘટયા નહિ તાે કેવળની આશાજ શી ! મૂળ સત્તામાં સમક્તિજ નથી, તાે કેવળ જ્ઞાન થાય કથાંથી ? અમક્તિ કે કેવળ કયાંઇથી આવતું નથી; એ તેા આત્માની ઋદ્ધિ છે તે પણ ભવ્ય જીવનેજ સત્તામાં રહી છે, તે જ્યારે આત્મ બળ ફાેરવશે ત્યારે કર્મના આવરણ તૂટ્યે સત્તામાં રહેલી વસ્તુ કેવળ જ્ઞાન પ્રગટ થશે માટે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન ભવ્ય જીવ–માેક્ષ પ્રાપ્ત થવા યાેગ્યના આત્મપ્રદેશે પર્યાય રૂપે રહેલ છે.

અભબ્યને વધ્યા સ્ત્રીનું અને ભબ્યને ગર્ભ ધારણ કરવાવાળી સ્ત્રીનું દષ્ટાંત આપ્યું તે સામાન્ય રીતે ઠીક છે, પણ અભબ્યને વધ્યા સ્ત્રીનું દેષ્ટાંત લાગુ થાય નહિ. વધ્યા સ્ત્રીનું દેષ્ટાંત તેા સંસારસ્થ ભબ્ય જીવનેજ લાગુ થાય. વળી વધ્યા રૂપે ગણાતી સ્ત્રીને પણ કોઇ વખતે દવાદિકના પ્રયોગે ઘણા કાળે પણ ગર્ભ ધારણ કરે છે, માટે અભવીને વધ્યા સ્ત્રીનેા દાખલા લાગુ થવા સંભવ નથી. આ વિષેની વધારે હકીકત જાણવાને માટે જુઓ–આ પહેલાના ભાગનું લખાણ.

પ્રશ્ન પર્ક મું—શિષ્ય-ત્રીજો પક્ષ કહે છે કે ભવ્ય જીવ સુસાધુને ચાેગ મળ્યાથી કેવળજ્ઞાન પામે, પણ સત્તાએ કહે છે તે સૂત્ર વિરૂદ્ધ ભવ્ય જીવ કેવળ પામવાને યાેગ્યતા કહીએ ઇતિ સિદ્ધં-આના ઉપર અનુયાેગ દ્વારની વૃત્તિના દાખલા આપે છે કે–શ્રી અનુયાેગદ્વારે,

## उप्पण नाण दंसणेत्यादि उत्पन्ने श्यामता पगमे नाडादर्श मंडल प्रभाव सकल तदावरण पगमादभि वक्तिज्ञान दर्शन धरतियः स ॥

એ અનુયેાગદ્વારની વૃત્તિ મધ્યે કહ્યું છે. કેવળ ઉપજ્યું કેની પરે ? આદર્શ મંડળની પરે. જેમ લાઢાના આરસા ઘડીને સરાણે ચડાવે ત્યારે તેજ નીસરે જેમ એ આરસા તેજને યાગ્ય લાઢું તે, લબ્ય જીવ તે લાઢાના આરસા ઘડે ત્યારે તેજ પ્રગટે તેમ લબ્ય જીવ સમક્તિ, વ્રત પચ્ચપાણ તથા તપ તપે કર્મ ક્ષય કરે તા કેવળ જ્ઞાન ઉપજે, પણ કુંભારના ટપલાને સરાણે ચડાવે તા તેજ ન નીસરે તેમ અભબ્ય જીવને કેવળ ન ઉપજે. એ લબ્ય જીવ કેવળને યાગ્યતા કદ્યા. જે લાઢાના આરસા ન થયા, સરાણે ન ચઢયા તે માંહેથી તેજ ન નીસરે એ આરસા બિના માઢું ન દીસે. કાઇ કહેશે જે લાઢામાં તેજની સત્તા હતી તે અસત્ય. જે ભણી તે લાઢાના કટકા કરીએ તા તેજ ન દિસે, એ તેજને યાગ્યતા છે, પણ સત્તા એ તેજ નથી. શ્રી સૂત્ર મધ્યે ભબ્ય જીવ અભબ્ય જીવ કહ્યા છે. શ્રી સિદ્ધાંતે સર્વ જીવ પાસે કેવળ જ્ઞાન સત્તાએ કહ્યું નથી. તા આપણે કથાંથી કહીએ. લબ્ય

3८

છે તે માટે ભવ્ય જીવને ચાેચ્યતા કહી છે.—અભવ્ય કહ્યા આ પ્રમાણે ત્રીજા પક્ષનું બાેલવું છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—ઉપરના બધા લખાણ ઉપરથી ત્રીજા પક્ષનાે અભિપ્રાય એમ જણાય છે કે–સર્વ જીવ પાસે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી. અને ભવ્ય જીવ કેવળ જ્ઞાન પામવાને ચાેગ્યતા વાળાે છે પણ સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન ભવ્ય જીવને પણ નથી. તાે કહેવાનું કે ભવ્ય જીવને કેવળ જ્ઞાન સત્તામાં નથી. તાે પ્રગટ થયું કયાંથી ?

અનુયેાગદ્રારની વૃત્તિનું જે દષ્ટાંત આપ્યું છે, તેમાં તા કહ્યું છે કે– આદર્શ મંડળને આવરણ થવાથી જેમ તેની પ્રભા દેખાય નહિ. આવરણ ખસે તા પ્રભા દેખાય તેમ તદાવરણી કર્મના આવરણથી કેવળ જ્ઞાન પ્રકાશ કરી શકે નહિ. પરંતુ કર્મનું આવરણ ખસે તા કેવળ જ્ઞાનના પ્રકાશ થાય. તા સત્તામાં સર્વ જીવને નહિ પણ માક્ષ પ્રાપ્ત ભબ્ય જીવને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન છે તા કર્મનું આવરણ ખસવાથી કેવળ પ્રગટ થાય. અને જો એમ ન હાય તા એટલે કેવળ જ્ઞાન સત્તામાં ન હાય તા જીવને આઠે કર્મનું આવરણ કહ્યું છે તા તે કર્મ કોને આવરણ કર્યું ? કાઇ પણ વસ્તુને આવરણ હાવું જોઇએ.

સૂત્રના ન્યાય પ્રમાણે સમક્તિને આવરણ મેાહનીય કર્મનું છે અને કેવળ જ્ઞાનને આવરણ ચાર ઘાતી કર્મનું છે, તેમાં પણ મુખ્યત્વે મેાહનીય કર્મ કહેલ છે.

વળી ભગવતીજીમાં જીવને અનંતા જ્ઞાનના પર્યંવ અનંતા દર્શનના પર્યંવ અનંતા ચારિત્રના પર્યંવ ઇત્યાદિક કહેલ છે તે પર્યંવેા કયાં રહ્યા હશે ? એટલાે પણ વિચાર કર્યા વિના ભવ્ય જીવને પણ સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી, એ વાકય કેવા પ્રકારનું કહેવાય ? ભગવતીજી વગેરેમાં જીવની સ્વપર્યાય પરપર્યાય વગેરે કહેલ છે તાે જ્ઞાન સિવાય સ્વપર્યાર્ય કઇ કહેશા ? અને જો ભગવતીજીમાં કહ્યા પ્રમાણે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રાદિક જીવની પર્યાય–જીવના પર્યંવ કષ્ણલ કરશા તા તે દરેક જીવને સત્તામાં રહેલ છે. ભવ્ય કે અભવ્ય જે જે ખાલ ઘટે તે જ્ઞાન દર્શનાદિકના પર્યંવના ખાલ સત્તામાં ઘટાવવા જોઇએ. લાગુ કરવા જોઇએ.

આપણે યાેગતાના અર્થ એમ કરીએ કે કેવળ જ્ઞાન પામવા યાેગ્ય ભવ્ય જીવને કેવળ જ્ઞાન પ્રગટ થાય–અર્થાત્ ઉત્પન્ન થાય એ વાત તાે સર્વને માન્ય છે, પણ ભવ્ય જીવને કેવળ જ્ઞાન સત્તામાં ન દ્વાય તાે ઉત્પન્ન થાય કયાંથી ?

For Private & Personal Use Only

લોહોનો અને સરાણનો જે દાખલાે આપવામાં આવ્યા છે તે સંબંધી એટલુંજ સમજવાનું છે કે-જે લોહાના આરસા બન્યા અને તેજ નીકળ્યું તે લાહામાંથી નીકળ્યું કે સરાણમાંથી આવ્યું ? લાહાના કકડા કર્ય તેમાંથી તેજ ન નીકળે પણ સરાણના ઘસારાથી આવ્યું ? લાહાના કકડા કર્ય તેમાંથી તેજ ન નીકળે પણ સરાણના ઘસારાથી કાટના નાશ થઈ અંદરના રહેલા તેજસ્વી પુદ્દગળા ઝળકે-દાખલા તરીકે, અરણીમાં અગ્નિ રહેલી છે પણ અરણીના કકડા કર્યે અગ્નિ નીકળે નહિ, પણ તેના સરઇયા કર્ય આંદરાઅંદર ઘસવાથી અગ્નિ પ્રગટ થાય છે.-બીજો દાખલા, અકમકમાં આગ્ને છે, પણ ચકમકના કટકા કર્યે અગ્નિ નીકળતા નથી, પરંતુ ચકમકમાં લોહાના કડાના ઘસારે ચકમકમાંથી અગ્નિ પ્રગટ થાય છે. તેા અરણી તથા ચકમકમાં સત્તામાં અગ્નિ ન હાય તા નીકળે કચાંથા ? માટે માના કે જેમ અરણીમાં અને ચકમકમાં અગ્નિ સત્તાએ રહેલી છે, તેમજ લાહામાં પણ આદર્શ બનવાનાં તેજસ્વી પુદ્દગળા રહ્યાં છે. તે ઉપરના ન્યાયે સરાણના ઘસારાથી આદર્શ બને, તેજસ્વી પુદ્દગળાના ઉપરના કાટ ખસી જવાથી તે ચળકીમાં આવે.

તેજ ન્યાયે લગ્ય જીવ પાસે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન છે, પણ કર્મ રૂપી કાટ ચડેલાે હાેવાથી તે પ્રકાશમાં આવતું નથી પણ જ્યારે આત્મા શક્તિવાન થાય છે ત્યારે આપાઆપ ગંડી ભેદ કરી-એટલે અનાદિની મિથ્યાત્વની ગંડીને તાડી સમક્તિ રત્નને પ્રગટ કરે છે તે સમક્તિ સહિત એટલે-જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રને તપ રૂપ સરાણના પ્રયોગે કર્મ રૂપી કાટને દૂર કરી જીવની પાસે-આત્મ પ્રદેશની સાથે જે રહેલા કેવળ જ્ઞાનના પર્યવા તેને પ્રકાશમાં લાવે એટલે જે કેવળ જ્ઞાન કર્મે કરીને અવરાયેલું તે પ્રકાશમાં આવ્યું.

સમયક જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર અને તપના પ્રયોગથી અને સદ્ગુરૂના યેાગથી કાંઇ નવું કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે એમ નથી પણ જે જીવની પાસે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન છે. તેને પ્રગટ કરે છે. દાખલા તરીકે પૃથ્વીમાં સાેનું તેા રહેલું છે. પણ બધી પૃથ્વીમાં સાેનું નથી, પણ જે પૃથ્વીમાં સાેનું છે. તે પણ માટી મિશ્રિત પૃથ્વીનાજ સ્વરૂપે રહેલું હાય છે. તેને તેના શાેધકાે અનેક પ્રકારનાં ક્ષારનાં પ્રયાગે અગ્નિની ભડ્ઠીઓ કરી તેના શાેધકા અનેક પ્રકારનાં ક્ષારનાં પ્રયાગે અગ્નિની ભડ્ઠીઓ કરી તેના શાેધકા અનેક પ્રકારનાં ક્ષારનાં પ્રયાગે અગ્નિની ભડ્ઠીઓ કરી તેના શાેધ તદ્રૂપે મળેલી પૃથ્વીની મલીનતાને બાળી દ્વર કરી સાેનાને સાેનાપણાના રૂપમાં પ્રગટ કરે છે. તે ન્યાયે જીવને લાગેલાં કર્મ વડે કેવળ જ્ઞાનને આવરેલા કર્મ દળને જપ તપાદિ અગ્નિના પ્રયાગ વડે કર્મ રૂપ મેલને બાળી આત્માને નિર્મળ કરી કેવળ જ્ઞાન રૂપ ઝાદ્વદ્વે પ્રગટ કરે છે. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રનું અઢુાવીશમું અધ્યયન પણ એમજ જણાવે છે કે-મતિ શ્રુતાદિ જ્ઞાન વડે જે જાણેલું છવા જીવાદિ નવ પદાર્થનું સ્વરૂપ તેને સત્યપણે ખરીને ખરી અને ખાેડીને ખાેડી બ્રદ્ધાથી જેને શ્રદ્ધારૂપ દર્શન એટલે સમક્તિ પ્રાપ્ત થયું. અને તે સમ્યક્ જ્ઞાન દર્શન વડે નવાં કર્મને આવતાં અટકાવનારૂં જે ચારિત્ર તેને પ્રગટ કરી તપ રૂપ અગ્નિ વડે કેવળને આવરેલા કર્મ <sup>ર</sup>પ મેલને બાળી આત્મ જ્યાતિ રૂપ કેવળ જ્ઞાનને પ્રગટ કરે છે. એટલે આત્માના મૂળ ગુણુ આત્માના મૂળ સ્વભાવ આત્માની મૂળ સત્તા આત્માની મૂળ ઋદ્ધિ જે કેવળ જ્ઞાન તેને પ્રગટ કરવાના એ પ્રયોગ છે. તેથી એમ માનવાનું નથી કે તે પ્રયોગ વડે નવું કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય. કેવળ તાે માક્ષ પ્રાપ્ત ભવ્ય જીવને સત્તામાં છેજ એમ ચાક્કસ માના.

માેક્ષ પ્રાપ્ત ભવ્ય જીવની પાસે સતામાં અઠ્ઠાવીશે પ્રકૃતિ માહનીય કર્મની કહી છે તેમ અભવીને કહી નથી, અભવીને છવીશજ પ્રકૃતિ સત્તામાં કહી છે. આ સમવાયાંગજીના ૨૬ મા–૨૭ મા–અને ૨૮ મા–સમવાયનું રહસ્ય જાણશા તેા કેવળ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિના ઉપાયની સમજણ તરતજ પડી આવશે, કે કેવળનું બીજક જે સમક્તિ જે જીવને સત્તામાં હાેય તેને કેવળ પણ સત્તામાં હાેય. એટલે જેમ બીજકમાં વૃક્ષ હોય તેમ સમક્તિ રૂપ બીજકમાં કેવળ હાેય એ નિઃસ'શય છે.

પ્રશ્ન પષ્ઠ મું — શિષ્ય – ત્રીએ પક્ષ છ દ્રવ્યનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહે છે કે-આઠ કર્મ તે ઉદય ભાવે છે, જીવ તે અનાદિ પારિણામિક ભાવે છે, કેવળ જ્ઞાન તે ક્ષાયક ભાવે છે, અને સંસારી જીવ ત્રણે ભાવે છે. ઔદવિક ૧, ક્ષયોપશમિકર ૨, પારિણામિક ૩, સર્વ સંસારી જીવને ક્ષાયક ભાવ આવ્યો નથી તાે કેવળ જ્ઞાન કયાંથી ? અને ઉપજ્યા વિના સત્તાએ કયાંથી ? જે કાેઇ સર્વ જીવને સત્તાએ કેવળ જ્ઞાન કહે છે તે સૂત્ર વિરૂદ્ધ પણ ભવ્ય જીવ કેવળ જ્ઞાનને યાગ્યતા છે એ સત્ય. આ પ્રમાણે ત્રીજા પક્ષનું કહેવું છે. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—કેવળ જ્ઞાન તે ક્ષાયક ભાવે છે તે વાત સત્ય છે. પણ કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પહેલાં ક્ષાયક ભાવ જીવને આવે છે કે–પછી ? જીવને ક્ષાયક ભાવ તેા કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પહેલાે થાય છે તે મેહ્ય પ્રાપ્ત ભવ્ય જીવનેજ થાય છે ને તે સ'સારી પણ છે. સ'સારી જીવમાં ત્રણ ભાવ કહ્યા છે. તેનાં ક્ષયાપશમ ભાવ પણ કદ્યો છે. અને ક્ષયાપશમ ભાવમાંથી ક્ષાયક ભાવ પ્રગટ થાય છે તે ઉદય ભાવમાં રહેલા આઠ કર્મની પ્રકૃતિઓનેા

કેટલીકનેા ક્ષય કરીને ક્ષાયક ભાવમાં આવે છે તે બારમા ગુણ સ્થાનક સુધીના જીવેાને શુદ્ધ ક્ષાયક ભાવ પ્રગટ થયે અંતર મુહૂર્તમાં ઘનઘાતિ કર્મના નાશ કરી કેવળ જ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરે છે. તે સર્વ સંસારી જીવ આશ્રી નહિ, પણ માેક્ષ પ્રાપ્ત ભવ્ય જીવ આશ્રીનેજ એ બાેલ લાગુ છે. – જ્યારે ત્રીજા પક્ષનું કહેવું એમ થાય છે કે–સર્વ સંસારી જીવને ક્ષાયક ભાવ આવ્યા નથી. તા કેવળ જ્ઞાન કયાંથી ? અને ઉપજ્યા વિના સત્તાએ કયાંથી ? આ વાકય જો માન્ય હ્રાય તા. જેને ક્ષાયક ભાવ આવે તેને કેવળ જ્ઞાન પ્રગટે. અને જેને કેવળ જ્ઞાન ઉપજ્યું તેને ઉપર કહ્યા પ્રમાણે સત્તામાં હતું તાે ઉપન્વયું, આ ત્રીના પક્ષનું લખાણ સાબિતી કરી આપે છે. સર્વ જીવની પાસે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી એમ તેા બીજા પક્ષનું મૂળથીજ કહેવું છે. સર્વ જીવને સત્તાએ કેવળ જ્ઞાન છે તે તેા પ**હે**લા પક્ષનું કહેવું છે તેને જો સૂત્ર વિરૂદ્ધ કહેતા હેા તેા બીજા પક્ષને તે સંબંધી કાંઇ વાંધા નથી. બીજો પક્ષ તા મૂળથીજ માક્ષ પ્રાપ્ત લબ્ય જીવનેજ કેવળ ગાન સત્તામાં માને છે. અને જેને સત્તામાં છે તેનેજ કેવળ ગ્રાન ઉત્પન્ન થાય છે. અને જેને સત્તામાં હાેય છે તેજ ભવ્ય જીવ જેમાં કેવળ જ્ઞાનની **યે**ાગ્યતા છે એટલે તેનેજ કેવળ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે એ વાત સત્ય છે.

પ્રશ્ન પપ મું — શિષ્ય – ત્રીજો પક્ષ લખે છે કે-કેટલાએક શ્રીનંદીજી સૂત્રનો દાખલા આપી સર્વ જીવને અક્ષરના અનંતમા ભાગ ઉઘાંડા માને છે તે કેવળ જ્ઞાનના અનંતમા ભાગ ઉઘાડા છે, તે માટે જીવને કેવળ જ્ઞાન સત્તાએ છે તે અસત્ય. એમ કહી પાતાના અભિપ્રાય જણાવતાં કહે છે કે-જીવને અક્ષરના અનંતમા ભાગ ઉઘાડા તા શ્રુત જ્ઞાનના છે, એ તા જીવિત પણા આશી છે પણ કેવળ જ્ઞાન આશી નથી. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એ વાત ડીક છે. બીજા પક્ષનું પણ એજ પ્રમાણે કહેવું છે ને તે વિષે પૂર્વે ઘણું લખાણુ કરવામાં આવ્યું છે. ત્યાંથી વિશેષ ખુલાસા મળી આવશે.

પ્રશ્ન પદ મું—શિષ્ય-ત્રીજો પક્ષ કહે છે કે-શ્રીસિદ્ધાંતે પન્નવણા સૂત્રે પદ ૧૮ મે-કેવળ જ્ઞાન નવું ઉપજતું કહ્યું છે. તે પ્રીછે। केवल नाणीणं पुच्छा साइए अपज्ज वसिए. કેવળ જ્ઞાન તા સાદી કહ્યું છે, અપર્યંવસિત આવ્યું ન જાય. તે માટે સર્વ જીવને કેવળ જ્ઞાનની સત્તા કહે છે તે સૂત્ર વિરૂદ્ધ. ॥ શ્રી દશા શ્રુત ખંધે केवल नाणा वासे असमुप्पन्न पुच्वे समुप्पज्जइ. પૂર્વે નથી ઉપજ્યું કેવળ જ્ઞાન તે સમુ૦ ઉપજે. ચિત્ત સમાધિ રાખતાં કેવળ ઉપજે સાધુને. એ શ્રી દશા શ્રુત ખંધને પાંચમે અધ્યયને છે. એ પ્રમાણે ત્રીજા પક્ષનું કહેવું છે તે કેમ ?

302

ઉત્તર—કેવલ જ્ઞાન નવું ઉપજવું જે માને તેણે એટલું જણાવ− વાની જરૂર હતી કે તે અમુક ઠેકાણેથી આવ્યું. શ્રી પન્નવણાજીના ૧૮મા પદમાં કેવલ ગ્રાનની સ્થિતિમાં **સાકએ अપज्जवसीએ केतां** આદિ છે ને અંત નથી. એટલે કેવળ જ્ઞાન જે જીવને ઉત્પન્ન થાય તે એકજ વાર થાય પણ બીજા જ્ઞાનની પેઠે તેના ભાંગા નહિ–તે આવ્યું જાય નહિ–બીજા જ્ઞાન આવ્યાં જાય, કેવળ જ્ઞાન આવ્યું જાય નહિ, માટે તેને પ્રથમ ઉત્પન્ન થયું કહેવાય પણ જે જીવની પાસે સત્તામાં ન હાેય તાે ઉત્પન્ન થાય કયાંથી ? જીવને આઠ કર્મનું આવરણ કહ્યું છે તેમાં કેવળ જ્ઞાનાવરણીય કર્મે કોને આવરણ કર્યું ? નંદીજીમાં કહેવા પ્રમાણે શ્રુતજ્ઞાનનાે અનંતમાે ભાગ ઉઘાડાે છે. એમ તે৷ ચર્ચામાં કબુલ કર્યું છે તેં શ્રુતજ્ઞાનને৷ બાકીને৷ તમામ ભાગ કોને આવર્યો ? જે મતિ શ્રુતજ્ઞાનને મતિશ્રુત જ્ઞાનાવરણીય કર્મે આવર્યો હાેય તાે પાંચે જ્ઞાનને પાંચે જ્ઞાનાવરણીય કર્મે આવર્ચી હોય એમ ઠરે અને એમ હાેય તાેજ તદ્ગ્રાનાવરણી કર્મ કહેવાય. માટે જે જીવને મતિશ્રુત જ્ઞાન સત્તામાં છે તેને કેવળ જ્ઞાન પણ સત્તામાં છે. જેમ સમર્કિતને માહનીય કર્મનું આવરણ છે પણ સત્તામાં સમકિત છે તાેજ સમકિત માહનીય કેહવાહું. માહનીચે આવરેલું પણ સત્તામાં સમકિત છે તેા સમવાય ગજીમાં તેને ભવ્ય જીવ ભગવ તે કહ્યા છે. એટલે જે જીવને સત્તામાં સમકિત હોય તે જીવને સત્તામાં કેવળગ્રાન પણ અવશ્ય હાેય. સમકિતના પણ જ્ઞાનની પેઠે ઉત્પન્ન થવાના ભાંગા કહ્યા છે. ક્ષાયક સમક્તિને પણ કેવળ જ્ઞાનની પેઠે આદિ સહિતને અંતરહિત ભાંગો લાગુ થાય છે. માટે સુમવાયાંગજીમાં ભવ્ય જીવને અહાવીશે માહનીય કર્મની પ્રકૃતિ સત્તામાં મૂળ પાઠે કહેલ છે એટલે ભવ્ય જીવને સત્તામાં સમકિત છે તેમ ભબ્ય જીવને જ્ઞાનાવરણીય કર્મના આવરણે પણ આવરણવાણું જ્ઞાન સત્તામાં છે. તેા અવરાએલું કેવળ જ્ઞાન પણ સત્તામાં છે અને જો સત્તામાં છે તાેજ વસ્તુ પ્રાપ્ત ઘાય છે. સમન્દિતને માહનીયનું સર્વધા આવરણ ખસે તાે સાયક સમકિત પ્રગટે અને જ્ઞાનનું સર્વથા આવરણ ખસે તાે કેવળ જ્ઞાન પ્રગટે. કેવળ જ્ઞાન નવું ઉપજતું નથી પણ સત્તામાં છે તે પ્રાપ્ત થાય છે, તેને ઉત્પન્ન થયું કહેવામાં આવે છે.

સમકિત ભવ્ય જીવને સત્તામાં છે તેાપણ ઉત્પન્ન થવાના કાળને અપૂર્વ કરણ કહેલ છે એટલે જીવે કેાઇ કાળે પૂર્વ કર્યું નહેાતું તેવું કરણ સમકિતની પ્રાપ્તિને ઉપાય પહેલાંજ કર્યા એટલે સમકિત પણ કાઇ કાળે ઉત્પન્ન નહિ થયેલું તે જેમ પહેલું ઉત્પન્ન થાય છે. અને ક્ષાયક સમકિત જેમ આંવ્યું જતુ નથી તેમ કેવળ જ્ઞાનને માટે પણ લેવું. દશાશ્રુત અંધનેા દાખલા આપ્યા છે, તે પણ ક્ષાયક સમકિતની પેઠે કેવળ જ્ઞાન તે પૂર્વ ઉત્પન્ન થયેલા હાતાજ નથી, જ્યારે થાય ત્યારે પહેલાંજ થાય. કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થવાવાળાને પહેલું ક્ષાયક સમકિત ઉત્પન્ન થાય છે અને ક્ષાયક સમકિત તેજ કેવળ જ્ઞાનને પ્રગટ કરે છે. કેવળનું બીજક સમકિત છે આટે જો સમકિત તેજ કેવળ જ્ઞાનને પ્રગટ કરે છે. કેવળનું બીજક સમકિત છે માટે જો સમકિતને સત્તામા માનવામાં આવશે તા કેવળનુ પણ સત્તામાં માનવું જેઈ શે. ભલે માક્ષ પ્રાપ્ત ભવ્ય જીવને એ બાલ લાગુ થવાને માનતા હાય તા પણ શાસ્ત્રને બાધક નથી. પણ કોઇ જીવને કેવળ જ્ઞાન સત્તામાંજ નથી. કેવળ જ્ઞાન નવું ઉપજે છે. આમ માનનારાને સૂત્ર વચનના વિરાધ તા નહિ થતા હાય કે ?

પ્રશ્ન પહ મું — શિષ્ય – ત્રીજો પક્ષ કહે છે કે-જીવ તથા કર્મ અ-નાદિ છે. એમ ન કહેવાય કે જીવ પૂર્વે પછી કર્મ, તથા કર્મ પૂર્વે પછી જીવ એમ નથી, જીવ અને કર્મ અણાણુપુબ્વી કહ્યા છે, તે પાઠ—

ભગવતીજી સૂત્ર શતક પહેલે ઉદ્દેશે ૬ કે–રાદ્ધે અહ્યુગાર શ્રી શ્રમણ ભગવ'ત મહાવીરને પૂછ્યું છે કે—

पूर्विंव मंते लेखे पछाअलेखे पुव्वि अल्लोओ पल्लालोओ ? रोहा लोएय अलोएय पुव्विपिते पछापिते दोवेते सांसयाभावा अणाणु पुव्विए सा रोहा. पुव्विमंते जीवा पछा अजीवा

षुचिंव अजीवा पछा जीवा ? जहेव लोएय अछोएय तहेव जीवाय अजीवाय एवं कम्माइं. ક્રકડી અને ઇંડાનું પ્રશ્ન કર્શું છે, पुचिंव मंते कुकुडी पछा अंडए ? ઇમ પૂછ્યા- अणाणुपुच्वी सासयाभावा એ મધ્યે ઇમ કહ્યું છે. ક્રકડીના દ્રષ્ટાંત માંડ્યા છે. જે ભણી કિમ કહેવાય જે ક્રકડી આચળથી હતી ને પછી ઇડાં ઉપજે, જો ઇડું ન હાય તેા ક્રકડી કિમ હાય ત માટે એ શાસ્વતા ભાવ શ્રી મહાવીસ્જીએ કહ્યાં છે તે માટે કર્મ અને જીવ એ આનાદિના છે. અને કેવળ જ્ઞાન તેા શ્રી ભગવાંતજીએ જીવને અ દિ અપજજવસિત કહ્યું છે તે માટે જે કાઇ સર્વ જીવને સત્તાએ કેવળ જ્ઞાન કહ્યું છે તે સત્ર વિરુદ્ધ 1 આ પ્રમાણે ત્રીજો પક્ષ લખે છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—જેમ ત્રીજે પક્ષે જીવ અને કર્મ અનાદિનાં કહ્યાં છે તેમ રાેહા અણગારે અનાદિના કેટલા બાેલ કહ્યા છે તે પણ જણાવવા જોઇતા હતા. તેમ નહિ જણાવતાં માત્ર, લાેક અને અલાેક, જીવ અને અજીવ, એમ કર્મનું કહી કુકડી ને ઇંડાંનું પ્રશ્ન જણાવી શાશ્વતાં ભાવ કહ્યા, પહેલું પછી કહેવાય નહિ. ઇત્યાદિક કહ્યું અને છવ ને કર્મ બન્ને અનાદિના માની, કેવળ જ્ઞાનને સાદિ અનંત માની સત્તામાં જીવને કેવળ જ્ઞાન નથી એમ જણાવ્યું. પણ રાહા અણગારે કેટલા પ્રશ્ન પછ્યા છે ? તેમાં જ્ઞાન સંખંધી પ્રશ્ન પછવામાં આવેલ છે કે નહિ ? અને જે પૂછવામાં આવ્યું. હોય તે৷ તેની આદિ કહી છે કે અનાદિ કહેલ છે ? અને અનાદિ કહેલ હોય તાે છવ ને જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પહેલાં તે કયાં હતું ? કેમકે ઉત્પન્ન થયાં પછી તેા સાદિ અન'ત કહેલ છે. અને રાહા અણગારના પ્રશ્નમાં પાંચે જ્ઞાનને લાેકના અંત સાથે પૂછતાં અનાદિ કહેલ છે, શાશ્વતા કહેલ છે, અણાણ પૂર્વી કહેલ છે. માટે જીવની પાસે જેમ સત્તામાં કર્મ કહ્યાં છે તેમજ જ્ઞાન, અજ્ઞાન, દર્શન વગેરે પણ કહ્યાં છે માટે રાહા અણુગારના જે દાખલેા ત્રીજા પક્ષે આપ્યેા છેતે તેા તેઓની માન્યતાને વિરુદ્ધ પડે તેવે છે.

પ્રશ્ન પ૮ મું—શિષ્ય–રાેહા અણુગારે કેટલા પ્રશ્ન પૂછ્યા છે ? ને કેવા પ્રકારનાં ને પાંચે જ્ઞાન અનાદિ કેવી રીતે કહ્યાં છે ? વગેરે ટુંકામાં કહી બતાવશા તાે માટા ઉપકાર થશે અને ઘણા જીવાની શંકાએા દૂર થશે.

<sup>ઉ</sup>ત્તર—ગુરૂ–હે ભાઇ <sup>?</sup> આતારૂં કરેલું પ્રશ્ન ઘણુજ અઘરૂં છે, પણુ તારે, જ્યારે જાણવાની ઇચ્છા થઇ ત્યારે તને તથા ભવ્ય જીવોને જાણવાને માટે ખુલાસા કરી આપવા જેઇએ. સાંભળાે—

ભગવતીજીના પહેલા શતકના ૬ઠ્ઠા ઉદેશામાં–રાેહા અણુગારે (૮૬પર) છયાસીસે ને બાવન પ્રશ્ન પૂછયા છે. તેની આમ્નાય નીચે પ્રમાણે છે.

#### पूच्वं भंते लोप पच्छा अलोए पूच्वं अलोए पच्छा लोए ?

હે ભગવંત ! પહેલાે લાક ને પછી અલાેક કે પહેલાે અલાેક ને પછી લાેક ? ૧ એમ જીવને અજીવની પૃચ્છા ૨ ભવસિદ્ધિયા ને અભવ– સિદ્ધિયાની પૃચ્છા ૩ સિદ્ધિ ને અસિદ્ધિની પૃચ્છા ૪ સિદ્ધા ને અસિદ્ધાની પૃચ્છા ૫ કુકડી ને ઇડાંની પૃચ્છા ૬ લાેકાંત ને અલાેકાંતની પૃચ્છા ? ૭ એ ૭ મૂળ પ્રશ્ન પૂછ્યા છે.

હવે એક લેાકના અંત સાથે ૧૩૦ બાેલની પૃચ્છા કરી છે તેની વિગત.– पूर्व्वं भंते लोयंते पछा सत्तमे उवासंतरे ? એમ સાત પૃथिवीना આકાશની પૃચ્છા ૭–એમ લાેકના અંતને સાતેતણ વાત ૭–લાેકાંત ને ઘનવાત ૭– લેાકાંત ને ઘનાેદધી ૭– લાેકાંતને સાતે પૃથિવી ૭ એમ લાેકાંતને સર્વ દ્વીય ૧-લોકાંતને સર્વ સમુદ્ર ૧-લેકાંત ને ભરતક્ષેત્રાદિ સાત વાસ ૭-લાેકાંત ને દંડક ૨૪-લાેકાંત ને અસ્તિકાય ૫–લાેકાંત ને સમયાદિકાળ ૧– લે કાંતને કર્મ ૮– લે કાંતને લેશ્યા ૬–લે કાંત ને દર્ષિ ૩–લે કાંત ને દર્શન ૪-લાેકાંત ને જ્ઞાન ૮ ( પાંચ જ્ઞાન ને ત્રણ અજ્ઞાન )-લાેકાંત ને સંજ્ઞા ૪-લેાકાંત ને શરીર પ–લાેકાંત ને જોગ ૩–લાેકાંત ને ઉપયાેગ ર–લાેકાંત ને દ્રવ્ય ૬-લાેકાંત ને જીવ અજીવનાં પ્રદેશ ૨-લાેકાંત ને જીવ અજીવના પર્યાય ર-લાેકાંત ને ત્રણ કાળની પૃચ્છા તે અતીત કાળ, અનાગતકાળ, ને સબ્વદ્ધાકાળ ૩–એવં ૧૩૦ બાેલ લાેકના અંત સાથે ગણવા. પછી એક બાેલ મૂકવા ને ૧૨૯ બાેલ સા**તમીના આકાશ સાથે ગણવા. પછી એક** બાેલ મૂકવાે ને સાતમીના તણુવા સાથે ૧૨૮ બાેલ ગણવા. પછી એક બેહ્લ મૂકવે ૧૨૭ બેહ્લ સાતમીના ઘનવા સાથે ગણવા. એમ જાવત હેઠલેા એક બાલ છેાડવા ને ઉપલા સાથે જોડવા. એમ જાવત पूर्विव भंते अणागयदा पछा सव्वद्धा पूर्विव सव्वद्धा पच्छा अणागयद्धा ? એ પ્રશ્ન રાહે અણગારે પૂછયા તે સર્વના જવાબ ભગવંતે આપ્યા पूर्विंव पेते पछा पेते दोविञे सासया भावा अणाणु पुर्व्वीए सारोहा नो अणु पूर्व्वीए પહેલું પણ તે, ને પછે પણ તે, અને શાસ્વતા ભાવે છે, પહેલું પછી કાઇ ન કહીએ. હે રાહા ! એ બધા બાલ આણાણુ પૂર્વી છે અણુપૂર્વી નથી.

હવે છયાસીસે બાવન પ્રક્ષની ગણતરી નીચે પ્રમાણે છે-૧૩૦ પ્રક્ષ તેમાં એક પહેલેા ઉમેરવાે એટલે ૧૩૧ થયા. તેને ૬૫ ગુણા કરીએ ત્યારે ૮૫૧૫ થાય. તેમાં ૧૩૦ અલેકના અંત સાથેના ભેળવીએ ત્યારે ૮૬૪૫ થાય. અને ૭ પ્રક્ષ મૂળના ભેળવીએ ત્યારે ૮૬૫૨, પ્રક્ષ કુલ થયા ઇતિ રાેહા અણુગારે પૂછેલા ૮૬૫૨–છયાસીસે બાવન પ્રક્ષની સમજન.

હવે ચાેલીશે દંડકના જીવની સાથે કર્મ, દબ્ટિ, દર્શન, જ્ઞાન, અજ્ઞાન, ઉપયાેગ, પ્રદેશ અને પર્યાયની પૃચ્છામાં સર્વ બાેલ અનાદિના શાવ્યતા કહ્યા છે. પહેલાં પછી કહ્યા નથી. તાે કેવળ જ્ઞાન પણ સત્તામાં છે એમ ઉપરના પ્રશ્નથી સાળીત થાય છે.

36

હવે જ્યાં સત્તામાં સમકિત, શ્રુત જ્ઞાન લાભે ત્યાં સત્તામાં કેવળ ગ્રાનની નિયમા હોય, અને જે જીવને સત્તામાં મિચ્ચાત્વ અને અજ્ઞાન હોય ત્યાં કેવળ જ્ઞાન સત્તામાં હોયજ નહિ એમ સૂત્રથી સિદ્ધ થાય છે. માટે સર્વ જીવને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન માનવું તે, અને સર્વ જીવને એટલે કોઇ પણ જીવ પાસે સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી, તે બન્ને પક્ષ અરસપરસ વિરૂદ્ધ છે. એકાંત પક્ષ બન્ને પક્ષવાળા સૂત્રથી પણ વિરૂદ્ધ જણાય છે. કારણકે– એક પક્ષ જ્યારે અભવીને પણ સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન માને છે ત્યારે તેના સામેના ત્રીજો પક્ષ (વિરૃદ્ધ પક્ષ) અભવીને તા શું પણ ભવી જીવને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી એટલે કાેઇ જીવને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન નથી. ત્યારે આ બન્ને પક્ષથી જીદાજ પ્રકારને વચલો તટસ્થ. બીજો પક્ષ એમ જણાવે છે કે–જ્યાં સત્તામાં સમક્તિ ત્યાં સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન પણ હોય, અને સત્તામાં સમક્તિ ન હોય ત્યાં કેવળ જ્ઞાન પણ ન હોય.

પ્રશ્ન ૫૯ મું --- શિષ્ય - ત્રીને પક્ષ કહે છે કે-''તથા કેટલાએક કહે છે જે શ્રીઆચારાંગ સૂત્ર પ્રથમ શ્રુતખ'ધ⊸અધ્યયન પમેં∽લાેકસાર અધ્યયનને પાંચમે ઉદ્દેશે એવે। પાઠ છે કે-जे आया से विश्वाया, जे विश्वाया से आया. આયા કહેતાં આત્માં તે જ્ઞાન, જ્ઞાન તે આત્મા આત્મા થકી જ્ઞાન ભિન્ન નહિ તે માટે કેવળ જ્ઞાન સર્વ જીવ પાસે છે. આમ કહે છે એ પ્રક્ષ ? તેને৷ ઉત્તર પ્રીછયો–જે એ અધ્યયન મધ્યે તે৷ સર્વ જીવને કેવળ જ્ઞાનની પુચ્છા નથી. અન્રે તે৷ જીવની હિંસા ન કરવી તે અધિકાર છે તે કિંચિત લિખીએ છઇ. જે તું જેહને પરિતાપવું માને છે તેહજ તું તથા જેહને ઊપદ્રવવું પ્રાણ થકી ચુકાવવું વાંછે છે તે તૂંજ. જિમ તુજને દુઃખ ઉપજે તિમ એહને પણ ઉપજે તું જાણ, ઇમ જાણી સ્યું કરવું તે કહે છે अंज्जू चेयं पडि बुद्ध जीवी. એટલે રજી શુણ સાધું એહવે પૂર્વેકિત પ્રતિબાધે કરી પ્રતિબુદ્ધ જે સર્વ જીવને આપણુઃ તુલ્ય કરી જાણે ઇમ જે જીવે તે સાધઈજ, અનેરા એહવા ન થાય, તમ્હા જિણે કારણે હણતાને આપણ સમું દુઃખ થાય. તિણે કારણે જીવને આમ હણે નહિ અનેરા પાહે **હ**ણાવે નહિ હણતાને અનુમેહ નહિ. તથા **ગ્રણતં વેચ**ળં કહેતા પછી ભાગવવું, કેણે अप्याणेणं આત્માએં. એટલે સ્યૂં કહ્યું ? જે માહુંને દેઉ અનેરા જીવને પીડા ઉપજાવિયેં પછી આપણયે ભાગવીયેં ઈસ્ચ જાણી કાઇ જવને હણીએં નહિ. હવે નૈચિકાદિ દર્શની ઇમ કહે છે. આત્મા અને જે સુખ દુઃખાદિકતું लाखव'ते जुः थे। छे.

જિન શાસન માંહિ પુણ ઇમજ છે. કિંવા અનેરી પરે ? એહવી પરાશ કા ઉપરે કહે છે. **હ્યુત્રં – जે आया से विश्वाया जे विश्वाया से आया जेण** विजाणसेआया. એટલે જે જીવ તે વિજ્ઞાતા, સુખ દુઃખને જાણ, અને જે સુખ દુઃખને જાણે તે આત્મા. એટલે જીવ સુખ દુઃખને જાણે તે માટે જીવને હણવા નહિ. જે લણી સુખ દુઃખને વિદક છે. જીવ થકી સુખ દુઃખ વેગળું નથી. જીવ સ્વરૂપ જીવ અસંખ્યાત પ્રદેશી અરૂપી સદા સઉપયાગી સુખ દુઃખના વેદક એહવા જીવ જાણીને સંચમી પાળે એ સૂત્રે તા જીવને સુખ દુઃખના વેદક એહવા જીવ જાણીને સંચમી પાળે એ સૂત્રે તા જીવને સુખ દુઃખના જાણ કહ્યો છે. જેહવું તુજને સુખ વાહવું છે દુઃખ અલખામણું છે. તિમ સર્વ જીવને સુખ વાહવું છે દુઃખ અલખામણું છે. ઇમ જાણી સંચમાનુષ્ટાને પ્રવર્તે ઇમ કહ્યું છે. ઇહાં તા સર્વ જીવ પાસે કેવળ જ્ઞાન કહ્યું નથી. એમ ત્રીજા પક્ષનું કહેવું છે. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—ત્રીજા પુરૂષનું જો કે કહેવું છે તે৷ ઠીક પણ પોતાના મત ઉપર જઇ કેાઇ કાઇ લખાણુમાં તફાવત રહે છે અને કાેઇ લખાણુમાં બંધનકારક પણ થાય છે. જ્યારે ઉપરના લખાણુમાં છેવટ લખે છે કે–ઇઢુાં તો સર્વ જીવ પાસે કેવળ જ્ઞાન કહ્યું નથી. તે તાે ઠીક પણ અસુક જીવ પાસે તાે હાેવું જોઇએ એમ તેઓના લખાણુ ઉપરથી જણાય છે. વળી તેઓ એમ પણ લખે છે કે–જીવ સ્વરુપ, જીવ અસંખ્યાત પ્રદેશી અરુપી સઠા સઉપયાગી સુખ દુઃખનાે વેદક એહવા જીવ જાણીને સંયમ પાળે આમ લખી તાે ગયા પણ તેમાં રહસ્ય રહેલું છે તે કાંઇ સમજાયું હાેય એમ જણાતું નથી.

ં જે જીવ સદા સઉપયેાગી છે તે। ઉપયાગ તેા એ પ્રકારના–એક સાકાર ઉપયાગ ને બીજો મણાકાર ઉપયાગ એટલે જ્ઞાન અને દર્શાનનેા ઉપયાગ જીવને સદાય છે તાે સત્તામાં પણ જીવને જ્ઞાન દર્શાન પણ છે.

હવે, '' જે આયા સે વિન્નાયા વિન્નાયા સે આયા જેણ વિજાણઇ સે આયા '' આ શખ્દ આત્મવાદીને માટે છે એટલે ભવ્ય જીવને માટે છે. અને આત્મ જ્ઞાન પગ્રુ ભવ્ય જીવનેજ થાય છે. તેજ આત્માનું સ્વરૂપી જાણી શકે છે તેજ યથાર્થ સંયમ ધર્મને પાળી શકે છે. અને આયારાંગજી પણ એમજ જણાવે છે.

જીએ આચારાંગજી સૂત્રનું ભાષાંતર-કલમ ( ૩૨૧ મી )

जे आया से विश्वाया। जे विद्वाया से आया। जेण विजाणति से आया। तं पडुच परिसंखायए एस आया आया वादी समियाए परि -याए विया हिते तिबेमि ॥ ३२१॥ જે આતમા તેજ જાણનાર છે. જે જાણનાર છે. તેજ આતમા છે. કિંવા જે જ્ઞાન વડે જાણી શકાય છે. તે જ્ઞાનજ આતમા છે. એ જ્ઞાનને અનુસરીને તદ્રૂપ આત્મા બાેલાય છે. એ રીતે જે જ્ઞાન અને આત્માનું એકપણું માને તેજ ખરા આત્મવાદી છે. ને તેવા પુરૂષનુંજ યથાર્થ સંયમા– નુષ્ટાન કહેલું છે. ( ૩૨૧ )

આ કલમ એકાંત બવ્ય જીવનેજ ઉદ્દેશીને છે. અને આ પહેલાની કલમ પણ બવ્ય જીવને લાગુ થતી છે.

આત્મ વાદી કેાણુ કહેવાય કે જે આંત્મા અને પુદ્દગળની વહેંચણુ કરી શકે તે, અને તેજ આત્મવાઢી–ભબ્ય જીવ યથાર્થ સમ્યક્ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રનું રૂડી રીતે પ્રતિપાલન કરી સત્તામાં રહેલા કેવળ જ્ઞાનને પ્રગટ કરે છે.

પ્રશ્ન ૬૦ મું--- શિષ્ય--ત્રીને પક્ષ કહે છે કે-શ્રી લગવતી સૂત્ર શતક ૧૨ મે-ઉદ્દેશે ૧૦ મે-આત્મા આઠ પ્રકારના કહ્યા છે. તેનાં નામ-દ્રવ્ય આત્મા ૧, કષાય આત્મા ૨, નેગ આત્મા ૩, ઉપયોગ આત્મા ૪, ગ્રાન આત્મા ૫, દર્શન આત્મા ૨, ગોગ આત્મા ૩, ઉપયોગ આત્મા ૪, ગ્રાન આત્મા ૫, દર્શન આત્મા ૬, ચારિત્ર આત્મા ૭, વીર્ય આત્મા ૮ ॥ દ્રવ્ય આત્મા સર્વ જીવને ૧, કષાય આત્મા કોઇને ન પણ હાય ૨, નેગ આત્મા સયેાગિને ૩, ઉપયોગ આત્મા સર્વ જીવને ૪, જ્ઞાન આત્મા સમ્યક્ દેષ્ટિને હાય ૫, દર્શન આત્મા સર્વ જીવને ૬, ચારિત્ર આત્મા સમ્યક્ દેષ્ટિને હાય ૫, દર્શન આત્મા સર્વ જીવને ૬, ચારિત્ર આત્મા સત્ત્રે શતક ૧૨ મે-ઉ. ૧૦ મે-પૃચ્છા કીધી તે વિસ્તાર તો સૂત્રથી નેવેા. યોડો અત્ર લખીએ છીએ-જેને દ્રવ્યાત્મા તે જીવત્વં, તસ્ય કપાયાત્મા સ્યાત્ અસ્તિ ઈત્યાદિ પૃચ્છા છે. જેને દ્રવ્ય આત્મા છે તેને કપાય આત્મા છે ? તેના ઉત્તર શ્રી લગવંતે કહ્યો છે-- તમ્સ જાણાવા સિય અત્થિ સિય નંત્થિ. એ સર્વ સૂત્ર પાઠથી જાણ્બે.

जस्स दवियाया तस्स णाणाया भयणाए-७वे श्रत्ति-जस्स दवि-याया तस्स णाणाया भयणाए जस्सपुण नाणा या तस्स दवियाया नियमं अन्धित्ति यस्य जीवस्य द्रव्यात्मा तस्यज्ञानात्मा स्यादस्ति यथा सम्य-ग्रष्टग्रेनां स्यान्नास्ति यथा मिथ्यादृग्रीना मित्येवं भजना. यस्यतु ज्ञानात्मा तस्य द्रव्यात्मा नियमादस्ति यथा सिद्धस्येति એ મધ્યે એમ કહ્યું છે જે જેને દ્રબ્યાત્મા હાેય તેને જ્ઞાન આત્માની ભજના જે ભણી સમકિત દષ્ટિને જ્ઞાન હાેય મિથ્યા દષ્ટિને જ્ઞાન ન હાેય તે માટે, અને સર્વ જીવ સમકિત દષ્ટિ નથી તાે કેવલ જ્ઞાન સર્વ જીવને કેમ કહીએ. શ્રી સૃત્રે તાે જ્ઞાન નવું ઉપજે છે.

# आया भंते ? णाणे अन्नेणाणे ? गोयमा ? आया सिय णाणे सिय अन्नाणे, णाणे पुण नियंम आया. એ સૂત્ર आत्मा ज्ञान सम्यक्त्वेसति.

અજ્ઞાન મિથ્યાત્વીને એ બે આત્માને હાેય. સમકિત દર્ષિને જ્ઞાન હાેય, મિથ્યા દર્ષીને અજ્ઞાન હાેય.–જ્ઞાનના ૩ ભેદ. ઉપશમ ભાવે જ્ઞાન તે જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન–**ડવસંત મોદળિज્ञો, સરદ पોરાળિયં जાદં**. ઇતિ વચનાત્ જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન તે ઉપશમ ભાવે કહ્યું છે, શ્રુત જ્ઞાન ક્ષયાપશમ ભાવે છે, કેવળ જ્ઞાન ક્ષાયક ભાવે છે. એ જ્ઞાનાધિકારઃ ॥ એટલે જ્ઞાન નવું ઉપજતું કહ્યું છે.

અને સમકિતના ૩ ભેદ. ઉપશમ સમકિત ૧, ક્ષચાપશમ સમકિત ૨, ક્ષાયક સમકિત ૩, ઉપશમ સમકિત તે ૭ પ્રકૃતિના ઉપશમ થાય તિવારે ઉપશમ સમકિત તે એ સાત પ્રકૃતિ ૪ ચાર કષાય અનંતાણુ બંધી ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ એ ૪ સમકિત માહુનીય ૫ મિથ્યાત્વ માહુનીય ૬ સમામિથ્યાત્વ માહુનીય એ ૬ એ ૭ પ્રકૃતિના ઉપશમ થાય તિવારે ઉપશમ સમકિત પામે, એ ૭ પ્રકૃતિના ક્ષચાપશમ થાય તિવારે ક્ષચોપશમ સમકિત પામે, એ ૭ પ્રકૃતિના ક્ષચાપશમ થાય તિવારે ક્ષચોપશમ સમકિત પામે, એ ૭ પ્રકૃતિના ક્ષચાયક ભાવ થાય તિવારે ક્ષચોપશમ સમકિત પામે, એ ૭ પ્રકૃતિના ક્ષચાયક ભાવ થાય તિવારે સ્યોપશમ સમકિત પામે, એ ૭ પ્રકૃતિના ક્ષચાયક ભાવ થાય તિવારે સ્યોપશમ સમકિત પામે, એ ૧ પ્રકૃતિના ક્ષયક ભાવ થાય તિવારે ક્ષાયક સમકિત પામે. એ સમકિત જીવને નવું હોઈ સત્તાએ સર્વ જીવને સમકિત નથી. તથા ચારિત્ર તે દેશ વિરતી તથા સર્વ વિરતિ તે ક્ષચાપશમ ભાવે છે. સર્વ જીવ પાસે સત્તા એ નથી. જે ભણી ભ૦ શ૦ ૧૨ ઉ૦ ૧૦ મે–

## जस्स दरियाया तस्स चरित्ताया भयणाएत्ति । यतः सिद्धस्यऽ--विरतस्य वा द्रव्यात्मत्वे सतापि चारित्रात्मा नास्ति विरतीनां अस्तीति भजनेति जस्स पुण चरित्ताया तस्स द्वियाया नियमं अत्थित्ति चारि--त्रिणां जीवत्वा व्यभिचाग्त्विदिति.॥

જીવ પાસે જ્ઞાન સમકિત ચારિત્ર એ ૩ ત્રણે નવાં છે. સૂત્ર વિસ્તાર ઘણે છે તેથી જાણજો પણ અનાદિનું જીવ પાસે મિચ્ચાત્વ દર્ષિને અજ્ઞાન એ સંસારી જીવ પાસે અનાદિનાં છે. એ ઔદયિક ભાવે છે પણ ઉપશમ, ક્ષયોપશમ, ક્ષાયક ભાવે નથી તે માટે જીવ પાસે સત્તાએ કેવળ જ્ઞાન નથી તે જાણવું સહી. આ પ્રમાણે ત્રીજા પક્ષનું લખવું છે તેનુ કેમ ? ઉત્તર—ત્રીજા પક્ષે જે ભગવતીજીના ૧૨ મા શતકના ૧૦ મા ઉદ્દેશાના અધિકારમાં આઠ આત્મા વિષે જણાવ્યું અને છેવટમાં લખે છે કે–જ્ઞાન સમકિતને ચારિત્ર જીવને નવું ઉપજે છે, સર્વ જીવ પાસે સત્તામાં નથી. જીવ પાસે જ્ઞાન સમકિત ચારિત્ર એ ૩ ત્રણે નવાં છે. ઇત્યાદિ જે જે લખાણ લખ્યું છે તેમાનું આઠ આત્મા સંબાંધીનું કેટલુંક પહેલા પક્ષને ઉત્તર દેવા સંબાંધીનું પૂર્વે લખાઈ ગયું છે. પણ ત્રીજા પક્ષને માટે જે કહેવાનું છે તે જણાવીએ છીએ.

જ્યારે ત્રીએ પક્ષ લખે છે કે–જેને દ્રબ્યાત્મા હાય તેને જ્ઞાન આત્માની ભજના જે ભણી સમકિત દષ્ટિને હાય મિથ્યા દષ્ટિને જ્ઞાન ન હાય તે માટે સર્વ જીવ સમકિત દષ્ટિ નથી તાે કેવળ જ્ઞાન સર્વ જીવને કેવી રીતે કહીએ ? શ્રી સત્રે તાે જ્ઞાન નવું ઉપજે છે.

તેના ઉત્તરમાં - જે આઠ આત્માની વ્યાખ્યા છે. તે તો વર્ત માનકાળનો આશ્રીને પૃચ્છા સમયની છે. દ્રવ્ય આત્માની સાથે ઉપરના સાત બેંલ માંહેલા જે બેલ પ્રવર્તતા હોય તે રૂપ આત્મા ગણાણો છે. જીવને સત્તામાં શાનને સમક્તિ બન્ને હાેય તો પણ કર્મના આવરણે સત્તા દબાઇ જવાથી પ્રગટ થઇ શકે નહિ, કારણકે માહેનીય અને જ્ઞાનાવરણીયના આવરણે અજ્ઞાનજ કહેવાય તે આવરણ ખસ્ત્રું તેમ સહેવાય ? એમાં એટલું કારણ છે કે-જીવને કેઇ કાળે આવરણ ખસ્ત્રું નહાેતું તેથી પ્રગટ થયું નહોતું. તે પ્રગટ થયેલું તેને નવું ઉત્પન્ન થયું કેમ કહેવાય ? એમાં એટલું કારણ છે કે-જીવને કેઇ કાળે આવરણ ખસ્ત્રું નહોતું તેથી પ્રગટ થયું નહોતું. તે પ્રગટ થયેલું તેને નવું ઉત્પન્ન થયું કેઇ માનતું હોય તો ભલે પણ વસ્તુ ગતે સત્તામાં વસ્તુ નજ હાેય તે પ્રગટ થાયજ નહિ. અભવીને સત્તામાં સમક્તિ કે જ્ઞાન છેજ નહિ તો તેનું મિચ્યાત્વ અને અજ્ઞાન અનાદિ અપર્યવસિત કહેલ છે. અને ભવીને સત્તામાં છે તાેજ કેવળ જ્ઞાન પ્રગટ થાય છે. માટે ભવીના આત્માને જ્ઞાન જ લાગુ છે.

હવે ત્રીજા પક્ષે જે જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન ઉપશમ ભાવે કહ્યું છે. અને ઉત્તરાધ્યયનના નવમા અધ્યયનની પહેલી ગાથાના ઉપલા બે પદ લખી જણાવે છે. પણ જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન તાે મતિ જ્ઞાનનાે ભેદ છે તાે મત્યાદિ ચાર જ્ઞાન તાે ક્ષચાપશમ ભાવે કહ્યા છે.

શ્રી ભગવતીજીના ૯ મા શતકના ૩૧ મા ઉદ્દેશે–અશાેચા કેવળીના અધિકારે મતિ, શૃત, અવધિ અને મનઃપર્યવ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિને માટે ચારે ગ્રાનના આવરણુના ક્ષચેાપશમથી ચારે જ્ઞાન નાેખાં નાેખાં ઉત્પન્ન થવાનું કહ્યું છે. અને કેવળ જ્ઞાનને માટે કેવળ જ્ઞાનાવરણીયના ક્ષય થયે કેવળ ગ્રાન ઉપજે એમ કહ્યું છે. તથા જ્ઞાતાજીમાં મેઘ કુમારને પણ તદાવરણીય કર્મના ક્ષચાપશમે જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન ઉપજ્યું કહ્યું છે. તે પણ મતિ જ્ઞાનના ક્ષચાપશમ ભાવે છે. એમ કેટલાક સૂત્રના ન્યાયથી જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન ક્ષચાપશમ ભાવે છે. પણ ઉપશમ ભાવ સંભવતું નથી.

પ્રશ્ન ૬૧ મું—શિષ્ય-તાે પછી નમિ રાજષિના અધિકારે મંડાતાંજ કહ્યું છે કે-**ડવસંત મોદળિ⊽નો, સરइ પોરાળિયં जારૂં.** ૧ માહનીય કર્મ'નાે ઉપશાંત થયે પૂર્વ'ની જાતિ સાંભરી. અહિંયા તાે ઉપશમ ભાવે જાતિ સ્મરહ્યુ જ્ઞાન ખુલ્લું જણાય છે. અને આપ ક્ષચાેપશમ ભાવે કહાે છાે તાે આ એ પદ વિષે શું સમજવું ?

ઉત્તર—અહિંયા માહનીય કર્મના ઉપશાંત કહ્યો તે વેદ આશ્રી કહ્યો હાેય એમ જણાય છે. એટલે એક હજાર રાણીઓના ઉપરથી માહ ભાવ ઉતરી જવાથી વેદના ઉપશમ થયે અને તદાવરણી કર્મ એટલે જાતિ સ્મરણને આવરણ કરનારૂં કર્મ મતિ જ્ઞાનાવરણીય તેના ક્ષયાપશમ થવાથીજ જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન પ્રગટ થયું ક્ષયાપશમ ભાવે દષ્ટિ ૩ ત્રણ અને જ્ઞાન જ ચાર કહ્યાં છે. તા સમકિત અને જ્ઞાન (કેવળ વરજી) સર્વ ક્ષયાપશમ ભાવે છે. માટે નમિરાજ ઋષિને માહનીયના ઉપશાંત જે કહ્યો તે વેદ આશ્રી સંભવે છે. દાખલા તરીકે–અનુત્તર વિમાનના દેવતા ઉપશાંત માંહી કહ્યા છે. તે વેદ આશ્રી કહેલ છે. તેમ નમીરાજ ઋષીને માટે પણ જાણી લેવું

પ્રક્ષ ૬૨ સું—શિષ્ય–ત્રીજો પક્ષ કહે છે કે–સમકિત જીવને નવું હૈાય સત્તાએ સર્વ જીવને સમકિત નથી. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—ત્રીજો પક્ષ એમ તો લખે છે કે–સાત પ્રકૃતિના ઉપશમ થાય ત્યારે ઉપશમ સમકિત પામે, ને સાત પ્રકૃતિના ક્ષયોપશમ થાય ત્યારે ક્ષયોપશમ સમકિત પામે, અને એ સાતે પ્રકૃતિના <sup>ક્ષ</sup>ાયક ભાવ (ક્ષય) થાય ત્યારે ક્ષાયક સમકિત પામે. તા ક્ષય ઉપશમ કે ક્ષયોપશમ તે સમકિતના લેવા કે સમકિતને આવરણ કરનાર માહનીયની પ્રકૃતિને લેવા ? જો આવરણ કરનારી પ્રકૃતિના લઈશું તો તે પ્રકૃતિએ કાેને આવરણ કર્યું? ? જો સમકિતને આવરણ કરનારી તે પ્રકૃતિ ઠરશે તા સમકિત જીવને સત્તામાં છે એમ ઠરશે. સમકિતને અનાદિ કાળનું આવરણ હતું તેથી તે પ્રકાશમાં કોઇ કાળે આવેલું હતું નહિ તેથી અનાદિ મિથ્યાત્વનાે ભાંગાે લાગુ ઘતાે પણ જ્યારે સાતે માહનીય કર્મની પ્રકૃતિનું આવરણ ખરચું એટલે જેમ અભ્રપટલ દૂર થયે સૂર્ય પ્રકાશમાં આવે તેમ સમકિત પ્રગટ થાય. આ સમકિત પૂર્વે કાેઇ કાળે પ્રગટ થથું ન હતું તે પ્રગટ થવાથી જો કાેઈ નવું ઉત્પન્ન થચું માનતું હાેય તાે ભલે પણ સત્તામાં નથી એમ કહી શકાય નહિ.

સર્વ જીવને સત્તાએ સમકિત નથી તો ભવી જીવને સમક્તિ કયાંથી પ્રગટ થયું ! સમવાયાંગજીનું ૨૮ સું સમવાયંગ ચાેકખું જણાવે છે કે– કેટલાક ભવ્ય જીવને માહનીય કર્મની અઠ્ઠાવીશે પ્રકૃતિ સત્તામાં છે. તાે આ ઉપરથી કેટલાક ભવ્ય જીવને અઠ્ઠાવીશ પ્રકૃતિ સત્તામાં નથી એમ પણ ઠરે. અને ૨૭ સત્તાવીશમાં સમવાયંગે સમક્તિ વેદનીયથી એટલે સમક્તિ માહનીયથી ઉપરાંઠાને એક સમક્તિ માહનીયવરજીને સત્તાવીશ પ્રકૃતિ સત્તામાં કહી છે. અને ૨૬ મા સમવાયંગે ખુલ્લું નામ પાડી કહ્યું છે કે–અભવ્ય સિદ્ધિ યા જીવને સમક્તિ માહનીય ૧ અને મિશ્ર માહનીય ૨ એ બે પ્રકૃતિ વરજીને છવ્વીશ પ્રકૃતિ સત્તામાં છે.

તા વિચાર કરા કે--અભવીને અનાદ અનંત મિથ્યાત્વ કેમ રહ્યું કે જેને સમકિત, કેવળ ને માક્ષ પ્રાપ્ત થાયજ નહિ ? અને ભવી જીવને અનં કાળે પણ મિથ્યાત્વ ખસે અને સમકિત પામી કેવળી થઈ માક્ષ જાય. તેનું મૂળ કારણનું શાધન કરશા તા ભવ્ય જીવની પાસે માહનીય આવરેલું પણ સમકિત સત્તામાં છે, અને અભવીને સત્તામાં નથી. એમ જ્યારે સૂત્રમાં મૂળ પાઠે જણાવે છે છતાં સર્વ જીવને સ્તામાં સમકિત નથી એમ માનવું તે સૂત્ર વચનને ઉત્થાપવા જેવું છે.

વળી ત્રીજે પક્ષ જ્યારે કહે કે—ચારિત્ર સર્વ જીવ પાસે સત્તાએ નથી. તેા પછી જીવને ચારિત્રાવરણીય કર્મની પચીશ પ્રકૃતિ સત્તામાં કહેવાનું શું કારણ ? ભવી અભવી સર્વ જીવને ચારિત્રને આવરણ કરનારી પચીશ પ્રકૃતિ સત્તામાં છે એમ સમવાયંગ સૂત્ર બાેલે છે. તા સત્તામાં ચારિત્રના પર્યવ હાેય તાેજ તેને આવરણ કરનાર માેહનીય કર્મની પચીશ પ્રકૃતિ ભગવંતે કહી બતાવી. તે આવરણ ખસે તાે ચારિત્ર પ્રગટ થાય, માટે ચારિત્ર પણ સત્તામાં છે.

છવ પાસે જ્ઞાન સમકિત ચારિત્ર એ ૩ ત્રણે નવાં છે. એમ જે કેાઇ માને તા તે માન્યતા પાર્યા વિનાની છે; કારણુકે---ભગવતીજીના બીજા શતકે પહેલા ઉદ્દેશે–ખંધકજીના અધિકારે દરેક જીવને અનંતા જ્ઞાનના પર્યંવ, અનંતા દર્શનના પર્યંવ, અનંતા ચારિત્રના પર્યંવ, અનંતા ગુરૂ લહુ પર્યંવ, અનંતા અગુરૂ લઘુ પર્યંવ, ભગવંતને કહેવાનું શું કારણું ? સમચે જીવની પાસે સત્તામાં જે વસ્તુ રહી છે તે ભગવંતે ભગ્ય જીવને જાહેર કરેલ છે. એટલે ભગ્ય જીવને ભગવંત એમ જણાવે છે કે–આટલા પ્રકારની ઋદ્ધિ તો તમારી પામે સત્તામાં છે પણ કર્મે કરીને અવરાયેલી હોવાથી તે પ્રકાશમાં આવી શકતી નથી તેને તમે ઉઠાણ કમ્મ બલ વીર્ય પુરૂષાકાર પરાક્રમ વડે પ્રગટ કરે કે તમને જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર સર્વથા નિરાવરણ થશે કે કેવળજ્ઞાનને આવરણ તૂટતાં તરતજ કેવળજ્ઞાનની જ્યાેતિ પ્રગટશે અને આઠે કર્મનું સર્વથા આવરણ ખસવાથી આ જીવ નિરાવરણી થઇ માેક્ષને પામશે.

માટે ભબ્ય જીવ પાસે સત્તામાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને કેવળ જ્ઞાન ને કેવળ દર્શન, અને માેક્ષપદની પ્રાપ્તિનાે ઉપાય તે સર્વ ભબ્ય જીવને સત્તામાં રહેલ છે.

પ્રક્ષ ૬૩ મું---શિષ્ય–ત્રીજો પક્ષ કહે છે કે–શ્રી પન્નવણા સૂત્ર પદ ૧૮ અઢાર મે–

## मिछ दिठाणं भंते मिछ दिठीति काल ओ केवचिरं होइ ? गोयमा मिछदिठी तिविहेपन्नत्ते तंजहा अगाइए अपज्ज वसिए अणाइए सप--ज्जवसिए साइएवा सपज्जवसिए.

એ મધ્યે એમ કહ્યું જે મિથ્યાત્વ દષ્ટિ જીવ અનાદિના છે. પહેલેા ભાંગેા અભવ્યનેા છે. બાકી બે ભાંગા ભવ્યના છે. સમકિત પામ્યાને ફરી નિથ્યાત્વ પામે. સમકિત દષ્ટીને સમકિત નવું છે.

હवे-अणाणीणं भंत्ते पुच्छा गोयमा अणाणी तिविहे प० तंजहा अणाइएवा अपडज वसिए अणाइएवा सपडज वसिए साइएवा सपडज वसिए.

એ અજ્ઞાત, જીવને અનાદિતું છે જ્ઞાન જીવને નવું ઉપજે છે. एवं मइ अणाणि वि सुय अणाणी त्रि. એ મિથ્યાલ્ય તથા અજ્ઞાન જીવને અનાદિ છે.

णाणीणं भंत्ते णाणित्ति काखओ केवचिरं प॰ णाणी दुवि हे पं॰ तं॰ साइए अपडज वसिए साइए सपड्ज वसिए.

४०

સાઇએ અપજ્જ વસિએ તે કેવલ જ્ઞાન આશ્રી, સા૦ સ૦ જ્ઞાન પામીને અજ્ઞાની થાય તે આશ્રી. એ બે ભેદ દેખાડ્યા પણ જ્ઞાન અણાઇએ અપજ્જ વસિએ નથી કહ્યું તે માટે જ્ઞાન તે સાદિ છે. પણ અનાદિ નથી.

सम्म दिठीणं भंते सम्म दिठीत्ति कालओ केवचिरं होइ गोयमा सम्म दिठी दुविहे पं• तं० साइए अपज्ज वसिए १ साइए सपज्ज वसिए. २

એ બે લેદ. સાદિ અપજ્જ વસિત તે સિદ્ધજીને ક્ષાયક સમકિત આવ્યું જાય નહિ. સાદિ સપર્યવસિત તે સમકિત પામીને મિથ્યાત્વ પામે તે આશ્રી એ બે લેદ એ મધ્યે એમ કહ્યું જે સમકિત સાદિ છે. એટલે જે જીવ પામે તે નવું પામે પણ અનાદિ નથી. ૨

संजएणं भंते संजएत्ति कालओ केवचिरं होइ ? गोयमा जहणेणं एकं समयं उकोसेणं देग्रूणा पुव्व कोडी.

એ ચારિત્ર સાદિ કહ્યું, અનાદિ ન કહ્યું.

असंजए तिविहे पं० तं० अणाइएवा अपज्ज वसिए अणाइएवा सपज्ज वसिए साइएवा सपज्ज वसिए.

એ મધ્યે અવિરતિ અનાદિની કહી. વિરતિ આદરવી તે નવી છે. ૩

તથા શ્રી ભગવતી શતક ૮ મે–ઉદ્દેશે ર બીજે–કેવળ જ્ઞાન મનુષ્યાંને ઉપજે પણ ૨૩ દંડકને વિષે કેવળ જ્ઞાનની ના કહી છે. અને સિદ્ધજી પાસે કેવળ જ્ઞાન સદાય હાય. તે માટે સર્વ જીવને સત્તાએ કેવળ જ્ઞાન કહે છે તે મૃષા છે. સર્વ જીવને કેવળ જ્ઞાન સત્તાએ નથી એ સૂત્રનાે નય લખ્યાે છે.–આ પ્રમાણે ત્રીજા પક્ષનું કહેવું છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—સર્વ જીવતું મૂળ સ્થાન સૂક્ષ્મ નિગાેદ છે તે અનાદિ છે તેમાં ભવ્ય અને અભવ્ય જીવ પણ અનાદિના છે. માટે ભવ્ય અને અભવ્યના મિથ્યાત્વ અજ્ઞાન અને અવિરતિ અનાદિનાં છે. તેમ ભગવતીજીમાં રાહા અણગારના અધિકારે પણ પાંચ જ્ઞાન ત્રણ દષ્ટિ અને જીવની પાસે રહેલા જ્ઞાન, દર્શન ને ચારિત્રના પર્યાય પણ અનાદિના દરેક જીવની સાથે સત્તામાં કદ્યા છે. એટલે જે જે જીવને જે જે ખાલ લાભતાે હાય તે તે ખાલ અનાદિના તે જીવની સાથેના ગણવા. પરંતુ જ્યાં સુધી જ્ઞાન સમકિત કે ચારિત્રના પર્યવા પ્રગટ થયા નથી-પ્રકાશમાં આવ્યા નથી ત્યાં સુધી તે જાવ અનાદિ મિથ્ચાત્વનાજ ગણાય, અજ્ઞાનને અવિરતિનાજ ગણાય. અને જ્યારે ભવ્ય જીવને તદાવરણી કર્મા ખસે ત્યારે તે જીવને જે વસ્તુ પ્રગટ થાય તે વસ્તુની સ્થિતિ ત્યાંથીજ ગણાય. માટે જ્ઞાન સમકિતને ચારિત્રની ભાેગમાં આવતી હાેય અને જેના તાળામાં જીવ પ્રવર્તતા હાેય તેજ ખાતાના તે જીવ ગણાય. અને એકના તાબામાંથી છૂઠી બીજાના તાબામાં જાય ત્યારે તેના ઘરના જીવ ગણાય, માટે દરેક જીવનુ માતૃ સ્થાનક-શ્રી ભગવતીજીમાં વનસ્પતિ કહેલ છે. એટલે દરેક જીવનું મૂળ ઘર નિગાદ છે. તાે અનાદિ નિગાદ ને અનાદિ અજ્ઞાનના ભાંગાે સૂત્રમાં કહે તેનું શું આશ્ચર્ય ? તેમાંથી પણ જ્યારે અકામ નિર્જરાએ ઉચા આવે ને પાતાની આત્મ શકિત-આત્મ ઋદ્ધિ-આત્મ લબ્ધિ જે અવરાઇ ગયેલી-દબાઇ ગયેલી હતી તેને આત્મા પાતે પાતાની સત્તામાં રહેલી વસ્તને પ્રગટ કરે ત્યારે અજ્ઞાન ખસે એટલે જ્ઞાન પ્રગટ થાય. મિથ્યાત્વ ખસે એટલે સમકિત પ્રગટ થાય. અર્થાત જ્ઞાનાવરણીય જે જ્ઞાનને આવરણ કરનાર કર્મતે ખસે એટલે જ્ઞાન પ્રગટ થાય. અને માહુનીય કર્મનું આવરણ ખસે ત્યારે સમકિત અને ચારિત્ર પ્રગટ થાય. એટલે જીવની પાસે સત્તામાં જ્ઞાન દર્શનને ચારિત્રના પર્યવે৷ રહેલા હેાય એવા લગ્ય જીવનેજ સત્તામાં રહેલી વસ્તુ પ્રગટ થાય છે. માટે લબ્ય જીવને સત્તામાં જ્ઞાન સમકિત ચારિત્ર કેવળ જ્ઞાનને કેવળ દર્શન અને તેના પર્યવા સત્તામાં છે તે પ્રગટ થાય છે. નવા કયાંઇથી આવતા નથી.

પ્રશ્ન ૬૪ મું—શિષ્ય-ત્રીજો પક્ષ લખે છે કે-શ્રા જીવાભિગમે-

एएसिणं भंते आभिणि बोहिय णाणीणं, सुयणाणी उहीणाणी, मण पज्जवणाणी, केवल्ल्णाणी, मइ अणाणी, सुयअणाणी, विभंग णाणीणं, कयरे कयरे अप्पा वा बहु यावा तुल्लावा विसेसाही यावा? गोयमा सन्व थोवा जीवा मण पज्जवणाणी, उहिणाणी असंखेङ्जगुणा, आभिणि बोहिय णाणी, सुयणाणी एए दोवि तुल्ला विसेसाहिया विष्भंग अणाणी असंखेजगुणा, केवल णाणी अणंत गुणा मइ अणाणी सुय अणाणीय दोवि तुल्ला अणंतगुणा.

એ અલ્પ બહુત્વ મધ્યે કેવળજ્ઞાનીથી મતિ શ્રુત અજ્ઞાની અનંત ગુણ્ કહ્યા. તે માટે સર્વ જીવની પાસે કેવળ જ્ઞાન સત્તાએ નથી. જે સર્વ જીવ પાસે કેવળ સત્તાએ હેાય તેા કેવલીથી અજ્ઞાની અનંત ગુણા કેમ કહે ? તે માટે સર્વ જીવને સત્તાએ કેવળ જ્ઞાન નથી. ભવ્ય જીવ કેવળ જ્ઞાનને યાેગ્ય છે અને અભવ્ય જીવ કેવળ જ્ઞાન પામવાને અયાેગ્ય એમ જાણવું-આ પ્રમાણે ત્રીજો પક્ષ લખે છે તેનું કેમ ?

આદિ કહી છે. એટલે સત્તામાં રહેલી વસ્તુની સ્થિતિ ગણી નથી તેનું કારણુકે જે સમયે જે જીવને જે વસ્તુ પ્રગટ પણે પ્રકાશમાં આવતી દ્વાય–પરિ ઉત્તર—ઉપર કહેલા આઠ બાેલના અલ્પ બહુત્વમાં પૃચ્છા સમય, અનંતના ત્રણુ બાેલમાં કેવળીથી મતિ શ્રુત અજ્ઞાની અનંત ગુણા કહ્યા તે નિગાેદના જીવ આશ્રી સિદ્ધના જીવથી નિગાેદના જીવ અનંત ગુણા કહ્યા છે તેને બે અજ્ઞાનજ લાભે તે આશ્રી.

અને જો સત્તા આશ્રી ગણીએ તેા મેાક્ષ જવાવાળા ભવ્ય જીવથી ત્રણ કાળમાં માક્ષ નહિ જવાવાળા કે જેને સત્તામાં સમક્તિજ નથી એવા અભવ્ય અને ભવ્ય જીવ અન'ત ગુણા છે. તેા સત્તામાં રહેલા કેવળ જ્ઞાનથી પણ મતિ શ્રુત અજ્ઞાની અન'ત ગુણા હોય.

ભબ્ય જીવ કેવળ જ્ઞાનને યેાગ્ય છે એમ તેા ચાકખું લખે છે તેા પછી ભબ્ય જીવને કેવળ જ્ઞાન સત્તામાં છે એમ કહેતાં શેા વાંધા આવે જે વસ્તુ સત્તામાં હ્રાય તેજ વસ્તુ પ્રગટ ઘાય.

દાખલા તરીકે–જે કે સર્વ મનુષ્ય રાજ ચેાચ્ય હોતા નથી પણ રાજ ચેાચ્ય મનુષ્યના અભ્યંત્તર ગુણ અને ચિદ્ધ જીદાજ હેાય છે. જેમ દેવગતિને પ્રાપ્ત ચેાચ્ય મનુષ્ય ભવ્ય દ્રવ્ય દેવ ગણાય છે તેમ સિદ્ધ ગતિને પ્રાપ્ત ચેાચ્ય જીવ ભવ્ય સિદ્ધિયા ગણાય છે. તેનામાં સત્તાએ સિદ્ધ ગતિને પ્રાપ્ત થવા ચેાચ્ય ગુણ અને લક્ષણ પણ હોય છે.

ભબ્ય જીવ અને અભબ્ય જીવની એાળખાણને માટે શ્રીસમવાયાંગજી સ્વ્રતું ૨૬મું-૨૭મું-ને ૨૮મું-સમવાયંગ ચાેકખું જણાવે છે કે-સત્તામાં જેને સમક્તિ માહનીય અને મિશ્ર માહનીય નથી તે અભબ્ય જીવ. તેને સત્તામાં સમક્તિ અને કેવળ જ્ઞાન પણ નથી. અને જેને એક સમક્તિ માહનીય સત્તામાં નથી એવા ભબ્ય જીવને સત્તામાં સમક્તિ અને કેવળ જ્ઞાન પણ નથી. અને જેને અફાવીશે પ્રકૃતિ સત્તામાં છે એવા ભબ્ય જીવને સત્તામાં સમક્તિ છે ને કેવળ જ્ઞાન પણ છે. એમ સ્ત્રતા ન્યાયથી સાબીત થાય છે. વિશેષ બુલાસાને માટે જીઓ પહેલાંના લખાયેલા ભાગ ૬ઠુા.

એક પક્ષ એમ જણાવે છે કે સર્વ જીવ સિદ્ધ સમાન છે માટે સર્વ જીવને સત્તામાં કેવળ જ્ઞાન છે. ત્યારે બીજો પક્ષ એમ કહે છે કે-જે જીવને માેક્ષ પ્રાપ્ત થવાનું છે એવા ભબ્ય જીવને કેવળ જ્ઞાન સત્તામાં હાેય બીજા જીવેાને ન હાેય. માેક્ષ પ્રાપ્ત ભબ્ય જીવ સિવાય બીજા પાંસે સમક્તિ રૂપ બીજક નથી માટે. ત્યારે ત્રીજો પક્ષ ચાેકખું લખે છે કે સર્વ જીવને સત્તાએ કેવળ જ્ઞાન નથી. કેવળ તાે જીવને નવું ઉત્પન્ન થાય છે. હવે આમાં સત્ય વાત કઇ છે ? તે તો કેવળી મહારાજ સ્વીકારે તે સત્ય કહેવાય. પણ દરેક પક્ષવાળા પાતપાતાની ખુદ્ધિને અનુસાર સૂત્રોના દાખલાથી પાતાના પક્ષ સાખીત કરતા ગયા છે તે ત્રણે પક્ષના દાખલા દલીલાેને ન્યાય બહુજ કાળજીથી આ ચાલતા અન્ને ભાગમાં દાખલ કરવામાં આવ્યા છે. તાે વાચક વગેોંએ ત્રણે પક્ષના અનુભવ કરી જે વાત ન્યાયમાં આવે તેના સ્વીકાર કરવા બાકીને માટે કેવળી ભગવ'તને સમત્ત છે. કેવળી ભગવ'ત કહે તે સત્ય એમ કહી વિરમલુ'.

પ્રશ્ન ૬૫ સું—શિષ્ય-સૂત્રમાં ચૈાદ જીવ ઠાણાં કહ્યાં છે છતાં ગ્રંથાકારે ગુણુસ્થાન કહ્યાં તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—હે ભાઇ ! પ્રશ્ન ઘણું સારૂં છે. તેને। ખુલાસા સૂત્રકારે તેજ ઠેકાણે આપ્યા છે. અને ચ'થકારે પણ તેનાજ આધારે ગુણુસ્થાન કહ્યાં ઢાય એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૬૬ મું—સૂત્ર શું કહે છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર—હે ભાઇ **! સાંભળ−શ્રીસમવાયાંગજી સૂત્રમાં ચોૈદમે** સમવાય'ગે કહ્યું છે કે—

कम्म विसोहि मग्गणं पडुच चउदश जीवद्याणा प० तं• मिच्छ दिद्यो सासायण सम्मदिद्वि, सम्मा मिच्छ दिद्वी, अविरय सम्मदिद्वी, विरयाविरए, पमत्त संजए, अप्पमत्त संजए, निअद्वी-अनिअद्वी बायरे, सुहुमसंपराए उव-समए वा, खवणय, उवसंत मोहेवा खीण मोहे, सजोगी केवली अजोगी केवली

( લાલાજીવાળા છાપેલ સમવાયાંગમાં કહ્યું છે કે )

ભાવાર્થ — જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મ વિશુદ્ધિ માર્ગ કે આશ્રી ચઉદહ જીવકે સ્થાનક કહે હૈં અર્થાત્ ચઉદહ ગુણસ્થાન કહે હૈં. ૧ વિપરીત દષ્ટિવાળા સાે મિથ્યા દષ્ટિ, ૨ અલ્પ સમ્યકત્વકા સ્વાદ રૂપ ગુણુમે પ્રવતે<sup>°</sup> સાે સાસ્વાદાન દ્રસરા ગુણ સ્થાન, ૩ કુચ્છ સમ્યકત્વ ઔર કુચ્છ મિથ્યાત્વ સાે મિશ્ર ગુણ સ્થાન, ૪ વિરતિ રહિત સમ્યગ્ દષ્ટિવાલે ચાથે ગુણ સ્થાન સાં મિશ્ર ગુણ સ્થાન, ૪ વિરતિ રહિત સમ્યગ્ દષ્ટિવાલે ચાથે ગુણ સ્થાન સાં મિશ્ર ગુણ સ્થાન, ૪ વિરતિ રહિત સમ્યગ્ દષ્ટિવાલે ચાથે ગુણ સ્થાન સાં બ્રિ. પ કુચ્છ વિરતિ કુચ્છ અવિરતિ સાં વિરતા વિરતી, ૬ કુચ્છ પ્રમાદ ચુક્રત જિસકી પ્રવૃત્તિ રહી હૈ સાં પ્રેમત સંયત, ૭ પ્રમાદ રહિત સાં અપ્રમત સંયત, ૮ અનંતાનુળંધી ચાક વ તીન માહનીય ઇન સાતકા ક્ષય કરતા હુવા ક્ષયક શ્રેણીમે ચઢે વ ઉપશમ શ્રેણીયે ચઢે સાં નિયટિ બાદર, ૯ ચારિત્ર માહનીયકી ૨૧ પ્રકૃતિમેં કિતનીક પ્રકૃતિકા ઉપશમ વ કિતનેકકા ક્ષય કરે અનિયદિ ખાહર, ૧૦ માત્ર સૂક્ષ્મ સંજ્વલકા લાેભ રહ જાવે સાે સૂક્ષ્મ સંપરાય, ૧૧ માેહનીય કર્મકી ૨૮ પ્રકૃતિઓંકા સર્વાથા ઉપશમ કરના સાે ઉપશાંત માેહનીય, ૧૨ ઉસી ૨૮ પ્રકૃતિઓંકા સર્વાથા ક્ષય કરના સાે લાેણ માેહનીય, ૧૩ મન, વચન વ કાયાકે શુભ યાેગ સુક્રત કેવળ જ્ઞાન વ કેવળ દર્શન સંપન્ન સા સયાેગી કેવળી, ઔર ૧૪ મનાદિ તીનાે યાેગ રહિત સા અયાેગી કેવળી.

અહિંયાં તે৷ એમ કહ્યું છે કે-જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મવિશુદ્ધ માર્ગ હે આશ્રી ચઉદહ જીવકે સ્થાનક કહે હૈં અર્થાત્ ચઉદહ ગુણસ્થાન કહે હૈં. એટલે આઠે કર્મની વિશુદ્ધિ કરવાનાે માર્ગ હોવાથી આ ગૈાદે બાેલને ગુણનું સ્થાનક કહ્યું છે, એમ સૂત્ર પાઠ જણાવે છે.

્રશ્સ ૬૭ મું—-પહેલું ગુણુસ્યાન મિથ્યા દષ્ટિનું કહ્યું છે તેા મિથ્યાત્વમાં ગુણ શું ? અને મિથ્યાત્વમાં કર્મની વિશુદ્ધિ કેવી રીતે કરી શકે ?

ઉત્તર—દરેક જીવની મૂળ ભૂમિ તે। મિથ્યાત્વનીજ હાેય છે તે ભૂમિમાં રહેલા જીવેાને માર્ગાનુસારી કરણીનાે ગુણ પ્રગટવે એટલે મિથ્યા– દષ્ટિની કરણીમાં પણ શીલ સ'તાેષાદિ સરલતા વિનાયાદિ અનેક ગુણે। હાેવાથી પહેલું મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાન કહ્યું.

પહેલા ગુણસ્થાનકે રહેલા કાેઇ કાેઇ જીવાે પણ અનેક પ્રકારની કષ્ટ ક્રિયાદિ કરણીના અળે અકામ નિજેશના યાેગે પણ કર્માના દળાને પાતળ પાડી અંતો કાેડા કાેડીને નજીક આવતાં ગંઠી ભેદ કરી સમક્તિના સન્મુખ થાય છે. તામલીતાપસના ન્યાયે. આટલા માટે પહેલું મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાન કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૬૮ મું—સમક્તિની પ્રાપ્તિ થવાવાળા જીવને અગાઉથી શું શું ગુણ ઉત્પન્ન થાય કે અમુક ગુણવાળા જીવ અવશ્ય સમક્તિના અધિકારી હોય ?

ઉત્તર—આ વિષે શ્રી પ્રકરણ–રત્નાકર–ભાગ ૨ જો ૮૧૬ પૃષ્ટને। છે. તેમાં પૃષ્ટ પછ્છ થી ૬૨૫ મા પૃષ્ટ સુધીમાં શ્રી સમ્યક્તવ સ્વરૂપ સ્તવ બાલાવબાેધ સહિત લખેલ છે. તેમાં પૃષ્ટ પછ્ટ મે જીવની મૂળ સ્થિતિનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તેમાં કહ્યું છે કે—

સંસારી જીવ, તે જેની આદિ પહ્યુ ન પામીએ અને અંત પશ્ ન પામીએ, તેને અનાદિ અનંત કહીએ. એટલે જેની આદિ અંત નથી એવા ચતુર્ગાંતિ બ્રમણ રૂપ સ સાર. તેજ જાણીએ એક ઘાર કાંતાર એટલે ભયાનક અટવી, તેને વિષે માેહનીયાદિક આઠે કર્માની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિના વિપાક વેદવાના પરવશપણા થકી એ જીવ બ્રમણ કરે છે. સર્વ જીવેાની મૂળ સ્થિતિ એવી છે કે અનાદિ નિગાદ જે સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાય જાતિ નિગાદ, તેમાં ખાણ સ પન્ન કનકોપલ ન્યાયે અનાદિના રહે છે; એ સર્વ જીવેાની મૂળ સ્થિતિ છે, તેમાં અંગુલને અસ ખ્યાતમે ભાગે શરીર હેાય, અને બસા છપન્ન આવલિકાનું આચુ હાય. એટલે રાગ રહિત મનુષ્યના એક ધાસાર્ચ્ધાસ માંહે સત્તર જીવ અઝેરા કરે, એમ કેવળ તુચ્છ આચુષ્ય વૈદતાં ક્ષુદ્ધક ભવ રૂપે અનાદિ નિગાદમાં ચય ઉપચય એટલે ત્યાંજ જન્મ મરણ કરતા રહે છે, એ રીતે સર્વ સંસારી જીવાને નિગાદમાં ભટકતા અનંતાન ત પુદ્ગલ પરાવર્ત્તન વીતી ગયા.

પ્રશ્ન ૬૯ મું—જ્યારે નિગાેદમાં અન'તાન'ત પુદ્ગલ પરાવર્ત્તનકાળ કાઢયાે ત્યારે જીવને સમક્તિની પ્રાપ્તિ થયા ચાેગ્ય કયારે થયેા ગણવાે ?

ઉત્તર—જ્યારે જીવ નવઘાટી એાલંધીને એાવે એટલે સૂક્ષ્મ નિગેાદણમાંથી અધ્યવસાયની તાસ્તમ્યતાએ કેાઇ જીવ કાઇ વખત હલુકર્મી એટલે કર્મે ઘસાતા એાછાં કર્મવાળા થાય, એટલે સૂક્ષ્મ નિગાદમાંથી બાદર નિગાદમાં આવે; ત્યાં છેદન ભેદનાદિ અકામ નિર્જરાના ચાેગે પૃથિવ્યાદિ પાંચે સ્થાવર કાયમાંથી બેરિંદ્રિયાદિક વિકલે દ્રિયાદિકમાં તથા અસ<sup>-</sup>ત્તી પ<sup>-</sup>ચેંદ્રિયપણું પ્રાપ્ત થયે અનેક પ્રકારનાં દુઃખ સંકટો સહન કરતાં અકામ નિર્જરાને ચાેગે ઉપર કહેલી નવ ઘાટી એાલંધી સ<sup>-</sup>ત્તી પ<sup>-</sup>ચેંદ્રિયપણું પામે. એમ અનેક પ્રકારનાં શુભાશુભ કર્મના ચાેગે શુભાશુભ ગતિ નારકી, તિર્ય'ચ, મનુષ્ય અને દેવતાના ભવ રૂપ ચાર ગતિ રૂપ ચક્રવાળમાં ભવ બ્રમણ કર્યા કરે છે, ને કરશે. પણ સમક્તિ પ્રાપ્ત થવું મહા દુર્લભ કહ્યું છે.

પ્રક્ષ ७૦ મું—શિષ્ય–જ્યારે આપ કહેા છેા કે જીવ અન'ત શક્તિના ધણી છે તાે પછી તેને ભવ ભ્રમણ શા માટે કરવા પડે ?

ઉત્તર—હે ભાઇ ! તારૂં કહેવું ખરૂં છે અને અનંત શકિતનેા ધણી છે એ વાત સત્ય છે પણ જ્યાં સુધી જીવ રાગદ્વેષના બાધને બાધાયેલાે છે ત્યાં સુધી તેના ઉપર આઠ કર્મંરૂપ શત્રુઓ હુમલા કર્યા કરે છે કે જેથી તેના બાંધનથી મુક્ત થવાને શકિતવાન થઇ શકતાે નથી.

પ્રશ્ન હ૧ મું —અનંત શક્તિવાન જીવને કર્મના બધનમાં આવવાતું શું કારણું ? ઉત્તર—' સમ્યકત્વ સ્વરૂપ સ્તંવ ' પાને પટ૧ મેં કહ્યું છે કે–કર્મ-અ'ધ બાંધવાના ચાર હેતુ છે, મિથ્યાત્વ આવિરતિ, કષાય અને યાેગ એ ચારે હેતુની પ્રબલતાયે કર્માસ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટી બાંધે છે.

ત્યાં સર્વ કર્મનો ઉત્પાદક પાેષક માેહનીય કર્મ છે, જેમ ઇંડાથી સુરઘી અને સુરઘીથી ઇંડું તેમ માેહનીય કર્મથી આઠે કર્મ બાંધે, આઠે મળી માેહનીય કર્મની પુષ્ટી કરે, માટે માેહનીય કર્મની સુખ્યતા કહી, માેહનીય કર્મને રાજપદની ઉપમા કહી, તે માેહનીય કર્મની અઠુાવીશ પ્રકૃતિમાં મિથ્યાત્વ સુખ્ય કર્મ પ્રકૃતિ છે, સમસ્ત સંસારમાં સર્વ જીવોને સમસ્ત દુ:ખને હેતુ એક મિથ્યાત્વ છે. તે મિથ્યાત્વ માહનીય એક વારનું બાંધ્યું ઉત્કૃષ્ટો સિત્તેર કાેડા કાેડી સાગરાેપમ સુધી વિપાક આપે, તેહના વિપાક અત્યંત મદિરા પાનની ઘુમિ સરીખા છે, જેમ મદિરાનું પાન કરનાર પુરૂષ મિત્રને શત્રુની બુદ્ધિએ મારવા દાેડે અને શત્રુને હસી હસીને મળવા દાેડે.

તેમ તીવ્ર મેહના ઉદયથી જીવને અજીવ જાણે અને અજીવને જીવ જાણે તથા ધર્મને અધર્મ જાણે. અધર્મને ધર્મ જાણે, માર્ગને ઉન્માર્ગ જાણે, ઉન્માર્ગને માર્ગ જાણે, સાધુને અસાધ જાણે, અસાધુને સાધુ જાણે, મુક્તને અમુક્ત જાણે, અમુક્તને મુક્ત જાણે, એ દશ પ્રકારે નિચ્યાત્વ વિપાક આપે.

પ્રશ્ન ૭૨ મું—અહિંયાં માેહનીય કર્મને રાજપદની ઉપમા આપી તા તે માેહનીય કર્મ જીવ ઉપર શી સત્તા ફેારવે ?

ઉત્તર—દિગંબર મતનાં ભગવતીદાસે ગુરૂ શિષ્ય ચતુર્દશીમાં કહ્યું છે કે:–

### શિષ્ય પ્રશ્ન - દાહરા-

कहों दिव्य धुंनि शिष्यसुंनि, आयो गुरुकें पास; पुज सुंनहु इक विनती, अचरिजकी अरदास. १ आज अचंभो में सुंन्यों, एक नगर के बीच; राजा रिपुमै छीपरबो, राज करें सब नीच. २ नीच राज जहां करें, तहां भूप वल्ल हीन; अपनों जोर चल्ले नहीं, उनहीकें आधीन. ३ वे याकों मानें नही, एहवासों रस लींन; सितर कोडा कोडिलें, बंदोखांनें दोन. ४ बंदीबान समान हप, करि राख्यो उंह ठोर; याको जोर चल्ठे नही, उनही कैं सिर मोर. ५ वे जो आग्या देतहें सोई कहें इह काम; आप न जाने भूपमें, अैसैं हें चित आंम. ६ उनकी चेरी सों रचें, तजि निज नारि निधांन; कहो स्वामी कौन हप, जिनको असो ग्यान. ७ कौंन देश राजा कवन, को रिप्रु को कुलनार; को दासी ग्रुष कृपा करी, याको कहो विचार. ८

પ્રશ્ન ૭૩ મું—આનાે ઉત્તર ગુરૂએ શાે આપ્યાે ? ઉત્તર—ગુરૂ વાચઃ ॥

#### દેાહરા-

गुरु बोले समकित विना. कौंउ पावे नाही: सबैं रिद्ध इक ठौर हैं. काया नगरी मांही Q काया नगरी जीव उप. अष्ठ कर्म अरि जोर: अग्यांन भावदासी रचे. पगे विषेकी और. 20 विषे अध जिहां नही, तिहां स्कमतिको चाह; जो स्क्रमति सो कुलत्रीया. येह याको निरवाह. 88 आप पराये वसिपरे. आपा मारयों खोय : आप आप जांनें नही, कहौं आप क्यों होय. १२ आप न जानें आंपको. कौंन बतावनहारः तबें सिष्य समकित लह्यों, जान्यों सबें विचार. 83 यह गुरु शिष्य चतुर्दशी, सुनह सबें मन लाय: कहैं दास भगवंतके, समता कें घर आय. 88 અહિંયાં જીવરૂપી રાજા કુમતિના સંગે માહને વશ પડયા, મેહ રાજાએ સંસારરૂપી જેલખાને નાખ્યા જેથી પાતાની સત્તા દબાણી, તે 81

કરર

જીવ જ્યારે પાેતાની સત્તા ફાેરવે ત્યારે માેહાદિ સર્વ કર્મદલને ચુરી આપાેઆપ નિજ સ્વરૂપને પ્રગટ કરે. અર્થાત્ મિથ્યાત્વ ટાળી સમ્યકત્વ પ્રગટ કરે.

ઉત્તર — 'સમ્યકત્વ સ્વરૂપ સ્તવ' માં પૃષ્ટ પ૮૪મે – કહ્યું છે કે – આઠે કર્મની પ્રકૃતિ સ્થિતિ રસ અને પ્રદેશ અધના પરવશપણે અનંતાનંત પુદ્ગળ પરાવર્ત્તન થયા જન્મ મરણાદિ રુપ, ભીષણ કાંતારમાં ભમ્યા, એમ ભમતાં ભમતાં કોઇક વારે દુર્લંભ મનુષ્ય ભવાદિ સામગ્રી યાેગ મલ્યે। પણ મિથ્યાત્વની પ્રબળતા હેતુએ અથવા પાંચ કારણના પરિપાક વિના કયાંય પણ સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ ન થઇ, કેવળ ભવપૂર્ણ થયાે. અહિં પ્રસ ગે યાેગ બિંદુ ગ્રંથમાં કહેલી સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિની શૈલી લખીએ છીએ.

જે લગ્ય જીવ છે તેને લગ્યતાના ઉદયે કરી અકામ નિર્જરા વડે કર્મ ખપાવતાં પાંચ કારણુની અનુકૂલતાએ કરી બે પુદ્ગળ પરાવર્તન શેષ સંસાર રહે, તેવારે ધર્મ શખ્દ સામાન્યે સદહે, જે ધર્મ શખ્દ સાંભળવા સન્મુખ નિર્વિવેકપણે હાેય તેને શ્રવણ સન્મુખી ભાવ કહીએ પણ તથા વિધ આદર પીપાસા કાંઇ હોય નહિ પણ સહજ મળે તેા વિમુખ નહિ.

પ્રશ્ન ૭૫ મું—જ્યારે જીવ ધર્મ શબ્દ સાંભળવા સન્મુખ થયે। ત્યારે તે માર્ગાનુસારી થયે৷ કે કેમ ?

ઉત્તર—માર્ગાનુસારી થયે৷ નથી પણ જે જીવને બે પુદ્ગળ પરાવર્તન કાળ સંસાર રહ્યો હેાય તે જીવ માર્ગાનુસારી થવાને સન્મુખ થયે৷ કહેવાય. તે વિષે તેજ ઉપર કહેલા ચાલતા અધિકારમાં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે.

પછી ત્યાંક્ષી સંસાર પરિભ્રમણ કરતા જીવ ઉચ્છ ભાવમાં આવે, તેવારે દેઢ પુદ્ગળ પરાવર્ત્તન રહે. માર્ગ ગવેષણા, માર્ગ શ્રવણ, માર્ગ સન્મુખ, માર્ગાનુંસારી, માર્ગ પ્રાપ્તિ ઇત્યાદિક નામ અહિંથી આગે થાય, ધર્મ ભણી ધસે, જિનેાક્ત માર્ગનું શ્રવણ હોય, કાેઇક રીતે રૂચિ થાય, પણ તીવ ભાવે ગવેષણા ન હોય એને માર્ગ પતિત કહિયે, અટલે માર્ગ પડ્યો કાેઇ ભવે એવી રૂચિ થઇ પડે.

સંસાર પરિભ્રમણ કરતાં એક પુદ્દગળ પરાવર્ત્તન રહે તેવારે જિન માર્ગાનુસારીપણું શુદ્ધાશુદ્ધની ગવેષણા માત્ર હોય, એ રીતે કરતાં અહિં ધર્મ યોવનકાળ આવે ન્યાય સંપન્ન વિભવ પ્રમુખ પાંત્રીશ ગુણુ પામે, મિત્રાદિક દષ્ટિ પામવાના અવસર હાય, એને માર્ગાનુસારી કહીએ. અહિં ષટ દર્શનની ભિન્નતા જાણે, જિનેાક્ત માર્ગે વ્યવહારે પ્રવર્તે, અહિંથી મિથ્યાત્વ મંદ પડશું, તેથી વ્યવહારે દ્રવ્ય ધર્મ પણ પામે, પણ સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિ ન થાય, અહિં પહેલા ત્રણ અનુષ્ટાનની પ્રબલતા હાય, સર્વ ક્રિયા કરે તે દેખી બીજા અનેક જીવ ધર્મ પામે, પણ પાતાને ન હાય, તે ક્રિયાનું ફળ સ્વર્ગાદિક થાય, પણ નિર્જરા અર્થે ન થાય.

પ્રશ્ન હર સું—જે જીવને એક પુદ્ગલ પરાવર્ત્તનકાલ સંસાર રહ્યો, ત્યારે તે જીવ માર્ગાનુસારી થયેા તે જીવને સમક્તિની પ્રાપ્તિ કયારે થાય ?

ઉત્તર—સમ્યકત્વ સ્વરુપ–પાને ૫૮૫મે કહ્યું છે કે:–

ઇહાં ચરમ પુદ્દગલ પરાવર્ત્તામાં મિથ્યાત્વની મંદતા થાય ત્યારે સમ્યકત્વ પામવાના કારણ ત્રણ કરણ છે, તેનાં નામ એક યથા પ્રવૃત્તિ કરણ ૧, બીએ અપૂર્વ કરણ ૨, ત્રીએ અનિવૃત્તિ કરણ ૩, તેમાં ઇહાં પ્રથમ કરણના અવસર છે તે કહે છે. એ સમ્યકત્વ ગુણ પામતાં સુધીમાં સર્વ સાધારણ આઠ દેષ્ટાંત કહ્યાં છે તેમાં યથા પ્રવૃત્તિ કરણ કરતાં બે દેશાંત લાગે.

પ્રશ્ન ૭૭ મું—તે આઠ દષ્ટાંત કેવી રીતે કહ્યાં છે તે જણાવશાે ? ઉત્તર—તે દષ્ટાંતની આવશ્યકાેક્ત ગાથા તે ચ'થમાં નીચે પ્રમાણે કમી છે.-ગાથા–

पल्लय गिरी सरिउवला, पिवीलिआ पुरिसपहजरगहीआ; कोदव जलव छाणिअ, सामा इयलाभ दिठंता. १

એ ગાથાના અર્થ કહે છે. એક પાલાનું દર્ષાત, બીજું પવ<sup>દ</sup>તથી નહી પ્રયાત સ્થાને રહેલા પાષાણુનું દર્ષાત, ત્રીજું પીપીલિકા તે કીડીનું દર્ષાત. ચાેશું ત્રણ પંથી પુરૂષનું દર્ષાત, પાંચમું જ્વર ગ્રહિતનું દર્ષાત, છર્કું મદન કાેદ્રવનું દેષ્ઠાંત, સાતમું મલિન જલ દર્ષાત, આઠમું સમલ વસ્ત્ર દર્ષાત. એ આઠ દર્ષાંત સવે<sup>દ</sup> સમ્યકત્વના લાભ થતાં સુધીમાં લાગે.

પ્રશ્ન ૭૮ મું — યથા પ્રવૃત્તિ કરણ કેવી રીતે હોય ? ને તેનેા અર્થ શેા ?

ઉત્તર—અહિં સમ્યકત્વ પામતાં કરણ ત્રણ છે, તેમાં પહેલું થથા પ્રવૃત્તિ કર**ણ** તે ' **अनति क्रम्य करोतीति ' यथा प्रवृत्ति,** એ બ્યુત્પત્તિને। અર્થઃ–યથા કે'તાં જેમ અનાદિની ચાલ છે તેમની તેમ પ્રવૃત્તિનું કરણ કેતાં જીવ પરિણામનું પ્રવર્તન છે; જ્યાં તેને યથા પ્રવૃત્તિ કરણ કહ્યીયે', એટલે અનાદિનું જે ચાલ પરિણામ છે તે પ્રવર્તન ક્ર્યું નથી, અનાદિ ચાલે પ્રવર્તે છે, પણ કારણ પરિપાકના જેરથી મિથ્યાત્વની મંદતા થાય. તેથી પાલાને દષ્ટાંતે જેમ પૂર્વે ભર્ચા ધાન્યના પાલા તેમાં થાેડું ધાન્ય નાખીએ અને ઘણું ધાન્ય કાઢીએ તે વારે તે પાલા કાળાંતરે ખાલી થાય તેમ કર્મ રૂપ ધાન્યે કરી સમસ્ત આત્મ પ્રદેશ રૂપ પાલા ભર્ચા છે તે પાલા જીવને આનાભાગથી એટલે ઇચ્છા વિના સહેજે અકામનિર્જરાથી છેદન ભેદનાદિકથી અશુભ વિપાકાવસરે મિથ્યાત્વ તથા અનંતાનુઅંધી કષાયની મંદતાના યોગે કર્મ વિપાકે બહુ વ્યાપક ન હાય તે વારે કપ્ટ માફક નિર્જરા ઘણી થાય, અને મિથ્યાત્વ કષાયના મંદતા માટે નવાં કર્મ પણ ઘણાં બાંધે નહિ, મંદ વીર્ય માટે પ્રદેશ રસ પણ થાેડું ગ્રહણ કરે એટલે ઘણી નિર્જરા થાય અને બંધ અલ્પ થાય તેથી કર્મ સ્થિતિ રૂપ ધાન્યના પાલા ઘટાડે. (અ

પ્રશ્ન હહ મું — બીજું દષ્ટાંત નદીના પાષાણનું શી રીતે છે ?

ઉત્તર—જેમ પર્વતથી નક્ષી ધારા પડે ત્યાં નીચે રહેલાે પાષાણુ તે નક્ષીની જળધારા પડવાથી અરહેાપરહેા ઘોળાય અથડાય, તે પાષાણુ ઘોળના ઘંચનાને **યે**ાગે ઘસાઇને ગાલઘાટમાં આવે, ફરસમાં સુંહાલા થાય એ રીતે સહેજ સ્વભાવે કાઇક ઘાટમાં આવે પણુ કાેઇએ એનાે વિચારપૂર્વંક ઘાટ કર્યા નથી.

તેમ જીવ તે પાષાણ રૂપ, નદી પ્રવાહ તે કર્મોદય પ્રવાહે પચતેા અકામ નિર્જરાથી પૂર્વાક્રત ન્યાયે નિર્જરાએ કરી કેઇક ધર્મ પ્રવૃત્તિ યેાગ્ય ઘાટમાં આવે. ( આકારમાં આવે )

એ દષ્ટાંતે કરી એક આચુકમ વર્જિને બાકી સાતે કર્મની ઉત્કૃષ્ટિ સ્થિતિ ચેાગ્ચ બંધ પરિણામને ઘેાટાડે, તથા પૂર્વ બંધ હોય તે પણ નિર્જરે, તેવારે સિતેર કેાડાકાેડી મિથ્યાત્વ બાધતાે હતાે તે પરિણામ ટળીને પલ્યેા– પમને અસંખ્યાતમે ભાગે ન્યૂન એક કેન્ડાકાેડીની સ્થિતિ બાંધના પરિણામ રાખે, તથા પૂર્વબંધ હાય તે પણ સર્વ સ્થિતિ ઘટીને એક કાેડાકાેડીની સ્થિતિ શેષ રહે, એ રીતે એક આચુકર્મ સૂકી બાકી સાતે કર્મની સ્થિતિ ઘટાડી નાખે.

એટલા સુધી જે જીવના પરિણામની યાેગ્યતા થઇ એનું નામ થથા પ્રવૃત્તિ કરણ કહીએ. એ કરણ જીવ સંસારમાં ભમતાં ભમતાં અગંતીવાર કરે, પલ્યેાપમને અસંખ્યાતમે ભાગે એાછી એક કોડાકોડી સાગરોપમની ३२५

સાત કર્મ'ની શેષ સ્થિતિ રહી ત્યાં સુધી યથા પ્રવૃત્તિ કરણ કહીએ, આગલે ચ'થી દેશ આવ્યા ખરા પણ એ કરણ ચાેગ્ય પરિણામે આગળ ન જવાય. ઇતિ પ્રથમ કરણ. ( બે દષ્ટાંતે કરી કહ્યું )

પ્રશ્ન ૮૦ સું—બીબ્લું અપૂર્વં કરણુનું સ્વરૂપ શી રીતે ?

ઉત્તર—-બીજીં અપૂર્વકરણ તે જે પહેલા સ સાર પરિભ્રમણ કરતાં કદાપિ એવું, કરણ જે જીવ પરિણામ વિશેષ તે પામ્યા નથી માટે અપૂર્વ કરણ કહીએ. એ અપૂર્વકરણ પરિણામે ઘન નિવડ રાગ દ્વેષ પરિણતીમયી જે ગ્રંથી તેને લેદવા માંડે, જે લેદે તે અધ્યવસાયને અપૂર્વકરણ કહીએ

પ્રશ્ન ૮૧ મું — ત્રીજું અનિવૃત્તિકરણ કેાને કહીએ ?

ઉત્તર—ત્રીજી અનિવૃત્તિકરણ તે જે અધ્યવસાય ફળ પ્રાપ્તિ વિના નિવતે પડે નહિ, એટલે પૂર્વે આવ્યા જે અપૂર્વકરણ રૂપ પરિણામ તે પાછા જાય નહિ તેને અનિવૃત્તિકરણુ કહીએ, તે અનિવૃત્તિકરણુ રૂપ પરિણ મે કરી જીવ સમ્યકત્વ પામે તે ત્રીજી કરણુ.

પ્રક્ષ ૮૨ સું—ઉપરના કહેલા ત્રણુ કરણુ વિષે વિશેષ સમજવા જેવું હેત્ય તાે તે પણ જણાવશાે ?

ં ઉત્તર—સમ્યકત્વ સ્વરૂપમાં–પૃષ્ટ પ૮૭ મે–કલ્પ ભાષ્યની સાખ આપી જણાવે છે કે—

આશુવર્જીને સાતે કર્મની અંતિમ–છેલ્લી કેાડાકેાડી સ્થિતિ પલ્યોપમને અસંખ્યાતમે ભાગે ન્યૂન રહે, બાકી સર્વ ખપી જાય. એ હવે ઇહાં ગાંઠી કઠાણ સ્થાનક છે. તે ગાંઠી કેવી છે ? તાે કે, અત્યંત દુઃખે ભેદવા યાેગ્ય, કર્કશ, વક્ર, ગૂઢ, ગુપ્ત કેાદ્ર, ખદિરાદિ કઠીણુ કાષ્ટના ગાંઠની પરે જેવી તેવી રીતે ભેદાય છેદાય નહિં; એ ઉપમાએ અનાદિનું જીવને કર્મજનિત ઘન–નિવડ રાગદ્વેષ પરિણતિ સંચય રૂપ ચંથી તે વજવત્ દુર્ભેઘ છે. જ્યાં ગાંઠી છે ત્યાંસુધી આવે તેને પ્રથમ યથા પ્રવૃત્તિકરણ હોય. ૫૧૫

પછી ગાંથી સમર્થન કરતાં સામર્થ્યવાત થઇ ગાંથી ભેદતાં બીજી. અપૂર્વકરણ હોય. ૫૨૫

તથા વળી અનિવૃત્તિકરણ તે સમ્યકત્વ અવશ્ય પ્રાપ્ત ભવ્યપણે આગળ કર્યું જેણે જીવે, એટલે સમ્યકત્વ અવશ્ય પામવું જેના મુખ આગળ રહ્યું છે તે જીવને ત્રીજી કરણ હેાય. ૫૩૫ (આનેા પરમાર્થ એમ જણાય છે કે–પહેલે કરણે ભવસ્થિતિ પરિપકવ, બીજે કરણે ગંઠી ભેદ, અને ત્રીજે કરણે સમક્તિના સન્મુખ થયેા. એમ સંભવે છે.)

પ્રશ્ન ૮૩ મું—શિષ્ય–ઉપર કહ્યા પ્રમાણે એ રીતે ધાન્યનેા પાલે। તથા નદીનેા પત્થર એ બે દષ્ટાંતે કાેઇક જીવે યથા પ્રવૃત્તિ કરણે અંતે। કાેડા કાેડી સાગરાેપમની સાતે કર્મની શેષ સ્થિતિ કીધી, એટલે સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિના નિશ્ચય થયાે ?

ઉત્તર—ગુરૂ કહે-અહિં સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિના નિશ્ચય થયા નથી ત્યાં પણ કાંઇક ઉણી એક કાંડા કાંડી સ્થિતિ શેષ સાત કર્મની ડીધી તો પણ અભવ્ય અથવા દુર્ભવ્યત્વાદિક દ્રષણને લીધે હાહા ઇતિ ખેદે રાગદ્રેષ પરિણામમય ગ્રંથી દેશ ગત જીવ પણ ગ્રંથીને અણલેદતા થકા હેનાથ ! તાહરૂં દર્શન જે શ્રી મુખે કહેલું સમ્યક્ત્વ તે પામી શકે નહિ. કેમ એ યયા પ્રવૃત્તિ કરણ શુદ્ધિ તાે અભવ્ય પણ આવે એવું આવશ્યક વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે અભવ્ય પણ કાંઇક અકામ નિર્જરા કરતા ગ્રંથી દેશ સુધી આવે ત્યાં અરિહ તની રૂદ્ધિ દેખીને અથવા અન્ય કાઇ પૌદ્દગલિક શુદ્ધિની ઇચ્છાએ પ્રવર્ત્તમાન થકા ચારિત્ર લે ત્યાં માત્ર શ્રુત સામાયિકના લાભ તેને હાેય, પણ શેષ દર્શન સામાયિકાદિક પામે નહિ, એમ સંસારમા ભમતા થકાં વ્યવહારસથાીયા જીવ પાયે જ્યાંસુધી ચરમાવર્ત ચરમકરણ ન પામે ત્યાંસુધી અનંતીવાર ગ્રંથી દેશ સુધી આવી પાછા પડે. (પણ અભવી તથા દુર્ભવી–સંસારસ્થ ભવ્ય જીવને ગંઠી લેદ થાય નહિ.)

પ્રક્ષ ૮૪ મું—ગંડી ભેદ ચવાની રીત કઇ છે ? કેવા પ્રકારે ગંડી <del>લે</del>દ થવાય છે તે જણાવશાે ?

ઉત્તર—સમ્યક્ત્વ સ્વરૂપ-પૃષ્ટ ૫૮૮ માં કહ્યું છે કે-જીવ જે રીતે ગ્રંથી લેદે તે રીત કહે છે.

અહિ` ચાંથી દેશ પામ્યા પછી કેાઇ જીવ અપૂર્વ'કરહ્યુ કરે તે પાંથી જે વટેમાર્ગુ તથા પીપીં**લિ**કા જે કીડી તેને ન્યાચે દષ્ટાંતે કહી દેખાડે છે.

જેમ અહિં કોઇક ત્રણ મનુષ્ય છે, તે સ્વભાવ ગમને કરી સહેજે નિષ્પ્રયોજને અટવી પાંચે જાય છે તે જાતાં જાતાં ઘણી અટવી ઓલ ઘી ગયા પછી કાળ અતિક્રમવે કરી ભય પામ્યા, એટલે અસૂર વખતે અટવીના પાંચ તેથી ડરવા લાગ્યા, એટલામાં તુરત બે ચાર આવી લાગ્યા. પછી તે ત્રણ મનુષ્યે માર્ગને સુખે ઢુંકડા બે ચારોને દેખીને તે ત્રણમાંથી એક તેા માર્ગ થકી પાછેા નિવત્ર્યાં, એટલે પાછેા નાશી ગયા, તથા બીજાને તેા તે ચાર લાેકોએ ગ્રહણ કીધા એટલે પકડી લીધા, અને ત્રીજો મનુષ્ય તે ચારોને સમયક પ્રકારે અતિક્રમ્યાે, એટલે પાતાનું બળવીર્થ ફેારવી ચારોને હત પ્રહત કરી પુરપ્રત્યે પહોંચ્યા એટલે ઇચ્છત સ્થાનકે નિર્ભયપણે પહોંચ્યાે. એ દષ્ટાંત સમયકત્વ પ્રાપ્તિમાં ઉપનય ભાવે ઉતારે છે.—

ભવ ભ્રમણ રૂપ તા અટવી તેમાં મનુષ્ય તે ત્રણ ઉત્કૃષ્ટ જાતના સંસારી જીવ, અને કર્મ સ્થિતિ તે માેટો ઠીર્ઘ માર્ગ કહીએ. તથા લાધી દેશ તે ભયનું સ્થાનક વળી રાગ અને દ્વેષ રુપ બે ચાર જાણવા. એ ત્રણમાંથી દુર્ભવ્ય અથવા અભવ્ય જીવ તે પાછા ભાગ્યા (નાશી ગયા). તથા અચરમકરણી અથવા અભવ્ય જીવૃ તો તે પાછા ભાગ્યા (નાશી ગયા). તથા અચરમકરણી અથવા અભવ્ય જીવૃષ્ટો તે પાછા ભાગ્યા (નાશી ગયા). લા અચરમકરણી અથવા અભવ્ય જિદુષ્ટો સંખ્યાત અસંખ્યાત કાળ સુધી રહે પછી ભવ્ય ગેય અથવા અભવ્ય ઉત્કૃષ્ટો સંખ્યાત અસંખ્યાત કાળ સુધી રહે પછી ભવ્ય ગેય અથવા પાછે કરે. અહિં શંધી દેશે ભવ્ય અથવા અભવ્ય રહ્યા થકા દ્રવ્ય ક્રુત ભિન્ન દશ પૂર્વ સુધી પામે તથા દ્રવ્ય ચારિત્ર પામે.

પ્રશ્ન ૮૫ મું — કાેઇ એમ કહે કે અભવીને પૂર્વનું જ્ઞાન ન **હાેય** તેનું કેમ ?

ઉત્તર—પાને પટલ ને-કહ્યું છે કે-અભબ્ય પૂર્વ શ્રુત ન પામે, કેટલાક ગ્રંથોને અનુંસારે તથા વૃદ્ધ પરંપરાએ પણ અભબ્યને પૂર્વ શ્રુત ન હોય, તથા કેાઇક ગ્રંથને અનુસારે લબ્ધિ દશ પૂર્વ સંપૂર્ણને પૂર્વ લબ્ધિ કહીએ, તે અભબ્યને ન હાેય પણ શેષ હાેય, પછી બહુ શ્રુત કહે તે ખરૂં. પૂરે પૂરાં દશ પૂર્વ તથા અધિક યાવત ચૌદ પૂર્વ સુધી જે ભણે તે નિયમા સમ્યકત્વી હાેય. કેમકે કલ્પ ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે-**યત: चડદ્ સ દ્ સયઅમિલ્ન**, **નિયમા સમ્મત્ત સેસણ મયળા !! इતિ !!** ત માટે ઉત્કટ કારણ ચાેગે બીજે પુરુષ તો ગ્રંથી દેશેજ ટકી રહ્યો, તથા ત્રીજે ચરમ કરણી પ્રાપ્ત ભબ્ય સમ્યકત્વ વંત વીર્યાલ્લાસ વધતે રાગ દ્વેષ પરિણતિ રુપ ગ્રંથી ભેઠીને સમ્યકત્વ દર્શન રુપ નગરેજ પહેાંચે એમ ત્રણે કારણનો ઉપનય જેડવેા.

પ્રશ્ન ૮૬ મું—ચાશું પીપીલિકાનું દર્ષાત શી રીતે છે ?

ઉત્તર—ઉપરના ચાલતા અધિકારે–પીપીલિકાનું દષ્ટાંત સમજાવે છેઃ-જેમ ક્ષિતિ જે પૃથ્વી તેના ઉપરે સહજ સ્વભાવે કીડી ફરે છે, ગમન કરે છે, પણ તેમાં કોઇની પ્રેરણા નથી, હવે તેમાં એક કીડી તાે ફરતી ફરતી યાણું જે ખીલાે અથવા ભીંત પ્રમુખ ત્યાં સુધી આવીને વળી પાછી ફરી જાય, તથા કાેઇક કીડી તાે થાણું જે ખીલાે ભીંત તે ઉપરે ચઢવા માડે તે ચઢીને થાણુંના ઉપર બેસી રહે, તથા વળી કાેઇક કીડી થાણુ ઉપરે ચડીને ઉડી જાય. તથા કાેઇક કીડી ખીલાથી અધવચ પાછી ઉતરે, એ મૃદંગી જે કીડી તેનું દર્ષાંત જાણુવું.

હવે એનેા ઉપનય ઉપમાન દેખાડે છે, ક્ષિતિ ગમન એટલે કીડીનું પૃથિવી ઉપરે કરવું, ખીલાના મૂળ સુધી આવવું તે પ્રથમના ચથા પ્રવૃત્તિ કરણ સરચ્યું છે, તથા કાઇક કીડી ખીલે ચડી તે સમાન બીજું અપૂર્વ કરણ છે, તથા કાઇક કીડી ખીલે ચડીને તે ખીલાથી ઉડી ગઇ તે સદશ જીવને ત્રીજું અનિવૃત્તિ કરણ કડીએ.

થાણું જે ખીલેા ત્યાંજ ટકી રહેવું તે ગ્રંથી દેશે રહેવું એટલે ગ્રંથી ગત જીવનું કાેઈ કાળ સુધી ત્યાં રહેવું હાેય, તે સરખું છે, તથા તે ખીલા રૂપ ગંડી દેશથી એાસરે એટલે પાછું ફરે તે ફરી કર્મ સ્થિતિની વૃદ્ધિ કરે ફરી ઉત્કૃષ્ટી કર્મ સ્થિતિ વધારે.

એ બે દષ્ટાંત કહ્યા તેણે કરી કોઇ સ'ત્રી પર્યાપ્તો પંચેદ્રિય ભવ્ય જીવ મુક્તિ જાવા ચાેગ્ય હોય, જેને માત્ર અર્હ પુદ્ગલ પરાવર્ત્તન શેષ સ'સાર બાકી રહ્યો હાેય, એવાે એટલે લક્ષણે પૂરણ જે જીવ હાેય તે જીવ જે કરે તે આગળ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૭ સું—અર્હ પુદ્ગલમાં આવેલા જીવ શું શું કરે ?

ઉત્તર—ઉપરાકત લક્ષણવ'ત જીવ તે ગ્રંથી દેશ સુધી આવે, ત્યાં પરિણામ નિર્મલતાની વૃદ્ધિ હોય તે કહે છે. પૂવે કોઈ વારે પામ્યો નથી એવું જે પરિણામ તેને અપૂર્વ કરણ કહીએ તે અપૂર્વ કરણ કેવું છે જે નિવડ આકરી અત્યંત કઠીણ એવી પૂર્વોકત રૂપ જે ગ્રંથી તેને ભેદવાંને વજા સરખું છે, તેને ઘાએ કરીને વિહિત એટલે કર્યો છે દુષ્ટ ગ્રંથીના ભેદ જેણે, તથા ભૂત તે જીવ પ્રતિક્ષણે વિશુદ્ધમાન પરિણામની નિર્મલતા વધતે થકે અંતર્મું હૂર્ત્ત માત્રમાં પૂર્વેકિત અનિવૃત્તિ કરણે ગયા એટલે ગ્રંથી ભેદ કરતાં અંતર્મું હૂર્ત્ત લાગે. ત્યાં ચઢતે પરિણામે ગ્રંથી ભેદ કરી અનિવૃત્તિ કરણે જાય. અહિં અપૂર્વ કરણની વિશુદ્ધતા થકી અનિવૃત્તિ કરણની નિર્મલતા વિશુદ્ધતર છે, માટે અપૂર્વ કરણ અને અનિવૃત્તિ કરણની ભિન્નતા થઇ. (પૃષ્ટ પલ્દેવ.)

પ્રક્ષ ૮૮ મું—અપૂર્વ કરણમાંથી અનિવૃત્તિ કરણે ગયે৷ જીવ શું કરે ?

ઉત્તર—અનિવૃત્તિ કરણે, ગયેા થકેા જીવ જે કરે તે કહે છે. તે જીવને ત્યાં અનિવૃત્તિ કરણે, અતિ વિશુદ્ધ પરિણામના જેરથી મિથ્યાત્વ માહનીયના પુંજની સ્થિતિ બે થાય. તેમાં પહેલી સ્થિતિ અંતર્મુંહૂત્ત વેઘ એટલે એક અંતર્મું હૂર્વમાં ખપી જાય, એટલી સ્થિતિનાં મિથ્યાત્વ માહનીય નામા કર્મના દલીયાં તે મોટી સ્થિતિ જે કોડાકોડી સાગરે પમમાં પલ્યો પમના અસંખ્યાતમા ભાગે ન્યૂન છે તે સ્થિતિમાંથી નજીક ખેંચી લે, એટલે બીજી પલ્યો પમને અસંખ્યાતમે ભાગે યૂન્ન એક કોડાકોડી સાગરે પમમાં પ્રમાણ હતી તેમાંથી અંતર્મું હૂર્ત પ્રમાણ વેઘ નીચી ખેંચીને જૂદી કીધી. બાકી શેષ રહી તેના મોટો પુંજ અલગા રાખ્યા એટલે ન્હાની સ્થિતિ તથા મોટી સ્થિતિને વચમાં અંતરા પડ્યો તે વારે એ બેઉ સ્થિતિની વચમાં જે ખાલી જગા રહી તેને અંતર કરણ કહીએ, એમ અહિં અનિવૃત્તિ કરણના જે સ્થી અંતર કરણ કરે.

્રપ્રશ્ન ૮૯ મું—અનિવૃત્તિ કરણમાંથી જીવ અંતર કરણમાં આવે ત્યારે શું કરે ?

ઉત્તર—પૃષ્ટ પ૯૧મે-કહ્યું છે કે–પ્રથમ સ્થિતિ ગત દલિયાંને અંતર્મુહૂર્ત્તમાં ખપાવે અને માેટી સ્થિતિમાંથી આવતાં દલિયાંને ઉપશમાવે વિષ્ક ભિત ઉદય કરે અંતર્મુહૂર્ત ઉદય ન આવે એવાં કરે.

એટલે અનિવૃત્તિકરણે બે કાર્ય કરે. એક તો મિથ્યાત્વ સ્થિતિના બે ભાગ કરી અંતરકરણ કરે અને બીજું અંતમુહૂર્ત વેદ્ય પ્રથમ લઘુ સ્થિતિને ખપાવે એટલે અનિવૃત્તિ કરણનો કાળ પ્ર્રા થાય તે વારે આગળ અંતર કરણમાં ધસે, દોડી જાય, પ્રવેશ કરે, તે વારે ત્યાં અંતર કરણને પ્રથમ સમયે હે નાથ ! તમારે પ્રસાદે ક્ષાયિકાદિકની પરે વિશિષ્ટ તો નહિ પણ સામાન્યપણે અલ્પકાલીન ઉપશમ નામા સમક્તિ પામે. તે શી રીતે પામે તેની ઉપમા કહે છે, જેમ સુભટ હાય તે રણને વિષે વેરીને જીતવાથી પરમાનંદ પામે, તેમ અનાદિના જે રાગ દ્વય રૂપ મોટા શગ્ર તજ્જનિત ગુરૂ કર્મ સ્થિત્યાદિ અનંતાનુબંધિયા ચાર વેરીને જીતવાથી પરમાનંદ સરખું સમ્યકત્વ જીવ પામે.

એટલે અનાદિ કાળનેા સ સાર ચક્રમાં ભમતો થકેા જીવ, મિથ્યાત્વ માેઢનિયાદિક કમેંને ખપાવીને તે થથા પ્રવૃત્તિ કરણે કરીને કમેં ખપાવે, તેનું દર્ષ્ટાંત પૂર્વાકત નક્ષીના પ્રવાહનાે પાષાણુ, તેના દર્ષ્ટાંતે ખપાવે, પછી પૂર્વે કાેઇ વારે ભેંક્ષી નથી એવી જે રાગ દ્વેષ પરિણતિમયી મિથ્યાત્વ ગ્ર'થી તે ગ્ર'થીને શી રીતે ભેટે ? કે ગિરિવર જે પર્વંત તે ભેદવાને જેમ વજ બળવાન છે, તેમ અપૂર્વ કરણ પરિણામ રૂપ ઉગ્ર વજા ધારાએ કરીને જીવ ગ્રંથી ભેદતા અંતર મુહૂર્ત્ત કાળમાં અનિવૃત્તિ કરણે ગયેા, પછી તે અનિવૃત્તિ કરણે ગયા થકા જે કરે તે કહે છે.

પ્રતિ સમયે એટલે સમય સમય પ્રત્યે વિશુદ્ધમાન પરિણામિ થકો ત્યાં બહુલાં કર્માને ખપાવે, તે વખતે જે મિથ્યાત્વનાં દલિયાં ઉદય આવ્યાં, તેને ક્ષય કરે અને જે ઉદય ન આવ્યાં ઉદયાભિમુખ ન થયાં તે દલિયાંને ઉપશમાવે, એટલે ઉદ્દીરણાદિક કરણ બળે પણ વિપાકાદય અથવા પ્રદેશાદય જે થઈ શકે નહિ તેને ઉપશમાવ્યા કહીએ. એમ અહિં અનિવૃત્તિ કરણે કેટલાંક મિથ્યાત્વનાં દલિયાં ખપાવ્યાં, અને કેટલાંક ઉપશમાવ્યાં, અને મિથ્યાત્વ સ્થિતિના બે ભાગ કરી વચમાં અંતર કર્યું.

પ્રશ્ન ૯૦ મું — આંતર કરણ કર્યા પછી શું થયું ?

ઉત્તર—અંતર કરણ કરતાં જે થયું તે કહે છે. પૃષ્ટ પલ્ઽમે–જેમ કાેઇક પ'થી જન ગ્રીષ્મ કાળમાં મધ્યાહ્વ સમયે નિર્જળ વનમાં સ્યૂર્યના પડેલા કિરણને પરિતાપે પડેલા લૂતા અજડ તાપે કરી અતિ વ્યાકુલ થયેા હાેય, તેને કાેઇ શીતલ સ્થાનક મળે વળી ત્યાં કાેઈ બાવના ચંદનતું રસ છાંટે તે વારે તે પ'થી શાતા પામે કેવા આનંદ મગ્ર હાેય <sup>9</sup>

તેમ અહિં ભબ્ય જીવ રૂપ પંથી અનાદિ કાળના સંસાર રૂપ ઉગ્ર ગ્રીષ્મ કાળે જન્મ મરણાદિ રૂપ નિર્જળ વનમાં કષાય રૂપ ઉગ્ર તાપે પીડ્યો રાગ શાકાદિ રૂપ લૂ અજડ એટલે લુખ તેણે કરી અલુજ્યા (દગ્ધ થયેલે) અને તૃષ્ણા રૂપ મોટી પીપાસા તેણે કરી પરાભવ્યા થકે ભબ્ય પંથી તે અનિવૃત્તિ કરણ રૂપ શુદ્ધ સરલ માર્ગ પામી દૂરથી અંતર કરણ રૂપ શીતલ સ્થાનક દેખી હર્ષવંત થકા ધર્સી ત્યાં પહેાંચ્યા એટલે ગાશીર્ષ જે બાવના ચંદન તેના જે રસ તેની પરેશીતલ અતિશય પરમ ઉત્કૃષ્ટ અનિવૃત્તિ કરણ પરમ સુખ શાતા કરણ એવું તે અનિવૃત્તિ કરણને અંતે અને અંતર કરણને પ્રથમ સમયે ધનસારવત્ શીતલ સમ્યકત્વ પામે તે વારે અનંતાનુબંધી તથા મિથ્યાત્વ કૃત પરિતાપ સર્વ મટી જાય, ગાઢ તૃષ્ણા પીપાસા મટી જાય. અહિં અનાદિ કાળનું પરમ શત્રુ પરમ દુ:ખદાતા રૂપ એવા મિથ્યાત્વનું દુ:ખ અંતર્મું ધૂર્ત્ત સુધી દરે થાય ( દૂર થાય ) અનાદિના પ્રથમ દુ:ખાંત અહિં થયા. (એટલે ઉપશમ સમષ્ડિત અંતમુર્હુત્તની સ્થિતિવાળું પ્રથમ પ્રાપ્ત થયે અનાદિ મિથ્યાત્વના અંત આવી ગયા. ) પ્રશ્ન ૯૧ મું—જ્યારે અનાદિ મિથ્યાત્વને৷ અંત આવ્યે৷ ત્યારે તે મિથ્યાત્વ કેવા પ્રકારનું સમજવું ?

ઉત્તર—અહિં પૃષ્ટ પલ્૨મે−કહ્યું છે કેે–અહિં સિહાંત શૈલીમાં કાળ નિષ્ટાએ ગુણ દેાષ પ્રાપ્તિ તથા વિરહ આ શ્રી ચાર ભાંગા કહ્યા છે તેનાં નામ કહે છે. ૧ અનાદિ અનંત, ૨ અનાદિ સાંત, ૩ સાદિ સાંત, ૪ સાદિ અનંત.

એ ચાર ભાંગાના અર્થ કહે છે, જેને મિથ્યાત્વાદિક અનાદિતું છે. અને તે કાેઇ દિવસ મટશે પણ નહિ, એવા અભબ્યાદિકને અનાદિ અનંત પ્રથમ ભાંગા છે ૧, અને જે ભબ્ય જીવે પ્રથમ સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કર્શું. તે વારે તે જીવે અનાદિના મિથ્યાત્વના અંત આષ્ટ્યા. તે માટે તેને અનાદિ સાંત બીંજો ભાંગા જાણવા ૨, તથા જે જીવ સમ્યકત્વ પામી વળી સમ્યકત્વ વમર કરી મિથ્યાત્વે ગયા તે વારે મિથ્યાત્વની આદિ થઇ, પછી કેટલાક કાળ મિથ્યાત્વે રહી વળી શુભ સામગ્રીના યાગથી ફરી સમ્યકત્વ પામ્યા તે વારે મિથ્યાત્વના અંત થયા એ ત્રીજો સાદિ સાંત નામા ભાંગા થયા ૩, તથા ચાથા સાદિ અનંત નામા ભાંગા તે સાચિક સમ્યકત્વાદિ સાયક ભાવે જેને જે શુણ પ્રગટ થયા તે શુણ તેને હાય પણ મિથ્યાત્વીને ન હાય, કેમકે ગ્રંથી ભેદ કર્યા પછી જે મિથ્યાત્વ હાય, તે તા સાદિ સાંત ભાંગેજ હાય, માટે જેને સમ્યકત્વાદિક ક્ષાયક શાયક ગુણ પ્રગટયા તે સાદિ સાંત ભાંગેજ હાય, આટે જેને સમ્યકત્વાદિક ક્ષાયક શાયક ગુણ પ્રગટયા તે સાદિ સાંત ભાંગેજ હાય, આટે જેને સમ્યકત્વાદિક ક્ષાયક શાયક ગુણ પ્રગટયા તે સાદિ સાંત ભાંગે હાય, અને અભવ્ય મિથ્યાત્વીને એકજ અનાદિ અનંત ભાંગા હાય. ૪ **યદનત્તાં: – गાયા ––** 

## मिच्छत्तमभव्वाणं, तमणाइ मणंत येम्रुणेयव्वं ॥ भव्वाणं तमणाइ, सपय्यवसियंतु सम्मत्ते ॥१॥

અર્થ`ઃ—અભવ્યને મિથ્યાત્વ અનાદિ અન**ંત ભાંગે હેાય, અને ભવ્યને** અનાદિ સપર્યંવસિત ભાંગે મિથ્યાત્વ હેાય. ઇતિ.

પ્રશ્ન ૯૨ મું – શિષ્ય-સમકિત કેટલા પ્રકારનાં ?

ઉત્તર—સમ્યકત્વ સ્વરૂપમાં સમ્યકત્વના ૧૫ ભેદ કહ્યા છે. તેનાં નામ. ૧ તત્ત્વ રૂચિ સમ્યકત્વ, ૨ દ્રવ્ય સમકિત, ૩ ભાવ સમકિત, ૪ નિશ્ચય સમકિત, ૫ વ્યવહાર સમકિત, ૬ નિસર્ગ સમકિત, ૭ ઉપદેશ સમકિત, ૮ કારક સમકિત, ૬ રાચક સમકિત, ૧૦ દીપક સમકિત, ૧૧

ì

ક્ષયેાપશમ સમક્તિ, ૧૨ ઉપશમ સમક્તિ, ૧૩ ક્ષાયક સમક્તિ, ૧૪ સાસ્વાદાન સમક્તિ, ૧૫ વેદક સમક્તિ, એ ૧૫ પ્રકારનાં સમક્તિ કહ્યાં.

પ્રશ્ન ૯૩ મું --- પહેલું તત્ત્વ રૂચિ સમ્યકત્વ કોને કહીએ ?

ઉત્તર—જે હે પરમેશ્વર ! તારા પ્રકાશ્યા જે જીવાદિક ભાવ પદાર્થ તેને વિષે તત્ત્વ રૂચિ હોય અર્થાત્ પરમાર્થ બુદ્ધિ હોય, સકલ દોષ રહિત અને સકલ ગુણે સંપન્ન એવા અરિંહ ત દેવે ભાખ્યું જે તત્ત્વ તે સત્ય છે, એવી રૂચિ પરમાર્થ બુદ્ધિ, તદ્રૂપ આગમમાં કહ્યું છે. तमेव सच निस्संकं. जंजिणेहिं पवेइयं. '' ઇત્યાદિ રૂચિ રૂપ.

શ્રીજિનેશ્વર ભાષિત જીવા જીવાદિક તત્ત્વને વિષે જે સમ્યક્ષ્ શ્રદ્ધાન– નિશ્ચલ પ્રતીત તેને તત્ત્વ રૂચિ કહીએ તે તત્વ રૂચિ શ્રદ્ધાન મિથ્યાત્વ દલના રસની મંદતાએ જાતિ સ્મરણાદિક નિમિત્તે ઇહાપાહ કરતાં કરતાં સહેજે પાતાની મેળે તત્ત્વ શ્રદ્ધાન પામે તે નિસર્ગ સમ્યકત્વ કહેવાય, અથવા શુભ ગુરૂની ઉપાસના કરતાં સિદ્ધાંત વાણી સાંભળતાં જે પામે તે ઉપદેશિક શ્રદ્ધાન કહિયે. ઇત્યાદિક લક્ષણ જે તત્ત્વરૂચિ તે એક વિધ સમ્યક્ત્વ કહીએ. ॥ ૧ ॥

આ પ્રમાણે સમ્યકત્વ સ્વરૂપમાં–પાને ૫૯૩થી જાણી લેવું. પ્રશ્ન ૯૪ મું — બીજાું દ્રવ્ય સમકિત કેાને કહીએ ?

ઉત્તર—હે પ્રભુ ! તારાં વચનના પરમાર્થ જે શ્હસ્ય તેના અજાણ છે. પણ તારાં વચનને વિષે તત્ત્વ રૂચિ છે, કેમકે જે રાગ દ્વેષ અજ્ઞાન એ ત્રણ દાેષના નાશ થવાથી વીતરાગ થયા તે અસત્ય ભાષણ કરે નહિ. માટે શ્રી જિન ભાષિત વચન સર્વ સત્ય છે, એમ તે જાણે છે તા એવી જે તત્ત્વરૂચિ તે દ્રવ્યગત સમ્યકત્વ કહીએ. **યદુત્તં સિદ્વાંત્તે:-માવેण सददंतो,** अयाण माणे विसम्पत्तं; ઈતિ વચનાત્ જે સૂક્ષ્મ અર્થ ને નથી જાણતો એવા અજા ણને પણ જો ભાવે સદ્દહણા છે કે અરિંદ્વંત તે શુદ્ધ ભાષણ કરનારાજ છે એવી ઓઘે પ્રતીત છે તા અજાણ પુરૂષને પણ દ્રવ્યથી સમ્યકત્વ છે. ૫ ર ॥

પ્રશ્ન હપ મું—ત્રીજું ભાવ સમકિત કોને કહીએ ?

ઉત્તર—ભાવગત સમ્યકત્વ તે વળી પરમાર્થના જાણ પુરૂષને હેાય. यदुक्तं सिद्धांतेः–जीवाइ नव पयत्थे जो जाणइ तस्स होइ संमर्त्त. ઇતિ વચનાત્. માટે જે ભવ્ય જીવ જીવાઢિક નવે પદાર્થને સમસ્ત નય, ગમાં, ભંગ, પ્રમાણુ, નિક્ષેપ પ્રમુખ સ્યાદ્વાદ્ શૈલી પૂર્વંક જાણે, સદ્દહે તે ભગ્ય જીવને ભાવગત સમ્યકત્વ કહીએ. ॥ ૩ ။

પ્રશ્ન ૯૬ મું—ચેાથું નિશ્ચય સમકિતનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રરૂપ શુદ્ધ શ્રદ્ધા ભાષણ રમણતા પૂર્વક રત્તત્રયરુપ આત્માનું જે શુભ પરિણામ તેને નિશ્ચય સમ્યકત્વ કહીએ. એટલે આત્માનેજ નિશ્ચય સમ્યકત્વ કહીએ, કેમકે આત્માને આત્માના ગુણ તે કાંઇ જૂદા નથી, પરિણામે અનન્ય છે–એક છે ગુણ ગુણી ભાવે અભેદેજ રહ્યા છે, કેમકે અભેદ પરિણામે પરિણુમ્યા જે આત્માતે તદ્દગુણ રુપજ કહેવાય. **યदक्तं योग शास्त्र:** -

## आत्मेवदर्शनज्ञान, चारित्राण्यथवायतेः यस्तदात्मैवस्वगुणैः, शरीर मधितिष्ठतिः ॥ १॥

પ્રાયે અપ્રમત્ત સાધુને નિશ્ચય નય સમ્યક્ત્વ પૂર્ણ કહેવાય છે કેમકે જેવું જાણ્યું તેવાજ ત્યાગ ભાવ છે, અને શ્રદ્ધા પણ તદનુ રુપ છે. માટે સ્વરુપોપયાેગી જીવને આત્મા તેજ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર છે. કારણકે આત્મા રત્વત્રયાત્મક અભેદ ભાવે શરીરમાં રહ્યો છે, માટે રત્વત્રથીને શુદ્ધોપયાેગે વર્તતા જીવને નિશ્ચય સમ્યકત્વ કહીએ. ૫ ૪ ૫

પ્રશ્ન ૯૭ સું—પાંચસું વ્યવહાર સમકિત કોને કહેવું ?

ઉત્તર—વ્યવહાર સમ્યકત્વ તે, હે પ્રભુ ! તારા સિદ્ધાંતને વિષે સમ્યકત્વના હેતુ જે મિચ્યાત્વનું સંસ્તવ પરિચય પ્રમુખ જે અતિચારાદિક દોષ છે. તેના ત્યાગથી થાય. તથા દેવ ગુરૂ ભકિત બહુમાન યેાગે શાસનેાન્નતિ હેતુએ થાય.

### यदुक्तं गुणस्थान विचार ग्रंथे:--

## देवे गुरुच संघेच, सद्धक्ति शासनोम्नति ॥ अव्रतो पि करोत्येव, स्थितिस्तूर्ये गुणाळ्ये ॥ १ ॥

અર્થઃ---દેવ ગુરૂ તથા શ્રી સંઘ તેની બહુમાન સહિત ભકિત કરે શાસનેાન્નતિ કરે, અવિરતિ ગુણુ ઠાણે રહ્યો થકેા પણુ આગમાેકત વિધિ માર્ગે નિરતિચાર સમ્યકત્વ પ્રવૃત્તિ સહિત હેાય તેને વ્યવહાર સમ્યક્ત્વ કહીએ ॥ ૫ ॥

પ્રશ્ન ૯૮ મું—છર્ડું નિસર્ગ સમકિત કોને કહેવું ?

ઉત્તર—અહિં પાને પલ્પ મે–શિષ્ય પૂછે છે કે **નિસર્ગ कે**૦ સહેજે સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થાય ? તેવારે ગુરૂ દષ્ટાંત ગર્ભિત સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિના ઉપાય કહે છે:–

અહિં પાંચ દેષ્ટાંત કહ્યાં છે, તેમાં જલનું તથા વસ્તનું અને કેાદ્રવનું એ ત્રણ દેષ્ટાંત આગળ પુંજ ત્રય ભાવનાવસરે કહી અતાવશે અને માર્ગના તથા જવરના એ બે પ્રસ્તૂત છે તે કહે છેઃ-જેમ કાેઇક પંથી માર્ગથી બ્રષ્ટ થયેા પછી બીજા કાેઇના ઉપદેશ પામ્યા વિનાજ ભામતા ભામતા પાતાની મેળે સહેજે માર્ગે ચડે, અને કાેઇક પંથ બ્રષ્ટ થયેલા પંથી તથા વિધ પાપના ઉદયથી કાેઈ સજ્જનના યાેગ ન મળવાથી માર્ગ પામેજ નહિ. ત્યાંના ત્યાંજ રહે. અને ત્રીજો પુરૂષ બીજાને પછી માર્ગ પામે

તેમજ વળી જવરનું દર્ષાત કહે છેઃ-જેમ કાેઇકને તાપ જવર આવ્યા તે કાેઇને ઔષધ કર્યા વિનાજ પાતાની મેળે જતા રહે, અને કાેઇકને તા ઔષધ સુર્ણ ધાગાદિ ( દાેરાદિક ) પ્રયાગ કરવાથી જવર જાય છે, તથા કાેઇકને તા અસાધ્ય જવર કાેઇ રીતે જાયજ નહિ. એ રીતે એ બે દર્ષાત સમ્યકત્વ પ્રાંપ્તિ વિષે જોડવાં તે આવી રીતેઃ-

પ્રશ્ન ૯૯ મું—સાતમું ઉપદેશ સમકિત કેાને કહીએ ?

<sup>-</sup> ઉત્તર—કોઇક જીવ પૂર્વેકિત કાલાદિક યેાગ્યતાવ'ત હાેય પણ સદ્ગુરૂને યાેગે ઉપદેશ સાંભળી અનાદિની ભૂલ મટાડી દેવ ગુરૂ ધર્મ સદ્દહણા રુપ સમ્યકત્વ પામે તેને ઉપદેશ સમ્યકત્વ કહીએ. ૫ ૭ ૫

પ્રશ્ન ૧૦૦ મું—આઠમું કારક સમકિતનું શું લક્ષણ ?

ઉત્તર—હે નાથ ! જે જેમ ચથાર્થ ભાવે વિધિ માર્ગ તમે પ્રકાશ્યે। તે તેમજ આજ્ઞાને અનતિક્રમતો થકો એટલે તમારી આજ્ઞા સહિત આગમાકત શૈલી પૂર્વંક યથા શકિતએ દાન, પૂજા, વ્રત, નિયમાદિક કરે તેને કારક સમ્યક્ત્વ કહીએ. ॥ ૮ ॥

પ્રશ્ન ૧૦૧ મું—નવમું રાચક સમકિત કોને કહીએ ?

ઉત્તર—રોચક સમ્યકત્વ, તે હે નાથ ! તારા ધર્મને વિષે રૂચિ માત્ર કરે, શ્રી જિનેાકત ધર્મ કરવાની ઇચ્છા રહે. શુદ્ધ શ્રદ્ધા રાખે, કોઇને ધર્મ પ્રવૃત્તિ કરતા દેખીને રૂડું સાને, પરંતુ પાેતે ભારે કર્મી માટે ક્રિયાનુષ્ટાનાદિક કરી શકે નહિ તેને રાેયક સમ્યકત્વ કહીએ. ૫ ૯ ૫

પ્રશ્ન ૧૦૨ મું—દશમું દીપક સમકિત કોને કહીએ.

ઉત્તર—દીપક સમકિત વ'ત. સ્વય'-પોતે તેા મિથ્યાદષ્ટિ અભવ્ય દુર્ભેવ્ય હેાય, પણ અંગારમર્દિદકાયાર્થની પરે ધર્મ કથાદિકે કરી આદિ શબ્દથી સામાયિઠાણના અનુષ્ટાનના અતિશયે કરીને એટલે દંભ રચના વિશેષે કરી પર જે બીજી લબ્ય ભદ્રક જીવે। હ્રાય તેને ધર્મે કરી દીપાવે. એટલે અન્ય જીવાના ઘટમાં પ્રકાશ કરાવે, પરંતુ પાતાને અંતરંગ પરિષ્ણામે શ્રદ્ધાન હોય એવાને હે પ્રભુતારા સમય જે સિદ્ધાંત તેના જાણ પુરૂષે ક્રીપક સમ્યકત્વ કહે છે. અહિં શિષ્યે પ્રશ્ન કર્યું જે પાતે મિથ્યાત્વી મિચ્ચાત્વે વાસિત અંતઃકરણવાળાને સમ્ચકત્વી કેમ કહ્યો છે ? તે વારે ગુરૂ ક**હે છે**–હે શિષ્ય, જે મિથ્યા પરિણામી છે તાેપણ આગ**લા** પ્રાણીઓને ધર્મ પમાડવાનાે હેત થાય છે, અથવા શાસનાેન્નતિ કરે છે, માટે કારણે કાર્યનાે ઉપચાર કરી સમ્યકત્વ કહીએ, સમ્યકત્વને৷ હેતુ છે માટે સમ્યકત્વ કહીએ, यदुक्तं सिद्धांतेः — विहियाणु ठाणं पुण, कारग मिद्द रोय गंतु सदद्हणं ।। मिच्छ दिठी दीवड, जंतत्ते दीवगं तंतू ॥ १ ॥ अर्थः-विदित એટલे नीपलव्युं छे કર્યું છે આગમાનુસારે ધર્માનુષ્ટાન જેણે તે કારક સમ્યક્ત્વ કહીએ; અને રાચક સમ્યકત્વ તે શુદ્ધ સદ્દહા રૂપ રૂચિ થાય તેને કહીએ, અને વળી પોતે મિથ્યા દષ્ટિ થકેા પરને તત્ત્વ દીપાવે, પરને સમ્યકત્વ પ્રકાશ કરે તેને 

અહિં અભવીને દીપક સમકિત કહ્યું તેનું દષ્ટાંત કહે છે. જેમ દીપક ઘર તથા દીવીને માથે દીપક હાેય તે બીજાને પ્રકાશ કરે પણ નીચે પોતાને તેા અંધારૂંજ હાેય. હવે જે પ્રકાશ છે તે તેનેા નથી પણ દીપકના છે પંડે તાે દીપકના ધરનાર છે. તેમ અભવી તે દીપક ધરનાસ, અને વ્યવહારથી ચારિત્ર અને અગિયાર અ ગાદિક જ્ઞાન રૂપ દીપકના પ્રકાશ વડે કાેઇ ભવ્ય જીવ તેના ઉપદેશથી માેક્ષ પામે પણ પાતાને તાે મિચ્યાત્વજ હાેય. ભવ્ય જીવને જે પ્રકાશ થયા તે અભવીના ઘરના નહિ પણ મહાવીરના ઘરનું એટલે તીર્થ કરના ઘરનું જે સૂત્ર જ્ઞાન તેના પ્રકાશ થયા. કારણકે ભવ્ય જીવને સત્તામાં જ્ઞાન રહ્યું છે તે જ્ઞાન વડે સન્મુખ થયેલા જ્ઞાનને આકર્ષ ણ કરી ખેંચે અને સમ્ચક્ત ભાવે પ્રગમાવે. અને અભવીને સત્તામાં જ્ઞાન નથી, મિથ્યાદષ્ટિ છે તેથી તેનું શ્રુત પણ અજ્ઞાનમયજ છે એટલે અભવીનું સમ્યકત્વ ચાેથા ગુણુઠાણુાથી માંડીને સાતમા અપ્રમત્ત ગુણુઠાણુા સુધીજ હાેય, પણ અન્ય ગુણુઠાણે ન પામિયે. ॥ ૧૧ ા

કહ્યું છે કે---

પ્રશ્ન ૧૦૪ મું—ઉપશમ સમકિત કેટલા ગુણકાણા સુધી હોય ? ઉત્તર—ઉપશમ સમ્યક્ત્વ તે ચાેથા ગુણકાણાથી માંડી આઠ ગુણ ઠાણા સુધી હાેય, અર્થાત્ ચાેથા ગુણકાણાથી માંડી અગિયારમાં ઉપશાંત માહ નામના ગુણકાણા સુધી હાેય, પણ અન્ય ગુણ સ્થાનકે ન હાેચ. ૫ ૧૨ ૫

પ્રશ્ન ૧૦૫ સું—ક્ષાયક સમકિત કેટલા શુણઠાણા સુધી ? ઉત્તર—ક્ષાયક સમ્યકત્વ અગિયાર ગુણઠાણુ હોય, એટલે ચાેથા ગુણઠાણાથી માંડીને ચઉદમા અયેાગી ગુણઠાણા સુધી હાેય ા ૧૩ ા પ્રશ્ન ૧૦૬ સું—સાસ્વાદન સમકિત કેટલા ગુણઠાણા સુધી હાેય ? ઉત્તર—સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વ તે બીજા સાસ્વાદન ગુણઠાણા માંહેજ હાેય, પણ અન્ય ગુણ સ્થાનકે ન હાેય. ૫ ૧૪ ા

પ્રશ્ન ૧૦૭ સું —વેદક સમકિત કેટલા ગુણઠાણા સુધી હોય ? ઉત્તર—ક્ષયોપશમ સમકિત જેઠલા ગુણઠાણા સુધી લાભે તેટલા ગુણઠાણા સુધી વેદક સમકિત હાેય. એટલે ક્ષયોપશમ અને વેદક એ બે સમકિત ચાેથા ગુણઠાણાથી માંડીને સાતમા અપ્રમત્ત ગુણઠાણા સુધીજ હોય, પણ અન્ય ગુણઠાણે ન પામિયે એ વાત સત્તા આશ્રી જાણવી પણ પરમાર્થે તેા વેદક સમ્યક્ત્વ અને ક્ષયાપશમ સમ્યક્ત્વ એ બે એકજ કઠ્યાં છે. પ્રશ્ન ૧૦૮ સુ —સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી દેશ વિરતિ સર્વ વિરતિ ક્ષાયિક ભાવ કયારે પ્રાપ્ત થાય ?

ઉત્તર—' સમ્યકત્વ સ્વરુપસ્તવે માં કહ્યું છે કે–ગાથા–

#### सम्मत्तं भिउलद्धे, पलिय पुंहुत्तेण सावओ हुआ ॥ चरणो वसम खयाणं, सायर संखंतरा हुंति ॥१॥

www.jainelibrary.org

335

શ્રુત અભવીને પ્રકાશ ન કરે, પણ ભવ્ય જીવને પ્રકાશ કરે. એક કવિએ

દેાહરા. અભવી અને દીપક ઘર, દેાનું સુજત નંહી; અન્ય જનને પ્રકાશ કરે, આપ અંધેરે માંહી.

પ્રશ્ન ૧૦૩ મું ક્ષચાેપશમ સમકિત કેટલા ગુણડાણા સુધી હાેય ? ઉત્તર—સમ્યકત્વ સ્વરુપમાં પાને ૬૧૧ મે–કહ્યું છે કે–ક્ષચાેપશમ અર્થ:-પૂર્વાંકત ભવ્ય જીવ જેવારે ગ્રંથી ભેદ કરી સમ્યકત્વ પામે ત્યાર પછી અંત કાેડાકાેડીનાે સ્થિતિ બંધ છે, તેમાંથી પૃથ્થકત્વ પલ્યાેપમ એટલે બેથી માંડીને નવ પલ્યાેપમ સુધી ઓછી કરે, એટલે કાેઠક બે પલ્યાેપમ સ્થિતિ ઓછી કરે, કાેઠક ત્રણ એમ યાવત કાેઠ નવ પલ્યાેપમ જેટલી સ્થિતિ અંત કાેડાકાેડીમાંથી ઓછી કરે, ત્યારે દેશ વિરતિ ગુણ સ્થાનકનાે ક્ષયાેપશમ થાય એટલે ભાવથી દેશ વિરતિ ત્યારે થાય.

તથા ચરણ જે સર્વ વિરતિપણું તેનાે ક્ષયાપશમ તાે જે સ્થિતિચ દેશ વિરતિ ગુણુ પ્રાપ્ત થયું છે તે સ્થિતિમાંથી પણુ સંખ્યાતા સાગરા– પમની સ્થિતિ ઓછી કરે, એટલે સર્વ વિરતિવત્ત સ્થિતિ બાંધે તાે અંત કાેડાકાેડી નવ પલ્યાપમે ન્યૂન જે દેશ વિરતિની સ્થિતિ છે, તેથી પણુ સંખ્યાતા સાગરાપમ આછી બાંધે, એવા અધ્યવસાયે કષાયની મંદતા હાેય ઇતિ તત્ત્વં. ત્યાર પછી સંખ્યાતા સાગરાપમ ખપવાથી ઉપશમ શ્રેણી પડી વર્જે. તેવાર પછી પણુ સંખ્યાતા સાગરાપમની સ્થિતિ ખપવાથી ક્ષપક શ્રેણી પડી વર્જે. ઇતિ ભાવ.

ઇતિ શ્રી પરમ પૂન્વ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી. તત્ શિષ્ય મુનિ શ્રા માેહનલાલજીકૃત ''શ્રી પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા'' ઉત્તરાર્હ્વ –૭ માે ભાગ–સમાપ્તા





# શ્રી પ્રશ્નોત્તર મોહનમાળા <sup>ઉત્તરાર્ધ્</sup>ક ભાગ ૮ મો.

# મુનિ શ્રી માહનલાલજી કૃત

પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય



શ્રીમદ્દ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી ચંથમાળા–મણુકા ૮ માે.



# શ્રી પ્રશ્નોત્તર મોહનમાળા <sup>ઉત્તરાર્ધ્</sup>ક ભાગ ૮ મો.

# મુનિ શ્રી માહનલાલજી કૃત

પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય



શ્રીમદ્દ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી ચંથમાળા–મણુકા ૮ માે.

# શ્રી પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા.

#### うとそう

ઉત્તરાહે ભાગ ૮ માે.

પ્રશ્ન ૧ લું—સમકિતની પ્રાપ્તિ થવાવાળા જીવને અગાઉથી શું ગુણ્ ઉત્પન્ન થાય કે અમુક ગુણ્વાળા જીવ અવશ્ય સમકિતના અધિકારી હેાય ? ઉત્તર—દિગ'અર મતના એક ગ્રંથમાં લખ્યું છે કે–

#### સવૈયા-૩૧ સાે---

भौथित निकंद होइ कर्म बंध मंद होइ, प्रकटें प्रकास निज आनंदके कंदकौ; हितको दिठाव होइ विनैंको वढाव होइ, ऊपजै अंकूर ग्यान दुतीयाके चंदको; सुगति निवास होइ दुर्गतिको नास होइ, अपने उच्छाह दाह करे मोह फंदको; सुख भरपूर होइ दोष दू:ख दूरि होइ, याते गुन वंदक है सम्यक सुछंदको.

અહિંયાં એમ જણાવે છે કે-સમક્તિની પ્રાપ્તિ થાવાવાળા જીવને પ્રથમ લવસ્થિતિના પરિપકવ થાય, એટલે અંતો કાેડાકાેડીની અંદર આવે, તેને કર્મના મંદ બંધ હાય એટલે એક કાેડાકાેડ સાગરાેપમની અંદરના તે પણ મંદ બંધ હાય એથી અધિક બંધ ન હાેય. એવા જીવા સદા આનંદમાંજ રહે, સમક્તિ સન્મુખ થયેલા જીવાને હિતના દ્રઢાવ હાેઇ, એટલે પાતાના ને પરના હિતચિંતક હાેય; જેમ સસલાના જીવિતવ્યનું હિત મેઘકુમારના જીવે હાથીના ભવમાં ચિંતવ્યું, એવા જીવોને હુમેશાં વિનયની વૃદ્ધિ હાેય અરડતા કે અકડાઇ ન હાેય. એવા સરલ જીવને બીજના ચંદ્રમાની પેરે સમ્યક્ જ્ઞાનરૂપ અંકુરા પ્રગટે. અને સુગતિમાં વાસ થાય, દુર્ગતિમાં જાય નહિ. ઉત્સાહ સહિત પાતાના આત્મા માહુનીય કર્મના અનાદિ ફંડમાંથી મુક્ત થવા સંવેગરૂપ અગ્નિ વડે સાત પ્રકૃતિનું દહન કર-એટલે અન તાનુળંધીના ચાક ૪ ને દર્શન માહનીયની ત્રિક ૩ એ સાત પ્રકૃતિ મૂળ માહુનીય કર્મની, સમક્તિને આવરણ કરનારી-દબાવનારી સમક્તિને પ્રગટ થતાં અટકાવનારી હતી તેનાે નાશ કરી આત્મિક સુખને પ્રગટ કરે અર્થાત્ અપૂર્વ સુખને અનુભવતાે દાેષ અને દુઃખને દ્રર કરે. ઇત્યાદિ ગુણેવાળા જીવને સમક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે. એમ આ છંદમાં જણાવ્યું છે. અને ક્ષેમવિજય નામના જૈન સુનિએ પણ સમક્તિની પ્રાપ્તી માટે સારૂ કહ્યું છે.

પક્ષ ૨ જું—શિષ્ય–ક્ષેમવિજયજીએ સમકિતની પ્રાપ્તિ માટે શું કહ્યું છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળેા-ક્ષેમવિજયજીએ ભાવ પૂજાનું સ્તવન કર્યું છે તેની થીછ ને ત્રીજી ગાથામાં કહ્યું છે કે–

સમકિત દ્વાર ગભારે પેસતાંજી-એ ટેક-

આચુ વર્જિત સાતે કર્મનીજી, સાગર કેાડાકેાડી હેણ્જુ; થિતિ પઢમ કરણે કરીજી, વીરજ અપૂરવ માેગર લેણ્જી. સમ૦ ૧ ભુંગળ ભાંગી આદિ કષાયનીજી, મિથ્યા માેહની સાંકળ સાથજી; આર ઉઘાડ્યાં સમ સમવેગનાંજી, અનુભવ ભુવનમાં બેઠા નાથજી. સમ૦ ૨

અહિંયાં એમ જહ્યાવે છે કે–આઉખા કર્મ વરજીને સાત કર્મની સ્થિતિ એક કોડાકોડ સાગરની અંદર આવે ત્યારે તે જીવને પહેલું થયા પ્રવૃત્તિ કરણ થયું કહેવાય. એટલે પઢમ કરણે અંતો કેાડાકાેડમાં આવે. ત્યારપછી આત્મિક વીર્ય શકિત ફારવવા અપૂર્વ કરણ પ્રગટ કરી–તે રૂપ માઘર મુદ્દગર વડે આદ કષાય જે અનંતાનુબ ધીની ચાકડી રૂપ ભુંગળને ભાંગી મિથ્યાત્વ માહની રૂપ સાંકળને તાેડી, સમ સમવેગ રૂપ બાર–કમાડ ઉઘાડી સમકિત રૂપ ગભારામાં પેશી–અર્થાત્ સમકિત પ્રગટ કરી આત્મ સ્વરૂપનો અનુભવ કરે.

એટ**લે** સમકિતની પ્રાપ્તિ થયા પહેલા ઉપર ક**હેલા ગુણે**ા પ્રાપ્ત થવા જોઇએ. અને દિગંબર મતમાં પણ સમક્તિની ઉત્પત્તિ વિષે સારા ખુલાસાે આપવામાં આવ્યાે છે.

પ્રશ્ન ૩ જું —શિષ્ય-સમક્તિની ઉત્પત્તિ વિષે દિગમ્બર મતમાં શું જણાવે છે તે કૃપા કરી જણાવશે৷ ?

ઉત્તર---સાંભળાે-શ્રી " જૈન ગ્રંથ રત્નાકર "-રત્ન ૩ રા-સ્વામી કાર્તિકયાનુપ્રેક્ષા-ખથધમ્માંનુપ્રેક્ષા (દિગ'બર ગ્રંથ) પાને ૧૧૬મે-સમક્તિની ઉત્પત્તિ વિષે કહ્યું છે કે---

### चतुर्गति भव्यः संज्ञी, सु विशुद्धः जाग्रत्पर्याप्तः; संसार तटे निकटः ज्ञानी प्राप्नोति सम्यकत्व. ॥ ३ ॥

385

ભાવાર્થ — અસા જીવ સમ્ચકત્વ કૂંપાવે હૈં. પ્રથમ હી ભવ્ય જીવ હાય. જાતૈં અભવ્ય કે સમ્ચકત્વ હાય નાહીં. અહુરિ ચ્યારું હી ગતિ વિષે સમ્ચકત્વ ઉપજે હૈ તહાં ભી મન સહિત સૈની (સંગ્ની) કે ઉપજે હૈ, અસૈની કે ઉપજે નાહીં. તહાં ભી વિશુદ્ધ પરિણામી હોય, શુભ લેશ્યા સહિત હોય, અશુભ લેશ્યા મેં ભી શુભ લેશ્યા સમાન કિષાયનિકે સ્થાનક હાય તિનિકૂં વિશુદ્ધ ઉપચાર કરી કહિયે' સંકલેશ પરિણાંમનિ વિષે સમ્ચકત્વ ઉપજે નાહીં. બહુરિ જાગતા કે હાય, સૂતા કે નાહિં હોય. બહુરિ પ્રયાંપ્ત પૂર્ણ કે હોય, અપર્યાપ્ત અવશ્યામેં ઉપજે નાહીં. બહુરિ સંસારકા તટ બાકે નિકટ આયા હોય, નિકટ ભવ્ય હોય, અર્દ્ધ પુદ્ગળ પરાવર્ત્તન કાળ પહેલે સમ્ચકત્વ ઉપજે નાહીં. બહુરિ જ્ઞાના હોય નિરાકાર દર્શનોપયોગ મેં સમ્ચકત્વ ઉપજે નાહીં એસ જીવ કે સમ્યકત્વકી ઉત્પત્તિ હોય હે ॥

પ્રશ્ન ૪ શું —સમકિત દષ્ટિની શુદ્ધતા માટે શાસ કાંઈ જણાવે છે ? ઉત્તર— ઉપર કહેલા અધિકારમાં તેજ પાને પ્રથમ કહ્યું છે કે–

### सम्यग्दर्शन शुद्धः, रहितः मद्यादि स्थूल दोषैः;

જેને શુદ્ધ સમ્યક્ દર્શન હોય તેને મઘાઢિ સ્થૂલ દોષ હોય નહિં. (એટલે સમ્યક્ દષ્ટિ જીવ માેટકા દોષો રહિત હેાય) તે મદિરા માંસનું ભક્ષણ કરે, નહિ, પરદારા ગમની ન હાેય, સાત વ્યસન માંહેલા કોઇ પણ વ્યસનનું સેવન કરે નહિ, વિશ્વાસઘાતિ ન હાેય, દુનિયામાં કાેઇ અપવાદ બાેલે તેવું કર્તવ્ય સમ્યક્ દષ્ટિ જીવ ન કરે.

પ્રશ્ન ૫ મું—સમક્તિ દષ્ટિનું લક્ષણ શું ? તેની એાળખાણ શી રીતે થાય ?

ઉત્તર---દિગંખર મતમાં સમક્તિ દષ્ટિનું લક્ષણ-તેની ઓળખાણ આ પ્રમાણે કડી છે. સાંભળા-દિગંબર મતના એક લખેલ ગ્ર'થમાં-શ્રી જિન ધર્મ પચીસીમાં-વ્યવહાર સમ્યકત્વ લક્ષણ-નીચે પ્રમાણે કહેલ છે.

# છપ્પૈः છંદ – छहौं द्रव्य नव तत्त्व, मेदजाको सब जांनैं, दोष अठारह रहित, देवताको परमांनैं;

संजम सहित सुसाध, होय निग्रंथ निरागी, मत अविरोध गरंथ, ताहि माने परत्यागी; केवल भाषित धर्मधर, गुनथानिक बूझैं मरम, भैया निहार विवहार यह, सम्यकु लखन जिन धरम. १

ધર્માસ્તિ કાયાદિ છ દ્રબ્ય, જીવા જીવાદિ નવ તત્ત્વ, તેના સર્વ ભેદને સારી રીતે જાણે; અને અઢાર દેાષ રહિત દેવને દેવપણે માને, સંયમ સુક્રત રાગ દ્વેષ રહિત નિગ્રંથને સાધુ માને, ધર્મ'ને વિરાધ ન પડે તેવા ગ્રંથા માને, બાકીના (ધર્મ'ને વિરૂદ્ધ પડે તેવાના) ત્યાગ કરે, અને કેવળીએ પરૂપેલા ધર્મ'ના સ્વીકાર કરે, અને ચૌદે ગુણ સ્થાનના મર્મના જાણ હાેય. તેને વ્યવહારથી સમક્તિનું લક્ષણ જિન ધર્મ સંબંધીનું જાણુવું. ઉપરના લક્ષણે બ્યવહારથી સમક્તિનું ભગ્રે આેળખવા.

પ્રશ્ન ૬ ઠું—િઉપર કહ્યા પ્રમાણે જ્યારે વ્યવહારથી સમ્યકત્વ લક્ષણ કહ્યું ત્યારે નિશ્વયથી સમકિતી કેમ જાથ્થીએ ! તેનું શું લક્ષણ !

ઉત્તર—શ્રી દિગમ્બર મતમાં-જિન ધર્મ પચીસીમાં નિશ્ચે સમ્યકતનુ' લક્ષણ નીચે પ્રમાણે કહ્યું' છે.

#### છપ્પૈં: છંદ

राग दोष अरु मोह, नांहि निज मांहि निरखत, दर्शन ग्यांन चारित. सुध आतमरस चखत; पर द्रव्य सौं भिन्न, चिन्ह चेतन पद मंडिंत, वेदत सिद्ध समान, शुद्ध निजरूप अखंडित; सुख अनंत जिहि पद वसत, सोनिसचें सम्यक् मइत, भैया विचछन भविक जन, श्री जिनंद इर्हि विधि कहत. १

જેને નિશ્વયથી સમકિતની પ્રાપ્તિ થઈ હાેય એવા જીવા રાગ, દ્વેષ અને માેહની દેષ્ટિએ જેવે નહિ. અર્થાત્ તેના વાસ પણ પાતાના આત્મામાં થવા દે નહિ. દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર રત્ન ત્રય વડે શુદ્ધ આત્મ રસને ચાખે, આત્મ દ્રવ્ય અને પુદ્ગલ દ્રવ્યની ભિન્નતા માની જ્ઞાનમય ચૈતન્ય પદને વિષે પાતાની વૃત્તિ જોડેલી છે સિદ્ધ સમાન સુખને વેદતાં શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપની જ્યાતિને અખંડિતપણે પ્રગટાવનાર, જ્યાં અનંત સુખના વાસ છે તે પદને આપનાર મહા મહિમાવંત નિશ્વય સમક્તિ તે પોતેજ છે, એ વિધિ શ્રી જીનેંદ્ર લગવ તે લત્ય જીવને ઉદ્દેશીને કહી છે, એમ વિચક્ષણુ લબ્ય જીવે નિશ્વે સમક્તિનું લક્ષણુ સમજવું.

આનેા પરમાર્થ એ છે કે–જિને'દ્ર દેવે કહેલાં તત્ત્વેાને વ્યવહારથી જાણે ને સર્દહે તેને વ્યવહારથી સમક્તિ અને નિશ્ચયથી જાણે સર્દ**હે** તેને નિશ્રયથી સમક્તિનું લક્ષણ માનવું.

પ્રશ્ન ७ સું—જેને નિશ્ચય સમકિત પ્રાપ્ત થાય તેને વ્યવહારથી કરણી કરવાની જરૂર ખરી કે કેમ ?

ઉત્તર—તે વિષે નીચેના સવૈયામાં ચાકખું કહ્યું છે. સાંભળાે–

#### ંસવૈયાે—રક સાે—

जाके निसचै प्रगटभये गुन, सम्यक दर्भन आदि अपार; ताके हि इदै गई विंकलता, प्रगट रही करनी विवहार; जहां विवहार होइ तहां निश्चे, होय न होय उमै परकार; जहां विवहार प्रगट न दीसे, तहां न निश्चे ग्रन निरधार. १

જેને નિશ્ચૈથી સમ્યક્દર્શનના ગુણ પ્રગટ થાય છે એટલે જેને આતિ અન'ત એવું ક્ષાયક સમક્રિત પ્રાપ્ત થાય છે તેના હૃદયમાં વિકલતા રહેતી નથી. તેને કાેઇ જાતની ભ્રમણાં રહેતી નથી સુખ દુ:ખ આવ્યે પાતાનાં પૂર્વ'કૃત કર્મનું ફળ માને-જેને નિશ્ચય સમક્રિત પ્રગટ થયું હાય તેને શુદ્ધ વ્યવહાર કરણી બાકી રહી છે તે કરણી કરવા પ્રયત્ન કરે. તે કરણીમાં પ્રવર્તે ત્યારે શિષ્યે પ્રક્ષ કર્યું કે-જ્યાં શુદ્ધ વ્યવહાર કરણી હાય ત્યાં વિશ્વિય સમક્રિત માનવું ? શુરૂ કહે હે ભાઇ ! જ્યાં શુદ્ધ વ્યવહાર કરણી હાય ત્યાં નિશ્વે ગુણ હાય અને ન પણ હાય એમ બન્ને પ્રકાર રહ્યા છે, પરંતુ જ્યાં શુદ્ધ વ્યવહાર પ્રગટપણે ન દીસે ત્યાં નિશ્વય ગુણ-નિશ્વય સમક્રિત હાયજ નહિ. એમ આ સવૈયા જણાવે છે.

પ્રશ્ન ૮ મું—સમક્તિની રીતિ કેવી ઢાય ? ઉત્તર—સમક્તિ દષ્ટિની રીતિ પ્રવૃત્તિ નીચે પ્રમાણે હોય.

#### દેાહરેા-

શત્રુ મિત્ર દો સમ હૈ, નહિ પુદ્દગલસે પ્રીત ; આપ સમ જાણે અવર, એ સમકિતની રીત. ૧ પ્રક્ષ ૯ સું—શ્રાવકમાં કેવા ગુણે৷ હેાવા જોઇએ, અને કેવા ગુણવાળાને શ્રાવક માનવા ? ઉત્તર—''જૈન ગ્રંથ રત્નાકર''–રત્ન ૩ રા–સ્વામી કાર્તિકેયાનુપ્રેક્ષા– અથ ધર્મ્માનુપ્રેક્ષા–( દિગંખર ગ્રંથ) પાને ૧૧૬મે–શ્રાવક સ્વરૂપ–નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે.

सम्यग्दर्शन शुद्धः, रहितः, मद्यादि स्थूल दोषैः; व्रतधारी सामायिकः, पर्व्ववती प्राशुका हारी. १ रात्रि भोजन विरतः, मैथुन सारम्भ सङ्गल्यक्तः च; कार्यानुमोद विरतः उद्दिष्टा हार विरतः च. २

ભાવાર્થ:—સમ્યગ્દર્શન હૈ શુદ્ધ જાકે એસા ૧, મઘ આદિ સ્થૂલ દેષ નિતૈં રહિત દર્શન પ્રતિમાકા ધારી ૨, પાંચ અણુવત, તીન ગુણુવત ચાર શિક્ષાવત ઐસૈં ખાર વતનિ સહિત વતધારી ૩, તથા સામાયિક વતી ૪, પર્ષવતી પ, પાશુકાહારી ૬, રાત્રિ ભાેજન ત્યાગી ૭, મૈથુન ત્યાગી ૮, આરંભ ત્યાગી ૯, પરિગ્રહ ત્યાગી ૧૦, કાર્યાનુમાદ વિરત ૧૧, અરઉ દેષ્ટાહાર વિરત ૧૨, ઇસ પ્રકાર શ્રાવક ધર્મ કે ૧૨,ભેદ હૈં.

ભાવાર્થઃ—પહલા ભેદ તો પચ્ચીસ મલ (મિથ્યાત્વ) દાેષ રહિત શુદ્ધ અવિરત સમ્યગ્દ્દશી હૈ. બહુરિ ગ્યારહ ભેદ પ્રતિમાનકે વ્રતનિ કરિ સહિત હાેય સાે વ્રતી શ્રાવક હૈ.

પ્રશ્ન ૧૦ મું—આ સંખંધી વિશેષ કાંઇ જાણવાં જોગ છે ?

<sup>ઉત્તર</sup>—હા, જી, સાંભળાે–દિગ**ંબરી ભગાેતીદાસે પુષ્**ય પચીસીમાં શ્રાવક ધર્મનું વર્ણુંન કર્યું છે તેમાં કહ્યું છે કે—

> सवैथा- ३१ सा ---मिथ्या मत रीत टारी भयो अनुवत धारी, एका दश भेद भारो हिरदे वहतु हैं; सेवा जिनराजकी है यहै सिरताजकी है, भक्ति ग्रुनिराजकी है चित्तमै चह तु हैं; विसेँद्धै निवारी रीति भोजने अभछ पीति, इंद्रीनको जीति चित थिरता गहतु है; दया भाव सदा धरे मित्रता प्रणाम करे, पाप मल पंक हरे ग्रुनियौं कहतू है.

અર્થ':—સમક્તિ પ્રાપ્ત થયેલા જીવેા વ્રતધારી શ્રાવક હોય છે. તે જ્યારે વ્રત અંગીકાર કરે ત્યારે જેટલા મિથ્યાત્વના રીત રીવાજ હોય તેને દ્વર કરી વ્રતધારી શ્રાવક થાય એટલે અણુવ્રત, ગુણવ્રત ને શિક્ષાવ્રતનો ધરનાર હાેય. તેના હુદયમાં અગ્યાર પ્રતિજ્ઞાની ભાવના રહ્યા કરે. એવેા શ્રાવક જિનરાજ દેવનીજ સેવના કરે એટલે તેમના પ્રરૂપેલા ધર્મનીજ સેવા કરે અને તેમનાં વચનનેજ શીર ચડાવે, અર્થાત્ તેમની આજ્ઞાનેજ શીરતાજ સમાન મસ્તક ચડાવીને ચાલે. અને હું મેશાં મુનિરાજની ભક્તિની ચિત્તમાં ચાહુના કરે, વિષય ક્ષાયના ત્યાગ કરનાર અને ભાજન પર અપ્રીતિ ધરાવનાર એટલે જીહવા ઇંદ્રિયનો લાેલુપીન ન હાેય, જિતેંદ્રિય ઘકા ચિત્તની વૃત્તિનેસ્થિર કરનાર હાેય, સદાય તમામ પ્રાણી પર દયા ભાવ રાખે અને તમામ જીવને પાતાના મિત્ર માને, મિત્ર ભાવે તમામને પ્રણામ કરે એટલે સર્વને નમી ચાલે કોઇથી કઠોરપણે ન વરતે, એવી વૃત્તિવાળા હોય તેજ શ્રાવક કહેવાય. તેવા ગુણવાળા શ્રાવક હોય તે પાપ કર્મને હરનારા થાય છે એમ મુનિવરા કહે છે

પ્રશ્ન ૧૧ મું--મુનિ ધર્મ માટે શું કહ્યું છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર—મુનિ ધર્મ માટે પણ એજ અધિકારે નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે સાંભળેા–

> सवैथा-3१ सा--दहि कै करम अघ छहिकैं परम मग, गहि कै घरम ध्यान ग्यानकी लगनि हैं; सुध निजरूप घरे परसों न प्रीत करैं; वसत सरीरपे अलिप्त ज्यों गगनि है. निश्वे परिनाम साद्धि अपने गगनी है, अपनी समाधि मधि अपनी जगनी है; सुद्ध उपयोगी सुनि राग दोष भए सुनि, परसौं लगन नांदि आपमें मगनी हैं.

અર્થ —અહિયાં સુનિ સ્વરૂપ જણાવે છે કે-કર્મને દાવા નળ દઇ કર્મને બાળીને, પરમ માર્ગ –મેક્ષ માર્ગના પાંથ જેણે લીધા છે, ધર્મ ધ્યાનને ગ્રહી જેને જ્ઞાનની લગની લાગી છે, પાેલાના શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપને ધારણ કરનાર, પર જે પુદુગળ સાથે પ્રીતિ નહિ કરનાર, શરીરમા વસલાં થકા પણુ પોલાના આત્માને કર્મ મળે લેપાવા નહિં દેલાં આકાશની પરૈ અલિપ્ત નિર્મળ રાખે છે. નિશ્ચય પરિણામ જે આત્મ સ્વરૂપ તેને સાધી જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રત્નત્રય જે આત્માના ગુણુ તેને આરાધી, પાલાની આત્મ સમાધિને વિષેજ પાલાના જોગને જોડ્યા છે. એવા શુદ્ધ ઉપયાગી મુનિ, રાગ અને દ્વેષનેઃ દૂર કરી એક આત્મ વિચાર શિવાય બીજામાં નહિ લાગલાં આપે આપમાંજ મગ્ન રહે છે. ઇલિ મુનિ સ્વરુપ.

પ્રશ્ન ૧૨ મું—કાેઈ કહે કે–પંચમ કાળમાં કાેઇ સાધુ છેજ નહિ તેનું કેમ ?

ઉત્તર—જો પંચમ કાળમાં કાેઈ સાધુ નથી તાે શ્રાવક પણુ નથી તાે સમકિતીને માટે પણુ હાેય તે ખરૂં એમ પણુ કાેઇનું માનવું થાય પણુ આપણે સૂત્ર સામી દષ્ટિ કરીએ તાે ભગવતીજીમાં ભગવતે કહ્યું છે કે-મારૂં શાસન એકવીશ હજાર વર્ષ સુધી ચાલશે. તાે તે કાેના ઉપર ચાલશે તેનાે પહેલાે વિચાર કરવાે જોઇએ. સૂત્રના ન્યાયે તાે પાંચમા આરાનાં છેડા સુધી ચારે તીર્થ પ્રવર્તવાં કહેલ છે.

અને દિગ બર મતના અભિપ્રાયે તેા પ ચમ સમયમાં સાધુપણું સાળીત રાખી શ્રાવકપણાની નાસ્તિ જણાવે છે. તેા પછી ઉપરોકત ભાષાના બાેલવા– વાળા પ્રક્ષકારના પ્રશ્ન વિષે શું સમજવું ? તે વિચાર તાે શ્રાતાએજ કરવાનાે છે.

પ્રક્ષ ૧૩ મું — દિગંબર મતમાં પંચમ સમય માટે શું કહ્યું છે તે તેા જણાવે

ઉત્તર----સાંભળાે−દિગ'અર મતના–એક **લખે**લા પુસ્તકમાં–મિથ્યાત વિધ્વ'સન ચતુદ'શીમાં–પ'ચમ સમય વર્ણ'નમાં–કહ્યું છે કે----

> सवैथा-3१ सा— वीतराग देवसा तो वसत विदेह खेत, सिव जुं कहावे सिव लोक मधि लहियें; आचारिज उवझाय दुहुमें न कोऊ इहां, साधु हुवता सु एतो दछिन मैं कहीयै; आवक पुनित सोतो विद्यमांन इंहा नाहि, सम्यक के संत कोऊ जीव सरद हीयें :

## सास्त्र के सरधा वामें बुधि अति तुछ रही, पंचमे समेमें कहो कैसें पंथ गहीयें. १

અર્થ —વીતરાગ દેવ તે તેા મહા વિદેહ ક્ષેત્રમાં વસે છે, અને સિદ્ધ ભગવ'ત શિવ લાેકમાં-માેક્ષમાં બિરાજે છે, આચાર્યજી તથા ઉપાધ્યાયજી બન્નેમાંથી કાેઇપણ ઇહાં નથી, અને સાધુ છે પણ તે દક્ષિણમાં કહેવાય છે, વળી શ્રાવક તાે કાેઇ અત્યારે અહિં વિદ્યમાન છેજ નહિં, અને સમકિતી જીવ તાે કાેઇ સાધુપણામાં ભાગ્યેજ સરદહિયે, શાસ્ત્રની શ્રદ્ધામાં બુદ્ધિ પહેાંચતી નથી કારણકે બુદ્ધિ અતિ તુચ્છ રહી; તો હવે આ પંચમ સમયમાં-પંચમ કાળમાં કહો કથા પંથને ગ્રહવાે ? કયા પંચે ચાલવું ? એમ ભવ્ય જીવ પોતાના આત્માને પૂછે છે.

પ્રશ્ન ૧૪ મુ'—તેનેા ઉત્તર શું મળ્યેા ?ને કેાણે આપ્યા ? તે જણાવશા ઉત્તર—તેના ઉત્તર બહુજ સારાે મળ્યાે અને તે ઉત્તર પાતાના આત્માએજ આપ્યાે. સાંભળાે—

#### સવૈયા-૩૧ સા-

तुंहि वीतराग देव रागद्वेष टारि देखि, तुंहि तो कहावै सिद्ध अष्ट कर्म नासतै; तुंहि तो आचारिज हैं आचेरें जो पंचाचार, तुंहि उवझाय जिन वांनी के प्रकास तैं ; परको ममत त्याग तुंहि हैं रिपराज, आवक तुंहिज वत एकादश भासते; सम्यक् सुभाव तेरो शास्त्रपुनीत् तेरी वांनी, तुंही भैया ग्यांनी निज रूपके निवासते.

અર્થ — જ્ઞાન આત્મા દ્રવ્ય આત્માને કહે છે કે હે ભવ્ય જીવ ! તુંહી પોતેજ વીતરાગ દેવ છેા, તારા આત્માને તું રાગ દ્રેશ રહિત દેખ તાે તું પોતેજ વીતરાગ છેા, અને તારા દેહ તેજ વિદેહ ક્ષેત્ર છે એમ માન. અને અષ્ટ કર્મના નાશ કર તાે તું પોતેજ સિદ્ધ છેા. પંચાચાર ને આચાર–અંગીકાર કર તાે તુંજ આચાર્ય છેા, અને જિન વાણીના પ્રકાશ કર એટલે તુંજ ઉપાધ્યાય છેા, પર જે પુદ્દગલ તેહના ઃમમત્વ ત્યાગ તા તુંજ ઝાવિરાજ–સાધુ છેા. અને એકાદશ વ્રત અંગીકાર કરે તાે તું પોતેજ

۶

શ્રાવક છે. હે આત્મા તારાે મુળ સ્વભાવ જે છે તેજ સમક્તિ છે, અને તારા મુખમાંથી જે વાણી નીકળે છે તે શાસ્ત્ર રૂપજ છે, અને જો તારા રૂપમાં નિવાસ કરીને રહે તાે તું પાતેજ જ્ઞાની છે. અર્થાત્ ઉપરાક્ત ગુણને પ્રકાશ કરે તાે હે આત્મા તારી પાસે બધા ગુણેા રહેલા છે અને તે ગુણનાે અધિકારી પણ તુંજ છે. એમ ભબ્ય જીવાને વિચારવાને માટે એ ઉપદેશ છે.

પ્રશ્ન ૧૫ સું—જ્યારે ભવ્ય જીવ, ઉપરના તમામ ગુજીને અધિકારી છે તો તે સર્વ ગુણને પ્રગટ કરી માેક્ષને કેમ મેળવી શકતો નથી ? ઉત્તર—તે વિષે દિગંખર મતના લિખિત–મિથ્યાત્વ ચતુર્દશીમાં કહ્યું છે કે:—

#### સંવૈયા-૩૧ સા---

मिथ्या भाव नास होय तबैं ग्यांन भास होय, मिथ्या के मिलाप सौं अश्रुद्धता अणादिकी ; मिथ्या के संजोग सेती मोक्षकौ विजोग रहै. मिथ्या के विजोग नीत जांनें मरजादिकी ; मिथ्याकी मगनतासौं संकट अनेक सहैं, मिथ्याकी मगनतासौं संकट अनेक सहैं, मिथ्याके मिटाये भव भावइ ले आदिकी ; असी मिथ्या रीतकी जे प्रीतकौं निवारे संत, करे निज प्रकट सक्ति तोरीं कर्मा दिकी.

અર્થ:—જ્યારે મિથ્યા ભાવના નાશ થાય ત્યારેજ આત્માને જ્ઞાનના ભાસ થાય છે એટલે જીવ પાસે જ્યાં સુધી અનાદિ મિથ્યાત્વ રહેલું છે ત્યાં સુધી જ્ઞાનના પ્રકાશ થઇ શકે નહિ. મિથ્યાત્વના મેળાપ થવાથી તેના સંગ થવાની આત્મા અનાદિ કાળના અશુદ્ધતાને પામી મલીન બની ગયા છે. અનાદિના મિથ્યાત્વના સંજોગને લઇને આત્માને માક્ષના વિજોગ રહે છે. મિથ્યાત્વના વિજોગ થાય. તેના નાશ થાય ત્યારેજ આત્માં પાતાના સ્વરૂપની મરજાદ જાણી શકે. પણ જ્યાં સુધી આત્મા મિથ્યાત્વની મગ્નતામાં રહે ત્યાં સુધી જન્મ, જરા ને મરણના–સંસારમાં પરિભ્રમણ કરવાનાં અનેક દુ:ખા–અનેક સંકટો સહન કરે છે. સંકટો કયારે દૂર થાય કે જ્યારે મિથ્યાત્વને દ્વર કરે ત્યારે પોતાના ભવની આદિના ભાવ લઇ શકાય છે. આ પ્રમાણે મિથ્યાત્વની રીતિને જાણીને તેની પ્રીતિને તજે–તેના સંગ

ł

નિવારે એવા સ'ત–સાધુ મુનિરાજ પાેતાના આત્માનું સ્વરૂપ પ્રગટ કરી પાેતાની શકિત વડે કમ નાં દલને તાેડીને જે અનાદિનાં કર્મ હતાં તેની આદિ લાવી થાેડા કાળમાં મુક્તિને હુંકડી મૂકે–એવા આત્મા શકિતવાન છે. પણ મિચ્યાત્વના જાેરે તેનું બળજાેર ચાલતું નથી. તેથી ઉપરના ગુણેા પ્રગટ કરી માેક્ષ મેળવી શકતાે નથી. પણ લવ્ય જીવ જ્યારે પાેતાની શકિત ફાેરવશે ને મિચ્યાત્વનાે મૂળમાંથી નાશ કરશે ત્યારે માેક્ષ મળવાને વિલંબ નથી.

પ્રશ્ન ૧૬ મું — એમ સાંભળીએ છીએ કે-આચારાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-સમકિત દર્ષ્ટિ પાપ કરે નહિ. તેા આનંદાદિક દશ શ્રાવક તથા તુંગીયા નગરીના શ્રાવક આદિનેા અધિકાર ઉપાસક દશાંગ તથા ભગવતીજી વગેરે સૂત્રોમાં ઘણે ઠેકાણે કહેત છે કે-દશ હજાર ગાયેાનું એક ગોકુલ તેવા ચારથી આઠ ગોકુલના ઘણી એટલે સૂત્ર પાઠે ઘણી ગાયેા, ઘણી લે સા, ઘણાં છાલી-અકરાં, ઘણાં દાસ દાસી, અને તેને અંગે થતાં ઘણા આહાર પાણી જેને ત્યાં નિષ્પન્ન થતાં તેા ત્યાં શું આરંભ નહિ થતા હોય ? શું આવા વૈભવવાળાને પાપ નહિ લાગતું હોય ? આવા વૈભવમાં થતા પાપના અધિકારી કેાણું ? જો તે શ્રાવકા પાપના અધિકારી હાય તેા તેનામાં સમક્તિ માનવું કે કેમ ? અને જો સમર્કિત અને શ્રાવકપણું સાબિત રહેતું હાય તેા '**સગ્રમત્ત દ્ંમી નજરેફવાવં** ' નેા અર્થ શું છે તે જણાવશેા ?

ઉત્તર ' सम्मत्त दंसी न करेड़ पावं ' માત્ર આ શબ્દ ઉપરથી એવે। અર્થ કરવામાં આવતા હતા કે-સમક્તિ દષ્ટિ અહારમું પાપ-મિથ્યા દર્શ ન શલ્ય કે જેનાથી સમક્તિના નાશ થાય તેવું પાપ સમક્તિ દષ્ટિ કરે નહિ. અને મારા રચેલા 'સત્ય પ્રકાશ ' માં પશુ એજ અર્થ દાખલ કર્યો છે. ત્યાર બાદ એક વિદ્વાન પંડિતના મુખથી સાંભળવામાં આવ્યું કે-એક પાપ નહિ પણ અઢારે પાપ સમક્તિ દષ્ટિ કરે નહિ. એમ ચાચારાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે. તે ન્યાય જોતાં એમ જણાય છે કે-સમક્તિ દષ્ટિ અહાર પાપ માંહેલું કોઇ પણ પાપ કરે નહિ એમ સૂત્ર પાઠથી સાભિત થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૭ મું—આચારાંગ સૂત્રમાં સમકિત દષ્ટિ અઢાર માંહેલુ કાેઇ પણ પાપ કરે નહિ એવા મૂળ પાઠથી ખુલાસાે કરી આપશાે ?

ઉત્તર—સાંભળે, આચારાંગ સૂત્ર, અધ્યયન ત્રીજી'–ઉદ્દેશે। બીજે– તેમાં કહ્યું છે કે–ગાથા–

## जाइंच बुद्धिंच इहज्जपास, भूतेहिं जाणे पडि लेह सायं : तम्हा तिविज्जो परमंति एचा, संमत्तदंसी णकरेति पावं १

349

અતિ વિજ્રજો-પંડિત જના-ગ્રાની પુરૂષો, આ જગતમાં ઉત્પન્ન થયેલા અને વૃદ્ધિ પામેલા જીવાને દેખીને એમ વિચારે છે કે-સર્વ પ્રાણી ભૂત, શાતા-સુખની પ્રતિ લેખણા-ચવેષણા કરે છે. તેટલા માટે સમક્તિ દબ્ટિ જીવ માક્ષના અર્થ માટે એટલે મુક્તિ મેળવવા માટે કોઇ પણ પ્રકારતું પાપ કરે નહિ. અર્થાત્ અઢાર પ્રકારનાં પાપ માંહેતું કોઇ પણ પાપ સમક્તિ દર્ષિ મોક્ષને અર્થે કરે નહિ.

પ્રશ્ન ૧૮ સું—આ સંબંધી કાંઇ વિશેષ ખુલાસા છે ખરા 📒

ઉત્તર-હા, છ, સાંભળા-આચારાંગ સૂત્રના પહેલા અધ્યયનમાં દરેક ઉદ્દેશે કહ્યું છે કે-આ સંસારમાં રહેલા પ્રાણિઓ છ કારણે હિંસા કરે છે. તે જીવિતવ્ય રાખવા માટે ૧, કીર્તિ પ્રશાસા અર્થ ૨, માન માટે ૩, પૂજા-યા પૂજા <sup>9</sup>લાઘા મેળવવા માટે અર્થાત્ પૂજાવા માટે ૪, જન્મ મરણુથી મુકાવા માટે એટલે માક્ષ માંટે પ, અને શારીરિક માનસિક દુ:ખ ટાળવાને માટે ૬, એ છ કારણ કહ્યાં તેમાં પાંચ કારણ તા સંસાર વ્યવહારનાં રહેલાં છે, અને એક કારણ માક્ષને માટે-ધર્મ બુદ્ધિએ રહેલ છે. માટે તેજ અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે-તંસે ગ્રहियाए. તંસે ગ્રેવોદિષ્ એટલે પાંચ કારણે હિંસા કરનારને અહિત ભણી થાય, અને નરકાદિક ગતિ પણ કહી છે. અને માક્ષને અર્થ ધર્મને અર્થ હિંસા કરવાથી સમકિતના નાશ થવા સાથ અબેહિએ એટલે ફરી સમક્તિ પ્રાપ્ત થવું દુર્લભ કહ્યું છે. અને પ્રશ્ન વ્યાકરણમાં અર્થ, કામ, ને ધર્મ અર્થે હિંસા કરનારને આશ્રવમાં ગણી માઠાં કુળ કહ્યાં છે.

અને ભગવતીજીના નવમા શતકે ૩૧ મા ઉદ્દેશે અશાેચાએ વિલંગ ગ્રાને કરી પાખંડ ધર્મને સારંભીને સપરિગ્રહી જાણ્યાે– (વીતરાગ ધર્મને નિરારંભી નિષ્પરિગ્રહી ધર્મ જાણ્યાે) તેથી સમકિતની પ્રાપ્તિ સાથ વિભંગમાંથી અવધિ ગ્રાન અને છેવટે કેવળ ગ્રાનની પ્રાપ્તિ થઇ.

વગેરે દાખલાથી જણાય છે કે–સમકિત દબ્ટિ મેાક્ષ અર્થ°–કે ધર્મ અર્થે અઢારમાંનું એક પણ પાપ કરે નહિ, એમ આચારાંગની ગાથા વિશેષે કરીને સૂચવે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ મું—આ વિષે ચાલતા જમાનાનેા કાંઇ દાખલાે છે ખરેષ ? હાય તાે તે પણ અતાવશા ઉત્તર—જી, હા, સાંભળાે–"નવજીવન" તંત્રી: માેહનદાસ કરમચંદ ગાંધી. પુસ્તક રજીં-અંક ૧૮ માે–અમદાવાદ-સંવત્. ૧૯૭૭ના માગસર વદ ૯ રવિવાર–તા. ૨ જાનેવારી ૧૯૨૧માં–મૂળ પૃષ્ટ રજીં-ચડતા આંકે પૃષ્ટ ૧૩૮મું-કાેલમ રજે–(મહાત્મા ગાંધી પાતે ભાષણમાં (નાગપુરની કોંગ્રેસમાં ૨૦ હજાર માણસ મળેલાં તેમાં) જણાવે છે કે—

મારે પોતાને માટે તેા એજ ધર્મ છે કે હિંસા કરીને મારે સ્વરાજ્ય મળતું હાેય તાે તે નથી જોઇતું, માેક્ષ મળતાે હાેય તાે તે પણ નથી જોઇતા, ઇશ્વરની ભક્તિ પણ હિંસા કરીને થતી હાેય તાં મારે તેવી ભક્તિ નથી બઇતી. તમારે માટે આ ઠરાવમાં અતાવ્યા છે તેવાં શાંતિના અને સચ્ચાઇનાં સાધનાજ યાેગ્ય છે. તેવાં સાધનાથીજ તમારીપર થયેલા અન્યાયોને દુરસ્ત કરી શકશા.

પ્રશ્ન ૨૦ મું—શ્રી આચારાંગજીના શ્રુતસ્ક'ધ ૧ લે–અ૦૧ લે ઉદ્દેશે ૧ લે તેને વિષે દ્રવ્યદિશીને ભાવદિશી કહી તે શી રીતે સમજવી ?

ઉત્તર—પૂર્વ ૧, પશ્ચિમ ૨, ઉત્તર ૩, દક્ષિણ ૪ એ ચાર દીશી કદ્ધી ઇશાન ૧, અગ્ની ૨, નૈરૂત્ય ૩, વાયવ્ય ૪ એ ચાર વિદિશી મળી ૮ આઠ અને દિશીને વિદિશી વચ્ચે એક એક ગણતા આઠ અણુદિશી એવ ૧૬ ઉર્દ્ધ ૧ અને અધેા ૨ એ બે મળીને ૧૮ દિશી થઇ તે દ્રવ્ય દિશી ૧૮ કહી છે.

અને ૧૮ ભાવ દિશી કહી છે તે પણ આ પ્રમાણે છે-૧ કમંબૂમિ મનુષ્ય, ૨ અકમંબૂમિ મનુષ્ય, ૩ છપ્પન્ન અંતર દ્વીપાનાં મનુષ્ય, ૪ સમૂર્છિમ મનુષ્ય એ ચાર જાતનાં મનુષ્ય અને ૧ બેઇદ્રિ ૫, ૨ તેઇદ્રિ, ૬ ૩ ચારંદ્રી ૭, ૪ ને તિર્થ ચપચે દ્રિ ૮, એ આઠ થયા. ૧ પૃગ્વી ૯, ૨ પાણી ૧૦, ૩ અગ્નિ ૧૧, ૪ ને વાયરા ૧૨ એ બાર થયા. ૧ અગ્રબીજ ૧૩, ૨ મૂલબીજ ૧૪, ૩ અંધબીજ ૧૫, ૪ ને પર્વબીજ ૧૬ એ ચાર વનસ્પતિના મળી સાેળ થયા. દેવતા ૧૭ અને નારકી ૧૮ એ બે મળી ૧૮ અહાર ભાવદિશી કહી. તેમાં જવ ગતાગતિ અનંતકાળથી કરે છે.

પ્રશ્ન ૨૧ મું ---આકુટીને--જાણી પ્રીછીને પાપ કરે તે કેવી રીતે છુટે ?

ઉત્તર—શ્રી આચારાંગજી સૂત્રના પેલા શ્રુત સ્કંધમાં પાંચમા અધ્યયનના ચાથા ઉદ્દેશે કહ્યું છે કે-જે આકોડીને-જાણીને ક્રીધું કર્મ પ્રાણી ઘાતાદિક તે પાપ કર્મને જ્ઞપ્રજ્ઞાએ જાણી ગુરૂ પાસેથી દશ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત માંહેલું જે દેવે તે લેવે કરીને કર્મ ખપાવે-તે પાપ કર્મથી છુટે એમ કહ્યું છે. પ્રશ્ન ૨૨ મું —આચાારાંગજીમાં છ બાેલમાં જીવની ઉત્પત્તિ સદાય કહી છે તે છ બાેલ કયા ?

ઉત્તર—આચારાંગ સ્**ત્રના બીજા શ્રુત સ્ક**ંધના પહેલા અધ્યયનના ૮મા ઉદ્દશામાં કહ્યું છે. કે—

से भिक्खूवा २ जाव समाणे सेड्जंपुण जाणेज्जा आमडागंवा पूति पिणा गंवा महुंवा मज्जंवा सप्पिवा खोलंवा पुराणं एत्थपाणा अणुप्पस्चया एत्थ पाणाजाया एत्थ पाणा संबुङ्घा एत्थ पाणा बुकता एत्थ पाणा अपरि -णता एत्थ पाणा अविद्धतथा णो पडिगाहेज्जा धति पाठ-अथ लाषा--

તે સાધુ જે જાણેઈ આમડાગ' કહેતાં કાચાં પાન, અરધ્યિક તંદુલ જે ઇત્યાદિ એ આગ્રાહ્યા તથા પુઈ પિન્નાગ કદ્યો ખલ તથા મધુ, મઘ પ્રસિદ્ધ એ અગ્રાહ્ય તથા સર્પિ કહેતાં ઘૃત એ પુરાણે \* ચલિત રસ તથા ખાલ કહેતાં મઘના નીચલા કીટા એ પુણ પુરાણે કિણ્ણદી કારણે જેઇ તા હુઈ તે પુણ ન લેવા. હવે એ પૂર્વોક્ત સઘળાઇ અગ્રાહ્ય કદ્યા તે કિસ્યા ભણી અગ્રાદ્ય કદ્યા તે કહે છે, આમડાગ', તથા પૂતિ પિન્નાગ, મધુ, મઘ, નવ (નમાગ્તાજા) પુરાણે ઘૃત અને ખાલ એને વિષે પાણ કહેતાં જીવ અણ્પ્પ-સ્યા ઉપના ઇદ્ધાં જીવ વૃદ્ધિ પામ્યા, ઇદ્ધાં જીવ અવ્ય-ક્રાંત ગયા નથી કિંતુ છે જે ઇદ્ધાં જીવ અપરિણયા કહેતાં પરિણમ્યા નથી. ઉપજતા કદ્ધિ ઇદ્ધાં જીવને વિદ્વસ્થા વિણકા નથી તિણિ કારણે એટલાં વાનાં સાધુને લેવાં ન કલ્પે. ઇતિ ભાષા, પાનું ૬૭ મું–બાણુવાળા છપાયેલમાં–ટીકામાં પણ એમ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૨૩ મું — સાધુને શુદ્ધ એષણિક દેાષ રહિત ઉપાશ્રય મળવે. સુલભ કિંવા દુલ ભ ?

\*'' શાલિગ્રામ નિઘંટુ ભૂષણમ્ " અર્થાત્ ખૃહન્નિઘટુ રત્નાકરાન્તગતો ૭મા ૮મા ભાગ (વૈદ્યકેાપચુકત સમસ્ત પદાર્થ નામ ગુણ કેાશ) મુંબઈ– ખેમરાજ શ્રી કૃષ્ણદાસે શ્રી વંકટેશ્વર છાપખાનામાં સં. ૧૯૬૧ માં ૧૨૧૬ પૃષ્ઠનાે ગ્રંથ છાપેલાે છે. તેમાં પાને ૯૯૯ મે જીના કૃત સંબંધી નીચે પ્રમાણે ઉલ્લેખ છે.

"उग्र गन्धंपुराणंस्याद्दत्र वर्षस्थितंष्ट्रतम्; लाक्षारसनिभंशीतं, प्रपुराणमतः परम्ः"

દશ વર્ષ'કા રખા હુવા ઔરે ઉગ્ર ગ'ધવાળા તથા લાખ કે ર'ગકી સમાન લાલ ર'ગકા ઐસાહી ધીકાે પુરાના ઘૃત કહતે હૈ-મતાંતરે-''वर्षाद्र्ध्वं भवेदाज्यं, पुराणंतत्रिदोपनुत्'' ભાવમિશ્રમેં એક વર્ષ વીત જાને પર ધીકાે પુરાના કહા હૈ.

૪૫

ઉત્તર—આચારાંગ૦ સુ૦ રજે–અ૦ રજે–ઉ૦ ૩ જે–કહ્યું છે કે– સાધુને આહાર પાણી શુદ્ધ નિદેષિ મળવેા સુલ ભ છે. પરંતુ ઉપાશ્રય સંબંધી કાંઇ પણ દેાષ નથી એવા ઉપાશ્રય મળવા સાધુને દુર્લભ છે ઇત્યર્થ'ઃ— પ્રશ્ન ૨૪ સું—ધર્મ સંબંધે કપટ સહિત કરણી કરવાથી શું ફળ મળે ?

ઉત્તર---સૂયગડાંગ શ્રુ૦ ૧-અધ્યયન ૨જે-ઉદ્દશે ૧ લે ગાથા ૯ મી

# जइ वियणिगणे किसे चरे, जइविय अंजिय मासमंतसो; जे इह मायावि मिर्ज्जई, आगंता गप्भायणंतसो ॥९॥

અર્થ:— આખુવાળા છાપેલ પાને ૧૦૮મે-હવે શિષ્ય કહે છે કે, હે ભગવન ! કેટલાએક દર્શની નિષ્પરિગૃહી તથા તપસ્યાના કરનાર દેખાય છે, તો તેને માેક્ષ કેમ ન હોય ? હવે ગુરૂ કહે છે કે, યઘપિ તે પરતીથિક તાપસાદિક અથવા આજ્ઞા થડી ભ્રષ્ટ સ્વયૂચિક નગ્ર સર્વ બાહ્ય પરિગ્રહ રહિત, કૃશ દુર્ખળ કીધું છે. શરીર જેમને એવા છતાં પાતપાતાની પ્રવજ્યાં આદરીને વિચરે છે. વળી યઘપિ માસ માસ ખમણ કરી માસને અંતે જમે તથાપિ જે આ સંસારને વિષે માયા સહિત સંચાગ કરે. ઉપલક્ષણથી કપાયાદિકે કરી ચુકત હોય તે આગમિક કાળે અનંતા ગભાંદિક દુઃખ પામે એટલે અનંતો સંસાર પરિબ્રમણ કરે. એમ ઉપરની ગાથ જણાવે છે.

પ્રશ્ન ૨૫ મું —નારકીમાં લેહી પરૂને અગ્નિ કહી તેનું કેમ ?

ઉત્તર—સુયગડાંગ સુ. ૧લે-અ. પમે-ઉદેશે ૧લે-કહ્યું છે કે-નારકી તાે વૈક્રિય શરીરી છે માટે તેને લાેહી પરૂ ન હાેય પણ તેનું શરીર અશુભ પુદ્ગળનું વૈક્રિય બનેલું હાેય તેથી લાેહી ધરૂ જેવા અશુભ વૈક્રિયનાં પુદ્ગલ જાણવાં. તેમજ બાદર અમિ નરકમાં ન હાેય પણ પરમાધામીકૃત વૈક્રેય અગ્નિ હાેય. માટે વૈક્રિય પુદ્ગળ જાણવા.

પ્રશ્ન ૨૬ મું—શિષ્ય-સૂયગડાંગ સૂત્રમાં સાતમાં અધ્યયનમાં શું કહ્યું છે શ્તે સંક્ષેપે જણાવશા ?

ઉત્તર—સૂયગડાંગ સૂત્ર–શ્રુત સ્ક'ધ ૧લે–અધ્યયન ૭મે–ગાથા ૮મીની ઠીકામાં કહ્યું છે કે–વનસ્પત્યાદિકના આરંભથી ધર્મ ન થાય.

અને ગાથા ૯મી–૧૦મીમાં કહ્યું છે કે–વનસ્પતિના આરંભ કરનારને ગર્ભાદિકને વિષે મરવું થાય છે. એમ મૂળ પાઠ તથા ભાષા— તથા ટીકામાં કહ્યું છે કે–વનસ્પતિકાયનેા આર'ભ ધર્મના ઉપદેશ વડે કરીને આત્માને સુખને અર્થે તથા માેક્ષાર્થે અથવા બીજા હરેક કાર્યને અર્થ થકી વનસ્પતિને હણે તેને પાખંડી તથા અનાર્થ ધર્મી કહ્યા છે.

તથા ગાથા ૧૨મીમાં–આહારાદિકે તથા શીતલાદકના ઉપભાગ વડે તથા અગ્નિ પ્રમુખે માક્ષ માને તેને મૂઢ કહ્યા છે.

ગાથા ૧૩−૧૪−૧૫માં કહ્યું છે કે-ઉદકના સ્નાનથી મેાક્ષ હેાય તેા મચ્છાદિક તમામ માેક્ષ જાય. માટે ઉદકે માેક્ષ માને તે અયુકત.

તથા ૧૬–૧૭–૧૮મી ગાથા મધ્યે પણ એ સંબ'ધી ઘણા અધિકાર છે. પાણીથી માેક્ષ માનવાવાળાને જાૂઠા બાેલા કહ્યા છે. અને અગ્નિના આર'ભથી જે માેક્ષ હાેય તાે કુ'ભારાદિકને માેક્ષ હાેય, એમ ૧૮મી ગાથામાં કહેલ છે. વગેરે આ અધ્યયનમાં ઘણુા અધિકાર છે આ સાતમું અધ્યયન તમામ વાંચવા જેવું છે. વિશેષે કરીને વાંચવું.

્રશ્ન ૨૭ મું—સૂ૦ શ્રુ૦ ૧ અ૦ ૯મે–ગાથા ૩૪મીમાં કહેલ છે કે-ગૃહસ્થાવાસે કેવળ જ્ઞાન રૂપ દીવાને અણદેખતાં થકા સંયમ આદરે એમ કહ્યું, ને પનરે ભેદે સિદ્ધ થયા તેમાં ગૃહસ્થલીંગે સિદ્ધ થયા કહ્યું તે કેમ

ઉત્તર—ભાવ ચારિત્ર વિના સિદ્ધ ન થાય. ગૃહસ્થાવાસમાં કેવળ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ નથી એ વાત સત્ય છે, અને ગૃહસ્થલિંગે સિદ્ધ થયા એ વાત સત્ય છે. અન્ને વાત સૂત્રમાં કહી છે. ગૃહસ્થલિંગે સિદ્ધ થાય તેને ભાવ ચારિત્ર પ્રગટ થાય છે તેને કેવળ જ્ઞાન પણ ઉત્પન્ન થાય છે ને માેક્ષ પણ જીય છે. સાખ ઠાણાંગ સૂત્રમાં મારૂ દેવા માતાની અંત ક્રિયાની.

પ્રક્ષ ૨૮ મું —આત્મા કર્મનાે કર્તાનથી, આત્મા તાે સદાય માેક્ષ રૂપજ છે એમ કહી આરંભને વિષે પ્રવતે<sup>૬</sup> તેને માટે સત્ર શું કહે છે ?

ઉત્તર—સૂયગડાંગ શ્રુ૦ ૧લે–અ૦ ૧૦મે-ગાથા ૧૬મીમાં કહ્યું છે કે જે એમ કહે છે કે–આત્મા કર્મનાે કર્તા નથી અને અનેરે પૂછયા આત્મા તાે સદાય માેક્ષ રૂપજ છે. એમ કહી આરંભને વિષે પ્રવતે' ગૃહ છતાં તેને ભગવંતે ધર્મના અજાણને આત્માનાે હેતુ જે માેક્ષ તે થકી વિમુખ નામ આવળા છે.

પ્રશ્ન ૨૯ મું — જ્ઞાન આપનાર ગુરૂનું નામ એાળવે તેને શું કળ ?

ઉત્તર—સૂ૦ શ્રુ૦ ૧લે અ૦ ૧૩મે–ગાથા ૪થી, તેમાં કહ્યું છે કે– ગુરૂ સમીપે ભષ્ટયા છતાં કાેઇએ પૃછ્યું કે તમે કાેની પાસે સૂત્ર ભષ્ટયા છે৷ ? ત્યારે ગુરૂનું નામ ઓળવે–ગોપવે, માની છતાં, તેને અસાધુ કહ્યો, ને તે માયાવીયા અન'તી વાર ઘાતને પામશે. એમ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૩૦ મું – જે કોઇ સંજમ તપાદિકને વિષે મદ કરે તેને શું ફળ ?

ઉત્તર--સૂયગડાંગ સૂત્ર શ્રુ ૧લે-અધ્યયન ૧૩મે-ગાથા ૮મી તથા ૯મીમાં કહ્યું છે કે જે કાેઇ એમ માને જે હુંજ સંજમવંત છું, હુંજ જ્ઞાની છું, પરમારથ અણુ જાણતાે, અથવા હુંજ તપસ્વી છું. એમ પોતાને માનતાે થીજાને પુતળા સરીખા ગણી લેખામાં નાણે. તે જેમ મૃગ પાસમાં પડયા દુઃખ પામે તેમ એકાંત સંસાર માંહી ફરી દુઃખ પામે ને મદે કરી રાચે તે સર્વજ્ઞનાં માર્ગના અજાણ થકાજ એટલે અજ્ઞાની થકા સંસારમાં પરિભ્રમણુ કરે.

પ્રશ્ન ૩૧ મું—સાધુ ગારવસહિત શ્લાઘાના કામી તેને શું ફળ ?

ઉત્તર—ઉપરાેકત અધ્યયનની ૧૨ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે–પરિચહ રહિત સાધુ હુક્ષ જીવી, ગારવ સહિત શ્લાઘાના કામી. તેને ભગવંતે ફક્ત આજીવિકાના કરનાર, ને પરમાર્થના અજાણ, સ'સારમાં વાર'વાર પરિબ્રમણ કરી વિપરીત મરણુને પામે એમ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૩૨ મું—ગુણી અને પ્રજ્ઞાવંત સાધુ, બીજા સાધુને પરાભવે તેને માટે સૂત્ર શું કહે છે ?

ઉત્તર—એજ ૧૩મા અધ્યયનની ૧૩મી ૧૪મી ગાથામાં કહ્યું છે કે કોઇ સાધુ, ભાષાના ગુણ દેાષના જાણ, મીઠા મધુરા વચનના બાલનાર, ચાર બુદ્ધિના ધણી, અર્થાદિ ચહવા સમર્થ, પંડિત, પ્રસ્તાવના જાણ, પ્રજ્ઞાવ ત, ધર્મ વાસનાએ વાશ્યા છે અતમા જેણે એવા ભાવી અપ્યા એવે શુણે કરી સહિત થકા જે અનેરા સાધુજનને પ્રજ્ઞાએ પરાભવે. પાતાની ઘણી પ્રજ્ઞાએ બીજા સાધુને લેખામાં નાણુ તેને ભગવતે કહેલ છે કે તે સાધુ સમાધિના પામણહારા ન હાય. અને તેને બાળ-મૂર્ખ બુદ્ધિવાળા જાણવા એમ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૩૩ મું—શિષ્ય-સ્રયગડાંગ સ્ત્રમાં-તથા ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રતના ૧૮માં અધ્યયનની વૃત્તિમાં ૩૬૩ ત્રણસે ને તેસઠ મત કહ્યા, તેનું ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપ શી રીતે સમજવું ?

ઉત્તર—ક્રિયાવાદી ૧, અક્રિયાવાદી ૨, અજ્ઞાનવાદી ૩ અને વિનયવાદી ૪ એ ચારનાે વિસ્તાર કરતા ત્રણસે' તેસઠ મત થાય છે. તેનુ' ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપ જાણવા પ્રથમ પાંચ સમવાય જાણવા.

For Private & Personal Use Only

પ્રશ્ન ૩૪ મું—શિષ્ય-પાંચ સમવાયનાં નામાે અને તેનું સ્વરૂપ શું છે તે કૃપા કરી જણાવશાે ?

ઉત્તર—અહેા મહાનુભાવ ! સાભળાે–પાંચ સમવાયનાં નામાે–૧ કાળવા**દી,** ર સ્વભાવવાદી, ૩ નિયત તે ભવીતવ્યવાદી, ૪ કર્મવાદી, પ ઉદ્યમવાદી. એ પાંચ વાદી જાણવા.

#### પ્રશ્ન ૩૧ મું—પ્રથમ કાળવાદીના મતનું સ્વરૂપ જણાવશે৷ ?

ઉત્તર—સાંભળા-કાળવાદીના મતવાળાઓ એવી પ્રરૂપણા કરે છે કે-આ લાકમાંહી સર્વ પદાર્થ કાળને વશ છે એટલે સર્વ પદાર્થના કર્તા કાળ છે જેમકે પ્રયમ જીવ સપ્ટીમાં જન્મ લીએ છે ત્યારે આળક હાય છે પછી કાળ ક્રમે વૃદ્ધિ પામતા ચુવાન વૃદ્ધ થાય છે. જેમ સ્ત્રી યાગ્ય ઉમ્મરે ગર્ભ ધારણ કરે છે અને તેજ સ્ત્રી વૃદ્ધ થયે પુરૂષના સંચાગ છતાં ગર્ભ ધારણ કરી શકતી નથી. વળી જન્મતા કેશ કળા અને વૃદ્ધ થયે કેશ ત્ર્યત થાય છે. ઇત્યાદિક કાળ પૂર્ણ થયે મૃત્યુ પ્રાપ્ત કરે છે. જેમ મનુષ્યમાં કાળની સત્તા છે તેમજ સ્થાવરમાં પણ જાણવું. વનસ્પત્તિના કાળ પરિપક્વ થયે અંકુશ કુટે. પાંદડાં કુલ અને ફળની પ્રાપ્તિ પામે છે અને રસવ'ત થાય છે અન તેજ કળાદિ કાળ પૂર્ણ થયે સડી જાય છે એ સર્વ કાળની લીલા છે. શીત કાળે તાઢ, ઉષ્ણ કાળે તડકા, વર્ષા કાળે વૃષ્ટિ ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણી પ્રવૃત્તિ છે. કાળે તીર્થ'કર ચક્રવર્તિ વાશુદેવ, બળદેવ નવ વર્ષ થયે જીવ કેવલ જ્ઞાન પામે અને અયોગ્ય કાળે વિછેદ કહેલ છે. કાળ પરિપક્વ થયે મોક્ષ મળે છે, એટલા માટે સર્વ'માં શ્રેષ્ટ કાળ છે. માટે કાળજ કર્તા છે. ઇત્યાદિકની પ્રરૂપણા કાળવાદી કરે છે.

પ્રશ્ન ૩૬ મું—સ્વભાવવાદીના મતનું સ્વરૂપ કેવું છે તે જણાવશે৷ ?

ઉત્તર—સ્વભાવવાદીના મતવાળાએ કહે છે કે–કાળથી કંઇ થતું નથી અને જે થાય છે તે સર્વ સ્વભાવથીજ થાય છે જીઓ કે સ્તીને ડાઠી કે મુછે વાળ ઉગતા નથી, હથેળીમાં વાળ ઉગતા નથી, વંઝાને પુત્ર પ્રાપ્તિ થતી નથી એ સ્વભાવજ છે. વનસ્પતિ અનેક જાતની છે અને વરસાદ જે વરસે છે તેને વનસ્પતિ ગ્રહણ કરી પાતપાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે પરિણમાવે છે. પક્ષી આકાશમાં ઉડે, મીન જળમાં ચાંલે, મારના પિંછાના રંગ કાયલના મધુર સ્વર, ગૃદ્ધભના કરકશ સ્વર, સર્પના મુખમાં ઝેર મણિ વિષહારક પત્થર બુડે, લાકડું તરે, સૂર્ય જાજ્વલ્થમાન, ચંદ્ર શીતળ, ધર્માસ્તિ– કાયના ગુણ ચલણ સહાય, અધર્માસ્તિના સ્થિર સ્વભાવ, આકાશના વિકાશ, કાળના વર્તન, જીવના ઉપયોગ, પુદ્દગલના ગલન મીલન, ભવીના માક્ષ જવાનો સ્વભાવ, અભવીને સ`સાર પરિભ્રમણુ. પુરૂષ પુત્ર જણુે નહિ ઇત્યાદિકનેષ જે જે સ્વભાવ છે તે તે સ્વભભાવે થયા કરે છે, માટે પાતપાતાના સ્વભાવેજ અને છે અને સ્વભાવ વીના ક`ઇ પણ અનતું નથી એવી પ્રરૂપણા સ્વભાવવાદીની છે.

પ્રશ્ન ૩૭ મું — નિયતવાદીના મતનું સ્વરૂપ શી રીતે કહ્યું છે ?

ઉત્તર—નિયતવાદીના મતવાળાની એવી પ્રરૂપણા છે કે-જેહવું થવાનું હોય તેહવું થયા કરે છે. વિચારા કે વસાંત ઋતુ માંહે આમૃવક્ષને કેટલા માર લાગે છે પરંતુ કેટલાક માર ખરી જાય છે અને કેટલીક ખાકટી કેટલાક આંબાલીયા અને છેવટે જેટલી કેરીએા થવાની હતી તેટલીજ થાય છે. ગમે તેટલા પ્રયાસ કરા પણ હાેણહાર હાય તેજ હુવે. જીઓ દ્વારકાને દાહ નેમ પ્રભુએ કહેલ છતાં શ્રીકૃષ્ણું મહાન પ્રયાસ કર્યા છતાં દ્વારકાને દાહ લાગ્યા અને પેતાનું મૃત્યુ પોતાને શસ્ત્રે જરત કુંવરને હાથે કુરાંબી વનમાં થયું. વળી મંદોદરી તથા વિભિષણ વગેરેએ રાવણને ઘણાજ સમજાવ્યા પરંતુ પરસીના દુષણથી અને વાસુદેવને હાથે સ્વયક્રેજ મૃત્યુ થવાનું હતું તા તેણે કોઈની શીખ નજ માની અને છેવટે વાશુદેવને હાથેજ મૃત્યુ થયું. માટે જે થવાનું હોય તે થાય છે માટે મિથ્યા કોઇ કરનાર નથી એવી પ્રરૂપણા નિયતવાદી કરે છે.

પ્રશ્ન ૩૮ મું--કર્મવાદીનું સ્વરૂપ શું છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર—કર્મવાદી ત્રણે મતને જીઠા ઠરાવવા પોતાના મતની સિદ્ધતા કહી બતાવે છે કે-સર્વ પ્રાણી કર્મને વશ છે અને કર્મ પ્રમાણેજ થાય છે. વિચારશા તા સમજાશે કે પંડીત, મૂર્ખ, શ્રીમાન, ગરીબ, રાય, રંક, સુરૂપ, કુરૂપ, સુભાગી, દુર્ભાગી વગેરે કર્મથીજ થાય છે. સર્વ મનુષ્યા સરખા હોવા છતાં એક કર્મ સંયોગે હાથીને હાદે એસે અને એક ઘરે ઘરે ભીખ માગે, એક પાલખીએ બેસે અને એક તેનાજ ભાર વહન કરે; એકને ઇચ્છીત ફળ-ઇચ્છીત વસ્તુ મળે અને એકને અજ્ઞના એકદાણે પણ ન મળે. આદિનાથ પ્રભુને અતરાય કર્મના ઉદયે આહાર પાણી ન મલ્યા. મદ્દીનાથ પ્રભુ સ્ત્રી વેદે અવતર્યા, કેવી કર્મની વિચિત્રતા. સીતાને કલંક, રામ લક્ષ્મણ અને પાંડવ રણ વગડે રખડ્યા, શ્રીકૃષ્ણને જન્મતા કોઇએ જાણ્યા નહિ, મરતા રાનારા પણ કોઇ ન મલ્યા. માટે કર્મ સંયોગેજ સુખ દુઃખ અનુભાવાય છે. કર્મા લડેજ એકે દ્રીપણું જાવત્ પચે દ્રીપણું પ્રાપ્ત થાય છે. ચાર ગતિમાં પરિભ્રમણ કરાવનાર કર્મજ છે, એટલે સર્વોપરિ સત્તા કર્મની છે અને તે કર્મો ભોગવ્યે મેક્ષ મળે છે એવી કર્મવાદીની પ્રરૂપણા છે. ૩૫૯

પ્રશ્ન ૩૯ મું — ઉદ્યમવાદીના મતનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર-- ઉદ્યમવાદી ગર્વમાં આવી કર્મવાદીને ધિક્કારી બાલવા લાગ્યા કે કર્મ તા રંક છે પરંતુ મારૂં જેર કેટલું છે તે તા સાંભળા. સર્વ કાર્યની સિદ્ધિ ઉદ્યમ વડેજ છે. જેમક પુરૂષની હર કળા સ્ત્રીની ૬૪ કળા ઉદ્યમ વડેજ આવડે છે. અન્ન વસ્તાભૂષણ ઉદ્યમથીજ પ્રાપ્ત થાય છે ઉદ્યમ વડેજ ધરતી માંહેથી હીરા, માણેક, સાતું, રૂપું આદિ નીકળે છે. સ્ત્રી પુરૂષના સંચાગ રૂપ ઉદ્યમે પુત્ર પ્રાપ્તિ થાય છે અને તે પુત્ર પૃથ્વી પર રહેલ પ્રાણીઓના ઉદ્યમ વડેજ ઉદ્ધાર કરે છે. બિલ્લી ઉદ્યમ કરે તા દૂધ પીએ. ઉદ્યમે રાટલી વગેરે અન્ન પાકે. ઉદ્યમે રાવણને મારી સીતાજીને પાછી લાવ્યા ઉદ્યમ વડે અર્જીન માળી દ્રઢ પ્રહારી વીગેર છે મેક્ષ મેળવ્યું હતું. ઉદ્યમે સ્વર્ગ ઉદ્યમે મોક્ષ માટે દરેક કાર્યમાં ઉદ્યમની પ્રથમજ જરૂર છે.

એ પ્રમાણે પાંચે મતવાળા માંહાેમાંહે ઝગડામાં પડી સ્વકૃત્ય ભૂલે છે. અને એ પાંચે એક એક બાેલ માનવાવાળા મિથ્યાત્વીજ છે એવેા જૈન સિદ્ધાંતના અભિપ્રાય છે.

પ્રશ્ન ૪૦ મું—શિષ્ય–કદિ કેાઇ એમ કહે કે–જૈનીઓ કર્મનેજ કર્તામાને છે માટે તે કર્મવાદીમાં ભળે કે કેમ ? તેને શું કહેવું ?

ઉત્તર—શુરૂ–હે ભાઇ, જૈન શાસ્ત્ર એકાંતવાદી નથી, તે તે৷ અનેકાંત છે, સ્યાદ્વાદ છે, કર્મના કર્ત્તા પણુ આત્મા છે અને આત્મા વડેજ સર્વ કામની સિદ્ધિ થાય છે અને મહાવીર પરમાત્માએ પણુ ઉઠ્ઠાણુ, કમ્મ, અળ વીર્ય, પુરૂષાકારને પ્રાક્રમ વડેજ સર્વ કાર્યની સિદ્ધી કહી છે, જૈનીએા કર્મવાદી નથી પણ પાત પાતાના આત્મ વડે કરેલાં કર્મથી સુખ દુ:ખાદિ ફળ ભાેગવાય છે વગેર જૈન શાસ્ત્રનું જ્ઞાન હાય તો એકાંતવાદમાં નહિ જાતા પાંચે સમવાયનું સ્વરૂપ જાણી જયારે જ્યાં જેની જરૂર હાય ત્યાં તેની બ્યાપ્યા કરે પણ એકાંતવાદમાં ઉત્તર નહિ. એકાંતવાદની પડકડ કરે નહિ. સમદ્યષ્ટિથી સમ્યક્ષ્ પ્રકારે અનેકાંત સ્યાદ્વાદ અને સત્ય સ્વરૂપજ પ્રકાશે. ઇત્યર્થ:—

પ્રશ્ન ૪૧ મું — ક્રિયાવાદીના ૧૮૦ મત છે, તેનું શું સ્વરૂપ ?

ઉત્તર—ઉપર મુજબ જે કાળ, સ્વભાવ, નિયત, પૂર્વંકર્મ અને ઉદ્યમ એ પાંચ સમવાય કહ્યા તે પાંચ સ્વઆત્માથી અને પાંચ પરઆત્માથી એમ ૧૦ ભેદ થયા. એ દશ શાસ્વતા અને દશ અશાસ્વતા એમ ૨૦ ભેદ, એ વીશને નવ પદાર્થ જે ૧ જીવ, ૨ અજીવ, ૩ પુન્ય, ૪ પાપ પ અશ્રાવ, ૬ સંવર, ૭ નિર્જરા, ૮ બંધ, અને ૬ મેબ્લ એ નવની સાથે ગુણતાં વીશ નવા એકસાે ને એ'શી થયા ૧૮૦ એટલે ક્રિયાવાદીના ૧૮૦ મતનું સ્વરૂપ સમજવું–ક્રિયાવાદીના મતવાળા–એહ આત્માને પુન્ય પાપરૂપ ક્રિયા લાગે છે એમ માને છે. તેથી કરી ઇહલાેક પરલાેકના આસ્તિક છે. તે માટે સદાય ક્રિયાના વખાણ કરે છે. ક્રિયાવાદીઓ એકાંત ક્રિયા માંહીજ રચ્યા પચ્યા રહે છે અને જ્ઞાનાદિ ગુણોને ઉત્શાપન કરે છે. ઇતિ ક્રિયાવાદીના ૧૮૦ મતનું સ્વરૂપ કહ્યું.

#### પ્રશ્ન ૪૨ મું —અક્રિયાવાદીના ૮૪ મતનું સ્વરૂપ શી રીતે છે ?

ઉત્તર—ઉપર મુજબ પાંચ સમવાય કહ્યા તે અને છઠો ઇચ્છાથી ઉત્પન્ન થયે જે '' લેાક '' એ છ પોતા આશ્રી, અને એ છ પરઆશ્રી, એવં ૧૨ થયા. એહ બાર ને પુન્ય અને પાપ એ બે તત્ત્વ વરજી ને શેષ સાત તત્ત્વ સાથે ગુણતાં બાર સતા ૮૪ મત થયા. એ મતવાળા પુન્ય અને પાપને માનતા નથી. તેનું કારણ જે પુન્ય પાપની ક્રિયા તે સ્થિર વસ્તુ હેાય તેહનેજ લાગે છે, અને આ જગતમાં સર્વ પદાર્થ ચરાચર છે તે એહને ક્રિયા કેમ લાંગે માટે પુન્ય પાપ વરજી સાત તત્ત્વજ લાબે. આ નાસ્તિક મતી જાણવા.

#### પ્રશ્ન ૪૩ મું — અજ્ઞાન વાદીના ૬૭ મલતું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—અજ્ઞાન વાદી એહવું કહે છે કે-૧ જીવ છતા છે, ૨ જીવ અછતા છે, ૩ જીવ છતા અછતા બન્ને છે, ૪ જીવ છતા છે પરંતુ કહેવાય નહિ, પ જીવ અછતા છે પણ કહેવાય નહિ, ૬ જીવ છતા અછતા બન્ને છે પરન્તુ કહેવાય નહિ, ૭ જીવ છતા પણ નહિ અછતા પણ નહિ. એ સાત રીતે અજ્ઞાનવાદી વિકલ્પ કહી ળતાવે છે. એ સાતને નવ તત્ત્વ સાથે સુણતા સાત નવા ત્રેશઠ ૬૩ અને એહમાં ૧ સાંખ્યમતી, ૨ શીવમતી, ૩ વેદમતી, ૪ વિષ્ણુમતી એ ચાર મત કાેઇ કાેઇ પક્ષને ગ્રહણ કરીને તે સાથે મળ્યા એટલે સડશઠ ૬૭ ભેદ થયા.

અજ્ઞાન વાડી એમ કહે છે કે-જ્ઞાન ખાટેા છે કેમકે જ્ઞાન વિવાતી દેાય છે. વિવાતમાં પ્રતિપક્ષીની ખાટી ચીંતવણા કરવી પડે છે એટલે પાપ લાગે છે, વળી જ્ઞાનીને પગલે પગલે પાપના ડર લાગે છે એટલે એ પ્રાણી હરવખત કર્મ બાંધતા રહે છે. તે માટે અમે અજ્ઞાનીજ ભલા છીએ જાણતા પણ નથી અને તાણતા પણ નથી, વિવાદ કરતા નથી, કાઇને ખાટા ખરા કહેતા નથી, પાપ પુન્યમાં સમજતા નથી એટલે અમને કોઇ પ્રકારના દોષ લાગતા નથી, એવી અજ્ઞાન વાત્રીની માન્યતા છે. પ્રશ્ન ૪૪ મું — વિનયવાદીના ૩૨ મતનું સ્વરૂપ શી રીતે છે ?

ઉત્તર—વિનયવાદી એમ કહે છે કે-૧ સૂર્યના વિનય, ૨ રાજાના વિનય, ૩ જ્ઞાનિના વિનય, ૪ વૃદ્ધના વિનય, ૫ માતાના વિનય, ૬ પિતાના વિનય, ૭ ગુરૂના વિનય, ૮ ધર્મના વિનય એ આઠને મનવડે ભલા જાણે ૧, વચનથી ગુણુગામ કરે ૨, કાયાથી નમસ્કાર કરે ૩, અને માનપૂર્વક ભક્તિ કરે ૪.એ આઠ ચાક ખત્રીશ ૩૨ ભેઠ વિનયવાદીના જાણુવા.

એ વિનયવાદી એમ માને જે સર્વ માંહે વિનયજ શ્રેષ્ટ છે માટે સર્વ ને નમવા રહેવું. આપણે તાે સર્વ એકજ છીએ, કાેઇના પક્ષને નિંદવાે નહિ. એહ અનાભિગ્રહિક મિથ્યાત્વી જેવાે જાણવાે. ઇતિ વિનયવાદી મત–

એ પ્રમાણે ક્રિયાવાદીના ૧૮૦ મત અક્રિયાવાદીના ૮૪ મત અને અજ્ઞાન વાદીના ૬૭ મત, ને વિનયવાદીના ૩૨–મત એવ ૩૬૩ મતનું સ્વરૂપ જણાવ્યું.

પ્રશ્ન ૪૫ મું—શિષ્ય-પૂર્વ અને ઉત્તર દિશા પવિત્ર કહી.-ધર્મકિયા પણ એ બે દિશા સન્મુખ રહીને કરવા કહેલ છે તેનું શું કારણ ? અને બે દિશા નિષેદ્ધવાનું પણ શું કારણ ?

ઉત્તર—ડાણાંગડાણે - ર જે - ઉદેશે ૧ લે - કહ્યું છે કે - પૂર્વ અને ઉત્તર એ બે દિશાએ દીક્ષા દેવાદિક ૧૮ બાલ જાવત સંચારા પ્રમુખ કરવા કહ્યા છે તે બે દિશા વ્યવહારથી, શુદ્ધ જણાય છે. પણ દક્ષિણ અને પશ્ચિમ એ બે દિશા '' નાકપઇ " એવા પાઠ નથી માટે નજ કલ્પે એવા નિષેદ્ધ જણાતા નથી. પણ વ્યવહાર શુદ્ધિને માટે પૂર્વ અને ઉત્તર એ બે દિશા જ્યારે સૂત્રકારે ધર્મ ક્રિયાને વિષે શુદ્ધ ગણી સ્વીકારી તેમાં કાંઇ રહસ્ય હોવું જોઇએ. તેના વિચાર કરતાં એમ હોવુ જોઇએ કે -ઇશાન કેંાણુ અને વાયવ્ય કેંાણમાં તીર્થ કર મહારાજના સદાય વાસ હોય છે તેમાં પણ વિશેષ ક**રી**ને પૂર્વ અને ઉત્તર દિશાની વચમાં રહેલી ઇશાન કેંાણુ તેને વિશેષ પવિત્ર ગણી છે. લોકોત્તર પક્ષમાં ઇશાન કેંાણુ શ્રીમ ધરસ્વામીના વાસ કહે છે, અને લૌકિક પક્ષે ઇશાન કેંાણુમાં મહાદેવના વાસ કહેલ છે. ઇત્યાદિ કારણોને લઇને પૂર્વ અને ઉત્તર દિશા ઉત્તમ ગણેલ છે.

પ્રશ્ન ૪૬ મું—ઠા૦ ઠા૦ ૨ જે–ઉ૦ ૩ જે–સાધુને સામાયિક કહી તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—એ પ્રકારની સામાયિક કહી છે, સાધુની અને શ્રાવકની તેમાં સાધુની સામાયિક સર્વ'વિરતીની, અને શ્રાવકની દેશ વિરતીની, એ પ્રમાણે કહેલ છે. પ્રશ્ન ૪૭ મું—ઠા૦ ઠા૦ ૨ જે-ઉ૦ ૪ થે–કેવળી આરાધના બે પ્રકારની કહી તેમાં અંતક્રિયા, અને કલ્પાતિતની કહી તેનું શું કારણુ ?

ઉત્તર—કેવળી આરાધના બે પ્રકારે કહી તેમાં એક અંતકીયા તે માક્ષની અને બીજી કલ્પાતિત તે ગ્રેંવેયક તથા અનુત્તર વિમાને ઉપજે તે સૂત્ર કેવળી પ્રમુખ આશરી જીણ્વું.

પ્રેશ્ન ૪૮ મું—ઠા૦ ઠા૦ ૩ જે-ઉ૦ ૧લે-ત્રણ પ્રકારની વિક્રુવણા કહી તેમાં બાહિરલા પુદ્ગળ અણ લીધે પણ વિક્રુવણા કરે એમ કહ્યું અને ભ૦ મ૦ ૬ ઠે-ઉ૦ ૯ મે-દેવતાના અધિકારે કહ્યું છે કે-બાહિરલા પુદ્ગળ લીધા વિના વીક્રુવણા ન કરે તેનું કેમ ? તથા સ૦ ૭ મે-ઉદેશે ૯ મે-અસંવુડ અણુગારના અધિકારે પણ એમજ કહ્યું છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—ક્રીય સમુદ્ધાત કરે તે પુદ્ગલ લઇને કરે. અને વૈક્રિય સમુદ્ધાત વિના વૈક્રિય કરે તે પુદ્ગલ લીધા વિના કરે. તર્ક-આહિરલા પુદ્દગલ કે અભ્યંતરના પુદ્દગલ લીધા વિના વિક્રુવણા કરે તે કેમ ? અર્થવાળાએ કેવળી ગમ્ય કહ્યું છે.

પ્રક્ષ ૪૯ મું—ઠાણાંગજીના ૩જે ઠાણે–ઉદ્દેશે ૧લે કહ્યું છે કે–દેવતા પાતાની વીક્રોવેલી દેવી સાથે પરિચારણા કરે. અને ભગવતીજીમાં ના કહી તે કેમ ?

ુ ઉત્તર—ભગવતીજીમાં એ વેદ વેદવા આશ્રી ના કહી છે, અને કાણુંગજીમાં કહ્યું તે કરશાદિક પરિચારણા કરે. ભ. સૂ. રજે–ઉ. પમે પોતે વિક્રોવેલી દેવી સાથે પરિચારણા ન કરે. એક સમે બે વેદ વેદે નહિ. એ અપેક્ષાએ ના કહી.

પ્રશ્ન ૫૦ મુ<sup>:</sup>—લાેકાંતિક દેવતા ઇહાં મનુષ્ય લાેકમાં કઇ કઇ વખતે આવતા હશે ?

ઉત્તર—ઠાણાંગઠાણે ૩જે –ઉદ્દશે ૧લે−કહ્યું છે કે–લેાકાંતિક દેવતા, તિર્થ`કર દેવનાં જન્મ વખતે, દીક્ષા વખતે, જ્ઞાન વખતે, એ ત્રણ વખતે આ મનુષ્ય લાેકમાં આવે.

પ્રશ્ન પ૧ સું—ઠા. ઠા. ૩જે-ઉ. ૧લે પાેશાવાળાને સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાને ઉપજવાનું કહ્યું છે તે કેમ ?

ઉત્તર—તે સાધુ આશ્રી જાણવું. એટલે સાધુ ચાેવીહારો ઉપવાસ કરે તેને શ્રીદશાશ્રુત સ્કંધમાં પાેષો કહેલ છે. પ્રશ્ન પર સું —ઠા. ઠા. ૩જે-ઉ. રજે-શિષ્યને મહાવત આરેાપવાની ત્રણુ ભૂમિ કહી તે ઉત્કૃષ્ટી છ માસ, મધ્યમ ચાર માસ, ને જઘન્ય સાત અહેારાત્રિ–સાત દિન મહાવત આરેાપણ કાળ કહ્યો તેનું શું કારણ **?** 

ઉત્તર—પહેલા છેલ્લા તિર્થ`કરના વારે છેદેાપસ્થાપનીય ચારિત્ર કહેલ છે. તે શિષ્યને પ્રથમ સામાયિક ચારિત્ર અદરાવે પછી જઘન્ય સાત દિવસ, મધ્યમ ચાર માસે, ઉત્કૃષ્ટું છ માસે છેદેાપસ્થાપનીય ચારિત્ર અદરાવે. એટલે એ ત્રણુ ભૂમિકાયે છેદેાપસ્થાપનીય ચારિત્રતું આરોપણ કરે.

પ્રશ્ન પ૩ મું — શિષ્ય–આવીશ તિર્થે કરને વારે એ કલ્પ ખરા કે નહિ ?

ઉત્તર—આવીશ તિર્થ'કરના વારે તથા મહાવિદેહમાં એ કલ્પ નથી ત્યાં તાે એકલા સામાયિક ચારિત્રનાજ કલ્પ છે. અને પહેલા છેલ્લા તીર્થ'કરના સાધુને પહેલું સામાયિક ચારિત્ર અદરાવી પછી છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર અદરાવે.

પ્રક્ષ પઠ સું — શિષ્ય – આમ બે ભેદ થવાનું શું કારણ ?

ઉત્તર—કારણને હેતુ તો કર્ત્તા પુરૂષના અંગમાં રહ્યું. પણ પર પરાએ ચાલતી પ્રવૃત્તિને અનુસાર વિચાર કરતા એમ જણાય છે કે–આ સ્થિતિ અનાદિની છે. એટલે પહેલા છેલ્લા તિર્થ કરતા કલ્પ સરખા અને વચલા બાવીશ તિર્થ કરના કલ્પ સરખા. પહેલા તિર્થ કરના સાધુને સરલ અને જડ કહ્યા છે, બાવીશ તિર્થ કરના સાધુને સરલ અને પ્રજ્ઞાવ ત કહેલ છે, અને ચરમ તિર્થ કરના સાધુ વાંકાને જડ હોય છે. એટલા માટે પહેલા છેલ્લા તિર્થ કરના સાધુના કલ્પ કાંઈક સખ્તાઇવાળા હોવા સંભવ છે. બેદરકારી મનુષ્યાને માટે કાયદા કલમા વગેરેની શબ્રિત વધારે હોય એ સ્વભાવિક છે.

હવે પહેલું સામાયિક ચારિત્ર અદરાવી પછી ત્રહ્યુ ભાંગે છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર અદરાવ નું કારણ એમ જણાય છે કે– સામાયિક ચારિત્ર અદરાવ્યા બાદ સાધુનું પ્રતિક્રમણ અને આહારાદિક વહારવાના આચાર વહેવાર સામાન્ય રીતે જાણે તો તેને સાત દિવસે વડી દીક્ષા આપે એટલે છેદાપસ્થાપનીય ચાસ્ત્રિ આંગીકાર કરાવે. અને સાત દિવસમાં પ્રતિક્રમણાદિક ન આવડે તા ચાર મહિને અને ચાર મહિનામાં પણ ન આવડે તા છેવટ છ મહિને તા અવશ્ય છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્રનું આરોપણ કરવું જ જોઇએ, એક કારણ એ.

અને બીજી કારણ એમ પણ જણાય છે કે–દિકરાએ પહેલી દીક્ષા લીધી હેાય અને બાપે પાછળથી દીક્ષા લીધી હેાય તેા બાપનું વડીલપણ રાખવાને માટે દિકરાને શ્રેભાવે, અને ત્રણ ભૂમિકામાંથી ગમે તે ભૂમિકાએ વડીલનું વડીલપણું રાખી બન્નેને સાથે છેદેાપસ્થાપનીયનું આરાપણુ કરાવે.

પ્રશ્ન ૫૫ સું—ગુરૂ છેદેાપસ્થાપનયી છે ને શિષ્ય સામાનિક ચારિત્રિયે৷ છે તેા આહાર પાણીને માટે કેમ કરે ?

ઉત્તર—બન્ન કલ્પવાળાનાે આહાર પાણીનાે સંબંધ જીદાે હાેય, છેદાેપસ્થાપનીયની નિશ્રાનાે આહાર સામાયિક ચારિત્રીયાને લેવાે કલ્પે. અને સામાયિક ચારિત્રિયાની નિશ્રાનાે આહાર છેદાેપસ્થાપનીયાને ન કલ્પે. અર્થાત્ સામાયિક ચારિત્રિયાની સિથ્થ પણ છેદાેપસ્થાપનીયને ન કલ્પે.

પ્રશ્ન પક મું--- ઠા૦ ઠા૦ ૪ થે-ઉ૦ ૨ જે-ગાેશાળાના શિષ્યનેષ ચાર પ્રકારે તપ કહ્યો તેમાં શાેલન તપ કહ્યો તે કેમ ?

ઉત્તર—તેનાં મત આશ્રી તેણે શાેભન કહ્યું હોય એમ સમજાય છે. અને અસ્હિંતનાં મતે તેા બાર પ્રકારના તપ કહ્યો છે.

પ્રશ્ન પ૭ મું—ઢા૦ ઠા૦ ૪ ચે-ઉ૦ ૩ જે-ચાર પ્રકારે લાેકમાં અ'ધકાર થવાનું અને ચાર પ્રકારે ઉદ્યોત થવાનું કહ્યું તેમાં અરિહુ'તનાે નિર્વાણ બન્ને ચાલગીમાં કહેલ છે એટલે પેલા ચાર બાેલમાં અરિહુ'તના વિરહુ પડે ત્યારે લાેકમાં અ'ધકારનું કહ્યું. અને બીજા ચાર બાેલમાં અરિહુ'તના નિવાણે ઉદ્યોત કહ્યો તેનું કેમ ?

ઉત્તર—ત્રીજે ઠાણે પણ, અરિદુંતદેવ નિર્વાણ પધારે તે વખતે લાેકમાં અંધારું થવું કહ્યું છે, અને ઇહાં પણ કહ્યું તે તાે જ્ઞાનરૂપદીપકના ત્રણ લાેકના પ્રકાશના અભાવે અંધારૂં કહ્યું, અને અરિદુંતના નિર્વાણે ઉદ્યોત કહ્યો તે તાે દેવતાના જવા આવવા આશ્રી જાણવા.

પ્રશ્ન પ૮ મું—લાેકમાં અધકારના ને ઉદ્યોતના ચાર ચાર બાેલ કહ્યા તે કયા કયા ?

ઉત્તર—ઢાણાંબજીના ચાથે ઠાણે ત્રીજો ઉદ્દેશે–ચાર સ્થાનકે લાેકમાં અ'ધારૂં થાય છે તે એ કે–૧ અહિહંત દેવનાે વિરહ પડે ત્યારે ૨ અરિહિંત દેવનાે પ્રરૂપેલાે ધર્મ વિચ્છેદ જાય ત્યારે, ૩ પૂર્વબાત ચૌદ પૂર્વ વિચ્છેદ જાય ત્યારે, અને ૪ ચાથું અગ્નિકાય વિચ્છેદ જાય ત્યારે. એ ચાર કારણે લાેકમાં અ'ધકાર થાય.

હવે ચાર કારણે લેાકમાં ઉદ્યોત થાય તે કહે છે. ૧ અસ્હિત દેવનેા જન્મ થાય ત્યારે, ૨ અસ્હિત દેવ પ્રવજ્યાં લીધે ત્યારે, ૬ અસ્હિતને કેવળ જ્ઞાન દર્શન ઉત્પન્ન થાય ત્યારે, ૪ અને અસ્હિંત દેવ નીર્વાણ થાય ત્યારે એ ચાર કારણે લાેકમાં ઉદ્યોત થાય.

પ્રશ્ન પહ સું—ઠા૦ ઠા૦ ૪ થે-ઉ૦ ૪ થે-ચાર પ્રકારે મનુષ્યનું આવખું બાંધે કહ્યું. તેા પૃથ્વી, પાણી, વનસ્પત્યાદિક મનુષ્યનું આવખું બાંધે છે તે ચાર માંહેલા કયાં કારણે ?

ઉત્તર—ચારે ગતિને વિષે ઉત્પન્ન થવાના ચાર ચાર ખાેલ જે કહ્યા છે તે મનુષ્યને આશ્રીને સંભવે છે.

પ્રશ્ન ૬૦ મું —ઠા૦ ઠા૦ ઉ૦ ૪ થે~ચાર પ્રકારે દેવતાનું આવખું બંધાય એમ કહ્યું તેમાં સરાગ સંયમથી દેવતાનું આવખું બાંધવું કહ્યું છે તાે અગ્યારમે ગુણુ સ્થાનકે સરાગ સંયમ નથી ત્યાં તાે વીતરાગ સંયમ તથા જથાખ્યાત આરિત્ર કહ્યું છે અને અગ્યારમે ગુણુઠાણે કાળ કરી અનુત્તર વિમાને જાય છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—અહિંઆ સરાગ સંજમેણું તે સકષાયનું ચારિત્ર સમજવું. સકષાય તે સરાગ સંયમી કહેવાય, અને ઉપશમ કષાય તથા ક્ષીણુ કષાય વીતરાગ સંયમી દ્વાય. વીતરાગ તેા આવખાના અબ'ધક છે–વીતરાગ સંયમીને આવખાને બંધ નથી. પણ અનુત્તર વિમાનમાં જવાવાળા અગ્યારમાં ગુણુઠાણુે કાળ કરનારા વીતરાગ સ'યમીને આવખાને બ'ધ તો નીચેના ગુણુઠાણુે પ્રથમ પડેલો દ્વાય છે, તે કાળ કરી અનુત્તર વિમાને જઇ ઉપજે. ઇત્યર્થ.

પ્રશ્ન ૬૧ મું—પ્લેગાદિકના ભયથી સાધુને ચામાસામાં વિહાર કરવા કલ્પે કે કેમ ?

ઉત્તર—ડાણાંગજીના પમે ઠાણે–બીજે ઉદેશે–કહ્યું છે કે–ચામાસામાં સાધુએ વિહાર કરવા નહિ, પણ ભયના કારણથી વિહાર કરવા કહ્યો છે. તાે ભય સાત પ્રકારના સાતમે ઠાણે કહ્યા છે તેમાં મરણનાે ભય પણ કહ્યો છે. તાે પ્લેગ જે છે તે મરણનાે ભય ઉપજાવનાર છે, માટે પ્લેગના કારણથી અથવા બીજા કાેઇ પણ પ્રકારના રાજાદિકના ભયથી ચામાસામાં વિહાર કરવાની ભગવાંતની આજ્ઞા છે.

પ્રશ્ન ૬૨ મું—વર્ષાકાળનું માન કેટલું અને તેમાં સાધુએ **શી** રીતે વર્તવાનું ?

ઉત્તર—ઠાણાંગજીના પાંચમે ઠાણે-બીજે ઉદેશે બે પ્રકારના વર્ષાકાળ કહ્યા છે. જેમાં પાંચ પાંચ કારણે સાધુને વિહાર કરવા કહ્યો છે તેની પર્યાયમાં કહ્યું છે કે–વર્ષાકાળના જઘન્ય ૭૦ દિન, મધ્યમ ચાર માસ, અને ઉત્કૃષ્ટા છ માસ કહ્યા છે. તેમાં નવ બાલ પ્રમાણે વસવું. ઉણેદારી કરવી ૧, નવ વીગયના ત્યાગ ૨, પીઢ ફલગાદિક ગ્રહવા ૩, ઉચ્ચારાદિકના ભાજન ગ્રહવા ૪, લાેચ કરવા પ, નવા શિષ્યને દીક્ષા ન દેવી ૬, પુર્વલા ગૃદ્યા રાખ ડલાદિ નાખીને નવા ગૃહે ૭, શેષ કાળે જોઇએ તેથી બમણા ઉપગરણ ગ્રહવા ૮, અઢી ગાઉ જાતા અઢી ગાઉ આવતા એ સવા જોજન ઉપરાંત ન જાવું ૯, આ પ્રમાણે વર્તવું. અને કારણે જાવું પડે તેનાં કારણ પાંચ કહ્યાં છે.

પ્રશ્ન ૬૩ મું—ઠા૦ ઠા૦ પમે–ઉ રજે–પાંચ પ્રકારના અણુઘાતીમ દોષ કહ્યા છે તેમાં **रायपिंड મુંजमाणે–**સાધુને રાજપિંડ ભાેગવવા-જમવા નિષેધ્યાં છે તે રાજપિંડ કોને કહ્યીએ ?

ઉત્તર—ડાણાંગજીના બહુ અર્થના ટબામાં કહ્યું છે કે-રાજપિંડ તે-ચક્રવર્ત્યાદિક રાજાને જમવાના જે પિંડ તે રાજપિંડ સાધુઓ ને નિષેદ્ધ બીજો અર્થ-રાજ્યાભિષેક કર્યો છે તે રાજાના પિંડ વર્જવા. અન્યની ભજના. (તથા કાઇ રાજપિંડને બલિષ્ટ આહાર પણ કહે છે. એટલે આહારમાં રાજા સમાન પ્રધાન આહાર-વિષય ઉત્પન્ન કરે તેવેા આહાર વર્જવા-) અને એમ પણ કહ્યું છે કે-ઉપર કહેલા રાજાના ઘરના અષ્ટ વિધ રાજપિંડ તે ચાર આહાર ૪ વસ્ત્ર પ પાત્ર ૬ કંખલ ૭ પાયપુછણું ૮ એ આઠને પણ રાજપિંડમાં ગણ્યાં છે. તેા એમ પણ અર્થ થાય કે-મ્હોટા રાજાના અભિષેક સમયમાં એ આઠ ખાલ સાધુને લેવા વર્જ્યા હાય એમ જણાય છે-બલિષ્ટ આહાર તેા સ્વભાવે સાધુને વર્જિત છે, પણ નેમીશ્વર ભગવાનના છ અણગારે શ્રીકૃષ્ણ મહારાજને જમવાના સિંહ કેશરીયા લાડુ વહોર્યા છે. આ ઉપરથી એમ જણાય છે કે-મહાવીરના સાધુને રાજપિંડના નિષેધ હોય એમ જણાય છે. વિશેષ બહ્રસૂત્રી કહે તે સત્ય.

પ્રશ્ન ૬૪ મું—અડાવીશ લબ્ધિમાં તિર્થંકરાદિક પદવીની લબ્ધિ કહી છે કે કેમ ?

ઉત્તર—ઠા. ઠા. પમે-ઉ. રજે-અઠાવીશ લબ્ધિનાં નામ કહ્યાં છે. તેમાં પૂર્વજ્ઞાન, અવધીજ્ઞાન, મનપર્યવજ્ઞાન, કેવળજ્ઞાન, તિર્થ'કરની પદવી, અને ગણ્ધરાદિકની પદવી પણ લબ્ધિમાં કહે**લ** છે.

પ્રશ્ન ૬૫ મું—સાધુને સંયમ પાળવાને કેોઇની નેશાની જરૂર પડે કે કેમ ? ઉત્તર—ઠા. ઠા. ૫મે-ઉ. ૩જે-ચારિત્રિયાને પાંચ નેશ્રાના સ્થાનક આધાર બૂત કહ્યા છે, તે એ કે-છયકાયની નેશ્રાએ સાધુને સંયમ પાળે, એટલે સંયમને છયકાયના આધાર ૧, બીજો ગચ્છના આધાર ૨, રાજાના આધાર ૩, ગૃહસ્થના આધાર તે ઉપાશ્રયાદિકના દાતાર ૪, શરીર નીરાેગી હાય તાે તે પણ આધાર પ. એ પાંચની નિશ્રાથી સંયમ શુદ્ધ અને સારી રીતે પળે છે.

પ્રશ્ન ૬૬ મું--નારકી દેવતાનું અવધિ કેવી રીતે દ્વાય ?

ઉત્તર—ઠા. ઠા. ૬ઠે–નારકી, જ્યેાતિષીનું અવધી ત્રીછું હેાય, ભવનપતિ અને વ્યંતરનું અવધિ ઉંચા હેાય, વૈમાનિકનું અવધિ નીચું (હેઠું) હેાય. એ ભવ પ્રત્યય આશ્રી જાણુવું.

પ્રશ્ન ૬૭ સું—પ્રતિક્રમણ કેટલા પ્રકારનાં–કયાં કયાં કારણે પ્રતિ– ક્રમણ કરવું જોઇએ ?

ઉત્તર— ઠા. ઠા. ૬ઠે-છ પ્રકારનાં પ્રતિક્રમણ કહ્યાં છે. તે એ કે-૧ ઉચ્ચાર કાર્ય નીવારીને-પરઠવીને ઇરિયાવહી પડિકમવીતે ઇરિયાવહીનું પડિકમાણું, ર એમ પાસવણુનું પડિકમણું, ૩ દેવશીરાઈનું પડિકમણું, તે સ્વલ્પકાળ, ૪ જાવ જીવનું જે મહાવત ઉચ્ચારરૂપ સાવદ્ય જેગથી નીવર્તવું તે પડિકમણું, ૫ જે કાંઇ વિપરીત આચર્યું તે મિથ્યા કરવું તે એટલે મિચ્છાદુ:કૃત દેવું તે પણુ પ્રતિક્રમણ, ૬ સુતા ઉઠયા પછી સાધુ ઇરીયાવહી પડિકમે-તથા સ્વમામાંહી આશ્રવ સેવ્યાના કાઉસગ્ગ ૪ ચાર લાગરસના કરવા-ટીકામાં ઈરીયાવહી તથા આઉલ માઉલના કાઉસગ કરવા કરવા કહ્યો છે )

પ્રશ્ન ૬૮ મું---સામાયિક ચારિત્રની અને છેટેાસ્થાપનીયની કલ્પ સ્થિતિમાં શેા તકાવત ?

ઉત્તર—ઠા૦ ઠા૦ ૬ ઠે-સામાયિક ચારિત્રિયાની કલ્પ સ્થિતિ બે પ્રકારે કહી છે, તે અવસ્થિત કલ્પવાળા, અને અનવસ્થિત કલ્પવાળા તેમાં ૧ સેજ્યાંતર પિંડ, ૨ ચાર મહાવત, ૩ પુરૂષ જેષ્ટ એટલે સાધવી વાંદે, ૪ વ'ડરાને વાંદણા દેવી. એ ચાર અવસ્થિત કલ્પ તે આવીસ તિર્થ કરના સાધુને અવશ્ય કરવાના કલ્પ અને અનવસ્થિત કલ્પ તે આવીસ તિર્થ કરના સાધુને અવશ્ય કરવાના કલ્પ અને અનવસ્થિત કલ્પ તે આચેલ તથા પરમાણેાપેત ૧, ઉદેશક ૨, સપડિકમણ ૩, રાજ્યપિંડ ૪, માસક્રલ્પ પ, પર્શુ વષણા ૬. એ છ અનવસ્થિત કલ્પ તે પહેલા છેલ્લા તિર્થ કરના સાધુને એ કલ્પ અવશ્ય હેાય એમ નહિ. તેના કલ્પ જઘન્ય સાત દિવનો, મધ્યમ ચાર માસના, ને ઉત્કૃષ્ટો છ માસના કહ્યો છે, માટે અનવસ્થિત કહ્યો. એ સામાયિક ચારિત્રિયાના કલ્પ કહ્યો. હવે છેકેાપસ્થાપનીય ચારિત્રિયાનેા કલ્પ−૧ અચેલ, ૨ ઉદેશક, ૩ સેજ્યાંતર, ૪ રાજપિંડ પ ક્રુતીક્રમ વાંદનાદિક, ૬ પાંચયામ, ૭ પુરૂષ્ટ જેષ્ટ, ૮ પ્રતિક્રમણુ, ૯ માસ કલ્પ, ૧૦ પશુંષણુા કલ્પ. એ દશ બાેલ અવશ્યના છે. એ સામાયિક ચારિત્રને છેઠાપસ્થાપનીયની કલ્પ સ્થિતિ કહી.

પ્રશ્ન ૬૯ મું — ઠા૦ ઠા૦ ૭ મે–મલ્લીનાથ ભગવ'તે પોતે સહિત સાત જણે દીક્ષા લીધી, છ રાજાને સાતમાં પોતે. અને શ્રી જ્ઞાતાજીમાં મલ્લીનાથે દીક્ષા લીધા પછી છએ રાજાએ દીક્ષા લીધાનું ચાલ્યું છે. અને અહિંયા ભેળી કીધી તે કેમ ?

ઉત્તર—મલ્લીનાથ ભગવ ત પોતે સહિત સાત જણે દીક્ષા લીધી કહ્યું પણ સાતે સાથે દીક્ષા લીધી કહ્યું નથી પણ સાતેનાં સંકેતને લઇને મલ્લીનાથ ભગવ તની સાથે દીક્ષા લેવા સન્મુખ થયા માટે સાતે સાથેજ ગણાય.

#### પ્રશ્ન ૭૦ મું—વિકથા કેટલા પ્રકારની ?

ઉત્તર—ઠા૦ ઠા૦ ૭ મે-સાત વિકથા કહી તે. એ, કે-૧ સ્ત્રી કથા, ર ભત્તકથા, ૩ દેશકથા, ૪ રાજકથા, ૫ મિઉકાલુણીયા-તે સાંભળનારના હયાની પલાળણુહારી માતા પુત્ર વિયોગે કારૂષ્ટ્ય રસ સહિત-કરૂષ્ણુણુ શખ્દથી વિલાપ કરે, હા પુત્ર-હાવત્સ ઇત્યાદિ. ૬ ઠી-વિકથા-દર્શન ભેદની તે કુતીર્થિના જ્ઞાનાદિકની પ્રશંસા સાંભળીને આગલાને માહ ઉપજે, સમક્તિમાં ભેદ પામે. તે પણ વિકથા. ૭ સાતમી ચારિત્ર ભેદની-તે હમણા ચારિત્ર છે નહિ. સાધુને પ્રમાદના બહુલ પણા થડી અતિચાર ઘણાં લાગે, વળી અતિચારના શુદ્ધના કરનાર જે આચાર્ય અને પ્રાયશ્વિતનાં લેનાર જે સાધુ∽ એ બેહુ આજ નથી, અને તીર્થ તે તો જ્ઞાન દર્શને પ્રવર્ત છે તે ભણી જ્ઞાન દર્શનને વિષે યત્ન કરવો. ઇત્યાદિક સાંભળતાં ચારિત્રની શ્રદ્ધા જાય. તે માટે તે પણ વિકથા કહીએ, એ સાતમી વીકથા ૫ ૭ ૫

પ્રશ્ન ૭૧ સું — આચાર્ય ઉપાધ્યાયના કાંઈ અતિશય ખરા કે કેમ ?

ઉત્તર—ઠા૦ ઠા૦ ૭ મે–આચાર્ય ઉપાધ્યાયના સાત અતિશય કહ્યા છે. તેમાં પાંચમે ઠાણે પાંચ અતિશય કહ્યા છે તે ઠા૦ ઠા૦ પમે–ઉ૦ ૨ જે–આચાર્ય ઉપાધ્યાયના પાંચ અતિશય કહ્યા છે તે, એ, કે-૧ અનેરા સાધુ પાસે પગ પૂજાવે, ૨ ઉપાશ્રયમાંહી ઉચ્ચારાદિકનીવારે તથા પગાદિક શુદ્ધ કરે, ૩ અનેરાની વૈયાવચ કરે અથવા ન કરે તેમની ઇચ્છા, ૪ ઉપાશ્રયમાંહી એકાંત સ્થાન કે ધ્યાન જપાદિક કરવા તથા વિદ્યાદિક સાધવા રહે, એક રાત્રી બે રાત્રી રહે, પ તેમજ આહિર પણ એકાંત જગ્યાએ એક બે રાત્રી રહે. એ પાંચ કારણે આચાર્યને પ્રવર્તતા દોષ નહિ અનેરાને આજ્ઞા નહિ. વિશેષ ભાવ અધિકાર વાંચવાથી જણાશે.–અને સાતમે ઠાણે બે વધારી– રઠો અતિશય–ઉપકરણ અતિશય, તે શેષ સાધુથી પ્રધાન અને ઉજળા વસ રાખે, ૭ સાતમા ભષ્ઠત પાન અતિશય–તે આહાર પાણી સરસ દૂધ સાકરાદિ પ્રધાન આહાર જમાડવા. સુંદર આહારે સૂત્રાર્થ સ્થિર રહે શિષ્યને વિનયકારી ગુરૂની પુજા અને બહુ માન થાય. દાનના દાતારને પણ શ્રદ્ધા વધે. આચાર્યને પણ બળ બુદ્ધિ વધે. ઇત્યાદિ ગુણ ઉપજે માટે ભક્ત પાન અતિશય સાતમા જાણ્વો. ૭ ॥

પ્રક્ષ હર મું --- આચાર્ય વસ્ત પાત્રાદિકનાે સંગ્રહ કરે કે કેમ ?

ઉત્તર—ઠા. ઠા. ૭મે–આચાર્ય વસ્ત્ર પાત્ર મેળવે, રક્ષણ કરે, સંગ્રહ કરે, એમ કહ્યું છે. એક વૃદ્ધ સાધુ પાસે સાંભળ્યું છે કે સૂત્રમાં સંગ્રહ સ્થાન કહ્યું છે એટલે સૂત્રમાં એકી સાથે હજારા સાધુના સંથારા ચાલ્યા છે તેના વસ પાત્ર રયહરણ વગેરે હજારા ઉપગરણતું સંગ્રહસ્થાન હેાલું જોઇએ, જો સંસારીના હાથ પડે તાે તેના ગેરઉપયોગ થાય. સંથારાવાળા સાધુના ભંડ ઉપગરણ ગુરૂ પાસે પાછા લાવી સાંપવાતું સૂત્રમાં ચાલ્યું છે. માટે ઉપર વિષે કાંઇક હાેવું જોઉએ.

પ્રશ્ન ૭૩ મું-–ત્રીજા આરાને છેડે ત્રણ દંડ કહ્યા તે હકાર, મકાર, ને ધિક્રાર. તાે ઝાયભદેવને વારે કયા પ્રકારના દંડ વર્તતાે હશે ?

ઉત્તર—ઠાણાંગઠાણે ૭ મે-સાત પ્રકારની દંડ નીતિ કહી છે. તેમાં ત્રણ તા હકારાદિક કહી તે. અને ચાથી અપરાધી પ્રત્યે કોપે કરી-મજાઇશ એમ કહેવું તે ૪ અને એટલી ભૂમિકા થકી બાહિર મજાઇશ પ. એ બે ઝાયભદેવને વારે હતી. અને છઠી ભાક્ષીમાંહી નાખવું ૬, ને સાતમી નાશીકાદિકતું છેદવું ૭. એ બે ભરત મહારાજાને વારે હતી.

મળી કેાઇ એમ પણ કહે છે કે–પન્નર કુલગર થયા તેમાં પહેલાં પાંચ કુલગર સુંધી હકાર, બીજા પાંચ સુધી મકાર, ને ત્રીજા પાંચ સુધી ધિક્કાર. અને ચાથીથી માંડી સાતમી સુધી ભરતને વાર હતી. તત્ત્વ કેવળી ગમ્ય.

પ્રશ્ન ૭૪ મું— કા. કા. ૧૦મે દશ અચ્છેરા થયા કહ્યું છે તે. તેમાંના મહાવીરને વારે કેટલા થયા ?

ઉત્તર—છ અચ્છેરા મહાવીરને વારે અને ચાર અચ્છેરા ૨૩ તિર્થ`કરને વારે સંભવે છે. પ્રશ્ન ૭૫ સું — શિષ્ય–સાંભળવા પ્રમાણે તાે (૫), મહાવીરને વારે અને (૫) તેવીસ તિર્થ`કરના વારામાં થયા છે તે કેમ ?

ઉત્તર—એમ કેટલાક કહે છે ખરા પણ સૂત્રમાં તે સ'બ'ધે ખુલાસાે નથી. સૂત્રમાં તેા દશ અચ્છેરાના નામ કહ્યા છે, પણુ કોના કોના વારે થયા તે કહ્યું નથી.

પ્રશ્ન ૭૬ મું—સૂત્રમાં શી રીતે કહ્યું છે ?

ઉત્તર—ઠા' ઠા. ૧૦મે~બાબુવાળા છાપેલે પાને પ૯૧મેથી–ગાથા બે નીચે પ્રમાણે કહી છે. ગાથાં---

दस अच्छेरगा पणत्ता तंजहा, उवसग्ग१ गप्मंहरण२ इन्थी तित्थं३ अमाविय परिसा४; कएहस्स अयरकंका५, उत्तरणं चंदसराणं६ ॥१॥ हरि-वंस कुछप्पत्ती७, चमरुप्पाओय८, अठसय सिद्धा९, अस्संजए सुपुया१०, दश विअणं तेण कालेणं ॥२॥

ભાષાઃ—દશ અચ્છેરા થયા તે કહે છે. ઉપસર્ગ ૧, શ્રીવીરને ગર્ભાપહાર ર, સ્ત્રી લીર્થ કર મલ્લી ૩, અભાવિત પર્ખદા પચ્ચપાણ કોઇયો ન કીધુ ૪, કૃષ્ન અમર કંકાયે ગયા ૫, ચંદ્રમા સૂર્ય પોતાને વિમાને ઉતર્યા ૬, હરિવ શ કુલ ઉપનું ચુગલીયા નરકે ગયા ૭, ચમરોત્પાત ૮, એકસાે ૧૦૮ એક સમે સિદ્ધા ઋષભદેવને વારે ૯, અસંજતીની પૂજા થઇ ૧૦ એ દશ અનંત કાળે ઉપજે. (આ પ્રમાણે મૂળ પાઠ તથા ભાષામાં કહેલ છે.)

પ્રશ્ન ૭૭ મું—ઉપર કહ્યા પ્રમાણે દશ અચ્છેરા સમયે કહ્યા તેમાં કક્ષું અચ્છેરૂં અને કેાને વારે થયું તેતે કાંઇ અનુક્રમે વાંચતા સમજવામા આવતું નથી તેા સૌ કાેઇ સમજી શકે તેવી રીત જણાવશાે ?

ઉત્તર—સાંભળેા ૧પહેલું -૨ બીજીં -૪ ચાેથું ૬ છઠું ૮ આઠમુ ૧૦ દક્ષમું એ છ મહાવીરને વારે થયા. અને ૩ ત્રીજીું મદ્ધીનાથને વારે પાેલાનું. ૫ પાંચમું નેમનાથના વારે ૭ સાલમું હરીવાંશની ઉત્પત્તિ ઘણું કરી ૧૦માં લીર્થ કરને વારે અને ૯ નવમું પહેલા લીર્થ કરને વારે એ ૪ ચાર મહાવીર પહેલા થયા છે.

પ્રશ્ન ૭૮ મું —અહિંયા કોઇ કહે કે-અસંજતીની પૂજા તો ચાવીશ જિનના વચલા ૯ નવ આંતરામાં થયેલ છે ને તમે મહાવીરના વખતમાં કેમ ગણે। છેા ? ઉત્તર—એમ કેટલાક કહે છે ખરા. પણ ભગવતીજીમાં તે৷ ૯ નવ આંતરામાં કાળિક સૂત્ર વિચ્છેદ ગયાનું કહ્યું છે પણ અસંજતીની પૂજાનું અચ્છેરૂં કહ્યું નથી.

અસંજતીની પૂજા અનંત કાળે થઇ તેની મેળવણી કરવાને માટે દાખલા તરીકે મહા નશીત સૂત્રના પાંચમાં અધ્યયનમાં કમળ પ્રભા અધિકારે હ સાત અચ્છેરા કહ્યા છે તેમાં છેલું અસંજતીની પૂજાનું સાતમું અચ્છેરૂં કહ્યું છે તે અનંતી ચાવીસી પહેલા થયેલ છે. એટલે તે છેલા ચાવીશમાં 'ધર્મ'સીસી ' તીર્થ'કરના નિર્વાણ પછી તેમના શાસનમાં અસંજ**તીની** પૂજા ચાલી છે. અને અસંજતીપણે જે જે પુજાણા તે કમલ પ્રભાનું અધ્યયન વાંચવાથી સમજશે કે અસંજતીની પૂજાનું અચ્છેર્રું આ પ્રકારે કહ્યું છે.

તેમ આ છેલા તીર્થ કર મહાવીરના શાસનમાં પણુ સંચમ ગ્રુણ રહિત અસંજમધારી જતીઓ વગેરે પૂજાવા લાગ્યા તે સર્વ દશમાં અચ્છેરામાં અસંજતીની પૂજામાં ગણ્યા છે.

ગઇ અન'તી ચાેવીશીએ ચરમ તીર્થ'કરના શાસને અસંજતીની પૂજા થઇ તેમ આ ચાેવીસીએ પણુ ચરમ તીર્થ'કરના શાસને અસંજતીની પૂજા અન'ત કાળે થઇ. બન્નેના વખતની અસંજતીની પૂજાના અધિકાર સરખાેજ મળી આવે છે.

પ્રશ્ન ૭૬ મું—આ ચાેવીસીમાં મહાવીરને શાસને અસંજતીની પૂજાનો કોઇ પ્રામાણિક દાખલા છે ?

ઉત્તર—હા, છ, સાંભળાે–ઝુટેરાયછ સંવેગીએ પાેતાના રચેલ મુહુપતિ ચર્ચા ગ્રંથમાં અસંજતીની પૂજા પંચમ કાળે માની છે.

તેમજ સંઘ પટ્ટક કર્ત્તા જીન વલ્લભસ્રિએ પણ અસંજતીની પૂજા આ પંચમાં આરામાં પ્રગટ થયેલી છે એમ કહ્યું છે.

માટે મહાવીર સ્વામીના વારે અર્થાત્ તેમના શાસને ૬ છ અને તે પદ્હેલા ૪ ચાર અચ્છેરા મળી ૧૦ દશ અચ્છેરા આ ચાવીશીમાં કહ્યા છે. પ્રશ્ન ૮૦ મું—પહેલું અચ્છેરૂં શ્રીરૂષભદેવને વારે થયું છે ને મહાવીરનું પહેલું કેમ કહ્યું ?

ઉત્તર—એ તેા ગણધર મહારાજની ગુ'થણામાં ( ગદ્ય પદમાં ) જેમ બેસતું આવ્યું તેમ ગુ'થણા કરી તેથી અનુક્રમ ગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે લેવાનું નથી પણ સૂત્રના ન્યાયે જેમ અનુક્રમે આવે તેમ લેવું પ્રશ્ન ૮૧ સું --- અનુક્રમે અચ્છેરા કેવી રીતે લેવા ?

ઉત્તર—(૧) ગાથામાં કહેલું ૯મું ઝાષભદેવ સ્વામીના વારે ઉત્કૃષ્ટી અવઘેણાના ૧૦૮ એક સમે સિદ્ધ થયા તે, પહેલું અચ્છેરૂં.

૩૭૨

(૨) ગાથામાં સાતમું હુરી વ શની ઉત્પત્તિનું ૧૦માં તીર્થ કને વારે થયું તે બીજી:

(૩) ગાથામાં ૩જીં મદ્દીનાથ ભગવાન સ્ત્રી વેદે થયા તે ત્રીજીં.

(૪) ગાથામાં પાંચમું નેમનાથને વારે શ્રીકૃષ્ણુ અમર કંકાએ (ધાલકી ખંડમાં) ગયા તે ચાેથું. એ ચાર મહાવીર પહેલાં થયા.

(પ) ગાથામાં બીજું શ્રીમહાવીરના ગર્ભ'સાહર**ણનું પાંચમુ**ં. અને મહાવીરના વારાનું અચ્છેરૂં પહેલું. (૧)

(૬) ગાથામાં આઠમું ચમરેંદ્ર પહેલા દેવલાેકે સર્ક્રેદ્રની આસાતના કરવા ગયાે તે છઠું. આ મહાવીરના દિક્ષા લીધા પછીના છદ્દમસ્તપણાનું બીજીું. (૨)

(૭) ગાથામાં ચાેશું–શ્રીમહાવીરને કેવળ પ્રાપ્ત થયે *છ*તે સમાેસરણમાં દેવતાની પ્રઅકા વ્રત પચ્ચખાણ વિના ગઇ તે સાતમું.– (૩)

(૮) ગાથામાં છઠું–ચંદ્રમાં સૂર્ય મહાવીરને વાંદવા મુળગા રૂપે આવ્યા તે આહ્મું. (૪)

(૯) ગાથામાં ૧લું - ગાેશાળે શ્રીમહાવીરના સમારણમાં બે સાધુને બાળ્યા મહાવીર ઉપર તેજુ લેશા મૂકી, ઉપસર્ગ કર્યો તે અચ્છેરૂં નવસું–(૫)

(૧૦) ગાથામાં ૧૦મું–અસંજતીની પૂજાનું છેલું દશમું અચ્છેરૂં શ્રીમહાવીરના શાસને પ ગ્રમ આરામાં થયું. (૭)

એ મહાવીરના શાસનમાં ૬ અને તે તે પહેલાના મળી ૧૦ અચ્છેરા આ ચાવીશીમાં થય, તે સૂત્રના ન્યાય પ્રમાણે કહી બતાવ્યાં.

પ્રશ્ન ૮૨ મું — ઉપાશ્રયાદિક પુંજવાથી સૂત્રમાં કાંઇ લાભ ખતાવ્યેા છે ?

ઉત્તર—ડા. ડા. ૧૦મે–દશ પ્રકારની વિશુદ્ધિ કહી. તેમાં ઉપાશ્રયાદિક પુજવા થકી સંજમની નિરમળાઇ કહી છે. (છવીસ હજારામાં કહેલ છે)

પ્રશ્ન ૮૩ મું—નિકાચિત કર્મ ટુટે કે નહિ ? તપ અળ કહેલ છે. તેથી અનેક ભવનાં ઉપરાજ્યા નિકાચીત કર્મ તેહની ગાંક તાેડે. (ટીકામાં) પ્રશ્ન ૮૪ સું—ઠા. ઠા. ૧૦મે–દશ નગરી કહી તેમાં વારવાર પેશવું નહિ એમ કહ્યું. અને ભગવ તે સાધુને તેજ દેશમાં વિચરવું કહ્યું છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—મૂળ પાઠમાં તથા ટીકામાં એ પ્રમાણે કહ્યું છે. ત્યાં એમ જણાવે છે કે–તરૂણી સ્ત્રીયાદિકનાં જોવામા આવે માટે વાર વાર પેશે નહિ. આગમાંથી છે ત્રણ વાર ૧ એક માસમાં આવે એમ નીશીથ ગ્રહિ઼ેમાં છે.

પ્રશ્ન ૮૫ મું—છદ્મસ્ત અને કેવળીમાં શે৷ તફાવત્ ໃ

ઉત્તર—ઠા. ઠા. ૧૦મે-દશ સ્થાનક છદ્દમસ્ત સર્વ ભાવ ન જાણે ન દેખે. ૧ ધર્માસ્તિકાય, ૨ અધર્માસ્તિકાય, ૩ આકાશાસ્તિકાય, ૪ જીવ શરીર પ્રતિબંધ, ૫ શબ્દ, ૬ ગંધ, ૭ વાયુ, ૮ પરમાણું, ૯ આ જીવ જિન થાશે કે નહિ થાય, ૧૦ આ જીવ સર્વ દુઃખના અંત કરશે અથવા નહિ કરે. એ દશ બાલ છદ્દમસ્થ ન જાણે ન દેખે, પણ કેવળી મહારાજ જાણે ને દેખે ઇત્પર્થ—

પ્રશ્ન ૮૬ મું — ઠા. ઠા. ૧૦મે–દશ સ્થાનકે, જીવ આગમીય કાળે ભદ્ર કલ્યાણકારી કર્મ ઉપજે કહ્યું, તેમાં જોગ વહિયાએ કહ્યું તે શું ?

ઉત્તર—સિદ્ધાંત, જેગને વહીવે ભણે. તપસ્યા કરે તે–તથા ઉત્સકપણા રહીત જૈ સમાધી ચાેગ તેહને કરવે. વળી જિન માર્ગ દીપાવતા કલ્યાણપણું ઉપરાજે કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૮૭ મું—ઠા. ઠા<sup>.</sup> ૧૦મે-દશ પ્રકારના કલ્પ વૃક્ષ કહ્યાં છે તેમાં પાંચમે બાેલે જ્યાતિ તે અગ્નિ કહી, અને ત્યાં અગ્નિને৷ અભાવ કહ્યો છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર---જીગળીયાના ક્ષેત્રમાં અગ્નિનેા અભાવ છે માટે અગ્નિની પેરે પ્રકાશ કરણ હારે વૃક્ષ **બથ્**વાં

પ્રશ્ન ૮૮ મું—ઠા. ઠા. હમે પ્રવચનના નીનવ સાત કહ્યા તેમાં પહેલાે નીનવ જમાલીને ગહ્યાે છે, ને તેને ઉપજવાનાે નગર સાવરથી કહી તે કેમ ? તે તાે ક્ષત્રીકુંડ ગામમાં ઉપન્યાે છે.

ઉત્તર—નીનવપણું સાવથી<sup>૬</sup> નગરીયે પામ્યેા માટે સાવથી<sup>૬</sup> નગરી કહી. આનેા પણ નીનવપણાનેા જન્મ થયેા માટે નીનવપણાનાં જન્મની નગરી સાવથી કહી.

પ્રશ્ન ૮૯ મું—ઠા. ઠા. પમે-તથા ભગવતીજી સ્ પાંચમે–પાંચ હેત કહ્યા તેનું સ્વરૂપ શી રીતે ? ઉત્તર—પ્રથમ પાંચ હેતુના પાઠ જણાવે છે.—

पंच हेउ पं० तं० हेउ न जाणति हेउ न पासति हेउ न बुझति हेउ नाभिगवति हेउ मन्नाण मरणं मरइ. ॥

અર્થ — પાંચ હેતુ પ્રરૂપ્યા લગવંતે તે જેમ છે તેમ કહે છે. હેતુ તે ચિદ્ધ જેમ અગ્નિનું ચિદ્ધ ધુમ્ર તેમ જે જે કારણનું જે જે ચિદ્ધ તેને હેતુ કહીએ. તે હેતુને ન જાણઇ કેતા ન જાણે, ન પાસઈ કેતા ન દેખે, ન ખુઝઇ કેતા તે હેતુના તત્ત્વ ન સર્દહે, નાભિ ગચ્છઈં કેતા તે હેતુના સન્મુખ ન થાય અર્થાત્ તે હેતુને ન પ્હેંચે એ ચતુર્વિધ હેતુના અજાણ અત્તાન મરણ મરે પણુ પ ડિત મરણે ન હોય.

પ્રશ્ન ૯૦ મું—આ હેતુ કાેને લાગુ છે ? તે સ્પષ્ટાર્થથી જણાવશા ?

ઉત્તર-આ પ્રથમ હેત એક વચને મિચ્યાત્વી આશ્રી છે. જેમ કોઇ એક મિથ્યાત્વી દેવ આચુષ્ય ભાેગવતા છ મહીંના બાકી રહે ત્યારે ષરભવનું આયુષ્ય માંધે અને મરણના ચિદ્ધ જાણી ખચવા માટે, સમ્યકત્વ ધારી નિત્ર દેવને પૂછે કે હું મરણથી કેમ બચું ? ત્યારે સમ્યક્તવી દેવ તેને સમજાવવાને અર્થ ઇંદ્ર મહારાજ પાસે મેાકલે અને તે દેવ જાય પણ ખરા પરંતુ એટલું ન જાણે કે મૃત્યુ કાઇને મૂકતુ નથી; છતાં હું ઇંદ્ર પાસે કેમ જાઉ છું એ હેતને જાણતાે નથી. ઘણા દેવાના મરણ કાળ નજરે જોયા છતાં પાતાના મરણ કાળ રૂપ હેતુને દેખતા નથી. વળી આયુષ્ય પૂર્ણ થયે ચારે ગતિના જીવોને તે સ્થાનક અવશ્ય છેાડવું જોઇએ. એ હેતુને સર્દહતા નથી. એટલે એ હેતુ રૂપ તત્વની શ્રદ્ધા નથી. તથા મરણ કાળને નજીક આવેલા જાણી સાંતાથી આત્તધ્યાન તથા રૌદ્ર ધ્યાનમાં નહિ ઉતરતાં મરણ સન્મુખ ઉભાે રહે તેા ભવ ઘટીત કરે. છતાં તે હેતુ સન્મુખ થઈ શકતાે નથી. એ ઉપર કહેલા ચારે બાેલના સ્વરૂપને એાળખ્યા વીના છેવટે મરતી વખતે અવીતત્તા. મુચ્છાં ભવ રાખી અજ્ઞાન મરણે મરે. પણ ન સમજે કે એવા મરણે આ જીવે અનંતી વાર કર્યા પરંતુ કાર્ય સિદ્ધ થયું નહિ. એ પાંચે બાલના રહસ્યને સમજ્યેા નહિ.

પ્રશ્ન ૯૧ સું — આ વિષે કાેઇ બીજો ન્યાય હેા તાે પણ જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળા–કોઇ એક મિથ્યાત્વી માેક્ષ મેળવવાના કામી છે છતાં સારંભને સપરિગ્રહ રૂપ ધર્મમાં રચ્યાે પચ્યાે રહ્યાે થકાે અણારંભ અપરિંગ્રહ રૂપ હેતું ધર્મ'ને જાણતાે નથી. સારંભને સપરિંગ્રહ રૂપ ધર્મથી કર્મ બંધન થાય છે તે હેતુને દેખાતા નથી. સારંભને સપરિંગ્રહ રૂપ ધર્મથી કાેઇ પ્રકારે કર્મની નિજેરા થતી નથી. અને ઉલટા કર્મ અધાય છે. એ દેતુના તત્વને સર્દહતા નથી. સારંબને સપરિગ્રહ રૂપ ધર્મથી ભવાંતરની વૃદ્ધિ થાય છે. અને અણારંભ અપરિગ્રહ રૂપ ધર્મથી ભવ ઘટીત થાય છે. અથવા માક્ષ પણ જળે છે. છતાં સારંભને સપરિગ્રહ રૂપ ધર્મમાં માહે રાખતા થકા અને અણારંભ અપરિગ્રહ રૂપ ધર્મના સન્સુખ નહિ થતાં અજ્ઞાન મરણે મરે છે-ઇતિ ઠા. ઠા પમે-એક વચને પ્રથમ હેતુ સ્વરૂપ કહ્યું.

પ્રશ્ન ૯૨ મું—બહુ વચને પ્રથમ હેતુ શી રીતે છેતેનું સ્વરૂપ જણાવશેા ?

ઉત્તર—બહુ વચને પ્રથમ હેતુ–તે પાઠ–

षंचहेउ पं० तं• हेउणा नजाणइ जाव हेउणा अझाण मरणं मरइ.॥

આ હેતુ બહુ વચને મિથ્યાત્વી આશ્રી છે. અર્થ:-ઘણા મિથ્યાવી દેવેા હેતુને ન જાણે. હેતુને ન દેખે, હેતુના તત્ત્વને ન સર્દ હે, હેતુના સન્મુખ ન થાય, એટલે હેતુને ન પ્હોંચે, એ ચારે બાલના અજાણ અજ્ઞાન મરણે મરે, દર્ષાત જોક વચનની પેરે કેવું પણ આંહી ઘણા મિથ્યાત્વી દેવા કેવા દિતીયાર્થમાં પણ એક વચન પ્રમાણે બહુ વચને ઘણા મિથ્યાત્વીઓ કેવા બાકીનું સર્વે એક વચન પ્રમાણે જાણવું સાખ ઠા ઠા. પમે–તથા લ. સ. (પ) મે–-

પ્રશ્ન ૯૩ મુ —દ્વિતીય હેતુ સ્વરૂપ એક વચન આશ્રી જણાવશેા ? ઉત્તર—દ્વિતીય હેતુ પાઠ-

पंच हेउ प० तं० हेउ जाणइ, हेउ पासइ. हेउ बुझइ, हेउ अभि-गबइ हेउवउममत्थं मरणं मरइ. ॥

અર્થઃ—પાંચ હેતુ પ્રરૂપ્યા ભગવાતે તે જેમ છે તેમ કહે છે. હેતુ જાણઇ કેતા હેતુને જાણે, હેતુ પાસઇ કેતા હેતુને દેખે, હેતુ અુઝઇ કેતા હેતુના તત્ત્વને સર્દદે, હેતુ અભીગચ્છઇ કેતા હેતુના સન્મુખ થાય. અર્થાત્ હેતુને પ્હેાંચે. આ ચારે બાેલના સ્વરૂપ રૂપ હેતુને ઓળખતાે છતાે છદ્મસ્ત મરણ મરે આ એક વચને અર્થ કહ્યો.

પ્રશ્ન ૯૪ મું —દિલીય હેતુ સ્વરૂપ ખહુ વચન આશ્રી જણાવશે৷ ? ઉત્તર—દિલીય હેતુ પાઠ-અહુવચને-

पंच हेउ प॰ तं॰ हेउणा जाणइ जाव हेउणा छउमत्थं मरणं मरइ.

હવે અહુવચને અર્થ કહે છે. ઘણા જણ હેતુને જાણે જાવત્ ઘણા જણ ચારે બાલના સ્વરૂપ રૂપ હેતુને એાળખવા છતાં છદ્મસ્ત મરણે મરે ઇતિ.

પ્રશ્ન ૯૫ સું — દ્વિતીય હેતુ સ્વરૂપ, એકવચને તથા બહુ વચને વિશેષાર્થાંથી જણાવશા ?

ઉત્તર—આ પ્રશ્ન એક વચને તથા ખહુ વચને-ચતુર્થ ગુણસ્થાનવાળા અવૃત્તિ સમ્યકદષ્ટિ આશ્રી છે. એક અથવા ઘણા અવૃત્તિ શમ્યકદષ્ટિવાળા જીવા કેવળીના વચનાને હેતુ રૂપ જાણે છે જેમકે રાજગ્રી નગરીના મહારાજા શ્રેથીકે લગવ'ત મહાવીરને પ્રશ્ન કર્યો કે હું મરીને કથાં જઇશ ? ત્યારે લગવ'તે કહ્યું કે નરકે જઇશ. ત્યારે શ્રેણીકે કહ્યું કે શું કાર્ય કરતા નરકે ન જવાય ? ત્યારે લગવ'તે કહ્યું કે એક વ્રતના કરનાર નરકે જાય નદ્ધિ. પણ તું ચતુર્થ ગુણસ્થાને રહેલા જીવ છે માટે તારાથી કોઇ પ્રકારનું વ્રત થઇ શકશે નહિ. ત્યારે શ્રેણીક રાજાએ લગવ'તના વચન રૂપ હેતુને સત્યતા રૂપે જાણ્યાને ત્હેતુ રૂપ જાણે. તથા અંતર ચક્ષુવડે કરીને કેવળીના વચનાને હેતુ રૂપ જાણે. તથા અંતર ચક્ષુવડે કરીને કેવળીના વચનાને હેતુ રૂપ જાણે. તથા કેવળીનાં વચનાના તત્ત્વને હેતુ રૂપ વિશેષ સર્દ હે. તથા કેવળીનાં વચનાની સન્મુખ થાય ખરા પરંતુ ચતુર્થ ગુણસ્થાનને લહી છદ્દમસ્ત મરણે મરે પણ કેવળી મરણ ન હોય.

પ્રશ્ન ૯૬ મું—આ વિષે દ્વિતીય અર્થ હોય તે৷ તે પણ જણાવશે৷ ?

ઉત્તર—સાંભળે৷-એક વચને તથા ખહુ વચને ચતુર્થ ગુણસ્થાને રહેલા જાવે৷ જ્ઞાનદર્શન સહીત સાધુજીની શુદ્ધ કરણી કેલળજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરાવનારી હેતુ રૂપ જાણે, તેમજ અંતર ચક્ષુ વડે હેતુ રૂપ દેખે, તથા તેનાજ તત્ત્વને શુદ્ધ હૃદયથી સર્દહે, તેજ કરણીના સન્મુખ થવાની ઇચ્છા છે પણ ચાેથા શુણસ્થાનને લઇને થઇ શકે નહિ. તેથી છદ્મસ્ત મરણે મરે, પણ કેવળી મરણ નજ હોય. સાખ ઠા. ઠા. (૫) મે–તથા ભ. શ. ૫મે–

ઉત્તર-તૃતીય હેતુ પાઠ-

पंच अहेउ प० तं॰ अहेउ नयाणाइ, अहेउ न पासइ, अहेउ न बुझइ अहेउ नाभिगवइ, अहेउ वउमत्थ मरणं मरइ. ॥

અર્થઃ—પાંચ અ**હેતુ** પ્રરૂપ્યા ભગવ'તે તે જેમ છે તેમ કહે છે "અ" નામ નહિ હેતુ અહેતુ એટલે હેતુ કહેતાં ચિદ્ધ તે વડે કરીને

n Education International

નથી જાણવાની જરૂર જેને, કારણુકે અવધિ જ્ઞાનાદિકે જાથ્યું છે તેને ચિદ્ધે કરી જાણવાની જરૂર નથી. પણ જે વસ્તુથી મેક્ષ મળે તે વસ્તુ ન જાથ્યું તેમજ દર્શાંને કરી ન દેખે, ખરા તત્ત્વને ન સર્દંહે, તેના સન્મુખ ન થાય– એટલે તે સ્વરૂપને ન પહેાંચે. એ ચારે બાલને અભાવે છદ્મસ્ત મરણે મરે. એ એકવચને અર્થ કહ્યો.

300

પ્રશ્ન ૯૮ મું —તૃતીય હેતુ સ્વરૂપ, બહુવચને શી રીતે છે ?

ં ઉત્તર--- તૃતીય હેતુ પાઠ-અહુવચને--

पंच अहेउ प० तं० अहेउणा नयाणइ जाव अहेउणा बउमत्थं मरणं मरइ. આને। અર્થ ઉપર પ્રમાણે લેવેા. ઉપર જેમ એકવચને અર્થ કર્યો છે તેમજ બહુવચને એટલે ધણા આશ્રી પણ એજ પ્રમાણે અર્થ જાણવા. પ્રશ્ન ૯૯ મું—તૃતીય હેતુ સ્વરૂપ, એકવચને તથા બહુવચને વિશેષાર્થથી જણાવશા ?

ઉત્તર—આ પ્રશ્ન એકવચને તથા બહુવચને અવધ્યાદિક જ્ઞાન– વાળા આશ્રી જાણવા. કોઇ, એક અથવા ઘણા જીવા છઠા ગુણસ્થાને રહેલા અવધ્યાદિક જ્ઞાનવાળા જેમ ગૌતમ સ્વામી ભવડાને બુઝવી લાવ્યા અને તેજ ભવડાને માર્ગમાં આવતા કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયે થકે કેવળીની પ્રબદામાં જતાં ગૌતમ સ્વામીએ પાછેા વાળવા માંડયા ત્યારે લગવંતે કહ્યું કે તેમને તેમની પ્રબદામાં જવા દ્યો. ત્યારે ગૌતમે પૂછ્યું કે શું તેને કેવળ જ્ઞાન થયું ? ભગવંતે હા પાડી. આ વાત સાંભળી ગૌતમને ખેદ થયા કે હું આવા મુર્ખને સમજાવી લાવું તેને કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થય, પણ મને કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતું નથી. આમ અવધ્યાદિક જ્ઞાન હોવા છતાં ખેદમાં ઉતર્યા; પણ તેમણે જ્યારે રાગદ્વેષ ક્ષય કીધા ત્યારેજ કેવળ જ્ઞાન પ્રગટ થયું, એ ભાવને જાહતા નથી. ભગવંત ઉપર સરાગ હોવાથી એ ભાવને દેખતા નથી. કોઇ ઉપર રાગ રાખવા નહિ એ તત્ત્વને સર્દહતા નથી. રાગ દેષરૂપી વૈરીને જીતી વીતરાગ દશા પ્રાપ્ત કરવી તેના સન્મુખ થતા નથી. એ ચારે બાલના અભાવે છદ્દમસ્ત મરણે મરે.

પ્રશ્ન ૧૦૦ સું—આ વિષે દ્વિતીયાર્થ હોય તો તે પણ જણાવશે ? ઉત્તર—એક વચને અથવા બહુ વચને એટલે એક અથવા ઘણા અવધી જ્ઞાનીયાને હેતુ એટલે ચિદ્ધની જરૂર નથી; કારણકે અવધી જ્ઞાનવડે જાણે છે, અને અવધી દર્શનવડે દેખે છે. પણ સર્વથા ન જાણે એટલે કેવળ પર્યાયરૂપ ભાવને જાણતા નથી, એજ ભાવને દેખતા નથી, એ ભાવના

86

302

તત્ત્વને સર્દહતા નથી, એ ભાવના સન્મુખ થતા નથી એટલે એ ભાવને પહોંચતા નથી. એ ચારે બાલના અભાવે છદ્દમસ્ત મરછે, મરે. પણ કેવળી મરણ ન હાેય. સાખ ઠા. ઠા. પ, મે તથા ભ. સ. પ, મે.

પ્રશ્ન ૧૦૧ મું—ચતુર્થ હેતુ સ્વરૂપ, એક વચને શી રીતે છે તે જણાવશો ?

<sup>©त्तर–</sup>ચतुर्थ` હेतु पाठ–पंच हेउ प० तं० अहेउ जाणइ, अहेउ पासइ, अहे**उ बुझइ, अहेउ अभिगवइ, अहेउ के**वली मरणं मरइ.

અર્થ — પાંચ અહેતુ પ્રરૂપ્યા ભગવતે તે જેમ છે તેમ કહે છે. અહેતુ એટલે ચિદ્ધ વિના જાણે, ચિદ્ધ વિના દેખે, ચિદ્ધ વિના તત્ત્વને સર્કદે, ચિદ્ધ વિના સન્મુખ થાય અર્થાત્ પાર પામે, એ ચારે બાેલે હેતુ વિના કેવળી મરણે મરે એ એક વચને કેવળી આશ્રી કહ્યું.

પ્રશ્ન ૧૦૨ મું—ચતુર્થ હેતુ સ્વરૂપ, બહુ વચને શી રીતે છે ?

ित्तर—अहु वयने-यतुर्थ हेतु पाऽ-पंच अहेउ प० तं० अद्देउणा जाणइ जाव अद्देउणा केवली मरणं मरइ.

આને৷ અર્થ ઉપર પ્રમાણે લેવેા. ઉપર જેમ એક વચને કેવળી આશ્રી કહ્યું છે તેમજ બહુ વચને ઘણા કેવળી જાણવા. આ ગન્ને પ્રક્ષ એક વચને તથા બહુ વચને કેવળી આશ્રી જાણવા.

પ્રક્ષ ૧૦૩ મું—ચતુર્થ હેતુ સ્વરૂપ, એક વચને તથા બહુ વચને વિશેષાર્થ શી રીતે છે ?

ઉત્તર—એક તથા ઘણા કેવળીને એટલે તેરમાં ચૌદમાં ગુણ્ણસ્થાન– વાળા જીવોને ચારે બેહ્લે હેતુ એટલે ચિદ્ધની જરૂરીયાત નથી. જેમકે– જંબુદ્ધીપ એક લાખ જોજનનો થાળીને આકારે વાટતા આકારે ગોળ છે, અથવા લવણ સમુદ્ર ચુડીને આકારે જંબુદ્ધીપને ફરતો છે, તેમજ ધાતકી ખંડ લવણ સમુદ્રને ફરતા છે, ને ધાતકી ખંડને ફરતા કાળોદ્ધી સમુદ્ર છે, ને તેને ફરતો પુષ્કર દ્વીપ છે. વગેરે દ્વીપ સમુદ્ર અસંખ્યાતાનું સ્વરૂપ હેતુયાદિક છદ્દમસ્ત જીવાને બતાવ્યા છે, પરંતુ કેવળી મહારાજને એ હેતુવા જરૂર નથી. કેમકે કેવળી મહારાજ માપેલું અને અમાપેલું નજીક અને દૂરનું સર્વ એક સમયમાં જાણે દેખે છે અને કેવળી મરણે મરે છે. સાખ ઠા ઠા. પ, મે–ઉ. ૧લે–તથા ભગવતીજી શતક (૫) મે— પ્રક્ષ ૧૦૪ મું — અહીંઆં હેતુ પાચ કહ્યા છે ને વ્યાખ્યા ચારની આવે છે તો તે વિષે શું સમજવું ?

ઉત્તર---હેતુ તા મૂળ જે પાંચ કદ્મા છે તેજ છે. પેલાે જાણવાના 1, બીંબે દેખવાના ૨, ત્રીંબે બુઝવાના ૩, ચાેથા સન્મુખ થવાના ૪, ને પાંચમા તત્ મરણે મરવાના પ. આ પાંચ હેતુ, એક વચને ને બહુ વચને ચાર બાેલ ઉપર ઉતાર્યા છે, તેમાં પેલા બાેલ હેતુના અજાણના-મિચ્યા દષ્ટિના, અજ્ઞાન મરણે મરવાના ૧,-અને બીંબે બાેલ હેતુના જાણના સ્પષ્ટ્ર તે સમક્તિ દષ્ટિના છદ્દમસ્ત મરણે મરવાના ૨,-ત્રીંબે બાેલ છઠા ગુણસ્થાનવાળા અવધિ જ્ઞાનીના તેને ચિદ્ધાદિ હેતુએ જાણવાની જરૂર નહિ પણ માક્ષ સાધનનું સ્વરૂપ ન જાણે દેખે ઇત્યાદિ છદ્દમસ્ત મરણે મરવાના ૩,-અને ચાેથા બાલ હેતુ વિના-ચિદ્ધ વિના જાણનારા કેવળી મહારાજના કેવળી મરણે મરવાના ૪. એ ચાર બાેલ ઉપર પાંચ હેતુની વ્યાખ્યા ભગવ તે જણાવી છે. ઈત્વર્ધ:---

પ્રશ્ન ૧૦૫ મું — શ્રાવકને કાેઇ ઠેકાણે ધર્માચાર્ય કહ્યા છે ?

ઉત્તર—ઠા. ઠા. ૪થે–ઉ. ૩જે–ચાર પ્રકારના ધર્માચાર્ય કહ્યા છે, તેમાં ટીકાકારે તથા ભાષ્યમાં પ્રતિબાેધક શ્રાવકને ધર્માચાર્ય કહ્યા છે. જીુએા–બાબૂવાળા છાપેલા ઠાણુંગનાં પાને ૨૮૨માં મધ્યે.–

પ્રશ્ન ૧૦૬ મું—કા. ઠા. ૪થે–ઉ. ૩જે–તથા રાયપ્રશ્રેણી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે–મનુખ્ય લાેકમાંથી મનુખ્યની ગ'ધ દેવતાને ચારસેં પાંચસે જેજન ઉંચી જાય છે; માટે દેવતા આવતા નથી એમ કહ્યું. અને પન્નવણા પદ ૧પમેં-ઘ્રાણેંદ્રિયનાે વિષય નવ જોજનનાે કહ્યો તેનું કેમ ?

ઉત્તર—ઢા. ઠા. ૪થે–ઉ. ૩જે–ટીકામાં નવ જોજનનેા વિષય જે કહ્યો છે તે ઉદારીક શરીર આશ્રી કહ્યો છે–વળી શ્રેાતે દ્વિયેનો વિષય ૧૨ જોજનને છે ને વિમાનને વિષે દેવતા ઘટાના નાદ લાખ જોજન છેટેથી સાંભળે છે માટે ૧૨ જોજન કહ્યું તે ઉદારીક આશ્રી સંભવે છે.—

પ્રશ્ન ૧૦૭ મું—ઠા. ઠા. ૧૦મે છદ્મસ્થ દશ બાેલ સર્વ ભાવે ન જાણે ન દેખે કહ્યું તેમાં દશમાં બાેલ, આ જીવ સર્વ દુઃખનાે અંત કરશે અથવા નહિ કરે એવું ન જાણે ન દેખે કહ્યું. અને ભગવતીજી સ. ૧૪મે– ઉ. ખમે–અનુત્તર વિમાનનાં દેવતા ત્યાં રહ્યા થકા ભગવંત તથા ગૌતમનાં સિદ્ધ થવાનાં ભાવ જાણે દેખે કહ્યું છે. તે કેમ ? ઉત્તર—તેજ ઠેકાણે ભગવતીજીમાં કહ્યું છે કે-અનુત્તર વિમાનના દેવતા અવધ જ્ઞાનનાં વિશિષ્ટ ભાવથી મનેાદ્રવ્યની વર્ગણા જાણે દેખે. તે વર્ગણા ન દેખે એટલે એમ જાણે જે એ સિદ્ધ થયા ઇત્થર્થ:-

પ્રશ્ન ૧૦૮ મું—જિન નહિ પણ જિન સરીખા વગેરે શખ્દ એક ગણધરનેજ લાગ્ર થાય કે બીજા સાધુઓને લાગુ થાય ખરા ?

ઉત્તર—ઠા. ઠા. ૩જે-ઉ. ૪થે-ચાેવીસમાં શ્રીમહાવીર ભગવ'તને ૩૦૦ ત્રહ્યુસે, ચૈાદ પૂર્વી જિન નથી પણ જિન સરીખા-કેવળી સરીખા (શ્રુત કેવળી), સર્વ અક્ષર સની પાતી-સર્વ અક્ષરના અનુજોગના જાણુ, જિન કેવળીની પરે અવિતત્થ-સત્ય વ્યાકરણ પ્રશ્નનાં કહેનાર, એહવી ઉત્કૃષ્ટી ૧૪ ચૈાદ પૂર્વધારીની સ'પદા થઈ, એમ કહ્યું છે. અને તેમનાં ગણધર ૧૧ અગ્યાર કહ્યા છે. આ ઉપરથી ચાૈદ પૂર્વીને પણ ગણધરનાં શબ્દ લાગુ છે.

અને ઉવવાઇ સૂત્રમાં પશુ શ્રીભગવ'ત મહાવીર દેવના સમચે સાધુના અધિકારે પણ અજિણા જિણા સંકાસા વગેરે સર્વ' શબ્દ કહ્યા છે.

અને ઠા. ઠા. ૪થે–આવીસમાં અસ્પિ નેમિ લગવ તને ચારસે ૪૦૦, ચૈાદ પૂર્વી જિન નથી પણ જિન સરીખા, સર્વ અક્ષર સનીપાતી વગેરે ઉપર કહ્યા પ્રમાણે તમામ બેહ્લ સરખા કહ્યા છે.

આ ઉપરથી એમ જણાય છે કે ગણધરના દરજ્જાના તેના તઢોવડના ગુણવાળા બીજા સાધુઓ હોય છે ખરા એમ જણાય છે.

ઇતિ શ્રી પરમ પ્<sub>જ</sub>ય શ્રી ગાેપાલજી સ્વામી તત્ શિષ્ય મુનિ શ્રી માહનલાલજી કૃત ''**શ્રી** પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા''-ઉત્તરાર્ઢ-ભાગ ૮ માે સમાપ્તઃ

\*\*



# શ્રી પ્રશ્નોત્તર મોહનમાળા <sup>ઉત્તરાર્ધ્</sup>ક ભાગ ૯ મો.

## મુનિ શ્રી માેહનલાલજી કૃત

પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય



શ્રીમદ્ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી ગ્ર'થમાળા−મણકા ∈્મેા.

### શ્રી પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા.

#### うとそう

ઉત્તરાહ ભાગ ૯ મા.

-----

પ્રશ્ન ૧ લું — સમાસરણ એટલે શું ?

ઉત્તર—સમાસરણના અર્થ કેટલાક એવા કરે છે કે જ્યારે તિર્થ કર મહારાજને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તગડા ગઢની રચના થાય છે. એક જોજન પ્રમાણમાં રૂપાના ગઢ ને સાેતાના કાંગરા. સાેનાના ગઢ ને રત્નના કાંગરા, રત્નના ગઢ ને મણિ રત્તના કાંગરા. ચારે દીસે વીશ વીશ હજાર પગથીયાં વગેરેની રચના થાય છે. મધ્ય ભાગે ફટક રત્નના સિંહાશન ઉપર ભગવંત ખીરાજી ઉપદેશ આપતા. અને વળી કેટલાક તા ત્યાસુધી કહે છે કે ભગવંતને તે વખતે માથે મુગુટાદિ તમામ અલંકારા શાેભીત અની આવતા. વગેરે વાતા સાંભળીએ છીએ પણ સૂત્રમાં તે પ્રમાણે જોવામાં આવતું નથી.

પ્રશ્ન ૨ જુ'—સૂત્રમાં શું કહ્યું છે ? જે વાત સૂત્રમાં હાેય તે સત્ય ગણાય.

ઉત્તર—સૂત્રમાં તો એમ કહ્યું છે કે-જ્યાં જ્યાં સમાવસરણની બ્યાખ્યા ચાલેલ છે ત્યાં ત્યાં તિર્થ'કર યા સાધુને ઉતરવા સંબ'ધીની હકીકત આવે છે. અને ભગવતીજીમાં બ'ધકના અધિકારે ભગવ'તને વસ્ત સુશુટ, આભરણ, શાેભા, અલંકાર રહિત ગણધર દેવે સૂત્ર પાઠે કહ્યા છે. માટે ત્રગડાદિકની વાત બધ બેસતી નથી. પણ જ્યારે તિર્થ'કરને કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે અમુક વૃક્ષની નીચે થાય છે તે વૃક્ષને ચૈત્ય વૃક્ષ કહેવામાં આવે છે. સમવાય ંગજી સૂત્ર બાબુ તરફથી છપાયેલું છે તેના પાને ર૩૩ મે કહ્યું છે કે–

वतीसाइं धणुई, चेइअरु रकोय वड्टमाणस्सः णिचो अगो असोगो, ओच्छणो सालरुरकेणं. ॥

તેના અર્થમાં–ભાષામાં લખ્યું છે કે-૩૨ ધનુષ પ્રમાણે ગૈત્ય વૃક્ષ જે હેઠે પૃથ્વી શિલાપટ તિહાં એસી ભગવ'ત વર્દ્ધમાન સ્વામી વ્યાખ્યાન કરે. એટલે નીચે અશેાક વૃક્ષ અને ઉપરે સાલવૃક્ષ,- એટલે અરોાક વૃક્ષ અતિશયના પ્રભાવે બની આવે તે નીચે પુઢવી શિલાપટ ઉપર બેસી લગવંત ઉપદેશ આપે એમ કહ્યું છે. અને જ્યાં જ્યાં ભગવ'તના ઉપદેશના અધિકાર ચાલ્યાે છે ત્યાં પૃથ્વી શિલાપટ ઉપર બેસીનેજ ચાલ્યાે છે, તે ન્યાય પૂર્વ'ક છે. બાકીની વાત ગ્ર'થકારાએ વધારીને કરેલી હાેય એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૩ જું—સૂત્રમાં લગવ તને બેસવા માટે ફટક રત્નનું સિંહાસન બની આવે છે એમ કહ્યું છે તે કેમ ?

ઉત્તર—ઉવવાઇ સૂત્ર તથા સમવાયાંગજીમાં અતિશય અધિકારે કહ્યું છે કે-ધર્મચક્ર ૧, છત્ર ૨, ચામર ૩, સિંહાસન ૬૮ક રત્નમય અથવા આકાશની પેઠે નિર્મળ સફેદ પાદપીઠ સહિત સિંહાસન ૪, અને ધર્મધ્વજ પ, એટલા વાના સદાય આકાશ ગત–આકાશને વિષે ચાલે છે. એમ કહ્યું છે. પણ ભગવ તના પરિભાગમાં આવે છે એમ કહ્યું નથી.

પ્રશ્ન ૪ શું—આ વિષે સૂત્રના મૂળ પાઠમાં શું કહ્યું છે તે જણાવશાે ? ઉત્તર—મૂળ પાઠમાં ચાકખું આકાશગત કહ્યું છે તે સાંભળાે– સમવાયંગજીમાં ૩૪ અતિશયમાં–

#### आगासगयं चर्कं ६, आगासगयं छतं ७, आगासियाउ सेयवरचामराओ ८ आगासफालियामयं सपायपीढ सिंहासणें ९.

અર્થ:---આકાશગત વર્તિચક્ર ૬, આકાશગત વર્તિછત્ર ૭, આકાશે ત્રેત વર-પ્રધાન ચામર ૮, આકાશને વિષે નિર્મળ સફેત પાદપીઠ સહિત સિંહાસન ૯,-આ બધા બાેલ આકાશમાં વિશા પુદ્ગલનાં ભગવ તના અતિશયને લઇને બની આવે છે. વાદળાની માફક, પણ ચક્ર કાઇને વિદારે નહિ. છત્રછાંયા કરે નહિ, ચામર વિઝાય નહિ, અને સિંહાસન બેસવાને કામ આવે નહિ, ભગવ તને બેસવાને તો પુઠવી શિલાપટ્ટજ કહેલ છે.

પ્રક્ષ ૫ મું—તિર્થ કરને બે પડખે યક્ષ આમર વિંઝે**છે** એમ સમવાય ગજીમાં અતિશય અધિકારે સાંભળ્યું છે તે કેમ ?

ઉત્તર—હમણાના થાેડાક વર્ષ પહેલાં બાણુ તરફથી સમવાયંગ સૂત્ર છપાયેલું છે તેમાં એવા પાઠ છે ખરાે. પણુ અસલનું જીનું ઘણુ વર્ષનું લખેલું સમવાયંગ સૂત્ર જેતાં તેમાં એવા પાઠ કે અધિકાર નથી. એ ઉપરથી એમ જણાય છે કે–કોઇએ એ પાઠ નવા દાખલ કર્યો છે. પ્રશ્ન ૬ ઠું—એવી શી સાબિતી મળી આવે છે કે–એ પાઠ નવેષ દાખલ કર્યો છે ?

ઉત્તર—ભગવંતના ૩૪ અતિશય કહ્યા છે તેમાં ૧૯ એાગણીશમેા⊣ અને ૨૦ વીસમેા-એ બેય અતિશય જીની પ્રતમાં જીદા કહ્યા છે, તે મૂળ પાઠ આ રીતે છે.

अमणुन्नाणं सद्य फरिस रस रुव गंधाणं अवकरिसो भवइ १९ मणुन्नाणं सद्द फरिस रस रुव गंधाणं पाउष्भाओ भवइ २०

એટલે ખાટા શખ્દ, સ્પર્શ, રસ, રૂપ, ગ'ધનેા અભાવ હાેય, એ ૧૯ માે.–મનાહર, શખ્દ, સ્પર્શ, રસ, રૂપ, ગ'ધનાે પાકર્ભાવ હાેય એટલે પ્રગટ થવા પણું હાેય એ ૨૦ માે. એ પ્રમાણે જીની પ્રતમાં જાૂદા કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૭ મું—આબુવાળા છાપેલા સમવાય ગમાં શી રીતે છે ? ઉત્તર—આબુવાળા છાપેલા સમવાય ગમાં ઉપર કહેલા બેય અતિશય ભેગા કરીને ૧૯ એાગણીશમા એક અતિશય ઠરાવ્યા છે, અને વીસમા અતિશય નવાે દાખલ કર્યા છે તે જણાવીએ છીએ.

उमओ पासिचणं अरहंताणं भगवंताणं दुवे जरका कडग तुडिय थंभिय स्रया चामरूरकेवणं करंति २० એ नवे। पाठ हाणल अर्थी छे.

અને ભાષ્યવાળાએ અસલ પ્રમાણે દાખલ કરી, નવા પાઠની સમજ માટે વાચનાંતર કહી સિદ્ધાંતના મતથી નવા પાઠ જીદો પાડયાે છે. તે એ પ્રમાણે છે કે-ખાટા શબ્દ, સ્પર્શ, રસ, રૂપ, ગંધનાે અભાવ હાેય એ ૧૯-માે-મનોહર શબ્દ, સ્પર્શ, રસ, રૂપ, ગંધનાે પાદુર્ભાવ હાેય સિદ્ધાંત મૂળ મતિએ--વળી વાંચનાંતરે કૃષ્ણ ગુરૂ પ્રમુખ ધૂપ ઉખેવે બિંહૂં પાસે 'બે યક્ષ ઉભા ચામર ઉખેવે ૨૦ એ પ્રમાણે ભાષ્યમા કહ્યું છે.

વિચારા કે–ભગવ તની પાસે દેવતા ધૂપ ઉખેવે તથા ચામર વિંઝે એવી સાવધ ક્રિયા કોઇ કાળે બને ખરી કે ? કદિ નહિ. તેટલાજ માટે ભાષ્યવાળાએ બન્ને ભાગ જીદા પાડી વાચનાંતર કરી એ નવાે પાઠ દાખલ થયેા છે એમ જાદો ભાવ જણાયી દેખાડયા.

ઉવવાઇ સૂત્રમાં સમાસરણનાે સંપૂર્ણ અધિકાર છે તેમાં યક્ષે ચામર વિંજવા સંબંધી કે ધ્રૂપ ઉખેવવા સંબંધી તથા સિંહાસને બેસવા સંબંધી વગેરે સૂત્રપાઠે કાંઇપણ અધિકાર છેજ નહિ. પણ ચંપા નગરીના ઇશાન કોંણમાં પૂર્ણ ભદ્ર નામના યક્ષ, તે નામના વનમાં અશાેક વૃક્ષનું વર્ણન કર્યો છે અને તે અશાેક વૃક્ષની નીચે પૂઠવી શિલ્લાપટ સિંહાસનને આકારે વર્ણુવેલ છે. આ ઉપરથી એમ જણાય છે કે, ભગવ'ત પૃથ્વી શિદ્વાપટ ઉપર અશાેક વૃક્ષની નીચે બેસી ઉપદેશ દેતા હોય એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૮ સું — એવાે કાેઇ, સૂત્ર પાઠે ઉઘાડાે દાખલાે છે કે–ભગવ'તે પુઢવી શિલાપટ ઉપર બેસી ઉપદેશ દિધાે ?

ઉત્તર—હા, જી, સાંભળાે–શ્રી દશાસુતસ્ક'ધ સૂત્રના પાંચમાં અધ્ય– યનમાં શ્રી ગણધર મહારાજે ખુલ્લું જણાવ્યું છે કે–શ્રી ભગવંત મહાવીર દેવ પુઠવી શિદ્ધાપટ ઉપર બેસી ઉપદેશ દેતા. એમ મૂળ પાઠથી સિદ્ધ થાય છે. જુઓ નીચેના પાઠ–

વાણીજ્યગ્રામ નગરને ઇશાન કોંણે દ્વતિપલાસ નામા ચૈત્યવન કહ્યો, જિતશત્ર રાજા તેની ધારણી રાણી કહી.

एवं सब्वं समोसरणं भाणियव्वं जाव पुढवी सिला पट्टए सामि समो सढे परिसा निग्गया धम्मो कहिओ.

એમ સર્વ સમાસરણના અધિકાર કહેતા યાવત્ પૃથ્વી શિલાપક ઉપર શ્રીમહાવીર સ્વામી સમાસઢી–બીરાજી આવેલી પરિખદા પ્રત્યે ધર્મ– ઉપદેશ કહ્યો.

આ ઉપરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે–કાંઇ પણ અલંકાર વિનાં પૃથ્વી શિલ્લાપક ઉપર બેસી ભગવ'ત મહાવીર દેવ ઉપદેશ દેતા એ વાત સત્ય છે.

પ્રશ્ન ૯ મુ —અહિયાં કેાઇ એમ કહે કે–ત્રગડાગઢ આદિ જે સમાવસરણની રચના તિથ'ંકર મહારાજના અતિશયથી થાય છે તે કાયમને માટે નહિ પણ જ્યાં મિથ્યાત્વીનું જેર હાેય ત્યાં જગન્ય ત્રણુ વાર, મઝમ સાત વાર, અને ઉત્કષ્ટું બાર વાર આખી જીંદગીમાં થાય. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—આ વાત કેાઇ સિદ્ધાંતમાં નથી. ચાત્રીશ અતિશયની વાત સમવ ચ'ગજી સૂત્રમાં કહી છે તે તેા કાયમને માટે જણાય છે પણ ત્રંગડાગઢની કે ફટક રત્નના સિંહાસન ઉપર બેસવાની કે ભગવ'તને માથે મુગટ કાને કુ'ડળ વગેરે અ**લ** કારની શાભા વગેરેની ચ'થવાળા ગમે તેવી રીતે ભગવ'તના મહાત્મ્યની વાતા કરે પણ જે વાત સૂત્રમાં ન હાેય તે વાત પ્રમાણમાં આવે નહિ. વળી જે આ દુનીયામાં ઉત્ત્રૃષ્ટ પદે ત્યાગી ગણાતા હાેય તેને અલંકારી ઘટના કરવી તે પણ સૂત્રના ન્યાયે તાે વિરૂદ્ધજ ગણાય. માટે સિદ્ધાંત કહે તે સત્ય.

۲¢

પ્રશ્ન ૧૦ મું — શ્રીભગવતીજીનાશતક ઉદ્દેશા કેટલા ?

ઉત્તર — શ્રીભગવતીજીના મૂળ શતક ૪૧, અંતર શતક ૯૭, સર્વ શતક ૧૩૮.–તેના ઉદ્દેશા પ્રથમ દશ હજાર હતા તે વિચ્છેદ જાતા હાલ ૧૯૨૫ રહ્યા.–સર્વ પ્રશ્ન ૩૬૦૦૦ હજાર કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૧૧ સુ — ભગવતીજી સ. ૧લે-ઉ. બીજે-નારકીનેા સ સાર સંચીઠણુ કાળ ત્રણુ પ્રકારે કહ્યો તે શી રીતે ?

ઉત્તર—નારકીનેા સંસાર સંચીઠણા કાળ ત્રણ પ્રકારે કહ્યો તે-શુંન કાળ ૧, અશુનકાળ ર, મિશ્રકાળ ૩. સંચીઠણા તે તેજ ભવમાં રહેલું– શુનકાળ તે પૂછ્યા સમયના નારકીના જીવ તે સર્વ ચવીને ગત્યાંતરને પામ્યા એકે બાકી રહે નહિ તે શુન્યકાળ ૧,–અશુન્યકાળ તે–પૂછ્યા સમાના નારકીમાંથી એકે ચબ્યા નથી તેમજ એકે નવા આબ્યા નથી તે અશુન્યકાળ ર,–મિશ્રકાળ તે–પૂછ્યા સમાના નારકીમાંથી ચવવા માંડ્યા– બીજા આવી ઉપજે છે પરંતુ પૂછ્યા સમય માંહેલાે એક પણ રહે ત્યાંસુધી મિશ્રકાળ ૩.

હવે તેહને અલ્પા બહુત્વ કહે છે.-સર્વથી થાેડો અશ્ન કાળ તે પૂછ્યા સમાના નારકીનાં જીવ તેમાંથી ચબ્યા નથી, બીજા નવા ઉપજ્યા નથી એટલે પૂછ્યા સમાના જેટલા હાેય તેટલાજ રહે તાે ૧૨ મુહૂર્વ રહે, પછી અવશ્ય ચવે ઉપજે, તે ભણી સર્વથી થાેડો અશ્નકાળ ૧-તેથી મિશ્રકાળ અન'ત ગુણા તે પૂછ્યા સમા માંહેલાે એક નારકી રહ્યો છે ત્યાંસુધીમાં પૂછ્યા સમાંના નારકીમાંથી જે ચવેલા તે ગત્યાંતર કરી પાછા આવે ત્યાંસુધીમાં અન'ત કાળ નીકળે તે આશ્રી અન'ત શુણા મિશ્રકાળ કહ્યુો ૨-તેથી શુનકાળ અન'ત શુણા તે પૂછ્યા ત્યાં આગંત કાળ રહે, તે ભણી શુનકાળ અન'ત ગુણા. ૩ ા

પ્રશ્ન ૧૨ મું— કેટલાક કહે છે કે–આકાશમાં જે વાદળનેાં જમાવ થાય છે તે વાનું ઢળ છે એટલે વાઉકાયનાે તે જમાવ છે. તેનું કેમ ?

ઉત્તર---ભગ. સ ૩જે-૭. ૪થે-તેમાં વાઉકાય અને વાદળા-(બળાહકા) જીદા કહ્યા છે. વાદળને વાયરાનું દળ કહે છે તે ખાેટું. કારણકે-વાનું સ્વરૂપ અને વાદળાનું સ્વરૂપ જીદું કહ્યું છે. વાયરા એક દિશી ચાલે અને બળાહકા-વાદળા સર્વ દિંથી ચાલે. અને વાયરા વાઉકાયના જીવનેા સમુહ છે. અને બળાઢુકા જે વાદળા તે અપ્પકાયનાે સમુહ છે. માટે બન્ને જીદા છે, અને બન્નેની કાય પણ જીદી છે.

પ્રશ્ન ૧૩ મું —-પ્રાણાતિપાત-પાયસ્થાનક કયા કર્મને ઉદે હેાય ?

ઉત્તર—પ્રાણાતિયાત માહની કર્મને ઉદે હેાય. સાખ ભ. સ. ૧૨મે–ઉ. પમે–ટીકામાં મંડાતાજ–સમિતિ પાને પ૭૨મે–પેલી પુંઠીમાં કહ્યું છે કે—

'पाणाइवाए' ति प्राणातिपात जनितं तज्जनकंवा चारित्र मोहनीयं कमेपिचारात प्राणातिपात एव.

પ્રાણાતિપાતને ઉત્પન્ન કરનાર ચારિત્ર મેાહનીય કર્મ છે. અને ચારિત્ર માહનીય તે માહની કર્મના બીજો ભેદ છે.

પ્રશ્ન ૧૪ મું — કિલ્વિષિપણું કયા પાપને ઉદે પ્રાપ્ત થાય છે ?

ઉત્તર—ભ. સ. ૧૨મે–ઉદ્દેશે (પ)મે–માયાના ૧૫ નામ કહ્યાં છે તેમાં ૧૦મું નામ क्रिच्चिसे કહેલ છે. અને તેની ડીકામાં–સમિતિ પાને પ૭૩મે-પહેલી પુંઠીમાં કહ્યું છે કે-किल्विषः-किल्विषिको भवति स किल्विष एवेति.

કિલ્વિષિમાં ઉત્પન્ન ચવાનું મૂળ કારણુ માયા છે, માયા વડેજ કિલ્વિષિમાં ઉત્પન્ન થવાય છે. એમ ઊપરના પાઠથી જણાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫ મું—-શ્રીભગવતીજી તથા ઉત્તરાધ્યયનમાં નિંદા કરવાવાળાને કિલ્વિષિમાં ઉત્પન્ન થવાનું કહ્યું છે તે કેમ ?

ઊત્તર—એ વાત પણ સત્ય છે. ત્યાં પણ અન્ને વાત છે. માયા અને અવર્ણુવાદના બાેલવાવાળા કિલ્વિષિપણાને પામે છે. એના પશ્માર્થ એ છે કે–નિંદાના કરનારને માતા સેવવી પડે છે અને માયા વઇથીજ નિંદા બને છે એટલે માયામાં નિંદાના સમાવેશ કરી માયાનેજ કિલ્વિષિપણું ગણેલ છે.

પ્રશ્ન ૧૬ મું—ભગવતીજી સ. પમે–ઉ. ૧લે–લવણ સમુદ્રમાં તથા કાલાદધી સમુદ્રમાં દક્ષિણ અને ઉત્તર દિશે ઉત્સર્પિણી તથા અવત્સર્પિણી કાળ વરતે છે. ને પૂર્વ તથા પશ્ચિમે અવત્સ્સર્પિણી–ઉત્સ્સર્પિણી કાળ નથી. આ ઉપરથી જળચર બુગલીયા ઠરે જે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—જીગલીયાનું આવખું **એાછામાં** એાછું પલ્પના અસંખ્યાતમાં ભાગનું છે, ને જળચરનું આવખું વધુમાં વધુ પૂર્વકોડીનું જે તે ઉપરથી જળચર જુગલીયા નથી, અને જીવાભિગમ સૂત્રમાં પણ જળચર જીગલીયા નથી એમ કહ્યું છે.

હવે લવણ સમુદ્ર તથા કાલાેદધીમાં દક્ષિણ અને ઉત્તર દિશે ભરત ઇરવતની સન'ધે ઉત્સ્સર્પિષણી તથા અવત્સ્પિંષણી કાળ વર્તે છે. અને પૂર્વ અને પશ્ચિમે મહા વિદેહ ક્ષેત્રની સન'ધે તે કાળ નથી, કારણકે મહા વીદેહમાં ઉત્સર્પિણી અવત્સર્પિણી કાળ નથી માટે તેની સન'ધે સમુદ્રમાં પણુ તે કાળની ના કહી હેાય એમ જણાય છે. તત્ત્વ કેવળી ગમ્ય.

પ્રશ્ન ૧૭ મું—ભગવતીજી સ. ૯-મે–ઉ.૩૩મે–જમાલીનાં અધિકારમાં જમાલીને કિલ્વિષી કહ્યો. ને તેની ગતી પહ્યુ કિલ્વિષી દેવનીજ કહી-છઠા દેવલોકે ૧૩ સાગરની સ્થિતિ કહી. ને ઠા. ઠા ૭મે–જમાલીને પહેલાે નીદ્ધવ કહ્યો, ને નીદ્ધવની ગતી ઉવવાઇજીના પ્રશ્નમાં નવચૈવેયક સુધીની કહી છે. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—સમજવા પ્રમાણે એમ છે કે-ઉવવાઇ સૂત્રમાં જે ગર્તિ કહી છે તે પ્રવચનના નીદ્ધવ આશ્રી કહી છે. અને જમાલી તા સૂત્ર વચન ઉથાપવે પ્રવચનના નીદ્ધવ, અને ભગવ તથી વિરૂદ્ધ વ ત`વે કિલ્વિષી. એ અન્ને દેાષને લઇને જમાલી નિંદક નીદ્ધવ હેાવાને લીધે તેની ગતી કિલ્વિષીની કહી છે.

પ્રશ્ન ૧૮ મું—ભગવતીજી સ. પમે–ઉ. ૮મે નારદ પુત્ર અણુગારને નીયંડી પુત્ર અણુગારે ભંતે કહીને ખાલાવ્યા છે. અને નીયંડી પુત્ર નારદ પુત્રને પ્રશ્ન પૂછ્યા છે. તેના ખુલાસા નહિ થતાં નીયંડી પુત્રે પાતેજ તેના પુલાસા કર્યા છે. ને ત્યા નારદ પુત્ર નીયંડી પુત્રને પગે લાગ્યા છે. તા અહિંયાં માટું કાણ સંભવે ?

ઉત્તર—આ બદ્દો ભગવ તના શિષ્ય છે. તેમાં પહેલા નારદ પુત્રને વખાણ્યા છે ને પછી નીયંઠી પુત્રને વખાણ્યા એ જેતાં નારદ પુત્ર મોટા છે. વળી નીયંઠી પુત્રે નારદ પુત્રને ભાતે કહીને બાેલાવ્યા છે તે પણ વૃધા મંત્રણ છે, માટે નારદ પુત્ર માટા છે. પણ આ પ્રશ્ન નીયંઠી પુત્ર પાસેથી ધાર્યું માટે જ્ઞાન અપેક્ષાએ નારદ પુત્રે નીયંઠી પુત્રને નમસ્કાર કર્યો દ્વાય એમ સંભવે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ મું —ભગવતીજી સ. ૮મે−ઉ. ૯મે પુઢવી કાય ઔદારિક શરીર પ્રયોગ ળ ધ કાળથી કેટલે৷ કેાળ હવે ? ઉત્તર—સર્વ બાંધ એક સમય, દેશ બાંધ જગન્ય ખુડાગ ભવ ગહણું તીન સમય ઉણાં ઉત્કૃષ્ટા બાવીસ હજાર વર્ષ એક સમય ઉણે. એમ તિર્યાચ પાંચેંદ્રી સુધી કહ્યું. ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિ જે જેની દ્વાય તે કેવી તેમાં એક સમય ઉણા હાય.

પ્રશ્ન ૨૦ મું— ખુલાક ભવના અર્થ શું ?

ઉત્તર—ખુલાક ભવ તે એક વ્યાસાયતામાં સાડાસતર ભવ કરે તે નિગેાદના જીવ આશ્રી સંભવે છે. પરંતુ બીજાને માટે અહુ સૂત્રી કહે તે ખરૂં. પ્રશ્ન ૨૧ મું—ભગવતીજી સ. ૧લે–ઉ. ૪થે–છદ્દમસ્થ મનુષ્યને

કેવળ સંજમ, કેવળ સંવર, કેવળ યુદ્ધચર્ય, કેવળ પ્રવચન કહ્યા તે શું?

ઉત્તર—કેવળ નામ એક'ત સમજવુ', અહિંયાં કેવળ નામ સ'પૂર્ણ સમજવેા નહિ-કેવળીનેા અર્થ કરવાે નહિ. તેની ગતિ ઉત્કૃષ્ટી નવગ્રેંવેયક કહી છે.

પ્રશ્ન ૨૨ મું—ભગવતીજી સ. ૧લે–ઉ. ૬ઠે–સ્નેહકાય વરસવા આશ્રી–ઊર્ષ અધા, ને ત્રીછેા વરસે છે એમ કહ્યું છે તાે તે ૧૪ ચ**ૌદ** રાજલાેક આશ્રી સમજવું કે અઢી દ્વીપ આશ્રી સમજવું ?

ઉત્તર—તે કાંઇ મૂળ પાઠમાં ખુલાસાે નથી, પણ અર્થાકાર તથા ટીકાકારના લખાણ ઊપરથી અઢી દ્વીપમાં વરસવાનું સમજાય છે.

પ્રશ્ન ૨૩ મું—સ્નેહકાય રાત્રી ને દિવસ સદાય વરશ્યા કરે છે. તેથી કેટલાકનું માનવું થાય છે કે–શીત ઋતુમાં દિવસના પહેલા અને ચાેથા પહાેર, અને ગ્રીષ્મમાં અરધા અરધા પહાેર સાધુજીને માથે ઓઢયા વિના અહાર નીકળાય નહિ એટલે માથે ગરમ લુગડું એાઢયા વિના સાધુ સાધવીથી બહાર નીકળાય નહિ તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એ પ્રવૃત્તિ કેટલાક ગચ્છમાં છે ખરી પણ સૂત્રના ન્યાયે એ પણ વર્તન રને માટે ઘણા સવાલાે ઉભા થાય છે.

(૧) જેમ રાત્રીમાં સ્નેહકાય વરસવાથી અહાર માથે ઓઢ્યા વિના નીકળાતું નથી તેમ જો દિવસને માટે હાેય તાે ટીકાકારનાં મત પ્રમાણે દિવસમાં પહેલા અને ચાેથા પહાેરે આહારાદિક વાેહારવા અર્થે નીકળાય નહિ. તેમજ-(૨) સાધુથી પહેલા અને ચાેથા પહાેરે વિહાર પણ થાય નહિ. (૩) માથે આહવાના પ્રસંગ અપવાદ માર્ગે થાય છે. પણ આહારાદિકનું વહાેરવું અને વિદ્વાર કરવા અપવાદ માર્ગે નથી. (૪) ટીકાકારના મત પ્રમાણે તે৷ તેવી કેટલીક ક્રિયા દિવસનાં વચલા બે પહેારમાંજ હાેવી જોઇએ. પણ તે પ્રમાણે જોવામાં આવતું નથી.

પ્રશ્ન ૨૪ મું—આ સંબ'ઘે કાંઇ સૂત્રથી ખુલાસા મળે તેમ છે ? ઉત્તર—સૂત્રમાં તે વિષે સારા ખુલાસા છે. સાંભળાે—

(૧) દશવૈકાલિક સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-સૂર્ય ઉગ્યા પહેલા આહારાદિકની ઇચ્છા કરવી નહિ તો પછી સૂર્ય ઉદય થયે આહારાદિક કદયે. (૨) વૃહત્કલ્પમાં કહ્યું છે કે-સૂર્ય ઉદય થયા પછી સાધુને આહારની વૃત્તિ ખુલે છે (૩) દિવસ ઉગતા વિહાર કરવાનું પણ ચાલ્યું છે-તેમ વાહરવાનું (આહારાદિકનું) પણ ચાલ્યું છે. (૪) આહારાદિક (ચવેણું પ્રમુખ) દિવસ ઉગ્યા છે એમ જાણીને વાહયું અને પછી બહાર નીકળતાં જણાણું કે એ સૂર્ય ઉદય થયાં પહેલા વાહોરાણું છે એમ જાણે તા પરઠવી દે એમ કહ્યું છે. (૫) દિવસ ઉગ્યા પછી મસ્તકે ઓઢ યા બાંધે તા પ્રાયશ્વિત કહેલ છે. એમ વિહારમાં પણ કહેલ છે.

આટલા દાખલે એમ જણાય છે કે દિવસ ઉગ્યા પછી સ્નેહકાયના કારણે એાઢવાની જરૂર જણાતી નથી. કારણકે રાત્રી દિવસ સ્નેહકાય પડે છે. સૂત્રમાં કહ્યું છે કે–તળાવ કુવાદિક ન ભરાય, ખાડા ખાબેાચીયા ન ભરાય તેવા સૂક્ષ્મ અપકાય જેવા વસ્સાદ પડે છે પણ પડતાંજ તરતજ વિધ્વંશ (વિનાશ) પામે છે એમ ભગવતીજીમાં મૂળ પાઠમાં કહ્યું છે. તા પછી દિવસ ઉગતાંજ સૂર્યની ગરમીવડે અધરથીજ પડતા વિનાશ પામે એમ સંભવે છે તાંજ આદ્વાર વિહારાદિકની ભગવ'તે મનાં કરી નથી.

વળી શ્રી આચારાંગજી તથા શ્રી દશવૈકાલિકજી આદિ સૂત્રમાં વરસાદ, ઘુંવર, મેઘરવો, પ્રમુખ વરસવાથી સાધુને આહારાદિ અર્થે જમાં વરજેલ છે પણ સ્નેહકાય માટે વરજેલ નથી. અને રાત્રીએ તાે સર્વથા વરજેલ છે તેનું કારણકે રાત્રીમાં જીવાદિકની જત્ના માટે ન થાય માટે, પણ શરીરાદિ કારણે જવું પડે તાે માથે ઓહીને જવું તે સ્નેહકાયનું વરસવું થાય છે, માટે અપવાદે ઓહીને નીકળવું થાય છે. જોકે ઓઢ અગર ન ઓહે તાપણ શરીર ઉપર કે વસ્ત્ર ઉપર પડતાંજ વિનાશ પામે. પણ વ્યવહાર બળવાન કરવા માટે સાધુના વ્યવહાર રાત્રે બહાર નીકળવાના નથી (એ ચિદ્ધથી) અપવાદ માગે દેહ ચિંતા ટાળવા માટે માથે ઓઠી બહાર નીકળવું એ શુદ્ધ વ્યવહાર છે પણ દિવસને માટે માથે ઓઠીને આહારાદિ અર્થે બહાર નીકળવાનું કાઇ સૂત્રમાં ચાલ્યું હાય એમ જોવામાં આવતું નથી. તત્વકેવળી ગમ્ય— પ્રક્ષ ૨૫ મું—પ્રથક કયા સુધી કહીએ ?

ઉત્તર—બેથી માંડી નવ સુધીને પ્રથક કહેલ છે. પણ ભગવતીઝ સ૦ ૧૨મે–ઉ૦ ૯મે–પ્રથકને એક ઉપરાંત સ'ખ્યાતા, અસ'ખ્યાતા સુધી ગણ્યા છે. તથા સતક ૧૮ મે−ઉ૦ ૧ પહેલે ઘણાને પણ પ્રથક કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૨૬ સું—નારકી તથા દેવતામાંથી, અવધ લઇને નીકળે તે તીર્થ`કરજ નીકળે કે અનેરા પણુ નીકળે ખરા ?

ઉત્તર—ભગવતીજી સ૦ ૧૩ મે–ઉ૦ ૧−૨–અર્થ કારવાળાએ એકલા તિર્થ'કરજ કદ્યા છે તેનું કારણ ૧ લી–૨ જી–૩જી એ ત્રણુ નરકમાંથી અવધ લઇને નીકળે ને તિર્થ'કર પણ પહેલી ત્રણ નરકનાંજ નીકળ્યા થાય.

૧. વળી સંખ્યાતા વિસ્તારવંત તથા અસંખ્યાતા વિસ્તારવંત નરકાવાસીમાંથી પણ સંખ્યાતાજ અવધી નાણી તથા અવધી દર્શની નીકળે એમ કહ્યું છે. તે પણ તિર્થેંકર આશ્રીજ કહ્યું છે. એમ દેવતામાં પણ પદ્હેલા દેવલેાકથી સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાન સુધીનાજ નીકળ્યા. સંખ્યાતાજ અવધી જ્ઞાની અવધી દર્શની કહ્યા છે તે પણ તિર્થેંકર આશ્રીજ કહ્યા છે.

પણ અનેરાના સંભવ રહે છે, કારણકે અવધી જ્ઞાનની ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિ ૬૬ છાસઠ સાગરની કહી છે. બે વાર અનુતર વિમાનમાંથી લઇને આવે અથવા ત્રણવાર બારમા દેવલાેકમાંથી આવે તે અપેક્ષાએ તિર્થ`કર વિના પણ અવધી જ્ઞાન લઇને આવવા સંભવ છે. પરંતુ બહુળતાએ તાે તિર્થ`કર– નુંજ સ્વામીત્વ છે અને લાભવા આશ્રી અન્યને સંભવે.

પ્રશ્ન ૨૭ મું—જીવ ઉપજવા જતા કેટલા સમાની વિગ્રહ ગતિ કરે ?

ઉત્તર—ભગવતીજી સ૦ ૧૪ મે–ઉ૦ ૧લે–એકેંદ્રીવરજી ૧૯ દંડક– વાળા ૧–૨–૩ સમાની વિગ્રહ ગતીયે ઉપજે અને એકેંદ્રી ૪ સમાની વિગ્રહ ગતિયે ઉપજે એમ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૨૮ મું—તાે પછી ભગવતીજીનાં સ૦ ૭ મે-ઉ૦ ૧લે-કહ્યું છે કે—જીવને ઉપજવા જતા ત્રણ સમા અણાહારકનાંને ચાથે સમેનીવમાં આહાર લિએજ એટલે ૧૯ દંડકવાળા વધારેમાં વધારે બે સમા અણાહા-રિક રહે અને એકેંદ્રીય ઉત્કૃષ્ટા ત્રણ સમા અણાહારિક રહે પણ ચાથા સમે તાે નિયમા આહાર કરે એમ કહ્યું. અને ઉપર કહયા પ્રમાણે ચાથા સમા વિગ્રહ ગતિના કહ્યો તેનું કેમ ?

ઉત્તર—ચૌદમા સતકમાં ત્રીજે સમે–ચાથે સમે વિગ્રહ ગતિયે ઉપજવા આશ્રી કહેલ એ અપેક્ષાએ અણાહારકના તેા સાતમા સતકમાં કહ્યા પ્રમાણેજ થાય. ૧૯ દંડકવાળા વિગ્રહ ગતિએ જાય તો ત્રીજે સમે ઉપજે તેને બે સમાની વિગ્રહ ગતિ અને ત્રીજે સમે આહાર લે તેને બે સમા અણાહારિકના થયા. અને એકેંદ્રી ૪ સમાની વિગ્રહ ગતિએ ઊપજે તેને ૩ સમા અણાહારિકના હાય.

અહિંઆં વિગ્રહ ગતિએ ઊપજવા આશ્રી કહ્યું છે પણ વિગ્રહ ગતિના સમય ૩ કે ૪ કહ્યા નથી. ચૌદમા સતકના અને સાતમા સતકના અભિ– પ્રાય સરખાે અને મળતા જણાય છે. પરંતુ ગ્રંથવાળા ૪ સમા અણાહારકના એટલે ચાર સમયની વિશ્રહ ગતિ માની પાંચમા સમય ઉપજવાના કહે છે. અને કેટલાક નીકળવાના પહેલા સમા અને વિગ્રહ ગતિના ત્રણ સમા ગણી પાંચમા સમા ઉપજવાના કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૯ મું—ભગવતીજી સતક ૧પ મે–ગેાશાળાએ પેાતાના મતા– તુસારે કાળની કલ્પના કહી અતાવી તે શી રીતે છે ?

ઉત્તર—ગેાશાળાએ મહાવીર પરમાતમાં પ્રત્યે કહ્યું છે કે–અમારા મતે ત્રણ પ્રકારના કાળનું માન છે તે ચથા દષ્ટાંતે–ગંગા નદી નીકળી ત્યાંથી તે સમુદ્રમાં ભળી ત્યાં સુધીમાં ૫૦૦ જેજનની લાંખી છે, અને અર્ધ જેજનની પહેાળી છે, અને ૫૦૦ ધનુષની ઉડી છે. એવી સાત ગંગાંએ

| સર્વ ગંગાનુ માન | ગંગાના નામ.            |
|-----------------|------------------------|
| મૂળ ગંગા ७ સાતે | એક મહા ગંગા થાય.       |
| ४६              | સાદી ગંગા              |
| 383             | મૃત્યુ ગંગા            |
| २४०१            | લાેહીતાક્ષ ગંગા        |
| १९८०७           | એવંતી ગંગા             |
| ૧૧७૬૪૯          | પરમાવતી ગંગા<br>એક થાય |

એક મહા ગંગા થાય. સાત મહા ગંગાએ એક સાદી ગંગા થાય સાત સાદી ગંગાએ એક મૃત્યું ગંગા થાય. સાત મૃત્યું ગંગાએ એક લેાહી– તાક્ષ ગંગા થાય. સાત લેાહીતાક્ષ ગંગાએ એક એવ'તી ગંગા થાય. સાત એવ'તી ગંગા થાય. સાત એવ'તી ગંગા થાય. સાત એવ'તી ગંગા થાય. સાત અવી સર્વ' ગંગા ૧૧૭૬૪૯ નદીઓ થાય તેની સર્વ

બાદર વાલુકા જે છે તે માંહેથી સાે વર્ષે એકેકી રજ કાઢતા જ્યારે ઉક્ત નદીઓ નિલેપ્ય થાય તેને હું '' શર '' કહું છું. એવા ત્રણ લાખ શરે ૩૯૩

એક ''મહા કલ્પ'' કહું છું. એવા ચારાશી લાખ મહા કલ્પે એક ''મહા માનસ'' એ નામના કાળ થાય. છે. આ પ્રમાણે અમારે કાળનું માન છે.

પ્રશ્ન ૩૦ મું—ગેાશાળે પાતાના ભવાંતર કેવી રીતે જણાવ્યા છે.

ઉત્તર—ઉપર કહેલા, એવા કાળમાં અથડાતા સર્વ જીવોના સમુ– દાય માંહેથી હું પ્રથમ નીકળી (માહા માનસના ત્રણ ભેદ જે ઉપલ્યેા-મધ્યનેા–અને હેઠલેા એવા ત્રણ ભેદ માંહેલા પ્રથમના) ૧ ઉપલ્યા માહા માનસમાં દેવપણે ઉપજ્યેા. ત્યાંથી ચવી-૨ ખીજા ભવે સંજ્ઞી ગર્ભજ મનુષ્યેા થયેા ત્યાંથી ચવી૩ ત્રીજા ભવે વચલા માહા માનસમાં દેવપણે ઉપજ્યેા. ત્યાંથી ચવી–૪ ચાેશા ભવે સ<sup>:</sup>જ્ઞી ગર્ભજ મનુષ્ય થયેા. ત્યાંથી ચવી-પ પાંચમે ભવે હેઠલા માહા માનસમાં દેવપણે ઉપજયેા. ત્યાંથી ચવી-૬ છઠા ભવે સંજ્ઞી ગર્ભજ મનુષ્ય થયેા. ત્યાંથી ચવી-૭ સાતમે ભવે પુનઃ ઉપલા માહા માનસમાં દેવ થયેા. ત્યાંથી ચવી-૮ આઠમે ભવે સંજ્ઞી ગર્ભુજ મતુષ્ય થયેા. ત્યાંથી ચવી-૯ નવમે ભવે પૂનઃ વચલા માહા માન-સમાં ઉપજયે৷ ત્યાંથી ચવી-૧૦ દશમે ભવે સંગ્ની મનુષ્ય ગર્ભજ થયે৷-ત્યાંથી ચવી-૧૧ અગ્યારમે ભવે વળી હેઠલા માહા માનસમાં દેવ થયેા-ત્યાંથી ચવી-૧૨ આરમે ભવે સત્તી ગર્ભજ મનુષ્ય થયેા. ત્યાંથી ચવી-૧૩ તેરમે ભવે પાંચમા પ્રદ્રા નામના કલ્પમાં ઉત્પન્ન થયેા. અને ત્યાંથી ચવી– ૧૪ ચૈાદમે ભવે ક્ષત્રીય કુળમાં "ઉદાયનકોંડયાયન" નામે કુમાર થયેા. ત્યાંથી મેં સાત પ્રીઢ પ્રહાર કર્યા.

પ્રશ્ન ૩૧ મું — ગાેશાળે સાત પ્રૌઠ પ્રહાર કેવી રીતે કર્યા ?

ઉત્તર—ગાસાળા કહે છે કે-મે ૧ પેલા પ્રૌઢ પ્રહાર કરી એનેકના શરીરમાં ૨૨ વર્ષ રહ્યો. ૨ બીજો પ્રૌઢે પ્રહાર-મલ્લરામના શરીરમાં ૩૧ વર્ષ રહ્યો. ૩ ત્રીજો મંડીતના શરીરમાં ૨૦ વર્ષ રહ્યો. ૪ ચાેથા રાહના શરીરમાં ૧૯ વર્ષ ૫ પાંચમા ભારદ્વજના શરીરમાં ૧૮ વર્ષ. ૬ છઠો અર્જુન ગૌતમ પુત્રના શરીરમાં ૧૭ વર્ષ. અને ત્યાર પછી છેલ્લા ૭ સાતમા પ્રૌઢ પ્રહાર કરી ગૌશાળા મખલી પુત્રના શરીરમાં ૧૬ વર્ષ રહ્યો. એમ સર્વ મળી ૧૩૭ વર્ષ સાત પ્રૌઢ પ્રહાર કર્યા તે હું પાતે સમજવા. એમ સર્વ મળી ૧૩૭ વર્ષ સાત પ્રૌઢ પ્રહાર કર્યા તે હું પાતે સમજવા. અંગરેનું સ્વરૂપ કહેલ છે.

પ્રશ્ન ૩૨ મું — પ્રૌઢ પ્રહારનાે અર્થ શું ?

ઉત્તર—પ્રૌઢ પ્રહાર એટલે એક શરીરમાંથી નીકળી બીજાના મૃત્યક શરીરમાં પ્રવેશ કરી તેમાં રહેવું એમ એક જાતિમાં સાત વાર (મનુષ્ય જાતિમાં) પ્રવેશ કરવાનું કલ્પિત કહી બતાવ્યું. પ્રૌઢ પ્રહાર તો વનસ્પતિમાંજ થાય છે એમ લગવંત મહાવીરનું કહેવું છે. તે લગવંતના મુખથી તલના છોડના સાત પ્રૌઢ પ્રહારે તલના દાણાની ગાશાળે વાત સાંભળી. પોતાને વિષે કલ્પિત સાત પ્રૌઢ પ્રહાર બેસતા કરી એમ જણાવ્યું કે–તમારા ચેલા જે ગાશાળા મખલી પુત્ર મરી ગયા તેના શરીરમાં મેં સાતમા પ્રૌઢ પ્રહાર કર્યા છે. એટલે એમ જણાવે છે કે–જે ચરમ તિર્થ કર થાય તે સાત પ્રૌઢ પ્રહાર કરે. અને તે આઠ ચરમની પ્રરૂપણા કરે, એટલે તેમના વખતમાં આઠ ચરમ થાય.

પ્રશ્ન ૩૩ મું — ગાેશાળે આઠ ચરમ પ્રરૂપ્યા તે કયા કયા ?

ઉત્તર—ગેાશાળે આઠ ચરમ પ્રરૂપ્યા તે એ કેૈ–૧ પહેલું-ચરમપાણ, ૨ બીજું-ચરમગીત, ૩ ત્રીજું-ચરમનાટક,૪ ચેાથું-ચરમઅંજલી કર્મ તે ગ્રહસ્થ પ્રત્યે હાથ જેડવા તે, ૫ પાંચમું-ચરમપુષ્કલાવર્લ, ૬ છઠું-ચરમ મહામેધ, ૭ સાતમું-ચરમ સીચનિક ગંધ હસ્તી, ૮ આઠમું-ચરમ મહા સીદ્ધા કંટક સંગ્રામ. એ પ્રકારના આઠ ચરન ચાેવીશમાં જિનના વારૈ પ્રવર્તે. એવી પ્રરૂપણા ગાેશાળા કરે છે.

પ્રક્ષ ૩૪ સું—ગેાશાળે ચરમપાણ પ્રરૂપ્યા તે <mark>શી</mark> રીતે ને તેનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર—ગેાશાળે ચરમપાણના બે ભેદ બતાવ્યા છે. ૧ ચારપણ ને ૨ ચારઅપાણ. તેમાં ચારપણ કહ્યા તે ૧–ગાયની પીઠ ઉપરથી પડતું પાણી, ૨ બીજું-પાણીનું હાથે મથન કર્યું તે પાણી, ૩ ત્રીજું-સુર્યના આતાપથી થયેલું ઉષ્ણ પાણી, ૪ ચેથ્યું-પર્વત તથા નીઝરણામાંથી પડતું પાણી. આ ચાર જાતના પાણી, ગૌશાલામતિએાને લેવા કલ્પે -અને ચાર અપાણ તે-૧ થાળ કળશા તથા માટી વગેરેના ભાજન ધાવાનું પાણી, ૨ આંબા અખાડાદિકનું ધાવણ પાણી, ૩ ત્રીજું લીલાેતરી જે મુગફલી– ઉડદફલી વગેરે ફળીયોને પાણીમાં ઝબાેલી બાહેર કાઢે તે પાણી, અને ૪ ચાથું જે શુદ્ધ પાણ તે છ માસ શુદ્ધ ખાદિમ (મેવા) ખાય. તે છ માસમાં પ્રથમ બે માંસ પૃથવી સંધારા કરે, પછી બે માસ કાષ્ટ સંધારા કરે, પછી બે માસ ડાભ સંધારા કરે. એમ છ માસ કરતા તેની છેદ્વી રાત્રિએ બે દેવતા પ્રગટ થાય તે પૂર્ણભદ્ર અને માણીભદ્ર તે દેવ શરીરને શીતલ–ભીના હાથના સ્પર્શ કરે ને જો તે દેવના સ્પર્શાને ભલું જાણે તા આશીવીષ નામે કર્મ ઉપરાજે અને જો ભલે ન જાણે તા તેના શરીરમાં અગ્નિકાય પ્રગટે અર્થાત્ તેના શરીરમાં દાહુ ઉત્પન્ન થાય. અને તે પીડા સહુન કરી પછી સિદ્ધ ગતિ પ્રત્યે ગમન કરે. અર્થાત્ માેક્ષ જાય. એને ચે થા અપાણ કહ્યો છે. એ ચાર જાતીના અપાણ અકાલ્પિનિક છે, એમ ગાેશાળાનું કહેવું છે. આ પ્રમાણે ચાર પાણુ અને ચાર અપાણુની વીધી ગાેશાળા મતની સમજવી. સાખ ભ. સ **૧**પમાંની

પ્રશ્ન ૩૫ મું—ભગવતીજીના ૧૫માં સતકમાં–गोसालेणं मंखलि पुत्तेणं सदिं पणिय भूमिए वासाइं ।। ભગવ'ત ગેાશાલા સાથે છ વર્ષ સુધી પણીત ભૂમિમાં વિચર્યા કહ્યું છે તેા પ્રણીત ભૂમિ કઇ ભૂમિને કહી !

७त्तर-धिक्षमां क्रह्युं छे डे-'पणिय भूमिए त्ति' ॥ प्रणीत भूमेशरभ्य प्रणित भूमौ वा मनोज्ञ भूमौ विहरतवा निति योगः ॥

તેની ભાષા–પ્રણીત ભૂમિને લઇને છ વર્ષ ગેાશાલા સાથ વિચર્યા. બીજો અર્થ-પ્રણીત ભૂમિ અર્થાત્ મનાેજ્ઞ (અછી) ભૂમિમે છ વર્ષ ગાેશાલા સાથે રહ્યા.

આ પ્રકારે અર્થ ''પ્રશ્નોત્તર સ'ગ્રહમાળા'' માં ચાથા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પૃષ્ટ ૧૭મે–આત્મારામજીએ ડાેક્તર હેાર્નલને ઉત્તર આપેલ છે. આ પુસ્તક સ'વત્ ૧૯૭૨માં છપાયેલ છે. તેમાં આ પ્રમાણે લખ્યું છે.

પ્રશ્ન ૩૬ મું—ભગવતી સ૦ ૧૮મેે-ઉ૦ ૧ લે ભવ્ય સિધકને જીવ પદે એક વચને, બહુવચને ચરીમ કીધા. અને અભવ્ય સિધકને સર્વ'ને એકવચને ને બહુવચને એચરીમ કહ્યા તે કેમ ?

ઉત્તર—ભગ્ય જીવ મુક્તિ જવા આશ્રી ભવપણું ચરમ એકવચને, ને બહુવચને સઘળાઇ ભગ્ય સિધક જીવ સીઝરો ઇતિ વચનાત્ જ્યાંતીનાં અધિકારે પુછયાસમાના સર્વ ભગ્ય જીવ સિદ્ધ થવા આશ્રી ચરમ કહ્યા. અને અભગ્ય ને ભગ્યપણાનાં અભાવથી અભગ્ય જીવ એકવચને ને બડુ– વચને અચરમ કહ્યા.

પ્રશ્ન ૩७ મું—હાલ જે શક્રેંદ્ર છે તે પૂર્વે કોણ હતા ને કયારે થયેલ ?

ઉત્તર—ભગવતીજી સ૰ ૧૮મે–ઉ૦ ૨ જે વીશમા મુનીસુવૃત સ્વામીનાં વારે હથીણાપુર નગરે કારતક શેઠને। જીવ મુનિસુવૃત અસિદુંત પાસે એક હજાર ને આઠ વાણોતર સાથે દિક્ષા લીધી. ખાર વર્ષ દિક્ષા પાળી ચૈાદ પૂર્વનું જ્ઞાન મેળવી એક માસનાે સંચારાે કરી કાળ કરી શર્કેદ્ર થયા.

પ્રશ્ન ૩૮ મું–-ભગવતીજીના ૧૬ મા સતકે-પાંચમા ઉદેશે કહ્યું કે શકેંદ્ર ભગવંત મહાવીરને આઠ પ્રશ્ન પૂછી, સાતમા દેવલેાકના ગંગદત દેવને આવતા જાણી ભેજાાંત થઇ એકદમ ભાગ્યા તે ગંગદત કયા ?

ઉત્તર—તે ગંગદત દેવ પણ પૂર્વ ભવે હથીણાપુર નગરમાં ગંગદત ગાથા પતી હતા તેણે પણ મુનિસુવ્રત સ્વામી પાસે દિક્ષા લીધી હતી ને તે સાતમા દેવલાકે ઉત્પન્ન થયા હતા. કારતક શેઠના ભવમાં ગંગદત ગાથાપતી સાથે કાેઈ પ્રકારની વીરૂદ્ધતાને લઇને દેવતાના ભવમા ગંગદત દેવનું તેજ સહન નહિ થઇ શકવાથી શકેંદ્રને ભયભ્રાંત થઇ ભાગવું થયું, તે ઉપર કહેલા ગંગદત તેજ પાતે.

પ્રશ્ન ૩૯ મું ---ભગવતીજી સ૦ ૧૮મે-ઉદેશે ૪ થે એવે৷ પાઠ છે કે-

जाव इयाणं भंते वरा अंधग वण्हिणो जीवा ताव इया परा अंधग वण्हिणो जीवा ? इंता गोयमा जाव इयावरा अंधग वण्हिणो जीवा ताव इया परा अंधग वण्हिणो जीवा सेवं संतेति ॥२॥

આનેા અર્થ શી રીતે સમજવેા ?

®त्तर—टीका–जाव इयेत्यादि यावतः वरति अर्वाग् भाववर्तिनः आयु– ष्कापेक्षया अल्पायुष्काइत्यर्थः अंधग वण्डिणोति अंहिपा वृक्षास्तेषां वण्हयस्तदाश्र-यत्वेनेत्यंहिप वण्हयो बादर तेजस्कायिका इत्यर्थः अन्येत्वा हुरंधका अप्रकाशकाः स्रक्ष्म नामकर्मोंदया द्ये वण्हयस्ते अंधक वन्द्वयोजीवाः तावइयति तत्परिमाणाः परंत्तिपराः प्रकृष्टा स्थितितो दीर्घायुप इत्यर्थ इति प्रश्नः इंतेत्याद्युत्तर मिति ॥

ભાવાર્થ:—વરા કે૦ અગ્ર ભાગ્વર્તિ આયુષ્યની અપેક્ષાએ અલ્પા– યુષવંત અંધગવ૦કે૦ વૃક્ષની અગ્નિના બાદર તૈજસ્કાયિક જીવેા છે.

વળી કેટલાક આમ પણ કહે છે. અંધ૦કે૦ અપ્રકાશક સૂક્ષ્મ નામ કર્મના ઉદ્દયથી જે અગ્નિના જીવ તેના પરિમાણે પરા કે૦ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ– વાળા તૈજસ્કાયિક જીવા છે. અથવા જેટલા સૂક્ષ્મ અગ્નિના જીવ છે તેટલા ઉત્કૃષ્ટાચુષના ધરણહાર અગ્નિના જીવ છે એ બન્ને સરખા છે માટે—

અને પ્રશ્નોત્તર મણિ રત્નમાળાના પાંચમા ભાગમાં ૪૫ મા પ્રશ્નમાં કહ્યું છે કે–અવરાકે૦ અવરાણેા છે જેનેા આચુષ્યુ એવા અલ્પ આયુષ્યના પણી અંધગ કે એટલા આંધળા વન્દિણુા એટલે અગ્નિકાયના જીવે: એ અર્થ એને ભાવાર્થ એમ સમજવા કે-જેટલા બાદર તેજસ્કાયના જીવા અલ્પ આયુષ્યવાળા હાેય, તેટલા સૂક્ષ્મ અગ્નિકાયના જીવા ઉષ્કૃષ્ટી સ્થિતિ વાળા હાેય: ? એ પ્રમાણે પૂછતા ભગવતે હા પાડી કે જેટલા અલ્પ આયુષ્યવાળા બાદર અગ્નિના જીવા હાેય તેટલાજ સૂક્ષ્મ અગ્નિના જીવા ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા હાેય એ પ્રમાણે પરમાર્થ સમજવા.

પ્રશ્ન ૪૦ મું —ભગવતીજી સ૦૧૮ મે ઉ૦૫ મે નારકી હે ભગવંત ? અનંતરે નીકળીને જે ભવ્ય (પ્રાપ્ત થવા ચાેગ્ય) પંચેન્દ્રિય તિર્થંચ ચાેનીને વિષે ઉપજે તેહ ક્રિશા આઉખા પ્રતેવેદે ?

ઉત્તર—ંહ ગૌતમ ? નારકીનું આઉખું વેદે. તિર્ય'ચ પંચેદ્રિનું આઉખું આગળ કીધું રહે. ઇત્યર્થ –ઇહાં તર્ક નારકી તિર્ય'ંચમાં ઉપજે અને નારકીનું આઉખું કેમ વેદે ? સમાધાન વાટે વેહેતા તથા ઉપજતા સમયથી તદ્લવનું આઉખું પ્રાણુ અપ્રાપ્ત થતાં સુધી વેદક સત્તામાં પૂર્વ ભવનું આયુષ્ય વેદે, જ્યાં મુધી પુર્વલી લેશ્યા અનુભવે ત્યાં સુધી. એમ ચાવીશે દંડકની વક્તવ્યતા ત્યાંથી સમજવી.

પ્રશ્ન ૪૧ મું—દેવતા લુગડા આભરણાદિકની વિભૂષા કરી શરીર અલંકૃત કરે તેહને વૈક્રિય કર્યું કહેવાય કે નહિ.

ઉત્તર—ભગવતીજી સ. ૧૮મે–ઉ. પમે–એ પ્રકારના દેવ કહ્યા છે એક વેક્રિયવ'ત–અને બીજા અક્રિયવ'ત. તિહાં વૈક્રિયવ'ત દેવને અલંકૃત મનુષ્યનું દષ્ટાંત કહ્યું છે. એટલે વસ્ત્ર આભારણાદિકે શરીર અલંકૃત કરે તે પણ દેવતાએ વેક્રિય કર્યું કહીયે. અને ભવ્ય ધારણીય શરીરવાળા દેવતા મૂળ સ્વરૂપે હોય તે અવૈક્રિયવ'ત કહેવાય.

પ્રશ્ન ૪૨ મું—પૃથ્વીકાયના જીવ પ્રાણાતિંપાતાદિ પાપ કરે ?

ઉત્તર—ભગવતીજી સ. ૧૯મે–ઉ. ૩જે–ગૌતમ સ્વામીએ પૂછ્યું કે હે ભગવંત ! પૃથ્વીકાય પ્રાણાતિપાત કરે એટલે જીવની હિસા કરે ! મૃષાવાદ બાેલે ? જાવત અઢારે પાપસ્થાનક કરે ? ભગવંત કહે હુંતા ગાયમા. પ્રાણાતિપાતના કારક કહિયે. ઇમ જાવત્ મિથ્યાદર્શન સલ્યનાના પણ કારક કહિયે. ઇહાં તર્ક-પૃથ્વીના જીવને વચનાદિકના અભાવ છે. છતાં વચનાદિકને અભાવે મૃષાવાદ કહ્યું તે કેમ ? ઉત્તર–અવિરતીને આશ્રીને અઢારે પાપ સ્થાનકના સેવનાર કહેવાય. તેમાં મૃષાવાદ પણ આવી ગયું.

Jain Education International

પ્રશ્ન ૪૩ મું—પૃથવ્યાદિકને વિષે એક શરીરે કેટલા જીવ ઉપજે ને એકી સાથે કેટલા આહાર લીએ ?

ઉત્તર—ભગવતીજી સ. ૧૯મે–ઉ. ૩જે–પૃથવ્યાદિક ચાર બાેલને વિષે એકેક શરીરે એકેક જીવ ઉપજે ને એકેક જીવ આહાર કરે, અને વનસ્પતિને વિષે અન'તાં વનસ્પતિ કાઇયા એકઠા મળીને સાધારણ શરીર બાંધે એકઠા મળી સાધારણ શરીર બાંધીને ત્યાર પછી આહાર કરે.

પ્રશ્ન ૪૪ મું--પૃથ્વીકાય જીવનું શરીર કેવડું ?

ઉત્તર—ભગવતીજી સ. ૧૯મે-ઉ. ૩જે-પૃથ્વીકાયના જીવના શરીર માટે કહ્યું છે કે-ચક્રવતિ રાજાની ચંદનની વાટનાર દાસી, તરૂણી અલવંત તે તિક્ષ્ણુ વજ્રમય સિલાપ્રતે માટીના પિંડ મૂકી તિક્ષ્ણુ વજ્રમય ગાલવટ ઉપરવટણુા લઇ પીશી પીશી એકઠા કરે. ઇમ એકવીશ વાર લગી પીશે. તથણું ગાયમા ? કાેઈ એક પૃથ્વી કાચિક સિલા પ્રતે તથા ઉપરવટણા પ્રતે લાગ્યા, કેટલાએક નથી લાગ્યા. કેટલાએક સંઘટયા, કેટલાએક નથી સંઘટયા. કેટલાએક પરિતાપ પામ્યા, કેટલાએક પરિતાપ નથી પામ્યા, કેટલાએક ઉપદ્રવ્યા, કેટલાએક ઉપદ્રવ્યા નથી. અને કેટલાએક પશ્યા (વટાણા), કેટલાએક નથી પીશ્યા. એહવી પૃથ્વીકાયના જીવનાં શરીરની અવયાહણા સૂક્ષ્મ (ઝીણી) જાણ્યવી. એમ ભગવતીજીમાં કહ્યું છે અને તેના દુઃખને માટે પણ એજ અધિકારે તથા આચારાંગજીમાં ત્રાસદાયક ન્યાય આપ્યા છે.

ગ્રેશ્ન ૪૫ મું—પૃથ્વીકાયને৷ સ્પર્શ કરવાથી તે કાયને કાંઇ દુઃખ થાય ખરૂં ?

ઉત્તર—ભગવતીજી સ૦ ૧૯ મે ઉ૦ ૩જે કહ્યું છે કે પૃથ્વીકાય આક્રમ્યા-સંઘટયા થકાે કેટલી વેદના ભાેગવે ? તેના ઉત્તરમાં ભગવતે જણાવ્યું છે કે-જેમ કાઇએક પુરૂષ તરૂષ્ણા, બલવ તા જરા જીર્ણ બલહીણ પુરૂષને બેહુ હાથની મુઠી ભીડીને-ઉપાડીને જેરથી મસ્તકને વિષે આહણે મારે તે જરા જીર્ણ પુરૂષને જેવી વેદના હાવે તેથી અધિક અનિષ્ટ જાવત મહા વેદના ભાેગવે. તેમ અપકાય, તેઉકાય, વાઉકાય, ને વનસ્પતિકાયને સંઘટયા થકા પણ એવીજ વેદના હુવે એમ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૪૬ સું — મનુષ્યેહ કાેશ કાેદાળી પાવડાદિક શસ્ત્ર વડે પૃથ્વીને પાથે ત્યારે પૃથ્વીકાયના જીવને કેટલી વેદના થાતી હશે ?

ઉત્તર-—શ્રી આચારાંગજીના પહેલાજ અધ્યયના શરૂઆતમાં કહ્યું છે કે-જેમ કેાઇ પુરૂષ આંખે આંધળાે, કાને બહેરાે, માઢે મુંગાે, જેના હાથ પગ વગેરે અવયવા કાંઇ પણુ હલાવી શકે તેવા નથી, તેવા પુરૂષને એકી સાથે બત્રીશ પુરૂષોએ બત્રીશ અંગાપાંગના સ્થાનકે ભાલાએ કરીને ભેદે અને બત્રીશ પુરૂષા ખડગે કરી છેદે. તેને કેટલી વેદના થાય ? એ દેષ્ટાંતે પૃથ્વીકાયના જાવને એથી પણ અતિશય અધિક વેદના થતી કહી છે.

પ્રશ્ન ૪૭ મું—અહિંઆં કાેઇ એવાે સવાલ કરે કે દરેક સ્ત્રમાં પહેલી સ્થાવર કાયની દયા બતાવી તેમ પ્રથમ મનુષ્યની દયા કેમ ખતાવી નહિ ? સર્વ`કાયમાં મનુષ્યની કાય બહુજ ઉંચી ને ચડી આતી છે. છતાં તેનું રક્ષણ નહિ ? બતાવતાં પહેલું પૃથવ્યાદિક પાંચ સ્થાવરનું રક્ષણ જૈનસ્ત્રત્રોમાં દાખલ કર્યું તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—હે ભાઇ ! ભગવ તે તો દરેક સૂત્રમાં છએ કાયના જીવની દયા પાળવી, તેનું રક્ષણ કરવું એમ પાેકારી પાેકારીને કહ્યું છે. પરંતુ પહેલા સ્થાવર કાયની દયા પાળવાનું બતાવવાનું કારણ એમ જણાય છે કે– જે પ્રાણી પ્રથમ ઝીણા અને નાના જીવોને દયા ઓળખશે તેની દયા પાળવા શીખશે તે માેટા જીવાનું અવશ્ય રક્ષણ કરશેજ વિચારા કે રાજાનું રક્ષણ કરનારા હજારા માણસા નીકળશે પરંતુ કાઇપણ આધાર વિનાના રાંક–કંગાળ દશાનાં પ્રાણીનું કેટલા રક્ષણ કરનારા નીકળી આવે છે ! તેના ખ્યાલ કરવા. દુનિયામાં જેટલા મનુષ્યની રક્ષા કરનારા નીકળશે તેટલા તિર્ચે ચ જાતિના રક્ષણ કરનારા નહિ નીકળે. જેટલા પશુ પક્ષી વગેરે પંચેદ્રિય જાતિના રક્ષણ કરનારા નહિ નીકળે, અને જેટલા પશુ પક્ષી વગેરે મચ્છર વગેરેની રક્ષા કરનારા નહિ નીકળે, અને જેટલા વિગલેદ્રે જીવની રક્ષા કરનારા નીકળશે તેટલા પૃથ્વી પાણી અગ્નિ વાસુ ને વનસ્પતિના જીવની રક્ષાના કરનારા તેની દયાના પાળનારા નહિ નીકળે.

માટે મહાવીર પરમાત્માએ પહેલા અનાથ પ્રાણીઓનું રક્ષણ કરવા તેની દયા પાળવાનું અતાવ્યું છે. જે ઇતર પ્રાણીઓનું દયા પાળવાનું શીખશે તાે મનુષ્યની દયા પાળવા શીખશે.

વિચારા કે–મનુષ્યાની દયા માટે જેવી કાયદા કારટા છે તેવી બીજા પ્રાણીઓને માટે કઇ કારટ ખાલવામાં આવી છે ? એવી એક તા બતાવા. મહાવીર પરમાત્માએ તા નાના માટા, સૂક્ષ્મ બાદર, ત્રશ સ્થાવર, મનુ– ખ્યથી માંડી એકે દ્રિય સુધીના છએકાયના રક્ષણને માટે આઠે પહાર ખુલ્લી રહે તેવી કારટ ન્યાયમાર્ગની ખડી કરી છે અને તેના અમલદારા પણ ન્યાયના આસને બેઠેલા તમામ પ્રાણીઓના રક્ષણનું અને તેના હિતનું ચિંતવન અહર્નિશ કર્યા કરે છે. અને ગુનેહગારને શાસ્ત્રોક્ત–કાયદા મુજબ ન્યાયપૂર્વ'ક શિક્ષા આપી પાપથી મુક્ત કરે છે.છએકાયના રક્ષણની અને છયકાયના પ્રાણીની દાદ સાંભળનારી અને અદલ ઇન્સાક્રની આપનારી સત્ય અને સાચી કેારટ તેા એક મહાવીર પરમાત્માનીજ છે તે ખરી છે.

પ્રશ્ન ૪૮ મું—કોઈ કહે કે—જ્યારે ગાેશાળાએ તેજીલેશ્યાથી બે સાધુને આજ્યા અને ભગવંત પંડ ઉપર તેજીલેશ્યા મૂકી ત્યારે ભગવંત તાે કેવળી હતા કે તેમનાથી કાંઇ ન થઈ શકે પણ બીજા સાધુઓ પાસે શું તેજીલેશ્યાદિક લખ્ધિ ન હતી કે કાંઇપણ પરાક્રમ ન કરી શકયા ?

ઉત્તર—અંધુઓ ! એજ મહાવીર પરમાત્માએ અતાવેલી–મહાવીરના ઘરની દયા. મહાવીર જયારે છવ્નસ્થ હતા ત્યારે ગેાશાળા ઉપર મૂકેલી વેશાયણ તાપસની તેજીલેશા તેને દૂર કરવાને ભગવંતે ગેાશાળાને અચાવવા અનુક'પા અર્થે શીતલ લેશા મૂકી અને ગેાશાળાને અચાવ્યા. પરંતુ આ વખતે તેા ભગવંત કેવળી છે, એમ કહી ભગવંત માટે તેા અટકવુંજ બેઇએ, પણ બીજા છવ્નસ્થ મુનિઓને માટે દુનિયા કલ્પના કરે કે શું બેઇએ, પણ બીજા છવ્નસ્થ મુનિઓને માટે દુનિયા કલ્પના કરે કે શું બેઇઓ, પણ બીજા છવ્નસ્થ મુનિઓને માટે દુનિયા કલ્પના કરે કે શું બેઇઓ, પણ બીજા છવ્નસ્થ મુનિઓને માટે દુનિયા કલ્પના કરે કે શું બેઇઓ, પણ બીજા છવ્નસ્થ મુનિઓને નહેાતી ? આ સવાલને માટે તેા ભગવંત પાતેજ કહી ગયા છે કે-ગાશાળાને તેજીલેશ્યા છે, તેથી અનંત શુણી સામાન્ય સાધુને હાય, તેથી અનંત ગુણી સ્થિવર ભગવંતને હાય, તેથી અનંત ગુણી તેજીલેશ્યા અરિહત ભગવાનને હાય. પણ ત્રણે પદે ફાંતી ક્ષમા કહ્યા છે. આ મહાવીરના ઘરની દયા. સાખ ભ સ. ૧૫મે–

પ્રશ્ન ૪૯ સું—ભગવતીજી શતક ૨૫મે–ઉદેશે ૩ જે–તથા ઠાણાંગજીના ૭મે ઠાણે–સાત શ્રેણી કહી તેનું સ્વરૂપ શી રીતે છે ?

ઉત્તર—સાત શ્રેણી (પ્રદેશની પંક્તિ) ખા પ્રમાણે કહી છે.-૧ રૂજી આયતા, રએકતાવ કા, ૩ દિધાવ કા, ૪ એક્તઃખા, ૫ દ્વીધાખા, ૬ ચક્રવાળા, ૭ અર્ધ ચક્રવાળા. એ સાતમાં—

૧ રૂજી આયતા તે જે વડે કરી જીવ ઉર્ધ'લાૈકાદિથી અધાૈલાૈકાદિને વિષે રૂજી ગતિયે ઉપજે તેને રૂજી આયતા કહીએ.

ર એકતોવ કા (વક્રા) તે જે વડે કરી જીવને પુદ્દગલ રૂજુ ગતિયે કરી વક્રને કરે બીજ શ્રેણીએ કરી ઉપજે તેને એકતોવ કા કહિયે.

૩ દ્વિધાવ'કા (વકા) તે જેને વિષે બે વાર વક્ર કરે એ ઉર્ધક્ષેત્રથી અગ્નિકુણુનાં અધા ક્ષેત્રે વાયવ્ય દિશાએ જઇને ઉપજે તેને હાય તે અતાવે છે. પ્રથમ સમયે અગ્નિકુણથી ત્રીછા નૈરૂત્યકુણે જાય તિહાંથી ત્રીછી વાયવ્ય– દિશાને વિષે જાય તેથી અધાદિશે વાયવ્ય કુણે ત્રણ સમય ત્રસનાડી મધ્યે અથવા બહાર પણ હાેય.

૪ એક તઃખા તે જે વડે કરી જીવ અથવા પુદ્ગલ નાડીના વામ પડખાથી નાડીમાં પેઠો તે વડે કરીનેજ જઇએ. વળી તેના વામ પડખાથી ઉપજે તે એક તઃખા વામાદિ પડખા ચિદ્ધ છે જેનું એવી દિશીને વિષે લાેકનાડી છે લક્ષણ જેનું એવા આકાશના ભાવથી આ બે ત્રણ ચાર વકે કરી સહિત છે પણ ક્ષેત્ર વિશેષને આશ્રીત છે માટે ભેદે કરી કહી છે.

પ દ્વીધાખા તે નાડીનાં વામ પડખાથી નાડીને વિષે પ્રવેશપણે કરીનેજ જઇને એજ નાડીના દક્ષિણ પડખાને વિષે જે વડે કરી ઉપજે તે દ્વીધાખા નાડીની બહાર ભૂત વામ દક્ષિણ છે, ચિદ્ધ જેનું એવી આકાશની શ્રેણીયાેનું સ્કર્શવાપણું છે તેથી.

૬ ચક્રવાળા તે મ**ંડળથી જેણે કરી મ**ંડળે પરિભ્રમણ કરીને પરમાણું આદિ ઉપજે તે ચક્રવાળા.

૭ અર્ધ ચક્રવાળા તે ચક્રવાળાના અર્ધ ચક્રાકાર. ઇતિ ૭ શ્રેણી.

વળી ઠાણાંય ગજીના ૭મે–ઠાણુે પણ ૭ શ્રેણીચેા કહી છે તે<mark>ની</mark> ટીકામાં–એતાશ્વેકતા વકાઘા લાેક પર્ય ત પ્રદેશ પેક્ષા સ ભાવ્યને ચક્રવાળાર્ધ ચક્રવાળાદિના ગતિ વિશેષેણ બ્રમણ સુક્તાનિ. ઇતિ ૭ શ્રેણી સ્વરૂપઃ–

પ્રશ્ન ૫૦ મુ — શ્રીભગવતીજીના ૩૪મા સતકે–ઉદેશે ૧લે–વિગ્રહ ગતિના અધિકાર કહ્યો છે તે શી રીતે છે ?

ઉત્તર—એક સમયે ઉપજે તે રૂજી ગતિએ ઉપજે જેમકે ભરત ક્ષેત્રની પૂર્વ દિશાના કેઇ જીવ પશ્ચિમ દિશે ઉપજવા જાય તે એક સમયે ઉપજે ત્યાં વિચહ શબ્દ કહેવા નહિ. ૧

એ સમયનેા વિગ્રહ તે જ્યારે ભરત ક્ષેત્રની પૂર્વ દિશાથી નરકને વિષે પશ્ચિમ દિશે ઉપજવા જાય ત્યારે એક સમયે હેઠો જાય બીજે સમયે ત્રીછા ઉત્પત્તિ સ્થાનને પામે. ૨

ત્રણ સમયનેા વિગ્રહ તે જ્યારે ભરતના અગ્નિ કુણમાંથી નીકળી કોઇ જીવ નર્કને વિષે વાયવ્ય કુણમાં ઉપજવા જાય ત્યારે થાય. ૩

ચાર સમયનેા વિગ્રહ તે–એકેંદ્રીયને હાેય તે બતાવે છે. ત્રસનાડીની બહાર અધેા લાેકને વિષે વિદિશાથી એક સમયે દિશા પ્રત્યે જાય−બીજે

પ૧

સમયે લાેક મધ્યે ત્રસનાડીમાં પ્રવેશ કરે–ત્રીજે સમયે ઉચા જાય-ચાેથ સમયે ત્રસનાડીમાંથી નીકળીને દિશામાં ઉત્પત્તિ સ્થાનને પામે. ૪

પાંચ સમયનેા વિબ્રહ તે–એક સમયે ત્રસનાડીની બહાર અધેા લેાકને વિષે વિદિશાથી એક સમયે દિશામાં આવે–બીજે સમયે લેાક મધ્યે ત્રસનાડીમાં જાય–ત્રીજે સમયે ઉ`ચેા જાય–ચાથે સમયે ત્રસનાડીમાંથી નીકળીને બહાર દિશામાં જાય-પાંચમે સમયે વિદિશે ઉત્પત્તિ સ્થાનને પામે. ઇત્થર્ષ:---

પ્રશ્ન ૫૧ સું—શ્રી ભગવંત મહાવીરે ૪૨ વર્ષની પ્રવજ્યાંમા રાજગ્રી નગરીમાં કલ્પતા ૧૪ ચાેમાસા કર્યા કહેવામાં આવે છે ને ચોઢાળીયામાં પહેલું ચાેમાસું અઠી ગામનું ને બીજી ચાેમાસું વાણીજ ગામનું કહ્યું તે અપેક્ષાયે ચાૈદ ચાેમાસા મળતા નથી તેનું કેમ ?

ઉત્તર—જેડવાળાએ એક એક ચામાસા જુદા પાડીને એકી સાથે ચાૈદ ચામાસા રાજગ્રહીના કહ્યા. એ ઉપર ચાઢાળીયામાં કહ્યા પ્રમાણે પહેલું અઠી ગામનું ને બીજું વાણીજ ગામનુ લેવાનું નથી. ત્યારે શી રીતે લેવું ? તેના ખુલાસાને માટે ભગવતીજીના ૧૫ મા સતકમાં કહ્યું છે કે– ભગવંતનું પહેલું ચામાસું અઠી ગામમાં અને બીજું ચામાસું રાજગ્રહીયે કર્યું અને ત્યાંથી ગાશાળાનું મળવું થયું. તા રાજગ્રીનું બીજું ચામાસું દિક્ષા લીધા પછીનું અને રાજગ્રીના ચાૈદ ચામાસામાંનું પહેલું ચામાસું એ ગણતરીએ દિક્ષાના ૪૧ મા વર્ષનું ચાૈદસું ચામાસુ રાજગ્રહીનું થયું. અને ૪૨ બેંલાળીશમા ચામાસે પાવાપુરીમાં નિર્વાણ થયા. ઇત્યર્થઃ–

પ્રશ્ન પર મું—લાેકાંતિક દેવતાના વિમાન સંખ્યાતા યાેજનના છે કે અસંખ્યાતા યાેજનના છે ?

ઉત્તર—અસંખ્યાતા યાજનના છે, એમ લગવતીજીમાં કહ્યું છે, સાખ-"જૈન ધર્મ પ્રકાશ." પુસ્તક ૪૦ સું-અંક ૩ જો.

પ્રશ્ન પ૩ મું---ભરત ક્ષેત્રથી મેરૂ પર્વત હત્તરે છે તેમ ઐરવત ક્ષેત્રથી અને પૂર્વ પશ્ચીમ મહાવિદેહથી કઇ દિશાએ છે ?

ઉત્તર—તેની પણ ઉત્તરે છે. તે સૂર્યના ઉદયાસ્તની અપેક્ષાએ દિશા જાણવી. એમ પંચમાંગમાં કહ્યું છે. ( સાખ ઉપલા અંકની )

પ્રશ્ન પ૪ મુ'—ભરતમાં, ઐરવતમાં અને પૂર્વ પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં દિવસ રાત્રી સરખા હાય કે નાના માેટા હાય ? ઉત્તર—દિવસ રાત્રીનું માન બધે સરખું હેાય તે સૂર્યના મંડળની અપેક્ષાએ જાણવું. એમ લગવતીજીમાં કહ્યું છે. (સાખ ઉ૦ અંકની)

પ્રક્ષ પપ મું—પાંચ ઇંદ્રિયેામાં કામી કેટલી છે ને ભેાગી કેટલી છે ? ઉત્તર—કાન, આંખ બે કામી છે ને કાયા, જીવ્હા ને નાસિકા એ ત્રણુ ભેાગી છે એમ લગવતીજીમાં કહ્યું છે. (સાખ ઉપલા અંકની)

પ્રશ્ન પદ મું-—શિષ્ય-ઉપરના પાંચ બાેલને કામના ગુણ કહ્યા છે ને અહિંયાં બે લેદ પાડયા તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—શબ્દ, રૂપ, રસ, ગાંધ ને ફરસ. એ પાંચે કામના ગુણ છે એટલે કામને–વિષયને ઉત્પન્ન કરનારા છે. અને બે ભેદ પાડવાનું કારણુકે કાન જે છે તે શબ્દ સાંભળવાને અને આંખ રૂપ જોવાને સન્મુખ થાય છે માટે બેને કામી કહેલ છે. અને રસ જીબ્હાને, ગાંધનાશિકાને અને સ્પર્શ કાયાને ભાેગ આવે છે માટે એ ત્રણુને ભાેગી કહેલ છે. પણ એ પાંચે કામના–વિષયના ઉત્પન્ન કરનારા છે માટે કામ ગુણુ કહ્યા છે.

પ્રક્ષ પછ મું—શ્રી પન્નવણા પદ ૧ લું તેમાં પલંડુ કંદ, લહુસુણ કંદમાં પ્રત્યેક જીવ કહ્યા તેનું શું કારણ ? લાેક પ્રસિદ્ધ તે સાધારણ કંદ છે તાે અનંતાનાે લેદ ઉઘાડા છે ને પ્રત્યેક કહ્યું તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એ બે નામની કેોઇ પ્રત્યેક વનસ્પતિ સમજાય છે. એ બે બેાલની સાથે બીજા પણ બેાલ કહ્યા છે. કુંદળીક નામા વનસ્પતિ ૩, કુશુંબક નામા વનસ્પતિ ૪, એટલે પલંડુ કંદ ૧ ને લહુસુણ કંદ ૨ મળી એ ચાર બાેલ સાથે કહ્યા છે ને એ સર્વમાંહી પ્રત્યેક જીવ જાણવા એમ કહ્યું છે. તાે ઉપરના બે બાેલ પણ પ્રત્યેક વનસ્પતિનાંજ સમજાય છે.

વળી આચારાંગ સૂત્રના બીજા સુતરક ધમાં અ૦૧૬ મે-ઉ૦ ર જે-કલમ (૮૯૮-૮૯૯) માં લહસુણનાં વન કહ્યા છે, તે આંબાની પેઠે છેલ્યું છેઘું, પતિકા કરેલું સાધુને લહસુણના વનમાં જઇ લહ્સુણ લેવું-ભાગવવું કલ્પે કહ્યું છે. તાે તે ઉપરથી એમ સંભવે છે જે આંબાની પેઠે તે પણ તેવીજ જાતની કાેઇ પ્રત્યેક વનસ્પતિ હાય એમ જણાય છે, જો સાધારણ હાેત તા અનંતકાય કહત.

ઐમ સાંભળ્યું છે કે—દક્ષિણ દેશમાં લહ્સુન કળ થાય છે ને તે આંબા જેવા હાેય છે.

પ્રશ્ન ૫૮ મું—દેવલેોકમાં અપકાય કર્યા સુધી હેાય ?

ઉત્તર—પન્નવણા પદ બીજે–આરમા દેવલેાક સુધી અપકાયની ઉત્પત્તિ કહી છે. એટલે ખારમાં દેવલાક સુધી વાવડી હાેય અને વાવડીમાં અપકાય હાેય.–ટીકામાં નવગ્રૈવેયકાદિમાં વાવડી તથા જળનાે અભાવ કહ્યો છે.

પ્રશ્ન પલ મું — આદર વનસ્પતિકાય કર્યા કર્યા ને કરે ડેકાણે હોય ?

ઉત્તર—બાદર વનસ્પતિકાય અધેા લાેક આશ્રી ઘનાેદધી પ્રમુખમાં કહી, અને ઉર્ધ્વ લાેકે બારમા દેવલાેક સુધી કહેલ છે. **ज**त्થ जਲં તરથ વર્ષ જ્યાં જળ ત્યાં વનસ્પતિકાય હાેય એટલે સર્વ ઠેકાણે જળને આશ્રીને વન– સ્પતિકાય કહી છે. સાખ પન્નવણા પદ ૧ લે અને ત્રીછા અસંખ્યાતા દીપ સમુદ્રમાં પણ બાદર વનસ્પતિકાય લાંભે.

પ્રક્ષ ૬∙ મું— ત્રણ વિગલે દ્રી (બેઇદ્રી૧ તેરેદ્રિ ૨ ને ચૈારેદ્રી ૩) કયાં કયાં હોય ?

ઉત્તર— ત્રણુ વીગલે દ્રી, તિર્થ`ચ પચે દ્રી એ ચાર આશ્રી ઉર્ધ્વ અને અધેા લેાકે દેશ ભાગે કહ્યા છે. તે ઉર્ધ્વ મેરૂ સુધી. અધેા–અધેા ગામની વિજય આશ્રી કહેલ છે. અને ત્રીછા અસ'ખ્યાતા દ્રીપ સમુદ્ર તથા સર્વ જળ સ્થાનક આશ્રી પણ સંભવે.

પ્રશ્ન ૬૧ મું—દેવલેાકની વાવડીમાં પેારા પ્રમુખ હાેય કે નહિ ?

ઉત્તર—દેવલેાકમાં ક્ષુદ્ર પ્રાણી ન હેાય. માટે દેવલાેકની વાવડીમાં પાેરાનાે સંભવ નહિ.

પ્રશ્ન ૬૨ સું—પન્નવણા પદ ળીજે–દેવતાને ધાેળા દાંતને કાળા કેશ કીધા છે તાે દેવતાને હાડકા હાેય નહિ ને દાંત કેમ રહ્યા ?

ઉત્તર—દેવતાને હાડ, માંસ, લેાહી હાય નહિ પણ દેવતાને વૈકય પુદ્દગલની વસ્તુ બધી હોય, તેનું સર્વત્ર અંગેાપાંગ અખંડ અને શાેભનિક હોય. દાંત કેશ વિનાના મનુષ્ય પણ શાેભતાં નથી. અશાેભનિક ગણાય છે, અને દાંત કેશવાળા શાેભનિક ગણાય છે, તેમ દેવતામાં બે ભાંગા નથી. એક શાેભનિકનાજ ભાંગા છે. અને સર્વાંગ વૈક્રયના પુદ્દગળનુંજ બનેલું હોય છે.

પ્રશ્ન ૬૩ મું—શ્રી પન્નવણા પદ ૩ જે-જીવ આશ્રી સવૈથી થેાડા અણાહારી, તેથી આહારિક અસ<sup>-</sup>ખેજ ગુણ કહ્યા તેા વનસ્પતિના જીવ તાે સિન્દ્ર થકી અનંતા છે. તાે અનંત ગુણા આહારિક કેમ ન કહ્યા ?

ઉત્તર—૧ એક, વીગ્રહ ગતિવાળા, ૨ બીજા કેવળ સમુદ્ધાતવાળા, ૩ ત્રીજા અજાગી, અને સિદ્ધ એ અણાહારિક હેાય. હવે વનસ્પતિમાં સમય સમય ચવે ને સમય સમય ઉપજે, અન'તા ચવે ને અન'તા ઉપજે. હવે જે વાટે વેહેતા વનસ્પતિનાં જીવ હાેય તેથી અસ'ખ્યાત ગુણા જીવ તસ્થાળે હાેય તે આહારિક હાેય માટે અસ'ખેજ ગુણા કહ્યા.

પ્રશ્ન ૬૪ મું—શ્રી પન્નવણા પદ (૫) મે-જઘન્ય અવગાહના અને મઝમ અવગાહનાના બેઇંદ્રિને બે જ્ઞાનને બે અજ્ઞાન કહ્યા, અને ઉત્કૃષ્ટિ અવગાહનામાં જ્ઞાન નથી એમ કહ્યું. ને સ્થિતિ આશ્રી જઘન્ય સ્થિતિનાં બેઇંદ્રિને ફકત બે અજ્ઞાનજ કહ્યા, અને મઝમને ઉત્કૃષ્ટી સ્તિતિવાળાને બે જ્ઞાનને બે અજ્ઞાન કહ્યા તે કેમ ? અહિંયા જઘન્ય અવગાહનામાં બે જ્ઞાન કહ્યા, ને જઘન્ય સ્થિતિમાં જ્ઞાન ન કહ્યા તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—જઘન્ય સ્થિતિવાળા બેઇંદ્રિ અપર્યાપ્તામાં મરે તેને જ્ઞાન ન હોય, ને મઝમ તથા ઉત્કૃષ્ટિ સ્થિતિવાળા અપર્યાપ્તામાંથી પર્યાપ્તા અવશ્ય થાયજ તેને અપર્યાપ્તા વેલાયે કાંઇ કોઇ જીવને બે જ્ઞાન લાસે. અને એક સમયથી ઉપરાંતનાં ને ઉત્કૃષ્ટિ સ્થિતિના નીચેનાં તે મઝમ સ્થિતિવાળા જાણવા. અને જઘન્ય તથા મઝમ અવગાહના અપ્રયાપ્તા વખતે હોય પથ્થ પર્યાપ્તા વખતે ન હોય તે ભણી બે બાલમાં બે જ્ઞાન કહ્યા છે. ને એક સમયજ સ્થિતિ ઉપરાંતના મઝમ અવગાહનાવાળા જાણવા. પર્યાપ્તો થવાવાળા અપર્યાપ્તાને સમક્તિ હોય, પણ અપર્યાપ્તોજ મરે તેને સમક્તિ ન હોય. ઇત્યર્થ:—

પ્રશ્ન ૬૫ મું—જીગળીયા તિર્ય'ચ મનુષ્યને સમક્તિ ત્રીશ ક્ષેત્ર માંહેલા કેટલા ક્ષેત્રમાં લાભે ?

ઉત્તર—આ પ્રક્ષને৷ ઉત્તર પૂર્વોર્દ્ધના પહેલા ભાગમાં પાંત્રીશમા પ્રક્ષમાં આવી ગયે৷ છે તાેપણ વિશેષ સમજ્તીને માટે સાંભળાે—

શ્રી પન્નવણા પદ પંમે ઉત્રૃષ્ટિ સ્થિતિના તિર્યંચ મનુષ્યને બે જ્ઞાન ને બે અજ્ઞાન કહ્યા છે. તે આશ્રી કેટલાકનું કહેવું એમ છે કે–પાંચ દેવ કુરૂં, પાંચ ઉત્તર કુરૂંના પ્રયાપ્તામાંજ સમક્તિ લાભે. કારણકે તિર્યંચ, મનુષની ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિ ત્રણ પલ્થની કહી છે. ને ત્રણ પલ્થની સ્થિતિ તે બેજ ક્ષેત્રમાં છે માટે. ત્યારે બીજો પક્ષ એમ કહે છે કે–

શ્રી ભગવતીજી સતક ૨૪ મે–ગમ્માનાં અધિકારે દેવતામાં વૈમાનિક દેવનું આઉપું બાંધવાવાળા જીગળીયાને બે જ્ઞાન અને બે અજ્ઞાન કદ્યા છે, ને ત્રીશે ક્ષેત્રનાં જીગળીયાની ગતી વૈમાનિકમાં બીજા દેવલેાક સુધીની કહી છે, માટે ત્રીશેના પર્યાપ્તામાં સમક્તિ લાભે. વળી પન્નવણા પક્ષ પ મે મુઝમ સ્થિતિના તિર્ય ચને ત્રણુ જ્ઞાન ને ત્રણુ અજ્ઞાન કહ્યા છે. તેમજ મઝમ સ્થિતિના મનુષ્યને પાંચ જ્ઞાન કહ્યા છે ને ત્રણુ અજ્ઞાન કહ્યા છે. તેા અહિંઆં મઝમ સ્થિતિ સ'ખ્યાતા વર્ષવાળાનીજ લેવી. કેટલાક કારણુમાં મઝમ સ્થિતિ ઉત્પન્ન થયાના એક સમય ઉપરાંતથી તે ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિમાં એક સમય એાછે હાય ત્યાં સુધીની ગણાય છે પણ અહિંયાં તે ન ગણવું, કારણુકે–જીગળીયામાં એક પલ્ય તથા બે પલ્યાપમના તથા ત્રણ પલ્યાપમમાં એક સમાહીન ને મઝમ સ્થિતિ ગણતાં તિર્ય ચમાં ત્રણ જ્ઞાન ને મનુષ્યમાં પાંચ જ્ઞાન ગણવાં જોઇએ. અને અવધી જ્ઞાન તથા મનઃ પર્યંવ જ્ઞાન તથા કેવળ જ્ઞાન ક્રોડ પૂર્વનાં આઉખા ઉપરાંતને હાેય નહિ. માટે જીગળીયાનાં ત્રીશે ક્ષેત્રનાં તિર્ય અનુષ્ય પર્યાપ્રામાં બેજ જ્ઞાન હાેય.

પ્રક્ષ ૬૬ મું—અહિંઆં કોઈ અપાર્થાપ્તા જીગળીયામાં પણ સમક્તિ ગણે છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—અહિંઆં પન્નર કર્મ ભૂમીનાં મનુષ્ય, જીગળીયાનું આઉખું ળાંધ્યા પછી કેાઇ જીવને ક્ષાયક સમક્તિ પ્રાપ્ત થાય ને મરીને જીગળીયામાં ઉત્પન્ન થાય. ત્યાં અપર્યાપ્તામાં કાેઇ સમક્તિ ગણે છે. એ લેખે જીગળીયામાં સાઠે બાેલમાં (અપર્યાપ્તા ને પર્યાપ્તામાં) સમક્તિ માને છે. પણ તે વાત કેવળી ગમ્ય છે, બહુ સૂત્રી કહે તે સત્ય. પણ સૂત્ર કાંઇક બીજીં સ્વરૂપ જણાવે છે.

પ્રશ્ન ૬७ મું—ઉપરના પ્રશ્ન વિષેના ઉત્તરમાં આગલા ભવમાં મનુષ્યમાંથી ક્ષાયક સમક્તિ લઇને આવેલ જીગળીયાને અપર્યાપ્તાને પર્યાપ્તામાં સાઠે બાલમાં સમક્તિ માનતાં, સૂત્રના મતે કાંઈ વાંધાે આવવા સંભવ છે ?

ઉત્તર—જે ક્ષાયક સમકિતી કર્મ ભૂમિનેા મનુષ્ય મરી જીગળીયામાં જાય તેા જીગળીયા મરીને દેવતા થાય અને ત્યાંથી કર્મ ભૂમિમા મનુષ્ય થઈ માેક્ષે જાય તેા ચાર ભવ થાય. અને ઉત્તરાધ્યયનના ૨૯ મા અધ્યયનમાં પહેલાજ બાેલે કહ્યું છે કે–ક્ષાયક સમષ્ઠિત પ્રાપ્ત થયે તે જીવ તેજ ભવે માેક્ષ જાય. તે ભવે માેક્ષ ન જાય તેા ત્રીજો ભવ તો ઓળ ગેજ નહિ, એમ સૂત્ર પાઠ ચાેકખું જણાવે છે. એટલે મનુષ્યપણામાં ક્ષાયક સમષ્ઠિત પામેલા તે ભવમાં માેક્ષ ન જાય તાે દેવ ગતિમાંજ જાય એટલે થીજો ભવ દેવ ગતિના, ને ત્યાંથી મનુષ્યપણાના ત્રીજો ભવ કરે ને માેક્ષ જાય, એટલે ત્રીજો ભવ તો આળ ગેજ નહિ એ વાત સિદ્ધ છે. માટે ઉપરના ન્યાય જીગળીયાના અપર્યાપ્તામાં ક્ષાયક સમશ્ર્તિના બેસતા આવતા નથી. તત્ત્વ કેવળી ગમ્ય— પ્રશ્ન ૬૮ મું---ચરીમ અચરીમ તે કેાણ ?

ઉત્તર—પન્નવણા પદ ૩ જે-અર્ધાકારે–ચરીમ તે ભવ્ય જીવ, ને અચરીમ તે સિદ્ધ ને અભવ્ય જીવ કહ્યા છે. ને ના ચરીમ, ના અચરીમના ત્રીજો ભાંગા કરે તાે ત્રીજા ભાંગામાં સિદ્ધના જીવ જાણવા. એટલે અચરીમ સર્વથી થાેડા તે અભવ્ય ૧, તેથી ના ચરીમ, ના અચરીમ અનંતા ગુણા સિદ્ધના જીવ ૨, તેથી ચરીમ અનંત ગુણા ભવ્ય જીવ આશ્રી ૩.

પ્રશ્ન ૬૯ સું—પન્નવણા પદ (૫) મે–તિર્ય'ચ પચેંદ્રિયની ઉત્કૃષ્ટી અવગાહણામાં ત્રણ જ્ઞાન ને ત્રણ અજ્ઞાન કહ્યા ને ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિમાં બે જ્ઞાન ને બે અજ્ઞાન કહ્યા તે કેમ ?

ઉત્તર—ઉત્કૃષ્ટી અવગાહણાવાળા હજાર જોજનનાં મત્છ હોય છે, ને ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિવાળા તિર્ય'ચ જીગળીયા હોય છે. માટે ઉત્કૃષ્ટી અવગાહણાવાળા મત્છ ને ત્રણ જ્ઞાન ને ત્રણ અજ્ઞાન હોય. અને ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિવાળા તિર્ય'ચ જીગળીયાને બે જ્ઞાનને બે અજ્ઞાન હોય

પ્રશ્ન ७૦ મું — જળચરમાં જુગળીયાનાે લેદ હાેય કે નહિ.

ઉત્તર—જળચરમાં જુગળીયાનાે ભેદ નથી. તેનું આઉખું ક્રોડ પ્**વ**ૈનું છે માટે.

પ્રશ્ન હવ મું—પન્નવણા પદ ૬ ઠે–તિર્ય ચ પચે દિને ઉપજવા આશ્રી આઠમા દેવલાક સુધી નિરંતર કહ્યા તે કેમ ? અને મનુષ્યને પણ ઉપજવા આશ્રી નિરંતર સબ્વેસુઠાણેસુઉવવજ તી કહ્યું તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—દેવમાં તિર્ય'ચ પ'ચેંદ્રિ, ભવન પતિથી માંડીને આઠમા દેવલેાક સુધી ઉપજે માટે નિર'તર કહ્યા છે. તેમજ મનુષ્યને ઉપજવા આશ્રી દેવતામાં સર્વ' ઠેકાણે જાણવા.

્ર પ્રશ્ન હર મું—મનુષ્યની સંખ્યા ૨૯ એાગણત્રીશ આંકની કહી તે શી રીતે ?

ઉત્તર—પન્નવણા પદ ૧૨ મે–મનુષ્યનાં બાંધે લગા જઘન્ય પદે સાંખ્યાતા ક્રોડાક્રોડી એાગણત્રીશ સ્થાનકનાં કહ્યા. તે ત્રણ જમલ પદ ઉપર અને ચાર જમલ પદ હેઠા. અથવા છઠા વર્ગ–પાંચમા વર્ગ સાંઘાતે ગણતા થાય તેટલા–તથા એક એકડો છનું વાર ગણીએ તેટલા મનુષ્ય છે. હવે જમલ પદ તે આઠની સાંખ્યા એટલે આઠત્રી ચાવીશ આંક ઉપર ને આઠ ચાક બત્રીશ આંકમાંહી એટલે એાગણત્રીશ આંક સમજવા-અથવા છઠા વર્ગને પાંચમાં વર્ગ સાથે ગુણ્વા–ને–એટલે બેના વર્ગે પ્રથમ વર્ગ ૪. ષીજે વર્ગે ૧૬. એમ ત્રીજે વર્ગે ૨૫૬. એમ ચાથે৷ વર્ગ કરી, પાંચમાે વર્ગ કરવા, ને છડાે વર્ગ પણ કરવા, ને છઠાને પાંચમાં વર્ગ સાથે ગુણતાં ઓગણત્રીશ આંક આવે. (એ આમના લીંબડી સ'પ્રદાયના હીરાજી મહારાજ કૃત પન્નવણાના યત્રમાં છે.)

પ્રક્ષ ૭૩ મું—શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રના બીજા સ્થાન પદમાં તે– ઉકાયના અધિકારે લાેકમાં ઉપજવા આશ્રી **દોસુ उढ़ूकवाडेसुतिरियलोए त**ट्टेय, નાે શાે અર્થ ?

ઉત્તર—આ વિષે દલપતના પ્રશ્નમાં કહ્યું છે કે–તેઉઠાઇયા ૩ પ્રકારે છે. ભવિકા ૧ અદ્ધાસુ ૨ અભિમુખ ૩. ભવિકા તે વિદ્યમાન તેઉકાયપણે વરતે છે તે ૧ અભિમુખ નામ ગાત્ર તે સમુદ્ધાત કરવાં તેઉકાયપણે ઉપના નથી પણ ઉપજવા સાહમા થયા તે ૨ અદ્ધાઉષ તે અનેરી ગત કાયમે છે પણ તેઉકાયનું આઉખું આંધ્યું છે તે ૩ એહ્વા ઠામ કર્યા છે ? અઢી દ્વીપમાં

3 પ્રકારના તેઉ ૧ ચ્યાર કપાટ લેાકાંત લગે ઉચા નીચા તિચ્છા ૪૫ લાખ જેજન પહાેળા તેમાં ૨ જાતના તેઉ તે બહાાઉષ તે ૧ અભિમુખ ગામ ગાત્ર એ ૨ હુવે, શેષ કપાટાંતરા રહ્યા તેમાં ૧ બહાઉષહીજ હાેવે એ પર– માર્થ જાણવા. ઇતિ–

પ્રશ્ન ७૪ મું---ઉપરના અ-ધિકારને માટે વિશેષ સમજી શકીયે તેવું કાંઇ છે ?

| મ્યદ્ધાઉષ<br>૧                    | બહ્વાઉથ ૧<br>અભિમુખ<br>નામ ગાેત્ર<br>ર             | ∙ અહાઉષ<br>૧                                         |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| બહાઉષ ા<br>અભિમુખ<br>નામ ગેાત્ર ૨ | ભવિકા ૧<br>બહ્લાઉષ ૨<br>અભિમુખ તામ<br>ગોત્ર ૩ હુવે | અહ્યાઉધ ૧<br>અભિમુખ<br>નામ ગાેત્ર ૨<br>એ બે તે⊜ હુવે |
| <b>યહાઉ</b> ષ<br>૧                | મ્યદ્રાઉષ ૧<br>અભિમુખ<br>નામ ગેાત્ર ર              | બહાઉષ<br>૧                                           |

ઉત્તર—લાલાજીવાળા છાપેલ પાને ૧૧૪-૧૧૫ મે- ઠાણ પદમાં નીચે કુટનાટમાં લખ્યું છે કે-યહાં પર બાદર તેઉકાય અપર્યાપ્ત કે તીન ભેદ કહે હૈં જૈસે ૧ એક ભવિ ૨ બહાયુ ૩ અભિમુખ. ઇસમેં જો એક વિવક્ષિત ભવં સે અન'તર બાદર અપર્યાપ્ત તેઉકાયાપને ઉત્પન્ન હુવા ઉસે એક ભવિ કહુના. ૨ જો પૂર્વ ભવ વિભાગાદિ બાદર અપર્યાપ્ત તેઉકાયાપને આયુષ્ય બંધ કીયા તે ઉસે બન્ધાયુષ્ય કહુના. ઔર જો પૂર્વ ભવકા ત્યાગ કરકે બાદર અપર્યાપ્ત તેઉકાયોકા આયુષ્ય નામ વા ગોત્ર સાક્ષાતપન વદતાહે ઉસે અભિમુખ કહુના. ઇનમેં એક ભવી ઓર બન્ધાયુષ્ય દ્રવ્ય સે બાદર અપર્યાપ્ત તેઉકાય હૈં પરંતુ ભાવસે નહિ હૈં ઇસ લિયે ઉન્હે યહાં ગ્રહણ નહિ 806

કીચે હૈ. પરંતુ અભિમુખ અપના પૂર્વ ભવકા આયુષ્ય છેાડકર અપર્યાપ્ત તેઉકાયામેં આવે વે પૂર્વાકત ઉર્ધ્વ કપાટમેં તથા તિર્થ'ક લાેકમેં આચે હુવે તેઉકાયાપને કહના. ઇનેાંને પૂર્વ ભવકા આયુષ્ય છેાડા હૈ પરંતુ જહાંલગ દાેનાં ઉર્ધ્વકપાટ વ તીચ્છે લાેકમેં પ્રવેશ નહી કીયા હે વહાં લગ ઉનકાે પૂર્વ ભવપનાહી કહના.

પ્રશ્ન ૭૫ મું — પરિત અને અપરિતના શા અર્થ ?

ઉત્તર—પરિતના ૨ ભેદ-સંસાર પરિત અને કાય પરિત. તે માંહી જે જીવને અર્હ પુદ્ગલ પરાવર્તન સંસાર સીલવેા રહ્યો તે તા સંસાર પરિત અને અર્હ પુદ્ગલ થકી સાધિક સંસાર તે અપસ્તિ કહીયે. તથા કાય પરિત તે પૃચ્ગવ્યાદિક પાંચ કાયનાજ ભવ કરે પણુ વનસ્પતિના ભાવ ન કરે તે તાે કાય પરિત કહિયે. અને જેહને હજી લગે વનસ્પતિના ભવ કરવા છે તેહને કાય અપસ્તિ કહિયે. પન્નવણા પદ ૧૮ મે છે એમ દલપતના પ્રશ્નમાં કહ્યું છે. તથા પન્નવણા પદ ૩ જે-અર્થાકારે પરિત એ પ્રકારના કહ્યા છે-૧ એક ભવપસ્તિ તે દેશે ઉણા અર્ધ પુદ્દગલમાં આવે તે. ૨ અને બીજો કાય પરિત તે પ્રત્યેક શરીરી જીવ જાણુવો.

પ્રશ્ન હદ્દ મું—પાંચે ઇંદ્રિયેાના જઘન્ય ને ઉત્કૃષ્ટાં વિષય કેટલાે હાેય ? ઉત્તર—પત્નવણા પદ ૧૧ માં કહ્યું છે કે–પાંચે ઇંદ્રિઓાના જઘન્ય વિષય અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગના હાેય. અને ઉત્કૃષ્ટો–શ્રોતે દ્રિયના ૧૨ બાર જોજનના ચક્ષુ ઇંદ્રિયના લાખ જોજન ઝાઝેરા, ઘ્રાણે દ્રિયના, રસે દ્રિયના અને સ્પર્શે દ્રિયના એ ત્રણેના નવ જોજનના હાેય. એમ પત્નવણાજીમાં કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૭७ મું—સ્ત્રી અનુત્તર વિમાને જાય કે નહિ ?

ઉત્તર—સી અનુત્તર વિમાને જાય. સાખ પન્નવણા પદ ૧૩ માની. પ્રક્ષ ૭૮ મું—પુષ્કર દ્વીપમાં વસતા મનુષ્યાે કેટલે દ્ર્રથી

સૂર્યને દેખે ?

ઉત્તર—પુષ્કર દ્રીપના મનુષ્યે৷ ૨૧૩૪૫૩૦ યેાજનથી સૂર્યને દેખે. સૂર્ય પણ એટલે৷ પ્રકાશ કરે. પન્નવણા પદ ૧૫ મામાં કહેલ છે.

પ્રશ્ન ૭૯ મું—તિર્ય વૈક્રિય શરીર કરે તેા કેવડું કરે ? ઉત્તર—તિર્ય ચ ગૈક્રિય શરીર કરે તેા શત પૃથકત્વ યાેજનનું કરે. શત પૃથકત્વ એટલે બસાેથી નવસાે સમજવા. સાખ પદ્મવણા પદ ૧૨ માની. ં પ્રશ્ન ૮૦ મું—ચક્રવર્તીંનું સ્ત્રી રત્ન કેટલા દડકમાંથી આવીને થાય. ? ઉત્તર—સાતમી નરક, તેઉ, વાઉ, પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવ અને ચુગલિક મનુષ્યને તિર્યોંચ સિવાય બધા દડકમાંથી આવીને થાય. એમ પન્નવણાની ઠીકામાં કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૮૧ મું -- વિદ્યાધર તીચ્છાં કયાં સુધી જાય ?

ઉત્તર—વિદ્યાધર તીચ્છાં નંદીશ્વર દ્વીપ સુધી જાય, એમ પન્નવણા− જીની ટીકામાં કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૮૨ મું—કું ચું આની જીલ કેવડી હેાય ?

ઉત્તર—કું શું આની જીલ પૃથકત્વ અંગુલની લાંબી દ્વાય તે આંગુલ તેનાં જાણવા. (પન્નવણા).

પ્રશ્ન ૮૩ મું—મનરૂપી કે અરૂપી ?

ઉત્તર—દ્રવ્ય મન રૂપી છે, ભાવ મન અરૂપી છે. (પન્નવણા).

પ્રશ્ન ૮૪ સું—આશાલિક જીવ જે પૃથ્વીમાં બાર યેાજનનેા ઉપ્તન્ન થાય છે અને જેના મૃત્યુ પામવાથી તેની ઉપરની ચક્રવર્તિની સેના તેના શરીરના પડેલા ખાડામાં પડીને દટાઇ જાય છે તે જીવ કેટલી ઇંદ્રિયવાળાે થાય છે ?

ઉત્તર—આશાલિક સર્પ પંચેંદ્રિય હોય એમ પન્નવણાજીમાં કહ્યું છે. (ઉપરના નવ પ્રક્ષ ''શ્રી જૈનધર્મ પ્રકાશ'' પુસ્તક ૪૦ મું–અંક ૩ જે જેઠ–સંવત ૧૯૮૦ ના અંકમાંથી ઉતાર્થા છે.)

પ્રશ્ન ૮૫ મું —જમાલીના અધિકારમાં જમાલીએ કાલાતિકાંત આ– હારાદિક કરવાથી બીમાર થવાનું કહ્યું છે તેા કાલાતિકાંત આહાર કેવા સમજવા ?

ઉત્તર—આનેા અર્થ એમ જણાય છે કે-ક્ષુધાનેા કાળ અતિક્રાંત થયા પછી તથા વસ્તુ વિણગવાથી વસ્તુનેા કાળ અતિક્રાંત થયા પછી આહારાદિક કરવામાં આવે તેા વિષમપણે પ્રગમે તેા બીમાર થવાના સંભવ.

પ્રશ્ન ૮૬ મું—ઉવ્વાઇજ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે–જઘન્ય સાત હાથની અવગાહનાવાળા સિદ્ધ થાય. અને સિદ્ધના જઘન્ય અવગાહના એક હાથને આઠ આંગુલની કહી તેનું કેમ ?

ઉત્તર—સાત હાથવાળાે બેઠાે ત્રીઝે તાે બે હાથની અવગાહના ગણાય અને ત્રીને ભાગ એાછે ઘન પડે તાે એક હાથ ને આઠ આંગુલનાે પડે. ઇત્યર્થ— પ્રશ્ન ૮૭ મું—**શ્રી નંદી**જીમાં મતિ જ્ઞાનનાં ચાર ભેદ કહ્યા. તે ૧ દ્રવ્યથી, ૨ ક્ષેત્રથી, ૩ કાળથી ને ૪ ભાવથી. એ ચારે બાલે મતિ જ્ઞાન ઉપદેશે કરીને જાણે, પણ દેખે નહિ, એમ કહ્યું. અને શ્રુત જ્ઞાન એ ચારે ભેદે ઉપયેાગ ચુકતે જાણે દેખે એમ કહ્યું. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—તે પરેાક્ષ દેખે છે–જેમ ધર્મ રૂચી અણુગારને સૂત્ર જ્ઞાનથી પરાેક્ષ દીઠા તેમ.

પ્રશ્ન ૮૮ મું — ત્રીજા દેવલાકના દેવતાની જઘન્ય સ્થિતિ એ સાગરની ઉતરાધ્યયનના ૩૬ મા અવ્યયનમાં કહી છે. અને ત્રીજા દેવલાકે એક પદમ– લેશા છે. એટલે ત્રીજા, ચાેથા ને પાંચમાં દેવલાકે એક પદમલેશા કદ્ધી છે. અને ૩૪ અધ્યયનમાં લેશાની સ્થિતિમાં એમ કહ્યું છે કે–તેજીલેશાની ઉત્કૃષ્ટિ સ્થિતિ હાેય તેથી એક સમય અધિક પદમલેશાની જઘન્ય સ્થિતિ હાેય. તાે તેજીલેશાની ઉત્કૃષ્ટિ સ્થિતિ બે સાગર ને પલ્યાેપમના અસંખ્યાતમા ભાગ અધિક કહી છે. તા ત્રીજા દેવલાકે પદમલેશાની જઘન્ય સ્થિતિ બે સાગરને પલ્યાેપમના અસંખ્યાતમાં ભાગ અને એક સમય અધિક હાય, અને સ્થિતિ જઘન્ય બે સાગરની ને ઉત્કૃષ્ટિ સ્થતિ જ્યાંગરની કહી છે. તા જાયન્ય સ્થિતિ જઘન્ય બે સાગરની ને ઉત્કૃષ્ટિ સાત સાગરની કહી છે. તા જાયન્ય સ્થિતિના દેવતા અને તેની લેશામાં તફાવત રહે છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—ત્રીજા દેવલેાકે લેશા તાે પદમ કહેવી. પણ તેજીલેશાની ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિની અપેક્ષાએ ત્રીજા દેવલેાકના પહેલા પ્રતરમાં એ સાગરને પલ્યાેપમનાે અસંખ્યાતમાે ભાગ અધિક સુધીની સ્થિતિ તેજીલેશાની હાેવાના સંભવ છે. પહેલા પ્રતરે જગન્ય સ્થિતિ એ સાગરની ને ઉત્કૃષ્ટી એ સાગરની અને એક સાગશ્ના ૧૨ ભાગ કરીએ તેમાનાં પાંચ ભાગની અધિક કહી છે. તે અપેક્ષાએ બે સાગર ઝાઝેરી જગન્ય સ્થિતિવાળા પહેલા પ્રતરે બહુજા થાેડા હાેવાને લીધે ત્રીજા દેવલાેકે તેજીલેશા ગવેષી નથી એમ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૮૯ સું—ત્રીજા દેવલેાકે-પ્રતર કેટલા ? અને દરેક પ્રતરમાં રહેલા દેવેાના આયુષ્યની સ્થિતિનું પ્રમાથુ કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર—ત્રીજા દેવલાેક પ્રતર ૧૨ ખાર છે. તેમાં પહેલા પ્રતરના દેવાેની જગન્ય સ્થિતિ બે સાગરની ને ઉત્કૃષ્ટી બે સાગર ઉપરાંત એક સાગરના ૧૨ ભાગમાંના પાંચ ભાગની. એમ દરેક પ્રતરે પાંચ પાંચ ભાગ વધારતા ૧૨ ખારમા પ્રતરે સાત સાગરની ત્રીજા દેવલાેકે ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિ કહી છે. પ્રશ્ન ૯૦ મું—ખંધકજીએ બારમી પડિમા આદરી તેને ત્રણ ગુણ માંહેલેા ગુણ ઉત્પન્ન વચેા તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—ઉત્કૃષ્ટ પરીસહ સહે તેહને ત્રણ ગુણ માંહેથી એક પણ ગુણ ઉત્પન્ન થવા કહ્યું છે–મઝમને ત્રણ ગુણ માંહેલી ભજના છે. ખંધકજીને કદાપી કોઇ ગુણ ઉત્પન્ન થયેા હશે પણ તે સંબંધે કાંઇ સિદ્ધાંતમાં કહ્યું નથી. પણ અનંત કર્મની નિર્જરા થઇ એજ માેટા ગુણ જાણવા. વળી આરાધિક થયાં એથી વિશેષ ગુણ શા જોવો ? એજ માેટા ગુણ છે.

પ્રશ્ન ૯૧ મું—સૂક્ષ્મ માર્યા મરે નહિ તેા તેની ક્રિયા કેમ લાગે ? ઉત્તર—સૂક્ષ્મ માર્યા મરે નહિ પણ તેના પચ્ચખાણ ન હાય તેા તેની અવતની અપેક્ષાએ તથા ઔદારિક શરીરની પાંચ ક્રિયા લાગે તે અપેક્ષાયે પ્રાણાતીપાતની ક્રિયા લાગવા સંભવ છે. અને દેવતા નારકીને પણ એજ પ્રમાણે ભગવતીજી શતક ૮ મે–ઉદેશે ૬ ઠે–તથા સુયગડાંગજીના બીજા શ્રુતસ્ક ંધમાં દરેક જીવને અવતની ક્રિયા લાગવી કહી છે.

પ્રશ્ન ૯૨ મું—ચક્રતર્તિ તમિશ્ર ગુફામાં ને ખંડ પ્રયાત ગુફામાં ૪૯–એાગણ પચાસ–માંડલા ૫૦૦ પાંચસે ધનુષ્ય પ્રમાણ કરે છે તે કયા આંગુલના ધનુષ્ય સમજવા ?

ઉત્તર—" શ્રી જૈન ધર્મપ્રકાશ " પુસ્તક ૪૦ મું–અંક ૩ જે–જેઠ સંવત્ ૧૯૮૦-પૃષ્ટ ૮૦ મેથી પ્રશ્નોત્તર લખ્યા છે તેમાં ઉપરના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં લખ્યું છે કે-અક્રવર્તિ ઉત્સેધાંગુળના ૫૦૦ ધનુષ્ય પ્રમાણ માંડલા કરે એમ ક્ષેત્ર સમાસમાં કહ્યું છે. ઇતિ.

પ્રક્ષ ૯૩ મું—રાત્રિનું પ્રતિક્રમણ કરનારને છઠો આવશ્યક જે પચ્ચ ખાણના કહ્યો તો તે ઠેકાણે શેના પચ્ચખાણ કરવા ?

ઉત્તર—રાત્રિનું પ્રતિક્રમણ કરનાર ( શ્રાવક ) ને પચ્ચખાણને। ઉચ્ચાર કરતાં પદ્ધલાં સચિત્તાદિ ચૌદ નિયમ લેવા જેઇએ. ( શ્રાહ્વવિધિ )

પ્રશ્ન ૯૪ મું —રાત્રિના પ્રતિક્રમણમાં છેવટનાે કાઉસગ્ગ શેનાે કરવાે ?

ઉત્તર—બાર પ્રકારના તપની ચિંતવણાના કાઉસગ્ગ કરવા.

પ્રશ્ન ૯૫ મું—કાઉસગ્ગમાં તપની ચિંતવણા કેવી રીતે કરવી 📍

ઉત્તર—ઉપર કહેલા '' શ્રી જૈન ધર્મપ્રકાશ '' માં પ્રક્ષોત્તરમાં લખ્સું છે કે-સવારના રાઇ પડિક્રમણામાં છઠ્ઠા આવશ્યકના પ્રાર'ભના જે કાઉસગ્ગ કરવાના છે તેમાં તે દિવસે શુ' તપ કરવા તે ચિંતવવાનું છે તે ચિંતવ– વાની રીત ન આવડવાથી ઘણા ભાઇએા ને ખ્હેનો તે৷ ચાર લેાગસ્સને৷ કાઉસગ્ગ કરે છે; પરંતુ એ ચિંતવન કાંઇ કઠ્ઠણુ નથી. માત્ર તે જાણવા તરફ લક્ષજ અપાતું નથી. તે ચિંતવન શી રીતે કરવું તે આ નીચે જણાવવામાં આવેલ છે.

813

''શ્રી મહાવીર ભગવ તના શાસનમાં ઉત્કુષ્ટ છ માસ તપ થઇ શકે છે. ભગવાન મહાવીરે તેટલા તપ કરેલાે છે. હે ચેતન ? તું કરી શકીશ ?'' આનેાં જવાબ મનમાંજ ચિંતવવા કે 'તેટલી શક્તિ નથી.' પછી એક દિવસ ઉણેા છ માસી તપ કરીશ ? બે દિવસ ઉણેા છ માસી તપ કરીશ ? એમ એકેક દિવસ ઉણા યાવત્ પાંચ માસનાં તપ કરીશ ? ત્યાંસુધી ચિંતવવું ને તેના જવાબ પણ ઉપર પ્રમાણેજ 'શક્તિ નથી' એમ ચિંતવવા. પછી ચાર માસી તપ કરીશ ? ત્રણ માસી તપ કરીશ ? બે માસી તપ કરીશ ? માસ ખમણ કરીશ ? અને ચિંતવી જવાબમાં પણ પૂર્વ પ્રમાણેજ 'શક્તિ નથી' એવા ચિંતવવા.

પછી એક દિવસ ઉણું માસખમણ કરીશ ? બે દિવસ ઉણું માસ– ખમણ કરીશ ? એમ ચિંતવવું. એને જવાબ 'શક્તિ નથી' એમ ચિંતવવે. પછી ૧૪ દિવસ ઉણા માસખમણને બદલે ૧૬ ઉપવાસની ૩૪ ભક્તની સંજ્ઞા છે. તેથી ૩૪ ભક્ત કરીશ ? ૩૨ ભક્ત કરીશ ? એમ બે ભક્ત એટલે એક એક ઉપવાસ ઘટાડતા ચાથ ભક્ત (એક ઉપવાસ) સુધી આવવું જવાબમાં પાતે અગાઉ વધારમાં વધારે જેટલા તપ કર્યા હાય ત્યાંથી 'શક્તિ છે, પ્રણામ નથી' એમ ચિંતવવું. અને ત્યાં સુધી 'શક્તિ નથી' એમ પ્રથમ પ્રમાણેજ ચિંતવવું.

ત્યાર પછી 'આંબેલ કરીશ ? નીવી કરીશ ? એકાસણું કરીશ ? બેઆસણું કરીશ ? ' એમ ચિંતવી જવાબમાં શક્તિ છે, પ્રથુામ નથી એમ ચિંતવવું. ત્યાર પછી અવદુ કરીશ ? પુરિમદુ કરીશ ? સાઢ પાેરસી કરીશ ? પાેરસી કરીશ ? નવકારસી કરીશ ? એમ ચિંતવવું. તેમાં તે દિવસ જે તપ કરવા હાય તેની અગાઉ 'શક્તિ છે, પ્રણામ નથી' એમ કહેવું. અને કરવા હાય તે તપ વખતે 'શક્તિ છે, પ્રણામ પણ છે' એમ ચિંતવી કાઉસગ્ગ પારવા. છેવટ નવકારશીમાં તાે એવા જવાબ ચિતવીનેજ કાઉસગ્ગ પારવાના છે. આ બાબત બરાબર વિચારી રખાય તાે તેટલું ચિંતવન કરતાં ચાર લાેગસ્સથી વધારે વખત નથી. ઇતિ— પ્રશ્ન ૯૬ સું—માણુસાે પચ્ચખાણુ નહિ કરતા કેટલાક અવિરતિ– પણામાંજ લાભ માને છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર— જેટલું પચ્ચખાણ છે તેટલું ચારિત્ર છે. ચારિત્રનું **ફળ** ઘણું મેહાેટું છે. મન વચન કાયાના વ્યાપાર ચાલતા ન હાેય, તાેપણ અવિરતિથી નિગાેદિયા વગેરે જીવની પેઠે ઘણુા કર્મબાંધ અને બીજા મહા દાેષ થાય છે.

એકે દ્વિય જીવેા બીલકુલ આહાર કરતા નથી, તોપણ તેમને ઉપ− વાસનું ફળ મળતું નથી, એ અવિરતિનું ફળ જાણવું. એકે દ્વિય જીવેા મન વચન કાચાથી સાવધ વ્યાપાર કરતા નથી, તાેપણ તેમને ઉત્કૃષ્ટથી અનંત કાળ સુધી તે કાયામાં રહેવું પડે છે, એનું કારણ અવિરતિ જાણવું.

પ્રશ્ન ૯૭ સું—ગુર્વાદિકની હાજરી હેાય તેા વંદના કરવી તે તેા (શ્રાહ વિધિ) ઠીક પણ તેમની ગેરહાજરીએ શી રીતે કરવું ?

ઉત્તર—શ્રાદ્ધ વિધિમાં કહ્યું છે કે-ન્જો જોગવાઇ હોય તેા સદ્ગુરૂને મ્હાેટી અથવા ન્હાની વ'દના કરવી. જોગવાઈ ન હાેય તાે સદ્ગુરૂનું નામ ગ્રહણ કરીને નિત્ય વ'દના કરવી.

પ્રક્ષ ૯૮ સું —શ્રાવકને સઝઝ.ય કરવાનાે કાંઇ નિયમ હાેવા જોઇએ કે–કેમ ?

ઉત્તર—શ્રાદ્ધ વિધિમાં કહ્યું છે કે-શ્રાવકને નિત્ય ત્રણસેં ગાથાની સગ્રઝાય અવશ્ય કરવી.

પ્રશ્ન ૯૯ મું—્ય્રદ્ધચારીને નાગરવેલનાં પાન ખવાય કે કેમ ? ઉત્તર—શ્રાદ્ધવિધિમાં તેા કહ્યું છે કે-્ય્રદ્ધચારી શ્રાવકે તેા તે કાર્ય વિકારની વૃદ્ધિ કરનારા હાેવાથી-નાગરવેલના પાન જરૂર ખાવાં નહિ જાઇએ તાે પછી ત્યાગી–્ય્રદ્ધચારીને તાે ખવાયજ કયાંથી ? અર્થાત નજ ખવાય.

પ્રશ્ન ૧૦૦ મું—સાળ કષાય, ને નવ નાેકષાય મળી ૨૫ કષાય કહી. તેમાં નવ નાેકષાય કહી તેનું શું કારણ ? તેમાં કષાય શબ્દ કેમ કહ્યો ? ઉત્તર—નવ, કષાય નથી પણ કષાય ઉત્પન્ન થવાના નવે કારણ છે. માટે તેને નાેકષાય કહી પણ અકષાય ન કહેવાય. ઇત્યર્થ:—

પ્રક્ષ ૧૦૧ મું—ચંદ્રમાને રાહુનું આવરણ થવાની ચંદ્રગૃહણ થાય છે તેા સૂર્યગૃહણ થતાં રાહુનું આવરણ કેવી રીતે થઇ શકે ? ચંદ્ર અને સૂર્યને એ'શી જોજનનું આંતરૂં છે સૂર્ય નીચા અને ચંદ્ર ઉ.ચા છે. વળી ચંદ્રવિમાનથી રાહુનું વિમાન ચાર આંગુલ નીચું છે એમ સાંભળ્યું છે. તાે સૂર્યને કાેના આવરણથી ગૃહુણ થાય ?

ઇત્તર—ચંદ્રમાના વિમાનને એટલે ચંદ્રમાને રાહુ એટલે રાહુનું વિમાન આવરે છે એટલે તેની નીચે આડું આવે છે એટલે ચંદ્રગૃહણ્ કહેવાય છે. તેમ સૂર્યંને કેતુ નામનાે ગૃદ્ધ આવરે છે એટલે સૂર્યંગૃહણ્ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧•૨ મું—ઇસ્યાવાહીના મિચ્છામિ દુક્ષડં કેટલા ?

ઉત્તર—ઇરિયાવહીના મિચ્છામિ દુક્કડં ૧૮ ૨૪ ૧ ૨૦ શ્રી આવ– શ્યક સૂત્રમાં કહ્યા છે. તે વિષે એક કવીએ કહ્યું છે કે–

#### સવૈયા એકતીસાે.

પાંચસે' તેસઠ ભેદ જીવનાં કહ્યા જીહ્યું દ, તેને અભીહયાદિક દશ ગુણા કહીયે; રાગ દ્વેષ ગુણા કરી કર્ણુ જેગ ગુણાધારી, અતિતાદિ કાળ ત્રણ ગુણા અનુચરીયે. લાધા અંક તેને સિદ્ધ આદિ ષટ શાખ ગુણા, કરત અવશ્ય સુનિ પાપ પરહરીયે; અષ્ટા દશ લક્ષપર ચાૈવીશ હજાર ધર, એકસા ને વીશ મિછા દુક્ત ઉચરીએ.—૧

ે પ્રક્ષ ૧૦૩ મુ—જીવને જઘન્ય ઉપયાેગ કેટલાને કઇ વખતે હાેય ? ઉત્તર—જીવને જઘન્ય ઉપયાેગ એક હાેય–સાકારાપયાેગે સીઝે ત્યારે શ્રી ઉવવાઇ ઉપાંગમાં કહેલ છે. (સાખ-જૈનધર્મ પ્રકાશ–પુ૦ ૪૦ અં૦ ૩ જો.) પ્રક્ષ ૧૦૪ મું—દેવતાને નિદ્રા આવે કે નહિ ?

ઉત્તર—દેવતાને નિદ્રા ન આવે. સાખ રાયપસેણીની ટીકા. (સાખ-જૈન૦).

પ્રક્ષ ૧૦૫ મું—જીવ ઉપજતી વખત પ્રથમ સમયે કયા યેાગથી આહાર લેય ? ઉત્તર— જીવ પ્રથમ સમયે કાર્મણ કાય યેાગથી આહાર લેય, પછી શરીર બધાતા સુધી ઔદારિક મિશ્ર અથવા વૈક્રિય મિશ્ર કાય યેાગથી આહાર લેય. (સાખ–જૈનધર્મપ્રકાશ–પુસ્તક ૪૦ મું–અંક ૩ જે.)

પ્રશ્ન ૧૦૬ મું—પાંચ સમ્ચકત્વ કર્યા કદ્યાં છે ?

ઉત્તર—અનુયાેગ દ્વારમાં ત્રણુ સમ્યકત્વ કહ્યા છે ને બીજા બે સમવાયંગમાં કહ્યા છે. (સાખ–જનધર્મ પ્રકાશની ઉપલા અંકની.)

પ્રશ્ન ૧૦૭ મું—સમૂર્છિમ મનુષ્ય એક સમયે કેટલા ઉપજે ?

ઉત્તર—એક સમયે એક પણ ઉપ્રજે, અને અસંખ્યાતા પણ ઉપજે એમ શ્રી અનુયોગદ્વારમાં કહ્યું છે. (સાખ–જૈન૦ ઘ૦ં પ્ર● ઉપલા અંકની)

પ્રશ્ન ૧૦૮ સું—જીવ**્ગર્ભમાં મરે તે શુભ ભાવે મરે તે** કેટલા દેવલેાક સુધી જાય, અને અશભ ભાવે મરે તેા કેટલી નરક સુધી જાય

ઉત્તર—જીવ ગર્ભમાં શુભ ભાવે મરે તેા આઠમા દેવલેાક સુધી જાય અને અશુભ ભાવે મરે તેા ત્રીજી નરક સુધી જાય. એમ શ્રી જીવાભિગમમાં કહ્યું છે. (સાખ–જૈનધર્મ પ્ર૦ ની ઉપલા અંકની.)

ઇતિ શ્રી પરમપૂજ્ય શ્રી ગેાપાલજી સ્વામી તત્ શિષ્ય મુનિ શ્રી માહનલાલજી કુત શ્રી "પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા"–ઉત્તરાહ<sup>6</sup>–ભાગ ૯ મા સમાપ્ત :





# <mark>શ્રી પ્રશ્નોત્તર મોહનમાળા</mark> <sup>ઉત્તરાર્ધ્દ્ર ભાગ ૧૦ મો.</sup>

# મુનિ શ્રી માહનલાલજી કૃત

પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ચ



શ્રીમદ્ પૂજ્ય શ્રી ગેાપાળજી સ્વામી ચ'થમાળા-મણકા ૧૦ મેા.

## શ્રી પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા.

#### うそそう

ઉત્તરાહ ભાગ ૧૦ મા.

પક્ષ ૧ લું---શિષ્ય-કોઇ કાેઇ લાેકા એવી શ'કાએા કરે છે કે-જૈન સ્ત્વોમાં એવા લેખા છે કે-જૈનના સાધુઓ આગળ માંસાહારી હતા. હમણાં જો કે તે પ્રવૃત્તિ નથી પણ કેટલાક સ્ત્રના પાડ ઉપરથી એમ જણાય છે કે કેમ જાણે જૈનના સાધુઓને તે ખાવાની છુટ આપી હાેય, એમ વાંચનારાઓને શ'કા ઉદ્ભવે એવું કાંઇ કારણ છે ખરૂં ?

ઉત્તર—હે ભાઇ ! જૈન સૂત્રના પાઠની તો અનેક ઘટના છે. તેનું રહસ્ય કે મર્મ તો જાણનારાજ જાણી શકે; પરંતુ સૂત્રકારનો અભિપ્રાય જાશ્યા વિના સૂત્રના અજાણ અને અર્ધદગ્ધ–અધકચરા અથવા નાસ્તિકો કે અશ્રદ્ધાળુના હાથમાં સૂત્રો જવાથી તેએાનાં વાંચવામાં એવા શખ્દો આવે કે તેઓ અર્ધનો અનર્ધ કરી નાખે પણ સાધુનો આચાર વહેવાર કે તેના કલ્પ અકલ્પનું સ્વરૂપ જાણ્યા વિના–જૈન ધર્મ અને તેમના સૂત્ર અને તત્ત્વજ્ઞાનનું રહસ્ય સમજ્યા વિના માત્ર પાઠ વાંચતાંજ હેતુ કારણુના વિચાર કર્યા વિના માત્ર પાઠ વાંચતાંજ હેતુ કારણુના વિચાર કર્યા વિના માત્ર પોતાનીજ ણુદ્ધિને આગળ દોડાવી એકદમ અભિ– પાય આપવા હિંમત ધરાવે અને બાલી ઉઠે કે–આગળના સાધુઓ માંસા– હારી હતા; એમ કેટલાક ઇ'ગ્લિશ જ્ઞાંનવાળા–ગુરૂ ગમ્ય વિના, માત્ર અંગ્રેજી તરજીમા ઉપરથી પોતાની માન્યતા સિદ્ધ કરી અતાવે. પણુ એમ જાણતા નથી કે–જૈનના સાધુને તા માત્ર એકે'દ્રિયના અચેત પુદુગળનાજ આહાર છે.

પ્રક્ષ ર જું — એવેા કોઇ દાખલેા છે કે જૈન સાધુઓ એકેંદ્રિયના અચેત પુદ્દગળનાજ આહાર કરે છે ?

ઉત્તર — ભગવતીજી સબ ર જે–ઉબ ૧ લે**-મહારણ નિગાંથે**-એકેંદ્રિયના મડાનેા આહાર કરવાવાળા એવા નિર્ચ થ-જૈનના સાધુ એટલે નિર્જવ થયેલા એકેંદ્રિયના જે પુદ્દગળ–શાક–ભાજ–પાલા–અનાજ વગેરે ર ધાએલા ગૃહસ્થને અર્થે બનેલા જે આહારાદિક તે એકેંદ્રિયના પુદ્દગળ-તે એકેંદ્રિયના મડા કહેવાય. તેવા નિર્દોષ આહારના કરવાવાળા નહિ કે મનુષ્યાદિકના મડદાના ભક્ષી. મનુષ્યાદિકના મડાને આંતર મુહૂર્વોને આંતરે આડવાના પહુ જેને કલ્પ નથી. કારણકે મનુષ્યના મૃત્ય શરીરમાં (મડામાં) આઠ પરાણના ધણી અસ'ખ્ય સમુછિંમ મનુષ્યની ઉત્પતિ સૂત્રમાં કહી છે. અને તિર્ય'ચના કલેવરમાં તદ્વરણા માંસ જેવા અસ'ખ્ય જીવાની ઉત્પતિના સંભવ છે. માટે તેને અડકવાના અધિકાર નહિ તા તેના માંસ ખાવાના અધિકાર હાેયજ કયાથી ? અર્થાત્ નજ હાેય. માટે અહિંઆં એકે'દ્રિયના અચીત અને ફાશુક પુદ્દગળના ભાેજી-ભાેગી-જમવાવાળા કહ્યા છે. અને ભગવતીજીમાં પહ્યુ સામિલના અધિકારે એજ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૩ ન્તુ —ભગવતીજીમાં સાેમિલના અધિકારે શું કહ્યું છે તે પણ જણવું જોઈએ ?

ઉત્તર—જુઓ, લગવતીજી શતક ૧૮ મે-ઉ૦ ૧૦ મે-મહાવીરને સામિલે પ્રશ્ન પૂછ્યા તેના ઉત્તરમાં તથા નિરાવલિકા પુફીયા ઉપાંગે પાર્શ્વ– નાથને સામિલ પ્રાદ્મણું પ્રશ્ન પૂછ્યા તેના ઉત્તરમાં તથા જ્ઞાતાજીના પ મે અધ્યયને થાવરચા અણગારને શુકદેવ સન્યાસીએ પૂછેલા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં એ ત્રણ સૂત્રની સાખે––

सरिसवा ते भंते ? किं भक्खेया अभक्खेया ? सोमिला ! सरिसवा भक्खेयावि अभक्खेयावि ॥ सेकेणहेणं भंते ! एवं वुच्चइ सरिसवा भक्खेयावि अभक्खेयावि ? से णुणं ते सेामिला ! बंभएणणएसु दुविहा सरिसवा पण्णत्ता, तंजहा भित्तसरिसवाय, धण्ण सरिसवाय, तत्थणं जेते मित्त सरिसवा त तिविहा पण्णत्ता तंजहा-सहजायया, सहत्रद्विया, सह पंद्यतीलिया, तेणं समणाणं णिग्गं-थाणं अभक्खेया ॥ तत्थणं जेते धण्ण सरिसवा ते दुविहा पण्णत्ता, तंजहा- सत्थ परिणयाय, असत्थ परिणयाय; तत्थणं जेते असत्थ परिणया तेणं समणाणं णिग्गंथाणं अभक्खेया, तत्थणं जेते भत्त्थ परिणया ते दुविहा पण्णत्ता, तंजहा- सत्थ परिणयाय, असत्थ परिणयाय; तत्थणं जेते अलत्थ परिणया तेणं समणाणं णिग्गंथाणं अभक्खेया, तत्थणं जेते सत्त्थ परिणया ते दुविहा पण्णत्ता, तजहा-एसणिज्जाय अणेसणिज्जाय ॥ तत्थणं जेते अणेसणिज्जा तेणं समणाणं णिग्गंथाणं अभक्खेया ॥ तत्थणं जेते एसणिज्जा ते दुविहा पण्णत्ता, तंजहा-जातियाय अजातियाय ॥ तत्थणं जेते अजाइया तेणं समणाणं णिग्गंथाणं अभक्खेया ॥ तत्थणं जेते जाइवा ते दुविहा पण्णत्ता, तंजहा-छदाय अलद्धाय, तत्थणं जेते अलद्धा तेणं समणाणं निग्गंथाणं अभक्खेया, तत्थणं जेते लद्धा तेणंसमणाणं णिग्गं थाणं भक्खेया, से तेणट्टेणं सामिला ! एवं वुच्चइ जाव अभक्खेयावि ॥ १ ॥ एवं मासावि णवरं इमंणाणत्तं-मासा तिविहा पणत्ता तंजहा-काल मासाय, अत्थ मासाय, धण्णमासाय, तत्थणं जेते काल मासा तेणं सावणादीया आसाढ पज्ज-वसाणा दुवालस पण्णत्ता तंजहा-सावणे जाव आसा हु. तेणं समणाणं णिग्गंथाणं अभक्छोया. ॥ तत्थणं जेते अत्थमासा ते+सुवण्ण मासाय, रुप्पमासाय, तेणं समणाणं णिग्गंथणं अभक्खेया;॥ तत्थणं जेते धण्ण मासा ते दुविहा पण्णत्ता, तंजहा सत्थ परिणयाय असत्थ परिणयाय, एवं जहा धण्ण सरिसवा जावसे तेण हेणं जाव अभक्खेयावि ॥२॥ एवं कुलत्थावि भाणियव्वा. णवरं इमणाणत्तां इत्थि कुलत्थाय धण्णकुलत्थाय. इत्थिकुलत्था विविहा पण्णत्ता तंजहा कुल कण्णि-याइया (धब्बब्धु), कुलमाउयाइवा, कुलध्र्याइवा. ॥ ते समणाणं णिग्गंत्थाणं अभक्खेया ॥ तत्थणं जेते धण्ण कुलत्था एवं जहा धण्ण सरिसवा से तेणहेण जाव अभक्खेयावि. ॥३॥

પ્રશ્ન ૪ શું — ઉપલા પાઠના પરમાર્થ શું છે ?

ઉત્તર—ઉપરનેા પાઠ ત્રણુ સૂત્રના દાખલે એમ જણાવે છે કે-ધાન સરસવ, ધાન માસા (અડદ) ધાન કળથી. (વગેરે ધાનની જાતિ) ફાશુક નિર્દોષ સાધુને લેવા જોગ કલ્પતિ વસ્તુ એકે'દ્રિયના અચેત થયેલા પુદ્ગળ તે ઉપર કહ્યા પ્રમાણે ભકખેયવા તે ખાવા કલ્પે. બાકીના બાલના નિષેધ ખાવા કલ્પે નહિ. તાે માંસ ખાવા કલ્પેજ કથાંથી ? અર્થાત્ નજ કલ્પે.

પ્રશ્ન પ મું—કોઇ અહિંયાં તર્ક કરે કે –સાધુને મિત્ત સરિસવા અને તેના ત્રણ ભેદ અભ્રખ્ખેવા ઉપરના પાઠમાં કહ્યા, તાે તે સિવાયના ભખેવા કેતા ખાવા કલ્પે કે કેમ ?

ઉત્તર—સાધુને તો સર્વ જીવ મિત્ર છે. ' આત્મવત સર્વભૂત્તાની' સંવ જીવને પોતાના આત્મા બરાબર માને છે તેને પોતાના શરીરના અથવા સંયમ ધર્મનાં રક્ષણાર્થ એકે દ્રિયના અચિત પુદ્ગળ તે પણ અહાલદ્ધ તહાભુત્ત – જેવા લધ્યા તેવા અરસનિરસ–સારા નરસા જેવા મળે તેવા ગાડાને ઉંગણ દેવાની માક્ક, શરીરરૂપ ગાડીમાં સંયમાદિક ગુણાને નિભાવ કરવા શુદ્ધ કાશુક નિર્દોષ આહારરૂપ ઉંગણ દઇ માક્ષ સાધન કરવાવાળા સાધુઓ તે વળી માંસાહારી હાેય ખરા કે–ના ના કદિ હાેય નહિ. જૈનના સાધુ તે વળી એવા અભક્ષ આહાર કરે ? કદિ કરે નહિ.

પ્રક્ષ ૬ હું — મિત્ર સસ્સિવાના ત્રણ લેદ જે કહ્યા કે-સાથે જનમ્યા, સાથે વૃદ્ધિ પામ્યા અને સાથે ક્રિડા કરી એ ત્રણે મિત્ર સરિસવા સાધુને ખાવા ચાેગ્ય નહિ તેા તે સિવાય માટે શું સમજવું ? તેનેા ખુલાસાે થયાે નથી. પરંતુ ઉપલા કહેલા ત્રણે અલાવામાં રહસ્યાે રહેલા છે; માટે તેનાે ખુલાસાે થવાે જોઇએ ?

ઉત્તર—તેના ખુલાસા એ છે કે–માતાનાં ત્રણ અંગ સહિત સરખા જાયા–જનમ્યાના સ્વભાવ છે, જેહના તે સહુજાયયા. એટલાં અંગસાહત સરખા જનમ્યા, વૃદ્ધિ પામ્યા, ને ક્રિડાના સ્વભાવ તે મિત્ર સરિસવા. એટલે સર્વ ગર્ભજ તિર્ય ચ મનુષ્યને અઠી ૧ અઠી મીજા ૨ કેસ રામ નખ ક એ ૩ અંગ બાપના, મંસ ૧ લાેહી ૨ મત્યલિંગે–માથાના ભેચા ૩. એ ૩ અંગ માતાના. તેમાં અભક્ષ ભક્ષીને ખાવા યાેગ્ય માંસ ને લાેહી ૨ તે તાે સાધુને અભક્ષ કહેવાય ખાવા યાેગ્ય નહિ. એણે સૂત્રે ગર્ભજ મનુષ્ય તિર્ય ચના માંસ રૂધિરના નિષેધ કર્યા–સર્વથા વરજ્યા.

પ્રશ્ન ૭ મું—એણે સૂત્રે સહજાયાદિ ત્રણ બાેલ કહ્યા છે તેના રૂષિર માંસ વર્જ્યા એમ ઠરે તે। તે સિવાયના સર્વત્રને માટે શું સમજવું ?

ઉત્તર—તેનો ખુલાસા ઉપર આવી તો ગયેા છે. તોપણ એમ જાણે જે સાથે જન્મેલા, સાથે વૃદ્ધિ પામેલા, સાથે કિડા કરેલા અભક્ષ કહ્યા. તેા તેને ભક્ષ કેવી રીતે થાતા હશે ? અને તે સિવાયનાના ભક્ષ ખુલા રહ્યો ? એમ પણ કદિ હોય નહિ. માટે એના અર્થ એમ સમજો જે– સહજાયા તે ઔદારિક શરીર મધ્યે, માંસ અને રૂધિરાદિક સહ કહેતા સંઘાતે, જાયા કહેતા જનમ્યા ૧ તે બે બાલ સહિત વૃદ્ધિ પ મ્યા ૨ તે બે બાલ સહિત ક્રિડા કીધી ૩ એ ત્રિહું પણે માંસ રૂધિરાદિકે સહિત જનમાદિક ત્રણ વાના પામ્યા. અને બીજા પણ એ બે સહિત જન્મ પામ્યા–ઉપનાં, વૃદ્ધિ પામ્યાં. તે માટે સર્વ તિર્ય અ મનુષ્યની એક સરખી અવસ્થા તે માટે એ સર્વ મિત્ર સસિસવા તે અભકખેયા-ન ભ્રખવા એટલે સર્વ માંસ ખાવાના નિષેદ્ધ કહ્યો.

પ્રશ્ન ૮ મું—અહીંયા કાેઇ એવેા અર્થ કરે જે, સાધુને એવી પ્રતિજ્ઞા હોય કે-મુજ સંઘાતે જન્મ હોય તેહને ન ખાવા તે સિવાયના માેકળા રહ્યા; તેનું કેમ ?

ઉત્તર—સાધુને તેા આગલા પાછલા ને સામે જન્મેલા કોઇ અમિત્ર નથી, સર્વ મિત્રજ છે. સાથે જન્મ્યા તે ન ખાવા એમ કહ્યાનેા શે પરમાર્થ ? સંઘાતે જન્મ્યાંની ખબર કેમ પામીયે ? સંઘાતે જન્મ્યા તે ન ખાવા તાે સંઘાતે ન જન્મ્યાં તેનું માંસાદિક ખાવું બને એમ તાે કદિ ન હેાઇ તે માટે એ અર્થ ખાેટેા. માંસ રૂધિર સહિત જન્મ્યાં–ઉપન્યાં વૃદ્ધિ પામ્યાં તે સર્વ મિત્ર ભખવા નહિ એટલે ત્રસજીવના માંસાદિક વર્જવો એ સુદ્ધ સૂત્રાર્થ જાણવા.

પ્રશ્ન ૯ મુ—-એણે સૂત્રે સર્વથા ઠઢાવ કીધા જે સાધુને સર્વથા માંસનેા નિષેદ્ધ તેા તેને વિષે દ્વધાદિકનું શું સમજવું ?

ઉત્તર—-દ્રઘાદિક તે પછી ઉપન્યા પણુ લેાહી માંસની પેઠે સહજાયા માંહી ન કહેવાય, માટે દ્રધનાે નિષેદ્ધ નહિ લાેહી માંસનાે સર્વ'થા નિષેદ્ધ ધાન સરસવાદિક સચિત અચિતાદિ ઘણુા બાેલનાે ટાળાે ક્રીધા વનસ્પતિ માંહી પણુ કાચી સચીતાદિકને ટાળી પણુ માંસનાે તાે સર્વ'થાજ નિષેધ કર્યાં.

કુલથા પણ ન ખાવા સરસવની પેરે. ધાન કુલથા (કળથી) ને ધાન સરસવની પરે ભખેવા અભખેવા કહેવું. અને સર્વથા કુલત્યા અભખેવામાં મનુષ્ય તિર્થ'ચના ભાંગાે સરિસવા મિત્રની પેઠે કહેવું. તિર્ય'ંચ જાતિમાં પણુ ગાય પ્રમુંખના કુલ ગાેકુલ] કહ્યા છે ને તેમાં સર્વ પશુજાતિના સમાવેશ થઇ જાય છે; માટે ધાન કુલત્થા સિવાય અભખેવા કુલત્યામાં મનુષ્ય તિર્ય'ચના કુલત્થાના માંસ સર્વથા નિષેદ્ધ કહ્યો.

માસામાં, ધાન માસાના ભખેવા અભખેવાના ભાંગાં જણાવ્યા. અને બીજા ભેકે માસા તે આર માસ તથા સાેના રૂપાના તાેલા તે પણ અભખેવા કહ્યા છે. તેમ ઉપદ્રબ્ધથી માસીના પતિ માસા તે પણ અભખેવા જાણવા.

ઉપરનેા અધિકાર ભગવ ત મહાવીરે પ્રાહ્મણના મતને–તેના શાસ્ત્રના ન્યાયને આગળ કરીને સાેમિલને ઉત્તર આપેલ છે. પણ ભગવ તના મતે તાે ધાન જાતિ–એકેંદ્રિયન, વનસ્પત્યાદિકના અચેત પુદગલ–ફાશુક નિર્દોધ મુનિને લેવા યાેગ્યજ કલ્પતિ વસ્તુનેા આહાર કરવા કલ્પે; તે જણાવ્યું અને બાકીના અકલ્પનિક વસ્તુનેા નિષેદ્ધ પણ જણાવ્યાે.

પ્રશ્ન ૧૦ મું — કેાઇ કહે કે જૈનના સાધુને મદીરા માંસ ખાવાની તેમના શાસ્ત્રમાં આજ્ઞા આપી છે, એમ અંગ્રેજી આચારાંગના તર્જીમાના વાંચનારા આક્ષેપો કરે છે, તથા અલ્પ ખુદ્ધિવાળા પણ આચારાંગાદિકના ભાષાંતરા વાંચીને પણ એજ પ્રમાણે બાલે છે તા તેને માટે કાંઇ સૂત્ર પાથી ખુલાસા છે ? જો આવા પ્રકરના જૈન સૂત્રથી તથા અન્ય શાસ્ત્રથી પૂલાસા કરવામાં આવશે તા માટા ઉપકાર થશે અને ઘણા લાેકોની શાંકાઓ દૂર થશે. ઉત્તર—આ વિષે ઉપર સૂત્ર પાઠથી જણાવી ગયા છીએ કે જૈન સાધુને ધાનની જાતિના અચેત પુદ્દગલ સિવાયના આહાર નિષેદ્ધ છે; તાે પણુ ખુલ્લી રીતે મદિરા માંસનાે સાધુને નિષેદ્ધ છે, એમ જાણવાની ઈચ્છા ધરાવનારા માટે નીચેના દાખલા ટાંકવામાં આવ્યા છે સાભળાે––

બાણ્યુવાળા છાપેલા સૂચ'ગડાંગ સ્ત્રત્રના બીજા શ્રુતસ્ક'ધે-બીજા અધ્યયને-પાને ઉપલ્મે-બાેલ ઉર મે-સાધુના અધિકારમાં-સાધુ કેવા હોય ? તે ગુણુ જણાવતા મૂળ પાઠમાં કહ્યુ' છે કે--

"अमऊ मांसा ससिणो" ઇતિ भू० પાઠ-અથ ॥ દ્વીપિકા ॥— अमद्य मांसा शिनः मद्यमांसं नाश्नंतीति।। (पाने ७९५ मे) तथा पाने ७९३ मे-અर्थ-मां કહ્યું છે કે-(अमऊमंसा ससीणो के०) माद्य मांसना परित्यागी હોય.

વળી, સાધુને માટે-શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણુમાં–ચાથા સ વરદ્રારની પાંચમી ભાવનામાં–સાધુએ પ્રણીત–સ્નિગ્ધ–બલીષ્ટ–વિષયવિકાર વધે તેવેા આહાર કરવાે નહિ તેમાં પણ કહ્યું છે કે–**મદુ મરુનં મંસखज्जग વિગइ परिचत.** એટલે મધુ, મઘ, માંસ વગેરે વિગયનાે ત્યાગ કરે. અહિંયાં પણ મઘ માંસનાે ત્યાગ કરવાે કહ્યો છે.

પ્રશ્ન ૧૧ મું—અહિંયાં કાેઇ કહે કે–ચાેથા મહાવતની પાંચમી ભાવ– નામાં મદ્ય માંસ નિષેધ્યા તેમજ દ્રધ, દહીં, ઘૃત, નવનીત (માખણુ), તેલ, ગાલ, ખાંડ, સાકર, મધુ, સધ, માંસ, ખજક, એ સર્વ બાેલ વરજ્યા છે. તેનુ કેમ ?

ઉત્તર∼તેના માટે સૂત્રકારે ભાંગા જણાવ્યા છે. ઉપર કહેલા **બાેલમાં** ચાર બાેલનાે તાે સર્વથા નિષેદ્ધ છે બાકીના બાેલને માટે ભાગા પડેલા તેજ અધિકારે મૂલ પાઠથી જણાવ્યા **છે**.

૧. પ્રથમ બોલે–પ્રણીત સ્નિગ્ધ ભાેજન વરજવાે કહ્યાે તે વિશેષે કરીને પ્રણીત તે ચાર પ્રકારની મહા વિગય તે તાે સાધુ જમેજ નહિ, સાધુને લેવાે કલ્પેજ નહિ. એ પ્રથમ અધિકાર જાણવાે.

ર. બીજે બોલે–કોઇ ધના અણુગારની પરે તપ વિશેષે **વયવગાય.** કેતા તજે ખીરાદિક ખજક પ્રમુખ બારે વિગયના ત્યાગ કરીને આહાર કરે; એટલે ચાર મહા વિગયના તા મુલેથીજ સર્વાથા ત્યાગ હોય, બાકીના તપ વિશેષ જાણુવા. એ બીજો અધિકાર. 3. ત્રીજે ખાેલે-સાધુ કલ્પતી વિગય લીએ તા નદ્દવળં. કહેતા કંદર્પાદિક વધારવાને અર્થે ન લીએ, નबहुुसो કહેતા અતિ ઘણે ન લિએ, નસાદ સુપ્વાદી તં. કહેતા સાક સુપાદિ કે (ઉકારાદિ કે) કરી અધિક ન લીએ, નસવં. કહેતા ઘણે ઘણે ઠાંસી ઠાંસી ન જમે માટે તદ્દા મોત અં जદા सે जाति माताए भवति. કહેતા જેમ સંયમની યાત્રાના નિર્વાહ થાય તેહને અર્થ મર્યાદાએ લીએ. એ ત્રીજે અધિકારે એમ કહ્યું.

પ્રશ્ન ૧૨ મું—અહિંયાં કાઇ કર્તી એમ સમજે છે કે–જે મદિરાદિક ચાર મહા વિગય છે પણુ તે માંહેથી થાેડી થાેડી લેવાતી હાેવે તાે શું ? ઇતિ શંકા––

ઉત્તર—તેહ સંદેહ નિવારવાને અર્થ'–નિર્ણય નિમિત્તે ચઉથેા અધિ– કાર તીર્થ`કર મહારાજ કહે છે.

૪. ચેાથે બેાલે~नय भवति विभ्पमो मंसणाय धम्मस्सनय० ન લીએજ સર્વ<sup>°</sup>થા भवइ કહેતા હેાય થાય જે થકી विप्भमो० કહેતા વિબ્રમ વિકલતા. <sup>પાશું</sup> मंसणाय धम्मस्स० કહેતા વીતરાગની આજ્ઞાના તથા ધર્મના વિબ્રસ થાય ભંગ થાય, તાે વિગય કેમ લીચે ? અર્થાત્ એમ હાય તાે સાધુ સર્વ°થા ન લીએ. એ ચાથા અધિકાર કહ્યો.

પ્રશ્ન ૧૩ મું—ઉપર કહેલી વિગયમાં એવી કઇ કઇ વિગય છે કે જે વિગય ભેાગવવાથી વિભ્રમ વિકલતાપણું પામે ?

ઉત્તર---ચાર મહા વિગય મધ્યે વિભ્રમ વિકલતાપણું તથા વિષય અલિષ્ટપણું ઉપજાવે. તેમાં પણુ મદિરા અને માંસ તા પ્રત્યક્ષ પ્રસિદ્ધ દીસે છે. વળી સૂત્રની સાખે પણુ ના કહી. **સુરંવા મેરગંવાવી** ઇત્યાદિ ૧૦ ગાથા એ મદિરા વારશું. મદિરા પીધે ઉન્માદપણું વધે ૧,લુલતા ર,મૃષા ૩,વિકલતા૪, ગદ્ધિલાપણું વધે ૫, તથા આચાર્યાદિકને આરાધિ ન શકે ૬, ગૃહસ્થાદિક જાણે તો હિલેન દે ७, વળી શ્રી ભગવંત તીર્થ કરની આજ્ઞાનો ભંગ થાય ૮, સંવર-પણું પણુ આરાધિ ન શકે ૯ ઇત્યાદિ ઘણા અવગુણુ મદિરાના સૂત્ર મધ્યે કહ્યા છે. ૧ અથવા માંસ છે તે નરકના આઉષાનો હેતુ છે, તથા સહજાયા મિત્ર સરિસવા અભખેયવા, તથા ઉત્તરાધ્યયનમાં-તથા આદ્રકુમારના અધ્ય-યનમાં માંસ ખાવાવાળાને મહિંસક, અજ્ઞાની મૃષાવાદિ તથા અસાધુ કહ્યાછે.

પ્રશ્ન ૧૪ મું —ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં માંસના ખાવાવાળાને કેવા કહ્યા છે ને તેને શું ફળ કહ્યું છે તે જણાવશા ? ઉત્તર--સાંભળા-ઉત્તરાધ્યયન અધ્યયન પ મે-ગાથા ૯-૧૦ મી.

#### हिंसे बाल्टे मुसावाइ, माइल्ले पिसुणे सढे; ग्रंजमाणे छुरं मंसं, सेय मयंति मन्नई ॥९॥ कायसा वयसा मत्ते, गिद्धेव इत्थिषु; दुइओ मळं संचिणइ, सिसुना गोव्व मटियं ॥१०॥

અજ્ઞાની માણસ હિંસા કરે છે, મૃષાવાદ (ભુઠું) બાેલે છે, કપટ આદરે છે, પારકી નિંદા કરે છે, ઠગબાજી રમે છે, મદ્ય માંસ સેવે છે– ભાેગવે છે–ખાય છે, કે અને એમ માને છે કે આ બધું હું બહુ સારૂં કરૂં છું. ાલા એવા માણસ મન, વચન અને કાયાથી ઉન્મત્ત અન્યે થકા સ્ત્રીઓામાં ગૃદ્ધ રહી જેમ અણુસીઆં માટી ખાય છે, માટીમાં રહે છે અને માટીમાંજ સુકાઇને મરે છે. તેમ રાગ વ્દેષ કરીને બંને પ્રકારે ( મનથી અને કાયાથી ) પાપ બાંધે છે–કે કર્મ મળ એકઠું કરે છે.

મદિરા માંસ ખાવાવાળાને ઉપર પ્રમાણે કહેલ છે. તેમજ સાતમા અધ્યયનમાં માંસાહારીને બાેકડાના દર્ષાતે નરક ગતિનું ફળ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૧૫ મું—સાતમા અધ્યયનમાં માંસાહારીને માટે શું કહ્યું છે તે સવિસ્તર જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળેા–ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રના ૭ મા અધ્યયનની ગાથા ૬ ઠી તથા ૭ મી–તેમાં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે. ગાથા––

#### इत्थी विसय गिद्धेय, महारंम परिगहे; अंज्जमाणे सुरं मंसं, परिवूढे परं दमे. ॥६॥ अयककार भोइय, तुं दिल्ले चिरसोणिए; आउयं नरए कंखे, जहा एसें व एलए. ॥७॥

સ્ત્રીઓમાં અને ખાવા પીવામાં ફસી પડેલાે, મહા આરંભ અને મહા પરિગ્રહમાં મૂંઝાંયેલાે, મદિરા માંસ વાપરનાર–ખાનાર, બીજાઓપર જીલમ ગુજારનાર, અપયશવર્બક આહાર કરનાર, પેટભરૂ અને ક્રેાધથી લાલચાેળ અનતાે માણુસ કસાઈખાનામાં કાપવા માટે મચાવેલા બકરાની માફકની નરકે જવાનીજ તૈયારી કરે છે.

પ્રશ્ન ૧૬ સું—મદિરા માંસના ભાેગી શું નરકમાં જાય છે ? એવા નરકમાં ગયાના દાખલા સૂત્ર પાઠથી જણાવશા ?

૫૪

ઉત્તર---સાંભળાે--ઉત્તરાધ્યયન અધ્યયન ૧૯ મે–ગાથા ૬૯–૭૦−૭૧ માં મદિરા માંસના ભાેગવવાવાળા નરકે ગયેલા ને પરમાધામિએા કેવા દુઃખ આપે છે ? તે નિચેની ગાયાએામાં જહ્યુાવે છે.

· . 856

तत्ताइं तंव कोहाइं, तभोयाइं सीसगाणियः पाइउ कलकलंताईं, आरसंतोसु भेखं. ॥६९॥ तुहंपियाइं मंसाइं, खंडाइं सोलगाणियः खाविउमिस मंसाइ, अग्गिवना इंणेगसो. ॥७०॥ तुहंपिया सुरासीहू, मेर ओय महुणियः पाइओमि जळंतीओ, वसाओ रुहिराणिय ॥७१॥

માંસ મદિરા વાપરનારને નરકમાં આવી શિક્ષા થાય છે:-પરમાધામિકો ગેલે છે કે તને માંસ, માંસના કટકા તથા માંસના તળેલાં સાટા (સાળા) પસંદ પડતાં હતાં (તને તળેલું-સેકેલું-ભૂંજેલું-સંસ્કારેલું માંસ (પૂર્વ ભવે) પ્રિય હતું કેમ ? એમ કહી કહીને-ઉદેરીને કહેતા કે-) માટે હવે તેના બદલો લે-એમ કહીને તેઓ તે નરકમાં પહેલા જીવના શરીરમાંથીજ માંસના કડકાં કાપીને આગમાં સેકી લાલચાળ બનાવીને તેને ખવરાવે છે. અથવા તો તાંબાનું, લાહાનું, કલાઇનું, કે સીસાનું તપાવેલ અને ધગધગતું રસ જેર વાપરીને બલાત્કારે પીવરાવે છે, એ વખતે નરકના જીવ ભયંકર ચીસા પાડે છે ત્યારે તેને (પરમાધામિઓ તરફથી) કહેવામાં આવે છે કે તને ભાત ભાતની મદિરા તથા મધ પસંદ પડતાં હતાં, માટે તેના બદ-લામાં લે, તારૂંજ લાહી તપાવીને તને પીવરાવીએ છીએ, એમ કહીને તેમ કરવામાં આવે છે.

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે મદિરા માંસ અને મધના ભોગવવાવાળાને નરકાંદિક ગતિના મહા દુઃખ પ્રાપ્ત થવાનું કહ્યું. તેમજ સુયંગડાંગ સૂત્રમા માંસના ખાવાવાળા સાધુને અસાધુ તથા અબાેધી ( સમકિત રહીત ) તથા રાક્ષસ તુલ્ય કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૧૭ મું —સુય ગડાંગ સૂત્રમાં, માંસ ખાવાવાળાને ઉપર કહ્યા પ્રમાણે દોષ કરે ઠેકાણે કહેલ છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળાે–સુયંગડાંગ શ્રુતસ્કંધ બીજે અધ્યયન ૬ કે આર્ડ– કુમારના અધિકારે કહ્યું છે કે ગાથા ૩૦ મી––

#### अजोगरूवं इह संजयाणं, पावंतु पाणा णय संझकाउं; अबोहिए दोएहवितं असाहु, वयंति जेवा विपडिस्मुणंति॥३०॥

४२७

અર્થઃ–ઔદ્ધદર્શની પાતાના ધર્મનં રહસ્ય. આર્દ્રકમાર પ્રત્યે દેખાડીને તેને કહેવા લાગ્યા કે, અહેા આર્દ્ર કુમાર ? તું અમારા ધર્મ માન્ય કર ? એહવું કહે થકે, હવે આર્દ્ર કમાર તેમને કહે છે કે, અહેા શાક્ય દર્શનીએ। ? (अजोगरूवं इह संजयाणं के ) અહીં તમારાં દર્શનને વિષે જે પૂર્વે ભાેજન આશ્રી વચન કહ્યું તે, સંચતપણાને અયાગ્ય છે કારણકે, અહિંસાને અર્થે પ્રવત્ત માન, સમિતિ અને ગુપ્તિયે કરી સહિત, એવા સાધુ હેાય, તેને ભાવ શદ્ધિ કળદાયિની થાય એ વાત ખરી છે, પરંતુ તમારી વકતવ્યતાયે, ખલ અને પુરૂષની વ્યકિત પણ જે ન જાણે તેનેજ ભાગ શુદ્ધિ કહી. એ કારણેજ બૌદ્ધ મતિએા ખલપિંડીની ખુદ્ધિયે પુરૂષનેા વિનાશ કરીને તેના ગુરૂને માંસ ભક્ષણ કરાવે, તે અત્યંત અયુક્ત છે, તેજ કહે છે. (पावंत पाणाणय संज्ञकाउं के•) પ્રાણી એટલે જીવ, તેના વિનાશરૂપ પાપ કરીને, પ્રકર્ષે રસ ગૃદ્ધ થકા વેલી તેનેજ પુષ્ટ્ય બાેલે માટે (अबोहिए दोएइ वितं असाहु के०) એ પાય, અભાષ્ઠીનું કારણ છે તેથી તે એઢને અસાધુ જાણવાં, તે એઉં કાેશુ ? તે કહે છે. ( वयंति जेया विपडि रसणंति के०) એક તે। જે ખલપિંડીની બુદ્ધિએ પુરૂષને પચાવે, અને તે માંહે પાપ નથી એમ કહે, અને બીજો જે તેમનું એવું વચન અંગીકાર કરે, એ બેહને લલું નથી. એવી લાવ શુદ્ધિએ મોક્ષ નથી.

ये एवं पुर्वोक्तं वदंति येच तेभ्यः शृएवंति तयोंर्द्धयोरपि असाध्वेतत् अझानाइत मूढजन भावशुद्धचा शुद्धिर्नस्यादित्यर्थः ॥३०॥धति दीपिकायां. (आशुवाणा छापेक्ष पाने ८२८-७० भें.)

પ્રશ્ન ૧૮ મું—માંસાહાર નિષેદ્ધ વિષે સુયંગડાંગજીનેા બીંને દાખલેા છે ? હાય તો તે પણ જણાવશેા ?

ઉત્તર—હા, છ, સાંભળેા–માંસભક્ષીને માટે મહાવીર પરમાત્માના શિષ્ય આર્દ્ર'કુમાર શું કહે છે. ગાથા––

> थूलं उरभ्पं इह मारियाणं, उदिठ भतं च पगप्पएता; तं लोण तेल्लेण उनरकडेत्ता, सपिप्पलीयं पगरंतिमंसं ॥३७॥ तं ग्रुंजमाणा पिसितंपभूतं, णउवलिप्पामो वयं रएणं; इच्चेव माहंध अणझधम्मं, अणारिया बाळ रसेसु गिद्धा ॥३८॥

અર્થ:- વળી પણ આર્દ્ર કુમાર તે કુમતિના મતની વાત કહે છે કે, (शूलं के०) મહાેટી કાયાએ ઉપચિત માંસ શાણિત ચુક્ત એવા, (उरभ्यं के०) ઉરણા (બકરા-ઘેટા) તેને (इह के०) આ શાકયના શાસનને વિષે સંધની ભકિતને અર્થ (मारियाणं के०) વિનાશીને માંરીને (उद्दिठ भत्तं च पगप्पएत्ता के०) ઉદ્દિષ્ટ ભાજન કલ્પીને (तं लोण तेल्लेण उवरकडेत्ता के०) તે માંસને લુણ, અને તેલ સાથે પચાવીને, (सपिप्पछी यं पगरंति मांसं के०) પિપ્પલી સહિત માંસ કરે ાઉણા એવું માંસ કરીને પછી શું કરે ? તે કહે છે, (तं ग्रुंज माणापि सितंपभूं तं के०) તે માંસ, પ્રભુત એટલે ઘણું જમતાં થકાં ભાગવતાં થકાં એમ કહે છે કે, (णउवलिप्पामोवयं रण्णं के०) અમે એની પાપરૂપ રજે કરી લેપાતા નથી. (इच्चेवमाइंसु अणझधम्मं के०) એવું વચન કહે, તે અનાર્થ ધર્મા જાણવા, કારણ કે, તે ધૃષ્ટપણું આદરે છે. अणारियाबाल रसेसुगिदाके०) તે અનાચારી બાલ, એટલે અજ્ઞાની રસ ગૃહી થકા એવાં વચન કહે છે. ાઉટા

અહિંચાં તેા મ સ ભક્ષીને અનાર્થ, બાળ, અજ્ઞાની ગૃદ્ધા, અના– ચારી વગેરે કહીને બેાલાવ્યા અને એવા ધર્મને પણ અનાર્થ ધર્મ કહ્યો.

પ્રશ્ન ૧૯ મું—માંસ ભક્ષી વિષે વિશેષ કાંઇ જાણવા જેવું છે ? ઉત્તર—તેજ ચાલતા અધિકારે ૩૯ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે–

#### जे यावि सुंजंति तहप्पगारं, सेवति ते पावमजाण माणा; मणं न एयं कुसला करेंती, वायावि एसा बुइयाउ भिछा ॥३९॥

અર્થ:- હવે તે માંસાશીને એનો વિપાક કહે છે. (जेयावि ग्रुजंति तहरपगारं के०) જે રસ ગૃદ્ધ છતા તથાં પ્રકારે માંસને જમે, (सेवंति ते पावमजाण माणा के०) તે અજ્ઞાની પુરૂષે। નિઃકેવળ પાપનું સેવન કરે છે. (मणं न एयं कुसला करेति के०) જે કુશળ એટલે પંડિત હોય તે માંસ લક્ષણ કરીયે એવું મન પણુ ન કરે. તથા (वायाविएसा बुद्दया उमिछा के०) માંસ બક્ષણથી દેાષ નથી એવી અસત્ય વાણી પણુ બાલે નહિ. કિં બહુનાઃ વધારે શુ કડીયે ા૩૯ા (બાબુવાળા છાપેલ પાને ૯૩૬ મે)

પ્રશ્ન ૨૦ મું — માંસાહાર વિષે ઠીકાકાર કાઇ જણાવે છે ?

ઉત્તર—દીપિકા તથા ડીકામાં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે. સાંભળાે–આણુ– વાળા છાપેલ સુયંગડાંગ પાને ૯૩૭ મે કહ્યું છે કે--- टीका-इत्येतच्च तेषां महतेऽनथौयेति (जेयावीत्यादि) येचापि रस गौरव ग्रद्धाः शाक्ये।पदेवर्त्तिनस्तथा प्रकारं स्थूलोरअं सस्कृतं घृत लवण मारचादि संस्कृतं पिशितं ग्रंजतेऽश्रंति तेऽनार्याः पापं कल्मषमजाना निर्विवेकिनः सेवंते आददते तथा चोक्तं । हिंसामूलममेध्यमास्पदमलं ध्यानस्य सौइस्ययद्.

#### वीभत्सं रुधिराबिऌं क्रमिग्रहं दुर्गं धि पूर्यादिकं ॥ शुका सुकप्रभवं नितांत मलिनं सभिः सदा निंदितं, को छंको नरकाय राक्षससमो मांसं तदात्मद्रुइ. ॥१॥

હિંસાના મૂળ હેતુભૂત, અપવિત્ર, રૌદ્ર ધ્યાનના ખાસ સ્થાનકરૂપ, ગ્લાનિજનક, લાેહીથી ખરડાએલા, કીડાથી ભરપુર, દુર્ગ ધી, પરૂવાળા, વીર્ય અને લાેહીથી ઉત્પન્ન થતા, અત્યંત મલિન અને સારા માણુસાેએ હ મેશ નિંદિત કરેલા, એવા માંસને રાક્ષસ સરખાે કુર થઇને તેમાં વસેલા જીવનાે દ્રોહી બની જે નરક જવા ચાહતાે હાેય તેજ ખાય, બીંજો કાેણુ ખાશે ? વળી––

#### ॥ अपिच ॥ मांस मक्षयिताऽम्रुत्र, यस्य मांस भिहाधयहं । एतन्मांसस्य मांसत्वं, प्रवदंति मनीषिण : ॥२॥

્હું અહીં જેનું માંસ ખાઉ છું; તેમને પહેલા લાેકમાં ભક્ષણ કર– નાર છે, એ રીતે **ણુદ્ધિવાના માંસ શબ્દના બે અક્ષરાના અર્થ કરે છે**. (**માં−સ** મને તે ખાનાર છે ) તથા–

#### योऽत्ति यस्य च तन्मांस, मुभयोः पश्यतांतरं; एकस्य क्षणिका तृप्ति, रन्य : प्राणै र्वियुज्यते ॥३॥

જે માંસ ખાય છે, અને જેનું માસ ખવાય છે, એ છેની સ્થિતિમાં જે તફાવત છે તે જીવેા. જ્યારે ખાનારને માંસ ખાતાં ક્ષણિક–થાેડા વખતની તૃપ્તિ મળે છે, ત્યારે બીજો હમેશને માટે પ્રાણ વિમુકત થાય છે.(અથ ટીકાર્થ'ઃ–)

આ રીતે માંસ ભક્ષણમાં ઘણા દેષ રહેલા છે, એમ જાણીને શું કરવું તે સૂત્રકાર બતાવે છે કે માંસ ભક્ષણથી થતાં ખરાબ વિપાક અને તેથી અલગા રહેતાં થતા કાયદાને જાણનારા નિપુણ પુરૂષા મનથી માંસ ખાવાની અભિલોષા પણ કરેજ નહિ.

માંસ ખાવું તેા દ્રર રહ્યું, પણ ''માંસ ભક્ષણમાં દેાષ નથી" એવુ વચને બાેલવું પણ હડહડતું જૂઠ છે. માંસ ભક્ષણથી અળગા રહેતાં આ દુનિયામાં આપણી પ્રશંસા થાય છે, અને પેલી દુનિયામાં સ્વર્ગ અને મુક્તિ મેળવી શકાય છે.

પ્રશ્ન ૨૧ મું—કાેઇ કહે કે–માંસ ભક્ષી તૈયાર મળેલા માંસને ખાય તેને દેખ જણાતા નથી કારણકે પાપ તાે હિંસાના કરનારને લાગે છે. તૈયાર મળેલું ખાનારને દાષ શાના ?

ઉત્તર—શ્રી આચારાંગ સૂત્રના ભાષાંતરમાં (પરિહાર્ય મીમાંસાનું ભાષાંતર તેમાં પાને ૨૬ મે થી ૩૨ મા પૃષ્ટ સુધી માંસાહાર સ'બ'ધીના કેટલાક ખુલાસા લખ્યા છે. તેમાં ઉપરની બાબત માટે લખ્યું છે કે––

સૂય ંગડાંગ સ્ત્રતા પહેલા અધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશાની ટીકામાં એવું લખ્યું છે કે—

'' કેટલાએક એવું કહે છે કે જેમ બીજાની મારકત (અથવા અમુક હથીયાર મારફત) અગ્રિ પકડી મગાવતાં આપણે બળી જાતા નથી, તેમ બીજાએ જીવને મારીને તૈયાર કરેલા માંસને ખાતાં કશે৷ દેાષ નથી.

પરંતુ આ તેમની ઘેલાઇ ભરેલી વાત સાંભળવા લાયક નથી કારણકે બીજાએ જીવને મારીને તૈયાર કરેલું માંસ ખાતાં પણ તેમાં ખાનારની અનુમતિ (મંજીરી) કાયમ ઠરે છે, અને તેના લીધેજ તેથી કર્મ બંધ થાય છે. જે માટે લાેકમાં પણ એવું કહેવાય છે કે---

#### अनुमंता विश सिता, संहत्ती क्रय विक्रयीः संस्कर्त्ता चोप भोक्ताच, वातक आष्ठ घातकाः १.

મંજીર રાખનાર, મારનાર, સાચવનાર, ખરીદનાર, વેચનાર, રાંધનાર, ખાનાર. મરાવનાર એ આઠે જણ ઘાતક છે,

એજ મુજબ સ્થાનાંગ સૂત્રના દશમા ઠાણામાં એવુ કહેવામાં આવ્યું છે કે જ્યાં માંસ વગેરે પડેલાં હાેય ત્યાં સ્ત્રાધ્યાય (સૂત્ર પાઠ) નહિ કરવા. ત્યાં દશ પ્રકારના ઔંદાસ્કિ અસ્વાધ્યાય જણાવ્યા છે તે એ કે-હાડકાં, માંસ, લાેહી, અશુચિ (મળમૂત્ર) મશાણભૂમિ, ચંદ્ર ગ્રહણ, સૂર્ય ગ્રહણ, ઉલ્કાપાત, રાજ વિગ્રહ અને ઉપાશ્રયના અંદર પડેલું (પચેંદ્રિયનું) મૃત કલેવર.

એ વગેરે અનેક પ્રકારના સિદ્ધાંતમાં રહેલાં વચના વાંચવાથી જેની શ્રદ્ધા પવિત્ર થઇ હશે તે પુરૂષ એવુંજ માનશે કે ''માંસાદિકનું' ભક્ષણુ ન કરવું'' એજ વાત સિદ્ધાંતને અનુસરતી છે, તેમાં લગારે શક નથી. (ઇતિ પરિહાર્થ મીમાંસાયાં.) પ્રશ્ન ૨૨ મું — ઉપર કહેલા તમામ પ્રશ્નોના ઉત્તરથી એમ તા નિર્ણય થાય છે કે-જેન સાધુઓને મંદિરા માંસ ખાવાના નિષેદ્ધ છે એ વાત તા ચાકસ છે. પણ આચારાંગ સૂત્રના બીજા શ્રુતસ્ક'ધના પહેલા પિંડષણા અધ્યયનમાં કેટલાંક સૂત્રો સાધુને '' માંસ અને મચ્છ ખાવાનાં શ'કાળા શખ્દો હાવાથી હરમન જેકેબી જેવા વિદ્વાને પણ પાતાના કરેલા આચારાંગ સૂત્રના અ'ગ્રેજી તર્જી મામાં એજ વાત દાખલ કરી છે કે આગળપર જૈનના સાધુ માસાહારી હતા. એમ ઘણાં લોકોને આવા શ'કાળા પાઠ ઉપરથી શ'કાઓ ઉદ્વાવે છે. તેના નિર્ણયને માટે '' પરિહાર્થ મિમાંસા '' માં કેટલુંક તા લખાણ થઇ ગયું છે; તાપણ હજી વિશેષ ખુલાસા માટે અને સુત્રોનાજ આધારથી જો ખુલાસા કદવામાં આવે તા માટા લપકાર થાય, માટે આવા શ'કાળા પાઠ માટે વિશેષ જાણવા યાગ્ય અને થતી શ'કાઓનું સમાધાન થાય તેવું પ્રગટમાં લાવશા ?

ઉત્તર—જૈનના સાધુ માંસાહારી નથી એમ ઉપરના લખાણા સ્ત્રતોના મૂળપાઠથી બેધડક કહી બતાવેલ છે. મહાવીર પરમાત્માએ માંસાહારીને માટે–અનાર્ય, બાળ, અજ્ઞાની, ગૃદ્ધા, અનાચારી વગેરે શબ્દોથી જ્યારે બોલાવ્યા ત્યારે તેમના સાધુને માંસાદિક ખાવાની આજ્ઞા કરમાવેજ ક્યાંથી ? અટલાે પણ વિચાર કર્યા વિના ડો. હર્મન જેકાેબીએ પાતાના કરેલા સ્વયગડાંગ સ્ત્રના અંગ્રેજી ભાષાંતરના ૩૭૯ માં ''પેજમાં **ગમજ્ઞ મંસાસિળો''** આ પાઠથી સર્વથા ખુલ્લી રીતે મઘમાંસ ભક્ષણના નિષેધ પાડવામાં આવેલાે છે. છતાં પણ કેવી ભલ થઇ જાય છે કે–''પ્રાચીન સુનિઓ માંસાહારી હતા.''

શ્રી નંદીજી સૂત્રમાં ભગવ'ત મહાવીરે ચાકખું કહ્યું છે કે–સમશ્રુત મિથ્યાદષ્ટિના હાથમાં આવે–મિથ્યાદષ્ટિ વાંચે તેને મિથ્યાશ્રુત થઇ પ્રગમે; એમ ઉપરને દાખલા સાબીતી કરી આપે છે. તેમજ–ડાેકટદ હાર્નલે પણ ઉપાશક દશાંગના અંગ્રેજી તર્જીમામાં–ભગવતીજી સૂત્રના પંદરમાં શતકમાં ભગવ'ત મહાવીરને રેવતી ગાથ, પતનીએ વાેરાવેલા પાકના અર્થમા પણ માઢી ભૂલ ખાધી છે. તે આગળના લખાણ ઉપરથી જણાઇ આવશે.

પ્રશ્ન ૨૩ મું— કોઇ એમ કહે કે-પિંડેયહ્યા અધ્યયનમાં ચાેથે ઉદેશે કહ્યું છે કે જ્યાં માંસ મૃચ્છાદિકના જમણવાર હાેય ત્યાં સાધુ વાેરવાને માટે જાય તેનું કેમ ?

ઉત્તર---આચારાંગ સ્ત્રગના પિંડષણા અધ્યયનના ચાેથા ઉદ્દેશાને। મૂળ પાઠ આ પ્રમાણે છે–– से भिक्खू वा (२) जाव पविद्वे समाणे से॰जं पुण जाणेज्जा मंसाइयं वा, मच्छाइयं वा, मंसखलं वा, मच्छखलं वा आहेणं वा, पहेणं वा, हिंगोलं वा, समेलं वा, हीरमाणं संपेहाप, अंतरासेमग्गा बहुपाणा वहुबीया बहुहरिया बहुओसा बहुउदया बहुउत्तिंग पणग-दगमट्टिय-मकडासंताणगा, बहवे तत्थ समण-माहण-अतिहि-किवण-वणीमगा उवागता उवागमि स्संति, तत्थाइण्णा वित्ती, णो पण्णस्स णिक्खमण पवेसाप, वायण पुच्छण परियटणाणु पेहाए धम्मा-णुओग चिंताष, सेवंगच्चा तइप्पगारं पुरेसंखर्डिवा पच्छासंखर्डिवा संखर्डिप-डियाएणो अभिसंधारेज्जा गमणाए ॥५६१॥

(મુનિએ જમણવારમાં ન જવું) આ નામના હેડિંગ નીચે ભાષાંતરવાળા લખે છે કે—

મુનિએ ગૃહુસ્થના ઘરે ( ગૃહુસ્થમાં તમામ ધર્મવાળાના સમાવેશ થાય છે ). બિક્ષાર્થ જતાં તેને ત્યાં એવું જણાય કે અહિં માંસ, મત્સ્ય કે મઘવાળું વિવાહ ભોજન, મૃતક ભોજન, યા પ્રીતિ ભોજન છે અને તેને ત્યાં કેાઇ લઇ જતું હોય, તાેપણ જે માર્ગમાં બીજ, વનસ્પતિ, ઠાર, પાણી, કે ઝીણા જીવજતું ઘણા હાય અથવા ત્યાં ઘણાએક ( સાકયાદિક ) શ્રમણા, કે ઝીણા જીવજતું ઘણા હાય અથવા ત્યાં ઘણાએક ( સાકયાદિક ) શ્રમણા, પ્રાહ્યણા, વટેમાર્ગું આ, ર'ક ભિક્ષુકો કે ભાટ ચારણા આવેલા કે આવવાના હાય અને તેથી ત્યાં બહુ ભીડ થવાની હાય જેથી ચતુર મુનિને ત્યાં જવું વળવું મુશ્કેલી ભરેલું થઇ પડે અને પઠન પાઠન કે ધર્માપદેશ અટકી પડવાના જણાય; તો તેવા સ્થળે તે મુનિએ જવાનો ઇરાદો નહિ કરવા. (પ૬૧)

અહિયાં માંસાદિકની સંખડીને વિષે યા તે રસ્તે જવાની ભગવ<sup>.</sup>તે સાધુને ના કહી છે.

પ્રશ્ન ૨૪ સું — શિષ્ય-ઉપરના અધિકારને માટે તેા વાંધેા નથી, વાંધા તેા (પ૬૨ મી કલમ વગેરે) છ કલમનેા છે.

ઉત્તર-કાઇ કલમના વાંધા છે ને છ કલમાે કઇ છે ? તે કહો.

પ્રશ્ન ૨૫ મું—શિષ્ય–આચારાંગ સૂત્રના ભાષાન્તરમાં પરિહાર્ય મીમાંસા-એટલે–શ કિંત સૂત્રની વિચારણા. (ઉપાદ્ધાત) ની શરૂઆતમાં "પિ ડેષણા" નામના પહેલા અધ્યયનમાં (કલમ–૫૧૨–૫૧૫–૧૦૭–૧૧૯– ૧૩૦–અને ૧૩૧) એ ૬ કલમને તકરારી ગણી તેમાં વાંધા ઉઠાવ્યા છે, તેનું અનુક્રમે સમાધાન થવું જોઈએ ? ઉત્તર-પરર મી કલમમાં શા વાંધા જણાવે છે ?

પ્રશ્ન ૨૬ મું—શિષ્ય–પ૬૨ મી કલમમાં કેટલાક એવેા વાંધા ધરાવે છે કે–જ્યાં માંસ મચ્છાદિક વપરાતા હાય એવી સ'ખડીમાં–એવા જમણુવારમાં સાધુએ ભિક્ષાથે જવું પણુ ખરૂં માટે આ સંબ'ધી શું સમજવું ?

833

ઉત્તર—અહેા બધુઓ ! સમદપ્રિથી વિચાર કરશેા તો તરતજ સમજી શકશો કે–જ્યારે સાધારણ અને સાદી સંખડીમાં ભગવંતે સાધુને તે રસ્તે પણ જવાના નિષેદ્ધ કર્યા છે. તા પછી જ્યાં માંસ મદિરાદિક વપરાતા હાેય તેવી સંખડીમાં જવાની આજ્ઞા કેમ કરે ? તે પ્રથમ વિચાર કરવા જોઇએ. માટે પદર મી કલમના અર્થ જેવા જોઇએ તેવા સમજી શકયા હાેય એમ જણાતું નથી.

પ્રશ્ન ૨૭ મું--સાદી સંખડીમાં ભગવ તે શું કરમાવ્યું છે ?

ઉત્તર—સાંભળાે−જ્યાં સ'ખડી હાેય એટલે જ્યાં જમણવાર હાેય ત્યાં સાધુને ઇરાદાપૂર્વ'ક જાવુ' નહિ તેના સૂત્રા નીચે પ્રમાણે છે.

(૧) કલમ (પ૪૫ મે) બે ગાઉની હદમાં પણુ સ ખડી-જમણવાર હાેય તાે તે ગામમાં ઇરાદાપૂર્વ કે ભાેજન લેવા માટે ન જાવું.

(૨) કલમ (૫૪૬ મે) જે દીશે સ ખડી હોય તે દિશાએ સાધુએ નહિ જતાં એથી ઉલટી દિશાએ આહારાદિક વહાેરવા જવું.

(૩) કલમ (પ૪૭ મે) ગ્રામ, નગર, પુરપાટણાદિકને વિષે સંખડી હાેય તાે સંખડીને મનમાં ધારીને તે નિમીતે ત્યાં જવુ' નહિ. કારણુકે કેવળી ભગવાને કહ્યું છે કે–''સંખડીમાં જવાથી કર્મ અંધાય છે."

(૪) કલમ (૫૪૮ મે) જો સુનિ સંખડીમાંથી ભાેજન લેવા માટે સંખડી તરફ જશે. તાે આધાકર્મિકાદિ દાેષ–ચુક્ત દુષ્ટ આહારમાં ફસાઈ પડશે. તે સિવાય જગ્યા વગેરેના ઘણા દાેષા ઉત્પન્ન થતા કહ્યું છે.

ઉપર કહેલા ચાર સ્ત્રા–ચાર કલમાે પિંડેષણા અધ્યયનના બીજા ઉદેશામાં–ભાષાન્તરમાં કહેલ છે.

(પ) કલમ (પપ૦ મે) જે મુનિ સંખડી લાેજન કરશે તા કાેઇ વખત તે આહારથી વિક્રીયા ઉત્પન્ન થવાથી શૂલાદિક રાેગાપ્તત્તિ વગેરે દરદા થવાના સંભવ માટે કેવળી લગવાન જણાવે છે કે સંખડી લાેજન કર્મ બંધના હેતુ છે.

પપ

(૬) કલમ (પપ૧ મે) સંખડીમાં ઘણાં સ્ત્રી પુરૂષો ગૃહુસ્થાેના તથા અન્ય ત્યાગીઓના મેળાવડા મળેલા હાેય છે તે સાથે મુનિ એકઠો મળી જવાથી કદાચ મદિરા પાનમાં કસાઇ પડે-ઉન્મત બને-સ્ત્રીઓ પર તે મુર્છાય અથવા સ્ત્રીઓ તેના પર મુર્છાય, વખતે તેમાં કસાઇ પણ જાય વગેરે ઘણાં દાષા ઉત્પન્ન થવા સંભવ છે; માટે નિર્ગ્ર'થ સંજતિએ પૂર્વ સંબડી કે પશ્ચાત સંબડીમાં ભાજનાર્થ-ભિક્ષાર્થ જવાના ઇરાદો નહિ કરવા.

(૭) કલમ (૫૫૨ મે) કાેઇ સુનિ પૂર્વ સંખડી કે પશ્ચાત સંખડી થતી સાંભળીને ત્યાં ઉત્સુકતા ધરી ચાલ્યા જશે તાે ત્યાં નિર્દોષ આહાર તે વાપરી શકવાના નથી, કિંતુ ત્યાં દૂષિત આહાર વાપરીને દેાષપાત્ર થવાના. માટે સુનિએ સંખડીમાં નહિ જવું. કિંતુ ભિક્ષાના સમયે જુદા જુદા કુલામાં જઇને પવિત્ર આહાર મેળવી તે વાપરવા.

(૮) કલમ (પપ૩ મે) જે ગામ કે રાજધાનીમાં સંખડી થવાની હાેય ત્યાં તેના માટે મુનિએ જવાનાે ઇરાદાે ન કરવાે. કેમકે કેવળજ્ઞાનીઓ બાલ્યા છે કે તેમ કરતાં કર્મબંધ થાય છે.

(૯) કલમ (પપઝ મે) સ ખડીમાં ઘણુ માણસની લીડાભીડમાં સાધુ જાય તેા એક બીજાના અ ગોપાંગને તથા ઉપગરણને આકળે કેાઇ લાકડી, હાડકા, મૂષ્ટિ, પત્થર, કાંકરા વગેરેથી પ્રહાર કરે. અથવા કેાઇ સુનિના શરીર પર ટાઢું પાણી ફે કે અથવા કેાઇ ધુળ નાખે, કદાપી આહાર મળે તાેપણુ અશુદ્ધ મળે, દાતાર બીજાને દેતા–બીજાને મળવાનું છતાં વચગાળેથી સુનિ તે આહાર ઝુંટાવી લે વગેરે અનેક દાષ સંભવ છે માટે નિર્ધ થ સુનિએ તેવી સંખડીમાં ભાજન લેવાના ઇરાદાથી કદિ નહિ જાવું.

®પરના પાંચ સ્ત્ર્ત્રા–પાંચ કલમા પિંડેષણા અધ્યયનના ત્રીજા ઉદે– શામાં કહેલ છે. બીજા ને ત્રીજા ઉદેશાના મળી સંબડીના ૯ સ્ત્રા–નવ કલમામાં જવાનુ નિષેધ્યું. સાદા જમણમાં પણ સાધુ જાય નહિ.

(૧૦) કલમ (પદ્દ મે) ચાથા ઉદેશે કહ્યું છે કે-સાધુ આર્યા ગાચરી ગયા થકા રસ્તામાં એવા પ્રકારની સંખડી આવે કે-જ્યાં માંસ મત્સ્ય કે આદિ શબ્દથી મદિરા પ્રમુખ હાેય માંસના તથા મચ્છના ખળા હાેય-તે સુકવેલા હાેય તથા માંસ મદિરાદિક લઇ જતા લાવતા રસ્તામાં વેરાયેલા હાેવાથી ઇત્યાદિકને લીધે રસ્તામાં ઘણાં જીવજ તુઓ તેની ગ'ધને લઇને થયા હાેય તથા બીજ, વનસ્પતિ વગેરે વેરાયેલા હાેય, કાચા પાણી, માટી વગેરે સ્સ્તામાં આવતા હાેય તથા શ્રમણ માહણ (અન્યતિથીના) બિક્ષુક વગેરે ઘણા માણસાેનું સંકિરણ–ભીડ ઘણી હાેય. સાધુને જવા આવવામાં ઘણી મુશ્કેલી ભરેલું થઈ પડે અને પઠન પાઠનાદિક ધર્મ ઉપદેશ તથા ધ્યાનાદિ અટકી પડવાના જણાય તેવા સ્થળે–તેવા સંખડીવાળા રસ્તે મુનિએ જવાના ઇરાદા નહિ કરવા.

પૂર્વે કહેલી ૯ સાદી સંખડી અને ૧૦ મીમાંસાદિકવાળી અયેાગ સંખડીમાં તથા તેવા સંખડીવાળા રસ્તે પણુ મુનિને જવાના નિષેદ્ધ ભગવ તે કર્યો છે.

પ્રશ્ન ૨૮ મું – શિષ્ય-કાેઈ કાેઈ ( ૫૬૨ મી કલમ ઉપરથી ) માંસ મત્સ્યાદિક વપરાતા હાેય તેવી સંખડીમાં સાધુ ગાેચરી જાય એવા ભાવ જણાવેલ છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—પ્રથમના પાઠનાે અને પદ્દર મી કલમના પાઠનાે વિચાર કરશાે તાે તેમાં અનેક રહસ્યાે રહેલા છે. અયાેગ્ય સંખડીમાં જવાની ભગવતે ચાેકખી મના કરી છે; તેવી સંખડીમાં જવાની આજ્ઞા કેમ આપે ? તે ખાસ વિચાર કરવા જેવું છે. તે મૂળ પાઠ ઉપરથી વિચાર કરવામાં આવશે તાે તથા આગલા પાછલા સંબંધનાે વિચાર સાથે કરવામાં આવશે તાે ઉપર કહેલા ૧૦ ખાલની પેઠે આ ૧૧ માે બાલ તેની સાથે મળતાેજ છે.

પ્રશ્ન ૨૯ મું—આ પાઠ કેવી રીતનાે છે ને ભાષાન્તરમાં શું કહ્યું છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર—જીઓ મૂળ પાઠ અને ભાષાન્તર નીચે પ્રમાણે છે—

से भिक्सू वा (२) गाहा वइ कुछं पिंडवाय पडियाए पविटेसमा णेसेजं पुण जाणेज्जा, मंसाइयं जाव संमेळंवा हीरमाणं पेहाए अंतरासे मग्गा अप्पंडा जाव अप्पसंताणगा, णो जत्थ बहवे समण माहणा जाव उवागमिस्सांति, अप्पा-इण्णा वित्ती, पण्णस्स णिक्खमण पवेसाए पण्णसा वायण पुच्छण परियट्टणा णुपेहाए धम्माणु ओग चिंताए, सेवं णच्चा तह प्पगारं पुरेसंखडिंवा पच्छा संख-डिंवा संखडिपडियाए अभिसंधारेज्ज गमणाए (५६२)

પણ જો તેવા માંસ મત્સ્ય કે મઘપ્રધાન, વિવાહ ભાેજન, મૃતક ભાેજન યા પ્રીતિ ભાેજનમાં મુનિને કાેઇ તેડી જતું હાેય, અને મુનિને માર્ગમાં કશી વનસ્પતિ, જળ કે જીવજ તુ નહિ જણાય તેમજ ત્યાં શ્રમણ– પ્રાહ્મણાદિકની બહુ ભીડ પણ નહિ હાેય જેથી મુનિને ત્યાં જવું આવવુ સુલભ હાેય, અને પઠન પાઠનાદિક પણ થઈ શકે, તાે તેવા સ્થળે (કારણ યાેગે) મુનિએ ભિક્ષાર્થે જવું પણ ખરૂં. (પ૬૨) ભાષાન્તરવાળા નીચે કુટનાટમાં લખે છે કે-૧ મુનિ રસ્તે ચાલી થાકચાે હાય યા માંદગીથી ઉઠયાે હાય યા દુર્ભિક્ષ હાય વીગેરે કારણ્યોગે માંસાદિક ત્યાગ કરવા સમર્થ મુનિએ ત્યાં જવું એમ ટીકાકારે જણાવ્યું છે. અને પર'પરાના ટબામાં એમ જણાવે છે કે-**ગ્રમિસંઘારેન गમળાપ कે•** મન-માંહી ચિંતવે જાવા ભણી, નિર્દોષ સ'ખડી જાણીને જાય પણ તથા કાલ્પનિક અહાર લીએ. ઇહાં મ'સાદિક લેવા નથી કહ્યા. ઇત્થર્થ:

પ્રશ્ન ૩૦ સું—આ કલમમાં સંખડીમાં જવું જણાવે છે તેનું શું કારણ <sup>?</sup>

ઉત્તર—અહિંયાં સંખડીને અર્થ એમ થાય છે કે-જ્યાં જમણવાર હેાય ત્યાં સંખડી ગણાય. પંઠાને પણ સંખડી ગણાય અને સરીયામ રસ્તામાં જ્યાં માણસાે જમવા બેસતા હાેય ત્યાં પણ સંખડી ગણાય. જ્યાં માંસા-हिइना पडवान थता होय એટલે ज्यां पंठे। हेाय तेनाथी अंतगासेमगा એટલે પંઠાના અંતરે-પંઠાથી જુદા જે માર્ગ એટલે પંઠાથી અલગ માણસોને હાલવા ચાલવાના રસ્તે-એટલે રાજ રસ્તે-માંસ મદિરાદિક ન પડ્યા હાેય, માંસ મચ્છના ખળા ન હાેય, રસ્તામાં પાણી છંટાહ્યું ન હાેય, કાચી માટી પથરાણી ન હાેય, તેમ બીજા જીવજંતુઓનું ( ખરાબ વસ્તુ ન અભાવે તેની ગાંધ વિના) આવવું ન થયું હોય, તેમજ ઘણાં શ્રમણ માહણાદિક રાંકા, ભિખારા પ્રમુખની ભીડ પણ ન હાેય, અર્થાત્ રસ્તાને વિષે જમણવાર ન હોંય. તેવી સંખડીના માર્ગે થઇને સાધ ભિક્ષાર્થે જાય, તથા અન્ય સ્થળે બીજા કાેઇ સાધુ ઉતર્યા હેાય તેની પાસે વાંચણી લેવા તથા પ્રશ્નાદિ પૂછવા, તથા લીધેલી વાંચના સંભળાવવા-પરિયટ્ટન કરવા તથા સૂત્રાર્થ વિચરવા, અથવા ધર્મ ધ્યાનની ચિંતવના કરવા, અથવા યાેગ સાધન કરવા કે ધ્યાન ધરવા જવાને ભગવંતે આજ્ઞા આપી છે કે ઉપર કહેલી સંખડીના માગે થઇને ગમન કરે.

પ્રશ્ન ૩૧ મું—શું સંખડીમાં વહેારવા ન જાય ?

ઉત્તર—ના જી, સંખડીમાં વહેારવા નજ જાય. સાદી સંખડીમાં વહેારવા ન જાય તેા જયાં માસ મહ્સ્ય મદિરાદિ વપરાતા હાેય તેવી સંખ– ડીમાં જવાનું હાેય કયાંથી ? અને ભગવંત આજ્ઞા આપે પણ કેમ ? કદિ ન આપે. અરે સંખડીની દિશા તરફ જે જવાની મના કરે તે આવી અયોગ્ય સંખડીમાં જવાની આજ્ઞા આપે ખરા ? ના, ના; કદિ આજ્ઞા ન આપે. પ્રશ્ન ૩૨ મું—તા પછી સંખડીના રસ્તે થઇને જવાનું કેમ થાય ? તે દિશા જવાની તા ભગવ તે ના કહી છે અને પષ્ઠ૬ મી કલમમાં ચાકખું કહ્યું છે કે-પૂર્વ દિશા સંખડી હાેય તા સાધુએ પશ્ચિમ દિશા ભિક્ષાર્થે જવું, પશ્ચિમ દિશા સંખડી હાેય તા પૂર્વ દિશાએ જવું, દક્ષિણ દિશા હાેય તા ઉત્તર દિશા જવું અને ઉત્તર દિશા સંખડી હાેય તા દક્ષિણ દિશા ભિક્ષાર્થે સાધુએ જાવું - આમ ચાકખું કહ્યું છે છતાં માંસાદિ વપરાતા એવી સંખડીના રસ્તે થઇને જવાનું કેમ કહ્યું ?

<sup>®</sup>ત્તર—તે કહેવાનું કારણ એમ જણાય છે કે–સાધુને ગૈાચરી વગેરે ઉપર કહેલા કારણે આ સ્સ્તા સિવાય બીજો રસ્તો નથી, અગર બીજો રસ્તો બહુ ફેરમાં હાેય અને સંખડિવાળા રસ્તા સરલ ને નજીકના હાેય, અથવા બીજો રસ્તા કાેઇપણ કારણે જવા જાેગ ન હાેય ત્યારે ઉપર કહેલા અથેાગ્ય સંખડિયાળા રસ્તે જવાની ભગવંતે આજ્ઞા આપી હાેય એમ સમજવું. પણ સંખડિમાં ભિક્ષાર્થે જવાની તાે ઉપર કહેલી ૧૧ રે કલમે ચાેકખી ના કહી છે.

પ્રશ્ન ૩૩ મું— ઉપરની સંખડિની છેવટની કલમમાં ટીકાવાળાની તથા ટબાવાળાની માન્યતા મુજબ માંસાદિકની સંખડિમાં સાધુ વહેારવા જાય પણું માંસાદિ વહેારે નહિ–લીએ નહિ. પણુ બીજી વસ્તું લેવાને શાે બાધ આવે ?

ઉત્તર—જો બાધ આવતા હશે તાજ ભગવાતે બધી કલમામાં મના કરી છે. ભગવાતે તા સાદિ સાંખાડિ અને અચાગ્ય સાંખાડીમાં જવાની ના કહી છે. એવેા પાઠ આ છેલ્લી કલમમાં નીકળી આવે છે કે–તે સાંખાડીમાં જવાના–પ્રવેશ કરવાના ને નીકળવાના પાઠ નથી, પણ સાધુએ પાતાના ઉપાશ્રયથી સાંખાડવાળા રસ્તે નીકળવાના ને પાછા વળી તે રસ્તે પ્રવેશ કરવાના પાઠ છે. '**વળ્ળાસ્સ णिक्खमण प**વે**સાણ'**-પ્રજ્ઞાવાન સાધુએ નિકળવું અને પ્રવેશ કરવા. આ પાઠ પાંઠાવાળી સાંખાડેને લાશ ન થાય; કારણ કે પાંઠાની આંદર પેઠા વિના નીકળવું કયાંથી ? આહિ તા પાઢેલું નીકળવું કહ્યું અને પછી પ્રવેશ કરવા કહ્યો, તે તા રસ્તાને માટે લાશ થાય છે.

વળી, એવી અયેાગ્ય સંખડિ કે જેમાં માંસ મચ્છાદિ રંધાતા હાેય, વપરાતા હાેય, જ્યાં માંસ મત્સ્યનાં ખળાં હાેય, જ્યાં દુર્ગંધ છુઠી રહેલી હાેય એવી સંખડિમાં વાંચના, પુછણું, પરિયટ્રણુા; અણુપેહા; ધર્મંકથા કે ધર્મધ્યાનની ચિંતવણા કેવી રીતે થઈ શકે ? સૂત્રની વાંચનાદિ પાંચ પ્રકારની સઝાય કરવાનું આ સ્થળ ગણાય કે કેમ ? તેના વિચાર પહેલા કરવા જોઇએ. ઠાણાંગજીના દશમે ઠાણે ઔદારિક શરીર સંબંધી દશ પ્રકારની અસઝાય કહી છે તેમાં લાહી, માંસ વગેરેની અસઝાય કહી છે. માટે અયોગ્ય સંખડિમાં સૂત્રની વાંચનાદિ પાંચ પ્રકારની સઝાય માંહેલું કાંઇ પણ કાર્ય કરવા યાગ્ય આ સ્થળ નથી. માટે એ પાંચે કારણ માટે સંખડિના માર્ગે થઇને-તે રસ્તે થઇને ''**વ્રજ્ઞસ્સ વાયળ, પુછળ, પરિષદ્**ળા, **अणુપે**દ્દાપ, ધમ્માણ जोग चिंताए'' પ્રજ્ઞાવાન સાધુ, પ્રજ્ઞાવાન સાધુ પાસે વાંચના લેવાદિ પાંચ કારણે જાય. અને તે કામથી નિર્વર્તન થયે પાછા તેજ સંખડિના રસ્તે પ્રવેશ કરી-તે રસ્તે થઇને ઉપાથ્રયમાં પ્રવેશ કરે. ઇત્થર્થ:—

આને৷ પરમાર્થ એ છે કે—૧૧ કલમાએ જ્યાં સ ખડિ એટલે જમણવાર હેાય તે સ ખડીમાં અને પ્રથમની ૧૦ કલમામાં તે રસ્તે પણ જવાના નિષેદ્ધ કર્યો છે. અને છેવટની ૧૧ મી એક કલમે ઉપર કહેલા કારણે તે રસ્તે જવા આવવાની ભગવ'તે આજ્ઞા આપી. સીવાયના નિષેદ્ધ (આટલા દાખલે પદ્દર મી કલમનું સમાધાન થયું કે જૈન સાધુ માંસ મત્સ્ય કે મદિરાદિ વાપરે નહિ, અને એવા જમણવાર હાય ત્યાં ભિક્ષાર્થ જાય પણ નહિ.)

પ્રશ્ન ૩૪ મું — કાેઇ કહે છે કે-આચારાંગ સૂત્રનાં પિંડેષણા અધ્ય-યનમાં ચાેથે ઉદેશે-છેવટના અધિકારે ભાષાંતરમાં-કલમ (૫૬૫) મી તેમાં કહ્યું છે કે-સાધુએ માંસાદિક વહાેરીને ખાધું તેનું કેમ ?

ઉત્તર—આ ઠેકાણે એવા પાડ જણાતા નથી કે કાેઇ સાધુએ માંસ વહેારીને ખાધું; પરંતુ કાેઇ સાધુ આ પ્રકારના સંકલ્પ કરે તેને દાેષપાત્ર ગણ્યાે છે. સૂત્રપાઠે માયાનું સ્થાનક સેવે માટે સાધુને એમ કરવું નહિ. એમ ભગવંતે કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૩૫ મું—આ વિષે સ્**ત્રપાડ શું કહે છે તે જણાવે**। ? ઉત્તર—સાંભળેા-સ્ત્રપાડ–

भिक्खागा णामेगे एव माहंसु समाणे वा वसमाणे वा, गामाणु गामं दूइज्जमाणे, ''खुड्डाए खलु अयं गांमे संणिरुद्धाए णो महालए, सेहंता– भयंतारो वाहिरगाणि गामाणि भिवखायरियाए वयह'' ( ५६४ )

વૃદ્ધપણાથી સ્થિરવાસ કરનારા કે માસકલ્પથી કરનારા મુનિએ। નવા આવતા મુનિઓને એમ કહે કે ''હે પૂજ્ય મુનિએા; આ ગામ ઘણું નાનકડું છે, અને અહિં (શ્રુતકાદિકથી) ઘણાં ઘરાે રાેકાયેલાં છે. માટે આપ બીજા ગામે ભિક્ષા માટે પધારાે." તાે મુનિએ તેમ સાંભળી ગ્રામાંતરે ચાલ્યા જવું. (૫૬૪) પછી પાેતે શું ચિંતવે ? તે કહે છે.

संति तत्थेगतियस्स भिक्खुस्स पुरेसंथुया वा पच्छासंथु या वा परिव-संति तंजहा, गाहावति वा, गाहावतिणीओ वा, गाहावतिषुत्ता वा, गाहाव-तिधूयाओ वा, गाहावति सुएहाओवा, धाई वा, दासीओ वा, कम्मकरा वा, कम्मकरीओ वा, तहप्पगाराई कुलाई पुरेसंथुयाणि वा पच्छा संथुयाणि वा पुवामेव मिक्खायरियाए अणुपविसिस्सामि, अविय इत्थ लभिस्सामि पिंड वा, लोयं वा, खीरंवा, दर्धिवा, नवणीयं वा, धयंवा, गुल्लंवा, तेल्लंवा महुंवा, मज्जं वा मंसंवा, संकुलिंवा, फणियं वा, पूयंवा, सिहरिणि वा, तंपुच्वामेव सुच्चापेचा, पडिग्गई संलिहिय सपमज्जिय, ततोपच्छा भिक्खुह्निं सद्धिं गाहावतिक्कुलं पिंड-वाय पडियाए पविसिस्सामि निक्ख मिस्सामि वा । माइठाणं फासे । णो एवं करेज्जा । से तत्थ भिक्खू हिं सद्धिं कालेण अणुपविसित्ता तत्थियरे तियरे हिं कुले हिं सामुदाणियं एसियं विसियं पिंडवायं पडिगाहेत्ता आहारं आहारेज्जा ५६५

કાેઈ ગામમાં મુનિના પૂર્વ પરિચિત તથા પશ્ચાત્પરિચિત સગા વહાલા રહેતા હેાય જેવા કે;–ગૃહસ્થો, ગૃહસ્થબાનુઓ, ગૃહસ્થપુત્રો, ગૃહસ્થપુત્રીઓ, ગૃહસ્થ પુત્રવધુઓ, ધાઇઓ, દાસ, દાસીઓ અને ચાકરા કે ચાકરડીઓ; તેવા ગામમાં જતાં જે તે મુનિ એવા વિચાર કરે કે હું એકવાર બધાથી પહેલાં (જે બીજે ગામ વહારવા ગયા છે તે આવ્યા પહેલાં) મારા સગાઓમાં ભિક્ષાર્થે જઇશ, અને ત્યાં મને અન્ન, પાન, દૂધ, દહીં, માખણ, ઘી ગાળ, તેલ, મધુ, મદ્ય માંસ, તિલપાપડી, ગાળવાળું પાણી, બુંદ્ધ કે શીખંડ મળશે તે હું સર્વ થી પહેલાં ખાઇ પાત્રો સાફ કરી પછી બીજા (આવેલા મેમાન) મુનિઓ સાથે ગૃહસ્થના ઘરે ભિક્ષા લેવા જઇશ તા તે મુનિ દોષ પાત્ર થાય છે, માટે મુનિએ એમ નહિ કરવું, કિંતુ ળીજા મુનિઓ સાથે વખતસર જીદા જીદા કુળામાં ભિક્ષા નિમિત્તે જઇ કરી ભાગમાં મળેલા નિર્દુ પણ આહાર લઇ વાયરવા. પદ્દપ

આને৷ પરમાર્થ એ છે કે–ગામડામાં વસતા એકલા સાધુની એ ચિંતવણા જણાય છે. ઝાઝા સાધુ હેાય તે৷ નાના ગામડામાં વધારે (એક છે દિવસ ઉપરાંત ) રહે નહિ, અથવા તે৷ સ્થિરવાસ રહે નહિ, તેમ શુદ્ધ સાધુને৷ એવો વિચાર થાય નહિ કે-વિહાર કરીને આવેલા મુનિને છળ કરીને બીજે ગામ મેાકલે, અને પાતે અયોગ્ય વસ્તુ લેવા કે લાેગવવાના સંકલ્ય કરે, એવા સંભવ હાેય નહિ. માટે ઉપરનાે અધિકાર સ્વેચ્છાચારિના જણાય છે.

પ્રશ્ન ૩૬ મું—આ અધિકાર વિષે ટીકાકારને**ા શે**ા અભિપાય પડે છે ? તે જણાવશા ?

ઉત્તર—આ ઉપરના કહેલા અધિકારમાં મદ્ય માંસના સંબ`ધે ભાષા-ન્તરમાં−કુટનાટમાં જણાવ્યું કે−વખતે કાેઇ અતિપ્રમાદિ ગૃદ્ધ હેાવાથી મદ્ય માંસ પણ ખાવા ચાહે માટે તે લીધા છે એમ ટીકાકાર લખે છે.

સૂત્રના મૂલ પાઠે તો એવા પ્રકારની ચિંતવણા કરી હોય એમ જણાય છે તથાપી ટીકાકારના મત પ્રમાણે હોય તેા પણ એ આચાર શુંદ્ધ સાધુના તા નથી, અને ટીકાકારના અભિપ્રાયે પણ તે સાધુ એકલા કરે છે, વળી તેને અતિ પ્રમાદિને ગૃદ્ધિ કહ્યો. અને મૂળ પાઠમાં તા તેને ચાકખા માયાના સ્થાનને સેવનારા અને તે કૃતવ્ય કરવા યાગ્ય નથી; એમ ભગવ'તે ખુલ્લા શખ્દામાં કહ્યું છે, માટે તેની ચિંતવણા હાે કે ઉપર કહેલા પન્નર બાલમાંના ગમે તે પ્રકારના આહાર માંહેલા આહાર કરેલા હાય તાેપણ તે દાષને પાત્ર છે; કારશુકે-એ કૃતવ્ય દીણાચારિના છે. અયાેગ્ય આચારના ધણીનેજ અયાેગ્ય ચિંતવણા અને અયાેગ્ય વિચાર થાય, તેના માટે આ ચાલતા અધિકારમાં ટબાવાળાએ હીણાચારિના ૪ લક્ષણ જણાવ્યા છે.

પ્રક્ષ ૩૭ મું----આ સંબંધે હીણાચારીના ૪ લક્ષણ કેવી રીતે જણાવ્યાં છે ?

ઉત્તર—પર પરાના આચારાંગના ટબામાં ઉપર કહેલા અધિકારના સંબ ધે એમ જણાવે છે કે–એક સાધુ, જ ગાદિક બલખીણપણે એકિણહિ ક્ષેત્રને વિષે રહેતા ત્યાં માસકલ્પ વિદ્વારી એવા બીજા સાધુઓ વિહાર કરતાં પ્રાહુણા તરીકે આવ્યા, તે પ્રત્યે માયાવિયાે ભિખાગા રસનાે લાેલપી માટે તેને વિપ્રતારવા ભણી તે એમ કહે.

(૧) હીણાચારીનાં ૪ લક્ષણમાં પ્રથમ તેા સાધુને વિપ્રતારવા–વ ચવા– છેતરવાને જ્યાં આહાર ન મળે ત્યાં માકલે, બીજે ગામ ભટકાવે.

(ર) પ્ર્રે સંથૂયા પછા સંથૂયાને ઘરૂં જવા ચિંતવીને તત્ર મદિશ માંસાદિક ચાર મહાવિગય લીએ.

(૩) તે વળી ભાગવે–રસલાેલપીપણે, ગૃદ્ધીપણે શુદ્ધ આહાર લીએ તે પણ દુષ્ટ આહારજ ગણાય.

(૪) પછે તે સાધ ભટકીને પાછા કરી આવ્યા પછી તે માયાવી માયા કરી-કપટ કરી-પાતાની માયા હાંકવા માટે ગામ મધ્યે તેડી જાય.

889

એ ચાર માેટા અવગ્રણ માટે હીણાચારીના કત્તંબ્ય સર્વ સાધને માટે ન ઘટે; નવનીત, મધુ, મદિરા, માંસ, એ ચારે એશે લેવા ચિંતવ્યા તે રસલેાલપીપણે, તેમ સસાધને એ સર્વ નિષેધ ર. માયાવીપણે–માયા કેળવી સાધુ સંઘાતે વિપ્રતારણી ઠરી સાધુને વંચ્યા ૩ ઇત્યાદિક કર્ત્તવ્ય વીતરાગના સાધને ન હાેય એ તાે હીણાચાંરીનું કર્ત્તવ્ય.

માંસાહાગ્ને માટે જે ( ૫૬૫ ) મી કલમ જૈનના સાધૂને માટે લાગુ કરવામાં આવી છે તે કોઇ વાતે ઘટીત નથી. કેાઇ હીણાચારીનું અયેાગ્ય કત્તેવ્ય હાેયતે આખી સમાજને લાગુ કરવા ધારેતે કેમ કુબલ થાય ? માટે એ કલમની શંકા તદન ખાેટી છે.

પ્રશ્ન ૩૮ મું – શિષ્ય-આચારાંગજીના ભાષાન્તરમાં શંકાવાળી કલ-મમાં ( ૬૦૭ ) મી કલમ દાખલ કરી છે તેા તેમાં શું કહ્યું છે ?

ઉત્તર---તે કલમમાં છ બાલમાં સદાય જીવની ઉત્પત્તિ સંબંધી અધિકાર છે. તેના ખુલાસા-આઠમા ભાગના ૨૨ મા પ્રશ્નમાં આવી ગયા છે અને મધ ને મદિરા વિષે વધારે સમજાતી આગળ પર કહેવામાં આવશે ત્યાંથી સમજી લેવું.

પ્રશ્ન ૩૯ મું—શિષ્ય-આચારાંગજીના ભાષાન્તરમા-'પરિદ્ધાર્ય' મીમાંસા' શ'કિત સૂત્રની વિચારણ માં-કલમ ( ૬૧૯ ) મીમાં શું કહ્યું છે કે જેને શ'કિત ( તકરારી ) કલમમાં ટાંકવી પડી છે ?

ઉત્તર—અહિંયા એ સૂત્રાના એ કલમના અધિકારે કેટલાક એવી શંકા ધરાવે છે કે માંસ મત્સ્ય ગિલાણના અર્થે સાધુએ માગ્યા છે; માટે તે વસ્તુ ખપતી હાેવી જોઇએ એમ કેટલાક શંકા કરે છે.

પ્રશ્ન ૪• મું—આ શંકા ખરી છે કે ખાેટી ? સૂત્ર પાઠ શંજણાવે છે ? અને જો શંકિત પાઠ હાેય તાે તેના ખુલાસાે સત્રના આધારથી થવા નોઇએ.

ઉત્તર---સંભળા-સૂત્ર પાઠ-અને ભાષાન્તર-નીચે પ્રમાણે છે.

से भिकख वा (२) जाब समाणे सेज्जंप्रण जाणेज्जा मंसं वा मच्छं वा भज्जिज्जमाणं पेहाए तेल्लपूर्ययं वा आएसाए उववखडिज्जमाणं पेहाए णोखदं खदं उवसं कमिन् ओभासेज्जा । णश्रत्थ गिलाणणीसाए ।(६१९) પદ

ુ મુનિએ માંસ કે મત્સ્ય ભુંજાતા જેઇ અથવા પરાેણાને માટે પૂરીઓ તેલમાં તળાતી જેઈ તેના સારૂ ગૃહસ્થ પાસે ઉતાવળા ઉતાવળા દોડી તે ચીજો માગવી નહિ અગર માંદગી ભાેગવનાર મુનિના સારૂ (ગરમ પૂરીઓ) ખપતી હાેય તા બુદ્દી વાત છે. (૬૧૯)

અહિંયાં ભાષાન્તરવાળાએ માંસ મત્સ્યનેા કાંઇ ખુલાસો કર્યો નથી; તેથી ભાષાન્તર વાંચવાવાળાને ભ્રમણામાં પડવું થાય તે સ્વાભાવિક છે અને ઘણાં લાેકા શ'કાશિલ થાય; માટે અહિંયાં જણાવવા જરૂર પડે છે કે-માંસ શખ્દે કાેઇ પ'ચે'દ્રિય જીવના માંસ ન લેવા; તેમજ મચ્છ શખ્દે મત્સ્ય-માંછલા પણ ન લેવા, પણ બન્ને વનસ્પતિનીજ જાતી છે એમ પર'પરાના આચારાંગજીના ટબામાં ખુલ્લી રીતે જણાવે છે અને બીજા સૂત્રો પણ તે વિષે પુરતી સાક્ષી આપે છે.

પ્રશ્ન ૪૧ મું— પર પરાને ટબા તે ઘણું કરી પાયશ્ચંદ્ર સૂરિજીને કરેલાે છે ને તે તેા મહા વિદ્રાન તરિકે ગણાઇ ગયા છે ને તેમના કરેલા ટબાે પણ પ્રામાણિક ગણાય છે; માટે તેમણે **મંસંવા મ**રુછવા શબ્દના શા અર્થ કર્યા છે ને તે વિષે કાંઈ વિશેષ ખુલાસાે જણાવે છે ?

ઉત્તર—સાંભળાે–ઉપર કહેલા નવમા ઉદેશામાં मंसंग કહેતાં–માંસ તે ગીર–વનસ્પતિના ગીર અને मच्छंवा કહેતાં–મચ્છ ને આકારે વનસ્પતિ કારેલા ડાંડી પ્રમુખ. પચતા તળતા દેખીને તથા તેલમાં પુડલા પ્રમુખ તળતા પચતા દેખીને સાધુ ઉતાવળા ઉતાવળા આવીને જાયે નહિ–માગે નહિ એ ઉત્સર્ગ માર્ગ જાણવા, અને અપવાદ માગે એટલા વિશેષ જેગિલાનાદિકને અર્થ બેઇએ તા કાચિત માગે અન્યથા માગે નહિ અહિંયા માંસ મચ્છાદિક શખ્દે વનસ્પતિ જાણવા લોક પ્રસિદ્ધ નામ કહેતાં તેવા અર્થ કરતાં સૂત્ર શું મલે નહિ. સાધતા '**ગ્રમદ્દમાંસી ગ્રમગ્ર વિશેય**' ઇતિ વચનાત. આ પ્રમાણે પર'પરાના ટળામાં કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૪૨ મું—આ વિષે કાંઇ અધિક જાણવા જેવું છે ? હેાય તેા તે પણ જણાવશા ?

ઉત્તર—જે મંસ મચ્છ ગિલાણને અર્થે માગ્યા એવા સંદેહ ઉપ-જાવે. તેના પ્રત્યુત્તર-સૂત્રની શાખે તાે મંસ શબ્દે વતસ્પતિના ગીરદળ-ગર્ભ કેળા પ્રમુખ તબ્યા હાેય તે. મચ્છ શબ્દે તંદુલં પર્યાય નામ, તંદુલ તે ચાખાનું નામ છે. અનુયાગદાર સૂત્રે जुन्न तंदुल चैव तंदुल मच्छ પક્ષવણા પ્રથમ પદે. ચાખાની વડી પાપડી તે પણ તળાય છે. मंसवा• કેળા પ્રમુખના દળ તથા ગીર તે મંસ-ગીર કહીયે. સાખ પન્નવણા પદ પહેલે बिंट मंग कडाहं एयाइ हवंति एग जीवस्स. मच्छंवा० भथ्छने आधारे धारेला डोडी પ્રસુખ તથા મચ્છને નામે વનસ્પતિ ગ્રુક્તિજ્જિમાળં વળતાં વેદાए • દેખીને અથવા तेलपूर्यवा॰ તેલ પ્રધાન પુડલા आएसाए॰ પ્રાહુણાને અર્થ એટલે બે પ્રકારની વનસ્પતિ ત્રીજે પુડલાે એ **૩ उवखडिज्जमाणं**० તળતાં–પચતા पेहाए० हेभीने णोखयं २ ઉतावणे। ઉतावणे। उवसं कमित्तुं० आवीने सહेજ ભાવે-સ્વાદે उभासेज्जा७ भागे नહि. णणत्थ गीलाण णोसाए० ગિલાણના પ્રયેોગ માટે એટલે ગિલાણ મંદવાડિયાને અર્થે તળ્યું તાવ્યું માગે એ ત્રણે ગિરાદિક હલવાં તળ્યાં માઢે લાગે તે માટે. પણ ગિલાણ મંદવાડિયાને માંસ માછિલા સદદે નહિ–પચ્ચે નહિઃ માટે અહિંયાં માંસ માંછલાના અર્થ લાગુ થાય નહિ. જે માંસ, માછલાને৷ અર્થ કરે છે તે એકાંત સત્ર વિરુદ્ધ <mark>છ</mark>ે**લે છે. મ**ંસ મત્સ્યનેા અર્થ વનસ્પતિનેાજ કરવેા, એ તળમાં દેખી ગિલાણાદિક માટે માગવાના સંભવ; પરંતુ માંસ તાે ધુરથીજ નિષેદ્ધ છે. અને મત્સ્ય તે અન્નતું નામ હાેય એટલે મત્સ્યને નામે અન્ન હાેય. ત'દુલ મચ્છ તથા મત્સ્યને આકારે વનસ્પતિ પણ હાય તે કંટોલા કંકોડા પ્રમુખ બીજી પણ કાંટાવાળી વનસ્પતિ મત્સ્યને આકારે હેાય તે તળી તાવી નીલી તથા સુકી વનસ્પતિ તથા પૂડલાે ગિલાણ ઘરડા મંદવાડિયાને અર્થે માગી લીએ એ અર્થ શહ્ર છે. એ ( ૬૧૯ ) મી કલમનાે ખુલાસાે કર્યા.

પ્રશ્ન ૪૩ મું—શિષ્ય-શ્રી આચારાંગ સૂત્રના ભાષાન્તરમાં ' પરિહાર્ય' મીમાંસા ' માં-શંકિત સૂત્રની વિચારણામાં-શંકાવાળી કલમામાં (૬૩૦) મી કલમ જે શંકાવાળી મૂકી છે કે-જેની અંદર એવા પાઠ છે કે-मंसग मच्छगं भोचा अद्वियाई कंटए गहायसेतं जाव परिट्टवेड्जा એટલે માંસ માંસ ભખેજ અઠિય ં અઠિય ં પઠવેજા એમ કહેવામાં આવે છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—અહિંયાં પ્રથમના અધિકાર ઉપર વિચાર કરતાં વનસ્પતિની જાતિમાં ઘણી વસ્તુ નાખી દેવા યાેગ્ય હાેય અને થાેડી વસ્તુ ખાવા યાેગ્ય હાેય તેવી વસ્તુ સાધુએ લેવી નહિ. તે વાત ( ૬૨૮ ) મી કલમમાં જણાવેલ છે; તેમજ આચારાંગજી સૂત્રની ખીજી આવૃત્તિમાં–(૬૨૯) મી કલમમાં એજ ભાવ જણાવ્યા છે કે—

### से भिक्खू वा (२) सेज्जं पुण जाणेज्जा, बहु अहियं मंसंवा,मच्छंत्रा बहु कंटगं;-अस्सि खलु पडिगाहितंसि अप्पे सिया भोयण जाए,बहु उज्झिय

धम्मिए-तहप्पगारं बहु अहियं मंसं मच्छंवा बहु कंटगं लाभे संते जाव णो पडिगाहेज्जा । ६२९

વળી બહુ ઠળિયાવાળું ( પનસ વીગેરે કળાનું દળ ) ગર્ભ યા બહુ કાંટાવાળી મત્સ્યાકારની વનસ્પતિ જે લેવાથી થાેડું ખાવાનું બને અને બહુ છાંડવું પડે છે તે પણ ગ્રહણ નહિ કરવા. (૬૨૯)

હવે ઉપર કહેલી વસ્તુ સાધુ ગાેચરીયે ગયા છતાં ને કેાઇ નિમંત્રણ કરે તે સંબંધે નીચેના પાઠમાં જણાવે છે.

से भिवख् वा (२) जाव समाणे सियाणं परो बहु अहिणा मंसेण मच्छेण उवणिमंतेज्जा ''आउसंतो समणा, अभिकंखसि बहु अहियं मंसं पडि-गाहेत्तए ? '' एयप्पगारं णिग्धोसं सोचा णिसम्म से पुट्वा मेव आलोएज्जा, ''आउसो-त्तिवा. भइणित्तिवा, णो खलु मे कप्पद्द से वहु अहियं मंसं पडिगाहे त्तए । अभिकंखसि मे दाउं, जावइयं तावइयं पोग्गलं दलयाहि, मा अहियाइ । '' से सेवं वदंतस्स परो अभिहट्टु अंतो पडिगाहगंसि बहु अहियं मंसं परिभाएत्ता णिहट्टु दलएज्जा; तहप्पगारं पडिग्गहगं परहत्यंसिवा पर पायसिवा अफासुयं अणेमणिज्जं लाभे संते जाव णो पडिगाहेज्जा । से आहच्च पडिगाहिए सिया, तंणो ''हि'' त्ति वएज्जा, णो ''अणहि'' त्ति वइज्जा । से-त्त मायाए एगंत-मवक्रमेज्जा, (२) अहे आरामंसिवा अहे उवस्सयंसिवा अप्पंडए जाव अप्प संतांणए मंसगं मच्छगं भोच्चा अट्टियाहं कंटए गहाय से त मायाए एगंत मवक्रमेज्जा । अहेज्झामथडिलंसिवा जाव पमज्जिय (२) परिष्ठवेज्जा । ६३०

કદાય મુનિને કાેઇ નિમંત્રણ કરે કે ''હે આશુંખ્મન શ્રમણ, તમને ઠળિયાવાળું પુદ્દગળ બેઇએ છીએ ? " આવું વાકય સાંભળી મુનિએ તરતજ જવાબ આપવા કે '' હે આશુંખ્મન્ યા બહેન ! મને બહુ ઠળિયાવાળું પુદ્દગલ–ગર્ભ નથી બેઇતું; અગર તમે મને તે દેવા ચઢાતા હાે તા જેટલું તેના અંદર પુદ્દગલ ગર્ભ છે તેટલું આપા, ઠળિયા નહિ આપા " એમ કહ્યા છતાં પણ ગૃહસ્થ પાતાના વાસણમાંથી તેવું બહુ ઠળિયાવાળું પુદ્દગલ ગર્ભ લાવીને આપવા માંડે તા તે મુનિએ તેનાજ હાથમાં કે વાસણમાં રહેવા દેવું, ગ્રહણ નહિ કરવું. અગર કદાય ગૃહસ્થ તે મુનિના પાત્રમાં ઝટ નાખી દે તા મુનિએ તે ગૃહસ્થને કશું નહિ કહેવું, કિંતુ તે આહાર લઇ એકાંત સ્થળમાં જઇ જીવજંતુ વિગેરથી રહિત બાગ કે ઉપાશ્રયની અંદર બેસીને તે ભાગવા ઠળિયા અને કાંટા નિર્જીવ સ્થંડિલમાં પુંજી પ્રમાર્જ પરઢવી આવવા (૬૩૦) અહિંયાં મૂળ પાઠ ઉપરથી કે મૂળ ભાષાન્તર ઉપરથી કેાઇને ચમકવા જેવું કે ભડકવા જેવું નથી તેમજ એકદમ કાઇએ અભિપ્રાય પણ આપી દેવા જેવું નથી. પાઠમાં કહેલા શખ્દનેા અર્થ લાેક પ્રસિદ્ધ ભાષામાં વપરાતા જે છે તે પ્રમાણે ગ્રહણ નહિ કરતાં વનસ્પતિની જાતિમાંજ તે શખ્દા સહિત લાગ થાય છે.

પ્રશ્ન ૪૪ મુ'—શિષ્ય–અહિંયાં મૂળ પાઠ પ્રમાણે સાધુના પાત્રામાં આવેલી વસ્તુ તેમાંથી ખાધી શું ને પરઠવી દીધી શું તેને ખુલાસાે તાે થવાે જોઇએ ?

ઉત્તર---તેના ખુલાસા બહુ સારા છે સાંભળા-સાધુ ગૃહસ્થના ઘરે વહાેરવા ગયા, દાતારે શાક, અથાણું કે મારખ્બાનું આમંત્રણુ કર્યું. તેમાં કાેઇ કાંટા કુળીયા કે ઠળીયા-ગાટલા કે છેાડીયા વગેરે ખાતાં ચવાય તેવા ન હાેય અને ગળે અટકે તેવા પદાર્થી હાેય તે સહિત દાતાર વારાવે તા પ્રથમ સાધુ ના પાડે કે તે ચીજ લેવા જેગ નથી; પરંતુ જો તમારે મને તે વસ્તુ દેવી હાેય તા તેમાંથી ઠળીયા, ગાટલા, છાડીયા કે કાંટા વગેરે ખાવામાં-ચાવવામાં ન આવે તેવા પદાર્થી કાઢી નાખીને બકાત રહેલા મંસ શખ્દે તેના ગીર-દળ-ગર્ભ વારાવા. તેમ કહેવા છતાં કાેઈ દાતાર ઉતાવળા થઇ એમને એમ સાધુના પાત્રામાં નાખી દે તા ગૃહસ્થને તિરસ્કાર નહિ કરતાં-ઠબકા નહિ દેતાં સાધુ પાતે ગાટલા છાડીયા-ઠળીયા વગેરે કાઢી નાખી ખાવા યાગ્ય કુણી વસ્તુને ખાઈ જાય અને બાકીની વસ્તુ પરિઠવે. દાખલા તરીકે-કેરીના અથાણામાં ગાટલા-છાડીયાં હાય, ખારેક, શુંદાના અથાણામાં ઠળીયા હાય અને કાંઇ એવી ચીજ હાય કે-જેમાં કાંટા પણ હાય તેમાંથી ખાવા યાગ્ય વસ્તુને ખાય અને પરિઠવવા યાગ્ય વસ્તુને પરિઠવે; એવા અધિકાર હાવા છતાં તેને અવળાં રૂપમાં અર્થ કરી સાધુને અભક્ષ વસ્તુ ખાવાનો આરાપ મુકવો તે મહા નુકસાનીનું કર્ત્તગ્ય છે.

પ્રશ્ન ૪૫ મું—સ્ત્રમાં મૂળ પાઠે **અદિયં, મંચ્છ ને મસ** એ ત્રહ્યુ શબ્દ જે કહ્યા છે તેનેા અર્થ તેા પંચે દ્રિયના શરીર સંબંધીમાં જાય તે ઉપરથી ઘણાં લોકો અવળા વિચાર ઉપર જાય અને શંકાશિલ બને તેના સમાધાનને માટે ઉપર જણાવ્યા મુજબ વનસ્પતિના સંબંધમાં એ ત્રણે બાલ જે શાસ્ત્રોક્ત દાખલાથી સાબીતી કરી આપા તેા ઘણાઓની શંકાનું સમાધાન થાય માટે તે પ્રગટ કરવા જરૂર છે. <sup>ઉત્તર—</sup>સાંભળાે–પ્રથમ ' **अद्वियं** ' શખ્દનાે અર્થ કરીએ છીએ. અઠ્રિયંનાે અર્થ હાડકા થાતાે નથી પણ ઠળીયા થાય છે. જીઓ શ્રી દશ વૈકાલિક સૂત્રનું પાંચમું અધ્યયન–તેની ગાથા ૭૩ મી.

बहु अद्विय पुग्गलं, अणि मिसं वा बहु कंट्टयं;

अत्थियं तिंदु्यं विलं, उबु खंडंव सिंबलिं. ॥ ७३ ॥

ભાવાર્થ'ઃ—જે ફળને વિષે ઘણા ઠળીયા હાેય તે પાંગળ વૃક્ષનું ફળ તથા સીતાફળ પ્રમુખ, અણુમીસનામાં વૃક્ષનું ફળ, જેને ઘણા કાંટા હાેય તે, અગથીયાના ફળ, ટીંબરૂના ફળ, બીલીના ફળ, શેરડીના કટકા, સામળી વેલાના ફળ તથા તુરાની પાપડી. ૫ ૭૩ ૫

> अप्पेसिया भायण जाए, बहु उझिय धम्मिए; दिंतियं पडि आइक्खे, नमे कप्पड तारिंसं. ॥ ७४ ॥

ભાવાર્થ'ઃ—એ પૂર્વેકિત ફળ (ઘણા ઠળીયા તથા કાંટાવાળા) માંહી ખવાય તેવેા ભાગ થાેડાે હાેય અને નાખી દેવા જેવાે ભાગ ઘણાે હાેય; તેથી તે દાતાર દ્વીએ તે વારે સાધુ કહે તેવાે સદ્દાષ આહાર મુજને ન કલ્પે. હજ

ઉપર કહેલા આચારાંગની (૬૩૦) મી કલમને આ દશ વૈકાલિક સ્ત્રત્રની બન્ને ગાથા વિશેષ સાક્ષીભૂત થાય છે કે–અફિયં શબ્દને৷ અર્થ હાડકા નથી પણ ઠળીયા છે.

તેમજ શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રના પહેલા પદમાં વૃક્ષના અધિકારે પણ કહ્યું છે કે---

से किंतं रुवखा ! रुवखा दुविहा पण्णत्ता, तंजहाएगट्ठिआय, बहु बीअगाय ॥ से किंतं एगट्टिया ? एगट्टिया अणेगविहा पण्णत्ता तंजहा-णिंब अंब जंबु इत्यादि.

અહિંયાં એગફિયા–એક ઠળીયાવાળા વૃક્ષ નિંબ–લીંબડેા, આંબેા, જ'ણુ વગેરે ૩૧ જાતના વૃક્ષ કહ્યા છે.

એગફિયા એટલે એગ અફિયા. આને અર્થ એક હાડકાવાળા ઘણાં વૃક્ષ છે એમ ન થાય પણ એક ઠળીયાવાળા ઘણાં વૃક્ષ છે એવા અર્થ થાય.

પ્રશ્ન ૪૬ મું — અફિયંનેા અર્થ જેમ ઠળીયાનેા સાબીત કરી આપ્યેા તેમ વનસ્પતિના ગીરને તેના દળને કે ગર્ભને 'મ'સ' કહીને બાેલાવ્યાનેા કાેઇ ખુલ્લાે પાઠ છે ? જો તે પ્રમાણે વનસ્પતિના ગર્ભને મંસ કહીને બાેલાવેલ હાેય તાે આચારાંગની તકરારી કલમનું તરત સમાધાન થઇ જાય અને ઘણાં લાેકોની શ'કાઓ પણ દૂર થાય. ઉત્તર—સાંભળેા–પન્નવણાજી સૂત્રમાં પહેલા અધ્યયને–લાલાવાળા છાપેલ પાંને (પ૧) મે–૧૧ મી–૧૨ મી–ગાથામાં કહ્યું છે કે—

> पुस्सफ़लं कालिंग, तुंब तउ सेखु वालुकं; घोसालयं पडोलं, तिंदुयं चेव तिंदूसं. ॥ ११ ॥ बिंट मंस कडादं, रयाइ हवंति एग जीवस्स; पत्तेय पत्ताइंस, केसर मकेसरं भिजा. ॥ १२ ॥

અર્થઃ—પુષ્પ કળ (કોહલા) કાલિંગડા (તરખુજ) તુમ્બા, ત્રુસડે, ચીભડે, (ખરભુજ) ઘાસડે, (તાેસા) પટાેલ, તિંદુક-ટીંબરૂ, ટીડસા ઇનકા બિંટ, મંસ–ગિરા-(દળ–ગર્ભ) વઉપર કે કડદા–છાલ, ઇનમેં તીનાેકા એક જીવ કહા હૈં. ઇનકે પાન કેસર વૈસેહી કેસરા વિના મિંજ ઇનમેં પત્યેક જીવ જાનના ૫ ૧૧ ૫ ૫ ૧૧ ૫

લ્યેા, અહિયાં તેા વનસ્પતિના ઢળીયાને અઠ્રિયં; તેમજ વનસ્પતિના ગીર–દળ કે ગર્ભને મંસ કહિને સ્ત્રકારે ખુલ્લી રીતે જણાવ્યું છે–તેમજ વૈદ્યક શાસ્ત્ર ''શાલિંગ્રામ નિઘંટુ ભૂષણામ્'' માં પાને ૮૭૩ માં કાલિંગાને ગુજરાતિમાં–તડબુચ ને–માંસ ફળ કહેલ છે.

પ્રશ્ન ૪૭ મું—જેમ ઉપરની બે બાબતનેા ખુલાસાે કર્યા તેમ જે મચ્છ−મત્સ્ય વિષેનાે ખુલાસાે થાય તાે વધારે સારૂં; કારણુકે કેટલાકનું કહેવું એમ થાય છે કે–મચ્છ ખબ્દનાે અર્થ મત્સ્ય સિવાય બીજો કાેઇ થાતાે નથી અને કાેઇ કાેષમાં પણ બીજો અર્થ નીકળતાે નથી; માટે મચ્છના અર્થ કાેઇ સૂત્રમાંથી વનસ્પતિમાં નીકળી આવે તાે ઘણું લાેકોને તત્ સંબ'ધી શ'કા દ્રૂર થાય.

ઉત્તર—જો કાેઈ એમ કહેતું હાેય કે-કાેઇ કાેષમાં મચ્છનાે અર્થ બીજો થતાે નથી તાે શ્રીમાન હેમચંદ્રાચાર્યના પ્રસિદ્ધ કાેષમાં-અમુક જાતની વનસ્પતિનાં નામ છે તેમાં નીચે મુજબ નામાે આપવામાં આવ્યાં છે. ''तिक्ता रिष्टा कटुर्मत्स्या चक्रांगी शकुलादनी.'' આ છનામાેની અંદર ચાેશુ નામ मत्स्या એવું છે. ( પરિહાર્થ મિમાંસા. )

જેમ આચારાંગમાં કહેલા બે શબ્દમાં **मंस ने अहियं,, ने मच्छ ने कंटए** શબ્દ લાગુ છે; એટલે મ<sup>:</sup>સ, તે વનસ્પતિના દળમાં જેમ ઢળીયાને। સ<sup>:</sup>ભવ તેમ મચ્છ શબ્દે તેવી જાતની–તેવા આકારની ઘણાં કાંટાવાળી વનસ્પતિ દશ વૈકાલિકમાં કહી છે. તેમજ '' શબ્દ ચિંતામણી " ( સંસ્કૃત–ગુજરાતી શબ્દ કેાષ) માં એકલા મચ્છ કે મત્સ શબ્દના અર્થ માંછલું મત્સ્ય થાય છે, પણ તેજ શબ્દને અંગે બીજાં નામા પણ જોવામાં આવે છે. જેમકે––

मत्स्य गंधा-વનસ્પતિ જળપીંપર. मत्स्य ंडी-એક જાતના ગાળના વિકાર. ( સાકર ) मत्स्य पिसा-વનસ્પતિ કટુ રાહિણી, કડુ. मत्स्याक्षी-૧ એક જાતની ધો, ૨ વનસ્પતિ મરાઠી, ૩ વનસ્પતિ પ્રાહ્મી मत्स्यांगी-એક જાતની વનસ્પતિ. मत्स्यादनी-જળપીપર.

અને ગુજરાતી શબ્દકોષમાં મચ્છના અર્થ માછલું, ૨ આકાશમાં જે ધનુષ બેંચાય છે તે મચ્છ તણાયાે એમ કહેવાય છે, ૩ દશ અવતાર– માંના એક.

એમ મત્સ્યને અંગે જોડાયેલા બીજા ઘણા શખ્દેા જોવામાં આવે છે. વૈદક શાસ્ત્રમાં પણ મનુષ્ય તિર્ય'ચ–પશુ, પક્ષી અને જળચરના નામે વનસ્પતિના ઔષદ્ધીઓનાં ઘણાં નામા જોવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૪૮ સું—આ વિષે ટીકાકાર શું જણાવે છે ?

ઉત્તર—આચારાંગના ભાષાન્તરમાં પૃષ્ટ ૧૩૫મે–(૬૩૦) મી કલમની કુટનાટમાં એમ જણાવે છે કે—

અહીં ટીકાકાર લખે છે કે મુનિને કાેઇ તેવી જાતની વ્યાધી થયેલી હાેય તેને મટાડવા વૈઘના કહ્યાથી મુની કદાચ માંસ કે મત્સ્યને શરીર પર રાખીને તે વ્યાધીને મટાડે તેના માટે આ સૂત્ર છે અને અહીં ભુજ ધાતુના અર્થ ખાવું નહિ કરતાં શરીર પર લગાડવું એવા કરવા; અગર છેદ્દ સૂત્રોના અભિપ્રાયે આ સૂત્રનું વ્યાખ્યાત કરવું. દશ વૈકાળિકની ટીકામાં હરિભદ્ર– સૂરિએ માંસ અને મત્સ્ય શબ્દે તે નામની વનસ્પતિ સમજવી એવી વ્યાખ્યા પણ કરી છે.

પ્રશ્ન ૪૯ મું—આ વિષે બાળવબાેધમાં શું જણાવે છે ? ઉત્તર—આચારાંગ સૂત્રના મૂળ ભાષાન્તરમાં એક ચીઠી દાખલ કરી છે તેમાં કલમ ૬૨૯-૬૩૦ પેટે જરૂરી ખુલાસા એ હેડિંગમાં લખ્યું છે કે—

અહીં બાળાવબેોધકાર જણાવે છે કે–આ ઉત્સર્ગ સ્ત્ર છે; માટે ઉત્સર્ગ માર્ગે **માંસ−મત્∓્ય** શબ્દનેા અર્ધ લાેક પ્રસિદ્ધ નહિ લેવેા પણ તે શબ્દોનેા અર્થ વનસ્પતિ રૂપે કરવેા જોઇએ. એમ જણાવીને તેમણે **પ્રુડ્ગ્** ધાતુનેા ખાવાનેા અર્થ કાયમ રાખી બાકીના શક ભરેલા શબ્દોના નીચે મુજબ અર્થ આપ્યા છે.

मांस-(પનસ વગેરે) કળાનું ગર્ભ. मत्स्य–એ નામની વનસ્પતિ. अस्थि–કળના અંદર રહેલાં ગાટલાં કે ઠળિયા. पु<mark>र</mark>ाळ–ગર્ભ ગાભા કે ગર. कंटक–કળમાં રહેલા કાંટા.

ટીકાકારે આ સૂત્રને અપવાદ તરીકે ગણીને સદરહુ શબ્દોનો લાેક પ્રસિદ્ધ અર્થ કાયમ રાખી <mark>મુત્ર્</mark> ધાતુનાે અર્થ ખાવાનાે નહિ પણ ગાહ્ય પરિભાેગનાે ઠેરવ્યાે છે. (ભાષાન્તર કર્તા પાેતાનાે અભિપ્રાય જણાવે છે કે— )

અમે ભાષાન્તરમાં ટીકાને <mark>અનુ</mark>સરતેા અર્થ આપ્યાે છે; છતાં આળાવ− બાેધકારના અર્થ સાથે પણ અમારે વાંધા જેવું નથી. વધુ ખુલાસા માટે જીએા શખ્દાર્થ વિવેક.

પ્રશ્ન પ૦ સું—શબ્દાર્થ વિવેકમાં શું કહ્યું છે ? તે જણાવશા ? ઉત્તર—પ્રસ્તાવના વગેરે પૃષ્ટ (૪૦) મે- શખ્દાર્થ વિવેકમાં કહ્યું છે કે— જે વાકય સંબંધે આ ચર્ચા ઉઠેલી છે તેને માટે ટીકાકાર એમ જણાવે છે કે–માંસ શખ્દના ઉત્સર્ગમાં–ગર્ભ અથવા દળ અર્થ સમજવા. પરંતુ કાેઇ આપતુ કાળમાં અજ્ઞ, પાણીનાે અભાવ હાેય અને કાેઇ સાધુ રેાગીષ્ટ થયે৷ હાેય. સ'વર માર્ગમાં સ્થિર ન રહી શકતાે હાેય, ધર્મની હેલના થતી હેાય; પાેતા<mark>ની</mark> સારી સ્થિતિ ઉપર ઉન્નતિના આધાર હાેય અને પાેતાના રોગનું નિવારણ કરવા કોઇ મહાન વૈદ્યના આગ્રહ હાેય; તેવે પ્રસ'ગે બાહ્ય વિલેપન અથે' જેમ વાઘ આદિના તેલ વપરાય છે; તે પ્રમાણે અપવાદ માર્ગે વાપરવાનું ટીકાકાર કહે છે. આ જગાએ કેોઇ એમ પ્રશ્ન કરે કે આજ પુસ્તકના ભાષાન્તરમાં ત્યારે મત્સ્ય–માંસના અર્થમાં વનસ્પતિ તથા ગર્ભ એવા શબ્દા શા માટે નથી વાયરવામાં આવ્યા ? તેનું સમાધાન એ છે કે–પ્રથમ તાે આ વાત લાંબાે વખત થયા ચર્ચાય છે. તેમજ ટીકા– કારના બાહ્ય ઉપ**ય**ાગ અર્થ, અમુક સ<sup>:</sup>જોગાેએ વાપરવાના અભિપ્રાયને અ<u>ન</u>– સરી આ બાબત ખાસ પૂરવણી દાખલ કરવાની હેાવાથી અમેાએ પાઠમાં હતા તેવા મૂળ શખ્દાજ રાખેલા છે; માટે માત્ર તે ઉપરથીજ વાંચનારે કશુ ધારણ ખાંધી બેસવાત નથી. શાસ્ત્રોમાં કહેલ છે કે—

હારથી અર્થ મનાય છે માટે વર્તમાનકાળના જૈન વૃદ્ધ વ્યવહારીએ જે અર્થ કહે તે માન્ય રાખવા; એ લબ્ય જીવનું કર્તવ્ય છે. મત્સ્ય માંસને બાહ્ય પરિભાગને અર્થે પણ પર પરાથી નિષેધ ચાલ્યા આવે છે, માટે પર'-પરા અને વૃદ્ધ વાકયાને માન આપી અર્થ ગ્રહણ કરવા એ આસ્તિક પુરૂષાનું કર્તવ્ય છે. એક શબ્દના અનેક અર્થ થાય છે તે આજકાલના કેળવાયેલા તેમજ અભણ વર્ગ બધા સારી રીતે સમજે છે. શ્રી ભગવતીજી સ્ત્રમાં વનસ્પતિનાં વિચિત્ર નામા આવે છે-અધતથી અધકર્ણી, સિંહકર્ણી, મંડુકી, અરાવણી વીગેરે ઘણાં નામા બીજા તીર્ય ચાનાં નામને મળતાં આવે છે. વગેરે વગેરે (શબ્દાર્થ વિવેક.)

પ્રશ્ન ૫૧ મું—અહિંયાં એક સવાલ ઉઠે છે કે અડિયં શખ્દે હાડ-કાને બદલે ઠળિયાનેા અર્થ લાગુ કર્યા તે સૂત્રપાઠથી જેમ મંસ શબ્દે વનસ્પતિનું દળ–ગીરા–ગર્ભ સાખીત કરી આપ્યું તેમ અઠિયં શબ્દે હાડકાં નહિ પણ ઠળિયા છે એમ સૂત્રપાઠથી નિર્ણય કરી આપેા તેમ છે ?

ઉત્તર—હા, છ, સાંભળાે–અઠિ શબ્દે હાડકા, અને અઠિય શબ્દે ઢળિયા સૂત્રપાઠથી જણાવીએ છીએ.

(૧) ભગવતીજી સ. ૨ જે-ઉ. પમેં-તુંગીયા નગરીના શ્રાવક કેવા છે-अ**દિ મિંज पेम्माणु राग रत्ता.** હાડ અને હાડનીમિંજા ધર્મના ઉપર પ્રેમરૂપી રાગે કરીને રંગાણા છે.

(૨) ભગવતીજી સ. ૨ જે-ઉ. ૧ લે-ખાંધકજીનું શરીર કેવું કહ્યું છે-निम्मंसे अट्टि चम्मा वणद्धे. માંસ વિનાના અસ્થિ-હાડકાને અર્મ તે બાંધાણા છે.

(૩) ગ્રાતા અ. ૧ લે મેઘકુમારનું શરીર-अ**ટ્ટિ चમ્मा वणद्धે** લેહી માંસ રહીત કકડી ભુયા હાડકા વ ચર્મથી બહા.

(૪) અનુતરોવવાઇમાં–ત્રીજા વર્ગ'ના પેલે ઉદેશે–ધના અણુગારનું શરીર–**નિમંસં अद्वि चम्म छिरत्ताए.** માંસ રહિત અસ્તિકા–હાડકા ગામડે કરી વિટાયેલા છે.

(4) ડા. ડા. ૩ જે-ઉ. ૪ થે- तओ पितियंगा पन्नता तं० अहि मिंजा, केस मंसुरोमनहे-અडी કહેતાં હાડકા, હાડકાની મિંજા ને કેસાદિક એ ત્રણ બાપના આંગ કહ્યા છે. (૬) ઠાણાંગઠાણે ૪ થે–ઉ. ૨ જે<del>– चत</del>ारि <mark>યંभा ૫૦ તં૦ स</mark>ेल <mark>યંમે,</mark> अ**डि યંમે दारु યંમે, तिणि सलल्या यं**भे–તેમાં હાડકાના થ લ સમાન માન કહ્યું.

(७) ठाखांगडाखे १० मे-दश्वविहे ओरालिए असज्जाइए पणत्ते:-अडि<sup>°</sup>, मंसे<sup>2</sup>, सोणिए<sup>3</sup> ઇत्याहि.

દશ પ્રકારે ઔદારિકની અસઝાય કહી છે તે એ કે–હાડકાં ૧, માંસ ૨; લાેહી ૩, અશુચિ (મળમૂત્ર) ૪, મશાણબૂમિ ૫, ચંદ્ર ગ્રહણ ૬, સૂર્ય ચહેશ્ર ૭, ઉલ્કાપાત ૮, રાજ વિગ્રહ ૯, અને ઉપાશ્રયના અંદર પડેલું મૃત– કલેવર ૧૦. આ દશ બાેલમાં પહેલાે બાેલ અઠિ શખ્દે હાડકા કહે છે.

(૮) પ્રશ્ન વ્યાકરણના પહેલા અધ્યયનમાં–આશ્રવદ્વારમાં–વિવિધ કારણે હિંસા કરે છે તેમાં **અદ્વિ મિંजા** હડી–હાડ ને હાડની મીંજા અર્થ હિંસા કરનારા કહેલ છે.

(૯) તથા તેજ પ્રક્ષ વ્યાકરણ સૂત્રના પહેલા અધ્યયને–નારકીને– अ**डि एहारु णह रोम वज्जिय, હ**ાડકા, સ્નાયુ, નખ, રોમ રહિત કહેલ છે.

(૧૦) શ્રી આચારાંગ સૂત્રના ભાષાન્તરમાં દશમા અધ્યયનમાં ( બીજા સુતસ્ક ધના પહેલા અધ્યયનમાં ) પિંડેષણા અધ્યયને શરૂઆતમાં-કલમ (પરષ્ઠ મી) તેમાં કહ્યું છે કે-સાધુને કદિ કાેઇ જીવજ તુવાળા આહાર મળે ને તે શુદ્ધ ન થાય તેવું હાેય તા પરિઠવવાના પાંચ સ્થાનક કહ્યાં છે તેમાં બીજી સ્થાનક **અદિ રાસિં સિવા,** હાડકાની રાસિ-હાડકાના ઢગલામાં પરિઠવે કહેલ છે.

એ દશ દાખલે સ્ત્રની સાક્ષીએે-સ્ત્રના મૂળ પાઠે અઠુિ શખ્દે હાડકા કહ્યા.

પ્રશ્ન પર મું—અફિ શબ્દે હાડકા કહ્યા, એટલે અઠિના અર્થ જેમ હાડકા બતાવ્યા તેમ અડિયંના અર્થ ઠળિયા થાય છે, એવા દાખલા કોઇ સૂત્ર પાઠથી જણાવા તેમ છે ? જો અડિયંના અર્થ ઠળિયા સૂત્ર પાઠથી સાબીત થાય તા ( ૬૩૦ ) મી કલમની શ કા દ્વર થાય.

ઉત્તર—સાંભળેા–**કળાદિકના ધોવ**ણુમાં ' અઠ્ઠિય'' શબ્દે ડળિયા **હા**ય તા તે પાણી સાધુને લેવું કલ્પે નહિ. તે સૂત્ર પાઠ—

શ્રી આચારાંગ સૂત્રના પિંડેષણા અધ્યયનના આઠમા ઉદેશે કલમ (પલ્લ્ મી ) તેમાં કહ્યું છે કે— से भिक्खू वा (२) जाव पविट्टे समाणे सेज्जं पुण पाणग जातं जाणेज्जा तंजहा; अंव पाणगं वा अंवाड पाणगं वा, कविट्ट पाणगं वा, मातुल्गि पाणगं वा,मुद्दिया पाणगं वा, दाडिम पाणगं वा, खज्जूर पाणगं वा णालिएर पाणगं वा, करीर पाणगं वा, कोल पाणगं वा, आमलग पाणगं वा, चिंचा पाणगं वा, अण्णतरं वा तहप्पगारं पाणगं जातं स अट्टियं सकणुयं सबीयगं अस्संजए भिक्खुपडियाए छब्वेण वा,दूसेण वा.वालगेण वा,आवीलियाण पवीलियाण आहट्ड दलएज्जा, तहप्पगारं पाणग जातं अफाम्रुयं लाभे संते णो पडिगाहेज्जा । ५९९

આંબાના ધાવણુનું પાણી તે આંબાનું પાણી, અંબાડગ તે અહેડાના ધાવણુનું પાણી, કેઠના ધાવણુનું પાણી, બીજોરાના ધાવણુનું પાણી, દ્રાક્ષનું પાણી, દાડમનું પાણી, અજારનું પાણી, નાળિયેરનું પાણી, કેળાનું પાણી, બારનું પાણી, આંમળાનું પાણી, આંબલીનું પાણી, તથા એવીજ જાતનું બીજું હેરક પાણી, અડિયં–કુલિયા–ઠળિયા સહિત, છાલ કે બીજ સહિત હાવાથી ગૃહસ્થ સાધુને માટે વાંસની છાબડી કે કપડાં તથા વાળાથી બનેલું વાસણ (ચારણી) કે સુઘરીનાઘર તેમાં ગળીને કુલિયા બીજાદિક ટાળીને મુનિને આપવા માંડે તો મુનિએ તેવું પાણી અપ્રાસક જાણીને ન લેવું.

કળાદિક ધોવાંથી પાણી તેા અચેત છે, સાધુને કલ્પે તેવું છે, પણ ઠળિયા કે બીજ વગેરે તેમાં હોવાથી તે અકાલ્પનિક છે, માટે તે પાણી ન કલ્પે. અહિંયાં અઠિયં શખ્દે ઠળિયાજ ઠરે. ઉપર કહેલા ૧૨ પ્રકારનાં ફળમાં ઠળિયા કે બીજજ હાય તેમાં હાડકાં ન હાેય, ફળ ધાેતા–ફળના ધાેવણનાં પાણીમાં **સદ્વિયં** શખ્દે ઠળિયા જાણવા એ પ્રથમ દાખલાે.

(૨) બીજો દાખલાે—દશ વૈકાલિક સૂત્રના પાંચમાં અધ્યયનના પહેલા ઉદેશાનાે–**बह अठियं पुग्गळं** ઘણા ઠળિયાવાળા ફળ કહ્યાં છે.

(૩) त्रीले ढाणसे।—श्री पन्नवखाळना पेक्षा पटमां वृक्षना अधिકारे एगद्विआय, वहु बीयगाय. ॥ से किंतं एगठिया ? एगठिया अणेग विद्या प. तं. णिंव अंव जंबु वगेरे.

અહિયાં એક ઠળિયાવાળા અને બહુ બીજવાળાં અનેક વૃક્ષ કહ્યાં અને એક ઠળિયાવાળા વૃક્ષ લીંબડાે, આંબાે, જાંબુ વગેરે ઘણાં કહ્યાં છે.

<sup>ઉ</sup>પરના ૩ ત્રણુ દાખલે વનસ્પતિની જાતિમાં અહિ્યં શખ્દનેા અર્થ ઠળિયા ત્રણુ સૂત્રની સાખે કહી બતાવ્યા. પ્રશ્ન પ૩ મું — અહિયાં એક સવાલ ઉઠે છે કે જ્યારે ફળના ધાયેલાં પાણીમાં ઠળિયા હાેવાથી તે પાળી કલ્પે નહિ તેમજ ગાળીને ઠળિયા પ્રમુખ કાઢી નાખીને પાણી વાેરાવે તાે તે પણ સાધુને કલ્પે નહિ. તાે ૬૩૦ મી કલમના અર્થ વનસ્પતિના દળના ગીરનાે કે ગર્ભના ઠરાવીએ તાે સાધુ એમ કેમ કહે કે મને ઠળિયા કાઢી નાખી આપા. સાધુના કહેવાથી અગર સાધુની નજરે કાેઇ ઠળિયાવાળી ચીજમાંથી ઠળિયા પ્રમુખ કાઢીને વાેરાવે તાે ખપે કે કેમ ?

ઉત્તર—અહિયાં તો એટલું જ સમજવું અસ છે કે-કાેઇ પણ ઠળિયા બીજ વગેરે સચેત વસ્તુને સંગે ગમે તે ચીજ હોય તે સાધુને લેવી કલ્પે નહિ માંસાદિકના તા સર્વાયા નિષેધજ છે માટે ૬૩૦ મી કલમના જ્યાં પ્રશ્ન ઉડયા છે, ત્યાં તેના ઉત્તરમાં અમાએ ચાેકખું જણાવ્યું છે કે-શાક, અથાણું કે મુરખ્ળા કાેઇ દળવાળી–ગર્ભવાળી ચીજનું નિસ્પન્ન થયેલું હાેય તે પણ વનસ્પતિની જાતિનું હાેય તેમાં કદી અઠિયં શખ્દે ઠળિયા પ્રમુખ હાેય પણ તે વસ્તુ અચેત–સાધુને ખપે તેવું લેવા યાગ્ય હાેય પણ ઠળિયા પ્રમુખ પરિઠવવાની ઉપાધી વધવાના સભબે અથાણું પ્રમુખ વાેરાવનાર દાતારને સાધુ ચાંકખા શખ્દમાં કહે કે—હે ભાઇ ! હે ખહેન ! જો તમારે તે વસ્તુ વારાવવા ઇચ્છા હાેય તા તેમાંથી ગાટલાં, છાેડીયા, ઠળિયા કે કાંટા વગેરે કાઢીને મને પુદ્દગલ વાેરાવા એવા ચાંકખા પાઠ છે (એજ મુનિની ભાષા સુમતિ. )

દુનિયાની એાલાવણીમાં કઠી અધાગ્ય શબ્દ હાય તો તે શબ્દ સાધુ નહિ વાપરતા ચાેગ્યતાવાળા શુદ્ધ ને સરલ શબ્દ વાપરે. દાખલા તરીકે કાઠિયાવાડમાં એક જાતની વનસ્પતિનુ શાક થાય છે તેનું નામ એવું વિચિત્ર છે કે જો નીચ વરણમાં મ્લેચ્છ જાતિમાં તે નામનું શાક સાંભળ્યું હાય તેા ઉત્તમ જ્ઞાતિ તેા તે નામના તિરસ્કારજ કરે; પરંતુ જ્યારે શ્રાવકનાજ ઘરે તે નામનું શાક સાધુને વારાવવા આમંત્રણ કરે અને સાધુ વારે પણ ખરા, પણ ઉપયાગવંત સાધુ હાય તા એમ કહે નહિ કે-એટલે તેનું નામ લઇ માગે નહિ. એવું શાક કર્યું ? તે સાંભળા–નાળકાળનું શાક. જો આના લોક પ્રસિદ્ધ અર્થ કરીએ તા ' નાળ ' એટલે નાળાયો અને ' કાળ ' એટલે ઘુંસ ( ઉંદરની જાતિમાં નાળિયા જેવડી ઘુંસ થાય છે. ) એ બન્ને પંચે દ્રિની જાતિ છે; તેનું શાક સાધુને બીલકુલ ખપે નહિ—પરંતુ તે અન્ને નામની નાળકાળ એ નામની વનસ્પતિનું શાક કાઠિયાવાડમાં વપરાય છે ને સાધુ પણ ખાય છે. ન્યાયે ૬૩૦ મી કલમમાં વપરાયેલા શખ્દનું સમજી લેવું. પ્રશ્ન પ૪ મું—ઉપરના લખાણથી ૬૩૦ મી કલમના બે શખ્દનેા અર્થ તેા અરાઅર સમજાણે પરંતુ એક મત્સ્ય શબ્દના અર્થ માટે કેટલુંક તા સમજાશું છે તાે પણ કાંઇ વિશેષ જાણવા જેવું હાેય તાે તે પણ જણાવશાે ?

ઉત્તર— મચ્છ એટલે મત્સ્યના અર્થ જળચર પંચેદ્રિય જીવને થાય છે, અને એ નામની કે એવા આકારની વનસ્પતિના પણ અર્થ થાય છે. સાધુને પંચેદ્રિય જાતિના માંસના તા સર્વ નિષેદ્ધજ હાય છે તા પછી મચ્છના લાગી હાયજ કયાંથી ? મચ્છના ખાનારા તા કાળી, નાળી, લીલ થારી, વાઘરી વગેરે અનાર્ય પ્રજાજ હાય છે. સાધુને તા માંસ મચ્છ વપ– રાતા હાય તેવા રસ્તે નિકળવાની મના છે તા તેના ભક્ષ કરવાનું હાયજ કયાંથી ? પણ મચ્છ શખ્દ સાધુના પરિભાગમાં વપરાણા છે તે વનસ્પતિને આશ્રીને વપરાણા છે. જેમ મત્સ્યને કાંટા કહ્યા છે તેમ વનસ્પતિના કેટલીક જાતના ફળને પણ કાંટા થાય છે, કેટલાક ફળને અંદર કાંટા થાય છે ને કેટલાક ફળને બાહેર કાંટા થાય છે. પ્રદ્વાદેશમાં ' દુરજન ' નામના ફળ થાય છે ને તે નાળીયેર જેવડા માટા ને ઘણા કાંટાવાળા થાય છે દશવૈકાલિક સ્ત્રના પાંચમાં અધ્યયનમાં અણમીસનામાં વક્ષના ફળને ઘણા કાંટા કહ્યા છે એમ ઘણા કાંટાવાળા ફળની જાતિ હાય છે. અને તેવા પ્રકારના શખ્દા પણ સ્ત્રમાં તથા અન્ય શાસ્ત્રોમાં વપરાય છે. દાખલા તરીકે–

(૧) શ્રી પ્રક્ષબ્યાકરણ સૂત્રના ચાેથા સ'વરદ્વારમાં **મ**રુઝંહી કહી છે. તો શું મચ્છની ઇંડી તે ઇંડું સમજવું ? સૂત્રમાં તાે મત્સ્યંડી શબ્દે સાકર કહી છે. તેમ 'શબ્દ ચિંતામણી" (સંસ્કૃત–ગુજરાતી શબ્દકાેષ) માં **મ**ત્**દ્યંદી** આ શબ્દનાે અર્થ એક જાતનાે ગાેળના વિકાર કહ્યો છે.

મચ્છ`ડી તે કાંઇ માછલાથી ઉત્પન્ન થઇ નથી. પણ વનસ્પતિની જાતિમાં ઇક્ષુ શેરડીથી નિપજેલી, અને શેરડી તે લાંબી મચ્છને આકારે હેાય છે હડે મચ્છના સરીખું પૂછડું તેમાં વળી કાંટા પણ હેાય તે માટે શેરડીને ઉપમા વાચક મચ્છ કહીએ તે મચ્છથી ઇંડ કહેતાં ઉપનિ તે તે મચ્છ`ડી સાકર તે બુરૂં તથા શુદ્ધ ઉજ્વળ સાકરનું નામ મચ્છ`ડી એટલે શેરડીના રસની ઉત્પત્તિ હેાવાથી તેને મચ્છ`ડી કહી છે. તે માંછલાંથી ઉત્પન્ન થયેલી નથી, એ વાત ચાકસ છે. કપપ

ાલ્લ (२) मन्**स्यगंधा**- વનસ્પતિ, જલપીંપર અને વૈદ્યક શાસ્ત્રમાં માછલીતા જેવી ગાંધવાળી વનસ્પતિ કહી છે

<sup>(3)</sup> **मत्स्य पित्ता**-વનસ્પતિ કટુરોહિણી, કડુ કહેલ છે. પરંતુ શબ્દ પ્રમાણે અર્થ કરીએ તેા મત્સ્યના પિતા તે પણ મત્સ્યજ કહેવાય, તેમ બહિ કહેતાં વનસ્પતિની જાતિ કહી.

(૪) **મત્સ્યાક્ષી–૧** એક જાતની ક્રો ૨ વનસ્પતિ મરાઠી ૩ વનસ્પતિ પ્યાદ્મી ૪ સામલતા કહેલ છે, પણ મત્સ્યની આંખ કહેલ નથી. મત્સ્યાક્ષી શખ્દે વનસ્પતિની જાત કહેલ છે.

(4) मत्स्यांगी-એક जातनी वनस्पति इद्धे छे.

આચારાંગજીની ૬૩૦ મી કલમમાં કહેલા અફિય તે હાડકા નહિ પણ ઠળિયા, મંસ શબ્દે પંચે દ્રિય તેષ માંસવ્નહિ પણ વનસ્પતિના ગીર– દળ–ગર્ભ વગેરે કળની અંદરના કુણા સાંગ અને મચ્છ શબ્દે લેલા નામની કે તેવા આકારની કે તેવા ગુણવાળી વનસ્પતિની જાત કુહી.

મચ્છને આકાર વનસ્પતિ હોય તેનું નામ પણ મત્સ્ય કહેવાય ઉપમાવાચક શબ્દ ઉત્તરાધ્યયન અધ્યયન ત્રેધીશમે'ગ થા ૧૯ મે समा गया बहु तत्थ, पासंडा कोउगा मिया; ઘણાં પાખંડી કૌંતક જેવાને આવ્યા મિयા• મુગ સરખા **मृग इवा मगा:** તે કાંઇ મૃગ નથી પણ મૃગ સરખા અવિનય– વ'ત અને ધર્મના અંજાણ માટે મૃગ કદીને બોલાવ્યા. તેમ અત્ર પણ મચ્છને આકાર તથા વર્ણે તથા નામે વનસ્પતિ હોય તેને મચ્છ કહેવામાં આવે એવા શાસ્ત્રના નિયમ છે. તેના વિશેષ ખુલાસા આગળ પર આવશે. પ્રશ્ન પપ મું—શિષ્ય-કેટલાક લોકો એવી શ'કા ધરાવે છે કે– ભગવ'ત મહાવીરને મેઢી ગામમાં લાહીખંડવાડા થયા વિશેષ વ્યાધીને લઇને સિંહા અભુગારને ગુરૂભક્તિએ દિલગીર થવાથી તેને શાંત કરવા રેવતી ગાથા પત્નિને ત્યાં માકલ્યા ને ભગવ'તે જણાવ્યું કે–એ કપ્રોલ શરીરના પાક મારા માટે કરલા છે તે લઇશ નહિ, આધાકર્મિ માટે અને મંજળર કડએ કુકડમાંસએ એટલે કુકડાના માંસના પાક તે મારા માટે લેજે, અર્થુત્ તે પાક ભગવ'તે વાપર્યા ને આશે પા પણ કર છે, માટે આ સંબ'ધી કાંઇ જૈન શાસ્ત્રથી યા અન્ય શાસ્ત્રથી એવાે ખુલાસાે થવાે જોઇએ કે-વાચક વર્ગને તરતજ શાંકાનું સમાધાન થઈ જાય. માટે કૃપા કરી-મારી અરજ ધ્યાનમાં લઈ ઉપરની શાંકાનું સમાધાન કરવા તસ્તી લેશા.

XUE

ઉત્તર—હે ભાઇ ! આ પ્રશ્ન ઘણે ગ'ભીર છે. શ્રદ્ધાવાનને તો એવી શ'કા કદિ થાય નહિ કે મારા ભગવાન કુકડાના માંસના પાક ખાય; પરંતુ શબ્દ છળને લઇને સૂત્રમાં કાઈ કાઇ એવા શબ્દો રહેલા જોવામાં આવે કે સૂત્રના રહસ્યને નહિ જાણનારા અજ્ઞાત્ જનોને શ'કા ઉત્પન્ન થાય તે સ્વાભાવિક છે; પરંતુ વાચક વર્ગ ને એક બાજી જોવાનું નથી તેના હેતુ કારણ વસ્તુને સ્વભાવ તમામ વિચારવાનું છે. જેમ આચારાંગ સૂત્રના મૂળ પાઠમાં **अठिયં મંસ મ**च્છ-(૬૩૦) મી કલમના મૂળ પાઠના અર્થ સૂત્રના ન્યાયથી વનસ્પતિનેજ લાગુ થયેા છે તેમજ આ શબ્દને માટે પણ તેજ રીતે સમજી લેવાનું છે. જે શબ્દ તદાકાળે વનસ્પતિના સ્વરૂપમાં વપરાતા હતા તે શબ્દ આ કાળે પંચે દ્રિયના શબ્દમાં વપરાતા જાણીને શ'કા ઉત્પન્ન થાય પણ જૈન ધર્મના સાધુ માંસભક્ષી નથી એ સંબંધે પ્રથમ ચાકખો ખુલાસા થઇ ગયા જે તો પછી ખુદ અસ્દિત્ત ભગવત પાતે તેવા અયેાગ્ય વસ્તુના પાક જમેજ કેમ ? કદિ ન જમે.

પ્રશ્ન પદ મું—આ વિષે મૂળ પાઠમાં શી રીતે કહ્યું છે*ૈ* 

ઉત્તર—સાંભળેા–ભગવતીજી સતક ૧૫ મુંઆ મૂળ પાડ–આ રીતે છે. શ્રી ભગવ'ત મહાવીર કહે છે કે––

तं गच्छहणं तुमं सीहा ! मिढिय गामं णयरं रेवतीए गाहावइणीए गिहे तत्थणं रेवतीए गाहावईए मम अद्धाए दुवे कवोय सरीरा उवक्खडिया तर्हिणो अट्ठो अित्थ ॥ से अण्णे बारियासि मज्जार कडए कुकुड मंसए तमाहराहि, तेणं अट्ठो ॥ १४९ ॥

શ્રી ભગવ ત કહે—અહાે સીહા ! તૂં મિંઢિય ગ્રામ નગરમેં રેવતી ગાથા પતિની કે ગૃહ જા, વહાં પર રેવતી ગાથા પતિનીને દાે કપાેત શરીર મેરે લિયે બનાયે હૈ; ઇસકા યહાં મતલબ નહિ હૈ અર્થાત્ વહ મત લાના પરંતુ જો અન્ય કે લિયે માર્જાર (વાચુ વિશેષ) કાે ઉપશામાને કે લિયે કુકકુડ માંસ બનાયા હૈ ઉસે લાના+૧૪૯.

આ પ્રમાણે લાલાજી તરફથી છપાયેલ ભગવતીજીમાં લખે<mark>લ છે.</mark> અને + ચાેકડીની કુટનાટ આગળપર લખવામાં આવશે. પ્રશ્ન પછ મું—આ વિષે ટીકાકાર શું જણાવે છે ? ઉત્તર—ટીકાકાર આ પ્રમાણે જણાવે છે કે–

दुवे कवोया इत्यादि श्रूयमानामेवार्थ के चिन्मन्यते । अन्येत्वाहुः । कपोतकः पश्चि विशेषः तद्व द्वीफले वर्णसाम्पात् । ते कपोत कूष्मांडे जस्वेपोतके तेचते शरीरे वनस्पति जीव देहत्वात् कपोतक शरीरे अथवा कपोतक शरीरे इव धूसर वर्ण साधर्म्यात् एत कपोतक शरीरे २ कुष्मांड फले एवते उपस्कृते संस्कृते ॥ तेहिंनो अठोत्ति । बहु पापत्वात् । परिआसिएत्ति । परिवासिए ह्यस्तन मित्यर्थः । मञ्जार कडए इत्यादि रपि केचित् श्रयमाण मेवार्थं मन्यंते ॥ अन्येत्वाहुः मार्जा रोवायु विशेषः तदुपू श्रमनाय कृतं संस्कृतं मार्ज्जार कृतं आपरेत्वाहु मार्ज्जारो विरालिकाभिधाना वनस्पति विशेष स्तेन कृतं भावितं यत्त तथा किं तदित्याह । कुकुट मांसकं वीजपूरकं कटाहं ॥ आहाराहित्ति । निरवद्यत्वादिति ।

અહિંયાં ટીકામાં એમ જણાવે છે કે–બે કપાતક શરીર સરીખા એટલે કપાત પંખીના શરીર સરખા વરણવાળા બે કુષ્માંડ ફળ મે કાળાના ફળ– એટલે ભુરા કાળાના ફળના પાક મારા માટે કરેલા છે તે મારે ન કલ્પે તે લઇશ નહિ, અને તેમના ઘરને વિષે અન્યને માટે વાચુ હઠાવવાને ળીજોરાના પાક કર્યા છે તે મારા માટે લાવજે એમ સિંહા અણગારને ભગવતે કહ્યું છે; એવા ભાવ ટીકામાં જણાય છે, તથા એમ પણ જણાય છે કે–બિરાલિકા નામની વનસ્પતિ અને બીજોરાના ગર્ભ સાથે ક**રે**લા ઔષધીના પાક તે નિર્વદ્ય હાેવાથી મારે આહાર કરવા યાગ્ય છે તે લાવજે. ઇત્થર્થ—

પ્રશ્ન પટ સું—આ ઉપરના શંકાવાળાં વાકય માટે–કપાેત-માંજર્જાર– ને કુકકુડ માંસ આ ત્રણુ શખ્દ માટે કાેઇ વિપરીત અર્થ તાે કરતું નથી ના ? અને જો કરતું હાેય તાે કેવી રીતે કરે છે ? અને તેના ખુલાસાે કેવી રીતે સમજવાે ? તે તમામ પ્રગટ કરવા જરૂર છે.

ઉત્તર—તેા સાંભળેા–સૂત્રનું રહશ્ય તેા સમદષ્ટિજ જાણે. બાકીને તેા જેવું ભાસે તેવું લખે તે ઉપર લાંબાે વિચાર નહિ કરતાં શ્રી નંદીજીના વાકયનું સ્મરણ કરવું.

ડાકટર હાેરલનલે ઉપાસક દશાંગ સૂત્રનું ઇંગ્લિશમાં ભાષાંતર કર્યું છે તેમાં ગાેશાળાના અધિકાર માટે શ્રી ભગવતીજી સૂત્રનું ૧૫ પન્નરમું સતક આખું ઇંગ્લિશમાં દાખલ કર્યું છે, તેમાં ઉપરની ત્રણ બાબતમાં એમ

પ૮

જણાવ્યું છે કે-રેવતીએ બે કપાત પક્ષીના કરેલા પાક તે મહાવીર કહે મારે ન કલ્પે પણ બિલાડીએ મારેલા કુકડાના જે પાક કરેલા છે તે મારે ાક**લ્પે**. આવે**ા અર્થ**કર્યો છે. na tana Charles

846

સંવર્ત ૧૯૭૪ ની સાક્ષનું અમારૂં ૭ સાત દાણાનું ચામાસું શ્રી ેપાલણુપુર હતું, ત્યારે ત્યાંના ન્યાયાધીશ પાસેથી ઇંગ્લિશ ઉપાસક દશાંગના <sup>્</sup>તરજીમાે વંચાવતાં ત્ભગવતીજીના પન્નરમાં સતકમાં ઉપરની ખીના આવતા ત્યાયાધીશ ુડુંગરશી ભાઇને શાંકા ઉત્પન્ન થવાથી તે વાક્યના સમાધાન માટે જાની ડીક્ષનેરીમાંથી શાધન કરતાં જણાવું કે–કપાતના અર્થ બીજેરૂં અને કુકુડના અર્થ ભુરું કાળું થાય છે; માટે બીજોરા પાક ભગવાત માટે અનાવેલા ન લેવા અને કાળા પાક લેવા, તે નિર્દોષ છે; માટે આ અર્થ બરાબર છે; એમ તેમનું કહેવું થયું હતું. આ સૂત્ર જ્ઞાનની ખુબી ડીક્ષનેરીના શબ્દો તે બુકની અંદર પડખે માર્જીનમાં ટાંકી લીધેલા છે કે જેથી તે બુક વાંચનારાને શકા ઉત્પન્ન થાય નહિ. વિશેષ સમંજીતિને માટે જીઓ લાલાજીવાળા લગવતીજીના પાને ૨૧૨૩ મે × ચાેકડીવાળી કટનાેટ.

પ્રશ્ન પર સું—લાલાજીવાળાં ભગવતીજીમાં કુટનાટમાં શું કહ્યું છે? તે જણાવશા ?

∞ ઉત્તર—ઉપરનો ચાલતા અધિકાર**ની** કુટનેાટમાં એમ જણાવે છે કે--્યહાં પર કપાલકા અર્થ, કપાલ જેસે આકારવાલે બીંબેરકા કલ જાતના. કર્યોકિ વર્ણ સ્વધર્મ યનાસે ઇસે ગ્રહણ કિયા∄હૈ. ઔર⊭કુકકુડ માંસકા અર્થ કોલેકા ગિર જાનના. માંજરિકા કિતનેક વાયુ વિશેષ અર્થ કરતે 🕉 ઉસકા ઉપશમ કે લિયે બનાયા હુવા; ઔર કિતનેક માર્જાર એક વતરપતિ વિશેષ માનતે હૈં ઇસલિયે ઈસ વનસ્પતિ વિશેષ સે અનાયા હુવા.

અહિંયાં કંપાતના અર્થ બીજોરૂ, અને કુકડાના અર્થ કહેાળ અને ંમાંસના અર્થ તેના ગિર-દળ-ગર્ભ-અને માંજરને અર્થ વાશુના રોગ તથા વનસ્પતિની જાતિ જણાવી છે.

પ્રશ્ન ૬૦ મું—અહિંયાં કાેઇ એમ કહે કે-માળવા દેશમાં ભારા કણુતરને કાહલા કહે છે અને શખ્દ કાયમાં કણતર કમાતનું નામ છે. એટલે ુ કપાલ શબ્દે કખુલર અને કખુલર શબ્દે કાહલા કહેલાં કાલા પાકને ઉપરના શંખ્દ લાગુ તેા નહિ થાય ?

🤊 🥂 ઉત્તર—માળવામાં જેમ ભુરા કપ્યુતરને કાૈહલા કહે છે, તેમ કાેહલા જાતની વનસ્પતિ પણ એક મારા ફળને નામે પ્રસિદ્ધ છે અને દ્રીકાકાર

પણ એજ જણાવ્યું છે કે-કપાત શબ્દે-ભુરા કખુતરના વરણે એટલે ધ્રૂ'સર વર્ણે કુષ્માંડ ફળ-ભુરૂ કાહલું કહ્યું છે. કહેવત્ પ્રમાણે-બાર કાેષી ભાષા અદલે, તરૂવર બદલે શાખા; કાેઇ દેશમાં કાેઇ વસ્તુને કેવા રૂપમાં બાેલાવે ને કાેઇ દેશમાં તેની તે વસ્તુને બીજા શબ્દમાં બાેલાવે; માટે નામ ઉપર આધાર નહિ રાખતાં વસ્તુ ઉપર વિચાર કરવા જાેઇએ.

કેટલાક કપાત વર્ણું બીજોરાને કહે છે, અને કેટલાક કપાત વર્ણુ કાહલાને કહે છે પણ એટલું તા ચાકસ છે કે ભગવ'તના અર્થે કરેલા પાક તા લેવા નિષેદ્ધ છે. હવે માંજા ર કુકકુડ માંસને માટે તે પાક લેવાના નિષેદ્ધ નથી. ભગવ'તે તે પાક લેવાની આજ્ઞા આપી છે અને તે પાક ભગવ'તે આહાંચા પણ છે; પરંતુ આ બે શબ્દને માટે ઉપરના તમામના અભિ– પ્રાયથી કાંઇક બીજીંજ સ્વરૂપ જોવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૬૧ સું—માંર્જાર કડએ કુકકુડ માંસને રેવતી ગાથા પત્નીએ જે પાક કરેલાે તે પાક ભગવ'તને કલ્પતાે કહ્યો તે સંબંધે પૂર્વે કરેલા નાેખા નાેખા અર્થ, નાેખા નાેખા અભિપ્રાય જે કહેવામાં આવ્યા છે તેથી જૂદાે અર્થ કાંઇ થાય ખરો ? તાે તે પણ જણાવશાે ?

ઉત્તર—માંર્જાર કડએ-માંર્જાર નામ ખીલ્લી-ખીલ્લી નામની વનસ્પતિના ફળ-બીલ્લીના ફળમાં રહેલા ગર્ભને બીલ્લીના ગર્ભ કહેવામાં આવે છે, ને તે ઉદરની ઔષધીમાં વપરાય છે તે, અને કુકકુડ એટલે કુકકુડવેલ વનસ્પતિની જાતિમાં કહેલ છે તેના ફળના ગર્ભ તે પણ ઉદરના રોગપર ઔષધીમાં વપરાય છે, એટલે ખીલ્લીના ને કુકકુડવેલના ફળના ગર્ભના કડએ નાન કરેલા પાક તે રેવતીએ પ્રથમ ઘાડા માટે કરેલા (એ વૃદ્ધ વાકય છે) તે પાક મારે કલ્પે એમ ભગવંતે કહ્યું.

વૃદ્ધો પૂર્વાપાર કહેતા આવ્યા છે કે-ભગવંતે સિંહાં અણગારને કહ્યું કે-મારા અર્થે કરેલા પાક જે દાે કપાત ફળના તે ન લઇશ. બીલ્લી અને કુકકુડવેલના ફળના ગર્ભ (મંસ) ના પાક જે તેના ઘાડા માટે કરલા છે; તે લાવજે. સિંહા અણગારે તે પાક માગતા રેવતીએ કહ્યું કે, મહારાજ તે પાક થઈ રહ્યો છે. ત્યારે સિંહા અણગારને ભગવંતે ધરાવ્યા પ્રમાણે કહ્યું કે-તે પાક ઘડાના પડખે ચાટયા છે તે ભગવંતને કલ્પે છે, માટે તે વેરાવા. રેવતીને આશ્વર્ય થયા કે એક તા ભગવંતના અર્થે કરેલા પાકનું રહસ્ય હુંજ જાણું છું, બીજું ઘડામાં રહેલા પાક હું જાણતી નથી, આ બન્ને વાત તમે શાથી જાણી ? તમે જ્ઞાન વડે જાણી કે તપના પ્રભાવે ઠોઇ દેવના કહેવાથી જાણે છેા ? સિંહાએ કહ્યું કે ભગવાતના કહેવાથી જાણું છું. રેવતીએ તે પાક શુદ્ધ નિર્દોષ વહેારાવ્યા તે વખતે દેવતાનું આઉખું અને પરીત સંસાર કર્યા. વિજયગાથા પતિની પેરે.

ઉપર પ્રમાણે વૃદ્ધોનું કથન ચાલ્યું આવે છે ને તે વાત ન્યાયમાં પણ આવે છે. વૈદ્ય લાેકોને પૂછતાં ઉપરની બે ચીજો ઉદ્દરના રોગ ઉપર અકસીર દવા છે. ઝાડાની વ્યાધિ, લાેઇખંડવાંળાે, દાઘજવર વગેરે ઘણા રોગાેને મટાડનાર છે, અને જઠરાને પ્રદિપ્ત કરનાર છે ને લાયુને હઠાડનાર છે, એટલે તેના પાક ઘાડાના ઉપયાગમાં પણ વધારે આવે છે, એમ વેદ્ય લાેકોના મત લેતા મહાવીર ભગવાનને માટે આ પાક સાખીત થાય છે.

પ્રશ્ન ૬૨ મું—જેમ માર્જાર કડએ અને કુકકુડ માંસને৷ અર્થ થનસ્પતિની જાતિમાં બીલ્લીને৷ અને કુકકુડવેલને৷ ઔષધીને৷ કર્યો તેમ કપોત શબ્દ વનસ્પતિમાં ઔષધીના અધિકારમાં કોઇ ઠેકાણે નીકળે છે ?

ઉત્તર—હા, છ, સાંભળેા– '' શાલિગ્રામ નિઘંટુ ભૂષણ્રમ્" એ નામનાં વૈદ્યક શાસ્ત્રમાં પાને ૪૪૭ મે–ખડભરામી નામની ઔષધીમાં–ઘણાં નામ કહ્યાં છે તેમાં–કપાત વેગા, અને કપાત વંકા, એ બે નામની યનસ્પતીની ઔષધી કહી છે.

માટે કપાેલ શખ્દે કપાેલ પક્ષી, માંજર શખ્દે બિલાડી, અને કુકકુડ શબ્દે કુકડાે પક્ષી એ અર્થ નહિ લેલાં; એ ત્રણે વસ્તુ ઔષધીની વનસ્પતિની જાતિમાં વૈદ્યક શાસ્ત્રમાં કહેલી છે, માટે સૂત્રમાં આવા શંકાવાળા શખ્દા ૧પરથી કાઇએ ખરી લપાસ કર્યા વિના અભિપ્રાય આપી દેવા નહિ.

પ્રશ્ન ૬૬ મું — માંજર અને બીલાડીના એકજ અર્થ થાય છે તે**ા** તે નામતી ઔષધી વનસ્પતિની જાતિમાં કોઇ વૈઘક શાસ્ત્રમાં કહી છે ? હોય તા બતાવશા ?

ઉત્તર--સાંભળે⊧- 'શાલિચામ નિઘ'ટુ ભૂષણમ્" વૈદ્યક ચંધમાં પાને ૧૧ મે-ગ ધ માંજા ર વીર્થ-કપ્ર્ વર્ગમાં એ એક ઔષધીનું નામ છે. યાને ૧૨૧ મે-ચિતા નામની વનસ્પતિને-માર્જા ર-કહેલ છે. યાને હર૧ મે-ગ ધકને-બલ-કહેલ છે. યાને ૮૦૪ મે-ઉડદને-બલિ-કહેલ છે. યાને ૯૨૫ મે-ગુજરાતીમાં-મીંદડાની બલી-તેના નામમાં ભૂમિછત્ર કહેલ છે. ४६१

પ્રશ્ન ૬૪ મું—કુકકુડ શબ્દ વનસ્પતિની જાતિમાં ઔષધીમાં વેઘક શાસ્ત્રમાં કહ્યો હેાય તેા તે પણ જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળા–ઉપર કહેલા વૈદ્યક ગ્રાંથમાં નિચે પ્રમાણે છે— પાને ૪૫૬ મે–ગુજરાતીમાં–કુકડવેલ કહી છે.

પાને ૪૬૫ મે-વનસ્પતિની જાતિમાં-( લાલ સુર્ગા ) કહેલ છે. હિંદીમે-

પાને ૫૦૧ મે-હિંદી ભાષામેં -લાલમુરગા-એ એક જાતની ઔષધી છે. ( વનસ્પતિની જાતિ છે. )

પાને ૬પપ મે–ગુજરાતિમાં-અરિઠા–તૈલંગ ભાષામાં કુકડ કહેલ છે.

પાને ૮૫૦ મે-ઓટીગણ નામની શાકની વનસ્પત્તિમાં-કુર્કુટ, કુકુટ-નામ કહેલ છે.

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે કપાેત, માંજર અને કુકકુડ ત્રણે તિર્ય'ચ પ'ચે'દ્રિયનાં નામે વનસ્પતિની જાતિમાં ઔષધીરૂપે વૈદ્યક શાસ્ત્રમાં કહેલ છે. તે ઉપરાંત વૈદ્યક શાસ્ત્રમાં મનુષ્ય તિર્થ ચનાં નામની ઔષધીઓ વનસ્પતિની જતિમાં પૃષ્કળ કહેલ છે; તેમજ શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રમાં પણ વનસ્પતિના અધિકારે મનુષ્ય તિર્યં ચ અને બીજા હાલતા ચાલતા ત્રસ જીવાનાં નામે વનસ્પતિઓ કહેલ છે.

પ્રશ્ન ૬૫ મું —પન્નવણાજી સૂત્રમાં મનુષ્ય તિર્યંચ અને ત્રસ જીવનાં નામે વનસ્પતિ કઇ કઇ કહી છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળેા-શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રમાં પદ પહેલે વનસ્પતિના અધિકાર મનુષ્ય તિર્ય વગેર ત્રસ જીવાનાં નામ કહ્યા છે તે.

(૧) વૃક્ષની જાતિમાં-**પુત્તં** जीव-પુત્તં જીવ તા-પત્રનાં જીવ કહેવાય અને પત્ર શબ્દ મનુષ્યની જાતિમાં હાેય.

(२) गागरुव्य-નाગ વૃक्ष-નाગ તે। સર્પ જાતિમાં હાેય છે. એ એગડિયાની જાતિમાં કહ્યું –હવે બહુ બીયાની જાતિમાં કહે છે.

(૩) माउलिंग–બિજોરાને કહેલ છે ને માતા તાે મનુષ્ય તિર્ય ચને દ્વાય.

(૪) बिल्लेय-બિલ્લાને કહેલ છે ને તેના અર્થ બિલાડી પણ થાય. એ વૃક્ષની જાતિમાં ચાર નામ કહ્યાં–હવે ગુચ્છાની જાતિ કહે છે.

🔅 (૧) ग्रच्छा तलसी–વનસ્પતિ છે અને પુરૂષનું નામ પણ હે। છે.

(२) माउलिंगाय-भातुबिंगी-वनस्पति. आर्ध पूर्व वत्-

www.jainelibrary.org

(3) कुंत्યું भरि-કોયમીર-કું ત્યું તે હાલતા ચાલતા ઝીણાં જવા હોય છે.

(૪) पिष्पलिआ-પિંપલીય વનસ્પતિ પિપિલિકા કિડીને પણ કહે છે.

(4) बिरुली-अस्ती-वनस्पति-जिताडीने पश् अस्ती डढे छे.

\* \$ 2

(१) प्रावण-वनस्पति छे ने ओरावख् गॅंद्रना ढाथीनु नाभ छे.

(७) गय मारिणि-वनस्पति छे-अल नाभ ढाथीनुं छे.

ગુલ્મની બાતિમાં—(૧) **વંધ્યુ जોવ-**વનસ્પતિનું નામ-અને વરસાદમાં રાતા મમાલા હાલતા ચાલતા ત્રસ જાતિમાં પણ થાય છે.

વેલડીની જાતિમાં વનસ્પતિનાં નામ નીચે પ્રમાણે છે:—

(૧) **वागलोया**–વાગલિકા–વાડવાંશુલિકા ઝાડમાં અધર લટકી રહે છે તે પક્ષીની જાતનું નામ છે. અહીં વનસ્પતિની જાત કહી.

(૨) बल्लीय-વનસ્પતિ ખિલ્લી-ખીલાડીનું નામ છે.

(3) बिराली વનસ્પતિ-બિરાલી-શખ્દે બીલાડી પણ થાય.

(૪) गोवाली-ગાેપાળી, વનસ્પતિ-અને ગાેવાલણીનું નામ પણ થાય.

(૫) कागलि-વનસ્પતિ-અને કાગડીનું નામ પણ થાય.

ત્રણ જાલની વનસ્પતિમાં (૧) **ગ્રઙનુણ**–અર્જીન-વનસ્પતિનું નામ છે અને અર્જીન એ પાંડુ પુત્ર-પાંડવનું નામ છે.

હરી જાતની વનસ્યતિના અધિકારે નીચે પ્રમાણે નામ છેઃ—

(1) मज्जार-માંબર-એ નામની વનસ્પતિ છે અને માંજર શખ્દે બીલાડી પણ થાય છે. (૨) मंडुक्की મંડુકી નામની વનસ્પતિ છે અને મંડુકી-દેડકીનું નામ પણ છે. (ઉપાસક દશાંગ સૂત્રમાં-આણંદજી શ્રાવકે વત આદરતા મંડુકીનું શાક ખાવાના આગાર રાખ્યા છે. તા તે નામની વનસ્પતિનું શાક શ્રાવક ખાય, પણ દેડકીનું શાક ખાયજ નહિ એમ નિશ્વય જાણવું.) (૩) अज्जण्य-એ નામની વનસ્પતિ છે. અને અજ્જ શખ્દે અજ્જ બાેકડા-ઘેટો પણ થાય છે

હવે સાધારણ વનસ્પતિમાં (૧) **अस्सकण्णी** અશ્વકર્ણી. [૨**] सिंहकण्णी** સિંહકર્ણી - આ અન્ને ક'દમૂળની જાતિ–સાધારણ વનસ્પતિનાં નામ છે. અસ્વના કે સિંહના કાન નથી પણ તે નામની વનસ્પતિ કહી છે. [૩] **વિરા**ਲી-બિરાલી, એવા નામની સાધારણુ વનસ્પતિ છે. અને બિરાલીના અર્થ બિલાડી પણ થાય છે.

883

તેમજ શ્રી આચારાંગજી સૂત્રમાં પિંડેષણા અધ્યયને–આઠમે ઉદેશે– કળના ધેાવણ કહ્યા છે તેમાં **कोਲ पાળगંવા–**કહેલ છે, એટલે કાલ નામના કળ કહ્યાં છે. અને કાલ શખ્દે ઉદરની જાતિમાં ઘુંસ થાય છે. તેમ નાેળવેલ એ નામની વનસ્પતિ પણ થાય છે. અને નાેળ, કાેળ એ નામનાં ભુજપર પ'ચે દ્રિય જીવ છે. અને તે નામની વનસ્પતિ પણ કહેલ છે. તે વનસ્પતિનું એટલે નાેળકાેળ નામની વનસ્પતિનું શાક હાલ કાઠિયાવાડમાં વપરાય છે.

આ પ્રમાણે વનસ્પતિની જાતિમાં મનુષ્ય તિર્ય`ચ નામ રહ્યાં છે તે સૂત્રપાઠથી જણાવ્યાં. તેમજ ગૈદ્યક શાસ્ત્રમાં વનસ્પતિની ઔષધીઓનાં નામ ચાલ્યાં છે, ત્યાં પણ મનુષ્ય તિર્ય`ચ અને દેવાનાં નામ પણ ચાલ્યાં છે.

પ્રશ્ન ૬૬ મું—વૈદ્યક શાસ્ત્રમાં મનુષ્ય તિર્યં ચાદિકનાં નામે ઔષ– ધીએા કેવી રીતે ને કઇ કઇ ને કયા શાસ્ત્રમાં કહેલ છે તે તમામ સ્વરૂપ જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળા–વૈદ્યક શાસ '' શાલિગ્રામ નિઘ'ટુ ભૂષણમ્'' અર્થાત્ ગૃડુન્નિઘ'ટુ રત્નાકરાન્તર્ગતા–૭ મા ૮ મા ભાગ ( ગૈદ્યકાેપસુક્ત સમસ્ત પદાર્થ નામ શુણુ કાેષઃ ) સુંબાઇ–ખેમરાજ શ્રી કૃષ્ણુદાસે વે કટેશ્વર છાપખાનામાં સંવત ૧૯૬૧ માં એ ગ્રંથ ૧૨૧૬ પૃષ્ઠના છપાએલા છે તેમાનું કેટલુંક ઔષધીના શબ્દનું ટાંગ્રણુ કરેલ છે, તે ગ્રંથમાં આટલા પ્રકારની ભાષામાં ઔષધીઓનાં નામ દાખલ કર્યા છે.

(૧) હિન્દી ભાષા, (૨) બંગ ભાષા, (૩) મહારાષ્ટ્ર ભાષા, (૪) ગુર્જર ભાષા, (૫) કર્ણાટકી ભાષા, (૬) તૈલંગ ભાષા, (૭) અંગ્રેજી ભાષા, (૮) લૈટીન ભાષા, (૯) ફારસી ભાષા, (૧૦) અરબી ભાષા એ દશ ભાષામાનું કેટલાક શખ્દનું ટાંચણ નીચે પ્રમાણે આપવામાં આવ્યું છે.

પાને ૬ ઠે-૭ મે-કસ્તુરીનાં નામ-મૃગ નાલિકા, અંડજા, મૃગ નાલી, મૃગમદ, મૃગ, મૃગી, નાલિ, માર્જારી, શ્યામા, કામાન્ધા, મૃગાંડજા, કુરંગ-નાલિ, ગુર્જર લાષામેં કસ્તુરી-બંગ લાષામેં મૃગ નાલી.

્યાને ૧૧ મે—ગ'ધ માર્જાર વીર્થ-કપૂર વર્ગમાં, એ એક ઔંધધીનું નામ છે.

પાને ૨૮ મે-તગરનું નામ હસ્તિ કહેલ છે.

પાને ૪૦ મે—શેલારસને-કપિનામા, કપિતૈલ, કપિશ, સિદ્ધ, કપિ, કપિજ, કપિ ચ'ચલ કહેલ છે. (કપિનેા અર્થ વાંદરો પણ થાય છે. )

પાને ૪૨ મે—લવીંગને દેવકુસુમ કહેલ છે.

પાને ૪૮ મે—એલચીને મહિલા, કન્યા-કુમારી, કુમારિકા પૃથ્વી કાન્તા, ગર્ભસમ્ભવા, આળા, અળવતી, ગન્ધાળી ગર્ભ ઔર મહૈલા (આટલાં નામ એલચીના કહેલ છે.)

પાને ૫૧ મે—ચણુકબાવાને કેાલ કહેલ છે. (અને કેાલ ઘુસને પણ કહે છે.)

પાને પ૩ મે--નાગકેસરને-નાગ કહેલ છે.

પાને ૬૭ મે–-ગુજરાતી ભાષામાં-ગેારો ચ'દન-હીંદી ભાષામે– ગાેલાેચન (એ ગાયના મસ્તકનું પિત છે. ) ઔષધી છે, એમ કહ્યું છે.

પાને ૮૫ મે—ગુજરાતી ભાષામેં-મારમાંસી એ એક ઔષધિ છે.

પાને ૧૦૬ મે–ગુજરાતી ભાષામાં–આંબળા–તામિલ ભાષામે–અંડા કહેલ છે.

પાને ૧૧૭ મે—ચવકને કેાળ કહેલ છે.

પાને ૧૧૮ મે—ગુજરાતી ભાષામેં–ગજપીપર–અને મરાઠી ભાષામાં માેરવેલી કહેલ છે.

પાને ૧૧૯ મે—સર્પદંડા, સર્પાંગી, પાર્વતી, લંબદંતા, જીવનેત્રા એ ઔષધીનાં નામ છે.

પાને ૧૨૧ મે—ગુજરાતીમેં-ચિત્રા, સંસ્કૃતમેં-ચિત્રક, રક્તચિત્રક-હિંદી ભાષામેં ચીતા લાલચીતા-બંગ ભાષામેં-ચિતા એ એક જાતની વનસ્પતિની ઔષધી કહી છે. તેજ પાને ચિતા નામની વનસ્પતિને-માર્જર-કહેલ છે.

પાને ૧૨૩ મે—ગુજરાતીમે'-શ્વાદાણા-ફારસી ભાષામે શુત કહેલ છે. પાને ૧૮૭ મે— માલકાંગણીને-પ્રાહ્મી-કહેલ છે.

પાને ૧૮૯ મે—ગુજરાતીમં-દારૂડી-હિંદીમે-સત્યાનાસી-કહેલ છે.

યાને ૨૨૪ મે—ગુજરાતીમેં-અફીણ-સંસ્કૃતમેં-અહિફેન, નાગફેન, ભુજંગફેન-ઇંગ્રેંજીમેં એાપિયમ્ કહેલ છે.

પાને ૨૪૭ મે—-ગુજરાતીમેં-નાગરવેલ-પાન--મરાઠીમેં-નાગવેલ-અરબી લાષામેં-કાન કહેલ છે. પાને ૨૫૩ મેં—ગુજરાતીમેં–બિલેા–બિલું–હિંદીમેં–બેલ બંગાલમેં બેલ ક**હેલ** છે.

પાને ૩૨૦ મેં—ગુજરાતીમેં ગરણી–હિંદીમેં–સફેદ કાેયલ, નીલી કાેયલ–મરાડીમેં–ગેાકર્ણી–તેના વિવરણમાં–પાને ૩૨૧ માં કહ્યું છે કે કાેયલ સફેદ ઔર નીલે ફૂલાેકે બેદસે દા પ્રકારકી હૈ. યહ બેત, બાગ ઔર ઉપવનાેંમે હાેતી હૈ પતે છેાટે ગુલાળકી સમાન દ્વાતે હૈ ઇસપર ફળી લંખી આતી હૈ.

પાને ૩૨૨ મેં --- ઇંદ્રાણી, શકાણી-એ નામની વનસ્પતિની ઔષધી છે.

પાને ૩૩૩ મેં—ગુજરાતીમેં-ક®યેા, ભેરવની શીંગના બી સંસ્કૃતમેં કપિ કચ્છ, આત્મ ગુપ્તા, મર્કંટી, શ્કા, ગાત્ર ભંગા, વાનરી, લાંગલી, બદરી, ગુરૂ, વરાહિકા, વનશુકરી ઇત્યાદિ નામ છે.

પાને ૩૩૫ મેં — મેં માંસ રાહિણી-એ વનસ્પતિનું નામ છે.

પાન ૩૬૫ મેં—મેં–ગુજરાતીમેં– કાંસડાે,–મરાઠીમેં-કસઇ કહેલ છે.

પાને ૩૭૬ મેં −શતાવરીનાં નામ−મહાશીતા, અહુસુતા, નારાયણી, મહાપુરૂષ દ'તા, શતપદી, ગેૈષ્ણુવી, વાસુદેવ પ્રિયકરી, મહાદરી, ક્ણીજિહવા, અહુપુત્રીકા. (એટલા શતાવરી વનસ્પતિનાં નામ છે.)

પાને ૪૦૬ મેં—ગુજરાતીમેં-એખરાેન્સ ંસ્કૃતમેં-કોકિલાક્ષ. તે માપણ લાલ કોકિલાક્ષ અને <sup>Ջ</sup>વેત કોકિલાક્ષ--એખરાને કહેલ છે.

પાન ૪૧૬ મેં — પ્રસારણ વેલ્યને (નારી) કહેલ છે.

પાને ૪૧૭ મેં—સ સ્કૃતમેં-સારીવા–ગુજરાતીમેં-કપરી, કાળી વેલ્ય-તેનું નામ જિહવાં કહેલ છે.

પાને ૪૨૬ મેં—શિવલિંગી, ઇશ્વરી, સ્વયંબૂ, દેવી, ચંડા, શિવવલી એ એક જોતની વેલીનું નામ છે.

પાને ૪૨૭ મેં —દેવી, ગાેકર્ણી, મરાઠીમેં -મારવેલ, કહેલ છે.

પાને ૪૨૯ મેં —ગુજરાતીમેં પીલુડી સ સ્કૃતમેં કાકમાચી તેનાં નામ વાયસી, કાકા, વાયસા હવા, કાકમાતા, સુંદરી, કાકિની. એ વનસ્પતિની જાત છે.

પાને ૪૩૦ મેં ––ગુજરાતીમેં -અઘેડી સંસ્કૃતમેં -કાકજંઘા, કાકનાસિકા, કાકા, કાકનાસા, કાકકળા, દાસી, નદ્દીકાન્તા, કાકી, પલ પાને ૪૩૪ મેં–ગુજરાતીમેં–હંસરાજ કાળી ડાંડલીનેા–સંસ્કૃતમેં– હંસપાદી, ગેાધાપદી,–હિંદીમેં–હંસપગી–તેના નામમાં કીરમાતા.

પાને ૪૩૯ મેં-**મત્સ્યાક્ષી વાસ્ત્રિકા મત્સ્યાન્ધા મત્સ્યાદ્વનીતિચ**ા અર્થઃ-મસ્ત્યાક્ષી, વાલિકા, મત્સ્યગન્ધા, મત્સ્યાદની વિવરણમાં કહ્યું છે કે-મિત્સ્યાક્ષી અર્થાત મછેછી કે ક્ષુપ છેાટે છેાટે હાતે હૈ, પતે ઉડદ કે પતાં કે સમાન હાતે હૈં, કૂલ-સફેદ ઔર પીલે રંગ હાતે હૈ, ઈસમેં મછલી કે સમાન ગ'ધ આતિ હૈ.

પાને ૪૪૦ મેં-સર્પાક્ષી-એક જાતની વનસ્પતિ છે.

પાને ૪૪૭ મેં - ब्राह्मी वयस्था मत्स्याक्षी सुरसा ब्रह्मचारिणी ॥ અર્થ:-બ્રદ્ધી, વયસ્થા, મત્સ્યાક્ષી, સુરસા, બ્રદ્ધાચારિણી ( મત્યાક્ષી, સરસ્વતી, સુર-શ્રેષ્ટા કપાતવેગા, દિબ્યતેજ, મહેાષધિ, સ્વાયમ્ભુવી, સોમ્યલતા સુરેષ્ટ, બ્રદ્ધકનકા, મંડુકમાંતા, મંડુકી, મેધ્યા, વીરા, ભારતી, વરા, પરમેષ્ટિની, દિબ્યા, શારદા, કપાતવંકા; સામવલ્લી ) એ ખડ ભરામીનાં નામ છે-ગુજરાતીમાં-બ્રાદ્ધી-ખડભરામી-સંસ્કૃતમાં ખ્રાદ્ધી, બ્રદ્ધમંડુકી-હિંદીમે-બ્રદ્ધી બંગાળમેં-બ્રદ્ધીશાક-મરાઠીમેં-બ્રાદ્ધી. ( આ પ્રમાણે ખડમરામીનાં નામ કહ્યા છે. )

યાને ૪૪૮ મેં –''બ્રાહ્મી" ના શબ્દમાં–ગુજરાતિ ભાષામાં-ખડમરા– મીને બ્રાહ્મી વિદ્યા બ્રાહ્મી કહેલ છે.–

પાને ૪૫૬ મે'–ગુજરાતીમે'કુકડવેલ્ય–( વનસ્પતિ છે.)

યાને ૪૫૯ મેં –ગુજરાતીમેં –ભાેપાથારી–સંસ્કૃતમેં –ગાેજિહવાક.

યાને ૪૬૪ મેં-ગુજરાતીમેં-ઉદરકની-સંસ્કૃતમેં-મૂષાકર્ણી-હિંદીમેં-મૂસાકાની-બંગાલમેં-ઉદરકાનીપાના-મરાઠીમેં-ઉદરકાની (એ પણ વનસ્પતિની જાતિ છે.)

પાને ૪૬૫ મેં–ગુજરાતીમેં– મોરશિખા–સંસ્કૃતમેં–મયૂરશિખા– હિંદીમેં–મોરશિખા લાલમુગાં) બંગાલમેં–મયૂરશિખા–મરાઠીમેં–એજ, (એ એક જાતની વનસ્પતિની જાતમાં એોષધી છે. )

પાને પ૦૧ મેં-હિંદી ભાષામેં-લાલમુંગા -એએક જાતની એોષધી છે.

પાને પટ૭ મેં-સાેપારીને-કપીતન, કહેલ છે.

'યાને ૬-૭ મેં-ચારોલીને-રાજાતન કહેલ છે.

પાને ૬૧૧ મેં-અન્નનાસને-પારવતી, કહેલ છે.

પાને ૬૨૫ મેં — કાજીકલિયાને પાર્વતી, કહેલ છે.

પાને ૬૩૧ મેં—પીપળાને અશ્વત્થ, ગજાશન, ચૈત્યદ્રમ. બેાધિતરૂ. કૃષ્ણાવાસ, ચૈત્યવૃક્ષ, નાગબન્ધુ, દેવાત્મા, કપીતન, બાધિદ્રમ, કુંજરાશન, પવિત્રક, બાધિવૃક્ષ, યાગ્નિક, વિપ્ર, મંગલ્ય, સત્ય, શુચિદ્રમ, ધનુવૃંક્ષ, એવા એવા પીપળાનાં નામ કહેલ છે.

પાને ૬૭૨ મેં — ગુજરાતીમેં ---- પારસપીપળાે તેને --- હિંદીમેં ---ગજદંડ-અંગાળી ભાષામેં –ગજશુંડી--કહેલ છે.

પાને ૬૪ર–૬૪૩ મેં—અ<sup>Ջ</sup>૧કર્ણુ-અજકર્ણું-એ નામનાં વૃક્ષ કહ્યાં છે. પાને ૬૪૪ મેં—અ<sup>Ջ</sup>વપુત્રી-ગજવલ્લભા-એવા નામનાં વૃક્ષ કહ્યાં છે. પાને ૬૪૫ મેં—ગુજરાતીમેં-કડાયા-સંસ્કૃતમેં-અર્જીન-તેને પાર્થ, પાંડવ, કોન્તેય, કૃષ્ણ સારથિ, વીર, વીરવૃક્ષ, અર્જીન વૃક્ષનાં એ નામ.

પાને ૬૫૩ મેં —આવળને -ગાશ્રુંગ, કહેલ છે.

પાને ૬પપ મેં — ગુજરાતીમેં – અંરિડા–તેલાંગ ભાષામેં – કુકુડ ક**હેલ છે**. ખેતમજ દેવા આવ્યું છે.

પાને ૬૫૬ મેં — પુત્ર જીવ-એવું વૃક્ષનું નામ છે.

પાને ૬૬૩ મેં — ખાખરાને-પ્રહ્યવૃક્ષ કહેલ છે.

પાને ૬૭૩ મેં -- સાગને-કાેલફલ કહેલ છે.

પાને ૬૮૦ મેં — બીજડાનાં વૃક્ષને – મંગલ્યા, સુલદા, લક્ષ્મી, પવિત્રા, પાપ નાશિની, (એવાં એવાં નામથી બાેલાવેલ છે).

પાને ૬૯૬ મેં—ધાતુની જાતમાં ગુજરાતી ભાષામાં સીસું તેને સ રકુ-તમાં–નાગ, સીસક કહેલ છે.

પાને હ૧૨ મેં — માેરથુથાને - મચુર ગ્રીવક, મચુરક કહેલ છે.

ષાને ૭૧૭ મેં — બાેદારને - સંસ્કૃતમાં - નાગસત્વ કહેલ છે.

પાને ૭૨૧ મેં—ગ'ઘકને-અલિ, બલરસ, કહેલ છે અને લૈટિન ભાષા-મેં-સકકર કહેલ છે.

પાને ૭૨૪ મેં — મણુશલને સંસ્કૃતમાં મનઃશિલા, નાગજિદ્ધિકા, નાગ માતા, કહેલ છે.

પાને ૭૯૮ મેં---ધાનની જાતમાં જીવારને-લૈટીન ભાષામાં હેાલકસ અલગેરી, કહેલ છે.

પાને ૮૦૪ મેં---ઉડદને-અલિ કહેલ છે.

પાને ૮૫૦ મેં –હિલમોચી નામની વનસ્પતીમાં–મત્સ્યાંગી–મત્સ્યાક્ષી જળબ્રાદ્મી, બ્રાદ્મી–હિંદીમેં-હુરહુલ–તેનાં કુલાદિ કહેલ છે.

પાને ૮૫૦ મેં–એાટીગણ નામની શાકની વનસ્પતિમાં–ક્રુકેંટ, ક્રુકટ− એવું પણ નામ છે.

પાને ૮૫૫ મેં-ગાેભીકા શાકને-ગાેજિહવા કહેલ છે. (<sup>શ્</sup>લાેકમાં)

પાને ૮૬૪ મેં-ગુજરાતીમાં−કડવી તુ'અડી–તેને રાજપુત્રી, નૃ પાત્પજા કહેલ છે.

યાને ૮૬૯ મેં–ગુજરાતીમાં–તાસ તિ–એ નામની વનસ્પતિ શાકની તેને બંગ ભાષામાં શ'શા કહેલ છે.

પાને ૮૭૦ મેં–ગુજરાતીમાં—ચિભડાં, રાજગરાં, કાેઠીંયા−સ`સ્કૃત− માં—મૃગેર્વારૂ, મૃગાક્ષી, મૃગાદની, કપિલાક્ષી, મૃગેક્ષણા ચિત્રા, મૃગ ચિર્ભિટા, દેવી એવાં નામ <sup>Ջ</sup>લાેકમાં કહ્યાં છે.

પાને ૮૭૩ મેં—કલિંગાને—ગુજરાતીમાં—તડણુયને—માંસકળ; કહેલ છે.

પાને ૮૮૯ મેં — ભીંડાને — ગ્રતુષ્પદ કહેલ છે. પાને ૮૯૩ મેં — ગુજરાતીમાં — ગુવાર — સંસ્કૃતમે – ગોરાણી કહેલ છે. પાને ૯૦૦ મેં — લસણને — મ્લેચ્છકન્દ કહેલ છે. પાને ૯૧૦ મેં — - રતાળુને — લૌહિત; લોહિતાલું કહેલ છે. પાને ૯૧૧ મેં — - રતાળુને — લૌહિત; લોહિતાલું કહેલ છે. પાને ૯૧૧ મેં — હસ્તિકર્ણ — ગજકર્ણ — એ કંદના ન મ છે. પાને ૯૧૩ મેં — મહિષકન્દ, ભૈંસકન્દ — કહેલ છે. પાને ૯૧૪ મેં — હસ્તિકંદ, ગજકન્દ, નાગકન્દ, કોળકન્દ, કહેલ છે.

પાને ૧પ મેં—ગુજરાતીમેં—વારાહી કન્દ—સંસ્કૃતમેં—વારાહીકન્દ મરાડીમેં—દુકરકન્દ—ગુજરાતીમાં સુઅરીયા–તેનાં નામમાં—વારાહી, શૂકરી. કોડકન્યા, વિષ્વકસેન કાંતા, વરાહી, કેોમારી, ત્રિનેત્રા, અદ્ધપુરી, કન્યા, સૂકરકન્દ, શમ્બરકન્દ, બ્રાહ્યીકન્દ, વરાહકન્દ, સુકકન્દ ( એ અધા કદનાં નામ છે. )

પાને ૯૧૬ મેં --- વિષ્ણુકંદ; ધરણીકન્દ કહેલ છે.

્યાને ૯૧૯ મેં — ચંડાળકંદ કહેલ છે.

પાને ૯૨૦ મેં — લક્ષ્મણા, પુત્રકન્દ, પુત્રદા, નાગિની ઇત્યાદિ કન્દનાં નામ કહેલ છે પાને ૯૨૫ મેં—ગુજરાતીમેં−મીંદડાની બલી-તેના નામમાં ભૂમિ છત્ર કહેલ છે.

પાને ૧૦૧૧ મેં—એરંડના તેલને-અંડકા તેલ, અંડીકા તેલ કહ્યા છે. પાને ૧૦૨૮ મેં—એલકા અર્ક, કહ્યા છે તે વનસ્પતિ છે.

પાને ૧૦૨૯–૧૦૩૦ મેં —સફેદ અંડકા અર્ક, લાલઅંડકા અર્ક– એ વનસ્પતિની જાતિ છે. (એરંડ જણાય છે.)

પાને ૧૦૩૨ મેં — કાેયલીકા અર્ક –એ વનસ્પતિની જાત છે–ઘુઘુ– ચીકા અર્ક –એ **ગુરુज़ायા** ચણ્રોઠીકા અર્ક, સફેદ ઘુઘુચીકા અર્ક કહ્યા છે. પાને ૧૦૩૬ મેં — કાકનાસાકા અર્ક –વનસ્પતિંની જાતિના એ અર્ક. પાને ૧૦૩૭ મેં — મચ્છેછીકા અર્ક –એવી વનસ્પતિના નામના અર્ક. પાને ૧૦૩૮ મેં — બ્રાહ્મીકા અર્ક –અુદ્ધિ વર્દ્ધક, ઇસકા છ મહીને સેવન કરનેસે કવિ હા જાતા હૈ. ⊪.

પાને ૧૦૫૧ મેં —ગૌંડ દેશમેં –મત્સ્યંડીકાે ગુડ કહતે હૈ.

પાને ૧૦૫૪ મેં —સાકરને-મીનાંડી, મત્સ્યંડિકા કહેલ છે.

પાને ૧૧૦૮ મે — વૃક્ષાદિકાેમેં સ્ત્રી, પુરૂષ ઔર નપુંસક. યે તીન ભેક હૈં.

પાને ૧૧૧૨ મેં—ઔષધી ઉષ્ણુ વીર્ય્ય, શીત વીર્ચ્ય, કહી છે. (ભૂમી આશ્રી.)

પાને ૧૧૮૮ મેં — આંધપુષ્પી નામની વનસ્પતિનું નામ-ધેનુ જિદ્ધા છે. ગુજરાતીમાં આંધાકુલી કહી છે.

પાને ૧૧૯૬ મેં—એકવીર, મહાવીર, સકૃદ્ધીર, વીર એને ગુજરાતીમાં –એકલક`ટો−એ નામનું વૃક્ષ કહેલ છે.

પાને ૧૧૯૮ મેં — ભમરછાલ્ય –સંસ્કૃતમે – બ્રમરછલ્લી, હિંદીમેં — ભમરછલ્લી–એ નામનાં વૃક્ષ કહેલ છે.

પાને ૧૧૯૮ મેં —અજગ'ધા, ખરપુષ્પા, કાળરી, પૂતિમપૂરિકા, થ્રદ્મગર્ભા, ખ્રાહ્મી, તેને ગુજરાતીમેં-તલવણી-સંસ્કૃતમાં-અજગ'ધા— હિંદીમેં-તિલવન-મરાઠીમેં-કાનફેાડી, કહેલ છે.

યાને ૧૨૦૪ મેં — ગાેરક્ષી, સર્પદંડી, ગાેપાળી તેને ગુજરાતીમેં — રૂઅડાે કહેલ છે. પાને ૧૨૦૪ મેં—ગુજરાતીમાં પાતળ તુ'બડી—સ'રકૃતમેં-પાતાલ તુંબી,—મરાઠીમેં—નાગ તુ'બી—તથા દેવી, દિવ્ય તુ'બી, કહેલ છે.

પાને ૧૨૧૦ મેં—ગુજરાતીમેં—મામેજવાે—સંસ્કૃત તથા અંગાલી ભાષામેં—નાગજિદ્ધા કહેલા છે.

પાને ૧૨૧૩ મેં—ગુજરાતીમેં —ક્રુંમખડાં— સંસ્કૃમેં—સપ્તપુત્રી હિંદીમેં–સતપુતી તાેરઇ,—બંગાલમેં તથા મરાડીમેં—સતપુતી કહેલ છે.

શ્રી આચારાંગ સૂત્રના પિંડેષણા અધ્યયમાં ' मंस मत्स्य' વિષે શંકા– શિલ કલમા તથા શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં કપાત, માર્જાર, અને કુકુડ શબ્દ માટે ખાટી શંકાઓ જે ઉદ્દભવેલી છે તેને દૂર કરવાને પ્રથમ પુષ્કળ લખાણ થઇ ગયું છે. તથાપિ આ છેવટના ચાલતા પ્રક્ષમાં ગૈદ્યક શાસ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે જેટલા તકરારી શખ્દા છે તેનું સમાધાન આજ પ્રક્ષના વિત્તરમાં થઈ જાય છે. કારણ કે જે શખ્દા સૂત્રમાં કહ્યા છે તેજ શખ્દા વનસ્પતિની જાતિમાંથી નીકળી આવે છે, માટે શંકાશિલ જનાએ ઉપરનું તમામ લખાણુ મનન કરીને વાંચવું અને શંકાને દૂર કરવી. શુદ્ધ પવીત્ર આત્મા જૈનના સાધુ ઉપર ખાટે આક્ષેપ મુકવાના અધાર પાપના (કર્મ– બંધના) બાજામાંથી બચાવવાને માટે ખાસ કરીને આ ઉલ્લેખ કરવાની જરૂર પડી છે.

આટલા લખાણું ઉપરથી એમ તેા ખાત્રીજ થઇ હશે કે–જૈનના સાધુ પૂર્વે માંસાહારી હતા નહિ, અને અત્યારે પણ નથી આ વાત ચાકસ છે. જૈનના સાધુ જો માંસાહારી હોય અને સૂત્ર તેનું કરમાન કરતું, દ્વાય તાે પછી તેજ સૂત્રો તેજ ધર્મના મુનિઓ તેના નિષેદ્ધ કેમ કરી શકે ?

પ્રક્ષ ૬૭ મું—કયા સૂત્રમાં, અને કેાણ મુનિએ માંસનેા નિષેધ કરેલાે છે એવાે નામવાર કાેઇ દાખલો છે ?

ઉત્તર—હા, જી, સાંભળાે ઉત્તરાધ્યયન સત્રના ૧૩ મા અધ્યયનમાં ૩૨ મી ગાથામાં ચિત્તમુનિએ યદ્ધાદત્ત ચક્રવર્તિને કહ્યું છે કે-હે રાજન્ ! જો તું કામ ભાેગ છાંડવાને અસમર્થ હાે તાે, अज्जाइ कम्माइं करे हिरायं; આર્ય કર્મ કર. એટલે મદિરા માંસના ત્યાગ કર. મદિરા માંસના ત્યાગ કરીશ તાે હે રાજન્ ! તને સમકિતની પ્રાપ્તિ થશે, અને સમકિતની પ્રાપ્તિ થયે ધર્મને વિષે દટ રહીને સર્વ જીવ ઉપર અનુક પા લાવી ( શિકારાદિ નહિ કરીશ તાે ) ત્ંન્યાય માર્ગ ચાલીશ તાે મનુષ્યદેહ મૂકચા પછી તું વૈક્રિય શિરીરવાળા શકિતવાન મોટાે દેવતા થાઇશ. એમ મુનિએ કહ્યું છે.

୪७၃

અહિંયાં આર્ય કર્માંને માટે માંસાદિકના ત્યાગ ગર્ભિતપણે જણાવ્યા છે. જ્યાંસુધી માંસાહારમાં ગૃદ્ધિપણું હાેચ–જેને માંસાહારની ટેવ પડેલી હાેય છે તેના કાેઠામાં દયાના વાસ થઇ શકતાે નથી તેમજ ત્યાસુધી સમક્તિની પ્રાપ્તિ પણ થાતી નથી તાેપછી ધર્મનું તાે પ્રતિપાલન કરી શકેજ કયાંથી ? માંસાહારીને બધા ગુણાની નાસ્તિ છે.

પ્રક્ષ ૬૮ મું—સમકિતી જીવ મ<sup>ા</sup>સાહારી ન હેાય એવે કોઇ દાખલે છે ?

ઉત્તર—હા, છ, સાંભળાે ''જૈન ગ્રંથ રત્નાકર"-રત્ન ૩ રા–સ્વામી કાર્તિકેયાનુપ્રેક્ષા અથ ધર્માનુપ્રેક્ષા–પાને ૧૧૬ મેં કહ્યું છે કે–

## सम्यग्दर्शन शुद्धः, रहितः मद्यादि स्थूल दोषैः;

સમ્યક્દર્શન હૈ શુદ્ધ જકે ઐસા મઘમાંસાદિ સ્થૂલ દોષ રહિત હોતે હૈ. એટલે સમકિતદષ્ટિ જીવ હોય તે મદિરા માંસાદિ મેાટા માેટા દોષોથી રહિત હાેય. એટલે મદિરા માંસ ખાય નહિ, પરદારા ગમન કરે નહિ, અર્થાત્ સાત વ્યસન માંહેલું કાેઇ વ્યસન સેવે નહિ. દુનિયામાં નિંદાય તેવું કાર્ય સમકિતી કરે નહિ. માંસાહારથી થતી નુકસાની તેનું સ્વરૂપ જાણુનારા સમદષ્ટિ જીવા તેનું સેવન કદિ કરે નહિ. તા પછી સાધુને માટે સવાલ ઉઠેજ શાના ? સાધુને તા જ્યાં મદિરામાંસ વપરાતા હાેય તેવે રસ્તે પણ જવાની ભગવંતની આજ્ઞા નથી.

પ્રશ્ન ૬૯ મું —માંસાહારથી શું નુકસાન થાય છે તે જણાવશે৷ ?

ઉત્તર—સાંભળા—'હિતશિક્ષા' પૃષ્ટ ૪૭ મે' —લખ્યું છે કે-માંસ ખાેરાકથી જે ભયંકર બગાડ થાય છે. તે ધ્યાનમાં લેવા જોગ છે. ડા, ટી, એલ, નીકાેલ્સ, એમ્. ડી. કહે છે કે– "માસ ખાેરાક કૃત્રિમ જીસ્સા ઉત્પન્ન કરે છે, એ કૃત્રિમ જીસ્સાના પરિણામે માણસ વિષય લુબ્ધ બને છે-એથી થાક ઉત્પન્ન થાય છે. થાક દૂર કરવા જીસ્સાની જરૂર પડે છે. અને જીસ્સા માટે તે માણસ પાછા માંસ ખાય છે, અને પરિણામે ગાળ કું ડાળામાં ફર્યાજ કરે છે, અને વિનાશનું કામ ચાલ્યાં કરે છે." આ પ્રમાણે માણસને તામસી વૃત્તિના બનાવનાર એ (માંસ) ખાેરાક મનુષ્ય**તું** મનુષ્યપણું છીનવી લે છે અને નિર્દયતાને બીજી કુદરત જેવી બનાવી દે છે.

એથી વધારે—માંસ ખાેરાક (૧) ઘણાં દરદાે ઉત્પન્ન કરે છે, (૨) માણસને તામસી વૃત્તિના બનાવી નીતિ બ્રષ્ટ કરે છે, (૩) અને શાસના ન્યાયે ગતિના પણ બિગાડ કરે છે. પ્રશ્ન ૭૦ મું– માંસાહારીની ગતિ કઈ થાય ? આ વિષે શાસ્ત્ર કાંઇ જણાવે છે ?

ઉત્તર—હા, જી, સાંભળાે—શ્રી ભગવતીજી સૂત્રનું આઠમું શતક નવમાે ઉદ્દેશો–તેમાં ગૌત્તમ ગણુધરે નૈરચિક (નારકીનું ) આચુ તથા તેવા કાર્મ'ણ શરીર પ્રયોગબ'ધ-બાંધવાનું કાંરણ પૂછતાં શ્રી મહાવીર ભગવાને માંસાહારને ' પણ તેનાં કારણ તરીકે ખુલ્લી રીતે જણાવેલ છે, તે સંબ'ધમાં આ રીતે છેઃ–મૂલપાઠ–

णेरइयाउय कम्मा सरिरप्वओग बंधेण भंत्ते ॥ पुच्छा ॥ गोयमा, महारंभयाए, महापरिग्गहयाए, पंचिंदिय वहेण, कुणिमाहारेणं, णेरइ-याउय कम्मा सरिरप्यओग णामाए कम्मस्स उदयेणं णेरइयाउय कम्मा सरिरजाव पओग बंध. ॥

ગૌત્તમ પૂછે છે કે હે ભગવન, નરક યેાગ્ય આયુ તથા કાર્મણ શરીર પ્રયોગ શી રીતે બંધાય ?

એના ઉત્તરમાં ભગવાન કહે છે કે હે ગૌત્તમ, મહાઆર'ભ, મઢા– પરિગ્રહ, પ'ચે'દ્રિય જીવેાનાે વધ, અને માંસાહાર. એ ચાર કારણેાથી જીવ નરકતું આયુષ્ય તથા કાર્મણ શરીર પ્રયાેગ ખાંધે છે. અને તેના ઉદ્દયથી નરકમાં જાય છે.

અહિંયાં ભગવતીજીમાં ચાકખું કહ્યું છે કે–માંસનેા આહાર કરનાર મરી નરકમાં જાય છે. તેમજ ઠાણાંગ સૂત્ર પણ એજ જણાવે છે.

પ્રશ્ન ૭૧ મું—ઠાણાંગ સૂત્રમાં માંસાહાર વિષે શું કહ્યું છે ? તે પણ જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળેા−ઠાણાંગ સ્વ્ર−ઠાણે ચાથે−માંસ ભક્ષીને નસ્ક ફળ કહ્યું છે તે સ્વ્રપાઠ—

### 'चउहिं ठाणेहिं जीवा णेरइयत्ताए कम्मं पकरे ति तंजहा महा-रंभयाय, महापरिग्गहयाए पंचिंदिय बहेणं कुणिमाहारेणं' इति.

॥ कुणिम शब्दस्तु मांसार्थः प्रसिद्ध एव ॥

ચાર સ્થાનકે જીવ નરકને વિષે ઉપજવાનું કર્મ ઉપજે છે. તે કહે છે. મહા આરંભ કરવા થકી, મહા પરિગ્રહ થકી, પંચેંદ્રિય છવના વધ કરવાથી, અને માંસ ભક્ષ્ણ કરવાથી. એ ચાર કારણે જીવ નરકમાં જીવાનું કર્મ ઉપરાજે તેમાં માંસાહાર કહેલ છે. તેમજ ઉવવાઇ સૂત્ર પણ એજ જણાવે છે. પ્રશ્ન હર મું—માંસાહારી વિષે ઉવવાઇ સૂત્ર શું જણાવે છે ?

®ત્તર—ઉવવાઇ સૂત્રમાં પણુ માંસ ભક્ષણુ કરનારને નરક ગતિની પ્રાપ્તિનું વર્ણન કરેલ છે તે સાંભળાે સૂત્રપાઠ—

# चउहिं ठाणेहिं जीवा णेरइयत्ताए कम्मं पकरे ति, णेरइयत्ताए कम्मं पकरेत्ता,एरइएसु उववज्जंति तंजहा महारंभयाए महापरिग्गहयाए पंचिंदिय वहेणं कुणिमहारेणं ॥ इति

આ સ્થાનકે જીવ નરકમાં જવાનું કર્મ ઉપરાજે છે, નરકમાંજવાનું કર્મ કરીને નરકમાં ઉપજે છે તે કર્મ કયા ? તે કહે છે. માેટા આરંભના કરનાર માેટા આરંભે કરી મહા પરિગ્રહના મેળવનાર, પંચેદ્રિય જીવના વધના કરનાર, અને માંસ ભક્ષણના કરનાર.

ઉપર કહેલા ત્રણ સૂત્રમાં નરકે જવાના ચાર કારણેામાં ચાેશું કારણ માંસ ભક્ષણનું જણાવ્યું છે.

જૈન સૂત્રોના પાઠક જૈન સાધુ યા શ્રાવક, ભગવંત મહાવીરના વચનાનુસાર વર્લનારા પાતે સારી રીતે જાણનારા, સૂત્ર વચનને આગળ કરી ચાલનારા ચારે ગતિના ઉત્પત્તિના સ્થાનકના તથા માેક્ષ ગતિની પ્રાપ્તિના તમામ ઉપાયેાના જાણ પુરૂષા મદિરા માંસનું સેવન કરી નરક ગતિનાે ત્યાકાર કેમ કરે ? અર્થાત કદી ન કરે. સાધુની ગતિ તાે માેક્ષની કે દેવ– લાેકનીજ હાેય છે અને શાવકની ગતિ પણ દેવલાેકની કહી છે; માટે જૈન ધર્મના સાધુ ત્રણ કાળમાં પણુ માંસાહારી હાેયજ નહિ. આ વાત સિદ્ધાંત છે.

મઘ માંસાદિ અયેાઅ વસ્તુના ભક્ષના નિષેધક વચનામૃતથી જેમનું અંતઃકરણ સીંચાયલું હાય છે તેવા નરકાદિ દુર્ગંતિમાં નહિ જનાર માેક્ષાથી જવા મઘ માંસ ભક્ષણ કર્યા વગરજ નિર્દોષ સાદા અને સાત્વિક ખાેરાકથી જ પાેતાના જીવનના નિર્વાહ કરી લે છે. ખાકી જેએા જીભની લાલસાના દાસ થઇને તેનું (માંસનું) ભક્ષણ કરે છે તેએા બે બાજીથી કર્મબંધ કરીને નરકમાં પડી પરમાધામીના હાથે ભયંકર દુ:ખાે ભાેગવે છે.

પ્રશ્ન ૭૩ મું—કાેઈ એમ કહે કે અનાજની જાતિમાંથી બનાવેલા ખારાકને માટે અનેક જીવાના વિનાશ કરવા પડે છે તેના પરિમાણમાં એક માેટા જીવના વિનાશ કરી ઘણા જણને ખાારાકના કામમાં આવે તેમાં ઘણું ઓાછું પાપ લાગે. આ અભિપ્રાય અમારા ખરા છે કે ખાેટા ?

ઉત્તર—આ અભિપ્રાય તમારાે તદ્દન ખાેટાે છે. માેટા જીવાેને હણ્− નારના હ્રદયમાં કેાઇ પણ જીવની દયા રહેતી નથી, તેનુ હૃદય કઠોર અને નિર્દય બને છે. માંસાહારીએ। પાતાના ખારાક માટે શિકારી બને છે ત્યારે તે હિંસકોને દેખી ઘણા જીવેા ભયભ્રાંત થઇ ત્રાસ પામી નાશ <del>ભા</del>ગ કરે છે. પોતાના આળ અચ્ચાથી પણ વિખુટા પડે છે. કાઇ જીવ વધકોને હાથ પડે તે તે વખતે તે જીવ કંપી ચાલે છે. હિંસકોને એટલાે વિચાર થતાે નથી કે–જ્યારે હું પ્રાણ જવાના કષ્ટમાં આવી પડું ત્યારે મારા પ્રાણ **બચાવવાને જેટલાઁ હ**ં પ્રયત્ન કરૂં અને હું જેમ મરણના ભયથી ત્રાસ પામું છું તેમ તેવીજ રીતે બીજા જીવાને કેમ ન હાય ? એટલાે વિચાર પણ ઘાતકી જનાને આવે નહિ એક એ-અને બીજું એ કે-માંસના ખારાક લાગણી ઉશ્કેરનાર, દુષ્ટ વિચાર ઉત્પન્ન કરનાર અને ગંદો તથા ઘણી વખત <mark>ઝે</mark>રી હેાય છે. માંસાહારી લેોકોને તાવ, મરડે**। વગેરે રોગે**। વારંવાર થાય છે. પ્રાણીખારાક વિકાર ઉત્પન્ન કરે છે; તેથી તે ખાનાર--માંસોહારી વિષય લુખ્ધ અને દુરાચરણી બને છે વગેરે માંસ ભાેગીને ઘણા દાેષા ઉત્પન્ન થાય છે. માંસ ભક્ષીઓ અજ્ઞાનતાને લઇને કુદ્દી ઉઘમાં બકવાની પેઠે બાેલે કે અમને એકજ જીવનું પાપ લાગે તેવાઓને કોઇ પણ શાસ્ત્રનું જ્ઞાન હોય એમ જણાતું નથી. શાસ્ત્રમાં તે৷ ચાેકખું કહ્યું છે કે–માંસની અંદર અ-સંખ્યાસંખ્ય જીવની ઉત્પત્તિ થાય છે.

પ્રશ્ન ૭૪ મૂં—એવું વળી કયા શાસમાં કહ્યું છે તેતેા જણાવેા ? ઉત્તર-સાંભળા-સંબાધ સતરિ આદિ જૈન શાસમાં કહ્યું છે કે:-

#### आमास्रय पकास्रय, विपच्य माणासू मंस पेसीसु; सययं चिय उववाओ. भणियोय निगोय जीवाणं ॥१॥

અર્થ --- અગ્નિથી નહિ પકવેલા--કાચા તથા પકવેલા-પાકા માંસ તથા અગ્નિથી પચતા માંસ–માંસના પિંડમાં સદા અંતર રહિત જ્યાં સુધી માંસ રહે ત્યાં સુધી તેમાં નિગેાદિયા (ઝીહ્ય માં ઝીહ્યા–બારિક–તદ્વરહ્યા÷અસ'ખ્યા-સંખ્ય) જીવ ઉપજે છે એમ કહેલું છે, આ પ્રમાણે જૈન મત અને અન્ય મતના શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે–મદ્યાદિચારે બાેલમાં જીવની ઉત્પત્તિ કહી છે. પ્રશ્ન ૭૫ મું---જૈન મત એને અન્ય મતના શાસ્ત્રમાં શી રીતે કહ્યું છે? તે પણ જણાવશા?

ઉત્તર —પ્રવચન સારાસાર ગ્રંથમાં ચાર બાેલમાં જીવની ઉત્પત્તિ કહી છે તે નીચે પ્રમાણે છે.

## मङजे महुं मिमंसंमि, नवणीयंमिय चउध्थए; उव वङ्जंति असंखा; तव्वन्ना तत्थ जंतुणो. ॥१॥

અર્થ — દારૂ, મધ, માંસ ને માખણુમાં તે વર્ણા અસંખ્યાતા જીવ ઉપજે છે. સૂક્ષ્મ શરીરવાળા છે માટે દેખાય નહિ અને અન્ય મતના નગ– પડલ ગ્રંથમાં કહ્યું છે કે-**मद्य मांसं मधुनि च, नवनीते व**हिर्कृते; उत्पद्यंते वीपद्यंते, सूक्ष्माजंतु रासय ॥१॥

અર્થઃ—મઘ, માંસ ને મધુ ( મધ ) એ ત્રણેને વિષે નિત્ય કહેતાં સદાયે અને નવનીત તે માખણ છાશથી આળગું કર્યા પછી એ ચારે પદાર્થને વિષે સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ (તદ્દવરણા) જીવાની રાસી ઉત્પન્ન થાય છે અને વિનાશ પામે છે. અર્થાત જ્યાં સુધી તે પદાર્થ શહે ત્યાં સુધી તેમાં અસંખ્યાસંખ્ય જીવાની ઉત્પત્તિ અને વિનાશ–ચય ઉપચય થયા કરે છે ( એમ પુરાણ સારમાં કહ્યું છે. )

અહિંયાં માંસને વિષે પણ અસ'ખ્યાસ'ખ્ય જીવની ઉત્પત્તિ કહી છે. અનાજના જીવની સ'ખ્યા કરતાં માંસમાં ઉત્પન્ન થતા જીવોની સ'ખ્યા; ઉપર કહેલા શાસ્ત્રોના ન્યાયે વધી જવાથી માંસ લક્ષણમાં વિશેષ વિશેષ પાપ રહેલું છે. વળી માંસના ખારાક નીચમાં નીચ ગણાય છે. કનિષ્ટમાં કનિષ્ટ કહેવાય છે. સર્વ ધર્મવાળાએ માંસ લક્ષણને નિંદેલ છે. આ ખારાક જૈન સાધુને સર્વથા નિષેદ્ધ છે. અને ઉત્તમ વર્ગના મનુષ્યો પણ આવા અલક્ષાલક્ષથી વિસુખ રહે છે. આવા અયાગ્ય ખારાકના અધિકારી તાે નરકગામી અનાર્થ વૃત્તિવાળાજ હાય છે. આ વિષે જૈન સિદ્ધાંતાના પુષ્કળ દાખલા અપાઇ ગયા છે. તેમજ અન્ય શાસ્ત્રમાં પણ માંસ લક્ષણના કરવા વાળાને મહા માઠાં ફળ કહ્યાં છે.

પ્રશ્ન ૭૬ મું—અન્ય શાસમાં માંસ ભક્ષણ વિષે શું કહ્યું છે ? તે જણાવશા ?

ઉત્તર-સાંભળા-માંસ ભક્ષણના કરવાવાળાને-મહાભારતમાં કહ્યું છે કે

# यावंति पसुरोमाणि, पसुगात्रेण भारतः तावद्वर्ष सहस्राणि, पच्यते नरके नरः ॥१॥

શ્રી કૃષ્ણોવાચ-હે ભારત ! જે માંસાહારી પશુનો વધ કરે છે, તે પશુનાં શરીરમાં જેટલાં રૂવાડાં હોય તેટલા સહસ વર્ષ લાગે તે પશુવધક નરકને વિષે પચે છે, એટલે પશુનાં જેટલાં રૂવાડા હોય તેટલા હજાર વર્ષ સુધી નરકના મહાદુ:ખને ભાેગવે. પ્રક્ષ ७७ મું—કાેઇ એમ કહે કે અમે પશુવધ કર્યા વિના તૈયાર મળેલા માંસને ખાઈએ તને તાે નરકમાં જવું ન થાય કે ના ? ઉત્તર—ઉપર કહેલા ચાલતા અધિકારમાં તે પણ જણાવ્યું છે કે–

## तिल सर्षेप मात्रंतु, यो मांसं भक्षते नरः; ते यांति नरकं घोरं, यावचंद्रदीवाकरौ. ॥२॥

તીલ અને સરસવ જેટલું પણ માંસ કઠાપિ કોઇ નર ખાય તે৷ તે ખાનાર મનુષ્ય ઘોર નરકને વિષે જાય, અને જ્યાં સુધી ચંદ્રમા અને સૂર્ય તપે અર્થાત જ્યાંસુધી ચંદ્રમા સૂર્ય રહે ત્યાંસુધી તે માંસાહારી નરકના દુઃખ લોાગવે. એમ મહાભારતમાં કહ્યું છે. (પુરાણ સાર.)

અને માંસાંહારી ઘણા કાળ સુધી નરકના દુઃખ ભાેગવીને કઢી મનુ– ષ્યભવમાં આવે તાે કેવા થાય ? તે જણાવે છે.

### अल्पायूषो दरोद्रश्च, परकर्मोंप जीविनः; कुकुऌेप्वेव जायंते, ये नरा मांस मक्षका. ॥३॥

અર્થ — માંસાહારી જીવ નરકનાં દુઃખ લાેગવીને કદી મનુષ્યપણું પામે તાે તે અલ્પ આશુષ્ય પામે, દરિદ્ર થાય, પારકા કર્મે જીવન ગાળે, અને નીચ કુળમાં ઉત્પન્ન થાય; જે નર માંસનું ભક્ષણુ કરે તે નરક ગતિ– નરકનાં દુઃબ ઉપરાંત મનુષ્યના લવ પામે તાેપણુ દુઃખી સ્થિતિને પામે, અને તે ઉપરાંત જીવના વધ કરનારને વિશેષ ફળ કહ્યું છે.

સાંભળાે પ્રાણી જીવના વધ કરનારને પૂર્વ કહ્યા ઉપરાંત વિશેષ કળ નીચે પ્રમાણે અતિહાસ પુરાણમાં કહ્યું છે.

#### स्वरपायु विकला रोगी, विचक्षु र्वधिर खलः; वामनः पामन पढी, जायते स भवोभवे. ॥४॥

અર્થ — થાેડું આઉખું પામે, વિકલ તે ઘેલેા-ગાંડો-બાવરાે ઘાય સદાય રાેગી રહે, આંધળાે થાય, બહેરાે થાય, ખલ થાય, વામનાે થાય, કુષ્ટી-કાેઢીયાે થાય, નપુંસક થાય. એટલાં વાનાં જીવહિંસાના પ્રભાવે પ્રાણી વધકાે ભવેાભવ જ્યાં જ્યાં ઉત્પન્ન થાય ત્યાં ત્યાં તે પ્રમાણે પામે. અર્થાત માંસાહારી પ્રાણીવધકાને ઉપર પ્રમાણે ફળ પ્રાપ્ત થાય એમ શાસ્ત્ર જણાવે છે. (પુરાણ સાર)

પ્રશ્ન ૭૮ મું—માંસાહારીને માટે જ્યારે ઉપરોકત ફળ કહ્યું તે માંસના ત્યાગીને માટે શાસ્ત્રમાં શું ફળ કહ્યું છે? ઉત્તર—સાંભળેા–મહાભારતમાં માંસના ત્યાગીને માટે નીચે પ્રમાણે કળ કહ્યું છે.

### याव जीवं च यो मांसं, विषवत् परीवर्जयेत्; विसीष्टो भगवानाइ, स्वर्गलोकेस्य संस्थिति. ॥१॥

અર્થ – શ્રીકૃષ્ણ ભગવાન વિશિષ્ટ પ્રત્યે કહે છે કે-વિશિષ્ટ ! જે મનુષ્ય જીવિતપર્ય ત માંસ ને વિષ સમાન જાણી તેના ત્યાગ કરે તે મનુષ્ય સ્વર્ગ લોકમાં જાય છે અર્થાંત્ તે પુરૂષના વાસ સ્વર્ગ માં થાય છે. એ માંસ ત્યાગનું ફળ કહ્યું. (પુરાણ સાર.)

પ્રશ્ન ૭૯ મું—કોઇએ પેલું માંસ ખાધું હાેય અને પછી ત્યાગ કરે તેને કઇ ફળ ખરૂં કે કેમ ?

ઉત્તર—એજ અધિકારે નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે. સાંભળાે–

## यो भक्षयित्वा सांसानि, पश्चादपि निवत्तर्तः यमस्वामि रुवाचेदं, स्तोपि स्वर्गति मान्पुयात्. ॥२॥

અર્થ —અજ્ઞાનપણે કેાઇએ પેલું માંસ ખાધું હોય અને પછી તે માંસથી નિવર્તે તેા યમ સ્વામી જે વિષ્ણુ ભગવાન એમ કહે છે કે–તેહ પણ સ્વર્ગ ને પાસે. ( પુરાણસાર )

માંસ ભક્ષણુથી અળગાં રહેતાં આ દુનિયામાં આપણી પ્રશ'સા થાય છે. અને પહેલી દુનિયામાં સ્વર્ગ અને મુક્તિ મેળવી શકાય છે, એમ શાસ્ત્રકાર જણાવે છે--

આચારાંગ સ્દ્રત્રના ભાષાંતરમાં–પરિહાર્ય મિમાંસામાં પાને (૪૧) મે– કહ્યું છે કે—

#### अत्वादुःख परंपरा मतिष्टणां मांसाभिनां दुर्गति, ये कुर्वति श्रमोदयेन विरतिं मांसादन स्यादरातः सदीर्घायु रद्षितं गदरुजा संमाज्य यास्यंतिते, मर्त्येषुद्भट भोग धर्ममतिषु स्वर्गापवर्गेषु च

માંસ ખાઉએાની દુઃખમય અને કરૂણા જનક વર્ગ તિ ( દુરવસ્થા તથા નરક પ્રાપ્તી ) થતી સાંભળીને જે ભાગ્યશાળી પુરૂષા હિમ્મત ઘરી માંસ ભક્ષણના ત્યાગ કરે છે, તેઓ નીરોગી રહીને લાંબુ આચુંબ્ય પુરૂં કરી વળતા જન્મમાં સખી બર્મિષ્ઠ અને **ખુ**દ્ધિશાળી કુટુંબમાં અવતરશે અને અનુક્રમે સ્વર્ગ તથા મોક્ષ મેળવશે. પ્રશ્ન ૮૦ મું—કદાપિ કોઇ એમ કહે કે-યજ્ઞાદિ અર્થે પશુવધ તથા માંસાદિક ભક્ષણુ કરવાના નિષેદ્ધ નથી. તેનું કેમ ?

ઉત્તર—દરેક ધર્મ દયાના ઉપદેશ કરે છે-હિંસાના નિષેધ કરે છે-હિંસા માટે તિરસ્કાર અતાવે છે. હિંદુ ધર્મમાં દયા દાન દમન એને મુસલમાન ધર્મમાં ખેર-મેર ને બંદગી, કહેલ છે. એમ સૌ કાેઇ જાણે છે. છતાં તેજ ધર્મના ઉપદેશકા અમુક અમુક નિમિત અતાવીને હિંસાની છુટ આપે અરે ! હિંસાના આદેશ કરે તે કેવી સ'તાપજનક વાત ? આ કેવંળ સ્વધર્મની હલકાઇ કરાવવાનું કામ નહિ તા બીજું શું ? અહિંસાના પાયા ઉપર ચણાયલા ધર્મા ધર્મ આતરજ હિંસા કરવાનું ફરમાવે એવું શું કાેઈ વિચારવાન મનુષ્ય માની શકશે ? શું એવા ફરમાન કાઢી અતાવનાર જનાેનાે શુપ્ત સ્વાર્થ છાના રહેશે.

બન્યું છે એમ કે-કેટલાંક ઉપદેશકોએ અજ્ઞાનતાથી, ધર્મ પુસ્તકોનો મર્મ બરાબર નહિ સમજવાથી, અર્થનો અનર્થ કર્યા છે અને કેટલાક ઉપદેશકોએ માંસ મદિરાની લાલચથી બીજાએા તેનખાય અને ગુરૂ ખાય તેથી પાતાની હલકાઈ કહેવાય-નિંદા થાય અને માન દ્રવ્ય આદિ મળતું બંધ થાય તેમ સમજીને-ધર્મપુસ્તકોમાં પાછળથી અમુક શખ્દા ઉમેરી દીધા હાેય તાે ના કેમ કહી શકાય ?

ધર્મ અર્થે હિંસા (દાખલા તરીકે યજ્ઞ, બકરી ઇદ આદિ) કરવા સંબંધમાં તે ધર્મા ખુદ પોતે શું મત આપે છે તે હું તમને કહીશ. આપના કેટલાક બ્રામ્હણુ બંધુઓ અધ્ધમેઘ, ગામેઘ, અજામેઘ, વિગેરે યજ્ઞોની હિમાયત કરે છે તે સ બંધમા બ્રીમદ્દ ભાગવત્ કે જે તેમનું પવિત્ર પુસ્તક ગણાય છે, અને માણસ મરી ગયા પછી તેના કલ્યાણુ અર્થે જે પુસ્તક વંચાવવામાં આવે છે, તેમાં જે હુકીકત છે તે ખાસ જાણવા યાચ છે.

પ્રશ્ન ૮૧ મું - ભાગવતમાં શું કહ્યું છે ? તે જણાવશે ?

ઉત્તર—શ્રીમદ્ ભાગવત્ પુરાણ કે જે પ્રમાણભૂત પુસ્તક ગણાય છે તેના ૪ સ્કંધના ૨૫ મા અધ્યયનના ૭–૮ મા શ્લોકમાં કહ્યું છે કેઃ--

પ્રાચીન બહીં નામના રાજાએ પોતાની ઇચ્છા પરિપૂર્ણ કરવા સારૂ યગ્નેા કરી હુજારા પશુઓને મારેલાં તે જોઇ તે પ્રમાણે ન કરવા શ્રી નારદજીએ તે રાજાને કહ્યું કે-

## भो भो प्रजापते राजन, पश्न पश्यत्वयाध्वरे; संज्ञा पिताञ् जीवसंधान्, निर्घृणेन सहस्रक्षः

## एते त्वां संप्रतीक्षंते, स्मरंतो वैश्वसं तव; सपरेत मयः क्रुटैः, छिंदंत्युत्थित मन्यवः

ભાવાર્થ-"હે રાજન ! તેં યજ્ઞમાં હજારો પશુઓને માર્યાં છે, તે સઘળાં તારી વાટ જોઇ રહ્યાં છે, અને તને વાર વાર સંભાળે છે સબબ તું મરી જઇશ ત્યારે તેઓ તને તેવાંજ હથિયારો વડે કાયશે " આ પ્રમાણે કહી નારદજીએ પ્રાચીન બહીં રાજાને પશુઓ નજરે દેખાડ્યાં, તે જોઇ એ રાજાએ ભયભિત થઇ કહ્યું કે ''હવેથી હું તે પ્રમાણે નહિ કરૂં. "

(હિતશિક્ષા.)

આ પ્રમાણે, હિંદુ ધર્મ શાસ્ત્રના મોટામાં મોટાં પુસ્તક શ્રીમદ્ ભાગવતમાં કહેલું છે તાે તેનું ઉદ્યાંઘ કરી યત્ત નિમિત્તે તથા બીજી કાેઇપણ પ્રકારની દેવ નિમિત્તે હિંસા કરવી એ કાેઇપણ સમજી માણસને યાેગ્ય નથી. આ વિષે શિવ પુરાણમાં પણ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૮૨ મું–શિવ પુરાણમાં શું કહ્યું છે ? તે જાણવું જેઇએ.

ઉત્તર–સાંભળેા-ઉપરના ચાલતાં અધિકારે કહ્યું છે કે-આ ઉપરાંત શિવપુરાણ નામના ગ્રંથ શ્રીમદ્ ભાગવત તથા ભારતના તારણરૂપે છે. તેમાં યત્ત અર્થ થતી હિંસા તથા માંસ ભક્ષણ સંબંધે, તેમજ હરકોઇ પ્રકારની જીવ હિંસા સંબંધે, પદેપદે નિષેધ કરેલાે છે. તે ટાંકવાથી અગે વિશેષ લખાણ થવાના ભય રહે છે. (આચારાંગ ભાષાંતર–શબ્દોર્થ વિવેક.)

સ્વામીનારાયણની શિક્ષાપત્રીમાં પણ શ્રી સહેજાન દજીએ તે વિષે સારી શિક્ષા આપી છે.

પ્રશ્ન ૮૩ મું–સહેજાનંદજીની શિક્ષાપત્રીમાં શું કહ્યું છે ? તે પણ જણાવશા ?

ઉત્તર–સાંભળાે–શ્રીમદ્ સહેજાન દજી પાેતાની શિક્ષાપત્રી સ'વત્ ૧૯૫૫ માં છપાએલી છે તેમાં શ્લાેક ૧૧ મેં-કહ્યું છે કે–

## कस्यापि प्राणिनो हिंसा, नैवकार्यात्र मामकैः, सूक्ष्म युका मत्कुणा दे, रपि बुद्धचा कदाचन. ११

અર્થઃ-હવે તે વર્તવાની **રી**ત કહિયે. જેઃ-- અમારા જે સત્સગી તેમણે કેાઇ જીવ પ્રાણિમાત્રની પણ હિંસા ન કરવી અને જાણીને તેા ઝીણા એવા જૂ; માંકડ; ચાંચડુ; આદિક જીવ તેમની પણ હિંસા કયારેય ન કરવી. તેમજ શ્લાક ૧૨ મેં-યજ્ઞાદિ અર્થે પણ હિંસાના નિષેધ કર્યા છે.

ť

સહેજાન દજી પાતાની શિક્ષાપત્રીમાં કહે છે કે-શ્લાેક-

### देवता पितृयागार्थ, मध्यजादेश्व हिंसनम ; नकत्त्रेव्यमहिंसैव, धर्मःश्रोक्तोऽस्तियन्महान्. ॥१२॥

અર્થ'––અને દેવતાને પિતૃ તેનાં યજ્ઞને અર્થે પણ બકરા મૃગલાં શશલાં માછલાં આદિક કોઇ જીવની હિંસા ન કરવી. કેમ જે અહિંસા છે તેજ મેાટેા ધર્મ છે. એમ સર્વ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે. તેમજ પન્નરમાં <sup>શ્</sup>લાેકમાં માંસનાે પણ સર્વથા નિષેધ કર્યો છે.

સહજાન દજી પોતાની શિક્ષાપત્રીમાં કહે છે કે-શ્લાેક-

## न भक्ष्यं सर्वथा मांसं, यज्ञ शिष्टिमपि कचित् ; न पेयंच सुरा मद्य, मपि देव निवेदितम्. ॥१५॥

અર્થ'— માંસ સર્વ'થા ખાવું નહિ, અને જે માંસ યજ્ઞનું શેષ હાેય તાેપણ અથવા આપતકાળમાં પણ કયારેય ખાવું નહિ. અને ત્રણ પ્રકારની સુરાને અગિયાર પ્રકારનું મદ્ય તે દેવતાનું નૈવેદ્ય હાેય તાેપણ ન પીવું વળી શ્લાેક ૨૨ મે–કહે છે કે–

# देवतायै भवेद्यस्यै, सुरा मांस निवेदनम् ; यत्पुरोऽजादि हिंसाच, न भक्ष्यं तन्निवेदितम्. ॥२२॥

અર્થઃ– અને જે દેવતાને સુરા માંસનું નૈવેઘ થાતું હેાય અને વલિ જે દેવતાની આગળ ખકરા આદિક જીવની હિંસા થતિ હેાય તે દેવતાનું નૈવેઘ ન ખાવું. (ઇતિ શિક્ષાપત્રી.)

પ્રાણીવધ અને માંસાહાર–માંસ ખાેરાક નિષેધના હિંદુ ધર્મના પવિત્ર પુસ્તકાેમાંથી પુષ્કળ નીકળી આવે છે તેમજ મુસલમાન, પારસી અને અંગ્રેજ વગેરેના ધર્મ પુસ્તકાેમાં પણ પ્રાણી હિંસા ને માંસ ખાેરાક વિષે સખ્ત મનાઇ કરેલી જોવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૮૪ મું—મુસલમાન ભાઈએાના ધર્મ પુસ્તકાેમાં પ્રાણી હિંસા અને માંસાહારના નિષેધ કેવી રીતે કર્યા છે તે જણાવશા; ?

ઉત્તર—સાંભળા–મુસલમાનાના ''આઇને અકઅરી" માં લખેલું છે કે– અકબર બાદશાહ દર શુક્રવારથી રવિવારે, ગ્રહણને દિવસે, તીર રાજના જશનને દિવસે, અને આખા ક્રરવરદ્દીન તથા આવા માસમાં ખીલકુલ માંસ ખાતાે નહિ. તેવીજ રીતે આજ પણ કાેઈ મુસલમાન ''શાલેક શરીઅત" માંથી ''ટરપીટ" માં પેસે તાે તુરતજ માંસ ખાવું છાેડી દે છે. વળી રાવજી વેારા જેએા લાેટીઆ વાેરા-કહેવાય છે, તેએા બીલકુલ માંસ ખાતા નથી; તેથી તેઓ-નગાેસીઆં અથવા નમાંસીઆ-કહેવાય છે. તેઓની વસ્તી વડોદરામાં પણ છે; તેમજ તેમજ ધર્મ પુસ્તકમાં ફરમાવેલું છે કે-फला तज अऌ बुतून कुम मकाबरल हयवानात ।।અર્થ-તું પશુ-પક્ષી-ઓની કબર તારા પેટમાં કરીશ નહિ અર્થાત્ તેમને મારીને ખાઇશ નહિ.

ં કુરાને સરીકના–સુંરાઅન–આમ–ની આયત ૧૪૨ માં–અલ્લાતાલ્લાએ સાક કરમાવેલું છે કે–व ामिनल अन आमे हमू छतं व फसां ॥ कुरूमिम्मा रजक कुम्रुल्ला हो ॥

અર્થઃ—અલ્લાએ ચાપગાં જાનવરાેમાંથી કેટલાંક ભાર ઉપાડવા માટે પેદા કીધાં છે અને આવામાટે જમીનને લગતી વનસ્પતિ તથા અનાજ ઉત્પન્ન કર્યું છે તે તમે ખાએા–વળી તેજ સૂરા–અન–આમમાં લખેલું છે. કે–તમે ન ખાએા–લાેહી અને ડુક્કરનું માંસ, ઘાથી મારવામાં આવે તેનું માંસ અથવા બીજા કાેઈ પ્રાણીના મારવાથી મરે તેનું માંસ.

બદરી ઇદને દિવસે બકરી ન મારવા વિષે હુશનમાં સુરાહહજની ૩૬ મી આયાત્માં અલ્લાતાલ્લાએ ખુદ કરમાવેલું છે કે--માંસ અગર લેાહી મને પહેાંચશે નહિ પણ એક પરહેજગારી પહેાંચશે. ( આચારાંગના ભાષાન્તરમાં શબ્દાર્થ વિવેક પાને ૩૮ મેં ).

પ્રશ્ન ૮૫ મું---ઉપરની હુકીકત માટે બીજા કાેઇ દાખલા છે ?

ઉત્તર-' હિત શિક્ષા ' માં-પૃષ્ટ ૨૪-૨૫ મેં કહ્યું છે કે-

કુરાન કહે છે કે–'' માંસ અગર લેાહી મને પહેાંચરો નહિ; પર– હેજગારીજ માત્ર મને પહેાંચરો. '' ( સુરાહ હજ )

# वमामिन् दाब्बतिन् फिल् अर्देवला तैरुन यतीरोवजनाहीय्ये ईल्लाउममून्अमसालाकुम्

" અને જે પશુ પૃથ્વી ઉપર ચાલે છે–અને જે પક્ષી પાતાની પાંખા વડે ઉડે છે તે બીજું કાંઈજ નહિ પણ તમારા જેવા લાેકા છે. ''---( કુરાન–સૂરેઆન્ આમ )

માટે પેગ ંબર હઝરત મહુંમદ નબીસાહેબના ખલીફા હજરતઅલ્લી સાહેબે કરમાવ્યું છે કે–''તું પશુ કે પક્ષીની કબર તારા પેટમાં કરીશ નહિ" સાહેબે કરમાવ્યું છે કે–''તું પશુ કે પક્ષીની કબર તારા પેટમાં કરીશ નહિ

સુસલમાનભાઇએ અકરી ઇદ કરે છે પણ વાઘ ઇઉ કાેઈ કરતું નથી. રાંક બીચારાં બકરાં ! આટલાં બધાં પશુ-પક્ષીએા અને માનવાેમાંથી દયાળુ અલ્લાતાલ્લાએ તમનેજ પાતાના ભક્ષ માટે શાેધી કહાડયાં ? નહિ, નહિ, એ દયાળુ દેવનાં નામ ઉપરે હે ! સુસલમાનભાઇએા તમે ખાેટું કલંક ચડાવશાે નહિ. તમે તે સાહેબના હુકમ બરાબર સમજવા કાેશીશ કરો.

ઇબ્રાહીમ પેગમ્બર જ્યારે ઇમાનમાં આવ્યા ત્યારે તેમના ઇમાનની પરીક્ષા કરવા સારૂ અલ્લાએ તેમને કહ્યું કે—" તારી વહાલામાં વહાલી ચીજના ભાગ આપ." તે ઉપરથી ઇબ્રાહીમ પેગ બરે પાતાના એકના એક છાકરા ઈસ્માઈલને મારવા તૈયાર કર્યા અને જેવા તે પાતાની આંખે પાટા બાંધી તેને છરી વડે મારવા જાય છે તેવાજ અલ્લાએ તે છાકરાની જગ્યાએ થેટું (દુમ્બા) લાવી મૂક્યું. આમાં હડીકત એવી છે કે, અલ્લાના વિચાર ઘેટાના ભાગ લેવાના ન હતા પણ ઇબ્રાહીમના પાતા ઉપરના પ્રેમ કેટલા દરજ્જે છે તે જોવાના હતા, તેણે તા ઘેટાંને પણ સજીવન કર્યું હતું.

હિંદુ ભાઇએામાં પણ એવીજ કથા ચાલે છે કે, સગાળશા શેઠે કેલૈયા કુંવરને આંડણીઆમાં ઘાલી ખાંડ્યો હતા, પણ ઈશ્વરે તેને સજીવન કર્યા હતા. આ સર્વ દાખલામાં ઈશ્વરનાે હેતું માંસ ખાવાના નહિ પણ ભકતાની કસાેટી કરવાનાજ ઢાવા જોઇએ.

ઇદ કરનારા ભાઇઓએ મન સાથે એટલાેજ વિચાર કરવા જોઇએ છે કે જ્યારે આપણે ઇદનાે તહેવાર ઉપર કહેલા ળનાવને લીધે કરીએ છીએ, ત્યારે ઘેટાંના નહિ પણ ઇબ્રાહીમની માફક પાતાની વહાલામાં વહાલી ચીજના ભાેગ આપવા જોઇએ. શું તે આપણાથી બની શકશે ?

કુરાનમાં સૂરા ઉલમાયદ સિપારા ૪, મંજલ ૨, આયામ ૩ માં લખ્સું છે કે– " મક્કામાં તેની હુદ સુધીમાં કોઇએ જનાવર મારવું નહિ, અને કોઇ બૂલથી મારે તેા તેને બદલે પાતાનું પાળેલું જનાવર મૂકી દેવું અથવા તા તે ડાહ્યા માનસા જે કીંમત ઠરાવે તેટલી કિંમતનું ખાણું ગરીબોને ખવરાવવું. " જો હિંસા એ નાપાક ન હોત તા ધર્મ ક્ષેત્રમાં તેની ખાસ મના શા માટે હોઇ શકે ! (હિત શિક્ષા)

પ્રશ્ન ૮૬ મું—મુસલમાન કેોને કહિયે તેના અર્થ શું ?

<sup>ઉત્ત</sup>ર-**मुस**लमान ताको कहो, मान मुझले मीर; જે માનને। ત્યાગ કરે-માનને સુસળે-મસલે તેને મુસલમાન કહીએ. પ્રશ્ન ૮૭ મું—પીર કેાને કહીયે, પીરનેા અર્થ શું ?

<sup>ઉત્તર-</sup> पीर ताको जाणीए, जाने परकी पीड એ પારકી પીડા બાણે તેને પીર કહીએ. કિસનઆવનીમાં કહ્યું છે કે-कहा पीर जोंपे पर पीर न विचारो हैं. ॥ જે પારકી પીડાના વિચાર ન કરે તેને પીર કેમ કહીએ ? અર્થાત જે દુનિયામાં પીરપણે પૂજાય તે પરપીડાના જાણ હાેય. કાેઈ પણ જીવને દુઃખી દેખી જેનું હુદય કંપી ચાલે તે પીરપણાની પદવીને લાયક હાેય અને સર્વ જીવ ઉપર દયાવાન હાેય તેજ પીર કહેવાય.

પ્રશ્ન ૮૮ મું—અલ્લા કાેને કહીએ ?

<sup>ઉત્તર–</sup>अऌा **સ્રાદ વુજ્ઞાવતા, जન્મ जरા और मरण,** આ દુનિયામાં જન્મ જરા ને મર**ણની લા લાગી રહી છે તે પલીતાને યુઝાવી જન્મ** જરા તે મરણના દાહમાંથી નીકળી અખંડ સુખની પ્રાપ્તિ મેળવે તેને અલ્લા કહીએ.

પ્રશ્ન ૮૯ સું — ખુદા કોને કહિએ ?

<sup>ઉત્તર</sup>—**સુदા સુનથી ૩ધરે, दाद મુને दોए સરળ.** દયાદિન એવા અધર્મીઓના હાથથી કપાતા પ્રાણીઓને ઉદ્ધાર કરે-તેને મરણના ભયથી બચાવે, તથા નિરપરાધિ પ્રાણીઓની દાદ સ્રોણે-તેની અરજ સાંભળે, અને તેને અભય પદનું સરણું આપે એવા દયાળુ દેવને ખુદા કહીએ.

પ્રશ્ન ૯૦ મું —ફકીર કેાને કહીયે અને ફકીરનું લક્ષણ શું ?

ઉત્તર—ફકીર અને ફકીરનું લક્ષણ નીચે પ્રમાણે કહેલ છે.

ક્કીરા ફકીરી કઢન હેં, જેશી દ્રર ખજીર; ચડે તો ચાખે પ્રેમ રસ, પડે તાે ચકના ચુર. ૧ કાકા કત કરાક દિલ, આશન દ્રઢ ગ'ભીર; ફિડિરી ફારી કફની કરે, તિસકાે ક્રહી ફકીર. ૨ મન મારે તન વશ કરે, ખાેજે સકલ શરીર; દયારૂપ કથાની કથે, તાકાે નામ ફકીર. ૩

પ્રશ્ન હવ મું—કાજીને કલમા શું કહે છે ?

ઉત્તર—કાજી, એ, ઉપદેશક ધર્મ ગુરૂ કલમાના વાંચનાર−કલમાના પઢનાર તેને કલમા કહે છે કે–

કાજી કલમા મત પઢા, કલમા તમકુ બે.લે;

સાહેબ દાતણકા હિસાબ માગે, તેા જીવ મારે કર્યું છેાડે. ૧

પ્રશ્ન ૯૨ મું—અજાનેા શું ઉપદેશ છે ?

ઉત્તર—અજા–અકરા–સુસલમાનને ઉપદેશ કરે છે કે–

અજા મુસલમાન અવલકા, આપ કરે ઉપદેશ; 👘

શીર કાટ્યા સા કટાઉંગા, દેખાે દાઢી કેશ. ૧

પ્રશ્ન ૯૩ મું—મુસલમાન અને કાફરમાં શે৷ તફાવત ?

ઉત્તર—મુસલમાન અને કાફરવચ્ચે હિ્દયના દિલનાે તફાવત હાેય તે જણાવે છે.

માંમ દીલ મુસલમાન, કઠણ દીલ કાકર;

કાફર મારે જીવકું, એ સબ ખુદાકા મુસાફર. ૧

ુ સુસલમાનનું દીલ માંમ કેતા મીણ જેવું નરમ હોય, અને કાફરનું દીલ કઠણ હોય. જીવને મારે તે કાફર કહેવાય. ખરાે મુસલમાન હોય તે તાે સર્વ જીવ ખુદાના મુસાફર છે એમ માને. અર્થાંત દુનિયાપર રહેલા તમામ પ્રાણી માત્ર ખુદાની એાલાદ છે, ખુદાના બાલબચાં છે એમ માની તેનું રક્ષણ કરવું.

પ્રશ્ન ૯૪ મું — બકરી ઇદને દિવસે કેવી રીતે વર્તવું ?

ઉત્તર —બકરી ઇદને દિવસે મુસલમાન ભાઇઓને કેવી રીતે વર્તવુ જોઇએ કે તે દિવસે ખેરીયાદ કરવી જેઇએ એટલે ખેરીયાદનેા અર્થ દાન દેવાનાે કહેવાય, અને દાનમાં શ્રેષ્ટ દાન તે અભયદાન કહેવાય છે માટે સર્વ જીવને અભયદાન આપવું તેજ ખરી ખેરીયાદ છે માટે બકરી ઇદને દહાડે કેવી રીતે વર્તવું તે તે કહેલ છે.

> બકરી ઇદને હડાડલે, થઇએ ગરીબ કંગાલ: આપ સમ જાણે અજા, તે ખુદાકા બાળ. ૧

જયારે અકરી ઇદના દિવસ આવે ત્યારે પોતે ગરીબ અને કંગાલ બની જાવું. આના પરમાર્થ એ છે કે-તે દિવસે પોતાનું હુજ્રય મોંમ ( મીણ ) જેવું નરમ અને સરલ બનાવી દેવું જરા પણ માન કે અભિમાન નહિ રાખતાં પોતાના બરાબર સર્વ જીવને જાણી એમ માનવું કે જેમ હું એક પુદાના બાળકછું તેમ આ અજા વગેરે સર્વ પ્રાણી પુદાના બાળક છે માટે મારા ધર્મ–મારા મુસલમાન ધર્મ 'ખેર–મેર ને–બંદગીના છે. એમ જાણી સર્વ પ્રાણીઓને પાતાના બરાબર માની સર્વ જીવ ઉપર મહેર લાવી દયા લાવી-તેનું રક્ષણ કરવું-સર્વ જીવને અભયદાન દેવું તેજ ખુદાની ખરી બંદગી કરી કહેવાય. અને આ પ્રમાણે વતે તેજ ખરા મુસલમાન કહેવાય એમ કુરાનનુ ફરમાન છે. અને દાદુનું વાકચ પણ ખાસ કરીને ધ્યાનમાં લેવા જેવું છે.

પ્રશ્ન ૯૫ મું—દાદુનું વાકચ શું છે તે પણ જણાવશા ?

<sup>ઉ</sup>ત્તર—દાદુ એક જળરો નેતા ગણાઈ ગયેા છે તેના કેટલાક વાકયે। અનુભવીએા ગૃહણુ કરે છે. તે એમ જણાવે છે કે—

દાદુ એક દય વિના, **ખત્રીશ લક્ષણ બહાર;** 

સરોવરમાં નીર નહિં, પછી મર ઉંચી બાંધે પાળ ૧

દયા વિના લક્ષણ, ગુણ, ચાતુરી કે જ્ઞાન અથવા કોઇ પ્રકારની ક્રિયા વગેરે કાંઇ પણ તેમાં ફળીભૂત **ય**તાં નથી ભલે ઉંચી ને મજખુત પાળનું તળાવ હાેય પણ તેમાં પાળી ન હોય તાે તે તળાવ નકામુજ ગણાય, તેમ દયા વિના સર્વ નકામુંજ જાણુવું.

સર્વ ધર્મ સત્ય અને અહિંસાના બાેધનેજ માેખરે મૂકે છે અને તે ઉપદેશની સફળતા ઉપરજ પાેતાના ધર્મના વિજયના આધાર માને છે. તેમાં પણુ સર્વ ધર્મ દયાને પ્રધાન પદ આપે છે. તેમાં પણુ વિશેષે કરીને જૈન ધર્મના મૂળપાયા દયા ઉપરનાેજ છે, અને શાસ્ત્રકાર પણુ મુખ્યત્વે કરીને જ્ઞાની પુરૂષાને જ્ઞાનના સાર પણુ દયાજ જણાવી છે.

પ્રશ્ન ૯૬ મું — જૈન સૂત્રોમાં દયા માટે જ્ઞાનીને શું કહ્યું છે ?

ઉત્તર—સાંભળેા–સુય ગડાંગજી સૂત્રના અધ્યયન પહેલે–ઉદેશે ૪ થે ગાથા ૧૦ મી–તમાં કહ્યું છે કે—

# एवं खु नाणिनो सारं, जंन हिंसई किंचणं; अहिंसा समयं चेव, एतावत्त वियाणिया. ॥१०॥

'' જ્ઞાની પુરૂષના જ્ઞાનને સાર એ છે કે—કોઇ પણ જીવને હણવે નહિ અને જીવ દયા એજ પ્રધાન એવુ વિવેકવત હોય તે જાણે " અને વેદ પણ એજ જણાવે છે કે—

> अहिंसा परमो धर्म, स्तथा हिंसा परमोदमः; अहिंसा परमं दानं, महिंसा परमं तपः ॥ १ ॥

અહિંસા એજ માટેા ધર્મ છે, એજ દમ છે, એજ માટું દાન છે અને એજ માટા તાપ છે. " ( હિતશિક્ષા. ) આ પ્રમાણે હિંદુ ધર્મ અને મુસલમાન ધર્મમાં પ્રાણી હિંસા અને માંસાહારના નિષેદ્ધ સાથે અહિંસા ધર્મનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. તેમજ પારસી ધર્મમાં પણ પ્રાણી વધ તથા માંસાહારના નિષેદ્ધ કરવા સાથ તેમના ધર્મ પુસ્તકમાં સખ્ત મનાઇ કરેલી જોવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૯૭ મું—પારસી ભાઇએાના ધર્મ પુસ્તકમાં શું કહ્યું છે ? તે જણાવશા ?

ઉત્તર—સાંભળા–પારસી ભાઇએાના ' શાહનામા ' નામનાં પુસ્તકમાં લખેલું છે કે—

#### ખેત.

નીસ્ત ઝંદ ખુરાને જાનવર જુ.

ચનીન અસ્તદ્દીને ઝર દુસ્તનેકુ.

અમારે৷ જરથેાસ્તી ધર્મ એવે৷ નેક છે કે પશુઓને મારીને ખાવાં નહિ. અને જનાવરોને৷ શિકાર કરવે৷ નહિ. પારસીઓના ધર્મ પુસ્તક ઇજરનેના ૩૨ માં તથા ૩૩ માં હામાં લખેલું છે કે— ( અવસ્તા ભાષા )

मजदाओ अकामरोद् ईओ गेओश मरें दान ओरु आखश ओखती जीओतुम ॥

### अएरीअ भनश्चा न देन तो गेओश्चा वाशतराद अवेशतम मनतु ईअशते विशपे-जेशतेम शराशम जवीया अउ अंवानो ॥

જેએ ગોસ્પદો (ચાપગાં જનાવર) ને ખરાબી આપવામાં-તેને મારવામાં ખુશી ભરેલી જીંદગી કહે છે. અથવા કાપવાને કે ખાવાને હુકમ આપે છે તેઓને હોરમજદે (પારસીઓના પરમેશ્વરે) મારવા કહેલું છે. (અથવા તેવા ખુરા લોકોને દ્વર રાખવા કહેલું છે.) જે માણુંસો નેક કરમાનેાને કખુલ નહિ રાખતાં, ગોસ્પદો (ચાપગાં જાનવર) ની પરવર્શી (ચારા-પાણીથી સંભાળ) નું કામ ખુરા (તે જનાવરોને કાપી ખાવાના વિચારથી કરે છે તેઓ કયા મતને (પુન્ય પાપના ઇનસાકને દિવસે) દહાડે પોતાના છુટકારા માટે અશા મરદો પાસે દાદ મ ગતા રહેશે અર્થાંત્ તેઓને કોઇ દાદ નહિ આપે. આ સીવાય જમીયાદયસ્તના પટ મા કુકરામાં તેમજ જરથાસ્ત નામા વીગેરે તેમનાં ધર્મપુસ્તકોમાં પશુ હિંસા કરવાની તથા માંસ ખાવાની સખ્ત મનાઇ કરેલી છે, તેઓ પોતાના પરવરદીગારને પશુપાલક-પશુપેમી એવી સંગ્રાથી હજુ પણ યાદ કરતાં આપણે સાંભળીએ છીએ. કુટસ એન્ડ ફેરીનેશીયા નામના પુસ્તકમાં લખેલું છે કે પારસીઓના કદીમ (અસલી) ધર્મગુરૂઓા પોતપોતાના ખારાક હું મેશા હું મેશા ફળકળાદિકનાજ રાખતા. પ્લેલી નામના પ્રખ્યાત તત્વજ્ઞાની પાતાના ૧૧ માં પુકતકમાં લખે છે કે જરથાસ્ત અલબરૂઝ પહાડની ગુફામાં ખુદા તાલ્લાની બંદગી અને માન જાનને સારૂ વીશ વર્ષ સુધી શું થાએલા હતા, અને પાતાનું ગુજરાન માત્ર પનીર દૂધના ખારાક ખાઇને કરતા. વધારે જીના વખતની વાતા ન શાધતાં હાલ તુરતજ મુંબઇ સમાચારના તા. ૨૫ જીલાઈ સને ૧૯૦૨ ના અંકમાં છપાએલા એક ફકરો જે ભાજી પાલાના ખારાક સંબંધનેજ છે તે વાંચવાની અમે ભલામણ કરીએ છીએ. (આચારાંગજીના ભાષાંતરમાં–શખ્દાર્થ વિવેક–પાને ૩૬ મેં.)

પ્રશ્ન ૯૮ મું — પારસી ભાઇએાના ધર્મ પુસ્તક સંબ'ધે વિશેષ કાંઇ જાણવા જેવી બીના છે ?

ઉત્તર—છે, સાંભળાે–' હિતશિક્ષા ' નામનાં પુસ્તકમાં પાને ૨૫–૨૬ મેં નિચે પ્રમાણે કહ્યું છે.

પારસી ભાઇએાનાં ધર્મ પુસ્તક ઇજસ્ને મધ્યે કહ્યું છે કે:—

" જેએા દુનિયાની પેદાશ ઉપર દયા લાવતા નથી તેએા વગર દયાના ' દેવેા ' તથા દેાઝખી આદમીએા છે. ''

તેમજ વળી તે ભાઇએાનાં જરથાસ્તનામામાં લખ્યું છે કેઃ-

# बकु शतन नीयारंद कसकु दरेह । न आगुस फंदा के वासद बरेह ॥

" કઠી કેાઈપણ જાનવર માેટું અથવા વૃદ્ધ થયું હાેય તેને અથવા નાનાં બચ્ચાંને અથવા કાેઇ પ્રકારના જીવતા પ્રાણીને મારવાની સાફ મનાઇ છે.

જેમ જૈનધર્મના શાસ્ત્રમાં જીવ જીવાની છેલ્લી ઘડીયે ક્ષમાપના માગવાના રિવાજ છે. તેમ પારસીના ધર્મશાસ્ત્રમાં પણ તે પ્રમાણે માફી માગવાનું કહેલ છે.

' હિતશિક્ષા પાને ૩૫ મે'થી ૩૭ સુધીમાં કહ્યું છે કે—

પારસી ભાઇએા આપણા હિંદુભાઇએાને ઘણી બાબતમાં આચાર વિજ્ઞારમાં મળતા આવે છે. તે પણ હિંદુધર્મ જેવેા નેક ધર્મ છે. જૈન ધર્મની માફક તેમાં તાે એટલે સુધી કહેલું છે કે; " એા જસ્યાેસ્ત ! તારો જીવ જવાની છેલ્લી પળ આવી લાગે ત્યારે તું મને આરાધજે ! અને તે સાથે વળી મારી તમામ પેદાશને આરાધજે ! તે સાથે વળી તમામ ગાેસ્પંદોને, પાણીમાં રહેનારાં તમામ પ્રાણીઓને, જમીન પર વસતાં તમામ પ્રાણીઓને હવામાં ઉડતાં તમામ પ્રાણીઓને તથા ખરીવાળા તમામ પ્રાણી– એોને આરાધજે. (ક્ષમાપના માગજે) તેા હું તને દેાજખ (નર્ક) થી અચાવીશ " આવા નેક ધર્મમાં હિંસાની હીમાયત કે પરવાનગી હોવાના સંભવજ કેમ હોય ? અસેાજરથાેસ્તે અમુક કામા કરવા માટે અવતાર લીધા હતા કે જે કામામાં પશુ રક્ષા એ એક હતું. અને એ કારણથી '' પશુરક્ષક જરથેાસ્તી દીન " એમ કહેવાયુ. પારસી ધર્મશાસ્ત્રો જો હિંસા અને માંસ ભક્ષણની તરફેણમાં હાેત તાે દર મહીનાના બમન, માહાર, ગાેશ અને રામ એ ચાર દિવસામાં, બમન માંસના જસણના દિવસમાં અને સગાના મૃત્યુથી ૩ દિવસ સુધી પારસી ભાઇએ। માંસથી ખાસ દ્વર રહે છે તેનું કારણ શું ? જરથેાસ્તનાજ વખતમાં ગુસ્તાસ્પ બાદશાહનાે પાૈત્ર બહુમન અન્ન-ફળ અને શાક સિવાય બીજું કાંઇજ ખાતા નહિ, અને ઇરાની પરહેજગાગેની બુઝરગી જેઇને ડાયેાજીનીસ, પીથાગોરાસ, પ્લેટો, પ્લટાર્ક વ્યાદિ મહાપુરૂષેા પણ માંસ ખારાક ખાતા નહિ. ઇરાનના પ્રખ્યાત મુસાફર સર જહેાંન માલ્કમ લખે છે કે, ''મે' ડાહ્યા અને પરદ્વેજગાર માેબેદ શરાશથી સાંભળ્યું છે કે, જરથાેસ્તના આપ પાસે એક ગાય હતી. તે ઝાડેા ઉપરથી ખરી પડેલાં પાંદડાં સિવાય બીજું કાઇજ ખાતી નદ્ધિ અને આ ગાય જે દૂધ આપતી તે સિવાય બીજો ખાેરાક જરથાેસ્તના બાપ કાંઇજ લેતા નહિ.

આ ઉપરથી જણાશે કે, પારસી ધર્મ નેકીના રસ્તે છે; પરંતુ પાછળથી કેાઇએ ખાેટી બેંતા પુસ્તકાેમાં ઉમેરી અને ખાેટા ઉપદેશ કરી માંસાહાર ઘુસાડી દીધેલાે. વિદ્વાન પારસી ગૃહસ્થાે આ મત કબુલ રાખે છે. ( હિત શિક્ષા )

પ્રશ્ન ૯૯ મું—પ્રાણી હિંસા અને સાંસ ખારાક તિષેધ થિષે અંગ્રે– જના '' બાઇબાલ '' માં કાંઇ કહ્યું છે ?

ઉત્તર—સાંભળેા–અંગ્રેજના '' બાઇબલ '' ના પ્રકરણ ૨૦ મામાં કહેલું છે કે–તું હત્યા કરતા ના−પ્રકરણ ૨૨ મામાં કહેલું છે કે—

અને તું મારી તરફ પવિત્ર રહેજે–વગડાના પશુને મારી તેનું કોઇ પણ જાતનું માંસ ખાતા નહિ.

આઇઅલના પહેલા જેનીસીસમાં લખેલું છે કેઃ—

પૃથ્વી ઉપર જે ભાજી પાલે৷ તથા કળ તને મેં આપેલાં છે તેને৷ તું ખારાક તરીકે ઉપયાગ કરજે. વળી હુસીયા અધ્યાય ૮ આયત ૧૫ મામાં પણ કહેલું છે કે:—

જ્યારે તમે તમારા હાથ (પ્રાર્થના માટે) લાંબા કરશાે ત્યારે હું (ઇશ્વર) મારી આંખાે તમારા તરકથી બીજી બાજી ફેરવીશ અને તમારા હાથ (પ્રાણીને મારવાથી) લાેહીલાેહાણ છે. (આચારાંગનુ ભાષાંતરમાં શબ્દાર્થવિવેદ પાને ૩૭ મેં) (તથા હિત શિક્ષામાં પણ પ્રાણી હિંસા અને માંસાહારના નિષેદ્ધ વિષે ઘણું લખાણ છે)

"દયા" એ જૈન લોકોનો મુદ્રા લેખ છે. આવા પવિત્ર માર્ગ ને વિષે⊸જ્યાં ઝીણા જીવને પણ સહેજ કીલામના થાય ત્યાં જૈનીપણું યેાગ્ય નથી; એવું જૈનોના આગમાનું પ્રમાણ છે, તાે પછી તે માર્ગમાં પ્રવર્તતા સાધુ મુનિરાજ પાતાના દેહને અર્થે મત્સ્ય માંસવાળા આહાર ગૃહણુ કરે એવી માન્યતા કરવી એ જૈન સિદ્ધાંતાે પર પગ મૂકવા જેવું છે અને જૈન સાધુને માટું કલંક આપવા જેવું છે.

ઉપર જણાવેલા હિંદુ ધર્મના તેમજ મુસલમાન, પારત્રી અને અંગ્રેજ ધર્મના અને તેમના ધર્મ શાસ્ત્રના દાખલા આપી, પ્રથમ આપેલા જૈન ધર્મના સૂત્રોના માંસાહાર નિષેદ્ધના દાખલાને આ બધા દાખલા ખરી રીતે માંસાહાર નિષેધને પુષ્ટી કરતા થવા સાથ જૈન ધર્મના સૂત્રના દાખ– લ ને ટેકા આપનારા થાય છે અને આ ઉપરથી વાચક વર્ગને ખાસ કરીને ધડા લેવાના છે કે-આવા સાધારણ ધર્મમાં જ્યારે માંસાહારના નિષેધ ઠારઠાર જણાવે છે ત્યારે દયપના માખરે રહેલા એવા જૈન ધર્મ કે તેમાં વળી માંસાહારની સાધુ કે શ્રાવકને છુટ હાયજ ક્યાંથી ? અર્થાત્ સ્વપ્નામાં પણ નજ હાય એ વાત ચાકસ માનવી.

જ્યાં માંસને৷ ત્યાગ ત્યાં મદિરાને৷ ત્યાગ તે৷ સાથેજ સમજી લેવે৷. જૈન સૂત્રોમાં મદિરા ને માંસ અન્નેને৷ સાથેજ નિષેધ કર્યો છે. આ અન્ને વસ્તુ શાસ્ત્રમાં અયેાગ્ય અને અપવિત્ર ગણેલ છે; તેમજ લાેક વ્યવહારમાં પણ તે વસ્તુનાે ઠારઠાર નિષેધ કરવામાં આવે છે. તેમાં પણ જૈન સૂત્રોમાં મદિથા માંસના લાેગીને નરકની માડી ગતિ ખુલ્લી રીતે કહી છે અને તેના ત્યાગના કરનારા ઉત્તમ ગતિના અધિકારી થાય છે એમ પણ દ**રે**ક શાસ્ત્ર જણાવે છે.

કર

પ્રશ્ન ૧૦૦ મું—અર્ડિયાં એક સવાલ ઉભે ક્ષાય છે કે–જૈન ધર્મના સાધુને માટે જૈન સૂત્રોમાં ( પર ) બાવન બાલ અનાચીર્ણુ–અને–આચરણીય કહેલ છે તેમાં કહેલ છે તેમાં મદિરા માંસ વગેરે કેટલાક શખ્દા જોવામાં આવતા નથી તાે તે વિષે શું સમજવું ?

ઉત્તર—શ્રી દરાગૈકાલિક સૂત્રમાં ૩ જા અધ્યયનને વિષે સાધુને અનાચીર્જ આવન બાલ આચરવા જેગ્ય નહિતે અનાચીર્જ કહેલ છે તેમાં ત્રીજી ગાથાના બીજા પદને વિષે '' **रायपिंडે** '' કહેલ છે. તે રાજપિંડમાં– મદિરા૧, માંસર, મઘ૩ અને માખણુષ્ઠ આ ચાર બાલના સમાવેશ ઘાય છે. કારણ કે પિંડ શખ્દે આહાંર અને આહારમાં જે આહાર રાજા સમાન એટલે પ્રધાન આહાર તે ' રાજપિંડ ' ' **પિંદાનાં મ**ધ્યે **રાજ इતિ रાजપિંદ** ' જો કે આ ઠેકાણે રાજપિંડ શખ્દ કહ્યો છે તેના ઘણાં અર્થ થાય છે પણ બીજા અર્થ કરતાં આ ચાર બોલ સાધુને આચરણીય ઠરે તા ઘણાં બોલમાં વાંધા ઉઠે. ખાવન બાલમાં કાઇ કાઇ સાધારણ બાલને જયારે આચરવાની ભગવ તની મનાઇ હાય ત્યારે આવા મહાન દાષવાળા મદિરા માંગાદિક અનાચીર્જ કેમ ન હાય ? અર્થાત હાવાજ જોઇએ. માટે આ એકજ બાલ કે જે 'રાજપિંડ' અનાચીર્જ કહેવામાં આવ્યા છે તે મદિરા, માંસ, મધ, અને માખણુને માટેજ સંભવે છે. અને આ ચાર બાલને સૂત્રમા મહાવિગય કહેલ છે, મહાવિગય સાધુને વાપરવાના તિષેદ્ધ છે.

પક્ષ ૧૦૧ મું—રાજપિંડને કેટલાક રાજાને৷ પિંડ ઠરાવે છે એટલે રાજાને৷ પિંડ આચારાંગાદિક સૂત્રમાં લેવાની ભગવતો ના કહી છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—રાજપિંડના ઘણા અર્થ થાય છે એવું ઉપર જણાવ્યું છે પરંતુ બાવન અનાચીર્જીમાં 'રાજપિંડ ' લેવેા નહિ તે સર્વ તિર્થ કરના સાધુના એકજ આચાર સરખા હેાવા જોઇએ. સર્વ સાધુને અનાચીર્જુ સરખાજ હેાય માટે મહાવિગય જે મદિરા, માંસ, મધ અને માખણુ રૂપ 'રાજપિંડ ' સર્વ સાધુને અનાચીર્જુ–આચરવા જોગ નથી રવે રાજપિંડના ભાંગા જણાવવામાં આવે છે.

(૧) પહેલે ભાંગે–ઠા૦ ઠા૦ ૪ થે–કહેલી મહાવિગય મદિરા, માંસ, મધ, અને માખણ આ ચાર સર્વ પિંડમાં પ્રધાન પિંડ હાેવાથી તેને રાજપિંડ કહેલ છે, તે સર્વ સાધુને અનાચીર્ણ.

(૨) બીજે ભાંગે-આચારાંગના પિંડેષણા અધ્યયનમાં-ઉદેશે ત્રીજે-કલમ (૫૬૦ મી) ના ભાષાંતરમાં કહ્યું છે કે— મુનિએ ચક્રવર્તિ પ્રમુખ ક્ષત્રિયા, રાજાઓ, ઠાકોરો, સરદારા, કે રાજવ'શી લોકો, જેઓ શહેરમાં કે શહેર ખાહેર રહેતા હાય યા રસ્તે પ્રયાણ કરતા હાય તેમને ત્યાંથી નિમંત્રણ છતાં યા નહિ છતાં આહાર ગ્રહણ ન કરવા. (૫૬૦) આ પણ રાજપિંડ સાધુને લેવા ન કલ્પે.

ત્રીજે ભાંગે–રાજાનાે અભિષેક થતાે હાેય તે અર્થ આહાર નિષ્પન્ન થતાે હાેય તે પણ રાજપિંડ સાધુને લેવા ન કલ્પે.

ચાથે ભાંગે-દશ વૈકાલિકમાં રાજપિંડના અર્થમાં રાજા ચર્કવર્તિ વાસુદેવાદિકને જમવાને અર્થે કીધો તે આહાર પણ રાજપિંડ કહ્યો એવે બલિષ્ટ આહાર મહાવીરના સાધુને લેવા કલ્પે નહિ, પણ વચલા તિર્થ કરના સાધુને લેવા નિષેદ્ધ જણાતા નથી. કારણકે-નેમનાથ ભગવાનના સાધુ છ અણગારે શ્રીકૃષ્ણ મહારાજને જમવાનાં સિંહકેશરીઆ લાડુ વહાર્યા છે. આ અપેક્ષાએ અનાચીર્ણ રાજપિંડ મહા વિગય ડરે છે. અને મદિરા માંસાદિક મહા વિગય સર્વ તિર્થ કરના સાધુને નિષેઘજ હોય, કારણકે તે ચારે મદિરા, માંસ, મધ અને માખણ. મહા વિકારના કરવાવાળા માટે નવ વિગયમાં ચાર મહા વિગય પ્રધાન વિગય હેાવાથી તેને રાજપિંડમાં ગણેલ છે.

હવે નવ વિગય કઇ કહી છે તે જણાવે છે. ડાણાંગજીતા નવમાં ડાણાને વિષે નવ વિગય કહી છે, नव विगयीओ पन्नत्तातंज्जहा खीरं १, दहिं २, गवर्णीं यं ३, सर्पिप ४, तिल्लं ५, गुलं ६, महु ७, मल्लं ८, मंसं ९. એ નવમે ઠાણે નવ વિગય કહી. તે મધ્યે ચાર વિગય તેા મહા વિગય તે મદિશ ૧, માંસ ૨, મધુ ૩, ને માંબાણ ૪. તે મહા વિગય તે મહા વિધૃતિ મહાવિકારની કારણહારી તે માટે ન લેવી. વલી મદિશ માંસ સહિત ચાર વિગય કહી તેણે કરીને મહા વિગય માટે રાજપિંડ તે માટે તે પણ અગ્રાહ્યા-અનાચીર્ણ. વળી બીજા પણ અવગુણ હશે તે તો વિતરાગ જાણે. પણ આ ચાર વસ્તુના નિષેદ્ધ જણાય છે.

પ્રશ્ન ૧૦૨ મું—માંસના નિષેદ્ધની તેા પુષ્કળ વ્યાખ્યા કહી તેમ મંદિરાના નિષેદ્ધ વિષે સૂત્રમાં કાંઇ જણાવ્યું છે.

ઉત્તર—સૂત્રમાં જ્યાં જ્યાં માંસનેા નિષેદ્ધ ચાલ્યેા છે ત્યાં સાથે મદિરાના પણ નિષેધ કર્યા છે. અને મદિરા ન પીવા માટે સાધુને નાેખા બાેધ શ્રી દશ વૈકાલિક સૂત્રના (૫) માં અધ્યયનના બીજા ઉદેશાની ૩૮ મી ગાથાથી ૪૩ મી ગાથા સુધીમાં આપેલ છે. તે નીચે પ્રમાણે છે.

#### ગાથા⊸

सरं वा मेरगं वावि. अन्नं वा मछग रसंः ससरखं न पिबे भिक्ख, जसं सारवख मप्पणो. ЗC पीया एगइउ तेणो, नमे कोइ वियाणई; तस्स पस्सह दोसाह, नियडिंच सुणेहमे ३९ वट्टई संडिया तस्स, माया मोसंच भिक्खणोः अयसोयं अनिव्वाणं, सययंच असाहया 80 निच्च विग्गो जहा तेणो, अत्त कम्मेहिं दम्मंई; तारिसो भरणं तेवि, माराहेइ संवरं. 88 आयरिए नाराहेड. समणे आवि तारिसोः गिहित्था विणं गरहंति, जेण जाणंति तारिसं. ४२ एवं त अग्रण प्पेही गुणांण च विवजउ ; तारिसो मरणं तेवी. नाराहेइं संवरं. ४३

ભાવાર્થ':-પોતાને આત્મા વસ કરીને, જે સંજમના રાખણહારને વિતરાગની શિખામણના માનવાવાળા સાધુ, દાક્ષનો દારૂ, આટાના દારૂ, મહુડાના દારૂ, તે સીવાય ખજી્રીના રસ તાડ વૃક્ષના રસ ( તાડી, ) કેવલીની સાક્ષીએ કરી છાને તથા પ્રગટ પણ એવા દારૂ પીએ નહિ ॥ ૧ ॥ ચીજા કોઇ સાધુ મુજને જાણતા નથી, એમ જાણીને પુર્વાકત દારૂ પીએ તેા તેને ચાર કહીએ ( કેમકે મદિરા પીવાની તિર્થ કરની આજ્ઞા નથી, માટે તિર્થ કરનો ચાર કહીએ.)તે મદિરા પીનારને કેટલા પ્રકારના દેષ ઉત્પન થાય તે દેખેા !ા! તે હું કહું છું તે સાંભળે \_!!! પ્રથમ તા નિવડ માયા ( જાણીન શકાય તેવું કપટ) કરે. ૫ ૨ ૫ વલી લેાલુપ્તા તૃષ્ણા તેની વૃદ્ધિ થાય. જુઠું બાેલે, ધર્મથી ભ્રષ્ટ થાય, મદીરા પીયે તેને કુસાધ કહીચે. તે દ્રવ્યે વેષધારી સાધુની દુનીયામાં અપકીર્તિ થાય ને તેને મુક્તિની ગતિ પણ ન હાેય. ૫૩૫તે પૂર્વાકત સાધુ સંવરને આરાધે નહિ સાધુનેા આચાર પાળે નહિ વળી મરણાંત સુધી વિભ્રમ ચિત્ત વડે કરી જેમ ચાર પારકા ધનને તાકે તેમ મદિરાને ઇચ્છતા થકાે નિત્ય પ્રત્યે ઉદ્વેગ ચિત્તમાં ભમે. તે દ્રર્ણાદ્વિના ધણી પાતાના કર્મે કરી ઘણીજ દુઃખની અવસ્થા પામે. ૫૪૫ તે દ્રવ્ય વેશધારી સાધ, આચાર્ય ઉપાધ્યાયને, તથા બીજા

સાધુને આરાધે નહિ, તેહની શિખામણ પણ માને નહિ તેહવા મદિરાના પીનાર દુષ્ટ આચારના ધણી બાણીને ગૃહસ્થી પણ તેહની નિંદા કરે. ા પ ા એ પૂર્વાકત પ્રમાદાદિક અવગુષ્ઠુના સ્થાનકના સેવણ હાર, અનેરાના છીદ્રરૂપ અવગુણુના દેખણુહાર વિનાયાદિક ગુણુના વર્જ ણુહાર તેહવા વેષ ધારી સાધુ મરણાંત લગે પણ સાધુપણાને અરાધે નહિ. (એ ખૂર્વાકત મદિરાના અવગુણ જાણીને સાધુ પીએ નહિ. ૫ ૬ ા

પ્રશ્ન ૧૦૩ મું--અહિંયાં કાેઇ કહે કે–શ્રી જ્ઞાતાજીના પાંચમાં અધ્ય– યનમાં શેલગરાજ ઝાષીએ માંદગી વખતમાં મદિરાપાન વેદ્યની દવારૂપે વાપરેલ છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—સેલગરાજ ઝષીને શરીર પિત્તજવરની વ્યાધી કહી છે. અને તેને માટે વૈદ્યે નિચે પ્રમાણે ઉપચાર કરવા કહ્યું છે.

उसह भेसज्जेणं भत्तपांणेहिं तिगिच्छ आउटेइ, मज्ज पाणयंच से उवदिसंति અહિંયાં ઔષધ તે એક વસ્તુ, બેષદ તે ઘણી વસ્તુ ભેલવીને નિપજાવેલી. તયા ભાત પાણી હળવેા આહાર પાણીએ કરી વૈદું કરે. च પુન : મજ્જ પાનના ઔષધીના પાણીના મર્દન કરવાનું કહે. તથા મજ્જ શખ્દે દીલે મર્દન કરવાનું. ચાપડવાનું, મસળવાનું અને પણ શખ્દે પીવાનું ઔષધીનું પાણી તે અતાવે તેમ કરવા કહે. એટલે શરીરમાં તથા દીલે પીત્તજ્વરના થતા હાઢ તે ટાળવાને માફક આવે એહવા એટલે ઉપરની ત્વચાની થતી બળતરા ટાળવાને માટે મરદન કરવાની દવા-ઔષધી. અને અભ્ય તરના-કાઠાના દાહ-બળતરા-મટે તેના માટે પીવાની દવા. એહવે ઔષધ ભેષધ કાલ્પનિક તે વૈદ્યે કહ્યો. પણ मज्ज पाणंग તે મદિરાપાન અહિ લેવા નહિ. મદિરાપાનથી તા ઉલટી બળતરા વધે-દાહ-પીત જવરને વિશેષ બળવાન કરે પણ મટાડે નહિ. વળી સૂત્રમાં સાધુને ઠારઠાર મદિરા પીવાના નિષેધ છે. મદિરા સાધુને અકાલ્પનિક કહેલ છે.

૧.શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્રના પાંચમા અધ્યયનના બીજા ઉદેશે ગાથા ૩૮મીથી ૪૩ સૂધીમાં એક ત મદિરા પીવાનાે સાધુને નિષેધ કર્યો છે.

૨. શ્રી દશવૈકાલિકના ત્રીજા અધ્યયને રાજપિંડ અનાચીર્ણ કહેલ છે અને રાજપિંડ તે મહાવિગયમાં મદિરા કહેલ છે, તે સાધુને અનાચીર્ણ.

૩. શ્રી આગારાંગજીનાં પિંડેષણા અધ્યયનમાં ૮ મે ઉદેશે મદિરામાં સદાય જીવની ઉત્પત્તિ કડ્ડી છે માટે પણ સાધુને લેવું કલ્પે નહિ. ૪ શ્રી ઠાણાંગજીના પાંચમે ઠાણે-ઉદેશે બીજે-રાજપિંડ ભાેગવતા અનુદ્ધાતિમ દાષ તે માટા લાગવા કહ્યો છે. એટલે મદિરાદિક મહાવિગય ભાેગવતા મહાદોષ કહ્યો.

પ. સૂત્રમાં ઘણુે ઠેકાણુે માંસની ખરાબર મદિરાને ગણી મદિરા માંસના સરખા દેષ ગણ્યા છે અને મદિરા માંસના લાેગવવાવાળાને માઠી ગતિ પણ સરખીજ કહી છે તેના દાખલા પૂર્વે ઘણા લખાઇ ગયા છે.

આ વખતે જ્યારે વૈદ્યે દવાનું કહ્યું ત્યારે તેા મહા વૈરાગ્યવાન હતા વળી પાંચસે મુનિઓ પણ મહા વૈરાગ્યવાન સાથેજ છે તા કદિ વૈદ્ય લોકાે મદિરા પાન બતાવે તા તે કખુલ કદિ કરેજ નહિ મંડુક રાજાએ પણ વૈદ્યને પ્રથમથીજ જણાવ્યું છે કે ફાસુક નિદાધ મુનિને કલ્પે તેવી દવા કરવી, અને મુનિએ પણ નિદાધ જાણી દવા શરૂ કરી છે, માટે મદિરાપાન નિદાધમાં ન ગણાય તે તા સદાષજ છે મુનિને સદાય અકલ્પનીય છે માટે મજજ પાણ શખ્દે મદિરા પાન કદિ સમજવું નહિ પણ મર્દન કરવાનું દવાનું પાણી અથવા મર્દન કરવાની તથા પીવાની દવા વૈદ્યે બતાવી.

મજ્જ શબ્દના અર્થ સ્નાન મંજન પણ થાય છે. જુઓ આજ જ્ઞાતા સૂત્રના પહેલા અધ્યયનમાં મેઘ કુમારની માતા વરસાદ મધ્યે ડોહલો પુરા કરવા ચાલી તિહાં **મज્जमाणી** એવા પાઠ છે. તેના અર્થમાં સ્નાન કરતી હતી. એમ કહેલ છે. એટલે **મ**ज्ज શબ્દના અર્થ સ્નાન મંજન– મર્દન શરીર કરવાના થાય છે. એટલે સેલક રાજઝપીને શરીરે લગાડવાની મર્દન કરવાની દવા સૂત્રના ન્યાયથી સાબિત થાય છે. આ ઉપરથી સેલક રાજ ઝષિએ મદિરાપાન કર્યું નથી એમ સૂત્ર સાક્ષી આપે છે.

પ્રશ્ન ૧૦૪ મું—મદિરા માંસનેા નિષેધ તેા તમામ શાસ્ત્રમાં તમામ ધર્મમાં કર્યો છે એ વાત તેા સૌ કોઇ કષ્પુલ કરી શકે પણુ મધ અને માખણુનેા નિષેધ કરવામાં આવે છે તેનું શું કારણ્ ?

ઉત્તર—મધ અને માખણનાે નિષેધ કરવામાં આવે છે તેનું ગાંભીર કારણ કાેઇપણ પ્રકારનું હાેલું જાેઇએ જૈન શાસ્ત્રમાં જેમ નિષેધ કરવામાં આવેલ છે તેમ અન્ય શાસ્ત્રમાં પણ વિશેષ નિષેધ કરવામાં આવેલ છે તે એટલે સુધીકે મદિરા અને માંસની સાથે મધ અને માખણને ગણેલ છે.

૧. જૈનસૂત્રમાં ઠાણાંગજીમાં મદિરા, માંસ, મધ, અને માખણુને મહાવિગયમાં ગણેલ છે. ર. ચારે મહાવિગયને રાજપિંડમાં ગણી દશવૈકાલિક સૂત્રમાં રાજપિંડ અનાચીર્ણું કહેલ છે.

3. શ્રી સમવાય'ગજીસ્ત્ર તથા દશાસુતસ્ક ધમા સ્ત્રમાં સળળા દેાષમાં કહ્યુ છે કે- **रायर्षिंड ગ્રુંज माणे सब**ल्ले ૫ તેના અર્થમાં રાજપિંડ તે ચાર મહાવિજય ભાગવે તાે સાળળાે માટાે દાષ લાગે એમ કહ્યું છે, અને ઠાણાંગજીમાં આણુંધાતિમ માટાે દાષ કહેલ છે.

૪. લાલાવાળા છાપેલા દશાસુતસ્ક ધમાં પાને ૪ મે લખ્યું છે કે– **સચવિળ્હ** મહાપરાક્રમી આહાર માંસ મદીરાદિ ( આદિ શબ્દે મધ, માખણ ) ભેાગવે તેા સબલ દોષ લાગે. એમ કહ્યું છે.

પ. આચારાંગ સ્ત્રત્રમાં પિંડેષણા અધ્યયનમાં–ઉદેશે ૮ મેે–મધ અને મદિરામાં સદાય ત્રસ જીવની ઉત્પતિ મુળેથીજ–તે વસ્તુ ઉત્પન્ન ઘઇ ત્યાંથીજ તદ્વરણા ત્રસ જીવની ઉત્પતિ કહી છે તે વસ્તુ સાધુને લેવા યાેગ્યજ નથી.

પ્રશ્ન ૧૦૫ સું—અહિંયાં કોઇ એમ કહે કે–તે સૂત્રે તો એમ કહ્યું છે કે–મધ, મદિરા, ઘૃત અને ખાેળ. એ ચાર જીના થયે ત્રસ જીવની ઉત્પતિ થવા કહેલ છે માટે તાજીં– નવું મધ હાેય તેમાં જીવની ઉત્પતિ કયાંથી હાેય ? અથવા ઉનું કરેલું મઘ તાે નિદેષ્બિજ ઠરે તે ખાવામાં દાેષ નથી એમ કંદિ કાેઇ કહે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એમ કહે તેને કહેવુ કે—તો પછી મદિરામાં જીવની ઉત્પતિ તાજામાં માનશા કે જીનામાં ? મધને મદિરા બન્ને બાલ ગહુચારી છે. અને **ગન્ને મુળથીજ ચલિત રસ છે, મુળથીજ વિણકા છે, મુળથીજ ત્રસ જીવની** ઉત્પતિ કહી છે તેમાં જીવ વિણકાજ નથી એમ મુળપાઠમાં જણાય છે. અને ઘૃત તથા ખાેળ એ બે બોલમાં પુરાણા શબ્દ લખેલ છે. અને ઘૃત પુરાણાને માટે વૈદક શાસ્ત્રમાં " શાલીગ્રામ નિઘંટુ ભૂષણમ્" અર્થાંત બૃહન્નિઘંટુ રત્નાકરાન્તર્ગતો–૭ મા ૮ મા ળાગ. (વૈદ્યકોપચુકત સમસ્ત પદાર્થ નામ ગુણ કાેષ: ) આ ગ્રંથ ૧૨૧૬ પૃષ્ટના છપાયેલા છે. તેના પાને હ્લ્લ્ મે કહ્યું છે કે—

# उग्रनन्ध पुराणंस्या, दश वर्ष स्थितं घृतम्ः लाक्षारस निभंशीतं, प्रपुराण मतः परम् ॥

દશ વર્ષકા ૨ખા હુવા ઔર ઉગ્ર ગાંધવાળા તથા લાખ કે ૨ંગકી સમાન લાલ ૨ંગકા ઐસેહી ધીકાે પુરાના ઘૃત કહતે હૈ । દશ વર્ષસે અધિક ૨ખે હુવે ધીકાે પ્રપુરાના ઘૃત કહતે હૈ,–માતાન્તરે–**વર્ષા દૃધ્વે भवेदाज्यं,** पुराणं तत्रि दोषत्तुत्–ભાવ મિશ્રમે એક વર્ષ બીત જાને પર ધીઠા પુરાના કહા હૈ.

જૈન સૂત્ર—' ઉપાશક દશાંગ ' માં—આણું દજી શ્રાવકે શ્રી મહાવીર દેવ પાસે વૃત આદરતા–**સારદ્વળ ગોઘય મંદ્રેળં અવસેસં ઘય વિદિં પદ્યવસ્ણાતિ.** શરદ ઋતુ–આધિન–આસો કાર્તિક માસનું નિષ્પન્ન થયેલું ગાયનું ઘૃત–ધી ખપે, ઉપરંત ઘૃતના પચ્ચખાણ–આ ઉપરથી એમ નિશ્ચય થ ય છે કે–એક વર્ષ ઉપરાંતનું ઘી પુરાશું ગણાય છે અને તેમાં લાલ રંગની છાંયાપડે ત્યારે તે ઘી વિણુડું–ચલિત રસ થયેલું ગણાય, તેમાં ત્રસ જીવની ઉત્પતિ શાસકારે કહી. એટલે જીના ઘીમાં અને જીના ખાળમાં ત્રસ જીવની ઉત્પત્તિ કહિ છે, તેમ મધ અને મદિરામાં પુરા**શુનો શ**ખ્દ લાશુ થતા નથી. તેમાં તો મુળેથીજ ત્રસ જીવની ઉત્પતિ કહી છે.

અને નગપડલ ગ્રંથમાં તાે ખુદ્ધી રીતે જીવની ઉત્પતિ જણાવે છે-

# मद्य मांसं मधुनिच, नवनीत बहिर्कृते ; उत्पद्यंते बीषद्यंते, सक्ष्मा जंतु रासय

2

Ş

મઘ માંસ અને મધને વિષે નિત્ય નામ મૂળમાંથીજ સદાયે અને નવનીત એટલે માણસમાં છાસથી બાહીર નિકળ્યા પછી ( થેાડા વખતમાં અંતર્મુર્દૂતને આંતરે ) સૂક્ષ્મ તદ્વરણાજીવની રાસીનું અસંખ્યાસંખ્ય જીવની ઉત્પતિ અને વિનાશ એટલે ઉત્પન્ન થવું અને ચવવું એમ ચય ઉપચય થયા કરે તે વસ્તુ રહે ત્યાં સુધી–અહિયાં તાે મઘ માંસ ને મધ એકજ દરજ્જાના મૂલથીજ કહ્યા છે.

એટલાજ માટે મધના આવાવાળાને માથે મહા પાપ મુક્યું છે—

# सप्त ग्रामेषु यत्पापं, अग्रिना भस्म सात् कृते ; तत्पापं जायते पार्थः, मधु विंदुश्र भक्षणे,

શ્રીકૃષ્ણ ભગવાન પ્રત્યે અર્જુને પ્રશ્ન કર્યું કે મધ ભક્ષણમાં કેટલું પાપ છે ? ત્યારે શ્રીકૃષ્ણ મહારાજે ઉત્તર આપ્યા છે કે–હે પાર્થ હે અર્જીન ! સાંભળ–સાત ગામ અગ્નિએ બાળીને ભસ્મ કરે તેમાં જેટલ પાય લાગે તેટલું પાપ મધના એક બિંદુનું ભક્ષણ કરે તેને લાગે. એટલું પાપ મધ ભક્ષણમાં કહ્યું છે. માટે પ્રાહ્યણે તેા મધ ખાવુંજ નહિ. કારણકે તેની ઉત્પત્તિ પણ કનિષ્ટ પદાર્થથીજ થાય છે.

860

# मेद मुत्र पुरिषा धैः, रसाद्दे वैद्धितं मधुः छर्दि लाला मुख आवैः, न भक्षं ब्राह्मणै मधुः ३

ચર્બા<sup>૬</sup>, મુંત્ર, વિષ્ઠા આદિ અપવિત્ર રસ, તથા રસવાળી અને પ્રવાહી દરેક ચીજ, ઉલટી-વમન થયેલી વસ્તુ અને મુખની લાળ વગેરે અશુભ અને અપવિત્ર કનિષ્ટ વસ્તુને માખીએા મુખમાં લહી મધના વધારા કરે છે મધના પુડાને વધારે છે અર્થાત્ અપવિત્ર વસ્તુથીજ મધ બને છે માટે પ્રાદ્યણાએ મધ ખાવું નહિ.

અહિંયાં બ્રાહ્મણ શબ્દે જૈનના સાધુ અને શ્રાવક પણ ગણાય છે, માટે જૈનધર્મમાં મધ ખાવાના નિષેદ્ધ છે.

પ્રશ્ન ૧૦૬ મું—જૈનધર્મમાં જો મધુ શખ્દે મધ ખાવાના નિષેધ હાેય તાે ભગવતીજીમાં શ્રી મહાવીર મધવાળું ભાેજન જમ્યા છે અને શ્રી દશવૈકાલિકમાં તેવું ભાેજન જમવાની સાધુને છૂટ આપી છે, એમ કાેઇ કહે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એ સમજીતિ વિનાનું બાેલવું છે, શાસમાં તે પ્રમાણે છેજ. નહિ શ્રી ભગવતીજીના શતક ૧પ મે-ભગવ તે મહાવીરની દિક્ષાના બીજા ચામાસે રાજગ્રહી નગરીમાં ચાેયા માસખમણે ચાેમાસું પુરૂં થયે કાર્તંકી પુનમના પડવે વિહાર કરી કાેલ્લાગ સન્નિવેશમાં ગયા ત્યા બહુલ પ્રાહ્માણને ત્યાં કાર્તિકી ચીંમાસીની પ્રતિપદા–પડવાને દિન એાત્સવને કારણે પ્રાહ્મણોને જમાડવા માટે-**મદુદ્યય દાં જીત્તેળં પરમણળેળં**-મધુઘૃત સહિત (એટલે ખાંડ, સહિત) વિપુલ પરમ અન્ન (ક્ષીર) કરીને પ્રાહ્મણોને જમાડ્યા બાદ ભગવ તનું ત્યાં પધારવું થયુ અને ભગવ તને પણ મધુ ઘૃત ચુકત ક્ષીર પ્રતિલાબી વગેરે.

અહિયાં મધુ શબ્દે મધ નહિ પણુ ગળપણુવાળી ચીજ ખાંડ–સાકર અને ઘી સહિત ક્ષીર સમજવી. ખીરમાં મધ હેાય નહિ પણુ ખાંડ હાય એટલે ખીરમાં ખાંડ ઘી નાખવાના રિવાજ હાય છે.

અહિંયાં કાેઇ કહે કે–ક્ષીર શબ્દ કયાંથી નિકળ્યો ? તેના ઉત્તર એ કે–ભગવતીજીની લખેલ ટીકામાં કહ્યું છે કે– **તેન परिमणेणंति । परिमान्ने** क्षे**रेब्या એટલે** પરમ અન્ન ક્ષીરને કહેલ છે.

٤3

વળી દશગૈકાલિક સૂત્રના પાંચમાં અધ્યયનની ૯૭ મી ગાથામાં સાધુને ગાટે કહ્યુ છે કે–હે મારા સુનિઓ ! તમને કદ્દી—

# तित्तगांच कडुयं च कसायं, अंबीलं च महुरं लवणं वा; एय लद्ध मन्नठ पउत्त', महु घयंव भ्रुजिज्ज संजए. ॥९७॥

તિખું, કડવું, કસાયલું, ખાટું, મીઠુ, અને ખારૂં એવા પ્રકારતું ભાજન–અનેરાને અર્થે નિપજેલાે એવા આહાર સાધુને સૂત્રોકત પ્રાપ્ત થયે તેને ખાંડ–સાકર, થીની માફક લેખવી ને આહાર કરે એમ કહેલ છે, પણ મધ ખાવું કહેલ નથી.

મધને તેા સૂત્રમાં મદિરાને માંસ બરાબર ઉત્તરાધ્યયનમાં નરકગતિ કહેલ છે, તે ગાથા—

# तुइं पिया सरासीहू, मेरओय महुणिय; षाइओमि जळंतीओ, बसाओ रुहिराणिय. ॥७१॥

વૈરાગ્ય પામેલા એવા મૃગાપૂત્રને જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન વડે જે નરકના દુ:ખ અનુભવેલા તે પાતાના માતા પિતા પ્રત્યે કહી જણાવતા પાતે કહે છે કે–મને નરકને વિષે પરમાધામીઓ ઉદેરીને કહેતા કે કે તુદ્દં પિયારૂં મંસારૂં ઇત્યાદિ–તને માંસ ( પૂર્વભવે ) પ્રિય હતું કેમ ? એમ કહી કહીને મને મારૂં પાતાનું જ માંસ તાડી તાડીને અને લાલચાળ કરીને અનેક વાર ખવ– ડાવવામાં આવ્યું છે. ( એમ હ૦ મી ગાયામાં કહેલ છે તે પ્રથમ માંસાધિકાર કહેવાઇ ગયું છે. તેમજ મદિરા અને મધ વિષે હ૧ મી ગાયામાં કહેલ છેકે–)

તને સુરા, મઘ, મદિરા અને મધુ ( મધ ) પ્રિય હતાં કેમ ? એમ કહી કહીને મન ઉકળતી ચરળી અને રૂધીર પાથામાં આવ્યા છે. ॥ ૭૧ ॥

એમ એ ગાથામાં માંસ, મદિરા અને મધ બે ત્રણેના ભક્ષણના કરનારને સરખું કળ કહ્યું છે. અને માખણને ષણુ આ ત્રણની બરાબર ગણી સૂત્રમાં મહાવિગય અને રાજપિંડમાં લેખી ચારે વસ્તુ સાધુને ખાવી વરજી છે.

પ્રશ્ન ૧૦૭ મું—મધુને৷ અર્થ કેટલાક એકલે৷ મધજ કરે છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—મધુનેા અર્થ એક મધજ થાય છે એમ નથી. મધુના અર્થ ઘણા થાય છે, એમ શખ્દકેષથી માલમ પડે છે. જુએા શખ્દ ચિંતામણિ સ'સ્કૃત-ગુજરાતી શબ્દકેષ પાને ૧૦૦૨−૩ મે. મધુ−૧ મધ, ૨ મઘ, ૩ પુષ્પનેષ રસ, ૪ મીઠેષ રસ, ૫ પાણી, ૬ પ્રાણીનું શુભાશુભ કર્મ, ૭ દ્રધ.

મધુ~૧ વિષ્ણુના કાનના મેલમાંથી પેદા થયેલેા એક રાક્ષસ, ૨ તે નામના એક દૈત્ય, ૩ વસંત ઋતું, ૪ ચૈત્ર માસ, ૫ એક જાતનું ઝાડ, મહુડાનું ઝાડ, ૬ અશાક વૃક્ષ, ૭ જેઠીમધ, ૮ એક જાતનું ૫ ખી ૯ ૫ દિ ભેદ.

મધુ−મીઠું, મધુર−મધુ-જીવતી ઔૈષધિ. 'નર્મ કોષ'–ગુજરાતી શખ્દ કેાષમાં મધુ વિષે કહ્યું છે કે—

મધુ−૧ મધપ્ડાનું મધ, ૨ ફૂલનું મધ, મકરન્દ, ૩ અમૃત, ૪ મૌડાનું ઝાડ.

મધુ–૧ મઘ, દારૂ, ૨ વસન્ત ઋતુ.

મધુ–મિઠું, ગળ્યું.

ઉપર કહેલી તમામ વસ્તુનેા સમાવેશ મધુ શબ્દમાં થાય છે, માટે મધુ શબ્દના ઉપર કહેલા અર્થમાં જૈનના સાધુને મધ, મઘ–દારૂ વગેરે વસ્તુ અકલ્પનીય છે અને કેટલીક વસ્તુ કલ્પનીય છે; પરંતુ માંસ, મદિરા, મધ અને માખણુ ( છાસથી અલગ થયેલું ). આ ચારે પદાર્થના તા સૂત્રમાં સર્વથા નિષેદ્ધ છે, જૈન મુનિને આગ્રાહ્ય છે, ખાવા જોગ નથી.

પ્રશ્ન ૧૦૮ મું– એક વાત યાદ આવે છે કે–ઉત્તમ દેવ દેવીના ઉપા– શકો ઉત્તમ કેામમાં ઉત્પન્ન થયેલા-આર્ય નામ ધરાવનારા, દેવ દેવીને નામે ઘેટાં બાેકડાના ભાેગ આપી પાતે ઈચ્છીત વસ્તુની માગણી કરે છે, તાે શું દેવ દેવી તેવા ભાેગ માગતા હુશે ? અને તેવા ભાેગ આપનારને ઇચ્છીત વસ્તુ મળતી હુશે ?

ઉત્તર—હે ભાઇ ! એ તાે એક જાતની બ્રમણા છે. દુનિયામાં એવી એક જાતની અજ્ઞાનતા છે. ઉત્તમ દેવ દેવી કાંઇ નિર્દય પ્રણામી હાેય નહિ કે ગરીબ અને રાંક બિચારા ઘેટાં બાેકડાના ભાેગ માગે અને કદાપિ નીચ જાતના દેવતા એવા નીચ ભાેગ માગે એમ કદાપિ કાેઈ માને તાે તે વાત પણ ખાેટી છે. શું પાેતાના ભક્ષ લેવાને પાતે અશકિતવાન છે કે બીજા પાસે ભાેગ માગે ? એ તાે માંસાહારીઓએ પાેતાનાજ ભક્ષ માટે દેવ દેવીનાં નામને આગળ કરી ઘેટાં બકરાના વધ કરી તેના ભાેગ પાેતેજ લીએ છે. જો એમ ન હાેય તાે કેમ કાેઇ દેવ દેવીએ સિંહ, વાઘ કે ચિત્રા દીપડાના ભાેગ ન માગ્યા ? એવા ભાેગ કાેઈ દેવ માગનાર નીકળ્યા હાત તાે ભાેગના આપનારને ખબર પડત કે કેટલી વીસીએ સાે થાય છે? વાઘના ભાેગ આપતા પાેતાના ભાેગ અપાઇ જાય એમ સાે કાેઇ સારી રીતે જાણી શકે છે; માટે રાંક ખીચારા ઘેટાં બાેકડાને નામે દેવતા દેવી ઠગાય છે અને તેવા અધર્મિ–પાપિષ્ટના આશ્રય રહેલા દેવ દેવી પણ નિંદાને પાત્ર થઇ વગાેવાય છે ને તે પણ દૂર્જાળના ઘાતકી ગણાય છે. જીઓ અતિત્ય પુરાણમાં કહ્યું છે—

# न सिंहो नच शाईूलो, न व्याघ्र शरभो नच; अजा पुत्रो वलिं दद्यात्, देवो दुर्बळ घातक. १

કોઇ સિંહનું, શાદુંલનું, વાઘનું, અષ્ટાપદનું, ચ શબ્દે કેાઇ દીપડાનું, ચિત્રાનું બલીદાન આપતું નથી અને દેવ પણુ તેનું બલીદાન માગતા નથી. બલીદાનના દેવાવાળા ચજાપુત્ર–ઘેટાં બાેકડાનું બલીદાન દે છે અને દેવ દેવી પણુ તેના ગરીબનું બલીદાન માગે છે. આ ઉપરથી એમ જણાય છે કે, દેવાે પણુ દુર્બંળની ઘાતને ઇચ્છે છે.

જેમ સુસલમાન ભાઇઓ બકરી ઇદ કરે છે પણ કોઈ વાઘ ઈદ કરતું નથી; તેમ હિંદુ કેામમાં દેવ દેવીને ઘેટાં બકરાનું બલીદાન દેવાય છે. પણ સિંહ વાઘનું બલીદાન કાેઈ માગતું નથી કે દેતું નથી. આનેા હેતુ એમ જણાય છે કે-માંસાહારી લાેકોએ પાતાના (ગૃદ્ધીપણાને લઇને દેવ દેવીઓને નામે-અસુક દેવી અસુક લાેગ માગે છે એમ પાતપાતાની ઇચ્છા માકડ ગરીબ બિચારા ઘેટાં બાેકડાના વધ કરી યા તેના હવન હાેમ કરી હવનનું માંસ પવિત્ર ગણી માંસાહારીઓ પાતાના ગૃદ્ધીપણાને લઇને પેતાની ઈચ્છાને તૃપ્તિ કરે છે, પણ તેનું ફળ તાે કનિષ્ટજ સમજવું. અજ્ઞાની લાેકા કે જેને ધર્મ અધર્મ-પૃન્ય કે પાયનું જ્ઞાન હોતૂં નથી તેવાઓ પણ કેાઇ પુત્રાદિકની ઇચ્છાએ કે કાઇ શરીર સુખની ઇચ્છાએ પણ પંચેદ્રિય જીવે ના વધ કરી પુત્રાદિક સુખને માગે છે. અહહહ !!! કેવી અજ્ઞાનતા ?

> જોજો દુનિયાનું અજ્ઞાન, આપસ્વાર્થ સાધવા કારણુ; લુંટે પરના પ્રાણ—એ ટેક. દેવી પાસે બેટેા માગે, અજા સુતને સાટે;

અપના પુત ખીલાયા ચાહે, ગળા પારકા કારે.—જોજો૦ ૧ જીવને સાટે જીવજ આપે, આપ ગચવાને માટે; દેવ દેવી આડા નાવે. પરભવ કાઈ સિર કારે.—જોજો૦ ૨ શરીર સૂખને કારણે કોઇ, કરે પ્રાણીનેા નાશ; સુખ તાે મળવું દ્વર રહ્યું; પણ હેાય નરકમાં વાસ.–જોજો૦ ૩ શેર અનાજની એાજરી માટે, કરે અનેક જીવ હાણુ; ગરીબ વનચર કેરા ત્રાસે, પડે નરકની ખાણ.–જોજો૦ ૪

#### છપયછં દ

પ૦૧

મારેગા ગરીબકું તેા આપ માર ખાવેગા, ખાયગા હરામકા તેા હેરાની મિલેગા, ચંદા ચાર સૂરા સા તાે સાહેઅસે ડરતાહે, તેરી કહાં ગુંજાશ ગળે બાંધ કે બાેલાવેગા. કહે હરદાશ હસા ન હિસાબ કરા, જમકે હજીર કછુ બાેલ બીન પાવેગા.–૧

ઇતિ શ્રી પરમપૂજ્ય શ્રી ગેાપાલજી સ્વામી તત્ શિષ્ય મુનિ શ્રી માેહનલાલજી કૃત શ્રી '' પ્રશ્નોત્તર માેહનમાળા "–ઉત્તરાહ<sup>°</sup>–ભાગ ૧૦ માે સમાપ્તઃ ॥





# <mark>શ્રી પ્રશ્નોત્તર મોહનમાળા</mark> <sup>ઉત્તરાર્ધ્દ ભાગ ૧૧ મો.</sup>

# મુનિ શ્રી માહનલાલજી કૃત

પરમ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી તત્ શિષ્ય



શ્રીમદ્ પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી ગ્રંથમાળા–મણુકાે ૧૧ માે.

# શ્રી પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા.

#### うきょう

ઉત્તરાર્ઢ ભાગ ૧૧ માે.

-----

પ્રશ્ન ૧ લું—કેટલાક કહે છે કે–જૈન ધર્મ વેદ ધર્મમાંથી નીકળ્યે। છે. કેટલાક કહે કે ળૌદ્ધ ધર્મમાંથી જૈન ધર્મ નીકળ્યે। છે. અને કેટલાક એમ પણ કહે છે કે–જૈન ધર્મ ગૌતમે ચલાવ્યે। છે. આ વિષે શું સમજવું ?

ઉત્તર—જૈનધર્મ અનાદિ છે. કેઇ પણ ધર્મમાંથી જૈનધર્મ નીકળ્યેા એવી કલ્પના કરવી તે આકાશ પુખ્યવત છે. વેદ વગેરે દરેક ધર્મનાં શાસ્ત્રોમાં જૈનધર્મની શાક્ષી મળી આવે છે. આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે વેદ વગેરે રચાયેલાં શાસ્ત્રોથી પહેલાના જૈનધર્મ અનાદિથી ચાલ્યા આવે છે એમ ઘણા પ્રકારની સાખીતી મળી આવે છે.

પ્રશ્ન ૨ જું—વેદ પહેલાને৷ જૈનધર્મ છે એવી શાક્ષી વેદમાંથી નીકળી આવે તે৷ વેદ પહેલાને৷ જૈનધર્મ છે એમ એકે અવાજે કણુલ કરવું પડે માટે એવા કાેઈ વેદ ધર્મના દાખલાે હાય તાે પ્રગટ કરી બતાવશાે ?

ઉત્તર—સાંભળેા–જૈનધર્મની પ્રાચીનતાની શાક્ષી '' સનાતન જૈન " પુસ્તક ૧ લું–ડીસેમ્બર ૧૯૦૫–અંક ૫ મેા-જૈનની પ્રાચીનતા અને સમી ચીનતા અર્થે, અન્ય દર્શનાનાં શાસ્ત્રોપરથી કેટલીક શાક્ષીએા અહિં મૂકીએ છીએ.

श्रीऋग्वेदमां — आ अमाखे अह्यु छे. ॐ त्रैलोक्य प्रतिष्टितानां, चतुर्विंशति तीर्थकराणां; ऋषमादि वर्द्धमानान्तानां, सिद्धानां शरणं प्रपद्ये. ॥

ઉપર પ્રમાણે ઝગવેદમાં–ઝષભદેવથી માંડી વર્ષમાન સ્વામી (મહાવીર સ્વામી) સુધીના ચાવીશ તીર્થ કરની સાક્ષી આપે છે ને તેએષ સિદ્ધ થયા એવી સાખીતી કરી આપે છે. આ ઉપરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે–વેદ પહેલા ચાવીશે તીર્થ કર થઈ જવા જોઇએ, તેમજ વ્યાખ્યા વિલાસમાં પણ ઉપર કહેલા વેદમાં મહાવીરનું નામ દાખલ કર્યું છે. પ્રશ્ન ૩ જું—બ્યાખ્યા વિલાસમાં શી રીતે કહ્યું છે ?

ઉત્તર—બ્યાખ્યા વિલાસ ગ્ર'થ–વીર સંવત ૨૪૫૫ માં છપાયું છે તેમાં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે.

ॐपवित्रं नग्नग्रुष विप्रसामहे एषा नग्ना (नग्नये) जातिर्येणी वीराः इत्यादि वળી વ્યાખ્યા વિલાસમાં યજીવે<sup>°</sup>દનાે દાખલાે આપ્યાં છે તેમાં ઝાષભદેવ અરિહ તનુંનામ છે.

પ્રશ્ન ૪ શું—યજીવે<sup>°</sup>દમાં શી રીતે કહ્યું છે.

<sup>®त्तर---</sup>यजुर्वेद २५ अध्याय १९ मो मंत्र----

ॐ नमो अईतो ऋषभो ॐ ऋषभ पवित्रं पुरुहूत मध्वरं यज्ञेषु नग्नं परमं माह संस्तुतं वरं ज्ञत्रुं जयंतं पशुरिंद्र माहु रिति स्वाहा दीर्घायुस्तायु बलायु वी शुभ जातयु. ॥ ( व्याण्या विद्वास ) तेमल यज्ववे हमां-अस्थिनेभीनुं नाम पश्च लखाव्युं छे.

પ્રશ્ન ૫ મું— યજીવે<sup>°</sup>દમાં અસ્ષ્ટિનેમીનું નામ કેવી રીતે જણાવવામાં આવ્યું છે ?

ઉત્તર---યજીવે દના ઉપર કહેલા ૨૫ મા અધ્યાયમાં-

ॐ रक्ष रक्ष अरिष्टनेमिः स्वाहाः वामदेव शान्त्यर्थमनु विश्वीयते । सोऽस्माकं अरिष्टनेमिः स्वाहाः ( આ અસ્પ્ટિનેમી જૈનધર્મમાં આવીશમાં तीर्ध'કर થઇ ગયા છે. (ज्याण्या विલांस)

વળી ઝ્રગ્વેદમાં પણ અસ્પ્ટિનેમિનું નામ જણાય છે.

પ્રક્ષ ૬ ઠું —ઋગ્વેદમાં અરિષ્ટ નેમિ વિષે શું કહ્યું છે ?

<sup>ઉत्तर-</sup>ऋग्वेद अष्टक १ अ. ६ वर्ग ७६

ॐ स्वस्ति न इंद्रो वृद्ध श्रया स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः स्वस्ति नस्ता क्ष्यों अरिष्टनेमिः स्वस्तिनो बृद्दस्पतिदधातु इत्यादि

🦳 ( વ્યાખ્યા વિલાસ )

ઉપરનાં વેદના દાખલાથી નિશ્ચય થાય છે કે વેદ રચાયા પહેલા જનધર્મ માેજીદ હતા તાેજ જૈનધર્મના તીર્થ'કરાનાં નામ તેમાંથી નિકળે છે, તેમજ પુરાણમાં પણ જૈનના તીર્થ'કરાના નામ મળી આવે છે.

પ્રશ્ન ૭ મું—-પુરાણમાં તીર્થ કરોનાં નામ કેવી રીતે મળી આવે છે ? ૬૪ ઉત્તર—'' સનાતન જૈન '' પુસ્તક ૧ લું–અંક ૫ મેા–જૈનની પ્રાચીનતા વિષે પ્રથમ વેદના દાખલાથી જણાવ્યું હવે પુરાણના દાખલાથી જણાવે છે. પ્રભાસ પુરાણને વિષે કહ્યું છે કે–

# रैवताद्रो जिनो नेमिः युगादि विंमलाचलेः ऋषीणा श्रमा देव, मुक्ति मार्गस्य कारणम्. ॥

અર્થડઃ–શુદ્ધ રૈવત નામના પર્વતમાં ચુગના આદિભૂત ' નેમિનાથ ' નામવાળા જિનદેવ ઋષિએાના આશ્રમથી મુકિત માર્ગ ( રીતિ ) અથવા રસ્તાનું કારણ છે. વગેરે તેમજ વળી યાેગવાશિષ્ટમાં પણ રામચંદ્રજીના ઉદ્ગારો જિનદેવ સંબંધી જાણવા જેવા છે.

પ્રશ્ન ૮ મું—રામચંદ્રજીએ યેાગવાશિષ્ટર્મા શું કહ્યું છે ?

ઉત્તરઃ–છત્રીશહજારી શ્લેાકવાળા યેાગવાશિષ્ટમાં પ્રથમ વૈરાગ્ય પ્રકરણ છે. તેમાં અહ'કાર નિષેધાદિ વિષે વશિષ્ટ અને રામ સ'બ'ધમાં આમ કહ્યું છે.

#### રામ ઉવાચ –

# नाहं रामो नमे वाच्छा, भावेषु च नमे मनः; शान्तिमास्थातु मिच्छामि, चात्म न्येव जिनो यथा.

અર્થઃ—-રામે કહ્યું –નથી હું રામ કે નથી મારી કર્માદિકમાં ઇચ્છા અને મારૂં મન ભાવ પદાર્થોમાં નથી. જિન દેવની પેઠે પાેતાના આત્મામાં શાન્તિ પામવા ઇચ્છું છું.

( રામચ ંદ્રજી જૈનના વીશમાં તીર્થ કરના શાસનમાં થયા છે, અને તેમણે જિન દેવ જેવી દિક્ષા ધારણ કરી માેક્ષપદ લીધુ છે. ) ઉપરના શ્લાેકથી પણ સાખિત થાય છે કે–રામચ ંદ્રજીના વખતમાં પણ જૈનધર્મ હતાે, અને નગર પુરાણમાં પણ અહીંત મુનિ વિષે લખ્યું છે.

પ્રક્ષ ૯ સુંઃ—નગર પુરાણમાં શું લખ્યું છે ?

ઉત્તરઃ—નગર પુરાણમાં કહ્યું છે કે–શ્લાેક–

# दश मिर्मा जितै विप्रेः, यत्फलं जायते क्रुते; मुनिमईन्त भक्तस्य, तत्फल जायते कलौ. ॥

અર્થઃ—સત્યચુગમા દશ પ્રાક્ષણેાને ભાેજન દેવાથી જે ફળ થાય છે તેજ ફળ કળિચુગમાં અર્હુંત ભકત મુનિને ભાેજન દેવાથી થઈ શકે છે. વળી પ્રભાસ પુરાણમાં પણ જૈન સંબ'ધી હકીકત છે. પ્રશ્ન ૧૦ મું—પભાસ પુરાણમાં જૈન સંબ'ધી શું લેખ છે ? ઉત્તર—પ્રભાસ પુરાણમાં–વ્યાસકૃત સૂત્રને વિષે કહ્યું છે કે–

# जैना एकस्मिन्नेव वस्तुनि उभये निरूपयन्ति ।

અર્થ – જૈની લાેક એકજ વસ્તુ (ઈશ્વર) માં કૃતત્વ ભાેકતાત્વનું નિરૂપણ કરે છે અર્થાત્ એક પરમાત્માને કર્ત્તા અને ભાેકતા માને છેઃ— વળી હનુમાન નાટકમાં પણ જૈનશાસનમાં અહીં ત વિષે કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૧૧ મું—હનુમાન નાટકમાં અહેં તે વિષે શું કહ્યું છે ?

<sup>ઉ</sup>ત્તર⊸હનુમાન નાટકમાં જૈન શાસનમાં અહેં'ત વિષે નીચેનાં લખા– ણમાં ષડ દર્શનનુ સ્વરૂપ જણાવતા કહે છે કે—

# यशैवः सम्रुपासते शिव, इति ब्रह्मेति वेदान्तिनोः बौद्धा बुद्ध इति प्रमाण पटवः कत्तोंति नैयायिकाः ॥ अर्हेकित्यंथ जैन शासम रत्ताः कर्म्मेति मीमांसकाः; सोयंवो वि विद्दधातु वांच्छित फ्रब्रं त्रैल्लेक्य नाथः प्रभ्रः ॥

અર્થ:—જેવી રીતે રૌવ લેાક શિવ (મહાદેવ) જાણી ઉપાસે છે. વેદાન્તિ લાક જેને પ્રદ્ધ ( વ્યાપક પરમેશ્વર) જાણી ધ્યાવે છે. બાેધદેવ જાણી જેને પૂજે છે, પુનઃ પ્રમાણુ ( ચુકિત શાસ્ત્ર ) માં ચતુર નૈયાયિક લાક જેને કર્તા કછે છે, તથા જૈનશાસનના પ્રેમવાળા લાક જેને અર્હુંત્ માને છે, અને મિમાંસક જેથી કર્મરૂપ વર્ણન કરે છે. તે ત્રણ લાેકના સ્વામી પ્રભુ ઇશ્વર તમારા લાેકોના વાંછીત કળ (કામના સિદ્ધિ ) તે પુરે–વળી મનુસ્મૃતિમાં ચુગની આદિના કરનાર પહેલા જિન કહ્યા છે.

પ્રશ્ન ૧૨ મું—મનુસ્મૃતિમાં શી રીતે કહ્યું છે. ઉત્તર—મનુસ્મૃતિમાં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે કે શ્લેાક—

# दर्शन वर्त्म वीराणां खराखर नमस्कृतः;

नीति त्रितय कत्तीयो, युगादौ प्रथमो जिनः ॥

અર્થ:—વીરાના માર્ગને દર્શાવતા હતા, દેવ અને દૈત્યથી નમસ્કાર પામવાવાળા અને ચુગની આદિમાં ત્રણુ પ્રકારની નીતિના કરનાર પહેલા જિન થયા.

ભર્તૃહરિએ પણ જિનદેવ માટે ઉંચા નંખરનાે અભિપ્રાય જણાવ્યે৷ છે.

પ્રશ્ન ૧૩ મું—ભર્તૃ'હરિએ જિનદેવ માટે શું કહ્યું છે ? ઉત્તર—ભર્તૃ'હરિએ વૈરાગ્ય પ્રકરણમાં કહ્યું છે કે-

# एको रागिषु राजते प्रियतमा, देहाईधारी हरी; निरागेषु जिनो विम्रुक्तऌलना, संगीन यस्मात्पर: ॥

402

અર્થઃ–રાગી પુરૂષામાં પ્રિયતમા (સ્રી) નું અર્ધા શરીરને ધરવાવાળા (જેનું વામાંગ ગોરી સ્ત્રી છે એવા) શિવજ શાેલે છે. વિરકતા ( વીતરાગીએા) માં જેણે ત્યાગા છે સ્ત્રીઓના સંગ એવા જિનદેવથી વિશેષ કાેઈ નથી.

પ્રદ્માંડ પુરાણેામાં ઋષભદેવ ભગવાને જૈનધર્મ ચલાવવા સ<sup>.</sup>અ'ધી જણાવ્યું છે.

પ્રશ્ન ૧૪ મું—્યદ્ધાંડ પુરાણમાં ઋષભદેવ ભગવાન માટે શું કહ્યું છે ? ઉત્તર—" તત્ત્વનિર્ણય પ્રસાદ " –પૃષ્ટ ૫૦૧ મે–કહ્યું છે કે–્ય્રદ્ધાંડ પુરાણમાં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે કે–

> नाभिस्तु जनयेत्पुत्रं मरु देव्यां महाद्युतिः ऋषमं क्षत्रिय ज्येष्टं, सर्वक्षत्रिस्य पूर्वजं. १ ऋषभाद्धारत्तों जज्ञे, वीर पुत्र ज्ञताग्रजःः अभिषिच्य भरतंराज्ये, महाप्रवज्य माश्रितः २

इहहि इक्ष्वाकु कुल वंशोद्भवेन नाभिसुतेन मरुदेवव्वा नंदन महादेवेन ऋषभेण दश प्रकारो धर्मः स्वयमेवा चीर्णः केवल ज्ञान लाभाच प्रवर्तितः॥

અને શિવ પુરાણમાં પણ ઝષભદેવ ભગવાન માટે કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૧૫ મું—ધિવ પુરાણમાં ઋષભદેવ ભગવાન માટે શું કહ્યું છે? ઉત્તર—ઉપરાેકત ગ્રંથમાં–શિવ પુરાણમાં નીચે પ્રમાણે જણાવે છે.

# कैळासे पर्वते रम्ये, इषभोय जिनेश्वरः; चकार स्वावतारंयः, सर्वज्ञः सर्वगः शिवः ॥१॥

તેમજ સ્કંદ પુરાણમાં ઝષભદેવ ભગવાન માટે સારૂં લખ્યું છે.? પ્રશ્ન ૧૬ મું —સ્કંદ પુરાણમાં રૂષભદેવ ભગવાન માટે શું લખ્યું છે ? ઉત્તર—સાંભળાે-સ્કંદ પરાણમાં ઝષભદેવ ભગવાન માટે ઉપરના ગ્ર'થમાં નીચે પ્રમાણે લખ્યું છે.

# परमात्मान मात्मनं, लसत्केवल निर्मलम् ; निरंजनं निराकारं, ऋषमंतु महा ऋषिम्. १

અને નાગ પુરાણમાં ઋષભદેવ સ્વામી માટેનું લખાણ છે. પ્રશ્ન ૧૭ મું—નાગ પુરાણમાં ઋષભદેવ સ્વામી માટે કહ્યું શું છે ? ઉત્તર—ઋષભદેવ ભગવાન ( આદિનાથ ભગવાન માટે નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે. સાંભળા.

# अष्ट पष्टिषु तीर्थेषु, यात्रायां यत्फल्ं भवेत् ; आदिनाथस्य देवस्य, स्मरणे नापि तद्भवेत्. ॥ १॥

અઠશડ તીર્થની યાત્રામાં જેટલું કળ પ્રાપ્ત થાય છે તેટલું કળ આદિનાથદેવ–ઋષભદેવ ભગવાનના સ્મરણથી થાય છે. (ઇતિ તત્ત્વ નિર્ણય પ્રાસાદ.)

પ્રશ્ન ૧૮ મું—શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનથી જૈન ધર્મની પ્રવૃત્તિ થઇ છે એવેા કાેઈ દાખલાે છે ?

ઉત્તર—હા, જી, સાંભળેા—શ્રી માલપુરાણમાં અધ્યાય ૭૩ મેે-ગાથા ૧૧ મી–૧પ મીમાં−કહ્યું છે કે—

# प्रथमं ऋषभो देवो, जैन धर्म प्रवर्तकः ॥११॥ एकादञ्च सहस्राणि, जिल्याणां घारितो मुनिः; जैन धर्मेस्य विस्तारो, करोति जगतितऌे. ॥१२॥

અર્થ:---પ્રથમ ઝુષભદેવ જૈન ધર્મને પ્રવર્તાવનાર અગિયાર હજાર શિષ્યા સાથે જગતમાં જૈન ધર્મા ને ફેલાવશે.

આટલા દાખલે વેદ અને પુરાણમાં જૈન ધર્મ શ્રી ઝાયભદેવ ભગવાનથી તે અદ્યાપી ચાલ્યા આવે છે; એટલે શ્રી ઝાયભદેવ સ્વામીથી માંડી શ્રી મહાવીર સ્વામી સૂધીમાં ચાવીશ તીર્થ કરનો પ્રવૃત્તિ અનુક્રમે–નમા चउत्रीसाए तित्थयराणं उसभाइ महावीर पज्जवसणाणં ઇત્યાદિ જૈન ધર્મ પ્રવર્તા વનારા કદ્યા છે; એટલે જે પ્રમાણે જૈનસૂત્ર ોમાં શ્રી ઝાયભદેવ ભગવાનથી શ્રી મહાવીર દેવ પર્ય તે જૈન ધર્મના પ્રવર્ત્ત કહેલ છે તેમજ વેદ પુરાણમાં પણ કહેલ છે.

પ્રક્ષ ૧૯ સુ'--કેટલાક એમ કહે છે કે-જૈન ધર્મ ગૌત્તમે ચલાવ્યે। છે. એટલે ગૌત્તમથીજ જૈન ધર્મ પ્રવર્ત્યા છે તેનું કેમ ? ઉત્તર-વાંચક વગેાંને ઉપરના વેદ પુરાણના દાખલાથી ખાત્રી થઈ હશે કે-જૈન ધર્મ શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનથી ચાલ્યાે આવે છે અને ગોેતમે જૈન ધર્મ ચલાવ્યાે નથી પણ જૈન ધર્મના ચાવીશમાં તીર્થ કર શ્રી મહાવીર સ્વામીની પાસે દિક્ષા લઇ ગોત્તમ શ્રી મહાવીરના શિષ્ય થયા છે એમ શ્રી માલપુરાણ સાક્ષી આપે છે.

પ્રશ્ન ૨૦ મું—શ્રીમાલ પુરાણમાં ગોત્તમ મહાવીરના શિષ્ય થયા તે સંબંધે શું લખ્યું છે તે જણાવશાે ?

ઉત્તર—સાંભળેા−શ્રીમાલ પુરાણના અધ્યાય ૭૩ માં <sup>શ્</sup>લાેક ૧૨૧ મે કહ્યું છે કે--

# गोतमो पिततो राजन्, गतो काश्मिर केततः; महावीरा दीक्षया च, धने जैनं मने प्सितम्. ॥१२॥

અર્થ — હે રાજન્ ! ગોત્તમ પણુ કાશ્મિર ગયે৷ અને મહાવીર પાસેથી દીક્ષા લઇ મનનેા ધારેલે৷ જેનધર્મ ધારણુ કર્યા.

પ્રશ્ન ૨૧ મું — ગોત્તમે મહાવીર પાસે કયારે દિક્ષા લીધી ?

ઉત્તર—તે વિંષે અધ્યાય ૭૪ મે-નીચે પ્રમાણે પુછા કરી છે સાંભળાે—શ્લાેક–

# किं युगे च महा वीरो, जैन धर्म च कारह; गौतमश्च कदा तस्माद्, दीक्षा जग्राह वाडव १

અર્થ — માંધાતા વિશિષ્ટ પ્રત્યે કહે છે–હે મહારાજ ! કયા ચુગમાં મહાવીર જૈનધર્મ કરતે৷ હવે৷ અને ગોત્તમ તેની પાસેથી કયારે દિક્ષા ગ્રહણ કરતે৷ હતે৷ ?

તેના ઉત્તરમાં વસિષ્ટજી કહે છે. ॥ વશિષ્ટ ઉવાચ ॥

डिसइस्रा गता राज, छद्राः कलियुगे यदाः तदा जातो महावीरो, देशे काश्मिरके तृप. ३ गौतमो पितदा तत्र, धारितुं जैन धर्मकम् श्रिया वाक्येन संतुष्टो, जगाम श्री निकेत नात्. ४ अर्थः—वशिष्ट ४७ ७ राज्त १ ४णियुगनां क्यारे थे ७जर वर्ष

ગયાં ત્યારે કાશ્મિર દેશમાં મહાવીર ઉત્પન્ન થયે৷ અને જૈનધર્મ ધારણ

કરવા ગૌત્તમ પણ તે વખતે લક્ષ્મીજીના વાકયથી સંતુષ્ટ થઇ શ્રીમાલથી ત્યાં ગયેા.

પ્રશ્ન ૨૨ મું—મહાવીર પાસે જઇને ગૌત્તમે શું કહ્યું ? ઉત્તર—શ્રી મહાવીર પાસે ગૌત્તમ જઇને નીચે પ્રમાણે કહે છે.

## भो भो स्वामिन्महावीर, दीक्षा देहि मम प्रभो; जन धर्मसंग्रहीत, मागत स्तव संनिधो. ॥६॥

અર્થ—ગૌત્તમ કહે, હે સ્વામી મહાવીર મને દીક્ષા આપેા હું જૈનધર્મ ગૃહણ કરવા તમારી પાસે આવ્યેા છું.

> गौतमो ऽहिल्ययासाकं, जैउ दीक्षा दवे नृपः गौतमोह्य भवेत् साधु, रहिल्या आर्यका भवत् , ॥२२॥ गौतमो वत्सरा राजन् , द्वधिका नवति स्तदाः साधुपुरुषेण भ्रुडवाच, झन्ते म्रुक्ति मवापुयात्. ॥२३॥

અર્થ:—વસિષ્ઠ કહે–હે રાજા ગોત્તમ અહિલ્યા સાથે જન દીક્ષા ધારણુ કરતા હતા અને ગોત્તમ સાધુ થયેા તથા અહલ્યા આર્યા થઇ હે રાજા ગોત્તમ બાહું વર્ષ જૈન ધર્મ ભાેગવી અંતે માક્ષને પામ્યા.

પ્રક્ષ ૨૩ મું—ગોત્તમે મહાવીર પાસે દીક્ષા લીધી ત્યારે તેણે કેવેા વેશ ધારણ કર્યો અને કેવી રીતે વિચર્યા ?

ઉત્તર-તે પણ નીચેના બે શ્લાકથી જણાવે છે સાંભળો-

शिष्ये सहस्रे; सहितो, जैन धर्मः प्रवर्तकः; आर्यया संडुतो राजन . दया धर्मेण संयुतः ॥३२॥ दधानो ग्रुमति ग्रुखे, विम्राणो दण्ड कंकरे; शिरसो ग्रुण्डनं कृत्वा, कुक्षौ च कुज्जिकां दधन. ॥३३॥

અર્થ —વશિષ્ઠ–હે રાજન ત્યાર પછી હજાર શિષ્યો સાથે તથા આયા<sup>°</sup> અહુલ્યા સાથે દયા ધર્મ ચુકત થઇ જૈન ધર્મને પ્રવર્તાવનાર ગોત્તમ પણ શ્રીમાલ નગરમાં આવ્યા. માઢે મુમુચી બાધનાર હાથમાં દંડ ધારણ કરનાર માથાનું મુંડન કરાવનાર કાખમાં પીછી ધારણ કરનાર–( ગોત્તમ હવા. ) ઇતિ. એ પ્રમાણે શ્રીમાલ પુરાણમાં–મૂળ શ્લાક અને તેના અર્થમાં કહ્યું છે.

શિવ પુરાણમાં પણ ગોત્તમ વિષે અઘિકાર છે ખરો પણ તેમાં ઘણે। તકાવત જોવામાં આવે છે. પ્રશ્ન ૨૪ મું—શિવ પુરાણમાં ગૌતમ વિષે શું કહ્યું છે ? શ્રીમાલ પુરાણમાં અને શિવ પુરાણમાં કહેલા ગૌતમ તે એક છે કે જુદા છે ?

ઉત્તર—શ્રી માલપુરાણમાં કહેલા ગૌતમ તે અહલ્યાવાળા અને ષ્રાદ્માણોએ તેને ગૌ હત્યારા ઠરાવવાથી તેના તિરસ્કાર કરવાથી તે ગૌતમે અહલ્યા સહિત મહાવીર પાસે દિક્ષા લીધી એમ શ્રી માલપુરાણમાં કહ્યું છે; તેમજ શિવપુરાણમાં અહલ્યાવાળા ગૌતમને ઋષિયાએ ગો હત્યારા ઠરાવ્યા છે ખરા પણ મહાવીર પાસે દીક્ષા લીધાના કે-જૈન ધર્મ સ્વીકાર– વાના કાંઇ પણ હેવાલ છેજ નહિ તા આ બેમાં કઇ વાત સત્ય માનવી ? તે તા વાંચક વર્ગ નું કામ છે. અમે તા જે વસ્તુ જોવામાં આવે તે રજી કરી વાંચક વર્ગ નું કામ છે. અમે તા જે વસ્તુ જોવામાં આવે તે રજી કરી વાંચક વર્ગ ની પાસે મુકીએ અને તેના વિચાર પણ તેમનેજ કરવાના છે. શ્રી માલપુરાણમાં ઉપરની હકીકત છે; તેમ શિવપુરાણમાં પણ જ્ઞાન સંહીતામાં–અધ્યાય પર મે–૫૪ મે–ગંગા મહાત્મ્યમાં જીએા.

પ્રશ્ન ૨૫ મું — શિવપુરાણમાં જૈન ધર્મ વિષે કંઇ કહ્યું છે.

ઉત્તર—શિવપુરાણ જ્ઞાન સંહિતા અધ્યાય ૨૧ મેા–તેમાં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે.

> मुण्डं मळिन वस्तं च, कुंडि पात्र समन्वितं; दथानं पुश्चिक हाळे, चालयन्ते पदे पदे. ॥ २ ॥ वस्त युक्तं तथा इस्तं, क्षिप्पमाणं मुखे सदा; धर्म्मोति व्याहरन्तंतं, नमस्कृत्यस्थितं हरे. ॥ ३ ॥

અર્થ — ઉપરના એ શ્લેષ્કના અર્થ શિવપુરાણના ભાષાન્તરમાં આ પ્રમાણે લખ્યા છે. માથે મુંડો જેને, મલિન વસ્ત્રવાળા, કાષ્ટમય પાત્રચુકત હાથમાં પૂંજણી લઇ તેને વારંવાર હલાવતાે મુખ ઉપર વસ્ત્ર બાંધેલા, ધર્મ ધર્મ એ રીતે ભાષણ કરતાે એવા સનાતન ધર્મ ૠષિ, યતિ, આચાર્ય તથા ઉપાધ્યાય એ રીતે એ નામ પ્રસિદ્ધ છે.

વળી તેજ અધ્યાયના શ્લાક ૨૫ મે–શ્લાકાર્થ છાપેલા પાને ૬૪ મે– નીચે પ્રમાણે લખ્યું છે.

# हस्ते पात्रं दधानाश्च, तुंडे वस्त्रस्य धारकाः ; मलिना न्येव वासांसि, धारयंतोल्प भाषिण : ॥ २५ ॥

અર્થઃ—હાથમાં પાત્ર લઇને મ્હોઢે નાતું વસ્ત્ર માંધીને મેલાં વસ્ત્ર પહેરીને થાડું બાલતાં સતાં. (એવા જૈનના મુનિ કહ્યાછે.) ૨૫ શિવપુરાણમાં ઉપર પ્રમાણે જૈન ધર્મની વ્યાખ્યા છે ખરી અને જૈન ધર્મને સનાતન ધર્મ માન્યે। છે.

પ્રશ્ન ૨૬ મું—શિવપુરાણ અને શ્રી માલપુરાણમાં કહેલા ગૌતમ અને જૈનધર્મમાં કહેલા ગૌતમ એક છે કે જુદા છે ?

ઉત્તર—પુરાણે પુરાણના ગૌતમની વ્યાખ્યા મળતી નથી તો પછી જૈનધર્મના ગૌતમની વ્યાખ્યા પૂરાણ સાથે મળેજ કયાંથી ? પુરાણવાળાએ ગાયના વધનેા આરોપ મૂકેલા અને અહલ્યા સ્ત્રીવાળા ગૌતમ કદ્યો છે, અને <sup>જ</sup>નધર્મના ગૌતમ વિષે શાસ્ત્રમાં એથી બીજીજ વ્યાખ્યા છે. આ ગૌતમ તા શંકરાચાર્ય એટલે શ્રીપાદ પદવીના ધણી હતા, તે સ્ત્રી પરષ્ટયા હતાજ નહિ. સન્યાસવત પાળતા હતા, અખંડ બ્રદ્ધચારી હતા, પાતે ત્રણ ભાઇ સહિત અગ્યાર શ્રીપાદ પદવીવાળા–અપાપા નગરીમાં યજ્ઞાર્થ મળેલા તેમણે મહાવીરને કેવળ ઉત્પન્ન થયાને થીજે દિવસે તેજ નગરીના પરિર આવ્યા જાણીને તેમની સાથે વિવાદ કરતા તથા તેમના દરેકના હૃદયના શંસય દ્વર થતા વેદવાકય પ્રમાણે જૈને અર્હ તે જાણી અગ્યારે જણા પાતપાતાના શિષ્યોના ચુમાલીસેના પરિવાર સહિત મહાવીરની પાસે દીક્ષા લીધી તેમાં પહેલા શિષ્ય ઇદ્રભૂતિ, કે જે ગૌતમનાં નામથી ઓળખાય છે અને મહાવીરના ચૌદ હજાર શિષ્યોના પરિવારમાં જેમણે અગ્રપદ ભાગવ્યું અને છેવટે માક્ષપદ મેળવ્યું તે ગૌતમ જૂદા અને પુરાણમાં કહેલા ગૌતમ પણ જૂદા.

ઉપરના વેદ અને પરાણના દાખલાથી એઠલું તો સિદ્ધ થયું કે⊸ જૈનધર્મ ઋષભદેવ ભગવાનથી ચાલ્યાે આવ્યાે છે, અને પુરાણમાં કહેલા ગૌતમે પણ મહાવીરની પાસે દિક્ષા લીધી છે ને આ શાસન પણ મહાવીરનું ચાલે છે, માટે જૈનધર્મ ગૌતમે ચલાવ્યાે આ વાત કલ્પિત છે.

પ્રશ્ન ૨૭ મું—કોઇ એવી કલ્પના કરે છે કે–જૈન ધર્મ બૌદ્ધ ધર્મમાંથી નીકબ્યેા છે તેતું કેમ ?

ઉત્તર—એ વાત તો કલ્પના માત્ર છે. પ્રથમ વેદ પુરાણના દાખલાથી સિદ્ધ કરી આપ્યું છે કે-જૈન ધર્મ શ્રી ઝષભદેવ ભગવાનના વખતથી ચાલ્યા આવે છે; પરંતુ તીર્થ કર મહારાજાઓના બંધારણ પ્રમાણે દરેક તીર્થ કર ચાર તીર્થનું સ્થાપન કરનારા હાેવાથી ધર્મની આદિના કરનાર કહેવાય છે; એટલે થઇ ગયેલા તીર્થ કરના શાસનમાં કાંઇ ઢીલાશ યા ફેરફાર થઇ ગયેલાે હાેય તે જ્યારે તીર્થ કરને કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય ત્યારે થઇ

६५

ગયેલા તીર્થ કરની મૂળ પ્રવૃત્તિ પ્રમાણે પોતાના શાસનને પ્રચલિત કરી તમામ ધોરણ નવું સ્થાપન કરે. મહાવીર તીર્થ કરે ઝપલદેવ લગવાનની નકલ લઇને પૂર્વ થઈ ગયેલા બાવીશ તીર્થ કરનાં બાંધેલા ધારણમાં-અર્થાત્ તેવીશમાં પાર્શ્વ નથ તીર્થ કરના ચાલતા શાસનમાં જે પ્રવૃત્તિ ચાલતી હતી તેમાં કાંઇક સુધારા વધારા કરી પોતાનું શાસન મજભુત કર્યું; તેથી તે ધર્મ ની આદિના કરનારા કહેવાય પણ જૈન ધર્મ તો ઝપલદેવ લગવાનના વખતથીજ ચાલ્યા આવે છે તેને ને બોહ ધર્મને કાંઇ પણ સંભાધ નથી.

પ્રશ્ન ૨૮ મું —ઔદ્ધ ધર્મ મહાવીર પહેલાંના તાે ખરા ના ?

ઉત્તર—મહાવીર પહેલાના કદિ કાેઇ કહેતું હાેય તા મહાવીરને કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પહેલાના કદિ હાેય શકે પણ ઘણું કરી અન્ને ચાલતા સમયમાં થાેડાક આંતરે એક બીજાની હૈયાતિમાં થયા હાેય એમ જણાય છે. જેમ ગાેશાળે મહાવીરના કેવળ પહેલા બે વર્ષ અગાઉ કેવળ પદ ધારણ કરી ચર્મ જિન થયા તેમ ગૌતમ બુદ્ધ એથી પણ અગાઉ થયા હાેય તા તેમ બનવા સંભવ છે. એટલે બૌદ્ધ ધર્મનું સ્થાપન મહાવીરે ચાર તીર્થનું સ્થાપન કર્યા પહેલાં કર્યું હાેય એમ કદિ કહેવું હાેય તા કહી શકાય અને જ્યારે મહાવીરને કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું ત્યારે તેમણે ચાર તીર્થનું સ્થાપન કર્યું અને જૈન ધર્મની મૂળ પ્રવૃત્તિ ચલાવી, તેથી તે બૌદ્ધમાંથી નીકળ્યા કે બૌદ્ધ ધર્મના ફાંટો માનવા તે કલ્પિત છે.

પ્રક્ષ ૨૯ મું—મહાવીરને **ઝુદ્ધ એક અરસામાં હતા એમ માનવું** સંભવીત છે ?

ઉત્તર — સાંભળવા પ્રમાણે મહાવીર અને બુદ્ધને એક બીજાને સ'મેલન થયેલ અને પાંચ સ્થાવરકાય સ'બ'ધીની ચર્ચા થયેલી હતી. બુદ્ધનું કહેવું હતું કે દુનિયાને પાંચ સ્થાવરકાય ઉપર નિર્વાહ રહેલા છે. અને અમે તેના ત્યાગ કરાવા છા તે વાત ઘટીત નથી. મહાવીરે ઉત્તર આપ્યા કે-પાંચ સ્થાવર અને છઠી ત્રશ કાયના આર'ભના તા ભિક્ષા-વૃત્તિથી નિર્વાહ કરવાવાળા સાધુને અવશ્ય ત્યાગ દ્વાવાજ જોઇએ. અને જે ગૃહસ્થાધર્મમાં રહેલા દ્વાય તેને ત્રશકાયના આરડીને (ઇરાદાપૂર્વ'ક) હિંસા કરવાના તા ત્યાગ હાયજ પરંતુ પાંચ સ્થાવરકાયને માટે ગૃહસ્થાશ્રમીને તેના પરિભાગમાં આવતી વસ્તુ સિવાયના ત્યાગ કરાવીયે છીએ. આ પ્રમાણે શ્રી મહાવીરે બુદ્ધને ઉત્તર આપ્યા છે, એમ સાંભળવામાં આવ્યું છે. જે આ પ્રમાણે હાય તા બન્નના ધર્મ સ્વતંત્ર હાવા જોઇએ. એમ તેની સાબિતીને માટે ''જૈનેત્તર દૂષ્ટિએ જૈન'' એ નામના પ્રસ્તકમાં તે વિષે (જૈન અને બૌદ્ધ વિષે) સારા ખુલાસા આપ્યા છે, તે પુસ્તક આખું વાચવા જેવું છે.

પ્રશ્ન ૩૦ મું—તે પુસ્તક કયારે અને કેના તરફથી બહાર પડ્યું છે. અને તેમાં શી શી હકીકત છે તે જણાવશેા ?

ઉત્તર—''જૈનેત્તર દષ્ટિએ જૈન " આ પૂસ્તકમાં અમર વિજયજી તરફથી રચવામાં આવ્યું છે. છપાવી પ્રસિદ્ધ કરનાર શાહ–ડાહ્યાભાઈ દલપતભાઇ–ભરૂચવાળાએ–સંવત ૧૯૭૯ માં છપાવી બહાર પાડ્યું છે. તેની 'પ્રસ્તાવના ' માં પ્રષ્ટ ૧૩ મે–પ્રથમ જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા જણાવ્યા બાદ જૈન અને બૌદ્ધ ધર્મની તારતમ્યતા જણાવી છે. અને તે સંબંધે માેટા માેટા વિદ્વાનાના અભિપ્રાય દાખલ કરવામાં આવ્યા છે.

પ્રશ્ન ૩૧ મુ'---પ્રથમ જૈન ધર્મ'ની પ્રાચીનતા વિષે શું લખ્યું છે. તે તા જણાવા ?

ઉત્તર---ઉપરોકત પુસ્તક-પૃષ્ટ ૧૩ મે-મિ૦ કન્નુલાલજી જોધપુરી--માહે-ડિસંખર-સને ૧૯૦૬ અને જાન્યુવારી સને ૧૯૦૫ (ધી થિએાસાફિસ્ટ) પત્રના અંકમાં લખે છે કે--''જૈનધર્મ'' એક અસા પ્રાચીન ધર્મ હૈ કિ-જિસકી ઉત્પત્તિ તથા ઇતિહાસકા પત્તા લગાના એક અહુતહી દુર્લંભ વાત હૈ ઇત્યાદિ.

પ્રશ્ન ૩૨ મું—જૈન અને બૌદ્ધ વિષે શું લખ્યું છે ?

ઉત્તર—જર્મનીના-ડા. જોહનસ હર્ટલ તા. ૧૭-૬-૧૯૦૮ ના પત્રમાં કહે છે કે- 'મેં અપને દેશવાસિયાકાે દિખાઉંગા કિ-કેસે' ઉત્તમ નિયમ, ઔર ઉંચે વિમાર. જન ધર્મ ઔર જૈન આચાર્યોમેં હૈં. જનકા સાહિત્ય ળૌદ્ધોસે' બહુત બડકર હૈ ઔર જ્યાં જ્યાં મેં જન ધર્મ ઔર ઉસકે સાહિત્યકા સમઝતા હુ' ત્યાં ત્યાં મેં ઉનકાે અધિક પસંદ કરતા હુ'" ઇત્યાદિ.

પ્રક્ષ ૩૩ મુ —આ વિષે બીજા કેાઇ અભિપ્રાય છે ખરા **? હાય** તો તે પણ બતાવશેા.

ઉત્તર—ઉપરોકત પુસ્તકમાં-પાને ૧૩ મેથી–લખે છે કે-પેરિસ (ફ્રાંસની રાજધાની) ના ડા. એ. ગિરનાટ પાતાના પત્ર તા. ૩–૧૨-૧૯૧૧ માં લખે છે કે-"મનુષ્યાંકી તરકીકે લિયે જૈન ધર્મકા ચારિત્ર બહુત લાભકારી હૈ, યહ ધર્મ બહુતહી અસલી સ્વતંત્ર સાદા બહુત મુલ્યવાન્ તથા બ્રાહ્મણોંકે મતાંસે ભિન્ન હૈ તથા યહ બૌદ્ધ કે સમાન નાસ્તિક નહીં હૈ." ઇત્યાદિ ા વળી નીચેના લેખ જાણવા જેવા છે. પ્રશ્ન ૩૪ મું—નીચેના લેખમાં શું કહ્યું છે ? ઉત્તર—ઉપરાક્ત ગ્રંથ પ્રષ્ટ ૧૪ મે–લખે છે કે—

શ્રીયુત નથુરામ પ્રેમીદ્વારા અનુવાદિત્ હિંદી લેખથી—

૧ ''જૈન ધર્મ હિંદુ ધર્મંસે સર્વધા સ્વતંત્ર હૈ. ઉસકી શાખ યા રૂપાંતર નહીં હૈ.

૨ પાર્શ્વનાથજી જૈનધર્મકે આદિ પ્રચારક નહિ થા, પરંતુ ઇસકા પ્રથમ પ્રચાર ઝાયલદેવજીને કિયા થા. ઇસકી પુષ્ટીકે પ્રમાણેાંકા અલાવ નહિહે.

૩ બૌદ્ધલેંગ મહાવીરજીકાે નિગ્ર થાેકા (જૈનિયેાંકા) નાયક માત્ર કહતે હૈં, સ્થાપક નહિ કહતે હૈ. ઇત્ય દિ.

વળી પૃષ્ટ ૧૮ મેે-ઉપરાક્ત ગ્રંથમાં પણ જાણવા જેવું છે.

પ્રશ્ન ૩૫ સું—શા વિષે જાણવા જેવું શું છે ? તે જણાવશો.

ઉત્તર---ઉકત ગ્રંથ પાને ૧૮ મે-નીચે પ્રમાણે લખે છે.

અમ્બ્રજાક્ષ સરકાર એમ. એ. બી. એલ લિખિત '' જૈન દર્શન જૈન ધર્મ " જૈન હિતૈષી ભાગ ૧૨ અંક ૯–૧૦ માં છપાવેલ છે તેમાં લખ્યું છે કે---

૧ ''યહ અચ્છી તરહ પ્રમાણ પ્રમાણિક હેા ચૂકા હૈકિ જૈનધર્મ ળૌદ્ધ ધર્મકી શાખા નહિ હૈ ઉન્હોને કેવળ પ્રાચીન ધર્મકા પ્રચાર કિયા હૈ.

ર જૈનદર્શનમેં જીવતત્ત્વકી જૈસી વિસ્તૃત આલેાચના હૈ ગૈસી ઔર કિસીભી દર્શનમેં નહિ હૈં ઇત્ય દિ ''

વળી એજ ગ્રાંથના પાને ૨૦ મે–જૈન અને બીધ વિધેને৷ પટંતરા સારી રીતે દર્શાવ્યા છે.

પ્રશ્ન ૩૬ મું – જૈન અને બૌદ્ધ વિષે શે৷ ૫૮ ટરા જણાવ્યા છે ?

ઉત્તર--- સુકત ગ્ર'થમાં પૃષ્ટ ૧૯ મેં થી ૨૦ મામાં લખે છે કે-

વળી રા. રા. વાસુદેવ ગોવિંદ આપટે બી. એ. ઇન્દોર નિવાસી એક વખતના વ્યાખ્યાનમાં **લ**ખે છે કે–

હમારે હાથસે જીવહિંસા ન હાેને પાવે ઇસકે લિએ જૈની જિતને ડરતે હૈ ઇતને બૌદ્ધ નહિ ડરતે

બૌદ્ધ ધર્મ દેશાેમેં માંસાહાર અધિકતાસે જારી હે આપ સ્વતઃ હિંસા ન કરકે દ્રસરે કે દ્વારા મારે હુએ બકરે આદિકા માંસ ખાનેમેં કુછ હર્જ નહિ ઐસે સૂબીતેકા અહિંસા તત્ત્વ જો બૌદ્ધોને નિકાલા થા, વહ જૈનિયાેકા સર્વધા સ્વીકાર નહિ . પૃષ્ટ ૨૫ મેં'થી–વાસુદેવ નરહર ઉપાધ્યાયના થીજા લેખમાં જેન અને બૌદ્ધ સંબ'ધી કેટલીક હકીકત લખેલી છે ને તેમાં બ'ને ધર્મની ભિન્નતા જહાવી છે.

પ્રશ્ન ૩૭ મું — ઉપાધ્યાયજી શું જણાવે છે ?

ઉત્તર--- ઉપાધ્યાયજી પાતાના બીજા લેખમાં સાર રૂપે પ્રસ્તાવના પૃષ્ટ ૨૫ મેથી ૨૮ મા સુધીમાં નીચે પ્રમાણે લખ્યું છે કે–

ઘણા પડિતા સાશ'ક લેખા લખતા રહ્યા છે, એમ કરવાને ખીલકુલ કારણ નથી. કારણ જૈનગ્ર'થાની યાગ્યતા જેતાં તેના ઉપર અણવિધાસ રાખવાને ખીલકુલ કારણ જણાતું નથી. સાધારણપણે સંસ્કૃત ભાષાના ગ્રંથા પ્રાચીન હાેય છે. જૈનધર્મના ગ્ર'થા તેનાથી પણ પ્રાચીન છે. બૌદ્ધના ગ્ર'થા નિર્વિવાદપણે સાધન મનાય છે, ત્યારે બૌદ્ધના ગ્ર'થા કરતાં વિશેષ કરી ઉત્તરીય બૌદ્ધ ગ્ર'થા કરતાં જૈનગ્ર'થાનુ ધારણુ ઘણુંજ જીદું જણાય છે. જૈનધર્મના ગ્ર'થાની જે વાસ્તવિક યાગ્યતાં છે તેનું તેવા પ્રકારનું સ્વરૂપ લોકાના સમક્ષ મૂકવું અગત્યનું છે. (તે વિષે પૃષ્ટ ૨૬ મે–વિશેષ જાણવા જેવી બીના છે.)

પ્રશ્ન ૩૮ મું—પૂષ્ટ ૨૬ મે–નાણવા ચાેગ્ય શી બીના છે ?

ઉત્તર—ઉપરના ચાલતા લખાણમાં ઉપાધ્યાયજી લખે છે કે—એ સંબધી શાેધખાેળ કરતાં જૈનધર્મના સંસ્થાપક છેલ્લા તીર્થ કર "મહાવીર" નામની ખરેખર કેહ્ય વ્યક્તિ નથી પણ જૈનધર્મના અનુયાયીઓમાંની આ એક વ્યક્તિ છે. તેનું નિરાકરણ સચુકિત થઈ શકે તેવી માહીતી ઉપલબ્ધ થઇ છે આ પ્રમાણે અનેક ચુકિત પ્રચુકિત બતાવી જૈનધર્મના નાયક મહાવીરની અને બૌદ્ધધર્મના નાયક ગૌતમની સર્વથા પ્રકારથી ભિન્નૈતા બતાવી અંતમાં લખ્યું છે કે મહાવીરના ચરિત્રનું વિવેચન કરવાનું કારણ એટલુંજ છે કે જૈનધર્મની ઉત્પત્તિ ખુદ્ધ ધર્મમાંથી ન હાેઇને બીલકુલ સ્વતંત્ર છે. એના નિકાલ કરતી વખતે ઉપયોગી થશે, ઇત્યાદિ કહીને પ્રોફેસર બેવરના ળૌદ્ધની શાખા તરીકેના મત, અનેક પ્રમાણેથી અયોંગ્ય થએલા જણાવ્યા છે તે યોગ્ય થએલાં નથી + + +

્રપ્રક્ષ ૩૯ સું—આ સંખંધે વિશેષ કાંઇ જાણવા જેવું છે ? ઉત્તર—ઉપરના ચાલતા અધિકારમાં પૃષ્ટ ૨૭ માં લખે છે કે— જૈન ધર્મ બૌદ્ધ ધર્મમાંથી નીકળ્યાે એમ કહેવાને બિલકુલ કારણ મળતું નથી. જીવા કે હિંદુ તત્વજ્ઞાનમાં જ્ઞાનની સંપૂર્ણ અવસ્થા સુધીનાં જીદાં જીદાં પગથીયાં માનેલાં છે, પણ એ વિષે જૈનાના મત સ્વતંત્ર છે. તેઓની પરિભાષા પ્રાદ્મણા કરતાં અને બૌદ્ધો કરતાં બિલકુલ જીદીજ છે. જૈનાના મત પ્રમાણે યથાર્થ જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર છે. તે આ પ્રકારે—

૧ મતિ જ્ઞાન, ૨ શ્રુત જ્ઞાન, ૩ અવધિ જ્ઞાન, ૪ મનઃ પર્વય જ્ઞાન, અને ૫ કૈવલ્ય જ્ઞાન, એવા પ્રકારનું સામ્ય દર્શાવનારૂં વર્જુન ઔંદ્ધોના અધ્યાત્મ ચંધામાં કંઈ પણ દેખાતું નથી. આગળ જતાં જૈન અને ઔદ્ધોના કેટલાક વિચારા પ્રાહ્મણાની સાથે મળતા છે તે અતાવ્યા છે. જેમકે-પૂર્વ જન્મ, પૂર્વ જન્મનાં કરેલાં કર્મ ઇત્યાદિ પુનઃ જૈનાના તીર્થ કરા ચાવીશ, તો ઔદ્ધોના પચીશ, આમાં પણ ચાવીશની કલ્પનાજ પ્રાચીન કરાવી જૈનાને પ્રાચીન કરાવ્યા છે.

આમ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે કેટલીક વાતો જન ધર્મવાળાની ઔદ્ધોથી અને બ્રાહ્મણેાથી સરખી અને કેટલીક જૈનાની સ્વતંત્ર બતાવી છેવટમાં નિકાલ કરતાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે જૈન ધર્મ એ બૌદ્ધ ધર્મમાંથી નીકળેલા નથી. તેના ઉદ્ભવ સ્વતંત્ર દ્હાવાથી બૌદ્ધ ધર્મમાંથી વિશેષ લીધું પણ નથી ઇત્યાદિ—( પૃષ્ટ ૩૦ મે-રામમિશ્ર શાસ્ત્રીના લેખ જાણવાજોગ મૂકયા છે).

પ્રશ્ન ૪૦ મું—રામમિશ્ર શાસ્ત્રીજી શું જણાવે છે ?

ઉત્તર—રામમિશ્ર શાસ્ત્રીજીના વ્યાખ્યાનનાે સાર—

જૈન મત સષ્ટિકો આદિસે બરાબર અવિચ્છિન્ન ચલા આયા હૈ.

આજકલ અનેક અલ્પગ્ર જન બૌદ્ધ મત ઔર જૈન મતકે৷ એક જાનતે હૈ યહ મહા બ્રમ હૈ.

પ્રશ્ન ૪૧ મું—જૈન અને બૌદ્ધ વિષે ડાે. હર્મન જેકાેબીનાે શા અભિપ્રાય છે ?

ઉત્તર—ડેા. હર્મન જેકેાબી–જૈન સૂત્રોની પ્રસ્તાવનાના પ્રથમ ભાગમાં લખે છે કે—

મહાવીર કેાઇ એક નવા ધર્મના સંસ્થાપક ન હતા; પરંતુ જેમ મેં સિદ્ધ કરેલું છે કે, તેઓ એક પ્રાચીન ધર્મના સુધારક માત્રજ હતા. જૈન ધર્મ એ સ્વતંત્ર રીતે ઉત્પન્ન થયેલા છે. પરંતુ કાેઇ અન્ય ધર્મની અને ખાસ કરીને બાહ્ય ધર્મની શાખારુપે બિલકુલ પ્રવર્તેલા નથી. (એમ ''જૈનેત્તર દષ્ટિએ જૈન" પૃષ્ટ ૪૨ મે–પ્રસ્તાવનામાં લખ્યું છે.) પ્રશ્ન ૪૨ મું—હર્મ નજેકાેબી આ સંબંધે કાંઇ વિશેષ જણાવે છે ?

ઉત્તર—ઉપરાક્ત ગ્ર'થમાં પ્રસ્તાવનામાં પૃષ્ટ ૪૨ થી–૪૬ સુધીમાં– નીચે પ્રમાણે જણાવે છે કે–

પૃષ્ટ ૩૦ થી–ડો૦ હર્મનજેકોબીની જૈન સૂત્રો પરની પ્રસ્તાવનાના થીજા ભાગનાે સાર–( તેમાં ડાે૦ હર્મનજેકાેબી લખે છે કે– )

જૈન સૂત્રોના મારા ભાષાંતરના પ્રથમ ભાગને પ્રગટ થએ દશ વર્ષ થયાં. તે દરમ્યાન–પ્રો૦ લ્યુમન, પ્રો૦ હાેર્નલ, હાેટપ્રેટબુલ્હર, ડાે૦ કુહરર, એમ. એ. બાર્થ. મિ. લેવીસ રાઇસ, આદિ યુરાપિયન અનેક વિદ્વાનાદ્વારા જૈન સૂત્રોનાં ભાષાંતર શિલાલેખાે વિગેરે બહાર પડવાથી, જૈન ધર્મ અને તેના ઇતિહાસ વિષયક આપણા જ્ઞાનમાં ઘણા મહત્ત્વના વધારા થયા છે. હવે માત્ર કલ્પનાને–આ વિષયમાં થાેડાજ અવકાશ રહેશે.

અહીં કેટલાક વિવાદ ગ્રસ્ત મુદ્દાઓનું સ્પષ્ટીકરણ કરવા ઇચ્છું છું.

જેએ જૈન અથવા આર્હતના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. તેએ જ્યારે બૌદ્ધ ધર્મ સ્થપાઇ રહ્યો હતા, ત્યારે એક મહત્વશાલી સંપ્રદાય તરીકે કયારનાએ પ્રસિદ્ધ થઇ ચુકયા હતા. આ વિષયની સિદ્ધિમાં બૌદ્ધનાજ પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ગણાતા ૧ અંગુત્તરનિકાય, ૨ મહાવગ, ૩ દીધનીકાય, ૪ બુદ્ધઘાષની ટીકા આદિ અનેક ચંથાના ઉદાહરણે આપી, સર્વ પ્રકારથી સિદ્ધ કરીને બતાવ્યું છે. જેમકે બૌદ્ધ ચંથામાં લખ્યું છે કે 'નાતપુત– સર્વ જ્ઞાન અને સર્વ દર્શન પ્રાપ્ત કરવાના દાવા કરે છે 'એ પ્રકારનું જે કથન છે. તેને પ્રમાણ આપવાની જરૂર નથી. કારણ કે–આતા <sup>જ</sup>ન ધર્મનું ખાસ એક મૌલિક મંતવ્યજ છે.

પાપ આચરનાર બૌદ્ધના આશય વિષે જનેાનેા અભિપ્રાય ડેા૦ હર્મનજેકેાબીએ સારા આપ્યા છે.

પ્રશ્ન ૪૩ મું—પાપ આચરતાર બૌદ્ધ વિષે શું કહ્યું છે ?

ઉત્તર---બીજા ભાગના પૃ. ૪૧ માં લખ્યું છે કે-'' પાપ " એ આચરનારના આશય ઉપર આધાર રાખે છે. બીહના આ એક મહાન સિદ્ધાંતને જનેાએ મિથ્યા કલ્પિત અને મૂર્ખતા પૂર્ણ ઉદાહરણ સાથે મેળવી ઉપહાસ્યપાત્ર બનાવી દીધા છે.

અને પાને (૪૩) ગ્ર'થકર્ત્તાએ કુટનાટમાં પાપ સંબંધી જણાવ્યું છે કે-

૧ જૈનોના સંકેત (પાપ વિષે) અસત્ય નિરૂપણુ કરેલું નથી પણુ સત્યરૂપેજ થયેલું છે કેમકે-સૂક્ષ્મ નિગેાદના, પૃથ્વી, જળ, આદિ પાંચ સ્થાવરના, બેઇંદ્રિય, તેરે દ્રિય, ચારે દ્રિય અને છેવટ સન્મૂર્છન પંચે દ્રિઉયના જીવાને મન હોતું નથી, છતાં પાપનો બંધ તા થાય છે. તેથી પાપનું બંધન કેવળ આશાયથીજ થાય છે તેમ નથી, પણુ મિથ્યાત્વ આવૃત્તિ આદિના યાેગે આશય વિના પણુ પાપ બંધાય છે, તેથી તે વિષયનું બંડન અયોગ્ચપણુ થયેલું નથી, એમ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા જેવું છે. સંગ્રાહક. (ઇતિ કુટનાટનું ટાંચણુ).

વળી જૈન વિષે ઔદ્ધોએ કરેલી ભૂલ પણ હર્મન જેકેાબીએ ખુલ્લી કરી છે.

પ્રશ્ન ૪૪ મું —ઔંદ્ધોએ જૈન વિષે કયા પ્રકારે ભૂલ કરેલી છે ?

<sup>ઉ</sup>ત્તર —જૈન વિષયે ઔદ્ધોએ કરેલી ભૂલ પૃ. ૪૭ માં–"ચાતુર્યામ" પાર્શ્વનાથને લાગુ પડે છે તેને મહાવીર ઉપર આરોપિત કરવામાં ભૂલ કરેલી છે. ઔદ્ધોની આ ભૂલ દ્વારા મહાવીરના સમયમાં પણ પાર્શ્વનાથના સિધ્યા વિદ્યમાન હતા.

વળી બીજી ભૂલ-પૃ. ૪૮ માં-નાતપુત્તને અગ્ગિવેસન કહેલ છે પણ મહાવીરના એક મુખ્ય શિષ્ય જે સુધર્મા હતા તે અગ્નિવેશ્યાયન હતા; તેથી શિષ્યનું ગાેત્ર ગુરૂને લગાડી બેવડી ભુલ થવાથી મહાવીરના શિષ્ય સુધર્માની સાક્ષી આપે છે.

પ્રશ્ન ૪૫ મું — બૌદ્ધ પહેલાં જૈન ધર્મ ચાલ્યે৷ આવે છે એમ કેટલીક સાબીતી તે৷ થાય છે, પણુ વિશેષ દાખલા મળી આવે તે৷ વધારે મજણતીને માટે જણાવશે৷ ?

<sup>ઉત્તર—</sup>ડેા. હુર્મન જેકોબીની જૈનસૂત્રોની પ્રસ્તાવનામાં બીજા ભાગમાં પૃ.૦ ૫૦ મે–લખે છે કે–

બૌદ્ધ ધર્મ ના પ્રાદુર્ભાવ થયેા ત્યારે નિચ'થાેના (જૈનાેના) સંપ્રદાય એક માેટા સંપ્રદાયરૂપે ગણાતાે હાેવા જોઇએ, કેમકે બૌદ્ધ પિટકાેમાં–એ નિચંચાેમાંના કેટલાકને વિરાધી અને કેટલાકાેને અનુયાયી થયેલા વર્ણવેલા છે, પણ નિબ્ર'થાેના એક નવીન સંપ્રદાય છે એમ સૂચના માત્ર પણ નથી આ ઉપરથી અનુમાન કરી શકીએ છીએ કે–નિગ્ર'થ યુદ્ધના જન્મ પહેલાં ઘણા લાંબા કાળથી અસ્તિત્વ ધરાવતા હશે, પુનઃ પૃ પર માં–મજ્ઝિનિકાયથી સચ્યકનેા દાખલેા આપી જણા– વવામાં આવ્યું છે કે–નિગ્ર'થાનાે સંપ્રદાય ભુદ્ધના સમયમાં સ્થાપિત થયે। હાેય તેમ ભાગ્યેજ માની શકાય.

પૃ૦ ૭૨ થી– જૈનધર્મ એ એક પ્રાચીન કાળથી ચાલતાે આવેલાે ધર્મ હાેય, મહાવીર ખુદ્ધ કરતાં વધારે જીનાે છે. કેમકે–સઘળી વસ્તુ ચૈતન્ય ચુકત છે એમ બતાવતાે સચેતન વાદ છે.

ઉપરની હકીકત '' જૈનેત્તર દષ્ટિએ જૈન '' ની પ્રસ્તાવના સુનિ શ્રી અમરવિજયજીની લખેલી તેમાંથી સાર સાર રૂપે જોઇતી અત્ર ટાંકવામાં આવી છે.

હવે " જૈનેત્તર દ્રષ્ટિએ જૈન " પ્રથમ ભાગ–હિંદુ વિદ્વાનાના અભિપ્રાયે। માંથી જોઇલા દાખલા પ્રશ્ન રૂપે આ**ની નીચે લેવામાં આવ્યા છે**.

પ્રશ્ન ૪૬ મું--- મહાવીર અને ખુદ્ધ એક છે કે બંને જીદા છે ?

<sup>ઉ</sup>ત્તર—પ્રથમ ભાગમાં–વાસુદેવ નરહર ઉપાધ્યાયજીએ-"જૈન ધર્મની ઉત્પત્તિ ' ના સ'બ'ધે–કેટલુ'ક લખાણું લખ્યા બાદ પૃષ્ટ ૩૪ મે–લખે છે કે

જૈન ગ્ર'શે સિવાય મહાવીરના ચરિત્રની માહીતી બૌદ્ધોના ગ્ર'શેમાં પણ મળી આવે છે. બૌદ્ધ લોકોએ તેને નટ પુત્ર એવું નામ આપીને તે નિગ્ર'શના મુખ્ય અને ખુદ્ધના પ્રતિસ્પર્ધી હતા એવું વર્ણન કર્યું છે. બૌદ્ધ ગ્ર'શેમાં મહાવીરનું ગાત અગ્નિવૈશાયન એમ આપ્યું છે. તા હવે ખરૂં જેતાં તેમના શિષ્ય જે સુધર્મા તેનું તે ગાત્ર હતું. મહાવીર અને ખુદ્ધ બન્ને સમ– કાલીન હાવાથી બિંબિસાર અને તેના અભયકુમાર, અજાતશત્ર, લિબિવામલ, ગાશાલ (મંખલી પુત્ર) વિગેરે રાજપુત્રા પણ તેઓનાજ સમકાલીન હતા. જૈન લોકો તેની જન્મભૂમિ વિશાલીની આસપાસ હતી એમજ કહે છે. તેના તેની સાથે સારી રીતે મેળ ખાય છે. ઉદક સર્વ જીવમય છે. વગેરે જૈન ધર્મના મતના અનુવાદ બૌદ્ધ ગ્રંથોમાં કરેલા મળી આવે છે. બૌદ્ધ લોકોએ નટ પુત્રના મૃત્યુનું પંપા (પાવાપુરી) નામનું જે સ્થાન આપ્યું છે તે અચુક બરાબર છે. મહાવીરની બુદ્ધની સાથે સરખામણી કરીએ તો બુદ્ધના અને મહાવીરના આયુષ્ય ક્રમમાં જે વિલક્ષણ સરખાપછું મળી આવે છે તેનું સાહજીક કારણ એવું હતું કે તે બંને સંન્યાસીઓ હતા.

પ્રશ્ન ૪૭ મું—ઉપરના લેખથી અથવા તેા સ્વભાવે છે તેા જુઠા પણ મહાવીરના અને ખુદ્ધના કેટલાક શબ્દો મળતા આવે છે તેનું કેમ ?

ઉત્તર---ઉપરના ચાલતા અધિકારે પૃ૦ ૩૫ મે-લખ્યું છે કે

- इंह

મહાવીરના કેટલાક આપ્ત સંબંધીઓનાં નામાે બુદ્ધના આપ્ત સંબંધીઓની સાથે સારી રીતે મેળ ખાય છે. મહાવીરની સ્ત્રીનું નામ યશાેઢા ત્યારે બુદ્ધની સ્ત્રીનું નામ યશાેધરા હતું. મહાવીરના જેષ્ટ બંધુનું નામ નંદિવર્ધ ન હતું ત્યારે બુદ્ધના સાવકા ભાઇનું નામ નંદ. એ બુદ્ધ રાજા હતાે તે વખતે તેનું નામ સિદ્ધાર્થ હતું. ત્યારે મહાવીરના પીતાનું નામ સિદ્ધાર્થ હતું. નામાેમાં સામ્ય હાેવાનું કારણ એટલું કે તે વખતે એવા પ્રકારના નામા રાખવાના વિશેષ રિવાજ હતા. બન્ને ક્ષત્રિય પુત્રોએ બાહ્મણેાના ધર્મ વિરૂદ્ધ ધર્મ સ્થાપન કર્યા એમાં આશ્ચર્ય માનવાને બીલ– કલ કારણ નથી બ્રાહ્મણેા જેમને મિથ્યા સંન્યાસીઓ માનતા હતા તે એ બૌદ્ધોજ હતા.

પ્રશ્ન ૪૮ મું—ઉપરના લખાણુથી મહાવીર અને ખુદ્ધ કોઇ કોઇ શખ્દથી એક ડરે છે અને કાેઇ શખ્દથી જીદા ડરે છે. જો કે છે તા જીદા પણુ તે બન્નેના તફાવત ખુલ્લી રીતે સમજાવવા જોઇએ ?

ઉત્તર—ઉપરના ચાલતા અધિકારમાં તે પણ જણાવ્યું છે કે–

બ નેમાંનાે તફાવત ખાેળી કાઢવા માટે હવે આપણે અુદ્ધ અને મહા− વીરના જીવન ક્રમમાંની કેટલીક બાબતાેનાે વિચાર કરીશું.

| ૧ <b>બુ</b> હાને৷ જન્મ કપિલવસ્તુ શહે | રમાં   ૧ મહાવીરને જન્મ વિશાલી નગરીની |
|--------------------------------------|--------------------------------------|
| થચેા.                                | પાસે થયેા.                           |

- ર **સુદ્ધની માતા તેને**। જન્મ થતાંજ મૃત્યુ પામી.
- ૩ <mark>છુદ્ધે પાેતાના વડીલાેની પરવાનગી</mark> ન લેતાં અને તેમની હૈયાતી છતાં સન્યાસ લીધા.
- ૪ ખુદ્દે ૬ વરસ તપશ્ચર્યા કરી.
- ય તપશ્ચર્યાને। કાળ ફેાગટ છે એમ ં બુદ્ધના મત હતા.
- ૬ અુદ્ધનું દેહાવસાન કુડિગંડમાં થયું.

- ર મહાવીરના મા બાપ ઘણેા માેટેા થતાં સુધી હૈયાત હતા.
- ૩ મહાવીરે પાેતાના વડીલાેની પર– વાનગી લઇ તેેમની સમક્ષ સ'ન્યાસ લીધાે.
- ૪ મહાવીરે ૧૨ વરસ તપશ્ચર્યા કરી.
- પ તપશ્ચર્યા જરૂરની છે એમ મહા– વીરનેા મત હતાે માટેજ તેણે તીર્થ`કરના નિર્વાણ પછી તપશ્ચ--ર્યાનું વ્રત પાળ્યું. (એટલે તેમના અનુયાયીઓએ તપશ્ચર્યા કરવાનું કાયમ રાખ્યું.
- ૬ મહાવીરનું દેહાવસાન પ'પા (પાવા-પુરી) શહેરમાં થયું.

8

મહાવીરના ચરિત્રનું એટલું વિવેચન કરવાનું કારણ એટલુંજ કે, જૈન ધર્મની ઉત્પત્તિ **ઝુ**હ ધર્મમાંથી ન હાેઇને બીલકુલ સ્વત'ત્ર છે કે નહિ એના નિકાલ કરતી વખતે તેમાંની ઘણી બાબતાે ઉપયાગી થઇ પડશે. કેટલાક પંડિતાે મહાવીર અને બુહ એ બન્ને જુદા જુદા મહા પુરૂષા હતા એમ તાે માને છે.

આ સ'બ'ધે આ પુસ્તકના ચાલતા લખાણના બન્ને ભાગમાં ઘણું લખાણ છે; પરંતુ જે વિષયની જરૂર છે તેનેા કેટલાક વિભાગ પ્રસ્તાવનામાંથી મળી આવ્યો, એટલે પીષ્ટપેષણુ કરવું ઠીક નહિ લાગવાથી જરૂરની આખત ગ્રહણ કરી છેવટના સારરૂપે દ્વિતીય ભાગમાંના એક ગુરાપીયન વિદ્વાનના દાખલા આપી વીરમું છું.

પ્રશ્ન ૪૯ મું –તે દાખલાે કેવા પ્રકારનાે છે તે જણાવશા ?

ઉત્તર—તે દાખલા મહાવીર અને **ખુદ્ધના સંબંધનાેજ છે. તે (ડાે.** એા. પરટાેલ્ડ એમ. એ. પી. એચ. ડી. સાહેબે ધુલિયા મુકામે તા. ૨૧-૮-૨૧ ના રાજે આપેલું ભાષણુ) કેટલુંક લખાઇ ગયા બાદ પૃષ્ટ ૯૭ મે–થી– લખે છે કે––

આ વિચારને અધિક સ્પષ્ટ કરવા સારૂ આ વિષયના સંબંધે અનેક મતાે એકત્ર કહેવા**ની** જરૂર છે. સુરાપીય પંડિતાે પૈકી જીુ**ની શા**ખાના વિદ્વાન લાેકાે એવું માનતા હતા કે મહાવીર એ ગૌત્તમ બુદ્ધ કરતાં જરાક ઉમરથી માેટા સમકાલીન હતા અને તેમણેજ જૈન ધર્મની સ્થાપના કરી; પરંતુ આજકાલમાં આ મત ભૂલ ભરેલાે છે એમ સિદ્ધ થયેલાે છે. હાલમાં સુરાપીયન પંડિતામાં પ્રચ**લિ**ત થયેલા આ વિષયનાે મત એવા છે કે, જૈન ધર્મના સંસ્થાપક પાર્શ્વનાથ હાઇને મહાવીર એ એક તે ધર્મની જાગૃતિ કરનાર પુરૂષ હતા, પણ ખુદ જૈન ધર્મિઓના પર પરાગતના મત એથી જૂદો છે. તેઓના મત પ્રમાણે જૈન ધર્મ અનાદિ હાેઇને તે ધર્મને જે અનેક વ્યક્તિએા તરફથી જાગૃતિ મળી છે તેજ ચૈાવીશ તીર્થ કરે। અથવા જિનાે છે. આ જૈનાના પર પરાગત મન લક્ષમાં રાખવા જેવા હાઇને તેને નિઃસ શય અસલ ઇતિહાસને৷ આધાર મળે છે અને મને એમ પણ જણાઇ આવ્યું છે કે હિંદુસ્થાનમાંના પ્રત્યેક પ્રત્યેક સાંપ્રદાયિક મતોને ઔતિહાસિક આધાર હેાય છેજ. હવે જૈન ધર્મના સંબંધે આ મતને કર્યા આધાર છે એ કહેવું અત્યારે ઘણું કઠીન છે, કારણકે આ સંબંધના શાધ મેં હુમણાંજ શરૂ કર્યો છે; તાેપણ જૈન ધર્મ અને નીતિ એ વિષય ઉપરના હેસ્ટિંગ્સ સાહે–

બના વિસ્તૃત વિવેચનવાળા ગ્રંથમાં અને પ્રો. જેકોબીના નિબ'ધમાં જે એક વિધાન જોવામાં આવે છે તેના ઉપરથી પ્રસ્તુત વિષયના શાેધની ચાેચ દિશા સમજી શકાય તેમ છે. આ નિબન્ધમાં "જૈનધમે પોતાના કાંઇક મતો પ્રાચીન છવદેવના સ્વરુપવાળા ધર્મમાંથી લીધેલા હોવા જોઇએ." એવું કહેલું હોવાથી પ્રત્યેક પ્રાણી તા શું પણ વનસ્પતિ અને ખનિજ પદાર્થો પણ જીવ સ્વરુપજ છે. એવા જે જૈન ધર્મના તત્વ છે તેની સાથે તે મળતા હોવાના કારણથી તે ઘણુા મહત્વના છે.

આ કારણથી જૈન ધર્મએ અત્યત પ્રાચીન છે ( કાેઈ પણ ધર્મ અનાદિના છે એમ કાેઇ પણ વિચારી પાંડિત કહેતા નથી ) એમ મને ભાસમાન થવાથી તેજ વાતને હું રીવ્રિપણે શાસ્ત્રીય દષ્ટિથી સિદ્ધ કરવાના છું. આ ધર્મનું મૂળ હિંદુસ્થાનમાં આર્ય પૂર્વ કાલના પ્રાચીન લાેકા સુધી પહેાંચીને આગળ જતાં તે ધર્મ આર્ય ધર્મમાંથી જેટલું જેટલું અત્યુત્તમ અથવા છેવટ જે આપણાથી સારૂં દેખાચું તે બધુંએ ગ્રહણ કર્યું અને આર્યધર્મના પ્રાઘ્ધણીય પંચની બરાબર તેમણે પોતાની વૃદ્ધિ કરી લીધી. જૈનાના નિર્ગ્રન્થોના ઉલ્લેખ વેદામાં પણ છે તે ઉપરથી આ મારા કથનની પ્રતીતિ થશે, પરંતુ જૈન ધર્મની જિત્પત્તિના સંબંધ પહેલાં કહેલા તે મત ગ્રહણ કરીએ કિવા અત્યારે કહેલા આ મારા નવીન મત ગ્રહણ કરીએ તાપણ તેના ઉપરથી તે ધર્મ વિષે આગળ હું જે અનુમાના બતાવવાના છું તેમાં કોઇ પણ પ્રકારથી કરક પડવાના નથી. ઇત્યાદિ—

અહિં સુધીમાં જૈન ધર્મના ચલાવનાર ગૌતમ નથી તેમ જૈન ધર્મ એ બૌદ્ધ ધર્મના કાંટાે પણ નથી એમ નિશ્ચિય કરી બતાવ્યું. જૈન ધર્મ અનાદિ છે એમ પણ ઉપરના લેખા શાક્ષી આપે છે. એટલું નહિ પણ વેદ અને પુરાણામાં સ્પષ્ટ જણાવે છે કે જૈન ધર્મ ઋષભદેવ ભગવાનથી ચાલ્યા આવે છે. તેની વિશેષ શાક્ષીને માટે અત્યારના હિંદુસ્થાનના તથા ચાલ્યા આવે છે. તેની વિશેષ શાક્ષીને માટે અત્યારના હિંદુસ્થાનના તથા સુરાપીયનના મહાન વિદ્વાના ઘણા પ્રચાસે શાસ્ત્રોની શાધ ખાળ કહી જૈન ધર્મ અસલના જીનો–પ્રાચીન–અનાદિના છે, એમ જણાવી આ ચાલતી ચાવીશીને માટે ઋષભદેવ ભગવાન જૈન ધર્મના પેલા તીર્થ કર થયા એવી પણ સાબીતી કરી આપે છે.

પ્રશ્ન પ૦ સુ —જેનધર્મ, ઝાષભદેવ ભગવાનથી ચાલ્યાે આવે છે એવા દાખલા કાેઈ પ્રામાણિક વિદ્વાનાના હાેય તાે તે જણાવશાે ?

\* ડેા૦ એા૦ પરટેાલ્ડ૦ સાહેબે-''જૈન દષ્ટિએ જૈનના બીજા ભાગમાં-પૃષ્ટ ૯૫ મેં- જીવદેવ અને જડદેવનું સ્વરુપ જણાવ્યું છે. તે લક્ષમાં લેવા જેવું છે. ઉત્તર—સાંભળેા–પ્રથમના પ્રશ્નોત્તરમાં વેદ અને પુરાણુના દાખલાથી સાબીત તાે કરી આપ્યું છે. હવે વિશેષ સાબીતીને માટે–"જૈનેત્તર દ્રષ્ટિએ જૈન" આ પુસ્તકની પ્રસ્તાવનામાં પ્રષ્ટ ૧૪ મે– લખ્યું છે કે–

શ્રીયુત તુકારામકૃષ્ણુ શર્મા લદ્દુ બી. એ. પી. એચ. ડી. એમ. આર. એ. એસ. એમ. એ. એસ. બી. એા. એમ. પ્રોફેસર-સંસ્કૃત શિલાલેખાદિકના વિષયના અધ્યાપક કીંગ્સ કાેલેજ બનારસ કાશીના દશમ વાર્ષિકેાત્સવ ઉપર આપેલા વ્યાખ્યાનમાંથી-''સબસે પહેલે ઇસ ભારત વર્ષ'મેં ઝઘલદેવ નામકે મહર્ષિ હુએ, વે દયાવાન, ભદ્રપરિણામી, પહેલે તીર્થ'કર હુએ. જિન્હાને મિથ્યાત્વ અવસ્થાકા દેખકર-સમ્યગદર્શન, સમ્યગગ્ઞાન, ઔર સમ્યગચારિત્ર રૂપી માક્ષશાસ્ત્રકા ઉપદેશ કિયા. બસ યહાહી જિનદર્શન ઇસ કલ્પમેં હુવા. ઇસકે પશ્ચાત્ અજિતનાથસે લેકર મહાવીર તક તેઈસ તીર્થ'કર અપને અપને સમયમેં અગ્રાની જીવાંકા માહ અધકાર નાશ કરતે રહે.''

ઉપરની હકીકતને લાગતાે એક બંગાલી બેરિપ્ટરનાે લેખ છે.

પ્રશ્ન પ૧ સું—અંગાળી બેસ્પ્ટિરનેા લેખ કેવા પ્રકારના છે ?

ઉત્તર—પ્રસ્તાવના પૃષ્ટ ૧૭ મે–નીચે પ્રમાણે લખ્યું છે કે–એક બંગાળી બેસ્પ્ટિરે '' પ્રેકટિકલ પાય '' નામક ગ્રંથ બનાવેલ છે તેમાં એક સ્થાન ઉપર લખ્યું છે કે–''ઝષભદેવકા નાતી મરીચી પ્રકૃતિવાદી થા ઔર વેદ ઉસકે તત્ત્વાનુસાર હેાનેકે કારણ હી ઝગવેદાદિ ગ્રંથોકી ખ્યાતિ ઉસકે જ્ઞાનદ્વારા હુઇ હૈ. ફલતઃ મરીચી ઝપીકે સ્તાત્ર, વેદ્દપુરાણા– દિક ગ્રંથોમેં ૈ. યદિ સ્થાન સ્થાનપર જૈન તીર્થ'કરોકા ઉલ્લેખ પાયા જાતા હૈ તેા કાઇ કારણ નહીં કિ હમ દિક કાલમેં જૈન ધર્મકા અસ્તિત્વ ન માને.

સારાંશ યહ કિ ઇન સબ પ્રમાણેાસે જૈનધર્મકા ઉલ્લેખ હિંદુઓકે પુન્ય વેદમે'ભી મિલતા હૈં.

ઇસ પ્રકાર વેદોમેં જૈનધર્મકા અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરનેવાલે બહુતસે મંત્ર હૈ વેદકે સિવાય અન્ય ગ્રંથોંમેંભી જૈનધર્મકે પ્રતિ સહાનુભૂતિ પ્રગટ કરનેવાલે ઉલ્લેખ પાયાજાતે હૈં સ્વામીજીને ઇસ લેખમેં વેદ, શિવપુરાણા– દિક કઇ સ્થાનોંકે મૂલ શ્લાક દેકર ઉસ પર વ્યાખ્યા ભી કી હૈ.

ભાગવતાદિ મહાપુરાણુંાંમે ઋષભદેવકે વિષયમેં ગૌરવચુકત ઉલ્લેખ મિલ રહ્યા હુ. ઇત્યાદિ---

લ'ડનમાં છપાયેલાં પુસ્તકનાે લેખ પણ જાણવા જેવાે છે.

પ્રશ્ન પર મું—લંડનમાં છપાયેલ પુસ્તકમાં શું લખ્યું છે ? ઉત્તર—પ્રસ્તાવના પૃષ્ટ ૧૯ મે–નીચે પ્રમાણે લખ્યું છે કે–

મિ. આવે. જે. એ. ડવાઈ ( ડીસ્કીપ્શન ઓફ ધી કેરેકટર મેનર્સ એન્ડ કસ્ટમ્સ ઓફ ધી પીપલ ઓફ ઇન્ડિયા એન્ડ ઓફ ધેર ઈન્સ્ટીટયુશન એન્ડ સીરીલ ) આ નામના પુસ્તકમાં જે સન ૧૮૧૭માં લંડનમાં છપાયેલ છે તેમાં એમણે જૈનધર્મ ને ઘણાજ પ્રાચીન જણાવેલ છે, અને જૈનાના ચાર વેદ ૧ પ્રથમાનુયાગ, ર ચરણાનુયાગ, ૩ કરણાનુયાગ, ૪ દ્રવ્યાનુયાગને આદીલ્વર ભગવાને રચ્યા એમ કહ્યું છે અને આદીલ્વરને જૈનીઓમાં ઘણા પ્રાચીન અને પ્રસિદ્ધ પુરૂષ જૈનીઓના ૨૪ તીર્થ કરોમાં સહુથી પહેલા થયેલા જણાવ્યા છે.

વળી એક પરમહું સે જૈનધર્મ વિષે સારા ઉદગારા કાઢ્યા છે. પ્રશ્ન પર મું—પરમહું સે જૈનધર્મ વિષે કેવા ઉદગારા કાઢયા છે ?

ઉત્તર—સાંભળાે--પ્રસ્તાવનાં પ્રષ્ટ ૩૦ મે--પ્રથમ ભાગ પૃષ્ટ ૮૦ મે-ચાેગ જીવાનંદ પરમહુંસે કહ્યું છે કે--પ્રાચીન ધર્મ, પરમ ધર્મ, સત્ય ધર્મ, રહા હાે તાે જૈનધર્મ થા.

ઉપરના લેખા-''જૈનેત્તર દ્રષ્ટિએ જૈન'' પુસ્તકમાંથી લીધેલ છે. આ પુસ્તક કજૈનધર્મની પ્રાચીનતાને માટે બહુજ ઉપયાગી છે અને દરેક જૈને આ પુસ્તકનું વચન કરવા ભલામણ છે.

પ્રશ્ન પષ્ઠ મું—જ્યારે જીવ નિવૃત્તિ પામવાને સન્મુખ થાય છે અથવા તાે કાેઇ પણ પ્રકારના પરિશ્રમથી થાકે ત્યારે ભગવ'તને અથવા તેમને સંબાંધેલા નામને ચાદ કરે છે યા તેમને માેટા ઉચારથી કેમ જાણે બાેલાવતા હાેય તેમ હે ભગવ'ત ! એવાે શખ્દ કહે છે તાે ભગવ'ત શખ્દનાે અર્થ શું ?

ઉત્તર—હે ભગવ'ત ! એટલે જ્ઞાનવ'તં અર્થાત સર્વ પ્રકારે કરી લાેકાલાેકના સ્વરૂપના જાણ છે તેને ભગવાન કહિયે. ૧

્ર પ્રશ્ન ૫૫ મું—જિનરાજ કેાને કહિયે ?

ઉત્તર—હે જિનરાજ ! ત્યાં જિન એટલે રાગદ્વેષ રહિત એવા જે સામાન્ય કેવળી તેને વિષે રાજા સમાન તેને જિનરાજ કહીએ. ૨

પ્રક્ષ ૫૬ મું — અલખ એટલે શું ? તેના અર્થ શા ?

ń

ઉત્તર—હે અલખ ! એટલે જેનું સ્વરૂપ કોઈ પ્રકારે લખ્યામાં આવે નહિ તેને અલખ કહિયે. ૩

પ્રશ્ન પછ સું — ચિદ્ધન કેાને કહીયે ?

ઉત્તર—હે ચિદ્ધન ! એટલે ચિદ્ કહેતાં જ્ઞાન તેનેા ધન કહેતા સમૂહ એવું જેનું સ્વરૂપ તેને ચિદ્ધન કહી**યે**. ૪

પ્રશ્ન ૫૮ સું—ચિદાન દ કોને કહીએ ?

ઉત્તર — હે ચિદાન દ ! ત્યાં ચિદ્ એટલે જ્ઞાન અને આનંદ એટલે ચારિત્ર, એટલે જ્ઞાન અને ચારિત્રમય જેનુ સ્વરૂપ છે તેને ચિદાન દ કહીયે. પ

પ્રશ્ન પ૯ સું —નિરંજન એટલે શું ?

ઉત્તર—હે નિર'જન ! એટલે જેના આત્મ પ્રદેશને વિષે કર્મ'<mark>રૂપ</mark> અ'જન નથી તેને નિર'જન કહીયે. ક

પ્રશ્ન ૬૦ સું --- વીતરાગ કાેને કહીયે ?

ઉત્તર—હે વીતરાગ ! એટલે વીત કહેતાં વીત્યા છે રાગ અને દેવ જેના તેને વીતરાગ કહિયે. હ

પ્રશ્ન ૬૧ મું — સત્ચિદાન દ કાેને કહેવા ?

ઉત્તર—હે સત્ચિદાનંદ ! એટલે (સત્ કે૦) દર્શન અને (ચિદ્ કે૦) ગ્રાન તથા (આનંદ કે૦) ચાસ્ત્રિ એટલે દર્શન, ગ્રાન અને ચાસ્ત્રિમય જેહનું સ્વરૂપ છે તેને **सच्चिदानंद** કહિયે. ૮

પ્રશ્ન ૬૨ મું—અસ્હિંત કોને કહિયે ?

ઉત્તર—હે અસ્હિંત ! એટલે (અરિ કે૦) કર્મરુપ વૈરી તેને દ્રવ્ય થકી અને ભાવ થકી જેણે (હુંત કે૦) હુણ્યા છે તેને અસ્હિંત કહિયે. ૯ પ્રશ્ન ૬૩ સું—તીર્થ કર કોને કહિયે ?

ઉત્તર—હે તીર્થ કર ! એટલે (તીર્થ કે૦) સાધુ, સાધવી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા રુપ ચતુર્વિધ સંઘ, તેની સ્થાપનાના (કર કે૦) કરનાર તેને તીર્થ કર કહિયે. ૧૦

પ્રશ્ન ૬૪ મું — પરમાત્મા કોને કહિયે ?

ઉત્તર—હે પરમાત્મા ! એટલે (પરમ કે૦) ઉત્કૃષ્ટ ત્રણ જગત્ને પૂજવા યાગ્ય છે અત્મા જેના ( અથવા પરમ નામ ઉત્કૃષ્ટ કેવળ જ્ઞાન કેવળ દર્શનમય આત્મા છે જેના ) તેને પરમાત્મા કહીએ. ૧૧ પ્રશ્ન ૬૫ મું—પરમેશ્વર કેાને કહિયે ?

ઉત્તર—હે પરમેશ્વર ! એટલે ( પરમ કે. ) ઉત્કૃષ્ટી (ઇશ્વર કે.) ઠકુરાઇ અર્થાત્ ગ્રાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ જે લક્ષ્મી, તે જેણે પ્રગટ કરી છે તેને પરમેશ્વર કહીએ. ૧૨ ( અધ્યાત્મ સાર પ્રશ્નોત્તર. )

પ્રશ્ન ૬૬ મું—ૐકાર શબ્દ જે બાેલવામાં આવે છે તે કેવી રીતે ઉત્પન્ન થયેા છે ?

ઉત્તર—ૐકાર શબ્દ પંચ પરમેષ્ટીના પંચપદમાંથી ઉત્પન્ન થયેા છે એમ દીગમ્બર મતના '' જૈન ગ્ર'થ રત્નાકર " રત્ન ૩ રા. સ્વામી કાર્તિકેયાનું પ્રેક્ષા–અથ ધર્મ્માનુપ્રેક્ષામાં કહ્યું છે કે–

## अरहंता असरीरा आइरिया, तह उवज्झया मुणिणोः पढमक्खर णिप्पएणो. ऑकारो पंच परमेटी. १

અરિહ ત અસરીરા (સિદ્ધ), આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, મુનિ આ પાંચ પદના પ્રથમના એકેક અક્ષરની સ'ધી કરવાંથી પાંચે પદના એક ૐકાર શખ્દ થાય છે, તેજ પંચ પરમેષ્ટી છે. ઇતિ.

ॐकार विंदु संयुक्तं, नित्यं ध्यायन्ति योगिनः; कामदं मोक्षदं चैव, ॐकाराय नमो नमः २ પ્રશ્ન ૬७ મુ'—વીતરાગનું લક્ષણ શું ? ઉત્તર—વીતરાગનું લક્ષણ (ગીતામા) ન<u>ि</u>ष्ट्रे भूषणे કહ્યું છે.

दुःखेष्वनु द्विग्रमना, सुखेषु विगत म्पृहः ;

वीतरागभय क्रोधः, स्थित धीर्मुनि रुच्यते. १

અર્થ:--દુ:ખામાં જેનું મન વ્યાકુળ ન હાેય અને સુખમાં નિસ્પૃહતા આશા રહિત અર્થાત્ અભિલાષા રહિત હાેય, તેમ કિસી વસ્તુ ઉપર ર ગ ન હાેય, ભય અને ક્રોધ રહિત હાેય, એવા સ્થિર અહિવંત મુનિ હાેય તે વીતરાગ કહેવાય છે. અર્થાત્ આવા ગુણવાળા મુનિ હાેય તેને વીતરાગ દશાનું લક્ષણ સમજવું. તે વિષે ॥ દાેહા ॥

> પ્રદ્યા ઇંદ્રહિ આદિજો, હાેતા દેહ ધરિ ભાેગ; કાક વીટ સમ ભાેગને, અીતરાગ સાે લાેગ. ૨ વર્ધમાન સમકિત થઇ, ટાળે મિથ્યા ભાસ; ઉદય થાય ચારિત્રનાે, વીતરાગ પદ વાસ. ૧ (આત્મસિદ્ધિ)

પ્રક્ષ ૬૮ મું—અસિહંતનેા અર્થ પ્રથમ જણાવ્યા છે કે–કર્મરૂપ વૈરી તેને દ્રવ્ય થકી અને ભાવ થકી જેણે હુણ્યા છે તેને અસિહંત કહિયે. તે તેા ઠીક પણ પાેતપાેતાનાં શત્રુને હણે તે અસિહંત કેમ ન કહેવાય ?

ઉત્તર—આત્માના શત્રુ કોઇ છેજ નહિ, આત્માના શત્રુ તા કર્મજ છે. જે દ્રબ્ય શત્રુ છે તે પણ કર્મે કરીને થાય છે. દ્રબ્ય શત્રુ હાય તે કોઇ વખત મિત્ર પણ થાય છે તે મિત્ર હાય તે શત્રુ પણ થાય છે, એ શુભાશુભ કર્મની ઘટના છે; માટે ખરો શત્રુ, ખરો દુશ્મન, ખરો વૈરી તા કર્મજ છે. તે કર્મ આઠ પ્રકારના કહ્યા છે. તે વિષે ભગવતીજીની ટીકામાં કહ્યું છે કે—

# अठ विहंपि कम्मं, अरिं भूयं होइसव्व जीवाणं;

तं कम्ममरिहंता, अरिहंता तेण वुचंति.

१

આઢ પ્રકારના જે કર્મ કહ્યા છે તે સર્વ જીવને વૈરી સમાન છે તે કર્મને હણુનારા તેને અસ્હિંત કહીએ.

પ્રશ્ન ૬૯ મું — આઠ કર્મનાે સર્વથા નાસ કેવી રીતે થાય ?

<sup>ઉ</sup>ત્તર*—*આડ કર્મ'નેા નાસ સર્વ'થા કેવી રીતે થાય તે ઉપર દષ્ટાંત શ્રી ભગવતીજીની ટીકામાં કહેલ છે કે—

# दग्धे बीजे यथात्यंतं, प्रादुर्भवति नांकुरः ; कर्म्म वीजे तथा दग्धे, नरोहंति भवांकुरः

યથા દર્ષાતે જે જે પ્રકારના બીંજો રહેલા છે તેને અગ્નિ વડે દગ્ધ કરે અર્થાત્ બાળી નાખે તે બીંજના અંકુરો પણ પ્રગટ થાય નહિ અર્થાત્ ઉગે નહિ. તેમ જ્ઞાન. દર્શન, ચારિત્ર અને તપ વડે કર્મનાં બીંજોને દગ્ધ કરેલા એવા અરિહ ત ભગવ તતે કરી ભવરૂપી અંકુરા ઉત્પન્ન થાય નહિ. અર્થત્ કર્મવરૂપી અંકુરા કુટે તાે ભવાંકુર થાયજ કથાંથી અર્થાત્ નજ થાય એમ સૂત્ર કરમાવે છે, વળી બીંજો દર્ષાત કહે છે કે—

અગ્નિ અરણીથી નીકળી, બાળે અરણી જેમ; દેહથી જ્ઞાન પ્રગટ કરી, દગ્ધ બીજ કરે તેમ. ૧ પ્રક્ષ ૭૦ મું—્ય્રદ્ધા કોને કહીએ ને તેનું સ્વરુપ શું ?

ઉત્તર—બ્રહ્માનું સ્વરુપ નીચે પ્રમાણે કહેલ છે.–

ભ્રમ જાળને છાંડીને, તજ્યાે સંસાર ભવકુપ; પ્રક્ષ જ્ઞાનને પામીયા, તેહ પ્રક્ષા સ્વરૂપ.

हछ

٩

પ્રશ્ન ૭૧ સું--વિષ્ણુ કોને કહીએ ને તેનું સ્વરુપ શું ?

ઉત્તર—વિષ્ણુ ( વસનવ ) નું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે છે. ઇ'દ્રિ વિષય ચારૂ કષાય, જાને વિષ સમાન; મન વચ કાયાએ તજે, તે વિષ્ણુ ભગવાંન. પ્રશ્ન હર મું—મહેશ્વર સ્વરૂપ કેાને કહીએ ?

ઉત્તર—મહેશ્વર સ્વરુપ નીચે પ્રમાણે કહેલ છે.-

## महत्वादी श्वरत्वाच, यो महेश्वर तांगतः ; राग द्वेष विनिर्मुक्तं, वंदंऽइंतं महेश्वरम्. १

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે પ્રદ્ભા. વિષ્ણું. અને મહેશ્વરનું સ્વરૂપ જણાવ્યું.

ઉત્તર---તે વિષે શાસ્ત્રકાર એમ જણાવે છે કે-નીચે-

# क्वते जातो भवेद् ब्रह्मा, त्रेतायां च महेश्वर ; द्वापरे जनितो विष्णु. रेक मूर्तिः कथं भवेत्. १

કૃત ચુગમાં પ્રદ્ધા થયા; ત્રેતા ચુગમાં મહે<sup>શ્</sup>વર થયા, અને ઢાપર ચુગમાં વિષ્ણું થયા. એ ત્રણે એક મૂર્તિરૂપે એકજ સ્વરૂપે ( મૂળ સ્વરૂપે ) સહચારીપણે કેવી રીતે થઇ શકે **? માટે આના પરમાર્થ બી**જો છે.

પ્રશ્ન ૭૪ મું—આના પરમાર્થ શાે છે તે જણાવશાે ? ઉત્તર-—આના પરમાર્થ ચુકિતવાળાે છે સાંભળાે–

# एक मूर्तिस्वयो भागा, ब्रह्मा विष्णु महेश्वरः; तान्येव पुनरुक्तानि, ज्ञान चारित्र दर्शनात्. २ ज्ञान विष्णु स्सदा प्रोक्तं, चारित्रं ब्रह्म उच्यते; सम्यक्तं जु शिवं प्रोक्त, मईन्मूर्तिस्वयात्मिका. ३

પ્રદ્રા, વિષ્ણુ, ને મહેશ્વર એ ત્રણે સ્વરૂપ એક અહેંત્ સ્વરૂપમાં મળી જાય છે. એટલે જ્ઞાન ચારિત્ર દર્શન ( સમકિત ) રૂપ અહેંત્ સ્વરૂપ હાય છે એટલે જ્ઞાનરૂપી વિષ્ણુ, ચારિત્રરૂપ પ્રદ્રા અને સમ્યક્લરૂપી શિવ એ ત્રણે મળી અહેંત્ મૂર્તિ અહેંત્ સ્ઘરૂપ અહેંત્ આત્મસ્વરૂપ રહેલ છે.

٩

" જૈન તત્ત્વસાર " માં લખ્યું છે કે–આત્માને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે સર્વ લાકાલાકનું સ્વરૂપ જેના જાણવામાં આવે છે. અર્થાત્ જ્ઞાન એજ આત્મા તે વડે સર્વત્ર બ્યાપવાપી આત્માજ વિષ્ણુ છે. નિજ શુદ્ધ આત્મભાવ જેને પરપ્રદ્ધ એવી સંજ્ઞા આપવામાં આવે છે તેની ભાવના ભાવવાથી આત્માજ પ્રદ્ધા છે, શિવ–નિર્વાણ–મોક્ષ પ્રાપ્ત કરવાથી અને શિવનું કારણ હાેવાથી આત્માજ શિવ છે. (આ ત્રણે શખ્દ અહેંત પદનેજ લાગુ છે. )

પ્રશ્ન ७૫ સું — મહાદેવ કોને કહીએ ને તેનું સ્વરૂપ શું ? ઉત્તર — મહાદેવનું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે. — महा ज्ञानं भवेद्यस्य, ळोकाळोक प्रकाशकम् ; महा दया दमोध्यानं, महादेवः सउच्चते. १ राग देेषो महा मछो, दुर्जयौ येन निर्जितौ; महादेवं तु तं मन्यं, शेषावै नाम धारकाः. २

અર્થ — મહા જ્ઞાન એવું કૈવળ જ્ઞાન જેને પ્રાપ્ત થયેલું છે કે જે વડે કરીને લાેક અને પરલાેકમાં જેના પ્રકાશ પ્રસરી રહ્યાં છે અર્થાત્ લોકાલોક પ્રકાશીતએવા મહા દયાના સિંધુ, ઇંદ્રિયાેને દમનારા, મહાધ્યાની હાેય તે મહાદેવ કહેવાય. કે જેણે રાગ અને દ્વેષ રૂપી મહા મલ્લ કે જેને જીતવા દુર્જય મહા કઠીન તેને જીતીને જેણે જય મેળવ્યા છે તેજ મહાદેવ કહેવાય. બાકી તાે નામ માત્ર જાણવા.

પ્રશ્ન ७૬ મું—સ્વયંભૂ કાેને કહીએ ને તેનું સ્વરૂપ શું ? ઉત્તર—સ્વયંભૂ સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે. સાંભળા–

# स्वयंभूतं यतो ज्ञानं, लोकालोक प्रकाशकम् ; अनन्तं वीर्यं चारित्रं, स्वयंभूः सो मिधीयते १

અર્થ – સ્વયં – પાેતાના આત્મજ્ઞાન વડે કરીને ભૂત એવા પ્રાણીજીવના સ્વરૂપને જાણનારા, અથવાં પાેતાનાજ આત્મ બળે અનંતજ્ઞાન કેવળ જ્ઞાન મેળવી લોકાલોક પ્રકાશીત અનંત આત્મશક્તિવાળા અને ક્ષાયક યથાખ્યાત ચારિત્રવંત હોય તે સ્વયંભૂ કહેવાય.

પ્રશ્ન ७७ મું—શિવ કેાને કહીએ ને તેનું સ્વરૂપ શું ? ઉત્તર—શિવનું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે.—-

Jain Education International

Jain Education International

### प्रशांतं दर्श्वनं यस्य, सर्वे भूताऽभयप्रदं; मांगल्यं च प्रशस्तंच, शिवस्तेन विभाव्यते. १

અર્થ — પ્રશાંત જેનું દર્શન છે અર્થાત્ જેની શાંત મૂર્તિ રહી છે એવા, અને સર્વ પ્રાણી ભૂત જીવ સત્વને અભયદાનના દેવાવાળા, સર્વ માંગલ્યમાં શ્રેષ્ટ મંગળ–આત્મ કલ્યાણના કરવાવાળા ઉપદ્રવ્ય રહિત પ્રશસ્ત ગુણુ પ્રગટ કરી શિવ પદને પામેલા અર્થાત્ અચલ પદને પામેલા તે શિવ કહેવાય.

પ્રશ્ન ૭૮ મું—ત્રિવિધ શિવ સ્વરૂપ કહ્યું છે તે કેવી રીતે ? ©ત્તર—ત્રિવિધ શિવ સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે-

### परमात्मा सिद्धि संप्राप्तो, वाह्यात्मा तु भवान्तरे. अन्तरात्मा भवेदेह, इत्येष, स्त्रिविधः शिवः १

અર્થ'ઃ--શિવ પદની પ્રાપ્તિ થનાર જીવને ત્રણ સ્વરૂપ થાય છે. પ્રથમ (શિવપદ પ્રાપ્ત થયા પહેલા) ભવના આંતરે પ્રાહ્યાત્મા-અહિરાત્મા હાેય છે, અને માેક્ષ પ્રાપ્ત થવાવાળા જીવને તદ્ભવે રહેલા દેહને વિષે રહેલો આત્મા તે અંતરાત્મા કહેવાય છે, અને કૈવળ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થયે સિદ્ધિ ગતિ-સિદ્ધ પદ પ્રાપ્ત થાય ત્યાંસુધી પરમાત્મા કહેવાય છે. અર્ધાત સિદ્ધિ પદ પ્રાપ્ત થયે પણ પરમાત્મા કહેવાય છે. એ પ્રકારે શિવ સ્વરૂપ ત્રિવિધ શિવ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૭૯ મું—છવ અને શિવમાં તફાવત કેટલાે ? ઉત્તર—છવ અને શિવમાં તફાવત નીચે પ્રમાણે કહેલ છે.—

## जिव शि शिव जिव, नान्तरं जिव शिवयोः कर्मावध्वे भवेत जीव, कर्मामुक्तो सदाशिवः १

અર્થ — જીવ એજ શિવ છે અને શિવ જીવ છે, જીવ શિવમાં અંતર નથી. માત્ર અંતર એટલોજ છે કે-જ્યાંસુધી કર્મના અંધનમાં હોય ત્યાંસુધી જીવ અને કર્મથી સુકત એટલે સદ્દાકાળ શિવ. એટલે સિદ્ધ ગતિને પ્રાપ્ત થાય તે જીવ શિવ કહેવાય છે.

પ્રક્ષ ૮૦ મું—પરમાત્મા કેાને કહીએ ને તેનું સ્વરૂપ શું ? ઉત્તર—પરમાત્માનું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે કહેલ છે.

दर्शन ज्ञान योगेन, परमात्मायमव्ययः ; परा क्षान्ति अहिंसाच, परमात्मा सउच्चते. १ અર્થ — કૈવળ જ્ઞાન અને કૈવળ દર્શનના ચાેગે રહેલાે જે આત્મા તેને શાસ્ત્રમાં પરમ નામ ઉત્કૃષ્ટો આત્મા કહેવાય છે. તે પરમ ક્ષાન્તિ એટલે ઉત્કૃષ્ટી ક્ષાન્તિ કે જેણે સાેળ કષાય એને નવનાેકષાય એ પચીસ ચારિત્ર માહનીની પ્રકૃતિના સર્વધા ત્યાગ કરી ઉત્કૃષ્ટી ક્ષાન્તિ નામ ક્ષમા પ્રાપ્ત કરી પશ્મ અહિંસા રૂપ ક્ષાયક યથાખ્યાત ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરે તેજ પરમાત્મા કહેવાય છે. અર્થાત્ તેમનેજ પરમાત્મા કહેલ છે. ઈત્યર્થ:–

પ્રશ્ન ૮૧ મું—કેવળ જ્ઞાનનું સ્વરૂપ કેવી રીતે જાણવું ? ઉત્તર-કેવળ જ્ઞાનનું સ્વરૂપ–"આત્મસિદ્ધિ" માં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે.

કેવળ નિજ સ્વભાવનુ, અખંડ વતે<sup>૬</sup> જ્ઞાન,

કહિયે કેવળ જ્ઞાન તે, દેહ છતાં નિર્વાણુ, ૧ પ્રશ્ન ૮૨ મું—જ્ઞાની કોને કહિએ ને જ્ઞાનીનું સ્વરૂપ શું ? ઉત્તર—જ્ઞાનીનું સ્વરૂપ "આત્મસિદ્ધિ" માં નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે.

> કોટિ વર્ષનું સ્વપ્ન પણ, જાગ્રત થતાં સમાય; તેમ વિભાવ અનાદિનો, જ્ઞાન થતાં દૂર ગ્રાય. ૧

પ્રશ્ન ૮૩ મું — ગ્રાનીની દશા કેવી હેાય ? ઉત્તર— ગ્રાનીની દશા નીચે પ્રમાણે કહી છે. સાંભળેા– મેાહ ભાવ ક્ષય હેાય જ્યાં, અથવા હેાય પ્રશાંત; તે કહિયે ગ્રાની દશા, બાકી કહિયે બ્રાંત. ૧ સકળ જગત્ તે એઠવત; અથવા સ્વપ્ન સમાન; તે કહિયે ગ્રાની દશા, બાકી વાચા ગ્રાન. ૨ ( આત્મસિદ્ધિ. )

પ્રશ્ન ૮૪ મું --- ગ્રાનીનું લક્ષણ શું ?

ઉત્તર---શ્રી ઉપદેશ સાગરમાં–પાને ૧૦૧ મે–ઉપદેશ શતકમાં–Ջ્લાેક ૭૭ મે–જ્ઞાનીનાં દશ લક્ષ્ણુ નીચે પ્રમાણે કહ્યાં છે. Ջ્લાેક.–

# अक्रोध वैराग्य जितेंद्रियत्वम्, क्षमा दया सर्वं जनः प्रियतम् ; निर्लोभ दाता भय शोक हर्ता, ज्ञानिं नराणाम् दग्न छक्षणानी. १

ભાવાર્થ—કોધ રહિત હેાય, વૈરાગ્યવાન હાેય, જિતે દ્રિય હાેય, ક્ષમાવાન હાેય, દયાળુ હાેય, સર્વ ને પ્રીયકારી હાેય, નિર્લોભી હાેય, દાતાર હાેય, ભય રહિત હાેય, અને શાેક રહિત હાેય એ દશ લક્ષણે કરીને જ્ઞાની પુરૂષ સમજવા. પ્રક્ષ ૮૫ મું—સમકિતનું સ્વરુપ શું ? ઉત્તર—સમકિતની પ્રાપ્તિનું સ્વરુપ ઉત્તરાધ્યયના ૨૮ માં અધ્યયનની ગાયા ૧૪ મી–૧૫ મી માં કહ્યું છે કે–

> जीवा जीवाय बंधोय, शुन्नं पावा सवो तहाः संवरो निज्जरा मोक्खो, संतिए ए तहिया नव १४ तहियाणं तु भावाणं, संझावे उव एसणं; भावेणं सद्दहं तस्स. समत्तं तं विया हिय. १५

અર્થ:---૧ જીવ, ૨ અજીવ, ૩ બન્ધ, ૪ પુષ્ટ્ય, ૫ પાપ, ૬ આશ્રવ, ૭ સંવર, ૮ નિર્જરા અને ૯ માેક્ષ. એ નવ તત્ત્વ નવ પઠાર્થ. તે નવે પઠાર્થને શુદ્ધ આત્મ ભાવે-આત્મ સ્વભાવે અથવા સદ્ગુરૂના ઉપદેશે શુદ્ધ ભાવથી સર્દ હે તેને સમકિતની પ્રાપ્તિ હોય એમ ભગવ તે કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૮૬ સું—કાેઈ એમ કહે કે શુદ્ધ દેવ ગુરૂને ધર્મની એાળખાણ તેને પણ સમકિત કહિયે તેનું કેમ ?

ઉત્તર—એ વાત પણ સત્ય છે તે વિષે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે-

## हिंसा रहिओ धम्मो, अठारस्स दोस विरहिओ देवो; निग्गंथे पवयणे, सददृणे होइ सम्मत्तं.

હિંસા રહિત એટલે અહિંસામય ધર્મ, અઢાર દોષ રહિત દેવ અને નિર્ગ ધ પ્રવચન શુદ્ધ ભાવે સદ્દહે તેને સમકિત હાય.

પ્રશ્ન ૮૭ મું—આમાં નિશ્ચય વ્યવહાર સમકિત વિષે કાંઇ જાણવા જેવું છે ?

ઉત્તર—ઉપરોકત બે ગાથાના સંબંધે તેમાં બન્ને કાંઇ રહેલા છે. જીનેાકત જીવાદિક નવ પદાર્થ તેને સ્વભાવે એટલે આત્મભાવે તથા જાતિ સ્મરણાદિકે, અથવા જિનેાકત ઉપદેશ વડે શુદ્ધ આત્મભાવે સર્દહે તેને સનકિત કહ્યું છે. તેમાં એટલું સમજવાનું છે કે–નિશ્ચયથી જાણે સર્દહે તેનું નિશ્ચય સમકિત અને બ્યવહારથી જાણે સર્દહે તેનું બ્યવહાર સમકિત.

અથવા શુદ્ધ દેવ ગુરૂને ધર્મ'ની એાળખાણુ તે વ્યવહાર સમકિત. અને અન'તાનુબ'ધીની ચાકડી તે દર્શ'ન માહનીયની ત્રણ મળી સાંત પ્રકૃતિના ક્ષય ઉપશ્વમ કે ક્ષયાપશમ તે નિશ્ચય સમકિત.

પ્રક્ષ ૮૮ મું—સમકિત સાથે દર્શન અને શ્રદ્ધાને કંઇ સંબંધ ખરો કે કેમ ? ઉત્તર—સમક્તિ કહેા કે દર્શ'ન કહેા કે બ્રહા કહેા. એ ત્રણ એકજ છે. તે પણ નિશ્વયને વ્યવહારના ભેદથી જાણવું.

જે જ્ઞાને કરીને જાણિયું, તેની વતે છે શહ પ્રતિત; કહ્યું ભગવતે દર્શન તેહને, જેનું બીજાં નામ સમકિત. ٩ વત્તે નિજ સ્વભાવના, અનુભવ લક્ષ પ્રતિમ, વૃત્તિ વહે નિજ ભાવમાં, પરમાર્થે સમકિત. ą પ્રશ્ન ૮૯ મું--- શ્રદ્ધા સમાધાન કોને કહિયે ? ઉત્તર—શ્રદ્ધા સમાધાનનું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે. સત્ય દેવ ગુરૂ વાકચ હૈ. શ્રહા શાસ્ત્ર વિશ્વાસ, સમાધાન તાકાે કહત. મલ વિશ્વેયકાે નાશ. ٩ પ્રશ્ન ૯૦ સું—સુસુક કોને કહિયે ને તેનું સ્વરૂપ શું ? ઉત્તર—નિચેના ગણવાળાને સમક્ષ કહેલ છે. દયા, શાંતિ, સમતા. ક્ષમા, સત્ય. ત્યાગ, વૈરાગ્ય; હાેય મુમુક્ષ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય. ٩ જન્મ મૃત્યુ સંસારતે. કૈસે છુટિયે નિત; સાં મુમુક્ષ કહિયે સદા, યહે વિચારે ચિત્ત. ર પ્રશ્ન ૯૧ મું — જિજ્ઞાસુ કોને કહિયે ને તેનું લક્ષણ શં ? ઉત્તર-જિજ્ઞાસ નીચેના ગુણવાળાને કહ્યા છે. કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માેક્ષ અભિલાષઃ ભવે ખેદ અંતર દયા, તે કહિયે જિજ્ઞાસ. ٩ તે જિજ્ઞાસ જીવને, થાય સદ્રગુરૂ બાેધ; તા પામે સમક્તિને, વતે<sup>°</sup> અંતર શાધ, 2 (આત્મસિદ્ધિ.) પ્રશ્ન ૯૨ મું—આત્માથી કોને કહિયે ?

પ્રેન્ન હર સુ—આત્માવા ગામ ગાહર ક ઉત્તર—આત્મસિદ્ધિમાં આત્માથી નીચે પ્રમાણે કહેલ છે. જ્યાં જ્યાં જે જે યેાગ્ય છે, તહાં સમજવું તેહ; ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે, આત્માથી જન એહ, કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માક્ષ અભિલાષ, ભવે ખેદ, પ્રાણી દયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ. પ્રશ્ન ૯૩ સં—સદગુરૂન લક્ષણ શું ?

۹

ર

For Private & Personal Use Only

ઉત્તર—આત્મ સિદ્ધિમાં સદ્ગુરૂનું લક્ષણુ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે. આત્મ જ્ઞાન સમદર્શિતા, વિચરે ઉદય પ્રયોગ; અપૂર્વ વાણી, પરમશ્રુત. સદગુરૂ લક્ષણ યાગ્ય ٩ પ્રથમ મૂળ પ્રાણી દયા, જુઠન બાલે જેહ: ચારી ત્રિયા પર હરે, દામ ન રાખે એહ. ٩ કોધ માન માયા તજે, લાેભને છંડે જેહ; પાંચે ઇંદ્રિ વશ કરે, સંદગુરૂ કહિએ તેહ. ર પ્રશ્ન ૯૪ મું — મુકિતનાે ઉપાય શં ? ∘ ઉત્તર—સુકિતનેા ઉપાય નીચે પ્રમાણે કહ્યો છે.— મુકિત ચહેા, જો તાત, વિષયનકો ત્યજ્ય વિષ સરિસ, દયા સરલતા શૌચ, ક્ષમા સત્ય પ્રિય અમિય સમ. ٩ પ્રશ્ન ૯૫ મં--રામ કેટલા પ્રકારના ? ઉત્તર---રામ ચાર પ્રકારના કહ્યા છે તે નીચે પ્રમાણે છે. એક રામ દશરથ ઘર ડેાલે, એક રામ ઘટેાઘટ બાેલે; એક રામ તેા જગત પસારા, એક રામ જગતસે ન્યારા, ૧ દેવ રામ દશરથ ઘર ડેાલે, ચૈતન્ય રામ ઘટેા ઘટ બાેલે, તેજ રામ તેા જગત પસારા નીર જન રામ જગતસે ન્યારા. ૨ પ્રશ્ન ૯૬ સું—સમદમતું લક્ષણ શું ? ઉત્તર—સમદમતું લક્ષણ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે કે— મન વિષયન તે રાકના, સમિતિહિં કહત સધીર, ઇ દ્રિય ગણકાે રાકનાે, દમ ભાષત સુધ વીર ٩ પ્રશ્ન ૯૭ સું—વિવેકતું લક્ષણ શું ? ઉત્તર—વિવેકનું લક્ષણ નીચે પ્રમાણે કહેલ છે.-દેહ પ્રપંચ અનિત્ય હૈ, આતમ નિત બખાનિ, સારાસાર હિ જાનિવા, યહ વિવેક સમાનિ ٩ પ્રશ્ન ૯૮ મું—નર્કવાશીઓનું ચિન્હ શું ? ઉત્તર---નર્કવાશીઓનું ચિન્હુ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે.--અતિહિ કેાપ કટુ અચનહ, દારિદ્ર નીચ મિલાન. સ્વજન એર અકલિનટહલ, યહુ ષટ નરક નિશાન. ٩ પ્રશ્ન ૯૯ મું — હિંદ કોને કહિએ ?

www.jainelibrary.org

ઉત્તર—નિચેના ગુણવાળાને હિંદુ કહિઐ– હિંસાથી જે દૂર રહે, હણે ન પરના પ્રાણ; અભક્ષા ભક્ષ જે નાે ભખે, આર્ય હિંદુ તસ જાણ. ٩ પ્રશ્ન ૧૦૦ મું—મુસલમાન કેાને કહીએ ? ઉત્તર—નિચેના ગુણવાળાને મુસલમાન કહીએ– મુકે સલ્ય ને માન ઇમ, દેહાત્મ અભિમાન; હ્રદય સદાય સરલતા. તે ચાકખા મુસલમાન. ٩ પ્રશ્ન ૧૦૧ સું—રહિમાન કોને કહિએ ? રાખે રહેમ–દયા સદા, સર્વ જીવ આત્મ સમાન: મહેર દિલ દમ દીનતા, તે કહિએ રહિમાન. ٩ પ્રશ્ન ૧૦૨ સું — પીર કેાને કહીએ ? ઉત્તર—નિચેના ગુણ જેમાં હાય તે પીર કહેવાય છે-દયા રહેમ અરૂ દીનતા, માેમ દિલ ક્રકીર; પીડા જાણે પર તણી. તેહ હમારા પીર. કિસનબાવનીમાં કહ્યું છે કે–કહા પીર જેપે પર પીર ન બિચારી હૈ. એટલે જે પરની પીડા જાણે નહિ-પર પીડા વિચારે નહિ તે પીર શાને৷ ? અર્થાત્ પરની પીડા જાણે-વિચારે તેજ પીર કહીએ. પ્રશ્ન ૧૦૩ મું—અલ્લા–ખુદા–કાેને કહીએ ? ઉત્તર—અલ્લા−ખુદાનું સ્વરૂપ નિચે પ્રમાણે કહ્યું છે-અલ્લા લાહ **ગુ**ઝાવતા, જન્મજરા ઔર મરણ: ખુદા ખુનથી એાધરે દાદ સુને દીએ શરણ. ٩ પ્રશ્ન ૧૦૪ મું —ફકીર કોને કહીઅ ને ફકીરનું લક્ષણ શું ? ઉત્તર—નિચેના ગુણવાળાને ફકીર કહેલ છે. સાંભળેા– ક્રકીરા ક્રકીરી કઠન હું, જેશી દ્વર ખજાર: ચડે તેા ચાખે પ્રેમ રસ, પડેતા ચકના મુર; ٩ કાકા કત કરાક દિલ, આશન દ્રઢ ગંભીર; ફિકિરી ફારી કફની કરે, તિસકે કહી ફકીર. £ મન માંરે તન વશ કરે. ખાેજે સકલ શરીર: દયા રૂપ કથની કથે, તાકો નામ કકીર. 3 પ્રશ્ન ૧૦૫ સું—કાજીને કલમા શું કહે છે. ઉત્તર--- કાજીને કલમા નીચે પ્રમાણે કહે છે કે-

430

53

કાજી કલમા મત પઢેા, કલમા તમકુ બાેલે; સાહેબ દાતણુકા હિસાબ માગે; તા જીવ મારે કથું છાેડે. ૧ પ્રશ્ન ૧૦૬ મું—અજા કાેણુ છે ને તેનાે ઉપદેશ શું છે ? ઉત્તર—અજા પાંતાનું સ્વરૂપ ઉપદેશે કરી જણાવે છે.– અજા મુસલમાન અવલકા, આપ કરે ઉપદેશે; શીર કાઠ્યા તાે કટાઉંગા, દેખાે દાઠી કેશ. ૧ પ્રશ્ન ૧૦૭ મું—મુસલમાન અને કાફરની એાળખાણુ શી ? ઉત્તર—મુસલમાન અને કાફરની એાળખાણુ નીચે મુજબ કહી છે અને તેની સાથે બકરી ઇઠનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે.

મેાંમદીલ મુસલમાન, કઠણ દીલ કાક્રર; કાકર મારે જીવકું, એ સબ ખુદાકા મુસાકર. ૧ બકરી ઇદને દહાડલે, થઇએ ગરીબ કંગાલ; આપ સમ જાણે અજા. તે સબ ખુદાકા બાલ. ૨ પ્રશ્ન ૧૦૮ મું— દાદુ વાકચ શું કહે છે ? ઉત્તર— દાદુ વાકચ નીચે પ્રમાણે કહેલ છે. સાંભળા– દાદુ એક દયા વિના, બત્રીસ લક્ષણ બહાર; સરાવરમાં નીર નહીં, પછે મર ઉંચી બાંધે પાળ. ૧

ઇતિ શ્રી પરમ પૂજ્ય શ્રી ગેાપાલજી સ્વામી તત્ શિષ્ય સુનિ શ્રી માહનલાલજી કૃત શ્રી "પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા" ઉત્તરાહ એકાદશ્વમા ભાગ સમાપ્તઃા સ'વત ૧૯૮૨ માગસર સુદિ ૩ ને વાર શુરૂ. લી. સુનિ માહનલાલજી.



સમાપ્ત.

ય૩૯

### દાહરા.

અન્ય ગ્રંથ દેહન કરી, જૈન સૂત્ર અનુસાર; પ્રશ્નોત્તરના રૂપમાં, ગુંથી માહન માળ. એાગણીશસા એ શિયે, રાજકાેટ ચીમાસ; પૂર્વાર્દ્ધ પ્રકાશમાં, પ્રીતે કર્યો પ્રયાસ. ઉત્તરાદ્ધ રચવા તણી, હતી હાંસ અપાર: એાગણીશસા ખ્યાસીમાં, ઉત્તરાર્દ્ધ તૈયાર. અગ્યારસાે ઇઠ્ઠાસી છે, પ્રશ્નો અતિ રસાળ; અગ્યાર ભાગે ગાેઠવી, મનહુર માહનમાળા. જૈનેતરના શંસયે, તર્ક વિતર્ક અપાર: દ્રર કર્યા અપ ગ્રંથથી, ભવ્ય જીવ હિતકાર. ભર્શું સરાેવર જ્ઞાન નીર, અખૂટ ઝરાશું એક; પિપાસ જનને પોષવા માહનમાળ વિશેષ. ગુરૂ ગેાપાળજી સ્વામીના, સુશિષ્ય મેાહુનલાલ જ્ઞાન દાન દેવા રચી, સુંદર માહનમાળ. જ્ઞાન દાન મહાન છે, ગુણગાંભીર રસાળ; પીએ પીવાડે પ્રીતથી, મુનીશ્રી માહનલાલ. અધિક એાછું વિપરિત કઠી, જો ભંખાયું હોય, અજ્ઞપણે ઉત્સુત્રને. મિથ્યા દુષ્કૃત માય. અરિહ ત સિદ્ધની સાક્ષીએ, ક્ષમા યાચના હેાય; દેાષ જણાયે જો કદી મિથ્યા દુષ્કૃત માેય. દેાષ દષ્ટિને પરહરી, વાંચાે ધરીને વ્હાલ. સારા સાર સમજી લઇ, ગ્રુથ શ્રેદ્ધા તત્કાળ. મનહર માહનમાળના. કરાે સદા અભ્યાસ: માહનલાલ મુની તણેા, થાય સફળ પ્રયાસ.

| પેઇજ નં.   | પંક્તિનં.  | અશુદ્ધ               | <i>शे</i> स        |
|------------|------------|----------------------|--------------------|
| 3          | ર૩         | હાય                  | હાય                |
| પ          | 7          | સૂપગડાંગજી           | સૂયગડાંગજી         |
| પ          | ۲.         | अकज्झत्थ             | अज्झत्थ            |
| પ          | २०         | કાધાદિ               | ક્રોધાદિ           |
| Ę          | રર         | કર્ય                 | કર્યું             |
| હ          | <b>૧</b> ૩ | यत्तारी              | चत्तारी            |
| e          | ٩४         | ક્ષાંત્ <b>યા</b> હિ | ક્ષામત્યાદિ        |
| ঀ৩         | પ          | અકથ                  | અક્રશ્ય            |
| ঀ৩         | રપ         | મીઠશ                 | મીઠાંશ             |
| २०         | 6          | ગયોકાળ               | ગયેાકાળ            |
| २०         | ૧પ         | सुइसा रगया           | सुह सागर           |
| રર         | ₹પ         | એક વાલાગ             | એક વાલાગ્ર         |
| રર         | ঀ৩         | रेंठ                 | हरेंड              |
| ર૩         | ૧૪         | અર્હદ્વનમાં          | અહેંદ્રચનમાં       |
| .25        | ૧૯         | મંઠળાકાર             | <b>મ</b> ંડળાકાર   |
| 20         | ঀও         | યારે                 | ત્યારે             |
| ર૯         | હ          | ગૂણા                 | ગુહીા              |
| <b>२</b> ८ | ৩          | મેબવ્યૂ              | મેળવ્યું           |
| ર૯         | E          | દિવ્યૂ               | દિવ્ય              |
| ર૯         | ٩3         | परित्राया            | परिणाया            |
| ર૯         | ঀ৩         | जिणतम, सुतहा         | जिणुन्तरस, सुल्लहा |
|            |            | सोंगइतारिगल          | सुगई तारिसगम्स     |
| રહ         | ૧૯         | યાગી                 | ત્યાગી             |
| રહ         | ૧૯         | વ્રણે                | ત્રણે              |
| ર૯         | ૨૧         | ઘેય                  | ઘેર્ય              |
| રલ્        | ર૧         | સાઆ                  | માયા               |
| 30         | ૧૯         | मयुणरावति            | मपुणरावति          |
| 36         | e          | ખુણેહિં              | ગુછુંહિ            |
| 83         | ঀ४         | कट्रण                | वाहण               |
| <b>F</b> F | ૧૭         | પારાપકાર             | પરાપકાર            |

પ૪૦ હિંદ્રપત્રક.

Ş

|                                          | ્યા          | Just (17 - mg. C. a. a |                      |
|------------------------------------------|--------------|------------------------|----------------------|
| <u></u><br><u></u><br><u></u><br><u></u> | <b>૨</b> ૨ . | કદા                    | કદી                  |
| <b> </b>                                 | २४           | ખુરાડી                 | ખુડાડી               |
| ৩४                                       | ৩            | त्तिषेमि               | त्तिबेमि             |
| ৫৩                                       | રર           | चरेभिहाबु              | चरे भिक्खु           |
| ૧૦૫                                      | ર્ર          | બાષાનું                | ભાષાનું              |
| 906                                      | ч            | एतत्वण्डित             | एतत्पण्डित           |
| 106                                      | ૨૭           | આસફ્રેલ                | આસકત                 |
| ৽৽৩                                      | ૧૯           | મેળની                  | મેળવી                |
| 120                                      | ٩            | કલાકે                  | કલા                  |
| ٩२४                                      | २५           | પિચાયી                 | પિશાચી               |
| ૧૨૫                                      | ૧૫           | अज्कत्थं               | अज्झत्यं             |
| ૧૩૩                                      | ર−૩          | સ્થાન                  | સંસ્થાન              |
| 933                                      | e            | સચનાં                  | સમયતા                |
| <b>૧</b> ૩૫                              | <u>्</u> र   | અવાચ                   | અવાય                 |
| ૧૩૫                                      | <b>U</b> .   | ધારણા                  | ધારણા                |
| ૧૩૫                                      | ૨૪           | ભાજનના                 | યાજનના<br>દિવસા      |
| ૧૩૬                                      | ર૩           | निरगणि                 | निरद्वाणि            |
| 186                                      | 10           | પ્રાસ્કુત              | પ્રાકૃત              |
| ૧૬૩                                      | ૨૮           | સત્રોમાં               | સૂત્રેામાં           |
| 199                                      | २०           | આશાંમના ટતરો           | આશાતના ટળશે          |
| ૧૭૬                                      | ે.<br>આ ગ    | દેવદ્ધિ ક્ષમાશ્રમણ     | દેવર્દ્ધિક્ષમાશ્રમણુ |
| 82                                       | १७ }<br>३० } | વૃહ્ત્કલ્પ             | બૃહુત્કલ્પ           |
| ૨૦૭<br>૧૮૫                               | 30 /<br>E    | साभा <b>यिक</b>        | सामायिक              |
|                                          | ૧૬           | अमिग्गहें              | अभिग्गहे             |
| १८६                                      |              | नान-जल<br>बिण्डेवणा    | पिण्डेषणा            |
| "                                        | ໂບ           |                        | ચથાખ્યાલ             |
| ૧૯૩                                      | ર૩           | યક્ષાક્ષાન             | पकुवइ                |
| ૨૦૧                                      | 30           | पकुघइ                  |                      |
| २०२                                      | ૯–૧૨         | ગુત્પિ                 | ગુપ્ <u>તિ</u>       |
| ર૧૯                                      | રપ           | पुवज्झायाणं            | <b>उवज्याया</b> णं   |
| २२०                                      | 13           | સૂગ્ર                  | સૂત્ર                |
| ૨૩૩                                      | રપ           | જચાં                   | ardi                 |
|                                          |              |                        |                      |

શ્રી પશ્નોત્તર માહનમાળા ઉત્તરાહ

૫૪૧

,

|             |       | શ્રી પ્રશ્નોત્તર માહન     | માળા ઉત્તરાહ્ર  |
|-------------|-------|---------------------------|-----------------|
| ર૪૫         | સર    | નરગ્રૈવેયક                | નવગ્રૈવેયક      |
| ર૪૫         | ર૯    | यासोसु                    | <b>गासी</b> सु  |
| २६०         | 28    | પ્રણામ                    | પરિણામ          |
| २९३         | e     | રહેંા                     | રહ્યો           |
| २९३         | ર૪    | ઝણ                        | ત્રણ            |
| २६४         | ૨૮    | ખાલ                       | ખાલ             |
| ર૬ય         | રંક   | ખન્ને                     | अन्ने           |
| २७०ः        | З     | કૃપયેાગ                   | ઉપયોગ           |
| ર૭૫         | 18    | ચાફાસિયા                  | ચાૈકાસિયા       |
| ૨૮૨         | *     | જત-ને                     | જીવને           |
| ૨૮૩         | ঀ৩    | જીવન માટે                 | જીવને માટે      |
| ર૯૫         | २९    | તેપ સત્તામાં              | તેમને સત્તામાં  |
| રલ્પ        | ૩૨    | લખે છે                    | લખે છે          |
| 390         | ૧૨    | વર્તમાન કાળનેા            | વર્તમાન કાળને   |
| <b>૩૧</b> ૨ | ٩८    | અન કાળે                   | અનંત કાળે       |
| <b>૩૧૮</b>  | ٩.    | ખાહર                      | બાદર            |
| 331         | ૧૨    | સમ્યકત્વ વમર              | સમ્યક્ત્વનુ વમન |
| 334         | ٩     | સાને                      | માને            |
| ૩ઢપ         | ર     | રાયક                      | રાચક            |
| <b>૩</b> ૩૫ | 8     | <b>અ ગારમ</b> દિંદકાયાર્ય |                 |
| <b>૩૩</b> ૫ | પ     | સામાયિઠાણુના              | સામાયિક ઠાણના   |
| 384         | २४    | पीति                      | प्रीति          |
| ૩૫૨         | રર    | પૃગ્વી                    | પૃથ્વી          |
| કાગઉ        | ૧૭–૧૮ | પ્રબદા                    | પ્રખદા          |
| 306         | ૧૨    | બહુ વચને                  | અહુવચને         |
| 366         | 30    | કેાળ                      | 519             |
| 360         | ંરર   | જમાં                      | જવા             |
| ૩૯७         | 18    | મુધી                      | સુધી            |
| ४०५         | 9     | સ્તિતિવાળાને              | સ્થિતિવાળાન     |
| ४०४         | 18    | અપ્રયાપ્તા                | અપર્યાપ્તા      |
| ४२२         | રહ    | ખુન્દ્રિવાળા              | ભુદ્ધિવાળા      |
| ૪૨૫         | ર૧    | चिरसोणिए                  | चियसोणिए        |

શ્રી પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા ઉત્તરાર્હ

|   | ૪૨૫      | ૨૪    | અપયશ વર્ખક         | અપયશવર્ધક      |
|---|----------|-------|--------------------|----------------|
|   | ४२८      | ૧૩    | અનાર્થ             | અનાર્ય         |
|   | ૪૩૨      | 90    | લળે છે             | લખે છે         |
|   | 833      | ૨૮    | સંભવ માટે          | સંભવ છે માટે   |
|   | ४३४      | પ–૬   | સ બડીમાં           | સ ખડીમાં       |
|   | ४३४      | ૧૦    | કુલોમાં            | કૂલોમાં        |
|   | ४३५      | પ     | ૧૦ મીમાંસાદિ-      | ૧૦ મી માંસાદિ- |
|   | "        | 20    | कुछं               | कुलं           |
|   | 886      | ર૩    | સાધન               | સાધના          |
|   | ४३५      | ٢     | मिक्खायरियाए       | भिक्खाय        |
|   | 880      | ૧૨-૧૫ | કુતવ્ય             | કુત્ય          |
|   | ૪૪૫      | ۴८    | ઠખકો               | ઠપકેા          |
|   | ४४७      | १८    | ગરત                | શખદ            |
|   | ४५३      | ٤٢    | ભાષા સુમતિ         | ભાષા સમિતિ     |
|   | ૪૫૫ ં    | ૧૭    | मगाः               | मृगाः          |
|   | ૪૫૭      | ٢     | श्रयमाण            | श्रयम्। ण      |
|   | ૪૫૭      | ૧૪    | મે કાેળાના         | એ કેાળાના      |
|   | ૪૫૮      | રહ    | કમાેતનું           | કપાેલનું       |
| 2 | ૪૫૯      | 31    | ઠાંઇ               | કાન            |
|   | ४६२      | ૨૭    | અસ્વ               | અશ્વ           |
|   | ४६८      | Ę ,   | નુ પારયજા          | નૃપાત્મલા      |
|   | ४७०      | રક્   | 53                 | 63             |
|   | ४७२      | રર    | નસ્ક               | નરક            |
|   | ४७२      | ૨૮    | છવનેા              | જીવનેા         |
|   | <u> </u> | 26    | જીવાનું            | જવાનું         |
|   | ४७७      | 3     | याग जीव            | यावज्जीव       |
|   | 890      | ૧૨    | सांसानि            | मांसानि        |
|   | 899      | २६    | વગ <sup>°</sup> તિ | દુર્ગલ         |
|   | ४८३      | ૧૩    | દયાદિન .           | દયાહિન         |
|   | ४८६      | २४    | કયા મતને           | કયામતને        |
|   | १८६      | ₹પ    | મનતા               | માંગતા         |
|   |          |       |                    |                |

, •

1

191

શ્રી પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા ઉત્તરાર્હ

પ૪

|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૨૮           | પદિથા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | મઘ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ૧૪           | માંગાદિક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | માંસાદિક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| x            | रायषिड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | रायपिंड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| પ            | વિજય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | વિગય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ૧પ           | <b>ક</b> દેરી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ઉદ્દેશી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ર્૧          | મન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | મને                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ૨૧           | પાથામાં                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | પાવામાં                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ૧૨           | ચજાપુત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | અજાપુત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ૯−૧ <b>૪</b> | શાક્ષી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | સાક્ષી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| રર, ૨૪       | ;,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ૧૯           | ત્રિલેાકર્મા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ત્રિલાકમાં                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| રપ           | are                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | જૈન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २०           | સાખિત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | સાંબિત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 20           | ધિવ પુરાણ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | શિવપુરાષ્ડા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ૧૯           | મહાવીર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | મહાવીરે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ૧૯           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | કર્યા હતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| રપ           | મુમુચી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | સુમતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ર્૧          | વિમાર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | વિચાર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| રર           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ભિન્નતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 3            | આવૃત્તિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | અવિરતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ૨૪           | <b>N</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ñto.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ૧૭           | કજૈનધર્મની                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | જૈન ધર્મની                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ર૩           | સાધવી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | સાધ્વી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٩८           | રગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | રાગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| રષ           | લગવ'તતે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | લગવ તને                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ર૩           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | મનશકિત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| રર           | ગ્રહેા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ગુણેા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              | <br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br><br> | ૧૪       માંગાદિક         ૪ <b>रायषिंड</b> ૫       વિજયા         ૧૫ <b>इ</b> देरी         ૨૧       મન         ૨૧       માંચામાં         ૧૨       પાથામાં         ૧૨       ચાલપુત્ર         ૯૧૪       શાક્ષી         ૨૨, ૨૪       ;,         ૧૯       ત્રિલેાકર્મા         ૨૫       જન         ૨૦       ધિવ પુરાણા         ૧૯       મહાવીર         ૧૯       મહાવીર         ૧૯       મહાવીર         ૧૯       મહાવી         ૧૯       મહાવી         ૧૯       મહાવી         ૧૯       કરેતી હવા         ૧૯       મહાવી         ૧૯       કાયવી         ૨૪       કેજૈનધર્મ'ની         ૨૪       આવતતે         ૨૪       ભાગવ'તતે         ૨૪       ભાગવ'તતે         ૨૪       ભાગવ'તતે         ૨૪       ભાગવ'તતે         ૨૪       ભાગવ'તતે         ૨૪       ભાગવ'તતे         ૨૪       ભાગવ'તતे |



www.jainelibrary.org

