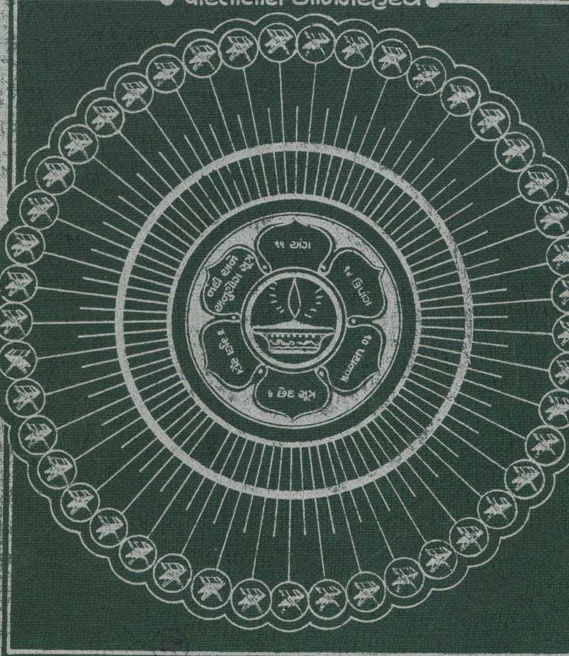
# भ्रयथन हिरशायनी

પીસ્તાલીસ આગસરફસ્ય 🕻



**ਕੇਅ**5

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

॥ आँ हुँ। अई नमः श्रीधरणेन्द्र-पद्मावती-परिपूजित-श्रीशङ्खेश्वर-पार्धनाथाय ॥

\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&\dela\&

તપાગચ્છાધિપતિ–શાસનસમ્રાઠ્–સ્રિચક્રચક્રવર્તિ–જગદ્દ્ગુરુ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસ્રીશ્વર ચરણકિંકર વિનેયાણુ—શાસ્ત્રવિશારદ—કવિદિવાકર—આચાર્ય શ્રી વિજયપદ્મસૂરીશ્વર પ્રણીત–સ્વાપજ્ઞ સ્પષ્ટાર્થાદિ વિભૂષિત–પ્રાકૃત શ્લાકબહ

# શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી

( શ્રા તીર્થ કર પ્રભુ ભાષિત ૪૫ આગમાના દ્વાંક પરિચય સાર વગેરે )

પ્રકાશક :

શ્રી જૈતધર્મ પ્રસારક સભા ભાવનગર '' શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ''

લેખક : સ્વ. આચાર્ય શ્રીવિજયપદ્મસૂરી ધરજી મહારાજ

પ્રકાશક : શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા—

રાંધનપુરી અજાર, ભાવનગર.

પ્રેરક : પૂન્ય આચાર્ય શ્રીવિજયસૂર્યોદયસૂરી ધરેજ મહારાજ

સંપાદક : પૂજ્ય પં. શ્રી શીલચન્દ્રવિજયજી ગણિ

द्वितीय आवृत्ति : १६८७, प्रत : १०००

भूद्य : ३।. ५०-००

સર્વાધિકાર સુરક્ષિત

મુદ્રકઃ મનીષ ધી. શાહુ

સુમતિ પ્રિં. પ્રેસ

એલ-૮૦૨, જી.આઇ.ડી.સી., ચિત્રા

ભાવનગર- ૩૬૪૦૦૪. ફાેન એાક્સિઃ ૫૧૬૪, ઘરઃ ૨૪૩૭૪

## પ્રકાશકીય નિવેદન

જૈન ધર્મના શાસ્ત્રીય સાહિત્યને લોકિમાગ્ય અને સર્વસુલભ ખનાવવાની પહેલ જે વ્યક્તિઓએ અને સંસ્થાઓએ કરેલી, તેમાં ભાવનગરની શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભાતું નઃમ માખરે છે. ૧૦૫ વર્ષ અગાઉ, ૫. પૂ. પરમાપકારી ગુરુભગવંત શ્રીષ્ટુકિચન્દ્રજી મહારાજના શુભાશીર્વાદ સહ અને શેઠશ્રી પંડિત કુંવરજી આણંદજી વગેરે મહાજનાના નિષ્ઠા અને ખંતભર્યા પુરુષાર્થથી આ સભાની સ્થાપના થઈ હતી. આ સભાએ પૂ. મુનિમહારાજો તથા પંડિત કુંવરજી આણંદજી દ્વારા સંપાદિત અનેકાનેક શાસ્ત્રશ્ર્થો તેની મૂળ ભાષામાં તથા લોકોપકારક શ્રંથોના ગુજરાતી અનુવાદા પ્રગઢ કર્યો છે. '' જૈન ધર્મ પ્રકાશ '' નામતું માસિક પત્ર પણ આ સભાએ દાયકાઓ સુધી પ્રગઢ કર્યું' હતું અને એક જમાનામાં સારાયે હિન્દુસ્તાનના જેન સમાજનું, ખાસ કરીને શ્રમણ સંસ્થાનું એ અત્યંત માનીતું મુખપુત્ર બની રહ્યું હતું, તેની ગૌરવ સાથે તેવે લેવી જોઈએ. આ સભાએ છાપેલા શ્રંથા સમાજમાં ચલણી સિક્ષા જેવા વ્યાપક અને સર્વ'માન્ય બની ગયા છે, અને એ શ્રંથાનાં અનેક પ્રનર્મુદ્રણા છેલ્લાં થોડાંક વર્ષોમાં જીદી જુદી સંસ્થા આદિ દ્વારા થયા છે-થાય છે, એ આ સભાનાં કાર્યો કેવાં ચિરંજીવી અને લોકોપકારક હતાં તેના જીવતા જગતો પુરાવો છે.

આ સભા થાડાક વખતથી સુષ્ધમપાય હાલતમાં વર્તે છે. તે જોઈને તેનું પુનકુંત્યાન કરવાના શુભ વિચાર વિ. સં. ર૦૪૨ ના ચાતુર્માસાથે ભાવનગર-નૂતન ઉપાશ્રયે પધારેલા પ. પૂ. આ. શ્રીવિજય સુર્યોદ્ધયસૂરી વરજી મહારાજને આવતાં તેઓ શ્રીએ શ્રી સંઘના તથા જૈન ધર્મ પ્રસારક સભાના કાર્ય કરાને પ્રેરણા આપી. અને આ વાતના અનુસ ધાનમાં અમારી વિનંતીના સ્વીકાર કરીને, સભા તરફથી, સભાના નામથી, એક લાકો પયાગી છતાં શાસ્ત્રીય પદાર્થાથી સભર પુસ્તક છપાવવા અંગની અમારી માંગણીના સ્વીકાર કરીને, '' શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલી '' નામનું પ્રસ્તુત પુસ્તક છપાવા અમને સ્વલ્યું.

"જેન પ્રવચન કરણાવલી" એ એક વિશિષ્ટ પ્રકારનું પુસ્તક છે. પ. પૂ. સૂરિસમાદ આચાર્ય મહારાજ શ્રીમદ્ વિજય નેમિસ્ર્રીદ્વરજી મહારાજના પ્રક્ષર, ૪૫ આગમાના, પ્રાકૃત ભાષા-સાહિત્યના, સ્વ-પર દર્શનાદિ શાસ્ત્રાના મર્મમાં વિદ્યાન, કવિ-દિવાકર, આશરે ૧૫૦ જેટલા લોકોપકારક ધર્મ પ્રંથાના (સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, ગુજરાતી ભાષામાં) રચયિતા પ. પૂ. આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજય પદ્મસ્ર્રીદ્વરજી મહારાજે આ ગ્રંથની રચના કરી છે. શ્રીજિનશાસનમાં વર્તમાન સમયે વિદ્યમાન પરમવ દનીય પિસ્તાલીસ શ્રીજિનાગમાની અંદર કર્યા કર્યા કયા વિષયા-પદાર્થાનું કેવી રીતે નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે તેનું વિશદ, બાલદાયક અને વૈરાગ્યપ્રેરક વર્ષન, ગુજરાતી

ભાષામાં તેઓશ્રીએ આ ગ્ર'થરૂપે અવતાર્યું છે. મૂળ કૃતિ પ્રાકૃત ભાષામાં ગાથાયહ છે, અને તેના પર સ્વયં વિસ્તૃત વિવેચન તેઓએ લખ્યું છે.

મૂળ આગમયંથા વાંચવા-ભાષાના અધિકાર મહસ્થવર્ગને છે નહિ, અને છતાં આપણા પરમપૂજ્ય આગમશાસ્ત્રોમાં કૈવા પદાર્થોનું નિરૂપણ હશે તે જાણવાની જિજ્ઞાસા તા શાસનરસિક જિજ્ઞાસા વર્ગને હોય જ. આવી જિજ્ઞાસાને સંતાયવા ખાતર પૂજ્ય સ્વ. આચાર્ય દેવશ્રીએ અત્યંત ભાલસુલભ ભાષા-શૈલીમાં ૪૫ આગમાના સાર દાહીને આ મહાકાય શ્રંથની રચના કરી શાસન-પ્રેમી છવા ઉપર મહાન ઉપકાર કર્યો છે, તે નિ:શંક છે.

આ ત્રંથ આશરે ચાલીરોક વર્ષ અગાઉ અમદાવાદ નિવાસી રોઠ શ્રી ભગુભાઈ ચુનીલાલ સુતરિયા તરફથી '' શ્રીજૈન ગ્રંથ પ્રકાશક સભા-અમદાવાદ '' દ્વારા પ્રકાશિત શ્રેશે હતો. પરંતુ કેટલાંય વખતથી તે અપ્રાપ્ય ભની ગયા હતા અને આજના નવી પેઢીના જિજ્ઞાસુ વર્ષ માટે તા તે તદ્દન અજ્ઞાત જ હતા. આથી આ ગ્રંથનું પુનર્મુ દ્વા કરવાની પ. પૂ. આ શ્રી વિજયસ્પેક્લિયસ્ર્રી ધરજી મહારાજની ભાવના હતી. તેમાં '' જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા ''ના પુનરત્થાનના નિમિત્તે અમારી વિનંતી થતાં તેના પુન:પ્રકાશનના લાભ આ સભાને મહેયા છે, અને આ સભાના પ્રકાશન તરીકે આ ગ્રંથ પ્રકાશિત થાય છે, તે સભાને માટે ગૌરવની વાત છે. આ લાભ સભાને અપાવવા ખદલ પૂજ્ય આચાર્ય દેવના અમે ઉપકાર માનીએ છીએ.

આ શ્રંથનું સંપાદન કાર્ય પૂ. પં. શ્રીશીલચન્દ્રવિજયજી મહારાજે કરી આપ્યું છે. આ શ્રંથનું પુરાવચન લખી આપવાની અમારી વિનંતીના સ્વીકાર કરી '' જિલ્હું દા તેરા આગમ છે અવિકારા '' એ પુરાવચન લખી આપવા બદલ પ. પૂ. શાસન-પ્રભાવક વિદ્વતપ્રવર આચાર્ય મહારાજશ્રી વિજયહેમચન્દ્રસૂરી ધરજી મહારાજના અમે ખૂબ ઋલ્કી છીએ.

આ પ્રાથમાં પ્રકાશનમાં આર્થિક સહાય કરતાર શ્રી ભાવનગર જૈત શ્વે. મૂ. તપાસ ઘના તેમજ અન્ય સહાયકોના અમે આભારી છીએ. આ પ્રાથનું સુવડ મુદ્રણ કાર્ય કરી આપનાર શ્રી સુમતિ પ્રેસના શ્રી મનીષભાઇ પી. શાહ ભાવનગરના તથા પ્રક્રીડિંગ કરી આપનાર શ્રી માલતીએન કે. શાહ-ભાવનગર, શ્રી રમેશભાઇ શાહ-અમદાવાદ તથા શ્રી કાંતિભાઇ જે. દાશી-ભાવનગરના અમે આભારી છીએ.

લી.

શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા કાંઠાવાળા ઉલા ઉડીવખાર ભાવનગર (સૌસષ્ટ્ર) શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા ભાવનગર વતી શાહ જયંતીલા ૧ ગનલાલ

#### ( પ્રથમ આવૃત્તિમાંથી યથાવત ઉધ્ધૃત ) । अों अर्ह नमः।।

# ા શ્રી ગુરુમહારાજના હસ્તકમલમાં સમર્પણ ા

મદીયાત્માહારક પરમાપકારી પરમગુરુ, સુગૃહીત નામધેય પૂજ્યપાદ પ્રાતઃસ્મરણીય શ્રીગુરૂ મહારાજ!

આપશ્રીજી મધુમતી ( મહુવા ) નગરીના રહીશ પિતાશ્રી દેવ શુરુ ધર્માનુરાગી રોઠ લક્ષ્મીચંદ અને માતુર્થી દીવાલીભાઇના કુલદીપક પુત્ર છા. વિ૦ સં૦ ૧૯ર૯ની કાર્ત્તિ ક સુદ એકમના જન્મ દિનથી માંડીને લગભગ સાેલ વર્ષ ની નાની ઉંમરે સંસારને કડવા ઝેરના જેવા માનીને અગણ્ય સદ્દુગુણ નિધાન પરમ ગુરુ શ્રી વૃદ્ધિવિજયજ ( શ્રી વૃદ્ધિયંદ્રછ) મહારાજ્છની પાસે શ્રી ભાવનગરમાં વિ૦ સં૦ ૧૯૪૫ ના જેઠ સુદ સાતમે સિંહતી પેઠે શરવીર ખનીને પરમ કલ્યાણકારી અને હૃદયની ખરી બાદશાહીથી ભરેલી પ્રવજ્યા (દીક્ષા ) ને પુરેપુરા ઉદ્ઘાસથી ગહુણ કરીને સિંહની પેઠે શૂરવીર અનીને સાધી રહ્યા છા. અને આપશ્રીજીએ અગાધ છુદ્ધિખલથી જલદી સ્વપર સિદ્ધાંતના ઊંડા અલ્યાસ કર્યો, અને ન્યાય વ્યાકરણાદિ વિવિધ વિષયના પુષ્કલ વિશાલ પ્ર'થાની રચના કરીને સંદર સાહિત્ય સેવા કરવા ઉપરાંત અપૂર<sup>દ</sup> દેશનાશક્તિના પ્રભાવે અભક્ષ્ય-રસિક ઉન્માર્ગગામી અગણ્ય મહારાજકિ ભવ્ય છવાને સધ્ધર્મના રસ્તે દારીને હદપાર ઉપકાર કર્યો છે. તેમજ આપશ્રીના અગણ્ય સદ્દગુણાને જોઇને માટા ગુરુભાઈ, ગીતાર્થ શિરામણી, શ્રમણકુલાવ તસક, પરમપૂજ્ય, પંત્યાસછ મહારાજ શ્રીગ ભીરવિજયછ ગણિ-વરે તમામ સિધ્ધાંતાની ચાગાદ્વહનાદિક ક્રિયા વગેરે યથાથ વિધાન કરાવીને મહા પ્રાચીન શ્રી વધ્રભીપુર (વળા)માં આપશ્રીજીને વિલ્ સં ૧૯૬૦ ના કારતક વદી સાતમે ગણિપદથી અને માગશર સુદ ત્રીજે પંન્યાસપદથી વિભૂષિત કર્યા. અને શ્રી ભાવનગરમાં વિ. સં. ૧૯૬૪ ના જેઠ સુદ પાંચમે તપાગચ્છાધિપતિ ભદ્વારક આચાર્ય' પદથી અલંકત કર્યા. આપશ્રીજી રતનની ખાણ જેવા શ્રી સંઘની અને તીર્યાદની સેવા પહેલાંની માફક હાલ પણ પૂરેપૂરા ઉદ્ઘાસથી કરી રહ્યા છા. તથા આપશ્રીજીના અમાલ ઉપદેશથી દેવગુર ધર્માનુરાગી સંઘવી શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઇ ભગુભાઈ વગેરે થુલાંએ ભવ્ય જીવાએ છ 'રી<sup> ક</sup> પાલતાં વિશાલ સંઘ સમુદાય સ**હિ**ત તીર્થાધિરાજ શ્રી શત્ર જ્યાદિ મહાતીર્થની યાત્રા, અંજનશકાકા વગેરે ઉત્તમ ધાર્મિક ક્ષેત્રોમાં લક્ષ્મીના સદ્દપદ્યાંગ કર્યા અને કરે છે, તેમજ આપશ્રીજીએ મારા જેવા ઘણાંએ ભવ્ય જીવાની ઉપર શ્રી જેનેન્દ્રી દીક્ષા, દેશવિરતિ વગેરે મોક્ષના સાધના આપીને કદી પણ

ન ભૂલી શકાય તેવા અનહદ ઉપકારા કર્યા છે અને કરા છા. વગેરે લાંકાત્તર ગુણાથી આકર્ષાઇ અને આપશ્રીજીએ મારી ઉપર કરેલા અનન્ત ઉપકારાને યાદ કરીને આપશ્રીજના પસાયથી ખનાવેલા આ શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલી નામના સાર્વજનિક સરલ ગંથ પરમ કૃપાલ આપશ્રીજીના કરકમલમાં સમપી ને હું મારા આત્માને ધન્ય કૃતાર્થ માનું હું, અને નિરંતર એજ ચાહું છું કે આપશ્રીજીના પસાયથી (૧) પ્રાકૃત સંસ્કૃત ગુજરાતી વગેરે ભાષામાં આવા સાર્વજનિક સરલ ગંથાની રચના કરીને શ્રી સંઘાદિ પવિત્ર ક્ષેત્રોની ભક્તિ કરવાના શુભ અવસર (૨) આપશ્રીજી જેવા ગુરુદેવ (૩) શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનની સેવા (૪) નિર્મલ નિરભિલાય સંયમ જીવન (૫) પરાપકાર વગેરે સંપૂર્ણ આત્મરમ- ધૃતાનાં સાધના મને ભવાલન મળે.

નિવેદક : અષયશ્રીજીના ચરણકિંકર નિર્ગુણ વિનેયાણ પદ્મની વ'દના.

# શ્રી તીર્થ કર પ્રભુના પ્રવ**ચ**નનાે મહિમા

#### ા હ(રગીત છંદા

પ્રભુના વચન તે આંખ સાચી તેહથી અલગા નરા, જાણે સુદેવ કુદેવને ના તિમ કુગુર શુભગુર ખરા; જાણે ન ધર્મ અધર્મને ગુણવંત ને ગુણુહીનને, શું હિચત કરવાને અનુચિત શર્મ દુઃખના હેતુને. ૧ સુણુનાર પ્રભુના વચનને જાણે કહેલા ભાવને, માટે જ દશવૈકાલિક ઇમ ઉચ્ચરં તે ભાવને; જિન વચન મીઠાં સાંભળી કલ્યાણુને વળી પાપને, ખંને પિછાણી પૂર્ણ ભાવે દક્ષ સાધ ભદ્રને. ર કરૂણા સ્વરૂપ સિહાંત પ્રભુના જેમણે ના સાંભળ્યો, ડાહ્યા જેના ખાલે મનુજ ભવ તેમના એળ ગયા; મન શૂન્ય તેઓનું નકામા કાન પણ ખે તેમના, ગુણુ દોષની ન વિચારણા હાવેજ મનમાં તેમના. ૩

આ નરક રૂપી અધ કવા તેહમાં તેઓ પડે, રાકી શકાયે કેમ તેને કાર્ય કીધેલું નડે; પામેન તેઓ મુક્તિરમણી શ્રવણ વિણુ જિણ વયણુના; કમ જાણીને ચેતન! સદા સુણુ તેહના રાખીશ મણા. ૪

કરૂણા સ્વરૂપ કરિયા છું તેનું હાટ જિનમત જાણને, પરમત સમાન ગણે નરા જે મૂર્ખતાથી તેહને; તે ઝેર જેવું અમૃત માને અગ્નિ જેવું પાણીને; અંધકારના જત્યા સરીખા માનતા સુપ્રકાશને. પ નિજ શત્રુ માને મિત્રને તિમ સર્પ ફૂલની માળને, પત્થર ગણે ચિંતામણિને ચંદ્ર કેરી કાંતિને; આતપ ઉનાળાના ગણે અમૃત પ્રમુખ સમ નાથના, મત જાણું જે વિષઆદિ જેવા અન્યમત હરિઆદિના. દ

# ા શ્રીજિન પ્રવચનની સેવા અને પ્રભાવના ॥

#### ાા હરિગીત છંદ ા

હે જવ! પ્રવચન તાથનું જે ધર્મને વિકસાવતું, વળી પાપને દૂર કરે ઉન્માર્ગને જ ઉખેડતું; ટાળે જ ગુણીના દ્રેષને અન્યાયને ઉચ્છેદતું, મિથ્યામતિ દૂરે કરે વૈરાગ્યને વિસ્તારતું. ૧

પાષણ કરે કરૂણાતણું વળી લાબને દૂરે કરે, જો પુણ્ય કેરા ઉદય પૂરા તાજ સેવા તસ મળે; પ્રભુ પાસ તું એ માગજે હું યાચું જિનમત રાગને, મુક્તિ જતાં વચમાં ન ભૂલજે વિશદ વાચક વચનને. ર

ખાધની ઉંડાશ જેમાં સુપદ રચના જલ ભરે, સુંદર કૃપા લહરી ઘણી ભેગી મળીને વિસ્તરે; વેલ ચૂલા રૂપ જ્યાં શુરૂગમ મણિથી જે ભર્યો, પાર જસ દૂર તે જિનાગમ જલિધ પુષ્યે પામિયા. ૩

નિર્વાણ માર્ગે યાન જેવું વાદિમદ સંહારતું, પંડિતાને શરણ પ્રવચન પાપપુંજ વિણાસતું; હે જ્ય! પ્રતિદિન હાથ જેડી મગિજે પ્રભુની કને, મલજો ભવાભવ તાસ સેવા જેહ આપે મુક્તિને. ૪

પ્રભુ મુખ થકી નીક્રળેલ ગણિકૃત દ્વાદશાંગી વિશાલ એ, ચિત્ર ખહુ અચે<sup>૧</sup> ભરી ધારેલ પંડિત સાધુએ; મુક્તિપુરીના **દ્વાર જેવી** વ્રત ચરણને આપતી, સર્વ તત્ત્વ પ્રકાશવાને દીપ **જેવી દી**સતી. પ

–વિજયપદ્મસૂરિ

તપાગચ્છાધિપતિ–શાસનસમ્રાટ્–સ્રિચક્રચક્રવિત્તિ-જગદ્ગુર આચાર્યં શ્રી વિજયનેમિસ્રીશ્વર ચરણકિંકર વિનેયાણુ શાસ્ત્રવિશારદ-કવિદિવાકર

सं. १८७१ माग्सार वह र शासावड ( तणाव्य पासे मिल्लास्त्राक्षी

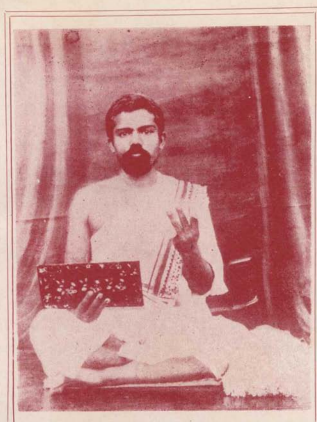
今後や後や後や後や後や後や後や後や後や後や後や後や後や後や

31613मिल

Hu.

विशाम

જન્મ:-વિ. દીક્ષા:-વિ.





આચાર્યશ્રી विજયપદ્મસ્રીશ્વરજી મહારાજ



વડીદીક્ષાઃ-વિ. સં. ૧૯૭૧ વૈશાખ સુદિ ૩–ગારખડી ( પાનેલી પાસે ) ગણિપદઃ–વિ. સં. ૧૯૮૨ ફાગણ વદ પ−પાટણ પન્યાસપદઃ–વિ. સં. ૧૯૮૨ ફાગણ વદ ૧૨–પાટણ

ઉપાધ્યાયપદ:-વિ. સં. ૧૯૮૮ મહા સુદ ૫-સેરીસાતીર્થ આચાર્યપદ:-વિ. સં. ૧૯૯૨ વૈશાખ સુદ ૪–અમદાવાદ કાળધર્મ':-વિ. સં. ૨૦૨૮ પ્રથમ વૈશાખ વદિ ૯ અમદાવાદ 

# ।। ओँ हूँ। अई नमः श्रीशंखेश्वरपार्श्वनाथाय ।। ।। अस्तावना ।।

सिरिसंखेसरपासं, वंदिय कप्पद्माहिइहृदयं ।। विग्धुवसमसंतिदयं, जिणवयणं संघसरणिङ्जं ।। १ ।। जइणप्पवयणिकरणा—वलीइ पत्थावणं रएमि मुया ।। णङ्जइ जीए सारो, सिग्धं गंथस्स भठवेहिं ।। २ ।।

અર્થ — પુરુષાદાનીય શ્રી શંખે ધર પાર્ધ નાય ભગવંત કલ્પવૃક્ષથી પણ ચઢીયાતા છે. કારણ કે કલ્પવૃક્ષ તો સંસારી જ્વાના આ ચાલુ ભવના જ ક્ષણભાંગુર મનારથાને જ પૂરે છે અને આ પ્રભુ તો ભવ્ય જ્વાના આ ભવના મનારથાને પૂરવા ઉપરાંત પરભવના પણ મનારથાને જલ્દી પૂરે છે. એઠલે ભવાંતરમાં સુલભખાં ધિપશું અને માક્ષ માર્ગની આરાધના કરાવનાર અસાધારણ કારણાની પ્રાપ્તિ વગેરે પ્રકારના મનારથાને પૂરવામાં કલ્પવૃક્ષ વગેરે પદાર્થા પણ અસમર્થ જ છે. માટે જ કહ્યું છે કે-શ્રી શંખે ધર પાર્ધ નાય કલ્પવૃક્ષ વગેરે પદાર્થા પણ અસમર્થ જ છે. માટે જ કહ્યું છે કે-શ્રી શંખે ધર પાર્ધ નાય કલ્પવૃક્ષથી પણ ચઢીયાતા છે અને તમામ વિદ્યોના નાશ કરીને શાંતિને દેનારા પણ તેવાજ પરમ પ્રભાવશાલી છે એઠલે તમામ વિદ્યોને દૂર કરીને પરમ શાંતિને દેનારા છે. ચઢુર્વિધ સંઘ આ ખંગને (શ્રી શંખે ધર પાર્ધ નાયને અને જિન વચનને) નિરંતર બહુમાનથી યાદ કરે છે. તે શ્રી શંખે ધર પાર્ધ નાયને અને શ્રી જિન વચનને વંદના કરીને ભવ્ય જ્વાને બ્રંથના સાર જલ્દી જણાવવાના ઇરાદાથી હું શ્રી જૈન પ્રવચન દિરણાવલી પ્રયની પ્રસ્તાવનાને રચું લું ૧-૨.

શ્રી જૈનેન્દ્ર પ્રવચન પ્રાપ્તિરસિક ખંધુઓ! સમ્યગ્દર્શન સમ્યગ્ફાન અને સમ્યક્ચારિત્રની સમુદિત આરાધના કરવા રૂપ માક્ષમાર્ગાને યથાર્થ સ્વરૂપે જણાવનારા દરેક શાસ્ત્રોની કે ગ્રંથાની શરૂઆતમાં પ્રસ્તાવનાને ચાગ્ય સ્થાન આપેલું જણાય છે. તે પ્રમાણે કરવામાં મુખ્ય મુદ્દો એ છે કે-પ્રસ્તાવના એ શાસ્ત્રનું કે ગ્રંથનું અંગ છે, એટલે પ્રસ્તાવના ભવ્ય જીવાને શાસ્ત્રને કે ગ્રંથને ભણવામાં અને ભણાવવામાં પ્રવૃત્તિ કરાવનારી છે. આવા આવા અનેક મુદ્દાઓને લક્ષ્યમાં લઇ ને શ્રીઅનુયાગદ્ધાર સૂત્રના રચનારા પરમ ગીતાર્થ સ્થાવર ભગવંતે (૧) ઉપક્રમ, (૨) નિક્ષેપ, (૩) અનુગમ, (૪) નય. આ અનુયાગના જણાવેલા ચાર ભેદામાં શરૂઆતામાં ઉપક્રમને જ કહ્યો છે. તેનું કારણ એ છે કે જે શાસ્ત્રના ઉપક્રમ દર્શાવ્યો હોય, તે (શાસ્ત્ર) માંજ નિક્ષેપાદિનું સ્વરૂપ ઘઢાવી શકાય. (૨) ઉપક્રમ, (૨) ઉપાદ્ધાત, (૩) પ્રસ્તાવના, (૪) પ્રસ્તાવ, આ ચાર શબ્દા એક સરખા અર્થને જ જણાવનારા છે. નિર્યુક્ત, ભાષ્ય, ગૂર્ભુિ, ટીકા વગેરેની રચના

કરનારા મહાધુરુષાની પણ એજ ફરજ છે કે-''નિયુ'ક્તિ આદિની રચના કરતાં શરૂ-આતમાં પ્રસ્તાવનાના (નદે<sup>૧</sup>શ જરૂર કરવા જોઈએ. '' આજ ઈરાદાથી પૂજ્ય શ્રી ભદ-ખાહુસ્વામી, સંઘદાસગ<sup>(ણ</sup> મહત્તર, શીલાંકાચાર<sup>6</sup>, શ્રીમલયગિરિ મહારાજ, મલધારિ શ્રી હેમચંદ્રસૂરી ધરજ મહારાજ વગેરે મહાયુરુષાએ પણ શ્રી આચારાંગાદિ સુત્રોતા નિયુક્તિ ભાષ્ય ચૂર્ષ્ણ ટીકા વગેરેની સ્થના કરતાં શરૂઆતમાં સંક્ષેપથી કે વિસ્તારથી પ્રસ્તાવના જણાવી છે. એટલે પ્રસ્તાવનાના નિર્દેશ કરીને જ તે નિયુક્તિ વગેરેની રચના કરી છે. ન્યાય શાસ્ત્ર પણ આ હકીકતને સંપૂર્ણ સ્વરૂપે ટેકાે આપે છે. કારણ કે તે પણ આ પ્રમાણે જાહેર કરે છે કે કાઈ પણ કાર્યમાં એકદમ પ્રવૃત્તિ થતી જ નથી. એટલે (૧) અધિકારી, (૨) પ્રયાજન, (૩) અભિધેય, (૪) સંઅંધ એ અનુઅંધ ચતુષ્ટ્રય કહેવાય છે. જિજ્ઞાસુ જીવાને શાસ્ત્રાદિના અધ્યયનાદિમાં જોડે તે અનુખંધ કહેવાય. આ ચાર અનુભ'ધોનું જ્ઞાન થયા ખાદ (૧) ઈષ્ટ સાધનતા જ્ઞાન એટલે આ ત્રંથ ભાગવાથી મને અર્થાતું જ્ઞાન વિગેરે લાભ થશે અને (ર) કૃતિ સાધ્યતા જ્ઞાન એટલે આ બ્રંથને હું ભણી શકીશ. એમ ઈષ્ટ સાધનતા જ્ઞાન અને કૃતિ સાધ્યતા જ્ઞાન થાય છે. ત્યાર બાદ અધિકારી છવાને શાસને ભણવું વિગેરે પ્રવૃત્તિ થાય છે. એમ '' प्रवृत्तिजनकडानजनकडा-विषयत्वमनुबंधचनुष्ट्यत्वम् '' व्या व्यनुभंध चतुष्ट्यना सक्ष्य ઉपरथी जायी राजाय छे. આમ કહેવાનું સ્પષ્ટ અને સરલ રહસ્ય એ છે કે કાેઇ પણ ગ્રંથનું અધ્યયન વિગેરે કરતાં પહેવાં સમજણના ઘરમાં રહેલા જિજ્ઞાસ જવાને તે તે મંથની બાબતમાં હૃદયમાં આવા પ્રશ્નો ઉદ્ભવે છે ( થાય છે ) કે (૧) આ ગ્રંથનું નામ શું? (૨) આ ગ્રંથમાં નામ પ્રમાણે અર્થ ઘટે છે કે ગ્રંથકારે મરજી પ્રમાણે નામ પાડયું છે. (3) આ ગ્રંથ કયા યકા પદાર્થીના સ્વરૂપને જણાવે છે. (૪) ગ્રંથકારે કયા શાસ્ત્રને અનુસારે કઇ પદ્ધતિએ કયા મુદ્દાથી અહીં પદાર્થાનું વર્ણન કર્યું છે, (પ) ગ્રંથ ભણવામાં લાભ શા ? (૬) શરૂઆતમાં ગ્રંથકારે મંગલ કર્યું છે, તેનું શું કારણ ? (૭) ઇષ્ટદેવ નમસ્કાર મંગલ, આશીર્વાદ મંગલ વિગેરે ત્રણ પ્રકારના મંગલમાંથી અહીં કર્યું મંગલ કર્યું છે. (૮) શ્રંથકાર કાેણ ? (૯) તેમણે કર્ષ સાલમાં કયા સ્થલે શ્રંથની સ્થના કરી ? વિગેરે પ્રશ્નોના ખુલાસા કરવા ખુલાસા કરવા રૂપે જરૂરી ખીના જણાવવી, અને તે ઉપરાંત શ્રંથના દુંક સાર પણ જણાવવા. એ પ્રસ્તાવનાના મુખ્ય મુદ્દો છે, એટલે જેમાં શાર અનુખ'धनी भीना विशेरे वर्षीन હોय, ते प्रस्तावना કહેવાય. જે શ્ર'થની ઉપર પ્રસ્તા-વના લખવાની હોય, તે આખાએ ગ્રંથની વસ્તુ અને ગ્રંથકારના પશ્ચિય તથા કહેલા પદાર્થ તત્ત્વોના મુદ્દાઓ વિગેરે ભાભતના શરૂઆતમાં દીર્ધદેષ્ટિથી વિચાર કર્યા બાદ લેખક પ્રસ્તાવનાને લખવાના આરંભ કરે છે, એટલે પ્રસ્તાવના લખવાના અવસરે લેખકને ઉપર જણાવેલી બીના તરફ જરૂર લક્ષ્ય રાખવું પડે છે. બુદ્ધિશાલી મધ્યસ્થ વાચક વર્ગને આ વાત ધ્યાનમાં જ હોય છે. તેથી જ તેઓ ગ્રંથની વસ્તુ સંક્ષેપમાં

સમજવાને માટે શરૂઆતમાં પ્રસ્તાવનાને વાંચે છે. આ પ્રસંગ યાદ રાખવું જોઈએ કે પ્રસ્તાવના વિનાના શ્રંથ અધુરા જ ગણાય. આથી સહેજે સમજોશ કે દરેક શ્રંથની શરૂઆતમાં પ્રસ્તાવના હાવી જ જોઈએ. આ નિયમ પ્રમાણે આ શ્રીપ્રવચન કિરણાવલી નામના પ્રાકૃત શ્રંથની બાળતમાં પણ (૧) શ્રંથનું નામ શું ? (૨) તે નામ રાખવાનું શું કારણ (૩) શ્રંથમાં નામ પ્રમાણે અર્થ ઘટે છે કે નહિ ? (૪) કોના આધારે આ શ્રંથની રચના કરી છે ? (૫) તેમાં શી શી બીના કયા મુદ્દાથી કેવા રૂપમાં વર્ણવી છે ? (૬) અહીં ચાર અનુખંધનું સ્વરૂપ શું ? (૭) છંદ શાસ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે ઘણાં છંદા છતાં આર્યા છંદમાં રચના કરવાનું શું કારણ ? (૮) કયા સ્થલે કઈ સાલમાં કોની વિનંતીથી આ શ્રંથ બનાવ્યા ? વિગેરે પ્રશ્નોના ખુલાસાને જણાવવા માટે પ્રસ્તાવના ખાસ જરૂરી છે.

જગતમાં (૧) અધમતમ (૨) અધમ (૩) વિમધ્યમ (૪) મધ્યમ (૫) ઉત્તમ અને (૬) ઉત્તમાત્તમ એમ યુરુષા છ પ્રકારના હાય છે, તેમાં (૧) જે અધમતમ એટલે ખહુ જ હલકી કાેટીના પુરુષા હાય, તેઓ ખંને ભાવને ખગાઉ છે, એટલે તેમને સુખની જ ઇચ્છા છે. કારણ કે દુઃખને કાેઇ ચાહે જ નહિ, છતાં પણ અજ્ઞાનાદિ **દા**પને લઈને સુખ શાથી મળે ? આ પ્રશ્નના ખુલાસા મેળવી શકતા નથી. આવા જ્વામાં વિલક્ષણતા એ દેખાય છે કે સંયમ તપશ્ચર્યા દાન શીલ જિન પૂજા વિગરે યુણા જો કે સુખને આપે છે, છતાં આ અધમતમ પુરુષા બીન સમજભુ વિગેરે કારણથી તે ગુણાને 'દુ:ખન આપનારા છે ' એમ માનીને સેવતા નથી અને જરૂર દુ:ખને આપનારા એવા વિષય કષાયાદિતે 'આ સુખના કારણ છે ' એમ માનીને સેવે છે. આથી વસ્તુસ્થિતિ એ ભને છે કે તેઓ શાંતિમય જીવનને પામતા નથી અને અશાંતિમય જીવન ગુજારે છે. અને માનવ જીવનતું ધ્યેય તદ્દન ભૂલી જાય છે. વળી એ વાત નજ ભૂલવી જોઈએ કે (૧) વાસ્તિલિક સુખતું સ્વરૂપ શું છે? (૧) ધાતે જેને સુખદાયી માને છે, તે માન્યતા વ્યાજળી છે કે ગેરવ્યાજળી ? (3) ખરા સ્થિર અને દુઃખની સાથે નહિ ભળનારા રાખના ખરા કારણા કયા કયા છે? હિતેચ્લુ ભવ્ય જીવાએ આ ત્રણ પ્રક્ષોના સ્પષ્ટ અને નિર્દોષ જવાભ સ્વયં પ્રજ્ઞાથી પાતે મેળવવા જોઈએ, અથવા સ્વયં પ્રજ્ઞાવાળા મહાપુરુષાની પાસેથી મેળવવા જોઈએ, અને ત્યાર ભાદ સાત્ત્વિક પ્રવૃત્તિ કરનારા જુવા તલભાર પણ દુ:ખને પામતા નથી, અને પાતાના જીવનનું મુખ્ય ધ્યેય પણ જાળવી શકે છે. અને અધમતમ પુરુષાની પ્રવૃત્તિ આથી વિપરીત હોય છે. એટલે તેઓ વિષય કષાયાદિના ફંદામાં ફસાય છે, તેથી તેઓ જેમ ચાલુ ભવ બગાઉ છે, તેવી રીતે હવે પછી મરીને જે ભવમાં તેમને જવાનું હોય, તે પરભવમાં પણ 'વાવે તેવું લણે, અને કરે તેલું પામે ' આ કહેવત પ્રમાણે પાછલા ભવમાં બાંધેલા ચીકણા કર્મીના જ્યારે ઉદય થાય, ત્યારે રીભાઇ રીભાઇને અનિચ્છાએ (મરજી વિના) પણ લાંભા

કાલ સુધી દુર્ગ'તિના દુ:ખા સાગવે છે. ભવભીરૂ જતાને આવી બીના ઉત્માર્ગ' ગમનથી અચવા માટે સાધતભૂત નીવડે છે.

> શીરા પૂરી લાપસી—એાર કાકડી આદિ, કહેણી કી તાે એકાદશી—ને ઢાદશી કી દાદી. ૧

તથા પૂર્ણ વૈરાગ્યના રંગથી રંગાઇ ને ત્યાગી થયા પછી માઝ શાખનાં સાધના સેવાય જ નહિ, એટલે છત્રી પલંગ ખાટલા વિગેરે પણ તેવા (માઝશાખનાં સાધન) સમજીને સ્વા વિગેરેને કારણે પલંગ વિગેરેને પાતાના કામમાં લઇ શકાય જ નહિ. અને તેમ કરે તાજ મુક્તિપદને પામી શકાય. અને મસ્તક વિગેરેના વાળના લાય કરવા જોઈએ. એ પ્રમાણે યમ નિયમાદિનું એટલે મૂલ ગુણ ઉત્તર ગુણાની આરાધના કરવા રૂપ માક્ષ માર્ગની સાધના કરે તા જ પરમપદ પામી શકાય. દઢ માન્યતાવાળા સરલ અને સુલભળાધિ મધ્યમ પુરુષા પરમ ઉદ્ઘાસથી શ્રી જિનધર્મની સાધના કરીને પરભવમાં ચાલુ ઉત્તમ સ્થિતિ કરતાં પણ વધારે ચઢીયાતી ધર્મમય સ્થિતિને પામે છે.

પ—વિશિષ્ટ મતિને ધારણ કરનારા ઉત્તમ પુરુષાની અંતરંગ ભાવના અંજ હોય છે કે હે જવ! પ્રભલ પુષ્યના ઉદયે આ મનુષ્ય ભવ, જિનધર્મ, ઉત્તમ શ્રાવક કુલ વિગેરે મુક્તિ પદને દેનારાં સાધના તને મળ્યાં છે. તેની સંપૂર્ણ નિર્મલ સાધના અહીં જ થઇ શકે છે. માટે પ્રમાદને દૂર કરીને બહુ જ આનંદથી તે ધર્મસાધનાની સેવના કરજે. એમ કરવાથી તને થાડા સમયમાં મુક્તિપદના લાભ જરૂર થશે, એમાં લગાર પણ સંશય નથી. આ ભાવનાને અનુસારે શ્રી જિનધર્મની આરાધના કરીને તે ઉત્તમ પુરુષા મુક્તિપદને પામે છે. તેમના મનમાં કંઇ જૂદું અને બાલવામાં કંઇ ને કરવામાં કંઇ આવી સ્થિતિ હોતી જ નથી. કારણ તેઓ એમ માને છે કે—દુરાત્માએ! વિચારે કંઇ, અને કરે કંઇ, આવા હોય છે; પણ મહાત્માઓ તા જે મનમાં હોય, તેજ કહે, અને તે પ્રમાણે વર્ત્ત છે. કહ્યું છે કે-

मनस्येकं वचस्येकं-कर्मण्येकं महात्मनाम् ॥ मनस्यन्यद्वचस्यन्यत् -कर्मण्यन्यरदुरात्मनाम् ॥ १ ॥

આ મહાત્મા પુરુષાના માર્ગ ની આરાધના કરનારા ઉત્તમ પુરુષાને મેાક્ષ સુખ સિવાયનું બીજી સુખ તુચ્છ લાગે છે, તેથી તેઓ પરમપદને સાધવામાં તક્ષીન રહી આત્માહાર કરે છે. એટલે સંસાર સમુદ્રને તર્રી જાય છે.

ç. ઉત્તમાત્તમ પુરુષ-જે પરમસંયમી પુરુષા ક્ષપક શ્રેશિમાં આરઢ થઈને ચારે અઘાતી કર્મોના નાશ કરે, અને સર્વજ્ઞ થઈને લાેક અલાેકની સંપૂર્ણ સ્પષ્ટ બીના જાણે અને ભવ્ય જીવાેને માક્ષ માર્ગના ર્રાસક અનાવવાને માટે આ પ્રમાણે દેશના

આપે છે કે-' હે ભવ્ય છવા! ચારે ભાજુથી સળગી ઉઠેલા ઘરની જેવી સ્થિતિ હોય, તેવીજ આ વિવિધ પ્રકારના સંસારની સ્થિતિ છે. અહીં જેમ ઘરમાં અને તેની આજુ-ખાજુ અગ્નિ સળગે છે, તેવી રીતે સંસારમાં પણ આધિ વ્યાધિ અને ઉપાધિ રૂપી અગ્નિ સળગી રહેલા છે. જેના ઘરમાં લાહ્ય લાગી હાય હાય, તે ઘરવાળા છવાને જેમ લગાર પણ શાંતિ ન હાય, તેમ સંસારી જીવાને પણ શાંતિ હાતી નથી. કારણ કે મ'સારમાં તેએ 1ને માંદગી, કડુ'બનું પાષણ, નાકરી, વિગેરેનાં ઘણાં દુ:ખા ભાગવવા પ3 છે. તેથી સંસારને દુ:ખનું ઘર કહીએ તા પણ ચાલે. એટલે તેમ કહેવામાં લગાર પણ અતિશયોકિત ( ગેરવ્યાજળી પણં ) છે જ નહિ. આ વાતને બરાેબર ધ્યાનમાં રાખીને સમજુ ભવ્ય જીવાએ લગાર પણ પ્રમાદ સેવવા ન જોઈએ. એટલે પ્રમાદને દૂર કરીને અપૂર્વ આનંદથી શ્રી જિનધર્મની નિર્મલ આરાધના કરવી જોઈ એ. તેમાં યાદ રાખલું જોઈએ કે (૧) શ્રી અરિહ'ત, સિહ, સાધુ અને શ્રી કેવલિ ભગવ'તે કહેલા ધર્મને શરણને અંગીકાર કરવું (ર) સુકૃત ( દાનાદિ )ની અનુમાદના કરવી અને (૩) દુષ્કૃતની ગહાં કરવી. એમ સાધનાની સેવના કરવાથી એટલે એ ત્રણે સાધનાની નિરંતર વિચા-રણા કરવા પૂર્વક આરાધના કરવાથી તથા ભવ્યપણ વિગેરે સાધના મળી શકે છે. અને તેથી પાપ કર્મ નાશ થાય છે, તેથી નિર્મલ ધર્મની આરાધના થાય છે. અને ત્યાર ખાદ સંસારના જરૂર નાશ થાય છે. આ મનુષ્યપણ સ્હેજે મલતું નથી, પણ પ્રાથલ પુષ્ટ્યના ઉદ્દય થાય, ત્યારે મલે છે. અને પરલાકની એડલે નિર્મલ સંયમારાધન વિગેરે સ્વરૂપ માક્ષ માર્ગ ની સાધના કરવાથી તે મનુષ્યપણ સફલ ખને છે. હે ભવ્ય જ્વા ! તમે વિષય રૂપી ચારની પક્ષીના લગાર પણ વિધાસ કરશા નહિ. કારણ કે એના પંજામાં સપડાયેલા જીવા જે ભયંકર દુર્ગીતના બહુ સાગરાપમ સુધી દુ:ખા ભાગવે છે. તેમાં વિષયા જ કારણ છે. હાલ જેના સંયાગ થયા છે, તેના વિયાગ જરૂર થવાના જ. વળી જીવનદારી કયારે ત્રુદશે ? તેની તમને ખખર નથી, માટે સાવચેત અનીને ધર્મની સાધના કરજો. અને એમ કરવાથી સંસાર રૂપી દાવાનલ જરૂર ખુઝાશે. કારણ કે શ્રી જિનધર્મ એટલે શ્રી જિનધર્મની સાધના મેઘ જેવી છે. તે ધર્મમેઘ શ્રી જૈનાગમને નિરંતર સાંભળતાં જે વાસના (એક જાતના દઢ સંસ્કાર) દ્વદયમાં જામે. તે વાસના રૂપી પાણીની ધારાને ધારણ કરે છે. અને સંસાર રૂપી દાવાનલને ઠારે છે. માટે શ્રી જૈનાગમ સ્વરૂપ સિદ્ધાંતની ખહુમાન પૂર્વક સક્તિ કરવી જોઈએ. અને તે સિદ્ધાંતના જાણકાર મહાપુરુષાની પણ ખરા દીલથી સેવના કરવી જોઇએ, કારણ કે તેમની સેવના કરવાથી આત્મદષ્ટિ વિકસ્વર અને છે, તથા સંયમધર્મ તરક લક્ષ્ય પણ ટકે છે. આ વાતને ધ્યાનમાં રાખીને હે ભવ્ય જવા ! ખરાય જવાના વત્ત નનું આલ અન લેશા નહિ, અને શ્રી જિને ધર પ્રસાની આગા પ્રમાણે વર્તા જો, અને આત્મ સ્વરૂપની ચિંતવના કરેજો, તથા ઉત્તમ સાધુ પુરુષાની સેવના કરેજો. તેમજ

શ્રી જિન પ્રવચનની મલીનતા થતી હોય તા અટકાવજો. અને ધર્માકયા વિધિપૂર્વક કરજો, અને કાર્ક પણ કાર્ય કરતાં પહેલાં ભાવી ફ્લના વિચાર કરીને સારાં નિમિત્તોની સેવના કરજો, તથા મનને અસ્થિર ખનાવનારાં કારણાના ત્યાપ કરજો, જેથી ચિત્તની સ્થિરતા ટકી રહે. આ પ્રમાણે વર્તાનારા છવા સાપક્રમ કર્મનું જોર હઠાવે છે, અને નિરૂપક્રમ કર્મના ભ'ધ અઠકાવે છે. એમ વિચારીને આ શ્રીજિનધર્મની સાસ્વિક આરાધના પરમ ઉદ્યાસથી કરજો. '' આ પ્રમાણે દેશના દઈને ભવ્ય જીવાને સંસાર સમુદ્રથી તારે, તે ઉત્તમાત્તમ પુરુષ કહેવાય. આવા પુરુષા સંસાર સમુદ્રમાં મહા નિર્યા-મક (ખલાસી) જેવા અને ભવરૂપ અઠવીમાં મહા સાથ વાહ જેવા ગણાય છે. એઠલે પાત તરે અને ખીજ જ્વાને તારે છે. વળી અપૂર્વ વૈશાવ્ય રસના અને સમતા વિગરે ગુણાના નિધાન હોય છે. માટે તે યથાર્થ ધર્મના ઉપદેશક કહેવાય છે, અને નિ:સ્પૃહ દશાને પામેલા હાત્રાથી શ્રાતાઓના હૃદયમાં તેઓ સારામાં સારી અસર કરી શકે છે, એટલે શ્રાતાઓને સન્માર્ગના સાધક વનાવી શકે છે. અલ્યાદિના યાંગે સંસારતી અસારતા જણારો અને તેના નાશ કરનાર રત્નત્રથીનું સ્વરૂપ તે પરમ પૂજ્ય ઉત્તમાત્તમ ( પરમ ઉચ્ચ કાેટીના ઉત્તમ ) શ્રી તીર્ધ કરાદિ મહાપુરુષામાં મુખ્ય પરમ ઉપકારી શ્રી તીર્થ કર દેવાએ અર્થ રૂપે જે હાદશાંગીને પ્રરૂપી હતી, તેને જ શ્રીગણધરા સૂત્ર રૂપે રુચે, એવું દરેક તીર્થ કરના તીર્થમાં પૂર્વ બન્યુ. છે, અને ભવિષ્યમાં પણ તે જ પદ્ધ-તિએ કાદશાંગીની સ્થના થશે. આ કાદશાંગીના અર્થાને વિસ્તારનારા બાર ઉપાંગ વગરે આગમા છે. તેમાં અંગ પ્રવિષ્ઠ, અનંગ પ્રવિષ્ઠ, અથવા કાસિકશ્રુત, ઉત્કાલિકશ્રુત એવા વિભાગ પાડીને શ્રી આચારાંગસુત્ર વગેરે ભાર અંગાને આંગપ્રવિષ્ટ કહ્યાં છે. અને તે સિવાયના ખાર ઉપાંગા, ૧૦ પયત્રા, ૪ મૂલસૂત્રો, નંદીસુત્ર, અતુપાગદ્વારસત્ર, અને ૬ છેદમત્રોને અનંગપ્રવિષ્ટ કહ્યાં છે. કારણ કે તે ''દ્રાદશાંગીશી જે (ભન્ન (જાદા) હાય, તે અનંગપ્રવિષ્ટ કહેવાય '' આ અર્થને અનુસરે છે. તેથી કાદશાંગી સિવાયના તમામ આગમા અનંગપ્રવિષ્ટ કહેવાય. તથા જે સુત્રો દિવસની ને રાતની પહેલી પોરુષી (ધારિસી)માં તથા છેલી પોરુષીમાં જ ભણાય, તે સૂત્રો કાલિક ક્રદ્ભવાય, શ્રી ત'દીસુત્રાદિમાં ૩૧, તે ૩૭ કાલિક સૂત્રો જણાવ્યા છે. અને જે સુત્રો કાલ વેલા સિવાયના કાલમાં ભણાય, તે સૂત્રો ઉત્કાલિક કહેવાય છે. કાલિક શ્રુતાનું અધ્યયન કાલગ્રહણાદિની વિધિ સાચવીને પદસ્થ આચાર્યાદિ મહાપુરુષોની પાસે ચાગ વિધિ. સામાચારી આદિની પદ્ધતિએ ઉદ્દેશાદિની ક્રિયા કરીને જ થાય છે. આવા કાલિક સુત્ર તરીકે કહેલા શ્રીઅચારાંગ વગેરે અંગા, ત્રણ પ્રજ્ઞપ્રિઓા, નિરયાવલિકા શ્રતસ્ક ધ ( છેલા પાંચ ઉપાંગાના સસુકાય ), ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર ને ૬ છેકસૂત્રો પણ કહ્યાં છે. તે આવશ્યકસૂત્ર, દશવૈકાલિકસૂત્ર, ઔપપાતિકસૂત્ર વગેરે શરૂઆતના ૪ ઉપાંગા ૧૦ કે ૨૨ પયન્નાએ ન'દી સૂત્ર, અતુયાગઢારસૂત્ર વગેરે ૨૮–૨૯–કે ૩૨ સૂત્રોના અધ્યય-

નાદિના ઉદ્દેશાદિની ક્રિયા કરાવીનેજ તે તે સૂત્રો ભણાવાય છે. તેમાં કાલગ્રહણાદિના વિધિ કરાવના નથી. તેથી તે સૂત્રો ઉત્કાલિક કહેવાય છે. કલિકાલમાં પણ ચતુર્વિધ સંઘને (૧) જિનાગમાં, (૨) અને જિનપ્રતિમાંઓ (તેની પૂજા વગેરે) તા પરમ આધાર છે. એટલે સંસાર સમુદ્રને ચુલુ જેવા કરીને તરી જવાના અસાધારણ કારણ એ બે પદાર્થો છે; એમ ખૂશીથી કહી શકાય. જો કે હાલ અહીં માક્ષમાર્ગ ચાલુ નથી, ભવિષ્યમાં પદ્મનાભ તીર્થ કરના કાલથી શરૂ થશે. તા પણ તે બે સાધનાની પરમ ઉદ્ધાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરનારા ભવ્ય જવામાંના કેટલાએક ભવ્ય જવા એવા પણ હાય છે કૈ–જેઓ અતુપમાદ્દેવીની માફક અહીં થી સીધા વિચરતા તીથે કર પ્રસાથી શાભાયમાન મહાવિદ્દેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્તમ ધર્મિષ્ઠ શ્રાવક કુલમાં જન્મીને યાગ્ય વ્યવસરે નિર્મલ સંયમાદિની આરાધના કરવા રૂપ માક્ષ માર્ગને સાધીને સિદ્ધિપદને પામે. અને કેટલાએક ભવ્ય જવા અહીં થી દેવલાકના એક ભવ કરીને પણ પહેલાં કહેલાં સ્વરૂ-પવાળા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જન્મીને યાગ્ય અવસરે માક્ષમાર્ગને સાત્ત્વિક ભાવે આરા-ધીને થાડાજ સમયમાં મુક્તિના અવ્યાભાષ સુખાને અલ્પ કાળે પાંમે છે. આ રીતે થવામાં તે બે પદાર્થો (જિનાગમ અને જિન પ્રતિમા) ની આરાધનાના શુભ સંસ્કારા જ અસાધારણ કારણ છે, એમ ચાહ્રસ સમજવું જોઈએ. દીર્ઘદષ્ટિથી વિચારતાં એ પણ સમજાય છે કે-પૂજ્ય શ્રી વ્યાચાર્ય મહારાજ વગેરે ગુરુવર્યા જ્યારે શ્રી જૈત પ્રવચનામાં જે રીતે જિને ધર દેવાનું, અને તેમની પૂજા વગેરે પદાર્થીના સ્વરૂપ, વિધિ, ફૂલ વગેરેનું વર્ણન કર્યું. છે, તેજ રીતે ભવ્ય છવાને ઉપદેશ દઈને સમજાવે, ત્યારે જ તેઓ જિન પુજાદિને આરાધિને સદ્દગતિના સુખાને પામે છે. આ રીતે હાલ આપણને શ્રી ગુર મહારાજ, જૈન પ્રવચના અને જિનપ્રતિમાંએ! આ ત્રણે સાધનાના પરમ આધાર છે. તેમાં જૈન પ્રવચના (આગમા ) તું દૂંક સ્વરૂપ મેં પહેલા પ્રકાશમાં જણાવ્યું છે. આ શ્રી જિન પ્રત્રચનના જિનશાસન, જિનાગમ, જિન્દ્યુત, વગેરે પર્યાયવાચક શખ્દા છે. તેના મહિમા જણાવતાં કહ્યું છે કે-આ શ્રી જિન પ્રવચન રૂપી સમુદ્ર જ્ઞાનની અપેક્ષાએ અગાધ છે, (એટલે તેમાં અગાધ જ્ઞાન ભરેલું છે) અને તે સુંદર પદાની રચના રૂપ પાણીના ધાર્ધ પ્રવાહથી શાભે છે. તથા જવદયારૂપ છુટી છુટી નાની માટી લહુરી (લ્હેરા) ઓના સંગમથી તેના દેહ (ખ્હારના દેખાવ) અગાધ જણાય છે. તેમજ તે ચુલિકાએ રૂપી વેલને ધારણ કરે છે અને તેમાં માટા માટા સુત્રના આલાવાએ રૂપી મિલ્લિનો ભર્યા છે તથા તેના છેડા ખહુજ દૂર છે, તેમજ તમામ અન્ય દાર્શનિક આગમામાં આ શ્રી જિનપ્રવચના શ્રેષ્ઠ છે, વળી તે જૈન પ્રવચના માક્ષમાર્ગ જવામાં વાહન જેવા છે, કુત્રાદિઓના અહંકારને નાશ કરનારા છે ને પંડિતાને શરણ કરવા લાયક છે તથા ત્રણે જગતના તમામ પદાર્થીમાં શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. શ્રી અરિહ'ત ( ભાવ તીર્થ'કર) દેવના મુખમાંથી અર્થ રૂપે પ્રકટ થયેલા છે ને તે વિશાલ જૈન પ્રવચનાની સૂત્ર રૂપે

રચના કરનારા ખીજણુદ્ધિ વગેરે લખ્ધિનિધાન શ્રી ગલુધરા છે તથા અનેક અર્થાથી તે જૈન પ્રવચના ભરેલા હાવાથી ચિત્ર (આશ્ચર્ય ઉપજવનારા) કહેવાય છે. તેમજ મહા-સુદ્ધિ વિનયાદિ સદ્દગુગુી સુનિવરાજ આ શ્રી જિન પ્રવચનને ધારણ કરે છે અને તે પ્રવચના માક્ષ રૂપી નગરના મુખ્ય દરવાળ જેવા છે. તથા તે જૈન પ્રવચનાને ભણીન કે સાંભળીને જાણનારા ભવ્ય જવા અણુવત મહાવતાદિની સાત્ત્વિકી આરાધના રૂપ ફેલને પામે છે એટલે તેઓ નિયાણાંના ત્યાંગ કરીને વિધિ પૂર્વ ક નિર્દોષ માક્ષમાર્ગન આરાધીને સિદ્ધિપદને પામે છે. તેમજ તે જૈન પ્રવચના છવ અછવાદિ તમામ પદાર્થીના યથાર્થ સંપૂર્ણ સ્વરૂપને જણાવનારા દીવા જેવા છે અને અજ્ઞાન રૂપી અધકારને નાશ કરનાર છે તથા દેવેન્દ્રાદિકથી પૂજાયેલ છે, તેમજ માહજાલને તાહનાર અને આત્માન મર્યાદામાં રાખનારા આ શ્રી જૈન પ્રવચના છે, મહાપ્રભાવશાલી તે શ્રી જૈન પ્રવચના જાદી જાદી અપેક્ષાએ ઘણાં છે, છતાં પણ મેં આ શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીમાં ૧૧ અંગા, ૧૨ ઉપાંગા, ૧૦ પયજા, ચાર મૂલસ્ત્રો નંદીસ્ત્ર અને અનુધાગદ્વાર સ્ત્ર તથા ૬ છેદ સુત્રો, આ ૪૫ શ્રી જૈન પ્રવચનાને લક્ષ્યમાં રાખીને સક્ષિપ્ત પરિચયાદિની સંકલના કરી છે. તેમાં કાેઇ કાેઇ સ્થલે ખાસ જરૂરી સંક્ષિય્ત સાર વગેરે બીનાઓ પહ્યુ દુંકામાં જણાવી છે. આ પ્રાકૃત ગ્રંથમાં તે તે પ્રવચનના સંપૂર્ણ અર્થા ( કે અક્ષરે અક્ષરના ખાલાવળાધ કે દળા) જણાવ્યા નથી, પણ (૧) દરેક પ્રવચનના કેટલા વિભાગા છે ? (ર) તે દરેક વિભાગમાં શું શું હકીકત જણાવી છે ? (3) તે વિભાગના પણ વિભાગ રૂપ પ્રતિવિભાગમાં કયા કયા પકાર્યોનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે? (૪) મૂલ, નિયુંક્તિ, ભાષ્યે, ચૂર્ષ્કિ, ટીકા, હિપ્પનક, અવચૂરિ, વગેરેમાંના દરેકના પ્રમાણ તરીકે કેટલા શ્લેષ્કા જણાવ્યા છે. (પ) કયા કયા પ્રવચનની નિયુક્તિ આદિમાંના કેટલા સાધતા હાલ લભ્ય છે, ખાકીના સાધન અલભ્ય છે તેનું શું કારણ ? (૫ નિયું ક્તિ આદિનું સ્વરૂપ શં ? (६) તે દરેક નિયું ક્તિ વગેરે સાધનાના કત્તાંઓ કાેેે કાેે છે ? (६) ભાષ્યાદિની રચના કયા કયા શાસ્ત્રોના ગ્યાધારે થઇ છે ? (૭) અહીં અનુખંધ ચતુષ્ટયની ઘટના કઈ રીતે કરવી ? (૮) ભાર અંગાનાં નામ કયા કયા ? (૯) દરેક અંગના નામના અન્વર્થ અને વિશેષાર્થ કરા કરા ? (૧૦) પ્રસ્તુઓ તીર્થ કર દેવ ગણધરાને કઈ વિધિએ ત્રિપદી સમ-જાવે છે ? (૧૦) તે ત્રિપદીનું રહસ્ય શું ? આ બાખતમાં સાનાનું દૃષ્ટાંત કઈ ફીતે ઘટાડલું ? (૧૧) પંચાંગીના રહસ્ય સહિત અર્થ શા ? (૧૨) કયા કારણથી પ્રભુશ્રી તીર્થ કરદેવ ગણધરાને ત્રિપદી સમજાવે છે? અને ગણધરાને તે ત્રિપદીને સમજવાત કારણ શું ? (૧૩) દેષ્ટિવાદના પૂર્વ ગત ભેદમાં ગણાતા વિશાલ ૧૪ વિભાગાને પૂર્વ નામથી ઓળખાવવાનું કારણ શું ? (૧૪) કયા મુદ્દાથી હાદશાંગીની રચનાના ક્રમ અને સ્થાપનાના ક્રમ જા્દા જુદા જણાવ્યા છે? (૧૫) ત્રિપદીને ફ્લાની વૃષ્ટિ જેવી કહી, ને સૂત્ર રચનાને ફૂલાેની માળા જેવી કહી છે તેનું શું કારણ ?

- (૧૬) અર્થની સૂત્ર રૂપે રચના કરવાના ૬ કારણા કયા કયા ? (૧૭) પ્રવચન શખ્દના જૂદા જૂદા જૂદા અર્થા કયા કયા ? (૧૮) ચાર અનુયોગાના નામ, વ્યાખ્યા, ફ્લ, વગેરેનું સ્વરૂપ શું ? (૧૯) હાલ વર્તમાન દરેક આગમમાં કયા કયા અનુયોગાની મુખ્યતા છે? (૧૦) શ્રી જૈનાગમામાં અપૂર્વ તત્ત્વજ્ઞાન કયું કયું રહ્યું છે? વગેરે બહુ જ જરૂરી પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ઉત્તરા, અને ૧૧ અંગા નિર્ધ ક્તિ અદિ સાધનાની સંક્ષિપ્ત હકીકતા પહેલા પ્રકાશમાં જણાવી છે. અને બીજા પ્રકાશથી માંડીને તેરમા પ્રકાશ સુધીના ૧૨ પ્રકાશામાં કમસર શ્રી આચારાંગ સૂત્ર વગેરે ૧૨ અંગાના સંક્ષિપ્ત પરિચયાદિની હકીકતા વર્ણવી છે. જો કે ખારમા અંગ (દિવ્યાદ)ના વિચ્છેદ થયા છે, તા પણ તેના પરિકર્માદ ભેદાની અને પ્રભેદાદિની બીનાઓ શ્રી નંદીસૂત્રાદિમાંથી વર્ણવી છે. આ રીતે ૧૩ પ્રકાશાના સમુદાય રૂપ પહેલા વિભાગમાં દ્વાદશાંગીના દ્વાંક પરિચયાદિને કહીને આ શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલીના પહેલા વિભાગ પૂર્ણ કર્યા છે.
- ર. બીજા વિભાગના ૭ પ્રકાશામાં ભાર ઉપાંગાનું વર્ષુન કરતાં ૧૪-૧૫-૧૬-૧૭ મા પ્રકાશમાં અનુક્રમે પહેલાં ચાર ઉપાંગાના સંક્ષિપ્ત પરિચયાદિને કહીને ૧૮ મા પ્રકાશમાં સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ અને ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ રૂપ બે ઉપાંગાના દું ક પરિચય વગેરે બીનાઓ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી ૧૯ મા પ્રકાશમાં જંબૂદ્રીપપ્રજ્ઞપ્તિના, ને ર૦મા પ્રકાશમાં છેલા પાંચ ઉપાંગાના સમુદ્રાય રૂપ નિરયાવલિકા સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય વગેરેનું વર્ષુન કરીને બીજો વિભાગ પૂર્ષુ કર્યો છે.
- 3. ત્રીજ વિભાગમાં ફેક્ત એક જ પ્રકાશમાં એટલે એકવીશમા પ્રકાશમાં દશ પયન્નાએનું સંક્ષિપ્ત પશ્ચિયાદિમાં વર્ષ્યુંન કરીને ત્રીજો વિભાગ પૂર્ધ્ય કર્યો છે.
- ૪. ચાથા વિભાગના **૬ પ્રકાશામાં** (૨૨–૨૩–૨૪–૨૫–૨૬-૨૭મા પ્રકાશમાં) ક્રમસર ૪ મૂલ સુત્રોના અને શ્રીનંદીસુત્ર તથા અનુયાગદ્વાર સુત્રોના સંક્ષિપ્ત પ(૨ચ-યાદિનું વર્ણન કરીને ચાથા વિભાગ પૂર્ણ કર્યો છે.
- પ. પાંચમા વિભાગના સ્ટમા પ્રકાશમાં— દું છેદ સૂત્રોના સંક્ષિપ્ત પરિચથાદિનું વર્ણન કરીને પાંચમા વિભાગ પૂર્ણ કર્યા છે. આ રીતે શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલી પ્રથના પાંચ વિભાગાના સ્ટ પ્રકાશામાં એટલે પ્રાકૃત સ્૪૪ આર્યા છંદમાં રચેલા શ્લોકામાં ૪૫ જિનાગમાનું જે સંક્ષિપ્ત વર્ણન કર્યું છે, તેના દૂંક સાર આ પ્રમાણે જાણવા:—
- (૧) શ્રી આચારાંગમાં શ્રમણ નિર્મ થાતા આચારાદિતું વર્ણન કર્યું છે, (૨) શ્રી સૂત્રકૃંતાંગમાં જીવ અજીવ વગેરે સ્વસિદ્ધાંત, પરસિદ્ધાંત ક્રિયાવાદી વગેરેના ૩૬૩ ભેરા (પાખંડિયા) વગેરે પદાર્થાતું વર્ણન કર્યું છે. દૂંકામાં કહી શકાય કે–ચરણકરણ સિત્તરીની પ્રરૂપણા કરતાં સંયમ લેનાર જેવાને અનુકૂલ ઉપસર્ગા સહન કરવાતું, ને

આક્ર કમારાદિતું વર્ષ્યન વિસ્તારથી કર્યું છે. (3) શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રમાં-૧ થી ૧૦ સુધીની સંખ્યાવાળા છવ અછવ નદીઓ વગેરે વિવિધ પ્રકારના પદાર્થીનું વર્ણન ક્રમસર દશ અધ્યયનામાં કર્યું છે. (૪) શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રમાં એકથી માંડીને સા ઉપરાંત જીવ અજીવ વગેરે પદાર્થીનું વર્ણન કર્યું છે અને ભારે અંગાની હુંડી (સાર) પણ જણાવી છે. (પ) શ્રી ભગવતી સત્રામાં ચારે અનુધાગ વગેરે પદાર્થીનું પ્રશ્નોત્તરાદિ રૂપે વર્ણન કર્યું છે. (૬) શ્રી જ્ઞાતાસત્રમાં રૌલક રાજર્ષિ, દ્રીપદી શ્રાવિકા વગેરેની કથાઓ દ્વારા જીદી જીદી રીતે આત્મિક બાધ આપ્યા છે. (૭) શ્રી ઉપાસક દર્શાંગ સૂત્રમાં પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવના દેશ શ્રાવકાના ચરિત્રા વગેરે ભીનાઓ કહી છે, (૮) શ્રી અ'તકુદુદશાંગસૂત્રમાં અનંત તીર્થ'કર ગણધરસમલ'કૃત શ્રી શત્ર'જય તીર્થ ઉપર સિદ્ધિપદને પામેલા જીવાની ખીના જણાવતાં પ્રસંગાનુપ્રસંગ કૃષ્ણ, ગજસુકુમાલ, સામિલ બ્રાહ્મણ, ને કૃષ્ણવાસુદેવની ખીના તથા તેમની રાણીઓએ અને શ્રેણિક રાજા વર્ગરેની રાણીઓએ દીક્ષા લઇ કરેલા વર્ષ માન તપ આદિની ખીનાએ પણ સ્પષ્ટ જુઆવી છે. (૯) શ્રી અનુત્તરાપપાતિક સૂત્રમાં-સંયમની નિર્મલ સાધના કરીને અનુ-ત્તર વિમાનામાં ગયેલા જાલિકમાર, આકરી તપશ્ચર્યા કરનાર શ્રી ધન્યમુનિ વગેરેનાં ચરિત્રા જણાવ્યાં છે. (૧૦) શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણમાં પાંચ આશ્રવાની ને પાંચ મંવરા વગેરે પદાર્થીની બીનાએ વિસ્તારથી જરૂરી દેષ્ટાંતા સાથે કહી છે. (૧૧) શ્રી વિપાકશ્રુતમાં સખ દ:ખના કલાને ક્ષાગવનારા જવાની કથાએ વગેરે ખીનાએ કહી છે. ખારમું દુષ્ટિવાદ નામે અ'ગ વિચ્છેક પાસ્યું છે. તેના ભેકાદિની બીના તેરમા પ્રકાશમાં કહી છે.

(૧૨) શ્રી ઔપપાતિકસ્ત્રમાં કેલ્લિક રાજ્ય મહેલથી મહાતસવ પૂર્વ કે પ્રભુશી મહાવીરની પાસે જઈને વિધિથી વંદના કરી, પ્રભુની દેશના સાંભળી, વગેરે બીના અને મુનિવરા તપ, સિહિના સુખ વગેરે પદાર્થોનું વર્લું કર્યું છે. (૧૩) શ્રીરાયપસેલીય સ્ત્રમાં કેશિંગલુધર અને પ્રદેશી રાજ્યના પ્રશ્નોત્તરાદિનું અને સ્યાભદેવના વર્ત માન દેવ ભવતું તથા ભાવિ ભવતું પણ વર્લું કર્યું છે. (૧૪) શ્રીજવાભિગમ સ્ત્રમાં જવ અજવ વગેરે પદાર્થાનું વર્લું કર્યું છે. (૧૫) શ્રી પ્રશાપનાસ્ત્રમાં જવાજોની પ્રશાપના, સ્થાન વગેરે ૩૬ પદાર્થોનું વર્લું ચાવીશ દંડકમાં ગાઠવીને કર્યું છે. (૧૬) સ્પાપ્ત પ્રશાપના, સ્થાન વગેરે ૩૬ પદાર્થોનું વર્લું ચાવીશ દંડકમાં ગાઠવીને કર્યું છે. (૧૬) સ્પાપ્ત પ્રશાપના, કહી છે. (૧૯) અને ચંદ્રપદ્મિત સ્ત્રમાં ચંદ્રાદિની બીના કહી છે. (૧૯) શ્રીજં બુદ્ધીપપ્રશ્નપ્તિસ્ત્રમાં જં બુદ્ધીપાદિ ક્ષેત્રાની, અને શ્રીસ્ત્રલ-ભદેવ પ્રશ્નુ, ભરત ચક્રવર્તી આદિની હકીકતા કહી છે. (૧૯થી ૨૩) કહિપદા ઉપાંગમાં—કાલીક ચેડા, મહારાજની સાથે કરેલા યુદ્ધમાં મરીને નરકે ગયેલા શ્રેલ્કિક રાજના પુત્ર કાલ વગેરેની, ને શ્રેલિકના મરણ વગેરેની બીનાઓ કહી છે, અને કલ્પાવત સિકા ઉપાંગમાં શ્રેલિકના પીત્ર પદ્મકુમાર વગેરે દરા જલાં સંયમને સાધીને એક દેવ ભવ કરીને માક્ષે જરા, એ બીના કહી છે તથા પુષ્પિકા ઉપાંગમાં શ્રેલ સૂર્ય વગેરેના પૂર્વ

ભવાદિતું વર્ણન કર્યું છે. તેમજ યુષ્પચૂલિકા ઉપાંગમાં શ્રીદેવી વગેરે દેશ દેવીએાના પાછલા ભવ વગેરેની બીના કહી છે, અને વિદ્વદેશા ઉપાંગમાં ખલદેવના ૧૨ યુત્રાની દીક્ષાની બીના, અને તેમના પૂર્વ ભવાદિની ખીના કહી છે.

૧૦ પયન્નાઓમાંના ચઉસરજ્ય, આતુરપ્રત્યાખ્યાન, ભક્તપરિજ્ઞા, સંસ્તારક, મહાપ્રત્યાખ્યાન, મરજ્યમાધિ આ દ પયન્નાઓમાં અંતિમ આરાધનાદિના અધિકાર જુદા જુદા સ્વરૂપે સંક્ષેપથી કે વિસ્તારથી વર્જુ વતાં પ્રસંગાનુપ્રસંગ ઘણી જરૂરી બીનાઓ પજ્ જબાવી છે, ને તંદુલવેયાલિયમાં ગર્ભાનું કાલમાન, દેહરચના, અને યુગલિક પુરુષાદિનું વર્જુ ન કરીને દેહની મમતાને તજવાના ઉપદેશ આપ્યા છે તથા ગચ્છાચાર પયન્નામાં મુનિવરાના આચારાદિની બીના, તેમજ ગબ્બિવિજ્જા પયન્નામાં દિવસભળ વગેરે નવ બળાને અંગે જ્યાતિષની હકીકત વગેરે બીનાઓ જબાવી છે અને દેવેન્દ્રસ્તવ પયન્નામાં પ્રભુની સ્તૃતિ કરવાના અવસરે પૂછાયેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરે રૂપે ઊધ્વે લાકાદિની બીના જબાવી છે.

આવશ્યક સ્ત્રમાં ૬ આવશ્યકાદિની બીના કહી છે. તથા દરાવૈકાલિક સ્ત્રમાં મુનિવરાના આચારાદિની બીના કહી છે, તેમજ ઓઘ નિયું ક્તિમાં મુનિઓને ધર્મારા ધનમાં મદદગાર આહારાદિની બીના વિસ્તારથી કહી છે. અને શ્રીઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રમાં ચતુવિધ સંઘને માણ માર્ગની આરાધના કરાવનાર વિનયાદિતું ને વૈરાગ્ય શીલ તપશ્ચર્યા કમે જીવાદિ તત્વ વગેરે પદાર્થોતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. તથા શ્રીનંદી-સ્ત્રમાં પાંચ જ્ઞાન વગેરેતું અને છેવટે બાર અંગાતું પણ દ્વંક વર્ષું ક કર્યું છે, તેમજ શ્રી અત્રુપાગદ્વારમાં ઉપક્રમાદિ ચાર પ્રકારના અત્રુપાગ વગેરે પદાર્થાતું સ્પષ્ટ વર્ષું કર્યું છે. તથા ૬ છેદ સ્ત્રોમાં પ્રાયશ્ચિત્ત, પાંચ વ્યવહાર ને મુનિવરાના આચારાદિતું વર્ષુન વિસ્તારથી કર્યું છે.

આ રીતે જેઓના ખહુ જ દુંકામાં પરિચય કરાવ્યા, તે પિસ્તાલીશ આગમા સત્ય છે, અનુત્તર છે, અને કેવલી શ્રીતીર્થં કર ભગવંતાએ કહેલા છે, પ્રતિપૂર્ણ તથા ન્યાય માર્ગને અનુસરનારા છે, સર્વધા શુદ્ધ છે, તેમજ ત્રણ શક્યાદિ દાષાને દૂર કરનાર છે, માટે જ તે આગમા મુક્તિ માર્ગને આરાધવામાં અસાધારણ કારણા છે, સર્વદ્મકથિત તે આગમામાંની કાઇપણ ભાખતમાં સંદેહને સ્થાન છે જ નહી, તેના સાત્ત્વિક આરાધક આત્માઓ જરૂર તમામ ત્રિવિધ હું ખાના નાશ કરી સિદ્ધિ પદને પામે છે. આ હેતુથી તે આગમા નિર્વાણરૂપી નગરમાં પહોંચવાના માર્ગરૂપ પણ કહેવાય છે. આસત્ત્રસિદ્ધ સમ્યવ્દિ ભવ્ય જેવા આ આગમામાં કહેલી પદાર્થ તત્ત્વાની હડીકતાને જ સાચી અને પરમાર્થ રૂપ માને છે. જ્યારે આ જનપુરી રાજનગર (અમદાવાદ) ની કાલુશીની પાળના રહીશ, ભાર વ્રત્લારી, ઘણાં વખતથી ઠામ ચાવિહાર એકાસણું

આદિ આકરી તપશ્ચર્યા કરનાર વકીલ મણીલાલ રતનચંદને મારી પાસે જુદા જાદા ચાતુ-મીસાદિ પ્રસ'ને સામાધિકમાં રહીને નિયુક્તિ આદિ સહિત અગીઆર અંગ વગેરે ( છેદ સુત્રો સિવાયના ) ક્રષ્ટ આગમા સંભળાવતાં મને અગીઆર અંગાની ઉપર સરલ દીકાદિની રચના કરવાના વિચાર થવાથી મેં શ્રીઉપાસક દર્શાગાદિ પાંચ અંગાની દીકાએોને રચતાં ટીકાદિમાં કહેલા અને તે સિવાયના પણ જે જે મુદ્દાએ મારી પાસે દુંક યાદી રૂપે ઉતારેલા હતા, તે ખધા મુદ્દાઓને પણ વિસ્તારીને આ શ્રીપ્રવચન કિરણાવલી પ્ર'થમાં સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે. તથા હું છે દાેડનુશાસનાદિમાં કહેલા છે દામાંના કાેઈ પણ છે દમાં રચના કરી શકું છું, છતાં આ ગ્રંથમાં આર્યા છંદમાં શ્લાક રચના કરવાતું કારણ એ કે⊸ તે છંદમાં ધારણા પ્રમાણે અર્થાની સંકલના થઇ શકે છે. ને તેવા છંદના શ્લોકોને વાંચનારા તથા ભણનાર ભવ્ય છવા સહેલાઈથી શ્લાકના ભાવ સમછ શકે છે. આવા અતેક મુદ્દાઓને લક્ષ્યમાં રાખીને શ્રીહરિભદ્રમુરિ વગેરે મહાપુરુષાએ પણ શ્રી પંચાશક, ઉપદેશપદ, ધર્મા મહાણી વગેરે માંથામાં તેજ છંદના શ્લાકા પસંદ કર્યા છે. અને બાલ છવા પ્રસિદ્ધ (ગુજરાતી) ભાષામાં વધારે સમછ શકે છે. એમ વિચારીને મેં આ પ્રથમાં તેની ટીકા ન મુકતાં તેના સંપૂર્ણ ભાવ સાથે બીજી પણ બીનાઓ પ્રસંગા-ત્રપ્રસંગ જણાવી છે. તથા માંથ માટા થઇ જાય તેથી ઘણાં સ્થલે દ્વાંકામાં પદાથે તત્ત્વા-દિની હુકીકતાને જણાવી છે. હાલની પરિસ્થિતિ પ્રમાણે આ શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણા-વલી નામના વિશાલ માંથ છપાવવાનું કાર્ય અશક્ય હતું. પણ દેવગુર ભક્તિકારક. ભાર વ્રત્યારી શ્રમણાપાસક શ્રીજિનાગમના પરમ ભક્ત શેઠ ભગુભાઈ ચુનીલાલ સત-રીયાની અપૂર્વ જ્ઞાન ભક્તિ અને ઉદારતાથી જ આ શ્રંથ પ્રસિદ્ધ થયા છે. અને શા. ઈ ધરદાસ મૂલચંદની તથા શેરદલાલ સારાભાઈ જેસંગભાઈની પણ શ્રુતભક્તિ તથા ગુરભક્તિ અવિસ્મરણીય છે. કારણ કે આ ગ્રંથના મુદ્રણાદિ કાર્યોના વ્યવસ્થાપક તે ખંને શ્રાવકા છે.

છેવટે તમ્ર નિવેદન એજ કરું છું કે-ભવ્ય છવા આ મંઘના વાંચન પાઠન અને નિદિધ્યાસન (અર્થની ચિતવના) દ્વારા '૪૫ શ્રી જૈનાગમાના સંક્ષિપ્ત પરિચય, સાર, વગેરેને સમજીને અધ્યયનાદિ પ્રકારે શ્રુતજ્ઞાનની સાત્ત્વિકી ભક્તિ કરવા પૂર્વ કંમોક્ષ માર્ગ ને પરમ ઉદ્ધાસથી આરાધીને માહનીયાદિ ઘાતિ કર્મોના ક્ષય કરી કેવલી થઈને સિદ્ધિદને પામે, એમ હાર્દિક નિવેદન કરીને હું આ ડૂંક પ્રસ્તાવનાને સંક્ષેપી લઉં છું. તથા છદ્દસ્ય જ્વાને જ્ઞાનાવરણીય કર્મના પ્રતાપે અનાભાગાદિ જન્ય ભૂલ થવાના સંભવ છે. કહ્યું છે કે—

#### [ २१ ]

#### ॥ अनुष्टुब्वृत्तम् ॥

अवद्यं भाविनो दोषाः छबस्थत्वानुभावतः। समाधि तन्त्रते सन्तः, किनराश्चात्र वक्रगाः।।१।।

તેથી આ સ્પષ્ટાર્થાદ સહિત શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલી ગ્રંથની રચના, મુદ્રણ, સંશાધન વગેરેમાં ગુણુગાહી મધ્યસ્થ બુદ્ધિશાલી વાચક વર્ગ ને જે કાંઈ યાગ્ય ભૂલસૂક જણાય, તેને તે મહાશયા સુધારીને વાંચશે, ને કૃપા કરીને જણાવશે તા બીજ આવૃ-ત્તિમાં સુધારા પણ જરૂર થઇ શકશે.

નિવેદક :—

પરમગુરુ-સુગૃહીતનામધેય–પરમાેપકારી આચાર્ય મહારાજ શ્રીવિજયનેમિસૂરી**શ્વર** ચરણકિંકર વિનેયાણુ વિજય પદ્મસૂરિ.

( પ્રથમ આવૃત્તિમાંથી યથાવત ઉધ્ધૃત )

#### ( પ્રથમ આવૃત્તિમાં યથાવત ઉધ્ધૃત)

#### ાિલવ્ય જવાએ રાતે સૂવાના સમયે નીચે પ્રમાણે કરણી (વિચારણા ) કરવી જોઈએ ॥

- ૧. હે જવ! તું બહે છે કે—જેલું કારણ હાય, તેલું જ કાર્ય થાય. કારણ કે કાર્યની વ્યવસ્થા કારણને જ આધીન છે. જો લીં ખડાંનું બીજ વાવ્યું હાય, તા તેમાંથી નીં બાળી થાય, ને શેલડીના વાવેલા બીજમાંથી શેલડી થાય. તેવી રીતે દુ:ખતું જે ભાગવલું, તે કાર્ય છે. તેના હિંસાદિ કારણાને સેવનારા જવા જ દુ:ખી થાય છે. અહિંસા, સત્ય વચન, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય, અપરિગ્રહ (સંતેષ), સમતા, સંયમ, ક્ષમા, નમ્રતા, સરલતા, વગેરે કારણાને સેવનારા પુષ્ટ્યશાલી ભવ્ય જવા આ ભવમાં ને પરભવમાં જરૂર સુખી થાય છે. તેમને દુ:ખ ભાગવલું પડતું નથી. કદાચ દુ:ખને ભાગવલાના સમય આવે, તા તે દુ:ખ લાંબા કાળ રહેતું જ નથી. એમ સમજને અવિચ્લિય પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાબાધન બ્રીજૈનેન્દ્ર શાસનની પરમ ઉદ્ધાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને મુક્તિના અવ્યાભાધ સુખ મેળવજે. આ રીતે નિર્મલ વિચાર ઉચ્ચાર અને આચાર રૂપ પાગને સાધનારા ભવ્ય જવા જરૂર પાતાના અને બીજા જવાના પણ ઉદ્ધાર કરી શકે છે.
- ર, જે ભવ્ય જીવા રાગદેષને તજે છે, તેઓ નિર્ભય ભનીને વીતરાગ દશાના અપૂર્વ આનંદ ભાગવવા પૂર્વક સંસાર સાગરને પાર જરૂર પામે છે.
- 3, હું ત્રણ લાકના જ્વાને પૂજનિક અને સર્વ પદાર્થાની સંપૂર્ણ સ્પષ્ટ બીના જાણનારા તથા યથાર્થ પ્રરૂપણા કરનારા શ્રી વીતરાગ તીર્થ કર દેવને નમસ્કાર કરું છું.
- ૪. જ્યાં મારા ધર્માચાય (મને ધર્મના રસ્તે દારનારા ધર્મ ગુરુ) વિચરીને અનેક ભવ્ય જીવાને ધર્માપદેશ દર્શને સન્માર્ગમાં જોડી રહ્યા છે, તે દેશ-ગામ-નગરને ધન્ય છે.
- પ. હું શ્રી અરિહંત પ્રસુના શરણને અંગીકાર કરું છું. તે પ્રસુ રાગાદિ ભાવ શત્રુને જીતનારા છે, વિશ્વમાં રહેલા જીવા વડે પૂજાયેલા છે. અને સત્ય બીનાને જણા-વનારા તથા જગતના જીવાનું ભલું કરનારા છે.
- ર, હું શ્રી સિદ્ધ પ્રભુના શરણને અંગીકાર કર્કું છું. તે પ્રજ્ઞુ ધ્યાન રૂપી અગ્નિથી કમેં રૂપી લાકડાંને ભાળનારા છે. સર્વજ્ઞ સર્વદરીિ છે. અને અન'ત જ્ઞાનાદિ ગુણાને ધારણ કરનારા છે.

- છ. હું શ્રી સાધુ મહારાજના શરણને અંગીકાર કરું છું. તે સાધુ મહારાજ માક્ષ માર્ગની સાધના કરે છે અને સ્વપર તારક છે, વળી જગતના **છ**વાના અંધુ જેવા છે.
- ૮. હું શ્રો તીર્થ કર દેવે કરમાવેલા અહિંસા સંજમ અને તપામય ધર્મનું શરણ અંગીકાર કરું છુ. તે ધર્મ ઇંદ્રાદિથી પૂજાએલ છે. માહરપી અંધકાર દૂર કરવા માટે સૂર્યના જેવા છે. અને રાગદ્વેષનું ઝેર દૂર કરવા મંત્રના જેવા છે, તથા કર્મ રૂપી વનને બાળવા માટે અગ્નિના જેવા છે. તેમજ આ ભવમાં અને પર ભવમાં કલ્યાણ કરનાર પણ તેજ છે.
- હ. જેઓ પ્રમાદને લઇને ધર્મની સાધના કરતા નથી, તેઓને છેવટે આ પ્રમાણે પસ્તાવા કરવા પડે છે. અરેરે! અમે દાનાદિની સાધના કરવી ભૂલી ગયા અને ચાર શરણને અંગીકાર ન કર્યા તથા સંસારના નાશ કરવા માટે પણ પ્રયત્ન કર્યા નહિ. આ વાત ધ્યાનમાં રાખીને હે જીવ! હંમેશાં ચેતીને ચાલજે, અને ધર્મસાધના કરીને પર ભવને સુધારજે.
- ૧૦. મન વચન કાયાથી પ્રભુદેવની આજ્ઞા વિરુદ્ધ જે કંઇ કર્યું હોય, કરાવ્યું હોય કે કરતા એવા બીજાની અનુમાદના કરી હોય, હું તે પાપની નિંદા-ગહો કર્યું છું.
- ૧૧. હું શ્રી પ્રભુદેવના વચનને અનુસરીને કરેલા કરાતાં અને કરીશ એવા ત્રણે કાલના સુકૃતની અનુમાદના ત્રિવિધે ત્રિવિધે કરું છું.
- ૧૨. મેં કાઇના અપરાધ કર્યા હાય, કે બીજાએ મારાે ગુના કર્યા હાય, તે આખતમાં અનુક્રમે હું માફી માગુ છું, એમ બીજા જીવાે પણ તે પ્રમાણે કરે. હું સર્વ જીવાની ઉપર મૈત્રી ભાવ ધારણ કરું છું. મારે કાેઇની સાથે વેરભાવ નથી.
- ૧૩. હું સંથારા પાેરિસીમાં જણાવેલા અઢારે પાપસ્થાનકોને વાેસિરાલું હું. (તેના ત્યાગ કર્કું હું.)
- ૧૪. જો આ રાતમાં કદાચ મારું અચાનક મરણ થાય, તાે હું આહાર ધન ધાન્ય ઘર રાચ રચીલું કુઢંખ વિગેરેને ત્રિવિધે ત્રિવિધે વાેસિરાવું છું.
- ૧૫. હું એકલાજ છું, સંસારમાં મારું કાઇ નથી, તેમ હું પણ કાઇના નથી. હું છવ! આ વાત જરૂર યાદ રાખજે, ભૂલીશ નહિ.
- ૧૬. મારા સ્પાત્મા જ્ઞાનાદિ ગુણાને ધારણ કરનાર છે. બાકીના ધન વગેરે પકાર્થા માત્ર સંધાગ રૂપજ છે. સ્થાવા સંધાગથી જ પહેલાં મેં બહુ વાર દુ:ખા ભાગ-વ્યા છે માટે તેને ં વાસિરાવું છું.

૧૭. મારા દેવ અરિહ'ત છે, ગુરુ સુસાધુ છે, અને ધર્મ શ્રી જિનેધરદેવે કહેલ નિર્મલ ધર્મ છે. આ ત્રણેની હું સદ્દહણા કરું છું.

૧૮. અત્યાર સુધીમાં મન વચન કાયાથી જે કંઈ પાપ કમ<sup>ે</sup> આચર્યું હોય, તે સંખંધી મિચ્છામિ દુક્કડ માર્ગું છું.

આ પ્રમાણે ભાવના ભાવવાથી સમાધિ મરણ પામીને ભવ્ય જવા આરાધક અને છે, અને ભવાંતરમાં પણ તેઓ સુલસબાધિપણું જરૂર પામે છે.

— विજयपद्मसूरि.

#### જિણંદા તેરા આગમ છે અવિકારા

લેખક: પૂ. આચાર્ય મ. શ્રી વિજયદેવસૂરીશ્વર ચરણુરેણુ વિજયહેમચન્દ્ર સૂરિ દાેલતનગર.

જૈનધર્મની જડ હોય તો તે આગમ છે એના જ આધારે જૈનધર્મની ઇમારત આજ વર્ષોના વર્ષે પછી પણ અનેક ઝંઝાંવાતા વચ્ચે ય મેર્પર્વતની જેમ અડાલપણે ખડી રહી છે. એને જૈનધર્મના પ્રાણરૂપ ગણવામાં પણ કશી જ હરકત નથી. "आगम्यते झायते वस्तुतत्त्वमनेनेति आगमः" એટલે કે જેનાથી વસ્તુતત્ત્વના સ્પષ્ટપણે બાધ થાય તેને આગમ કહેવામાં આવે છે. શ્રી અરિહન્ત પ્રરૂપિત અને ગણધરમું ફિત આગમા હારા લેશકાલેશકસ્વરૂપને હાથમાં રહેલા આમળાની જેમ જાણી શકાય છે.

જેમ બ્રાહ્મણા વેદને, ખૌદ્ધો ત્રિપિટકને, બ્રિસ્તિઓ ભાઇબલને, મુસ્લિમા ફરાને શરીફને અને પારસીઓ ખુદે અવેસ્તાને પરમપત્રિત્ર ગણવાપૂર્વક પ્રમાણભૂત માને છે તેવી જ રીતે જૈના માટે આગમ પરમમાન્ય છે.

આને પ્રવચન, શ્રુત–સૂત્ર તથા સિદ્ધાન્ત આદિ શબ્દથી પણ ઓળખવામ આવે છે.

#### આગમની ઉત્પત્તિ

પાતાના ભવશી ત્રીજ ભવમાં જેઓએ 'સવિ જવકરૂં શાસનરસી' એવી ઉદાત્ત ભાવનાપૂર્વંક વીશસ્થાનક તપની મહાન આરાધના કરી તીથે કરે નામકર્મના નિકાચિતપણ બધ કર્યા છે-તેઓ ઉમકલાદ પૈકી કાઈ એક ઉચ્ચ કુલમાં મૃતિ-શ્રુત અને અવિધ એ ત્રણ જ્ઞાન સહિત અવતરી, યાગ્ય સમયે જન્મ લઈ, ઉદયમાં આવેલ ભાગકર્મને અનાસક્તભાવે ભાગવી સંયમ સ્વીકારી દુ:સહ પરિષદ અને ઉપસર્ગાને અદીનભાવે સહન કરી ઘાર તપ-ત્યાગના આરાધનથી ચાર ઘનઘાતિકર્મ (જ્ઞાનાવરણીય-દર્શાનાવરણીય-માહનીય અને અન્તરાય) ના સમૂલ ક્ષય કરી લાકાલાકપ્રકાશક કેવળજ્ઞાન મેળવે છે, તે પછી દેવતાઓએ રચેલા સમવસરણમાં બિરાજમાન થતાંની સાથે જ અનેક ભાવિભદ્ધ (જજ્ઞાસુ આત્માઓ તેઓના સાંનિધ્યમાં આવે છે, તે આત્માઓમાં ગણધર નામકર્મના ઉદયવન્ત પુષ્પાળી પુરુષા પણ હોય છે તેએ શ્રી ત્રીક્ષા આપે છે. તે પછી તેઓ પરમાત્માને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દર્ઇ 'પ્રન્તે કિં તર્સ ર હે ભાવન! તત્ત્વ શું છે' એ મુજબ પ્રશ્ન પૂછે છે-તીર્થ કર પરમાત્મા પ્રથમ પ્રશ્નના જવાખમાં હવન્નેક વા (ઉત્પન્ન થાય છે),

બીજા પ્રશ્નના જવાખમાં विगमेइ वा ( नाश **थाय छे** ),

અને ત્રીજા પ્રશ્નના જવાખમાં ઘુવેદ વા (સ્થિ<u>ર રહે</u> છે),

આ રીતે ત્રણ પદના સમૃદ્ધરૂપ ત્રિપદી આપે છે. એ ત્રિપદી પ્રાપ્ત થતાંની સાથે જ બીજબુદ્ધિ આદિ લબ્ધિઓના સ્વામી તે ગણધર ભગવન્તા અન્તમું હુર્ત જેટલા અલ્પ સમયમાં દ્વાદ્<u>યાં</u>ગીની સ્થના કરે છે જેને આગમ શબ્દથી સંબાધવામાં આવે છે.

આ દ્રાદશાંગીને અ<u>ર્થથી નિત્ય-શાર્યત</u> તેમજ શબ્દથી અનિત્ય—અશાર્યત માનવામાં આવે છે. અધા જ તીર્થ કર પરમાત્માઓના શાસનમાં અર્થથી દ્રાદશાંગી એકજ સરખી છે અને શબ્દથી ભિન્ન ભિન્ન માનવામાં આવે છે.

#### એક સુન્દર રૂપક

વિશાળ એવા એક જંગલમાં એક ઘણું ઊંચુ પૃક્ષ છે, તે વૃક્ષ જાત જાતનાં રંગ બેરંગો પુષ્પાથી શાભી કહ્યું છે, તેની સુવાસ એટલી ખધી તીવ છે કે એનાથી દશે દિશાઓ મઘમઘાયમાન થઈ ગઈ છે, ચારે ખાજીથી આકર્ષાઈને લાકો ત્યાં જમા થાય છે. બધાને થાય છે કે—ચાલાને ઝરપર આ વૃક્ષ ઉપર ચડી જઈએ અને ત્યાંથી લેવાય એટલાં મજાનાં પુષ્પા લઈ લઈ એ, પણ એ કાંઈ સહેલું હતું? ઈચ્છવા છતાં પણ કાંઇ તેના ઉપર ચડી શકતું નથી. બધાજ ત્યાં ચિન્તિતમને રગરરગર એ વૃક્ષને જોઈ રહ્યા છે. તેવામાં એક સમર્થ શક્તિશાળી પુરુષ ત્યાં આવે છે. રૂઆબભેર વેગથી આવી રહેલા તેમને જોઈ બધાજ આશ્ચર્ય ચક્તિ થઈ હવે આ શું કરે છે એમ જિજ્ઞાસાથી જોઈ રહ્યા છે—ત્યાં તા સડસડાર કરતા તે પુરુષ તેના ઉપર ચડી જાય છે. નીચે રહેલા બધાને એ પુષ્પો લેવાના લોભ જાયે છે પણ તેમાંથી અમુકની પાસે જ એ પુષ્પા ઝીલી શકાય એવું મોઢં, અખંડ અને સ્વચ્છ વસ્ત્ર હતું. તે પુરુષ વૃક્ષ ઉપરથી પુષ્પા નીચે નાખે છે તેને પેલા વસ્ત્રવાળા પુરુષા પાતાના વસ્ત્રમાં એને ઝીલી લે છે જેથી એ જરાય ધૂળ આદિથી અગડતા નથી. પછી ઝીલેલા એ પુષ્પામાંથી અનુરૂપ રંગવાળાં પુષ્પાને એક બીજ સાથે જોડી તેની મનાહર ભાર માળા બનાવે છે.

#### ઉપનય -

વિશાળ જંગલ તે આ મનુષ્યલાક. વૃક્ષ તે તપ-નિયમ અને કેવળજ્ઞાન. સો કાઈ એને આચરી શકતા નથી-પણ સમર્થ શક્તિ સંપન્ન જ આચરી શકે છે. સમર્થ પુરુષ તે તીર્થ કર પરમાતમાં, તે બાહ્ય-અલ્ય તર ઉગ્રતપ આચરી, ઇન્દ્રિય અને નાઇન્દ્રિય-સંયમ-રૂપ નિયમને સ્વીકારી કેવળજ્ઞાન મેળવે છે એઠલે કે તે વૃક્ષ ઉપર ચઉ છે. વૃક્ષ ઉપર ખીલેલાં પુષ્પા તે ભિન્નભિન્નવિષયક જ્ઞાન, નીચે રહેલા વસ્ત્રવાળા પુરુષા તે બીજબુદ્ધિના ઘણી ગણધર ભગવન્તો, વસ્ત્ર તે તેઓની અસાધારણ બુદ્ધિ, અને જે બાર માળા ગુંથી તેજ આપણી ભવનિસ્તારિણી દ્વાદશાંથી.

आ सायने दर्शावती आवश्यक नियुष्टितनी आ रही ते थे गाथा —
तत्रनियमनाणरुक्लं, आरूढो केवली अमियानाणीः
तो मुयद्द नाणवृद्धि भविषण विबोहणद्वाए।।
तं बुद्धिमएण पडेण गणहरा गिण्हिडं निरवसेसं।
तित्थयरभासियाइं गंथंति तओ पवयणद्वा।।

#### આગમસંખ્યા

એ આગમાની સંખ્યા પૂર્વ કાળમાં વધારે હતી. શ્રી નંદીસૂત્રમાં ૮૪ આગમાનાં નામા આપણને મળે છે. પણ તેમાંથી કાળમળે ૩૯ આગમાના વિચ્છેદ થતાં અત્યારે ૪૫ આગમા વિદ્યમાન છે. કેટલાક આમાંથી પણ આગમાના વિચ્છેદ માની ૩૨ આગમોને જ માન્ય કરે છે પણ તે વાત સમળ શક્તિ આગળ ટકી શક્તી નથી. પૂ. વીર-વિજયજી મહારાજે પણ ૪૫ આગમની પૂજામાં પ્રારંભિક દુહામાં આ વાત વર્ણીવી છે—

" આગે આગમ ખહુ હતા, અર્થવિદિત જગદીશ.

કાળવશે સંપ્રતિ રજ્ઞા, આગમ પીસ્તાલીશ. "

૪૫ આગમામાં —૧૧ અંગ, ૧૨ ઉપાંગ, ૧૦ પયન્ના, ૬ છેદસૂત્ર, ૪ મૂળસૂત્ર તથા ન દીસૂત્ર અને અત્તરોગદ્રારસૂત્ર આ રીતે ગણવામાં આવે છે.

> सुत्तं गणहररइयं, तहय पत्तेयबुद्धरइयं च चउदसपुविवरइयं, अभिन्तदसपुविवणा रइयं ॥

ગણધર ભગવન્ત, પ્રત્યેકભુદ્ધ મહાપુરુષ, ચૌદપૂર્વધર ભગવન્ત અને દશપૂર્વધર ભગવન્ત દ્વારા રચવામાં આવેલ શ્રન્થને સૂત્ર તરીકે માનવામાં આવેલ છે.

#### પંચાગીની પ્રામાણિકતા

કેટલાકા દ્વારા એવા પ્રચાર કરવામાં આવે છે કે—સૂત્રમાં જે વાત લખવામાં આવી હાય તેને જ માન્ય કરવી પણ દીકા આદિમાં કહેલી વાતને નહિ. પણ તે વ્યાજબી નથી. મૂળ સૂત્રની જેમ જ તેની નિયુધિત-દીકા–ચૂર્ણિ અને ભાષ્ય એ ચારે ય પ્રામાણિક છે અને તેથી તેની માન્યતામાં કાઈપણ જાતના વિવાદ ઊભા કરવા જોઈએ નહિ.

મૂળસૂત્રના યથાતથ ભાવા જાણવા માટે નિયુધિત ટીકા આદિના સહારા લેવા જ પડ છે તેના વગર કેટલી યે જગ્યાએ અર્થના અનથે થતાં વાર નથી લાગતી-વળી સૂત્રકારની જેમ જ નિયુધિત-ટીકા-ભાષ્ય અને સૂર્ણિના સ્થયિતા મહાપુરુષા પણ પ્રભળ ક્ષ્યાપશમવન્ત અને ભવભીર હતા-તેથી તેમની સ્થનામાં કાઈ અન્યથાભાવ થવાના સંભવ રહેતા નથી.

#### આગમની મહત્તા

આ આગમા સર્પ પ્રવાહાના મૂળરૂપ, સર્વ નય અને પ્રમાણાથી ભરપૂર, અતિશય વિસ્તૃત તથા અગાધ ઊંડાણવાળા છે. રતનાકરની જેમ આમાં રતન જેવા અગાણિત ભાવા પ્રરૂપાયેલા છે. અનેક જંદગીઓ પૂરી થઇ જાય તા પણ આ આગમાતું જ્ઞાન પૂરું થાય તેમ નથી. કાઈ વિષય એવા નથી. કે જેનું નિરૂપણ આમાં કરવામાં ન આવ્યું હાય. આત્માર્થી આત્માંઓ માટે તા ખરેખર આ માટેા ખજાના છે ખજાના- માક્ષમાર્ગને જાણવા માટે, જાણ્યા પછી આચરવા માટે અને આચરણમાં દેહતા, સ્થિરતા અને દિનાનુદિન શુદ્ધિ પ્રકર્ષ લાવવા માટે આગમાનું અધ્યયન-અધ્યાપન અને ચિન્તન મનન એ રામભાણ ઉપાય છે.

# " जिणवयणे अणुरत्तः जिल्लवयणं जे करेंति भावेणं। असंकिलिटा, ते हुंति परित्तसंसारा ॥ "

જેઓ જિનવચનમાં અનુરક્ત છે શ્રદ્ધાવંત છે તેમજ જેઓ જિન પ્રવચનમાં પ્રરૂપાયેલા ધર્માનુષ્ઠાનાને ભાવપૂર્વક કરે છે તેઓ મલરહિત તથા સંકલેશરહિત અનવા પૂર્વક મર્યાદિત સંસારવાળા અને છે અર્થાત્ થાડા સમયમાં તેઓ સંસારથી પાર પામી જાય છે.

#### આગમાની પ્રામાણિકતામાં હેતુ—

કલિકાલ સર્વ'જ્ઞ શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય મહારાજ પાતાની અયાગવ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિ-શિકાના ૧૧ મા શ્લાકમાં જણાવે છે કે

हितोपदेशात् सकलज्ञवलृष्ते
मुं मुक्षु सत्साधु परिग्रहाच ।

पूर्वापरार्थेव्यविरोधसिद्धे
स्त्वदागमा एव सतां प्रमाणम् ॥ "

હે ભગવાન ! ચાર કારણાથી તમારાં આગમા જ સત્યુરુષાને પ્રમાણભૂત છે. પહેલું કારણ છે हितोपदेश—જગતના જીવમાત્રના હિત માટેના ઉપદેશ–આમાં આપ-વામાં આવ્યા છે. એમાં આવતી કાેઈ પણ વાત એવી નથી કે જેથી કાેઈ પણ જવતું અહિત થાય.

બીજું કારણ—આ આગમાની પ્રરૂપણા કેવળજ્ઞાની ભગવન્તાએ કરેલી છે એટલે તેમાં અંશમાત્ર પણ અસત્ય હેાવાના સંભવ નથી. ત્રીજી કારણ--એના સ્વીકાર કરનારા પુરુષા સામાન્ય નહિ પણ વિશિષ્ઠ પ્રકારના છે.

સ'સારની આધિ—વ્યાધિ અને ઉપાધિથી જલ્દીથી જલ્દી મુક્ત થવાની ઈચ્છા વાળા ઉત્તમ સાધુ પુરુષા દ્વારા એના સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા છે. અને

ચાેશુ કારણ—છે પૂર્વાપર વિરાધ**રહિ**તતા. અહિં પહેલાં જે ભાવાેતું પ્ર<mark>તિપાદત</mark> કરવામાં આવ્યું હાેય પછી પણ તેના જ સમન્ત્રયવાળું પ્રતિપાદન કરવામાં આવે છે. એટલે કે પૂર્વતા વચનના પછીના વચ<mark>નની સા</mark>થે કાેઈ જાતના વિરાધ આવતાે નથી.

અન્ય આગમાની અપ્રામાણિકતામાં હેતુ

"हिसाद्यसत्कमंपथोपदेशा
दसवंविन्मूलतया प्रवृत्ते : ।
नृशंसदुर्बु द्धिपरिग्रहाश्च,
बूपस्त्वदन्यागममप्रमाणम् ।। "

હે ભગવત! તમારા આગમથી ભિન્ત આગમાં અમને એઠલા માટે અમાન્ય છે કે—એક તા તેમાં હિંસા–અસત્ય વગેરે અસદાચાર માર્ગ ના ઉપદેશ આપવામાં આવે છે અને તેની પ્રરૂપણા કાઇ સર્વજ્ઞ પુરુષ દ્વારા નહિ પણ કાઇ વિશેષજ્ઞ પુરુષ દ્વારા કરવામાં આવી છે. વળી કૂર કર્મ કરનારા અને મન્દ્રમતિવાળા જીવા દ્વારા એના સ્વીકાર કરવામાં આવે છે.

આ કાર**્થી** તમારા આગમથી ભિન્ત આગમાને અમે અપ્રમાણભૂત કહીયે છીએ. પ્રવચનનું હૃદયંગમ સ્વરૂપ

શ્રમણ પ્રતિક્રમણસૂત્રમાં છેલ્લે આ શ્રી નિર્બાવ્ય પ્રવચનનું ૧૪ વિશેષણા દ્વારા સુન્દર સ્વરૂપ ખતાવવામાં આવ્યું છે એ વાંચતા ખરેખર એની અલૌકિકતા દ્વલ્યમાં અંકિત થયા વગર રહેતી નથી.

' इणमेवनिग्गंथं पावयणं '

આ જ સાધુજીવનને ઉપકારક એવું પ્રવચન આગળ કેવું છે—

- (१) सत्य—સજ્જનાને હિતકારી તેમજ વસ્તુનું યથાર્થ નિરૂપણ કરનાર.
- (२) अनुत्तर-જેનાથી બીજું કાઈ શ્રેષ્ઠ નથી તેવું.
- (૩) कैत्रलिक—જેની અરાખરી કરી શકે એવું કાઇ જ પ્રવચન નથી તેવું
- (૪) વ્રતિવર્ળ—સર્વ વિષયાનું પ્રરૂપક, સર્વનવરૂપ માક્ષની પ્રાપ્તિ કરાવનાર ગુણાથી પરિપૂર્ણ.
- (પ) नैयायिक ત્યાયથી યુક્ત-માક્ષમાં લઈ જનારું.

- (६) संज्ञुद्ध—ક્ષ્ય-9 ६ અને તાપ એ ત્રણ પરીક્ષાએાથી શુદ્ધ, એકાન્તે કલંકથી રહિત.
- (७) शल्यकर्तन—भाया-नियाण अने भिष्यादशीन એ त्रण शहयाने डापी नाणनारुं.
- (८) सिद्धिमार्ग--- अनंत चतुष्टय३५ હित ३२ स्नावानी प्राप्ति३५ सिद्धिना भाग ३५.
- (૯) मुक्तिमार्ग-स्थात्भाने भाटे અહિતકારી કર્મના સંભ'ધથી છૂટા થવા રૂપ મુક્તિના માર્ગ રૂપ.
- (૧૦) निर्याणमार्ग— નિર્યાભુ-જયાં ગયા પછી આ આત્માને બીજી કાેઇ જગ્યાએ જવું પડતું નથી તેવું નિરૂપમ સ્થાન એટલે કે સિદ્ધશિલા-તેના માર્ગારૂપ.
- (११) निर्वाणमार्ग—निर्वाश-सडल डर्भीना क्षयथी प्रगट थतुं स्थात्मानुं स्थात् शुद्ध निइ-पाधिक सूण-तेना भाग इप.
- (१२) अवितथ—(सार्च) (અર્ચા એટલે પૂજા, અને તેનાથી યુક્ત તે સાર્ચ, ) ત્રણ જગતમાં પૂજાના સ્થાનરૂપ અર્થાત્ પૂજનીય.
- (૧૩) अविसन्धि—विसन्धि ના અર્થ છે નાશ, અવિસન્ધિ એટલે નાશ વિનાનું–સદા કાળ રહેનારું–મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં હ'મેશા આ પ્રવચન પ્રવ'તમાન હેાવાથી તે શાધિત છે.
- (१४) सर्वदुः खेकक्षीणमार्ग-सर्व ६: ખા सर्व था ० थां नष्ट थया छ ते भाक्ष, तेना भाग ३५.

આ સર્વાતિશાયી પ્રવચનમાં અર્થાત્ તેમાં ખતાવેલી આરાધનામાં સ્થિર રહેલા જવા સિદ્ધ-બુદ્ધ-મુક્ત અને પરિનિવૃતિ થઇ સર્વદુ:ખાના અન્ત કરનારા થાય છે.

#### ઊંડી ચિન્તા

ઉપર કરેલા વર્ષુ નછી જૈન આગમાની પ્રામાણિકતા-સર્વ જીવરહિત કારકતા-સર્વ જ્ઞાનમયતા તથા સર્વો પરિતાની પ્રતીતિ થયા વગર રહેતી નથી. એ આગમાના અધ્યયન–અધ્યાયન અને પરિશીલન આદિ અંગ શ્રમણ વર્ષમાં પ્રવર્તતી બેદરકારી કાે કોઇપણ સહૃદય વ્યક્તિને દુ:ખ ઉપજવ્યા સિવાય રહેતી નથી. આરાધક આત્માના ભાવ-પ્રાણને રક્ષવાની તથા તેને તંદુરસ્ત અને પરિપુષ્ઠ ખનાવવાની તાકાત એના સિવાય બીજા કાે કીનામાંય નથી. શ્રમણજીવનની એક પણ પળ જ્ઞાન-ધ્યાન કે અધ્યયન વિનાની જાય તેમાં માેઢામાં માેઢે નુકસાન છે. શ્રમણ-શ્રમણીઓની વસતિ આગમાધ્યયન અને સ્વાધ્યાયના ધીર-ગ'ભીર અને મ'જુલ ધ્વનિથી નિર'તર રણરણાયમાન રહેવી જાેઈએ.

#### પ્રસ્તુત કૃતિ અંગે

' પ્રવચન કિરણાવલી ' નામના આ ગ્રંથમાં ૪૫ આગમાના સુવિસ્તૃત પરિચય આપવામાં આવ્યા છે. આ શ્રંથ વાંચનારને જૈનાગમ પ્રત્યે અપૂર્વ બહુમાન પેદા થયા સિવાય રહેશે નહિ. આગમાના પરિચય માટેના ઘણા નાના માટા ગ્રંથા બહાર પડ્યા છે પણ તે ભધામાં આ શ્રંથ કાેઇ જીઠી જ ભાત પાઉ તેવા છે. આ શ્રંથને (સ્થરતા પૂર્વક વાંચતારને તે તે આગમાતા અલ્યાસ વગર પણ આગમાતા વિષયનું ઊંડાણથી જ્ઞાન પ્રાપ્ત થશે-એ નિ:શંક છે. ઘણાં વર્ષો પહેલાં એતું પ્રકાશન કરવામાં આવ્યું હતું વર્તમાનમાં તે અપ્રાપ્ય ખતતા વારંવાર તેની થતી માંગણીને લફ્યમાં લઇને આતું પુતર્મ કરવામાં આવ્યું છે તે સર્વથા આવકાર્ય છે.

### પ્રસ્તુત કૃતિકાર અંગે

આગમ-સાગરતું મન્થન કરીને તેમાંથી કાઢવામાં આવેલ રતનસમી આ કૃતિના પ્રણેતા છે પૂજ્ય આચાર્ય મહારાજશ્રી વિજયપદ્મસૂરી ધરજી મ. શ્રી જેઓ શાસનસમ્રાટ તપાગવ્છા ધિપતિ અનેક તીર્થો દ્વારક શ્રી વિજય નેમિસૂરી ધરજી મહારાજશ્રીના સમર્થ શિષ્યરતના પૈકીના એક હતા-એટલું જ નહિ પણ શાસનસમ્રાટના સમુદાયમાં ગૌરવરૂપ હતા.

જન્મભૂમિ તો હતી જૈનનગર તરીકે જાણીતું અમદાવાદ શહેર, અને તેમના જન્મ થયા હતા ધર્મની શ્રદ્ધા માટે પંકાયેલી પારવાડ જ્ઞાતિમાં. પ્રાથમિક અલ્યાસ અને સંસ્કાર અમદાવાદમાં જ પ્રાપ્ત થયા હતા. પૂર્વના કાંઈ જબરજસ્ત સંસ્કારી આત્મા હતા. જીવનની કાંઈ એક સુભગપળે શાસનસભ્રાઢશ્રીજીના સમાગમ થયા. સંસારની અસારતા દર્શાવતા તેઓનાં વેધક વચના તેમના હૈયામાં આરપાર ઊતરી ગયાં. ઘણા ખધા વિરાધ વચ્ચે પણ જરાય ન મૂઝાતા પ્રભળ ત્યાગ-વૈરાગ્યની ભાવનાથી સં. ૧૯૭૧માં સંયમ સ્વીકારી શાસનસભ્રાઢશ્રીના શિષ્ય ભન્યા ' આળાણ ધમ્મો ' એ વાક્યને જીવનમ'ત્ર ખનાવી દીધા— પૂજ્ય શાસનસભ્રાઢશ્રીની નિશ્ના અને પૂજ્ય ભહુ-શ્રુત આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયાદયસ્ રીધરજ મ.ની શિક્ષા પામી તેમણે જ્ઞાનાલ્યાસની ધૂણી ધખાવી. ન જોવે રાત, ન જોવે દિવસ, ન જોવે ગામ ન જોવે જંગલ. અસ એકજ લગની-ભણવું, ભણવું ને ભણવું.

ગુરુકૃપાએ અજબ ચમત્કાર સજર્ધા. થાડાજ સમયમાં ને સ્વલ્પ પ્રયત્નની વિદ્યાની વિવિધ શાખાએાનું અવગાહન કર્યું. અનેક શાસ્ત્રોનું હૃદયસ્પરીં અધ્યયન કર્યું અને તેમની પ્રતિભા ગદ્ય-પદ્યરૂપે સંસ્કૃત–પ્રાકૃત અને ગુજરાતીમાં ઝળકવા માંડી.

મા શારદાની પણ જાણે તેમના ઉપર કૃષા વરસી હોય તે રીતે તેમની કૃતિમાં સ્વાભાવિકતા–પ્રાસાદિકતા અને મનારમતાના સુભગ સમન્વય સધાયા. જ્ઞાન ધ્યાનમાં તા એકકા હતા. પણ તપની વાત આવે તા તેઓ લાચાર અની જતા. તેમનાથી તપ આંધું થતું તેમ છતાં પણ શાસનસમ્રાઢશ્રીની પ્રેરણાથી તેઓએ ઉત્તરાધ્યયન આચારાંગ આદિ સ્ત્રોના યાગાદ્વહન કર્યા. પંચમાંગ શ્રી ભગવતીસ્ત્રના યાગાદ્વહન કરી વિ.સં. ૧૯૮૨ માં પાત્યાન્યા

સપદ અને સં. ૧૯૮૮ માં ઉપાધ્યાય પદથી વિભૂષિત થયા. તેમજ સં. ૧૯૯૨ માં રાજ નગર (અમદાવાદ)માં મહાત્સવપૂર્વ ક આચાર્ય પદથી વિભૂષિત થયા. તે સમયે તેઓની વિદ્વત્તા તથા અપૂર્વ રચનાશક્તિના પરિચયરૂપ શાસ્ત્રવિશારદ અને કવિદિવાદર એ ઉપાધિથી પણ તેઓને અલંકૃત કરવામાં આવ્યા.

તેઓના જ્ઞાનયાગ અદ્ભુત હતા. દિવસ અને રાત તેઓ લખવા-વાંચવામાં જ પરાયણ રહેતા. તેમણે સંસ્કૃત-પ્રાકૃત તથા ગુજરાતીમાં ઘણાં કાવ્યા તથા શ્રંથા રચ્યા છે. કેટલાયે શ્લાકબદ્ધ શ્રંથાના હરિગીતમાં તેઓએ અનુવાદ કર્યા છે. જૈનધર્મ પ્રકાશ-આત્માનંદ પ્રકાશ અને જૈન સત્યપ્રકાશમાં વર્ષો સુધી તેમના ભિન્ન ભિન્ન વિષયના લેખા આવતા રહ્યા હતા. અજિતશાંતિ સ્તવનની જેમ જ એવા જ છંદામાં તેમણે રચેલાં સિદ્ધચક્રસ્તવનને જોઈ કર્યા વિદ્વાન માથું ધુણાવ્યા સિવાય રહી શકશે ! શ્રાવક-ધર્મજાગરિકા, દેશના ચિન્તામણિ વખેરે ઘણા વિશાળકાય શ્રંથા તેમણે તૈયાર કર્યા હતા. શારીરિક આદિ પ્રતિકૃળતાને કારણે તેઓએ વર્ષો સુધી અમદાવાદ-પાંજરાપાળમાં સ્થિરતા કરી પણ જીવનના છેલ્લા ધર્સાણવાસ સુધી શ્રંથ રચવાનું અને લખવાનું કાર્ય ચાલુ ને ચાલુ જ રાખ્યું.

તેમના જન્મ-દીક્ષા આદિના સમય-સ્થળની યાદી આ પ્રમાણે છે-જન્મ સં. ૧૯૫૫ વે. સુ. 3 અમદાવાદ દીક્ષા સં. ૧૯૭૧ મા. વ. ર તળાજા. ગણિષદ સં. ૧૯૮૨ ફા.વ. ૫ પાઠણ. પંન્યાસપદ સં. ૧૯૮૨ ફા. વ. ૧૨ પાઠણ. ઉપાધ્યાયપદ સં. ૧૯૮૮ મહા સુદ-પ શેરીસાતીથે. આચાર્યપદ સં. ૧૯૯૨ વે. સુ. ૪ અમદાવાદ કાળધર્મ સં. ૨૦૨૮ વે. વ. ૯ અમદાવાદ.

આમ તેઓએ ૧૬ વર્ષની વચે દીક્ષા સ્વીકારી ૫૭ વર્ષ સુદીર્ઘ કીક્ષાપર્યાય-પાળી ૭૩ વર્ષનું આયુષ્ય પરિપૂર્ણ કરી આજીવન જ્ઞાનીપાસના દારા નિજ જીવનને ધન્ય ખનાવી સમાધિપૂર્વ કરવર્ગવાસી અન્યા.

#### અન્તમાં—

વિદ્વાન ૫. શ્રો શીલચંદ્રવિજયજી ગણિવધે પાતાની જ્ઞાન ધ્યાનની અનેકવિધ પ્રવૃત્તિ વચ્ચે,પણ આ એક અતિઉપયાગી શ્રાંથના પુનમુદ્રિણની જવાબદારી ઉપાડી તે ખરેખર અનુમાદનીય છે. સૌ કાઇ આ શ્રાંથના વાચન મનન પરિશીલન દ્વારા આત્મન કલ્યાણ સાધા એજ મંગલકામના.

### સંપાદકીય

શ્રી જિનશાસન જયવંતું છે.

અને એનું કારણ છે: શ્રી જિનાગમની માં ઘેરી મિલકત.

જિનાગમ તે જ જિનશાસનઃ જિનાગમવિહાેષ્ણાં જિનશાસનના અસ્તિત્વની કલ્પના પણ કપરી લાગે છે.

જિનશાસનની આરાધનાનાં એ સબળ માધ્યમાં જગપ્રસિદ્ધ છેઃ જિનબિંબ અને જિનાગમ જે વર્ગ જિનબિંબના નિષેધ કરે છે તે પણ જિનાગમની આરાધનાને તા અનિવાર્યતયા સ્વીકારે જ છે, એ પણ અહીં નાેંધવું જોઈએ.

બહુ શાહા વખત પહેલાં જ, આપણે ત્યાં આગમા અને શાસ્ત્રાના ગ્ર'થાનું અધ્યયન, વાંચન, મનન એક યજ્ઞકાર્યની માફક જીવ'ત અને જ્વલ'ત રીતે પ્રવર્તતું હતું. ત્યાં સુધી કે શ્રાવકાના એક માટે સમુહ ઠેર ઠેર પથરાયેલા જોવા મળતા કે જે શાસ્ત્રના પદાર્થોના પુરા જાણકાર અને વળી નવા નવા ભાવા જાણવાના રસિયા હતા. આ શ્રાવકવર્ગ તપ અને ક્રિયાના આરાધક તા હતા જ, પણ એ સાથે પાતાની આ બધી આરાધના શુષ્ક ક્રિયામાત્ર ન અની રહે. તેમાં જ્ઞાનની અને વિવેકની ચેતના પુરાતી રહે, તે માટે તે સતત તકૈદાર પણ રહેતા હતા. નવા નવા શાસ્ત્રીય પદાર્થી સાંજળવાની એ વર્ગને હાંશ રહેતી; નવા નવા ગ્રંથા ને પ્રતિપાદના વાંચવાની-જાણવાની એને જિજ્ઞાસા વર્તતી; કાઈક નવા ગ્રધ કે નવી વાત સાંભળવા–જાણવા મળે તાે એને હૈયે અનેરા રામાંચ છવાતાે. આવા શ્રાવકાની સમક્ષ દેશના આપવાના, અને આવા શ્રાવકા સામે એમતેમ ગપ્પાંબાછ નહિ ચાલે પણ મર્યાદાપૂર્વક શાસ્ત્રીય ભાવાનું પ્રતિપાદન કરવું પડશે તેવી સમજણ પૂર્વક તયાર રહેવાના, સાધુઓને પણ એક અનેરા ઉદલાસ રહેતા. એવા સાધુઓ પાતે કાંઈ વાંચતાં હાય ને કાઈ નવી વાત જોવામાં આવે, તા તત્કાલ પેલા જિજ્ઞાસુ–જાણ શ્રાવકાને હાંશે હાંશે ખાલાવીને તે ભાવા દેખાડતા ને પછી પરસ્પર તત્ત્વચર્ચાની રસ-મસ્તી લૂંટતા. એવા પણ મુનિવરા હતા કે શ્રાવક વંદન કરીને કામકાજ પૂછે તો કહે કે આ એ ગાયાઓ છે તે માઢે કરી લાવશા ? આટલું કામ છે. ને એ શ્રાવક પણ એ કામ કાજને પુરા અહેાભાવથી આંખમાથે ચઢાવતા ને પાતાને મહાત્મા પુરુષે કામકાજ બતાવ્યું તેના આન'દ અનુભવી તે ગાથા બીજે દિવસે કરી લાવતા. કાચાપાચા સાધુએ જેમની સામે વ્યાખ્યાન કરતાં ડરે, ડઘાય, તેવા મર્માં એ શ્રાવકા હતા.

આવા એક શ્રાવક હતા શ્રીમણીલાલ રતનચંદ વકીલ. અમદાવાદ–કાળુશીની પાળના રહીશ એ શ્રાહ્લવર્ધે કેવી આરાધના કરી હશે તેના અંદાજ એમની એક જ વાતમાંથી મળી રહે છે કે એ શ્રાહ્વવર્ષે પોતાના જીવનના છેલ્લાં ૪૫ વર્ષ-પૂરાં પિસ્તાળીશ વર્ષ-કાચમ એકાસણું, તે પણુ ડામ ચૌવિહાર, અને તેમાં પણુ પાણી સહિત કુલ ત્રચુ જ દ્રવ્યાની જ છૂટવાળાં-કર્યા હતાં. ખારમતધારી તો હતા જ, સાથે અનેક-વિધ મત-તપા અને કિયાઓ પણુ તેમના જીવનમાં વણાયેલી જ હતી. અને એ ખધાંથીય વધુ મહત્ત્વની વાત તો એ હતી કે એમની જ્ઞાનપિપાસા અદમ્ય હતી. શાસ્ત્રીય વાંચન, ઊંડા રહસ્યોનો બાધ અને નવાનવા શાસ્ત્રાભ્યાસ કર્યા કરવાની જિજ્ઞાસા આ બધાં તત્ત્વો એમને સ્વભાવગત હતા. ને વ્યવસાયી સંસારજીવન જીવવા છતાં આ પોતાની રચિતું સંવર્ધન તેમણે જીવનભર કર્યું હતું. પરિણામે એમના અંતસમય આવ્યો ત્યારે દવાખાને લઈ જવાની વાત આવી, અને ત્યાં એકાસણું મૂકી દેવાની અને પછી બે ને બદલે વધુ દ્રવ્યો લેવાની વાત આવી, ત્યારે તેમણે પાકટ વયે અને ગ'ભીર સ્થિતિમાં પણ, એકાસણું છેડવાના અને બેથી વધુ દ્રવ્ય લેવાના, કાઈપણુ સંજોગોમાં, ધરાર ઈન્કાર કરી દીધેલા. સહન કરવું એમને મંજૂર હતું, પણુ આરાધનામાં ભાંગા લાગે તે માટે તેઓ તૈયાર ન હતા. સંપૂર્ણ સમતા અને શુદ્ધિ જાળવીને તેમણે છેલ્લા ધાસ સુધી આ નિયમ એવા તેના આચરી બતાવ્યા, કે આજે પણુ અનેક મુનિવરાના મુખે આ આરાધક શ્રાવકનું નામ પ્રસંગે પ્રસંગે ઉચ્ચરાતું હોય છે.

આવા આ શ્રાહ્નવર્યને પ પૂ. શાસનસમ્રાટના પર્ધર પ. પૂ. આચાર દેવ શ્રી વિજયપદ્મસૂરિશ્ર અહારાજ સાથે ઘનિષ્ઠ જ્ઞાનસંખંધ: લગલગ ગુરુશિષ્યભાવ જ સમછ શકાય તેવા સંખંધ. પૂ. મહારાજશ્રી પાસે વર્ષો સુધી નિયમિત રીતે હરરાજ જઈ-બેસીને અઢળક બ્રુંથાનું વાંચન-શ્રવણ આ સદ્દગૃહસ્થે કર્યું છે. પૂ. મહારાજશ્રી પણ કાેઈ નવા બ્રુંથ કે નવી વાત વાંચે, કે નવી કૃતિની રચના કરે, તાે એ હાંશલેર આ સદ્દગૃહસ્થને ખતાવે જ. આ સંખંધ દરમિયાન શ્રીમણિલાઈએ પૂ. મહારાજશ્રીને વિજ્ઞસિ કરી કે આગમગ્રંથા અમારા માટે વાંચવાના તાે અધિકાર નથી; પણ સાંલળી તાે શકાય. તાે કૃપા કરીને આપ મને આગમાની વાચના આપા, આગમાના અર્થ સમજાવા, તાે આ જવને જન્મમાં મળી આવેલ શ્રી જિનશાસનની સાચી અને સાર્થક આરાધના કર્યાના સાંતાય વળે. તેમની યાગ્યતા પ્રીછીને પૂ. મહારાજશ્રીએ તે વાત સ્વીકારી, અને પછી ક્રમે કમે ગૃહસ્થને સાંલળવા હચિત ૩૯ આગમસૂત્રોના અર્થનું શ્રવણ સ્વમુખે તેઓએ શ્રીમણિલાઈને કરાવ્યું. આગળના રસિયા આવા જિજ્ઞાસુ શ્રવક આજે ક્યાં છે? અને સાથે જ, આવી જિજ્ઞાસાને તૃપ્ત કરે તેવા સાધુજન પણ આજે ક્યાં છે?

શ્રીમણિલાઇ ને તો વાચના આપી, પણ તે પળે પૃ. મહારાજશ્રીને એક શુમ વિચાર ઘયા કે મણિલાઇ જેવા અનેક આત્માઓને પણ આવી જિજ્ઞાસા કદીક થઈ શકે, તો તેને સંતાલવા માટે કાઇક સાધન તો હોવું જોઈએ. એવું સાધન આગમિક લાવાનું સરળ અને વિશદ વર્ણન આપતું કાઇક પુસ્તક જ બની શકે. હું એવું પુસ્તક લખું તો ઘણું ઉત્તમ થાય. પૂ. મહારાજશ્રીની આ શુભ વિચારણાના પરિપાક એટલે "જૈન પ્રવચન કિરણાવલી" ગ્રંથ, પ્રસ્તુત પુસ્તક.

પ. પૂ. આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયપદ્મસૂરી ધરજી મહારાજ એ પૂજ્ય શાસન-સમ્રાટશ્રીના શિષ્ય સમુદાયના એક અલુમાલ આલૂપલુરૂપ પુરુષ હતા. પ્રાકૃત ભાષા, આગમ માંથા અને સૈદ્ધાંતિક પદાર્થીના વિષયમાં તેમની કક્ષાના જ્ઞાતા પુરુષ અન્યત્ર વિરલ હતા. વૈરાગ્યર ગનું એમનું પ્રતિપાદન અનન્ય રહેતું. સર્જનાત્મક પ્રતિભાના ઉન્મેષ એમના કાઇ વિશિષ્ટ પ્રકારના હતા. પૂર્વ કૃત તથા પ્રકારના કાઇ વેદનીય કર્મના વશે તેમનાથી આદાતપ-ઉપવાસાદિરૂપ-થવા અશક્યપ્રાય હતા. એવા કાઇ રાગના પ્રકાર તેમના દેહને પીડતા કે જેથી તેમને માટે તપશ્ચર્યા માત્ર સ્વપ્નવત્ જ બની રહેલી. અને આ વાતના ઉપયોગ અન્ય જેનાએ સૂરિસમ્રાટના સમુદાયનું એાલું દેખાય તે અંગે સતત કર્યા પહ્યુ કરેલા, એ પણ પ્રસંગાપાત્ત અહીં નાંધનું પડશે.

પરંતુ તેમના અભ્યંતર તપ-સ્વાધ્યાય-એવા જ અનન્ય હતા, એમ કહેવું જ જોઈએ. પાતાની તપસ્યાની અશક્તિના તેઓ ખુલ્લ ખુલ્લા એક્સર કરતા, અને તેના રંજ સાથે, તેના બદલા વાળવા હાય તેની રીતે, તેઓ રાતદિવસ સ્વાધ્યાયમાં ખાવાયેલા રહેતા. દિવસના અજવાળાના છેવટ સુધી ઉપયાગ કરીને તેઓ વાંચતા, વાંચ્યે જ જતા. તેમણે વાંચેલાં અને તેમાં ઠેર ઠેર નિશાનીએ કરેલાં અઢળક—અગણિત પુસ્તકા આજે પણ પાંજરાપાળના ભંડારમાં જોવા મળે. કાઈક નવું પુસ્તક આવ્યું કે તેમણે બે ચાર દહાડામાં તે વાંચી લીધું જ હાય. અરે, કાઈ નવા પુસ્તકની ભાળ મળે, તા અનેકવિધ મથામણ કરીને પણ તે મંગાવી—મેળવી—વાંચીને જ તેમને જંપ વળતા. પ્રાકૃત, સંસ્કૃત, ગુજરાતી, હિંદી, જૈન-જૈનેતર ગમે તે પ્રકારનું પણ તેમાંથી કાંઈક તત્ત્વબાધ મળી શકતા હાય, કાંઈ નવા પદાર્થી કે પદાર્થનિર્પણની નવી રીત સમજવા મળે તેમ હાય, તો તેઓ વાંચવાનું કદી ચૂક્યા નથી. સાથે જ, પ્રાસંગિક ચાપાનિયાંએ કે સસ્તી અને સામાન્ય કે હલકા પ્રકારની ચાપડીઓને તેઓ સ્પરર્યા પણ નથી.

તેઓ જ્યાં એઠા હાય ત્યાં કારા કાગળા ને પેન્સિલ પડ્યા જ હાય. રાતે કે દહાડે, જયારે તેમને કાઈક પદાર્થ કે કૃતિ હૈયામાં ઊગે, ત્યારે અ'ધારામાં પણ કાગળ પર તેને નાધ્યા વિના ન રહે. પોતાના અભ્યાસકાળમાં અને પછી પણ, તેમણે સ'સ્કૃત—પ્રાકૃત— ગુજરાતીમાં અસ'ખ્ય રચનાઓ કરી છે, તે આ રીતે: રાત્રે પાઠ કે સ્વાધ્યાય પતે, પછી પાસે કાગળ—પેન્સિલ લઈને એઠા કે સૂતા હાય; તે ક્ષણોમાં મનમાં અવનવું સર્જન હગે, ત્યારે અ'ધારામાં જ તે કાગળ પર ૮૫કાવે. ઘણીવાર તો ભી'ત ઉપર પ'ક્તિઓ લખી દે પછી સવારે તેને સારા અક્ષરે નોંધીને પેલું કાગળ કે ભી'ત પરનું લખાણ દૂર કરી વાળે. "જૈન સત્યપ્રકાશ" માસિકના પ્રત્યેક અ'કના આર'લ એમના પ્રાકૃત સ્તોત્રકાચથી થતો.

સ્વાધ્યાય—વાંચનની લગની તો આવી ખરી, પણ એમાં કાઇક નવી વાત કે વિષય આવે અને સામે કે પાસે કાઇ જિજ્ઞાસુ કે ભણુનાર કે જાણુકાર સાધુ હાય, તા તે જાય તેમની પાસે ત્યારે અગર તા તેને બાલાવીને પણ, તે પદાર્થ તેને દેખાડે, તેને સમજાવે અને તેની સાથે વિમર્શ પણ કરે. તેમની પાસે જઈએ એટલે કાંઈ ને કાંઈ નવા પદાર્થ કહેવાના જ. તેમની વાતામાં જ્ઞાન સાથે ગમ્મત ભરપૂર રહેતી. નાના સાધુ જાય વ'દન માટે એટલે ભણુવા અંગે વિગતે પૃચ્છા કરે, પછી ખૂબ ગમ્મત કરાવતાં કહે, "વાતા કરે વાયડા, ભજન કરે, ભક્તિ કરે અને ભણે એ ભાયડા" માટે ભાઈ, બરાબર ભણું તે. વાતામાં સમય ન વેડકશા. અને હરેક વખતે નવી નવી ઉક્તિએા, દુહા, કાવ્યા પ્રેરક સ્વરૂપે તેમની પાસે આપણું મળે જ. 'શીલાદિસપ્તક'એ તેમની પરમ પ્રિય બાબત હતી. તેઓ હ'મેશાં કહેતાઃ "શીલ, સમતા, સરળતા, સેવા, સાદાઈ, સ'તાષ, સ્વાધ્યાય આ શીલાદિસપ્તકને જીવનમાં કેળવવા જાઈએ."

અધી વાતાના સાર એ કે બાહાતપની પાતાની ઊલુપનું વળતર તેઓ અવિરત સ્વાધ્યાય, વાંચન અને સર્જન દ્વારા વાળી આપતા. એમની આ પરિલૃતિના અને પ્રવૃત્તિના પરિપાક રૂપે જ, એમની પાસેથી શ્રીસંઘને, જૈન પ્રવચન કિરણાવલી, દેશના ચિંતામણિ— ભાગ ૧ થી ૬, શ્રાવકધમં જાગરિકા, શ્રમભુધમં જાગરિકા, સંવેગમાળા, કર્પૂરપ્રકરાદિ, પ્રાકૃત સ્તાત્રપ્રકાશ ઇત્યાદિ અનેક, આશરે દોહસા જેટલી નવીન કે અનુવાદાત્મક રચનાએ મળી શકી છે.

એમની ગુરુભક્તિ અને ગુરુમહારાજ તરકની પ્રીતિ અનન્ય હતી. સ'યમ અને સચ્ચારિત્રપાલન માટેની અભિરુચિ પણ અતિ તીવ હતી. જ્ઞાનની પિપાસા તો અનન્યપ્રાય હતી. પૂ. પદ્મસૂરિ મહારાજ અને પૂ કસ્તૂરસૂરિમહારાજ મળે, ત્યારે પરસ્પર પ્રાકૃત ભાષા અ'ગે, વ્યાકરણના પ્રયોગો અ'ગે, પ્રાકૃત શ્ર'શામાં આવતા કાઈ વિશિષ્ટ પ્રયોગાદિ અ'ગે જે વિચારવિનિમય અને આદાનપ્રદાન થતું તે તો એક સ્વર્ગીય દશ્ય સમાન ઘટનાર્પ બની રહેતું. પૂ. પદ્મસૂરિમહારાજ કહેતા કે " જ્ઞાનાનન્દ્રसમો નાસ્તિ, कोડ त्यानन्द्रो महीतले "; અને આ ઉક્તિ, આવાં દશ્યો જોતાં ચરિતાર્થ અનુભવાતી.

આવા પૂજ્યપુરુષ-જ્ઞાની પુરુષે લેકિલ્પકારને ખાતર જ આ ગ્ર'ઘની રચના કરી છે, તે પણ સ'ઘનું માેટું સૌમાગ્ય છે. ૪૫ આગમામાં કેવા કેવા વિષયા આવે છે તેનું વિશદ-વિસ્તૃત વર્ણન જિજ્ઞાસુઓની જિજ્ઞાસાને સ'તાલી શકશે, તા અજ્ઞાનીઓના આ વિષયના અજ્ઞનને પણ દૂર કરશે.

આ ગ્ર'ય તો વસ્તુતઃ માત્ર આગમગત વિષયોના આછે પરિચય જ કરાવનારા ગણાય. આમ છતાં, આ ગ્ર'ય વાંચતાં કે વાંચ્યા બાદ, કાઇક જિજ્ઞાસ ગુણિજનને શ્રીજિનાગમાનું વાંચન-શ્રવણ-પરિશીલન કરવાના મનારય થશે, પ્રેરણા મળશે, અને 'આગમ વિના ઉદ્ધાર નથી' એટલું સમજાશે, તો આ ગ્ર'યની રચના થઇ તે સાર્થક બની જશે. આજે આપણા સંઘમાં, સાધુ-સાધ્વીઓમાં તેમ જ ગૃહસ્થ વર્ગમાં, આગમિક સાહિત્યનું પઠન-પાઠન નહિવત છે. એ દિશામાં રૂચિ જ જાણે કે રહી નથી. પરિભામે ગુરુપર'પરા અને આમ્નાયના મહદ'શે લાપ થતા જાય છે. બીજી બાજુ, આગમ-શાસ્ત્રોના અભ્યાસના અભાવે, વ્યાખ્યાન (દેશના) પણ હવે લાકર'જનનું સાધન બની રહ્યું છે અને ધનથી સાધ્ય કાર્યા કરવા-કરાવવા માટેનું માધ્યમ બની ગયું છે. આગમિક અધ્યયનના અભાવે અપાતું વ્યાખ્યાન તે કારી લાકર'જક વાચાળતા બની રહે તેમ છે, જે ભવભીરુતા અને ગુણાનુરાગના જીવનમાંથી છેદ ઉડાઉ છે અને અહ' અને ક્ષુદ્રતાની વૃત્તિઓનું પાષણ કરે છે.

આ પરિસ્થિતિ પરત્વે ગ'ભીર ધારણે વિચાર કરવાના અને આપણી હાસ પામતી જતી પૂર્વ પુરુષાની સ્વાધ્યાય પર પરાને પુન્ ઈ વિત-પુનઃ પ્રસ્થાપિત કરવાના સમય હવે પાકયેલ છે. સવેળા ચેતવું હવે અનિવાર્ય છે. નહિ તો ૨૫૦૦ વર્ષોમાં જે હાસ ન થયા, તેથી અધિક હાસ આ પચીશીમાં થયાનું નિમિત્ત આપણે સહુ બની જઈશું, એ નિઃશ'ક છે.

પ્રસ્તુત ગ્રંથ વર્ષો અગાઉ છપાયેલા. પરંતુ તેની એકાદ નકલ પણ કચાંય મળવી મુશ્કેલ હતી. અને આ દાયકાના કે આ પચીશીના સાધુગણ માટે કે ગૃહસ્થા માટે તે આવી સર્વોત્તમ કૃતિનું નામ પણ તદ્દન અજણ્યું જ રહી જતું હતું. આથી આ ગ્રંથનું પુનર્મુદ્ર કરવાની યાજના થઈ, અને પૂજ્યપાદ ગુરુલગવંતની કૃપાથી તેમ જ લાવનગરના શ્રીસંઘની જ્ઞાનપ્રીતિથી આ યાજના આજે સાંગાપાંગ પાર પડી રહી છે, તેથી સમુદાયની તથા શ્રીસંઘની એક સેવા અજબ્યાના પરિતાષ હૈયે પ્રવર્તે છે.

આ શ્રાયમાં શ્રાયકારે જે વાતા જે રીતે લખી છે તે તમામ તેમ જ રાખેલ છે. વાકચ રચના સુદ્રાંમાં કાઈ ફેરફાર કર્યા નથી. કેમ કે વિશિષ્ટ પુરુષે લખેલા ગ્રાય, અને તે પણ શ્રીજિનાગમવિષયક, તેથી તેમાં કચાંય ફેરફાર કરવા જતાં કાઈક અનુચિત ફેરફાર થાય તા તે માઢી આશાતનારૂપ ખની ખેસે. તેથી મૂળ કૃતિ જેમ હતી તેમ યથાવત્ રાખેલ છે. માત્ર વિરામચિદ્ધોમાં તથા કાઈ કાઈ જૂની પદ્ધતિના શખ્દામાં ભાષાકીય દિશ્ચે સુધારા કર્યો છે, જે નગણ્ય છે.

આ મહાકાય શ્ર'થનું કામ કરવામાં મારા ગુરુભાઈ એક પંન્યાસશ્રી ભદ્રસેનવિજયજી ગણી, મુનિશ્રી નંદીદોષવિજયજી, મુનિશ્રી જિનસેનવિજયજી એ ત્રણેના પૂરા કાળા છે તે અહીં નાંધવું જોઈએ.

અ'તમાં, આ ગ્ર'થના ખૂબ સદુપયાેગ થાય અને અનેક આત્માંઓ શ્રીજિનાગમ પ્રતિ અભિમુખ બને તેવી શુભાશ સા......

શ્રી વિજયનેમિસૂરિ જ્ઞાનશાળા શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય <sup>ચા</sup>ક ખારવાડા, **ખંભાત**  — શીલચન્દ્રવિજય ૧૬–૧૨–૧૯૮૭ ોપાય દશમી.

## '' શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી " ના મુદ્રણમાં આર્થિક સહાયકાેની શુભ નામાવલી

- ર. ૨૫૦••/- શ્રી ભાવનગર જૈન શ્વે. મૃ. તપા. સંઘના જ્ઞાન ખાતામાંથી
  - 10000/- भार्ध समस्य कैन ज्ञानीखार ट्रस्ट-अमहावाह
    - ••••/- શ્રી જૈત શ્વે. મૂ. સંઘ-ગોધરાના જ્ઞાન ખાતામાંથી, ખંભાતવાળા રવ. સાધ્વીશ્રી પદ્માશ્રીજી તથા રવ. સાધ્વીશ્રી પ્રમાદશ્રીજીના સ્મરણાથે સા. શ્રી વિજયાશ્રીજી–જયંત પ્રભાશ્રીજી–મતિષેણાશ્રીજી–અનંતપ્રભાશ્રીજીના ઉપદેશથી.
  - 10•1/- સ્વ. સા. શ્રી પદ્માશ્રીજી-પ્રમાદશ્રીજીની સ્મૃતિમાં ભક્તજના તરફથી, સા. શ્રી ચન્દ્રપ્રભાશ્રીજી તથા શ્રી હેમપ્રભાશ્રીજીના ઉપદેશથી-ભાવનગર
  - ૧••૧/-- શ્રી જૈન શ્વે. મૃ. સંધ-વેજલપુર (પંચમહાલ) તા શ્રાવિકાભહેનાના ઉપાશ્યના ત્રાનખાતે
  - ૧૦૦૧/ન સ્વ. સાધ્યીશ્રી પદ્માશ્રીજી મ. ની પ્રેરણાયી, એક સદ્ગૃહસ્ય તરફથી, સ્વ. સાધ્યીશ્રી પ્રમાદશીજીના સ્મરણાથે<sup>લ</sup>
  - ૨૫૧/- નીચી ધર્મ શાળા ઉપાશ્રયનાં બહેના તરફથી તથા-
  - ૧•૧/- શાહ ખાતે-ભાવનગર, શ્રી કલ્પલતાશ્રીજીના ઉપદેશથી
  - ર•૧/- નીચી ધર્મશાળા-ભાવનપ્રરનાં બહેના તરફથી, સા. શ્રી વિજયાશ્રીજી ઉપદેશથી
  - ૫૦૧/- શાહ ખાતે, ઈન્દાેર, સા. શ્રી વિજયાશ્રીજીના ઉપદેશથી
  - ૧••૧/- ભ'પોળના ઉપાશ્રયની જ્ઞાનના ઉપજમાંથી તથા
  - ૧૦૦૧/- એક સદ્દગુહસ્ય તરફથી—ખંભાત, સાધ્વીશ્રી રવીન્દ્રપ્રભાશ્રીછ–કલ્પલતાશ્રીછ-જયલતાશ્રીછના ઉપદેશયો.



## અનુક્રમણિકા

|                                                                     | _             | -                                 |                                    |                   |             |
|---------------------------------------------------------------------|---------------|-----------------------------------|------------------------------------|-------------------|-------------|
| પ્રકાશકીય નિવેદન                                                    |               |                                   |                                    | પ્રકાશ            | ક           |
| શ્રી ગુરૂમહારાજના હસ્તકમલમાં સર                                     | તર્પાં હ્યુ   |                                   |                                    | — ગ્ર′થકા         | <b>.</b> ₹  |
| શ્રી તીર્થ કર પ્રભુના પ્રવચનના મહિ                                  |               |                                   |                                    | — ગ્ર'થકા         | .ર          |
| શ્રી જિન્મવચનની સેવા અને પ્રભા                                      |               |                                   |                                    | — ગ્ર'થકા         | .ર          |
| પ્રસ્તાવના                                                          |               |                                   |                                    | — ગ્ર'થકા         | .₹          |
| िष्धं हा तेरा आगम छे अविकास                                         |               | પા. પૂ. આચાર્ય શ                  | ી વિજયહેમચ                         | ાં દ્રસૂરિજી ૧    | ٦.          |
| સંપાદકીય                                                            |               | <b>a</b> ,                        |                                    | સ <b>ં</b> પાદ    |             |
| સહાયકાની નામાવલી                                                    |               |                                   |                                    |                   |             |
| અતુક્રમણિકા                                                         |               |                                   |                                    |                   |             |
| ગાહું માલુકા<br>શુદ્ધિ પત્રક                                        |               |                                   |                                    |                   |             |
| 3108 473                                                            | _             | 5.6                               |                                    |                   |             |
|                                                                     | વિભાગ         | પહેલા                             |                                    |                   |             |
| <b>અંગ વિભાગઃ</b> —                                                 | પ્રકાશ        | ૧થી ૩                             | <i>ખુ</i> ષ્ક                      | ૧થી ૩૮            |             |
|                                                                     | પ્રકાશ        | પહેલા                             |                                    |                   |             |
|                                                                     |               |                                   |                                    |                   | N. N.       |
|                                                                     | પૃષ્ઠાંક:-    |                                   | . ^^                               |                   | <i>મુ</i> જ |
| મંગલાચરણાદિ મૂલ ગાયા ૧થી૩ સ્પષ્ટાય                                  |               | પ શ્રી ભાગવતી                     | -                                  |                   |             |
| બાર અંગ સૂત્રોનાં તામ મૂ, ગા. ૪–૫                                   |               |                                   | સંક્ષિપ્ત વર્ણો                    |                   | 27          |
| અંગાની રચના કાણ, શામાટે કરેછે તે જણ                                 |               | <ol> <li>શ્રી જ્ઞાતાધમ</li> </ol> |                                    |                   |             |
| યાર અનુધાગતું ફળ                                                    | •             | <b>૭</b> . " ઉપાસક દ              |                                    |                   |             |
| આગમામાં અનુયાગ વિચાર.                                               |               | ૮. "અ'તકુદ્દશ                     | _                                  |                   | _U<br>3∤    |
| કેટલા વર્ષના દીક્ષા પર્યાયવાળાને કયા ર                              |               | ૯. "અનુત્તરા                      | ાપાદવક <b>દરાાગવ</b>               | ાટાકાવગર<br>ખીના  | તા<br>ઢપ    |
| ભણાવી શ                                                             | કાલ. ૧૧<br>૧૧ | ૧∙, શ્રી પ્રશ્ન•યા                | ⊁ગાગ આ,ગામી <u>Ն</u>               | _                 | _           |
| દ્વાદશાંગી–ગણિપિટકતું સ્વરૂપ<br>ખાર અંગાની પુરુષતાં અંગાની સાથે સરખ |               | (જ, તા તત્ત-ત                     | इत्यु जानास                        | પાલા કરવા<br>ખીતા | "<br>3 {    |
|                                                                     | 1.131.44      | <b>૧૧. શ્રી</b> વિપાક             | ય્રતની વૃત્તિ આ                    |                   | 30          |
| ૧ શ્રી આચારાંગ સત્રની નિર્ધું ક્તિ<br>વગે <b>રેન</b> ે વર્ષોન       | <b>૨</b> ૪    | _                                 | -                                  |                   | _           |
| ર શ્રી સૂત્ર કૃતાંગ સત્ત્રની નિર્ધેક્તિ                             | ν.            | ૧. શ્રાઆર                         | યારાંગ સૂત્ર.                      | પ્રકાશ બ          | ાજા         |
| વગેરેનું વર્ણન                                                      | રહ            | •                                 | પૃષ્ઠ ૩૯ થી હ                      | 9६                |             |
| ક શ્રી સ્થાનાંગ <b>સ્</b> ત્રની નિર્યુકિત                           | •             | પહેલાં ઝુતરક                      | ધના નવ અધ્ય                        | ાયનાની ખીના       |             |
| વગેરેતું વર્ણન                                                      | રહ            | (મૂ. મા. કથી                      | ા <b>૧ ૨</b> ૫ષ્ટાથ <sup>૧</sup> ૨ | લાથે)             | 16          |
| ૪ શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રની નિર્શકિત-ટીકા                               | l             | <b>પહેલાં શ</b> રુપરિ             | ज्ञा अध्ययननाः                     | સાત ઉદ્દેશાના     |             |
| વગેરેની બીના                                                        | ₹८            | દ્ર ક પરિચય.                      |                                    | •                 | <b>Å</b> 3  |

| વિષય                                                                                | 808        |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| બીજા લાકવિજય અધ્યયનના છ ઉદ્દેશાના                                                   |            |
| ટૂંક પરિચય.<br>ત્રીજા શીતાષ્ણીય અધ્યયનના ચાર ઉદ્દેશાના                              | <b>የ</b> ወ |
| ्रं क्षेत्रप्रस्थानाः चार खद्शानाः<br>ट्रंक परिचयः                                  | ų o        |
| ચાયા સમ્યકત્વ અધ્યયનનો ચાર ઉદ્દેશાના                                                |            |
| દૂંક પરિચય,                                                                         | 43         |
| પાંચમા લેહકસાર અધ્યયનના છ <b>હ</b> દ્દેશાના<br>ટ્રંક પરિચય                          | 48         |
| <b>છ</b> કા ધૂતાષ્યયનના પાંચ ઉદ્દેશાના                                              | •          |
| દ્રંક પરિચય.                                                                        | પક         |
| અાડમા વિમેક્સ અધ્યયનના આઠ ઉદ્દેશાના                                                 |            |
| દૂંક પરિચય,                                                                         | ૫૭         |
| ાનવમા ઉપધાનશ્રુત અધ્યયનના દૂંક પરિચય<br>પહેલાં શ્રુતસ્ક'ધના ચેત્થા અધ્યયનથી નવમા    | 46         |
| અધ્યયન સુધીતા દૂંકસાર                                                               | <b>ξ</b> ٩ |
| પ્રસુષ્રી મહાવીરદેવનું અપૂર્વ બાધદાયક                                               |            |
| સ'યમી છવન                                                                           | 18         |
| શ્રી આચારાંગ સૂત્રતા બીજા શ્રુતસ્ક ધતા ટ્રેક                                        |            |
| •                                                                                   | <b>f f</b> |
| શ્રી આચારાંગ સ્ત્રના બીજા શ્રુતસ્કંધનાં ૧થી૯<br>અધ્યયના તથા મે ચૂલિકાના ટ્રંક પરિચય |            |
| ર. શ્રી સ્ત્રકૃતાંગસૂત્ર : પ્રકાશ ત્રી                                              | જો.        |
| ( પુષ્ઠ ૭૭ થી ૯૮)                                                                   |            |
| શ્રી સત્રકૃતાંગ સૂત્રના દૂં ક પરિચય ( મૂ. ગા. ૧                                     | 9થી        |
| ર૧ના શબ્દાર્થ)                                                                      | ওও         |
| શ્રી સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રના પહેલાં શ્રુતસ્ક'ધના<br>૧૬ અધ્યયનના સાર                     | ७८         |
| શ્રી સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રના ભીજા શ્રુતસ્ક ધના હ                                        | 3.5        |
| અધ્યયનના સાર                                                                        | <i>د</i> ع |
| શ્રી સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રના પહેલાં શ્રુતરક ધના ૧૬                                      |            |
| અધ્યયનના દ્રંક પરિચય                                                                | ८५         |
| શ્રી સ્ત્રકૃતાંગ સ્ત્રના બીજા શ્રુતસ્ક'ધના હ<br>અધ્યયનના ટ'ક પરિચય                  |            |
| અશ્વવતતા ટક્ક પશ્ચિપ                                                                | LX         |

વિષય પૃષ્ઠ

## ૩. શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર : પ્રકાશ ચાેથા ( પૃષ્ઠ ૯૯ થી ૧૧૬)

શ્રી સ્થાનાંગ સ્ત્રતે દૂંક પરિચય (મૂ. ગા. ૨૨થી૨૬) શળદાર્થ ૯૯ ૨૫૦ટાર્થ તથા દશ અધ્યયનો ટૂંક સાર ૧૦૦ દશ અધ્યયનાના દૂંક પરિચય ૧૦૨

## ૪. શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર : પ્રકાશ પાંચમા ( પૃષ્ઠ ૧૧૭ થી ૧૫૦ )

શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રતા ટૂંક પરિચય.
( મૃ. ગા. રહ્યી ૩૧ શખ્દાર્થ તથા ૨૫ષ્ટાર્થ) ૧૧૭
શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રતા સાર ૧૧૮
શ્રી સમવાયાંગ સુત્રતા ટૂંક પરિચય ૧૨૦
શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રતા ૧થી૧ ક્રોડમા
સમતાયોના ટૂંક પરિચય ૧૨૧

## પ. શ્રી ભગવતી સૂત્ર : પ્રકાશ છકો ( પૃષ્ઠ ૧૫૧ થી ૨૩૫ )

શ્રી ભગવતી સ્ત્રતો દ્રંક પરિચય (મ્ ગા. કરયી ૪૫ શબ્દાર્થ સ્પષ્ટાર્થ તથા સાર ૧૫૧ શ્રી ભગવતી સ્ત્રના પહેલાં શતકનાં

૧થી ૩ ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય ૧૬૦ પહેલાં શતકનાં પહેલા ઉદ્દેશાના મુદ્દાઓ ૧૬૨ પહેલાં શતકનાં બીજા ઉદ્દેશાના મુદ્દાઓ ૧૬૪ પહેલાં શતકના ત્રીજા ઉદ્દેશાના મુદ્દાઓ. ૧૬૫ પહેલાં શતકના ૪થી૧∙ ઉદ્દેશાઓના ટૂંક પરિચય ૧૬૭

બીજા શતકના ટૂંક પરિચય ૧૭૨ ત્રીજા શતકના ૧થી૧૦ ઉદ્દેશાઓના પરિચય ૧૭૫ ચાથા શતકના ૧થી૧• ઉદ્દેશાઓના પરિચય ૧૮૦ પાંચમા શતકના ૧થી૧• ઉદ્દેશાઓના ટૂંક પરિચય ૧૮૧

છદા શતકના ૧થી૧• ઉદ્દેશાએાને ટ્ર'ક પરિચય ૧૮૬

| વિષય                                                                 | પૃષ્ઠ              | વિષય                                                                           | યુષ્ટ             |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| સાતમા શતકનાં ૧થી૧૦ ઉદ્દેશાએનો ટું                                    | ક                  | બીજા શુતસ્કંધના સાર                                                            | ૨૪ <b>૨</b>       |
| પરિચય                                                                | ૧૯૧                | -<br>પહેલાં શ્રુતસ્ક'ધનાં ૧થી૧૯ અધ્યયતાના                                      |                   |
| - આઠમા શતકના <b>૧</b> થી૧૦ ઉ <b>દ્દેશા</b> એાના ટૂં                  | ঠ                  | દ્વં ક પરિચય                                                                   | ૨૪૨               |
| પરિ <del>ચ</del> ય                                                   | १६४                | બીજા શ્રુતસ્ક'ધના ૧ થી ૧૦ વર્ગનો                                               |                   |
| નવમા શતકના સક્ષિપ્ત પરિચય                                            | ૧૯७                | ું ક પરિચય                                                                     | २११               |
| દશમા શતકના ટ્રંક પરિચય                                               | ૧૯૯                | •                                                                              | _                 |
| અગ્યારમા શતકના ટ્રંક પરિચય                                           | ર <b>૦</b> ૦       | ૭. શ્રી ઉપાસક દશાંગ : પ્રકાશ ચ                                                 | <b>યા</b> ઠમા     |
| ભારમા <b>શ</b> તકતા ટૂંક પરિચય                                       | ર <b>૦૨</b>        | ( પૃષ્ઠ ૨૬૪ થી ૨૭૪)                                                            |                   |
| ે તેરમા શતકતેહ ટૂર્લ્ક પરિચય<br>શ્રી ભગવતી સત્રના ચૌદમા શતકને ટૂર્લ્ | २०४<br>ь           | શ્રા ઉપાસકદશાંગના ટ્રંક પરિચય                                                  |                   |
| ુતા લાગવતા સ્ટુગમાં આદમાં સંલક્તા <u>દ</u> ૂર<br>પરિચય               | ०<br>२०६           | (મ. ગા. ૫૧ થી ૬૫) શબ્દાર્થ                                                     | ર ૬૪              |
| પંદરમા શતકના ટૂંક યરિચય                                              | ૨૦૯                | દશ શ્રાવકાની સમાન બીના                                                         |                   |
| સાળમા શતકના દૂંક પરિચય                                               | २३९                |                                                                                | 244               |
| सत्तरमा शतक्ते। ट्रंड परियय                                          | ₹१३                | પહેલા આનં કાધ્યયનના ટ્રંક પરિચય                                                | २१८               |
| અઢારમા શતકતા દૂંક પરિચય                                              | <b>૨૧</b> ૫        | બીજા કામદેવાધ્યયનથી ૧૦ માં અધ્યયન                                              |                   |
| એાગણીશમા શતકના ટૂંક પરિચય                                            | २१७                | સુધીના ટ્રુંક પરિચય                                                            | २६७               |
| વીશમા શતકના ટૂંક પરિચય                                               | २१८                | ૮. શ્રી અંતગડદશાંગ : પ્રકાશ                                                    | નવમા              |
| એક્વીશમા શતકના ટૂંક પરિચય                                            | २२०                | ( પૃષ્ઠ ૨૭૫ થી ૨૮૪)                                                            |                   |
| ખાવીશમાથી ચાવીશમા શતકના ટૂંક પરચિય                                   | ર <b>૨</b> ૦       |                                                                                |                   |
| પચ્ચીશમા શતકતા ટૂંક પરિચય                                            | २२३                | શ્રી અ'તગડકશાંગ સૂત્રના પરિચય                                                  | 2.611             |
| છવ્યીશમા શતકના દૂંક પરિચય                                            | ર રહ               | (મુ.ગા, ૧૬ થી હપ) શખ્કાર્થ                                                     | રહપ               |
| રહ થી ૩૩મા શતકાતા ટૂંક પરિચય                                         | २२८                | શ્રી અ'તગડદશાંગ સૂત્રના પહેલાં વગ <sup>ર</sup> ની બીના<br>વાર્ષાઓ સર્જા કાર્યા | -                 |
| ચાત્રીશમા શતકતા દૂંક પરિચય<br>પાત્રીશમા શતકતા દૂંક પરિચય             | २३०<br>२ <b>३२</b> | ળીજા વર્ગની ખીના<br>ત્રીજ્ય વર્ગની બીના                                        | <b>૨</b> ૭૭       |
| યાતારામાં સંતકતા ફૂંક પારચવ<br>શ્રી ભાગવતી સૂત્રના ૩૬ થી ૪૦ મા શતકતે |                    | ત્રાવ્ય વર્ગના ત્રાના<br>ચોથા વર્ગની <b>બીના</b>                               | <b>૨૭७</b><br>૨૭૮ |
| . દૂંક <b>પ</b> રિચય                                                 |                    | પાચમા વર્ગની બીના                                                              | रु७८<br>२७८       |
| ૪૧ મા શતકતા ટૂંક પરિચય                                               | 233                | છદ્વા વગ <sup>°</sup> ની બીના                                                  | રહહ               |
|                                                                      |                    | સાતમા વર્ગની બીના                                                              | २८२               |
| <b>૬. શ્રીજ્ઞાતા ધર્મ</b> કથાંગ : પ્રકાશ સ                           | ાતમા               | આઠમા વર્ગંની બોના                                                              | २८२               |
| ( પૃષ્ઠ ૨૩૬ થી ૨૬૩)                                                  |                    | ૯. શ્રી અનુત્તરોપપાતિકદશાંગ                                                    | 1                 |
| શ્રી જ્ઞાતાધર્મ કથાંગના ટૂ'ક પરિચય                                   |                    | J                                                                              |                   |
| (મૂ. ગા. ૪૬ થી ૫૦) શબ્દાથ <sup>લ</sup>                               | ₹31                | પ્રકાશ–દશમા ( પૃષ્ઠ ૨૮૫ થી ૨૮                                                  | ()                |
| પહેલાં શુતસ્ક'ધનાં ૧૯ અધ્યયનાના                                      |                    | શ્રી અનુત્તરાપપાતિક કશાંગ સૂત્રના પરિચ                                         | ય                 |
| ટ્રેક પરિચય                                                          | २३७                | મૃ. ગા. ૭૬થી ૮ <b>૭ શ</b> બ્કાર્થ, સ્પણ <b>થ</b> ે                             | २८५               |

| વિષય                                                                                                                                                                                                                                           | પૃષ્ઠ                                              | વિષય                                                                                                                                                                                      | પ્રુષ્ટ                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| ૧૦. શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણાંગ : પ્રકાશ-<br>( પૃ. ૨૮૯થી ૨૯૨ )                                                                                                                                                                                       | ૧૧મા                                               | પરિકર્માદિ બેદાેતું દ્વંક રહસ્ય<br>શ્રી દ્વાદશાંગીના પદાેની વિચારણા<br>શ્રી દ્વાદશાંગીના સંક્ષિપ્ત પરિચય                                                                                  | 3 <b>1</b>                   |
| શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણાંગ સૂત્રતા પરિચય<br>( મૂ. ગા. ૮૮ થી ૯૨ ) શબ્દાર્થ સ્પષ્ટાર્થ<br>આશ્રવદ્વારનાં પાંચ અધ્યયતાતા ટૂંક<br>પરિચય.<br>સંવરદ્વારનાં પાંચ અધ્યયતાતા ટૂંક<br>પરિચય.                                                                   | <b>૨૮૯</b><br><b>૨૯૧</b>                           | વિભાગ બીજે<br>ઉપાંગ વિભાગ, પ્રકાશ ૧૪ થી ર<br>૧. શ્રી ઓપપાતિક ઉપાંગ ર<br>પ્રકાશ ૧૪ મા ( પૃષ્ઠ ૩૨૧ થી ૩<br>શ્રી ઔપપાતિક સ્ત્રતો સંક્ષિપ્ત પરિચય                                             | સૂત્ર<br>3૪ )                |
| ૧૧. શ્રી વિપાકસૂત્રાંગ : પ્રકાશ-ષ<br>( પૃ. સ્ટેકથી૩૦૪)<br>શ્રી વિષાક સૂત્રાંગતા પરિચય<br>( મૂ. ગા.૯કથી૧૦૧) શબ્હાર્ય,                                                                                                                           | યા <b>રમા</b><br>રહ્ય                              | ( મૃ. ગઃ. ૧૧૧ થી ૧૧૮ ) શખ્કાર્થ<br>સ્પષ્ટાર્થ તથા ઔપપાતિક સૂત્રના સાર<br>ભાર ઉપાંગ સૂત્રોની ડીકા વગેરેના સંક્ષિ<br>બીના તથા ટૂંક પરિચય                                                    | 323                          |
| ,, વિષાક સૂત્રના સ્પષ્ટાથ<br>,, વિષાક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત સારાંશ<br>૧. મૃગાપુત્ર અધ્યયનના દૂંક પરિચય<br>૨. ઉજિઝ્લક અધ્યયનના દૂંક પરિચય<br>૩. અભગ્નસેન અધ્યયનના દૂંક પરિચય<br>૪. શક્ષ્ટ અધ્યયનના દૂંક પરિચય<br>પાંચમા અધ્યયનથી દશમા અધ્યયન સુધીના | રહે<br>રહેપ<br>રહેળ<br>રહેઇ<br>રહેઇ<br>રહેઇ<br>3•• | ર. શ્રી રાયપસેંણીય ( ઉપાંગર<br>પ્રકાશ ૧૫ માં પૃષ્ઠ ૩૩૫ થી ૩<br>શ્રી રાયપસેંણીય સત્રના પરિચય<br>(મૂગા. ૧૧૯ થી ૧૨૫ શબ્દાર્થ)<br>સ્પષ્ટાર્થ તથા સંક્ષિપ્ત પરિચય, સૂર્યાલદેવ<br>સ્વરૂપ વગેરે. | ગ<br>3 <b>પર</b><br>૩૩૫<br>હ |
| પાંચમાં અવ્યવના કરાના અવ્યવના જીવાના<br>પહેલાં શ્રુતસ્ક ધતા પરિચય.)<br>શ્રી વિપાપ સૂત્રના ખીજા શ્રુતસ્ક ધતા દૂં ક<br>પરિચય                                                                                                                     | 300                                                | શ્રી કેશી ત્રણધર તથા પ્રદેશી રાજ્યના<br>પ્રશ્નાત્તરા<br>૧૦ પ્રશ્નાત્તરાનું સ્પષ્ટ વિવરશ્                                                                                                  | 388<br>384                   |
| ૧૨. શ્રી દષ્ટિવાદ સૂત્ર : પ્રકાશ રે<br>( પૃષ્ઠ ૩૦૫થી ૩૨૦ )<br>શ્રી દષ્ટિવાદસ્ત્રતો પરિચય                                                                                                                                                       |                                                    | ૩. શ્રી છવાભિગમ (ઉપાંગ)<br>પ્રકાશ-૧૬ મા ( પ્રષ્ઠ ૩૫૩ થી ૩<br>શ્રી છવાભિગમ સત્રના પરિચય                                                                                                    | -,                           |
| (મૂ. ગા. ૧૦૨ ધી ૧૧૦ શાબ્કાર્થ સ્પષ્ટાર્થ)<br>પરિકર્મનું સ્વરૂપ<br>સૂત્રનું સ્વરૂપ<br>પૂર્વ ગતનું સ્વરૂપ                                                                                                                                        | νοε (<br>2005<br>304<br>306                        | મૂ. ગા. ૧૨૬ થી ૧૩૧ શબ્દાર્થ<br>સ્પષ્ટાર્થ તથા નવ પ્રતિપ્રતિએ!<br>પદ્કેલી તથા ખીજી પ્રતિપત્તિના<br>સંક્ષિપ્ત પરિચય                                                                         | <b>૩૫૩</b><br>૩૫૪<br>૩૫૫     |
| પદ, વસ્તુ, ચૂલિકા, પ્રાભૃતાદિતું સ્વરૂપ<br>અનુયાગ                                                                                                                                                                                              | 322<br>328                                         | ત્રી <b>છ</b> પ્રતિપત્તિના ટૂંક પરિચય<br>ચારથી નવ પ્રતિપત્તિઐાતા ટૂ <b>ંક</b> પરિચય                                                                                                       | ३५६<br>३५८                   |

| વિષય                                                           | મુષ્ટ            | વિષય                                                                           | પ્રષ્ઠ       |
|----------------------------------------------------------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ૪. શ્રી પ્રજ્ઞાપના (પણ્ણવણ                                     | $\mathfrak{u}$ ) | શ્રી નિરયાવલિકા શ્રુતસ્ક ધના પહેલાં વર્ગના                                     |              |
| ઉપાંગ સૂત્ર ૧૭ માે પ્રકાશ.                                     | •                | ટૂંક પરિચય                                                                     | 3/4          |
| ( પૃ. ૩૫કથી ૩૬૬ )                                              |                  | ભોજ કલ્પવત તિકા વર્ગના ટૂંક પરિચય                                              | 361          |
| •                                                              |                  | त्रील वर्णना हुई परिचय                                                         | ३६२          |
| શ્રો પ્રતાપના સૂત્રનાે પરિચય ( મૃ. ગા.<br>૧૩૨થી૧૩૯ ) શબ્દાર્થ. | <b>૩</b> ૫૯      | ુષ્ઠપચૂલિકા નામના ચાથા વર્ગ નાે ટૂં ક પરિચય                                    | 888          |
|                                                                | 319              | પાંચમા વિદ્વિદશા વગ <sup>લ</sup> ના દૂંક પરિચય                                 | <b>૩૯</b> ૫  |
|                                                                |                  | નિરયાવલિકામૂત્રના <b>સંક્ષિ</b> પ્તસાર                                         | 368          |
| ૫. શ્રી સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ તથા ચંદ્ર પ્ર                         |                  | શ્રી અભ્યદેવસુરિજીનાં જીવનના અને તેમન                                          | lı           |
| ૫–७ ઉપાંગ સૂત્ર : પ્રકાશ–૧૮ રે                                 | મા               | <b>ઝ</b> ંથાના પરિચય                                                           | ¥••          |
| ( মৃ. ३६७ )                                                    |                  | <b>શ્રી મલયગિરિજી</b> ના છવનના અને તેમના                                       |              |
| શ્રી સ્પે પ્રત્રમિત તથા ચંદ્ર પ્રદ્યપ્તિના દૂં ક               |                  | ગ્રંથાના સંક્ષિય્ત પરિચય                                                       | € <b>f</b> ¥ |
| પરિચય. મૂ. ગા. ૧૪૦થી ૧૪૫ શાષ્ટદાર્થ                            | 9 60             | દશ પયન્ના. પ્રકાશ–૨૧ મા                                                        |              |
| ૧થીર• પ્રાભૃતના દ્રંક પરિચય.                                   | 3 \$ 2           |                                                                                |              |
| पहेलां भासृतना ८ प्रास्तिना टूंड परियय                         |                  | ( પૃ. ૪૨૦ થી ૪૭૬ )                                                             |              |
| भीका प्रास्तुतनां ३ प्रा <b>श्</b> ताने। ट्रांक परियय          | <b>3</b> 08      | દશપયન્તાના ક્રમસર ટૂંક પરિચય ( મુ. ર                                           | u.           |
| <b>૬. શ્રો</b> જંખૂદ્વીય પ્રજ્ઞ <sup>િ</sup> ત                 |                  | ૧૫૮થી૧૬૨ શબ્હાથ <sup>િ</sup> ન્સ્પષ્ટાથ <sup>દ</sup> વગેરે)                    | ४२०          |
| ( ઉપાંગ ) સૂત્ર : પ્રકાશ–૧૯                                    | મા               | ૧. ચઉશરણ પયન્નાના સાર્                                                         | ४२५          |
| ( પૃ. ૩૭૫ થી ૩૮૬ )                                             |                  | ચઉશરણ પયન્નાના ટૂંક પરિચય                                                      | ४२ 🛊         |
| श्री ज'यूदीप प्रतिनित्ती स'क्षिरेत परिवय                       | ı                | २. आतुर प्रत्याण्यान प्रयन्नाने। टूंड                                          |              |
| મૂંગા. ૧૪૧ થી ૧૫૧ શબ્દાર્થ                                     | ३७५              | પરિચય                                                                          | ४२७          |
| पहें बंदिस्कारने। संक्षिप्त परियय                              | <b>3</b> 98      | 3. પ્રત્યાખ્યાન પયન્નાના ટુંક પરિચય                                            | ¥3•          |
| जीन्त वक्षरकारते। टूंक परियय                                   | <b>૩</b> ૭૮      | ૪ ભક્તપરિજ્ઞા અધ્યયનના ટ્રેલ પરિચય                                             | ¥33          |
| ત્રીજા વક્ષસ્કારનાે દૂંક પરિચય                                 |                  | પ. ત દૂલ વૈચારિક અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય<br>૬. સ સ્તાર પ્રક્રીણું કના ટ્રંક પરિચય | 834          |
| ભરત ચક્રવતી'નું ચરિત્ર.                                        | 39€              | . ગચ્છાચાર પ્રકાર્ણકર્તા ટૂંક પરિચય                                            | 83€          |
| ચોથા વક્ષસ્કારતા દું ક પરિચય                                   | 3( +             | ૮. ગણિવિદ્યા પ્રકીર્ણ કર્તા દૂંક પરિચય                                         | YY4          |
| पांचभा वक्षस्कारता टंड परियय                                   | 3 <b>८</b> २     | ૯. દેવેન્દ્રસ્તવના પ્રક્રીષ્ટ્રં કના સંક્ષિપ્ત                                 |              |
| <b>७</b> हा वक्षरु । रेड परियय                                 | 3(3              | પરિચય                                                                          | γγų          |
| सातभा वक्षरकारना टूंक परियम                                    | 37.8             | ૧૦ મરણસમાધિ પ્રક્રીર્ણકના સંક્ષિય્ત સાર                                        | የዩረ          |
| ં ૮ થી ૧૨. શ્રી નિરયાવલિક                                      |                  | મરણસમાધિ પ્રકીર્ણંકના દ્રંક પરિચય                                              | <b>84</b> •  |
| (પાંચ ઉપાંગા) પ્રકાશ–૨૦મા                                      | l                | શ્રી અ મચૂલિકા વગેરે પરચુરણ પ્રકીણ કતા                                         |              |
| (પૃષ્ઠ ૩૮૭ થી ૪૧૯)                                             |                  | દૂં ક પરિચય                                                                    | ४५३          |
| શ્રી નિરયાવલિકા શુતરક ધના પરિચય                                |                  | મ <b>ગધ</b> સ ઘ, મા <b>શુ</b> રી વાચનાવ <b>લની</b> વાચના                       | <b>ሃ</b> ዛረ  |
| (મૂ. મા. ૧૫૨ થી કપછ શબ્દાર્થ)                                  | 320              | યાનિપ્રાભૃત                                                                    | 460          |

| . વિષય                                                        | યુષ્ઠ        | વિષય                                                           | પષ્ઠ              |
|---------------------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------------------------------|-------------------|
| तीर्थोद्द्रभारिक वंगेरै पयन्नाओनुं टूंक स्व३०                 | । ४१२        | નમસ્કાર મંત્રતું સક્ષિપ્ત વર્જીત                               | प२६               |
| व्यक्षिक सावना                                                | 884          | સામાયિક (કરેમિલ તે) સૂત્રતું દૂં ક વર્ણન                       | પરહ               |
| Court Fig.                                                    |              | યતુવિ <sup>૬</sup> 'શતિ સ્તવન ટૂ'ક વર્ણ્                       | પર૮               |
| ર્વિભાગ ચાેથા                                                 |              | વંદત અધ્યયનના ટૂંક પરિચય                                       | પર૯               |
| ે ૪ મૂલ સ્ <b>ત્રોઃ પ્રકાશ ૨૨ થી</b> ં                        | ર.પ          | પ્રતિક્રમણ અધ્યયનના ટૂંક પરિચય                                 | ५३०               |
| (પૃષ્ઠ ૪૭૭ થી ૬૨૮)                                            |              | કાયાત્સર્ગ અધ્યયનના દૂંક પરિચય                                 | 484               |
| શ્રી આવશ્યકસૂત્ર પ્રકાશ–૨૨                                    | ינ           | પ્રત્યાખ્યાન અધ્યયનના ટૂંક પરિચય                               | ų¥૪               |
|                                                               | ~1.i         | ર. શ્રી એાઘ નિર્યુક્તિ                                         |                   |
| (પૃષ્ઠ ૪૭૭ થી ૫૩૬)                                            |              | પ્રકાશ ૨૩મા                                                    |                   |
| શ્રી વ્યાવશ્યકસૃત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય                         |              | ( પૃષ્ઠ પરાહ થી પ૪૭)                                           |                   |
| મુ. ગા. ૧૬૩ થી ૧૭૧ શબ્દાર્થ                                   | 8.63         | શ્રા એાધનિ મુંક્તિના ટૂંક પરિચય                                |                   |
| દ <b>શવૈ</b> કાસિક સૂત્રની નિર્જીક્તિ વગેરેની                 |              | (મૂ. ગા. ૧૭૨ થી ૧૭૬) શબ્દાર્થ                                  | <b>43</b> 0       |
| દૂં ક બીના                                                    | ४७६          | પ્રતિલેખના દારતું વર્ણન.                                       | 432               |
| <ul><li>\$त्तराध्ययननी निर्देक्ति वंगेरेनी टूंड णीन</li></ul> | 1 <b>४८२</b> | પિંડદારના દું ક પરિચય                                          | ૫૪૨               |
| એાઘ નિર્યુક્તિની ટીકા વગેરે સાધનાની                           |              | <b>ઉપધિદારના ટૂંક પરિચય</b>                                    | чүү               |
| <b>ૂં</b> ક બીના                                              | 812          | અનાયતન વજદ્વારના ટુંક પરિચય                                    | ५४५               |
| આવશ્યકસૂત્રના સાર <u>_</u>                                    | 864          | <b>૩.</b> શ્રી દરાવેકાલિક સૂત્ર                                |                   |
| આવશ્યકસૂત્રના દૂં ક પરિચય                                     | ४६१          | ,                                                              |                   |
| ઉપક્રમ, નિક્ષેપ, અનુગમ અને નયતું સ્વરપ                        | ४ <b>७५</b>  | પ્રકાશ ૨૪મા                                                    |                   |
| લપાદ્ધાત નિર્ધુ ક્તિનું ટૂંક વર્ણન                            | 860          | (પૃષ્ઠ પ૪૮ થી પ૭૫)                                             |                   |
| શ્રી મહાવીર સ્વામી વગેરેનું દૂંક વર્ણન                        | 860          | શ્રી <b>દશવૈકાલિક</b> સૂત્રના સ <b>ંક્ષિપ્</b> લ પરિચય.        |                   |
| શ્રેણિકાદિ નવ જીવાનું ટૂંક વર્ણન.                             | ૫૦૨          | (મૃ. ગા. ૧૭૭–૧૯૦)શખ્દાર્થ                                      | <mark>ህሄ</mark> ረ |
| સમવસરણનું સંક્ષિપ્ત વર્ણન.                                    | <b>ય</b> ૦૮  | રુપષ્ટા <b>થ<sup>ે</sup>, દશવૈકાલિ</b> ક સૂત્રના સા <b>ર</b> . | प४७               |
| પ્રસુ મહાવીરના ૧૧ ગ <b>ણુધરાનું સંક્ષિ</b> યત                 |              | પહેલાં દ્રુમપુષ્પિકા અધ્યયનના દૂં ક પરિચય                      | ५५२               |
| વર્ણન                                                         | ૫૦૯          | બીજા શ્રોમ <b>ણ્યપૂર્વિ'કાધ્યયનના ટૂ</b> ેક પરિચય              | ५५४               |
| શ્રી ગૌતમસ્વામિતું ટૂંક છવન ચરિત્ર                            | ५०७          | ત્રીજા ક્ષુલ્લિકાચાર કથાધ્યયનના દ્વંક                          |                   |
| " અગ્નિભૃતિ વગેરે ૧૦૧ણઘરાનું                                  |              | પરિચય_                                                         | <b>ካ</b> ዛኝ       |
| સંક્ષિપ્ત ચરિત્ર                                              | <b>५१</b> ७  | ચોથા ષડ્જીવનિકાધ્યયનતા ટૂંક પરિચય                              | પપપ               |
| મશુધર મહાયંત્ર                                                | પર૪          | પાંચમા પિંડેવણા ધ્યયનના દૂંક પરિચય                             | ૫૫૭               |
| સામાચારીનું ટૂંક વર્ણન                                        | પરપ          | શ્રી પિંડિનિયુ <sup>દ</sup> ક્તિના સંક્ષિપ્ત પરિચય             | ५६०               |
| <b>લપક્રમ નિક્ષેપાદિનું ટૂંક વર્ણન</b>                        | યરપ          | છઠ્ઠા મહાચારકથાધ્યયનના ટૂંક પરિચય                              | 448               |
| निह्नवानुं टूंड वर्षान                                        | પુરુપ        | સાતમા વાક્ષ્યશુદ્ધિ અધ્યયનના દૂં ક પરિચય                       | પદ્ય              |
| હપાદ્ધાત નિયું કિતનું સંક્ષિપ્ત વર્ણન                         | पर६          | આઠમા આચારપ્રશ્ચિધિ અધ્યયનેના દૂ'ક                              | 71.4.4            |
| સ્ત્રનું ટૂંક વશુ <sup>ર</sup> ન                              | પરક          | પરિ <b>ચ</b> ય                                                 | ૫૬૬               |

| વિષય                                                                             | યુ <sub>ુ</sub> ઠ | વિષય                                                                       | યુષ્ક         |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------|---------------|
| નવમા વિનયસમાધિ અધ્યયનના દૂં ક                                                    |                   | ૨૩. કેશી–ગૌતમીય અધ્યયતના દ્રંક પરિચય                                       | <b>\$</b> ¶ o |
| પરિચય                                                                            | पहछ               |                                                                            | 893           |
| દશમા સભિક્ષુ અધ્યયનના દૂંક પરિચય                                                 | યાક્ર             | રપ. ય <b>ત્તીય અધ્યયનનાે ટ્ર</b> ંક પરિચય                                  | ११४           |
| રતિવાકય ચૂલિકાના ટૂંક પરિચય                                                      | પહર               | રક સામાચારી અધ્યયનનો ટૂ'ક પરિચય                                            | ११४           |
| વિવિક્તચર્યા <mark>ચૂસિકા તે</mark> ા ટૂ <b>ંક</b> પરિચય                         | ૫૭૩               | ૨૭. ખલું ક્રીય અધ્યયનના દ્વંક પરિચય                                        | <b>१९५</b>    |
| ૪. શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર                                                         |                   | ૨૮. માહ્લમાર્ગઅધ્યયનના ડૂંક પરિચય                                          | 110           |
| પ્રકાશ–૨૫મા                                                                      |                   | ૨૯ સમ્યક્ત્વ પરાક્રમ અધ્યયનેતે દૂંક<br><b>પરિ</b> ચય                       | 125           |
| ( પૃષ્ઠ <b>પ</b> હકથી <b>કર</b> ૮ )                                              |                   |                                                                            | <b>{</b> ₹3   |
|                                                                                  |                   | ૩૦. તાપેમાર્ગ ગતિ અધ્યયનના દૂં ક પરિચય                                     |               |
| શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રને≀ ટૂંક પરિચય<br>(મૃ. ગા. ૧૯૧ થી ૨∙૫) શાબ્દાથ <sup>દ</sup> | પહ ક              | ૩૧. ચરણ વિધિ અધ્યયનના દૂંક પરિચય                                           | કર¥           |
|                                                                                  |                   | ૩૨. પ્રમાદસ્થાન અધ્યયનના ટૂંક યરિચય<br>૩૩. કર્મપ્રકૃતિ અધ્યયનના ટૂંક પરિચય | ६२४<br>६२५    |
| ૧. થી <b>૩</b> ૬ અધ્યયનના સાર                                                    | ५७६<br>५८६        | ૩૪. લેશ્યા અધ્યયનતા ટુંક પરિચય                                             | 524<br>525    |
| 1. અધ્યયનના ટૂંક પરિચય<br>૨. પરીષહ અધ્યયનના ટૂંક પરિચય                           | 466               | •                                                                          | 171           |
| ર. વતુરંગીય અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય                                                 | યહ<br>વહ          | કપ. અનગાર માગ°ગતિ અધ્યયનના<br>તે: પ્રતિસ્થ                                 | 424           |
| ૪. અસંસ્કૃત અધ્યયતના ટ્રંક પરિચય                                                 | પ <b>હર</b>       | . ~                                                                        | 125           |
| ૫ અકામમરણ અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય                                                   | ૫૯૨               | ૩૬. જીવાજીવવિભક્તિ અધ્યયનના                                                |               |
| ક. ક્ષુલક નિર્ધ'થીય અધ્યયનને ટ્ર'ક પરિચય                                         |                   | ટૂંક પરિચય કરહ                                                             | 9 <b>-</b>    |
| <ul> <li>ઐૌરબ્રિક અધ્યયનના ટ્રુ'ક પરિચય</li> </ul>                               | ૫૯૩               | શ્રી નંદીસ્ત્ર : પ્રકાશ-૨૬ રૅ                                              | ન <u>ે</u> ા  |
| <ol> <li>કાપિલીય અધ્યયતના ટ્રેક પરિચય</li> </ol>                                 | ૫૯૪               | ( પૃ. ૬૨૯થી ૬૪૪)                                                           |               |
| ૯. નમિત્રવજયા અધ્યયનતે <b>ા</b> ટ્રુ <sup>*</sup> ક પરિચય                        | પક ૪              |                                                                            |               |
| ૧૦. દુમપત્રક અધ્યયનના ટૂંક પરિચય                                                 | 461               | ન દાસ્ત્રતો સાંક્ષિપ્ત પરિચય(મૂ. ગા.<br>૨૦૬થી ૨૧૨)                         | (3).          |
| ૧૧. બહુશુત અધ્યયનના ટૂંક પરિચય                                                   | પહટ               |                                                                            | १२७           |
| ૧૮. હરિકેશીય અધ્યયનના ટૂંક પરિચય                                                 | 460               | ત'દીસ્ત્રતો દૂં ક પરિચય                                                    | 100           |
| ૧૩. ચિત્રસ ભૂતીય અધ્યયનના ડૂંક પરિચય                                             | ૫૯૯               | सभ्यभ्ताननु २७२४                                                           | 123           |
| ૧૪. ઈષુકારી અધ્યયનના ટૂંક પરિચય                                                  | <b>६०</b> २       | શ્રી અનુયાેગદ્વાર સૂત્ર                                                    |               |
| ૧૫. સભિક્ષુક અધ્યયનના ટ્રુંક પરિચય<br>૧૬. બ્રહ્મસમાધિ અધ્યયના ટ્રુંક પરિચય       | ६∙३<br>६०४        | પ્રકાશ ૨૭મા                                                                |               |
| ૧૭. પાપશ્રમણ અધ્યયતના ટ્રંક પરિચય                                                | çou               |                                                                            |               |
| ૧૮. સંયતી અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય                                                   | \$05              | ( પૃષ્ઠ ૬૪૫ થી <b>૬</b> ૫૯)                                                |               |
| ૧૯. મૃગાપુત્રીય અધ્યયતના ટ્રંક પરિચય                                             | <br>{ o us        | અનુયાેગદ્વારસૂત્રનાે સંક્ષિપ્ત પરિચય                                       |               |
| ૨૦. મહાનિર્ગન્થીય અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય                                           | \$02              | (મૂગા. ૨૧૩ થી ૨૨૨) શબ્ <b>દાર્ય</b>                                        | १४५           |
| ૨૧. સમુદ્રપાલીય અધ્યયનના ટૂંક પરિચય                                              | fok               | અતુયાેગદારસત્રતા સંક્ષિય્ત સાર                                             | <b>6</b> ¥9   |
| <b>ર</b> ર. રથતેમીય અધ્યયનતા ટૂંક પરિચય                                          | \$ <b>1 0</b>     | અનુયાગદ્વારસૂત્રના દૂંક પશ્ચિય                                             | 186           |

## [88]

| વિષય                                    | પ્રેક્ષ       | વિષય                                                               | મુષ્ઠ               |
|-----------------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------|---------------------|
| નાગ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ નિક્ષેપાનુ | •             | <del>૨</del> ૫૪ાથ <sup>°</sup>                                     | 5 5 5               |
| પ્રશ્નોત્તરફરે વર્ણન                    | ६५१           | શ્રી નિશીયસ્ત્ર                                                    | ६६७                 |
| निधेपद्वारतः वर्षान                     | દુહય          | શ્રી મહાનિશીયસૂત્ર ૧ શો ૪ અધ્યયનના                                 |                     |
| વ્યતુગમતું સંક્ષિપ્ત વર્જ્યન            | <b>§ Ų</b> (9 | દ્રંક પરિચય                                                        | 101                 |
| સાત નયના સંક્ષિપ્ત પરિચય                | १५८           | ૫. નવનીતસાર અધ્યયનના ટૂંક પરિચય                                    | १७४                 |
| વિભાગ પાંચમા                            |               | છ્ટા અધ્યયનના દૂંક પરિચય<br>ક પંચકલ્પ અધ્યયનના દૂંક પરિચય          | \$७८<br><b>{८</b> • |
| પ્રકાશ ૨૮મા                             |               | ૪ દશાશ્રુતરક'ધના ટૂંક પરિચય<br>૫ ષ્કહત્કલ્પસૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય | 129<br>123          |
| ( પૃષ્ઠ ૬૬૦ થી )                        |               | <b>ક. વ્યવહારસૂત્રના ૮ ક પરિચય</b>                                 | 124                 |
| છ છેંદ સૂત્રોના સંક્ષિપ્ત પરિચય.        |               | જીતકલ્પસૂત્રના ટૂ <sup>ં</sup> કે પશ્ચિય                           | 144                 |
| (મૂ, ગા. ૧૨૩ થી ૧૪૪) શબ્દાર્થ           | 140           | ચ્ર <b>ંથ</b> રચનાર <b>ની</b> પ્રશસ્તિના ટૂંક પરિચય                | <b>₹</b> €3         |



#### ।। 🕉 नमः श्रीशंखेश्वर-पार्श्वनाबाय ।।

 मदीयात्मोद्धारक-परमोपकारिशिरोमणि-तपोगच्छािषपति-जगदगुरु-आचार्य-महाराज-श्रीविजयनेमिसूरीश्वर-पादपद्मेम्यो नमः ।।

મુગુહીતનામધેય–પૂજ્યપાદ-પ્રાતઃસ્મરણીય-પરમગુરૂ-આચાર્ય મહારાજ શ્રીવિજયનેમિસૂરીશ્વર–વિનેયાણુ–શાસ્ત્રવિશારદ–કવિદિવાકર આચાર્ય શ્રીવિજયપદ્મસૂરીશ્વરપ્રણીતા

# શ્રી જૈનપ્રવચન કિરણાવલી

#### મ ગલાચરણ.

सयिलिच्छियकप्पयकं, अचितमाहप्वजोगसेमयरं ।। स्विरिसंसेसरपासं, परमुष्ठासा पणिमकणं ।। १।। जिजपवयणबोहवयं, परमुवयारोवलद्धचारित्तं ।। भवजकहिपोयतुरुलं, बंदिय गुरुनेमिसूरीसं ।। २ ॥ विरएमि हिउरलासा प्रथमणकरणावलि जिजुबहुद्धं ॥ सवजङह्ययणनियाणं, सुमपरिचयबोहिणि लेसा ॥ ३ ॥

સ્પષ્ટાર્થ— મંચકાર વિજયપદ્મસૂરિ શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલી નામના મંચની શરૂઆત કરતા પહેલાં શિષ્ટ પુરૃષાનાં 'મંચ રચનાદિ કાર્ય શરૂ કરતાં પહેલાં મંગલા- ચરણ કરવું જોઈ એ' આ આચારને પાલવા માટે તથા ૧. અધિકાર ૨. પ્રમાજન ૩. અભિધેય ૪. સંખંધ આ ચાર અનુખંધ જણાવવાને માટે પહેલા શ્લાકમાં જણાવે છે કે બહુ જ પ્રાચીન તથા મહાપ્રભાવશાલી શ્રી શંખે ધર પાર્થ નાથ ભવ્ય જવાના મના- રથ પૂરા કરવામાં કલ્પવૃક્ષની જેવા છે. ને તે પ્રભુના મહિમા અચિત્ય એટલે આપણા જેવા જવા ન ચિતવી શકે તેવા છે. એટલે અલીકિક છે. આપણે તેમના મહિમાનું સ્વરૂપ વિચારવાને માટે પણ અસમર્થ છીએ. હાલ પણ આ શ્રીપાર્થ નાથનું સ્મરણ ભક્તિ વિગેરે કરનારા તથા યાત્રા કરવાના દઢ નિશ્ચયવાળા ભવ્ય જવામાંના ઘણા મરણાંત કષ્ટને પણ દૂરને કરે છે, દુષ્ટ વ્યંતરાદિના ઉપદ્રવાથી મુક્ત ખને છે. માર્ગથી ભૂલા પડેલા

યાત્રાળુઓને તે તીથના અધિષ્ઠાયક દેવા સાચે રસ્તે દારે છે, યાત્રાળુઓનું અનિષ્ટ ચિંતવનારાને ચમત્કાર દેખાડવા પૂર્વંક સુધારે છે, વિક્ષો દૂર કરી ઇષ્ટ કાર્યાને હોાંશથી સાધવામાં મદદ કરે છે. તથા કૃષ્ણ વાસુદેવ વગેરેના ઉપદ્રવા આ શ્રીપાર્ધાનાથના <sup>ક્</sup>યાનાદિથી નાશ પામ્યા છે. આવા મ**હાચ**મત્કારી પ્ર<del>શ</del>્ચ શ્રી શંખેવ્યર પાર્વાનાથ ચાગ અને ક્ષેમના કરનારા છે. એટલે જે ભવ્ય જીવા સમ્યગ્દર્શન વગેરે ગુણા નથી પામ્યા એમને તે ગુણા પમાઉ છે. અને જે ભવ્ય છવા તે ગુણા પામેલા છે. તેમને તે ગુણાના રક્ષણાદિ કરવાનાં સાધનાના ઉપદેશ કરે છે. અહીં યાગ અને ક્ષેમના અર્થ દુંકામાં આ પ્રમાણે બાલુવા-" अप्राप्तज्ञानादीनां प्रापणं योग:" નહિ પામેલા ગ્રાનાદિને ઉપદેશ हर्ध ने प्रभा 3 ते थांग इद्धेवाय. अने "प्राप्तज्ञानादिरक्षणाद्यवदेशकत्वं क्षेम: " क्रेम्बे જ્ઞા<u>નાદિ ગુણા</u> મેળવેલા છે, તેમને જ્ઞાનાદિ ગુણાના રક્ષણાદિને અનુકુલ ઉપદેશ દેવા, તે ક્ષેમ કહેવાય. આવા શ્રી શંખે ધર પાર્ધા નાથને નમસ્કાર કરીને આ પ્રધની રચના કરૂં છું. એમ આગળ ત્રીજા શ્લાેકમાં આ પહેલા શ્લાેકના સંભંધ છે. તથા સંભવ પ્રમાણે પંચાંગી સહિત સર્વ શ્રી જૈતેન્દ્ર પ્રવચનાના ખેલ કરાવનારા પરમાપકારી અને જેમના પસાયથી મેં પરમ ઉલ્લાસથી સમ્યગ્દર્શન સમ્યગ્જ્ઞાન સહિત નિર્મલ ચારિત્રની આરાધના કરી છે. ને હાલ પણ કરૂં છું: વળી જે ગુરૂ મહારાજ સંસારરૂપી સમુદ્રને તરવામાં વહાણ જેવા છે; તે સુગૃહીત નામધેય પરમાપકારિ શિરામણિ મારા આત્માન હારક, પૂજ્યપાદ, પ્રાત:સ્મરણીય, આચાર્યવર્ય<sup>ા</sup>, પરમગુરૂ શ્રી વિજયને(મસુરી<sup>ન</sup>ધરછ મહારાજને ત્રિકરણ ધાંગે વંદના કરીને આ શ્રી પ્રવચન કિરણાવલી નામના પ્ર'થની રચના કરૂં છું. શ્રી તીર્થ કરે દેવાએ કહેલા અને શ્રી ગણધર ભગવંતાએ ગુંધલા શ્રી આગમાના સક્ષિપ્ત બાલ (ડૂંક પરિચય)તું કારણ આ પ્રંથ છે. તેમજ આ પ્રંથ શ્રી આચારાંગાદિ સુત્રાને સાંભળવાની, ને લાયક સાધુઓને ભણવાની રૂચિ પેદા કરાવનાર છે. અહીં ૧. જૈન પ્રવચનના રાગી ભવ્ય છવા અધિકારી જાણવા ર. પ્રવચનાના દું ક પરિચયના બાધ એ આ ગ્રંથનું પ્રયાજન જાણવું. ૩. પ્રવચનાના દ્રંક પરિચય અભિ-ધેય. ૪. વાચ્ય (અર્થ) વાચક (પ્રંથ) ભાવ અથવા ગુરૂ પર્વક્રમ લક્ષણ સંભંધ જાણવા. એમ ત્રીજા શ્લાકમાં અધિકારી વગેરે ચારે અનુભધ જણાવ્યા છે. ૧-૨-૩.

ढ्वे अथार १२ व्यं स्त्रीनां नाम भे श्वेष्टमां क्षावे छे.— आयारंगं पढमं, सूयगडंग तहेव ठाणंग ॥ समवायंग विवाह—व्यक्ती नायधम्मकहा ॥ ४ ॥ तह स्रोवासगदसगं—तगडाणुत्तरववाइयदसाओ ॥ पण्हादागरणं तहा, विवागसूय दिद्वाया य ॥ ५ ॥

સ્પષ્ટાર્થ — ૧. શ્રી આચારાંગ સૂત્ર. ર. શ્રી સ્ત્રકૃતાંગ સૂત્ર. ૩. શ્રીસ્થાનાંગસૂત્ર. ૪. શ્રીસમવાયાંગસૂત્ર. ૫. શ્રીવ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર. (ભગવતી સૂત્ર) ૬. શ્રી જ્ઞાતાધર્મ કથાંગસૂત્ર.

૭ શ્રી ઉપાસકદશાંગ સુત્ર. ૮ અંતકૃદ્દશાંગ સૂત્ર. ૯ અનુત્તરાપપાતિક સૂત્ર. ૧૦ પ્રક્ષ વ્યાકરણ સૂત્ર. ૧૧ વિષાક સૂત્ર. ૧૨ દેષ્ટ્રિવાદસૂત્ર. આ મૂલ સુત્રોનાં નામ જાણવાં. નિયુક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્ષ્યુ, અને ટીકા એ ચાર શાસ્ત્રો અતુક્રમે મૂલ સુત્રના અર્થને વધારે વધારે સબજાવે છે. માટે ૧ સૂત્ર, ૨ નિર્યુક્તિ, ૩ ભાષ્ય, ૪ ચૂબ્રિ, ૫ ટીકા આ રીતે આગમાની પંચાંગી કહેવાય છે. તે પંચાંગીનું ખરૂં રહસ્ય એ છે કે-પ્રભુ શ્રી તીર્થ કર દેવા પાતાના અને ગણધરના આચારને અનુસરીને, જ્યારે ગણધર ખમાસમાણું દર્દન पृष्ठे है-'मयवं तत्तं कहेह '! એટલે & ભગવાંત तत्त्वने કહी ! तेना જવાખમાં પ્રભुએ કહ્યું કે-'' ऊप्पाए वा'' પદાર્થાના પર્યાયની અપેક્ષાએ ઉત્પાદ નામના પણ ધર્મ છે. પછી બીજું તથા ત્રીજું ખમાસમર્જું દર્ધ ગણધર પૂર્વની માફક ક્રમસર પ્રભુને પૃછે છે. त्यारे जवायमां पण् प्रभुद्देव अनु क्रमे जणावे छे हे- " विगमेइ वा " अने " घवेइ वा" એટલે પર્યાયની અપેક્ષાએ પદાર્થોના નાશ પામવા રૂપ પણ ધમ છે, ને દ્રવ્યની અપેક્ષા-એ પદાર્થો ધ્રવ (સ્થિર રહેનાર) છે. આ રીતે જણાવવાના મુદ્દો એ છે કે જે પદાર્થ સત્ છે તેમાં ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રીવ્ય (ઉત્પાદ અને નાશ ધર્મથી રહિતપર્જી એટલે જે ફેરફાર ન પામે તે ધ્રુવ કહેવાય) આ ત્રણ ધર્મા જરૂર રહે છે. જેમાં એ ત્રણ ધર્મા ન રહે તે આકાશ-પુષ્પની માર્ક અસત્ (સત્ નહિ) કહેવાય. આ બાબતમાં સોનાનું દેષ્ટાંત સમજવા જેવું છે. તે દ્રંકામાં આ પ્રમાણે-એક સાનાની લગડી છે. તેમાંથી ક્રોઈ માણસ સાેનીની પાસે કંઠી બનાવરાવે. કેટલાેક ઠાઈમ તેણે તે કંઠી ઉપયાગમાં લીધી. અવસરે તેને કડાની જરૂરિયાત જણાઈ, તેથી તેથે કંઠી ભંગાવીને કડા અનાવ-રાવ્યા. અહીં પહેલાે લગડીના પર્યાય (અવસ્થા-અાકાર) નાશ પામ્યા, ને કંઠીના પર્યાથ ઉત્પન્ન થયા. અને પછી કંઠીની જરૂર ન હોવાથી તેમાંથી જ્યારે કડા બનાવરાવ્યા ત્યારે કંઠી પર્યાયના નાશ થયા, ને કડા પર્યાયની ઉત્પત્તિ થઈ. આ ત્રણે અવસ્થામાં (સાનાની લગડી-કંઠી-કહુ અવસ્થામાં) પૂર્વ પર્યાયના (લગડી વગેરેના આકારના) નાશ. અને નવા પર્યાય (કંઠીના અને કડાના આકાર) ની ઉત્પત્તિ થઈ, તે છતાં સાનું તા તેનું તેજ કાયમ રહ્યું. આ રીતે મૂલ પકાર્થનું જે કાયમ રહેલુ<u>ં તે છ્રીવ્ય ક</u>હેવાય. જેમ સાનામાં ત્રણે ધર્મા ઘટાવ્યા, તેમ તમામ સત્ એટલે વિઘમાન પદાર્થીમાં તે ત્રણે ધર્મા સમજને ઘટાવવા. આ રીતે પ્રભુએ જણાવેલી ત્રિપદીનું રહસ્ય દુંકામાં સમજાવ્યું.

બીજ પુરિલવાળા શ્રી ગણધરા એ ત્રિપદીના અર્થ ને અનુસારે પહેલાં ચોદ પૂર્વોની અને પછી શ્રી આચારાંગાદિ ખાર અંગાની રચના કરે છે. પહેલાં જે રચાય તે પૂર્વ કહેવાય. આ મુદ્દાથી શ્રી ઉત્પાદ પૂર્વાદિ ૧૪ મહાસુત્રા પૂર્વ નામથી ઓળખાય છે. પરંતુ સ્થાપના એટલે અંગાની ગાઠવણીની અપેક્ષાએ પહેલું શ્રી આચારાંગ જણાવ્યું

ર જે છુદ્ધિ વડે પહેલાં નહિ સાંભળેલા પદાર્થીના સ્વરૂપના એક અંશ (ભાગ) રૂપ બીજને સાંભળી સંપૂર્ણ સ્વરૂપ જાણી શકાય, તે બીજ્છુદ્ધિ કહેવાય.

છે. તેમાં મુદ્દો એ છે કે પ્રભલ પુષ્પાદય પ્રવ્રજ્યાને પામેલા મુનિવરાએ પહેલાં છ જવન્ નિકાયને જરૂર ઓળખવા જોઈએ, કારણ કે છ જવનિકાયને જણ્યા પછી જ તેની રક્ષા થઈ શકે. માટે મુનિધમ'ની સંપૂર્ણ બીના આચારાંગમાં ગણધર ભગવ'તે જણાવી. એ બીના જાણીને મુનિવરા શ્રમણધર્મ'ની સાધના કરવા પૂર્વ ક દ્રવ્યાનુયાગાદિની બીના જાણે, બીજાને જણાવે, ને પાતાના અને પરના ઉદ્ધારક થાય. આ મુદ્દાને લક્ષ્યમાં રાખીને શ્રી આચારાંગની પછી શ્રી સ્ત્રકૃતાંગ વગેરે સ્ત્રોની જે ગાઠવણી કરી છે તે કારણસર જ છે.

પ્રભુ શ્રીતીર્થ કરદેવ અર્થ ની દેશના આપે છે, ને તેને અનુસારે ગણધર સ્ત્રની રચના કરે છે. આ બાબતને સ્પષ્ટ સમજાવવાની ઉદાર ભાવનાવાળા ચૌદ પૂર્વી શ્રી બાદબાહુસ્વામિજએ શ્રીઆવશ્યક નિર્ધા ક્તિમાં બે ગાથા જણાવી છે, તે આ પ્રમાણે— ા ક્ષાર્યાવૃત્તમ્ ા

तवनियमनाणरुक्तं. आरूढो केवली समियनाणी ।।
तो मुयइ नाणवृद्धि भवियमणविवोहणद्वाए ।। ८६ ।।
तं बृद्धिमएण 'पडे-ण' गणहरा गिण्हडं निरवसेसं ।।
तित्थयरभासियाइं-गंथंति तथी क्वथणहा ॥ ९० ॥

અર્થ – કાર્ક માણસ આંળાના ઝાડની ઉપર ચઢીને પરાપકાર કરવાની ઇચ્છાથી કેરીઓ તોડીને નીચે ઊભેલા માણસને આપે, ત્યારે તે મતુષ્ય પોતાના વસમાં કેરીઓ લઇને પાતે પણ ખાય છે, ને બીજાને પણ ખાયા આપે છે. તેમ પરમાપકાર કરવાની તીલ ભાવનાવાળા કેવલી શ્રો તીર્થ કરવા ના નિયમ અને જ્ઞાનરૂપી ઝાડની ઉપર ચૂંઢીને ભવ્ય જીવાને પ્રતિબાધ કરવા આગમના અર્થ ને કહેવા રૂપ અર્થની વૃષ્ઠિ કરે છે. તેને ગણધરા બીજબુદ્ધિ વગેરે રૂપી વસ્તની અંદર ઝોલી લે છે, અને તે અર્થની ઉત્તમ સ્ત્રરૂપે ગૂંથણી કરે છે. આ સ્ત્રરચના કેરીની જેમ પાતાના અને પરના કાર્યને સધાવનારી થાય છે. વળી જેમ માળી ઝાડ ઉપરથી ફૂલાને લઇ ને માલા ખનાવે, તેમ પૂજ્ય શ્રીગણધર ભગવેતા અર્થ રૂપ ફૂલાની સ્ત્રરચના રૂપ માલા ખનાવે છે, તથા માલારૂપે ગાઠવવાથી જેમ માતીનું સંરક્ષણ થાય, તેમ સ્ત્રરચનાથી અર્થનું સંરક્ષણ થાય છે. અહીં શ્રી તીર્થ કર દેવે કહેલાં જે ઉત્તમ વચના તે ફૂલની જેવાં જાણવાં. પ્રવચન એટલે શ્રીસંઘના કલ્યાણને માટે ગણધરા જે સ્ત્રરચના કરે છે તેનાં દ કારણા આ પ્રમાણ જાણવાં—

ર. શ્રી ભદ્રભાહુરવાની મહારાજે ૪૫ વર્ષો ગૃહસ્થપણામાં વીત્યા ભાદ દીક્ષા લીધી. પછી ૧૭ વર્ષના દીસા પર્યાયે યુગપ્રધાન થયા, તે ૧૪ વર્ષ સુધી યુગપ્રધાન પદવીમાં રહ્યા. તેએ શ્રી યશાભદ્રસૂરિના પહેલા પદ્ધર હતા. શ્રી સ્થૂલિભદ્રજી તેમની પાસે દશ પૂર્વો ભણ્યા હતા. શ્રી સંભૂતિવિજય તેમના ગુરૂભાઈ થાય. તે સ્થૂલિભદ્રજીના તેએ કાકા ગુરૂ થાય. છ શ્રુતકેવલીમાં શ્રી ભદ્રભાહુરવામીને પશુ ગણ્યા છે. તેમણે શ્રી આવશ્યક સૂત્રો વગેરે દશ સૂત્રોની નિર્યુક્તિ, ઉપસર્ગ હરસ્તોત્ર, સામુદ્રિકશાસ્ત્ર, ભદ્રભાહુસ હિતા, તીર્થવાત્રા પ્રભધ વગેરે ગ્રંથા ભનાવ્યા છે. ૭૬ વર્ષનું સર્વાયુ પૂર્ણ થતાં સ્વર્ગ પધાર્યા.

#### ा आयाँ।। चित्तुं च सुहं सुहगणण-धारणा दाउं पुष्टिछउं चैव ।। एएहि कारणेहि, जीयंति कयं गणहरेहि ।।९१।।

અર્થ:—૧ પદ-વાકય-શ્રુતસ્કંધ-અધ્યયન-શતક-પ્રાભૃત-ઉદ્દેશાદિ સ્ત્રરૂપ શ્રી તીથે કર પ્રભુનાં વચનાની સ્થના કરવામાં આવે, તો શિષ્ય પ્રશિષ્ય વગેરેને ભણવામાં અનુકૂલતા સારી રહે. ર અમે પહેલાં શું શું ભણ્યા? હવે કયા કયા અધ્યયન વગેરે ભણવાના બાકી છે? વગેરે બીના યાદ કરવામાં પણ અનુકૂલતા સારી રહે. ર દ્વયમાં દરેક સ્ત્રના ખરા અર્થને ધારવામાં અનુકૂલતા રહે. ૪ શિષ્યાદિને ભણાવવામાં, પ અને તે શિષ્યાદિને પૂછવામાં અનુકૂલતા સાચવવા માટે ગણધરે સ્ત્રરૂપે રચના કરે છે. ૬ તથા ગણધરે એમ સમજે છે કે જ્યારે ગણધર-નામકર્મના ઉદય થાય, ત્યારે અમારે પ્રવચન એટલે ચાર પ્રકારના શ્રીસંઘના હિતને માટે સ્ત્રરચના કરવી જ જોઈએ. એમ કરવામાં તેઓ પાતાના આચાર છે, એમ સમજે છે અને શિષ્યાદિ વર્ષમાં વાચના વગેરે ચાલ રહેવાથી સ્ત્રોને હકાવવાના પણ ઉત્તમ લાભ જાણે છે. આ રીતે સ્ત્રર-રચનાનાં ૬ કારણાની બીના જણાવી. હૃ

હવે પ્રવચન શબ્દના અર્થા જણાવે છે-(૧) જે વચન પ્રશંસા કરવા લાયક હોય તે પ્રવચન કહેવાય. પ્રભુદેવના વચનામાં દુનિયાના તમામ છવાનું હિત સમાયેલું છે, અને નિષ્પક્ષપાતપણે પદાર્થાતું નિષ્ઠ'ક સ્વરૂપ જણાવે છે, માટે તે પ્ર**શ**ંસાને ચાગ્ય ખને એમાં નવાઈ શી ? (૨) શ્રેષ્ઠ એવાં જે વચના તે પ્રવચન કહેવાય. આ પ્રવચન શબ્દથી દ્વાદશાંગ<u>ો ગ</u>િલ્લિપિટક લેવાય છે. (3) તીર્થ ને સ્થાપવાની શરૂઆતમાં જ તેની રચના કરાય છે, માટે પ્રવચનના ત્રીજો અર્થ ''આદિ વચન'' કહેવાય. આ ત્રણ અર્થ-વાલા પ્રવચન શબ્દથી દ્વાદશાંગી લેવાની છે. તે અંગાનાં સ્પષ્ટીકરણરૂપ ઔપપાતિક સુત્ર વગેરે ૧૨ ઉપાંગાની શ્રુતકેવલી પ્રાત:સ્મરણીય સ્થવિર ભગવ તાએ રચના કરી. ગ્યા પ્રસંગે ખાસ જાણવા જેવી અગત્યની <mark>ખીના એ છે</mark> કે જેમ દૂધમાં ઘી રહેલું **છે**, તેને વિચક્ષણ પુરૂષા જાદું કરી શકે છે, તેમ ચાલુ પ્રસંગ અંગસૂત્રો દૂધ જેવાં છે, અને નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્ષ્ણિ, ઢીકા આ ચાર શાસ્ત્રો એટલે મૂલ સુત્રાના અર્થને અનુક્રમે વધારે વધારે સ્પષ્ટ સમજાવનારાં સાધના (શાસ્ત્રો) ધી જેવા જાણવા. ચૌદ પૂર્વધરાદિ પ્રાચીન મહાપુરૂષાએ શ્રીચ્યાચારાંગાદિ અ'ગસૂત્રાની સાથે અભિન્ન સ્વરૂપે રહેલા, પૂર્વે જણાવેલા નિર્યું ક્તિ વગેરે ગ્રંથાને અલગ ગાઠવ્યા. એમ સર્વાત્ત્રયાગમય પંચમાંગ શ્રીભગવતી સૂત્રમાં કહેલી-"सूत्तत्थो खलु पढमो" ઈત્યાદિ વચનવાળી ગાથાથી જાણી શકાય છે. પ્રાચીન સમયે આ આગમરૂપ ગણાતાં સૂત્રોના દરેક પદનું ચારે અનુયાગ ગભિંત વ્યાખ્યાન કરવામાં આવતું હતું. અનુધામ એટલે વ્યાખ્યાન, તેના ચાર ભેદ તે આ પ્રમાણે-૧ ર્દ્રવ્યાનુધાગ, ર ગણિતાનુધાગ, 3 ચરણકરણાનુધાગ. ૪. ધર્મકથાનુધાગ તેમાં ૧ દ્રવ્યાનુધાગ

એટલે ધર્માસ્તિકાયાદ દ્રવ્યાનું વ્યાખ્યાન. ર ગણિતાનુયાગ એટલે જ' ભૂદ્વીપાદિ ક્ષેત્રોની પરિધિ, ધનુ: પૃષ્ઠ, છવા, પલ્યાપમ, સાગરાપમાદિનું વ્યાખ્યાન. ૩ ચરણકરણાનુયાગ એટલે નિર્મલ ચારિત્રને ગુણને પાષનારા ચરણસિત્તરી કરણસિત્તરી આદિનું વ્યાખ્યાન. ધર્મકથાનુયાગ એટલે જિનધર્મની સાત્ત્વિકી આરાધના કરનારા મહાપુર્ધાની જિવનચર્યાનું વ્યાખ્યાન. આ રીતે ચારે અનુયાગની વ્યાખ્યા જણાવી.

#### ા ચારે અનુધાગનું ફલ 🛭

૧ કલ્યાતુચાગતું કુલ-માક્ષ રૂપી મહેલના પાયા જેવા સમ્યગ્દર્શન ગુણ વગેરેની શુદ્ધિ, આત્મતત્ત્વના સચાટ છાલ ને સ્વભાવ પરભાવના પરિચય, #નિજગુણરમણતા. ચીકણાં કર્માની પણ નિજ રા તથા કેવલજ્ઞાન વગેરે જાણવું. ર ગણિતાનુધાગનું કલ-ક્ષેત્રફળ, પરિધિ વગેરે ગણિતનું જ્ઞાન, મનન<u>ી સ્થિ</u>રતા, તથા કર્મની નિજેરા વગેરે જાજુલું. ૩ ચરજુકર્ણાનુધાગનું ફલ−નિમ°લ ચારિત્રાદિ સદ્દગુણાની સાત્ત્વિકી આરાધના. રાજસી તથા તામસી આરાધનાના ત્યાગ, ચરણસિત્તરી એટલે ચારિત્રની આરાધના કરવામાં મદદગાર ૭૦ સાધનાના તથા કરર્ણાસત્તરી એટલે સમ્યક ચારિત્રની આરાધનાનાં સાધનાને **ઢકાવનાર ૭૦ ભે**દાના ખાધ, આરાધના, નિજગુણુરમણતા<u>ના અપૂર્વ આ</u>ન'દ, કર્મ નિર્જારા તથા મોક્ષ વગેરે જાણવું. ૪ ધર્મ કથાનુયાગનું ફલ–વીસામા છે, એટલે **ક્રબ્યા**નુધાગાદિ ત્રણ અનુધાગા કઠણ (જેમાં મગજને વધારે પસ્થિમ પઉ તેવા) હેોવાથી તે અનુયાગાની વિચારણા કરતાં મગજ થાકી જાય, ત્યારે આ સરલ એવા ધમ<sup>6</sup>કથાનુધાગથી મગજને વીસામા મળે છે. **પ્રક્ષા**ચર્ય, સમતા, સંતાપ, સા<u>દાર્</u>ધ, શાંતિ વગેરે ગુણાની સાધના કરનારા મહાયુર્ધાના જીવનના શ્રવણ મનન અને નિદિધ્યાસન (અર્થાની સૂક્ષ્મ વિચારણા)થી મન સ્થિર થાય, વૈરાગ્ય વધે અને ટકે. ધ્રેર્ય. સમતા. શીલાદિની સાધનાને અતુકૂલ શુભ ભાવના, ઉત્સાહ, પ્રયત્ન, સ્વપરના હિત કરવાના વિચારાે, આત્મ દષ્ટિતું સતેજ થવું, નિજગુણરમણતાના અપૂર્વ આનંદ, કમ<sup>ર</sup>નિજ<sup>ર</sup>ાે. માક્ષ વગેરે પણ આ જ ચાથા અનુયાગમાં કુલ તરીકે જરૂર યાદ રાખવા.

આ અનુયાગમાં ધાર્મિક કથાઓની સંકલના (ગાઠવણી) કરવાનું ખરૂં રહસ્ય એ પણ છે કે સમજવા જેવી મૂલ પદાર્થની હકીકતને દેષ્ટાંત દ્વારા સ્પષ્ટ અને સચાદ દીતે રીતે સમજવી શકાય છે. જેમ મુનિઓએ બહુજ વિચાર કરીને સામાને હિતકારી જરૂરી શબ્દવાળાં પ્રિય વચના બાલવા જોઈએ. વચન સાચું છતાં પણ શ્રોતાને અહિતકારી હોય. તો ન જ બાલાય. જેમ એક માણસની મરણતિથિ જ્યાતિ;શાસાદિથી જાણતાં છતાં તે તેને કહેવાય નહિ. કારણ કે તે સાંભળતાંની સાથે જ આઘાત થવાથી કદાચ તેનું મરસ પણ થાય. આ રીતે થતાં મરણ આપણે નજરાનજર જોઈએ છીએ. તથા ખાસ કારણ વિના બિનજરૂરી વધારે બાલતાં જૂઠું બાલાય, નિંદા કરાય, ઠકા મરકરીના પ્રસંગે કલેશ-ઝગડા વગેરે થાય. તેથી જરૂરી શબ્દામાં બાલવાથી ભાષા

સમિતિ સચવાય છે. વળી સાચું છતાં કાષ્ણાને કાષ્ણા ન કહેવાય, કારષ્યું કે તે વચન તેને અપ્રિય લાગે, માટે કહ્યું કે પ્રિય વચન બાલવું જોઈ એ. પુત્રની ઉપર માહ રાખવા વ્યાજળી નથી, કારષ્યું કે જેની ઉપર શ્રેષ્ણિક રાજાને માહ હતા, તે જ પુત્ર કાષ્ણિક પિતા શ્રેષ્ણિકને ઘડપણમાં બહુ દુ:ખ દેવામાં ખામી રાખી નથી. તથા સ્ત્રી ઉપર માહ રાખવા નહિ. સૂર્ય કાંતા રાષ્ણીએ પ્રદેશી રાજાને માદકમાં છેર આપ્યું, તે ખાતાં તેનું મરણુ થયું. પૂર્વ ભાવે યુનિની આશાતના કરવાથી શ્રીપાલરાજાને કાઢ થયા, દરિયામાં પડવાનું દુ:ખ સહન કરવું પડયું. માટે યુનિની આશાતના કરવી જોઇયે નહિ. સમતા ભાવે ઉપસર્ગ સહન કરવાથી ગજસુકુમાલ યુનિને જે દિવસે દીક્ષા લીધી, તે જ દિવસે કેવલગ્રાન થયું, તે તે માફ્ષે ગયા. એ જ પ્રમાણે કનકવતીએ કરેલા ઉપસર્ગન સહન કરતાં મહાયલયુનિ કેવલી થઈ માફ્ષે ગયા. માટે સમતાગુણને ધારણ કરવા જોઇયે આ રીતે દર્શાત કથા સાથે ચરણસિત્તરી વગેરેની બીના સાંભળતાં યુનિવરા સમતાદ ગુણાને ઢકાવી નિર્મલ ચારિત્રને આરાધી યુક્તિના સુખ પામે, એ આ ચાથા ધર્મ કથાન નુયાગના પ્રતાપ જાણવાં. એમ ચારે અનુયાગનાં ફેલ ઢંકામાં જણાવ્યાં.

#### આગમામાં અનુચાેગ વિચાર.

પ્રાચીન સમયે આ આગમરૂપ ગણાતાં સૂત્રોના દરેક પદનું ચારે અનુયાગ ગિલિત વ્યાખ્યાન કરવામાં આવતું હતું. ત્યાર પછી કેટલાક સમય વીત્યા ભાદ કાળદાપથી જીવાની ખુદ્ધિ ઘટવા માંડી, તેથી અનુયાગના અર્થની સંકલના (અનુસંધોને) કરવામાં શુંચવણ પડવા લાગી, વિગરે અનેક કારણાને લીધે જગદ્દશરૂ આર્યરક્ષિતસૂરિ મહારાજે અનુયાગાને જાદા જાદા સૂત્રમાં વહેં ચા. ત્યારથી તે તે સૂત્રોનું વ્યાખ્યાન તે તે અનુયાગાને આશ્રયીને જ કરવા યાગ્ય થયું. દેષ્ટાંત તરીકે હાલ શ્રીઆચારાંગાદિમાં ચરણકરણાનુયાગાની મુખ્યતા છે. શ્રીસૂત્રકૃતાંગ તથા સ્થાનાંગ સૂત્રાદિમાં દ્વ્યાનુયાગાની મુખ્યતા છે. શ્રીસૂત્રકૃતાંગ તથા સ્થાનાંગ સૂત્રાદિમાં દ્વ્યાનુયાગાની મુખ્યતા છે. તે શ્રીભગવતીસૂત્રમાં ચારે અનુયાગની ખીના એમલ વધતા પ્રમાણમાં વર્ણવી છે. અને શ્રીજ્ઞાતાધર્મ કથાંગસૂત્ર, ઉપાસકદશાંગસૂત્ર, અંતકૃદ્ધાંગસૂત્ર, અનુત્રરાપપાતિકસૂત્ર અને વિપાકસૂત્રમાં ધર્મકથાનુયાગ વધારે પ્રમાણમાં વર્ષ છે. પ્રશ્નવ્યાકરણ સૂત્રમાં ચરણકરણાનુયાગની મુખ્યતા છે, ને દેષ્ટિવાદમાં ચારે અનુયાગની બીના વર્ણવી હતી. તે હાલ નથી, વિચ્છેદ પામ્યું છે. આ રીતે ૧૨ અંગામાં અનુયાગની સંકલના જણાવી.

શ્રીઓપપાતિકસ્ત્રમાં ધર્મકથાતુયાગની વિશેષતા છે, ને ચર્જાકરણાતુયાગ વગેરેની બીના પણ થાડી વર્ણવી છે. તથા શ્રીરાજપ્રશ્નીયસ્ત્રમાં ધર્મકથાતુયાગની વિશેષતા છે, ને ચરણકરણાતુયાગ વગેરેની બીના પણ થાડી વર્ણવી છે. તથા શ્રીરાજ-પ્રશ્નીયસ્ત્રમાં ધર્મકથાતુયાગની મુખ્યતા છે. જવાભિગમસ્ત્રમાં તથા શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસ્ત્રમાં ડલ્યાનુયાગની સુખ્યતા છે. શ્રી જંખૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિ તથા સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિમાં ગિલ્લાનુયાગની સુખ્યતા તથા કાલ્પિકાદ છેલ્લા પાંચે ઉપાંગસ્વરૂપ શ્રીનિસ્યાવલિન્ સૂત્રમાં ધર્મકથાનુયાગની સુખ્યતા છે. આવશ્યકસૂત્રમાં, દશવૈકાલિકસૂત્રમાં તથા ઓઘનિયું ક્તિમાં ચરલક કર્લ્લાનુયાગની સુખ્યતા છે. શ્રીઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં ધર્મકથાનુયાગની વિષેષતા છે, તથા શ્રીનં દીસૃત્રમાં ને અનુયાગદાર સૂત્રમાં દ્રવ્યાનુયાગની સુખ્યતા છે. શ્રીનિશીથાદિ દ છેદસ્ત્રામાં તથા શ્રીચનુ:શરલ, આનુરપ્રત્યાખ્યાન, ભક્તપરિજ્ઞા, સંસ્તારપ્રકીર્લ્લ, ત દુલવૈચારિકપ્રકીર્લ્લક, ચંદ્રાવેધ્યક, મરલ્લમમાધિ, તથા મહાપ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્લ્લકમાં ચરલ્લકરલાનુયાગની સુખ્યતા છે. ને દેવેન્દ્રસ્તલપ્રકીર્લ્લકમાં તથા ગલ્લિવા પ્રકીર્લ્લકમાં ગલ્લિનાનુયાગની સુખ્યતા છે. આ રીતે વર્તમાન આગમામાં સ્વનુયાગની દું ક બીના જલાવી.

#### આગમામાં રહેલી ફીલાસાફી.

हासनी बाषी सुप्रसिद्ध शाषणाणा पण ते क विद्या-म'त्र वगेरेना लंडार केवा उत्तम प्रवचनमंथी मांथी क नीडणी छे. डारण डे न्या श्री कैन प्रवचनामां क, डमंवाह, न्यातमवाह, परभाष्ट्रवाह वगेरे पहार्थानी सर्वांग संपूर्ण दिसे सी ही (तत्त्वज्ञान) सिरे छे. श्री कैनेन्द्र प्रवचननां गृह तत्त्वोने काणुनारा सिन्य छवा ने ते। करूर समके छे डे-केंटला लेडाडाशना प्रदेशा छे, तेरला क दरेड छवना न्यातमप्रदेशा छे. मेडेन्द्रियाहि छ्वामांना डाई पण छव नाना माटे। छे क निह्न, डारण डे वस्त्रनी माइड ते प्रदेशाना संडीय (भाडी कच्यामां रहेष्ट्र) अने विडास (वधारे कच्यामां रहेष्ट्र) करूर थाय छे, माटे क डीडी वगेरे नाना कंत्रमाना न्यातमा कि हाथी वगेरे माटा कानवराना न्यातमा ने डाथी वगेरे माटा कानवराना न्यातमा नेड सरणा छता नाना शरीरमां संडीवाई कमने माटा शरीरमां हेलाई न रहे छे. न्या पायतमां श्री उमास्वाति वायडे अनावेला श्रीतत्त्वार्थसूत्रनी टीडामां पण डिं छे डे-" संकोचविकासधर्मत्वाद्यात्मप्रदेशानामिति" नेटले आत्मप्रदेशा संडीवाय छे, ने हेलाय छे.

તથા દરેક આત્મપ્રદેશની ઉપર રહેલા ઘણા કર્મ સ્કંધામાંના દરેક પરમાણુ વગેરે પદાર્થા જુદા જુદા સ્વરૂપે પરિવર્તન (ફેરફાર) પામે છે. માટે ખરી રીતે રાગ કરવાનું કે દ્વેપ કરવાનું કારણ બીજું કંધું છે જ નહિ, રૂક્ત બિનસમજણને લઈને જ જુદી જુદી પ્રતીતિ (જ્ઞાન) થાય છે, એમ જૈનાગમ પહેલેથી જ કરમાવે છે. તથા નૈયાયિકા કહે છે કે '' શખ્દ એ આકાશના ગુણ છે (જ્ઞન્દગુળकमाकाशम्)" તેઓ પણ ફેાનામાં વગેરેની શખ્દાને કેચ કરવાની (પકડવાની) શક્તિને જોઈને, જેમ જૈન દર્શન '' શખ્દ એ પોદ્દગલિક પદાર્થ છે '' એમ માને છે, તેવી રીતે કબૂલ કરે જ છે. કારણ કે એકલા ગુણ તા પકડાય જ નહિ. પોદ્દગલિક પદાર્થ જ પકડી શકાય, એ વાત તા આવાલગાપાલ જગજાહેર છે. વળી વાયરલેસ ટેલીમાફની શાધખાળને જૈન પ્રવચન નવીન શાધખાળ તરીકે માનતું જ નથી. કારણ કે તે હિંહિમ વગાડીને સ્પષ્ટ

જણાવે છે કે, તારના દારડાના અનુસુધાન વિના પણ સુધાષા નામની ઘંડાના શખ્દા અસંખ્યાતા યાજને દૂર રહેલાં બીજાં વિમાનાની ઘંડાઓમાં ઊતરે છે, અને તે શખ્દાને સાંભળીને ઇંદ્રાદિ દેવા મહાત્સવ કરવા તૈયાર થાય છે. એમ બનવામાં શખ્દશક્તિ સિવાય બીજાં કંઇ છે જ નહિ.

દીક્ષાના દિવસથી માંડીને જ દગીના છેડા સુધી હ મેશાં આર'ભ પરિગ્રહથી સર્વથા અલગ રહેનારા આપણા પૂજ્ય શ્રીતીર્થ કરે દેવા આરંભ પરિત્રહથી બનતા એકપેરેમેં દ (પ્રયાગ) અજમાવ્યા સિવાય માત્ર કેત્રલ જ્ઞાનથી પૂરેપૂરી રીતે દ્રવ્યાદિને જાણ્યા ભાદ દેશના દેવાના પ્રસ'ગે જણાવે છે કે-Hydrogen (હાઇડ્રાજન)અને Oxygen (ઓક્સિ-જત) એ નામના બે વાયુના યાગે પાણી નીપજે છે. આ વાત માટે જીઓ શ્રી સુત્રકતાંગ સુત્રમાં. "वातयीनि" એટલે વાયુમાંથી પાણી થાય છે. આનું તાત્પર્થ એ છે કે-પાણી ઉત્પન્ન થવાનાં અનેક કારણામાં વાયુને પણ ગણેલ છે. તથા જીવતા માનવદેહમાં અને વનસ્પતિમાં **ઘણે અંશે સરખી રીતે ઘ**ઠતા ધર્મી જણાવી સા<mark>ળિત કર્યું' છે</mark> કે સજવ માનવદેહની માફક લીલી વનપતિમાં પણ જીવ છે. એમ શ્રી આચારાંગ સત્રનાં અને લાકપ્રકાશનાં સ્પષ્ટ વચનાથી સિદ્ધ થાય છે. તે છતાં જે હાલના શાધખાળ કરનારાઓ ઉપર જણાવેલી બીનાને નવીન શાધખાળ તરીકે જાહેર કરે છે, તેઓ જૈન સિદ્ધાંતાના પૂરેપૂરા અનુભવ નહિ હોાવાને લઈ ને જ તેમ જણાવે છે. વળી દરેક , જીવના પ્રદેશની ઉપર રહેલી અનંતી ગ્રાનાદિ પર્યાયો, ને દરેક આત્મપ્રદેશ કર્માબંધના સ્પૃષ્ટાદિ ચાર સ્વરૂપમાંના કાેર્ક પણ એક સ્વરૂપ ચાેંટેલ અનંત પરમાણુમય અનંતી કર્મ વર્ગ <del>ણાઓના દરેક પરમાણએ</del>ા કયા ટાઇ મે કેવા સ્વરૂપે પરિણમે છે ? તેમજ બ'ધ ઉદય, ઉદીરણા, સત્તા, અખાધાકાલ, સ્થિતિઘાત, રસઘાત, ઇંણ્ય્રેણિ, ગુણુસંક્રમ, નિષેકરચના, વિસ' યાજના, ચરણસિત્તરી, કરણસિત્તરી, મેંત્રી ભાવના વર્ગરે સાળ ભાવના, કષ, છેદ્દે, તાપ વગેરેતું ભવ્ય સંપૂર્ણ સ્વરૂપ (અલોકિક તત્ત્વજ્ઞાન') કહેા તા ખરા કે જૈનેન્દ્રાગમાં સિવાય બીજાં શાસ્ત્રામાં કર્યા છે ? આવા જ આશયથી મંત્રી વસ્તુપાલ વગેરે ભવ્ય છવાએ શ્રીજૈનાગમાના અભ્યાસ કરવાના ઉત્તમ પ્રસંગ વગેરે સાત વાનાં મને ભવાભવ મલજો એમ કહેલ છે. અઢાર હજાર શીલાંગ રથની સંખ્યા વગેરે તરફ લક્ષ્ય રાખીને શ્રીગણધર ભગવ તાએ જે દ્વાદશાંગીનાં અનુક્રમે ૧૮ હજાર પદા વગેરે બમણાં બમણાં પદા રચ્યાં છે. તે પવિત્ર, મહાપ્રભાવશાલી, પ્રવચનરૂપ આગમા અવસર્પિણીકાલદાષ વગેરે કારણાથી જો કે પહેલાના વિશાલ પદ વગેરે પ્રમાણને જાળવી શક્યા નથી, એમ વર્જમાનકાલે દેખાતા પ્રમાણ ઉપરથી પણ સામિત થાય છે, તેા પણ જૈન સાહિત્ય હાલ જેટલા વિશાલ પ્રમાણમાં અને સુસંગત સ્વરૂપે હ્રુયાત છે, તેઠલું પણ અન્ય દાર્શનિક સાહિત્ય ભાગ્યે જ હશે. સાથે સાથે એ પણ જણાવલું વ્યાજબી જ છે કે, યથાર્થ તત્ત્વજ્ઞાનને મેળવવાની તીવ્ર ઉત્કંઠાવાળા સુદ્ધિશાલી. ભવ્ય જીવાને પણ

આપણું જૈન સાહિત્ય જ સંતાષ પમાડશે. એમ કહેવામાં બે મત હોય જ નહિ. તેમ જ કુદરતના પણ નિયમ એવા છે કે, જે મહેલ (બંગલા વગરે)ના ૧ પાયા, ર ભીંત, 3 પાટડા, મજબૂત હાય, તે ઢકાઉ ગણાય. એ રીતે જૈન પ્રવચન રૂપી મહેલનાં પણ ત્રણે વાનાં મજબૂત હાવાથી તે હાલ પણ અનેક આક્રમણામાંથી પસાર થઈને વિજયવાંત વર્તે છે. તે ત્રણે વાનાંની ડૂંક ખીના આ પ્રમાણે– ૧ પાયાની જેવા અહીં નિર્દોષ શાંતિ–સુધારસના દરિયા જેવા શ્રી વીતરાગ અરિહંત દેવ જાણવા. ર ભીંતની જેવા કાંચન કામિનીના ત્યાગી, નિરિભલાષી, નિર્દોષ, સંયમી શ્રી આચાર્યાદિ ગુરૂ મહારાજ સમજવા. 3 પાટડાની જેવા અવિશ્લિન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલામાધિત ત્રિકાેટીશુદ્ધ શ્રી જિનેશ્વરદેવે કહેલા દાનાદિરૂપ અથવા અહિસા સંયમ ને તપરૂપ અથવા દેશ-વિરતિ અને સર્વાવરતિરૂપ અથવા સમયગ્દર્શનાદિરૂપ જૈન ધર્મ કહેવાય. આ શ્રી જૈન ધર્મના પ્રભાવને કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે યાગશાસમાં આ રીતે વર્ષાવ્યો છે.—

जिनधमंबिनिमुं को-मा भूवं चक्रवर्त्यय ।। स्यां चेटोऽपि बरिब्रोऽपि-जिनधर्माधवानितः ।।१।।

અર્થ:—શ્રી જિનધર્મરાંહત ચક્રવતી પણ થવાને ચાહતા નથી, પણ જિન ધર્મ સહિત દરિદ કે દાસ પણ થ3ં, તા તે મને ગમે છે.

આ જ હેતુથી શ્રી દ્વાદશાંગીરૂપ પ્રવચન વગેરે જૈન સાહિત્યના આંશિક (અલ્પ) બાલને ધારણ કરનારા ગુણશાહી મધ્યસ્થ પહિતા પણ આપણા જૈન સાહિત્યની મુક્ત-કંઠે પ્રશંસા કરે છે. એમ વિવિધ શાસ્ત્રોના તલસ્પરી<sup>દ</sup> અનુભવથી જણાય છે.

भा श्री कैन प्रवयनमां डहें सा ओड पछ पहार्थीना पूरेपूरा संजीन भाध (समकछ) विविक्षत पहार्थिथी अक्षण ओवा तमाम पहार्थीतुं स्वरूप ध्यानमां क्षीधा सिवाय न क थर्ड शहे. भाटे क श्री आयारांग सूत्रमां डिंड छे डै-जे एगं जाणह, से सब्बं जाणह, जे सब्बं जाणह, से एगं जाणह '' अने "एको भावः सर्वया येन हच्टः सर्वे मावाः सर्वथा तेन हच्टाः " आक सुदार्थी हरेड सूत्रनुं यथार्थ रहस्य समकवाने भाटे श्री श्रीवार्थ महापुर्योनी भद्द लेवी क कोई ओ. डारछ डे-डया सूत्रना ड्या सूत्रनी साथ संजाध छे था नियुक्तिना रहस्यने तथा तेन अनुक्षे स्पष्ट स्पष्टतर स्पष्टतम स्वरूपे समकवानारा भाष्य, श्रूणि ने टीडाना रहस्यने तेओा क काणी शहे छे. भाटे क इह्यं छे डे-' महवे मुत्तत्था गुरुमहहोणा '' (सर्व सूत्रार्थी गुरुमत्यधीनाः) ओटले तमाम सूत्रीना अर्थ श्री श्रीतार्थनी मितिने आधीन छे. स्वतंत्र अल्यास हरवाथी ता कर्श विपरीत भाष थाय छे. अने तेम थाय ता लवक्षमछ वधारे हरवाथी रा. भाटे क श्री व्यवहार सूत्राहिमां छतव्यवहारने अनुसरीने साधुओने अध्ययन हराववा भाटे भास कर्री

દીક્ષાપર્યાયના નિયત (મુકરર) કાલ જણાવ્યા છે તે આ પ્રમાણે જાણવા. એક વર્ષ બે વર્ષ વગેરે દીક્ષાપર્યાયના ક્રમે કરીને જે સાધુ જે સૂત્રનું અધ્યયન કરવાને લાયક થયા હાય, તેને તે ઢાઇમે સૂત્રાર્થ રૂપી બીજ વાવવા માટે આત્મારૂપી ક્ષેત્રને નિર્મલ અનાવનારી તથા મનરૂપ મર્કટને વશ કરાવનારી અને અધ્યાત્મ ભાવનાને ઢકાવનારી અને સંયમની આરાધનામાં અપૂર્વ મદદગાર એવી પવિત્ર યાગા દ્રહનની ક્રિયા કરાવીને ધીર એવા શ્રી આચાર્યાદિ મહાપુર્યો તે તે સૂત્રની વાચના આપે તે બીના ઢુંકામાં આ યંત્રથી આ પ્રમાણે જાણવી.

કેટલા વર્ષના દીક્ષા પર્યાયવાળાને કયા સૂત્ર લણાવી શકાય તેના નામ.

| 3          | વર્ષભા                                  | દીક્ષિતને                               | શ્રી આચાર પ્રકલ્પ એટલે નિશીથસ્ત્રત્ર      | ભણાવવું.        |
|------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------|
| 8          | ••                                      | ,,                                      | શ્રી સ્ત્રકૃતાંગ સ્ત્ર                    | ,,              |
| પ          | 7.9                                     | ,,                                      | દશાશ્રુતસ્ક'ધ, કલ્પ, વ્યવહાર સૂત્ર        | "               |
| 4          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | "                                       | શ્રી સ્થાનાંગસૂત્ર અને સમવાયાંગસૂત્ર      | ,,              |
| ૧૦         | ,,                                      | ,,                                      | વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિસ્ત્ર (શ્રી ભગવતીસ્ત્ર) | ,,              |
| 12         | "                                       | "                                       | શ્રી શ્રુલ્લિકાવિમાનાદિ પાંચ અધ્યયના      | ભણાવવાં.        |
| <b>૧</b> ૨ | ,,                                      | "                                       | અરૂણાપપાતાદિ પાંચ અ <sup>દ</sup> યંયના    | ભણાવવાં.        |
| ૧૩         | વર્ષ'ના જ                               | ીક્ષિતને                                | ઉત્થાનશ્રુતાદિ ૪ અધ્યયના                  | <b>ભ</b> ણાવવાં |
| ૧૪         | <b>;</b> ;                              | ;;                                      | <b>આશી</b> વિષ ભાવના                      | ભણાવવી          |
| ૧૫         | 75                                      | **                                      | <b>દ</b> ષ્ટિવિષ ભાવના                    | "               |
| १६         | 77                                      | 37                                      | ચારણ ભાવના                                | ,,              |
| ૧૭         | ,,                                      | <b>,,</b>                               | મહાસ્વય્ન ભાવના                           | ,,              |
| १८         | 7:                                      | ,,                                      | તેજોનિસગ <sup>°</sup>                     | ભણાવવું.        |
| ૧૯         | ,,                                      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ભારમું અંગ દબ્દિવાદ                       | 31              |
| २०         | ,,                                      | 55                                      | <b>ળાકીનાં તમામ સૂત્રા</b>                | ભણાવવાં.        |

આતું વિશેષ વર્જુન શ્રી વ્યવહાર સૂત્ર તથા પાક્ષિકસૂત્ર-ટીકાદમાં જણાવ્યું છે. દ્વાદશાંગી ગણિપિટકરૂપ શ્રીજૈન પ્રવચનના અપૂર્વ પ્રભાવને જણાવવાના પ્રસંગ ભહુજ જાણવા જેવી બીના બીજા શ્રંથામાં આ પ્રમાણે જણાવી છે-'' આયુષ્યની ચપલતા અનુભવસિદ્ધ છતાં અનેક ભાગ્યશાલી ભવ્ય જીવા નિર્મલ દર્શનાદિની યથાર્થ આરાધના કરી આ ભવને સફલ કરવા ઉપરાંત પરલાકની પણ સફલતા સાધી રહ્યા છે, તે કેવલ આસન્નાપકારી પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવના ત્રિકાલભાવી શ્રીતીર્થ'કર દેવાના વચનને અનુસરનાર અવિશ્લિન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાબાધિત પરમપૂજ્ય પવિત્ર શ્રી પ્રવચનના જ પ્રતાપ છે. ધન્ય છે તેવા ત્રિપ્રુટીશુદ્ધ પ્રવચનના પ્રકાશક પરમ

પૂજ્ય મહાપુરૂષોને. નમસ્કાર હોા તે પરમારાધ્ય ભગવંતાને તથા તેઓશ્રીના પ્રવચનને. ં આવા પ્રભાવશાલી પવિત્ર પ્રવચનમાં ભવ્ય જીવાને બાધ પમાડલાના જે દ્રવ્યાનુયાગાદિ અનેક સાધના કહ્યાં છે. તે વ્યાજબી જ છે. કારણ કે જેમ રાગા જદા જદા પ્રકારના હોાવાથી, તે ભધા રાગાના પ્રતીકાર (ઇલાજ) રૂપ એાસડા પણ જીદા જીદા હોય છે, તેવી રીતે જીવાની અધ્યવસાય—પરિણતિ પણ જીદી જીદી હોવાને લઈ ને કાયિક ચેપ્ટાઓ, અને વાચિક ભાષામાં પણ કેરફાર દેખાય છે. તેવા જુઠા જુઠા અધ્યવસાયવાલા, અને જીકાં જુદાં વચના બાલનાર, તથા જુદી જુદી ચેષ્ટાઓવાલા જીવાને બાલ પમાડવાના પ્રકારા પણ એકસરખા નહિ, પણ જુદા જુદા જ હોવા જોઈ યે. કારણ કે, વચનભેદનું અને પ્રવૃત્તિભેદનું મુખ્ય કારણ જે વિભાવદશાની અધ્યવસાય—પરિણતિ, તે જ દરેક જીવની એક સરખી નથી, પણ જુદી જુદી જ છે. વળી ડ્વ્યરાંગ કે ભાવરાંગ પણ નિર્મલ અધ્યવસાયામાં ફેરફાર થવાથી જ થાય છે. એટલે મલિન અધ્યવસાયાને લઈને લ્વ્યરાગ અને ભાવરાગ પ્રગટ થાય છે. તેમાં પણ ભાવરાગ જે રાગાદિમય પરિણતિ, તેને લઈને જ પ્રત્યક્ષ દેખાતા દ્રવ્યરાગ પ્રકટે છે. ને વધે છે. આ ભાળતમાં અન્ય દર્શાનીઓની ગીતા પણ સંમત છે. (ટેકાે આપે છે) ત્યાં કહેલ છે કે, છવને વિષયાદિનાં સાધનાની ચિંતવના કરવાથી જ જીવતાં છતાં મરેલાંના જેવી સ્થિતિના અનુભવ કરવાના સમય આવે છે. આજ કારણથી પુજ્ય શ્રી ગણધર ભગવંતાએ જ્ઞાનાપયાગથી અનેક સાધનાની જરૂરિયાત જાણી, તેથી જ શ્રી તીર્થ કરદેવ પાસેથી, જેવી ચારે અનુયોગના અર્થ ગભિત દેશના સાંભલી હતી, તેવા જ રૂપમાં સૂત્રાની રચના કરી. એટલે. ૧ શ્રી તીર્થ કર ભગવંતે એક જ અનુધાગના અર્થ ગર્ભિત દેશના કેમ ન આપી ? અને ૨ શ્રી ગણધરાએ તેવા જ રૂપમાં સુત્રરચના ંકેમ ન કરી ? આ ખે પ્રશ્નોનું સમાધાન વિસ્તારથી પહેલાં સમજાવ્યું. છતાં તેનું રહસ્ય યાદ રાખવું જોઇયે કે, જેમ એક જ ઔષધથી વિવિધ રાગાના નાશ ન થઇ શકે, તેવી **રી**તે એકજ અનુ-યાગના અર્થગભિત એવી દેશનાથી અથવા તેવી સુત્રસ્થનાથી જાદી જાદી ભાવનાવાળા કરેક જીવને ખાધ થવા અશક્ય છે. માટે ચારે અનુયાગાની અર્થગિલિત દેશના અને તેવી જ સુત્રોની રચના સહેતુક જ (વ્યાજબી) છે. તથા જેવી રીતે અસંખ્યાતા ગુસરથાનકા છતાં મુખ્યપણે ૧૪ ગુણસ્થાનકા કહ્યા, તેવી જ રીતે વધારે અતુધાગા ન કહેતાં ચાર જ અતુધાગા કહેવામાં સમજ લેવું. તથા જાદા જાદા પદાર્થાન જાણવાની પ્રકટ થયેલી જાૂદી જાૂદી જિજ્ઞાસારૂપી પિપાસાને શાંત કરવાને માટે સાધના પણ જુદા જુદા જ હોવા જોઇએ. દાખલા તરીકે કાેઇને ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યાનું સ્વરૂપ સમજવાની રૂચિ થાય. કેાઇને ગણિતનું કે ચરણાનુધાગનું કે ધર્મકથાનુધાગનું સ્વરૂપ જાણવાની રૂચિ થાય, આવા હેતુથી પણ ચાર અનુધાગા કહેલા છે. માટે જ ચાર અનુયાગા પૈકી દરેક અનુયાગનું ક્લ પણ જૂદું જૂદું કહેલ છે. દ્રવ્યાનુયાગના અને ગણિતાનુયાગના અભ્યાસાદિથી દર્શન અને જ્ઞાનન<u>ી નિર્મલતા</u> વગેરે **યાય છે. ને ચર**ણ કરણાનુધાગના અને ધર્મ કથાનુધાગના અભ્યાસાદિથી નિર્મલ ચારિત્રની આરાધના વગેરે ફુલ પામી શકાય છે. આ કારણથી પણ ચારે અનુધાગના ભાવ ગભિત દેશના, અને તેવી જ સૂત્રોની રચના નિહેંવુક નથી જ. આવું પવિત્ર શ્રી જિનપ્રવચન મહા-મહિમાતું નિધાન છે, અને અપૂર્વ તત્ત્વાતું યથાર્થ સૂક્ષ્મ જ્ઞાન, વિદ્યા મંત્ર અને વૈરાગ્યાદિ પવિત્ર ભાવનાદિ સ્વરૂપ, આત્મનિર્મલતાના અસાધારણ સાધના વગેરે ભાવરત્નાના પણ ખજાના છે. બીજા શ્ર'શામાં આ શ્રીજિનપ્રવચનને જૈન દર્શન, સ્યાદ્વાદ દર્શન, અનેકાંત દર્શન, અપેક્ષાવાદ, વગેરે નામથી એાળખાવ્યું છે. તે હાલ પણ વિશ્વમ'ડલમાં વિજયધ્વજ ફરકાવી રહ્યું છે, ને સત્યાર્થદર્શક તથા વિશ્વવ્યાપી છે. માટે જ જેન પ્રવચન બીજા ધર્મનાં શાસ્ત્રો કરતાં શ્રેષ્ઠ ગણાય. એ વ્યાજબી જ છે. કારણ કે તે જ (જૈન પ્રવચન) બીજા તમામ દર્શાનાને કાેઈ નાે પણ પક્ષ લીધા સિવાય યાગ્ય ઇન્સાફ દેવાને સમર્થ છે. માટે જ આ જૈન પ્રવચનનું " નિષ્પક્ષ પ્રવચન " નામ પણ સુપ્રસિદ્ધ છે. તથા તે જ તમામ પદાર્થાના દ્રવ્યગુણપર્યાયાની સાચી અને સ પૂર્ણ ષ્મીના નિષ્પક્ષપાતભાવે જણાવે છે. આવા આવા અનેક સુદ્દાઓથી તેની સમસ્ત વિદ્યમંડલમાં વિજય ધ્વજા ફરકી રહી છે, અને આ શ્રી જૈન પ્રવચનની સાથે હરિફાઈ કરી શકે તેવું એક પણ પ્રવચન છે જ નહિ. માટે જ આ શ્રી જૈન પ્રવચન અહિતીય (અજોડ) કહેવાય છે, અને **દ**રેક પદા<sup>શ</sup>ના પૂરેપૂરા તત્ત્વણાધ મેળવવાને માટે જેમ બીજાં સાધનાની જરૂર પડે છે, તેવી રીતે અપેક્ષાજ્ઞાનની તેથી પણ વધારે જરૂ(રયાત જણાય છે. આવી તમામ અપેક્ષાએાની તરફ લક્ષ્ય રાખી સચાટ વસ્તુતત્ત્વને સમજાવનારું આ એક શ્રી જૈન પ્રવચન જ છે. માટે તે 'સ્યાહાદ દર્શન ' આવા નામથી પણ ઘણાં સ્વપર શાસ્ત્રોમાં ઓળખાય છે. બીજાઓ જેમ કહે છે તેમ આ જૈન પ્રવચન એમ પણ નથી કહેતું કે, આત્મા વગેરે પદાર્થાતું અને ધર્માસ્તિકા-યાદિનું સ્વરૂપ આમ જ છે. આ મુદ્દાથી આ શ્રી જૈન પ્રવચનને 'અનેકાંત દર્શન' પણ કહી શકાય. આ બાબતમાં ત્રિવિધ પ્રકારે પદાર્થતત્ત્વને સચાય સમજાવવાને સંસ્કૃતાદિ ભાષામાં સાડી ત્રણ ક્રોડ શ્લાક પ્રમાણ ત્રિષબ્ડિશલાકા—પુરૂષચરિત્ર તથા હ્યાશ્રય કાવ્યાદિ વિવિધ મંથાની રચના કરીને સમસ્ત વિશ્વમંડલમાં જે મહાસમર્થ પ્રતિભાશાલી મહાપુરૂષે અનહુદ ઉપકાર કર્યો છે, તેમજ જેમના સંવ્યંધમાં પુનાની 3ક્રન કાેલેજના પ્રાફેસર, ડાં૦ પીટર્સને કાેલેજમાં ભણતા વિદ્યા**થી'**એાની પાસે ભાષણ કરવાના પ્રસંગે આ પ્રમાણે જણાવ્યું હતું કે, '' હે મારા વ્હાલા વિઘાથી<sup>\*</sup>ઓ ! આજે હું જે મહાપુરૂષનું જીવનચરિત્ર કહેવાને તમારી અલગળ ઉપસ્થિત થયા છું તે આદરાધ જીવનચરિત્રને સાંભળવામાં તમે લગાર પણ ખેદરકારી રાખશા નહિ. જો કે તે મહાપુરૂષ નમારા ધર્મના (ભ્રાહ્મણ ધર્મના) ન હતા. તા પણ મારે નિખાલસ દૃદયથી કહેવું જોઇએ કે તેઓ આ ભાગ્યવંતી ભારતભૂમિના ચળકતા કાહીનૂર (હીરા) હતા; તે કાે છું? તાે કે " કલિકાલસર્વ' આચાર્ય મહારાજ શ્રીહેમચંદ્રસ્રી ધરજ મહારાજ. " આ પ્રમાણે (પીટસ'ને) સુક્ત કં કે પ્રશંસા કરી હતી. તેમ જ એવા એક પણ વિષય (ખાબત) અવશિષ્ટ (ખાકી રહેલા) નથી, કે જેની ઉપર તેઓ શ્રીએ પાતાની લેખિની (કલમ; લેખણ) ન ચલાવી હાેય. વળી તે જ ન્યાય, વ્યાકરણ, સાહિત્ય, ચરિત્રાદિના અપૂર્વ', પુષ્કલ મંથાના ખનાવનારા, ખાલપ્રદ્રાચારી, સદ્દગુણસંપન્ન, મહા પ્રતિભારાલી, કલિકાલસર્વ' અન્યયો મહારાજ 'શ્રી હેમચંદ્રસ્ર્રી ધરજ મહારાજે ' અન્યયો વચ્ચવે છે ક હાત્રિ 'શિકા ' નામના ન્યાય બિત સ્તુતિ શ્રે થમાં ત્રિશલાન 'કન, કાશ્યપો ત્રીય, ચરમ તીર્થ' કર, વર્તમાન જિનશાસના ધરાજ, સમતાનિધાન પ્રભુ શ્રી મહાવી રદ્દવની સ્તુતિ કરતાં જણાવ્યું છે કે—

#### ।। उपजातिवृत्तम् ।।

अन्योऽन्यपक्षप्रतिपक्षभावाव्-यथा परे मत्सरिणः प्रवादाः नयामशेषानविशेषमिन्छन्-न पक्षपाती समयस्तथा ते ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ—હે પ્રભા ! બીજાં દર્શના એક બીજાના મતનું ખંડન કરવામાં બહા-દુરી માની રહ્યા છે. અને એકેક નયના વિચારને (ગેરવ્યાજળી છતાં) વ્યાજબી ગણીને જૂદા જાદા નામને ધારણ કરે છે. અહીં દર્શાત તરીકે સમજવું કે-એક્લા ઋજસૂત્ર નય નામના ચાથા નયના વિચારને આધારે બોદ્ધ દર્શન પ્રકર થયું. બીજા સંબ્રહ નય-માંથી વેદાંત મત પ્રકર થયા. તથા પહેલા નેંગમ નયમાંથી સાંખ્યના પાગમત અને વૈરોષિક મત (આ બે દર્શન) પ્રકર થયા. અને શબ્દ નયમાંથી શબ્દ—બ્રહ્મગ્રાનીના મત પ્રકર થયા. પરંતુ જૈન પ્રવચન એ એક ઉત્તમ પ્રવચન છે કે, જે સર્વ નયાથી યુંથાએલું છે. એટલે તમામ નયાને ભેગા કરીને દરેક પદાર્થના નિર્દાય સ્પષ્ટ સ્વરૂપને જણાવે છે, માટે જ તે બીજાં બધાં પ્રવચનામાં અગ્રગણ્ય અને શ્રેષ્ઠ છે, એમ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે.

આ બાબતમાં જુએા સાક્ષિ પાઠ:---

( शादू लिविकीडितवृत्तम् )

बौद्धानामृजुस्त्रतो मतमभूद्धेदान्तिनां संग्रहात् । सांरुयानां तत एव नैगमनयाद्योगश्च वैशेषिकः ।।

૧—(૧) જન્મ-વિ૦ સં૦ ૧૧૪૫ કાર્તિક સુદી ૧૫ ધ ધુકા. (૨) તામ ચાંગદેવ, (૩) દીક્ષા-વિ૦ સં૦ ૧૧૪૫ કાર્તિક સુદી ૧૫ ધ ધુકા. (૨) તામ ચાંગદેવ, (૩) દીક્ષા-વિ૦ સં૦ ૧૧૫૧ શ્રી દેવચંદ્રસ્રિજીની પાસે, તામ મુનિશ્રી સામચંદ્ર. (૪) સ્રૂરિપદ, વિ૦સં૦ ૧૧૬૧ મળાત્રીજ. વિજયમુદ્દર્તા, તામ શ્રી હેમચંદ્રસ્ર્રિજી. (૫) મરશુ વિ૦સં૦ ૧૨૨૯માં ૮૪ વર્ષની ઉમરે. (૧) ત્રેસઢ શ્રલાકા પુરૂષ ચરિત્ર, દ્રયાશ્રય કાવ્ય, યાંગશાસ્ત્ર, અન્યયાં વચવચ્છેદ દ્રાર્તિશિકા વગેરે સંથીતી તેમણે રચના કરી છે.

शद्धश्रह्मविदोऽपि शद्धनयतः सर्वैर्नयेगुं स्फिता । जैनी दृष्टिरितीह सारतरता प्रत्यक्षमुद्वीक्ष्यते ॥ १॥

( આ <sup>શ</sup>લાકના અ**થ** ઉપર જણાવી દીધા છે).

આ પ્રમાણે જેમ તેઓ જુદા જુદા નામને ધારણ કરે છે, તેમ 'મારૂ' એ સાચુ' ' આ કહેવત પ્રમાણે અર્ઘાદત (ગેરવ્યાજળી) વિચારને પણ સાચા કરાવવાને માટે ખૂબ તનતાડ મહેનત કરે છે. અને છેવટે પૂરેપૂરી સમજણના અભાવે પદાર્થતત્ત્વના ખરેખરા સંગીન નિર્ણય ન થાય, ત્યારે તેઓ એક બીજાની તરફ જાણે કર્યાભાવ કે અભિમાન ધારણ કરતા ન હોય, તેવા દેખાય છે. આ બધાંએ દર્શના કરતાં ન્યાયાધીશ જેવું જૈન પ્રવચત (દર્શન) કાેંઇના પણ પક્ષપાત રાખ્યા વગર સાચી ભૂલ સુમજાવીને દરેકુ ત્તય (દર્શાન-પ્રવચત)ને સત્માર્ગમાં ચાલવા શાંતિભરી શીખામણ આપે છે. આ મુદ્દાથી આપશ્રીનું પરમપવિત્ર ત્રિપુડીશુદ્ધ (જૈન) પ્રવચન નિષ્પક્ષપાતી (પક્ષપાત વગરનું) કહેવાય, એમાં નવાઈ શી ? અને આપે તે સંપૂર્ણ જ્ઞાન (કેવલજ્ઞાન) પ્રકટ થયા ભાદ પ્રકારયું છે. તેથી તેમાં કાઇ પણ ભાભતની લગાર પણ એાછાશ સંભવતી જ નથી. આ પ્રસંગ એ પણ જરૂર યાદ રાખવા જેવું છે કે જેવી રીતે એક પૈડાથી રથ ચલાવાય જ નહિ. અને એક હાથથી તાલી વાગે નહિ, તથા એક સૂતરના તાંતણાથી કૂવામાં પડેલા (લાઢા વગરે) પદાર્થને ખહાર કાઢી શકાય જ નહિ. તેમ (આ ત્રણ દર્પાંતે કરીને) તમામ ૬૦૫–ગુણ-પર્યાયાના ખરાખર સચાેઠ અને સાચા બાેધ એકેક નયના આધારે કાૈક દિવસ થઈ શકે જ નહિ. આવા આવા ઘણા મુદ્દાઓની તરફ લક્ષ્ય રાખીને પૂર્વાચાર્ય ભગવંતાએ જૈન પ્રવચનને સમુદ્રની જેવું કહ્યું છે. અને બીજાં પ્રવચનાને નદીઓની જેવા કહ્યા છે. આજ બીનાને 'શ્રી અતુયાગદ્વાર-દીકાદિમાં જણાવી છે. તે આ પ્રમાણ:-

> उदधाविव सर्वसिधवः, समुदीर्णान्स्वयि नाथ ! रुट्यः । नच तासु भवान्त्रहरयते, प्रविभक्तासु सरित्स्वबोदधिः ।। १ ।।

સ્પષ્ટાર્થ—હે નાથ! જેવી રીતે સમુદ્રમાં ઘણી નદીઓ સમાઈ જાય, તેવી રીતે આપના મહાસાગરરૂપી શ્રી જૈન પ્રવચનમાં (નદીઓ જેવા) બીજાં સાંખ્યાદિ બધાં દર્શના સમાઈ જાય છે. એમ હાથમાં રહેલા આમળાની માફક પ્રત્યક્ષ-અનુભવસિદ્ધ જણાય છે. વળી બોજા દરેક દર્શનનાં શાસ્ત્રોમાં હાલ પણ આગીયા જીવના શરીરના

૧ શ્રી અનુયાગદારસૂત્ર અને શ્રી નંદીસત્ર સર્વ આગમશાસ્ત્રોમાં પ્રવેશ કરવાને માટે કુંચી જેવા છે. અહીં અનુયાગદારસ્ત્રમાં ઉપક્રમ, નિક્ષેષ, અનુગમ તથા નયાદિની અને શ્રી નંદીસૂત્રમાં પાંચ ત્રાનની બીના વધારે પ્રમાણમાં આવે છે. બંનેની ઉપર પ્રાકૃત ચૂર્ણિ છે, તેના આધારે શ્રી હરિબદ્રસ્રિજીએ ટીકા ભનાવી, ને તેના આધારે મલધારિ શ્રી દેમચંદ્રસ્ર્રિજીએ અનુયાગદારની દીકા, તે શ્રી મલયગિરિ મહારાજે શ્રી નંદીસ્ત્રની દીકા ભનાવી.

પ્રકાશની જેવા જે પ્રકાશ દેખાય છે, તે પણ પાતાના વિચારને અનુસારે જૈન પ્રવચન-માંથી મહુલુ કરેલા એકેક અંશને જ આભારી છે. તેથી સાબિત થાય છે કે બીજા પ્રવચના અધુરાં છે. અને પૂરેપુરું વ્યાજળી આપેક્ષિક જ્ઞાન દર્ધ શકતા નથી. આ રીતે કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-અન્ય પ્રવચન તરીકે પ્રસિદ્ધ એવા દરેક પ્રવચનના નેતાઓ સંપૂર્ણ જ્ઞાનવાળા (સર્વજ્ઞ) નથી. કારણ કે તેમણે માહાદિ ચાર ઘાલી કર્મોના ક્ષય કર્યા નથી. એટલે આઠે કર્મામાં માહનીય કર્મ મુખ્ય છે. જેમ લશ્કરમાં સેનાધિપતિની મુખ્યતા હોય છે, તેવી રીતે અહીં પણ માહનીય કર્મની મુખ્યતા છે. અને તે દુ:ખે કરીને છતી શકાય તેવું છે. માટે જ ક્ષપ<u>કૃષ્ત્રેષ્</u>રિમાં પહેલાં માહનીય કર્મના ક્ષય કરવા પઉ છે, અને ત્યાર ભાદ જ્ઞાનાવરણીય, દરા નાવરણીય અને અંતરાય કર્મ ના ક્ષય થાય, ત્યારે કેવલ-જ્ઞાન થાય. આવું જ્ઞાન જેને પ્રકટ થયું હોય, તે સર્વજ્ઞના કહેવામાં લગાર પણ ફેરફાર ર્કે ઓાહાશ હોય જ નહિ. સત્ય પરિસ્થિતિ આમ હેાવાથી એકાંતવાદીઓએ એકાંતવા**દને** જણાવવાના અવસરે અનેક ભાભતમાં અનેકાંતવાદ સ્વીકાર્યા હોય, એમ તેમના ઘણા ગ્રાંથામાં દેખાય છે. અહીં આ બાબતને વિસ્તારે કહેવાના હાલ પ્રસંગ નથી. તેથી તે અવસરે જુણાવીશું / આમાંથી સાર એ નીકળે છે કે-પરમ તારક શ્રી જૈન પ્રવચના જ માક્ષાદિના સાધન વગેરેને કપ, છેદ્દ, તાપની શુદ્ધિને જણાવવા પૂર્વ ક પૂરેપૂરી નિર્દોષ સરલ પદ્ધતિએ જણાવવા સમર્થ છે. આવા જ વિશાલ આશયથી મંત્ર<u>ી ધર ધ્વસ્તુપા</u>લે પાતાના મરણની નજીકના ઢાઇમે સર્વ' જવાને ખમાવરાવ્યા. (૧) શ્રી અરિહંત, (૨) સિંદ્ર. (3) સાધુ. (૪) કેવલિ ભાગવંતે કહેલ ત્રિપુટીશુદ્ધ ધર્મ. આ ચાર રશરણાંને સ્વીકાર્યા.

૧-વસ્તુપાલ અને તેજપાલ આ બંને બધુઓ, ધાળકાના વારધવળ રાજાના મંત્રીઓ હતા. તેમણે ૧-૧૩૦૦ નવાં જિન મિંદિર કરાવ્યાં. ર. ૨૨૦૦ જૂના જિન મંદિરાના છાંહાર કરાવ્યા. ૩ સવા લાખ જિન ખિંખો ભરાવ્યા પ્ર શ્રી આછુની ઉપર કરાડો રૂપિયા ખરમી જિન મંદિરા બંધાવ્યા. અહીં વસ્તુપાલની સ્ત્રી લિલતા દેરીએ અને તેજપાલની સ્ત્રી અનુપમા દેવીએ શ્રી તેમિનાથના મંદિરમાં પેસતાં બે બાજુ અઢાર લાખ રૂપિયા ખરચી બે ગાખલા કરાવ્યા. હાલ, તે 'દેરાણી જેઠાણીના ગાખલા' આ નામથી ઓળખાય છે. પ બંને મંત્રીઓએ ૯૮૪ પૌષધ શાલાએ બંધાવી હતી. ૧ અને સાત કરોડ સાનાની તથા મસીની શાહીથી તાડપત્ર અને ઉત્તમ કાગળાની ઉપર જૈનાગમા લખાવીને સાત સરસ્વતી ભંડાર ( જ્ઞાન ભંડાર ) કરાવ્યા. તેમણે વિવસંવ ૧૨૮૫ માં શત્રું જય ગિરિનારની ચતુવિંધ સંઘ સહિત, પહેલી વાર યાત્રા કરી. ત્યારે તેમની સાથે, ૧ હાથી દાંતના મંદિરા ચાવીશ, ૨ લાકડાનાં મંદિરા ૧૨૦, ૩ ગાડાં ૪૫૦૦, ૪ પાલખીએ ૭૦૦, ૫ કારીગતા ૩૦૦, ૧ આચાર્ય ભગવંતા ૭૦૦, ૭ શ્વેતાંબર મુનિવરા ૨૦૦૦, (૮) દિગં બરા ૧૧૦૦, (૯) ૧૯૦૦ સાધ્યાઓ (૧૦) ૪૦૦૦ થાડા. (૧૧) બે હજાર ઊંડ. (૧૨) સર્વે મળી યાત્રાળુ ૭ લાખ (ના પ્રમાણમાં,) હતા. આ પહેલી યાત્રાની ખીના જણાવી. એ પ્રમાણે અધિક અધિક આદ્યક આડે ભરથી સાડી ભાર યાત્રાએ કરી હતી. વિશેષ ખીના વસ્તુપાલ ચરિત, પ્રબંધ ચિંતામિણ, વિવિધ તીર્થ કલ્ય, ઉપદેશ તર ગિણી વગેરે પ્રંથામાંની જોઈ લેવી. મંત્રી વસ્તુપાલ વિવ સંગ ૧૨૯૮ ભાદરવા સુદિ દશ્યે સ્વર્યવાસ પામ્યા.

२ शुओ संथारा पेरिसीमां-" चत्तारि सरण पवज्जामि, अरिहंते सरण पवज्जामि सिद्धे सरणं पवज्जामि, साह सरणं पज्जामि, केवलि पण्णत्तं घम्मं सरणं पवज्जामि ।। १ ।)

'દુષ્કૃત્ય (પાપ) ની ગર્હા અને સુકૃતની અનુમાદના કરીને તીર્થાધીધર, પરમપૂજ્ય અન'ત તીર્થ'કર ગણુધરાદિ સમલ'કૃત શ્રી સિદ્ધાચલ તીર્થ'નો સામે અ'ને હાથ જોડીને આ પ્રમાણે ભાવના ભાવી હતી કૈ—

## यन्मयोपाजितं पुण्यं-जिनशासनसेवया ।। जिनशासनसेवैव-तेन मेऽस्तु भवे भवे ।।१।।

સ્પષ્ટાથ° — હે પ્રભા ! આપના શ્રી પરમ પવિત્ર જિનશાસનની સેવા કરીને મેં જે કંઈ પુણ્યાનુભ'થી પુણ્ય પૈદા કર્યું હોય, તેના ફ્લર્ય હું એ જ ચાહું છું કે, હે પરમકૃપાલ દ્વાધિદ્વ ! આપના પસાયથી આ ભવથી માંડીને જ્યાં સુધી હું મુક્તિપદ ન પામું, ત્યાં સુધીના વચલા દરેક ભવમાં મને શ્રી જિન શાસનની સેવા મળજો. ૧

આગળ વધીને પાતે લઘુતાગભિત ભાવના આ પ્રમાણે ભાવે છે, કે—

#### न कृतं सुकृतं किञ्चित्-सतां संस्मरणोचितं ।। मनोरथैकसाराणा-मेनमेव गतं वयः ।।२।।

સ્પષ્ટાથ — મેં ઉત્તમ પુરૂષાને યાદ કરવા લાયક સુકૃત એટલે પુષ્યનાં કાર્યો કંઈ ન કર્યાં, અને સારા સારા મનારથ કરવામાં મારી ઉં મર ચાલી ગઈ. આ ભાવનામાંથી રહસ્ય એ નીકલે છે કે, મંત્રો નિરિભમાની હતા, અને તેમણે ઘણાંએ ધાર્મિક કાર્યો અનગલ લક્ષ્મીના સદુપયાંગે પણ કર્યાં હતાં. છતાં પોતે છસકાઇ ન જતાં પહેલાંના શ્રાવકાએ કરેલાં શાસનપ્રભાવનાનાં કાર્યોની આગળ મેં કરેલાં ધાર્મિક કાર્યો શા હિસાણમાં છે? એમ લધુતા ભાવી દિન પ્રતિદિન અધિક ધાર્મિક કાર્યો કરવાની તીલ ઉત્કંઠા રાખતા હતા. મંત્રીને કાર્ય પૂછે છે કે, તમને મરણના ભય છે કે નહિ? તેને મંત્રી જવાય આપે છે—

लब्धाः श्रियः सुखं स्पृष्टं-मुखं दृष्टं तनूरुहाम् । पृजितं शासनं चैव-न मृत्योर्भयमस्ति मे ॥३॥

સ્પષ્ટાથ°—વ્યવહાર દષ્ટિએ મેં લક્ષ્મી મેળવી, અને સુખ ભાગવ્યું, તથા પુત્રોતું માહું જોયું. ને આત્મિક દષ્ટિએ મહાપ્રભાવશાલી શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનની પણ

૧ આ ભાભતના વિસ્તાર શ્રી પંચસૂત્રમાં જણાવ્યા છે ત્યાં કહ્યું છે કે–तस्स पुण विवागसाहणाणि चउसरणगमणं, दुक्कडगरहा, सुकडाणुमोयणा ઇત્યાદિ.

२ आवी भागणीतुं नाम नियाखं न इहेवाय. सांसारिङ पहार्थांनी के याहना ते नियाखुं इहेवाय. अभ श्री महानिश्रीय सूत्रमां इह्यां छे प्रशस्त याहना इरवातुं ते। श्रीकविषयसूत्रनी (प्रार्थना सूत्रनी) वारिज्जइ जइिव नियाण, बंघणं वीयराय तुह समए। तहिव मम हुज्ज सेवा भवे भवे तुम्ह चलणाणं ।। १ ।। अर्थ: —हे वीतराज! को डे आपना सिद्धांतमां नियाखुं इरवानी इही छे, ते। पण हुं हिन्छुं हुं हे तभारा यराखनी सेवा मने सवीसाव है। को न्याहलो) आ गायाया रूपण समकाय छे.

પરમ ઉદ્ધાસથી (હૃદયના ઉમળકાથી) સેવના કરી. તેથી હે પ્રસ્તા ! હવે મને મરવાના ભય છે જ નહિ. ૩.

આ ભાવનામાંથી બાધ એ લેવાના કે અધમી જિવાન જ મરવાના ડર હોય છે. કારણ કે, તેમણે પાતાની જંદગીમાં ઘણાં પાપનાં કાર્યો કર્યાં છે, તેથી તેમને મરતી વેલાએ આવા પશ્ચાતાપ થાય છે કે, અરેરે! માહ અને અજ્ઞાનને વશ થઇને રાચી માચીને મેં ઘણાં પાપકર્મા કર્યાં છે, તેથી હવે મારે શું થશે ? દુર્ગતિમાં મારે જવું પડશે ? અને તેનાં આકરાં દુ:ખા કઈ રીતે મારાથી ભાગવાશે ? આ રીતે ખેદ કરે, તા પણ દુર્ગતિનું આયુષ્ય ભાંધેલું હોવાથી મરીને તેમને દુર્ગતિમાં જવું જ પડે છે, અને આકરાં ભયં કર દુ:ખા રીભાઇ રીભાઇને ભાગવ્યા વિના તેમના ફ્રાર્ટા થતા નથી. પરંતુ જેઓ શ્રીજિનશાસનની આનંદથી આરાધના કરે, તેમને મરણના ભય તલભાર પણ હોતા નથી. કારણ કે, જેવી રીતે એક માણસને લાખ રૂપિયાની કીં મતના ભંગલા છોડીને તેથી પણ ભહુ સુંદર દશ કરાડ રૂપિયાની કીં મતના ભંગલામાં જવાનું હોય, તેને આનંદ થયા, તેવી રીતે ધર્મિલ્ડ ભવ્ય જવા, જે ચાલુ સારી સ્થિતિ હોય, તેના કરતાં બહુ જ સારી સ્થિતિને એટલે સ્વર્ગને કે માફ્કને પામે છે.

હવે મંત્રી વસ્તુપાલ ભાવરાગને નાશ કરનારાં સાધનાની માંગણી આ પ્રમાણે કરે છે—

## गुरुभिषम्युगादीश-प्रणिधानं रसायनम् ।। सर्वभृतदया पश्यं-सन्तु मे भवरुग्मिदे ॥ ४ ॥

સ્પષ્ટાર્થ—હે પ્રભા! માખી જેમ વળખામાં ચાંટે, તેમ સંસારના માહક અશુચિ પદાર્થીના માહરૂપી કાદવમાં ખૂંચેલા સંસારી છવા, તાવ, ક્ષય, ભગંદર વગેરે દ્રવ્ય રેગને દ્દર કરવાને માટે જેવી પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેમ કરવા હું ચાહતા નથી, પણ તીવ્ર ઉત્કંઢા એ જ છે કે. પ્રભલ પુષ્પાદયે દરા દેષ્ટાંતે કરીને દુર્લભ એવા મનુષ્યભવને પામીને હું કાઈ પણ ઉપાયે દ્વાતિ, મનુષ્યગતિ, તિર્ય'ચગતિ, અને નરકગતિરૂપ ચાર ગતિવાળા સંસારમાં રખડપટી કરવારૂપ ભાવરાગને દૂર કરીને પરમ શાધિત આત્મિકાનંદમય મુક્તિપદને પામું. જેમ દ્રવ્યરાગના ઇલાજ કરતી વેલાએ (૧) વૈદ્ય, (૨) દ્વા, (૩) 'પથ્યભાજન એટલે આરાખ્યને પમાડનારા આહાર વગેરે, આ ત્રણ સાધનાની જરૂર પડે છે. તેવી રીતે ભાવરાગને દૂર કરનારાં આ ત્રણ સાધના મને ભવાભવ મળજો. તે આ પ્રમાણે (૧) કંચન કામિનીના સર્વધા ત્યાગી, મહાસદ્યુણસ'પન્ન, શ્રી આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્ત્તક, ગણાવ-છેદક, સ્થવિર વગેરે ચુરૂમહારાજ તે વૈદ્ય. (૨) આપશ્રી (યુગાદીશ શ્રાં આદ્રીવર ભગવ'ત) તું ઉત્તમ નિશ્વલ ધ્યાન તે દવા. (૩)

१ पथ्यक्षोक्षतने अत्र "क्षावप्रकाश " नामना वैद्यक अध्यमां कहीं छे हे-" पथ्ये सित गदासंस्य, किमौषधनिषेवणम् ॥ पथ्येऽसित गदासंस्य, किमौषधनिषेवणम् ॥ १ ॥

હું જગતના તમામ જીવાને મારા જેવા ગણીને તેમની ઉપર દ્રવ્યદ્રયા ને ભાવદ્રયા રાખું, એ પથ્યભાજન. આ ત્રણ સાધના મને ભવાભવ મળજો. ૪

હવે મંત્રી વસ્તુપાલ આત્મહિતકર સાત પદાર્થીની માગણી આ પ્રમાણે કરે છે:-

शास्त्राम्यासो जिनपदनितः संगतिः सर्वदाऽऽर्यैः सद्वृत्तानां गुणगणकथा दोषवादे च मौनं ।। सर्वस्यापि प्रियहितवचो भावना चात्मतत्त्वे संपद्यन्तां मम भवभवे यावदाप्तोऽपवर्गः ।। ४ ।।

સ્પષ્ટાર્થ — (૧) જૈન શાસ્ત્રાદિના અભ્યાસ એટલે મુનિપણામાં આગમાનું ભાષાલું અને સાંભળવું, અને શ્રાવકપણામાં ફક્ત સાંભળવું વગેરે. (૨) દેવાધિદેવ પ્રશ્નશ્રી તીર્થ કરાદિ ઇષ્ટ દેવાના ચરણકમલને દરરોજ નમસ્કાર કરવા. આમાં પ્રભુપૂજાદિના પણ સમાવેશ થાય છે. એટલે નમસ્કારપદથી પ્રભુપૂજા વગેરે પણ લઇ શકાય. (૩) જે કાર્ય કરવાથી પાપકર્મના ભાષે થાય, તેવા હિંસાદિ અધર્મના કાર્યને પ્રાણાંત કષ્ટમાં પણ જેઓ ન જ કરે, તે પુરૂષો આર્ય કહેવાય. તે આર્ય પુરૂષોની સાથે સાભત (પરિચય). (૪) સદાચારી મહાપુરૂષોના ઉત્તમ શીલ, દાન, તપશ્ચર્યા, સંયમ, વગેરે ગુણ સમુદાયનું નિરંતર ગુણગાન કરવું. 'ને તેમના જીવનમાંથી સાર શ્રહણ કરીને પાતાના જીવનમાં ઊતારી નિર્મલ આરાધના કરી માનવભવ સફલ કરવા. (૫) બીજા માણસની નિદા કરવાના પ્રસંગે મૌન રહેવું, ને તેવા નિદાનાં વચના સાંભળવાના પ્રસંગે ભહેરા જેવા થઇ જવું. કારણ કે બીજાની નિદા કરવામાં કે સાંભળવામાં કંઇ પણ લાભ નથી. આવા અવસરે આત્રાધી ભવ્ય જેવા એમ વિચારે છે કે—

છુરા જગમેં કે નહીં, છુરા અપના ખેલ; ખેલ અપના મુધાર લે તેા, ગલીએ ગલીએ સ્હેલ. ૧

જ્યારે બીજાની નિંદા કરવાનું મન થાય ત્યારે એમ વિચારવું કે હેં જીવ! જગતમાં કોઇ ખરાબ નથી, પાતાના ખેલ (આચાર, વિચાર, ઉચ્ચાર) ખરાબ છે, તે ખેલને સુધારીય તો તું ઠેકાણે ઠેકાણે (જ્યાં જઇશ ત્યાં) સુખ શાંતિ ને આનંદ પામીશ. તથા સામા માણસ આપણી નિંદા કરે, તો વિચારવું કે-ધાબીની સામે ધાબી થવું, તે સમજી જીવાને શાભે નહિ, તારી જે ભૂલ જોઇને સામા માણસ તારી નિંદા કરતા હોય, તે તારી ભૂલ તારે જરૂર સુધારવી જોઇયે. ભૂલ સુધાર્યા પછી કોઇ તારી

૧ આ વાતને અંગે શ્રાહ્મપ્રતિક્રમણસૂત્ર (વંદિતાસૂત્ર) ની 'चिरसंचियपावपणासणीइ. मत्रसयसहस्समहणीए ॥ चउनीमजिणविणिग्गयकहाइ', बोलंतु मे दियहा ।। १ ।। આ ગાયાનું ૧૯સ્ય જરૂર વિચારવું.

નિંદા કરશે નહિ. કદાચ કાઇને નિંદા કરવાની ટેવ જ પડી હાય, ને તે તારી નિંદા કરે તા વિચારલું કે-એ જીવ કમેં ને વશ છે, મારામાં ભૂલ છે જ નહિ, તા મારે અહીંથી ચાલ્યા જલું ઉચિત છે, જેથી તેવાં વચના સાંભળવાં ન પડે, કારણ કે ત્યાં ઊભા રહેવાથી કદાચ પાતાને ક્રોધ પણ થઈ જાય, ને તેથી ચીકણાં અશુભ કર્મા ખંધાય. કહ્યું છે કે-

आफ्रुब्टेन मतिमता-तत्त्वार्थविचारणे मतिः कार्या ।। यदि तत्यं कि कोपः स्यादनृतं कि नु कोपेन ? ॥१॥

અર્થ — જેને કોધ થયા હોય, કે થવાની તૈયારી હોય, તા ખુદ્ધિમાન પુરૂષે સામાને કાંધ કરવાનું ખરૂં કારણ શું છે? તે સત્ય ખોના વિચારવામાં ખુદ્ધિને જેડી દેવી, એડલે સામા માણસ મારી ઉપર શાથી કાંધ કરે છે? તેના વિચાર કરવા. ને અંતે સાચું કારણ પાતાની ભૂલ છે, એમ જણાય તા કોધ કરનાર સામા માણસની ઉપર કાંધ કરવાની શી જરૂર છે? તારે તારી ભૂલ જ સુધારી લેવી. કદાચ વાત ખાડી જ છે એડલે તારો ભૂલ નથી, છતાં કોધ કરે, તા પણ તને કોધ કરવાથી શા ફાયદા છે, અર્થાત કંઇ લાભ છે જ નહિ. ને તારે વિચારલું કે 'ન શુદ્ધસ્ય મયં क्वचिત્' જે ચાખ્ખા (નિર્દાષ) છે, તેને લગાર પણ ભષ કાંઇ પણ સ્થલે છે જ નહિ. મારા નિમિત્ત સાંગા માણસ નાહક કોધ કરી ચીકણાં કર્મા બાંધે છે, માટે મારે બીજે સ્થાને જલું ઉચિત છે. આ નિંદા કરનાર માણસ, પાતાના પાણી ને સાંબુથી મારા મેલ ધાતા હોવાથી મારા તે મિત્ર છે, મને તેની ઉપર લગાર પણ દેષ નથી, કહ્યું છે કે, ''નિંદા અમારી જો કરે, મિત્ર અમારા સોય; બિન સાંબુ બિન પાનીસે, મેલ અમારા ધાય.''

(६) વ્યાવહારિક વાતચીત કરવાના અવસરે કે સજ્જન પુરૂષોના સમુદાયમાં બાલવાના પ્રસંગ પ્યધાની આગળ હિતકારી, સાંભળનારને વ્હાલા લાગે તેવા, અને ખપ પૂરતા વચન બાલવા. (૭) આત્મતત્ત્વની વિચારણા કરવી. એટલે. ૧ હું કાેણ હું ? ર પાછલા ભવમાં કંઇ સારી પુષ્યાઇ કરી હશે, એટલે પુષ્યની મૂડી એકઠી કરી હશે, ત્યારે હું આવી ઉત્તમ સ્થિતિને પામ્યા છું, તે પુષ્યની મૂંડી તા દિવસે દિવસે આછી થતી જાય છે, જેટલા ટાઇમ સુખ ભાગવાય, તેટલું પુષ્ય જરૂર ખાલી થયું એમ સમજવું. માટે સુખના સમયમાં ફૂલાઇશ નહિ, દુ:ખના સમયમાં હાયવાય કરવી નાહ, કારણ કે, ત્યારે તા પાપના કચરા ખાલી થતા હાવાથી રાજ થવું જોઇ એ. કહ્યું છે કે—

कार्यः सम्पिक् नानं वः-पूर्वपुण्यभिवे हि सा ।। नैवापिक विषादश्च-सा हि प्राक्पापिष्टये ॥१॥

આના અર્થ ઉપર જુલાવ્યા છે.

(3) આવતા ભવમાં સુખી થવાને માટે હવે કંઇ ધર્મારાધન કરી નવી પુષ્યની મૂડી પેદા કરૂં, કારણ કે જુની પુષ્યની મૂડી તા ખાલી થવાની તૈયારીમાં છે. (૪) આતમાં એ શું ચીજ છે? જ્ઞાનાંદગુણમય તે શાહતા છે. (૫) તેને માનવામાં કયા કયા પ્રમાણા છે? (૬) હાલ તેની પરિસ્થિતિ કેવી છે? (૭) એને કર્મ લાગવાનું શું કારણ ? (૮) મારા આત્માને કર્મથી અલગા કરવાને માટે કયા કયા સાધનાની સેવના કરવી જોઈ યે? (૯) સંસારમાં ટકાવનાર ચાર કધાયાને જીતવાને માટે તથા ભાગતુષ્ણાને ટાળવાને માટે હે જવ! તું પ્રયત્ન કરે છે કે નહિ? (૧૦) સમતા, શીલ, સંયમ, સરલતા, સાદાઈ, સંતાય, શાંતિ વગેરે ગુણાને મેળવી વધારવાને માટે, તથા ટકાવવાને માટે ઉત્તમ સાધનાની સેવના કરે છે કે નહિ? આ પ્રશ્નોના ખુલાસા મેળવી આચાર, વિચાર અને ઉચ્ચારાદિને નિયમિત કરી, શ્રી શ્રાવક ધર્મ જગરિકામાં જણાવ્યા મુજબ, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવની વિચારણા કરવી. આ સાત પદાર્થો આ ભવથી માંડીને મુક્તિ પામવાના છેલ્લા ભવ સુધીના વચલા ભવામાં મને ભવાભવ મળજો. આવી ઉત્તમ ભાવના ભાવનાં મંત્રી વસ્તુપાલ, અંકેવાળીયા ગામની નજીકમાં સમાધિમરણ સાધીને દેવતાઈ સારાં સુખ પામ્યા.

પૂરેપૂરા ઉમંગથી શ્રી જિનશાસનની સાત્ત્વિકી આરાધના કરતાં સર્વોત્તમ મેલની કે મહર્દ્ધિક દેવતાઈ સાહિળી પામીએ, એમાં નવાઈ શી? પણ જો તેની ઉપર અખંડ રાગ રાખીએ તા તે પણ ભવસમુદ્રમાં તેના જલદી પાર પામવાને માટે સ્ટીમરના જેવું કામ બજાવે છે. એટલે ભવસમુદ્રના પાર પમાઉ છે. આવા આવા ઘણા વિશાલ આશયથી મહાતાર્કિકશિરામાંણ ન્યાયાચાર્ય પૂજ્યપાદ મહાપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજી ગણીએ ન્યાયાલાક પ્રયાસ શ્રી જિનપ્રવચનની સ્તુતિ કરવાના પ્રસંગ પાતાની લધુતા જણાવતાં ભે શ્લાકમાં આ પ્રમાણ કહ્યું છે કે—

## अस्माद्दशां प्रमाद—ग्रस्तानां चरणकरणहीनानाम्।। अब्धौ पोत इवेह, प्रवचनरागः शुभोपायः॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ—હે પ્રશ્નુ! બહુ જ પ્રાચીનકાલના સાતિશય ગુણવંત મહાશ્રમણ નિર્મ'શાની અપેક્ષાએ અમે પ્રમાદ રૂપી કીચડમાં ખૂંપ્યા છીએ. અને ચરણ સિત્તરી, કરણ સિત્તરીની યથાર્થ સંપૂર્ણ આરાધના પણ કરી શકતા નથી. આમ છતાં પણ જેવી રીતે મહાસાગરમાં વહાણના આધાર હોય છે, તેવી રીતે સંસારરૂપી સમુદ્રને તરી જવાને અમારા હાથમાં વહાણ-સ્ટીમર વગેરેના જેવું ઉત્તમ આલ'ખન એ છે કે આપના પ્રવચન (ધર્મ-શાસન-આગમ)ની ઉપર અડગ પ્રશસ્ત રાગ ધારણ કરવા. ૧.

#### विषयानुबंधबंधुर-मन्यन्न किमप्यहं फलं याचे ॥ कित्वेकमिह जन्मनि-जिनमतरागं परत्रापि ॥२॥

સ્પષ્ટાર્થ— હૈ પ્રભા ! મને પૂરેપૂરી ખાત્રી છે કે, રાળ્દાદિભાગનાં સાધના, (સ્ત્રી વગેરે) ફક્ત, ઉપરથી જ સુંદર દેખાય છે, પણ અંદરના ભાગમાં તા કેવલ અશુચિ મય છે. માટે હું તેવા પદાર્થાની માગણી કરતા જ નથી. જેમાં અંદર કંઈ સાર ન દેખાય, તેવા સુંદર ભારદાનવાળા પદાર્થીને જોઈને મુંઝાવું, અ તા માઢામાં માઢી મુર્ખાઈ કહેવાય. આ જ સુદાર્થી હું એ જ ચાહું છું કે—આ ભવમાં અને હવે પછીના ( સુક્તિપદને પમાડનારા છેલા ભવથી પહેલાંના) દરેક ભવમાં આપના પ્રવચનમાં અખે ડ રાગ નિરંતર ઢકી રહે.

ત્રિવિધ તાપને સમાવનારા, તથા ઉત્તમ દર્શન–જ્ઞાન–ક્રિયાની નિર્મલ આરાધનાથી પ્રકૃષ્ટ થતા સાત્ત્વિક આનં દલહરીના ધાષ પ્રવાહથી ભરેલા. ને ભાવસંપત્તિદાયક, શ્રી <mark>જૈન પ્રવચનાને પ્રાચીનકાલે પૂર્વ</mark>ધરાદિ મહાપુરૂષા ગુરૂપર પરાના *ક્ર*મે કરીને યાદ રાખી શિષ્ય પ્રશિષ્યાદિને ભણાવતા, ને તેઓ પણ વિશિષ્ટ સ્મરણશક્તિવાળા હોવાથી યાદ રાખતા. આ પદ્ધતિ કેટલાેક સમય ચાલ્યા બાદ દુ:પમકાલાદિના પ્રભલપણાથી તે સૂત્રાથ ધારક મુન્નિવરાની યાદરાક્તિ વગેરે ઘઠવા લાગ્યા. તેથી કામ પ્રાથક મતે અને સૈદ્ધાંતિક મતે પદાર્થતત્ત્વના કેટલાક વિચારા જુદા જુદા જણાયા. આવી પરિસ્થિતિમાં તે તે કાલના મહાપુરૂષોને તે વિચારાને તદવસ્થરૂપે જ જણાવવા ઉચિત લાગ્યા. કારણ કે અમુક જ મત સાચા છે, એવા નિર્ણય છ્રદ્મસ્થ છવા ન જ કરી શકે. અને તે મહાપુરૂષો ભલે તે કાલની અપેક્ષાએ વિશિષ્ટ ગાની કહેવાય, પણ પૂર્વના મહાજ્ઞાનીઓની અપેક્ષાએ તા અલ્પજ્ઞ છદ્મસ્થ જ કહી શકાય. તાત્પર્ય એ કે. આ મતભેદ, પૂર્વે જુદી જુદી વાચના થયેલી તેથી થયે. હતા. એટલે તેને વાચનાભેદજન્ય કહી શકાય. વાચનાભેદ થવાનું કારણ એ હતું કે, ક્ષાયિકજ્ઞાનવાલા પૂજ્યપાદ ત્રિકાલભાવી સકલ તીર્થપતિ ભગવંતાના તા મૂલથી એક જ મત હતા. છે. ને રહેશે. કારણ કે ભૂતકાલમાં થઇ ગયેલા અનંતા તીથ<sup>લ</sup> કરોમાંના એક પણ તીથ<sup>લ</sup> કર ભગવંતે અર્થ દેશના દેતાં એવા શબ્દપ્રયાગ નથી કર્યા કે,-' આ પરમાણ આદિ પદાર્થીના સ્વરૂપને હું પાતે જ જણાવું છું. '' પરંતુ એ જ જણાવ્યું કે, જેમ અતીત (પહેલાં થઇ ગયેલા) અનંતા તીર્થ કરાેએ જે પદાર્થનું સ્વરૂપ જેવા રૂપે કહ્યું, અને ભાવી અનંતા તીર્થ કરો જે પદાર્થનું સ્વરૂપ જેવા રૂપે કહેરો, તેને અનુસારે જ હું આ વિવક્ષિત પરમાણ વગેરે પદાર્થ'ના સ્વરૂપને કહું છું, અને આ કારણથી અવિશ્વિનન પ્રભાવશાલી, ત્રિકાલાભાધિત, ભવેતભવ ચાહના કરવા લાયક, જૈનેન્દ્ર પ્રવચનની લાકાત્તરતા સિદ્ધ થાય છે કે, જેમાં ાંત્રકાલભાવી તમામ ધર્માપદ્દેશકામાં પ્રરૂપણ

ભેદ (જુદી જુદી પ્રરૂપણા) છે જ નહિ. આ જ પ્રણાલિકાના વિરહ્યી અન્ય દર્શ નકારાતે નિરૂપાયે કહેલું પડ્યું કે—

भृतिविभिन्ता स्मृतयोऽपि भिन्ना, न को मुनिर्यस्य वचः प्रमाणं । धर्मस्य तत्त्वं निहितं गृहायां-महाजनो येन गतः स पन्थाः ।। १ ।।

અર્થ'—પદાર્થતત્ત્વનું સ્વરૂપ જણાવવામાં શ્રુતિ કંઇ કહે છે. ત્યારે સ્મૃતિ કંઇ જૂદું જ વર્ણન કરે છે. આ રીતે શ્રુતિ અને સ્મૃતિનાં વચના અલગ અલગ હોવાથી પંને જૂદાં પડે છે, તેમજ જેનું વચન પ્રમાણભૂત ગણાય, તેવા મુનિ એક પણ દેખાતા નથી. કારણ કે દરેક મુનિનાં વચના જૂદાં જૂદાં જણાય છે. અરે! એક મુનિનાં પણ વચના પૂર્વાપરવિરાધિ (એક જ શ્ર'થમાં પહેલાં જે કહ્યું હાય તેનાથી વિરૂદ્ધ) જણાય છે, તેથી એમ માલુમ પડે છે કે, ધર્મનું ખરૂં રહસ્ય ગુફામાં પેસી ગયું. માટે માટા પુરૂષો જે રસ્તે ચાલ્યા, તે રસ્તે જવું વ્યાજભી છે.

કેટલાેક સમય વીત્યા બાદ સુત્રાર્થાવધયક (સુત્રાર્થના બાબતમાં) વિસ્મરણ વગેરે કારણાથી વાચનાભેદ થયા. આ વાત દું કામાં શ્રી શાંતિચંદ્ર ઉપાધ્યાયે બનાવેલી શ્રી જ'બૂઢ્રીપપ્રરૂપ્તિ ટીકામાં જણાવી છે. તેમજ પરાપકાર ધુરીણ આચાર્ય શ્રીમલયગિરિ મહારાજાએ પણ શ્રી જ્યાતિષ્કરંડક નામના પ્રકીર્ણંકની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે જૈનેન્દ્ર શાસનભાવી શ્રી સ્કંડિલાચાર્યના સમયમાં પાંચમા દુ:ષમ અહરાના પ્રતાપે દુર્ભિક્ષકાલ પ્રવત્યે. તેથી સાધુસમુદાયમાં સિદ્ધાંતવાચનાદિ પ્રવૃત્તિ મંદ થવા લાગી. દુષ્કાલ વીત્યા ખાદ સુભિક્ષકાલ સમયે (સુકાળમાં) ૧ વલ્લભીપુર (વળા) તથા ૨ મથુરા આ એ સ્થલે સંઘ ભેગા થયા. તેમાં સુત્રાર્થની સંયોજનાના સમયે અલીત દુષ્કાલના પ્રતાપે સત્રાર્થની વિસ્મૃતિ થએલી હોવાથી વાચનાભેક થયા. એટલે વલ્લભી વાચના અને માધુરી વાચના શરૂ થઈ. તે અવસરે સંસારમાં અનંતકાલ સુધી ભ્રમણ કરાવનારી શ્રીપ્રવચનની આશાતનાથી ભય પામનાર કદાગહરહિત તથા અવધિજ્ઞાનાદિ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનરહિત અને તે જ હેતુથી અમુક જ વાચનાપાઠ સાચા છે એવા નિશ્ચય કરવા અશક્ય જાણનાર સંઘનાયક પૂજ્યપાદ શ્રી દેવદ્ધિ<sup>૧</sup>ગણિ–ક્ષમાશ્રમણ મહારાજા વગેરે આચાર્ય મહારાજાઓએ તે તે વાચનાઓના પાઠા પરસ્પર અવિસ'વાકપણે સ્મરણને અનુસારે તકવસ્થ જ ( જેવા પાઠ યાદ હતા તેવા ) પુસ્તકારૂઠ કર્યા. તેથી આજ સુધી પણ તે જ પદ્ધતિ તદ્દવસ્થ ભાવે (તેવાજ રૂપમાં) દેખાય છે. તેમાં છેવટે "આ બે અથ<sup>6</sup>માં સાચા અર્થ કર્યા ? તે કેવલી ભગવંતા જાણે '' એવા ઉલ્લેખ (નિકેશ) કેખાય છે.

આ શ્રીજિનેશ્વરદેવે કહેલાં પ્રવચનામાં અર્થની અપેક્ષાએ પ્રાયે ફેરફાર કે જુદાઈ હોય જ નહિ. પણ શબ્દરચના તા જાદી જાદી હોય જ. કારણ કે દરેક તીથ° કરના તીર્થ સ્થાપનાકાલે ગહુધરા પાતાના આચાર છે, એમ સમજને ફ્રાદશાંગીની સ્થના જરૂર કરે જ એવા નિયમ છે.

### ા બારે અંગાની પુરૂષનાં અંગાની સાથે સરખામણી ા

શ્રીદૂષ્ય ગણિજીના શિષ્ય શ્રી દેવવાચક મહારાજે રચેલા શ્રી નંદીસ્ત્રની ચૂર્ણિ વગેરેમાં શ્રુતજ્ઞાન એટલે દ્રાદરાાંગીને પુરુષનાં અંગાની સાથે આ રીતે સરખાવી છે:–

શ્રીભાચારાંગસૂત્ર અને શ્રીસ્ત્રકૃતાંગસૂત્ર એ શ્રુતરૂપ પુરુષના પગ છે, અને શ્રીસ્થાનાંગસ્ત્ર તથા શ્રીસમવાયાંગસ્ત્ર આ બે તેની જંઘાસ્થાને સમજવાં. પગની ધુંટીથી ધુંટણ સુધીના ભાગ જંઘા કહેવાય. તથા શ્રીભગવતીસ્ત્ર અને સાતાધર્મ કચાંગસ્ત્ર એ શ્રુતપુરુષના જંઘ (ઊરૂ)ને સ્થાને જાણવાં. તેમજ શ્રીઉપાસકદશાંગસૂત્ર અને શ્રી અંતકૃદશાંગસૂત્ર આ બે પીઠ અને ઉદ્દરસ્થાને જાણવાં. વળી શ્રીઅનુત્તરો-પપાતિકદશાંગસ્ત્ર અને શ્રીપ્રશ્નવ્યાકરણ તે બે હાથ, અને શ્રીવિપાકસ્ત્ર ડાક અને બારમું અંગ શ્રીદિપ્રવાદ એ શ્રુતરૂપ પુરુષનું મસ્તક સમજવું. આ રીતે શ્રુતપુરુષની દુંક બીના જણાવી.

હવે શ્રી આચારાંગસૂત્ર વગેરે ભારે અંગાના અર્થ'ને સમજાવનાર નિયું ક્તિ વગેરે પ્રાકૃતાદિ ગ્રંથાના પ્રમાણ વગેરેની હકીકત ખાસ જાણવા જેવી હોવાથી ટૂંકામાં જણાવું છું:—

### ॥ શ્રી આચારાંગસૂત્રની નિર્શુકત વગેરેની બીના ॥

१ मूल सुत्रमां मुनिओना आयारनुं वर्जन वधारे प्रभाज्ञभां होवाथी आयारांग इहेवाय. शिळ दीते ओ पण अर्थ धर्ध शहे है-आयारने लजावनार ले आंग, ते आयारांग इहेवाय. आ ल मुदायी नियुं किमां आयारपदना निक्षेपा वगेरेनी हडीइत लक्षावी छे. नियुं किनी नववंभचेरमहओ-अठ्ठारस पयसहस्सिओ वेद्यो। हवह य सपंचचूलो बहुबहुतरको पयगोण।।१।। आ अशीआरभी गाथामां "वेद" शण्द लक्षाव्धे छे. तेथी समल्यय छे हे आयारांगनुं भीलुं नाम "वेद" छे. तत्त्वज्ञानना पिपास आत्माओं लेथी हिय अने उपादेय पदार्थिन लक्ष्ये, ते वेद इहेवाय. त्याग इरवा लायड विषय वगेरे हिय इहेवाय, ने अहुण इरवा लायड अहिंसा संयम तप वगेरे पदार्थि उपादेय इहेवाय. ते लंने पहार्थिन स्वरूप आ सूत्रमां होवाथी "वेद" नाम पण वटी शहे छे. पहेली श्रुतरुक्त नव ध्रह्मचर्य अध्ययन इपे छे, तेनां अहार हलर पदा राया, उ धर्या, अ लाभालन, प वस्त्रेपणा, ६ पात्रेपणा, ७ अवश्रहप्रतिमाध्ययन आ सात अध्ययनाना समुदायदप पहेली युलिका, र स्वरूप, ७ अवश्रहप्रतिमाध्ययन आ सात अध्ययनाना समुदायदप पहेली युलिका, र स्वरूप, ७ अवश्रहप्रतिमाध्ययन आ सात अध्ययनाना समुदायदप पहेली युलिका, र स्वरूप, ७ अवश्रहप्रतिमाध्ययन आ सात अध्ययनाना समुदायदप पहेली युलिका, र स्वरूप, ७ सत्तरस्वरूप, नामनी

બીજ ચૂલિકા. 3 ભાવના. ૪ વિમુક્તિ. ૫ નિશી થાધ્યયન. જે મૂલ સૂત્રમાં નહિ કહેલી બીનાને જણાવે, ને કહેલી બીનાને સ્પષ્ટ સમજાવે, તે ચૂલિકા કહેવાય. ૫૬પ્રમાણની અપેક્ષાએ વિચારતાં, ૫હેલા શ્રુતસ્ક ધની સાથે, ચાર ચૂલિકારૂપ બીજો શ્રુતસ્ક ધ ભળતાં આચારાંગનું પ્રમાણ બહુ કહેવાય. તેમાં નિશીથ સૂત્રને ભેળવાંએ તા બહુતર જાણવું. અને અનંતા ગમપર્યાયરૂપ હોવાથી આચારાંગનું પ્રમાણ બહુતમ કહ્યું છે. તથા ' आयारो आचारो ' પ્રત્યાદિ (૭મી) ગાથામાં આચાલ, આગાલ, આકર, આવાસ આદર્શ, આંગનું વિભાગથી અદર્શ, અંગ, આચીર્ણ, આજાતિ, આમાક્ષ, એમ આચાર અને અંગનું વિભાગથી સ્વરૂપ જણાવતાં નિર્યુક્તિકારે, આચારના નવ નામ જણાવતાં આ સૂત્રનાં નવ નામા કહ્યાં છે.

ર-સૂત્ર-થાડા શખ્દામાં ઘણા અર્થ જણાવે છે. તેથી કયા સૂત્રના સંબંધ બીજા કયા સુત્રની સાથે ઘટે છે? આ બીનાને સમજાવનારી નિર્યુધ્તિ છે. પ્રૌઢ પ્રાકૃત ભાષામાં છં દાખદ્ર નિયુ ક્તિની રચના સામાન્ય જ્ઞાની ન જ કરી શકે. માટે જ કહ્યું છે કે, નિયુ ક્તિના રચનારા પૂર્વ ધર ભગવંતા જ હોય. તેમાં પણ ચૌદ પૂર્વી ને પ્રથમ કહ્યા છે. આ પહેલા અંગસૂત્રની પણ નિર્યુક્તિના ખનાવનાર, ચોંદ પૂર્વી શ્રીભદ્રભાહુ સ્વામી કહ્યા છે. તેમણે બીજાં સુત્રોની ઉપર પણ નિયું ક્તિએ। રચી છે, એમ શ્રી આવશ્યક સુત્રની (નેયુ<sup>\*</sup>ક્તિની ૮૪-૮૫ મી ગાથામાં જણાવ્યું છે. તેના દૂંક સાર એ છે કે, ૧ આવશ્યકસૂત્ર, ૨ દશવૈકાલિકસૂત્ર, ૩ ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર, ૪ આચારાંગ સૂત્ર, ૫ સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર, ૬ દશાશ્રુતસ્કંધ, ૭ કલ્પ, ૮ વ્યવહારસૂત્ર, ૯ સૂર્યપ્રજ્ઞસિ, ૧૦ ઋષિભાષિતાની નિયુ<sup>ષ</sup>ફિતએા કહીશ, એમ શ્રી ભદ્રબાહુ સ્વામીજીએ કહેલ છે. તેથી સમજવાનું મળે છે કે તેમણે શ્રી આચારાંગાદિ દશસૂત્રોની નિર્યુક્તિએા રચી છે. તેમણે આચારાંગની મહારાષ્ટ્રીય પ્રાકૃત નિયુ<sup>લ</sup>ક્તિ પણ આર્ચા છંદમાં રચી છે. તેની ગાથાએા, ખુહફિપ્પનિકાદિમાં ૩૬૨ અને બીજા પ્રંથામાં છેલ્લી ૩૪૯મી ગાયાની સાથે મહાપરિજ્ઞાધ્યયનની નિયુક્તિના ૭ ગાથાઆ ભેળવી ૩૫૬ ગાથાઓ જણાવી છે. તેનું પ્રમાણ ૪૫૦ શ્લાક છે. ઐતિહાસિક દર્ષ્ટિએ વિચારતાં આ શ્રીભદ્રભાહુસ્વામી શક સં. ૪૨૭માં હ્રયાત હતા, એમ પટ્ટાવલી આદિમાં કહ્યું છે. આ નિયુધિત આગમા**દય** સમિતિ આદિ તરફથી છપાઇ છે.

3. ચૂર્લિ-આ સૂત્ર ઉપર ભાષ્યની રચના કદાચ થઇ હોય, તો પણ તે હાલ મળી શકતું નથી. નિર્ધુક્તિના અર્થને કંઇક વિસ્તારે સમજાવનાર ચૂર્લિ છે. તેના રચનારા પૂર્વધરાદિ મહાપુર્વો હોય છે. આચારાંગ સૂત્રની છપાયેલ ચૂર્લિની શરૂઆતમાં જણાવ્યા પ્રમાણે આના કર્તા શ્રી જિનદાસ ગણિ છે. તેનું પ્રમાણ ૮૩૦૦ શ્લાક છે. તેમાં પ્રાકૃત ભાષા મુખ્ય છે, તે કેટલેક સ્થલે સંસ્કૃત ભાષાના પણ પ્રયોગા વપરાયા છે. અન્યત્ર ચૂર્લિને પરિભાષા શખ્દથી આળખાવી છે. આ ચૂર્લિનો એક તાડપત્રીય

પ્રત વિ૰ સં૦ ૧૪૫૦ માં લખાયેલી ભાંડારકર પ્રાવ્યવિદ્યા સંશોધન મંદિરમાં છે. તે રતલામની શ્રી ઋષભદેવજી કેશરીમલજી નામની સંસ્થાએ છપાવી છે.

૪. વૃત્તિ–આ નિયુ<sup>6</sup>ક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્ણિના અર્થ બહુ જ સ્પષ્ટ રીતે સમજાવવાનું કામ કરે છે. શ્રી ગંધહસ્તિ મહારાજે રચેલી ટીકાના વિચ્છેદ થવાથી તેના આધારે ગુપ્ત સંવત ૭૭૨માં ગંભૂતા ગામમાં શ્રી શીલાંકાચાર્ય સરલ ટીકા રચી, જે હાલ આ સ્ત્રતો સ્પષ્ટ બેાધ કરાવે છે. તેમને પ્રસ્તુત વૃત્તિ-રચતાના કાર્ય માં વાહરિ નામના સાધુએ સહાય કરી છે. આ ટીકાનું પ્રમાણ ૧૨૦૦ શ્લાક છે. અહીં આ સૂત્રની ટીકા राइ डरतां भ'गलायरखना त्रील श्ले।डमां टीडाडार જखावे 😵 डे-"शस्त्रपरिज्ञाविवरण-मतिबहुगहन च गंधहस्तिकृतम् ।। तस्मात्सुखबे।घार्थं गणाम्यहमञ्जसा सारम ।। ३ ।। व्यर्थ-श्री ગંધહ્રસ્તિ મહારાજે રચેલું શસ્ત્રપરિજ્ઞા નામના પહેલા અધ્યયનનું વિવરણ સમજવામાં અહ કઠિન હતું, જિજ્ઞાસુ ભવ્ય જવાને સુખે કરી આ સૂત્રના બાેધ થાય આ ઈરાદાથી હું તેમાંથી જલદી સાર લઉં છું, એટલે તેના સાર લઈને ટીકા ખનાવું છું.'' 3 શ્રીપ્રભાવકર્ચારત્ર વગેરે ગ્રંથાના આધારે જણાય છે કે અંગસુત્રાની ઉપર શ્રી ગંધહસ્તિ વગેરે મહાપુર્ધાએ ટીકાએ રચી હતી. તે પ્રાચીન ટીકાના નામથી કે મૂલ ટીકાના નામથી એાળખાય છે. કાલદાષથી તે ડીકાએાના વિચ્છેદ થયા, ત્યારે શ્રી અભયદ્વેવસુરિ મહારાજે ૩ શ્રી સ્થાનાંગસૂત્ર, ૪ શ્રી સમવાયાંગસૂત્ર, ૫ શ્રી ભગવતીસૂત્ર, ૬ ગ્રાતાધર્મકથાંગ સૂત્ર, ૭ ઉપાસક દશાંગસૂત્ર, ૮ અ તકૂદ્દશાંગસૂત્ર, ૯ અનુત્તરાપપાતિકસૂત્ર, ૧૦ પ્રક્ષ વ્યાકરણસૂત્ર, ૧૧ વિષાકસૂત્ર એમ નવ સૂત્રાની ટીકાએા નવી બનાવી. પહેલા અંગની અને બીજા અંગની શ્રી શીલાંકાચાર્ય રચેલી ટીકાઓ હવાત હતી, તેથી તેમણે શ્રી સ્થાનાંગાદિ નવ અંગાની ટીકા રચી. તેથી હાલ પણ તેએ! નવાંગીવૃત્તિકાર તરીકે સુપ્રસિદ્ધ છે. બીજા પ્રધામાં આચારાંગવૃત્તિના રચનાકાલ, શક સં૦ ૭૮૪ અને ૭૯૮ જણાવ્યા છે. કેટલાએક વિદ્વાના ગંધહસ્તિ શબ્દથી તત્ત્વાર્થ સુત્રની ભાષ્યાનુસારિણી ટીકાના અનાવનાર શ્રીસિદ્ધસેન ગણિને લેવાનું જણાવે છે. આ સ્ત્રની વિ૦ સં૦ ૧૩૦૩માં લખાયેલી તાડપત્રીય પ્રત ખંભાતમાં છે. એક ટીકા શ્રી શાંતિસુરિ મહારાજે ખનાવી હતી, પણ હાલ મળી શકતી નથી. વિ**૦સં૦ ૧૪૯૨ માં એની એક પ્રત તા**ડપત્રમાં લખાઈ હતી. (૧) આચારાંગની ઉપર ત્રણ દીપિકા છે. તેમાં અંચલગચ્છીય મેરૂતુંગ-સુરિના શિષ્ય માણિકયશેખસુરિએ બનાવેલી દીપિકાના નિકે<sup>ર</sup>શ આવશ્યકસુત્ર નિર્યુક્તિની ધાતે અનાવેલી દીપિકામાં કર્યો છે. (૨) જિનહ સસૂરિએ ૧૫૮૨ માં રચી. (૩) શ્રી અજિતદેવસૂરિએ પ્રાય: વિ૦ સં૦ ૧૬રહ માં દીપિકા રચી. લક્ષ્મીકદેલાલ સાધુએ રચેલી અવચૂરિનું નામ 'तत्त्वावगमा' છે. અને બીજ અવચૂરિની હાથ પાથી ભાંડારકર વિદ્યા સંશાધનમંદિરમાં છે. એમ આ સૂત્રની ઉપર બે અવચૂરિ છે.

ભાષાંતર : રવજી ઢેવરાજે આચારાંગનું ભાષાંતર કર્યું હતું. તે વિ૦ સં૦

૧૯૫૮માં છપાયું હતું. હાલ મળી શકતું નથી. મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશનમંદિર તરફથી પહેલા શ્રુતસ્કંધના ગુજરાતી અર્થ ઇ૦ સ૦ ૧૯૩૬માં છપાયા હતા. હર્મન જેકાેબીએ અંગ્રેજીમાં અનુવાદ કર્યો તે છપાયા છે. તથા પહેલા શ્રુતસ્કંધના જર્મન ભાષામાં પણ અનુવાદ થયા છે. આ રીતે પહેલાં અંગના નિયુંક્તિ આદિની ખીના સંક્ષેપમાં જણાવી દીધી.

# બીજા શ્રી સ્ત્રકૃતાંગ સૂત્રની નિર્શુકિત વગેરેનું વર્ણન

(૧) સુત્ર-આ ભીજા અંગના ખે શ્રતસ્ક ધનાં રરૂ અધ્યયનાનાં મુલ સુત્રાનું પ્રમાણ ર૧૦૦ શ્લાક છે. (૨) નિયુક્તિ-શ્રી ભદ્રભાહુ સ્વામિએ આર્યા છંદમાં પ્રાકૃત ( જૈન મહારાષ્ટ્રીય પ્રાકૃત ) ૨૦૮ (૨૦૫) ગાથાપ્રમાણ નિયુધિત રચી. તેનું પ્રમાણ ૨૬૫ શ્લાક છે. (૩) ચૂર્ણિકર્ત્તા જિનદાસ ગણિ એમ છાપેલી પ્રતની શરૂઆતમાં કહ્યું છે. તેમણે રચેલી ચૂર્ણિનું પ્રમાણ, ૧૦૦૦૦ શ્લાક છે. તેને (ચૂર્ણિન) મૂલસ્**ત્ર** અને નિર્શક્તિને અતુસરીને અર્થ સમજાવવાનું કામ હોય છે. આ સૃર્ણિ રતલામની ૠષભદાસ કેસરીમલ શ્વે૦ સ'સ્થા તરફથી વિ૦ સં૦ ૧૯૯૭માં છપાઇ છે. હાલ મળી શકે છે. (૪) ટીકા−શ્રી શીલાંકાચાર્ય મૂલસૂત્ર અને નિયુ°ક્તિને અનુસારે ૧૨૮૫૦ શ્લેાકપ્રમાણ સંસ્કૃત ટીકા ખનાવી. આ ટીકાની વિ૦ સં૦ ૧૩૨૭માં લખાયેલી એક પ્રત વીજાપુરમાં છે, ને ૧૪૫૪માં લખાયેલી તાહપત્રની પ્રત ખંભાતમાં છે. આ સૂત્રની ઉપર બે દીપિકા 🕏. તેમાં હર્ષ<sup>ર</sup>ફુલગણિએ વિo સંo ૧૫૮૩માં સુત્રકૃતાંગદીપિકા રચી. તે ટીકા પા<sup>કા</sup> ચંદ્રસૃશ્કિત ભાલાવળાેધ સાથે ભીમસિંહ માણેક તરફથી આચારાંગ સૂત્રના ચાેપડાની માફક ચાપડા આકારે છપાઇ હતી. અને ઉપા૦ સાધુરંગે ટીકાના આધારે વિ૦ સં૦ ૧૫૯૯ માં દીપિકા રચી. ભાંડારકર પ્રાચ્યવિદ્યા સંશાધનમંદિરમાં આ સૂત્રના પહેલા શ્રુતસ્ક ધના વાર્તિ કની એક પ્રત છે. વાર્તિ ક સુત્રના દું કાે અર્થ સમજવે છે. ને ખાલાવળાધમાં વિસ્તારથી અર્થ કહેવાય છે. બીજ સંસ્થાએા તરફથી હિંદી ગુજરાતી ભાષાંતર પણ છપાયા છે. તેમજ હર્મન જેકાેબીએ આ સૂત્રતું પણ અંગ્રેજીમાં ભાષાંતર કર્યું છે. આ રીતે શ્રી સુત્રકૃતાંગની નિર્યુક્તિ આદિની બીના જણાવી.

## ત્રીજા શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રની નિર્સુક્તિ આદિનું વર્ણન

સ્થાનાંગ એ દ્વાદશાંગીનું ત્રીજું અંગ છે. જેમ સૂત્રકૃતાંગના બે શ્રુતસ્કંધ કહ્યા, તેવું અહીં નથી. એટલે શ્રુતસ્કંધ એક છે, દ્વા અધ્યયના છે, ને ર૧ ઉદ્દેશનકાલ છે. ખીજ દ્વિસ્થાનક અધ્યયનના, ત્રીજ ત્રિસ્થાનક અધ્યયનના, ને ચાથા ચતુ:સ્થાન- કાધ્યયનના ચાર ચાર ઉદ્દેશા છે. અને પાંચમા પંચસ્થાનક અધ્યયનના ત્રણ ઉદ્દેશા છે. અહીં ૭૮૩ સૂત્રો છે, ને ૭૨૦૦૦ પદા કહ્યાં છે. હાલ દેખાતું પ્રમાણ બહુ જ નાનું છે. કારણ કે ઘણા ભાગ વિચ્છેદ પામ્યા છે. મૂલસૂત્રના કર્તા શ્રી સુધર્માસ્વામી. સૂત્રનું પ્રમાણ

3500 શ્લાક છે. સ્ત્રરચના ગદ્યમાં છે. આ સ્ત્રની ઉપર નિર્યુક્ત, ભાષ્ય, તથા ચૂર્લ્યુક્ત હોય તો તે ઉપલબ્ય નથી. શ્રીપ્રભાવકચરિત્ર શ્રું થમાં અભયદેવસ્તિપ્રભંધના ૧૦૪–૧૦૫મા શ્લાકમાં કહ્યું છે કે શ્રી શીલાંકાચાર્ય આચારાંગાદિ નવે અંગાની ટીકા રચી હતી પરંતુ તે વિચ્છેક પામેલ હોવાથી શ્રી અભયદેવસ્ત્રિએ વિલ્સંલ ૧૧૨૦માં ૧૪૨૫૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા રચી. તે આગમાદય સમિતિ વગેરે તરફથી છપાઈ છે. તેની વિલ્સંલ ૧૪૮૬માં લખાયેલી તાહપત્રીય એક પ્રત પાટણના ભંહારમાં છે. મેઘરાજે કરેલ ગુજરાતી ભાલાવળાધ, વૃત્તિ સાથે ભાષ્યુ તરફથી આ સ્ત્રુત્ર પહેલાં છપાયું હતું. દીપિકા—આ સ્ત્રુત્રની ઉપર નગર્ષિ ગાલુએ વિલ્સંલ ૧૬૫૭માં સંસ્કૃત દીપિકા રચી હતી. તથા વિરોધશતકાદિના કર્તા શ્રી સમયસુંદર ગિલ્ફાના શિષ્ય શ્રીહર્ષનંદને અને શ્રીસમિતિ કિલ્લોલ મહારાજે શ્રીઅભયદેવસૂરિએ રચેલી ટીકામાંની ગાથાઓ ઉપર વિ. સં. ૧૭૫૦માં ટીકા રચી છે. ઇ. સ. ૧૯૩૧માં આ સ્ત્રુત્રના ત્રીજા અધ્યયનના પહેલા ઉદેશા સુધીનું ગુજરાતી ભાષાંતર, સ્થાનકવાસી જૈન લાયએફરી તરફથી છપાયું હતું. આ રીતે ત્રીજા અંગની વૃત્તિ વગેરેની બીના જલાવી.

### ॥ ચાેથા શ્રીસમવાયાંગસૂત્રની ટીકા વગેરેની ખીના ॥

મૂલમૂત્રના કર્તા શ્રી સુધમસ્વામી ગણધર હાલ સ્ત્રનું પ્રમાણ ૧૬૬૭ શ્લાક છે. અહીં એક અધ્યયન છે, ને એક જ શ્રુતસ્કંધ છે. એક ઉદ્દેશનકાલ છે. આ સ્ત્રના ૧૪૪૦૦૦ પદ્દા હતાં. ઘણા ભાગ વિચ્છેદ પામ્યા, તેથી હાલ આ સ્ત્ર બહુ જ નાના પ્રમાણમાં વર્તે છે. આ સ્ત્રની ઉપર નિયું ક્તિ, ભાષ્ય તથા ચૂર્ણિ ઉપલભ્ય નથી. આ ચાયા અંગમાં ઉદ્દેશા વગેરેના વિભાગ નથી. ૧૬૦ સ્ત્રા છે. શ્રીસ્થાનાંગસ્ત્રમાં એકથી માંડીને દશ સુધીના પદાર્થો કહ્યા, ને અહીં તેથી પણ આગળ વધી એક કાડાકાડી સુધીના પણ પદાર્થો વગેરેની બીના જણાવી છે. ગંધહસ્તિકૃત વિવરણ વિચ્છેદ પામ્યું, તેથી શ્રી અભયદ્વસૂર્વિ મહારાજે અણહિલપુર પાટણમાં વિ૦ સં૦ ૧૧૨૦માં આ સમનવાયાંગની ટીકા અન્ય શાસ્ત્રોના આધારે રચી, તે આગમાદય સમિતિ વગેરે તરફથી છપાઈ છે. વિ૦ સં૦ ૧૯૯૫માં શ્રીજૈનધર્મ પ્રસારક સભાએ આ સ્ત્રનું ભાષાંતર છપાવ્યું હતું. આ બે સ્ત્રના જેવી આંશિક પદ્ધતિ બોહોના અંગુત્તર નિકાયમાં પણ જણાય છે. મહાભારત આરણ્યક પર્વના. ૧૪૪મા અધ્યાયમાં અષ્ટવક એકથી તેર સુધીની સંખ્યાવાળા પદાર્થા ગણાવે છે. એ રીતે સમવાયાંગની ટીકા આદિની બીના દ્વંકમાં જણાવી.

ા પાંચમા શ્રી ભગવતી સુત્રની ચર્જી વગેરેનું સંક્ષિપ્ત વર્ણુન ॥

ખાર અંગામાં આચારાંગથી ગણતાં આ સૂત્ર પાંચમું અંગ કહેવાય. શ્રીઆચા-રાંગ વગેરેના કદ કરતાં હાલ આ ભગવતીસૂત્રનું કદ માહે જણાય છે. કારણ કે તેની પ્રતનાં પાનાં વધારે છે. એટલે લગભગ ૯૦૦ થી પણ વધારે પેજ, આગમાદય સમિતિ

તરફથી છપાયેલ પ્રતના છપાયાં છે. આ સુત્રમાં ચારે અનુયાગાની બીના જણાવેલી હોવાથી તે સર્વાનુયાગમય કહેવાય છે. આ અંગ એક શ્રુતસ્ક'ધરૂપ છે. સાથી પણ વધારે અધ્યયના અને દશ હજાર ઉદ્દેશા તથા ૩૬૦૦૦ પ્રશ્નોત્તરાે અહીં છે. અને બીજા ગ્ર'થામાં કહ્યા મુજબ આચારાંગનાં ૧૮૦૦૦ પદ ગણી તે પછીનાં અ'ગાના પદનું પ્રમાણ ભમર્જી ભમર્જી કરતાં ૨૮૮૦૦૦ પ**દા આ સૂત્રના શરૂઆતમાં હતા, પ**જુ કાલદાષથી થણા ભાગ વિચ્છેક પામ્યા તેથી ૮૪૦૦૦ પદેા કહ્યાં છે. આ સુત્રના ૧ વિવાહ પ્ર**રૂપિત**, વિયાહપન્નત્તિ, વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ, ભગવતી વગેરે નામા શ્રી સમવાયાંગાદિમાં જણાવ્યા છે. તેમાં શ્રી અભયદેવસુરિ મહારાજે 'विवाहपण्णत्ति' શબ્દના દશ અથ<sup>ર</sup> જીકી જીકી રીતે બહુ જ સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે. સર્વાનુધાગમય આ શ્રીભગવતીસુત્રમાં ૪૧ શતકા છે. શતક એટલે ઉદ્દેશાદિના સમુદાયરૂપ પ્રથમા એક વિભાગ. ઘણાં ખરાં શતકામાં ઉદ્દેશાએન છે, ને કેટલાંક શતકામાં ઉદ્દેશાદિ વિભાગા નથી. જેમ પ'દ્વરમું ગાસાલક શતક સીધું ગદ્યમાં છે તેવાં પણ કેટલાંએક શતકા છે. અમુક સુત્રા મળીને ઉદ્દેશક અને, અને ઉદ્દેશાના સમુદાય તે શતક જાણવું. તેવાં ૪૧ શતકા આ પાંચમાં અંગમાં છે. સમવાયાંગમાં અવાંતર શતકોની બીના જણાવતાં કહ્યું છે કે પાંચમા અંગમાં ૮૧ મહાસુગ્મ શતકો છે. અહીં શતકના અર્થ અધ્યયન લેવા. એમ ઠીકાકારે ૮૩મા પાનામાં જણાવ્યું છે. ૪૧ શતકામાં દરેક શતકની શરૂઆતમાં દરેક ઉદ્દેશમાં કહેવાની ખીના જણાવનારી સંગ્રહગાથા કહી તે તે આખા શતકના સારાંશ પણ જણાવ્યા છે. પ્રક્ષોત્તરામાં તમામ પ્રક્ષોના ઉત્તરા પ્રભુશ્રીમહાવીરદેવે આપેલા હોવાથી ઉત્તરદાતા પ્રભુદેવ એક જ છે. પણ પ્રક્ષ પૂછનારાઓમાં મુખ્યતા શ્રીધન્દ્રભૂતિ ગણધરની છે. કારણ કે ઘણાંખરાં પ્રશ્નામાં 'गोयमा'! પદ આવે છે. 'ગાયમા ' પદની અલૌકિકતાને લક્ષ્યમાં રાખીને જ શ્રી શ્યામાચાર્ય પ્રજ્ઞાપનાસુત્રમાં પ્રશ્નકાર તરીકે શ્રીગૌતમ ગણધરને જણાવ્યા છે. વચમાં યાગ્ય અવસરે શ્રી અગ્નિભૃતિ, વાયુભૂતિ, મંડિતપુત્ર, માકંદીપુત્ર, રાહુ, જયંતી શ્રાવિકા અને કેટલાએક અન્ય દર્શાનીઓએ પણ પ્રભુદેવને પ્રશ્ના પૂછી સંતાષકારક ઉત્તરા મેળવ્યા છે.

પ્રશ્ન—શ્રી ભગવતીસૂત્રની પછી રચાયેલા શ્રી અનુયાગદ્વાર, આવશ્યકસૂત્ર વગેરેના નિ**દ**િશ આ પાંચમા અંગમાં કઇ રીતે આવી શકે ?

ઉત્તર—શ્રી દેવિક ક્ષિમાશ્રમણ મહારાજે વીંગ સંગ ૯૮૦ માં આગમાં પુસ્તકારઢ કર્યાં, તે વખતે એક જ પ્રકારની બીના વાર વાર અનેક શાસ્ત્રોમાં જૂદા જૂદા પ્રસંગ આવતી જાણી તેવા વિભાગા અનેક સ્થલેથી ખસેડી એક શાસ્ત્રમાં ગાઢવી તેની ભલામણ કરતાં, પહેર મા સ્ત્રમાં અનુયાગદ્વારની, ૩૮૪ મા સ્ત્રમાં આવશ્યક સ્ત્રની, ૩૮૩ મા સ્ત્રમાં ઓપપાતિક સ્ત્રની, ૩૬૨ મા સ્ત્રમાં જં ખુદ્વીપપ્રજ્ઞસિની, ૧૧૪ મા સ્ત્રમાં જાવાજવાભિગમસ્ત્રની, ૭૩૨ મા સ્ત્રમાં ન દીસ્ત્રની, ૧૭૩ મા સ્ત્રમાં શ્રીપ્રજ્ઞાપ-

નાસ્ત્રની ને ૧૩૩ મા સ્ત્રમાં રાજપ્રશ્નીય ઉપાંગની ભલામણ કરી છે. તે વખતે તો અનુયાગદ્વારાદિ હયાત હતાં. માટે ભાગવતીસ્ત્રમાં અનુયાગદ્વાર વગેરેનાં નામ વગેરે આવે તે આ રીતે ઘઢી શકે છે.

શ્રી ભગવતીસુત્રના નિયુ<sup>ર</sup>ક્તિ, ભાષ્ય જાણવામાં નથી. એની ઉપર એક ચૂર્ણિ રચાચ છે. વૃત્તિ-સૂત્રના અર્થ વિસ્તારથી સમજવા માટે પરમ સાધન વૃત્તિ છે. તેનાં દીકા, વિવર્ણ, વ્યાખ્યા વગેરે નામા પણ સુપ્રસિદ્ધ છે. હાલ વિદ્યમાન દીકાની પહેલાં શ્રીગંધહસ્તિ મહારાજે રચેલી ઢીકા વિચ્છેદ પામી. તેથી શ્રીઅભયદેવસૂરિ મહારાજે વિ૦ સં૦ ૧૧૨૮માં નવી ડીકા રચી. તેમાં શરૂઆતના ત્રીજા પદ્યમાં ડીકાકાર જણાવે છે કે હું મારી પૂર્વે રચાયેલ શૂર્ણિ, લધુ દીકા, છવાભિગમસત્ર વગેરે આગમાની વૃત્તિ વગેરેના જરૂરી વિભાગાને વિચારીને આ શ્રી ભગવતી સુત્રની સ્પષ્ટ ટીકા બનાવું છું. તેમજ પ્રશસ્તિમાં કહ્યું છે કે, આ ટીકા ખનાવવામાં યશશ્રાંદ્ર ગણિની સહાય છે, અને દ્રોણાચાર્ય આ ઢીકા સુધારી છે. પ્રસિદ્ધ ઢીકાકાર શ્રી મલયગિરિ મહારાજે આ શ્રી ભગવતી સુત્રના બીજા શતકની ટીકા બનાવી છે. સંભવ છે કે બાકીની ટીકાના ભાગ વિચ્છેદ પામ્યા હૈાય. અથવા આયુષ્યના અંત થવા વગેરે કારણામાંના કાેંઇ પણ કારણથી વૃત્તિની રચના કઢાચ અધુરી રહી હોય. કારણ કે આવા સરસ્વતીના વરદાનવાળા મહાસમર્થ ડીકાકાર એકલા બીજા શતકની જ ડીકા રચે, ને બીજા શતકોની ડીકા ન રચે એવુ ભને જ નહિ. તેમણે બહત્કલ્પસૂત્રની પીઠિકાની ઠીકા બનાવી, ને અધૂરા શેષ ભાગની શ્રીક્ષેમકીર્તિ સૂરિએ ટીકા (સુખાવળાધા દીકા) રચી. આ બાળતમાં કેટલાએક વિદ્વાના માને છે કે કદાચ આયુષ્યના અંત આવવાથાં જેમ ખૂહકલ્પની દીકા અધૂરી રહી, તેમ શ્રીભગવતીની દીકા પણ અધૂરી રહી ગઈ હોય. આ અંગસૂત્ર, અભગદેસ્રિની દીકા, રામચંદ્ર ગણિકૃત સંસ્કૃત અનુવાદ, મેઘરાજ કૃત ગુજરાતી ભાલાવળાંધ સાથે વિ૦ સં૦ ૧૯૩૮માં ભાભુ ધનપતસિંહ ભહાદુરે છપાવ્યું હતું. આગમાદય સમિતિએ વૃત્તિ સાથે મૂળના ત્રણ ભાગ, ક્રમસર વિ૦ સં૦ ૧૯૭૪, ૧૯૭૫ ને ૯૭૧૭માં છપાવ્યા હતા. ૠુષભદેવ કેશરીમલજીની પૈઢી (સ્તલામ) તરફથી વિ૦ સં૦ ૧૯૯૭માં ૧ થી ૭ શતક સુધીના ભાગ, તેના વિષયાનુક્રમ સાથે છપાયા છે. તથા આ જ સંસ્થાએ આ શ્રીભગવતી સુત્રની શ્રીદાનશેખરસૂરિએ રચેલી લઘુ ઠીકા, મૂળના પ્રતીક ભાગ ગાઠવીને વિ૦ સં૦ ૧૯૯૧માં છપાવી છે. તથા આ અંગેની અવચૂરિની એક પ્રત ભાંડારકર પ્રાચ્ચિતિઘા સંશાધન મંદિરમાં છે. તે છપાઈ નથી. આ સુત્રનાે ગુજરાતી અનુવાદ ચાર ભાગમાં શ્રી જિનાગમ પ્રકાશક સભા તરફથી છપાયાે છે. તથા હીરાલાલ હંસરાજ તરફથી પણ પ્રતાકારે છપાયા છે. શુભ્રિંગે Die Jainas Relgionsgesch, Lesebuchમાં આ અંગસત્રના અમુક ભાગાના જર્મન ભાષામાં અનુવાદ કર્યા છે. હર્નલે પંદરમા ગાશાલ શતકના અંગ્રેજી અનુવાદ લખ્યા છે. રહ સૂત્રાના ગુજરાતી ખાલાવણાધ રચનાર શ્રી ધર્મસિંહે

જેમ શ્રી સ્થાનાંગનાં યંત્રા રચ્યાં, તેમ આ શ્રીભગવતીજીનાં પણ યંત્રા બનાવ્યાં છે. આ સૂત્રને અંગ મેં પ્રશ્નોત્તરપ્રભાષમાં જરૂરી બીના આ પ્રમાણ દુંકામાં જણાવી છે:-૧ સર્વાનુયાગમય પંચમાંગ શ્રી ભગવતી સૂત્રમાં ૪૧ શતકા છે. બીજા શ્રંથાના અમુક ભાગતું નામ જેમ અધ્યયન, પ્રકાશ, સર્ગ, અધ્યાય, પ્રતિપત્તિ વગેરે જણાવ્યું છે, તેમ અહીં આ સૂત્રના ૪૧ શતક એટલે ભાગ જણવા. તે દરેક શતકમાં અમુક પ્રમાણમાં દ્વયાનુયાગાદિને લગતા પ્રશ્નો વગેરે હકીકત જણાવી છે. ૨. મૂલ સૂત્રના કર્ત્તા શ્રી મુધર્માસ્વામી. તેનું પ્રમાણ ૧૫૭૫૨ શ્લાક છે. ૩ ચૂર્ણિનું પ્રમાણ ૩૧૧૪ શ્લાક છે. ૪ અવચૂરિની નકલ પાટણના ભંડારમાં છે. તેનું પ્રમાણ જણાવ્યું નથી. પ ટીકા બે છે, એક ટીકા શ્રી અભયદેવસૂરિ મહારાજે પાટણમાં વિ૦ સં૦ ૧૧૨૮માં ૧૮૬૧૬ શ્લાક પ્રમાણ બનાવી. અને બીજી લધુ ટીકા શ્રી દાનશેખરસૂરિ મહારાજે અંદાજે ૯૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ બનાવી. તે બંને ટીકા શ્રીઆગમાદય સમિતિ આદિ સંત્રમાં જણાવી છે, જુદા જુદા પ્રસંગે ચારે અનુયાગની બીના આ શ્રી ભગવતી સૂત્રમાં જણાવી છે, માટે તે સર્વાનુયાગમય ખુશીથી કહી શકાય.

### ॥ છઠ્ઠા શ્રી જ્ઞાતાધમ<sup>૧</sup>કથાંગની ટીકા આદિની બીના હ

મૂલ સૂત્રના કર્તા શ્રીસુધમસ્વામી છે. હાલ આ સૂત્રનું પ્રમાણ ૫૪૦૦ શ્લોક છે. આ સૂત્રના બે શ્રુતસ્કંધ છે. સૂત્રના વિશિષ્ટ વિભાગ શ્રુતસ્કંધ કહેવાય છે. અથવા અધ્યયન—વર્ગાદિના જે સમુદાય તે શ્રુતસ્કંધ કહેવાય. પહેલા શ્રુતસ્કંધમાં ઉત્ક્ષિપ્ત અધ્યયન વગેરે ૧૯ અધ્યયના છે, ને બીજા શ્રુતસ્કંધમાં ૧૦ વર્ગ છે. વર્ગ એટલે અર્થાધિકારના સમૂહરૂપ અધ્યયના એમ ટીકાકારે સ્પષ્ટ ખુલાસા કર્યા છે. પહેલા શ્રુતસ્કંધનાં ૧૯ અધ્યયનામાં પહેલાં દશ અધ્યયનામાં આખ્યાયિકા વગેરે નથી, તેથી ' જ્ઞાત ' કહેવાય છે. બાકીનાં નવ અધ્યયનામાંના દરેક અધ્યયનમાં ૫૪૦-૫૪૦ આખ્યાયિકાઓ છે. એક આખ્યાયિકામાં ૫૦૦-૫૦૦ ઉપાખ્યાયિકાઓ હતી. અને એકેક ઉપાખ્યાયિકામાં ૫૦૦-૫૦૦ આખ્યાયિકાઓ પહેલાં હતી. આ બધાંના કલ સરવાળા '૧ અબજ, ૨૧ કરાડ, ૫૦ લાખ આખ્યાયિકાઓ પહેલાં હતી. આ બધાંના કલ સરવાળા '૧ અબજ, ૨૧ કરાડ, ૫૦ લાખ આખ્યાયિકાઓ પહેલાં હતી. આ

ધમે કથા નામના બીજા શુતરક ધના દરા વર્ગામાંના એકેક વર્ગમાં પહેલાં પાંચસા આખ્યાયિકા હતી, ને એકેક આખ્યાયિકામાં ૫૦૦-૫૦૦ ઉપાખ્યાયિકા અને તે દરેક ઉપાખ્યાયિકાઓમાં ૫૦૦-૫૦૦ આખ્યાયિકામાં ૫૦૦-૫૦૦ ઉપાખ્યાયિકા અને તે દરેક ઉપાખ્યાયિકાઓમાં ૫૦૦-૫૦૦ આખ્યાયિકાપાખ્યાયિકાઓ હતી. આ બધી આખ્યાયિકાને પાખ્યાયિકાઓની કુલ સંખ્યા એક અબજ, પચીરા કરાડ થાય. પહેલા શુતરક ધના અગીઆરમા અધ્યયનથી માંડીને ૧૯ મા અધ્યયન સુધીનાં નવ અધ્યયનામાં જણાવેલા આખ્યાયિકાદિના લક્ષણ સરખાં છે, તેથી એક અબજ પચીરા કરાડમાંથી, એક અબજ સાડીએકવીસ કરાડ બાદ કરીને સાડી ત્રણ કરાડ આખ્યાયિકાદિ જણાવી છે. હાલ ઘણા ભાગ વિચ્છેદ પામ્યા, તેથી હાલ આ સ્ત્રમાં આપ્યાયિકાદિ જણાતાં નથી.

અહીં જણાવેલી કથાઓ ખે પ્રકારની છે. કેટલીક કથાઓ યથાર્થ ખનેલી છે. ને કેટલીક કથાઓ શ્રોતાઓને બાધ પસાડવાની ખાતર કલ્પિત પણ છે. માટે જ विशेषावश्यक्रमां 'किंव्यं ववहारियं ' आ वयनथी उद्दाहरूणना क्रियत उद्दाहरूण, अने વ્યવહારિક ઉદાહરણ એમ બે ભેદા જણાવ્યા છે. તેના આશય એ છે કે-મધળિંદના દેષ્ટાંતની જેવા કાલ્પનિક દર્શાંતા પણ કેંદલાએક ભવ્ય છવાને બાધકાયક નીવડે છે. બીજા શ્રુતસ્ક ધમાં કહેલા દશ વર્ગામાંના (૧) પહેલા વર્ગાનાં પાંચ અધ્યયનામાં ચમરેન્દ્રતી ચ્યગ્રમહિષીએની બીના વર્ણવી છે. (૨) બીજા વર્ગનાં પાંચ અધ્યયનામાં બલીન્દ્રની અમમહિષીઓની હકીકત જણાવી છે. (3) ત્રીજા વર્ગનાં પજ અધ્યયનામાં અસુરેન્દ્ર સિવાય બાકીના દક્ષિણ દિશાના નવ ઇંદ્રોની અગ્રમદ્વિયીઓની બીના જણાવી છે. અહીં દરેક ઇંદ્રને ૬-૬ અગ્રમહિષી હોવાથી ૯×૬=૫૪ અધ્યયનામાં એકેક અગ્રમહિષીતું વર્ણન કર્યું છે એમ સમજવું. (૪) એ જ પ્રમાણે ચાથા વગ<sup>°</sup>માં અસુરેન્દ્ર સિવાય બાકીના ઉત્તર દિશાના નવ ઇન્દ્રોની પુષ્ઠ અગ્રમહિષીએાની ખીના પુષ્ઠ અધ્યયનામાં વર્ણાવી છે. (પ) પાંચમા વર્ગાનાં અત્રીશ અધ્યયનામાં દક્ષિણ દિશાના વ્યંતરેન્દ્રોની અત્રમહિષીની બીના કહી છે. અહીં શરૂઆતમાં પદ્મમાં ૩૨ અધ્યયનાનાં નામ જણાવ્યા છે. (૬) છકા વર્ગનાં ભત્રીશ અધ્યયનામાં ઉત્તર (દશામાં રહેલા વ્યંતરેન્દ્રોની અગ્રમહિષીઓની બીના જણાવી છે. (૭) સાતમા વર્ગનાં ચાર અધ્યયનામાં અતુક્રમે ચંદ્રપ્રભા, જ્યાેત્સનાભા, અર્ચિ મૌલી, અને પ્રભ'કરા નામની અગ્રમહિષીએાની છીના કહી છે. (૮) આઠમા વર્ગનાં ૪ અધ્યયનામાં સૂર્યની સુરપ્રભા, આતપા, અચિ માલી, અને પ્રભંકરા નામનો અગ્રમહિષીઓની ધીના અનુક્રમે જણાવી છે. (૯) નવમા વર્ગના ૮ અધ્યયનામા રાક્રેન્ડ્રની ૮ અગ્રમહિષીએાની બીતા અને (૧૦) દશમા વર્ગ નાં ૮ અધ્યયનામાં અનુક્રમે ર્ધશાનેન્દ્રનો ૮ અગ્રમાંહપીઓની બીના કહી છે. દરો વગંનાં ર૦૬ અધ્યયના થાય. તે આ રીતે-૫, ૫, ૫૪, ૫૪, ૩૨, ૩૨, ૪, ૪, ૮, ૮=૨૦૬. અહીં જણાવેલા દશમા વર્ગની શરૂઆતમાં તેનાં ૮ અધ્યયનાનાં નામ જણાવ્યાં છે. આ છઠ્ઠા અંગનું નામ જ્ઞાતા ધર્મકથા હોવાનું કારણ એ છે કે–પહેલા શ્રુતસ્ક'ધમાં જ્ઞાત એટલે ઉદારરણ-દેષ્ટાંત કહેલાં છે, ને બીજા શ્રુતસ્ક ધમાં ધર્મકથા કહી છે. એમ ન દીસૂત્રની ચૂર્ણિના વચનથી જાણી શકાય છે. તે પાઠ આ પ્રમાણે જાણવાે.

" णातिस-आहरणा दिद्वंतिया वा णज्जइ ते णाया, एते पढमसुयक्खंघे, अहिसादिलक्खणस्स धम्मस्स कहा धम्मकहा, धम्मियाओ वा कहाओ धम्मकहाओ आक्खणगत्ति वृत्तं भवति, एते बिइयसुयक्खंधे "

અર્થ – જે જણાય, તે જ્ઞાત કહેવાય. તેના બે અર્થ છે. ૧ દેષ્ઠાંતરૂપ અર્થ અને ૨ દાર્ષ્ટાન્તિક અર્થ. જેમાં દેષ્ઠાંત ઘટે, તે દાર્ષ્ટાન્તિક કહેવાય. આવા દેષ્ઠાંતા અહીં પહેલા શ્રુતસ્ક ધનાં ૧૯ અધ્યયનામાં જણાવ્યા છે. ધર્મની કથા અથવા ધાર્મિક એવી

જે કથાએા, તે ધર્મ કથા કહેવાય. તેવી કથાએા બીજા ગુતસ્ક ધમાં કહી છે. કથાનું ભીજું નામ, આજ્યાનક છે. આ અર્થ પ્રમાણે 'જ્ઞાતધર્મકથા' નામ ઠીક લાગે છે. પણ ધર્મ કથાંગ નામથી વિશેષ પ્રસિદ્ધ છે. તેમાં તને બદલે તા થવાનું કારણ શ્રી નંદી-સૂત્રની ટીકામાં આ પ્રમાણે જણાવ્યું છે—આ ગાત શબ્દ પૃધાદરાદિ ગણના છે, માટે તમાંના ગ્રના 'ગા' થયા છે. તત્ત્વાર્થભાષ્યમાં કહેલ 'જ્ઞાતધર્મકથા' નામના, જેમાં ઉદાહરણ દ્વારા અર્થ કહ્યો હોય, તે 'જ્ઞાતધર્મ કથા' કહેવાય. બીજો અર્થ એ છે કે, જેમાં દર્ણાતનો પ્રધાનતા છે, તેવી કથાઓને જણાવનાર જે અંગ તે 'જ્ઞાતા ધર્મ કથાંગ' કહેવાય, એમ હાસ્ભિદ્રીય ન દીવૃત્તિ, અભિધાનચિંતામણિવૃત્તિ વગેરેના આધારે જણાવ્યું છે. જ્ઞાત એટલે પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે કહેલી ધર્મ કથાને જણાવનારૂં જે અંગ તે જ્ઞાતાધર્મકથાંગ કહેવાય. દિગંભરના તત્ત્વાથ – રાજવાત્તિ કમાં 'જ્ઞાતધર્મ-કથા' અને ગામ્મદ્સારની ૩૫૬મી ગાથામાં "णाइघम्मकहा" નામ આ સુત્રના જણાવ્યા છે. નિયુ<sup>જ</sup>ક્તિ આદિ હયાત નથી. પ્રાચીન ટીકાના વિચ્છેદ થવાથી શ્રીઅભયદેવસૂરિ મહારાજે પારણમાં વિ૦ સ'ં∘ ૧૧૨૦માં ૩૮૦૦ શ્લાેકપ્રમાણ ટીકા અનાવી, તે છપાઈ છે. તથા બાબુ ધનપતસિંહ તરફથી પહેલાં મૂલ, ટીકા, ભાલળાધ સાથે આ છઠ્ઠાં અંગ છપાયું હતું. બે ભાગમાં અર્થ સાથે, જૈન ધર્મ પ્રવર્ત ક સભાએ છપાવ્યું હતું. ખીજા વિદ્વાનાએ પણ, અંગ્રેજી, જર્મન આદિ ભાષામાં અમુક અમુક ભાગના અનુવાદ કર્યા છે. આ રીતે છઠ્ઠા અંગની ટીકા આદિતું વર્ણન સંક્ષેપમાં જણાવ્યું.

## સાતમા શ્રી ઉપાસક દશાંગની ટીકા વગેરેનું વર્ણુન

ઉપાસક એટલે સુપાત્ર-તીર્થ કરાદિની ભક્તિ કરનાર, તે શ્રાવકનું બીજું નામ છે. તેમાં શ્રીઆનંદશ્રાવક વગેરે દશ શ્રાવકાની બીના અનુક્રમે એકેક અધ્યયનમાં કહી છે, તેથી ઉપાસક શબ્દની પછી દશ રાબ્દ મૂકીને આ અંગનાં દશ અધ્યયનાં જણાવ્યાં છે. ડૂંકમાં એમ કહી શકાય કે આનંદાદિ દશ શ્રાવકાની બીના જેમાં કહી છે, તે ઉપાસકદશાંગ કહેવાય. સ્થાપનાની અપેક્ષાએ આ સાતમું અંગ છે. તે એક શ્રુતસ્કંધ રૂપ છે. તેમાં દશ અધ્યયનાં છે. હાલ આ સૂત્રના મળતાં કદ ઉપરથી જણાય છે કે ઘણા ભાગ વિચ્છેદ પામ્યા છે. અહીં પહેલા અધ્યયનમાં પાંચમા અંગની ભલામણ કરી છે, તથા ''પૂરણ''ની બીના શ્રીભગવતીસ્ત્રના ત્રીજ શતકના બીજ ઉદેશામાં છે. નગરી, ચૈત્ય, રાજ વગેરેનું વર્ણન જણવા માટે શ્રીઓપપાતિકસ્ત્રની ભલામણ કરી છે. મૂલસ્ત્રના કર્ત્તા સુધર્માસ્વામી છે. મૂલસ્ત્રનનું પ્રમાણ ૮૧૨ શ્લાક છે. સ્ત્રસ્થના ગઘમાં છે.

ટીકા, અનુવાદ વગેરે-પ્રાચીન ટીકાના વિચ્છેદ થવાથી શ્રીઅભયદેવસૂરિ મહારાજે આ સૂત્રની નવી ટીકા બનાવી. તે આગમાદય સમિતિ, જૈન આત્માન'દ સભા વગેરે તરફથી છપાઈ છે. ડૉ. હર્ન લે આ સ્ત્રના અંગ્રેજી અનુવાદ કર્યા છે, તે કલકતાથી છપાયા છે. ડૉ. પી. એલ. વેદે શબ્દસૂચી આદિ સાથે આ અંગસૂત્ર છપાવ્યું છે. પંગ્લાગવાનદાસે મૂલ અને વૃત્તિના અનુવાદ વિગ સંગ્ ૧૯૯૨માં છપાવ્યા હતા. કરાંચી વગેરે સ્થલેથી હિંદી ભાષાંતર વગેરે પણ પ્રસિદ્ધ થયા છે. આ રીતે સાતમા અંગની બીના દુંકમાં જણાવી.

### આડમા શ્રી અંતકૃદ્દશાંગની વૃત્તિ વગેરેની બીના

આંત એટલે સંસારના અથવા કર્મોના નાશ કરનાર જે ભવ્ય છવા તે આંતકત કૈવલી કહેવાય. સામાન્ય કેવલીમાં અને અંતકૃત્કેવલીમાં ફરક એ છે કે–જીવનના લગભગ અંત સમયે જેઓ કૈવલજ્ઞાન પાસી તરત જ મુક્તિના અવ્યાવ્યાધ મુખ પાસે, તે અંત-કૃત્કેવલી કહેવાય. અહીં સાધુએામાં કૃષ્ણ વાસુદેવના નાનાભાઈ ગજસુકુમાલ વગેરે આંતકહેંચલી જાણવા. ગૃહસ્થામાં મરદેવી માતા વગેરે આંતકહેંવલી જાણવા. મરદેવી માતા હાથો ઉપર ખેઠાં હતાં. દૂરથી પુત્રની સમવસરણાદિ ઋદ્ધિ જોઈને વૈરાગ્ય પાસી પુત્રની વીતરાગદશા વિચારતાં કેવલી થઈ ત્યાં જ (હાથીની અંબાડી ઉપર ) માક્ષે ગયાં. શ્રીગજસુકુમાલ મુનિવર ભાલભ્રહ્મચારી પ્રભુશ્રી નેમિનાથના હાથે જે દિવસે દીક્ષા લીધી તે જ દિવસે, લાયકાત, આરાધકપણું વગેરે લાભ કેવલગ્રાનથી જાણનારા પ્રભુદેવની વ્યાજ્ઞા લઇ સ્મશાનમાં કાઉસ્સગધ્યાનમાં રહ્યા. સામિલે કરેલ ઉપસર્ગ સહન કરી આયુષ્યના અ'તે કેવલજ્ઞાન પામી તરત જ માક્ષે ગયા. માટે તે અ'તકહેવલી કહેવાય. એમની માકક બીજાએા કેવલી થઈ માક્ષે ગયા, તેએ પણ અંતક્તકેવલી કહેવાય. તે સિવાયના ખીજા સામાન્ય કેવલી, મુંડ કેવલી, મુક કેવલી વગેરે કેવલગ્રાન પામ્યા પહેલાં જો ભરતચકી વગેરેની જેમ ગૃહસ્થભાવે હોય, તા કેવલજ્ઞાનથી પાતાનું વધારે આયુષ્ય જાણતાં મુનિવેષ અંગીકાર કરીને વિચરે, અને જો સાધુપણામાં હોય તો તેઓ શ્રી રામચંદ્ર કેવલી વગેરેની માકક ભાકીના આયુષ્યના અંત સુધી વિચરી સ્વપર-તારક બની મોક્ષે જાય. કેવલજ્ઞાન પામ્યા બાદ મૌન રહેનારા મૂક કેવલી જાણવા. ને વિશિષ્ટ અતિશયરહિત જે હોય, ને પાતાના જ ઉદ્ધાર કરવાની ભાવનાથી સંયમી થઈ નિર્મલ જ્ઞાનાદિની આરાધના કરીને જે કેવલી થયા હોય, તે મુંડ કેવલી કહેવાય; એમ શ્રી ધર્મ સંગ્રહણી વૃત્તિ તથા પંચસંત્રહ વૃત્તિ વગેરેનાં વચનાનું રહસ્ય વિચારતાં જણાય છે. દશ અધ્યયનામાં તેવી રીતે અંત કરનારા ભવ્ય જીવાને જણાવનાર જે અ'ગ તે અંતકુદશાંગ કહેવાય. અહીં 'दश्च' શબ્દ અધ્યયનાની સંખ્યા જણાવે છે. આ આઠમા અંગમાં ખે વગેરે શ્રુતસ્કંધ નથી. પણ તે એક શ્રુતસ્કંધરૂપ છે. અહીં આઠ વર્ગા છે. અધ્યયનાના જે સમુદાય તે વર્ગ કહેવાય. એકેક દિવસે એકેક વર્ગના ઉદ્દેશ સમુદ્દેશ અનુજ્ઞા કરાય છે. તેથી ૮ વર્ગનાં ૮ દિવસ, શ્રતસ્ક ધના સમુદ્દેશના એક દિવસ અને અનુજ્ઞાના એક દિવસ તથા આઢમા અંગના સમુદ્દેશના એક દિવસ અને અનુજ્ઞાના

એક દિવસ ગણતાં ફુલ બાર દિવસમાં આઠમા અંગના યાગ થાય. દરેક વર્ગ ની શરૂઆતમાં તે તે વર્ગામાં કેટલાં કેટલાં અધ્યયના છે, તે જણાવનારી ગાથા વિઘમાન છે. ૮ વર્ગનાં ૯૦ અધ્યયનાની વહેં ચણી આ પ્રમાણે જાણવી : પહેલા વર્ગમાં કરા અધ્યયના, **ખી**જા વર્ગમાં ૮ અધ્યયના, અન્યત્ર દશ કહ્યાં છે; ત્રીજા વર્ગમાં ૧૩ અધ્યયના, ચાથા વર્ગમાં ને પાંચમા વર્ગમાં દરા દરા અધ્યયના છે, છઠ્ઠા વર્ગમાં **૧૬** અધ્યયના, સાતમા વર્ગમાં ૧૩. અને આઠમા વર્ગમાં દશ અધ્યયના કહ્યાં છે. શ્રીસમવાયાંગમાં આ આઠમા અંગના સાત વર્ગો કહ્યા છે. ને શ્રી સુખાેધા સામાચારી વગેરે ઘણા ગ્રંથામાં ૮ વર્ગા કહ્યા છે. તથા શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રના દ્રશમા અધ્યયનમાં જણાવેલાં આ અંગનાં દ્રશ અધ્યયના હાલ ઉપલબ્ધ આગમમાં નથી. મૂલસૂત્રના કર્ત્તા-શ્રી સુધર્માસ્વામી છે. તે સૂત્રનું પ્રમાણ ૮૯૯ શ્લાેક છે. પ્રાચીન ઠીકાનાે વિચ્છેદ થવાથી શ્રી અભયદેવસ્**રિ**એ નવી ઢીકા અનાવી, તે અનુત્તરાપપાતિક સુત્ર-સડીક અને સડીક વિપાકશ્રુતની સાથે એટલે ટીકા સાથે, ૮-૯-૧૧ એ ત્રહ્યુ અંગા, આગમાદય સમિતિએ વિ૦ સં• ૧૯૭૬માં છપાવ્યાં હતાં. જૈન ધર્મ પ્રસારક સભાએ ગુજરાતી અનુવાદ સાથે ૮-૯માં એ અંગા વિ૦ સં૦ ૧૯૯૦માં છપાવ્યાં હતાં. હા. પી. એલ વૈદ્ય વગેરે ઘણાં વિદ્વાનાએ શખ્દકોશાદિની સંકલના કરીને આ સુત્રના અંગ્રેજી અનુવાદ વગેરે છપાવ્યા છે. આ રીતે આઠમા અંગની ખીના દુંકમાં જણાવી.

#### ૯—શ્રી અનુત્તરાપયાતિકદશાંગની ટીકા વગેરેની બીના

છે. શ્રી સ્થાનાંગમાં દરામા અધ્યયનમાં તથા શ્રી સમવાયાંગમાં જણાવ્યું છે કે આ સૂત્રનાં ૧૦ દરા અધ્યયના છે. તેમાં શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રમાં કહેલાં દરા અધ્યયનામાંના ત્રણના નામ, અહીં ત્રીજા વગેમાં આવે છે. આ રીતે નવમા અંગની બીના હેંકામાં જણાવી.

૧૦ શ્રીપ્રશ્નવ્યાકરણ નામના અગની ટીકા વગેરેની સક્ષિપ્ત ખીના

પ્રશ્ન અને વ્યાકરણની બીના જે અંગમાં જણાવી હોય, તે પ્રશ્નવ્યાકરણાંગ કહેવાય. પ્રાચીન કાલમાં ૧૦૮ પ્રશ્ના, ૧૦૮ અપ્રશ્ના. ૧૦૮ પ્રક્ષાપ્રશ્નો, પ્રભાવશાલી વિદ્યાંઓ તથા મુનિવરાએ ભુવનપતિ દેવાની સાથે કરેલા સંલાપ (વાતચીત-ઉપદેશાદિ)ની બીના આ સૂત્રમાં કહી હતી. તે વિદ્યા, મંત્ર, અતિશયાદિની બીનાવાળા તમામ ભાગ વિચ્છેદ પામ્યા. તેથી હાલ આશ્રવહારરૂપ પહેલા વિભાગનાં પાંચ અધ્યયનામાં પાંચ આશ્રવની બીના, ને સંવરદ્વારરૂપ બીજા વિભાગના પાંચ અધ્યયનામાં અહિંસાદિ પાંચ સંવરની ખીના હ્રયાત છે. આ અંગ એક શ્રુતસ્ક ધરૂપ છે; અહીં એકસરાં (ઉદ્દેશા જેમાં નથી તેવાં ) દશ અધ્યયના છે. એકેક દિવસે એકેક અધ્યયનના ઉદ્દેશાદિ ત્રણ કરાય. આ સૂત્રના આગાઢ (જે યાગ પૂરા થયા પછી જ નીકળી શકાય તેવા ) યાગ હોાવાથી એમાં આઉત્તભત્તપાણ ( આયુક્ત ભક્તપાન )ની ક્રિયા કરાય છે. શ્રીભગવતી-સૂત્ર, ઉત્તરાધ્યનસૂત્ર તથા મહાનિશીયાદિના યાગા પણ અગાઢ યાગ તરીકે સુખાધા સામાચારીમાં જણાવ્યા છે. આ દશમા અંગના ધાગમાં એકાંતરે આયંખિલ તપ એટલે આય'બિલ-નીવી આય'બિલ-નીવી આ ક્રમે તપ કરાવાય છે. અ'ગના ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ, અતુજ્ઞાના અને શ્રુતસ્ક ધના સમુદ્દેશ અને અતુજ્ઞાના દિવસે આય ભિલ તપ જરૂર કરવા જોઇએ. અંગાદિના સમુદ્દેશની અને અનુજ્ઞાની વચ્ચેના કાલ આકર્સાં ધ નામે એાળખાય છે. તે આકસંધિ તૂટે એટલે સમુદ્દેશની અને અનુજ્ઞાની વચ્ચે દિવસ જવાના જણાવેલાં કારણામાંથી કાેઈપણ કારણથી દિવસ પડે (જાય) તાે જરૂર અનુજ્ઞા ન થાય, ત્યાં સુધી આય'બિલ તપ ચાલુ જ રહે, એ આકસ'ષિતું રહસ્ય છે. આ સુત્રના યાગ કરતાં ૧૪ દિવસા થાય છે. તે આ પ્રમાણે-દરેક અધ્યયતના એકેક દિન ગણતાં ૧૦ અધ્યયનાના ૧૦ દિવસા, ૧૧–૧૨ શ્રુતસ્ક ધના સમુદ્દેશના એક દિન, ને અનુગ્રાના એક દિવસ. ૧૩– ૧૪ અંગના સમુદ્દેશના અને અનુજ્ઞાના એકેક દિવસ ગણતાં કુલ ૧૪ દિવસા થાય. પ્રાચીન ઠીકાના વિચ્છેક થવાથી શ્રી અભયદેવસૂરિ મહારાજે આ સુત્રની નવી ઠીકા ખનાવી. તેને શ્રી દ્રોણસૂરિજીએ શાધી. એમ ઠીકાકારે પ્રશસ્તિમાં જણાવ્યું છે. વિ૦ સં૦ ૧૭૫માં આગમાદય સમિતિએ સઢીક આ સૂત્ર છપાવ્યું હતું. શ્રીજ્ઞાનવિમલસ્રીએ પણ આ સૂત્રની ઉપર વિવરણ (ઠીકા) રવ્યું છે. આ ઠીકાના પ્રથમાદર્શ સુરતમાં શ્રી સુખસાગરે તૈયાર કર્યા હતા. આ વિવરણ એ ભાગમાં વિo સંo ૧૯૯૫માં મુક્તિવિજયજી જૈન ગ્ર'થમાલાએ છપાવ્યું હતું. તથા આશ્રવદ્વારના ગુજરાતી અનુવાદ માસ્તર નગીન-

દાસે વિ. સં. ૧૯૯૮માં છપાવ્યા હતા. બીજા શ્ર'થામાં પ્રશ્નવ્યાકરણના અર્થ આ રીતે કહ્યો છે : પ્રશ્ન=વિદ્યાવિશેષ, તેનું વ્યાકરણ-વિવેચન. ૧૦ અધ્યયનામાં કરનાર જે અંગ, તે પ્રશ્નવ્યાકરણાંગ કહેવાય. જે દ્વારા કર્મી આવે એટલે કર્મળધનાં કારણા તે આશ્રવ કહેવાય. સંવર એટલે કર્મને રાેકવાનાં જે સાધના તે સંવર કહેવાય.

અહીં લગભગ પ3 અનાર્ય જાતિનાં તથા ૯ ત્રહાનાં નામ જણાવ્યા છે. શ્રી જ્ઞાનિવિમલસૂરિના વિવરણમાં પ્રાસંગિક શ્લાકા વધારે જણાય છે. તથા લબ્ધિસ્તાત્રની અને પિંડનિયું ક્તિની ખીના પણ પ્રસંગે ઘણીવાર આવે છે. આ વિવરણને ગંગવિજયના શિષ્ય નયવિજયે વિ. સં. ૧૭૯૩માં લખેલી હાથપાથીના આધારે તૈયાર કરી છપાવ્યું. આ રીતે દશમા આંગની બીના ઢુંકામાં જણાવી.

### ૧૧ શ્રી વિપાકશ્રુતની વૃત્તિ આદિની બીના

વિપાક એટલે પાપકર્મનું અને પુષ્ય કર્મનું ફ્લ. તેને ભાગવનારા જવાનું વર્ષોન જે અંગમાં કર્યું. છે, તે વિપાકશ્રુત નામે ૧૧મું અંગ જાણવું. આ અંગના વણા ભાગ વિચ્છેક પામ્યા. તેથી હાલ મૂલ સૂત્રનું પ્રમાણ ૧૨૧૬ શ્લાક છે. મૂલ ઠીકાના વિચ્છેદ થવાથી શ્રીઅભયદેવસરિ મહારાજે ૯૦૦૦ <sup>શ્</sup>લાકપ્રમાણ નવી ઢીકા ખનાવી. આ અંગના છે શ્રુતસ્ક'ધ છે. પહેલા ૬:ખવિપાક નામના શ્રુતસ્ક'ધનાં દશ અધ્યયનામાં પાપ કર્મ'ના દુ:ખરૂપ કુલને ભાગવનારા ઉજિઝતક વગેરે દશ જણાતું વર્ણન કર્યું છે. ખીજા સુખ વિપાક નામના ક્ષુતસ્ક ધનાં દરા અધ્યયનામાં સુખનાં સાધન દાન વગેરે ધર્મ ને સાધનારા સુખાહુ, ભુકુન દી વગેરેની બીના અનુક્રમે જુણાવી છે. બે શ્રુતસ્ક ધામાં પહેલાે શ્રુતસ્ક ધ માટા છે. શ્રીસ્થાનાંગસુત્રના દશમા અધ્યયનમાં જણાવેલા દુ:ખવિપાકનાં દશ અધ્યયનાને 'કર્મવિપાકદશા' નામથી એાળખાવ્યાં છે. તે નામામાં અને અહીં જુણાવેલાં નામામાં સહેજ તફાવત જુણાય છે : પણ અર્થ માં ફ્રેસ્ક નથી. આ સુત્રના યાગ કરતાં ર૪ દિવસ લાગે છે. તે આ પ્રમાણે છે. દરેક અધ્યયનના-એક એક દિવસ ગણતાં ૧૦ દિવસ થાય, શ્રુતસ્ક ધની સમુદ્દેશ–અનુજ્ઞાના એક દિવસ; આ રીતે પહેલા શ્રુતસ્ક ધના ૧૧ દિવસા, ને બીજા શ્રુતસ્ક ધના પણ એ જ ક્રમે ૧૧ દિવસા, ને અંગના સમુદ્દેશના ૧ દિવસ, તથા તેની અનુજ્ઞાના એક દિવસ ગણતાં કુલ ૨૪ દિવસ થાય. જે આંગના બે શ્રુતસ્ક ધા હાય, તે દરેક શ્રુતસ્ક ધની સમુદ્દેશચ્યનુજ્ઞા એક જ દિવસે થાય. ને જે અ'ગને એક યુતસ્કંધ હોય, તેના સમુદ્દેશ એક દિવસે કરી ખીજે દિવસે અનુજ્ઞા કરવી. આ સૂત્રની કથાનકના જેવી શૈલી બોદ્ધોના અવદાનશતક, કર્મશતકાદિમાં પણ જણાય છે. શ્રીઅભયદ્વેવસૂરિકૃત ઢીકા સહિત આ વિપાકશ્રુત વિ૦ સં૦ ૧૯૭૬ માં આગમાદય સમિતિ તરફથી છપાયું હતું. તે પહેલાં બાય્યુ ધનપતસિંહે પણ છપાવ્યું હ્રુતું. બીજા વિદ્વાનાએ અંગ્રેજી અનુવાદ વગેરે સાથે આને છપાવ્યું છે. આ રીતે શ્રી વિપાક્ષ્મતની <mark>ખીના હ</mark>ંકામાં જણાવી. આ રીતે શ્રીઆચારાંગ વગેરે ૧૧ અ'ગાનાં મૂલસ્ત્રોનું પ્રમાણ ૩૫૩૩૯ શ્લાક, ને તે ૧૧ અ'ગાની ઠીકાઓનું પ્રમાણ ૭૪૭૯૦ શ્લાક જણાવ્યું છે. ૪-૫

એ પ્રમાણે-તપાગચ્છાધિપતિ-આચાર્યશ્રી વિજયનેમિસ્રીશ્વર વિનેયાણ વિજયપદ્મસૂરિએ રચેલ-શ્રી પ્રવચન કિરણાવલીના પહેલા પ્રકાશ પૂરા થયા.



# ા બીજો પ્રકાશ ॥

હવે ગ્રંથકાર શ્રી આચારાંગસૂત્રનું વર્જીન કરતાં ૬ ગાથામાં પહેલા શ્રુતસ્કંધનાં નવ અધ્યયનાની ખીના જણાવે છે—

सुयसंघा वो पढमे, आयारंगे तहेव सुयसंघे ।।

सण्झयणाई पढमे, नव विगयं सत्तमज्झयणं ।। ६ ।।

अण्णत्थुत्तं नवमं, उद्धरियाऽऽगासगामिणी विज्जा ।।

बज्जेणिस्तो संपइ, निज्जुत्ती महबाहुकया ।। ७ ।।

साइसयत्ता विगयं, तं सिरिसीलंकसूरिसमएणं ।।

एयं महापरिण्ण-जझयणं चेवहुमं णेयं ।। ८ ।।

ढवहाणसुयं नवमं, विमुक्खमजझयणमहुमं वृत्तं ।।

अज्झयणाण नवण्हं, नामाइ जहक्कमं सुत्ता ।। ९ ।।

सत्यपरिण्णा पढमं, बोअं तह लोयविजयमजझयणं ।।

सीओसणिज्जमेयं तदयं तत्तो य संमत्तं ।। १० ।।

सोओसणिज्जमेयं तदयं तत्तो य संमत्तं ।। १० ।।

अवहाणसुयं पढमे, अटुज्झयणाइ सुयक्खंघे ।। ११ ।।

સ્પણ થે — જે અંગમાં મુનિવરાના આચારતું વર્ણન વધારે પ્રમાણમાં જણાવ્યું હોય, તે આચારાંગ કહેવાય. બાર અંગમાં આ સૂત્ર પહેલાં કહ્યું છે, તે વ્યાજબી છે. કારણ કે, માક્ષમાર્ગની આરાધનામાં આચારની મુખ્યતા છે. એમાં '' अचारः प्रथमो वमं:" વગેરે વાકરા પણ સાક્ષિભૂત છે. લાકો મુનિવરાના આચાર અને ઉચ્ચાર (ભાષા) ને જોઇને તેમની પ્રત્યે બહુમાન-શ્રદ્ધા રાખી ભક્તિ કરે છે. તેમના ઉપદેશ સાંભળી સન્માર્ગ ચાલી આત્મહિત સાધે છે. અને વિચાર એટલે સંવેગાદિ ભાવનાની ખાત્રી પણ તે બંને જ કરાવે છે. આ મુદ્દાથી જ નવીન સાધુઓને છ જવનિકાયનું ગાન, (સમજણ) સાધુના સત્યાવીશ ગુણાનું ગ્રાન (સમજણ), વૈરાગ્ય ભાવનાને ઘટાડનારા, વધારતારા, સ્થિર કરનારાં સાધના વગેરેનું ગ્રાન કરાવ્યા ભાદ વડીદીક્ષા આપવાની જેમ પહેલાં હતી, તેવી અવિશ્લિન મર્યાદા હાલ પણ વિજયવંતી વર્ષે છે. શ્રીદરાલકસૂત્રની રચના થયા પહેલાં આચારાંગમાં જે દ જવનિકાયાદની ખીના કહેલી હતી, તેની માહિતી કરાવ્યા બાદ વડીદીક્ષા આપવાના વ્યવહાર હતા. પણ શ્રીશય્યંભવસૂરિ મહારાજે મનકમુનિના કલ્યાણ નિમિત્તે આચારાંગાદિ સૂત્રાના સાર લઇને શ્રી દરાલકાલ કસૂત્રની રચના કર્યા ભાદ તેનાં ચાર અધ્યયના ભાદયા ભાદ

વડીદીક્ષા આપવાના વ્યહાર શરૂ થયા. હાલ પણ તે જ પદ્ધતિ ચાલુ જ છે. આચારતું પાલન એ જ્ઞાનને આધીન છે, આ આશયથી જણાવ્યું કે—

पढमं नाण तओ दया एवं चिट्ठइ सध्वसंजए ।। अण्णाणी कि काही कि बा नाहिही छेयपावमं ।। १ ।। सीआ जाणइ करुलाणं सोच्चा जाणइ पावमं ।! उभयंपि जाणइ सोच्चा, जं सेयं तं समायरे ।। २ ।।

અર્થ'—પહેલું જ્ઞાન અને પછી દયા એટલે છવ અછવને જાણ્યા બાદ છવતું રક્ષણ કરાય. તેથી દયા પાલવામાં પહેલાં જ્ઞાનની વધારે જરૂરિયાત છે. એ પ્રમાણ વર્ત વાચી સર્વે સંયતા માક્ષમાર્ગની વ્યારાધના કરી શકે છે; તેમાં ઢકી શકી છે. જ્વાદિતત્ત્વોને નહિ જાણનાર, અજ્ઞાની જીવ શું આત્મહિત સાધવાના છે? અર્થાત તે આત્માનું હિત સાધી શકતા નથી. મારે શું હિતકારી છે ? શું અહિતકારી છે ? તે પણ અજ્ઞાની છત્ર જાણી શકતા નથી. (૧) ભવ્ય છત્ર શ્રી જિનેધર ભગવંતનાં વચના સાંભળીને કલ્યાણને અને પાપને તથા તે અ'નેને જાણે છે, ને જાણ્યા પછી જે માર્ગ આત્મહિત જણાય, તે માર્ગ ને સાધે છે. અહીં કલ્યાણ પદથી સમ્યગ્દર્શનાદિ ત્રણની એકઠી આરાધના સમજવી. (ર) આ રીતે મુનિવરાને પરમ ઉદ્વાસથી નિર્મલ સંયમની સાહ્વિકી આરાધના કરવામાં આચાર એટલે બ્રહ્ણ શિક્ષા અને આસેવના શિક્ષાને જાણવાની વ્યંહુ જ જરૂરિયાત જાણીને સુત્રાની સ્થાપના કરવામાં શ્રી ગણધર ભગવંતે શ્રી આચારાંગને પહેલું સ્થાપ્યું. અહીં છાપેલી પ્રત પ્રમાણે ૪૦૨ સૂત્રા છે, સૂત્રગાથા લગભગ ૧૪૭ છે. નિયું ક્તિની ગાથા ૩૫૬ છે, તેમાં ઠીકા વિનાની ૭ ગાથાઓ, મહાપરિજ્ઞાધ્યયનની નિર્યુક્તિની છે એમ છાપેલી પ્રતની છેવટે જણાવ્યું છે. શ્રીભદ્રભાહ સ્વામીના, નિયુધિતની ૧૧મી ગાથામાં કહેલાં વચનથી જણાય છે કે આ પહેલા અંગનું બીજા<sup>'</sup> નામ ''વેદ'' છે, અને સાતમી ગાધામાં આચાલ વગેરે નવ નામા આ પહેલા અંગના જણાવ્યાં છે. આ સૂત્રના ખે શ્રુતસ્ક'દો છે, વિશેષાવશ્યકમાં ૯૦૦મી ગાથામાં સ્ક'ધતા અર્થ-'સમુદાય' કર્યો છે. તેથી શત એટલાે સૂત્રો, તે સૂત્ર વગેરેના જે સમુદાય, તે શ્રુતસ્કંધ કહેવાય. અહીં આદિ (વગેરે) શબ્દથી મૂલસૂત્રમાં કહેલી ગાથાઓ વગેરે લઈ શકાય. કારણ કે, અહીં ગદ્યભાગ ઉપરાંત લગભગ-૧૪૭ ગાથાએ။ પદ્મમાં પણ છે. કેટલાક વિદાના ૧૪૭થી વધારે ગાયાઓનું પ્રમાણ જણાવે છે છઠ્ઠા ધુત અધ્યયનના પહેલા ઉદેશામાં ૧૪-૧૫–૧૬ એમ ત્રણ પદ્યો 'અનુષ્ટુભ્' છંદમાં છે, સાતમા વિમાહ નામના અધ્યયનના છેલા ઉદ્દેશામાં ૧૭ માથી ૪૧મા સુધીનાં પદ્યો અનુષ્દ્રભ્ છંકને અતુસરે છે. નવમું ઉપધાનશુત પણ પદ્યમાં છે, અને તે '' ગાથાનુષ્ઢભીસંસ્કિ '' નામથી ઓળખાયેલ મિશ્ર છંકને અનુસરે છે.

તથા ભાવના અધ્યયનના થાંડા ભાગ પદ્ય છે, એમાં ૧૧૨-૧૩૫ પદ્યો, ને વિમુક્તિ અધ્યયનમાં ૧૩૬–૧૪૭ પદ્યો છે. આથી સ્પષ્ટ સમજય છે કે, અહીં સંખ્યાતા શ્લોકો છે. તે ઉપરાંત શ્રીસમવાયાંગમાં ને શ્રીનંદીસ્ત્રમાં ભાર અંગના દુંક પરિચય કહેતાં સ્ત્રકાર ભગવંતે કરમાવ્યું છે કે, શ્રી આચારાંગ સ્ત્રમાં આચાર વર્ણવ્યા છે. ગાચર એટલે ગાચરી લેવાના વિધિ, વિનયતું કળ, કાર્યાત્સર્ગ કરવાતું, સ્વાતું, બેસવાતું સ્થાન, વિદ્વારાદિ નિમિત્તે જવાના વિધિ, શરીરના થાક ઊતારવા બીજા સ્થાને જવારૂપ ચંક્રમણના વિધિ, આહાર, ઉપધિતું પ્રમાણ, સ્વાધ્યાયદિ યાગમાં બીજા સાધુ વગેરેને સ્મારણાંદિ સાધનાથી જોડવાના વિધિ, ભાષાસમિતિ, ગુપ્તિ, શય્યા (ઉપાશ્રયાદિ સ્થાન, સંથારા) ઉપધિ, ભક્ત-પાનને લેવામાં સંભવતા ઉદ્દગમ, ઉત્પાદના, એપણાના દાષોથી રહિત શુદ્ધ શય્યાદિને લેવાના વિધિ, તેમાં ખાસ કારણે અપવાદના વિધિ, વ્રત નિયમ અને તપ વગેરે યાગ્ય પ્રસંગને અનુસરીને વર્ણવ્યા છે. અહીં વ્રતના અર્થ પ્રસં ગુણ છે એમ સમજવું.

અહીં પહેલા શુતરક ધનું નામ બ્રહ્મચર્ય શુતરક ધ છે. ને બીજો શુતરક ધ આચારાય નામથી પ્રસિદ્ધ છે. પહેલા શુતરક ધના દરેક અધ્યયનમાં વિવિધ પ્રકારે સત્તર સેદવાળા સંયમરૂપ બ્રદ્ધચર્યની બીના કહેલી હોવાથી બ્રદ્ધચર્ય શુતરક ધ નામ સાર્થ ક છે. પણ હિત્યાદિની જેવું નિર્ધ ક નામ નથી. અહીં શુતરક ધમાં અધ્યયનાની, ને અધ્યયનામાં ઉદ્દેશાની સંકલના કરી છે. તેથી પહેલાં અધ્યયનાના ને ઉદ્દેશાના વિચાર જણાવું છું. પહેલા શુતરક ધનાં નવ અધ્યયના છે, તેમાં સાતમા 'મહાપરિજ્ઞા' અધ્યયનના વિચ્છેદ થયા છે, એટલે તે હાલ અલભ્ય છે. અહીં નિર્ધ ક્તિમાં તથા ચૂર્ણિમાં આ અધ્યયન સાતમું જણાવ્યું, ને શ્રીન દીસ્ત્રની હરિભદ્રસ્રિકૃત દીકામાં તથા શ્રીઅભયદેવસ્રિકૃત સમવાયાંગ (સ્ત્ર ૧૩૬) વૃત્તિમાં આઠમું મહાપરિજ્ઞાધ્યયન છે, એમ એક ગાથાને અનુસારે જણાય છે. તે ગાથા આ પ્રમાણે જણવી:—

सत्थपरिण्णा लोयविजशो-सीओसणिज्ज सम्मत्तं ।। आवंति धूय विमोहो-महापरिण्णोवहाणसुर्यं ।। १ ॥

અથ°—૧ શસ્ત્રપરિજ્ઞાધ્યયન, ર લાેકવિજય, ૩ શીતાે ષ્ણ્રીય, ૪ સમ્યકત્વ, ૫ આવ'તિ (બીજુ' નામ–લાેકસાર), ૬ ધુત અધ્યયન, ⊌ વિમાહ અધ્યયન, ૮ મહાપરિજ્ઞાધ્યયન, ૯ ઉપધાનશ્રુતાધ્યયન.

જો કે સમવાયાંગના ૧૩૬ સૂત્રમાં મહાપરિજ્ઞાધ્યયનને આઠમું જણાવ્યું છે. તેા પણ ત્યાં નવમા સૂત્રમાં નવ પદાર્થા જણાવતાં આ નવ અધ્યયના ગણાવ્યાં, તેમાં મહા પરિજ્ઞાને ૯મું પણ કહ્યું છે. આ રીતે આ અધ્યયનના ક્રમિક ન'બરને અંગે ત્રણ વિચારા જાણવા.

મહાપરિજ્ઞાધ્યયનની નિયુધિતની સાત ગાથાએ જોતાં અનુમાન થાય છે કે-શ્રી ભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે જ્યારે આની નિયુધિત રચી, તે વખતે આ મહાપરિજ્ઞાધ્યયન હયાત હતું. તથા શ્રીઆવશ્યકનિયુધિતની હફ્દમી ગાથામાં તથા બીજા પણ વિવિધ भंधाभां क्षाच्य छे है-"इत्तो किर सिरिवइरसामिणा आगासगामिणी विज्झा उद्धिरिया, साइसयत्तणंण वोच्छिणं" એटले व्या भढापिश्चाध्ययनभांथी श्रीविक्रस्वाभी आडाश-गामिनी विद्याने छिदार हथें। व्या पाठेथी समलय छे हे श्री विक्रस्वाभीना समय सुधी व्या व्या खतुं, पछीना समये मढाप्रकावशाली छोवाथी ते विक्षेद्ध पाम्युं। तथा व्यक्षीं निर्युक्तिनी रह्नि गाथा केतां क्षाय छे है-सत्तर्सात्त्रया (व्यध्यय)ने। छिदार पण व्यामांथी थये। छे, पांचमा व्यथ्यन छं पहेलां "आवंति" नाम क्षाव्युं छे, व्या व्यक्तिं प्रीक्तिनी अ१-अरमी गाथाना व्यक्षि वियारतां क्षाय छे, तथा व्याठेमा व्यथ्यन छं "विमोह" नाम क्षाव्युं छे, ने तेतं भीकुं नाम 'विमोद्ध" छे, व्या दीते पहेला श्रुतस्व विमोद्ध" नाम क्षाव्युं छे, ने तेतं भीकुं नाम 'विमोद्ध" छे, व्या दीते पहेला श्रुतस्व विमोद्ध" नाम क्षाव्युं छं, व्यथ्यन भास कर्दी भीना क्षाव्युंनि छवे इमसर दरेष्ठ व्यध्ययनना छदेशा क्षावुं छं, व्यथ्यना के विकाग, ते छदेशा उद्धिया नव व्यध्ययनामां मढापरिज्ञा व्यध्ययनना विक्षेद्ध थवाथी व्यक्तिनां व्याठ व्यव्यवनामां छिदेशा या प्रमाणे क्राव्यान विक्षेद्ध थवाथी व्यक्तिनां व्याठ व्यव्यवनामां छिदेशा या प्रमाणे क्राव्यान विक्षेद्ध थवाथी व्यक्तिनां व्याठ व्यव्यवनामां छिदेशा या प्रमाणे क्राव्यान विक्षेद्ध थवाथी व्यक्तिनां व्यक्ति व्यक्ति स्थान विक्षेद्ध थवाथी व्यक्तिनां व्यक्ति व्यव्यक्ति स्थानितां विक्षेद्ध थवाथी व्यक्तिनां व्यक्ति व्यव्यक्ति स्था प्रमाणे क्राव्यक्ति विक्षेद्ध थवाथी व्यक्तिनां व्यक्ति स्थानितां विक्षेद्ध थवाथी व्यक्तिनां व्यक्ति व्यव्यक्ति स्थानित्र विक्षेत्र विक्षेत्र विक्षेत्र व्यव्यक्ति स्था प्रमाणे क्राव्यक्ति स्थानित्र विक्षेत्र स्थायन स्थायन

પહેલા શ્રુતસ્ક'ધના પહેલા અધ્યયનમાં ૭ ઉદ્દેશા છે, બીજા અધ્યયનમાં ૬ ઉદ્દેશા, ત્રીજા અધ્યયનમાં ૪ ઉદ્દેશા, ત્રીજા અધ્યયનમાં ૪ ઉદ્દેશા ત્રીજા પાંચમાં અધ્યયનમાં ૬ ઉદ્દેશા છે. છકા અધ્યયનમાં પાંચ ઉદ્દેશા, સાતમા અધ્યયનમાં ૮ ઉદ્દેશા, તે આઠમા અધ્યયનમાં ૪ ઉદ્દેશા કહ્યા છે. બીજા શાસ્ત્રોમાં પાંચમા અધ્યયનના પાંચ ઉદ્દેશા, તે છકા અધ્યયનના ૮ ઉદ્દેશા છે, એમ આ ગાથા જણાવે છે. તે આ પ્રમાણે:—

सत्ति छहि चडचडहिय पंचहि अद्वद्ध चउहि नायन्ता। उद्देशपहि पढमे सुयखंधे नव य अज्झयणा।।१।।

અર્થ': પહેલા શ્રુતસ્ક'ધનાં નવ અધ્યયના અનુક્રમે ૭-૬-૪-૪-૫-૮-૮-૪ ઉદ્દેશા વઉ સહિત છે. એટલે પહેલું અધ્યયન ૭ ઉદ્દેશાવાળું છે. એમ દરેક અધ્યયન સમજવું. આ જ પદ્ધતિએ આ અંગની સૃષ્ણિં તથા ઢીકા પણ ઉદ્દેશાએા વર્ણવે છે.

શ્રીન દીસૂત્રની હારિભદ્રીય દીકામાં અને શ્રીસમવાયાંગની અભયદેવસૂરિકૃત ટીકામાં જણાવેલી:—

> सत्त य छद्व च बरो-छ पंच अट्टेव सत्त च बरो य । एक्कारा ति ति दो दो-दो दो सत्तेक्क एक्कोय ।। १।।

અહીં નવ અધ્યયનામાં અનુક્રમે જણાવેલા ઉદ્દેશાની સંખ્યા ઉપરથી અનુમાન થાય છે કે-મહાપરિજ્ઞાધ્યયનના ૭ ઉદ્દેશા હોવા જોઈએ. તે અધાના વિચ્છેદ થયા. બીજા શ્રુતસ્ક ધનાં ૧૬ અધ્યયનામાં અનુક્રમે ૧૧-૩-૩-૨-૨-૨ ઉદ્દેશા છે. અને કેઠલા-એક અધ્યયના એકસરાં એઠલે ઉદ્દેશારહિત છે. આ રીતે ઉદ્દેશાને અંગ જરૂરી બીના જણાવી. હવે અનુક્રમે પહેલા શ્રુતસ્ક ધના પહેલા અધ્યયનના સાત ઉદ્દેશામાંના દરેક ઉદ્દેશામાં કઈ કઈ બીના કહી છે, તે દુંકામાં જણાવું છું. શસ્ત્ર એઠલે હિંસાનાં

સાધન, તેના ખાધ જેનાથી થાય, અથવા શસ્ત્રના સ્વરૂપને જણાવનાર જે અધ્યયન, તે શસ્પિરિજ્ઞા અધ્યયન કહેવાય. અહીં ૧ દ્રવ્યશસ્ત્ર, અને ૨ ભાવશસ્ત્ર એમ શસ્ત્રના ખે સેદ છે. તેમાં હુણવાની જે ભાવના તે ભાવશસ્ત્ર કહેવાય. અને સ્વકાયશસ્ત્ર અને પરકાયશસ્ત્ર એમ દ્રવ્યશસ્ત્રના ખે સેદ છે. ઠંડા પાણી વિગેરેના છવોના ઉષ્ણ પાણી આદિથી જે નાશ થાય, તે સ્વકાયશસ્ત્ર કહેવાય, ને અપ્કાય વગેરેના તેઉકાય આદિથી નાશ થાય, તે પરકાયશસ્ત્ર કહેવાય. પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાયુકાય, વનસ્પતિ કાય, અને ત્રસકાયની વિસ્તારથી સમજાતી આપી, અને શસ્ત્રનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે– જે હિંસા ન કરે તે જ ખરા સમજા કહેવાય. માનવદેલમાં થતાં વિવિધ ફેરફાર વનસ્પતિમાં ઘટાવી સાખિત કયું છે કે–વનસ્પતિને સચિત્ત માનવી જોઇયે. આ વાત અનેક દેણંતા આપીને સમજાવી છે. આ રીતે અધ્યયનનું દ્રંક રહસ્ય જણવું.

પહેલાં અધ્યયનના પહેલાં ઉદ્દેશાના દુંક પશ્ચિય 🔉 🗀 અહીં આચારપદ અને અંગ પદના નિક્ષેપા, અને આચાર શબ્દનાં એકા**ય**ેક પદા જણાવીને ભારે અંગાની રચના કરવાના અવસરે પહેલાં ૧૪ પૂર્વો રચાય છે, તેથી પૂર્વો પહેલાં કહેવા જોઇએ, તેમ ન કહ્યું, ને શ્રીઆચારાંગસૂત્રને પહેલાં કહેવાનું કારણ સ્પષ્ટ રીતે સમજાવ્યું છે. પછી ગણિપણું એ આચારને આધીન છે એમ કહી. અધ્યયનાદિની અપેક્ષાએ શ્રીઆચારાંગનું પ્રમાણ દર્શાવ્યું છે. પછી અંગ વગેરેમાં કાેણ કાેના સાર છે ? તે બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને બ્રહ્મપદ્ના નિક્ષેપા, સ્થાપના, બ્રહ્મનું સ્વરૂપ જણાવતાં **પ્રાહ્મણની તથા બીજા વર્ણોની ઉત્પત્તિનું સ્વરૂપ**, વર્ણ<mark>ની તથા</mark> વર્જાન્તરની સંખ્યા. સાત વર્જા, બીજા વર્જ્યાના નામ, વર્જ્યાતર થવાનું કારણ, ભિન્ન ભિન્ન સંધાગથી થતી વર્ણાતરની ઉત્પત્તિનું તથા દ્રવ્ય પ્રક્રા અને ભાવ પ્રક્રાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી જેના ચારિત્રરૂપ અર્થ થાય છે, તેવા ચરણ પદના નિર્ફોપાની બીના કહી છે. પછી પહેલા અંગનાં અધ્યયનાનાં નામ, કરેક અધ્યયનમાં કહેવાની બીનાતું દ્રંક સ્વરૂપ, શસ્ત્રપારજ્ઞા અધ્યયનના સાત ઉદ્દેશા પૈકી દરેક ઉદ્દેશામાં કહેવાની દ્રંક ભીના, શુસ્ત્રપદ અને પરિજ્ઞાપદના નિક્ષેપા, શસ્ત્ર, અગ્નિ વિગેરે \$વ્યશસ્ત્ર કહેવાય, મન વચન કાયાની ખરાવ્ય પ્રવૃત્તિ તથા અવિરતિ વગેરે ભાવશસ્ત્ર કહેવાય, એમ વિસ્તારથી સમજાવી સંજ્ઞાની બીના જણાવતાં અનુભવ સંજ્ઞાના ૧૬ ભેદ, દિશાના નિક્ષેપા, તેર આકારા પ્રદેશા અવગાહીને રહેલ જે ડવ્ય, તે ડ્રવ્યક્ક્રિકહેવાય, એમ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. પછી કરમાવ્યું છે કે, રૂચક પ્રદેશથી ક્ષેત્ર દિશાઓ ગણાય. પછી દિશાનાં નામ, અને દિશાનું તથા વિદિશાનું સ્વરૂપ, તથા દિશાનું સંસ્થાન (આકાર), સવે ને મેરૂ પર્વત ઉત્તરમાં આવે, તે લવલસમુદ્ર દક્ષિણમાં આવે, એમ કહી પ્રજ્ઞાપક દિશાનું સ્વરૂપ, તેને જાણવાના ઉપાય, તેનાં નામ, તેનું સંસ્થાન જણાવ્યું છે. પછી ભાવ દિશાનું સ્વરૂપ, આત્મા છે એમાં પ્રમાણ શું ? આ પ્રક્ષના સ્પષ્ટ જવાળ કેતાં પ્રસંગાનુપ્રસંગે આત્માને સાળિત

કરનારાં અનુમાનાદિ પ્રમાણ જણાવી ૩૬૩ પાખ'ડિઓના મતનું સ્વરૂપ વર્ણ'વ્યું 🕏. પછી પૂર્વ ભવને જાણવાનાં જાતિસ્મરણાદિ સાધના, અને વિશિષ્ટ સંજ્ઞાનાં કારણા જણાવી કહ્યું છે કે, આત્<u>મા</u>ને માનનારા જીવા પરલાકને કર્મને અને ક્રિયાને જરૂર માને છે. પછી ક્રિયાના પરિણામના નિર્ણય સમજાવાં કર્માનું સ્વરૂપ નહિ જાણનારા જવાને થતા ગેરલાભ, અને તેના વિપાકનું ભાગવવું, કર્મના સ્વરૂપને નહિ જાણનારા જવાતું ચારાશી લાખ યાનિમાં કર્માતુસારે ભઠકલું, ને વિવિધ દુ:ખાતું ભાગવલું, વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવીને પરિજ્ઞા શબ્દનું સ્વરૂપ કહી હિતશિક્ષા ફરમાવી છે કે, સારા વિચારા કરવાથી પુષ્યખંધ થાય છે. તથા અરાભ કર્મોના નાશ થાય છે, માટે સારા વિચારા કરવા. ખરાબ વિચાર કરવાથી પાપ કર્મના બ'ધ થાય છે. માટે તેવા વિચારા ન કરવા જોઈ યે. છેવટે કર્મ ખંધનાં કારણાથી અને આરંભસમાર ભથી ખચવાના ઉપદેશ દેતાં કૃષાલુ મહુષિ ભગવંતાએ કરમાવ્યું છે કે, જે કર્મ (કર્મભંધનાં કારણા) અને આર'ભને જાણીને તેના ત્યાગ કરે તે જ મુનિ કહેવાય. આ રીતે પહેલા શુતસ્ક'ધના પહેલા શસ્ત્રપરિજ્ઞા અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના પરિચય ટ્ર'કામાં જણાવ્યા. હવે બીજા ઉદ્દેશાથી માંડીને સાતમા ઉદ્દેશા સુધીના ૬ ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે પૃથ્વીકાય, અપ્કાય (જલ), તેઉ<u>કાય (અગ્નિ),</u> વાયુકાય, (વાયુ; પવન), વનસ્પતિકાય (ઝાડ વગેરે), તથા ત્રસ (પાણીના પારા વગરે) છવાની આળખાણ કરાવશે. આથી સમજાય છે કે, પહેલા શસ પારજ્ઞા અધ્યયનમાં છ જીવનિકાયની એાળખાણ કરાવે છે, ને પ્રખલ પુષ્યાદયે શ્રીજિનેધર દેવાએ પણ આરાધેલી પ્રવ્રજ્યાના સાધક મુનિવરાને ચેતાવે છે કે ૬ જીવનિકાયની રક્ષા કરવામાં જ મુનિપણાનું ખરૂં રહસ્ય સમાયેલું છે. અહિંસાના સાધક આત્મા કાઈની પણ સાથે વૈરભાવથી વર્તાતા નથી. ને તેની ઉપર કાઇને પણ વૈરભાવ હાતા નથી. કુદરતી નિયમ એ છે કે-શાંતિને દેનારા જ શાંતિ મેળવી શકે છે. અહિંસા જ શાંતિનું પુરુષ સાધન છે. શાંતિ ગુખુને ધારણ કરનાર આત્માંઓ જ માક્ષ માર્ગની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરી મુક્તિના અબ્યાળાધ સુખ પામી શકે છે. એમ સમજીને હે મુનિવરા! તમે પૃથ્વીકાયાદિના આર'ભસમાર'ભના ત્યાગ કરજો, એમ હિતશિક્ષા આપીને પ્રમાદના ત્યાગ કરી નિર્મલ સંયમને સાધી માનવજન્મ ૩૫ કલ્પવૃક્ષને સફલ ખનાવજો, એમ ભગવંતે કરમાવ્યું છે.

भीका बहेशाने। दुं क पश्चिम भूर्माहाश

અહીં શરૂઆતમાં પૃથ્વીકાયનું સ્વરૂપ જણાવનાશં નિક્ષેપાદિ નવ દ્વારા જણાવી પૃથ્વીમાં ચાર નિક્ષેપાની ઘઠના કરી, દ્રવ્યપૃથ્વી તથા ભાવપૃથ્વીનું વર્ણન કર્યું છે. પછી કહ્યું છે કે-સૂક્ષ્મ જીવા સર્વ લાકમાં ભરેલા છે. પછી બાદર પૃથ્વીના શ્લક્ષ્ણ ને ખર્ ભેદનું વર્ણન કરી યાનિના ભેદા સમાન વર્ણાદિથી પડયા છે, એમ કહી સુક્ષ્મમાં

ને બાદરમાં પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત લોકાનું ઘટતું સરખાપહું, ને વૃક્ષાદિના તથા ઓષધિ વગેરેના દર્શાતે પૃથ્વીકાયના ભેઢા વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછી કહ્યું છે કે પૃથ્વીકાય જીવાનાં શરીરા અસંખ્યાતાં ભેગાં થાય, તા જ દેખાય. તે અસંખ્યાતાંથી એાછા શરીરાની હયાતી શ્રીજિનાજ્ઞાથી જ માનવી જોઇયે. જેમ શરીરમાં રહેલ હાડકું કઠિન હોાવાથી સચેતન માનીએ છીએ, તેવી જ કઠિનતા સશરીર (શરીરવાળા) પૃથ્વીકાયમાં હોાવાથી પૃથ્વીકાયને સચિત્ત માનવા વ્યાજભી છે. પછી પૃથ્વીકાયનું પરિમાણ, અને ક્ષેત્ર અને કાલમાં કાેની સ્ક્ષ્મતા ને કાેની ખાદરતા ? તે જણાવી કાલથી પૃ<sup>ર</sup>વીકાયન પરિમાણ બતાવ્યું છે. પછી જણાવ્યું છે કે-ચંકમણાદિ કરવા દ્વારા મનુષ્યાના કામમાં પૃથ્વીકાય આવે છે. મનુષ્ય વગેરે પાતાના સુખને માટે જ પૃથ્વીકાયના જીવાને દુ:ખ ઉપજાવે છે. એટલે રાગાદિ કારણે પૃથ્વીકાયના આરંભ કરે છે. પાતાના કામમાં માટી વાપરી સ્વકાર્ય સાધે છે. પછી હળ વગેરે દ્રવ્યશસ, તથા ભાવશસાનું [નિરૂપણ, અને પૃથ્વીકાયના જવાને વેદના કેવી હોય ? તે જણાવી કહ્યું છે કે-પૃથ્વીકાય જવાને અંગ ઉપાંગ નાંહ છતાં પણ તેઓ વેદના જરૂર ભાગવે છે. પછી કૃતીર્થિકાની હંક ભીના, અને કરવા કરાવવા અને અતુમાદના દ્વારા વધની ભીના જણાવી છે. પૃ<sup>ટ</sup>વી-કાયને હણતાં તદાશ્રિત (તેના આધારે રહેલા) ખીજા જીવા પણ હણાય, માટે જ મુનિ-વરા પૃથ્વીકાયના વધ કરતા નથી, ને મનાગુપ્તિ વગેરેને ધારણ કરે છે એમ જણાવ્યું છે. વળી દુખાતી પૃથ્વી અસંખ્યાતા પૃ<sup>થ્</sup>વીકાય જીવાનાં શરીરાના સમૂહરૂપ છે એમ માનલું જોઈએ. પછી કરલું વગેરે સ્વરૂપે પૃથ્વીકાયના થતા સમારંભ જણાવીને કહીં છે કે—''અ'ધ વગેરેની માફક પૃથ્વીના સમાર'ભ કરવાની ભાવનાવાળા જવા જરૂર તીલ રાગાદિ વિવિધ અનર્થા પામે છે. તેમ જ જે પૃથ્વીને ન હણે તે જ મુનિ કહેવાય." શસ્ત્રપરિજ્ઞાના બીજા ઉદ્દેશાના દુંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

त्रील (बेहेशांना ट्रंड पश्चिय अपाप

અહીં અપ્કાય (પાણી)નાં દ્વારા, ભેદ, પરિમાણ, ઉપલાગ, શસ્ત્ર, લક્ષણ દ્વારમાં પૃથ્વીકાયની અપેક્ષાએ અહીં વિશેષતા (તફાવત), અપ્કાયના ભેદા, ભાદર અપ્કાયના શુદ્ધોદકાદિ પાંચ ભેદા, અપ્કાયનું પરિમાણ, તથા લક્ષણ જણાવી તેના વપરાશ કર્ષ રીતે થાય છે? તે કહીને અપ્કાયને હણવાનાં કારણા, તેનાં સ્વકાયાદિ શસ્ત્રા, દ્રવ્યભાવ શસ્ત્રા, વગેરે જણાવો બાકીનાં દ્વારાની બીના પૂર્વે જણાવેલ પૃથ્વીનાં દ્વારાની બીનાની જેમ જાણવી એમ કહ્યું છે. પછી અનગારનું સ્વરૂપ, જિનાજ્ઞાથી અપ્કાયને સમજી તેની રક્ષા કરવી, અપ્કાયનાં જુદાં જુદાં રાસ્ત્રો, બીજા ધર્મના આગમાની અસારતા, અપ્કાયની રક્ષા કરતાર મુનિ કહેવાય વગેરે બીના વિસ્તારથી કહી છે.

ત્રીજા ઉદ્દેશાના દુંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

## ચાથા ઉદ્દેશાના દૂંક પશ્ચિય જિલ્લો પ

અહીં શરૂઆતમાં તેઉકાયનું સ્વરૂપ, ભેદા, સામાન્યથી તેના બે ભેદ (સ્ક્ષ્મ-બાદર), તથા બાદર અગ્નિના પાંચ ભેદા જણાવી આગીયા છવડાનું અને તાવની ગરમીનું દગ્ટાંત દર્ધને તેઉકાયમાં છવપણું સાબિત કર્યું છે. પછી તેઉનું પરિમાણ, તેઉ (અગ્નિ)ની વપરાશ, અગ્નિની હિંસામાં કારણા, અગ્નિના સંક્ષેપે અને વિસ્તારે દ્વ્યશસ્ત્રા જણાવી કહ્યું છે કે—પ્રમાદી રાંધવા વિગેરે કાર્યો કરી દંડાય છે, માટે કહ્યું છે કે—પ્રમાદી રાંધવા વિગેરે કાર્યો કરી દંડાય છે, માટે કહ્યું છે કે—અગ્નિના સમારંભની ભાભતમાં અન્ય ધર્મિઓના ગરવ્યાજબી વિચારા બતાવ્યા છે. અંતે અગ્નિના સમારંભમાં બીજા છેવાની પણ હિંસા જણાવી કહ્યું કે તેનું સ્વરૂપ સમજ જે તેની રક્ષા કરે, તે મુનિ કહેવાય, પ્રસંગે બીજ પણ બીના વિસ્તારથી સમજવી છે.

# પાંચમા ઉદ્દેશના દ્વંક પરિચય વનસ્ખતિ

અહીં શરૂ આતમાં પૃથ્વીના વર્જુનમાં અને વનસ્પતિના વર્જુનમાં ભેદાદિની અપેક્ષાએ જુદાશ જણાવી, સૃક્ષ્મ ખાદર વનસ્પતિકાયમાં બે બે લેદા, ખાદર વનસ્પતિ-કાયના ભેઢા, પ્રત્યેકતરૂના ૧૨ ભેઢા, પ્રત્યેક વનસ્પતિ જીવાના ભેઢા (અત્ર બીજ વગેરે), પ્રત્યેકતરૂ જીવાનાં શરીરાના સમૃદ્ધને સમજાવવા માટે દેણાંતા કહ્યાં છે. પછી પત્ર થડ વગેરે એક છવવાળા જાણવા એમ કહી જણાવ્યું કે—પ્રત્યેક વૃક્ષના છવાનું પરિમાણ, સાધારણ વનસ્પતિકાયના જવા વગેરે જિનાજ્ઞાનુસારે માનવા. પછી સાધારણ વનસ્પતિકાયનું લક્ષણ કહી કરમાવ્યું કે મૂલને અને પહેલાં પાંદડાંને ખનાવનાર જુદા જુદા જીવ નથી પણ તે ખેતા બનાવનાર એક જીવ છે. પછી અનંતકાયનું લક્ષણ, અને સાધારણ વન-સ્પતિના ક્ષેટ્ટા જણાવી કહ્યું કે-પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં અસંખ્યાતાં શરીરા જ દેખાય. અન તકાયમાં અને તાં સાધારણ વનસ્પતિનાં શરીરા ભેગા થાય તા જ દેખાય. પછી સૃક્ષ્મ અન'તકાયનું પરિમાણ, અને ખાદર નિગાદનું પરિમાણ તથા આહારાદિમાં ને વાજિ'ત્ર વગેરે અનાવવા આદિમાં વનસ્પતિની વપરાશ તેમજ વનસ્પતિના વધનાં કારણા, સંક્ષેપ્રે તે વિસ્તારે વનસ્પતિનાં ક્રવ્યશસ્ત્રો. ને ભાવશસ્ત્રો જણાવ્યાં છે. અને ખાકીની બીના પૃથ્વીના વર્ણન જેવી જાણવી. જે વનસ્પતિના આરંભ તજે, તે સાધુ કહેવાય. વનસ્પૃતિમાં જીવપણાનાં ચિह્નો (જન્મ-વૃદ્ધિ વગેરે), વનસ્પૃતિના આર'ભથી કર્મ ખ'ધ થાય, ને તેના આરંભને તજવામાં મુનિયહું રહેલું છે, વગેરે ળીના પણ અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

છઠ્ઠા ઉદેશાના દ્વંક પરિચય ત્રસ્

અહી' શરૂઆતમાં પૃથ્વીમાં અને ત્રસમાં ઘટતી સરખી બીના, ને સેકાદિની અપેક્ષાએ બ'નેમાં જુદાશ, તથા લબ્ધિત્રસ ગતિત્રસનું સ્વરૂપ, ત્રસ જીવાના ઉત્તર લેદા તેમાં ઘઠતા દર્શનાદિની બીના, ત્રસનું લક્ષણ, પરિમાણ, તેની ગત્યાગતિ, વપરાશ, શસ્ત્ર, વેદના, માંસાદિ નિમિત્તે ધતી ત્રસની હિંસા જણાવી, શેષ બીના પૃથ્વીની જેમ જણવાનું કહ્યું છે. પછી અંડજાદિ ભેદો, અને પ્રસંગે સંસારનું સ્વરૂપ છે, ને અજ્ઞાની ભવે ભમે એમ કહી જણાવ્યું કે—સંસાર દુ:ખરૂપ છે. પછી હણાતાં જીવને થતું દુ:ખ, ત્રસના વર્ણનમાં અન્ય દર્શનિયાની અયાગ્ય પ્રરૂપણા ને તેનું ફલ, ત્રસને હણવાનાં કારણા કહી ત્રસને જાણી તેની રક્ષા કરનાર મુનિનું સાચું મુનિપણું જાણવું, વગેરે બીના પણ વિસ્તારથી સમજાવી છે.

# સાતમા ઉદ્દેશાના ટૂ'ક પરિચય

અહીં વાયુનું નિરૂપણ, તેમાં સરખી રીતે ઘટતા પૃથ્વીનાં દ્વારાની ભલામણ તથા લેકાદિની અપેક્ષાએ જાદાશ જણાવી કહ્યું કે સૃક્ષ્મ વાયુ સર્વલાકમાં રહેલ છે. અને ઉત્કલિકા વગેરે બાદર વાયુના પાંચ ભેદા છે. દેવે અદશ્ય બનાવેલા શરીરની જેમ આપણે હવાતી માનીએ છીએ તેમ વાયુની પણ હવાતી માનવી જોઇપે એમ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી વાયુજવાનું પરિમાણ, વીંજવું, ધમવું વગેરે પ્રકારે ભાદરવાયુની વપરાશ, વીંજવું વગેરે વાયુનું દ્રવ્યશસ્ત્ર છે, એમ કહી ફ્રેરમાવ્યું કે બાકીની ખીના પૃથ્વીની જેમ જાણવી. મનુષ્ય વાયુના સમારંભ ન કરવા ધારે તા તેમ કરી શકે, એમ કહી અંતર્જ્ઞાન અને ખહિજ્ઞાનની વ્યાપ્તિ અને દર્ષ્ટાંત સાથે દ્રવ્યાત કતું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે વાયુના રક્ષક જે હોય તે જ મુનિ કહેવાય. પછી વાયુના શસ્ત્રના સમારંભને જણાવવાના પ્રસંગે અન્ય ધર્મી એાતું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે વાયુની સંરંભાદિ પ્રકારે થતી વિરાધનાનું સ્વરૂપ જાણી જે તેની રક્ષા કરે તે જ મુનિ મુનિતાને ટકાવી શકે. પૃથ્વી વગેરેતા <sup>કુ</sup>સમાર ભ કરતાં કર્મ ભંધાય, મુનિએ સવ<sup>જ</sup>થા છએ છવ નિકાયાના આરંભ તજવા જોઇયે. આઠલું જાણ્યા પછી નવા સાધુને વડીદીક્ષા આપી શકાય. શધ્ય ભવસૂરિ મહારાજે પૂર્વ માંથી દરાવૈકાલિકના ઉદ્ઘાર કર્યા પહેલાં પદ્ધતિ આ પ્રમાણે હતી. તે પછી દરાવૈકાલિકનાં ૪ અધ્યયના ભણ્યા પછી વડીદીક્ષા અપાય, એ પદ્ધતિ શરૂ થઇ. આ પ્રસંગે વડીદીક્ષાના વિધિ પણ ટુંકામાં જણાવ્યા છે. અહીં પહેલા શસપરિજ્ઞાધ્યયનના ટુંક પરિચય પૂર્ણ થાય છે.

# બીજા લાેકવિજય અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં પહેલા ઉદ્દેશાની શરૂઆતમાં આ અધ્યયનના છ ઉદ્દેશામાં કહેવાના મુદ્દાઓ અને લાેકપદના તથા વિજયપદના નિક્ષેપાની બીના, અને ગુણુ પદ તથા મૂલ પદના નિક્ષેપા જણાવી ભાવકષાયરૂપ લાેકમાં આત્મદૃષ્ટિએ વિજય મેળવવાનાં સાધના જણાવ્યાં છે, પછી કષાયને જીતવાનું ફેલ, દ્રવ્યગુણના સચિત્તાદિ ત્રણ ભેદા જણાવી

કશું છે કે-જ<u>વ</u>પ્રદેશા સંકાચાય છે, ને ફેલાય છે. કેવ<mark>લી</mark> સમુદ્ઘાત સમયે તે સવુલાકમાં ફેલાય છે. પછી ત્રકજીતાદિનું સ્વરૂપ તથા વક્તાદિની ખીના, અને મૂલ પદના નિક્ષેપા જણાવ્યા છે. પછી કહ્યું છે કે, " જ્યાં સસાર છે, ત્યાં જ કર્મ સત્તા છે; કર્મોનું મૂલ માહનીય અથવા ભાગતૃષ્ણા છે. તેથી ભવભ્રમણ થાય છે. મેહના બે ભેદ છે. કર્મ બંધમાં કષાયાની મુખ્ય કારણતા છે. કષાયાને ઉપજવાનાં જુદા જુદા સ્થાન (કારણા) છે. '' પછી ક્યાયના નિક્ષેપા, સંસારના પાં<u>ચ લ</u>ેંદ, અને નામ કર્મ, સ્થાપના કર્મ, દ્રવ્ય કર્મ વગેરે ૧૦ પ્રકારે કર્મપદના નિક્ષેપાતું સ્વરૂપ જણાવી, વર્ગણાતું સ્વરૂપ તથા કર્મ બંધના પ્રકૃતિ બંધ વગેરે ચાર ભેંદ પણ કહ્યા છે. અહીં આઠ કર્માની પણ બીના ટુંકામાં જણાવી છે. પછી પ્રમાદ, મમતાની બીના કહેવાના પ્રસંગે પરશુ, ચાણાકય, જરાસિંધુનાં દર્ષાતા જણાવી ફરમાવ્યું છે કે વૈરાગ્યભાવે સ્વજનાના સંખંધના ત્યાગ કરવાથી કષાય, કર્મખંધ, તથા ભવ-ભ્રમણના જરૂર નાશ થાય છે. વારુંવાર સ્નેહઆસક્તિભાવ રાખનાર જવા, જન્મ મરભ પામે છે. વડપણમાં ઇંદ્રિયા શિથિલ અને છે. આ પ્રસંગે ઇંદ્રિયાનું સ્વરૂપ જણાવી ચેતવણી આપી છે કે ઘડપણમાં લાકના તિરસ્કાર સહેવા પડે છે. આ પ્રસંગને અનુસરતાં જ જરૂરી દેષ્ટાંતા, અપ્રમાદનું સ્વરૂપ, સંસારમાં રાગી જીવનું સ્વરૂપ કહીને દાડપણ આદિ પ્રસંગે ધનથી રક્ષણ થતું નથી વગેરે જણાવ્યું. જેઓ એમ જાણે કે સુખ એ પુષ્યતું કલ છે, તે દુ:ખ એ પાપતું ફ્લ છે તેએ। સુખના પ્રસંગે તારી બનતા નથી. તે દુ:ખના સમયે ગભરાતા નથી. જુવાનીમાં ધર્મારાધન કરવા ઉદ્યમવંત થવું જોઇય, ઇંદ્રિયાની સરાક્ત દશામાં જ આત્માર્થ સાધી શકાય છે, વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ બીજા અધ્યયનમાં મુખ્યતાએ મુનિવરાના કલ્યાણને લક્ષ્યમાં લઇને મત્રકાર ભગવંતે જણાવ્યું છે કે સાચા મુનિએા માતા પિતા સ્ત્રી પુત્રાદિમાં માહ ન રાખે, શબ્દાદિ ભાગનાં સાધનાને સેવવાની ભાવના પણ ન કરે. એ વિસ્તારથી સમજાવી ગાચરી ગહુણ કરવાના વિધિ કહ્યો છે. છેવટે એ પણ કહી દીધું છે કે મુનિએ ધ<del>નુવ તની</del> ઉપર રાગ અને નિર્ધ તની ઉપર અરૂચિભાવ તજને મુધ્યસ્થભાવે ધર્મો પદેશ દેવા જોઇ એ. આ હડીકત સમજાવતાં અહીં પહેલા ઉદ્દેશામાં મુનિને કમ ખ ધનાં ક્યાય, વિષય, વગેરે કાર<mark>ણાથી ખચવાની</mark> સ્પષ્ટ ભલામણ કરી છે. આમાંથી આત્માથી<sup>ર</sup> ભવ્ય છવાને ખાસ યાદ રાખવા જેવી અપૂર્વ શિખામણ એ મળે છે કે બિનજરૂરી વિચારા કરવાથી, ખાલવાથી ને કાયિક પ્રવૃત્તિ કરવાથી ને જેવાથી તથા સાંભળવાથી મન જરૂર અસ્થિર અને છે. ને બહુ જ ચીકણાં કર્મા બ'ધાય છે, માટે સુનિઓ સ્માચાર, વિચાર, ઉચ્ચાર, શ્રવણ, ફર્શનાદિની સાર્થકતા તરફ બહુ જ કાળજી રાખીને સંયમની સાધના કરે, તા જ મ્વપરતારક અની શકે. આ રીતે ખીજા લાકવિજય અધ્યયનના પહેલા ઉદેશાના દૂંક પશ્ચિય જાણવા.

#### લાકવિજયના બીજા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં કહ્યું છે કે જે અરિત ન કરે તે કમેં બંધનથી મુક્ત બને, પછી સંયમથી ખસવાનાં કારણા જણાવી કહ્યું છે કે પ્રશ્નુની આજ્ઞામાં ન રહેનાર જવાના આ લાક અને પરલાક બગડે છે. પછી સંસારથી મુક્ત થયેલા જવાનું, અભુગારનું ને અજ્ઞાનીનું સ્વરૂપ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી હિતશિક્ષા આપી છે કે મુનિએ ગાત્રનું અભિમાન નહિ કરવું જોઈ યે. આ પ્રસંગ પુદ્દગલપરાવર્તાનું સ્વરૂપ પણ દૂંકામાં દીકાકારે સમજાવ્યું છે.

#### બીજા અધ્યયનના ત્રીજા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે આંધળાપહ્યું વગેરે જોઇને કર્મપરિણામ વિચારી સમતા ભાવ રાખવા તથા સમિતિ પાલવી. પછી ઉચ્ચ ગાત્રનું અભિમાન કરનાર જીવતું સ્વરૂપ, તથા માક્ષમાર્ગના સાધક જીવતું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું છે કે મરણ અચાનક આવશે, એમ જાણીને આત્મહિત સાધવું. સમજી આત્માને ઉપદેશ દેવાની જરૂરિયાત જણાતી નથી, અજ્ઞાની જીવા સંસારમાં ભડકે છે.

#### **બીજા અધ્યયનના ચાેચા <sup>ઉ</sup>દેશાના દ્ર**ંક પશ્ચિય

અહીં મુનિને હિતશિક્ષા આપી છે કે ભાગીને રાગ થાય ત્યારે કાઈ પણ દુ:ખમાં ભાગ લઈ શકતું નથી. અહીં બ્રહ્મદત્તનું દર્શત જણાવી કહ્યું છે કે ધનને ભાગવનારા, ભાગીયા, પુત્ર વગેરે ઘણા હાય છે. સ્ત્રીથી કદર્થના પામેલા મૂઠજન ધમે સાધી શકતા નથી. છેવટે ભાગની ઈચ્છાવાળા જીવની ભાગનાં સાધન મળે ત્યારે અને ન મળે ત્યારે થતી પરિસ્થિત (હાલત) પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

### બીજા અધ્યયનના પાંચમા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચૂય

અહીં કહ્યું છે કે પુત્ર વહેરને માટે પાતાથી કરાતા કર્મસમાર ભા પાતાને જ દુ:ખદાયી નીવડે છે. જે ક્યવિક્ય (વેચવું, ખરીદવું) ન કરે તે મુનિ કહેવાય. કાલ વગેરેને જાણવા જોઇયે. મમતા વગેરે દાવાને તજવા જોઇયે. પ્રસંગે ૪૨ દાષતું વર્ણન કર્યું છે. સ્નેહરહિત મુનિએ મૃહસ્થની પાસેથી માગીને વસ્ત્ર વગેરે લેવાં જોઇયે. પછી આહાર કરવાના વિધિ જણાવી કહ્યું છે કે ધર્મારાધનમાં મદદગાર ઉપકરણા પરિમહ રૂપ ન કહેવાય. પછી કામ, કામી, અને નિષ્કામીનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું છે કે ભાદ્ય-ગાની અને અભ્યંતરજ્ઞાની બીજાને મુક્ત કરી શકે છે. જેમાંથી પર્ં ઝરે છે એવા દેહ વૈરાગ્યનું કારણ થાય છે. પછી અવિરતિનું ફ્લ કહેતાં પ્રસંગે ધનસાથે વાહાદિના દેષ્ટાંત

જણાવી કહ્યું છે કે <u>સાધુપણાને</u> સાચવવા માટે ઝુનિએ બાલ (અજ્ઞાની) જવાના સંગ ન કરવા. અહીં બીજ પણ બીના પ્રસંગ જણાવી છે.

#### બીજા અધ્યયનના છઠ્ઠા ઉદ્દેશાના દ્વંક પશ્ચિય

અહીં કહ્યું છે કે સાધુ પાપ કરે નહિ. જીવહિંસા કરતાં ભીજાં પણ પાપ કરાય છે. પછી કર્માપદ્રવની શાંતિ માટે મુનિને કરવા લાયક કાર્યા જણાવી કહ્યું કે મમતાના ત્યાગ એ જ મુનિતા જાણવી. પછી વીરનું લક્ષણ કહી જણાવ્યું છે કે જે સ્પર્શમાં આસક્ત ન થાય, સંસારથી કંઢાળે, કર્માને છે તે મુનિ કહેવાય. તથા વીર પુર્ધા રક્ષ આહારાદિ સેવે છે, અને વસ્તુતત્ત્વને યથાર્થસ્વરૂપે જાણે છે. પછી દુવે સુ મુનિનું અને સુવસુ મુનિનું લક્ષણ જણાવી કહ્યું છે કે લાકસંચાગના ત્યાગ કરવા. ઉપદેશ કે પુરુષાદિને જરૂર પિછાણવા જોઇયે, બાલજીવ દુ:ખાવત્ત વાળા ભવમાં ભમે છે. પ્રસંગ જરૂરી બીજી પણ બીના વર્ણવી છે.

બીજા લાકવિજય અધ્યયનના દ્રંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

આચારાંગના પહેલા શ્રુતસ્ક ધના ત્રીજા શીતાે બ્રાય્ય અષ્યવનો દ્વેક પરિચય નિમિત્તવાસી આત્મા જેવા જેવા નિમિત્તને પામે, તેને અનુસારે તેની ભાવનાં તેવી જ થાય છે. જેમ એક ભવ્ય જીવ માનસિક ખરાબ ભાવનાને સુધારવાના અપૂવ<sup>6</sup> સાધનભૂત શ્રીજિને ધરદેવના ભવ્ય ખિંખને જોવારૂપ શુભ નિમિત્તને પામીને વિષય-કપાયાદિની મલિન ભાવના દૂર કરી વ્યારિમક શાંતિને વ્યનુભવે છે. પુદૃગલરમણતા ઘટાડે છે: પ્રભુદેવ જે માર્ગ વીતરાગપર્સ પામ્યા, તેના વિચાર કરી તે માર્ગ ચાલી. નાગકેતુ વગેરેની માફક કેવલજ્ઞાની થઇ સિદ્ધ થાય છે. ને એક આત્મા અશુભ નિર્મિત્તને પામીને ભવભ્રમણ વધારે છે. જેમ કાઇને સ્ત્રીનું સુંદર રૂપ જોઇને મલિન ભાવના થાય, ખરાળ પ્રવૃત્તિ કરતાં અહીં આકરાં દુ:ખા ભાગવે ને પરભવમાં પણ નરકાદિ દુર્ગતિનાં ઘણાં સાગરાયમ સુધીના પણ ભયંકર આકરાં દુ:ખા ભાગવે છે. માટે જ પરમદયાળુ શ્રીતીથ°કરભગવ'તે સુનિવરાને સ્વાધ્યાય વૈયાવચ્ચ હુપ સમિતિ ગુપ્તિ, ખાસ જરૂરી કારણ જ સામાને હિતકારી પ્રિય-મિત બાલવું, આત્મદેષ્ટિને સતેજ કરનારાં ક્રેવગુર વગેરે સારાં નિમિત્તોનું જ જોવું, દેવગુરૂ વગેરે મહાપુરૂષાના ગુણાનુવાદના શખ્દા તથા સ્વાધ્યાયાદિના શબ્દા જ સાંભળવાં વગેરે સારાં નિમિત્તોને સેવવાની ભલામણ કરી છે. આ પ્રમાણે વર્તાતાં છતાં પણ સુનિઓને " ઢાંકયાં કર્મની કાઇને ખબર નથી. " આ નિયમ પ્રમાણે કોઇ વખત અનુકૂળ ( મનગમતાં ) ધરીવહોને સહન કરવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય છે. ને કાંઇ વખત પ્રતિકૂળ (ન ગમે એવા ) પરીષહોને સહન કરવાના પ્રસંગ આવે છે. તા તે વખતે તે તે પરીષહોને સહન કરતાં કેવી ભાવના

રાખવી ? સહન કરવાની લાયકાત મેળવવા માટે ખાસ જરૂરી કયા કયા ગુણા ધારણ કરવા જોઇયે ? આવી આવી અનેક હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવવા પહેલાં '' આત્મિક સુખનું એટલે નિજગુણુ–રમણતાનું પરમ સાધન સાત્ત્વિકજીવનનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે હે મુનિએા ! ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, રાગ, દ્વેષ, માહ, પ્રમાદ, વગેરે ભાયંકર દુ:ખને દેનારા છે, એમ સમજીને તેના ત્યાગ કરજે. તમને જેમ સુખ ગમે છે ને દુ:ખ ગમતું નથી, તેમ સર્વુ છવાને ધાતાનું છવન વહાલું છે એટલે છવવું ગમે છે. કાેંઇને મરવાનું પસંદ નથી, ને બધાને સુખ ગમે છે, ને દુ:ખ ગમતું નથી. આવી શુભ ભાવના હ'મેશાં સમયે સમયે રાખી અહિ'સાપ્રધાન સંયમધર્મની સમતાભાવ ધારણ કરીને પરમઉલ્લાસથી આરાધના કરજો. આવા સંયમી જીવનથી જ વાસ્તવિક સ્થિર આત્માનન્દ્રમય પરમસુખ પામી શકાય છે, વગેરે બીના અહીં વિસ્તારથી સ્પષ્ટ સમ-જાવી છે. શીતા <u>બ્હીય અધ્યયન</u>ના શબ્દાથ<sup>ર</sup> આ પ્રમાણે જાણવા:શીત એટલે અનુકૂળ પરીષહના અને ઉષ્ણ એટલે પ્રતિકૂલ પરીષદ્ધના પ્રસંગ સુનિવરાને સંયમધર્મમાં સ્થિર કરનારા શુભ ભાવના વગેરેનું વર્ણન જેમાં કહું. છે તે શીતા બહીય અધ્યયન કહેવાય. કામ (ભાગતબ્લા) એ શલ્ય છે, ઝેર છે, આશીવિષ સર્પીની જેવા છે. માટે હે છવ ! તેવા કામ ભાગને ભાગવવાના વિચાર પણ તું કરીશ નહિ, ને સ્ત્રી આદિની આગળ કંગાળ ખનીને કામભાગની પ્રાથભા પણ કરીશ નહિ. કારણ કે કામભાગની પ્રાથભા કરનારા પામર જીવાને દર્ગાતમાં જવાની ઈચ્છા ન હોય, તા પણ ત્યાં તેને જવું જ પડે છે. મૂહ આત્માને માહુને લઈ ને વિષયા મનને સંતાષ તથા આનંદ આપનારા ભાગકાલે જણાય છે. પરંતુ તેણે જરૂર સમજવું જોઈ યે કે જેમ કિંપાક કૂલ ખાતાં તા પહેલાં મીઠાં લાગે, પણ અંતે જરૂર મરલું જ પડે છે. તેમ વિષયા પણ ભોગવતાં માહને લઇને થાડી વાર વિનશ્વર તુચ્છ સુખને આપે છે એમ લાગે, પણ છેવટે તેતું પરિણામ તાે એ જ આવે છે કે, આ ભવમાં ભયંકર રાગાદિની ઘણા કાલ સુધી આકરી વેદના ભાગવવી પડે છે. તે પરભવમાં પણ દુર્ગીતનાં ભયંકર દુ:ખા ભાગવવાં પઉ છે. ઝેર ખાતાં તા એક-વાર મરલું પડે, પણ વિષયના પાપે ઘણાં જન્મ-મરણા વારંવાર કરવાં પડે છે. માટે સ્ત્રી આદિના અનુકૂલ ઉપસર્ગો થાય, ત્યારે તે તરફ જોવું પણ નહિ, તેના હાવભાવ વગેરેમાં મૂંઝાવું નહિ, ને શૃંગારિકભાવને ઉત્પન્ન કરનાર ઝાંઝર આદિના તથા વાજિ'ત્ર આદિના શબ્દા સાંભળવા પણ નહિ. આત્મધ્યાનમાં સ્થિર રહેવું. અહીં દર્શાત એ કે–૧ ઢુંશ્રીરામચંદ્રમુનિને સીતેન્દ્રે (અચ્યુતેન્દ્રે) સીતા વગેરેનાં રૂપ વિકુવી<sup>ર</sup>ને ઘણાએ અનુકૂલ ઉપસર્ગા કર્યા, હતાં અડગ રહ્યા, ક્ષપકશ્રેહિમાં ચઢી ઘાતીકર્મોને હણી કેવલી થયા. ર. નટડીનું રૂપ જોઈને મૂઢ અનેલાે શેઠનાે દીકરાે, ઢારડી ઉપર નાચ કરતાં, માદક વહારાવનારી સ્ત્રી તરફ નજર પણ નહિ કિરનાર મુનિરાજને જોઈને શુભ ભાવના ભાવતા કેવલી થયા. આ રીતે વિચાર કરવાથી અનુકૂલ ઉપસર્ગાની વિપરીત અસર લગાર પણ થતી નથી. તેમજ પ્રતિકૃલ ઉપસર્ગા થાય ત્યારે કમે વિપાકના વિચાર કરી સમતાભાવ હકાવી રાખવાથી તેને જતી શકાય છે, કેવલજ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ થાય છે. જેમ મહાપ્યલમુનિ કનકવતીએ કરેલ પ્રતિકૃલ ઉપસર્ગાને સમતાભાવે સહન કરી કેવલી થયા, તથા ગજસાકુમાલમુનિ સામિલ બ્રાહ્મણે કરેલા ઉપસર્ગને સહન કરી અંતકૃત્કેવલી થયા. આ રીતે આ અધ્યયનના સાર દૂં કામાં જાણવા. હવે અનુક્રમે ઉદ્દેશાની બીના આ પ્રમાણે જાણવી:

અહીં પહેલા ઉદ્દેશાની શરૂઆતમાં આ અધ્યયનના ચારે ઉદ્દેશામાં કહેવાની દૂં ક ખીના કહી શીત પદમાં અને ઉષ્ણ પદમાં નિક્ષેપાની ચટના અને દ્રવ્યશીત, ભાવશીત, ક્રવ્યઉષ્ણ, ભાવઉષ્ણનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી પ્રમાદ વગેરે પરીષહા શીત છે, ને તપ કરવામાં ઉદ્યમ્]કરવા વગેરે પરીષદ્ધા ઉષ્ણ છે, તથા સ્ત્રીના સત્કાર, હાવભાવ વીષ્ણા વગેરે વાજિ ત્રના શબ્દ્રા વગેરે શીત છે એમ કહી ઉપશમ શબ્દ્રના પર્યાય∽એકાથિ ક રાળ્દા જણાવ્યા છે. પછી અપૈક્ષાએ સંયમને શીત કહ્યો, અને અસંયમને ઉષ્ણ કહ્યો, તેતું કારણ કહી સુખને શીત, અને દુ:ખને ઉબ્લુ કહેવાનું કારણ તથા ક્યાય વગેરેને ઉષ્ણ અને તપને ઉષ્ણતર કહેવાનું કારણ કહી જણાવ્યું કે જે શીતાષ્ણાદિને સહે તે મુનિ કહેવાય. ભિશ્રુ પરીષહાને સહે ને કામને પરિદ્ધરે તથા મુનિ જગતા કહેવાય. અહીં નિક્રા લેતાં છતાં મુનિને જાગતાં કહેવાનું કારણ જણાવી કહ્યું કે ક્રવ્યસુપ્તની જેમ ભાવસુપ્ત પણ દુ:ખી થાય અને શબ્હાદિને જાણીને તજનાર મુનિ સંચમ પામી શકે. પછી વિષયથી વિરક્ત મુનિનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે જે રતિ-અરતિ વગેરેને સહે ને વૈરને છેંડે, તે મુનિ કહેવાય. જે ધર્મને ન જાણે તે મૃદ કહેવાય. દેવાને જરા હોય એમ કહી ભાવથી જાગતા જીવાએ કરવાનાં કાર્યા અને કર્મનાં સત્તાસ્થાના કહી જણાવ્યું કે મુનિ રાગદ્વેષના કારણથી દૂર રહે. અહીં ત્રીજા અધ્યયનના પહેલા ઉદેશાના દુંક પરિચય પુર્ણ થયા.

## ત્રીજા અધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં સમ્યકત્વદર્શી જવતું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે ગર્ભાવાસનું મૂલ કારણ રાગ અને દ્વેષ છે. પછી અમૃતાતમાનું સ્વરૂપ અને નિષ્કર્મ દર્શી જવતું સ્વરૂપ, પ્રસંગે પ્રકૃતિવ્યં ધનાં સ્થાનકા કહીને જણાવ્યું કે સાચું બાલવામાં મક્કમ રહેલું. પાપના ક્ષય કરવા. અનેકચિત્ત ( ઘણાં કાર્યોમાં મન ફારવનાર ) પુરુષની પ્રવૃત્તિ જણાવી કહ્યું કે જે કોધાદ છે તે મુનિ લધુભૂતગામી કહેવાય. પછી ધીરપુરુષનું સ્વરૂપ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

ત્રીજા અધ્યયનના ત્રીજા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય અહીં કહ્યું છે કે જે આત્મગુણમાં રમે, ખપ પૂરતાં સાધનાથી નિર્વાહ ચલાવે, વૈરાગ્યભાવ ધારણ કરે તે મુનિને છેકન ભેદનતું દુ:ખ સહેવું પડતું નથી. વર્ત્ત માન બીનાને જેનારા મુનિને ભૂત-ભવિષ્યના વિચારા હોતા નથી. પછી મહાયાગી ધરતું સ્વરૂપ અને આત્માના મિત્ર કાેલું ? તે જણાવી આત્માને હિતકર ઉપદેશ આપ્યા છે. અ'તે પ્રમત્ત અને અપ્રમત્ત જીવતું સ્વરૂપ વગેરે બીના વિસ્તારથી સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

### ત્રીજા અધ્યયનના ચોથા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં કષાયને તજવા માટે શ્રીતીર્થ કરના ઉપદેશ જણાવી કહ્યું કે છવ પાતે કરેલા કર્મને ભાગવે છે. પછી એક પદાર્થના જ્ઞાનની અને સર્વ પદાર્થના જ્ઞાનની વ્યાપ્તિ જણાવી છે. પ્રમત્તને ભય હોય છે તે જણાવી સંતાષતું ફેલ જણાવ્યું છે. આગ્રા પાલવામાં જ સંયમના હકાવ રહેલા છે. પછી શસ્ત્રની ને અશસ્ત્રની પર પરા અને માનાદિની સાથે માન માયા વગેરેની વ્યાપ્તિ જણાવી અંતે પશ્યક જીવને કરવા લાયક કર્તા વગેરે બીના વિસ્તારથી સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

આ રીતે શીતાષ્ણીયાધ્યયનના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

### ચોથા સમ્યક્ત્વ અધ્યયનના દુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં સમ્યક્ષ્ત્વના નિક્ષેષા, અને તે અધાના કૃતાદિકોદે વિસ્તાર કરતાં પ્રસંગ વીરસેન સુરસેનનું દર્શાંત કહ્યું છે. સમ્યગ્દેષ્ટિ સિદ્ધિ પામે ને મિથ્યાદિષ્ઠે સિદ્ધિ તે પામે તે વાત અધાનાં ને દેખતાનાં તથા શત્રુને જીતનારનાં તથા નહિ જીતનારનાં દર્શાંતા આપીને સમજાવી છે. પછી કહ્યું કે સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવથી માંડીને ક્રમસર જિન સુધીના જીવા અસંખ્યાત્યુણી કર્મીનર્જરા કરે છે. જે આહારાદિમાં અનાસક્ત હોય તે શ્રમણ કહેવાય. તથા સર્વે જિને ધરા અહિંસાના ઉપદેશ આપનારા હોય. આસક્તને ભવલ્નમણ કરવું પડે. તથા પ્રમત્તની ખરાળી જોઈને ધીરપુરૂષ અપ્રમત્ત અને વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. ચાથા અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય પૂરા થયા.

### ચોથા અધ્યયતના બીજા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય

અહીં આશ્રવની અને નિર્જરાની વ્યાપ્ત જણાવી કહ્યું કે સંસારીને મરવાનું છે જ. સ્વચ્છ દી જવા ભવમાં ભમે છે. તથા ફ્રુરતાનું ને અફ્રુરતાનું ફ્રેલ જણાવ્યું છે. કેવલીનાં વચન અને શ્રુતકેવલીનાં વચનમાં ફ્રેસ્ક ન પડે તે જણાવી પછી આર્યના દ્યાદિ ગુણા અને અનાર્યના હિંસાદિ દાષા જણાવ્યા છે. માટીના લીલા ગાળા જેમ લીંતે ચોંટી જય, તેમ અવિરક્ત આત્માઓને રાગાદિની ચીકાશને લઇને કર્મા વ્યધાય છે. જેમ માટીના સુકા ગાળા ભીંતે ચોંટતા નથી, તેમ સ્નેહાદિરહિત જીવા કમેંથી વ્યધાતા નથી વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

## ચોથા અધ્યયનના ત્રીજા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય

અહીં પાખંડીઓને જૈન ધર્મમાર્ગથી ભાદ્ય રાષ્ટ્રાવ્યા છે. આરંભથી કર્મ ખંધાય છે અને દુ:ખ મળે છે. પ્રસંગ કર્મ પ્રકૃતિના ઉદયસ્થાના તથા શરીર અને કર્મના ધુનન અને દાહને સમજાવવા જીર્ણુ કાષ્ટ્રને બાળવાનું દૃષ્ટ્રાંત કહ્યું છે. પછી મુનિ કર્માક્ષય કરે તે વાત ધાલા લાકડાંને બાળવાનું દૃષ્ટ્રાંત આપીને સમજાવી છે. આયુષ્ય થોડું છે. કોધથી દુ:ખ જ ભાગવવાનું છે. પાપને તજનાર જીવ નિયાષ્ટ્રં કરે જ નહિ, આવી શુભ ભાવના ભાવી મુનિ કોધ ન કરે વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

ચાેથા અધ્યયનના ચાેથા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

જે ત્યાંગી હોય, આત્મધર્મને યાદ કરનાર તથા કરાવનાર હોય, ધર્મમાર્ગ રહેલ હોય તે મુનિ કર્મને ખપાવે છે. પછી પ્રમત્તનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે પશ્યત્તા (આત્મજ્ઞાન) છુદ્ધને જ હોય, આગમજ્ઞાની મેાક્ષ પામે તથા વીરપુરૂષા માક્ષના રાગી હોય તેમજ આત્મજ્ઞાનીને ઉપાધિ ન હોય વગેરે હકીક્ત સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

કૃતિ શ્રીચતુર્થ સમ્યકત્વાધ્યયન સંક્ષિપ્ત પરિ**ચય:** 

પાંચમા લાકસાર નામના અધ્યયનના ટૂંક પશ્ચિય

અહીં આ અધ્યયનના છ ઉદ્દેશાના ડૂંક અધિકાર તથા લાક પદના ને સાર પદના નિર્ફોષા જણાવ્યા છે. પ્રસંગે ચૌદ રાજલાકના ખાંડવાની ડૂંક બીના કહી છે. દ્વ્યસાર તે ઇડા વગેરેનું સત્ત્વ (રસ) કહેવાય ને ભાવસાર તે સિદ્ધિ જાણવી. તે સિદ્ધિનાં જ્ઞાન વગેરે ત્રણ સાધન છે. મિદ્ધ પમાડનાર જયણાધર્મ જરૂર સાધવા જોઈ યે. લાકાદમાં ધર્મ વગેરે સાર ગણવા. અવિરત જેવા કામવાસનાથી સંસારે ભમે છે. ઘાસના અપ્રભાગે રહેલ જલબિંદુની પરે આયુષ્ય ક્ષણભાંગુર છે. વળી ફ્રેસ્ટ કર્મ કરનારા જેવા માહની-ચાદયે ગર્ભાવાસનાં દુ:ખ સહી વાર વાર મરણ પામે છે. સંશયને જાણયા ખાદ સંસાર સમજાય છે. મૈયુનથી વિરક્ત આત્મા ફશલ કહેવાય છે. જે યુદ્ધ, આર ભી, પાપમાં આસકત હાય, એકલા વિચરે, કોધાદ બહુ જ કરે અને ધર્મને જાણ નહિ તે જીવ સંસારમાં ભઢકે છે. પછી ચાર (વિચરવું, ફરવું)નું સ્વરૂપ ને તેના નિર્ફોષા કહ્યા છે. યતિના ચાર શ્રેષ્ઠ ગણાય વગેરે વાત સ્પષ્ટ કહી છે. અહીં પહેલા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

પાંચમા લાેકસાર અધ્યયનના **બીજા** <sup>ઉ</sup>દ્દેશાના દૂંક પરિચય અહીં જે સંધિદર્શી, સ્વધર્મપરાયણ, આત્માને ક**મંથી જીદા કરવાના ઉપાય** જાણનાર તથા વિરતિગુણને ધારણ કરે, તે મુનિ કહ્યા છે. તથા પહેલાં અથવા પછી જેના નાશ જ થવાના છે તેવી શરીરની પરિસ્થિતિ ખ્યાલમાં રાખીને જરૂર પાપના ત્યાગ કરવા ઉચિત છે. શરીરની અસારતા ખરાેખર સમજનારા જવા સંસારની રખડપટ્ટી જરૂર ઢાળે છે. વળી જ્યાં અવિરતિ હોાય ત્યાં જરૂર પરિશ્રહ હોાય છે. તેમજ શ્રુતાદિથી અધ્યાત્મસ્વરૂપને પામેલા જવા શ્રેષ્ઠ ચક્ષુવાળા ને પરાક્રમી કહેવાય છે. પ્રમાદી જીવ અધ્યાત્મી ન કહેવાય, વગેરે બીના સ્પષ્ઠ સમજાવી છે.

### પાંચમા અધ્યયનના ત્રીજા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે આત્મિક સદુપયાગ તે જ કહેવાય કે જેથી આત્માના અને કર્મના સંબંધ દૂર થાય. પછી પૂર્વેત્થાયી અને પશ્ચાન્નિપાતીના ભાંગાનું સ્વરૂપ જહ્યાવ્યું છે. કામ અને ઝગડાને તજનાર મુનિ બાદ્ય શત્રુ વગેરેની સાથે યુદ્ધ ન કરે, પછુ અંતરંગ કોધાદિ છ શત્રુને જીતવાનાં દુલ ભ સાધના પામી દૃતે છને જીતવા તત્પર થાય. પછી સમ્યક્ત્વની ને મોનની વ્યાપ્તિ જહ્યાવીને અપ્રમત્તને જ સમ્યક્ત્વ અને મોન હોય વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

# પાંચમા અધ્યયનના ચાેથા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિ**ચ**ય

અહીં કહ્યું છે કે અવ્યક્ત (અગીતાર્થ) ભિક્ષુ નિર્દોષ રીતે વિહાર કરી શકે નહિ. અજ્ઞાની જીવાને કોધ–માહાદિની પીડા હાય છે, તથા અપ્રમત્ત મુનિ નિષ્કારણ પ્રવૃત્તિ કરે નહિ. જે ભણી શકે નહિ તેણે ઊણાદરિકાદિ તપ કરવા જોઇએ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

# પાંચમા અધ્યયનના પાંચમા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે, આચાર્ય મહારાજા હ્રદની જેમ જ્ઞાનાદિથી પૂર્ણ હોય છે. શાંત પડી છે માહાદિ રજ જેમની એવા હોય છે. આ પ્રસંગ આઠ ગણિસંપદા ગણાવી છે. વિચિકિત્સા કરનાર મુનિ સમાધિ સાચવી શકતા નથી. તેને જ્ઞાન મેળવવા તરફ દુલ ફિય છે. તેના ભવ્યપણામાં શંકા હોય છે. શ્રીજિને ધરે કહેલ વચના સત્ય અને નિ:શંક હોય છે. પહેલાં અને પછી સમ્યક્ષત્વ હોવાની ભાળતમાં દ ભાંગા ગણાવ્યા છે. હન્તવ્ય (હુણવા લાચકની) ને ઘાતક (હુણનાર)ની એકતા તથા આત્માના અને જ્ઞાનના અભેદભાવ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

પાંચમા અધ્યયનના છક્ષા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં આજ્ઞામાં ઉવમી અને અનાસામાં નિર્ધમી થવું, આત્મદેષ્ટિવાળા થવું, એમ કહી જણાવ્યું છે કે જેનું મન આત્મદેષ્ટિથી અહાર ન જાય તે માેઠા કહેવાય. આ પ્રસંગ પ્રવાદનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે, તીથ કરેલની આગ્ના પ્રમાણે નિષ્કિતાથ મુનિ માક્ષમાર્ગના આરાધનમાં પરાક્રમ ફારવે છે. જે સંગ છે તે જ આશ્રવ છે. આવત્ત (ભવભ્રમણ) પ્રેક્ષી મુનિ ગંતિ–આગતિને ચાહે નહિ. પછી મુક્તાત્માનું સ્વરૂપ કહી સિદ્ધને સખ્દાદિ હોય નહિ વગેરે બીના સમજાવી છે.

આ રીતે પાંચમા લાકસાર અધ્યયનના સાંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા

# છકા ધૂતાધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના દુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં આ અધ્યયનના દૂપાંચ ઉદ્દેશાના દુંક સાર કહ્યો છે. પછી દ્રવ્યધૂત અને ભાવધૂતનું સ્વરૂપ સમજવ્યું છે. અને ઉપસર્ગને સહન કરનાર મુનિનાં જે કર્મા ખપે તે ભાવધૂત કહેવાય. તથા સમુત્યિત, (સાવધાન) અદંડ, (મનાદંડાદિથી રહિત) અને સમાહિત પ્રાજ્ઞ જવાને મુક્તિમાર્ગના ઉપદેશ આપવાનું જણાવ્યું છે. જિનવચન સાંભળતાં ખેદ પામતા જવાને ઉપદેશ દેવાથી થતાં ગરલાભ જણાવ્યા છે. રેાગના ૧૬ ભેદા કહીને પછી નારકીનાં દુ:ખાનું વર્ણન કર્યું છે. જવને કલેશ (કપાય મિશ્રિત મલિનભાવ) એ જ માટા ભય છે તે જણાવી યાનિ અને કલની ખીના કહી છે. પછી કામની આસક્તિ અહુ દુ:ખ દે છે અને શરીર નાશવંત છે એમ જણાવ્યું છે. અને ધૂતવાદે કર્મધૂનનાના ઉપાય જણાવ્યા છે. છેવટે કુટું અ વિલાય કરે તા પણ દીક્ષા લેવી વગેરે ઘણી બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

# છક્કા અધ્યયનના ખીજા ઉદેશાના ટુંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે, ત્યાગી પુરુષ જ્ઞાની છતાં પણ માહેાદય થતાં કરીલ અને. પછી કરીલનું સ્વરૂપ, અને વધતા શુભ પરિણામવાળા સાધુના વિચારા જણાવ્યા છે. માક્ષાભિલાષી જીવ આજ્ઞા એ જ ધર્મ એમ માને છે. તેના એષણાદિ શુદ્ધ હોય છે, ને તે પરીષહા સહન કરે છે. વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

# છક્ષા અધ્યયનના ત્રીજ ઉદ્દેશાના દુંક પરિચય

આ ઉદ્દેશામાં અચેલક] મુનિને "આ મારું વસ છહે થયું છે," વગેરે વિચારા 'આવે નહિ એમ જણાવ્યું છે. સાધુના શરીરના અવયવા પાતળા હાય છે. આસકત છવા પ્રત્રાજક, શિક્ષક, ગુરૂની અવગ્રા કરે. તેમજ બીજા સાધુની નિંદા કરવી એ બીજા નંભરની બાલતા (અગ્રાન) કહેવાય. વળી કેટલાએક છવા શિથિલ છતાં પણ સાચી પ્રરૂપણા કરે છે, ને કેટલાએક છવા ગ્રાનથી ને સમ્યકત્વથી ભ્રષ્ટ હાય છે, તેમજ આત્મગ્રાન દઢ ન હાય તા બાહ્ય ક્રિયા કરતાં છતાં પણ આત્મહિત થતું નથી. પછી આરંભીનું ને અધમી'નું સ્વરૂપ તથા ધર્મનું ઘોર (દુષ્કર)પણું જણાવ્યું

છે. સ'યમારાધનમાં સાવધાન છતાં પણ છેવટે કેઠલાએક જવા દીન બની જાય છે ને વશાર્તા બને છે એટલે વિષય કષાયને સેવે છે વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

છઠ્ઠા અધ્યયનના પાંચમા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય - અહીં જે વીર હોય તે પરીષહોતે સહે છે. પછી ધર્મને કહેવાની પદ્ધતિ જણાવી છે. લડાઈના માખરે ઊભા રહેવા જેવું મરણ છે, વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

આ રીતે ધૂતાધ્યવનના સંક્ષિય્ત પરિચય પૂરા થયા.

સાતમું મહાપરિજ્ઞા અધ્યયન વિચ્છેદ પામ્યું છે. આઠમા વિમાક્ષ અધ્યયનના ટ્રાંક પરિચય

અહીં પ્રથમ આના આઠ ઉદ્દેશાના દુંક સાર જણાવ્યા છે. પછી પાસત્થાના તથા અકલ્પ્યના ત્યાગ કરવા ને અકલ્પ્યને ન લેવાથી દાયક કાંધ કરે, તા સાચી બીના કહેવા. પછી વૈહાનસાદિ મરણના ભેદાનું વર્ણન કરી ભક્તપરિજ્ઞા, ઇંગિની મરણ, પ્રતિમા અને પાદપાપગમન અનશનનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. વિમાક્ષ પદના નિક્ષેપા, બંધ માક્ષનું સ્વરૂપ, તથા અનશનના ત્રણ ભેદ અને ભાવવિમાક્ષ, સપરાક્રમ મરણ અને નિષ્પરાક્રમ મરણનું સ્વરૂપ, તેમજ સમાધિમરણ પ્રસંગનાં કાર્યો જણાવ્યાં છે. ત્યાર પછી આવે વજસ્વામીના પાદપાપગમનની બીના કહી છે. સમુદ્રાચાર્યનું અપરાક્રમ પાદપાપગમન, અને તાસિલ આચાર્યનું વ્યાદ્યાતિમ મરણ, અને અવ્યાદ્યાતિમ અનશનનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. ભાવસંલેખનાની જરૂરિયાત, તથા સંલેખના–પાદપાપગમન સ્વીકારવાના વિધિ અને આહાર એછા કરવાની રીત જણાવી છે. મુનિએ પાસત્થા તથા અન્યતિથિકને દાન દેવું નહિ, ને તેમની પાસેથી લેવું નહિ, તથા અન્ય દર્શનીયાનું ધ્રુવવાદિપણું વગેરે કહ્યું છે. પ્રભુએ કપાદિથી શુદ્ધ ધર્મ કહ્યો છે તે જણાવી પ્રસંગે બીજ પણ બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

આઠમા વિમેક્ષ અધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં કહ્યું છે કે, આધાકમીં અશનાદિ ન લેવા, અને મુનિએ ઘાત વગેરે સહન કરવા. પછી ધર્મનું આખ્યાન જણાવી કહ્યું કે, અમનાગ્રને દાનદેવું નહિ. સમનાગ્રને (સંયમીને) દાન દેવાના ઉપદેશ, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

આઠમા વિમાક્ષ અધ્યયનના ત્રીજ ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં જુવાન મુનિના ત્યાગધમ જણાવી કહ્યું કે, તેમાંના કેટલાએક જુવાન મુનિ, પરીષ**હથી** કંટાળી ભગ્નપરિણા**ની થાય છે**, પછી સાધુનું પરીષ**હ પ્રસંગ** કત્ત<sup>િ</sup>લ્ય જણાવી બીજાએ સળગાવેલ અગ્નિને મુનિ સેવે નહિ, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

આઠમા વિમાસ અધ્યયનના ચાથા ઉદ્દેશાના દ્રેક પરિચય અહીં ત્રણ વસ્ત્રને રાખનાર મુનિના આચાર જણાવ્યા છે, પછી ઠંડીના ઠાઈમ વીત્યા ખાદ વસ્ત્રના ત્યાગ કરે, ને એકેક વસ્ત્રને તજતાં તપના લાભ મળે છે. એમ કહી ભગવંતે કહેલ જ્ઞાન–ક્રિયાનું સ્વરૂપ જણાવી શીતાદિ સહન કરતાં મરણ પામેલ મુનિના પણ મોક્ષ થાય, વગેરે બીના સ્પષ્ઠ જણાવી છે.

આઠમા વિમેાક્ષ અધ્યયનના પાંચમા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં હિવસાધારી (બે વસાને રાખનાર) મુનિના આચાર કહી જણાવ્યું કે, તેને સામા લાવેલ અન્નાદિ ન ખપે, ને વૈયાવચ્ચ કરતાં શાધતાનંદમય માક્ષ થાય, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

આઠમા વિમેાક્ષ અધ્યયનના છેટા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય અહીં એકવસ્ત્રધારી મુનિના આચાર અને એકાકિપણાની ભાવના તથા સંલેખના અને અનશનની સુદ્ધિ (વિચારણા) તેમજ અનશનના વિધિ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

આઠમા વિમાક્ષ અધ્યયનના સાતમા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય અહીં અચેલક મુનિની સામાચારી જણાવી છે. પછી અચેલક મુનિ શીતાદિ સહન કરે, તે જણાવી આહાર–શ્રહણાદિમાં ચાર ભાંગા અને અચેલક મુનિનું ઉદ્યત મરણ વગેરે શ્રીના સ્પષ્ડ ફ્રેરમાવી છે.

અાઠમા વિમાસ અધ્યયનના આઠમા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય અહીં કહ્યું છે કે મરહ્યાવસરે ધીર મુનિને સમાધિ રહે છે, ને તેના આઠ કર્મનાં ભ'ધના તૂટે છે, તથા અનશનના પ્રસંગ ક્યાય તથા આહાર ને ઘટાડવા ને છેવટે ગ્લાનિ ધારહ્ય કરવી નહિ. અને જીવિત-મરહ્યમાં અનાસક્તિ રાખવી ને સમાધિ સાચવીને આત્મસ્વરૂપ ચિંતવલું જોઈ ધે. અનશન કર્યા પહેલાં અધી સંલેખના જેટલા કાલ વીતાવવા જોઈએ. તથા ગ્રામ વગેરેમાં સંથારા કરવા, અનાહાર સ્થિતિમાં પહ્ય ઉપસર્ગો સહેવા, કીડી વગેરેના ઉપસર્ગ થતાં અનશની મુનિને હિંસાદ્રાય ન લાગે, મુનિ તેને નિવારે (ઉપદ્રવ કરતાં અટકાવે) નહિ, દેહતું કષ્ટ સહીને પહ્યુ વિષયાદિની બાધા

સહેવી જોઈ એ. ગીતાથે તું ઇંગિતમરણ પણ થાય. તેમજ ખને ત્યાં સુધી અનશની સાધુ બીજા પાસે સ્વકાર્ય કરાવે નહિ. લીલાતરી વિનાના સ્થલે સંથારા કરતાં પરીષહાદિના અવસર તે સહન કરે. તથા અચેલ મુનિ ઇંદિયા નખળી પડતાં ગહી ન કરે, પણ સમાધિ જાળવે. ઇંગની અનશનવાલા મુનિ ધારેલા પ્રદેશમાં ગત્યાદિ કરે. તેમજ તેને રહેવાનું સ્થાન પવિત્ર અજવાશવાળું હેલ્યું જોઈ એ. આત્મદેષ્ટિ સતેજ કરવી. સ્પર્શ (કકેશાદિ)ને સહન કરવા. પછી પાદપાપગમનની સ્થિતિ, પાલના તથા કાયાત્સર્ગની બીના જણાવી કહ્યું કે ઇચ્છા-લાભના ત્યાગ કરવા. દેવ પરીક્ષા કરતાં લલચાવે, તા પણ માયા ન કરવી તથા મૂર્છારહિત મુનિને અંતે પણ સહન-શાલતા હોય છે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

આ રીતે શ્રી વિમાક્ષાધ્યયનના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

# નવમા ઉપધાનશ્રુત અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

આડી' જુણાવ્યું છે કે વીરને જ તપ કરતાં ઉપસર્ગના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય છે ને તીથ<sup>લ</sup> કરાકિ તપ કરે છે તા બીજાએ જરૂર કરવા જોઈએ. પછી આ અધ્યયનના ચાર ઉદ્દેશાના દ્રંક સાર જણાવ્યા છે. પહેલા ઉદ્દેશામાં શ્રીલીરપ્રભુની ચર્યા કહી છે. બીજા ઉદ્દેશામાં શય્યાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં પરીષહો અને ચાયા ઉદ્દેશામાં અચિકિત્સાનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી ઉપધાન પદના નિક્ષેપા ને તપની અવધૂનતાદિ અવસ્થા જણાવી છે. શ્રીવીરપ્રભુના તપ માક્ષતું કારણ છે એમ જણાવી શ્રીવીરચર્યા કહેવાની પ્રતિજ્ઞા કરી જણાવ્યું કે શ્રીવીરને સાધિક ચાર મહિના સુધી ઉપસર્ગ થયા છે ને તેમણે સાધિક એક વર્ષ વીત્યા ખાદ દેવદૂષ્યના ત્યાગ કર્યા. તથા પ્રભુ વીર મેંથુનને તજી વસતિમાં ધ્યાન કરતા હતા. પછી કહ્યું છે કે પ્રભુ ગૃહિસંગ તજીને મૌન રહી સંયમને સાધતા હતા. મુનિએ નિષ્કારણ કાેઇની ખુશામત કરવી નહિ ને વધ તથા સ્પર્શને સહેવો. કોઈ તમે તાે રાજી થવું નહિ. યૃદ્ધિકથામાં શાેક હર્ષ ને તજને સંયમ સાધવા. દીક્ષાની પહેલાં સાધિક બે વર્ષ સુધી શ્રી વીરે શીતાદકના પરિભાગ કર્યા નથી. પછી પ્રભુની એકત્વ ભાવના, ભાવનાદિ ગુણા, છ જીવનિકાયની પ્રતિલેખના, ત્રસ સ્થાવર સર્વ જીવાની માંહામાંહે ગત્યાગતિ જણાવી કહ્યું કે માયાવી જીવ પાપના યાગે ભવમાં ભમે છે. મુનિએ આશ્રવ તજી સંયમ સાધવા તથા સંસારથી અને સૌથી વિરક્ત થઈને કર્મ ખંધથી અચલું. આધાકમેના ત્યાગ કરવા તથા પ્રાસુક વ્યાહાર લેવા. બીજાનાં વસ પાત્ર ન વાપરવાં. મુનિ આહારાદિનું પ્રમાણ જાણે. ગૃદ્ધિ તજે, આંખ સાફ ન કરે, ચાળે નહિ, પ્રત્યુત્તર આપ્યા સિવાય જયણાએ પક્ષીની જેમ વિહાર કરે. ઢંડીમાં માર્ગે ચાલતા શ્રીવીરપ્રશુ ખલા ઉપર બાહુ રાખતા ન હતા.

પછી પ્રતિભ'ધ રહિત શ્રીવીરભગવ'તના વિહાર વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. આ પહેલા ઉદ્દેશાના દ્વ'ક પરિચય જાણવા.

નવમા અધ્યયનના બીજા તથા ત્રીજા ઉપદેશાના ટ્રેક પરિચય

અહીં ભગવંતની શય્યાની બાબતમાં શિષ્યને પ્રશ્ન અને પ્રભુતું નિકા ન લેતાં જાગલું આ બીના જણાવી છે. અપ્રમત્ત વીરપ્રભુ બહાર વિચરતા ધ્યાનમાં રહેતા હતા. ઉપસર્ગ સહન, ભયંકર શબ્દનું સહન, કકેશ સ્પર્શ સહન, રિત અરિતના ત્યાગ, પરિમિત બાલલું એ પ્રભુના અપૂર્વ ગુણા છે. પ્રભુને પ્રશ્નકાલે, મોનકાલે, તથા કપાયકાલે સમાધિ વર્તા હતી. ગૃહસ્ય પૂછે ત્યારે ઉત્તર આપે. અથવા ઉત્તર ન દે ને સાંગ્રેમ માણસ કપાય કરે ત્યારે પ્રભુ મોન રહી સમભાવે ધ્યાન કરતા હતા. આકરી દેશમાં ત્યું પણ લીર પ્રતિમાભાવે રહેતા. તૃણાદિ સ્પર્શને સહન કરતા હતા. લાઢ દેશમાં તૃષ્ક શપ્યાદિને સેવતા હતા. દંડ તથા કૃતરા વગેરેના ત્રાસ પણ સહેતા હતા. પ્રભુદેવ ઝગડા તથા મનાદંડાદિને તજી કાઉસ્સગ્ગમાં રહી કપ્ટને સહેતા હતા. શ્રીલીરપણ યુદ્ધમાં હાથી સ્થિર રહે તેમ લાઢ દેશમાં સ્થાન ન મળે તા પણ સ્થિર રહેતા હતા. તે દેશમાં ગામમાં પેસતા પ્રભુને લાકો અટકાવતા હતા. પ્રભુને કોઈ મારે, કોધ કરે, છેદે, વાળ ખેંચે, ધૂળ ફેંકે, તા પણ તે સહન કરતા હતા. યુદ્ધમાં શરવીરની જેમ પ્રતિકૃલ સ્પર્શ થતાં પ્રભુ મહાવીર નિશ્વલ રહી તે સહન કરતા હતા, વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. આ રીતે બીજા અને ત્રીજા ઉદેશાની બીના ડ્રંકામાં જાણવી.

નવમા અધ્યયનના ચાેથા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે રેગ થાય ત્યારે પણ વીરપ્રભુ ઊણાદ્દરિકા વગેરે તપ કરતા હતા, પણ ચિકિત્સા (દવા) કરાવતા નહેતા. તેમણે રેચ, વમન વગેરેના ત્યાગ કર્યો હતા. તેમજ તે વિરક્ત ભગવાન શિયાળામાં છાંયડામાં ધ્યાન કરતા હતા. ઊનાળામાં તડકે રહી ધ્યાન કરતા હતા. શિયાળા-ઊનાળામાં ચાવિહાર-માસખમણાદિ તપ પણ કરતા હતા. તે પછી પારણે આહાર-પાણી લેતા હતા. ત્રિવિધે ત્રિવિધે પાપ તજતા હતા અને બીજાએ કરેલ આહાર વાપરતા હતા. કાગડા વગેરે અને બ્રાહ્મણ વગેરેમાંના કાઇને અંતરાય ન પડે તે રીતે પ્રભુ શ્રીમહાવીર આહારાદિ લેતા હતા. લીલા કે સૂકા આહારાદિને સમભાવે વાપરતા હતા. પછી ભગવાનના ધ્યાનની ખીના જણાવી કહ્યું છે કે કષાયાદિરહિત પ્રભુ અપ્રમાદી રહેતા હતા. પ્રભુના જાવજીવ સુધી આયતધાગ (શુભ ધ્યાનાદિ) વગેરે ગુણા તથા ખીજ પણ ખીના સ્પષ્ટ સમજવી છે.

નવમા અધ્યયનના તથા પહેલા શ્રુતસ્ક ધના દું ક પરિચય પૂરા થયા.

ચ્યા પહેલા શ્રુતસ્કધનાં શરૂઆતનાં ત્રણ અધ્યયનના સાર દ્વંકામાં પહેલા<u>ં</u>

જણાવ્યા છે. તેથી હવે તે સિવાયનાં ભાકીનાં પાંચ અધ્યયનાના સાર દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા.

પ**હે**લા શ્રુતસ્કંધના ચાૈયા સમ્યક્<sub>ત્</sub>વ અધ્યયનના દ્વંક સાર

માક્ષના અવ્યાખાધ સુખને મેળવવાનું અસાધારણ કારણ સમ્યજ્રાન-ગુણની આરાધના છે. મુનિવરાએ તેમાં દઢ રહીને સમ્યક્ષ્યારિત્રની આરાધના કરવામાં નિરંતર અપ્રમત્ત ભાવે ઉદ્યમ કરવા. આ મુદ્દાને લક્ષ્યમાં રાખીને જણાવ્યું છે કે સર્વ જીવાને પાતાની જેવા ગણીને મુનિવરા છ જીવનિકાષમાંના કાઈ પણ જીવને હણે નહિ. પાતાથી હલકા ગણીને તેની ઉપર જુલમ ગુજારે નહિ. પરિતાપના, ઉપક્રવ, ત્રાસ વગેરે કરે નહિ એમ આર્ય પુરુષાએ એટલે પહેલાં થઈ ગયેલા અનંતા તીર્થ કરાએ કહ્યું છે. હાલ મહાવિદ્દેહમાં વિચરતા વિહરમાન શ્રીસીમ ધરસ્વામી વગેરે તીર્થ કરા પણ તે જ પ્રમાણે કહે છે, ને ભવિષ્યમાં થનારા શ્રીપદ્મનાભાદિ તીર્થ કરો પણ તે જ પ્રમાણે કહે છે, ને ભવિષ્યમાં થનારા શ્રીપદ્મનાભાદિ તીર્થ કરો પણ તે જ પ્રમાણે કહે છે. એટલે આ બાબતમાં ત્રણે કાલના તીર્થ કરાદિ મહાપુરુષા સંમત છે. જેઓ હિંસાદિના ઉપદેશ આપે, બીજાને તે રસ્તે દારે તેઓ અનાર્ય છે એમ સમજવું. તથા જેઓ આરંભાદિને કરવા મનથી પણ ઇચ્છે નહિ, અને કર્મ રહિત થવાનું લક્ષ્ય ચૂકે નહિ, તેઓ જ ખરા ગ્રાની સમજવા. ગાહરિયા પ્રવાહે પ્રવૃત્તિ ન કરવી. શરીરને ક્ષણભંગુર માનનારા મુનિવરાએ દેહાદિમાં મું છાવું નહિ, વગેરે બીના અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

પાંચમા લાકસાર (આવંતિ) અધ્યયનના ટુંક સાર

પરમકૃપાળુ નિર્યુ ક્તિકારે આ અધ્યયનની શરૂઆતમાં જ કરમાવ્યું છે કે, લાકમાં સાર એટલે ઉત્તમ પદાર્થ એક જિને ધરદેવે કહેલ ત્રિકાેટીશુદ્ધ ધર્મ છે. તેના સાર જ્ઞાન છે. તે જ્ઞાનના સાર સંયમ—ચારિત્ર છે. તેના સાર માક્ષ છે. આથી આતું નામ 'લાકસાર' જણાવ્યું છે. મૂલસૂત્રની શરૂઆતમાં ' જ્ઞાવંતિ' પદ હોવાથી આતું નામ આવંતી અધ્યયન કહેવાય છે. કામદશાની ભયં કરતા કહી જણાવ્યું કે અજ્ઞાનીનું જીવન ઘાસના અત્રભાગ ઉપર રહેલ પાણીનાં ટીપાં જેવું અસ્થિર છે. સંશય જ્ઞાન માહાવત્તંની બીના જણાવી સાચી સાધુતાનું વર્ણન કર્યું છે. પછી સત્ય અને મુનિપણાની વ્યાપ્તિ કહી છે. એટલે જે સત્ય ( સંયમાદિ ) છે તે જ મુનિતા ( મુનિધર્મ) છે. અને જે મુનિતા છે તે જ સત્ય છે. સત્ય જ્ઞાનને ધારણ કરનાર આત્મા પરમ આલંબન છે. તે ધરા ( એક જાતના ઘાસ )ની જેમ બૂડતાં જીવોને બચાવે છે. તેઓ જ્ઞાનપૂર્વ ક જે પ્રવૃત્તિ ( સંયમારાધનાદિ ) કરે તે બ્રહ્મચર્ય કહેવાય. કામવાસનાને નાબૂદ કરવા માટે મુનિએોએ કેવા આહાર કરવા! તે વાત જણાવતાં ફરમાવ્યું કે

મુનિએ અલ્પ, નીરસ (રસકસ વિનાના) આહાર કરવા. આત્મધ્યાનના અલ્યાસ, વિહાર, સદ્ભાવનાથી દુંઆત્માને સન્માર્ગની આરાધનામાં દકાવવા, શીલવંતની ને શીલની વિચારણા, આત્મસ્વરૂપની ચિંતવના, નિજગુણરમણતામાં દંઢ સાવધાનતા, વિષયકષાયની નીચતાના વિચારા વગેરે સાધનાથી ભાગતૃષ્ણાના વિચારા દૂર કરી નિજગુણરમણતા કરવામાં લીન ખની શકાય છે. શ્રીજિને ધરદ્વે કહેલ પદાર્થતત્ત્વ તે જ સત્ય છે. એમ શ્રદ્ધા રાખી સંયમની આરાધના કરનારા મુનિઆ લોકમાં અંતિમ સારરૂપ મુક્તિને જરૂર પામે છે, વગેરે બીના અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

#### છઠા ધૂત અધ્યયનના ટ્રંક સાર

મેલ અને અજ્ઞાનને વશ થઇ ને આંધેલાં કર્મોના નાશ કરવા માટે પ્રયત્નવંત મુનિતું સ્વરૂપ અહીં જણાવ્યું છે. પછી કહ્યું છે કે આસક્તિ (ભાગતૃષ્ણા) એ ભયંકર રાગાની આકરી પીડા દેનારી છે, આત્મધ્યાનથી મુનિને સૂકવે છે અને ભાવશત્રુઓને પાષનારી છે. "વિષયકષાયના ત્યાગ કરી શીલ પાળવામાં મજબૂત રહેલું, ને ચારિત્રાદિની નિર્મલ આરાધના કરવી; અનુકૂલ-પ્રતિકૂલ ઉપસર્ગાને સમતાભાવે સહન કરવા," એ આત્મિક શાંતિનાં પરમ સાધના છે. આ રીતે વર્તતા મુનિવરા અસંદીન (નહિ કૂપાવનારા) દ્વીપના જેલું કામ કરે છે. એટલે જેમ સમુદ્રમાં મુસાફરી કરનારા છવા દ્વીપના આશરા લઇ શાંતિને પામે ને સ્વકાર્યા સાધ, તેમ ભવ્ય છવા પૂર્વે કહેલા ગુણાને ધારણ કરનાર મુનિવરાના આશરા લઇ ને આધિ-વ્યાધિ-ઉપાધિને દૂર કરી શાંતિથી માક્ષમાર્ગને આરાધી કૃતાર્થ અને છે એટલે મુક્તિને પામે છે. ને શીલાદિનું સ્વરૂપ સમજાવનારા પણ તેઓ જ હાય છે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

# સાતમું મહાપરિજ્ઞાધ્યયન વિચ્છેદ પામેલું છે.

ટીકાકારના વચનથી સમજાય છે કે, પરમયુષ્ધ્યાદયે દુલ ભ એવા સંયમાદિની સાધન–સામશ્રીને પામેલા મુનિવરા પરીષહાદિને શુભભાવના ભાવી સહન કરે, ને પાતાના આત્મિક સાધ્યને સાધવામાં તત્પર રહે વગેરે તેમાં જણાવવામાં આવ્યું હતું.

# ચ્યાઠમા વિ<mark>માે</mark>હાધ્યયનના દ્વંક સાર

આના ખે નામ છે, ૧. વિમાહાધ્યયન, ૨. વિમાક્ષાધ્યયન. અહીં માહને નાશ કરવાના સચાર ઉપાયા કહ્યા છે તેથી વિમાહાધ્યયન કહેવાય, તથા સર્વધા સર્વ કમેરિપ લાકડાંને બાળી માક્ષને પામવાના ઉપાયા કહેલા હેરવાથી વિમાક્ષાધ્યયન કહેવાય. લાકડાંને બાળી માક્ષને પામવાના ઉપાયા કહેલા હેરવાથી વિમાક્ષાધ્યયન કહેવાય. લાકનું સ્વરૂપ શું છે? આને અંગ જાૂદી જાૂદી માન્યતા ધરાવનારા અન્ય દાર્શનિકાની સાથે મુનિએ વાદવિવાદ કરવા નહિ.

પ્રભુએ કહેલ બીના (લાક વગેરેનું વર્જાન) સાચી માનવી. ઉત્સર્ગ માર્ગ એ છે કે આધાકર્મિક અશનાદિ મુનિએ લેવા નહિ. (અહીં અપવાદ એ છે કે, ગીતાર્થ ગુર્ આદિની આગાથી જ ખાસ કારણે (ભયંકર માંદગી આદિ કારણે) તેવા અશનાદિ વાપર્યા હોય તા પણ મુનિને નીરાગી થયા ખાદ જરૂર ગુરૂ મહારાજ આદિ પ્રાથધિત્તા-દિથી શુદ્ધિ કરાવે છે. આથી ઉત્સર્ગ માર્ગની જરૂર પુષ્ટિ થાય છે. ) ખરાખ નિમિત્તોના પરિચયાદિને લઇને માહાદય થતાં શીલવ તના ગુણાની ભાવના વગેરે સાધનાથી મલિન ભાવના દૂર કરી મુનિએ સંયમમાં સ્થિર થવું, ને અધ્યાત્મદશા તરફ લક્ષ્ય રાખી માક્ષમાર્ગીને આરાધવા. મરવું બહેતર છે, પણ શીલથી ચૂકવું એ લગાર પણ વ્યાજબી નથી. સંયમ જેને પ્રાણથી પણ વહાલા છે એવા મુનિ નથી ચાહુતા મરણને કે નથી ચાહુતા જીવનને. (લાંબા ટાઈમ હું જીવું એમ ઈચ્છતા નથી.) સ્વયં બુદ્ધિથી કે બોજા ગ્રાનીના કહેવાથી મુનિને ખબર પડે કે '' હવે આ ઔદારિક શરીર મને સ'વમાદિની આરાધના કરવામાં મદદગાર થતું નથી; હવે આયુષ્ય થાહું છે. માટે હું અનશનને લાયક છું. '' એમ ખાત્રી કરી થાહા કાલની મર્યાદાવાળું અનશન કરી સમાધિમરણ સાધે. આ પ્રસંગે મરણના બીજા પણ ભેદા સમજાવ્યા છે. તથા છેવટે સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે કે માહણ શ્રીતીથ<sup>ર</sup> કરદેવે કહેલ ધર્મને યથા**થ**ે સ્વરૂપે સમજનારા સુનિવરાએ દયા પાળવી, સાચું બાલવું, મમતારૂપ પરિપ્રહના ત્યાગ કરવા. અહીં માહુણ શખ્દના અર્થ એ સમજવા કે मा એટલે નહિ, हण એટલે હુણા. એટલે હે ભવ્ય જવા ! તમે પૃથ્વીકાયાદિ છમાંના કાઈને પણ હવા નહિ. તમારી જેવા તેમને ગણીને તે બધાની રક્ષા કરાે. આ રીતે અહિંસાને પાતે પાળે. ને બીજાને દયા પાળવાના ઉપદેશ આપે તે ' माहण ' કહેવાય. અને અકત્તાકાનના તથા મૈયુનના પરિગ્રહમાં અ'તર્ભાવ (સમાવેશ) કરી સુનિ કયા, સત્ય અને અપરિગ્રહરૂપ ત્રણ મહાવતા પાળે એમ અહીં કહ્યું છે. અહીં સુત્રમાં મહાવ્રતના પર્યાયવાચક जाम શબ્દ વાપરેલા હોાવાથી બોજો પણ અર્થ દીકાકારે આ પ્રમાણે જણાવ્યા છે: જિંદગીના (ઉમ્મરના) આઠ વર્ષથી ત્રીસ વર્ષ સુધીના જે પહેલા વિભાગ તે પ્રથમ યામ કહેવાય; અને ૩૧ મા વર્ષથી ૬૦ મા વર્ષ સુધીના છંદગીના જે બીજો વિભાગ તે બીજો યામ જાયુવા; કરૂમા વધ'થી આગળની ઉમરતા વિભાગ તે ત્રીજો યામ જાણવા. આ રીતે મહાલત અને વધાવિશેષરૂપ બે અર્થા યામ શબ્દના યાદ રાખવા. પ્રસંગે જરૂરી બીજ પણ બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

નવમા ઉપધાનશ્રુત અધ્યયનના ટુંક સાર

ઉપધાન એટલે તપવિશેષ, તેની બીના વર્ણવી હોય તે ઉપધાનશ્રુત અધ્યયન કહેવાય નિર્જુ ક્તિની રહપમી અને રહકમી ગાચામાં શ્રીભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે કહ્યું છે કે આ ઉપધાનશ્રુત અધ્યયનમાં જે કાલે જે તીર્ધ કર જન્મ પામી અવસરે દીક્ષા મહુલ કરી તપ કરે તેની બીના જણાવાય છે. ત્રિશલાન કન કાશ્યપગાત્રીય શ્રમણ ભગવંત શ્રીમહાવીરદેવને હદ્મસ્થાવસ્થામાં એટલે સાડી બાર વર્ષ ને એક પખવાડિયા જેટલા હદ્મસ્થપણામાં તપશ્ચર્યા કરતાં, સંગમદેવ વગેરે છેવાએ ભયં કર ઉપસર્ગ કર્યા, તે પ્રભુદેવે સમતાથી સહન કર્યા. આ કારણથી તે તપ ઉપસર્ગ વાળા ગણાય. બીજ તીર્થ કરદેવોના તપ તેવા નથી. આ પ્રસંગે ટીકામાં કહ્યું છે કે આ રીતે આના છેલ્લા અધ્યયનમાં વર્ત માન તીર્થ કરે કરેલ તપની બીના કહેવાના આચાર છે. સંભવ છે કે આ પદ્ધતિ દરેક તીર્થ કરના વારામાં રચાયેલાં બાર અંગામાંના શ્રી આચારાંગ-સ્ત્રમાં હોય.

#### પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવનું અપૂર્વ ભાષદાયક સંયમી જીવન

પ્રભા શ્રીમહાવીરદેવે માગસર વદિ દશમે ( ગુજરાતી કાર્ત્તિ'ક વદિ દશમે ) ૩૧મા વર્ષની શરૂઆતમાં પૂર્ણ ઉલ્લાસથી દીક્ષા ગહુણ કરી. જે પ્રભુએ છંદગીના રહમા અને ૩૦મા વર્ષમાં પણ સુંદર ભાવસંયમની નિર્મલ આરાધના કરી છે તે. જન્મથી ત્રણ જ્ઞાનવંત મહાવીરદેવ દીક્ષા લેવાના સમયે જ ચાેથું મન:પર્યાય પામી ચાર જ્ઞાનવાળા અને છે. તે વખતે હેમ'ત ઋતુ વર્ત્તા હતી. પ્રમુએ ચારિત્ર લીધા પછી વિહાર કર્યો. ઇંદ્રે દીક્ષાસમયે પ્રભુના ખભા ઉપર જે દેવદૃષ્ય વસ્ત્ર સ્થાપ્યું હતું તે કાંઇક અધિક વર્ષ સુધી રહ્યું. દીક્ષાસમયે તેમના શરીરે સુગ'ત્રી પદાર્થાના જે લેપ કર્યા હતા, તેની સુગંધથી ખેંચાયેલા ભામરા વગેરે પ્રભાદેવના સુગંધી દેહને ડંખ મારવા વગેરે પ્રકારે પીડા ઉપજાવતા હતા. અજ્ઞાની લાકો પ્રભુની પાસે સુગ'ધી ગાળીઓ માગતા હતા. કાંઈ મારે, કાંઈ તાડના-તર્જના કરે, પ્રભુદેવને ધર્મધ્યાનમાં ઘોંઘાટ કરી વિધ્ન કરે; જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ, અનુકૂલ, પ્રતિકૂલ, ઉપસર્ગો કરે: આવા પ્રસંગ હે જીવ! આત્માની કસાટી કરવાના આ પવિત્ર અવસર તને સાંપડથો છે. હ રાજી થજે; કારણ કે પાપના કચરા ખાલી ચાય છે; નિકાચિત કર્મા સમતાભાવે ભાગવાય તે જ નાશ પામે છે. માટે ઉપસર્ગ કરનારા સંગમદેવ વગેરેને પાપકર્મ ખુશાવવામાં મિત્રની જેમ મદદગાર માનજે. તેએક તા પાપકમ ના ઉદયમાં કારણ હોાવાથી પર'પરકારણ છે, પણ ઉપસર્ગાનાં દુ:ખા ભાગવવામાં અનન્તરકારણ તા પાપ-કર્મિના ઉદય જ છે. કર્મનું ફલ ભાગવતાં જ્ઞાની જીવ વૈર્યને ગુમાવતા નથી. કલેશને ધારણ કરતા નથી. પણ એમ માને છે કે જેમ એક માણસ તારા ઘરમાં ભરાયેલા કચરાે દૂર કરી સાર્ક કરે, તા તને આનંદ જ થાય, તેમ આ અવસરે ઉપસર્ગ કરનારા જીવના નિમિત્તે થયેલ કર્મોદયથી પાપરૂપી કચરા ખાલી થતાં તારા આત્મા ચાપ્ખા અને છે. માટે એક પાસીશ નહિ. આવી નિર્મલ ભાવના ભાવી પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ

મીન રહી ધર્મધ્યાન ધ્યાવતાં ઉપસર્ગ વગેરેને સહન કરતા હતા. ને કરપાત્રી હોવાથી ખીજાના ભાજન વાપરતા ન હતા, તથા રસનેન્દ્રિયાદિને જીતતા હતા; શરીર શુશ્રુષા કરતા નહિ; ઘણા વખત મૌન જ રહેતા હતા. હાથ લાંભા રાખીને નિજગુણાની ચિંતવના કરવામાં સાવધાન રહેતા હતા. તેઓ લુહારની કોઢ, આરામ, ઉજ્જહ ઘર, સભા, ં પરખ, શ્મશાનાદિમાંનાં કાેઇ પણ સ્થાને અપ્રમત્તભાવે રહેતા, પણ નિદા લેતા નહિ. કકત સંગમદેવે એક રાત્રિમાં ભયંકર વીશ ઉપસર્ગા કર્યા, તે પૂરા થયા ખાદ પ્રસાદેવને લગભગ એ ઘડી નિક્રા આવી હતી. તે સિવાયના ટાઇમે આત્મધ્યાનમાં મગ્ન રહેતા હતા. જેમ પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ આર્યપ્રદેશમાં વિચર્યા, તેમ ચીકણાં કર્મીને ખપાવવાના ઈરાદાથી અનાર્ય પ્રદેશમાં વિચરી વિષમ વસતિ વગેરેની આકરી મુશ્કેલીને પણ સહન કરતા હતા. અનાર્ય લાેક પ્રભુને મારે, કૂતરા વગેરેને ઉશ્કેરીને પ્રભુને વ્યહુ જ હેરાન કરે, અપમાન તાડનાદિ કરે, તે સર્વ પ્રસંગામાં પ્રભુજ એમ જ ચાહતા હતા કે ' મને કનડનારનું કલ્યાણ થાવ. ' કઠા શત્રુ ને તેજોલેશ્યાથી વ્યળતા ગાશાલ∽મ'ખલિપુત્રને શીતલેશ્યા મુકી અચાવનાર પણ આ જ પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ હતા. જેમ લડાઇના મેદાનમાં માખરે રહેલા બલિષ્ઠ હાથી વિજય મેળવે તેમ પ્રભુદેવ પરીષહાદિ શત્રુસૈન્યને હરાવી વિજયી બન્યા હતા. છ છ મહિનાની આકરી તપશ્ચર્યામાં પણ પ્રભ્રદેવના વિહાર ચાલ રહેતા હતા. તેઓ આધાક**મી** આહારાદિને લેવાને ચાહતા પણ નહિ. પારણાંના સમયે ભિક્ષા-નિમિત્તે જતાં વચમાં ઊભેલા પ્રાહ્મણાદિને " મારા નિમિત્તે અપ્રીતિ થશે કે તે ભધાને આહારાદિ મેળવતાં વિધ્ત પડશે '> એમ જાણતાં ત્યાં ન જતાં ખીજા સ્થાને જઈ, અડદ વગેરે વાપરીને પણ પારાજું કરી લેતા હતા. પ્રભુદ્વે કરેલ તમામ તપશ્ચર્યા ચઉવિદ્વારના પચ્ચખ્યાણવાલી તેા હતી જ, પણ પારણ કર્યા પછી પણ તે દિવસે પ્રભાદેવ પાણી પીતા નહિ. સાડા બાર વર્ષો ને એક પક્ષ જેટલા છઘરથકાલમાં પ્રભુદેવના ૩૪૯ જ પારણાંના દિન હતા. તે સિવાયના તમામ કાલ આકરી તપશ્ચર્યાદિની આરાધના કરી સફલ કર્યો હતા. શ્રીકલ્પસૂત્ર–ટીકાદિ–શાસ્ત્રોમાં પ્રભુની તપશ્ચર્યાના કાલની સાથે પારણાના દિવસા ઉમેરી છદ્મસ્થકાલ (૧૨ વર્ષ ૧૩ પક્ષ) સમજાવ્યા છે. શ્રીતીથ કરદેવ જેવા લાકાત્તર પુરુષાની જીવનચર્યા બીજા ભવ્ય જીવાને જરૂર ધડા લેવા લાયક હાય છે. રાત્રનું પણ ભલું જરૂર કરવું જોઇયે. જેના હૃદયમાં શ્રીજિનશાસનનું રહસ્ય યથાર્થ સ્વરૂપે કસ્યું હોય, તે જ આત્મા ગુનેગારનું ભલું ચાહે ને ભલું કરે. પ્રભુદેવે તે પ્રમાણે ગાશાલા વગેરેનું પણ હિત સ્પાદિ કરીને જિનશાસનરસિક ભવ્ય છવાને સમજાવ્યું કે તમારે પણ આ રીતે વર્તાવું જોઇયે. શ્રીઋષભદેવ વગેરે ભગવંતાએ લાંબા કાળે જે સાધ્ય સાધ્યું. તે સાધ્ય પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે થાડા સમયમાં સાધ્યું. પ્રભુ શ્રીમહાવીરના સમતા, સહનશીલતા, નમ્રતા, સરલતા, મમતા-ર્રાહતપણું, નીડરતા વગેરે ગુણા ભવ્ય જવાના આત્મિક જીવનને નિર્મલ બનાવવામાં અસાધારણ કારણ નીવડે છે. સંપૂર્ણ

પહેલા શ્રુતસ્ક'ધનાં વચનાતું મનન કરતાં જરૂર ખાત્રી થશે કે, પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ એક અપૂર્વ પરાપકારરસિક પુષ્યાત્મા હતા ને અપૂર્વ આત્મિક થલ ફારવીને ભાવશત્રુને જીતનારા, ને બીજાઓને તે રીતે તે સર્વને જીતવાના ઉપદેશ દેનારા હતા. અહીં પહેલા શ્રુતસ્ક'ધના દ્વ'ક પશ્ચિય પૂરા થાય છે.

> શ્રીઆચારાંગના બીજા શ્રુતસ્કંધના ટ્વંક પરિચય सेालस अज्झयणाइं-आयारग्गाभिहे सुवक्खंधे ।। पढमाए चुलाए-सत्तज्झयणाइ भणियाई ॥ १२ ॥ विडेसणा य सेज्जे-रिय भासा वत्यपत्तगेसा य ।। उग्गहपिडमक्खाइं-अन्झयणाऽऽइक्कचलाए 11 93 11 बिइयाइ चुलियाए-ठाणज्झयणं निसी हियज्झयणं ।। उच्चारमुत्तसद्दा-रूवपरण्णुण्णकिरिया य H \$8 H तइयाए चुलाए-विण्णेयमिणं च भावणङ्झयणं 11 चूलाइ च उत्थीए-विमुत्तिणामेणमज्झवणं ।। १५ ॥ आयारपकप्पक्खा-पंचमचुला निसीहपज्जाया П वरचुण्णिभाससहिया गणिया सा छेयसुत्तम्मि ।। १६ ॥

સ્પષ્ટાર્થ —શ્રી આચારાંગસૂત્રના બીજા શ્રુતસ્ક ધનું " આચારાય " નામ પણ છે. પહેલા શ્રુતસ્ક ધમાં જે બીના કહેવાની ખાકી રહી હતી, તે બીના અહીં વિસ્તારથી સ્પષ્ટ જણાવી છે. આનાં સાલ અધ્યયનામાં ૭, ૭, ૧, ૧ અધ્યયના ચાર વિભાગ અનુક્રમે પહેલી, બીજી, ત્રીજી અને ચાથી ચૂલિકાના કદ્યા છે. એટલે પહેલી ચૂલિકાનાં સાત અધ્યયના અનુક્રમે ૧. પિં ડેપણાધ્યયન, ૨. શય્વેપણાધ્યયન, ૩. ઇર્ધાધ્યયન, ૪. ભાષાધ્યયન, ૫. વસ્ત્રપણાધ્યયન, ૬. પાત્રપણાધ્યયન, ૭. અવગ્રહપ્રતિમાધ્યયન જાણવાં. તે બધાં અધ્યયનાના સાર દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા.

૧. પિંડેપણ ધ્યયનના સાર-અહીં મુનિનું ઔદારિક શરીર નિર્મલ સંયમાદિની આશધના કરવામાં મદદગાર છે, તેમ બીજા ભવ્ય જીવાને શાંતિ-પ્રેમ ભરેલાં વચના સંભળાવી માક્ષમાર્ગની આશધના કરાવવામાં પણ તે જ કારણ છે. આ મુદ્દાથી પ્રભુ શ્રીતીથે કર દેવાએ મુનિઓને ઉદ્દેશીને ફરમાવ્યું કે છ કારણામાંના કાર્ધ પણ કારણ મુનિવરા આહારપાણી વાપરે. તેને માટે મુનિઓએ આહાર-પાણી વહારવા ગૃહસ્થને ત્યાં ગયા પહેલાંના વિધિ, માર્ગના વિધિ તથા આહાર લેવાના વિધિ જરૂર જાણવા જાઇયે. એટલે મુનિને કેવાં આહાર-પાણી ખપે? કેવાં આહારાદિ ન ખપે; તેને લેવાના

વિધિ; આહારાદિ લેવા માટે કયાં જવું ને કયાં ન જવું; તે લેવા જવાના અવસર કયા; કયા ઢાઈમે આહારાદિ લેવા ન જવું? આ પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરવાપૂર્વ ક સાત પિંડેષણા અને સાત પાનૈષણાની બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પ્રસંગ જેમ આહારના તેમ પાણીના ગ્રહણવિધિ વગેરે બીના પણ વિસ્તારથી સમજાવી છે. પિંડ એટલે આહાર વગેરે ને એષણા એટલે જયણા વગેરે સાચવીને લેવા-વાપરવા વગેરેના વિધિ જેમાં કહ્યો હોય, તે પિંડેષણાધ્યયન કહેવાય.

- ર. શય્વેષણાધ્યયનના સાર-અહીં મુનિના સંચારાની અને રહેવાના સ્થાનની બીના દુંકામાં જણાવી છે. તેથી એમ અર્થ કરવા કે, શય્યાનું સ્વરૂપ જેમાં કહું હોય તે શય્યાધ્યયન કહેવાય. સાધુને રહેવા યાગ્ય વસતિનું તથા અયાગ્ય વસતિનું સ્વરૂપ, ને તેવા સંચારાનું સ્વરૂપ; ભંનેને ગૃહસ્થની પાસે માંગવાના વિધિ અને કામ પતી ગયા પછી માલિકને પાઢ વગેરે પાછા આપવાના તથા વિહાર કરતાં વસતિ ભળા-વવાના વિધિ સ્પષ્ટ સમજાવી શય્યા પરીષદ્ધ સહન કરવાથી આત્મધર્મની પૃષ્ટિ, કર્માનજે રાદિ અનેક લાભ સમજાવ્યા છે.
- 3. ઇર્યાધ્યયનના સાર–અહીં વિહાર કરવાના વિધિ, ઇર્યાસમિતિ, નદી આદિ ઊતરવાના વિધિ વગેરે **છી**ના સ્પષ્ટ સમજાવી **છે**.
- ૪٠ ભાષાધ્યયનના સાર-અહીં ભાષાસમિતિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહ્યું છે. સાધુએ હિત, મિત, પ્રિય બાલવું, ખાસ કારણ હાય તા જ પરિમિત બાલવું; તેવું કારણ ન હાય તા ગૌન રહેવું. કારણ કે તે મુનિનું પરમ ભૂષણ છે. બિનજરૂરી વધારે બાલતાં કદાચ જાતું બાલાઇ જાય, નિ'દાદાષ લાગે, કલેશ–ઝગડા વધે, આત્તિધાનના યાગે ચીકણાં કર્મા બધાય, સ્વાધ્યાયાદિમાં વિધ્ન થાય વગેરે દાવા બિનજરૂરી બાલવામાં રહ્યા છે. આને લગતી બીજી બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

પ. વસ્ત્રૈષણાધ્યયનના સાર-સાઇએ સંયમપાષક વસ્તો વાપરવાં, ને સંયમને દૂષણ લગાડનાર વસ્ત્રો ન વાપરવાં તે બીના અહીં સ્પષ્ટ સમજાવી છે. તે ઉપરાંત વસ્ત્રને ધાવાના, સૂકવવાના, ને વાપરવાના વિધિ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

- ૬. પાત્રેષણાધ્યયનના સાર–અહીં મુનિને આહારાદિ લેવામાં ને વાપરવામાં પાત્રા મદદગાર છે, તેથી તેમને ખપે તેવા અને ન ખપે તેવા પાત્રાનું વર્ણન કર્યું છે. પ્રસંગે પાત્રની સંખ્યા વગેરે, તથા તેને ગૃહસ્થની પાસે માંગવાના વિધિ વગેરે બીના પણ વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ૭. અવગ્રહપ્રતિમાધ્યયનના સાર–અહીં અવગ્રહના પાંચ ક્ષેક વગેરે બીના વર્ષુ°વી છે.
- ૮ થી ૧૪. સત્તમત્તિયા નામે પ્રસિદ્ધ સાત અધ્યયનાના સાર-અનુક્રમે દરેક અધ્યયનમાં મુનિને ઊભા રહેવાના સ્થાનની, સ્વાધ્યાયભૂમિની, મળ-મૂત્રને પરઠવત્રાની

ભૂમિની, શબ્દની, રૂપની, પરક્રિયાની, ને અન્યાન્યક્રિયાની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. સારા શબ્દાદિમાં રાગ ન કરવા ને ખરાબ શબ્દાદિમાં દ્વેષ ન કરવા વગેરે મુનિજીવનને નિર્મલ અનાવનારી બીના કહી છે.

૧૫. ભાવનાધ્યયનના સાર-અહીં પ્રસુ શ્રીમહાવીરદેવનું જીવન દૂંકામાં વર્ણવ્યું છે. ચ્યવન, જન્મ, દીક્ષા, કેવલજ્ઞાન કલ્યાણક, માતાપિતા વગેરેનાં નામ, ગૃહવાસ, સાંવત્સરિક દાન, દીક્ષાગ્રહણની બીના, ચાથું જ્ઞાન એટલે મન:પર્યવજ્ઞાન, પાંચ મહાવ્રતાની દરેક મહાવ્રતની પાંચ પાંચ ભાવના ગણતાં પચ્ચીશ ભાવનાઓનું સ્વરૂપ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

૧૬. વિમુક્તિ અધ્યયનના સાર–અહીં કહ્યું છે કે મુનિચર્યાની પરમ ઉદ્ઘાસથી આરાધના કરવી તે હિંસાદિદાષયુક્ત પ્રવૃત્તિના ત્યાગ કરવાે વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

#### પહેલી ચૂલિકાનાં સાત અધ્યયના

૧. પિંડેષણાધ્યયન, ૨. શય્યેષણાધ્યયન, ૩. ઇર્યાધ્યયન, ૪. ભાષાધ્યયન, ૫. વસ્ત્રૈષણાધ્યયન, ૬. પાત્રૈષણાધ્યયન ૭. અવગ્રહપ્રાંતમાધ્યયન, આ સાત અધ્યયના આચારાંગની પહેલી ચૂલિકાનાં જાણવાં.

### બીજ સપ્તતિકા ચૂલિકાનાં ૬ અધ્યયના

૮. સ્થાન સપ્તૈકક અધ્યયન, હ. નિષીધિકા સપ્તૈકક અધ્યયન, ૧૦. ઉચ્ચાર– પ્રશ્રવણ સપ્તૈકક અધ્યયન, **૧૧. શ**ખ્દ સપ્તૈકક અધ્યયન, ૧૨. રૂપ સપ્તૈકક અધ્યયન, ૧૩. પરક્રિયા સપ્તૈકક અધ્યયન.

ત્રીજ ભાવના ચૂલિકાનાં ભે અધ્યયના ૧૪. અન્યાન્યક્રિયા સપ્તૈકક અધ્યયન, ૧૫. ભાવના અધ્યયન.

ચાેથી ચૂલિકાનું એક અધ્યયન

૧૬. વિમુક્તિ અધ્યયન.

આ સાેલ અધ્યયનાેના દૂં'ક પસ્ચિય નીચે પ્રમાણે:-

પ**હે**લા પિંડેષણાધ્યયનના દ્વંક પરિચય

આ અધ્યયનમાં ૧૧ ઉદ્દેશા છે. શરૂઆતમાં દ્રવ્યઅથના નિક્ષેષા, ઉપકાર–અથના અધિકાર, અશ્રોના ઉદ્ધારક, પ્રધાજન, આપાદાન જણાવી અથોદ્ધારતું વિભાગથી કથન કર્યું છે. પછી જહાવ્યું કે શસ્ત્રપરિજ્ઞાધ્યયનમાંથી આ ચાર અગ્રોના ઉદ્ધાર કર્યો છે. પછી વિસ્તારથી સંયમતું સ્વરૂપ અને મહાવ્રતા પાંચ કહેવાતું કારણ તથા દરેક મહાવ્રતની રક્ષણાપયાગી પાંચ પાંચ ભાવના જણાવી કહ્યું કે તેને શસ્ત્રપરિજ્ઞાધ્યયનની અંતર્ગત ગણવી. પછી ચૂડાતું પરિમાણ અને અશનાદિના ને ઔષધિના તથા પ્રાદ્ધ-અગ્રાદ્ધ આહારના વિધિ અને ગૃહસ્થના ઘર જવાના વિધિ કહી ક્રેરમાવ્યું છે કે અન્ય-તીર્થ કને અશનાદિ ન દેવાય, ને અનેષણીય (ન ખપે તેવા) આહારાદિ ન લેવા. પછી અવિશ્રહિકોટીતું બીજી રીતે સ્વરૂપ અને વિશાધિકાટીતું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે નિત્યપિંડ અને અગ્રપિંડ ન લેવા વગેરે બીના જણાવી છે. આ રીતે પહેલા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય પૂરા થયા.

#### પહેલા અધ્યયનના બીજા ઉદ્ગેશાના ટ્રુંક પરિચય

અહીં મુનિને ન લેવા લાયક આહારાદિની બીના જણાવી, ભિક્ષા લેવા જવા યાગ્ય કુલાની બીના કહી છે. પછી કરમાવ્યું કે સમવાય વગેરેના અશનાદિ ન લેવાય. બીજા ગામની સંખડી (જમણવાર)ના આહારાદિ ન લેવા તથા સ્વભાવે કમસર વિહાર કરતા વચમાં આવેલા ગામમાં 'આજે અહીં સંખડી છે' એમ જાણતાં મુનિએ બીજી દિશામાં જવું, પણ ત્યાં જવું નહિ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

### પહેલા અધ્યયનના ત્રીજ ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

અહીં સંખડીના આહાર કરનાર મુનિને લાગતા દાષા, અને સંખડીમાં જનારને અહીં અને પરભવમાં થતું અહિત જણાવવાના પ્રસંગે જિનક દિપકના અધિકાર વર્ષ્યું લી કહ્યું કે મુનિ સર્વ ઉપકરણ સહિત ગૃહસ્થને ઘેર ગાચરી ન જય. તેનું કારણ સમજાવી ફ્રેરમાલ્યું કે ઉત્તમ કુલ પણ દૂષિત જણાય તા ત્યાં ગાચરીએ ન જવું, વગેરે બોના સ્પષ્ટ વર્ષ્યું છે.

પહેલા અધ્યયનના ચાેથા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

મુનિને માંસાદિની સંખડીમાં જવાના નિષેધ કરી ગાયને દાહતા હોય, ત્યારે-વહારવા ન જવાય એમ સ્ચવીને બીજે ગામથી આવેલા પરાણા જેવા સાધના આહારવિધિ વગેરે હકીક્ત વિસ્તારથી કહી છે.

પહેલા અધ્યયનના પાંચમા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં કહ્યું છે કે મુનિને અત્રપિંહાદિ ન ખપે. પછી ભિક્ષા માટે ફરવાના વિધિ જણાવી ફરમાવ્યું કે ભિક્ષા માટે નીકળેલ સાધુએ માર્ગમાં ઉપયાગ રાખવા જોઈ યે. પછી સાધુએ, ભ'ધ કરેલ ભારહ્યું ઉવાડીને ગૃ**હ**સ્થના ઘરમાં પૈસવાના ને નહિ પૈસવાના વિધિ સમજાવી વિધિ પ્રમાણે ઉઘાડીને ખાસ કારણે ગૃહસ્થના ઘરમાં દાખલ થયેલ સાધુને સાચવવાના વિધિ, વગેરે બીના સ્પષ્ટ કહી છે.

પહેલા અધ્યયનના છઠ્ઠા ઉક્રેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે કુકડા વગેરેને અંતરાય થતા હોય, તા ત્યાં મુનિને ગાચરી ન જવાય. ગાચરી માટે ગૃહસ્થને ઘર ગયેલ સાધુને સાચવવા યાગ્ય વિધિ વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે.

પહેલા અધ્યયનના સાતમા ઉદ્દેશાના દ્વાંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે મુનિએ મેડા (માળ) ઉપરથી લાવેલ આહાર, સચિત્ત પૃથ્વીથી ખરડાયેલ આહાર, સૂપડા વગેરેથી પવન નાખીને ઠંડા કરેલ આહાર તેમજ લીલાતરીની ઉપર રાખેલ આહાર ન લેવાય, એમ કહી પાણી વહારવાના વિધિ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

પહેલા અધ્યયનના આઠમા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં મુનિને પાણી વહાેરવાના વિધિમાં વિશેષ વિચાર જણાવી કહ્યું કે મુનિએ ભાત પાણી સારા મળે તા રાગ કરવા નહિ તે અકલ્પનીય આહારાદિ લેવા નહિ, તેને અંગે મુનિને ઉપદેશ આપીને જરૂરી બીજી બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

પહેલા અધ્યયનના નવમા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે મુનિએ અનેષણીય પિંડ વહારવા નહિ; તે સંબંધી જરૂરી ઉપદેશ આપી કહ્યું કે તેવા પિંડ મંગાય પણ નહિ. ને વહારેલા આહાર મુગંધી હાય કે દુર્ગંનથી હાય, તે પરઠવવા નહિ. વહારેલું પાણી પણ સ્વાદમાં ક્યાયલું હાય કે સ્વાદિષ્ટ હાય તે પરઠવલું નહિ. તેમજ વહારતાં અનુપંચાગથી આહાર વધારે આવ્યા હાય, તેને અંગે સૂચના કરી ફરમાવ્યું કે આહાર જો અનેષણીય હાય, તા તેને પરઠવવામાં સાધતા ઢકી શકે છે વગેરે ખીના સ્પષ્ટ વર્ણવી છે.

પહેલા અધ્યયનના દશમા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં મુનિને સાધારણ પિંડ અને અસાધારણ પિંડ મળતાં કરવાના વિધિ અને વસતિમાં રહેલા સાધુને કરવાના વિધિ જણાવી ફરમાવ્યું કે શેલડીના ગાંઠાના મધ્ય ભાગ વગેરે અકલ્પનીય છે. ભૂલથી તે વહેારતાં તેને પરઠવવાના વિધિ તથા ભૂલથી સચિત્ત લવલુ ગોચરીમાં આવી જાય તા તેના વિધિ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

પહેલા અધ્યયનના ૧૧મા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું કે માંદા સાધુને માટે વહેારેલા પિંડની બાળતમાં સાધુએ માયા કરવી નહિ. પછી પિંડેષણાના અને પાનૈષણાના હ ભેદા તથા પિંડેષણાને સ્વીકારતાં સાધુને અને જેણે તે પહેલાં સ્વીકારેલી છે તે સાધુને કરવાના વિધિ વગેરે હકીક્ત સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

આ રીતે બીજા શ્રુતસ્ક ધના પહેલા પિ હૈંપણાધ્યયનના દૂં ક પરિચય પૂરા થયા.

#### ખીજા શ્રુતસ્કંધના બીજા શય્યૈષણાધ્યયનના દ્રંક પરિચય

આ બીજ શ્રુતસ્ક ધના શર્ષ્યેષણા ધ્યયનમાં ત્રણ ઉદ્દેશા છે. શરૂઆતમાં શય્યાપદના દ્રવ્યાદિ ચાર નિક્ષેપા તથા સચિત્ત દ્રવ્યશ્યાનું સ્વરૂપ જણાવતાં ગૌતમ નિમિત્ત્યાનું દેશાંત કહી જણાવ્યું કે આના ત્રણે ઉદ્દેશામાં શય્યાની બીના કહી છે. પછી શય્યાને અ'ગે ઉદ્દેગમ દેશા તથા સ'સક્ત વસતિમાં રહેવાથી નુકસાન અને શૌચવાદનું મિથ્યાપણું જણાવી કહ્યું કે મુનિએ છલના ન કરવી. પછી સ્વાધ્યાય કરવા લાયક સ્થાનનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે મુનિએ છલના ન કરવી. પછી સ્વાધ્યાય કરવા લાયક સ્થાનનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે મુનિએ છલના ન કરવી. પછી સ્વાધ્યાય કરવા લાયક સ્થાનનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે મુનિથી ભિક્ષુ વગેરેને ઉદ્દેશીને કરેલ શય્યામાં સ્થાનાદિ ન થઈ શકે. તથા આગાઢ (ખાસ જરૂરી) કારણ વિના માંચા વગેરેમાં પણ સ્થાનાદિ ન થઈ શકે. કારણે સ્થાનાદિ કરતાં સાચવવાની જયણા જણાવી કહ્યું કે મુનિથી સ્થી–બાલક વગેરેવાળી વસતિમાં રહેવાય નહિ; કારણ કે રેગાદિ કારણે તેમના દેખતાં તેલનું ચોળવું વગેરે ઉપચાર ન થઈ શકે; તથા સ્ત્રી આદિના રહેવાસવાળી વસતિમાં રહેતાં યુહસ્થ વગેરે કાંધાદિ કરે, ત્યારે સાધાના મનમાં ખેદ થાય માટે મુનિને તેવી વસતિમાં રહેવાની ના પાડી છે. વળી જયાં અગિ સળગતા હાય ત્યાં પણ રહેવાય નહિ. જયાં કંડલાની ના પાડી છે. વળી જયાં અગિ સળગતા હાય ત્યાં પણ રહેવાય નહિ. જયાં કંડલાની ના પાડી છે. વળી જયાં અગિ સર્શનાં હાય, ત્યાં પણ મુનિથી સ્થાનાદિ ન કરાય વગેરે બીના સ્પષ્ટ કહી છે.

# બીજા શચ્ચેષણાધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશાના <sub>ફ</sub>ંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે શૌચવાદીના ઉપાશ્રયે તથા જયાં સાધુ નિમિત્તે અશનાદિ રાંધ્યા હોય તેવા સાગારિકના ઉપાશ્રયમાં અને જ્યાં ચારાદિના ભય હોય તથા લાસ વગેરે ભરેલા કે પાથરેલા હોય, વળી જ્યાં વાર વાર ગૃહસ્થ આવજાવ કરતા હોય, તેવા ઉપાશ્રયમાં મુનિએ રહેવું નહિ. પછી કાલાતિકાંત શચ્યાનું, ઉપસ્થાનકિયાનું, અભિકાંત શચ્યાનું, અનભિકાંત શચ્યાનું, વજર્યક્રિયા–વસતિનું, મહાવજર્યક્રિયા–વસતિનું, સાવઘ ક્રિયાવાળી વસતિનું, મહાસાવદ ક્રિયાવાળી વસતિનું તથા અલ્પક્રિયાવાળી વસતિનું સ્વરૂપ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

બીજ <u>શ્રુ</u>તસ્કંધના બીજ અધ્યયનના ત્રીજા ઉદ્દેશા**ના** દ્રંક પરિચય અહીં કહ્યું છે કે મુનિએ જ્યાં અચિત્ત અનાજ (આહાર) આદિ વધારે મળતા હાૈય તેવા ગામ વગેરેમાં શુદ્ધ વસતિમાં સ્થાનાદિ કરવાં. નાના ઉપાશ્રયમાં રહ્યાં હોય, તાે બીજાના પાત્રાદિના સંઘકો ન થાય, તે રીતે ગમનાદિ કરવાં. પછી વસતિને માગવાના વિધિ જણાવી કહ્યું કે સુનિને શચ્યાતરના પિંડ ન ખપે. તથા તેણે અગ્નિવાળા સ્થાનમાં રહેવું નહિ. જ્યાં ઘરની વચમાં થઈને જવા આવવાનું હોય, અને જ્યાં યુહસ્**ય** વગેરે માંહામાંહે આક્રોશાદિ તથા તેલ વગેરેતું ચાળવું વગેરે, તેમજ આઘર્ષ-ણાદિ અને સ્નાનાદિ કરતા હૈાય ત્યાં, તથા નગ્નાદિ સ્વરૂપે વર્ત<sup>ર</sup>તા ગૃહુપતિ વગેરેવાળા સ્થાનમાં પણ મુનિથી ન રહેવાય. ઇડા વગેરેવાળા સંથરા ન વપરાય ને તે ઇડાદિ વગરના સંથારા વપરાય. પછી ઉદ્દિષ્ટસંસ્તારક પ્રતિમાતું, પ્રેક્ષ્યસંસ્તારક પ્રતિમાતું, શય્યાતરસંસ્તારક પ્રતિમાનું, યથાસંસ્તૃત પ્રતિમાનું અને પ્રતિપન્નસંસ્તારક પ્રતિમાનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. તથા તેની (પ્રતિમાની) પાલના, સંચારા પાછા આપવાના વિધિ, વળી ઉચ્ચારાદિ ભૂમિની પહિલેહણા જણાવી કહ્યું કે, આચાર્યાદિની સંચારાની ભૂમિ સિવાયના ભાગમાં મુનિઓ સંથારેહ કરે. પછી સંથારા ઉપર બેસવાના તથા સુવાના વિધિ જણાવી કહ્યું કે, સાધુએ માંહામાંહે એક બીજાને હાથ વગેરે ન અડે, ને ઉચ્છ્વાસાદિના સંઘર્ષ (અથડામણ) ન થાય, તે રીતે સંથારા કરવા. સમવિષમ ( ખાડાખડિયાવાળી ) જગ્યામાં સંથારાે કર્યાે હાેય, તે વખતે સમભાવે રહેવું, પહ્ મનમાં કચવાલું નાંહ, વગેરે બીના સ્ષષ્ટ જણાવી છે.

ભીજા શ્રુતસ્ક ધના બીજા શય્યૈષણાધ્યયનના દ્વાંક પરિચય પૂરા થયા.

### ળીન શુત્તરક ધના ત્રીજા ઈર્યા અધ્યયનના દ્રંક પરિ**ચ**ય

આ અધ્યયનમાં પણ ત્રણ ઉદ્દેશા છે. અહીં પ્રથમ નામાદિ નિક્ષેપાની અપેક્ષાએ ઇર્ધાના છ ભેદા તથા દ્રવ્યઇર્ધાનું, ક્ષેત્રઇર્ધાનું, કાલઇર્ધાનું તથા ભાવઇર્ધાનું સ્વરૂપ, તથા તેના આલં બનાદિની અપેક્ષાએ ૧૬ ભેદ જણાવી કહ્યું કે ચાર કારણે ગમન કરે તા સાધુ શુદ્ધ છે. પછી ઇર્ધાદ્દેશના દ્વંક સાર અને ત્રણે ઉદ્દેશાના દ્વંક સાર કહી જણાવ્યું કે વર્ષાકાલમાં મુનિએ એક સ્થાને રહેલું, ને શીયાળા વગેરમાં વિદ્ધાર કરવા. કાઇ માણસ હાેડી વગેરમાં ચઢેલા મુનિને પાણીમાં ફેંકે, તે વખતે અને જ્યાં જંઘા સુધી પાણી હાેય તેવા સ્થલે મુનિને સાચવવાની જયણા જણાવી કહ્યું કે, મુનિએ ચામાનું બેઠા પહેલાં વરસાદ ખૂબ આવવાથી માર્ગમાં લીલાતરી આદિ થઇ હાેય

તો વિહાર ન કરવા. અહીં તેનું વિસ્તારથી કારણ સમજાવી કહ્યું કે મુનિએ જ્યાં વિહારભૂમિ વગેરે નાના હોય, ત્યાં ચામામું ન કરવું. પછી ચામામું વીત્યા બાદ વિહાર કરવાની રીત અને વિહાર કરતાં માંગેમાં ઉચિત જયણા સમજાવી કહ્યું કે સંયમાત્મવિરાધના થાય તે માટે સાધુએ મ્લેચ્છાદિના પ્રદેશમાં વિચરવું નહીં. જ્યાં રાજદિ ન હોય ત્યાં ન વિચરવું, તથા જે વિશાલ માર્ગે ચાલતાં ઘણા દિન લાગે તે તરફ પણ ન વિચરવું. મુનિથી નિષ્કારણ હોડીમાં ન બેસાય. ખાસ કારણે બેસવાના વિધિ, અને બેઠા પછીના પણ વિધિ વગેરે હકીકત સ્પષ્ટ વર્ણવી છે.

બીજ શ્રુતસ્કંધના ત્રીજ કર્યા અધ્યયનના બીજ ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે હોડીમાં એઠેલ સાધુને યૃહસ્થ છત્રાદિ ધારણે કરવાનું કહે તો તેને સાધુ ના કહે. તેમ કહેતાં યૃહસ્થ કોધમાં આવી સાધુને દરિયામાં ફેંકે તો શું કરવું? ને તે પછી કદાચ પાણીમાં તરવું પડે, ત્યારે શું કરવું? તેના ખુલાસા કરીને કાંઠે પહોંચ્યા બાદ જવાના વિધિ અને ચાલતાં નદી આદિ ઊતરતાં જંદા સુધીનું પાણી ઊતરવાના વિધિ, તથા પાણીમાંથી અહાર નીકળ્યા બાદ ચાલવાના વિધિ જણાવી કહ્યું કે, રસ્તામાં જતાં સામા મળેલા સુસાફરા ગામ વગેરેની બીના પૂછે તા સુનિએ કહેવી નહિ, વગેરે હ્રીકત સ્પષ્ટ જણાવી છે.

બીજા શ્રુતસ્કંધના ત્રીજા કર્યા અધ્યયનના ત્રીજા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં કહ્યું છે કે જલના જીવાને ત્રાસ થાય, તેથી સાધુએ કાઇને પાણીના કયારા વગેરે પણ ન દેખાડવા અને આચાર્યાદિની સાથે વિચરલું. પછી આચાર્યાદિની દ્વાર્થ વિચરતા સાધુના ∮વિધિ જણાવી કહ્યું કે, ચાલતાં સામા મળેલ મુસાકરા ુસાવઘ બીના પૂછે તો જવાબ દેવો નહિ. મુનિએ લાંભા માર્ગ ગમનાદિ ન કરવાં, કારણ કે ત્યાં અડવી આદિમાં હિંસક પ્રાણીના ભય હોય છે. અને ચાર વગેરેના ભય હોવાથી અવળે રસ્તે ન જલું. માર્ગમાં ચાર આદિ જણાવી છે.

ખીજા શ્રુતસ્ક ધના ચાથા ભાષા અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય અહીં 'ભાષા' પદના અને 'જાત' પદના નિક્ષેપા, તથા બે ઉદ્દેશાના ટ્રંક સાર અને વચનના સાળ ભેઢા જણાવી કહ્યું કે, મુનિએ શ્રોતાને કોધાદિ ન થાય તે રીતે બાલવું, ને ક્રોધાદિથી ભરાઇને ન બાલવું. પછી ભાષાના ચાર પ્રકાર અને શબ્દ એ કાર્ય છે તેની સિદ્ધિ, તથા પુરૂષાદિને ઉદ્દેશીને સાધુને ભાલવાના વિધિ જણાવી, 'नमोदेव' કત્યાદિ વચન સાધુથી ન ભાલાય વગેરે ભોના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

બીજા શ્રુતસ્ક'ધના ચાૈયા ભાષાધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશાના દુંક પરિચય સાધુએ 'તું કોઢીયા છું ' વગેરે ખરાબ ભાષા ન બાેલવી. આહારાદિને અ'ગ સાવઘ ભાષા ન ખાેલવી. સાધુથી કાેઈ મનુષ્યાદિને 'તું પુષ્ટ છે ' વગેરે વચન ન બાેલાય. પછી શબ્દાદિને અ'ગે બાેલવાના વિધિ જણાવી સામાને પૂરૂં સમજાય તે રીતે કોધાદિ તજીને સાધુએ બાેલવું વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. ચાથા ભાષાધ્યયનના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

ખીજ શ્રુતસ્કંધના પાંચમા વૈશ્વષણાધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં આના બે ઉદ્દેશાના દ્રુંક સાર, અને વસ્ત્રને લેવાના તથા પહેરવાના વિધિ તથા 'પાત્ર' પદના નિક્ષેષા કહી જણાવ્યું કે, ગુણવંત સાધુ જ ભાવપાત્ર કહેવાય. મુનિએ વસ્ત્રને માટે બહુ દૂર ન જવું. પછી આધાકમિકના ભેદા કહી જણાવ્યું કે, સાધુનિમિત્તે કીતધીતાદિ વસ્ત્ર ન લેવાય, ને બહું કીંમતી વસ્ત્ર ન લેવાય. પછી ચાર ભેદે વસ્ત્રપ્રતિમાના અને ધાયેલા વસ્ત્રને તડકે સ્કુવવાના વિધિ વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

ખીજા શ્રુતસ્કંધના પાંચમા વસ્ત્રૈપણાધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં વસ્તને પહેરવાના વિધિ અને સાધુએ વાપર્યા ભાદ ગૃહસ્થને પાધું આપવાના વસ્ત્રને અ'ગે અને ફાટેલ વસ્ત્રને અ'ગે વિધિ જણાવી કહ્યું કે, મુનિએ તેવા વસ્તાદિના વર્ણાદ બદલી નાંખવા નહિ. સ્તેનાદિ પ્રસંગ (ચાર ચારવા આવે વગેરે કારણે) છૂપાવવા નહિ, વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

બીજા શ્રુતસ્ક ધના છટ્ઠા પાત્રેષણાધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય અહીં પાત્રને લેવાના તથા વાપરવાના વિધિ વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

બીજા શ્રુતસ્કંધના છદ્દઠા પાત્રૈષણાધ્યયયનના બીજા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં પાત્રને પહિલેહા પછી આહાર લેવાના તથા પાત્રામાં પાણી વહારવાના વિધિ વગેરે બીના જણાવી છે.

> બીજા શ્રુતસ્કંધના સાતમા અવગ્રહપ્રતિમાધ્યયનના પ**હેલા દ**દેશાના દ્રંક પરિચય

અહીં અવગ્રહપ્રતિમાના ક્રવ્યાદિ ચાર નિક્ષેપા, અને ક્રવ્યાવગ્રહાદિ તથા ભાવ-

અવશ્રહનું સ્વરૂપ, તેમજ શ્રહણાવશ્રહનું સ્વરૂપ કહી તે અવશ્રહ માલિકે દીધા સિવાય ન લેવાય એમ જણાવ્યું છે. પછી અવશ્રહને માગવાના વિધિ અને અહીં આવેલ પરેણા સાધુના વિધિ જણાવી કહ્યું કે, બીજાની વસ્તુ તેની રજા સિવાય બીજાને ન અપાય. પછી આપવાના વિધિ કહી જણાવ્યું કે જ્યાં સચિત્ત પૃથ્વીવાળાં ઝાડનાં ડુંઠાં વગેરે હોય અને સ્ત્રીઆદિ રહેતાં હોય, ઘરના મધ્યમાર્ગ માંહામાંહે ઝઘડા થતા હોય, તેવા સ્થલે રહેવા માટે સાધુએ અવશ્રહની માંગણી કરવી નહિ, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

સાતમા અવગ્રહપ્રતિમાધ્યયનના ખીજા ઉદ્દેશાના ટ્રુંક પરિચય અહીં શેલડીના વન વગેરેમાં રહેવાના વિધિ, અને અવગ્રહના ૭ ભેદા તથા દેવેન્દ્રાવગ્રહાદિતું સ્વરૂપ વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

> અવગ્રહપ્રતિમાઅધ્યયનના દ્વંક પરિચય પૂર્ણ થયા. આચારાંગની પહેલી ચૂલિકાના દ્વંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

૮. સ્થાન–સપ્તૈકક નામના આઠમા અધ્યયનમાં ઊભા રહેવાનું સ્વરૂપ અને નિશીથ પદના ૬ નિક્ષેપા વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. ૯. નિર્ધાધિકા-સપ્તૈકક નામના નવમા અધ્યયનમાં સ્થાન-પ્રતિમાનું સ્વરૂપ જણાવી, સ્વાધ્યાયાદિ પ્રસ'ગે આલિ'ગનાદિ ન કરાય વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. ૧૦. ઉચ્ચાર-પ્રશ્રવણ–સપ્તૈકક નામના દશમા અધ્યયનમાં ઉચ્ચાર−પ્રશ્રવણ કરવાના વિધિ, તેની શુદ્ધિતું સ્વરૂપ, અને કેવા પાત્રમાં ઉચ્ચારા**દિ** થઈ શકે, તેના ખુલાસા કરી, બગીચા વગેરે સ્થલે સ્થાડિલ ન જવાય વગેરે કહ્યું છે. ૧૧. શષ્ટદ-સ<sup>ર</sup>તૈકક નામના અગીઆરમા અધ્યયનમાં દ્રવ્યશબ્દનું અને ભાવશબ્દનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે વિતતાદિ વાજિ ત્રના શબ્દા સાંભળવા સાધુએ જવું નહિ, અને જ્યાં ગાયન વગેરે ક્રિયા થતી હોય, ત્યાં સાંભળવાના ઈરાદાથી ન જવાય. તથા લૌકિક કથાનકાદિને સાંભળવા પણ ન જલું વગેરે કહ્યું છે. ૧૨. ભારમા રૂપ–સપ્તૈકક નામના અધ્યયનમાં હવ્યરૂપ તથા ભાવરૂપનું સ્વરૂપ કહી જણાવ્યું કે, મુનિથી પ્રથિતાદિ રૂપ જોવા ન જવાય. પછી પર શબ્દના ૬ નિક્ષેષા વગેરેનું વર્ષ્યન કર્યું છે. ૧૩. તેરમા પરક્રિયા–સપ્તૈકક અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે, સાધુએ ખાસ કારણ વિના પરક્રિયા (શુશ્રુષા) અને પરસ્પરક્રિયા ત્રિવિધે ન કરવી અને ન કરાવવી. તથા સાધુએ ઉત્સર્ગ ગૃહસ્થને ઉપદેશાદિ દઇને ચિકિત્સા (દવા) ન કરાવાય ને પાતાથી પણ કરાય નહિ. પછી અન્ય શબ્દના ૬ નિક્ષેપા કહી ગચ્છનિગ<sup>ર</sup>ત (જિનકલ્પિકાદિ) ને અન્ય ક્રિયાનું અપ્રયાજન છે વગેરે કહ્યું છે.

સપ્તસાપ્તકા નામની બીજ ચૂલિકાના દ્વંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

અત્યાત્યક્રિયા ત કરાય, વગેરે બીના અન્યાન્યક્રિયા-સપ્તૈકક નામના ચૌદમા અધ્યયનમાં જણાવી છે. તથા પંદરમા ભાવનાધ્યયનમાં દ્રવ્યભાવના, ભાવભાવનાર્ય એ નિક્ષેપાની બીના, તથા ભાવનાના એ ભેંદ્ર, અને અપ્રશસ્ત-ભાવનાનું, પ્રશસ્ત-ભાવનાનું તેમજ દર્શન-ભાવનાનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે, જિન-જન્મભૂમિ વગેરેનાં ચૈત્યાને વંદનાદિ કરતાં દર્શનશુદ્ધિ થાય છે. તથા પ્રાવચનિક આચાર્યાદિના ગુણપ્રશંસાદિ કરતાં પણ દર્શનશુદ્ધિ થાય છે. પછી ગ્રાનભાવનાનું, ચારિત્રભાવનાનું અને તપ-ભાવનાનું સ્વરૂપ તથા સંક્ષિપ્ત-મધ્યમવાચનાએ શ્રીવીરચરિત્ર કહેતાં વ્યવનથી મોવનવમ સુધીનું શ્રોવીરચરિત્ર કહ્યા પછી શ્રીવીરપ્રભુનાં માતા, પિતા, કાકા, ભાઈ, બેન, પત્ની, દીકરી તથા દીકરીની દીકરીનાં નામ તથા પ્રભુના માતપિતાની અંતિમ આરાધના અને દેવગતિની બીના જણાવી છે. પછી પ્રભુના દીક્ષા, ઉપસર્ગ, કેવલગ્રાન, પચ્ચીશ ભાવના સહિત મહાવતની દેશના વગેરે બીના જણાવી છે.

આ રીતે પંદરમા ભાવનાધ્યયનના દ્રંક પશ્ચિય પૂર્ણ થયા. ને ભાવના નામની ત્રીજી ચૂલિકાના ટ્રંક પશ્ચિય પણ પૂર્ણ થયા.

ચાથી ચૂલિકામાં અનિત્ય પવિતાદિના અધિકાર વર્ણવી સાધુને દેશવિમુક્ત કહેવા ને સિદ્ધને સર્વવિમુક્ત કહેવા, એમ જણાવી અનિત્ય આવાસ (સાધુના), પર્વત, રૂપ્ય, શુજગત્વગ્, સમુદ્રનાં દેષ્ટાંતા વગેરેનું સ્પષ્ટ વર્ણન કર્યું છે.

એ પ્રમાણે સાલમા વિમુક્તિ અધ્યયનના દૂંક પરિચય પૂર્ણ થતાં ચાથી વિમુક્તિ ચ્રુલિકાના દુંક પરિચય પૂરા થયા. છેવટે પાંચમી ચૂલાની પ્રતિજ્ઞા જણાવી નવે અધ્યયનના ઉદ્દેશાની સંખ્યા તથા બીજા શ્રુતસ્કંધના ઉદ્દેશાની સંખ્યા અને મહત્ શબ્દના તથા પરિજ્ઞા શબ્દના નિક્ષેપાની બીનાવાળી ગાથાઓ જણાવી છે. ૧૨-૧૩-૧૪-૧૫.

શ્રીઆચારાંગસૂત્રની પાંચમી ચૂલિકાતું નામ ું આચાર પ્રકલ્પ' છે. છતાં તે નિશીય નામથી વધારે પ્રસિદ્ધ છે. ભાષ્ય અને ચૂર્ણિસહિત આ નિશીયસૂત્રને છેદ-સૂત્રમાં ગલ્યું છે.

> ા આ રીતે શ્રી આચારાંગસૂત્રના પરિચય પૂરા થ**યા** ા ક્રિ

હ શ્રી પ્રવચન કિરણાવલીના બીજો પ્રકાશ પૂરા થયે હ

S S

别

## ॥ ત્રીજો પ્રકાશ ॥

ાં શ્રી સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રના ઢૂંક પરિચય ા ા ગાર્યા !!

सुयसंघा वो बीए, सूयगडंगे तहेव तेवीसा ।।

प्रकारणाई पढमे, सोलस बीए तहा सत्त ।। १७ ।।

पढमं समयज्ज्ञयणं, बीयं वेयालियं सक्तवरई ।।

प्रवसगित्यपरिण्णा, नरयविभत्तिजिणवीरथुई ।। १८ ।।

सत्तमकुसीलपरिभा—सियबीरियधम्मनिम्मलसमाही ।।

आहत्तहीय-गंथा, जमइय-गाहाइसुयखंघे ।। ९९ ।।

सिरिपुंडरोयिकरिया, ऽऽहारपरिण्णुढभवाइ परमत्था ।।

पच्चक्लाणाइ किरिया, अणगारसुयहइज्जब्लं ।। २० ।।

नालंबइज्ज चरमं, सपरसमयभावणाइपरमत्थं ।।

पंचज्ज्ञयणुद्देसा, पण्णारसद्वारसिक्कसरा ।। २१ ।।

શખ્દાર્થ — બીજા સુત્રકૃતાંગસુત્રમાં બે શ્રુતસ્ક ધ છે. તેમાં પહેલા શ્રુતસ્ક ધનું ગાથા-ધાડશક નામ છે. તેનાં ર૩ અધ્યયનામાં પહેલા શ્રુતસ્કંધનાં ૧-૬ અને બીજા શ્રુતસ્ક'ધનાં ૭ અધ્યયના જાણવાં. ૧૭. શ્રીસમવાયાંગસૂત્રમાં આવેલાં તે ૧૬ અને ૭ અધ્યયનાનાં નામ અનુક્રમે આ પ્રમાણે-૧. સમય-અધ્યયન, ૨. વૈતાલિક અધ્યયન, 3. ઉપસગ<sup>°</sup>પરિજ્ઞાધ્યયન, ૪. સ્ત્રીપરિજ્ઞાધ્યયન, ૫. નરકવિભક્તિ અધ્યયન, ૬. મહાવીર-સ્તુતિ અધ્યયન, છ. કશીલપરિભાષિત અધ્યયન, ૮. વીર્યાધ્યયન, હ. ધર્માધ્યયન, ૧૦. સમાધિ અધ્યયન ૧૧. માર્ગાધ્યયન, ૧૨. સમવસરણાધ્યયન, ૧૩. યથાતથ્યાધ્યયન, ૧૪. ગ્રંથાધ્યયન, ૧૫. યમકીય અથવા જમઈય અધ્યયન, ૧૬. ગાથાધ્યયન. આ પહેલા શ્રતસ્ક ધનાં ૧૬ અધ્યયનાનાં નામ જાણવાં. ૧૮-૧૯. બીજા શ્રતસ્ક ધનાં ૭ અધ્યયનાનાં નામ---૧. પુંડરીક અધ્યયન, ૨. ક્રિયાસ્થાન અધ્યયન, ૩. આહારપરિજ્ઞાધ્યયન, ૪. પ્રત્યાખ્યાનક્રિયાધ્યયન, પ. અનગાર્ધ્યુતાધ્યયન, ૬. આદ્ર ક્રીયાધ્યયન, ૭. નાલ દીય અધ્યયન છેક્લું જાણવું. અહીં સ્વસમયની એટલે જૈન કર્શાનની, અને બીજાં કર્શનાની ભીનાનું રહસ્ય યથાર્થ સ્વરૂપે વર્જુ°વ્યું છે. ફક્ત પહેલા શરૂઆતનાં પાંચ અધ્યયનાના જ ૧૫ ઉદ્દેશા અનુક્રમે આ રીતે જાણવા. પહેલા અધ્યયનના ૪ ઉદ્દેશા છે, પછી અનુક્રમે ૩, ૪, ૨, ૨ ઉદ્દેશા, બીજા, ત્રીજા, ચાથા અને પાંચમા અ<mark>ધ્યયનના જા</mark>ણવા; ભાકીનાં અધ્યય<mark>નામાં ઉદ્દેશા નથી. ૨૦-૨૧.</mark>

સ્પષ્ટાર્થ—આ બીજ અંગમાં જ્ઞાન-વિનયાદ ગુણાતું વર્ણન છે. અને બીજ ધર્મોના પણ આચારા વર્ણવ્યા છે. પ્રસંગને અતુસારે જૈનધર્મના અને ૩૬૩ કવાદી-ઓના પણ નિયમ વગરેની એક બીજાની સાથે સરખામણી અને જ્દારા પણ જણાવી છે. પ્રસુ શ્રીતીથ કરદેવે કહેલા અહિં સાપ્રધાન ત્રિકાટીશુદ્ધ ધર્મ એ જ શ્રેષ્ઠ ધર્મ છે, ને આત્મહિતસાધક પણ તે જ ધર્મ છે. આ સૂત્રના અલ્યાસી શ્રમણ નિગે થાને પરસમયની બીના જાણવા સાથે સ્વસમયની બીના જાણતાં જૈનદર્શનની લોકોત્તરતા જરૂર જણાય છે. તેથી તેઓ સમ્યગ્દર્શન ગુણને નિર્મલ બનાવે છે, ને ટકાવે છે. વધારે શુભ ભાવના વધતાં ક્ષાયિક દર્શનને પણ પામે છે. અહીં પહેલા શ્રુતસ્ક ધનાં અધ્યયનાના સાર દ્વામાં આ પ્રમાણે જાણવા :—

- ૧. સમયાધ્યયનના સાર—સમય શબ્દના કાલ, સિદ્ધાંત વગેરે અર્થામાંથી અહીં સિદ્ધાંતરૂપ અર્થ લેવા. જૈન સિદ્ધાંતાની અને જૈનેતર સિદ્ધાંતાની બીના જેમાં જણાવી છે તે સમયાધ્યયન કહેવાય. અહીં પંચ-મહાભૂતિક–વાદ વગેરેનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે, એમ ટુંકામાં કહી શકાય. દુનિયામાં પૃથ્વી, જલ, તેજ, વાયુ અને આકાશરૂપ પંચ મહાભૂતને કાર્યસાધક માનનારા અન્ય ધ્રમી<sup>¢</sup>ઓના જે વાદ તે પંચ-મહાભૂતિકવાદ કહેવાય. ૨. આત્મા સિવાય બીજું કંઈ છે જ નહિ, એ એકાત્મવાદનું અથવા અદ્વેતવાદનું વચન છે. ૩. તે છવ ને તે જ શરીરની જે માન્યતા, તે તજ્છવતચ્છરીરવાદ કહેવાય. ૪. અકારકવાદ (સાંખ્યમત ) ૫. પંચમહાભૂતાથી અલગ છકા પદાર્થ તરીકે આત્માને માનનારા અન્ય ધ**રી**'એંતો જે વાદ તે આત્મષ્ઠવાદ કહેવાય ૬. પંચ-સ્ક'ધવાદ, ( પાંચ સ્ક'ધાની માન્યતા ). હ. નિયતિવાદ, ૮. અક્રિયાવાદ, ૯. જગદુત્પત્તિવાદ એઠલે જગતની ઉત્પત્તિને અંગે વિવિધ માન્યતા. ૧૦. લાકવાદ-અન્યભાધિ, પૌરાણિક, વિનયવાદી વગરે પરધ**ની°આની** માન્યતા (વિચારા–આચાર વગરે) જણાવી, સ્યાદ્વાદ–શૈલીએ તે વિચાસદિતું અતુચિતપર્ણું સાબિત કરીને જૈનદર્શનના આચાર અને વિચાર સર્વજાપ્રસ શ્રીતીથ<sup>જ</sup> કરદેવે કહેલા હેાવાથી સાચા છે. અહિંસા એ ધર્મ રૂપી મહેલના પાયા છે. જેના પાયામાં ધૂળ હોય, તે મહેલ કદી પણ ટકી શકે જ નહિ. માટે જ કહ્યું છે કે '' પાંચે ખાટેરે માટે મંડાણ ન શાભીએ '' વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. ૧.
- ર. વૈતાલીય અધ્યયનના સાર—અહીં કર્મારૂપી લાકડાંનું વિદારણ એટલે નાશ કરવાનાં વૈરાગ્યાદિ સાધનાનું દાખલા—દલીલ સાથે સચાટ વર્ણન કર્યું. છે. તેથી એમ સમજવું કે જેમાં કર્માને નાશ કરવાનાં સાધના કહ્યાં છે, તે વતાલીય અધ્યયન કહેવાય. અથવા છ દશાસ્ત્રમાં કહ્યા મુજબ વૈતાલીય છ દમાં અહીં જે શ્લાકા કહ્યા છે, તે દારા વૈરાગ્યાદિના ઉપદેશ જેમાં વર્ણભ્યા હાય, તે વૈતાલીય અધ્યયન કહેવાય. વિશિષ્ટ પ્રસંગને અનુસરીને આની રચના થઈ છે. ટીકામાં કહ્યું છે કે, પ્રભુ શ્રીઋષ્ભદેવે રાજ્યના અભિલાષી પાતાના ૯૮ પુત્રાને પ્રતિએાધ કરી ખરા આત્મિક રાજ્યને સમજાવી નિર્મલ સંયમના સાધક બનાવવાના ઈશદાથી જે ઉપદેશ આપ્યા, તે આ અધ્યયનમાં જણાવ્યા

છે. છે દામાં પણ કેટલાક છે દા વૈરાગ્યાદિ ચુણાને પ્રકારાવનારા છે; એમ સમજને શ્રી સુધર્માસ્વામી ગણધરે વૈરાગ્યાદિ ભાવને પ્રકડાવનાર વૈતાલીય છંદમાં આ અધ્યયન રચ્યું છે. જેવા પ્રસંગ હાય, તેને અનુસરતા છંદમાં રચાયેલા શ્લાકાની શ્રોતાઓના હ્રદ્રયમાં સારી અસર થાય છે. એ મુદ્દો ધ્યાનમાં રાખીને જ સ્ત્રકાર વગેરે ં સૂત્ર વગેરેની ગલમાં કે પદ્મમાં રચના કરે છે, આ ખરૂં રહસ્ય ખાસ યાદ રાખવા જેવું છે. પ્રશુત્રીઋષભદ્દેવે અંગારદાહકતું દર્શત આપીને તે ૯૮ પુત્રાને સમજાવ્યું કે '' હું ભવ્ય જીવા ! નિજગુણ-રમણતા કરી મુક્તિના અવ્યાભાધ સુખને ભાગવલું એ જ ખરૂં આત્મિક રાજ્ય છે. જેની ઇચ્છાથી તમે અહીં આવ્યા છા. તે વ્યાવહાસ્કિ રાજ્ય પ્રાથલ અશાંતિને અને દુર્ગીતનાં ભયંકર દુ:ખાને આપે છે. શબ્દ અને રૂપ એ મ'ને કામ કહેવાય, ને સ્પર્શ રસ ને ગ'લ એ ભાગ કહેવાય. આ રીતે કામ<del>લે</del>ાગમાં આસક્ત થનારા જીવાની ભાગતૃષ્ણા વધે જ છે. પણ શરતી નથી. જેમ અંગારદાહકને સમુદ્રાદિનું પાણી પીતાં પણ તરસ છીપી નહિ, તેમ ઘણા કામભાગને ભાગવતાં છતાં પણ તેવી નીચ વાસના વધતી જ જાય છે. માટે અચલ વૈરાગ્યભાવથી સંયમને સાધા, ને મુક્તિનાં અવ્યાભાધ સુખ પાત્રા. આ રીતે આત્માને નુકસાન કરનારા કામ-ભાગાદિને તજવાની અને આત્મહિતને કરનારા અહિંસાદિને સાધવાની બીના વિસ્તારથી જણાવી છે. ર.

- 3. ઉપસગ પરિજ્ઞાધ્યયનના સાર—માક્ષમાર્ગના આરાધક ભવ્ય જીવાએ ઉપસર્ગાની બાના સમજ તેવા પ્રસંગે હૈયે રાખી તે સર્વ ઉપસર્ગાના પ્રસંગા " કર્મનિર્જરાનાં અપૂર્વ સાધના છે " એમ સમજીને સહન કરવા, આત્મધર્મથી ચૂકલું નહિ, ઢાઠ--તડકા--અપમાન વગેરે સહન કરવા, સ્નેહ-મમતાના ત્યાગ કરવા, વૈદકાદિ અનુચિત પ્રવૃત્તિના વિચાર પણ કરવા નહિ, બીજાઓ કંઇ પૂષ્ટે ત્યારે શાંતિથી સ્પષ્ટ જવાબ દેવા, વસ્તુસ્વરૂપ સમજાવલું, કુશાસ્ત્રનાં વચના સાંભળીને સ્વધર્મની આરાધના કરવામાં મૂંઝાલું નહિ, વગેરે બીના અહીં વિસ્તારથી જણાવી છે. 3.
- ૪. સ્ત્રીપરિજ્ઞાધ્યયના સાર –અહીં સ્ત્રીએાના સંસર્ગાદિથી થતા ગેરલાભ જણાવી આત્મહિતસાધક પુણ્યાત્માઓએ સર્વાથા તેના ત્યાગ કરી શીલધર્મની અખંડ આરાધના કરી આત્મહિત સાધલું વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. ૪.
- પ. નરકવિભક્તિ અધ્યયનના સાર—વિષયકષાયાદિને સેવનારા જીવાની નરકમાં થતી પરિસ્થિતિ જણાવી કહ્યું કે સ્વધર્મથી ચૂકનારા જીવાના બેહાલ સમજીને સ્વ-ધર્મને સાધી સિદ્ધિનાં સુખ મેળવવાં, વગેરે બીના અહીં સ્પષ્ટ જણાવી છે. પ
  - ૬. શ્રીમહાવીરસ્તુતિ અધ્યયનના સાર—અહીં પ્ર**સ્તુ શ્રીમહાવીરકેવના ગંભીર**તા,

તપ, સમતા, **સહનશીલ**તા, વૈરાગ્ય, જ્ઞાન, શીલ વગેરે ગુણાની ધાગ્ય ઉપમાંઓ કઈને સ્તવના કરી છે. ૬.

- ૭. કુશીલપરિભાષિત અધ્યયનના સાર—જેઓ અજ્ઞાનના પ્રતાપ યજ્ઞ વગેરે કરવાથી મેણ મળે એમ માતે છે, તે '' કુશીલ '' કહેવાય. તેઓનાં અયોગ્ય વચના અને માન્યતાઓ જણાવી, જેમાં તે સવે 'નું ગરવ્યાજબીપહું સાબિત કર્યું' હોય, તે કુશીલ પરિભાષિત અધ્યયન કહેવાય. અન્યધમી આમાંના કેટલાએક લાકા યજ્ઞાદિકથી મુક્તિ માતે છે. પણ ત્યાં અહિં સાધમે લગાર પણ સચવાતા નથી, ભયં કર હિં સાદિ પાપા થતાં હાવાથી યજ્ઞાદિકથી મુક્તિ મળે જ નહિ. વળી કેટલાક લાકા પંચાગ્ન તપવામાં, જલથી નહાવા-ધાવામાં મુક્તિ માને છે. પણ એ બધી સાવઘ પ્રવૃત્તિથી જે માણ મળતા હાય, તા અનુકમે લુહાર વગેરેની ને માછલાં વગેરે જલચરાની વહેલી મુક્તિ થવી જોઈ એ. તેમ તા ખનતું નથી, માટે સમ્યગ્દર્શનાદિ-માણમાર્ગની સાધના કરવાથી જ માણ મળે છે, અવું શ્રીજિનશાસનનું ફરમાન સર્વારો ઘટિત છે. આ બીના વિસ્તારથી સમજાવતાં પ્રસંગ કહ્યું છે કે પૃથ્વી આદિમાં ચેતન્ય ગુણ છે માટે તે સચિત્ત કહેવાય. અને મધ્યસ્થભાવે સ્વધર્મસાધક મુનિ સ્વપરતારક થાય. ૭.
- ૮. વીર્યાધ્યયનના સાર—શ્રીજિનધર્મની આરાધના કરવામાં આહિમક વીર્યને ફેારવવાની બીના જેમાં કહી છે તે વીર્યાધ્યયન કહેવાય. અહીં બાલવીર્યની અને પંહિતવીર્યની બીના વગેરે જણાવી કહ્યું છે કે બાલવીર્યમાં અજ્ઞાનની પ્રધાનતા હોવાથી તે કર્મનિજે રાતું કારણ થઈ શકતું નથી. પણ પંહિતવીર્ય કર્મનિજે રાતું ને માક્ષતું કારણ થઈ શકે છે. છેવટે તપ કરવાના વિધિ જણાવતાં ફ્રેરમાવ્યું છે કે આ લોકમાં પ્રનાવા-પૂજાવાની ને યશ:કીર્ત્તિ વગેરેની ચાહનાથી, ને પરલાકમાં ઇદ્રપછું વગેરે પામવાની ઇચ્છાથી તપ ન કરવા, પણ માક્ષની ઇચ્છાથી તપ કરવા. ૮.
- છ. ધર્માધ્યયનના સાર—અહીં વૈરાગ્ય-સમતા-વિવેકાદિ ગુણાને ધારણ કરી મુનિએ સદ્દગુરૂની સેવા કરવી, સાચા ત્યાગી અનવા માટે આશ્રવાને તજી વિરેચનાદિના પણ પરિહાર કરવા, આહારાદિ વાપરવામાં નિયમિત રહેવું, લાલુપતા રાખવી નહિ, નકામી કાયિક પ્રવૃત્તિ કરવી નહિ. ખપ પૂરતું બાલવું વગેરે આત્મધર્મની સ્પષ્ટ બીના જણાવી છે. જેમાં ધર્મનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે તે ધર્માધ્યયન કહેવાય. ૯.
- ૧૦. સમાધિ અધ્યયનના સાર—જેમાં સમાધિનું વર્ણન કર્યું છે, તે સમાધિ અધ્યયન કહેવાય. જ્યારે ચિત્તમાં અનેક જાતના કવિકલ્પા ન વર્ત અને તે પરમ સ્વસ્થ હાય, એકાથ હાય, ત્યારે આત્મા સમાધિમાં વર્તે છે એમ સમજવું. સમાધિ એટલે મનનું સ્વસ્થપેલું. તેના એકાદિની બીના અહીં સ્પષ્ટ જણાવી, મુનિને ઉદ્દેશીને કહ્યું છે કે તેણે સર્વ જીવાની ઉપર સમભાવ રાખવા. ૧૦.
  - ૧૧. ગાક્ષમાર્ગાધ્યયનના સાર⊷જે અધ્યયનમાં માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ જણાવ્યું

છે તે મેક્ષમાર્ગાધ્યયન કહેવાય. અહીં મેક્ષનાં અવ્યાખાધ સુખ મેળવવાનાં સાધના અને તે સંવે<sup>ર</sup>ની અને ભિક્ષાની ખીના જણાવી છે. તથા અહિંસાતું તાત્ત્વિક સ્વરૂપ પણ કહ્યું છે. **૧૧**.

૧૨. સમવસરજ્ઞાધ્યયનના સાર—અહીં કિયાવાદી વગેરે ચારના ૧૮૦, ૮૪, ૩૨, ૬૭ મળી ૩૬૩ પાખંડીના મતાનું વર્જુન કરી જૈન દબ્દિએ તે સવેંની ન્યૂનતા જજ્ઞાવી જૈનદર્શનની બીના જજ્ઞાવી છે. ૩૬૩ ભેદ આ સૂત્રની નિર્જુક્તિની ૧૧૯મી ગાથામાં કહ્યા છે. આ સૂત્રની ચૂર્બ્જુમાં, ટીકામાં, તત્ત્વાર્થ વૃત્તિમાં ને આચારાંગસૂત્ર, ભગવતી સૂત્ર અને નંદીસ્ત્રાદિમાં કેટલાક અર્જનવાદાનું વર્જુન કર્યું છે. બોન્દ્રોના મંથામાં અબોન્દ્રવાદાની નાંધ કરી છે. તથા શ્વેતા ધતરઉપનિષદ વગેરે બ્રાહ્મજ્ મંથામાં પજ્ કાલ-સ્વભાવાદિની બીના જુદા સ્વરૂપે વર્જુવી છે. વળી અહિબુલ્યાં પ્રસંગાનુપસંગે દર્શનોની બીના દૂંકામાં વર્જુવી છે, તેમાં સાંખ્યને ગથ્યું નથી. પ્રસંગાનુપસંગે વિવિધ પ્રકારે જૈનદર્શનના કેટલાક મન્તવ્યાની બીના અહીં ટીકાકાર વગેરે મહર્ષિન એમ્બે વિસ્તારથી સમજાવી છે. ૧૨.

૧૩. યાથાતથ્ય અધ્યયનના સાર—અહીં ધર્મનું યથાર્થ સ્વરૂપ કહ્યું છે, તેથી યાથાતથ્ય નામે આ અધ્યયન પ્રસિદ્ધ છે. શ્રીઆચારાંગસ્તૃત્રના પાંચમા અધ્યયનની શરૂઆતમાં 'આવંતિ' પદ હોવાથી જેમ તેનું નામ આવંતિ છે, તેવી જ રીતે આની શરૂઆતમાં 'આદાન' પદ હોવાથી તે નામે પણ આ અધ્યયન પ્રસિદ્ધ છે. તથા પાર્થ સ્થાદિની બીના જણાવતાં ફરમાવ્યું કે, તેવા અધર્મી સાધુઓ સમાધિમાર્ગથી દૂર વતે છે. મુનિએ તપ, કળ, બુદ્ધિ વગેરેના મદ ન કરવા, તથા સામા માણસ મારા વખાણ (પ્રશંસા) કરે, એવી ચાહના પણ ન કરવી. તથા વિભાવના પરિદ્ધાર અને સ્વધર્મના સ્વીકાર વગેરે હકીકત પણ વિસ્તારથી સમજાવી છે. ૧૩.

૧૪. મ્રાધ્યયનના સાર—જેમાં પરિગ્રહનું સ્વરૂપ જણાવી તેને તજવાની બીના કહી છે તે મ્રાધ્યયન કહેવાય. અહીં મુનિને હિતશિક્ષા ફરમાવી છે કે, હે મુનિ! તારે સ્વશ્ક દી ન થવું, ગુરૂની સાથે રહી તેમના વિનય સાચવી, જે ભણાવે તેના પણ વિનય સાચવી ધર્મનું યથાર્થસ્વરૂપ સમજીને હૃદયમાં કસાવી તે પ્રમાણે વર્ત્તવું, ને બીજાને તે સમજાવવું. સ્યાદાદનું રહસ્ય સમજીને તે પ્રમાણે પ્રરૂપણા કરવી. ૧૪.

૧૫. યમકીય અધ્યનના સાર—યમક એ અલ'કારવિશેષ છે. તેમાં શ્લાકના કે ચરણના જે છેલ્લા અક્ષરા હોય, તે પછીના શ્લાકમાં કે ચરણમાં પહેલા અક્ષરા પને છે. આવી જાતના યમક શ્લાકા અહીં હોવાથી આતું નામ યમકીય કહેવાય છે. તથા આની શરૂઆતમાં 'जमईय' પદ હોવાથી બીજું નામ 'जमईય' કહેલ છે. પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે કહેલા સંયમધર્મના સાર બહુ વિસ્તારથી વર્ણ વ્યા છે. પ્રભુ વીર સર્વ શ હતા, સત્ય સંપન્ન હતા, ને સર્વ જ્વોની ઉપર મૈત્રીભાવ રાખતા હતા. આવા પ્રભુએ કહેલ ધર્મ સાચા છે,

તેમજ ભૂતકાલના તીર્થ કરાએ પણ તે જ ધર્મ કહ્યો છે, ભાવી તીર્થ કરા પણ તેવા જ ધર્મ કહેશે. આથી ત્રણે કાલના તીર્થ કરોનાં વચનામાં એકવાકયતા જણાવી પ્રશુ શ્રીમહાવીરે મહાદુર્લભ મનુષ્યાવતારને સફલ કરવાનાં સાધના સેવી આત્મહિત કરવું વગેરે બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. ૧૫.

૧૬. ગાથાધ્યયનના સાર—આની પહેલાનાં પંદરે અધ્યયનાની બીના અહીં કહેલી હોવાથી આતું નામ ગાથાધ્યયન કહેવાય છે. બીજીં કારણ એ છે કે આની રચના સામુદ્રક છંદને અનુસરતી હોવાથી પણ ગાથાધ્યયન કહેવાય છે. સામુદ્રકનું બીજીં નામ ગાથા હોય એમ સંભવે છે. જેમાં સાલમા અધ્યયન તરીકે ગાથાધ્યયન છે તે ગાથાધાડશક નામના પહેલા શ્રુતરકંધ જાણવા. આ રીતે પહેલા શ્રુતરકંધના નામમાં આ અધ્યયન નિમિત્ત કારણ બને છે. અહીં માહણ, શ્રમણ, ભિશુ તથા નિશ્વ'ય શબ્દોનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહ્યું છે. જે ઇન્દ્રિયોને વશ કરે, શરીરાદિની ઉપર માહ ન રાખે, માલને જ સાધ્ય તરીકે માનીને સાધે સંયમાદિને સાધે, તે માહણ કહેવાય. ને શ્રમણ, ભિશુ, નિશ્વ'ય પણ તે જ કહેવાય. મુનિએ રાગાદિને તજ સદા સાવધાન રહી મોલમાર્ગને આરાધવા એમ જણાવી મુનિને માહણ આદિ શબ્દથી કહેવાનાં પ્રયાજના પણ જણાવ્યાં છે. ૧૬.

આ રીતે સ્ત્રકૃતાંગના પહેલા શ્રુતસ્ક'ધનાં સાેલે અધ્યયનાના સાર જાણવા.

સૂત્રકૃતાંગસૂત્રના બીજા શ્રુતસ્કંધનાં ૭ અધ્યયનાના સાર

૧. પુંડરીક અધ્યયનના સાર—જેમાં પુંડરીક એટલે કમળ વગેરેનું દૃષ્ટાંત દર્ધને માક્ષમાર્ગની આરાધનાના અને માક્ષનાં સુખ મેળવવાના ઉપદેશ આપ્યા છે, તે પુંડરીક અધ્યયન કહેવાય. જ્યાં માટું કમળ હાય, ત્યાં વાવડી વગેરે જલાશ્ય, તેની આજીબાજી રહેલાં ધાળાં કમળા, પાણી--કાદ્રવ તેગેરે પદાર્થી જરૂર હાય જ છે. માટે અહીં દૃષ્ટાંત તરીકે કમળ વગેરે તમામ પદાર્થીની સંકલના કરી માક્ષપ્રાપ્તિના ઉપદેશ આપ્યા છે. ટૂંકામાં એમ કહી શકાય કે—એકાંત પક્ષને સ્વીકારનારા ક્રિયાવાદી, અક્રિયાવાદી, વિનયવાદી તથા અજ્ઞાનવાદી મોક્ષને મેળવવા માટે સ્વમાન્યતા પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરે છે ખરા, પણ સંસારના સર્વાથા ત્યાંગ કરી સમ્યગ્દર્શનાદિની એકઠી-- સંપૂર્ણ આરાધના કરી શકતા નથી, એટલે શીલ, સંયમ વગેરેને પાલતા નથી, ને મોક્ષને ચાહે છે, એ કઈ રીતે બને? આ જ હેતુથી તેઓ ભાગતુષ્ણારૂપી કાદવમાં અંદર અંદર ખૂતતા જ (અંદર ઊંડા જતા) જાય છે, પણ બહાર નીકળી શકતા નથી. આરંભાદના ત્યાંગ, કામભાગથી વિરાગદશા, ' હું' તે શરીર નથી ને શરીર તે હું' નથી' આવું ભેદજ્ઞાન, આત્મ--વીર્યાદ્વાસ વગેરે સાધનાની આરાધનાથી કેવલજ્ઞાન તથા મોક્ષનાં સુખ મળે છે આ બીના અહીં સ્પષ્ટ જણાવી છે. ૧.

અહીં કહેલું ધાળા કમળનું દેષ્ટાન્ત ટુંકાલુમાં આ પ્રમાણે:--

જેમાં શ્રાષ્ટ્ર' પાણી, કાદવ, ધાળાં કમળા વગેરે પદાર્થી રહ્યા છે, તે વાવડીની વચમાં એક મુખ્ય માટું કમળ છે, તેની આજુબાજુ ઊગેલાં બીજાં ધાળાં કમળા ખૂબ શાભી રહ્યાં છે. પૂર્વ દિશામાંથી અહીં આવેલા એક પુરૂષે ધાળા કમળને જોઈને કહ્યું કે હું કુરાળ છું, પંહિત છું, વિવેકી અને પુખ્ત ઉંમરવાળા ઘું તથા માર્ગની અના જાજીં છું. એમ કહી તે ધાળા કમળને લેવાની ભાવનાથી વાવડીમાં ઊતર્ધી ખરેા, પણ ઠેઢ જતાં પહેલાં જ તે પુરૂષ કાદવમાં ખૂંચી ગયા. જેવી હાલત આ પુરૂષની થઈ, તેવી જ હાલત બાકીની દક્ષિણ, પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશામાંથી આવેલા ત્રણ પુરૂષાની પણ થઈ. આ અવસરે રાગાદિ દાધાથી રહિત એક નિર્શ ચ મહાપુરૂષ આવી ચઢયા. વાવડી તરફ જોતાં તે ક્યાળુ મહાપુરૂધે જાણ્યું કે અહીં ચાર પુરૂધા વાવડીમાં ખૂંચી ગયા છે. પછી તેમણે વાવડીના કાંઠે ઊભા રહીને માેઠા સ્વરે કહ્યું કે '' હે ધાળા કમળ તું અહીં આવ !' એમ કહેતાંવે તજ તે કમળ તે મહાપુરૂષની પાસે આવ્યું. અહીં દર્શાત પુરૂં થાય છે. સાધુ–સાધ્વી વગેરે શ્રોતાએ આ દર્શાતનું રહસ્ય ન સમજી શક્યાં, તેથી પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ દેષ્ટાંતની ઘટના કરતાં જણાવે છે કે વાવડી એ સંસાર છે. એનું પાણી તે કર્મા; કાદવ જેવા કામભાગ સમજવા; જે ધાળાં કમળા તે જનસમુદાય જાણવા; ઉત્તમ કમળ તે રાજા; ચાર પુરૂષા જેવા અન્ય ધર્મવાદીઓ જાણવા. શ્રમણ નિર્શ્વ મહાપુરૂષ તે જિને ધરદ્દેવભાષિત અહિંસાપ્રધાન ધર્મ જાણવા. કાંઠાના સ્થાને સાંઘ સમજવા. નિર્ગ'થે ઊંચે સ્વરે કહેલાં વચનાને સ્થાને પ્રભ શ્રીતીથ°કરદેવની દેશના સમજવી, કમળ ઊડીને જે મહાપુરૂષની પાસે આવ્યું, તેના સ્થાને મુક્તિના સુખના લાભ સમજવા. આ રીતે એ દેષ્ટાંત ઘટાવીને પ્રભુએ તેનું રહસ્ય જણાવ્યું કે જિનાપદેશને સાંભળી, મનન કરી, કામભાગ વગેરે આશ્રવાને તછ, સ્યાહાદ શૈલીને અનુસરીને શ્રી(જનધર્મ ( સર્વાવરતિ વગેરે )ની સાધના કરનારા ભવ્ય જુવા કર્માને હણી જરૂર મુક્તિનાં અવ્યાભાધ મુખ પામે છે. અહીં તજ્જવતચ્છરીરવાદ, પંચમહાભ્રતવાદ, ઈધરને સર્વ કાર્યોના કર્ત્તા માનનારાના વાદ અને નિયતિવાદનું સ્વરૂપ સમજાવી કહ્યું કે આ ચારે વાદને માનનારા વાદીઓ એકાંત પક્ષને માને છે, તેથી તેમની સાધના અધૂરી હોવાથી માક્ષરૂપ સાધ્યને સિદ્ધ કરાવી શક્તી નથી. કુડું બ-રારીરાદિની મમતાના ત્યાગ કરવા. અહીં કહેલી બીનાને સમજનારા ને અહિંસાદિ ધર્મને સાધવાપૂર્વ કે શુદ્ધ આહારાદિથી મુનિજીવનને દીપાવનારા મહાપુરૂષા સુભિક્ષ કહેવાય છે. તેમના કહ્યા મુજબ ચાલનારા ભવ્ય જવા જરૂર સિદ્ધિનાં સુખ પામે છે. આ હકીકત વિસ્તારથી અહીં જણાવી છે. ૧.

ર. ક્રિયાસ્થાન અધ્યયનના સાર--અહીં કર્મ ખંધના કારણભૂત અર્થ દંડ, અન**ર્ય**-દંડ વગેરે તેર ક્રિયાસ્થાનાની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી કહ્યું <mark>છે કે ઇર્ધાપથિકી</mark>– ક્રિયાસ્થાન સેવવા લાયક છે. જે કે તેનાથી **થ**હુ જ અલ્પ કર્મ **ળ**ધાય છે, અને તે પહેલે સમયે સ્પૃષ્ટ કર્મ ભંધાય, બીજે સમયે ભાગવાય, પછી એ આત્મપ્રદેશથી અલગ મઈ તે પુદ્દગલા બીજ વર્ગ લારૂપે બની રૂપાંતર પામે છે. મમતાદિ—દાષારૂપી કાદવમાં ખૂંતલા સંસારી જીવા મહાર ભાદિથી પામેલ ભાગનાં સાધના સેવી દુર્ગ તિનાં આકરાં દુ: ખાં ભાગવે છે. પછી ધર્મ સ્થાન તથા અધર્મ સ્થાનની બીના ડૂં કામાં ને વિસ્તારથી જલાવી એક કથાનકથી આખા અધ્યયનના સાર સમજવ્યા છે. પાંચ સમિતિનું પાલન, દરેક પ્રવૃત્તિ કરવામાં જયલાના ઉપદેશ વગેરે બીના જલાવી સુનિધર્મને આરાધવા સરલ માર્ગ દર્શાવ્યા છે. ક્રિયાસ્થાનની બીના જલાવનારું જે અધ્યયન, તે ક્રિયાસ્થાન અધ્યયન કહેવાય. ર.

- 3. આહારપરિજ્ઞાધ્યયનના સાર—અહીં મુનિએ શુદ્ધ એષણીય આહાર વાપરી ધર્માધાર શરીરને ઢકાવી માક્ષમાર્ગને સાધવાની બીના જણાવી છે. 3.
- ૪. પ્રત્યાખ્યાનકિયાધ્યયનના સાર—અહીં પ્રત્યાખ્યાનનું સ્વરૂપ, તેની આવશ્યકતા, લાભ, અને તે પચ્ચખ્ખાણાને નહિ કરનારા જેવાને થતું નુકસાન વગેરે બીના જણાવી છે. અવિરતિના પ્રતાપે નિરથેક કમેં અંધ ઘણા થતા હોવાથી બિન-જરૂરી પદાર્થોના પણ આરંભાદિના જરૂર ત્યાગ કરવા જ જોઈ યે. સમજવું જરૂરી છે કે જૈનદર્શન નિવૃત્તિપ્રધાન છે. પરમશાંતિનું સાધન પણ તે જ છે. અહીં આચાર્ય અને વાદીની ચર્ચા ચાલે છે, તે ખાસ બાધદાયક છે. તેમાં નિયમના પ્રભાવ, અને નિયમ ન લેવાથી નુકસાન વગેરે બીના વિસ્તારથી જણાવી છે. ૪.

પ. અનગારશ્રુત અધ્યયનના સાર—આનાં બીજા પણ બે નામ છે. ૧. આચાર-શ્રુત, ર. અનાચારશ્રુત. આ નામ સ્ત્રની સૃર્ણિમાં જણાવ્યાં છે. અહીં આચારને પાલવાની, ને અનાચારને તજવાની બીના કહેલી હોવાથી બીજા શ્રં'શામાં '' આચાર— અનાચાર-શ્રુત'' નામ આનું જણાવ્યું છે. અહીં પદાર્થાનું શાધ્યતપશ્રું અને શ્રી તીર્થ'કરદેવોને અંગ જરૂરી બીના, તથા હિંસાની બાબતમાં એકાંત વચન બાલાય નહિ, કારણ કે લાકવ્યવહારના નિભાવ અનેકાંતદૃષ્ટિએ જ થાય છે. યુણ્ય-પાપ વગેરેને માનવા જોઈ શે, તેમાં પ્રબલ પ્રમાણ એ છે કે દુનિયામાં નજરાનજર આપણે દુખીએ છીએ કે યુણ્યશાલી જવા નીરાગી, બુદ્ધિશાલી, રાજ તથા સુંદર રૂપવંત હાય છે. પાપકર્માનાં ફલ ભાગવનારા જવા રાગી, જડ, ભિખારી અને કશ્રુપા જણાય છે. એમ જાતિસ્મરણ વગેરે પણ પરલાકાદિ પદાર્થાની સાબિતી કરાવે છે. માટે યુણ્ય, પાપ, પરલાકાદિ પદાર્થા અનેકાંતિક દૃષ્ઠિએ જરૂર સ્વીકારવા જોઈ શ્રુ વગેરે બીના સ્પષ્ઠ જણાવી છે. પ.

૬. આર્ડ્ડીય અધ્યયનના સાર—અહીં આર્ડ્ડકમારના જરૂરી બાધદાયક જીવન-પ્રસંગા કહ્યા છે, તેને લક્ષ્યમાં રાખીને આતું આ નામ સુપ્રસિદ્ધ છે. જેમાં આર્ડ્ડ-કુમારની ખીના કહી છે તે આર્ડ્ડીય અધ્યયન કહેવાય. આર્ડ્ડકમારે ગાશાલક, (ગાશાલ મ'ખાંલ પુત્ર) હસ્તિતાપસ, વેદાન્તી આદિની સાથે વાદ કરી અનેકાંતશાસનના વિજય-ધ્વજ ફરકાવ્યા, આ બીના વિસ્તારથી જણાવી છે. આવા સ'વાદા શ્રોતાએાને અપૂર્વ એાધ આપે છે. ૬.

છ. નાલ'દીય અધ્યયનના સાર-શ્રી શીલાંકાચાર્ય મહારાજે 'નાલ'દા' શબ્દની વ્યાખ્યા કરતાં જણાવ્યું છે કે સુપાત્ર મુનિવરાદિને ઈચ્છાનુસારે જે આપે, એટલે જ્યાં ઘણા દાનગુણી ઘણા શ્રાવકા રહેતા હાવાથી મુનિવરા વગેરે ઇષ્ટ વસ્તુ મેળવે છે. આ રીતે આધેય (રહેનારા શ્રાવકો) માં આધાર (નાલંદા પાડા)ના ઉપચાર કરીને કહ્યું કે નાલ'દા ઈપ્ટપદાર્થ આપે છે. તેથી એમ સમજવું કે ત્યાંના શ્રદ્ધાળુ શ્રાવકા માહક મુનિવરાદિને દાન આપે છે. રાજગૃહનગરની બાહિરિકા એટલે બહારની ભૂમિ 'નાલ'દા પાડા ' આ નામથી પ્રસિદ્ધ છે. ત્યાં ખનેલી હકીક્ત અહીં કહી છે, તેથી આતું નામ ' નાલ'દીય અધ્યયન ' કહેવાય છે. શ્રોગીતમસ્વામીજીને નિર્શ'થ ઉઠક પેઠાલપુત્રના સમાગમ થયા. અવસરે શ્રીગીતમસ્વામીને શ્રાવકના પ્રત્યાખ્યાનનું સ્વરૂપ પૃષ્ઠતાં યથા**ય**ે ખુલાસા જાણી શ્રીગૌતમગણધરની પાસે પ્રભુ શ્રીપાર્શ્વનાથના સંતાનિયા શ્રીઉદક પૈઢાલપુત્ર મુનિ ચાર મહાવ્રતરૂપ ધર્મના સ્પષ્ટીકરણરૂપ પંચ મહાવ્રતવાળા સપ્રતિક્રમણ ધર્મ તે સ્વીકારે છે. પ્રસંગ શ્રાવકધર્મની પણ બીના વગેરેનું સ્પષ્ટ વર્ણન કર્યું છે. આ બીજા અંગમાં દ્રવ્યાત્ર્યાગની બીના વધારે કહી છે તેથી તે દ્રવ્યાત્ર્યાગ-પ્રધાન અંગ કહેવાય. વૈદિકમ્રંથા આને તત્ત્વજ્ઞાન કહે છે અને બૌદ્ધશ્રંથા 'અભિધમ્મ' શબ્દથી જાહેર કરે છે. એ ક્રવ્યાનુયાગ શબ્દનું અનુકરણ છે. ક્રવ્યાનુયાગના દશ ભેઢાની ખીના શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રના ૧૦મા અધ્યયનમાં કહી છે. ૭.

આ રીતે શ્રીસૂત્રકૃતાંગસૂત્રનાં ૨૩ અધ્યયનાના સાર જણાવ્યા.

શ્રીસુધર્માસ્વામી ગણધરની પ્રવર્તા માન દ્વાદશાંગીમાં આ સૂત્રકૃતાંગ બીજી કહ્યું છે. તેથી શ્રીઆચારાંગસૂત્રનાં ૧૮ હજાર પદ્દા હોવાથી આનાં ૩૬ હજાર પદ્દા જાણવાં. અહીં સૂત્રા ૮૨ છે અને સૂત્ર–ગાથા ૭૨૩ છે તથા નિર્યુ ક્તિની ગાથા ૨૦૫ છે. આના પહેલા શ્રુતસ્ક ધના પ્રથમ અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાની શરૂઆતમાં ટીકાકાર શ્રીશીલાંકાચાર્ય મહારાજે મંગલાચરણ કરી કહ્યું કે પ્રાચીન ટીકા કઠિન છે, તેથી હું આની સરલ ટીકા બનાવું છું. પછી ઉપાદ્ર તાત અને નિર્યુ ક્તિના મંગલાદિ તથા સૂત્રકૃતાંગના ત્રણ નામ કહી, 'સૂત્ર' પદના નિર્ક્ષેયા જણાવતાં કહ્યું કે દ્રવ્યસૂત્ર પાણ્ડ વગેરે કહેવાય, ને ભાવસૂત્ર સંજ્ઞાસૂત્ર વગેરે કહેવાય. પછી કથ્ય–ગદ્ય અને પદ્ય–ગેયનું સ્વરૂપ તથા કારણ, કારક અને કૃત પદના નિર્ફ્ષેયા કહેતાં દ્રવ્યકરણના મૂલકરણ–ઉત્તરકરણ ભેદ વગેરે કહી જણાવ્યું કે ઘણા અર્થીને સૂચવનાર સૂત્ર છે. પછી શ્રુતસ્ક ધ વગેરેનું પરિમાણ અને ગાથા, ધાડશક, શ્રુતસ્ક ધ પદ્યાના નિર્ફ્ષેયા કહ્યા છે. પછી પહેલા શ્રુતસ્ક ધનાં અધ્યયનામાં ગાથા, ધાડશક, શ્રુતસ્ક ધ પદ્યાના નિર્ફ્ષેયા કહ્યા છે. પછી પહેલા શ્રુતસ્ક ધનાં અધ્યયનામાં

આવતી દુંક બીના અને ઉપક્રમ વગેરે તથા આનુપૂર્વી જણાવી સમયપદના નિક્ષેપા, અને પહેલા અધ્યયનના ચાર ઉદ્દેશાના દુંક સાર કહ્યો છે. પછી કર્મના બંધને જણવા, પછી તે તાડવા અને સચિત્તાદિના પરિગ્રહ, આરંભ, મમતા વગેરે એ ખરા બંધ છે, એમ કહી જણાવ્યું છે કે ધન વગેરે દુઃખથી ન બચાવે અને અન્મધર્મી એ કામમાં આસકત છે. પછી ભૂતવાદીના મત જણાવતા કહ્યું કે તેઓ પંચભૂતમાંથી આત્મા ઉપજે છે, અને પંચભૂતના નાશ થતાં આત્માના પણ નાશ થાય છે, એમ માને છે. પછી આત્માને સાબિત કરી તેના ચૈતન્યાદિગુણા તથા સત્કાર્ય વાદ, ક્ષણિકવાદ અને તેનું ખંડન વગેરે બીના અહીં સ્પષ્ટ જણાવી છે.

સ્ત્રકૃતાંગના પહેલા અધ્યયનના ખીજા તથા ત્રીજા ઉદેશાના ટ્રુંક પરિચય અહીં કહ્યું છે કે સંસારી જવા જન્મે છે, અને દરેક જવ સ્વકૃત કર્માનુસારે સુખાદિ ભાગવે છે, તથા સંસારમાં ભમે છે. પછી અજ્ઞાનિકાની બીના જણાવતાં કહ્યું કે સ્વપ્રશંસા અને બીજાની ગહા કરનારને સંસારભ્રમણ વગેરે થાય છે. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં ઇડામાંથી જગતની ઉત્પત્તિ વગેરે માનનારના મતનું ખંડન અને દેવનું ફીડા-ભાવે સંસારમાં અવતરવું એવી માન્યતાનું ખંડન કરી કહ્યું કે અણિમાદિ લબ્ધિમાં આસક્ત જીવા આ સુરપણ પામે છે વગેરે.

સૂત્રકૃતાંગના પહેલા અધ્યયનના ચાથા ઉદ્દેશાના દ્વેક પરિચય અહી' કહ્યું છે કે જે નિષ્પરિશ્રહી, નિરિભમાની, અનાર'ભી હોય, તે જ બીજા જ્યોને ભચાવે છે. પછી લાકના સ્વરૂપને અ'ગે બીજાની જુદીજુદી માન્યતા જણાવી તેનું ખંડન તથા 'અપુત્રસ્ય ગતિનોસ્તિ' ઇત્યાદિ મતનું પણ ખંડન કરી ખરા યતિ ( મુનિ )નું સ્વરૂપ વગેરે બીના પણ સ્પષ્ટ જણાવી છે.

પહેલા સમયાધ્યયનના દ્વંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

ળીજા વૈતાલીયઅધ્યયનના દ્રંક પરિચય, તેમાં પહેલા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં વિદાર્યાદ પદના નિક્ષેપા જણાવતાં દ્રવ્યથી તથા ભાવથી વિદાર્યાદનું સ્વરૂપ અને વૈતાલીય શબ્દના અર્થ કહી જણાવ્યું કે અબ્દાપદ શ્રીૠષભદ્દેવે આ અધ્યયન કહ્યું. પછી આ અધ્યયનના ત્રણ ઉદ્દેશાના દ્રંક સાર કહ્યો તે આ પ્રમાણે:--પહેલા ઉદ્દેશામાં સંખાધ અને અનિત્યપણાના ઉપદેશ કર્યા, ને બીજા ઉદ્દેશામાં માન-ત્યાગાદિના ઉપદેશ કરી ત્રીજા ઉદ્દેશામાં કર્મ ઓછાં કરા, ભવસુખને અને પ્રમાદને તજો વગેરે ઉપદેશ જણાવ્યા છે. એમાંના પહેલા ઉદ્દેશામાં સ્પષ્ટ કહ્યું કે બાધિ દુર્લભ છે, મનુષ્યાયુષ્ય પણ દુર્લભ છે. તેમજ બાલ્યાદ સર્વાવસ્થામાં મરણ થાય છે, એમ

કહી જણાવ્યું કે અનિકા એ ક્રવ્યસંખાધ કહેવાય, ને કર્શનાહિના લાભ એ ભાવસંખાધ કહેવાય. તથા માતાપિતા કર્મકૃત વેઠનાથી ખચાવી શકતા નથી. વળી સુગતિ દુલંભ છે અને દરેક જીવ સ્વકૃત કર્મ ભાગવે છે, તેમજ કર્મ છે ત્યાં સુધી માક્ષ ન મળે. દેવાદિનાં સ્થાનામાં દેવાના વાસ અનિત્ય છે, ને ભાગતુષ્ણા ઘણા પુત્ર છતાં પણ પૂરતી નથી. તથા તમે પાતાના અને પરના ઉદ્ધારના ઉપાય જાણા. વળી નગ્ન એવા માસાપવાસી જીવા પણ માયા કરતાં ગર્ભનાં દુ:ખ સહે છે. તમારે જ્યાં સુધી મરણાંત કષ્ટ ન આવે, ત્યાં સુધી જીવવાનું છે. અસંવૃત જીવને માહ હોય છે. જે મુનિ જયણા પાલે, યાગ (સંયમધાગ) ને સાધે, શાસ્ત્રાનુસારે હિંસાદિને તથા કોધાદિને તજે, તે સાધુ કહેવાય. અધાનાં દુ:ખના ને શરીરની દુર્ભલતાના વિચાર કરવા, હિંસા કરવી નહીં, ને તપને કરનાર જીવા કર્મ ખપાવે છે. તથા સાચા વૈરાગ્યથી દીક્ષિત થયેલા મુનિને પિતા વગેરે સગાંઓ રાઈને બાંધીને ઘર લઈ જય, તા પણ તેઓ તેને ચલિત (ભ્રષ્ય) કરી શકે નહિ. અને 'આ તારે પાષવા લાયક છે તેથી તેનું પાષણ કર' એમ કહે તા પણ તે સાધુ મું અય નહિ, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

ખીજા વૈતાલીયઅધ્યયનના ખીજા ઉદ્દેશાના દુંક પરિચય

અહીં કહ્યું કે, કર્મને હણવાની ઇચ્છાવાળા જવે મદ અને નિંદાને છંડી ખીજાના તિરસ્કાર ન કરવા. તપ-સંયમ-નિજ'રાના મદ પણ ન કરવા. તથા ચકવત્તી° આદિમાં અને તાકર આદિમાં જાવજીવ સુધી સમભાવ રાખવા. જે પંડિત અને ત્રાક્ષના અથી તથા ભવના રાત્રુ હોય, તથા કાઈ ક્રોધ કરે કે હણે તા પણ સમતાભાવી હોાય, ને ઉત્તર દેવામાં સમય હાય; તથા વિરાધનારહિત, ક્રાંધાદિરહિત ને હદની જેવા સ્વચ્છ મન વાળા હાય, ધર્મને કહેનારા હાય, ઘણા માણસા નમે તા પણ સંવર-ભાવી હોય, તે સર્વ પદાર્થીમાં નીરાગી હોય; તથા " સર્વે દુઃખને ચાહતા નથી, દરેકના પ્રાણ અલગઅલગ છે, સવે ને સુખગમે છે " એવું જાણનાર હોય તથા વિરત અને પંડિત હોય; તથા ધર્મ ના પારગામી હાય, તેવા મુનિયા સ્વજનાને વશ થતા નથી. વળી ઘરવાસમાં તો આ લોકનાં દુ:ખ વગેરે હોય છે, તેમજ જે વંદન પૂજનાદિ તે રાગનું કારણ છે. સૂક્ષ્મ પણ શલ્ય દુ:ખે ઉદ્ધરી શકાય છે. સ્થાન, આસન, સમાધિના પ્રસંગ ને ચાંગાન ફ્રહનાદિ ઉપધાન કરવામાં વીર્વ ફેારવનાર હોય. અધ્યાતમી અને સંવૃત મુનિ ભારષ્ટું ભંધ ન કરે, ને ન ઉદ્યાર્ડ, તેમજ ચાલતાં બાલે નહિ, ઘાસને છેદ્દે નહિ. ભૈરવાદિ કષ્ટને સહે. જીવવાની કે પૂજાવાની કચ્છા ન કરવી ને નિર્ભય થવું. તથા સામાયિકભાવે રહેવું. તેમજ અચિત્તજલ વાપરવું. વળી રાજાના સંગ અસમાધિતું કારણ છે; મુનિએ અધિકરણ (ક્લેશાિક) તજવા જોઈ રે. સચિત્ત જલ તથા ગૃહસ્થનું ભાજન ન વાપરલું. વળી આયુષ્ય ક્ષષ્ટિક છતાં લાેક તા નિર્લ જ્જ, અભિમાની, અજ્ઞાની તથા સ્વછંદી અને કપટી છે. તથા

કામળ કે કઠાર વચનને સહન કરનાર મુનિધમ'ને સાધી આત્મહિત કરે છે. વળી સાધુઓ વિષયથી વિરક્ત ખની ખીજાને ધમ'માં જોડે છે. શબ્દાદિને ને માયાને તજનાર, સમાધિને જાણનાર, નિર્મમ, વિવેકી, નિ:સ્નેહ, તપસ્વી, ઇદિયાને વશ કરનાર તથા ગુરૂની આશાએ વર્ત્તનાર સાધુ ભવસમુદ્રને તરી જાય વગેરે હકીકત પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

#### સ્ત્રકૃતાંગના ખીજા અધ્યયનના ત્રીજા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે સંયમથી દુ:ખના ક્ષય થાય છે. સીથી વિરક્ત મુનિ ભવસમુદ્રને તરેલના જેવા ગણાય છે. તથા કામ એ રાગનું કારણ છે, એમ જાણતા મુનિવરા આચારે કહેલાં કાતાને ધારણ કરે છે. પણ સુખરાલીયા જીવા કામમાં આસક્ત હાય છે, તેથી તેઓને સમાધિનું ખરૂં જ્ઞાન હાતું નથી. તેવા અસાધુઓ કુગતિને પામે છે, એમ સમજને આત્માને હિતશિક્ષણ દેવું જોઇયે. મુનિયે શાક--ખેદાદિના ત્યાગ કરવા. સા વર્ષના વૃદ્ધ પણ જો કામી થાય, તા નરકે જાય. આરંભાદિ પાપનાં નિમિત્તોથી ભરેલા આ લાક છે. તેમાં બાલ જવ (અજ્ઞાની) ક્ષણભંગુર આયુષ્ય છતાં નિર્લ જ બની વર્તા માનને (મળેલા ભાગના સાધનને) જાવે છે. માહથી મિથ્યાત્વ બંધાય, વળી કરી દુ:ખ મળે, કરી માહ બંધાય એ રીતે ઘટમાળ ચાલે છે. જરા-પૂજાને ચાહા નહિ, સર્વ જીવાને પાતાના જેવા ગણવા. જો અદેખાઈ ન કરે તા ગૃહસ્થ છતાં દેવ થાય. ભિક્ષ ઉં છાહાર કરે; ધર્માથી બને તથા તપમાં વીર્ય ફારવે. પછી વેદનાના બે ભેદ કહી જણાવ્યું કે સંસારમાં જીવ ગત્યાગતિ એકલા જ કરે છે, તે બંને કર્મજન્ય છે. જન્માદિના દુ:ખથી જીવા ગભરાય છે. બાધિ દુર્લભ છે. આ મળેલા જિનધર્મ ત્રણ કાલના જિનાને સંમત છે, તથા અહિંસક અનિદાન જવા સિદ્ધ થાય છે ને થશે, એવું પ્રભુનું વચન છે.

અહીં બીજા વૈતાલીય અધ્યયનના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

## સૂત્રકૃતાંગના ત્રીજ ઉપસર્ગાધ્યયનના દ્વંક પરિચય

આ અધ્યયના પણ ૪ ઉદ્દેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદ્દેશામાં દ્રવ્ય ઉપસર્ગ તથા ભાવ ઉપસર્ગાદનું સ્વરૂપ, અને ઉદ્દેશાના દૂંક સાર, તથા ઉપસર્ગના અનુલામ-પ્રતિલામ એમ એ ભેદ, વળી અધ્યાત્મ શુદ્ધિ, અને પરવાદનું વચન, સ્ખલિતશીલ મુનિને પ્રજ્ઞાપના, (દેશના) જણાવી કહ્યું કે, જેમ યુદ્ધમાં શિશુપાલ કૃષ્ણને જોઈને (ખન્ન થયા, તેમ શક્ષ (નવા સાધ) રૂક્ષકાલમાં ને હેમ તની શીત પડતાં ખિન્ન થાય છે. અહીં શિશુપાલની કથા પણ જણાવી છે. પછી તડકામાં માછલાની જેમ નવા મુનિ ઉપસર્ગથી ખેદ પામે છે, ને સામાન્ય સાધને માંગવું એ દુ:ખરૂપ લાગે છે. વળી જેમ યુદ્ધમાં તેમ કર્કશ શખ્દ સાંભળતાં મંદધમી જોવોને ખેદ થાય છે, અને સાધને જોઈને જે એમ કહે કે, આ નાગા

છે, ભિખારી છે, એમ નિંદા કરનારા જવા તરકે જાય છે. ડાંસ, મચ્છર વગેરેના ડંખના માર (લાગવા)થી કંઢાળેલા અને કેશલાંચાદિથી કંઢાળેલા જવા ખેદ પામે છે. મિથ્યાત્વી જવા હવેથી કે દ્વેષથી મુનિને ચાર જેવા ગણી તાડનાદિ કરે છે, તેમજ કઠાર સ્પર્શ દુ:ખે સહન કરાય છે વગેરે બીના અહીં સ્પષ્ઠ જણાવી છે.

સૂત્રકૃતાંગના ત્રીના અધ્યયનના બીજા ઉદેશાના દ્રંક પરિચય અહીં કહ્યું છે કે સ્વજનના રાગથી ગૂંથાયેલા જીવ સંસારમાં પાછા જાય છે. સગાના રાગથી કાયર પુરૂષા મૂં ઝાય છે. રાજા વગેરે ઋદિ આદિ દેવાના અહાને મુનિને લલચાવે, તે ઢાઇમે મંદધમી જિવા ભિક્ષાદિથી કંઢાળી ખસી જાય છે, વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જહાવી છે.

સૂત્રકૃતાંગના ત્રીજા અધ્યયનના ત્રીજા ઉદ્દેશાના ટ્રુંક પરિચય અહીં મુનિની આત્મસાધનામાં તત્પરતા જણાવી કહ્યું કે, સમાધિહીન છવા ગ્લાનનું વૈયાવચ્ચ નિમેલભાવે કરતા નથી, ને વગર વિચારે પાપના ભાગી અને છે. સમાધિવંત જીવની અવિરુદ્ધ સામાચારી હોય છે. તથા ગ્લાનિ (ખેઠ)ને દૂર કરવાનું સાધન સમાધિ છે. મુનિ ઉપસર્ગાને જીતીને માક્ષમાર્ગ પ્રયાણ કરે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

સૂત્રકૃતાંગના ત્રીજા અધ્યયનના ચાથા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે શીતા દક, વલ્કલ (છાલ) વગેરેનાં વસ પહેરીને તથા બોજા દકાદિ વાપરીને દ્વૈપાયન મુર્ધ વગેરે જવા સિદ્ધ થયા વગેરે વચના સાંભળીને મંદધમી' જવા સંયમથી કંટાળી જાય છે. તથા બોજાઓ માને છે કે, સુખથી સુખ મળે. તેનું ખંડન કરી કહ્યું કે, સમજુ જવે લાહાને ઉપાડનાર મનુષ્યની માફક થાડા લાભને (તૃપ્તિ આદિ) માટે હિંસાદિ કરીને ઘણા લાભ ગુમાવવા ન જોઈયે. તથા અનાર્યજવા મેશુનને નિર્દોષ માની કામી બને છે, પણ મસ્તકના છેદની, ઝેરના ઘૂંટડાની, તથા સ્તનને ચારનાર ચારની માફક મેશુન સદાય છે એ યાદ રાખવું. તથા વર્તામાન સુખને ચાહનારા જવા ઘડપણમાં પસ્તાય છે. વળા સંયમાદિની સાધનામાં પરાકમી જવા ખેદ પામતા નથી. સ્ત્રીઓ દુસ્તર (સુશ્કેલીથી તજી શકાય તેવી) છે. સ્ત્રી–પરિચયને તજનાર, સમાધિમંત, તથા ઉપસર્ગને સહનાર સુનિ જરૂર સંસાર સાગર તરી જાય છે. સુનિ અલ્લાનિએ લ્લાનને સમાધિ પમાઉ, ને માક્ષ પંથે ચાલે વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. ચાથા ઉદ્દેશાના દું ક પરિચય પૂર્ણ.

ત્રીજ ઉપસર્ગાધ્યનના દૂંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

### ચાેથા સ્ત્રીપરિજ્ઞા અધ્યયનના ટ્વંક પરિચય

અહીં સ્ત્રીપદના અને પુરૂષપદના નિક્ષેપા, તથા આના બે ઉદ્દેશાના દ્વંક સાર જણાવી કહ્યું કે, સ્ત્રીની સાથે પરિચયાદિ થતાં મુનિને સંયમથી સ્ખલના થાય, એ પ**હે**લા ઉદ્દેશાના દૂં ક સા**ર છે**. તથા બીજા ઉદ્દેશામાં સંયમથી સ્ખલિત મુનિની અવસ્થા અને ક**મ**′ભ'ધ વર્ણ'વ્યા છે. અહીં અભયકુમારાદિની ત્રીના પણ સ્પષ્ટ જણાવી છે. વળી સ્ત્રીજાતિ સુનિને સંયમાદિથી ભ્રષ્ટ કરે છે, માટે સુનિએ તેના વિધાસ ન કરવાે. તેમજ નારીને વશ થએલા પુરૂષા શૂરવીર ન કહેવાય, એમ કહી નારીનું સ્વરૂપ ને શારતું લક્ષણ, તથા અપ્રમાદી થવાના ઉપદેશ આપી કહ્યું કે સ્ત્રી પાશરૂપ છે, ને સ્ત્રી કરૂણતા (દયાજનક સ્થિતિ) કેખાડી પુરૂષને વશ કરી હુકમ કરે છે, જેમ પારધી માંસ ખવરાવીને સિંહને વશ કરે, તેમ સંવૃત (ચારિત્રવંત) આત્માને પણ સ્ત્રી વશ કરે છે. તે ચક્રની જેમ ભમાઉ છે. પછી હરિષ્યુની જેમ ફસાયેલા જીવ છૂટી શક્તા નથી. તેથી અંતે ઝેર-મિશ્રિત ખીરને ખાવાની જેમ સ્ત્રી ભયંકર દુ:ખ દેનારી નીવડે છે. માટે સ્ત્રીની સાથે રહેવું નહિ, કારણ કે ઝેરી કાંઠાના જેવી સ્ત્રીઓ છે. વળી જે એક્લા સાધુ સ્ત્રીએાની આગળ ધર્મ કહે તે સાધુ ન કહેવાય. મુનિએ સ્ત્રીની સાથે વિચરવું નહિ, દીકરી વગેરેની સાથે પણ પરિચય ન કરવા; કારણ કે તેવું કરનાર સાધુ ન કહેવાય. વળી સ્ત્રીના પાશથી ઘણા જવા ભ્રષ્ટ થયા છે, સ્ત્રીસપક ના વિપાકા અને વૈશિકાદિએ કહેલી સ્ત્રીની માયા જણાવતાં દત્તવૈશિકનું દેષ્ટાંત કહ્યું છે. વળી કહ્યું છે કે ધર્મ સાંભળવાના બહાને સ્ત્રી સાધુને ચલિત કરે છે. ને અગ્નિની આગળ લાખના ઘડાની જેમ સાધુનું મન સ્ત્રીના હાવભાવથી પીગળી જાય છે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

ચાૈયા અધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે મુનિએ ભાગની ઇચ્છા પણ ન કરવી. પછી ભાગીની દુઃખી હાલત જણાવી કહ્યું કે, ભાગને માટે કપડી સ્ત્રી દીક્ષા પણ લે છે. તથા સ્ત્રીને વશ થયેલા જેવા પશુ વગેરેના જેવા બને છે, માટે સ્ત્રીના પસ્થિયાદિના ત્યાગ કરવા. વળી મુનિએ કરકર્માદિના પરિહાર કરવા, તથા તે સર્વ સ્પર્શન સહી માક્ષને માટે પ્રયત્ન કરે વગેરે બીના કહી છે. બીo ઉ૦ના દુંક પરિચય પૃર્ણ થયા.

ચાેથા સ્ત્રીપરિજ્ઞાધ્યયતના દ્વંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

પાંચમા નરકવિભક્તિ અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

આ અધ્યયનના છે ઉદ્દેશા છે. પહેલા ઉદ્દેશામાં નરકપદના નિક્ષેપા ને વિભક્તિ પદના નિક્ષેપા, તથા આર્ય-અનાર્યના ભેદા જણાવી કહ્યું કે ત્રણ નરકમાં પરમાધામીની વેદના હોય, અને ખાકીની નરકમાં ક્ષેત્રાદિના અનુભાવથી વેદના હોય છે. પછી પરમાધામીનાં નામ અને કાર્યો, તથા નરકમાં વેદના જણાવી કહ્યું કે, રોદપાપી જવ નરકે જાય છે. પછી નરકના જવોના ગભરાઢ, દાહ, વૈતરણી નદીમાં તરલું, ને શૂલાદિથી વી'ધાલું તથા પાણીમાં ડૂબલું, પાચન, (ભઠીમાં પાળલું) ઉકળાઢ, તાપનું સહન, હસ્તાદિ-છેદ વગેરે જણાવી કહ્યું કે લાહીની ઉદઢી થાય, તા પણ નારકી મરે નહિ. તથા પરમાધામીઓ નારકોને પહેલાં કરેલ પાપ યાદ કરાવી અશુચ્યાદિ પદાર્થો ખવરાવે છે. ને તેની કેદી જેવી હાલત અને ક્ષારક્ષેપ જણાવી કહ્યું કે પરમાધામી નારકીને સીસું વગેરે પીવરાવે છે. થાડા સુખને માટે આત્મવંચક જવા પાપ કરી નરકે જાય છે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. પહેલા ઉઠ દ્વંઠ પઠ પૂર્વ થયા.

પાંચમા અધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિ**ચ**ય

અહીં નારકીના અધન, પાટન, રથાદિ યાજન, ઉત્પતન, ખાદન, ચિતાગ્નિમાં ક્ષેપ, હાથ પગતુ આંધલું, વિવિધ શાત તથા શૃંગાલભક્ષણાદિ દુ:ખા વર્ણવ્યાં છે. પછી કહ્યું કે, તે જીવા શરણ વિનાની સ્થિતિમાં દુ:ખ ભાગવે છે, ને એકાંત દુ:ખથી ભારેલું નરક સ્થાન છે; એમ સમજીને સુનિએ અહિંસક, અપસ્થિહી, લાકને અવશે, ધ્રુવાચારી થલું. બીઠ ઉઠના દૂંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

પાંચમા અધ્યયનના દ્વંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

વીરસ્તુતિ નામના છકા અધ્યયનના દુંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ એકાંત-હિતકારી ધર્મના કહેનાર છે. પછી તેમનું સ્વરૂપ જાણવાને પૂછેલ પ્રશ્ન ને તેના ઉત્તર જણાવી, વીરના અને સ્તુતિના નિક્ષેપા, અને પ્રધાનપદના નિક્ષેપા તથા અર્ધ, વળી પ્રભુના સર્વદર્શિતાદિ ગુણા કહી સૂર્યાદની ઉપમાએ પ્રભુના વખાણ કર્યાં છે. વળી પ્રભુ કમલ વગેરેની જેમ ઋષિઓમાં શ્રેષ્ઠ છે, તથા દાનાદિમાં અભયદાનાદિની જેમ પ્રભુ વીર લાકોત્તમ છે. લવસપ્રમાદિની જેમ પ્રભુ વીર પરમજ્ઞાની છે. અહીં અભયદાને ચારની કથા કહી પૃથ્વીની ઉપમા વગેરે જણાવી કહીં કે, ક્રિયાવાદાદિના જાણકાર પ્રભુ હતા, અને તે શ્રીમહાવીર સ્ત્રીસંગને તજને આધ્યાત્મિક દશામાં વિચરતા હતા. વગેરે ખીના સ્પષ્ઠ જણાવી છે.

છઠ્ઠા અધ્યયનના દ્વંક પરિચય પૂર્ણ **થ**યા.

સાતમા કુશીલપરિભાષિત અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય અઢી શીલપદના નિક્ષેષા અને સ્વરૂપ જણાવી અવિરતના અધિકારમાં કુશોલ અધ્યયન કહ્યું છે. અહીં અપ્રાસુક વસ્તુને સેવનારા જીવા ગોથાતકાદિની જેમ કુશીલ કહેવાય. એમ કહી પૃથ્વી વગેરેના ભેદા જણાવી કહ્યું કે લાક (સંસારી જીવા) ત્રસાદિના ઘાત કરી, આંગનો આરંભ કરી, હાંરતાદિના છેદ કરી ગર્ભાદિનાં દુ:ખાં ભાગવે છે. સ્નાન કરવાથી માક્ષ મળતા નથી. તે માટે સમજવું કે વિસ્તાદિગુણી વિદ્વાન કહેવાય. પછી ધીરતું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે અશનાદિ મેળવવા માટે મુખ-માંગલિકાદિ સ્વરૂપવાળા જીવા કશીલ કહેવાય. તથા વિવેકાદિગુણી જીવા જરૂર માક્ષ પામે છે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

સાતમા અધ્યયનના દ્વંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

## આઠમા વીર્યાધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

અહીં વીર્યપદના નિક્ષેપા અને સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે પ્રમાદ એ કર્મ છે અને અપ્રમાદ એ અકર્મ છે. પછી મન્ત્રતું અને શસ્ત્રનું સ્વરૂપ તથા અસંયમના કારણ તેમજ બાલજવાતું સ્વરૂપ કહી જણાવ્યું કે ભવસ્વરૂપ વિચારવું. તથા આર્ય- ધર્મની સાધના વગેરે ગુણધારક જે હોય તે પંડિત કહેવાય તથા બીજાને પાતાની પ્રશાંસા માટે જણાવેલા તપ શુદ્ધ ન કહેવાય, થાડા આહાર વગેરે ગુણાવાળા મુનિ માક્ષને પામે છે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

### નવમા ધર્માધ્યયનના ટુંક પરિ**ચ**ય

અહીં ધર્મપદના નિક્ષેપા કહી જણાવ્યું કે સમાધિ અને માક્ષમાર્ય એ ધર્મ છે. પછી દ્રવ્યધર્માદિનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે મુનિએ પાર્ધસ્થાદિના પરિચય ન કરવા. આરંભી અને કામી જવા માક્ષને ન પામે. વળી સગાવ્હાલા ધનને ખેંચનારા છે પણ પાતે કર્મના ભાકતા છે. માતા વગેરે દુ:ખથી બચાવતાં નથી, માટે મુનિએ નિર્મમત્યાદિ યુણા ધારણ કરી માયાદિ તજવા ને ઉચ્ચારાદિમાં જયણા પાલવી. પછી વીરધર્મનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે અભાષક (મીનલતી) ને કીડાવર્જકાદિ છવા નિર્વાણ પામે છે, વગેરે બીનો સ્પષ્ટ જણાવી છે.

#### દશમા સમાધિ અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

અહીં સમાધિપકના નિર્ફોષા અને સ્વરૂપ તથા સમાધિવાળા જીવતું સ્વરૂપ કહી જણાવ્યું કે જે સાવદા કર્મોના ત્યાગ અને પરિમહત્યાગાદિ ગુણધારક હોય તે મુનિ કહેવાય. પછી અસંયત (મૂઢ જીવતું) ને મેધાવી જીવતું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે હિંસાથી દુ:ખ મળે છે. મૃષાવર્જન એ સમાધિ છે. જે જીવ અનિદાન, અમમ ને મૃહિનિરપેક્ષ હોય, તે સમાધિવાળા જીવ જાણવા, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

અગીયારમા માર્ગ અધ્યયનના ટ્રક પરિચય

અહીં માર્ગ પદના નિક્ષેપા અને તેના ચાર ભાંગા જણાવી કહ્યું કે જ્ઞાનાદિ એ સમ્યગ્માર્ગ કહેવાય, ને ચરકાદિના મિશ્યાત્વમાર્ગ કહેવાય. વળી હિંસકાદિ જવા કમાર્ગી કહેવાય તથા તપસ્વી આદિ જવા સન્માર્ગી કહેવાય. પછી માર્ગના એકાર્થક શબ્દો, તથા તેમનું ફ્લ કહી જણાવ્યું કે જ્ઞાનના સાર આહિંસાધર્મની સાધના છે. ધીર પુરુષ વધ તથા વિરોધ ન કરે. એપણા સમિતિ પાલે, ઔદેશકાદિ આહારાદિને તજે તથા સાવદ કાર્યની અનુમાદના ન કરે. પછી દાનમાં વિધિ-નિષેધને જણાવી કહ્યું કે ધર્માપદેશક દ્વીપ જેવા છે. પછી અશુભધ્યાયી, દુઃખી, મિશ્યાદિષ્ટ શ્રમણનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે શીલાદિગુણી જે હોય, તે જવ માલાભિમુખ કહેવાય. તથા તપસ્વી ભિલુક જવા માલમાર્ગના સાધક ને આધારભૂત છે, તથા ધીર અને શુદ્ધ આહારાદિ કરનારા જવા નિર્વાણકાંક્ષી જાણવા, વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

ભારમા સમવસર**ણા**ધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં સમયસરણ પદના નિક્ષેપા તથા 3 દું પાખંડીનું સ્વરૂપ અને અષ્ટાંગ નિમત્તથી ભવિષ્યનું જ્ઞાન તેમજ નિમિત્તની સત્યતા કહી, શૂન્યવાદનું નિરાકરણ કરી સૂર્યાદની સિદ્ધિ તથા આત્મપ્રમાણ સર્વ જ્ઞાદિની સિદ્ધિ, અને જ્ઞાન–ક્રિયા–સિદ્ધિ, જીવના સ્વેદ, તથા વિષયમગ્ન જીવનું ભવભામણ જણાવી કહ્યું કે સંતાષવંત જીવ નિષ્પાપ છે. સાચા ખાધને પામેલા જીવ ભવના અંત કરે છે. અને જે અપ્રમત્ત હોય, તે જીવ સુદ્ધ કહેવાય છે. તથા જન્માદિનું જે જ્ઞાન તે કિયાવાદિપષ્ઠું સાભિત કરે છે. પછી છએ દર્શનના પદાર્થીના વિચાર જણાવી કહ્યું કે અરાગી, અદ્વેષી, જીવિત–મરલમાં અનિસ્ધુ જીવ મોક્ષ પામે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

તેરમા યાથાતથ્ય અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં યથા અને તથા પદના નિક્ષેષા જણાવી કહ્યું કે, આચાર પરંપરાના ઉચ્છેદ કહેનારા જિવ જમાલીની જેમ નાશ પામે છે. તથા પાતાની અડાઈ હાંકનારા જવ સંયમાદિનું ફલ ન પામે. પછી શીલાદિનું સ્વરૂપ કહી જણાવ્યું કે, કોધી વગેરે પીડાય છે. તપના મદ ન કરવો. કુડકપટથી સંસારમાં ભમવું પડે છે. નિષ્પરિગ્રહનાદિમાં ગૌરવ (અભિમાન) ભળે તો તે ભવમાં ભમાડે છે, ને મદને તજનાર આનદાન મુનિ હિતકારી ધર્મને કહે છે. તથા શ્રદ્ધા વિનાના જવ હિંસાદિ પણ કરે છે, ને સુંદર રૂપ ભયનું કારણ છે. તથા બીજાનું (શ્રોતાનું) મન પારખનાર ઉપદેશક જ દેશના દર્ષ શકે. દંડને તજનાર ગુણી જવા માસને પામે છે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જ્યાવો છે.

## ચૌદમા શ્રન્થ અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં મંથપદના નિર્ફ્ષેપાનું, ને શિષ્યનું તથા મહ્યુ અને આસેવના શિક્ષાનું સ્વરૂપ, તથા નિર્મત્યના ગુણા જણાવી કહ્યું કે, સમાધિની ઇચ્છાવાળા છવે ગુરૂની દિષ્ટમાં રહેવું. સદાચારી આશુપ્રજ્ઞ સર્વત્ર સ્થાન પામે છે. તથા મુનિએ આશ્રવ-પરિદ્ધારી અની વિચરવું. વળી મૃદે અમૃદની સેવા કરવી અને સમાધિને ઓળખનારે ધર્માપદેશકને માનવા તથા પ્રમાદને તજનાર છવ મુક્તિને પામે છે. પછી વિભજ્યવાદ, અને ખે ભાષાની ખીના જણાવી કહ્યું કે, જે ન સમજે તેને શાંતિથી સમજવવા. તથા સમ્યગર્થદર્શી થવું. પૂર્ણભાષી થવું. દેશના દેવાને લાયક પુરૂષના ગુણા જણાવતાં કહ્યું કે, જે વિચારીને ખાલે ને કશલ હોય તથા સ્ત્રાર્થજ્ઞાની અને આદેય વાકયવાળા હોય, વળી શ્રુતદાતા વગેરે ગુણાના ધારક હોય તે છવ બાલવાને લાયક છે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

#### પંદરમા આદાનીય અધ્યયનના ટ્રુંક પરિચય

અહીં આદાન એટલે પ્રહુણ પદના નિક્ષેપા અને આદાનીય પદનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે આવરણના ક્ષયથી સર્વ ક્ષપણું પ્રાપ્ત થાય છે. પછી મીમાંસક વગેરેને મતનું ખંડન કરી સત્યસંપન્નતા, ભૂતમૈત્રી, અવિરોધાદિનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ સમજાવી જણાવ્યું છે કે કર્મરહિતને જન્મ ન હાય ને જે યુનિ સ્ત્રીના પરિચયાદિથી અલગ રહે તે વીર કહેવાય. વળી સ્ત્રીથી અલગ રહેનારા છવા નિર્બાન્ય છે, એટલે પાપકર્મને ભાંધતા નથી. તેઓ મુક્તિની નજીકમાં ગણાય છે, ને માર્ગને જણાવનારા પણ તેઓ જ છે. પછી તેમના ગુણા કહી જણાવ્યું કે અનુશાસક (શિખામણ દેનારા) શ્રોતાઓને ચક્ષુ સમાન છે. તથા જે નિષ્કાંક્ષ અને અંતપ્રાંતસેવી હોય, તે મુનિ ધર્મારાધક કહેવાય છે. તથા જેના મનુષ્યની જ મુક્તિ માને છે, પણ અન્ય ધર્માંઓ બીજા દેવાની પણ મુક્તિ માને છે. પછી નરભવની દુર્લભતા જણાવી લેશ્યાનું વર્ણન કરી કર્ણ કે પંડિતવીર્યથી પૂર્વ કર્માંદના ક્ષય થાય છે, ને વીર પુરૂષ કર્મને કરે નહિ, ને સંયમથી કર્મના નાશ થાય છે. તથા શલ્યને દૂર કરનારા જવ સિદ્ધિ અથવા સ્વર્ગ પામે છે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

## સાેલમા ગાયાધ્યયનના ૮ૃંક પરિચય

અહીં ગાથાપદના નિક્ષેપા જણાવી કહ્યું કે, સામુદ્ર છંદમાં પંદર અધ્યયનના અર્થા ગાથારૂપે કહેલ છે, તેથી ગાથાધ્યયન નામ પાડ્યું છે. પછી મુનિના વર્ણન ગુણાતું કરી બ્રાહ્મણાદિતું સ્વરૂપ વગેરે ભીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. સાલમા ગાથાધ્ય૦ના ટૂં૦ ૫૦ પૂર્લું.

સ્ત્રકૃતાંગના પહેલા શ્રુતસ્ક્રંધનાે દ્વંક પરિચય પૂર્ણ થયેા.

ખીજ સૂત્રકૃતાંગના ખીજ શ્રુતસ્ક**ંધ**ના પહેલા પુંડરી**ક અધ્યયનનાે** દ્વંક પરિચય

અહીં મહત શબ્દના નિશ્નેપા અને અધ્યયન પદના તથા પુંડરીક પદના નિશ્નેપા જણાવી મનુષ્યાદિમાં પ્રવર (ઉત્તમ) કાંચુ? તે કહીં, ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવથી પ્રવરનું સ્વરૂપ અને પરિકર્માદિ દશ પ્રકારનું ગણિત તથા વનસ્પતિ-પુંડરીકના અને શ્રમણના અહીં અધિકાર કહી જણાવ્યું કે, શુભ ભાવ તે પુંડરીકની જેવા છે, ને અશુભ ભાવ તે કંડરીકના જેવા જાણવા. પછી વાવના પુંડરીકનું સ્વરૂપ કહી જણાવ્યું કે પહેલા પુરૂષ કાદવમાં ખૂંત્યા તેને જોઇ ને આવેલા બીજા ત્રણ પુરૂષા પણ કાદવમાં ખૂંત્યા અહીં પુષ્કરણી સ્થાને લાક લેવા, પાણી તે કર્મ જાણવું, કાદવ તે કામભાગ, પુંડરીક તે જન-બનપદ, પદ્મવરપુંડરીક તે રાજા જાણવા. ચાર પુરૂષાના સ્થાને ચાર અન્ય તીર્થિકો જાણવા. તથા ભિક્ષુથી સદ્ધમે લેવા. વળી કાંઠો તે સંઘ જાણવા. શબ્દ (બૂમ) ને સ્થાને ધર્મકથા જાણવી. કમળનું અહાર નીકળવું એના જેવું નિર્વાણ પદ જાણવું, પછી રાજાનું અને સભા (પર્ષદા)નું સ્વરૂપ તથા તજ્જીવત્ર કછીરવાદિનો મત, અનાર્ય ક્ષેત્રો, પંચભૂતવાદી, ઇશ્વરને કારણ માનનારના મત, વગેરે જરૂરી બીના કહી ઇશ્વરના કર્ત્તાપણાનું ખંડન કરી, નિયતિવાદ જણાવી તેનું ખંડન કર્યું છે. પછી આર્યાદિ મનુષ્યા અને જવાદિનું જ્ઞાન જણાવી કહ્યું કે માતાપિતા વગેરે બહિરંગ છે. પછી અરિહ'તને ઉપદેશ વર્ણવી તેથી સિદ્ધિ મળે વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

ખીજા શ્રીસૃત્રકૃતાંગના ખીજા શ્રુતસ્કંધના ફિયાસ્થાનાધ્યયનના દ્વંક પરિચય અહીં બંધમાર્ગના અને મેાક્ષમાર્ગના અધિકાર છે, એમ કહી દ્રવ્યક્રિયાદિતું સ્વરૂપ અને સ્થાનપદના નિક્ષેપા તથા સામુદાનિકી ફિયા જણાવી સંયમસ્થાનના અધિકાર વર્ણવી ઇર્યાપથિકીતું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવીને તેર કિયાનાં સ્થાના અને વેદનાતુભવના ચાર ભાંગા જણાવી કહ્યું કે સ્વજ્ઞાત્યાદિ નિમિત્તે આર'ભાદિ કરાય તે અથ'દ ડ કહેવાય. પછી અનથ'દ ડતું સ્વરૂપ અને હિંસાદ ડાદિતું સ્વરૂપ કહીને કથા છવા અનાય' કહેવાય? તેના ઉત્તર દઇ શ્રમણાતું ધમ'સ્થાન વર્ણવી કાલ્યું નરકગામી? તેનું અને નરકતું સ્વરૂપ, કૃષ્ણપાક્ષિકપણું તથા દુલંભખાધિતા જણાવી કહ્યું કે ઉવવાઇસ્ત્રમાં કહેલા ગુણવાળા છવા સિદ્ધ અથવા મહદ્ધિક દેવ થાય છે. દેશવિરતિધારકાદિ છવા મહદ્ધિકાદિ દેવ થાય, તે મિશ્ર પક્ષ કહેવાય. પછી ધર્માતુરાંગ પરિવાજકમાં આસદ્ધ

સ્ત્રીનું દર્શત કહી અધર્મ પક્ષમાં ૩૬૩ પાખંડીનું અને અહિ'સાનું સ્વરૂપ તથા હિ'સાનું ફ્રેલ જણાવી માક્ષમાર્ગ અને મુક્તિને રાેકનાર ભાર ક્રિયાસ્થાના વર્ણવી કહ્યું કે તેરમું ક્રિયાસ્થાન મુકત્યાદિને આપે છે.

ખીજા શુતસ્કંધના ત્રીજા આહારપરિજ્ઞાધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

અહીં વિવિધ પ્રકારના આહારની બીના વર્ણવતાં કહ્યું કે આહાર એ શરીરના આધાર છે. તે દાપરહિત હોવા જોઇયે. પછી આહારપદના નિક્ષેપા અને આહારનું સ્વરૂપ જણાવતાં એજ આહારાદિ ભેદ, તે તે આહાર કરવાના ટાઇમ તથા તે આહારના કારણ જણાવી કેવલીને અંગે આહારસિદ્ધિ વર્ણવી છે. પછી અનાહારપણાના અવસર જણાવતાં પરિજ્ઞાપદના નિક્ષેપાની ભલામણ કરી બીજકાયના ૪ ભેદ કહ્યા છે. પછી પૃથ્વીકાર્યાદમાં પરસ્પર ઉત્પત્તિ વગેરે તથા કમેં ભૂમિ વગેરેના મનુષ્યાના ઉત્પત્તિ વગેરે અને જલચરાદિના ભેદ, ઉત્પત્તિ તથા આહાર વર્ણવી તેના કલેવરાશ્રિત છવાના ઉત્પત્તિ વગેરે તથા વિષ્ટાદિમાં ઉત્પત્ત થયેલા છવાના ઉત્પત્તિ વગેરે અને ત્રસ સ્થાવર શરીરમાં તથા વાયુકાયમાં અપેકાયની ઉત્પત્તિ વગેરે તેમજ અપેકાયમાં ત્રસાદિરૂપે ઉત્પત્તિ વગેરેની બોના જણાવી કહ્યું કે કર્માનુસારે છવાની પરસ્પર ગતિ-આગતિ થાય છે.

## ચોથા પ્રત્યાખ્યાન અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં પ્રત્યાખ્યાન પદના નિક્ષેષા જણાવી મૂલગુષ્યુના અધિકાર વર્ષુ વતાં તે નિમિત્તે થતી અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા જણાવી આત્માનું અપ્રત્યાખ્યાનીપષ્યું વગેરેથી માંડીને ઠેઠ એકાંત સૂતેલાપષ્યા સુધીની બીના કહી છે. પછી પ્રવૃત્તિ ન કરે તા પણ વિચારાદથી દંડાય એમ કહી અદેષ્ટ જીવાદિ નિમિત્તે પણ સંગ્રી–અસંગ્રીના દેષ્ટાંતે હિંસાદિની સિદ્ધિ કરી કહ્યું કે જેમ પાતાને દંડાદથી દુ:ખ થાય તેમ બધાને પણ તે રીતે દુ:ખ થાય, તેથી કાઇને હણવા નહિ વગેરે સ્વરૂપવાળા જિનલમે શાધતા છે. પછી સાધુનું સ્વરૂપ વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

## પાંચમા અનાચારશ્રુત અધ્યયનના ટ્રૅક પરિચય

અહીં આચાર પદના નિક્ષેષા જણાવી કહ્યું કે અબહુશ્રુતને વિરાધનાદાષ લાગે. આ અધ્યયનનું ભીજું નામ 'અનગારશ્રુત ' છે. તથા અનાચાર ન સેવાય, શાંતિનાં સાધનાની પુષ્ટિ કરી સુમુક્ષુ મુનિ સમિતિ વગેરે ગુણાને ધારણ કરે, વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

# છક્ષા આદ્ર'કીય અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

અહીં આર્ક પદના નિક્ષેપા ને સ્વરૂપ કહી જણાવ્યું કે અહીં આર્ક કુમારની ખીના કહેલી હાવાથી ' આદ્ર<sup>૧</sup>કીય ' નામ છે. તથા દ્વાદશાંગીનાં સવ<sup>૧</sup> અધ્યયન સર્વાક્ષરસ'નિ-પાતા શાધિતા છતાં પણ તે તે પ્રકારે તે તે સ્થલે ઋષિભાષિતની જેમ કાઈ અનાવ અને તે મ્યનુમત થાય છે. પછી ગાશાલક, ત્રિદંડી તથા હસ્તિતાપસાની સાથે આદુઉકમારે કરેલા વિવાદની બીના જણાવી, આર્ડ કુમારના પૂર્વ ભવ કહ્યો છે. પછી ચાલુ ભવમાં આર્દ રાજાને અને શ્રેષ્ટ્રિક રાજાને માંહામાંહે પ્રીતિ અને પ્રશ્નની બીના કહી અભય-ફુમારની ઉપર આર્ફ્ફમાર ભેઠણું માકલે છે. તે પણ પ્રતિમા માકલે છે. તે જોઈને આર્ડકમારને જાતિસ્મરણ થયું. આર્ડકમાર બાલ પામ્યા. તેનું રક્ષણ, આર્ડકમાર ભાગીને દીક્ષા લે છે ત્યારે દેવતા અઠકાવે છે. કાઉસ્સગ્ગમાં રહેલ ને ખાલિકા વરે છે. વસુધારા, દૈવી વાણી, ભવિષ્યમાં એાળખાણ થતાં ગૃહસ્થપણું, પુત્રના જન્મ, સ્નેહબ'ધ તાેડતાં મુશ્કેલી, પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ થતાં નીકળ્યા, ચાેરાની દીક્ષા, ગાંશાલાદિની સાથે વાદ, તેમા જય, તેમની (ચારાની) સાથે શ્રીવીરની પાસે દીક્ષા, શ્રીવીરપ્રભુ પહેલાં એકાકી ને મોની હતા, હાલ સભામાં ધર્મ કહે છે તે આઝવિકા માટે કહે છે, એવા ગાસાલાના વિચારા હતા. તેને જિતેન્દ્રિયાદિ ગુણવંત પુરૂષ ધમ કથા કહે એમ જણાવી મહાવતા-કિની પ્રરૂપણા કરી, આર્ડફમારે ગાેશાલાના વિચારાતું ખંડન કર્યું છે. પછી ગાેશાલા કહે છે કે શીતાેકક, ભીજ, આધાકર્મ, તથા સ્ત્રીપરિભાગમાં ભિક્ષને પાપ ન લાગે. અહીં આર્ડ કુમાર કહે છે કે જે ચાર વાનાં સેવે તે સાધુ ન કહેવાય. જો તારા કહેવા પ્રમાણે વ્યાજળી માનીએ તા શહસ્થાને શ્રમણ માનવા પડશે, વગેરે કહી તેનું ખંડન કર્યું છે. ગાશાલા કહે છે કે, પ્રભુ શ્રીમહાવીર વાણિયાની જેવા લાભેચ્લુ છે. અહીં આર્ડફમારે જવાળ દેતાં પ્રભુમાં અને વાબિયામાં કરક જણાવ્યા છે. પછી શાક્ય મતાનુસારી વિચારનું ખંડન કરી કહ્યું કે, અદ્યક્ષચારીને જમાડવામાં લાલુપતા વધે છે અને નરકનાે લાભ થાય છે. વળી દયાને નિંદનારા મરીને અસુરપહ્યું પામે છે. પછી અવ્યક્તવાદીના વિચારા જણાવી, તેનું ખંડન કર્યું છે. પછી આત્મ–પર-તારકનું સ્વરૂપ, હસ્તિતાપસાના વિચારા અને તેનું ખંડન, તેમને થયેલ પ્રતિબાધ, તેમની આદ્ર<sup>°</sup>કુમારની સાથે પ્રક્ષ શ્રીવીરની પાસે દીક્ષા થઈ વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

બીજા શ્રુતસ્કંધના છેલ્લા સાતમા નાલંદા અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય અહીં અલં શબ્દના નિક્ષેપા અને અર્થ જણાવી કહ્યું કે, રાજગૃહ નગરે નાલંદા બાહિરિકા (પરં) છે. ત્યાં શ્રીગૌતમસ્વામીને ઉદ્દક શ્રમણે પૂછેલા પ્રશ્નોના જવાળમાં આ અધ્યયન કહ્યું છે. પછી રાજગૃહના નાલંદાનું ને લેપગાથાપતિ શ્રમણે! પાસકનું વર્ણન કરી હસ્તિયામ વનખંડનું વર્ણન કર્યું છે. શ્રાવકધર્મની બાળતમાં ઉદ્દક શ્રમણના પ્રશ્નો અને શ્રીગૌતમસ્વામીના ઉત્તરે કહી ત્રસપણું ને ત્રસભૂતપણાની સમજણ પાડી છે. પ્રસંગે શેઠના છ દીકરાનું દર્શત કહીં છે. પછી અવિરતની દુર્ગતિ થાય, ને અનાર ભીની સદ્દગતિ થાય એમ કહી અલ્પેચ્છાદિગુણી દેશવિરતની સુગતિ જણાવી કહ્યું કે, પાતાના જ અચાવ કરનારા જંગલવાસી તાપસાદિ જેવા મરીને અસુરપણું પામે છે. ત્યાંથી ચ્યવીને એલમૂક થાય છે વગેરે બીના સાંભળી ઉદ્દક શ્રમણ શ્રીગૌતમનાં વચન સ્વીકારી પ્રશ્નુ શ્રીવીરની પાસે પંચમહાલત ધર્મ સ્વીકારે છે. અંતે નૈગમાદિનયની વ્યાખ્યા કરી જ્ઞાનનય ને ક્રિયાનયના વિચારા કહ્યા છે.

શ્રીસૂત્રાંગકૃતાંગસૂત્રના પરિચય પૂરા થયા ક્કિ ક્કિ શ્રી પ્રવચન કિરણાવલીના ત્રીએ પ્રકાશ પૂરા થયા

> 를 기계 기계 기계

### ા ચાેથા પ્રકાશ ાા

भी સ્થાનાંગ સૂત્રના દ્વ'ક પરિચય

अह य चडस्थपयासे, बण्णिज्जइ तइयमंगमुदेसा ।।
एगसुयक्खंघे दस, अज्ञायणाइं तहुद्देसा ।। २२ ।।
बीए तइयच्छरथे उद्देसच्छक्किमस्थ पत्तेयं ।।
पंचमितिःणुद्देसा, पण्णारसुद्देससंकलणा ।। २३ ।।
सूयगडंगा दुगुणं, इक्षिकक्कपयत्थभावणा पढमे ।।
दुदुभावत्था बीए, तइयज्ञायणे तितिपयत्था ॥ २४ ॥
एवं कमसो दसमे, अज्ञायणे विण्णिया दसदसत्था ॥
दह दख्वाइपयत्था, संखेबा बोह्या बुला ॥ २५ ॥
नरभेया जिणजीवा, पहुदिक्खियभूविनःहवा इत्थ ॥
गयहेडगणियभेया, अवरपयत्या बहु भणिया ॥ २६ ॥

રાખ્દાથ<sup>ર</sup>—પ્રવચન કિરણાવલીના ચાેથા પ્રકાશમાં શ્રીસ્થાનાંગસ્**ત્રની** <mark>ખીના</mark> સામાન્યથી કહેવાય છે. તેમાં એક શ્રુતસ્કંધ છે, દરા અધ્યયના છે. તથા બીજા દ્વિસ્થાનક અધ્યયનમાં ૪ ઉદ્દેશા છે, એ પ્રમાણે ત્રીજા ચાેથા અધ્યયનના પણ અનુક્રમે ચાર ચાર ઉદ્દેશા જાણવા. પાંચમા અધ્યયનના ત્રણ ઉદ્દેશા છે. સર્વ મળી એ ચાર અધ્યયનાના ૧૫ ઉદ્દેશા જાણવા. એટલે વ્યાકીનાં છ અધ્યયના (૧, ૬, ૭, ૮, ૯, ૧૦ મા ) માં ઉદ્દેશા નથી, તેથી તે એકસરાં એટલે સીધાં સળʻગ અધ્યયના કહેવાય છે. ૨૨–૨૩. આ ત્રીજું અંગ શ્રીસૂત્રકૃતાંગસૂત્રથી બમહું છે, એટલે તેનાં ૭૨૦૦૦ પદા છે. તથા અહીં પહેલા અધ્યયનમાં એકેક પદાર્થાની બીના કહી છે. બીજા અધ્યયનમાં બે બે પદાર્થાની બીના અને ત્રોજા અધ્યયનમાં ત્રણ ત્રણ પદાર્થાની બીના કહી છે. આ રીતે ૪, ૫, ૬, ૭, ૮, ૯, ૧૦ મા અધ્યયનમાં અનુક્રમે ચાર પદાર્થાની, પાંચ, છ, સાત, આઠ, નવ, અને દસ પદાર્થીની બીના કહી છે. દૂંકામાં એમ કહી શકાય કે આ શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રમાં દ્રવ્યાતુયાગ, ચરણકરણાતુયાગ અને ગણિતાતુયાગની બીના સંક્ષેપમાં જીવ-અજીવાદિ ક્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયાદિ પ્રકારે વર્ણુંવી છે. ૨૪-૨૫. અહીં કહેલા ૧. મતુષ્યાદિના ભેક-પ્રભેદા, ર. પ્રશુ શ્રીમહાવીરદેવના શાસનની અતરાધના કરીતે જિનનામકર્મને ખાંધનારા શ્રેણિક વગેરે ૯ ભાવી તીર્થ કરના જીવાે, ૩. શ્રીમહા-વીરદેવના હાથે દીક્ષા પામેલા આઠ રાજાઓના તથા નિક્ષવાનાં નામ, ૪. નવ કારણાથી રાગની ઉત્પત્તિ થાય, વગેરે બીજા પણ ઘણા પદાર્થીની બીના અહીં વર્ણવી છે. ર૬ સ્પષ્ટાર્થ — દ્વાદશાંગીમાં આ સ્થાનાંગસૂત્ર ત્રીજીં કહેલું છે. આની પહેલાંનાં એ અંગામાં જેમ બે શુતસ્ક ધા જણાવ્યા, તેમ અહીં તે બે નથી, પણ એક શુતસ્ક ધ છે. દશ અધ્યયનામાંથી ૪ અધ્યયનના જ ઉદ્દેશા છે. બાકીનાં અધ્યયનામાં ઉદ્દેશા નથી. જો કે અહીં જણાવેલી બીના જરૂર માક્ષમાર્ગને સાધવામાં સાધક આત્માઓને મદદગાર તા છે જ. પણ પદાર્થોને નિરૂપણ કરવાની રોહી વિચારતાં સમજ્ય છે કે એક એક પદાર્થી અને બે બે પદાર્થી એમ છેવડે દશ દશ પદાર્થી જણાવવાના ક્રમ બુદ્ધિના વિકાસ કરાવનાર છે, ને ચિત્તને સ્થિર કરે છે તથા શિષ્યોને આ ક્રમે સમજવતાં સહેલાઇથી તત્ત્વબાધ થઈ શકે છે, તેમજ સ્ત્રાર્થની પરાવર્તાના કરવામાં પણ સરલતા થાય છે. આ જ હકીકત શ્રીસમવાયાંગમાં પણ સમજવાની છે. અન્ય ધર્માં ઓનોમાંના બોદ્ધોએ એકોત્તરનિકાય નામના શ્રંથમાં આ શેલી કેડલેક અંશ સ્વીકારી છે. તેમજ મહાભારતના આરણ્યકપર્વના ૧૩૪મા અધ્યાયમાં અષ્ઠવક એકથી માંડીને તેર સંખ્યાવાળા પદાર્થી ગણાવે છે. શીધ્ર બાધને દેનાર આવા વિશિષ્ઠ ક્રમ આ ત્રીજાં-ચાથાં અંગામાં જ દેખાય છે.

૧. પહેલા એક સ્થાનક નામના અધ્યયનના સાર—અહીં આત્મા, પુષ્ય, પાપ વગેરે પક્ષાર્થાનું સ્વરૂપ જહ્યાવતાં અનુમાન વગેરે પ્રમાણાથી તે કહેલા પદાર્થી સાબિત કર્યા છે. તથા અહીં દરેક મનુષ્ય દેવ વગેરેના આત્મા અલગ અલગ દેખાય છે, છતાં 'एगे आया' આત્મા એક છે, આમ કહેવામાં સ્ત્રકારના કર્યા આશય છે? તે બાબત ટીકાકારે ખહુ જ સ્પષ્ટ સમજાવીને સામિત કર્યું' કે, ' દુનિયામાં જે અનંતા આત્માંઓ દેખાય છે, તે બધામાં 'आत्मत्व' આત્માપણં એક સરખું જ છે. અને આત્મ પ્રદેશાની સંખ્યામાં પણ લગારે જાદાશ નથી. તમામ સંસારી જીવા સુખને ચાહે છે, ને દુ:ખથી કંડાળે છે. જન્મ લેતાં અને મરતાં જીવ એકલાે જ જન્મ પામે છે, ને મરે છે એટલે પ્રાથાથી છૂકા થાય છે, તથા પરભવમાં જીવ એકલા જ જાય છે. ને અજ્ઞાન, વિષય-કષાયાદિના પાશમાં ક્સાઇને ખાંધેલાં કર્મીના અભાધાકાલ વીત્યા ખાદ ઉદય થતાં કર્મ કૂલાે પણ કર્મ'ને ભાંધનાર જીવ જ એકલાે ભાગવે છે.' આ રીતે સ્ત્રી–યુત્ર વગેરે પરભાવાે (વિભાવો)માં મમતાભાવને ધારણ કરતાર સ્પાત્માને પરભાવથી ખસેડીને નિજ સ્વભાવમાં સ્થિર કરવા માટે સૂત્રકાર શ્રીસુધર્માસ્વામી ગણધરે ' एगे आया ' કત્યાદિ વચનાથી આત્મા વગેરે પદાર્થી ' એક છે ' એમ સ્યાદાદ શૈલીને આધારે જણાવ્યું છે. વળી 'આત્મા એક છે' આ વચન સાંભળીને કાેઈ જીવ એકાત્મવાદને વ્યાજબી ન માને, માટે કહ્યું કે દરેક જીવ સ્વકૃત કમેં-ક્લાને જાદાં જાદાં ભાગવે છે, કાે**ઇ છવનાં કમે**નાિ સંબંધ બીજા કાેઇ છવનાં કમેનિી સાથ 😉 જ નહિ, અને મનાય પણ નહિ. કારણ કે કર્માને માંધનારા જીવા જાદા જાદા હોવાથી જ, ' કેટલાએક જીવા ધનવ'ત, છુદ્ધિશાળી, નીરાેગી, ઉત્તમ રૂપવંત હાેય છે, ને કેટલાએક જીવા નિર્ધાન વગેરે વિપરીત સ્વરૂપવાળા હાય છે, ' આવા પ્રકારનું વિચિત્રપણું ઘટી

શકે છે. આવા આવા અનેક મુદ્દાઓથી જેમ પૂર્વે જણાવેલી અપેક્ષાએ 'આત્મા એક છે? એમ કહ્યું તેમ 'કરેક આત્માઓ અલગ અલગ હાવાથી આત્મા વગેરે પદાર્થી અનેક છે, 'એમ પણ માનવું જોઈયે. આનું નામ જ સ્યાહાદરાલી કહેવાય. આ જ પદ્ધતિએ ટીકાકારે અવસરે પુણ્ય-પાપ દેવ-નરકાદિની સાબિતી કરી જણાવ્યું કે, અનુકૂલતા એ પુણ્યનું ફેલ છે, તેને ભાગવનારા સ્વર્ગવાસી દેવા અને મનુષ્યા છે. પ્રતિકૂલતા એ પાપનું ફેલ છે. તેને આછા વધતા પ્રમાણમાં ભાગવનારા તિયે ચા તથા મનુષ્યા છે.

- ર. બીજા હિસ્થાનક અધ્યયનના સાર—અનેકાંતદ્ધિએ આત્માનું અનેકપર્સું પણ ઘડી શકે જ છે. માટે અહીં કહેલી '' છવના ' સિદ્ધ અને સંસારી ' એમ બે ભેદ વગેરે '' હકીકત સર્વાં શે ઘડી શકે છે. આ જ શૈલીએ જણાવેલા લાક-અલાક, છવ-અછવ વગેરે બે બે પદાર્થાની બીના અહીં વિસ્તારથી ડીકાકારે સમજાવી છે.
- 3. ત્રીજા ત્રિસ્થાનક અધ્યયનના સાર—અહીં મોક્ષમાર્ગ વગેરેના સમ્યગ્દર્શાનાંદ ત્રણ ત્રણ ભેદા વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. ત્રણ પ્રકારના દંડ વગેરેની બીના જાણતાં ભવ્ય જેવા કર્મ બંધના કારણથી બચી માક્ષમાર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના કરી સુક્તિના સુખ પામે; એ સૂત્રકારાદિની ઉદાર ભાવનાને જરૂર પારખી શકે છે.
- ૪. ચાથા ચતુ:સ્થાનક અધ્યયનના સાર—અહીં ગુરૂ, સાધુ, પુરૂષ વગેરેના ચાર ચાર ભેઢા, નરકગતિ વગેરેના ચાર ચાર હેતુઓ વગેરે, કષાય વગેરેના તથા ખે રીતે શ્રાવકના ચાર ભેઢા તથા ધ્યાનાદિના ૪ ભેઢા-પ્રભેઢા-લક્ષણ-આલંખન વગેરે ચાર ચાર પદાર્થાની બીના દેષ્ઠાંતાદિ કહેવાપૂર્વક સ્પષ્ઠ સમજાવી છે.
- પ. પાંચમા પંચસ્થાનક અધ્યયનના સાર—અહીં પાંચ મહાવત, પાંચ સમિતિ વગેરેના પાંચ પાંચ ભેઢાનું વર્લ્યુન વિસ્તારથી કર્યું છે.
- ૬. છકું ષદ્સ્થાનક અધ્યયનના સાર—અહીં ૬ જીવનિકાય, ૬ લેશ્યા વગેરે છ છ પદાર્થીની બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.
- છ. સાતમા સપ્તસ્થાનક અધ્યયનના સાર—અહીં સાત સ્વર, તેના સ્થાન, ગ્રામ, મૂર્જના, સાત સમુદ્દ્ર શાત, સાત ભયસ્થાન, ગાચરીના તથા નિદ્ધવાના હ ભેઢા વગરેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જહ્યુવ્યું છે. નિદ્ધવાના ઉત્પત્તિસમય વિo સંo ૧૧૪માં કહ્યો છે.
- ૮. આઠમા અષ્ટસ્થાનક અધ્યયનના સાર—અહીં વાદીના, મહાનિમિત્તના, વિસક્તિના ૮-૮ ભેઢા તથા પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે જેમને સ્વહસ્તે દીક્ષા આપી છે તે આઠ રાજાઓનાં નામ, પ્રવચન માતાના તથા મદના ૮ ભેઢા વગેરે આઠ આઢ પદાર્થીની ભીતા સ્પષ્ટ જણાવી છે.
  - હ. નવમા નવસ્થાનક અધ્યયનના સાર—અહીં પ્રક્રાચર્યની ગુપ્તિના ૯ મેટા

પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવના શાસનમાં થયેલા ભાવી તીર્થ કર શ્રેષ્ટ્રિકાદ નવ જવાનું દુંક જ્વન, રાગાત્પત્તિનાં નવ કારણા, નવકદપી વિહાર, વગેરે નવ નવ પદાર્થાની બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

૧૦. દરામા દરાસ્થાનક અધ્યયનના સાર –અહીં દ્રવ્યાનુયાગના ને સત્ય વચન યાગના દરા ભેઢા, તથા શુદ્ધ વાકયાનુયાગના ને ગણિતના તથા આશ્ચર્ય (અછેરા) ના અને શ્રમણધર્મના દરા ભેઢા, વળી કદપ ( સુનિના આચારનાના ) દરા ભેઢા, દષ્ટિ-વાદનાં દરા નામ વગેરે દરા દરા પદાર્થીની ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

આ રીતે શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રનાં કરો અધ્યયનાના સાર દું કામાં જણાવ્યા. હવે આના ર૧ ઉદ્દેસણકાલ શ્રીન દીસૂત્રમાં અને શ્રીસમવાયાંગસૂત્રમાં કહ્યા છે. તેનું રહસ્ય દું કામાં આ પ્રમાણે જાણવું. યાગોદ્રહનની પ્રક્રિયા પ્રમાણે મુનિને આ સૂત્રના યાગ કરતાં ર૧ દિવસ લાગે છે. તેમાં આંગની અનુજ્ઞા સુધીના ૧૮ દિવસા, ને ત્રણ દિવસા ગૃદ્ધિના ગણ્યા છે. અહીં કાલગ્રહણ ૧૮, અને નંદી ૩ જાણવી.

## હવે આ ત્રીજ અંગનાં દરો અધ્યયનાના પરિચય ટ્રંકામાં જણાવું છું :— પહેલા એકસ્થાન અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં મંગલ અને અનુયાગની બીના જણાવ્યા બાદ કુલ, યાગ (આઠ વર્ષના પર્યાય), અને મંગલના ત્રણ ભેદ તથા સમુદાયાર્થ જણાવી સ્થાન અને અંગપદના નિક્ષેપા તથા સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી ભેદસહિત ઉપક્રમ વગેરેનું વર્ષ્યન કરી સ્થાનાંગમાં તે બધાના અર્થ નાે સમાવેશ જણાવ્યા. પછી એક પદના નિક્ષેપા અને ઉપાદ્દઘાત તથા સંહિતાદિના ક્રમ અને સ્વરૂપ કહી, શ્રુતપદના અને આયુષ્યપદના નિક્ષેપા કહી જણાવ્યું કે આત્મા એક છે. અહીં દ્રવ્યાર્થતાદિનું સ્વરૂપ કહી અવયવિની ને આત્માની સિદ્ધિ કરી આત્માનું નિત્યાનિત્યપર્જી કહ્યું છે. પછી સામાન્યનું અને વિશેષનું સ્વરૂપ તથા ઢંડ, ક્રિયા, લાક, અલાક, ધર્માસ્તિકાય, અંધ, માક્ષ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, વેદના અને નિર્જરાતું સ્વરૂપ અને એકપહ્યું જહ્યાવ્યું છે. પછી કહ્યું છે કે કર્મ-અંધતું અનાદિપર્સું છતાં પર્સ ખાસમાં મિશ્રભાવે ( ભેગા ) રહેલ સુવર્ણના અને પત્થરના વિચાગની જેમ આત્માના અને કર્મસંખધના વિચાગ થતાં અનુક્રમે તે છવ માક્ષને પણ પામે છે. પછી પર્યાયના અને પર્યાચીના ભેદાભેદ સંભ′ધ અને પુણ્ય-પાપની સિદ્ધિ જણાવી 🥆 કહ્યું કે ચ્યવન, ઉપપાત, સંજ્ઞા વગેરે પદાર્થા (સંખ્યામાં) એક છે એમ કહ્યી તેનું સ્વરૂપ અને નારકાદિદ'ડક તથા નારકની ને દેવની સિદ્ધિ (સાબિતી) જણાવી છે. પછી પૃથિવ્યાદિના સચેતનપણાની સિદ્ધિ કરી સમ્યકત્વાદિનું સ્વરૂપ અને તીર્થાસિદ્ધાદિનું સ્વરૂપ કહી જ બુદ્ધીપની પરિધિ અને શ્રીવીરપ્રસુની સિદ્ધિ તથા અનુત્તર દેવના શરીરની ઊંચાઇ કહી છે. પછી આર્કાદ નક્ષત્રોના તારાએા અને એક આકારાપ્રદેશમાં અવગાહ વગેરે

કહી અ'તે જ્ઞાનનય તથા ક્રિયાનયનું સ્વરૂપ અને સામાન્ય-વિશેષવાદ વગેરે <mark>ખીના</mark> સ્પષ્ટ જણાવી છે.

દ્ધિસ્થાનક અધ્યયનના પહેલા ઉદેશાના દુંક પરિચય

અહીં છવ અછવ આદિના એ એ સેદા કહી એ એ પદાર્થને જણાવનારા 3૬ આલાવા અને પચ્ચીશ ક્રિયામાં એ એ સેદ કહ્યા છે. પછી જ્ઞાનના એ સેદથી માંડીને સૂત્રના કાલિકાદ એ સેદ સુધીના ૨૩ આલાવા કહ્યા છે. એ સેદ ચારિત્ર કહી પૃથ્વીકાયાદના એ એ સેદ જણાવનારા ૨૮ આલાવા અને પર્યાપ્તિનું સ્વરૂપ કહી જણાવ્યું કે દ્રવ્યાદિથી જે સચિત્ત વસ્તુ હોય તે સ્વકાયશસ્ત્રાદિથી અચિત્ત અને. પછી આચીર્ણના અને અનાચીર્ણના સેદા તથા અવસિર્પણી વગેરે કાલની અને લાકાકાશા-દિની બીના કહી ૨૪ દંડકમાં અને વિશ્વહગતિક જીવામાં શરીરની પ્રરૂપણા કરી છે. પછી શરીરની ઉત્પત્તિમાં ને બનાવડમાં કારણા અને ત્રસ-સ્થાવરમાં ભવ્ય-અભવ્ય સેદની ઘડના તથા પ્રત્રજ્યાથી માંડી સંલેખના સુધીની બીના વગેરે પદાર્થીનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે.

ક્રિસ્થાનક અધ્યયનના ખીના ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે ઊલ્વેંત્યન્નાર્દિ જીવા અહીં અથવા બીજા ભવે પાપકર્મો ભાગવે છે તે એ રીતે મનુષ્યા પણ અહીં અથવા બીજે ભવે પાપકર્મો ભાગવે. પછી ભવ્યાદિ ભેઢે તારકાદિતી પ્રરૂપણા કરી સમવહતાદિ ભેઢે લાેકનું સ્વરૂપ, અને દેશ સવ<sup>°</sup> ભેઢે શબ્દાદિનું સ્વરૂપ કહી જણાવ્યું કે વાયુ વગેરેને એકાદિ શરીરા હાેય છે. અહીં આ તથા બીજ પણ બીના સ્પષ્ટ કહી છે.

દ્વિસ્થાનક અધ્યયનના ત્રીજ અને ચોથા ઉદ્દેશાના દુંક પરિચય અહીં શબ્દાત્પત્તિનાં કારણા અને સંવાતાદિએક પુદ્દગલના વિચાર કહી જ્ઞાનાદિ- એક આચારની પ્રરૂપણા કરી છે. પછી પ્રતિમાદિનું સ્વરૂપ જણાવી ભરત-ઐરવતાદિ ક્ષેત્રનું અને ક્રુટશાદમલી વગેરે વૃક્ષનું તથા ગરૂડાદિ દેવનું નિરૂપણ કર્યું. છે. પછી પર્વત, દેવ, વક્ષસકાર, દીર્વવતાદય વગેરેની લંખાઈ વગેરે કહી, પદ્માદદ વગેરે હદેલનું ન શ્રી વગેરે દેવીઓનું સ્વરૂપ તથા સુષમા-દુષમા આરાનું પ્રમાણ કહી સુષમાકાલે ઊંચાઈ વગેરે અને દેવકુરૂ વગેરમાં કાલના નિયમ, તથા ચંદ્ર, સૂર્ય, ર૮ નક્ષત્રા અને ૮૮ પ્રહ્યાની બીના કહી છે. પછી વેદિકાની ઊંચાઈ, ધાતકીખંડના બે ભાગ, અને કાલાદ સમુદ્રની વેદિકાની ઊંચાઈ તથા પ્રષ્કરાઈના બંને વિભાગના બે બે ક્ષેત્ર વગેરે બીના વર્ણવી છે. પછી કહ્યું કે, પ્રવેચકના દેવાના શરીરનું પ્રમાણ બે દ્વાય જાણવું.

પછી સમયથી માંડી ઉત્સર્પિ છી સુધીનું વર્ણન કરી ગામથી માંડીને રાજધાની સુધીના પદાર્થોનું સ્વરૂપ જણાવનારા ૪૭ આલાવા કહ્યા છે. પછી કહ્યું કે, બ'ધ બે: પ્રેમ અને દ્વેષ છે. તથા રાગ-દ્વેષથી પાપ બ'ધાય છે. પછી યાગનિમિત્તે થતા કર્મબ'ધનું સ્વરૂપ કહી જણાવ્યું કે ધર્મ પ્રવણાદિમાં બે જાતના ક્ષ્યાપશમ કારણ છે. પછી પલ્યાપમ અને સાગરાપમનું સ્વરૂપ તથા કાંધાદિના બે ભેદ અને ઇદ્રિયાદિની અપેક્ષાએ બે બે ભેદ જણાવી કહ્યું કે, મિધ્યાદિએને અજ્ઞાન હોય છે. પછી મરણના બે ભેદ, (સ'લેખનાદિ વિધિ) અને જીવ-અજીવનું અનન્તપછું તથા શાધ્યતપછું, તથા ગ્રાનાવરણીયાદિના દેશથી ને સર્વથી બે ભેદ વળી શાતા-અશાતા તેમજ દર્શનમાહ, ચારિત્રમાહ, આયુષ્યના બે ભેદ, નામ–ગાત્રના બે ભેદ, પ્રેમથી ને દ્વેષથી મૂર્છાની ઉત્પત્તિ અને શ્રીકેવલગ્રાનની આશ્રધના તથા તીર્થ' કરોના વર્ણા કહીને દષ્ટિવાદના ચાયા ભેદરૂપ પૂર્વોની વસ્તુ જણાવી છે. પછી બે નક્ષત્રના તારા વગેરે, તથા ભવનવાસી દેવ વગેરેની સ્થિતિ અને બે દેવલાક (સૌધર્મેશાન)ની દેવીઓ, વળી તેજોલેશ્યાવાળા બે દેવલાક જણાવી પરિચારણા કહી છે. પછી દિપ્રદેશિક સ્ક'ધથી માંડીને દિગુણ રૂક્ષ સુધીના પુદ્દગલાનું વર્ણન તથા નિષેકાદિનું લક્ષણ વગેરે હકીકત સ્પષ્ટ જણાવી છે.

બીજ હિસ્થાનાધ્યયનના ત્રીજા ચાેથા ઉદ્દેશાના તથા બીજા હિસ્થાન અધ્યયનના દું ક પશ્ચિય પૂર્ણ થયા.

# ત્રીજા ત્રિસ્થાન અધ્યયનના ટ્વંક પરિચય

આ અધ્યયનના ચાર ઉદ્દેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદ્દેશામાં નામાદિ નવ પદાર્થાનું સ્વરૂપ અને વૈક્રિય રચનાના પ્રકારા તથા દેવ-પરિચારણાદિના ત્રણ પ્રકારા, ધાગાદિના ત્રણ ભેદ, સંરંભાદિ ત્રણ ને અલ્પાયુ, દીર્ઘાયુ, અશુભ દીર્ઘાયુના તથા શુભ દીર્ઘાયુનાં કારણા કહ્યાં છે. અહીં સંવિગ્ન-લુબ્ધકનાં ખે દેખાંતા જણાવ્યાં છે. પછી ત્રણ શુપ્તિ વગેરે, ગહોંદિના ત્રણ ભેદ, પત્રાદિવાળા ઝાડની જેમ પુરૂષના ત્રણ ભેદ તથા ઉપ્રદાસાદિભેદ્દે પુરૂષના ત્રણ ભેદ કહીંને મતસ્યાદિના ત્રણ ભેદ અને તિર્યંગાદિના ત્રણ ભેદ તથા ત્રણ લેશ્યાવાળા જવા જણાવી તેના રજ આલાવા કહ્યા છે. તારાનું ચલન (હાલવું) વીજળી, અને મેઘના શબ્દ વર્ણ વી લાકમાં અધકાર, ઉદ્યોત, દેવાન્લકાર, દૈવિક ઉદ્યોત, સંનિપાતાદિનાં ત્રણ ત્રણ કારણા તથા દેવેન્દ્ર વગેરેને મનુષ્ય લાકમાં આવવાનાં, ચૈત્યવૃક્ષને હાલવાનાં તેમજ લાકાંતિક દેવાને આવવાનાં ત્રણ ત્રણ કારણા જણાવી કહ્યું છે કે ત્રણ જણા દુષ્પ્રતિકાર છે, અને મેાફ્ષનાં ત્રણ કારણ છે. તથા કાલના અવસર્પિણી વગેરે ત્રણ ભેદ છે. પછી પુદ્દગલનું ચલન, ઉપધિ અને પરિપ્રદ્યા ત્રણ ત્રણ ભેદ કહી પ્રાણધાન, ધાનિ તથા સંખ્યાતાદિ જીવવાળી વનસ્પતિ કહી છે. પછી માગલ વગેરે તીર્થા અને સુષમા આરાનું પ્રમાણ તથા તે કાલના મનુષ્યાની ઊંચાઈ. આયુષ્ય, અસ્દિંતાદિના વંશા તથા યથાયુષ્ય જવા, મધ્યમ આયુષ્ય આયા આયુષ્ય છો, અમા આયુષ્ય આયુષ્ય આયુષ્ય આયુષ્ય છો, આયુષ્ય આયુષ્ય આયુષ્ય ભાગ છો.

તથા તેઉનું આયુષ્ય, શાલિ વગેરેની યાનિની બીના કહી જણાવ્યું કે, બીજી-ત્રીજી નરકમાં ત્રણ સાગરાપમનું આયુષ્ય છે. પછી ભંતે રાખ્દના અર્થ, ધૂમપ્રભાની સ્થિતિ અને સરખા એવા અપ્રતિષ્ઠાન નરકાવાસ વગેરે તથા સીમતંક વગેરે કહ્યા છે. પછી ઘણાં માછલાંવાળા સમુદ્રો અને શીલરહિત રાજા વગેરેની નરકગતિ કહી જણાવ્યું કે ત્યાંગી પુરૂષા દેવ પણ થાય છે. પછી વિમાનના વર્ણા અને આનતાદિ સ્વર્ગના દ્વોના શરીરની ઊંચાઇ, 3 કાલિક પ્રજ્ઞપ્તિની બીના વગેરે વિસ્તારથી કહ્યું છે.

ત્રીજા અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના દૂંક પરિચય પૂરા થયા.

#### ત્રિસ્થાન અધ્યયનના બીજા ઉદેશાના ઢુંક પરિચય

અહીં લાકનું સ્વરૂપ અને અસુરેન્દ્રાદિની પર્પંદાઓ તથા છુદ્ધ (પ્રતિબાધ પામેલા) જોવાના અને ઇહલાકપ્રતિભદ્ધાદિ જ્યોનો પ્રવ્રજ્યાના ત્રણ ત્રણ લેદા જણાવી રાક્ષભૂમિના અને સ્થવિરભૂમિના તથા સુમનસ્કાદિ પુરૂષના ત્રણ ત્રણ લેદા અને સ્ત્રી વગેરેના ત્રણ ત્રણ લેદ કહ્યા છે. પછી આકાશપ્રતિષ્ટિત વગેરેનું અને દિશાનું સ્વરૂપ તથા ત્રસ તેમજ સ્થાવર જ્યોના ત્રણ ત્રણ લેદ કહ્યા છે. પછી સમય વગેરે કહી 'દુ:ખનું કારણ નહિ સેવનારને પણ દુ:ખ લાગવનું પડે' આ અન્ય મતનું ખંડન વગેરે બીના ત્રણ ત્રણ લેદ ગોઠવીને સ્પષ્ટ જણાવી છે.

## त्रिस्थान अध्ययनना त्रील ६६ेशाने। द्वंड परिचय

અહીં અપરાધની આલાચના કરનાર જીવોને લાભ અને આલાચના નહિ કરનારાને તુકસાન તથા સ્ત્રાર્થ-ઉભયના ધારક પુરૂષોનું અને વાપરવા લાયક વસ્તુ તથા પાત્રનું સ્વરૂપ તેમજ વસ્તુને ધારણ કરવાનાં કારણા કહ્યાં છે. પછી આત્મરક્ષાના હેતુઓ અને વિક્રદ્રદ્તિઓ, તથા વિસંભાગનાં કારણા કહ્યી ઉપસંપદાનું સ્વરૂપ અને આચાર્યાદિનાં લક્ષણા તથા-વચન-મનનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી અલ્પવૃષ્ટિનાં અને મહાવૃષ્ટિનાં કારણા તથા દેવોને આવવાનાં ને નહિ આવવાનાં કારણા તેમજ પ્રવૃત્ત્યાદિનું લક્ષણ કહ્યું છે. પછી દેવોને સ્પૃહણીય ( ઇચ્છવાલાયક) ત્રણ પદાર્થો અને પરિતાપનાં ત્રણ કારણા તથા વ્યવનકાલે ઉદ્વેગનાં કારણા કહી વિમાનાનાં સંસ્થાન, આધારભૂત પદાર્થો તથા ભેદા જણાવી ભાગને માટે દેવથી કરાતા વૈક્રિય વિમાનનું સ્વરૂપ અને નારકાદિના ત્રણ ભેદ તથા પ્રતિમાનું સ્વરૂપ વર્ણવ્યું છે. પછી કર્મભૂમિનું ને દર્શનરૂચ અને પ્રયાગનું તથા વ્યવસાયનું સ્વરૂપ વર્ણવ્યું છે. પછી કર્મભૂમિનું ને દર્શનરૂચ અને પ્રયાગનું તથા વ્યવસાયનું સ્વરૂપ કહી પુદ્દગલના ત્રણ ભેદ અને નયના વિચાર તથા મિથ્યાત્વાદિના ત્રણ ભેદ વળી ધર્માપક્રમના વૈયાવૃત્યાદિના ત્રણ ત્રણ ભેદ તથા કથાદિના ત્રણ ત્રણ ભેદ લળી ધર્માપક્રમના વૈયાવૃત્યાદિના ત્રણ ત્રણ ભેદ તથા કથાદિના ત્રણ ત્રણ ભેદા કહી ભક્તિ, શ્રવણ વગેરેનું ક્રમસર ક્રલ વગેરે છીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

### ત્રિસ્થાન અધ્યયનના ચાેથા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં પ્રતિમાપ્રતિપન્ન સાધુને લાયક ઉપાશ્રય તથા સંથારાની બીના તથા કાલ, સમય વગેરેના ત્રણ ત્રણ ભેદ અને વચનના ત્રણ ભેદ (પુદ્દગલપરાવર્ત્તાનું સ્વરૂપ) કહી ગ્રાના(દની પ્રજ્ઞાપનાનું ને સમ્યક્ત્વનું તથા અતિક્રમાદિનું તેમજ આધા-કર્માદિનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી અકર્મભૂમિના ને જ'છ્યૂદ્વીપના તથા મેરૂની કક્ષિણમાં ને ઉત્તરમાં આવેલા ક્ષેત્ર વર્ષધરાદિના ત્રણ ત્રણ ભેઠ કહી દેશથી ને સવંથી પૃથ્વીતું ચલન અને કિલ્મિષ્યા દેવાની સ્થિતિ તથા શક્રની પર્પદાના દેવાની સ્થિતિ જણાવી છે. પ્રશાજન (દીક્ષા) વગેરેમાં અકલ્પ્ય છવા તથા પંડક, વાતિક અને કલીખનું સ્વરૂપ, અને અવાચનીયાદિનું સ્વરૂપ તેમજ માજુર્ડાલક પર્વતાદિનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી નારકાદિને ત્રણ ત્રણ શરીરાે અને માતાપિતાનાં ત્રણ અંગો કહી સાધુ મને શ્રાવકને મહાનિજ રાનાં ત્રણ ત્રણ કારણા જણાવી ઇદ્રાદિની ૠદ્ધિ તથા સ્વાધ્યાયાદિ સ્પને જિના**દિ**ના ત્રણ ત્રણ ભેદા તેમજ લેશ્યાના ગંધનું સ્વરૂપ કહી મરણના ત્રણ **બે**દ મ્મને ઘનાદધિ વગેરેનાં વલયા કહ્યાં છે. પછી ત્રણ સમયના વિગ્રહ અને નક્ષત્ર તથા તારાની વ્યીના કહી છે. પછી શ્રીધર્મ નાથનું ને શાંતિનાથનું આંતરું, અને શ્રી વીર-પ્રભુતી યુગાંતકદ્દભૂમિ અને મલ્લિનાથના ને પાર્ચ નાથના દીક્ષાસમયના પરિવાર કહ્યો છે. પછી શ્રીત્રારપ્રભુતા ચોંક પૂર્વા<sup>ર</sup>ઓ અને ચક્રિપર્**ક ભાગવીને જિત થયેલા ત્ર**ણ તીથે કરા (શાંતિનાથ, કું ચુનાથ તથા અરનાથ) તથા શ્રેવેયકના પાથડા તેમજ ત્રિપ્રદેન શિકાાદ્રે પુદુગલતું સ્વરૂપ વગરે ભીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

ત્રિસ્થાન અધ્યયનના ચાેથા ઉદ્દેશાના ડૂંક પશ્ચિય પૂર્ણ થયા. ત્રિસ્થાન અધ્યયનના ડૂંક પશ્ચિય પૂર્ણ થયા.

# ચોવા ચતુઃસ્થાન અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં અંતક્રિયાના ચાર ભેદ તથા ઊંચા વૃક્ષાદિના દેશાંતે પુરૂષના ચાર ભેદા અને ભાષાના ભેદા કહી વસાદિના દેશાંતે પુરૂષના ચાર ભાંગા અને ાભસુના ચાર ભાંગા તથા અગ્રળીજાંદ વનસ્પાતના ભેદા કહી જહાવ્યું કે નારકી ચાર કારણે અહીં ન આવી શકે. પછી સાધ્વીની સંઘાટી (સાડા)ના ભેદ અને ધ્યાનના ભેદાદિ ૪ ચાર કહી કપાયના ભેદા તથા કમ પ્રકૃતિનાં કારણા, અને પ્રતિમાનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી અજીવ, અરૂપી તથા અસ્તિકાયની બોના, સૂત્રધરાદિની ચઉબંગી તથા લાકપાલ દેવાના અને દેવના તથા પ્રમાણના ચાર ચાર ભેદા કહી દિશ્કમારી અને શક-ઇશા-નેન્દ્રની મધ્યમ પર્પદાનાં દેવ–દેવીની સ્થિતિ કહી છે. પછી સંસારના ૪ ભેદ જણાવી, દેષ્ટિ-

વાદના પરિકર્માદ ભેદા, તથા પૂર્વોના પદનું પ્રમાણ અને પ્રાયશ્ચિત્તના ભેદા તેમજ કાલ ભેદા કહી વર્ણાદ પરિણામ કહ્યા છે. પછી કહ્યું કે મધ્યમ જિનકાલે ચાર મહાવ્રતવાળા સંયમધર્મ હતા. પછી દુર્ગતિનાં તથા સુગતિનાં ચાર ચાર કારણા અને દુર્ગત-સુગતના ચાર ચાર ભેદા તથા અઘાતિ ચાર કર્મોના ઉદય-સત્તા કહીને દૃષ્ટિ, ભાષા, શ્રવણ અને સ્મૃતિના ૪-૪ ભેદા કહ્યા છે. પછી હાસ્યનાં કારણા ૪-૪ અને પ્રકારસેવીના અને પ્રમ્જન્નસેવીના ૪ ભાંગા તથા અસુરાદિની ૪ અગ્રમહિષી તેમજ મહાવિકૃતિ આદિના ૪-૪ ભેદા કહી વિગઈનું સ્વરૂપ અને પુરૂષની તથા સ્ત્રીની ચઉભાંગી તેમજ ચંદ્ર-પ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે ૪ સ્ત્રોની પણ હડીકત સ્પષ્ટ જણાવી છે.

## ચતુઃસ્થાન અધ્યયનના બીજા ઉદેશાના ટૂંક પરિચય

અહીં ક્રોધાદિસ'લીનનું સ્વરૂપ અને દીન શબ્દમાં તથા દીનપરિણત વગેરેમાં ચઉભ'ગી કહી બળદની ને હાથીની ઉપમા દર્ધને ચાર ભાંગા પુરૂષાદિમાં ઘટાવ્યા છે. પછી ભદ્ર હાથી વગેરે હાથીનાં લક્ષણા અને વિકથા તથા ધર્મ કથાનું સ્વરૂપ જણાવી અતિશાયી જ્ઞાનને ઉત્પન્ન થવાનાં અને નહિ થવાનાં કારણા કહ્યાં છે. પછી મહાપડવા, સ'ધ્યા, સ્વાધ્યાયકાલ, લાકસ્થિતિ, ઉપસંપત્ વગેરેના અને ગર્હાના ભેદા તથા ધુમાદિના દેષ્ટાંતે પુરુષ અને સ્ત્રીની ચઉભ'ગી કહી નિર્ગ'થીની સાથે આલાપનું કારણ અને તમસ્કાયના નામ તથા તેનાથી હંકાયેલ દેવાનાં વિમાના કહી શ્યેનપક્ષી વગેરેની ઉપમાએ પુરૂષના ચાર ભાંગા કહ્યા છે. પછી વંશીમૂલાદિની ઉપમાએ માયાદિનું સ્વરૂપ અને આયુષ્ય, ભવ, આહાર અને બંધાદિના ચાર ચાર ભેદ તથા માતુષોત્તર કૂડની ખીના તેમજ સુષમાતું પ્રમાણ કહી દેવકુર તથા ઉત્તરકુર સિવાયની અકમ<sup>\*</sup>-ભૂમિતું, વૃત્ત વૈતાઢયાદિની ઊંચાઇ તથા વક્ષસ્કારતું સ્વરૂપ અને જઘન્યપદ્દે ચક્રી આદિની માં ખ્યા તેમજ મેરૂના વનની અભિષકશિલાની પહેાળાઇ કહીને ધાતકીખંડાદિની બીના પણ જણાવી છે. પછી જં ખુદ્રીયનાં દાર અને તેના સ્વામીની, અંતરદ્વીપાની, પાતાલ-કલશાની તથા તેના સ્વામીની ખીના કહી છે. પછી આવાસપર્વતા અને તેના ફેવા. તેમજ અનુવેલ ધર આવાસ પર્વાત તથા તેના દેવ તેમજ લવણસમુદ્રના ચંદ્ર, સુર્યં, નક્ષત્ર, પ્રહુ તથા દ્વાર અને તેના સ્વામી જણાવ્યા છે. પછી ધાતકીખંડના વિષ્કંભ અને ભરતક્ષેત્રાદિનું વર્ષું ન કરી અંતરહીપની ને પાતાલકલશાની તથા વેલ ધરની ભીના કહી નંદી ધરદ્વીપનું વર્ણું કર્યું. છે. પછી નામસત્યાદિના અને આછવિકતપના ત**રા** મન આદિના, સંયમના ને ત્યાગના ભેદા તથા નિષ્પરિગ્રહતાદિના ભેદા જણાવી પુસ્તકપંચકતું ને વસુપંચકતું સ્વરૂપ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રના ચાેેેથા અધ્યયનના ત્રીજા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય

અહીં દેષ્ટાંત સાથે ક્રોધનું સ્વરૂપ તથા શ્રાવકને આવાસનનાં કારણ ૪ અને ભરતક્ષેત્રાદિના તેમજ જવાના ઉદિત ઉદિત આદિ ચાર ભાંગા કહીને કૃતયુગ્માદિના ૪ ભેદા તથા ક્ષાંત્યાદિ ૪ શૂર વીર પુરૂષા કહી ઉંચ ઉંચચ્છંદ વગેરેની ચઉલંગી અને ચાર લેશ્યાવાળા જવા તથા સારથિ આદિની ઉપમાએ પુરૂષની ચઉભ'ગી જણાવીને પ્રવાજના-ચાર્યાદિતું સ્વરૂપ અને આરાધના વિરાધનાને અંગ રતનાધિકાદિતું વર્ષુન કરી શ્રાવકના માતાપિતા સમાન શ્રાવક વગેરે ચાર લોદા ખે રીતે કહ્યા છે. પછો શ્રીવીર-પ્રભુના શ્રાવકાની ભીના અને કેવાને અહીં આવવાનાં ને નહિ આવવાનાં ચાર ચાર કારણા તથા લાેકમાં અધકાર ને ઉદ્યોતાદિ થવાનાં ચાર ચાર કારણા તેમજ લાેકાંતિક દ્વેવને આવવાનાં ચાર કારણા જણાવ્યાં છે. પછી દુ:ખશય્યાનું તથા સુખશય્યાનું, અવાચનીયતું તથા વાચનીયતું સ્વરૂપ કહી આત્મ ભરિ, પરંભરિ આદિની ચઉભંગી અને સરખા પ્રમાણવાલા અપ્રતિષ્ઠાન નરકાવાસ તેગેરે ૪ અને સીમંતક વગેરે ચાર પકાર્થી કહી, બે શરીરવાળા જવાતું, તે હીમંત વગેરે પુરૂષાનું તથા શય્યાનું, વસ્તુનું, પાત્રનું તેમજ સ્થાન, પ્રતિમા અને જીવે સ્પર્શિલા કાર્મણ સહિત શરીરનું વર્ણન કરી સરખા પ્રદેશવાળા ચાર પદાર્થા કહી દુર્દર્શ શરીરવાળા જવા તથા સ્પૃષ્ઠ અર્થને શ્રહુણ કરનારી ઇંદ્રિયા જણાવીને ઉપનયાદિના ચાર ભેઠ તથા પરિકર્માદિની સંખ્યા કહ્યું છે. પછી ત્રણે લાેકમાં અધકારના ને ઉદ્યોતના કરનારાનું સ્વરૂપ વગેરે બીના પણ સ્પષ્ટ જણાવી છે.

શ્રીસ્થાનાં ગસૂત્રના ચાેથા અધ્યયનના ચોથા ઉદ્દેશાના દુંક પરિચય

અહીં ઉરપરિસર્પ વગેરેના અને નારકાદિના આહાર તથા વ્યાધિચિકિત્સાની ચઉભંગી જણાવી આત્મચિકિત્સાદિની ચઉભંગી અને ક્રિયાવાદી વગેરેનું સમવસરણ (વર્ણન) કર્યું છે. પછી મેઘાદિની ઉપમાએ પુરૂષદિની ચઉભંગી અને મેઘ તથા કરંડિયાની ઉપમાએ આચાર્યનું સ્વરૂપ કહી આચાર્ય, ભિક્ષુ આદિમાં વૃક્ષાદિની ઉપમા ઘટાવી ચાપગા વગેરે છેવા અને પક્ષિના જેવા ભિક્ષુકા તથા કિલ્મિષયાપણું વગેરેનાં કારણા જણાવી પ્રવ્રભ્યાના ભેદા અને આહારાદિના ભેદ, કારણ તથા સાહિત્યની દિષ્ટિએ કરૂણ રસાદિનું સ્વરૂપ જણાવી, ઉદકાદિતરક કંભની જેવા પુરૂષાની ચઉભંગી કહી છે. પછી ઉપસર્ગના ભેદા અને કર્મના શુભ વગેરે ભેદા તથા પ્રકૃતિ વગેરે ભેદા કહી સંઘના ભેદા અને ઔત્પત્તિકી વગેરે પુડિના ભેદા તથા છવના નારકાદિ ભેદા જણાવી સાધુનું, શ્રાવકનું ને પુડિનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી મિત્રાદિ પુરૂષાની ચઉભંગી અને તિથ' અને તથા મનુષ્યાની ગતિ—આગતિ તેમજ આરંભ, અનારંભ, સંયમ,

અસંયમનું સ્વરૂપ કહી સમ્યવ્દિષ્ઠ ક્રિયા વર્ણવી ગુણના નાશ અને ઉત્પત્તિનાં કારણા તથા શરીરનાં કારણા અને ધર્મ દ્વારા ૪ કહી નારકપણું વગેરેનાં મહારંભાદિ ચાર ચાર કારણા કહ્યાં છે. પછી વાજિ ત્રાદિના ચાર ભેદા અને સનત્કુમારાદિ દેવલાકનાં વિમાનાના વર્ણ તથા શક વગેરે દેવાનાં શરીરનું પ્રમાણ જણાવી ઉદકના ગભેની ને મનુષ્યના ગભેની બીના કહી છે. પછી ઉત્પાદપૂર્વની વસ્તુ ૪ અને કાવ્યની તથા નારક, વાયુ અને સમુદ્દ્રદ્યાતની બીના કહી શ્રીનેમિનાથના ચોદ પૂર્વીઓની તથા શ્રીવીરપ્રભાના વાદીઓની સંખ્યા કહી દેવલાકના ચંદ્રાદિ જેવા આકાર કહ્યા છે. પછી ઉદધિ, કષાયની બીના અને અનુરાધાદિ નક્ષત્રાની બીના તથા ચતુષ્પ્રદેશિકાદિ સ્કંધાની બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

શ્રીસ્થાનાંગસ્**ત્રના ચાયા અધ્યયનના દ્વાંક પરિચય** પૂર્ણ થયા.

# શ્રીસ્થાનાંગના પાંચમા અધ્યયનના દ્વેક પરિચય તેમાં પહેલા ઉદ્દેશાના દ્વેક પરિચય

અહીં મહાવત, અહ્યુવન અને વર્ષ, રસ તથા કામગુલ્ સંગાદિ વિનિવાત તેમજ દુર્ગતિ-સુગતિનાં પાંચ પાંચ કારણા કહી પ્રાણાતિપાતાદિના વિરમણાદિથી સુગતિ વગેરે તથા ભદ્રપ્રતિમા વગેરેની ખીના કહી છે. પછી અવધિદર્શનની ઉત્પત્તિનાં અને વિનાશનાં કારણા, તથા શરીરના વર્ણાદિનું સ્વરૂપ અને શાંતિ, સત્ય, આયં બિલ, અરસ આહાર વગેરેના પાંચ પાંચ બેદ વગેરે જણાવી કહ્યું કે, થાકની દરકાર કર્યા વગર વૈયાવચ્ચ કરવાથી મહાનિર્જરા થાય છે. પછી વિસંભોગનાં અને પારાંચિકનાં કારણા તથા વિગ્રહ-અવિગ્રહનાં સ્થાના અને ઉત્કટુકાદિ નિષદ્યાનાં તથા આર્જવનાં સ્થાના અને ઉત્કટુકાદિ નિષદ્યાનાં તથા આર્જવનાં સ્થાના અને સુત્રાધ્યવના પર્યાયવાચક શબ્દા કહી ચંદ્ર વગેરેના ને ભવ્ય દેવ વગેરેના પાંચ બેદા જણાવ્યા છે. પછી કાયાદિની પરિચારણા અને ચમરેન્દ્ર તથા ખલીન્દ્રની અપ્રમહિષી પાંચ તથા અસુરેન્દ્ર વગેરેની લડાઇના લશ્કર અને તેના સ્વામીઓ કહી શક તથા ઇશાનેન્દ્રની અભ્યંતર પર્ષદના દેવ-દેવીઓની સ્થિતિ અને ગતિ વગેરેના પ્રતિઘાત તથા ખડ્ડાદિ ચિદ્ધો, અને પરીષદ્ધને સહેવાનાં કારણા કહ્યાં છે. પછી હેતુ, અહેતુ, ગ્રાન, તથા અગ્રાનના પાંચ પાંચ બેદા, અને કેવલીના પાંચ અનુત્તર પદાર્થ કહી શ્રીપદ્મપ્રભસ્વામી વગેરે તીર્થ કરોના ચ્યવનાદિકશ્યાણકોનાં નક્ષત્રા વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રના પાંચમા અધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય અહીં કહ્યું છે કે જો ભય વગેરે ખાસ કારણ ન હોય તા મુનિએ એક મહિનામાં ગંગા વગેરે પાંચ વિશાલ નદીઓ ન ઊતરવી. તથા જો ભયાદ ખાસ કારણ ન હોય તા

મુનિએ પહેલા પ્રાવૃદ્ધકાલ (પર્યુપણાની પહેલાના કાલ) માં વિહાર ન કરવા અને પર્યુ વધ્યા વીત્યા ખાદ જો જ્ઞાનાદિનું ખાસ કારણ ન હોય તા વિહાર ન કરાય. પછી હસ્તકર્મ વગેરે પાંચ માટાં કર્મ અને રાજાના અંતોઉરમાં દાખલ થવાનાં કારણા તથા પુરુષના સંસગ<sup>દ</sup> થયા વિના પણ ગભ<sup>દ</sup>ધારણનાં અને પુરુષના સંસગ<sup>દ</sup> થાય તા પણ ગભ<sup>્</sup>ધારણ ન થવાનાં પાંચ પાંચ કારણા અને પાંચ કારણ સાધુ-સાધ્વી મર્યાંદા જાળવી એક સ્થલે રહેતાં આરાધક ગણાય એમ કહી આશ્રવાદિના પાંચ ભેદા અને આરંભિકી વગેરે ને કાયિકી વગેરે પાંચ ક્રિયાઓ તથા ઉપધિ વગેરેની પરિજ્ઞાના પાંચ ભેટા જણાવ્યા છે. પછી આગમવ્યવહારાદિ વ્યવહારના પાંચ ક્ષેદ્રા અને પ ચમાસિકી કત્તિએ! તથા ઉદ્દેગમ વગેરે ઉપઘાતની વિશુદ્ધિ અને દુલ ભળાધિપણાનાં ને સુલભળાધિપણાનાં પાંચ પાંચ કારણા કહ્યાં છે. પછી સંલીનતાદિના ને સંવરાદિના તથા સંયમ અને વનસ્પતિના લેકા (ચારિત્રતું સ્વરૂપ) જણાવી જ્ઞાનાચારાદિના ને આ રાયબુના લેકા કહ્યા છે. પછી જં ભૂઢીપ, ધાતકીખંડ, પુષ્કરવરદ્વીપાર્ધ, સીતા, સીતાહા, વક્ષસ્કાર, દેવકુર, ઉત્તરકુર, હદ, સમયક્ષેત્ર તથા ભરત વગેરેના અધિકાર જણાવીને શ્રીૠષભદેવ, ભરતચકી, ભાહુભલી, ભ્રાહ્મી તથા સુંદરીના શરીરનું પ્રમાણ કહ્યું છે. પછી સુપ્રવિભાધનાં કારણા, નિગ<sup>દ</sup> ન્થીયહણનાં કારણા તથા આચાર'-ઉપાધ્યાયના અતિશયા કહી આચાર', ઉપાધ્યાય ને ગલ્ફાપક્રમલ્ફનાં કારણા કહ્યાં છે. પછી અરિહ∵ત વગેરે ૠહિવાળા મહા-પુરુષાની બીના વગેરેતું સ્પષ્ટ વર્ણન કર્યું<sup>ક</sup> છે.

શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રના પાંચમા અધ્યયનના ત્રીન દાદેશાના દુંક પરિચય

અહીં પાંચ અસ્તિકાય અને ગતિ પાંચ તથા બાદર તેલ — વાયુની બીના (ઇંદ્રિયાનું સ્વરૂપ) કહી પાંચ નિર્બ થા અને વાપરવા લાયક વસ તથા રજેલ્ડ્રેસ્સ તેમજ (ધર્મમાં) નિશ્રાસ્થાન જણાવી પુત્રાદિ નિધિ અને શોચનું વર્ણન કરી મહાનિશ્ય, વિમાન, હીમત્વાદિ પુરૂપ, અતિથિ વગેરે વનીપકા કહ્યા છે. પછી અ ચેલકના પ્રશસ્તપણાનાં કારણા અને પાંચ સમિતિ તથા સંસારી જવાના ભેદા, તેમજ એકેન્દ્રિયાદિની ગતિ— આગતિ કહી સવે જવાના ભેદા અને તલ વગેરેના યાનિકાલ કહ્યા દેશ પછી સવંત્સરના પાંચ ભેદા અને જ્ઞાનનું તથા જ્ઞાનના આવરણનું સ્વરૂપ કહી, સ્વાધ્યાયની અને પચ્ચખ્ખાણની શુદ્ધિ પ જણાવી સૂત્રવાચનનાં તથા શિક્ષણનાં કા રણા કહ્યાં છે. પછી આશ્રવાદિનું પ્રતિક્રમણ અને સૌધર્મ-ઇશાન દેવલાકનાં વિમાનાના વર્ણ તથા ઊંચાઇ તેમજ પ્રદ્ધા દેવલાક તથા લાંતક દેવલાકના દેવાનાં શરીરની ઊંચાઇ જણાવી પાંચ વર્ણ વગેરે બીના જણાવી છે. પછી પુદ્દગલળધા અને ગંગા વગ્ર રે નદીઓ તથા ક્યાર તીર્થ કરાનાં નામ તેમજ ચમરચંચા રાજધાની, સભા અને ઇંદ્રસ્થાન તથા

સભાએ। જણાવી ધનિષ્ઠા વગેરેના તારાએા અને પાંચપ્રદેશી ખ'ધ વગેરે પદાર્થી કહ્યા છે. સ્થાનાંગના પાંચમા અધ્યયનના દ્ર'ક પરિચય પૂર્ણ થયા.

### સ્થાનાંગના છકુા અધ્યયનના ટ્વંક પરિચય

અહીં ગણને ધારણ કરતાં થતાં કુ ગુણા અને કાલગત સાધમિકના આચાર તથા સંસારીના ભેદ, ગતિ, આગતિ તેમજ અત્રબીજ વગેરે જણાવી જીવાના છ ભેદ અને ક દુર્લ ભ પદાર્થા તથા સંવરના-અસંવરના ને શાતા-અશાતાના તથા પ્રાયશ્ચિત્તના છ ભેદા કહ્યા છે. પછી સંમૂચ્િઈમ વગેરે મનુષ્યાની બીના અને ૠદ્વિવાળા વગેરેના ભે**દા** તથા હૈમવત વગેરેની બીના અને છ આરા તથા સુષમસુષમા કાલના દેવકુરૂ-ઉત્તરકુરૂના મનુષ્યાના શરીરની ઊંચાઇ તેમજ આયુષ્ય કહી ક સંઘષણ અને ક સંસ્થાન કહી અહિતનાં ને હિતનાં કારણા તથા પર્યાય વગેરેની ભીના કહી છે. પછી આય ના ભેદા અને લાકની સ્થિતિ તથા છ દિશાએ છવાદિની ગતિ-માગતિ વગેરે તેમજ આહાર લેવાનાં ને નહિ લેવાનાં કારણા કર્ણા છે. પછી ઉન્માદનાં છ કારણા અને પ્રમાદના દ ભેદા તથા પ્રતિલેખનાના ભેદા કહી શક વગેરેની અગ્રમહિષીઓ અને ઇશાનેન્દ્રની મધ્યમ પર્જાદાના દેવાની સ્થિતિ તથા દિશિકુમાર અને વિદ્યુતકુમાર નિકાયની મહત્તરિકા દેવીઓ તેમજ ધરણ, ભૂતાનન્દ વગેરેની અથમહિષીએ અને સામાનિક દેવાતું (પહિલેહણાનું સ્વરૂપ) વર્ણન કર્યું છે. પછી અવગ્રહ, ઈહા, અપાય અને ધારણાના અહુ વગેરે ભેદા તથા ખાદ્ય-અભ્યંતર તપના છ છ લોકા અને વિવાદની ખીના કહી ક્ષુદ્ર પ્રાણા, ગાચરી અને નારકી તથા પ્રદાદેવલાકના પાથડા અને નક્ષત્રો કહી અભિચંદ્ર (કુલકર)ની ઊંચાઇ અને ભરતનું ચક્રવતિ<sup>૧</sup>૫ર્જી પા<sup>ર્</sup>ધૈનાથના વાદીની જણાવી વાસુપુજ્યન સ્વામીની દીક્ષાના પરિવાર કહ્યો છે. પછી શ્રીચંદ્રપ્રભસ્વામીના હદ્મસ્થપણાના મહિના અને ત્રીન્દ્રિયના અનારંભ વગેરેની ખીના કહી જ'બુદ્ધીપનાં અને અકર્માભૂમિનાં ક્ષેત્રો કહ્યાં છે. પછી વર્ષ ધર અને મેરૂની દક્ષિણના ને ઉત્તરના કુટ તથા મહાહદ તેમજ તેની દેવીએ અને નદીએ તથા પૂર્વ પશ્ચિમ વિભાગની આંતર નદીએ કહી છે. એ પ્રમાણ ધાતકી ખંડની પણ ભીના જણાવી છે. પછી ઋતુ અને ક્ષયતિચિતથા વૃદ્ધિતિચિએા છ છ કહી અર્થાવગ્રહના ને અવધિજ્ઞાનના તથા અવચનના કુ ભેઢ કહી વૈમાનિક કલ્પના પાથડા પ્રભાના દીક્ષાસમયના ને મોક્ષસમયના તપ તથા સનત્કમાર અને માહેન્દ્ર દેવલાકના દેવાના શરીરની ઊંચાઇ જણાવી ભાજનાદિના પરિણામ કહ્યા છે. પછી સંશયાદિ પ્રશ્નો અને ચમરચંચા રાજધાનીની બીના કહી માઘવતી નામની સાતમી નરકના અને સિદ્ધિના વિરહકાલ કહ્યો છે પછી નિધત્તાયુષ્ય વગેરે ૬ ની અને ઔકચિક વગેરે ભાવની ખીના કહી (સંક્ષેપ્યાયુર્ભન્ધ અને અસંક્ષેપ્યાયુર્ભ ધ) છ ભાવના ભેદા અને ઉચ્ચારા(દ પ્રતિક્રમણ વગેરેની ભાના તથા કૃત્તિકા અશ્લેષાના તારાઓ તેમજ છ પ્રદેશવાળા સ્ક'ધા વગેરે પદાર્થીનું સ્પષ્ટ વર્ણન કર્યું. છે.

### શ્રીસ્થાનાંગના સાતમા અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં ગણાપક્રમણનાં કારણા કહી સવધર્મ રાચન વગેરે અને વિસંગગ્રાન તથા માંડજ વગેરે ચાર્નિસંગ્રહ જણાવ્યા છે. પછી તેની ગતિ આગાંત જણાવી મુનિગણના સંગ્રહનાં અને અસંગ્રહનાં ૭ કારણા કહ્યાં છે. પછી પિંદૈષણા તથા પાનૈષણાની ભીના અને અવગ્રહપ્રતિમાની તેમજ સપ્તસપ્તકમહાધ્યયનની ખીના કહી સપ્તસપ્તિમિકા ભિક્ષાતું પ્રમાણ અને નરકપૃથ્વી અને ઘનાદ્રધિ કહી નારકીના નામ ને ગાત્ર કહ્યા છે. પછી ખાદર વાસુની ને દીર્ઘ વગેરે સંસ્થાનની બીના તથા ભયનાં કારણા કહી છદાસ્થનાં ને કેવલીનાં ચિદ્ધો કહ્યાં છે. પછી કાશ્યપ વગેરે ગાત્રના ભેદા અને નૈગમાદિ નયાનું સ્વરૂપ જણાવી સ્વરમાંડલના છવનિશ્ચિતના ને અછવનિશ્ચિતના ગ્રામ, મૂર્જના, યાનિ વગેરે ભેદ અને સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી જ'અદ્વીપ, ધાતકીખ'ડ, પૂર્વ પશ્ચિમ પુષ્કરાર્ધની ને તેના ક્ષેત્રની બીના તથા વર્ષધર પર્વતની પૂર્વાભિમુખ નદીએા અને પશ્ચિમાભિમુખ નદીઓ જણાવી અતીત ઉત્સર્ધિણી વગેરેના કલકરા અને દંડનીતિ તથા ચક્રીનાં ૭ એકેન્દ્રિય રહેા અને ૭ પંચેન્દ્રિય રહેા છે. પછી દુષ્યમાનાં ને સુષમાનાં ચિદ્ધો અને સંસારી જેવા તથા આયુને ઘટવાના અધ્યવસાય વગેરે સાત ઉપક્રમા વર્ણવી સર્વ જીવાના ૭ ભેદ અને શ્રદ્ધાદત્ત ચકીના શરીરતું પ્રમાણ, આયુષ્ય. ને ગતિ તથા મલ્લિનાથના દીક્ષાસમયે પરિવારરૂપ રાજાઓ જણાવતાં મલ્લિનાથની કથા પણ કહી છે. પછી સમ્યગ્દર્શન વગેરે દર્શના જણાવી કહ્યું કે છદ્મસ્થ ૭ પદાર્થી ન જાણે તે કેવલી ૭ પદાર્થી જાણે છે. પછી શ્રીવીરપ્રભુના શરીરની ઊંચાઇ અને ૭ વિક્રથા તથા આચાર્યના અતિશયા તેમજ સંયમ વગેરે જણાવી અતસી, કુસંભાદિના યાનિકાલ કહ્યો છે. પછી અપ્કાયત અને ત્રીજ ચાથી નરકતા જવાત આયુષ્ય તથા શકની, વરૂણની, ઈશાનની સામની અને યમદ્રવતી અગ્રમહિષીઓ જણાવી ઈશાનેન્દ્રની અલ્યાંતર પર્યાદાના દેવાની અને શક્રની અત્રમહિયીઓની સ્થિતિ તથા સૌધર્મ દેવ-લાેકની પરિચૃદ્ધીત દેવીએાની સ્થિતિ જણાવી સારસ્વત, આદિત્ય, ગર્દતાેય અને તુષિત દેવાનું વર્ણન કર્યું. છે. પછી સનત્કુમાર, માહેન્દ્ર, બ્રહ્મ દેવલાકની સ્થિતિ, અને પાંચમા-છફા દેવલાકના વિમાનની ઊંચાઇ તથા ભવનપતિ વગેરે દેવાના શરીરની ઊંચાઇ તેમજ અંતરનદીએા કહીને અંતરદીપ વગેરેની ને શ્રેણિની ખીના કહી છે. પછી અસુરેન્દ્રાદિના સેન્યના ને અમરેન્દ્રાદિના પાયકળ સૈન્યના અધિપતિ દેવોની સંખ્યા તથા વચનના ભેંદા કહી નિદ્ધવાની ને તેમના ધર્માચાર્યોની તથા ઉત્પત્તિ નગરની ખીના જણાવી નિદ્ધવવાદનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી શાતાવેદનીયના ને અશાતા-વેદનીયના અનુભાવ જણાવી પૂર્વાદ દ્વારવાળા અભિજિત વિગેરે નક્ષત્રોનું ને સૌમનસ, ગંધમાદન કૂટનું તથા બેઇન્ડિય જીવાની કુલકાટીનું વર્ષુન કરી સપ્તપ્રદેશિક સ્કંધ વગેરે પ્રદેગલાનું વર્ણન પણ કર્યું. છે.

શ્રી સ્થાનાંગના આઠમા અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં એકાકી વિહારપ્રતિમાના ગુણા અને યાનિસંત્રહ, અંડજ વગેરેની ગતિ આગતિ તથા ૮ કર્મ પ્રકૃતિઓ, તેમજ અપરાધને નહિ આલાચવાનાં ને આલાચવાનાં ૮ કારણા કહી તેની પ્રત્યાજાતિનું વર્ણન કર્યું છે. પછી સંવર, અસંવર, સ્પર્શા, લાકની િસ્થિતિ અને ગણિસ'પદાના ૮ ભેદા તથા મહાનિધિની ઊ'ચાઈ કહી છે. પછી સમિતિ અને આલાચનાના ગાહકના તથા દાયકના ગુણા જણાવી પ્રાયશ્ચિત્તના ને મદના ૮ ભેદ જણાવ્યા છે. પછી એકાત્મવાદી વગેરે અક્રિયાવાદીઓ અને મૌત વગેરેનાં નિમત્તો તથા વચનની વિભક્તિઓ જણાવી છે. પછી જે છદ્મસ્થ ન જાણે ને કેવલી જાણે તેવા આઠ પદાર્થી કહી આયુર્વે દની ખીના કહી છે. પછી શકની, ઈશાનેન્દ્રની ને શકના સામની તથા ઈશાનેન્દ્રના વૈશ્વમણની અગ્રમહિષીએા જણાવી મહાગ્રહાની ને તૃણ વનસ્પતિની તથા ચઉરિન્દ્રિયના અનારંભ વગેરેની બીના કહી છે. પછી પ્રાણસક્ષ્મ વર્ગરે જીવા ને ભરતચક્રીના વંશમાં થયેલા સિદ્ધોની તથા શ્રીપાર્થ નાથના ગણધરાની **ખીના કહી સમ્યગ્દર્શન વગેરે પદાર્થા અને કાલના ભેદ જણાવ્યા છે. પછી શ્રીનેમિનાથની** યુગાંતકૂદ્ભૂમિને અને શ્રીવીરપ્રસુથી દીક્ષા પામેલા રાજાઓને જણાવી આહાર, કૃષ્ણરાછ તેના સંસ્થાન, નામ, ત્યાં રહેલ વિમાના તથા તેમાં રહેલા દેવાનું આયુષ્ય કહ્યું છે. પછી ધર્માસ્તિકાય વગેરેના મધ્યપ્રદેશા કહી મહાપદ્મે દીક્ષિત કરેલ રાજાઓના નામ તથા સિદ્ધના ૮ ગુણા અને કૃષ્ણની ૮ અમમહિષીઓ કહી છે. પછી વીર્યપ્રવાદ પૂર્વની વસ્તુઓ ને ચૂલવસ્તુઓ કહી, નરકગતિ વગેરેથી સિદ્ધાંશલા સુધીના ગતિના ૮ સેદ અને ગંગાદિ દ્વીપતું પ્રમાણ તથા ઉલ્કામુખ વગેરેની લંભાઇ તેમજ કાલાદ સમુદ્રની પહેાળાઈ અને અભ્યંતર ને બાહ્ય પુષ્કરાર્ધની પહેાળાઈ કહી છે. પછી કાકિણી રતનનું પ્રમાણ અને માગધ (મગધદ્દેશમાં પ્રચલિત; માગધતીર્થના) ચાજન તથા તેના ધનુષ્ય જણાવી જ'ભૂવૃક્ષ આદિની ઊંચાઇ વગેરે ભોના કહી છે. પછી તિમિસાગુહાદિની ઊંચાઈ અને જ'ઝૂઢીપમાં મહાવિદેહની પૂર્વ-પશ્ચિમ સીતા સીતાેદાની, ઉત્તર-દક્ષિણની વિજયાની, તેની રાજધાનીઆની, તથા ઉત્કૃષ્ટપદ તીર્થ કર વગેરે તેમજ દીર્થ વૈતાહયની તિમિસાદિ ગુફા વગેરે ની ખીના કહી મેરૂપર્વતની ચૂલિકાના મધ્ય ભાગના વિષ્કંભ કહ્યો છે. પછી ધાતકી વૃક્ષની ઊ'ચાઇ વગેરે કહી, દિગ્હાસ્ત કૂટની વેદિકા ને તેની ઉ'ચાઇ જણાવી મહાહિમવ'ત અને રૂકિમ પર્વા તથા રૂચક પર્વાતની ઉપર રહેનારી દિક્કમારીઓ જણાવી તિર્ધ ગ્રુનિશ્રોત્પન્ન દેવલાક અને તેના ઇંદ્રોનાં પારિયાનિક (મુસાફરીના) વિમાના કહ્યાં છે. પછી અષ્ટ અષ્ટમિકા ભિક્ષાએ။ અને સંસારી જીવાના ૮ **સેટા તથા પ્રથમ** સમય સંયમ વગેરે ૮ લોકા તેમજ રત્નપ્રભા વગેરે ૮ પૃથ્વીઓ જણાવી સિદ્ધશિક્ષાના મધ્યભાગની પહેાળાઈ અને સાતમા આઠમા દેવલાકના વિમાનની ઉંચાઈ કહી છે. પછી શ્રીનેમિનાથના વાદી મુનિઓ અને કેવલીસમુદ્દ્રશાત તથા શ્રીણીરપ્રભુના કાલ કરી અનુત્તર દેવ થયેલા મુનિઓની

સંખ્યા કહી વ્યંતરના ભેઢ અને ચૈત્યવૃક્ષા તથા સૂર્યના વિમાનની ગતિની અખાધા તેમજ પ્રમદ<sup>્</sup>યાગવાળા નક્ષત્ર કહ્યા છે. પછી દ્વીપ સમુદ્રનાં દ્વારાની ઊંચાઈ અને પુરૂષવેદની તેમજ યશઃકીર્ત્તિની અને ઉચ્ચ ગાત્રની જઘન્યસ્થિતિ જણાવી તેઇન્દ્રિયની ફલકાેઠી કહીને આઠ પ્રદેશિયા પુદ્દગલા વગેરેની ખીના જણાવી છે.

# શ્રી સ્થાનાંગના નવમા અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં વિસંભાગનાં કારણા અને નવ બ્રહ્મચર્યાધ્યયન (આચારાંગના પહેલા શ્રુતસ્ક ધના નવ અધ્યયન ) તથા શ્રદ્ધાચર્ય ની નવ ગુપ્તિ તેમજ ચાથા અભિન દસ્વાસીન ને પાંચમા સુમતિનાથતું આંતરૂં કહ્યું છે. પછી જવાદિ નવ તત્ત્વા અને સંસારીના ભેદ તથા પૃશ્વ્યાદિની ગતિ–આગતિ તેમજ સર્વ છવાેના ભેદ, અવગાહના વગેરે કહી રાગાત્પત્તિનાં ૯ કારણા અને દર્શનાવરણીયના ૯ ભેઢા તથા નક્ષત્રા જણાવ્યા છે. પછી તારક, ચાર (ગતિ)ની અભાધા અને જ'અદ્વીપમાં પેસી શકે તેવા માછલાં. ૯ ખલદેવ, ૯ વાસુદેવના પિતા વગેરે કહી નવનિધિનું સ્વરૂપ અને વિગઈ ૯ તથા હારા ૯ (શરીરના ૯ હારો ) તેમજ પુષ્ય**ના ભેદાે** કહ્યા છે. પછી પાપસ્થાના અને **ઉ**ત્પાદાદિ પાપશ્રતના પ્રસંગો તથા નૈષુસ્કિક વસ્તુઓ અને ગાદાસ વગેરે નવ ગણા તેમજ નવ કાૈટી ( શુદ્ધિ-વ્યશુદ્ધિની ) કહી ઈશાનની તથા વરૂણની અગ્રમહિષીએા તથા ઈશાનેન્દ્રની અગ્રમહિષીની ને ત્યાંની પરિચૃહીતા દેવીઓની સ્થિતિ અને હ લાકાંતિક તેમજ હ ત્રુવૈયકના પાથડાના નામ કહ્યા છે. પછી આયુષ્યના પરિણામા અને નવ નવમિકા ભિક્ષા તથા પ્રાયશ્ચિત્તો હ તેમજ ભરતક્ષેત્રના વૈતાઢયાદિના કૂટો કહી શ્રી પાર્ચ પ્રભાની ઊંચાઈ અને શ્રીવીરતીર્થના ૯ ભાવી તીર્થ કરના જવા તથા કૃષ્ણ વાસુદ્રવ વગેરેની મુક્તિ તેમજ શ્રેષ્ણિકનું ચરિત્ર જણાવી પશ્ચાદભાગનાં નક્ષત્રો અને આનતાદિ સ્વર્ગના વિમાનાની ઊંચાઇ તથા વિમલવાહન કુલકરની ઊંચાઇ તેમજ અવસર્પિણીના આરંભનું ને શ્રીઋષભતીર્થનું આંતરૂં કહી ઘનદંતાદિની લંખાઇ અને શક ગહની વીચિયા તથા નાકષાય તેમજ ચઉરિંદી અને ભુજપરિસર્પની કુલકાટી જણાવી નવપ્રદેશિઆ સ્કંધા વગેરેની બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

શ્રી સ્થાનાંગના દશમા અધ્યયનનો ટુંક પરિચય

અહીં લાકસ્થિતિ અને નિર્હારિય વગેરે શબ્દના લેકા તથા ઇન્દ્રિયાના અર્થા (વિષયા) તેમજ પુદ્દગલને હાલવાનાં કારણા કહી કોધાત્પત્તિનાં ૧૦ કારણા અને સંયમઅસંયમના ને સંવર-અસંવરનાં તથા માતનાં ૧૦ કારણા જણાવી સમાધિના, અસમાધિના ને પ્રવ્રજ્યાના ૧૦ લેક કહ્યા છે. પછી શ્રમણધર્મ, વૈયાવશ્ચ અને જવાદિના પરિણામ તથા આકાશગત વિકારથી ઔદારિકની અસજઝાય અને પંચેન્દ્રિયની

અહિંસા વગેરે કહી ૧૦ પ્રકારના સક્ષ્મ જીવા અને ગંગાદિ સમાગત નદીઆ તથા ભારતચક્રીની રાજધાનીએ તેમજ તેની સાથે દીક્ષા લેનારા રાજાએ જણાવી મેરૂના પૃથ્વીમાં અવગાહેલા ભાગના યાજન વગેરે કહ્યા છે. પછી દરા દિશા અને ગાતીર્થ હ પ્રમાણ તથા તેના પાણીનું પ્રમાણ તેમજ પાતાલકલશાની ઊંડાઈ, તળીયું વગેરે ભાગની ્પહ્ષાળાઇ અને તેઓની ઠીકરીનું પ્રમાણ કહી નાના પાતાલકલશની ઊંડાઇ વગેરે અને ધાતકીખંડ તથા પુષ્કરવરદ્વીપના મેરૂના અવગાહ તથા વૃત્ત વૈતાઢયની ઊંચાઇ. ઊંડાઈ તેમજ પહેાળાઈ જણાવી દશ ક્ષેત્રો અને માનુધાત્તર ગિરિના મૂલ ભાગની પહેાળાઇ તથા અંજનગિરિ વગેરેની પહેાળાઈ વગેરે તેમજ રચક તથા કંડલગિરિ આદિની પહેાળાઇ વગેરે કહ્યું છે. પછી અનુધાગના ૧૦ ભેદ અને દેવાના ઉત્પાદ પર્વાતનું પ્રમાણ તથા વનસ્પતિ વગેરેના શરીરનાે અવગાહ તેમજ શ્રીસંભવનાથનું ને અભિનંદનસ્વામીનું આંતરું કહ્યું છે. પછી દશ અનંતા પદાર્થી અને ઉત્પાદપૂર્વની વસ્તુઓને અસ્તિનાસ્તિપ્રવાદની ચુલવસ્તુઓ તેમજ પ્રતિસેવાના ભેઢા કહ્યા છે. પછી આલાયના નહિ કરવાથી તુકસાન જણાવી આલાયનાને લાયક છવ અને આલાયનાથી લાભ તથા પ્રાથિશ્વત્તના ભેદ તેમજ મિશ્યાત્વના ભેદા કહી શ્રીચંદ્રપ્રભ, ધર્મનાથ, નમિનાથ, પુરૂષસિંહ, નેમિનાથ ને કૃષ્ણ વાસદેવના સંપૂર્ણ આયુષ્યનું પ્રમાણ અને ભુવનપાતના ભેદ તથા ચૈત્યવૃક્ષા તેમજ આરાગ્ય વગેરે ૧૦ જાતના સુખ જણાવ્યા છે. પછી ઉદ્દગમ વગેરેના ઉપઘાત ને વિશુદ્ધિઓ તથા ઉપધિ વગેરે તેમજ સંકલેશ અને અસંકલેશની બીના કહી છે. પછી શ્રોત્રેન્દ્રિય બલ વગેરે વીર્ય બલ સુધીના ૧૦ પ્રકારના <mark>ખલ અને સત્યભાષાદિના ભેદા તથા દ</mark>ષ્ટિવાદના નામ તેમજ અનુયાગ, દાન અને ગતિ તથા મુંડના ભેઢ જણાવી સંખ્યાના ભેટ અને પચ્ચખ્ખાણના કરા ભેટ તથા ઇચ્છા વગેરે દશ પ્રકારની સામાચારી તેમજ પ્રભુ શ્રીવીરનાં સ્વય્ના કહ્યાં છે. પછી નિસર્ગ સમ્યકત્વ વગેરે ૧૦ ભેદ અને ૧૦ સંજ્ઞા તથા નરકની વેદના તેમજ છદ્મસ્થ ન જાણે ને કેવલી જાણે તેવા ૧૦ પદાર્થી કહ્યા છે. પછી દશાના ભોઢ અને કર્મવિપાક વગેરે દશ અધ્યયના તથા તે તે અધ્યયનના કથાનકા, તેમજ ઉત્સર્ધિણી વગેરે કાલનું પ્રમાણ જણાવી અનંતરાત્પન્ન વગેરે નારકના ભેદ અને પંકપ્રભાના નરકાવાસ તથા રત્નપ્રભાતું, પંકપ્રભાતું ધ્રમપ્રભાતું, ખાદર વનસ્પતિનું, બ્રહ્મ દેવલાક તથા લાંતક દેવલાકના દેવા વગેરેનું આયુષ્ય તેમજ આગામી ભદ્રતાનાં કારણા કહ્યાં છે. પછી આશ'સાપ્રયાગ અને ગ્રામધર્મ વગેરે તથા સ્થાવરના ને પુત્રના કરા લેદા તેમજ કેવલીના ૧૦ અનુત્તર પદાર્થા કહી કુરફ્ષેત્રના મહાદ્રમા અને તેના અધિપતિ દેવા તથા અવગાઢ દુષ્યમા સુષમાનાં ચિદ્ધો, તેમજ સુષમા સુત્રમકાલના કલ્પવૃક્ષના ભેઢા કહી અતીત∽ભાવી ઉત્સર્પિ'ણીના કુલકરાે અને પૂર્વ પશ્ચિમના કુલકરા તથા ૧૨ ફેવલાકના ૧૦ ઇન્દ્રો ને તેના પારિયાનિક વિમાના તેમજ દશ દશમિકા ભિક્ષા કહી છે. પછી સંસારી જીવના ૧૦ ભેદા અને ખાલપર્સું વગેરે

જીવનની દશ દશા તથા વનસ્પતિના ભેદા, વિદ્યાધર તથા આભિયોગિકની શ્રેલિની પહાળાઈ જણાવી શ્રેવિયકની ઊંચાઈ અને તેજો નિસર્ગનાં કારણા તથા દશ આશ્રાર્થ તેમજ રત્નકાંડ વગેરેની જડાઈ કહી છે. પછી હીપ સમુદ્રાદિની ઊંડાઈ અને કૃત્તિકાદિ નક્ષત્રોતું ચારમંડલ તથા જ્ઞાનવર્ધક ૧૦ નક્ષત્રો તેમજ ચાપગાની તથા ઉરપરિસર્પની કુલકોડી કહી પાપચયન (અશુભ કમે પુદ્દગલાનું એકઠું કરવું, આંધવું) અને દશ પ્રાદેશક સ્કંધા કહી અજીતસંહના શિષ્ય યશાદેવની સહાયથી ડીકા રચી છે, ને ક્રોલાચાર્ય તે ડીકા શાધી છે વગેરે બીના ડીકાકારે પાત્રે જ અંતે જણાવી છે.

શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રના પરિચય પૂરા થયા.

**5** 5

શ્રી પ્રવચન કિરણાવલીના ચાથા પ્રકાશ પૂરા થયા.

 관

# ા પાંચમાે પ્રકાશ ∥

શ્રીસમવાયાંગ સૂત્રના સાર અને ટ્વંક પરિચંય

श्रह पंचमप्पयासे, समवायंगस्स परिचओ केसा ॥
विष्याज्ञ सस्वाओ, समवाओ दोण्णि एगस्था ॥२७॥
एगाइक्कमजुत्ता, पयत्थसत्था जओ इह पर्भाणया ॥
तत्तो समवायंगं, भासिज्ज पुज्जपुरिसेहि ॥२८॥
एगो य सुयक्खंधो, अज्ञर्स्यणमिहेगमेव दुगुणपया ॥
चालीससहस्साइं, इक्कं लक्कं तहा भणियं ॥२९॥
पणतीसाहियसयगे, सुत्ताणं इक्कश्रो य पञ्जते ॥
कोडाकोडी संखा, अत्था वृत्ता प्रवोहदया ॥३०॥
ता संखित्तपरिचओ, दुवालसंगीइ जीवपमुहा व ॥
विषइण्णवीरचरिया, खिताइपस्वणा विविहा ॥३१॥

શબ્દાર્થ —હવે આ શ્રીપ્રવચન કિરણાવલીના પાંચમા પ્રકાશમાં શ્રીસમવાયાંગ-સ્ત્રના પરિચય દુંકામાં કહેવાય છે. સમુદાય અને સમવાય એક (સરખા) અથ°ન જણાવનારા પર્યાયવાચક શબ્દાે છે. રહ. અહીં જે કારણ માટે પહેલા સમવાયમાં એકેક પદાર્થી કહ્યા છે, ને બીજા સમવાયમાં એ બે પદાર્થી કહ્યા છે; આ પ્રમાણે મ્યતુક્રમે ત્રીજા–ચાૈયા વગેરે સમવાયમાં ત્રણ ત્રણ, ચાર ચાર પ**દાર્થા વગેરે એ**કાદિ ક્રેમવાળા પદાર્થીના સમૃહ કહ્યો છે, માટે આ ચાથા અંગતું 'સમવાયાંગ ' નામ એમ શ્રીગૌતમગણધરાદિ મહાપુરૂષાએ કહ્યું છે. એટલે જ્યાં એકાદિ–ક્રેમે પદાર્થાના સમુદાયન વર્ણું ન કર્યું છે, તે સમવાયાંગ કહેવાય. ૨૮. આ સમવાયાંગસૂત્ર એક શ્રુતસ્ક ધરૂપ છે, ને એક અધ્યયનરૂપ છે. તથા શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રનાં કહેલાં ૭૨૦૦૦ પદાથી બમણાં પદા એટલે શ્રીસમવાયાંગનાં ૧૪૪૦૦૦ પદ્દા પૂર્વે હતાં. ૨૯. અહીં પહેલાં શરૂઆતના પ્રથમ સુત્રથી માંડીને ૧૩૫ સુત્રોમાં અનુક્રમે એકથી સા સુધીના પદાર્થાની બીના કહીને ૧૫૦, ૨૦૦, ૨૫૦, ૩૦૦, ૪૦૦, ૫૦૦ પદાર્થાની ખીના જણાવી છે. પછી ૬૦૦, ૭૦૦, ૮૦૦, ૯૦૦, ૧૦૦૦, ૧૧૦૦, એ હજારથી દશ હજારની સંખ્યાવાળા પદાર્થો જણાવીને, ૧ લાખથી ૧૦ લાખ સુધીની સંખ્યાવાળા પદાર્થો કહી, પછી અંતે કાેડ, કાેટાકાેટી, સાગરાયમની સંખ્યાવાળા પદાર્થી ક્રમસર જણાવ્યા છે, તે વિશિષ્ઠ બાેધ કરાવનારા છે. ૩૦. પછી ભારે અ'ગાના ક્રમસર પસ્ચિય દૂ'કામાં જણાવી છવ અછવ વગેરે પકાર્થીતું સ્વરૂપ જષ્માલ્યું છે. અહીં સાતમું સૂત્ર, ૧૧મું સૂત્ર, પછી ૧૪, ૩૦, ૩૬,

૪૨, પ૩થી ૫૫, ૭૦, ૮૨, ૮૩, ૮૯ વગેરે ૧૯ સૂત્રામાં પ્રભ્ર શ્રીમહાવીરદેવની બીના છુઠક છુઠક જણાવી છે. તેમજ ચાગ્ય પ્રસંગે ચામાસાના ૧૨૦ દિવસાને ૫૦ અને ૭૦ દિવસામાં આ રીતે વહેંચી તે અંતેની ઉચિત મર્યાદા પણ જણાવી છે. ૩૧.

સ્પષ્ટાર્થ —સમવાયાંગમાં કહેલી બીનાના સાર અહીં ઉ૧મા શ્લાક સુધીના રાળ્કાર્થમાં સ્પષ્ટ કહેલા છે, તેથી તે સંબ'ધી વિશેષ વર્ણન કરવાનું અનુચિત ધારી આખા સમવાયાંગસૂત્રના સાર દ્વંકામાં જણાવું છું.

### શ્રીસમવાયાંગ સૂત્રના સાર

ખાર અ'ગોમાં આ ચાલું અ'ગ છે. તેમાં એકાદિક્રમે કરીને પદાર્થા કહેલા હૈાવાથી આસન્નસિદ્ધિક ભવ્ય જીવાને સાંભળવામાં ને ભણવામાં આનંદ પડવાની સાથે મનમાં એવી તીવ્ર ઉત્કંઠા વધતી જ જાય છે કે જે સાંભળયું, તેમાં આવેા અપૂર્વ રસ પ3 છે. તેા આગળ કેવી સરસ બીના આવશે ? આવા તીવ્ર ઉત્સાહ આગળ આગળ વધતા જતા હોવાથી આને સાંભળતાં ને ભણતાં લગાર પણ મન કંડાળતું નથી. શ્રીસ્થાનાંગસુત્રના ક્રમ જેવા આના ક્રમ છે તેથી જેમ ત્યાં કહ્યું છે તેમ અહીં પણ દ્રુંકામાં સમજી લેવું કે આ સૂત્રનું શ્રવણ કે અધ્યયન (સાંભળવું કે ભાષાવું) ખુદ્ધિના વિકાસ કરનારું છે. તે કર્મીના ક્ષધાપશમ વગેરે પણ એથી જરૂર થાય છે. તથા જે બીના વર્ણાશાસ્ત્રોના સાંભળવાથી કે ભણવાથી જણાય, તે બીના આ ત્રીજ-ચાથા અંગને સાંભળવાથી કે ભણવાથી ધાડા સમયમાં જાણી શકાય છે. તેમાં પણ જે કેટલીક હકીકત ખીજાં સુત્રો સાંભળતાં કે ભણતાં ન જાણવામાં આવી હોય તેવી પણ હકીકત આ સૂત્રના શ્રવણથી કે અભ્યાસથી જણાય છે. માટે જ કહ્યું કે જે મુનિએા દીક્ષાપર્યાયના ક્રમે ચાગાદ્રહન વિનયાદિથી ગુરૂમહારાજની પાસે આ ત્રીજ ચાેથા અંગસૂત્રાને ભણ્યા હોય," તે મુનિએા જઘન્ય ગીતાર્થ અથવા જઘન્ય સ્થવિર કહેવાય. આ પ્રસંગે જણાવલું જરૂરી છે કે નિશીથસૂત્રાદિના જાણકાર મુનિવરા મધ્યમ સ્થવિર કહેવાય, ને જે કાલે જેટલા સુત્રાદિ શ્રંથા હ્રુયાત હોય તે અધાં શાસ્ત્રાના જાણકાર મુનિએા ઉત્કૃષ્ટ સ્થવિર કહેવાય. તેમજ ભાલેલા સત્રાર્થીને યાદ રાખવાનાં અનેક સાધના જણાવતાં કહ્યું છે કે, પ્રાયે દિવસના ટાઈમ અભ્યાસાદિથી પૂરા થાય છે, તે દિવસે અનેક ધાર્મિક કાર્યોમાં મન ગુંથાયેલું રહે છે, તેથી રાતે જે શાંતિ હોય, તેવી દિવસે ન હોય એ વાત સર્વાંશ સાચી જ છે. માટે મુનિવરા પામેલા ચારિત્રાદિ ગુણાને ટકાવવાના ને નિર્મલ ખનાવવાના મુદ્દાથી રાત્રિના યાગ્ય અવસરે સુત્રાર્થાની આવૃત્તિ કરીને તે ખંનેને મતમાં સ્થિર કરે છે એટલે ન ભૂલાય તેવા કરે છે. આથી સમજાય છે કે, ૧. સૂત્રાર્થની આર્જીત એટલે પુચ્છના, પરાવર્તાના અને અનુપ્રેક્ષા આ ત્રણે વાનાં ભણેલા સુત્રાર્થીને યાદ કરવામાં અપૂર્વ પ્રથમ સાધન છે. ર. સુત્રાર્થીતું

ભણાવવું. ૩. ભણેલા સુત્રાર્થીને અનુસરીને નવા ગ્રંથાનું ખનાવવું વગેરે સાધનાથી ભાષેલા સુત્રાર્થા ભૂલાતા નથી. તેથી લેખકને, અધ્યાપકને તેમજ નવીન ગ્ર'થાની સ્થના કરનાર પ્ર'થકારાદિને અને સુત્રાદિના વ્યાખ્યાનકારાદિને અનુક્રમે લખવામાં, ભણવામાં ને નવીન ગ્રંથાની રચના કરવામાં તથા ભવ્ય જીવાને સુત્રાર્થીની દેશના દેવામાં લગાર ેપણ સંકાેચ થતા નથી, પણ સુત્રોની બીના યથાર્થરૂપે યાદ હેાવાથી ઉત્સાહભેર પાતપાતાનું કાર્ય કરી શકે છે. અહીં જે પૃચ્છના વગેરે ત્રણ સાધના કહ્યાં, તેમાં અલ્યાસી મુનિવરા માંહામાંહે એક મુનિ બીજા મુનિને પૂછે છે કે ૧. એક સંખ્યા-વાળા પદાર્થો છે? તે તે કયા કયા ? ૨. એક લાખ યાજન પ્રમાણ સરખી લંખાઇ પહોળાઈવાળા કેટલા પદાર્થો છે? તે તે કયા કયા ? 3. કયા કયા જવાતું એક પલ્યાન પમતું અને એક સાગરાપમતું આયુષ્ય કહ્યું છે? ૪. કયા કયા જવા એકેક ૫ખ-વાડિયાના આંતરે ધાસાચ્છ્રવાસ લે છે ને મૂકે છે. અને એકેક હજાર વર્ષના આંતરે આહારને ઇચ્છે છે, વગેરે પ્રક્ષોના ઉત્તરા પહેલા સમવાયની બીનાને જાણનાર મુનિ સહેલાઈથી આપી શકે છે. આથી સહેજે સમજાય છે કે પહેલા સમવાયમાં આત્મા વગેરે એકેક પદાર્થાની બીના કહી છે. અહીં કેટલીક બીના શ્રીસ્થાનાંગમાં કહેલી પણ આવે છે, તેથી ટીકાકારે જે પદાર્થાની બીના શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રની ટીકામાં વિસ્તારથી કહી હોય, તે અહીં દુંકામાં જણાવી છે, ને તે સિવાયની બીના વિસ્તારથી પણ સમજાવી છે. આ જ હંકીકત આગળના સમવાયાની બીનાને આંગે પણ પ્રસંગને અતુસરે જેમ ઘટે તેમ સમજવાની છે. ર. એ જ પ્રમાણે બીજા સમવાયમાં જરૂરી બે એ પદાર્થાની બીના વર્ણવી છે. એમ આગળ વધતા વધતા ત્રીજા-ચાથા વગેરે સમ-વાયામાં પણ ત્રણ ત્રણ પદાર્થા, ચાર ચાર પદાર્થી વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે એમ સમજલું. અહીં ૧ થી ૧૦૦ સુધીના અનુક્રમ જેવા જળવાયા છે, તેવા ક્રમ તે પછી જળવાયા નથી, એમ ૧૫૦, ૨૦૦, ૧૫૦ વગેરે સંખ્યાવાળા પદાર્થાની જણાવેલી બીના જોતાં જણાય છે. આતું કારણ એ જ છે કે કમસર આવતી સંખ્યાવાળા કેટલાક પદાર્થીના સંભવ ત હોય. તેથી જેટલી સંખ્યાવાળા પદાર્થી સંભવતા હોય, તેટલી સંખ્યાવાળા પદાર્થી પણ પૂરા નહિ પણ સુત્રકારે પાતાને જણાવવા યાગ્ય જે લાગ્યા, તે જ પદાર્થી જણાવ્યા છે. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે સૂત્રકારે એકલું સંખ્યાના ક્રમ તરફ જ લક્ષ્ય રાખ્યું નથી, પણ જે પદાર્થી નિજગુણરમણતાદિ ગુણાને પમાડનારા હોય, તે જ પદાર્થી કહેવા લાયક છે. પણ તે સિવાયના પદાર્થી નહિ એવા પણ વિચાર કરીને જ સૂત્રની રચના કરી છે. આ જ ક્રમે આગળ પલ્યાપમાદિની બીના કહ્યા પછી ભારે અ'ગાના પરિચય દુંકામાં કરાવ્યા છે. પછી જીવઅજીવરૂપ બે રાશિ, દેવ-નારક શરીર, જ્ઞાન, વેદના, આહાર, આયુષ્ય, વિરહુકાલ, સંઘયણ અને સંસ્થાનની ખીના કહી છે. પછી કુલકરાતું વર્ણન કરી ત્રણે કાલના તીર્થ કર ચક્રી, વાસુદેવ, અળદેવ તથા પ્રતિવાસુ- દેવાનાં નામ વગેરે જરૂરી બીના પણ દૂંકામાં કહી છે. અહીં પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવના સમતા, સહનશીલતા, ક્ષમા, ગંભીરતા, શીલ, સંયમ, સંતાષ, સાદાઈ વગેરે ગુણાથી શાભાયમાન પવિત્ર જીવનના પ્રસંગા છ, ૧૧, ૧૪, ૩૦, ૩૬, ૪૨, પ૩, ૫૪, ૫૫, છ૦, ૮૨, ૮૩, ૮૯, ૧૦૪, ૧૦૬, ૧૧૦, ૧૧૧, ૧૩૪, ૧૩૫ મા સૂત્રોમાં વર્ણવ્યા છે. તેનું મનન કરવાથી આપણા જીવનના મેલને દૂર કરી આપણે ધીમે ધીમે પ્રભુદેવના પંચ યથાશક્તિ ચાલી જરૂર આત્મહિત કરવા ભાગ્યશાલી ખની શકીએ છીએ. તીર્ધં-કર નામકર્મ એ પણ કર્મ તો છે જ. તેના દલિયાં માડામાં માડા આયુષ્ય પૂર્ં થતા સુધીના કાલમાં જરૂર ભાગવાઈને ખપી જાય, તા જ મુક્તિમાં જઈ શકાય. આ નિયમ પ્રમાણે સર્વદ્ર પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે તીર્ધં કર નામકર્મના દલિયાં ખપાવવા માટે જ અંત સમયે સાલ પહારની દેશના આપી. બીજા તીર્ધં કરોને તેવું કારણ હતું જ નહિ, તેથી તેમણે અંત સમયે દેશના આપી નથી. આથી વિશેષ બીના આ સૂત્રના પરિચયમાં કહેલી છે, તેથી અહીં વધારે ન કહેતાં આ સૂત્રના સાર પૂરે કરે હું.

🥦 —— શ્રીસમવાયાંગસૂત્રનાે ટ્વુંક પરિચય

અહીં આગમાદય સમિતિ તરફથી છપાયેલી સટીક સમવાયાંગસૂત્રની પ્રતને અનુસારે ૧૫૯ ું સૂત્રા છે, ને સૂત્રગાથા ૧૬૮ છે. મૂલસૂત્રમાં જેમ ગઘ પ્રાકૃતના ભાગ જણાય છે. તેમ કેટલાક જરૂરી સ્થલે ગાથાએ પણ કહી છે. હાલ આની ઉપર નિયું ક્તિ વગેરે સાધનાના અભાવ છતાં એક શ્રીઅભયદેવસ્રશ્કિત ટીકા હયાત છે. તે મૂલ સૂત્રાર્થને સમજવામાં સારી મદદ કરે છે. ટીકાકારે ટીકાની શરૂઆતમાં મંગલાચરણ કરી અભિધેય વગેરેની ખીના દુંકામાં જણાવી નમ્રભાવે ગીતાર્થ મહાપુરૂષાને વિનંતિ કરી છે કે હું શ્રીવર્ધ માનસ્વામીને નમસ્કાર કરીને બીજાં શાસ્ત્રોના આધારે આ સમવાયાંગની ઠીકા બનાવું છું. તેમાં ગુરૂ પરંપરાના ક્રમે જે સુત્રાર્થી હ્યાર્થાસ્વર્ધ મારા જાણવામાં આવવા જોઇ યે, તેવા અવિચ્છિન્ન ક્રમે હું સૂત્રાર્થ મેળવી શકયા નથી. કારણ કે મારી પહેલાંના સમયમાં ખાર વ્યાર વર્ષીના માટા દુકાળ પડવાથી પ્રાચીત મુનિઓ આ સુત્રના પણ અર્થને યથાથ સ્ત્રરૂપે યાદ સખી શક્યા નહિ, તેથી સુત્રાથ'ને અંગે ગુરૂપર'પરાના ક્રમરૂપ સંપ્રદાય મંદ્ર પડી ગયા. તેથી અવિચ્છિત્ન ક્રમે હું આ ચાથા અંગના અર્થ મેળવી શક્યા તથી. એથી કદાચ ઠીકા રચવામાં મારી ભૂલ થઈ જાય એટલે કદાચ સૂત્રના આશયથી વિરૂદ્ધ લખાય, અથવા અનુપયાગભાવથી સુત્રવિરૂદ્ધ લખાય, તા મારી ઉપર દયાભાવ રાખનારા ભુદ્ધિશાલી ગીતાર્થોએ તે પાઠ સુધારવા. સૂત્રના ખરા અર્થ શિષ્યપર પરામાં સચવાય, એ જ મુદ્દાથી મેં ગીતાર્થાન વિન તિ કરી છે. પછી વ્યાના ઉપાદ્વાત ( પ્રસ્તાવના ) ગાઠવીને કહ્યું કે-

આ સમવાયાંગસૂત્રમાં સ્થાનાંગની જેમ એક, ખે, ત્રણ વગેરે સ્થાના આપેલાં

છે. સ્થાનાંગમાં માત્ર દશ જ સ્થાના સિવસ્તાર આપ્યાં છે, અને આ સ્ત્રમાં તા એકથી સા સુધી, પછી દાઢસા, બસા, અઢીસા વિગેરે પાંચસા સુધી, પછી છસા, સાતસા વિગેરે એક હજાર સુધી, પછી અગ્યાર સા, પછી બે હજાર, ત્રણ હજાર વગેરે દશ હજાર સુધી, પછી લાખ, બે લાખ વિગેરે દશ લાખ સુધી, (તેમાં નવ લાખને કૈકાણે નવ હજારનું સ્થાન આપ્યું છે), પછી એક કરાડ, કાંટાકારિ વગેરે અતિ વિસ્તારથી સ્થાના આપેલાં છે. ત્યાર પછી દ્વાદશાંગીનું સ્વરૂપ તથા તે ખારે આંગના સિવસ્તર પરિચય, દ્રષ્ટિવાદના પરિચયમાં ચૌદ પૂર્વનું સ્વરૂપ પણ વિસ્તારથી આપ્યું છે. ત્યાર પછી છવ અને અછવ એમ બે રાશિ, દેવ, નારકી વિગેરેનું સ્વરૂપ, શરીર, જ્ઞાન, વેદના, આહાર, આયુ, વિરહકાળ, સંઘયણ, સંસ્થાન વિગેરે, ત્રિકાળ સંબંધી તીથે કરા, ચકવત્તી, વાસુદ્દેવ, બલદેવ, પ્રતિવાસુદ્દેવ વિગેરેની ઘણી હકીકત આ સ્ત્રમાં આપી છે.

દરેક સમવાય (સ્થાન )માં નીચે પ્રમાણેના પદાર્થીનું સ્વરૂપ આપ્યું છે:—

- (૧) પ્રથમ સમવાયમાં—આત્મા, અનાત્મા, દ'ડ, અદ'ડ, કિયા, આંકયા, લાક, અલાક, ધર્મ, અધર્મ, પુષ્ટ્ય, પાપ, ભ'ધ, માક્ષ, આશ્રવ, સ'વર, વેદના અને નિજે રા આ અઢાર પદાર્થા એક એક કહ્યા છે. ત્યાર પછી જ'ભૂઢીપ એક લાખ યાજનના; એ જ પ્રમાણે અપ્રતિષ્ઠાન નામના નરકાવાસ, પાલક વિમાન અને સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાન એ સર્વે એક એક લાખ યાજનના કહ્યા છે. ત્યાર પછી આર્દ્ધ, ચિત્રા અને સ્વાર્ત આ ત્રણ નક્ષત્રો એક એક તારાવાળાં કહ્યાં છે. ત્યાર પછી રિચતિને આશ્રીને એક પદ્યાપમની ને એક સાગરાપમની સ્થિત દેવમાં ને નારકીમાં કાની કાની છે? તે જણાવ્યું છે; તેમજ એક પદ્યાપમની સ્થિતિવાળા મનુષ્ય તિર્ય ચાની હકીકત કહી છે. એક સાગરાપમની સ્થિતિવાળા દેવા એક પખવાડીએ ધાસ લે છે અને એક હજર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે, તથા કેટલાક ભવ્ય જવા એક જ ભવ વડે સિદ્ધ થવાના હૈાય છે.
- (ર) ભોજા સમવાયમાં છે દેડ, એ રાશિ અને એ ભંધન કહ્યાં છે. પૂર્વાફાલ્યુની, ઉત્તરાફાલ્યુની, પૂર્વા ભાદપદ અને ઉત્તરાભાદપદ એ ચાર નક્ષત્રો એ એ તારાવાળાં કહ્યાં છે. કેટલાક દેવા, નારકી જીવા અને મનુષ્ય તથા તિર્ધાંથો એ પલ્યાપમની સ્થિતિવાળા ને દેવા તથા નારકી જીવા જે એ સાગરાપમની સ્થિતિવાળા હાય છે તે કહ્યા છે. એ સાગરાપમની સ્થિતિવાળા દેવા એ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને એ હજાર વર્ષ આહાર કચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવા એ ભવવઉ સિદ્ધ થવાના હાય છે.
- (૩) ત્રીજા સમવાયમાં–ત્રણ દંડ, ત્રણ શુપ્તિ, ત્રણ શલ્ય, ત્રણ ગૌરવ અને ત્રણ વિરાધના કહી છે. મૃગશીષ્, પુષ્ય, જ્યેષ્ઠા, અભિજીત, શ્રવણ, અધિની અને ભરણી

એ સાત નક્ષત્રો ત્રણ ત્રણ તારાવાળાં કહ્યાં છે. કેઠલાક દેવા, નારકી જીવા, મનુષ્યા ને તિય' ચાની સ્થિતિ ત્રણ પલ્યાપમની હોય છે ને કેઠલાક દેવા ને નારકીઓની સ્થિતિ ત્રણ સાગરાપની છે, તે ત્રણ સાગરાપની છે, તે દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ત્રણ સાગરાપની છે, તે દેવા ત્રણ પખવાડીએ વ્યાસ લે છે અને ત્રણ હજાર વધે આહાર ઇચ્છે છે. કેઠલાક ભબ્ય જીવા ત્રણ ભવવડે સિદ્ધ થવાના હોય છે. આ પ્રમાણે દરેક સમવાયમાં સમજવું.

- (૪) ચાયા સમવાયમાં—ચાર કષાય, ચાર ધ્યાન, ચાર વિકથા, ચાર સંજ્ઞા, અને ચાર પ્રકારે ભંધ કહ્યા છે. એક ચાજનના ચાર ગાઉ કહ્યા છે. અનુરાધા, પૂર્વાષાઠા અને ઉત્તરાધાઠા એ ત્રણ નક્ષત્રો ચાર ચાર તારાવાળાં કહ્યાં છે. કેટલાક દેવા ને નારકી જવા ચાર પલ્ધાપમ ને ચાર સાગરાપમની સ્થિતિવાળા હાય છે, તે કહેલ છે. જે દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ચાર સાગરાપમની કહી છે, તે દેવા ચાર પખવાડોએ ધાસ લે છે. અને ચાર હજર વધે આ હાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જવા ચાર ભવ વડે સિદ્ધ થવાના હાય છે.
- (પ) પાંચમા સમવાયમાં—પાંચ ક્રિયા, પાંચ મહાવ્રત, પાંચ કામગુલ, પાંચ આશ્રવદ્વાર, પાંચ સંવરદ્વાર, પાંચ નિર્જારાસ્થાન, પાંચ સમિતિ અને પાંચ અસ્તિકાય કહ્યા છે. રેાહિણી, પુનવેસુ, હસ્ત, વિશાખા અને ધનિષ્ઠા એ પાંચ નક્ષત્રો પાંચ પાંચ તારાવાળાં કહ્યાં છે. કેટલાક નારકીઓ ને દેવા પાંચ પલ્યાપમની ને પાંચ સાગરા-પમની સ્થિતિવાળા હાય છે, તે કહેલ છે. જે દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પાંચ સાગરાપમની છે, તે દેવા પાંચ પ્રખવાડીએ ધાસ લે છે અને પાંચ હજાર વધે આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવા પાંચ ભવવડે સિદ્ધ થવાના હાય છે.
- (૬) છકા સમવાયમાં છ લેશ્યા, છ જીવનિકાય, છ પ્રકારના આદ્યા તપ, છ પ્રકારના આભ્યં તર તપ, છ છાકાસ્થિક સમુદ્દ્રદ્યાત અને છ પ્રકારના અર્થાવગ્રહ કહ્યો છે. કૈટલાક દેવા ને નારકી જીવા છ પલ્યાપમ ને છ સાગરાપમની સ્થિતિવાળા હાય છે, તે કહેલ છે. જે દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છ સાગરાપમની કહી છે, તે દેવા છ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને છ હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કૈટલાક ભવ્ય જીવા દ ભવવડે સિદ્ધ થવાના હાય છે.
- (૭) સાતમા સમવાયમાં-સાત ભયસ્થાના, સાત સમુદ્દ્ર ત, મહાવીરસ્વામી સાત હાથ ઊંચા હતા, આ જંગૃદ્ધીપમાં સાત વર્ષ ધર પર્વતા છે અને સાત ક્ષેત્રો છે, ક્ષીષ્મોહી ભગવાન માહનીય સિવાયની સાત કર્મ પ્રકૃતિઓને વેદ છે, મથા નક્ષત્રના સાત તારાઓ છે, કૃત્તિકા (પાઠાંતરે અભિજીત) વગેરે સાત નક્ષત્રો પૂર્વ દિશાના દ્વારવાળાં છે, અને મથા વિગેરે સાત નક્ષત્રો દક્ષિષ્ણ દ્વારવાળાં, તથા અનુરાધા વિગેરે સાત નક્ષત્રો પશ્ચિમ દ્વારવાળાં અને ધનિષ્ઠા વિગેરે સાત નક્ષત્રો ઉત્તર દ્વારવાળાં કહ્યાં છે. કેટલાક દેવો ને નારકીઓ સાત પહેચાપમ અને સાત સાગરાપમની સ્થિતિવાળા

હોય છે, તે કહેલ છે. જે દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સાત સાગરાપમની છે તે દેવા સાત પખવાડીએ ધાસ લે છે અને સાત હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવા સાત ભવા કરીને સિદ્ધ થવાના હોય છે.

- (૮) આઠમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે ૮ મદસ્થાના અને આઠ પ્રવચન માતાઓ છે. ''વાજ્વ્યાંતર દેવાનાં ચૈત્યવૃક્ષા, સુદર્શન નામનું જંખૂવૃક્ષ, ગરુડદેવના ફૂટ, શાલ્મલી વૃક્ષ અને જંખૂદ્વીપની જગતી '' આ સવે આઠ યાજન ઊંચા છે. કેવળી સમુદ્દ્યાત આઠ સમયના છે. પાર્ચનાથપ્રભુને આઠ ગણ તથા આઠ ગણધરા હતા. આઠ નક્ષત્રો ચંદ્રની સાથે પ્રમદે યાગને પામે છે. કેટલાક દેવા ને નારકી જીવાં આઠ પલ્યાપ્ય ને આઠ સાગરાપમના આયુવાળા હોય છે, તે કહેલ છે. જે દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ આઠ સાગરાપમની છે, તે દેવા આઠ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને આઠ હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક લબ્ય જવા આઠ ભવે માક્ષ પામવાના હોય છે.
- (૯) નવમા સમવાયમાં નવ ધ્રક્ષચર્ય ગુપિત, નવ ધ્રક્ષચર્ય અગુપિત અને નવ ધ્રક્ષચર્ય અધ્યયના કહ્યાં છે. પાર્ધ નાથપ્રભુ નવ હાથ ઊંચા હતા. અભિજિત નક્ષત્ર સાધિક નવ સુહૂત્ત સુધી ચંદ્રના યાગ પામે છે. અભિજિત વગેરે નવ નક્ષત્રો ચંદ્રની સાથે ઉત્તર દિશામાં યાગને પામે છે. આ રત્નપ્રભા પૃથ્વીથી તિચ્છોલાક નવસા યાજન ઊંચા છે. જ્યાતિષચક ૯૦૦ યાજનની અંદર છે. લવલસસુદ્રમાંથી નવ યાજન સુધીના મત્સ્યા જં ભૂદ્રીપમાં પ્રવેશ કરે છે. વિજયદ્વારની એક એક બાહાને વિષે નવ નવ ભૂમિશૃહા રહેલાં છે. વાનવ્યંતર દેવાની સુધર્મા સભાઓ નવ યાજન ઊંચી છે. દર્શનાવરણીય કર્મની નવ ઉત્તરપ્રકૃતિઓ કહ્યી છે. કેટલાક દેવા અને નારકી જવા નવ પલ્યાપમની અને નવ સાગરાપમની સ્થિતિવાલા છે. જે દેવાની ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ વા સાગરાપમની છે તે દેવા નવ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને નવ હજાર વર્ષ આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જવા નવ ભવવડે સિદ્ધિક્ષદને પામવાના હાય છે.

(૧૦) દરામા સમવાયમાં-દરા પ્રકારના સાધુધર્મ અને દરા ચિત્તની સમાધિનાં સ્થાના કહ્યાં છે. મેરુપર્વતના મૂલમા (પૃથ્વીતલ ઉપર) વિષ્કંભ દરા હજાર યાજનના છે. અરિષ્દિનાં મહ્લ કરા ધનુષ્ય ઊંચા હતા. કૃષ્ણ વાસુદેવ અને રામ બલદેવ દરા ધનુષ્ય ઊંચા હતા. દરા નક્ષત્રો જ્ઞાનનાં વૃદ્ધિ કરનારાં છે. દરા પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષા છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં જઘન્ય સ્થિત દરા હજાર વર્ષની છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકાનો દરા પલ્યાપમની સ્થિતિ કહી છે, ચાથી પૃથ્વીમાં દરા લાખ નરકાવાસા છે. ચાથી પૃથ્વીમાં ઉત્કૃષ્દ સ્થિતિ દરા સાગરાપમની છે, પાંચમી પૃથ્વીમાં જઘન્ય સ્થિતિ દરા સાગરાપમની છે. અસુરેંદ્ર સિવાયના મન નિકાયના ભવનપતિ દેવાની જઘન્ય સ્થિતિ દરા હજાર વર્ષની છે. અસુરેંદ્ર સિવાયના નવ નિકાયના ભવનપતિ દેવાની જઘન્ય સ્થિતિ છે. વાણવ્યંતર દેવાની જઘન્ય સ્થિતિ અસુરકુમાર દેવાની જઘન્ય સ્થિતિ છે. વાણવ્યંતર દેવાની જઘન્ય સ્થિતિ

દરા હજાર વર્ષની છે. સૌધર્મ અને ઈશાન કલ્પમાં કેઠલાક દેવાની દરા પલ્યાપમૃતી સ્થિતિ છે. બ્રહ્મલાકમાં દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દરા સાગરાપમૃતી છે, લાંતકમાં જઘન્ય સ્થિતિ દરા સાગરાપમૃતી હાય છે. ઘાષ વગેરે વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દરા સાગરાપમૃતી છે. તે દેવા દરા પખવાડીએ ધાસ લે છે અને દરા હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કેઠલાક ભવ્ય છેવા દરા ભવે માક્ષ પામવાના હાય છે.

- (૧૧) અગીઆરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રાવકની અગ્યાર પ્રતિમાઓ છે. લે! કાંતથી અગ્યારસો ને અગ્યાર યોજન અંદર આવીએ ત્યાંથી જ્યાતિષની શરૂઆત થાય છે. જં ખુદ્દીપના મેરુથી અગ્યારસો ને એકવીશ યોજન દૂર જ્યાતિષ્ચક આવેલું છે. મહાવીરસ્વામીને અગ્યાર ગણધરા હતા. મૂલ નક્ષત્રના અગ્યાર તારાઓ છે. નીચેના ત્રણ શ્રેવેયકમાં એકસા ને અગ્યાર વિમાના છે. મેરુપર્વત પૃથ્વીતલથી ઊંચે જતાં અગ્યારમે ભાગ એ! લિંગ્કલા વિગ્કલા થતા જાય છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકી-નારકીઓની અગ્યાર પદ્યાપમની સ્થિતિ કહી છે. પાંચમી પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકી-એ!ની અગ્યાર પદ્યાપમની સ્થિતિ છે. કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની અગ્યાર પદ્યાપમની સ્થિતિ છે. લાંતક કલ્પમાં કેટલાક દેવાની અગ્યાર પદ્યાપમની સ્થિતિ છે. લાંતક કલ્પમાં કેટલાક દેવાની અગ્યાર સાગરાપમની સ્થિતિ છે. લાંતક કલ્પમાં કેટલાક દેવાની અગ્યાર સાગરાપમની છે, તે દેવા અગ્યાર પખવાહીએ વાસ લે છે અને અગ્યાર હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જવા અગ્યાર ભવે માક્ષમાં જવાના હોય છે.
- (૧૨) ભારમા સમવાયમાં ભાર ભિક્ષુપ્રતિમા, ભાર પ્રકારના સંભાગ અને ભાર આવત્ત વાળું કૃતિકર્મ કહ્યું છે. વિજયા રાજધાનીના વિષ્ક ભ ભાર લાખ યાજનો છે. રામ નામના બલદેવનું ભારસા વર્ષનું આયુષ્ય હતું. મેરુપર્વતની ચૂલિકાના મૂળના વિષ્ક ભ ભાર યાજનના છે. આ જંબૂદ્ધીપની જગતી મૂળમાં ભાર યાજનના વિષ્ક ભવાળી છે. દર વર્ષ નાનામાં નાની રાત્રિ અને નાનામાં નાના દિવસ ભાર ભાર સહૂત્ત વાળા થાય છે. સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનથી ભાર યાજન ઊંચે ઇધત્પાગ્ભાર નામની પૃથ્વી છે, તે પૃથ્વીનાં ભાર નામા છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની ભાર પલ્યાપમની સ્થિતિ કહી છે. પાંચમી પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની ભાર સાગરા પ્યની સ્થિતિ કહી છે. કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની ભાર પલ્યાપમની સ્થિતિ કહી છે. સૌધર્મ અને ઇશાન કલ્પને વિષે કેટલાક દેવાની ભાર પલ્યાપમની સ્થિતિ કહી છે. સૌધર્મ અને ઇશાન કલ્પને વિષે કેટલાક દેવાની ભાર પલ્યાપમની સ્થિતિ કહી છે. લાંતક કલ્પમાં કેટલાક દેવાની ભાર સાગરાપમની સ્થિતિ કહી છે. તે દેવા વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ભાર સાગરાપમની સ્થિતિ કહી છે, તે દેવા

ભાર પખવાડીએ વાસ લે છે અને ભાર હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવા ભાર ભવે માક્ષ પામનારા હોય છે.

- (૧૩) તેરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ક્રિયાનાં સ્થાના તેર છે. સૌધર્મ અને ઇશાન કલ્પમાં તેર તેર પ્રસ્તઢ (પાથડા) છે. સૌધર્માવત સક અને ઇશાનાત સક વિમાનના વિષ્કંભ સાડાબાર લાખ યાજનના છે (બે મળીને રપ લાખ થાય છે). જળચર પંચેં દિય તિર્ય લાં જે વેલાની કળકાઢિ સાડાબાર લાખ કહી છે. પ્રાષ્ટ્રાય નામના પૂર્વમાં તેર વસ્તુ છે. ગર્ભજ પંચેદિય તિર્ય ચના મન, વચન, કાયાના યાગ તેર પ્રકારના કહ્યા છે. સ્પૂર્યનું મંડળ એક યાજનમાંથી યાજનના એકસઠીયા તેર ભાગ એષ્ટ્રું કરીએ તેઢલું છે. (એકસઠીયા ૪૮ ભાગનું છે.) રત્નપ્રભા પૃચ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની તેર પલ્યાપ્યની સ્થિતિ છે. સૌધર્મ અને ઈશાન કલ્પમાં કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની તેર પલ્યાપ્યની સ્થિતિ છે. લાંતક કલ્પમાં કેટલાક દેવાની તેર પલ્યાપ્યની સ્થિતિ છે. લાંતક કલ્પમાં કેટલાક દેવાની તેર સાગરાપ્યની સ્થિતિ છે. વજુ વિગરે વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તેર સાગરાપ્યની છે. તે દેવા તેર પખવાડીએ ધાસ લે છે અને તેર હજાર વર્ષ આહાર કચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવા તેર ભવે માક્ષ પામવાના હોય છે.
- (૧૪) ચૌદમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ચૌદ પ્રકારના જવા છે. ચૌદ પૂર્વ છે. અગ્રા-યણી તામના પૂર્વમાં ચૌદ વસ્તુ છે. મહાવીરસ્વામીને ચૌદ હજાર મુનિની સંપદા હતી. ગુણસ્થાના ચૌદ છે. ભરત અને ઐરાવત ક્ષેત્રની જીવા સાધિક ચૌદ હજાર યોજનની છે. દરેક ચક્રવર્તી વેદ રતના હોય છે. આ જં ખૂઠીપમાં ચૌદ મહા નદીઓ છે. રત્નપ્રભા નામની પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની ચૌદ પદયાપમની સ્થિતિ છે. પાંચમી પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની ચૌદ સાગરાપમની સ્થિતિ છે. કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની ચૌદ પદયાપમની સ્થિતિ છે. સૌધર્મ અને દશાન કદપમાં કેટલાક દ્વાની ચૌદ પદયાપમની સ્થિતિ છે. લાંતક કદપમાં દ્વાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ચૌદ સાગરાપમની છે. શ્રીકાંત વિગરે વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા દ્વાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ચૌદ સાગરાપમની છે; તે દેવા ચૌદ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને ચૌદ હજાર વર્ષે આહાર દ્વાને છે. કેટલાક ભવ્ય જવા ચૌદ ભવે મોક્ષમાં જવાના હોય છે.
- (૧૫) પંદરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–પંદર જાતિના પરમાધાર્મિક દેવો છે. શ્રી નિમિનાથ પંદર ધતુષ ઊંચા હતા, ધ્રુવરાહુ કૃષ્ણપક્ષમાં દરેક દિવસે ચંદ્રની કળાના પંદરમા ભાગ દળાવે છે અને શુક્લપક્ષમાં પંદરમા ભાગ ઉઘાડે છે. શતભિષ્ધ વિગેરે છ નક્ષત્રો પંદર મુહ્તિવાળાં છે. ચૈત્ર અને આર્ધિન માસમાં રાત્રિ અને દિવસ પંદર પંદર પ્રમાણના હોય છે. વિઘાનુપ્રવાદ નામના પૂર્વમાં પંદર વસ્તુ છે. મતુષ્યને પંદરે પ્રકારના ચાગ હોય છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની પંદર પદ્યાપમની સ્થિતિ છે. પાંચમી પૃથ્વીને વિષે કેટલાક નારકોની પંદર સાગરાપમની સ્થિતિ છે.

કેટલાક અસુરકુમાર દેવોની પંદર પલ્યાપમની સ્થિતિ છે. સૌધર્મ અને ઇશાન કલ્પને વિષે કેટલાક દેવોની પંદર પલ્યાપમની સ્થિતિ છે. મહાશુક કલ્પમાં કેટલાક દેવોની પંદર પલ્યાપમની સ્થિતિ છે. મહાશુક કલ્પમાં કેટલાક દેવોની પંદર સાગરાપમની સ્થિતિ છે. નંદ વિગેરે વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પંદર સાગરાપમની છે; તે દેવો પંદર પખવાડીએ ધાસ લે છે અને પંદર હજાર વર્ષે આહાર ઇશ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવો પંદર ભવવડે માક્ષમાં જનારા હોય છે.

- (૧૬) સાલમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-સૂત્રકૃતાંગમાં સાલ અધ્યયનામાં છેલું ગાયાવાડશક નામનું અધ્યયન છે. સાલ પ્રકારના કષાયા છે, મેરુ પર્વતનાં સાલ નામ છે. શ્રીપાર્શ્વનાથપ્રભુને સાલ હજાર સાધુઓ હતા. આત્મપ્રવાદ નામના પૂર્વમાં સાલ વસ્તુ છે. ચમરેંદ્ર અને ખલીંદ્રના પ્રાસાદ મધ્યનો પીઠિકાના વિષ્કંભ સાલ હજાર યાજનના છે. લવણસસુદ્રના મધ્ય ભાગે વેલની વૃદ્ધિ સાલ હજાર યાજનની છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની સાલ પલ્યાપમની સ્થિત છે, પાંચમી પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની સાલ પલ્યાપમની સ્થિત છે. કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની સાલ પલ્યાપમની સ્થિત છે. સૌધર્મ અને ઈશાન કલ્પમાં કેટલાક દેવાની સાલ પલ્યાપમની સ્થિત છે. સૌધર્મ અને ઈશાન કલ્પમાં કેટલાક દેવાની સાલ પલ્યાપમની સ્થિત છે. આવત્તે વિગર વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિત સાગરાપમની સ્થિત છે. તે દેવા સાલ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને સાલ હજાર વર્ષ આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય છેવા સાલ ભવે માક્ષે જવાના હોય છે.
- (૧૭) સત્તરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–સત્તર પ્રકારના અસંયમ છે. સત્તર પ્રકારના સંયમ છે. માનુધાત્તર પર્વાત સત્તરસા ને એકવીશ ચાજન ઊંચા છે. સર્વા વેલ ધર અને અનુવેલ ધર નાગરાજના આવાસ પવેલા સત્તરસા ને એકવીશ યાજન ઊંચા છે. લવણસમુદ્ર મધ્યના દશ હજાર યાજનમાં તલીયાથી શિખાના ઉપરના ભાગ સુધી સત્તર હજાર યાજન ઊંચા છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીના સમભૂભાગથી સાધિક સત્તર હજાર યાજન ઊંચે ગયા પછી જ'ઘાચારણ અને વિદ્યાચારણ સુનિ તિરછીગતિ કરે છે. ચમરે દ્રના તિગિ છકૂર સત્તરસા ને એક્વીશ યાજન ઊંચા છે, તે જ પ્રમાણે બલી દ્રના રુચકે 4ફ્રુટ પણ છે. મરણના સત્તર પ્રકાર છે. સૃક્ષ્મસંપરાય ગુણસ્થાને રહેલા ભગવાન સત્તર કર્મ પ્રકૃતિને બાંધે છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની સત્તર પૃથ્ધાપમની સ્થિતિ છે. પાંચમી પૃથ્વીમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સત્તર સાગરાપમની છે, છઠ્ઠી પૃથ્વીમાં સત્તર સાગરાે પમની જઘન્ય કર્યાત છે, કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની સત્તર પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, સૌધર્મ અને ઈશાન કલ્પમાં કૈટલાક દેવાની સત્તર પલ્ધાપમની સ્થિતિ છે. મહાશક કલ્પમાં દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સત્તર સાગરાપમની છે, સહસાર કલ્પમાં જવન્ય સ્થિતિ સત્તર સાગરાયમની છે, સામાન વિગેરે વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા ફેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સત્તર સાગરાપમની છે. તે દેવા સત્તર પખવાડીએ ધાસ લે છે અને સત્તર હજાર વધે આહાર ધમ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવાે સત્તરમે ભવે માફ્ષે જશે.

- (૧૮) અહારમા સમવાયમાં કહ્યું છે-કે અહાર પ્રકારતું શ્રદ્ભચ્ય છે. અરિષ્ઠ નિમિને અહાર હજાર સાધુઓની ઉત્કૃષ્ઠ સંપદા હતી. મહારસ્વામીએ સાધ્વાચારનાં અહાર સ્થાના કહ્યાં છે, આચારાંગસૂત્રના અહાર હજાર પદા છે, ભ્રાદ્ધી લિપિ અહાર પ્રકારતી છે, અસ્તિનાસ્તિપ્રવાદ પૂર્વમાં અહાર વસ્તુ છે, પાંચમી પૃથ્વીના વિસ્તાર (પિંડ) એક લાખને અહાર હજાર યાજનના છે, અષાઢ માસમાં એક વખત અહાર મુહૂર્ત્તા લિસ્તાર (પિંડ) એક લાખને અહાર હજાર યાજનના છે, અષાઢ માસમાં એક વખત અહાર મુહૂર્ત્તા રાત્રિ થાય છે. રતનપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની અહાર પદ્યાપમની સ્થિતિ છે, છે પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની અહાર સાગરાપમની સ્થિતિ છે, કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની અહાર પદ્યાપમની સ્થિતિ છે, સૌધર્મ અને ઇશાન કલ્પમાં કેટલાક દેવાની અહાર પદ્યાપમની સ્થિતિ છે. સહસાર કલ્પને વિધે દેવાની ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ અહાર સાગરાપમની છે. પ્રાણતકલ્પમાં જઘન્ય સ્થિતિ અહાર સાગરાપમની છે. કાલ વિગેરે વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ અહાર સાગરાપમની છે. કાલ વિગેરે વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ અહાર સાગરાપમની છે. કેટલાક ભવ્ય જવા અહાર પખવાડીએ સ્થાસ લે છે અને અહાર હજાર વર્ષ આહાર માગરાપમની છે. કેટલાક ભવ્ય જવા અહાર ભવે માક પામરા.
  - (૧૯) ઓગણીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-જ્ઞાતાસૂત્રના પ્રથમ શ્રુતસ્ક ધમાં ઓગણીસ અધ્યયના છે. જ'છ્યુકીપના બન્ને સૂર્યા નીચે અને ઊ'ચે મલીને ઓગણીશ સા યોજન તાપ (પ્રકાશ) આપે છે (આ પ્રમાણ કુળડી વિજયને અંગે છે). શુક્ર નામના ગ્રહ ઓગણીશ નક્ષત્રો સાથે ચાલે છે. જ'બ્રુફીપના ગણિતમાં યોજનના ઓગણીશ્યમાં ભાગને કલા કહી છે. ઓગણીશ તીર્થ કરોએ રાજ્ય ભાગવ્યા પછી દીક્ષા લીધી હતી. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકોની ઓગણીશ પરચાપમની સ્થિત છે, સૌધર્મ અને ઇશાન કરપમાં કેટલાક નારકોની ઓગણીશ પરચાપમની સ્થિત છે, સૌધર્મ અને ઇશાન કરપમાં કેટલાક દેવાની ઓગણીશ પરચાપમની સ્થિત છે. આનત કરપમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ઓગણીશ સાગરાપમની છે, આનત કરપમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ઓગણીશ સાગરાપમની છે, આનત વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ઓગણીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા ઓગણીશ પખવાડીએ વાસ લે છે અને ઓગણીશ હજાર વર્ષ આહાર દ્વે છે. કેટલાક ભવ્યા ઓગણીશ ભવે માક્ષે જશે.
  - (રંદ) વીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-અસમાધિનાં વીશ સ્થાના છે, મુનિસુવ્રત પ્રભુ વીશ ધતુષ ઊંચા હતા. સાત નરક નીચેના સર્વે ઘનાદિધિઓ વીશ હજર ચાજન જાડા છે, પ્રાણત કલ્પના દેવેન્દ્રને વીશ હજર સામાનિક દેવો છે. નપુંસકવેદરૂપ માહનીય કર્મની બંધસ્થિતિ વીશ સાગરાપમ કાઢાકાઢિની છે. પ્રત્યાખ્યાન નામના પૂર્વમાં વીશ વસ્તુ છે; અવસપિંણી અને ઉત્સર્પિંણીનું પ્રમાણ બંનેનું મલીને વીશ કાઢાકાઢિ સાગરાપમનું છે, તે એક કાલચક કહેવાય છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેઢલાક નારકીઓની

સ્થિતિ વીશ પહેરાપમની છે. છઠ્ઠી પૃથ્વીને (વધે કેટલાક નારકીઓની વીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે, કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની વાશ પહેરાપમની સ્થિતિ છે, સૌધર્મ અને કેશાન કલ્પમાં કેટલાક દેવાની વીશ પહેરાપમની સ્થિતિ છે, પ્રાણત કલ્પમાં દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વીશ સાગરાપમની છે, આરણકલ્પને વિધે દેવાની જવન્ય સ્થિતિ વીશ સાગરાપમની છે. સાત, વિસાત વિગેરે વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વીશ સાગરાપમની છે, તે વીશ પખવાડીએ વાસ લે છે અને વીશ હજાર વર્ષ આહાર ક્ષ્યું છે. કેટલાક ભવ્ય છેવા વીશ ભવે કરીને માક્ષ પામવાના હોય છે.

- (ર૧) એકવીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-એકવીશ શબલ નામના દોષ છે. જ્યાં માહનીયની સાત પ્રકૃતિએ ક્ષય પામી હોય એવા નિર્દાત્તભાદર નામના આઠમા યુણસ્થાને રહેલા સાધુને માહનીય કર્મની એકવીશ પ્રકૃતિએ સત્તામાં હોય છે. અવસ્મિપિણીના પાંચમા અને છઠ્ઠો આરો એકવીશ એકવીશ હજાર વર્ષના છે, તે જ રીતે ઉત્સિપિણીના પહેલા અને બીજો આરો એકવીશ એકવીશ હજાર વર્ષના છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની એકવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, છઠ્ઠી પૃથ્વીને વિષે કેટલાક નારકીઓની એકવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, છઠ્ઠી પૃથ્વીને વિષે કેટલાક નારકીઓની એકવીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે, કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની એકવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, સૌધમ અને ઇશાન દેવલાકમાં કેટલાકની એકવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, આરણકલ્પને વિષે દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એકવીશ સાગરાપમની છે, અચ્યુતકલ્પને વિષે જઘન્ય સ્થિતિ એકવીશ સાગરાપમની છે. શ્રીવત્સ વગેરે વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એકવીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા એકવીશ પળવાડીએ વાસ લે છે, અને એકવીશ હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવા એકવીશ ભવે મોક્ષ પામવાના હોય છે.
- (૨૨) ભાવીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-પરીષહા ભાવીશ છે. દબ્દિવાદમાં ભાવીશ સૂત્રો છિન્ન છેદ નયવાળાં છે, ભાવીશ સૂત્રો અચ્છિત્ન છેદ નયવાળાં છે, ભાવીશ સૂત્રો ત્રિક નયવાળાં અને ભાવીશ સૂત્રો ચાર નયવાળાં છે. પુદ્દગળાના પરિણામ ભાવીશ પ્રકારે કહ્યો છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની ભાવીશ પલ્યાપમની સ્થિત છે. છઠ્ઠી પૃથ્વીમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ભાવીશ સાગરાપમની છે, સાતમી પૃથ્વીમાં જઘન્ય સ્થિતિ ભાવીશ સાગરાપમની છે, કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની ભાવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, સૌધર્મ અને ઈશાન કલ્પમાં કેટલાક દેવાની ભાવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, અચ્યુતકલ્પમાં દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ભાવીશ સાગરાપમની છે, નવ પ્રવેશકમાં પ્રથમના હેફિમહેફિમ નામના પ્રવેશકમાં દેવાની જઘન્ય સ્થિતિ ભાવીશ સાગરાપમની છે. મહિત વિગરે વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ભાવીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા ભાવીશ પખવાહીએ ધાસ લે છે અને ભાવીશ હજાર વધે આહાર ઈચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવો ભાવીશ ભવે કરીને માક્ષ પામવાના હોય છે.

- (ર૩) તેવીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-સ્વગડાંગમાં ત્રેવીશ વ્યધ્યના છે. આ ભરતક્ષેત્રમાં આ અવસર્પિ હ્યોમાં ત્રેવીશ જિને ધરાતે સ્પેલિય સમયે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું. આ ભરતક્ષેત્રમાં આ અવસર્પિ હ્યીના ઋડપભદેવ વિના બાકીના ત્રેવીશ તીર્થ કરા પૂર્વ ભવમાં અપ્યાર અંગ જાહ્યુનારા હતા. આ ભરતક્ષેત્રમાં આ અવસર્પિ હ્યીમાં ત્રેવીશ ત્રીર્થ પૂર્વ ભવે માંડલિક રાજાઓ હતા. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકી-ઓની ત્રેવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે. સાતમી પૃથ્વીમાં કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની ત્રા સૌધર્મ અને ઇશાન કલ્પના કેટલાક દેવાની ત્રેવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, હેલિમાધ્યમ નામના બીજા શ્રેવેયકમાં દેવાની જઘત્ય સ્થિતિ ત્રેવીશ સાગરાપમની છે, તથા હેલિમાદે કિમ તામના પહેલા શ્રેવેયકમાં ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ ત્રેવીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા ત્રેવીશ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને ત્રેવીશ હજાર વર્ષે આહાર ઈચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવા ત્રેવીશ ભવે કરીને માક્ષે જવાના હોય છે.
  - (૨૪) ચાવીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-દરેક ચાવીશીમાં ચાવીશ તીર્થ કરો હોય છે. કુક્કાહિમવંત અને શિખરીપર્વતની જીવા ચાવીશ હજાર યાજનથી અધિક લાંભી કહી છે. ઇદ્ર સહિત દેવાનાં ચાવીશ સ્થાના છે, ઉત્તરાયભ્રમાં ચાવીશ અંગુલની છાયાપ્રમાણ પારસી કરીને સૂર્ય પાછા કરે છે. ગંગા અને સિંધુ નામની મહાનદી પ્રવાહને સ્થાને સાધિક ચાવીશ કાશ વિસ્તારવાળી છે, તે જ પ્રમાણે રક્તા અને રક્તવતી નદીઓ પણ જાણવી. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની ચાવીશ પલ્યાપમની સ્થિત છે, કેટલાક અસુરકુમાર, સૌધર્મ અને ઇશાનના દેવાની ચાવીશ પલ્યાપમની સ્થિત છે, ગોજ હેઠ્ઠિમઉત્તરમ પ્રવેધકના દેવાની જવન્ય સ્થિતિ ચાવીશ પલ્યાપમની છે, હેઠ્ઠિમમધ્યમ નામના બીજા પ્રવેધકના દેવાની ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ ચાવીશ સાગરાપમની છે, હેઠ્ઠિમમધ્યમ નામના બીજા પ્રવેધકના દેવાની ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ ચાવીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા ચાવીશ પખવાડીએ વાસ લે છે અને ચાવીશ હજાર વર્ષ આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવા ચાવીશ ભવે માક્ષ પામશે.
  - (રૂપ) પચીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-પાંચ મહાવ્રતાની પચીશ ભાવનાઓ છે. શ્રીમિક્ષાનાથપ્રભુ પચીશ ધનુષ ઊંચા હતા, સર્વે દીર્ઘ વૈતાઢચપર્વતા પચીશ ચાજન ઊંચા તથા પચીશ ગાઉ પૃથ્વીમાં ઊંડા છે. અજિ નરક પૃથ્વીમાં પચીશ લાખ નરકાવાસા છે, આચારાંગસૃત્રમાં ચૂલિકા સહિત પચીશ અધ્યયના છે. અપર્યાપ્ત અવસ્થાવાલો અને સંક્લિષ્ટ પરિણામવાલા વિક્રલે દ્રિય મિથ્યાદ્દષ્ટિ જીવ નામકમેની પચીશ ઉત્તર-પ્રકૃતિઓ બાંધે છે. ગંગા અને સિંધુ નામની તથા રક્તા અને રક્તવતી નામની મહાનદીઓ પચીશ ગાઉના પહાળા પ્રવાહ વડે પૂર્વ પશ્ચિમ દિશામાં પાતપાતાના પ્રપાતકંડમાં પડે છે. લાકબિંદુસાર નામના ચોદમા પૂર્વમાં પચીશ વસ્તુઓ કહી છે. રત્નપ્રભા નામની પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની પચીશ પર્વાપ્યની સ્થિતિ છે, સાતમી

પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની પચીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે, કેટલાક અસુરકુમાર તથા સૌધર્મ અને ઇશાનના દેવાની પચીશ પહેચાપમની સ્થિતિ છે, મજિઝમહેફિમ નામના ચાથા પ્રવેચકના દેવાની જઘન્ય સ્થિતિ પચીશ સાગરાપમની છે, હેફિમઉવરિમ નામના ત્રીજા પ્રવેચકમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ણ સ્થિતિ પચીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા પચીશ પખવાડીએ વાસ લે છે અને પચીશ હજાર વર્ષ આહાર ઈચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવા પચીશ ભવે સિદ્ધ થશે.

- (૨૬) છવીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-દશાશ્રત, કલ્પશ્રુત અને વ્યવહારશ્રુતના મલીને છવીશ ઉદ્દેશનકાલ છે. અભવ્ય જેવાને મેહનીય કર્મની છવીશ પ્રકૃતિઓ સત્તામાં હોય છે, રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કૈઠલાક નારકીઓની છવીશ પલ્ધાપમની સ્થિતિ છે. સાતમી પૃથ્વીમાં કેઠલાક નારકીઓની છવીસ સાગરાપમની સ્થિતિ છે. કેઠલાક અસુરકુમાર, સૌધર્મ અને ઇશાનના દેવાની છવીશ પલ્ધાપમની સ્થિતિ છે, પાંચમા પ્રવેશકમાં જલવ્ય સ્થિતિ છવીશ સાગરાપમની છે, ચાથા પ્રવેશકમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ છવીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા છવીશ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને છવીશ હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કેઠલાક ભવ્ય જીવા છવીશ ભવે સિદ્ધ થશે.
- (ર૭) સત્યાવીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ-સાધુના સત્તાવીશ ગુણા છે. આ જ'બ્રુદીપમાં અભિજીત સિવાય ખાકીના સત્તાવીશ નક્ષત્રો વડે વ્યવહાર ચાલે છે, એક એક નક્ષત્રમાસના સત્તાવીશ સત્તાવીશ દિવસા હાય છે, સૌધર્મ અને ઇશાન કલ્પની પૃથ્વી સત્તાવીશમાં યોજન જાડી છે. વેદક સમકિતના બંધથી વિરામ પામેલા (ઉદ્ધલનાવાળા) જીવને માહનીયકર્મની સત્તાવીશ ઉત્તરપ્રકૃતિઓ સત્તામાં હોય છે, શ્રાવણ શૃદિ સાતમને દિવસે સત્તાવીશ અંગુલ સૂર્યની છાયા થાય ત્યારે પારસી થાય છે, રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની સત્તાવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, કેટલાક અસુરકુમાર, સૌધર્મ અને ઇશાનના દેવાની સત્તાવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, છેકા શ્રેવેયકમાં જઘન્ય સ્થિતિ સત્તાવીશ સાગરાપમની છે, પાંચમા શ્રેવેયકમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સત્તાવીશ સાગરાપમની છે. તે દેવા સત્તાવીશ પખવાડીએ વાસ લે છે અને સત્તાવીશ હજર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જીવા સત્તાવીશ ભવે સિદ્ધ થશે.
- (૨૮) અઠ્ઠાવીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-સાધુના આચારપ્રકલ્પ અઠ્ઠાવીશ પ્રકારના કહ્યો છે, કેઠલાક ભવ્ય જીવાને માહનીય કર્મની અઠ્ઠાવીશ પ્રકૃતિએક સત્તામાં હોય છે. મિત્રફાનના અઠ્ઠાવીશ પ્રકાર છે, કેશાન કલ્પમાં અઠ્ઠાવીશ લાખ વિમાના છે. દેવગતિને ભાંધતા જીવ નામકર્મની અઠ્ઠાવીશ ઉત્તર પ્રકૃતિએકને ભાંધે છે, રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેઠલાક નારકીઓની અઠ્ઠાવીશ પલ્યોપમની સ્થિતિ છે, સાતમી પૃથ્વીમાં કેઠલાક નારકીઓની અઠ્ઠાવીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે, કેઠલાક અસુરકુમાર, સૌધર્મ અને

ર્ધશાનના દેવાની અફાવીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, સાતમા શ્રેવેષક દેવાની જઘન્ય સ્થિતિ અફાવીશ સાગરાપમની છે, છડ્ડા શ્રેવેયકમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અફાવીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા અફાવીશ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને અફાવીશ હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે, કેટલાક ભવ્ય જીવા અફાવીશ ભવે સિદ્ધ થશે.

- (ર૯) ઓગલુત્રીસમા સમવાયમાં-પાપશ્રુતના પ્રસંગ ઓગલુત્રીશ પ્રકારે કહ્યો છે, અર્થાત્ રહ પ્રકારનાં પાપશ્રુત કહ્યાં છે. આષાઢ, ભાઢપદ, કાર્તિક, પાષ, ફાલ્યુન અને વૈશાખ માસમાં ઓગલુત્રીશ રાત્રિ દિવસ હોય છે, ચાંક માસના દિવસ સાધિક ઓગલુત્રીશ સુંદુર્ત્તના હોય છે, શુભ અધ્યવસાયવાલા સમ્યગ્દેષ્ઠ જીવ નામકર્મની તીર્થ કરનામ સહિત ઓગલુત્રીશ ઉત્તરપ્રકૃતિઓને આંધી અવશ્ય વૈમાનિક દેવ થાય છે. રતનપ્રસા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની આગલુત્રીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે, કેટલાક અસુરકુમાર, સૌધર્મ અને ઇશાનકલ્પના દેવાની ઓગલુત્રીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે, આઠમા શ્રેવેયકના દેવાની જઘન્ય સ્થિતિ ઓગલુત્રીશ સાગરાપમની છે, સાતમાં શ્રેવેયકમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની જદન્ય સ્થિતિ ઓગલુત્રીશ સાગરાપમની છે, સાતમાં શ્રેવેયકમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ ઓગલુત્રીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા ઓગલુત્રીશ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને ઓગલુત્રીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા ઓગલુત્રીશ પખવાડીએ આ લે છે અને ઓગલુત્રીશ હજાર વર્ષ આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જ્વા ઓગલુત્રીશ ભવે માસે જશે.
- (૩૦) ત્રીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-મોહનીય કર્મ ભાંધવાનાં ત્રીશ સ્થાના છે, મહિતપુત્ર નામના છકા ગહ્યુધર ત્રીશ વર્ષ સુધી ચારિત્રપર્યાય પાસીને સિદ્ધિષ્ઠ પામ્યા. એક રાત્રિ દિવસના કુલ ત્રીશ સુદ્ધુર્ત હોય છે, શ્રીવ્યરનાથપ્રભુ ત્રીશ ધનુષ ઊંચા હતા, સહસાર દેવેન્દ્રને ત્રીશ હજાર સામાનિક દેવો છે. શ્રીપાર્ધાનાથપ્રભુ ત્રીશ વર્ષ યૃહવાસમાં રહીને પ્રવ્રજિત થયા હતા, શ્રીમહાવીરસ્વામી પણ ત્રીશ વર્ષ યૃહવાસમાં રહીને પ્રવ્રજિત થયા હતા, રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં ત્રીશ લાખ નરકાવાસ છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની ત્રીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, સાતમી પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની ત્રીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, કેટલાક અસુરકુમાર દેવાની ત્રીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, (સૌધર્મ ધરાનના કોઇ દેવાની સ્થિતિ પણ ઉપલક્ષણથી સમજ લેવી) નવમા શ્રેવેયકમાં જઘન્ય સ્થિતિ ત્રીશ સાગરાપમની છે, આઠમાં શ્રેવેયકમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ત્રીશ સાગરાપમની છે, તે દેવા ત્રીશ પખવાડીએ યાસ લે છે અને ત્રીશ હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જવા ત્રીશ ભવે સિહિપદ પામવાના હોય છે.
- (૩૧) એકત્રીસમા સમવાયમાં-સિદ્ધોના એકત્રીશ ગુણા પણ કહ્યા છે, મેરુપવ<sup>°</sup>તના પૃ<sup>દ</sup>વીતલ ઉપરના પરિધિ સાધિક એકત્રીશ હજાર ચાજનના કહ્યો છે. આહામ હલે વર્તતા સૂર્ય સાધિક એકત્રીશ હજાર ચાજન દૂરથી જેવામાં આવે છે, અધિક મા**સમાં** સાધિક એકત્રીશ રાત્રિદિવસ હાય છે, સૂર્ય માસ કાંઇક ન્યૂન એકત્રીશ રાત્રિદિવસના હાય છે.

રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કૈટલાક નારકીઓનો એકત્રીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, સાતમી પૃથ્વીમાં કૈટલાક નારકીઓની એકત્રીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે, કેટલાક અસુરકુમાર, સૌધર્મ અને ઈશાન કલ્પમાં દેવાની એકત્રીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે. વિજય, વૈજયંત, જયંત અને અપરાજિત વિમાનના દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ એકત્રીશ સાગરાપમની છે, નવમા શ્રેવેયકમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એકત્રીશ સાગરાપમની છે, તે દેવો એકત્રીશ પખવાડીએ વાસ લે છે અને એકત્રીશ હજાર વર્ષે આહાર ઈચ્છે છે. કૈટલાક ભવ્ય જવા એકત્રીશ ભવવડે માક્ષ પામશે.

- (3ર) અત્રીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-અત્રીશ યાગસંગ્રહ છે, તે ખાસ જાહ્યવા યાગ્ય છે, દેવેં દ્રો અત્રીશ છે. ( આમાં વ્યંતરના 3ર ઇંદ્રો ગણ્યા નથી ) કંચુનાય પ્રભુને અત્રીશ સાં ને અત્રીશ કેવલીઓ હતા, સૌધર્મ કલ્પમાં અત્રીશ લાખ વિમાના છે. રેવતીનક્ષત્ર અત્રીશ તારાવાલું છે ( મૂલાર્થમાં આવીશ ભૂલથી થયા છે ) અત્રીશ પ્રકારનું નાશ્ય છે. રત્તપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની અત્રીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે, સાતમી પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની અત્રીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે. કેટલાક અસરકુમારાની અને સૌધર્મ અને ઈશાન કલ્પના દેવોની ખત્રીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે. વિજય, વૈજયંત, જયંત અને અપરાજિત વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા કેટલાક દેવાની અત્રીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે, તે દેવા અત્રીશ પખવાડીએ ધાસ લે છે અને અત્રીશ હજાર વર્ષે આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય છવા અત્રીશ ભવવાડે સિદ્ધ થવાના હોય છે.
- (33) તેત્રીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ગુરૂની તેત્રીશ આશાતનાઓ વર્જવાની છે, અમરે ક નામના અસુરે દ્વનો ચમરચંચા નામની રાજધાનોના દરેક દ્વારનો થહાર તેત્રીશ તેત્રીશ ભોમનગરા રહેલાં છે. મહાત્રિદેહ ક્ષેત્રના વિષ્કંભ સાધિક તેત્રીશ હજાર યાજનના છે. જ્યારે સૂર્ય છે હ્વાની પહેલાના ત્રીજા મંડલે વર્ષ છે ત્યારે અહીં રહેલા મનુષ્યા કાંઇક ન્યૂન તેત્રીશ હજાર યાજન દૂરથી તેને જોઈ શકે છે. રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં કેટલાક નારકીઓની તેત્રીશ પલ્યાપમની સ્થિત છે. સાતમી પૃથ્વીમાં કાલ, મહાકાલ, રાર અને મહારાર એ ચાર નરકાવાસામાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તેત્રીશ સાગરાપમની છે. અને અપ્રતિષ્ઠાન નામના નરકાવાસમાં એક સરખી સર્વેની તેત્રીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે. કેટલાક અસુરકુમારા, સૌધર્મ અને ઇશાન કલ્પના દેવાની તેત્રીશ પલ્યાપમની સ્થિતિ છે. વિજય, વૈજયંત, જયંત અને અપરાજિત એ ચાર વિમાનમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તેત્રીશ સાગરાપમની છે. સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની એક સરખી તેત્રીશ સાગરાપમની છે. સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવાની એક સરખી તેત્રીશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે, તે દેવા તેત્રીશ પખવાહીએ ધાસ લે છે અને તેત્રીશ હજાર વર્ષ આહાર ઇચ્છે છે. કેટલાક ભવ્ય જવા તેત્રીશ ભવે સિદ્ધ થશે.
- (૩૪) ચાત્રીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-તીથ' કરને ચાત્રીશ અતિશયા હોય છે. આ જ'**બૂદીપમાં ચ**ક્રવતી<sup>દ</sup>ના ચાત્રીશ વિજયા છે. આ દ્રીપમાં ચાત્રીશ દીર્ઘવૈતાહય

પર<sup>6</sup>તા છે. અને આ દ્વીપમાં ઉત્કૃષ્ટથી ચાત્રીશ તીથ<sup>6</sup> કરાે ઉત્પન્ન થાય છે. ચમ<mark>ર નામના</mark> અસુરેંદ્રના ચાત્રીશ લાખ ભવના છે. પહેલી, પાંચમી, છક્કી અને સાતમી એ ચારે પૃથ્વીના મલીને કુલ ચાત્રીશ લાખ નરકાવાસા છે.

- (૩૫) પાંત્રીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–સત્ય વચનના (તીર્થ કરની વાણીના) અતિશયા પાંત્રીશ છે. કું ધુનાથપ્રભુ પાંત્રીશ ધનુષ ઊંચા હતા. દત્ત નામના વાસુદ્દેવ તથા નંદન નામના ખલદેવ પાંત્રીશ ધનુષ ઊંચા હતા, સૌધર્મ કલ્પમાં સુધર્મા નામની સભામાં માણવક નામના ચૈત્યસ્તંભ છે તેના મધ્યના પાંત્રીશ યાજનમાં રહેલા વજમય ગાલ દાભડાને વિષે જિને ધરાની દાઢાઓ છે. બીજી અને ચાથી પૃથ્વીના મલીને પાંત્રીશ લાખ નરકાવાસા છે.
- (૩૬) છત્રીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રનાં છત્રીશ અધ્યયના છે. ચમર નામના અસુરે દ્રની સુધર્મા નામની સભા છત્રીશ યાજન ઊંચી છે. મહાવીર સ્વામીને છત્રીશ હજાર સાધ્વીઓની સંપદા હતી. ચૈત્ર અને આધિન માસમાં પાસીની છાયા છત્રીશ અંગુલની હોય છે.
- (૩૭) સાડત્રીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-કું યુનાય પ્રભુતે સાડત્રીશ ગણધરા હતા. હૈમવંત અને એરલ્યવતની જીવા સાધિક સાડત્રીશ હજાર યાજનની છે. વિજય, વૈજયંત, જયંત અને અપરાજિત નામના દ્વારપાલની રાજધાનીઓના કિદ્ધા સાડત્રીશ સાડત્રીશ યોજન ઊંચા છે. સુલ્લિકાવિમાનપ્રવિભક્તિ નામના કાલિકશ્રુતના પહેલા વર્ગમાં સાડત્રીશ ઉદ્દેશનકાલ કહ્યા છે. કાર્તિક વિદ સાતમને દિવસે પારસીની છાયા સાડત્રીશ અયુંલની હોય છે.
- (૩૮) આડત્રીશમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-પાર્ધિનાથ પ્રભુને આડત્રીશ હજાર સાધ્વીઓની સંપદા હતી. હૈમવંત અને એરણ્યવંત ક્ષેત્રની જીવાનું ધનુ:પૃષ્ઠ સાધિક આડત્રીશ હજાર યાજનનું છે. આ મેરુપર્વતના બીજો કાંડ આડત્રીશ હજાર (મતાંતરે ૬૩૦૦૦) યાજન ઊ'ચા છે. ક્ષુલ્લિકાવિમાનપ્રવિભક્તિના બીજા વર્ગમાં આડત્રીશ ઉદેશનકાલ કહ્યા છે.
- (૩૯) ઓગણ્યાલીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-નિમનાથપ્રભુને ઓગણ્યાળીશ સો અવધિજ્ઞાની હતા. અઠીદીપને વિધે (પાંચ મેરુ ને ચાર ઇયુકાર સહિત) એાગણ્ય ચાળીશ કુળપર્વતા છે. બીજી, ચાથી, પાંચમી, છઠ્ઠી અને સાતમી એ પાંચે નરક પૃથ્વીના મળીને કુલ ઓગણ્યાળીશ લાખ નરકાવાસા છે. જ્ઞાનાવરણીય (૫), માહનીય (૨૮), ગાત્ર (૨) અને આયુ (૪) આ ચારે કમેની મળીને ઓગણ્યાળીશ ઉત્તર પ્રકૃતિઓ કહેલી છે.
- (૪૦) ચાલીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-અસ્થિતેમિ પ્રહ્યુને ચાળીશ હજાર સા<sup>દ</sup>વીઓની સંપદ્ય **હતી,** મેરુ પવ<sup>ર</sup>તની ચૂલિકા ચાળીશ યાજન ઊંચી છે, શાંતિનાથ

પ્ર**સ્તુ** ચાળીશ ધનુષ ઊંચા હતા, ભૂતાનંદ નામના નાગરાજનાં ચાળીશ લાખ ભવના છે, ક્ષુલ્લિકાવિમાનપ્રવિભક્તિના ત્રીજા વર્ગમાં ચાળીશ ઉદ્દેશનકાળ કહ્યા છે. ફાલ્યુન તથા કાર્તિક માસની પૂર્ણિમાને દિવસે પારિસીની છાયા ચાળીશ અ'યુલ પ્રમાણ થાય છે, મહાશુક નામના સાતમા કલ્પમાં ચાળીશ હજાર વિમાના છે.

- (૪૧) એકતાલીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–નિધનાથ પ્રભુને એકતાલીશ હજાર સાધ્વીઓની સંપદા હતી. રત્નપ્રમા, પંકપ્રભા, તમા અને તમતમા એ ચાર નરક પૃથ્વીના મળીને એકતાળીશ લાખ નરકાવાસા છે. મહલ્લિયવિમાનવિભક્તિના પહેલા વર્ગમાં એકતાળીશ ઉદ્દેશનકાળ કહ્યા છે.
- (૪૧) ખેંતાલીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-મહાવીરસ્વામી સાધિક ખેંતાળીશ વર્ષ ચારિત્ર પાળી સિદ્ધ થયા. જંખૂદીપના પૂર્વ દિશાના છેડાથી ગાસ્તૂભ નામના આવાસ પર્વતની પશ્ચિમ દિશાના છેડા સુધી ખેંતાળીશ હજાર યાજનનું આંતર છે. (અર્થાત જગતીથી ૪૨૦૦૦ યાજન દૂર છે) એ જ પ્રમાણે બીજી ત્રણ દિશામાં દકસાસ, શંખ અને દકસીમ પર્વતનું પણ આંતરૂં સમજવું, કાલાદ નામના સમુદ્રમાં ખેંતાળીશ ચંદ્ર અને ખેંતાળીશ સૂર્ય છે. સંમૂછિંમ શુજપરિસર્પની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ખેંતાળીશ હજાર વર્ષની છે, નામકર્મ ખેંતાળીશ પ્રકારનું છે, લવણસમુદ્રમાં ખેંતાળીશ હજાર નાગદ્દેવતા અલ્યંતર વેલાને ધારણ કરે છે. મહલ્લિયવિમાનપ્રવિભક્તિના બીજા વર્ષમાં ખેંતાળીશ ઉદ્દેશનકાળ કહ્યા છે. દરેક અવસર્પિણીના પાંચમા અને છઠ્ઠા આરા મળીને તથા દરેક ઉત્સર્પિણીના પહેલા અને બીજો આરા મળીને ખેંતાળીશ હજાર વર્ષના હૈાય છે.
- (૪૩) તે તાલીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-પુષ્ય પાપરૂપ કમે વિપાકને દર્શાવ-નારાં તે તાળીશ અધ્યયના છે. પહેલી, ચાથી અને પાંચમી પૃથ્વીના મળીને તે તાળીશ લાખ નરકાવાસા છે. આ જં અૂઢીપના પૂર્વ દિશાના છેડાથી ગાસ્તૂભ નામના પર્વ તની પૂર્વ દિશાના છેડા સુધીમાં (જગતીથી ૪૨૦૦૦ યાજન દૂર અને ૧૦૨૨ યાજનના ઉપર વિષ્કંભ હોવાથી) કાંઇક અધિક તે તાળીશ હજાર યાજનનું આંતર્ છે, એ જ પ્રમાણે બીજી ત્રણ દિશામાં દકભાસ, શંખ અને દકરીમ પર્વ તનું પણ આંતર્ છે. મહાલિકા-વિમાનપ્રવિભક્તિના ત્રીજ વર્ષના તે તાળીશ હૈફેશન કાળ કહ્યા છે.
- (૪૪) ચુમ્માલીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ઋદિવભાષિતનાં ચુંમાળીશ અધ્યયના છે. વિમળનાથ પ્રહ્યુના ચુંમાળીશ પુરુષયુગ અનુક્રમે સિદ્ધ થયા છે. ધરહ્યુંદ્ર નાગરાજનાં ચુંમાળીશ લાખ ભવના છે, મહાલિકાવિમાનપ્રવિભક્તિના ચાથા વર્ગમાં ચુંમાળીશ ઉદ્દેશનકાળ છે.
- (૪૫) પીસ્તાલીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–અઢી દ્વીપના આયામ તથા વિષ્કંભ પીસ્તાળીશ લાખ યાજનના છે. સીમ'તક નામના નરકાવાસના આયામ વિષ્કંભ

પીસ્તાળીશ લાખ યાજનના છે, એ જ પ્રમાણે પહેલા દેવલાકનું ઉઠુ નામનું મધ્ય વિમાન તથા ઇવત્પ્રાગ્સાર નામની પૃથ્વી પણ ૪૫ લાખ યાજન પ્રમાણ જાણવી, ધર્મનાથ પ્રભુ પીસ્તાળીશ ધનુષ ઊંચા હતા. જં અૂકીપની જગતી ને મેરુપર્વતની વચ્ચે ચારે દિશાએ પીસ્તાળીશ પીસ્તાળીશ હજાર યાજનનું આંતરું છે. દાઢ ક્ષેત્રવાળાં સર્વ નક્ષત્રા પીસ્તાળીશ મુદ્દુર્ત્વ સુધી ચંદ્રની સાથે રહે છે, મહાલિકાવિમાનપ્રવિભક્તિના પાંચમા વર્યમાં પીસ્તાળીશ ઉદ્દેશનકાળ કહ્યા છે.

- (૪૬) છે તાલીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે દષ્ટિવાદમાં છે તાળીશ માતૃકાપદો છે. વ્યાહ્મી લિપિના છે તાળીશ માતૃકાક્ષરા છે. પ્રભ'જન નામના વાચુકુમારે દ્રનાં છે તાળીશ લાખ ભવના છે.
- (૪૭) સુડતાલીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–અલ્યંતર મંડળમાં રહેલાે સૂર્ય સાધિક સુડતાળીશ હજાર યાજન દૂર હાેય ત્યારે અહીંના મનુષ્ય તેને જોઇ શકે છે. સ્થવિર ભગવાન અગ્નિભૂત ગણધર સુડતાળીશ વર્ષ ગ્રહવાસમાં રહી પ્રવ્રજિત થયા હતા.
- (૪૮) અડતાલીસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-દરેક ચક્રવતી<sup>૧</sup>ને અડતાળીશ હજાર પક્ષ્ણા હાય છે, ધર્મ નાથ પ્ર<del>શ</del>ને અડતાળીશ ગણે અડતાળીશ ગણધરા હતા. સ્**ર્ય**-મંડળના વિષ્ક ભ એક યાજનના એકસઠીયા અડતાળીશ ભાગ પ્રમાણ છે.
- (૪૯) એાગલુપચાસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-સાતસપ્તમિકા નામની ભિક્ષુ પ્ર<sup>(</sup>તમાના ઓગલુપચાસ દિવસા થાય છે. દેવકુરુ અને ઉત્તરકુરુના મનુષ્યા ઓગલુ-પચાસ દિવસે યોવનાવસ્થાને પામે છે, ત્રી દિય જીવાની સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટથી ઓગલુપચાસ દિવસની છે.
- (૫૦) પચાસમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-મુનિસુવ્રતસ્વામીને પચાસ હજાર સાધ્વીઓ હતી. અનંતનાથ અરિહંત પચાસ ધનુષ ઊંચા હતા, પુરુષાત્તમ નામના વાસુદેવ પચાસ ધનુષ ઊંચા હતા (ઉપલક્ષણથી અળદેવ પણ સમજવા), સર્વે દીર્થ વૈતાઢય પવેતાના વિષ્કંભ પચાસ પચાસ યાજનના છે. લાંતક કલ્પમાં પચાસ હજાર વિમાના છે, સર્વે તમિસા અને ખંડપ્રપાતા નામની ગુહાઓ પચાસ પચાસ યાજન લાંબી છે. સર્વે કાંચન પવેતા શિખર ઉપર પચાસ પચાસ યાજન વિષ્કંભવાળા છે.
- (પ૧) એકાવનમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-નવ ભ્રદ્યચર્ધ અધ્યયનના એકાવન ઉદ્દેશનકાળ છે. ચમર નામના અસુરેંદ્રની સુધર્મા નામની સભામાં એકાવનસો સ્તંભો છે. એ જ પ્રમાણે બલીંદ્રની સભામાં પણ સ્તંભો જાણવા. સુપ્રભ નામના બળદેવ એકાવન લાખ વર્ષનું કુલ આયુષ્ય પાળીને સિદ્ધ થયા, દર્શનાવરણ (૯) અને નામ-કર્મની (૪૨) મળીને એકાવન ઉત્તર પ્રકૃતિએા છે.
- (પર) ભાવનમા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ-માહનીય કર્મ નાં ભાવન નામ છે. ગાસ્તૂપ નામના આવાસ પર્વતની પૂર્વ દિશાના અંતથી વડવામુખ નામના મહા-

પાતાળકળશની પશ્ચિમ દિશાના અંત સુધીમાં અર્થાત્ તે બેની વચ્ચે બાવન હજાર યોજનનું આંતરું છે, એ જ પ્રમાણે દકમાસ પર્વતના પૂર્વ છંડાથી કેતુક નામના પાતાળકળશનું તથા શંખ નામના પર્વતના પૂર્વ છેડાથી યૂપ નામના પાતાળકળશનું અને દકસીમ નામના પર્વતના પૂર્વ છેડાથી ઇધિર નામના પાતાળ-કળશનું આંતરું બાવન બાવન હજાર યોજનનું જાણવું જ્ઞાનાવરણીય (૫), નામ (૪૨) અને અંતરાય (૫) એ ત્રણે કર્મની મળીને ઉત્તર પ્રકૃતિઓ બાવન થાય છે. સૌધર્મ (૩૨), સનત્કુમાર (૧૨) અને માહેંદ્ર (૮) કલ્પના મળીને કુલ બાવન લાખ વિમાનાવાસ છે.

- (પ3) ત્રેપનમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-દેવકુરુ અને ઉત્તરકુરુની છવાના આયામ સાધિક ત્રેપન હજાર યોજન છે. મહાહિમવાન અને રુકમી પર્વતની છવાના આયામ સાધિક ત્રેપન હજાર યોજન છે. મહાવિશ્વામીના ત્રેપન સાધુઓ એક વર્ષના દીક્ષાપર્યાય પાળીને અનુત્તર નામના મહાવિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા છે, સંમૃશ્છિમ ઉશ્પરિસર્પની ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ ત્રેપન હજાર વર્ષની છે.
- (૫૪) ચાપતમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ભરત અને ઐરાવત ક્ષેત્રમાં દરેક ઉત્સ-પિંજીમાં અને અવસપિંજીમાં (પ્રતિવાસુદ્દેવ ન ગજીતાં) ચાપત ચાપત ઉત્તમ પુરુષા થાય છે. અરિષ્ઠનેમિ ભગવાન ચાપત રાત્રિ-દિવસ છદ્મસ્થ પર્યાય પાળી કેવળી થયા હતા. મહાવીરસ્વામીએ એક જ દિવસે એક જ આસને બેસીને ચાપત પ્રશ્નોત્તરા કહ્યા હતા. અનંતનાથ પ્રભુતે ચાપન ગજુધરા હતા.
- (પપ) પંચાવનમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીમલ્લિનાથસ્વામી પંચાવન હજાર વર્ષનું સંપૂર્ણ આયુષ્ય પાલીને સિદ્ધ થયા. મેરુપર્વતના પશ્ચિમ છેડાથી વિજય દ્વારના પશ્ચિમ છેડા સુધી (૪૫૦૦૦ યાજનનું આંતર ને દશ હજાર યાજનના મેરુ ગણતાં) પંચાવન હજાર યાજનનું આંતર; છે. એ જ પ્રમાણે બાકીની ત્રણ દિશામાં વૈજયંત, જયંત અને અપરાજિત એ ત્રણ દ્વારનું આંતર; જાણવું. શ્રીમહાવીરસ્વામી છેલ્લી રાત્રિએ પંચાવન અધ્યયન પુષ્યક્લના વિપાકવાલાં અને પંચાવન અધ્યયન પાપક્લના વિપાકવાલાં અને પંચાવન અધ્યયન પાપક્લના વિપાકવાલાં કહીને સિદ્ધ થયા. પહેલી અને બીજી નરકપૃથ્વીના મલીને પંચાવન લાખ નરકાવાસા છે, દર્શનાવરણીય (૯), નામ (૪૨) અને આયુ (૪) કર્મની મલીને પંચાવન ઉત્તર પ્રકૃતિઓ કહી છે.
- (પદ્દ) છપ્પનમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-આ જ'ભૂઢીપમાં છપ્પન નક્ષત્રો (બે) ચ'દ્રની સાથે યાગને પામે છે. શ્રીવિમલનાથ પ્રશાને છપ્પન ગણા અને છપ્પન ગણધરા હતા.
- (પ૭) સત્તાવનમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે– આચારાંગસૂત્રની ચૂલિકા સિવાય ત્રણ ગણિપિઠકનાં કુલ સત્તાવન અધ્યયના છે, ગાસ્ત્ભ નામના આવાસ પર્વાતની પૂર્વ

દિશાના છેડાથી વડવામુખ નામના મહા પાતાલકલરાના ભરાબર મધ્ય ભાગ મુધીમાં મત્તાવન હજાર યાજનનું આતરૂં છે. એ પ્રમાણે દક્ષિણના દકભાસ પર્વત અને કેતુક નામના મહાપાતાલકલરાનું, પશ્ચિમના શંખ પર્વત અને યૂપ નામના મહાપાતાલકલરાનું તથા ઉત્તરના દકસીમ પર્વત અને ઇધર નામના મહપાતાલકલરાનું આંતરૂં તેટલું જ - જાણવું. મિલ્લાય પ્રભુને સત્તાવનસા સાધુઓ મન:પર્યવગ્રાનવાલા હતા, મહાહિમવાન અને રફમી પર્વતની છવાના ધનુ:પૃષ્ટની લંભાઇ સાધિક સત્તાવન હજાર યાજનની છે.

- (પ૮) અફાવનમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-પહેલી, બીજી અને પાંચમી નરક પૃથ્વીના મલીને અફાવન લાખ નરકાવાસા છે, જ્ઞાનાવરણીય (પ), વેંદનીય (ર), આયુ (૪), નામ (૪૨) અને આંતરાય (પ) એ પાંચ મૂલકમેની મલીને અફાવન ઉત્તરપ્રકૃતિઓ કહી છે. ગાસ્ત્ભ નામના આવાસ પર્વતની પશ્ચિમ દિશાના છેડાથી વડવામુખ નામના મહાપાતાલકલશના મધ્ય ભાગ સુધી અફાવન હજાર યોજન પ્રમાણ આંતરે છે, એ જ પ્રમાણે આકીની ત્રણે દિશામાં જાણવું.
- (પ્રદે) એાગણસાઠમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ચંદ્ર વર્ષની એક એક ઋતુ આગણ-સાઠ દિવસની છે. શ્રીસંભવનાથપ્રસુએ આગણસાઠ લાખ પૂર્વ ગૃહવાસમાં રહીને દીક્ષા શ્રહણ કરી હતી, શ્રીમલ્લિનાથપ્રસુને આગણસાઠ સા અવધિજ્ઞાની હતા.
- (૬૦) સાઠમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-દરેક સૂર્ય સાઠ સાઠ મુહ્તે એક એક મ'ડલ પૂર્ણ કરે છે. લવણસમુદ્રની શિખાના જલને સાઠ હજાર નાગદ્દેવતાઓ ધારણ કરે છે, શ્રીવિમલનાથ પ્રભુ સાઠ ધનુષ ઊંચા હતા. અલિ નામના અસુરફમારે દ્રાને સાઠ હજાર સામાનિક દેવા હાય છે. છાદા નામના દેવે દ્રેને સાઠ હજાર સામાનિક દેવા હાય છે, સૌધર્મ (૩૨) અને ઈશાન (૨૮) કલ્પના મલીને સાઠ લાખ વિમાનાવાસ છે.
- (૧૧) એકસઠમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-પાંચ વર્ષ પ્રમાણ એક યુગમાં એકસઠ ઋતુ માસ આવે છે. મેરુ પર્વતના પહેલા કાંડ એકસઠ હજાર (મતાંતરે ૬૩૦૦૦) યાજન ઊ'ચા છે, ચંદ્રતું વિમાન એક યાજનના એકસઠીયા છપ્પન ભાગતું છે. એ જ પ્રમાણે સ્પર્વતું વિમાન પણ એકસઠીયા અડતાલીશ ભાગતું છે.
- (૬૨) ભાસઠમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે—એક યુગને વિષે ભાસઢ પૂર્િયા અને ભાસઢ અમાવાસ્યા આવે છે. શ્રીવાસુપૂજ્યસ્વામીને ભાસઢ ગણ અને ભાસઢ ગણધરા હતા. શુકલપક્ષમાં ચંદ્ર હમેશાં ભાસઢ ભાગ વધે છે અને કૃષ્ણપક્ષમાં ભાસઢ ભાસઢ ભાગ હાનિ પામે છે (આ ભાગ સમજવા), સૌધર્મ અને ઇશાન કલ્પના પહેલા પાથડામાં પહેલી આવલિકામાં દરેક દિશાએ ભાસઢ ભાસઢ વિમાના સહેલા છે.
- (૬૩) ત્રેસઠમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીૠષભદેવ સ્વામી ત્રેસઠ લાખ પૂર્વ સુધી મહારાજ્યમાં રહીને પ્રવજિત થયા હતા. હરિવર્ષ અને રમ્યક ક્ષેત્રના યુગલિક

મતુષ્ય ત્રેસઢ દિવસે યૌવન પામે છે, નિષય અને નીલવ'ત પર્વત ઉપર ત્રેસઢ ત્રેસઢ સૂર્યમ'ડળ છે.

- ( \$ જ ચાસકમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-આઠ અષ્ટમિકા નામની (સિક્યુપ્રતિમા ચાસઠ દિવસે પૂર્ણ થાય છે. અસુરકુમારનાં ચાસઠ લાખ ભવના છે. ચમરે જ નામના અસુરકુમારે ક્રને ચાસઠ હજાર સામાનિક દેવા છે. પાલાના આકારે રહેલા સર્વે દિધ- મુખ પર્વતાની ઉચાઈ ચાસઠ હજાર ચાજનની છે. સૌધર્મ, ઈશાન અને બ્રહ્મલાકના મળીને ચાસઠ લાખ વિમાતા છે. સર્વે ચક્રવતી એ ને ચાસઠ સેરવાળા મુક્તામણિના હાર હાય છે.
- (૬૫) પાંસઠમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–આ જ'ળ્યૂકીપમાં સૂર્ય'નાં પાંસઠ મંડળા રહેલા છે, મૌર્ય'પુત્ર નામના ગ્રહ્યુધર પાંસઠ વર્ષ સુધી ગૃહવાસમાં રહી પ્રવ્રજિત થયા હતા, સૌધર્માવત'સક નામના વિમાનની દરેક દિશાએ પાંસઠ પાંસઠ ભીમ નગરા છે.
- (૬૬) છાસઠમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–દક્ષિણાર્ધ મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં છાસઠ ચંદ્ર અને છાસઠ સૂર્ધ પ્રકાશે છે, તે જ પ્રમાણે ઉત્તરાર્ધમાં પણ છાસઠ ચંદ્ર સૂર્ધ પ્રકાશે છે. શ્રીશ્રેયાંસપ્રસુને છાસઠ ગણા અને છાસઠ ગણધરા હતા, મતિજ્ઞાનની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છાસઠ સાગરાપમની છે.
- (૬૭) સડસઠમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-એક યુગમાં સડસઠ નક્ષત્ર માસા આવે છે. હૈમવત અને એરણ્યલ્ત ક્ષેત્રની ભાહા સાધિક સડસઠ સા યાજન છે. મેરુ પવર્તની પૂર્વ દિશાના છેડા સુધી સડસઠ હજાર યાજનનું આંતરે છે, સર્વ નક્ષત્રોની સીમાના વિષ્કંભ સડસઠમે ભાગે કરીને સમાન અંશવાળા થાય છે.
- (૧૮) અડસઠમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ધાતકીખંડ દીપમાં અડસઠ ચકવર્તીના વિજયા અને અડસઠ રાજધાનીઓ છે. ઉત્કૃષ્ટપણે અડસઠ તીર્થ કરા ઉત્પન્ન થાય છે. એ જ પ્રમાણે ચકવતી, બળદેવ અને વાસુદેવ પણ જાણવા. યુષ્કરાર્ધ દીપને વિષે પણ તે જ પ્રમાણે સર્વ જાણવું. શ્રીવિમળનાથસ્વામીને અડસઠ હજાર સાધુઓ હતા.
- (૬૯) ઓગણાતેરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ–અઢી દ્વીપમાં મેરુ પર્વત વિના બાકી સર્વ મળીને ઓગણાતેર ક્ષેત્ર અને વર્ષધર પર્વતા છે. (૩૫ ક્ષેત્રો ૩૦ વર્ષધર પર્વતા ને ૪ ઇધુકાર સમજવા) મેરુ પર્વતની પૂર્વ દિશાના છેડાથી ગૌતમ દ્વીપના પશ્ચિમ છેડા સુધી ઓગણાતેર હજાર યાજનનું આંતર્ર છે, માહનીય કર્મ સિવાય બીજા સાત કર્મની મળીને ઓગણાતેર ઉત્તર પ્રકૃતિઓ છે.
- (૭૦) સિત્તેરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-મહાવીરસ્વામી વર્ષા ૠતુના વીશ દિવસ સહિત એક માસ વ્યતીત થયે સતે અને સિત્તેર દિવસ ખાકી રહે છતે ચામાસું રહ્યા (પયુ પણ કરી એટલે રહેવાના નિર્ણય કર્યા), શ્રીપાર્થ નાથપ્રસા પરિપૂર્ણ

સિત્તેર વર્ષ સાધુપર્યાય પાળીને સિદ્ધ થયા, શ્રીવાસુપૂજ્યસ્વામી સિત્તેર ધનુષ ઊંચા હતા. માહનીય કર્મની સ્થિતિ સીત્તેર કાેડાકાેડી સાગરાેપમની છે, માહેંદ્ર કલ્પના ઇદ્રને સિત્તેર હજાર સામાનિક દેવા છે.

- (૭૧) ઇકાતેરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ચાથા ચંદ્ર સંવત્સરના હેમાંત ઋતુના ઇકાતેર દિવસ જાય ત્યારે સૂર્ય સર્વ ખાદ્ય મંડળથી પાછા કરે છે. વીર્યપ્રવાદ નામના પૂર્વમાં ઇકાતેર પ્રાભૃત છે. શ્રીઅજતનાથ પ્રશ્નુ ઇકાતેર લાખ પૂર્વ ગૃહવાસ મધ્ય રહીને પ્રવજિત થયા હતા, સગર નામના ચકવતી પણ ઇકાતેર લાખ પૂર્વ રાજ્ય ભાગવીને પ્રવજિત થયા હતા.
- (૭૨) ખાંતેરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ-સુવર્ણ કુમારનાં ખાંતેર લાખ ભવના છે. લવ્છા સમુદ્રની ખહારની વેળાને ખાંતેર હજાર નાગકુમાર દેવા ધારણ કરે છે. શ્રીમહાન્ વીરસ્વામી ખાંતેર વર્ષનું કુલ આયુષ્ય પાળી સિદ્ધ થયા. અચળભ્રાતા નામના ગણધર ખાંતેર વર્ષનું કુલ આયુષ્ય પાળીને સિદ્ધ થયા, પુષ્કરાર્ધ દ્વીપમાં ખાંતેર અંદ્ર અને ખાંતેર સૂર્ય પ્રકાશ છે. દરેક ચક્રવર્તી ને ખાંતેર હજાર પુર હોય છે, પુરુષની ખાંતેર કલાઓ હોય છે, સંમૂચ્લિમ ખેચર પંચેદિય તિર્યાં અની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ખાંતેર હજાર વર્ષની છે.
- (૭૩) તેાંતેરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-હરિવર્ષ અને રમ્યક ક્ષેત્રની છવા સાધિક તેાંતેર હજાર ચાજનની છે, વિજય નામના બીજા અલદ્દેવ તેાંતેર હજાર વર્ષનું આયુષ્ય પાલીને સિદ્ધ થયા.
- (૭૪) ચુમાતેરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-અગ્નિભૂતિ નામના ગણધર ચુમાતેર વર્ષનું આયુષ્ય પાલીને સિદ્ધ થયા. નિષધ નામના વર્ષધર પર્વત ઉપર રહેલા તિગિચ્છ નામના મહાદ્રહથકી સીતાદા નામની મહાનદી સાધિક ચુમાતેર સા યાજન ઉત્તરદિશા સન્મુખ વહન કરીને સીતાદાપ્રપાતકંડમાં પડે છે, તે જ રીતે સીતા નામની મહાનદી દક્ષિણ દિશા તરફ વહેતી સતી સીતાપ્રપાતકંડમાં પડે છે, ચાથી નરકપૃથ્વી સિવાય બાકીની છ નરકપૃથ્વીને વિષે કુલ ચુમાતેર લાખ નરાકાવાસા રહેલા છે.
- (૭૫) પંચાતરમાં સમવાયમાં કહ્યું છે કે-સુવિધિનાથપ્રભુને પંચાતેર સા સામાન્ય કેવલી હતા, શ્રીશીતલનાથપ્રભુ પંચાતેર હજર પૂર્વ સુધી ગૃહવાસમાં રહીને પ્રવજિત થયા હતા. શ્રીશાંતિનાથપ્રભુ પંચાતેર હજાર વર્ષ સુધી ગૃહવાસમાં રહીને પ્રવજિત થયા હતા.
- (હુદ) છાંતેરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–વિદ્યુત્કમારના આવાસા છાંતેર લાખ છે, એ જ પ્રમાણે દ્વીપકુમાર, દિકકુમાર, ઉદ્દધિકુમાર, વિદ્યુત્કુમાર, સ્તનિતકુમાર અને અગ્તિ-કુમાર એ છએ યુગલનાં એટલે દક્ષિણ ઉત્તર દિશાનાં મલીને છાંતેર છાંતેર લાખ ભવના છે.
  - (૭૭) સત્તોતેરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ભરત ચક્રવ**તી** સત્તોતેર લાખ પૂર્વ

કુમાર વ્યવસ્થામાં રહીને પછી મહારાજાના અભિષેકને પામ્યા હતા, અંગવંશના સત્તોતેર રાજા પ્રવજિત થયા હતા, ગદ તાય અને તુષિત નામના બે લાેકાંતિક દેવાને સત્તોતેર હજાર દેવાના પરિવાર છે, એક એક મુદ્દુર્ત સત્તોતેર લવ પ્રમાણ કહ્યું છે.

- (૭૮) અફોતેરમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શકે ક્રના વૈશ્રમણ નામના લાકપાલ સુવર્ણ કુમાર અને દ્વીપકુમારના અફોતેર લાખ આવાસના અધિપતિ છે અર્થાત્ તે બે નિકાય તેના તાળાની છે, અકંપિત નામના સ્થવિર અફોતેર વર્ષનું આયુષ્ય પાલીને સિદ્ધ થયા, ઉત્તરાયભ્રથી પાછા કરેલા સૂર્ય પહેલા મંડલથી ઓગભ્ર્યાલીશમાં મંડલ સુધીમાં એક મુહૂર્તાના અફોતેર ભાગ પ્રમાણ દિવસને હાનિ પમાડીને તથા તેટલી જ રાત્રિમાં વૃદ્ધ કરીને ચાલે છે, એ જ પ્રમાણે દક્ષિણાયનથી પાછા ફરેલા સૂર્ય તેટલા જ દિવસને વધારે છે અને રાત્રિને ઘટાડે છે.
- (૭૯) ઓગલુએ રીમા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ-વડવામુખ નામના પાતાલ-કલશના નીચેના છેડાથી રત્નપ્રભા પૃથ્વીના નીચેના છેડા સુધી ઓગલાએ રી હજર યાજનનું આંતરું છે, એ જ પ્રમાણે કેતુ, યૂપ અને ઈધર નામના પાતાલકલશનું આંતરું જાલ્લું. છઠ્ઠી નરક પૃથ્વીના મધ્યભાગથી છઠ્ઠા ઘનાદિધના નીચલા છેડા સુધીમાં ઓગલ્યુએ રી હજાર યાજનનું આંતરૂં છે, આ જ ખૂઠીપના દરેક દ્વારનું આંતર્ સાધિક ઓગલ્યુએ રી હજાર યાજનનું છે. (આની સ્પષ્ટતા ડીકાકારે કરેલી છે.)
- (૮૦) એ શીમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીશ્રેયાં સપ્રશુ એ શી ધનુષ ઊંચા હતા, ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદ્દેવ અને અચલ નામના ખલદેવ પણ એ શી ધનુષ ઊંચા હતા, ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદ્દેવ એ શી લાખ વર્ષ સુધી મહારાજપણે રહ્યા હતા. રત્નપ્રભા પૃથ્વીના અબ્બ- હુલ કાંડ એ શી હજર યાજન જાડા છે, કશાને દ્રને એ શી હજર સામાનિક દેવા છે, આ જં ખૂદ્રીપની અંદર એક સા એ શી યોજન આવીને ઉત્તર દિશામાં સૂર્ય પ્રથમ ઉદય પામે છે.
- (૮૧) એકાશીમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-નવ નવમિકા નામની ભિક્ષુપ્રતિમા એકાશી દિવસે પૂર્ણ થાય છે, શ્રીકું યુનાથપ્રભુને એકાસીસા મન:પર્યવજ્ઞાની હતા, વિવાહપ્રજ્ઞપ્તિમાં એકાશી અધ્યયના કહ્યાં છે.
- (૮૨) ભાશીમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–આ જ'બૂદ્ધીયમાં સૂર્ય ને બે વાર જવા આવવાનાં મ'ડલાે એક સાે ને બાશી છે. શ્રીમહાવીરસ્વામી બાશી દિવસ ગયા ત્યારે એક ગર્ભામાંથી બીજા ગર્ભામાં લઇ જવાયા હતા, મહાહિમવાન તથા રુક્ષ્મી પવે તના ઉપરના છેડાથી સોંગ'વિક કાંડના નીચેના છેડા સુધી બાશી સાે યોજન થાય છે.
- (૮૩) ત્રાશીમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીમહાવીરસ્વામી ત્રાશીમે દિવસે એક ગર્ભથી બીજા ગર્ભમાં લઇ જવાયા હતા. શ્રીશીતલનાથ પ્રભુને ત્રાશી ગણા અને ત્રાશી ગણધરા હતા, મંડિતપુત્ર નામના ગણધર ત્રાશી વર્ષનું આયુષ્ય પાલીને સિદ્ધ

થયા, શ્રીઋષભસ્વામી ત્રાશી લાખ પૂર્વ ગૃહવાસમાં રહી પ્રવ્રજિત થયા હતા, ભરત ચક્રવતી ત્રાશી લાખ પૂર્વ ગૃહવાસમાં રહી કેવલી થયા હતા.

- (૮૪) ચારાશીમાં સમયવાયમાં કહ્યું છે કે-ચારાશી લાખ નરાકાવાસા છે, શ્રીઋડપભસ્વામી ચારાશી લાખ પૂર્વનું કુલ આયુષ્ય પાલી સિદ્ધ થયા, એ જ પ્રમાણે ભરતચક્રી, બાહુખલી, બ્રાહ્મી અને સુંદરી વિષે પણ જાણવું. શ્રીશ્રેયાંસપ્રભુ ચારાશી લાખ વર્ષનું કુલ આયુષ્ય પાલીને સિદ્ધ થયા, ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ ચારાશી લાખ વર્ષનું કુલ આયુષ્ય પાલીને સાત્ર થયા, ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ ચારાશી લાખ વર્ષનું કુલ આયુષ્ય પાલીને અપ્રતિષ્ઠાન નામના નરકાવાસમાં નારકી થયા, રાકેંદ્રને ચારાશી હજાર સામાનિક દેવો છે. બહારના સર્વ મેરુ પર્વતા ચારાશી ચારાશી હજાર પાજન ઊંચા છે, હરિવાસ અને રમ્યક ક્ષેત્રની જીવાના ધનુ:પૃષ્ઠની લંબાઈ સાધિક ચારાશી હજાર પાજનની છે, પંકળહુલ નામના પ્રથમ પૃથ્લીકાંડના ઉપરના છેડાથી નીચેના છેડા સુધી ચારાશી લાખ યોજનનું આંતરૂં છે. ભગવતીસ્ત્રમાં કુલ ચારાશી હજાર પદેા કહેલાં છે, નાગકુમારના આવાસો ચારાશી લાખ છે, ચારાશી લજર પ્રકીર્ણકા છે. (ૠપભદ્દેવના તેટલા સુનાઓને આશ્રીને સંભવે છે), ચારાશી લાખ જીવાયાની છે, પૂર્વથી આરંભીને દરેક અંકને ચારાશી ચારાશી લાખે સુણતાં છેવટના શીર્ષ પ્રહેલિકા અંક આવે છે, શ્રીઋડપલદેવ સ્વામીને ચારાશી લાખે સુણતાં છેવટના શીર્ષ પ્રહેલિકા અંક આવે છે, શ્રીઋડપલદેવ સ્વામીને ચારાશી લાખે સાધ્યઓની સંપદા હતી, સર્વ વૈમાનિકનાં વિમાના સાધિક ચારાશી લાખની સંખ્યાવાલાં છે.
- (૮૫) પંચાશીમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-આચારાંગસૂત્રના ચૂલિકા સહિત પંચાશી ઉદ્દેશનકાલ છે, ધાતકી ખંડના ને પુષ્કરાર્ધ દ્વીપના બે બે મેરુ જમીનમાં એક હજાર યાજન ઊંડા છે તે સુધાં કુલ મંચાશો હજાર યાજન ઊંચા છે. રુચક- દ્વીપના મંડલિક (ગાલાકાર રુચક) પર્વત જમીનમાં એક હજાર યાજન ઊંડા છે તે સુધાં પંચાશી હજાર યાજન ઊંચા છે, નંદનવનના નીચેના છેડાથી સૌગંધિક કાંડના નીચેના છેડા સુધી પંચાશી સો યાજનનું આંતરું છે.
- (૮૬) છાશીમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીસુવિધિનાથને છાશી ગણા અને છાશી ગણધરા હતા, શ્રીસુપાર્ધનાથ પ્રભુને છાશી સા વાદી હતા, બીજી પૃથ્વીના મધ્યભાગથી બીજા ઘનાદિધના નીચેના છેડા સુધી છાશી હજાર ચાજનનું આંતર છે. બીજી નરકના પૃથ્વીપિંડનું અર્ધ ૬૬૦૦૦ અને ઘનાદિધ ૨૦૦૦૦ મલીને ૮૬૦૦૦ જાણવા.
- (૮૭) સત્તાશીમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-મેરુ પર્વતના પૂર્વના છેડાથી ગાસ્તૃલ નામના આવાસ પર્વતના પશ્ચિમ છેડા સુધી સત્તાશી હજાર યાજનનું આંતરું છે. મેરુ પર્વતના દક્ષિણ છેડાથી દકભાસ નામના આવાસ પર્વતના ઉત્તર છેડા સુધી સત્તાશી હજાર યાજનનું આંતરું છે, એ જ પ્રમાણે મેરુ પર્વતના પશ્ચિમ છેડાથી શંખ નામના આવાસ પર્વતના પૂર્વ છેડા સુધી સત્તાશી હજાર યાજનનું આંતરું છે, એ જ પ્રમાણે

મેરુ પર્વતના ઉત્તર છેડાથી દકસીમ નામના આવાસ પર્વતના દક્ષિણ છેડા સુધી સત્તાશી હજાર યાજનતું આંતરું છે. મહાહિમવાન પરના કૂટના ઉપરના છેડાથી સૌગધિક કાંડના નીચેના છેડા સુધી સત્તાશી સાે યાજનતું આંતરું છે, એ જ પ્રમાણે રુક્ષીના કૂટતું પણ જાણવું.

- (૮૮) અફાશીમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-કરેક ચંદ્ર સૂર્યને અફાશી અફાશી મહાપ્રહોરૂપ પરિવાર છે, દિવ્યાદનાં અફાશી સુત્રો છે. મેરુ પર્વતના પૂર્વ છેડાથી ગાસ્ત્ભ નામના આવાસ પર્વતના પૂર્વ છેડા સુધી અફાશી હજાર યાજનનું આંતર છે. એ જ પ્રમાણે બાકીની ત્રણે દિશામાં જાણવું, સર્વ આલ્યંતરમંડળરૂપ અહારની ઉત્તર દિશાથી દક્ષિણાયન તરફ આવતા સૂર્ય ચુમાળીશમા મંડળે આવે ત્યારે મુહ્ત્તીના એકસઠીયા અફાશી ભાગ જેટલી દિવસની હાનિ કરીને અને તેટલી જ રાત્રિની વૃદ્ધિ કરીને ચાલે છે. તથા દક્ષિણ દિશાથી ઉત્તરાયણ તરફ આવતા સૂર્ય ચુમાળીશમા મંડળે આવે ત્યારે મુહ્તિના એકસઠીયા અફાશી ભાગ જેટલી રાત્રિની હાનિ કરીને અને તેટલી જ દિવસની વૃદ્ધિ કરીને ચાલે છે.
- (૮૯) નેવાસીમા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ-શ્રીઋષભ દેવ ભગવાન આ અવ-સર્પિણીના ત્રીજા આરાને છેડે નેવાશી પખવાડીયા બાકી રહ્યા ત્યારે નિર્વાણ પામ્યા, શ્રીમહાવીરસ્વામી આ અવસર્પિણીના ચાથા આરાના નેવાશી પખવાડીયા બાકી હતા ત્યારે નિર્વાણ પામ્યા. હરિષેણ નામના ચક્રવર્તીએ નેવાશી સા વર્ષ સુધી રાજ્ય ભાગવ્યું, શ્રીશાંતિનાથપ્રભુને નેવાશી હજાર સાધ્વીએાની સંપદા હતી.
- (૯૦) નેલુંમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–શ્રીશીતળનાથપ્રભુ નેલું ધનુષ ઊંચા હતા. શ્રીઅજતનાથપ્રભુને નેલું ગણ અને નેલું પ્રણધરા હતા, સ્વયંભૂ વાસુદ્દેવે નેલું વર્ષ દિગ્વિજય કર્યો હતા, સર્વે લુત્ત વૈતાઢય પર્વતાના ઉપરના છેડાથી સૌગંધિક કાંડના હૈકલા છેડા સુધી નેલું સા યાજનનું આંતરું છે.
- (હ૧) એકાશુમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-બીજાનું વૈયાવૃત્ત્ય કર્મ કરવાની પ્રતિ-માઓ એકાશું છે. કાલાેકધિની પરિધિ સાધિક એકાશુ લાખ યાજનની છે. શ્રીકું શું-નાથ પ્રભુતે એકાશું સા અવધિજ્ઞાનીએા હતા, આયુ અને ગાત્ર એ બે કર્મ વિના આકીના છ કર્મની એકાશું ઉત્તર પ્રકૃતિએા છે. (એમાં નામકર્મની ૪૨ ગણેલ છે.)
- (૯૨) ભાષ્યુમા સમવાયમાં કહ્યુ છે કે-ભાષ્યુ પ્રતિમાંઓ વિશેષ પ્રકારના અભિ-ત્રહરૂપ છે, ઇંદ્રભૂતિ ગણધર ભાષ્યુ વર્ષનું કુલ વ્યાયુષ્ય પાળી સિદ્ધ થયા, મેરુ પર્વતના પશ્ચિમ છેડા સુધીમાં ભાષ્યુ હજાર યોજનનું આંતર્ છે. એ જ પ્રમાણે બાકીના ત્રણેનું જાણવું.
- (૯૩) ત્રાહ્યુમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીચંદ્રપ્રભુને ત્રાહ્યુ ગણ અને ત્રાહ્યુ ગણ-ધરા હતા. શ્રીશાંતિનાથપ્રભુને ત્રાહ્યુ સાે ચૌદ્રપૂર્વી હતા, ત્રાહ્યમા મંડળે રહેલાે સૂર્ય

આલ્યંતર મંડળ તરફ જતા અથવા બાહ્ય મંડળ તરફ જતા સરખા અહારાત્રને વિષમ કરે છે અર્થાત્ ત્રાહ્યુમા મંડળમાં આવે છે, ત્યારે અહારાત્રનું સમપહ્યું મટીને વિષમ-પહ્યું થાય છે.

- (૯૪) ચારાણુમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે~નિષધ અને નીલવ'ત પર્વ'તની જીવા સાધિક ચારાણુ હજાર યાજનની છે શ્રીઅજીતનાથસ્વામીને ચારાણુ સા અવધિજ્ઞાની હતા.
- (૯૫) પંચાણુમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીસુપાર્ધાસ્વામીને પંચાલુ ગણા અને પંચાણુ ગણધરા હતા, જ'બૂદ્રીપના છેડાથી ચારે દિશામાં લવણસમુદ્રની વિષે પંચાલુ પંચાલુ હજાર યાજન જઇએ ત્યારે ચાર પાતાળકળશા આવે છે. લવણસમુદ્રની બન્ને ખાજુએ પંચાલુ પંચાલુ પ્રદેશા ઊંડાઇ અને ઊંચાઇની હાનિના વિષયમાં કહેલા છે. શ્રીકું યુનાથ પ્રસાયુ પંચાલુ હજાર વર્ષનું કુલ આયુષ્ય પાળીને સિદ્ધ થયા.
- (૯૬) છન્તુમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–દરેક ચક્રવતી રાજાને છન્તુ કરોડ ગામ હાય છે. વાયુકુમાર દેવના ભવનાવાસા છન્તુ લાખ છે. વ્યાવહારિક દંડ છન્તુ આંગળ લાંબો હોય છે. એ જ પ્રમાણે ધતુષ, નાલિકા, ધાંસર, ધરી અને સાંબેલું પણ છન્તુ છન્તુ આંગળના હોય છે, સૂર્ય આભ્યંતર મંડળમાં હોય ત્યારે પહેલું સુહ્ત્તે છન્તુ અંગુલની છાયાવાળું હોય છે.
- (૯૭) સત્તાલુમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-મેરુ પર્વતના પશ્ચિમના છેડાથી ગાસ્તુભ પર્વતના પશ્ચિમ છેડા સુધી સત્તાલુ હજાર યાજનનું આંતર છે. એ જ પ્રમાલે ભાકીની ત્રલે દિશામાં જાલુવું. આઠે કર્મની મળીને સત્તાલુ ઉત્તર પ્રકૃતિઓ થાય છે. (એમાં નામકર્મની ૪૨ ગલેલી છે) હરિષેલું નામના ચક્રવતી કાંઇક એછા સત્તાલું સા વર્ષ સુધી ગૃહવાસમાં રહી પ્રવજિત થયા હતા.
- (૯૮) અઠ્ઠાષ્ટ્રમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ન' દનવનના છેડાથી પાંહક વનના નીચલા છેડા સુધી અઠ્ઠાષ્ટ્ર હજાર યેજનનું આંતર છે. મેરુ પવેલના પશ્ચિમ છેડાથી ગાસ્ત્ ભ પર્વતના પૂર્વ છેડા સુધી અઠ્ઠાષ્ટ્ર હજાર યાજનનું આંતર છે. એ જ પ્રમાણે શેષ ત્રણ દિશામાં જાણવું. દક્ષિણ ભરતાર્ધનું ધનુ: પૃષ્ઠ કાંઇક એાછા અઠ્ઠાષ્ટ્ર સા યાજન લાંધ્યું છે. ઉત્તર દિશામાં પ્રથમ છ માસ સુધી ચાલતા સૂર્ય એાગણપયાસમે મંડળે રહીને એક મુહ્તાના એકસઠીયા અઠ્ઠાષ્ટ્ર ભાગ દિવસની હાનિ કરી અને રાત્રિની વૃદ્ધિ કરીને ચાલે છે. તથા દક્ષિણ દિશામાં બીજ છ માસ સુધી ચાલતા સૂર્ય એાગણપચાસમે મંડળે રહીને મુહ્તાના એકસઠીયા અઠ્ઠાષ્ટ્ર ભાગ રાત્રિની હાનિ અને દિવસની વૃદ્ધિ કરતા ચાલે છે. રેવતી નક્ષત્રથી જયેષ્ઠા નક્ષત્ર સુધીના એાગણીશ નક્ષત્રાના કલ અઠ્ઠાષ્ટ્ર તારાઓ છે.
- (૯૯) નવાલુમા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ–મેરુ પર્વંત નવાલુ હજાર ચાજન ઊંચા છે. નંદન વનના પૂર્વ છેડાથી પશ્ચિમ છેડા સુધી નવાલુ સાે ચાજનનું આંતરું છે.

એ જ પ્રમા**લે કાંક્ષે**ણ છેડાથી ઉત્તર છેડા સુધી જાણવું. ઉત્તરતું સર્વ આલ્યંતર પહેલું સૂર્વમંડળ આયામ વિષ્કંભવડે સાધિક નવાલુ હજાર યાજન પ્રમાણ છે. એ જ પ્રમાણે બીજું અને ત્રીજીં મંડળ પણ જાણવું. રત્નપ્રભા પૃથ્વીના અંજન નામતા કાંડની નીચેના છેડાથી વાલુવ્યંતરના ભૂમિયૃહના ઉપરતા છેડા સુધી નવાલુ સાે યાજન આંતર્ છે.

(૧૦૦) સામા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ-કશ દરામિકા નામની ભિક્ષુ પ્રતિમાના સાં દિવસ થાય છે. શતભાષક નામના તક્ષત્રને સા તારાઓ છે. શ્રીસુવિધિનાથ સા ધતુષ ઊંચા હતા. શ્રીપાર્થં નાથપ્રભુ સા વષતું કુલ આયુષ્ય પાળી સિદ્ધ થયા. એ જ પ્રમાણે સુધર્માસ્વામી પણ સા વર્ષતું આયુષ્ય પાળી સિદ્ધ થયા. સર્વે દીર્ઘ વૈતાદય પર્વતા સાં સા ગાઉ ઊંચા છે. સર્વે કુક્ષહિમવંત અને શિખરી પર્વતા સા સા યાજન ઊંચા છે. અને સા સા ગાઉ પૃથ્વીમાં ઊંડા છે. સર્વે કંચનાંગરિએ સા સા યાજન ઊંચા, સા સા ગાઉ પૃથ્વીમાં ઊંડા છે. સર્વે કંચનાંગરિએ સા સા યાજન ઊંચા, સા સા ગાઉ પૃથ્વીમાં ઊંડા અને સા મા યાજન મૂળમાં વિષ્ક ભવાળા છે.

(૧૫૦) દાહસામા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–ચંદ્રપ્રભ અરિહંત દાહસા ધનુષ ઊંચા હતા. આરણ તથા અચ્યુત કલ્પમાં દાઢસા વિમાના છે. (બે મળીને ત્રણ સા છે. ઇંદ્ર બેના એક છે.)

(૨૦૦) વ્યસામા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ-શ્રીસુપાર્ધ નાથ સ્વામી બસા ધતુષ ઊંચા હતા. સર્વે મહાહિમવંત અને રૂપી નામના વર્ષ ધર પર્વતા બસા બસા ચાજન ઊંચા અને બસે બસા ગાઉ પૃથ્વીમાં ઊંડા છે. આ જંબૂઢીપમાં બસા કંચનગિરિઓ છે.

(૨૫૦) અહીસામાં સમવાયમાં કહ્યું છે કે-પદ્દમપ્રભસ્વામી અહીસા ધનુષ ઊંચા હતા. અસુરકુમાર દેવાના પ્રાસાદાવત સક અઢી સા યાજન ઊંચા છે.

(300) ત્રણસોમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીસુમતિસ્વામી ત્રણસા ધનુષ ઊંચા હતા. શ્રીઅરિષ્ટનેમિ પ્રશ્નુ ત્રણસા વર્ષ કુમારપણ રહીને પ્રશ્નજિત થયા. વંમાનિક દેવાના વિમાનના કિલ્લા ત્રણસા ત્રણસો યોજન ઊંચા છે. શ્રીમહાવીરસ્વામીને ત્રણસો ચૌદપૂર્વી હતા. પાંચ સા ધનુષ પ્રમાણવાળા ચરમ શરીરી સિદ્ધિપદને પામ્યા હાય તેના જવ-પ્રદેશની અવગાહના સાધિક ત્રણ સા ધનુષની હાય છે.

(૩૫૦) સાડા ત્રણસામા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીપાર્ધાનાથ સ્વામીને સાડા ત્રણ સા ચૌદપૂર્વી હતા. શ્રીઅભિનંદનસ્વામી સાડા ત્રણ સા ધનુષ ઊંચા હતા.

(૪૦૦) ચારસામા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રી સંભવનાથસ્વામી ચારસા ધનુષ ઊંચા હતા. સર્વે નિષધ અને નીલવંત પર્વતા ચારસા ચારસા યાજન ઊંચા તથા ચારસા ચારસા ગાઉ પૃથ્વીમાં ઊંડા છે. સર્વે વક્ષસ્કાર પર્વતા નિષધ અને નીલવંત પર્વતાની પાસે ચારસા ચારસા યાજન ઊંચા અને ચારસા ચારસા ગાઉ પૃથ્વીમાં ઊંડા છે. આનત અને પ્રાહ્મત કલ્પને વિશે ચારસા વિમાના છે. શ્રી મહાવીરસ્વામીને ચારસા વાદીઓ હતા.

(૪૫૦) સાડા ચારસામા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–શ્રીઅજિતનાથસ્વામી સાડા ચારસા ધતુષ ઊંચા હતા, સગર ચક્રવતી પણ સાડા ચારસા ધતુષ ઊંચા હતા.

(६००) છસોમા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ-સનત્કમાર અને માહે દ્ર કલ્પનાં વિમાના છસા યાજન ઊંચા છે, ક્ષુદ્ધહિમવંતના ફૂડની ઉપરના છેડાથી ક્ષુદ્ધહિમવંત પવેતના સમભૂમિતલ સુધી છસા યાજનનું આંતર છે. (સા યાજન ઊંચા પવેત ને પાંચસા યાજન ઊંચા ફૂડ-એ મલીને છસા જાણવા) એ જ પ્રમાણે શિખરી ફૂડનું પણ જાણવું. શ્રીપાર્થનાથ પ્રભાને છસા વાદીઓ હતા, અભિચંદ નામના કલકર છસા ધનુષ ઊંચા હતા, શ્રીવાસપૂજ્યસ્વામી છસા પુરુષોની સાથે પ્રદજિત થયા હતા.

(૭૦૦) સાતસામા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-બ્રહ્મ અને લાંતક કલ્પનાં વિમાના સાતસા ચાજન ઊંચા છે, શ્રીમહાવીરસ્વામીને સાતસા કેવલી અને સાતસા વૈક્રિય લબ્ધિવાળા હતા, શ્રીઅરિષ્ટનેમિ ભગવાન કાંઇક ન્યૂન સાતસા વર્ષ કેવળી પર્યાયને પાલી સિદ્ધ થયા, મહાહિમવાન ફ્રુટના ઉપરના છેડાથી મહાહિમવાન વર્ષ ધર પર્વતના સમભૂમિતળ સુધી સાતસા ચાજનનું આંતરૂં છે. એ જ પ્રમાણે રૂપી પર્વત ને તેના ફ્રુટનું પણ જાણવું.

(૮૦૦) આઠસામા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-મહાશુક અને સહસાર કલ્પનાં વિમાના આઠસા યાજન ઊંચાં છે. આ રત્નપ્રભા પૃથ્વીના પહેલા એક હજાર યાજનના કાંડમાં મધ્યના આઢસા યાજનને વિષે વાણવ્યંતર દેવાના ભૂમિનગરા રહેલા છે. શ્રી મહાવીરસ્વામીના આઠસા સાધુઓ અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા, રત્નપ્રભા પૃથ્વીના સમભૂમિભાગથી આઠસા યાજન ઊંચે સૂર્ય ગતિ કરે છે. શ્રીઅરિષ્ઠનેમિ પ્રભુને આઠસા વાદીઓ હતા.

(૯૦૦) નવસોમા સમવાયમાં કહ્યું છે કૈ-આનત, પ્રાહ્યત, આરહ્યુ અને અચ્યુત કલ્પનાં વિમાના નવસા યાજન ઊંચાં છે. નિષધ કૂઠના ઉપરના છેડાથી નિષધ પર્વતના સમાન ભૂમિતલ સુધી નવસા યાજનનું આંતરું છે. એ જ પ્રમાણે નીલવંત પર્વત તે તેના કૂઠનું પણ જાણવું, વિમલવાહન નામના કુલકર નવસા ધનુષ ઊંચા હતા, રત્નપ્રસા પૃથ્વીના સમાન ભૂમિભાગથી નવસા યોજન ઊંચે ઉપરના તારા ચાલે છે, નિષધ પર્વતના ઉપલા શિખરતલથી રત્નપ્રભા પૃથ્વીના પહેલા કાંડના મધ્ય ભાગ સુધી નવસા યાજનનું આંતરું છે. એ જ પ્રમાણે નીલવંત પર્વતનું પણ જાણવું.

(૧૦૦૦) હજારમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-નવે શ્રેવેયકનાં વિમાના હજાર હજાર યોજન ઊંચાં છે. સર્વે યમક પર્વતા હજાર હજાર યોજન ઊંચા, હજાર હજાર ગાઉ ઊંડા અને મૂળમાં હજાર હજાર યોજન આવામ-વિષ્કંભવાળા છે. એ જ પ્રમાણે ચિત્રકૂડ અને વિચિત્રકૂડ જાણવા. સર્વે વૃત્ત વૈતાહય પર્વતા પણ એ જ પ્રમાણે છે. વિશેષ એ કે આ પર્વતા સર્વત્ર સરખા પાલાના આકારે રહેલા છે. વક્ષસ્કાર પરના બીજા કૂટોને વર્જને હરિકૂડ અને હરિસ્સહ કૂડ એક એક હજાર યોજન ઊંચા છે અને મૂળમાં હજાર યોજન વિષ્કંભવાળા છે. એ જ પ્રમાણે નંદનવનના બીજા કૂટોને વર્જને ખળકૂડ પણ હજાર યોજન ઊંચા છે. શ્રીઅરિષ્ટનેમિ ભગવાન એક હજાર વર્ષનું સર્વ આયુષ્ય પાળીને સિદ્ધ થયા. શ્રીપાર્થનાથ પ્રભુને એક હજાર કેવલી હતા અને તેડલા જ મુનિ સિદ્ધ થયા હતા. પદ્મદહ અને પુંડરીકદ્રહ હજાર હજાર યોજન લાંખા છે.

(૧૧૦૦) અગ્યારસામા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–અનુત્તરાપપાતિક દેવાનાં વિમાના અગ્યારસા ધાજન ઊંચાં છે. શ્રીપાર્ધાનાથ પ્રભુને અગ્યારસા વૈક્રિયલબ્ધિ-વાળા સાધુઓ હતા

(૨૦૦૦) એ હજારમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–મહાપદ્દમ અને મહાપુંડરીક દ્રહેા અબે હજાર યોજન લાંભા છે.

(૩૦૦૦) ત્રણ હજારમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–રત્નપ્રભા પૃથ્વીના વજુકાંડના ઉપરના છેડાથી લાહિતાક્ષ કાંડના નીચેના છેડા સુધી ત્રણ હજાર યાજનનું આંતર છે.

(૪૦૦૦) ચાર હજારમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–તિગિચ્છી અને કેસરી દ્રહ ચાર ચાર હજાર ધાજન લાંભા છે.

(૫૦૦૦) પાંચ હજારમા સમવાયમાં કહીં છે કૈ–પૃથ્વીતળમાં મેરુ પર્વતના મધ્ય ે ભાગે રહેલા સ્ચક પ્રદેશના મધ્યભાગથી ચારે દિશામાં મેરુ પર્વતના છેહા સુધી પાંચ પાંચ હજાર યાજનનું આંતરું છે.

(\$000) છ હજારમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-સહસાર કલ્પમાં છ હજાર વિમાના છે.

(૭૦૦૦) સાત હજારમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–રત્નપ્રભા પૃથ્વીના રત્નકાંડના

ઉપરના છેડાથી પુલકકાંડના નીચલા છેડા સુધી સાત હજાર યાજનનું આંતરું છે.

(૮૦૦૦) આઠ હજારમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-હરિવર્ષ અને રમ્યક ક્ષેત્રના વિસ્તાર સાધિક આઠ હજાર યોજનના છે.

(૯૦૦૦) નવ હજારમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–કક્ષિણાર્ધ ભરતક્ષેત્રની જીવા નવ હજાર યાજન ઝાઝેરી લાંબી છે.

(૧૦૦૦૦) દરા હજારમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-મેરુ પર્વત પૃચ્વીતળમાં દરા હજાર યાજન વિષ્કંભવાળા છે.

(૧૦૦૦૦૦) એક લાખમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–આ જ'ળ્યૂફીપના આયામ અને વિષ્ક'ભ એક લાખ યાજનના છે.

(૨૦૦૦૦) એ લાખમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–લવ્ સમુદ્ર ગાળ વિષ્કંભવઉ એ લાખ યાજનના છે.

(૩૦૦૦૦૦) ત્રણ લાખમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીપાર્ચિનાથ પ્રભુને ત્રણ લાખ ને સત્તાવીશ હજાર શ્રાવિકાઓ હતી.

(૪૦૦૦૦) ચાર લાખમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ધાતકીખંડદ્વીપના ગાળ વિષ્કંભ ચાર લાખ ચાજનના છે.

(૫૦૦૦૦૦) પાંચ લાખમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-લવણ સમુદ્રના પૂર્વ છેડાથી પધ્ધિમ છેડા સુધી પાંચ લાખ ધાજનનું આંતરૂં છે. (વચ્ચે એક લાખ ધાજનના જંબ્ર્-દ્રીપ ને બે બાજુ બે બે લાખ ધાજન લવણ સમુદ્ર એમ કુલ પાંચ લાખ જાણવા.)

ં (૧૦૦૦૦) છ લાખમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-ભરત ચક્રવતી એ છ લાખ પૂર્વ સુધી રાજ્ય કર્યું હતું.

(૭૦૦૦૦) સાત લાખમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–આ જ'બૂઢીપની પૂર્વ વેકિકાના અ'તથી ધાતકીખ'ડના ચક્રવાલના પશ્ચિમ છેડા સુધી સાત લાખ યાજનનું આંતરૂં છે.

(૮૦૮૦૦૦) આઠલાખમાં સમવાયમાં કર્શું છે કે-માહેંદ્ર કલ્પમાં આઠ લાખ વિમાના છે.

(૯૦૦૦) નવ હજારમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે-શ્રીઅજિતનાથપ્રભુને સાધિક નવ હજાર અવધિજ્ઞાની હતા. (અહીં લાખના સ્થાનકમાં હજારનું સ્થાનક લખ્યું છે તે સુત્રરચનાતું વિચિત્રપહ્યું જાણ્યું).

(૧૦૦૦૦૦૦) દરા લાખમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે–પુરુષસિંહ વાસુદ્વેવતું કુલ આયુષ્ય દરા લાખ વર્ષેનું હતું.

(૧૦૦૦૦૦૦) એક કરાડમા સમવાયમાં કહ્યું છે કે શ્રીમહાવીર સ્વામી પૂર્વના

છઠ્ઠા પાકિલ મુનિના ભવમાં એક કરાેડ વર્ષ સાધુપર્યાય પાળીને સહસ્તાર દેવલાેકમાં ઉત્પન્ન થયા હતા.

(સાગરાપમ કાટાકાદિમું સ્થાન) શ્રીઋષ્યભદેવ ભગવાનના નિર્વાણથી છેલ્લા શ્રીમહાવીરસ્વામીના નિર્વાણ સુધી (૪૨૦૦૦ વર્ષ ન્યૂન) એક કાટાકાદિ સાગરાપમતું આંતર છે.

આ ગ્રંથમાં પ્રથમ સ્થાનથી આરંભીને કારાકારિ સાગરાપમના સ્થાન સુધીમાં જે જે વિષયા કહ્યા છે, તે સર્વે દાદશાંગીમાં યથાસ્થાને ખતાવેલા છે એટલે કે આ સર્વે વિષયાનું મૂળ દાદશાંગી જ છે. તેથી હવે દાદશાંગીનું સ્વરૂપ ખતાવ્યું છે. તેમાં પ્રથમ ખાર આંગનાં આચારાંગ વિગેરે નામ આપી પછી અનુક્રમે દરેક આંગમાં કેટલા કેટલા ક્ષતસ્ક'લ, અધ્યયના, વિષયા, વાચના, અનુયાગદાર, પ્રતિપત્તિઓ, વેષ્ટક, શ્લાક-સંખ્યા, ઉદેશ, સસુરેશ, કલપદા, અક્ષરા, ગમા, પર્ય વા, ત્રસ, સ્થાવર વિગેરે કહેલા છે, તે સંખંધી વર્ણન દ્રંકામાં કર્યું છે. છેવડ ખારમા દ્રષ્ટિવાદ આંગમાં સર્વ પદાર્થો કહ્યા છે. તેમાં પરિકર્મ, સ્ત્ર, પૂર્વ, અનુયાગ અને ચૂલિકા એ પાંચ ભેદા આપી તે દરેકના ભેદા વિગેરે આપ્યા છે તથા ચૌદ્દ પૂર્વનાં નામ અને તે દરેકમાં જે વિષયા કહેલા છે તે સંક્ષેપથી દેખાલા છે.

ત્યારપછી (૧૪૯ મા સ્ત્રમાં) દ્વાદશાંગીમાં મુખ્ય વિષય છવ અને અછવ એ એ હોવાથી છવરાશિ અને અછવરાશિ એવા એ એક કહી પ્રથમ અછવરાશિના રૂપી અને અરૂપી એવા એ એક દેખાલ્યા છે. પછી અરૂપી અછત્રસાશિના ધર્માસ્તિકાય વિગેરે દશ પ્રકારા કહ્યા છે. પછી રૂપી અછવરાશિ વિપે કહ્યું છે. પછી છવરાશિના સંબ'ધમાં પ્રથમ પાંચ અનુત્તરાપપાતિક કહીને પછી અનુક્રમે એ પ્રકારના નારકી, સાતે નરક પૃથ્વીનું સ્વરૂપ, અસુરકુમાર, નાગકુમાર, સુવર્ષ્યુકમાર, વાયુકુમાર, દ્વીપકુમાર, ઉદ્ધિકુમાર, વિદ્યુત્કમાર, સ્તાનતકુમાર અને અગ્નિકુમારનાં ભવના વિગેર તથા સુધર્માદિક બારે દ્વસાક, નવ શ્રેવેયક, પાંચ અનુત્તર વિમાન એ સર્વનાં વિમાના વિગેરનું વર્ણન સંક્ષેપથી કર્યું છે. (જ્યાં સંક્ષેપ કહ્યો છે ત્યાં ટીકાકારે તેના કાંઈક વિસ્તાર પણ કર્યા છે.)

ત્યાર પછી ૧૫૦મા સૂત્રમાં અસુરકુમારના આવાસા, પૃથ્વીકાયના આવાસા ુ (સ્વસ્થાના)થી આરંભી મનુષ્ય સુધીનાં સ્થાના, વાનવ્યંતરના આવાસા, જ્યાતિષીનાં વિમાના અને વૈમાનિક દેવાના આવાસા કહ્યા છે.

ત્યાર પછી (૧૫૧મા સ્ત્રમાં) નારકીઓની સ્થિતિ તથા સર્વાર્થ સિંદ્ધ પર્ય તના કુવાની સ્થિતિના જલન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ કાલ કહ્યો છે.

ત્યાર પછી (૧પરમા સૂત્રમાં) નારકી વિગેરે ચારે ગતિના જીવાના ઔદારિક વિગેરે પાંચ પ્રકારના શરીરની અવગાહના વિગેરે કહ્યું છે. ત્યાર પછી (૧પ૩મા સૂત્રમાં) અવધિજ્ઞાનના ભેદ, વિષય વિગેરે નવ દ્વાર, અવધિજ્ઞાનના બે પ્રકાર, નરકામાં શીતાદિક વેદના, ક્ષેરયા, આહાર વિગેરે કહ્યું છે.

ત્યાર પછી (૧૫૪મા સૃત્રમાં) છ પ્રકારના આયુષ્ય <mark>ખ'ધ તથા</mark> વિરહ્હકાલ વિગેરે કહ્યો છે.

ેં ત્યાર પછી (૧૫૫મા સૂત્રમાં) છ પ્રકારનાં સંહતન અને છ પ્રકારનાં સંસ્થાન કહ્યાં છે.

ત્યાર પછી (૧૫૬મા સૂત્રમાં) પુરુષવેદ વિગેરે ત્રણ વેદ કહ્યા છે.

ત્યાર પછી (૧પ૭મા સ્ત્રમાં) આ સર્વ પ્રસ્તપણા અરિદ્ધાંત ભગવાને સમવસરણમાં કરેલ હોવાથી સમવસરણની રચના કહી છે. પછી ઋષભદેવ કુલકરના વંશમાં ઉત્પન્ન થયેલા હોવાથી આ અવસપિં છીમાં થયેલા સાત કુલકર તથા તેમની પત્નીઓનાં નામા, યાવીસે તીર્થ કરના પિતાઓનાં નામ, માતાઓનાં નામ, ચાવીશ તીર્થ કરેનાં નામ, તેમના પૂર્વ ભવનાં નામ, તેમની દીક્ષા લેવા જતી વખતે દેવાએ કરેલી શિબિકાઓનાં નામ, તેમને પ્રથમ ભિક્ષા આપનારનાં નામ, તેમને ભિક્ષા મળવાના સમય, ભિક્ષાના પદાર્થ, ભિક્ષાદાતારને પેર થયેલ સુવર્ણ છુબ્દ, ચાવીસ તીર્થ કરેના ચાવીશ ચૈત્યવૃક્ષાનાં નામ, તેમના પહેલા શિબ્ધનાં નામ, પહેલી શિબ્ધાનાં નામ વિગેરે કહ્યું છે.

ત્યાર પછી (૧૫૮મા સૂત્રમાં) આ અવસિષ્ણીમાં આ જ ખૂદ્ધીપના ભરતક્ષેત્રમાં થયેલા ભાર ચક્રવલિઓનાં પિતાઓનાં નામ, માતાઓનાં નામ, ચક્રવલિઓનાં નામ, તેમના સ્ત્રીરતનાં નામ, નવ બળદેવ તથા નવ વાસુદેવના ગુણતું વિસ્તૃત વર્ણન, તેમનાં નામ, તેમના પૂર્વભવના ધર્માચાર્યાનાં નામ, દેવાને નિયાણા કરવાની ભૂમિનાં નામ, નિયાણા કરવાનાં કારણા, નવ પ્રતિવાસુદેવાનાં નામ, વાસુ-દેવની ગતિ, નવ બળદેવની ગતિ વિગેરેતું વર્ણન કર્યું છે.

ત્યાર પછી (૧૫૯મા સૂત્રમાં) આ અવસપિં છીમાં આ જ અદીપના ઐરવત ક્ષેત્રમાં થયેલા ચાત્રીશ તીર્થ કરાનાં નામ, તથા આવતી ઉત્સપિં છીમાં ભરતખંડમાં અને ઐરવતક્ષેત્રમાં થનારા કુલકરાનાં નામ, ભરતક્ષેત્રમાં થનારા ચાલીશ તીર્થ કરોનાં નામ, તેમના પૂર્વ ભવના નામ વિગેરે, ભાર ચક્રવતી એનાં નામ, નવ વાસુદેવ તથા અળદેવનાં નામ, તેમના ધર્માચાર્યા, નિયાણાની ભૂમિ અને તેનાં કારણા, નવ પ્રતિ-વાસુદેવનાં નામ વિગેરે. તથા એરવતક્ષેત્રમાં થનારા ચાવીશ તીર્થ કરનાં નામ, તથા ચક્રવતી, વાસુદેવ, ભળદેવ, પ્રતિવાસુદેવ વિગેરે સંભાધી સંક્ષિપ્ત હકીકત આપી છે.

છેવદ (૧૬૦મા સ્ત્રુમાં) ઉપસંહાર કરતા સતા 'સમવાય' શબ્દના યથાર્થ નામા ખતાવી ગ્રંથની સમાપ્તિ કરી છે.

ત્યાર પછી ઠીકાકારે આઠ શ્લાકની પ્રશસ્તિ કરી છે. તેમાં ઠીકાકાર શ્રીઅભય-દ્વસ્રિએ તીર્થ કરાદિકને નમસ્કાર કરી પ્રથમ આ આંગનું પ્રમાણ ઘણું હતું, તે કાળાદિકના દ્વાવથી અલ્પ થયેલું હાેવાથી મારા જેવાની ભુદ્ધિની અલ્પતાને લીધે આ દીકા રચવાની મારી શક્તિ નથી, તાે પણ ગુરુકૃપાથી કાંઇક કરી છે. તેમાં મતિમાંઘતા-દિકને કારણે કાંઇ સ્ખલના થઇ હાેય તે પરાપકારી વિદ્વાનાએ સુધારવી વિગેરે લખીને પાતાના ગુરુ વિગેરેની સંક્ષિપ્ત પરપરા આપી છે.

ચ્યાગમાદય સમિતિ તરફથી **છપાયેલ શ્રીસમવાયાંગસૂત્રની પ્ર**તમાં દીકાની પ્રશ-સ્તિના અંતે કહ્યું છે કે મૂલ સ્ત્રનું પ્રમાણ ૧૬૬૭ શ્લાકા, અને ટીકાનું પ્રમાણ ૩૫૭૫ શ્લાકા છે. અ'નેના પર૪૨ શ્લાકા થાય છે. ગીતાથ<sup>લ</sup> શ્રી ગુરુમહારાજ જેમ બીજા આગામાના યાગાકહનની ક્રિયા કરાવીને શિષ્યાને ભણાવે છે, તેમ આ ચાથા અંગના પણ અલ્યાસ ચાગાદ્રહનની ક્રિયા કરાવીને જ કરાવાય છે. આ સૂત્રના ચાગાદ્રહનના ત્રણે દિવસોમાં આયંબિલ તપ કરાય છે. તેમાં પહેલા દિવસે આ ચાથા અંગના ઉદ્દેશ કરાવી, બીજે દિવસે સમુદ્દેશ કરાવીને ત્રીજે દિવસે અનુજ્ઞા કરાવાય છે. પછી એક દિવસ 9િદ્ધિના ગણતાં ચાર દિવસે અથવા ચાર આય'બિલે આ સુત્રના ધાગ પૂરા થાય છે. યાગ વિધિના યંત્રમાં જણાવ્યા પ્રમાણે ઉદ્દેશની ને અનુજ્ઞાની છે વાર ન દિની ક્રિયા અહીં કરાવાય છે. એટલે આઠ થાયના દેવવંદન વગેરે નંદીની ક્રિયા કરાવવા પૂર્વક જ આ સૂત્રના ઉદ્દેશ અને તેની અનુજ્ઞા કરાવાય છે. ૧. હે શિષ્ય ! તું અમુક સૂત્રના અર્થ ને ભણ, આવું જે ગુરુવચન, તે ઉદ્દેશ કહેવાય. પછી હે શિષ્ય ! તું ભણેલા સુત્રાર્થને સ્થિરપરિચિત કર એટલે કાેઈ પણ સ્થલે પૂછવાનું ખાદી ન રહે, તેવા સૂત્રાર્થને હૃદયમાં ધારી રાખજે, આવું જે ગુરુવચન તે સમુદ્દેશ કહેવાય. પછી ગુરુ મહારાજને જ્યારે ખાત્રી થાય કે આ સાધુ જે સુત્રાર્થા ભણ્યા છે, તે બ'ન અસ'દિગ્ધ અને સ્થિરપરિચિત છે, ત્યારે હે શિષ્ય! સ્થિરપરિચિત કરેલા સુત્રાર્થોન સારી રીતે ધારણ કરજે, બીજા સાધુએાની આગળ કહેજે એટલે ભણાવજે અને આ રીતે ભાષાવવાથી સ્ત્રાર્થને ટકાવનારા ગુરુપણાને દીપાવનારા ગુણાના સમુદાય પામીન અને તે ગુણાને આરાધીને નિર્મલ સંયમ જીવનમાં ઉત્તરાત્તર આગળ વધજે. આ રીતે માક્ષમાર્ગને પરમ ઉલ્લાસથી સાધીને સંસારસમુદ્રના પાર પામજે. આવું જે ગુરુ-મહારાજનું વચન તે અનુજ્ઞા કહેવાય. આ રીતે શ્રીસમવાયાંગસૂત્રના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રી સમવાયાં મસૂત્રના પરિચય પૂરાે થયા.

55 SS SS

શ્રી પ્રવચન કિરણાવલીના પાંચમા પ્રકાશ પૂરા થયા.

**R R** 

## ॥ છક્કો પ્રકાશ ॥

## ।। आर्या ।।

अहुणा छहुपयासे, विण्यज्जिइ परिचओ भगवईए ।। जहजोगं सारेपि य, वुच्छं सुत्ताइवयणेहि।। ३२।। समवायंगे बुत्तं, बित्तंतं भगवईइ नंदीए।। सारक्खाणावसरे, दुवालसंगीद्द संखेवा ।। ३३ ।। सपरोभयसमयाणं, जीबाजीबाण लोयलोयाणं ।। वण्णणममराईहिं, कयपण्हाणं जिणुताइं।।३४।। वागरणाइ विसेसा, दब्वाइ पयासगाइ विविहाइं।। संसारंबुहितारण- पच्चलद्रह्योयसरिसाइं ।। ३५ ॥ भन्वाभिणंदियाइं, तमरथिद्धं सणाइ मध्याई।। पंचमंगिम्म ॥ ३६ ॥ सीसहियस्थसुयस्था, **उव**हट्टा संबेज्जसिलोगाई, एगे वण्णाविओ सुयद्खंधे ॥ साहियमज्झयणसर्यं, बसउ हेसगसहश्साइं ॥ ३७ ॥ छत्तोस सहस्साइं, वागरणाणं विसिद्धतत्ताणं॥ इगवालीससयाई, दुगुणपयाई चडरथंगा ।। ३८ ॥ अंगस्सेयस्सत्था, कहिया वस बट्टमाणविस्तीए।। गोयमपुच्छियपण्हा, बहुप्पमाणा सहण्लेसि ।। ३९ ॥ सिरिअग्गिभूइपमुहा, रोहजयंती तहा अजइणावि ।। सिरिवीरचरित्तवयणाइं ।। ४० ॥ पण्हिंबहायगभविया, वेबाणंबाईणं, दिक्खा मोक्खा जिणेहिं पण्यत्ता ।। मुरभासा इडजुम्मा इ जमालिचरित्तगोसाला ।। ४१ ॥ सिरिखंदगाइ चरिया, महासिलाकंटगस्स वृत्तंतं ॥ राहुग्गहनामार्द्र, अत्ता अवणिज्ज वाबाह्या । ४२ ।। सरिसवमासकुलस्था, तामिलतववण्णणं च वेसाई ।।
सुत्तताइयपण्हा, कहिया बुद्धाइजागरिय। ।। ४३ ।।
दाणकसायाइफलं, निगोय सावग्ग मुणी सवुत्तता ।।
चमरिंदाइचरित्तं, पुग्गलबंधाइनताई ।। ४४ ।।
अणुओगचउक्कफलं, नियगुणरमणाइविविह्वोहदयं ।।
संखेवा पण्णत्तं. विद्याहपण्णत्तिणिस्संदं ।। ४५ ।।

શબ્દાર્થ – હવે શ્રીપ્રવચન કિરણાવલી ગ્રંથના છકા પ્રકાશમાં સર્વાનુયાગમય પંચમાંગ શ્રીભગવતીસૂત્ર (વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્ર)ના, પહેલાં તેના જ્યાં જણાવવા ઉચિત લાગે ત્યાં, સાર પણ ગાઠવીને પરિચય શ્રીન'દીસૂત્રાદિનાં વચના (પાઠ)ને અનુસારે દૂં કામાં કહીશ. ૩૨. શ્રીસમવાયાંગસૂત્રમાં અને શ્રીન દીસુત્રમાં સંક્ષેપથી દ્વાદશાંગી ( ભાર અંગા)ના સાર કહેવાના પ્રસંગ શ્રીભગવતીસૂત્રનું પણ વૃત્તાંત કહ્યું છે. ૩૩. તે દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું–શ્રીભગવતીસૃત્રમાં સ્વસમયની ને પરસમયની તથા ખંને સમયની, તેમજ જીવ અજવતી ને લાક અલાકના પદાર્થાની ખીના કહી છે. તથા જીદી જીદી જાતના અભિલાધ્ય પદાર્થી કહ્યા છે. તે પદાર્થી વિવિધ પ્રકારના સંશયવાલા દેવ, રાજા, રાજર્ષિ તથા ગણધરાદિ મહાપુરુષાએ પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવને જીદા જીદા સ્થલે જીદા જીદા પ્રસંગ જે જે પ્રશ્નો પૂછ્યા તે અધા પ્રશ્નોના પ્રભુ શ્રી-મહાવીરદેવે આપેલા ઉત્તરાની હકીકતને જણાવનારા છે. તે ઉત્તરા દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયાદિ પદાર્થીના ને લાક અલાકમાં રહેલા ધર્માસ્તિકાયાદિ પદાર્થીના બાધ કરાવનારા તથા સંસારરૂપી સમુદ્રના પાર પમાડવાને સમર્થ મજબૂત છિદ્ર વિનાના વહાણ જેવા છે. ૩૪-૩૫. વલી તે ઉત્તરા દેવાના સ્વામી ઇદ્રોથી પણ પૂજાયેલા છે એટલે વખણાયેલા છે. ને ભવ્ય જીવાએ હૃદયના ખરા ઉમળકાથી તે ખધા ઉત્તરાની અનુમાદના કરી છે. તથા તે ઉત્તરાે અજ્ઞાનના અને પાપકર્માના નાશ કરનારા તથા ઇહા-મતિ-બુદ્ધિને દેનારા અને વધારનારા છે. આ પ્રશ્નો અને ઉત્તરાે શિષ્યાનું ભલું (કલ્યાણ) કરવાના કરાદાથી અતુક્રમે પૂછાયા છે ને દેવાયા છે. આ રીતે શ્રુતજ્ઞાનને અનુસરતા પદાર્થો શ્રીભગવતીસૂત્રમાં કહ્યા છે એમ જાણવું. ૩૬. આ શ્રીવ્યાખ્યાપ્રકાષ્ત્રિસૂત્રમાં સંખ્યાતા (ગણી શકાય તેવા) શ્લાકા વગેરે છે. એક શ્રુતસ્ક ધ છે. સત (સા ૧૦૦)થી વધારે અધ્યયના હતા, અને કરા હજાર ઉદ્દેશાએા હતા. 39. આમાં યથાર્થ રહસ્યને સમ-જાવનારા ૩૬૦૦૦ પ્રક્ષો અને તે સવે<sup>૧</sup>ના ઉત્તરા, ૪૧ શતકા અને ૨૮૮૦૦૦ પદા કહ્યાં છે. ૩૮. આ ભગવતી સૂત્રનું પ્રાકૃતમાં ''ત્રિવાદ વળ્ળત્તી" નામ છે. તેના ૧૦ અર્થો શ્રીઅભયદેવસ્રિકૃત વિદ્યમાન ટીકામાં કહ્યા છે. અહીં શ્રીગૌતમ ગણધરે પૂછેલા પ્રશ્નો ઘણાં છે તે બીજા અગ્તિભૂત વિગેરેના પ્રશ્નો થાડા છે. ૩૯. અહીં પ્રશ્નોને પૂછનારાઓમાં

શ્રીઅગ્નિભૂતિ અને વાયુભૂતિ વગેરે, તથા રાહમુનિ, જયંતી શ્રાવિકા વગેરે જૈના, અને સ્કંદક વગેરે અજૈના પણ જાણવા. તથા શ્રીમહાવીર દેવના પવિત્ર જીવનનાં વચના ઘણું સ્થલે કહેલાં છે. ૪૦. કેવલીજિન શ્રીમહાવીરદેવે શ્રીૠષભદત્ત ધ્રાહ્મણની અને દેવાન ન્દાની દીક્ષાની અને માક્ષની ખીના જણાવી તે મન:પર્યવ જિન શ્રીસુધર્મા-~ સ્વામીએ સૂત્રમાં ગુ'થી છે. એ પ્રમાણે બીજાઓની દીક્ષા વગેરેની પણ બીના અહીં જણાવી છે. તથા ફેવાની ભાષાના તથા કૃતયુગ્માદિના તેમજ જમાલિ અને ગાશાલાના વૃત્તાંત પણ અહીં કહ્યો છે. ૪૧. તથા અહીં શ્રીસ્કંદક પરિવાજક વગેરેનાં ચરિત્રો અને મહશિલાકંટક, સંગ્રામનું વર્ણન તથા રાહુબહનાં નવ નામા, जत्ता, जविणिड्ज. अन्वाबाह, सरिसव, मास, कुल्ल्धी वगेरे विशिष्ट अर्थावाणा शण्डानुं वर्णुन, तामित-તાપસનું વર્શન, દેશ(વદેશની દાસીઓનાં નામ, સૂવું સારું કે જાગવું સારું વગેરે પ્રશ્નોના ઉત્તરા, તથા અદ્ભુજગરિકા વગેરેનું સ્વરૂપ, આ ભધી હકીકતા પણ અહીં કહી છે. ૪૨-૪૩. વળી અહીં સંયતાદિને આપેલા દાનનું વર્ણન, ક્ષાયનાં કડવાં ફેલા, નિગાદનું સ્વરૂપ, તુંગિયા નગરીના શ્રાવકાનું વર્ણન ને અતિમુક્તમુનિ વગેરેનાં ચરિત્રો, ચમરેન્દ્ર વગેરેની ખીના, તથા છત્રીશ છત્રીશ ગાથાઓમાં પુદ્દગલાનું અને ખધાદિનું વૃત્તાંત પણ કહ્યું છે. ૪૪. આ શ્રીભાગવતીને સાંભળવાનું અને ભણવાનું ફેલ એ છે કે ચારે અનુયાગાનું સ્વરૂપ સમજાય, વળી નિજગુણરમણના વગેરે જુદા જુદા પદાર્થીના બાંધ કરાવનારું આ પાંચમું અંગ છે. આ રીતે શ્રીભગવતીસૂત્રનું રહસ્ય દુંકામાં જાણવું. ૪૫.

મ્પાર્થ :—આ છઠ્ઠા પ્રકાશની મૂલ પ્રાકૃત ૧૪ ગાથાઓના શખ્દાર્થ માં જણાવ્યા પ્રમાણે શ્રીભગવતીસૂત્રના સારાંશ જાલ્યા. આ સંખંધી વધારે લખતાં ગ્રંથ માટા થઈ જાય. અહીં દ્વંકામાં જણાવવાના પ્રયાસ કરાય છે, તેમાં સુદ્દો એ છે કે સંક્ષેપમાં વસ્તુને જાલ્યાની રુચિવાલા જવા ઘણા હાય છે. તેથી તેમને બાધ કરવાના ઇરાદાથી દ્વંકામાં કહેલું હિયત છે. તે સાથે વિસ્તાર રુચિવાળા જવા પણ જિનપ્રવચનના બાધ પામે, તે માટે જરૂર બનતું લક્ષ્ય રખાય છે. અહીં દ્વાદશાંગીની સાથે ગિલ્પિટક શબ્દને જોડીને ટીકાકારે તે દ્વાદશાંગી-ગિલ્પિટકનું સ્વરૂપ જલ્લાવતાં કરમાવ્યું છે કે, શ્રુતજ્ઞાનરૂપી મહાપ્યુપનાં જાલે અંગા ન હાય તેવા જલ્લાતાં હોતાથી શ્રીઆચારાંગાદિ ભારે અંગામાં અંગ શબ્દ ગાઠવ્યો છે, જેમકે આચારાંગ, સૂત્રકૃતાંગ વગેરે. તેવાં ભારે અંગાના જે સમુદ્દાય તે દ્વાદશાંગી કહેવાય. તથા ચુલાના સમુદ્દાયને જે ધારણ કરે, તે ગલ્લી એટલે આચાર્ય જલ્લા. તેમની પેટીના જેવું પિટક એટલે દાખડા, જિનશાસનનું સર્વસ્વ એટલે તમામ રહસ્ય દ્વાદશાંગીમાં સમાયેલું હોવાથી દ્વાદશાંગી-ગિલ્પિટક કહેવાય છે. અથવા જ્ઞાનના જે સમૂહ તે દ્વાદશાંગી-ગિલ્પિટક કહેવાય. એટલે દ્વાપાદનું સંપૂર્ણ યથાર્થ જ્ઞાનના જે સમૂહ તે દ્વાદશાંગી-ગિલ્પિટક કહેવાય. એટલે દ્વાપાદનું સંપૂર્ણ યથાર્થ જ્ઞાન દ્વાદશાંગી-ગિલ્પિટક કહેવાય. એટલે દ્વાપાદનું પર્ણપરકમાં સમાયેલું છે. જેમાં દ્વાપ્ય-પૃત્રણ-પર્યાય વગેરે પદાર્થાની

ભીના સ્પષ્ટ કહી હોય, તે વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ કહેવાય. તેનાં વિભાધપ્રજ્ઞપ્તિ, વિભાધ-પ્રજ્ઞાપ્તિ વગેરે નવ નામાના અર્થાની સ્પષ્ટ માહિતી ટીકાકારે ટીકામાં કરાવી છે. ચાથા શ્રીસમવાયાંગમાં ને શ્રીત દીસુત્રમાં ખારે અંગાના સાર દ્વ'કામાં જણાવનારી દ્વાદશાંગીની હું'ડી કહી છે. અહીં હું'ડી શબ્દ વ્યવહારને અનુસરીને કહ્યો છે. એથી સમજવું કે જેમ એક વ્હેપારી બીજા વ્હેપારીની ઉપર હું ડી લખે, તેમાં બ્હેપારની ને લેવડકેવડની ખીના સારરૂપે દૂંકામાં જણાવે, તેમ અહીં પણ ખારે અંગાના સાર દુંકામાં કહ્યો છે. તેથી ''બાર અંગાની હુંડી '' એમ કહ્યું છે. તેમાં અનુક્રમે ચાર અ'ગાના સાર જણાવ્યા ખાદ આ ભગવતીસૂત્રના સાર જણાવતાં કહ્યું છે કે ભગવતીસૂત્રમાં સ્વસમયની એટલે જૈન દર્શનની બીના જણાવી છે તથા પરસમયની એટલે સાંખ્ય બૌદ્ધ મીમાંસકાદિ અન્ય ધમી<sup>\*</sup>ઓના વિચારા પણ જણાવ્યા છે. તે જાણીને અપરિપક્વ (કાચી) સુદ્ધિવાળા છવા સ્વધમ ન તજીને પરધમ ન સાચા ન માને, આ ઇરાદાથી પર સમયના વિચારામાં ઓછાશ, અઘઢિતપર્ણું, તેના વક્તા સવ'જ્ઞ નથી, વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી અ'તે સચાટ રીતે સાબિત કર્યું' છે કે જૈન દર્શન સર્વા રહેલું છે, તેમાં લગાર પણ ન્યૂનતા છે જ નહિ. જેના વક્તા સર્વા સ (કેવલજ્ઞાની) હાય, તેમાં પૂર્ણતા જ હાય ને પદાર્થાની પ્રરૂપણા પણ ઐાચિત્ય ગુણવાળી જ હાેય. આ હકીકતને વિસ્તારથી સમજાવી પરસમયના વિચારાતું ખંડન કરી સ્વ-સમયના સિદ્ધાંતા આવ્યાદ રીતે સાચા કરાવ્યા છે. માટે જ કહ્યું કે, સ્વસમયની, પર-સમયની ને ખંનેની ખીના વર્ણવી છે. તેમજ જુદા જુદા સ્થલે જુદા જુદા પ્રસંગાને લક્ષ્યમાં રાખીતે શ્રીગૌતમ-ગણધર વગેરે પ્રશ્નકારાએ જવ-અજવ, લાક-અલાક વગેરેના સ્વરૂપને જાણવાની ઇચ્છાથી, અને પાતાના શિષ્ય પ્રશિષ્યાદિને વધારે ખાત્રી થાય, આ ક્રસાદાથી એટલે શિષ્ય વગેરે ભવ્ય જીવાે મનમાં સચાેટ સમજે કે શ્રી ગણધર **ક**ર્વે જેવું કહ્યું હતું, તેવું જ પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવ કરમાવે છે, માટે તેમના વચના નિ:સંદેહ સાચા જ છે. આવી ખાત્રી જો કે શિષ્યાદિને કાયમ હોય જ છે. તા પણ પ્રભાદેવનાં વચના સાંભ-ળતાં તેઓ પરમ ઉલ્લાસથી સાંભળેલી ખીનાની જેવી હકીકત જાણીને પાતાના સમ્યવ્દન ર્શન ગુણ વધારે નિર્મલ ભનાવે છે. કેટલાએક પુષ્યાત્માંએ। ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વને પણ પામે છે. તથા ગ્રાનાવરણીય કર્મના ઉદયથી શ્રી ગણુધરદેવાને પણ અનુપયાગભાવ, વિસ્મરણ, અજાણપણું, જ્ઞાનમાં ન્યૂનતા વગેરે સંભવે છે. તેમાંથી તેમાંના કોઈ પણ કારણથી અથવા શ્રોતાઓને પ્રતિબાધ થાય અને પદાર્થીના સ્પષ્ટ બાધ થાય, આવા ઇરાદાથી પણ ગણધર વગેરે પ્રક્ષકારા પ્રક્ષો પૂછે છે. પ્રક્ષ કરતારા જીવામાં ગણધરા, દ્વા, રાજાઓ, જેમણે છતી રાજ્ય ઋદ્રિના ત્યાગ કરી સંયમધર્મ સ્વીકાર્યો છે તેવા રાજિવ એા મુખ્ય છે. તેમાં પણ વધારે મુખ્યતા શ્રી ગૌતમ ગણધરની છે. કારણકે વધારે પ્રશ્નો તેમણે પૂછથા છે. અહીં શરૂઆતમાં મૂલ સૂત્રમાં જ શ્રી ગૌતમ ગણધરનું સ્વ-

રૂપ વર્ષાવ્યું છે. તે અપૂર્વ બાધને દેનારું છે ને આત્માને નિર્મલ બનાવનારું છે, તથાં માક્ષમાંગ'ની આરાધનામાં આત્માને ઠકાવે છે. ઉત્તરાત્તર આગળ આગળ પ્રગતિ કરાવે છે. તેમાં શ્રી ગૌતમ ગણધરતું બાહ્ય સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે તેએ। સમચતુરસ સંસ્થાનને તથા વજુઋષભનારાચ સંઘયણને ધારણ કરનારા તેજસ્વી હતા. તેમનું - અલ્યંતર સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે તેઓ છકુ છકુની તપશ્ચર્યા કરતા હતા. દુધેર શીલ, સંયમ, સંતાષ, સાદાઈ, સમતા, નમ્રતા, ક્ષમા, સરલતા વગેરે ગુણવાળા હતા. વિશાલ તેજોલેશ્યા, શુભ ધ્યાનરૂપી કાઠારમાં મનને સ્થિર રાખનાર, લબ્ધિના ભંડાર અને વિનયાદિ ગુણાને ધારણ કરનારા તેઓ હતા. શ્રીગૌતમગણધર પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવને દેવ તરીકે ને ગુરૂ તરીકે પણ માનતા હતા. એટલે તેમને જે દેવ તે જ ગુરૂ પણ હતા. પર-માપકારક પરમઉદ્ધારક પણ તે જ હતા. વળી પ્રશ્નુ વીરના ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદ્દેવપણાના ભવમાં શ્રીગૌતમસ્વામી તેમના સારથિ (સ્થ હાંકનારા) હતા. આવાં આવાં અનેક કારણાથી તેમને પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવની ઉપર ખહુમાન સહિત ખહુજ સક્તિભાવ હતા. " आणाए धम्मो '' પ્રભુ દેવની આગ્રા પ્રમાણે વર્તવામાં જ ધર્મનું ખર્રુ રહસ્ય રહ્યું છે. તથા '' विणयपुत्रो धन्मो '' ધર્મ રૂપી કલ્પવૃક્ષનું મૂલ વિનય છે. વિનયથી ચૂકેલા આત્માઓ સર્વ પ્રકારે ધર્મારાધનથી ચૂકી જાય છે એટલે વિનયી આત્માઓ જ જિનધર્મની સાસ્વિકી સંપૂર્ણ આરાધના કરી શકે છે. જિનદેવ વગેરેને એાળખાવનાર અને તેમના પ્રત્યે ભક્તિ-ભાવ પેદા કરાવવા વિગેરે સ્વરૂપે અનહદ ઉપકારાના કરનારા, આરાધક અનાવી સંસાર-સમુદ્રતા પાર પસાડનારા, શ્રી સુરુ મહારાજ જ છે. આવાં આવાં ઘણાં પવિત્ર જીવન-સુત્રોને અસંખ્યાતા આત્મપ્રદેશે એાતપ્રાત કરનારા શ્રીગૌતમ ગણધર છઠ્ઠ છઠ્ઠ તપના પારણે પણ પ્રભુદેવની આજ્ઞા લઈને ગાચરી લેવા જાય. પ્રાયે ઘણીવાર પ્રભુદેવને આહાર વગેરે વપરાવીને જ પાર્ષ્ણ કરે. અવધિજ્ઞાનના નિષ્યુપ કરવામાં અને પાતાના દીક્ષિત કેવલી સાધુઓને કેવલગ્રાની તરીકે જાણવામાં પ્રભુના કહેવાથી ભૂલ જણાતાં તરત જ ખમાવે. આવા આવા શ્રીગૌતમ ગણધરના અનેક જીવનપ્રસંગા હૃદયમાં ઉતારી મનન કરનારા જવા જરૂર નિજગુણરમણતા વધારી સ્વપરતારક અની શકે છે.

આ રીતે મુખ્ય પ્રશ્નકાર શ્રીગૌતમ ગણધરની બીના જણાવીને હવે બીજ પ્રશ્ન-કારો અંગે જરૂરી બીના જણાવું છું. શ્રીઅગ્નિભૂતિ, વાયુભૂતિ અને મંહિતપુત્ર આ ત્રણ ગણધરોએ પણ પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવને અવસરઉચિત પ્રશ્નો પૂછી ધાતે પદાર્થ-સ્વરૂપ જણ્યું છે ને બીજાને પણ તેવા બાધ કરાવ્યા છે. એવી રીતે માકન્દીપુત્ર, રાહક મુનિ અને જયંતી શ્રાવિકા વગેરે ભવ્ય જવાએ પણ પ્રભુદેવને પ્રશ્નો પૂછી ધર્મવાધ મેળવ્યા છે. આમાંથી સમજવાનું એ મળે છે કે પ્રશ્નો પૂછવાના અધિકાર એકલા જૈનાના જ નથી, પણ જૈન કે અજૈન કાઈ પણ પ્રશ્નો પૂછી શકે છે.

જય'તી શ્રાવિકાએ પૂછેલા પ્રશ્નોના જવાખમાં જે કહ્યું તેના ટૂંક સાર એ છે કે

જે ભવ્ય જીવા પરમ ઉદલાસથી શ્રી જિનશાસનની સાત્ત્વિકી આરાધના કરે છે તેઓ જાગતા સારા છે. એટલે ધર્મા છેવાનું જાગલું સારું ગણાય. અધર્મા નું જાગલું સારું ન ગણાય કારણકે જાગતા એવા ધર્મી જવા ધર્મસાધના કરી માક્ષમાર્ગને આરાધે છે. ને અધર્મી જવા જગતા હાય તા તેઓ પાપનાં કર્મા કરે છે. એ પ્રમાણે ધર્મા નું પંડિતપણ સારું વગેરે ખીના પણ સમજ લેવી. આવી પ્રશ્નોત્તરની પદ્ધતિ ખાલ જ્વાને પણ સ્હેલાઇથી ને થાડા ઢાઈમે પકાર્થ તત્ત્વના ખાધ કરાવી શકે છે. માટે જ ગીતાર્થ મહાપુરુષા પણ વ્યાખ્યાનાદિના પ્રસંગ આવી પદ્ધતિને જરૂર અનુસરે છે. સંશયા, જિજ્ઞાસા ખુદ્ધિને પ્રકઢાવે છે; પણ સમ્યવ્દર્શનને મલીન કરતા નથી, તેથી જેને જેવા સંશય થાય, તે તેના પ્રશ્ન પૂછે છે. કદાચ પૂછતારા જીવાએ દુંકામાં પ્રશ્ન પૂછયા હાય તા પણ ઉત્તર ક્રેનાર મહાપુરુષોએ બીજાને તારવાની ભાવના રાખીને પ્રશ્નોના જવાબ વિસ્તારથી દેવા જોઈ એ. એમ " वित्यरेण मासियाणं '' આતું રહસ્ય વિચારતાં જણાય છે. કેવલજ્ઞાનથી પ્રશ્નોના મમ<sup>દ</sup>ને યથાર્થ સંપૂર્ણ સ્વરૂપે જાણતા પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવે જુદા જુદા સ્થલે જુદા જુદા પ્રસંગ જે જે ઉત્તરા આપ્યા તેમાં ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યાની, જ્ઞાનવર્ણાદિગુણાની, આકાશ વગેરે ક્ષેત્રની, સમયાદિ કાલની, સ્વપર પયાર્યાની અથવા નવું જાતું વગેરે પર્યાયાની, જ્વાદિના પ્રદેશાની ને પરિણામાની બીના સમાયેલી હતી. તેમજ સંહિતાદિ-રૂપ આગમની, ઉદ્દેશ-નિક<sup>ર</sup>શ-નિગ<sup>ર</sup>માદિ દ્વારાના સમુદાયરૂપ અનુગમની, નામાદિ નિક્ષેપાની, નૈગમાદિ દ્રવ્યાસ્તિક તથા પર્યાયાસ્તિક જ્ઞાનનય તથા ક્રિયાનય તથા નિશ્ચય-નય અને વ્યવહાર નધાની તથા પ્રમાણાની તેમજ આનુપૂર્વા<sup>ર</sup> વગેરેનું સ્વરૂપ તથા ઉપક્રમાદિ પદાર્થાની પણ સ્પષ્ટ હકીકતા જણાવી હતી. તથા લાેકની ને અલાેકની પણ બીના જાણવાના લાભ મળતા હતા, વળી તે ઉત્તરા સાંભળવાના પ્રતાપે જ સ્પાસન્ન-સિહિક ભવ્ય છવા માણ માર્ગને આરાધી નિર્વાણપદને પામતા હતા. ઇંદો પણ તે ઉત્તરા સાંભળી પ્રભુનાં વખાણ કરતા હતા. ભવ્ય છવા તે ઉત્તરાની ને તેના દેનાર પ્રભુની અનુમાદના કરતા હતા. તેમજ તે ઉત્તરા કૈવલજ્ઞાનથી જાણીને પ્રભુએ આપ્યા તેથી દીવા જેવા ને છુદ્ધિને વધારનારા હતા. શુતજ્ઞાનને અનુસરતા ૩૬૦૦૦ પ્રશ્નોના ઉત્તરા શિષ્યાદિના અનર્થા નાશ પામી અર્થ પ્રાપ્તિ (સાધ્યસિદ્ધિ: સુક્તિના લાભ ) રૂપ હિતને લક્ષ્યમાં રાખીને અપાયા છે. વળી તે ઉત્તરા શ્રુતજ્ઞાનસંભ'થી અર્થ રૂપ છે. એટલા એમાં વિવિધ પ્રકારના અભિલાપ્ય ( જેનું સ્વરૂપ વર્ણું વી શકાય તેવા ) પદાર્થીની બીના ભરી છે. એમ ' सुयत्था बहु विहृष्पगारा ' આ તું રહસ્ય વિચારતાં જણાય છે. 'શ્રતાર્થા: ' આના બીજો અર્થ ટીકાકારે એ જણાવ્યા છે કે શ્રીતીર્થ કર દેવની પાસેથી ગણધરે સાંભ-ળેલા અર્થાથી શાલ્યમાન તે ઉત્તરા છે. આના ત્રીજો અર્થ એ જાણવા કે ' શ્રુતાર્થા: ' અહીં શ્રુત એટલ મૂલસૂત્ર, અને અર્થ એટલે નિયું ક્તિ વગેરે. આ ભંને ખીના તે ઉત્તરાથી જણાય છે. વળી એ પણ યાદ રાખલું કે તે ઉત્તરા આત્મિક ગુણારૂપી કમલાને વિકસાવનાર છે. તથા અહીં શ્રી ભગવતીસૂત્રમાં અનુષ્દ્રપ છંદરૂપ સંખ્યાતા શ્લાકા છે. ખત્રીશ અક્ષરે એક અનુષ્દ્રપ શ્લાકમાં આવે છે. તેમાં ૪ પાદ હાય છે, આઠ અક્ષરના એક પાદ એક્લે શ્લેકના ચાથા ભાગ થાય. આ રીતે ગણતાં આના સંખ્યાતા શ્લેકો કહ્યા તે બે રોતે જણાવેલી પદસંખ્યાના વિચાર કરતાં ઘટી શકે છે. સંખ્યાતી વાચનાએા છે. શિષ્યાને સુત્રાર્થ ભણાવવા તે વાચના કહેવાય. તે સંખ્યાતી છે. કારણ કે ગણત્રીની વાચનાઓથી આ સૂત્ર સંપૂર્ણ ભણાવી શકાય છે, અથવા અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણી-કાલની અપેક્ષાએ પણ સંખ્યાતી વાચનાએા ઘટી શકે છે. તેમજ ઉપક્રમ વગેરે અનુચાગના દ્વારા પણ સંખ્યાતા જ છે. કારણ કે અધ્યયના જ સંખ્યાતા છે તે પ્રજ્ઞાપકનાં વચના દ્વારા કહી શકાય છે. તથા સંખ્યાતી પ્રતિપત્તીઓ એટલે મતાંતરા છે. સંખ્યાતા વેષ્ટકાે છે. વેપ્ટક એક જાતના છંદનું નામ છે. વેઠ શખ્દના ત્રણ અર્થા કહ્યા છે. તે આ પ્રમાણે-૧. એક જાતના છંદ, ર. વેષ્ટન (લપેટા), ૩. એક વસ્તુ (વષયક ( એક અધિકારને અતુસરતાં ) વાકચોના સમુદાય. છંદ્દવિશેષરૂપ અર્થ શ્રીનંદીસત્રની સૃશ્લિમાં અને તેને અનુસરીને બનાવેલી શ્રીહરિભદ્રસૂરિકૃત દીકામાં પણ જણાવ્યા છે. સમવા-યાંગની વૃત્તિમાં "एकार्थ प्रतिबद्ध वचन संकृष्टिका" એક્લે એક અર્થને અનુસરતાં જે શું ખલાવ્યદ્ધ વાક્યો તે વેષ્ટક કહેવાય. તેમજ જ્ઞાતાસૂત્રના ૧૬મા અધ્યયનની દીકામાં રરરમાં પાનામાં વેષ્ઠકના અથ<sup>ર</sup> 'એક વસ્તુ વિષયકપદપદ્ધતિ' અને ૨૩૦માં પાનામાં "વર્ણનાર્થ વાકચપદ્ધતિ" એમ કહ્યું છે. કેટલાએક વિદ્વાના માને છે કે " આ વેષ્ટક છંદ આર્યા છંદના પુરાગામી છંદ છે. અને વેઢનું માપ વિવિધ પ્રકારનું હોવાથી તેમાં કડીરૂપ વિભાગ હોતા નથી, માટે લયબદ્ધ ગદ્ય સ્વરૂપ આ વેષ્ટક છે. છે આવા સંખ્યાતા વેષ્ટકા આ શ્રીભગવતીજમાં હતા, તેમજ નિક્ષેપ નિયું ક્તિ વગેરે નિયું ક્તિઓ પણ અહીં સંખ્યાતી છે. સુત્રના વાચ્યાર્થની વિશિષ્ટ જે યાજના તે નિર્ધુક્તિ કહેવાય. ખાકીનાં અધ્યયનાની ને ઉદ્દેશાની તથા શતકાની તેમજ વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિના દશ અર્ધાની અને અગ્નિભૂત વગેરે પ્રશ્નકારાની બીના સ્પષ્ટ સમજાય એવી છે. તથા અહીં પ્રભ શ્રીમહાવીરદેવના શ્રમણ જીવનના અપૂર્વ બાલદાયક જુદી જુદી જાતના પ્રસંગા વધારે પ્રમાણમાં જણાવ્યા છે. એ સર્વે તું રહસ્ય વિચારતાં આત્મિક ગુણા જરૂર નિર્માલ બને છે. કર્માની સાથે નિશ્વલપણે સ્પર્કા કરનાર પ્રભુ મહાવીરદેવની પરાપકાર રાસકતા. ગભરાયેલા આત્માને આવાસન દેનારી અપૂર્વ દેશના, વ્યક્તિને આળખીને તેના પ્રશ્નને અનુસરીને જવાખ દેવાની ભવ્ય પ્રણાલિકા, કોધી અને અનુચિત વચના કહેનારા જીવાની ઉપર પણ અપૂર્વ કયા, તેને તારવાની તીવ લાગણી, સમભાવ, સહનશીલતા વર્ગરે ગુણા આદરવા લાયક છે, એમ તે તે પ્રસંગમાંથી જાણી શકાય છે. તથા શ્રીૠષભ-દત્ત ભ્રાહ્મણ અને દેવાનંદા ભ્રાહ્મણી પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવની પાસે આવ્યા, વંદન કરીને દેવાન દા વધતા પુત્રસ્તેહથી સ્થિર નજરે જોતાં તેમને પાના (સ્તનમાંથી દૂધતુ

ઝરલું) ચડ્યો. આ પ્રસંગ જોઇને પૂછનાર શ્રીગૌતમ ગણધરને પ્ર**સ** શ્રીમહાવીરદેવે ખુલાસા કર્યા કે હે ગૌતમ ! એ મારી પૂર્વ માતા છે. હું પહેલાં દેવલાકથી ચવીને એની કુક્ષિમાં નીચગાત્રના ઉદયથી ૮૨ દિવસ સુધી રહ્યો હતા. ૮૩મા દિવસની રાત્રિએ હરિષ્ણગમેષી દેવની મારફત હું ત્રિશલાની કુક્ષિમાં મુકાયા. ત્યાં મારા જન્મ થયા, તેથી મારી માતા ત્રિશલારાણી કહેવાય છે. મને જોઈને પુત્રસ્નેહ વધવાથી ફવાનંદા મને સ્થિર નજરે જોઈ રહી, ને તેને પાના ચડ્યો. પ્રસ શ્રીમહાવીરની દેશના સાંભળી પ્રતિબોધ પામેલા તે ખંને પ્રશ્નુના હાથે દીક્ષા લઇ તેની નિર્મલ આરાધના કરી માક્ષે ગયા. તથા પૂર્વ ભવના શુભ સંસ્કારાને ધારણ કરનાર અતિમુક્તકમાર શ્રીગૌતમ-સ્વામીજીને દેખીને રાજી થાય છે. તેમની સાથે વિનયથી વાતચીત કરે છે. પ્રશ્નની પાસે આવી દીક્ષા લઇ આરાધે છે. ખાલપણાની ચપલતાથી કરેલી સચિત્ત જલની વિરાધનાના દાષ પ્રભુનાં વચનથી જાણી તે દાષની શુદ્ધિને માટે ઇરિયાવહી પ્રતિક્રમતાં કાયાત્સર્ગમાં શુભ ભાવના ભાવી કેવલગ્રાની થઇ મોક્ષે ગયા. આ બીના "વૃદ્ધાવસ્થામાં ત્યાગધર્મ સ્વીકારવા જોઈએ !! આવી માન્યતા વ્યાજ**ળી છે** જ નહિ એમ સાબિત કરે છે. સૌ કાઈ જાણે જ છે કે ઘડપણમાં દયાજનક પરિસ્થિત હોય છે. શરીરની શ્રીભતા વધે છે પણ આશા ઘટતી નથી. કાંતનું પડવું, લાકડીના ટેકે ચાલવું, પરા-ધીનતા વગેરે પણ નજરા નજર દેખાય છે. માટે જ જૈનદર્શન કરમાવે છે કે ''જે ટાઈમે દીક્ષાની ભાવના થાય, તે જ ટાઈમે તે સિંહની જેવા શરવીર થઈને તેવી જ રીતે પાલીને મુક્તિના સુખ પામવા." ગુરુમહારાજ દીક્ષાના વિચાર જણાવનાર ભવ્ય छवे।ने अनुमेहिना इरतां से क दूं हामां कथावे छ है, "जहासुक्खं देवाणुध्पया! मा पिंडवंधं करेह " એટલે है पुष्यशाली सन्य જવ! केम तने सुण ઉपके तेम हर, तेमां વિલ'ભ (ઢીલ) કરીશ નહિ, માટે જ ભીજાઓ પણ સ્વાર્થની ખાતર પણ કહ્યું છે કે જે દિવસે વૈરાગ્ય થાય, તે જ દિવસે પ્રવ્રજ્યા (ત્યાગધર્મ) સ્વીકારવી. એમ તેમના क अथि। भां अक्षेतां " यदहनि विरजेत तदहनि प्रव्रजेत " पशेरे पाअ्थोतुं रह्यस्य विधारतां જણાય છે. શંકરાચાર્યે નાની ઉંમરમાં સંન્યાસ સ્વીકાર્યો છે. આથી પણ જૈન દર્શનની માન્યતા વ્યાજભી કરે છે. ત્યાગધર્મની સાધનાના પહેલા પગથિયા જેવું સામાયિક છે. તેની પણ યથાર્થ કી મત આંકનારા શ્રીગુરુમહારાજ સામાયિક પારનાર ભવ્ય જીવ જ્યારે પારવાના આદેશ માર્ગ છે, ત્યારે એ જ કહે છે કે " पुणरिद कायटवं " એટલે હે ભવ્ય છવ ! કરી પણ આ સામાયિક કરવું, અને બીજા આદેશની અંતે પણ કહે છે કે-'आयारो न मोत्तब्बो ' સામાયિક કરવું, એ તમારા હંમેશાં વારંવાર કરવાના આચાર છે. તેને કરવાનું ચાલુ રાખજો, પણ મૂકી દેશા નહિ. વળી ખરાબ નિમિત્તોના સંસર્ગથી શુભ ભાવ ક્ષણ વારમાં પલટાઈ જાય છે. માટે જ પ્રભુ શ્રીમહાવીરદ્વે ભાલક છતાં પણ યાગ્ય જાણીને અતિમુક્ત કુમારને દીક્ષા આપી. આ બાલમુનિનુ

જીવન વિચારતાં ઘણા આત્મિક બાેધ મળે છે, ને પુદ્દગલ રમણતાની એાછાશ પણ જરૂર થાય છે. તેમજ આ શ્રીભાગવતીસૂત્રમાં શરૂઆતમાં પાંચ પરમેઇને અને બ્રાહ્મી લિપિને નમસ્કાર કર્યા છે, તથા પાંચમા શતકના ચાથા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે દેવા અર્ધમાગધી ભાષા બાલે છે. તેમજ નવમા શતકના ખીજા ઉદ્દેશામાં ગાંગયના ભાંગા કહ્યા છે. તે ગણિતાનુધાગના રસિયાને બહુજ બાધ આપનારા છે. વળી અહીં કૃત્યું મ ગ્યાજ, દ્વાપર યુગ્મ અને કલ્યાજનું વર્ણન કર્યું છે. પ્રભુની દેશનાદિ સારાં નિમિત્તોને પાસી પૂર્ણ વૈરાવ્યથી દીક્ષા લેનાર રાજકુમાર જમાલી પાપકર્મના ઉદયે ૧૫ ભવામાં કેવા કેવા દુ:ખા ભાગવે છે, ને અંતે સન્માર્ગને સાધી કઈ રીતે સિદ્ધ થશે ? આ હકીકત જમાલીના ચરિત્રમાંથી મળી શકે છે. ૧૫મા શતકમાં ગાશાલ મંખલિયુત્રનું જીવન જણાવ્યું છે. તેમાંથી જિનની આશાતનાનાં કડવાં ફેલા, મરતાં તેને થયેલા એદ, શિષ્યાને સાચી બીના જણાવતાં સમ્યગ્દર્શન પામે છે, પછીના ભવાની વિડંખના વગેરે ઘણી ખીતા જણાવી કહ્યું કે ત્રણા લાંબા કાલે પાયકર્મો ખપાવી સત્માર્ગીને સાધી તે પણ સિદ્ધ થશે. પાતાના કઠ્ઠાશત્રુ ગાશાલાને તેજોલેશ્યાથી અળતા જોઈને પ્રસુ શ્રી-મહાવીરદેવે શીતલેશ્યા મુકીને ખચાવ્યા. તેમાંથી બાધ એ મળે છે કે જેઓ શત્રુતું પણ ભુલું કરે તેઓ જ જિનશાસનના ખરા આરાધક કહેવાય. પ્રભુદેવની આવી દયાલતા વગેરે ગુણાના વિચાર કરવાથી જ અંતે ગાશાલા સમ્યક્ત્વ પામ્યા છે. ને ભાવિષ્યમાં સિદ્ધ પણ થશે. તથા અહીં શ્રીસ્કંક્ક પરિવાજકાદિનાં આત્મળાધદાયક જીવનચરિત્રા આપ્યાં છે. તથા મહાસિલાકંટક નામના સંગ્રામની બીના એ લાભાદિ દાવાની પ્રભક્ષતા જણાવે છે. પ્રસંગ રાહુના નામ જણાવી યાત્રા, યાપનીય, અવ્યાખાધ, પ્રાપ્તક વિહાર, સરિસવ, કલાય, માસ શબ્દ્રોનું વર્ણન કર્યું છે. તેમાં પ્રભુ શ્રીમહાવીર-हेवे એ પણ સમજવા જેવી હકીકત જણાવી કે-''सिरिसव" શળ્દના ખે અર્થા શાય છે. એક અર્થ સર્વપ=સરસવ, તે ભક્ષ છે એટલે ખવાય છે. બીજો અર્થ સરખી ઉંમર-વાળા જવા, તે અભક્ષ્ય છે એટલે ખવાય નહિ. એ પ્રમાણે "मास" શબ્દના ત્રણ અર્થીમાંથી માસ=મહિના અને માધ=માસા, એ એક જાતનું માય છે, તે ગદિયાણાની પહેલાતું માપ છે. તે ભંને અભસ્ય છે. પણ માષ=અડક, તે ભક્ષ્ય છે. તથા "कुਲિય" રાષ્દ્રના કળથી અને કુલવંતી (ખાનદાન) સ્ત્રી આ બે અર્થામાંથી અનુક્રમે કળથી ભક્ષ્ય છે, ને કુલવ'તી નારી અભક્ષ્ય છે. આ બીના ૧૮મા શતકના ૧૦મા ઉદ્દેશાના ૬૪૬ મા સુત્રમાં જણાવી છે.

ત્રીજા શતકના પહેલા ઉદ્દેશામાં તામલિ તાપસતું વર્ણન કરતાં તેના ખાલ તપની પણ જે બીના વર્ણવી છે તે સમ્યક્તવની મહત્તા સામિત કરે છે. અ'તકાલે સમ્યગ્દર્શન પામી કાલ કરી ઇદ્રપણું પામે છે, કારણુંકે ઇશ્રો નિશ્વયે સમ્યગ્દષ્ટિ જ હોય. જે સાધ-નામાં સમ્યગ્દર્શન નથી, તે સાધના ભલેને આકરી હોય, તા પણ છાર (રાખ) પર લી'પણ કરવા જેવી જ ગણાય. એ રહસ્ય આમાંથી સમજવાનું છે. તેમજ ઊના પાણીના કુંડની ખીના ખીજા શતકના પાંચમા ઉદ્દેશામાં જણાવી છે. તે ઉષ્ણ ધાનિવાળા અપકાય જવાની વિશેષતાથી તે કુંડાદિનું પાણી કાયમ ગરમ જ રહે છે, એ રહસ્ય જણાવે છે. અને એ જ ખીજા શતકના પહેલા ઉદેશામાં વેદ વગેરે નામા પણ જણાવ્યાં છે. તથા પાંચમા શતકના ૩૩ મા ઉદ્દેશામાં સ્વદેશની ને પરદેશની દાસીઓનાં નામ કહ્યાં છે. તેવાંજ નામા નવમા શતકના ૩૩મા ઉદ્દેશામાં પણ કહ્યા છે. દેવાધિદેવ, દ્રવ્યદેવ, નરદેવ, ધર્મ દેવ અને સાવદેવ, એમ પ પ્રકારના દેવાનું અને સૂવું સાર્વું કે જાગવું સાર્ વગેરે પ્રશ્નોનું તથા અનુજગરિકા વગેરેનું પણ વર્ણન અહુ તાત્ત્વિક બાધને કરાવનારું છે. વળી સ'યતને કે અસ'યતને નિર્દોષ કે સદાષ આહારાદિ દેતાં કેવા કેવા લાભ થાય તે ખીના ઢીકાકારે લુબ્ધક શ્રાવકાદિનાં દેષ્ટાંતા, યુક્તિઓ, અન્ય શાસ્ત્રોના સાક્ષીપાઠા વગેરે આપીને યથાર્થ સમજાવી છે. તથા કષાય કરવાથી ભાગવવા પડતા આકરા વિપાકા, નિગાદ, અધ અને પુદ્દગલાની અહજ સક્ષ્મ છુદ્ધિવાળા જીવાને સમજાય તેવી હકીકતા નિગાક છત્રીશી, ભંધ છત્રીશી, પુદ્દગલ છત્રીશીની વ્યાપ્યા સાથે આપીને સ્પષ્ટ સમજાવી છે. તેમજ હંગિયાનગરીતા શ્રાવકોનું ને મંદ્રક વગેરે શ્રાવકોનું વર્ણત પણ અપૂર્વ તાત્ત્વિક બાેધ આપે છે. સુનક્ષત્ર મુનિ તથા સર્વાનુભૂતિ મુનિતું વર્ણન અને ચમરેન્દ્રના ઉત્પાદાદિનું વર્ણન પણ દેવ-ગુરુ-ભક્તિ આદિ ગુણાના અપૂર્વ બાધ આપે છે. આ રીતે આ શ્રી ભગવતીજસૂત્રમાં ચારે અનુયાગાનું વર્ણન કર્યું છે. તેને સાંભળ-નારા અને ભણુનારા ભવ્ય છવા ચારે અનુયોગાના જાણકાર ખની પુદ્દગલરમણતા વગેરે દાષાને દૂર કરી નિજગુણરમણતા, કર્મનિર્જરા વગેરે લાભ પામી માક્ષમાર્ગને સાધી મુક્તિનાં અવ્યાભાધ સુખા જરૂર પામે છે.

શ્રીભગવતીસ્ત્રના સાર પૂરાે થયાે.

સર્વાનુયાગમય પંચમાંગ શ્રીભગવતીજી સૂત્રના ટુંક પરિચય; તેમાં પહેલા શતકના પહેલા ઉદેશાના ટુંક પરિચય

અહીં સૂત્રો ૮૬૯ અને સૂત્રગાથાએ ૧૧૪ છે. આ પાંચમા અંગની ઠીકા શરૂ કરતાં પહેલાં શ્રીઅભયદેવસ્ રિ મહારાજ જણાવે છે કે આ ભગવતીસ્ત્રની પ્રાચીને ઠીકા અને ચૂર્ણિ તથા શ્રીજીવાભિગમસ્ત્ર વગેરે શાસ્ત્રોની વૃત્તિઓના જરૂરી ભાગ યાગ્ય સ્થલે જોડીને હું નવી ઠીકા અનાવીશ. પછી આ સ્ત્રને જયકુંજર (લડાઈમાં વિજય પમાડનાર હાથી)ની ઉપમા દઈને ઉપમેય (જેમાં ઉપમા ઘઠાવી હાય તે) શ્રી—વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞસિન્ન યથાર્થ સ્વરૂપ જણાવી શખ્કાર્થ કહ્યો છે. પછી પંચ પરમેશીમય પંચમંગલ નમસ્કારમંત્રને, અને બ્રાહ્મીલિપિને નમસ્કાર કરી પહેલા શતકના ૧૦ ઉદ્દેશાની

સંત્રહુગાથા કહી છે. પછી શ્રુતજ્ઞાનને નમસ્કાર કરી અનુક્રમે રાજગૃહ, ગુણશીલ ચૈત્ય, શ્રેષ્ઠિક રાજા અને તેની ચેલુગા રાષ્ટ્રીની ભીના દૂંકામાં જણાવી શ્રીવીરપ્રસુના સમય-સરણ સુધીનું વર્ણન કર્યું. છે. અહીં શ્રોતાએા માંહેમાંહે વાતચીત કરીને પાતાના ઘરથી નીકળી પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવની પાસે આવી પ્રદક્ષિણાં વંદનાદિ વિધિ જાળવી ~ ધર્મ દેશના સાંભળી હર્ષથી અનુમાદના કરી સ્વસ્થાને ગયા, ત્યાં સુધીની બીના વિસ્તારથી કહી છે. દેશનાનું સ્વરૂપ સમજવા માટે ઔપપાતિકસુત્રની ભલામણ કરી છે. તે વ્યાજબી છે. કારણ કે ત્યાં પ્રભુએ આપેલી દેશનાની હકીકત વિસ્તારથી જણાવી છે. પછી યથાર્થ સાધુતાને દર્શાવનારું શ્રીગૌતમસ્વામીનું વર્ણન કરી ''ચરુણને ચરિષ્'' વગરે પદાર્થીને લક્ષ્યમાં રાખીને શ્રીગૌતમસ્વામી મહારાજે પ્રશ્ન શ્રીમહાવીરદેવને ૯ પ્રશ્નો પૂછ્યા, તે બધા પ્રશ્નોના અનુક્રમે ઉત્તર દેતાં चहन (જે ચાલતું હોય) તે चहित (અમુક અ'રા ચાલ્યુ') કહેવાય વગેરે હકીકતને વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી चळबलादिना એકાર્થને અંગે અને અનેકાર્થને અંગે પ્રક્ષો તથા તે સર્વેના ઉત્તરાે વિસ્તારથી સમ-જાવ્યા છે. પછી નારકીના જ્વાને ઉદ્દેશીને તેમની સ્થિતિ, ઉચ્છવાસ, આહાર વગેરે (૩૯ ઢારાે)નું સ્વરૂપ સમજાવી પહેલા ખાધેલા પુદ્દગલાના ચય વગેરેનું વર્ણન કરતાં પુદુગલાનાં ચયન-ઉપચયન અને ઉદીરણ-વેદન તથા નિજેરણ-ઉદ્વર્ત્તન તેમજ સંક્રમ, નિધત્ત અને નિકાચનાને અંગ પૃષ્ઠેલા જરૂરી પ્રશ્નોનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી તૈજસ કામ હાનાં ગ્રહણ-ઉદીરણ અને વેદન તથા નિજેશને અંગે બે પ્રશ્નો અને તેના ઉત્તરા જણાવી ચલિત કર્મ ખંધ અને અચલિત કર્મ ખંધ વગેરેની ખીના કહી છે. પછી નારકાદિના દંડકમાં સ્થિતિની અને આહારની બીના જણાવો આત્મારંભાદિતું સ્વરૂપ સમજાવતાં કહ્યું કે જે અપ્રમત્ત હાય તે અનારંભ એટલે આરંભરદ્ધિત હાય એમ સમજવું. પછી ઇહ્રભવિક જ્ઞાનાદિના અને પરભવિક જ્ઞાનાદિના તથા ઉભયભવિક જ્ઞાનાદિના પ્રક્ષોત્તરા જણાવી કરમાવ્યું કે અસંદૂત (સંવરભાવને નહિ સાધનારા) છવા અસિદ્ધિ (ભવભ્રમણ) ૩૫ ફલને પામે છે, ને સંવૃત (સંવર માર્ગ ના સાધક) જવા મુકિતના અવ્યાખાધ સુખ પામે છે. તથા અસંવૃત જવામાંના કેટલાએક જવા અકામનિજ રાના પ્રતાપે દ્વપછા પછ પામે છે.

શ્રીભગવતીસૂત્રના પહેલા શતકના ખીજા ઉદ્દેશાના ટ્વંક પરિચય

અહીં સંસારી જીવા પાતે ભાંધેલા અશાતાવેદનીય કર્મને કઈ રીતે કચારે ભાગવે અને કચારે ન ભાગવે, તે હકીકત સમજવી નારકાદિ જીવાના આહાર, શરીર તથા ઉચ્છ્વાસ-નિ: ધાસ તેમજ કર્મની ખીના કહી તેમના શરીરના વર્ષ, લેશ્યા તથા વેદના તેમજ કિયાનું વર્ષન કરી તેમના આયુષ્યની સમાનતા વગેરેનું વર્ષન કરતાં લેશ્યાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ જાણવા માટે શ્રીપ્રજ્ઞાપના સૂત્રના લેશ્યાપદને સમજવાની ભલામણ કરી છે. પછી નારકાદિ જીવાના શૂત્ય કાલાદિનું વર્ષન કરી અંતિકિયાના અતિદેશ (તેનું વિસ્તારથી

સ્વરૂપ જાણવા માટે બીજા શ્ર'થને સમજવાની ભલામણ ) કર્યો છે. પછી અસ'યત ભવ્ય દ્રવ્યદ્વેવ વગેરે છેવા, સલિંગ છેવા તથા વ્યાપન્ન દર્શન (સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા) છેવા મરીને જઘન્યથી અને ઉત્કૃષ્ટથી દેવગતિમાં જાય તા કર્યા સુધી જઈ શકે? આના ઉત્તર સમજાવી નારકાદિ છેવાના અસંગ્રી આયુષ્યનું પ્રમાણ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

શ્રીભગવતીસૂત્રના પહેલા શતકના ત્રીજ ઉદેશાના દુંક પરિચય

અહીં કાંક્ષામાહના વિચાર જણાવી કાંક્ષામાહને ભાગવવાની રીત સમજાવી કહ્યું છે કે ''શ્રી જિનવચના જ સાચાં છે.'' પછી કાંક્ષામાહને ભાંધવાનાં કારણા (પ્રમાદ, યાગ, વીર્ય, શરીર, છવ) કહીને જણાવ્યું છે કે ઉત્થાનાદિથી અનુદીર્ણ કર્માના ઉદીરણા વગેરે થાય છે. તથા નારકાદિ છવાને અને પૃથ્વીકાયાદિ છવાને તર્ક વગેરે સંભવતા નથી. તા પણ તેઓ કાંક્ષામાહ કર્મને ભાગવે છે તેમજ નિર્થો શાંક્ષામાહ કર્મને ભાગવે છે. આ હઠીકત તથા પ્રસંગે ખીછ પણ જરૂરી ખીના ડીકાકારે વિસ્તારથી સમજાવી છે.

શ્રી ભગવતીજીના પહેલા શતકના શરૂઆતના ત્રણ ઉદ્દેશામાં જણાવેલી હકી-કતાને અંગ મુખ્ય મુખ્ય મુદ્દાઓ અનુક્રમે આ રીતે સમજવા.

શ્રીભગવતીસૂત્રના પહેલા શતકના પહેલા ઉદેશાના મુદ્દાએ।

1. મંગલાચરણ કરી, ર. વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞાસિ શબ્દની વ્યાખ્યા જણાવી છે. પછી અરિહ'તાદિ પાંચને નમસ્કાર કરવાની બાબતમાં શિષ્યે પૃછેલા સવાલના જવાબ દેતાં અરિહ'ત વગેરેને અલગ નમસ્કાર ન કરવાનું પણ કારણ અને શ્રીઋદ્રપભદ્વે વગેરેનું અલગ આલગ નામ લઈને નમસ્કાર ન કરવાનું પણ કારણ દર્શાવતાં ફરમાવ્યું છે કે તેમના અલગ અલગ નામ લઈને નમસ્કાર કરવાનું ખની શકે જ નહિ, આઠે કર્મથી રહિત સિદ્ધો છે ને અરિહ'તને ૪ અઘાતી કર્મા ખપાવવાના ખાકી હોવાથી સિદ્ધને નમસ્કાર કર્યા પછી અરિહ'તને ૪ અઘાતી કર્મા ખપાવવાના ખાકી હોવાથી સિદ્ધને નમસ્કાર કર્યા પછી અરિહ'તને નમસ્કાર કરવો ઉચિત છે, છતાં પહેલાં અરિહ'તાને નમસ્કાર કરવાનું શું કારણ? આનું કારણ સમજાવીને કહ્યું છે કે અરિહ'ત એ દેવા- ધિટ્ટેલ હોવાથી આચાર્ય'ની જેવા પરતંત્ર નથી. તેથી તેઓ કેવલજ્ઞાની સ્વત'ત્રપણ સિદ્ધ વગેરેના સ્વરૂપને સમજાવી તેમની આરાધના કરવાનું ફરમાવે છે. આચાર્ય ભગવ'તો તેવા સ્વત'ત્ર નથી, કારણ કે તેઓ છજ્ઞસ્થ છે. માટે અરિદ્ધ'તાના કદ્યા મુજબ જ સિદ્ધાદિના સ્વરૂપાદિને જણાવતા હોવાથી આરેદ્ધ'તની પહેલાં તેમને નમસ્કાર કરવા વ્યાજળી નથી, જે કેવલજ્ઞાની હોય, તે જ સ્વત'ત્ર ઉપદેશક થઈ શકે. આ હડીકત વિસ્તારથી સમજાવીને શ્રુતજ્ઞાનની પ્રધાનતા સાબિત કરી બ્રાહ્મીલિપિને નમસ્કાર કરવાનો મુદ્દો સમજાવી છે. પછી આ ભગવતીજ્સ્ત્ર જે કે પોતે જ મંગલરૂપ છે, છતાં

શિષ્યાદિ પરિપાદીના ક્રમે મંગલ કરવાની પદ્ધતિ ચાલુ રખાવવી વગેરે કારણાથી મંગલ કરવું જ જોઇએ; આ બીના વિસ્તારથી સમજાવીને ભગવતીજી સૂત્રના અભિધેય (વાન્ય, કહેવાની હકીકત) અને પ્રયોજન (ફલ) તથા સંબ'ધ જણાવતાં આ સૂત્ર ભણવાને લાયક અધિકારી મુનિ વર્ગ'ની બીના કહીને અનુખ'ધચતુષ્ઠય કહેવાના શિષ્ઠ માર્ગ' ન સાચવ્યા છે. પછી ભગવતીનું પરિમાણ, ઉદ્દેશાના અથ', દરેક ઉદ્દેશામાં કહેવાની ખીના સંક્ષિપ્ત સાર કહી શ્રતજ્ઞાનને નમસ્કાર કર્યા છે.

૧. ગુરુપર્વ ક્રમ સંભંધ જણાવતાં સુધર્માસ્વામીની, ને જ'બ્રુસ્વામીની ઓળખાણ કરાવી. રાજગૃહ નગરતું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તેમાં અવસરે ગુણશીલ ચૈત્ય, શ્રોણિક રાજા, ચેલુણા રાણી, પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવનું સ્વરૂપ, તેમનું અહીં પધારવું, દેવાએ રચેલા સમવસરણની બીના, સભાતું ઘેરથી નીકળલું, પ્રભુએ પર્પદાને આપેલી દેશના, તે સાંભળી પર્વાં કાએ કરેલી અનુમાદના, તેનું સ્વસ્થાને જવું વગેરે હૃકીકતા વિસ્તારથી જણાવી મુખ્ય ગણધર શ્રીગૌતમસ્વામીના યથાર્થ છે ાધદાયક પરિચય ટંકામાં કરાવ્યા છે. પછી પ્રક્ષ પૃછવાના સમયની પૂર્વાવસ્થાનું સ્વરૂપ જણાવીને પ્રભૂની પાસે આવતાં અને આવીને કેવા વિનય વગેરે વિધિ સાચવે છે ? કેવા સ્વરૂપમાં રહીને પ્રશ્ના પછે છે? આ પ્રશ્નાના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરી " चलमणे चलिए " ઇત્યાદિ પદાથી પ્રશ્નોન સ્વરૂપ પણ જણાવ્યું છે. અહીં પહેલા ઉદ્દેશાની બીના શરૂ ચાય છે. તેમાં '' चਲमाનં चिल्तिं?? આ વાક્યને અંગે એકાર્થાતાના ને અનેકાર્થાતાના પ્રશ્ન પૂછાયા છે. તેના ખુલાસા કરતાં ઉત્પાદ-વિગમનું સ્વરૂપ કહ્યા ખાદ અનુક્રમે સામાન્યથી જીવામાં, પછી ક્રમસર તારકી વગેરેના ૨૪ દંડકાેમાં સ્થિતિ, ધાસાે-જ્વાસ, આહાર, આહારના પરિ-ણામ, ચિત, ઉપચિત, ચય, ઉપચય, પુદ્દગલ, ભેટ વગેરે પદાર્થા ઘટાવ્યા છે. પછી એ જ પ્રમાણે જ્વાદિમાં આત્મારંભ, પરાશંભ, ઉભયારંભ, અનારંભ પદાના અર્થાની જેમ ઘટે તે રીતે ઘટના (યાજના) કરી છે. અહીં આત્મારંભાદિતું સ્વરૂપ અને જીવાના ભેદ સમજાવીને તેમના આત્માર ભપાયું વગેરે ઘટતા સ્વરૂપામાં કારણા કર્શાવ્યાં છે. આજ ખીના સલેશ્ય (લેશ્યાવાળા) જીવાદિમાં ઘઢાવીને પૂછ્યું છે કે ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ તથા સંયમ, એ આ ચાલુ ભવના સમજવા કે પરભવના સમજવા કે ઉભય ભવના સમજવા ? તેના ખુલાસા કરી અસંવૃત સાધુ માક્ષે ન જાય, ને સંવૃત સાધુ માક્ષે જાય તેના કારણા સ્પષ્ટ રીતે સમજાવ્યા છે. પછી શ્રીગૌતમ ગણુધરે પૂછ્યું કે અસંયત જીવ દ્રેવ થાય? આના જવાબમાં પ્રભુએ કહ્યું કે અકામ નિજેશદિ સ્વરૂપવાળા અસંયત જીવા દેવપણ પામે, ને તે સિવાયના જીવા ન પણ પામે. અહીં વાનવ્ય તરનાં સ્થાના વર્ષાવતાં દેવલાકની ખીના જણાવી પહેલા ઉદ્દેશા પૂર્ણ કરતાં અંતે જણાવ્યું કે આડલા પ્રશ્ના અને ઉત્તરા થયા બાદ શ્રીગૌતમસ્વામી ગણધરે પ્રભુ શ્રી મહાવીરફેવની સાથે વિહાર કર્યા.

શ્રીભગવતીસૂત્રના પહેલા શતકના બીન્ન દદ્દેશાના મુદ્દાંઆ

ટીકાકારે પહેલા ઉદ્દેશાના ને ખોજા ઉદ્દેશાના અર્થની અપૈક્ષાએ સાંકળની કડી-એના જેવા સંભધ જણાવી ઉદ્દેશાના અર્થને દુંકામાં જણાવનારી ગાથામાં કહ્યું છે કે જીવ ઉદયમાં આવેલા દુ:ખ એટલે કર્મ અને આયુષ્યને વેદે છે એટલે ભાગવે છે. અને અનુદીર્ણ એટલે ઉદયમાં નહિ આવેલા કર્મને અને આયુષ્યને ભાગવતા નથી. નારકી વગેરે જીવાના આહાર, કર્મ, વર્ણ, લેશ્યા, સરખી વેદના, સરખી ક્રિયા અને સરખા આયુષ્ય, આ સાત પદાર્થાના સમતા (સરખાપણાના) અને વિષમતાના પ્રશ્નાના ઉત્તરા પણ સમજવા લાયક છે. "જે કર્માના કર્તા છે, તે જ જીવ કર્મના ફલને ભાગવે છે." આ સત્ય બીના જણાવવા માટે પ્રભુએ કહ્યું કે કર્મના કર્તા (બાંધનાર) જીવ જ ઉદયમાં આવેલા કર્મને ભાગવે છે. એ જ બીના આયુષ્યની બાબતમાં પણ સમજવાની છે. ચાવીશ દંડકાના જવાને લક્ષ્યમાં રાખીને પૂછાયેલા પ્રશ્નાના જવાળામાં પણ પ્રભુ-દેવે કહ્યું કે નારકી વગેરે જવામાંના એક જવ કે અનેક જવા એ જ પ્રમાણે ઉદયમાં આવેલા કર્મ, આયુષ્યને ભાગવે છે. અહીં આવા એકવચત બહુવચનવાળા પ્રશ્નો પૂછવાનાં એ કારણા પણ ડીકાકારે સમજાવ્યાં છે. પછી તમામ નારકીઓના આહારાદિ ( આહાર, શરીર અને ધાસાેચ્છવાસ) એક સરખા ન હાય તેમાં તેમના શરીરનું માટા-પર્લું ને નાનાપર્લું કારણ તરીકે જણાવ્યું છે. પછી અધા નારકીઓ સરખાં કમવાળાં નથી, એનું કારણ જણાવ્યું કે નરકમાં પહેલાં ઉપજેલા જવાને કર્મા થાડાં હાય, ન નવા ઉપજેલાને કર્મા વધારે હાય છે. આ વાત પણ વિસ્તારથી સમજાવીને તેમના વર્ણ, લેશ્યા અને વેદનાને અંગે પણ જણાવ્યું છે કે આ કારણ ( ટીકામાં જણાવેલા હેતુ )થી બધા નારકીઓનાં તે ત્રણે વાનાં સરખાં ન હોય. અહી<sup>:</sup> સંગ્રિભૃત નારકીપણ અને અસંગ્રિભત નારકીપહ સમજાવીને તે ત્રણેની વિષમતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી બધા નારકાને સરખી ક્રિયા ન હોય, તેમાં સમ્યગ્દિહ્યા વગેરે ત્રણ કારણા કહ્યાં છે. વળી બધા નારકાતું આયુષ્ય એક સરપ્યું ન હોય, ને તેઓ નરકમાં એક સાથે ઉપ-જતા નથી. અહીં પ્રસંગે નારકાના ચાર પ્રકાર પણ સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે. આ જ પ્રમાણ હકીકત ભાવનપતિદેવામાં જાણવી. પણ કમી, વર્ણ અને લેશ્યામાં જે જુદાશ છે તે અહીં સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી કહ્યું છે કે પૃથ્વીકાધિકાદિમાં પહેલાં કહેલી આહાર, કર્મ, વર્ણ, લેશ્યાની બીના જેમ નારકીમાં કહી તેમ અહીં જાણવી. તેમને -પીડા એક સરખી ભાગવવાની હોય છે. ખાકીતું વર્ણન જેમ નારકીમાં કહ્યું તેમ જણવું.

પછી કહ્યું કે એ જ બીના જેમ નારકીમાં કહી તે જ પ્રમાણે વિકલેન્દ્રિય અને પંગ્રેન્દ્રિય તિર્થ' ચામાં પણ ઘઢી શકે છે. કક્ત કિયામાં જે જુદાશ છે, તે અહીં સ્પષ્ટ સમજાવી દેશવિરતિ અને અસ'યત એવા તિર્થ' ચામાં બે ભેદા કહ્યા છે. પૂર્વે કહેલી આના જેમ નારકીમાં ઘટાવી તેમ મનુષ્યામાં ઘટાવી. ફકત આહારની ને કિયાની

આવતમાં જે જુદાશ છે તે અહીં સમજાવી છે. તથા પૂર્વ જેમ અસરકમારાદિમાં કર્મા-હિની ખીના કહી તે જ પ્રમાણે વ્યંતર, જ્યાતિષિ ને વૈમાનિકમાં સમજવી. કુક્ત જ્યા-તિષ્ક અને વૈમાનિકામાં વેદનાને અંગે જે કરક છે તે અહીં જણાવ્યા છે. પછી આ જ વિચાર લેશ્યાવાળા નારકી વગેરે ૨૪ દંડકામાં જણાવતાં જ્યાં જ્યાં જે જે બાબતમાં ્સમાનતા અને જુદાશ છે. તે પણ કહી છે. પછી અહીં કહેલી વાતને ટ્રંકામાં સાર્ક્સ જણાવતારી એક ગાથા કહીને પૂછેલા લેરવાના પ્રજ્ઞના જવાળ દેતાં પ્રજ્ઞાપનાસુત્રના ૧૭મા પદમાં લેશ્યાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહ્યું છે, તેથી તેમાંથી તે જાણવાની ભલામણ કરી છે. પછી સંસાર-સંસ્થાનકાળના ૪ ભેદા, તેમાં નારક સંસાર-સંસ્થાનકાળના શૂત્ય, અશૂત્ય, મિશ્રકાળ એવા ત્રણ ભેદા જણાવી કહ્યું કે આમાંના ખે ભેદા તિયું ચ-સંસાર-સંસ્થાનકાળના જાણવા. આ બીના જેમ નારકીમાં કહી, તે જ પ્રમાણે દેવામાં ને મતુષ્યામાં તે બેના સંસાર-સંસ્થાનકાળને અંગ જાણવી. પછી આ નારકી વગેરેના કાળતું જીદું જીદું અલ્પખહુત્વ ને ભેગું અલ્પખહુત્વ કહ્યું છે. પછી કેટલાએક છવા માંતકિયા કરે ને કેટલાએક જવા ન પણ કરે, આ હકીકતના વિસ્તાર જાણવા માટે શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસુત્રની ભલામણ કરી છે. પછી અસંયત-ભવ્ય-દ્રવ્યદ્વેવ વગેરે ૧૫ જાતના જીવા મરીને જો દેવલાકમાં જાય તા કથા કથા દેવલાકમાં જાય? તે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. અહીં ૧૫ જાતના જીવા આ પ્રમાણે જાણવા—૧. અસંયત ભવ્ય દ્રવ્ય દ્વવ, ૨. અખંહિતસંયમી, ૩. ખંહિતસંયમી, ૪. દેશવિરતિની અખંહ આરાધના કરનાર જીવા. પ. દેશવિરતિમાં અતિક્રમાંદિ દાવા લગાડનારા જવા, ૬. અસંજ્ઞી, ૭. તાપસ, ૮. કાંદર્ષિક જીવા, ૯. ચરકપરિલાજક, ૧૦. કિલ્મિષિક જીવા, ૧૧. તિર્ધ ચા, ૧૨. આજીવક મતને અનુસરનારા જવા, ૧૩. આભિયાગિ જવા, (વશીકરણાદિના કરનારા જવા) ૧૪. શ્રમણધર્મથી રહિત માત્ર મુનિવેશને રાખી આજવિકા ચલાવનારા વેષધારી દ્રવ્ય સાધુઓ, ૧૫. સમ્યક્ત રહિત છવા. પછી અસંજ્ઞી-આયુષ્યના ૪ ભેદા કહી જણાવ્યું છે કે અસંગ્રી જીવ ચાર ગતિના આયુષ્યમાંથી કાઇ પણ આયુષ્યને આયુના અધકાલે મળેલી સામગ્રીને અનુસારે ખાંધે છે. આ હકીકત જણાવતાં તે બંધાતા આયુષ્યનુ પ્રમાણ પણ જણાવી અંતે તે ચારે આયુષ્યાના અલ્પ ભહુત્વનું સ્વરૂપ કહીને શ્રીગૌતમ ગણધરના વિહાર જણાવ્યા છે.

શ્રીભગવતીસુત્રના પહેલા શતકના ત્રીન ઉદ્દેશાના મુદ્દાએ।

આખા જીવ ધાતે એક કાળે ખાંધી શકાય તેવું (આખું) કાંક્ષામાહનીય કર્મ બાંધે છે. આ મુદ્દાને સ્પષ્ટ સમજાવવા માટે કાંક્ષામાહનીયને કરવાના એટલે બાંધવાના ચાર ભાંગામાંથી ચાથા ભાંગા માનવાની 'હા' કહી છે. અહીં પ્રશ્નમાં પૂછેલા ચાર ભાંગાનું સ્વરૂપ ટીકાકારે વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. તે આ રીતે ૧. સામાન્યથી કાંક્ષા-

માહનીયના ભ'ધના વિચાર, ૨. વત<sup>ર</sup>માનકાલના વિચાર, 'આંધે છે' વગેરે, ૩. ભૂતકાલના વિચાર, જેમ 'આંધ્યું' વગેરે, ૪. ભવિષ્યકાલના વિચાર, જેમ 'આંધરો' વગેરે. આ રીતે ચાર ભેદા કૃત, ચિત અને ઉપચિતમાંના એક્રેક પદાર્થના કહ્યા છે. એટલે સામાન્ય ક્રિયા, ભૂતકાળની ક્રિયા, વર્ત માનકાળની ક્રિયા, ને ભવિષ્યકાળની ક્રિયા, આ ચાર ભેઠ, કત વગેરે ત્રણ પદાર્થીને અ'ગે પ્રશ્નાત્તરામાં વિચાર્યા છે. અને છેવટના ઉદીરિત, વેદિત અને નિર્જા પદાર્થીમાંના દરેકમાં માત્ર ત્રણ કાળની જ ક્રિયા કહી છે. આ રીતે ત્રીજા ઉદ્દેશાની સંગ્રહ ગાયાના અર્થમાં ત્રીજા ઉદ્દેશામાં કહેલી બીનાના સાર આવી જાય છે. જે મુંઝાવે તે માહનીય (કર્મ) કહેવાય. દર્શનમાહનીયની જ ચાલુ પ્રસંગ જરૂરિયાત છે. આ ઇરાદાથી માહનીય શબ્દની પહેલા કાંક્ષા શબ્દની યાજના કરી છે. કાંક્ષામાહનીયના શબ્દાર્થ ટીકામાં આ રીતે કહ્યો છે. જે બીજાં બીજાં દર્શનાના વિચારા માનવા એટલે અમુક જ મત સાચા ન માનતાં બીજા બીજા ધર્મના વિચારામાં તણાઇ જવું, કાણે કાણે, મત વિષેના વિચારા વ્યક્સાય, તે કાંક્ષા કહેવાય. કાંક્ષારૂપ (માહ પમાડનાર') જે માહનીય તે કાંક્ષામાહનીય એટલે મિથ્યાત્વ માહનીય જાણવું. આના ચય (સામાન્યથી કર્મના ખધ), ઉપચય (ગાઢ કર્મનું ખાંધલું), ઉદીરણ (અપૂર્ણ કાલે વહેલા કર્મનું ભાગવલું), નિજિર્ણ (ભાગવાયેલા કર્માનું આત્મપ્રદેશાથી ધીમે ધીમે જુદા પડવું)ની ત્રૈકાલિક ખીના નારકાદિ ર૪ દંડકામાં વર્ણવી છે. પછી સંગ્રહગાથાનું રહસ્ય જણાવી તે કાંક્ષામાહને ભાગવવાની રીત જણાવતાં કહ્યું છે કે ૧. સંદેહ કરવાથી, ર. જિનધર્મને તજ અન્યધર્મને ગહુણ કરવાથી, 3. ફલની શંકા કરવાથી, ૪. શં આ જિન્ધર્મ (જિનશાસન) છે કે ખૌદ્ધાદિના ધર્મ એ જિનશાસન છે. આ રીતે અનિશ્વય રૂપ મતિભાગ થવાથી, પા કલુષ ભાવ ધારણ કરવાથી, એટલે 'આ શ્રી જિનેજીરદેવે કહેલી બીના સાચી નથી ' આ રીતે બુદ્ધિના વિપરીતપણાશી: ( આ પાંચ કારણરૂપે) કાંક્ષામાહતોય કર્મ ભાગવાય છે. આથી જણાવ્યું કે આ પાંચ સ્વ-રૂપમાંના કાઈ પણ એકાદિ સ્વરૂપે કાંક્ષામાહ ભાગવાય છે. પછી કહ્યું કે જિને ધરદેવાએ કહેલાં વચ્ના સાચાં છે. તેમાં શંકાને સ્થાન છે જ નહિ, આવી ધારણાથી (ટઢતાર્થ,) માક્ષમાર્ગાને સાધનારા જીવા આરાધક કહેવાય. પછી અસ્તિત્વ (હોવાપણા)ના. ને નાસ્તિત્વના પરિણામના વિચારા જણાવતાં પ્રધાગ અને સ્વભાવના કાર્યો જણાવ્યાં છે. પછી કાંક્ષામાહના અંધના વિચારા જણાવી, તેને આંધવાના કારણ તરીકે પ્રમાદ ખને યાગ કહ્યા છે. અહીં પ્રસંગે એ પણ કહ્યું છે કે પ્રમાદને ઉત્પન્ન કરનાર યાગ છે. યાગનું જનક વીર્ધ ને વીર્ધનું જનક શરીર છે. શરીરને ઉપજાવનાર જીવ છે. પછી ઉત્થાન અને કર્માદિની હયાતિ જણાવી ઉદીરણ, ગહીંણ અને સંવરણનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે ઉદીરણા ધાગ્ય કર્મ પુદ્દગલાનું ઉત્થાનાદિ વડે ઉદીરણ થાય, અનુદીર્ભના ઉપશુમુ શાય ને ઉદયમાં આવેલાની નિજેશ થાય. પછી એ કાંક્ષામાહના વેદનની

બીના દશ ભુવનપતિમાં ઘઠાવીને તે જ વિચાર સ્થાવરામાં ગાઠનીને કહ્યું કે તેને તર્ક, સંજ્ઞા, પ્રજ્ઞા, મન કે વચન નથી છતાં તે તે કર્મને વેદે છે, એવું જિનવચન છે, તે સાચું છે. આ જ બીના વિકલેન્દ્રિયામાં કહી જણાવ્યું કે પંચાન્દ્રિય તિર્યં સાથી માંડીને વૈમાનિક દ્રવ સુધીના પાંચ દંડકામાં આ કાંક્ષામાહાદિની બીના જેમ સામાન્ય જવામાં કડી તેમ જાણવી. અંતે શ્રમણા કાંક્ષામાહને વેદે છે? આ પૂછેલા પ્રશ્નના જવાખમાં પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે કહ્યું કે જ્ઞાનાદના ભેદાને જોઇને, જિનવચનમાં શંકા કરવાથી, કે પાતાના ધર્મ તજી દ્વાથી, ધર્મ ક્રિયાના ફ્લમાં 'આ ધર્મ ક્રિયાનું ફલ મળશે કે નહિ?' આવી શંકા કરવાથી, અનિશ્ચિતપણાની કે વિપરીતતા પામવાથી (આ પાંચ સ્વરૂપામાંથી કાઈ પણ સ્વરૂપે) શ્રમણ નિર્યં શા તેને (કાંક્ષામાહને) વેદે છે. આ રીતે વીજ ઉદેશાના મુદ્દાઓ જાણવા.

શ્રીભગવતીસૂત્રના પહેંલા શતકના ચાયા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે માહનીય કર્મના ઉદયવાળા જવા ખાલવીર્યથી ઉપસ્થાન (પરલેકની કિયાના સ્વીકાર) કરે છે, ને ખાલવીર્યથી કે ખાલપ હિતવીર્યથી અપક્રમણ (ઉત્તમ ગુણ સ્થાનકેથી હીનતર એટલે ઊતરતા ગુણસ્થાનકે જવું) કરે છે. અને જેમણે માહના ઉપશમ કર્યા છે તેવા જવા પંહિતવીર્યથી કિયામાં ઉપસ્થાન કરે છે, ને બાલ-પંહિતવીર્યથી અપક્રમણ કરે છે. આ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું કે પ્રદેશ કર્મ અને અનુભાગ કર્મ, આ બે લેદમાં કર્મના પ્રદેશા જરૂર લાગવાય જ પણ પ્રદેશ કર્મમાં તેના રસ ન પણ લાગવાય. પછી વર્ત માનકાલ, ભૂતકાલ અને બવિષ્યકાલને લક્ષ્યમાં રાખીને પદ્દાની તથા જવની અને કેવલજ્ઞાનીની ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ ચાથા ઉદ્દેશામાં મુખ્ય મુખ્ય મુદાઓ આ રીતે કહ્યા છે—૧. આઢ કર્મ પ્રકૃતિ. ર. ઉપસ્થાન અને અપક્રમણના વિચાર વર્ણવતાં વચમાં ખાલવીર્યાદનું સ્વરૂપ કહીને ઉપસાંત માહ જવને અંગે ઉપસ્થાનાદની ખીના જણાવી છે. ૩. ઉપસ્થાનના કે અપક્રમણના કરનાર આત્મા પાતે જ છે. ૪. રુચિ-અરુચિની ખીના. પ. કરેલા કર્મા ભાગવાં જ પડે; અહીં કર્મના બે લેદા પણ સ્પષ્ટ કહ્યા છે. ૬. આલ્યુપગમિકી વેદના, ને ઓપક્રમિકી વેદનાની ખીના કહ્યી છે. ૭. પુદ્દગલ જવ અને કેવલીના વિચારા; આ સાત મુદ્દાઓ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા. કારણ કે તેનું જ અહીં વિસ્તારથી વર્ણન છે.

ભગવતીજીના પ્રથમ શતકના પાંચમા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં તરકાવાસાની, અસુરના આવાસાની તથા વિમાનાની સંખ્યા જણાવી તરકાવાસાદિ સ્થિતિ સ્થાનામાં ક્રોધાપયુકત જીવા વગેરે કહ્યા છે. છેવટે અવગાહના-દિમાં, દેષ્ટિજ્ઞાનાદિમાં, અસુરકુમાર વગેરેના આવાસામાં, સ્થાવરમાં અને વિકલેન્દ્રિયા-દિમાં ક્રોધાપયુક્તાદિના ભાંગા વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. ભગવતીજીના પ્રથમ શતકના છકું ઉદ્દેશાના ટ્વંક પરિચય

અહીં સૂર્યના ચક્ષુ:સ્પર્શ, અવભાસન (ઉગતા ને આયમતાં દેખાવું) વગેરે તથા પ્રાણાતિપાતિકી વગેરે ક્રિયા તેમજ રેદહકમુનિના પ્રશ્નો, અને લેદકસ્થિતિના ૮ ભેદ (ખસ્તિ પૂરણતું દેખાંત) કહીને જીવ પુદ્દગલાતું માંહામાં હું અહત્વ વગેરે અને (ક્રહ-નોતું દેખાંત) સૂક્ષ્મ સ્નેહકાયનું પહેલું વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. વચમાં ક્ષેત્ર-વિચારાદિ પણ કહ્યા છે.

ભગવતીજીના પ્રથમ શતકના સાતમા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં જ્વાના દેશાત્પાત અને સર્વોત્પાત અને આહાર, ઉદ્ધર્તાના વગેરે તથા વિગ્રહ ગાંત વગેરે કહીને દેવાને વ્યવનકાલે આહારના અભાવ અને ગર્ભારચના, ગર્ભી-ત્યાત્ત તથા માતાનાં ને પિતાનાં અંગા તેમજ તેના કાલ જણાવ્યા છે. પછી ગર્ભાસ્થ જ્વનું નરકમાં અને દેવ ગાંતમાં મરીને ઉપજવું તથા ગર્ભમાંથી નીકળવું વગેરે મીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

ભગવતીજીના પ્રથમ શતકના આઠમા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

અહી' કહ્યું છે કે એકાંત ખાલ ચારે ગતિમાં પણ જાય. પછી પંડિતની અને ખાલ પંડિતની ગતિ કહીને અગ્નિકાયાદિને અંગે ક્રિયા લાગવાના પ્રશ્ન તથા મૃગવધાદિમાં ક્રિયાના પ્રશ્ન જણાવ્યા છે. પછી જયપરાજયનાં કારણ, સકરણ વીર્ય અને અકરણ વીર્ય વગેરેનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. ને આ હકીકત ચાર્વાશે દ'ડકામાં ઘટાવી છે.

ભગવતીજીના પ્રથમ શતકના નવમા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે હિંસાદિથી આત્મા ભારે અને અને અહિંસાદિથી જીવ હળવા થાય છે. પછી અવકાશાંતરના અને વાતાદિના તથા નારકાદિના ગુરુત્વ-લધુત્વ વગેરે વિચાર કહીને જણાવ્યું કે, લાઘવાદિ અને અકોધત્વાદિપછું પ્રશસ્ય છે અને પહેલાં જેને માહ ઘણા હોય, તે જીવ પણ સંવૃત અની સિદ્ધ થાય છે. તથા એક સાથે ખે ભવતું આયુષ્ય ભાગવી શકાય નહિ. પછી શ્રીપા ધિનાથના સંતાનીય શ્રીકાલાસ્યવેષિપુત્ર સાધના ન સ્થવિરાના સામાયિકાદિની આખતમાં પ્રશ્નાત્તરો કહી અંતે જણાવ્યું કે તે પંચ મહા- વ્રત સાધી માણે ગયા. અપ્રત્યાપ્યાનિકી શેઠ દરિદ્ર વગેરેને સરખી લાગે. પછી આધા-કમેં આહારાદિ વાપરતાં કમેં અધ ને પ્રાક્ષક આહારાદિ વાપરતાં અખંધ વગેરે તથા અસ્થિરાદિ પદાર્થાતું બદલાવવું વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

ભગવતીજીના પ્રથમ શતકના દશમા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય અહીં પ્રભુ શ્રી મહાવીરે 'ચલત અચલિત ' વગેરે બાળતમાં અને વિષમ પરમાણ રક ધાદિની ભાભતમાં અન્ય દર્શાનિયાના મત જણાવી સત્ય હકીકત વર્ણવી છે. પછી અન્ય તીર્થિકોના વિચાર એ છે કે એક જીવ એક સમયે ઇર્યાપથિક કિયા અને સાંપરાયિક કિયા એ છે કિયા એક સાથે કરે. અહીં પ્રભુના યથાર્થ વિચારા કહીને નરક ગતિમાં ઉત્પાદના વિરહના અતિદેશ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

પંચમાંગ સૂત્રના પહેલા શતકના દરા ઉદ્દેશાઓ છે. તેમાં દરેક ઉદ્દેશાના અથ'ની સંગ્રહ ગાથા પણ જણાવી છે. એથી દુંકામાં ઉદ્દેશાના સાર જણાવાય છે. આ પહેલા શતકના પાંચમા ઉદ્દેશામાં નારકાદિ ચાવીશ દંડકામાં આવાસા, સ્થિતિસ્થાન, કાંધાપ- યુક્તપણ, માનાપયુક્તપણ વગેરેને અંગ સંભવતા ભાંગા, શરીરાદિની બીના, ત્યાં લાભની પ્રધાનતા વગેરે મુદ્દાઓનું વિસ્તારથી વર્ષીન કર્યું છે.

પછી છકા ઉદેશામાં ૧. અહીં થી સૂર્ય ઉગવાના ટાઈમે જેટલા યાજન દૂર દેખાય છે. તેટલા જ યાજન દૂર આથમતાં દેખાય છે. ર. સૂર્ય તું પ્રકાશક્ષેત્ર સરખું છે. અહીં જરૂરી ક્ષેત્રની બીના કહી જણાવ્યું કે લાકના છેડા અલાકના છેડાને અડકે છે. ને દ્વીપના છેડા સમુદ્રના છેડાને અડકે છે. તથા છાયાના છેડા આતપના છેડાને અડકે છે. તેમજ સંસારી જીવાને પ્રાણાતિપાતિકી લાગે છે. અહીં ક્રિયાનું વર્ણન દ્વંકામાં કરી તે બીના અને મુષાવાદ વગેરેની બીના ચાવીશ દંડકામાં વિચારી છે. પછી રાહ મુનિએ પ્રભૂ મહાવીરને પૃષ્ઠેલા પ્રશ્નોનું વર્ણન શરૂ થાય છે. તેનું રહસ્ય એ છે કે લેં!ક અને અલાેક ખંને પહેલાં અને ખંને પછી કહી શકાય એવી રીતે છવ અછવ અને ભવ્ય અભવ્યમાં તથા સિદ્ધ અસિદ્ધમાં તેમજ સિદ્ધિ અને અસિદ્ધિ (સંસાર)માં તેમજ ઇંડાં અને કુકડીમાં સમજવુ'. એમ ખીજા પણ પ્રશ્નો પૂછચા બાદ શ્રી ગૌતમ ગણધરે **પૂછલા પ્રશ્નના જવાબમાં** લે≀કસ્થિતિના ૮ ભેદ તથા આકાશાદિ પદાર્થીના માંહામાંહે આધાર આધેય ભાવ સમજાવવામાં વ્યાવહા-સ્કિ ઉદાહરણા આપી કહ્યું કે છવા અને પુદ્દગલા માંહામાંહે સંખદ્ધ છે. તેમાં વ્યાવહા-સ્કિદ્દું તે પણ આ પ્યું છે. છેવટે સૂક્ષ્મ સ્નેલુકાય પડે છે તે થાડા કાલ રહે છે, વગેરે સુદ્દા-એાનું અહીં સવિસ્તર વર્ણન કર્યું છે. હ. સાતમાં ઉદ્દેશામાં ચાવીશ દંડકામાં જવાના ઉત્પત્તિ, આહાર અને ઉદ્વત્ત'નના વિચારાે તથા વિગ્રહગતિ-અવિગ્રહગતિની બીના કહીને દેવાના ચ્યવનકાલને અંગે જરૂરી હકીકત જણાવી છે. પછી ગભેના અધિકાર શરૂ થતાં ગભ°માં ઉપજતા છવને ઇંદ્રિયા હાેય કે નહિ ? તેના ઉત્તર દેતાં દ્રવ્યેન્દ્રિય– ભાવેન્દ્રિયતું સ્વરૂપ કહ્યું છે. તે જીવ શરીરવાળા હાય કે શરીર વગરના હાય? આના જવાળ કેતાં શરીરનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે ગલ્મ માં ઉપજતાે જીવ શરૂઆતમાં માતાનું લાહો, અને પિતાનું વીર્ય આ ખેના આહાર કરે છે. ઉત્પન્ન થયા પછી માતાનું ક્ષાહી અને ખાતાએ ખાધેક્ષા આહાર ક્ષે છે. પછી ગર્ભામાં રહેલા જીવને વિષ્ટાદિ ન હ્યાય તેમાં કારણ જણાવી, તે આહારનું બીજા બીજા રૂપે પરિણમન જણાવ્યું છે. <sub>ગ</sub>ભ°માં રહેલ છવ માઢાથી ન ખાય, તેનું કારણ જણાવી કહ્યું કે તે આખા શરીર**થી** 

આહારાદિ કરે છે. ગર્ભમાં બે નાડી હોય છે : ૧. માત્રજીવ-રસહરણી નાડી. ૨. પુત્ર-જીવ-રસહરણી નાડી. આ બે માંહામાંહ સંબદ્ધ હાય છે. નળીની મારફત માતાએ ખાધેલા ચાવેલા આહારના રસ પુત્રજવ-રસહરણીમાં ઊતરે છે. તેના આહાર ગર્ભમાં રહેલા છવ કરે છે. તથા સંતાનને માતાનાં ત્રણ અંગા હોય. વારસામાં મળેલાં અંગા સંતાન જીવે ત્યાં સુધી રહે. પછી ગર્ભમાં રહેલા કાઈક જીવ જે કારણથી નરકે (પણ) જાય તે કારણ જણાવતાં સંજ્ઞી જીવની હકીકત કહી છે. પછી જણાવ્યું છે કે ગભેમાં રહેલાે કાઈક સંજ્ઞી જીવ લબ્ધિના પ્રભાવે શત્રુની સાથે લડાઈ કરે છે ને કાેઈ તેવા (ગલિમાં રહિલા) જીવ દેવ પણ થાય છે. ને તેવા કાઈ સંગ્રા જીવ ગલિમાં રહ્યા છતાં ધાર્મિક વચતા સાંભળે છે. તથા ગર્ભમાં જીવ ચત્તો કે પડખાભેર હોય, કોઈ જીવ કેરીની માકક કુમ્જ હાય, ઊભા હાય, એઠા હાય, કે સુત્રા હાય, તે જીવ માતાના સુખે સુખી. ને માતાના દુ:ખે દુ:ખી હોય. અંતે જણાવ્યું છે કે પ્રસવકાલે પહેલાં માથાથી કે પગથી નીકળે, તે જીવ જીવતા રહે; પણ જે જીવ વ્યાઉા થઈ ને ગભ'માંથી નીકળે તે મરુણ પામે અથવા કહુપા થાય. ૮. આઠમાં ઉદ્દેશામાં એકાંત બાલના અને બાલ-પંડિતના તથા અંતક્રિયાના વિચાર જણાવ્યા છે. એટલે એકાંત બાલ છવ ચાર ગતિ-માંથી કાૈાઈ પણ ગતિનું આચુષ્ય ખાંધે, ભાલપાંડત જીવ દેશવિરતિના પ્રતાપે દેવાયુષ્ય ખાંધે તથા એકાંત પંડિત મનુષ્ય માક્ષે જાય અથવા દેવાયુષ્ય જ ખાંધે. પછી હરિઅને મારતાર પુરુષતે લાગતી ક્રિયાનું ને પાંચે ક્રિયાનું સ્વરૂપ કહી ઘાસને ભાળતાર પુરુષતે ને ધનુર્ધારી પુરુષને લાગતી ક્રિયા તથા મરાતા હરિણની સાથે વૈર બધાવવાના વિચાર જણાવીતે કહ્યું કે પુરુષને મારનારા પુરુષ મરાતા પુરુષના વૈરથી ખંધાયેલા છે, તે તે દ્ મહિનાની અંદર મરે તા તેને કાવિકી વગેરે પાંચે કિયાને લગતા કર્મ ખંધ થાય, ને છ મહિના પછી મરે તા પહેલી ચાર કિયાને લાગવાથી થતા કમ<sup>6</sup>બ'ધ કરે. તથા ખલ શસ વગરેની અપેક્ષાએ બે પુરુષો સરખા હોવા છતાં એક પુરુષ જતે ને એક પુરુષ હારે તેનું કારણ સમજાવીને લબ્ધિવીર્યાનું ને કરણવીર્યાનું સ્વરૂપ વર્ણવતાં ચાવીશ દાડકાના જીવાને અંગ ચાલુ હકીકત જણાવી છે. તથા નવમા ઉદ્દેશામાં દ્વંકામાં રહસ્ય એ કહ્યું છે કે હિંસાદિથી જીવ ભારેકમી બને, ને અહિંસાદિથી જીવ હલુકમી થાય. પછી નિર્જ થ સાધુનાં ૪ પ્રશસ્ત વાનાં (ગુણા) જણાવી કહ્યું કે અવકાશાંતર અને સાતમા તનવાત અનુક્રમે અગુરુલધુ ને ગુરુલધુ છે વગેરે. અહીં આ પ્રસંગને અનુસરીને જરૂરી બીજા પ્રશ્નોત્તરા વર્ણવીને કહ્યું કે કાેધરહિતપહું વગેરે ગુણા નિર્મ થને સાભાવનારા છે. તથા કાંક્ષામાહના ક્ષય કરીને સંવૃત ખનેલા સાધુ અથવા પહેલા અહુ માહવાળી સ્થિતિમાં રહીને સંવૃત અનેલા સાધુ કર્મોને ખપાવી સિદ્ધ થાય. પછી આયુષ્યની બાળ-તમાં બીજાઓ કહે છે કે 'એક જીવ એક સમયે બે આયુષ્ય ભાંધે છે, ' આ વાત ખાડી છે એમ સ્પષ્ટ સમજાવી પ્રભુએ કહ્યું કે એક જીવ એક સમયે એક આયુષ્યને બાંધે છે.

કારણ કે એક પ્રકારના આત્માના પરિણામ વડે વિરુદ્ધ બે આયુષ્ય ન અધાય. પછી ગૌતમસ્વામી વિદ્વાર કરે છે.

પછી કાલાસ્યવેષિપુત્ર અનગાર પ્રભુ મહાવીરના સ્થવિરાને પ્રશ્ના પૂછતાં જવા**ષ** સાંભળી સંતાષ પામ્યા ને પંચ મહાવત ધર્મને સાધી માટ્ટો ગયા. પછી અપત્યાખ્યાન ક્રિયાના પ્રસંગ હેતુ કહેવાપૂર્વક સમજાવી આધાકર્મ દેાષથી દૂષિત આહારાદિ વાપર-વાથી તુકસાન ને નિર્દોષ આહારાદિ વાપરવાથી મળતા લાભ જણાવ્યા છે. અંતે કહ્યું કે જે આ<del>ંસ્થર</del> હોય તે જ પદાર્થ બદલાય છે, આ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી <mark>છે.</mark> દશમા ઉદેશામાં અન્ય તીર્થિકોના વિચારા કહ્યા છે. તેના સાર એ છે કે અન્ય ધર્મા ઓ કહે છે કે ૧. જે ચાલતું હોય તે ચાલ્યું કહેવાય. ૨. ખે પરમાણ માંહામાંહે ચાંટે નહિ. કારણ કે તેમાં ચીકાશ નથી. ૩. ત્રણ પરમાણ જોડાય, ને તેના બે સરખા ભાગ શા–શા થાય, અને ત્રણ ભાગ પણ થાય. ૪. ચાર અણુ પાંચ અણુતું કમેં ખને, તે શાધિત છે. પ. કર્મના ચય અને અપચય થાય છે. ચય એટલે વૃદ્ધિ, અપચય એટલે ઘટવું એાછા થવું. ૬. બાલ્યા પહેલાં ભાષા તે ભાષા કહેવાય, પણ બાલાતી ભાષા તે ભાષા ન કહેવાય. બાલ્યા પછીની જે ભાષા તે ભાષા કહેવાય વગેરે માન્યતાઓને ખાટી માખિત કરવાના પ્રસંગ પ્રભુએ કહ્યું કે ૧. જે ચલમાન પદાર્થ હોય તે ચલિત કહેવાય; ૨. બે પરમાહ માંહામાંહે ચાંટે છે: તેના બે સરખા ભાગ થાય. ૩. ત્રણ પરમાણુઓ માંહામાંહે ચાંટે તેના ખેલાગ થાય, પણ સરખા ભાગ ન થાય, તથા ત્રણ ભાગ થાય. ૪. ચાર અહના કે પાંચ અજ્ઞના સ્ક'ધ '' કર્મ' ક તે કહેવાય, તે અશાઉલ છે. પ. બાલ્યા પહેલાંની ભાષા તે અભાષા કહેવાય. ખાલાતી જે ભાષા તે ભાષા કહેવાય. ખાલ્યા પછીની જે ભાષા ( ભાષાવર્ગ હ્યાનાં પુદ્દગલા ) તે અભાષા કહેવાય એટલે ભાષા ન કહેવાય. બાલતાં (પુરુષાદિ) ની ભાષા કહેવાય, પણ જે બાલતા જ ન હાય તેની અભાષા એટલે તે બાલે છે એમ કહેવાય જ નહિ. આ ભાષાની જેવું જ ક્રિયાનું સ્વરૂપ જાણવું. કૃત્ય એ દુ:ખ છે (દ:ખરૂપ છે, દુ:ખતું સાધન છે) પછી બીજાઓ માને છે કે એક જીવ એક સમયે ઐર્યાપથિકી અને સાંપરાયિકી ક્રિયા આ બે ક્રિયા સાથે કરે. આ બાબતમાં પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવે કહ્યું કે એક જવ એક સમયે એક ક્રિયા કરે છે. બે ક્રિયા કરે નહિ. નરકમાં ઉત્પત્તિના ઉત્કૃષ્ટ વિરહકાળ ૧૨ મુહ્ત છે. એટલે ૧૨ મુદ્દૂર્ત સુધી નરકમાં કાેંધુ છવ ઉપજે જ નહિ. વિશેષ બીના શ્રી પ્રજ્ઞાપના સુત્રના વ્યુતકાંતિ પદમાં કહી છે. આ રીતે પહેલા શતકની બીના સમજવામાં બહુજ કઠિન હેાવાથી ટુંક પરિચયની સાથે તેનુ યથાર્થ રહસ્ય પણ જણાવ્યું. તેમાં કેઠલીક બીના ઉત્તર રૂપે જ જણાવી છે. ત્યાં પ્રશ્તની બીના સરલ છે એમ સમજવું.

શ્રી ભગવતીજસ્ત્રના પહેલા શતકના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરાે થયાે.

### શ્રીભગવતીજીતા ખીજા શતકના ટ્વંક પરિચય

અહીં ૧૦ ઉદ્દેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે પૃથ્વીકાયાદિના જીવા વાસા-જ્વાસ લે ને મૂકે છે તેમાં ધાસા-જ્વાસ વર્ગણાના વર્ણાદેવાળા પુદ્દગલસ્ક ધા થહુલ કરે ને મૂકે છે. આની વિશેષ બીના પ્રજ્ઞાપનાસુત્રથી જાણવા ભલામણ કરી છે. પછી કહ્યું કે પવનના જીવા પણ એ પ્રમાણે ધાસા-શ્વાસની ક્રિયા કરે છે, ने બીજા છવાની માફક તે પણ મરીને ઘણીવાર તે રૂપે (પવતરૂપે) ઉપજે છે. તથા પવનનું આઘાત (અથડાવલું) વગેરે કારણાથી મરણ થાય છે. તેને ઔદારિક, વૈકિય, તૈજસ અને કાર્મણ એ ચાર શરીર હોય. પછી પ્રાણ, ભૂત, છવ, સત્ત્વ વગેરેની બીના વગેરે કહીતે ખુહ, મુક્ત વગેરેતું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી શ્રીગીતમસ્વામીજના વિહારની ખીના જણાવી શ્રીસ્ક'દક પરિવાજકના અધિકાર શરૂ કર્યા છે. તેના દું ક સાર આ પ્રમાણે : કૃત ગલા નગરી, છત્રપલાશક ચૈત્ય, શ્રાવસ્તી નગરી, ગઈભાલ પરિવાજક છે. તે ઋ વેદાદિ ચાર વેદના જાણકાર છે. ઇતિહાસ, (પુરાણ) નિવંદ, ષષ્ટિતંત્ર ને ગણિત-શાસ્ત્રોને તથા શિક્ષા, કલ્પ, વ્યાકરણ, પિંગળ, નિરૂક્ત, અને જ્યાતિ:શાસ્ત્ર આ વેદનાં દ આંગાને પણ જાણે છે. પિંગલ શ્રમણે સ્કંદક પરિવાજકને પૂછેલા પ્રશ્નોના સાર એ છે કે લાકના, જવના, સિદ્ધિના ને સિદ્ધના છેડા છે કે નહિ? તથા કયા મરણથી જવ વધે અને શકે? સ્કંદક આ પાંચે પ્રશ્નાના જવામ બે ત્રણ વાર પૃછતા પિંગલ શ્રમણને આપી શકતા નથી. તેને મનમાં તે ભાળત શંકાદિ થાય છે. એવામાં પ્રભ શ્રીમહાવીર-રૂવ પધાર્યા. તે જાણી સ્કંદકને ત્યાં જઈ તે પ્રશ્ના પૃછવાની ને પ્રભુ મહાવીરની સેવા કરવાની ભાવના થઇ. હાલ તે તાપસના વેષમાં છે. અહીં તેની ખાખતમાં શ્રીમહાવીર-દ્રવ અને ગીતમસ્વામી વાતચીત કરે છે. સ્કંદક પ્રભુને વાંદવા સ્વસ્થાનથી નીક્ષ્યા. આહીં પ્રભુએ ગૌતમસ્વામીને કહ્યું કે સ્કંદક એ તારા પૂર્વસંગતિક છે (મિત્ર છે). તે દીક્ષા જરૂર લેશે. એવામાં સ્કંદકને આવતા જાણી શ્રીગૌતમસ્વામીએ તેમના આદર કર્યો. તેમના મનના ભાગ જણાવ્યા. ત્યારે સ્કંદકે અચંબા પામી શ્રીગીતમને પુછ્યું. તેના તેમણે ખુલાસા કર્યા. તે સાંભળી સ્કંદકને પ્રભુજની ઉપર બહુમાન થયું. શ્રીગીતખની સાથે સ્કંદક પ્રભુની પાસે ગયા. પ્રભુને જોઈને તે રાજ થયા. અહીં પિંગલ શ્રમણે પૂછેલા પ્રશ્નાના જવાભ દેતાં પ્રભુએ કવ્ય-ક્ષેત્રાદિતું સ્વરૂપ જણાવવા પૂર્વક કહ્યું કે અમુક અપેક્ષાએ લાેક વગેરેના છેડા છે એમ કહી શકાય ને અમુક અપેક્ષાએ ક્લાંક વગેરેના છેડા નથી, એમ પણ કહી શકાય. આ વાત વિસ્તારથી સમજાવી ને આલમરહ્યુનું તથા પંડિતમરહ્યુનું સ્વરૂપ અને ત્યાલમરહ્યુના ૧૨ લેદા કહ્યા છે. તેમાંના કાઈપણ મરણથી મરનાર જીવના સંસાર વધે છે. પછી પંડિત મરણના બે ભેઠ કહી જુણાવ્યું કે તેમાંના કાેઈપણ મરણથી મરતાર જીવ સંસારને ઓછા કરે છે. પ્રસ શ્રીમહાવીરની અવસરાચિત બીજી પણ દેશના સાંભળી સ્કંદક પરિવાજક પ્રતિખાધ

પામ્યા. ફરી પ્રભુના ધર્માપદેશ સાંભળતાં તેમને પ્રભુના પ્રવચન ઉપર શ્રદ્ધા થઈ. અહીં સાંસારને કાવાનલ જેવા જાણતા તે સ્કંદક પરિવાજક પ્રભુના હાથે દીક્ષા લઈ હિતશિક્ષા સાંભળી સાંયમ સાધતાં ૧૧ અંગા ભણે છે. પ્રભુની આજ્ઞા, આકરી તપશ્ચર્યા, ભિશ્ચની ૧૨ પ્રતિમા, (અહીં તેનું સ્વરૂપ દીકામાં જણાવ્યું છે,) ગુણરત્ન સંવત્સર તપ વગેરે કરતા તે દુર્ખલ થઈ જાય છે. અવસરે પ્રભુની આજ્ઞા લઈ વિપુલ પર્વત ઉપર સાધુઓની સાથે ગયા. ભગવંતને વંદના, સર્વ જીવાને ક્ષમાપના (ખમાવવું), ફરી ધ્રતનું ઉચ્ચરવું વગેરે વિધિપૂર્વક એક મહિનાનું અનશન કરી સમાધિ મરણે કાલધર્મ પામી તેઓ ખારમા અચ્યુત દેવલાકે મહિંદ્ધક દેવ થયા. અહીં ૨૧ સાગરાપમ સુધીના દેવસુખ ભાગવી મહાવિદેહ સિદ્ધ થશે. આ બીના તથા પ્રસંગને અનુસરીને બીજ પણ હકીકત વિસ્તારથી સમજવી છે.

- ર. બીજા ઉદ્દેશામાં વેદનાસમુદ્દથાત વગેરે સાતે સમુદ્દથાતાનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસૂત્રના ૩૬મા સમુદ્દથાતપદમાં આની બીના વિસ્તારથી કહી છે. તે ત્યાંથી જાણવી. તથા ભાવિતાતમા અનગારનું પણ સ્વરૂપ જણાવ્યું છે.
- 3. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં રત્નપ્રભાદિ સાતે નરક પૃથ્વીએાતું વર્ણન કરી જણાવ્યું કે ભૂતકાલમાં સર્વ જેવા તરકમાં ઘણીવાર જઇ આવ્યા છે. આની વધારે બીના જણવા માટે શ્રી જીવાભિગમસુત્રના બીજા ઉદ્દેશાની ભલામણ કરી છે.
- ૪. ચાથા ઉદ્દેશામાં ઇદિયાની ખીના જહ્યાવતા કહ્યું છે કે પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રના ઇદિય પદના પહેલા ઉદ્દેશામાં આ હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. તથા ટીકાકારે ઇદિયાના સેદા, આકાર, જાડાઈ, વિષય વગેરેતું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે.

પ. પાંચમા ઉદ્દેશામાં અન્યધર્મીઓ માને છે કે " દેવાને સીઓ ન હોય, ને એક જ જીવ એક દાઈમે બે વેદાને અનુભવે." આ વિચારા ખાદા છે, એમ જણાવતાં પ્રભુદેવે સાચી છીના સ્પષ્ટ રીતે જણાવી કે " દેવને સ્ત્રીઓ (દેવીઓ) હોય. તથા એક જીવ એક કાળે એક વેદને અનુભવે." પછી ઉદ્દેક ગર્ભ (પાણીના ગર્ભ) જઘન્યથી એક સમય સુધી, ને ઉત્કૃષ્ટથી દ માસ સુધી દકે. ને ગર્ભજ તિયે ય પંચેન્દ્રિયના ગર્ભ જઘન્યથી અંતર્મ હૂર્તા સુધી, ને ઉત્કૃષ્ટથી આઠ વરસ સુધી દકે. મનુષ્યના ગર્ભ એ જ પ્રમાણે જઘન્ય અંતર્મ હૂર્તા ને ઉત્કૃષ્ટથી આઠ વરસ સુધી દકે. તેમજ કાયભવસ્થ ગર્ભને દકવાના કાળ જઘન્ય અંતર્મ હૂર્તા ઉદ્દૃષ્ટ બાર વરસ સુધી દકે. તેમજ કાયભવસ્થ ગર્ભને દકવાના કાળ જઘન્ય અંતર્મ હૂર્તા ઉદ્ધૃષ્ટ બાર વરસ સુધી દકે. તેમજ કાયભવસ્થ ગર્ભને દકવાના કાળ જઘન્ય અંતર્મ હૂર્તા ઉદ્ધૃષ્ટથી ર૪ વરસ. કાયભવસ્થ ગર્ભને સ્વરૂપ દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું. માતાના પેટની વચ્ચે રહેલ " ગર્ભમાં રહેલા જવનું " જે શરીર તે કાય કહેવાય, તે શરીરમાં જે ઉપજવું, તે કાયભવસ્થ જવ કાયભવસ્થ રૂપે ચાવીશ વર્ષ સુધી રહે, તે આ રીતે—જેમ કોઈ જવનું શરીર ગર્ભમાં રચાઈ ગયું હોય, પછી

તે છત્ર ત્યાં બાર વર્ષ સુધી રહી મરણ પામી પાછે! પહેલાં પાતે અનાવેલા તેના તે શરીરમાં ઉપજી કરી બીજાં બાર વર્ષ સુધી રહે. આ રીતે ચાવીશ વર્ષની ચાજના જણાવી કહ્યું કે મનુષ્યના અને તિર્થ'ચ પ'ચેન્દ્રિય જીવના બીજમાં બીજપછું જઘન્ય અંતર્મુ હૂર્ત્ત ને ઉત્કૃષ્ટ ખાર મુહૂર્ત્ત સુધી ટકે. એક જીવ એક ભવમાં એક બે ત્રણના કે અસે ધી નવસે ના પુત્ર થાય, તથા એક જીવને એક ભવમાં જઘન્ય એક બે ત્રણ, ઉત્કૃષ્ટથી ખેથી નવ લાખ પુત્રો થાય. આ હકીકત આશ્વર્યજનક લાગે પણ ટીકાકારે ટીકામાં વિસ્તારથી સ્પષ્ટ સમજાવતાં કારણ પણ જણાવ્યું છે. પછી મૈયુનજન્ય અસં-યમની બીના જણાવી આ પ્રસ્તાવ પૂર્ણ કરતાં શ્રીમહાવીરદેવના વિહાર જણાવ્યા છે. પછી તુંગિકા નગરીના ને ત્યાં રહેતા શ્રાવકાેના વર્ણુનમાં કહ્યું કે એક વખત શ્રીપાર્ધ-નાથના સ્થાવર શિષ્ધા અહીં પધાર્યા, તે ખબર શ્રાવકાને પડી ત્યારે વિચાર કરી ત્યાં જઈ તેમના ધર્માપદ્દેશ સાંભળી જે પ્રશ્ના પૂછી જવાળ મેળવ્યા તેનું દ્ર કરહસ્ય એ છે કે. સંયમ અને તપતું ફળ અનાશ્રવ એટલે સંવરભાવ છે વગેરે બીના કહી દેવ થવાની ભાભતમાં થયેલી પ્રશ્નાત્તરી દુંકામાં જણાવી કહ્યું છે કે શ્રાવકા સ્વસ્થાને ગયા ને સ્થવિરાએ વિદ્વાર કર્યો. પછી શ્રીગૌતમસ્વામીના તપ, પારહ્યું, ભિક્ષા લેવા જવું, ત્યાં સ્થવિરાની વાત સાંભળી તેમને થયેલ આશ્ચર્ય, પ્રશ્નુએ તેના કરેલા ખુલાસા જણાવીને ૧. સાધુભક્તિનું કલ-શાસ્ત્રોનું સાંભળવું, રુ. તેનું ફલ-ગાન, ૩. તેનું ફલ-વિજ્ઞાન, ૪. તેનું કલ-પ્રત્યાખ્યાન, પ. તેતું ફલ-સંયમ, ૬. સંયમતું ફલ-અનાશ્રવ એટલે આશ્રવતું રાકાણ, ૭. તેનું ફળ-તપ, ૮. તેનું ફળ-વ્યવદાન (નિર્જરા), ૯. તેનું ફળ-અક્રિયા, ૧૦. તેનું કળ-સિદ્ધિ જણાવી છેવડે રાજગૃહના કુંડની બાબતમાં અન્ય મત કહી પ્રભુએ સાચી હકીકત સ્પષ્ટ જણાવી છે.

- ક. છકુા ઉદ્દેશામાં ભાષાના અવધારિણી આદિ સ્વરૂપતું વર્ણન કરતાં વિસ્તાર માટે પ્રજ્ઞાપનાસુત્રના ભાષા પદની ભલામણ કરી છે.
- છ. સાતમા ઉદ્દેશામાં દેવાના ભેદ, સ્થાના (સ્થાન પદની ભલામણ), સ્વર્ગોના આધાર, વિમાનાનો જાડાઈ, ઊંચાઈ, આકાર વગેરેતું વર્ષુ ન કરતાં જીવાભિગમના વૈમાનિક ઉદ્દેશાની વિસ્તાર માટે ભલામણ કરી છે.
- ૮. આઠમા ઉદ્દેશામાં કહ્યું કે જંબૂદીયના મેરૂની દક્ષિણ ચમરેન્દ્રની સુધર્મા સભા છે. પછી અરૂણવરદ્વીય, તેની વેદિકાના છેડા, તિગિચ્છ ફૂટ નામના ઉત્પાત પર્વતનું પ્રમાણ, ગાસ્તુભ નામે આવાસ પર્વતની સરખાઇ, પદ્મવરવેદિકા, વનખંડ, તે બેની બીના કહીને પ્રાસાદાવત સકના પ્રમાણનું વર્ણન કરી મણિપીઠિકા, અરૂણાદય સમુદ્ર, ચમરચંચા રાજધાનીના કિલ્લા, સુધર્મા સભા, જિન્ગૃહ, ઉપપાત સભા, હદ, અભિષેક, તથા અલંકાર સભાદિનું વર્ણન કરતાં વિજયદેવની ભલામણ કરી, ચમરેન્દ્રની ઝાદ્ધિ વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે.

હ, નવમા ઉદ્દેશામાં સમય-ક્ષેત્રનું સ્વરૂપ જણાવતાં વિસ્તાર માટે જવાભિગમ-સુત્રની સાક્ષી આપી છે.

૧૦. દશમા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે ધર્માસ્તિકાય વગેરે (યુદ્દગલ રહિત) પાંચ પદાર્થા વર્ણાદિ રહિત તથા અવસ્થિત છે. તેના કલ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ અને ગુણથી પાંચ ભેદા છે. જીવ વર્ણાદ રહિત છે, ગતિમાં મદદગાર ધર્માસ્કિય છે અને સ્થિતિમાં સહાયક અધર્માસ્તિકાય છે. આકાશાસ્તિકાયના અવગાહના ગુણ છે, તેમજ જીવના ઉપયાગ ગુણ છે. પુદ્દગલના ગુણ શ્રદ્ધણ કરવું એ છે. વળી પુદ્દગલાસ્તિકાયમાં પાંચ વર્લ્ડ, પાંચ રસ, બે ગંધ અને આઠ સ્પર્શા હોય છે. તેમજ જ્યાં સુધી એક પણ પ્રદેશ એાછે! હોય, ત્યાં સુધી ધર્માસ્તિકાય ન કહેવાય. જેમ લાડવા આખા હાય તા જ લાડવા કહેવાય, પણ અડધા હાેય તા તે તેના કઠકાે કહેવાય. એ પ્રમાણે બધા અસ્તિકાચામાં સમજ લેવું. તમામ જ્વાના ભેગા મળીને તથા આકાશના ને પુદ્દગલાના પ્રદેશા અનંતા છે. જીવ ઉત્થાનાદિ ક્રિયા કરે છે. જીવતું લક્ષણ ઉપયોગ છે. આકાશના ખે ભેટા-૧. લાકાકાશ, ૨. અલાકાકાશ. લાકાકાશના તથા જગાજના દેશ પ્રદેશ છે. એમ અરૂપી પદાર્થાનું વર્ણન કરી રૂપી અજીવના ૧. સ્કંધ, ર. સ્કંધના દેશ, ૩. સ્કંધના પ્રદેશ, ૪. પરમાણુ-પુદ્દગલ એમ ચાર લોદા કહ્યા છે. અરૂપી અજવના પાંચ ભેટા અને અલાકાકાશ અજીય દ્રવ્યના દેશ છે, અગુરુલધુ છે. તથા લાકાકાશમાં વર્ણાદ નથી. પછી ધર્માસ્તિકાય વગેરેનું પ્રમાણ તથા સ્પર્શના જણાવી કહ્યું કે ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને એક જીવ એ ત્રણે પદાર્થાના પ્રદેશા લાકના પ્રદેશા જેટલા છે. તથા ધર્માસ્તિકાયના સાધિક અર્ધ ભાગ એટલે અડધા ઝાઝેરા ભાગ અધાલાકને અડકે છે. તિર્છા લાેક ધર્માસ્તિકાયના અસંખ્યાતમાં ભાગને તથા ઊ<sup>દ્વ</sup> લાેક તેના લગાર એાછા અર્ધા ભાગને અડકે છે. પછી ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને લાેકાકાશના સાથ રત્નપ્રભાદિ સાતે નરક પૃથ્વીની જ'બૂઢીયાદિક દ્રીય સમુદ્રની ને સૌધર્મ દેવલાકાદિથી માંડીને સિદ્ધશિલા સુધીના પદાર્થાની સ્પર્શના વગેરે વિસ્તારથી સમજાવીને અંતે આની બીના દૂંકામાં જણાવનારી સંત્રહગાથા કહી છે.

શ્રીભગવતીજીના બીજા શતકના પરિચય પૂરા થયા.

# શ્રીભગવતીજીના ત્રીજ **શ**તકનાે ફ્રંક પરિચય પહેલા ઉદ્દેશાનાે ફ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં આ ત્રીજા શતકના સાર જણાવનારી સંપ્રહગાથા કહી છે. પછી વિકુવ હા એટલે વૈકિયલિબ્ધિના પ્રતાપે દેવા જે જુદી જુદી જાતનાં રૂપા બનાવે તેને લક્ષ્યમાં રાખીને માકા નગરીની અહાર ન દન ચૈત્યવાળા ઉદ્યાનમાં શ્રી અગ્નિભૂતિ

ગહ્યવરે પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવને ચમરેન્દ્રની વૈક્રિયશક્તિને અ'ગે પ્રશ્નો પૂછ્યા છે. તેના ઉત્તરા મેળવી તેના સામાનિક દેવા, ત્રાયસિંશક દેવા અને લાકપાલ દેવા તથા અમ-મહિષો સંભ'ધી પ્રશ્નોત્તરા જણાવ્યા છે. પછી અગ્નિભૂતિ અને વાયુભૂતિ માંહામાંહે સવાલ જવાળ કરતા હતા તે અવસરે શ્રી અગ્નિભૂતિએ કહેલી જે બીના સાંભળી વાયુભૂતિને સ'દેહ થયા તેના ખુલાસા પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે કર્યા. તે સાંભળી વાયુ-ભૂતિને ખાત્રી થઇ કે શ્રીઅગ્નિભૂતિનું કહેવું સાચું છે. આ રીતે પાતાની ભૂલ સમજ-નારા શ્રીવાયુભૂતિ ગણધરે શ્રીઅગ્નિભૂતિ ગણધરને ખમાવ્યા. આ બીના સ્પષ્ટ સમ-જાવી છે. પછી શ્રીમહાવી રદેવને અિનભૂતિએ અને વાયુભૂતિએ અનુક્રમે દક્ષિણેન્દ્ર અને ઉત્તરેન્દ્રના (અલીન્દ્રાદિના) સામાનિકાદિ દેવાની વૈક્રિય લબ્ધિના પ્રશ્નો પૂછ્યા તેમાં સામાનિક દેવના અધિકારે તિષ્યક મુનિના અધિકાર વર્ણ વ્યો છે. તેમાં તેની વૈક્રિય-શક્તિના પ્રશ્ન પૂછેલ છે. પછી અગ્નિભૂતિના વિહાર જણાવ્યા છે. હવે વાયુભૂતિ ઇશાને-ન્દ્રની શક્તિને અંગે પ્રભુતે પૂછે છે, અને કુરદત્ત મુનિ પણ વિકુર્વણા સંખંધી પ્રશ્નો પૂછે છે. તેમાં સનત્કુમારેન્દ્રાદિની ને તેના સામાનિક દેવાદિની વૈક્રિયશક્તિ સંથાધી પ્રશ્નોત્તરા કહ્યા છે. આની પછી જણાવ્યું છે કે પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ અહીંથી વિહાર કરી રાજ-શૃહ નગરમાં પધાર્યા. અહીં ઈશાનેન્દ્ર આવ્યા, તેમણે પ્રભુને પ્રદક્ષિણા વંદનાદિ કરી દેવતાઈ ઋતિ, દેખાડી સંહરી લીધી. આ પ્રસંગે દેવ ઋતિના પૂછેલ પ્રશ્નના જવાબ દેતાં પ્રભુએ કૂટાકાર શાળાનું દેષ્ટાંત તથા તેવી દેવઋદ્ધિને પામવાના ઉપાયા જણાવ્યા છે. પછી મૌર્ય પુત્ર ગણધર અને તામલી તાપસના અધિકારમાં જણાવ્યું કે, તેણે (તામલી તાપસે) પ્રાણામાં નામની પ્રવ્રજ્યા લીધી હતી ને ઇંદ્ર માટે ખલિચંચા રાજ-. ધાનીમાં **દે**વા **ભે**ગા મહયા. એકમત થઈને તેઓએ અનશનભાવમાં રહેલ તામલી તાપસને પાતાના ઇંદ્ર થવા માટે ખહુ આશ્રહભારી વિન'તી કરી, પણ તેમાં તેઓ સફ્લ નીવડ્યા નહિ. અન્યું એવું કે નિયાણું ન કરવાથી તે ઇશાનેન્દ્ર થયા. તેથી ખલિચંચાના દેવાને તેની ખબર પડતાં તેમણે કાેંધે ભરાઇ તેના શબ (મડદા)ની અવગણના કરી. તેની ઘશાનેન્દ્રને ખબર પડતાં તેણે ક્રાેધે ભરાઇ બલિચંચા તરફ નજર ફેં'કી, તેથી તે **ખળવા લાગી. દેવા નાસભાગ કરવા લાગ્યા, હેરાન થયેલા તેમ**ણે ઇશાનેન્દ્રને ખમાલ્યા ને ઉપદ્રવને શાંત કરવા વિન'તી કરી. તેથી તેણે દૃષ્ટિ સ'હરી લીધી. પછી ઇશાનેન્દ્રનું આયું તથા મુક્તિ સ્થળની ભીના જણાવી કહ્યું કે, દક્ષિણાર્ધના અને ઉત્તરાર્ધના ઇંદ્રો ભેગા મળે છે તે વાર્તાલાપ કરે છે. પછી સહકાર્યક્રમ જણાવી વિવાદ (ઝઘડા)ના પ્રસંગ સનત્કુમારેન્દ્રને યાદ કરતાં તે આવી નીવેડા લાવે છે. (ઝઘડા પતાવી દે છે.) પછી શક્રના ને ક્ષ્શાનેન્દ્રના જીદાં જીદાં વિમાનાની બીના, તે અધાંની ઊંચાઈ, ક્ષ્યાનેન્દ્રની પાસે શકતું આગમન (આવલું) વગેરે હકીકત જણાવીને કહ્યું કે શકના ને કશાનેન્દ્રના વિવાદના નિવેડા લાવવાર (ઝઘડાને પતાવનાર) સનત્કુમારેન્દ્ર છે. તે શ્રમણ વગેરેનું હિત

ચાહે છે ને કરે છે તેથી તેમાં ભવ્યપણું વગેરે જરૂર છે. પછી તિષ્યક મુનિના ને કુર્દત્ત મુનિના તપ વગેરેની ને વિમાનાની ઊંચાઇ, પ્રાદુર્ભાવ વગેરેની ખીના પણ સ્પષ્ટ જણાવી છે. શ્રીભગવતીજીના ત્રીજ શતકના ખીજ ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

રાજગૃહ નગરની અહાર પર્ધામાં શ્રીગીતમ ગણધરે પ્રભુ મહાવીરને પૂછયું કે અસુરા કર્યા રહે છે? જવાબમાં પ્રશુએ કહ્યું કે રત્નપ્રભા પૃથ્વીની વચ્ચે રહે છે. તેઓ પાછલા ભવના શત્રુને દુ:ખ ઉપજાવવા ને મિત્રને સુખી કરવા નીચે ત્રીજી નરક સુધી ગયા છે. પણ તેઓ સાતે નરક પૃથ્વી સુધી જવાની શક્તિવાળા છે. તથા શ્રીતીથ કરદેવાના જન્મ, દીક્ષા, કેવલગ્રાન ને નિર્વાષ્ટ્ર કલ્યાણકાના એાવ્છવ કરવા લીર્ધાન દીધરદ્વીપ સુધી ગયા છે. પણ તેમનું સામર્થ્ય તા અસંખ્યાતા ફ્રીપ-સમુદ્રો સુધી જવાનું હોય છે. તેમજ વૈમાનિક દેવાને અને અસુરાને માંહામાંહે ભવપ્રત્યયિક વૈર હાય છે. તેથી તેઓ ઊ'ચ સોધર્મ દેવલાક સુધી ગયા છે. પણ અવ્યુત દેવલાક સુધી જવાનું તેમનું સામર્થ્ય હોય છે. તેઓ આત્મરક્ષક દેવાને હરાવીને સ્ત્ના વગેરે ચારે છે. દેવીઓ તેમને સજ કરે છે. પછી અસરા અને અપ્સરાએાની હકીકત જણાવી કહ્યું કે અનંતી ઉત્સર્પિણી ને અવ-સપિ હી વીત્યા બાદ શ્રીઅરિહ તાદિના આશરાથી જ મહાઋદિવાળા અસુર દેવા ઊ'ચ જાય છે. અહીં શબર વગેરેની પણ બીના કહી છે. પછી ઊંચે જનારામાં ચમરેન્દ્રના અધિકાર વર્જા વ્યા છે. તેનું રહસ્ય એ છે કે, તે પાછલા અનંતર ભવમાં જંબદ્વીપના ભરતક્ષેત્રમાં વિંધ્યગિરિની તળેટીમાં આવેલ વેસેલ ગામના રહીશ પૂરણ નામના ગૃહસ્થ હતા. તેણે દાનામા નામની તાપસી પ્રવજ્યા લઈ ઉગ્રતપ કરવા માંડશું. પારણાના ડાઇમે ચાર ખાનાંવાળું એક ભાજન લઇ ભિક્ષા લેવા નીકળતા હતા. મળેલી ભિક્ષામાંથી વટેમાર્ગ વગરેને દર્દને પારણું કરતા હતા. આર વર્ષો પછી અંતસમયે પૂરણ તાપસ પાદ્પાપગમન, અનશન વગેરે કરી ચમરેન્દ્ર થયા. આ વખતે પ્રશ્ચ શ્રીમહાવીરના દીક્ષાના દિવસથી ગણતાં છદ્મસ્થ પર્યાયનાં ૧૧ વર્ષો વીત્યા હતા. શકેન્દ્રની ૠિદ્ધ જોઈને ચમરેન્દ્રને ઈલ્લા થઈ. તે શ્રીમહાવીર પ્રભુતું શર્લ્યું લઈ ને ભયંકર રૂપ વિકુવી શકને ગાળા **ક**તા પાંદેલા દ્વલાકમાં પરિષ્ઠ લઇ ને જતા અહુ જ તારાના કરવા લાગ્યા. તે જોઇ વ્ય'તરા ભાગવા લાગ્યા, ને જ્યાતિષિકાના વિભાગ થયા. શકના આત્મરક્ષક દેવાને ત્રાસ ઉપ-જાવતા ઠેઠ શકની નજીક પહેંાંચી ગયા. અહીં દરવાજાના ખીલાને ઠાકવા લાગ્યા વગેરે તાફાના જોઈને અને પાતાના દેવાને તેનાથી ભય પામતા જોઈને શકે તેને મારવા વજ છાડ્યું. તેથી ડરીને ચમરેન્દ્ર ભાગી પ્રભુ મહાવીરના પગમાં પડયા. ત્યારે સૌધર્મ<sup>ે</sup> દ્વે પ્રભુતે જોઈને આશાતના ન થાય, એ રીતે છેટેથી વજૃતે પકડીને પ્રભુતે વાંદી માફી માંગી, શ્રીલીરના પ્રભાવે ચમરેન્દ્ર ભચી ગયા. આ બીના સુસમારપુરની બહાર પ્રભા મહાવીર એકરાત્રિકી પ્રતિમા (કાઉસ્સગ્ગ)માં રહ્યા હતા તે ટાઈમે ખની હતી. પછી

શ્રીગોતમે પૂછેલા પ્રશ્નના જવાયમાં પ્રભુએ પુદ્દગલની ગતિનું વર્ણન કરતા શકની અને ચમરેન્દ્રની ને વજૂની ગમનશક્તિ, તથા તે ત્રણેની ગતિની માંહામાંહે તુલના ને તેમની ગતિનું કાળમાન જણાવ્યું. પછી ચમરેન્દ્રને થયેલ શાક અને તે શાકના કારણના અને તે ચમરેન્દ્રના દેવસં થયેલી પ્રશ્નોત્તરો, તથા ચમરની પ્રભુભક્તિ અને તેની સ્થિતિ (આયુષ્ય) અને તેની સિદ્ધિનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે.

શ્રીભગવતીસૂત્રના ત્રીજા શતકના ત્રીજા ઉદ્દેશાના ટ્લંક પરિચય

અહીં મંડિતપુત્ર ગણધર અને શ્રીગૌતમ ગણધર આ બે પ્રશ્નકારા છે. તેમાં મંડિતપુત્રે પૂછેલા ક્રિયાના પ્રશ્નના ઉત્તર દેતાં પ્રભુએ ૧. કાયિકી, ૨. અધિકરણિકી, ૩. પ્રાફેષિકી, ૪. પારિતાપનિકી, પ. પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયા એમ તેના પાંચ ભેદા જણાવીને બીજા કર્મ અને ઉદ્દયના પ્રશ્નના જવાળમાં કહ્યું કે પહેલી ક્રિયા થાય એટલે કમળધ વગેરે થાય, ને પછી કર્મનાં ફ્રેલા વિગેરેના અનુભવ થાય છે. નિર્ધાં થાને પ્રમાદથી કે યાગથી કર્મ બંધાય છે. પછી જવના એજનના એટલે હાલવું વગેરેના અને પરિણમન વગેરેના તથા જવની અંતક્રિયાના વિચાર અને આરંભ, સંરંભ, સમારંભ તથા જવનું અફ્રિયાણું જણાવતાં પ્રસંગે ઘાસના પૂળાનું ને અપ્રિનું દેષ્ટાંત તથા પાણીનું બિંદુ અને અપ્રિનું દેષ્ટાંત, નાવ (હાડી) અને તેના બાકા વગેરેનું સ્વરૂપ સમજાવીને સ ધુની સાવચીતી વર્ણવી છે. પ્રમત્તતાના અને અપ્રમત્તપણાના કાલ (સ્થિતિ), અને લવણ સમુદ્રની વેલાની હાનિવૃદ્ધિ (તેમાં ભરતી એાટ) થવામાં લાકરિયતિ (અનાદિ કાલથી ચાલુ લાકની મર્યાદા) રૂપ હેલુ વગેરે બીના કહી જણાવ્યું કે એજનાદિ ક્રિયાવાળા જવા આરંભાદિ કરતા હાવાથી અંતક્રિયા ન કરી શકે પણ બીજાઓ કરી શકે છે. આ બીના તથા તેને અનુસરતી બીજ પણ બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

શ્રીભગવતીસૂત્રના ત્રીજા શતકના ચાેેેેેેેેે ઉદ્દેશાના ટ્રેંક પરિચય

અહીં અનગાર (સાધુ) યાન (વાહન) રૂપે જતા દેવને દેવરૂપે જુવે કે વાહન-રૂપે દેખે? આ પ્રશ્નના જવાખમાં ચઉભંગી કહીને એવા દેવી અને દેવની ભાખતમાં પ્રશ્નોત્તરો જણાવી 'ઝાડને દેખનારા સાધુ તેના અંદરના કે બહારના ભાગને દેખે કે નહિ?' આ પ્રશ્નેના જવાખ દેતા સંભવતા ચાર ભાંગા જણાવ્યા છે. એ પ્રમાણે મૂલ, કંદ, થડ વગેરેના પ્રશ્નોત્તરો જણાવતાં ૪૫ ભાંગા જણાવીને કહ્યું કે વાયુ માત્ર ધળના આકારે વાય છે. તેમાં કારણ જણાવતાં ફરમાવ્યું કે વાયુ ધળના આકારે ઘણા પાજના સુધી જાય છે. પછી આત્મઋદિક, પરઋદિક, આત્મપ્રયાગ ને પરપ્રયાગની બીના કહીને જણાવ્યું કે વાયુ ધળારૂપ નથી. પછી ધળાના આકારે જનારી વાદળીઓની બીના કારણ કહેવાપૂર્વ ક વર્ષ્ક વી છે. પછી મરણ પૂર્વ ની લેશ્યાવાળા નારકની તથા જયાતિષિકની ને વૈમાનિકની લેશ્યાની હકીકત, તેમજ લેશ્યાના દ્રવ્યાનું સ્વરૂપ કહીને જણાવ્યું કે અનગાર (સાધુ) અહારના પુદ્દગલાને લઈને વૈભારગિરિને ઓળંગી શકે છે. વિકુર્વણાને કરનારા માયી છે, તેનું કારણ કહીને પ્રણીત ભાજનને અપ્રણીત ભાજનનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે પ્રણીત ભાજનથી માંસ અને લાહી પાતળું પડે, ને હાડકાં મજખૂત ખને છે. તેમજ અપ્રણીત ભાજનથી માંસ અને લાહી ઘટ અને છે, હાડકાં પાતળાં પડી જાય છે. અંતે જણાવ્યું કે આલાચના નહિ કરનાર માયી જીવ વિરાધક અને છે, ને અમાયી આલાચના કરી આરાધક અને છે.

શ્રીભગવતીસૂત્રના ત્રીજ શતકના પાંચમા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું કે અનગાર (સાધુ) ખાદ્ય પુદ્દગલાને લઈને સ્ત્રી વગેરેનાં રૂપા કરે. એવાં રૂપાથી જ'બ્દ્ધીપને ભરી દેવાનું માત્ર સામર્થ્ય તેનું હાય છે. પણ તેલું કરતા નથી. પછી યુવક, યુવતી, અસિચમ પાત્ર, ઘાડા, હાથી વગેરેને રૂપે અનગારની, ને પુદ્દગલાને પ્રહણ કરવાની હકીકત કહીને આત્મસ્ત હિ-પરસ્ત હિ વગેરેનું તથા વિકુવ લાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી કહ્યું કે માથી જીવ મરીને આભિયાગિક થાય અને અમાયી જીવ અનાભિયાગિક દેવપછું પામે. અંતે આના સારને જણાવનારી સંત્રહ ગાથા કહી છે.

શ્રીભગવતીસૂત્રના ત્રીજા શતકના છર્જુા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

અહીં મિથ્યાદિષ્ટ અનગારની વિકુર્વણાનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે તેને તથા-ભાવને સ્થાને અન્યથાભાવ થાય એટલે રાજગૃહને વારાણસી સમજે, ને વારાણસીને રાજગૃહ છે એમ સમજે. આ રીતે મિથ્યાત્વના પ્રતાપે તેને ભ્રમ થાય છે. એમ જનપદ વર્ગની વિકુર્વણાને પણ તે મિથ્યાદિષ્ટ અણગાર સ્વાભાવિક માને છે. એ પણ એના ભ્રમ જ છે, એમ જાણવું. પછી કહ્યું કે આથી વિપરીત હકીકત સમ્યગ્દિષ્ટ અનગારની વિકુર્વણામાં બને છે. તેમાં અન્યથાભાવ ન જ હોય, કારણ કે સમ્યગ્દિષ્ટ છે, તેથી જે પદાર્થ જેવા રૂપે હોય તેને તેવા સ્વરૂપે તે જાણે છે. પછી વીર્યલબ્ધિનું, વૈકિયલબ્ધિનું, અવિધિગ્રાનલબ્ધિનું તથા પુરુષકાર વગેરેનું, ને પુદ્દગલાના મહણાદિનું તથા ગામના રૂપ વગેરેનું સ્વરૂપ કહીને ચમરેન્દ્રના ને બીજા ઇન્દ્રના આત્મરક્ષક દેવાની બીના જણાવીને છેવટે પ્રભુ મહાવીરના વિહાર વર્ણવ્યા છે.

ભગવતીસૂત્રના ત્રીજ શતકના સાતમા ઉદેશાના ટુંક પરિચય

અહીં રાજગૃહનગરમાં અનેલી ચાર લેકપાલની હકીકત જણાવી છે. અનુક્રમે સામ, યમ, વર્ણ અને કુબેરનાં વિમાનાદિનું સ્વરૂપ દરેક લેકપાલના તાબાના દેવા, તેમના તાબાની ઔત્પાતિક પ્રવૃત્તિઓ જણાવતાં સામ નામના લાકપાલના સધ્યાપ્રભ, વર્રાશષ્ટ્ર, સ્વયંજ્વલ, વલ્સુ આ ચાર વિમાન વગેરેના હૈવાલ આપ્યા છે. પછી તેના તાબાના દેવા અને સામના તાબાની ઔત્પાતિક પ્રવૃત્તિઓ વગેરેનું વર્ણન કહ્યું છે. એ જ પદ્ધતિએ યમ વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. યમના તાબાના રાેગા તથા દુ:ખેત, વર્ણના તાબાની પાણીને લગતી પ્રવૃત્તિઓ, તથા વૈશ્રમણ (કુબેર) ને સ્વાધીન લક્ષ્મી અને લક્ષ્મીવૃષ્ઠિ વગેરેનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે.

શ્રીભગવતીસૂત્રના ત્રીજા શતકના આઠમા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય અહીં રાજગૃહ નગરમાં અતેલી હકીકત જણાવી છે; એઠલે ચારે નિકાયના દેવાના સ્વામીઓ (ઉપરીઓ) તું વર્ણન કરીને પ્રભુતા વિહાર જણાવ્યા છે.

શ્રોભગવતીસુત્રના ત્રીજા શતકના નવમા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય

રાજરાહ નગરમાં પૂછેલા પ્રશ્નના જવાયમાં ઇ દિયાના શાળક, રૂપ, રસ, ગ'ધ, સ્પર્શ એમ પાંચ વિષયા જણાવતાં વિસ્તાર માટે જવાબિગમસૂત્રની ભલામણ કરી પ્રભુ મહાવીરના વિદ્વાર જણાવ્યા છે.

શ્રીભગવતીજીના ત્રીજા શતકના દશમા ઉદ્દેશાના દૂંક પરિચય અહીં બનેલી ઘટનાનું સ્થાન રાજગૃહ છે, ચારે દિવનિકાયના ઇંદ્રોની સભા-એાનું વર્ષુ ન કર્યું છે. તેમાં ચમરેન્દ્રની ૧. શમિકા, ૨. ચંડા, ૩. જાતા નામની ત્રણ સભા કહી છે.

શ્રીભગવતીજીના ત્રીજા શતકના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રીભગવતીજીના ચાયા શતકના ૧ થી ૮ ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં શરૂઆતના ૮ ઉદ્દેશામાં કહેલી બીનાના સંક્ષિપ્ત સારને જણાવનારી સંગ્રહગાથા કહીને ધ્રશાનેન્દ્રના ૧. સામ, ૨. યમ, ૩. વર્ણ, ૪. કુખેર આ ચાર લાક-પાલાનાં ચાર વિમાનામાંના સુમના વિમાનની બીના પહેલા ઉદ્દેશામાં કહી છે. બીજ ઉદ્દેશામાં સર્વ તાલદ વિમાનની, ત્રીજા ઉદ્દેશામાં વલ્યુ વિમાનની તેમજ ચાથા ઉદ્દેશામાં સુવલ્યુ વિમાનની હકીકત જણાવી છે. એમ પહેલા ચાર ઉદ્દેશામાં ચાર વિમાનાનું વર્ણન કરીને પાંચમાંથી આઠમા ઉદ્દેશામાં તે ચાર લાકપાલાની ૪ રાજધાનીઓની કમસર હકીકત જણાવી છે. સુમના વિમાન ધ્રશાનાવત સક વિમાનની પૂર્વમાં રહ્યું છે જે કહી પાય પ્રસંગ દેવાના સ્થિત ભેદનું સ્વરૂપ પણ જણાવ્યું છે.

શ્રીભગવતીજના ચાયા શતકના નવમા ઉદ્દેશાના ડૂંક પરિચય અહીં નારક જ્વાની હકીકત કહી છે એટલે નરકમાં જે જ્વ ઉપજે તે નૈરિયક કહેવાય કે અનૈરિયક કહેવાય? આના જવાળ સ્પષ્ટ રીતે સમળવી કહ્યું કે પ્રજ્ઞાપના-સૂત્રના ૧૭મા લેશ્યા પદના ત્રીજા ઉદ્દેશામાં આ હકીકત વિસ્તારથી જણાવી છે. શ્રીભગવતીજીના ચાથા શતકના દશમા ઉદેશાના મુદ્દાંચા

અહીં પૂછ્યું છે કે કૃષ્ણ લેશ્યા નીલ લેશ્યાને પામીને નીલ લેશ્યા રૂપે અને તેના જેવા વર્ણ્યું પશ્ચિમ? આના ઉત્તર દતાં જણાવ્યું કે આની વિસ્તારથી હકીકત પ્રગ્રાપનાના ૧૭મા લેશ્યા પદના ૪થા ઉદ્દેશામાં કહી છે. પછી લેશ્યાના પશ્ચામ, વર્ણ, ગંધ, રસ, શુદ્ધ, અપ્રશસ્ત, સંક્લિષ્ટ, ઉષ્ણ, ગતિ, પશ્ચામ, પ્રદેશ, અવગાહ, વર્ગાણ, સ્થાન, અને અદ્યપ્યહુત્વ દ્વારાનું સ્વરૂપ સમજાવીને છેવટે પ્રભુના ઉત્તરાથી સંતુષ્ટ થયેલા શીગીતમના " હે લગવન્! તે એ પ્રમાણે છે." આવાં શ્રદ્ધાગભિત વચના જણાવ્યાં છે.

શ્રીભગવતીજીના ચાૈયા શતકનાે ટ્રંક પરિચય પૂરાે થયાે. શ્રીભગવતીજીના પાંચમા શતકનાે ટ્રંક પરિચય

આ પાંચમા શતકના ૧૦ ઉદ્દેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદ્દેશામાં સૂર્ય ને ઉદ્દેશીને પ્રશ્નોત્તરો છે. તે ચંપાનગરીમાં પૂછાયા છે. તે જણાવવા માટે વિષયાની સંગ્રહ ગાશામાં ' चંવ રિલ' એમ કહ્યું છે. બીજા ઉદ્દેશામાં વાયુ સંખ'ધી પ્રશ્નોત્તરો છે. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં જલન્ ગ્રંથિકાના ઉદાહરણ ઉપરથી જણાતી બીનાના નિર્ણય છે. ચાથા ઉદ્દેશામાં શબ્દને અંગે પ્રશ્નોત્તરો છે. પાંચમા ઉદ્દેશામાં છશ્નસ્થ સંખ'ધી હકીકત છે. છઠ્ઠા ઉદ્દેશામાં આયુષ્યના એક્કાપણાની ને વધારેપણાની બીના છે. સાતમા ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલાના કંપન સંખ' દર્શ છે. આઠમા ઉદ્દેશામાં નિર્બ'થી પુત્ર અનગારે પદાર્થા સંખ'ધી વિચારણા કરી છે. દશમા ઉદ્દેશામાં ચંદ્રના પ્રશ્નોત્તરા જણાવ્યા છે. તે હકીકત ચંપાનગરીમાં જણાવી છે.

શ્રીભગવતીજીના પાંચમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

પૂષ્ક ભદ્ર ચૈત્યવાળા ઉદ્યાનમાં શ્રીગૌતમસ્વામી છએ પ્રભુ શ્રીમહાવી રદેવને સૂર્યા દ્યાદિના પ્રશ્નો અને દિવસ રાત્રિના વિચારાને અંગ પ્રશ્નો પૂછી ઉત્તર મેળવ્યા. પછી જ ખૂદીપના દક્ષિણાર્ધ અને ઉત્તરાર્ધના વિચાર અને મેરૂના ઉત્તર-દક્ષિણના વિચાર તથા અઢાર મુહૂર્તાના દિવસ, ને ભાર મુહૂર્તાની રાતની બીના, તેમજ દિવસ અને રાત્રિના માપમાં વધઘટ કહીને બાર મુહૂર્તાના દિવસ, ને ૧૮ મુહૂર્તાની રાત્રિના વિચારા અને વર્ષા મત્યતુ વગેરેના પહેલા સમયના વિચાર તથા પ્રથમસમયાદિ કાલ સંખ્યા જણાવ્યા છે. અહીં સૂર્ય કશાન ખૂણામાં ઊગીને અગ્નિ ખૂણામાં અવે વગેરે સૂર્યની સ્પષ્ટ બીના જણાવી મેરૂના દક્ષિણાર્ધમાં ને ઉત્તરાર્ધમાં પહેલે દિવસે રાત્રિનાં મુહૂર્ત્તોના પ્રશ્નોત્તરો કહ્યા છે. પછી દક્ષિણાર્ધાદિમાં સમય, આવલિકા વગેરેની પ્રથમતાના નિર્ણય કહીને લવણસમુદ્રાદિમાં પણ સમય વગેરેની પ્રથમતાનું વર્ણન કર્યું છે. એ પ્રમાણે આનું ઢ'ક રહસ્ય છે.

ભગવતીજીના પાંચમા શતકના ખીજા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

અહીં જણાવેલી હકીકતનું મૂલ સ્થાન રાજગૃહ નગર છે. ઈધરપુરાવાત, પશ્ચાન કાત, મંદવાત અને મહાવાતનું સ્વરૂપ કહીંને દિશાઓને આશ્રીને વાયુના પ્રશ્નાત્તરો જણાવ્યા છે. પછી દ્વીપમાં વાતા વાયુ, સમુદ્રમાં વાતા વાયુ અને એ બંનેના માંહા-માંહે વ્યત્યાસ વર્ણ વ્યો છે. પછી એ વાયુઓને વાવાનાં કારણા, અને વાયુની ગતિ, તથા ઉત્તર ક્રિયા તેમજ વાયુકુમારાદ દેવા દ્વારા વાયુકાયનું ઉદીરણ જણાવીને કહ્યું કે તે ધાસો ચ્છવાસ લે છે, અને મરી મરીને અનેકવાર વાયુમાં આવે છે. તથા સ્પૃષ્ઠ (શરીરાદિને સ્પર્શાયેલા) વાયુ મરે છે, તેમજ વાયુ શરીર સહિત નીકળે ને શરીર રહિત પણ નીકળે છે. વળી ઓદન, અડદ અને સુરા (દારૂ) નાં પુદ્દગલા અપેક્ષાએ વનસ્પતિનાં, પાણીનાં, અને અગ્નિનાં શરીર કહેવાય, ને લોહં, તાંયું, કલાઈ, સીસું, પાપાણ, કપપદ્રિકા તથા કાટનાં પુદ્દગલા પુર્વીનાં ને અગ્નિનાં શરીર કહેવાય. તથા મળેલાં હાડકાં, ચામડાં, શીંગડાં વગેરેનાં પુદ્દગલા ત્રસ જવનાં ને અગ્નિનાં શરીરો કહેવાય. તેમજ અગારા, રાખ વગેરે એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિયનાં શરીરા અને અગ્નિનાં શરીરા કહેવાય. પછી લવણસમુદ્રના અકવાલ-વિષ્કંભ વગેરે જણાવી અંતે લાકસ્થિત જણાવી છે. પછી પ્રભુના વિહાર વર્ણ વ્યો છે.

ભગવતીજીના પાંચમા શતકના ત્રીન ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

અહીં અન્યતીર્થિકા કહે છે કે એક સમયે આ ભવતું ને પરભવતું આયુષ્ય ( બે આયુષ્ય) જલમ્રં થિકાના ઉદાહરણથી ભાગવાય. આ વિચાર ખાટા છે. પ્રભુએ કહ્યું કે એક ટાઈમે એકજ આયુષ્ય ભાગવાય. તથા આયુષ્યકમં સહિત જીવ નરકમાં જાય છે. અહીં જે આયુષ્ય ભાગવાય, તે પાછલા ભવમાં નિયત સમયે બાંધ્યું હતું એમ સમજવું. ચાવીશ દંડકામાં આ બીના ઘટી શકે છે. પછી જીવમાત્રને ઉદ્દેશીને યાનિ અને આયુષ્ય સંબંધી વિચારા વર્ણવ્યા છે.

ભગવતીજના પાંચમા શતકના ચાથા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે છઘસ્થ મનુષ્ય શંખ, ઝલ્લરી વગેરે વાજિંત્રોના તથા બીજ પદાર્થોના પણ શબ્દો સાંભળે છે, તે સ્પર્શાયેલા (કર્ણેન્દ્રિયની સાથે અથડાયેલા, સંબદ્ધ થયેલા) શબ્દો સંભળાય, તથા તે આરંગત શબ્દો સંભળાય, અહીં આરંગત, અવિગત ને પારંગત શબ્દોનું પણ સ્વરૂપ સમજવ્યું છે. કેવલજ્ઞાની બધા શબ્દો સાંભળી શકે. આ હકીકત છઘસ્થના શબ્દ શ્રવણના પ્રસંગને અનુસરીને જણાવી છે, એમ સમજવું. ખાંકી કેવલીને કેવલજ્ઞાનથી જ શબ્દજ્ઞાન થતું હોવાથી તેમને સાંભળવાની જરૂરિયાત છે જ નહિ. કેવલજ્ઞાની મિત પણ જાણે ને અમિત પણ જાણે. તેમજ સર્વત્ર સદા અને સર્વથા કેવલી સર્વ ભાવાને જાણે. છઘસ્થ જવ હસે, ને ઉતાવળા પણ થાય.

પષ્ક હસવું અને ઉતાવળા થવું એ કેવલજ્ઞાનીને ન જ હોય. કારણ કે માહના ઉદયધી હસાય છે. તે કેવલીને ન જ હોય. હસતાં ૭ કે ૮ આઠ કર્મા બંધાય. અહીં આ ખીતા ચાવીશ દંડકામાં ઘટાવીને સમજાવી છે. પછી જણાવ્યું કે છઘસ્થ જીવ ઊંઘ, ને ઊંઘતા સાત કે આઠ કર્મો ખ'ધાય. આ ખીના ૨૪ દ'ડકાેમાં સમજવી. હરિજ્ઞામેષી ધાનિદ્વારા ગર્ભને બહાર કાઢીને બીજા ગર્ભાશયમાં મુકે છે. તે નખવાટે કે રૂંવાડાવાટે પણ ગર્ભને કેરવી શકે છે. તેમાં ગભ<sup>ર</sup>ને લગાર પણ પીડા થાય નહિ. ગર્ભને બદલનારાે દેવ ચામડીના છેદ (કાપકૂપ) કરે, ને ગર્ભ ને સક્ષ્મ (ઝીણા) કરીને ખદલાવે. પછી અતિ-મુક્ત મુનિતું જીવન જણાવીને પ્રભુની પાસે આવેલા મહાશુક દેવલાકના બે દેવાની હકીકત વર્ણવતાં કહ્યું કે શ્રીમહાવીર દેવના ૭૦૦ શિષ્યા માક્ષે જશે. પછી આ બે દેવાને અંગે શ્રીમહાવીરદેવની ને શ્રીગૌતમસ્વામીજીની વચ્ચે થયેલા વાર્તાલાય કહીને જણાવ્યું કે દેવા નાસંયત કહેવાય. તેમની મુખ્ય ભાષા અર્ધમાગધી છે. કેવલી અંતકર (સંસારતા અંત કરનાર) જીવને કેવલજ્ઞાનથી સ્વતંત્ર જાણે દેખે ને છદ્મસ્થ જીવ સાંભળીને કે પ્રમાણથી જાણે દેખે. પછી કેવલીના શ્રાવક વગેરે અંતકર કેવલીને કેવી રીતે જાણે દેખે તે ખીના જણાવીને પ્રમાણના ૧. પ્રત્યક્ષ, ૨. અનુમાન, ૩. ઉપમા. ૪. આગમ એમ ચાર લેદા કહ્યા છે. પછી જણાવ્યું છે કે કેવલજ્ઞાની ચરમ કર્મને અને ચરમ નિર્જરાને જાણે, દેખે, ને પ્રણીત મનને ને પ્રણીત વચનને ધારે. તથા કેવલ-જ્ઞાનીના એ મન વચનને કેંદલાએક વૈમાનિક દેવા જાણે ને કેંદલાએક વૈમાનિક દેવા ન જાણે. પછી તે **દે**વાના માયી મિ<sup>શ્</sup>યાદષ્ટિ અને અમાયી સમ્યવ્દજિ., અનંત-રાેપપન્નક ને પરંપરાેપયન્નક, પર્યાપ્ત ને અપર્યાપ્ત, ઉપયુક્ત ને અનુપયુક્ત એમ ચાર રીતેં ખે ખે લોકા જણાવીને કહ્યું કે અનુત્તરાપપાતિક કેવા સ્વસ્થાને રહ્યા રહ્યા કેવલીની સાથે વાતચીત કરે ને અહીં રહેલા કેવલજ્ઞાની જે કાંઈ કહે, તેને ત્યાં રહેલા અનુત્તરદ્દેવ જાણે, દેખે. તેમજ ઉપશાંતમાહ જીવા પણ અનુત્તર દ્વપણ પામ છે. કેવલી ઇંદિયાની મદદથી જાણે દેખે નહિ, કારણકે છદ્મસ્થ જીવને જ તેની મદદથી જાણવાતું હાય. તથા કેવલી હાલ જેટલા વ્યાકાશપ્રદેશામાં અવગાહીને રહ્યા હાય, તેટલા જ આકાશપ્રદેશામાં અવગાહીને ભવિષ્યમાં ન રહે, પણ વધઘટ જરૂર થાય જ છે. આ પ્રસ'ગે સ'યાગ–સદ્દક્રવ્યતાનું સ્વરૂપ વર્ષ્કુવ્યું છે. પછી કહ્યું કે ચોદપૂર્વા લખ્ધિના પ્રભાવે એક ઘડામાંથી હજાર ઘડા કરે છે. પછી ઉત્કરિકાના ભેદાદિનું વર્ણન કરી અ'તે પ્રભુના વિદ્વાર જણાવ્યા છે.

શ્રીમગવતીજીના પાંચમા શતકના પાંચમા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

માત્ર સંયમથી સિદ્ધ થાય ? આ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં વિસ્તારથી સમજવા માટે પહેલા શતકના ચાેથા ઉદ્દેશાની ભલામણ કરી છે. પછી અન્યતીથિ<sup>લ</sup>કના વેદનાને અંગ અઘઢિત વિચારા જણાવી એવંભૂત વેદનાદિની ભીના કહી છે. પછી સાત કુલકરાે, તીર્થ' કરના માતાપિતા, મુખ્ય શિષ્યા તથા મુખ્ય શિષ્યાઓનું તથા ચકીના સી રતના-દિનું, ખલદેવાનું તથા વાસુદેવાનું, તેમના માતાપિતાનું તથા પ્રતિવાસુદેવનું વર્ણુંન કરતાં વિસ્તાર માટે સમવાયાંગ સુત્રની ભલામણ કરી અંતે પ્રશ્નુના વિદ્વાર જણાવ્યા છે.

શ્રીભગવતીજીના પાંચમા શતકના છકા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે હિંસા, જૂઢ આદિ કારણાથી અને શ્રમણાદિ સુપાત્રને અકલ્પનીય દાન દેવાથી દું કું આયુષ્ય અંધાય છે. દયા, સત્ય, શીલાદિ કારણાથી ને સુપાત્રને ખપે તેવા પદાર્થાનું દાન દેવાથી લાંભું (શુભ) આયુષ્ય બંધાય છે. પછી અશુભ દીર્ઘાયુષ્યનાં ને શુભ દીર્ઘાયુષ્યનાં કારણા, કરિયાલું વેચનાર ને લેનારને લાગતી ક્રિયા તથા ચાલ પ્રસંગે જરૂરી ચાર વિકલ્પા અને ભાંડ (ઉપકરણ)ના અપહારાદિથી લાગતી ક્રિયા, તથા હમણાં સળગાવેલા અગ્નિની ખીના જણાવી ધનુષ્ય ફેંકતાર પુરુષાદિને લાગતી ક્રિયાઓ કહી છે. પછી અન્ય તીર્થિકાના મત તેનું ખાઢાપહું ચાલુ પ્રસંગે જવાભિગમની ભલામલ કરીને આધાકમીં આહાર લેવાથી નુકસાન અને આચાર્ય- ઉપાધ્યાયના ભવા જણાવ્ય છે. અંતે અભ્યાખ્યાનની ખીના કહી છે.

શ્રી ભગવતીજના પાંચમા શતકના સાતમા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

પરમાજી કાંઇ વાર કપે ને પરિશુમે, કાંઇ વખત ન કપે ને ન પરિજુમે, એમ હિપ્રદેશિક સ્ક'ધ દેશથી ક'પે ને દેશથી ન ક'પે. આ રીતે ત્રિપ્રદેશિક સ્ક'ધથી માંડીને અન'ત પ્રદેશિક સ્કંધના વિચાર કરતા દેશાશ્રિત વિકલ્પા કહીને પરમાણ અને અસિ-ધારાની ખીતા કહી છે. પછી કહ્યું કે પરમાથ્યુ છેદાતા નથી. એમ દ્વિપ્રદેશક સ્કંધથી માંડીને ઠેઠ અસંખ્ય પ્રદેશિક સ્કંધ સુધીના સ્કંધામાં સમજવું. એ પ્રમાણે અનંત-પ્રદેશિક સ્કંધામાંના કેટલાક સ્કંધા છેદાય તે કેટલાક સ્કંધા ન પણ છેદાય. એ પ્રમાણે અગ્નિ અને પરમાણુ વગેરેમાં અળવાની બીના અને પુષ્કરસંવત્ત મેઘ અને પરમાસ્ત્ર વગેરેમાં લી'જાવવાની બીના તથા ગ'ગા મહાનદી અને પરમાસ્ત્ર વગેરેમાં જલના પ્રવાહમાં તણાવાની બીના સમજવી. પછી કહ્યું કે પરમાણના બે ભાગ ન થાય તે તેના મધ્યભાગ ન હાેય. તેના પ્રદેશા પણ ન હાેય. આ વિચાર (સરખા પ્રદેશાના, વિષમ પ્રદેશાના વિચાર) હિપ્પદેશિક સ્કંધથી માંડીને અનંત પ્રાદેશિક સ્કંધામાં જણાવ્યા છે. પછી પરમાણુ પરમાણુની માંહામાંહે સ્પર્શના જણાવતાં નવ વિકલ્પા કહીતે દ્વ્યણક સ્કંધાદિની ને ત્ર્યણક સ્કંધાદિની ને અંતે અનંતપ્રાદેશિક સ્કંધાની માંહામાંહે સ્પર્શના જણાવી છે. પછી પરમાણુ-પુદ્દગલની કાલથી સ્થિતિ જણાવીને સકંપ એક પ્રદેશાદિમાં અવગાઢ પુદ્દગલાની સ્થિતિ અને નિષ્કંપ એકાદિ આકાશ-પ્રદેશામાં અવગાઢ પુદ્દગલાની સ્થિતિ તથા એકાદિગુણ કાળાં, લીલાં, પીળાં, ધાળાં. લાલ પુદ્દગલાની સ્થિતિ જણાવીને વર્ણું-ગંધાદિના પરિણામાની સ્થિતિ તથા અંતરકાલ

એટલે પરમાણ વગેરેના અંતરકાલ, કહીને દ્રવ્યસ્થાનાયુ વગેરે ચાર પદાર્થાનું અલ્પ-બહુત્વ જણાવ્યું છે. પછી કહ્યું કે નરકના જીવા આરંભી છે, ને પરિશ્રહી છે. આ બીના ચાવીશ દંડકામાં વિચારી છે. પછી શરીરાદિની હકીકત કહીને અંતે પાંચ હેતુ-અહેતુનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. અહીં સટીક ખંડછત્રીશી પણ જણાવી છે.

શ્રીભગવતીજીના પાંચમા શતકના આઠમા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવના નારદપુત્ર મુનિ અને નિર્ભ થીપુત્ર અનગાર આ બે શિષ્યો હતા. તેમાંના નારદપુત્ર એમ માને છે કે તમામ પુદ્દગલો સાર્ધ ( જેના અર્ધા બે ભાગ થાય તેવાં ) છે, ને સમધ્ય એટલે મધ્યભાગવાળા તથા પ્રદેશવાળા છે. નિર્ધ થીપુત્ર અનગાર આ વાત ખાડી સાબિત કરી સાચી હકીકત જણાવે છે. ત્યારે પાતાની ભૂલ કળૂલ કરી નારદપુત્ર અનગાર નિર્ધ થીપુત્ર અનગારને ખમાવે છે. પછી વિહાર જણાવીને શ્રી ગૌતમસ્વામીજીએ પૂછેલ પ્રશ્નના જવાબમાં પ્રભુએ કહ્યું કે જીવા વધે ઘટે નહિ, અવસ્થિત છે. એમ સર્વ દંડકામાં સમજવું. સિદ્ધોમાં પણ આ વિચાર જણાવી કહ્યું કે જીવા કાયમ સર્વ કાલ રહે છે. તે નારકા જઘન્યથી એક સમય સુધી ને ઉત્કૃષ્ટથી આવલિકાના અસંખ્ય ભાગ સુધી વધે છે ને ઘટે છે. તથા નારકાનું અવસ્થાન જઘન્યથી એક સમય, ઉત્કૃષ્ટથી ચાવીશ મુહ્તા મુધી જણવું. એમ સાતે નરકમાં તેને લગતી વિશેષતા જણાવાપૂર્વ ક આ બીના જણાવી છે. આ વિચારણા બાકીના દંડકામાં અને સિદ્ધોમાં પણ જેમ ઘટે તેમ જણાવી છે. પછી જીવાના અને સિદ્ધોના સાપચયાદિ સ્વરૂપને અંગ જરૂરી બીના કહીને કાલની અપેક્ષાએ જવમાત્રને લગતી એ જાતની વિચારણા કરી છે.

શ્રી ભગવતીજના પાંચમા શતકના નવમા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

અહીં રાજગૃહ નગરનું સ્વરૂપ જણાવી કહ્યું કે શુભ પુદ્દગલાના સંસર્ગાથી દિવસે પ્રકાશ અને અશુભ પુદ્દગલાની વિશેષતાથી રાતે અંધારું હોય છે. આ જ કારણથી નરકમાં પણ અંધારું જાણવું. એમ તેઇન્ક્રિયના દંડક સુધીના દંડકામાં અંધારું હોય. પણ પછી ચતુરિન્દ્રયાદિમાં પ્રકાશ અને અંધારું ભંને હોય. તમામ સ્વર્ગામાં પ્રકાશ હોય. નારકોઓને કાલના ખ્યાલ ન હોય. કારણ કે તેવા ખ્યાલ અઠીદ્રીપમાં જ હાય છે. એમ પંચેન્દ્રિય તિર્યાંચામાં પણ જાણવું. મનુષ્યાને કાળના ખ્યાલ હોય ને દેવાને તે ન હોય. પછી શ્રીપાર્ધાનાથના સ્થિવરાએ પ્રભુ શ્રીમહાવીરને પૂછ્યું કે અસંખ્ય પ્રદેશવાળા લાકમાં અનંતા રાત્રિ દિવસા શ્રી રીતે ઘઢી શકે? પ્રભુએ શ્રીપાર્ધાનાથની સાક્ષી આપીને તે વાત સ્પષ્ટ સમજાવતાં તેમને ખાત્રી થઈ કે પ્રભુ શ્રીમહાવીર 'સર્વ'ફા છે.' પછી પંચ મહાલત ધર્મને સ્વીકારી આરાધીને તે સ્થિવરા મોક્ષે ગયા. આની પછી દેવલાકની ગણત્રી અને સંગ્રહ ગાથા કહીને વિહાર જણાવ્યો છે.

શ્રીભગવતીજીના પાંચમા શતકના દશમા ઉદ્દેશાના ફંક પરિચય અહીં ચન્દ્રની બીના જણાવતાં વિસ્તાર માટે પાંચમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશકની ભલામણ કરી છે.

શ્રીભગવતીજના પાંચમા શતકના દૂંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રીભગવતીજીના છઠ્ઠા શતકના પહેલા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય

૧. પહેલા ઉદેશામાં વેદનાની બીના કહી છે. ૨. બીજામાં આહારની, ૩. ત્રીજામાં મહાશ્રવની, ૪. ચાથામાં સપ્રદેશની, ૫. પાંચમામાં તમસ્કાયની, ૬. છઠ્ઠામાં ભવ્યની, છ. સાતમામાં શાલિની, ૮. વ્યાઠમામાં પૃ<sup>ર</sup>વીની, ૯. નવમામાં કર્મની ને ૧૦. દશમા ઉદેશામાં અન્યતીર્થિકની હકીકત જણાવી છે. આ રીતે દશ ઉદેશાના સારને જણાવનારી સંત્રહ ગાથાના અર્થ કહીને હવે પહેલા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય જણાવું છું. તે આ પ્રમાણ-જે જીવ મહાવેદનાવાળા હાય તે મહાનિજ રાવાળા હાય અને જે જીવ મહા-નિજ રાવાળા હોય તે મહાવેદનાવાળા હોય. અહીં સમજવાનું એ છે કે મહાવેદના-વાળા જીવામાં તથા અલ્પ વેદનાવાળા જીવામાં જે જીવ પ્રશસ્ત નિજ રાવાળા હાય તે જ ઉત્તમ જાણવા. આ ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું કે છઠ્ઠી-સાતમી નરકના જવા મહાવેદનાને ભાગવે છે. શ્રમણા જે કમીનજીરા કરે તેનાથી નરકના જીવાને વધારે કર્માનિજીરા હોય જ નહિ. આને સ્પષ્ટ સમજાવવાને માટે ચાપ્પ્યા લગડાનું ને મેલા લગડાનું દુષ્ટાંત, કર્દમ રાગ, ગાડાની મળીના રાગ વગેરેનો હકીકત સમજાવીને કર-માવ્યું કે નારકીનાં પાપકર્મા ચીકણાં હોય છે. અહીં લુહારની એરણના દાખલા સમ-જાવ્યા છે. સાધુનાં કર્મા પાચાં-નરમ હાય છે. આ હકીકત સુકા પૂળા અને અધ્નિનું, તથા પાણીનું ટીપું અને ઊની ધગધગતી લાહાની કહાઇનું દેષ્ટાંત દર્શને સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી મનકરણ, વચનકરણ, કાયકરણ ને કમ કરણ રૂપ ચાર કરણામાંથી દરેક દંડકના જીવને કેટલાં કરણા હોય? તે ખીના તમામ દંડકામાં વિચારીને કરણ અને અશાતા-વેદના, કરણ અને શાતાવેદનાના વિચાર ૨૪ દંડકામાં ઘઢાવીને વેદનાની ને નિજેશની ચઉભંગી જણાવી છે. પછી કહ્યું કે 1. મહાવેદનાવાળા અને મહાનિજ રાવાળા છવ પ્રતિમાધારક મુનિ જાણવા. ર. છઠ્ઠી સાતમી નરકના જીવાને મહાવેદના છે, ને નિજ રા થાડી છે. 3 શેલેશી અવસ્થામાં રહેલા કેવલી જીવને વેદના થાડી, પણ કર્માનજેશ ઘણી થાય છે. ૪. અનુત્તર વિમાનના દેવાને વેદના થાડી હાય ને કર્મનિજ રા પણ શાડી થાય છે. અ'તે આના સાર જણાવનારી સંગ્રહગાથા કહી છે.

ભગવતીજીના છઠ્ઠા શતકના બીજા ઉદ્દેશાના દ્રંક પરિચય

અહી આહારતું સ્વરૂપ, અને તેના તમામ દંડકામાં વિચાર જણાવતાં વિસ્તાર માટે શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસ્ત્રના આહારપદની ભલામણ કરી અંતે પ્રભુના વિહાર જણાવ્યા છે. શ્રીભગવતીજીના છેટ્ટા શતકના ત્રીજા ઉદ્દેશાના ૂંક પરિચય

આના દું કામાં સાર જણાવનારી ખેગાથાના અર્થ આ પ્રમાણે જાણવા: અહીં બંધાદિની અપેક્ષાએ પુદ્દગલાની વિચારણા કરી છે. તે આ રીતે-માંઠા પાપારંભથી જીવને સર્વ પ્રકારે પુદ્દગલા બંધાય? વગેરે કહ્યા પછી જેમ વસ્ત્રમાં પ્રયાગથી કે સ્વાભા- વિક રીતે પુદ્દગલા એકઠાં થાય છે, એમ જીવાને પણ શું થાય છે? આ બીના સ્પષ્ટ જણાવીને કહ્યું કે જેમ લૂગડામાં એકઠા થતાં પુદ્દગલા સાદિ એટલે આદિવાળાં છે, એમ જીવાને પણ પુદ્દગલસંગ્રહ (પુદ્દગલાના ખંધ) આદિવાળા છે, વગેરે પ્રશ્નાના ઉત્તરા કહીને કર્મની સ્થિત જણાવી છે. પછી શું સ્ત્રી, પુરુષ વગેરે કર્મ ખંધ કરે? વગેરે પ્રશ્નાના ઉત્તરા દઇને સંયત સમ્યગ્દષ્ટિ વગેરે તથા સંગ્રી, ભવ્ય, દર્શની, પર્યાપ્તિ, ભાષક, પરિત્ત, જ્ઞાની, યાગી, (શરીરાદિકૃત યાગ-ચેષ્ઠાવાળા જીવા) ઉપયાગવાળા જીવા, આહારક, સુક્ષ્મ, ચરમ વગેરેને આશ્રીને બંધના વિચારા કહીને એ બધા સ્ત્રી વગેરે કર્મને બાંધનારા જીવાનું અદ્ધ્યમહુલ કહ્યું છે.

#### ત્રીજા ઉદ્દેશાનું રહસ્ય

મહાકમ વાળા જીવને સર્વત: અને નિરંતર પુદ્દગલાના ચય તથા ઉપચય થાય છે. તથા તેના આત્મા અનિષ્ઠાદિ સ્વરૂપે વારંવાર પરિણામ પામે છે. તેમાં કારણ કહોને તાજા વસતું ઉદાહરણ જણાવ્યું છે. પછી અલ્પકમ<sup>ર</sup>વાળા જીવન સર્વત: પ્રદાગલા ભેદાય છે. યાવત (એમ અંતે સમજવું કે) પરિવિધ્વ સ પામે છે. ને એના આત્મા શુભાદિ સ્વરૂપે વારંવાર પરિશુમે છે. તેમાં કારણ જણાવીને મલિન છતાં પણ પાણીથી ધાવાતા લગડાંતું દેખાંત કહ્યું છે. પછી જીવને કર્મોના ઉપચય પ્રયાગથી જ થાય છે. જેમ વસાદિમાં પુદ્રગલાના ઉપચય થાય છે. તેમ અહીં સમજવું. પછી મનપ્રયાગ. વચનપ્રધાગ અને કાયપ્રધાગની વિચારણા તમામ દંડકામાં કહીને સાદિ સાંત વગેરે ભાંગામાંથી વસતે લગતા પુદ્દગલાપચય સાદિ સાંત છે એ પ્રમાણે જીવને લગતા પુદ્રગલાપચયની બાબતમાં પ્રશ્નાત્તરા જણાવીને કહ્યું કે ઇર્વાપથિક કર્માને આંધનાર જીવના કર્મ પુદ્દગલાપચય સાદિ સાંત છે. ભવ્યના અનાદિ સાંત અને અભવ્યના અનાદિ અનંત કર્મ પુરૂગલાપચય જાણવા. પણ સાદિ છતાં અનંત એવા કર્મ પુરૂગલાપચય હાય જ નહિ. પછી કહ્યું કે જેમ વસ્ત્ર સાદિ સાંત છે તેમ નરકપણ વગેરે પદાર્થી પણ સાદિ સાંત છે. સિદ્ધો સાદિ અનંત છે. ભવ્યા અનાદિ સાંત ને અભવ્યા અનાદિ અનંત છે. પછી આઠ કમેં પ્રકૃતિ તથા તેની અબાધા કાલવાળી ખંધ સ્થિતિ જણાવીને કહ્યું કે એ કર્માને બાંધનારા સ્ત્રી આદિ ત્રણમાંના કાઈ પણ જીવ હાય. આયુષ્યને સ્ત્રી આદિ ભાંધે અને ન પણ ભાંધે. પછી સંયતાદિને લગતા પ્રશ્નાત્તરા કહીને સમ્યગ્દિ વગેરે ૪૨ પ્રકારના જ્વાને ઉદ્દેશીને કર્મ ખંધાદિના વિચારા જણાવ્યા છે. અને સ્ત્રી વેઠકાદિ ચારેતું અદ્યુખહુત્વ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે.

શ્રી ભગવતીજીના છઠ્ઠા શતકના ચાેથા ઉદ્દેશાના દ્રુંક પરિચય

અહીં કાલની અપૈક્ષાએ અને એકત્વ તથા અહુત્વને આશ્રીને જવાના પ્રદેશ સહિતપણાના ને પ્રદેશરહિતપણાના વિચારા જણાવ્યા છે. એ જ રીતે આહારક અના- હારક કહ્યા છે. તેમજ ભવ્યાદિ ત્રણ, સંગ્રી આદિ ત્રણ, લેશ્યાવાળા, કૃષ્ણાદિ લેશ્યાવાળા અને અલેશ્ય જવા તથા સમ્યગ્દેષ્ટિ વગેરે 3, તેમજ સંયતાદિ 3 ક્યાયી વગેરે 4 જવા, મિત્રિગ્રાનાદિવાળા જવા તથા વેદવાળા જવા બાદિ 8, સાકાર ઉપયાગવાળા, અનાકાર ઉપયાગવાળા જવા તથા વેદવાળા જવા વગેરે 8, શાકાર ઉપયાગવાળા, અનાકાર ઉપયાગવાળા જવા તથા વેદવાળા જવા વગેરે 8, શાકાર ઉપયાગવાળા, અનાકાર ઉપયાગવાળા જવા તથા વેદવાળા જવા 4 આ બધાને કાલાદેશની અપૈક્ષાએ સપ્રદેશ છે કે અપ્રદેશ છે! એ હડીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી જવામાં પ્રત્યાખ્યાનીપણાની ને અપ્રત્યાખ્યાનીપણાની બીના વર્ણવી છે. અંતે કહ્યું કે પંચેન્દ્રિય જવા જ પ્રત્યાખ્યાનાદિને જાણે છે. એ જ પ્રમાણે પચ્ચખ્યાણ કરવાની આવતમાં પણ સમજ લેવું. પછી પ્રત્યાખ્યાનાદિ અને આયુષ્યની હડીકત કહ્યી છે.

ભગવતીજીના છર્જુા શતકના પાંચમા ઉદેશાના ટ્રુંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે તમસ્કાય એ પાણી કહેવાય. એમ કહીને તમસ્કાયના ને પાણીના સ્વભાવમાં સમાનતા સમજાવી છે, ૧. અરૂણાદ્ધ સમુદ્રથી તમસ્કાયની શરૂઆત થાય ને બ્રહ્મદેવલાકમાં એની સમાપ્તિ થાય છે. ર. તમસ્કાય રામપાતરના મૂલની જેવા અને ઉપરના ભાગમાં કુકડાના પાંજરા જેવા છે. ૩. તમસ્કાયના બે પ્રકાર છે. સંખ્યેય ચાજન વિસ્તારવાળા તમસ્કાય ને અસંખ્યેય ચાજન વિસ્તારવાળા તમસ્કાય. આના વિષ્ક'ભ તથા પરિક્ષેપ કહ્યો છે. ૪. શીધ્ર ગતિવાળા દેવ છ મહિના સુધી ચાલતાં પણ એના પાર ત ધામે એવડા માટે તમસ્કાય છે. પ. તમસ્કાયમાં ઘર વગેરે નથી. ૬. તમસ્કાયમાં મેચા વરસે છે. ૭. તેને કરનારા અસુરકુમાર, નાગકુમાર અને સુવર્ણ કુમાર દ્વે છે. ૮. તમસ્કાયમાં દેવકૃત ખાદર સ્તનિત અને બાદર વીજળી હોય છે. ૯. તમસ્કાયમાં વિશ્રહગતિને અપ્રાપ્ત સિવાય બાદર પૃથ્વી કે અગ્નિ નથી. ૧૦. તમસ્કાયમાં સૂર્યાદિ નથી, પણ તેની પડખે છે. ૧૧. તેમાં સૂર્યાદિની પ્રભા નથી, અર્થાત્ એ પ્રભા છે ખરી, પણ તે તમસ્કાયરૂપે પરિણામ પામેલી છે. ૧૨. તેના વર્ણ ભયંકર કાળા છે એથી દેવા પણ ભય પામે છે. ૧૩. તેનાં નામા ૧૩ છે, તે તમસ્કાય અધકાર વગેરે જાહ્યવા. ૧૪. તે પાણીના જીવના અને પુદ્દગલના પરિણામ છે. ૧૫. તમસ્કાયમાં જીવ માત્ર ઘણીવાર ઉપજ્યા છે. પણ ભાદર પૃથ્વીપણે અને ભાદર અગ્નિપણે ઉપજ્યા નથી. આ રીતે તમસ્કાયની ગીના પૂર્ણ થયા બાદ હવે કૃષ્ણરાજ્ઓની હકીકત જણાવે છે. તે આઠ છે અને સનત્કુમાર કલ્પ અને માહેન્દ્ર કલ્પની ઉપર નીચે બ્રહ્મ કેવલાકના અરિષ્ટ વિમાનના પાથડામાં 🕽. તથા તેના અખાડાના જેવા સમચારસ

આકાર છે. તેમજ ચારે દિશામાં ખે ખે માંહામાંહે અડેલી છે. આ પ્રસંગ તેની લંખાઈ, પહેાળાઈ અને માઠાઈ જણાવી છે. કૃષ્ણરાજમાં ઘર વગેરે નથી ઇત્યાદ હંકીકત જેમ તમસ્કાયની કહી તેમ જાણવી. તેના કૃષ્ણરાજ, મેઘરાજ વગેરે ૮ નામાં કહીને જણાવ્યું કે તે પૃથ્વીના પરિણામ છે. એમાં બાદર પાણીપણ, બાદર અભિપણ, અને બાદર વનસ્પતિપણે જીવા ઉપજતા નથી, બાકી બીજ કાઈ પણ પ્રકારે ઉપજે છે. પછી કૃષ્ણરાજીએના ૮ અવકાશાંતરામાં લાકાંતિક દેવાના અચી, અચિમાલી વગેરે આઠ વિમાનાની વચમાં નવમું રિષ્ઠાભ વિમાન કહીને તેને લગતી બીજી હકીકત પણ કહી છે. પછી લાકાંતિક દેવાનું સ્વરૂપ જણાવીને કહ્યું કે એમના વિમાના વાયુ ઉપર પ્રતિષ્ઠત (રહ્યા) છે. આના વિસ્તાર માટે જવાભિગમસ્ત્રની ભલામણ કરી કહ્યું કે બધા જીવા એ વિમાનામાં પણ ઉપજેલા છે, માત્ર દેવપણ નહિ. તેમનું આયુ ૮ સાગરાપમનું જાણવું. તથા લાકાંતિક દેવાના વિમાનાથી અસંખ્યેય યાજન છેટે લાકાંત છે.

શ્રીભગવતીજના છટ્ટાં શતકના છઠ્ઠા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં સાત નરક પૃથ્વીઓ તથા પાંચ અનુત્તર વિમાના કહીને મારણાંતિક સમુદ્ધાતનું સ્વરૂપ અને રત્નપ્રભામાં ઉપજવાને લાયક જીવ જણાવ્યા છે. પછી કહ્યું કે કેટલાક જીવા રત્નપ્રભામાં પહેાંચીને આહાર કરે, ને કેટલાક જીવા ત્યાં પહેાંચી ત્યાંથી પાછા કરી, કરી વાર ત્યાં પહેાંચીને આહાર કરે છે. આ વિચારા બોજ નરકામાં તથા અસુરકુમારાદિમાં જણાવીને અંતે મેરૂ, અંગુલ, વાલામાદિથી માંડીને યાજન કેડી આદિ પદાર્થાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે.

શ્રીભગવતીજના છકા શતકના સાતમા ઉદ્દેશાના ટ્વંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે શાલિ વગેરે પાંચ ધાન્યની ધાનિના બીજોત્પત્તિ કાલ જઘન્યથી અન્તર્સુદ્ધ અને ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ વરસ જાણવા. વઢાણા વગેરે ૧૦ ધાન્યની ધાનિના બીજોત્પત્તિકાલ ઉત્કૃષ્ટ પાંચ વરસ છે, એ પ્રમાણે અળસી વગેરે ૧૦ ધાન્યની ધાનિના બીજોત્પત્તિકાળ ૭ વરસ જાણવા. એક મુહૂર્તમાં ૩૭૭૩ ધાસા- ફ્લાસ થાય પછી આવ-લિકાના ધાસો- ફ્લાસ, પ્રાણ, સ્તાકથી માંડીને શીર્ષપ્રહેલિકાની પલ્યાપમની તથા સાગરાપમની બીના પરમાણ, ઉત્ક્લક્ષ્ણશ્લક્ષ્ણિકાથી માંડીને યાજનની બીના, ઉત્સિપિણી આદિની બીના, સુષમસુષમાના ભરત ક્ષેત્રનું સ્વરૂપ વગેરે કહીને આના વિસ્તાર માટે છવાલિગમ સૂત્રની ભલામણ કરી છે.

શ્રીભગવતીજીના છઠ્ઠા શતકના આઠમા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય અહીં કહ્યું છે કે પૃથ્વીઓ આઠ છે. રત્નપ્રભાની નીચે ઘર વગેરે નથી. તથા ત્યાં ઉદાર મેલ અને તેના સ્તિનિત શખ્દ છે. તેમજ તેને કરનારા અસુરકુમાર કે નાગ-કુમાર છે, વળી ત્યાં વિગ્રહળતિ સિવાય બાદર અગ્નિકાય નથી. ત્યાં ચંદ્ર વગેરે નથી. આ જ વિચારા ખધી નરકાને અંગે સમજવા. ફેર એઠલા કે ત્રીજી નરકમાં મેઘ વગેરેને નાગકુમાર વગેરે દેવા ન કરે, તથા ચાથી નરક વગેરેમાં ખલાહકાદિ એકલા દેવ જ કરે છે. આવા જ પ્રશ્નોત્તરા સૌધર્મ દેવલાકાદિને અંગે પણ જાણવા. ફક્ત ફેર એ કે માત્ર નાગકુમારા બલાહક વગેરેને ન કરે. અને સનત્કુમારાદિ સ્વર્ગમાં તે બલાહક વગેરેને ન કરે. અને સનત્કુમારાદિ સ્વર્ગમાં તે બલાહક વગેરેને ન કરે. અને સનત્કુમારાદિ સ્વર્ગમાં તે બલાહક વગેરેને દુવ જ કરે છે. પછી સંગ્રહગાથા, આયુષ્યના બધાના ક ભેદા, તેની ર૪ દંડકામાં વિચારણા તથા લવણ સમુદ્ર સંબંધી વિચાર કહેતાં અહીં જીવાબિગમની વિસ્તાર માટે ભલામણ કરી છે. જેટલાં શુભ વસ્તુનાં નામાં હોય તે તે નામના અસંખ્ય દ્વીપ–સમુદ્રો જાણવા. પછી વિહાર જણાવ્યો છે.

## શ્રીભગવતીજના છઠ્ઠા શતકના નવમા દદ્દેશાના ટુંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ભાંધતાં સાથે ૭-૮ કે દ કર્મા ભંધાય. અહીં વિશેષ ભીના માટે પ્રજ્ઞાપનાસ્ત્રનાં ભંધાદેશકની ભલામણ કરી છે. મહર્દ્ધિક દ્વ બહારના પુદ્દગલા લીધા સિત્રાય વિકુર્વણા ન કરે. તથા ઇહગત પુદ્દગલાદિમાંના તત્રગત પુદ્દગલાને લઇને વિકુર્વણા કરે છે. તેમજ એક વર્ણ અને અનેક રૂપના ચાર વિકલ્પા થાય છે. વળી દેવ બાહ્ય પુદ્દગલાને લઇને વર્ણાદિમાં ફેરફાર કરી શકે છે, પછી વર્ણાદિના વિકલ્પા જણાવીને કહ્યું કે અવિશુદ્ધ લેશ્યાવાળા દેવ અસમવહત આત્મા દ્વારા અવિશુદ્ધ લેશ્યાવાળા દેવ વગેરેને જાણે નહિ. અહીં એ ત્રણ પદના ૧૨ વિકલ્પા વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

# શ્રીભગવતીજીના છઠ્ઠા શતકના દશમા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

જિવની આખતમાં બીજાઓના 'જિવ કોલાસ્થિકમાત્ર છે, નિષ્પાવમાત્ર છે? વગરે વિચારા ખાંડા છે એમ કહીને પ્રભુએ જવતું સ્વરૂપ જણાવતાં દેવનાં ને ગંધનાં અહુ જ ઝીણાં પુદ્દગલાતું ઉદાહરણ કહ્યું છે. પછી જવ અને ચૈતન્ય ખંને માંહામાંહે એકરૂપ છે. આ વિચાર તમામ દંડકામાં જણાવીને કહ્યું કે જે જવે છે, તે તા જવ જ છે, અને જવ તા જવે પણ ખરા ને ન પણ જવે. અહીં જવવું એડલે પ્રાણ ધારણ કરવા, તે સિદ્ધોને ન હાય. આ વિચાર તમામ દંડકામાં કહ્યા છે. પછી "નારકી અને ભવસિદ્ધિક બધા જવા એકાંત દુ:ખને વેદ્દે છે" આવા બીજાના વિચારા ખાંડા છે એમ જણાવતાં પ્રભુએ કહ્યું કે કેડલાએક જવા એકાંત દુ:ખને, કેડલાએક જવા એકાંત સુખને અને કેડલાએક જવા સુખ દુ:ખ મિશ્રિત વેદનાને વેદ્દે છે. અહીં તેવા જવાના નામ જણાવીને નારક અને તેના આહાર પુદ્દગલાની બીના જણાવીને તથા ચાવીસે દંડકામાં

થડાત્રીને કહ્યું કે કેવલી ઇંદ્રિયા દ્વારા જાણે નહિ, જાવે નહિ. તેમનું જ્ઞાન દર્શન અમિત છે. અંતે આના સારને જણાવતારી સંગ્રહ ગાથા કહી છે.

શ્રીભગવતીજીના છકા શતકનાે ટૂંક પરિચય પૂરાે થયાે.

શ્રીમગવતીજીતા સાતમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં પરભવમાં જતાં છવતું આહારકપણું ને અનાહારકપણું કયારે હોય ! તે બીના વિસ્તારથી કહીને લાકના આકાર જણાવ્યા છે. પછી શ્રાવકને એવાપિથકી અને સાંપરાયિકી ક્રિયામાંથી કચી ક્રિયા લાગે! આનો ઉત્તર જણાવીને વ્રતાના અતિચારે ને કર્ણુરહિત છવની ગતિ કહી છે. પછી કહ્યું કે દુ:ખી છવ દુ:ખથી વ્યાપ્ત હાય છે. ઉપયાગ રહિત અનગારને લાગતી એવાપિથકી કે સાંપરાયિકી ક્રિયાની બીના કહીને અનગારને સફાપ પાન-ભાજન વહારાવતા હકસાન ને નિર્દોષ પાન-ભાજન વહારાવતાં લાભ જણાવીને અતે ક્ષેત્રાતિકાંતાદિ આહારપાણી ને શસાતીતાદિ આહારપાણીનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે.

શ્રીભગવતીજીના સાતમા શતકના ખીજા ઉદેશાના ટૂંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે હિંસાના પ્રત્યાખ્યાન કરનાર જીવને કહાય સુપ્રત્યાખ્યાન થાય તેનું શું કારણ ! ન કહાય દુષ્પ્રત્યાખ્યાન થાય તેનું શું કારણ ! આના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરીને પ્રત્યાખ્યાનનું સ્વરૂપ મૂલગુણ પ્રત્યાખ્યાનના લેક તથા ઉત્તરગુણ પ્રત્યાખ્યાનના લેક કહ્યા છે. પછી એમાંનું કર્યું પ્રત્યાખ્યાન ક્યા દંડકના જીવને હોય ! એ વિચાર ર૪ દંડકામાં કહીને મૂલગુણ પ્રત્યાખ્યાની વગેરે જવાનું અલ્પમહુત્વ જણાવ્યું છે. પછી પૃષ્ટયું કે શું જવા સર્વ મૂલગુણ પ્રત્યાખ્યાની છે ! વગેરે પ્રશ્નોત્તરો ચાવીશ દંડકામાં જણાવીને કહ્યું કે નારકાને અને પંચેન્દ્રિય તિર્થ ચાને સર્વ મૂલગુણ પ્રત્યાખ્યાન હાય નહિ. પછી સર્વ મૂલગુણપ્રત્યાખ્યાની જીવ વગેરેનું અલ્પમહુત્વ કહીને શું જીવા સંયત છે, અસંયત છે, કે સંયતાસંયત છે ! તથા જવા શું પ્રત્યાખ્યાની છે ! આના સ્પષ્ટ ખુલાસા જણાવ્યા છે. પછી પ્રત્યાખ્યાની જીવ વગેરેનું અલ્પમહુત્વ, અને ચાવીશ દંડકામાં શાધાતપણાના ને અશાધાતપણાના શ્રતા વિચારા જણાવ્યા છે.

શ્રીભગવતીજીના સાતમા **શ**તકના ત્રીજા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય

અહીં પૂછ્યું છે કે વનસ્પતિના જીવા અલ્પાહારી કચારે હોય? ને મહાહારી ક્યારે હાય? ઉનાળામાં તે જીવા અલ્પાહારી હાય છે છતાં તેઓ ફૂલાથી ને ફ્લાથી શાભાયમાન દેખાય છે તેતું શું કારણ? આ પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરીને મૂલકદ અને બીજની બીના અને વનસ્પતિના જવાના આહારની બીના તથા અનંતકાય વનસ્પતિ જોવાના આહારની બીના જણાવી છે. પછી પૂછ્યું કે શું કૃષ્ણ લેશ્યાવાળા નારક જીવ અલ્પકમેં વાળા અને નીલલેશ્યાવાળા નારક મહાકમેં વાળા અને કાપાત લેશ્યાવાળા નારક અલ્પકમેં વાળા હોય? આના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરી જણાવ્યું કે વેદના અને નિર્જરા બને ભિન્ન ભિન્ન પદાર્થ છે, નારકાને વેદના તે નિર્જરા નથી, વેદનાના ઢાઇમ (સમય) અને નિર્જરાના ઢાઇમ અલગ અલગ છે, આ બીના નારકાદમાં જણાવીને તેમનું શાધાપાયું, અને અશાધાપાયું ઘડાવ્યું છે.

ભગવતીજીના સાતમા શતકના ચાૈયા ઉબ્નાે તથા પાંચમા ઉબ્નાે ટ્રંક પરિચય અહીં જીવાના ભેઢા કહીને અંતે સંત્રહગાથાથી આના સાર કહ્યો છે. પાંચમા ઉદ્દેશામાં ખેચર જીવામાં યાનિના વિચારા વર્ણવ્યા છે.

ભગવતીજીના સાતમા શતકના છઠ્ઠા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય

અહીં નરકાયુષ્યના ખંધ-ઉદય અને નરકમાં મહાવેદનાનું ભાગવવું, અસુર-કુમારામાં મહાવેદનાનું ભાગવવું, તેમજ પૃથ્લીકાયિકમાં વિવિધ વેદનાનું ભાગવવું કહીને આયુષ્યના ખંધ, અને કર્કશ વેદનીય કર્મનું સ્વરૂપ, તથા તેના કારણા જણાવ્યા છે. પછી કશું કે નારકાને કર્કશ વેદનીયકર્મ હાય છે. પછી અકર્કશ વેદનીયકર્મનું સ્વરૂપ, અને તેના કારણા કહીને પૂછ્યું કે નારકા અકર્કશ વેદનીય કર્મ ખાંધે છે. આના ખુલાસા કરી, શાતા અશાતા વેદનીયકર્મનું સ્વરૂપ તથા તેનાં કારણા કહીને જંબૂદ્રીપના ભરતક્ષેત્રમાં આ અવસર્પિણોમાં દુ: ધમદુ: ધમા નામના છઠ્ઠા આરાની પરિસ્થિત વર્ણવી છે. તેમાં જણાવ્યું કે એ હાહાભૂત કાલ છે, તે વખતે ભયં કર વાયરા વાશે, દિશાઓ મેલી દેખાશે, ઠંડી અને તહેકા વધારે પહેશ, તથા અરસ-- વિરસાદિ મેઘા વરસશે, તેમજ ગામ વગેરમાં રહેલા મનુષ્ય-પશુ-પક્ષી વગેરેના ને વનસ્પતિના તથા પર્વતાદિના નાશ થશે. પછી તે કાલના ભૂમિમનુષ્યા તેના આહાર, ગતિ તથા સિંહાદિની તેમજ કાગડા વગેરેની ગતિની (તે મરીને કયાં જશે?) બીના સ્પષ્ઠ જણાવી છે.

ભગવતીજીના સાતમા શતકના સાતમા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં સંવૃત અનગારને લાગતી કિયા, અને તેને એવાંપચિકી કિયા લાગવાનું કારણ જણાવ્યું છે. પછી પૂછ્યું કે કામ રૂપી છે કે અરૂપી? અને તે સચિત્ત છે, કે અચિત્ત છે? તથા છવ રૂપ છે કે અજવાર પછે? તેમ કામ જીવાને હાય કે અજવાને હાય? પછી આવા જ પ્રશ્નો ભાગની બાબતમાં પણ પૂછ્યા છે. તે બધાના ખુલાસા કરીને કામભાગના ભેદા, ચાવીશ દંડકામાં કામીપણાના ને ભાગીપણાના વિચારા કહી પછી તે સર્વે જીવાનું અલ્પબહુત્વ જણાવ્યું છે. પછી છદ્દાસ્થ મનુષ્યાદિની જરૂરી

ચાલુ હકીકત વગેરે જણાવી છે. પછી પૂછયું કે અસંગ્રી છવા અકામ વેદના વેદે છે? સમર્થ છતાં પણ અકામ વેદના કેમ વેદે? આના સકારણ ખુલાસા જણાવીને સમર્થ છવ તીત્રેચ્છાપૂર્વક વેદનાને ભાગવે તેનું શું કારણ? આ ખાબત તથા બીછ પણ જરૂરી બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

શ્રીબગવતીજના સાતમા **શ**તકના આઠમા ઉદ્દેશ ના ટુંક પરિચય

અહીં પૂછ્યું છે કે હ્લસ્થ મનુષ્ય કેવલ સંયમ વડે સિદ્ધ થાય ? આના ઉત્તર દર્દન કહ્યું કે હાથીના જીવ ને કું યુઆના જીવ સરખા છે. પછી પૂછ્યું કે પાપકમે દુ:ખરૂપ છે ? આના ખુલાસા કરતાં એ પણ જણાવ્યું કે પાપકમેના બધાથી જીવને દુ:ખ લાગવું પડે છે, ને તેની નિર્જરાથી સુખ મળે છે. પછી દશ સંજ્ઞાની તથા નરકમાં રહેલી દશ પ્રકારની વેદનાની બીના કહીને જણાવ્યું કે હાથીના જીવને અને કું યું આના જીવને અપ્રત્યાખ્યાની ક્રિયા સરખી લાગે છે. પછી આધાકમી આહારાદિને વાપરવાનું ફ્લ વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

શ્રીભગવતીજીના સાતમા શતકના નવમા ઉદ્દેશાના ટૂક પરિચય

અહીં પૂછ્યું છે કે અસંવૃત અનગાર ખહારના પુદ્દગલાને ગ્રહ્યું કર્યા વિના એક વર્ષુ વાળું એક રૂપ વિકુર્વવા (અનાવવા) સમર્થ છે? આના ઉત્તર કેતાં તેની વૈક્ચિ રચના સમજાવીને, મહાશિલાકંટક સંગ્રામનું સ્વરૂપ તથા વ્યાખ્યાદિ સમજાવતાં કહ્યું કે તેમાં ૮૪ લાખ જનાના ક્ષય થયા હતા. તે ભધા જના મરીને ઘણું કરીને નરકમાં કે તિર્ય ચમાં ઉપજ્યા છે. પછી રથસુશલ સંગ્રામની વ્યાખ્યા સ્વરૂપ વગેરે જણાવતાં કહ્યું કે તેમાં ૯૬ લાખ જનાના ક્ષય થયા હતા. અહીં મરીને તેઓ ઘણું કરીને નારક કે તિર્ય ચ થયા હતા. અહીં કોના જય ને કોના પરાજય (હાર) થયા? તે જણાવીને કહ્યું કે લડાઇમાં મરેલા જવા સ્વર્ગ જાય એ વાત એટી છે. તથા દ્વેન્દ્ર કોબ્રિક રાજાના (પાછલા ભવના) મિત્ર હતા. ને ચમરેન્દ્ર પૂર્વ ભવે સાધુપણામાં તેના સહચારી હતા. પછી વર્ણની બીના જણાવતાં કહ્યું કે તે નાગ (સાર્થવાહ) ના પીત્ર થાય. તે તૈયારી કરી અભિગ્રહ લઈ રથસુશલ સંગ્રામમાં લડતાં સખ્ત ઘાયલ થઈ પાછા ફર્યા, તે સર્વ પ્રાણાતિપદિનું વિરમણ કરી સમાધિથી કાલધર્મ પામ્યા ત્યારે તે સ્થલે સુંગધિપાણીની તથા ફૂલાની વૃષ્ઠિ થઈ. કાલધર્મ પામી તે મહર્લિક દેવ થયા, ત્યાંથી સ્થવીને માફ્ષે જશે. તેના મિત્ર મરીને મનુષ્ય થયા વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

શ્રીભગવતીજીના સાતમા શતકના દશમા ઉદ્દેશાના દૂંક પરિચય અન્યતીર્થિકાએ પંચાસ્તિકાયના પ્રશ્ન પૂછતાં શ્રીગૌતમસ્વા**મીએ તેના સ્પષ્ટ** હત્તર સમજવ્યા. પછી કાલાદાયી શ્રીગૌતમ ગણધરને પૂછે છે કે ૧. પુદ્દગલાસ્તિકાયને વિષે કર્મ લાગે ? ૨. શું પાપકર્મ અશુભવિપાક સહિત હોય છે ? ૩. પાપકર્મી અશુભ– વિપાક સંયુક્ત હોય તેનું શું કારખું? ૪. શું કલ્યાબુકમેં કલ્યાબુ ક્લવાળું હોય ? કલ્યાબુકમેં કલ્યાબુક્લિવિપાક સહિત હોય તેનું શું કારબું? આ પ્રશ્નોના ઉત્તરા સમજી કાલાદાયી પ્રતિભાષ પામી સાધુ થયા ને સંયમ સાધી સિદ્ધ થયા. પછી અગ્નિ સળગાન્વવામાં ને ઓલવવામાં મહાકર્મતાના ને અલ્પકર્મતાના વિચાર જબાવી અંતે અચિત્ત પુદ્દગલા પ્રકાશ કરે? આના પુલાસા કરતા તેજોલેશ્યાના અચિત્ત પુદ્દગલાના પ્રકાશ વગેરેની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

શ્રીભગવતીજીના ૭ મા શતકનાે ટ્રંક પરિચય પૂરાે થયાે.

### શ્રીભગવતીજીના આઠમા શતકના ટૂંક પરિચય

- ૧. પહેલા ઉદ્દેશામાં ૧૦ ઉદ્દેશાની સંબ્રહ્યણી ગાથા, પ્રધાગપરિણત પુદ્દગલા અને મિશ્ર પરિણત પુદ્દગલાનો નવ નવ દંડકામાં વિચાર કરી વિશ્વસાપરિણત પુદ્દગલાની ખીના કહી છે. પછી ત્રણ યાગ વગેરેને ઉદ્દેશીને પણ તે પ્રયાગાદિ પરિણત પુદ્દગલાની ખીના કહ્યા ખાદ અંતે તે બ્રધાંતું અલ્પખહુત્વ જણાવ્યું છે.
- ર. બીજા ઉદ્દેશામાં જાતિની અપેક્ષાએ અને કર્મની અપેક્ષાએ આશીવિષની સ્પષ્ટ લેક પ્રલેક સાથે બીના જણાવીને હ્વાસ્થ ન જાણે તેવાં દરા સ્થાનકો, જ્ઞાન-અજ્ઞાનનું વર્ણન, તેના લેકાદિના વિચાર, જીવના નારકાદિ દંડકામાં જ્ઞાનિત્વ-અજ્ઞા-નિત્વના વિચાર, ગતિ-ઇદ્રિયાદિ માર્ગભામાં જ્ઞાનિત્વાદિના વિચાર તથા લબ્ધિનું સ્વરૂપ, તેના લેદાદિ તેમજ લબ્ધિવાળા અને લબ્ધિરહિત જેવામાં જ્ઞાનિત્વાદિના વિચાર કહીને, જ્ઞાન અજ્ઞાનાદિના વિષય અને જ્ઞાનાદિના સ્થિતિ ને પર્યાયાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. અ'તે તે બધાના નાના માટાં અલ્પબહુત્વ તથા પ્રસંગને અનુસરીને પરિહાર વિશુદ્ધિ આદિની પણ બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- 3. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં પૃક્ષ (ઝાડ) ના ભેદા વગેરે બીના કહી છે. અહીં કાડના સંખ્યાત છવીનું, અસંખ્યાત છવીનું, એક બીજવાળાં પૃક્ષાનું, તથા અનંત છવાવાળાં પૃક્ષાનું સ્વરૂપ વગેરે કહીને જણાવ્યું કે કાઈ છવાના દેહના ખે ત્રણ કે સંખ્યાતા ડુકડા કર્યા હાય, તા તેની વચ્ચેના ભાગ છવ પ્રદેશાથી સ્પૃષ્ટ હાય કે નહિ ? તથા અરૂપી છવપ્રદેશાને શસ્ત્ર વગેરેથી પીડા થાય કે નહિ ? આના સ્પષ્ટ ઉત્તરા દેતાં જણાવ્યું છે કે છદાયેલા કાચબા વગેરેની વચમાં રહેલા પ્રદેશા અરૂપી હાવાથી શસ્ત્રાદિથી પીડા ન થાય. જેમ બારણાંની તડમાં ગિરાલીની પૂંછડી દબાઈ જવાથી કપાય, ત્યારે કપાયેલી પૂંછડીની અને બાકીના શરીરના ભાગની વચમાં રહેલા આત્મપ્રદેશા અરૂપી હાવાથી તેમને શસ્ત્રાદિના સંભધ્યી પીડા વગેરે ન થાય. અંતે પૃથ્વીઓ વગેરેની ચરમતાદિ (ચરમપાશ્વું વગેરે) ની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

૪. ચાથા ઉદ્દેશામાં કાયિકી ક્રિયા વગેરે પાંચ ક્રિયાનું વર્ણન કર્યું છે.

પ, પાંચમા ઉદ્દેશામાં આજિવિકમતવાળા વાહીના પ્રશ્ન જણાવતાં કહ્યું છે કે શ્રાવક સામાયિકમાં રહ્યો હોય, ત્યારે તેને ભાંડ (કરિયાષ્ટ્રં, વાસણ) અને સ્ત્રી વગેરે મારાં છે, એવા માહ હોતા નથી. તેથી તે વખતે કાઈ માણસ તેના ભાંડપાત્રાદિનું કે સ્ત્રીનું અપહેરણ કરે, તા તે પાતાના ભાંડાદિને શાધે છે કે સ્ત્રીને શાધે છે? એમ કેમ કહેવાય? આનું સમાધાન એ છે કે સામાયિકમાં રહેલા શ્રાવકે મમત્વભાવનું પચ્ચખ્ખાણ કર્યું નથી, તેથી તે ચારાયેલા પાતાના ભાંડને શાધે છે એમ કહી શકાય. તેમજ સ્ત્રીનું પ્રેમભ'લન નથી ત્રુડયું, તેથી તે અપહુરણ કરાયેલી પાતાની સ્ત્રીને શાધે છે એમ કહેવાય. પછી શ્રાવકને સ્ત્રુલ પ્રાણાતિપાતાદિના પચ્ચખ્ખાણ કરવાના વિધિ જણાવતાં ૪૯ ભાંગા કહીને આજિવક મતના સિદ્ધાંત, અને તેના ભાર શ્રમણાપાસકા, શ્રાવકને તજવાનાં ૧૫ કર્માદાના, દેવલાક વગેરે બીના વિસ્તારથી કહી છે.

- દુ. છઠ્ઠા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે શ્રાવક સાધુને નિર્દોષ આહારાદિ વહારાવે, તો તેને એકાંત કર્મનિજેરાના અપૂર્વ લાભ મળે, ને ભયં કર માંદગી, લાંબી અઠવી આદિમાં મુનિઆદિના વિહાર વગેરે ખાસ અગત્યના કારણા ગીતાર્થ ગુરૂઆદિની જાણમાં હોય તેવા પ્રસંગ ગીતાર્થાદિની આગાથી જ મુનિ વગેરેના સંયમાદિ ગુણાને ઠકાવવાની ભાવનાથી ગીતાર્થ ત્વાદિ-ગુણવંત શ્રાવક સુપાત્ર મુનિ વગેરેને સદ્દાષ આહાર વગેરે વહારાવે તો તે શ્રાવકને ઘણા કર્મનિજેરાના લાભ મળે ને થાં કું જ પાપકર્મ બંધાય. અસંયતને આહારાદિ દેતાં તેને એકાંત પાપ કર્મ જ બંધાય. અહીં આહારાદિ સદ્દાષ હોય કે નિર્દોષ હોય, પણ કુપાત્રને દેવાથી કર્મનિજેરાના લાભ ન થાય. આ હડીકત હોય કે નિર્દોષ હોય, પણ કુપાત્રને દેવાથી કર્મનિજેરાના લાભ ન થાય. આ હડીકત દીકામાં સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી શ્રાવક નિર્શે થને પિંડ (આહારાદિ) અને પાત્ર વગેરે વહારવા માટે ઉપનિમંત્રણ (વિનંતી) કરે, તે ટાઈમે મુનિ માર્ગ ની મર્યાદા અને આહારાનો અંગે આરાધક વિરાધકપણાના વિચાર, તથા ખળતા દીપક અને ઘરના વિચાર, તેમજ જીવ નારકાદિ દંડકામાં બીજાના શરીર નિમિત્તે લાગતી કિયાએાની બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
- છ. સાતમા ઉદ્દેશામાં અન્ય તીચિ કોના ને સ્થવિરાના સંવાદ જણાવતાં " સ્થ-વિરાને અન્ય તીચિ કાએ કહ્યું કે તમે અસંયત છા, ને એકાંત બાલ છા. " આ વિચારનું ખંડન કરતાં સ્થવિરાએ જણાવ્યું કે સંયતપણાના ગુણાને સાધતા હોવાથી અમે સંયત છીએ, ને એકાંત બાલ નથી, એમ સાબિત કર્યું છે. તેવા ગુણાથી જે રહિત હોય, તે જ અસંયત અને એકાંતબાલ કહેવાય.
- ૮. આઠમા ઉદ્દેશામાં ગુરુ, શ્રુત વગેરેના પ્રત્યનીક (વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરનારા શત્રુ) જીવાના ૬ ભેઢા અને પ્રભેદા તથા વ્યવહારના પાંચ ભેદા, તેનું કલ, તેમજ ઐર્યાપથિક

ભાષતું ને સાંપરાયિકભાષતું સ્વરૂપ કહીને એ પિથિક ભાષતા સ્વામી, અને આ એયાંપિથિક કમીના ભાંગા, તેના ભાંધને અગે જરૂરી બીના જણાવીને સાંપરાયિક કમીન્ ભાંધનાં સ્ત્રી વગેરે સ્વામી અને તેના ત્રૈકાલિક ભાંધના ભાંગા, તથા કમીપ્રકૃતિનું, અને પરીષદ્ધાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તથા કથા પરીષદ્ધ કયા કમીના ઉદયથી દ્ધાય છે. કાને કેટલા પરીષદ્ધ હોય? વગેરે પ્રશ્નાના ઉત્તરા વર્ણવ્યા છે. પછી કહ્યું કે તેજના પ્રતિ- ઘાતથી સૂર્ય દૂર છતાં નજીક દેખાય છે, ને તેજના અભિતાપથી પાસે જતાં દૂર દેખાય છે. આ હકીકતને વિસ્તારથી સમજાવીને કહ્યું કે સૂર્ય વર્ષમાન સ્પૃષ્ઠ ક્ષેત્રને પ્રકાશિત કરે છે. ને સૂર્યની ક્રિયા વર્ષમાન ક્ષેત્રમાં કરાય છે, તથા સૂર્ય સ્પૃષ્ઠ ક્રિયાને કરે છે. આ રીતે તાપક્ષેત્રની ભોના કહ્યીને માનુધાત્તર પર્વતની ભહારના ને અંદરના ચંદ્ર વગેરેની ઊધ્વલિકમાં ઉત્પત્તિને અંગે જરૂરી હકીકત જહ્યાવીને અંતે પૂછ્યું કે ઇંદ્રસ્થાન કેટલા કાળ સુધી ઉપપાતવિરહિત રહે? આના સ્પષ્ટ જવાબ આપ્યા છે.

હ. નવમા ઉદ્દેશામાં અધના વિચાર વિસ્તારથી જણાવતાં તેના એ ભેઠ કહીને ક્રમાવ્યું કે ધર્માસ્તિકાયાદિના અનાદિ વિશ્વસાળધ છે. પછી સાદિબધના ભેદા અને સ્થિતિ, અંતર અને અલ્પબહુત્વ કહ્યા છે. પછી વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ અને કાર્મણ- બંધના ભેદા અને સ્વરૂપ તથા પ્રયાગબધનાં કારણા તેમજ સ્થિતિ કહીને શરીરાના માંહામાંહે બંધાદિને અગે વિચારા જણાવ્યા છે. અંતે દેશબધકાદિનું અલ્પબહુત્વ અને અંધ છત્રીશી વર્ણવી છે.

૧૦. દરામાં ઉદ્દેશામાં અન્ય તીર્થિકા કહે છે કે 'એકલું શીલ જ શ્રેયસ્કર (કલ્યાણદાયક) છે. તેનું ખંડન કરીને સત્ય બીના એ કહી કે માક્ષની પ્રાપ્તિમાં શુત અને શીલ અને અસાધારણ કારણ છે. એઠલે એ બેના સાધક આત્મા જ માક્ષને પામે છે. માટે જ કહાં છે કે શુત-શીલવંત જવા જ સર્વારાધક જાણવા. અહીં શીલસંપન્નપદની ને શુતસંપત્રપદની ચઉંભંગી અને દેશારાધકનું ને દેશવિરાધકનું તથા સર્વારાધકનું ને સર્વાવરાધકનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી આરાધકના ભેદા, જ્ઞાનારાધના ને દર્શનારાધનાની બીના જણાવતાં તેના જવન્ય મધ્યમ ઉત્કૃષ્ટ ભેદા, અને તેના માંહામાંહ સંખંધ તથા જથન્યાદિ ભેદે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રના આરાધક જ્વાના ભવની હકીકત સ્પષ્ટ સમજવીને પુદ્દગલપરિણામના સ્વરૂપ, ભેદા તથા પુદ્દગલાસ્તિકાયની જરૂરી બીના કહી છે. પછી લાકાકાશના ને જીવના પ્રદેશા, તથા કર્મપ્રકૃતિ તેમજ તેની ચાવીશ દંડકામાં હકીકત કહીને આઠે કર્મોના અવિભાગ પરિચ્છદનું સ્વરૂપ અને તેનાથી નારકાદિના આત્મપ્રદેશાનું વીંદાવલું તથા દરેક કર્મના એક બીજ કર્મની સાથે સંબંધ, તેમજ પુદ્દગલી બીના અને પુદ્દગલની નારકાદિ જ્વામાં ને સિહોમાં વિચારી છે.

શ્રી ભગવતીજીના આઠમા શતકના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા.

### %્રી ભગવત્તીજીના નવમા રાતકના **ટૂં**ક પરિ**ચ**ય

આતા ૩૪ ઉદ્દેશા છે. તેના સંક્ષિપ્ત સાર આ પ્રમાણે જાણવા-૧. પહેલા ઉદ્દેશામાં જં ભૂંદીપના આકાર વગેરેનું વર્ષ્યુન કર્યું છે. ર. બીજા ઉદ્દેશામાં અહી હીપમાં ને પુષ્કરેહ સમુદ્રમાં પ્રકાશ કરનાર ચંદ્રની હઠીકત જણાવી છે. 3. ત્રીજથી 30 ત્રીસમાં સુધીના સ્૮ ઉદ્દેશાઓમાં ર૮ આંતહીંપાનું સ્વરૂપ વર્ષ્ય વર્ષ્ય છે. 31. એકત્રીસમા ઉદ્દેશામાં અસાવ્યા કેવલીની બીના કહી છે. 31. બત્રીસમા ઉદ્દેશામાં બ્રાહ્યણકુંડ ગામનું વર્ષ્યુન કર્યું છે. 38. ચાલીસમા ઉદ્દેશામાં બ્રાહ્યણકુંડ ગામનું વર્ષ્યુન કર્યું છે. 38. ચાલીસમા ઉદ્દેશામાં પુરૂષને હ્યાનારની બીના કહી છે.

તેમાંથી ૩૧, ૩૨, ૩૩, ૩૪મા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય ક્રમસર આ પ્રમાણે જાણવા:--

3૧ માં ઉદ્દેશામાં અશ્વત્વા કેવલીનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવતા કહ્યું કે જેઓ ક્રેવલજ્ઞાની વગેરેની દેશના સાંભળ્યા વગર કેવલજ્ઞાન પામ્યા તેઓ અક્ષુત્વા કેવલી કહેવાય. અને જેઓ કેવલી વગેરેની દેશના સાંભળીને કેવલગ્રાન પામ્યા તેઓ શ્રત્યા-કેવલી કહેવાય. આ બૅને લક્ષ્યમાં રાખીને અહીં પ્રશ્નોત્તરા જણાવ્યા છે. કેવલજ્ઞાની વગેરેનાં વચના સાંભળ્યા વગર કાેઈ જીવને ધ્રમ'ના બાેધ, બાેધિલાભા, પ્રવજ્યાના લાભ, શ્રદ્ધાચર્ય, સંયમ, જ્ઞાન વગેરેના લાભ થાય કે નહિ**? તેના હે**ંદ્ર જણાવવા સાથે સ્પષ્ઠ ઉત્તરા આપ્યા છે. તેમાં કહ્યું કે કેટલાક છવા ધર્મના બાધ, બેરધિ વગેરે કેવલી વગેરનાં વચના સાંભળયા વગર પણ પામે છે ને કૈદલાએક જીવા સાંભળીને ધર્મ બાધ વગરેત પામે છે. અહીં યાગ્ય પ્રસંત્રે હેતુ વગેરે જણાવવા પૂર્વક વિભાગજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ. સમ્યગ્દર્શન, ચારિત્રના લાભ, અવિદ્યાનના લાભ, લેશ્યા, સંવયણ, સંસ્થાન, ઊંચાઈ, આયુષ્ય, વેદ્દ, ક્ષાય, અધ્યવસાય, મુક્તિ અને ક્યાયાના ક્ષય વગેરેની ખીતા સ્પષ્ટ સમ-જાવીને કહ્યું કે અસાચ્ચાકેવલી ધર્માપદેશ કરે નહિ, બીજાને દીક્ષા આપે નહિ ને અંતે સિદ્ધ થાય. તેઓ ઊર્જ લાકમાં ગાળ વૈતાદયાદિ સ્થલે હોય ને અધાલાકમાં કુખડી-વિજય વગેરે અધાલીકિક ગામાદિમાં હાય. તથા તિર્જી લોકમાં પંદર કર્મ ભૂમિમાં હાય. પછી તેમની એક સમયની સંખ્યા કહીને જ્ણાવ્યું કે–કેવલી વગેરેના ઉપદેશ સાંભળતાં પણ એવું અને છે કે કાઈ છત્ર ધર્મ વગરેને પામે ને કાઈ છત્ર ધર્મ વગરેને ન પણ પામે. આ પ્રસંગે જરૂરી બીજી પણ બીના જણાવતાં ધર્મને સાંભળીને સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણાના ધારક જીવામાંના કેટલાએક જીવા અવધિજ્ઞાનાદિને પામે છે. તેમના લેશ્યા, જ્ઞાન, ધાગ, વેદ, કપાય, અધ્યવસાયાદિને અંગે લઠતી બીના કહીને જણાવ્યું કે સામ્યા કેવલી ધર્માપદેશ વ્યાપે છે, તેઓ તથા તેમના શિષ્ય~પ્રશિષ્યા પણ બીજાને દીક્ષા આપે તે માણે પણ જાય. પછી ઊ<sup>દવ</sup>ે લાકાદિમાં તેમની હ્યાતિના વિચાર કહીને તેમની એક સમયમાં સંખ્યા વગેરે ભીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

3ર. ખત્રીસમાં ઉદ્દેશમાં વાર્ષિજયગ્રામે શ્રીપાર્ધ નાયના સંતાનીય શ્રીગાંગયમુનિએ પ્રેલ્ન શ્રીમહાવીરદેવને નરકાદિમાં સાંતર (આંતરે આંતરે) અને નિરંતર
(આંતરા રહિતપણે) જીવાનું ઉપજવું ને ત્યાંથી નીકળવું આ ખેને અંગ પૂછેલા
પ્રશ્નોના ઉત્તરો, તથા રત્નપ્રભાદિ નરકસ્થાનામાં એકાદિ જીવાનાં પ્રવેશનકો (દાખલ
થવા)ના વિચારા એ જ રીતે તિર્ય સનુષ્ય દેવામાં એકાદિ જીવાના પ્રવેશનકોના
વિચારા, તેમજ આ પ્રસંગ સંભવતા હિકાદિસ પાત્રી ભાંગાનું વર્ષન કરીને નારકાદિ
પ્રવેશનકોના નાનાં માટાં અલ્પખહુત્વા જણાવ્યા છે. પછી નારકાદિના ઉત્પાદમાં અને
ઉદ્ધર્ત્તનામાં વિદ્યમાનતાના અને અવિદ્યમાનતાના વિચારા કહીને પ્રભુ મહાવીરે ગાંગયમુનિને પાતાનાં વચનામાં સાક્ષી આપતાં જણાવ્યું કે જેમ હું કહું છું તેમ પુરુષાદાનીય
પ્રભુ શ્રીપાર્ધાનાય આ લાકને દ્રવ્યાસ્તિક નયની અપેક્ષાએ શાધ્યતા કહ્યો છે, ને જીવા
શુભાશુલ કર્મોના ઉદ્યાદિથી નારકાદિપહું પામે છે. આ રીતે પ્રસુ મહાવીરની દેશના
સાંભળતાં પ્રસુ મહાવીર સર્વ શ્રુ છે, આવી ખાત્રી થતાં પંચ મહાવીરા સ્વીકારી
આરાધીને ગાંગય મુનિ મોક્ષે ગયા.

33. તેત્રીસમા ઉદ્દેશામાં ભ્રાહ્મણુંડ બ્રામના રહીશ ઋષભદત્ત ભ્રાહ્મણ અને દેવાનંદા બ્રાહ્મણી બહુશાલક એંત્યવાળા બગીચામાં પધારેલા પ્રશ્નુ મહાવીર દેવને વંદન કરવા ને દેશના સાંભળવા આવ્યા. દેવાનંદાની કૃક્ષિમાં પહેલાં પ્રશ્નુ મહાવીર રહેલા હાવાથી તે પ્રશ્નુની માતા થાય. પુત્રસ્તેહથી પ્રશ્નુને જેતાં દેવાનંદાના સ્તનમાંથી દૂધ ઝરવા માંડયું. આથી આશ્ચર્ય પામેલા શ્રીગૌતમસ્વામી વગેરેને પ્રશ્નુએ સત્ય બીના જણાવી ને વૈરાગ્યમય દેશના આપી. તે સાંભળી ખંને પ્રશ્નુના હાથે દીક્ષા લઈ આરાધીને મોક્ષે ગયા. પછી જમાલિની બીના જણાવતાં કહ્યું કે તે જમાલિ રાજકુમાર પ્રશ્નુની દેશના સાંભળી દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા. માતાપિતાને સમજવી અનુમતિ લઈ પ્રશ્નુના હાથે દીક્ષા પામીને આરાધતાં એક વખત પાપકર્માદયે તેને પ્રશ્નુનાં વચનામાં અશ્વના હાથે દીક્ષા પામીને આરાધતાં એક વખત પાપકર્માદયે તેને પ્રશ્નુનાં વચનામાં અશ્વના શર્ધ, અને કરાતી વસ્તુ અરૂત છે. (કરાઈ નથી) વગેરે મિથ્યાવાદ વધારનાર નિદ્ધવ થયા. શ્રીગૌતમસ્વામીજએ તેને લાક અને જીવના શાર્ધતત્વાદિના પ્રશ્ની પૂછ્યા, પણ તે જવાબ દઈ શક્યો નહિ. પ્રભુએ તે બીના વગેરે સ્વરૂપ સમજવ્યું, તા પણ સમજયા નહિ. અંતકાલે મરીને કિલ્મિપિયા દેવ થયા. અંતે તેના પછીના ભવાની બીના તથા કિલ્મિપિયા દેવાના આયુષ્યાદિની હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

3૪. ચાત્રીસમા ઉદ્દેશામાં પ્રશ્નો પૂછ્યા છે કે પુરુષને હણનારા જવ પુરુષને હણે છે કે તાપુરુષને હણે છે ? એ જ રીતે અધિને હણનાર અને ઋષિને હણનાર જવાની આખતમાં પ્રશ્નો પૂછીને કરી પૂછ્યું કે પુરુષાદિને હણનારા જવા કાના વૈરથી અધાય છે ? તથા પૃથ્વીકાયિક જવા વગેરે પૃથ્વીકાયિકાદિને ધાસો-જ્વાસ રૂપે લે અને મૂકે ખરા <sup>?</sup> આના સ્પષ્ટ ઉત્તરેા સમજાવીને પૃ<sup>દ</sup>વી આદિના જીવાને લાગતી ક્રિયાઓની ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

શ્રી ભગવત્રીજીના નવમા શતકના સંક્ષિપ્ત પરિચાય પૂરાે થયાે.

### શ્રી ભયવતીજના દશમા શતકના ટુંક પરિચય

૧. પહેલા ઉદ્દેશામાં પૂર્વાદ દિશાએક અને દિશાએકનાં ૧૦ નામા તથા શરીરનક <del>થો</del>દ્રાદિતું વર્ષ્યું કર્યું. છે. અહીં શરૂઆતમાં ૩૪ ઉદ્દેશાના સારને જણાવનારી સંગ્રહ-ગાથા કહીને દિશા અને શરીરતી બીના વર્ણવી છે. ર. બીજા ઉદેશામાં કહ્યું કે કપાચી આધુને સાંપરાયિકી ક્રિયા લાગે ને અક્ષ્યાયી સાધુને ઇર્યાપથિકી ક્રિયા લાગે, પછી ચાનિ, વેકના, અને ચાનિના ભોદા, નારકાનાવેદના તથા ભાસુપ્રતિમા (૧૨) તેમજ ચ્યારાધના વગેરેતું સ્વરૂધ સ્પષ્ઠ જણાવ્યું છે. ૩. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં કહ્યું કે ફેવે**ા** ચ્યાત્મઋદ્રિ**થી અર પાંચ દે**વાવાસા (વિમાન કે ભુવન) ઉદલ ઘી જઈ શકે તેથી વધારે ર્વિમાનાદિ ઉલ્લ'ઘીને જવાતું પરઋદ્ધિથી અને. પછી અલ્પૠદ્ધિવાળા, સમ (સરખી) ઋક્રિવાળાને મ**હા**ઋક્રિવાળા દેવોનું અને દેવીએકનું એક બીજાની વચ્ચે થઈ જવાનું તથા તેઓ માહ પમાડીને (મૂં કર્વાને) જાય કે ગયા પછી માહ પમાડે ? આ પ્રશ્નાત્તરા અસુરકુમારાદિને અંગે તથા વૈમાનિકાદિને અંગે જણાવ્યા છે. આ બીના સ્પૃષ્ સમજાવીને કહ્યું છે કે ધાડાના હૃદયની ને યકતુની વચ્ચે કર્ષ્યાટક નામના વાયુ હોાય છે, તેથી ઘાઉા દેાઉ ત્યારે 'ખુખુ' શબ્દ કરે છે. અનેતે ભાષાના આર ફ્રોદેવ સમજાવ્યા છે. આ પ્રસંગનું મૂલ સ્થાન સજગૃહ નગર છે. ૪. ચાથા ઉદેશામાં કહેલેહ પ્રસંગ વાર્ષ્યિજયમામે વ્યન્ધા છે. પ્રભુ મહાવીરના શ્યામહસ્તી અનગારે પ્રભુને મામરેન્દ્રના, **ખલીન્દ્રના, ધરણેન્દ્રના, શક્રેન્દ્રના, ઈશાનેન્દ્રના અને સનત્કુમારેન્દ્રના ત્રાયસ્ત્રિત્ર** કાર્યાના પૂર્વભવની ભીના વગેરેને અ'ગે પૂછેલા પ્રશ્નાના ઉત્તરે સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે. તેમાં કહ્યું છે કે ચમરેન્દ્રના ત્રાયસ્ત્રિતા શક દેવા પાઇલા ભવે કાક દી નગરીના રહીશ હતા. અલીન્દ્રના ત્રાયસ્ત્રિ'શક દેવા પૂર્વ ભવે બિસેલક ગામના રહીશ હતા. શકના ત્રાયસ્ત્રિ'-રાક દેવા પૂર્વ ભાવે પલાશ ગામના રહીશ હતા. ઇશાનેન્દ્રના ત્રાયસ્ત્રિ શક દેવા પૂર્વ ભાવે ચંપાનગરીના રહીશ હતા. અવસરે શ્રીગૌતમસ્વામીના પ્રશ્નના જવાખમાં પ્રભુએ ત્રાયત્ત્રિ 'શક દેવાના શાધાતત્ત્વ (શાધાતપહું) વગેરેની ખીના જહાવી છે. પ. પાંચમા ઉદ્દેશામાં જણાવેલી વ્યીનાનું ઉત્પત્તિસ્થાન રાજગૃદ્ધ નગરના ગુણશીલ ચેત્વવાળા રમણીય પ્રદેશ છે. અહીં ચમરેન્દ્રની અગ્રમહિષીઓ, તે દરેકના પરિવાર વગેરે જણાવીને કહ્યું કે ચમરેન્દ્રાદિની મુખ્ય ચમરસિંહાસનાદિવાળી ઇંદ્ર સભાઓમાં શ્રીજિને<sup>ક</sup>્ષેર **દે**વોની દાઢા, હોડકા વગેરે પૂજ્ય પદાર્થાની આશાતનાથી બચવાની શુભ ભાવનાવાળા ઇંદ્રો તથા લાકપાલ વગેરે દેવો પણ ભાગ ભાગવતા નથી. પછી ચમરેન્દ્રના સામ, યમ

વગેરે લાકપાલાની અગ્રમહિષીઓની બીના પછી ખલીન્દ્રની ને તેના સામ વગેરે લાકપાલાની અગ્રમહિષીઓની હકીકત કહીને ધરણેન્દ્ર અને તેના લાકપાલાની અગ્રમ- હિષીઓની હકીકત જણાવી છે. પછી ભૂતેન્દ્રની તથા તેના લાકપાલ દ્વોની, કાલેન્દ્રની, સુર્પેન્દ્રની, પૂર્ણ ભદ્રની, ભામેન્દ્રની, કિન્નરેદ્રની, અતિકાયેન્દ્રની, ગીતરતીન્દ્રની, ચંદ્રની, આંગારગ્રહની, શક્રની, તેના લાકપાલાની, કશાનેન્દ્રની અને તેના લાકપાલાદિની અગ્રમાહિષીઓની બીનાવાળા પ્રશ્નાત્તરો કહ્યા છે. કે છકા ઉદ્દેશમાં શક્રની સુધમાં સઆ, તેની ઋદિદ્ર, સુખ વગેરેનું વર્જુન કરતાં જણાવ્યું કે જેલું સૂર્યાભ દેવના વર્જુનમાં કહ્યું છે, તેલું વર્જુન શક્રની અલંકારસભાદિનું સમજલું. શિરાજપ્રશ્નીય સૂત્રમાં સૂર્યાભ દ્વનું વર્જુન વર્જન વર્જીન સક્રની અલંકારસભાદિનું સમજલું. શિરાજપ્રશ્નીય સૂત્રમાં સૂર્યાભ દ્વનું વર્જુન વિસ્તારથી કર્યું છે, સાતમા ઉદ્દેશાથી લગ્ના ઉદ્દેશા સુધીના ૨૮ ઉદ્દેશામાં ઉત્તર ભાગના ૨૮ અંતર્કીપાનું સ્વરૂપ અનુક્રમે જણાવ્યું છે.

શ્રી ભગવતીજીના દશમા શતકના ટુંક પરિચય પૂરાે થયાે

#### શ્રી બગવતીજના ૧૧મા શતકના ટૂંક પરિચય

માહીં ૧૨ ઉદ્દેશાઓ છે. તેના પહેલા ઉદ્દેશામાં ઉત્પલ એ એક જાતનું કમલ છે. તેને લક્ષ્યમાં રાખીને અહીં પ્રશ્નોત્તરા જણાવ્યા છે. ઉત્પલ નામના કમલમાં એક જીવના અને અનેક જીવાના વિચાર, એટલે ૧–૨. ઉત્પલ એક જીવવાળું છે કે અનેક જીવવાળું છે ? ૩. ઉત્પલ રૂપે કથા જીવા ઉપજે છે ? ૪. એક સમયમાં ઉત્પલપથે કેટલા જાવા ઉપજે ? પ. તે જીવા પ્રાંતસમયે (દરેક સમયે) એકેક જીવ કાઢતાં કેટલા ઢાઇમે ખાલી શાય ? આ પાંચ પ્રશ્નાના ઉત્તરા સ્પષ્ટ સમજાવીને તેની અવગાહના ને તેમનાં કર્માતા અધ, ઉદ્દય, ઉદ્દીરણા, દેષ્ટિ, જ્ઞાન, યાગ, લેશ્યા, ઉપયાગ, શરીરના વર્ણાદ. હ્રચ્છવાસ, નિ:ધાસ, આહારકપદ્ધું વગેરેના વિચાર જણાવ્યા છે. પછી કહ્યું કે તે ઉત્પલના જીવ અવિરત છે. સાત કે આઠ કર્મીને બાંધે છે. પછી તેને ઘટતી સંજ્ઞાઓ, કપાય, વેદ, ઇહિયા, વગેરે કહ્યાં છે. પછી પૂછયું કે ૧. ઉત્પલના જીવ ઉત્પલપણ કયાં સુધી રહે ? ૨. જ્વિપલના જવ પૃથ્વીમાં ઉપજ કરી ઉત્પલપણે ઉપજે આવું કેટલા ટાઈમ કરે ? 3. એવી રીતે તે જીવ વચમાં બીજ વનસ્પતિના ભવ કરી કરી ઉત્પલયથે ઉપજે, આવું કેટલા ટાઇમ કરે ? ૪. આ જ પદ્ધતિએ વચમાં બેઇદિયાના કે પંચેન્દ્રિય તિથ ચના એક ભાવ કરીને કૂરી ઉત્પલપણે ઉપજવાનું કેઢલાે ઢાઇમ કરે ? આ ખધા પ્રશ્નોના ઉત્તરાે કહ્યા છે. પંછી તેના આહાર, આયુષ્ય, સમુદ્દઘાત, અને ચ્યવનની બીના જણાવી છે. પછી પૂછયું કે શું સર્વ છેવા ઉત્પલપણે ઉપજયા છે ? આ પ્રશ્નોના પણ ઉત્તર સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે. રે. બીજા ઉદ્દેશકમાં પહેલા ઉદ્દેશકમાં જેવું વર્ણન ઉત્પલતું કર્યું, તે જ પદ્ધતિએ શાલુક (એક જાતની વનસ્પતિ ) તું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે ૩. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં પલાશ (ખાખરાના ઝાડ)ની ૪. ચાથા ઉદ્દેશામાં કુંભિક નામની વનસ્પતિની, તથા પાંચમા ઉદ્દેશામાં નાડીક નામની

વનસ્પતિની ભીના જણાવી છે. ૬. છકા ઉદ્દેશામાં પદ્મ (કમલ)ની બીના, ૭. સાતમા ઉદ્દેશામાં કર્ણિકાની બીના તથા ૮મા ઉદ્દેશામાં નલિન (એક જાતના કમલ)ની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

હ. નવમા ઉદ્દેશામાં હસ્તિનાપુરના શિવ રાજને શિવભક નામના રાજકુમાર છે. શિવરાજને ત્યાંગ ભાવના થવાથી પુત્રને રાજ્ય સાંપી તાપસપણું સ્વીકારીને તેમાં અભિગ્રહો ગ્રહણ કરે છે. અહીં તેણે દિક્ષેપ્રક્ષિતપણું સ્વીકાર્યું છે. તેના વિધિ જણાવ્યા છે. તાપસપણામાં કરેલા તપના પ્રભાવે તેને વિભંગ જ્ઞાન થયું. તેથી તેણે કહેવા માંડયું કે હું જ્ઞાનથી જાણું છું કે દ્વીપા સાત છે, તે સમુદ્રો પણ સાત જ છે. આ વાત લેલકમાં ફેલાતાં પ્રભુએ સાચી બીના કહી કે દ્વીપ-સમુદ્રો સાત જ નથી પણ અસંખ્યાતા છે. વગેરે બીના સાંભળી શિવરાજર્ષિ શંકિત થઇ ને પ્રભુની પાસે આવ્યા, ને સાચી બીના જાણીને પ્રભુની પાસે દીક્ષા લીધી. તેને સાધીને તે માક્ષે ગયા. અહીં સિદ્ધ- ગંડિકાના અતિદેશ કર્યો છે.

૧૦. દશમાં ઉદ્દેશામાં લાકની બીના, તેના ભેદા, ક્ષેત્ર લાકના ઊધ્વે લાક વગેરે ત્રણ ભેદા, તે દરેકના પણ ભેદ જણાવતાં ઊધ્વે લાકના ૧૫ ભેદા, અધાલાકના ૭ ભેદા ને તિર્છાલાંકના અનેક ભેદા કહ્યા છે. પછી તે બધાના સસ્થાનની ને અલાકના સસ્થાનની હૃકીકત કહીને તે અધાલાકદિના એક આકાશપ્રદેશમાં જવા છે? વગેરે પ્રશ્નાત્તરો જણાવ્યા છે. પછી દ્રવ્યાદિની અપૈક્ષાએ અધાલાકના (વસ્તાસદિની બીના કહી છે. પછી પૂછંયુ કે લાકના એક આકાશપ્રદેશમાં અનેક જવતા પ્રદેશા માહામાં હે સંબદ્ધ છે; તેથી એ સ્થિતિમાં રહેતા એક બીજાને પીડા થાય કે નહિ, એના ઉત્તર દર્શને અતે એક આકાશપ્રદેશમાં જઘન્ય પદે અને ઉત્કૃષ્ટપદે રહેલા જવાનું ને જવપ્રદેશાનું અલપ્રબહુત્વ અને નિગાદનું સ્વરૂપ નિગાદ છત્રીશીમાં કહ્યું છે.

૧૧. અગિયારમાં ઉદ્દેશામાં વાશિજય ગ્રામના દૃતિપલાશ શૈત્યવાળા પ્રદેશમાં આ પ્રસંગ બન્યો છે. એમ કહીને કાળના ભેદો, અને પ્રમાણકાળનું સ્વરૂપ કહોને સુદર્શન શેઠના પૂર્વ ભવની બીના દુંકામાં કહી છે. તેના સાર આ છે—હસ્તિનાગ-પુરના બલરાજાની પ્રભાવતી રાશીને સિંહનું સ્વપ્ન આવ્યું, તે બીના જાણી રાજાએ તેનું ફલ કહ્યું. સ્વપ્નપાઠકોએ પણ પુત્ર—લાભરૂપ ફલ કહ્યું. અવસરે જન્મેલા પુત્રનું મહાબલ નામ પાડ્યું. માટા થતાં કલા કશલ થયા. તેના પાણિગહણ અને પ્રીતિદાન થયા. શ્રીધર્મધાય અનગારની દેશના સાંભળી એક દિવસનું રાજ્ય ભાગવી માતાપિતાની રજાથી દીક્ષા લઇ પૂર્ણ ઉલ્લાસથી તેની આરાધના કરી અંતે સમાધિથી કાલધર્મ પામી બ્રહ્મ દેવલાકમાં મહર્ન્ડિક દેવપશું ભાગવી અંતે સ્થવીને સુદર્શન શેઠ થયા. અહીં તેણે જાતિસ્મરણના પ્રતાપે પૂર્વભવાની બીના જાણી વૈરાગ્ય ભાવે દીક્ષા લીધી. તેની આરાધના કરીને સિદ્ધ થયા. આ મહાબલ કુમારના ચરિત્રની પહેલાં જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ

પૌરુષી, દિનરાત્રિનું પ્રમાણ અને યથાયુ:કાલ વગેરેની ખીના, તથા નારકાદિની સ્થિતિ જણાવીને પદ્યાપમાદિ અહુ દીર્ઘ કાલના ક્ષય થવામાં મહાબલનું દર્શત જણાવ્યું છે.

૧૨. ભારમા ઉદ્દેશામાં આલંભિકા નગરીના શંખવન નામના ચૈત્યવાળા પ્રદેશમાં આ અધિકાર વર્ણવ્યા છે. અહીં ઋષિભદ્ર પુત્ર વગેરે શ્રાવકાને માંહામાં દેવેલાકમાં દેવાની સ્થિતિ, જવન્ય-ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વગેરેની ચર્ચા થતાં નિર્ણય અધૂરા રહ્યો. અહીં પધારેલા પ્રભુ મહાવીરને પૂછતાં સંપૂર્ણ નિર્ણય થતાં જેને ભૂલ જણાઈ તે શ્રાવકે બીજા શ્રાવકાને ખમાવ્યા. પછી પૂછ્યું કે ઋષિભદ્ર પુત્ર દીક્ષા લેશે ? અહીં ચી તે કઈ ગતિ પામશે ? દેવલાકથી ચ્યવીને ક્યાં જન્મ લેશે ? આ પ્રશ્નોત્તરાં સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે.

શ્રી ભગવતીજીના ૧૧મા શતકના દ્વંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રી ભગવતીજીના ખારમા શતકના ટુંક પરિચય

મ્માના ૧૦ ઉદ્દેશાના ટ્ર**ંક સારને જણાવનારી સંગ્રહગાથા કહી છે.** પછી પહેલા ઉદ્દેશામાં શ્રાવસ્તિ નગરીના રહીશ શંખ શ્રાવક વગેરે શ્રાવકોની બીના, જાર્ગારકાતું સ્વરૂપ તથા કપાયના વિપાકા (કડવાં ફ્લા) વગેરે પદાર્થા વર્ષ્યુવ્યા છે. તેમાં શ'ખ શ્રાવકને ઉત્પક્ષા નામની સ્ત્રી છે, બીજા પુષ્કલી શ્રાવક છે. શંખ શ્રાવકને વિચાર થાય છે કે " અશન વગેરેના આહાર કરતાં પાક્ષિક પૌષધ લેવા મારે શ્રેયસ્કર (કલ્યાણ-કારક) નથી. '' પૌષધ લીધા પહેલાં શંખ શ્રાવકે જણાવ્યા પ્રમાણે પુષ્કલિ શ્રાવક શંખ શ્રાવકને આહારાદિ કરવા માટે બાલાવે છે. ત્યારે શંખ શ્રાવકે પુષ્કલી શ્રાવકને કહ્યું કે આહારના આસ્વાદ કરીને (એકાસર્જી કરીને ) પૌષધ કરવાના ધરાદા પહેલાં હતા. પણ હાલ આહાર વાપરવાની ઇચ્છા નથી. મેં ઉપવાસ કર્યો છે. પુરુધાદય આ અવસરે પ્રભુ શ્રીમહાવીરદ્રેવ પધાર્યાની ખીના સાંભળી તેણે નક્કી વિચાર કર્યા કે '' હ' પ્રભુતે વાંદીને પારહ્યું કરીશ. '' તે પ્રમાણે તેણે કહું પણ ખરૂં. બીજા શ્રાવદા શંખ શ્રાવકની નિંદા કરતા હતા, તે જાણી પ્રભુએ તેમને નિંદા કરવાની ના પાડી, ને કહ્યું કે તે આસન્નસિદ્ધિક, દદધમી<sup>િ</sup> અને જરૂર માક્ષને પામનારા ભવ્ય છત્ર છે. પછી તેઓએ શંખ શ્રાવકને ખમાવ્યા. આ હકીકત વિસ્તારથી સમજાવીને કહ્યું કે જગરિકાના ત્રણ ભેરા છે. તે આ પ્રમાણે-૧. યુદ્ધ જાગરિકા, ર. અયુદ્ધ જાગરિકા, અને ૩. સુદર્શને જાગરિકા. તેમાં સવ<sup>ર</sup>રૂ અરિદ્ધાંતદેવા ખુદ્ધજાગરિકા જાગે છે. અષ્ઠ પ્રવચનમાતાના પાલન વર્ગરે ગુણાને ધારણ કરનાર મુનિએા અબુદ્ધ જાગરિકા જાગે છે. છદ્મસ્થ મુનિએાને બાેધ (કેવલગ્રાન) ન હાવાથી જ અહીં અખુદ્ધ કહ્યા છે એમ સમજવું. ખાકી તેઓ મતિ-જ્ઞાનાદિને ધારણ કરનારા તેા જરૂર હોય છે જ. તથા દઢ સમ્યગ્**દરા**ન વ્રતાદિધારક શ્રાવકા સુદર્શન જાગરિકા જાગે છે. આ રીતે જાગરિકાના અધિકાર પૂરા થયા બાદ

શંખ શ્રાવકે પૂછેલા કષાયના ફ્લના પ્રશ્નોના ઉત્તરા દેતાં પ્રભુ શ્રીમહાવીર દેવે કહ્યું કે કષાયી આત્મા લાંબી સ્થિતિવાળાં ચીકણાં કર્મા ભાંધે છે.

ર. બીજા ઉદ્દેશામાં કોંશાંબી નગરીના પ્રદેશમાં અનેલી બીના કહી છે. અહીંના ઉદ્દાયીરાજા અને જયંતી શ્રાવિકાનું વર્ણન કરતાં કહ્યું કે જયંતી શ્રાવિકા મૃગાવતી રાણી સહિત ત્યાં પધારેલા પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવને વાંદવા જાય છે. દેશના સાંભળીને અવસરે જયંતી શ્રાવિકાએ જે પ્રશ્ન પૂછી ઉત્તરો મેળવ્યા તેના સાર દું કામાં આ પ્રમાણે જાણવા–હિંસાદિ પાપકર્મા કરવાથી છવા ભારે અને છે, ને દયાદિ ગુણાની સાધનાથી છવા હળવા અને છે. ભવ્યપણું સ્વાભાવિક છે. જે માણે જય તે નિશ્વયે ભવ્ય જ હાય, પણ જે ભવ્ય હાય તે જરૂર મુક્તિ પામે જ એવું અનતું નથી. કારણ કે એવા પણ ઘણા ભવ્યો હાય છે, કે જેઓ મુક્તિને પમાડનારી સાધનસામથી ન મળવાથી માણમાં જવાને લાયક છતાં જઈ શકતા નથી. આવા ભવ્ય છવા જાતિભવ્ય નામથી પ્રસિદ્ધ છે. આથી સાબિત થયું કે અધા ભવ્ય છવા મુક્તિમાં જતા નથી, તેથી ભવ્ય છવ રહિત લાક અને જ નહિ. તથા ધર્મી છેવાનું જ જગવું, સખલપણું ને દક્ષપણું સારું છે, પરંતુ અધર્મી છવાનું સ્વું, દુર્બલપણું ને આળસુપણું સારું. તેમજ ઇદિયાના શબ્દાદિ વિષયોમાં આસક્ત છવાનાં દુ:ખા વગેરે દેશના સાંભળી જયંતી શ્રાવિકા દીક્ષા લઈ ને તેની આરાધના કરીને માણનાં સુખ પામી.

3-૪. ત્રીજ ઉદ્દેશામાં રત્નપ્રભાદિ પૃથ્વીઓના નામ અને ગાત્રનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. ચાથા ઉદ્દેશામાં પૂછ્યું છે કે એક બે ત્રણ યાવત અનંતા પરમાણુઓ એકઠા થઈને કેવું સ્વરૂપ પામે છે? આના જવાબમાં દ્વાણુકાદિ સ્કંધાથી માંડીને અનંતાણુક સ્કંધાના સમુદાયમાં સંઘાત, ભેદ તથા ભંગની બીના ને પુદ્દગલપરાવર્તીના ભેદ પ્રભેદાનું સ્વરૂપ, તથા તે સર્વેના અતિકાંતત્વાદિની હઠીકત, તેમજ એક અનેક નારકાદિમાં, એકબીજા દંડકામાં ઓદારિક-વંકિય-પુદ્દગલપરાવર્તી જે પહેલાં વીતાવ્યા તેના વિચાર કહીને, દરેક પુદ્દગલપરાવર્તીના કાળ અને ઔદારિકાદિ પુદ્દગલપરાવર્તીનું કાળનું તથા પુદ્દગલપરાવર્તીનું પણ અલ્પબહુત્વ જણાવ્યું છે.

પ-૧. પાંચમા ઉદ્દેશામાં પ્રાણાતિપાતાદિમાં ને પ્રાણાતિપાત વિશ્મણાદિમાં વર્ણાદિની બીના અને મતિના અવગ્રહાદિ ૪ ભેદા તથા ઉત્થાનાદિ, સાતમા અવગ્રશાંતર તનવાતમાં, નારકી વગેરેમાં, વર્ણાદિની બીના કહીને ગર્ભમાં ઉપજતા જીવનું સ્વરૂપ તથા જીવ અને જગતની વિચિત્રતાનું કારણ વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. છઠ્ઠા ઉદ્દેશામાં રાહુદેવનું વર્ણન કરતાં તેનાં નામા, વિમાના, ભેદા, કહીને રાહુ જતાં કે આવતાં ચંદ્રના કે સૂર્યના પ્રકાશને ક્યારે દાંકે છે? ચંદ્રનું સશ્રી (શર્શા) નામ, ને સૂર્યનું આદિત્ય નામ હોવાનું શું કારણ? આના ઉત્તરે સમજાવી, તેની અગ્રમહિયોઓની ને ઋદિદ, કામભાગાદિની બીના કહી છે.

- છ. સાતમાં ઉદ્દેશામાં લાકનું માઢાપણું કહીને નારકાદિ જેવા પહેલાં સાત નરક વગેરે સ્થાને પૃથ્વીકાયિકાદિ સ્વરૂપે ઉપજ્યા છે કે નહિ? આના ઉત્તર આપી આ જીવ સર્વ જીવાના માતાપિતારૂપે, સર્વ જીવા આ જીવના માતાપિતા વગેરે સંખંધીરૂપે, શત્રુરૂપે, રાજા અને દાસ તરીકે પહેલાં ઉત્પન્ન થયા છે કે નહિ? આ પ્રશ્નાત્તરા સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે.
- ૮. આઠમા ઉદ્દેશામાં પ્રશ્નો પૂછ્યા છે કે મહાલ્ડિક વાળા દેવ એ શરીરવાળા નાગમાં, મિલ્યમાં ને વૃક્ષમાં ઉપજે? ને નાગના જન્મમાં લાકાથી અર્ચા-પૂજા પામ? તથા વાંદરા વગેરે જેવા અને સિંહ કાગડા વગેરે જેવા રત્નપ્રભાદિ નરકામાં જાય? આ પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ઉત્તરા સમજાવ્યા છે.

હ. નવમા ઉદ્દેશામાં દેવાના ૧. દ્રવ્યદેવ, ૨. નરદેવ, ૩. ધર્મ દેવ, ૪. દ્વાધિદ્વ, પ. ભાવદેવ આ રીતે પાંચે ભેદાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. ૧. દેવાયુષ્યને ભાંધનાર મનુષ્ય-તિર્થ'ચા દ્રવ્યદેવ કહેવાય. ર. ચક્રવત્તી રાજાએા નરદેવ કહેવાય. ૩. મનિઓ ધર્મ દેવ કહેવાય. ૪. શ્રીઅરિહ તદેવા દેવાધિદેવ કહેવાય. અને ૫. દેવાયુષ્યને ભાગવનારા દેવા ભાવદેવ કહેવાય. આને અંગે પ્રશ્નો પૂછ્યા છે કે ૧. ડ્વ્યદેવા કઈ ગતિમાંથી આવીને ભવ્ય દ્રવ્ય દ્વપાર્થ પામ્યા ? એ જ પ્રમાણે નરદેવા કયાંથી આવીને ઉપજે ? રત્નપ્રભાદિમાંની કઇ નરકથી આવી ને ઉપજે ? ને કયા દેવલાકમાંથી આવીને નરદ્વપારાં પામે ? તથા ધર્મ દેવ દેવાધિદેવ કઈ ગતિમાંથી આવીને ધર્મ દેવપારાં કે દેવાધિદેવપર્શ પામે ? કદાચ પાછલા ભવે નરકમાં હોય તા કઈ નરકમાંથી આવીને દ્રવાધિદેવ કે ધર્મ દેવ થાય ? કદાચ પાછલા ભવે સ્વર્ગમાં હોય તા કયા દેવલાકમાંથી આવી ધર્મ દેવ કે દેવાધિદેવ થાય ? કર્ઇ ગતિના જીવ ભાવદેવપર્જી પામે ? આ પ્રશ્નોના ઉત્તરા જણાવીને તે પાંચે દેવાનું આયુષ્ય ને વિકુવ ણાની શક્તિ તથા તેમની ભવિષ્યમાં થનારી ગતિ, તેમ ભવ્ય-દ્રવ્યદેવાદિની સ્થિતિ તથા આંતરું જણાવીને, છેવ∂ તે પાંચે દેવાનું પરસ્પર અ€પખહુત્વ વગેરે હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે. ૧૦. દરામા ઉદ્દેશામાં આત્માના દ્રવ્યાત્મા વગેરે બેદા, અને તે વ્યધાના માંહામાંહે એક બીજાની સાથે ઘટતા સંબંધ તથા તેમનું અલ્પબહુત્વ કહ્યું છે. પછી આત્માનું સ્વરૂપ કહીને તે બીના નારકાદિમાં પણ વિચારીને રત્નપ્રભા વગેરે નારકી, દેવલાક, પરમાણુ વગેરેના સંદ્રપાદિ-પણાના નિર્ણય કરીને દ્વિપ્રદેશિકાદિ સ્કંધાના ભાંગા વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

શ્રીભગવતીજીના ભારમા શતકના ટ્લંક પરિચય પૂરાે થયાે.

શ્રી ભગવતીજીના તેરમા શતકના ફુંક પરિચય આના ૧૦ ઉદ્દેશા છે. તેમાંના પહેલા ઉદ્દેશામાં દશે ઉદ્દેશાના ફુંકા સારતે જણાવતારી સંગ્રહગાથા કહી છે. પછી રત્નપ્રભાદિ પૃથ્વીઓના નામ અને નરકાવાસે, તથા તે દરેકના નરકાવાસામાંના સંખ્યાત-અસંખ્યાત ધાજન વિસ્તારવાળા નરકાવાસામાં એક સમયે નારકાદિ છવાના ઉત્પાદ અને ઉદ્ધર્તાના, તથા સત્તા કહીને એ જ ઉત્પાદાની છીના સમ્યગ્દિષ્ટ વગેરે છવાને અંગ વિચારીને, પૂછ્યું કે સાતમી નરકમાં સમ્યગ્દિષ્ટ વગેરે છવા ઉપજે કે નહિ ? કૃષ્ણાદિ લેશ્યાવાળા થઈને કૃષ્ણ લેશ્યાવાળા નારકામાં હત્યન્ન થાય ? કે નીલ લેશ્યાવાળા નારકામાં ઉપજે ? કે કાપાત લેશ્યાવાળા નરકામાં ઉપજે ? આ પ્રશ્નાના ઉત્તરા જણાવતાં તેમાં હતુ વગેરે પણ સ્પષ્ટ રીતે સમજાવ્યા છે. અહીં ઉત્પાદ, લેશ્યા વગેરે જ હારાનાં સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે.

ખીજા ઉદ્દેશામાં કેવોના ભેકા તથા તે દરેકના પણ ભેકા (પ્રભેકા) અને તેમના ચ્યાવાસ વિમાને વગેરે કહીને તે તે સ્થલે ભુવનષતિ વગેરે **દે**વાના એક સમયે ઉત્પાદ વગેરેની બીના કહ્યું છે. પછી પૂછ્યું કે અસુરકુમારવાસાદિમાં સમ્યવ્દેષ્ટિ વગેરે છવા ઉપજે કે નહિ ! તથા કૃષ્ણાદિ લેરચાવાળા થઈ ને કૃષ્ણ લેરચાવાળા દેવામાં ઉપજે કે નહિ ? આ પ્રશ્નોના ઉત્તરેા વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં પૂછ્યું છે કે નરકના જીવા અનંતરહારી હોય અને તે પછી અનુક્રમે પરિચારણા કરે કે નહિ? આ પ્રક્ષોના ઉત્તર વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. ચાથા ઉદ્દેશામાં નરક પૃથ્વીએ જણાવીન નૈરવિક દ્વારાદિ પાંચ હારાની હંકીકત સમજાવી છે. પછી ત્રણે લાેકના મધ્ય ભાગા કહીને દિશા-વિદિસા-પ્રવહદારનું સ્વરૂપ જણાવતાં દિશા વિદિશાઓને નીકળવાનું સ્થાન અને તે ભ'નેનાં ૮ નામા તથા લાકનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી અસ્તિકાય-પ્રવર્તા નહારતું સ્વરૂપ જણાવતાં ધર્માસ્તિકાયાદિ વડે થતાં પ્રવર્તાના (ઉપકારા) નું વર્ણન કર્યું છે. પછી અસ્તિકાયપ્રદેશસ્પર્શનાહારનું વર્ણન કરતાં પૂછ્યું કે ધર્મોસ્તિ કાયાદિના એક પ્રદેશ ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યાના કેટલા પ્રદેશા વડે સ્પર્શાયેલા છે? આ રીતે અધર્મોસ્તિકાયાદિના એક પ્રદેશાદિની બીજા અસ્તિકાયાના પ્રદેશાની સાથે સ્પર્શનાને લગતા પ્રસ્તોના સ્પષ્ટ ઉત્તરેન આપી અવગાઢ દ્વારની છીના જણાવતાં પૂછયું કે જ્યાં ધર્માસ્તિકાયના એક પ્રદેશ અવગાહીને રહ્યો હોય ત્યાં ખીજા ધર્માસ્તિ-કાયાદિના કેટલા પ્રદેશા અવગાઢ (અવગાહીને) રહ્યા હેલ્ય ! આ રીતે બે ત્રણ વગેરે પ્રદેશાની અવગાહનાને લગતા પ્રક્ષોના ઉત્તરા જણાવ્યા ભાદ અસ્તિકાર્યાનપદનદ્વારન વર્ષ્યુંન કરતાં પૂછસું કે કાેઈ જીવ ધર્માસ્તિકાયાદિ ત્રણ ક્રવ્યમાં બેસવાને સમર્થ થાય ? આના ઉત્તર દર્ધને બહુસમદ્રારતું ને લાેકના વક ભાગ તથા સંસ્થાનનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે.

પાંચમાં ઉદ્દેશામાં નારકાદિના સચિત્તાદિ આહારના નિર્ણય કર્યો છે, છઠ્ઠા ઉ**દ્દે**શામાં નારકાની સાંતર કે નિરંતર ઉત્પત્તિના નિર્ણય જણાવીને ચમરેન્દ્રના ચમરચંચ નામના આવાસતું સ્વરૂપ અને તેમાં ચમરેન્દ્રને રહેવાની હડીકત જણાવી

છે. પછી ચંપાનગરી અને પૂર્ણભદ્ર ચૈત્યનું વર્ણન તથા સિંધુસૌવીર દેશના વીતસય પત્તનના રાજા ઉદાયનનું વર્ણન કરતાં કહ્યું કે તેને પ્રભાવતી રાણી ને અભીચિ કુમાર હતા. પ્રભુત્રી મહાવીરદેવ કેવલ જ્ઞાનથી ઉદાયન રાજના દીક્ષા લેવાના વિચાર જાણી ભહુ લાંભા વિદ્વાર કરીને અહીં પંત્રાર્થા. તે વખતે 'મારા પુત્ર રાજ્યના પાય દુર્ગાતમાં જશે, તે ન જાય ' તેવા ઈરાદાથી તેણે પાતાના ભાષેજ કે શિકમારને રાજ્ય સાંપી પ્રભુના હાથે દીક્ષા લીધી, ને તેની આસધના કરી તે મોક્ષે ગયા. અભીચિ કુમાર 'પિતાએ મને રાજ્ય ન આપ્યું '' આથી પિતાની ઉપર વૈરાતુળ'ધ રાખતા વીતભય-પત્તનમાંથી નીકળી ગયા. અતે મરીને અસુરકમાર દેવ થયા. હ. સાતમા ઉદેશામાં ભાષાના સ્વરૂપના ં નિર્ણય જણાવતાં ફરમાવ્યું કે ભાષા અં આત્મસ્વરૂપ નથી, જડ છે, રૂપી છે, ને અચિત્ત છે, તથા અજન સ્વરૂપ છે. તેમજ ભાષા જનને હોય અજને ન હોય, પછી પૃષ્ધું કે ભાષા કચારે કહેવાય? ને તે કચારે ભેદાય? આ પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ઉત્તરા દર્શને ભાષાના ચાર ભેદા કહ્યા છે. આ જ પદ્ધતિએ મનતું ત કાયાતું વર્ણન કરીને મરણના પ્રકારા તથા આવી-ચિમરણના દ્રવ્યાવીચિ ને ક્ષેત્રાવીચિ ભેદા જણાવતાં, નૈરચિક દ્રવ્યાવીચિ મરણનું ને નૈરચિક ક્ષેત્રાવીચિ મરણનું પણ સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. પછી અવધિમરણ તથા દ્રવ્યાવધિ મરણ કહીને પૂછયું કે નૈરયિક દ્રવ્યાવધિ મરણ શાથી કહેવાય છે? તેના ઉત્તર આપીન આત્યન્તિક મરણ, દ્રવ્યાત્યંતિક મરણ જણાવતાં પૂછ્યું કે નૈરયિક દ્રવ્યાત્યંતિક મરણ શાથી કહેવાય છે? આના ઉત્તર દર્ધને બાલમરણના પ્રકાર, ને પંડિતમરણનું, પાદ-પાયગમનનું તથા ભક્તપ્રત્યાખ્યાનનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે, ૮ આઠમા ઉદ્દેશામાં કર્મ પ્રકૃતિની બીના કહો છે. ૯. નવમા ઉદ્દેશામાં પ્રક્ષો પૃછ્યા છે કે, વક્રિય-લબ્ધિવાળા કાર્ક ( જીવ ) દારડાથી ખાંધેલી ઘડી લઈને એવા રૂપે ગમન કરે? તે જીવ કૈંડલા રૂપા વિકુર્વી શકે ? આ જ પદ્ધતિએ હિર્લ્યની પેટી લઈને જવું, વડવાગુલીની પૈઠે જલું, જલૌકા (જળા)ની પૈઠે તે ખીજબીજંક પક્ષીની પૈઠે જલું, ખિડાલક પક્ષી તે જીવજીવક પક્ષીની પેઠે જવું, હંસની જેમ જવું, સમુદ્ર વાયસના આકારે ગતિ કરવી, ચકહરત પુરુષની જેમ-અને રત્નહસ્ત યુરુષની પેઠે જવું, બિસ-મૃષ્ણલિકા વનખંડ પુષ્કરિણીના આકારે આકાશમાં જવું. આને અંગે પૂછેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરા આપ્યા છે. પછી પૂછયું કે તે કૈઠલા રૂપાે વિકુર્વે? માયી છવ વિકુર્વે કે અમાયી છવ વિકુર્વે? આ પ્રશ્નોના ઉત્તરેા પણ વિસ્તારથી સમજવ્યા છે. ૧૦મા ઉદેશામાં છદ્મસ્થ જીવને સંભવતી સમુદ્દઘાતાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે.

શ્રીભગવતીજીના તેરમા શતકના દ્વંક પરિચય પૂરાે થયાે.

શ્રીભગવતીજના ચૌદમા શતકના ટ્રંક પરિચય આના ૧૦ ઉદ્દેશા છે. તેના સારને જણાવનારી સંગ્રહગાયા કહીને પહેલા ઉદ્દેશામાં ભાષિતાતમા અગ્રગાર કે જેણે ચરમ દેવાવાસનું ઉદલ કહે. છે, અને પરમ દેવાવાસને પ્રાપ્ત થયા નથી તે મરીને કથાં ઉપજે? આના ઉત્તર સમજાવતાં દીકાકારે અધ્યવસાયસ્થાનાની (અધસ્થાનાની) ખીના વર્ણવી છે. આ જ હંકીકત અસુરકુમાર આવાસાદિને અંગે જણાવીને નારકાની શીલગતિ, અનંતરાપપન્નાદિ ત્રણ પ્રકારના નારકાની બીના તથા તે ત્રણેમાં આયુષ્યના અધના વિચાર, તેમજ અનંતરનિર્ગત નારકાની બીના તથા તે ત્રણેમાં અયુષ્યના અધના વિચાર, તેમજ અનંતરનિર્ગત નારકાની બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

ર. બીજા ઉદ્દેશામાં ઉત્માદના ભેદા, અને નારક, અસુરકુમારાદિને ઉત્માદ થવાતું કારણ, ઇંક્ર અસુરકુમાર દેવાને અરિહ તાના જન્માદિમાં વૃષ્ટિ કરવાના વિધિ. તેમજ ઈશાનેન્દ્ર વગેરેને તમસ્કાય કરવાનું કારણ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. અહીં યક્ષાવેશથી કે માહાદયાદિથી ઉત્માદ થાય; એમ પણ કહ્યું છે. ૩. ત્રીજા ઉદેશામાં મહાકાય સમ્ય-ગ્દેષ્ટિ વૈમાનિકાદિ દેવ ભાવિતાતમાં અનગારની વચ્ચે થઈ જઈ શકે નહિ, ને અસુર-ફ્રમારાદિમાં સત્કાર વગેરે ૧૦ પદા ઘટે. પણ નારક એકેન્દ્રિયાદિમાં તે ન હોય. તથા તિર્ધ ચ પંચેન્દ્રિયામાં આસનાભિત્રહ અનુપ્રદાન સિવાયનાં પદાની બીના ઘટે. આ હકીકત પૂરી કરીને અધ્યદ્ધિક મહર્દ્ધિક સમર્દ્ધિક દેવદેવીએમની એક બીજાની વચ્ચે થઇને જવાની, ને વચ્ચે થઇ ને જનાર દેવ વગેરે શસ્ત્રના પ્રહાર કરીને જાય કે તે કર્યા વિના જાય? ને પહેલા શસ્ત્રના પ્રહાર કર્યા પછી વચ્ચે થઈને જાય? કે ગયા પછી શસ્ત્રના પ્રહાર કરે? આ પ્રશ્નાના સ્પષ્ટ ઉત્તરા સમજાવીને અંતે રત્નપ્રભાદિ નારકામાં પુદ્દગલ પરિણામના અનુભવની ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. ૪. ચાથા ઉદ્દેશામાં ત્રણે કાલમાં એક સમયમાં ચતા પુદ્દગલ સ્કંધાદિના પરિણામાની ભીના કહીને પરમાણને અંગે શાર્ધતપર્છા. અશાધિતપર્સ, ચરમપર્સ, અચરમપર્સ, આના નિર્ણય જણાવતાં સામાન્ય પરિણામની પણ ખીતા કહી છે. દ્રવ્યાસ્તિકતયની અપેક્ષાએ પરમાણ આદિમાં શાધિતપણ વગેરે ને પર્યાયાસ્તિકત્યની અપૈક્ષાએ અશાધિતપર્સું વગેરે લે? છે. પ. પાંચમા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે વિશ્વહગતિમાં અશ્વિની વચમાં થઇ ને નારકાદિ જીવા જાય છે. ને દ્વાદિનું તે રીતે જવું અવિત્રહગતિમાં પણ થાય છે. એમ ઋદિપાશ્ત મનુષ્યા અને તિર્ધંચા પણ અબ્રિની વચમાં થઈને જાય છે. તથા નારકાદિને અનિષ્ટ રાખ્દ વગેરે દશ પદાર્થીના અનભવ થાય છે. તેમજ મહર્દ્ધિક દેવા ભાજા પુદ્દગલાને શ્રહણ કરીને પર્વતાદિન ઉલ્લ'ઘી શકે છે. ૬. છઠ્ઠા ઉદેશામાં નારક જવાના આહાર, પરિણામ, ચાનિ, સ્થિતિ વગેરે, અને તેમનાં વીચિ–અવીચિ દ્રવ્યાનાં આહારની ખીના કહીને જણાવ્યું કે શકાદિ કંદ્રો દેવતાઈ ભાગ ભાગવવા માટે જાદું વિમાન વિફવે છે.

૭. સાતમા ઉદ્દેશામાં શ્રી ગૌતમ સ્વામીછ વિચારે છે કે–'હજુ સુધી મને

કેવલજ્ઞાન કેમ થતું નથી? આ પ્રશ્નના ખુલાસા કરતાં પ્રસુશ્રી મહાવીરદેવે જણાવ્યું કે તું મારા લાંભા કાળથી ચિરપરિચયવાળા છે. તેથી મારી ઉપર રહેલા પ્રશસ્ત રાગને જયારે તું દૂર કરીશ, ત્યારે તું જરૂર કેવલજ્ઞાનને પામીશ. આ રીતે આવાસન દેવાની ખીના કહીને અનુત્તર વિમાનવાસી દેવાના જ્ઞાન-દર્શનની બીના, અને તુલ્યતા (સરખાપણા)ના દ લેદાનો બીના, તથા આહારાદિના ત્યાગ કરનાર સાધુની જરૂરી ખીના, કહીને લવસત્તમ (અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા)નું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે તેમને પાછલા ભવમાં સાત લવ પ્રમાણ આયુષ્ય એાલું હતું, ને છકુ તપ કરવાથી જેટલાં કર્મા ખપે, તેટલાં કર્મો ખપવાનાં બાકી હતાં. તેથી તેઓ લવસત્ત નામના અનુત્તર વિમાનવાસી દેવપણું પામ્યા. જો તેટલું આયુષ્ય અને છકુ તપ કરવાની અનુક્લતા મળી હોત, તા સાત લવમાં શેષ કર્મા ખપાવીને જરૂર માફો જાત.

૮. આઠમા ઉદ્દેશામાં રત્નપ્રભાદિ પૃથ્વીઓનું, તમામ દ્વલો કોનું તથા સિદ્ધશિલાનું માંહો માંહે એક બીજની અપેક્ષાએ આંતરું તથા શાલવૃક્ષની શાલયપ્ટિકા (શાલવૃક્ષની લાકડી) ની તથા ઉંમરાના ઝાડની યપ્ટિકા (લીલી લાકડી) ની ભાવી ગતિ કહીને અંબડ પરિત્રાજકની બીના જણાવી છે. પછી અવ્યાભાધ દેવનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે જે દેવા બીજ મનુષ્યાદિની આંખની પાંપણમાં નાટક કરે, તા પણ તે પુરુષને લગાર પણ પીડા ન થાય અથવા બીજને પીડા કરે નહિ તેવા દેવા અવ્યાભાધ દેવા કહેવાય. શકનો શક્તિનું વર્ણન કરતાં કહ્યું કે શકેન્દ્ર બીજા મનુષ્યાદિના મસ્તકાદિના છેદ્દ, તથા ચૂરે ચૂરા કરી પાર્યું હતું તેવું કરે તા પણ તેને લગાર પીડા ન થાય, તેવી શક્તિ શકેન્દ્રની હોય છે. અંતે જૃંભક દેવાની વ્યાખ્યા, સ્વરૂપ, ભેદા, સ્થાન તથા આયુષ્ય જણાવીને કહ્યું કે આ દેવાના અનુગ્રહથી જશ ફેલાય છે ને ઇતરાજથી (શત્રુનાથી) અપજશ ફેલાય છે. આ દેવાના અનુગ્રહથી જશ ફેલાય છે.

હ. નવમા ઉદ્દેશામાં પ્રશ્ના પૂછ્યા છે કે ૧. જે ભાવિતાતમા અનગાર ધાતાની કર્મ લેશ્યાને જાણતા નથી, તે શરીર સહિત જીવને જાણ કે નહિ ? ર. રૂપી પુદ્દગલ સ્કંધા પ્રકાશિત થાય છે ? આ બે પ્રશ્નાના સ્પષ્ટ ઉત્તરા જણાવીને કહ્યું કે નરકના જેવાને આત્ત (સુખાત્પાદક) પુદ્દગલા હોતા નથી અને અસુરકુમારાદિ દ્વાને સુખકર પુદ્દગલા હોય છે. તથા પૃથ્વીકાયિકાદિ જેવાને સુખને કરનારાં ને દુ:ખને કરનારાં બંને પ્રકારનાં પુદ્દગલા હોય છે. તારકાને અનિષ્ટ પુદ્દગલા હોય છે. તેમજ મહાદિ કે દેવ હજાર મનુષ્યાદિનાં રૂપા વિકુર્વાને હજાર ભાષા બાલી શકે તેવી તેની શક્તિ હોય છે. અંતે સૂર્ય, તેની પ્રભા, છાયા તથા લેશ્યાના અન્વર્ય કહીને માસાદિ પ્રમાણ મુનિપર્યાય વધતાં શ્રમણ નિર્ધા થયા દેવાની તેજોલેશ્યાને (સુખને) ઉદલ'થી જય ? આના સ્પષ્ટ પ્રકારો કરતાં શ્રમણાના સુખની દેવતાઈ સુખની સાથે દેશથી સરખામણી કરી છે.

૧૦. દશમા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે કેવલજ્ઞાની અને સિદ્ધ છદ્મસ્થના તથા અવધિન

જ્ઞાનીને જાણે છે, તેમજ સિદ્ધને દેહ નથી તેથી કેવલજ્ઞાનીની પેઠે સિદ્ધ ભાલતા નથી. વળી કેવલજ્ઞાની આંખ ઉદ્યાંડ છે અને મીંચે છે. તેઓ અને સિદ્ધો પણ તમામ ત્રરકસ્થાનાને, સ્વર્ગોને ને સિદ્ધશિલાને તથા પરમાલું-પ્રદ્ગલને પણ જાણે છે.

શ્રીભગવતીજીના ચૌદમા શતકના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

## શ્રી ભગવતીજીના પંદરમા શતકના ટ્રંક પરિચય

આ શતક એકસરું છે અંદલે તેમાં એક પણ ઉદેશા નથી. અહીં ગાશાલ-મંખલિ-પુત્રનું વર્ણન કર્યું છે. તેના સાર ટ્રંકમાં આ પ્રમાણે જાણવા : જે નગરીની ખહારતા ભાગમાં કાપ્ટક નામનું ચૈત્ય છે તે શ્રાવસ્તી નગરીમાં હાલાહલા કુંભારણને ઘેર સંઘ સહિત ગાશાલા આવ્યા. અહીં તેને ક દિશાચરાના પરિચય થયા. અહીંના લોકો ખાલે છે કે '' આ ગાશાલા ' હું જિન હું ' એમ કહેતા કરે છે, તે શું સાચું માનવું '' શ. આ પ્રસંગે પ્રભુશ્રી મહાવીરે ગાશાલાની સાચી હકીકત જણાવતાં કહ્યું કે રારવણ શામના રહીશ મંખલિ નામના ભિક્ષાચરની ભદ્રા સીના તે પુત્ર થાય. ગામહુલ શ્રાહ્મણની ગાશાલામાં તે જન્મ્યા હતા. તેથી તેનું ગાશાલા નામ સુપ્રસિદ્ધ થયું.

પ્રભુ શ્રીમહાવીરે માતાપિતા દેવલાક ગયા પછી દીક્ષા લીધી, તેના પ્રથમ વર્ષે અસ્થિક ગામમાં ચામાસું કર્યું, ને બીજા વર્ષે રાજગૃહ નગરમાં ચામાસું કર્યું. જ્યારે પ**હે**લા માસખમણના પારણાંના દિવસ આવ્યા, ત્યારે પ્રભુને વિજય ગાથાપતિએ પારહ્યું કરાવ્યું તે હાઇમે પંચ દિવ્યા પ્રકાર થયાં. આ ખનાવ ગાશાલાએ જોયા, બીજા માસખમણ તપતું પારુષ્ટું આનંદ ગૃહુપતિએ, અને ત્રીજા માસ્ક્ષમણતું પારુષ્ટું સુનંદ ગૃહુપતિએ કરાવ્યું. પછી ચાથા માસક્ષમણનું પારણું કાલ્લાક સાંનિવેશમાં ખહુલ છ્રાહ્મણે કરાવ્યું. અહીં પ્રભુએ ગાશાલાને શિષ્ય તરીકે સ્વીકાર્યો. અહીં થી આગળ કુર્મમામ તરફ વિહાર કરતાં પ્રભુતે સાથે રહેલા ગાશાલાએ તલના છાડને જોઈને પૂછ્યું કે આ તલના છાડ નીપજશે કે નહિ ? પ્રભુએ કહ્યું 'નીપજરો. ' પ્રભુતું વચન ખાંદું પાડવાના ઇરાદાથી તેણે તલના છાડ ઉખેડી એક બાજી ફેંકી દીધા. તેણે વેશ્યાયન નામના બાલ તપસ્વીની મશકરી કરી, તેથી તેણે ગાશાલાની ઉપર તેજોલેશ્યા મૂકી, તેથી તે ભળવા લાગ્યા, ત્યારે ક્યાની લાગણીથી પ્રમુર્એ શીતલેશ્યા મૂકી તેને અચાવ્યા. પ્રભુની પાસેથી તેજેલેશ્યા સિદ્ધ કરવાના વિધિ શીખ્યા. અહીં થી પ્રશ્નુએ સિદ્ધાર્થ ગામ તરફ વિહાર કરતાં સાથે રહેલા ગાશાલાએ તલના છાડની હકીકત પૂછી, ત્યારે પ્રભુએ જે ભીના કહી તે જ પ્રમાણે સાચી પડી. આ રીતે પ્રભુનું વચન સાચું પડવાથી ગાશાલા પરિવર્લનવાદ સ્વીકારીને પ્રભુથી જુદા પડયો. તેણે તેજોલેશ્યા સિદ્ધ કરી. અવસરે છ દિશાચરાે તેના શિષ્ધા થયા. ' હું જિન છું' એમ કહેતા તે કરવા લાગ્યો. આ બાબતમાં પ્રભુએ 'ગાશાલા જિન

નથી ' વગેરે સાચી ખીના કહી. તે સાંભળી ગુસ્સે થઇ પ્રભુના આનંદ નામના શિષ્યને ધમકી દેવા પૂર્વક કહેવા લાગ્ય કે ''તું તારા મહાવીરને કહેજે કે 'ગાશાલા જિન નથી ? એમ બાલે નહિ, હવેથી બાલશે તાે હું તેને ખાળી નાખીશ. ?? અહીં વાિણયાનું દેષ્ટાંત જણાવીને કહ્યું કે હું તને નહિ ભાળું. આનંદ મુનિએ આ વાત પ્રભુને કહી ત્યારે, '' ગાશાલા તેજોલેશ્યા વડે ખાળી ભરમ કરવા સમર્થ છે? '' આ પ્રશ્નના ઉત્તર દર્ક પ્રભુએ આનંદ મુનિને કહ્યું કે ''તું ગૌતમાદિ મુનિઓને કહે કે ગાશાલાની સાથે ક્રાઈએ વાદ વિવાદ કરવા નહિ. " એટલામાં ગાશાલા આવી ભગવંતની આગળ ઉપા-લંભસૂચક વચના બાલવા લાગ્યા. ને 'હું તે તમારા શિષ્ય ગાશાલા નથી' વગેરે અસત્ય વચના બાલવા લાગ્યા. તેમાં તેણે પાતાનું કલ્પિત સ્વરૂપ જણાવવા પૂર્વક પાતાના મત કહેતા ચારાશી લાખ મહાકલ્પનું પ્રમાણ તથા સાત દિવ્ય ભવાંતરિત સાત મનુષ્યના ભવા અને સાત શરીરાંતર પ્રવેશની હકીકત જણાવી. ત્યારે પ્રભુએ તેની કહેલી ખીના અસત્ય જણાવીને કહ્યું કે તું તારા આત્માને છુપાવે છે. તે સાંભળી ગાશાલા ગુરસે થઇ પ્રસુને અછાજતા વેણ કહેવા લાગ્યા, ત્યારે સર્વાનુભૂતિ મુનિનાં પણ સાચાં વેણ સાંભળતાં વધારે ગુસ્સે થઈ તેજોલેશ્યા મૂકી તેમને બાળી નાંખ્યા. એ જ પ્રમાણે કહેતા સુનક્ષત્ર મુનિને પણ બાળી નાખ્યા. તેણે ત્રીજી વાર ગુસ્સે થઈ પ્રસુને મારવા તેજોલેશ્યા મૂકી. તે તેના જ શરોરમાં પેઠી. આ વખતે પ્રભુએ કહ્યું કે '' તુ તારા તપના તેજથી હેરાન થઇ છ મહિનામાં કાળ કરીશ. '? આમાં સાચુ' શું ખનશે? આ બાબતની શ્રાવસ્તિ નગરીમાં વાતા થવા લાગી. સાધુએ એ પ્રશ્ના પૂછી પૂછીને तेने निइत्तर डर्थी. क्यारे ते कवाय न दर्ध शहथा, त्यारे तेना भत जाही जाणी तेना કેટલાએક શિષ્યા પ્રભુનાં વચના સ્વીકારી પ્રભુની પાસે રહ્યા. અહીં ધી તે ( ગાશાલા ) હાલાહલા કુંભારણને ઘેર ગયા. ( અહીં તેની તેજોલેશ્યાનું સામર્થ્ય જણાવ્યું છે. ) તેના આજવિક મતે પાનકના ને અપાનકના ચાર ચાર ભેદા જણાવતાં ૧. સ્થાલ પાણી, ર. ત્વાચા પાણી, 3. શીં ગતું પાણી, તથા ૪. શુદ્ધ પાણીની બીના વર્ણવી છે. પછી આજવિક્રમતના ઉપાસક અયંપુલક ગાશાલાની પાસે આવ્યા, પણ તેની વિચિત્ર અવસ્થા જોઈને પાછા ફર્યો. ત્યારે તેના શિષ્યાએ સમજાવીને ફરી તેની પાસે માકલ્યા. ગાશા-લાએ તેના મનનું સમાધાન કર્યું. હવે અંત સમય જાણી તેણે શિષ્ધાને કહ્યું કે મારા મૃત દેહને ધામધૂમ સાથે ખહાર કાઢજો. પણ આ વખતે ' હું જિન નથી ' એમ તેણે સાચી ખીના જણાવતાં તેને સમ્યકત્વ ગુણ પ્રગઢ થયા. પ્રભુની આશાતના વગેરેના પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગ્યા. તેથે, કહ્યું કે પ્રભુ મહાવીરદેવ એ જ ખરા જિન-કૈવલી છે. વળી તેણે શિષ્યાને ભલામણ કરી કે " હું જ્યારે કાલધર્મ પામું, ત્યારે તમે મારા હાળા પગને દારડાથી બાંધી ઘસડજો, અને મેાંકામાં શુંકજો તથા 'હું જિન નથી ' એમ લાકાને જણાવીને મારી નિંદા કરીને મારા શખને ખહાર કાઢળે. " હવે જ્યારે તે મરી ગયા,

ત્યારે આજવિક સ્થવિરાએ હાલાહલા કુંભારણના ઘરનાં ખારણાં બધ્ય કરી શ્રાવસ્તી નગરીને ચિત્રીને ગાશાલાના કહ્યા મુજબ કર્યું.

આ રીતે ગાશાલાના જીવનના સાર જણાવીને તેજોલેશ્યાના તાપથી પ્રભુતે ચયેલા લાહખંડ વ્યાધિ (જેમાં વડીનીતિ સાથે લાહી પડે, તેવા મરડાના રાગ)ની બીના જણાવતાં કહ્યું કે પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવને આ વ્યાધિ થયા તે જોઈને મેહિક ગામના શ્વાનકાષ્ટ્રેક ચૈંત્યવાળા પ્રદેશમાં માલુકાવનમાં રહેલા પ્રભુના શિષ્ય સિંહ નામના અનગારને આશંકા થઈ કે ''પ્રભુ મહાવીર રાગની પીડાથી છદ્મસ્થપણે શું કાળધર્મ પામશે ?'' આ બીના જાણી પ્રભુએ તેને બાલાવી રાતાં અઠકાવીને આધાસન દતાં જણાવ્યું કે તારા વિચાર પ્રમાણે થવાનું જ નથી. રેવતી શ્રાવિકાના ઘેરથી વહારી લાવેલા બીજોરા પાકથી વ્યાધિ શાંત થયા. સર્વાનુભૂતિ મુનિ મહાશુક દેવલાકે ને સુનક્ષત્ર મુનિ અન્યુત દેવલાકે દેવ થયા, તથા ગાશાલા દેવલાકથી વ્યવીને ઘણાં ભવા ભમીને દેવસેન (વિમલવાહન) નામે રાજકુમાર થશે. સુમંગલમુનિને ઉપસર્ગ કરતાં તેમણે મૂકેલી તેજોલેશ્યાથી બળીને સાતમી નરકે જશે. સુમંગલ મુનિ કાળ કરી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાને એકાવતારી દેવ થશે. ત્યાંથી ચ્યવીને નરભવ પામી મોફો જશે.

ં અહીં ગાશાલાની વિચિત્ર દુ:ખમય ભવપર પરા જણાવતાં કહ્યું કે પાપકર્મીના નાશ થતાં ભવિષ્યમાં તે પણ સમ્યગ્દર્શન પામશે, ને અંતે દઢપ્રતિરાના ભવમાં કેવલી થઈ મોક્ષે જશે.

શ્રી ભગવતીજીના પંદરમા શતકનાે ટુંક પરિચય **પૂ**રાે <mark>થ</mark>યાે

## શ્રી ભગવતીજીના સાેેેબમા શતકના ટૂંક પરિચય

આના ૧૪ ઉદ્દેશાઓ છે, તેમાંનાં પહેલા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે હથાડાથી એરણની ઉપર ઘા કરતાં વાયુકાય ઉત્પન્ન થાય, અને બીજા પદાર્થાના સંબંધથી પણ તેનું મરણ થાય છે. પછી પૂછયું કે વાયુકાય આવતા ભવમાં શરીર સહિત જાય કે શરીર રહિત જાય? અને સગડીમાં અગ્નિ કેટલા ટાઈમ સુધી રહે? આના ઉત્તરો દઈને સાણસા વડે (તપાવેલું) લોહું ઊંચું નીચું કરનાર પુરુષને લાગતી ક્રિયાની બીના, અને લેહાને તપાવી એરણની ઉપર મૂકનાર પુરુષને લાગતી ક્રિયાની બીના, તથા અધિકરણી અને અધિકરણની બીના, તેમજ તે બંનેની ચાવીશે દંડકામાં વિચારણા કરતાં જીવને અધિકરણી અને અધિકરણ કહેવાનું કારણ જણાવ્યું છે. પછી પ્રશ્નો પૂછયા કે ' જીવ સાધિકરણી કે નિર્સાકરણી?' તેમજ તે જવ આત્માધિકરણી, પરાધિકરણી કે ઉભયાધિકરણી કહેવાય. આના સ્પષ્ટ ઉત્તરો આપ્યા છે. પછી જીવાને અધિકરણ આત્મપ્રયોગથી થયેલ છે કે પરપ્રયોગથી છે કે ઉભયપ્રયોગથી થયેલ છે? આના ઉત્તર દેતાં અવિરતિને આશ્રયી

અધિકરણની બીના સમજાવી છે. પછી શરીરના ઇંદિયાના ને યાગના પ્રકારા જણાવ્યા છે. પછી પૂછ્યું કે ઔદારિક શરીરને કે આહારક શરીરને બાંધતા છવ અધિકરણી હોય કે અધિકરણ હોય ? આના સ્પષ્ટ ઉત્તર આપતા અધિકરણાદિના તથા ઇદિય અનાયોગાદિની હકીકત પણ વિસ્તારથી સમજાવી છે.

ભીજ ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે પૃથ્વીકાયને જરા હોય પણ શાક ન હોય. તેને શાક નહિ હોવાનું કારણ જણાવીને શકતું વર્ણન કર્યું છે. તેમાં તેનું પ્રભુની પાસે આવલું, તેણે પૂછેલા અવગ્રહના પ્રક્ષોત્તરા અને સ્વસ્થાને જવાની હકીકત કહી છે. પછી શકેન્દ્ર સત્યવાદી છે કે મિથ્યાવાદી ? તે સાવઘ ભાષા ખાલે કે નિશ્વઘ ? તથા તે ભવ્ય છે કે અભવ્ય ? તેમજ કર્મા એ ચૈતન્યકૃત છે કે અચૈતન્યકૃત છે ? આ અધાના ઉત્તરા કારણ કહેવા પૂર્વક વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે.

ત્રીજા ઉદ્દેશામાં કર્મ પ્રકૃતિનું સ્વરૂપ જણાવીને પછી જ્ઞાનાવરણને વેદતા છવ વ્યીજી કેટલી કમેં પ્રકૃતિઓને વેદે ? ( તેના કલને ભાગવે ? ) આના ઉત્તર દર્શને કાર્યો-ત્સર્ગમાં રહેલા મુનિના અર્શને છેકનાર વૈદ્ય અને મુનિને લાગતી ક્રિયાની ખીના સ્પષ્ટ કહી છે. ચાથા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે નિત્યભાજી સાધુ સંયમાદિના પ્રતાપે જેટલાં કર્મો ખપાવે, તેટલાં કર્મા નરકના છવા સા વધે પણ ખપાવતા નથી. અને ચત્રથ ભક્તાદિ કરનાર મૃનિ તપ વગેરેના પ્રભાવે જેટલાં કર્મા ખપાવે, તેટલાં કર્મા નારક જવા હજાર કૈ લાખ વધે<sup>ર</sup> પણ ખપાવી શકતા <mark>નથી.</mark> અહીં સાધુને કર્મા વધારે ખપવાનું કારણ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પાંચમા ઉદ્દેશામાં જણાવેલી હકીકતનું મૂલ સ્થાન ઉલ્લૂક-तीर नगरने। ओड क'जूड चैत्यवाणे। प्रहेश छे. देव आहा पुद्वतीने अहल डरीने क અહીં આવી શકે છે, તેમજ બાલવું વગેરે પણ ક્રિયા તે જ રીતે કરી શકે છે. આ હકીકત ૨૫% સમજાવીને શક ઉતાવળથી વાંદીને ગયા તેનું શું કારણ ? આના ઉત્તર આપ્યા છે. પછી સમ્યગ્દેષ્ટિ ગંગકત્ત નામના દેવની ઉત્પત્તિ અને મિથ્યાદેષ્ટિ ફેવની સાથ તેણે કરેલા સંવાદની બીના કહીને પૂછયું કે "શું પરિષ્ણામ પામતાં પુદ્રગલા પરિ-છુત કહેવાય ?'' આ રીતે પૂછવા માટે તે દેવ અહીં આવે છે. તે દેવ ભવસિદ્ધિક છે (ભાવ્ય છે) તેની દિવ્ય દેવર્લ્ડિ કર્યા ગઈ ? આના ઉત્તર દઈને ગંગદત્ત દેવના પાછલા ભવની બીના જણાવતાં કહ્યું કે એક વખત હસ્તિનાપુરના સહસાગ્રવન નામના ઉદ્યાનમાં વીશમા તીર્થ કર શ્રીમુનિસુવ્રત સ્વામી પધાર્યા તેમને ત્યાંના રહીશ ગંગકત્ત નામના ગૃહસ્થ વાંદીને દેશના સાંભળવા ખેઠા, પ્રભુની દેશના સાંભળી વૈરાગ્ય પાસી તે**ણે દીક્ષા લીધી. તેની હવ<sup>6</sup>થી આરાધના કરીને** મહાશુક દેવલાકમાં મહર્દ્ધિક દેવ થયા. આ પ્રસંગે તેનું આયુષ્ય અને ભાવી ભવાની ભીના કહી છે. અંતે મહાવિ**દે**હે મનુષ્ય ભવ પામી માસે જશે.

- ્દર છઠ્ઠા ઉદ્દેશામાં સ્વપ્ત દર્શન (સ્વપ્ત જોવા)ની બીના જણાવતાં જે સ્થિતિમાં (સૂતા કે જાગતા) જે ટાઇમે સ્વપ્ત દર્શન થાય, તે ખંને કહી ને સૂતા અને જાગતાના અધિકાર પંચેન્દ્રિય તિર્ધ યાદ્રિમાં વિચાર્યો છે. પછી પૂછ્યું કે સંવૃત છવ કેલું સ્વપ્ત જીએ ? છવા શું સંવૃત છે, કે અસંવૃત છે? વગેરે પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ઉત્તરા સમજાવીને, સ્વપ્ત મહાસ્વપ્ત અને સર્વ સ્વપ્તાના ભેદા તીર્થ કર ચક્રવર્ત્તા અને વાસુદ્રવની માતાએ દેખેલા સ્વપ્તાની સંખ્યા, તથા છદ્મસ્થાવસ્થામાં પ્રભુ મહાવીરે જોયેલા દશ મહાસ્વપ્તાનું કલ, તેમજ સામાન્ય સ્વપ્તનું કલ કહીને તે ભવમાં મોક્ષને દેતારા સ્વપ્તાનું વર્ણન કરી અંતે નાકની સાથે સંબદ્ધ ગંધ પૃદ્દગલાને વાવાની (ફેલાવાની) બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
  - ૭. સાતમાં ઉદ્દેશામાં પશ્યત્તાનું વર્ણન કર્યું છે.
- ૮. આઠમા ઉદ્દેશામાં ચરમાંત (એક એલ્લા એડા)ની બીના જણાવતાં લાકની પૂર્વાદિ ચારે દિશાના ચરમાંત અને ઉપરના તથા નીંચેના ચરમાંત, તેમજ રત્નપ્રભાદિના પણ તે જ રીતે પૂર્વાદિ ચરમાંતને સમજાવીને એક સમયમાં લાકાંત સુધી થતી પરમાણની ગતિની બીના કહી એ. પછી વરસાદને જાણવા માટે હાથ વગેરેનું પહેલળા કરવું, સંકાચવું વગેરે કિયા કરતાં કાંયકી કિયા લાગવાની બીના જણાવી એ. પછી દેવ પણ અલાકમાં હસ્તાદિની આકુંચનાદિ કિયા કરવા અસમર્થ એ. કારણ કે ત્યાં ધર્માસ્તિકાયાદિના અભાવ એ, તે જણાવ્યું એ. હ. નવમા ઉદ્દેશામાં અલીંદ્રની સુધર્મા સભાનું વર્ણન કર્યું એ. ૧૦. દશમા ઉદ્દેશામાં અવધિગ્રાનના ભેદા વર્ણવ્યા એ. ૧૧. અગિયારમાં ઉદ્દેશામાં ફીપકુમાર દેવાના આહાર ઉચ્છવાસાદિ સમાનતાને અંગ પ્રશ્નીત્તરો જણાવ્યા એ. શું ખધા દીપકુમાર દેવા સમાન આહારવાળા એ? આના ઉત્તર દર્ધને તેમની લેશ્યાઓની બીના કહી એ. અંતે લેશ્યાવંત જીવાનું અલ્પબહુત્વ વગેરે હકીકત જણાવી એ. ૧૨. બારમાથી ૧૪મા સુધીના ત્રણ ઉદ્દેશાએમાં ઉદ્ધિકૃમાર સ્તિનતકુમાર દેવાની હકીકત પણ દીપકુમારની હકીકતની જેમ જણાવી એ.

શ્રી ભગવતીજીના સાળમા શતકનાે ટ્ંક પરિચય પૂરાે થયાે.

## શ્રી ભગવતીજીના સત્તરમા શતકના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં આના ૧૭ ઉદ્દેશાના સારને જણાવનારી સંગ્રહગાથામાં જણાવ્યા પ્રમાણે પહેલા ઉદ્દેશામાં કે ણિકના મુખ્ય હાથીની બીના, બીજા ઉદ્દેશામાં સંયતાદિની બીના, ત્રીજા ઉદ્દેશામાં શૈલેશી અવસ્થાને પામેલા સાધુની બીના, ગ્રાથા ઉદ્દેશામાં કિયા (કર્મ)ની બીના, પાંચમાં ઉદ્દેશામાં કશાનેન્દ્રની સુધર્મા સભાની બીના, છઠ્ઠા, સાતમા ઉદ્દેશામાં પૃથ્વીકાયિકની બીના, આઠમા નવમા ઉદ્દેશામાં અપ્કાયિક

(પાણી)ની બીના, દશમા અબિયારમાં ઉદ્દેશામાં વાયુની બીના, બારમાં ઉદ્દેશામાં એકેન્દ્રિય જ્વાની બીના, તેરમાથી સત્તરમાં સુધીના પાંચ ઉદ્દેશાઓમાં ક્રમસર નાગકુમાર, સુવર્ણકુમાર, વિદ્યુતકુમાર, વાયુકુમાર ને અગ્તિકુમાર દેવાની જરૂરી બીના કહી છે.

હવે તે સર્વાના અનુક્રમે દ્વંક પરિચય જણાવું છું. ૧. પહેલા ઉદ્દેશામાં કેલ્લિક . રાજાના ઉદાયિ હાથીની ને ભૂતાનંદ હાથીની પાછલા ભવની ને ભવિષ્યના ભવની ખીના કહી છે. પછી કાયિકી વગેરે ક્રિયાઓનું સ્વરૂપ અને ઝાડના મૂળયાંને હલા (ચલા)વનાર પુરુષને લાગતી ક્રિયા અને ઝાડના મૂળને લાગતી ક્રિયાનું વર્ણન, આજ પદ્ધતિએ ઝાડના કંદને ચલાવનારને તેમજ કંદને લાગતી ક્રિયાનું વર્ણન કરી શરીરા, ઇંદિયા, અને યાગની હકીકત કહીને ઓંદારિક વગેરે શરીરને બાંધતા જીવને લાગતી ક્રિયાઓનું, અને જીવા જે ક્રિયાઓ કરે છે તેઓનું તથા ઔદયકાદિ ભાવાનું વર્ણન કર્યું છે.

- ર. બીજા ઉદ્દેશામાં સંચત વગેરે જેવાના ધર્મ, અધર્મ અને ધર્માધર્મ-સ્થિત-પણાના નિર્ણય અને તે ત્રણનું સ્વરૂપ, તથા ધર્માદિમાં બેસવાના નિર્ણય જણાવીને તે વિચારો નારકાદિ દંડકામાં સમજવ્યા છે. પછી બાલપંડિતાદિની બાળતમાં અન્યતીર્થિકાની મિઘ્યા (બાડી) માન્યતા કહીને પંડિતાદિ ત્રણનું સત્ય સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. આ બીના ચાવીરા દંડકામાં પણ વિચારી છે. અને જણાવ્યું છે કે એક જીવના વધની અવિરતિ છતાં પણ તે એકાંત બાલજીવ કહેવાય નહિ. તથા અન્ય તીર્થિકા (બીજા ધર્મવાળા) જીવને અને જવાત્માને અલગ માને છે, તેમાં સત્ય હંકીકત જણાવતાં જીવનું ને આત્માનું અપેક્ષાએ એકપણું, પ્રાણાતિપાત વગેરમાં, ને ઉત્થાનાદિમાં કહીને ફરમાવ્યું કે જ્યાં સુધી જવ સંસારી હાય, ત્યાં સુધી તે રૂપી જ કહેવાય. દેહધારી દેવ અરૂપી રૂપ (પદાર્થ) વિકુવી શકે નહિ, તે બાનનું સ્પષ્ટ કારણ સમજવ્યું છે.
- 3. ત્રીજ ઉદ્દેશામાં શૈલેશી ભાવને પામેલા અનગાર પાતાની મેળે એજનાહિ ક્રિયા (પાગ ક્રિયા) કરતા નથી, એમ જણાવતાં એજના (હલનચલન હાલવું ચાલવું વગેરે)ના ભેદા, તથા દ્રવ્ય એજનાનું ને ક્ષેત્ર એજનાનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. તે ભેદાની નારકાદિ દ'ડકામાં હેતુ જણાવવા પૂર્વ'ક વિચારણા કરી ચલનાના ભેદા, શરીરચલના, ઇદિયચલના ને પાગચલનાના ભેદા કહીને ઔદારિક વૈક્રિય શરીરચલના, શ્રોત્રેન્દ્રિયાદિ ચલના, મનાપાગ ચલનાને આ સર્વ ચલના કહેવાનાં કારણા સમજાવતાં છેવટે સ'વે- ગાદિનું ફ્લ પ્રશસ્તપણું વગેરે હકીકત જણાવી છે.
- ૪. ચાથા ઉદ્દેશામાં પ્રાણાતિયાત મુપાવાદ વગેરેથી થતી કિયા, સ્પૃષ્ટ કે અસ્પૃષ્ટ કર્મ કરાવ કે નહિ? તેના ખુલાસા, ક્ષેત્રને આશ્રયી કર્મ અને પ્રદેશને આશ્રયી કર્મનું સ્વરૂપ કહીને દુ:ખ અને વેદના એ બે આત્મકૃત છે કે પરકૃત છે કે ઉભયકૃત છે? આના સ્પષ્ટ ઉત્તરા જણાવ્યા છે. અંતે વેદનાને ભાગવવાને અંગે પૂછેલા પ્રશ્નાના

પણ પ્યુલાસા કર્યા છે. પાંચમા ઉદેશામાં ઈશાનેન્દ્રની સુધર્મા સભા વગેરેના પ્રશ્નાત્તરા જણાવ્યા છે. છફા ઉદ્દેશામાં પૃથ્વીકાયિક જીવા પહેલા ઉત્પન્ન થાય ને પછી આહાર કરે, કે વ્યાહાર કરીને ઉત્જે ? વગેરે પ્રશ્નાના ઉત્તરા કહ્યા છે. સાતમા ઉદ્દેશામાં જે પૃથ્વીકાયિક જીવ સૌધર્મ દેવલાકમાં મરણ પામી પૃથ્વીકાયપણ ઉપજવાના છે તે જીવ ત્યાં ઉત્પન્ન **થ**ઈને આહાર કરે કે આહાર કરીને ઉત્પન્ન થાય? વગેરે પ્રશ્નાના ઉત્તરા જણાવ્યા છે. આઠમા ઉદેશામાં જેમ પહેલાં પૃથ્વીકાયિકની આહાર અને ઉત્પત્તિને અંગે પ્રશ્નાત્તરી કહી. તે જ પ્રમાણે જે અચ્કાધિક જીવ સૌધર્મ દેવલાકમાં અચ્કાધિ-કાદિપણ ઉપજવા યાગ્ય છે. તેને પહેલા આહાર કે ઉત્પત્તિ ? આ પ્રશ્નાત્તરા કહ્યા છે. નવમા ઉદ્દેશામાં જે અપ્કાચિક જીવ ઘનાદધિ વલઘામાં ઊપજવાને <mark>લાચક છે</mark>, તેને અંગ તે પહેલા આહાર કરે કે ઉપજે ? આ બીના પહેલાની માફક જણાવી 😥. ૧૦ મા ઉદ્દેશામાં એવી જ બીના સૌધર્મ **દે**વલાકમાં ઉપજવા **લા**યક વાયુકા**યિકને** અંગે **કહી** છે. ૧૧મા ઉદ્દેશામાં ઘનવાત ને તનવાતના વલચામાં ઉપજવા લાયક વાયુકાયિક છવને અંગે તેવાજ આહારના ને ઉત્પત્તિના પ્રશ્નાત્તરા કહ્યા છે. બારમા ઉદ્દેશામાં પૂછ્યું છે કે શું ખધા એકેન્દ્રિય જીવા સમાન આહારવાળા છે? આને ઉત્તર દર્ઇને તેમની લેશ્યાની થ્યીના, ને લેશ્યાવાળા એકેન્દ્રિયાનું ને તેમની ઋદ્ભિનું અલ્પબહુત્વ જણાવ્યું છે. તેરમાથી સત્તરમા સુધીના પાંચ ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે ખુબા નાગકુમાર, સુવર્ણકુમાર, વિદ્યુદ્ધમાર, વાયુક્રમાર ને અગ્નિક્રમાર દેવા શું સમાન આહારવાળા છે? વગેરે પ્રશ્નાત્તરે જુલાવ્યા છે. એડલે ૧૩ માં ઉદ્દેશામાં નાગકમાર દેવાના સમાન આહારના પ્રશ્નાત્તરા જણાવ્યા છે. ૧૪ મા ઉદ્દેશામાં સુવર્ણકુમારના, પદરમા ઉદ્દેશામાં વિધૃત-કુમારતા, ૧૬ માં ઉદ્દેશામાં વાયુકમારતા, ૧૭ માં ઉદ્દેશામાં અગ્નિકમાર ઢેવાના સમાન આહારના પ્રશ્નાત્તરા જણાવ્યા છે.

શ્રી ભગવતીજીના સત્તરમા ઉદ્દેશાના દ્વંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રી ભગવતીજીના અઢારમા શત્તકના ટૂંક પરિચય

આના ૧૦ ઉદ્દેશામાંના પહેલા ઉદ્દેશામાં જીગદ્વાર, આહારક દ્વાર વગેરે ૧૪ દ્વારામાં જીગલાવ, આહારભાવ, વગેરે ભાવ વડે પ્રથમતા, અપ્રથમતા, અરમતા, અચરમતાની ખીતા જ્યાં જેવી ઘટે તેવી ઘટાવી છે. એટલે જીવ જીવભાવ વડે પ્રથમ છે કે અપ્રથમ, ચરમ છે, કે અચરમ? તથા આહારક જીવ આહારભાવ વડે પ્રથમ છે કે અપ્રથમ? ચરમ છે કે અચરમ? આ રીતે ૧૪ દ્વારામાં કહેલા પ્રસોના ઉત્તરા દેતાં પ્રથમપણું, ચરમપણું વગેરે શબ્દાના અર્થી સ્પષ્ટ રીતે સમજાવ્યા છે.

બીજા ઉદ્દેશામાં કાર્ત્તિ'ક શેઠના વર્તામાન ભવની અને ભાવી ભવની બીના જણાવતાં કહ્યું કે વીશમા તીર્ધ' કરના સ્થવિરાની દેશના સાંભળી તે વૈરાગ્ય પામી પ્રભુતે કહેવા લાગ્યા કે આ લાેક આદીય્ત છે, પ્રદીય્ત છે. એટલે આધિ-વ્યાધિ-ઉપાધિ રૂપી દાવાનળ લાેકમાં ચારે ભાજી સળગી રહ્યો છે. હે ગુરુદેવ! મને તેમાંથી ખચાવી હયા, ને જૈનેન્દ્રી દીક્ષા આપા. આ રીતે કહીને શ્રીમુનિસુવ્રતસ્વામીના સ્થવિર મહા-મુનિની પાસે તેમણે દીક્ષા લઇ ચૌદ પૂર્વીના અલ્યાસ કર્યો. અંતે યથાર્થ આરાધના કરી શકેન્દ્રપછ પામ્યા. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં પ્રભુ શ્રી મહાવીરના શિષ્ય માકંદિકપુત્ર નામના અનગારે પ્રભુ વીરતે પૃષ્ઠેલા પ્રશ્નાના ઉત્તરામાં કહ્યું કે, કાપાત લેશ્યાવાળા પૃથ્વીકાયિક અપ્કાયિક અને વનસ્પતિકાયિકામાંના કેટલાએક જવા કર્મોની લધુતા પામીને અન તર (મનુષ્ય) ભવે સિદ્ધ થાય છે. પછી પૂછ્યું કે નિર્જરાપુદ્દગલા શું સર્વ લાકમાં ફેલાઇને રહે ? તથા છદ્મસ્થ જીવ નિજ રાપુદ્દગલાના માંહામાંહે જુદાપણાંને દેખે ? આ પ્રશ્નાના ઉત્તરાે દર્ઘને અધના ને ભાવઅધના ભેદા કહીને પહેલાં અધેલા કર્માની ને અધાતાં ક્રમોની સિન્નતા તથા નારક વગેરે જીવાના કર્મ અધની સિન્નતા (જુદાશ) જણાવી છે. પછી કહ્યું કે ગ્રહણ કરેલા આહારનાં પુદ્દગલામાંથી અસંખ્યાતમા ભાગ રસાદિ રૂપે પરિણમે છે, ને ઘણા ભાગ મલાદિરૂપ થઈ નીકળી જાય છે. અને નિર્જ રેલાં પુદ્દગલાની ઉપર બેસલું-સૂલું વગેરે ક્રિયા ન થઇ શકે. ચાથા ઉદ્દેશામાં જવાના પરિશ્લાગમાં આવતા અને નહિ આવતા પ્રાણાતિપાતાદિની ખીના અને કપાયના ૪ ભેદ, તથા નારકાદિ દંડકામાં કૃતયુગ્માદિ ચાર રાશિઓની ઘટલી બીના કહી છે. પાંચમા ઉદ્દેશામાં બે અસુરકુમારાદિ દેવામાં એક દ્રેવ દર્શનીય અને બીજો દેવ અદર્શનીય હાય તેનું કારણ, અને બે નારક જીવામાં એકને કર્મા થાડાં હોય ને બીજાને વધારે હાય, તેનું પણ કારણ જણાવીને પૃછ્યું કે નરકના જીવને મરવાના ઢાઈમે આ ભવના, ને આવતા ભાવના આયુષ્યના અનુભવ હોય? આના ઉત્તર દર્ધને અંતે દેવા જે ઇષ્ટ અને અનિષ્ટ વિકર્વા હા કરે છે તેનું વર્ણન કર્યું છે. છકા ઉદેશામાં સૂક્ષ્મ-ખાદર સ્કંધાના, ભમરાના, પાપરની પાંખના તથા પરમાણ વગેરેના વર્ણાદમાં નિશ્ચય વ્યવહાર નયે ઘટતી વર્ણાદની હકીકત જણાવી છે.

છ. સાતમા ઉદ્દેશામાં પ્રભુએ કહ્યું કે કેવલી સત્ય ભાષા અને વ્યાવહારિક ભાષા જ બાલે, કાઇ પણ કાલે અસત્ય કે મિશ્ર ભાષા બાલે જ નહિ. તેમને યક્ષાદિ ઉપદ્રવ કરે જ નહિ. આથી વિપરીત બાલનારા આજા ધર્મવાળાનું વચન સત્ય નથી. પછી ઉપધિના બે રીતે થતાં ત્રણ ત્રણ ભેંદા, અને પરિમહના તથા પ્રણિધાનના ભેંદો કહીને મકુક શ્રાવકને કાલાદાયિ વગેરે અન્યતીથિ કોની સાથે થયેલ સંવાદ જણાવતાં કહ્યું કે અસ્તિકાયના પૂછેલા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં મકુક શ્રાવકે વાચુના દેષ્ટાંતે ધર્માસ્તિકાયાદિન સાબિત કર્યા છે. પ્રભુએ તેની પ્રશંસા કરી પછી દેવાનું વૈક્રિય રૂપ કરવાનું સામધ્ય અને વૈક્રિય શરીરના જીવ સાથે સંખંધ તથા પરસ્પર અંતર અને બે શરીરની વચલા ભાગના જીવ સાથે સંભંધ જણાવ્યો છે. પછી પ્રભુને પ્રશ્ન પૂછ્યો કે તે પરસ્પર

આંતરના શસાદિથી છેક થાય કે નહિ! આના ઉત્તર દઈને દેવાના ને અસુરાના સંગ્રામનું વર્ણન કર્યું છે. પછી દેવાનું ગમન સામર્થ્ય તથા દેવાના પુષ્યકમં ક્ષયની તરતમતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે. તેમજ દેવાને ઘાસ વગેરે પણ શસ્ત્રરૂપ બને, ને અસુરાનું શસ્ત્ર વૈક્રિય છે વગેરે જણાવ્યું છે.

૮. આઠમા ઉદ્દેશામાં ઐર્યાપચિક કર્મળંધની બીના અને અન્યતીચિંકા અને શ્રીગૌતમસ્વામીના સંવાદ તથા હ્વાસ્થના જ્ઞાનના વિષય, તેમજ પરમાહ્યુના તથા હિપ્રદેશિકસ્ક ધાદિના વિચાર કહીને અવધિજ્ઞાનના વિષય અને જ્ઞાન અને દર્શનના સમયની જુદાશ જણાવી છે. નવમા ઉદ્દેશામાં ભવ્ય ક્રવ્ય દેવ મતૃષ્ય તિર્થં ચારકાંદિતું સ્વરૂપ સ્થિતિ વગેરે બીના કહી છે. ૧૦મા ઉદ્દેશામાં પૂછ્યું છે કે અનગાર વૈક્રિયન્ લિબ્ધના પ્રતાપે તલવાર કે અસ્તાની ધાર ઉપર રહે કે નહિ! તથા પરમાહ્યુ વાયુથી સ્પૃષ્ટ હોય કે વાયુ પરમાહ્યુથી સ્પૃષ્ટ હોય! એમ દિપ્રદેશિકાદિ સ્કંધામાં પણ પૂછલા પ્રસ્તોના ઉત્તરા કહ્યા છે. પછી બસ્તિ વાયુથી સ્પૃષ્ટ હોય, કે વાયુ બસ્તિથી સ્પૃષ્ટ હોય! આને ઉત્તરા કહ્યા છે. પછી બસ્તિ વાયુથી સ્પૃષ્ટ હોય, કે વાયુ બસ્તિથી સ્પૃષ્ટ હોય! આને ઉત્તરા કહ્યા છે. પછી બસ્તિ વાયુથી સ્પૃષ્ટ હોય, કે વાયુ બસ્તિથી સ્પૃષ્ટ હોય! આને ઉત્તરા કહ્યા છે. સોનિલે પ્રસને પૂછેલા પ્રસ્તોના ઉત્તરા દેતાં યાત્રા, યાપનીય, અવ્યા- બાવ પ્રાસુક વિહાર, યાપનીયના બે ભેદ, સરિસવ, માસ, કુલ તથા એક અનેક અક્ષય વગેરેતું સ્વરૂપ યથાર્થ સમજવ્યું. તેથી તેણે પ્રસની પાસે શ્રાવક ધર્મ સ્વીકાર્યો.

શ્રીભગવતીજીના અઢારમા શતકના દ્વંક પરિચય પૂરાે થયાે.

## શ્રી ભગવતીજના એાગણીસમા શતકના ટ્વંક પરિચય

આના ૧૦ ઉદ્દેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદ્દેશામાં લેશ્યાનું સ્વરૂપ તથા હોદા જણાવતાં પ્રજ્ઞાપનાના સત્તરમાં લેશ્યાપદની ભલામણ કરી છે. બીજા ઉદ્દેશામાં લેશ્યા અને ગર્ભની બીના કહી છે. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં પૃથ્વીકાયિકાદિ પાંચેમાં ૧૨ દ્વારાની બીના વિચારવાના ઇસદાથી પહેલાં પૃથ્વીકાયિકને ઉદ્દેશીને પૂછ્યું કે કદાચ એ અથવા અનેક પૃથ્વીકાયિક જ્વા એકઠા મળીને સાધારણ શરીર બાંધે? પછી આહાર કરે અને પરિણમાવે? આતા સ્પષ્ટ ઉત્તરો સમજાવીને લેશ્યા દ્વારમાં પૃથ્વીકાયિક જ્વાને લેશ્યા કહીને અનુક્રમે દળ્દિ, જ્ઞાન, યાત્ર, ઉપયાગની બીના કહી છે. પછી કિમાહાર દ્વાર, પ્રાણાતિપાતાદિમાં સ્થિત (રહેલું) વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. પછી ઉત્પાત, આયુષ્ય, સમુદ્દદ્યાત અને ઉદ્ધર્તાનાની હકીકત જણાવી છે. એ જ પ્રમાણે અપકાયકાદિ ચારેમાં ૧૨ દ્વારા ઘટાવીને તે પાંચેની અવગાહનાનું અલ્પબહુત્વ, અને માંહોમાંહે એક બીજાની અપેક્ષાએ સ્ફલ્મપણ તથા બાદરપણ તેમજ તેમના શરીરનું પ્રમાણ, અવગાહના અને તેમને લાગવાતી પીડાનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. ચાથા ઉદ્દેશામાં કદાચ નરકના

જીવા મહાશ્રવવાળા, મહાક્રિયાવાળા, મહાવેદનાવાળા ને મહાનિજ<sup>9</sup>રાવાળા હોય, તે સંભંધી ભાંગાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહ્યું છે. પાંચમા ઉદ્દેશામાં પૂછ્યું છે કે નારક જીવા ચરમ એટલે અલ્પ આયુષ્યવાળા અને પરમ એટલે અધિક આયુષ્યવાળા હોાય? વ્યને ચરમનૈરચિકા કરતા પરમનૈરચિકા શું મહાસ્ત્રવવાળા, મહાક્રિયાવાળા, મહાવેદના-વાળા અને મહાનિજ રાવાળા હોય? આવા પ્રશ્નો અસુરકમારાદિને ઉદેશીને પહા પૂછ્યા છે. તે બધાના ઉત્તરા સમજાવીને વેદનાના ૧. નિદા, ર. અનિદા, આ બે લેદાના વિચાર નારકાદિ દંડકામાં પણ જણાવ્યા છે. તથા નિકા વેદના અને અનિદા વેદનાનું સ્વરૂપ પણ સમજાવ્યું છે. છઠ્ઠા ઉદ્દેશામાં દ્વીપ-સમુદ્રોનાં સ્થાન, સંખ્યા અને આકારા-દિતું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. સાતમા ઉદ્દેશામાં ભુવનપતિ વગેરે ચારે પ્રકારના દેવાના આવાસા અને વિમાનાની સંખ્યા તથા આકૃતિ (આકાર)નું સ્વરૂપ સમજબ્યું છે. આઠમા ઉદ્દેશામાં નિવૃધ્તિનું સ્વરૂપ કહીને તેના જીવનિવૃધ્તિ વગેરે ભેટા ને તે દરેકના પણ લોદા જણાવ્યા છે. પછી પ્રશ્નકારે પૂછ્યું કે પૃથ્વીકાચિક જીવને કેટલી ઇદિય નિર્જુત્તિ હાય ? આના ઉત્તર કહીને ભાષાનિર્જુત્તિ મનાનિર્જુત્તિ, ક્યાય, વર્જી, સ'સ્થાન, લેશ્યા, સંજ્ઞા, દેષ્ટિ, જ્ઞાન, અજ્ઞાન, યાગ અને ઉપયાગ નિવૃત્તિની બીના નારકાદિમાં જેમ ઘટે તેમ જણાવી છે. નવમા ઉદ્દેશામાં કરણની બીના જણાવતાં તેના શરીરકરણ ઇક્રિયકરણ વગેરે પાંચ ભેઢા અને તેના પણ ભેઢાના વિચારા નારકાદિમાં જણાવ્યા છે. દશમા ઉદેશામાં પૂછ્યું છે કે શું બધા વ્યંતરા સમાન આહારવાળા હોય છે? વગેરે પ્રશ્નોના ઉત્તરેા સમજાવતાં દેવાનું મનાભક્ષિપણું એટલે તેમને અમુક નિયમિત ટાઈમે આહારની ઇચ્છા થવાની સાથે જ ધરાએલા માણસના જેવી હિંમ થાય છે વગેરે આહારને લગતી બીજી પણ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

શ્રીભગવતીજીના એમગણીસમા શતકના ટ્રંક પરિચય પૂરા થયા.

## શ્રીભગવતીજીના વીસમા શતકના ટુંક પરિચય

આના ૧૦ ઉદેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદેશાની શરૂઆતમાં દરો ઉદેશાના દ્રંક સારને જણાવનારી સંત્રહગાથા કહી છે. પછી બેઇ દ્રિય વગેરે જવાના શરીરને બાંધવાના ક્રમ લક્ષ્યમાં રાખીને પૂછ્યું કે બેઇ દ્રિય જવા શું સાધારણ શરીર બાંધે છે કે પ્રત્યેક શરીર બાંધે છે? આના ઉત્તર જણાવીને તેમને ઘટતી લેશ્યાની બીના કહીને જણાવ્યું કે તેમને સંગ્રા પ્રગ્રા વગેરે હોતા નથી. એ જ પ્રમાણે પંચેન્દ્રિય જવા શું સાધારણ શરીર બાંધે છે કે પ્રત્યેક શરીર બાંધે છે? આ પ્રશ્નના ઉત્તર કહીને બેઇ દ્રિયાદિ જવાતું અદયબહુત્વ વગેરે હકીકતા સમજાવી છે. બીજા ઉદેશામાં આકાશના લેદા જણાવીને પૂછ્યું કે લાકાકાશ એ જીવરૂપ છે કે જવના દેશરૂપ છે? અને અધાલાક ધર્માસ્તિકાય વગેરેના કેટલા ભાગને અવગાહીને રહેલા છે? આના ઉત્તરા કહીને

ધર્માસ્તિકાયાદિ ચારેના પર્યાયવાચક શબ્દાની અર્થ ઘટના કરી છે. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે પ્રાણાતિપાત વગેરે આત્મા સિવાય બીજે પરિણમતા નથી. પછી ગર્ભ વ્યુત્ક્રમ, વર્ણ વગેરેની બોના જણાવી છે. ચોથા ઉદ્દેશામાં ઇદિયાપચયાદિની બોના જણાવી છે. પાંચમા ઉદ્દેશામાં પરમાણુ, દિપ્રદેશિક સ્કંધથી માંડીને અનંત પ્રદેશિક સ્કંધામાં વર્ણાદિની -બીના, અને તે દરેકને આશ્રયી સંભવતા ભાંગાએક સ્વરૂપ કહીને પરમાણુના, ને દ્વય ક્ષેત્ર કાલ ભાવ પરમાણુના ભેદા વગેરે બીના વિસ્તારથી જણાવી છે.

છફા ઉદ્દેશામાં પૂછ્યું છે કે જે પૃથ્વીકાયિકના જીવ-રત્નપ્રભાની અને શક રાપ્રભાની વચ્ચે મરણ સમુદ્દદ્યાત કરીને સૌધર્મ દેવલાકમાં પૃથ્વીકાચિકપણે ઉપજવાના છે. તે પહેલા ઉપજને આહાર કરે કે આહાર કરીને ઉત્પન્ન થાય ? આ રીતે અપ્કાયિક અને વાયુકાયિકના જીવને ઉદ્દેશી તે પ્રશ્નો પૂછ્યા, તે ખધાના ઉત્તરાે અહીં વિસ્તારથી સમ-જાવ્યા છે. સાતમા ઉદ્દેશામાં કર્મભ'ધની હકીકત જણાવતાં જીવના અનંતર બ'ધાદિની બીના અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મના બંધને અનુસરતી હકીકત સ્પષ્ટ જણાવી છે. આક્રમા ઉદ્દેશામાં કર્મ ભૂમિ ને અકર્મ ભૂમિના ભેદા, અકર્મ ભૂમિમાં તથા એરવત ક્ષેત્રમાં વર્ત તા કાલની બીના તેમજ મહાવિદેહમાં ચાર મહાવતાદિ રૂપ ધર્મના ઉપદેશ જણાવીને કહ્યું કે અહીં શ્રી ઋષભાદિ ર૪ તીથ" કરા થઈ ગયા. તેમના ર૩ આંતરાં શાય. પછી કાલિક-શ્રવના વિચ્છેદ-અવિચ્છેદની ખીના તથા પૂર્વ ગત શ્રતની અને તીર્થની સ્થિતિ, તેમજ ભાવી છેલ્લા તીર્થ'કરના તીર્થ'ની સ્થિતિ જણાવીને તીર્થ અને તીર્થ'કરનું અને પ્રવચનતું તથા પ્રવચનીતું સ્વરૂપ, તથા ઉગ્રાદિ કુલામાં ઉત્પન્ન ક્ષત્રિયાદિ જુવાના ધર્મમાં પ્રવેશ તેમજ દેવલાકના સાદા વગેરેનું સ્પષ્ટ વર્ણન કર્યું છે. નવમાં ઉદ્દેશામાં ચારણમુનિના ભેદ અને તેમનું સ્વરૂપ તથા લબ્ધિનું સામધ્ય કહ્યું છે. પછી વિદ્યા-ચારણની ને જ'ઘાચારણની ઊંચે જવાની ને તિર્છા જવાની હૃદ કહેતાં જણાવ્યું કે વિદ્યાચારણની પાછા વળતાં સીધ ગતિ હોય, ને જંઘાચારણની સ્વસ્થાનથી જતાં શીધ ગતિ હોય. તીર્થયાત્રાંદ કરીને પાછા વળતાં શ્રમ વગેરે કારણાથી મ'દ ગતિ હોય.

દશમા ઉદ્દેશામાં સાપક્રમ નિર્ધક્રમ આયુષ્યની બીના, અને આત્માપક્રમ, પરાપક્રમ, ને નિર્ધક્રમનું સ્વરૂપ સમજવ્યું છે. પછી પ્રશ્નો પૂછ્યા છે કે નરકના છવા નરકમાં આત્માપક્રમથી પરાપક્રમથી કે નિર્ધક્રમથી ઉપજે છે? એ જ પદ્ધતિએ પૂછ્યું કે તેમની ઉદ્ધત્તના આત્માપક્રમાદિ ત્રણમાંથી કાનાથી થાય છે? તથા તેમની નરકમાં ઉત્પત્તિ આત્મશક્તિથી કે પરની શક્તિથી થાય છે? અને તે (ઉત્પત્તિ) સ્વકર્મથી થાય છે કે અન્યના કર્મથી થાય છે? તેમજ તે આત્મપ્રયાગથી થાય છે કે પરપ્રયાગથી થાય છે? આ બધા પ્રશ્નાના ઉત્તરા સ્પષ્ય રીતે સમજવીને કતિસચિતાદિ ત્રણ પદ્દાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી તે ત્રણે પદ્દાની બીના નારકાદિને અંગ વિચારી છે. એડલે નરકના છવા કતિસંચિત છે કે અકતિસંચિત છે કે અકતિ છે? આવાજ

પ્રશ્ના પૃથ્વીકાયાદ અને સિદ્ધોને ઉદ્દેશીને પૂછયા છે. તે ખધાને હેલુ જણાવવા પૂર્ક ઉત્તરો આપીને નારકોને અને સિદ્ધોને આશ્રયી કતિસંચિતાદિના અલ્પમહુત્વા સમજવ્યા છે. પછી ષદ્રકસમર્જિતાદિનું સ્વરૂપ સમજવીને તે ત્રણ પદ્દોના નારકાદિમાં કતિ-સંચિતાદિની માફક વિચાર કરીને અલ્પમહુત્વ જણાવ્યું છે. પછી એજ પ્રમાણે દ્વાદશ સમજિતાદિનું ને ચારાશી સમજિતાદિનું સ્વરૂપ સમજવીને નરકાદિમાં તે અંનેના વિચારા કહીને અલ્પબહુત્વો પણ વિસ્તારથી સમજવ્યાં છે.

**થી ભગવતીજીના વીસમા શતકના ટ્વંક પરિચય પૂરાે** થયાે.

## શ્રી ભગવતીજીના એકવીસમા શતકના ટ્રંક પરિચય

આના ૮ વર્ગા છે. શતકના ઉદ્દેશા જેવા જે ભાગ તે વર્ગ કહેવાય. પહેલા વર્ગમાં પૂછ્યું છે કે શાલી વગેરે દશ જાતિના અનાજના મૂળ વગેરે રૂપે હાલ જે જવા વર્ગ છે, તે જીવા અનં તર પાછલા ભવમાં કઈ ગતિમાં હતા ? અને એક સમયમાં તેવા જીવા કેટલા ઉપજે? આના સ્પષ્ટ ઉત્તરા કહીને તેમની અવગાહના, કર્માના બંધ, લેશ્યા તેમજ આયુષ્યની બીના સમજવી છે. પછી શાલી વગેરેના અને પૃથ્વીકાયિક જીવાના સંવેધ અને શાલી વગેરેના મૂળપણે સર્વ જીવાને ઉપજવાના નિર્ણય જણાવ્યા છે. બીજા વર્ગમાં શાલી વગેરેની હકીકત જે પહિતાએ કહી તે જ પહિતાએ વટાણા વગેરે દશ જાતના અનાજના કંદરૂપે જીવાની બીના કહી છે. ત્રીજા વર્ગના દશ ઉદ્દેશામાં અનુક્રંમે અળશી વગેરે દશ જાતના અનાજના મૂળપણે રહેલા જીવાની બીના પહેલા વર્ગની માર્ફક જણાવી છે. ચાથા વર્ગના દશ ઉદ્દેશામાં અનુક્રંમે વાંસ વગેરે દશ વનસ્પતિની બીના કહી છે. પાંચમા વર્ગના દશ ઉદ્દેશામાં અનુક્રંમે રોલડી વગેરે દશ વનસ્પતિની બીના કહી છે. ઘામાં વર્ગના ફશ ઉદ્દેશામાં અનુક્રંમે સેડિય, ભંતિય વગેરે દશ વનસ્પતિની બીના કહી છે. સાતમા વર્ગના ૧૦ ઉદ્દેશામાં અનુક્રંમે તલસી વગેરે દશ વનસ્પતિની બીના કહી છે. આકમા વર્ગના ૧૦ ઉદ્દેશામાં અનુક્રંમે તલસી વગેરે દશ વનસ્પતિની બીના કહી છે. એક માતમા વર્ગના ૧૦ ઉદ્દેશામાં અનુક્રંમે તલસી વગેરે દશ વનસ્પતિની બીના કહી છે. દરેક વર્ગના ૧૦-૧૦ ઉદ્દેશા ગણતાં ૮૦ ઉદ્દેશા અહીં જાણવા.

શ્રી ભગવતીજીના એકવીસમા શતકના ટૂંક પરિચય પૂરાે થયાે.

#### શ્રી ભગવતીજના બાવીસમા શતકના દુંક પરિચય

આના ૬ વર્ગો છે. તેમાં પહેલા વર્ગમાં તાડ વગેરે વલય વર્ગના મૂલાદિના જીવાની ખીના કહી છે.બીજા વર્ગમાં લીં ખડા વગેરે એકાસ્થિક ( એક ફળિયાવાળી ) વનસ્પતિની ખીના કહી છે. ત્રીજા વર્ગમાં અગસ્તિક વગેરે બહુબીજ વનસ્પતિના મૂલાદિ રૂપે રહેલા જ્વાની બોના કહી છે. ચાથા વર્ગમાં વેંગણ વગેરે ગુચ્છ વર્ગની વનસ્પતિના મૂલાદિ રૂપે રહેલા જીવાની બોના કહી છે. પાંચમા વર્ગમાં સિરિયક વગેરે ગુલ્મ વનસ્પતિની બીના પૂર્વની માફક કહી છે. છકા વર્ગમાં પુસ્કલી (પૂસકલી) વગેરે વેલડીયાની બીના પહેલા વર્ગની માફક કહી છે.

#### શ્રી ભગવતીજીના તેવીશમાં શતકના ટ્રંક પરિચય

આના પાંચ વર્ગો છે. દરેક વર્ગના ૧૦-૧૦ ઉદ્દેશા હોવાથી કુલ ૫૦ ઉદ્દેશા જાગુવા. પહેલા વર્ગમાં પહેલાની મારફ જ આલુ વગેરે સાધારણ વનસ્પતિના મૂલાદિ રૂપે રહેલા જીવાની બીના કહી છે. બીજા વર્ગમાં લાહી ( થાર) વગેરે અનંતકાયિક વનસ્પતિના મૂલ જીવાદિની બીના કહી છે. ત્રીજા વર્ગમાં આયકાય (પ્રાથમિક) વગેરે વનસ્પતિના મૂલ જીવાદિના બીના કહી છે. ચાથા વર્ગમાં પાઠા વગેરે વનસ્પતિના મૂલ જીવાદિની બીના કહી છે. પાંચમા વર્ગમાં માપપણી વગેરે વેલડીયાના મૂલ જીવાદિની બીના કહી છે.

## શ્રીભગવતીજીના ચાવીશમાં શતકના ડ્રંક પરિચય

આના ર૪ ઉદ્દેશા છે. તેમાંના પહેલા ઉદ્દેશામાં નરકમાં ઉપજવા લાયક જીવાની બીના જણાવતાં કહ્યું કે તિયે ચો, પંચેન્દ્રિય તિયે ચો, અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય તિયે ચો, પર્યાપ્તા અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય તિયે ચો આ બધા જીવામાં અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય તિયે ચો જે નરકમાં જેટલા આયુષ્યવાળા નારક રૂપ ઉપજે તે હકીકત વિસ્તારથી કહી છે. પછી તેમનું ૧. પરિમાણ અને રત્નપ્રભામાં એક સમયે ઉપજતાં તેમની ૨. સંખ્યા તથા તેમનાં ૩. સંઘવણ, ૪. શરીરની અવગાહના, પ. સંસ્થાન, ૬. લેરચા, ૭. દેષ્ટિ, ૮. જ્ઞાન અને અગ્રાન, ૯. યોગ, ૧૦. ઉપયોગ, ૧૧. સંગ્રા, ૧૨. કપાય, ૧૩. ઇદ્રિય, ૧૪. સમુદ્દાત, ૧૫. વેદના, ૧૬. વેદ, ૧૭. આયુષ્ય, ૧૮. અધ્યવસાય, ૧૯. અન્ય મંત્ર, અને ૨૦. કાયસં વેધની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે એટલે ૨૦ કારેના વિચારા વર્ણવ્યા છે.

પછી જઘન્ય ઉત્કૃષ્ઠ આયુષ્યવાળા અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય તિયે ચાના જઘન્ય ઉત્કૃષ્ઠ આયુષ્યવાળા રત્નપ્રભા નારકમાં ઉપપાતની બીતાને જણાવતાં પૂર્વે કહેલા ર૦ દ્વારા તેમાં જેમ ઘટે તેમ વિચાર્યા છે. એ જ પ્રમાણે જઘન્ય ઉત્કૃષ્ઠ આયુષ્યવાળા સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવાના જઘન્ય ઉત્કૃષ્ઠ આયુષ્યવાળા રત્નપ્રભાના નારકપણે ઉપપાતની બીના જણાવતાં તે ર૦ દ્વારાની ઘટતી હૃકીકત જણાવી છે. પછી આ જ પદ્ધતિએ રત્નપ્રભાને સ્થાને અનુક્રમે શેષ છએ નરકનાં નામા ફેરવીને ત્યાં ઉપજનાર જઘન્ય ઉત્કૃષ્ઠ આયુષ્ય-વાળા સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય તિર્ય ચાની પહેલાંની માફક (જેમ અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયની બીના કહી તે પ્રમાણે) હૃકીકત જણાવી છે. પછી જેમ સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય તિર્ય ચાના ઉપપાતા-દિની બીના પહેલાં કહી તે જ પદ્ધતિએ નરકમાં ઉપજનાર સંજ્ઞી મનુષ્યાના કમસર

રાનપ્રભાદિ સાતે નરક સ્થાનામાં ઉષપાતાદિને ઉદ્દેશીને તે ૨૦ ફ્રારાની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે.

ર. બીજા ઉદ્દેશામાં જલન્ય ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા અસુરકુમારમાં જલન્ય ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યેય વર્ષાયુષ્ક તથા અસંખ્યાતા વર્ષના આયુષ્યવાળા અસંજ્ઞી તથા સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય તિર્ય' ચો અને સંજ્ઞી મનુષ્યાના ઉપપાતાદિની ખીના જણાવતાં પહેલાંની માર્ફક રજ ફારાની પણ ઘટતી હકીકત જણાવી છે. અહીં ઉપજનારા જીવામાં કેટલાએક અસંખ્યેય વર્ષાયુષ્ક પણ હોય, તેમાં પણ કાઇ જલન્ય અસંખ્યેય વર્ષાયુષ્ક હાય ને કાઇ ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યેય વર્ષાયુષ્ક હોય, તેમાં પણ કાઇ જલન્ય અસંખ્યાતા વર્ષના આયુષ્યવાળા જીવામાં પણ ખે ભેદા સમજ લેવા. જ્યાં તેમને ઉપજવાનું છે તે અસુરકુમાર નિકાયમાં પણ પહેલાં કહેલા સ્વરૂપવાળા તિર્ય' ચમનુષ્યામાંના કેટલાએક જેવા જલન્ય આયુષ્યવાળા અસુરકુમાર દેવપણ ઉપજે. આયુષ્યવાળા ઉદ્દેશાએક જેવા ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા અસુરકુમાર દેવપણ ઉપજે. આ પહેલા બહેલા કહેલા કહેલા કહેલા કહેલા કહેલા કહેલા કહેલા કહેલા કહેલા ત્રાથમાં ત્રાથમાં સ્વર્થાઓ કહેલા કહેલા જલન્ય આયુષ્યવાળા સ્વર્થક ક્ષ્યા ક્ષ્યા કહેલા કહ

3. ત્રીજથી ૧૧ અગિઆરમાં સુધીના ૯ ઉદ્દેશામાં જે અસુરકુમારમાં બીના કહી; તે જ બીના નાગકુમારાદિ ૯ નિકાયાના દેવાને ઉદ્દેશીને સમજવી. બારમાં ઉદ્દેશામાં પૃથ્વીકાયાદિ પાંચ સ્થાવરામાં જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા ૨૪ દંડકોના ઉપપાતાદિની બીના જણાવતાં તે ૨૦ હારા પણ ઘઢાવ્યાં છે. તેરમાથી આગણીસમાં સુધીના ૭ ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે અપ્કાયિકાદિ ૭ જવાની આગતિના વિચાર વર્ણ વ્યો છે. એટલે હાલ જેઓ અપ્કાયિકપણ વર્તે છે, તેઓ અનન્તર પાછલા ભવે કઈ ગતિમાં હતા, આવી બીના આ ૭ ઉદ્દેશાઓમાં કહી છે. ૧૩ મા ઉદ્દેશામાં અપ્કાયની, ૧૪મા ઉદ્દેશામાં અપ્નિકાયની, ૧૫મા ઉદ્દેશામાં વાયુકાયની, ૧૬મા ઉદ્દેશામાં વનસ્પતિકાય જવાની, ૧૭મા ઉદ્દેશામાં બેઇદિયાની, ૧૮મા ઉદ્દેશામાં ત્રીન્દ્રિયાની અને ૧૯મા ઉદ્દેશામાં ચત્રિત્રય જવાની બીના કહી છે.

ર૦ મા ઉદ્દેશામાં જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા નારકાદિ ચારે ગતિના જીવાના જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા અસંગ્ની તથા સંગ્ની પંચેન્દ્રિય તિર્ય'ચામાં ઉત્પાતાદિનું વર્ણું કરતા સંભવ પ્રમાણે ઘટતા ૨૦ દ્વારાની જરૂરી બીના પણ સમજાવી છે. આનતાદિ દેવલાકવાસી વૈમાનિક દેવા અનન્તરભાવી ભવમાં પંચેન્દ્રિય તિર્ય'ચપણું પામતા જ નથી. માટે અહીં સહસ્તાર દેવલાક સુધીના દેવાના જ વિચાર જણાવ્યાં છે. એકવીશમા ઉદ્દેશામાં પણ પહેલાંની માર્ફક જ ઉત્પાદાદિની બીના અને ૨૦ દ્વારાની બીના કહી છે. ફક્ત ફેર એટલાજ કે તેઉકાય અને વાયુકાય અનંતર થનારા ભવમાં તિર્ય'ચપણું જ પામે, મનુષ્યપણું પામે જ નહિ. માટે તે અને સાતમી નરકના જવા સિવાયના ચારે ગતિના જ્વાના મનુષ્યમાં ઉત્પાદાદિની બીના વર્ણું છે એમ સમજવું. ખાવીસમા ઉદ્દેશામાં અનંતર થનારા સવમાં વ્ય'તરપણું પામનારા જ્યાના વ્ય'તર

વાનવ્યાંતર ભવમાં ઉત્પાદાદિની ખીના જણાવતાં ર૦ દ્વારાની જરૂરી ખીના કહી છે. તેવીસમાં ઉદ્દેશામાં અસંખ્યાત સંખ્યાત વર્ષોના આયુષ્યવાળા સંગ્રી પંચેન્દ્રિય જેવાના જ્યાતિષ્ક દેવામાં ઉત્પાદાદિની ખીના અને ૧૦ દ્વારાની પણ જરૂરી ખીના કહી છે. અહીં અસંજ્ઞી જીવાં જ્યાતિષ્કપહું પામતા નથી માટે તેમના વિચાર કર્યા નથી. ચાવીસમા ઉદેશકમાં અસંખ્યેય વર્ષાયુષ્ક સંખ્યેય વર્ષાયુષ્ક જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટાયુષ્યવાળા સંગ્રી તિર્ય'ચના અને મનુષ્યાના વૈમાનિકામાં ઉત્પાદાદિની બીના જણાવતાં તે ૨૦ હારાની પણ જરૂરી બીના જણાવી છે. અહીં યાદ રાખવાનું એ કે ઉપજનારા સંજ્ઞી ર્શ્તિર્ધ મનુષ્યામાં કેર્દાક જીવાે સંખ્યાતા વર્ષના આયુષ્યવાળા હોય, તેમજ અસંખ્યાતાં વર્ષીના આયુષ્યવાળા પણ કેટલાએક છવા હાય છે. તેમાં પણ કેટલાએક છવા જથત્યા-યુષ્યવાળા હોય ને કેટલાએક છવા ઉત્ક્રષ્ટાયુષ્યવાળા પણ હોય છે. આ જ પદ્ધતિએ જ્યાં ઉપજવાતું હેમ્ય તે સ્થાનમાં રહેલા દેવ વગેરેની ઘટતી ખીના સમજવી. યુગલિયા મતુષ્ય તિર્ય' ચા મરીને જરૂર દેવગતિમાં જ જાય. તેમાં યુગલિયાપણામાં જેટલાં આયુષ્ય હોય, તેટલી અથવા તેથી ઓછી સ્થિતિ (આયુષ્ય) વાળા દેવલાકમાં દેવપાલ પામે. તથા સંજ્ઞી પુંચેન્દ્રિય તિર્ય'ં ચા આઠમા દેવલાક સુધીજ જાય, તે પછીના દેવ-લાકમાં મનુષ્યા જ જઈ શકે છે. તેમજ અભવ્ય જીવા પણ દ્રવ્યચારિત્રથી નવમા ત્રેવેયક સુધી જ જાય. તેથી આગળ ભાવચારિત્રી **જીવાે** જ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવપર્જી પામે.

શ્રી ભગવતીજીના ચાવીશમા શતકના દૂંક પરિચય પૂરા થયા.

## શ્રી ભગવતીજના પશ્ચીસમા શતકના દુંક પરિચય

આના ૧૨ ઉદ્દેશા છે, તેના સારભૂત અર્થ ને જણાવનારી સંગ્રહગાથા કહી છે. તેના અર્થ આ પ્રમાણે જણવા:—પહેલા ઉદ્દેશામાં લેશ્યાદિની ભીના કહી છે. બીજ ઉદ્દેશામાં દ્રવ્યની, ત્રીજા ઉદ્દેશામાં સંસ્થાદિની ભીના, ચાંચા ઉદ્દેશામાં યુગ્મ કૃતસુગ્માદિની ભીના, પાંચમા ઉદ્દેશામાં પર્યવ વગેરેની બીના કહી છે. છકા ઉદ્દેશામાં પુલાકાદિ નિર્મ થાની, સાતમા ઉદ્દેશામાં શ્રમણાની ને આઠમા ઉદ્દેશામાં નારકાદિની ઉત્પત્તિની બીના કહી છે. નવમા ઉદ્દેશામાં ભવ્ય નારકાદિની ભીના, કસમા ઉદ્દેશામાં અભવ્ય નારકાદિની ભીના, જાગ્યારમા ઉદ્દેશામાં સમ્યગ્દેષ્ઠિ નારકાદિની ભીના તથા ૧૨મા ઉદ્દેશામાં મિથ્યાદિષ્ઠિ નારકાદિની ભીના વર્ણવી છે.

૧, પહેલા ઉદ્દેશામાં લેશ્યાની ખીના ને સંસારી જીવાના ૧૪ ભેદા તથા જઘન્ય ચાત્રાનું ને ઉત્કૃષ્ટ ચાત્રાનું અલ્પબહુત્વ જણાવીને પહેલાં સમયમાં ઉત્પન્ન થયેલા બે નારકીને આશ્રયી ચાત્રની ખીના એઠલે તેમના સમ વિષમ ચાગિપણાના નિર્ણય કરી ભતાવ્યા છે. અંતે યાગના ભેંદા, તથા તેનું અલ્પમહત્વ કહ્યું છે. ર બીજા ઉદ્દેશામાં કુલ્યાના ને અજીવ ક્રવ્યાના ભેદા તથા જીવકલ્યની સંખ્યા કહીને જીવકલ્યા અનંતાં કહ્યાં તેનું કારણ સમજાવ્યું છે. પછી કહ્યું કે ઓદારિક શરીરાદિ રૂપે અજીવ દ્રવ્યાના પરિભાગ ( વપરાશ ) થાય છે તે હકીકત નારકાદિ જીવામાં જણાવી છે. પછી અસંખ્યાતા પ્રદેશવાળા લાકમાં અને તા દ્રવ્યા કઈ રીતે રહી શકે? તેના ખુલાસા કરીને એક આકાશ પ્રદેશમાં યુદ્ધગલાના ચય ( ભેગાં થવું )ને અપચય ( સ્ક'ધથી છૂડા પડવું ) જણાવ્યા છે. પછી કહ્યું છે કે, સ્થિત પુદ્દગલાનું ને અસ્થિત પુદ્દગલાનું ઔદારિકાદિ રૂપે ગ્રહ્મણ કરાય છે. એટલે શરીરાદિની રચના કરવા માટે જે પુદ્દગલાનું ગ્રહ્મણ કરાય છે. તે પુદ્દગલા સ્થિત પણ હોય ને અસ્થિત પણ હોય. ટીકાકારે સ્થિત અસ્થિત પુદ્-ગલાની સરલ વ્યાખ્યા જણાવી છે. અંતે દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવથી દ્રવ્ય શ્રદ્ધણની બીના પણ વિસ્તારથી સમજાવી છે. ૩. ત્રીજા ઉદેશામાં પરિમાંડલ વૃત્તાદિ સંસ્થાનાની ખીના ને આકાશ પ્રદેશાની શ્રેણિયાના સાત ભેદા, તથા તે દરેકનું સ્વરૂપ, તેમજ પરમાણ તથા ક્રિપ્રદેશિક સ્ક'ઘાદિની બીના કહીને નારકોની ગતિ, અને નરકાવાસ તથા આચા-રાંગાદિ ગણિપિટકની ભીના સ્પષ્ટ રીતે સમજાવી છે. પછી પાંચ ગતિનું ને આઠ ગતિનું તથા સેન્દ્રિયાદિ ( ઇદ્રિયાવાળા ) જવાતું, તેમજ જવ યુદ્દગલાના સર્વ પર્યાયાતું અલ્પમહત્વ કહીને અંતે આયુષ્ય કમેંને આંધનારા ને નહિ આંધનારા જીવાનું અલ્પ-બહુત્વ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. અહીં સંસ્થાનાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે.

૪. ચાથા ઉદ્દેશામાં યુગ્મના ભેઠા તે તેના નારક ને વનસ્પતિકાયમાં વિચાર, તથા દ્રવ્યના ભેઠા તેમજ ધર્માસ્તિકાયાદિમાં કૃતયુગ્માદિની બીના કહી છે. પછી ધર્માસ્તિકાયાદિના પ્રદેશા અને ધર્માસ્તિકાયાદિનું અલ્પબહુત્વ, તથા ધર્માસ્તિકાયાદિના અવગાઢપણાના વિચાર, તેમજ જીવ દ્રવ્યમાં, નારકામાં, જીવપ્રદેશામાં, તથા સિદ્ધોમાં કૃતયુગ્માદિની વિચારણા કરીને પ્રદેશાની અપેક્ષાએ જીવામાં ને સિદ્ધોમાં કૃતયુગ્માદિની ઘઢતી બીના કહી છે. પછી એક જીવને આશ્રયી ને અનેક જીવાને આશ્રયી તથા નૈરિયકાદિ દંડકા અને સિદ્ધોને આશ્રયી આકાશ પ્રદેશામાં કૃતયુગ્માદિની ઘઢતી બીના કહીને જીવના અમે નૈર-યિકાદી જીવાના સ્થિતિ કાળના સમયોને આશ્રીને પણ કૃતયુગ્માદિની હકીકત સમજાવી છે. પછી કૃષ્ણાદિ વર્ણોના અને મિતજ્ઞાનાદિના પર્યાયામાં કૃતયુગ્માદિની ઘઢતી હકીકત, અને શરીરના ભેઠા જણાવીને, જીવામાં દેશથી કે સર્વાથી સરકંપતાના ને નિષ્કંપતાના નિર્ણય જણાવીને, જીવામાં દેશથી કે સર્વાથી સરકંપતાના ને નિષ્કંપતાના નિર્ણય જણાવીને, જીવામાં દેશથી કે સર્વાથી સરકંપતાના ને નિષ્કંપતાના નિર્ણય જણાવીને, જીવામાં દેશથી કે સર્વાથી સરકંપતાના ને નિષ્કંપતાના નિર્ણય જણાવી છે. પછી પરમાણનું, એક આકાશપ્રદેશમાં રહેલાં પુદ્દગલાનું, એક સમયની સ્થિતિવાળા પુદ્દગલાનું અને એક ગુણ કાળાં પુદ્દગલાદિનું વર્ણન કર્યું છે. પછી પરમાણ અને દ્વિપ્રદેશિક સરકંધાનાં, દ્વિપ્રદેશિક સર્કંધાનાં અને ત્રિપ્રદેશિક સર્કંધાનાં, ક્ષાપ્રદેશિક અને સર્માપ્યતપ્રદેશિક સર્કંધાનાં, સંખ્યાતપ્રદેશિક સર્કંધાનાં, અસંખ્યાતપ્રદેશિક સરકંધાનાં, સંખ્યાતપ્રદેશિક સરકંધાનાં, સરક્રાથ' કર્યાથ' કર્યાથ કર્યાથ કર્યાથ પર સર્વાય સરકાથ કર્યાથ સરકાથ કર્યાથ કર્યાથ કર્યાથ' કર્યાથ કરયાથ કર્યાથ કર્

રૂપે અલ્પખહુત્વા જણાવ્યાં છે, પછી એકાદ આકાશ પ્રદેશાવગાઢ પુદ્દગલાનાં, સમયાદિ સ્થિતિવાળાં પુદ્દગલાનાં અને વર્ણાદ વિશિષ્ટ પુદ્દગલાનાં ક્રવ્યાર્થરૂપે ને પ્રદેશાર્થ રૂપે છૂટાં છૂટાં ને લેગાં (નાના માટા) અલ્પખહુત્વા સમજવ્યાં છે. પછી પરમાણુ તથા દિપ્રદેશકાદિ સ્કંધામાં કૃતયુગ્માદિની બીના જણાવીને પરમાણુ અને દિપ્રદેશકાદિ સ્કંધામાં સાર્થતા, વર્ણાદે પર્યાયામાં ઘટતી કૃતયુગ્માદિની બીના, પરમાણુ અને દિપ્રદેશકાદિ સ્કંધામાં સાર્થતા (જેના અર્ધા બે ભાગ થાય તેલું સ્વરૂપ) અને અનર્ધતા (જેના બે અર્ધા ભાગ ન થાય, તેવા સ્વરૂપ) ના નિર્ણય જણાવીને પરમાણુની સકંપતાના ને નિષ્કંપાવસ્થાના કાળ અને પરમાણુ-દિપ્રદેશકાદિ સ્કંધાની સકંપ નિષ્કંપાવસ્થાનું અલગ અલગ આંતરું અને તે બધાનું ભેગું આંતરું અને અલ્પખહુત્વા સમજવ્યાં છે. પછી પરમાણુ વગેરેના કંપન-અકંપનનું સ્વરૂપ, દેશ કંપન, સર્વ કંપન, તે બંનેના કાળ, આંતરું, ક્રવ્યાર્થ રૂપે ને પ્રદેશાર્થ રૂપે જુદાં જુદાં અને ભેગાં (નાના માટા) અલ્પખહુત્વા કહીને ધર્માસ્તિકાયાદિના મધ્યપ્રદેશાની અને તે પ્રદેશાની અવગાહનાની હકીકત વિસ્તારથી સમજવી છે.

પ. પાંચમા ઉદ્દેશામાં પર્યાયાના ભેદા તથા આવલિકા, આનપાણ ને પુદ્દગલ-પરાવર્ત્તાદિનું સ્વરૂપ જણાવતાં તેને અંગે પૂછેલા પ્રક્ષોના ઉત્તરા સમજબ્યા છે. અંતે નિગાદો, નિગાદના જીવા, તે ખંનેના તથા નામના અને ભાવના પણ ભેદો વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. ૬. છઠ્ઠા ઉદ્દેશામાં સાધુના પુલાક વ્યક્રશ કુશીલ નિર્ધ થને સ્તાતક નામનાં પાંચ ભેઢામાં પ્રજ્ઞાપન વગેરે ૩૬ હારાની ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. તેમાં પહેલા પ્રજ્ઞાપન દારમાં દરેક ભેદના સ્વરૂપ અને પ્રભેદા કહ્યા છે. ર. વેદ દ્વારમાં પુલાક વગેરે વેદસહિત હાય કે વેદરહિત હાય? તેના નિર્ણય જણાવ્યા છે. ૩. રાગ દ્વારમાં પુલાકાદિ સરાગ હેાય કે વીતરાગ હોય? તેના ખુલાસા કર્યા છે. ૪. કલ્પ દ્વારમાં પુલાક વગેરે સ્થિત કલ્પમાં હોય કે અસ્થિત કલ્પમાં હોય? તેના નિર્ણય કર્યા છે. પ. ચારિત્ર ઢારમાં પુલાકાદિના ચારિત્રની બીના કહી છે. ૬. પ્રતિસેવના ઢારમાં પલાકાદિને અ'ગે પ્રતિસેવનાના વિચાર જણાવ્યા છે. ૭. જ્ઞાન દ્રારમાં પુલાકાદિને સંભવતા જ્ઞાનની ખીના કહી છે. ૮. શ્રુત દ્વારમાં પુલાકાદિને ઘટતા શ્રુતજ્ઞાનની ખીના જણાવી છે. હ. તીર્ધ કારમાં પુલાક વગેરે તીર્ધ કાલે હોય કે અતીર્ધ કાલે હોય ? તેના નિર્ણય જણાવ્યા છે. ૧૦ લિંગ દ્વારમાં સ્વલિંગાદિનું વર્ણન કયુ<sup>લ</sup> છે. ૧૧. શરીર દ્વારમાં પુલાકાદિના શરીરની ખીના કહી છે. ૧૨. ક્ષેત્ર દ્વારમાં કથા ક્ષેત્રમાં પુલાક વગેરે હોય ? તેના ખુલાસા જણાવ્યા છે. ૧૩. કાળ દ્વારમાં પુલાકાદિના પુલાકાદિપણાના કાળ જણા-વ્યા છે. ૧૪. ગતિદ્વારમાં પુલાક વગેરેની ભાવી ગતિની ભીના અને ક્યા દ્વેપણે ઊપજે ? ત્યાં તેનું આયુષ્ય કેટલું હોય ? આ પ્રક્ષોના ઉત્તરા જણાવ્યા છે. ૧૫. સંયમ ડારમાં પુલાકાદિનાં સંયમસ્થાનાનું વર્ણન અને અલ્પબહુત્વ તથા પુલાકાદિના ચારિત્રપર્યાય કહ્યો છે. ૧૬. સંનિકર્ષ દ્વારમાં પુલાકના સ્વસ્થાન સંનિકર્ષની, અને ખુશાદિની અપેક્ષાએ પરસ્થાન સંનિકર્ષની બીના જણાવતાં માંહામાંહે બકુશના પુલાકની અપેક્ષાએ ચારિત્રપર્યાયોનું વર્ણન કર્યું. છે. એ જ પ્રમાણે બકુશના સ્વસ્થાનની અપેક્ષાએ, બકુશના, પ્રતિસેવના કુશીલની ને નિર્ધાયની અપેક્ષાએ ચારિત્ર પર્યાયો કહ્યા છે. પછી પ્રતિસેવના કુશીલના ને ક્યાયકુશીલના ચારિત્રપર્યાયો કહીને પુલાકની અપેક્ષાએ નિર્ધાયના તથા નિર્ધાયના સજાતીયની અપેક્ષાએ, તેમજ સ્નાતકના પુલાકની અપેક્ષાએ ચારિત્રપર્યાયોની બીના કહીને પુલકાદિનું અલ્પબહુત્વ જણાવ્યું છે. ૧૭. યોગ દ્વારમાં પુલાકાદિને ઘટતા યોગાની બીના કહી છે. ૧૮ મા ઉપયોગ દ્વારમાં પુલાકાદિના ઉપયોગની બીના કહી છે. ૧૮ મા ઉપયોગ દ્વારમાં પુલાકાદિના ઉપયોગની બીના કહી છે. ૧૯. ક્યાય દ્વારમાં પુલાકાદિને ઘટતા ક્યાયોની બીના કહી છે. ૨૦. લેશ્યાદ્વારમાં પુલાકાદિની લેશ્યાનું વર્ણન કર્યું. છે.

ર૧. પરિષ્ણામ દ્વારમાં પુલાકાદિના પરિષ્ણામાનું સ્વરૂપ અને કાળ વર્ષુ વ્યા છે. રર. ભંધ દ્વારમાં પુલાકાદિના કર્મ અંધની બીના કહી છે. રર. વેદ ( ઉદય) દ્વારમાં પુલાકાદિના કર્મોદયનો બીના કહી છે. ર૪. ઉદીરણાદ્વારમાં પુલાકાદિને ઘટતી કર્મોની ઉદીરણાની હકીકત કહી છે. રપ. ઉપસંપદ હાનદ્વારમાં પુલાક વગેરે શું છોડે, ને શું પામે ? આ પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ખુલાસા કર્યો છે. રદ. સંજ્ઞા દ્વારમાં પુલાકાદિની સંજ્ઞા જણાવી છે. રછ. આહાર દ્વારમાં પુલાકાદિના આહારનું વર્ષુ ન કર્યું છે. ર૮. ભવ દ્વારમાં પુલાકાદિના ભવની બીના કહી છે. ર૯. આકર્ષ દ્વારમાં પુલાકાદિને અનેક ભવામાં સંભવતા આકર્ષોની બીના વગેરે હકીકત જણાવી છે. ૩૦. અંતર દ્વારમાં પુલાકાદિના સંસ્ત્રદ્વાતાના દ્વારમાં પુલાકાદિના સમુદ્દઘાતાના દ્વારમાં પુલાકાદિના સમુદ્દઘાતાની બીના કહી છે. ૩૧. સ્પેત્રદ્વારમાં પુલાકાદિની સ્ત્રિત્ની બીના કહી છે. ૩૧. સપાર્થના દ્વારમાં પુલાકાદિના સામાં સહી છે. ૩૪. સામા પરિમાણ દ્વારમાં પુલાકાદિની સામાં સામાં કહી છે. ૩૬. અલપભહુત્વ દ્વારમાં પુલાકાદિનું અલપભહુત્વ જણાવ્યું છે.

છ. સાતમાં ઉદ્દેશામાં સામાયિક સંયત અને છે દાપસ્થાપનીય સંયતાદિમાં ૩૬ દ્વારા (છકા ઉદ્દેશામાં કહેલા તે દ્વારા) ની ખીના વિચારી છે. ૧. પ્રજ્ઞાપના દારમાં સામાયિક સંયત વગેરે પાંચે સંયતાના ભેદા કહ્યા છે. ર. વેદ દારમાં તે સંયતા સવેદ હાય કે વેદ રહિત હાય? આના ખુલાસા કર્યા છે. ૩. રાગ દારમાં તે સંયતા સરાગ હાય કે વીતરાગ હાય? આના ખુલાસા કર્યા છે. ૪. કલ્પ દારમાં તે સંયતા સ્થિત-કલ્પમાં હાય? તેના નિર્ણય કર્યા છે. ૫. પાંચમા દારમાં તેમની પ્રતિસેવાની ખીના. ૬. જ્ઞાનદારમાં જ્ઞાનની ખીના. ૭. શ્રુત દારમાં તેમના શ્રુતની વિચારણ કરી છે. આ રીતે ખાકીનાં દ્વારા પણ તે પાંચે સંયતામાં વિચારીને પ્રતિસેવાના ભેદા, આલાચનાના દશ દાયા, આલાચના દેનારના ને લેનારના ગુણ;

સમાચારીના ને પ્રાયશ્ચિત્તના દશ કોંદ્રો કહીને અંતે તપના ભાર કોંદ્રનું સવિસ્તર વર્ણન કર્યું છે. ૮. આઠમા ઉદ્દેશામાં નારકાદિને ઉપજવાની રીત અને તેમની ગતિનું કારણ તથા ઉત્પત્તિનાં કર્માદિ કારણા જણાવ્યાં છે. ૯ માથી ૧૨ મા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે ભવસિદ્ધિક નારકાની ઉત્પત્તિની, અભવસિદ્ધિક નારકાની ઉત્પત્તિની, સમ્યવ્દિષ્ટ નારકની ઉત્પત્તિની ને મિથ્યાદિષ્ટ નારકની ઉત્પત્તિની બીના જણાવી છે.

શ્રીભગવતીજીના ૨૫મા શતકના ઢૂંક પરિચય પૂરાે થયાે.

# શ્રીભગવતીજીના ૨૬મા શતકનાે ટ્રંક પરિચય

ચ્યાના ૧૧ ઉદ્દેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદ્દેશામાં છવદ્વારાદિ ૧૧ દ્વારામાં પાપ કમ<sup>ર</sup>નાં અંધની ખીના જગ્રાવી છે. એટલે ૧. જીવ દ્વારમાં સામાન્ય જીવને આશ્રયી પાપકમ<sup>6</sup>ના વ્યંધની બીના કહી છે. ર. લેશ્યા દ્વારમાં તેજ બીના લેશ્યાવાળા જીવાને આશ્રયી કહી છે. ૩. પાક્ષિક દ્વારમાં કૃષ્ણપાક્ષિક ને શુકલપાક્ષિક જીવાને આશ્રયી તે બીના કહી છે. ૪. દષ્ટિદ્વારમાં મિ<sup>શ્</sup>યાદષ્ટિ સમ્વવ્દષ્ટિ આદિને આશ્રયી, ૫-૬ જ્ઞાન અને અજ્ઞાન દ્વારમાં જ્ઞાની અજ્ઞાની જીવાને આશ્રયી. ૭. સંજ્ઞા દ્વારમાં સંજ્ઞાવાળા જીવાને આશ્રયી. ૮. વેદ હારમાં વેદાદયવાળા જવાદિને આશ્રયી તે બીના કહી છે. હ. ક્યાય હારમાં કપાયી આદિ જીવાને આશ્રયી, ૧૦-૧૧, યાગ ફાર અને ઉપયાગ દ્વારમાં અનુક્રમે શાગ અને ઉપયોગવાળા જવાને આશ્રયી પાપકર્માના વધની ખીના કહી છે. પછી નારકાદિ જવાને આશ્રયી જ્ઞાનાવરણીયના, વેદનીયના, માહનીયના, આયુષ્યના અને પાપકમેના ખંધતી બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. બીજા ઉદ્દેશામાં અનંતરાયપન્ન નારકને આશ્ચર્યા તથા ત્રીજા ઉદ્દેશામાં પર પરાપયન્ત નારકને આશ્રયી પાપકર્મના ભધની બીના કહી છે. ચાથા ઉદ્દેશામાં અન તરાવગાઢ નારકને આશ્રથી, પાંચમા ઉદ્દેશામાં પર પરાવગાઢ નારકોને આશ્રધી કર્મળ ધની ખીના કહી છે. છઠ્ઠા ઉદ્દેશામાં અને તર આહારક નારકાને આશ્રધી. સાતમા ઉદ્દેશામાં પર પરા આહરક નારકાને આશ્રયી કર્મ બધની બીના કહી છે. આઠમા ઉદ્દેશામાં અનંતરપર્યાપ્ત નારકાને આશ્રયી, નવમા ઉદ્દેશામાં પરંપર પર્યાપ્ત નારકાને આશ્રયી કર્મ ભ'ધની ખીતા કહી છે. દશમા ઉદ્દેશામાં ચરમ નકરકાને આશ્રીને કર્મ'-ખ'યતી બીતા જણાવી છે. **૧૧** મા ઉદ્દેશામાં અચરમ નારક, અચરમ મતુષ્ય તથા લેશ્યાવાળા અચરમ મનુષ્યતે ઉદ્દેશીને કર્મ બંધની બીના કહીને અચરમ નારકાે આશ્રયો જ્ઞાનાવરહીયાદિ કર્મોના ખંધની બીના કહી છે.

શ્રીભગવતીજીના ૨૧મા શતકના ટુંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રી ભગવતીજીના ૨૭મા તથા ૨૮મા શતકના ટૂંક પરિચય ૨૭ મા શતકના ૧૧ ઉદ્દેશામાં જવે પાપકર્મ કર્યું હતું, કરે છે અને કરશે વગેરે ભાષતાના પ્રશ્નોત્તરા જણાવ્યા છે.

ર૮ મા શતકના ૧૧ ઉદ્દેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદ્દેશામાં કઇ ગતિમાં પાપકર્મનું સમ-જેન ( ઉપાર્જન; ખંધ) થાય ? આના ખુલાસા કરી તે ખીના નારકામાં ઘઢાવતા લેશ્યાના પણ વિચાર જણાવ્યા છે. ખીજા ઉદ્દેશામાં અનંતરાપપત્ન નારકામાં પાપકર્મના સમર્જનની બીના કહી છે.

3. ત્રીજાથી ૧૧ અગિયારમાં સુધીના ૯ ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે પર પરાપપન્તે, અનંતર પ ૯ ૧૦ ૧૧ પર પરાવગાઢ, અનંતર, પર પર આહારક, અનંતર પર પરપર્યાપ્ત, ચરમ અચરમ નારકાેને ઉદ્દેશીને પાપકર્માના સમર્જનની બીના કહી છે.

શ્રી ભગવતીજીના ૨૭મા તથા ૨૮મા શતકનાે દ્વંક પરિચય પૂરાે થયાે.

## શ્રી ભગવતીજીના ૨૯મા શતકના ટ્વંક પરિચય

રહ મા શતકના ૧૧ ઉદ્દેશા છે. તેમાં પાપકર્માને ભાગવાની બીના જણાવતાં પહેલા ઉદ્દેશામાં પાપ કર્માને ભાગવવાની શરૂઆત અને અંત ( છેડા ) ને લક્ષ્યમાં રાખીને પૂછેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરા હેલુપુરસ્સર દીધા છે. તેમાં પ્રસ'ગે લેશ્યા આશ્રયી કર્માદ્યના આરંભ અને અંતની બીના કહી છે. બીજા ઉદ્દેશામાં અનંતરાપપનન નારકાને આશ્રયી સમકપ્રસ્થાપનાદિ ( કર્માદયને સાથે ભાગવવાના આરંભ અને અંત ) ની બીના કહી છે. ત્રીજથી અગિયારમા સુધીના ૯ ઉદ્દેશામાં ( રદ્દ મા શતકના ત્રીજથી ૧૧ મા સુધીના ૯ ઉદ્દેશામાં કહેલા ) ક્રમ પ્રમાણે પરંપરામપનન નારકાદિને પાપકર્માને ભાગવવાના આરંભ અને અંતની બીના કહી છે.

શ્રીભગવતીજીના ૨૯મા શતકના દ્રંક પરિચય પૂરા થયા.

# શ્રીભગવતીજીના ૩૦મા સતકનાે ટ્વંક પરિચય

આના ૧૧ ઉદ્દેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદ્દેશામાં સમવસરણની હકીકત જણાવી છે. પછી છવાના, સલેશ્ય અલેશ્ય જવાના, કૃષ્ણપાક્ષિકાદિ જવાના, મિશ્રદ્ધિ આદિ જવાના, નારકના, પૃથ્વીકાયિકાદિના ક્રિયાવાદીત્વાદિના (ક્રિયાવાદીપણાના અને અક્રિયાવાદીપણાના) નિર્ણય કરીને અનેક ક્રિયાવાદી, અક્રિયાવાદી જવાના, સલેશ્ય અને કૃષ્ણલેશ્યાવાળા તથા તેજોલેશ્યાવાળા જવાના આયુષ્યના ખધના વિચાર જણાવ્યા છે. પછી કૃષ્ણપાક્ષિક

અકિયાવાદીના, સમ્યગ્દિષ્ઠ ક્રિયાવાદીના અને સમ્યગ્દિષ્ઠ અજ્ઞાનવાદીના આયુષ્યના બંધને અંગે જરૂરી હકીકત જણાવી છે. પછી મન:પર્ય વજ્ઞાની, ક્રિયાવાદી નારક, સલેશ્ય ક્રિયાવાદી નારક, અક્રિયાવાદી પૃથ્વીકાયિક, ક્રિયાવાદી પંચેન્દ્રિય તિયે ચ અને કૃષ્ણલેશ્યાવાળા ક્રિયાવાદી પંચેન્દ્રિય તિયે સાના આયુષ્યના ભંધની હકીકત કહી છે. પછી ક્રિયાવાદીના, 'અક્રિયાવાદીના, સલેશ્ય ક્રિયાવાદી અક્રિયાવાદીના અને લેશ્યારહિત ક્રિયાવાદી જ્વાના અબ્યત્વ અભવ્યત્વના નિર્ણય જણાવ્યો છે. બીજા ઉદ્દેશામાં પહેલા ઉદ્દેશામાં જે બીના કહી તે જ અનંતરાપ્યન્ન નારક જીવામાં જણાવી છે. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં પરંપરાપ્યન્ન નારકોમાં તે જ ભીના કહી છે. એ જ પ્રમાણે ( ર૬મા શતકના ૪ ચાથાથી ૧૧ અગિયારમા સુધીના ૮ આઠ ઉદ્દેશામાં અનંતરાવગાઠ નારકાદિ જીવામાં પણ ક્રિયાવાદિત્વાદિના વિચાર કર્યો છે.

શ્રીભગવતીજીના ૩૦મા શતકના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા.

# શ્રીભગવતીજના ૩૧મા શતકનાે ટૂંક પરિચય

આતા ર૮ અર્કાવીસ ઉદ્દેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદ્દેશામાં ક્ષુદ્રયુગ્મનું સ્વરૂપ કહીં તે ચાર ક્ષુદ્રયુગ્મને જણાવવાનું કારણ પણ કહ્યું છે. પછી નારકાના ઉપપાતની બીના કહેતાં ઉપપાત સંખ્યા, ઉપપાતના ભેદા તથા રત્નપ્રભા નારકાના ઉપપાતની બીના વર્ણવતાં પ્રમાણ, ક્ષુદ્ર દ્વાપર યુગ્મ પ્રમિત, ક્ષુદ્રક્ષ્યાજ પ્રમાણ નારકાના ઉપપાતની બીના વર્ણવતાં ઉપપાત સંખ્યા પણ જણાવી છે. બીજાથી ચાયા સુધીના ત્રણ ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે કૃષ્ણ-લેશ્યાવાળા કૃતયુગ્માદિ પ્રમાણ નારકાના ઉપપાતની, નીલ લેશ્યાવાળા કૃતયુગ્માદિ પ્રમાણ નારકાના ઉપપાતની બીના કહી છે. પાંચમા ઉદ્દેશામાં ભવ્ય ક્ષુદ્રકૃતયુગ્માદિ પ્રમાણ નારકાના ઉપપાતની બીના કહી છે. પાંચમા ઉદ્દેશામાં ફ્ષ્ણલેશ્યાવાળા ભવ્ય ક્ષુદ્રકૃતયુગ્માદિ પ્રમાણ નારકાના ઉપપાતની બીના કહી છે. સાતમાથી ૨૮ અરૂાવીસમા સુધીના ૨૨ ઉદ્દેશામાં નીલ લેશ્યાવાળા અને કાપાત લેશ્યાવાળા ભવ્ય કૃતયુગમાદિ પ્રમાણ નારકાના ઉપપાતની કાપાત લેશ્યાવાળા ભવ્ય કૃતયુગમાદિ પ્રમાણ નારકાના ઉપપાતની આના કહી છે. સાતમાથી ૨૮ અરૂાવીસમા સુધીના ૨૨ ઉદ્દેશામાં નીલ લેશ્યાવાળા અને કાપાત લેશ્યાવાળા ભવ્ય કૃતયુગમાદિ પ્રમાણ નારકાના ઉપપાતની આના કહી છે.

શ્રીભગવતીજના ૩૧મા શતકના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રીભગવતીજીના ૩૨મા શતકના ટૂંક પરિચય ૩૨મા શતકમાં ૨૮ ઉદ્દેશા છે. તે બધા ઉદ્દેશાએામાં ક્ષુદ્ર કૃતયુગ્મરાશિ રૂપ નારકાની ઉદ્ધર્તાના જણાવતાં નારકા એક સમયે કેંદ્રલા ઉદ્ધર્તા? અને કેંવી રીતે ઉદ્ધર્તા? આનેક ખુલાસા કરી કૃતચુગ્મરૂપ રત્નપ્રભા નારકાની ઉદ્ધર્ત્તના વિસ્તારથી સમજાવી છે. ઉદ્ધર્ત્તનક એટલે ચાલુ ગતિમાંથી નીકળવું.

શ્રી ભગવતીજીના ૩૨મા શતકના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

## શ્રી ભગવતીજના ૩૩મા શતકના ટ્રંક પરિચય

33 મા શતકમાં એકેન્દ્રિયાના ૧૨ અવાંતર શતકોમાંના પહેલા એકેન્દ્રિય શતકમાં એકેન્દ્રિયના પૃથ્વીકાયના ને સુક્ષ્મ ભાદર પૃથ્વીકાયના ભેઢા, તથા કર્મ પ્રકૃતિની ભીના, તેમજ તેના ભંધ ઉદયની બીના કહીને અનંતરાયપન્ન એકોન્દ્રયાના ભેદા, તથા તે જીવાને સંભવતી કર્મ પ્રકૃતિની, તેના ખંધ ઉદયની ભીના સમજાવી છે. અ'તે પર'પ-રાયપનન એકેન્દ્રિયાને ઉદ્દેશીને કર્મ પ્રકૃતિ વગેરેનું વર્ષોન કર્યું છે. ભીજા એકેન્દ્રિય શતકમાં પણ આ જ બોના કૃષ્ણલેશ્યાવાળા એકન્દ્રિયાને ઉદ્દેશીને વર્ણવી છે. ત્રીજા એકેન્દ્રિય રાતકમાં નીલલેરયાવાળા એકેન્દ્રિયાની ને ચાથા એકેન્દ્રિય રાતકમાં કાપાત લેશ્યાવાળા એકેન્દ્રિયાની તે જ બીના જણાવી છે. પાંચમા એકેન્દ્રિય શતકમાં ભર્વાસહિક એકેન્દ્રિયાના ભેટા વગેરે પદાર્થા કહ્યા છે. છઠ્ઠા એકેન્દ્રિય રાતકમાં કુબ્બલેરચા-વાળા ભવસિદ્ધિક એકેન્દ્રિયાના ને અનંતરાપપનન કૃષ્ણલેશ્યાવાળા ભવસિદ્ધિક એકે-ન્દ્રિયાના ભેદાદિતું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે.સાતમા એકેન્દ્રિયશતકમાં નીલ લેશ્યાવાળા ભવ-સિદ્ધિક એકૈન્દ્રિયાના લેકાદિની ખીના કહી છે. આક્રમા એકૈન્દ્રિયરાતકમાં કાંપાત લેકયા-વાળા તે જ એકેન્દ્રિયાના ભેંદાદીનું વર્ષાન કર્યું છે. નવમા એકેન્દ્રિયશતકમાં અભવ્ય એકેન્દ્રિયાના ભેઢાદિતું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી ૧૦ માંથી ૧૨ મા સુધીના ત્રણ એકેન્દ્રિયશતકમાં અનુક્રમે કૃષ્ણ નીલ કાપાત લેશ્યાવાળા અભવ્ય એકેન્દ્રિયાના ભેદાદિનદે બીના જણાવી છે.

શ્રી ભગવતીજીના ૩૩મા શતકના દૂંક પરિચય પૂરા થયા.

## શ્રી ભગવતોજના ૩૪મા શતકનાે ટૂંક પરિચય

અહીં એકેન્દ્રિયાનાં ૧૨ અવાંતર શતકા છે. તેમાં પહેલા એકેન્દ્રિય શ્રેણિ શતકના ૧૧ ઉદ્દેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદ્દેશામાં એકેન્દ્રિયાના ભેદા કહીને અપર્યાપ્ત સૃક્ષ્મ પૃથ્વી-કાયિકની વિશ્રહગતિમાં એક બે ત્રણ સમય લાગવાનું કારણ સમજવ્યું છે. પછી જ્યારે તે જ અપર્યાપ્ત સૃક્ષ્મ પૃથ્વીકાયિક જીવા પર્યાપ્ત સૃક્ષ્મ પૃથ્વીકાયિકપણે અથવા બાદર તેઉકાયપણ ઉપજે, ત્યારે વચમાં થતી વિશ્રહગતિની અને પર્યાપ્ત સૃક્ષ્મ પૃથ્વીકાયિકની વિશ્રહગતિની બીના જણાવી છે. પછી અપર્યાપ્ત બાદર તેઉકાયના અને પર્યાપ્ત બાદર

વનસ્પતિકાયના તથા અપર્ધાપ્ત સૃક્ષ્મ પૃથ્વીકાયિકના ઉત્પાદનું સ્વર્ધ જણાવ્યું છે. પછી અપર્ધાપ્ત સૃક્ષ્મ એકેન્દ્રિય છવ શક મામના પૂર્વ અરમાંતથી પશ્ચિમ અરમાંતમાં ઉપજે તેને લગતી ખીના, અને અપર્ધાપ્ત સૃક્ષ્મ પૃથ્વીકાયિકને વિશ્વહર્ગતમાં ત્રણ સમયે કે ચાર સમયે લાગવાનું કારણ, તથા અપર્ધાપ્ત સૃક્ષ્મ પૃથ્વીકાયિક છવ ખાદર તેઉકાય-પણે ઉપજે, તે ઢાઇમે થતી વિશ્વહર્ગતનું તેમજ અપર્ધાપ્ત ભાદર તેઉકાયની વિશ્વહર્ગતનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. પછી તે જ છવ પર્યાપ્ત ભાદર તેઉકાયપણે ઉપજે, તે ઢાઇમે થતી વિશ્વહર્ગતિનો અને અપર્યાપ્ત સૃક્ષ્મ પૃથ્વીકાયિકની ઊદ્વેલોકમાંથી અધાલોકે ઉપજતાં થતી વિશ્વહર્ગતિની તથા લોકના પૂર્વ અરમાંતમાં ઉપજતા પૃથ્વીકાયાદ છવાની વિશ્વહર્ગતિની તથા લોકના પૂર્વ અરમાંતમાં ઉપજતા પૃથ્વીકાયાદ છવાની વિશ્વહર્ગતિની સ્વરામ પૂર્વ અરમાંતથી પશ્ચિમ અરમાંતમાં ઉપજે, તે વખતે થતી વિશ્વહર્ગતિનું સ્વરૂપ કહીકના પૂર્વ અરમાંતથી પશ્ચિમ ચરમાંતમાં ઉપજે, તે વખતે થતી વિશ્વહર્ગતિનું સ્વરૂપ કહીને આદર પૃથ્વીકાયિક છવાનાં સ્થાન અને અપર્યાપ્ત સૃક્ષ્મ પૃથ્વીકાયિકને સંભવતી કર્મ પ્રકૃતિ અને તેના બધ્ધ તથા ઉદયની ભીના સમજાવી છે. પછી એકેન્દ્રિયાના ઉપપાત અને સમુદ્ધાતનું સ્વરૂપ કહીને એકેન્દ્રિય જીવા સરખાં કર્મા ખાંધે કે ઓછાં વધતાં ભાંધે ? આના સ્પષ્ટ પુલાસો કર્યો છે.

ભીજા ઉદ્દેશામાં અનંતરાયપત્ર એકેન્દ્રિયામાં તે જ ભીતા કહી છે. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં પર'પરાયપત્ન એકેન્દ્રિયામાં તે જ વિશ્વહર્ગાત વગેરેનું વર્ણેન કહું છે. ચાથાથી અગિયારમા સુધીના ૮ ઉદ્દેશામાં રકમા શતકમાં કહ્યા પ્રમાણે અનંતરાવગાઢ એકેન્દ્રિય યાદિ ૮ ભેઢામાં તે જ ભીતા કહી છે. અહીં પહેલા એકેન્દ્રિય શ્રેણી શતકના ૧૧

ઉદ્દેશાની ભીના પૂરી થઇ. હવે બીજા ત્રીજા ચાથા અને પાંચમા એકેન્દ્રિય શતકામાં ર ક ૪ પ

અનુક્રમે કૃષ્ણલેશ્યાનું, નીલલેશ્યાનું, કાપાતલેશ્યાનું, ભવસિદ્ધક એકેન્દ્રિયાના ઉત્પાદ વિગ્રહ્યાતિ વગેરેનું વર્ષ્યુંન કર્યું છે. છકા એકેન્દ્રિયશતકમાં કૃષ્ણલેશ્યાવાળા ભવસિદ્ધિક

અનંતસ્પરંપરાપ્યન્ન કૃષ્ણલેશ્યાવાળા ભવસિદ્ધિક એકેન્દ્રિયાના ભેદાદિતું વર્ણુન પૂર્વની માફક જ જણાવ્યું છે. સાતમાથી ૧૨ મા સુધીનાં ૬ અવાંતર એકેન્દ્રિય શતકામાં

અતુક્રમ નીલ કાપાત લેશ્યાવાળા ભવસિદ્ધિક એકેન્દ્રિયાની ભીના ને એ જ પ્રમાણે અભવસિદ્ધિક એકેન્દ્રિયાની બીના છેલ્લા ૯, ૧૦, ૧૧, ૧૨ મા શતકમાં કહી છે.

શ્રીભગવતીજીના ૩૪મા શતકના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

#### શ્રી ભગવતીજીના ૩૫ મા શતકનાે ટુંક પરિચય

અહીં અવાંતર ૧૨ શતકા છે. તે દરેક શતક એકેન્દ્રિય મહાયુગ્મ શતક નામથી એાળખાય છે. માેઢા શતકમાં જે નાનાં નાનાં શતક હોય, તે અવાંતર શતક કહેવાય છે; પહેલા એકેન્દ્રિય મહાયુગ્મ શતકના ૧૨ ઉદ્દેશામાંના પહેલા ઉદ્દેશામાં મહાયુગ્મના ભેટેષ્ટ અને ૧૬ મહાયુગ્મ કહેવાનું કારણ જણાવીને કૃતયુગ્મ કૃતયુગ્મ રાશિરૂપ એકેન્દ્રિયાના ઉપપાત, એક સમયમાં ઉપજનારા જવાની સંખ્યા, અને તેમને ખાલી થવાના કાળ તથા કર્મના બંધ ને ઉદયની બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી તેમની લેશ્યા, શરીરોના વર્જાદિ અને અનુષ્યંધ કાળનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી સર્વ જીવાના કૃતયુગ્મ કૃતયુગ્મરાશિ રૂપ એકેન્દ્રિયપણે ઉત્પાદનું વર્ણુન કરી કૃત્યુગ્મ ત્ર્યાજ સક્ષિ પ્રમાણ, કૃત્યુગ્મ દ્વાપર રાશિ પ્રમાણ, કૃતશુગ્મ કલ્યાજ રાશિ પ્રમાણ, ત્ર્યાજ કૃતશુગ્મ પ્રમાણ, ત્ર્યાજ ત્ર્યાજ પ્રમાણ, કહયાજ કલ્યાજ પ્રમાણ, એકેન્દ્રિયાના ઉત્પાદ અને ઉત્પાદ સંખ્યાદિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. બીજા ઉદ્દેશામાં તે જ પ્રમાણે પ્રથમ સમયાત્પન્ન કૃતયુગ્મ કૂતયુગ્મ રાશિ પ્રમાણ એકેન્દ્રિયાના ઉત્પાદની બીના કહી છે. ત્રીજાથી ૧૧ અગિયારમા સુધીના ૯ ઉદ્દેશામાં અપ્રથમ સમયોત્પન્ન, ચરમઅચરમ, પ્રથમાપ્રથમ, પ્રથમચરમ, ચરમચરમ, ચરમાચરમ સમય કૃતયુગ્મ કૃતયુગ્મ એકેન્દ્રિયાદિ જીવાના ઉત્પાદાદિનું વર્ણન કર્યું. છે. બીજા એકેન્દ્રિય મહાયુગ્મ શતકમાં તે જ બીના કૃષ્ણલેશ્યાવાળા અને કૃતયુગ્માદિ સ્વરૂપવાળા એકેન્દ્રિયાના ઉત્પાદ અને આયુષ્ય વગેરે કહીને પ્રથમ સમયાત્પન્ન પૂર્વાકત સ્વરૂપવાળા એકેન્દ્રિયાના ઉત્પાદાદિતું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. એ જ પ્રમાણે ત્રીજા ચાથા એકેન્દ્રિય મહાયુગ્મ શતકામાં અનુક્રમે નીલ કાપાત લેશ્યાવાળા પૂર્વોક્ત એકેન્દ્રિયાના ઉત્પાદાદિતું વર્ણન કર્યું. છે.એ જ પ્રમાણે પાંચમા અવાંતર શતકમાં ભવસિદ્ધિક પૂર્વોક્ત એકેન્દ્રિયાના ઉત્પાદાદિની ખીના કહી છે. છઠ્ઠાથી આઠમા સુધીના ત્રણ શતકામાં અનુક્રમે

કુષ્ણ નીલ કાર્પાત લેશ્યાવાળા ભવસિદ્ધિક પૂર્વોક્ત એકૈન્દ્રિયાના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. હ માથી ૧૨ મા સુધીના ૪ અવાંતર શતકામાં જેમ ભવસિદ્ધિક એકૈન્દ્રિયામાં કહ્યું, તેમ

અભવસિદ્ધિક કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત લેશ્યાવાળા અભવસિદ્ધિક એકૅન્ડિયાના ઉત્પાદાદિનુ<sup>.</sup> સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. શરૂચ્યાતમાં કૃતયુગ્માદિ રાશિના ભેદાની વ્યાખ્યા પણ વિસ્તારથી કરી છે.

શ્રી ભગવતીજીના ૩૫મા શતકનાે ટૂંક પરિચય પૂરાે થયાે.

#### શ્રીભગવતીજના ૩૬થી ૪૦મા શતકના ટૂંક પરિચય

અહીં અવાંતર શતકા ૧૨ છે. તેમાંનાં ૧થી ૪ શતકામાં કૃતયુગ્મ રૂપ બેઇદ્રિયાના ઉત્પાદાદિની, ને અનુભ'ધ કાળની તથા પહેલા સમયમાં ઉપજેલા કૃતયુગ્મ કૃતયુગ્મ ુરૂપ બેઇદ્રિયાના ઉત્પાદાદિની બાના કહીને કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત લેશ્યાવાળા પૂર્વોક્ત

બેઇ દિયાના ઉત્પાદાદિની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ભવસિહિક, કૃષ્ણ,

નીલ, કાપાત લેશ્યાવાળા ભવસિદ્ધિક પૂર્વોક્ત બેઇિક્યાના ઉત્પાદાદિની બીના પમાથી તમા સુધીના ૪ શતકામાં કહી છે. પછી તે જ પ્રમાણે હમાથી ૧૨મા સુધીના ૪ શતકામાં અભવસિદ્ધિક, પૂર્વોક્ત સ્વરૂપવાળા બેઇિક્યાના ઉત્પાદાદિની બીના સ્પષ્ટ રીતે સમન્ જાવી છે. ૩૭ મા શતકના ૧૨ અવાંતર શતકામાં બેઇ ક્રિયાની માફક જ કૃતયું કૃત્યું કૃત્યું સ્વરૂપ તેઈ ક્રિયાના ઉત્પાદાદિની બીના જણાવી છે. ૩૮ મા શતકનાં ૧૨ અવાંતર શતકામાં પૂર્વે કહેલા સ્વરૂપવાળા અઉરિન્દિય જીવાના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. ૩૯ મા શતકમાં પહેલાંની માફક જ અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય જીવાના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. તેમાં પહેલા શતકમાં પહેલાંની માફક જ અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય જીવાના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. તેમાં પહેલા શતકમાં કૃતયું મફતયું મફતયું મહાયું મશતકમાં ૨૧ અવાંતર શતકા છે. તેમાં પહેલા શતકમાં કૃતયું મફતયું મફતયું મફતયું મીલાદિ ૬ લેશ્યાવાળા પૂર્વોક્ત સંગ્રી પંચેન્દ્રિયાના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. બીજાથી છ મા સુધીના ૬ શતકામાં અનુક્રમે કૃષ્યું નીલાદિ ૬ લેશ્યાવાળા પૂર્વોક્ત સંગ્રી પંચેન્દ્રિય જોવાના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. આ જ પહિતએ ૧૫ માથી ૧૧ માં સુધીનાં ૭ શતકામાં ફૃતયું અ કૃતયું મા સુધીનાં ૭ શતકામાં ફૃતયું મા કૃતયું મા માથીનાં ૭ શતકામાં ફૃતયું માં ફૃતયું માં પ્રમાણ અભવસિદ્ધિક પૂર્વોક્ત સંગ્રી પંચેન્દ્રિયાના ઉત્પાદાદિની બીના વર્ણવી છે.

બીભગવતીજના ૩૬ થી ૪૦ મા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા.

## શ્રીભગવતીજીના ૪૧ મા શતકના ટુંક પરિચય

આના ૧૯૬ ઉદેશા છે. તેમાં પહેલા ઉદેશામાં રાશિ યુગ્મના ભેદા કહીને ચાર રાશિ યુગ્મ કહેવાનું કારણ સમજાવ્યું છે. પછી કૃતયુગ્મ પ્રમાણ નારકાદિની અનંતર પાછલા ભવની બીના, અને એક સમયમાં તે જેવા કેટલા ઉત્પન્ન થાય? તેઓ સાંતર ઉપજે કે નિરંતર ઉપજે? તેઓ જે સમયે કૃતયુગ્મરાશિરૂપ હાય તે સમયે ગ્યાજ રાશિ રૂપ હોય કે નહિ? તેમને આશ્રયી કૃતયુગ્મ અને દ્વાપરયુગ્મના, કૃતયુગ્મ અને કલ્યાજ રાશિના સંખંધ હાય કે નહિ? આ પ્રશ્નાના ઉત્તરા વિસ્તારથી સમજાવીને જેવાના ઉપપાતનું વર્ષન અને તે ઉપપાતમાં હેતુનું વર્ષન તથા આત્મસંયમાદિની બીના

વિસ્તારથી વર્ષ્યુ વી છે. પછી પૂર્વોક્ત સ્વરૂપવાળા નારક જવા સલેશ્ય હાય કે અલેશ્ય હાય ? સલેશ્ય જીવ સક્રિય હોય કે અક્રિય હોય? આ પ્રશ્નોના ઉત્તરા દીધા છે એ જ પ્રમાણ દેવ મતુષ્યાના ચ્યાગતિ ઉત્પાદાદિની બીના પણ સ્પષ્ટ રીતે વર્ણ<sup>લ</sup>વી છે. બીજા ઉદ્દેશામાં રુધાજ રાશિ પ્રમાણ નારક જીવાના ઉત્પાદની બીના અને કૃત્યુગ્મ અને રુધાજ રાશિના તેમજ વ્યાજ રાશિ અને દ્વાપરયુગ્મના પરસ્પર સંભાધાદિની બીના પણ કહી છે. ત્રીજ ઉદ્દેશામાં દ્વાપરચુગ્મર શિ પ્રમાણ નારકાના ઉત્પાદાદિની બીના, અને દ્વાપરચુગ્મ તથા કત-યુગ્મતા પરસ્પર સંભ'ધ વગેરે બીના જણાવી છે. ચાથા ઉદ્દેશામાં કલ્યોજ પ્રમાણ નારકાેના ઉત્પાદાદિની અને કલ્યાજ તથા કૃતયુરમના માંહામાંહે સંબંધ વગેરેની બીના કહી છે. પાંચમા ઉદેશામાં કુષ્ણલેશ્યાવાળા કૃતયુગ્મ પ્રમાણ નારકાના ઉત્પાદિની બીના કહી છે. છઠ્ઠા ઉદેશામાં ત્ર્યાજ રાશિ પ્રમાણ કૃષ્ણલેશ્યાવાળા નારકોના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. સાતમા ઉદેશામાં દ્રાપરયુગ્મ પ્રમાણ કૃષ્ણલેશ્યાવાળા નારકોના ઉત્પાદાદિની ખીના કહી 🕽. આઠમા ઉદ્દેશામાં કૃષ્ણલેશ્યાવાળા કલ્યાજ રાશિ પ્રમાણ નારકોના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. હ માથી ૧૨ મા સુધીના ચાર ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે નીલલેશ્યાવાળા કૃત-યુગ્મ, ગ્યાજ, હાપરયુગ્મ, કર્યાજ રાશિ પ્રમાણ નારકાના ઉત્પાદાદિની બીના કહ્યા છે. ૧૩ માથી ૧૬ મા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં એ જ પ્રમાણે ચાર રાશિ પ્રમાણ કાપાત લેશ્યા-વાળા નારકાના ઉત્પાદાદિની ખીના કહી છે. ૧૭ માથી ૨૦ મા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે એ જ પ્રમાણે તેજોલેશ્યાવાળા કૃતયુગ્માદિ શાંશ પ્રમાણ અસુરકુમાર દેવાના ઉત્પાદાદિની હડીકત સમજાવી છે. ૨૧ માથી ૨૪મા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે એ જ પ્રમાણ પદ્મલેશ્યાવાળા કત્યુગ્માદિ રાશિ પ્રમાણ અસુરકુમારાદિના ઉત્પાદાદિની બીના કહ્યું છે. સ્પમાથી ૨૮ મા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં એ જ પ્રમાણે અનુક્રમે શુકલ લેશ્યાવાળા ચાર રાશિ પ્રમાણ અસુરકુમારાદિના ઉત્પાદાદિનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. અનુક્રમે એ જ પ્રમાણે સ્ટમાથી ૩૨ મા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં કૃતયુગ્માદિ ૪ રાશિ પ્રમાણ ભવસિદ્ધિક નારકાદિના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. ૩૩ માથી ૩૬મા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં કૃષ્ણ-લેશ્યાવાળા એ જ ભવસિદ્ધિક જવાના ઉત્પાદાદિની ખીના કહી છે. એ જ પદ્ધતિએ **૩૭માથી ૪૦ મા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં નીલ લે**શ્યાવાળા જ ભવ્ય છવાના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. ૪૧ માથી ૪૪મા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં કાધાત લેશ્યાવાળા તે જ ભવ્ય નારકાદિ જીવાના ઉત્પાદાદીની હકીકત કહી છે. આ જ પહિતિએ ૪૫ માથી ૪૮ મા સુધીના ઉદ્દેશામાં તેજોલેશ્યાવાળા તે પૂર્વેકિત ભવ્ય જવાના ઉત્પાદાદિની ખીના કહી છે. એ જ પ્રમાણે ૪૯માથી પરમા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં પદ્મ લેશ્યાવાળા તે જ ભવ્ય જીવાના ઉત્પાદાદની બીના વર્જવી છે. પ3 માથી પક્રમા સુધીના ૪ ઉદ્દેશામાં શુકલ લેશ્યાવાળા તે જ ભવ્ય નારકાદિના ઉત્પાદાદિની બીના કહી છે. જેમ આ ૨૮ ઉદ્દેશામાં ભવ્ય જીવાના ઉત્પાદાદિની બીના કહી, એ જ પ્રમાણે પહમાથી ૮૪મા સુધીના સ્૮

ઉદ્દેશામાં કુ લેશ્યાવાળા ૪ રાશિ પ્રમાણ અભવ્ય છવાના ઉત્પાદાદિની ખીના કહી છે. ત્ય માથી ૧૧૨મા સુધીના ૨૮ ઉદ્દેશામાં સમ્યવ્દિષ્ટ પૃંકિત છવાના ઉત્પાદાદિની ખીના કહી છે. ૧૧૩ માથી ૧૪૦ મા સુધીના ૨૮ ઉદ્દેશામાં મિથ્યાદિષ્ટ પૂર્વેકિત સ્વરૂપવાળા નારકાદિના ઉત્પાદાદિની ખીના કહી છે. ૧૪૧માથી ૧૬૮ મા સુધીના ૨૮ ઉદ્દેશામાં પૂર્વેકિત કૃષ્ણપાક્ષિક નારકાદિના ઉત્પાદાદિની ખીના કહી છે. ૧૬૯ માથી ૧૯૬મા સુધીના ૧૮ ઉદ્દેશામાં તે જ પૂર્વેકિત શુકલ પાક્ષિક છવાના ઉત્પાદાદિની ખીના કહી છે. છેવટે શ્રી ભગવતી સૂત્રના શતક ઉદ્દેશા અને પદની સંખ્યા (પ્રમાણ) કહીને સમુદ્રની જેવા શ્રીસંઘની અને શ્રુતદ્દેવતા વગેરેની સતૃતિ કરી છે. પછી દ્વંકામાં યાગ વિધિ કહીને પ્રશસ્તિની જરૂરી હકીકત એ જણાવી છે કે શ્રી અભયદેવસ્વરિએ યશશ્રદ્ધંદ્ર ગણિની મદદ્દથી વિ૦ સં૦ ૧૧૨૮ની સાલમાં આ દીકા બનાવી, તેને શ્રી દ્રોણસૂરિએ શાધી છે. આના પ્રથમાદર્શ (પહેલી દીકાની પ્રત) ના લેખક વિનયગણિ વગેરે છે. રોઠ દાયિકના પુત્ર માણિકય શેઠની પ્રેરણાથી આ શ્રીભગવતીસૂત્રની દીકા ખનાવી છે.

શ્રી ભગવતી સૂત્રના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

骗

赐

蛎

શ્રી પ્રવચન કિરણાવલીના દર્દે! પ્રકાશ પૂર્ણ થયા.

S S

嘂

## સાતમા પ્રકાશ

#### ।। आर्या ।।

जइ सत्तमप्पयासे, प्वयणिकरगावलीइ संखेवा ।। परिचायगवण्णं नायाधम्मकहाए, ्रबुच्छं।। ४६।। छट्टंगे सुष्यसंघा, पढमो नायाभिहो तहा बीओ ।। धम्मकहत्रस्रो पढमे, इगुणवीसज्झयणसंखा ।। ४७ ।। तह बीए दसवग्गा, उक्खिल्णायनामसंघाडा ।। तइयंद कुम्म सेलग तुंबं तह रोहिणी मल्ली ।। ४८ ।। मायंदी चंदनलं, बावइवबारिणाय मंडूया ।। तेयलिपुत्तभिहाणं, नंदीफलणाम बरकंका ।। ४९ ।। आइण्ण सुंसुमक्खा, पज्जंतिमपुंडरीयणायक्खं ।। अगमहिसीण बुत्ता, बुत्तंता दससु अगोसु ॥ ५० ॥

શળ્દાર્થ — હવે હું જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના સાતમા પ્રકાશમાં શ્રીજ્ઞાતા ધર્મ કથાંગ નામના છઠ્ઠા અંગના પરિચય કરાવનારું વર્ણન એઠલે છઠ્ઠા અંગના દ્રંક પરિચય કહીશ. ૪૬. આ જ્ઞાતાધર્મ કથાંગ સ્ત્રના બે શ્રુતરક ધા છે. પહેલાનું નામ ' જ્ઞાતશ્રુતરક ધ' છે, ને બીજાનું 'ધર્મ કથાશ્રુતરક ધ' નામ છે. પહેલા શ્રુતરક ધના અધ્યયનોની સંખ્યા ૧૯ છે. ને બીજા શ્રુતરક ધના ૧૦ વર્ગા છે. પહેલા શ્રુતરક ધના ૧૯ અધ્યયનોના નામ અનુક્રમે આ પ્રમાણે જાણવા—૧. ઉત્કિપ્ત અધ્યયન, ૨. સંઘાટ અધ્યયન, ૩. અંહ અધ્યયન, ૪. કર્મ અધ્યયન, ૫. શૈલક અધ્યયન, ૬. તું બ અધ્યયન, છ. રાહિણી અધ્યયન, ૮. મલ્લ અધ્યયન, ૯. માર્ક દી અધ્યયન, ૧૦. ચંદ્ર અધ્યયન, ૧૪. દાવદ્રવ અધ્યયન, ૧૨. ઉદક્ષાત અધ્યયન, ૧૩. મંદ્રક (ફર્દ ર–દેડકા) અધ્યયન, ૧૪. તેતલિયુત્ર અધ્યયન, ૧૫. નંદીકલ અધ્યયન, ૧૬. અપરક કા અધ્યયન, ૧૭. આઠી બે અધ્યયન, ૧૮. સું સુમા અધ્યયન, ૧૯. યું હરીક અધ્યયન. આ છેલ્લું અધ્યયન છે. બીજા શ્રુતરક ધના દશ વર્ગમાં ઇન્દ્રોની અગ્રમહિષીએનું વૃત્તાંત જણાવ્યું છે. ૪૭-૫૦.

સ્પષ્ડાથ — આ પ્રવચન કિરલ્યાવલીના સાતમા પ્રકાશમાં શ્રીજ્ઞાતાધમ કથાંગ નામના હતા અંગના દું ક સાર અને દું ક પરિચય આ બે બાબત કહેવાની છે. તેમાં આના જ્ઞાત નામના પહેલા શ્રુતસ્ક ધનાં ૧૯ અધ્યયનાના સાર અનુક્રમે આ રીતે જાલ્લો.

1. ઉતિકાપતજ્ઞાત અધ્યયન — મેલકુમારે પાછલા હાથીના ભવમાં સસલાને ભચા-વવા માટે અહી દિવસ સુધી એક પગ ઊંચો રાખ્યા હતા. આ મુદ્દાને લક્ષ્યમાં રાખીને અહીં મેલકુમારનું ચરિત્ર કહ્યું છે. તેથી આનું નામ ઉતિકાપત અધ્યયન પાડ્યું છે. ઉતિકાપત રાખ્દના અર્થ ઉપાડેલા, અથવા ઊંચો કરેલા (પગ) એમ થાય છે. અહીં ચાલુ પ્રસંત્ર હાથીએ ઊંચા કરેલા પગ આ રીતે અર્થની યાજના કરવી. આ અધ્ય-યનમાં જણાવેલી મેલકુમારની કથા બહુ જ પ્રસિદ્ધ છે. કારણ કે દર વર્ષે પર્યુપણ પર્વમાં કદપસ્ત્રના પહેલા વ્યાખ્યાનમાં તેનું વર્ણન કરાય છે, ને સંભળાય પણ છે. શ્રેલિક રાજના અનેક પુત્રોમાંના મેલકુમાર વિનીત પુત્ર હતા. તેમના જન્મની બીના જણાવતું સંસ્કારાદિનું વર્ણન તે વખતના રીતરીવાજ વગેરેનું સ્વરૂપ જાણવાનું અપૂર્વ સાધન છે. પછી તેલે છહોંતેર કલાના અભ્યાસ કર્યા, એમ જણાવતાં હોંતેર કલાએાના નામ કહ્યા છે. તે અપૂર્વ બાધકાયક છે. પછી જણાવ્યું કે તે વિવિધ ભાષાએતના પણ જાણકાર હતા. આમાંથી બાધ એ મળે છે કે જુદા જુદા દેશામાં રહેનારા જ્વેતને વસ્તુતત્ત્વના બાધ કરાવવા માટે વિવિધ ભાષાઓને જરૂર જાણવી જોઇ એ. હાલના અનુભવ પણ આ ભાખતમાં સાક્ષી પૂરે છે.

ભરજુવાન વયને પામેલા મેઘકુમાર પૂર્વ ભવના શુભ સંસ્કારાના પ્રતાપે જ સ્વાધીન ભાગોને તજવા તૈયાર થયા, ને ત્યાંગ ધર્મને સાધવા ઉત્સુક થયા. તેમાં પ્રભુ શ્રીમહાવારની દેશના ઢંકાયેલા સંસ્કારાને વિકસાવવામાં અસાધારણ કારણ હતી. તથા ત્યાંગ ધર્મની સાધના કરવામાં જ જીવાનીનું ખરું તત્ત્વ સમાયું છે. આવી ભાવના વિષય કપાયા પ્રત્યે તિરસ્કાર દષ્ટિવાળા છવાને જ થાય છે. મેઘકુમાર તેવા હતા. તેથી જ તેમણે ભરજુવાનીમાં પ્રભુદેવના હાથે જ દીક્ષા લીધી. શ્રીતીથે કરાદિ મહાપુરુષાના હાથે દીક્ષા લેનારા છવા નિશ્વયે ભવ્યો જ હોય. એટલે આસન્નસિદ્ધિક તે ભવ્ય છવા થોડા કાલમાં જરૂર મુક્તિને પામે જ. રાતે અનેલી મેઘમુનિના સંથારાની બીના કેવલ-ગ્રાનથી જાણીને પ્રભુએ શાંતિ ભરેલા વચનાથી અને પૂર્વ ભવાની બીના સંભળાવીને મેઘમુનિને સંયમમાં સ્થિર કર્યા. જાતિસ્મરણ ગ્રાની તે મુનિ અગિયાર અંગોના અભ્યાસ અને તપ સંયમની સાધના પરમ ઉદ્ધાસથી કરીને (વજય વિમાનમાં અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ થયા. હાલ પણ તે વિજય વિમાનમાં જ છે. અહીંથી વ્યવીને મહાવિદેહે ઉત્તમ શ્રાવક કુલે જન્મી અવસરે ચારિત્રાદિને આસધી માફો જશે. માટે મેઘમુનિના છવ વિજય વિમાનવાસી દેવ જરૂર એકાવતારી કહી શકાય. આમાંથી સાર લેવાના એ છે કે પ્રમાદ અજ્ઞાતાદિ કારણાથી સંયમની સાધના કરતાં કંટાળેલા શિષ્યાદિને ગરૂ મહારાજે અજ્ઞાતાદિ કારણાથી સંયમની સાધના કરતાં કંટાળેલા શિષ્યાદિને ગરૂ મહારાજે

શાંત વચનાથી સ'યમાદિના આરાધક ભનાવવા જોઇ એ અને શિષ્યાદિ ભષ્ય છવાએ પણ મેઘમુનિની જેમ ગુરુવચનને સ્વીકારી તેમના કહ્યા મુજબ વતી ને આત્મહિત જરૂર સાધી આરાધક બનવું જોઈએ.

- ર. સંઘાઢ અધ્યયન—ધન્ય શેઢ અને વિજય ચાર એ બેને એક સાથે સંઘાટમાં એટલે હેડમાં (બેડીમાં કેઠખાનામાં) ભાંધ્યા, તેથી આતું સંઘાઢ અધ્યયન નામ પ્રસિદ્ધ છે. 'વાવે તેવું લખ્યુ, ને કરે તેવું પામે.' આ કહેવત પ્રમાણે ધન્ય નામના સાર્થવાહના પુત્રને મારનાર વિજય ચારને રાજાએ કેઠખાનામાં પૂર્ધા. એક વખત દાણુ-ચારી વગેરે અપરાધ કરનાર ધન્ય સાર્થવાહને તે ચારની સાથે એક જ બેડીમાં નાંખ્યા. અહીં ધન્ય સાર્થવાહને જંગલ જવા વગેરમાં ચારની ગરજ હોવાથી તેને રાજ રાખવા તેણે પાતાના ભાજનમાંથી ચારને ખાવા આપ્યું. કેઠની મુદ્દત પૂરી થયા બાદ તે સાર્થવાહ ઘર ગયા. ત્યારે ચારને ભાજન દેવાથી તિરસ્કાર કરતી પાતાની પત્નીને શેઠે કહ્યું કે એક બેડીમાં અમે બે જણા હતા. હરવા ફરવા વગેરમાં તેની ગરજ હોવાથી મેં ભાજન આપ્યું હતું. અહીં જેમ સાર્થવાહે પાતાના સ્વાર્થને કારણે ભાજન ખવરાવી ચારનું પાયણ કર્યું, તેમ સાધુએ ધર્માધાર શરીરથી સંયમાદ સ્વહિત રૂપ સ્વાર્થને માટે આહારાદિથી દેહને ઢકાવવા જોઈ એ. વ્યાજબી જ કહ્યું છે કે ધર્મારાધન કરવામાં પહેલું સાધન શરીર છે.
- 3. અંડક અધ્યયન—સમ્યગ્દર્શનને નિર્મલ બનાવવા માટે તેના શંકા વગેરે દાષાથી દૂર રહેનારને લાભ અને શંકાદિ દાષાને સેવનારા જવાને થતા ગરલાભ સમજાવવા માટે આ ઇંડાનું દેષ્ટાંત ત્રીજા અધ્યયનમાં કહ્યું છે. અહીં જણાવ્યું છે કે બે સાર્થવાહના પુત્રો માંહામાંહું પ્રીતિવાળા હતા. તેમણે બગીચામાં કરતાં કરતાં એક મચુરીના ( મારની માદાના ) એ કંડા જોયાં. તે ભ'ને મિત્રોએ ધેર લઇ જઇ પાત પાતાના મયૂરપાલકાને આપ્યાં. તેમાં એક સાથ વાહના પુત્રે તે ઇંડું બરાબર સેવાયું કે નહિ ? એમ શંકા કરીને તેને વારંવાર જોયા કહું. તે હાથથી ઉપાડીને જુદા જુદા સ્થાને મૂકવા લાગ્યા તેથી તે બરાબર સેવાયું નહિ, તે તેમાંથી મારતું બચ્ચું પણ થયું નહિ. બીજો નિ:શાંકિત હોવાથી તેને મયુરતું ભચ્સું પ્રાપ્ત થયું. તેના નૃત્યાદિક જોઈને તે સુખી થયા. એ જ રીતે સમ્યજ્શનની બાબતમાં પણ સમજ લેવું કે શંકાદિ દાષાને તજીને માક્ષમાર્ગને સાધતાં જરૂર સિદ્ધના સુખ મળે છે. તેવા લાભ શંકાદિ દ્વાપવાળા -જવા પામી શકતા નથી. આ ત્રણ અધ્યયના પૈકી પહેલા અધ્યયનમાંથી હિતશિક્ષા એ મળે છે કે, કાઇ પણ પ્રકારે શિષ્ય ભૂલ કરે, તા તેને આચાર્ય મીઠાં દર્પાંત અને યુક્તિ સંગત વચના કહીને માર્ગમાં સ્થાપન કરવાે. જેમ પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે શ્રીમેહ મુનિરાજને શાંતિ અને મીઠાશવાળાં યુક્તિસંગત વચના કહીને સંયમ માર્ગમાં સ્થિર કર્યા, તેમ ગુરૂએ (શબ્ધાને સંયમમાર્ગીની આરાધનામાં સ્થિર કરવા જોઈ એ. બીજા અધ્ય-

યનમાંથી હિલશિક્ષા એ મળે છે કે જેમ ધન્ય સાંથ વાહે પાતાના કામમાં વિજય મદદગાર ચાય, આ ઈરાદાથી તેણે તેનું પાષણ કર્યું, તેમ ધર્માધાર દેહ આહારાદિથી સ્વસ્થ હશે, તા સંયમની આરાધનામાં તે મદદ કરશે, આ મુદ્દાથી મુનિવરાએ આહારાદિથી દેહનું પાપણ કરવું વ્યાજમી છે. ત્રીજા અધ્યયનમાંથી હિતશિક્ષા એ મળે છે કે પ્રભૂ ુક્ષીતીથ<sup>ર</sup> કર **દે**વે કહેલા પદાર્થાના યથાર્થ સ્વરૂપમાં શંકા કરવી જ નહિ. કારણ કે શંકાથી (વિવિધ અનર્થો પ્રાપ્ત થાય છે, ને નિ:શંક્તિપણ ધારણ કરવાથી ભીજા અનેક ગુણાના લાભ થાય છે. આજ હકીકતને સ્પષ્ટ રીતે સમજાવનારું આ ઇંડાનું દર્પ્ટાત છે. ૧ મતિની દુર્ભલતા, ૨. શાંકાદિને દૂર કરનાર ગુરુમહારાજના મેળાપ ન થાય, ૩. જાણવા લાયક પદાર્થાની ગહનતા (તીલ બુદ્ધિના અભાવે સમજાય નહિ. એટલે સમજવામાં કઠિન પઉ તૈવાપર્ણ), ૪. જ્ઞાનાવરણ કર્મીના ઉદય, ૫. હેતુ કે ઉદાહરણના અસંભવ ( તે ખેમાંથી અંકતું ન મળવું ). આ પાંચ કારણામાંના કાેઈ પણ કારણથી શ્રીજિન પ્રવચનામાં કહેલી પદાર્થાની હકીકત ન સમજાય, તા એમ જરૂર વિચારલું કે સર્વજ્ઞપ્રભુનાં વચના સાચાં જ છે. કારણ કે પરમ કૃપાલુ તે પરમાત્મા પ્રત્યુપકારની પરવા રાખ્યા વિના જ સર્વ જીવાના પરમ ઉપકારક છે. અસત્યના રાગદુષ માહ અને અજ્ઞાનાદિ કારણાના નિર્મુલ નાશ કરનારા તે પરમતારક જિને ધર દેવા જૂઠ' બાલે જ નહિ. એમ વિચારીને સમ્યકત્વ ગુણની આરાધના કરવામાં તત્પર રહેવું.

૪. કૂર્મ અધ્યયન—અહીં બે કાચળાનું દેષ્ઠાંત કહીને ઇકિયાના શબ્દાદિ વિષયાને જિતવાના ઉપદેશ આપ્યા છે, તેથી આનું નામ કૂર્માધ્યયન જણાવ્યું છે. બે કાચળા છે. તેમાંના એક કાચળા જેમ પગ વગેરેને ગાપવીને રહ્યો, તેથી તે (શયાળના પંઝામાંથી ખર્ચી જઇ સુખી થયા, તેમ પાંચ ઇકિયાને જીતનારા મુનિવરો સંચમાદિને સાધીને મુક્તિના અવ્યાળાધ સુખ પામે છે. તથા જેમ બીજો કાચળા અંગાપાંગને ગાપવતા (સંકાચીને રહેતા) નથી, તેથી શિયાળ તેને મારી નાંખે છે. ને દુર્ગતિનાં દુ:ખોને ભાગવે છે. તેમ જે જીવા ઇન્દ્રિયાને ગાપવતા નથી, તે રાગદ્રેષ રૂપી શિયાળના પંઝામાં સપડાઇને અહીં દુ:ખી થાય છે, ને પરભવમાં દુર્ગતિના આકરાં દુ:ખા પણ ભાગવે છે.

પ. સેલક અધ્યયન—માહાદિ ખરાળ નિમિત્તોના સંસર્ગાદિથી શિશિલ બનેલા છવા પણ પુષ્યાદય સારાં નિમિત્તોના સંસર્ગાદિથી ઉન્માર્ગથી ખસીને સન્માર્ગને પામી જિતેન્દ્રિય બની આત્મહિત જરૂર સાધે છે. આ વાત સ્પષ્ટ સમજાવવા માટે સેલક રાજિલનું દેખાંત કહ્યું છે. શુક અનગારની પાસે પ્રતિભાધ પામી સેલક રાજ્એ પાતાના મહુક કુમારને રાજ્ય સાંપી પંથક વગેરે પાંચસા મંત્રીઓની સાથે દીક્ષા લીધી. પરમ ઉલ્લાસથી તેની આરાધના કરતાં એક વખત તેમને દાહજ્વરના રાગ થયા. તેની પીડાથી હેરાન થતાં છતાં પણ વિહાર કરતા તે પાતાના નગરમાં પધાર્યા. મંદુક રાજ્ય કરાવેલી

ચિકિત્સાથી તે રાજિષ સાજા થયા. પરંતુ આહારાદિકમાં મૂર્જિત થયેલા હોવાથી તેમણે વિદ્વાર કર્યા નહિ. તેથી પંચક અનગાર સિવાયના સર્વ સાધુઓ વિદ્વાર કરી ગયા. પંચક સાધુ તેમની સેવા કરવા રહ્યા. રાજિષ સેલક તા સર્વ સાધુ કિયા કરવામાં શિથિલ થયા. છેવટે ચામાસી પ્રતિક્રમણના ખામણાં કરતાં પંચક મુનિ તેમના પગને અડયા, ત્યારે નિદામાં ભંગ પડવાથી સેલક રાજિષ કેાધથી ખાલવા લાગ્યા. તેમને પંચકે ખમાવ્યા, ત્યારે કારણ પૂછતાં તે પ્રતિખાધ પામ્યા, અને છેવટે નિર્મળ ચારિત્ર પાળી સિદ્ધ થયા.

- \$. તું અક અધ્યયન—કર્મ ખંધનાં કારણા સેવવાથી જવ ભારે કર્મી થઇ નીચે દુર્ગ તિમાં જાય છે, ને તેથી અલગ રહી કર્મ નિર્જ રાના સાધના સેવનારા જવ ઉધ્યંગતિ પાત્રે છે. આ વાત યથાથે સમજાવવા માટે માટીના આઠ લેપવાળા અને તેવા લેપરહિત તું અડાનું દેખાંત અહીં આપ્યું છે. તેથી આનું નામ તું ખક અધ્યયન પ્રસિદ્ધ છે. જેમ લેપવાળું તું અડું લેપના ભારથી પાણીમાં તળીયે જાય, ને લેપ દૂર થતાં પાણીની ઉપર આવે, તેમ કર્મ અંધના ભારથી જવ અધાગતિ પાત્રે છે. ને કર્માના ભાર ખસતાં ઉધ્વંગતિ (સ્વર્ગ કે માક્ષ) પાત્રે છે,
- હ. રાહિણી અધ્યય—ધન્યન શેઠની પુત્રવધૂ (દીકરાની સ્ત્રી) રાહિણીનું દેષ્ટાંત દુધને પંચ મહાવ્રતાની આરાધના કરવાના ને કરાવવાના ઉપદેશ આપ્યા છે. તેથી આતું નામ રાહિણી અધ્યયન પ્રસિદ્ધ છે. જેમ તેણે પાંચ ચાખાના દાણા વવરાવીને અહુજ દાણા વધાર્યા તેમ મુનિવરાએ પાંચ મહાવ્રતાને આરાધી બીજા ઘણા જેવાને તેના આરાધક ભનાવવા જોઇએ એ આ અધ્યયનના સાર છે.
- ૮. મહલી અધ્યયન—અહીં એાગણીસમા તીર્થ કર શ્રી મહલીનાથતું જીવન ચરિત્ર કહ્યું છે. તેથી આતું નામ મલ્લીઅધ્યયન પ્રસિદ્ધ છે.
- હ. માક'દી અધ્યયન—માક'દી સાર્થવાહના પુત્ર જિનપાલિત કામભાગથી વિરક્ત અની સુખી થયા, ને જિનરક્ષિત નામના બીજો પુત્ર કામભાગમાં આસકત થતાં દુ:ખી થયા. આ હકીકત અહીં વિસ્તારથી જણાવી છે. બને પુત્રોના પિતાના નામથી આ અધ્યયન પ્રસિદ્ધ છે.
- ૧૦ ચંદ્ર અધ્યયન જેમ કૃષ્ણપક્ષમાં એકમથી અનુક્રમે ચંદ્રનું તેજ ઘટે, તેમ પ્રમાદી જીવાના ગુણા ઘટતા ઘટતા સર્વધા ઘટી જાય છે. ને અપ્રમાદી જીવાના ગુણા. સુદ્ધ એકમથી અનુક્રમે જેમ ચંદ્રકલા વધે તેમ વધતા જાય છે. આ વાત ચંદ્રના દેષ્ટાંતે સમજાવી છે. માટે ચંદ્ર અધ્યયન કહેવાય છે.
- ૧૧. દાવદ્રવ અધ્યયન—મુનિએ દીક્ષા લીધા પછી ચારિત્રના સંપૂર્ણ આરાધક થવું જોઈએ પણ વિરાધક ન જ થવું. આ વાતને દાવદ્રવ નામના વૃક્ષાેનું દર્શાંત દર્ધ ને સ્પષ્ટ સમજાવી છે, તેથી 'દાવદ્રવ અધ્યયન' નામ પ્રસિદ્ધ છે. તે ઝાડ સમુદ્રની વચમાં રહલા દ્રીપમાં થાય છે.

- ૧૨. ઉદકજ્ઞાત અધ્યયન—કેટલાએક પુદ્દગક્ષાના ખરાભ વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ પ્રયાગથી સારા પણ થઈ શકે છે, તે વાત મંત્રીએ રાજાને ખાઈના પાણીના દેષ્ઠાંતે સ્પષ્ટ સમજાવી છે. જેમ પ્રયાગથી દુર્ગ ધ્વાળું પાણી સુગ ધવાળું ને સ્વાદેષ્ઠિ અને છે. તેમ મિશ્વાત્વાદિની દુર્ગ ધથી મલિન ભનેલા જીવા ગુરુમહારાજના ઉપદેશ શ્રવણાદિ પ્રયાગથી , નિર્મલ અને છે.
  - ૧૩. દ્રદુ<sup>°</sup>રજ્ઞાત અધ્યયન—સદ્ગુરુની સાેખત, તેમના ઉપદેશનું સાંભળવું વગેરે સાધના ન મળવાથી ગુણાની હાનિ થાય છે. તે વાત દર્દુ ( દેડકા ) ના જીવ (નંદ-મણિયાર ) નું દેષ્ટાંત દર્દને સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
  - ૧૪. તેતલિયુત્રજ્ઞાત અધ્યયન—ધર્મ પ્રાપ્તિની સાધન સામગ્રી મળવાથી જ ધર્મનો લાભ થાય છે, તે હકીકત તેતલિયુત્ર નામના મંત્રીનું દેવ્યાંત કઈને વિસ્તારથી સમજાવી છે. તે મંત્રીની સ્ત્રી સાધ્વી થઈ દેવપહું પામીને મંત્રીને ધર્મવચના કહીને ધર્મ પમાડે છે.
  - ૧૫. નંદીકળજ્ઞાત અધ્યયન—નંદી નામના ઝાડના ફળાતું દેષ્ઠાંત દર્શને વિષયાને તજવાના અહીં ઉપદેશ આપ્યા છે. તે ફળા કિંપાક ફળની જેવા અંતે મારનારા હાેય છે. નંદી જેવા વિષયાથી દૂર રહેવાથી જ સુખ મળે છે. આ વાત વિસ્તારથી સમજાવી છે.
  - ૧૬. અપરકંકા અધ્યયન—ધાતકીખંડની અપરકંકા નગરીના પદ્મનાભ રાજા દ્રીપદીની ઘચ્છા કરવાથી કેવી વિડંભના પામ્યા ? તે ખીના કૃષ્ણ પાંડવા અને દ્રીપદીના પૂર્વ ભવતી હકીકત વગેરેતું વર્ણન કરીને વિસ્તારથી સમજાવી છે.
  - ૧૭. અધિજ્ઞાત અધ્યયન—વિષયોને તજનારા જીવા જ સુખી થાય, આ વાત વાડાએતું દુષ્ટાંત દુર્ધ ને સમજાવી છે.
  - ૧૮. સું સુમાજ્ઞાત અધ્યયન—લે ભા એ અનથે તું મૂળ છે, તે સંતાષ એ જ ખરા સુખતું સાધત છે. આ હકીકતને સમજાવના દું સું સુમા પુત્રીનું દેષ્ઠાંત કહ્યું છે. તેથી તેના નામ અધ્યયનની પ્રસિદ્ધિ છે. ધન્ય સાથે વાહની સું સુમા નામે પુત્રી હતી. તેને ચિલાત નામના ચાર ઉપાડી ગયા, તેને શાધવા ચાર પુત્રો સાથે ધન્ય સાથે વાહ નીકળ્યા. ચિલાત સું સુમાને લઈ જતાં રસ્તામાં તરવારથી તેનું મસ્તક કાપી લઈને દૂર ભાગી ગયા. આગળ જતાં ભૂખ્યા તરસ્યા તે ખૂરી હાલતે મરણ પામ્યા. આમાંથી બાધ આપ્યા કે જે કાઈ સાધુ સાધ્વી આ ક્ષણિક ઔદારિક શરીરને માહને વશ થઈ આહારા-દિથી પાપે છે, તેઓ નિંદાને પાત્ર ખને છે, અને ચિલાત નામના ચારની જેમ દુ:ખી થઈ ભવમાં ભમે છે. તથા ધન્ય સાથે વાહ વગેરે જવોએ જેમ પાતાના નગરમાં પહોંચવા માટે આહારાદિથી દેહને ઢકાવ્યા, તેમ મુનિવરાએ માક્ષ નગરમાં જવાના ઈરાદાથી આહારાદિ વડે દેહને ઢકાવ્યા જોઈ એ. પણ ખલ તથા સું દર વર્ણાદિને વધારવાની ખુદ્ધિથી દેહનું પોષણ ન જ કરવું જોઈ એ.

૧૯. પુંડરીક અધ્યયન—લાંબા ટાઇમ ચારિત્રને પાળીને અંતે માહાદિના પાપે સંયમને તજનારા જોય કંડરીકની જેમ વિડંભના પામે છે. અને શુભ ભાવથી થાંડા ટાઇમ પણ કરેલી ચારિત્રની આરાધના પુંડરીક રાજાની જેમ પરમ સુખને આપે છે. આ હકીકત અહીં પુંડરીકનું દેવ્યાંત દર્ઇને સમજાવી છે. તેથી તેના નામથી અધ્યયનની પ્રસિદ્ધ છે. સંયમને વિરાધવાથી જેમ કંડરીક સાતમી તરકે ગયા, તેમ તેવા વિરાધક જેવા દુર્ગતિને પામે છે; એમ સમજીને ભવ્ય જીવાએ નિર્મલ ભાવથી સંયમની આરાધના પુંડરીકની જેમ કરવી જોઇએ. જેમ પુંડરીકમુનિ સર્વાથ સિદ્ધ વિમાને મહદ્ધિક દેવ થયા તેમ સંયમના આરોધક જીવા માક્ષે કે સ્વર્ગ જરૂર જાય.

આ રીતે પહેલા શુતરકંધના સાર પૂરા થયા.

### બી**જા શ્રુતરકંધનાે** સાર

આના ૧૦ વર્ગીનાં ૨૦૬ અધ્યયના જણાવ્યાં છે. તેમાં પહેલા વર્ગનાં પાંચ અધ્યયનામાં ચમરેન્દ્રની અગ્રમહિષીઓનું વૃત્તાંત કહ્યું છે. બીજા વર્ગનાં પાંચ અધ્યયનામાં અસીન્દ્રની અને ત્રીજા વર્ગનાં પજ અધ્યયનામાં અસુરેન્દ્ર સિવાયના બાકીના દક્ષિણના નવ ઇંદ્રોની પજ અગ્રમહિષીઓનું વર્ણન કર્યું છે. ચાથા વર્ગનાં પજ અધ્યયનામાં પણ એ જ પ્રમાણે ઉત્તર દિશાના ૯ ઇંદ્રોની પજ અગ્રમહિષીઓનાં જવન જણાવ્યાં છે. પાંચમા વર્ગમાં દક્ષિણ દિશાના વ્યંતરેન્દ્રોની ૩૨ અગ્રમહિષીઓની અને છકા વર્ગમાં ઉત્તર દિશાના વ્યંતરેન્દ્રોની ૩૨ અગ્રમહિષીઓની અને વર્ગમાં ઉત્તર દિશાના વ્યંતરેન્દ્રોની ૩૨ અગ્રમહિષીઓની બીના કહી છે. સાતમા વર્ગમાં ચંદ્રની અગ્રમહિષીઓનું અને આઠમા વર્ગમાં સૂર્યની અગ્રમહિષીઓનું વર્ણન કર્યું છે. નવમા વર્ગમાં શકેન્દ્રની અગ્રમહિષીઓની ને ૧૦ મા વર્ગમાં ઇશાનેન્દ્રની અગ્રમહિષીઓની હકીકત જણાવી છે.

શ્રી જ્ઞાતા સૂત્રના સાર પૂરાે થયાે.

શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રના પહેલા ઉત્ક્ષિપ્ત અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ચંપાનગરીનું વર્ણન કરી જણાવ્યું કે અહીં કે િણક રાજ રાજ્ય કરતા હતા. આ નગરીના બહારના ભાગમાં પૂર્ણભદ્ર ચૈત્યવાળા પ્રદેશમાં એક વખત સુધર્માસ્વામી ગણધર પધાર્યા. (અહીં રાજાનું ને ગણધરનું વૃત્તાંત જણાવ્યું છે.) નગરીના લાકો આ બીના જાણી વાંદવા ને દેશના સાંભળવા પાતપાતાના ઘરથી નીકળી અહીં આવ્યા. દેશના સાંભળી સ્વસ્થાને ગયા. અવસરે શ્રીજં બ્રસ્વામીજએ શ્રીસુધર્માસ્વામીને છઠ્ઠા અંગને ધ પૂછ્યા. તેના જવાળમાં આના બે શ્રતસ્ક ધ છે,

વગેરે ખીતા કહેવા રૂપ ઉપાદ્ધાત જણાવીને પહેલા શ્રતસ્ક ધનાં ૧૯ અધ્યયના જણાવીને, પહેલા ઉત્ક્રિપ્ત નામના અધ્યયનની હકીકત વર્ણવી છે. તેમાં અભયકુમારની અને તેની માતાની ઋીના કહીને, (મેઘકુમારની માતા) ધારિણી રાણીનું અને તેના વાસઘર ( સુવા ખેસવાના હોલ )નું વર્ણન કર્યું છે. પછી એક વખત ધારિણી રાણીએ હાથીનું સ્વય્ન જોયું. તેણે તે બીના શ્રેણિક રાજાને જણાવીને સ્વય્નનું ફ્લ પૂછચું. રાજા શ્રેણિકે સ્વધ્નને વખાણીને તેનું ફલ ( પુત્રના લાભ ) કહ્યું. તે સાંભળી રાજ થયેલી રાણી ધારિણીએ ધાર્મિક કથા કરવા પૂર્વક સ્વપ્ત જાગરિકા કરી. જે સ્વપ્ત આવ્યું હોય, તે આવ્યા ખાદ જાગવાથી ને ધર્મ કથાદિ સાંભળીને કે કરીને રાત પૂરી કરવાથી સ્વય્નનું પૂર્ણ ફલ મળે છે. આ કારણથી સ્વધ્નને સાચવવા નિમિત્ત જે જાગલું તે સ્વધ્નજાગરિકા કહેવાય. શ્રેણિક રાજા સ્નાનાદિ ક્રિયા કરીને કચેરીમાં આવ્યા, તે વખતે સ્વય્નપાઠકાને બાલાવ્યા. તેમને પહેલાં ગાઠવીને તૈયાર કરેલા ભદાસના પર બેસાડયા. રાજાએ સ્વધ્નનું ફલ પૂછતાં તેમણે કહ્યું કે '' તમને પુત્રના લાભ થશે. '' શ્રેણિક રાજ્યો સત્કારાદિ કરી વીદાય કર્યા. રાણીને એ હકીકત જણાવી. તે સાંભળી સંતાય પામી ધારિણી રાણી શયનઘરમાં ગઈ. ઉત્તમ ગભીના પ્રભાવે રાષ્ટ્રીને યાગ્ય અવસરે મેઘને (વાદળાંને) જોવાના દાહલા થયા. તે વખતે વર્ષા ત્રકતુ ન હાવાથી દાહલા પ્રવાના અવસર નહોતા. તેથી રાણીએ કાઇને આ વાત કરી નહિ. ને કહ્યા વિના બીજા શ્રેણિક રાજા વગેરેને ખખર શી રીતે પડે? આવી પરિસ્થિતિમાં દાહલા પૂરાયા નહિ, તેથી રાણી ઉદાસ થઈ, તેનું કારણ બીજાએ પૂછે, તાે પણ બાલે નહિ. નાકરાએ આ બીના રાજાને કહી. તેણે ઉદાસ થવાનું કારણ સાગત ખાઇને પૂછ્યું, ત્યારે રાણીએ તે દાહલાની વાત રાજાને કહી. તેણે રાણીને દેહલા પૂરવાની કળ્લાત આપી. પછી ત્યાંથી શ્રેણિક રાજા કચેરીમાં આવ્યા, ત્યારે અભયકુમાર પિતાશ્રીને મળવા આવ્યા. છતાં શ્રેણિકે તેના અનાદર કર્યા. અભયકુમારે હાથ જોડીને વિનયથી પૂછ્યું, ત્યારે દાહલાની બીના જણાવી. અભયકુમાર પિતાની પાસે દાહલા પૂરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી પાતાના મ્હેલમાં આવ્યા. અહીં પૂવ<sup>°</sup> સંગતિક (મિત્ર) દેવને આરાધવા તેણે અર્દ્રમ કર્યો. તે દેવનું આસત ચલાયમાન થતાં અવધિજ્ઞાનથી કારણ જાણીને અહીં અભયકુમારની પાસે તે પૂર્વ ભવના સ્નેહી દ્વ આવ્યા ને તેણે આરાધવાતું કારણ પૂછયું. અભયકુમારે મેઘના દાહલા પૂરવાની હકીકત જણાવી. દેવે વૈભારિગરિની ઉપર આકાશમાં મેવની વિકુર્વણા કરી એટલે વૈડિક લબ્ધિથી વાદળાં વિકુર્વ્યા. અભયકુમારે નગર શણગાયું. ને સેચનક હાથીની ઉપર ધારિણી રાણીને બેસાડી ભગીચા વગેરે સ્થલે ફેરવી વાદળાં દેખાડીને દાહલા પૂર્યા. ન તે દેવના સત્કાર કર્યો. પછી તેણે ( દેવે ) મેઘને આટાપી લીધા. અભયકુમારને કહીને તે સ્વસ્થાને ગયા. ગભ ને સાચવતી ધારિણી રાણીએ અવસરે પુત્રને જન્મ આપ્યા. દાસીએ રાજાને પુત્ર જન્મની વધામણી આપી. તેણે કુલમર્યાદા સાચવી મિત્રાદિને

જમાડી મેઘના દાહલા ઉપરથી મેઘકુમાર નામ પાડ્યું. સારી રીતે લાલનપાલન કરાતા તે યાગ્ય ઉંગરે ૭૨ કલા શીખ્યા. ત્યારે રાજાએ કલાચાર્યના સત્કાર કર્યા. ને મેઘકુમારને માટે જુદા મહેલ બંધાવી આપ્યા. તે માટા થયા, ત્યારે રાજએ દાયજ સાથે ૮ કન્યાએનનું પાણિગ્રહણ કરાવ્યું. કેટલાક સમય વીત્યા ખાદ પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ પધાર્યા. શ્રિભિક રાજા વગેરે મેઘકુમાર સાથે પ્રશ્નુને વાંદવા મહેલથી નીકળ્યા. મેઘકુમારે પાંચ અભિગમાદિ સાચવી વ'દન કરી ધર્મ દેશના સાંભળી મહેલમાં આવી દીક્ષા લેવાની વાત કરી માતપિતાની પાસે રજા માગી. માતા ખેદ પામી અનુકૂલાદિ વચના કહીને અઠકાયત કરવા લાગી. તે ખાખતમાં દઢ વૈરાગ્યશાલી મેઘકુમારે સ્પષ્ટ ખુલાસા કરીને મહામહેનતે રજા મેળવી. એક દિવસ તેના રાજ્યાભિષક કર્યા. શ્રેષ્ટ્રિક ક્ત્રિકાપણથી ઓદ્યા વગેરે ઉપકરણા મંગાવ્યાં. હજામને બાલાવી મુંડન કરાવી સ્નાન કરીને અલંકારા પહેરી પાલખીમાં બેસીને વગેરે ક્રમે કરીને ધામધૂમથી મેઘકુમાર ગુણશીલ ઉઘાનમાં આવ્યા. તે વખતે માતા પિતાએ મેઘકુમારને દીક્ષા આપા, એમ પ્રભુને કહ્યું ને પુત્રને આશીર્વાદ આપ્યા. પછી મેઘકુમારે પ્રભુને કહ્યું કે "આ લાક આધિ વ્યાધિ રૂપી દ્વાવાનળથી સળગી રહ્યો છે. તેમાંથી ખચાવનારી દીક્ષા મને આપા. '' પ્રભુએ વિધિપૂર્વ ક દીક્ષા આપીને મેઘમુનિને સાધુમાર્ગ નું સ્વરૂપ સમજાવ્યું. રાતે તેમના સં**યા**રા જતા આવતા મુનિઓની પગની રજથી ભરાઈ ગયા. તેથી તેમને ઊંઘ ન આવી. સંયમથી કંડાળેલા તે મુનિને પ્રભુએ પૂર્વ ભવની બીના કહેવાપૂર્વ ક હિતાપદેશ દર્ધને સ્થિર કર્યા. તેમાં પ્રભુર્ટન મથમુનિને કહ્યું કે તું પૂર્વભવે સુમેરૂપ્રભ નામના હાથી હતા. તે ખીના અને કીડાદિની હકીકત જણાવીને કહ્યું કે એક વખત દાવાનલને જોઈને જલાશય તરફ જતાં તું કાદવમાં ખૂંચી ગયા. બીજા હાથીએ કરેલા પ્રહરાની વેદના ભાગવી અંત મરીને વિ'ધ્યગિરિની ઉપર હું મેર્પ્રભ નામે હાથી થયા. ત્યાં તને દાવાનલ જોઇને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રકટ થયું. તેથી પાછલા ભવની ખીના જાણીને તેં દાવાનલથી ખચાવનારું માંડલું ખનાવ્યું. એક વખત દાવાનલ સળગ્યા, ત્યારે તું અને બીજા સસલા વગેરે જીવા માંડલામાં આવ્યા. તે ખણવાના ઇરાદાથી એક પગ ઊંચા કર્યા. ત્યાં તે સ્થાને એક સસલા ભરાયા. તેની દયાની ખાતર તે અઢી દિવસ પગ અદ્ધર રાખ્યા. સસલાને બચાવતાં ઉત્તમ મનુષ્યાયુષ્ય ભાં<sup>દ</sup>યું. દાવાનલ શાંત થતાં તું જમીન ઉપર પડી ગયા. અંતે મરીને તું શ્રેણિક રાજાના પુત્ર થયા. એ ક્યાના પ્રભાવ જાણવા. અહીં અજ્ઞાની તિર્ય વપણામાં પાળેલી દયાનું તને આવું ઉત્તમ કલ મળ્યું. તા મુનિ-પણામાં જગતપૂજ્ય મુનિવરાના પગની રજના સ્પર્શથી તારા જેવા સમજી આત્માએ કંડાળવું ન જોઇ એ, પણ અહેાભાગ્ય માનવું. ઇત્યાદિ ઉપદેશ વચના સાંભળીને મેઘમુનિ સંયમમાં સ્થિર થયા. તે વખતે તેમને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રકટ થયું. તેથી પ્રભુએ કહેલી તમામ બીના જાણીને તેમણે આંખ સિવાય તમામ શરીરને વેાસિરાવ્યું. ત્યાર બાદ

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( દ. શ્રી જ્ઞાતા ધર્મ કથાંગ સૂત્રના પરિચય) ર૪૫ અગીઆર અંગના અલ્યાસ કર્યો, અને ૧૨ લિક્ષુ પ્રતિમા અને ગુણરત્ન સંવત્સરાદિ વિવિધ તપશ્ચર્યાદિથી આત્મહિત સાધ્યું. ત્યાર પછી તે મુનિના શરીરતું વર્ણન અને અંતે કરેલ અતશનની હકીક્ત જણાવી કહ્યું છે કે તે મુનિ સમાધિથી કાલધર્મ પામી વિજય વિમાનમાં એકાવતારી અનુત્તર દેવ થયા. ત્યાંથી ચ્વવીને મહાવિદેહે સિદ્ધિપદ પામશે.

#### ખીજા સંધાટક જ્ઞાત અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

જે છવ હિંસ્મદિ પાપકર્મા કરે તે દુ:ખી થાય છે તે અહિંસાદિ સુંદર કાર્યો કરે તે સુખી થાય. આ હકીકતને યથાર્થ સમજાવનારું ધન્ય સાર્થવાહ અને વિજય ચારતું ઉદાહરણ જણાવ્યું છે. તેમાં કહ્યું છે કે ધન્ય સાર્થવાહના ભાળપુત્રને મારી કુવામાં નાંખી વિજય ચારે તેનાં ઘરેણાં લઇ લીધાં, તેથી રાજસેવકાેએ તેને કેદખાનામાં પૂર્વા. ત્યાર પછી એક વખત દાણ વગેરેની ચારીના અપરાધ કરવાથી ધન્ય સાર્થવાહને પણ તે ચારની સાથે જ એક જ ખેડીમાં નાખ્યા. ધન્ય સાથવાહના ધેરથી ભાજનના દાખડા આવ્યા. તેમાંથી ક્ષુવાતુર થયેલા ચારે ભાજન માગ્યું, પણ તેણે આપ્યું નહિ. ધન્ય સાર્થવાહને જંગલ જવાની ખાધા થઇ, ત્યારે એક જ બેડીમાં રહેલાે વિજય ચાર ધન્ય સાર્થ વાહની સાથે ન આવ્યા, તેથી તેને વહીનીતિ ( ઠલ્લા )ની ખાધા સહન કરવી પડી. આ મુશ્કેલી દૂર કરવાના ઇરાદાથી જ ધન્ય સાર્થ વાહે ચારને કબુલાત આ પી કે '' હું' તને મારા ભાજનમાંથી ભાગ આપીશ. છે તેથી વિજય ચાર ધન્યનું કામ રાજી થઇ ન કરવા લાગ્યા. ધન્યના મિત્રોએ સજાને #વ્યાદિ આપીને તેને છાડાવ્યા. તે ઘર ગયા, ત્યારે બીજા સગાંએાએ ધન્યનાં બહુમાન સત્કાર કર્યા. પણ ચારતે ભાજન દેવાની વાત જાણવાથી ભકાએ રાષે ભરાઇ તેના આદર સત્કાર કર્યો નહિ. ધન્ય સાથવાહે સાચી વાત જણાવી કે તેને ભાજન આપ્યા વિના નિર્વાહ થાય તેમ નહોાતું, ત્યારે તે શાંત થઈ. આ દેષ્ટાંત જણાવીને સુધર્માસ્વામીએ જ'બૂસ્વામીને મૂલ હકીકત જણાવી કે જેમ ધન્ય સાર્થવાહે સ્વાર્થને માટે ચારને ભાજન આપ્યું, તેમ મુનિવરાએ સંયમાદિના ર્તનર્વાલ કરવામાં મદદગાર આ **દેહ છે**, આ મુદ્દાથી તેને આહારાદિથી પાયવા વ્યાજબી છે. આના વિસ્તાર ટીકાકારે ટીકામાં કર્યો છે. તેમણે ત્યાં આહારાદિમાં લુખ્ય અવા સાધુને વિજય ચારના જેવા કહીને જણાવ્યું છે કે ધન્ય સાથ વાહે ધર્મ ઘાય અનગારની પાસે દીક્ષા લઇ તે તે આરાધી આત્મકલ્યાણ કર્યું, તે વિજય ચાર મરીતે તરકે ગયા.

## ત્રીજા અંડકજ્ઞાત અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં ઇંડાનું કચ્ટાંત કઇને સુનિવરાને હિતશિક્ષા કરમાવી છે. તેની દૂંકી બીના આ પ્રમાણે જાણવી. જિનદત્ત અને સાગરદત્ત નામના બે સાર્થવાહના પુત્રો માંહામાંહે પ્રીતિવાળા હતા. તેમણે કાઇ બગીચામાં કરતાં કરતાં એક મયૂરીના બે ઇડાં જોયા. તે અ'ને મિત્રોએ ઘર લઇ જઈ પાતપાતાના મયૂરપાલક નાકરાને આપ્યાં. તેમાં એક સાર્થ વાહના પુત્ર "મારું ઇંકું અરાખર સેવાયું કે નહિ ? " આ રીતે શાંકત થઈને તે ઇંડાને વારંવાર જુદા જુદા સ્થાને ફેરવવા લાગ્યા. તેથી તે અરાખર સેવાયું નહિ, અને તેમાંથી મયૂર બાળક (મારતું બચ્ચું) થયું નહિ. બીજો સાર્થવાહ પુત્ર નિ:શાંકત હોવાથી તેને મયૂર બાલક પ્રાપ્ત થયું. અને તેના તૃત્યાદિક જોઈને તે સુખી થયા. એ જ રીતે સમ્યગ્દર્શનની બાબતમાં પણ સમજ લેવું કે શાંકાથી સમ્યકત્વ મલિન થાય છે. અને તિ:શાંકિતપણાથી (શાંકા રહિતપણા રૂપ મુણથી) સમ્યકત્વ નિર્મલ બને છે.

## ચોથા કુમે અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં વારાણસી નગરીનું અને મૃત ગંગાતીર હદની પાસે રહેનારા બે શિયાળીયાનું વર્ણન કરતાં જણાવ્યું કે એક કહમાંથી એક સાથે બે કાચબા બહાર નીકળી કરતા હતા. તેમને ભૂખ્યા એવા કાઈ બે શિયાળીયાએ જેયા. તેમાં શરૂઆતમાં તેા તે ખંને કાચબા તેમના ભયથી અંગાપાંગને ગેપવીને રહ્યા. પણ છેવટે તે બેમાંના એક કાચબાએ તે શિયાળીયાને ગયા ધારી ધીમે ધીમે અનુક્રમે પગ તથા ડાંક બહાર કાઢી, તેથી તે કાચબા ધૂત શિયાળીયાની ઝપટમાં આવ્યા ને શિયાળ તેને ખાઈ ગયા, કાચબા મરી ગયા. બીજ કાચબાએ પહેલા કાચબાના જેવી ભૂલ કરી નહિ, હાથ પગ વગેરેને ગાપવીને જ રાખ્યા. શિયાળીયા '' આ કાચબા મરી ગયા છે ?' એમ જણીને ચાલ્યા ગયા, એટલે તે કાચબા દહ્યાં જઈ સખી થયા. આ દણંતથી મુનિઓને શિખામણ આપી કે, જેઓ ઇદિયાને જતતા નથી, તે મુનિચરા પહેલા કાચબાની જેમ આ ભવમાં સંયમ જીવન હારી જઈ પરભવમાં દુર્ગતિના દુ:ખા ભાગવે છે. અને જેઓ ઇદિયાને વશ રાખે છે, તે સાધુઓ અહીં સ્વપર કલ્યાણ કરીને પરભવમાં સિદ્ધના સુખ પામે છે.

## પાંચમા શૈલક અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં હારિકા નગરીનું અને તેના રાજા કૃષ્ણ વાસુદેવનું તથા ગિરનાર પર્વતની ઉપર નંદનવનમાં રહેલા સુરપ્રિય યક્ષના મંદિરનું વર્ણન કરીને જણાવ્યું કે હારિકામાં કૃષ્ણ વાસુદેવના રાજ્યમાં થાવચ્ચા (સ્થાપત્યા) સાર્થવાહીના કીકરા થાવચ્ચાપુત્રને પ્રભુ શ્રીનેમિનાથની દેશના સાંભળી વૈરાગ્ય થયા. તેથી તે વાત તેણે માતાને કહી ને તેને સમજાવીને દીક્ષા લેવાની રજા મેળવી. આ અવસરે કૃષ્ણ વાસુદેવ કીમુદી નામની સેરી વગાડીને પ્રજાને પ્રભુ આગમન જણાવી ધામધૂમથી પ્રભુને વંદન કરી દેશના સાંભળી મહેલમાં આવી કચેરીમાં બેઠા હતા. તે વખતે થાવચ્ચા સાર્થવાહીએ લેટણું મુદ્દીને કહ્યું કે ''મારા પુત્ર પ્રભુની પાસે દીક્ષા લેવાને ઉત્સુક થયા છે. '' તે સાંભળી

કૃષ્ણુ શાવચ્ચાપુત્રને બાલાવી જે જોઇયે તે આપવાનું કહી વૈરાગ્યની પરીક્ષા કરી, પણ તેમાં થાવચ્ચાપુત્રે કહ્યું કે, ''હું કર્મ'ના ક્ષય કરવા દીક્ષા લઉં છું. '' આથી નિર્ણય જાણીને નગરીમાં ઉદ્દેશોષણા કરાવી કે " પ્રભુ નેમિનાથની પાસે જેમને દીક્ષા લેવાની <sup>ઘ≈છા</sup> હોાય, તેના દીક્ષા મહાત્સવ કૃષ્ણ વાસુદેવ કરશે, ને તેમના કુ**ઢં** અના નિર્વાહ પણ તે કરશે. " આ રીતે વ્યવસ્થા કરીને કૃષ્ણે થાવચ્ચા સાર્થવાહીને કહીં કે, હું તારા પુત્રના દીક્ષા મહાત્સવ કરીશ. પછી કૃષ્ણ વાસુદેવે થાવવ્યા પુત્રના દીક્ષા મહાત્સવ કર્યા. અનુક્રમે તે પ્રભુતી પાસે આવ્યો, ત્યારે માતાએ પુત્રને આશીર્વાદ આપી પ્રભુતે પુત્ર ભિક્ષા આપી. (પુત્રને દીક્ષા આપા, એમ કહ્યું) હજાર પુરુષા સાથે તેને પ્રભુએ દીક્ષા આપી. અનુક્રમે તે ચાવચ્ચાપુત્ર અતગાર હજાર સાધુઓના પરિવારથી પરિવરીને જુદા વિહાર કરવા લાગ્યા. અનુક્રમે કરતાં ફરતાં તે સેલકપુરમાં પધાર્યા. અહીં તેમના ઉપદેશથી પ્રતિબાધ પાસી સેલક રાજાએ ૫૦૦ મંત્રીઓની સાથે શ્રાવકધર્મ સ્વીકાર્યો. તે સમયે સૌગ ધિક નગરીમાં સુંદર્શન શેઠ શુક પરિવાજકના ભક્ત થયા હતા. તેથી તે શૌચ-ધર્મને માનતા હતા. અહીં પધારેલા થાવચ્ચા પુત્રના ઉપદેશથી સુદર્શન શેઠે શૌચધર્મને તજી વિનયધર્મને સ્વીકાર્યો તે શ્રાવક થયા. શુક પરિવાજકે આ વાત જાણી સુદર્શનને વિનયધર્મથી ખસેડવા અહુ મહેનત કરી. પણ તેમાં સુદર્શન તેના આદર કર્યા નહિ. અ'તે અ'ને જર્ણા થાવચ્ચાપુત્રની પાસે આવ્યા. શક પરિવાજક ચાત્રા-યાપનીયાદિ કઠિન પદાના અર્થીને અંગે કરેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરા થાવચ્ચાપુત્રે વિસ્તારથી સમજાવીન આપ્યા. ને બીજો પણ અવસરઉચિત ધર્માપદેશ આપ્યા. તે સાંભળીને હજાર પરિ-ત્રાજકાની સાથે શક પરિવાજકે પ્રતિભાષ પામી અવસ્ચાપુત્રના હાથે દ્રીક્ષા લીધી. તે વખતે તેમણે હુજાર પરિવાજકાને શુક્રમુનિના શિષ્ય અનાવ્યા. કેટલાક સમય વીત્યા બાદ શાવચ્ચાપુત્ર સિદ્ધાચલે કેવલગ્રાન પાસી માક્ષે ગયા. શક્સનિના ઉપદેશ સાંભળી પ્રતિખાલ પામેલા સેલક રાજાએ પાતાના પુત્ર મંદ્રક કુમારને રાજ્ય સોંપીને પંચક વગેરે ૫૦૦ મંત્રીઓની સાથે શુક્રમુનિના હાથે દીક્ષા લીધી. ચુરુએ તે મંત્રીઓને સેલક રાજવિ<sup>¢</sup> અનગારના શિષ્ધા અનાવ્યા. કાલક્રમે શુક્રમુનિ પણ કૈવલી થઇ સિદ્ધાચલે માટે ગયા. પિત્તજવરની પીડાને સમતા ભાવે સહન કરતા સેલકમુનિ અનુક્રમે વિહાર કરતા એક વખત પાતાના નગરમાં આવ્યા. ત્યાં મંકુક રાજાની વિન'તિથી તેની દાનશાળામાં રહ્યા. રાજાએ કરાવેલી ચિકિત્સાથી (કવાથી) તે સાજા થયા, પરંતુ પાપકમેના ઉદયથી તે મહાદિકમાં મૂર્જિત થયેલા હોાવાથી તેમણે વિહાર કર્યા નહિ. તેથી પૃથક-મુનિ સિવાયના તમામ સાધુએં સેલક રાજધિ<sup>લ્</sup>થી અલગ વિ**હા**ર કરી ગયા. પંચક સાધુ તેમની સેવા કરવા રહ્યા. રાજર્ધિ તો સર્વ સાધુક્રિયામાં શિધિલ થયા. છેવટે ચામાસી ખામણાં કરતાં પંથકમુનિ તેમના પગ અડયા. ત્યારે નિદ્રામાં ભાગ પડવાથી તે કાેષ કરવા લાગ્યા. ત્યારે પંચકમુનિએ ચામસી પ્રતિક્રમણાદની બીના કહીને તેમન ખમાવ્યા. તે નિમિત્તથી પ્રતિભાષ પામી શિથિલતાના ત્યાગ કરી શુદ્ધ ચારિત્ર આશ્રધીને સિદ્ધાચલે સિદ્ધ થયા. પાપકર્મોના જેરથી શિથિલ બનેલા આત્મા પાતાની ભૂલ સુધારીને માક્ષ માર્ગ ને સાધે, તો તે પણ જરૂર માક્ષને પામે છે. આ હુકીકતને યથાર્થ સમજાવનારું આ દર્શત છે.

## છક્ષા તુંખક અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

ભારેકમી જેવા અધાગતિમાં (નીચે નરકાદિ ગતિમાં) જાય છે, તે લઘુકમી (હલુકમી – જેને કર્મો ખપવાના ઓછા રહ્યા છે તેવા) જેવા ઊદ્વંગતિને પામે છે. એટલે માલે અથવા દ્વેલાકમાં જાય છે. આ હકીકતને સ્પષ્ટ રીતે સમજાવનારું તું ખડાતું દેષ્ટાંત કહ્યું છે. એક અખંડ તું ખડાને દલ અને કશ વડે વીંટી ઉપર માઠીના લેપ કરી તડકે સ્કવલું. આ રીતે આઠ વાર કરતાં તે વજનદાર થશે. તેને પાણીમાં મૂકીએ તા તે નીચે તળિયે જાય છે. પછી તેના એક એક લેપ જેમ જેમ ધાવાતા જાય, તેમ તેમ તે તું ખડું ધીમે ધીમે તળિયેથી ઉપર આવે છે. અંતે આઠે લેપ દૂર થતાં તે પાણીની સપાટી પર તરે છે. એ જ પ્રમાણે અશુભ કર્માના નિકાચિત્તાદિ અધ્વાળા જેવા ભારેકમી હોવાથી અધાગતિમાં જાય છે, ને લઘુકમી જેવા ઊદ્વંગતિ પામે છે. અહીં માઠીના લેપ જેવાં કર્મો, તું ખડા જેવા સંસારી જેવા, ને પાણી જેવા સંસાર સમજવા.

## સાતમા રાહિણી અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

પાંચ મહાલતોના આરાધક મુનિવરે ખીજા ભવ્ય જીવાને પ્રતિખાધી મહા-લતોના આરાધક વધારવા જોઇ એ. આ ખીના યથાથે સમજાવવાના ઇસદાથી આ રાહિબીતું દેષ્ટાંત કહ્યું છે. તે દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જાણ્યું. રાજગૃહ નગરમાં ધન્ય સાથે વાહને ચાર પુત્રો હતા, તેમને ચાર વહું એ હતી. તેમની પરીક્ષા કરવા માટે ધન્ય સાથે વાહે સગાંસ ખંધિને એકઠા કરી તેમની રૂખરૂ દરેક પુત્રવધૂને પાંચ પાંચ શાલિક બ (ડાંગરના દાણા) આપ્યા. તેમાં માટી વહુ એ તે દાણા ફેંકી દીધા હતા, તેથી તે ઉજ્ઝિકા નામથી પ્રસિદ્ધ થઈ. તેને સસરાએ ઘરમાંથી વાસીદું વાળવું વગેરે મજૂરીનું કામ સોંપ્યું. બીજી વહુ તે પાંચે શાલિક બ ખાઈ ગઈ હતી, તેથી ભક્ષિકા નામે પ્રસિદ્ધ થઈ. તેણીને રસાઇ કરવાનું કામ સાપ્યું. ત્રીજી વહુએ ઘરેણાંના દાબડામાં મૂકી સાચવી રાખ્યા હતા, તેથી તે રક્ષિકા નામે પ્રસિદ્ધ થઈ. અને તેણીને ઘરની તમામ મિલ્કતની ભાંડાગારિબી બનાવી. ચાંથી વહુએ તે પાંચે શાલિક સૃ પાતાના શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( ૬. શ્રી જ્ઞાતા ધર્મ કર્યાં મસ્ત્રના પરિચય )

28%

ભંધુવર્ગને આપી તેમના ખેતરમાં વવરાવ્યા હતા. તેમાંથી જેઠલા શાલિ થયા તેને બીજે વધે વવરાવ્યા. એમ ચાર વધો સુધી વવરાવીને ઘણાં ગાડાં ભરાય તેઠલા શાલિ ( ડાંગર ) ઉત્પન્ન કર્યા. તેથી તેનું રાહિણી નામ પ્રસિદ્ધ થયું. તેણીને સર્વ ઘરની માલિક બનાવી. આળીના સાધુવર્ગને આંગે ઘઠાવતાં કહ્યું કે કેઠલાએક ભારે કર્મી જેવા ઉજ્ઝિકાની જેમ પાંચ મહાવતોને લઈને તજ દે છે. બીજા કેઠલાએક જેવા ભક્ષિકાની જેમ ખાવા પીવા માટે જ મુનિવેષને ધારણ કરે છે. તથા કેઠલાએક જેવા મહાવતોને આરાધી રક્ષિકાની જેમ પાતાનું જ કલ્યાણ કરે છે. તેમજ કેઠલાએક આસન્નસિદ્ધિક પુષ્યશાલી જેવા રાહિ-ણીની જેમ મહાવતોને પાતે આરાધી બીજા જોવાને તે વતાના આરાધક બનાવે છે. અહીં સાથેવાહની જેવા ગુરુ, વધૂઓની જેવા સાધુઓ અને કાણાની જેવા મહાવતો જાણવા.

આઠમા શ્રીમહિલ અધ્યયનના ટુંક પરિચય

આડી શ્રીમિક્ષિનાથ તીર્થ કરતું ચરિત્ર વર્ણ લ્યું છે. તે અપૂર્વ બાધદાયક જાણીને શ્રી હેમચંદાચાર્યાદ મહાપુરુષાએ ત્રિષ્ષિઠ શલાકા પુરુષ ચરિત્રાદિમાં વિસ્તારથી જણા-વ્યું છે. તેથી તે વધારે સુપ્રસિદ્ધ છે. તેના સાર દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવાે-ધર્મારાધનમાં કરેલી થાડી પણ માયાથી કેવાં કડવાં ફ્લા ભાગવવાં પડે છે? આ હકીકત યથાથ સમજાવવાને માટે આ દર્શત જણાવ્યું છે. આ પ્રસુના જીવ પાછલા ત્રીજે સન્વે નિષધ પર્વાતની ઉત્તરે અને સીતાદા નદીની દક્ષિણે મહાવિદેહની સલિલાવતી વિજયમાં આવેલી વિતશાકા નામની નગરીમાં અલરાજાની ધારિણી રાણીના મહાઅલકુમાર નામના પુત્ર હતા. કાલક્રમે કલાભ્યાસાદિ કર્યા ખાદ માટી ઉંમરે તેમને માતા પિતાએ દાયજા સહિત કમલશ્રી વગેરે ૫૦૦ કન્યાએ પરણાવી હતી. તેમના ૧ અચળ, ર. ધરણ, ૩. પ્રરણ ૪. વસ. ૫. વૈશ્રમણ અને ૬. અભિચંદ્ર નામના બાળમિત્રા હતા. તે ૬ (મત્રા સહિત મહાવ્યળ રાજાએ અવસરે દીક્ષા લઇ તેની આરાધના કરતાં ૧૧ અંગના અલ્યાસ કર્યો. પછી તે સાતે સાધુએ એક સાથે છકું અકુંમ વગેરે તપ કરવા લાગ્યા. તેમાં તે (બાળમિત્રો) ૬ સાધુએ જે તપ કરતા હતા, તેનાથી આ મહાઅળ સાધુ માયાથી કાંઇક વધારે તપ કરતા હતા. ચ્યા પ્રસંગ તેમણે આરાધેલી ૧૨ પ્રતિમાતું અને તેમણે કરેલાં નાનાં માટાં સિંહનિષ્ક્રીડિત તપતું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી તીથે કર નામકર્મને વ્યંથાવનાર શ્રીઅરિહ'તપદાદિ વીસ સ્થાનકામાંથી એક અથવા વધારે સ્થાનકો (પદા) ની આરાધના કરવાથી તીર્થ કર નામકર્મ બધાય છે. તેથી તેનું વર્ણન કરતાં જણાવ્યું છે કે શ્રીમિલિનાથ પ્રભુના જીવ મહાયલ મુનિવરે એક સ્થાનકની આરાધના કરી જિન નામકમ<sup>°</sup>ના નિકાચિત બ'ધ કર્યો. પશ્ચાનુપૂર્વા<sup>®</sup>એ ગણતાં શ્રીમિદ્યિનાથના આ પાછલા ત્રીજો ભવ ગણાય છે. વચમાં વિજય વિમાને દેવપહો ભાગવી તીથ<sup>લ</sup> કર થયા. પણ માયા કરવાથી સ્ત્રીપણ પામ્યા. મહાઅલસુનિ આયુષ્યના અંતે ચારૂ પર્યંત ઉપર અનશતમાં સમાધિયી કાલધર્મ પામી વિજય વિમાનમાં એકા- વતારી અનુત્તર દેવ થયા. અચલમુનિ વગેરે દ મિત્રા પણ સંયમને આરાધી વિજય વિમાનમાં દેવપણું પામ્યા. મહાયલના જીવ ત્યાંથી સ્થવીને મિથલા નગરીના કુંભ રાજની પ્રભાવતી રાણીની પુત્રીપણ જન્મ પામ્યા, ને તે છએ મિત્ર મુનિવરા દેવલાક- માંથી સ્થવીને છેલ્લા ભવમાં અનુક્રમે ૧. પ્રતિયુદ્ધિ, ૨. ચંદ્ર-જીય, ૩. શંખ, ૪. રૂકિમ, પ. અદીનશત્રુ અને દ. જિતશત્રુ નામે જુદા જીદા દેશના રાજ થયા. પ્રભાવતી રાણીને થયેલા દાહલા રાજએ પૂર્યા. અવસરે જન્મ થતાં જન્માત્મવાદિ કરવાપૂર્યક મલ્લી નામ પાડયું. અહીં મિલ્લકું વરીના શરીરનું વર્ણન કરી જણાવ્યું કે તે દ રાજાઓએ પાત-પાતાની સભામાં અમુક અમુક વખતે મિલ્લકુમારીના રૂપ વગેરેનું રૂત્તાંત સાંભળી પાતાને વરવા માટે પાતપાતાના દૂતા માકલી મિલ્લના પિતા કુંભ રાજાએ લશ્કર લઇ ને કુંભ રાજાએ કન્યા આપવાની ના પાડી. તેથી તે દ એ રાજાએ લશ્કર લઇ ને કુંભ રાજા પર થહી આવ્યા. તે જોઈ કુંભરાજા ગભરાયા. તેથી મલ્લિકુમારીએ પિતાના મનને શાંત કરી કુમારી આપવાની આશા અપાવી એકાંતમાં એકલા દ રાજાઓને બાલાવ્યા. અને તેમને એક મકાનમાં જીદી જીદી દિશાઓના દ્વારથી ગ્રમ રીતે દાખલ કર્યા. તે હઠીકત દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી.

પહેલા પ્રતિભુદ્ધિ રાજા શ્રીદામગંડ નામના નાકરની પાસેથી મલ્લિક વરીની હકીકત જાણી અહીં આવ્યા. પછી ચંદ્રચ્છાય રાજા મિથિલામાં આવ્યા. તેમાં હકીકત એ અને છે કે અહુ-નક શેઠ લવણસમુદ્રમાં મુસાકરી કરતાં સા યાજન ગયા, તે વખતે એક પિશાચ આવ્યા. તેને જોઇને ઉપસર્ગ થવાનું જાણી તે શેઠે સાકાર પ્રત્યાખ્યાન કર્યું. પિશાએ લગા ઉપસર્ગા કર્યા, પણ શેઢ ચલયમાન થયા નહિ. તેથી શકેન્દ્રે કહેલાં પ્રશં-સાના વચના સંભળાવી, ખમાવીને રાજી થયેલા તે પિશાચે શેઠને બે કંડલાની જોડી ભેઠ આપી. અતુક્રમે તે શેઠ મિથિલાનગરીમાં આવ્યા, રાજાને અને મલિલક વરીને તે કું ડેલા ખતાવ્યા. કુંવરીએ તે પહેર્યા. રાજાએ શેકના માલતું કાણ લીધું નહિ. અતુક્રમે શહે ગંભીર પત્તનમાં જઇ ચંપા નગરીના ચંદ્ર-છાય રાજાને તે ભાકી રહેલી એક કંડલની જોડી (એ કુંડલ) આપી. તેનું રૂપ જોઈ આશ્વર્ય પામીને અને મલ્લિકુંવરીની વાત સાંભળીને તે રાજા મિથિલામાં આવ્યા. આ જ ક્રમે કુણાલ દેશની શ્રાવસ્તિનગરીના રૂકિમરાજા આવ્યા. તથા તૂટેલાં કુંડલાને ઘણા કુશલ સોનીઓ પણ સાંધી શક્યા નહિ. તે વખતે કાઈએ શંખરાજાની આગળ દિવ્ય બે કુંડલાથી શાભતી મલ્લિક વરીની વાત કરી, તે સાંભળી તે પણ અહીં આવ્યા હસ્તિનાપુરના અદીનશત્ર રાજા મલ્લિક વરીતું ચિત્ર જોતાં રાગી થઈ અહીં આવ્યા. અંતે કાંપિલ્ય નગરના જિતશત્રુ રાજા ચાક્ષા પરિલાજિકાની પાસે મલ્લીકુંવરીની વાત સાંભળીને પાતાના અંત:પુરના ગર્વે દૂર કરી અહીં આવ્યાે.

મલ્લિકુંવરીએ આ રાજાએકના આવ્યા પહેલાં જ પાતાના જેવી જ સોનાની પ્રતિમા કરાવી તેના મસ્તકના છિદ્રદ્વારા હંમેશાં ભાજનના એકેક કવળ નાખ્યા હતા. અહીં આવેલા કરાજાઓ તે પ્રતિમાને જોઈ તેમાં આસક્ત થયા. તે વખતે મહલી-કુંવરીએ ગુષ્ત રીતે તે પ્રતિમાના મસ્તકનું ઢાંકહ્યું ઉઘાડયું ત્યારે તેમાંથી અત્યંત દુર્ગ ધ નીકળી, તેથી તેઓ અહુ વ્યાકુળ થયા. તે અવસરે મલ્લીકુંવરીએ અશુચિ ભાવનાના ઉપદેશ આપીને તથા પૂર્વ ભવની બીના કહીને તેમને પ્રતિભાધ પમાહી દીક્ષા લેવાની ભાવના પ્રકટ કરાવી ને જ્ણાવ્યું કે હું પણ દીક્ષા લેવાની છું. મલ્લીકુંવરીના ઉપદેશાદિ નિમિત્તે જાતિસ્મરણ જ્ઞાનને પામેલા તે ક એ પૂર્વ ભવના મિત્રોએ મહલીકુંવરીને કહ્યું કે અમે પણ અમારા પુત્રોને રાજ્ય સાંપીને આપની પાસે દીક્ષા લેવા ચાહીયે છીએ. કહીને તેઓ પાત પાતાના રાજ્યમાં ગયા. અહીં ઇંદ્રના આવવાની બીના જણાવી છે. પછી મલ્લિક વરીએ વાર્ષિક દાન દેવા માંડયું, પિતાએ વરવરિકાની (જેની જે ઇચ્છા હાય તે આપનારી) ઉદ્દ્રાયેષ્ણા કરાવી. મહાનસશાલાની (રસાેડાની) ગાઠવણ કરાવી. આ અવસરે લેાકાંતિક દ્વેવોએ તીર્થ પ્રવર્ત્તાવવા માટે કરેલી વિનતિ, ઇંદ્રોનું આગમન, વિભૂષા નામની પાલખી, ઇંદ્રાદિકે તેનું ઉપાડવું વગેરે દીક્ષા લીધા પહેલાની ઉત્સવાદિની હકીકત જણાવી છે. પછી કહ્યું કે શ્રીમદ્યી કુંવરીએ ઘરેલાં વગેરેના ત્યાગ કરી શ્રીસિદ્ધ ભગવ'તાને નમસ્કાર કરીને ચારિત્ર સ્વીકાયુ<sup>લ</sup>, તે સમયે બીજા ૬૦૦ રાજકુમારાદિકે મલીકુંવરીની સાથે દોક્ષા લીધી. ઇંક્રાદિક દીક્ષા મહેાત્સવ કરી નંદી ધરદ્વીપે અફાઇ મહાત્સવ કરી સ્વસ્થાને ગયા. શ્રીમક્ષિનાથ દીક્ષાના દિવસે જ કેવલગ્રાન પામ્યા. આસન ચલિત થવાચી આ બીના જાણી ઇંદ્રાદિકે કેવલજ્ઞાન કલ્યાણકનાે ઉત્સવ કર્યો. આ અવસરે તે ૬ રાજાઓ પ્રશાની પાસે દીક્ષા લઈ કેવલી થઈ મોણે ગયા. અ'તે શ્રીમલ્લિનાથના ભાષક વગેરે ગણધરાદિની ને નિર્વાણાદિની ખીના પણ વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ અવસપિ<sup>૧</sup>ણીના દશ અછેરામાં શ્રીમલ્લિનાથની સ્ત્રીપણે તીથ<sup>િ</sup>કર થવાની વાત પણ જણાવી છે. અહીં લાેકાંતિક **દે**વા વાર્ષિક દાન શરૂ થયા પછી આવ્યા છે. એથી જણાય છે કે 'તેએા વાર્ષિ'ક દાનની પહેલાં આવે' એવા નિયમ નથી.

## નવમા માકંદી અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

કામભાગના ત્યાગ કરનારા જીવાને સુખ મળે, ને તેમાં ચ્યાસકત થનારા જીવાને દુ:ખુ મળે છે. આ હુકીકતને યથાર્થ સમજાવનારું આ દુષ્ટાંત છે. ચંપાનગરીના માકંદ્રી નામના સાથ<sup>ર</sup>વાહને એ પુત્રો ૧. જિનપાલિત અને ૨. જિનરક્ષિત, તે બ'ને અ'ધુએન સમુદ્ર માર્ગ ૧૧ વાર વેધાર કરી ઘણું દ્રવ્ય કમાયા. છતાં લાભને લીધે આરમી વાર જતાં વહાણ ભાંગ્યું, દૈવ ચાર્ગ મળેલા પાટીયાના આધારે સમુદ્રમાં તસ્તાં તસ્તાં સ્ત્નદ્વીપે જઇ પહેાં<sup>2</sup>યા. ત્યાંની અધિષ્ઠાયિકા દ્વીએ તેમને કહ્યું કે, " મારી સાથે તમે કામ**લે**ાગ cation International For Private & Personal Use Only

ભાગવતાં સુખે રહા; અન્યથા (નહિ તા) હું તમને મારી નાંખીશ. '' આવા ભયનાં વચના સાંભળી તેમણે તેણીનું વચન ક્ષ્યુલ કર્યું. અને તેની સાથે ભાગ ભાગવવા લાગ્યા. એક વખત તે દેવી સસ્થિત દેવની આગાથી લવણ સમુદ્રમાંથી કચરા કાઠવા જતી હતી, ત્યારે તેણીએ તેમને કહ્યું કે "હું પાછી આવું ત્યાં સુધી દક્ષિણ દિશાના વનખંડ સિવાય બધા સ્થાને તમારે કરવું. દક્ષિણ દિશાના વનખંડમાં ઘોર વિષવાળા એક સર્પ છે. ત્યાં જશા તા તે તમારા વિનાશ કરશે. " એમ કહી તે દેવી ગઇ. ત્યાર પછી તે ભ'ને ભાઇએ કેવીના કહેવા પ્રમાણે ત્યાં સર્વત્ર ક્રીડા કરવા લાગ્યા. એકદા દક્ષિણ દિશાના વન ખંડમાં ગયા. ત્યારે તેમને બહુજ દુગ ધ આવવા લાગી. આગળ જતાં તેમણે એક વધસ્થાન (શૂળી, ફાંસી ) જોયું, અને ત્યાં સે કડા પુરુષાનાં હાડકાં વગેરે જોયાં, તથા શુળી ઉપર પરાવેલા એક પુરુષને જોયા. તે જોઈ ભય પાસી તેમણે તે પુરુષને તેના વૃત્તાંત પૂછ્યા, ત્યારે તેણે કહ્યું કે " હું માક'દી નગરીના રહીશ ઘોડાના વેપારી છું. સમુદ્રમાર્ગ વેપાર માટે જતાં માર્ટ વહાણ ભાંગવાથી એક પાટીયાને આધારે હું અહીં આવ્યા, અને રત્નદ્વીપની સ્વામિની દેવી સાથે ભાગ ભાગવતા રહ્યો. એક વખત કાંઇક અલ્પ અપરાધથી તેણીએ મારી આ સ્થિતિ કરી છે. અને આ હાડકાના ઢગલા જે દેખાય છે, તે અધા આ જ રીતે તેણીએ મારેલા મનુષ્યાનાં હાડકાં છે. <sup>77</sup> આ પ્રમાણે તેનું વચન સાંભળી તે ખંને ખંધુઓએ ભય પામી તેને પૂછ્યું કે મ્યા **દેવીથી** છુઠવાના કાંઈ પણ ઉપાય છે <sup>9</sup> ત્યારે તેણે કહ્યું કે '' પૂર્વ' દિશાના વનખંડમાં શોડાના રૂપને ધારણ કરનાર સેલક નામના યક્ષ રહે છે. તેની પૂજા કરવાથી તે તમાને તે કૂર્વીથી છાડાવી શકશે " તે સાંભળી તે ખ'ને ભાઇઓએ તે યક્ષની આરાધના કરી છહ્વાન માંગ્યું. ત્યારે તે વક્ષે તેમને કહ્યું કે હું મારી પીઠ પર ચડાવીને તમને તમારા નગરે પહેાંચાડું, પરંતુ માર્ગમાં તે દેવી પાછળથી આવીને તમને ઉપસર્ગ કરી ફસાવશે, તા પણ તમારે તેની ઉપર આસક્ત થવું નહિ, અને જો આસક્ત થશા તા હું તમને માર્ગ માં જ કે કી ક્રફશ. આ શરત તે ખેનેએ સ્વીકારી તેથી તે ખેનને પાતાની પીઠ ઉપર એસાડી તે યક્ષ સમુદ્રની ઉપર આકાશમાંગે ચાલ્યા. તેવામાં તે દેવી પાતાના સ્થાને આવી. તેમને નહીં જોવાથી અવધિજ્ઞાન વડે જતાં જોઈ તેમની પાછળ આવી ઉપસર્ગો કરવા લાગી. છેવટે જિનરક્ષિત તેણીના વચનથી કસાયા, એટલે યક્ષે તેને પીઠ પરથી સમુદ્રમાં પાડી નાંખ્યા. તેને દ્વાએ શૂળી પર પરાવી મારી નાંખ્યા. પણ જિનપાલિત ક્સારા નહિ, તેથી તેને તે યક્ષે ચંપાનગરીમાં પહેાંચાડયા. આ પ્રસંગ દેવીએ કરેલા ઉપસર્ગાનું, સમુદ્રનું વહાણ દ્રખવાના સમયનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું. છે. અંતે જિન-પાલિત માતા પિતાદિકને મળી સુખ ભાગવી દીક્ષા લઇ સદ્દગતિનાં સુખા ભાગવી ભવાંતરે સિદ્ધિનાં સુખ પામ્યા. હે સુનિવરા ! જિનપાલિતની જેમ તમે કામભાગના

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( દ. શ્રી જ્ઞાતા ધર્મ કથાંગ સ્વતના પરિચય ) રપ૩ વિચારા પણ તજીતે સુખી થજો. તે યાદ રાખજો કે કામસાગને ચાહનારા છેવા જિનર-ક્ષિતની જેમ દુ:ખી થાય છે. ટીકાકારે આ હેદીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે.

## દશમા ચંદ્ર અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

પ્રમાદી જીવાના જ્ઞાનાદિ ગુણા ઘટે છે ( એક્છા થાય છે ) ને અપ્રમાદી જીવાના ગુણા વધે છે. આ વાત યથાર્થ સમજવવા માટે શ્રી ગૌતમસ્વામી છે પૂછેલા પ્રશ્નના જવાળ દેતાં પ્રસ્તુ શ્રી મહાવીરદેવે ચક્કું દષ્ટાંત આપ્યું છે. તેમાં પ્રસ્તુ શ્રે ફરમાવ્યું છે કે જેમ કૃષ્ણપક્ષની (અંધારિયાની) એકમના ચંક્ર સુદ પૂનમના ચંક્રની અપેક્ષાએ સર્વ પ્રકારે હીન છે. એ કેમે હીન થતા થતા છેવટે અમાસના ચંક્ર સર્વથા પ્રકાશ રહિત થાય છે. તે જ પ્રમાણે પ્રમાદી સાધુ ક્ષમાદિ ગુણાથી ઘટતાં ઘટતાં અંતે તે ગુણા સર્વથા ગુમાવી ખેસે છે. એટલે સર્વથા ગુણ ભ્રષ્ટ થઇ નાશ પામે છે. તથા જેમ અમાસના ચંક્રની અપેક્ષાએ સુદ એકમના ચંક્ર તેજ વગેરેથી વધતા જણાય છે. ને તેની અપેક્ષાએ બીજના ચંક્ર વધારે કાંતિઆદિ ગુણવાળા દેખાય છે. આ ક્રમે વધતા વધતા અંતે સુદ પૂનમે સંપૂર્ણ તેજ આદિ ગુણવાળા દેખાય છે. તેમ અપ્રમાદી સાધુ ક્ષમાદિ ગુણાથી વધતાં વધતાં સર્વંગુણ સંપન્ન ખની અંતે મેાફ્ષે જાય છે.

#### અગીઆરમા દાવદ્રવ અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

દેશથી ને સર્વાથી આરાધના તથા વિરાધનાતું સ્વરૂપ સમજાવવા માટે આ દેશંત કહ્યું છે. શ્રી ગૈતમસ્વામીએ આરાધના અને વિરાધનાને લક્ષ્યમાં રાખીને પૂછેલા પ્રક્ષના જવાબમાં પ્રસ્તુ શ્રીમહાવીરદેવે પહેલાં દાવદ્રવ નામના ઝાડ જે સમુશ્રની વચમાં રહેલા દીપામાં થાય છે, તેની બીના જણાવતાં ફરમાવ્યું કે જેમ દાવદ્રવ નામનાં વૃક્ષાનો સમૂહ સ્વભાવથી જ દીપના વાયુ વડે ઘણા વિભાગમાં પાતાની સંપદાની સમૃદ્ધિને અનુભવે છે. એટલે લીલાંછમ વધારે દેખાય છે, અને થાડા વિભાગમાં અસમૃદ્ધિને અનુભવે છે. એટલે સુદાં છર્ણ દેખાય છે. ૧. તથા સમુદ્ધને અનુભવે છે. ર. તથા અંત્ર ઘણા વિભાગમાં અસમૃદ્ધિને અને થાડા વિભાગમાં સમૃદ્ધિને અનુભવે છે. ર. તથા અંત્ર વાયુના અભાવ હાય ત્યારે સર્વાથા પ્રકારે અસમૃદ્ધિને જ અનુભવે છે. ર. તથા અંત્ર વાયુ વાતા હાય, ત્યારે સર્વાથા સમૃદ્ધિને જ અનુભવે છે. ૪. તે જ પ્રમાણે સાધુ પણ કૃતીર્થિકાદિનાં દુર્વાચનોને સહન ન કરે તા ક્ષમા છે પ્રધાન જેમાં એવા માક્ષમાર્ગની દેશથી વિરાધના થઈ કહેવાય, અને બહુમાન કરવા લાયક સાધુ વગેરેનાં દુર્વાચનને સહન ન કરે તેથી ઘણા દેશે આરાધના કરી કહેવાય ૧. સાધુ વગેરેનાં દુર્વાચનને સહન ન

કરે, ને કુતીથિ કાહિનાં દુર્વ ચનને સહન કરે, તેા ઘણા દેશે (અંશે) વિરાધના અને થાેડ અ'શે આરાધના કરી કહેવાય. ર. તથા ખંતેના દુવ ચનને સહન ન કરે. તા સર્વથા વિરાધના કરી કહેવાય. 3. તથા ખંગનાં દુવ ચનને સહન કરે, તા સર્વથા આરાધના કરી કહેવાય. અહીં દાવદવ છુક્ષાની જેવા સાધુએા અને દ્વીપના વાયુ જેવાં સ્વપક્ષનાં દ:સહુ વચના જાણવા. ૧. સમુદ્રના વાયરા જેવા અન્ય તીર્થિકાદિનાં દુવ<sup>0</sup>ચના તથા ફુલ વગેરેના જેવી માક્ષમાગ ની આરાધના જાણવી. ર. જેમ (જેવા) યુષ્પ વગેરેની સમૃદ્ધિના વિનાશ કહ્યો, તેમ (તેવી) મેક્ષ માર્ગ ની વિરાધના જાણવી. જેમ દ્વીપના વાયરાથી ઘણી સમૃદ્ધિ અને થાડી અસમૃદ્ધિ કહી, તેમ સાધમિ'કનાં વચનાને સહન કરવાથી માક્ષ માર્ગની ઘણી આરાધના થાય, અને અન્ય તીર્થિ'કાદિકનાં દુવે ચના નહીં સહન કરવાથી માક્ષમા-ર્ગ'ની થાડી વિરાધના થાય તેમ જાણવું ૪. જેમ સમુદ્રના વાયરા વાતા પુષ્પાદિકની થાડી સમૃદ્ધિ થાય. અને ઘણી અસમૃદ્ધિ થાય છે. તેમ પરપક્ષ (કુર્તીર્થિકાદિક)નાં દુર્વચના સહન કરવાથી આરાધના થાડી અને વિરાધના ઘણી થાય છે. પે. જેમ ખંને વાંયુના અભાવે તમામ ઝાડાની કૂલ વગેરે સમૃદ્ધિ વિનાશ પામે છે, તેમ નિમિત્ત (કારણ) વિના ખંને પક્ષનાં દુર્વચના નહિ સહન કરવા રૂપ મત્સર ધારણ કરવાથી સર્વથા માક્ષમાર્ગની વિરાધના થાય છે. ૬. જેમ ખંને વાયુ વાય તા વનની સંપૂર્ણ સમૃદ્ધિ થાય, તેમ ખંને પક્ષનાં દુર્વ ચનાને સહન કરવાથી સંપૂર્ણ માક્ષમાર્ગની આરાધના કહી છે. ૭. તે કારણ માટે સંપૂર્ણ શ્રમણ (સાધુ) ધર્મની આરાધના કરવામાં જ નિરંતર ચિત્તને રાખનાર મહાસત્ત્વશાલી મુનિવરાએ ખંને પક્ષનાં પ્રતિકૂલ વચના સહન કરવા જોઈએ. આ રીતે રહસ્ય જણાવી ક્ષમા રાખવાના ઉપદેશ આપ્યા છે.

### ભારમા ઉદક અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

જેમ પુરૂગલાનાં સારાં કે નરસાં વર્ણાદ પ્રધાગથી કે સ્વભાવથી થાય છે, તેમ સ્વભાવથી જ મલિન મનવાળા ભવ્ય છવા પણ સદ્યુરુના ઉપદેશ શ્રવણાદિથી માલ માર્ગાને આરાધી માલાના સુખ પામે છે. આ હકીકતને સ્પષ્ટ સમજાવનારું ખાઈના પાણીનું દૃષ્ટાંત છે. તે દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું. ચંપાનગરીના જિતશતું રાજને સુબુદ્ધિ નામના તત્ત્વજ્ઞ શ્રાવક મંત્રી હતા. આ નગરીની ખહાર રહેલી ખાઈનું પાણી ખહું જ દુર્ગં ધી હતું. એક વખત રાજાએ ઉત્તમ ભાજન કરી તેના વખાણ કર્યા, તેના પરિવારે પણ તેની અનુમાદના કરી, પરંતુ મંત્રી મીન રહ્યો. રાજાએ આગ્રહ કરી પૃથ્ઠતાં તેણે જણાવ્યું કે હે રાજન ! કેટલાંક પુદ્રગલાના વર્ણાદ સ્વભાવથી જ સારા કે ખરાખ હાય છે, ને કેટલાંક પુદ્રગલાના વર્ણાદ પ્રધાગથી સારા તથા નરસા થઈ શકે છે. ?? આવા સત્ય વચનને પણ રાજાએ સાચું માન્યું નહી. પછી એક વખત રાજા નગરીની ખહાર કરવા ગયા. ત્યારે ખાઈ તરફ જતાં તેના પાણીની દુર્ગં ધથી તે પરાભવ

પામ્યા. ને તેણે પાણીની નિંદા કરી. તેની ખીજા પરિવારે પણ અનુમાદના કરી. પણ મંત્રી મૌન રહ્યો. પછી રાજાના પૂછવાથી મંત્રીએ પહેલાંના જેવા જવાળ આપ્યા. તાપણ રાજાએ તે વચન સાચું ન માન્યું. પછી રાજાને પદાર્થ તત્ત્વોને યથાર્થ બાધ કરાવવાના ઇરાદાથી તે મંત્રીએ તે જ ખાઈનું દુર્ગ'ધી પાણી નવા માટીના ઘડામાં ુગળીને તાંજ્યું. અને રાખ, ત્રિફળા વગેરે પદાર્થી તાંખવા વગેરે પ્રયોગ કરીને ઘણે કાળે તે પાણીને સુર્ગાધિકાર અને સ્વચ્છ ખનાવ્યું. અને પછી રાજાના જળસ્ક્ષક ( પાણીને: પ્યાલે: દેનારા ) ની મારફત તે પાણી રાજાને પાયું. તે પીવાથી તેમાં નાંખેલા એલચી આદિના સ્વાદથી આશ્વર્ય પામેલા રાજાએ તે પાણી વખાણીને પૂછ્યું કે આ પાણી ક્યાંથી લાવ્યેહ? તેણે કહ્યું કે મને મંત્રીએ આપ્યું છે. ત્યારે રાજાએ મંત્રીને પછતાં તેથે સાચી બીના જણાવી કે હે સ્વામી ! તે જ ખાર્ધનું આ પાણી છે વગેરે તમામ વાત કહી, પણ રાજાએ ખાત્રી કરવા તે પ્રમાણે પ્રયાગ કરી જોયા. તેા તે જ પ્રમાણે તે મલિન પાણી સુગંધિત અન્યું. તેથી મંત્રીની ઉપર વિધાસ પામેલા તેણે મંત્રીની પાસેથી ધર્મનું તત્ત્વ સમજી શ્રાવક ધર્મ સ્વીકાર્યો. સ્થવિર મુનિના ઉપદેશ સાંભળી દીક્ષા લેવાનો ધમ્છાવાળા મંત્રીએ રાજાના આગ્રહથી ભાર વર્ષો વીતાવીને પછી અ'ને જુણાએ દીક્ષા લીધી. તેને આરાધી અગીયાર અગા ભુણી અ'તે માસનાં સુખ મેળવ્યા. આના સાર એ છે કે જે છવા મિથ્યાત્વી, પાપકર્મા કરવામાં આસક્ત, નિગું શી હોય તેવા જીવા પાર્શીની જેમ શ્રેષ્ઠ ગુરુ વગેરેના ઉપદેશ શ્રવણાંદ (પ્રદેશ) શી સદ્દગુણી બની સિદ્ધ થાય છે.

## તેરમા દર્દુર અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

સદ્યુરના સમાગમાદિના અભાવે યુણા ધીમે ધીમે ઘટત જાય છે, આ હડીક્તને યુયાર્થ સમજાવનારું દેડકાનું કર્યાત છે. તેની ખીના દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી. એક વખત પ્રભુ શ્રીમહાવીરની પાસે દર્દ નામના દેવ સૂર્યાભ દેવની જેમ નાટક કરીને સ્વર્ગમાં ગયા. ત્યારે શ્રીગીતમ ગણધરના પૂછવાથી પ્રભુએ કહ્યું કે રાજગૃહ નગરના નંદ નામના મણિયાર અમારા ઉપદેશ સાંભળી શ્રાવક થયા. ત્યાર પછી તે મિથ્યાત્વી છવાના પરિચયથી મિથ્યાત્વી થયા. એક વખત ઉન્હાળામાં અટ્ઠમ તપ કરીને તે પૌષધ શાળામાં રહ્યો હતા. તે વખતે તેને ઘણી તરસ લાગી. તેથી તેણે વિપરીત ભાવના ભાવી. અંતે અઠ્ઠમનું પારેલું કર્યા પછી રાજાની રજા લઇને નગરની બહાર વાવ ખગીચા વગેરે બનાવ્યા. સર્ચ જના તેના ઉપયોગ કરવા લાગ્યા. તેથી નંદ મણિયારની યશાકીત્તિ ગાવા લાગ્યા. તે સાંભળીને તે રાજ થયા. કર્માદયે તે ૧૬ રાગાની તીલ વેદના ભાગની આત્તિ ધાને મરીને પાતાની વાવમાં દેડકા થયા. ત્યાં પાણી પીનારા લોકોના માદેશી નંદ મણિયારની કીર્તિ સાંભળી તેને જાતિસ્મરણ પ્રકટશં. તેશી ૫૦૦

ભવની બીના જાણી તેણે મિથ્યાત્વના પશ્ચાત્તાય કરી દેડકાના ભવમાં પણ શ્રાવકનાં વૃતા પાતાની મેળે સ્વીકાર્યાં. ત્યાર પછી એક વખત હે ગૌતમ! તે રાજગૃહ નગરની બહાર અમે આવ્યા. તે વખતે વાવમાં પાણી ભરતી સીઓના મુખથી અમારું આગમન સાંભળી તે દેડકા હર્યથી અમને વાંદવા માટે વાવની બહાર નીકળ્યા. માર્ગમાં શ્રેણિક રાજાના થોડાના પગ નીચે દભાયા. તે વખતે તે અત્યંત આરાધના કરી મરણ પામી દર્દુ રાંક દેવ થયા છે. ત્યાંથી ચ્વવીને મહાવિદેહ સિધ્ધ થશે. વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. આનું રહસ્ય એ છે કે સમ્યક્ત્વાદિક ગુણાને પામેલા જવા પણ સતસંગતિ (ઉત્તમ પુરુષાની સાખત) તેમના ઉપદેશનું સાંભળવું, સારા આલંખના ઇત્યાદિ સાધના ન મળવાથી દેડકાના જવ નંદ મણિયાર શેઠની જેમ પામેલા ગુણા હારી જાય છે ને મિથ્યાદેષ્ટી અને છે. માટે ભવ્ય જવોએ સારા નિમિત્તોને સેવીને ધામિક જવન ઢકાવવું જોઈએ. તથા જે ભવ્ય જવ તીર્થ કરને વાંદવા માટે ભાવથી ચાહ્યા હોય, તે જવ અચાનક મરણ વગેરે કારણાથી પ્રભુને વંદન ન કરી શકે, તો પણ તે જવ દેડકાની જેમ વંદનાના ફલ (સ્વર્ગને કે માક્ષ) ને પામે છે. એમ પ્રત્રજ્યાદિમાં પણ સમજવું.

## बौदमा तेति अप्र अध्ययनने। द्वं ४ परिचय

ં ધર્મ'ની સામગ્રી મળવાથી જ ધર્મ'ની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે ઉપર તેતલિપુત્ર નામના મંત્રીનું દર્શાત કહ્યું છે. તેની ખીના દ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી. તેતલિયુરના કનક રાજાને પદ્માવતી રાણો હતી, ને તેતલિયુત્ર નામે મંત્રી હતા. તેને પાફિલા નામની સ્ત્રી હતી. કનકરથ રાજા રાજ્યાદિકમાં આસક્ત હેાવાથી તેના જે જે પુત્રો ઉત્પન્ન થતા હતા. તે અધાને વિકળ અંગવાળા (ખાડખાંપણવાળા) કરી રાજ્ય કરવાને અધાગ્ય કરતા હતા. તેથી પદ્માવતી રાણીના સંકેતથી તેણીના એક પુત્ર કનકધ્વજ કુમારને ગુપ્ત રાખી મંત્રીએ માટા કર્યો, ને કલાકુશળ ખનાવ્યા. એક વખત મંત્રીને અનિષ્દ થયેલી યાહિલા (મંત્રીપત્ની) સાધ્વીના પરિચયથી શ્રાવિકા થઈ. અને ધર્મ કરવા લાઝી. કેડલાક સમય વીત્યા બાદ દીક્ષા લેવાની ઇચ્છાથી પાદિલાએ મંત્રીની પાસે રજા માગી ત્યારે તેણે કહ્યું કે '' તું ચારિત્ર પાળીને જો સ્વર્ગ જાય તેા ત્યાંથી અહીં આવીને મને ધર્મ પુમાડવાની ક્રુણુલાત આપે, તાે હું તને રજા આપું. !! ત્યારે પાફિલાએ તેનું વચન સ્વીકારી પ્રવજ્યા લઈ તે હર્ષથી આરાધી અંતે સમાધિથી કાલમર્ધ પામી ટ્વપાર્શ મેળવ્યું. એક વખત કતકરથ મરણ પામ્યા, ત્યારે કતકધ્વજને જાહેર કરી રાજા બનાવ્યા. તે પાતાના ઉપકારી મંત્રીનું બહુજ માન સાચવતા હતા. તેથી ભાગા-સક્ત થયેલા તેને ધાહિલ દેવે ધર્મભાષ કરવા પ્રયત્ન કર્યા. પણ તે ખૂઝધા નહી. અંત ટૂવે રાજાને મંત્રીથી વિમુખ કર્યા એટલે દેવશક્તિથી મંત્રીની ઉપર રાજાને અરૂચિ થાય.

તેવી પરિસ્થિતિ ઊભી કરાવી. તે જાણી ભય પામી મંત્રી ઘણી રીતે આપઘાત કરવા લાગ્યા, પણ તે દેવે દેવશક્તિથી તેને મરવા દીધા નહિ. અંતે તે થાકયો. ત્યારે તે દેવે મહામહેનતે તેને પ્રતિખાધ પમાજો. તે સમયે મંત્રીને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રકટ થયું. તેથી પાછલા ભવે આરાધેલી દીક્ષાની વાત જાણી સંયમ સાધી કેવલી થઈ માંક્ષે ગયા. વગેરે ખીના વિસ્તારથી કહી છે. આના સાર એ છે કે જ્યાં સુધી જીવા દુ:ખને કે અપમાનને પામ્યા ન હાય, એટલે પામતા નથી, ત્યાં સુધી તેઓ આ તેતલિપુત્ર મંત્રીની જેમ ભાવથી ધર્મને સાધી શકતા નથી.

## પંદરમા ન દીફળ નામના અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

શ્રી તીર્થ કર દેવાના ઉપદેશથી વિષયાદિના ત્યાગ કરાય તા સિદ્ધિના સુખ મળે. આ બીનાને યથાર્થ સમજાવનારું આ નંદીફળનું દર્શાંત કહ્યું છે. તે દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું:—ચંપા નગરીના ધન્ય સાર્થવાહ અહિચ્છત્રા નગરીમાં વેપાર કરવા માટે જવાને તૈયાર થયા, ત્યારે તેણે કરાવેલી ઉદ્દેશાયણા સાંભળી તેની સાથે બીજા ઘણાં લાકો જવાને તૈયાર થયા. ચાલતી વખતે સાર્થવાહે ભધાને કહ્યું કે '' અહીં થી જતાં માર્ગ માં એક મેદી અડવી આવે છે, તેમાં ઘણાં ન'દી નામના ઝાડ પત્રાદિથી શાભી રહ્યા છે. તેના પત્રાદિકને કાઈ લેશ તેની છાયામાં વીસામા લેશ કે તેના કંઇ પણ ઉપયાગ કરશે તા તેન શરૂઆતમાં તેા સુખ જણાશે પણ પરિણામે તે અકાળે જ મરશે. તેથી તે ન'દી વૃક્ષાને છાડીન ભીજાં વૃક્ષાેનાં ફલાદિકના ઉપયાગ કરવા. અને તેમની છાયામાં જ રહેવું. <sup>22</sup> આ પ્રમાણ કહી અધા સાર્થ સહિત ચાલીને તે નંદી વૃક્ષાવાળા વનમાં આવી તે નંદી વૃક્ષાથી થાઉ દૂર સાર્થના પડાવ નાખ્યા. ને કરીથી પણ પહેલાના જેવી જ સૂચના કરી. તેથી તે પ્રમાણ જેઓ વર્ત્યા, તેઓ અંતે બહુ જ સુખી થયા. એ જ પ્રમાણે નંદી વૃક્ષના જેવા વિષય કષાયાદિને તજનારા સાધુ વગેરે માક્ષને પામે છે. તથા જેઓએ સાર્થવાહના કહ્યા પ્રમાણ ન કર્યું, તેઓ ખૂરી હાલતે મર્યા, તેમ જે સાધુ વગેરે વિષયાદિને છાઉ નહીં, તે દીર્ઘ સંસારમાં ભટકે છે. પછી તે ધન્ય સાર્થવાહ અહિચ્છત્રા નગરીમાં વેપાર કરી ઘણા લાભ મેળવી ત્યાંથી જરૂરી ચીજો લઈ ચંપાનગરીમાં આવ્યા. અંતે દીક્ષા સાધી સ્વર્ગ ગયા. મહાવિદ્વેહ સિદ્ધ થશે. આમાંથી સમજવાની બીના એ કે ચંપાનગરી જેવી મનુષ્યગતિ જાણવી. ધન્ય સાથ<sup>લ</sup>વાહને સ્થાને દયાળુ તીથ<sup>લ</sup>કર જાણવા. અહિચ્છત્રા નગરીને ખદલે અહીં માક્ષ જાણવા. ૧. ઘાષણાની જેવી શ્રીતિથ' કરની માક્ષમાર્ગાત-સારિહી દેશના જાણવી. સાથ<sup>ર</sup>માં રહેલા ચરક પરિવાજકાદિની જેવા માક્ષાભિલાષી સંસારી જીવા જાણવા. ર. ન'દીફળ નામનાં વૃક્ષાેની જેવા માક્ષમાગ'માં પ્રવત્તે'લા જીવાને દુર્ગતિનાં દુ:ખ દેનારા વિષયા જાણવા. જેમ તે ફળ ખાવાથી મરણ કહ્યું, તેમ અહીં વિષય ભાગવવાથી સંસાર ભ્રમણ વધે એમ જાણવું. ૩. તે ન દીકળવાળાં વૃક્ષાના

ત્યાગ કરવાથી જેમ સુખે કરીને ઇષ્ટ (ધારેલા) નગરે પહેાંચાય, તેમ વિષયાને તજવાથી પરમાનદના કારણભૂત માક્ષરૂપ ઇષ્ટ નગરે પહેાંચાય છે.

#### સાલમા અપરકંકા અધ્યયનના ટુંક પરિચય

મનથી પણ વિષયોની ચાહના કરતાં કેવી. વિડ અના ભાગવવી પડે છે ? આ હકીકત યથાર્થ સમજાવવા માટે દ્રોપદ્રીના જીવન સહિત પદ્મનાભ રાજાનું દેષ્ટાંત કહ્યું છે. તેથી અપરકંકા નગરીના નામે આ અધ્યયન પ્રસિદ્ધ છે. તેની બીના દ્રંકમાં આ પ્રમાણ જાણવી. દ્રીપદીની ભીના વિસ્તારથી જણાવતાં કહ્યું કે દ્રીપદી પશ્ચાનુપૂર્વીના ક્રમે બહુ જ દૂરના પાછલા ભવે નાગશ્રી નામની બ્રાહ્મણી હતી. એક વખત તેણીએ ધર્મ'-રુચિ મુનિને કડવા તું અડાનું શાક વહેારાવ્યું. તે લઇને ગુરુની પાસે આવી ખતાવતાં ગુરુના કહેવાથી તે શાક પ્રાણના નાશ કરનાર છે, એમ જાણતાં છતાં પણ તે દયાળુ સુનિ પાતે જ ખાર્ક ગયા. તેથી સમાધ મરણે સદ્દગતિના સુખ પામ્યા. અ'તે **મા**ક્ષે પણ જશે. નાગશ્રીના પતિએ આ વાત જાણીને તેને તાડનાદિ કરી ઘરમાંથી કાઢી મૂકી. લાકાથી તિરસ્કારાદિને પામેલી તે સાલ રાગાની તીલ વેદના ભાગવી મરીને છઠ્ઠી નરકે ગઈ. ત્યાંથી અનુક્રમે મત્સ્ય, સાતમી નરક, ફરી મત્સ્ય, સાતમી નરક, મત્સ્ય, છઠ્ઠી તરક વગેરે સ્વરૂપે ઘણા કાળ સંસારમાં ભામીને છેવટ ચંપાનગરીના સાગરદત્ત સાર્થવાહની સુકુમાલિકા નામની પુત્રી થઈ. માટી ઉમરે તેણીને સાગર નામના સાર્થ વાહના પુત્રની સાથે પરણાવી. પણ તેને તેના શરીરના સ્પર્શ તરવારના ઘા જેવા લાગવાથી તેણે તેને તજી દીધી. પછી કાઈ ભીખારીને તે પરણાવી. ત્યાં પણ તેવું જ બન્યું. સાધ્વીના પરિચયથી અવસરે તે સાધ્વી થઈ ને તપ કરવા લાગી. ગુરુણીની આજ્ઞા નહિ છતાં પણ તે નગરની બહાર ખગીચામાં આતાપના લેવા લાગી. એક વખત તેણીએ તે ભગીચામાં વેશ્યાને પાંચ યુવાન પુરુષાની સાથે ફ્રીડા કરતી જોઈ. તેથી તેણીએ તેવા પ્રકારના ભાગ મળવાતું નિયાર્સ કર્યું. પછી તે ચારિત્રમાં પણ શિથિલ થઈ. અંતે મરીને ઈશાન દેવલાકમાં દેવીપા ભાગવીને અંતે વ્યવી ક્રપદ રાજાની દ્રીપદી નામની પુત્રી થઈ. માટી થયેલી તે સ્વયંવરમાં પાંચ પાંડવાને વરી ( પરણી ). એક વખત પાતે જૈનધર્મા શ્રાવિકા હોાવાથી તેણીએ વિરતિ રહિતનારદનું સન્માન કહું નહિ. તેથી તેની પ્રેરણાથી ધાતકી ખંડની અપરકંકા નગરીના રાજા પદ્મનાએ દેવની સહાયથી દ્રીપદીનું હરહા કરીને તેથીને પાતાના અંત:પુરમાં દાખલ કરી. પરંતુ તે મહાસતીને તે રાજા વશ કરી શકયા નહિ. અ'તે પાંચે પાંડવા કૃષ્ણ વાસુદેવની મદદથી પદ્મનાભાને હરાવી હોપદીને પાછી લઇ આવ્યા. પાંચે પાંડવા દક્ષિણ લઇ આરાધી સિદ્ધાચલે માક્ષે ગયા. ને હોપદી દીક્ષાને આરાધી બ્રહ્મ દેવલાકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થઈ. અહીંથી મહાવિદેહે નરભવ પાસી માક્ષે જશે. આ બધી ખીના અહીં વિસ્તારથી કહી છે. આતું તાત્પર્ય એ છે

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( દ. શ્રી જ્ઞાતા ધર્મ કર્યાંગ સૂત્રના પરિચય ) રપ્ય કે નિયાણાંના દાષથી દૂષિત તપ જેમ સુકુમાલિકાને તેમ કાઈને પણ માક્ષનાં સુખ દતું નથી. તથા પાત્રને ભક્તિ પ્યહુમાન વિના અમનાહર દાન દીધું હોય, તા તે દેનારા છવને નાગશ્રીની જેમ ભયંકર દુ:ખા આપે છે.

## सत्तरभा अश्व अध्ययनने। द्वं परिचय

ઇંદિયાના પાંચ વિત્રયામાં આસક્ત થનારા જીવાને દુ:ખ ભાગવલું પઉ છે, ને તે શખ્દાદિમાં આસકત નહિ થનારા જેવાે સુખી થાય છે. આ બીના યથાર્થ સમજાવવા માટે અ<sup>ક્</sup>ધનું કપ્ટાંત કહ્યું **છે.** તેની બીના દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી–હસ્તિશીષ<sup>જ</sup> નગરમાં કનકકેતુ રાજા હતા. અહીંના કેટલાક વહાણના વેપારીઓ સમુદ્ર માર્ગે જતાં રસ્તામાં દિશા ભૂલી જવાથી કાલિક નામના દીપે જઈ પહોંચ્યા. ત્યાં સુવર્ણાદની ખાણા પ્યહુ હતી. તથા ત્યાં ઉત્તમ જાતિના ધાડાઓ હતા, પરંતુ તેઓ મનુષ્ધાની ગંધ પણ સહન કરી શકતા નહેાતા. તેથી તેએા તેમને જોઈને ખહુ દૂર ભાગી ગયા. તે વેપારી-એાએ વહાણામાં સુવર્ણાંદ ભારી પાતાના નગરમાં આવી રાજાને તે વાત કરી, તે સાંભળીને રાજાએ તે વેપારીઓની સાથે પાતાના નાકરાને ઘાડા લાવવા માકલ્યા. ત્યાં જઈને તેમણે પાંચે ઇંદ્રિયાને સુખકારી પદાર્થા દેખાડીને તે ધાડાઓને લલચાવીને વશ કરીને અહીં લાવવા પ્રયત્ના કર્યા. તેમાં જે અધી તે સુગ'ઘી પદાર્થાના સ્વાદ વગેરેમાં લુળ્ધ થયા, તેઓને સેવકોએ અહીં લાવી દમન વગેરે કરી દુ:ખી કર્યાં. ને જેઓ લુબ્ધ ન થયા, તેઓ સુખી થયા. એ પ્રમાણે જે મુનિએા શબ્દાદિથી વિરકત બને, તેઓ સુખી થાય, ને બીજાએંગ દુ:ખી થાય છે. આ હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છેવટે એ એ શ્લાકામાં વિષયરાગના દુ:ખા અને વૈરાગ્યના સુખા એક એક શ્લાકમાં જણાવ્યા છે. શષ્દ્ર વગેરે દરેકમાં રાગ નહિ કરવાનું વર્ણન એકેક શ્લેકમાં જણાવ્યું છે. એકંદર વીશે ગાથાઓ વૈરાગ્યને ઉપજાવનારી છે.

## અઢારમા સુંસુમા (સુસમા) અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

લાભ, વિષયાસકિત વગેરે દાષા દુ:ખને દેનારા છે ને સંતાષ વૈરાગ્યાદિ ગુણા સુખને આપે છે. આ હકીકતને સમજાવના રું આ સું સુમાનું દેષ્ટાંત કહ્યું છે. તેની બીના દૂં કામાં આ પ્રમાણે જાણવી–રાજગૃહ નગરના ધન્ય સાર્થ વાહને પાંચ પુત્રાની ઉપર સું સુમા નામની એક પુત્રી થઈ હતી. તેણીને આલક્રીડા કરાવનાર ચિલાત નામના નાકર તેણીમાં આસકત થયા. તેથી ધન્યે અને નગરના લાકાએ તેને કાઢી મૂકયા. પછી સાતે વ્યસનામાં આસકત થઈ પાંચસા ચારાના નાયક થયા. એક દિવસ ધન્ય સાર્થ-વાહના ઘર તેણે ધાડ પાડી. ધન ચાર્યું અને સું સુમાનું હરણ કરી અહાર નીકળી ગયા. આ બીના જાણી ધન્ય સાર્થ વાહ પુત્રા અને સિપાઈઓની સાથે તેને પકડવા

પાછળ દાડધા. સિપાઇએા ધન લઇ તે પાછા કર્યા. ચિલાત ચાર દાડતાં દાડતાં સું સુમાને ઉપાડીને ચાલી શકયા નહિ, તેથી તરવારથી તેતું મસ્તક કાપી લઇ આગળ ચાલતાં ભૂખ્યા તરસ્યા બુરી હાલતે મર્યા. પાછળ આવતા ધન્ય સાર્થવાહ વગેરે સંસમાનું ધડ જોઈ મરેલી જાણી ત્યાં શાકાતુર થઇ ને ખેઠા. પછી ધન્ય સાર્થવાહે અતુક્રમે બધા પુત્રાને કહ્યું કે "આવી ભૂખ તરસથી પીડાતા આપણે રાજગૃહ નગરમાં પહેાંચી શકીશું નહીં. તેથી તમે મને મારીને માંસ અને લાહીથી ભૂખ તરસની પીડા દૂર કરી સુખેથી ઘેર પહેાંચી જાઓ '' પણ તેમણે તેમ કરવાનું સ્વીકાયું નહીં. અંતે સુંસુમાના માંસ-રૂધિરના આહાર કરી તેઓ સ્વસ્થાને પહોંચ્યા. અનુક્રમે સુખ ભાગવી ધન્ય સાર્થવાહ દીક્ષાને પાળી સદ્દર્ગાતના સુખ પામ્યા. આમાંથી સાર લેવાના એ કે જેમ ધન્ય સાર્થવાન હાદિકે રાજગૃહ નગરમાં પહેાંચવા માટે આહાર કર્યો હતો, તેમ સાધુ સાધ્વીઓએ માક્ષરૂપ નગરમાં પહેાંચવાના ઇરાદાથી આહારાદિ વાપરવા જોઇ યે. જેમ તે ચિલાતિપુત્ર સુંસુમાને વિષે અપસક્ત થઇ અકાર્યો કરવા લાગ્યા, તેથી સાર્થવાહે તેને કાઢી મૂકયા, તેથી તે અઠવીનાં દુ:ખ પામ્યા, તેમ વિષયસુખમાં લુબ્ધ થયેલા જીવા કરેલા પાપ કર્માદયે સ'સારરૂપી અટવીમાં આકરાં દુ:ખા ભાગવે છે. અહીં ધન્ય સાર્થવાહના જેવા ગુર, અને પુત્રોની જેવા સાધુઓ જાણવા. ૧. તથા અઠવીના સ્થાને સંસાર અને પુત્રીના માંસના સ્થાને આહાર સમજવા. ર. તેમજ રાજગૃહ નગરને સ્થાને માક્ષ ३૫ નગર સમજવું. 3. જેમ અઠવીને આળંગી પાતાના નગરમાં પહેાંચવા માટે તેમણે સું સુમાનું માંસ ખાધું, તેમ અહીં સાધુઓએ ગુરૂની આજ્ઞાથી મેણનગરમાં પહેાંચવાના મુદાથી આહારાદિના ઉપયાગ કરવા જોઈયે. ૪. શુભ ભાવનાથી આત્માને વાસિત કરનારા મહાસત્ત્વ મુનિવરા સંસારતું ઉલ્લંઘન કરવા અને માક્ષનાં સુખ પામવા માટે જ આહારાદિક કરે છે. પરંતુ શરીર પરના માહથી કે સુંદર દેખાવ કરવાના કે ખળ વધારવાના ઇરાદાથી આહાર કરતા નથી.

## ચ્યાગણીસમા પુંડરીક અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

લાંભા કાળ સુધી ચારિત્ર પાળીને જો તે મૂકી દે, તો દુર્ગંતિનાં દું:ખા ભાગવવા પડે છે, અને પરમ હલ્લાસથી થાડા ઢાઇમ પણ આરાધેલું ચારિત્ર સદ્દગતિના ઉત્તમ સુખ આપે છે. આ હકીકતને યથાર્થ સમજાવવા માટે આ દેશંત કહ્યું છે. તેની બીનાં દું કમાં આ પ્રમાણે જાણવી-પુંડરીકિણી નગરીના મહાપદ્મ રાજાને પુંડરીકકુમાર અને કંડરીકકુમાર નામના બે પુત્રો હતા. રાજાએ માટા કુંવરને રાજ્ય સાંપીને અને નાના કુંવરને યુવરાજ બનાવી દોક્ષા લઇ આરાધીને સિદ્ધિપદ મેળવ્યું. એક વખત અહીં પધારેલા સ્થવિર મુનિની દેશના સાંભળી પુંડરીક રાજા શ્રાવક થયા. અને કંડરીકે માઢા ભાઇ એ નિષેષ કર્યા છતાં દીક્ષા શ્રહ્યું કરીને અગીઆર અગોના અલ્યાસ કર્યા. એક વખત

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( ૬. શ્રી જ્ઞાતા ધર્મ કથાંગ સૂત્રના પરિચય ) ર ૧૧ કંડરિકમુનિને અંતપ્રાંત આહારાદિ કરતાં દાહજ્વરની વેદના પ્રકટ થઈ. અનુક્રમે વિચરતાં તે પુંડરીકિણીમાં આવ્યા. અહીં ગુરૂની આજ્ઞા લઇ રાજાએ ઔષધોપચાર (દ્વા ) કરાવી કંડરીકમુનિને સાજ કર્યા. પછી બીજા સ્થવિર મુનિઓએ વિહાર કર્યો. પણ શિથિલ ખનેલા કંડરીક મુનિએ વિહાર કર્યો નહિ. રાજાએ તેમને સમજાવીને વિહાર કરાવ્યા. <sup>ાત્યારે</sup> કૈંપ્લાક વર્ષો <mark>સુધી</mark> ગુરુની સાથે વિચરી <mark>કરીથી</mark> પડવાઈ થઈને તે કંડ<mark>રીક</mark>મુનિ એકલા પુંડરીકિણી નગરીમાં આવ્યા. તેને રાજાએ ઘણી રીતે સમજાવ્યા, તાપણ તે સમજ્યા નહિ. ત્યારે તે પુંડરીકરાજાએ તેને રાજ્ય સોંપી પાતે તેનાં જ ચારિત્રનાં ઉપકરણા લઇ ગુરુને વાંદી ચારિત્ર લઈ પછી આહાર કરવાના અભિત્રહ લઈ ચાલ્યા. અહીં કંડરીકને ઘણા આહાર કરતાં ને ઉજાગરા કરતાં અપચા થયા. તેથી તે પિત્તજવ-રતી તીવ વેદના ભાેગવતાં આત્ત<sup>ર</sup>ધ્યાનમાં મરીને સાતમી નરકે ગયા. તે પ્રમાણે જે સાધુ સાધ્વીએન દીક્ષા લીધા પછી કરીથી કામમાગમાં આસક્ત થાય, તેઓ કંડરીકની જેમ દુ:ખી થઈ દુર્ગિતને પામે છે. હવે તે પુંડરીક બે દિવસે ગુરુની પાસે પહેાંચ્યા. ત્યાં તેમણે વિધિપૂર્વ ક ગુરૂની પાસે દીક્ષા લોધી. પછી છકુને પારશે નિર્દોષ આહાર લાવી તેમણે પારહ્યું કર્યું, રાતે ધર્મધ્યાનમાં રહેલા તેમને અજર્ણાદ નિમિત્તે પિત્તજવર પ્રકટ થયા. આ ટાઈ મે અંત સમય જાણી આલાચનાદિ કરવા પૂર્વ ક શુભધ્યાન વડે કાલ ધર્મ પામી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાને એકાવતારી દેવપણે ઉપજ્યા. અહીંથી ચવી મહાવિદેહ સિદ્ધ થશે. આ રીતે જે સાધુ સાધ્વીએ ચારિત્ર લઈને શુદ્ધભાવે થાડા કાળ પણ આરાધે, તેઓ પુંડરીક મુનિવરની જેમ સદ્દગતિના ઉત્તમ સુખ ભાગવી અંતે માક્ષને પામે છે.

શ્રી જ્ઞાતા સૂત્રના પહેલા શ્રુતસ્કંધના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રી જ્ઞાતા સુત્રના ખીજ શ્રુતસ્કંધના ટૂંક પરિચય

પહેલા શ્રુતસ્કંધમાં દેષ્ટાંતને દાષ્ટાન્તિકમાં ઘટાવીને હિતાપદેશ આપ્યા છે. અને અહીં ઉપનય રહિત ધર્મકથા અને પૂર્વ ભવની બીના વગેરે ઉપદેશ આપ્યા છે. આતા ૧૦ વર્ગમાંના પહેલા વર્ગમાં કહ્યું છે કે ચમરેન્દ્રને કાલી, રાજી, રજની, વિધુત અને મેઘા નામની પાંચ અથમહિષીઓ ( ઇંદાણી ) છે. તેથી તે દરેકની બીના જણાવનારાં પાંચ અધ્યયનો છે. તેમાં કાલી નામના પહેલા અધ્યયનમાં કાલી નામની ઇંદ્રાણીની બીના કહી છે. તે દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી-કાલી નામની અથમહિષી ચમરચંચા રાજધાનીમાં કાલાવત સક નામના ભવનમાં કાલ નામના સિંહાસન પર પાતાના પરિવારસહિત બેઠી હતી. તેટલામાં તેણે અવધિષ્ઠાનથી ગુણશીલ ચૈત્યમાં પધારેલા પ્રભુ મહાવીરને જાણીને ત્યાં જઈ વંદનાદિ વિધિ સાચવીને મર્યાભરવની

માર્ક પ્રભુ પાસે નાઢ્યવિધિ કરીને તે સ્વસ્થાને ગઈ. આની દેવઋદિની બાળતમાં શ્રી ગૌતમસ્વામીએ પૂછેલા પ્રશ્નના જવાબ દેતાં પ્રભુએ કહ્યું કે આ દેવી પાછલા ભવે કાળ નામના ગાયાપતિની કાળશ્રી નામની સ્ત્રીની કાળી નામની પુત્રી હતી. તે માટી ઉમ્મરની થઈ ત્યાં સુધી કુમારી જ હતી. તેથી તે વૃદ્ધકુમારી કહેવાતી હતી. એક વખત તે હ્યું પ્રભુ પાર્થા નાથના ઉપદેશ સાંભળી વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લીધી ને ૧૧ અંગા ભણી કેટલેક કાળે તે શળળ (મલિન) ચારિત્રવાળી થઈ. તેથી તે શરીરના અવયવાને વારંવાર ઘાવું, પાણી છાંટીને સ્વું, બેસલું, વગેરે અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરવા લાગી. ગુરુણીએ તેને ભૂલ સુધારવા ઘણું કહ્યું, પણ તે સમજ નહી. અંતે બધી સાધ્વીઓથી તજાએલી તે જુદા ઉપાશ્રયમાં રહી શૌચ કરવા લાગી. આ સ્થિતિમાં ઘણાં વર્ષા વીતાવીને આલાચનાદિ કર્યા વગર કાળધર્મ પામી કાલી દેવીપણે ઉત્પન્ન થઈ છે. તેનું આયુષ્ય અઢી (સા) પાલ્યાપમનું છે. અહીંથી ચવી મહાવિદેહે સિદ્ધ થશે. આ જ પ્રમાણે બીજાં ચાર અધ્યયનામાં કમસર રાજ વગેરે અયમિહિધીઓની બીના કહી છે. ફક્ત પાછલા ભવમાં નગરી, માતાપિતા વગેરેનાં નામ જુદાં જુદાં જાણવા. શેષ બીના કાલીદેવીની જેમ જાણવી.

વર્ગ બીજો—શુંભા ૧, નિશુંભા ૨, રંભા ૩, નિરંભા ૪, અને મદના ૫, એ પાંચ અલીન્દ્રની અગ્રમહિષીએ છે. તે દરેકની બીનાવાળું એકેક અધ્યયન કાલી-દ્વીના જેવું જાણવું, ફક્ત પૂર્વ ભવના નગરાદિક જુદા જુદા છે.

વગ ત્રીજો—આ વર્ગમાં દક્ષિણ દિશાના ભવનપતિના નવ ઇંદ્રોની પ૪ અગ્ર-મહિપીઓનાં ચાપન અધ્યયના કહ્યા છે. તેમાં ધરણેન્દ્રની ૧. ઇલા, ૨. સતેરા, ૩. સૌદામિની, ૪. ઇદ્રા, ૫. ધના, ૧. વિદ્યુતા આ છ અશ્રમહિપીઓનાં ૧ અધ્યયના છે. એમ વેલ્લુદ્રેવ વગેરે ૮ ઇંદ્રોમાં દરેકની ૧-૧ અગ્રમહિપીઓનાં ૧-૧ અધ્યયના હોવાથી ફલ ચાપન અધ્યયના જાલવાં.

વર્ગ ચાથા—આ વર્ગમાં પણ ઉત્તર દિશાના નવ ઇંદ્રોની પ૪ અત્રમહિલી-ઓનાં જેમ ત્રીજા વર્ગમાં કહ્યા તેમ પ૪ અધ્યયના છે. તેમાં ભૂતાનંદ ઇંદ્રની ૧. રૂચા, ર સુરૂચા, ૩. રૂચાંશા, ૪. રૂચકાવતી, પ. રૂચકાંતા, ૬. રૂચપ્રભા આ છ અત્ર-મહિલીઓનાં પહેલાં ૬ અધ્યયના કહી પછી આકીનાં ૪૮ અધ્યયના પણ કમસર કહ્યાં છે.

વર્ગ પાંચમાે—દક્ષિણ દિશાના વાનમંતરના ૮ ઇંકો છે. દરેકની ચાર ચાર ઇંડાણી ગણતાં ૩૨ ઇંડાણીની બીના અનુક્રમે બત્રીશ અધ્યયનામાં કહી છે.

વર્ગ છકો—એ જ પ્રમાણે ઉત્તર દિશાના વાનમંતર દેવાના ૮ ઇક્રોની ૩૨ ઇદાણીનાં ૩૨ અધ્યયના કહ્યાં છે.

વર્ગ સાતમા—અહી સૂર્યની ૧. સુરપ્રભા, ૨. આતપા, ૩. અર્ચિમાંલી, ૪.

ત્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( દુ. શ્રી જ્ઞાતા ધર્મ કથાંગ સૂત્રના પરિચય ) રદ્દ પ્રભ'કરા આ ચાર ઇંદ્રાણીઓની ખીનાવાળાં અનુક્રમે ૪ અધ્યયના કહ્યાં છે.

વર્ગ આઠમાે—અહીં ચંદ્રની ૧. ચંદ્રપ્રભા, ૨. દાષીનાભા, ૩. અચિંમાંળી, ૪. પ્રભંકરા નામની ઇંદ્રાણીઓની છીના અનુક્રમે ૪ અધ્યયનામાં જણાવી છે.

નવમા વર્ગ માં—શકની ૧. ૫૧ા, ૨. શિવા, ૩. સચી (સતી), ૪. અંજૂ, ૫. રાહિણી, ૧. નવમિકા, ૭. અચલા, ૮. અપ્સરા તામની ૮ ઇંદ્રાણીઓની બીના અનુક્રમે ૮ અધ્યયનામાં વર્ણવી છે.

દશમા વર્ગ માં—એ જ પ્રમાણે ઈશાનેન્દ્રની ૧. કૃષ્ણ, ૨. કૃષ્ણ (કૃષ્ણા) રાજ, ૩. રામા, ૪. રામરક્ષિતા, ૫. વસુ, ૧. વસુગુપ્તા, ૭. વસુમિત્રા, ૮. વસુધારા નામની ૮ ઇદાણીની બીના અનુક્રમે ૮ અધ્યયનામાં કહી છે. ૧૦ વર્ગનાં ૨૦૬ અધ્યયનામાં ૨૦૬ ઇદાણીનો બીના કહી છે. તે આ પ્રમાણે–૧. અસુરકુમારના બે ઇદ્રની ૧૦ ઇદાણી, બાકીના ૯ નિકાયના ૧૮ ઇદ્રોની ૧૮×૧-૧૦૮, વાનવ્યંતરના ૧૬ ઇદ્રોની ૧૧×૪-૧૪, સૂર્ય તથા ચંદ્રની મળી ૮, અને શકેન્દ્ર ઇશાનેન્દ્રની મળી ૧૬ ઇદ્રાણીઓ જાણવી.

શ્રી જ્ઞાતા સૂત્રના બીજા શ્રુતસ્કંધના ટ્રંક પરિચય પૂરા થયા. શ્રી જ્ઞાતા ધર્મકથાંગ સત્રના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા 师 师

શ્રી પ્રવચન કિરણાવલીના સાતમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા.

S S

蛎

## આઠમા પ્રકાશ

### ।। आर्था ।।

| अह अडुभष्ययासे, सत्तमुवासगदसंग <b>व</b> त्तंत | i u |               |
|-----------------------------------------------|-----|---------------|
| विण्णिङजइ संखेवा, अज्झयणाइ दस सुयखंधे         | 11  | <b>49</b> 11  |
| आणंदकामदेवा, चुलगोविया सावगो सुरादेवी         | H 1 |               |
| चुल्लसमगकुंडकोळिय, तहेव सदालपुत्तो य          | 11  | ५२ ॥          |
| सङ्ग्रमहासयय नंदिणी, वियसालिहि वियभिहज्झयण    |     |               |
| चरण-करण-धम्मकहा-णुओगवृत्तंतसंकलणं             | H   | प्रदे ।।      |
| वाणिज्ञसिवाणंदा बारस कोडीधणं तहा चउरो         | ij  |               |
| गोवरगाणुवसरमो, सोहम्मे अरुग्रचउपस्ता          | 11  | X8 11         |
| चंपा भद्दा अडदस, कोडोदविणं छगोउला पंते        |     |               |
| अरुणाभे देवत्तं, उबसम्गो कामदेवस्स            | H   | ५४ ।।         |
| चुल्लणीपिया वाणारसी, सामा उवसग्गसहणगोवमा      | T   | ]             |
| चोवीस कोडी दब्वं, अरुणपद पहुचउराऊ             | 11  | ५६ ॥          |
| वाणारसी य धण्णा, अबदस कोडीधणं छुगोउलगा        | 11  |               |
| उवसम्गोऽरुणकंते, तहय सुरावेवसङ्गहस            | H   | 40 11         |
| आलंभिया य बहुला, अडदस कोडीधणं छगोउलगा         |     |               |
| उवसम्मोऽरुणसिद्धे, देवत्तं चुल्लसयगस्स        | 11  | 42 11         |
| कंपिछ पुष्फिमित्ता, ग्रडदस कोडीधणं छगोउलगा    |     |               |
| अरुणज्झयदेवत्तं, णुवसम्मो कुंडसहुस्स          | н   | <b>X</b> 9 (1 |
| पोलासमग्गिमित्ता, गोउलमेगं घणं तिकोडीयं       |     |               |
| देवुबसग्गोऽरुणरुइ-सुरया सहालपुत्तस्स ॥        | Ę   | » I <b>I</b>  |
| चउवीस दव्य कोडी, रायगिही रेवईइ उवसम्मो        | Ħ   |               |
| अरुणावतंससुरया, महासयग अट्ट गोवग्गा           | 11  | <b>६१</b> ।।  |

बारस कोडो दिवणं, सावत्थी अस्तिणी तहा चउरो ।।
गोवगा य अथेरे, देवचं नवमसङ्घस्त ।। ६२।।
बारस कोडी दिवणं; सावत्थी फगुणो तहा चउरो ।।
गोवगा अमरतं, कीविवमाणे य दसमस्त ।। ६३।।
पिडमा वयपिडवत्ती, मासियमणसणमणंतरिम भदे ।।
सोहम्मामरिखी, चउपल्लाऊ य सव्वेसि ।। ६४।।
दसगोसहस्समाणं, गोउलमेगं तऔऽवि चइऊणं ।।
सिद्धी महाविदेहे, दीस विरस्देसविरया ते ।। ६४।।

રાળ્દાર્થ:—હવે આઠમા પ્રકાશમાં સાતમા શ્રીઉપાસકદશાંગ સૂત્રનું વૃત્તાંત દ્ર'કામાં કહેવાય છે. અહીં એક શુતસ્ક'ધ છે, તેમાં આતંદાદિ દશ શ્રાવકાના નામથી પ્રસિદ્ધ આનંદાધ્યયન વગેરે કશ અધ્યયના છે. પ**૧. ૧.** આણંદ શ્રાવક, **૨. કામદે**વ શ્રાવક, ૩. ચુલ્લની પિતા, ૪. સુરાદેવ શ્રાવક, ૫. ચુલ્લશતક શ્રાવક, ૬. કંડકોલિક શ્રાવક. ૭. સદ્દાલપુત્ર, ૮. મહારાતક શ્રાવક, ૯. ન દિનીપિતા નામના શ્રાવક, ૧૦. સાલિહી ( તેતલી ) પિતા નામના શ્રાવક. અહીં આ દશ શ્રાવકાનાં જીવન અને વ્રતાદિની બીના કહી છે. તેથી સમજ લેવું કે આ સૂત્રમાં ચરણકરણાનુધાગની, ને ધર્મ કથાનુધાગની સંકલના (ગાઠવણી) કરી છે. પર-પ3. આનંદ શ્રાવક વાણિજય ગામના રહીશ હતા. તેમને શિવાન'દા નામની સ્ત્રી હતી. બાર ક્રોડ ધનના સ્વામી હતા. તેમને ચાર ગાંકુલ હતાં. કાેઈએ તેમને ઉપસર્ગ કર્યા નથી, વ્રતાદિની આરાધના કરી અંતે સૌધર્મ દેવલાકના અરૂણવિમાનમાં ચાર પલ્ધાપમના આયુષ્યવાળા દેવ થયા. ૫૪. ચંપાનગરીના રહીશ બીજા કામદેવ શ્રાવકને ભદ્રા નામની સ્ત્રી હતી. તેની પાસે ૧૮ ક્રેાડ ક્રવ્ય હતું, છ ગાકુલ હતાં. આયુષ્યના અ'તે સમાધિમરણ પામી અરૂણા-ભવિમાને દેવપહું પામ્યા. તેને એક દેવે ઉપસર્ગ કર્યો હતા. પપ. ત્રીજા ચુલ્લણી પિતા નામના શ્રાવક વારાણસી નગરીના રહીશ હતા. તેમને શ્યામા નામની સ્ત્રી હતી. દેવે ઉપસર્ગ કર્યો હતે. ૮ ગાકુલ હતાં, તે ચાવીશ કોડ સુવર્<mark>ણના સ્વામી હતા.</mark> શ્રાવકપણામાં વ્રતાદિની આરાધના કરી અંતે કાલધર્મ પામી અરૂણપ્રભ વિમાનમાં ચાર પદ્યાપમના આયુષ્યવાળા દેવ થયા. પદ્દ. ચાથા સુરાદેવ નામના શ્રાવક વારાણસી-નગરીના રહીશ હતા. તેમને ધન્યા નામની સ્ત્રી હતી. ૬ ગાકુલ હતાં, ૧૮ કોડ દ્રવ્ય હતું. એક દેવે તેને ઉપસર્ગ કર્યો હતા. શ્રતાદિની આરાધના કરી અંતે સમાધિમરસ પામી અરૂણકાંત વિમાનવાસી દેવ થયા. પછ. પાંચમા આલ'ભિકા નગરીના રહીશ ચુલ્લશતક શ્રાવકને અહુલા નામની સ્ત્રી હતી. ૬ ગાકુલ હતાં. તે ૧૮ કેનડ દ્રવ્યના સ્વામી હતા. તેને એક દેવે ઉપસર્ગ કર્યા હતા. ત્રતાદિની આસધના કરી અ'તે તે

અરૂર્ણસદ્ધ વિમાનવાળા કેવ થયા. ૧૯, પાલાસપુરના રહીશ સાતમા સદાલપુત્ર નામના શ્રાવકને અગ્નિમિત્રા નામની સ્ત્રી હતી. એક ગાકુલ હતું ને ત્રણ ક્રોડ દ્રવ્ય હતું. એક દેવે ઉપસર્ગ કર્યો હતા. તે વ્રતાદિને આરાધી અંતે અરૂણરૂચિ નામના વિમાનમાં દેવ થયા. ૬૦. આઠમા મહાશતક શ્રાવક રાજગૃહી નગરીના રહીશ હતા. તેમને ચાવીશ ક્રીડ ક્રવ્ય અને ૮ ગાકુલ હતાં. તથા રેવતી વગેરે સ્ત્રીઓ હતી. તેમાંની તે રેવતીએ ઉપસર્ગ કર્યો હતા. વ્રતાદિને આરાધી અંતે અરૂણાવતાંસક વિમાનવાસી દેવ થયા. **૬૧. નવમા ન**ંદિનીપિતા નામના શ્રાવકને અધિની નામે સ્ત્રી હતી. તથા ૧૨ કોડ દ્રવ્ય હતું. તે શ્રાવસ્તી નગરીમાં રહેતા, તેને ૪ ગાકુલ હતાં. વ્રતાદિને આરાધી તે અધેર વિમાનવાસી દેવ થયા. ૬૨. શ્રાવસ્તિ નગરીના રહીશ દશમા તેતલીપિતા (સાલિહી-પિતા) નામના શ્રાવકને ફાલ્યુની નામે સ્ત્રી હતી, ૧૨ ક્રાેડ દ્રવ્ય અને ૪ ગાંકુલ હતાં. વ્રતાદિને આરાધી અંતે કીજ વિમાનવાસી દેવ થયા, દુરૂ. શ્રાવકની ૧૧ પ્રતિમા ( એક જાતની ધાર્મિ'ક ક્રિયા )એાનું આરાધન અને ભારે વ્રતાની આરાધના તથા અંતિમ સમયે એક મહિનાના અનશનની ત્યારાધના, તેમજ સૌધર્મ દેવલાકના જ અરૂણાદિ વિમાને ૪ પલ્યાપમના આયુષ્યવાળા દેવપણે ઉપજવું; આઠલી બીના દરો શ્રાવકામાં એક સરખી છે એમ સમજવું. ૬૪. તથા એક ગાકુલનું પ્રમાણ ૧૦ હજાર ગાયા જાણવી. એટલે દશ હજાર ગાયાનું એક ગાકુલ થાય. આનંદ શ્રાવકાદિ દરોને તેવાં ગાકુલા હતાં. દેવ-લાેકતું આયુષ્ય પૂર્ણ થયા બાદ દશે શ્રાવકાે મહાવિદ્દેહ માક્ષમાર્ગ ને સાધી સિદ્ધ થશે. ૬૫.

સ્પષ્ડાથ — આ શ્રીઉપાસકદશાંગ સૃત્રમાં એક શ્રુતસ્ક ધ છે. તેના પહેલા આને દા- ધ્યયનમાં આનંદ શ્રાવકનું જવન ચરિત્ર વર્જુ વ્યું છે. બીજા કામદેવાધ્યયનમાં કામદેવ શ્રાવકનું જવન અને ત્રીજા ચુલનીપિતા નામના અધ્યયનમાં ચુલનીપિતા નામના શ્રાવકનું જવન કહ્યું છે. ચાથા સુરાદેવાધ્યયનમાં સુરાદેવ નામના શ્રાવકનું અને પાંચમા ચુલ્લશતકાધ્યયનમાં ચુલ્લશતક શ્રાવકનું જવન જણાવ્યું છે. પછી છે દૃષ્ણ કું હકોલિકાધ્યયનમાં કું હકોલિક શ્રાવકનું દેશવિરતિ જીવન, અને સાતમા સદ્દાલપુત્રાધ્યયનમાં સદ્દાલપુત્ર શ્રાવકનું જવન જણાવ્યું છે. આગળ આઠમા મહાશતક અધ્યયનમાં મહાશતક શ્રાવકનું શ્રાવકનું જવન ન ન દિનીપિતા નામના અધ્યયનમાં ન દિનીપિતા નામના શ્રાવકનું તથા દશમા સાલિહી (તેતલી) પિતા નામના અધ્યયનમાં તેતલીપિતા નામના શ્રાવકનું જવનચરિત્ર વર્જુ વ્યું છે. આ રીતે આ સાતમા અંગના સાર દ્વામાં જણાવીને હવે હું દરેક અધ્યયનના પરિચય દ્વામાં જણાવું છું.

#### દશ શ્રાવકાની સમાન ખીના

અહી દશ શ્રાવકાનાં નગરા, ઉદ્યાના, ચૈત્યા, વનખંડો, રાજાઓ, માતાપિતા સમવસરણ, ધર્માચાર્ય, ધર્મકથા, આ લાકની અને પરલાકની ઋદ્ધિવશેષ, શીલવ્રતા,

વિરમણક્રત, ગુણક્રત, પ્રત્યાખ્યાન, પૌષધાપવાસની સાધના, શાસ્ત્રજ્ઞાન, તપ ઉપધાન, પ્રતિમાએા (ક્રિયાવિશેષ) ઉપસર્ગો, સંલેખના, ભક્તપ્રત્યાખ્યાન, પાદધાપગમન, દ્વેવ-લાેકગમન, સુકુલમાં ઉત્પત્તિ, બાેધિલાભ, અને અંતક્રિયાનું (માક્ષનું) વર્ણુન ક્રયુ<sup>લ</sup> છે. વળી શ્રાવકાની ઋદ્ધિવિશેષ, પરિષદ્પરિવાર, વિસ્તારથી તેમણે કરેલું ધમ<sup>°</sup> શ્રવણ, . અભિગમ—સમ્યકત્વની વિશુદ્ધિ, સ્થિરપ**ણું, મૂલ ગુણાના ને ઉત્તર ગુણાના** અતિચારાે, વ્રતપર્યાય, શ્રાવકની ૧૧ પ્રતિમાંઓની આરાધના, અભિમહાતું ગ્રહણ અને પાલન, ઉપસર્ગોનું સહન કરવું, ઉપસર્ગોના અભાવ, વિચિત્રતપ, શીલવ્રત વગેરે કહીને અ'તે મારણાંતિક સંલેખનાની થીના જણાવી છે. પછી તેઓ સંલેખનાની આરાધનાથી આત્માને ભાવિત ( વાસિત ) કરીને ઘણા ઢંક અનશનભાવે વીતાવીને ઉત્તમ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થઈને જે રીતે શ્રેષ્ઠ દેવતાઈ સુખાે ભાગવે છે, અને અનુક્રમે ઉત્તમ સુખાેને ભાગવીને ત્યાંથી વ્યવી જે રીતે બાેધિ (જૈનધર્મ પ્રાપ્તિ) અને સંયમ પાસી કેવલી થઈ માક્ષને પામે છે તે બીના, અને તે ઉપરાંત બીજી પણ તેમના છવનને અંગે જરૂરી વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. અહીં પરિમિત વાચના અને સંખ્યાતા અનુયાગદ્વારા તથા સંખ્યાતી સંગ્રહણી છે. આ સાતમું અંગ છે, તેના એક શ્રુતસ્કંધ છે, દરા ઉદ્દેશકાલ અને દશ સમુદ્દેશકાલ છે. આનાં સંખ્યાતા હજાર પદા, સંખ્યાતા અક્ષરા કહી છેવટે ચરણ કરણની પ્રરૂપણા કરી છે. આ પ્રમાણે સમવાયાંગમાં જેમ કહ્યું, તેમ ન'દી-સુત્રમાં પણ દ્વાદશાંગીના દૂંક પરિચય જણાવતાં આના પણ દૂંક પરિચય વર્ણ દેશ છે.

આ ખધા શ્રાવકા નવ તત્ત્વાના જાણકાર, દંઢ ધર્મી, અને આર્થિંક સ્થિતિમાં કરાડાનો મીલ્કતવાળા હતા. તેમણે સંપત્તિના ત્રણ ભાગ કરી એક ભાગ વેપારમાં, એક ભાગ વ્યાજે અને એક ભાગ સ્થાયી નિધિ તરીકે રાખ્યા હતા. તે ભધા વ્યવહાર-કુશલ ગૃહપતિ (ગૃહસ્થ) હતા. અને કુંદું ખગાતિ રાજ્યાદિના ગું અવણ ભરેલા કાર્યોના નીકાલ કરનારા, પૃથ્વા લાયક તેમજ બીજાને સલાહ લેવા યાગ્ય હતા. મહારાતક શ્રાવક સિવાયના હ શ્રાવકોને એકેક સ્ત્રી હતી. મહારાતક શ્રાવકને રેવતી વગેરે ૧૩ સ્ત્રીઓ હતી. તેમને પ્રભુ વીરના ઉપદેશ સાચા લાગ્યા, તેથી શ્રદ્ધાપૂર્વક અધિક પરિગ્રહાદિના ત્યાગ કરી સમ્યકત્વ મૂલ ભાર ત્રતા લઈ આરાધે છે, ને પાતાની સ્ત્રીને પણ સમજવી બતાને સાધનારી શ્રમણાપાસિકા થવા પ્રેરણા કરે છે. તેઓ પણ પાતાના પતિના કહ્યા પ્રમાણે પ્રભુની પાસે આવી વ્રતધારિણી ભને છે. એ પ્રમાણે દરો શ્રાવકો ચોદ વર્ષો સુધી બતારાધન કરીને પાતાના મોઠા પુત્રાને કુંદું ભના ભાર સાંપીને શ્રાવક ધર્મની વિશિષ્ટ ક્રિયારાધન રૂપ અગિયાર પ્રતિમાઓને આરાધીને તથા વિવિધ પ્રકારના તપ કરીને અતે અનશન કરી પહેલા દેવલાકમાં ગયા. ભવિષ્યમાં ત્યાંથી ચ્યવીને સિદ્ધ થશે. હાલ તે દશે શ્રાવકા પહેલા દેવલાકમાં હયાત છે. શ્રી ગૌતમસ્વામીએ આતંદની દીક્ષા લેવાની ભાળતમાં પૂછલા પ્રશ્નના જવાળમાં પ્રભુ શ્રી મહાવીરે કહ્યું આતંદની દીક્ષા લેવાની ભાળતમાં પૂછલા પ્રશ્નના જવાળમાં પ્રભુ શ્રી મહાવીરે કહ્યું

કે આ ભવમાં તે દક્ષિા લઇ શકશે નહિ. એમ દશે શ્રાવકામાં સમજવું. અહીં આનંદ શ્રાવકની ખીના ખહુ વિસ્તારથી કહીને ખાકીના અધ્યયનામાં ત્રતાદિની ખીના દ્રંકાવીને '' જેમ આનંદ શ્રાવકના વર્ણનમાં કહ્યું તેમ અહીં સમજવું. '' આ રીતે સૂચના કરી છે.

## પહેલા આનંદાધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં મંગલ વગેરેની, અને ચંપાનગરી તથા પૂર્ણભદ્ર ચૈત્યની ભીના કહી ને જણાવ્યું કે-વાણિજ્ય પ્રામમાં આનંદ નામે ધનાહ્ય ગૃહસ્થને શિવાનંદા નામની ભાર્યા હતી. આ વાણિજ્યગામની પાસે રહેલા કાેલ્લાક ગ્રામમાં તેના મિત્ર વગેરે રહેતા હતા. એક વખત અહીં પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ પધાર્યા. તેમની દેશના સાંભળી પ્રતિષ્યાધ પામેલા આનંદ શ્રાવકે અને તેની સ્ત્રીએ ભારે વર્તા પ્રભુની પાસે કઈ રીતે લીધા ? તે ખીના કહીને પ્રસુએ સમજાવેલા વ્રતાનું તથા તેના અતિચારાદિનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. ખંને જણાં હર્ષથી શ્રાવકપણાની આરાધના કરી રહ્યા છે. દેશવિસ્ત-પણ ૧૪ વર્ષો વિત્યા ભાદ ૧૧ શાવકપ્રતિમાને આરાધી અંતિમ સમયે અનશનભાવમાં રહેલા તે આનંદ શ્રાવકને શુભ ભાવનાદિ સાધનાના પ્રતાપે અવધિજ્ઞાનાવરણીય કમેંના ક્ષયાપશમ થવાથી અવધિજ્ઞાન પ્રકટ થયું. તે ટાઇમે શ્રીગૌતમસ્વામીની સાથે અવધિ-ગ્રાતની ભાભતમાં આનંદ શ્રાવકે કરેલી વાતચીતનું વર્ણન દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું— એક વખત શ્રીગૌતમસ્વામી કાલ્લાક સાંનવેશમાં ગાચરી માટે જતા હતા, તે ટાઇમે તેમણે ઘણા માણસાના મુખથી એમ સાંભળયું કે આનંદ શ્રાવકે મરણાંત સંલેખના સ્વીકારી છે. તેથી તેમને વ્યાન'દ શ્રાવકને જોવાના વિચાર થયા ને ત્યાં ગયા. આન'દ શ્રાવકે શ્રીગૌતમસ્વામીને આવતા જોઈ નમસ્કાર કરી પૂછ્યું કે હે ભગવન! શું ગૃહસ્થન અવધિજ્ઞાન થાય ? જવાખમાં તેમણે 'હા' કહી. એટલે આનંદ કહ્યું, '' મને પાંચસા યાજનની મર્યાદામાં રહેલા રૂપી પદાર્થાની ભીનાને જણાવનારું અવધિજ્ઞાન થયું છે. !! આ સાંભળી શ્રીગૌતમસ્વામીજએ કહ્યું કે ગૃહસ્થને આટલી માટી હદવાળું અવધિજ્ઞાન થત' નથી. માટે હે આનંદ! તમે આ બાબત આલાેચના કરાે, આના ખુલાસાે કરતાં આનંદ તેમને પૂછ્યું કે જિનપ્રવચનમાં શું સદ્દભુત ભાવાની આક્ષાચના કરવાની હાય છે ? જવાબમાં શ્રીગૌતમસ્વામિજીએ 'ના ' કહી. એટલે આનં દે કહ્યું કે જો એમ હોાય. તા આપ જ આ બાબતની આલાેેેેેેેેેંગા કરાે. તેથી ગોતમસ્વામીને શંકા થઈ. પ્રભાની પાસે આવી પૂછતાં તેમને આલાચના કરવાની આજ્ઞા થઈ. તેથી આનંદ શ્રાવકની પાસે જઈ પાતે કરેલી ભૂલના મિથ્યાદુષ્કૃત દીધા. આ પ્રસંગ અપૂર્વ ધાધદાયક છે. તેના અને કરા શ્રાવકાના જીવનના યંત્ર સહિત વિસ્તાર શ્રીદેશના ચિતામણીના પહેલા ભાગમાં અને શ્રી સત્યપ્રકાશ માસિકના વિશેષાંકમાં જણાવ્યા છે. તે ત્યાંથી જોઈ લેવા.

#### ખીજા કામદેવા<sup>દ</sup>યયનના ટુંક પરિચય

ચંપાનગરીમાં કામદેવ નામના એક સદ્દગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેમને ભદ્રા નામની સ્ત્રી હતી. તે અઢાર કરાડ સાનૈયાના સ્વામી હતા. તેમાં ૬-૬ કરાડ અનુક્રમે નિર્ધાનમાં ્વ્યાજમાં ને વ્હેપારમાં જોડાયલા હતા. તે ૬ ગાકુલના અધિપતિ હતા. પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવની દેશના સાંભળીને તેમણે તથા તેમની સ્ત્રીએ આનંદ શ્રાવકની પેઠે બાર વતા લઈ આરધવા માંડ્યા એક વખત ધર્મજાગરિકા કરવાના પ્રસંગ કામદેવને આનંદ શ્રાવકની જેવા વિચાર આવ્યા, જેથી તેણે પાતાના માટા દીકરાને કુટું બની સંભાળ રાખવાની ભલામણ કરી ૧૧ પ્રતિમાની આરાધના કરી. એક વખત તે ધ્યાનમાં બેઠા હતા. તે વખતે મધ્ય રાતે પૌષધશાલામાં કામદેવની પાસે એક માયી મિથ્યાદષ્ટિ દ્વ ભયંકર પિશાચનું રૂપ વિકુવી હાથમાં તલવાર લઈને પ્રક્રષ્ટ થયા. ને કામદેવને કહેવા લાગ્યા કે જો તું વ્રતાદિના ત્યાગ નહિ કરે, તાે તારું માથું કાપી નાંખીશ. એમ ધમકી આપીને તેના હુકડા કર્યા, તા પણ તે વ્રતારાધનથી ચલાયમાન થતા નથી. ત્યાર ભાદ હાથી અને સર્પોનું રૂપ વિકુવી ઉપસર્ગો કર્યા, છતાં તે ધર્મમાં અડગ રહ્યો. અ'તે તે દેવ થાકીને કામદેવની આગળ માફી માગી ધન્યવાદ આપી સ્વસ્થાને ગયા. ત્યાર ભાદ તે પ્રભુને વાંદવા ગયા, ત્યારે પ્રભુએ તેની દેહધર્મિતાના વખાણ કરી મુનિ-એાને પણ કહ્યું કે તમારે પણ સ્વધર્મની સાધનામાં કામદેવની જેમ નિશ્વલ રહેલું. **બાકીની ખીના આનંદ શ્રાવકની મા**ફક જાણવી.

3. ત્રીજા અધ્યયનમાં પણ જેમ કામદેવને તેમ ચુલ્લનીપિતા નામના શ્રાવકને ચલાયમાન કરવા એક દેવ આવ્યા. તેણે તેના પુત્રોને મારી તેનું ભડશું કરી કડાઈમાં પકાવી તેના શરીર ઉપર માંસ ફેંકવાની ને લાહી છાંઠવાની ધમકી આપી ને તેમ કર્યું પણ ખરું, છતાં પણ વ્રતારાધનમાં ડચ્યા નહિ. જ્યારે તેની માતાને મારી નાંખવાની દેવે ધમકી આપી ત્યારે તે શ્રાવક ચલિત થઈ તે દેવને પકડવાને દાઉ છે. પરંતુ તે તા આકાશમાં ઉડી ગયા. પુત્રના કાલાહલ સાંભળીને ત્યાં આવેલી તેની માતાએ સાચી બીના કહી. તેથી પાતાની ભૂલ ખમાવી પ્રાયશ્ચિત્ત લઈ તે શુદ્ધ થયા.

૪. ચાથા અધ્યયનમાં સુરાદેવ શ્રાવકના નગરાદિની બીના અહીં શબ્દાર્થમાં કહી છે. ઉપસર્ગની બીના આ છે-તેની પાસે એક દેવ આવીને તેના પુત્રોને મારે છે, છતાં તે ચલાયમાન થતા નથી. પણ જ્યારે શરીરમાં સાળ રાગાની તીલ વેદના પ્રકડાવવાની ધમકી આપે છે, ત્યારે તે ચલાયમાન થાય છે. ને તે શ્રાવક દ્વને પકડવા દાઉ છે. છેવટે પાતાની ભૂલ સમજ આલાચનાદિથી શુદ્ધ અને છે.

પ. પાંચમા અધ્યયનમાં ક્ષુલ્રશતક શ્રાવકનું વર્ણું ન કર્યું છે. તેની જન્મભૂમિ આદિની ખીના પહેલાં કહી છે. વ્રતાદિના પ્રસંગે પહેલા અધ્યયનની મા‡ક સમજવાની સૂચના કરી છે. એક વખત એક દેવ આ ચુલ્લશતકને વ્રતાદિ છાડવાની ધમકી આપતાં કહે છે કે જો તું તારાે ધર્મ નહિ છાડે, તાે હું તારું તમામ ધન હરી લઇ તને ભિખારી જેવા ખનાવી દઇશ. એમ ત્રણ વાર કહે છે. અંતે તે શ્રાવક દેવને પકડવા દાંડે છે. આ વાત જાણી તેની સ્ત્રી સાચી બીના કહીને તેને શાંત કરે છે.

૬. છકા ક્રંડકાેલિક અધ્યયનમાં ક્રંડકાેલિક શ્રાવકનું વૃત્તાંત જણાવ્યું છે. તેની ઋદ્રિ, જન્મ સ્થાનાદિની ખીના પહેલાં અહીં શરૂઆતમાં જણાવી છે. તેણે એક દેવની સાથે પુરુષાર્થની ભાભતમાં ચર્ચા કરેલી, તે વાત દ્ર'કામાં આ પ્રમાણે જાણવી-એક વખત મધ્યરાતે તે શ્રાવક પાતાની અરોાકવાડીમાં પૃથ્વીશિલા પટ્ટકની પાસે આવ્યા. ત્યાં આવીને પાતાની નામાંકિત મુદ્રા અને ઉત્તરાસંગ વસ્ત્રને રાખી ધર્મ ધ્યાનની ઉત્તમ ચિંતવના કરવા લાગ્યા. આ અવસરે એક દેવ પ્રક્રદ થયા. તેણે તેની મુદ્રા અને વસાદિ ત્યાંથી ઉપાડી આકાશમાં અહર રહી આ પ્રમાણે કહ્યું કે '' હે ફુંડકોલિક ગાશાલ મ ખલિપુત્ર કરેલી ધર્મ પ્રરૂપણા સારી છે. કારણ કે તેમાં ઉદ્યમાદિક કાંઈ પણ માન્યું નથી. તે એમ કહે છે કે જવા ઉદ્યમ કરે, છતાં પુરુષાર્થની સિદ્ધિ થતી નથી, માટે સર્વ ભાવા નિયત છે. શ્રીવીરપ્રભુની પ્રરૂપણા સારી નથી, કારણ કે તેમાં ઉદ્યમ વગેરેને માનવાનું કહ્યું છે. '' આ પ્રમાણે દેવ કહી રહ્યો, એટલે ફંડકોલિકે યુક્તિ જણાવવા પૂર્વક પ્રશ્ન કર્યા કે હે દેવ, જો તારું કહેલું સાચુંજ હોય તા તને આ દેવતાઈ ઋડિક મળી છે, તે ઉદ્યમાદિક સાધનાની સેવનાથી મળી છે? એના જવાબ આપ, આના જવાબમાં ટ્વે કહ્યું કે હે કુંડકાેલિક! ઉઘમાદિક સાધનાેની મદદ સિવાય હું દેવતાઈ ઋદ્ધિ પામ્યા હું. તે સાંભળી કુંડકાલિકે કહ્યું કે જો ઉદ્યમાદિક સાધનાની મદદ સિવાય તને આ ૠિદ્ધ મળી હાય તા તેવા બીજા જવાને પણ તેવી ઋદ્ધિ કેમ મળતી નથી? ઉદ્યમાદિ રહિત જીવાને તારા મતે દેવપાં જરૂર મળાવું જોઈ યે. પણ તેમ તા બનતું નથી, અને જો તું એમ કહીરા કે મને ઉઘમાદિથી દેવ ઋદિ મળી, તા પછી ''ગાશાલાના મત સારા છે છ એમ તારાથી કહી શકાય જ નહિ. આ વચના સાંભળી દેવ કાંઈ પણ બાલી શક્યા જ નહિ. મુદ્રાદિ જ્યાં હતું, ત્યાં મૂકીને સ્વસ્થાને ગયા.

કેટલાક સમય વીત્યા ખાદ પ્રશુ શ્રીમહાવીરદેવ સપરિવાર અહીં પધાર્યા. ત્યારે કું ડેકોલિક શ્રાવક પ્રભુને વંદન કરવા ગયા. તે ટાઈમે પ્રભુએ સભામાં કું ડેકોલિક દેવને નિર્ત્તર કર્યાની બીના જણાવી તેની પ્રશંસા કરી અને કહ્યું કે હે ભવ્ય જવા! તમારે પણ શ્રીજિન પ્રવચનમાં આ રીતે દેહ રહી સચાટ ઉત્તરા આપી સ્વધમ પરાયણ બનવું. શ્રાવક કું ડેકાલિક ૧૪ વર્ષો સુધી દેશવિરતિની આરાધના કર્યા ખાદ પ્રતિમાવહન કર્યું. અ'તે એક માસનું અનશન કરીને સમાધિમરણ પામીને પહેલા દેવલાકમાં અરૂણ્ધ્વજ વિમાનવાસી દેવ થયા. અહીં નું ચાર પદ્યાપમ પ્રમાણ આયુષ્ય પૂર્ણ કરી મહાવિદેહ સિદ્ધિપદ પામશે. બાકીની બીના પહેલા અધ્યયનની માફક જાણવી.

૭. સાતમા અધ્યયનમાં શ્રાવક સદ્દાલપુત્રનું વર્ણન કર્યું છે. તે પાલાસપુરમાં રહેતા હતા. તે ગાશાલાના મતના ઉપાસક હતા. એક વખત પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ તેના નિમંત્રણથી તે કુંભકારની શાલામાં પધાર્યા. એક વખત તે પાતાના વાસણા શાલામાંથી બહાર કાઢી તડકે સુકવતા હતા, ત્યારે પ્રભુએ તેને પૂછ્યું કે હે સદ્દાલપુત્ર! આ બધાં વાસણા પ્રયત્નથી બન્યાં કે તે વિના બન્યાં ? સદ્દાલપુત્રે ઉત્તર આપ્યા કે પ્રયત્ન કર્યા વિના ભન્યાં છે. કારણ કે સર્વ પદાર્થી નિયત એટલે નિયતિને આધીન છે. ત્યારે પ્રભુએ તેને પુઝર્યું કે કાેઈ પુરૂષ આ તારા વાસણાને ઉપાડી જાય, કે કાેડી નાંખે અથવા તા આ તારી સ્ત્રી સાથે બલાત્કાર કરે, તા હ તેને શિક્ષા કરે? ત્યારે સદ્દાલપુત્રે કહ્યું કે હું જરૂર તે પુરુષને શિક્ષા કર્દું. એટલે મારૂં અથવા તેના નાશ કર્દું. ત્યાર ખાદ પ્રભુએ કહ્યું કે જો હું પુરુષાથ ને માનતા નથી, તો તે પુરુષ તારા મતે વાસણાને ફાડતા નથી, હુરીને લઇ જતા નથી, ને તારી સ્ત્રી સાથે ખલાત્કાર પણ કરતા નથી. અને તું તેને શિક્ષા પણ કરતા નથી. માટે હું જે કહે છે કે સર્વ ભાવા નિયત છે તે તારું કહેલું ખાંઢું છે. જે ઉઘમને માને, તે જ યુરૂષ 'હું શિક્ષા કરું' વગેરે કહી શકે. પ્રભુનાં યુક્તિસંગત આ વચના સાંભળી તે પ્રતિએાધ પામ્યા. ને છવાકિ તત્ત્વાને જાણી વ્રતધારી શ્રાવક થયા. ગાશાલાને આ વાતની ખબર પડી, તેથી તેણે અહીં આવી પાતાના મત સ્વીકારવા ઘણ કહ્યું પણ તેણે તેનું વચન માન્યું જ નહિ. પછી ગાશાલાએ કહ્યું કે અહીં મહામાહણ, મહાગાપ, મહાસાથીવાહ, મહાધર્મ કથી, અને મહાનિર્યામક ( પ્રભુ મહાવીર ) આવ્યા હતા ? ઇત્યાદિ કહી મહાવીરની સ્તૃતિ કરી એટલે તેને રહેવા માટે પાતાની શાળામાં સ્થાન આપ્યું. તે પછી ઘણું સમજાવવા છતાં જ્યારે તે નિગ્ર થ પ્રવચનથી ચલાયમાન ન થયેા, ત્યારે તે ખિન્ન થઈ અહીંથી નીકળી ગયા. બાદીની (ઘણી ખરી) થીના આનંદ શ્રાવકના વર્ણનની માર્ક સમજવી. આ સદાલપુત્રની પાસે આવી એક દેવે તેના બધા પુત્રોને મારી નાંખ્યા છતાં પણ તે ડગ્યા નહિ. અંત તેની સ્ત્રીને મારી નાંખવાની ધમકી આપી, ત્યારે તે શ્રાવક દેવને પકડવા દાડધા, પછી ખરી હકીકત જાણી તે વખતે તેણે લાગેલા દેશવની પ્રાયશ્ચિત્ત લઈ શહિ કરી.

૮. આઠમા અધ્યયનમાં મહાશતક શ્રાવકનું જીવન જણાવ્યું છે. તેને રેવતી વગેરે ૧૩ સ્ત્રીઓ હતી. તેમાં રેવતીએ પાતાની ૧૨ શાકયાને અગ્નિના શસ્ત્રના અને વિષના પ્રયાગથી મારી નાંખી. તે માંસ ખાવામાં ને દારૂ પીવામાં અહુજ આસક્ત રહેતી હતી. એક વખત રાજશૃહ નગરમાં અમારી ધાપ થયા. એટલે રાજાએ ઢાલ વગડાવીને કાઈ પણ જીવને મારવાના નિષેધ જણાવ્યા હતા. તે વખતે તેણે પાતાના પિયરથી કેટલાક માણસાને બાલાવીને કહ્યું કે તમારે હંમેશાં એ વાછરડાઓ મારી અહીં આપી જવા. આ રીતે તે હંમેશાં વાછરડાનું માંસ ખાતી અને દારૂ પીતી હતી.

એક વાર મહાશતક શ્રાવક પોષધશાલામાં ધર્માનુષ્ઠાન કરી રહ્યા હતા ત્યારે મહાન્મત્ત ભનેલી રેવતી ઠોકર ખાતી અને પાતાના કેશ છૂડા મૂકી પાતાના ઉત્તરીય વસ્તને (શરીર પર એહિલા વસ્તને) શરીર ઉપરથી ખસેડતી છતી તે મહાશતકની પાસે આવીને ભાગની પ્રાર્થના કરવા લાગી. પરંતુ મહાશતકે તે તરફ ધ્યાન પણ દ્રાર્યું નહિ. તેથી તે પાછી ગઈ. પછી અવસરે મહાશતકે શ્રાવકની પ્રતિમા વહીને અંત સમયે સંલેખના ભાવમાં રહેલા તેને શુભ ભાવથી અવધિજ્ઞાન થયું. એક વખત રેવતી પહેલાંની જેમ તેની પાસે આવી ભાગની પ્રાર્થના કરવા લાગી. તેા પણ તેણે તે તરફ ધ્યાન પણ દીધું નહિ. જયારે તે આ પ્રમાણે વારંવાર કહેવા લાગી, ત્યારે ગ્રુસ્સે થયેલા તેણે અવધિજ્ઞાનથી જાણીને રેવતીને કહ્યું કે તું સાત દિવસમાં અલસક વ્યાધિથી પીડાઇ મરીને પહેલી નરકે જઈશ. આ વાત જાણી પ્રભુ મહાવીરે તેને કહેવસવ્યું કે આ સ્થિતિમાં તમારાથી અપ્રિય એલાય નહિ. તમે એલ્યા છા, માટે આલાચનાદિ કરી શહિ કરવી જોઈએ. તે પ્રમાણે પાતાની ભૂલ કપ્યૂલ કરી પ્રભુદ્દેવના કહ્યા પ્રમાણે આલાચનાદિ કરી આત્મશૃદ્ધિ કરી. ખાકીની બીનામાં કેટલીક બીના અહીં પહેલાં કહી છે, ને કેટલીક બીના આનંદ શ્રાવકની માફક જાણવાની ભલામણ કરી છે.

હ. નવમા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે—નંદિનીપિતા નામના શ્રાવક શ્રાવસ્તી નગરી-માં રહેતા હતા. તેમને અધિની નામની સ્ત્રી હતી. તેમના ગાકુલ અને દ્રવ્ય સંપત્તિની બીના આનંદ શ્રાવકની માફેક જાણવી. તેઓ પ્રભુ વીરની પાસે શ્રાવકધમે સ્વીકારી ૧૪ વર્ષો સુધી આરાધી ૧૧ પ્રતિમા વહીને છેવટે સમાધિ મરણ પામી પહેલા દેવલાકના અથેર વિમાનમાં મહહિક દેવ થયા.

૧૦ દશમા અધ્યયનમાં દશમા તેતલીપિતા ( સાલિહી પિતા ) નામના શ્રાવકનું છવન જણાવ્યું છે. તેના જન્મસ્થાનાદિની બીના અહીં શબ્દાર્થમાંજ કહી છે. આતંદ શ્રાવકની માફક પરમ ઉલ્લાસથી તેમણે ૧૨ ત્રત અને ૧૧ અગીઆર પ્રતિમાદિની સાત્ત્વિકી આરાધના કરી હતી. અંતે સમાધિ મરણ સાધીને સોંધર્મ દેવલાકના કીબ વિમાનમાં મહહિંદક લેપણું પામ્યા. ત્યાંથી ચ્યવીને મહાવિદ્દેહ સિદ્ધિષદ પામશે.

#### ા ઉપસંહાર ા

આ દશે શ્રાવકાએ દેશવિરતિ પર્યાયના પંદરમા વર્ષ ની શરૂઆતમાં કુંદું બની તમામ વિવિધ ઉપાધિના ત્યાગ કર્યો હતો. તેમના વીશ વર્ષ પ્રમાણ દેશવિરતિ પર્યાય કહ્યો, તેમાં પ્રતિમાવહનાદિના કાલ ભેગા ગણ્યા છે. આ રીતે શ્રાવકધર્મની આરાધના કરીને તે દશ શ્રાવકા સૌધર્મ દેવલાકમાં સરખા આયુષ્ય મહિદ્ધિ દ્વપણે ઉપજયા હતા. અહીં ઉપસર્ગ થવાની ખાળતમાં જરૂર યાદ રાખવું કે આતંદ, કંડકાલિક,

નંદિનીપિતા, અને તેતલી (સાલિહી) પિતા નામના ચાર શ્રાવકોને ઉપસર્ગો થયા નથી. ખાકીના է શ્રાવકોને ઉપસર્ગો થયા છે. પહેલા સ્પાન'ક શ્રાવકને શ્રીગૌતમ ગણધરની સાથે અવધિજ્ઞાનની ભાષ્યતમાં પ્રશ્નોત્તરા થયા. અને છઠ્ઠા કંડકોલિક શ્રાવકને દેવની સાથે ધાર્મિ'ક ચર્ચા થઇ. દશે શ્રાવકા વિધિપૂર્વ'ક ખંને પ્રતિક્રમણ, ત્રિકાલ જિન પૂજા, દાન, શીલ, તપ. ભાવ, ગુરુભક્તિ, સ્વાધ્યાય, સંયમ, જિનાજ્ઞાપાલન, પર્વે દિવસોમાં પૌષધાદિ ધાર્મિક ક્રિયાની આરાધના, નમસ્કાર મંત્રનું સ્મરણ, પરાપકાર, યતના, ( જયણા ), સાધમિંક વાત્સલ્ય, વ્યવહારશુદ્ધિ, રથયાત્રા, તીર્થયાત્રા, ઉપશમ, વિવેક, સંવર, ભાષાદિ સમિતિ, દયા, ધાર્મિ'ક જનાની સાેખત, ઇંદ્રિયદમન, સવે વિરતિ ચારિ-ત્રને આરાધવાની તીવ્ર ઉત્કંઠા, ચલુર્વિધ સંઘની ઉપર બહુમાન, શ્રીજૈનાગમાદિ શાસ્ત્રાને લખાવવા. તીર્થપ્રભાવના, સદાચારી પુરુષાનાં ગુણુગાન, નિંદા કરવાના પ્રસંગ કે સાંભળવાનાં પ્રસંગ મૌન રહેવું ને મુંગા જેવા બની જવું, આત્મસ્વરૂપની વિચારણા વગેરે ઉત્તમ જ્ઞાનકિયાર્ગાભતિ સદ્યુણાના પ્રતાપે ધર્મવીર ખનીને જેવી રીતે આત્માન્નિતિ સાધી ગયા, તેવી રીતે ભવ્ય જવા શ્રાવક ધર્મ ને સાધે, તા તેઓ પણ નિજગુણ રમણતામય મુક્તિના અવ્યાખાધ સુખ જરૂર પામી શકે છે. આ પ્રમાણે શ્રીઆસાય<sup>c</sup> ભગવંત વગેરે સદ્યુરૂઓના ઉપદેશને સાંભળીને હાલ પણ કેટલાએક પુષ્યશાહી ભવ્ય જીવા ભરજીવાનીમાં ચાથા વાતનું ઉચ્ચરવું, યથાશક્તિ બાકીના સ્થૂલ અહિંસાદિ વ્રતાને નંદી ( નાણ ) મંડાવીને શ્રી ગુરુમહારાજની પાસે સ્વીકારી આરાધવા, પ્વ<sup>°</sup> દિવસામાં પૌષધ વગરે, થાડા ટાઈમ કે વધારે ટાઈમ ઠામ ચાલિહાર એકાસહ્યું (એકા-સહ્યું કરતાં જ પાણી પી લઇ પછી પાણી ન પીવું તે ) ચાથભક્ત, ( વચમાં ચાવિહાર કે તિવિહાર ઉપવાસ હાય, ને તેની પહેલાંના દિવસે, તથા પારણાના દિવસે એકાસહ') તે સામાયિકમાં શ્રી જિનવરસાધિત આગમાનું ગુણવંત જ્ઞાની શ્રી ગુરૂમહારાજની પાસે સાંભળવું, સાલુ–સાધ્વી વગેરે સાતે ક્ષેત્રોનું પાષણ, પરાપકાર, તીથ યાત્રા, સવાર સાંજ આવશ્યક ( પ્રતિક્રમણ ), દાનાદિ ચાર પ્રકારના ધર્મ ની યથાશક્તિ આરાધના કરે છે. તેવી રીતે બીજા ચાર ભરત, પાંચ અરવત, પાંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્રોમાં પણ ઘણાં શ્રાવકા શ્રાવકધર્મ સાધી રહ્યા છે. કરી રહ્યા છે.

આ સાતમા અંગના રચનાર સુધર્માસ્વામીના જન્મ. ઇ૦ સ૦ પૂર્વે ૬૦૭ માં નાલ'દાની પાસે આવેલા કેાલાક ગામમાં થયા હતા. તેમને ધરિમલ નામ પિતા, અને ભદિલા નામે માતા હતી. એક વાર અપાપા નગરીમાં સામિલ નામના બ્રાહ્મણે યુરા કર્યા હતા, તે નિમિત્તે ગૌતમ ઇંદ્રભૂતિ અને સુધર્મા વગેરે ૧૧ બ્રાહ્મણા આવ્યા હતા. તેમને પ્રતિબાધ કરી પ્રભુ વીરે દીક્ષા આપી. શ્રીગૌતસ્વામીનું લાંભું આયુષ્ય નહિ હાવાથી પ્રભુવીરે સંઘની વ્યવસ્થાનું કામ સુધર્માસ્વામીને સોંપ્યું. તેમને ૯૨ વર્ષની ઉમરે કેવલજ્ઞાન પ્રક્રેશ્યું. એટલે તેમણે સંઘની વ્યવસ્થાનું કામ પાતાના રિષ્ય જંબૂસ્વામીને

સાંધ્યું. તેઓ ( સુધર્માસ્વા**મી** ) કેવલીપ**ણે આ**ઠ વર્ષ રહી ૧૦૦ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ ધતાં ઇ૦ સ૦ પૂર્વે પ૦૭માં એટલે પ્રભુ શ્રીમહાવીરના નિર્વાણ દિનથી ૨૦ વર્ષો વીત્યા ભાદ નિર્વાણ પામ્યા. ટીકાકાર શ્રીઅભયદેવસૂરિ મહારાજ વિ૦ સં૦ ૧૧૩૫માં કર્ણના રાજ્યકાલે કપડવંજમાં સ્વર્મવાસ પામ્યા.

> ા શ્રી ઉપાસક દશાંગ સૂત્રના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા ા 卐

ા **શ્રી** પ્રવચન ક્રિરણાવલીના આઠમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા ા

## ાા નવમાે પ્રકાશ ાા

# ા ૮ શ્રી અંતગડ દશાંગ સૂત્રના પરિચય ા

### ।। आर्या ॥

| बुच्छं नत्रमपद्यासे, परिचायगवण्णणं च संखेबा   | Ħ   |            |    |
|-----------------------------------------------|-----|------------|----|
| सिरिअंतगडदसंगे, अंतगडा ते कओ जेहि             | 11  | <b>Ę</b> Ę | U  |
| अंतो भवस्स तेसि, जीवणिमह भासियं परम बोहं      |     |            |    |
| एगम्मि सुयक्खंधे, अडबग्गा तत्थ पंचण्हं        | Ħ   | ६७         | +  |
| दस दस अज्झयणाइं, तेरस तेरस तहेव दुण्हंपि      | 11  |            |    |
| बग्गाण छट्टवरगे, सोलस सिद्धायले सिद्धी        | 41  | ६८         | П  |
| दारवईए पढमे, वुत्तंतं कण्हवासुदेवस्स          | 11  |            |    |
| पुत्ताईणं अंधग—विह्निविद्यधारिणीपुत्ता        | ŧŧ  | ६९         | n  |
| पठविजय पिडमाओ आराहिय गुणरयणवच्छरक्र           | वतः | i u        |    |
| किच्चाऽणसणं सिद्धा, सिरिसेत्तुं जे महातिश्ये  | H   | ७०         | H  |
| अट्टब्हं पुत्ताणं, अहिगारो तारिसो बिइयवागे    |     |            |    |
| तइये बगो तेरस, कुमारदिक्खाइअहिगारो            | 11  | ७१         | 11 |
| तह य चरुत्थे वृग्गे, दिक्खा दस जायवीयपुत्ताणं | П   |            |    |
| सिरिनेमिनाहपासे, सिद्धी विमलायले तित्थे       |     | ৩২         | H  |
| कण्हस्स महिसीणं, अट्ठण्हं संबकुमररामाणं       | H   |            |    |
| दुण्हं दिक्खा सिद्धी, पंचमवरगे रहस्समिणं      | Ħ   | ७३         | 11 |
| विलश्रो बारवईए, सुरग्गिदीवायणेहि पण्णत्तो     | 11  |            |    |
| सोलस कुमारवत्ता, छे वग्गे तहा भणिया           |     | ७४         | 11 |
| सेणियनिवस्स तेरस, पत्तीणं सत्तमे तहा वारी     | t i | )          |    |
| दस पत्तीणं बत्ता, परूविया अट्टमे वारो         | 11  | હૃષ        | 11 |

શાળ્કાથ :- હવે હું આ શ્રીપ્રવચન કિરણાવલીના નવમા પ્રકાશમાં આઠમા શ્રીચ્ય તગઢ દશાંગ સૂત્રના પરિચય કરાવનારું વર્ણન દ્વંકામાં કહીશ. જેમણે કેવલજ્ઞાન પામતાંની સાથેજ સંસારના અંત કર્યા, તેઓ અંતકૃત કહેવાય. તેમનું પરમણાધક જીવનચરિત્ર અહીં કહ્યું છે, આ અંગમાં એક શ્રુતસ્કંધ છે. તેના આઠ વર્ગો છે. તેમાં પહેલા વર્ગમાં તથા બીજા ચાથા પાંચમા અને આઠમા વર્ગમાં દશ દશ અધ્યયના છે. ત્રીજા વર્ગમાં ને સાતમા વર્ગમાં તેર તેર અધ્યયના છે. તથા છઠ્ઠા વર્ગમાં ૧૬ અધ્યયના છે. સર્વ મળી કુલ ૯૨ અધ્યયના આઠ વર્ગામાં છે. અહિં જણાવેલા તમામ ભવ્ય છવા દીક્ષા તપ આદિને સાધીને તીર્થાધરાજ શ્રીસિદ્ધાચલની ઉપર સિદ્ધિપદ પાખ્યા છે. ૬૬--૬૭-૬૮. પહેલા વર્ગમાં દ્વારિકા નગરીનું વૃત્તાંત કહીને કૃષ્ણ વાસદેવની રાણીઓ પુત્રા વગેરેની સંખ્યા જણાવી છે. તથા અધકવૃષ્ણિ રાજાની ધારિણી રાણીના દશ પુત્રા ખાલબ્રહ્મચારી પ્રભુ શ્રીનેમિનાથની પાસે દીક્ષા લઈ બાર ભિક્ષુ પ્રતિમાની આરાધના અને ગુણરત્ન સંવત્સર નામના તપ વગેરે કરીને શ્રીશત્રુંજયગિરિની ઉપર અનશન કરી માક્ષે ગયા, આ હકીકત પણ કહી છે. ૬૯-૭૦. બીજા વર્ગમાં અધક-વૃષ્ણિ રાજાના બીજા આઠ કુંવરાની પણ તેવીજ (દીક્ષા, સાધના, અનશન, સિદ્ધિ) ભીના વર્ણુવી છે. તથા ત્રીજા વર્ગમાં ૧ અભ્રિયસકુમાર, ૨ થી ૭ **ટે**વકી રાણીના ૬ પુત્રા, ૮ ગજસુકુમાલ, ૯-૧૦~૧૧ દ્વારિકામાં કૃષ્ણના માેઠાભાઈ **થળદેવની ધા**રિણી રાણીના 3 પુત્રો, ૧ર-૧૩ વસુદેવની રાણી ધારિણીના બે પુત્રો, આ રીતે ૧૩ રાજકુમારામાંથી ગજસુકુમાલ હારિકાના રમશાનમાં અંતકૃત્કેવલી થઈ માક્ષે ગયા છે. બાકીના ૧૨ રાજ-કુમારા દક્ષાદિના આરાધના કરી શ્રીશત્રુંજયે સિહિપદ પામ્યા. ૭૧. સાથા વગ°માં કહ્યું છે કે જાલિ મયાલિ વગેરે ૧૦ યાદવકુમારા પહેલાંની માફક શ્રીનેમિનાથની પાસે દ્રીક્ષાદિની આરાધના કરી શ્રીશત્રું જયે માક્ષે ગયા. ૭૨. પાંચમા વર્ગમાં એ જ પ્રમાણે કુષ્ણ વાસુદ્દેવની ૮ રાણીએાની અને શાંબકુમારની બે રાણીઓની બીના કહી છે એટલે આ કરોની દીક્ષા, અને શતુંજયે સિદ્ધિ આ આતું ખરૂં રહસ્ય છે. અહીં દારૂ અગ્નિ ને દ્વીપાયનથી દ્વારિકાના નાશ થશે એ હકીકત પણ જણાવી છે. તથા છઠ્ઠા વર્ગમાં અ'તકહેવલી થયેલા સાલ રાજકુમારાનું જીવન જણાવ્યું છે. ૭૩-૭૪. સાતમા વર્ગમાં શ્રેષ્ણિક રાજાની ૧૩ રાણીઓની ને આઠમા વર્ગમાં પણ તેની જ બીજી ૧૦ રાણીઓની દીક્ષાદિની હદીકત જણાવી છે. હપ.

સ્પષ્ટાર્થ:—અ'તકુદ દશાંગ દ્વાદશાંગીમાંતું આઠમું અંગ છે. એમાં દશ દશ અધ્યયનવાળા વર્ગોમાં પણ કૈવલી થઈને તરત જ માક્ષે જનારા પુષ્યશાલી જવાતું વર્ણન કર્યું છે. તેથી અ'તકુદ દશાંગ કહેવાય છે. કેવલીમાં અને અ'તકૃત્કેવલીમાં ક્રરક એ છે કે કેવલી પાતાના બાકી રહેલા આયુષ્યને અતુસારે પૃથ્વી તલ પર વિચરી ઉપદેશ દઈને બીજા જવાને તારી માક્ષે જાય છે. અ'તકૃત્કેવલી અ'તસમયે કેવલણાન શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (૮. શ્રી અંતગડ દરાંગ સ્વના પરિચય) રહ્ય પામી તરતજ માક્ષે જ્યા. આવી બીના ૮ વર્ગમાં કહી છે. તેમાં પહેલા વર્ગમાં દ્વારિકાનું વર્ણન અને કૃષ્ણ-વાસુદ્વની રાણીઓ અને પુત્રોનું વર્ણન કર્યું છે. અંધક-વૃષ્ણ રાજની ધારિણી રાણીના ૧. ગૌતમ કમાર, ૨, સમુદ્ર કૃમાર, ૩. સાગર કૃમાર, ૪. ગંભીર કૃમાર, પ. સ્તિમિત કૃમાર, ૧. અચળ કૃમાર, ૭. કાંપિલ્ય કૃમાર, ૮. અશાભ કૃમાર, ૯. પ્રસેન કૃમાર, ૧૦. વિષ્ણુ કૃમાર. આ દશ કૃમારોની અનુક્રમે એકેક અધ્યયનમાં બીના કહી છે. તેથી તે કૃમારોના નામથી જ તે તે અધ્યયન ઓળખાય છે. દશે કૃમારોની જન્મભૂમિ દ્વારિકા નગરી છે. તેઓ પ્રભુ નેમિનાથની પાસે દીક્ષા લદ્ય ૧૨ ભિક્ષુપ્રતિમા અને ગુણરતન સંવત્સર તપ વગેરેની આરાધના કરીને શ્રીશતું જયે અણુશણ કરી સિદ્ધ થયા.

ખોજા વર્ગમાં અધકવૃષ્ણિ રાજાની ધારિણી રાણીના ૧. અક્ષાલ કુમાર, ૨. સાગર કુમાર, ૩. સમુદ્ર કુમાર, ૪. હિમવંત કુમાર, ૫. અચળ કુમાર, ૬. ધરણ કુમાર, ૭. પૂરણ કુમાર, તથા ૮. અભિચંદ્ર કુમારની ખીના જણાવી છે. તેથી આ અધ્યયના તે તે કુમારના નામથી આળખાય છે. આ કુમારા નેમિનાથની પાસે દીક્ષા લઇ ગુણરન્તમાં વત્સર તપ વગેરેની આરાધના કરી શત્રું જયે ૧ માસતું અણશણ કરી આંતકૃત્કે-વલી થઇને સિદ્ધ થયા.

3. ત્રીજા વર્ગમાં ૧. અનિકસેન, ૨. અનંતસેન, ૩. અનિહત કુમાર, ૪. રિપ્ કુમાર, પ. દેવસેન કુમાર, ૬. શત્રુસેન કુમાર, ૭. સારણ કુમાર, ૮. ગજસુકુમાળ, હ, સમુખ કુમાર, ૧૦. દુમુ<sup>ર</sup>ખ કુમાર, ૧૧. કૂપક કુમાર, ૧૨. ઠારૂક કુમાર, ૧૩. અનાદષ્ટિ કમાર, આ તેર કુમારાનાં ૧૩ અધ્યયનામાં અનુક્રમે એકેક કુમારની ભીના કહી છે. તેથી તે તે કમારાના નામથી જ તે તે અધ્યયન એાળખાય છે. અહીં પહેલા અનિકસેન કુમાર નાગ સારથિની સુલસા નામની સ્ત્રીના પુત્ર હતા. બીજા ૬ કુમારા પણ સુલસાએ ઉછરીને માહા કરેલાં પુત્રો હતા. ખરી રીતે તેએ કૃષ્ણના પિતા વાસદેવ અને માતા રૂવકીના પુત્રો થાય. અનિયસ કુમાર નેમિનાથની પાસે દીક્ષા લઈ શત્ર જયે એક મહિના-તું અનશત કરી માક્ષે ગયા. તે પછીના ૬ અધ્યયનામાં દેવકીના પુત્રોની આવી બીના કહી છે. આઠમા અધ્યયતમાં સમાન રૂપને ધારણ કરનારા તે દુ મુનિઓ દેવકીના મહેલમાં ગાચરી વહારવા ગયા, તેમને જોઇને દેવકી રાણીને અતિમુક્ત મુનિએ કહેલી વાત યાદ આવે છે, કે તમને એક્સરખા રૂપવાળા ૮ પુત્રો થશે. આ ભાગત તે શ્રી ને મનાથને પૂછીને ચાકકસ જાણે છે કે આ ૬ પુત્રો મારા જ છે. તેમને સુલસાએ જી છેરીને માહા કર્યા છે. ત્યાર ભાદ દેવકી તે ૬ સુનિઓને વાંદવા જાય છે, ત્યારે તેલીને પાતા ચંડે છે. (સ્તનમાંથી દૂધ ઝરે છે.), દેવકીને પુત્રની અભિલાષા થતાં કૃષ્ણ વાસદેવ અક્સ તપથી હરિણામેષીને આરાધી માતાના મનારથ પૂર્ણ કરે છે. અવસરે સિંહનું સ્વયત આવતાં તેના ક્લરૂપે એક પુત્ર થયા. તેનું ગજસૂકમાલ નામ પાડ્યું. માટા

થતાં કૃષ્ણે નાનાભાઈ ગજસુકુમાલને માટે એક સામા નામની કન્યાને પસંદ કરી તે કન્યાને અંતઃપુરમાં રખાવી. પણ તે ગજસુકુમાલ નેમિનાથની દેશના સાંભળી પરણ્યા વિના પ્રસુની પાસે દીક્ષા લઇ તે જ દિવસે એક સર્વત્રના પ્રમાણવાલી પ્રતિમાના નિયમ પ્રમાણે શ્મશાનમાં જઇતે કાર્યાત્સર્ગ<sup>દ</sup>ધ્યાને રહ્યા. ત્યાં સામાના પિતા સામિ**લ અચાનક આવી ચ3 છે,** તેને ગજસુકુમાલ⊣ે જો√ ક્રોધ થયા, તેથી તે તેમના માથા પર માટીની પાળ ભાંધી તેમાં આંગારા ભારે છે. ગજસુકુનાળ મુીધિર આ તીવ વેદનાને સમભાવે સહન કરી અંત-કૃત્કેવલી થઇ સિદ્ધ થયા. કૃષ્ણ વાસુદ્રેવ બીજે દિવસે પ્રભુની પાસે આવી આ વાત જાગુી બહુ જ દીલગીર થયા. પ્રભુએ વૃદ્ધને મદદ કરવાની વાલ યાદ કરાવી સોમિલ ગજસુકુમાલને કૈવલજ્ઞાન થવામાં મદદરૂપ થયેા છે એમ જણાવી કૃષ્ણને શાંત કર્યા. પછી પાછા ફરી ન તરીમાં પેસતાં કૃષ્ણને જોઈને સામિલ શ્રાહ્મણ ભયથી મરી દુગ<sup>°</sup>તિમાં ગયાે. ૯–૧૦–૧૧મા અધ્યયનમાં અતુફ્રમે કુષ્ણના માેટાભાઇ બળદેવની ધારિણી રાણીના સુમુખ કુમાર, દુર્મુખ કુમાર અને કૂપક કુમારનું ચરિત્ર વર્ણુવ્યું છે. અને ૧૨–૧૩મા અધ્યયનમાં ક્રમસર દારૂકકુમાર અને અનાર્દાષ્ટ કુમારતું જીવન જણાવ્યું છે. તે ખંન વસુદ્દેવ રાજા અને ધારિણીના પુત્રો થાય. તે પાંચે કુમારા શ્રીનેમિનાથની પાસે ચારિત્રને લઈ અારાધી શત્રુંજયે અણુસણ કરી સિદ્ધ થયા. આ રીતે ત્રીજા વર્ગના દૂંક પરિચય પુરા થયા.

૪. ચાથા વર્ગમાં ૧. જલિ કુમાર, ૨. મયાલિ, ૩. ઉવયાલિ, ૪. પુરુષસેન, ૫. વારિસેન, ૧. પ્રદ્યુમ્ન, ૭. શાંખ, ૮. અનિરૃદ્ધ, ૯. સત્યનેમિ, ૧૦. દંઢનેમિ. આ દશ્ય યાદ્રવ કુમારાનું વર્ણન અનુક્રમે એક્ક અધ્યયનમાં કર્યું છે, તેથી અધ્યયન પણ કુમારના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. તેમાં જલિકુમારના પિતા વસુદ્દેવ અને માતા ધારિણી કહી છે. ત્યાર પછીના પાંચ કુમારાના પિતા કૃષ્ણ અને માતા રકિમણી હતી. કૃષ્ણ અને જાં છુ- વતીના પુત્ર શાંબકુમાર જાણવા. પ્રદ્યુમ્ન અને વૈદ્દભી રાણીના અનિરૃદ્ધ કુમાર પુત્ર હતા. સત્યનેમિ અને દંઢનેમિ એ પ્રભુ નેમિનાથના ભાઈ થાય. તે સમુદ્દવિજય રાજાની શિવાદેવી રાણીના પુત્ર હતા. આ દશેના અધિકાર પહેલા ત્રણ વર્ગની બીનાની જેવા જાણવા. એટલે તેઓ પ્રભુ નેમિનાથની પાસે દીક્ષા લઈ આરાધી શત્રું જયે અનશન કરી સિદ્ધ થયા.

પ. પાંચમા વર્ગમાં કૃષ્ણની આઠ પડરાણીઓ ૧. પદ્માવતી, ૨. ગૌરી, ૩. ગાંધારી, ૪. લક્ષ્મણા, પ. સુસીમા, ૬. જાં ખુવતી, ૭. સત્યભામા અને ૮ રૂકિમણીની તથા શાંખકુમારની ૯. મૂલશી, ને ૧૦. મૂલદત્તારાણીની ખીના અનુક્રમે એકેક અધ્યયનમાં વર્ણવેલી છે, તેથી અધ્યયન પણ તે નામથી ઓળખાય છે. અહીં પહેલા અધ્યયનની શરૂઆતમાં કૃષ્ણવાસુદ્દેવ પ્રભુ નેમિનાથને પૂછે છે કે આ હારિકા નગરીના વિનાશ

શાથી થશે ? પ્રસુએ આ પ્રક્ષના જવાળમાં જણાવ્યું કે '' દારૂ, અગ્નિ અને દ્રીપાયન ત્રકૃષિના શ્રાપ એ ત્રણ નિમિત્તે દ્વારકાના વિનાશ થશે. '' તે સાંભળી કૃષ્ણે પ્રસાની પાસે દીક્ષા લઈ આત્મહિતને સાધનારા પુષ્યવંતા જાલિ મયાલિ વગેરે યાદવકુમારાની પ્રશંસા કરીને પાતાની આ રીતે નિંદા કરી કે '' મે' નિર્ભાગીએ દીક્ષા લઇ આત્મહિત ન ેસાધ્યું. '' તે વખતે પ્રભુએ કહ્યું કે, '' પાછલા ભવમાં નિયાર્થું કરવાથી તેના ભાગક્ષલને ભાગવનારા વાસુદ્રેવા હાેવાથી તે ભાવમાં તેઓ ચારિત્ર લઇ શકે જ નાંહ. '' પ્રભુને કું પુછ્યું કે, અહીંથી મરીને હું ક્યાં જઇશ ! પ્રભુએ ત્રીજી નરકમાં જવાતું કહીં. તે સાંભળી બહુ જ નાખુશ થયેલા કૃષ્ણને પ્રભુએ કહ્યું કે, '' વાસુદેવા ખધા નરકમાં જ ગયા છે, જાય છે ને જશે. '' પરંતુ તમારામાં તે અધા કરતાં વિશિષ્ટતા એ રહી છે કે, તમે આવતી ચાવીશીમાં ''અમમ નામના તીર્થ' કર થશે. ?' તે સાંભળી કૃષ્ણ રાજ થયા. પછી દ્વારિકામાં આવી તેમણે ઉદ્દેશપણા કરાવી કે, '' આ નગરીના અમુક વર્ષો પછી ત્રણ કારણે વિનાશ થવાના છે, તેથી જેને સ'સાર તંજીને પ્રભુ શ્રીનેમિનાથની પાસે ચારિત્ર ક્ષેવું હોય, તે ખુશીથી લઈ આત્મહિત સાધે, તે બધાના દીક્ષામહાત્સવ હું કરીશ, અને તેમના પાછળ રહેલા યુત્રાદિ સંખંધિએાતું હું બહુ સારી રીતે પાલન કરીશ. '' આ સાંભળીને ઘણાં ભવ્ય જીવાએ પ્રભુતી પાસે ચારિત્ર લઈ આરાધવા માંડ્યું. કુંબ્લની પટરાણી પદ્માવતીએ પ્રભુને વાંદી દેશના સાંભળી ચારિત્ર લેવાની ⊌ચ્છા <mark>થતાં કુષ્ણની પાસે આજ્ઞા માગી. તેને આજ્ઞા આપી અને મે</mark>ાઠા મહાત્સવ સાધ પ્રભુ શ્રી નેમિનાથના વરદ હસ્તે દીક્ષા અપાવી. પ્રભુએ તેને યક્ષિણી નામની સાધ્વીને માંપી. તે ચારિત્ર પાળી અનેક પ્રકારના તપ કરી એક માસનું અનશન કરી મોઢો ગઈ. બીજી ગૌરી વગેરે ૭ પણ કૃષ્ણની જ પઠરાણીઓ હતી. અને નવમી મૂળશ્રી અને દશમી મૂળદત્તા કૃષ્ણના પુત્ર શાંખકુમારની સ્ત્રીઓ હતી. તે નવે રાણીઓ પદ્માવતી રાણીની માક્ક ચારિત્રને આરાધી કેવલ જ્ઞાન પામી માક્ષને પામી હતી. અહીં પાંચમા વગ પૂરા થાય છે.

દ. છકા વર્ગમાં ૧. મંકાતિ, ર. કિંકમ, ૩. મુદ્દગરપાણિ, ૪. કાશ્યપ, પ. ક્ષેમક, દ. કૃતિધર, ૭. કૈલાસ, ૮. હરિચંદન, ૯. વારત્ત, ૧૦. સુદર્શન ૧૧. પૂર્ણભદ્ર, ૧૨. સ્વયનભદ્ર, ૧૩. સુપ્રતિષ્ઠ, ૧૪. મેઘ, ૧૫. અતિમુક્તકમાર, ૧૬. અલક્ષ નામના રાજ, આ સાલ ભવ્ય જેવાનાં ચરિત્ર અનુકમે એકેક અધ્યયનમાં કહ્યાં છે. તેથી દરેક અધ્યયન તે તે નાયકના નામથી આળખાય છે. તેમાં શ્રેણિકરાજાના રાજગૃહ નગરમાં મંકાતિ અને કિંકમ નામના ખે ગાથાપતિ રહેતા હતા, તે ખંને પ્રભુ શ્રીવીરની દેશના સાંભળી ચારિત્ર લઈ, ગુણરત્ન સંવત્સરાદિ તપસ્યા કરી વિપુલાચળ પર્વત પર અનશન કરી અંત સમયે કેવલી થઈ સિદ્ધિ પદ પામ્યા. આ બીના વિસ્તારથી પહેલાં ખે અધ્યયનામાં કમસર જાણાવી છે.

3. ત્રીજીં અધ્યયન મુદ્દગરપાણિ યક્ષના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. તેનું કારણ એ કે તેની બીના અહીં વધારે આવે છે, તેમજ અર્જુનમાળી પહેલાં તેની કાયમ પૂજા કરતા હતા. તેથી પણ અર્જીનમાળીની મુખ્યતા સમજવી. તેની બીના દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી-રાજગૃહ નગરમાં અર્જુન નામના માળી રહેતા હતા, તેને બંધુમતી નામની રૂપવંતી સ્ત્રી હતી. તે માળી મુદ્દગરપાણિ યક્ષના ભક્ત હતા. દરરાજ તે પાતાના બગીચામાંથી ફૂલા વીણી પહેલાં તે મુદ્દગરપાણ યક્ષની પ્રતિમાની મુંદર રીતે તે પૃષ્પાવડે પૂજા કરતા હતા. પછી શહેરમાં જઈ ફૂલા વેચી પાતાની આજવિકા ચલાવતા હતા. એક વખત શ્રેણિક રાજાએ કાઈક મહાત્સવની ઉદ્ધાપણા કરાવી એટલે વધારે ફૂલા વેચારા, એમ ધારો બીજે દિવસે બંધુમતીને સાથે લઈને તે પાતાના બગીચામાં ગયા, ત્યાંથી ઘણાં ફૂલા લઇ મુદ્દગરપાણિની પૂજા કરવા સ્ત્રી સહિત આવ્યા.

રાજગૃહ નગરમાં છ દુરાચારી મિત્રો રહેતા હતા. તેમણે અર્જીન માળીની સ્ત્રી ખાંધુમતીને આતિ રૂપવાંતી જોઈ તેની સાથે ભાગ ભાગવવાની ઇચ્છા કરી, અને મુદ્દગરપાણિ યક્ષના મ'દિરમાં છાના સ'તાઈ રહ્યા. અજુ<sup>૧</sup>નમાળી યક્ષની પૂજા કરી નમ-સ્કાર કરવા લાગ્યા, એટલે તે અએ જણાંએ અહાર નીકળી તેને ખાંધી લઈને તેની ને યક્ષની સમક્ષ તેની સ્ત્રી સાથે ભાગ ભાગવ્યા. તે જોઈ અજુ<sup>૧</sup>નમાળીને યક્ષની ઉપર અરુચિ થઇ. તેથી તેણે યક્ષને ઉદ્દેશીને કહ્યું કે હું તને આજ દિન સુધી દેવ માનતા હતા, પહ તું તો ખરેખર લાકડાંની મૂર્તિ રૂપે લાકકું જ જણાય છે. નહિ તા તારી સમક્ષ તારા ભક્ત જે હું તેની આવી વિદંભના હું કેમ સહન કરી શકે? આવા શાળદા સાંભળીને યક્ષે તેના શરીરમાં પ્રવેશ કરી, તેના ભ'ધનને તાડી, મુદ્દગર લઇ તે વઉ પહેલાં તા ખ'લુમતીને અને છએ ગાઠીક્ષા પુરુષાને મારી નાંખ્યા. પછી તે દરરાજ છ પુરુષાને અને એક સ્ત્રીને મારવા લાગ્યા. શ્રેણિક રાજાએ આ વાત જાણીને નગરના દરવાજા અહાર સવારે કાઈએ ન જવાની ઉદ્દેશાયણા કરાવી. એક વખત મહાવીરસ્વામી ત્યાં સમવસર્યા. તેમને વાંદવા જવાની તે નગરીમાં રહેનારા સુદર્શન શેઠની ઇચ્છા થઇ. તેના પિતા વિગેરેએ યક્ષના ઉપદ્રવને જણાવી પ્રભુને વાંદવા જવાના નિષેધ કર્યા, પણ તે તા ત્યાં જવા નીકળ્યા. નગરની ખહાર નીકળતાં અજુ ન માળીને મુદ્દગર ઉપાડીને સામે આવતા જોયા, એટલે તેણે ચાર શરણ સાથે સાગારી અણુસણ કરી કાંધાત્સર્ગ કર્યા. અજુ નમાળી તેની પાસે આવ્યા, પણ તેના પુષ્યની પ્રભલતાથી સ્ત'ભી ગયા. એટલે યક્ષ પણ તેના શરીરમાંથી નીકળી મુદ્દગર લઇને ચાલ્યા ગયા. અર્જુનમાળી એભાન થઈ ને જમીન પર પડ્યા. તેને શુદ્ધિ આવતાં તેણે સુદર્શન શેઠને ' તમે કાેણ છા ? ને કયાં જાઓ છા ? ' એમ પૂછ્યું. રોઠે જવાભ દેતાં કહ્યું કે હું પ્રભુ શ્રીમહાવીર-સ્વામીને વાંદવા જઉં છું. અર્જુનમાળીએ સાથે આવવા ઇચ્છા જણાવી. બંને પ્રસુના સમવસરણમાં ગયા. દેશના સાંભળી પ્રતિબાધ પા મી અજુ નમાળીએ ચારિત્ર લીંધુ.

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (૮, શ્રી અંતગડ દશાંગ સ્ત્રના પરિચય) ર૮૧ ને તેજ વખતે છઠ્ઠ છઠ્ઠના તપ કાયમ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી. પારણાંને દિવસે શહેરમાં ગાચરી માટે જતાં પાતપાતાના સંભ'ધીઓને મારી નાંખનાર આ મુનિને જાણી લાેકા તેની ઘણી કદર્શના કરવા લાગ્યા. અજિન મુનિએ તે ખધી સમભાવે સહન કરી. એ પ્રમાણે ૬ મહિનાનું ચારિત્ર પાળી ૧૫ દિવસનું અણસણ કરી અજિન મુનિ સિદ્ધિ પદને પામ્યા.

૪. ચાથા અધ્યયનમાં રાજગૃહ નગરના કાશ્યપ ગાચાપતિનું વર્ણન કર્યું છે.

પ. પાંચમા અધ્યયનમાં કાક દી નગરીના ક્ષેમક ગાથાપતિનું, છઠ્ઠામાં કાક દી નગરીના ધૃતિધર ગાથાપતિનું, સાતમામાં સાકેત નગરીના કૈલાસ ગાથાપતિનું, આઠમાન્માં સાકેત નગરીના હરિચંદન ગાથાપતિનું, નવમામાં રાજગૃહ નગરના વારત્તક ગાથાપતિનું, દશમામાં વાણિજ્ય ગ્રામના સુદર્શન ગાથાપતિનું, અગ્યારમામાં વાણિજ્ય ગ્રામના પૂર્ણભદ્ર ગાથાપતિનું, ભારમા અધ્યયનમાં શ્રાવસ્તિના સુમનાભદ્ર ગાથાપતિનું, તેરમામાં શ્રાવસ્તિ નગરીના સુપ્રતિષ્ઠ ગાથાપતિનું અને ચીદમા અધ્યયનમાં રાજગૃહ નગરવાસી મેઘ ગાથાપતિનું જીવન જણાવ્યું છે. તે ખધા પ્રસુ શ્રીમહાવીર દેવની પાસે ચારિત્ર લઇ વિપુલનિર પર અલ્લુસલ્લ કરી અંતકૃત્કેવલી થઇને માક્ષે ગયા છે.

૧૫ પંદરમા અધ્યયનમાં પાેલાસપુરના રાજા વિજયની રાણી શ્રીઢવીના પુત્ર અતિસુક્ત કુમારતું વર્ણું કર્યું છે. આ નગરના શ્રીવન નામના ઉદ્યાનમાં મહાવીર-સ્વામી પધાર્યા. તેમની સાથે અવેલા ગૌતમસ્વામી ગાચરી વહારવા પાલાસપુરમાં પધાર્યા. અતિમુક્તકુમાર ભાલ્યાવસ્થા હોવાથી બીજા બાળકો સાથે રમવા નીકળ્યા છે. તેથે ગૌતમસ્વામીને જોયા એટલે તેમની પાસે આવી ' તમે કાેણ છા ? અને શા માટે કરા છા 😲 એમ પૂછ્યું. ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું કે અમે સાધુ છીએ, ને ગાચરી વહેારવા માટે ફરીએ છીએ. અતિમુક્ત કહે, '' હે મહારાજ ! મારી સાથે પધારા, હું મારે ઘરેથી ભિક્ષા વહારાવું." ગૌતમસ્વામી તેની સાથે ચાલ્યા, તેમને જેતાં શ્રીકેવી રાણી અહ રાજી થયા, અને નિર્દાષ આહાર પાણી વહેાસવ્યા. પછી ગૌતમસ્વામી પાછા વળતાં અતિસુકતે પૂછ્યું કે ''આપ કયાં રહેા છા ? '' ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું કે મારા ગુર્ મહાવીરસ્વામી નગરની ખહાર શ્રીવન નામના ઉદ્યાનમાં ભિરાજે છે, તેમની પાસે હું રહું છું ને ત્યાં જાઉં છું. ત્યારે અતિમુક્ત કુમારે ત્યાં સાથે આવવા કચ્છા જણાવી. ગૌતમસ્વામીએ 'જેમ સુખ ઉપજે તેમ કર**ે એમ કહેવાથી તે તેમની સાથે વીર** પ્રભુ પાસે આવ્યા. પ્રસુને વંદન કરી ખેઠાે. પ્રસુએ યાગ્ય છવ જાણી દેશના આપી. તે પ્રતિ**ખાેધ પામ્યા. માતાપિતાની આજ્ઞા લઈને ચારિત્ર** લેવાની ઇ**ચ્છા જ**ણા**વી. પછી** તે આજ્ઞા લેવા આવ્યા. માતાપિતાએ ઘણું સમજવ્યા, પણ તેણે કહ્યું કે 'હું' જે નથી જાણતા, તે જાહું છું. અને જાહું છું, તે નથી જાણતા. ' આના અર્થ એ છે કે " હે માતાપિતા ! હું જાહું છું કે જન્મેલા પ્રાહ્મીએ જરૂર મરવાતું છે, પરંતુ હે માતાપિતા !

કયારે (સવાર સાંજ વગેરેમાંના કયા ટાઇમે) કયા ક્ષેત્રમાં, કઈ રીતે અને માડાં કે લ્હેલા મરવાતું છે? તે હું નથી જાણતા. વળી હે માતાપિતા! કયાં કર્માના ઉદ્દયે છેવા નારકાદિ સ્વરૂપે ઉપજે છે? તે હું જાણતા નથી. પણ હે માતાપિતા! આ તો હું જરૂર જાલું છું કે પાતે આંધેલાં કર્માદયે છવ સંસારમાં રઝળે છે. આ કારણથી મેં તમને એમ કહ્યું કે હું જે જાણું છું તે હું નથી જાણતા અને જે હું નથી જાણતા, તેને જાલું છું. માટે હે માતાપિતા! તમે મને આજ્ઞા આપા કે જેથી મારી ચારિત્ર લેવાની ભાવના પૂરી થાય." કત્યાદિ કહીને છેવઢ રજા મેળવી તેણે વીર પ્રભુ પાસે દીક્ષા લીધી. અને ઘણાં વર્ષોના દીક્ષા પર્યાય પાળી ગુણરતન સંવત્સરાદિ તપ કરી વિપુલગિરિ ઉપર અણસણ કરી સિદ્ધ થયા.

**૧૬.** સાલમા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે—વારાહ્યુસી નગરીના અલક્ષ નામના રાજા પ્ર**શ**ુ શ્રીમહાવીર દેવને વંદન કરવા ગયા. દેશના સાંભળી પ્રતિબાધ પામી પ્રશ્નુની પાસે ચારિત્ર લઈ આરાધી વિપુલાચલ ઉપર અહ્યુસહ્યુ કરી મેણે ગયા.

## અહીં છઠ્ઠા વર્ગના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા

- છ. સાતમા વર્ગમાં ૧. નંદા, ૨. નંદામતી, ૩. નંદાત્તરા, ૪. નંદસેના, ૫. મહયા, ૬. સુમરતા, ૭. મહામરતા, ૮. મરદેવા, ૯. ભદા ૧૦. સુભકા ૧૨ સુન્નતા ૧૨. સુમતિ અને ૧૩. ભૂતદિજ્ઞા નામે શ્રેષ્ટિકરાજાની ૧૩ રાષ્ટ્રીઓનાં ૧૩ અધ્યયના છે. તે તેરે રાષ્ટ્રીઓએ મહાવીરસ્વામી પાસે ચારિત્ર લીધું છે. ૨૦–૨૦ વર્ષના દીક્ષાપર્યાય પાળી સિદ્ધિનાં સુખ મેળવ્યાં છે.
- ૮. આઠમા વર્ષમાં ૧. કાલી, ર. સુકાલી, ૩. મહાકાલી, ૪. કૃષ્ણા, ૫. સુકૃષ્ણા, ૬. મહાકૃષ્ણા, ૭. વીરકૃષ્ણા, ૮. રામકૃષ્ણા, ૯. પિત્રસેનકૃષ્ણા, અને ૧૦. મહાસેનકૃષ્ણા, નામની શ્રેષ્ણિક રાજાની દશ રાષ્ટ્રીઓનાં દશ અધ્યયના કહ્યાં છે. તેમાં પહેલા અધ્યયનમાં ચંપાનગરીમાં કાૈલ્યુકરાજા હતા. ત્યાં તેની લઘુમાતા કાલી નામે શ્રેલ્યુકરાજાની રાણી હતી. ત્યાં મહાવીરસ્વામી પધારતાં તે વાંદવા ગઇ. દેશના સાંભળી પ્રતિએાધ પામી કાેલ્યુકરાજાની આગ્ના લઇને તેલ્યું ચારિત્ર લીધું. પ્રભુએ કાલી સાધ્વીને ચંદનખાલા મહત્તરાને સાંપી. શુદ્ધ ચારિત્ર પાળતાં અને અનેક પ્રકારના તપ કરતાં તેની ઇચ્છા રતનાવળી તપ કરવાની થઇ. તેલ્યુએ ચંદનખાલાની આગ્ના લઇ રતનાવળી તપની ચાર પરિપાદી કરી. અહિં રતનાવળી તપનું સ્વરૂપ જલ્લાવ્યું છે. તે તપ કર્યા બાદ શરીર અસ્થિશેષ (જેમાં કેવળ હાડકાં જ દેખાય તેવું) રહેવાથી સાધ્વી ચંદનખાલાની આગ્ના લઇ તેલ્યું એક મહિનાનું અલ્યુસલ્ય કરી કેવળ ગ્નાન પામી સિદ્ધિના સુખ મેળવ્યા. અહીં પહેલા અધ્યયનના દુંક પરિચય પૂરા થયા.
  - ર. બીજા અધ્યયનમાં સુકાલીનું વર્ણન આવે છે. તેણીએ ચારિત્ર લઈને

કનકાવળો તપ કર્યો છે. ત્રોજી મહાકાલી રાષ્ટ્રીએ ચારિત્ર લઇને લધુસિં હનિષ્ફ્રીડિત તપ કર્યો છે. ચોથી કૃષ્ણારાષ્ટ્રીએ ચારિત્ર લઇને માટે સિંહનિષ્ફ્રીડિત તપ કર્યો છે. પાંચમી સુકૃષ્ણારાષ્ટ્રીએ ચારિત્ર લઇને સપ્તસપ્તિમિકા નામની ભિક્ષુપ્રતિમાને અંગીકાર કરી તેને અનુસરતો મહાતપ કર્યો છે. છઠ્ઠી મહાકૃષ્ણા રાષ્ટ્રીએ ચારિત્ર લઇને લઘુસવે તાભદા પ્રતિમાનું પ્રતિમાનું આરાધન કર્યું છે. સાતમી વીરકૃષ્ણા સાધ્વીએ મહાસવે તાભદા પ્રતિમાનું આરાધન કર્યું છે. આઠમી રામકૃષ્ણા સાધ્વીએ ભક્રોત્તરા પ્રતિમાનું આરાધન કર્યું છે. એટલે તે ત્રણે સાધ્વીઓએ તેમાં અતાવેલા તપ કર્યો છે. નવમી પિતૃસેન કૃષ્ણા રાષ્ટ્રીએ દિક્ષા લઇ મુકતાવલી તપ ચાર પરિપાટીએ કર્યો છે. અને દશમી મહાસેન કૃષ્ણારાષ્ટ્રીએ આંખલ વર્ષમાન તપનું આરાધન કર્યું છે. આ તપમાં એક આંખિલથી માંડીને ચડતા સા (૧૦૦) આયંખિલ કરવામાં આવે છે. અને આંતરે ઉપવાસ કરવામાં આવે છે. એટલે એકંદર પ૦૫૦ આંખિલ અને ૧૦૦ ઉપવાસ મળીને પશ્પ૦ દિવસે એટલે ૧૪ વર્ષ, 3 માસ; ૨૦ દિવસ લાગટ આ તપ કરનારા ભવ્યજ્વાને થાય છે. મહાસેન કૃષ્ણા સાધ્વી એ રીતે તપ કરી ૧૭ વર્ષના કલ દીક્ષા પર્યાય પાળીને ચંદનભાળાની આજ્ઞા લઇ એક માસનું અણસણ કરી કેવલ જ્ઞાન પામી માક્ષે ગઈ.

આ દશે સાધ્વીએામાંની કાલી સાધ્વીના ૮ વર્ષના દીક્ષાપર્યાય હતા. પછી એકેક વર્ષની વૃદ્ધિ કરતાં છેલ્લી દરામી સાધ્વીના દીક્ષાપર્યાય ૧૭ વર્ષના હતા. આ દરો રાણીઓ ચેઠક રાજા સાથેના કાેેેેબિકના યુદ્ધમાં પ્રથમના દરા દિવસામાં અનુક્રમે યાતાના કાલકુમાર વગેરે દરો પુત્રોના મરણની વાત પ્રભુવીરની પાસે સાંભળી વૈરાગ્ય થવાથી ચારિત્ર લઇ અ'તકૃત્કેવલી **થઇ ને** સિદ્ધિષદ પામી છે. અહીં કહેલા તપનું વર્ણાન વિસ્તારથી કર્યું<sup>.</sup> છે. આ રીતે આઠમા વગ<sup>ર</sup>ના દુંક પરિચય પૂરા થયે**ા બીજા** યુંથામાં અહીં કહેલા અધ્યયનનું નામ ઉદ્દેશા કહ્યું છે. એટલે ૮ વર્ગોમાં ૯૨ ઉદ્દેશા છે એમ કહ્યું છે. આમાંથી મનન કરી અપૂર્વ આત્મિક ળાેધને દેનારા ૧૪ મુદ્દાઓ ક્રમસર આ રીતે જાણવા-૧. ત્રીજા વર્ગમાં ગજસુકુમાલની ખીના, ૨. પાંચમા વર્ગમાં કહેલ દ્વારિકાના વિનાશનું વર્ણન, ૩. છઠ્ઠા વર્ગમાં સુદ્દગરપાણિ અથવા અર્જુન માળીના અધિકાર, ૪. અતિમુક્તકુમારનું વર્ણન, પ. આઠમા વર્ગમાં દશ પ્રકારના તપનું વર્ણન, ૬. પુત્રના લાલનપાલન માટે દેવકીજીના તીલ માહ, ૭. ગજસુકુમાળે સહન કરેલ પ્રાહ્યાંત ઉપસગ<sup>°</sup>, ૮. કૃષ્ણ વાસુદેવના દ્રારિકાના વિનાશ થવાનું સાંભળતાં ચારિત્ર ધમ° ઉપરના પ્રેમ, હ. ચારિત્ર ગ્રહુણ કરનારને પૂરતી મદદ દેવાની ઉદ્દેશપણા, **૧૦.** છ ગાઠીક્ષા (દુરાચારી) પુરુષાની કામને આધીન થવાથી થયેલી દુઈશા, ૧૧. સુદર્શન શેઠની જિનને વંદન કરવા માટે જવાની દઢતા, ૧૨. અર્જુ નમાળીએ ચારિત્ર લઈને સહન કરેલ સમસ્ત પ્રજા તરફના ઉપસર્ગ, ૧૩. અતિમુક્ત કુમારને પાછલા ભવાના શુભ સ'સ્કારાથી ચારિત્ર

监

ધર્મ ઉપર ખાલ્યાવસ્થામાં જ થયેલ રાગ અને ૧૪. શ્રેબિક રાજાની દશે રાબીઓએ કરેલ ઉત્ર તપ. ભવ્ય જવાએ આ ૧૪ મુદ્દાઓ ખાસ ધ્યાન દઈને વાંચી સાર લઈ આત્મ રમભુતા જરૂર વધારીને માેક્ષના અવ્યાખાધ સુખ મેળવવા. એ જ માનવ જીવનતું ખરું રહસ્ય છે.

શ્રી અ તગડ દશાંગ સ્ત્રના પરિચય પૂરા થયા

**5** 

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના નવમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા

y y

記

### દરામા પ્રકાશ

। ૯ અનુત્તરાપયાતિક દશાંગ સૂત્રના ટૂંક પરિચય ।।

अह हं दसमपयासे, बुच्छमणुत्तरोववाइयस्यस्स ।। मवमंगस्स परिचयं, संखेवा अप्पसुक्खदयं ॥ ७६ ॥ वग्गतिगं दस पढमे, तेरस बिइए तहेव दस तइए ।। तेत्तीसङ्झयणाइं, सत्तण्हं धारिणी माया ॥ ७७ ॥ तह चेळ्ळणा य दुण्हं, मामा नंदाऽऽभयस्स दसमस्स ।। सेणियपिया इसण्हं, अणुत्तरेसुं गया कमसो ॥ ७८ ॥ विवरीयकमा जाया, अंतिल्ला पंचणत्तरा देवा ॥ सिद्धी तओ विदेहे, पढमे वग्गे रहस्समिणं ॥ ७९ ॥ बिइए तेरस पूत्रा, सेणियनिव धारिणी जनयजणणी ।। सोलस वरिसा दिक्खा, विजये पढमाण दुण्हंपि ।। ८० ।। विजयंते दो दो दो, जयंत अपराजिए तहा कमसो।। पंचंतिल्ला मज्झे, महाविदेहे तओ सिद्धी ।। ८९ ।। धणाईणं तहर, काकंदीवासिष्ठणपञ्जजा ॥ जियसत्तुनिवेण कओ, महुस्सवो तस्स दिक्खाए ॥ ६२ ॥ छद्रतयंबिलपारण. भिग्गहवेहद्विसेसवृत्तं ॥ बण्णो मुणी महादुक्क-रकारगनिज्जरो भणिओ ॥ ८३ ॥ सिरिबोरेणं पहुणा, सेणियनिव पुच्छिएण् समणेसु ।। तुद्धनियो बंदइ तं, विज्ञेडणसणं च सब्बद्धे ॥ ८४ ॥ सिद्धी महाविदेहे, सुणखत्ताईणमेव वृत्तंता। कायंदी रायगिही, साकेयपुरं च वाणिज्जं ॥ ८५ ॥ वो तिण्णि दो य बो इग, माया भद्दा तहा नवण्हंपि ।**।** मिण्णा भिण्णा भणिया, वेहछपिया कओ तेणं ।। ८६ ।।

## विष्णुस्सवो छमासा, नत्र बहुवरिसा तहेव अटुण्हं ।। अंते विडलेऽणसणं, सञ्बद्घ विदेहनिञ्वाणं ।। ८७ ।।

રાખ્દાર્થ તથા સ્પષ્ટાર્થ'—હવે શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવ**લી**ના દશમાં પ્રકાશમાં નવમા શ્રી ચ્યતુત્તરે પપાતિક દરાાંગસૂત્રના પરિચય દ'કામાં કહીશ. તે પરિચય મનન કરતારા **ભવ્ય જવાને નિજગુણરમણતાના અપૂર્વ આન દથી ચ**તા સુખને આપનારા છે. ૭૬. જે આંગના દશવગેરે અધ્યયનામાં ચારિત્રને આરાધી અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ રૂપે થનારા સુનિવરાનું વર્ણન કર્યું છે, તે અનુત્તરાપપાતિક દશાંગ કહેવાય. આ નવમા અંગમાં ત્રણ વર્ગો છે. તેમાં પહેલા વર્ગના દશ અધ્યયનામાં ૧. જાલિકુમાર, ૨. મયાલિ, ૩. ઉપજાલિ, ૪. પુરુપસેન, ૫. વાસ્સિન, ૬. દીર્ઘદંત, ૭. લષ્ટદંત, ૮. વેહ્રુલિ, ૯. વેહાસ, ૧૦. અભયકુમાર, શ્ર ખક રાજાના આ દ્રશ કુમારાેનું અનુક્રમે એકેક અધ્યયનમાં વર્ણન કર્યું. છે, તેથી તેના નામથી અધ્યયન ઍાળખાય છે. અહીં શરૂઆતમાં કહેલા સાત કુમારાની માતા ધારિણી, તે પછીના આઠમા નવમા કુમારાની માતા ચેક્ષણા અને અભયકુમારની માતા નંદા હતી. તે દશે કુમારાએ પ્રભુ શ્રી મહાવીરની પાસે દીક્ષા લીધી. ચારિત્ર પાળીને પહેલા જલિમુનિથી વારિસેનમુનિ સુધીના પાંચ મુનિઓ અનુકમે વિજય-વૈજયંત–જયંત-અપરાજિત અને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાને એકાવતારી દેવ થયા. છેલ્લા પાંચે મુનિએા ઉત્ક્રમે પાંચમા, ચાથા, ત્રીજા બીજા ને પહેલા અનુત્તર વિમાનમાં દેવ થયા. ત્યાંથી વ્યવી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં મનુષ્ય થઈ ચારિત્ર અારાધી માક્ષે જશે. અહીં પહેલા વર્ગના ટુંક પરિચય પૂરેા થયા. બીજા વર્ગનાં ૧૩, અને ત્રીજા વર્ગનાં ૧૦ અધ્યયના મળીને (૧૦-૧૩-૧૦) કુલ ૩૩ અધ્યયના ત્રણે વર્ગોનાં જાણવાં. તથા જાલિ વગેરે દરો કુમારાના પિતા શ્રેણિક રાજા હતા. આ પહેલા વર્ગ નું રહસ્ય જાણુવું. ૭૭-૭૮-૭૯ બીજા વર્ગમાં ૧. દીર્ઘસેન, ૨. મહાસેન, ૩. લખ્ટદંત, ૪. ગૂઢદંત, ૫. શુદ્ધદંત, ૬. હલ્લ, ૭. ક્રુમ, ૮. દ્રુમસેન, ૯. મહાદુમસેન, ૧૦. સિંહ, ૧૧. સિંહસેન, ૧૨. મહાસિંહસેન, ૧૩. પુષ્પસેન નામના શ્રેબિક રાજાની ધારિણી રાણીના ૧૩ પુત્રાના વર્ણનને જણાવનારાં ૧૩ અધ્યયના છે. તે અધા મહાવીરસ્વામી પાસે ચારિત્ર લઇને સાેળ સાેળ વર્ષ સુધી તેનું આરાધન કરીને પહેલા બે મુનિઓ વિજય વિમાને, પછીના બે મુનિઓ વૈજયંત વિમાને, પછીના ુ બે મુનિએા જયંત વિમાને, પછીના બે મુનિએા અપરાજિત વિમાને દેવ થયા. છેલ્લા પાંચે મુનિએા સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાને દેવ થયા છે. ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સાધુ થઇ માક્ષે જશે. ૮૦-૮૧. ત્રીજા વર્ગમાં ૧૦ અધ્યયના છે. તેમાં અનુક્રમે ૧. ધન્ય, ૨. સુનક્ષત્ર, ૩. ઋષિદાસ, ૪. પેલ્લક, ૫. રામયુત્ર, ૬. ચંદ્ર, ૭. પૃષ્ઠ, ૮. પેઢાલપુત્ર, ૯. યાહિલ, ૧૦. વેહલ્લ. આ દરોની બીના ક્રમસર એકેક અધ્યયનમાં કહેલી હેાવાથી

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (૯. શ્રી અનુત્તરે પપાતિક દશાંગ સૂત્રના પારચય) ર૮૭ અધ્યયના તે તે ધન્યાદિના નામથી ઓળખાય છે. પહેલું અધ્યયન માંદું છે. તેમાં કહ્યું છે કે કાકંદી નગરીમાં રહેનારી ભદ્રા માતાના પુત્ર ધન્ય કુમારે શ્રીમહાવીરદેવ ત્યાં પધારતાં તેમની પાસે જઈ દેશના સાંભળી પ્રતિબાધ પામી ભદ્રામાતાની આજ્ઞા ઘણી મહેનતે મેળવી જિતરાત્રુ રાજાએ કરેલા દીક્ષામહાત્સવથી દીક્ષા લીધી. તે જ દિવસથી છકુ છકુ તપને પારે આખેલ કરવાના અભિગ્રહ કર્યો. તેમાં પણ એવા નીરસ આહાર લીધા, કે જેથી ફક્ત આઠ જ મહિનામાં તે મુનિના શરીરમાં માત્ર હાડકાં જ દેખાવા લાગ્યા. ધન્ય મુનિના શરીરના દરેક અગાપાંગનું વર્ણન સૂત્રકારે બહુ જ વિસ્તારથી આપ્યું છે. તે વાંચનાં ત્યાગ ધર્મનું ખરુ રહસ્ય સમજાય છે.

એક વખત પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ રાજગૃહીએ પધારતાં શ્રેણિક રાજાએ ચીદ હજાર મુનિવરામાં કયા મુનિ મહાદુષ્કર કાર્યને કરનારા અને મહાનિજ રા કરનારા છે? એમ પૂછતાં પ્રભુએ ધન્ય મુનિ જણાવ્યા. શ્રેણિક રાજાએ તેનું કારણ પૂછતાં પ્રભુએ તેણે કરેલી દુષ્કર તપસ્યાનું અને તેના શરીરની સ્થિતિનું વર્ણન કરી સ્પષ્ટ જણાવ્યું કે તે ધન્ય અણગાર ચૌદ હજાર મુનિઓમાં મહાદુષ્કર કાર્ય કરનાર અને કર્માની મહાનિજ રા કરનાર છે. તે સાંભળી શ્રેણિક રાજાએ તે મુનિની પાસે જઈ વંદના નમસ્કાર કર્યા. પછી સ્વસ્થાને ગયા. એક વખત રાતે ધન્ય મુનિને અનશન કરવાની ઇચ્છા થઈ. સવારે પ્રભુની આગા લઈ સ્થવિર મુનિવરાની સાથે વિપુલાચલ પર્વત ઉપર ચડી અનશન કર્યું. એક માસને અંતે કાળ કરીને સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમા ચારિત્ર લઈને સિદ્ધ થશે.

એ જ પ્રમાણે બીજા સુનક્ષત્ર મુનિની ખીના જાણવી. તે પણ કાકંદી નગરીમાં ભદા માતાના પુત્ર હતા. શ્રીવીર પ્રભુ પાસે ચારિત્ર લઈ ખહુ વર્ષો સુધી પાળી વિપુલા-ચલ પર્વત પર અનશન કરી સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનમાં દેવ થયા. ખાકીના ૮ મુનિએ પણ તે જ પ્રમાણે એકેક માસનું અનશન કરીને વિપુલાચલ પર કાળ કરીને સર્વાર્થ સિદ્ધે દેવ થયા. ત્યાંથી વ્યવીને મહાવિદેહે સિદ્ધ થશે. આ દશ મુનિએમાં પ્રથમના ખે મુનિએમની જન્મભૂમિ કાકંદી, પછીના ખેની (3-૪ની) અને ૧૦મા મુનિની રાજગૃહી, પાંચમા છઠ્ઠા મુનિની સાકેતપુર, સાતમા આઠમા મુનિની વાણ્જિય શામ અને નવમા મુનિની જન્મભૂમિ હસ્તિનાપુર છે. તેમાં નવ મુનિએમની માતા ભદ્રા કહી, તે જીદી જીદી વ્યક્તિ જાણવી. (પિતાનું નામ આપ્યું નથી. સંભવ છે કે કદાચ તે વખતે હયાત ન હોય) દશમા વેહલ્લ કમારને પિતા હતા. તેથી રજા લીધી હતી, અને તે જ પિતાએ દીક્ષામહોત્સવ કર્યો હતા. અહીં પિતાનું નામ જણાવ્યું નથી. માતા કદાચ હયાત ન હોય, એમ સંભવ છે. આ દશ મુનિવરામાં ધન્ય મુનિએ નવ મહિના સુધી ચારિત્રની નિર્મલ આરાધના કરી છે, છેલ્લા વેહલ્લમુનિના ચારિત્ર પર્યાય દ્

માસના, અને ભાકીના આઠ મુનિવરાના ઘણાં વર્ષા સુધીના ચારિત્ર પર્યાય જાણવા. એ કરો મુનિઓ અનુત્તર દેવલાકમાંથી ચ્યવીને મહાવિદેહે ચારિત્રની આરાધના કરીને સિદ્ધ થશે. ૮૨ થી ૮૭. આ રીતે ત્રીજા વર્ગીના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરાે થયાે.

શ્રી અનુત્તરાપપાતિક દશાંગ સૂત્રના ટુંક પરિચય પૂરાે થયાે.

蛎

띪

蛎

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના દશમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા.

蛎

Signal Signal

認

### અગીઆરમા પ્રકાશ

#### ૧૦. પ્રશ્ન વ્યાકરણાંગ સૂત્રના પરિચય ॥ आर्या ॥

इक्कारसप्पासे, पण्हावागरणपरिचयं लेसा ।।
वृच्छं इगसुयलंघे, अज्ञयणावसिक एगसरा ॥ ८८ ॥
पंचासवपण्णत्ती, आइल्लज्ञस्यणपंचगेसु कमा ॥
पणसंवरपण्णत्ती, पंचज्ञस्यणेसु सेसेसुं॥ ८९ ॥
आसी पुट्वं पण्हा, पण्हापण्हा अपण्हपण्णत्ती ॥
अडुत्तरसयमाणा, विज्ञाइसयत्ति नंबीए ॥ ९० ॥
नागकुमाराईएां, बत्ता आयंसपुज्जसमणेहिं॥
भागी सोवि विलुत्तो, विज्ञामंताइसयक्तिओ ॥ ९१ ॥
पंचण्हमासवाणं, चाझो तह संवराण पंचण्हं ॥
संसाहणा विहेषा, पण्हावागरणतत्तिमणं ॥ ९२ ॥

શખ્દાથ :— હવે હું શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલીના અગિયારમા પ્રકાશમાં શ્રીપ્રશ્ન વ્યાકરણ નામના દશમા અંગના પશ્ચિય દુંકામાં કહીશ. અહીં એક શ્રુતસ્ક ધ છે. તેમાં દશ અધ્યયના છે. તે અધામાં ઉદ્દેશા નથી, માટે દશે પણ અધ્યયના એકસરાં કહેવાય છે. ૮૮. દશ અધ્યયનામાંથી પહેલા પાંચ અધ્યયનામાં હિંસાદિ પાંચ આશ્રવાનું સ્વરૂપ કમસર જણાવ્યું છે. અને છેદલાં પાંચ અધ્યયનામાં અહિંસાદિ પાંચ સંવરાની ખીના અનુક્રમે જણાવી છે. ૮૯. શ્રીનંદીસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે આ દશમા અંગમાં પહેલાં ૧૦૮ પ્રશ્નો, ૧૦૮ અપ્રશ્નો, ૧૦૮ પ્રશ્નાપ્રશ્નો, વિદ્યાતિશયો તેમજ નાગકુમાર વગેરે ભ્રુવન-પતિ દેવાની સાથે મુનિવરાએ કરેલી વાતચીત વગેરે હકીકત જણાવી હતો. તે ભાગ વિચ્છેદ પામ્યા છે, તેથી તે સિવાયના ભાગ હવાત છે. વિચ્છેદ પામેલા ભાગમાં મહાચમત્કારી વિદ્યાન્મંત્રાનું સ્વરૂપ કહ્યું હતું, એમ શ્રીનંદીઆદિ શ્રંથામાં કહ્યું છે. ૯૦-૯૧. આ દશમા અંગનું રહસ્ય એ છે કે પાંચે આશ્રવના ત્યાં કરવો ને પાંચે અહિંસાદિ સંવરોની સેવના કરવી. ૯૨.

સ્પષ્ટાર્થ':—મહાચમત્કારી વિદ્યાચ્યામાંની પ્રશ્નવિદ્યા, અપ્રશ્નવિદ્યા, પ્રશ્નાપ્રશ્ન વિદ્યા વગેરે છીનાને જણાવનારું જે અ'ગ, તે પ્રશ્ન વ્યાકરણાંગ કહેવાય. જેના અધિષ્ઠાયક દેવ હોય તે મંત્ર કહેવાય. જેની અધિષ્ઠાયિકા દેવી હોય, તે વિદ્યા કહેવાય. આ દરામા અંગમાં તે સર્વ મંત્રાદિની બીના પણ પહેલાં કહેલી હતી. કાલાદિના દાષથી તે ભાગ વિચ્છેદ પામ્યા, તેથી હાલ આશ્રવ સંવરની બીનાને જણાવનારા ૧૦ અધ્યયના જ અહીં બાકી રહ્યાં છે. તેમાં ૧. પહેલા પ્રાહ્મતિપાત નામના અધ્યયનની શરૂઆતમાં મંગલ વગેરેનું વર્ણન કરીને આશ્રવ સંવરનું વર્ણન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. તેમાં આશ્રવોને કહેતાં પહેલા પ્રાણાતિપાતનું સ્વરૂપ, તેનાં જૂદાં જૂદાં નામા કહીને જણાવ્યું છે કે ચમાર વગેરે હલકી કોઠીના છવા ચામહું, ચરબી વગેરે મેળવવા માટે છવાની હિંસા કરે છે. પછી પૃથ્વીકાયાદિ પાંચેની હિંસાના કારણા જણાવીને કહ્યું કે મચ્છીમાર શક વગેરે મ્લેચ્છા છવાને નિર્દય ભાવે હણી નરકાદિ દુર્ગતિમાં જઇ આકરાં દુ:ખા ભાગવે છે. કદાચ મનુષ્ય થાય તા તેમાં ખરાળ પરિસ્થિતિયાળા તેઓ બહુ જ આધિ વ્યાધિ ઉપાધિના બહુ જ દુ:ખા ભાગવે છે. એઠલે હિંસાના કારણ ફલ વગેરેનું વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું. છે.

- ર. બીજા મુષાવાદ નામના અધ્યયનમાં મુષાવાદનું સ્વરૂપ અને તેનાં નામા કહીને જણાવ્યું છે કે ૧. નાસ્તિક, ૨. પંચસ્ક ધવાદી, ૩. પુણ્યાદિના ફ્લને નહિ માનનારા જીવા, ૪. – ૫. ઇંડામાંથી અને શ્રદ્ધાથી જગતની ઉત્પત્તિ માનનારા, ૬. વૈષ્ણવા, છ. એકાત્મવાદી, ૮. અકારકવાદી, ૯. બીજાની ઉપર ખાંહે આળ દેનારા જવા, ૧૦. કન્યા વગેરેની બાબતમાં જુઠું બાલનારા જવા, ૧૧. જવાને હણવામાં પાપ નહિ માનનારા છવા, ૧૨. અનર્થકંડના ઉપદેશ દેનારા છવા તથા ૧૩. અનર્થ-દંડની અનુમાદના કરનારા છવા, આ તેર પ્રકારના છવા તથા તેવા પ્રકારના બીજા પણ છવા જાતું ભાલે છે. અહીં અંડવાદ સ્વયંભૂવાદનું સ્વરૂપ ટુંકામાં જણાવીને 'સંવ° જગત વિષ્ણુમય છે' આ મતનું સ્વરૂપ દૂંકામાં કહ્યું છે. તેને અનુસરતી માર્ક ડેઋડપિની ગાથાએ કહીને જાતું બાલવાના કડવા ફલ વગેરે બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. દૂંકામાં એમ પણ કહી શકાય કે જેમ પહેલા અધ્યયનમાં ૧. હિંસાનું સ્વરૂપ, ૧. હિંસાનાં ૩૦ નામ, ૩. હિંસા કરવાનાં કારણા, ૪. હિંસાનું ક્લ, ૫. હિંસા કરનારા જીવાતું સ્વરૂપ કહેવા રૂપ પાંચ હારા (અને નરકની પીડા વગેરે) કહ્યા છે. તે જ પ્રમાણે અહીં બીજ અધ્યયનમાં પણ ૧. મુષાવાદનું સ્વરૂપ, ૨. મુષાવાદનાં ૩૦ નામ. ૩. અસત્ય બાલનારા સ્વપરતીથઉં છવાનું સ્વરૂપ, ૪. અસત્ય બાલવાનાં કારણા તથા ૫. અસત્ય બાલવાનું ફલ વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- 3. ત્રીજા અદત્તાદાન નામના અધ્યયનમાં ૧. અદત્તાદાન (ચારી)નું સ્વરૂપ, ૨. અદત્તાદાનનાં ત્રીસ નામા, ૩. અદત્તાદાનના કારણા, ૪. અદત્તાદાનનું કુલ, ૫. ચારી કરનારા પરધનના લાભિયા રાજાઓ, ચાંચિયા વગેરેના આ ભવના તથા પર-ભવના દુ:ખાનું વર્ણુન, સંસારને સમુદ્રની ઉપમા દર્દને બંનેની સરખામણી વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

ચાયા અભ્રહ્મ નામના અધ્યયનમાં ૧. અભ્રદ્ધા (મૈયુન)નું સ્વરૂપ, ૨. અભ્રહ્મનાં ત્રીસ નામા, ૩. અસુર વગેરે ભેંદા કહીને અબ્રહ્મ સેવનારા જ્વાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તેમાં અબ્રહ્મચારી ચક્કી બલદેવ વાસુદેવ માંડલિક વગેરે રાજાનું અને યુગલીયા સ્ત્રી પુરુષાનું વર્ણન કરી, ૪. અબ્રહ્મચર્યનાં કારણા જણાવતાં કહ્યું કે સીતા, દ્રીપદી, ર્રાકમણી, પદ્માવતી, તારા, કાંચના, અહલ્યા, સુવર્ણગુલિકા, કિંનરી, વિદ્યુન્મતી અને રાહિણી નિમિત્તે ભયંકર યુદ્ધો થયા. ૫. અબ્રહ્મનું ભવ ભ્રમણાદિ ફલ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

ય. પાંચમા પરિશ્રહ નામના અધ્યયનમાં પરિશ્રહનું સ્વરૂપ, ર. પરિશ્રહનાં ૩૦ નામા, ૩. પરિશ્રહવાળા જીવાનું સ્વરૂપ તથા તેમની દુર્ગતિ, ૪. પરિશ્રહનાં કારણા, ૫. પરિશ્રહના કલા જણાવીને ભવનવાસી વગેરે લેકા કહ્યા છે. અ'તે કરમાવ્યું કે શિલ્પ વગેરે પણ લાભના કારણ હાવાથી ભવભ્રમણને વધારે છે.

આશ્રવ દ્વારનાં પાંચ અધ્યયનાના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા.

# સંવર દ્રારનાં પાંચ અધ્યયનાના ટ્વંક પરિચય

દ. છઠ્ઠા (૧) અહિંસા મહાલત નામના અધ્યયનમાં સંવરને કહેવાની પ્રતિજ્ઞા જણાવી સંવર દારાતું દ્વાંકામાં વર્ણન કર્યું. છે. ૧. અહિંસાના ઉપાદ્દેશત અને મહાલતાતું સ્વરૂપ જણાવતાં શરૂઆતમાં અહિંસાનું સ્વરૂપ, ૨. તેનાં નામા કહીને, ૩. અહિંસા ધર્મના સાધક તીર્થં કર, અવિધજ્ઞાની, ઋજુમતિ-વિપુલમતિ મન: પર્યવજ્ઞાની, પૂર્વધર વગેરે મહાપુરુષાદિનું વર્ણન કર્યું. છે. પછી સંયમનું ને નવ કાેડીનું સ્વરૂપ જણાવીને કહ્યું કે ચિકિત્સાદિતું, ને લક્ષણાદિ પારખવાનું, તથા માન પૂજાદિ સતકારનું વર્જન કરવું. પછી જયણા વગેરે તથા પહેલા મહાલતની પાંચ ભાવના સમજાવીને આહાર લેવાનું કારણ, અને દાંડા પીઠ વગેરે રાખવાનાં કારણા (સંયમની વૃદ્ધિ વગેરે) જણાવ્યા છે. તથા અંતે સાધનું યથાર્થ સ્વરૂપ પણ વર્ણવ્યું છે.

અહીં અહિંસાના નામામાં દયાનું પૂજા નામ કહ્યું છે, તેથી જિનપૂજામાં હિંસા કહેનારની માન્યતા તદ્દન ખાેટી છે. એમ સમજવું.

હ. સાતમા (ર) સત્યવત નામના અધ્યયનમાં ૧. સત્ય વચનનું સ્વરૂપ, ૨. સત્યના મહિમા, ૩. સાવઘ ભાષાના ત્યાગ, ૪. સત્યનાં નામા જણાવ્યાં છે. ૫. આખ્યાત (ક્રિયા પદ) નિપાત (અબ્ય્રય) ઉપસર્ગ (ઉપ, અવ, વગેરે) વગેરેનું જ્ઞાન સત્યભાષાનું કારણ છે. દ. બીજા મહાવતની પાંચ ભાવના, હ. ક્ષેત્રાદિ નિમિત્ત અસત્ય ખાલાય વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

૮. આઢમાં (3) અહત્તાદાન વિશ્મણ મહાવ્રત નામના અધ્યયનમાં ૧. અદત્તાદાન વિશ્મણનું સ્વરૂપ, ર. વિસ્મૃત એટલે કઈ ચીજ કાર્ની છે? તેની ખબર ન હાય
તો, તેવી ચીજ અથવા તેવા પ્રકારના બીજ પણ પદાર્થો લેવાય નહિ, 3. જે ઘરમાં
જવાથી માલિકને અપ્રીતિ થાય, તેવા ઘરમાં મુનિએ જવું નહિ. ૪. અપ્રીતિવાળા દાયક
શ્રાવકાદિની પાસેથી મુનિએ પીઢ કેલક વગેરે લેવાં નહિ, પ. મુનિને કેવા પીઢ વગેરે
ખપે? અને કેવા પીઢ વગેરે ન ખપે? ૬. ઉપધિ વગેરેના દાતાનું સ્વરૂપ, ૭. આલમુનિ
વગેરેના વૈયાવચ્ચ કરવાના શુભ સંસ્કારવાળા મુનિએમએ તપસ્વ—કુલ-ગણ—સંઘ
—ચૈત્ય વગેરેના નિમિત્તે ઉઘમશીલ થવું, ને અપ્રીતિવાળા દાયકના પીઢાદિ પદાર્થો
વાપરવા નહિ. આ બધી હકીકત વિસ્તારથી સમજવીને અંતે ત્રીજ મહાવતની પાંચ
ભાવનાનું સ્પષ્ટ સ્વરૂપ જણાવ્યું છે.

હ. નવમા (૪) બ્રહ્મચર્ય નામના અધ્યયનમાં ૧. બ્રહ્મચર્ય નું સ્વરૂપ, ૨. તેના મહિમા, ઉત્કૃષ્ટપણું, પ્રસાવ, ૩. બ્રહ્મચારીએ વર્જવા લાયક સ્થાના, ૪. બ્રહ્મચર્ય નું કૂળ, ૫. બ્રહ્મચર્ય મહાવ્રતની પાંચ ભાવના વગેરે ભીના વિસ્તારથી જણાવી છે.

૧૦. દશમા (૫) અપરિગ્રહ મહાલત નામના અધ્યયનમાં એક પ્રકારના અસંયમ, બે પ્રકારના અધન વગેરે એકેક સંખ્યાની વૃદ્ધિ કરીને ત્રણ ચાર પાંચ વગેરે પદાર્થાતું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી કહ્યું કે મુનિવરાને છત્રક (છત્રી) ફૂલા વગેરે ન ખપ, એાદનાદિની સંનિધિ રખાય નહિ, ઊંદ્દષ્ટાદિ દાષથી દૂષિત આહારપાણી ન ખપે આ બીના વિસ્તારથી સમજાવીને સાધુઓને ખપી શકે તેવા આહાર પાત્રા પુંજણી પડલા (પલ્લા) ગુચ્છા વગેરેતું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું. છે. અંતે સાધુતું યથાર્થ સ્વરૂપ જણાવીને આની પાંચ ભાવના કહેવાના પ્રસંગ કહ્યું છે કે મુનિઓએ શભાશભ શખદાદિમાં રામ દેષ ન કરવા જોઇએ. આ બધી બીના વિસ્તારથી જણાવી છે.

સ વર દ્વારનાં પાંચ અધ્યયનાના દૂંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણાંગ સ્ત્રના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

<u></u>

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના અગીઆરમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા

**뺽** 

蜗

铝

## ભારમા પ્રકાશ

૧૧. શ્રી વિપાક સુત્રાંગ સૂત્રના પરિચય ા ક્યાર્યા હ

जह बारसप्यासे परिचयलेसं विवागसुत्तस्स ।। बुष्छं वो सुयलंधा, दुक्लविवागे दसज्झयणा ॥ ९३ ॥ पढम मिया पुत्तेक्सं, एडिस्ययमस्यं अभागसेणदस्यं ।। सगड बिहेस्सइदर्स, सिरिनंदीबद्धणं छहे।। ९४।। उंबरदत्तं सोरिय-दत्तक्तं नवमदेवदत्तक्तं ।। अंजू दसमं बीए, सुबाहुयं भइनेंदी य ।। ९५ ।। तह्य सुजाय सुवासव-जिणेदासं धणवई महाबलयं ।। सिरिभहाइमणंदी, पवर महाचंद वरदस्र ॥ ९६॥ अव्वाणाइवसाणं, सीय विवामी निचियकम्मणुहवो जो ।। जं सुत्तं तं बण्णइ, विवागसुत्तस्स सहत्यो ॥ ९७ ॥ आसण्णसिद्धियाणं, अणुह्याणंतबु<del>वस</del>स्विण्णाणं ।। वेरग्गं दुहसबणा, वृत्तो पढमो दुहविवागो ॥ ९०॥ तित्ययरा अगयंता, नाणंतिच्छेरमंगिनियहाणं ॥ नेच्छंते दुक्खफलं, मृढा सेवंति दुहहेऊ ॥९९॥ इच्छंति सुहफलाइं, सेबंति ण सुबससाहणाइं ते ॥ बुहफलपबंसणद्वं, बुत्तो पढमो बुहविवागो ॥ १००॥ सहिमहं सन्वेसि, तं पुण बाणाइसुहिनिमित्तेहिं।। एयहं पण्णत्तो, अंते बिद्दऔं सुहबिबानो ॥ १०१॥

શબ્દાર્થ:—હવે ભારમા પ્રકાશમાં અગીયારમા અંગરૂપ શ્રીવિપાકસૂત્રના પરિચય દૂં <del>કામાં ક</del>હીશ. તેના ખે શ્રુતસ્ક'ધા છે. તેમાં પહેલા દુ:ખ વિપાક નામના શ્રુતસ્ક'ધમાં દેશ અધ્યયના કહ્યા છે. ૯૩. તેનાં નામ આ પ્રમાણે-૧. મુગાપુત્ર અધ્યયન, ૨. ઉજ્ઝિતક અધ્યયન, ૩. અભગ્નસેન અધ્યયન, ૪. શકદ અધ્યયન, ૫. ખુહસ્પતિકૃત્ત અધ્યયન, ૬. ન દિવધિત અધ્યયન, ૭. ઉંભરદત્ત અધ્યયન, ૮. શીરિકદત્ત અધ્યયન, ૯. દેવદત્તા અધ્યયન, ૧૦. અંજા અધ્યયન. બીજા સુખ વિપાક નામના શ્રુતસ્કંધમાં દશ અધ્યયના છે. તેનાં નામ આ પ્રમાણે-૧. સુળાહુકુમાર અધ્યયન, ૨. ભદ્રનંદી અધ્યયન, ૩. સુજાત અધ્યયન, ૪. સુવાસત્ર અધ્યયન, ૫. જિનદાસ અધ્યયન, ૬. ધ્રનપતિ અધ્યયન, ૭. મહાળળ અધ્યયન, ૮. ભદ્રનંદી અધ્યયન, ૯. મહાચંદ્ર અધ્યયન, ૧૦. વરદત્ત અધ્યયન. જે અધ્યયનમાં જેતું વર્ણન કર્યું<sup>.</sup> હોય, તેના નામથી તે અધ્યયન એાળખાય છે. ૯૪-૯૫-૯૬. વિપાક સૂત્રના શબ્દાર્થ આ પ્રમાણે કરવાે-અજ્ઞાનાદિને વશ થયેલા છવા જે ખાંધેલાં કર્માને ભાગવે એટલે અશુભ કર્માનું અને શુભ કર્માનું ભાગવવું તે વિપાક કહેવાય. જે સુત્ર આવા વિષાકનું વર્ણન કરે તે વિષાક સૂત્ર કહેવાય. ૯૭. જેઓ પાતે ભૂતકાલમાં અનંતા દુ:ખા ભાગવેલાં હાવાથી ખેદ પામ્યા છે, તે આસન્નસિદ્ધિક છવાને પાપી જીવાએ ભાગવેલાં દુ:ખા સાંભળતાં જરૂર વૈરાગ્ય થાય છે. આ મુદ્દાથી અહીં પહેલા દુ:ખવિષાક શ્રુતસ્કંધ કહ્યો છે. ૯૮. વળી તીથે કર ભગવંતા સંસારી જવાનું આ આશ્રવ ઉપજાવનારું વર્તન (પ્રવૃત્તિ) જાણે છે કે આ અજ્ઞાની જીવા દુ:ખરૂપ ફ્લને ચાહતા નથી, પણ આશ્વર્ય એ છે કે તેઓ નિરંતર દુ:ખનાં જ સાધના સેવે છે. તેથી ખરેખર તેઓ મૂઢ જેવા બની ગયા છે. ૯૯. વળી સુખનાં ફ્લાને ( રાજ્ય લક્ષ્મી વગેરેને ) ચાહે જ છે, પણ તેઓ સુખનાં સાધનાને સેવતાં જ નથી. આવા છવાને પાપકર્મના ઉદયથી મળતાં ફેલાનું સ્વરૂપ સમજાવવાને માટે અહીં પહેલા દુ:ખવિષાક શ્રુતસ્ક'ધ કહ્યો છે. ૧૦૦. સર્વ જવાને સુખ વહાલું જ હોય છે. (ગમે છે.) દાન શીલ તપ વગેરે સુખનાં કારણાને જ સેવવાથી જરૂર સુખ મળે છે. આ હકીકત સમજાવવાને માટે અહીં છેવટે સુખવિપાક નામના બીજો શ્રુતસ્કંધ કહ્યો છે. ૧૦૧.

સ્પણ થે:—આ સ્ત્રના પ્રારંભમાં શ્રીજં ખૂસ્વામી શ્રીસુધર્માસ્વામીને પૂછ છે કે હે પૂજ્ય ગુરૂજ! પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે દશમા અંગના જે અર્થ કહ્યો તે જણ્યા. હવે આપ કૃપા કરીને પ્રભુએ અગીયારમા અંગના જે અર્થ કહ્યો છે, તે જણાવા. આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં શ્રીસુધર્માસ્વામીએ જણાવ્યું કે હે જંબ્ ! પ્રભુએ આ વિષાક સ્ત્રના ૧. દુ:ખ વિષાક શ્રુતસ્કંધ, ર. સુખ વિષાક શ્રુતસ્કંધ આ રીતે એ શ્રુતસ્કંધ જણાવ્યા છે. સ્ત્રના જે એક માટા વિભાગ તે શ્રુતસ્કંધ કહેવાય. આ સાંભળી કરી શ્રીજં ખૂસ્વામીએ પૂછ્યું કે પહેલા શ્રુતસ્કંધના કેટલાં અધ્યયના કહ્યાં છે ! તેના ઉત્તરમાં જણાવ્યું

કે તેનાં દશ અધ્યયના કહ્યા છે. અહીં દરેક સ્ત્રની અને અધ્યયનની શરૂઆતમાં શ્રીસુધર્માસ્વામીએ જે જે ઉત્તરા આપ્યા છે, તે તે ઉત્તરાના અમુક ભાગ બાલીને પછીના પ્રશ્ન પૂછ્યો છે. આમાં પુનરુક્તિ દાષ એટલે કહેલા શબ્દાને કરી કહેવા રૂપ દાષ લાગતા જ નથી. કારણ કે ચુરુના કે સ્વાસીના કહેલા વચનના અનુવાદ કરીને (તે પ્રમાણે બાલીને) પછી જ બીજો પ્રશ્ન પૂછ્યો એ, વિનય ધર્મની અવિચ્છિત્ન મર્યાદા છે. અને તે જ (વિનય) ચારિત્રનું મુખ્ય અંગ છે. વળી અનુવાદ કરવાથી એમ પણ જણાય છે કે ચુરુનું વચન રહી રીતે પાતે (શિષ્યે) ધારી લીધું છે. અને ત્યાર પછી બીજું નવું જાણવા માટે પ્રશ્ન કરે છે. આ પણ એક વિનય ધર્મની મર્યાદા જ છે. તેમજ રાજા વગેરે સ્વામીએ બતાવેલું કામ કરી રહ્યા પછી સેવકો આવીને સ્વામીને કહે છે કે " તમે બતાવેલું અમુક કામ અમે આ રીતે કર્યું છે. '' આ રીતે સ્વામીની આગ્ના પાછી સાંપવી, તે પણ વિનય જ છે. એ રીતે સર્વત્ર જાણવું. આ રીતે આ સ્ત્રની શરૂઆતની બીના દ્રંકામાં જણાવી. આજ પ્રમાણે પ્રાય: સર્વ આગમામાં પ્રશ્નાદિને અગ્ને એક સરખી શૈલી જણાય છે.

#### શ્રી વિપાક સૂત્રનાે સંક્ષિપ્ત સારાંશ

આ વિષાક સુત્ર (વિષાક શ્રુત)માં વિષાક એટલે શુભ અશુભ કમેરિના ઉદ્દય (અનુભવ; ભાગવટા વગેરે). તેના ખે પ્રકાર છે. ૧. પ્રદેશાદય, અને ૨. વિપાક (રસ) ઉદય. તેમાંથી અહીં વિપાક ઉદયની જ બીના કહી છે. વિપાકોદયમાં પણ અશુભ કમેના વિયાક, અને શુભ કર્મોના વિપાક આ રીતે એ ભેદ છે. અશુભ કર્મના વિપાક દ:ખદાયક છે તેથી તે દુ:ખવિપાક કહેવાય છે. શુભ કર્મના વિપાક સુખને આપતા હોવાથી તે સુખવિષાક કહેવાય છે. આ અપેક્ષાએ દુ:ખવિષાક અને સુખવિષાક નામના બે શ્રતસ્ક ધા અહીં કહ્યા છે. વનમાં દશ દશ અધ્યયના આપેલાં છે. તેના નામ અહીં શબ્દાર્થમાં જણાવ્યા છે. પહેલા દુ:ખવિપાકમાં મુગાયુત્ર વગેરેનાં વર્ણનવાળાં દશ અધ્યયના છે. તેમાં તે તે નામના જીવાએ પૂર્વ ભવમાં ઉત્ર (ચીકણાં) પાપકર્મા આંધેલાં હૈાવાથી આ ભવમાં અહુજ દુ:ખી થયા છે, અને બહુજ આકરી વેદનો ભાગવતા મરણ પાસી તિર્ય ચેતા ભવ કર્યા બાદ પહેલી તરકે ગયા છે. ત્યાર પછી અનક્રમ વચમાં વચમાં (આંતરે આંતરે) તિર્ધ ચના ભવા કરીને બીજી નરકથી માંડીને સાતમી નરક પૃથ્વી સુધી જશે. ત્યાંથી નીકળી જલચર સ્થળચર વગેરે પંચેન્દ્રિય તિહ' રામાં વાર વાર ઉત્પન્ન થઈ અનુક્રમે ચતુરિ દ્રિયાદિમાં અને છેવટ પૃથ્વીકાયાદિ એકેન્દ્રિયના ભવામાં ભમી પાછા પ'ચેન્દ્રિય તિર્ધ'ચ થઇ મરણ પામી મનુષ્યપણે જન્મી, આધ પામી દીક્ષા લઈ, સ્વર્ગ જઈ, મહાવિદેહમાં ઊંચ કુળમાં મનુષ્ય જન્મ પામી, ચારિત્ર ત્રહણ કરી, સિદ્ધિપદ પામશે. વગેરે હકીકત વિસ્તારથી જણાવી છે. તેમાં પહેલા

અધ્યયનમાં કાંઇક સવિસ્તર (વધારે લંભાણથી) હકીકત જણાવી છે ને બાકીનાં નવ અધ્યયનામાં પહેલા અધ્યયનમાં કહેલી હકીકતની ભલામણ કરી છે. કારણકે દશે જેવાએ નરકાદિ ચારે ગતિમાં પરિભ્રમણ સરખી રીતે કહેં છે.

બીજા ઝતસ્ક ધમાં સુખવિષાકનાં પણ દશ અધ્યયના છે. તેમાં પણ પહેલા અધ્યયનમાં કાંઇક વિસ્તારથી કથા કહીને બાકીનાં નવે અધ્યયનામાં પહેલા આવેલી **ળીનાની ભલામ**ણ કરીને બહુ ટુંકામાં તે નવ અધ્યયના કહ્યાં છે. દરામા અધ્યયનમાં સ્હ્રેજ વિસ્તાર કર્યો છે. તેમાં પૂર્વ ભવે તીર્થ કરને કે સુનિને આહારપાણી વગેરેનું દાન કરવાથી આ ભવે ઊંચા કુળમાં મતુષ્ય થયા છે. તે જ ભવમાં પ્રભુ શ્રીમહાવીરની વાણી સાંભળી પ્રતિએાધ પામી પહેલાં શ્રાવકનાં વતા, અને પછી સાધુપર્સ આરાધી સૌધર્મ દેવલાકમાં ગયા છે. ત્યાંથી વ્યવી, મનુષ્ય થઈ, ચારિત્ર લઇ, દેવગતિના આંતરાંવાળા મતુષ્યના ભવા કરીને એટલે ત્રીજા, પાંચમા, સાતમા, નવમા અને અખ્યારમા દેવલાકમાં દેવ થઇ ને અંતે સર્વાર્થસિદ વિમાને દેવ થઈ, ત્યાંથી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં મતુષ્ય થઈ, ચારિત્ર લઇ, સિદ્ધ થવાના છે. આ પ્રમાણે ખંને શૃતસ્ક ધાના સાર દું કમાં જણાવ્યા. તેમાંથી હિતશિક્ષા એ મળે છે કે અશુભ કર્મીને કરનારા સંસારી જીવા ઉત્તરાત્તર લાંભા કાળ સુધી મહાદુ:ખને દેનારી દુગ'તિને પાત્રે છે. અને છેવટે અશુભ કર્મોનાં ફ્લા ભાગવ્યા પછી સદ્દગુરુના યાગ થવાથી ધર્મ સાધી શુભગતિનાં સખા પામે છે. અને સુપાત્રદાન દેવાથી ભવ્ય છવા ઉત્તરાત્તર દેવ મનુષ્યગતિના મુખની શ્રેણી સાગવી અંતે સિદ્ધિપદ પામ્યા છે વગેરે જરૂરી બીના અહીં વિસ્તારથી આપી છે. તે ઉપરાંત પાપી જીવાને મળતી સામશ્રી અને પુષ્યશાલી જીવાને મળતી પુષ્યની સામગ્રી અને તેના આબેહુબ ચિતાર અહીં વિસ્તારથી આપ્યા છે.

પાપી છવાએ કરેલા પાપના વૃત્તાંત અને તેને ત્યાર પછીના મનુષ્ય ભવમાં મળેલા દુ:ખનું વર્ણન વાંચતાં કે સાંભળતાં હૃદય કમકમે છે. જો કે નરકના દુ:ખ પાસે તા તે હિસાખમાં નથી. આ વૃત્તાંત વાંચીને જે છવા પાપ કરતાં ન અઠકે, તે અહુલકર્મી કે દીવ સંસારી હાય એમ સંભવ છે. વળી મુનિવરાને વહારાવવાના મહાપ્રભાવ જાણી એવી રીતે સુપાત્રદાન દેવાના ઉત્સાહ જેમને ન થાય, તેવા છવા પણ પરિત્તમં સારી સંભવતા નથી. આ આખત શ્રી શ્રાવકધર્મ જાગરિકામાં મેં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

શ્રીવિપાકસ્ત્રના સંક્ષિપ્ત સારાંશ પૂરા થયા.

### પહેલા મૃગાપુત્ર અધ્યયનના ડ્રંક પરિચય

ચાર જ્ઞાનવાળા શ્રી સુધર્માસ્વામીને ચંપાનગરીની બહાર ઉદ્યાનમાં શ્રીજંખૂ-સ્વામીએ આ વિપાક સૂત્રના અર્થ પૂછ્યો. શ્રી સુધર્માસ્વામી ગણધરે અનુક્રમે પહેલા ં શ્રતસ્ક ધના મૃગાપુત્ર અધ્યયન વગેરે ૧૦માંના પહેલા મૃગાપુત્ર અધ્યયનમાં મૃગાપુત્રે પાછલા ભાવમાં કરેલાં પાપ કર્માનાં ફેલાે અહીં ભાગવ્યા, તે હકીકત જણાવી છે. તેમાં મુગાપુત્રનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે તેને ભાંયરામાં રાખ્યા હતા. અને તે જન્મથી આંધળા હતા. તથા તે ક્યાજનક સ્થિતિમાં પાતાનું દુ:ખમય જીવન રીભાઈ રીભાઈન પૂર્વ કરતા હતા. વિજય ક્ષત્રિય ખહાર **ક**રવા નીકળયા, તે અવસરે રાજમાંગે થઈ એક જન્માંધ પુરુષ ચાલ્યા જતા હતા. તેને આહાર પાણી વહારવા નીકળેલા શ્રીગીતમ-સ્વામીએ જોયા. તેમણે પ્રભુની પાસે આવી જાત્ય ધની હકીકત પૂછી. તેના જવાબ દેતાં પ્રસંગ પ્રભુએ મુગાપુત્રની હકીકત જણાવી. તે સાંભળી શ્રીગૌતમસ્વામી મુગાપુત્રને જોવા તેના સ્થાને ગયા. ત્યાં જઈ તેમણે મુગા રાણીને ભાંયરામાં રહેલા મુગાપુત્રને જોવાની કચ્છા જણાવી. તે વખતે ભાજનની ગાડી લઈને તે (મૃગા-પુત્રની માતા ) ત્યાં આવી ત્યારે તેણીએ શ્રીગૌતમ ગણધરને મુખ નાક ખધ કરવા સૂચના કરી. તેનું કારણ એ હતું કે ભાંયરામાં રહેલા મૃગાયુત્રના શરીરની દુર્ગ વ પહું જ ઊછળતી હતી. તે સહન ન થઈ શકે તેવી હતી. તેની ખરાબ અસર ન થાય, આ મુદ્દાથી મુગા રાણીએ શ્રીગૌતમસ્વામીને મુખ વગેરેને બધ કરવાની સૂચના કરી હતી. લેાંયરામાં જઈ શ્રીગૌતમસ્વામીએ મૃગાપુત્રના આહારાદિ જોયા, અને તેની નારકીના જેવી હાલત પણ જોઈને કર્મોની વિચિત્ર પરિસ્થિતિના વિચાર કરી ખહુ જ વૈરાવ્યને ધારણ કરનારા શ્રીગૌતમ ગણધરે પ્રભુ શ્રીમહાવીરને આ બીના જણાવી. પછી તેમણે પ્રભુને મુગાપુત્રના પૂર્વ ભવ પૂછ્યો. તેના ઉત્તરમાં પ્રભુએ જણાવ્યું કે જેના તાખામાં ૫૦૦ ગામા હતા, એવા ઇકકાઈ નામના રાઠાેડ શતદ્વાર નગરની નજીક આવેલા 'વિજય વર્ષમાન' નામના ખેટ (ગામ)માં રહેતા હતા. તે ધનવંત અને ખહુ જ અધમી<sup>ર</sup> હતા. તેથી પ્રજાની ઉપર નવા નવા કરવેરા વગેરે નાંખી પ્રજાને કનહતા હતા. આ કરેલા હિંસાદિ પાપકર્માના ઉદય થતાં તેને શરીરમાં સાલ રાગા પ્રક્રહ થયા. તેને મહાડનાર વૈદ્યની તપાસ કરવા ગામમાં ઉદ્દ્રેશપણા કરાવી. તે સાંભળી આવેલા વૈદ્યોના કહ્યા પ્રમાણે તેલ વગેરેનું ચાળવું ઇત્યાદિ ઉપાયા કરતાં છતાં પણ વેદના ઓછી થઈ નહીં. અંતે ખહુ રીભાતાં રીવ્યાતાં ૨૫૦ વર્ષોનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી પહેલી રત્નપ્રભા નરકમાં નારકી થયા. હે ગૌતમ! ત્યાંનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી તે અહીં મુગાપુત્રપણે માતાના ગ**લાં**માં આવ્યા. તેને (માતાને ) તે ગલાંના જીવ અનિષ્ઠ લાગ્યા. તેથી તેની માતાએ મભ<sup>°</sup>પાતાદિ કરવા માટે ઘણાં ઉપાયા કર્યા

છતાં તેમાં તે નિષ્ફલ નીવડી. આ અવસરે તેના જન્મ થતાં માતા ખ્હીની, ત્યારે તેના પતિએ કહ્યું કે પુત્રને ભાંયરામાં રાખી સાચવવા. આ પ્રસંગે પ્રભુએ મૃગાપુત્રની નાડી આદિનું સ્વરૂપ જહ્યાવ્યું છે. અંતે કહ્યું કે અહીં નું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી સિંહાદિ રૂપે સંસારમાં ભમશે. આ રીતે પાપકર્મોના ક્ષય થતાં અંતે સુપ્રતિષ્ઠાનનગરે જન્મી અનુક્રમે દીક્ષાની આરાધના કરીને સૌધર્મ દેવલાકે દેવપહું અનુભવી મહાવિદેહે સિદ્ધ થશે.

#### હિતશિક્ષા

હે જવ! પ્રજાની ઉપર કરવેરા નાંખવા વગેરે સ્વરૂપે પ્રજાને બહુ જ હેરાન કરવાથી મુગાપુત્રને પાતાના ચાલુ માનવ ભવમાં નરકના જેવી ભયંકર વેદના ભાગવતાં છતાં પણ તેના છેડા આવ્યા નહિ, પણ સિંહાદિના ભવામાં પણ તેને બહુ જ દુ:ખ ભાગવલું પહશું. એ બધાં પાપકમાંનાં ફ્લા સમજીને તું કદાચ રાજ્યાદિ પામ્યા હાઉં, તા તે વખતે પ્રજાને કનડીશ નહિ, પુત્રના જેવી ગણીને તેનું પાલન કરજે ને તેના આશીર્વાદ લેજે. મરતાં છતાં પણ સા કાઈ ભલા માણસાના ગુણાને સંભારે છે. બાજાને સુખશાંતિ દેવાથી જ સુખશાંતિ મળી શકે છે. દુ:ખ દેનારાને દુ:ખ જ મળે. વ્યાજબી છે કે 'વાવે તેલું લેણે, ને કરે તેલું પામે.'

ર. બીજા ઉજિઝલક નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે વાણિજય નામના ગામમાં સુધર્મ નામના યક્ષનું મંદિર હતું. અહીંના મિત્ર નામે રાજાને શ્રી નામે રાણી હતી. અહીં કામધ્વજ નામે મણિકા (વેશ્યા) રહેતી હતી. આ પ્રસંગે વેશ્યાનું વર્ણન કરીને કહ્યું કે વિજય મિત્ર સાર્થ વાહને ઉજિઝતક નામે પુત્ર હતો. એક વખત શ્રા ગૌતમ-સ્વામી પ્રભુની સાથે અહીં આવ્યા. તે પ્રભુની આગા લઈ ગાચરી વહારવા નીકાત્યા. તે વખતે રાજમાર્ગમાં તે ઉજિઝતકના હાથ ખાંધીને સિપાઇએન તેના શરીરના તલ તલ જેવા ડુકડા કરીને તેથે કરેલા ગુના પ્રજાને જણાવતા હતા. આ ખનાવ જોઈને શ્રીગૌતમસ્વામી પ્રભુની પાસે આવીને પૂછવા લાગ્યા કે આને આવું દુ:ખ ભાગવવાનું કારણ શું? તેના જવાયમાં પ્ર**સુ**એ કહ્યું કે **હે** ગીતમ! હસ્તિનાપુર નામના નગરમાં સન'દુ નામે એક મનુષ્ય રહેતા હતા. ત્યાં ગામ'ડપ હતા, જે સ્થલે ગાયા એસીન વિસામા દ્ધે તે ગામંડપ કહેવાય. અન નગરના રહીશ ભીમ નામના કુટગ્રાહી (મચ્છીમાર વગેરેમાંની એક હલકી જાતિના મનુષ્ય) ની ઉત્પક્ષા નામની ભાયતિ ખરાભ ગભ'ના પ્રભાવે ગાયનું માંસ ખાવાના દાહલા થયા. ભીમે તે ગામ ડપમાંથી માંસ લાવીને તે દાહલા પૂર્યા. તે ખાલે ત્યારે ગાયા ત્રાસ પામતી હતી, તેથી તે ભીમનું ગાત્રાસ નામ પ્રસિદ્ધ થયું, ગાયનું માંસ ખાલું, વગેરે પાપ કર્મા કરીને તે ભીમ નરકે ગયા. અહીં થી નીકળીને તે ભીમના છવ વિજય મિત્ર સાથ<sup>ર</sup>વાહની સુભદ્રા ભાર્યાના પુત્ર થયા. માતાએ તેના ઉકરહામાં ત્યાગ કર્યો હતા, તેથી તે ઉજ્ઝિતક

નામે પ્રસિદ્ધ થયા. વિજય મિત્ર સાર્થવાહ સમુદ્રની મુસાફરી કરતાં અચાનક મરણ પામ્યા, તે જાણી શાકથી સુભદા પણ મરી ગઈ. સ્વજનાએ ઉજ્ઝિતકને વ્યસની હાવાથી ઘરમાંથી કાઢી મૂકયા. તે વેશ્યામાં આસકત થયા, તેથી રાજએ દેહાંત દંડ કર્યા. જે હકીકત તે હુમણાં નજરાનજર જોઈ છે. અહીં થી મરીને ઘણી વાર દુર્ગતિના દુ:ખા ભાગવી ઇંદ્રપુરમાં વેશ્યાના પિતૃસેન નામે નપુંસક પુત્ર થશે. ત્યાંથી નરકમાં જઈ સુસુમાર વગેરે જલચરાદિના ભવામાં ભમીને પાપ કર્મોના ક્ષયે અંતે ચંપાન્યરીમાં શાવક કુલે જન્મ પામી અવસરે સાધુપણું પાલી પહેલા દેવલાકમાં દેવપણું અનુભવી મહાનિદેહે સિદ્ધ થશે.

#### હિતશિક્ષા

હે જીવ! ઉજિઝતકના હેવાલ યાદ રાખીને વેશ્યાસક્તિ વગેરે પાપકમેનાિ ત્યાગ કરી માક્ષમાર્ગન પરમ ઉદ્ઘાસથી આરાધીને સિદ્ધિના સુખ પામજે. યાદ રાખજે કે જ્યાં પાપ ત્યાં જ ભય હાેય છે. ધમી<sup>૧</sup>નું જીવન નિભ<sup>૧</sup>ય હાેય છે.

૩. ત્રીજા અભગ્નસેન અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે પુરિમતાલ નામના નગરમાં અંગાદ્યદશી યક્ષનું મંદિર હતું. અને શાલા નામની ચાર પદલીના ઉપરી વિજય નામના ચાર હતા. તે ગામને લૂંટલું વગેરે પાપકર્મા કરીને આજવિકા ચલાવતા હતા. તેને સ્કારશી નામે ભાર્યા તથા અભગ્નસેન નામે પુત્ર હતો. અહીં નગરમાં શ્રીમહાવીર પ્રક્રા પુધાર્યા, અભગ્નસેન તથા તેના કુઢું અને પણ ૧૮ ચૌડામાં ફેરવીને રાજાએ મારી નખાવ્યું, તેના પાછલા ભવની બીના દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:—તે અભગ્નસેન ચાર પૂર્વ ભવમાં બહુજ અન્યાય કરતારા અંહ નામના વાબિયા હતા. ત્યાંથી મરીન ત્રીજ તરકે જઈ અહીં સ્કંદશ્રીની કૃક્ષિથી દાહલા પૂર્ણ થતાં પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા. તેનું અભગ્નસેન નામ પાડયું, અનુક્રમે માટે થતાં ચારાની સેનાના અધિપતિ થયા. તેણે એક બાલકને મારી નાખ્યા. દેશના લાકાએ ભેગા મળીને મહાબલ રાજાની આગળ કરિયાદ કરી. તે સાંભળી રાજાએ તેને દંડ કરવાના હુકમ ક્રમાવ્યા. આ વાત કાઈએ અભગ્નસેનને કહી દીધી. રાજાના સિપાઈ એોએ વિધાસ પમાડી તેને પકડયો. તેની સાથે તેના કુંદું અને પણ પકડી લીધું, ને તે અધાંને મારી નાંખ્યા. અહી અભગ્નસેન મરીને નારક ભવાદિ ભવામાં ભમીને હિંસાદિ કરવાથી કરેલાં કર્મીના માક્ષમાર્ગની આરાધના કરવાથી ક્ષય કરી અંતે માક્ષે જશે. અહીં સમજવા જેવી ખીના એ છે કે પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવની હયાતિ છતાં પણ નિર્ધક્રમજન્ય ઉપદ્રવા પ્રભુના અતિશયથી ડળી શકતા નથી. અભગ્નસેનાદિના મરખુમાં પણ તેલું જ અન્યું છે. પ્રભુશ્રી તીર્ય'કરદેવના અતિશયથી સાપક્રમ કર્માના ઉદયથી ચનારા ઉપદ્રવા અથવા અ.ડ્ર-સ્પૃષ્ઠ-નિધત્તાવસ્થાવાળાં કર્માના ઉદયથી થનારા ઉપદ્રવે જ દૂર થઈ શકે છે.

પણ નિર્મક્રમ એટલે નિકાચિત કર્મોદયથી થયેલા કે થનારા ઉપદ્રવો દૂર થઇ શકતા નથી. આમાંથી શિખામણ એ મળે છે કે હિંસા અન્યાયાદિનાં બૂરાં ફેલા અલગ્નસેને રીબાઇને રીબાઇ ભાગવ્યાં. તેના પાપની અસર તેના કુડું ઉપર થઈ. તેથી તેને પણ અસમાધિ મરણાદિનું દુ:ખ ભાગવલું પડશું. તેથી હે જવ! તું અન્યાય હિંસાદિ પાપનાં સાધના તજને માક્ષમાર્ગને આરાધી સુક્તિના અવ્યાખાધ સુખને મેળવજે. એ કરવામાં જ માનવ જીવનની ખરી સાર્થકતા ગણાય. સત્ય, નીતિ અને દયા એ ત્રણ સાધનોને ખરા સુખનાં મુખ્ય સાધન તરીકે જણાવ્યાં છે.

૪. ચાથા શક્ય નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે—શાખાંજની નગરીના દ્વવપુમણ નામના બગીચામાં અમાલ નામના યક્ષનું મંદિર હતું. આ નગરીના મહાચંદ્ર રાજાને સુસેન નામે પ્રધાન હતા. અહીં સુદર્શના નામે વેશ્યા રહેતી હતી. સુભદ્ર રાજને સુસેન નામે પ્રધાન હતા. અહીં સુદર્શના નામે વેશ્યા રહેતી હતી. સુભદ્ર રાજની ભદ્રા સ્ત્રીને શક્ય નામે પુત્ર હતા. અહીં શ્રીવારપ્રભુ પધાર્યા વગેરે બીના જણાવતાં પ્રસંગ તે શક્યના પાછલા ભવની બીના વર્ણવી છે. તેમાં કહ્યું કે આ શક્ય નામના પુત્ર પાછલા ભવમાં છગલપુરે સિંહાંગરિ રાજાના રાજ્યમાં છાલક નામે છગલિક (અકરાં વેચવાના ધંધા કરનારા) હતા. અહીં હિંસાદિ પાપકમાં કરીને મરણ પામી ચાથી નરકે ગયા પછી અહીં સુભદ્ર શેઢના શક્ય નામના પુત્રપણ ઉત્પન્ન થયા. વ્યસની હાવાથી તેને તેના પિતાએ ઘરમાથી કાઢી મૂકયો. તે સ્વચ્છં દી બની વેશ્યાસક્ત થયા, તેથી સુસેન પ્રધાન તેને મારી નખાવ્યા. તે મરીને પહેલી નરકે ગયા, ત્યાંથી નીકળીને રાજગઢ નગરમાં ચંડાલ થશે. અહીં કરેલાં પાપકર્માના ઉદયથી તે મરીને નરકે જશે વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. આમાંથી હતાંશક્ષા એ મળે છે કે હે છવા! વેશ્યાસક્તિ એ દુર્ગતિનું પરમ સાધન જાણીને તેના તથા બીજા વ્યસનાના ત્યાગ કરી સમતાભાવે માક્ષમાં ની આરાધના કરી સિહિના સુખ પામજે.

પ. પાંચમા ભુહસ્પતિકત્ત નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે કોશાંબી નગરીના ચંદ્રાવતરુ નામના અગીચામાં શ્વેતભદ્ર નામે યક્ષનું માં કર હતું. આ નગરીના શતાનીક રાજની મૃગાવતી રાણીને ઉદાયન નામે પુત્ર હતો. તેને પદ્માવતી નામની રાણી હતી. આ રાજના રાજ્યમાં સામદત્ત પુરાહિતની વસુદત્તા ભાર્યાના ખૃહસ્પતિદત્ત નામે પુત્ર હતો. અહીં શ્રીવીરપ્રશુ પધાર્યા વગેરે બીના જણાવ્યા બાદ કહ્યું છે કે સર્વ'તાભદ્ર નામના નગરના જિતશત્રુ રાજના મહે ધરદત્ત નામે પુરાહિત હતા. તે દરરાજ બાદ્યાલુ વગેરેના એકેક પુત્રને હણતા હતા, આઠમ ચોદશે બે બે પુત્રાને, ચામાસીના દિવસે ચાર ચાર પુત્રોને, ક માસીએ આઠ આઠ પુત્રોને, અને વાર્ષિક દિને સાલ સાલ પુત્રોને, તથા પરખલના અભિયાગ (ચઢાઇ) રૂપ અવસરે ૧૦૮-૧૦૮ પુત્રોને હણતા હતા. આ રીતે પાછલા ભવમાં કરેલી હિ'સાના પ્રતાપે તે પુરાહિત મરીને પાંચમી કેનર જઇ અહીં ખૃહસ્પતિદત્તપણે ઉત્પન્ન થયા. બાલપણાથી ઉદાયન રાજના મિત્ર

હતા. પાપકર્માના ઉદયે તે પદ્માવતી રાણીમાં આસક્ત થયા. આ નિમિત્તે છૂરી હાલતે મરણ પામી પહેલી નરકે ગયા વગેરે બીના જણાવી છે. આમાંથી બાધ લેવાના એ કે હિંસા અને પરસ્રીની આસકિતથી બૃહસ્પતિકત્તને દુર્ગતિના દુ:ખા ભાગવવાં પડયાં, હે છવ! તારે તે બંને પાપને તજને માસ માર્ગની આરાધના કરી સુક્તિના અવ્યાભાધ સુખ મેળવવા જરૂર પ્રયત્નશીલ થવું. એ કરવામાં જ માનવજીવનનું રહસ્ય રહેલું છે.

દ. છકા સુદર્શન નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે મથુરાના ભંડીરવન નામના વ્યક્ષનું મંદિર હતું. આ યક્ષના નામે અધ્યયન ઓળખાય છે, પણ અહીં નંદીવર્ધન નામે શેઠના પુત્રની બીના કહેલી હોવાથી નંદીવર્ધન નામનું અધ્યયન પણ કહી શકાય. તેની હકીક્ત દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—આ મથુરા નગરીમાં શ્રીદામ શેઠની બંધુશ્રી નામની ભાર્યાને નંદિવર્ધન નામના પુત્ર હતા, તે પાછલા ભવમાં સિંહપુરના સિંહરથ રાજાના કેદખાનાના ઉપરી દુર્યોધન નામે ચારકપાલ હતા. હિંસાદિ કરવાથી તે મરીને છકી નરકે જઇ અહીં નંદીવર્ધન પણ જન્મ્યા. અનુક્રમે માટા થતાં તેણે પિતાને મારવાનું કાવતરું રચ્યું. તે વાત રાજાએ મંત્રીના કહેવાથી જાણી ત્યારે તેને મારી નખાવ્યા. ખૂરી હાલતે મરીને તે પહેલી નરકે ગયા વગેરે હકીકત વિસ્તારથી જણાવી છે.

#### હિતશિક્ષા

હે છવ! માતાપિતાના અનહૃદ ઉપકારા યાદ કરીને તેમની નિરંતર ભક્તિ કરજે. પણ તેમની હાય લઇશ નહિ. તેમના કહ્યા પ્રમાણે વર્તવાથી જ તારું કલ્યાણ થશે. કદાચ ભક્તિ એાછી કરાય, તા પણ તેમને મારવાના વિચાર પણ કરીશ નહિ. તેવી નીચ ભાવનાથી તા નંદીવધેન દુર્ગતમાં ગયા. આ વાત ધ્યાનમાં રાખી તમામ છવાનું ભલું કરવાની ભાવના ભાવજે, ને શુદ્ધ મનથી માક્ષ માર્ગને આરાધી સિદ્ધિના સુખ પામજે.

9. સાતમા ઉ'બરદત્ત નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે પાડલખંડ નામના નગરમાં ઉ'બરદત્ત નામના યક્ષનું મંદિર હતું. આ નગરના સિદ્ધાર્થ નામે રાજ હતા. અહીં સાગરદત્ત સાર્થ વાહને ઉ'બરદત્ત નામે પુત્ર હતા. અહીં શ્રીમહાવીર પ્રભુ પધાર્યા વગેરે બીના જણાવ્યા બાદ એક રાગી સીખારીને જોતાં શ્રીગૌતમસ્વામીએ તેની મામતમાં પ્રભુને પૂછતાં પ્રભુદેવે તેના પૂર્વ ભવની બીના કહી. તે આ પ્રમાણે વિજયપ્ય પર નગરમાં કનકરથ રાજા હતા. અહીં એક ધન્વ તરી વૈદ્ય બીજા જીવાને માંસ ખાવાના ઉપદેશ દેતા હતા. તે માંસાહારાદિના પાપ છે કરી નરકે ગયા. ત્યાંથી ઉ'બરદત્તપણે ઉત્પન્ન થયા. પૂર્વ કરેલા જીવહિંસાદિ પાપ કર્માના ઉદયથી તેના શરીરમાં સાળ રાગા ઉત્પન્ન થયા. તે ઉ'બરદત્તના જીવ સીખારી રૂપે ઉપજેલા તેં જોયા હતા. અહીંથી મરીને પહેલી નરકે ગયા વગેરે બીના જણાવી છે. આમાંથી બાધ એ લેવા કે માંસાહાર અને

માંસ ખાવાના ઉપદેશ દેવાથી ઘણાં ચીકણાં કર્મા ખંધાય છે. તે દુર્ગાતમાં અનિસ્છાએ પણ જવું જ પડે છે. એમ સમજીતે હે જીવ! તે બંતેના ત્યાગ કરી ધર્મારાધન કરી સંસાર સમુદ્રના પાર પામજે.

૮. આઠમા સૌર્યંદત્ત નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે સૌર્ય પુરના સૌર્યાવત સક નામના ખગીચામાં સૌર્ય નામના યક્ષનું મંદિર હતું. આ સૌર્ય પુરના સૌર્યંદત્ત નામે રાજ હતા. અને અહીં સસુદ્ર નામના સાર્થવાહને સૌર્યંદત્ત નામે પુત્ર હતા. એક વખત અહીં પ્રભુ શ્રીમહાવીર દેવ પધાર્યા. પ્રભુએ તે સૌર્યંદત્તના પૂર્વ ભવની બીના જણાવતાં કહ્યું કે તે નંદિપુરના મિત્ર નામના રાજાના શ્રીયક નામના રસાઇયા હતા. તે માંસા-હારાદિના પાપે છઠ્ઠી નરકના દુ:ખા ભાગની અહીં સૌર્યંદત્તપણ જન્મ્યા. કાલક્રમે તે મોટા થયા ત્યારે યમુના નદીના હદને ગાળવા વગેરેના ધંધા કરતા હતા. એક વખત તે માઇલાનું માંસ ખાતા હતા ત્યારે તેના ગળામાં મતસ્યકંડક (કાંદા જેવું અણીદાર હાડકું) ચાંદી ગયું. તેની તીલ વેદના ભાગવી તે પહેલી નરકે ગયા. વગેરે બીના જણાવી છે. આમાંથી બાધ એ લેવા કે માંસના આહાર દુર્ગ તિનું કારણ છે. એમ સમજને હે જવ! તું સાત્ત્વિક આહાર કરજે, ને ધર્મારાધન કરી આત્મ કદયાણ કરજે.

૯. નવમા કેવદત્તા નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે રાહિડ નામના નગરના વૈશ્રમણદત્ત તામના રાજાની શ્રી રાણીને પુષ્યનંદી કુમાર નામે પુત્ર હતા. આ નગરની અહાર પૃથ્વી અવત સક નામના બગીચામાં ધરણ યક્ષનું મંદિર હતું. આ રાહિડ નગરમાં દત્ત નામના ગાથાપતિની કૃષ્ણશ્રી નામની સ્ત્રીને દેવદત્તા નામે પુત્રી હતી. અહીં શ્રીમહા-વીરદેવ પધાર્યા વગેરે ભીના જણાવ્યા ભાદ દેવદત્તાના પૂર્વ ભવ જણાવતાં પ્રભુદેવે કહ્યું કે સપ્રતિહાર્ય નામના નગરના મહાસેન રાજાની ધારિણી રાણીને સિંહસેન કમાર નામના પુત્ર હતા. તેને શ્યામારાષ્ટ્રી વગેરે ૫૦૦ રાણીઓ હતી. તેમાં સિંહસેન કુમારને શ્યામા રાણી સિવાય થાકીની રાણીઓની ઉપર અરુચિ હતી. તેથી ૪૯૯ રાણીઓની માતાઓ સિંહસેનની ઉપર દ્રેષ રાખતી હતી. તે વાત શ્યામા રાણીએ પાતાના સ્વામી સિંહ-સનને કહી દીધી. તેથી તેણે તે ૪૯૯ સાસુઓને ક્ષૂડાગારમાં રાખી રાતે લાહ્ય સળગાવી મારી નાંખી. આવા હિંસાદિના પાપે સિંહસેન મરીને છઠ્ઠી નરકનાં દુ:ખા ભાગવી અહીં દેવદત્તાપણે જન્મ્યા. તેના લગ્ન (ઉપર જણાવેલા) પુષ્યન દી કુમારની સાથે થયા. તે પાતાની માતાની ભક્તિ પહુ કરતા હતા. તે ફેયથી દેવદત્તાએ શ્રીરાણી સાસને મારી નાંખી તે વાત જાણી પુષ્યન દીએ દેવદત્તાને મરાવી નાંખી. તે મરીન પહેલી નરકે ગઇ વગરે બીના જણાવી છે. હે જીવ! હિંસા અને વિષયાસક્તિના બ્રુરા ફ્રેલા જાણીને તે અ'નેના ત્યાગ કરી શ્રીજિનધર્મની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને <u>સ</u>ક્તિના અવ્યાખાધ સખને પામજે. આ રીતે આમાંથી હિતશિક્ષા શહ્યુ કરવા લાયક છે.

૧૦. દશમા અંજા નામના અધ્યયનમાં વધિમાન નામના નગરમાં વિજયમિત્ર

નામે રાજો હતા તેની અહાર માણિલક યક્ષતું મંદિર હતું. આ નગરમાં ધનદેવ સાર્ધવાહની પ્રિષંગુ નામની ભાર્યાને આંજુ નામે પુત્રી હતી. અહીં સમવસરેલા શ્રીવીરપ્રભુએ તે આંજુના પૂર્વભાવની ખીના જણાવતાં કહ્યું કે તે પાછલા ભાવમાં ઇંદ્રપુર નામના નગરમાં રહેનારી પૃથ્વીશ્રી નામે વેશ્યા હતી. તે વેશ્યાસક્તિના પાપે મરીને છેટ્ટી નરકે ગઈ. ત્યાંથી આંજૂપુત્રીપણ જન્મી. અનુક્રમે ઇંદ્રપુરના ઇંદ્રદત રાજાની રાણી થઈ. તે યાનિશ્રુલની તીવ્ર પીડા ભાગવી મરણ પામી પહેલી નરકે ગઈ વગેરે ખીના જણાવી છે. આમાંથી આત્મિક હિતશિક્ષા એ મળે છે કે વિષયાસક્તિથી દુર્ગતિ પમાય છે. માટે તેના ત્યાંગ કરી શીલ ધર્મને આરાધી આત્મહિત સાધવું જોઈ પે.

આ રીતે વિપાક સૂત્રના પહેલા શ્રુતસ્કંધના ટ્રંક પરિચય પૂરા થયા.

### **બીજા શ્રૃતરકંધના ટ્રંક પરિચય**

અહીં સુબાહુ અધ્યયન વગેરે ૧૦ અધ્યયના પહેલા સુબાહુ અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે-હિસ્તરીર્ધ નામના નગરના અદીનશસુ રાજાને ૫૦૦ રાહ્યોઓ હતી, આ નગરની બહાર પુષ્પકરંડક નામના બગીચામાં પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ પધાર્યા. પ્રભુની દેશના સાંભળી સુબાહુ કુમારે શ્રાવક ધર્મ સ્વીકાર્યા. તેના પૂર્વ ભવની બીના જણાવતાં પ્રભુદેવે કહ્યું કે હસ્તિનાપુરમાં સુમુખ નામે શેઠ રહેતા હતા. તેમણે ધર્મ દ્યાપ સ્થાવરના શિષ્ય સુદત્ત નામના મુનિરાજને ભાવ પૂર્વ અપહાર પાણી બ્હારાવતાં શુભ મનુષ્યાયુષ્યના બધ કર્યા. અહીં પાંચ દિવ્યા પ્રક્રદ થયા. તે સુમુખ શેઠ અંતે મરણ પામી મુનિ દાનના પ્રભાવે સુબાહુપણે જન્મ્યા. અનુક્રમે માદા થવા તે સુબાહુ રાજકુમાર પરમ શ્રાવક થયા. તે આઠમે અને ચીદરા પીષધ કરતા હતા. એક વખત અર્દ્ધમ સહિત પીષધ કર્યા. તેમાં ધર્મજાગરિકા કરતા દીક્ષા લેવાની ભાવના થઈ. દીક્ષા લઇ પરમ ઉદ્યાસથી તેનો આરાધના કરીને પહેલા દેવલાકમાં દેવપણું ભાગવી કરી મનુષ્યભવમાં દીક્ષાને આરાધી બ્રહ્મ દેવલાકાદિનાં ઉત્તમ સુખોને ભાગવી અંતે પંદરમા ભવમાં મનુષ્યભવે સંયમાદિની આરાધના કરીને સિદ્ધ થશે. આ પ્રસંગે સુબાહુ કુમારના ૧૫ ભવાનું વર્ણન પણ કર્યું છે.

ર. બીજા ભદનંદી નામના અધ્યયનમાં ભદનંદી શેઠે યુગભાહુ તીર્થ કરને વહેારાવ્યાની (દાન દીધાની) બીના કહી છે. 3. ત્રીજા અધ્યયનમાં સુજાત શેઠે પુષ્પદત્ત મુનિને વહેારાવ્યાની બીના જણાવી છે. ૪. ચાથા અધ્યયનમાં સુવાસવ શેઠે વૈશ્વમણભદ્ર મુનિને વહેારાવ્યાની બીના કહી છે. પ. પાંચમા અધ્યયનમાં જિનદાસ શેઠે સુધર્મા મુનિને વહેારાવ્યાની બીના કહી છે. ૬. છું! અધ્યયનમાં વૈશ્વમણ શેઠે સંભૂતિ-

વિજય મુનિને વહેારાવ્યાની ખીના કહી છે. ૭. સાતમા અધ્યયનમાં મહાખલ કુમારે ઇંદ્રપુર નામના મુનિને વહેારાવ્યાની ખીના કહી છે.

૮. આઠમા અધ્યયનમાં બીજા ભક્ષ્મ દી શેઠે ધર્માસંહ મુનિને વહારાવ્યાની ભીના કહી છે. ૯. નવમા અધ્યયનમાં મહાચંદ્ર રાજાએ ધર્મવીર્ય મુનિને આહારાદિ વહારાવ્યાનો બીના કહી છે. ૧૦. દરામા અધ્યયનમાં વરદત્ત રાજાએ ધર્મ દુચિ મુનિને વહારાવ્યાનો બીના કહી છે. ૧૦. દરામા અધ્યયનમાં વરદત્ત રાજાએ ધર્મ દુચિ મુનિને વહારાવ્યાની બીના કહી છે. બાકીની ઘણી ખરી બીના નવે અધ્યયનામાં મુખાહુ કુમારની મા‡ક જાણવી એમ અંતે કહ્યું છે. જો કે અહીં દરા અધ્યયનામાં મુખ્યતાએ દાન ધર્મના પ્રભાવ વર્ણ વ્યો છે, તો પણ તે ઉપલક્ષણ (સામાન્યથી કહેવું) હાવાથી શીલ, તપ, ભાવ, દયા, જિનપૂજા વગેરે પણ જરૂર લઈ શકાય. કારણ કે તે શીલ વગેરે પણ સુખનાં જ કારણો છે. તથા શહસ્થ આત્મા જો શીલ તપ ને ભાવ ધર્મની યથાર્થ મારાધના ન કરી શકે, તો પણ દાન રૂપી પાઠિયાથી પણ તે સંસાર સાગરને તરવા જરૂર સમર્થ થાય છે. તેમજ મારાપણાના જે ત્યાગ તે દાન કહેવાય. આવા દાનધર્મના સાધક આત્મા શીલાદિ ધર્મ સાધવાને લાયક બને છે. આવા આવા અનેક મુદ્દાઓને લફ્ષ્યમાં રાખીને આ બીજા સુખવિપાક શુતસ્ક ધમાં દાનધર્મનાં વર્ણન કર્યું' છે. આ સૂત્રની વિશેષ હકીકત પહેલા પ્રકાશમાં જણાવી છે.

**ક્ષી વિપાક સૂત્રના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા.** 

5 S

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના ભારમા પ્રકાશ પૂરા થયા

y S

ء

### ા તેરમા પ્રકાશ ા

### ા ૧૨ શ્રી દષ્ટિવાદ સૂત્રના પરિચયા

#### ॥ अपर्यो ॥

अह तेरसप्ययासे, अंतिमविच्छिन्नदिद्विवायस्य ।। संखित्तपरिचयं हं, युच्छं सुत्तागुसाराक्षो ॥ १०२॥ ठाणंग दसमठाणे, अणुओगगयाइ नाम दसगं से ।। पण्णत्तं पणभेया, परिकम्माई य पष्टमस्स ॥ १०३॥ चोइस चोइस भेया, दुण्हं पंचण्हमित्व पणपण्णा ।। समभेवा सिद्धाई, पण्डतंते सेणिया सद्दो ॥ १०४ ॥ मा ए पाऽऽकेराए, दुइके य व सं य णं सि पहभेया ।। आइक्खरेण जेया, चोह्स भेयाइया पुग्णा ॥ १०५॥ सत्तण्हं छडभेया, ससमयवत्तव्ययागुगा एए ॥ परिकम्मवियारलेसत्ति ।। १०६ ॥ आजीवियमयभेओ, छिण्णाछिष्णच्छेया, तिचउनयाई दुवीससुत्ताई ॥ अट्रासीई सब्वे, नंदीए सि विसेसत्थो ॥ १०७ ॥ चोइस पुन्ववियारो, पुन्वगए बत्थुपाहुडाई य ।। अणुद्रोगे भेयदुगं, इह तित्थयराइ चरियाई ।। १०८ ।। पढमचउक्के चूला, चोसीसा नत्थि सेसपुब्देसु ॥ पणवीसहियं दुसयं, बत्थूणं सब्बयुव्वेसुं ॥ १०९ ॥ विविहिविसयपिडबद्धाः, परिकम्माई तहेव उद्धरणं ॥ इह सक्कयबाहुरलं, इत्थिनिसेहो गमियभंगा ॥ ११० ॥

શબ્દાર્થ':-શ્રીજૈન પ્રવચન ક્રિરહ્યાવલીના તેરમા પ્રકાશમાં હું હાદશાંગીના ખારમા અંગ તરીકે સુપ્રસિદ્ધ શ્રીદબ્દિવાદના પરિચય દૂંકામાં સૂત્રને અનુસારે એટલે

શ્રીન દીસૂત્ર અને સમવાયાંગ સુત્રને અનુસારે કહીશ. ૧૦૨, શ્રીસ્થાનાંગ નામના ત્રીજા અંગના દશમા સ્થાનકમાં દિષ્ટિવાદનાં ૧૦ નામ જણાવ્યાં છે. તે આ પ્રમાણ જાલ્લા−૧. અનુધાગ ગત, ૨. તત્વવાદ, ૩. દેષ્ટિવાદ અથવા દેષ્ટિપાત, ૪. ધર્મવાદ, પ. પૂર્વ<sup>૧</sup>ગત, ૬. ભાષાવિજય, ૭. ભૂતવાદ, ૮. સમ્યગ્વાદ, ૯. સર્વ પ્રાહ્મભૂતજીવસત્ત્વ-સુખાવહ, ૧૦. હેતુવાદ. તથા ૧. પરિકર્મ, ૨. સૂત્ર, ૩. પૂર્વગત, ૪. અનુધાગ, ૫. ર્ચાલકા, આ રીતે આ બારમા અંગના પાંચ ભેદા જાણવા. તેમાં પરિકર્મના ૭ ભેદા આ પ્રમાણે જાણવા. અહીં દરેક લેદમાં છેવટે શ્રેણિકા શબ્દ જોડતાં ૧. સિદ્ધ શ્રેણિકા, ૨. મનુષ્ય શ્રેષ્ણિકા, ૩. પૃષ્ટ શ્રેષ્ણિકા, ૪. અવગાહન શ્રેષ્ણિકા, ૫. ઉપસંપદ્ય શ્રેષ્ણિકા, ૬. વિપ્રજહ શ્રેણિકા, ૭. વ્યુતાવ્યુત શ્રેણિકા. આમાં પહેલા બેના ૧૪-૧૪ પ્રતિભેદાં અને છેલ્લા પાંચના **૧૧-૧૧ ભેદા** હોવાથી સર્વ મળી પરિકર્મના કુલ ૮૩ ભેદા જણાવ્યા છે. ૧૦૩–<sub>૧૦૪</sub> સિદ્ધ શ્રેણિકાના ૧૪ ભેદાે છે. તે આ પ્રમાણે જાણવા-૧. માતકાપદ, ર. એકાર્થિકપદ, ૩. પાદાષ્ઠ્રપદ, ૪. આકાશપદ, ૫. કેવુભૂત, ૬. રાશિબદ્ધ, ૭. એક્યુણ, ૮. દ્વિયુણ, ૩. ત્રિગુણ, ૧૦. કેતુભૂત, ૧૧. પ્રતિયહ, ૧૨. સંસાર પ્રતિયહ, ૧૩. ન ઘાવત્તે, ૧૪. સિદ્ધખદ્ધ. અહીં જણાવેલા શરૂઆતથી માંડીને ૧૩ સુધીના ભેદામાં ૧૪ ચૌદમા મનુષ્યાવત્ત ફોદ ઉમેરવાથી મતુષ્ય શ્રેષ્ણિકાના ૧૪ ભેંદ્રા થાય છે. આ રીતે કુલ ૨૮ પ્રતિભેંદ્રા થયા. હવે પૃષ્ટ શ્રેણિકાના ૧૧ ભેદા આ પ્રમાણે જાણવા–૧. આકાશપદ, ૨. કેતુભૂત, ૩. રાશિષ્યદ્ધ, ૪. એકગુલ, ૫. દ્વિગુલ, ૬. ત્રિગુલ, ૭. કેતુભૂત, ૮. પ્રતિગ્રહ, ૯. સંસાર-પ્રતિત્રહ. ૧૦. ન ધાવર્તા, ૧૧. પૃષ્ટાવર્તા, આમાંના ૧થી ૧૦ સુધીના ૧૦ લોકામાં અવગાહનાવર્ત્ત ભેદ ઉમેરવાથી અવગાહન શ્રેણિકાના ૧૧ ભેદા થાય છે. એજ ૧૦ ભેદામાં ઉપસંપદાવર્ત્ત ઉમેરવાથી ઉપસંપદ્ય શ્રેણિકાના ૧૧ ભેદા થાય છે, વિપ્રજ-હાવર્ત્ત ભેદ ઉમેરતાં વિપ્રજહ શ્રેલ્ફિકાના ૧૧ ભેદા થાય છે. તથા ચ્યુનાચ્યુતાવર્ત ભેદ ઉમેરવાથી ચ્યુતા ચુત શ્રેષ્ણિકાના ૧૧ ભેદા થાય છે. આ રીતે પહેલા બે ભેદના ૨૮ અને બાકીના પાંચ લેદાના ૫૫ ગણતાં સર્વ મળી પરિકર્મના સાત લેદાના કુલ ૮૩ પ્રતિભેટા જાલાવા. અહીં ગાથામાં માતાકાપદ વગેરેના પહેલા અક્ષરાથી તે તે એક સમજવાની સૂચના કરી છે. તેથી મા અક્ષરથી માતકપદ સમજવું. તે ए અક્ષરથી એકાર્ચિક ભેદ સમજવા. એમ બીજા ૧૨ ભેદામાં પણ સમજવું. ૧૦૫. પરિકર્મના એ સાત ભેદામાંના ૬ ભેદા પાતાના સિદ્ધાંત અનુસાર જ છે. અને આર્જાવકના મતે સાંત ભેદા સ્વસમયિક છે તથા ૬ ભેદ ચહુષ્કનયિક છે અને સાત ત્રૈરાસિક છે. આ રીતે દ્ર કામાં પરિકર્મના વિચાર જાણવા. ૧૦૬, દેષ્ટિવાદના બીજો ભેદ ''સુત્ર '' છે. તેના . રર ભેદા આ પ્રમાણે અનુક્રમે જાણવા-૧. ઋજીકસ્ત્ર, ર. પરિણતાપરિણતસ્ત્ર, ૩. અહભાગિકસૂત્ર, ૪. વિપ્રત્યયિકસૂત્ર, ૫. અન તરસૂત્ર, ૬. **૫૨ પરસૂત્ર, ૭. સમાનસૂત્ર**, ૮. સંયૂથસૂત્ર, ૯. સંભિન્નસૂત્ર, ૧૦. યથાત્યાગસૂત્ર, ૧૧. સૌવસ્તિવત્તવસૂત્ર, ૧૨.

ન લાવર્તાસૂત્ર, ૧૩. ખહુલસૂત્ર, ૧૪. પુષ્ટાપુષ્ટ (પુષ્ટાપુષ્ટ)સૂત્ર, ૧૫. વ્યાવર્તાસ્ત્ર. ૧૬. એવ'ભૂતસૂત્ર, ૧૭. દ્વિકાવર્ત્ત સૂત્ર, ૧૮. વર્ત્ત માનુત્પદસૂત્ર, ૧૯. સમભિરૃદસ્ત્ર, ર૦. સર્વ તાભદ્રસૂત્ર, ર૧. પ્રણામસૂત્ર, રર. દ્વિપ્રતિત્રહસૂત્ર. આ રર સુત્રા છિન્ન છેદ નયના વિચારને અનુસરનારાં જાણ્યાં. આ જ પ્રમાણે અચ્છિત્રછેક નયનાં રર સુત્રો, ત્રિકનયનાં રર સૂત્રો અને ચત્રુર્નયનાં રર સૂત્રો ગણતાં કુલ ૮૮ સૂત્રા જાણવાં. છિન્ન છેદ નયાદિ ૪ નચાતું સ્વરૂપ સ્પષ્ટાર્થમાં કહીશ. વિશેષ ભીના શ્રીનંદીસૃત્રમાં ને સમવાયાંગ સુત્રમાં જણાવી છે. આ રીતે સૂત્ર નામના બીજા ભેદતું સ્વરૂપ કહ્યું છે. ૧૦૭. ત્રીજા પૂર્વ ગત નામના ભેદમાં ૧૪ પૂર્વોના વિચારા જણાવ્યા છે. તેમાં દરેક પૂર્વમાં વસ્તુ, પ્રાભૃત વગેરે વિભાગા પાઉલા છે. ચાથા અતુયાગના એ એક છે, તેમાં શ્રી તીર્થ કરાદિનાં જીવનચરિત્રો વર્ણવ્યાં છે. ૧૦૮. પહેલા ચાર પૂર્વાની કુલ ૩૪ ગૂલિકા છે, ખાકીના ૧૦ પૂર્વામાં ચૂલિકા નથી. ચૌદ પૂર્વીમાં વસ્તુની કુલ સંખ્યા રરપ છે. પૂર્વમાં જે માટા વિભાગ તે વસ્તુ કહેવાય. આવી વસ્તુઓ રસ્પ છે. ૧૦૯. આ પરિકર્મ વગેરેના જુદા જુદા વિષય જણાવ્યા છે. તથા પૂર્વ ધર મહાપુરુષાએ કર્મ પ્રકૃતિ આદિ ગંથાના પૂર્વોમાંથી ઉદ્ધાર કર્યો છે. આના વિસ્તાર સ્પષ્ટાર્થમાં જણાવીશ. આ દબ્દિવાદમાં સંસ્કૃત સાષા વધારે પ્રમાણમાં હતી. આ દૃષ્ટિવાદ ભણવાના અધિકાર સીઓને નથી. તથા અહીં ગમિકસૂત્રો વર્ણવ્યા છે, તેમજ અહીં ભાંગાના વિચારા પણ જણાવ્યા છે. ૧૧૦.

સ્પષ્ટાથ — આરમા દેષ્ટિવાદ નામના અંગના શબ્દાર્થ આ પ્રમાણે જાણવા— સવ નગાની દૃષ્ટિ (વિચાર)ને કહેનારું જે અંગ તે દૃષ્ટિવાદ કહેવાય. અહીં દૃષ્ટિ એટલે નગાના વિચારા અને વાદ એટલે પ્રરૂપણા. આ રીતે જુદા જુદા શબ્દાર્થ સમજીને અન્ય પદાર્થ પ્રધાન ખહુલી હિ સમાસ કરવા. એટલે તમામ નગાના વિચારાની પ્રરૂપણા કરી છે જેમાં તે દૃષ્ટિવાદ કહેવાય. આનું ખીજીં નામ દૃષ્ટિપાત જણાવ્યું છે. ત્યાં પાત શબ્દના અર્થ સમાવેશ કરવા. એટલે તમામ નગાના અભિપ્રાયા જેમાં વર્ણવ્યા છે તે દૃષ્ટિપાત કહેવાય. આનું ત્રીજીં નામ "ભૂતવાદ " છે. એમ વિશેષા-વર્યકની પપશ્ની ગાથામાં કહ્યું છે. આ દૃષ્ટિવાદમાં તમામ પદાર્થોની બીના જણાવી છે. તેના પરિકર્મ વગેરે પાંચ લેદા શબ્દાર્થમાં કહ્યા છે. આ અંગ વિચ્છેદ પામ્યું છે. તેથી બીજા યુંથમાં આની છુટી છવાઈ જે જે હકીકત મળે છે તે અહીં જણાવું છું.

૧. પરિકમ°—ચાર અનુધાગામાં ગણિતાનુધાગ પણ ગણાવ્યા છે. તે અનુધાગ સમજવામાં બહુ જ કઠિન કહ્યો છે. કારણ કે સ્ક્ષ્મ બુદ્ધિવાળા જીવા જ ગણિતની પ્રક્રિયા સમજી શકે છે. જેમ ગણિતના દાખલા સમજવામાં ને કરવામાં પહેલા સરવાળા, બાદબાકી, ગુણાકાર, ભાગાકાર જરૂર જાણવા જ જોઈયે. તે ચારે વાનાં શીખ્યા વિના

ગણિતના કાખલા કરતાં આવડે જ નહિ. તેવી રીતે સૂત્ર વગેરેનું સ્વરૂપ સમજવા માટે સાધનભૂત પરિકર્મને કહ્યો છે. એટલે પરિકર્મને જાણનારા છવા જ સૂત્ર, પૂર્વગત, પૂર્વા-તુયાગને ભણવા લાયક કે સમજવા લાયક થઈ શકે છે. તેના મૂલ સાત ભેઢા અને ૮૩ ઉત્તર ભેદા અહીં કહ્યા છે. તે તમામ ભાગ સુત્રથી અને અર્થથી વિચ્છેદ પામ્યા છે. આ સાત પ્રકારના પરિકર્મમાં પ્રથમના ૬ પરિકર્મો સ્વસમય સંખ'ધી જ છે. અને ગાશાળકે પ્રવત્ત્રા વેલા આજવિક નામના પાખંડી સિદ્ધાંતના મતે તેા '' ચ્યતાચ્યુત શ્રેણિકા '' નામના પરિકર્મ સહિત સાતે પરિકર્મ કહેલા છે. હવે તે સાતે પરિકર્મને વિધે નયની વિચારણા કરે છે-તેમાં નૈગમનય બે પ્રકારે છે. સાંગ્રાહિક અને અસાંગ્રાહિક, તેમાં જેના સમાવેશ સંમહનયમાં થાય છે તે સાંગ્રાહિક નૈંગમ કહેવાય. અને જેના સમાવેશ વ્યવહાર નયમાં થાય છે તે અસાંત્રાહિક નૈંગમ કહેવાય. તેથી કરીને ૧. સંત્રહ, ૨. વ્યવહાર, ૩. ઋજ્ય-મત્ર. ૪. શબ્દાદિ ત્રણના એક જ પ્રકાર ગણવા. એમ ચાર નયા માનેલા છે. આ ચારે નય વડે કરીને સ્વસમયસંખંધી ૬ પરિકર્મા વિચારાય છે. વળી તેઓ જ આજિવક એટલે ત્રિરાશિવાળા કહેલા છે. શાથી ? તે કહે છે, કારણ કે તેઓ સવે પદાર્થી ત્રણ ત્રણ સ્વરૂપવાળા છે, એમ કહે છે. જેમકે જવ, અજવ અને જવાજવ: લાક, અલાક અને લાકાલાક; સત્, અસત્, અને સદસત્, વગેરે. વળી તેઓ ૧. દ્રવ્યાર્થિક, ર. પર્યાયાર્થિક, ૩. ઉભયાર્થિક, આ રીતે ત્રણ નયા સ્વીકારે છે. તેથી તેઓ સાત પરિકર્મોને ત્રણ પ્રકારના નધા વડે વિચારે છે. આ રીતે પરિકર્મનું સ્વરૂપ જાણવું.

ર. હવે બીજા સ્ત્ર નામના ભેદનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણ જાલ્લું-જે થાડા શાળ્દામાં સર્વ દ્રવ્ય, પર્યાય અને નય વગેરે અર્થને સ્ત્ર્ય એટલે જણાવે તે સ્ત્ર કહેવાય. અહીં તેવાં ૮૮ સ્ત્રો છે. તે બધાં સ્ત્રથી અને અર્થથી વિચ્છેદ પામ્યા છે, તા પણ બીજા શ્રંથાને અનુસારે કાંઇક સ્વરૂપ જણાવું છું. આ રીતે આ રર સ્ત્રો છિજા છેદનયને આશ્રીને સ્વસમયના સ્ત્રની પરિપારીએ કહ્યાં છે. અહીં જે નય છિન્ન એવા સ્ત્રને છેદ વડે ઇચ્છે છે તે છિન્નચ્છેદ નય કહેવાય છે. જેમકે धम्मो मंगळमुक्किटું ઇત્યાદિ શ્લાક, સ્ત્રથી અને અર્થથી છેદ કરીને (જુદાપણાએ કરીને) રહેલા છે. તે શ્લાક બીજા ત્રીજ શ્લાક વગેરેમાંના કાંઇ પણ શ્લાકની અપેક્ષા રાખતા નથી, એટલે કે તે દરેક શ્લાકને છેડે તેના અર્થ પૂરા થાય છે, તેથી બીજા શ્લાકની અપેક્ષા રાખતા નથી. આ બાવીશ સ્ત્રો સ્વસમયની સ્ત્રની પરિપારીએ રહેલાં છે. તથા એ જ બાવીશ સ્ત્રો અચ્છિન્ન છેદ નયવાળા આજવિક સ્ત્રની પરિપારીએ રહેલાં છે. આને ભાવાર્થ આ પ્રમાણ જાણવા-અહીં જે નય છેદ વડે અચ્છિન્ન સ્ત્રને ઇચ્છે છે, તે અચ્છિન્ન છેદનય કહેવાય છે. જેમ કે ધમ્મો મંગઝમુક્તિટું ઇત્યાદિ શ્લાક અર્થથકી (અર્થન આશ્રીને) બીજા ત્રીજ શ્લાકની અપેક્ષા કરનાર છે અને બીજો ત્રીજો વગેરે શ્લાકો

પહેલા શ્લાકની અપેક્ષા કરે છે. એ રીતે માંહામાં છે એક શ્લાક બીજા શ્લાકની સાથે અપેક્ષા રાખે છે. એમ સર્વ શ્લાકમાં સમજવું. આ રર સૃત્રો આજિવક (અતે) ગાશાલક પ્રવત્તાં વેલા પાખંડ સૃત્રની પરિપાડીએ કરીને અક્ષર રચનાના વિભાગ વડે રચેલા છે. એટલે દરેક શ્લાકમાં રહેલા અક્ષરા જુદા જુદા છે, પરસ્પર સંભાધવાલા નથી, તા પણ અથે થી (અર્થની અપેક્ષાએ) તા માંહામાં છે અપેક્ષાવાળા છે જ વળી "આ જ રર સ્ત્રો ત્રણ નયવાળાં ત્રિરાશિક સ્ત્રની પરિપાડીએ કરીને કહ્યાં છે." અહીં ત્રણ નયવાળાં રર સ્ત્રો કહ્યાં તેનું રહસ્ય એ છે કે ત્રિરાશિક એટલે આજિલક મતે એ રર સ્ત્રો ત્રણ નયાના અભિપ્રાય (અપેક્ષા) વડે વિચારાય છે. અહીં ત્રિરાશિક કહ્યાં તે રાહગુપ્તથી જુદા જણાય છે. તેમજ "આ જ રર સ્ત્રો ચાર નયવાળાં સ્વસમયસ્ત્રની પરિપાડીએ કરીને કહ્યાં છે," એમ જે કહ્યું, તેનું રહસ્ય એ છે કે એ રર સ્ત્રો ચાર નયના અભિપ્રાયથી વિચારાય છે. આ રીતે ૪ ભાવીશી મળીને ૮૮ સ્ત્રો થાય છે. આ રીતે બીજા સ્ત્ર નામના ભેદનું સ્વરૂપ ઢુંકામાં જણાવ્યું.

3. હવે ત્રીજ પૂર્વગત નામના એકનું સ્વરૂપ જણાવું હું-પ્રસુષ્ઠી તીર્થ કર- દેવ તીર્થની સ્થાપના કરવા અવસરે ગણધરાને તમામ સ્ત્રના (પૂર્વગત નામના ત્રીજો એક) આધાર હોવાથી શરૂઆતમાં પૂર્વગત સ્ત્રના અર્થ કહે છે, તેથી કરીને આ દેષ્ટિવાદના તે ૧૪ વિભાગા "પૂર્વ" નામથી એલળખાય છે. અને ગણધરા સ્ત્રની સ્થના કરવાના અવસરે ૧. આચારાંગ ૨. સ્ત્રકૃતાંગ ઇત્યાદિ પહેલા કહેલા ક્રમ દ્રાદશાંગીને રચે છે, તેમજ સ્થાપન કરે છે. (ગાઠવે છે.) આ બાબતમાં મતાંતર (બીજા આચાર્યાના વિચાર) એ છે કે શ્રીતીર્થ કર પ્રસુ તીર્થ સ્થાપનાના અવસરે શરૂઆતમાં પૂર્વગત વિભાગના અર્થ કહે છે, અને ગણધરા પણ પૂર્વગત શ્રુતની જ પ્રથમ રચના કરે છે, તેમજ તે પછી આચારાંગાદિકની રચના કરે છે.

પ્રશ્ન-જો એમ હોય તેા શ્રીભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે આચારાંગની નિયુ<sup>દ</sup>ક્તિમાં કહ્યું છે કે '' સચ્વેસિંકાગ્રારો પઢમો '' એટલે ભાર અ'ગામાં પહેલું' શ્રીઆચારાંગસૂત્ર જાણવું. આ વચન શી રીતે ઘટી શકે ?

ઉત્તર-તે નિયું ક્તિમાં તા અંગાની સ્થાપનાને (ગાઠવણી) લક્ષ્યમાં રાખીને તે પ્રમાણે કહ્યું છે. અને અહીં તા સ્ત્રોની રચનાને ધ્યાનમાં રાખીને કહ્યું છે કે પહેલાં પૂર્વીને રચે છે. યાદ રાખવું કે પહેલી સ્ત્રરચના અને તે પછી સ્ત્રોની ગાઠવણી કરાય.

આ પૂર્વ ગતશ્રુતના **૧૪ લેદા છે.** તે આ પ્રસાણે-૧. ઉત્પાદપૂર્વ તેમાં તમામ દ્રવ્યાના ઉત્પાદ વ્યય અને ઘોવ્યરૂપ ત્રણ ધર્મોનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહ્યું હતું. આ ઉત્પાદાદિ ત્રણ ધર્મોમાં ઉત્પાદની સુખ્યતા છે. કારણ કે બીજા વ્યય અને ઘ્રોવ્ય ધર્મો ઉત્પાદને જ

આધીન છે. આનું રહસ્ય એ છે કે પર્યાયની ઉત્પત્તિ થયા ખાદ જ તેના વ્યયના વિચાર થઈ શકે છે. આવા અનેક મુદ્દાંઆને લક્ષ્યમાં રાખીને પૂજ્ય શ્રીપ્રભૂધરદેવાએ આ પહેલા પૂર્વને 'ઉત્પાદ પૂર્વ' નામથી ઓળખાવ્યું છે. આનાં ૧ કાેડ પદા અને દશ વસ્તુઓ તથા ૪ ચૂલિકા કહી છે. એક હાથી પ્રમાણ શાહીના પુંજથી લખી શકાય એવું આ પહેલું પૂર્વ છે. પદ વસ્તુ સૂલિકા વગેરેનું સ્વરૂપ છેવટે જણાવીશ. ર. અગ્રાયણીય પૂર્વ -બીજા ગંથામાં આના અગ્રણીય અગ્રેણીય વગેરે નામા જણાવ્યા છે. અહીં અગ શબ્દના અર્થ '' પરિમાણ '' થાય. એટલે સર્વ દ્રવ્યા અને પર્યાયા તથા જવવિશેષા ( વિશેષ પ્રકારના જવા )નું પરિમાણ કહેલું હાવાથી આ બીજું પૂર્વ અગ્રાયણીય નામે એાળખાય છે. બીજા પ્રંથામાં કહ્યું છે કે આ બીજું પૂર્વ સર્વ પ્રકારના બીજની કુલ સંખ્યા વ્યતાવનારું હતું. આનાં ૯૬ લાખ પટેા, ૧૪ વસ્તુઓ અને ૧૨ ચૂલિકા હતી. તેમજ એ હાથી પ્રમાણ મધી પુંજથી લખાય એવું આ બીજું પૂર્વ હતું. 3. વીર્ય પ્રવાદ-અહીં વીર્ય એટલે બળ અથવા પ્રયત્ન ૩૫ બે અર્થા કરવા. તેનું તથા કર્મસહિત અને કર્મરહિત જવાના અને અજવાના વીર્યનું સ્વરૂપ આ પૂર્વમાં કહેલ હાવાથી તે વીર્યપ્રવાદ નામથી એાળખાય છે. તેમાં ૭૦ લાખ પદા, આઠ વરતુઓ અને આઠ ચૂલિકાઓ હતી. તથા તે ચાર હાથી પ્રમાણ મધીપુંજ (શાહીના ઢગલા)થી લખાય તેવું માડું હતું. ૪. અસ્તિનાસ્તિ પ્રવાદ-અહીં દરેક પદાર્થના અસ્તિ નાસ્તિ આદિ ધર્મોના સ્વરૂપવાળી સપ્તભંગીનું અને સ્યાદ્વાદનું સ્વરૂપ કહ્યું હતું. એટલે દરેક પદાર્થમાં જે રીતે અસ્તિત્વ અને નાસ્તિત્વ (હોવાપહ્યું ને નહિ હોલાપણં) ઘટે છે, તે રીતે પદાર્થાનું સ્વરૂપ અહીં કહેવા ઉપરાંત તેને અનુસરતી બીજી પણ બીના કહી હતી તેથી તે 'અસ્તિનાસ્તિ પ્રવાદ' નામશી ઓળખાય છે. સ્વધર્મીની અપેક્ષાએ પદાર્થી 'છે' એમ કહેવાય, ને પર્ધર્મીની અપૈક્ષાએ પદાર્થી 'નથી' એમ પણ કહી શકાય. એક પદાર્થમાં જે નિત્યત્વ, અનિત્યત્વ વગેરે ધર્મીના સ્વીકાર કરવા તે સ્યાહાદ કહેવાય. આ પૂર્વનાં ૬૦ લાખ પદા, ૧૮ વસ્તુઓ અને ૧૦ ચૂલિકા કહી છે. બીજા પ્રથામાં ૮ ચૂલિકા કહી છે. તથા આ ચાયું પૂર્વ ૮ હાથી પ્રમાણ શાહીના યુંજથી લખાય તેલું હતું. પ. જ્ઞાનપ્રવાદ પૂર્વ -અહીં મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મન:પર્યવજ્ઞાન અને કેવલજ્ઞાનના સ્વરૂપ, લોદ, સ્વામી, સ્થિતિ વગેરે સંપૂર્ણ હકીકત કહી હતી. શ્રીદેવ વાચક ગણિએ નંદી-સૂત્રના આમાંથી ઉદ્ધાર કર્યો હતા. આનાં પદ્દા એક ઉણાં કોડ કહ્યાં છે, અને ૧૨ વસ્તુઓ જણાવી છે. ૧૬ હાથી પ્રમાણ મધીયું જથી લખાય એવું આ પૂર્વ હતું. દ, સત્યપ્રવાદ પૂર્વ-સત્યના ૧. સંયમ ૨. સત્ય વચન, આ બે અર્થી થાય છે. પ્રતિપક્ષ સહિત સંયમ અને સત્ય વચનતું સ્વરૂપ એટલે સત્યાદિ ભાષાનું, ભાષ્ય ભાષકનું, તેમજ વાચ્ય વાચકનું સ્વરૂપ અહીં કહ્યું હતું. તેથી તે સત્યપ્રવાદ નામથી ઓળખાય છે.

આનાં કોડ અને ૬ પદે! તથા બે વસ્તુઓ કહી છે. તથા ૩૨ હાથી પ્રમાણ શાહીના ઢગલાથી લખાય તેવું વિશાલ આ પૂર્વ હતું. ૭. આત્મપ્રવાદ પૂર્વ-અહીં જુદા જુદા નચાના અભિપ્રાચે આત્મ દ્રવ્યનું કર્તાપહું, ભાક્તાપહું, વ્યાપકપહું, નિત્યપહું, અનિત્ય-પહ્યું વગેરે સ્વરૂપ, અને ભેદાનું વર્ણન વિસ્તારથી કહું. હતું. તેથી તે ''આત્મપ્રવાદ'' યથાર્થ નામથી ઓળખાય છે. આનાં છવ્વીસ કોડ પદા અને ૧૬ વસ્તુ કહી છે. તથા આ પૂર્વ દેઇ હાથી પ્રમાણ શાહીના ઢગલાથી લખાય એવું હતું. ૮. કર્મ પ્રવાદ પૂર્વ-કર્માની ખીના જણાવનારું જે પૂર્વ તે કર્મપ્રવાદ પૂર્વ કહેવાય. એઠલે આઠે કર્મોના સ્વરૂપ, મૂલાત્તર ભેદા, પ્રકૃતિ આદિ ચાર, વ્યાધાદિ ૪, ઉપરામનાદિ ૮ કરણા વગેરેનું વર્ણન અહીં કર્યું હતું. આનાં ૧ ક્રોડ ૮૦ લાખ પદા અને ૩૦ વસ્તુઓ કહી છે. તથા આ પૂર્વ ૧૨૮ હાથી પ્રમાણ મલીપુંજથી લેખ્ય (લખાય એવું) હતું. ૯. પ્રત્યાખ્યાન પ્રવાદ પૂર્વ-આમાં સર્વ પ્રકારના પ્રત્યાખ્યાનાનું સ્વરૂપ, સેદા, દ્રવ્ય, ભાવ, નિશ્ચય વ્યવહારથી ઉપાદેય પ્રમુખ તમામ રાહી જણાવી હતી, તેથી તે 'પ્રત્યાખ્યાન પ્રવાદ ' યથાથે' નામથી ઓળખાય છે. શ્રીભદ્ર-ખાહુરવાસીએ આ નવમા પૂર્વમાંથી દશાશ્રુતસ્ક ધના ઉદ્ધાર કર્યો. તેમાં આઠમા અધ્યયન તરીકે શ્રીકલ્પસૂત્રને ઉદ્ધરી બનાવ્યું. આનાં ૮૪ લાખ પદા અને ૨૦ વસ્તુ કહી છે. તથા ૨૫૬ હાથી પ્રમાણ મળીયુંજથી લેખ્ય આ પૂર્વ હતું. ૧૦ વિદ્યાપ્રવાહ પૂર્વ ( વિદ્યાનુપ્રવાદ પૂર્વ ) અહીં ગુરુવિદ્યા, લઘુવિદ્યા, અંગુષ્ઠપ્રશ્ન વિદ્યા, સેનાપ્રશ્ન વિદ્યા વગેરે ૯૦૦ વિદ્યાઓનું, અને રાહિણી પ્રમુખ ૫૦૦ મહાવિદ્યાઓનું સ્વરૂપ, સાધના વગેરેતું વર્ણન કર્યું હતું. તેથી આતું યથાર્થ નામ 'વિદ્યાપ્રવાદ' સુપ્રસિદ્ધ છે. આનાં એક ક્રોડ અને ૧૦ લાખ પદેક તથા ૧૫ વસ્તુએક કહી છે. તથા પર હાથી પ્રમાણ મધીપુંજથી લેખ્ય આ પૂર્વ હતું. આમાંથી શ્રીસિદ્ધચક્રના ઉદ્ઘાર કર્યો હતા. ૧૧. કલ્યાણપ્રવાદ (અવધ્ય) પૂર્વ અહીં જ્યાતિષશાસનું સ્વરૂપ, ૬૩ શલાકા પુરુષાનાં જીવનચરિત્રાદિ, ચાર પ્રકારના દેવાની બીના, અને પુષ્યના ક્લનું વર્ષ્યુન વગેરે હકીકત જુઆવી હતી. કલ્યાએ એટલે મુક્તિ અથવા પુષ્યાનુખ ધી પુષ્યનાં શુભ કરોા, સંયમાદિની સાધના કરવાથી જ જરૂર મળે, અને પ્રમાદાદિની સેવનાથી દુર્ગતિ થાય. આ બીના અહીં વિસ્તારથી કહી હતી, તેથી આનું કલ્યાણપ્રવાદ પૂર્વ નામ સુપ્રસિદ્ધ છે. તથા શ્રીસમવાયાંગમાં અને શ્રીત દીસ્ત્રમાં આતું અવ ધ્યપૂર્વ નામ જણાવ્યું છે. તેના અર્થ તે ખંતેની ટીકામાં આ પ્રમાણે કહ્યો છે-વંધ્ય એટલે નિષ્ફળ, અને અવધ્ય એટલે સફળ. જ્ઞાન, તપ, સંયમાદિનું સ્વરૂપ જહ્યાવીને તે દરેકનાં પ્રશસ્ત ફ્લા, તથા પ્રમાદાદિતું સ્વરૂપ, અને તેનાં ભૂરાં ફ્રેલા વગેરેતું વર્ષ્યુન વિસ્તારથી કર્યું હતું. આનાં પદા છવીસ કોડ અને ૧૨ વસ્તુઓ જાણવી. તથા આ પૂર્વ ૧૦૨૪ હાથી પ્રમાણ મધી-પુંજશી લેખ્ય હતું. ૧૨. પ્રાણાવાય ( પ્રણાયુ ) પૂર્વ - અહીં આયુવે દાદિ આઠ પ્રકારની ચિકિત્સાનું, ભેદાદિ સહિત ૧૦ પ્રાણનું, અપાનગાયુ, ઉદાનવાયુ, સમાનવાયુ, પ્રાણવાયુ, અને વ્યાનવાયુ, આ રીતે વાયુના પાંચ સેદાદિનું સ્વરૂપ, પંચમહાભ્રતનું સ્વરૂપ, અને પ્રાહ્માયામાદિ યાગતું સ્વરૂપ કહ્યું હતું. શ્રીન દીસૂત્રમાં કહ્યું છે કે આ પૂર્વમાં ભેદાદિ સહિત ૯ પ્રાણા અને આયુનું સ્વરૂપ વગેરે ખીના વિસ્તારથી કહી હતી. તેથી તે પ્રાણવાયુ નામથી પણ ઓળખાય છે. આનાં એક ક્રોડ અને પદ લાખ પદા શ્રીનંદી-સત્રમાં કહ્યાં છે. શ્રીસિદ્ધચકારાધનવિધિ વગેરે ચંધામાં ૧૩ કેાડ પદા કહ્યાં છે. તથા ૧૩ વસ્તુઓ જાણવી. આ ખારમું પૂર્વ ૨૦૪૮ હાથી પ્રમાણ મધીપુંજથી લેખ્યું હતું. ૧૩. ક્રિયા-વિશાલ પૂર્વ-આ નામ યથાર્થ છે. કારણ કે અહીં કહેલી કાયિકી આદિ રુપ ક્રિયાઓ અને સંયમ ક્રિયાએ ભેદાદિનું સ્વરૂપ જણાવવા પૂર્વ ક વિસ્તારથી વર્જુવી હતી. માટે આ રીતે ક્રિયા વડે વિશાલ એવું જે પૂર્વ તે ક્રિયાવિશાલ-પૂર્વ કહેવાય. તેમજ અહીં તમામ છંદાનું સ્વરૂપ શબ્દશાસ્ત્રની તથા વ્યાકરણની બીના, સર્વ શિલ્પના ભેદાદિના વિસ્તાર, સવ જાતની કલાઓનું તથા તમામ તાત્ત્વિક ગુણાનું સ્વરૂપ વગેરે હકીકત પણ વિસ્તારથી વર્ણવી હતી. આનાં ૯ કોડ પદા અને ત્રીશ વસ્તુઓ કહી છે. તેમજ આ પૂર્વ ૪૦૯૬ હાથી પ્રમાણ મધીયુંજથી લેખ્ય હતું ૧૪. લાેક ખિંદુસાર પૂર્વ-જે પૂર્વ અક્ષરના માથે બિંદુની જેમ આ જગતમાં અને શ્રુતજ્ઞાનરૂપી લાકમાં સાર એટલે સર્વોત્તમ હોય, તે લાેક બિંદુસાર કહેવાય. આ છેલ્લું પૂર્વ સર્વાક્ષર-સંનિપાત લબ્ધિને પમાડનારું હૈાવાથી તે 'સાર' ગણાય છે. જેનાથી સર્વ અક્ષરાના સંનિષાત (વિવિધ પ્રકારના સંધાગાથી થતા તમામ શબ્દોના અર્થનું સ્વરૂપ) જાણી શકાય તે સર્વાક્ષરસંનિપાત લબ્ધિ કહેવાય. આ છેલ્લા પૂર્વમાં ૬ આરા વગેરે સેદ પ્રાસિદાદિ સહિત કાળનું સ્વરૂપ, વ્યવહારવિધિનું સર્વ વસ્તુના પરિકર્મનું અને તમામ શ્રત સંપદાદિ પદાર્થાનું વર્ણન કર્યું હતું. આનાં સાડીભાર કોડ પદા શ્રી નંદીસૃત્રમાં કહ્યાં છે. આની ૨૫ વસ્તુએન જાણવી. અને આ પૂર્વ ૮૧૯૨ હાથી પ્રમાણ મધોપુંજથી લેખ્ય હતું. આ ચોંકે પૂર્વો ૧૬૩૮૩ હાથી પ્રમાણ મધીયુંજથી લેખ્ય હતા. એમ શ્રીકલ્પસુભાધિકા, પ્રવચનસારાહાર દીકાદિમાં કહ્યું છે.

## પદ, વસ્તુ, ચૂલિકા. પ્રાભૃતાદિનું વર્ણન

૧. ૫૬-વિવિક્ષિત અર્થાધિકારના શરૂઆતથી અંત સુધીના જે આલાવા તે પક કહેવાય. એટલે જે પદાર્થ નું વર્ણન ચાલતું હોય તે જ્યાં પૂરું થાય, તેટલા જે ભાગ કે આલાવા તે પક કહેવાય. " ખત્રીસ અક્ષરાના એક શ્લાક થાય" આ ફીતે તે આલાવામાં પ્રાયે પર ક્રોડ, ૮ લાખ, ૮૬ હજાર, ૮૪૦ શ્લાક થાય. આનું તાત્પર્ય એ કે પર૦૮૮૬૮૪૦ શ્લાકાનું એક પદ થાય. શ્રીદ્વાદર્શાંગીમાં આવા પદની

અપૈક્ષાએ દરેક અંગનાં પદ્દાનું પ્રમાણ કહ્યું છે. ર. વસ્તુ-ઉત્પાદાદિ પૂર્વના જે માટા વિભાગ, નિયમિત અર્થના અધિકાર જેમાં કહ્યો હોય, એવા શ્રુતસ્ક ધાદિના જેવા જે ઉત્પાદપૂર્વાદિના ભાગ, તે વસ્તુ કહેવાય. તેના પ્રાભૃત, પ્રાભૃતપ્રાભૃત, પ્રાભૃતિકા, પ્રાણૃતિકાપ્રાભૃતિકા, આ થધા અનુક્રમે વસ્તુથી નાના નાના વિભાગ તથા પ્રતિવિભાગા જાણવા. 3. ચૂલિકા-જેમ મેરૂ પર્વતાદિને ચૂલિકા હોય છે, તેમ અહીં શ્રુતરૂપ પર્વતની ચૂલિકા જાણવી. એટલે અહીં દેષ્ટિવાદમાં પરિકર્મ સ્ત્ર-પૂર્વગત અને અનુયાગવડે કહેલા અને નહિ કહેલા અર્થના સંશ્રહ કરનારી જે શ્રાપદિત તે ચૂલા (ચૂલિકા) કહેલાય.

બીજ અગ્રાયણીય પૂર્વની ૧. પૂર્વાત, ૨. અપરાંત, ૩. ધ્રુવ, ૪. અધ્રુવ, પ. ચ્યવનલિધ્ધ. આ નામની પાંચ વસ્તુઓમાંની છેલ્લી વ્યવનલિધ્ધના ચાથા કર્મ પ્રકૃતિ નામના પ્રાભૃત હતા. તેનાં ૨૪ અત્રુપાંગદારા અત્રુક્તે આ પ્રમાણે જાણવાં-૧. કૃતિ, ૨. વેકના, ૩. સ્પર્શ, ૪. કર્મ, પ. પ્રકૃતિ, ૬. અધ્યત, છ. નિર્ભાધ, ૮. પ્રક્રમ, ૯. ઉપક્રમ, ૧૦. ઉદય, ૧૧. માક્ષ, ૧૨. સંક્રમ, ૧૩. લેશ્યા, ૧૪. લેશ્યાકર્મ, ૧૫. લેશ્યા-પરિણામ, ૧૬, શાતાશાત, ૧૭. દીર્ઘાક્ષત્વ, ૧૮. ભવધારણીય, ૧૯. પુદ્દગલાતમા, ૨૦. નિધત્તાનિધત્ત, ૨૧. નિકાચિતાનિકાચિત, ૨૨. કર્મ સ્થિતિ, ૨૩. પશ્ચિમસ્કંધ, ૨૪. અલ્પબહુક. આ રીતે આ ૨૪ અતુપાંગ દ્વારાવાળા ચાથા વ્યવનલિધ્ધ નામના પ્રાભૃત-માંથી કર્મ પ્રકૃતિના ઉદ્ધાર કર્યો છે. તે ઉદ્ધારના કરનારા પૂર્વધર શ્રી શિવશર્મ સૃષ્દિલતા. તેઓ વિક્રમની લગભગ પાંચમી સદીમાં હયાત હતા એમ ઐતિહાસિક મંથામાં કહ્યું છે. તથા નવમા પૂર્વની ત્રીજ સામાચારી નામની વસ્તુ, અને દશમા પૂર્વની જણાવેલી વસ્તુઓમાં નૈપૃલિક નામની વસ્તુ હતી. સામાચારી નામની વસ્તુમાંથી સામાચારીના ઉદ્ધાર થયા હતા. આ રીતે ઉદ્ધાર કરવાનું કામ છેલ્લા દશપૂર્વી ભાગવેતા જરૂર કરે, તે ચોદ પૂર્વી તો કાઈ ખાસ કારણ હોય તા જ તે ઉદ્ધાર કરવાનું કામ કરે.

અગ્રાયણીય પૂર્વ માંથી સિહપાભૃતના અને સંસક્ત નિયુ કિતના, આત્મપ્રવાદ પૂર્વ માંથી ધર્મ પ્રજ્ઞિસ નામના દરાવૈકાલિકના ચાથા અધ્યયનના, કર્મ પ્રકૃતિ પ્રાભૃતમાંથી કર્મ પ્રકૃતિના કર્મ પ્રવાદ પૂર્વ માંથી પરીષદ નામના અધ્યયનના અને પિંડેષણાના; જ્ઞાનપ્રવાદમાંથી નયચક્રના; પ્રત્યાખ્યાન પ્રવાદ પૂર્વ માંથી એાદ્યનિયુ ક્તિના તથા કલ્પ (કલ્પસૂત્ર)ના ઉદ્ધાર કર્યો છે. અને દરાવંકાલિકનું પહેલું, ત્રીજીં, છકું, આઢસું અને દરાસું અધ્યયન આ પાંચ અધ્યયનાના તેમાંથી ઉદ્ધાર કર્યો છે. આ પાંચ અધ્યયનાના ઉદ્ધાર કરનારા શ્રીશચ્યં ભવસૂરિ જાણવા. તથા કર્મ પ્રકૃતિના ઉદ્ધારક શ્રીશિવશર્મ સૂરિ, તથા શ્રીકલ્પસૂત્રના ઉદ્ધાર કરનાર શ્રીભદ્રભાહુસ્વામી હતા. તેમજ તે જ પ્રત્યાખ્યાનપ્રવાદ પૂર્વ માંથી દરાાશ્રુતસ્ક ધ, નિશીચસૂત્ર (આચાર પ્રકલ્પ), વ્યવહારસત્ર, અને સ્થાપનાકલ્પના પણ પૂર્વ ધર ભગવંતાએ ઉદ્ધાર કર્યો છે. વિદ્યાન

પ્રવાદ પૂર્વ માંથી પ્રતિષ્ઠાકલ્પના, સત્યપ્રવાદ પૂર્વ માંથી શ્રીદરાવૈકાલિક સ્ત્રના લાકય-શુદ્ધિ નામના સાતમા અધ્યયનના, પૂજાચનુર્વિ રિકાના તથા ઉપસર્ગ હર (ઉવસગ્મહર) સ્તાત્રના, તેમજ જીવસમાસ, પંચકલ્પ, મહાકલ્પ, સંપ્રતિકા તથા રાતકના ઉદ્ધાર કર્યો છે. દિગ'ભરા એમ માને છે કે "ક્ષાય પ્રાભુત, અને મહાકમ પ્રકૃતિ પ્રાભુત (પદ્માં હાગમ) અનુક્રમે પાંચમા અને બીજા પૂર્વ માંથી ઉદ્ધરાયા છે." તેમજ પ્રથમાન્ નુયાગના આધારે વસુદેવહિંડી અને તેસઠ શલાકા પુરૂષ ચારિત્રની રચના થઈ છે.

શ્રીવિવિધ તીર્થ કલ્પ ( કલ્પ પ્રદીપ )માં જિનપ્રભસુરિ જણાવે છે કે શ્રીભદ્ર-ભાહુસ્વામીએ કલ્પપ્રાભુતમાંથી શ્રીશત્રું જયકલ્પના ઉદ્ધાર કર્યો. વજસ્વામીએ તેમજ પાકલિષ્તસુરિએ એના સંક્ષેપ કર્યા. વળી શ્રીભદ્રેધરસુરિએ કહાવલી નામના પ્રાકૃત ગ'થમાં નિમિત્ત પ્રા**ભ**તતું લક્ષણ કહીને સિદ્ધ પ્રાભૃતનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે જે પ્રથમાં પાદલેપ, નેત્રાંજન, માહામાં ગાળી રાખવી વગેરે પ્રકારે કાર્યોને સાધનારા સિદ્ધ પુરૂષાનું વર્ણન કર્યું હાય, તે સિદ્ધ પ્રાભુત કહેવાય. શ્રીકલ્પસૂત્રની સુખાધિકા દીકાના આઠમા વ્યાખ્યાનમાં કહ્યું છે કે શ્રીઆર્યાસમિત સુરિમહારાજે યાગચૂર્ણના પ્રભાવે નદીના પ્રવાહ અટકાવ્યા હતા. અને શ્રીપાદલિય્તસુરિ તથા નાગાજુંન યાગી પગે લેપ લગાડી આકાશમાં ગમન કરતા હતા. (ઉડતા હતા). વળી શ્રીસુસ્થિતસુરિના એ શિલ્ધા ભયંકર દુષ્કાળના ટાઇમે આંખમાં અંજન આંજ અદેશ્ય બની ચંદ્રમુખતના ભાણાંમાંથી ભાજન કરતા હતા. આવા પ્રકારના ઘણા ચમત્કારા તથા તેને અનુસરતી બીજ પણ બીના સિદ્ધપાભુતમાં વર્ણવી હતી. તથા શ્રીતત્ત્વાર્થ સુત્રના બીજ અધ્યાયના ર૮મા સુત્રની ટીકામાં શ્રીસિદ્ધસેન ગણિ જણાવે છે કે-'' નિર્ક્ત પ્રાભુત "ની સાક્ષીએ પુદ્રમલ સ્ક'લ વધે છે ને ઘટે છે. કારણ તેમાં પહેલાંના પુદ્દગલા સ્ક'લથી જુદા પઉ છે. અને નવાં પુદુગલા જોડાય છે. તથા શ્રીવિદ્યા પ્રાભુતમાં શેત્રું જયનાં રફ નામાનું વર્ણન હતું, એમ કુમારપાલ પ્રખ'ધાદિના આધારે જણાય છે. અને સ્વરાની અને ૧૧ અલ'-કારાની મૂલ બીનાનું મૂલ સ્થાન સ્વર પ્રાભૃતમાં જાણવું.

૪. અનુયાગ-સૂત્રના અનુકૂલ અથવા અનુસરતા અર્થ ની સાથે જે સંઅંધ કરવા એટલે સૂત્રને અનુંસરનારી જે અર્થ ની પ્રરૂપણા ( દેશના, વ્યાખ્યાન ) કરવી તે અનુયાગ કહેવાય. આના બે ભેંદ છે. ૧. મૂલ પ્રથમાનુયાગ, અને ર. ગંડિકાનુયાગ. તમાં મૂલ શબ્દથી તીર્થ કરા જ લઈ શકાય, કારણ કે દરેક તીર્થ કર પાતપાતાના તીર્થ ની અપેક્ષાએ મુખ્ય ધર્માપદેશક કહેવાય છે. અને પ્રથમ શબ્દથી તેમના સમ્યક્તવની પ્રાપ્તિવાળા પૂર્વ ભવ વગેરેનું વર્ણન જાણવું. એટલે શ્રીતીર્થ કર દેવાના સમ્યક્તવના લાભવાળા પ્રથમ ભવાદિની હડીકતને જણાવનારા જે અનુયાગ તે મૂલ પ્રથમાનુયાગ કહેવાય. અહીં શ્રીતીર્થ કર દેવા જે ભવમાં સમ્યક્તવ પામ્યા, તે પહેલા

ભવથી માંડીને ઠેઠ અંતિમ ભવ (માક્ષે જવાના ભવ) સુધીની તમામ હકીકત કહી હતી. એટલે તેમના છેલ્લા બે ભવ સિવાયના પાછલા ભવાનું અને ઉપાંત્ય ( છેલ્લા ભવની પહેલાના ) દેવ ભવના આયુષ્ય સુખાદિનું વર્ણન કરીને છેલ્લા ભવમાં પાંચે કલ્યાલુકાનું, જન્માભિષેકનું ને રાજ્યાવસ્થાનું તથા કરેલી આકરી તપશ્ચર્યાનું વર્ણન કેર્યું હતું. પછી લીર્થસ્થાપના, શિષ્યમણ, ગણધર, બીજા મુનિએની અને સાધ્વી-આની સંખ્યા અને શ્રાવક શ્રાવિકાઓાની સંખ્યા કહીને તેમના કેવલી, મન:પર્યવ-ગ્રાની, મુનિવરાદિની સંખ્યા અને વાદિમુનિએાની, અતુત્તર વિમાને જનારા **તથા** ચૈક્રિય લબ્ધિયારી સુનિએાની, તેમજ માેક્ષે ગયેલ સાધુ સાધ્વીની સંખ્યા વગેરે પદાર્થાની હકીકતા જણાવી હતી. આ રીતે મૂલ પ્રથમાનુધાગની બીના કહીને હવે ગંડિકાતુયાગતું સ્વરૂપ જહાલું <mark>છું. તે દ</mark>ૂંકામાં આ પ્રમા<mark>ણે જાણવું–શેલડી વગ</mark>ેરે પદાર્થીના જે મધ્યભાગ (વચલા ભાગ ) તે ગંડિકા કહેવાય. તેના જેવી જે હાય એટલે એક (સરખા) અર્થાધિકાર (વર્ણુન) વાળી જે ગ્રંથરચના તે ગંહિકા કહેવાય. તેમના જે અનુધાગ એટલે અથ° કહેવાના વિધિ, તે ગ'ડિકાનુધાગ કહેવાય. અહી' કુલકરગ'ડિકા વગેરે ૧૩ ગાંડકાઓ જણાવી છે. તે દરેકમાં અનુક્રમે કુલકર, તીથ"કર, ગણધર, ચકવત્તી, દશાર, અળદેવ, વાસુદેવ, હરિવ'શ, ભદ્રભાહુ, તપ:કર્મ, ઉત્સર્પિણી, અવ-સર્પિ' છુી વગેરે પદાર્થાનું વર્ણન કર્યું. હતું એમ સમજવું. દશાહે ગંહિકામાં સમુદ્ર-વિજયથી માંડીને વસુદ્દેવ સુધીના દશ દશાહ રાજાઓનું વર્ણન કર્યું હતું. અને 'ચિત્રા' એટલે વિવિધ પ્રકારના અર્થવાળી ''અ'તરે'' એટલે શ્રીૠપભદ્વના અને શ્રીઅજિતનાથના આંતરામાં (અંતર કાલમાં) 'ગંહિકા ' એટલે સરખા વર્લું નવાળા અર્થાધિકારને અનુસરનારી. ત્યાર પછી ચિત્ર એવી જે અંતર ગંહિકા, તે ચિત્રાંતર ગંડિકા કહેવાય. આ રીતે ચિત્ર પક્તા અને અંતરગંડિકા પદના કર્મધારય સમાસ કરવા. આ ચિત્રાંતર ગાંડકાનું રહસ્ય દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું-શ્રીૠુપભદ્દેવના અને શ્રીઅજિતનાથના આંતરામાં તેમના વ'શમાં થયેલા રાજાઓ માક્ષમાં કે અનુત્તર વિમાને જ ગયા છે. આ હકીકતને વિસ્તારથી સમજાવનારી ચિત્રાંતર ગંહિકા હતી. તે गंडिडा " चोदसलक्ला विद्धा " र्डत्याहि गाथाओ वडे न'हीसूत्रनी टीडामां विस्ता२थी વર્ણવી છે, તે ત્યાંથી જાણવી. તેમાં જણાવ્યું છે કે "ચીક લાખ રાજાઓ નિરંતરપણ સિદ્ધ થાય, પછી એક રાજા સર્વાર્થસિધ્ધે જાય. " એ પ્રમાણે એક એક સ્થાનને વિધ અસંખ્યાતા પુરૂષયુગ થાય છે વગેરે. તથા અંતે જિતરાતુ રાજા થયા, ત્યાં સુધીની પણ બીના કહી છે. આના વિસ્તાર સિદ્ધગાંડકા પ્રકરણમાં પણ કર્યા છે.

પ. ચૂલિકા—દષ્ટિવાદના પાંચમા ભેદ ચૂલિકા કહ્યો છે. જેમ મેર પર્વ'ત પર ચૂલા કહી છે, તેમ અહીં દષ્ટિવાદ શ્રુતરૂપી પર્વતનું જે શિખર એટલે પરિકર્માદ ચાર ભેદામાં નહિ કહેલી બીનાને જણાવનારી જે ગ્રંથપદ્ધતિ (શાસ્ત્રના અમુક ભાગ) તે ચૂલિકા કહેવાય. આવી ચૂલિકા પહેલા ચાર પૂર્વોમાં હતી. તે સર્વ મળી ૩૪ થાય. એમ પહેલાં પણ કહ્યું છે. આ ચૂલિકાઓ દષ્ઠિવાદની ઉપર ગાઠવી છે, તેથી તે શ્રુત પર્વત (દ્રષ્ઠિવાદ પર્વત) પર ચૂલિકાના જેવી શાસે છે, તેથી તે વિભાગતું નામ ચૂલા સુપ્રસિદ્ધ છે. પહેલા ચાર પૂર્વોમાંના દરેક પૂર્વમાં ચૂલાની સંખ્યા જણાવીને કુલ સંખ્યા '૩૪ ચૂલિકા ' એમ પહેલાં પણ કહ્યું છે. આ રીતે દષ્ઠિવાદના પાંચ સેદાતું સ્વરૂપ દ્રંકામાં જણાવીને હવે તે પાંચે સેદાતું દ્રંક રહસ્ય જણાવું છું.

### દખ્ટિવાદના પરિકર્માદિ ભેદાનું ટુંક રહસ્ય

- ૧. પરિકર્મ ગણિત શાસમાં શરૂ આતમાં ૧૬ પરિકર્મ જણાવ્યા છે. જે તેનું સ્વરૂપ જાણે તે જ બાકીના ગણિતશાસને ભણી શકે. જેમ પહેલા ૧૬ પરિકર્મના જાણકાર જવ બાકીના ગણિતશાસને જાણવા લાયક બને છે, તેમ અહીં પણ ( ચાલુ પ્રસંગ ) વિવક્ષિત પરિકર્માના સ્ત્રાર્થને જાણનાર જીવ જ બાકીના સ્ત્રાર્થ રૂપ દષ્ટિ-વાનને જાણવા લાયક બને છે. એમ શ્રીન દીસ્ત્રની ચૂલ્મમાં પણ કહ્યું છે. અને પરિકર્મના સાત ભેદામાં પહેલા ૬ ભેદા સ્વસિદ્ધાંતના અર્થને જણાવનાર છે. અને સાત પરિકર્મી ત્રૈરાશિકમતને અનુસરનારા હતા, એટલે પૂર્વધર ભગવંતા પહેલાં નયાના વિચાર કરતાં ત્રૈરાશિક મતને આશ્રીને સાતે પણ પરિકર્મી ત્રણ નયાવડે વિચારતા હતા.
- ર. સૂત્ર—પૂર્વ ગત સૂત્રોના અર્થને સૂચવનાર હોવાથી આ ૮૮ સૂત્રો કહેવાય છે. આ સૂત્રો સર્વ દ્રવ્ય-પર્યાયાની અને તમામ ભાંગાઓના ભેંદાદિની હકીકતને જણાવતા હતા. અહીં ૮૮ સૂત્રોમાં ૪ વિભાગ જણાવ્યા છે. તે આ પ્રમાણે-૧. બાવીસ સૂત્રો છિન્ન છેદનયિક કહ્યાં હતાં. આ નયના અભિપ્રાય દરેક સ્વની વ્યાખ્યા માંહામાંહે એક બીજ સૂત્રની વ્યાખ્યાની સાથે અસંબદ્ધ થતી હતી. એટલે પહેલા સૂત્રની વ્યાખ્યાના સંબંધ બીજા સૂત્રની વ્યાખ્યાની સાથે હોય નહિ. એમ ત્રીજા ચાથા સૂત્રાદિની વ્યાખ્યામાં પણ સમજી લેવું. તથા બાવીશ સૂત્રો અચ્છિન્ન છેદનયિક કહ્યાં હતાં. તેમાં એક સૂત્રની વ્યાખ્યાની સાથે બીજા સૂત્રની વ્યાખ્યાને સંબંધ ચાલ રહેતા હતા. એટલે આ બાવીશ સૂત્રોની વ્યાખ્યા જેમ એક બીજા સૂત્રની વ્યાખ્યા સાથે માંહામાંહે અર્થની અપેક્ષા ચાલ રહે તે રીતે થતી હતી. તેમજ રર સૂત્રો ત્રિનયવાળાં હતાં. એટલે તે રાશિક મતને અવલ બીને દ્રવ્યાસ્તિકાયદિ ત્રણ નયે કરી આ રર સૂત્રો વિચારતા હતા. અને છેલ્લાં રર સૂત્રો સંગ્રહાદિ ચાર નયે વિચારતાં હતાં.
- 3. પૂર્વગત, ૪. ચૂલિકા. આ બ'નેનું રહસ્ય પહેલા જણાવી દીધું છે. શ્રીનંદી-સ્ત્રાદિમાં આ રીતે દિષ્ટવાદની દૂંક બીના કહીને અ'તે કહ્યું છે કે અહીં ગણત્રીની એટલે સંખ્યાતી વાચના, સંખ્યાતા અનુચાગદ્વારા, અને સંખ્યાતા વેષ્ટક (શ્લાક વિશેષ), સંખ્યાતા શ્લાકા, તથા સંખ્યાતી પ્રતિપત્તીઓ, તેમજ સંખ્યાતી નિર્યુક્તિઓ,

અને સંખ્યાતી સંગ્રહણી કહી હતી. આ દબ્લિવાદ ભારમું અંગ હતું તેમાં એક શ્રુતસ્ક'લ હતા. આતા ત્રીજ ભેદમાં ચીક પૂર્વો, સંખ્યાતી વસ્તુઓ અને સંખ્યાતી ચૂલિકાઓ, (નાની વસ્તુ) તથા સંખ્યાતા પ્રાભૃતા, અને સંખ્યાતા પ્રાભૃતપ્રાભૃતા, તેમજ સંખ્યાતી પ્રાભૃતિકાએ અને સંખ્યાતી પ્રાભુતપ્રાભૃતિકાએ કહી હતી. આ ભારમાં અંગમાં 3 કોડ, ૧૮ લાખ, ૧૪ હજાર પદા હતાં. તેમજ સંખ્યાતા અક્ષરા, અનંતા ગમ, અનંતા પર્ય વા, પરિત્તત્રસા અને અનંતા સ્થાવર છવા કહ્યા હતા. આ રીતે અહીં શ્રીજિને ધરદેવે કહેલા પદાર્થાની પ્રરૂપણા કરી હતી. અંતે એ જ જણાવલું ઉચિત છે કે દૈવસિક પ્રતિક્રમ-ભુમાં દુષ્યાવશ્યકા પૂરા થયા બાદ ''નમાહસ્તુ વધ<sup>®</sup>માનાય '' સ્તાત્ર (શ્રીવ**ધ'માન** સ્તાત્ર) બાલાય છે, તે અને રાત્રિક પ્રતિક્રમણના અ'તે બાલાવું 'શ્રીવિશાલ લાચન' સ્તાત્ર (શ્રીવીર સ્તાત્ર) વગેરે કેટલાંએક સુત્રોના ઉદ્ધાર 'પૂર્વ' (પૂર્વગત ) માંથી થયા છે. ' એમ શ્રીદ્વીરપ્રશ્નાદિમાં કહ્યું છે. સાતિશય અધ્યયના અને આ ભારમું અંગ ભણવાના અધિકાર સાધુઓને જ જણાવ્યા છે. એથી સમજાય છે કે તુચ્છ સ્વભાવ, અભિમાન, ઇંદ્રિયાની ચપળતા, મંદ ભુદ્ધિ વગરે કારશાથી સ્ત્રીઓને દષ્ટિવાદ વગેરે ભણવાના અધિકાર અપાચા નથી. આ દષ્ટિવાદમાં ગમિક એઠલે સરખા આલાવાવાળાં સૂત્રો વધારે પ્રમાણમાં હતાં. તેમજ વિવિધ ભાંગાઓનું પણ સ્વરૂપ યાગ્ય સ્થલામાં વર્ણવ્યું હતું. તેમજ મંત્રાદિની બીના પણ કહેલી હેાવાથી સવ પદાર્થાની પ્રરૂપણા કરી હતી એમ અતે જણાવ્યું છે. ધીમે ધીમે આ ભારમું અંગ વિચ્છેદ પામતાં પામતાં વીર નિર્વાણ સંવત્ ૧૦૦૦માં (વિક્રમ સંવત-૫૩૦માં) સર્વથા વિશ્લિકન થયું. અહિં જણાવેલી બીનામાંની કેટલીએક ર્યાના દિગ'બરાના પ્રથામાં પણ (કેટલાક ફેરફાર સાથ) વર્ણવી છે. અહી' જણાવેલી પદ્દાની સંખ્યા વગેરેના વિચાર કરતાં આ વ્યારમાં આંગની બહુજ વિશાલતા સાબિત થાય છે. જેમ શ્રીઆચારાંગ વગેરે ૧૧ અંગા અર્ધ માગધી ભાષામાં રચાયા છે તેલું દક્ષિવાદમાં નથી. કારણ કે ૧૪ પૂર્વોની રચના સંસ્કૃત ભાષામાં થઈ હતી એમ શ્રીપ્રભાવક ચરિત્રમાં જુલાવેલા શ્રીવ્રદ્ધવાદિ પ્રખંધના ૧૧૪મા શ્લાક ઉપરથી જુલાય છે. તથા દ્રષ્ટ્રિગાદ સિવાયના કાલિક અને ઉત્કાલિક આગમાં યાગ્ય સ્ત્રીઓને અને આળ મુનિવરાદિત વાંચના લેવામાં વિશેષ અનુકૂલતા સાચવવા માટે પ્રાકૃતમાં **શ્રી**તીથ<sup>ા</sup> કર **ઢેવાંએ** કહ્યાં અને શ્રીગણુધરાએ રચ્યાં, એમ શ્રીવધ<sup>9</sup>માન સૂરિકૃત 'આચાર દિનકર' વગરે મંથામાં જણાવ્યું છે. આથી સમજવાતું મળે છે કે સંપૂર્ણ દષ્ટિવાદની રચના સ'સ્કૃતમાં થઇ હતી. પણ શ્રીજિનભદ્રગણિમાશ્રમણે રચેલા શ્રી વિશેષા-વશ્યકસત્રની કાેટયાચાર્યાદ મહાપુરુષાએ રચેલી ટીકા વગેરેમાં આપેલા પ્રાકૃત અવત-રહ્યાની બાળતમાં કહ્યું છે કે આ અવતરહ્યા પૂર્વ<sup>ર</sup>ગત શ્રુતમાં કહેલા છે. આમાંથી તા એ સમજાય છે કે દબ્દિવાદના અમુક અમુક અંશા પ્રાકૃતમાં પણ હતા. આ બધા પાંઠાનું રહસ્ય એ જણાય છે કે આ દબ્દિવાદના ઘણા ભાગ સંસ્કૃત ભાષામાં રચાયા

હતા. તેથી સંભવ છે કે અમુક અમુક વિભાગા પ્રાકૃતમાં પણ હાેય. જે શાસામાં જે ભાષાના ઉપયોગ વધારે પ્રમાણમાં થયા હાય, તે શાસની રચના તે ભાષામાં થઇ એમ કહેવાના વ્યવહાર પણ છે. તથા ૧૪૪૪ ગ્રંથાના ખનાવનાર યાકિનીમહત્તરાસનું શ્રી હરિભદસૂરિ મહારાજે ખનાવેલા શ્રી પંચાશક શાસ્ત્રની ટીકા સ્થતા શરૂઆતમાં ટીકાકાર શ્રીઅભયદેવ સુરિએ જણાવ્યું છે કે " શ્રીતીર્થ'કર દેવે કહેલા પ્રવચનરૂપી આકાશમાં વિચ્છેક પામતા દબ્દિવાદના છુટા છુટા ફકરાએ રૂપી તારાંએ ચળકી રહ્યા હતા. તત્ત્વ-ગ્રાનના પિપાસ ભવ્ય છવા જિજ્ઞાસા રૂપી ડાક ઊંચી કરીને તે તારાઓને જોવા માટે પ્રયત્ન કરી રહ્યા હતા, પણ તેમની શ્રુતજ્ઞાનરૂપી ચક્ષુ ( આંખ ) નું તેજ મંદ હોવાથી તેઓ તે તારાઓને દેખી શક્યા નહિ. આ અવસરે દેષ્ટિવાદના વિચ્છેદ કાલની નજીકના સમયે વર્ત માન અને શ્રુતજ્ઞાન રૂપ આંખના દિવ્ય તેજવાળા શ્રીહરિભદસૂરિ મહારાજ આવી પહોંચ્યા. ને તે જિજ્ઞાસ ભવ્ય છવાને પૂછીને નિર્જય કર્યો કે આ ભવ્ય છવા વિચ્છેદ પામતા દૃષ્ટિવાદના કુકરાવ્યા રૂપી તારાચાને જોવાની તીલ ઉતકંઠા રાખે છે. તેમને તે કકરાઓના પણ બાધ થાય, આ ઈરાદાથી પરાપકાર રાંસક પૂજ્ય શ્રીહરિભદ્રસૃષ્ટિ મહારાજે તે કુકરાઓને ભેગા કરી શ્રીપંચાશકાદિ શાસ્ત્રોની રચના કરી હતી. તેમાંના " શ્રીપંચાશક શાસની ટીકા બનાવું છું. " આ પાઠથી સાબિત થાય છે કે શ્રીપંચાશ-કાદિ શાસ્ત્રા દષ્ટિવાદનાં ઝરણાં રૂપ છે. એમ છઠ્ઠા કર્મ શ્રંથ વગેરેમાં પણ કહેલા '' ળિસંદં हिद्रिवायस्स " वगेरे वयने। पण ओ क रहस्यने कणावे छे. आ रीते श्रीनंहीसूत्र સમવાયાંગસત્રાદિમાં કહેલી હકીકતાને આધારે દૃષ્ટિવાદના પરિચય દું કામાં જણાવી દીધા.

શ્રીદૃષ્ટિવાદના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

# શ્રીદ્રાદશાંગીનાં પદેાની વિચારણા

(૧) શ્રી આચારાંગ સ્વનાં ૧૮૦૦૦ પદા કહ્યાં છે. (૨) શ્રીસ્વરકૃતાંગ સ્ત્રનાં ૩૬ હજાર પદા કહ્યાં છે. (૩) શ્રી સ્થાનાંગસ્ત્રનાં ૭૨ હજાર પદા કહ્યાં છે. (૪) શ્રી સમવાયાંગ સ્ત્રનાં ૧ લાખ ૪૪ હજાર પદા કહ્યાં છે. (૫) શ્રી ભગવતી સ્ત્રનાં ખે લાખ ૮૮ હજાર પદા કહ્યાં છે. (૬) શ્રીજ્ઞાતાધર્મકથાંગ સ્ત્રનાં ૫ લાખ ૭૬ હજાર પદા કહ્યાં છે. (૭) શ્રી ઉપાસકદશાંગ સ્ત્રના ૧૧ લાખ ભાવન હજાર પદા કહ્યાં છે. (૯) શ્રી છે. (૮) શ્રી અંતકદશાંગ સ્ત્રનાં ૨૩ લાખ ૪ હજાર પદા કહ્યાં છે. (૯) શ્રી અનુત્તરાપપાતિક દશાંગસ્ત્રનાં ૪૬ લાખ ૮ હજાર પદા કહ્યાં છે. (૧૦) શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરહ્યાંગ સ્ત્રનાં ૧ કોડ ૮૪ લાખ ૩૨ હજાર પદા કહ્યાં છે. (૧૨) શ્રી દબ્લિવાદનાં ૩ કોડ, ૬૮ લાખ ૬૪ હજાર પદા કહ્યાં છે. (૧૨) શ્રી દબ્લિવાદનાં

39 લાખ, ૧૦ હજાર જાણવી. પહેલા આચારાંગના પદ્દાની સંખ્યાને અનુક્રમે ભમણી બમણી કરતાં આ રીતે પદ્દાનું પ્રમાણ કહ્યું છે. આથી અંગ સૂત્રોની પૂર્વ કાલે કેટલી વિશાલતા હતી તેના ઉત્તર જરૂર મળે છે. કાલદાષથી હાલ તે (વિશાલતા) ના નાશ થયા છે, એમ વર્ત માન ૧૧ અંગાના કદ ઉપરથી નિર્ણય થઈ શકે છે. અહીં ભારે અંગામાં દરેક અંગના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા કરીને હવે સંપૂર્ણ દ્વાદશાંગીની બીના અને તેનો આરાધનાનું તથા વિશાધનાનું ક્લ દ્વંકમાં જણાવું શું.

#### દ્રાદશાંગીના સંક્ષિપ્ત પરિચય

આ દ્વાદશાંગી ગણિપિટકમાં અનંતા જવ-અજવ વગેરે પદાર્થી અને અનંતા અભાવા કહ્યા છે. એટલે તમામ પદાર્થી પાતાના ધર્મ કરીને 'સત' છે. અને પરધર્મ કરીને 'અસત ' છે. જેમ ઘટપદાર્થ ઘટત્વધર્મ કરીને સત કહેવાય. અને પહલાદિ ધર્મે કરીને 'અસત' કહેવાય. આ રીતે ભાવ અને અ**ભાવાન** વર્ણન કર્યું છે. તથા અનંતા હેતુઓ અને અહેતુઓ, અનંતા કારણા અને અકારણા, અનંતા ભવસિદ્ધિકા અને અન'તા અભવસિદ્ધિકા વગેરે પદાર્થા વર્ણવ્યા 🕒 અહીં સમજવાનું એ છે કે જે સાધ્યને સિદ્ધ કરે તે હેતુ કહેવાય. જેમ પર્વાતમાં અનિને સાબિત કરા-વનાર ધૂમાઉા છે પણ જલ વગેરે નથી, માટે અગ્તિને સિદ્ધ કરવામાં ધૂમ હેતુ કહેવાય, ને તે સિવાયના પાણી વગેરે અહેતુ કહેવાય. આ રીતે દરેક અનુમાનાદ્વિમાં પણ સમજ લેવું. એ જ પ્રમાણે કારણ અકારણના સ્વરૂપમાં પણ સમજવું કે માટીના પિંડ વગેરે ઘટનાં કારણ કહેવાય, તે જ કારણા પટનાં છે એમ ન કહેવાય. કારણ કે પડનાં કારણ તન્તુ વગેરે છે. આનું રહસ્ય એ કે પડરૂપ કાર્ય થવામાં તન્ત્ર વગેરે કારણ છે. ને માટીના પિંડ વગેરે વ્યકારણ છે. બાકીની બીના સ્પષ્ટ રીતે સમજાય તેવી છે. જેમણે આ દ્વાદશાંગીની વિરાધના કરી તે અનંતા જીવા સંસારમાં ભગ્યા હતા. હાલ જે વિરાધના કરે તે સંસારમાં ભામે છે. અને ભવિષ્યમાં તેની જેઓ વિરાધના કરશે તેઓ સંસારમાં રખડશે. એ જ પ્રમાણે જેમણે દ્રાદશાંગીની આરાધના કરી હતી. તે અનંતા જવા સંસારસમુદ્રના પાર પામી ગયા, વર્ત માન કાલે આરાધક જીવા સંસાર સમુદ્રને તરે છે, ને જેઓ આરાધશે તે અનંતા જીવા સંસારસમુદ્રના પાર જરૂર પામશે. આ ઢાદશાંગી ધ્રુવ અક્ષય અને નિત્ય છે. શ્રુતજ્ઞાની હવ્યથી હપદ્યાગ કાલે સર્વ કર્વાને જાણે, કેખે. ક્ષેત્રથી ઉપદ્યાગવાળા શ્રુતજ્ઞાની તમામ ક્ષેત્રોને. કાલથી તમામ કાલને (તમામ કાલમાં બનેલી બીનાને) અને ભાવથી સર્વ પર્યાદ્યાને જાહો. કુખે. આ રીતે તમામ દ્રવ્યાદિને જાણનારા સંપૂર્ણ દરા પૂર્વ ધરાદિ શ્રત કેવલી જ હાય છે. કારણ કે તેઓજ શ્રુતજ્ઞાનના અલથી સર્વ કવ્યાદિને જાણે છે ને દુખે છે. જેઓ ત્યુન દશ પૂર્વોને જાણે એટલે સંપૂર્ણ દશ પૂર્વોના જ્ઞાનથી ઊતરતા જ્ઞાનવાળા

મહાપુરુષા છે, તેઓમાં કેઠલાએક મુનિવરા સર્વ દ્રવ્યાદિને જાણે તે કેઠલાએક મુનિવરા ન પણ જાણે. આ પ્રમાણે થવામાં મતિની વિચિત્રતા જ કારણ છે એમ સમજવું.

શ્રીદષ્ટિવાદના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા

શ્રી દ્વાદશાંગીના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

蛎

魸

罪

श्री कैन अवयन हिरेषाविद्यान तरमा अहाश पूर्ण धर्मा तर्माण्याधियति स्रिचक्रचक्रवित्त जगद्गुरु-पूरुवयाद प्रातःस्मरणीय वरमोपकारि प्रवराचार्य श्रीविजय नेमिसूरीश्वर विनेयाणु शाक्षविशारव-कवि दिवाकराचार्य श्रीविजयपद्मसूरीश्वर विरचित-स्वोपक स्पष्टार्थादि विश्ववित-प्राकृत श्लोकबद्ध- श्रीजनप्रवस्तनिकरणावस्यां द्वावशांगीसंक्षिप्त- वरिषयसमन्वित- त्रयोवशप्रकाशात्मकः

॥ प्रथमो विभागः समाप्तः॥

s s

鷌

# શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીનો બીજો વિભાગ

# ચાૈદમા પ્રકાશ

ા ૧ ઔપપાતિક (ઉપાંગ) સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય ા

बुत्ती दुवालसंगी-परिचयकेशी मए पढमभागे।। अह वुच्छमुबंगाण, परिचयलेसं जहासुत्तं ॥ १११ ॥ अंगोवंगाइ जहा, देहे तह चेव बारसंगाणं ।। बारसुवंगाइ इहं, अणियाइं पुज्जपुरिसेहिं। ११२ ॥ तेण संबद्धाई, अगेहि ताणि अंगवुत्तत्था ॥ जडिला तह संखित्ता, विस्थारा तेसु पण्णत्ता ॥ ११३ ॥ छावत्तरि मद्महिए, तिसए सिरिवद्धमाणनिव्वाणा ।। तियसत्तववण्णेणं — ग्रारियसामेण वण्णवशा ।। ११४।। देवनिरयजीवाणं-जम्मो तह मुत्तिगमणमुववाद्यो ।। जत्थ य भणिओ तमिणं, उचवाइयमेस सद्दर्थो ॥ ११५॥ रायपसेणिय जीवा-भिगमं सामायरियविहियपण्णवणा ।। तह सत्तमचंदपणात्ती ।। ११६ ।। सूरजंबपण्णत्ती, अट्टम निरयावलियो-वंगं से करिपया परं नामं ।। नवमं क<sup>ष्</sup>पविडिंसिया, दसमंतह पुष्किओवंगं ॥ ११७ ॥ तह पुरकच्लियन्खं, बह्नि दसाण्यक्रमेणमंगाणं ॥ एयाइमुवंगाइं, उववाइयपरिचयं वुष्छं ।। ११८ ।।

રાળ્દાર્થ:—મેં શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલીના ૧૩ પ્રકાશ રૂપ પહેલા ભાગમાં શ્રીકાદશાંગીના સાર સહિત સંક્ષિપ્ત પરિચય જણાવ્યા. હવે હું આ ચીદમા પ્રકાશમાં બાર ઉપાંગના પરિચય દ્વંકામાં સૂત્રને અનુસારે કહીશ. ૧૧૧. જેમ શરીરમાં હાથ મસ્તક વગેરે અંગા અને આંગળી વગેરે ઉપાંગા હાય છે, તેમ શ્રીગણધરાદિ પૂજ્ય પુરુષાએ શ્રીજિન પ્રવચન રૂપ દેહ (શરીર)ના આચારાંગસૂત્ર વગેરે બાર અંગા અને તે બારે અંગાનાં એપપાતિક સૂત્ર વગેરે બાર ઉપાંગા કહ્યાં છે. જેમ શરીરનાં આંગળી વગેરે ઉપાંગા હાથ વગેરે અંગાના સ્વરૂપને વિસ્તારે છે (સ્પષ્ટ રીતે સમજવે છે). તેમ એપપાતિકસૂત્રાદિ બાર ઉપાંગા શ્રીઆચારાંગાદિમાં કહેલી હડીકતને વિસ્તારથી સરલ પદ્ધતિએ સમજવે છે. માટે જ કહ્યું છે કે " અંગાર્થત્યદ્વવોધવિધાયજ્ઞાનિ ઉપાંગાનિ" એટલે ઉપાંગસૂત્રો અંગ સૂત્રોમાં કહેલા અર્થના સ્પષ્ટ બાદ કરાવે છે. ૧૧૨.

તેથી ભારે ઉપાંગસુત્રોની સાથે સંભંધ છે એમ સમજવું. શ્રીતત્ત્વાથ<sup>દ</sup>સુત્રના પહેલા અધ્યાયના ૨૦મા સૂત્રના ભાષ્યની ટીકામાં ટીકાકાર શ્રીસિદ્ધસેન ગણિએ કહ્યું છે કે પરમ શ્રુતજ્ઞાની મહાયુરુષાએ દ્વાદશાંગી ગણિપિટકમાં કેટલાક સુત્રોના યુંચવણ ભરેલા અર્થાને વિસ્તારથી સમજાવવાની જરૂરિયાત જાણી, તેથી તેમણે અંગામાંનાં તેવાં જરૂરી સ્થલાને વિસ્તારથી સમજાવવાના મુદ્દાથી ભાર ઉપાંગસૂત્રોની અંગસૂત્રોની સાથે વ્યવસ્થા કરી. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે આંગામાં જે અર્થી દ્વંકામાં કહેલા હાેવાથી ગુંચવણભરેલા એટલે સમજવામાં કઠિન જણાયા, તે અર્થાને ઉપાંગસૂત્રોમાં અલગ અલગ સૂત્રમાં વ્યવસ્થિત કરીને સમજવ્યા, એમ શ્રીતત્ત્વાર્થ સૂત્રની હારિસદ્રીય ટીકા વગેરે ગ્રાંથામાં પણ કહ્યું છે. શ્રીહરિભદ્રસ્ર્રિએ તત્ત્વાર્થની ટીકામાં કહ્યું છે કે જ્યાં આચારાદિ અર્થ પૂરા થાય તે શ્રીઆચારાંગ વગેરે આંગા જાણવાં, ને જ્યાં જૂદા જુદા ખીજા અર્થા કહા હોય, તે રાજપ્રક્ષીય વગેરે ઉપાંગા જાણવાં. ૧૨૩. શ્રીમહાવીર પ્રભુના નિર્વાણકાલથી ૩૭૬મા વધે<sup>૧</sup> એટલે વિક્રમ સંવત્ શરૂ થયા પહેલા ૯૪મા વધે<sup>૧</sup> જેમના સ્વર્ગ'વાસ થયા છે, તે શ્રીઆવ'શ્યામાચાય' મહારાજે બાર ઉપાંગામાંના ચાથા શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસૂત્રની રચના કરી હતી. બાકીનાં ઉપાંગાની રચના કરનારા મહાપુરુષાનાં નામ જણાવ્યાં નથી, પણ સ્ત્રનો રચના જોતાં જણાય છે કે વિશિષ્ઠ શ્રુતજ્ઞાની પૂર્વ ધરાદિ પુરુષા જ પ્રાયે હોવા જોઈએ. ૧૧૪. ઉપપાત શબ્દના, ૧. દેવ-નારક જીવાના જન્મ, ર. માક્ષમાં જવું આ બે અર્થા સમજવા. આ ઉપપાતને **લ**ફ્યમાં રાખીને જેમાં પક્ષર્થોતું સ્વરૂપ કહ્યું છે તે ઔષપાતિક સૂત્ર કહેવાય. આ પહેલું ઉપાંગ સૂત્ર શ્રીચ્યાચારાંગ સૂત્રનું છે એમ સમજવું. **૧**૧૫. (૨) શ્રીસૂત્રકૃતાંગ સૂત્રનું રાજપ્રશ્નીય ઉપાંગ છે; (૩) શ્રીસ્**યા**નાંગ સૂત્રનું જીવાભિગમ સૂત્ર ઉપાંગ છે. (૪) શ્રીસમવાયાંગ સૂત્રતું ઉપાંગ શ્રીજીવાભિગમ સૂત્ર છે, (૫) શ્રીભગવતી સૂત્રતું ઉપાંગ સુર્વ પ્રજ્ઞપ્તિ જાણવું, (૬) જ્ઞાતાધમ કથાંગ સૂત્રનું ઉપાંગ જ ખૂઢી પપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર જાણવું.

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( ૧. ઉપાંગ શ્રી ઔપપાતિક સ્ત્રના પરિચય ) 323 (૭) શ્રીઉપાસક દશાંગસ્ત્રનું ઉપાંગ શ્રીચંદ્રપજ્ઞસિસ્ત્ર છે એમ જાણવું. (૮) શ્રીઅંત-કૃદ્દશાંગ સ્ત્રનું ઉપાંગ નિરયાવલિકા સ્ત્ર (કલ્પિકા સ્ત્ર ) જાણવું. (૯) શ્રીઅનુત્તરાપ-પાતિક સ્ત્રનું ઉપાંગ કલ્પાવતંસિકા સ્ત્ર જાણવું. (૧૦) શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણ સ્ત્રનું ઉપાંગ પુષ્પિકા સ્ત્ર જાણવું. (૧૧) શ્રી વિપાક સ્ત્રનું ઉપાંગ પુષ્પ ચૂલિક સ્ત્ર જાણવું. (૧૨) શ્રી દષ્ટિવાદનું ઉપાંગ વિદ્વક્શા સ્ત્ર જાણવું. આ રીતે દરેક અંગનાં જૂદાં જૂદાં ઉપાંગ જણાવીને ભારે ઉપાંગાનાં નામ જણાવ્યાં. હવે અનુક્રમે પહેલા ઔપપાતિક સ્ત્રનો સંક્ષિપ્ત પરિચય કહીશ. ૧૧૬-૧૧૭-૧૧૮.

સ્પષ્ટાર્થ:--આ શ્રી ઔપપાતિક સૂત્રની શરૂઆતમાં ચંપાનગરીનું અને તેના ઈશાન ખૂલામાં રહેલા પૂર્ણભદ્ર યક્ષના ચૈત્યતું વર્ણન કર્યું છે. પછી તેની આજુઆજુ વીં ઠાઇને રહેલ વનખંડનું, તથા તેમાં રહેલાં વૃક્ષાનું, તેમજ તે વૃક્ષાનાં મૂલ, થડ, શાખા વગેરેતું વર્ણન કર્યું છે. પછી કહ્યું છે કે વનખંડની વચમાં રહેલ અસાક વૃક્ષ (આશાપાલવના ઝાડ)ની આજુખાજી તાલ, તમાલવૃક્ષા શા**લી** રહ્યાં છે, તે તેની આજુબાજુ અશાકલતા વગેરે વેલડીએા શાભી રહી છે. પછી પૂર્વે જણાવેલા આસા-પાલવના ઝાડની ઉપરના ભાગમાં ગાઠવેલા સ્વસ્તિક (સાથીઓ ) વગેરે અષ્ટમંગલ, પંચવર્ણી ચામર, ધજા, નાના માેટા છત્ર અને ઘંટ આ સર્વ પદાર્થીનું સુંદર વર્ણન કરીને તે ( અશાક વૃક્ષ )ની નીચે રહેલા પૃથ્વીશિલાપકકની બીના કહી છે. પછી ચંપાનગરીના કેાબ્રિક રાજાનું અને તેના ધારિલ્ફી રાણીનું વર્લ્યુન કર્યું<sup>ક</sup> છે. પછી કહ્યું કે એક નાકર કાેબિક રાજાને પ્રભુશી મહાવીરના વિહારની બીના દરરાજ જણાવે છે. આમાં વ્યવસ્થા એવી કરી હતી કે રાજાના મુખ્ય નાકરના તાળામાં રહેલા નાકરા પહેલા ધાતાના ઉપરી મુખ્ય નાકરને પ્રસુના વિહારની ખીના કહે, તે સાંભળી તે મુખ્ય નાકર કોબિક રાજાને તે ખીના કહે. આ નિયમ પ્રમાણે મુખ્ય નાકરે કોબ્રિક રાજાને વિનયશી ખુબર આપ્યા કે ' પ્રશ્નુ શ્રીમહાત્રીર દેવ થામાનુમામ વિહાર કરતા આ ગંપાનગરીની બહાર પૂર્ણભાદ યક્ષના ચૈત્યવાળા પ્રદેશની નજીકમાં પંચાર્યા છે. !! આ વાત સાંભળી બહુ જ રાજી થયેલા કાૈાં શુક રાજાએ પાતાની કચેરીમાં જે દિશા નજીકમાં પ્ર**સુદે**વ વિચરે છે તે તરફ સાત આઠ પગલાં સામા જઈ વિધિપૂર્વક પ્રભુ મહાવીરની સ્તુતિ કરી. પછી સન્માનાદિક કરવા પૂર્વ ક નાેકરને પ્રીતિદાન દર્ઘને ફરમાવ્યું કે જ્યારે પૂર્ણભદ્ર યક્ષના ચૈત્યવાળા અગીચામાં પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવ પધારે ત્યારે મને ખબર આપજે છ કાહ્યુક રાજાના ભાગ્યાદય બીજે દિવસે પ્રભાતે પ્રભુશ્રી મહાવીરદ્દેવ ૧૪ હુજાર મુનિ વગેરેના પરિવાર સાથે પધાર્યા. આ પ્રસંગને જણાવતાં પહેલાં કાેેેેશિક રાજાની કચેરીનું અને પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવના શરીરના મસ્તકાદિનું વાસ્તવિક વર્ણન કર્યું છે. અનુક્રમે ર૩ થી ૩૯ મા સુધીનાં સૂત્રોમાં મુનિવરાના જ્ઞાનાદિ ગુણાનું અને સિંહનિષ્ક્રીડિતાદિ વિવિધ તપશ્ચર્યાનું વર્ણન કરીને જણાવ્યું કે સંસાર સમુદ્રના જેવા

છે. મુનિઓ તેને કાની મદદથી તરે છે? તે વિસ્તારથી જણાવતાં યથાર્થ ખલાસી વહાણ વગેરે સમજવ્યા છે. અહીં વર્જુ વેલી યથાઈ સાધુના મુનિજીવનને જરૂર નિમલ અનાવનારી અને અપૂર્વ બાલદાયક છે. પછી પ્રભુશ્રી મહાવીરને વંદનાદિ કરી પાતાના ચ્યાત્મા નિ**ર્મલ થના**વવા માટે ચારે પ્રકારના **દે**વાના ઇંદ્રો પાતાના સામાનિક દેવાદિ પરિવાર સાથે અહીં આવે છે. તેમાં તે સવે ની ઋદ્ધિ, શરીરના અવયવ, આભૂષ-ણાદિતું વર્ણન કર્યું છે. પછી જણાવ્યું છે કે પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવ ચંપાનગરીની બ્હારના બઝીચામાં પધાર્યા. આ વાત ચૌરામાં ફેલાઈ. તે સાંભળીને લાકા માંહામાંહે શું કહે છે? અને પ્રભુની પાસે કેવી ભાવનાથી તેઓ આવે છે? આ હકીકત અને પાંચ અભિગમતું સ્વરૂપ વર્જુવ્યું છે. પછી કહ્યું છે કે નગરીના લાકા પ્રભુની પાસે દર્શનાદિના લાભ લેવા માટે આવે છે. આ અવસરે બગીચાના માળી કાેલાક રાજાને વધામણી આપે છે કે પ્રસુષ્રી મહાવીરદેવ અહીં પધાર્થા છે. તેને રાજાએ સાડી બાર લાખ સાનૈયાતું દાન દર્ધ સ્વસ્થાને જવાની રજા આપી. તે પછી ૪૦ મા સૂત્રથી ૪૭ મા સુત્ર સુધીમાં એમ કહ્યું છે કે કાેબ્રિક રાજા પ્ર**લ**ુને મહાત્સવથી વંદન કરવા જવાની ઇચ્છાથી સેના ધિપતિને હુકમ કરે છે કે તમે હાથી વગરેને અને લશ્કરને તૈયાર કરા ને આ નગરીને રાણગારા, રાજાના હુકમ પ્રમાણે તમામ કાર્યો કરીને તેણે (સેના(ધ-પતિએ ) રાજાને કહ્યું કે આપના કહ્યા મુજબ તમામ તૈયારી થઈ ગઈ છે ને નગરીને રાજાગારી છે માટે આપ પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવને વંદન કરવા ખુશીથી પધારા, તે સાંભળીને કાેબિક રાજા હવે પામ્યા. પછી વ્યાયામ, ( કસરત ) તૈલનું ચાળવું, સ્નાન, વસતું પહેરવું. વગેરે કાર્યો કરી કલ્પવૃક્ષના જેવા સુશાભિત અની મજ્જનઘરમાંથી ધાતાના પરિવાર સાથ નીકળી હાથી ઉપર ખેકા. હવે પ્રભૂની પાસે આવવા માટે મહિલમાંથી નીકળવાની શરૂઆત કરવા અષ્ટ મંગલ વગેરેનું અને છત્ર સિંહાસનાદિન વર્ણન કર્યું છે. પછી જણાવ્યું છે કે બાણ વગેરે લઈને ચાલનારા નાકરા અને હાસ્યાદિને કરનારા પુરુષા ચાલે છે, ને કેટલાએક પુરુષા જય જય શબ્દા બાલે છે. પછી ૧૦૮ હાથી ધાડા પાયદળ સૈન્ય ચહુર ગિષ્ફિ સેના વગેરે પરિવારની સાથે કાેબિક-રાજાએ મહાત્સવથી નગરમાંથી નીકળી પ્રભુની પાસે જવા પ્રયાણ કહ્<sup>ર</sup>. અનુક્રમે ચાલતાં રાજાને ભાઢ ચારણા આશીર્વાદ આપે છે. ને પ્રજા તેના (રાજાના) સહકાર કરે છે. તે (ક્રોબ્રિક રાજા) ખગીચાની નજીકમાં આવતાં પ્રસુના અતિશયા જોઈને હાથી ઉપરથી નીચે ઊતરી, તરવાર વગેરે ચિદ્ધો છાડી, પાંચ અભિગમ સાચવી ત્રણ પ્રદક્ષિણા દર્શ, શાગ્ય સ્થાને દેશના સાંભળવા બેઠા. એ જ પ્રમાણે તેની સુભદા વગેરે રાણીઓ પણ પરિવાર સાથે અહીં આવી કાૈબિકરાળની પાછળ દેશના સાંભળવા બેઠી, પ્રભાએ પર્યુદામાં અર્ધ માગધી ભાષામાં દેશના દેતાં અલાકનું અને જીવાદિ નવતત્ત્વાનું તથા અસ્તિ'તાહિતું, તેમજ નારકાહિતું સ્વરૂપ અને ૧૮ પાપ સ્થાનકોતું સ્વરૂપ તથા સત્પદાર્થ

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (૧. ઉપાંગ શ્રી ઔપપાતિક સૂત્રના પરિચય) 3રપ પુષ્ય પાપાદિ કર્માના થાંધા તથા દ્યાદિનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું. વળી પરલાકાદિનું સ્વરૂપ, જિન પ્રવચનના મહિમા, તેની આરાધનાનું ફલ, તેમજ નરકાદિ ચાર ગતિમાં જવાનાં ચાર ચાર કારણા કહ્યાં. ચારે ગતિના દુઃખનું વર્ણન કરીને સિદ્ધનું અને છ જવિનિકાયનું સ્વરૂપ તથા દુઃખને નાશ કરવાના ઉપાયા અને આત્દિયાનાદિનું સ્વરૂપ કંહીને વૈરાવ્યના આનંદ અને રાગદ્વેષના કડવાં ફલા જણાવ્યાં. વળી દર્શાવરિત ને સર્વવિરિતિનું સ્વરૂપ અને ફલા જણાવ્યાં. તથા અંતિમ આરાધના, અને આરાધકનું સ્વરૂપ વગેરે પણ વિસ્તારથી જણાવ્યું. પ્રભુની આ દેશના સાંભળીને ઘણા ભવ્ય જવાએ યથાશક્તિ સર્વવિરિતિ, દેશવિરિત આદિને સ્વીકાર્યા, અને કેઢલાએક જવા શ્રીજિનપ્રવચનની અનુમાદના કરે છે. અંતે પ્રભુને વાંદીને સ્વસ્થાને ગયા. કોબ્રિક રાજા અને તેની રાષ્ટ્રીઓ પણ પ્રદક્ષિણા દર્ધ વંદના કરીને નિર્ભ પ્રવચનની અનુમાદના કરી મહેલમાં ગયા. અહીં સમવસરષ્ણના અધિકાર પૂરે થાય છે.

પછી શ્રીગૌતમસ્વામીએ પ્રભુ શ્રોમહાવીરને વિનયાદિ વિધિ સાચવી પ્રક્ષો પૂછ્યા, તે સર્વે પ્રક્ષોના દૂંક સાર આ પ્રમાણે જાણવા-અસંયતાદિ જીવાે પાપકર્મ ભાંધે છે, અને માહનીય કર્મ ખાંધે છે. માહનીય કર્મોદ્રય કાલે માહનીય કર્મને અને અશાતા વેદનીયાદિ કર્માને પણ બાંધે છે. તથા અસંયત એકાંત સુપ્ત વગેરે જીવા આયુષ્યના બંધને અનુસારે નારકપણું પણ પામે છે, તથા કેટલાએક જીવાે દેવપણું પામે, ને કેટલાએક જીવા ન પણ પામે. જેઓ દેવપણ પામે તેઓ આરાધક થાય કે નહિ ? આ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી જણાવ્યું છે કે દાવાગ્નિમાં બળેલા જીવા વગેરે મતુષ્યામાંના કેટલાએક અસંક્લિષ્ટ પરિણામવાળા જીવાે વાણવ્યંતર નિકાયમાં ભાર હજાર વર્ષ ના આયુષ્યવાળા દેવપણે ઉત્પન્ન થાય છે. તેવા છવા પર લાેકના અશ્રાધક જ છે, એમ એકાંતે ન કહેવાય. વિનયાદિ ગુણધારી મનુષ્યામાંના કેટલાએક જીવા ૧૪ હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળું દેવપથું પણ પામે છે. તથા આલ વિધવાદિ સ્ત્રીએામાંની કેટલીએક અલ્પારંભાદિવાળી ગુણવંતી નારીએા ૬૪ હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળા વાણુવ્યત્તર દેવપણે ઉપજે છે. તથા ગાવ્રતિકાદિ ભિક્ષુકામાંના નવ વિગઈ વગેરેના ત્યાગ કરનારા ભિક્ષુકાે ૮૪ હજાર વધ<sup>°</sup>ના આયુષ્યવાળા વ્યંતરપણે ઉપજે છે. તેમજ જલવાસી તાપસ વગેરે છવા ઉત્કૃષ્ટથી ૧ લાખ વર્ષ અધિક ૧ પલ્યાપમના આયુષ્યવાળું જ્યાતિષ્ક દેવ**પથું** પણ પામે છે. આ રીતે કાંદર્પિક વગેરે તાપસાની પણ જરૂરી ખીના કહી છે. પછી માહણ પરિવાજકના તથા ક્ષત્રિય પરિવાજકના ૮-૮ મોદા કહીને તેમને શું કલ્પે? અને શું ન કલ્પે? (ખપે?) તે હકીકત સ્પષ્ટ રીતે સમજાવી છે. આ પ્રસંગે તે તાપસાના ભાજન વગેરેતું વર્ણન કરીને જણાવ્યું છે કે તેઓ જો તાપસપણામાં કાલ કરે ( મરે ) તાે ઉત્કૃષ્ટથી બ્રહ્મદેવલાકમાં ૧૦ સાગરાપમના આશુષ્યવાળું દ્વેવપહું પણ પામે છે.

આની પછી અ'ભડ પરિવાજકના અધિકાર વર્ણ બ્લે છે. તેમાં કહ્યું છે કે અ'બડ પરિવાજકના ૭૦૦ શિષ્યા લાંબી અઠવીમાં ચાલતાં જ્યારે તેમની પાસેનું પાણી ખૂટી ગયું, અને બીજીં પાણી ન મળી શક્યું, ત્યારે અનશન અંગીકાર કરીને પ્રભુ શ્રીમહાવીરની સાક્ષીએ સર્વવરતિ ધર્મને ઉચ્ચરી (સ્વીકારી) શ્રહ્મદ્દેવલાકે ૧૦ સાગરાપમના આયુષ્યવાળું દેવપછું પામ્યા. આ હકીકત વિસ્તારથી સમજાવતાં પ્રસંગ બીજી પણ જરૂરી બીના કહી છે. પછી અંબડ પરિવાજકની વૈક્રિય લબ્ધિના પ્રભાવ જણાવીને પ્રભુએ શ્રીમીતમસ્વામીને કહ્યું કે અંખડ પરિવાજક આ ભવમાં દીક્ષા લઇ શકશે નહી. પછી તેના શ્રાવકપણાના આચારાદિનું વર્ણન કરીને જણાવ્યું કે તે ઘણાં વર્ષે સુધી શ્રાવકપછાં પાળીને (શ્રાવક ધર્મને આરાધીને) ધ્રહ્મ દેવલાકે ૧૦ સાગરા-પમના આયુષ્યવાળું દેવપણું અનુભવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્તમ શ્રાવક કુલમાં જન્મ પામશે. તેના માતા પિતા તેનું ' દૃદપ્રતિજ્ઞ ' નામ પાડશે, જન્માત્સવ ઉજવશે, અનુક્રમે પાંચ ધાવ માતાઓથી લાલન પાલન કરાતા તે યાગ્ય વધે ૭૨ કલાના અભ્યાસ કરશે. અહીં કલાના નામ જણાવ્યાં છે. આ દહપ્રતિજ્ઞ ભરજુવાનીમાં પણ કામભાગમાં આસક્ત થશે નહીં. આ હકીકત કમલ તથા જલ વગેરેનાં દૃષ્ટાંતા આપીને સ્પષ્ટ સમજાવી છે. એક વખત તે સ્થવિર ભગવંતાની પાસે ધર્મ સાંભળી વૈરાગ્યથી દીક્ષા લાઈ આરાધીને કેવલગ્રાન પામશે. ઘણાં વર્ષો સુધી કેવલી પર્યાય પાળી માસિક અનશન કુટી અ'તે સિદ્ધિપદ પામશે. આ રીતે અ'અડ પરિલાજકનું ભાવી જીવન વિસ્તારથી કહ્યું છે.

પછી જણાવ્યું છે કે '' શ્રીઆચાર્ય' - ઉપાધ્યાયના અવણેવાદ ( નિંદા ) વગેરે પ્રકારે આશાતના કરનારા જેવા કિલ્બિષિક દેવપણું પામે છે, તેમનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય 13 સાગરાપમ હોય છે. '' અહીં આને અનુસરતી બીજી પણ બીના જણાવીને કહું છે કે જલચર વગેરે સંગ્રી પંચેન્દ્રિય તિર્ય' ચોને શુભ અધ્યવસાય વગેરે નિમિત્તોમાંના કાઈ પણ કારણથી જાતિ સ્મરણ ગ્રાન થાય છે. તથા તેઓ અતિથિ સંવિભાગ નામના ભારમા વ્રત સિવાયનાં 19 વ્રતામાંના યથાશક્તિ એકાદિ વ્રતાની આરાધના તથા અનશનાદિ કરી ઉત્કૃષ્ટથી આઢમા સહસાર દેવલાક સુધી પણ જઈ શકે છે. તેથી આગળ તિર્ય' ચા જાય જ નહિ. કારણ કે નવમા દેવલાકથી માંડીને અનુત્તર વિમાન સુધીના દેવ-લાકમાં મનુષ્યા જ જઈ શકે છે. આઠમા દેવલાકમાં દેવરૂપે ઉત્પન્ન થયેલા તે તિર્ય ચાનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ૧૮ સાગરાપમનાં જાણવું. તથા આજિવક મતના ભિક્ષુકા ખારમા દેવલાક ઉત્કૃષ્ટથી બાલીશ સાગરાપમના આયુષ્યવાળું દેવપણું પામે પણ તેઓ વિરાધક કહેવાય. ભાકીની બીના પૂર્વની જેમ જાણવી. વળી ભૂતિકમાંદિ કરનારા ભિક્ષુકા આલાચનાદિ કર્યા વિના કાળ કરી જે દેવ લોકમાં જાય તો ઉત્કૃષ્ટથી અચ્યુત દેવલાકમાં બાવીશ સાગરાપમના આયુષ્યવાળું આભિયાગિક દેવપણું પામે, તેઓ વિરાધક કહેવાય છે. સાત નિદ્ધા ઉત્કૃષ્ટથી ઉપલી ગ્રેવેયકામાં ૩૧ સાગરાપમના આયુષ્યવાળું દેવપણું પામે, તેઓ વિરાધક કહેવાય છે. સાત નિદ્ધા ઉત્કૃષ્ટથી ઉપલી ગ્રેવેયકામાં ૩૧ સાગરાપમના આયુષ્યવાળું દેવપણું પામે છે.

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (૧૧. ઉપાંગ શ્રી ઔપપાતિક સૂત્રના પરિચય ) - ૩૨૭ તેઓ વિરાધક જાણવા. તથા અલ્પારંભાદિ ગુણવંત શ્રમણાપાસકા (શ્રાવકાે) દેશ-વિસ્તિની આરાધના ને આલાચનાદિ, તથા અનશનાદિ કરી સમાધિમરણે મરણ પામી ઉત્કૃષ્ડથી અચ્યુત દેવલાકે રર સાગરાપમાચુષ્ક દેવપણું પામે છે. તેઓ આરાધક કહેવાય. થ્યા <mark>ખધી બીના વિસ્તારથી સમજાવીને સાચી સા</mark>ધુતાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી કેંલું કે આવા ગુણવત સાધુએામાંના કેટલાએક સાધુએા સંયમાદિની અહસધનાદિ કરી કેવલી થઇ સિહિપદ પામે, ને કેટલાએક સાધુએા અંતકૃષ્કેવલી થઇ માક્ષે જાય છે. તથા કૈટલાએક સાધુએ! સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનના એક ભવ કરી મનુષ્યભવે સંયમાદિને આસધી સિદ્ધ થાય છે. કેવલી સમુદ્દ્રદ્યાત-કાલે કેવલી લાે કવ્યાપી બને છે. તથા નિજેરિત (સાેગવાયા ભાદ આત્મપ્રદેશાથી છૂડા પડેલા) યુદ્દગલા પણ સંપૂર્ણ લાકમાં ફેલાય છે. તેમજ છદ્મસ્થ જીવા તે નિજસિત પુદ્દગલાને જાણે નહિ ને દેખે નહિ. આ હકીકતને સ્પૃષ્ઠ સમજાવતાં જણાવ્યું કે ગંધનાં પુદ્દગલાે કરતાં પણ નિજ'રિત પુદ્દગલાે અહુજ સૂક્ષ્મ હોય છે, તેથી તે કે ખાતા નથી. પછી કેવલી સમુદ્દદ્યાત કરવાનું કારણ અને તેને કરનારા અને નહિ કરનારા જવાનો બીના જણાવીને આવજ કરણના કાલ (ટાઈમ) કહ્યો છે. પછી કેવલી સમુદ્દ્રદાતના ૮ સમયામાં થતાં કાર્યો, અને ૩ કાર્યક્યાગના વિચાર જણાવીને કેવલી સમુદ્દ્વાતની ક્રિયા પૂરી થયા બાદ કેવલીને સત્ય મનાયાગ ને અસત્યા-મુષા મનાયાગ તથા ઔદારિક કાયયાગ હાય એમ કહ્યું છે. પછી કૈવલી ભાગવંતા અંતસમયે યાગનિરાધ કરી અયાગી અની અનુક્રમે સિદ્ધિપદ પામે, તેમને કર્માળીજ અળી જવાથી ભવાંકુરની ઉત્પત્તિ (સંસારમાં કરી જન્મ લેવાનું) ન હોય. આ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવીને સિદ્ધિપદને લાયક છવાનું પહેલું સંઘયણ અને છ સંસ્થાનામાંનું એક સંસ્થાન, તથા ઊંચાઇ (જવત્ય ૭ હાથની, ઉત્કૃષ્ટ ૫૦૦ ધતુષ્યની ) તેમજ આયુષ્ય (જઘન્ય સાધિક ૮ વર્ષ, ઉત્કૃષ્ટ પૂર્વ કોડ વર્ષો ) કહીને સિદ્ધશિલાના સ્થાન, સ્વરૂપ. પરિધિ, ૧૨ નામ, સિર્ફ્શલાની છેક ઉપરના એક ગાઉના છઠ્ઠા ભાગે સિદ્ધોનું સ્થાન (રહેવું) તથા સિધ્ધને અંગ ત્રણ પ્રશ્નો અને તેના ઉત્તરા જણાવ્યા છે. પછી સિદ્ધોની ત્રિભાગહીન અવગાહના (ઉત્કૃષ્ટ 333 ધતુષ્યની, મધ્યમ 3 હાથની, જઘન્ય ૧ હાથ, અને ૮ આંગળ ) અને અનિત્થ'સ્થસ'સ્થાનની, તથા માંદામાંહે અવગાહીને સિઘ્ધાન રહેવું. તેમજ દેશ પ્ર**દેશની** સ્પર્શના કહીને સિ<sup>દ્</sup>ધનું લક્ષણ, જ્ઞાનાદિ ગુણા અને સુખ વર્ષાવ્યું છે. આ પ્રસંગે મ્લેચ્છ અને રાજાનું દેષ્ટાંત કહીને સિધ્ધતું સુખ સમજાવ્યું છે. અ'તે સિધ્ધ પરમાત્માના નામ વગેરે બીના સારી રીતે સમજાવી છે.

આ રીતે ભાર ઉપાંગામાંના પહેલા ઔપપાતિક સૂત્ર નામના ઉપાંગના પરિચય ડ્રંકમાં જણાવ્યા. તેમાં કાૈણિકતું 'અજાતશત્રુ અને અશાક ' નામ તથા શ્રેણિક રાજાતું 'બિબિસાર ' નામ બીલ્ધગ્રંથામાં જણાવ્યું છે. માતા ચેલ્લણાને કોિબ્રિકના જન્મ થયા, ત્યારે તે અનિષ્દ લાગવાથી તેણીએ (ચેલ્લણાએ) તેને (કોિબ્રિકને)

દાસીની માર્≱ત ઉકરડામાં મુકાવ્યા. ત્યાં થાડી વાર રહ્યો એઠલામાં કુકડાએ તેની આંગળી કરડી હતી. રાજાએ આ હકીકત જાણી ચેલ્લાણાને ઠપકા આપ્યા ને તેને પાછા મંગાવી ચેલ્લાણાને સાંધ્યા. આ રીતે કુકડાએ આંગળી કુંણિત એટલે ખંડિત કરી તેથી તેનું કાૈબ્રિક નામ પાડચું. એ જ પ્રમાણે શ્રેબ્રિક વગેરે કું વરાની બુદ્ધિની પરીક્ષા કરવા માટે શ્રેષ્ટિકના પિતા પ્રસેનજિત રાજએ પાતાના એક મહેલમાં જ્યારે લાહ્ય લાગી, ત્યારે તે ખળતા મહેલમાંથી સાર સાર ( કિંમતી ) પદાર્થા લઈને જલ્દી બ્હાર નીકળી જવા માટે ક્રેરમાવ્યું. તે વખતે બીજા કુમારા હાથી વગેરે લઈને બ્હાર નીકળી ગયા. પણ મહાસુદ્ધિશાલી શ્રેષ્ટ્રિક પિતાના આશય સમજને એક પ્રસાવશાલી દૈવિક **લોરી જ લઇને બહાર નીકળી** ગયા, ને પિતાની પાસે આવ્યા. '' આ કુંવર ( શ્રેષ્ટ્રિક) મહાયુદ્ધિશાળી, ને રાજ્યને લાયક છે. " એમ મનમાં સમજતા એવા પિતાએ બધા કુંવરાની આગળ શ્રેષ્ટ્રિકકુમારની હાંસી કરીને ' ભ'ભસાર ' (ભ'ભાસર) નામ પાડ્યું. જેણે ભેરીને સાર ( ઉત્તમ ) ગણો હતી તે ભંભાસાર કહેવાય. અનુક્રમે શ્રેબિકકમાર પિતાના ગુજરી ગયા બાદ રાજ થયા. શરૂઆતમાં તે બૌદ્ધધમી હતા, પણ રાષ્ટ્રી ચેલ્લણાના ઉપદેશથી અને અનાથી મુનિના સમાગમ ઉપદેશાદિથી તે જૈનધર્મી બન્યા. બીજા મન્યામાં કહ્યું છે કે પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવના ઉપદેશ શ્રવણાદિથી દઢ જૈન-ધુમી ભન્યા. તે એટલે સુધી કે દરરાજ સવારે '' અમુક દિશામાં પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવ વિચરે છે. !! એવી ખબર મળે, ત્યારે તે દિશામાં સ્વસ્તિકાદિ વિધિ જાળવી ચૈત્યવંદન કરતા હતા. એ શ્રીઅરિહાંતપદની ઉપર તેમને અપૂર્વ પ્રેમ હતા એમ જણાવે છે. તે ગુણ્યાહી હતા. ને જિનશાસનની પ્રભાવના કરવામાં તીલ ઉદ્યમવંત હતા. શ્રેણિકરાજાએ શ્રીઅરિદ્ધ'તપદની આરાધનાથી જિનનામ કર્મ ભાંધ્યું ને એમ સંભવ છે કે શ્રીજિન-શાસનની પ્રભાવના, જિનભક્તિ, સાધુભક્તિ વગેરેમાંના કાેઈ પણ કારણથી ક્ષાયિક સમ્યકત્વ પામ્યા એટલે કયા કારણે તે ક્ષાયિક સમ્યકત્વ પામ્યા તે હકીકત જાણવામાં આવી તથી, પણ ક્ષાચિક સમ્યગ્દિષ્ટ તા જરૂર હતા જ એ વાત નિ:સ દૃષ્ટ છે.

પ્રભુષ્ઠી મહાવીરના અને શ્રેષ્ફિક રાજાના જીવનને અંગે સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્ત વગેરે ઐતિહાસિક શ્રંથમાંથી જાણવા જેવી ખીના મળેલી તે ભવ્ય જીવાને બાધકાયક જાણી નીચે પ્રમાણે જણાવું હું—

- ૧. શ્રેષ્ફિક રાજા ર૦ વર્ષની ઉંમરે રાજ્ય પામ્યા.
- ર. ગૌતમણુદ્ધ ર૧ વર્ષના હતા ત્યારે પ્રભુશ્રી મહાવીરફેવના જન્મ થયા. એટલે ઇ. સ. પૂર્વે પહેરમા વર્ષે પ્રભુશ્રી મહાવીરના જન્મ થયા. ઇસ્વીસન પૂર્વે પદ્દરમાં પ્રભુશ્રી મહાવીરફેવે દીક્ષા લોધી. પ્રભુશ્રી મહાવીરફેવથી ગૌતમણુદ્ધ ર૧ વર્ષે માટા હતા.
  - 3. પ્રસ્તુશ્રી મહાવીરદેવ ૪૨ વર્ષ, ૬ મહિના ને ૧૫ ફિવસની ઉમરે કેવલી

થયા, તે વખતે શ્રેબિક રાજાના રાજ્યકાલનાં 33 વર્ષો વીત્યાં હતાં. ઉપર જબાવ્યા મુજબ શ્રેબિક ર૦ વર્ષની ઉંમરે રાજા થયા હતા તે અપેક્ષાએ પ્રભુ વીર કેવલી થયા ત્યારે શ્રેબિક રાજાની ઉંમર પ3 વર્ષની ગબાય. એટલે ર૦+33=પ3 આમાંથી ૪૨ વર્ષ, ૬ માસ અને ૧૫ દિન બાદ કરતાં ૧૦ વર્ષ પાંચ મહિના, ને પંદર દિવસ આવે. અંનેની ઉંમરમાં આટલા ફરક સમજવા. એટલે પ્રભુશી મહાવીરદેવથી શ્રેબિક રાજા ૧૦ વર્ષ, પ માસ અને ૧૫ દિવસ માટા હતા.

- ૪. શ્રેષ્ઠિક રાજા ચેડા મહારાજના જમાઇ થાય, કારણ હૈહય્ય વ'શના તે ચેડા રાજાની જે ચેલણા કુંવરી તે શ્રેષ્ઠિક રાજાની પત્ની થાય. જ્યારે ચેલણાને હરણ કરી લાવ્યા, તે વખતે રાજા શ્રેષ્ઠિકની ઉંમર ૪૦ વર્ષની હતી. ત્રિશલા માતા ચેડા મહારા-જાની બહેન થાય. આ રીતે પૂર્ગવસ્થાની અપેક્ષાએ પ્રશાસી મહાવીર દેવના શ્રેષ્ઠિક રાજા બનેવી થાય ને ચેઠક (ચેડા) મહારાજા મામા થાય.
- પ. શ્રેબિક મહારાજાને એક વખત અનાથી મુનિના સમાગમ થયા. ત્યારે તે હજુ જૈનધર્મ પામ્યા ન હતા એટલે બૌદ્ધધર્મી હતા. તેલે અનાથી મુનિને સંસારમાં ખેંચવા માટે ખહુ સમજવ્યા ને કહ્યું કે તમારા કાઈ નાથ ન હોંય, તા હું તમારા નાથ થવા તૈયાર છું. આ પ્રસંગે સંયમવીર અનાથી મુનિએ શ્રેબિક રાજાને નાથ થવા તૈયાર છું. આ પ્રસંગે સંયમવીર અનાથી મુનિએ શ્રેબિક રાજાને નાથ થવાની યથાર્થ લાયકાત કાેલ્ય ધરાવી શકે? આ પ્રશ્નના ઉત્તર વિસ્તારથી સમજવ્યા. વચમાં પ્રસંગે જૈનધર્માનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાવતાં જૈનધર્મી અન્યા. બીજા શ્રાંથામાં એમ પણ જણાવ્યું છે કે સુજયેષ્ઠાથી નાની ચેલણા રાલ્યોએ દેવ-ગુરુ-ધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું, તેથી શ્રેબ્રિક રાજા જૈનધર્મી થયા. તે પછી કેટલાક વર્ષે આદ પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવ કેવલી થયા.
  - દ. રાજ્ય મળ્યા પછી શ્રેબિકની સાથે ધારિણી કુંવરીના લગ્ન થયા.
- હ. વાહીકુળદીપક શ્રેલ્ફિક રાજાને રાજા થયે ૧૫ વર્ષા વીત્યા ભાદ અભયકુમારના જન્મ થયા, તે વખતે શ્રેલ્ફિક રાજાની ઉમર ૩૫ વર્ષાની ગણાય.
  - ૮. સુન દા (અભયકુમારની માતા)ના પિતાનું નામ ઇંદ્રદત્ત શેઠ.
- હ. ખેત્નાતથ્થી ૨૦ દિવસે માતા સુનંદાની સાથે અભયકુમાર રાજગૃહી નગ-રીમાં પાતાના પિતાને મળ્યા. તે વખતે તેની ઉંમર લગભગ ૧૫ વર્ષની હતી. રાજા શ્રેષ્ફિકની ઉંમર ૫૦ વર્ષની, અને સુનંદાની ઉંમર ૩૨ વર્ષની હતી.
- ૧૦. શ્રેલિક રાજાતું બીજું નામ નાની ઉંમરમાં ભ'ભસાર હતું છતાં કેટલાક ગ્ર'શામાં બિંબિસાર નામ પણ જણાવ્યું છે.
  - ૧૧. અજાતશત્રુ અને અશાક એ બે કાેબ્રિક રાજાના અપર નામ છે.
  - ૧૨. શ્રેષ્ટ્રિક રાજાને સુરસેના નામે ખહેન હતી. તેની પુત્રી સાથે અભયકુમારના

લગ્ન થયા હતા. તેવા રિવાજ પૂર્વે ક્ષત્રિયામાં હતા એમ જણાય છે.

- 13. કેાશલપતિની દીકરી પદ્માવતી સાથે રાજા કાેેેેેેશકના લગ્ન થયા હતા. તેને ઉદ્યયન નામે કુંવર હતા.
- ૧૪. પ્રભુ મહાવીરના નિર્વાણથી એક વર્ષ પહેલા લગભગ ૮૨-૮૩ વર્ષની ઉમ'રે રાજ શ્રેલ્ફિક મરણ પામી પહેલી નરકે ગયા.
- ૧૫. ચેડા મહારાજાની પ્રભાવતી કુંવરીના લગ્ન ઉદાયન રાજા (રાજધિ) સાથ, અને શિવાકુંવરીના લગ્ન ચંડપ્રદોત સાથે થયા હતા, તેથી તે બે રાજાઓ પણ પ્રભાશી મહાવીર દેવના વ્યનેવી થાય.
- ૧૬. જ્ઞાત ક્ષત્રિએમમાં લિચ્છવી વગેરે નવ જાતના ક્ષત્રિયોના સમાવેશ થાય છે. અને નવ લિચ્છવીના નવ મફાકી ભેઢા જાણવા.
- ૧૭. જેણે શ્રેણિક રાજાની હયાતિમાં જ દીક્ષા લીધી હતી તે અભયકુમારની ઉંમર તેના પિતા મરણ પામ્યા ત્યારે ૪૭ વર્ષની હતી.

| 1                        | આયુષ્ય       | İ                                                         | ll .                       |                                     |
|--------------------------|--------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------|-------------------------------------|
|                          | વર્ષ<br>વર્ષ | ્ (૧) પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવના જન્મ વિક્રમ સંવતની           |                            |                                     |
|                          |              | પહેલા પ૪ર વધ                                              | ુ્પૂર્વે <b>મ</b> ધા. (સ   | છે. પ્રભુશ્રી મહાવીર                |
| સિહાર્થ                  | ভে           | દેવનું નિર્વાણ વિક્રમ સંવતની પહેલાં ૪૭૦ વર્ષ પૂર્વે       |                            |                                     |
| ત્રિશલારાણી              | <b>ਪ</b> ረ   | થયું. (3) સિદ્ધાર્થ રાજા અને ત્રિશંલા રાષ્ટ્રી સ્વર્ગ ગયા |                            |                                     |
| (ચેડા મહારાજાના          | 1            | ત્યારે પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવની ઉંમર ૨૮ વર્ષ ની હતી.        |                            |                                     |
| અહેન થાય ).              |              | Į.                                                        | 1                          | -                                   |
| ન ંદીવર્ધ ન              | ૯૮           | વીરજન્મ સંવત્                                             | ઈસ્વી સત પૂરે <sup>૧</sup> | <b>થનેલી</b> થીના                   |
| (પ્રભુ મહાવીરના          | Ì            | <b>.</b> .                                                |                            | ચ્યામલકી ક્રોડાન <u>ે</u> ા         |
| માેટા ભાઈ )              | l            | ૫                                                         | પહર                        | પ્રસંગ, દેવે પરીક્ષા                |
| યશાદા<br>-               | 0            |                                                           |                            | કરી, પ્રભુશ્રી વર્ધ'-               |
| સુદર્શનાબહેન             | ૮૫           |                                                           |                            | માનકુમાર, મહાવીર                    |
| પ્રિયકર્શના પુત્રી       | ૮૫           |                                                           |                            | નામથી પ્રસિદ્ધ થયા.                 |
| ઋદ્રષભકત્ત બ્રાહ્મણ      | 900          | وي                                                        | <b>પ</b> &ર                | વધ <sup>૧</sup> માન કુમારને         |
| કેવાન દા ભ્રાહ્મણી       | ૧૦૫          |                                                           | -WE (                      | નિશાળે બેસાડ્યા.                    |
| સુપાર્વે રાજા            | ૯૦           |                                                           |                            | ઇંદ્રને ને વર્ષ <sup>°</sup> માનકુ- |
| (સિદ્ધાર્થ રાજાના        |              |                                                           |                            | મારને પરસ્પર પ્રશ્નો-               |
| ભાઈ, અને પ્રભુશ્રી       |              |                                                           |                            | त्तर थया. कैनेन्द्रव्या-            |
| મહાવીરના કાકા            |              |                                                           |                            | કરણની સ્થતા થઈ.                     |
| ચાય )                    |              | <b>१</b> ९-२०                                             | ય૮૨ થી ૫૭૮                 | વધ <sup>ર</sup> માતકુમારતું ય-      |
| પ્ર <b>ભુત્રી</b> મહાવીર | ૭ર           |                                                           |                            | શાહા નામની રાજ-                     |
| <b>કે</b> વ              |              |                                                           |                            | ફુંવરી સાથે પાણિ-                   |
|                          |              | -                                                         | ļ                          | મ <b>હ</b> ્યું,                    |

૧૮. ગૌતમ છુદ્ધના જન્મ ઇસ્વી સન પૂર્વે કર૧ માં અને લગભગ ૬૧૧ માં શ્રેષ્ઠિક રાજાના જન્મ થયા. આ અપૈક્ષાએ એમ કહી શકાય કે, છુદ્ધના જન્મ પછી ૧૦ વર્ષે રાજા શ્રેષ્ઠિકના જન્મ થયા.

૧૯. જ્યેષ્ઠા કુંવરી નંદીવર્ષન રાજાની રાણી થાય, તેની અહેન સુજ્યેષ્ઠાએ પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવને પાસે દીક્ષા લીધી હતી. ભગવતી સૂત્રમાં પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવને પ્રશ્ન પૂછનાર જયંતી શ્રાવિકા શતાનીક રાજાની અહેન અને મૃગાવતી રાણીની નભુંદ થાય. ચંદનબાલાની માતાનું નામ ધારિણી, પિતાનું નામ દિવલાહન રાજા, તે પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવના બનેવી થાય; કારણ કે, પ્રભુના મામા ચેડા મહારાજાની પુત્રી પદ્માવતીના લગ્ન દિધવાહન રાજા સાથે થયા હતા.

રo. જે પિતા પુત્રને કુગતિના માર્ગ ન દારે, ને તે રસ્તે જતાં અઠકાવે, તે જ આદર્શ પિતા કહેવાય. આ ભાષતમાં ઉદાયન રાજાની બીના યાદ રાખવા જેવી એ છે કે જ્યારે કેવલજ્ઞાનથી ઉદાયન રાજાના દીક્ષા લેવાના વિચાર જાણી પ્રભુશ્રી મહાવીર-દેવ પધાર્યા, ત્યારે ઉદાયન રાજા વિચારે છે કે, રાજ્ય કાને સાંપવું? જો પુત્રને સાંપું તા તે રાજ્યની સાદ્યાપીમાં આસત્ત થઇ દુર્ગતિ પામશે. આ વિચારથી તેણે પાતાના ભાણેજ કેશિકુમારને રાજ્ય ભળાવી, પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવની પાસે દીક્ષા લીધી.

ર૧. પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવના માતા પિતા વગેરે કહે બીજનાના આયુષ્યને અંગ જરૂરી બીના આ પ્રમાણે મળી છે. (આ માટે પૃષ્ટ ૩૩૦માં યંત્ર જુઓ.)

આ રીતે પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવના અને શ્રેબિક રાજાના જીવનને અંગ જરૂરી બાબદાયક બીના ડૂંકમાં જબાવી દીધી. આ ખેમાં એક (પ્રભુશ્રી મહાવીર) તીર્ય કર થઈ ગયા ને એક (શ્રેબિક) આવતી ચાર્વાશીમાં પહેલા પદ્મનાભ નામના તીર્ય કર થવાના છે. સૂક્ષ્મ દાષ્ટ્રએ તે બંનેના જીવનનો વિચાર કરતાં પ્રભુશ્રી મહાવીરના જીવનમાંથી ૧. અપૂર્વ પુષ્ટ્રયાઈ, ૨. ગંભીરતા, ૩. નિલે પતા, ૪. નિર્મ મ દશા, ૫. સત્યદષ્ટિ, દ. સમતા, ૭. ક્ષમા, ૮. ધર્ય, ૯. પરાપકારરસિકતા, ૧૦. સ્વાશ્રચિતા. ૧૧. સહનશીલતા વગેરે તત્ત્વોનું રહસ્ય જાણવાનું મળે છે. તે શ્રેબિક રાજાના જીવનમાંથી ૧. અલીકિક છુદ્ધિમલ, ૨. સત્યમાર્ગની પિછાલ, ૩. ગુણુગાહિના, ૪. પ્રવચનપ્રભાવના, ૫. કર્મ મંદ્રલની અને ઉદયકાલની વિલક્ષણતા, ૬. દુર્ગ તિના ભય, ૭. કર્મ સદ્ધાંતની અચલતા, ૮. પ્રભુ અરિહ તદેવની અખંડ ભક્તિ, ૯. પુત્રની મમતાથી થતી વિવિધ પ્રવૃત્તિ, ૧૦. જેને માટે વિવિધ કષ્ટો સહન કર્યો, અનેક જાતનાં પાપકર્મો કર્યા કે, જે કર્મા પોતેજ ભાગવશે પણ પુત્ર તેમાં ભાગ લેવાના નથી, તે જ સ્વાર્થ પુત્ર તસ્ફથી વૃદ્ધાવસ્થા છતાં કેવી કેવી વિડ બનાઓ ભાગ લેવાના નથી, તે જ સ્વાર્થ પુત્ર તસ્ફથી વૃદ્ધાવસ્થા છતાં કેવી કેવી વિડ બનાઓ ભાગવવી ૫૩ છે? તેના યથાર્થ ચિતાર, ૧૧. કવા નિમિત્તે શ્રેબિકને કોબિકે કદર્યના કરી, ને તેને હીશકાણી ચૂસીને પાંજરામાં પ્રાણ-કવા નિમિત્તે શ્રેબિકને કોબિકે કદર્યના કરી, ને તેને હીશકાણી ચૂસીને પાંજરામાં પ્રાણ-

ત્યાગ કરવા પડયો વગેરે ખાલદાયક બીના જાણવા જેવી મળે છે. પ્રસંગ જણાવેલા બીજા ચેડા મહારાજ વગેરે પણ શ્રી જૈનેન્દ્રશાસનનું પરમ ઉપાસક–શ્રાવકપણું વગેરે ગુણાથી વિભૂષિત હતા. કેટલાએક નિર્મલ સંયમધર્મના પણ પરમ સાધક હતા.

વળી શ્રેલિક રાજાના પરિવાર પહા દહધમાં હતા. કારણ કે તેમની ઘણી રાણીઓએ, અલ્મયકુમારાદિ પુત્રોએ અને પદ્મકુમારાદિ પૌત્રોએ પણ દીક્ષા લઈ આરાધીને આત્મ-કલ્યાણ કર્યું છે. અહીં શ્રેલિક રાજાની હકીકત પૂરી કરીને કેલિકની બીના ટૂંકામાં જણાવું છું.

આ સ્ત્રમાં રાજા તરીકે કેાબ્રિકનું નામ જબ્રાવ્યું છે, તે ઉપરથી સમજાય છે કે આ પહેલા ઉપાંગની રચના પ્રભુષ્ઠી મહાવીરના નિર્વાબ્ પછી થઇ હોય. કેાબ્રિકની માતા ચેદ્ધાબાની ત્રિશલા માતા કંઈ થાય. કારબ કે ત્રિશલા માતા અને ચેડા મહારાજા સમાં ભાઈ ખેન થાય. આ રીતે વિચારતાં કેાબ્રિક રાજા પ્રભુષ્ઠી મહાવીરના પૂર્વ સંખધની અપેક્ષાએ ભાળેજ થાય. તેળે મહાતસવથી પ્રભુની પાસે જઈ વંદન કરી દેશના સાંભળી વગેરે પ્રસંગો જોતાં તે ધર્મી હતો, પણ તેણે પાછલા ભવના દ્વેપના સંસ્કારથી ઘડપબ્રુમાં પિતાને હેરાન કરવામાં કચાશ નહોતી રાખી. તથા પાતાના માતામહની સાથે યુદ્ધ કરતાં હિંસા પણ કરી હતી. તેનાજ પરિબામે તે મરીને નરકે ગયા. વળી તેણે શ્રેબ્રિકની હયાતિમાં રાજા થવા માટે પણ કાવાદાવા એાછા કર્યા નથી. આમાંથી ખાધ એ મળે છે કે કેાબ્રિકના જેવા ન થવું, ને કર્મખંધથી જરૂર અચવું. કર્મ બંધનાં કારબ્રાને સમજને સાવચેત રહેનારા જ્વો કર્મ બંધથી જરૂર અચી શકે છે ને તેમને દુર્ગતિનાં દુ:ખો ભાગવવા પડતાં નથી. સ્કૃશ્મ દબ્દિથી વિચારતાં શ્રેબ્રિક રાજા વગેરેના જ્વાનમાંથી ઘણા ખાધ મળે છે. આ ખંતેની છૂટી છૂટી બીના શ્રીઉપદેશપ્રમાદાદમાં જબ્રાવી છે. તે ત્યાંથી જોઈ લેવી.

ખારે ઉપાંગ સૂત્રાની ટીકા વગેરેની સંક્ષિપ્ત ખીના

૧. શ્રીઓપપાતિક સૂત્ર—આ સૂત્રના મૂલ ગ્રંથનું પ્રમાણ ૧૧૬૭ શ્લાકામાં જણાવ્યું છે. આની ઉપર નવાંગી છૃત્તિકાર શ્રીઅભયદેવસૂરિ મહારાજે બહુ જ સરલ ૩૧૨૫ શ્લાકપ્રમાણ દીકા રચી છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે, અંગસૂત્રોમાં જ્યાં જ્યાં નગરી, રાજા, વનખંડ, યક્ષનું ચૈત્ય, પ્રભુનું સ્મરણ, દેશના વગેરેનું વર્ણન આવે છે, ત્યાં ત્યાં તે તે બીના સંપૂર્ણ રીતે સમજવા માટે 'जहा उववाइए 'આ પદથી ઔપપાતિક સૂત્રની ભલામણ કરી છે. તેથી સમજવ છે કે આ ઉપાંગનું જ્ઞાન ધરાવનાર મુનિઓ જ ઢાદશાંગીનું ખર્ચુ રહસ્ય સમજ શકે છે. ર. શ્રીરાજપ્રશ્નીય સૂત્ર-મૂલ ગ્રંથનું પ્રમાણ ર૦૭૯ શ્લાકા કહ્યા છે. અન્યત્ર (બીજ ગ્રંથામાં) ૨૧૨૦ શ્લાકા કહ્યા છે. આ સૂત્રની ઉપર શ્રીમલયગિર મહારાજે ૩૭૦૦ શ્લાક પ્રમાણ દીકા બનાવી છે. તે બહુ

સરલ અને સ્પષ્ટ સમજાય તેવી છે. 3. શ્રીજીવાસિગમ સુત્ર-અહીં મૂલ શ્રંથનું પ્રમાણ ૪૭૦૦ શ્લાકા કહ્યા છે. આ સૂત્રની ઉપર શરૂઆતમાં યાકિનીમહત્તરા સૂત્ર ૧૪૪૪ ગ્રંથાના અનાવતાર શ્રીહરિભદ્રસુરિ મહારાજે ૧૫૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ચૂર્ણિના આધારે ૧૧૯૨ શ્લાક પ્રમાણ 'પ્રદેશભૂત્તિ નામની ટીકા બનાવી હતી. જેમાં ફક્ત સત્રનાં કઠીત પદ્દાની જ ઢીકા સ્ચી હોય. તે 'પ્રદેશવૃત્તિ' કહેલાય. આ ઢીકા છપાઈ નથી. તેના આધારે જ શ્રીમલયગિરિ મહારાજે ૧૪૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ માટી ટીકા ભનાવી छे, ओभ तेभनां ' आह च मूल्टीकाकार: ' वजेरे वयनाथी अधाय छे. ४. श्रीप्रशापना સૂત્ર—મૂલ ગ્રંથનું પ્રમાણ હ૭૮૭ શ્લાક કહ્યું છે. આના **અ**નાવનાર દશ પૂર્વધર શ્રીઉમાસ્વાતિ વાચક મહારાજના શિષ્યશ્રી શ્યામ સાર્થ મહારાજ જાણવા. તેઓ પ્રભુશ્રી મહાવીરની ૨૩ મી પાટે થયા, એમ શ્રીતપાગચ્છ પદ્દાવલી આ(દમાં કહ્યું છે. તેમણે અહીં 3¢ વિભાગ પાડીને તે દરેક વિભાગને 'પદ ! નામ આપીને આંળખાવ્યા છે. દરેક પદમાં જીવસ્થાન વગેરે પદાર્થાનું ક્રમસર વર્ષ્યું છે. આ સુત્રની ઉપર રચાયલી બે ટીકામાંની શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે કરેલી લઘુ વૃત્તિનું પ્રમાણ 39ર૮ શ્લાકા કહ્યા છે. તેના આધારે શ્રીમલયગિરિ મહારાજે ૧૬૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ માટી ટીકા બનાવી. અને શ્રીઅભયદેવસુરિ મહારાજે આ સુત્રનાં ૩૬ પદામાંના ત્રીજા પદની ૧૩૩ ગામા પ્રમાણ સંત્રહણી વનાવી છે. તેની ૪૩૦ શ્લાક પ્રમાણ અવચૂરિ છપાઈ છે. શ્રીહરિ-ભદ્રસરિ કત લધુ ટીકાના પહેલા ભાગ છપાયા છે. ખીજ પણ ભાગ અનુક્રમે છપાશે. તથા કલકત્તાના બાબૂ ધનપતસિંહે અને ભગવાનદાસ હરખચંદે અનુવાદ છપાવ્યા છે. પ. સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ-મૂલમ્ર થ રરહે કે શ્લાક પ્રમાણ, અને શ્રીમલયગિરિકૃત ટીકાનું ૯૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ જણાવ્યું છે. ૬. જં ખુદ્દીપપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર-આના મૂલ ગ્રંથનું પ્રમાણ ૪૪૫૪ શ્લાકા, અને ચૂર્ણિનું પ્રમાણ ૧૮૭૯ શ્લાકા; તથા શ્રીમલયિગરિ કૃત દીકાનું પ્રમાણ ૯૫૦૦ શ્લાકા કહ્યા છે. આ ચૂર્ણિ અને ટીકા છપાયા નથી. પણ શ્રીશાંતિચંદ્ર ગણિએ વિo સં ૦ ૧૬૫૧ માં 'પ્રમેયરતનમં જૂષા' નામે દીકા અનાવી, તે એ સાગમાં હવાઈ છે, તેમાં પહેલા ભાગમાં ૪ વક્ષસ્કારા, અને બીજા ભાગમાં ૩ વક્ષસ્કારા સટીક છપાયા છે. અ'તે જુણાવેલી પર પદ પ્રમાણ પ્રશસ્તિના ૧૯ મા પદ્મમાં આ ટીકાના સ્થના સમય વિત સંત ૧૬૫૧ જણાવ્યા છે. આ ટીકાની શરૂઆતમાં બીજા પાને કહ્યું છે કે શ્રીમલયગિરિ મહારાજે ૧. રાજપ્રશ્રીય, ર. જીવાભિગમ, ૩. પ્રજ્ઞાપના, ૪. સુર્યપ્રજ્ઞિ. પ. જ અદ્વીપપ્રજ્ઞષ્તિ, ૬. ચંદ્રપ્રજ્ઞષ્તિ. આ ૬ ઉપાંગાની ટીકા રચી હતી. તેમાં પાંચ ઉપાંગાની ટીકા છપાર્ક છે. પણ આ શ્રીજ'બ્રુદ્દીપપ્રરૂપ્તિની ટીકા કાળ≩ાપે નાશ પાસી. તેથી મેં આ ટીકાની રચના કરી. તથા જૈન મંથાવલીના ૮ મા પાનામાં કહ્યું છે કે હીરવિજયસુરિએ, ધર્મસાગરે, યુલ્યસાગરે વિલ્સાં 1984 માં અને બ્રહ્મર્ષિએ આ ઉપાંત્રની ઉપર સ'સ્કૃતમાં ઢીકા રચી છે. છે. ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ—મૂલ સૂત્રનું પ્રમાણ ૨૦૫૪

\*લાકો છે, શ્રી મલયગિરિકૃત ઠીકાતુ પ્રમાણ ૯૦૦૦ શ્લાકા જાણવા. આ ઠીકા છપાઈ નથી. (૮) નિરયાવલિકા સૂત્ર (કલ્પિકા), (૯) કલ્પાવત સિકા, (૧૦) પુબ્પિકા, (૧૧) પુબ્પશ્રુલા, (૧૨) વિદ્વારા. આ પાંચે ઉપાંગાનું ભોગું નામ નિરયાવલિકા સૂત્ર કહ્યું છે. શ્રીચંદ્રસૂરિએ વિ૦ સં. ૧૨૨૮માં ૧૧૦૯ શ્લાક પ્રમાણ ઠીકા રચી હતી, તે બે સંસ્થા તરફથી છપાઈ છે.

ખારે ઉપાંગાની ટીકા વગેરેની સંક્ષિપ્ત બીના પૂરી થઈ

અહીં ચોદમા પ્રકાશમાં વર્ણ વેલા ઔપપાતિક ઉપાંગ સૂત્રમાં ૪૩ સૂત્રા અને ૩**૦ મૃલ** સૂત્રમાં જણાવેલી ગાથાએા છે. તેમાં ચંપાનગરી, પૂર્ણભદ્ર ચૈત્ય, અને વન-ખંડ, અશાક વૃક્ષ, તથા પૃથ્વીશિલા પક્ક, તેમજ કાેેેે ફિલ્મ, ધારિણી રાણી વગેરેતું અને શ્રીવીર પ્ર**શુ**તું સમવસરણ (પધારવું), તથા શ્રીવીર પ્રભુતું વર્ણન, તેમના સાધુઓનું અને તેમના ગુણાનું વર્ણન કર્યું. છે. પછી અસુરાદિ દેવાનું અને પર્ધદાના નિર્ગંમ ( નગરીમાંથી નીકળવું ) તથા પ્રભુએ આપેલી દેશનાનું વર્ણન કરીને શ્રીગૌતમ-સ્વામીએ પ્રભુ મહાવીરને પૂછેલા ૨૧ પ્રશ્નોના ઉત્તરા, અને અંભડ પરિવાજકનુ ચરિત્ર, સમુદ્દવાત તથા સિદ્ધ વગેરેનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. આ રીતે આના સંક્ષેપમાં સાર કહ્યો. વિશેષમાં અહીં અંબડ પરિવાજકનું સ્વરૂપ જણાવતાં તેને થયેલ અવધિજ્ઞાનની પણ બીના કહી છે. બાકીની બીના સંક્ષિય્ત પરિચયમાં મે' સ્પષ્દ જભાવી છે. આ પહેલા ઉપાંગમાં કહેલા આદર્શ સાધુ જીવન વગેરે બીનાને ધ્યાનમાં લેવાથી મુનિવરા પ્રખલ પુષ્યાદય પામેલા સાધુ ધર્મને ઢકાવીને અને અતિક્રમાદિ દા<mark>ષાથી <mark>ખચીને</mark> જરૂર સ્વપરતારક થર્ધ શકે છે. યાગાહહનની પ્રક્રિયાને અનુસારે</mark> શ્રીસ્થાનાંગ ને સમવાયાંગના ધાગાહહન કર્યા ભાદ શ્રોઔપપાતિક વગેરે ચારે ઉપાંગાના ૧૪ દિવસમાં ૧૪ અનાય બિલ કરીને ઉદ્દેશ સમુદ્દેશ વગેરે કરાવાય છે. દરેક ઉપાંગના અનુક્રમ ઉદ્દેશાદિના ત્રણના ત્રણ ત્રણ દિવસા જાણવા, ને બે દિવસા દૃદ્ધિના (અવિધિની શક્કિ માટે ) કરાવાય છે. આ રીતે ૧૪ દિવસામાં ૧૨ ઉપાંગામાંનાં ૪ ઉપાંગાના ગાગ-વિધિ કહ્યો છે. સમવાયાંગ નામના ચાથા અંગનું ઉપાંગ શ્રી પ્રજ્ઞાપના સુત્ર છે. તેથી જ સમવાયાંગના યાગાફહન થયા પછી જ ચાર ઉપાંગાના યાગાફહનના ક્રમ ગાઠવ્યા છે. તે ઉચિત અને સુદ્દાસર જ છે.

**ક્ષી ઔષ્પાતિક સૂત્રના ટૂંક પરિચય પૂરાે થયાે**.

斯 斵 뙈 મો જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના ચોદમા પ્રકાશ પૂરા થયા 峫 뙈

祀

### પંદરમાે પ્રકાશ

### ર. ઉપાંગ **શ્રી** રાયપસેંગુીય સૂત્રના પરિ<mark>ચય</mark> ા <u>અર્થા</u> ા

सवगडस्सोवंगं, रावपसेणियमहं परिचयं से ॥ संखेवाओ, वृत्तंतं सुरियाभस्स ।। ११९ ।। बच्छं पुरुषो भवो य भाषी, भणिओ देवेण तेण जिणधम्मा ।। लद्धामरभावेणं, आमलकप्प**बलनयरीए** ।। १२० ।। उवदंसिया विसिद्धा, बत्तीसविहा पहाणनदृविही ।। विउच्चणाभिणयपमृहाइं ।। १२१ ।। देवकूमाराईणं, करलाणगाइ दंसण-मिहंतिमे बद्धमाणबीरस्त ॥ संगीयं-णच्चाभिणयाह विहियाई ।। १२२ ॥ वाइस गोयमियमाणपुच्छा, सवित्थरं देवरिद्धिवृत्तं ।। प्पएसीभवो कहिओ ॥ १२३ ॥ देविद्विष्ठेउ पण्ह-त्तर केसीमणिणो वयणा, पडिवृद्धो बेसविरइ पडिवत्ती ।। अंतिमसमये समया, समाहिमरणेण देवता ॥ १२४ ॥ भावी महाबिदेहे, दढरवद्दुग्यत्तर्णेय से अम्मो ॥ अंतिरुले तम्म भवे, सिद्धिपयं संजमाइतिगा ॥ १२५ ॥

શખ્દાર્થ:—શ્રીસૂત્રકૃતાંગનું ઉપાંગ આ શ્રીરાયપસેહ્યીય (રાજપ્રશ્નીય) સૂત્ર છે. હવે હું તેના દૂંકા પરિચય કહીશ. અહીં સૂર્યાભ દેવની બીના બહુ જ વિસ્તારથી કહી છે. આ તેના વર્ત માન (ચાલુ) ભવ જાહ્યુંવા. ૧૧૯. તે સૂર્યાભ દેવના પાછલા ભવની, અને દેવ ભવની પછી છેલા મનુષ્યના ભવ પામશે, તે પણ બીના અહીં કહી છે. પાછલા ભવે (પ્રદેશી રાજાના ભવે) શ્રીજિન ધર્મની આરાધના કરવાથી તે (પ્રદેશી રાજા) સૂર્યાભ દેવપણું પામ્યા. પછી શ્રીમહાવીર પ્રભું આમલકલ્યાં નગરીમાં (નગરીની બહારના ઉદ્યાનમાં) પધાર્યા છે. એમ તે સૂર્યાભ દેવે અવધિજ્ઞાનથી જાણીને શકરતવ (નમુત્યુણું) વગેરે સૂત્રો બાલવા પૂર્વ કરતવના કરી પાતાના પરિવાર સાથે વિમાનમાં બેસી અહીં વંદન કરવા આવ્યા. વંદના કરીને તેણે પ્રભુની વૈરાગ્યમય દેશના સાંભળી.

પછી ભત્રીશ પ્રકારનાં નાટક ભજવી ભતાવવા માટે તે સૂર્યાભ દેવે પ્રભુશ્રી મહાવીરની પાસે ત્રણ વાર સંમતિ માંગી, પણ પ્રભુ તા મૌન રહ્યા. એટલે તે સૂર્યાભ દેવે દેવકુમાર (નાના દેવ) વગેરે વિકુવી<sup>૧</sup>ને તેમને નાઠક ભજવવાની સ્માજ્ઞા કરી. દર્પણ સ્વસ્તિક વગેરે આઠ મંગળ (અષ્ટમંગળ)ના અભિનય કરવા પૂર્વ કર પ્રકારનાં નાટકા અહકંમે **ખતાવ્યા. ૧**૨૦−૧૨૧. છેલ્લા ૩૨મા પ્રકારના નાઢકમાં સૂર્યાભ દેવે પ્ર<del>શ</del>ુશ્રી મહાવીરના ચ્યવન, ગ**ભ**િસંહરણ, જન્મકલ્યાણક, દ્વેવકૃત જન્માભિષેક, ખાલક્રીડા, યૌવનવય, **દીક્ષા** કલ્યાબુક મહાત્સવ, તપશ્ચર્યા, ઉપસર્ગ સહન, કેવલજ્ઞાન કલ્યાબુક, તીર્થસ્થાપના, નિર્વાણ કલ્યાણક, વગેરે પ્રસંગા દર્શાવ્યા. આ પ્રસંગ સૂર્યાભ દેવની આજ્ઞાથી ઘણા **ટ**વકુમારા અને ટેવકુમારીએા જુદી જુદી જાતનાં વાજિ ત્રા વગાડતા હતા, અને ઉત્ક્ષિપ્ત વર્ગરે ચાર ભેટ સંગીત સંભળાવતા હતા. તથા અંચિત વગેરે ચાર ભેટે નાચ કરતા હતા, તેમજ દાષ્ટાંતિક વંગેરે ચાર ભેદે અભિનય પણ કરતા હતા. અંતે પ્રભુને વંદના નમસ્કાર કરીને સપરિવાર તે સૂર્યાભ દેવ જ્યાંથી આવ્યા હતા, તે દેવલાકે સ્વસ્થાને ગયા. ૧૨૨. પ્રભુશ્રી મહાવીરને શ્રીગૌતમસ્વામીએ પૂછયું કે આ સૂર્યાભ દેવતું વિમાન ક્યાં આવ્યું ? તેના જવાખમાં પ્રભુએ ખહુ જ વિસ્તારથી સુર્યાભ વિમાનનું સ્વરૂપ જણાવતાં સુધર્મા સભા, સિદ્ધાયતન, ઉપપાત સભા વગેરે સ્થાનાનું અને તે સૂર્યાભદ્દેવનું તથા તેની ઋદ્ધિનું સ્વરૂપ જણાવ્યું. તેણે આવી શ્રેષ્ઠ દેવતાઈ ઋદિ શાથી મેળવી ? પ્રભુએ આ પ્રશ્નના જવાબ દેતાં તે દેવના પાછલા ભવતું ( પ્રદેશી રાજના ભવતું ) વૃત્તાંત વિસ્તારથી જણાવ્યું. આ પૂર્વભવમાં પ્રદેશી રાજા નાસ્તિક હતા. તે કેશી ુ ગણધરના ઉપદેશથી આસ્તિક ખન્યા. જૈન ધર્મ તું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજીને તેણે દેશવિરતિ સ્વીકારી. આ સ્થિતિમાં અંતકાલે સમતાભાવી તે પ્રદેશી રાજા સમાધિ મરણ પામી સુર્યાભ દ્વપણે ઉત્પન્ન થયા. ૧૨૩-૧૨૪. દેવપણાનું આયુષ્ય પૂરું કરીને તે સૂર્યાભદ્દેવ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્તમ શ્રાવક કુલમાં જન્મ પામશે, માતાપિતા તેનું 'દઢપ્રતિજ્ઞ' નામ પાડશે. અનુક્રમે તે વિરક્ત થઇ સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન ચારિત્રને આરાધી કેવલજ્ઞાન પામી સિદ્ધિપદ પામશે. ૧૨૫.

સ્પષ્ડાથ — શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલીના પંદરમા પ્રકાશમાં શ્રીરાયપસેણિય નામના બીજા ઉપાંગના પરિચય દ્રંકામાં જણાવું છું. જે ઉપાંગ રાજાના પ્રશ્નોની સાથે સંખ ધ ધરાવે છે, તે રાજપ્રશ્નીય નામે ઉપાંગ સૂત્ર કહેવાય. આના સાર દ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણેવા: – અહીં શરૂઆતમાં આમલક લ્પા નગરી વગેરેનું અને શ્વેત નામના રાજા તથા તેની ધારિણી રાણી, સૂર્યાભ દેવ અને તેની ઝડિક વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. પછી સૂર્યાભ દેવ પ્રસા જવાના વિચાર કરે છે, ને યાન વિમાન વગેરેને તૈયાર કરે છે, વગેરે હકીકત કહીને ધર્મકથા અને ખત્રીસ પ્રકારના નાઢકાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તે અંતે ફ્રહાગારનું દેષ્ઠાંત પણ કહ્યું છે. પછી સૌધર્મવિમાન,

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( ર. ઉપાંગ શ્રી રાયપસેણીય સૂત્રના પરિચય ) 330 તેની પીઠિકા, ઉપપાત સભા વગેરે પાંચ સભાઓ, તે દેવે કરેલી શ્રીજિનપ્રતિમાની પૂજા વગેરે બીના વિસ્તારથી કહીને પ્રદેશી રાજાનું જીવન જણાવતાં તેનું આસ્તિકપહું તથા મહાવિદેહે માક્ષે જલું વગેરે બીના વિસ્તારથી જણાવી છે.

### શ્રીરાયપસેણીય સ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય

અહીં ૮૫ સૂત્રા છે. ગીતાર્થ પરંપરાના વિચાર કરતાં જણાય 😥 કે આ સૂત્રને અંગળાહ્ય સુત્રામાં ગણ્યું છે, તેથી સંભવ છે કે કાેઈ મહાબુદ્ધિશા**લી સ્થ**વિર ભગવંતે આ સૂત્રની રચના કરી હૈાય. આના કર્ત્તાનું સ્પષ્ટ નામ જણાયું નથી. કેટલા-એક ઐતિહાસિક વિદ્વાનાનું માનવું છે કે વિક્રમના છકુા સૈકાની પહેલાં આ સુત્રની રચના થઇ હાેય. અ**હી**ં પ્રદેશી રાજાનું વર્ણું ન કરતાં ચિત્તસારથિ, પ્રભુશ્રી મહાવીર, કૈશી ગણુધર, જિતરાત્રુ રાજા, શ્વેત રાજા અને તેની ધારિણી રાણી, પ્ર<mark>દેશી રાજાની</mark> સૂર્ય કાંતા રાણી અને તેના સૂર્ય કાંતકુમાર નામના પુત્રનું તથા આમલકદ્દયા નગરી, શ્વેતાંખીનગરી, કેક્ય અને કુણાલ દેશ વગેરેની પણ ખીના જણાવી છે. તેમાંથી તે વખતે તે નગર, રાજા, પ્રજા અને દેશના જાણવા જેવા હેવાલ સમજાય છે. શ્રીગીતમ-સ્વામી પ્રક્ષો પૂછે, ને પ્રભુશ્રી મહાવીર ઉત્તરાે આપે, આવી બાધદાયક અને સરલ પદ્ધતિએ સુત્રકાર સ્થવિર ભગવ'તે સૂર્યાભદેવના પૂર્વ'ભવતું, ને આગામિ ભવતું તથા વર્ત માત દેવભવતું વૃત્તાંત વિસ્તારથી વર્ષ્યું છે. પ્રભુશ્રી મહાવીર આમલકલ્પા નગરીની બ્હારના ઉદ્યાનમાં આસાેપાલવના ઝાડની નીચે પૃથ્વીશિલાપટ્ટક પર પદ્યાર્થા. ત્યાં સૂર્યાભદેવ પ્રભુને વંદન કરવા આવ્યા. આ વૃત્તાંત જણાવવાના <mark>અવસરે પ્રભુના</mark> શરીરતું અને આત્મદૃષ્ઠિ વગેરેતું વર્ણન સ્પષ્ઠ રીતે સમજાવ્યું છે. પછી સૂર્યાભદ્વતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવતાં તેના વિમાનના દરેક અવયવાનું સ્વરૂપ અહુજ સુક્ષ્મ દબ્દિથી વર્ણ વ્યું છે. આથી સૂત્રકારની પદાર્થ તત્ત્વને વર્ણ વવાની અને શિલ્પ કલાના તલસ્પર્શી અપૂર<sup>િ</sup> અનુભવની ખાત્રી થઈ શકે છે. અહીં જણાવેલા શબ્દામાંના કેંદલાએક अग्गला, अग्गला पासाय, उत्तरंग, कवेल्लय વગેરે શબ્દાને બીજી ગુજરાતી વગેરે ભાષાના પ્રસિદ્ધ શખ્દાની સાથે કેટલેક અંશે સમાનતા હોય એમ પણ જણાય છે.

"હું જૈનધર્મના પસાયથી એકાવતારી દેવપછું પામ્યા છું" એમ વિચાર કરીને સૂર્યાભદેવે પ્રભુષ્ઠી મહાવીરની પાસે આવી વંદના પ્રદક્ષિણાંદ વિધિ જાળવીને જુદી જુદી જાતનાં ઘણાં વાજિંગા વગાડ્યા, ને સંગીત તથા નાચ પણ કરીને અભિનય સ્વરૂપ નાઢક કર્યું. આ હકીકત બહુ જ વિસ્તારથી યથાર્થ સ્વરૂપે વર્ણવી છે. તે સૂત્રકારનું તે તે વિષયનું સંગીત જ્ઞાન સાબિત કરે છે. તથા બહુ જ સૂક્ષ્મદિશ્થી વિચાર કરીને આનું રહસ્ય જાણવાની ઈચ્છાવાળા ભવ્યજીવા આ સૂત્રમાંથી સંગીતના ભેદા, સ્વરૂપ, વિવિધ પ્રકારનાં વાજિંગાનાં નામા, તે બધાંને વગાડવાની રીત આ બધા પદાર્થાનું યથાર્થ વિજ્ઞાન મેળવી શકે. તેમાં સંગીતાદિના અનુભવી જીવા વિશેષ

રહસ્ય જરૂર ખેંચી શકે. એમ કહેવામાં તલભાર પણ અતિશયોક્તિ નથી જ. પ્રભુશ્રી મહાવીરદ્દેવની પાસે સૂર્યાભદેવે કરેલા ખત્રીશ પ્રકારના નાઠકામાં સમુદ્રનાં માજાંના અભિનય, ચંદ્રમાં અને સૂર્યના ઉગવાના અભિનય વગેરે વિવિધ અભિનયા દર્શાવ્યા છે. તથા લિપિના અભિનયામાં ક્ર વર્ગાંદ પાંચ વર્ગોના ૨૫ અક્ષરોના પણ અભિનયા દેખાડ્યા છે. તેમાં જે 'क'ના આકારની માફક અભિનય કરીને ગાન વગેરે કરવું, તે 'ક'ના અભિનય કહેવાય. એમ ખધા અક્ષરાના અભિનયામાં સમજી લેવું. અંતે ખત્રીશમા અભિનયમાં તેણે પ્રભુ મહાવીરના જીવનપ્રસંગા દર્શાવ્યા છે. સર્વાભદેવે નાટક કરવા માટે પ્રભુની આગા માગી ત્યારે પ્રભુ મૌન રહ્યા, તેનું કારણ એ હતું કે શ્રીગૌતમાદિ મુનિવરાને સ્વાધ્યાયાદિમાં જેટલા ટાઇમ તે (નાટક) જોવામાં જાય. તેટલા ટાઈમ વિધ્ન આવે એટલે સ્વાધ્યાયાદિ થતા અટકી જાય, માટે પ્ર**ભા**દેવ મૌન રહ્યા. એમ આહી' દીકામાં શ્રીમલયગિરિ મહારાજે કહ્યું છે. સૂર્યાભદેવે દેખાઉલા નાટકના અધિકાર શાંત ચિત્તે વિચારવાથી પૂર્વ કાળની અભિનયવિદ્યા, સંગીતવિદ્યા તથા અનુવાદન કળાતું રહસ્ય સમજાય છે. ને એ પણ નિર્ણય થાય છે કે હાલના ત્રણે અભિનય વગેરે અધુરા જ છે. ભત્રીશ અક્ષરોના એક અનુષ્દ્રપ શ્લાક થાય. આ રીતે આ સુત્રના મૂલ ગ્રંથનું પ્રમાણ ૨૧૨૦ શ્લાકા જેટલું અને ટીકાનું પ્રમાણ ૩૭૦૦ શ્લાકાનું કહ્યું. અ'નેનું પ્રમાણ પ્**૮૨૦ શ્લાકા** થાય.

અહીં પહેલા સુર્યાભ દેવના વર્ણનના વિભાગ કહીને પ્રદેશી રાજાની અપૂર્વ આહાયક બીના વર્જીવી છે. તેમાં શરૂઆતમાં ટીકાકાર શ્રીમલયગિરિ મહારાજે <sup>દદ</sup> <sub>દાસ્</sub>વસેળુદ્રસ <sup>૧</sup> ( રાજપ્ર\*નીય ) શબ્દના અર્થ અને અને સુત્રનું ઉપાંગપર્સું, આમલ-કહ્યા નગરી અને આમ્રશાલ વન તથા અશાક વૃક્ષ (આસાપાલવનું ઝાડ) તેમજ પૃથ્વીશિક્ષાપદ્રકતું વર્ણન કર્યું છે. પછી તે (આમલકલ્પા ) નગરીના 'સેઅ' (શ્વેત) રાજા અને તેની ધારિણી રાણીનું વર્જુન કરીને પ્રશાહી મહાવીર ત્યાં પધાર્યા એમ જણાવ્યું છે. આ પ્રસંગે પ્રભુના શરીર અને ગુણાનું યથાર્થ વર્ણન કર્યું છે. તે પ્રભુની પ્રખલ પુષ્યાઈના અને અલીકિક વીતરાગ દશા વગેરેના પ્રભાવ જાણવાન અદ્વિતીય સાધન છે. અને જાણવાનું મળે છે કે વિશિષ્ઠ વૈરાવ્ય ગુણ લાહ્યું બકની જેમ શ્રોતાઓને આકર્ષ<sup>ે</sup> છે, અને માક્ષના આરાધક બનાવે છે, તથા જિનશાસનની પણ અલીકિક પ્રભાવના કરાવે છે. પછી પર્ષદાના નિગ<sup>૧</sup>મ (નીકળવું) અને વિસજન (સ્વસ્થાને જવા)નું વર્ણન કરીને સૂર્યાભ દેવે પ્રભુ મહાવીરને જોયા, ન તેમની સ્તુતિ કરી. આ બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી તે દેવે પાતાના નાકર જેવા દ્વાને પ્રશાની પાસે જઈ કરવા લાયક કાર્ય કરવા માટે કરેલી આજ્ઞા, તેથી તે કુવા અહીં આવ્યા, તેમણે કરેલી પ્રશાની સાથે વાતચીત, તેઓ પ્રશાના નિવાસ-સ્થલનો આજીવાજીના ભાગ સાફ કરી સુગ'ધી પાણી કાંઠી ફૂલાે વરસાવે છે. પછી

સૂર્યાભ દેવે પાતાના સેનાધિપતિને દેવાને તૈયાર કરવા, અને ચાન વિમાનને રચવા ( ખનાવતા ) કરેલી ચ્યાજ્ઞા અને યાન વિમાનની સ્ચનાતું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તે વિમાનમાં આવેલા પ્રેક્ષાગૃહમંડપાનું અને પ્રેક્ષાગૃહમાં આવેલા અખાડાનું તથા ત્યાંના મણિપીઠિકા વ્યને સિંહાસનતું વિસ્તારથી વર્ષું કર્યું છે. પછી તે સિંહાસનની ઉપર રહેલા વિજયદુષ્ય અને ત્યાં લઢકાવેલાં માટાં માતીઓના ઝુમ્મરનું તથા ભદાસનાદિનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. આ રીતે યાન વિમાનને અંગ તમામ ખીના વિસ્તારથી કહીને જણાવ્યું કે સુર્યાભ દેવ પાતાના તમામ પરિવાર સાથે તે વિમાનમાં વચમાં બેઠાે, તેની આજીબાજી તેના પરિવાર ક્રમસર બેઠાે પછી ત્યાંથી પ્રયાણ કરી તે અનુક્રમે પ્રભુની પાસે આવ્યા, પ્રભુની સાથે તેણે વાતચીત કરી, પ્રભુએ તેને ઉપદેશ આપ્યા ને સૂર્યાભે પૂછલા પ્રશ્નાના ઉત્તરા આપ્યા. આ છીના વિસ્તારથી સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી તે સૂર્યાભ દેવે પ્રભુને એમ વિન'તી કરી કે " હે પ્રભાે! આપની આજ્ઞા હાેય તા હુ શ્રી ગૌતમાદિ મુનિવરાને ષ્યત્રીશ પ્રકારના નાટકા ભજવી ખતાવું '' પણ આ ભાગતમાં પ્રભુ મૌન રહ્યા. આ બીના કહીને તે દેવે નાડ્ય કરવાની શરૂઆતમાં જમણા હાથમાંથી ૧૦૮ દેવકુમારાના અને ડાળા હાથમાંથી ૧૦૮ દેવકુમારીઓના નીકળ-વાનું વર્ણન કહુ<sup>લ</sup> છે. પછી ત્યાં ૧૦૮ વાજાં અને તેના ૧૦૮ વગાડનારાનું વર્ણન કરી બોજા પણ વાજિત્રાના નામા જણાવ્યાં છે. પછી કહ્યું કે તે બાંને હાથમાંથી નીકળેલા દેવકુમારાદિને નાટક કરી દેખાડવા માટે સૂર્યાભદેવે આગ્ના કરી, ત્યારે તેમણે નાટક દેખાડવાની શરૂઆત કરી. આ પ્રસંગે દેવાના સંગીતનું, નાચનું અને વાજા વગાડવાનું વર્ણન કરીને તે શંખ વગેરે વાજાંઓને વગાડવાની વિવિધ પ્રકારની રીતા ( પદ્ધતિ ) અને નાઢકતું અદ્ભુતપર્ણું વર્ણવ્યું છે. પછી અતુક્રમે (૧) આઢ મંગળાના અભિનય, (૧) સમુક્રનાં માજા વગેરેના અભિનય કહ્યો છે. પછી (૩) અળક વગેરેના અભિનય, (૪) ચક્રાફિના અભિનય કહ્યો છે. પછી (૫) ચંદ્રાવલિ વગેરેના અભિનય અને (૬) ચંદ્ર ઉગવા વગેરેના તથા (૭) ચંદ્રતું આવલું વગેરેના અભિનય કહ્યો છે. પછી (૮) ચંદ્રયહણ વગેરેના અને (૯) ચંદ્રનું આથમલું વગેરેના અભિનય કહ્યો છે. પછી (૧૦) ચંદ્ર મંડલાદિના અને (૧૧) સિંહાદિની લલિત ગતિ વગેરેના અભિ-નય કહ્યો છે. પછી (૧૨) સમુદ્રના આકારાદિના અને (૧૩) ચ'પાનગરી આદિના અભિનય તથા (૧૪) મત્સ્યાંડાદિના અભિનય વર્ણ વ્યા છે. પછી (૧૫-૧૯) પંદરમા નાટકથી એાગણીશમા નાટક સુધીના ૪ નાટકામાં ક વર્ગાદિના ૨૬ વ્યંજનાના આકારના અભિનયા વર્ણવ્યા છે. (૨૦) આસાપાલવના ઝાડના પાંદડાં વગેરેના અભિનય અને (૨૧) પદ્મલતા વંગેરેના અભિનય, વર્ષ્યુવીને રર માં નાઢકથી ૩૧ મા નાઢક સુધીના ૧૦ નાડકામાં દ્વત વગેરેના અભિનયા વર્ણ<sup>©</sup>વ્યા છે. અ'તે **ખત્રીશમા ના**ઠકમાં પ્રભુશ્રી મહાવીરની ભાલકીડાદિના અભિનય વર્ણ વ્યા છે. પછી તત-વિતત, ઘન અને શુષિર એ

ચાર પ્રકારના વાજિ ત્રોના વાદનતું (વગાડવાતું) અને ઉત્ક્ષિપ્ત વગેરે ચાર પ્રકારના સંગીતતું, તથા અંચિતાદિ ચાર પ્રકારના તૃત્યતું તેમજ દાર્પ્ટાન્તિક વગેરે ચાર પ્રકારના અભિનયતું વર્ષુ ન કર્યું છે. આ રીતે નાઠક પૂર્ફ કરીને તે દેવ સ્વસ્થાને ગયા.

પછી આ દેવની દેવમાયાની બાબતમાં શ્રીગૌતમસ્વામીએ પ્રભુને પ્રશ્ન પૂછ્યો, ને પ્રભુએ તેના ઉત્તર આપ્યા. આ બીના વિસ્તારથી સમજાવીને 'તે સૂર્યાભદેવનું વિમાન કર્યા છે ? ' આ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં પ્રભુએ કહ્યું કે સૌધર્મ દેવલાકના સૌધર્મા-વત'સક નામના મુખ્ય વિમાનની પૂર્વ'દિશામાં આવેલા સૂર્યાભ વિમાનમાં તે દેવ રહે છે. આ પ્રસંગે તે વિમાનના પ્રાકાર તથા બારણાંનું અને વિમાનની આજુ-ભાજીના વનખં3ાનું તેમજ તૃણાના મધુર ધ્વનિનુ વર્ણ<sup>ર</sup>ન કર્યું છે. પછી વનખં3ામાંના જલાશય અને તેના પાણીનું અને ક્રીડાસ્થળાનું તથા ચાર પ્રાસાદા, ઉપરિકાલવન અને પદ્મવર વેદિકાનું વર્ણન કરીને સુધર્મા સભાનું અને મંડપાનું વર્ણન કર્યું છે. પછી વજામય અખાડાનું તથા ચાર જિનપ્રતિમાંઓનું તેમજ ચૈત્યવૃક્ષાનું વર્ણન કર્યું છે. પ**છી ચૈ**ત્યસ્થ ભતું અને સ્તંભની વચ્ચેના શિંકામાં રહેલી શ્રીજિને ધરાની દાઢા વગેરેતું તથા મણિમયપીઠિકા અને દ્વેવશયનીય તથા વજુમય શસ્ત્રભંડારતું વર્ણન કરીને સિદ્ધાયતન અને ત્યાં રહેલી ૧૦૮ જિન પ્રતિમાઓનું વર્ષ્યન કર્યું. છે. પછી છત્રધારક ને ચામરધારક પ્રતિમાઓનું અને નાગભૂત તથા યક્ષની પ્રતિમાઓનું અને ૧૦૮ ઘંટ વગેરેતું વર્ષુ ન કરીને ઉપપાતસભાતું, અભિષેકસભાતું, અલંકારસભાતું, વ્યવસાયસભાતું અને વ્યવસાયસભામાં રહેલા પુસ્તકોનું તથા પુસ્તકોના પાનાં, શાહી, અક્ષરા વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. પછી સૂર્યાભદેવના જન્મની બીના અને તેણે પાતાના કર્તવ્યાની બાભતમાં કરેલા વિચારાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી તે સૂર્યાભદેવની આગળ તેના સામાનિક દેવાએ તેને કરવા લાયક કર્તંવ્યા જણાવ્યા. એમ કહીને સૂર્યાભદેવતું સ્નાન, તેતા દેવાએ કરેલા અભિષક, તેથી દેવાને થયેલ આનંદ વગેરેનું તથા સુર્યાસદેવે પહેરેલા વસ્ત્રો અને આભૂષણાનું વર્ણન કર્યું છે.

ત્યાર ભાદ કહ્યું છે કે સૂર્યાભદેવે પુસ્તકા વાંચી તેમાંથી ધાર્મિક વ્યવસાયાની માહિતી મેળવી, અને પહેલાં કહેલા સિદ્ધાયતનમાં રહેલી જિનપ્રતિમાંઓની પૂજા કરીને સ્તૃતિ કરી. તથા પાતાના આખા વિમાનની અંદરની પૂતળીએ વગેરેની વ્યવ- હારિક દૃષ્ટિએ પાતે અર્ચના કરી અને બોજા દેવાની પાસે કરાવી. પછી સૂર્યાભદેવના પરિવાર અને તેની સભાતું વર્ષુન કર્યું. છે.

પછી શ્રીગૌતમસ્વામીએ પ્રભુને પૂછશું કે સૂર્યાભદ્વે આવી ઉત્તમ દેવતાઈ ૠિદ્ધ અને સુખ શાથી મેળવ્યું <sup>૧</sup> આના જવાબમાં પ્રભુએ તે દેવના પાછલા ભવની એટલે પ્રદેશી રાજાની **હ**કીકત સંભાળવી. તેમાં પહેલા કેકચી નામના અર્ધ આર્ય દેશ,

શ્વેતાંબિકા નગરી, પ્રદેશી રાજા, તેની સૂર્યંકાંતા રાણી, તેના માટા પુત્ર સૂર્યંકાંત કુમાર, રાજાના મારાભાઈ, ચિત્ર નામના સાર્રાય આ ખુધાંનું વર્ણન કરીને કુણાલ દેશની શ્રાવસ્તી નગરી તથા તેના રાજા જિતશસુનું વર્ણન કર્યું છે. પછી જણાવ્યું છે કે ચિત્ર સારથિ શ્રાવસ્તી નગરી તરફ ગયા. ત્યાં તેને પાર્વિનાથની પર પરામાં ્થયેલા શ્રીકેશી ગુષ્કુધરના સમાગમ થયા. તેમની દેશના સાંભળી ચિત્ર સારથિએ શ્રાવક ધર્મ સ્વીકાર્યો. આ પ્રસંગ સ્ત્રકારે અને ટીકાકારે કેશી કુમારનું અને તેમની પાસે જતા લાકાનું પણ વર્ણન કર્યું છે. ચિત્ર સાર્રાયએ કેશી ગણધરને શ્વેતાંબિકા પધારવાની વિન'તી કરીને શ્વેતાંભિકા તરફ પ્રયાણ કર્યું. જ્યારે ચિત્ર સારથિએ વિન'તી કરી ત્યારે કેશી ગણધરે કહ્યું કે પ્રદેશી રાજ તા અધર્મી ને નાસ્તિક છે, માટે તમારી વિનતિને સ્વીકારવી ઉચિત નથી. આ વચના સાંભળીને ચિત્ર સાર્યથએ કહ્યું કે આપની ભક્તિ કરનારા બીજા ઘણા ગૃહસ્થા છે, તમારે રાજાનું શું કામ છે? એમ કહીને શ્વેતાંબિકા પધારવા બહુ આગ્રહ પૂર્વક વિનતિ કરીને તે અહીં આવ્યા, ને તેથે બગીચાના રક્ષક નાકરાને કહ્યું કે '' જ્યારે અહીં' કેશી ગણધર પધારે, ત્યારે તેમની વંદના કરીને ભક્તિ કરજો. " પછી તે પ્રદેશી રાજાને મળયા. કેટલાક સમય વીત્યા ભાદ કેશી ગણધર સપશ્વાર અહીં પધાર્યા, ત્યારે માળીએટએ તેમના બહુ જ સારી રીતે આદરસત્કાર કર્યો. આ વાત સાંભળી ચિત્ર સાર<mark>્યા</mark>એ કેશી ગણધરની પાસે જ**ઇને** રાજાને ધર્મ દેશના સંભળાવવા વિનંતી કરી. તે વખતે કેશી ગણધરે ધર્મ સાંભળવાની તક મળવા ભાભત અને નહિ મળવા ભાભત આપેલા ઉપદેશનું વર્ણન કર્યું છે. પછી **ધાડાની** પરીક્ષા કરવાને ખહાને રાજા પ્રદેશીને કેશી ગણધરની પાસે લઈ જવાના ચિત્ર સારચિએ કરેલા વિચાર, તેને અનુસારે તે પ્રદેશીને ત્યાં લઇ ગયા, પણ કેશી ગણધરને જોઈને રાજાને અરુચિ થઈ, તેથી તેથે તેમની ઓળખાણ કરાવી. પછી કેશી ગણધર અને રાજા વચ્ચેની વાતચીત, અને કેશી ગણધરની વિક્રત્તા વિષે રાજાએ કરેલા પ્રશ્ન, તેના ઉત્તરમાં કેશી ગણધરે કરેલ પાતાના જ્ઞાનનું વિવેચન જણાવ્યું છે. પછી " છવ અને રારીર જુદાં જુદાં 😉 '' એમ કેશી ગણધરે કહ્યું, ત્યારે તેની વિરુદ્ધમાં રાજાએ કહ્યું કે હૈ શ્રમણ! જો છવ અને શરીર જુદાં જુદાં હોય, તા મારા અધમી દાદા તમારા કહેવા મુજબ નરકે ગયેલા હોવા જોઈ યે. અને એમ હાય, તા તે ત્યાંથી મને નરકના દુ:ખ બાળત સૂચના કરવા કેમ ન આવે? આજ સુધી આવ્યા નથી, માટે હું માનું છે કે છવ અને શરીર એક છે.

કેશી ગણધર—તારી પટરાષ્ટ્રી સાથે જાર કર્મ (વ્યભિચાર) કરનારને તું સખતમાં સખત સજ કરે, અને સજાની સ્થવા આપવા જેમ તે જાર પુરુષ (વ્યભિચારી) ને પેતાને ઘર તું થાડી વાર માટે પણ ન જવા દે, તેમ પરમાધામીઓ સજા પામેલાની જેવા નારક છેવાને થાડી વાર પણ દૂરા મુકતા નથી. વસ્તુરિયતિ આ પ્રમાણે દ્વાવાથી

હૈ રાજન્! તારે કબૂલ કરવું જોઈએ કે જીવ અને શરીર જુદાં જુદાં છે. આ પ્રસંગે નારક જેવાને અહીં ન આવી શકવાના કારણા વગેરેની બીના પણ વર્ણવી છે.

પ્રદેશી રાજા— જો જીવ અને શરીર જુદાં જુદાં હોય તો મારી ધર્માત્મા દાદી તમારા મત (વિચાર; માન્યતા) પ્રમાણે સ્વર્ગ ગએલી હોવી જોઈએ. અને જો એમ હોય, તો તે ત્યાંથી મને સ્વર્ગનાં સુખા જણાવવા માટે અહીં કેમ ન આવે? આજ સુધી નથી આવી, માટે જીવ અને શરીર એક છે. આ પ્રસંગે દેવ અહીં ન આવી શકે તેના કારણાદિનું વર્ણન કર્યું છે.

કેશી ગણધર—દેવલાકમાં ગયેલા પ્રાણી દેવતાઈ ભાગામાં બહુ જ આસક્ત અને છે. તેથી તે અહીં આવી શકતા નથી. માટે તારે માનવું જ જોઇયે કે છવ છે જ

પ્રદેશી રાજા—એક ચારને લાહાની કુંભી (કાઠી) માં ઢાંકહ્યું સજ્જડ બંધ કરીને પૂર્ધા. ઘણા વખત વીત્યા બાદ ઢાંકહ્યું ઉઘાડીને જોયું, તા જણાયું કે તે મરી ગયા છે. કાઠી બહુ જ બારીકાઇથી તપાસી પણ જીવને નીકળવાનું હિંદ્ર દેખાયું નહિ. માટે જ મારા એ વિચાર વ્યાજબી છે કે જીવ છે જ નહિ.

કેશી ગણધર—જેમ સજ્જડ થાંધ કરેલા (વાસેલા) ઘરમાંથી શબ્દ થહાર આવે છે, તેમ સજ્જડ ભાંધ કરેલી કાંઠીમાંથી જીવ નીકળી શકે છે. એમાં છિદ્રના વિચાર કરવાની જરૂરિયાત છે જ નહિ. કારણ કે તે અરૂપી છે. શબ્દ તા રૂપી છે, છતાં ઘરમાં-થી તે બહાર નીકળે ત્યારે તેને નીકળવામાં જો છિદ્રની અપેક્ષા રહેતી નથી, તા પછી અરૂપી જીવ છિદ્ર પાડ્યા વિના નીકળે, એમાં લગાર પણ અનુચિતપણું છે જ નહીં.

પ્રદેશી રાજ—તે ચારના શરીરમાં કરમિયા ખદભદતા હતા. આ જેવા બહારથી અંદર પેઠા, પણ કાેઠીમાં લગાર પણ છિંદ્ર જણાયું નહીં. જો જવ હાેય તાે અંદર પેસતાં કાેઠીમાં ભાક પહેલું જાેઈએ તે તાે છે જ નહિ, તેથી હું માનું છું કે જવ નથી જ.

કેશી ગણધર—તપેલા લાહામાં જેમ અભિને પેસેતાં છિલો પડતાં નથી, તેમ કાઢીમાં જીવાને પેસતાં છિલો કેમ ન પડ્યા? એમ વિચારવાની શી જરૂર છે? જો રૂપી અભિને પેસતાં છિલો ન પડ્યાં, તાે પછી અરૂપી એવા જીવને પેસવામાં છિલ્લ પડવાના વિચાર કરવાની જરૂરિયાત છે જ નહિ.

પ્રદેશી રાજા—ભાળક જો બાલુ ફે'કે, તો તે નજીકમાં પડે છે, ને જુવાન માલુસ-બાલુ ફે'કે તો તે દૂર પડે છે. આથી મને ખાત્રી થઈ કે-'' બાલકના જીવ નાના છે, ને જીવાનના જીવ માટા છે.'' આ રીતે બધા જીવા સરખા નથી. તા પછી તમે 'સવ° જીવા સરખા છે, એમ કહાે છા તેનું શું કારણ ?'

કેશી ગણધર—બાલકને કે જુવાનને પૂર્વ કર્માથી જ શરીર પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં બાલકનું શરીર કેામળ ને નાનું છે. તેથી તેણે ફેં'કેલું બાણ નજીક (પાસે) પ્ર શ્રી જૈન પ્રવચન (કરણાવલી (૨. ઉપાંગ શ્રી રાયપસેણીય સુત્રના પરિચય)

383

છે, ને જીવાનનું શરીર કઠિન ને માહે છે. તેથી તે બાલુ ફેંકે ત્યારે તે બહુ દૂર જાય છે. આ રીતે થવામાં શારીરિક શક્તિ વગેરે કારણા સમજવાના છે. પણ સર્વ છેવા તો એક સરખા જ છે. કારણ કે અસંખ્યાતા પ્રદેશા દરેક જીવના એક સરખા જ છે. નાના શરીરમાં જીવ સંકાચાઈને ને માઠા શરીરમાં ફેલાઈને રહે છે. કારણ કે આત્મપ્રદેશા સંકાચાય છે ને ફેલાય પણ છે.

પ્રદેશી રાજા—જીવતાના અને મરેલાના શરીરના વજનમાં ફેર પડતા નથી, માટે હું માતું છું કે ' છવ નથી. '

કેશી ગણધર-પવનથી ભરેલી કાથળીતું વજન, અને ખાલી કાથળીતું વજન એક સરખું જ હાય છે. છતાં આપણે 'પવન છે' એમ માનીએ જ છીએ. પવન તા રૂપી છે. જો તેનું વજન નથી, તા પછી અરૂપી એવા છવતું વજન હાય જ નહિ એ સમજાય એવી છીના છે.

પ્રદેશી રાજા—મેં ચારના શરીરને ચીરી ચીરીને (નાનાં નાનાં હકડા કરીને) જોયાં છતાં જીવ દેખાયા નહિ, તેથી હું માનું છું કે ' જીવ નથી. '

કેશી ગણધર—અરહીના લાકડાંને ચીરી ચીરીને અગ્નિને શાધનારા માણસ અગ્નિને જોઇ શકતા નથી. છતાં તેમાં અગ્નિ તા છે જ. કારણ કે અરહ્યિને માંહામાંહે ઘસવાથી અગ્નિ ઉત્પત્ન થાય છે. અગ્નિ તા રૂપી છે, છતાં તે દેખાતા નથી. તા પછી અરૂપી જીવ શરીરમાં દેખાય જ ક્યાંથી ? અર્થાત્ ન જ દેખાય.

પ્રદેશી રાજા—તમે દક્ષ થઇને મારું અપમાન કેમ કરા છા ? આતા જવાબ દેતાં કેશી ગણધરે ક્ષત્રિય પર્ષદા વગેરેના નિયમાનું વર્ણન કરીને ચાર પ્રકારના વ્યવ-હારનું વર્ણન કર્યું. છે.

પ્રદેશી રાજા-શું આત્માને હથેળીમાં ન ખતાવી શકાય?

કેશી ગણવર—જો મૂર્ત એવા વાયુ પણ કેખાતા નથી, તા પછી અમૂર્ત આત્મા કેમ જોઈ શકાય ? એટલે તે દેખાય જ નહિ, એ વ્યાજબી છે.

આની પછી હાથીના અને કંચવાના જીવની સમાનતાની બાખતમાં પ્રદેશી રાજાએ પૂછેલા પ્રજ્ઞના કેશી ગણધરે ઉત્તર આપ્યા. ત્યારે પ્રદેશી રાજાએ પૂછેયું કે મારી પરંપરાને મારાથી કેમ છાહાય? આના જવાળમાં કેશી ગણધરે કહ્યું કે જે ખાટી પરંપરાને છાઉ નહિ, તે મૂર્ખ કહેવાય. આ ખાબત ભારવાહક માણસતું દષ્ટાંત દર્ધને સમજાવી. તેથી પ્રદેશીને ધર્મ સાંભળવાની ઇચ્છા થઈ. તેથી કેશી ગણધરે આચાર્યોના પ્રકાર અને તેની સેવાની પહિતાઓ સમજાવી. અંતે પ્રદેશી રાજાએ વિનયપૂર્વ ક ક્ષમા માગી. આ પ્રસંગ કેશી ગણધરે આપેલી ધર્મ દેશના સાંભળીને પ્રદેશી રાજાએ જૈન ધર્મ સ્વીકાર્યા. તે વખતે કેશી ગણધરે તેને હિતંશિક્ષા કરમાવી કે તું હવે રમણીય

થયા છે. માટે આજથી તારે અરમણીય થવું નહિ. આ હકીકત બીજાં ઉદાહરણા દઈને સચાઢ સમજાવી. હવે પ્રદેશીરાજા પાતાના ધનની સુવ્યવસ્થા કરીને લીધેલા શ્રાવકનાં ખાર વ્રતાતું પાલન કરે છે. તેની પરિગ્રહ ભાગાસક્તિ વગેરે દાષાને તજવાની તીવ ભાવના અને ધર્મમાં અલીકિક દઢતા જોઈને સૂર્યંકાંતા રાણીએ પ્રદેશી રાજાને મારવાના ઇરાદાથી છેરમિશ્રિત ભાજન પીરસ્યું. આ હકીકતને નહિ જાણનારા રાજાએ તે ભાજન ખાધું, શરીરમાં છેર પરિષ્ફ્રમતાં રાણીતું કાવતરું જાણ્યું છતાં સમતાભાવી પ્રદેશી રાજા સમાધિમરણે કાલધર્મ પામી પહેલા દેવલાકમાં સૂર્યાભ નામે મહર્દ્ધિ દ્વ થયા. આ રીતે પ્રભુશ્રી મહાવીરે 'સૂર્યાભ દેવે આવી ઋદિ શાથી મેળવી?' એમ શ્રીગીતમસ્વામીના પૂછેલા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં સુષ્ણાવ્યું છે.

સ્પાંભ દેવ ત્યાંથી વ્યવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં દહપ્રતિજ્ઞ નામે રાજકુમાર થઇ અનુક્રમે માટે થતાં માક્ષમાર્ગને આરાધીને સિદ્ધ થશે. આ હકીકતને વિસ્તારથી સમજાવવા માટે તેનું છવનચરિત્ર જણાવતાં દહપ્રતિજ્ઞના જન્મસંસ્કાર, નામકરણ, અન્નપ્રાશન વગેરે સંસ્કારાનું અને દહપ્રતિજ્ઞને સાચવવા માટે પાંચ દાયણા (ધાવમાતાઓ) તથા આર્ય કુલાદિની દાસીઓ વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. પછી દહપ્રતિજ્ઞે કરેલા હર કળાના અલ્યાસ, તેના ગુરુનું સન્માન, દહપ્રતિજ્ઞનું અનેક ભાષાવિશાસ્દ-પછું, તેમજ ક્ષાગસમર્થતા, ક્ષાગા ક્ષાગવવા માટે માતાપિતાએ દહપ્રતિજ્ઞને કરેલું આમંત્રણ, દહપ્રતિજ્ઞની અનાસક્ત ભાવના અને છેવટે સિદ્ધિ, પ્રશ્વકાર શ્રીગૌતમ-સ્વામીના વિહાર, સ્ત્રસમાપ્તિ અને અંતિમ મંગલમય નમસ્કાર આ બધી ભીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

આ રીતે શ્રી રાજપ્રશ્નીય સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરાે થયાે.

શ્રી કેશી ગણધર અને પ્રદેશી નૃપના પ્રશ્નોત્તરોનું સ્પષ્ટ વિવરણ

1. પ્રશ્ન—પ્રદેશી રાજા કેશી ગણધરને પૂછ છે કે પરલાક અને પાપ કઈ રીતે માની શકાય! અર્થાત ન માનવાં એ વ્યાજળી છે. આવા દઢ નિર્ણય થવાનું કારણ એ છે કે મારા પિતા શિકાર વગેરે ઘણાં પાપનાં કામા કરતા હતા, એટલે જૈન સિદ્ધાંત પ્રમાણે તે નરકે જવા જોઈએ. હવે જે પિતાને મારી ઉપર ઘણા પ્રેમ હતા તે જો નરકે ગયા હોય તા મારી ઉપરના પ્રેમને લઇને અહીં મને કહેવા કેમ નથી આવતા કે ' હે પુત્ર! મારી માફક છું ધાર પાપ કરીશ નહીં. જો કરીશ, તા હું જેમ નરકનાં ધાર દુ:ખ માગલું છું, તેમ તારે પણ તેવાં દુ:ખા નરકમાં ભાગવવાં પડશે. ' હજુ સુધી તે આવ્યા નહિ, તેથી મને ખાતરી થઈ કે પરલાક અને પાપ છે જ નહિ. કહેા, આ માર્ચ કહેવું સાચું છે કે ખાંદું!

ઉત્તર—પરલાક અને પાપ એ અંને પદાર્થા જરૂર માનવા જોઇ એ. નાનું ખાલક હુજુ હુમણાં જ જન્મ્યું છે, છતાં જન્મતાં વેંત ધાવવાની ક્રિયા કરે, તે કાેઇના પણ શિખવાડ્યા વગર જ કરે છે, તે એનામાં જન્મ સમયે શીખવાની પણ પાગ્યતા છે જ નહિ, કતાં પૂર્વ ભવના સંસ્કારથી જ ધાવે છે. આથી પરલાક સાખિત થાય છે. તથા શ્રી ત્રિષ્ષ્યિ શલાકા પુરુષ ચરિત્રાદિ અનેક ગ્ર'થામાં જિનશાસન પ્રભાવક મહાપુરુષાએ જણાવ્યું છે કે આર્ફફમારને તથા શ્રી સવ્ય ભવસૂરિજને પ્રભાદવની પ્રતિમાં જોઈને તેમજ ખીજા પણ ઘણા ભવ્ય છવાને પૂર્વભવની બીના, દેશના વગેરેના અવણથી કે મુનિદર્શનાદિ કારણાથી જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રકટ થયું. તેથી તેમણે ઉત્કૃષ્ટથી પાછલા નવ ભવની ખીના જાણી હતી. અહીં સુવ્રત શેઠ વગેરેનાં દેષ્યાંતા પણ જાણવાં. સુવતશેઠે પાછલા ભવમાં મેં અગિયારસ પર તિથિની આરાધના કરી હતી, તેના પ્રભાવે અહીં હું સર્વ પ્રકારે સુખી છું, એમ ગુરૂમહારાજના કહેવાથી જાણ્યું. વિચાર કરતાં તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. તેથી પણ ગુરુએ કહેલી બીનાની ખાતરી થઈ. વર્ત માન ભવમાં તે જ પર્વાતિથિની આરાધના કરી દેવલાકમાં મહિંદ ક દેવ થયા. તેમજ શ્રીપાલ મહારાજાએ પૂર્વ ભવમાં સિદ્ધચકની આરાધના કરી હતી: તેજ સિદ્ધચક્રની ચાલુ ભવમાં પરમારાધના કરી નવમા દેવલાકે ગયા. અનુક્રમે નવમે ભવે માક્ષે જશે. આ સર્વ હકીકતથી સાબિત થયું કે પરલાક છે જ. તે જ પ્રમાણ દુનિયામાં જ્યારે એક માણસ સુખી દેખાય છે, ત્યારે બીજો માણસ દુ:ખી દેખાય છે. મતુષ્યપાસું સરખું છતાં આવા તફાવત પડવાનું કંઈ પણ કારણ હોાવું જ જોઈએ. એ તા પ્રસિદ્ધ જ છે કે કારણ વિના કાર્ય થાય જ નહિ. દુ:ખ કે સુખ એ કાર્ય છે, માટે તેનું કારણ જરૂર હોવું જ જોઈએ. હે રાજન! શાંતિથી વિચાર કરતાં તને જરૂર ખાતરી થશે કે પુષ્યકર્મના ઉદયથી છવ સુખી થાય છે ને પાપકર્મના ઉદયથી છવ દુ:ખી થાય છે. એ જ પ્રમાણે રાજા અને ર'કમાં, હાહિશાળી હુરુવ અને જહ હુરુવમાં. સુરૂપવંત અને કદ્રપા પુરૂષમાં, ધનવંત અને ભીખારીમાં, બલવંત અને દુર્ભલમાં, નીરાેગી અને રાગીમાં પણ પુષ્ય અને પાપને કારણ તરીકે માનવાં જ જોઈએ. હવે નરકસ્થાનમાં રહેલા નારક જવા અહીં કેમ ન આવે તેના બે કારણ છે: ૧. તે જીવાતું આયુષ્ય નિરૂપક્રમ છે. એટલે ઘડી શકે તેવું નથી. ને તે પણ ત્યાં જ સાગવ્યા વિના બીજે સ્થાને જઈ શકાય જ નહિ. તથા ર. પરમાધામી દેવા તેમને ત્યાંથી નીકળવા કેતા નથી. એટલે તેઓ તેમને આધીન રહ્યા છે. માટે નારક જીવા અહી આવી શકે નહિ. તેમની સ્થિતિ કેદીના જેવી હાય છે. આ વ્યાખત દર્શત આપીને સમજાવતાં શ્રીકેશી ગણધર ભગવંતે કહ્યું : હે રાજન ! તેં તારી સ્ત્રીને પરપુરુષ સાથે રમતી જોઈ હોય, તે વખતે તેં તે પુરુષને આંધીને કાેટવાળને મારવા સાંપી દીધા હાય. ત્યારે તે પુરુષ તને કરગરીને કહે કે હે રાજા! કૃપા કરીને મારા ધુત્રને મળવા માટે

થાડીવાર મને ધેર જવા દેશ. તા તમે તેનું વચન માનશા ? પ્રદેશી રાજાએ આ બાખતના ખુલાસા કરતાં જણાવ્યું કે હે આચાર્ય! તેવા ગુનેગારનું વચન કેમ મનાય? ગુરુ બાલ્યા: ત્યારે નરકમાં રહેલા પરમાધામીઓ તને મળવા માટે તારા પિતાને શી રીતે છોડે? આ રીતે ગુરુએ સમજાવવાથી રાજાએ કબૂલ કર્યું કે હું પરલાક, પુષ્ય, અને પાપ માનું છું. ૧.

ર. પ્રશ્ન—પરદેશી રાજાએ કેશી ગણધરને પૂછ્યું કે મારી માતા ઘણાં દ્યાળુ હતાં. તમારા જૈન સિદ્ધાંત પ્રમાણે તે સ્વર્ગ ગયા હોવાં જોઈએ. તેમને હું ઘણા વહાલા હતાં. તા તે અહીં આવીને મને સ્વર્ગનું સુખ કેમ કહેતાં નથી? ને હે પુત્ર! તારે પુણ્ય કરવું, એવી ભલામણ પણ કેમ કરતા નથી? આથી મને ખાતરી થઈ કે પરલાક નથી, ને પુષ્ય પણ નથી.

ઉત્તર—આ પ્રશ્નના ઉત્તર પહેલા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જ વિસ્તારથી આપી દીધા છે. છતાં વધુ જાણવા જેવી ખીના એ છે કે સંસ્કારના સિદ્ધાંત પણ પરલાકને સાળિત કરે છે. જેવા સંસ્કારા આ ભવમાં પડયા હોય તેવા સંસ્કારની જાગૃતિ (ઉદ્દય) પર-ભવમાં જરૂર થાય છે. એ પ્રમાણે ચાલુ ભવના સંસ્કારમાં પણ પૂર્વ ભવના જ સંસ્કાર કારજ છે. પૂર્વ ભવના સારા સંસ્કાર હોય; તો આ ભવમાં ઉંમરની અપેક્ષા રાખ્યા વગર આત્મિક ઉન્નતિનાં સાધનાની પ્રાપ્તિ, પાપના ભય, સરલ સ્વભાવ, ક્ષમા, સમતા, વૈરાગ્ય, ઉદારતા, ગંભીરતા વગેરે સદ્દગુણાથી વાસિત થયેલું ઉત્તમ જીવન ગુજારી શકાય છે. આળકાે ઉપરમાં નાના છે, છતાં કૈટલાંક ભાળકાે પ્રભુતું બિંબ, સુનિવેશ વર્ગરે જોઈને રાજી થાય છે, ને કેટલાંએક વ્યાળકા રાવા માંડે છે. આનું કારણ તપાસતા જભાય છે કે જેથે પૂર્વ ભવમાં દેવ શુરૂની આરાધના કરવાના દેઢ સંસ્કારા જમાવ્યા છે. તે બાળક જિનિ બાહિને જોઇને રાજી થાય, ને જેલે પૂર્વ ભવમાં દ્રેવ ગુરૂની વિરાધના કરી દ્વેષના સંસ્કાર દઢ જમાવ્યા હોય, તે ખાળક જિનબિ'બાદિને એઇને અરુચિ જાગવાથી રુકન કરે છે. પૂર્વ ભવના મુનિભક્તિ અકિના શુભ સંસ્કારને લઈને જ શ્રીવજસ્વાસી રજોહરણ જોઇ હમંધેલા થયા, તેવા હવે માતાએ આપવા માંડેલા રમકડા જોઈને ન થયા. તેમજ ગાશાલા સુનિની ઉપર દ્રેષના સંસ્કારવાળા હતા: તેથી જ્યાં જ્યાં જન્મ લે ત્યાં ત્યાં તે મુનિને ઉપસર્ગ કરે છે. રાજપુત્રના ભવમાં તેણે સમંગલ મુનિની ઉપર રથ ચલાવતાં તે મુનિએ મુકેલી તેજોલેશ્યાથી મરીને તે દુર્ગંતિમાં ગયા. એ જ પ્રમાણે સમરાદિત્ય ચરિત્રમાં જણાવ્યા પ્રમાણે માતાએ પુત્રને ઝેર આપ્યું, પુત્ર તે જાણવા છતાં સમતાથી મુનિપણાની આરાધના કરી મહદ્ધિ ક દેવ થયા. આશી સાબિત થાય છે કે પરલાક છે જ અને પુષ્ય પણ છે જ. આ બાબતમાં શાલિલક ધન્યકમારાદિનાં દેષ્ટાંતા સુપ્રસિદ્ધ છે. હે રાજન્! હવે હું સ્વઉગમાં ગયેલા છવા અહીં નથી આવતા તે વાત દેષ્ટાંત આપીને સમજાવું છું. તું એમ સમજ કે તું એક સુંદર

રાજસભામાં ખેઠા છું. તારી આગળ નાચ વગેરે થઇ રહ્યો છે, ને આનંદથી તું ગાયન સાંભળે છે. આ અવસરે દુર્ગ ધ ઉકરડાની નજીક ઊભા રહેલ કાઇ માણસ તને એમ કહે કે હે રાજજી! થાડી વાર તમે અડીં પધારા! તા તું ત્યાં દુર્ગ ધ પાસે જાય ખરા ! આનો ખુલાસા કરા. રાજાએ કહ્યું. આવા આનંદ આનંદ વર્તી રહ્યો હાય તે છાડીને ત્યાં કાણ જાય! તા પછી દેવલાકની ઋદ્ધિ વગેરેને આનંદ છાડી તારી માતા અહીં ન આવે, તેથી સ્વર્ગ નથી, અથવા પુષ્યનાં ફ્લ મળતાં નથી, કે પુષ્ય નથી, એમ કેમ કહેવાય! ગુરુના આ વચનથી રાજાને ખાતરી થઇ કે પરલાક અને પુષ્ય પદાર્થ છે જ. ર.

3. પ્રશ્ન—પ્રદેશી રાજા કેશી ગણધરને ત્રીજો પ્રશ્ન એ કરે છે કે મેં કોઇ એક ચારને લાહાની કોઠીમાં પૂરી દીધા. તેમાં લગાર પણ ખાકું ન હતું, તેથી તે મૂંજાઇને કોઠીમાં જ મરી ગયા. પછી કાેઠી ઉચાડીને આના જીવ કચાંથી નીકળ્યા ? તેની તપાસ કરી. પણ ચારના જીવને નીકળવાનું બાકું જણાયું નહિ. આ બાબતમાં હૈ આચાર્ય મહારાજ! તે ચારના જીવ કચાંથી નીકળ્યા તે મને સમજાવા.

ઉત્તર: — જેમાં લગાર પણ છિક છે જ નહિ એવા ભાંયરામાં કાે માણસ શંખ વગાડે, ત્યારે તેના નાદ ( શબ્દ ) બહાર સંભળાય છે. પણ તે સ્વરને નીકળવાનું છિક જેવામાં આવતું નથી, જેમ શંખના શબ્દ રૂપી છતાં છિક ન હાેય તાે પણ ભાંયરાની બહાર નીકળે છે, તાે પછી અરૂપી જવ કાેઠીમાં કે દેહમાંથી નીકળે, તેમાં છિકની જરૂર પડે જ નહીં એટલે શબ્દની માર્ક જવને નીકળવામાં છિકના વિચાર કરાય જ નહિ. આ પ્રસંગે કેશી ગણધરે શબ્દનું સ્વરૂપ ને સ્યાહાદ શૈલીએ જવસ્વરૂપ વિસ્તારથી સ્પષ્ટ સમજાવ્યું, તેથી પ્રદેશી રાજ્ય કળ્યુલ કયું કે જવ છિક વિના પણ બહાર નીકળી શકે. 3.

૪. પ્રશ્ન:—ત્રીજા પ્રશ્નમાં જણાવેલા ચાર મરી ગયા પછી તેના શરીરમાં કીડા પડેલા તે મેં જોયા. મને પ્રશ્ન એ થયા કે કાેઠીમાં ભાકું તા દેખાતું નથી. તા આ કીડા બહારથી આવીને આના શરીરમાં પેઠા ક્યાંથી ? એટલે મારે પૂછવાતું એ છે કે જો જવ હાેય તા મને સમજાવા કે છિક વિના કીડા અંદર દાખલ થયા તે કઇ રીતે બને ?

ઉત્તર: - જેમ છવને નીકળવામાં હિંદ્રની જરૂરિયાત નથી, તેમ પેસવામાં પણ હિંદ્રની જરૂર નથી. અહીં દષ્ટાંત અગ્નિમાં મૂકેલ લેદાના ગાળાનું ભાલુવું. તે આ પ્રમાશે-લેદાના ગાળા ધગધગતા અગ્નિમાં મૂકીએ, તો તે અગ્નિમય (લાલચાળ) થઈ જય છે. અહીં લેદાના ગાળામાં છિંદ્ર નહિ છતાં અગ્નિ દાખલ થાય છે, તેમ ચારના શરીરમાં કીડા દાખલ થાય, તેમાં હિંદ્રની જરૂર પડે જ નહિ. એ તો સમજ્ય તેવી બીના છે કે અગ્નિ રૂપી છે, છતાં હિંદ વિના લેદાના ગાળામાં પેસે છે, તો કીડાના અરૂપી છવ શરીરમાં હિંદ્ર ન હોય તો પણ પેસે, એમાં નવાઇ જેવું કંઇ છે જ નહિ. ૪.

પ. પ્રશ્ન --પ્રદેશી રાજા કહે 🕏 કે-ભાળક ભાણ ફે કે તેા તે નજીકમાં પડે, ને જીવાન

માણસ ખાણ ફે'કે તા તે દૂર પડે છે. આથી મને ખાતરી થઈ કે બાલકના જીવ નાના છે ને જુષાનના જીવ માટા છે; સર્વે જીવા સરખા નથી. તા પછી તમે સર્વ જીવા સરખા છે, એમ કહ્યા છા તેતું શું કારણ ?

ઉત્તર:—ભાળકને કે જુવાનને પૂર્વ કર્મથી જ શરીર પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં બાળકનું શરીર કામળ છે અને નાનું છે. તેથી તે બાલ્યુ કે કે ત્યારે નજીક પડે છે ને જુવાનનું શરીર કહિન છે, મજબૂત છે ને માડું છે. તેથી તે બાલ્યુ કે કે, ત્યારે બાલ્યુ બહુ દૂર જાય છે. આ રીતે બાલ્યુ દૂર જાય, કે નજીક પડે, તેમાં શારીરિક શક્તિ વગેરે કારલ્યુ તરીકે સમજવા. પલ્યુ સર્વ જેવા તો એક સરખા છે, એમાં કાઈ જીવ નાના કે માટા છે જ નહિ. અસંખ્યાના પ્રદેશા સંખ્યાની અપેક્ષાએ દરેક જીવના એક સરખા છે. જીવ શરીરમાં સંકાચાઈને, કે ફેલાઈને રહે છે, કારલ્યુ કે આત્મપ્રદેશા સંકાચાય છે ને ફેલાય પલ્યુ છે. પ.

૬. પ્રશ્ન—પ્રદેશી રાજા કેશી ગણધરને પૂછ છે કે જો શરીરમાં છવ હોય, તો એક જીવતા માણસતું વજન કરીએ અને તેના જ છવ વિનાના મૃતક (મડદા)નું વજન કરીએ. આ ખેમાં છવવાળા શરીરનું વજન વધારે થાય, ને મૃતકતું વજન એક ક્ષાય, તા શરીરમાં છવ છે, એમ માની શકાય. પણ એક ચારને છવતા જેમ્પ્યા, ને મરી ગયા પછી જેમ્પ્યા, તેમાં ખંને વખતે તેનું વજન સરખું થયું. આથી મને ખાતરી થઈ કે છવ પદાર્થ છે જ નહિ.

ઉત્તર:—વાયુ રૂપી છે. તેને ધમલુમાં ભર્યા પછી તાલીએ ને વાયુ કાઢી ખાલી ધમલુ તાલીએ, તા અને વખતે એક સરખું વજન થાય છે. વાયુની માફક છવતું વજન હાય જ નહિ તેમાં પણ કરક એ છે કે વાયુ રૂપી છે, ને છવ અરૂપી છે. આ ખરી હડીકત હાવાથી ચારતું છવ વિનાતું શરીર, ને છવવાળું શરીર વજનમાં સરખું થાય એમાં નવાઈ શી? વાયુ રૂપી છે છતાં કેખાતા નથી, ઝાડનાં પાંદડાં હાલે, તે ઉપરથી વાયુની ખાતરી થાય છે. તા છવ અરૂપી છે તે કઈ રીતે કેખી શકાય? જેમાં વર્લ્લાદિક હાય, તે જ પાયે કેખાય. પરમાલ્લુ વગેરમાં વર્લ્લાદિ છે, છતાં કેખાતા નથી, માટે કહ્યું કે, વર્લ્લાદિવાળા પદાર્થી પણ પ્રાયે કેખાય એટલે પરમાલ્લુ આદિ ન કેખાય, ને બીજા સ્કંધ વગેરે કેખાય. દ.

છ. પ્રશ્ન—પ્રદેશી રાજા કેશી ગણધરને પૃષ્ઠ કે જીવની ખાત્રી કરવા માટે મેં એક ચારના (તેના શરીરના) કકડે કેકડા કરી જોયા, પણ તેના શરીરના કાઈ પણ ભાગમાં જીવ જોવામાં આવ્યા નહી તા જીવ છે એમ કઈ રીતે માની શકાય?

ઉત્તર—હે રાજા! જેમ અર્રાશ્વના લાકડામાં અગ્નિ રહેલા છે, તેના ઝીણા ઝીણા કકડા કરીને ભારીકાઇથી કે સ્ફરમદર્શક યંત્રથી પણ તપાસીએ તાપણ અગ્નિ કુખાય જ નહિ, તેમ જીવ આ શરીરમાં રહેલા છે. અગ્નિરૂપી છે છતાં ન દેખાય, તા અરૂપી એવા જીવ કઇ રીતે કેખાય? છે. ૮. પ્રશ્ન—પ્રદેશી રાજા કેશી ગણધરને પૂછે છે કે હે આચાર્ય મહારાજ! જેમ ઘડા વગેરે પદાર્થી પ્રત્યક્ષ દેખાય છે, તેમ છવ હોય, તા તે દેખાતા કેમ નથી?

ઉત્તર—જેમ ઝાડનાં પાંદડાં વાયુથી હાલે છે. અહીં પાંદડાં હાલતાં દેખાય, તે ઉપરથી નિર્ણય થાય છે કે આ ઝાડનાં પાંદડાં વાયુથી જ હાલે છે. અહીં જેમ વાયુ રૂપી છતાં દેખાતા નર્ણય થાય છે, તેમ શરીરમાં ચલનાદિ કિયા અરૂપી જવ હોવાથી જ થાય છે, જો જવ વિના હાથ વગેરેનું હાલવું, ભાષા અને કિયા થતી હોય, તા તેવું હાલવું વગેરે મડદામાં કેમ દેખાનું નથી? માટે જ સાબીત થાય છે કે ચલનાદિ કિયા જગ વિના થઈ શકે નહીં. આવી રીતે કાર્યને જોતાં જે કારણનું અનુમાન કરીએ, તે પૂર્વવદનુમાન કહેવાય, એમ સાંખ્ય દર્શનને માનનારા વગેરે પરવાદીઓ પણ કહે છે. ૮.

હ. પ્રશ્ન પ્રદેશી રાજ કેશી ગણધરને પૂછ છે કે જો કીડીના અને હાથીના જીવ સરખા હાય, એટલે નાના કે માટા ન હાય, તા કીડીનું શરીર નાનું છે, ને હાથીનું શરીર માડું છે, તેનું શું કારણ ? જેટલા આત્મપ્રદેશા હાથીના માટા શરીરમાં માઈ શકે, તેટલા જ આત્મપ્રદેશા કીડીના નાના શરીરમાં કઈ રીતે સમાય ?

ઉત્તર—કીડોનું શરીર નાનું હોવાથી તેના જીવ નાના છે અને હાથીનું શરીર મોહું હોવાથી તેના જીવ મોટો છે, આવી તારી માન્યતા તદ્દન ખાટી છે. કારણ કે શરીર ઉપરથી જીવના નિર્ણય થાય જ નહિ, કારણ કે વિચિત્ર પ્રકારના નામકર્મના ઉદ્દયથી કાંઇનું શરીર નાનું હોય છે, ને કાંઇનું શરીર મોહું હોય છે. જેમ માટા થરના મધ્યભાગમાં દીવા મૃક્યો હોય, તા તેના પ્રકાશ આખા ઘરમાં ફેલાય ને તે જ દીવા નાના ઘરમાં મૂકીએ તા તેટલા જ ભાગમાં તેના પ્રકાશ ફેલાય. અહીં પ્રકાશ માટા ઘરમાં ફેલાઇને અને નાના ઘરમાં સંકાચાઇને રહે છે. એટલે જેમ પ્રકાશના સંકાચ વિકાસ ધર્મ છે, તેવી રીતે આત્મપ્રદેશા પણ તે બે ધર્માવાળા હોય છે. માટે નાના શરીરમાં લોકાકાશના પ્રદેશા જેટલા આત્મપ્રદેશા સંકાચાય છે, ને માટા શરીરમાં તેટલા જ આત્મપ્રદેશા ફેલાય છે. તમામ જીવાના આત્મપ્રદેશા એક સરખી સખ્યાવાળા છે. તેમાં વધઘટ છે જ નહિ, એમ શ્રી તત્ત્વાર્થ મૂત્ર ટીકાદિમાં જણાવ્યું છે. હ.

૧૦. પ્રશ્ન — પ્રદેશી રાજા કેશી ગણધરને પૂછ છે કે & સ્વિરાજ! અમારા કુલક્રમથી જે નાસ્તિકમત ચાલ્યા આવે છે, તે મારાથી કેમ છાડી ઢવાય?

ઉત્તર—જે પર'પરાએ આવેલી અધર્મ'બુદ્ધિને છાઉ નહિ, તે લાેદાને ઉપાડનાર વેપારીની માક્ક દુ:ખી થાય છે. તે બીના દું કામાં આ પ્રમાણે જાણવી–એક ગામમાં ચાર મિત્રો રહેતા હતા. એક વખત તેઓ સાથે ક્ષ્ન ક્રમાવાની ઈચ્છાથી પાતાના ગામથી નીકળી પરદેશ તરફ જતા હતા. જતાં જતાં વચમાં તેમણે એક લાેદાની ખાણ જોઈ. તેમાંથી

તેમણે જોઈએ તેટલું લાહું લીધું. આગળ ચાલતાં તેમણે રૂપાની ખાણ જોઈ તેથી ચાર મિત્રોમાંના ત્રણ જણાએ કહ્યું. લાહ ફેંકી કઈએ, ને ઉપાડી શકાય તેટલું રૂપું લઈએ. એમ કહી ત્રણ જણાએ લાહું ફેંકી દર્ધ રૂપું લઇ ચાલવા માંડયું. પણ ચાથા (મત્ર કદાગ્રહી હતા, તેણે રુપું લીધું નહિ. ને ત્રણ જણાની સાથે લાહું ઉપાડી ચાલવા માંડ્યું, આગળ ચાલતાં સાનાની ખાણ દીકી, એટલે છુદ્ધિશાલી તે ત્રણ મિત્રોએ રૂપું છાડી સાનું લીકું, ને ચાલવા માંડશું. અહીં પણ પેલા કદાગ્રહી મૂખે મિત્રે પહેલાંની માફક લાકું ઉપાડી તે ત્રણ મિત્રોની સાથે ચાલવા માંડયું. આગળ ચાલતાં તેમણે રતનાની ખાણ જોઈ ત્યારે સાતું છાડીને ત્રણ મિત્રોએ રત્ના લીધાં, પણ પેલા ચાથા મિત્ર તા જેમ રૂપાના ને સાનાના ત્યાગ કર્યા, તેમ રતના પણ લીધાં નહિ, ને લાહ ઉપાડી ત્રણ મિત્રોની સાથે આગળ ચાલવા માંડયું. ત્રણ મિત્રો ઇષ્ટ નગરમાં વેપાર કરી ઘણા લાભ મેળવી પાતાના ગામમાં આવ્યા. ઘણાં સુખી થયા. પૈક્ષા કદ્દાશ્રહી ભુકિહીન હૈાવાથી કંઈ પથ કમાયા નહિ. તેના નસીવ્યમાં લાહા જેટલા જ થાઉા લાભ હતા, તે મળ્યા. પણ લાભ-અલાભના, હિત-અહિતના વિચાર ન કરવાથી તે કદાગ્રહી નિર્ધન થઈ ગયા, ને દુ:ખી થયા. આ દર્ણતેના સાર એ કે જ્યાં સુધી અજ્ઞાન હોય, ત્યાં સુધી લાહા वजेरेनी भाइक भिथ्यात्व ३ भी व्यवभिना त्यांग न थाय, प्रक्ष क्यारे सत्य ५ भी સમજાય ત્યારે તા ત્રણ મિત્રોની માફક અધમ ને છાડી સત્ય ધમ ના સ્વીકાર કરવા જ જોઈએ. જો તેમ ન કરીએ તાે ચાયા મિત્રની માર્ફક અધર્મના રાગી જીવ અહ જ દુ:ખી થાય છે. માટે હે રાજન ! તમે મહાભાગ્યના ઉદયથી મનુષ્ય જન્મ પાંમી સત્ય ધર્મ ની આરાધના કરી મુક્તિનાં અવ્યાભાધ સુખા પાંમા. પછી કૈશી ગણધરે દ્વ ગુરુ ધર્મ નું યથાથ સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું. પરિણામે પ્રદેશી રાજા અર્ધ ઉપર બેઠા એઠા જૈન ધર્મના પૂર્ણ રાગી થયા. તેણે ધાડા ઉપરથી નીચે ઊતરી ગુરૂને વંદન કરીને કહ્યું કે હે મહારાજ! હું સવારે તમને નમીને મારા અવિનય ખમાવીશ. એમ કહી પ્રદેશી રાજા ચુરુને વંદન કરી નગરીમાં પ્રવેશ કરી રાજમહેલમાં ગયા. બીજે દિવસે પ્રભાતકાળે કાૈબ્રિક રાજાની માર્કક પ્રદેશી રાજાએ માટા ઉત્સવથી આવી ગુરૂને વંદના કરી, અને તેમની પાસે શ્રાવકનાં ખાર વ્રત સ્વીકાર્યા. અંતે હિત-શિક્ષા કરમાવતા શ્રી ગુરુ મહારાજે રાજાને કહ્યું કે હે રાજા! પુષ્ય ફળવાળા અગીચાની જેમ પ્રથમ બીજાઓને દાન દેનારા દાતાર થઈને હમણાં ધન મેળવી તમારે અદાતા ( દાન નહિ દેનાર ) થવું નહિ, એટલે કે સ્કાઈ ગયેલા વનની જેવા અરમણીય થવું નહિ. કારણ કે તેમ થવાથી અમને અંતરાય લાગે, અને શ્રીજૈનધર્મની નિંદા થાય. ગુરુનાં આ વચન સાંભાળી પ્રદેશી રાજાએ તે પ્રમાણે વર્તવા કળૂલ કરી જણાવ્યું કે હે સૂરિમહારાજ! હું મારા સાત હજાર ગામના ચાર વિભાગ કરીશ. તેમાંથી એક વિભાગ વડે મારા શજ્યના સૈન્ય અને વાહનનું પાયણ કરીશ,

મી જૈત પ્રવચન કિરણાવલી ( ર. ઉપાંગ શ્રી રાયપસેણીય સૂત્રના પરિચય) **૩**ષ૧ **ખી**જા ભાગ વડે અંત:પુરના નિર્વાહ કરીશા. ત્રીજા ભાગ વડે ભાંડારની પુષ્ટિ કરીશા. અને ચાથા વિભાગ વડે દાનશાળા વગેરે ધર્મકાર્ય કરીશ. આ રીતે શ્રાવક ખનીને રાજા ધેર આવ્યા, અને શ્રમણાપાસક થયા. કામભાગમાં અનાસક્ત એવા રાજાને જાણી, તેની રાણી સૂર્યકાંતા તેને મારવાના ઉપાય ચિંતવવા લાગી. તેણીએ પાતાના પુત્ર સૂર્ય કાંતને કહ્યું કે " તારા પિતા દેશની અને રાજ્યની બિલકુલ ચિંતા કરતા નથી. તે શ્રાવક થઇને કરતા કરે છે. માટે શસા, મંત્ર, વિષ કે અગ્નિના પ્રધાગથી તું તેને મારી નાખીને રાજ્ય લઇ લ્પે, કારણ કે કાેલેલા પાનને કાઢી નાખવું એ ન્યાય છે. '' આ પ્રમાણેનાં પાતાની માતાનાં વચન સાંભળી કુમાર મૌન ધરી રહ્યો. તે જોઈ રાણીએ વિચાયું કે " આ પુત્ર નમાલા છે. આને મેં ગુપ્ત ભેદ (વિચાર) કહી નાંખ્યા. પણ આ જરૂર મંત્રભેદ કરશે. " એવું ચિંતવી તેણીએ છળ શાધી ભાજનમાં ઝેર ભેળવી પ્રદેશી રાજ્યને તે ઝેરી ભાજન ખવરાવ્યું. તેથી રાજ્યને અસહા વેદના ઉત્પન્ન થઈ. આ કામ પાતાની રાણીતું છે, એમ જાણ્યા છતાં તેણે તેના પર કાૈપ કર્યા નહિ. સ્વયમેવ પૌષધાગારમાં જઈ દર્ભાના સંથારા ઉપર પૂર્વાભામુખ ખેસી શકસ્તવ (નમુત્યુષ્યું) ભર્ષી મનમાં પાતાના ધર્માચાર્યને સંભારી જાવજીવ સુધી સર્વ પાપસ્થાનાને વાસિરાવી સમાધિમાં કાળધર્મ પામી પહેલા સૌધર્મ દેવલાકમાં સુર્યાભ વિમાનને વિષે ચાર પલ્યાપમના આયુષ્યવાળા મહિદ્ધિક દ્વેવ થયા. આમ માત્ર આગણ-ચાળીશ દિવસ સુધી શ્રાવક વ્રતની આરાધના કરવાથી સાડાભાર લાખ યાજનના विस्तारवाणा विभानने विषे प्रदेशी राज उत्तम देवपाइ पाम्या. तेले प्रदेशी राजना ભાવમાં માત્ર તેર હઠૂ કરી તેરમા હકુને ખારણે સંચારા કર્યા હતા. દેવપણે ઉત્પન્ન થયા પછી અવધિજ્ઞાને કરી પાતાને સમ્યકત્વના કારણભૂત પૂર્વ ભવની બીના જાણી તે સુર્યાભદેવ અહીં વીર પ્રભુની પાસે આવી નાટક કરી સ્વસ્થાને ગયા. દેવાયુખ પૂર્ણ કરી મહાવિદ્રેહ ક્ષેત્રમાં જન્મ પામી દીક્ષા લઇ માક્ષે જશે. ૧૦.

આ દરો પ્રશ્નાત્તરાનું વિવરભ આત્મ દરિને સતેજ કરે છે ને નિજગુણરમણતા વધારે છે. અહીં જણાવેલા કેશી ગણધર, તે શ્રીપાર્ધાનાથના મુખ્ય ગણધરામાંના ગણધર નથી, પણ તે મુખ્ય ગણધરના શિષ્ય કે પ્રશિષ્ય છે. એટલે શ્રીપાર્ધાનાથની ત્રીજી પાટે કે ચાથી પાટે તે થયા, એમ મિતહાસિક મંથામાં કહ્યું છે. આ જ ત્રણ જ્ઞાનના ધારક કેશી ગણધર તિંદુક નામના વનમાં શ્રી ગૌતમસ્વામીને મળ્યા હતા. માંહોંમાંહે એકબીજાને બહુજ આનંદિત થઈને સુખશાતા પૂછી હતી. અને ચાર મહાવત રૂપ ધર્મનું ને પંચમહાવત રૂપ ધર્મનું તથા સચેલક ધર્મ અને અચેલક ધર્મનું ખરૂં રહસ્ય શ્રી ગૌતમસ્વામીની પાસેથી જાણીને પંચ મહાવત રૂપ ધર્મ સ્વીકાર્યો હતા. તેમજ શ્રી ગૌતમસ્વામીના સરલતાદિ ગુણાની તેમણે સ્તવના કરી હતી. સમ્રાદ ચંદ્રગુપ્ત વગેરે ઐતિહાસિક મંથાદિમાં કહ્યું છે કે શ્રી કેશી મણધરની પાસે બુંદ્ર દીક્ષા લીધી

હતી. પાછળથી કાંઈ કારણ તેણે દીક્ષા તજ ખીંદ ધર્મ ફેલાવ્યા. કેટલાએક વિદ્રાનાતું માનવું છે કે કેશી નામના અનેક થયા છે. આ કેશી ગણધર આદર્શ સાધુતાને વરેલા હતા, તથા તેમનામાં સામાને સમજાવવાની ને પૂછેલા પ્રશ્નના શાંતિથી ઉત્તર દેવાની અલીકિક શક્તિ હતી. તેમજ સરલ અને ગુણ્યાહી પણ હતા.

પ્રદેશી રાજા જે કે જૈનધર્મ પામ્યા પહેલાં નાસ્તિક હતા, પછ તે સરલ અને સત્યગ્રાહી હોવાથી કેશી ગણધરના સમાગમથી દેશના શ્રવણાદિથી અને સંતાષજનક ઉત્તરા મળવાથી શ્રાવક ધર્મ (ભાર વ્રતા) ને આરાધવા લાગ્યા. ધર્મ પસાથે વૈરાગ્ય ભાવના વધતાં તે શોલધર્મની આરાધનામાં આગળ વધ્યા. તેમની આ સ્થિતિ સૂર્ય-કાંતા રાષ્ટ્રીને ભાગ સાધનામાં અંતરાયભૂત લાગી, તેથી તે જ્યારે બીજ રીતે રાજાને મારવામાં ફાવી નહિ, ત્યારે તેણીએ તેરમા છકુના પારણે પ્રદેશી રાજાને ઝેરિમિશિત ભાજન ખાવા પીરસ્યું. તે તા આ કપટને જાણતા નથી, તેથી તેણે તે ભાજન ખાધું. શાહીવારમાં ઝેરે ફેલાયું, ત્યારે રાજાએ જાણયું કે આ કામ કરનારી સૂર્ય કાંતા રાણી છે. છતાં તેણે તેની ઉપર લગાર પણ કોધ કે અરુચિ કરી નહીં ને સમતાભાવે અંતિમ આરાધના કરી. સમાધિથી મરીને તે સીધર્મ દેવલાકમાં સૂર્યાભ નામે એકાવતારી મહિદ્ધ કે દેવ થયા. રાજા પ્રદેશીનું અંતિમ જીવન બહુજ ઉચ્ચ કાંડીનું હતું. શાંતિથી તેના વિચાર કરનારા શાવકા પાતાના શ્રાવક ધર્મને નિર્દાયભાવે જરૂર આરાધી શકે છે. આવા સાત્ત્વિક જીવન ગુજરનારા પુષ્ટ્યાત્માઓ વિરલ જ હોય છે. હાલના શ્રમણા-પાસકા પરમશ્રાવક પ્રદેશી રાજાના જેલું જીવન ગુજરી માક્ષમાર્ગને આરાધી મુક્તિના અવ્યાળાધ મુખ પામે. એ જ હાર્લિક ભાવના.

ા શ્રી રાયપસેણીય સૂત્રના ટુંક પરિચય પૂરા થયા ॥

**% % %** 

ા શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના પંદરમાં પ્રકાશ પૂર્ણ થયા ॥

등 등 등

### સાલમા પ્રકાશ

ા ૩. ઉપાંગ શ્રી છવાબિગમ સ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય ।। ।। आर्था ।।

अह सोलसप्पयासे, जीवाभिगमस्स परिचयं लेसा ।।

वुच्छं जीवाजीवा-भिगमं णामंतरं तस्स ।। १२६ ।।

जीवसरूदबहुत्ता, जीवाभिगमं अजीवभेएहिं ।।

जीवाजीवाभिगमं, घडणा नामाण दुण्हंपि ।। १२७ ।।

तहयंगस्सोवंगं, पण्हुं त्त र रू व भा व पण्ण व णा ।।

पण्णवणाएऽवि तहा, वृत्तंतं विजयदेवस्स । १२८ ।।

नंवी-पिक्खयसुत्त-प्पमृहगांथेसु सुत्तमज्झयणं ।।

उक्कालियमिणमृत्तं, पण्णत्तं दच्ववृत्तंतं ।। १२९ ।।

पृठ्वं भेयपभेया, संखेवा विणया अजीवाणं ।।

जीववियारो भणित्रो, वित्यारा तयणु थविरेहिं ।। १३० ।।

छट्ठे जीवदुभेषा, मृत्तवियारो व सत्तमे सुत्ते ।।

अट्ठमे नवपडिवत्ती, बुत्ता कमसो दुभेषाई ।। १३१ ।।

શાળાર્થ :—હવે હું શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના સાલમા પ્રકાશમાં ત્રીજા ઉપાંગ તરીકે ઓળખાતા શ્રી જવાલિગમ સૂત્રના પશ્ચિય કહીશ. આનું જવાલિગમ નામ વધારે પ્રસિદ્ધ છે. કેટલાએક શ્રંથામાં 'જવાજવાલિગમ ' આવું બીજું નામ પણ કહ્યું છે. પણ તે વધારે પ્રસિદ્ધ નથી. ૧૨૬. અહીં જવનું સ્વરૂપ ઘણું વિસ્તારીને કહેલું હાવાથી 'जीवामिगम' નામ પ્રસિદ્ધ છે અને અજવના મેદ-પ્રમેદાનું પણ વર્ણન કર્યું છે, તેથી તે "जीवाजीवामिगम" નામથી પણ એાળખાય છે. આ રીતે અને નામા ઘટી શકે છે. ૧૨૭. ત્રીજા શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રનું આ શ્રીજવાલિગમસૂત્ર ઉપાંગ છે. અહીં પ્રશ્નોત્તર રૂપે પદાર્થાની પ્રરૂપણા કરી છે. એ જ પ્રમાણે શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસૂત્ર નામના ચાથા ઉપાંગમાં પણ પ્રશ્નોત્તર રૂપે પદાર્થાની પ્રરૂપણા કરી છે. આ શ્રીજવાનિગમસૂત્રમાં વિજય દેવની બીના (સૂર્યાલદેવની માફક) વિસ્તારથી જણાવી છે. ન

બાકીનાં ભાગમાં છવ અછવની હુકીકત જણાવી છે. ૧૨૮. શ્રીનંદીસૂત્ર અને પાક્ષિકસ્ત્ર વગેરે શ્રે'શામાં આ સ્ત્રને ઉત્કાલિક સ્ત્રોમાં ગણ્યું છે. તથા આને શરૂઆતમાં અધ્યયન તરીકે કહ્યું છે, ને છેવટે સ્ત્ર તરીકે પણ જણાવ્યું છે. તેમજ અહીં દ્રવ્યાનુયાંગની બીના કહી છે. ૧૨૯. શ્રીસ્થવિર ભગવંતે પહેલા દ્વંકામાં અછવના ભેદ પ્રભેદાદનું વર્ણન કર્યું છે. તે પછી વિવિધ પ્રકારના છવાના વિચારા વિસ્તારથી વર્ણવ્યા છે. ૧૩૦. અહીં છઠ્ઠા સ્ત્રમાં સિદ્ધ અને સંસારી એમ બે ભેદાનું સ્વરૂપ કહીને સાતમા સ્ત્રમાં સુક્ત એટલે સિદ્ધ ભગવંતાનું વર્ણન કર્યું છે. પછી આઠમા સ્ત્રમાં અનુક્રમે નવ પ્રતિપત્તિઓ (અધ્યયન, વિભાગ) જણાવી છે. તેમાં છવના બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ, છ, સાત, આઠ, નવ અને દશ ભેદાનું વર્ણન કમસર કર્યું છે. ૧૩૧.

સ્પષ્ટાથ :— આ શ્રીજવાલિંગમ સૂત્ર ત્રીજું ઉપાંગ છે. અને એ જવાતું અને અજવાતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જાણવાતું અપૂર્વ સાધન છે. વાદિવૈતાલ શ્રીશાંતિમૂરિ મહારાજ વગેરે મહાપુરુષોએ શ્રીજવિવ્યારાદિ પ્રકરણ વગેરેની રચના કરી હતી, તે આ ત્રીજા ઉપાંગ વગેરેના આધારે જ કરી છે, એમ સ્પષ્ટ જણાય છે. શ્રીસ્થાનાંગ-સ્ત્રમાં ઢુંકામાં કહેલ જવાદિની ખીના અહીં વિસ્તારથી કહી છે. માટે જ આ સૂત્ર ત્રીજા અંગતું ઉપાંગ છે એમ જણાવ્યું છે. અહીં સંસારી જવાતું સ્વરૂપ જણાવતાં સ્ત્રકારે જે ૯ વિભાગા પાડ્યા છે, તે દરેકનું 'પ્રતિપત્તિ' નામ જણાવ્યું છે. જેમ ખીજાં આગમામાં શતક ઉદ્દેશા વિગેરે તથા અધ્યયન, પ્રકાશ વગેરે જણાવ્યાં છે, તેમ અહીં ગ્રથાદિના વિભાગ રૂપ પ્રતિપત્તિ સમજવી.

- ૧. પહેલી પ્રતિપત્તિ —અહીં સંસારી છવાના ૧. સ્થાવર અને ૨. ત્રસ. આ બે **લો**દાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે.
- ર. બીજી પ્રતિપત્તિ —અહીં ૧. સ્ત્રી ૨. પુરુષ, ૩. નપુંસક આ રીતે ત્રણ ભેદાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું' છે.
- 3. ત્રીજી પ્રતિપત્તિ—અહીં ૧. નારક, ર. તિય'ંચ, ૩. મનુષ્ય, ૪. દેવ આ રીતે સંસારી જીવાના ચાર ભેદા વિસ્તારથી વર્ણવ્યા છે.
- ૪. ચાથી પ્રતિપત્તિ—અહીં ૧. એકેન્દ્રિય, ૨. બેઇદ્રિય, ૩. તેઇક્રિય, ૪. ચહરિન્દ્રિય, ૫. પંચેન્દ્રિય આ રીતે સંસારી જીવાના પાંચ ભેંદ્રા વિસ્તારથી સમજલ્યા છે.
- પ. પાંચમી પ્રતિપત્તિ—અહીં પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાયુકાય, વનસ્પતિ કાય અને ત્રસકાય આ રીતે **૬ ભે**દાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું **છે.**
- ૬. છઠ્ઠી પ્રતિપત્તિ—અહીં ૧. નારકાૈ, ૨. તિય<sup>ત્</sup> ચા, ૩. તિય<sup>ત્</sup> ચિણીએા, ૪. મતુષ્ય, ૫. મતુષ્યાની સ્ક્રીએા, ૬. દેવાે, ૭. દેવીએા આ રીતે ૭ **લોદા** વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે.

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( ૩. ઉપાંગ શ્રી જીવાભિગમ સૂત્રના પરિચય ) 💎 ૩૫૫

છ. સાતમી પ્રતિપત્તિ–અહીં ૧ પ્રથમસમયના નારકાે, ૨. અપ્રથમસમયના નારકાે, આ રીતે તિય°ચાેના, મતુષ્યાેના અને દેવાેના પણ બે બે લેદા ગણીને સંસારી જીવાેના ૮ લેદાતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજવ્યું છે.

૮. આઠમી પ્રતિપત્તિ-અહીં ૧ થી ૫ પૃથ્વીકાય વગેરે પાંચ સ્થાવરાના પાંચ ભેઢા ૬ થી ૮ ત્રણ વિકલેન્દ્રિય (એઇદ્રિય તેઇદ્રિય ને ચહરિન્દ્રિય)ના ત્રણ ભેઢા, ૯ પંચેન્ક્રિય. આ રીતે ૯ ભેઢા વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે.

હ. નવસી પ્રતિપત્તિ-અહીં ૧. પ્રથમસમયના એકેન્દ્રિયા, ૨. અપ્રથમસમયના એકેન્દ્રિયા આ રીતે દ્રીન્દ્રિયાદિ ચારે જવામાં બે બે લેદા ગણતાં ૧૦ લેદાતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. છેવટે સિદ્ધાદિતું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે.

અહીં ત્રીજી પ્રતિપત્તિમાં એ ઉદ્દેશામાં નારકતું ને એ ઉદ્દેશામાં તિય'ચતુ વર્ણન કરીને ક્રમસર જં ખૂદીપ, દ્વીપ, સમુદ્રો અને જ્યાતિષ્ક દેવાનું વર્ણન કર્યું છે. અંતે બે ઉદ્દેશામાં વેમાનિક દેવાનું વર્ણન કર્યું<sup>.</sup> છે. અહીં વિજય દેવનું વર્ણન વિસ્તારથી કરતાં સત્રકારે રાજપ્રશ્રીયની ભલામણ કરી છે. એટલે અહી જે બીના દુંકામાં જણાવી છે, તેના વિસ્તાર ખીજા ઉપાંગથી જાણવા એમ કહ્યું છે. પછી બાકીની ચાથી પ્રતિપત્તિ વગેરે \$ એ પ્રતિપત્તિએામાં પણ ત્રસાઢિ છવામાં ભવસ્થિતિ, કાયસ્થિતિ, વિરહકાળ અને અલ્પબહુત્વની બીના જણાવી છે. પ્રસંગ સ્ત્રીવેદમાં પણ તે ચારે દ્વારા સમજાવ્યા છે. અને કર્મભૂમિ આદિના મતુષ્યા, છય્પન્ન આંતરદ્વીપના મતૃષ્ધા, દશ પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષા, જ'ભૂદીપની જગતી, તેના દ્વારા વિજયદ્વ, વિજય રાજધાની, વિજયદ્વનાં કર્તવ્ય વગેરે, તેણે કરેલ પુસ્તક રત્નાનું વાંચન, પ્રતિમાપૂજન, જિને ધરની દાઢા વગેરેની પૂજા, અલ્ય તર પર્ષ દાદિ ત્રણ પર્ય દાઓ, ઉત્તરફરૂ, નીલવ ત દ્રહ અને તેના ક્રમળાે, જ'અૂપીઠ, જ'અૂસુદર્શ નવૃક્ષ, લવણસસુદ્ર, **ધા**તકીખ'ડથી માંડીને સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર સુધીના દ્વીપસમુદ્રો, તેના ચંદ્ર સૂર્યો, તે ચંદ્ર સૂર્યોના ચંદ્રદ્વીપ ન સૂર્યદ્વીપા, ચંદ્ર સૂર્યના રાજધાની, લવબુસમુદ્રના સાથે બીજા સમુદ્રોના મુકાબલા, લવ્યાસમુદ્રની વેલા, કાલાદિધ અમાદિ વીશ પદાર્થી અને દેવદ્વીપાદિ આ બધાનું વર્યું ન કરીને સર્વ દ્વીપ સમુદ્રાદિને ઉદ્દેશીને વર્ષાન કર્યું છે. અને ઇંદ્રિયાના વિપયાદિનું પણ સ્વરૂપ ટીકાકારે ખહુજ સ્પષ્ટ સમજવ્યું છે. આ રીતે શ્રીજીવાભિગમ સૂત્રના સાર ટું કમાં જણાવીને હવે દરેક પ્રતિપત્તિના પરિચય દૂં કામાં જણાવું છું.

શ્રી જ્વાભિગમ સૂત્રની પહેલી તથા ખીજ પ્રતિપત્તિના સંક્ષિપ્ત પરિચય

અહીં સરૂઆતમાં અભિગમના ૧. અજવ અભિગમ, ૨. જવ અભિગમ આ બે મેદમાંના અજવ અભિગમના બે મેદાતું સ્વરૂપ કહીને જવ અભિગમના અસ'સારી (સિદ્ધ) જવા અને સંસારી જવા, એમ બે મેદામાંના સિદ્ધતું સ્વરૂપ દુંકામાં જણા- વીને સંસારી છવાનું સ્વરૂપ થહુ જ વિસ્તારથી ૯ પ્રતિપત્તિઓમાં જણાવ્યું છે. તેમાં પ્રથમ સ્થાવરના પાંચ ભેઢા ને તે દરેકના સ્ક્ષ્મ તથા ખાદર ભેઢા વિસ્તારથી સમજાવીને ત્રસ છવાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તેમાં બેઇક્રિય વગેરેનું અને નારક તિર્ધ ચ મનુષ્ય અને ઢેવના ભેઢાનું, તથા સંમૂચ્છિમ—ગભજ મનુષ્ય—તિર્ધ ચાના ભેઢાનું, તેમજ તિર્ધ ચ પંચેન્દ્રિયના જલચરાદિ ભેઢાનું સ્વરૂપ વગેરે ખીના જણાવીને અંતે ત્રસાદિ છવાની ભવ સ્થિત વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. આ રીતે પહેલી પ્રતિપત્તિના સંક્ષિપ્ત પરિચય જણાવી દીધા.

ર. બીજ પ્રતિપત્તિમાં જીવના ત્રણ ભેદાનું વર્ણન કમસર કર્યું છે. તેમાં પહેલાં ઓએાના ભેદા, અને ઓ વેદની સ્થિતિ વગેરેનું વર્ણન કરીને તિયં' ચાની ઓઓાની સ્થિતિ વગેરે (ભવસ્થિતિ, કાયસ્થિતિ, વિરહકાલ, અને અલ્પબહુત્વ) નું વર્ણન કર્યું છે. પછી સાંપણાની સ્થિતિના ભેદાના વિચાર (સાજ્ઞાન્યથી અને વિશેષથી) બે પ્રકારે કહીને ઓએાના (ઓપણાના) વિવિધ પ્રકારના અંતર (આંતરાં) અને નાના મોઠા (અલગ અલગ, અને સમુદિત ભેગા) અલ્પબહુત્વા તથા સ્ત્રી વેદની જુદી જુદી જાતની સ્થિતિએા જણાવી છે. આજ કમે પુરુષના અને નપું સકના ભવ સ્થિતિ વગેરેનું વર્ણન કરીને અંતે વેદાની વિવિધ પ્રકારની સ્થિતિએાનું અને તે વેદાના અલ્પબહુત્વ વગેરેનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. અહીં બીજ પ્રતિપત્તિના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂર્ણ થાય છે.

્શ્રી છવાભિગમ સ્ત્રની ત્રીજી પ્રતિપત્તિના સંક્ષિપ્ત પરિચય

અહીં સંસારી જીવાના નારકાદિ ચાર લેદાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવવાની ભાવનાવાળા સૂત્રકારે પહેલાં નરક સ્થાનાદિનું વર્ણન આ રીતે કર્યું છે. ૧. નરક પૃથ્વીના (રત્નપ્રભા વગેરે) હ લેદા અને ૨. નામ અને ગાત્રનું વર્ણન કરીને તે દરેક નરક પૃથ્વીઓની જડાઈ, અને કાંડ તથા નરકાવાસા તેમજ તેના આધારભૂત ઘનાદિધ વગેરેનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. પછી કાંડાદિનું આંતરું, અને રત્નપ્રભાદિના સંસ્થાન, તથા તેની અને અલાકની વચ્ચેનું આંતરું વગેરે ખીના કહી છે. ત્યાર બાદ ઘનાદિધ વગેરેની જડાઈ કહીને રત્નપ્રભાદિમાં સવે જવાદિની ઉત્પત્તિને અંગ જરૂરી હકીકત જણાવી છે. પછી રત્નભાદિના શાધાતાદિ (શાધાતપર્ણ અશાધાતપર્ણ, આ છે) ના નિર્ણય જણાવીને તે રત્નપ્રભાદિના અલ્પખહુત્વા કહ્યાં છે.

પછી નરકાવાસ, તે સવે ના સંસ્થાન અને વર્ણાદ, તથા માટાપણું (ઊંચાઈ, લંખાઇ વગેરે) વર્ણુ વીને ઉપજવાની મંખ્યા અને અવગાહના કહી છે. પછી નારક જેવાના દેહના સંઘયણ મંસ્થાન વગેરે તથા ધાસ, આહાર, લેશ્યા, દષ્ટિ, જ્ઞાન, અજ્ઞાન, ધાગ, ઉપયાગ, સમુદ્ધાત વગેરેનું વર્ણુ ન કરીને તેમને અંગ ભૂખ તરસની આના કહી છે. પછી તેમના આયુષ્ય ઉદ્ધર્તાનાની બીના કહીને નરકસ્થાનાના

સ્પર્શાદિના વિચાર વગેરે પદાર્થાનું વર્ણાન કર્યું છે. આ રીતે નારકના અધિકાર પૂરા કરીને તિર્ય' ચના અધિકાર શરૂ કર્યો છે. તેમાં તિર્ય' ચાના અને તિર્ય' ચાની ધાનિઓના તથા તિર્ય'ચ સ્ત્રી-પુરુધાના ભેદ વગેરેનું વર્ષુ'ન વિસ્તારથી કરીને મનુષ્યાનું વર્ષું ન કરતાં તેમના અને સંમૂચ્િક મ-ગભજ મનુષ્યાના તથા પદ્દ આંતરદ્વીપના મનુષ્યાના સાદાદિનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી દેવાનું સ્વરૂપ જણાવતાં ભુવનપતિ દેવાના ભેદા અને ભાવના, તથા અસુરકુમારાદિમાંના દરેકના ભાવના, તેમજ ચમરેન્દ્રાદિની પર્યદાએ કહીને ઉત્તર દિશાના અને દક્ષિણ દિશાના અસુરકુમારાદિના તથા વ્યંતર ને વાનમંતર દેવાના ભવનાદિનું તેમજ જ્યાતિષ્ક દેવાના વિમાનાદિનું વર્ષુ ન કર્યું છે. પછી અનુક્રમે તિર્ધા-લાકના દ્વીપ સમુદ્રો, અને તે અધાના આકાર વગેરેનું તથા પદ્મવસ્વેદિકા, વનખંઉા તેમજ વિજયદ્વાર જં ભૂદીપના વિજયદ્વાર, તેના તારણ ને ચકાદિનું વર્ણન કર્યું છે. પછી વિજયદેવ, તેની રાજધાની વિજયદેવની સભા, માણવકસ્તંભ, દેવશયનીય, સિહાયતનાદિ, વિજયદેવના અભિષક, વિજયદેવે કરેલી જિન પૂજા, વિજયદેવના તાખાના દેવાદિના આયુષ્ય વગેરે, આ બધાનું વર્ણન કર્યું છે. પછી વૈજયંતદાર, તેનું આંતરું, અને ઉત્તરકુર, યમકપર્વત, નીલવદૃદૃદ તથા કાંચનપર્વત જં ખૂપીઠ, જં ખૂબૂક્ષ, તેમજ જ'ળૂદ્ધીપના ચંદ્ર–સૂર્યો આ બધાનું ક્રમસર વર્ણન કર્યું છે. પછી લવલુસમુદ્ર, તેના ચંદ્રાદિ, અને તેની વેલાની વૃદ્ધિ, તથા વેલ ધર પર્વત, અનુવેલ ધર પર્વત, તેમજ ગૌતમ દ્વીપનું વર્ણન કહું છે. પછી ધાતકીખંડના અને કાલાકિધના ચંદ્ર-સૂર્યાદિનું વર્ણન કરીને કાલાદિધથી આગળના દ્વીપ સમુદ્રોતું અને દેવદીપાદિતું તથા ચંદ્રદ્વીપ સૂર્યદ્વી-પાદિનું તેમજ લવણ સમુક્રની ઊંડાઇ સહિત ઊંચાઇનું વર્ણન કર્યું છે. પછી લવણ સમુદ્રના ગાતીથીનું અને તેની પહેાળાઈનું વર્ણન કરીને અનુક્રમે ધાતકીખંડ, કાલાદિધ પુષ્કરવરદ્વીપ, સમયક્ષેત્ર (અઢીદ્વીપ ) ને માનુષાત્તરગિરિતું વર્ણન કરીને અઢીદ્વીપની ઝહારના ને અંકરના ચંદ્રાદિનું ઉધ્વેષિપક્ષપશ્ચું વગેરે ખીના જણાવી છે. પછી અનુક્રમે પુષ્કરવર, વારૂણીવર, ક્ષીરવરાદિ દ્વીપાદિનું વર્ણન કરીને આઠમા નંદી ધરદ્વીપાદિ અને ત્રિપ્ર-ત્યવતારવાળા સમુદ્રો, તથા સરખા નામવાળા અસંખ્યતા દ્વીપાનું વર્ણન કર્યું છે. પછી લવણ સમુદ્રાદિના પાણીના સ્વાદ, માછલાં વગેરે, દ્રીપ સમુદ્રોનું પ્રમાણ, ચંદ્રાદિની નીચે ઉપર અને સમલાઈનમાં રહેલા તારાઓ તથા ચંદ્રાદિના ગ્રહાદિ પરિવાર વગેરેનું વર્ષ્યુન કરીતે મેરૂની અને લાકાંતની વચ્ચેનું આંતરું જણાવ્યું છે. પછી ચંધ્રાદિના સંસ્થાન અને વિમાનની લંબાઇ વગેરે તથા ચંદ્રાદિના વાહન અને ચંદ્રાદિમાં કાની મંદ્ર ગતિ ને કાની શીધ ર્ગાત ? તથા કાેેે અલ્પ ઋદિકવાળા ? ને કાેેેેે મહિક કે તેમજ તારામાં માંહામાંહે આંતરું કહીને ચંદ્ર સૂર્યની અયમહિષીઓ ને દેવીએ તથા તે અધાનાં આયુષ્ય તેમજ ચંદ્રાદિતું અલ્પ ખહુત્વ વગેરે જણાવ્યું છે. આ રીતે જયાતિષ્કની બીના પૂર્ણ કરીને વૈમાનિક દેવાના સેદા, અને શક્રની પર્પદા તથા વિમાનોના આધારભૂત પદાર્થા, તેમજ વિમાન પૃથ્વીની જાડાઈ વગેરેનું વર્ણન કરીને વિમાનોની ઊંચાઈ અને તેમના સંસ્થાન લંભાઈ વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. પછી વૈમાનિક દેવાના સંઘયણ, સંસ્થાન, વર્ણાદ, અવધિજ્ઞાન, સમુદ્દઘાત, વિભૂષા, કામભાગ, ત્યાયુષ્ય, ઉદ્વર્ત્તના, અદપભહુત્વ વગેરે ભીના સ્પષ્ય સમજાવી છે.

આ રીતે શ્રી છવાભિગમ સુત્રની ત્રીછ પ્રતિપત્તિના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

- ૪. ચાથી પ્રતિપત્તિમાં—એકેન્દ્રિયાદિ જીવાના ભેદા, આયુષ્ય અને આંતરું તથા અલ્પબહુત્વ વગેરેતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી વર્ણુ છે.
- પ. પાંચમી પ્રતિપત્તિમાં પૃથ્વીકાયાદિ જીવાના ૬ ભેદા, આયુષ્ય અને કાય-સ્થિતિ તથા અલ્પબહુત્વ કહીને સૃક્ષ્મ પૃથ્વી વગેરેનું આયુષ્ય, કાયસ્થિતિ, આંતરું અને અલ્પબહુત્વ કહીને બાદર પૃથ્વીકાયાદિની એ જ આયુષ્યાદિ ૪ બાબતા વિસ્તારથી વર્ષું વી છે. આંતે નિગાદનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી વર્ષ્યું છે.
- ક. છકી પ્રતિપત્તિમાં—નારક જીવાદિ ૭ પ્રકારના જીવાના આયુષ્યાદિનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું. છે.
- છ. સાતમી પ્રતિપત્તિમાં પ્રથમ સમયના નારક જીવાદિ ૮ પ્રકારના જીવાનું વર્ષ્યુંન વિસ્તારથી કર્યું છે.
- ૮. આઠમી પ્રતિપત્તિમાં—પૃથ્થીકાયાદિ ૯ જીવાના આયુષ્યાદિ ૪ પદાર્થાતું વર્ષ્યુંન વિસ્તારથી કર્યું<sup>લ</sup> છે.
- હ. નવમી પ્રતિપત્તિમાં—પ્રથમ સમય, અપ્રથમ સમયના એકેન્દ્રિયાદ દરા પ્રકારના છવાને ઉદ્દેશીને આયુષ્યાદ ૪ બાળતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી સિદ્ધાદિનું વર્ણન કરીને સંસારી છવાને ઉદ્દેશીને કષાય, લેશ્યા, જ્ઞાન, આહારક-પણાની ને અનાહારકપણાની સ્થિતિ અને સમ્યવ્દિષ્ઠ આદિનું વર્ણન કર્યું છે. પછી સર્વ છવામાં જીદી જીદી રીતે ત્રિવિધપણું જણાવીને ચક્ષુદર્શનાદિની અપેક્ષાએ છવા ચાર પ્રકારના છે. એમ સ્પષ્ઠ સમજાવ્યું છે. પછી સર્વ છવાના સાત પ્રકારનું વર્ણન કરતાં કાય અને લેશ્યાનું પણ વર્ણન કર્યું છે. તે પછી આઠ પ્રકારા જણાવતાં જ્ઞાન અને અજ્ઞાનની બીના તથા તિર્ય ચ વગેરેની ધાનિના એદા વર્ણવીને નવ પ્રકારો અને દરા પ્રકારો પણ જુદી જુદી રીતે વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. આ રીતે નવે પ્રતિપત્તિયોના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

શ્રી જીવાભિગમ સૂત્રના ટુંક પરિચય પૂરા થયા.

56 55 55 ઓ જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના સાલમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા

5 5 5

## सत्तरभे। प्रकाश

૪. ઉપાંગ શ્રી પ્રજ્ઞાપના (પણ્ણુવણા) સૂત્રના પરિચય

#### ।। आर्था ।।

पण्णवणोदंगस्सह, परिचयलेसं जहासुयं वृच्छं।। समवायं गोवं गं, सिरिआरियसामसिट्टकिई ।। १३२ ।। दब्बाणुद्रोगकलियं, पाइयभासायसण्जपयरवर्ण।। गुरुयं छत्तीसपयं, णिस्संदं विद्विवायस्य ।। १३३ ॥ अज्झयणं सुयरयणं, सत्तपयत्थोवएसगं लेसा ॥ पण्टुत्तररूवेणं, परूवणा पवरबोहदया।। १३४।। पण्णवणा ठाणपयं, बहुवत्तव्वं ठिई विसेसपयं ।। ु । बुक्कंत्सासपयं, सण्णा जोणी तहा चरमं ।। १३४ ॥ भासादेहवयाई, परिणामपयं तहा कसायपयं ॥ इंदिय पत्रोग लेसा, कायठिइपयं च सम्मलं ॥ १३६ ॥ अंतिक्या प्रथमवगा-हणापयंकिरिय कम्मप्रमृवरं ।। ्र रूप बं**षग वेयग वेय मं**-धनः इतह वेयवेयगाहारं ।। १३७ ॥ उवञ्जोगो पासणवा, संग्णा संग्रमपयं तहोहिपयं ।। पवियारणाययं बे-यणा समुख्यायप्यमंते ॥ १३८॥ सिरिहरिभइबिरइय, प्यएसवक्लाणुसार बिहवित्ती ।। मलयगिरीया कुलमं-डणाबचुण्णी य संगहणी ॥ १३९ ॥

શબ્દાર્થ:-હવે હું શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના સત્તરમા પ્રકાશમાં જૈન સિદ્ધાંતને વ્યત્નસારે શ્રીપ્રગાપનાસૂત્ર નામના ચાથા ઉપાંગના પરિચય દુંકામાં કહીશ. શ્રીસમવાવાંગસત્રનું આ શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસૂત્ર ઉપાંગ છે. સંપૂર્ણ દશ પૂર્વધર, તત્ત્વાર્થસૂત્ર, પ્રશામરતિ વગેરે પ્ર'થાના અનાવનાર શ્રીઉમાસ્વાતિ વાચકના શિષ્ય આય<sup>ર</sup> શ્યામાચાર્ય મહારાજે આ સૂત્રની રચના કરી છે. ૧૩૨. આ ચાેશું ઉપાંગ દ્રવ્યાનુધાગની વિશેષ ખીના જણાવે છે. અને અહીં પ્રાકૃત પદ્દાની સ્થના ચિત્તને પ્રસન્ન કરનારી છે. હાદશાંગીમાં જેમ માભગવતી સૂત્ર માહે છે, તેમ બાર ઉપાંગામાં આ શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસૂત્ર માહું છે. કારણ કે તે ૭૭૮૭ શ્લાક પ્રમાણ છે. અહીં છત્રીસ પદ્દા છે. પદ અંદલે સૂત્રના વિભાગ. અને આ પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર દેષ્ટિવાદના સાર રૂપ છે. ૧૩૩. તથા શ્રુત મંધામાં રત્ન જેવું છે. તેમજ તે અધ્યયન તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. આ શ્રીપ્ર**ફા**પનાસુત્રના (૧) પ્રજ્ઞાપના પદ (૩) અહુવકતવ્ય પદ (૫) વિશેષ (પર્યાય) પદ (૧૦) ચરમ પદ (૧૩) પરિણામ પદ. આ પાંચ પ**દે**ામાં જીવતત્ત્વનું અને અજીવતત્ત્વનું વર્ણન કુર્યું<sup>.</sup> છે. (૧૬) પ્રયાગપદ, (૨૨) અવગાહનાપદ, આ બે પદમાં આશ્રવતત્ત્વની આના કહી છે. તથા કર્મ પ્રકૃતિના નામના ત્રેવીશમાં પદમાં ભંધતત્ત્વની અને છેલ્લા સમુદ્દ્રદ્યાત પદમાં સંવરતત્ત્વ, નિજ રાતત્ત્વ, અને માક્ષતત્ત્વનું વર્ણન કર્યું છે. આ ફીતે અમુક અ'શે સાતે તત્ત્વાના ઉપદેશ કરનારું આ શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસ્ત્ર છે એમ સમજવું. તથા અહીં પદાર્થ તત્ત્વોની પ્રરૂપણા પ્રશ્નોત્તર રૂપે કરી છે. એટલે જાણે શ્રીગૌતમસ્વાસી મહારાજ પ્રશ્નો કરતા હાેય ને પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવ તે પૂછેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરા આપતા હાય તેવી ઉત્તમ શાલી આ સૂત્રમાં સ્ત્રકારે સ્વીકારી છે. તેનું કારણ એ કે આ શૈલીથી કઠીન પદાર્થાનું પણ સ્વરૂપ શ્રોતા વગેરે ભવ્ય જીવાે સહેલાઈથી સમજ શકે છે. માટે જ ઉત્તમ સચાટ બાધને દેનારી આ પ્રશ્નોત્તર શૈલી કહેવાય છે. ૧૩૪. હવે આ શ્રીપ્રજ્ઞાપના સૂત્રનાં ૩૬ પદેાનાં નામ આ રીતે જાણવાં: (૧) પ્રજ્ઞાપના પદ (૨) સ્થાન પદ (૩) ખહુ વકતવ્ય એટલે અલ્પબહુત્વપદ, (૪) સ્થિતિપદ, (૫) વિશેષ એટલે પર્યાયયક (૬) વ્યુતકાંતિ એટલે ઉત્પાદાદત્ત નાયક, (૭) ઉચ્છવાસપદ, (૮) સંજ્ઞાપદ, (૯) ચાનિયદ, (૧૦) ચરમયદ, (૧૧) ભાષાયદ, (૧૨) શરીરયદ, (૧૩) યારણામયદ, (૧૪) કવાયપદ, (૧૫) ઇંદ્રિયપદ, (૧૬) પ્રધાગપદ, (૧૭) લેશ્યાપદ, (૧૮) કાયસ્થિતિપદ, (૧૯) સમ્યક્તવપદ, (૨૦) અ'તક્રિયાપદ, (૨૧) અવગાહન (સ'સ્થાન) પદ, (૨૨) ક્રિયાપદ, (૨૩) કમ પ્રકૃતિપદ, (૨૪) કમ બ'લ (કમ બ'લક) પદ, (૨૫) કમ વેદ (કમ વેદક) પદ, (२६) કમ વેદભ'ષ (વેદભ'ષક) પદ, (૨૭) કમ પ્રકૃતિવેદવેદ (વેદવેદક) પદ, (૨૮) આહારપદ, (ર૯) ઉપયોગપદ, (૩૦) પશ્યત્તાપદ, (૩૧) સંજ્ઞા (સંજ્ઞાપરિણામ) પદ, (૩૨) સંયમપદ, (૩૩) અવધિ (જ્ઞાનપરિણામ) પદ, (૩૪) પ્રવિચારણાપદ, (૩૫) વેદનાપદ, (૩૬) સમુદ્ધાતપર, ૧૩૫–૧૩૬–૧૩૭-૧૩૮. આ શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસૂત્રની બે ટીકા છે. તેમાં

શ્રીહરિભકસ્તિ મહારાજે રચેલી ટીકાનું નામ '' प्રदेश ક્યાસ્યા'' છે. સ્ત્રના કઠીન પદાનીજ વ્યાખ્યા તે 'પ્રદેશ વ્યાખ્યા' કહેવાય. કેટલાક શ્રંથામાં આને 'સૂલટીકા' તરીકે ઓળખાવી છે. એમ ' आह च म्लटीकाकारः' ઇત્યાદિ માટી ટીકાનાં વચનાથી જણાય છે. આ ટીકા વગેરે સાધનાના આધારે જ શ્રીમલયગિરિ મહારાજે માટી ટીકા રચી છે. અને શ્રીકલમંડનગંભાએ અવચૂિલ્ (અવચૂિર) રચી છે. તથા શ્રીઅભયદેવ-સ્તિર મહારાજે ૧૩૩ ગાથામાં 'શ્રોપ્રજ્ઞાવના ત્રતીયવદ સંપ્રદ્દળી' નામે શ્રંથ બનાવ્યા છે. તેમાં અલ્પબહુત્વની બીના બહુજ વિસ્તારથી સમજાવી છે. ૧૩૬.

સ્પષ્ટાર્થ: — આ શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસૂત્ર નામના ચાથા ઉપાંગમાં ૩૬ પદ્દામાંના પહેલા પ્રજ્ઞાપના પદમાં નજીકના ઉપકારી શ્રીમહાવીર પ્રભુને નમસ્કાર કરવારૂપ મ'ગલ કરીને જણાવ્યું છે કે અહીં શ્રીતીથ<sup>ર</sup> કરદેવના **વચ**નને અનુસારે પદાર્થાની <mark>બીના</mark> કહી છે. પછી પ્રજ્ઞાપનાના બે લેકામાંથી અજીવ પ્રજ્ઞાપનાના બે લેકાનું સ્વરૂપ વર્ણવી-ને જીવપ્રજ્ઞાપનાની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. તેમાં સિહનું સ્વરૂપ જણાવતાં બે ભેદમાંના પહેલા અન'તર સિદ્ધના વર્ણ'નમાં ઠીકાકારે 'સ્ત્રીઓ પણ ત્રાક્ષને જરૂર પામવા લાયક છે ' એમ સ્પષ્ટ સમજાવીને દિગ'ખરા 'સી માક્ષે જાય નહી' અમ જે માને છે તે તદ્દન ખાહે જ છે એમ સાબિત કર્યું છે. તથા પ્રત્યેક્છુદ્ધાદિનું સ્વરૂપ પણ સ્પુષ્ટ વર્ણુ વ્યું છે. અંતે પરંપર સિદ્ધનું વર્ણુન કરીને સંસારી જીવાની બીના (વસ્તારથી સમજાવી છે. તેમાં ૧. અંક્રેન્દ્રિય, ૨. તેના પૃથ્વીકાર્યાદ પાંચ ભેદા, ૩. તે દરેકના સૂક્ષ્મ અને ભાદર લોદા, ૪. પૃશ્વાંકાયના શ્લક્ષ્ણ અને ખર લોદા, ૫. વનસ્પતિના સાધારણ અને પ્રત્યેક <del>ભે</del>દ અને તે બ'નેતું લક્ષણ, વગેરે હકીકત વિસ્તાર**થી સમ**જાવી છે. પછી એઇલ્લાદિ ત્રણતું સ્વરૂપ, અને નારકાદિ ચારતું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. તેમાં તિર્વ ચના જલચરાદિ અને ઉર:પરિસર્પાદિ ભેદાનું તથા મનુષ્યના વર્ણનમાં પક અ'તરઢીપના મનુષ્યાનું સ્વરૂપ તેમજ ચારિત્રની **હ**કીકત જણાવતાં પરિહારવિશક્રિ ચારિત્રનું સ્વરૂપ ક્ષેત્રાદિ ૨૦ દ્વારા ગાઠવીને સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે.

- ર. બીજા સ્થાન પદમાં પહેલા પદમાં જણાવેલા જવાના સ્થાન અતાવ્યા છે. એટલે પાંચ સ્થાવર, વિકલેન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિયામાંના દરેકનાં અલગ અલગ સ્થાના પણ જણાવ્યાં છે.
- 3. અલ્પખહુત્વ પદમાં—પૂર્વે જણાવેલા જવામાંના કયા જવા કયા જવાથી ઓછા કે વધારે છે તે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. અહીં શરૂઆતમાં દિશા વગેરેના ભેદા અને સામાન્યથી દિગ્હારનું વર્ણેન કર્યું છે. પછી અનુક્રમે ૧. પૃથ્વાદિ, ૨. નારકાદિ પાંચ અને આઠ જવા, ૩. એકેન્દ્રિયાદિ, ૪. છ કાય, ૫. સ્ફમ જવા, ૬. બાદર જવા, ૭. તે ખંતે જવા, ૮. યાગવાળા જવા, આ આઠ જવાનું અલ્પબહુત્વ

કહ્યું છે. પછી વેદ, કપાય, લેશ્યા, દષ્ટિ, જ્ઞાન ને દર્શનની અપેક્ષાએ વેદાદિવાળા છેવાનું અલ્પબહુત્વ કહ્યું છે. પછી સંયત અને ઉપયાગવાળા છેવા, તથા આહારકાદિ તેમજ ભાષકાદિ, પરીત્તાદિ, પર્યાપ્તાદિ, સૂક્ષ્માદિ, સંજ્ઞી-અસંજ્ઞી, ભવ્ય ને અભવ્ય છેવાનું અલ્પબહુત્વ વર્ણવીને અસ્તિકાય, ચરમ-અચરમ, છેવા અને સામાન્યથી છેવાનું અલ્પબહુત્વ જણાવ્યું છે. પછી ક્ષેત્ર અને ગાંતની અપેક્ષાએ અલ્પબહુત્વ કહીને દેવા અને એકેન્દ્રિયાનું અલ્પબહુત્વ, અને ક્ષેત્રને અનુસારે વિકલેન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય, પૃથ્દિયાદિ, ત્રસકાય તથા આયુષ્યના બાંધનાર વગેરે છેવાનું અલ્પબહુત્વ જણાવ્યું છે. પછી ક્ષેત્ર અને દિશાની અપેક્ષાએ પુદ્દગલ દ્રવ્યાનું, અને દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવનું તથા લહે સેદાવાળા છેવા ( મહાદંડક)નું અલ્પબહુત્વ જણાવ્યું છે.

૪. સ્થિતિપદમાં-પૂર્વે કહેલા તમામ જવાતું આયુષ્ય છે. તેમાં ૧. સામાન્યથી નારક જવા, ૨. પર્યાપ્ત અપર્યાપ્ત રત્નપ્રભાદિના નારકા, ૩. સમુદિતદેવા, ૪. દરેક નિકાયના દેવા, ૫. પૃથ્વી વગેરે પાંચ જવા, ૬. બેઇદિયાદિ ત્રણ, ૭. જલચરાદિ સમુદિત જવા ૮. અને તે દરેક તિર્ય' ચા, ૯. મતુષ્યા. આ અધા જવાતું આયુષ્ય જણાવ્યું છે.

પ. વિશેષ (પર્યાય) પદમાં-જીવાના અને અજીવાના પર્યાયાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તેમાં અનુક્રમે નારક, અસુરકુમારાદિ, પૃથ્વીકાયાદિ, દ્વીન્દ્રયાદિ, પંચેન્દ્રિય, મનુજ્ય, વાનવ્યંતર દેવાના પર્યાયા કહીને તેજ જીવાના જઘન્યાદિ અવગાહનાની અપેક્ષાએ પર્યાયાનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી રૂપી અજીવાના અને દ્રવ્ય પ્રદેશ તથા અવગા- હના સ્થિતિની અપેક્ષાએ પરમાહ્ય વગરેના, તથા જઘન્યાદિ પ્રદેશવાળા સ્કંબાદિના પર્યાયા વિસ્તારથી વર્ણવ્યા છે.

- \$. વ્યુતકાંતિ પદમાં-ર૪ દંડકામાં ઉપજનારા છવાની અને ત્યાંથી નીકળનારા છવાની બીના કહી છે. તેમાં ચાર ગતિમાં છવાને ઉપજવાના વિરહકાલ, એ જ બીના રત્નપ્રભાદિમાં કહીને ત્યાંથી દરેક સમયે કેટલા છવા નીકળે છે તે હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. તે પછી ૧. સાંતર (આંતરે આંતરે) ઉપજવું ને નિરંતર ઉપજવું, ર. સાંતર ઉદ્ધત્તીના અને નિરંતર ઉદ્ધત્તીના, ૩. નરકમાં દરેક સમયે કેટલા છવા ઉપજે ? ૪. કયા છવા નરકમાં આવે ? આ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવીને અસુરકુમાર, પાંચ સ્થવર, વિકલેન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય તિયે ચ, મનુષ્ય તથા ચાર પ્રકારના દેવામાં ઉપપાત અને ઉદ્ધત્તીનાની બીના કહીને પરભવના આયુષ્યને બાંધવાના વિચાર અને આયુખ ધના ભેદાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે.
- ૭. ઉચ્છ્વાસપદમાં−દંડકાેના ક્રમ, વાસાેચ્છ્વાસની બીના અને તે (ઉચ્છ્વાસ)નાે વિરહ્ય કાલ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ૮. સંજ્ઞાપદમાં-દશ સંજ્ઞાનું સ્વરૂપ, કંડકના ક્રમે આહારાદિ સંજ્ઞાવાળા જીવાનું અલ્પબહુત્વ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

- હ. યાનિપદમાં-ધાનિપદના ભેદા, અને નારકાદિમાં યાનિના શીતાદિ ભેદાની વહેં ચણી તથા સચિત્તાદિ ભેદાની વહેં ચણી કરીને સંવૃત યાનિ આદિ ત્રણ ભેદાનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી મનુષ્યામાં કૂર્મોન્નતા યાનિ વગેરે ત્રણ ભેદાની વહેં ચણી કરતાં પ્રસંગે બીજ પણ ઘણી બીના ડીકાકારે વિસ્તારથી કહી છે.
- ૧૦. ચરમાચરમ ( ચરમ ) પદમાં—નરક સ્થાનામાં તથા રત્નપ્રભાદિમાં ચરમ-તાની ( ચરમપણા ) અને અચરમતાની બીના સમજાવીને ચરમ-અચરમ જવાતું અને અલાકાદિતું ચરમાદિ ભેદે અલ્પબહુત્વ કહીને પરમાણુમાં અને દ્વિપ્રદેશિક સ્કંધાદિમાં ચરમતાદિની હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી સંસ્થાનના ભેદા કહીને જવાદિમાં ચરમ-તાદિતું સ્વરૂપ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ૧૧. ભાષા પદમાં—સત્યાદિ ભાષાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તેમાં ભાષાના અવધારિણી ભાષા વગેરે ભેદાનું સ્વરૂપ અને એક વચન વગેરે ૧૬ વચના તથા સામાન્યથી ભાષાનાં કારણા તેમજ સત્ય ભાષા વગેરે ભાષાના પ્રકારા વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછી ભાષક-અભાષકનું સ્વરૂપ અને નારકાદિ દંડકામાં ભાષાના ભેદાની વહેં ચણી, તથા ભાષાની ઉત્પત્તિના કારણા, તેમજ ભાષા દ્રવ્યાને શ્રદ્ધણ કરવાના અને ભાષારૂપે પરિણામ પમાડીને છાડવાના વિચાર આ ભધી બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ભાષા વગે ણાનાં પુદ્દગલાના શ્રદ્ધણ અને નિસર્ગ ના સાંતર અને નિરંતર શ્રદ્ધણાદિ ભેદાનું સ્વરૂપ અને ભાષા દ્રવ્યાદિના ભેદા તથા ૧૬ વચનાનું સ્વરૂપ કહીને છેવટે સત્ય ભાષકાદિનું અલ્પમહુત્વ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ૧૨. શરીર પદમાં —શરીરના ભેદા, અને પ્રભેદા તથા તેમની દંડકામાં પ્રરૂપણા, તેમજ ઔદારિકાદિની સંખ્યા કહીને તે સંખ્યાના વિચાર નારકાદિ દંડકાને લક્ષ્યમાં રાખીને પ્રશ્નોત્તર રૂપે સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે. અહીં ટીકાકારે ગભજ મનુષ્યાની સંખ્યા વગેરેનું વર્ષુન અહુ જ સરલ પદ્ધતિએ કર્યું. છે.
- ૧૩. પરિણામ પદમાં —(૧) પરિણામના બે ભેદનું (૨) જીવના પરિણામના ગતિ વગેરે ૧૦ ભેદાનું સ્વરૂપ, (૩) અજીવ પરિણામના બ'ધ પરિણામ વગેરે દશ ભેદાનું સ્વરૂપ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ૧૪. કષાય પદમાં-કષાયના ભેદા, તેની ઉત્પત્તિનાં કારણા, અને ક્રાેધાદિના ભેદા તથા કર્માના બ'ધાદિમાં કપાચાની મુખ્યતા (કારણપહું) વગેરે બીના બહુ જ વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ૧૫. ઇંદ્રિયપદમાં–સ્પરો નિશ્ર્યાદિ પાંચ ઇંદ્રિયામાં સંસ્થાનાદિ ૧૬ દ્વારાના વિચાર અને તે દરેક ઇંદ્રિયાદિના પ્રદેશા તથા તેની જાડાઇ કહીને અવગાહના અને અલ્પબહુત્વ કહ્યું છે. પછી નારકાદિ દંડકામાં ઇંદ્રિયાદિનું વર્ણન, અને સ્પષ્ટ

શખ્દાદિનું સ્વરૂપ તથા દરેક ઇંદ્રિયના વિષયનું પરિમાણ તેમજ અંત્યનિજિશ તથા પુદ્દગલાના જ્ઞાન ( જાણવું ) વગેરેને અંગે પ્રશ્નાત્તરા કહીને આઠલા વગેરેની છાયાનું સ્વરૂપ, અને અવગ્રહાદિનું તથા દ્રવ્યેન્દ્રિયાનું અને ભાવેન્દ્રિયાનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી નારકાદિ જીવાને ભૂતકાલમાં પ્રાપ્ત થયેલી તે ખંને ઇંદ્રિયાની સંખ્યા અને વર્તમાન તથા ભાવી ઇંદ્રિયાની સંખ્યા વગેરેનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે.

- ૧૬. પ્રચાગપદમાં-પ્રચાગના ભેદા, તેની નારકાદિ દંડદામાં વહેંચણી, વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
- ૧૭. લેશ્યાપદમાં-સમાન (સરખે) આહાર વગેરે ૭ દારાનું અને લેશ્યાનું સ્વરૂપ, તથા સમકમેત્વ સમક્રિયત્વાદિની બીના કહીને અસુરકુમારાદિમાં આહારાદિ નવ પદ્દાની બીના અને સમવેદનાદિની બીના તથા લેશ્યાના ભેદા તેમજ નારકાદિમાં તેની વહેં ચણી વગેરે બીના વિસ્તારથી જણાવી છે. પછી લેશ્યા વગેરે આઠનું અને લેશ્યાવાળા નારક તિર્યોં મનુષ્ય અને દેવાનું અલ્પબહુત્વ કહીને જણાવ્યું છે કે કૃષ્ણાદિ લેશ્યાવાળા નારકા પાતાના અવધિજ્ઞાનાદિની તરતમતાને લઈને (ઓછા વધતાપણાને લઈને) અવધિજ્ઞાનની હદ પ્રમાણે ક્ષેત્રાદિને જાણે. પછી કેટલા જ્ઞાનની હયાતિમાં કઈ કઇ લેશ્યાઓ હોય? આને સ્પષ્ટ ખુલાસો કરીને લેશ્યાના પરિણામનું લક્ષણ અને તેના વર્ણ ગંધ રસને સ્થાનનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. અહીં યોગ્ય પ્રસંગે ઠીકાકારે દેવ નારકની લેશ્યામાં તફાવત જણાવીને બીજા બે મતાનું ખંડન કરીને જણાવ્યું કે લેશ્યાના અને યાગના અન્વય વ્યતિરેક હોવાથી યાગપરિણામ રૂપ લેશ્યા છે.
- ૧૮. કાયસ્થિતિપદમાં-કાયસ્થિતિનું સ્વરૂપ જણાવીને ચાવીશ દંડકોના જવાની કાયસ્થિતિ યાગદ્વારાદિ દ્વારાને જણાવવા પૂર્વક વર્ણવી છે. પહેલાં જેવી સ્થિતિ (સ્વરૂપ) હતી તેવી સ્થિતિનું નિરંતરપણે જે થવું તે કાયસ્થિતિ કહેવાય. જેમ પૃથ્વીકાય મરીને આંતરાં રહિતપણે પૃથ્વીકાય જ થાય ગેરે.
- **૧૯. સમ્યકત્વપદમાં–નારકા**દિ દંડકાેમાં સમ્યગ્દષ્ટિ, પ્રિક્ષદ્દષ્ટિ અને બિશ્યાદ્દોષ્ટ-પણાના વિચારા જણાવ્યા છે.
- રુ. અંતક્રિયા પદમાં-જીવમાં અને નારકાદિ દંડકામાં અંતક્રિયાના વિચારો વર્ણું વ્યા છે. પ્રસંગે તીર્થ કરપહું વગેરેની પ્રાપ્તિના કારણાદિની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. અને નારકાદિ ભવમાંથી નીકળેલા જીવાને ઉદેશીને ધર્મ શ્રવણાદિની બીના તથા તીર્થ કરત્વાદિના તેમજ ચક્રવર્ત્તિ ત્વાદિના વિચારા જણાવ્યા છે. અંતે દેવાદિના ઉપપાતની અને અસંજ્ઞીના આયુષ્યના ભેદાની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
  - ર૧. અવગાહના (સંસ્થાન) પદમાં—નારકાદિ જીવાના શરીરાની ઊંચાઇનું

પ્રમાણ જણાવ્યું છે. તેમાં વિધિ, પ્રમાણ, સંસ્થાનાદિની ખીના, શરીરના ભેંદા, અને વૈક્રિય આહારક તૈજસ કામ ણ શરીરના ભેંદ, સંસ્થાન અને અવગાહના કહીને દ્રવ્યાદિની અને જઘન્યાવગાહનાદિની અપેક્ષાએ ઔદારિકા શરીરાનું અલ્પબહુત્વ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે.

- રર. ક્રિયાપદમાં—ક્રિયાના પાંચ ભેદા, અને કર્મોના ભધમાં તેની કારણતા, તથા નારકાદિ દંડકામાં ક્રિયાના વિચારા, તેમજ ક્રિયા સંવેધ કહીને ક્રિયાઓના સહભાવ (એક ક્રિયાની હ્યાતિમાં ભીજી ક્રિયાઓનું હોવાપછું), અને હિ'સાદિના ત્યાગનાં કારણા, તથા હિ'સાને તજનારા જીવાને કર્મભ'ધની એક્શારા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી કહ્યું કે વિરતિવાળા જીવાને ક્રિયા નિમત્તે થતા કર્મભ'ધ ન હાય.
- ર૩. કર્મ પ્રકૃતિ પદ્દમાં—કર્મ પ્રકૃતિના ભેદા, અધ, અને ઉદય, તથા સ્થિતિ કહીને એકેન્દ્રિયાદિ જીવાને ભાંધવા લાયક કર્મ સ્થિતિ જણાવી છે. પછી આઠે કર્મોના . જ્યત્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઅધતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજા**લ્યું છે.**
- ર૪. કમ°ભ'લ પદમાં—કર્માના બધતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. એઠલે એક કમ'પ્રકૃતિના ભ'લકાલે બીજા કયા કયા કર્મા ભ'લાય? આ પ્રક્ષના ખુલાસા દ'ડકાના ક્રમ વિસ્તારથી કર્યા છે.
- રપ, કર્મ વેદ્વ પદમાં—એક કર્મ પ્રકૃતિના ભંધકાલ બીજા કયા કયા કર્મોના ઉદય હોય ? આ હકીકતને દંડકના કર્મ વિસ્તારથી જણાવી છે.
- રદ, વેદળ'ઘ પદમાં—એક કર્મ પ્રકૃતિના ઉદયકાલે બીજા કયા કર્યા કર્મા બ'ધાય? આ હડીકતને દ'ડકાના ક્રમે વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- રહ, વેદવેદપદમાં—એક કર્મ પ્રકૃતિના ઉદય કાલે બીજા કયાં કયા કર્મોના ઉદ્ધય હોય ? આ હકીકતને દંડકાના ક્રમે વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ર૮. આહારપદમાં—તારકાદિ દંડકાના ક્રમે જીવાના સૃચિતાહારાદિની બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. તેમાં દેવ મનુષ્ય તિવ<sup>જ</sup> ચ અને નારકાના આહારનું સ્વરૂપ અને ઓજ આહાર, લામાહાર તથા કવલાહારનું સ્વરૂપ કહીને આહારને અંગ ૧૩ દ્વારા વર્ણવ્યાં છે. પછી સામાન્યથી જીવાની અને સલેશ્યાદિ સ્વરૂપવાળા જીવોના આહારકત્વાદિનો બીના અને ગતિ વગેરેમાં પણ આહારકત્વાદિની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ર૯. ઉપયાગપદમાં—નારકાદિ દંડકામાં સાકાર અનાકાર (૧૨) ઉપયાગની વહેં ચણી વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.
  - 30. પશ્યત્તાપદમાં—નારકાદિ દંડકામાં સાકાર અનાકાર પશ્યત્તાનું સ્વરૂપ

વિસ્તારથી સમજાવીને કેવલી ભગવંતને એક સમયે એક ઉપયોગ હોય. આ બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે.

3૧. સંજ્ઞાપદમાં—નારકાદિ દંડકામાં આહારસંજ્ઞાદિના વિચારા જણાવી જવા કઈ સંજ્ઞાથી સંજ્ઞી કહેવાય? વગેરે હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે.

3ર. સંયત**પ**દમાં—તારકાદિ દંડકામાં સંયતત્વાદિની બીના પ્રશ્નાત્તર રૂપે વિસ્તારથી સમજાવી છે.

33. અવધિપદમાં—અવધિજ્ઞાનના ભેદ, વિષય, સ્વરૂપ, સંસ્થાનાદિનું વર્ણુન વિસ્તારથી કરતાં તેના ખે ભેદા અને સ્વામી જણાવ્યા છે. પછી નારકાદિ જ્વાને ઉદ્દેશીને અવધિજ્ઞાનનું પ્રમાણ અને આકાર કહીને તેના ૬ ભેદા વગેરેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે.

38. પ્રવીચારપદામાં —અનંતરાગત આહારાદિ છ દારાનું વર્ણન કરીને તે બીના નારકાદિ જિવામાં ઘટાવી છે. પછી નારકાદિ જિવાના આહાર પુદ્દગલ અને જ્ઞાનાદિનું વર્ણન વિસ્તારથી કરીને દેવાના કાયપ્રવીચારત્વાદિનું વર્ણન કર્યું છે. છેવટે કાયપ્રવીચારાદિવાળા દેવાનું અદયભહુત્વ વગેરે હકીકત પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પ્રવીચાર એટલે ભાગસેવા.

૩૫. વેદના પદમાં—વેદનાનું સ્વરૂપ કહીને તેના જુદી જુદી રીતે જે જે ભેદા થાય છે, તે તે ભેદા કહ્યા છે. પછી નારકાદિ દંડકાેના કમે તે ભેદાની ભાવના (ઘટના; વહેં ચણી) વગેરે હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે.

3૬. સમુદ્ઘાત પદમાં—૭ સમુદ્ધાતાનું સ્વરૂપ, સ્વામી, કાલ, વગેરે બીના કહીને નારકાદિ જવામાં સમુદ્ધાતાની વ્હેંચણી, અતીત અનાગત સમુદ્ધાત, વેદનાદિ, સમુદ્ધાતનું વર્ણન, અને વેદનાદિ સમુદ્ધાતવાળા જવાનું જુદું જુદું તથા ભેગું અદપભહુત્વ કહીને કેવલી સમુદ્ધાતનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. પછી યાગ નિરાધનું અને સિદ્ધ ભગવંતનું સ્વરૂપ વગેરે હકીકતા પણ ટીકાકારે વિસ્તારથી સમજાવી છે. છેવટે ટીકાકારે પ્રશસ્તિમાં પાતાનું નામ વગેરે બીના કહી છે. આ રીતે શ્રીપ્રજ્ઞાપના સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય જાણવા.

ા શ્રી પ્રજ્ઞાપના સ્ત્રના ફ્રંક પરિચય પૂરાે થયા ા

s s

ા શ્રા જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના સત્તરમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા ॥

**% %** 

### ા અઢારમા પકાશ ા

પ. 6પાંગ શ્રીસૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિના અને ૭. 6પાંગ ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ સ્ત્રના પરિચય ા अवर्ष ॥

अद्वारसप्ययासे, रिवसिसपण्णास्तपिरचयं बुच्छं ।।
संखेवा तमुवंगं, विण्णेयं सिरिभगवईए ।। १४० ।।
जत्य य वित्थाराओ, पक्षविया सूरियस्स पण्णवणा ।।
सा सूरियपण्णसी, खगोलतस्त्रव्यबोहवयं ।। १४१ ।।
कालियमेयं सुसं, दुगुणा दस पाहुडा तहा पढमे ।।
अद्व पाहुडपाहुडया बीए दसमे तिवाबोसा ।। १४२ ।।
चंदस्स य पण्णवणा, बहुत्थकेसु कयत्थसिरसत्ता ।।
थोवो अत्वविमेओ, तहाबि सिरिचंदपण्णसी ।। १४३ ।।
सत्तमुवंगं सावग-सुत्तस्स पक्षवियं गणहरेहिं ।।
जत्थ कया पण्णवणा, सिसणो सा चंदपण्णसी ।। १४४ ।।
णिङजुत्ती विच्छिन्ना, पंचमुवंगस्स तेण सुत्ताणं ।।

રાગ્દાર્થ:—હવે હું શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલીના અહારમા પ્રકાશમાં પા શ્રીસ્યંપ્રજ્ઞિસ ઉપાંગના અને છા શ્રીચંદ્રપ્રજ્ઞિત ઉપાંગના પરિચય દુંકામાં કહીશા શ્રીભગવતીસ્ત્રનું આ શ્રીસ્યંપ્રજ્ઞિસ્ત્ર ઉપાંગ છે. ૧૪૦ જેમાં સ્યંતી (અને મહાદિની) બીના કહી છે તે સ્યંપ્રજ્ઞિત કહેવાયા ખગાળનું ખરું રહસ્ય જણાવનારું આ પાંચમું ઉપાંગ છે. ૧૪૧ આ શ્રીસ્યંપ્રજ્ઞિતસ્ત્ર કાલિકસ્ત્ર કહેવાય છે. તેમાં ૨૦ પ્રાણતા છે. તેમાં પહેલા પ્રાણતમાં ૮ પ્રાણતપ્રાણતા છે, અને બીજા પ્રાણતમાં ૩ પ્રાણતપ્રાભૃતા, તથા દશમા પ્રાભૃતમાં ૨૨ પ્રાણતપ્રાણતા કદ્યા છે. ૧૪૨ આ સ્યંત્પપ્રજ્ઞિત સ્ત્રમાં " ખનેમાં (સ્યંપાં અને ચંદ્રમાં) ઘણી બીના સરખી રીતે ઘટતી હાવાથી ઘણાં સ્થલામાં ચંદ્રની પણ ઘણી હકીકતા જણાવી છે. તેથી ખનેની શબ્દ સ્થનામાં બહુ ફેરફાર જણાતા નથી. ફક્ત આયુષ્ય, વિમાનાની સંખ્યા વગેરમાં જ જુદાશ છે. કતાં ચંદ્રપ્રજ્ઞિત સ્ત્રને શ્રીઉપાસકદશાંગ સ્ત્રના ઉપાંગ તરીકે જણાવ્યું

છે, તે વ્યાજભી જ છે. કારણ કે ખંને ઇન્દ્રોના વિમાનાદિ અને દ્વેવ દેવીઓના પરિવાર વગેરે બીના અલગ અલગ કહી છે. આ રીતે પૂર્વધાદિ મહાધુરુષાએ ફેરમાવ્યું છે. જેમાં ચંદ્રની બીના કહી છે તે ચંદ્રપ્રજ્ઞાંત સૂત્ર કહેવાય. ૧૪૩-૧૪૪. શ્રીસૂર્વપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રની ઠીકાની શક્ષ્યાતમાં ઠીકાકાર શ્રીમલવાંગરિ મહારાજે કહ્યું છે કે આ સૂત્રની ઉપર શ્રીસદ્વમાહુ સ્વામીએ નિયું ક્તિ રચી હતી, તે કલિકાલના દાવથી નવ્ય થઇ છે, તેથી હું ફેક્ત સૂત્રોની વ્યાપ્યા કરું છું. તેમણે આ શ્રીચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રની પણ ઠીકા રચી છે. તેથી પાંચમા અને સાતમા ઉપાંગની ઠીકા રચનાર શ્રીમલયગિરિ મહારાજ જાણવા. ૧૪૫.

સ્પષ્ટાર્થ:—આ શ્રીસૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ અને શ્રીચંદ્રપર્જ્ઞાપ્ત નામના ખંતે ઉપાંગામાં અનુક્રમે સૂર્યની અને ચંદ્રની હકીકત કહી છે. તેથી જ્યાતિશ્વકતી ખોના જણાવનારા એ ઉપાંગા જાણવા. શ્રીમલયગિરિ મહારાજે કરેલી ભંતે ઉપાંગાની ટીકા હયાત છે. તેના આધારે જ આપણે આ બે પ્રજ્ઞપ્તિના અર્થ સમજી શકીએ છીએ. આ શ્રીસૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિના પ્રાભૃતે છે. પ્રાભૃત એટલે સંપૂર્ણ શાસના અમુક ભાગ. તેવા ૨૦ ભાગા અહીં છે.

૧. પ્રાભુતમાં ૮ પ્રાભુતપ્રાભૃતો છે. પ્રાભુતમાં પણ જે નાના વિભાગા કહ્યા છે, તે પ્રાભૃતપ્રાભૃત કહેવાય. અહીં પહેલા પ્રાભુતપ્રાભૃતમાં ટીકાકારે શ્રીવીરપરમાતમાને, શ્રુતકેવલી ભગવંતાને અને જિન વચનને નમસ્કારાદિ કરીને જણાવ્યું છે કે હું નિયુક્તિના વિચ્છેદ થવાથી આ સ્ત્રની વ્યાખ્યા કરું છું. પછી મિથિલાનગરી, માણિ-ભદ્ર ચૈત્ય, જિતશાસુ સજા, તેની ધારિણી રાણી સમવસરણ, પર્ધદાનું નીકળાવું, ધર્મકથા વગેરેનું વર્ણન દુંકામાં જણાવી વિસ્તારથી જાણવા માટે ઔપપાતિક સ્ત્રની ભલામણ કરી છે. એ જ પ્રમાણે ઇન્દ્રભૃતિનું પણ વર્ણન કરીને ૨૦ પ્રાભૃતામાંના દરેક પ્રાભૃતમાં કહેવાની હકીકત દુંકામાં આ પ્રમાણે જણાવી છે.

#### ।। अनुब्दुब्बृत्तम् ।।

कड़ मंडलाइ व्<sup>च</sup>इ,¹ त्तिरिच्छा कि च गच्छइ²।। ओभासइ केवइयं,³ सेयाइ कि ते संठिई³।। १।। कहिं पिंडहया लेसा, कि ते ओय संठिई°।। के सूरियं वरयंते,° कहं ते उदय संठिई°।। २।। कह कहा पोरिसोच्छाया, जोगे कि ते व आहिए¹°।। कि ते संवच्छरेणादी,¹ कइ संवच्छराइ य¹२।। ३।। શ્રી જૈન પ્ર. કિરણાવલી (પ. ઉપાંચ શ્રીસૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ તથા છ. ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્ત સૂત્રના પરિ.) ૩૬૯

कहं चंदमसो बुड्डी, ' कया ते दोसिणा बहु' ।। के सिग्धगई वृत्ते, ' कहं दोसिण लक्खणं' ।। ४ ।। चयणोववाय' उच्चते', सूरिया कइ आहिया' ।। अणुभावे के व संबुत्ते ', एवमेयाइं वीसई ।। ५ ।।

સ્પષ્ટાથ :— આ સૂર્પ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રના રચનાર કાઈ સમર્થ પૂર્વધર સ્થવિર ભગવંત હોય, એમ પ્રોંદ રચના શૈલીના વિચાર કરતાં જણાય છે. તેમણે પ્રભુશ્રી મહાવીરદ્દેવ ઉત્તરના આપનારાને શ્રીગૌતમસ્વામી પ્રશ્નોને પૂછનારા છે, આ રીતે સરલ પ્રશ્નોત્તર પદ્ધતિએ સૂર્ય ચંદ્રની હકીકત જણાવી છે. તેમાં (૧) પહેલા પ્રાભૃતમાં-શ્રીગૌતમ સ્વામીએ પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવને પૂછ્યું કે હે પ્રશ્ના! સૂર્ય એક વર્ષમાં કેટલાં મંડલાં (સૂર્યનાં માંડલાં) માં એક વાર ગતિ કરે છે? (ચાલે છે; જાય છે.) ને કેટલાં મંડલાંમાં બે વાર જાય છે? પ્રભુદેવે આ પ્રશ્નના ઉત્તર બહુજ વિસ્તારથી આપ્યા છે. તે બીના અને તેને અનુસરતી બીજ પણ ઘણી હકીકત સૂત્રકારે દ્વંકામાં કહી છે, તે જ બીના ટીકાકારે સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

- ર. બીજા પ્રાભૃતમાં —સૂર્ય જે તીછી ગતિ કરે છે, તે બાબતમાં અન્ય ધર્મી' એના ૮ વિચારા જણાવીને પ્રભુએ કહ્યું કે તે આઠે વિચારા ખાટા છે. અમે ત્રૈકાલિક તીર્થ' કર દેવાનાં વચનાને અનુસરીને આ પ્રમાણે સૂર્ય'ની યથાર્થ તીછી' ગતિનું સ્વરૂપ કહીએ છીએ. અહીં તે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. સૂત્રકારે અન્યધર્મીઓના દરેક વિચારને પ્રતિપત્તિ શબ્દથી જણાવ્યા છે.
- 3. ત્રીજા પ્રાભૃતમાં -સૂર્ય કે ચંદ્ર કેટલા ક્ષેત્રને પ્રકાશિત (પ્રકાશયુક્ત) કરે છે? આ બાબતમાં પ્રભુએ અન્ય ધર્મી<sup>જ</sup>આના અયાગ્ય ૧૨ વિચારા જણાવીને છેવટે સાચી હકીકત વિસ્તારથી જણાવી છે. એટલે અહીં સૂર્ય અથેવા ચંદ્રનાં કિરણા (લાઈટ) થી પ્રકાશિત થયેલા ક્ષેત્રના પરિમાણાદિતું યથાર્થ વર્ણન કર્યું છે.
- ૪. ચાથા પ્રાભુતમાં -સૂર્યના તાપથી વ્યાપ્ત થયેલા ક્ષેત્રની બાબતમાં અન્ય ધર્મી'ઓના અધાગ્ય ૧૬ વિચારા કહીને અ'તે સત્ય બીના વિસ્તારથી સમજવી છે. દુ'કામાં કહી શકાય કે અહીં તાપક્ષેત્રની યથાર્ય' બીના સ્પષ્ટ સમજવી છે.
- પ. પાંચમા પ્રાભૃતમાં -સૂર્યની લેશ્યા (કિરણા) ના પ્રતિવાત (અઠકાયત) થવામાં અન્ય ધર્મી ઓના ૨૦ વિચારાની અસત્યતા કહીને સૂર્યના કિરણાને ફેલાવ-વામાં અઠકાયત કરનારા કયા સ્થલના કયા કયા પુદ્દગલા છે? તેની યથાર્થ હકીકત વિસ્તારથી સંમજાવી છે.
- ૬. જેફા પ્રાભૃતમાં-સૂર્યના પ્રકાશ હંમેશાં એક સરખા થયા કરે છે કે તેમાં કંઈ અમુક ઠાઇમે ફેરફાર થાય છે? આ પ્રશ્નના ખુલાસા વિસ્તારથી કરતાં કહ્યું કે

સૂર્ય સંવત્સરના અંતે જ્યારે સૂર્ય સર્વાલ્યંતર મંડલમાં ગિત કરે, ત્યારે સૂર્યના જંખૂઢીયમાં ફેલાયેલા પ્રકાશ ત્રીશ મુહૂર્ત સુધી પરિપૂર્ણ પ્રમાણ (સંપૂર્ણ, જેમાં વૃદ્ધિ હાનિ ન થાય) અવસ્થિત હાય છે. અને સર્વાલ્યંતર મંડલથી જ્યારે સૂર્ય આગળ ગિત કરતા હાય, ત્યારે સૂર્ય સંવત્સરના પહેલા ક મહિનામાં દરરાજ અનુક્રમે સૂર્યના પ્રકાશ (તેજ) ઘટે છે (ઓછા થાય છે). ને તે પછીના ક મહિનામાં દરરાજ અનુક્રમે સૂર્યનું તેજ વધે છે. સૂર્યના પ્રકાશની આગતમાં ખરી હકીકત આ પ્રમાણે છે. આ પ્રસંગ ફક્ત ભવ્ય જવાને જાણવાની ખાતર જ અન્ય ધમી ઓના રૂપ અયાગ્ય વિચારા કહ્યા છે. તે ખધા વિચારા જૈન દર્વિથી વિરુદ્ધ છે. આ બીના અહુ જ વિસ્તારથી સમજાવી છે.

- છ. સાતમા પ્રાભૃતમાં--કયા પુદ્દગલા સૂર્યનાં કિરણાની સાથે સંભદ્ધ થાય છે? આ પ્રક્ષના યથાર્થ ઉત્તર વિસ્તારથી સમજાવતાં અન્ય ધર્મી આના અધાગ્ય ૨૦ વિચારા જણાવ્યા છે.
- ૮. આઠમા પ્રાભૃતમાં—સૂર્યના ઉદયની (તેને ઉગવાની) સત્ય બીના વર્ણવતાં અન્ય ધર્મી એાના અયાગ્ય ત્રણ વિચારા જણાવ્યા છે. તથા મેરૂની ચારે દિશામાં દિવસ રાત્રિતું પ્રમાણ, તેમજ ઝદા વગેરેના પ્રથમ સમયાદિના વિચારા પણ જણાવ્યા છે.
- હ. નવમા પ્રાભૃતમાં પૌરૂષી છાયાનું યથાર્થ પ્રમાણ જણાવતાં અન્ય ધ્રમી<sup>૧</sup>-એાના અધાગ્ય ત્રણ વિચારા અને છાયાના ભેદા વગેરે હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ૧૦. દશમા પ્રાભૃતમાં રર પ્રાભૃતપ્રાભૃતા છે. તેમાં નક્ષત્રોના ચંદ્રમાની સાથે જે યાગ (સંખંધ) થાય, તે (યાગ) ની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. અહીં (૧) પહેલા પ્રાભૃત પ્રા તમાં-નક્ષત્રોના સંદ્રની સાથે યાગ થાય, તે ભાભતમાં અન્ય ધની ઓના અપેલ્ય પાંચ વિચારા કહીને નક્ષત્ર અને સંદ્રના યાગની સત્ય બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. (૨) બીજા પ્રાભૃત પાંભૃતમાં કશું નક્ષત્ર ચંદ્રની કે સૂર્યની સાથે કેટલા ટાઇમ સંખંધ રાખે છે કે આ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે. (૩) ત્રીજા પ્રાભૃત પ્રાભૃતમાં પૂર્વભાગી નક્ષત્રાદિની બીના જણાવતાં કયા નક્ષત્રો ચંદ્રની સાથે ૧૫-૩૦-કે ૪૫ મહુત્તો સુધી સંભંધ ધરાવે છે કે આ પ્રશ્નના પણ ખુલાસા વિસ્તારથી સમજવ્યો છે. (૪) ચાથા પ્રાભૃત પ્રાભૃતમાં નક્ષત્રના ને ચંદ્રના યાગની આદિની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. અહીં નક્ષત્રની સાથે ચંદ્રમાના યાગની આદિ (શરૂઆત) ના વિચાર બે ફીત જાલ્યો. તેમાં નિશ્ચયનયના મતને અનુસરતા વિચાર જ્યાતિષ્કરંડકની ટીકામાં વિસ્તારથી સમજાવ્યો છે. ત્યાં જરૂરી ગહ્યિત પ્રક્રિયા પણ સમજાવી છે. અહીં તો યાગની વ્યવહાર નયને અનુસરતી આદિના વિચાર કહ્યો છે. એટલે જે નક્ષત્રના ચંદ્રની સાથે જે ટાઇમે યાગ થાય, તે ટાઈમે તે નક્ષત્રના યાગની આદિ— અહુલતાએ (ઘણું કરીને) કહેવાય. (૫) પાંચમા પ્રાભ્ય પ્રભૂતમાં નક્ષત્રોના કલ ઉપકુલાદિનું વર્ણન કર્યું છે. (૬) છફા

શ્રી જૈન પ્ર. કિરણાવલી (પ. ઉપાંગ શ્રીસૂય પ્રજ્ઞપ્તિ તથા છ. ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રના પરિ.) ૩૭૧ પ્રાભૃતપ્રાભૃતમાં શ્રાવણ વગેરે મહિનાઓની પૂનમાના અને અમાસના નક્ષત્રાની અને કુલાદિની ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. (૭) સાતમા પ્રાભૃતપ્રાભૃતમાં પૂનમના અને અમાસના નક્ષત્રોની એકતાના વિચાર જણાવ્યા છે. (૮) આઠમા પ્રાભૃતપ્રાભૃતમાં તે દરેક નક્ષત્રોના તારકો (તારા) ની સંખ્યા કહી છે. (૧૦) દશમા પ્રાભુતપ્રાભુતમાં શ્રાવણ માસ વગેરેમાં નક્ષત્ર દિનની પૌરુષીતું પ્રમાણ કહ્યું છે. ( ૧૧ ) અગીઆરમા પ્રાભુતપ્રાભુતમાં તક્ષત્રોના ચંદ્રની સાથે થતાં પ્રમદ<sup>6</sup>યાગતું અને નક્ષત્રોની સાથે યુક્ત (યાગવાળા) અને અયુક્ત એવા ચંદ્રનાં મંડલાતું વર્ણું કયું છે. (૧૨) ભારમા પ્રા**ભૃ**તપ્રા**ભૃ**તમાં નક્ષત્રોના દેવતાની બીના કહી છે. (૧૩) પ્રા૦ પ્રા૦માં ૩૦ મુહ્તેનાં રૌદ્ર વગેરે નામા કહ્યાં છે. (૧૪) પ્રાભુગપાં માં દિવસ અને રાત્રિનાં નામા કહ્યાં છે. (૧૫) પ્રા૦ પાંગમાં તિથિઓનાં નામા કહ્યાં છે. (૧૬) પ્રાગ્યા માં નક્ષત્રોનાં ગાત્રોની બીના કહી છે. (૧૭) પ્રા૦ પ્રા૦ માં નક્ષત્રોના ભાજનની ખીના કહી છે. (૧૮) પ્રા૦ પ્રા૦ માં એક યુગના નક્ષત્ર, માસ વગેરેની સંખ્યા કહી છે. ( ૧૯ ) પ્રા૦ પ્રા૦ માં મહિનાના અભિચંદ્ર વગેરે ૧૨ નામ કહ્યાં છે. ( ર૦ ) પ્રા૦ પ્રા૦ માં સંવત્સરના ભેદા, તે દરેક વર્ષના મહિના, ચંદ્રાદિ સંવત્સરા, અને તેમના પર્વા, તથા પ્રમાણ સંવત્સરમાં નક્ષત્ર ચંદ્રાદિ વર્ષ ભેટા કહ્યા છે. પછી લક્ષણ સંવત્સરના ભેઢા, નક્ષત્ર–સંવત્સરાદિનાં લક્ષણા અને શનૈશ્વર સંવત્સરના ભેદા કહ્યા છે. (૨૧) માં પ્રાભૃત પ્રાભૃતમાં નક્ષત્રોનાં દ્વારાની બાબતમાં અન્ય ધર્મી<sup>¢</sup>ઓના અયાગ્ય પાંચ વિચારા કહીને સત્ય બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. ( ૨૨ ) મા પ્રાભુતપ્રાભુતમાં જ'ભૂઢીપમાં સૂર્ય'-ચંદ્ર-નક્ષત્રોનું પ્રમાણ અને નક્ષત્રોના ચંદ્રની કે સૂર્યની સાથે કેટલા કાલ સુધી યાગ રહે? તે યાગનું કાલમાન જણાવ્યું છે. પછી નક્ષત્રોની સીમાના વિષ્કંભ અને સવાર સાંજ વગેરે ડાઇમે સુર્યાદની સાથે થતા નક્ષત્રોના યાગતું સ્વરૂપ તથા દર પૂનમાની સાથે અને અમાસની સાથે થંદના અને સૂર્યના ચાગની હકીકત, તેમજ ૬૨ પૂનમેતનાં અને અમાસનાં નક્ષત્રો કહ્યાં છે. પછી નક્ષત્રોના અને ચંદ્ર સૂર્યના ધાગતું અંતર (આંતરૂં) તથા માંહામાંહે ચંદ્રની ગતિતું અને યાગતું સરખાપણું સમજબ્યું છે. અહીં દશમા પ્રાભૃતના પરિચય પૂર્ણ થયા.

૧૧. અગીઆરમા પ્રા**ભૃતમાં**—યુગની ને સંવત્સરાની આદિ (શરૂઆત) તું અને નક્ષત્રોના યાગતું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે.

૧૨. ભારમા પ્રાભૃતમાં—નક્ષત્ર-સંવત્સર વગેરેના દિવસ રાત્રિ અને મુહૂર્તોનું પ્રમાણ, અને આદિત્ય સંવત્સર વગેરેના આદિ (શરૂઆત) અને અંત (છેડા) ના વિચારા તથા પ્રાવૃદ્ધ વગેરે ૠતુઓના દિવસ રાત્રિનું પ્રમાણ તેમજ તિથિની ક્ષય વૃદ્ધિનું સ્વરૂપ સમજવ્યું છે. પછી પ્રાવૃદ્ધ વગેરે આવૃત્તિઓમાં અને હૈમંતિકી આવૃત્તિઓમાં ચંદ્રના કે સૂર્યનાં નક્ષત્રોની સાથે થતા ધાગનું સ્વરૂપ સમજવ્યું છે ને છેવટે વૃષ્ભ વેલ્લુક વગેરે ૧૦ ધાગાનું વર્લ્લુન કર્યું છે.

- ૧૩. તેરમા પ્રાભૃતમાં—ચંદ્રની (ચંદ્રનાં કિરણાની) વૃદ્ધિ-હાર્ન અને મૃહ્તેની સંખ્યા કહીને પૂનમાનાં અને અમાસાનાં મૃહ્તેનાં, તથા ચંદ્રનાં મંડલાની હકીકત જણાવી છે.
  - ૧૪. ચૌદમા પ્રાભૃતમાં—જ્યાત્મનાનું ને અધકારનું અલ્પખહુત્વ જણાવ્યું છે.
- ૧૫. પંદરમા પ્રાભૃતમાં—ચંદ્ર વગેરે પાંચમાં કાની કાનાથી શીધ ગતિ કે મંદ-ગતિ હોય? આ હકીકત સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી તે દરેકની ગતિમાં તફાવત, અને નક્ષત્ર માસાદિમાં ચંદ્રાદિની મંડલામાં થતી ચાર(ગતિ)સંખ્યા જણાવી છે. એટલે નક્ષત્ર માસાદિમાં ચંદ્ર વગેરે કેટલા મંડલામાં ગતિ કરે? આ પ્રશ્નના ઉત્તર સ્પષ્ટ કહીને એક દિવસે ચંદ્ર મંડલાદિની સંખ્યા, અને એક મંડલમાં કરતા સૂર્યાદિને કેટલા ઢાઇમ લાગે? આ પ્રશ્નના ઉત્તર દેતાં પ્રસંગ બીજી પણ જરૂરી હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
- ૧૬. સાલમા પ્રાભૃતમાં—જ્યાત્સ્નાનું લક્ષણ અને સૂર્યની લેશ્યા વગેરેનાં પણ લક્ષણા જણાવ્યાં છે.
- ૧૭. સત્તરમા પ્રાક્ષૃતમાં—ચંદ્ર વગેરેના વ્યવનની ને ઉપપાતની બાળતમાં અન્ય ધમી°ઓના અપાગ્ય રપ વિચારા જણાવીને છેવટે સત્ય બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ચંદ્રાદિતું યથાથ° સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાય, એ રીતે જણાવ્યું છે.
- ૧૮. અહારમાં પ્રાભૃતમાં—સૂર્યંની ઊંચાઇની આળતમાં અન્ય ધર્મીંઓના રપ અપેલ્ય વિચારે કહીને સૂર્યાદની યથાર્થ ઊંચાઇ વગેરે બીના, અને ચંદ્રાદની નીચે તથા ઉપરના ભાગ વગેરેમાં રહેલા તારાઓ, તેમજ ચંદ્રાદના પ્રહાદિ પરિવારનું પ્રમાણ કહ્યું છે. પછી મેરૂ પર્વતની અને જ્યાતિશ્વકની વચ્ચેનું આંતર્, અને સર્વાલ્યંન્તર નક્ષત્રો તથા સર્વ બાહ્ય નક્ષત્રો કહીને ચંદ્રાદિનાં વિમાનાના આકાર, લંબાઇ, પહાળાઇ, અને તે વિમાનાને વહન કરનારા (જાણે તે વિમાનાને ઉપાડીને ચાલતા ન હાય, તેવા દેખાતા અને તે વિમાનાની નીચે ચાલનારા) દેવાનું સ્વરૂપ, તથા ચંદ્રાદિમાં કાની કોની શીધ્ર ગતિ અને મંદ્ર ગતિ હાય! આ બીના વિસ્તારથી સમજવી છે. પછી બે તારકાની (તારાની) વચ્ચેનું આંતરું ને ચંદ્રાદિની અપ્રમહિષીઓની સંખ્યા કહીને જણાવ્યું કે મુખ્ય સભામાં ચંદ્ર વગેરે પરિચારણા (ભાગસેવન) કરે જ નહિ. કારણ કે ત્યાં જિને ધરાની પૂજનિક દાઢા હાવાથી આશાતના થાય પછી ચંદ્રાદિનું આયુષ્ય, અને ચંદ્રાદિમાં કાણ કોના કરતાં અલપિકિંક અને મહિદિંક છે? આ પ્રશ્નો સ્પષ્ટ ખુલાસો કરીને છેવટે ચંદ્રાદિનું અલપભહુત્ય વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજવી છે.
- ૧૯. ઓગણીસમા પ્રાભૃતમાં—ચંક્રોની અને સૂર્યોની સંખ્યાની ભાબતમાં અન્ય-ધર્મી ઓના ૧૨ અયાગ્ય વિચારા જણાવીને જૈન દેષ્ટિએ જંબૂદ્ધીયમાં બે ચંદ્રો, ને બે સૂર્યો છે, વગેરે સથાર્થ બીના સ્પષ્ટ સમજાવી અંતે પુષ્કરવર દ્વીપાદિના ચંદ્ર સૂર્યાદિની

શ્રી જૈન પ્ર. કિરણાવલી (પ. ઉપાંગ શ્રીસૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ તથા છે. ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રના પરિ.) ૩૭૩ સંખ્યા વગેરે બીના પણ વિસ્તારથી સમજાવી છે.

રo. વીશમા પ્રાભૃતમાં—ચંદ્રાદિના અનુભાવ (પ્રભાવ)ને ઉદ્દેશીને અન્ય-ધર્મીઓના અયાગ્ય બે વિચારા જણાવી ચંદ્રાદિનું યથાર્થ સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી રાહુની બાબતમાં અન્ય ધર્મીઓના બે અયાગ્ય વિચારા જણાવી તેનું (રાહુનું) યથાર્થ સ્વરૂપ, તેનાં ૧૨ નામ અને વિમાન, જવું આવવું, તેમજ વિકુર્વણાદિનું સ્વરૂપ કહીને ધ્રુવરાહુ અને ચંદ્રની લેશ્યા તથા વર્ણાદિનું વર્ષન કર્યું છે. પછી ચંદ્રનું શશી નામ, અને સૂર્યનું આદિત્ય નામ હોવાનું કારણ તથા ચંદ્રના અને સૂર્યના કામભાગનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. ને અંતે ૮૮ શ્રહ્યાનાં નામ જણાવ્યા છે.

### પહેલા પ્રાભૃતના ૮ પ્રાભત પ્રાભૃતાના સંક્ષિપ્ત પરિચય

- ૧. પહેલા પ્રાભૃત પ્રાભૃતમાં-દિવસનાં અને રાત્રિનાં મુહૂર્તોમાં વૃદ્ધિ હ્યાનિ વગેરેની બીના કહી છે.
- ર. બીજા પ્રાભૃત પ્રાભૃતમાં—જ્યારે સૂર્ય દક્ષિણાર્ધ મંડલમાં કે ઉત્તરાર્ધ મંડલમાં ગતિ કરતા હોય, તે વખતે દિવસ અને રાત્રિ કેટલા મુહૂર્ત પ્રમાણ હોય? એટલે કેટલા મૂહૂર્તના દિવસ હોય? ને કેટલા મુહૂર્તની રાત્રિ હોય? આ પ્રશ્નના ઉત્તર વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- 3. ત્રીજા પ્રાભૃત પ્રાભૃતમાં—જે મંડલમાં બીજા સૂર્ય ગતિ કરી હોય, ત્યાં કરા સૂર્ય ગતિ કરે છે? આ પ્રશ્નના ઉત્તર વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે.
- ૪. ચાથા પ્રાભુત પ્રાભુતમાં—જં ખુદ્દીપમાં ખે સૂર્ય ગતિ કરે છે. તે ખેની વચમાં આંતર કેટલું? આ પ્રક્ષના ઉત્તર દેતાં આ આંતરાની બાળતમાં અન્ય ધર્મી-ઓના અધાવ્ય ૬ વિચારા જણાવીને ખે સૂર્યની વચ્ચેનાં આંતરાંની યથાર્ય હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. અને જ્યારે સૂર્ય એક મંડલમાંથી નીકળે ત્યારે તથા બીજા મંડલમાં પ્રવેશ કરે ત્યારે દિવસનું ને રાત્રિનું પ્રમાણ વગેરે હકીકત પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
- પ. પાંચમા પ્રાભૃત પ્રાભૃતમાં—દ્રીપના અથવા સમુદ્રના કેટલા ભાગ અવગાહીને સૂર્ય મતિ કરે છે? આ પ્રક્ષના ઉત્તર દેતાં આ બાબતમાં અન્ય ધર્મા ઓના અધાવ્ય પાંચ વિચારા કહીને યથાર્થ હકીકત વિસ્તારથી સમજવી છે.
- ૬. છઠ્ઠા પ્રાભૃત પ્રાભૃતમાં—એડેક (દરેક) સૂર્ય એક અહેારાત્રમાં મ'ડલમાં કેડલા ક્ષેત્રમાં ગતિ કરે ? આ પ્રશ્નના ઉત્તર દેતાં આ બાબતમાં અન્ય ધમો<sup>€</sup>ઓના અચાગ્ય ૭ વિચારા જણાવીને અંતે યથાર્થ બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.
  - ૭. સાતમા પ્રાભૃતપ્રાભૃતમાં—મંડલા (સૂર્ય<sup>-</sup>નાં માંડલાં)ના આકારની બાબતમાં

અન્ય ધર્મી એાના અયેાગ્ય ૮ વિચારા જણાવીને મંડલના આકાર<mark>ની યથાર્થ બીના</mark> સ્પષ્ટ સમજાવી **છે.** 

૮. આઠમા પ્રાભૃતપ્રાભૃતમાં—સૂર્યના દરેક મંડલના યથાથ વિષ્કંભ (અને ખાહ€ય=જાડાઈ) જણાવતા અન્ય ધર્મી ઓના અધાવ્ય ૩ વિચારા પણ ફક્ત શિષ્ધાને જણાવવાની ખાતર દર્શાવ્યા છે. પણ તે ખાેડા છે એમ સમજવું.

ખીજા પ્રાભૃતના ૩ પ્રાભૃતપ્રાભૃતાના ટ્વંક પરિચય

- પહેલા પ્રાભૃતપ્રાભૃતમાં—સૂર્ય તીછી'ગતિ કરે છે, તથા ઉગે છે અને આથમે છે. આ બાબતમાં અન્યધમી' એાના અધાગ્ય ૮ વિચારા જણાવીને યથાથ' બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ર. બીજા પ્રાભૃતપ્રાભૃતમાં—સૂર્ય એકમંડલને ગતિવઉ (ગતિ કરીને, ચાલીને) પુરું કરીને બીજા મંડલમાં દાખલ થાય છે (ગતિ કરે છે) આ હકીકતને યથાથે સમજાવતાં અન્ય ધમી<sup>©</sup>ઓના અયાગ્ય બે વિચારા પણ જણાવ્યા છે. તથા ભેદ ઘાતની અને કર્ણકલાની પણ હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- 3. ત્રીજા પ્રાભૃતપ્રાભૃતમાં—સૂર્ય દરેક મંડલમાં ગતિ કરે, ત્યારે એક મુદૂર્તમાં કેટલી ગતિ કરે? એટલે મંડલના કેટલા ભાગમાં ચાલે છે? આ પ્રશ્નના યથાર્થ ઉત્તર સમજાવતાં અન્ય ધર્મી એના અધાગ્ય ૪ વિચારા પણ જણાવ્યા છે. આ ફીતે મુદ્દુર્ત ગતિની બીના કહીને અહીંથી આપણે કેટલા વાજન દૂર રહેલા સૂર્યને દેખીએ છીએ? આ પ્રશ્નના પણ ઉત્તર વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. આ રીતે પહેલા બીજા અને દશમા પ્રાભૃતના અનુકંમે ૮+3+રર=33 પ્રાભૃતપ્રાભૃતાના સંક્ષિપ્ત પરિચય સહિત ૨૦ પ્રાભૃતાના ટૂં ક પરિચય જાણવા. આ શ્રીસૂર્ય પ્રશ્નિ સૂત્ર સમજવામાં બહુજ કઠીન છે. મહા- સુદ્ધિશાલી પુષ્યવંત જવા જ આનું ખરું રહસ્ય સમજ શકે છે. આપણા સદ્દભાગ્યે શ્રીમલયગિરિ મહારાજે રચેલી દીકા આજે મળી શકે છે, તેને આધારે જ આ સૂત્રના અર્થા સમજય છે. આના સાર લઇને કાઈ પ્રાચીન સ્થવિર ભગવંતે જયાતિષ્કરંડક પ્રકીષ્ઠ (પયન્ના)ની રચના કરી છે. તેની બીના આગળ જણાવીશ.
  - પ. શ્રીસૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિના અને ૭. ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા

S S S

ા શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના અહારમાં પ્રકાશ પૂર્ણ થયા !!

## ા એાગણીશમા પકાશ ા

է. ઉપાંગ શ્રી જ'બૂદ્રીય પ્રજ્ઞપ્તિના સંક્ષિપ્ત પરિચય ાા आर्या ।।

पण्पत्तीए लेसा, जंबुदीवस्स परिचयं वृच्छं।। ना या धम्मकहोवं-गमिणं खित्ताइबोहदयं ।। १४६ ।। छट्टे वक्खारे जंबुदीयत्थसत्थपण्णवणा ।। सिरिजंब्दीवपण्णत्ती ।। १४७ ।। विहिएवं सहत्था, भरतिवयारो पढमे, वश्लारे कालचक्रपण्यती ।। बोए युत्तं तइए, चरियं सिरिभरहचिकस्स ॥ १४८ ॥ बासहराइ चडत्थे, जिणवइजम्माभिसेयबुत्तं ।। यं च म व क्लार गयं, जंबू ही बत्थ बूत्तंतं ।। १४९ ।। कहिय छुट्टे सत्तम-वक्लारे जोइसाण वृत्तंतं ।। विद्वीए ॥ १५०॥ भूगोलयवृत्तं तो-वष्सगं जद्दण लबखण कुलगर नवनिहि, चोइसरयणाहः३ण्णणं भणि<sup>य</sup> ।। बित्तिछक्कं सन्भावो इक्कवित्तीए ॥ १५१ ॥ एयस्स

શાબદાર્થ:—હવે હું શ્રા જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના આંગણીશમાં પ્રકાશમાં શ્રીજં ખૂલીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર નામના છઠ્ઠા ઉપાંગના પરિચય દું કામાં કહીશ. છઠ્ઠા શ્રીજ્ઞાતા- ધર્મ ક્યાંગ સૂત્રનું આ શ્રીજં ખૂલીપપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર હપાંગ જાણવું. દું કમાં કહી શકાય કે આ છઠ્ઠા અંગતું છઠ્ઠું ઉપાંગ છે. અહીં ભરત ક્ષેત્રાદિના વૃત્તાંત કહ્યો છે, તેથી ક્ષેત્રાદિનો બીનાને વિસ્તારથી સમજાવના દું આ સૂત્ર છે. ૧૪૬. અહીં છઠ્ઠા વક્ષસ્કાર (વિભાગ) માં જં ખૂલીપના પદાર્થોનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તેથી આ છઠ્ઠા ઉપાંગનું શ્રીજં ખ્રૃદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિ નામ યથાર્થ છે. કેટલાએક પ્રયામાં અંદલે પ્રમેયરતન મં ખૂલા વગેરમાં આ સૂત્રને લ શ્રીજં ખૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિ અધ્યયન '' શબ્દથી ઓળખાવ્યું છે. ૧૪૭. આ સૂત્રના ૭ વક્ષસ્કારો છે. જેમ બીજ સૂત્રમાં શતકાદિ વિભાગા કહ્યા છે, તેવા વિભાગને જ અહીં વક્ષસ્કાર શબ્દથી જણાવ્યા છે. સાત વક્ષસ્કારોમાંના પહેલા વક્ષસ્કારમાં ભરત ક્ષેત્રનું વર્ણન કર્યું છે, અને બીજ વક્ષસ્કારમાં કાલચક્રનું વૃત્તાંત વર્ણવ્યું છે. તથા ત્રીજા વક્ષસ્કારમાં શ્રીભરત

ચક્રવર્ત્તિનું ચરિત્ર જણાવ્યું છે. ૧૪૮. ચાથા વક્ષસ્કારમાં વર્ષધર પર્વતાની અને રમ્યક ક્ષેત્રથી લઈને ઐરવત ક્ષેત્ર સુધીના પદાર્થાનું વર્ણન કર્યું છે. પાંચમા વક્ષસ્કારમાં શ્રીતીર્થ કર દેવના ( ઇંદ્રોએ મેરુ ઉપર કરેલા ) જન્માભિષેકનું વર્ષુ ન કર્યું છે. આ સૂત્ર વગેરેના આધારે જ પ્રાકૃત સંસ્કૃત હિંદી અને ગુજરાતી (સ્નાત્રના પ્રસંગને સ્ચવનાર) કાવ્યા રચાયાં છે. તથા છકુા વક્ષસ્કારમાં જ ળ્રુઢીપના ૧. ખાંડવા. ર. ચાજના, ૩. ક્ષેત્રા, ૪. પવેલા, ૫. શિખરા, ૬. તીર્થા, ૭. શ્રેણીઓ, ૮. વિજધા. ૯. ક્રહા ૧૦. નદીઓ વગેરે પદાર્થાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. આ સુત્ર વગેરે શાસ્ત્રોના સાર લઈને શ્રીજ અૂદ્રોપ સંથહણીની રચના થઈ છે. તેના કર્ત્તા શ્રીહરિભદ્ર-સુરિ મહારાજ છે. સાતમા વક્ષસ્કારમાં જ્યાતિશ્વકનું વૃત્તાંત જણાવ્યું છે. આ રીતે જૈન દર્ષ્ટિએ આ સુત્રમાં ભૂગાળનું અને ખગાળનું વર્ણું સરલ પદ્ધતિએ કહું<sup>દ</sup> છે. સૂક્ષ્મ દષ્ટિએ વિચારતાં જણાય છે કે અહીં ચારે અનુધાનાનું પણ વર્ણન ટ્રંકામાં કર્યું છે. ૧૪૯-૧૫૦. ૨૦ મા સૂત્રમાં ખત્રીશ લક્ષ્મણા, અને ૨૮ સ્ત્રમાં ૧૫ ૧કલકરાનાં નામ જણાવ્યાં છે. તથા ૬૬ માં સુત્રમાં ચક્રવત્તી નાં ૯ નિધાનાનું સ્વરૂપ ૧૫ શ્લાકોમાં જણાવ્યું છે. તેમજ ૧૪ રહેના વગેરે પદાર્થોનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. આ શ્રીજ'અહીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સુત્રના સ્થનાર કોઈ પૂર્વધર સ્થવિર હોય. એમ સુત્રની ભાષાદિ જોતાં જણાય છે. આ સૂત્રની ઉપર ૬ ટીકાએ રચાઈ હતી. તેમાં (૧) શ્રીમલયગિરિ-કુત ટીકા વિચ્છેક પામી. (૨) શ્રીહીરવિજયસ્ર્સિકૃત ટીકા, (૩) શ્રીધર્મસાગરકૃત ટીકા, (૪) યુર્યસાગરકૃત દીકા (૫) ભ્રહ્મધિ કૃત વૃત્તિ. આ બધી દીકાઓ હાલ અલલ્ય છે. (૬) શ્રીશાંતિચંદ્રગણિકૃત દીકા માહે છે, અને તે છપાઇ છે, અને તે મળી શકે છે. તેના આધારે જ અહીં સંક્ષિપ્ત પરિચય જણાવ્યા છે. ૧૫૧.

સ્પષ્ટાથ':—આ શ્રીજ' અફ્રીય પ્રજ્ઞપ્તિસ્ત્રના પહેલા વક્ષસ્કારમાં દીકાકાર શ્રીશાંતિચંદ્રગિલ્એ શરૂઆતમાં પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવને અને ગંધહસ્તિ મહારાજને, તથા શ્રીમલયગિરિજને, તેમજ દાદાગુર શ્રીવિજયહીરસૂરિ અને ગુરૂશ્રી ઉપાધ્યાય સકલચંદ્ર ગિલ્ફિન સહિત નભસ્કારાદિ કરીને જણાવ્યું કે શ્રીમલયગિરિ મહારાજે આ હૃફ્રા ઉપાંગની દીકા રચી હતી, તે કાલદાયથી વિચ્છેદ પામી, તેથી હું આ શ્રીજ' અદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સ્ત્રની '' प्रमेयस्त मंज्य '' નામે દીકા રચું છું. અહીં ગિલ્ફિતની બીના વધારે જહ્યાવી છે, તે બાકીના ત્રણ અનુયાગાનું પણ સંક્ષિપ્ત વર્ણન કર્યું છે. પછી ક્લ

૧ શ્રીસ્થાનાંગ સ્ત્રના હમા અધ્યયનમાં (૫૫૬ મા સ્ત્રમાં) સાત કુલકરા કહ્યા છે અને દશમા અધ્યયનમાં દશ કુલકરા કહ્યા છે તથા ૫૭મચરિય (૫૬ મા સ્ત્રમાં) સાત કુલકરા કહ્યા છે તથા ૫૭મચરિય (૫૬ચરિત=પ્રાકૃત જૈન રામાયછા)ના ત્રીજ ઉદ્દેશાની ગાથા ૫૦-૫૫માં ચૌદ કુલકરા જહ્યુલ્યા છે. આ ત્રણે વચના આપેક્ષિક છે. અને માનવા લાયક છે જેમ શ્રીપાર્શ્વનાથના ગણધરાદિની ખાબતમાં જે કારણા જણાવ્યાં, તેવાં પણ કારણાં અહીં કહ્યા હોય એમ સંભવે છે.

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( દુ. ઉપાંગ શ્રી જ'બુદ્ધીય પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રના પરિચય) ૩૭૭ યાગ મ'ગલાદિનું સ્વરૂપ જણાવીને કહ્યું કે દરા વર્ષીના દીક્ષા પર્યાયવાળા મુનિ આ છઠા ઉપાંગને ભણવા લાયક જાણવા. પછી ઉપક્રમ નિક્ષેપ અનુગમાદિ દ્વારાનું વર્ણન કરીને જંબ, ઢીપ, અને પ્રજ્ઞપ્તિ શબ્દેાનું નામાદિ ૪ નિક્ષેપના અનુસારે સ્વરૂપ જણા-વ્યું છે. પછી મિથિલાનગરી, માણિલક યક્ષનું ચૈત્ય, જિતરાલુ રાજાનું અને તેની ધારિણી રાણીનું વર્ષાન કરીને પ્રભુત્રી મહાવીરદેવના આગમનાદિની ખીના કહી છે. (આ પ્રસંગે ટીકામાં નમસ્કારાદિ પદાના નિક્ષેપાનું અને નામ-સ્થાપનાનું તથા હવ્યનય ભાવનયતું સ્વરૂપ સમજાવીને કહ્યું છે કે સ્થાપનાનિક્ષેપા નમવા લાયક છે. ને પૂજા સત્કારાદિ કરવા લાયક છે. ) પછી શ્રીગૌતમસ્વામીનું વર્ણન કરીને જંબદ્ભીપના મહત્ત્વ (માદાપા, વિશાલપા ) સ્થાન અને આકારાદિના પ્રશ્નોત્તરાતું વર્ણન કર્યું છે. ( આ પ્રસંગે ટીકામાં પરિધિતું માધ લાવવાની રીત કહી છે ) પછી અતુક્રમે જ બુદ્ધીપની જગતી, પદ્મવરવેદિકા, અને વનખાંડ, તેના ભૂમિભાગ, તથા વિજયાદિ હારા, તે દરેકની ઊંચાઇ વગેરે, તેમજ તે દ્વારાનું માંહામાંહે આંતરૂં, અને રાજધાની વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. પછી ભરત ક્ષેત્રના આકાર, લંખાઇ વગેરેતું વર્ણન કરીને દક્ષિણાર્ધ ભરતના આયામ (લંબાઈ) વગેરેનું અને મતુષ્યાનું વર્ણન કર્યું છે. પછી વૈતાઢય પર્વતનું સ્વરૂપ જણાવતાં તેની લંભાઇ, ઊંચાઇ વગેરેતું, વનખંડ, ગુફા, વિદ્યાધરાની શ્રેષ્ઠિ, નગરા, ત્યાં રહેલા મતુષ્યા, શિખરતું તલ ( તળિયું ), શિખરાની સંખ્યા વગેરે પદાર્થીની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી સિદ્ધાયતન, દેવર્જંદક અને જિનપ્રતિમા વગેરેનું વર્ષ્યન કરીને કક્ષિણાર્ધ ભરતતું, તથા ત્યાં રહેનારા દેવતું અને તેની રાજધાની વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. પછી વૈતાદય શબ્દના અર્થ, અને ત્યાં રહેનારા દેવના નામનું શાધતપર્છ વગુરે ખીતા જણાવીને ઉત્તર દિશામાં રહેલા ભરતક્ષેત્ર ( ઉત્તર ભરતાર્ધ )ના આકાર. લ'ભાઈ, અને મતુષ્ય વગેરેની અને ઋષભકૂટની હકીકત સમજાવી છે. (આ પ્રસંગ ડીકામાં ભરતક્ષેત્રની જીવા (ગણિત વિશેષ )ના યાજના લાવવાની રીત તથા જીવાન સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. ગણિતના જવા, ધનુ:પૃષ્ઠ પરિધિ વગેરે સેટા છે. તે ખધા ભેટાનું સ્વરૂપ અહીં ટીકાકારે જુદા જુદા પ્રસંગ અહુ જ સરલ પદ્ધતિએ સમજા-વ્યું છે. ક્ષેત્રસમાસાદિ પ્રકરણાના ગુરુગમથી જેણે અભ્યાસ કર્યા હોય, તે જ જીવ મા સુત્રના અર્થી યથાર્થ સમજ શકશે. ગણિતની ખીના સમજવામાં સહેલી નથી. આ જ કારણે તેના અભ્યાસકા વિરલા (ગણત્રીના; ગણ્યાં ગાંઠયા ) જ જણાય છે. અમક અ'શું બીજા દ્રવ્યાનુધાગાદિના અલ્યાસીએાને ગણિતાનુધાગ જરૂર મદદ કરે છે. અને ક્ષેત્રાદિની બીનાને યથાર્થ સમજવામાં પણ જણાતી કઠિનતાને દૂર કરનાર ગણિતાનુચાગ છે. આવા અનેક મુદ્દાઓને લક્ષ્યમાં રાખીને સમર્થ પૂર્વધર સ્થવિર ભગવંતે અહિં ગણિતાનુયાગનું સ્વરૂપ વધારે પ્રમાણમાં સમજબ્યું 🦫.

શ્રીજ ખૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિના પહેલા વક્ષસ્કારના સ'ક્ષિપ્ત પરિચય પૂરે। થયે।

## श्री क'णूद्वीपप्रज्ञाप्तिना भीक वक्षस्कारना द्वंड परिचय

અહીં કાલચક્રનું સ્વરૂપ જણાવતાં વચમાં શ્રીઆદિનાથ પ્રભુનું સંક્ષિપ્ત જીવન વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે એમ દુંકામાં કહી શકાય. અને વિસ્તારથી હડીકત અનુક્રમે આ પ્રમાણે જાણવી:

૧. છ ( ૧) આરા, ૨. એકથી માંડીને શીર્ષ પ્રહેલિકા સુધીનું અંકગંભિત, ૩. નિશ્ચય પરમાણુ અને વ્યવહાર પરમાણુથી માંડીને યાજન સુધીના કાષ્ટકનું અને પલ્યાપમ સાગરાપમ વગેરેનું ( કાલના ભેદનું ) વર્ણન વિસ્તારથી કરીને આ ભરત ક્ષેત્રની અવસર્પિણીના પહેલા આરાનું અને મત્તાંગદ વગેરે કલ્પવૃક્ષાનું વર્ણન કર્યું છે. પછી તે પહેલા આરાના મનુષ્યાનું અને તેમના આહાર, વસતિ, વગેરેનું વર્ણન કરીને જણાવ્યું કે તે વખતે ઘર, ગામ વગેરે ન હોય, અને અસિ ( તરવાર ) વગેરેની વપરાશ પણ ન હોય. તથા આ ગજા, આ નાકર, આ આના ભાઈ, મિત્ર કે શત્રુ, આવો વ્યવહાર પણ ન હોય. સિંહાદિ યુગલિયા મનુષ્યાને ઉપદ્રવ કરે નહિ, તેમજ હાંસ−મ\*છર-મરકી વગેરેના અને ભૂત વગેરેના પણ ઉપદ્રવો થાય નહિ.

આ પહેલા આરામાં યુગલિયા જીવાને ક્ષાય આછા હોય છે, તેઓ સ્વભાવે શાંત હોય છે. તેથી તેમને કાેઇની સાથે શત્રુભાવ હોતા નથી, માટે તેઓ ભવિષ્યમાં ખૃત્યુ પામી દેવગતિમાં જ જાય છે. આ યુગલિયાઓના આયુષ્ય, શરીરની ઊંચાઈ, સંઘયણ, સંસ્થાન, ગતિ, યુર્ગાલયાના જન્મ વગેરે બીના અનુક્રમે સ્પષ્ટ જણાવીને છેવટે પદ્મગંધાદિ **૬ ભેદાતું સ્વરૂપ પ**ણ સમજાવ્યું ત્યાર બાદ બીજા આરાના યુગ-લિયાની ઊંચાઇ વગેરે કહીને ત્રીજા આરાના ત્રણ ભાગ વગેરેનું અને સુમતિ વગેરે ૧૫ કલકરાતું વર્ણન કરતાં તેમની હકારાદિ દંડનીતિતું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી શ્રીઋષ્યભદ્રેવના ચરિત્રના અ'ો કુમારવાસ, રાજ્યકાલ, કલાતું દેખાડલું, સ્ત્રીઓના ગુણા, શિલ્પદર્શન, યુત્રાને કરેલા અભિષેક, દીક્ષાના મહાત્સવ, કાંઇક અધિક એક વર્ષ સુધી વસ્ત્ર ( દેવદૂષ્ય ) તું ધારણ કરવું, ઉપસર્ગ તું સહન કરવું, સમિતિ વગેરે સાધુના ગુણા, કેવલ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ, પચ્ચીશ ભાવના સહિત મહાવ્રતાની ખોના. ગણધર વગેરે પરિવાર વગેરેનું કમસર વર્ણન કર્યું છે. પછી જણાવ્યું છે કે શ્રીઅાદિ-નાથના ચ્યવન વગેરે ૪ કલ્યાલુકા અને રાજ્યાભિષક ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રમાં અને અલ્નિ-જિત નક્ષત્રમાં અષ્ટાપદ પર્વતે નિર્વાણ કલ્યાણક થયું. તે ટાઇમે દેવેન્દ્ર વગેરે આગ્યા, પ્રશ્કુ વગેરેના દેહાને સ્નાનાદિ વિધિ કરવા પૂર્વક ચિતામાં ગાઠવ્યા, અબ્રિથી અળતાં છેવટે દાઢા વગેરેને ઇંદ્રાક્રિકે ત્રહણ કર્યા. ન'દી ધરે મહાત્સવ કરી તેઓ સ્વસ્થાને તે દાઢાએને ડાખડામાં મૂકી હંમેશાં તેની પૂજા કરે. ચાથા પાંચમા અને છકા આરાતું વિસ્તારથી વર્ણન કરીને અવસાપણીની બીના પૂર્ણ કરી છે. પછી ઉત્સર્પિણીની

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( કે. ઉપાંગ શ્રી જ બુદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સ્વાના પરિચય ) 30૯ હકીકત શરૂ કરીને અનુક્રમે પહેલા આશનું, અને પુષ્કરાવર્ત્તાદિ મેઘ, માંસાદિને વર્જવાની મર્યાદા, બીજ આશનું સ્વરૂપ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ રીતે બીજા વક્ષસ્કારના દ્વેક પરિચય જાણવા.

શ્રીજં ખૂદ્વીય પ્રજ્ઞપ્તિના ત્રીજ વક્ષસ્કારના સંક્ષિપ્ત પરિચય શ્રીભરત ચક્રવર્ત્તીનું ચરિત્ર

અહીં શરૂઆતમાં અયાધ્યા નગરીતું અને ભરત ચક્રવર્તીનાં લક્ષણાદિતું વર્ણન કરીને જણાવ્યું છે કે આયુધશાલામાં ચક્રસ્તનની ઉત્પત્તિ થઈ, નાકરે ભરત મહારાજાને વધામણી આપી, તેણે તેની પૂજા કરી, ભરત મહારાજાએ નાકરને રાજી થઇ દાન મ્યા<sup>ર</sup>યું, ચક્રના મહાત્સવ કર્યા, તેમાં ભરત મહારાજાએ સ્નાનાદિ કરીને નગરશેઠ વગેરે પરિવારની સાથે ચક્રની પાસે જઈ પ્રમાજૈનાદિ (માર પીછી વગેરેથી સાક કરવું વગેરે) કરવા પૂર્વ ક ચક્ર પૂજા (ચક્રસ્તની પૂજા) કરીને તેની આગળ દર્પણ વગેરે અષ્ટ મંગલા આલેખ્યા (ગાઠવ્યા) અને પ્રજાતું દાણ (જકાત) માર્ક કર્યું<sup>લ</sup> વગેરે પ્રકારે ધામધૂમથી ચક્રરત્નના મહાત્સવ કર્યા બાદ ભરત મહારાજા ચક્રની ગતિને અનુસારે છ (૬) ખંડ સાધવા નીક્હ્યા. અતુક્રમે માગધ <mark>તીથે તરફ ચક્ર ચાલવા માંડચું, તેની પાછળ ભ</mark>રત મહારાજાએ પણ ચાલવા માંડયું. જ્યાં ચક સ્થિર થયું, તે સ્થલે પીષધશાલામાં અક્રમ તપ કરી રથમાં બેઠા. પછી તેમણે લવણ સમુદ્રમાં ઉતરી સુસ્થિત દેવને નમસ્કારાદિ કરી ખાષ્યુ છાડ્યું, આથી કોધ પામેલા સુસ્થિતદ્દેવ ભાષ્યની ઉપર લખેલ ભરત મહા-રાજાનું નામ વાંચીને ભેડહ્યું લઈ ભરત મહારાજાની પાસે આવીને કહેવા લાગ્યા કે હું આપના દાસ છું, જે હુકમ હાય તે કરમાવશા, તે કરવા તૈયાર છું અને તૈયાર રહીશ. આ વચન સાંભળી ભરત મહારાજાએ તેને સત્કારાદિ કરવા પૂર્વ ક સ્વસ્થાન જવાની રજા આપી. લવણ સમુદ્રમાંથી ખહાર નીકળી સ્નાનાદિ કરીને અક્રમનું પારે છે કર્યું. પછી ભરત મહારાજાના સૈન્યની ધીના અને વરદામ તીર્થના દ્વેવને સાધવાની હકીકત તથા પૌષધશાલા રથ ઘાડા વગેરેની તેમજ પ્રભાસ તીર્થ ને સાધવાની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી સિંધુ દેવીના અઠ્મ, પૌષધ વગેરે વિધિ કરતાં સિંધુ દ્રેવીએ ' અહીં ભાવી ચક્રવતી' આવ્યા છે ' એમ અવધિજ્ઞાનથી જાણીને ભરત મહા-રાજાને ભદાસનાદિની ભેઠ કરી. ત્યાર ખાદ વૈતાઢ્યગિરિના કુમાર દેવને સાધવાને અઠુમ કરતાં તે દેવે ભરત મહારાજાને કહાં વગેરે (સેટમાં) આપ્યાં અને તિમિસ્ત્રા ગુફાના સ્વામી કૃતમાલ દેવને સાધવા અઠ્ઠમ કરનાર ભરત રાજાને તે દેવે ૧૪ તિલક વગેરે આપ્યાં. પછી સુધેલ સેનાપતિનું વર્લ્ડન કરીને જણાવ્યું કે તે સુધેણ સેનાપતિ હસ્તિ-રત્નાદિની મદદથી સિંહલ દેશ વગેરેને સાથે છે, ત્યાંના લાકા તેને આભરણાદિની ભેઠ આપે છે. પછી તે સુષેણ અકુમ કરીને તિમિસા ગુફાનું દ્વાર ઉઘાઉ છે, ને મણિ

રત્નથી ગુફામાં પ્રકાશ ફેલાવીને કાકિણી રત્નથી ૪૯ માંડલાં આલેખે છે. (ચિતરે છે) તથા ઉન્મગ્ના, નિમગ્ના નદીઓ ઊતરીને ચિલાતા (ભિલ્લા)ની સાથે યુદ્ધ કરતાં यभिरत अने अत्ररत्यी सैन्यती रक्षा डरे छे, तेमक ते वण्यते जाधापति रत्नथी शासी વગેરે અનાજ નિયજાવે છે (ઉત્પન્ન કરાવે છે). અંતે તે સુધેગુ સેનાધિપતિ નાગકુમાર દેવાના ઉપદ્રવને દૂર કરી ભિલ્લાને જ્યારે વશ કરે છે, ત્યારે તેંએા તેને રતનાદિ ભેટ કરે છે. તે પછી તે અફ્રમ કરીને કાલ હિમવાંત પ્રવિતના અધિષ્ઠાયક દેવને વશ કરતાં તે તેને પુષ્પાદિની માલાએા વગેરે ભેઠ કરે છે. ત્યાર પછી ઋષભક્રઠ પર ભરત મહારાજાએ ધાતાતું નામ લખીને સ્ત્રીરતન મેળવીને અને ગંગા દેવીની સાધના વગેરે કરીને ખંડ-પ્રપાત શુકાના અધિષ્ઠાયક નૃત્તમાલ દેવને અઠ્મ કરી વશ કર્યો. તેણે ભરત મહારાજાને ઘરેણાં વગેરેની ભેટ કરી. પછી સુધેણ સેનાધિપતિએ ગંગા નદીના પાછળના નિષ્ફ્રો સાધ્યા. (વશ કર્યા) ત્યારે ત્યાંના રહીશ લાકોએ તેમને રત્નાદિ આપ્યા. આ હકીકત જણાવીને કહ્યું કે તેણે ખંડપ્રપાત ગુફાના ખારણાં ઉદ્યાહ્યા વગેરે બીના વિસ્તારથી જણાવી છે. પછી ઉન્મગ્નાદિ નદીઓનું ઉતરવું. અને ગંગા નદીના પશ્ચિમ કાંઠે નવ નિધિના અધિષ્ઠાયક દેવાના નિમિત્તે અઠ્ઠમ કરતાં નિધાનનું પ્રકટ થવું, તથા ભરત રાજાએ ૧૪ રહેના, હ નિધિ, સ્ત્રીરહન વગેરે સહિત ધામધૂમથી અધાધ્યા નગરીમાં કરેલ પ્રવેશ. તેમજ ભરત મહારાજાના ચક્રવર્ત્તિ પણાના અભિષેક વગેરેનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે પછી ચકાદિ રત્નાને ઉત્પત્ન થવાના સ્થાના, અને ભરત ચક્રવર્ત્તાની ૠદિનું વર્જાન કરીને જણાવ્યું કે-આદર્શમાં શરીરની શાભા જોવાના પ્રસંગે અનિત્ય ભાવનાના વિચાર કરતાં ભરત ચક્રવર્ત્તિને કેવલગ્રાન પ્રક્ટ થયું. દશ હજાર રાજાઓની સાથે સર્વજ્ઞ શ્રીભરત ચક્રવર્તીએ દીક્ષા લીધી, એક લાખ પૂર્વ સુધી કેવલીપણે વિચરી ઘણાં જવાને તારી અષ્ટાપક પવ તે અનશન કરી મોક્ષે ગયા. આ હકીકત વિસ્તારથી જણાવીને અ'તે ભરત ક્ષેત્રના અન્વર્થ (શબ્દ પ્રમાણે થતા અર્થ ) સમજવ્યા છે. તેમાં કહ્યું છે કે આ ક્ષેત્રના અધિષ્ઠાયક દેવતું નામ ભારત હોાવાથી તે ભારતક્ષેત્ર નામથી આળખાય છે. તે દ્વતું આયુષ્ય એક પલ્યાપમતું જાણવું.

જં ખૂઢીપપ્રજ્ઞપ્તિના ત્રીજા વક્ષસ્કારના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

શ્રીજ ખૂઢીપપ્રજ્ઞપ્તિના ચાેથા વક્ષસ્કારના સંક્ષિપ્ત પરિચય

અહીં જ અૂફીપમાં આવેલા વર્ષ ધર પર્વતા, કુટા (શિખરા), તીર્થા (માર્ગવ વગર) વિદ્યાધરાના નગરાની શ્રેણીઓ, ૩૪ વિજયા (૧. ભરત, ૨. ઐરવત, ૩ થી ૩૪ મહાવિદેહની ૩૨ વિજયા) દ્રહા અને નદીયા વગેરેતું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તે અનુક્રમે આ રીતે જાણવું: શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલો ( ૬. ઉપાંગ શ્રી જ અદ્ભીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રના પરિચય ) ૩૮૧

૧. ક્ષુલ્લ હિમવ'ત વર્ષ ધર પર્વાત, ૨. પદ્મહુદ, તેનાં ક્રમળા, મણ્યિકિકા, શયનીય ( શ્રીદ્રેવીની શય્યા, પથારી) શ્રીદ્રેવી, તેના સામાનિક દ્વેવાદિના પરિવાર, અને કમલાના પરિક્ષેપ ( ગાળાકારે ધરાવા ) વગેરેનું વર્ણન અનુક્રમે વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી ગંગા, સિંધુ, રાહિતાંશા આ ત્રણ નદીઓનું, ને તે દરેક નદીના પ્રપાત કું'ડાનું તથા દ્વીપાદિનું તેમજ હિમવ'ત પવ<sup>ર</sup>તની ઉપર ચ્યાવેલ સિદ્ધાયતન વગેરેનું વર્ણું ન વિસ્તારથી કર્યું છે. આ રીતે ક્યુલ્લહિમવ'તની બીના દ્વ'કમાં જણાવીને હિમવત્ક્ષેત્રની હકીકત શરૂ કરી છે. તેમાં શબ્દાપાતી નામે ગાળ વૈતાઢ્ય પર્વત અને તેના અધિષ્ઠાયક દ્વેવનું વર્ણીન કરીને હિંમવહ્સેત્રના અન્વર્થ ( શબ્દાર્થ ) સમજાવ્યા છે. પછી મહાહિમવંત પર્વતના વર્ષ્યુ નમાં મહાપદ્માહદ, હીદેવી અને રાહિતા નદી, હરિકાંતા નદી તથા તેના પ્રપાતક ડા, તેમજ દ્વીપાદિની હકીકત કહીને છેવટે તેના ૮ શિખરાની પણ બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી હરિવ પક્ષેત્ર, વિક્ટાપાતી પર્વત, નિષધપર્વત, તિગ≈્છહદ, ધૃતિ≩વી, હરિનદી, સીતાદાનદી, તેના પ્રપાતકું'ડા, સિહાયતન, અને ૯ ફૂંઠ વગેરેનું વર્ણન અનુકર્મ વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી પૂર્વ મહાવિદેહ, પશ્ચિમ મહાવિદેહ, દેવકુરૂ, ઉત્તરકુરૂ (યુગલિયા ક્ષેત્રો )નું વર્ણન અનુક્રમે વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી ગાંધમાદન પર્વાત, તેના ૭ ફ્રૂટ, ઉત્તરફરૂ નામે યુગલિયાનું ક્ષેત્ર, તેની ભૂમિ, પદ્મગંધાદિ ૬ જાતિ, યમક પર્વાત, તેના અધિષ્ઠાયક દેવ, તેની રાજધાની, જિનેશ્વર દેવાની દાઢા, આ બધા પદાર્થાનું સ્વરૂપ ક્રમસર વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી નીલવત વગેરે પાંચ દ્રહો, અને કાંચનપર્વતા, જં અ્રુટ્યુક્ષની વેલ્કિકા (નાના એાટલા ) તેના ત્રિસાપાન ( ત્રણ પગથિયા ) તથા મણિ-પીઠીકા, શાલા, દેવચ્છંદ, ત્યાં રહેલી જિનપ્રતિમાંઓ, અનાદતદેવતું ભવન, શયનીય, તેના પરિવાર, વાવ, કૂંઠ, આ પદાર્થીની હકીકત ક્રમસર વિસ્તારથી સમજાવીને છેવટે જં ખૂનામનાે અન્વર્થ ( શબ્દાર્થ ) વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી ઉત્તરકુરના અન્વર્થ માલ્યવ તવકાસ્કાર, તેના ૯ ફૂટ, હરિષહફૂટ, તેના સ્વામીકેવ, માલ્યવત્શાળકના અન્વર્થ, તથા કચ્છવિજય, ત્યાં આવેલ વૈતાઢ્યપર્વત, તેની ઉપરના વિદ્યાધરાના નગરા અને આભિયાગિક દેવાની શ્રેણિ, સિંધુ અને ગંગાનદી, તેમના કુંડા, આ બધા પદાર્થોતું ક્રમસર વિસ્તારથી વર્ષ્યુંન કર્યું<sup>દ</sup> છે. પછી ચિત્રકૃડ નામે વક્ષસ્કારપવ<sup>ર</sup>ત અને તેના ક્રુટ વગેરે, સુકચ્છાદિ વિજય, તે કરેકની રાજધાની, કુંડ, નદીએક વગેરેતું વર્ણુન કરીને વચ્છાદિ વિજયાનું અને તે દરેકની સુસીમાદિ રાજધાનીનું તથા ત્રિક્ટાદિ વક્ષસ્કારપર્વાત વગેરેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સ્પેપ્ટ સમજાવ્યું છે. પછી સૌમનસ નામે વેક્ષસ્કારપર્વાત, સિદ્ધાયતનાદિ, અને ક્રેવકુરૂ, પદ્મગંધાદિજાતિ, તથા ચિત્ર વિચિત્ર નામના કૂટ, તેમજ નિષધકહાદિ પાંચ કહોાનું વર્ણન કરીને કૂટ, શાદમલીવૃક્ષ, વિચુત્પ્રભ વક્ષસ્કારપર્વત, તેના કૂંટ અને અધિષ્ઠાયક દેવ વગેરેનું સ્વરૂપ સમજાવીને અ'તે વિ<mark>દ્યુત્પ્રભના શ</mark>બ્દાર્થ જણાવ્યા છે. પછી પક્ષ્માદિ વિજયાનું અને તે દરેક વિજયની

રાજધાની તથા અંકાવતી વગેરે વક્ષસ્કારાનું વર્ણન દ્વકામાં કરીને મેરૂપવ'તની બીના શરૂ કરતાં મેરૂનું સ્થાન અને તેની લંખાઈ વગેરે તથા ભદ્રશાલવન, નંદનવન, સૌમનસવન, તેમજ પંડકવનની બીના જણાવીને તે વનાના કુમુદ વગેરેની અને વાવડી-યાની તથા પદ્મોત્તર વગેરે દિક્કુટોની હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી નંદનવનની લંખાઈ વગેરે, ત્યાંના સિદ્ધાયતના. વાવ, તથા નંદનવન કુટાદિ ૯ ફૂટો, આ બધા પદાર્થોનું વર્ણન કરીને સૌમનસ્રવનની લંખાઈ વગેરે, અને પંડકવનની તથા સૂલિકાની લંખાઈ વગેરે કહીને પાંડિશિલા વગેરે અભિષેક શિલાઓનું અને મેરૂના ત્રણ કાંડનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે જે શિલાની ઉપર ઈંદાદિ દેવા શ્રીતીર્થ કર, દેવના જન્મ કલ્યાણકના અભિષેક કરે, તે અભિષેક શિલા કહેવાય. પછી મેરૂનાં નામ અને અન્વર્થ કહીને નીલવદ્ધ'ધર પર્વતનું અને સીતા નદી નારીકાંતા નદી તથા કૃટનું, તેમજ રમ્યક ક્ષેત્ર (અકર્મભૂમિ), ગંધાપાતી પર્વત, રકિમ પર્વત તથા તેના ૮ ફૂટનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી હૈરણ્યવત ક્ષેત્રનું અને માલ્યવંત નામે ગાળ વૈતાઢય પર્વતનું તથા શિખરી પર્વત અને તેના ફૂટોનું વર્ણન કરીને ઐરવત ક્ષેત્રનું સ્વરૂપ અને અન્વર્થ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

શ્રીજ'ખૂઢીયપ્રજ્ઞપ્તિના ચાેથા વક્ષસ્કારના ટૂંક પરિચય પૂરાે થયાે.

# શ્રીજં ખૂઢી પત્રજ્ઞષ્તિના પાંચમા વક્ષરકારના સંક્ષિપ્ત પરિચય

અહીં શ્રીતીર્થ કર દેવાના જન્માવસરે છેપ્પન્ન દિરકુમારીઓનાં કાર્યોનું અને ગ્રાસઠ ઇન્દ્રોએ મેર્ પવેલની ઉપર કરેલા જન્માસિષકાદિનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું. છે. પર દિકકુમારીઓમાં ૮ અધાલાકમાં રહેનારી સાગંકરા વગેરેના અને ઉદ્ય લાંકમાં રહેનારી મઘંકરા વગેરે ૮ દિકકુમારીઓના તથા રચક પર તની પૂર્વાદ ચાર દિશાઓમાં રહેનારી ૮...૮ દિકકુમારીઓના તથા રચક પર તની પૂર્વાદ ચાર દિશાઓમાં રહેનારી ૪ દિશકુમારીઓના ગ્રાર પૂર્ણામાં રહેનારી ૪ દિશકુમારીઓના અને મધ્ય રચકની ૪ દિશકુમારીઓના કત વ્યા વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછી જિન જન્મના પ્રસાવે ઈન્દ્રાસનના કંપ (હાલવું), સોધમેન્દ્રે કરેલી રહિત, ઇન્દ્રની જન્માત્મવ કરવાની ઇચ્છા, તેણે દેવાને ખેલાવી જિન જન્મની ઉદ્દેવાયણા કરાવીને પાલક વિમાનની રચના કરાવી, તેમાં શુક વગેરે ઉચિત રચાને ખેસીને સ્વર્ગમાંથી નીકળી અહીં આવ્યા, શકેન્દ્ર પ્રસાનું પ્રતિબિંભ સ્થાપીને પ્રસાને ખેસીને સ્વર્ગમાંથી નીકળી અહીં આવ્યા, શકેન્દ્ર પ્રસાનું પ્રતિબિંભ સ્થાપીને પ્રસાને મેર્યતની ઉપર લઈ ગયા. ત્યાં બાકીના ૧૩ ઇન્દ્રો આવ્યા. અસ્યુનેન્દ્રે આભિ ગ્રાપિક દેવાની મારફત જન્માબિષકની સામગ્રી મંગાવી, સૌધર્મેન્દ્ર સિવાયના ઇન્દ્રોએ ફમસર અભિષેક કરવા માંડ્યા. તે વખતે વાર્જિંગો વાગે છે, દેવા નાચે છે, ને ગાય છે. અ'તે પ્રસાને શરેણાં વગેરે પહેરાવીને અષ્ટમંગલ આલેખે પછી રહિત કરે છે. સૌધર્મેન્દ્ર

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( દ. ઉપાંગ શ્રી જંખૂદ્રીય પ્રજ્ઞપ્તિ સ્ત્રુતો પરિચય) 3/3 ચાર બળદનાં રૂપા કરીને પ્રભુને અભિષેક વગેરે કરીને અહીં લાવી પ્રતિભિષ્મ સંહરી હિરણ્યાદિની લુબ્ડિ કરાવે છે. અને કાેઇએ પ્રભુનું અને પ્રભુની માતાનું અનિષ્દ ચિતવલું નહિ, જો ચિંતવશે તાે શિક્ષા પામશે આવી ઉદ્ધાપણા કરાવે છે. તે બધા મુદ્દાઓનું વિસ્તારથી વર્ષુન કર્યું છે. પછી ઇન્દ્ર વગેરે નંદીચરે અષ્દાહ્નિકા મહાત્સવ કરી સ્વસ્થાને (સ્વગંમાં) જાય છે. આ બધી હકોકતા અહીં વિસ્તારથી જણાવી છે. આ પાંચમા વક્ષસકારના આધારે જ પ્રાકૃત સંસ્કૃત ગુજરાતી ભાષામાં સ્નાત્રાદિની સંકલના થઇ છે.

શ્રી જ ખૂઢીપત્રજ્ઞષ્તિના પાંચમા વક્ષસ્કારના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

श्री ब्यं भूदीपप्रज्ञितना छर्ता वक्षरुधरने। संक्षिप्त परिचय

અહીં શરૂઆતમાં કહ્યું છે કે જંબૂફીપના ચરમ પ્રદેશા (છેક છેલ્લા પ્રદેશા) લવણ સમુદ્રને સ્પર્શ છે (અડકે છે), છતાં તે પ્રદેશા જંબૂદ્રીપના જ છે એમ કહેવાય. કારણ કે જ'ળૃદ્ધીપની સીમા (મર્યાદા, હદ)માં તે પ્રદેશા રહેલા છે. એ જ પ્રમાણે લવણ સમુદ્રના ચરમ પ્રદેશા જ પૃદ્ધીયના ચરમ પ્રદેશાને અડકે 😉 ખરા, પણ અડકવા માત્રથી તે પ્રદેશા જ અહીપના કહેવાય જ નહિ. કારણ કે તે લવણ સમુદ્રની હદમાં રહેલા છે. અહીં તજેની આંગળી અને જયેષ્ઠ આંગળીનું દેષ્ટાંત સમજવા જેવું છે. તે આ પ્રમાણુ–અંગુકાની પછીની આંગળી તજેની કહેવાય. લાકા જે આંગળી લાંબી કરીને સામા ઉભેલા માણસને તર્જના કરવા (તિરસ્કાર કરવા) પૂર્વક એ**મ કહે** કે '' તું યાદ રાખજે, થાડા વખતમાં હું તારી ખબર લઈશ ?' તે આંગળી તજેની કહેવાય. બીજો અર્થ એ કે જેનાથી તર્જના કરાય, તે તર્જની કહેવાય. અને તર્જની આંગળીના પહીની જે આંગળી તે જ્યેષ્ઠા (માટી) આંગળી કહેવાય. અધી આંગળીઓમાં તે જ માટી છે, માટે તે જયેલ્ઠા એટલે માટી આંગળી કહેવાય છે. તજેની આંગળી જયેલ્ઠા આંગળીને અડકે, તા પણ તે તજેની કહેવાય, ને જ્યેષ્ઠા આંગળી તર્જનીને અડકે, તા પણ તે જ્યેષ્ઠા આંગળી જ કહેવાય. કારણ કે ખ'ને અલગ અલગ સ્થાનમાં રહી છે. આ હકીકત જણાવીને કહ્યું કે જંબૂદ્ધીપના જવા મરીને કેટલાએક જવા લવળ-સમુદ્રમાં ઉત્પન્ન થાય ને કેટલાએક છવા ત્યાં ઉત્પન્ન થતા નથી. કારણ કે કર્માનુસાર જવાના જન્મ મરણ થાય છે. અહીં આ હકીકત સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી જંખૂદ્રીપના ૧. ખાંડવા, ૨. ધાજન, ૩. ક્ષેત્રો, ૪. પવ<sup>ર</sup>તા, ૫. ફૂટા, (શિખરા) ૬. **તીર્**થા, ૭. શ્રેષ્ણિયા, ૮. વિજયા, ૯. દ્રહા, અને ૧૦. નદીઓતું સ્વરૂપ પ્રમાણ વગેરે હકીકત વિસ્તારથી સરલ પદ્ધતિએ જણાવી છે.

શ્રીજ ખૂઢીય પ્રજ્ઞપ્તિના છઇ વક્ષરકારના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂર્ણ થયા.

શ્રીજં ખૂકીય પ્રજ્ઞપ્તિના સાતમા વક્ષસ્કારના સંક્ષિપ્ત પરિચય

અહીં પૂર્વ ધર સ્થવિર ભગવંતે સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિના ને ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિના સાર દું કામાં ખહુજ સરલ પદ્ધતિએ જણાવ્યા છે. આ સૂત્રના રચનારા મહાયુરુપતું નામ જણાવ્યું નથી; પણ સંભવ છે કે સૂત્રની પ્રૌઢ પ્રાકૃત ભાષા જેતાં મહાસમર્થ વિશિષ્ટ પ્રતિભા-શાલી સ્થવિર ભગવંતે આ સૂત્ર રચ્યું હોય. સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિના અને ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિના અર્થ સમજવામાં આ છેલ્લા વક્ષસ્કાર મદદગાર છે. આ કારણથી આના અર્થ પહેલાં સમજન સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ તથા ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિના અભ્યાસ કરવા ઉચિત છે. અહીં શરૂઆતમાં ચંદ્ર વગેરેના પ્રકાશ વગેરેની હકીકતને જણાવી અનુક્રમે સૂર્યનાં ૧૮૪ મંડલાનું વર્ણન કરીને અભ્યાંતર માંડલતું અને બાહ્ય માંડલતું આંતરાં, અને દરેક માંડલની લાંબાઇ પહેાળાઇ તથા પરિક્ષેપ ( ગાળ ઘરાવા; પરિધિ)નું સ્વરૂપ, તથા સર્વાલ્યંતર મંહલની અને મેરૂની વચ્ચેનું આંતર્, તેમજ દરેક મંડલે આંતરાંનું વધવું વગેરે ભીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી અભ્યંતર મંડલાદિની લંભાઈ પહેાળાઈ વગેરે કહીને દરેક મ'ડલમાં રહેલા સૂર્ય' એક મુહ્ત'માં કેટલી ગતિ કરે? આ પ્રશ્નના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરીને ૧. ક્યારે દિવસ વધે ને રાત્રિ ઘટે? તથા ક્યારે રાત માટી થાય ને દિવસ નાના થાય? ર. સૂર્ય અભ્યંતર મંડલાદિમાં ચાલતા હોય તે વખતે તેનું તાપક્ષેત્ર કેટલું હોય? એટલે સૂર્યના તાપ કેટલા ક્ષેત્રોમાં ફેલાય? 3. સૂર્ય ઊગ ત્યારે ને તે પછીના ટાઇમે અહીંના લાકાને કેટલા યાજન દૂરથી દૂખાય? પ્ર. જે સૂર્ય એક મંડલમાં પહેલાં ગતિ કરી હાય, ત્યાં તે કરી કયારે ગતિ કરે ? પ. સૂર્યના તાપ ઊંચે અને નીચેના ભાગમાં તથા આજી બાજીના ભાગમાં કર્યાં સુધી ફેલાય ? દ. એક ઇન્દ્ર વ્યવ્યા ખાદ જ્યાં સુધી ખીજો ઇન્દ્ર ઉત્પન્ન ન થાય, ત્યાં સુધી સામાનિક દેવાે ઇન્દ્રનાે કારભાર કઇ પદ્ધતિએ કેટલા ટાઇમ સુધી ચલાવે છે. આ દ પ્રશ્નાના ઉત્તરે વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછી ચંદ્રનાં મંડલાની બીના અને તેના અલ્યાંતર માંડલનું તથા બાહ્ય માંડલનું આંતરું તથા માંડલામાં એક માંડલથી ખીજા માંડલતું આંતરું, તેમજ દરેક માંડલની લંભાઈ વગેરેની હૃદીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી મેફની અને અલ્યાંતર માંડલાદિની વચ્ચેનું આંતરાં, અને સર્વાલ્યાંતર માંડલાદિની લ'ભાઈ વગેરે કહીને અભ્યંતર માંડલાદિમાં ગતિ કરતા ચંદ્રની એક મુહ્તું માં ગતિનું પ્રમાણ વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. ત્યાર ખાદ નક્ષત્રોના મંડલાે, તેના અવગાહ, તથા અલ્યાંતર માંડલનું ને ભાદા માંડલનું આંતરું, તેમજ માંડલાનું માંહામાંહેનું આંતરું કહીને ચંદ્ર સૂર્યના ઉદયાદિની હકોકત જણાવતાં દિવસતું ને સત્રિતું પ્રમાણ વગેરેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી સંવત્સરના નક્ષત્રસંવત્સરાદિ ક્ષેટ્ટાની લીકિક માસ પક્ષ વગેરેની અને લાેકાેત્તર માસ (મહિના) પક્ષાદિની હકીકત તથા ૩૦

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( ૬. ઉપાંગ શ્રી જ'બૂદ્ધીય પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રના પશ્ચિય ) ૩૮૫ મુહ્ત્તીના નામ, તેમજ **ખલ વગેરે ચલકર**ણા અને સ્થિરકિર**ણાની હકીકત વિસ્તાર**થી સમજાવી છે. પછી એક યુગમાં અયત વગેરેનું પ્રમાણ, અને યાગદ્વારાદિનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી નક્ષત્રનાં નામ તથા નક્ષત્રોના ચંદ્રની સાથે થતા દક્ષિણયાગાદિની બીના, તેમજ અભિજિત વગેરે નક્ષત્રોની, દેવતાની અને તારાચ્યાની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી નક્ષત્રોનાં ગાત્ર અને સંસ્થાનાની બીના તથા અભિજિત્ વગેરે નક્ષત્રોના ચંદ્રની કે સૂર્યની સાથે થતા યાગતું કાલમાન, તેમજ તે નક્ષત્રોના કુલ ઉપકુલાદિની ભીના કહીને પૂતમના ને અમાવાસ્યાના નક્ષત્રાદિની ભીના અને શ્રાવણ વગેરે મહિનામાં દિવસના અને પૌરુષીના પ્રમાણની હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી યાગાદિની સગ્રહ ગાથા અને ચંદ્રાદિના પરિવારાદિને જણાવનારી એ સંગ્રહ ગાથા કહીને ચંદ્રની ને સૂર્યની ઉપર નીચે અને આજીભાજુ રહેલા તારાઓની હકીકત અને ૮૮ ગ્રહોના નામ તથા તેના પરિવાર વગેરેની બીના વિસ્તારથી જણાવી છે. પછી મેરૂ પર્વતના નીચેના તળિયાથી જ્યાતિશ્વક વગેરેની વચ્ચેનું આંતરું, નક્ષત્રની ઉપર નીચે ળ્હાર અને અંદરના ભાગમાં ગતિ; તથા ચંદ્રના અને સૂર્ય<sup>દ</sup>તા વિમાનના **આકા**ર વગેરેનું તેમજ તે વિમાનને ઉપાડનારા દેવાનું સ્વરૂપ જહ્યાવીને ચંદ્ર વગેરેમાં કાેની ગતિ ઉતાવળી હોય ? કાે થાડી ઋદિલવાળા ? ને કાેલ્ક વધારે ઋદિલવાળા છે ? આ પ્રશ્નાના ઉત્તરા આ પ્રમાણે સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે. ચંદની ચાલ (ગતિ) કરતાં સૂર્યની ચાલ ઉતાવળી હેાય છે તથા સૂર્ય<sup>દ</sup>ની ચાલ કરતાં અતુક્રમે ગ્રહ નક્ષત્ર અને તારાઓની ચાલ ઉતાવળી હાય છે. આમાંથી સમજવાનું એ મળે છે કે ચંદ્રાહિ પાંચ જ્યાતિષિઓામાં ચંદ્રની ચાલ બધાથી ધીમી ને તારાની ચાલ ઉતાવળી હૈાય છે એમ ચંદ્રાદિની જણાવે**લી** એક મુહ્ત્ત'ની ગતિના વિચાર કરતાં સ્પષ્ટ સમજાય છે. ચંદની એક **મુહ્**ત'ની ગતિના પ્રમાણથી સૂર્યની મુહૂર્ત ગતિતું પ્રમાણ વધારે હોય છે, એમ ક્રમસર સૂર્ય ગ્રહ નક્ષત્ર તારાનીમુહૂર્ત ગતિમાં પણ સમજવું.

તારાથી નક્ષત્રો મહિંદુ હોય છે, નક્ષત્રોથી અનુક્રમે મહેંા, સૂર્યો અને ચંદ્રો મહિંદુ કે જાણવા. આમાંથી સમજવાનું એ મળે છે કે બધાથી થાડી મહિંદ્રવાળા તારાઓ છે અને ચંદ્રમા સર્વ થી અધિક મહિંદ્રવાળા જાણવા. અહીં યાદ રાખવું જોઈ યે કે ગિતની વિચારણામાં જે જે જેનાથી જે ક્રમે શીધ્ર ગતિવાળા જણાવ્યા, તે મહિંદ્રની વિચારણામાં તેનાથી ઉલદા ક્રમે મહિંદ્ર જાણવા. આ રીતે આ હકીકત કહીને બે તારાની વચ્ચેનું આંતર જણાવ્યું છે. પછી ચંદ્રની અપ્રમહિંધીઓ જણાવીને કહ્યું કે જયાં જિનદાઢાઓ હોય ત્યાં દેવા મેંચુનાદિ અનુચિત ફ્રિયા કરતા નથી. પછી આંગારકાદિ પ્રહાની ને અપ્રમહિંધીઓની બીના અને ચંદ્રાદિના તથા ચંદ્ર સ્પૃર્યના દેવ દેવીના સમુદ્રાયરૂપ પરિવારનું જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય તેમજ નક્ષત્રોના દેવતાની બીના કહીને ચંદ્રાદિનું અલ્પળહુત્વ આ પ્રમાણે જણાવ્યું છે. ચંદ્ર તથા સ્પૃર્ય થાડા જાણવા પણ

જેટલા સૂર્યા તેટલા જ ચંદ્રો છે. તે અંનેથી અનુક્રમે નક્ષત્રો, ત્રહા અને તારાઓ સંખ્યાતગુણા જાણવા. પછી જંખૂફોપમાં તીર્થ કર ચક્રવર્તી બલદેવ વાસુદેવ નિધિ વગેરેની જઘન્યથી ને ઉત્કૃષ્ટથી સંખ્યા જણાવીને જંખૂફીપની લંખાઇ પહોળાઇ વગેરેનું પ્રમાણ, અને તેના શાશ્વતત્વાદિનો નિર્ણય તથા જંખૂફીપના અન્વર્થ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી સૂત્રકારે સૂત્રના ઉપસંહાર કર્યો છે. ને ટીકાકારે વિસ્તારથી પ્રશસ્તિ પર શ્લાકમાં જણાવી છે. તેમાં કહ્યું છે કે શ્રીવિજય હીરસ્તિના શિષ્ય મહાપાધ્યાય શ્રીસક્લયંદ્ર ગણિએ વિલ સંજ ૧૬૫૧માં અકઅર ભાદશાહના રાજ્યમાં આ શ્રીજંખૂફીપપ્રગ્રપ્તિ સૂત્રની 'પ્રમેયરતન મંજીયા' નામે ટીકા ખનાવી.

શ્રી જંખુઢીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રના ટ્રંક પરિચય પૂરે થયે!.

**45** 

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના એાગણીશમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયે<u>ા</u>.

s s

嗚

#### વીશમા પ્રકાશ

૮થી૧૨ (૫) ઉપાંગાના સમુદાયરૂપ શ્રી નિરયાવલિકા શ્રુતસ્કંધના પરિચય ા आर्या ।।

निरयाविलय्तं तं, विण्णिज इ जत्य सो सुयक्लं ।।
निरयाविलयाभिक्लो, विण्णेओ एस सहत्यो ।। १५२ ।।
एवं पढमे वगो, चउसु ण वगात्य पंच पंचण्हं ।।
अंतिस्लाणंगाणं, अष्झयणा वसं वसं चउण्हं ।। १५३ ।।
बारस पंचमवगो, बावण्णा अंतगडवसंगस्स ।।
निरयाविल ओवंगं, तह कप्पविडिसिया नवमे ।। १५४ ।।
तह पुष्किया य दसमे, विवागसुय पुष्कचूलिओवंगं ।।
ए व मुवं ग व व त्या, विह्वसा विद्विवायस्स ।। १५५ ।।
कालकुमाराईणं, पढमे सेणियनिवस्स पुत्ताणं ।।
तचयाणंपि सुयाणं, बोम्माईणं बिइयवगो ।। १५६ ।।
चंदाईण दसण्हं, तइए वगो य देवदेवीणं ।।
दसदेवीण चउत्थे, बारसपुत्ताणमंतिल्ले ।। १५७ ।।

રાખ્કાર્ય:—જેમાં નરકમાં જનારા જીવાની શ્રેણીનું વર્ણન કર્યું છે, તે નિરયાન્યલિકા શ્રુતસ્ક' કહેવાય, આ રીતે નિરયાવલિકા શ્રુતસ્ક' શબ્દના અર્થ જાણવા. ૧૫૨. આવી બીના પહેલા વર્ગમાં જ કહી છે. પણ બાકીના ચાર વર્ગમાં તેવી બીના કહી નથી. એટલે પહેલા વર્ગમાં નરકગામી જીવાની બીના કહેલી હાવાથી નિરયાવલિકા શ્રુતસ્ક' મામ પાડ્યું છે. અહીં પાંચ વર્ગ છે. તે દરેક વર્ગને છેલાં પાંચ અંગાનાં કમસર ઉપાંગ તરીકે સમજવા. પહેલા ચાર વર્ગનાં ૧૦-૧૦ અધ્યયના છે. ને પાંચમા વર્ગના ૧૨ અધ્યયના કહ્યાં છે. અર્ધા મળીને પાંચે વર્ગનાં બાવન (પર) અધ્યયના જાણવાં. હવે ઉપાંગની વ્યવસ્થા જણાવું હું. તે આ પ્રમાણે જાણવી—આઠમા અંતગડ દર્શાંગનું નિરયાવલિકા (કહિપકા) નામે ઉપાંગ કહ્યું છે. અને શ્રી અનુત્તરાપપાતિક દર્શાંગનું કદ્યાવતંસિકા નામે ઉપાંગ જાણવું, તથા પ્રશ્નવ્યાકરણનું પૃષ્યિકા નામે ઉપાંગ જાણવું, તેમજ વિપાકસ્ત્રનું પૃષ્યચૂલિકા નામે ઉપાંગ જાણવું. વળી

દિષ્ટિવાદનું વિદ્વિદશા નામે ઉપાંગ જાણવું. ૧૫૩-૧૫૫. પહેલા વર્ગમાં શ્રેબિક રાજના કાલ કુમાર વગેરે દશ પુત્રોની બીના કહી છે. બીજા વર્ગમાં શ્રેબિક રાજના પુત્રોના પુત્રો એટલે પશકુમાર વગેરે ૧૦ પૈત્રેત્રોની બીના કહી છે. ત્રીજા વર્ગમાં ચંદ્ર સૂર્યાદ ૧૦ દેવોનું, ને ચાથા વર્ગમાં શ્રી હી વગેરે ૧૦ દેવીઓનું વર્ષન કહેં છે. અને છેલ્લા એટલે પાંચમા વર્ગમાં કૃષ્ણ વાસુદ્દેવના માટા ભાઈ બલદેવના ૧૨ પુત્રોનું વૃત્તાંત જણાવ્યું છે. ૧૫૬-૧૫૭.

સ્પષ્ટાર્થ:-હવે હું જૈત પ્રવચત કિર્ણાવલીના એકવીશમાં પ્રકાશમાં શ્રીનિસ્યા-વલિકાશ્રુતસ્ક ધના સંક્ષિપ્ત પરિચય જણાવું છું –પૂર્વે જણાવેલાં પાંચે ઉપાંગાનું ભેગું નામ '' શ્રીનિરયાવલિકા શ્રુતસ્ક'ધ '' કહેવાય છે. એટલે અહીં પાંચ ઉપાંગાનું વર્ણન કર્યું છે. 'નિસ્યાલિકા' આવું નામ તા ખરી રીતે તેના પાંચ વર્ગામાંના પહેલા વર્ગમાં કહેલી બીના તરફ લક્ષ્ય રાખીને જ પાડ્યું હોય એમ ચાક્રસ (નર્ણય થઈ શકે છે. કારણ કે અહીં શ્રેણિક રાજાના પુત્ર અને કાેણિકના નાનાભાઇ કાળકુમાર વગેરે દ્રશે કુમારાનાં દશ અધ્યયના જણાવ્યાં છે. તેમાં કહ્યું છે કે તે કાળકુમાર વગેરે દશ કુમારા ચેઠક રાજા સાથેના યુદ્ધમાં ચેઠક (ચેડા) રાજાના એકેક બાણથી મરણ પામીને તરકે ગયા. આ હકીક્રત વિસ્તારથી જણાવી છે, તેથી તેને નિરય એટલે નરકે જનારા છવાની શ્રિણી રૂપ કહી શકાય તેમ છે. પણ ભાકીના ચાર વર્ગામાં દેવલાકમાં જનારા જવાની જ બીના કહેલો હેાવાથી તે ચાર વર્ગોની અપેક્ષાએ નિરયાવલિકા નામની પ્રસિદ્ધિ નથી, એમ નિર્ણય થઇ શકે છે. આ સુત્રની શરૂઆતમાં કહ્યું કે રાજગૃહી નગરીની બહાર ગુણશીલ નામના યક્ષના ચૈત્યવાળા ખગીચામાં શ્રીસુધર્માસ્વામી પધાર્યા. અશાક નામના જાડની નીચે પૃથ્વી શિલાપદની ઉપર તેઓ બીરાજ્યા. તે ખબર સાંભળીને રાજગૃહીમાંથી શ્રેણિક રાજા વગેરે પર્વકા તેમને વંદન કરવા આવી, સુધર્માસ્વામીએ ધર્માપદેશ આપ્યા. તે સાંભળીને પર્ષદા પાછી સ્વસ્થાને ગઈ. ત્યાર પછી સુધર્માસ્વામીના મુખ્ય શિષ્ય શ્રીજ ખૂરવામીએ વિનયપૂર્વક વંદના કરીને ગુરુને પૂછ્યું કે હે સ્વામી! શ્રમણ ભગવંત મહાવીરદેવે સાત ઉપાંગાના અર્થ કહ્યા પછી નિરયાવલિકા શ્રુતસ્ક ધના શા અર્થ કહ્યો છે ? સુધર્માસ્વામીએ કહ્યું કે આ નિસ્યાવલિકા શ્રુતસ્ક'ધના (૧) નિસ્યા-વલિકા ( કલ્પિકા ), (૨) કલ્પાવત સિકા, (૩) યુષ્પિકા, (૪) યુષ્પચૂલિકા, (૫) વિદ્વદશા, આ રીતે પાંચ વર્ગ કહ્યા છે. કરી તે જંબૂસ્વામીએ પૂછ્યું કે પહેલા નિરયુંવલિકા નામના વર્ગમાં કેટલાં અધ્યયના કહ્યાં છે ? જવાખમાં સુધર્માસ્વામીએ કહ્યું કે પહેલા વર્ગાનાં ૧. કાળ, ૨. સુકાળ, ૩. મહાકાળ, ૪. કૃષ્ણ, ૫. સુકૃષ્ણ, ૬. મહાકૃષ્ણ, ૭. વીર-કુજ્યુ, ૮. રામકૃષ્ણ, ૯. પિત્રસેનકૃષ્ણ, ૧૦. મહાસેનકૃષ્ણ, આ રીતે દશ અધ્યયના કહ્યાં છે. આ **દશે કુમારાનાં નામ તેમની માતાના નામને** અનુસરતા છે. એટલે કાલીરાણીના પુત્ર કાલકુમાર, સુકાલીરાષ્ણીના પુત્ર સુકાલકુમાર વગેરે. શ્રેણિક રાજાની ચેલ્લણા

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (૮થી૧૨ ઉપાંતરૂપ શ્રાં તિસ્વાર્વાલકા સૂત્રના પરિ.) ૩૮૯ રાણીથી નાની એવી આ દશે રાણીઓના કાલકુનારાદિની બીના અનુક્રમે તે તે અધ્ય-યનામાં કહેલી હોવાથી કુમારાનાં નામે જ અધ્યયના આળખાય છે.

ત્યાર પછી જ'ભૂરવામીજી પૂછે છે કે પહેલા અધ્યયનમાં શા અર્થ જણાવ્યા છે ? આના જવાળ સુધર્માસ્વામી આપે છે. ત્યાંથી આ નિરયાવલિકા સૂત્રની શરૂઆત થાય છે. તેમાં પહેલા અધ્યયનમાં કાલકુમારની હડીકત જણાવતાં પહેલાં કહ્યું કે ચ'પાનગરીમાં કાેબ્રિક નામે રાજા હતા, તેને પદ્માવતી નામે રાણી હતી. તેલીના આગહથી કાે બિકે હલ્લ અને વિહલ્લની પાસે શ્રેબિક રાજાએ આપેલ સેચનક નામના હાથી અને અઢાર સેરતા હાર માગ્યા. બંને ભાઈઓએ (કોલ્પિકતા સગા ભાઈઓએ) તે પાછા આપવાની ના પાડી. પછી ''કોણિક અમારી પાસેથી આ બે વાનાં જરૂર લઇ લેશે '' આવા ભયથી તે અને કુમારા (પાતાની માતા ચેલ્લણાના પિતા અને) ધાતાના માતામહ ચેઠક રાજાના શરણે ગયા. કોણિકે આ વાત જાણી એઠલે ત્યાં દૂત માકલી ચેંદક રાજાની પાસે તે બે વસ્તુ સહિત હુલ વિહ્રદ્યને પાછા માકલી દેવાની માંગણી કરી. ચેઠક રાજાએ ત્યાય જણાવવા પૂર્વક જવાબ આપ્યા કે " તારી જેમ એ પણ મારી પુત્રીના જ પુત્રો છે. તે મારે શરણે આવ્યા છે. તેથી હું તે અંનેને તને સાંપીશ નહિ, તેમજ તારે તેમને રાજ્યના ભાગ આપીને પછી તે બે વસ્તુની માંગણી કરવી ઉચિત છે, પણ હજી તેં તે ભાગ તા બ'નેને આપ્યા નથી. માટે બાપની મિલ્કત ત્રણનો ગણાય, તેથી તારાથી તેમની પાસે તે બે ચીજની માંગણી કરાય જ ન(હ. ને તે બંને મારાથી પાછા માકલી શકાય પણ નહીં '' આ ઉત્તર કાેબિકને ન: રુચવાથી છેવટે તેણું ચેડા રાજાને યુદ્ધ કરવા માટે તૈયાર થવા કહેવરાવ્યું. અને પાતાના નાના કાલકુમાર વગેરે ૧૦ ભાઈ આને સાથે લઇ યુદ્ધ કરવા ગયા. આ ચેટક મહારાજા સાથેના રથમુશલ નામના યુદ્ધમાં ઉપર જણાવ્યા મુજબ દ્રશ દિવસે દરો ભાઈએન મરાણા. અહીં કાલકુમારની માતાને ભગવંત મહાવીરસ્વામી ત્યાં પ્રધારતાં રાત્રિએ એવા વિચાર **થ**યા કે '' કાલે સવારે પ્રભુ પાસે જઈને હું મારા પુત્ર સંબંધી ખબર પૂછું કે તેને હું જીવતા પાછા આવેલાં જોઈશ કે નહીં ? '' આથી તેણીએ બીજે દિવસે પ્રહ્યુ પાસે જઈને તે પ્રમાણે પૂછ્યું. પ્રશાસે તેના મરણ પામ્યાની હકીકત કહી, તેથી તે શાકાતુર થઇ ને સ્વસ્થાને ગઇ. ત્યાર પછી શ્રીગૌતમસ્વામીએ પૂછ્યું કે હે સ્વામી! તે કાલકુમાર મરણ પામીને કર્યા ગયા ? પ્રભુએ કહ્યું કે '' ચાથી પંકપ્રભા નરકમાં હેમાલ નામે નરકાવાસમાં દશ સાગરાેપમના આયુષ્યવાળા નારકપણે ઉત્પન્ન **થ**યા છે. <sup>77</sup> ત્યાર પછી પૂછયું કે ''તેણે અતલું પાપ કર્મ ક્યારે કર્યું' કે જેથી તે ચાથી નરકે ગયા ? પ્ર**ક્ષુએ આના ઉત્તર દેતાં શ્રે**લિક રાજાનું અને કાૈલિકનું [તે કાૈલિકના ચેલિલાના ગર્ભમાં આગમન ( આવવાથી )થી માંડીને ] વૃત્તાંત વિસ્તારથી કહ્યું. તેમાં પ્રભુએ કાલકુમારના મરણતું નિમિત્ત કહેવાના અવસરે અભયકુમારની ને ચેક્ષણા વગેરેની બીના

જણાવતાં ગૌતમસ્વામીતે કહ્યું કે કેહિણકતા જવ જ્યારે ચેક્ષણાના ગભ<sup>ર</sup>માં આવ્યા, ત્યારે તેણીને થએલ દાહલા અભયકુમારે પૂર્ધા. ચેલ્રુણાએ ગભ'ના નાશ કરવા ઘણા પ્રયત્ના કર્યા, પણ તેમાં તે ન ફાવી, ત્યારે તેને ઉકરડામાં મુકાવ્યા, અહીં કુકડાએ ખાલકની આંગળી ચાંચથી વી'ધી હતી. તે વાત શ્રેબ્રિક રાજાએ જાણી ચેલ્લબા આદિને કપકા આપી ભાલકને ત્યાંથી પાછા મંગાવી સાચવવાતું કહી ચેલ્લણને સાંધ્યા. કુકડાએ આંગળી વી'ધી, તેથી તેનું કાેબિક નામ પાડ્યું. શ્રેબિક રાજાને આની ઉપર **બહુ જ ત્રેમ હે**ાવાથી પાકેલી આંગળોની વેદનાથી ગભરાઈને જ્યારે જ્યારે આ ભાલક રાતા હતા, ત્યારે શ્રેલ્ફિક રાજા તેની પાકેલી આંગળી પાતાના માઢામાં રાખતા હતા, તેથી તે રાતા નહોતા. જ્યારે તે કાબ્યુક માટા થયા, ત્યાને તે કાબ્યુક પિતાના પ્રેમ અને ઉપકાર ભૂલી ગયા, તેથી ખદયદ કરી શ્રેષ્ણિક રાજ્યને કેકમાં પૂરીને પાતે રાજા થયા. આ ભાળવમાં ચેલુણાના અસંતાષ હતા. તે જાણી ચેલુણાને પૂછતાં તેને ખાત્રી થઈ કે મેં મારા ઉપકારી પિતાશ્રીને પાંજરામાં કેંદ કરી બહુ જે દુ:ખી કર્યા, તે મહાપાપ કર્યું છે. એમ પશ્ચાત્તાપ કરવા પૂર્વક તેણે નિર્ણય કર્યો કે હું કહાડાથી પાંજરું તાેડીને પિતાશ્રીને જલ્દી છૂટા કર્યું. આવી ભાવનાથી જ તે કહાેડા લઇને પાંજરા તરફ આવ્યા. પણ શ્રેણિક રાજા એમ સમજયા કે ''કોબ્રિક મને મારવા આવે છે. પુત્રના હાથે મરવું તે કરતાં હીરાકણી ચૂસીને અથવા તાલપુર વિષ ખાઇને મરવું સારું છે !? એમ વિચારી તે પ્રમાણે કરીને શ્રેણિક રાજા કાેણિકના આવ્યા પહેલાં જ મરણ પામી પહેલી તરકે ગયા. આ ભતાવથી કાેણિકને બહુ જ એ**દ થયા. પિતાના** ઉપકારા વારવાર સંભારી રાવા લાગ્યા. તેને ત્યાં ગમ્યું નહિ, તેથી ચંપાનગરીમાં રહેવા માંડયું. આ હકીકત પણ અહીં વિસ્તારથી જણાવી છે.

ત્યાર પછી (કેલ્લિક રાજાને થયેલ શાકનું વર્ણન પૂરું થતાં) હશે અને વિહલ્લની હાર અને હાથીને માગવાની ખીના શરૂ થાય છે. તે નિમિત્ત જ ચંઢકરાજા સાથે યુદ્ધ થાય છે. અને તેમાં પ્રથમ કાલકુમાર યુદ્ધની શરૂઆત કરે છે. આ લડાઈમાં કરેલા ઘણા છવાના સહારથી બાંધેલાં (નરકમાં જવાના કારણભૂત) કર્મોના ઉદ્ધયે તે ચાથી નરકે ગયા છે. પ્રભુએ કહેલી ખીના સાંભળીને કરી શ્રીગૌતમસ્વામીએ પૂછયું કે નરકમાંથી નીકળીને તે કયાં ઉપજશે? આના ઉત્તરમાં જણાવ્યું કે 'નરકમાંથી નીકળી મહાવદેહ ક્ષેત્રમાં મનુષ્ય થઈ ચારિત્રને આરાધી માક્ષે જશે. આ બધી બીના અહીં વિસ્તારથી વર્ણવી છે. ત્યાર પછીના બીજા નવ અધ્યયનામાં સુકાલકુમાર વગેરે નવ કુમારાનું વર્ણન ઢુંકામાં કહીને સરખી ખીના સમજવા માટે પહેલા અધ્યયનની (કાલકુમારના વર્ણનની) ભલામણ કરા છે. એ નવે કુમારા પણ ચેટકરાજાના બાણથી

શ્રી જૈન પ્ર. કિરણાવલી (૮ થૉ ૧૨ ઉપાંગરૂપ શ્રી નિરધાવલિકા સૂત્રના પાંર.) ટહ૧ મરણ પામી કાલકુમારની જેમ ચાથી નરકે જઈ મહાવિદેહમાં નરભવે માક્ષ માર્ગન ત્યારાધી માક્ષે જશે.

પહેલા વર્ગ ના ફંક પશ્ચિય પૂરા થયા.

#### ખીજા કલ્પાવતાંસિકા વર્ગાના ટૂંક પરિચય

આ ખીજા વર્ગમાં પણ દશ અધ્યયના છે. તે આ પ્રમાણે ૧. પદ્મ, ૨. મહાપદ્મ, ૩. ભક્ર, ૪. સુભક્ર, ૫. પદ્મભક્ર, ૬. પદ્મસેન, ૭. પદ્મગુદમ, ૮. નલિનીગુદમ, ૯. આનંદ્ર ૧૦. ન'દન. અહીં દરેકના અંતે અધ્યયન શબ્દ જોડવા. તેમાં પહેલા પદ્મકુમાર શ્રેણિક રાજાની કાલી રાષ્ટ્રીના પુત્ર કાલકુમારની પદ્માવતી રાષ્ટ્રીના પુત્ર છે. તેને આઠ સ્ત્રી સાથે પરણાવવામાં આવ્યા. શ્રી મહાવીરસ્વામી ત્યાં પધારતાં તે વંદન કરવા ગયા. દ્વેશના સાંભળી પ્રતિષ્માધ પામ્યા. અને માતાપિલાની આજ્ઞા લઈને તેણે દીક્ષા લીધી. ઉપવાસ, છકુ, અકુમ વગેરે ઘણી તપસ્યા કરી. પાંચ વર્ષના ચારિત્ર પર્યાય પાળી પ્રભુની આગા લઇ વિપુલાચળ પવેંતે એક માસનું અનશન કરી સમાધિમાં કાળધર્મ પામી પહેલા સૌધર્મ દેવલાકમાં બે સાગરાેપમના આયુષ્યવાળા દેવ થયા. ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં મનુષ્ય થઇ માેક્ષ માર્ગ'ને ચ્યારાધી સિદ્ધિપદ પામશે. (૨) બીજો મહાપદ્મ કુમાર સુકાલી રાષ્ટ્રીના પુત્ર સુકાલ કુમારના પુત્ર હતા. તે ચારિત્ર લઈ કાળ કરીને બીજા ર્ધશાન દ્વેવલાકમાં ઉત્કૃષ્ટ અાયુષ્યવાળા દેવ થયા. ખાકીની બીના પહેલા અધ્યયનની માક્રક જાણવી. એ જ પ્રમાણે (3) ત્રીજો કુમાર ત્રીજા દેવલાકમાં દેવ થયા. (૪) ચાથા કુમાર ચાથા માહેન્દ્ર દેવલાકમાં દેવ થયા. (૫) પાંચમા કુમાર પાંચમા દેવલાકમાં દેવ થયા. (૬) છઠ્ઠો ફુમાર છક્કા લાંતક દેવલાકમાં દેવ થયા. (૭) સાતમા કુમાર મહાશુક્ર દેવલાકમાં દેવ થયા. (૮) આઠમા કુમાર સહસાર દેવલાકમાં દેવ થયા. (૯) નવમા કુમાર દશમા પ્રાણત દેવલાકમાં દેવ થયા. (૧૦) દશમા કુમાર અચ્યુત દેવલાકમાં દેવ થયા. આ દરો કુમારાનાં નામ શરૂઆતમાં જણાવ્યાં છે. તેઓ શ્રેણિક રાજાની કાલી વગેરે દશ રાણીઓના કાલકુમારાદિ દશ પુત્રોના પુત્રા હતા. એટલે શ્રેણિક રાજાના દરો પૌત્રાની અનુક્રમે એકેક અધ્યયનમાં ખીના કહી છે, તેથી તે કુમારના નામથી અધ્યયન ઓળખાય છે. તે દરો કુમારા દેવલાકમાંથી ચ્યવી મહાવિદ્રહે મનુષ્ય થઈ નિર્મલ ચારિત્રને આરાધી માક્ષે જશે.

શ્રી નિસ્યાવલિકા શુતસ્કંધના ખીજા વર્ગના દ્વંક પરિચય પૂરા થયા.

### શ્રી નિરયાવલિકા શ્રુતસ્કંધના ત્રીજ વર્ગના દ્રંક પરિચય

આ વર્ગનાં પણ દરા અધ્યયના છે. તે આ પ્રમાણે-૧. ચંદ્ર અધ્યયન, ર. સૂર્ય અધ્યયન, 3. શુક્ર અધ્યયન, ૪. બહુપુત્રિકાધ્યયન, ૫. પૂર્ણ ભદ્ર અધ્યયન, ૬. માણિલદ્ર અધ્યયન, ૭. દત્ત અધ્યયન, ૮. શિવ અધ્યયન, ૯. બળ અધ્યયન, ર૦. અણાહિય અધ્યયન. પહેલા અધ્યયનમાં જ્યાતિષી દ્વેલાકમાં ચંદ્રાવત સક વિમાનમાં જ્યાતિષીના ઇદ તરીકે ઉત્પન્ન થયેલા ચંદ્ર નામના ઇન્દ્રની બીના કહી છે. તે ચંદ્ર અવધિ જ્ઞાન વડે જં ખુદ્રીપના ભરત ક્ષેત્રમાં જોતાં પ્રભુષ્ટ્રી મહાવીરને રાજગૃહીની બહાર ગુણશીલ વનમાં સમવસરેલા જાણી સૂર્યાભ દ્વેની જેમ સર્વ મકહિવડે આવે છે, અને નાઢયવિધિ ખતાવીને સ્વસ્થાને જાય છે, ત્યાર પછી શ્રી ગૌતમસ્વામીએ તેના પૂર્વ ભવ પૂછતાં પ્રભુ તેના પાછલા ભવતું વર્ણન કરે છે. તે પાછલા ભવમાં શ્રાવસ્તી નગરીમાં '' અંગતિ '' નામે વ્યવહારી હતા. તેણે શ્રીપાર્ધ નાથની પાસે દીક્ષા લીધી હતી. ત્યાર પછી છકું વગેરે ઘણી તપસ્યા કરી કાઇક વિરાધના દાષના પ્રતાપે કાળ કરી ચંદ્ર નામના ઇન્દ્રપણે ઉત્પન્ન થયા. તેનું આયુષ્ય એક પહેરાપમ અને એક લાખ વર્ષનું જાણવું. તે હાલના ચંદ્રમા અહીંથી સ્થયી મહાવદેહ ક્ષેત્રમાં જન્મ પામી માક્ષમાર્યને આરાધીને સિદ્ધ થશે.

ળીજા અધ્યયનમાં સૂર્ય નામના ઇંદ્રતું વર્ણન કર્યું છે તે પા**છ**લા ભવમાં શ્રાવસ્તી નગરીમાં સુપ્રતિષ્ઠ નામે ગાથાપતિ હતા. તેણે પણ શ્રીપાર્થનાથ પ્રભુની પાસે દીક્ષા લીધી હતી ને કાંઈક વિરાધનાથી સૂર્ય નામે ઇંદ્ર થયા. હાલના તે જ સર્ચનું ૧ પલ્યાપમ અને એક હજર વર્ષનું આયુષ્ય જાણવું. આકીની બીના પહેલા અધ્યયન પ્રમાણે જાણવી. 3. ત્રીજ અધ્યયનમાં શક્રતું વર્ણન કર્યું છે. તે પાછલા ભવમાં સામિલ નામે વિદ્વાન બ્રાહ્મણ હતા. ત્યાં એક વખત શ્રીપાર્ધાનાથપ્રભુ પધારતાં તેમને તે વંદન કરવા ગયા, ત્યારે તેણે પાર્ધિનાથ પ્રભુને કેઠલાક યાત્રા વગેરે પદાન અંગ પ્રશ્નો પૂછ્યા. તે અધા પ્રશ્નોના વ્યાજબી ઉત્તરા સાંભળી પ્રતિબાધ પામીને તેણે શ્રાવક્ધમ સ્વીકાર્યો ત્યાર પછી મુનિ વગેરેના પરિચયના અભાવે તે પાછા મિથ્યાત્વી ભની ગયા. તેણે અનેક પ્રકારની મિચ્યાત્વીની કરણી કરી, તે **બી**ના અહીં મૂલ અને ટીકામાં વિસ્તારથી જણાવી છે. અંતે એક દેવે મધ્ય રાતે પ્રકટ થઇને કહ્યું કે હે સામિલ બ્રાહ્મ**યુ**! તારી આ પ્રવન્યા ખાટી છે. સામિલે તે સાંભળયું, પણ ગણકાયું. નહિ એટલે તેના આદર કર્યા નહીં. અને મિથ્યાત્વની કરણીમાં પ્રવર્ત્યો. પણ તે દેવે તા દરરાજ મધ્ય રાતે એ પ્રમાણ કહ્યા જ કયુ<sup>લ</sup>. ત્યારે પાંચમે દિવસે સામિલે તેને પૂછ્યું ક્રે મારી પ્રવ્રજ્યા ખાઢી છે, એમ જે હું કહે છે, તેનું કારણ શું ? ત્યારે તે દેવે કહ્યું કુ તે શ્રીપાર્ધ નાથની પાસે સ્વીકારેલા શ્રાવક ધર્મને તજ દીધા, ને તું મિથ્યાત્વની કરણો કરી સમ્યકત્વ ગુણ હારી ગયા છું. તેથી તારી પ્રવ્રજ્યા (શ્રાવક ધર્મ ) ખાઠી શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (૮ થી ૧ર ઉપાંગરૂપ શ્રી નિરયાવલિકા સૂત્રના પરિ.) 323 છે. દેવે કહેલી આ ભીના સાંવળી સેહિનલે પૂછ્યું કે હે દેવ! ત્યારે હવે મારી સુધ્રવજ્યા કેમ થાય? દેવે કહ્યું કે તું પાછા શ્રાવક ધર્મને અંગીકાર કર, અને પાંચ અહુલ્રતાનું સેવન કર. તેણે તે પ્રમાણે કર્યું, ઘણી તપસ્યા કરી શ્રાવક ધર્મને આહિયો, પરંતુ પૂર્વના (મધ્યાભાવની આલાચના કરી નહીં, તેથી તે કાળે કરીને શુકાવત સક નામના વિમાનમાં શુક (ઘહ) દેવપણે ઉત્પન્ત ઘયા, તેણે પ્રભુતી પાસે આવી નાઠક કર્યું. તેનું એક પલ્યાપમનું આયુષ્ય જાણવું, હાલના તે શુક્રચહ દેવાયુષ્ય પૂરું કરી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થઈ માક્ષે જશે.

ચાથા અધ્યયનમાં સૌધર્મ દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયેલી "ખહુપુત્રિકા" નામ અર્પારમૃહીના દેવીનું વર્ણન કર્યું. છે. તે ઉત્પન્ન થયા બાદ પ્રભુની પાસે આવી દેશના સાંભળી, નારક દેખાડીને સ્વસ્થાને ગઈ. શ્રીગૌતમસ્વાસીએ તેના પૂર્વ ભવ પૂછતાં ભગવંતે કહ્યું કે " તે દેવી પાછલા ભવમાં વાણારસી નગરીમાં ભદ્ર સાર્થ વાહની સુભકા નામે સ્ત્રી હતી. તેને કંઈ સંતર્તિ નહોતી. તેથી તે ઉદાસ રહેતી હતી. એક વખત ત્યાં સુવ્રતા નામે સાધ્વી પધાર્યા. તે ઘરે આવતાં તેને ભાવપૂર્વ ક આહાર પાણી વહેતરાવીને સુભકાએ પુત્રપ્રાપ્તિના ઉપાય પૂછ્યો. તે સાંભળી સાધ્વીએ કહ્યું કે ' તેવી વાત સાંભળવાના પણ અમારા આચાર નથી. ' એમ કહી શ્રાવક ધર્મ'નું સ્વરૂપ સમજાવ્યું. તેથી તે શ્રાવિકા થઈ. કેટલાક વર્ષો વીત્યા ખાદ તેણે વિચાયું કે. હવે સંતતિ થવાના સંભવ નથી, માટે ચારિત્ર લેલું વ્યાજળી છે. આ વિચાર પ્રમાણ પતિની આજ્ઞા મેળવી, તે સુવ્રતાની ચેલી સાધ્વી થઈ. અમુક કાળ ગયા પછી તેના મનમાં ભાળકા પ્રત્યે પ્રેમ ઉદ્ભવ્યા, તેથી તે અનેક ભાળકાની શરીર શુશ્રુષા વગેરે કરવા લાગી. ત્યારે ગુરુણીએ શિખામણ આપીને કહ્યું કે 'આ પ્રમાણે કરવું', એ આપેલા આચાર નથી, માટે તજ દે. ' સુભક્રા સાધ્વીને તે હિતશિક્ષા ગમી નહીં. તેથી તે જાદા ઉપાશ્રયમાં જઇ ને રહી. પછી તા નિ:શંકપણે બાળકાની પરિચર્યા કરવા લાગી. ચારિત્રમાં ઘણાં વર્ષો ચારિત્ર પર્યાય પાળી અંતે અનશન કરી કરેલી વિરાધનાન આલાલ્યા વિના કાળધર્મ ( મૃત્યુ ) પામી પહેલા દેવલાકમાં ચાર પલ્યાપમના આયુષ્ય-વાળી દેવી થઈ, ત્યાંથી ચ્યવીને આ ભરતક્ષેત્રના ખિભેલ નગરમાં સામા નામે બ્રાહ્મણની દીકરી થશે. તેને ત્યાંના રાષ્દ્રકૂટ સાથે પરણાવશે. તેના સમાગમથી તેને સાળ વર્ષમાં ૩૨ પુત્ર પુત્રીએ**ા થશે. તેની પરિચર્યા કરતાં તે ખહુ થાકી જ**શે**. તેથી તે સં**તાન વિનાની સ્ત્રીઓને ધન્ય માનશે. એક વખત ત્યાં પધારેલા સુવ્રતા સાધ્વીના ઉપદ્દસશી તે ચારિત્ર લેવા પતિની આગા માગશે, પણ આગા ન મળવાથી તે શ્રાવક ધમ<sup>ે</sup>ન સ્વીકારીને પાળશે. કેટલાંક વર્ષા વીત્યા ભાદ પતિની આજ્ઞા મેળવી તે ચારિત્રને આરાધી અંતે કાળ કરી સૌધર્મ દેવલાકમાં બે સાગરાપમના આયુષ્યવાળા સામ નામે

સામાનિક દેવ થશે. ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહે મનુષ્ય થઈ ચારિત્ર વ્યારાધી સિદ્ધ થશે. વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

- (૫) પાંચમા અધ્યયનમાં સૌધમ દેવલાકના પૂર્ણભદ્ર વિમાનના સ્વામી પૂર્ણભદ્ર દેવના અધિકાર વર્ણવ્યા છે. તે ઉત્પન્ન થઇ પ્રશ્ન પાસે આવી, નાઠ્ય વિધિ દેખાડી સ્વસ્થાને જાય છે. ગૌતમસ્વામી તેના પૂર્વ લવ પૂછે છે. પ્રશ્ન કહે છે કે તે આ ભરતક્ષેત્રમાં મણિવતી નગરીમાં પૂર્ણભદ્ર નામે ગાથાપતિ હતા. ત્યાં સ્થવિર ભગવંત પધારતાં તે વંદન કરવા ગયા. દેશના સાંભળી પ્રતિભાષ પામી દીક્ષા લઇ આરાધીને અતે સૌધર્મ દેવલાકમાં બ સાગરાયમના આયુષ્યવાળા પૂર્ણભદ્ર નામે દેવ થયા. ત્યાંથી સ્થવી મહાવિદેહ સિદ્ધ થશે.
- (\$) છઠ્ઠા અધ્યયનમાં પૂર્ણભદ્રની જેવા જ માણિભદ્ર દેવના અધિકાર છે. તે પાઇલા ભવમાં મણિવતી નગરીમાં માણિભદ્ર નામે ગાથાપતિ હતા. તે સ્થવિર મુનિ પાસે ચારિત્ર લઇ આરાધી અંતે અનશત કરીને સૌવમ° દેવલાકે બે સાગરાપમના આયુષ્યવાળા મણિભદ્ર દેવ થયા. અહીંથી સ્થવી મહાવિદ્દેહે સિદ્ધ થશે.

આ પ્રમાણે સાતમાં દત્ત ગૃહસ્થ ચંદના નગરીમાં, આઠમાં શિવ નામે ગૃહસ્થ મિથિલા નગરીમાં, નવમા અળ નામે ગાથાપતિ હસ્તિનાપુરમાં અને દશમાં અનાહિત નામે ગાથાપતિ કાકંદી નગરીના રહીશ હતા. ત્યાં ચારિત્રને પાળી સૌધમે દ્વલાકે બે સાગરાપતા આયુષ્યવાળા તે તે નામના દેવ થયા. અહીંથી તેઓ ચ્યવી મહા-વિદેહે સિદ્ધ થશે.

શ્રી નિરયાવલિકા શ્રુતસ્ક ધના ત્રીજ વર્ગના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરો થયે.

શ્રી નિરયવાલિકા શ્રુતસ્કંધના પુષ્પ ચૂલિકા નામના ચેત્યા વર્ગાના ટૂંક પરિચય

(૪) ચાથા વર્ગનાં દશ અધ્યયનામાં અનુક્રમે ૧. શ્રી દેવી, ર. હીદેવી, ૩. ધૃતિ દેવી, ૪. કીર્તિ દેવી, ૫. બુહિ દેવી, ૬. લક્ષ્મી દેવી, ૭. ઇલા દેવી, ૮. સુરા દેવી, ૯. રસ દેવી, ૧૦. ગંધ દેવીની ખીના કહેલી હોવાથી તે તે દેવીના નામથી તે તે અધ્યયન ઓળખાય છે. તેમાં પહેલા અધ્યયનમાં શ્રીદેવી સૌધર્મ દેવલા કમાં ઉત્પન્ન થઇ પ્રભુની પાસે આવી નાઢ્યાં વધિ દેખાડીને પાછી ગઈ, ત્યારે શ્રી ગૌતમસ્વામીએ તે દેવીના પૂર્વ ભવ પૂછતાં પ્રભુએ કહ્યું કે તે દેવી પાછલા ભવમાં સુદર્શન નામના ગાથાપતિની ( ગૃહપતિની ) ભૂતા નામે પુત્રી હતી. તેને કાઇ પરષ્યું નહીં, તેથી તે માટી ઉમર સુધી કમારી રહી. એક વખત ત્યાં શ્રી પાર્ચનાથ પધાર્યા. ત્યારે પર્યંદા વંદન કરવા નીકળી. તેની સાથે સુદર્શનની તે ભૂતા નામની પુત્રી પણ ગઈ. દેશના સાંભળી

શ્રી જૈન પ્ર. કિરણાવલી (૮ પ્રો ૧૨ ઉપાંગરૂપ શ્રી નિરયાવલિકા સૂત્રના પરિ.) ઝલ્પ પ્રતિખાધ પામીને પિતાની આજ્ઞા લઇ તેણે ચારિત્ર લીલું. પ્રભુએ પુષ્પચૂલા સાધ્વીની શિષ્યા (ચેલી) બનાવી તેણીને સાંપી. ચારિત્ર પાળતાં એક વખત તે શરીરની શુશ્રુષા (શપટીષ; શાભા) કરનારી થઇ. તેની તેવી પ્રવૃત્તિ વધી પહવાથી ગુરણીએ કહ્યું કે 'સાધ્વીથી આમ ન કરાય, માટે ભૂલનું પ્રાયક્તિત લઇ આત્મશુદ્ધિ કરા.' આ હિત શિક્ષા તેને ગમી નહીં, તેથી તે જાદા ઉપાશ્રયમાં રહીને તે પ્રમાણે શરીરની પરિચર્યા (શાભા) કરવા લાગી. આ સ્થિતિમાં ઘણા કાલ ચારિત્ર પાળી વિશ્ધાના દ્વાપથી અંતે કાળ ધર્મ પામી સૌધર્મ દેવલાકમાં પલ્યાપમના આયુષ્યવાળી શ્રીદ્વીપણ ઉત્પન્ન થઈ. અહીં થી ચ્યવીને મહાવિદેહ સિદ્ધિ પદ પામશે. વગેરે બીના વિસ્તારથી જણાવી છે. આ રીતે બાકીની નવ દેવીઓના વર્ણનવાળાં નવ અધ્યયના પણ સમજવાં તે બધી પાછલા ભવમાં પુષ્પચૂલા સાધ્ધીને શિષ્યાએ થઈ હતી. તે બધી સાધ્વીએ શરીરપરિચર્યા વડે ચારિત્રને વિરાધીને સૌધર્મ દેવલોકમાં પલ્યાપમના આયુષ્યવાળી દેવીએ થઈ છે. તે બધી દેવીઓએ પ્રભુ પાસે આવી નાઢક દેખાડયું છે. તે કવીઓ ત્યાંથી ચ્યવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થઈ મોક્ષે જશે.

શ્રી નિરયાવલિકા શ્રુતસ્કંધના ચાેથા વર્ગના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રી નિરયાવલિકા શ્રુતસ્કંધના પાંચમા '' વિહ્રિદશા '' વર્ગ'ને৷ સંક્ષિપ્ત પરિચય

અહી' ભાર અધ્યયના છે. તેનાં નામ આ પ્રમાણે – ૧. નિષધઅધ્યયન, ૨. અનિયઅધ્યયન, ૩. વહુઅધ્યયન, ૪. વેહુલઅધ્યયન, ૫. પ્રગતિઅધ્યયન, ૬. યુક્તિ-અધ્યયન, ૭. દશરથઅધ્યયન, ૮. દઢરથઅધ્યયન, ૯. મહાધનુઅધ્યયન, ૧૦. સપ્તધનુ-અધ્યયન, ૧૧. દશધનુઅધ્યયન. ૧૨. શતધનુઅધ્યયન.

આ બાર અધ્યયનામાં અનુક્રમે કૃષ્ણ વાસુદેવના માટાભાઈ બ**ળદે**વના નિષધ વગેરે બાર પુત્રાની <mark>બીના કહેલી</mark> હોવાથી અધ્યયનાની પ્રસિદ્ધિ તે તે કુમારના નામે થઈ છે.

પહેલા અધ્યયનમાં નિષધકુમારની બીના કહી છે. તે દ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી – ફ્રારિકાનગરીના નંદન નામના બગીચામાં સુરપ્રિય યક્ષનું મંદિર હતું. ઘણા મિથ્યાત્વી લોકો તેની પૂજા કરતા હતા. અહીં દ્રારિકામાં કૃષ્ણ વાસુદેવ ત્રણ ખંડના સ્વામી રાજ્ય કરતા હતા. તેમના પરિવાર બ્હોળા હતા. કૃષ્ણના માટાભાઈ બળદેવની રેવતી રાણીને નિષધકુમાર નામે પુત્ર હતા. ચીવન વય પામતાં તે પ૦ રાજકુમારીઓને પર્ણ્યા હતા. એક વખત ત્યાં શ્રીનેમિનાથ પધાર્યા. પર્ધદા વાંદવા નીકળી. સપરિવાર કૃષ્ણ વાસુદેવ પણ ધામધૂમથી વાંદવા આવ્યા. દેશના સાંભળી બધા લાકો સ્વસ્થાને ગયા. નિષધકુમારને આ ખબર પડતાં તે પ્રભુની પાસે આવી દેશના સાંભળી પ્રતિએાધ

પામી શ્રાવકધર્મને સ્વીકારી સ્વસ્થાને ગયા. આ બનાવ જોઇને બહુ જ રાજી થયેલા શ્રીનેમિનાથના વરદત્ત નામના મુખ્ય ગણધરે પ્રભુ નેમિનાથને પૂછ્યું કે આ નિષધકુંમારે આવી મનુષ્ય સંભ'ધી રાજ્ય ઋદિહ વગેરેનું સુખ શાથી મેળવ્યું? આ પ્રક્ષના ઉત્તર દ્દેતાં પ્રભુએ જણાવ્યું કે '' આ જંબૂઠીપના ભરતક્ષેત્રમાં પાછલા ભવમાં તે રાહિડ નામના નગરમાં મહાથળ નામના રાજાના વીરાંગદ નામ યુત્ર હતા. તે યુર્યના ક્લારપ સાંસારિક સુખ ભાગવતા હતા. એક વખત ત્યાં શ્રીસિદ્ધાર્થ સુરિ નામના આચાર્ય પધાર્યા. ત્યારે પર્ષદા વાંદવા નીકળી. તે વખતે વીરાંગદ કુમાર પણ વ'દન કરવા ગયા. દેશના સાંભળી પ્રતિખાધ પામ્યા. માના-પિતાની આજ્ઞા મેળવી તેણે ચારિત્ર લઈ ઉદ્ધાસથી તેની સાત્ત્વિકી અપરાધના કરી, તેથી તે બ્રહ્મદેવલાકમાં દશ સાગરાેપના આયુષ્યવાળા મહિદ્ધિક દેવ થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને અહીં બળદેવના નિષધકુમાર નામે પુત્ર થયા. પાછલા ભાવે કરેલી નિર્મલ ચારિત્રની આરાધનાથી તે આવી ૠ(હ પામ્યા છે. થાડા વખતમાં તે જરૂર દીક્ષા લેશે. '' ત્યાંથી (હારિકાથી ) વિહાર કરી એક વખત ફરીને પ્રભુ ત્યાં ( ઢારિકામાં ) પધાર્યા. તે વખતે નિષધકુમારે વંદના કરી દેશના સાંભળી પ્રતિબાધ પામી માતા-પિતાની આગ્રા લઇ, પ્રભુની પાસે ચારિત્ર લઈ, નવ વર્ષ સુધી તપશ્ચર્યા સાથે તેની નિર્મલ આરાધના કરી. અંતે રક દિવસનું અનશન કરી કાળધર્મ ( મરણ ) પામી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાને 33 સાગરાપમના આયુષ્ય-વાળા એકાવતારી દેવ થયા. હાલ તે ત્યાં છે. ત્યાંથી ચ્યવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રે સિદ્ધિ પદ પામશે. આ રીતે આ પહેલા અધ્યયનના સંક્ષિપ્ત પરિચય જણાવી દીધા.

આ પ્રમાણે ભાકીના અગિયારે કુમારનાં અધ્યયના જાણવાં. અહીં સૂત્રમાં બહુ જ દૂં કામાં વર્ણન કરી શેષ (ભાકીની) બીના સમજવા માટે પહેલા અધ્યયનની ભલામણ કરી છે. તેમ (૧૧ કુમારા) ના પાછલા ભવનાં નામ, માતા પિતાનાં નામ વગેરેને જાણવાનું સાધન ' સંગ્રહણી' છે, એમ કહ્યું છે. સંભવ છે કે કદાચ તે વિચ્છેદ પામી હોય, કારણ કે હાલ તે મુદ્દિત પ્રત વગેરેમાં દેખાતી નથી. આ પાંચમા વર્ગનું રહસ્ય દૂં કમાં એ સમજવું કે બળદેવના તે બારે પુત્રો પાછલા ભવમાં આંરત્ર પાળી પાંચમા દેવલાકે દેવ થઇ બળદેવના પુત્રપણે ઉપજી નેમિનાથ પ્રભુની પાસે આરિત્ર લઇને આરાધી સર્વાર્થનિક વિમાને દેવ થયા તે બારે પુત્રો હાલ ત્યાં એકાવતારી દેવપણાનું દેવતાઇ સુખ ભાગવી રહ્યા છે. અંતે ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહે સિદ્ધિષદ પામરો.

પાંચમા 'વહિદશા' નામના વર્ગના સક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

નિરયાવલિકા સૂત્રનાે સંક્ષિપ્ત સાર નિરવાવલિકા નામની ખાળતમાં અહીં સ્પષ્ટાથીમાં કહ્યું છે. આના પાંચ શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (૮ થી ૧૨ ઉપાંગ શ્રી નિરચાવલિકા સ્ત્રના પરિ.) ૩૯૭ વર્ગમાંના પહેલા વર્ગનું નામ કહિપકા છે. એમ બીજા શ્રંથામાં જણાવ્યું છે. આ નામના શબ્દાર્થ એમ સંભવે છે કે "કલ્પ એટલે આચાર, તેના બે ભેદ, (૧) સાવધ આચાર અને (૨) નિર્દાય આચાર, તેમાં આરંભ હિંસા વગેરે સાવધ આચાર કહેવાય, તેવી ઘોર હિંસા કરીને નરકે ગયેલા શ્રિબિકના દશ પુત્રોનું વર્ણન કરનાર જે વર્ગ તે કહિપકા કહેવાય.

બીજા વર્ગમાં શ્રેણિક રાજાના પૌત્ર અને કાલ કુમારાદિના પુત્ર એવા દરા કુમારા પ્રભુ મહાવીરની પાસે ચારિત્ર લઇને આશાધી અનુક્રમે સૌધર્મ, ઇશાને, સનત્કુનારે, માહેન્દ્રે, બ્રહ્મદેવલાકે, લાંતકે, મહાશકે, સહસ્તારે, પ્રાણતે તેમજ અચ્હતે કલ્પાવત સક વિતાન ( મુખ્ય વિમાન )માં મહિદ્ધિક દેવ થયા. તેથી આ બીજો વર્ગ ' કલ્પાવતાંસકા ' નામે આળખાય છે.

ત્રીજા વર્ગનું નામ ' પુષ્પિકા ' છે. શ્રી નંદી સૂત્રની હરિભદસ્તૂરિકૃત દીકાના દેપમા પત્રમાં આના શબ્દાર્થ આ રીતે કહ્યો છે: શરૂઆતમાં ગૃહવાસ છાડીને સંયમ- લાવથી પુષ્પિત એટલે સુખી થઈ, સંયમના ત્યાગ કરવાથી દુ:ખી થઈ કરીથી એ જ સંયમની સાધનાથી સુખી થયેલા જીવાનું વર્ણન જે શ્રંથપદ્ધતિમાં કર્યું હોય, તે પુષ્પકા અથવા પુષ્પિતા કહેવાય. અને આ હકીકતને જે વિસ્તારથી જણાવે, તે શ્રંથપદ્ધતિઓ પુષ્પચૂલા અથવા પુષ્પચૂલિકા કહેવાય. આ ચાથા વર્ગનું નામ છે. ત્રીજા વર્ગમાં ચંદ્ધ, સૂર્ય, શુક, અહુપુત્રિકા વગેરેનાં દશ અધ્યયના છે. તેમાં નવ દેવ થયેલા છે, ને એક દેવી થયેલા છે. આ દશે દેવાદિએ પ્રભુ પાસે નાટયવિત્રિ દેખાડયો હતા.

ચાથા વર્ગમાં શ્રી હી વગેરે દરા દેવીઓતું વર્જીન આવે છે. તે દરો દેવીઓ પ્રભુ પાસે આવી નાય્ક દેખાડીને સ્વસ્થાને ગયેલ છે. ને પાછલા ભવમાં શ્રી પાર્ધાનાથ પ્રભુની મુખ્ય સાધ્વી પુષ્પસૂલાની ચેલીઓ હતી. અને ત્યાં ચારિત્રની વિરાધના કરવાથી પ્રથમ દેવલાકમાં દેવીપણું પામી હતી. બીજા શ્રંથામાં કહ્યું છે કે પુષ્પસૂલા ગુરૂષ્ણીના નામ ઉપરથા ચાથા વર્ગ પુષ્પસૂલિકા નામથી આળખાય છે.

પાંચમા વર્ગમાં કૃષ્ણ વાસુદેવના માટાભાઇ બળદેવના બાર પુત્રાના અધિકાર વર્ણું છે. તે દરેકે પાછલા ભવમાં ચારિત્રની અપરાધના કરી હતી. ને અહીં પણ પ્રભાની પાસે ચારિત્ર લઇ આરાધીને સર્વાર્થ સિદ્ધે દેવપાં પામ્યા. ત્યાંથી ચ્યવી મહા- વિદ્દેહ સિદ્ધ થશે. આતા વિદ્દદેશા નામના શખ્દાર્થ આ પ્રમાણે જાણવા – 'વિદ્દિશા' અહીં 'અધ્યા' શખ્દનો લાપ થયા છે. તેથી સંપૂર્ણ નામ ' અંધકવૃષ્णિ દશા કહેવાય. 'નામ્તિ उत्तर पदस्य वा' આ સ્ત્રથી ' અંધક ' પદના લાપ થયા તેથી ' વિદ્દિશા' કહેવાય છે. વૃષ્ણિ વાસમાં ઉત્પત્ન થયેલાની હકીકત અહીં કહી છે, તેથી ' વિદ્દાશા'

નામ પાડયું છે. એટલે અધક વૃષ્ણિરાજાના પુત્ર વસુદ્દેવ થયા. તેના પુત્ર ખલદેવ અને કૃષ્ણ થયા. તે ખલદેવના નિષધ વગેરે ખાર પુત્રોનું વર્ણન અહીં કર્યું છે. આ રીતે પાંચ વર્ગોના સાર જણાવ્યા. હવે આ સૂત્રમાંથી શ્રહણ કરવા લાયક આત્મહિતકર બાધ જણાવું છું.

અ'તકૃદ્દશાંગ સૂત્રનું આ નિરયાવલિકા (કલ્પિકા) વર્ગ ઉપાંગ કહેવાય છે. અહીં શ્રેણિકના કાલાદિ દશ પુત્રા નરકે ગયા, તે બીના વિસ્તારથી વર્ણવી છે. તે દશેની માતાએ શ્રીત્રીરપ્રભુની પાસે ચારિત્ર લઇ આરાધીને અ'તકૃત્કેવલી થઇ માક્ષે ગઈ છે. એમ આઠમા અ'ગમાં કહ્યું છે.

આ પ્રથમ વર્ગમાં જણાવેલ કાેબ્રિકના અન્યાય અને એવા અન્યાયીના પક્ષ કરવાથી કાલકુમારાદિ દરોના થયેલા અકાલ મૃત્યુના પ્રસંગ આ ભ'ને અપૂર્વ બાેધ એ આપે છે કે કહી પણ અન્યાયોના પક્ષ કરવા નહી. કારણ કે અન્યાયથી ચાલુ આબાદીને ભહુજ ધક્કો પહેાંચે છે, એટલુંજ નહીં પણ ભવિષ્યમાં પણ તેઓ આવ્યાદી પાસી શકતા નથી. વળી જેને માટે સ્ત્રીના કહેવાથી દારાયેલ કાેણિક રાજાએ ભય કર યુદ્ધ કયું. તે હાથી અને હાર તેને મહયા જ નહીં. ને ઘણા છવાની નાહક ધાર હિંસાના પાપથી લેપાયા, તેથી સાભિત થાય છે કે અન્યાયનું પરિણામ બહુ જ ખરાબ આવે છે. શ્રેણિક રાજાને ઘડપણમાં પાંજરામાં પૂરી ભયંકર દુ:ખ દેનારા કાેોબ્રિકની બીનામાંથી એ બાેધ મળે છે કે તેના જેવું નીચ કામ આત્મહિતેચ્છુ છવા કરે જ નહિ. પણ માતાપિતાની ખરા દિલથી ભક્તિ કરે. કાૈણિકના પર્વાળા ( પાકી ગયેલા ) અંગૂઠાને સૂસનાર શ્રેણિકને પત્ર ( કાૈણિક )ની ઉપર ખહુ જ માહ હતા. પણ અ'તે તેજ કાૈણિક ખરપર કરી રાજા અની તેને (શ્રેષ્ફિકને) અહુ જ દુ:ખ દે છે. પાછલા ભવમાં શ્રેષ્ફિકના જીવ રાજા હતા. ત્યારે કાેશિકના જીવ પંચાગ્તિ તપ વગેરે ક્રિયા કરનારા તાપસ હતા. તે વખતે તપત્ પારુષ્ટં પાતાને ત્યાં કરવા માટે રાજાએ એ ત્રણ વાર વિન તિએ કરી, પણ રાજ્યકાર્યની વ્યગ્રતાને લઈને 'તે તાપસ ત્રણે વાર આવીને ચાલ્યા ગયા <sup>ક</sup> તેની તેને ખબર પણ પડી નહીં. પછી રાજાને અહુ જ ખેદ થયા, તેણે માફી માગી, પણ તે તાપસને રાજાની હપુર ક્રોધ અને દ્રેષ રહ્યો. આ સ્થિતિમાં મરીને તાપસ તે કાેબ્રિક થયા. ને તે રાજના જીવ શ્રેણિક રાજા થયા. આ ખીના સમરાદિત્ય અને અગ્નિશર્માની હકીકતને મળતી જણાય છે. એમ ' સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્ત ' વગેરે ઐતિહાસિક ગ્રંથામાં કહ્યું છે. કરેલાં કર્મા ભલભલાને પણ ભાગવવાં પડે જ છે, એમ શ્રેણિકનું વૃત્તાંત જણાવે છે.

બીજા વર્ગમાં એ કાલકુમારાદિ દરોના પુત્રોના અધિકાર છે. તે દરો કુમારા શ્રીવીર પ્રભુના સમાગમ અને દેશના શ્રવણાદિથી અનુક્રમે ઊંચ કાેઠીએ ચડતા ચડતા દ્વેલાકમાં મહર્દ્ધિક દેવ થાય છે. તેમાંથી જાણવાનું મળે છે કે મહાપુરુષાના દર્શન– સમાગમાદિથી આત્માન્નતિ જરૂર થાય છે. શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (૮ થી ૧૨ ઉપાંગ શ્રી જ'બ્દ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રના પરિચય) - ૩૯૯

ત્રીજા વર્ષમાં નવ દેવાના અને એક બહુપુત્રિકા દ્વીના અધિકાર છે. તેમાં પાછલા ભવે ચારિત્રની વિરાધના કરવાથી ચંદ્ર અને સૂર્ય થયા છે તે સંચમની વિરાધના ન કરવાના બોધ આપે છે. અને શુક્રનું છતાંત શ્રાવક ધર્મને નહિ તજવાના બોધ આપે છે. તથા મિથ્યાત્ત્વીની કરણી કરાય જ નહિ, એમ પણ જણાવે છે. તથા ખહુપુત્રિકાનું વર્ણન પુત્રાદિ ન હોય, ત્યારે તેની ચાહના થાય અને બહુ સંતતિ થયા પછી તેના કલેશથી થતા અભાવ (અરુચિ) થાય, આવી સંસારની દુ:ખમય સ્થિતિનું ભાન કરાવે છે, અને પુત્રના મોહ ન રાખવાના બોધ આપે છે. તેમજ તે પછીના છએ અધ્યયનામાં તા પાછલા ભવે ચારિત્રના આરાધનથી દેવ થયેલાની બીના ચારિત્રને સાધવા પ્રેરણા કરે છે.

ચાથા વર્ગમાં શ્રીદ્વી વગેરે દશ દ્વિઓના અધિકાર છે. તેઓ પાછલા ભવમાં ચારિત્રની વિરાધના કરવાથી માત્ર એક પલ્યાપમના આયુષ્યવાળી દ્વીપણું પામે છે. તે ચારિત્રની વિરાધના નહિ કરવાના બાધ આપે છે. વિરાધનાથી ચારિત્રનું સંપૂર્ણ ફળ મળતું નથી.

પાંચમા વર્ગમાં અળદેવના ૧૨ પુત્રોનું વર્ણન કર્યું છે. તે અધા કુમારા પાછલા ભવમાં ચારિત્રનું આરાધન કરી, બ્રહ્મદેવલાકમાં દેવ થઈ, ત્યાંથી ચ્યત્રી અળદેવના પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા છે. તેઓ શ્રીનેમિનાથની દેશના સાંભળો ચારિત્ર લઇને આરાધી માલમાર્ગના વીસામા જેવા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં એકાવતારી દેવપણું પામ્યા. ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહ ક્ષેત્રે મનુષ્ય થઈ ચારિત્રને આરાધી સિદ્ધ થશે. આ બીના ચારિત્રના પ્રભાવ અને ઉત્તમ પરિણામ (ફળ) જણાવે છે. તથા ભવ્ય છવાને એમ પણ સૂચવે છે કે ચારિત્ર ધમેની આરાધના કર્યા વિના સિદ્ધપદ મળે જ નાંહ. માટે આત્મહિતને ચાહનારા ભવ્ય છવાએ ચારિત્રની આરાધના જરૂર કરવી જ જોઇએ, ખરું સુખ ત્યાગમાં જ છે, ભાગમાં નથી. આ રીતે પાંચે ઉપાંગાના સસુદાય રૂપ શ્રીનિસ્યાવલિકા શ્રુત્તરકંધના સાર જાણવા. આ નિસ્યાવલિકા સૂત્રની ઉપર શ્રીગંદ્ધસૂરિએ ટીકા રચી છે. તે મૂલસૂત્ર સહિત આગમાદય સમિતિએ છપાવી છે.

ા શ્રી નિરયાવલિકા શ્રુતસ્કંધ સ્ત્રના પરિચય પૂરો થયે !!

is is in

ા શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના વીશમા પ્રકાશ પૂરા થયા ॥

**第** 

鴠

મહા પ્રભાવશાલી પરમાપકાર રસિક – એ પ્રસિદ્ધ ટીકાકાર સૂરિવરો

શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલીના વીશ પ્રકાશામાં શ્રીઅભયદેવસૂરિ મહારાજનું નામ અને શ્રીમલયગિરિજી મહારાજનું નામ ટીકાકાર તરીકે ઘણી વાર જણાવ્યું છે. તે વ્યાજબી છે. કારણ કે શ્રીઅભયદેવસૂરિ મહારાજે શ્રીસ્થાનાંગ વગેરે નવે અંગાની ટીકાઓ રચી છે, તે શ્રીઓપપાતિકસૂત્ર નામના પહેલા ઉપાંગની પણ ટીકા રચી છે. તથા શ્રીમલયગિરિ મહારાજે શ્રીરાજપ્રશ્નીય વગેરે ૬ ઉપાંગાની છુનિઓ રચી છે. આ રીતે જિનશાસનના મહાપ્રભાવક તે એ મહાપુર્વાના અને તેમના શ્રંથાના દું ક પરિચય ભવ્ય જીવાને બહુ જ બાલકાયક થશે. આ કરાદાથી તે ક્રમસર જણાવું છું.

#### પરમ શાસનપ્રભાવક

# શ્રી અભયદેવસૂરિજીના

### જીવનના અને ગ્રાંથના સંક્ષિપ્ત પરિચય

જં અૂક્રીપના ભરતક્ષેત્રમાંથી શ્રીમાલવ દેશની ધારા નગરીમાં ભાજ રાજ રાજ્ય કરના હતા. તે નગરીમાં લક્ષ્મીપતિ નામે એક મહાધનિક વ્યાપારી હતા. એક વખત શ્રીધર અને શ્રીપતિ નામના એ બ્રાહ્મણા આ ધારાનગરીમાં આવ્યા. તેઓ મધ્યદેશમાં રહેનારા હતા ને વેદાવધાના વિશારદાને પણ પાતાના ખુદ્ધિખળથી હરાવી દે તેવા ચૌદ વિઘા, સ્મૃતિ, ઇતિહાસ અને પુરાણામાં હોશિયાર હતા. તેઓ જીદા જીદા દેશને જોવાની ઇચ્છાથી અહીં આવ્યા હતા.

ખંને ફરતા ફરતા લક્ષ્મીપતિ શેઠની હવેલીમાં આવ્યા. શેઠે તેમની આકૃતિથી આકર્ષાઈ, તેમને આદરસત્કાર કરી તેમને ભિક્ષા આપી. તે શેઠની હવેલી સામે ભીંત પર વીસ લાખ ઢકાનો લેખ લખેલા હતા, તે હમેશાં જોવાથી પેલા ધ્યાદ્મણાને યાદ રહી ગયા. કેટલાક સમય વીત્યા બાદ નગરીમાં અગ્નિના ઉપદ્રવ થવાથી શેઠની હવેલી બળાં ગઈ, તેમાં પેલા લેખના પણ નાશ થયા. આ કારણથી શેઠ ઘણી જ ચિંતામાં પડી ગયા. કેટલાક સમય વીત્યા બાદ ભિક્ષા લેવા માટે તે ધ્યાદ્મણા આવ્યા. તેમણે શેઠને ચિંતાતુર જોઈને આધાસન આપ્યું કે હે શેઠ! તમારા જેવા ધીર પુરુષોએ આપત્તિના સમયમાં હીં મત રાખવી જોઈએ. આ સાંભળી શેઠે કહ્યું કે 'મને (લેણાં-દેણાંની બીનાવાળા) લેખ બળી ગયા તેની જ વધારે ચિંતા થાય છે, બીજાની તેટલી ચિંતા નથી થતી. 'ત્યારે તે બ્રાદ્મણોને તે લેખ યાદ હોવાથી તેમણે શરૂઆતથી માંડીને તિથિ, વાર, નક્ષત્ર, વરસ, રકમ સહિત વર્ણ, જાતિના નામ અને વ્યાજ તથા મૂલ દ્રવ્યની સંખ્યા સાથે ખડીથી તે

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી અભયદેવસ્રિજી અને તેમના શ્રંથાના પરિ.) ૪૦૧ લેખ લખી ખતાવ્યા. તેના આધારે શેઠે ચાપડામાં ઉતારા કરી લીધા અને બ્રાહ્મણાના ઉપકાર માની ઘણા જ આદર સત્કાર કરવા પૂર્વ કતે ખેન બ્રાહ્મણાને પાતાને ત્યાં રાખી ઘણાં સુખી ખનાવ્યા. એક વખત શેઠ વિચાર કરવા લાગ્યા કે આ ખેને બ્રાહ્મણા મારા સુરુ શ્રી વર્ષ માનસ્રિજ મહારાજના શિષ્યા થાય તા શ્રીજૈનશાસનને ઘણું જ દીપાવે.

સપાદ્દલક્ષ દેશમાં આવેલા કુર્યપુર નામના નગરમાં અલ્લરાજના પુત્ર ભુતન-પાલ નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તે નગરમાં શ્રા વર્ષ માનમૂરિ નામના આચાર્ય મહારાજા હતા, કે જેમણે શ્રી જૈન સિદ્ધાંતના અલ્યાસથી સંસારનું સાચું સ્વરૂપ સમજને ચારાશી ચૈત્યાની માલીકીના ત્યાગ કર્યા હતા. એક વખત તે સુરિજી ધારાનગરીમાં પધાર્યા. આ બીના સાંભળી ઘણા જ ખૂશી થઈ ને, પૂર્વે જણાવેલ અને બ્રાહ્મણોને સાથે લઈને શેઠ લક્ષ્મીપતિ ગુરુ મહારાજને વંદન કરવા આવ્યા. વંદન કરી શેઠ યોગ્ય સ્થાને બેઠા. અવસરે બ્રાહ્મણોને ઉદ્દેશીને શ્રી ગુરુ મહારાજે કર્શું કે—'આ બાનની અસાધારણ આકૃતિ સર્વને જીતનારી છે.' ગુરુજનું એ વચન સાંભળીને તે બંને બ્રાહ્મણો ગુરુના સામું જોઈ રહ્યા. આથી ગુરુજએ તેમને મોઢાનાં બીજાં પણ ચિદ્ધો ઉપરથી દીક્ષાને લાયક જણીને વૈરાગ્યમય દેશના સંભળાવી. તે સાંભળીને તેઓએ દીક્ષા લેવાની ઇચ્છા જણાવી. અવસરે ગુરુમહારાજે વિધિપૂર્વ કે તેમને દીક્ષા આપી. તે વખતે શ્રીજિનેશ્વર અને બ્રુદ્ધિસાગર એમ બનનાં નામ પાડ્યાં. મહાતપસ્વી એવા તે ખનના યોગોદ્રહનપૂર્વ કે સિદ્ધાંતના અભ્યાસ કરાવ્યા અને અવસરે તેમને આચાર્ય પદને લાયક જાણીને ગુરુએ સુરિપદ આપીને પાતાના પદ્ધર બનાવ્યા. ત્યારે તેઓ શ્રીજિનેશ્વર અને બ્રુદ્ધિસાગરસૂરિ ઓવા નામથી પ્રસિદ્ધ થયા.

અનુક્રમ વિહાર માટે અનુજ્ઞા આપવાના પ્રસંગે શિખામણ દેતાં ચુરૂ મહારાજે જણાવ્યું કે પાઠણમાં ચૈત્યવાસી યતિવર્ગ સુર્વિદ્ધિત મુનિઓને ત્યાં ઠકવા દેતો નથી ને બહુજ કનડગત કરે છે. તમારે તે જુલમને અઠકાવવા, કારણ કે અત્યારે તમારા જેવા બુદ્ધિશાળીઓમાં શિરામણિ બીજા કાઈ ભાગ્યે જ હશે. આ ગુરુવચનને વધાવી લઈ ખંને સુરિવરાએ ગુજરાત તરફ વિહાર કરી અનુક્રમે પાઠણ શહેરમાં પ્રવેશ કર્યા. ત્યાં શુદ્ધ ઉપાશ્રયની ઘણી તપાસ કરતાં પણ તે મળવામાં મુશ્કેલી જાણી. છેવટે ખંનેને ગુરુજનું વચન યાદ આવ્યું. આ વખતે પાઠણમાં મહાપશક્રમી અને નીતિશાળી દુર્લ ભરાજ રાજનું રાજ્ય હતું. તે ખંને સુરિવર્યો સામે વરદેવ નામના પુરાહિતના ઘર ગયા. ત્યાં ઘરની બહાર ઊભા રહીને તેમણે કહેલાં વેદપદાના ધ્વિન સાંભળી પુરાહિત ઘણા જ રાજ થયા. અને તેણે બક્તિપૂર્વક બાલાવવા માટે પાતાના ભાઈને માકલ્યા, તેથી ખંને સુરિવ્જ પુરાહિતના ઘર આવ્યા. તેમને જોઈને પુરાહિત ઘણા ખુશી થઈને '' આપ ખંને ભુદાસનાદિની ઉપર બેસા '' એમ વિનંતી કરવા લાગ્યા. ખંને આચાર્ય મહારાજે

પાતાના સ'યમ ધર્મના વ્યવહાર જણાવીને તે ઉપર ખેસવાના નિષેધ કર્યા અને તેઓ શુદ્ધ કાંખલીની ઉપર ખેઠા. અને વેદ, ઉર્પાનષદ તેમજ જૈનાગમના વચનથી સમાનતા ( તત્ત્વનું રહસ્ય ) પ્રકાશીને આશિષ દેતા ખાલ્યા કે '' હાથ, પગ અને મન વિના જે અધું ગ્રહ્ણ કરે છે, ચક્ષુ વિના જે જુએ છે, કાન વિના જે સાંભળે છે, જે જગતના સ્વરૂપને જાણે છે, પણ તેને કાેઈ પણ સામાન્ય પુરુષ જાણી શકતા નથી એવા અરૂપી શિવ જિનેશ્વર તમારું કલ્યાણ કરાે. ''

ફરી પણ તેમણે જણાવ્યું કે જૈનાગમના અર્થ રૂડી રીતે વિચારીને અમે જૈનધર્મના સ્વીકાર કર્યા છે. આ સાંભળી પુરાહિતે પૂછ્યું કે તમે નિવાસ (ઉતારા) ક્યાં કર્યો છે? તેમણે કહ્યું કે અહીં ચૈત્યવાસીઓની મહાકનડગત થતી હોવાથી અમને ક્યાંય પણ સ્થાન મળી શક્તું નથી. આ સાંભળી ગુણગ્રાહી પુરાહિતે સપરિવાર ખંને સૂરિજીને રહેવા માટે પાતાનું મકાન ખાલી કરી આપ્યું, અને કહ્યું કે આપ ખુશીથી અહીં ઊતરા. ત્યાં તેઓ ભિક્ષાધર્મ સાચવીને સંયમ પાળવામાં સાવધાન ખની, ધર્મનું સત્ય સ્વરૂપ સમજાવવા તત્પર થયા.

ખપારે પુરાહિત યાજ્ઞિક સ્ખાર્જ અને દીક્ષિત અિનહોત્રીઓને તેમની પાસે ખોલાવ્યા ત્યાં તેમની પરીક્ષાથી તેઓ સંતુષ્ઠ થયા. એમ બ્રહ્માની સભાની જેમ વિદ્યાવિનાદ ચાલી રહ્યો હતો, એવામાં ચૈત્યવાસીઓના પુરુષા આવી થહ્યા. તેમણે આવીને જણાવ્યું કે 'તમે જલદી નગરની બહાર ચાલ્યા જોઓ, કારણ કે ચૈત્યબાદ્ય (ચૈત્યમાં રહેવાના નિષેધ કરનારા) શ્વેતાં ખરાને અહીં સ્થાન મળતું નથી. આ વચન સાંભળીને પુરાહિતે કહ્યું કે 'રાજસભામાં આ વાતના નિર્ણય કરવાના છે.' તેમણે પાતાના ઉપરીઓને આ બીના જણાવો. બધા સાથે મળીને રાજાની પાસે ગયા. ત્યાં પુરાહિતે આવીને રાજાને નમ્રતાથી જણાવ્યું કે ''હે દેવ! બે જૈન મુનિ પાતાના પક્ષમાં સ્થાન ન પામવાથી મારે ત્યાં આવ્યા, એટલે ગુણવંત જાણીને મે' તેમને આશ્રય આપ્યા. એવામાં આ ચૈત્યવાસીઓએ ભાદ-પુત્રોને મારી પાસે માકલ્યા, માટે આ બાબતમાં મારી આપને ભૂત જણાય તેા ખુશીથી યાગ્ય લાગે તે શિક્ષા કરમાવા.

પુરાહિત કહેલી ખીના સાંભળીને સર્વ ધર્મીમાં સમાનભાવ રાખનાશ રાજાએ હસીને કહ્યું કે 'હે ચૈત્યવાસીઓ! કાેઈ પણ દેશથી આવેલા ગુણીજના મારા નગરમાં રહે તેના તમે શા માટે અઠકાવ (નષેધ) કરાે છાે! તેમાં ગરવ્યાજબીપણું શું છે! રાજાના આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ચૈત્યવાસીઓ બાલ્યા કે 'હે રાજેન્દ્ર! પૂર્વે' વનરાજ નામના રાજાને નાગેન્દ્રગચ્છીય ચૈત્યવાસી શ્રીદેવચંદ્રસૂરિએ ઘણા ઉપકાર કરેલાે હોવાથી કૃતજ્ઞ એવા તે રાજાની સમક્ષ શ્રીસંધે એવી વ્યવસ્થા કરી કે 'સંપ્રદાયનાે ભેદ ન રાખવાથી લઘુતા થવા પામી છે, માટે જે મુનિ ચૈત્યગચ્છવાસી યતિધમ'ન શ્રી જેન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી અભયદેવસ્રિજ અને તેમના શ્રંથાના પરિચય) ૪૦૩ સંમત હોય તે જ અહીં રહી શકે, બીજ નહી ' તો હે રાજન ! તે પ્રાચીન રીવાજ ધ્યાનમાં લઈને તમારે ત્યાય આપવા જોઈ એ. ' રાજાએ કહ્યું કે ' તે પ્રમાણે કખૂલ છે. પરંતુ ગુણીજનાને આદર જરૂર દેવા જોઈએ. જો કે રાજ્યની માગણી તમારી અમીદિષ્ટને આધીન જ છે, છતાં અમારા આગ્રહથી એમને નગરમાં રહેવા દેવાનું કબુલ રાખા. રાજાના આ વાકચને તેઓએ માન્ય રાખ્યું. આ મુશ્કેલી દૂર કરવાના ઇરાદાથી કેટલાક સમય વીત્યા બાદ રાજાએ ફરમાવેલા સ્થલે પુરાહિત ઉપાશ્રય કરાવ્યા. ત્યાં રહેલા બંને સ્રિજ મહારાજે ધર્માપદેશ દઈને ઘણા જવાને સત્યધર્મના સાધક બનાવ્યા. આ શ્રી બુદ્ધાગરસ્રિજએ સં. ૧૦૮૦માં મારવાડમાં જાલારમાં રહીને આઠ હજર શ્લાક પ્રમાણ 'બુદ્ધિસાગર' નામે નવું વ્યાકરણ બનાવ્યું. અને શ્રી હરિભદ્ધ ર્યું રજએ બનાવેલ અષ્ટકની ટીકા પણ તેમણે રચી છે.

એક વખત વિહાર કરતાં શ્રી જિને ધરસૂરિજી ધારાનગરીમાં પવાર્યા. મહીધર શેઠ અને ધનદેવી શેઠાણીને અભયકુમાર નામના મહાયુણવંત પુત્ર હતા. પુત્ર સહિત શેઢ ગુરૂજીને વંદન કરવા ગયા. ત્યાં સંસારની અસારતાને જણાવનારી દેશના સાંભળી અભયકુમારને હૃદયમાં વૈરાગ્ય ભાવ પ્રગઢ થયા. તે સંયમ લેવાને ઉત્સુક થયા. પિતાની અનુમતિ હોવાથી ગુરુ મહારાજે અભયકુમારને દીક્ષા આપી. સુત્રાથ ને ભાષાવારૂપ ગ્રહુણશિક્ષા અને પ્રતિલેખનાદિ ક્રિયાને શિખવારૂપ આસેવના શિક્ષાના અહ્યાસ કરી અભયમુનિછ યાગાદ્વહન કરવા પૂર્વ ક સાલ વર્ષ ની અંદર સ્વપરશાસના પારગામી બની શ્રીસ'ઘના પરમ ઉધ્ધારક બન્યા. એકદા વ્યાખ્યાનમાં સર્વાનુધાગમય પં<mark>ચ</mark>માંગ શ્રી ભગવતી ( વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ ) સૂત્રમાં કહેલા ચેડારાજા અને કાૈણિકની વચ્ચે થએલા રથક ંટકાદિ યુધ્ધનું વર્ણુન કરતાં શ્રી અભયમુનિએ રૌદ્ર અને વીરરસનું એવું સરસ વર્ષાન કર્યું કે તે સાંભળીને ક્ષત્રિયા લડવા તૈયાર થઇ ગયા. તે જોઈને શ્રીજિને ધરસૂરિ-જીએ તરત જ મહાશ્રાવક નાગનત્તુઆતું વર્ણન કરી એવા શાંતરસ વિસ્તાર્ધા કે તે સાંભળીને અધા ક્ષત્રિયા શાંત થઈ ગયા અને મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા : અહેા અમતે ધિકાર છે, કે વ્યાખ્યાનના અવસરે પણ અમે પ્રમાદથી ઉત્મત્ત થઈ ગયા. ધૃત્ય છે તે નાગનતુક શ્રાવકને કે જેણે લડાઇના પ્રસંગ પણ ધર્મારાધનમાં વિવેક સહિત અડગ ટેક રાખી. ગુરૂજીએ અભયમુનિને શિખામણ દીધી કે 'હે સુધ્ધિનિધાન શિષ્ય! તારે અવસર જોઇને વ્યાખ્યાન વાંચલું.

એક વખત સાંજે પ્રતિક્રમણ કરી રહ્યા ખાદ શ્રી અભયદેવ મુનિને એક શિષ્ય કહ્યું કે હે મહારાજ! શ્રી અજિતશાંતિસ્તવમાં ' કહેલ ' अंबरंतरवियारणियाहिं' ઇત્યાદિ

૧ આ સ્તવનના બનાવનાર શ્રી નેમિનાથના ગણધર શ્રી નંદીયેણ, જાણવા, અન્યત્ર એમ પણ કહ્યું છે કે શ્રેણિક રાજાના પુત્ર નંદીયેણ મુનિએ તે બનાવ્યું છે.

ચાર ગાથાના કૃષા કરી અર્થ સમજાવા ! ત્યારે શ્રી અભયદેવે તે ગાથામાં જણાવેલા દ્દેવાંગનાઓનાં તમામ વિશેષણાનું શુંગારરસથી ભરેલું વર્ણન કહી સંભળાવ્યું. તે વખતે ઉપાશ્રયની પાસેના જ રસ્તે થઈને ચાલી જતી શું ગારરસમાં નિપુષ્ એવી કાેઈ રાજકુમારીએ આ વર્ષું ન સાંભળયું. એ સાંભળીને કુંવરીએ વિચાયું કે આ મારા સ્વામી થાય તા જન્મ સફળ થાય. હું ત્યાં જઇને તે શ્રેષ્ઠ નરને પ્રાર્થના કરીને લાભ પમાર્કે. એવું વિચારી ઉપાશ્રય-ના ભારણા પાસે આવીને બાેલી કે હે છુદ્ધિમાન પંડિત ! ભારહ ઉઘાઉા ! હં મહનમંજરી નામની રાજપુત્રી ગુણગાષ્ઠી કરવાને આવી છું. આવેા અકાળે સ્ત્રીના શબ્દ સાંભળીને ગુરુ શ્રીજિને ધરસૂરિજીએ અભયદેવને કપકા આપ્યા કે 'પહેલાં તમને જે શિખામણ આપી હતી તે ભૂલી ગયા અને જ્યાં ત્યાં હાંશિયારી ખતાવા છા! હવે શું કરશા? તમારા ગુણાથી આકર્ષાઇને પહેલી નરકમાં આવેલા પહેલા સીમ'ત પાથડા (નરકાવાસ)માં લઇ જનારી આ સીમંતિની (સ્ત્રી) આવી છે. ' તે સાંભળી અભયદેવે કહ્યું કે ' હે પૂજ્ય! આપની કૃપાથી તે નિરાશ થઇને જેમ આવી તેમ જરૂર જતી રહેશે, માટે આપ જરા પણ ચિંતા કરશા નહિ, ' પછી અભયદેવે બાવણાં ઉદ્યાહી સર્વ' શ્રાવકા(દની સમક્ષ તે રાજકત્યાને કહ્યું કે ' હે રાજપુત્રી ! અમે જૈન સાધુઓ છીએ ? તેથી અમે એક મુહૂર્ત માત્ર પણ સ્ત્રી સાથે ધાર્મિક વાતા પણ કરતા નથી, તા પછી ગુણગાષ્ઠી અમારાથી કરી શકાય જ નહિ. વળી અમે કાેઇ પણ વખત દાતણ કરતા નથી, મુખ ધાતા નથી, સ્નાનાદિ ખાદ્ય શુદ્ધિને પણ ચાહતા નથી, તેમજ નિર્દોષ એવું અન્ત ભિક્ષાવૃત્તિએ મેળવીને ફક્ત ધર્માધાર શરીરને ડકાવવા માટે જ ખાઈએ છીએ. આ શરીર મળ, મૂત્ર વિષ્ઠાદિથી ભરેલું હોવાથી મહાદુગ ધમય અને ખિભત્સ છે. આવા દર્મ ધમય અમારા શરીરના સ્પર્શ કરવા તારા જેવી રાજપુત્રીને ઉચિત નથી. ' આ પ્રમાણે એવું ખિભત્સ રસતું વર્ણત કર્યું કે જે સાંભળી તે રાજપુત્રી પાતાની ભૂલ કબુલ કરી તરત જ જતી રહી. પછી તે ગુરુ મહારાજની પાસે આવ્યા ત્યારે શ્રીગુરુ મહા-રાજે કહ્યું કે તારું ખુદ્ધિકૌશલ્ય સમુદ્રના પૂર જેલું છે. પરંતુ વર્ત માન કાલમાં તેને શમાવી દ્વું વ્યાજ**ળી છે. તેથી** તેમ કરવા માટે તારે હવેથી છાશ નાખીને બનાવેલા જીવારના કુમરા (રાહ્લા) તથા કાર્લિંગડાનું શાક વાપરલું, જેથી તારી ખુદ્ધિ ન્યૂન થશે. શ્રી અભાવદેવે ગુરુના વચન પ્રમાણે જ આહાર કરવા માંડ્યો. કેટલાક સમય વીત્યા ખાદ ગુરશ્રીએ અભયદેવને યાગ્ય જાણીને સં. ૧૦૮૮ માં આચાર્ય પદવી આપી. ત્યારથી તેઓ આચાય અભયદેવસુરિના નામથી ઓળખાવા લાગ્યા. આ શ્રીઅભયદેવસુરિએ ઘણા ભવ્ય જીવાને સન્માર્ગની દેશના દર્ધ સાત્ત્વિક માર્ગના ઉપાસક બનાવ્યા. અનુક્રમે विद्वार करतां ते सूरि पत्यपद्रपुर तर्ह गया.

એક વખત દુકાળ પડવાથી દેશની દુઈશા **થ**ઈ. સિદ્ધાંત તથા વૃત્તિઓના પ્રાય: ઉચ્છેદ થવા લાગ્યાે. જે કાંઈ સુત્ર વગેરે હવાત રહ્યાં હતાં તેઓનું યથાર્થ શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી અભયદેવસૂરિજી અને તેમના ચંચાના પરિ.) ૪૦૫ રહસ્ય " વૃત્તિ આદિ સાધના નાશ પામેલાં હોવાથી !! મહાપ્રજ્ઞાશાલી મુનિએનન પણ જાણવું સુરકેલ થયું. આ પ્રસંગે એક વખત અર્ધ રાત્રે ધર્મધ્યાનમાં સાવધાન રહેલા શ્રી અભયદેવસ્રુરિને વંદના કરી શાસનની અધિષ્ઠાયિકા દેવીએ કહ્યું કે ં પહેલાં મહાશાસનના સ્થંભ સમાન પરમ પૂજ્ય શ્રીશીલાંક (કોઠ્યાચાર્ય') નામના આચાર્યે અગિયારે આંગની વૃત્તિઓ સ્થી હતી, તેમાં હાલ બે આંગ ( આચારાંગ, સુયગડાંગ)ની જ વૃત્તિ હવાત છે, બાકીનાં અંગાની વૃત્તિઓ વિચ્છેક પામી ગઇ છે. તેથી સંઘના હિતને માટે શ્રી સ્થાનાંગાદિ નવે અંગાની નવી ટીકાએા બનાવવાના ઉદ્યમ કરાે. '' દેવીનું આ વચન સાંભળીને સુરિજીએ કહ્યું કે ' હે માતાજ! સ્વૃદ્ધિત-નામધેય શ્રીસુધર્માસ્વામી ગણવરે રચેલાં સુત્રોનું યથાર્થ રહસ્ય જાણવાને પણ મારા જેવા અલ્પણિંદ્ર અસમર્થ છે, તા પછી દીકાએ તા કેમ બનાવી શકું? કારણ કે કદાચ કાઈ સ્થળે સૂત્રવિરુદ્ધ કહેવાઈ જાય તા મહાપાપ લાગે, તેથી સંસારમાં અનંતી વાર ભાઠકલું પડે. ! ત્યારે દેવીએ કહ્યું કે ' & સુજ્ઞશિરામિણ ! આ કાર્ય કરવા માટે તમે જ લાયક છા, એમ હું માનું છું. વૃત્તિએ ખનાવતાં કદાચ સંદેહ પડે તા મને યાદ કરજો ને સંદેહ જણાવજો. હું મહાવિદેહ ક્ષેત્રના વિહરમાન તીર્થ કર શ્રીસીમ ધર-સ્વામીને પૂછીને તે બાબતના ખુલાસા આપને જણાવીશ, માટે આ કાર્ય તમે શરૂ કરાે. હું તમારી આગળ પ્રતિજ્ઞા કરું છું કે 'તમે યાદ કરશા કે તરત જ હાજર શ્રુધા. કે દ્વીના વચનથી શ્રીઆચાર્ય મહારાજે વૃત્તિઓ બનાવવાની શરૂઆત કરી. પ્ટીકાઓ પૂરી થાય ત્યાં સુધી આય'બિલ તપ કરવાની પ્રતિજ્ઞા લીધી, અને પાઠણમાં ડીકાઓ રચી. બીજા પ્રધામાં એમ પણ કહેલ છે કે પાઠણની બહાર રચી. આ કામમાં દેવીએ સંપૂર્ણ રીતે મદદ કરી. શ્રી દોણાચાર્ય વગેરે વૃદ્ધ મહાશ્રુતધરાએ આ વૃત્તિઓને શુદ્ધ કરી. એટલે શ્રાવકાેએ લખાવવાની શરૂઆત કરી.

એક વખત શાસનદેવીએ ગુરુમહારાજને કહ્યું કે 'પહેલી પ્રતિ (ઠીકાની પ્રત) મારા દ્રવ્યથી લખાય એવી મારી ઇચ્છા છે.' એમ કહી પાતાની જ્યાતિથી દૃષ્ટિતેજને આંજ, ત્યાં એક સાનાતું ઘરેલું મૂકીને દેવી સ્વસ્થાને ગયા. પછી સુનિઓ ગાચરી લઇને આવ્યા. ઘરેલું જોઈને આશ્વર્ય પામ્યા. પૂછતાં સ્ર્રિજીએ બધી બીના કહી. પછી શ્રાવકાને બાલાવી ઘરેલું બતાવ્યું, પરંતુ તેતું મૂલ્ય નહિ જાણતાં તે શ્રાવકા પાઠણમાં સ્ર્વેરીઓની પાસે ગયા. તેઓએ આ આભૂષણ જોઈને કહ્યું કે અહીં લીમરાજા-

ન આ બાબતમાં બીજાઓ કહે છે કે જો કે, અભયદેવસૂરિના સમયમાં નવ અંગાતી ટીકાઓ હયાત ન હેાવાથી તેમણે નવી ટીકાઓ બનાવી એમ પ્રભાવકચરિત્રમાં કહેલ છે, પણ જેમ તે જ સૂરિએ શ્રી ભગવતીની સ્વકૃત ટીકામાં પંચમાંગની બે ટીકા છે એમ લખ્યું છે, તેમ બીજાં સૂત્રોની પણ ટીકાઓ હતી એમ કહ્યું છે.

ની આગળ આ ઘરેલું મૂકા. તે જેટલું દ્રવ્ય આપે તેટલું એનું મૂલ્ય સમજવું. અમે આ ( દિવ્ય ) ઘરેલાની કિંમત આંકી શકતા નથી. ' એટલે શ્રાવકોએ એ ઘરેલું રાજાની આગળ મૂકયું, અને તેની સત્ય બીના પણ કહી દીધી. રાજાએ ખૂશી થઈને કહ્યું કે ' કાઈ મહાતપસ્વી મહાત્મા આનું જે મૂલ્ય આંકે તે આપીને જ હું આ લઈ શકું. ' શ્રાવકોએ કહ્યું ' આનું મૂલ્ય જે આપ આપો તે અમારે પ્રમાણ છે. ' એટલે રાજાએ લંડારી પાસેથી તેમને ત્રણ લાખ દ્રમ્મ (ટકા) આપ્યા. પછી તેમણે દીકાની પ્રથમ પ્રતિ વગેરે પુસ્તકો લખાવીને સૂરિજીને વહારાવ્યાં, તેમજ પાટલ, તામ્રલિપ્તી નગરી, આશાપશ્રી, (આશાવલ) ધાલકા વગેરે નગરના રહીશ મહાધનિક ૮૪ શ્રાવકોએ દરેક આંગની છૃત્તિની ૮૪ પ્રતા લખાવી પરમ ઉલ્લાસથી આચાર્ય મહારાજને વહારાવી. આ પ્રમાણે શ્રીસુધર્માસ્વામીએ બતાવેલ છે તત્ત્વ રૂપ તાળાને ઉઘાડવાની ફુંચી જેવી નવે આંગની દીકાએ પ્રવર્તમાન થઈ.

ટીકાઓ ખનાવ્યા પછી સંયમયાત્રા નિમિત્ત આચાર્ય શ્રી ધાલકા નગરીમાં પધાર્યા. ઉજાગરા, પરિશ્રમ અને અતિત જ આહાર કરવાથી આચાર્ય મહારાજને કાઢ (રક્ત દાષ) રાગની અસહા વેદના થવા લાગી. તે વખતે છવ્યાં છુ લાકા કહેવા લાગ્યા કે 'સૂત્રવિરુ હ ખાલવાથી (લખવાથી) સૂરિજને કાઢ થયા છે.' આ સાંભળી શાકથી વ્યાકળ થએલા અને પરલાકગમનની ઇચ્છાવાળા સૂરિજએ રાતે ધરણેન્દ્રનું ધ્યાન કર્યું. તેથી સ્વપ્તામાં ગુરૂએ પાતાના દેહને ચાટતા ધરણેન્દ્રને જોયા. આથી ગુરૂએ વિચાર્યું કે 'કાળરૂપ આ ભયંકર સર્પે' મારા શરીરને ચાટેલ છે, તેથી મારૂં આયુબ્ય પૂર્ફ થયું લાગે છે. તો હવે અનશન આદરવું એ જ મારે ધાગ્ય છે.' એ પ્રમાણે ચિંતવતાં ગુરુને બીજે દિવસે સ્વપ્તમાં ધરણેન્દ્રે કહ્યું કે 'મે' તમારા દેહને ચાટીને રાગ દૂર કર્યો છે. ગે એમ સાંભળતાં ગુરુ બાલ્યા કે 'મરણની બીકથી મને એદ થતા નથી, પરંત્ર રાગને લીધે ચાડિયા લોકો જે નિંદા કરે છે, તે હું સહન કરી શકતો નથી.' ત્યારે ધરણેન્દ્રે કહ્યું કે 'ગુરુજ! એ બાબત તમારે ચિંતા કરવી નહિ. હવે આપ ખેદને તજને જિનબિ'બને પ્રકટ કરીને શ્રીજિનેન્દ્રશાસનની અપૂર્વ પ્રભાવના કરો કે જેથી તે થતી નિંદા અટકી જશે, અને તે નિંદકો જ જૈનધર્મના વખાણ કરશે.

શ્રીકાંતા નગરીના રહીશ ધનેશ નામના શ્રાવક વહાણ ભરીને સમુદ્રમાર્ગ જતો હતો. અધિષ્ઠાયક દેવે તેના વહાણ શંભાવી દીધાં. આથી રોઠે તે દેવની પૂજ કરી. ત્યારે તેણે દેવના કહ્યા પ્રમાણે જમીનમાંથી ત્રણ પ્રતિમાંઓ મેળવી હતી. (આ બીના શ્રીપ્રભાવકચત્રમાં કહેલી છે.) તેમાંની એક પ્રતિમા ચાર્પ ગામમાં સ્થાપન કરી, તેથી ત્યાં તીર્થ થયું. ખીજી પ્રતિમા પાટણમાં અરિષ્ઠનેમિના પ્રાસાદમાં સ્થાપન કરી. ત્રીજી પ્રતિમા સ્ત ભન ( થાંભણા ) ગામના પાદરમાં વહેતી સેઠીકા (સેઠી) નદીના

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી અભયદેવસ્રિજી અને તેમના શ્રાંથાના પરિચય) ૪૦૭ કાંઠે વૃક્ષવદાની અંદર જમીતમાં સ્થાપન કરેલ છે. તમે તે શ્રી (સ્તંભન) પાર્ધાનાથની પ્રતિમાને પ્રકટ કરા, કારણ કે ત્યાં એ મહાતીથે થવાનું છે. પૂર્વે વિદ્યા અને રસસિક્રિમાં ભારે પ્રવીણ એવા નાગાર્જીને તેના પ્રભાવથી રસનું સ્થંભત કર્યું, અને તેથી તેણે ત્યાં સ્તંભનક (થાંભણા) નામનું ગામ વસાવ્યું.

આ મહાપ્રભાવક પ્રતિમાને પ્રકટ કરશા તા તમારી પણ પવિત્ર કીર્તિ અચલ થશે. વળી ક્ષેત્રપાલની જેમ શ્વેતઅધૈરૂપે તમારી આગળ બીજાના જોવામાં ન આવે તેમ, એક દેવી ત્યાં રસ્તા ખતાવશે. એ પ્રમાણે કહી નિર્મલ સમ્યવ્દષ્ટિ શ્રીધરણેન્દ્ર પાતાના સ્થાને ગયા. ઇન્દ્રે કહેલી ખીના જાણીને સુરિજી મહારાજ વણા ખુશી થયા. તેમણે આ રીતે ખનેલા તમામ વૃત્તાંત શ્રીસ ઘને કહી સંભળાવ્યા. તે સાંભળી શ્રીસ ઘ યાત્રાએ જવા તૈયારી કરી. તેમાં ૯૦૦ ગાડાંએા ચાલતાં હતાં. શ્રી સંઘના આગ્રહથી સરિઝ મહારાજ પણ સાથે પંધાર્યા. જ્યારે આ સંઘ સેહી નદીના કાંઠે આવ્યા, ત્યારે ત્યાં એ ઘરડા ધાડા અદશ્ય થઇ ગયા. એટલે આ નિશાનીથી સંઘ ત્યાં રહ્યો. આચાર્ય મહારાજે આગળ જઈને પૃછ્યું ત્યારે એક ગાવાળે કહ્યું કે હે ગુરૂછ! આ પાસેના ગામમાં મહીલણ નામે મુખ્ય પટેલ છે. તેની કાળી ગાય અહીં આવીને પાતાના ચારે આંગળમાંથી દૂધ ઝરે છે, એટલે અહીં દૂધ ખાલી કરીને (ઠલવીને) ઘેર જાય છે. અને ત્યાં દાહ-વામાં આવતાં મહામહેનતે લગાર પણ દૂધ દેતી નથી. તેનું કારણ કંઈ સમજાતું નથી. ? એમ કહીને તેણે તે સ્થળે ગુરૂજને દૂધ ખતાવ્યું એટલે પાસે ખેસીને ગુરૂજ પ્રાકૃત ભાષામાં શ્રોપા ધ નાથતું મહા પ્રભાવક ' जयितह्यण ' ઇત્યાદિ ભત્રીસ ગાયાઓનું નવું સ્તાત્ર રચીને બાલ્યા. ત્યાં ધીમે ધીમે જાણે પ્રત્યક્ષ પ્રભુતું પ્રતિબિ'ભ હોય તેવું શ્રીપાર્શનાથ ભગવંતનું તેજસ્વી ખિંભ પ્રકૃદ થયું. એટલે સંઘ સહિત સૂરિજીએ તરત જ ચૈત્યવંદન કર્યું, અને એમના રાગ મૂલમાંથી દૂર થયા. તે વખતે શ્રાવકાએ ગંધાદકથી પ્રભુખિંખને નવરાવીને કપૂર વગેરેનું વિલેષન કરવા પૂર્વ કાત્વિક પજાના અપૂર્વ લહાવા લીધા તે સ્થળે નવું દેરાસર અધાવવા માટે એક લાખ રૂપિયા ભેગા થયા. અને ગામના મુખ્ય લાકોએ ત્યાં દેવાલય બંધાવવાની હા પાડી.

શ્રીમલ્લવાદીશિષ્યના શ્રાવકાએ ત્યાંના આમે ધર અને ખુદ્ધિનિધાન મહિષ નામના કારીગરને ચૈત્ય ભાંધવાનું કામ સોંપ્યું. થાડાજ સમયમાં તે કામ પૂર્ણ થયું. તે કામના ઉપરીને દરરાજ પગાર તરીકે એક દ્રમ્મ આપવામાં આવતા હતા. તેમાંથી થાંડું ભાજનાદિના ખર્ચમાં વાપરતાં ભાકીના બચેલા દ્રવ્ય વડે તેલે ચૈત્યમાં ધાતાના નામની એક દેવકુલિકા કરાવી, કે જે હાલ પણ હયાત છે. પછી શુભ મુદ્દુર્તે અભય-દેવસૃરિજીએ ત્યાં ભિંબની પ્રતિષ્ઠા કરી. તે દિવસે રાત્રે ધરણેન્દ્રે આવીને સુરિજીને વિનંતી કરી કે '' મારા ઉપર કૃપા કરી આપ આ સ્તવનમાંથી છેલ્લી બે ગાથાઓ ગાપવી રાખા. 17 સ્વિજીએ તેમ કરી ત્રીશ કાયમ રાખી. ત્યારથી તે સ્થળ તીથે તરીકે ગણાયું, જન્મકલ્યાણકના મહાત્સવમાં પ્રથમ ધાળકાના મુખ્ય શ્રાવકે જળથી ભરેલા કળશ લઇને ભગવંતને અભિષેક કર્યો. આ બિબાસનના પાછળના ભાગમાં અતિહાસિક અક્ષરપંક્તિ પહેલાં લખી હતી, એમ લાકામાં સંભળાય છે.

શ્રી જિને ધરસ્રિ તથા છુક્સિંગરસ્ર્રિ ચિર કાલ સંયમ જીવન પાળી છવટે અનશન કરીને સ્વર્ગ ગયા. શ્રી અભયદેવસ્ર્રિ મહારાજાએ પ્રથમ ઉપાંગ શ્રી ઔપપા-તિક સ્ત્રની અને પૂજ્ય શ્રી હરિભદ્રસ્ર્રિજીએ અનાવેલા શ્રી પંચાશક શાસ્ત્રની ઉપર અપૂર્વ વિદ્વેત્તા ભરેલી ટીકા અનાવી છે, જે થાડાં વર્ષો પહેલાં શ્રી જૈનધર્મ પ્રસારક સભાએ છપાવી હતી. આ ભને ટીકાના પરિચય આગળ જણાવીશ.

શ્રી અભયદેવસૂરિના અને શ્રી સ્ત'ભન પાર્વાનાથના સંબ'ધમાં શ્રી ઉપદેશ-પ્રસાદને અનુસારે આ રીતે વૃત્તાંત જાણવું—

આચાર્ય પદથી વિભૂષિત થયા ખાદ શ્રી અભયદેવસૃરિજી વિહાર કરતાં સંભાણક ગામથી ધાલકા થઈને થંભનપુરમાં પધાર્યા. ત્યાં આંતતુર્છ આહાર કરવાથી કાઢના મહારાગથી તે એવા દુ: ખી થયા કે હાથ પગ હલાવવાની પણ તેમનામાં શક્તિ રહી નહિ. એક દિવસ સાંજે સુરિજીએ પ્રતિક્રમણ કરીને શ્રાવકાને કહ્યું કે આ રાગની પીડા ખહુ થતી હોવાથી હું એક ક્ષણ પણ તે સહત કરવા સમર્થ નથી. તેથી કાલે અનશન કરીશ. તે સાંભળી શ્રાવકા ઘણા દિલગીર થયા. તે પછી તેરસની અડધી રાતે શાસન-દ્વીએ આવીને સૂરિજને કહ્યું કે હે ગુરુજ! ઊંઘા છા કે જાગા છા ? ' ગુરુએ ધીમે સ્ત્રરે કહ્યું કે 'જાયું છું.' દેવીએ કહ્યું કે 'ઊઠા, આ સુતરની નવ કાકડી ઊકેલા ? ' ગુરુ ખાલ્યા કે 'આવા શરીરે હું શી રીતે ઉકેલી શકું ?' દેવીએ અવધિજ્ઞાનથી જાણીને કહ્યું કે 'લાંબા કાળ જવીને હજી નવ અંગની વૃતિ ખનાવવાનું માટું કામ જેના હાથમાં <del>છે તેને</del> આ પીડા શા હિસાબમાં છે? દેવીનું વચન સાંભળીને ગુરુએ કહ્યું કે 'આવા શરીરે હું નવ અંગોની ટીકા શી રીતે બનાવીશ ?' દેવી બાલી કે 'છે મહિના સુધી આવંબિલ તપ કરજો.' સ્વિજીએ છ મહિના સુધી આવંબિલ તપ કર્યા, અને કઢિન શબ્દોની ટીકા અનાવીને તે ટીકાઓ પૂરી કરી. આ પછી શરીરને વિષે કરીથી મહારાગ ઉત્પન્ન થયા ત્યારે ધરણેન્દ્રે ધાળા સર્પાનું સ્વરૂપ ધારણ કરી ત્યાં આવીને સુરિજીના શરીરને ચાઠી નીરાગી ખનાવ્યું, અને સુરિજીને કહ્યું કે 'શેઢી નદીના કાંઠે, પલાસ (ખાખરાના ઝાડ) ના વનમાં શ્રીયંભન પાર્ધાનાથની પ્રતિમા જમીનમાં ગુપ્ત રહેલી છે તેને તમે પ્રગઢ કરાે. ત્યાં આર્ચિતી એક ગાય આવીને તે પ્રતિમા જે જગ્યાએ છે તે જગ્યાએ દૂધ ઝરશે. તે ચિદ્ધથી તે મૂર્તિ'નું સ્થાન નિશ્વયે જાહાજો. ' સવારે સૂરિજી સંઘની સાથે ત્યાં ગયા અને ગાયને દૂધ ઝરતી જોઈને ગાવાળના

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી અમયદેવસ્તુરિષ્ઠ અને તેમના મંથાનો પરિચય) ૪૦૯ ભાળદાએ ખતાવેલી ભૂમિની પાસે પ્રતિમાના સ્થાનના નિશ્ચય કરીને ગુરુજએ પાર્થ નાથ- નું સ્તાત્ર રચવા માંડયું. તેના ૩૨ કાવ્ય કહા પછી તેત્રીસમું કાવ્ય ગુરુજએ દેવતાના આદેશયી ગાપવો દીધું. ખત્રીસ કાવ્યાના આ સ્તાત્રનો શરૂઆતમાં जयतिहुषण પદ હોવાથી જયતિહુષણ નામે એ સ્તાત્ર ઓળખાય છે. તે પ્રતિમાનાં દર્શન થયાં કે તસ્ત જ રાગ મૂળયી નાશ પામ્યો ને ગુરુજ નીરાગી અન્યા. પછી શ્રીસંધે ગુરુજને તે પ્રતિમાની ઉત્પત્તિ પૂર્ણ, ત્યારે ગુરુજએ શ્રીસ્તં ભપ્રદીપ વગેરમાં જણાવેલી ભીના શ્રીસંધની આગળ કહી સંભળાવી, અને છેવટે કહ્યું કે આ પ્રતિમા કાણે ભરાવી તે હજુ સુધી જાણી શકાયું નથી. આ પ્રમાણે પ્રતિમાના મહિમા સાંભળીને શ્રીસંધ તે જ સ્થાને નવું દહેરું બંધાવી ત્યાં સ્તંભતપુર નામે ગામ વસાવ્યું. પછી જ્યારે વિ. સં. ૧૩૬૮ ની સાલમાં જીદમી રાજાએએ ગુજરાતમાં ઉપદ્રવ કર્યો ત્યારે વર્તમાન સ્તંભનતીર્થ (ખંભાત) નો સ્થાપના થઈ. એઠલે તે સાલમાં આ પ્રતિમાજ ખંભાતમાં પધરાવ્યાં. અત્યારે આ મહાચમત્કારી શ્રીપાર્થનાથનું ખિબ સ્તંભન તીર્થ (ખંભાત, તંખાવતી નગરી) માં હયાત છે.

શ્રી અભયદેવસૂરિજીના સ્વર્ગવાસના સંબંધમાં પ્રભાવક ચરિત્રમાં કહ્યું છે કે સૂરિજી પાઠણમાં કર્ણ રાજાના રાજ્યમાં દેવલાક પામ્યા. આ વાકયના અર્થ એમ પણ સંભવે છે કે કર્ણના રાજ્યકાલમાં તેઓ પાઠણમાં સ્વર્ગવાસ પામ્યા. બીજાઓ આ બાબતમાં એમ પણ વિચાર જણાવે છે કે, જે સમયે કર્ણ રાજા પાઠણમાં રાજ્ય કરતા હતા તે વખતે સૂરિજી સ્વર્ગ ગયા. પદાવલિઓના ઉલ્લેખ પ્રમાણે તા ઘણાખરા એમ માને છે કે અભયદેવસૂરિજીના કપડવંજમાં સ્વર્ગવાસ થયા. સંવતના વિચાર એ છે કે પદાવલિમાં સં. ૧૧૩૫ માં સ્વર્ગ ગયા એમ કહ્યું છે, ત્યારે બીજો મત એ પણ છે કે સં. ૧૧૩૯ માં સ્વર્ગ ગયા.

શ્રી અભયદેવસરિ મહારાજે વનાવેલા શ્રંથા=અંગઠીકાના વિભાગ

૧. સ્થાનાંગ દીકા—આ મૂલ સ્ત્રમાં પહેલા અધ્યયનમાં આત્મા વગેરે એકેક પદાર્થા જણાવ્યા છે. બીજા અધ્યયનમાં એ બે પદાર્થા કયા કયા તે જણાવ્યું છે. આ કુમ અંતે દશમા અધ્યયનમાં દસ દસ સંખ્યામાં કયા કયા પદાર્થી છે તે જણાવ્યું છે. આ રીતે આ ગ્રંથમાં છવા, અછવ વગેરે તત્ત્વો, સ્વસમયાદિની બીના, નદી પર્વત ક્ષેત્ર વગેરે બીના જણાવી છે, ચાથા અધ્યયનમાં નરકે જવાનાં ચાર કારણા, બે રીતે થતાં શ્રાવકના ચાર ચાર પ્રકારો; પાંચમા અધ્યયનમાં સમિતિ, અભ્રત્રત વગેરેની બીના; નવમા અધ્યયનમાં શ્રી વીર પ્રસના શાસનમાં સાવી તીર્થ કરના ૯ છવા શ્રેણિક, શંખ, શતક, સુપાર્ધ, સુલસા, રેવતી, શ્રાવકા વગેરે થયા તેની બીના આપી છે. ' અંગુત્તરનિકાય ' નામના બીદ્ધ ગ્રંથમાં પણ આ સ્ત્રની શૈલી જેવી રૌલી માલુમ

પડે છે. અવસરે દિષ્ટવાદની પણ કેટલીક બીના જણાવી છે. આ સૂત્ર ઉપર આચાર્ય શ્રીઅભયદેવસૂરિજીએ ટીકા બનાવી છે. આ ટીકાના અંતમાં સૂરિજ મહારાજે પાતાથી જે કંઇ ઉત્સૂત્ર બાલાયું હાય તે સુધારવા મહાપુરુષાને જે વિનંતી કરી છે તે ઉપરથી સૂરિજીની અનહદ નમ્રતા અને પાપભીરતા જણાઈ આવે છે. વધુમાં તેઓ જણાવે છે કે આ ટીકા બનાવવામાં શ્રીઅજિતસિહસૂરિના શિષ્ય યશાદેવ ગાણએ મને મદદ કરી છે. શ્રી કોણાચાર્ય વગેરે મહાપુરુષાએ પણ સંશાધન કરીને આ વિવરણ પ્રત્યે આદરનાવ દર્શાવ્યો છે. મૂલ સૂત્રનું પ્રમાણ શ્લાક 3500 અને ટીકાના શ્લાક ૧૪૨૫૦ છે. વિ. સં. ૧૧૨૦ માં આ ટીકા બનાવી. અભયદેવસૂરિ ચંદ્રકલમાં થયા છે. અભયદેવસૂરિ નામના આચાર્યો બીજા ગચ્છમાં પણ થયા છે. તેમાં પ્રસ્તુત અભયદેવસૂરિજ નવાંગી ટીકાકાર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

- ર. સમવાયાંગ ઠીકા—મૂલ સ્ત્રમાં એકથી માંડીને ૧૦૦ ઉપરાંત છત્રાછવાદિ પદાર્થોતું વર્ણત કર્યું છે. દ્રાદશાંગી ગણિપિટકતું પદ્મવાય એટલે દ્રંકા સારથી ભરેલું આ ચાર્યું અંગ છે. આની ઉપર અભયદ્વસ્તિ મહારાજે ૩૫૭૫ શ્લાક પ્રમાણ ઠીકા ખનાવી છે. મૂલ સ્ત્રતું પ્રમાણ ૧૬૬૭ શ્લાક છે. વિ. સં. ૧૧૨૦ ની સાલમાં અણિ હિલ્લપુર પાઠણમાં આ ઠીકા ખનાવી છે.
- 3. શ્રી ભગવતીસૂત્ર ટીકા:—મૂલ સૂત્રમાં જીવ, અજીવ, લાેક, અલાેક, સ્વસ મયાદિતું વર્ણન આવે છે. એટલે ચારે અતુયાગની ખીનાથી ભરેલું આ સૂત્ર છે. આમાં શ્રી ગૌતમસ્વામી વગેરે ભવ્ય જવેા પ્રક્ષો પૂછે અને પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવ ઉત્તર આપે, આ રીતે ૩૬૦૦૦ પ્રશ્નોત્તરવાળું આ પાંચમું અંગ છે. અતિમુક્ત મુનિ, તુંગિયા નગરીના શ્રાવકાે, ભુદ્ધ જાગરિકાદિ ભેદાે, સુપ્તપણું અને જાગવાપણું વગેરે અંગે જયંતિ શ્રાવિકાએ પૂછેલા પ્રક્ષો, પાંચ પ્રકારના દેવનું તથા ક્ષાનનું સ્વરૂપ, આઠ પ્રકારના આત્મા, કષાયના વિષાકા, નારકી વગેરેના આહારાદિની ખીના આમાં આવે છે. મૂળ ગ્રંથ ૧૫૭૫૨ શ્લાક પ્રમાણ છે. આતા ઉપર અભયદેવસૂરિજી મહારાજે વિ. સં. **૧૧**૨૮ માં ૧૮૬૧૬ શ્લાક પ્રમાણ દીકા ભનાવી છે. આ દીકાને શ્રી દોણાચાર્ય શુદ્ધ કરી છે. ૧. આચારાંગ ચૂર્ણિ, ૨. સૂત્ર કૃતાંગ ચૂર્ણિ, ૩. ભગવતી ચૂર્ણિ, ૪. અનુયાગદ્રાર ચૂર્ણિ, ૫. ન'દી ચૂર્ણિ, ૬. દશવૈકાલિક ચૂબ્લિ, ૭. ઉત્તરાધ્યયન ચૂબ્લિ, ૮. આવશ્યક ચૂબ્લિ, આ આઢ ચૂબ્લિ. ત્ર'થા હાલ હવાત છે. તેમાંથી શ્રી ભગવતી સૂત્રની ઉપર પણ સૂર્ણિ છે, એમ જાણવાતું મળે છે. તે પૂર્વાચાર્ય<sup>૧</sup> સ્ચેલી છે, જેનું પ્રમાણ ૪૦૦૦ શ્લાક છે. આ રીતે મૃલ (૧૫૭૫૨), ઠીકા (૧૮૬૧૬) અને સૂર્ખિ (૪૦૦૦) તું પ્રમાણ ભેગું કરતાં ૩૮૩૬૮ શ્લાક થાય છે. વિ. સં. ૧૫૩૮ માં શ્રીકાનશેખર મહારાજે અભયક્રેવસૂરિજીની ઢીકા વગેરેના આધારે ૧૨૦૦૦ શ્લાેક પ્રમાણ નાની ઢીકા ખનાવી છે.

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી અભયદ્વેવસ્ર્રિજી અને તેમના મંથાના પરિચય) ૪૧૧

૪. જ્ઞાતાસૃત્ર વૃત્તિ—મૂલ સ્ત્રનું પ્રમાણ ૫૫૦૦૦ શ્લાક છે. તેમાં શૈલકરાજિલિં, દ્રીપદી શ્રાવિકા વગેરેનું વર્ણન આવે છે. શ્રીઅભયદેવસૃશ્િએ વિ. સં. ૧૧૨૦ માં વિજયાદશમીએ પાઠણમાં ૪૨૫૨ શ્લાક પ્રમાણ ઠીકા અનાવી છે. આમાં હાલ ૧૯ અધ્યયન અને ૧૯ કથાઓ છે. શેષ ભાગ વિચ્છેદ પામ્યા છે.

પ. ઉપાસકદશાંગ વૃત્તિ—મૂલ સૂત્રનું પ્રમાણ ૮૧૨ શ્લાક છે. તેમાં (૧) આનંદ-કામદ્દેવ વગેરે ભવ્ય જીવાને પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવના સમાગમ કર્ક રીતે થયા ? (૨) પ્રભુદેવે સમ્યગ્દર્શન સહિત ખારે બતાનું સ્વરૂપ સમજાવીને કઈ રીતે દેશવિરતિ ધર્મ અંગીકાર કરાવ્યા ? (૩) વ્રતધારી થયેલ આનંદ શ્રાવક પ્રભુદેવને શું કહે છે ? (૪) દરો શ્રાવકા કઈ રીતે પાતાનું નિર્મલ શ્રાવક જીવન ગુજારે છે ? (પ) કઈ રીતે તેમણે પ્રતિમાવહનની ક્રિયા કરી ? (६) તેમને ધર્મથી ડગાવવા માટે દેવાએ ક્યા કયા ઉપસર્ગા કર્યા ? (૭) તે વખતે કઈ રીતે સ્થિર રહીને ધર્મશ્રદ્ધા ટકાવે છે? (૮) એમની આરાધનામાં દહતા જોઈને શ્રી પ્રભાદેવે શ્રીગૌતમાદિ મુનિવરાને કેવી શીખામણ આપી? (૯) આનંદ શ્રાવકને કેવ' અવધિજ્ઞાન થાય છે ? (૧૦) શ્રીગીતમ મહારાજા આનંદ શ્રાવકના અવધિ-જ્ઞાનની ખીના તેના કહેવાથી જાણે છે, ત્યારે શ્રીગૌતમ મહારાજા આનંદ શ્રાવકને શ્ કહે છે ? (૧૧) આ બાબતમાં પ્રભુદેવને પૃષ્ઠતા ધાતાની ભૂલ જણાઈ, તેથી શ્રીગીતમ મહારાજા આનંદ શ્રાવકની આગળ 'મિચ્છામિ દુક્કહં' કે છે. (૧૨) અગિયારે શ્રાવકા કેવા પ્રકારની સંલેખના કરીને સમાધિમરણ પામીને કયા દેવલાકમાં ઉપજ્યા ? (૧૩) ત્યાંથી વ્યવીને કયા ક્ષેત્રમાં કઇ રીતે મોક્ષે જશે ? વગેરે પ્રક્ષોના ખુલાસા આ સત્રમાંથી મલી શકે છે. આ સુત્રમાં ફકત દેશ શ્રાવકોની બીના જણાવી છે. તેથી આ ઉપાસક દર્શાંગ સત્ર કહેવાય છે. આની ઉપર શ્રી અભયદેવસુરિજીએ લગભગ ૯૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ગીકા અતાવી <mark>છે</mark>.

દ. અંતકૃદશાંગસૂત્ર વૃત્તિ—મૂલ સ્ત્રનું પ્રમાણ ૯૦૦ શ્લાક છે. તેમાં દ વર્ગ છે. શરૂઆતમાં દ્વારિકા, કૃષ્ણ વગેરેનું વર્ણન આવે છે. શ્રીગૌતમકુમાર વગેરે નેમિનાથ પ્રભુની દેશના સાંભળી દીક્ષા મહુણ કરે છે. અગિયાર અંગોના અલ્યાસ કરી છેવટે સમાધિમરણ પામી શ્રીશત્રું જય ગિરિરાજની ઉપર મોક્ષે જાય છે. અક્ષાભાદિ અધ્યયનામાં અક્ષાભાદિ કુમારાની ખીના જણાવી છે. દેવકીના છ પુત્રો, ગજસુકુમાલ, સામિલ ખ્રાહ્મણ, જાલિ વગેરે કુમારાની ખીના; દ્વારિકાના નાશનું કારણ, જરાકુમારના નિમિત્તે કૃષ્ણનું મરણ, ત્રીજ નરકમાં જવાનું સાંભળી કૃષ્ણને થયેલા ખેદ, ભાવી તીર્થ કરપણ જાણીને થયેલા આનંદ, કૃષ્ણ દ્વારિકામાં ઢાલ વગડાવે છે, ઘણા રાજાઓ સંયમ સાધીને મોક્ષે જાય છે, અર્જુનમાલી, અતિમુક્ત મુનિ, સુદર્શન વગેરેની ખીના; કોણિકની ચુલ્લ માતા ચંદનખાલાની પાસે દીક્ષા લઇ રત્નાવલી તપ કરે છે, સુકાલી રાણી કનકાવલી

તમ કરે છે, મહાકાલી વગેરે રાષ્ટ્રીઓ સંયમ લઇ ને વિવિધ તપ કરે છે–આ વગેરે બીના આમાં જણાવી છે. આ સુત્રની ઉપર શ્રી અભયદ્વેત્રસૃરિજીએ ટીકા બનાવી છે.

- છ. અનુત્તરાપપાતિક વૃત્તિ—મૂલ સૂત્રનું પ્રમાણ સ્ટર શ્લાેક છે. સંયમના પ્રભાવે જેઓ અનુત્તર વિમાનમાં ગયા, તેમની ખીના અહીં જણાવી છે. આના વિસ્તાર દેશના ચિંતામણિના ભાગ પહેલાના ૮૬મા પાને જણાવ્યા છે. આ સૂત્રની ઉપર શ્રીઅભયદેવ-સૂરિજીએ લગભગ ૧૦૦ શ્લાેક પ્રમાણ ઢાેકા ખનાવી છે.
- ૮. પ્રશ્નવ્યાકરણ વૃત્તિ—મૂલ સૂત્રનું પ્રમાણ ૧૨૫૦ શ્લાક છે. તેમાં હાલ પાંચ ત્યાશ્રવ–સ'વરની ખીના મળે છે, બાકીના ભાગ વિ≈છેદ પામ્યા છે. તેની ઉપર શ્રીઅભય-દેવસ્ફિજી મહારાજે ૪૬૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ઢીકા ખનાવી છે.
- હ. વિપાકસૂત્ર વૃત્તિ—મૂલ સ્ત્રતું પ્રમાણ ૧૨૫૦ શ્લાક છે. અહીં બે શ્રુતસ્ક'ધ (વિભાગ) છે, તેમાં સુખના અને દુ:ખના વિપાકા જણાવ્યા છે. એટલે અહિંસા ધર્માદિ-ને સાધીને કયા જવા કેવા સુખને પામ્યા? અને હિંસાદિના ફળરૂપે કયા જવા કેવાં દુઃખ ભાગવે છે, તે ખીના જણાવી છે. દેશતાચિનામિલ્ના પહેલા ભાગના ૮૭ મા પાને આ ખીના વિસ્તારથી જણાવી છે. આ સ્ત્રની ઉપર અભયદેવસ્ફિજ મહારાજે ૯૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા ખનાવી છે,

૧૦. ઔષપાતિક વૃત્તિ અને ૧૧ પ્રજ્ઞાપના સૂત્રના ત્રીજ પદની સગ્રહણી ૧૩૩ ગાથામાં અનાવી છે.

#### વિશેષ બીના

આ નવ અ'ગાની ટીકાએા અનાવવા ઉપરાંત સૂરિજીએ ૧૨. જિનેધરસૂરિકૃત ષ્ટ્રસ્થાનક ગ્ર'થનું ભાષ્ય, ૧૩. શ્રીહરિભદ્રસૂરિકૃત પંચાશકની ટીકા, ૧૪. આરાધના કુલક, ૧૫. જયતિહુઅભુસ્તાત્ર, ૧૬. નવતત્ત્વભાષ્ય વગેરેની રચના કરી છે.

નિવૃત્તિગચ્છના શ્રી માનદેવસુરિના શિષ્ય શીલાચાર્ય અથવા શીલાંકાચાર્ય મહારાજે વિ. સં. ૯૩૩ (શક સં. ૭૯૯) માં આચારાંગ સૂત્રની ટીકા બનાવી. અને વાહિરિંગિણની મદદથી બીજા સૂત્રકૃતાંગની ટીકા બનાવી. આ રીતે તેમણે અગિઆરે અ'ગાની ટીકા બનાવી હતી. તેમાંથી નવ અ'ગાની ટીકા વિચ્છેદ પામી ગઈ. તેથી અભયદેવસુરિએ નવી ટીકા બનાવી. અહીં જણાવેલા 'શીલાંકાચાર્યનું બીજી' નામ કાેટ્યાચાર્ય છે, એમ કેટલાએક ઐતિહાસિક શ્રંથા જણાવે છે.

૧. શીલાંકાચાયે° (૧) પ્રાકૃતમાં ૫૪ મહાપુરૂષાનાં જીવનચરિત્રો રચ્યાં છે, તેતું પ્રમાણ ૧૦૦૦૦ શ્લાક છે. (૨) જીવસમાસર્વાત્ત (૩) જિનભદ્રગણિકૃત વિશેષાવશ્યક ભાષ્યની ટીકા, વગેરે પ્રાથા પણ તેમણે ખનાવ્યા છે.

श्री कैन प्रवचन કिરણાવલી (શ્રી અભયદેવસૂરિજી અને તેમના મંથાના પરિચય) ૪૧૩

અભયદેવસૂરિજીના શિષ્ય શ્રી પરમાનંદસૂરિએ 'હિતાપદેશમાલા પ્રકરણ ' અનાવ્યું છે. અને તેની ઉપર વૃત્તિ પણ પાતે અનાવી છે.

નવાંગી વૃત્તિકાર શ્રી અભયદેવસૂરિજી મહારાજ મહાજ્ઞાની અને નિર્મલ સંયમના ધારક હતા. તેમની જીવનરેખા બીજા શ્રંથામાં વિસ્તારથી જણાવી છે. અહીં જણાવેલી ઢુંક જીવનરેખા અને તેમના બનાવેલા શ્રંથાની બીના યાદ રાખીને ભવ્ય જેવા તે મહાપુરુષના પંથે ચાલી આત્મકલ્યાણ કરે, એ જ હાર્દિક ભાવના.

#### શ્રી મલયગિરિજીના અને તેમના શ્રંથાના સંક્ષિપ્ત પરિચય

શ્રીજૈનેન્દ્ર શાસનમાં થયેલા મહાપ્રભાવક પુરુષાની નામાવલિમાં પૂજ્ય શ્રી મલયગિરિજ મહારાજનું પણ નામ આવે છે. ઐતિહાસિક થંથાના અવલાકન અને તે મહાપુરુષે બનાવેલા થ્રંથાના અનુભવ વગેરે સાધનાથી અને પાતે બનાવેલા ૬૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ મુદ્દિક્યાન્દળ નામના શબ્દાનુશાનમાં આપેલા '' अरुणत् कुमारपालोऽरातीन् " આ ઉદાહરણ ઉપરથી તથા શ્રી હેમચંદ્રસૃરિજ મહારાજ, તેમજ શ્રી દેવેન્દ્રસૃરિજ મહારાજની સાથે કુમારચામમાં સાધેલા શ્રી સિદ્ધચક્રમંત્રની બીનાના આધારે એટલું તા જરૂર કહી શકાય કે તેઓશ્રી બારમા સૈકામાં એટલે કુમારપાલના સમયમાં વિઘમાન હતા. શ્રી સિદ્ધચક્ર મંત્રની સાધનાને અંગે આ પ્રમાણે હકીકત મળે છે:—

ગુરુમહારાજ શ્રી દેવચંદ્રસ્રિજી મહારાજે હેમચંદ્રસ્રિ મહારાજને મહાપ્રભાવ-શાલી શ્રી સિદ્ધચક્રના મંત્ર સમજવ્યા, તેને વિધિપૂર્'ક સાધવા માટે હેમચંદ્રસ્ર્રિજી, મલયગિરિજી અને દેવેન્દ્રસ્રિજી એ ત્રણે તૈયાર થયા. પિદ્યાની સ્ત્રીની મદદથી તે મંત્ર સિદ્ધ થાય છે, તેથી ત્રણે સ્ર્રિજી તેની શાધ કરવા લાગ્યા. અનુક્રમે કુમારગ્રામમાં આવતાં એક ધાળી લૂગડાં ધાતા હતા, તેણે એક વસ્ત્ર સ્કુલ્યું હતું, તેની આસપાસ બમરાઓ ગુંજરવ કરી રહ્યા હતા. તે જોઈને તેમણે નિર્ણય કર્યો કે અહીં પિદ્યાની સ્ત્રી હોવી જોઈએ. તપાસ કરી તે ત્રણે સ્ર્રિજી તેના ઘર ગયા અને તેના સ્વામીને અવસર ઉચિત ધર્મદેશના સંભળાવી. તેથી રાજી થઈને તેણે સ્ર્રિજી મહારાજને વિનયપ્ર્વ'ક બે હાથ જોડી પૂછ્યું કે આપને અહીં આવવાનું કારણ શું? જવાબ દેતાં તેમણે જણાવ્યું કે અમારે વિદ્યા સાધવાની છે. તેમાં તમારી પદ્મિની સ્ત્રીની મદદ જોઈએ. આની આગળની બીના કહેતાં જાલ ઉપડતી નથી, કારણ કે તે કહેતાં અમને શરમ આવે છે. આ સાંભળી તે સ્ત્રીના સ્વામીએ કહ્યું કે ખુશીથી વિના સંકોચે કહ્યા. ત્યારે ગુરુએ જણાવ્યું કે જ્યારે અમે વસરહિત અવસ્થાએ મંત્ર સાધવા બેસીએ, ત્યારે તમારી પદ્મિની સ્ત્રીં પણ વસારહિત થઈ અમારી સામે ઊભી રહે. તે અવસરે પણ તમારે હાથમાં ખુલ્લી તલવાર લઈને ઊભા રહેવું. આ વખતે અમારા ત્રણમાંથી કોઈનું મન લગાર પણ ચલાયમાન થાય તા અમારું માશું ધડથી જીદું કરવું. પદ્મિનીના પતિએ તે વાત કળ્યુલ કરીને કહ્યું કે હું ખુશીથી આપના કહ્યા મુજબ કરીશ. પછી યાગ્ય અવસરે વિદ્યા (સિદ્ધચક્રના મંત્ર) સાધવા માંડી. લગાર પણ ચલાયમાન થયા વગર નીડરપણ મંત્રસાધના કરવા લાગ્યા ત્યારે સોધર્મેન્દ્રના સામાનિક દ્વ-શ્રી સિદ્ધચક્રના અધિષ્ઠાયક વિમલેશ્વર દેવે પ્રત્યક્ષ થઈને ત્રણે પૂજ્ય પુરુષાને કહ્યું કે ઇચ્છિત વરદાન માગા! તેમાં શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય રાજાને દેશના શક્તિથી પ્રતિબાધ કરવાનું વરદાન માગ્યું; શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિ મહારાજે એ વરદાન માગ્યું કે તમારી મદદથી ઉપદ્રવલાળી કાંતિનગરીના જિનમંદિરને નિર્પદ્રવ સ્થાનકે (સેરીસે) લઈ જવા સમર્થ થાઉં; તથા શ્રી મલયગિરિષ્ઠ મહારાજે શ્રી જૈન સિદ્ધાંત પ્રશ્રોની ઉપર સરલ સુબાધ શ્રીકા ખનાવવાનું વરદાન માગ્યું. ત્રણને વરદાન દઈને દેવ સ્વર્ગમાં ગયા.

ઐતિહાસિક પ્રથાના સૂક્ષ્મ અવલાકનથી જાણી શકાય છે કે તેઓશ્રી એક અપૂર્વ પ્રસિદ્ધ ટીકાકાર હતા. અને એ તાે મને પણ અનુભવસિદ્ધ છે કે એમની ટીકા ખનાવવાની સુંદર અને રાેચક શૈલી મારા જેવા ઘણાય ભાલ **છવાને પ**ણ સ્પષ્ટ ભાષદાયક નીવડી છે. તેવી જ શલી શ્રી અનુધાગદ્વારસૂત્રની ઉપર અને શ્રીવિશેષાવશ્યક-સૂત્રની ઉપર મલધારી આચાર્ય શ્રીહેમચન્દ્રસૂરીધરજી મહારાજે બનાવેલી ટીકામાં દેખાય છે. અનુભવી મહાગીતાર્થ શિરામાં મહાપુરુષા જણાવે છે કે શ્રી હરિભદ્રસૃરિજ, વાદિવેતાલ શાંતિસૂરિજી મહારાજ, ન્યાયાચાર્ય યશાવિજયજી મહારાજ આદિ મહા-પુરુષાએ રચેલા ગ્રાંથાની કઠિન પાંક્તિએાનું રહસ્ય સમજવાને માટે સૌથી પહેલાં શ્રીમલયગિરિ મહારાજ અને મલધારી હેમચંદ્રસૂરિજીના શ્રંથા જરૂર ગુરુગમથી જાણવા જોઈએ. વ્યાજબી જ છે કે ખાલ જીવાને સરલ શબ્**દામાં અને સંક્ષેપમાં સંગીન** બાધ થઈ શકે તે મુદ્દો શ્રી મલયગિરિ મહારાજે આવાદ રીતે જાળવ્યા છે. તેમના ગ્રંથા વાંચતાં ઘણી વાર એવા અતુભવ થયા છે કે જાણે પાતે સરલ ભાષામાં તત્ત્વના ખજાના ન આપતા હોય! પ્રાચીન કાલમાં તે તે મહાપુરુષાનાં આદશ<sup>૬</sup> જીવનચરિત્રો લખવાના રિવાજ મહુ જ થાડા પ્રમાણમાં હતા. અથવા પાછળથી તે ચરિત્રોના યુદ્ધાદિ કારણથી નાશ થયા હાય એમ સંભવ છે. શ્રી મલયગિરિજી મહારાજની ભાભતમાં પણ તેલું ભન્યું છે. તેમના સમકાલીન આચાર્ય શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી વગેરેના જીવનની **બી**ના જેમ વધારે પ્રમાણમાં મળી શકે છે તેવી વિશેષ બીના મલયગિરિજી મહારાજની મળી શકતી નથી.

### શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી મલયગિરિજી અને તેમના ગ્રંથાના પરિચય) ૪૧૫ શ્રી મલયગિરિજી મહારાજના ગ્રંથોના પરિચય અંગવિલાગ

૧. સર્વો તુધાગમય પંચામાં ગ શ્રી ભાગવતી સૂત્રના બીજા શતકની અને વીસમા શતકની વૃત્તિ—મૂલ સૂત્રમાં મારે અનુધાગની બીના ભરી છે. સરસ્વતી દેવીના વરદાનને પામેલા શ્રી મલર્પાગરિજી મહારાજ બે જ શતકની ટીકા બનાવે ને બીજા શતકોની ટીકા ન બનાવે એમ સંભવતું નથી. હા, કદાચ એમ સંભવે છે કે દીકાકાર જે જે શતક સરલ હોય, એટલે જેની દીકા જલ્દી બનાવી શકાય એમ હોય તે પહેલાં બનાવે અને કઠિન શતકોની દીકા પછી બનાવે. સંભવ છે કે ભગવતીસૂત્રની સંપૂર્ષ ટીકા બનાવી હોય!

#### **ઉપાં**ગવિભાગ

- ર. રાજપ્રશ્રીય (રાયપસેણીય) વૃત્તિ—મૂલ મંચમાં કેશી ગણધરને રાજા પ્રદેશી- એ જે જે પ્રશ્નો પૃથ્થા હતા તેની જવાબ સાથેની બીના આવે છે. રાજા પ્રદેશી કર્ષે રીતે સમ્યકત્વ મૂલ ભાર વ્રતને સાધે છે? પાતાની રાણી ભાગમાં વિવ્રભૂત જાણીને યુત્રને કહે છે કે-તાસ પિતાને મારીને હું રાજા થા. આ ભાગતમાં પુત્ર ના પાડે છે. છેવડે રાણી પાતે છેર દર્ધને રાજાને મારવા તૈયાર થાય છે. અજાણતાં રાજા છેરી પદાથે છેકના પારણે ખાય છે. અંતે તે રાણીનું કાવતરું જાણે છે, છતાં સમતાભાવ રાખતાં સમાધિ મરણે મરણ પામી સૂર્યાભ નામના મહિફિંક દેવ થાય છે. સૂર્યાભદેવ પ્રભુ મહાવીરને શા શા પ્રશ્નો પૂછે છે? તે બીના આવે છે. આ સૂત્ર બીજા અંગના ઉપાંગ તરીકે ગણાય છે. અંગમાં કહેલી બીનાના વિસ્તાર જેમાં હોય તે ઉપાંગ કહેવાય. આની ઉપર શ્રી મલયગિરિ મહારાજે સરલ દીકા બનાવી છે. તે થાડાં વર્ષો પહેલાં આગમાદય સમિતિએ છપાવી હતી. પછીથી ગુજર મંથરતન કાર્યાલયે છપાવી છે.
- 3. જીવાભિગમવૃત્તિ —મૂલ સૂત્રમાં જીવ, અજીવ, જંબૂફીપના ક્ષેત્ર, પર્વત વગેરેની ખીના જણાવી છે. તેની ઉપર શ્રીમલયગિરિજી મહારાજે સરલ ડીકા બનાવી છે. તે ઢે૦ લા૦ તરફથી ન'. પ૦ માં ક્રપાએલી છે.
- ૪. પ્રજ્ઞાપનાવૃત્તિ મૂલ સ્ત્રકાર શ્યામાચાર્ય મહારાજ છે. તે આર્ય સુધર્મા-સ્વામી ગણધરથી ર૩ મી પાટે થયા. પ્રજ્ઞાપના શબ્દના અર્થ એ છે કે-વ્ર≈પ્રકર્ષપણ જ્ઞાપના=જણાવવું છે જેમાં. એટલે જે જીવ-અજીવ વગેરે પદાર્થાની યથાર્થ (સ્યાદ્ધાદ શૈલીએ) બીના જણાવે, તેનું નામ પ્રજ્ઞાપના કહેવાય. આ સ્ત્રના ૩૬ ભાગ પાડ્યા છે. સ્ત્રકાર દરેક ભાગને પદ શબ્દથી આંળખાવે છે. ૧-૩-૫-૧૦-૧૩ મા પદમાં જીવ-

અજીવની ખીના જણાવી છે. ૧૬-૨૨ મા પદમાં મન, વચત, કાય એ ત્રણ યાગ (આશ્રવ ) ની ખીતા જણાવી છે. ર3 મા પદમાં બંધની ખીતા જણાવી છે. ૩૬ મા સમુદ્દ્યાત પદમાં સમુદ્દદ્યાતનું સ્વરૂપ જણાવતાં સંવર, નિજેરા ને માક્ષની બીના જણાવી છે. પુષ્યતત્ત્વ અને પાપતત્ત્વને આશ્રવતત્ત્વમાં ગણ્યાં છે. એ પ્રમાણે લેશ્યા વગેરે પદાર્થોની બીના ચા તૈસ દંડકના ક્રમે જણાવી છે. ૩૬ પદા ગ્યા પ્રમાણે જણવાં: ૧. પ્રજ્ઞાપનાપદ-અહી જીવસ્વરૂપ વગેરેની બીના જણાવી છે. ર. સ્થાનપદ-અહીં નારકી વગેરે જીવાના સ્થાનની ખીના જણાવી છે. ૩. અલ્પબહુત્વ ( બહુવક્તવ્ય ) પદ-અહીં કયા જવા કયા જીવાેથી એાછા અને વધારે છે? આ પ્રક્ષના ખુલાસા વગેરે બીના જણાવી છે. ૪. સ્થિતિપદ-અહીં નારકી અસુરકુમાર વગેરે, પૃથ્વીકાયાદિ, બેઇદિય વગેરે, ગભજ તિય ચિ અને મનુષ્ય, વ્યંતર, જ્યાતિષ્ક, તથા વૈમાનિકના આયુષ્યની ભીના જણાવી છે. પ. પર્યાય ( વિશેષ ) પદ-અહીં પર્યાયની બીના જણાવી છે. દુ. ઉપપાતાહૃત્તીના ( વ્યુત્ક્રાંતિ ) પદ-અહીં દરેક દંડકમાં કેટલા પ્રમાણમાં બીજી ગતિના જીવેર આવીને ઉપજે અને ત્યાંથી નીકળે ? આ પ્રશ્નના ખુલાસા વિસ્તારથી જણાવ્યા છે. ૭. ઉચ્છવાસપદ– અહીં ઉચ્છવાસની બીના જણાવી છે. ૮. સંજ્ઞાપદ–અહીં આહારાદિ સંજ્ઞાને ચાવીસ દંડકમાં ગાઠવીને સમજાવી છે. ૯. યાનિપદ-અહીં કયા દંડકના જીવને કેટલી યાનિ હાય તે ખુલાસા છે. ૧૦. ચરમાચરમપદ-અહીં ચરમ કાેેેે કહેવાય ? અને અચરિમ કાેેે કહેવાય ? તે પ્રક્ષના ખુલાસા જણાવ્યા છે. ૧૧. ભાષાપદ-અહીં સત્યાદિ ભાષાની બીના જણાવી છે. ૧૨. શરીરપદ-અહીં ઔદારિકાદિ શરીરની બીના દંડકના ક્રમે જણાવી છે. ૧૩. પરિણામપદ-અહીં વિવિધ પરિણામની બીના જણાવી છે. ૧૪. કમાચપદ-અહીં દંડકના ક્રમે ક્યાયની ખીના જણાવી છે. ૧૫, ઇદ્રિયપદ-અહીં દંડકના ક્રમે ઇંદ્રિયાની વ્યીના સમજાવી છે. ૧૬. પ્રયાગપદ-અહીં પ્રયાગના ભેદા દંડકના ક્રમે જણાવ્યા છે. ૧૭. લેશ્યાપદ-અહીં દંડકના ક્રમે છએ લેશ્યા સમજાવી છે. કયા ક્યા દંડકમાં કેટલી કેટલી લેશ્યા હોય ? આ ખુલાસા આ પદમાંથી મળે છે. ૧૮. કાય સ્થિતિપદ-અહીં કયા કયા દંહકના છવા નિરંતરપણે સ્વદંહકમાં કેટલો વાર ઉપજે ? આ પ્રશ્નના ખુલાસા કર્યા છે. ૧૯. સમ્યક્ત્વપદ-અહીં કયા કયા દંડકના છવા સમ્યગ્દષ્ટિ, મિશ્રદેષ્ટિ મિ<sup>શ્</sup>યાદેષ્ટિ હોય તે વ્યીના જણાવી છે. ૨૦. અ'તકિયાપદ-અહીં ક'ડકના ક્રમે મ્યાંતક્રિયાની ભીના જણાવી છે. ૨૧. અવગાહનાપક-અહીં દરેક દાંડકના જીવના શરીરની ઊંચાઇ સમજાવી છે. ૨૨. ક્રિયાપદ-અહીં દંડકના ક્રમે ક્રિયાના ભેદા સમજાવ્યા છે. ર૩. કમ<sup>ર</sup>પ્રકૃતિપદ-અહીં દંડકના ક્રમે કર્મના <mark>ભેદાે સ</mark>મજાવ્યા છે. ૨૪. કમ<sup>ર</sup>થ'ધપદ-અહીં કર્મના અધનું સ્વરૂપ દંડકના ક્રમે જહ્યાવ્યું છે. રૂપ. કર્મ વેદપદ્દ-અહીં કયા જવાને કેટલા કર્મ'ના ઉદય હાય ? તે ખીના જણાવી છે. ૨૬. કર્મ વેદ ખંધ–અહીં દંડકના ક્રમે કર્મન

વેદવાની અને બધની બીના જણાવી છે. રછ. કમ પ્રકૃતિ વેદ વેદ-અહીં એક કમ ના ચાલુ ઉદ્ધ્યમાં બીજાં કમેના ઉદ્ધ્ય સમજાવ્યા છે. ર૮. આહાર પદ-અહીં દંડકના ક્રમે લેદ સાથે આહારનો બીના જણાવી છે. ર૯. ઉપયોગ પદ-અહીં દંડકના ક્રમે ઉપયોગનો બીના જણાવી છે. ૩૦. પશ્યત્તાપદ-અહીં દંડકના ક્રમે પશ્યત્તાનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. ૩૧. સંગ્રા (પશ્ચામ) પદ. ૩૨. સંયમ (યાગ) પદ. ૩૩. ગ્રાન પશ્ચામ (અવધિ) પદ, ૩૪. પ્રવિચાર પશ્ચામ (પ્રવિચારણા) પદ, ૩૫. વેદના પદ, ૩૬. સમુદ્દ્યાતપદ-અહીં દંડકના ક્રમે વેદના સમુદ્ધાત વગેરે સાત સમુદ્ધાતની બીના જણાવી છે.

ઐતિહાસિક થથામાં હરિભદ્રસ્રિ મહારાજના મુદ્દિત-અમુદિત ૮૨ મંથા જણાવ્યા છે, તેમાં '' પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર પ્રદેશ વ્યાખ્યા ' તું નામ આવે છે. તેના આધારે મલયગિરિ મહારાજે બહુ જ સરલ ટીકા બનાવી છે. ટીકામાં પ્રસંગે દિગં બરાં 'સ્ત્રી મોફ્સે ન જાય ' એમ માને છે, તેતું ખંડન કર્યું' છે. તથા લેશ્યાતું સ્વરૂપ સમજાવતાં ત્રણ પ્રશ્નો ઊભા કરીને અને પ્રશ્નોતું ખંડન કરીને અવેટ જણાવી દીધું કે લેશ્યા એ યાગપરિણામ છે. કર્મના નિસ્યદરૂપ લેશ્યા હોય જ નહિ. જયાં સુધી યાગપરિણામ હાય ત્યાં સુધી જ લેશ્યા હોય છે, માટે કમસર અવેટ તેરમા સયાગી ગુણસ્થાનકે યાગનિરાધ કર્યા પહેલાંના ટાઈમ સુધી શકલ લેશ્યા હોય એમ જણાવ્યું. ચોદમા અપાગી ગુણસ્થાનકે યાગ ન હોવાથી લેશ્યા ન હોય '' અજ્ઞોમી અભેસ્સા '' વગેરે બીના સમજાવી છે. કર્યા મહારાજે યાતાના કોઈ પણ પ્રચ્ચમાં જણાવી નથી. દરેક મંઘની એવટે જેમ જણાવે છે તેમ અહીં પણ પૂજ્યબી મલયગિરિઝ મહારાજે જણાવ્યું છે કે 'આ મંઘ બનાવવાથી મને જે લાભ થયા હોય, તેના પ્રતાપે જગતના તમામ જીવા બોધિબીજને પામે એમ હું ચાહું છું.' બીજા પ્રધાની અંતના એમ પણ જણાવ્યું છે કે 'આ માથ બનાવવાના લાભમાં હું એ જ ચાહું છું કે સર્વ જીવા સમ્યકત્વને પામે, આત્મકલ્યાણુ કરે, માફ્સને પામે.'

પ. સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિષ્ટૃત્તિ — મૂલ સ્વતું પ્રમાણ ર+૦૦ છે. શ્રીમલયગિરિ મહારાજે ખનાવેલી ડીકાનું પ્રમાણ હે૦૦૦ શ્લાક અને ચૂર્ણિ ૧૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ છે. આમાં સૂર્યાદ જ્યાતિષચક્રની બીના જણાવી છે. 'આ સૂત્રની ઉપર ભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે નિયું ક્તિ રચી હતી, તે કલિકાલના દાષથી વિચ્છેદ પામી, તેથી હું ફક્ત સૂત્રની વ્યાખ્યા કરું છું.' એમ ડીકાકાર શ્રીમલયગિરિજી મહારાજ જણાવે છે. અહીં ર૦ પાહુડા (પ્રાભૃત=ચંચના નાના નાના વિભાગ) છે. તેમાં અનુક્રમે બીના આ પ્રમાણે જણાવી છે:– ૧. મંડલની ગતિ અને સંખ્યા. ૨. સૂર્ય તિછી દિશામાં કર્ય રીતે ભમે છે? ૩. કેડલા ક્ષેત્રમાં સૂર્ય પ્રકાશ કે કે છે? ૪. પ્રકાશના આકાર, ૫. લેશ્યાના પ્રતિદ્યાત, ૬. એજ:સંસ્થિતિ, ૭. સૂર્યાવરક, ૮. ઉદયસંસ્થિતિ, ૯. પૌરુષી છાયા

પ્રમાણ, ૧૦. યાગસ્વરૂપ, ૧૧. સંવત્સરાની આદિ અને અંત, ૧૨. સંવત્સરના પ્રકારા, ૧૩. ચંદ્રમાના તેજની વૃદ્ધિ તથા ઘઠાડા, ૧૪. જ્યાત્સ્નાનું પ્રમાણ, ૧૫. શીધ્રગતિ નિર્ણુપ, ૧૬. જ્યાત્સ્નાનું લક્ષણ, ૧૭. ચ્યવન અને ઉપપાત, ૧૮. ચંદ્ર–સૂર્ય વગેરેની ઉચાઇ, ૧૯. તેમનું પરિણામ, ૨૦. ચંદ્રાદિના અનુભાવ.

- \$. ચંદ્રપ્રગ્નસિટીકા —ચ્યામાં ચંદ્રની ગતિ વગેરે બીના જણાવી છે. મૂલ સૂત્ર પ્રમાણ- (સૂર્ય'૦ ના જેટલું) ૨૨૦૦ શ્લાક છે. મલયગિરિજીકૃત ટીકાનું પ્રમાણ ૯૪૧૧ શ્લાક તથા લધુવૃત્તિનું પ્રમાણ ૧૦૦૦ શ્લાક છે.
- ૭. નંદીસૂત્રદીકા—મૂલસૂત્રનું પ્રમાણ ૭૦૦ શ્લાક છે, તેમાં પાંચ જ્ઞાનની વિસ્તારથી બીના જણાવી છે, શ્રીજ્ઞાનપ્રવાદ પૂર્વમાંથી ઉદ્ધરીને શ્રીદેવવાચકે આની રચના કરી છે. ચૂર્ણિની રચના સં. ૭૩૩માં થઇ છે, તેનું પ્રમાણ ૨૦૦૦ શ્લાક, લઘુદીકાકાર શ્રીહરિભદસ્વિ મહારાજ તેનું પ્રમાણ ૨૩૧૨ શ્લાક. આ બંનેના આધારે શ્રીમલયગિરિ મહારાજે ૭૭૩૫ શ્લાક પ્રમાણ માદી દીકા બનાવી. શ્રીચંદ્રસ્વિકૃત ૩૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ દિપ્પણ છે.

#### બ છેદ શ્રંથાની દીકા

- ૧. ઋહતકલ્પદીકા-અધ્યયન ૨૪. શરૂઆતમાં પીઠિકાની દીકા શ્રી મલયગિરિ મહારાજે ભનાવી છે. આ દીકા અધૂરી હતી તે છહતશાલીય શ્રી ક્ષેમકીર્તિ સૂરિજીએ વિ. સં. ૧૩૩૨ માં પૂર્ણ કરી છે. દીકાનું પ્રમાણ ૪૨૦૦૦ શ્લાક, માટા ભાષ્યનું પ્રમાણ ૧૨૦૦૦ શ્લાક, લધુભાષ્યનું પ્રમાણ ૮૦૦૦ શ્લાક, ચૂર્ણિનું પ્રમાણ ૧૪૩૨૫-સર્વ સંખ્યા ૭૬૭૯૮ શ્લાક છે.
- ર. વ્યવહારસૂત્રટીકા આમાં દશ અધ્યયન છે. જૂની ટીકામાં મૂલ સૂત્રનું પ્રમાણ ૬૦૦ શ્લાક જણાવ્યું છે. ચૂર્ણિનું પ્રમાણ ૧૦૩૬૧ શ્લાક, જૂની ટીપમાં ભાષ્યનું પ્રમાણ ૬૦૦૦ શ્લાક કહ્યા છે. આ અધાં સાધનાના આધારે શ્રીમલયગિરિજી મહારાજે ૩૩૬૨૫ શ્લાક પ્રમાણ સરલ ટીકા અનાવી છે. સરવાલે ૫૦૫૮૬ શ્લાક થાય છે.

#### પ્રકી**ર્ણ** ટીકા

૧. જ્યાતિષ્કરંડક ટીકા —મૂલસૂત્ર ૫૦૦ શ્લાક પ્રમાણ છે. શ્રીમલયગિરિજી મહારાજે ૫૦૦૦ શ્લાકપ્રમાણ દીકા ખનાવી છે. અહીં ચંદ્રાદિના મંડલ, ચાર ગતિ વગેરેની ખીના જણાવી છે.

### શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( શ્રી મલયગિરિજી અને તેમના લેવાના પરિચય ) ૪૧૯ બીજાં સૂત્રાે વગેરેની ઠીકાએો

- 1. આવશ્યક ખૃહદ્વૃત્તિ મૂલ સુત્રમાં છએ આવશ્યકની બીના જણાવી છે. આની ઉપર શ્રી ભદ્રભાહુરવામી મહારાજે ૩૧૦૦ શ્લાક પ્રમાણ નિયુક્તિ (ગાશાબદ્ધ) બનાવી છે. ભાષ્યનું પ્રમાણ ૪૦૦૦ શ્લાક, ટીકા-હરિભદ્રસૂરિકૃત ૨૨૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ સૃર્ણિનું પ્રમાણ ૧૮૦૦૦ શ્લાક. આ બધાં સાધનાના આધારે શ્રીમલયગિરિજી મહારાજે ૨૨૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા બનાવી હતી, તે સંપૂર્ણ મલતી નથી. જેટલા ભાગ મતથા તેટલા આગમાદય સમિતિએ છપાવ્યા છે. તિલકાચાર્ય ૧૨૩૨૧ શ્લાક પ્રમાણ લઘુવૃત્તિ બનાવી. અંચલગચ્છના આચાર્ય ૧૨૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા બનાવી. મલધારી હેમચંદ્રસૂર્વજીએ ૪૬૦૦ શ્લાક પ્રમાણ દિષ્પણની રચના કરી છે. સરવાલે સંખ્યા ૯૮૧૪૬ શ્લાક થાય છે.
- ર. આઘનિયું ક્તિવૃત્તિ, 3. પિંડનિયું ક્તિવૃત્તિ, ૪. વિશેષાવશ્યકવૃત્તિ, ૫. ક્ષેત્ર-સમાસદીકા, ૬. શ્રીશિવશર્મ સૂરિકૃત ૪૧૫ ગાથા પ્રમાણ કર્મ પ્રકૃતિની દીકા (આન-આધારે શ્રીવશાવિજયજી મહારાજે મોદી દીકા ભનાવી.) ૭. શ્રીહરિભદ્રસૂરિકૃત ધર્મ – સંગ્રહણીની દીકા, ૮. શ્રમ સાર દીકા, ૯. શ્રીચંદ્રમહત્તરકૃત પંચસંગ્રહની ૧૮૮૫૦ શ્લાક પ્રમાણ દીકા. મૂલ ગાથા ૩૮૯, મૂલ દીકા ૯૦૦૦ શ્લાક, ૧૦. ષડશીતિ (પ્રાચીન ચાથા કર્મ શ્રન્થ) વૃત્તિ, ૧૧. સપ્તતિકા (છકા કર્મ શ્રંથ) ની દીકા.

આ પ્રમાણે જે શ્રંથા જાણમાં હતા તેની બીના દુંકામાં જણાવી. પૂજ્ય શ્રીમલયગિરિ મહારાજના શ્રંથા વાંચતાં એમના હૃદયના નિર્ણય જરૂર થઈ શકે છે. તેમના આશ્યની વિશાળતા, કહેવાની સ્પષ્ટતા, અપૂર્ણ પરમાપકારક દૃષ્ટિ વગેરે અનુકરણ કરવા લાયક ગુણા, શ્રંથાનું મનન કરતાં જરૂર જણાય છે. ભવ્ય જીવા આમાંથી સાર શ્રહણ કરીને શ્રીમલયંગરિજી મહારાજના પંથે પ્રયાણ કરી આત્મકલ્યાણ સાધે એ જ હાર્દિક ભાવના.

शहित तयोगच्छाधिपति शासनसम्राट् सूरिचक चक्रबासि—जगद्गुरु-परमोपकारि शिरोमणि पूज्यपादाचार्य महाराज श्रीविजय नेमिस्रिश्वर चरण किंकर विनेयाणु शास्त्रविशारद कविदिवाकर—प्राकृत संस्कृत गौर्जरी भाषाबद्ध त्रिचत्वारिश— दुत्तरशत प्रथादि विधायकाचार्य श्रीविजयपद्मसूरीश्वर विरचित स्वोपन स्पष्टार्थादिसमेत श्री जैन प्रवचन किरणावली सदिभिधान प्राकृत ग्रंथस्य द्वादशोपांग संक्षिप्त सार परिचयादि वर्णनात्मको

## ॥ द्वितीयोविभाग : समाप्त: ॥

# શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીનો ત્રીજો વિભાગ

#### ા એકવીશમા પકાશ ા

ા શ્રી કશ પયજ્ઞાના ક્રમસર સંક્ષિપ્ત પરિચય ા ા જાર્યા ા

अह हं पद्दण्णगाणं, दसण्हमचि परिचयं च संखेवा ।। बुच्छं तेसि कमसो, विण्णेया इमिमहाणाइं ।। १५८ ।।

च उसरणाउर पञ्च-बखाणाइ पड्णणगाइ सुहयाई ।। पवर भहापच्चक्खा-ण भत्तसद इमपरिण्णा ।। १५२ ।)

तंदुलवेयोलियसं-थारगणायार सिट्ठाणिविज्ञा ।। देविंदत्थवमंते-मरणसमाही पयण्याइं।। १६०।।

छमु वस्सएमु अहिगा-रछवक्षमिह संजमाइ गुणसुद्धी ।। च उसरणस्सीकारो, दुक्कडगरिहा तहा भणिया ।। १६१ ।।

सुकञ्चाणुमीयणाइं, तिकालिकच्चत्तजम्मसाहर्छ् ।। निव्बुद्दपयहेष्टत्तं, चडसरणपद्दण्णणिस्संदं ।। १६२ ।।

શબ્દાર્થ:—હવે હું શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલીના એક્વીશમા પ્રકાશમાં ૧૦ પ્રકીર્ણું (પયન્નાએ )ના અધિકાર શરૂ કરીને અને દશે પયન્નાનાં નામ જણાવીને પહેલા ચઉસરણ પયન્નાના પરિચય દુંકામાં કહીશ. ૧૫૮. ૧. ચતુ:શરણ પ્રકીર્ણું ક (ચઉશરણપયન્ના), ૨. આતુર પ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્ણું ક (આઉર પચ્ચખ્ખાણ પયન્ના), 3. મહાપ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્ણક (મહાપચ્ચખ્ખાણ પયન્ના), ૪. ભક્ષ્તપરિજ્ઞા પ્રકીર્ણક (ભત્તપરિન્ના પયન્ના), પ. તાંદુલ વૈચારિક પ્રકીર્ણક (તાંદુલવેયાલિય પયન્નો), ૬.– સંસ્તારક પ્રકીર્ણક (સંધારગ પયન્નો), ૭. ગગ્લાચાર પ્રકીર્ણક, ૮. ગણિ વિદ્યા પ્રકીર્ણક, ૯. દેવેન્દ્રસ્તવ પ્રકીર્ણક, ૧૦. મરણ સમાવિ પ્રકીર્ણક. આ રીતે ૧૦ પયન્નાનાં નામ જાણવાં. ૧૫૯-૧૬૦. પહેલા ચઉશરણ પયન્નાનું રહસ્ય દ્વાંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું:—અહીં શરૂઆતમાં દ આવશ્યકોના ન્હદા ન્હા દ અર્થાધિકાર (દરેક આવશ્યકની હકીકત) કહીને કયા આવશ્યકથી કાેની શુદ્ધિ થાય છે? તે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. એટલે સામાયિકાદિથી ચારિત્રાદિ ગુણાની શુદ્ધિ (નિમલપર્ણ) કહી છે. પછી ૧. ચાર શરણાંને અંગીકાર કરવા, ર. પાપની ગર્હા કરવી, અને ૩. સુકૃતની (આરાધેલા દાનાદિ સારાં કાર્યોની) અનુમાદના કરવી. આ ત્રણ વાનાં (કર્લ વ્યા) જયારે મન ક્લેશાદિથી રહિત હોય, ત્યારે સવારે ખપારે અને સાંજે એમ ત્રણ કાલ જરૂર કરવા. ને ક્લેશાદિથી મન મલિન (મેલું) થયું હોય, ત્યારે તે ત્રણ વાનાં વારંવાર કરવાં. આ રીતે કરવાથી આ જન્મ (ભવ) સફલ થાય, ને ભવાંતરમાં (પરભવે) મુક્તિના સુખ મળે છે. ૧૬૧-૧૬૨

સ્પષ્ટાથ -1ર અંગાના અને ૧ર ઉપાંગાના સંક્ષિપ્ત પરિચય જણાવીને પ્યત્નાના સંક્ષિપ્ત પશ્ચિય જણાવું છું. પ્રાકૃતમાં 'વइण्णाम' અને સંસ્કૃતમાં 'प्रक्रीर्णक' તથા ગુજરાતી ભાષામાં 'વ્યક્ષા' કહેવાય છે. આ ત્રણે શખ્દામાં પ્રવજ્ઞા શખ્દની પ્રસિદ્ધિ વધારે છે. શ્રીન દી સુત્રની ચૂર્ણ વગેરે શ્રધામાં પ્યત્રા શબ્દની જીદી જીદી વ્યાખ્યાએ જણાવી છે. તેના સાર દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા. શ્રીતીર્થ કરદેવે અર્થથી જણાવેલા શ્રુતને અથવા સૂત્રને અનુસરીને મહાછુદ્ધિશાલી મુનિવરા જેની રચના કરે તે પ્રકીર્ણંક (પયન્ના) કહેવાય, અથવા તે જ ચાર પ્રકાર ( ઔત્પાતિકી, વૈનિયકી, કાર્મિકી અને પારિણામિકી) ની છુદ્ધિવાળા મુનિવરા શ્રુતને અનુસારે પાતાના વચનની કુશળતાથી વ્યાખ્યાન વગેરેના ટાઈમ ગંચરૂપ જે પ્રરૂપે (જણાવે) તે પછંત્રગ કહેવાય. અથવા ઔત્પાતિકી છુદ્ધિ વગેરે ચાર પ્રકારના ખુદ્ધિના ગુણાને ધારણ કરનાર શ્રી તીધ કરદેવના શિષ્ધા જે ખનાવે તે પ્રકોર્લ્ડક કહેવાય. અથવા ઉત્તમ સૂત્રોને ખનાવવાની શકિતને ધારેલ કરનારા મુનિઓએ કે પ્રત્યેકભુદ્ધે જે અનાવ્યું હોય, તે પ્રકીર્ણક કહેવાય. આને અંગે કહ્યું છે કે શ્રી ઋત્યભદ્રેવ ભગવંતના ૮૪ હજાર સાધુએક (શ્રમણ સંપદા) હતા. તેથી પ્રકીર્ણ કર્ય અધ્યયના પણ ૮૪ હજાર જાણવાં. આ ખીના કઈ રીતે ઘટે? આના ઉત્તર એ છે કે તે ૮૪ હજાર મુનિઓ અરિહ ત પ્રભુએ અર્થથી કહેલા અને ગણધરાએ સૂત્રથી ગૂથેલા સત્રમાંના કાઈ પણ સૂત્રને અનુસરીને જે રચે, અથવા દેશનાપ્રદાન વગેરે પ્રસંગ બાલવામાં હૈાશિયાર એવા તે શ્રમણા જે કંઇ કહે તે પ્રકીર્ણંક કહેવાય. કારણ કે અનંત ગમ-પર્યાયવાળું સુત્ર હોય છે. ને તે ( મુનિએાતું ) વચન નિશ્ચયે કાેઈ પણ

પર્યાયને અનુસરે છે. તેથી તે પ્રકીર્જીક કહેવાય. આ રીતે શ્રીઋષ્યભદ્દેવ પ્રભુના સમયે ૮૪ હજાર પયન્ના જણાવ્યા તે ઘટે છે. અથવા "જે તીર્થ' કર પ્રભુને ચાર પ્રકારની સુદ્ધિવાળા જેટલા શિષ્યો હોય, તે તીર્થ' કર દેવના તેટલા હજાર પયન્ના જાણવા. પ્રત્યેકસુદ્ધી પણ તેટલા જ જાણવા.'' जस्स जित्तया सीसा इत्यादि સ્ત્રમાં કહ્યું કે 'अविमाणा पहण्णमा.' પ્રકીર્જીકો અપરિમાણ (પ્રમાણ રહિત) છે. કારણ કે તે પ્રકીર્જીકોના સ્ચનારા અપરિમાણ છે. વળી આ સ્ત્રમાં કહ્યું કે, જે પ્રત્યેકસુધ્ધે રચ્યું હોય, તે પ્રકીર્જીક કહેવાય. કારણ કે પ્રકીર્જીકોની સંખ્યાને આધારે પ્રત્યેક સુદ્ધોની સંખ્યા જણાવી છે.

પ્રશ્ન—પ્રત્યેક્યુદ્ધો શ્રીતીથ<sup>િ</sup> કરના શિષ્યો કઇ રીતે કહી શકાય? જો શિષ્ય કહેા તા પ્રત્યેકયુધ્ધ ન ક**હે**વાય, ને પ્રત્યેકયુ<sup>દ્</sup>ધ કહેા તા તે કાેઇના પણ શિષ્ય છે એમ ન જ કહેવાય.

ઉત્તર—બીજ છવા જેમ શ્રીતીથ કર દેવના હાથ દીક્ષા લઇ શિષ્યા થાય છે, તેવા શિષ્યા પ્રત્યેક ખુદ્દો છે એમ ન જ કહેવાય. પણ જે તીય કરતું શાસન જેલું સ્વીકાય , તે તેના શિષ્ય કહેવાય, આ રીતે જ પ્રત્યેક ખુદ્ધાનું શિષ્યપણું કહી શકાય, એમ શ્રીનં દીસ્ત્ર ચૂણી વગેરે શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે. આ પ્રકીર્ણ કાની ગણના અંગળાદ્ધ શ્રુતમાં કરી છે. શ્રી સામ્સ્લેમાં કહ્યું છે. આ પ્રકીર્ણ કાની ગણના અંગળાદ્ધ શ્રુતમાં કરી છે. શ્રી સામ્સેમાં કહ્યું કરામાં સંખ્યાતા પ્રકીર્ણ કા હતા. એમ શ્રીનં દી મૂત્રની દીકાદિના આધારે પણ કહી શકાય. કાલાદિ દાષથી તે બધા પ્રયત્રાએ વિચ્છેદ પામ્યા. તેથી હાલ જો કે પ્રાયે ભાવીશ પયન્ના મળી શકે છે. તે પણ ૪૫ આગમામાં જે દશ પયન્નાએ ગણ્યા છે, તેઓના કમસર સંક્ષિપ્ત પરિચય જણાવતાં પહેલાં મૂલ સૂત્ર અને દીકા વગેરેની જરૂરી બીના જણાવું છું. તે આ પ્રમાણે—૧. ચતુ:શરણપ્રકીર્ણ ક (ચઉશરણપ્રયન્ના). આ પ્રકીર્ણ કની તથા ભક્તપરિજ્ઞા અને આતુર પ્રત્યાખ્યાનની રચના કરનાર શ્રીવીરભદ્રગણિ (શ્રીવીરભદ્રાચાર્ય) કહ્યા છે. તે શ્રીધર્મ દાસાર્થ (ઉપદેશમાલાની પ૪૦ ગાયાના રચનાર) ની જેમ પ્રભુશ્રીમહાવીરના હાથ દીક્ષા પામ્યા હતા. પ્રાયે વિક્રમ સંવતની પહેલા ૪૭૦ લગભગ આ ત્રણ પ્રયત્ન સ્થાયા એમ '' જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ '' વગેરે ચંથાના આધારે જણાય છે.

<sup>1.</sup> આ શિલ્યોમાંના કેટલાએક શિલ્યો તે તીર્ય કરના સમકાલીન અથવા પછીના કાલે પણ થયેલા હોય. તથા શ્રીઋલભદેવાદિના ૮૪૦૦૦ વગેરે સાધુઓ જણાવ્યા, તેમાં કેટલાએકતું માનવું એ છે કે, શ્રેલ્ક સ્ત્રની સ્થના કરવામાં સમર્થ ૮૪૦૦૦ હતાર વગેરે સંખ્યા પ્રમાણ સાધુઓ કહ્યા છે. આથી જણાય છે કે કહેલી સંખ્યામાં સામાન્ય સાધુઓ ઉમેરતાં વધારે સાધુઓ પણ હતા. વળી કેટલાકનું એ પણ માનવું છે કે શ્રીઋલભદેવાદિના જીવન કાલના શ્રમણાની આ સંખ્યા ન સમજવી પણ એમના સંપૂર્ણ તીર્થકાલમાં વિશિષ્ઠ શક્તિધારક મુનવરાની ૮૪૦૦૦ વગેરે સંખ્યા જણાવી છે.

અહીં પ્રાકૃત ગાથાએ။ ૬૩ ( ૬૪ ) છે. આની ઉપર અંચલગચ્છના શ્રીભુવનતું ગ સૂરિએ ૮૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ઢીકા રચી છે. મૂલ અને તેની અવચૂરિ, તથા વિજયવિમલ કૃત (વાનર્ષિ') ટીકા સહિત ત'દુલવેચારિક પ્રકાર્ણક આ ગયા એક પ્રતાકારે દેવચંદ લાલભાઇ નં. પટ માં છપાયેલ છે. ર. આતુર્પ્રત્યાખ્યાનપ્રકીર્ણક – આના કર્તા શ્રીવીરભદાચાર્ય કહ્યા છે. પ્રાકૃત ગાથાઆ ૮૪ છે. તેનું પ્રમાણ ૧૩૪ <sup>ક</sup>લાેક થાય. આની ઉપર અંચલગ<sup>ર</sup>છના શ્રીભુવનતું ગસ્**રિએ ટીકા રચી છે. ૩. મહાપ્રત્યા**ખ્યાનપ્રકીલ્<sup>6</sup>ક– આની ૧૪૩ પ્રાકૃત-ગાથાઓ છે. ૪. ભકતપરિજ્ઞાપ્રકીર્ણું કની ૧૭૨ ગાથાએ છે. ૫. તં દુલવચારિકપ્રકીર્ણું ક —આની ૧૩૯ ગાથાએ**ા અને કેટલુંક પ્રાકૃત ગદ્યમાં પણ વર્ણન** છે. આની ઉપર વિજયવિમલ (વાનર્ષિ ) ગણિએ દીકા રચી છે. તે છપાઈ છે. ૬. સંસ્તારકપ્રકીર્ષ્યુ ક— આની ૧૨૩ ગાથાઓ છે. ૭. ગચ્છાચારપ્રકીર્જુક—આની ૧૩૮ ગાથાઓ છે. આની ઉપર વિજયવિમલ (વાર્નાર્ષ ) ગોંચુએ નાની માટી ટીકાએ રચી છે. તેમાં નાની ટીકા આગમાદ્ધ સમિતિએ ને માઢી ઢીકા તથા અનુવાદ શ્રીક્યાવિમલ થ્ર થમાલાએ, તેમજ જૈનધર્મ પ્રસારક સભાએ મૂલ અને અતુવાદ છપાવ્યા હતા. ૮. ગણિવિઘાપ્રકીર્ણંક— આની ૮૨ ( ૮૧ ) ગાથાઓ છે. ૯. દેવેન્દ્રસ્તવપ્રકીર્ણંક—આની ૩૦૭ ગાથાએા ( ૩૦૩ ) છે. ૧૦. મરણસમાધિપ્રકીણેક-આની ૬૫૬ ગાથાએ છે. બીજા પ્રેથામાં ૬૬૩ ગાથાઓ જુણાવી છે. આ દરો પયનના સંસ્કૃત હાયા સહિત આગમાદય સમિતિએ છપાવ્યા છે. ળીજા ગ્રાંથામાં અહીં કહેલા ગચ્છાચાર અને મરણસમાધિને ખદલે ચંદ્રાવેધ્યક પ્રકીર્ણક અને વીરસ્તવ પ્રકીર્ણક જણાવીને ખાકીના ૮ ( ઉપર કહેલા તે ) ઉમેરીને ૧૦ પયન્ના ગણાવ્યા છે. આ રીતે ૧૦ પયન્નાને અંગે તે દરેકના ગાથા પ્રમાણાદિનું દૂંક વર્ણન કરીને બીજા ગ્રંથામાં વધારે પણ પયન્નાંઆ જણાવ્યા છે. તેમાંના કેટલાએકની બીના ટ્રંક પરિચય સાથે દ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી.

૧૧. આરાધના પતાકા—શ્રોવીરભદાચાર્ય<sup>૧</sup> ૯૯૩ ગાથામાં સ્થી છે.

૧૨. અ'ગ વિદ્યા—આમાં ૬૦ અધ્યાયા છે, તેનું પ્રમાણ ૯૦૦૦ <sup>શ્</sup>લાેક છે.

13. દ્વીપસાગર પ્રજ્ઞપ્તિ—અહીં આર્યા છંદમાં રસ્ટ ગાથાઓ છે. તેનું પ્રમાણ સ્ટ્રું કહ્યું છે. તે છપાઈ છે. ૧૪. જ્યાતિષ્કરંડક પ્રકીર્ણક મૂલ ગ્રંથનું પ્રમાણ ૧૮૫૦ ગાથા કહી છે. આની ઉપર શ્રોમલયગિરિ મહારાજે ૫૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ સરલ ટીકા બનાવી છે. આ પયન્નાના જાણકાર પુષ્ટ્વવંત આત્મા શ્રીસૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિને સરલતાએ જાણી શકે છે. કારણ કે સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિની કઠીનતાને દૂર કરવાના ઇરાદાથી જ કાંઇ પ્રતિભાશાલી મહાપુરુષે સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિની છીનાને અને જરૂરી બીજ પણ બીનાને વિસ્તારથી અહીં જણાવી છે. ખુશીથી કહી શકાય કે સૂર્ય પજ્ઞપ્તિમાંથી આના ઉધ્ધાર થયા છે. માટે જ જે હકીકત ત્યાં જણાવી છે, તે જ ૨૧ બાબતા અહીં સ્પષ્ટ સમજાવી છે. તે ૨૧ બાબતા આ પ્રમાણ-૧. કાલ પ્રમાણ, ૨. સંવત્સરના ભેદા અને પ્રમાણ,

3. અધિક માસની નિષ્ધત્તિ, ૪. પર્વાતિથિ સમાપ્તિ, ૫. અવમ રાત્ર ૬. નક્ષત્રાનું પરિમાણ, ૭. ચંદ્રોતું ને સૂર્ધોતું પરિમાણ, ૮. ચંદ્ર સૂર્ય-નક્ષત્રાદિની ગતિ, ૯. નક્ષત્ર યાગ, ૧૦. જ'ભૂઢીપમાં ચંદ્ર સૂર્યના મંડલ વિભાગ, ૧૧-૧૨. અયનનું ને આવૃત્તિનું સ્વરૂપ, ૧૩. ચંદ્ર સૂર્ય નક્ષત્રાનું મંડલામાં એક મુહૂર્ત્તાની ગતિનું પરિમાણ, ૧૪-૧૫. ઋતુઓતું ને વિષુવાતું સ્વરૂપ, ૧૬. વ્યતિપાતાદિતું વર્ષ્યુન, ૧૭ તાપક્ષેત્રની ખીના, ૧૮ દિવસની વૃષ્ધિહાનિનું સ્વરૂપ, ૧૯-૨૦, અમાસ-પૂત્રમાનું, તે પ્રણષ્ટ પર્વાનું સ્વરૂપ, ર૧. પૌરૂષીની ભીના, આ ૨૧ અધિકારા વિસ્તારથી અહીં સમજાવ્યા છે. ૧૫. તીર્થોદ્દગારપ્રકીર્ણ ક-ચ્યાની ૧૨૩૩ ગાયાએ છે. ૧૬. સિદ્ધપ્રાભુત-મૂલ સૂત્રનું પ્રમાણ ૧૨૦ શ્લાક છે, તેની દીકાનું પ્રમાણ ૮૫૦ શ્લાક છે. ૧૭. નિરય વિભક્તિ-મૂલનું પ્રમાણ ૨૦૦ શ્લાક છે. ૧૮. ચંદ્રાવેધ્યક-આની ૧૭૪ ગાથા છે, તેમાં રાધાવેધતું વર્ણન કરીને સમજાવ્યું છે કે અંતિમ સમયે સમાધિ જાળવવી, એ રાધાવેધને સાધવા જેવું દુષ્કર કાર્ય છે. તેમાં વિજય મેળવનારા મુનિએન મુક્તિનાં પણ સુખ પાસી શકે છે. આ પ્યત્નો પાટણથી છપાયા છે. ૧૯. અજવકલ્પ આની ૪૪ ગાથા છે. ૨૦. વીરસ્તવ માની ગાથા ૪૩ છે. અહીં પ્રભુત્રી મહાવીરદેવની સ્તવના કરી છે. ૨૧. તિથિપ્રકીર્ણક. <mark>૨૨. સારાવલિપયન્નો, ૨૩. જવવિભક્તિ, ૨૪. કવચપ્રકર</mark>ણ, ૨૫. ધાનિપ્રા**ભ્**ત, ૨૬. અ'ગગ્રુલિયા, રહ. વગ્ગગ્રુલિયા. સ્ટ. જ'ભૂપયન્નો, રહ. જિતકલ્પ વગેરે પયન્નાઓ જણાવ્યા છે. તેમાં જીતકલ્પસુત્રના દૂંક પશ્ચિય છેદસુત્રોના દૂંક પશ્ચિય જણાવવાના અવસરે જણાવીશ. કારણકે તેમાં છેદના (પ્રાયશ્ચિત્તાદિના) અધિકાર વર્ણવ્યા છે, તેથી તેના પરિચય ૬ છેક સુત્રોના પ્રસંગ જ આપવા ઉચિત ગણાય. આ રીતે દશ પયત્તાને અંગે સમુદિત ( ભેગા, અધામાં ઘટે તેવા ) વિચારા જણાવીને હવે ક્રમસર દરેક પયન્તાના સાર અને દ્રંક પરિચય જણાવું છું.

૧. ચતુ: શરહાપકી હાંક — આની ચઉસર હાં પયન્ના આ નામથી વધારે પ્રસિદ્ધ છે. છતાં આતું બીજીં નામ " કશલાનુ પ્રધિ અધ્યયન " પહુ છે. આના અર્થના વિચાર કરતાં બને નામા યથાર્થ જ છે. અહીં જણાવેલાં ત્રણ કર્ત વેશમાં પહેલાં ચાર શરહાંને અંગી કાર કરવાની વાત કહી છે. તેથી ચઉશર હાં એડલે ચાર શરહાંની બીના અને દુષ્કૃતની ગહાં તથા સુકૃતની અનુમાદનાની બીના જેમાં વિસ્તારથી જણાવી છે, તે ચઉશર હાપ્યન્ના કહેવાય. અહીં કહેલી હકીકત તરફ લક્ષ્ય રાખીને આના કર્તાએ આ નામ રાખ્યું છે. શાંત ચિત્તે અહીં જણાવેલ હકીકતને ધ્યાનમાં રાખી ચાર શરહાં વગેરેની ભાવના વાર વાર કરતાં, ને તેને અનુસારે નિર્મલ આચાર વિચારાદિ રાખવાથી ઘણાં ચીકણાં પાપકર્મા નાશ પામે છે, ને કશલાનુ બધી એડલે લાંબી સ્થિતવાળું પુલ્યાનુ બધી પુલ્ય પણ બધાય તેમજ ઘણાં કર્માની નિર્જરા પણ થાય

છે. આ વાતને લક્ષ્યમાં રાખીને 'કુશલાનુભ'ધિ અધ્યયન ' આ બીજીં નામ પણ ઘઢી શકે છે.

#### પહેલા ચઉસર**ણ** પયત્નાના સા**ર**

૧. શ્રી અરિદ્ધંત પરમાતમાં, ૨. સિદ્ધ ભાગવંતા, ૩. સાધુઓ, ૪. શ્રી કેવલી ભગવંતે કહેલા દાનાદિ પ્રકારના અથવા અહિંસા, સંયમ અને તપ-રૂપ અથવા સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર રૂપ ધર્મ. આ ચારે પદાર્થાનું શરણ સ્વીકારવું, અને ર. દુષ્કૃતગર્હા એટલે અગ્રાનાદિને વશ થઈને આ જવે જે જે પાપકર્મી કર્યા હોય, તેની આત્મસાક્ષીએ નિ'દા અને ગુરુસાક્ષીએ ગહી કરવી. તથા 3. ''સુકૃતાનુમાદના છ એટલે મહાભાગ્યાદય દાન શીલ-તપ-ભાવ, તીથ'યાત્રા, મુનિભક્તિ,સાધમિ'કભક્તિ, સામાયિક, પૌષધ, પ્રતિક્રમણ, ઉપધાન, સર્વવિરતિ, દેશવિરતિની આરાધના, સ્વાધ્યાય, નમસ્કારચિંતન, પરાપકાર, યતના, જિનપૂજા, જિનસ્તુતિ, ગુરુસ્તુતિ, વ્યવહારશુદ્ધિ, રથયાત્રા, ઉપશમ, વિવેક, સંવર, દયા, સમિતિ, ગુપ્તિ, ધાર્મિક જનની સાંભત, ઇદિય દમન, ચારિત્ર લેવાના નિર્મલ પરિણામા, શ્રીજિનાજ્ઞાનુસારી જ્ઞાનાદિ ગુલ્ રત્નાની ખાણ જેવા શ્રીસાધુ–સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવિકા રૂપ ચતુર્વિધ સં<mark>થની ઉપર <mark>અ</mark>હુમાન</mark> (ધાતના દીકરાની ઉપર જેટલા પ્રેમ, લાગણી, સ્નેહ હાય. તેથી પણ વધારે પ્રોતિ.), જ્ઞાનભક્તિ, જિનર્ભિથા ભરાવવા, જીનાં જિનમ'દિરાના ઉદ્ધાર કરાવવા, નવાં જિન– મંદિરા બંધાવવાં, શ્રી જિનતીર્થની પ્રભાવના, આ બધાં સુકૃતામાંનાં જે જે સુકૃતા કર્યા હોય, એટલે તેવાં ઉત્તમ કાર્યો કરવાના અવસર મળ્યા હોય, તેની હું અનુમાદના કર્કું છું ને હું ઇચ્છુ છું કે મને આવાં ધાર્મિક કાર્યો કરવાના શુભ અવસર પ્રાપ્ત થાએા. આ રીતે જેણાવેલાં ત્રણ કાર્યાની ભાવના જ્યારે મન ક્લેશવાલિત (ક્લેશવાળું) મથું હોય, ત્યારે વારંવાર કરવી, ને મન ક્લેશરહિત હોય ત્યારે પણ ત્રણ કાલે (સવારે, ખપારે, ને સાંજે) જરૂર કરવી જોઈએ. આ રીતે કરનારા જવા તથભવ્યત્વાદિ ભાવને જરૂર પામે છે, તેથી અનુક્રમે પાપકર્માના નાશ, નિર્મલ ધર્મની આરાધના, ને સંસારના નાશ કરવા રૂપ ફલ પામે છે. આ રીતે પૂર્વાચાર્ય ભગવંતે રચેલા શ્રી પંચ-સ્ત્રના પહેલા સ્ત્રની હકીકતને લક્ષ્યમાં રાખીને શ્રીવીરભદ્રાચાયે<sup>ર</sup> આ ચઉશરણ પયન્નાની રચના કરી છે. અહીં શરૂઆતની સાત ગાથાઓમાં ક્રમસર સામાયિકાદિ દ્ આવશ્યકાેની ભીના અને દરેક આવશ્યકથી કાેની શુદ્ધિ થાય છે? આ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવીને આઠમી ગાથામાં તીર્થ' કર દેવાનો માતાએાએ જોયેલાં ૧૪ સ્વધ્નાનાં નામ જણાવ્યા છે. પછી શરણ કરવા લાયક શ્રીઅરિહ તાદિ ચાર પદાર્થાતું સ્વરૂપ જણાવીને ુષ્કૃતની ગર્હા અને સુકૃતની અનુમાદના કઇ રીતે કરવી ? આ રીત જણાવોને કહ્યું ફે મહાપુર્યશાલી જીવા જ આ ત્રણ પદાર્થીની વિચારણા કરી આરાધક **ખને છે.** માનવ

જન્મની સફલતા પણ એને જ આધીન છે. આ રીતે આ ચઉસરણ પયન્નાના સાર જાણવા.

શ્રી ચઉસરણુ પયત્નાના સાર પૂરા થયા

## શ્રી ચઉસરણુ પયન્નાના દુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ૧. સામાયિક, ૨. ચહુવિ<sup>ર</sup>શાંતસ્તવ, ૩. વ'દનક, ૪. પ્રતિક્રમણ, પ. કાર્યાત્સર્ગ, ૬. પ્રત્યાખ્યાન. આ ૬ આવશ્યકામાંના દરેક આવશ્યકમાં કહેલી બીનાના સાર જણાવીને કહ્યું છે કે સામાયિક નામના પહેલા આવશ્યકથી આત્માના ચારિત્ર ગુણ નિર્મલ ભને છે. સામાયિકને આદર્શ (ચાટલા) જેવું કહ્યું છે, તે વ્યાજબી જ છે, કારણ કે જેમ ચાટલામાં જોનાર આત્મા પાતાના દેહનું સ્વરૂપ જોતાં કપાળ આદિસ્થલે લાગેલા ડાઘને દૂર કરી ( ભૂંસીને ) શુદ્ધ થઇ શકે છે. તેમ સમતાદિ ગુણમય સામાયિકમાં રહેલાે આત્મા પાતાના ભૂતકાલીન વર્તમાન અને ભવિષ્યના આચારવિચાર અને ઉચ્ચારાદિના નિર્ણય કરીને થતી કે થયેલી ભૂલા સુધારીને નિર્મલ નિજ ગુણ રમણતામય સાત્ત્વિક જીવનને પાસી શકે છે. હે જીવ! અત્યાર સુધીમાં જે કંઇ તે' વિચાયું કે કચ્ અથવા તું બાલ્યા, તેનું પરિણામ શું આવ્યું ? તેનાથી તારા આત્માને આત્મિયક લાભ થયા, કે તુકશાન ભાગવલું પડ્યું ? હાલ જે વિચારા કે પ્રવૃત્તિ કરે છે. તે તારા આત્માન હિત કરનારા છે. કે દુર્ગતિમાં લઇ જનારા છે. આ રીતે ભવિષ્યમાં કેવા વિચારા કરવા. અને કેવી પ્રવૃત્તિ કરવી, તથા કેવી ભાષા ખાલવી? તેના નિર્ણય કરીને સદાય મના-ચાગાદિના ત્યાગ કરીને નિર્દોષ ત્રિવિધ વ્યાપારમાં આત્માને જોડવાતું અપૂર્વ સાધન સામાયિક છે. તથા રાગાદિથી મલિન થયેલા સ્પાત્મા સામાયિકરૂપ કતક ચર્જાથી કે સામયિકરૂપ સાઝૂથી નિર્મલ બનીને વાતી કર્મીના ક્ષય કરી લાક અલાકની તમામ હકીકતને જણાવનારું કેવલજ્ઞાન પામી અંતે માક્ષના અવ્યાખાધ સુખ પામે છે. વળી જેટલા ટાઈમ આત્મા સામાયિકમાં રહે, તેટલા ટાઈમમાં ઘણાં અશભ કર્મોના નાશ કરે છે. તથા સામાચિકમાં ૪૮ મિનિટ સુધી સાધુજીવનના લાભ મળે છે. માટે સામાચિક વાર વાર કરવું જોઇએ, કારણ કે આધિવ્યાધિ અને ઉપાધિ રૂપી કાવાનળના તાપથી ગુભરાયેલા અશાંત આત્માને શાંતિ દેનારું આ સામાયિક છે. સામાયિકથી શાંત થયેલા આત્મા જ બાકીની ધર્મ કિયાની એટલે પાંચ આવશ્યકની યથાર્થ સાધના કરી શકે છે. આ જ દુરાદાથી ૬ આવશ્યકામાં સામાચિક આવશ્યક પહેલું કહ્યું છે. તેમાં સાવદા શાગના ત્યાગ કરીને નિરવદ્ય યાગની સાધના હોય છે, તેથી કહ્યું કે ૧. સામાયિકથી સારિત્રાસારની નિર્મલ આરાધના થાય છે. રે. બીજા ચંદ્રવિ રાતિસ્તવ નામના આવશ્યક શી સમ્યગ્દર્શન ગુણ અથવા દર્શનાચાર નિર્મલ અને છે. અહીં વર્તમાન ચાવીશીના ચાવીશ તીથ<sup>જ</sup> કરાનાં નામ લઇને સ્તવના કરી છે, તેથી ચતુવિ રાતિસ્તવ અથવા

નામસ્તવ કહેવાય છે. ૩. વંદનક નામનાં આવશ્યકથી જ્ઞાનાદિ ગુણા નિર્મલ અને છે. અહીં ગુરુ મહારાજને વંદન કરવાની હકીકત જણાવી છે, તેથી ત્રીજા આવશ્યકનું ંવંદનક ર નામ પ્રસિદ્ધ છે. ૪. પ્રતિક્રમણ નામના ચાથા આવશ્યકથી વ્રતાદિની આરાધના કરતાં અજ્ઞાનાદિ કારણે માક્ષમાર્ગની આરાધના કરતાં થયેલી ભૂલાે સુધારી શકાય છે. અહીં માર્ગથી ખસેલા આત્માને કરી માર્ગમાં (જ્ઞાનાદિની આરાધનામાં) સ્થાપન કરવામાં આવે છે, તેથી પ્રતિક્રમણ નામ યથાર્થ છે. પે. કાયાત્સર્ગ નામના આવશ્યકથી ખાકી રહેલા (ચારિત્રાદિકના જે અતિચારાની શુદ્ધિ પ્રતિક્રમણ વડે ન શ્રુક હોય તેવા ) અતિચારાની શુદ્ધિ થાય છે. દુ. પ્રત્યાખ્યાન નામના છઠ્ઠા આવશ્યક વડે તપશ્ચર્યામાં લાગેલા અતિચારાની શદ્ધિ થાય છે. અને ક આવશ્યકાથી વીર્યાચારની શુદ્ધિ થાય છે. આ રીતે જણાવીને ગ્રંથકારે કુશલાનુખંધી અધ્યયનને કહેવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. પછી ૧. ચાર શરણાં, ૨, ૬ષ્કૃતાની ગહાં, અને ૩. સુકૃતાની અનુમાદનાની હડીકત જણાવીને કહ્યું કે જેમને અરિહ'ત વગેરે ચારના શરણાંને અ'ગીકાર કરવાના લાભ મળે, તે ભવ્ય જીવાે ધન્ય ગણાય છે. પછી અરિહત. સિદ્ધ, સાધુ અને કેવલી પ્રભુએ કહેલ ધર્મનું યથાર્થ સ્વરૂપ જણાવીને તેમના શરણને હું અંગીકાર કરું છું. એમ કહેવાની સચતા કરી છે. પછી દુષ્કૃતગહીનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે મિથ્યાત્વ, અરિહ'તાદિની આશાતના, જીવાને કરેલા પરિતાપનાદિ, ધર્માવરુદ્ધકથન વગેરે પાપા થયાં હોય, (એટલે પાપનાં કારણા સેવ્યાં હોય) તે બધાની નિંદા-ગહીં કરવી જોઈએ. પછી અરિહાત પ્રભુ વગેરેના ગુણાની અને જિનવચનને અનુસારે કરેલાં દાનાદિ સુકતાની અનુમાદના કરવાનું કહીને જણાવ્યું કે આ રીને ત્રણ કર્ત વ્યા કરનારા છવા પુષ્યાનુષ્ય ધી પુષ્યને ખાંધે, ને ઘણાં કર્માની નિર્જરા કરે છે, એમ કહીને છેલ્લું કલ જણાવ્યું. પછી સૂચના કરી છે કે આ ત્રણે કહેવા ત્રણે કાલ જરૂર કરવા જોઈ એ. તેમ કરનાર જીવા માનવ જન્મને સફલ કરે છે. ત્રણે કર્તવ્યા મુક્તિનાં કારણ છે એમ સમજીતે શુદ્ધ ભાવથી અહીં કહ્યા પ્રમાણે વર્તાનારા આસન્ન જીવા અલ્પકાલે મુક્તિનાં સુખ પામે છે.

શ્રી ચતુઃશરણ પ્રકીર્ણું કના દુંક પરિચય પૂરા થયે

## ર. શ્રીઆતુર પ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્ણ કના ટ્રંક પરિચય

આતુર એટલે રાગની પીડાથી ધરાયેલા આત્માને પરભવની આરાધના કરાવવાના અવસરે કરાવવા લાયક પ્રત્યાખ્યાનની ખીના જેમાં કહી છે, તે આતુર પ્રત્યાખ્યાન કહેવાય. બીજા શ્રંથામાં ' અહંદાતુર પ્રત્યાખ્યાન ' નામ કહ્યું છે. આની રચના કરનાર શ્રીવીરભદાચાર્ય' શરૂઆતની ૧૦ ગાથાઓની પછી કેટલાક ભાગ ગદ્ય પ્રાકૃતમાં રચ્યા

છે. અહીં શરૂઆતમાં બાલ-પંડિતમરખુની વ્યાખ્યા આ રીતે જણાવી છે: - દેશવિર્સત-પણામાં જે મરણ થાય તે ખાલ-પંડિતમરણ કહેવાય. અહીં અવિરતિની અપેક્ષાએ ખાલ કહેવાય, ને વિરતિગુણ ધારણ કરે, તે અપેક્ષાએ તે પંડિત, અને જેટલે અંશે વિરતિગુણ ધારણ ન કરી શકે, તેટલા અંશે તે બાલ કહેવાય. આ રીતે બાલ-પંડિત શબ્દથી દેશવિરતિવાળા જીવ સમજવાના છે. આ ખાલ-પંડિતતું જે મરણ તે બહલપંડિત મરણ કહેવાય. આ રીતે બાલપંડિત મરણનું લક્ષણ જણાવીને અનુક્રમે દેશવિરતિનું લક્ષણ અને અજીવતાદિ ભાર વતા, બાલપંડિત મરજાના અધિકારમાં અચાનક મરજા વગેરે પ્રસંગે વ્યાલપાંડત મરજીના વિધિ, અને તેમાં ભક્તપરિજ્ઞા નામના પયન્નામાં કહેલી ખીના સમજ લેવાની ભલામણ, તથા ખાલપંડિત મરણનું વૈમાનિક દેવત્વાદિ ક્લ જણાવીને કહ્યું કે સર્વાવરિતના ધારક મુનિવરા સમાધિ મરણના વિધિ જાળવીને જે મરણ પામે તે પંડિત મરણ કહેવાય. આ પ્રસંગે અજ્ઞાન અસંયમાદિ દેષોને તજવાનું ને શુભ ધ્યાનાદિ ગુણાને ધારણ કરવાનું જણાવ્યું છે. પછી શ્રીવર્ધમાનપ્રભુ અને ગણધરાતે નમસ્કાર કરીને જણાવ્યું છે કે આરંભાદિના પચ્ચખ્ખાણ કરવા. સવ<sup>°</sup> જીવાની ઉપર મારે સમભાવ છે, કાૈર્ધની સાથે વેર ઝેર છે જ નહિ, હું હવેથી ધનાદિની મ્યાશાના ત્યાગ કરું છું, ને હું સમાધિમાં **રહીને વ્યાહાર, સંજ્ઞા, ગૌરવ, ક**યાય, ને મમતાના ત્યાગ કરું છું, સર્વ જ્વાને ખમાલું હું, હવે હું સાકાર (આગારવાળું) પ્રત્યાખ્યાન કરું છું. અહીં આ બીના વિસ્તારથી સમજવીને સિદ્ધોને નમસ્કાર કરવાનું જણાવ્યું છે. પછી દેવ ગુરુ ધર્મની શ્રદ્ધા કરવી, નવાં પાપ કરવાનાં પચ્ચખબાણ કરવા, અને અંત સમયે સંથારા કરવા પૂર્વક સામાયિકના પાઠ ઉચ્ચરવા, ઉપધિ શરીરાદિને વાસરાવવા, ને સમતા ભાવમાં રહીને રાગાદિના ત્યાગ કરી આત્મ સ્વરૂપમાં રહેવું. આ હકીકત ક્રમસર સ્પષ્ટ જણાવીને આતુરાતમાં (રાગ ગ્રસ્ત છવા)ને ભાવવા લાયક ભાવના જણાવી છે. તેના સાર દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા-" મારા આત્મા જ્ઞાન -દર્શનચારિત્ર ગુણમય છે. તે શાધાતો છે. મારા જ્ઞાનાદિ ગુણા સિવાયના સ્ત્રી કડું બ દાલત વગેરે તમામ પદાર્થી ભાષા ભાવા છે. એટલે ખરી રીતે તે મારા છે જ નહિ, ક્રક્ત માહને લઈને જ હું માની રહ્યો છું કે 'એ પદાર્થી મારા છે. ' સંધાગ છે સ્વરૂપ જેમતું એવા તે પદાર્થીની મમતાને લઈને જ અનાદિ સંસારમાં મેં ઘણીવાર ઉપરાઉપરી વિવિધ પ્રકારના દુ:ખા ભાગવ્યા છે. હવે હું તે અધા પદાર્થાના માહના ત્યાગ કરું છું. હું એકલા જ છું, મારું કાેઈ નથી, ને હું પણ કાેઈના નથી. મારા તારાની ભાવના એ મેહના જ ચાળા છે. "

આ રીતે લાવના ભાવીને જે જે મૂલ ગુણાની અને જે જે ઉત્તર ગુણાની આરાધના કરવી રહી ગઇ હોય, અથવા પ્રમાદથી ન કરી હોય, તે તે મૂલાત્તર ગુણાની બાળતમાં આલાચના કરીને ભય મક સંજ્ઞાદિની નિંદા ગહાદિ કરવી. એમ જણાવીને

કહ્યું કે જેમ બાલક સરલતાથી ખાપની આગળ બાલે, તેવી રીતે આલાચના કરનાર ભવ્ય છવે શ્રીગુરુ મહારાજની આગળ ભુલાની આલાચના કરવી જોઈએ. આ પ્રસંગ આક્ષાચના કરતાર જીવના અને જેની પાસે આક્ષાચના કરવી જોઈએ તે ચુરુ મહારાજના ગુણા જણાવ્યા છે. પછી અનુક્રમે ગુરુઆદિની બાબતમાં અકૃતજ્ઞતા થઇ હોય તેને ખમાવવાના વિધિ, અને મરણતા ત્રણ ભેદા, તે દરેકનું સ્વરૂપ તથા અનારાધક (વિરાધક) જ્વાનું સ્વરૂપ તેમજ વિરાધક જ્વાનું કાંદર્પિક દેવાદિ (હલકી, જાતિના દેવ ) સ્વરૂપે ઉપજવું, અને દુલ ભાષા ધ જવાતું, તથા અનંતસંસારી જવાતું તેમજ પરિત્ત સંસારી જેવાનું લક્ષણ સરલ પદ્ધતિએ જણાવીને કહ્યું કે-જેઓ જિનેધરદેવના વચનાને જાણતાં નથી તેમનું જે મરણ તે ખાલમરણ કહેવાય, અંત સમયે જો અશાતા વેદનીય કર્મના ઉદ્દયે તીલ વેદના ભાગવવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય, તા તે ટાઇમે ગભરાવું નહિ, વૈર્ય રાખી સમતા ભાવે તે કર્મજન્ય વેદના સહન કરવી, હાયવાય કરવાથી વેદના એાછી થતી નથી ને બીજા ચીકણાં અશુભ કર્મા બંધાય છે. માટે આત્મસ્વરૂપની ચિંતવના કરતા જરૂર વેદના એાછી થાય છે. જેમ સમુદ્ર નદીઓના પાણીથી ધરાતા નથી, તેમ આસક્ત આત્મા ઘણા કામસાગ ઘણીવાર સાગવે, તા પણ ધરાતા નથી (સંતાષ પામતા નથી). માટે જેઓ કામભાગના સંકલ્પ પણ કતા નથી, તે જ મહાપુરુષા ધન્ય કહેવાય. એમ વિચારીને વિષય કવાયના ત્યાગ કરવાતું જણાવીને કહ્યું કે મરણથી હરવું નહિ, ધીર જીવાતું ને સુશીલ જીવાતું જ भरक શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. तथा निष्डपाय ( કવાય રહિત ) વગેરે ગુણવંત જવા જ પ્રત્યા-ખ્યાનનું પૂર્ણ કુલ પામી શકે છે. તેમજ છેવડે આતુર પ્રત્યાખ્યાનનું ફુલ કહ્યું છે.

અહીં પહેલાં નવ ગાથાઓમાં બાલ હિત મરખું ( દેશવિરતિ )નું સ્વરૂપ જણાવીને પંહિત મરખુની બીના વર્ણવી છે. આનું મૂલ સ્થાન શ્રીભગવતીસૂત્રના ૧૩મા સતકના હેમાં ઉદ્દેશા વિગરે છે. કારખું કે તેમાં મરખુના ભેદાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તથા દિગં બર મતના મૂલાચાર શ્રંથ જેતાં જણાય છે કે, તેના કર્તાએ આ પયન્નાની ઘણી ગાથાઓ ( પટ ગાથાઓ ) લીધી છે. જેમ અહીં આરાધનાની બીના જણાવી છે, તેમ બીજ ભક્તપરિજ્ઞા, મહાપ્રત્યાપ્યાન, અને મરખુસમાધિ પયન્નામાં પણ તેવી જ બીના (આરાધનાની બીના) જીદી જીદી પદ્ધતિએ દું કમાં કે વિસ્તારથી જણાવી છે. તથા દ્વાદશાંગી આદિમાં જે જે વિવિદ્ધિત બીના સંક્ષિપ્ત જણાઈ, તે તે અમુક અમુક બીનાના વિસ્તાર પયન્ના શ્રથામાં તેના કર્તાએ કર્યા છે. એ હકીકત પણ પયન્નાના વિચાર કરતાં જણાય છે.

શ્રીઆતુર પ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્ણું કના ટ્વંક પરિચય પૂરા થયા

#### ત્રીજા મહાપ્રત્યાખ્યાન પયન્નાના ટુંક પરિચય

અહીં આઉર પચ્ચપ્રખાણમાં જણાવેલી પણ ઘણી બીના સંક્ષેપાદિ રૂપે વર્ણવી છે. દેશવિરતિવાળા ભવ્યાને અંતિમારાધના કરાવવાના વિધિ વગેરે ખીના આતુર પ્રત્યાખ્યાન પ્યત્નામાં કહી છે. અને આ મહાપ્રત્યાખ્યાન પ્યત્નામાં સાધુની અંત સમયની હકીકત વિસ્તારથી જણાવી છે. ને તે પ્રસંગને અનુસારે બીજી પણ બીના કહી છે. આ કારણથી આતું '' મહાપ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્ણક " નામ સુપ્રસિદ્ધ છે. અહીં શરૂઆતમાં તીર્થ'કર વગેરેને તમસ્કાર કરીને અનુક્રમે સમ્યકત્વ, પાપનું પ્રત્યાખ્યાન, દુષ્કૃતની નિંદા. સામાયિકના પાઢના ઉચ્ચાર, ઉપધિ વગેરેના અને રાગાદિના ત્યાગ, સર્વ જવાન ખામણાં, નિ'દ્રવા લાયક અઢાર પાપસ્થાનકા વગેરેની નિંદા, ગર્હા, આત્મસ્વરૂપની અને આત્માના એકત્વાદિની, ભાવના ' સંયોગના પાયે જ ઘણીવાર દુ:ખતું ભાગવવું, તેમજ અસ'યમ મિથ્યાત્વાદિના જ્ઞપરિજ્ઞાએ બાેધ મેળવી પ્રત્યાખ્યાનપરિજ્ઞાએ ( છાેડવાની ભુદ્ધિએ ) ત્યાંગ કરવા. કાઈએ આપણા ગુન્હા કર્યા હાય તે અને આપણે કાેઇના ગુનેગાર થયા હોઇએ, તા બીજા (આપણા ગુનેગાર) જીવા આપણને ખમાવે. અને આપણે તેમને શુદ્ધ ભાવથી ખમાવવા, ખમવું અને ખમાવવું, એ અવિચ્છિન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાભાધિત શ્રી જૈનેન્દ્રશાસનની શાધતી મર્યાદા છે. આ બધી હકીકત જણાવતાં હિતશિક્ષા કરમાવી છે કે પાપ કરવું એ દુષ્કર નથી, કારણકે અનાદિ કાલથી સંસારી જ્વાન પાપ કરવાના નીચ સંસ્કારા પડેલા જ હાય છે, તેથી તેઓ રાગાદિ-માંના કાઈ પણ કારણથી પાપકમેં તે (અઢાર પાપસ્થાનકામાંના કાઈ પણ પાપસ્થાનકને) સેવે છે. ત્યારે દુષ્કર કાર્ય કર્યું સમજવું? આ પ્રશ્નના ઉત્તર એ છે કે " કરેલાં પાપા ગુણવંત ગુરુ મહારાજની પાસે નિમલ ભાવથી જણાવીને તેમના કહ્યા મુજબ પ્રાયશ્ચિત્તાદિ કરીને આત્માને નિર્મલ થનાવવા. " આ કામ બહુજ દુષ્કર છે. 'મે' પાપ કર્યું છે, અથવા હે ગુરુ મહારાજ! મારાથી આ પાપ અજાણતાં થઈ ગયું છે. મારું શું થશે ? હવે આપ કૃપા કરીને તે પાપની શુષ્ધિ થાય, તેવા ઉપાય બતાવા ? આ પ્રમાણે હૃદયના અળાપાથી ગુરુ મહારાજને કરેલી ભૂલા જે જણાવવી તે આલાયના કહેવાય. આવી આલાેચના કરવી, તે જ કામ દુષ્કર છે. આ બાબત શ્રીનિશીથસ્ત્રની ચૂર્ણિમાં કહ્યું છે કે:—

"तं न दुक्करं जं पडिसेबिज्जह्, तं दुक्करं जं सम्ममालोइज्जह्" (तन्न दुब्करं यहत्रतिषेग्यते, तद् दुब्करं यत्सम्बगालोच्यते ).

અર્થ-આપણાથી જે પાપ કરાય, તે કંઈ દુષ્કર કામ નથી એટલે પાપ કરવું, એ કંઈ બહાદુરીનું કામ નથી, પણ આપણે જે નિર્મલ ભાવથી અજ્ઞાનાદિ કારણે

૧. આ ભાવના આતુર પ્રત્યાખ્યાન પયન્નાના ટૂંક પરિચયમાં જણાવી છે.

થયેલી ભૂલા ગીતાથે શ્રીગુરુમહારાજને જણાવીએ ને પ્રાય!શ્વત્ત કરી આત્માને ચાન્ખા કરીએ, તે કામ જ દુષ્કર છે. આ રીતે કરવામાં જ ખરી કરાલતા (હોશિયારી, અહ્યાદ્વી ) સમાયેલી છે. આવી ખામણાંની હકીકત જણાવીને કહ્યું કે મુનિએ ખાલકના જેવા સરલ થવું જોઈએ કારણ કે માયતુષસુનિ, અતિસુક્તસુનિ વગેરેની માક્ક સરલતા ગુણને ધારણ કરનારા પુષ્પશાલી જીવા નિવશ્લિપદને જરૂર પામે છે. આ હકીકત સ્પષ્ટ જણાવીને મતમાં ભાવશધ્યને રાખનાર જીવાને થતા ગેરલાભ જણાવીને કહ્યું કે આલાચનાદિનું ફલ કર્માની આછાશ છે. એમ સમજને જે ભૂલ જે રીતે થઇ હોય, તે રીતે કહેવાં જોઈએ, ને ગુરુ મહારાજના કહ્યા પ્રમાણે જરૂર પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું જોઈ એ. આ હકીકત જણાવીને કહ્યું છે કે આરંભાદિના પચ્ચખ્ખાણ કરવા, પછી પાલનવિશુદ્ધનું, તે ભાવવિશાહતું સ્વરૂપ અને લાેકાકાશના દરેક પ્રદેશે અને દરેક ધાનિમાં થયેલા જન્માદિની બીના કહી છે. પછી હિતશિક્ષા આપી છે કે આ જીવ અનાદિ સંસારમાં ઘણી વાર બાલમરણે મરણ પાસ્યા, ને માતાપિતા વગેરે સંબંધો પણ ઘણાં **થયા**, તથા જવ એકલા જ કર્મ કરે છે, ને તેના ફ્લ પણ તે જીવ એકલા જ ભાગવે છે. માટે સમભાવે રહેવું જોઈએ. પછી અનુક્રમે પંડિત મરણના વિધિ અને ફલ જણાવીને કહ્યું કે ઘણાં કામભાગાદિના સખારી પણ જીવને સંતાપ થતા નથી, અને સંસારમાં સ્રીયુત્રાદિમાંના કાઈ કાઈનું રક્ષણ કરવા સમર્થ નથી. પછી મુક્તિનાં કારણા અને મહાવ્રતાના આરાપ ( ઉચ્ચાર ) કરવાના વિધિ, તથા ક્રાેધ કલહાદિન તજવાની તેમજ ઇંદિયાને વશ કરવાની હુકીકત કહીને આઠ પ્રવચન માતાને પાલવાના અને તપશ્ચર્યા રૂપી વહાણને ધારણ કરવાના હિતાપદેશ આપ્યા છે. પછી જણાવ્યું કે અંતિમ આરાધના પર્વતની ગુફા વગેરે સ્થાને પણ થઇ શકે છે, તે સાધુ સમુકાયરૂપ ગચ્છમાં પણ થઇ શકે છે. તપથી કર્માના નારા થાય છે. તથા પંડિત મરણથી જન્મ-મરણના અંત (છેડા) જરૂર આવે છે. તે પંડિત મરણમાં અનશનાદિ વિધિ જરૂર કરવા જોઈએ. શરમ અભિમાન વગેરે કારણાથી જેઓ આલાયના ન કરે, તેએ ા આરાધક થતા નથી. આ બધી હકીકત વિસ્તારથી જણાવીને કહ્યું કે આરાધના આત્મહિત સાધવામાં અપૂર્વ મદદગાર છે. સંવર રૂપી અગ્નિ કર્મરૂપી લાકડાંને ખાળે છે. તથા જ્ઞાની આત્મા ચારિત્રાદિની આરાધના કરતાં થાડા કાલમાં ઘણાં કર્મી ખપાવે છે. અજ્ઞાની છવ તેવું કામ કરી શકતા નથી. તેમજ અંત કાલે નમસ્કારાદિતું એક પર ગણવાથી કે ઉપયોગપૂર્વક સાંભળવાથી મરણ સુધરે છે. વળી શ્રી જિનધમ તમામ જવાનું હિત કરે છે, અને અસ્દ્રિ'ત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ મહામંગલરૂપ છે. તથા અંતકાલની તીવ્ર વેદના ભાગવવાના અવસરે વિચારલું કે ' હે છવ ! નરકની તીવ્ર વેદનાની આગળ આ વેદના શાહિસાળમાં છે? અર્થાત અહુજ થાડી છે. તું મૂંઝાયા વગર સમતા ભાવે સહુત કરજે,' આ અધી ખીતા વિસ્તારથી સમજાવીને અંતે જઘન્ય આરાધનાતું, મધ્યમ આરાધનાતું ને ઉત્કૃષ્ટ આરાધનાતું ફ્લ વગેરે ખીતા સ્પષ્ટ જણાવી છે.

શ્રી મહાપ્રત્યાખ્યાન પયજ્ઞાના ટ્વંક પરિચય પૂરા થયા.

#### શ્રી ભક્તપરિજ્ઞા પયત્નાના ટુંક પરિચય

અહીં અંતકાલે ગીતાર્થ ગુરુ મહારાજ લાયક છત્રને આહારના પવ્ચક્ષાણ કઈ રીતે કરાવે ? આ બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે, તેથી આનું યથાથ નામ ભક્ત પરિજ્ઞા સુપસિદ્ધ છે. આના બનાવનાર શ્રી વીરભદ્રગણિ મહારાજે શરૂઆતમાં વર્ત્ત માન શાસનના જાયક પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવને નમસ્કાર કરીલે શ્રી જિનશાસનની સ્તૃતિ કરી છે. પછી કહ્યું છે કે જે માક્ષનું સુખ તે જ ખરૂં સુખ છે, ને સંસારનું સુખ અસ્થિર છે, દુગ'તિના દુ:ખને દેનારું છે, તથા શ્રી જિનાજ્ઞાને આરાધતાં મુક્તિના શાશ્વતા સુખા જરૂર મળે છે, તેમજ અલ્યુદ્ધત મરણના ૧. ભક્તપરિજ્ઞા; ૨. ઇંગિની મરણ, 3. પાદપાપગમ મરણ એમ ત્રણ ભેદા કહ્યા છે. આ પ્રસંગ ત્રણ ભેદાતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવીને ભક્તપરિજ્ઞાને લાયક જીવની ખીના જણાવી છે. પછી સંસારની વિષમતા સમજાવીને અનશનને સ્વીકારવાની ઈચ્છાવાળા મુનિને કરવા લાયક વિધિ જણાવતાં કહ્યું કે તે મુનિ જ્યારે ગીતાર્થ ગુરુ મહારાજને વ'દન કરી અનશનની વિધિ કરવા માટે વિન'તિ કરે, તે અવસરે ગુરુ મહારાજ તેને વ'દનાદિ વિધિ કરાવે, ને તેણે કહેલા દાષાને અ'ગે પ્રાયશ્ચિત્તાદિ જણાવીને વિશેષ શુદ્ધિને માટે પાંચ મહાવતા ઉચ્ચરાવે. ને ખમતખામણાં કરાવી હિતશિક્ષા પ્રદાન, કાચાત્સર્ગાદિ સંપૂર્ણ ક્રિયા કરાવે. આ રીતે મુનિને કરવા લાયક વ્યનશનના વિધિ સમજાવી દેશવિરતિ શ્રાવકને ઉદ્દેશીને જણાવ્યું કે વ્રતધારી શ્રાવકને અંતકાલે અછુવતા ઉચ્ચરાવવા. તે શ્રાવક સાત ક્ષેત્રમાં ધનના સદુપયાગ કરી અનુકૂલતા હાય તા સંથારા દીક્ષાને પણ આચાર્યાદ ગુરુમહારાજ-ની પાસે સ્વીકારી અનશન સ્વીકારે. કાલદાષાદિ કારણે આ વિધિ પ્રચલિત નથી. પછી અતુક્રમ ચરમ પ્રત્યાખ્યાનની ને ભક્તપરિજ્ઞાને અંગીકાર કરવાની બીના, ક્ષેત્રની પ્રતિ-લેખનાની, તેમજ ત્રિવિધ આહારના પ્રત્યાખ્યાનની હકીકત વગેરે બીના જણાવીને સમાધિપાનની બીના, સમાધિપાનના લક્ષણને કૂલાદિની બીના ક્રમસર જણાવી છે. અહીં સમાધિષાનની વ્યાખ્યા આ રીતે જણાવી છે—૧૦ મી ગાથામાં ભક્તપરિજ્ઞા અનશનના સવિચાર, અને અવિચાર આવા બે લેકા કહીને, તે પછીની ગાથાઓમાં અનશન કરવાને લાયક જીવને સમાધિષાન કરવાની હડીકત જણાવતાં કહ્યું કે ૧. એલચી,૨. તજ ૩. નાગરેસર, ૪. તમાલપત્ર, ૫. સાકર. આ પાંચ વાનાં દૂધમાં ઉકાળીને દૂધ ઠાહે કરી અતરાતને લાયક જીવને પીવસવવું. આનું નામ સમાધિપાત કહેવાય. અનશનકાલે

ચિત્તની સમાધિ (સ્વસ્થતા) ને ઠકાવનારું સમાધિયાન છે; એ મુદ્દો યાદ રાખવા જોઈએ. આ હડીકત સ્પષ્ટ જણાવ્યા બાદ શ્રીસંઘને અનશનની વાત જણાવવાની અને ઉપદ્વોને દૂર કરવા કાયાત્સમ<sup>ે</sup> (કાઉસ્સગ્ગ) કરવાની બીના, તથા આહારને તજવાની ખીતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અનશત કરનાર જીવ ચૈત્યવંદ**ત કરીને સંઘને અ**ને આચાર્યાકિને ખુમાવે, તથા પાતાના અપરાધાને પણ શુદ્ધભાવે ખુમાવે. આ રીતે કરવાથી જેમ મુગાવતી સાધ્વીનાં પાપકર્મી નાશ પામ્યાં, તેમ વ્યનશન કરનાર જેવા પાપકમેતિ ક્ષય કરે છે. પછી અનશની જીવને ગુરુ મહારાજે આપેલી હિતશિક્ષાનું વર્ણું કરતાં આંતે જણાવે છે કે મિથ્યાત્વના નાશ કરવા, સમ્યકત્વને ઠકાવનારી ને નિમ<sup>6</sup>લ કરનારી ભાવના ભાવની, શ્રીવીતરાગ દેવની ક્રવ્ય ભકિત ને ભાવભકિત કરવી, નવકાર મંત્રનું સ્મરણ કરવું, સ્વાધ્યાય કરવા, વ્રતાદિને સાચવવાં, ત્રણ શલ્યના તથા ચાર ક્યાયાના ત્યાગ કરવા, ઇન્દ્રિયાને વશ કરવી. જેમ ઝાંઝવાનું પાણી તરસ છીપાવતું નથી, તેમ અધર્મ કરવાથી (ધર્મવિરુદ્ધ વર્તવાથી) સુખ મળે જ નહિ, અગ્નિ વગેરેથી પણ વધારે દુ:ખ ઢનારું મિથ્યાત્વ છે. સાધુની ઉપર દ્રેષ રાખનારા જીવાે દત્તની માફક દુ:ખી થાય છે, સમ્યકત્વથી જ જ્ઞાનાદિ ટકે છે, શ્રીજિનશાસનની ઉપર કઢ રંગ ધારણ કરવેદ સમ્યકત્વથી ભવભ્રમણ ઠળે, ને માક્ષ મળે. અરિહ તાદિની ભક્તિથી દુર્ગતિનાં દુ:ખા હળે, ને માક્ષનાં સુખ મળે છે. ભકિત સિવાય મુક્તિ મળે જ નહિ. જેમ ખારી ભૂમિમાં ડાંગરનું વાવવું ( ઉત્રાહવું ), ખીજ વાલ્યા વિના ધાન્યની ચાહના, વાદળાં વિના વર્ષાદની ચાહના, આ અર્ધા કાર્યા નકામાં છે, તેમ ભક્તિ કર્યા વિના મુક્તિની ચાહના પણ નકામી છે. આ પ્રસંગ મણિકારનું દર્શત કહ્યું છે. આ બધી બીના કહીને હિતશિક્ષાના પ્રસંગે નવકારના પ્રભાવ જ**લાવ્યા કે તે** (નવકાર) સંસારના ક્ષય કરનાર છે. અહીં મેલુક ( હાથીના માલત )નું કષ્ટાંત જણાવ્યું છે. પછી કહ્યું કે આરાધના એ હાથા જેવી (કઠેડા જેવી) અને સુગતિના માર્ગમાં રથ જેવી છે. અને જ્ઞાન એ મન રૂપી પિશાચને વશ કરનારું છે. તેમજ યવરાજિષ અને ચિલાતિ પુત્રના દર્ષ્ટાંતે જ્ઞાનથી વિધ્નાદિના નાશ ચાય છે અને સદ્દુગતિનાં સુખ મળે છે. પછી અનુક્રમ ટુંકામાં હિંસાદિ પાંચ દાષાનાં કડવાં ક્લ વગેરે કહીને અહિંસા વગેરે પાંચ ગુણાના શુભ ફલાંદ જણાવીને હિતશિક્ષા કરમાવી છે કે હિંસા, જૂઠ, ચારી, મેંથુન ને પરિત્રહના ત્યાગ કરીને અહિંસા, સત્ય, ચારીના ત્યાગ, પ્રદ્યચર્ય ને સંતાષ ગુણાન ધારણ કરવાથી જરૂર મુકિતનાં સુખા મળે છે.

અહિંસાદિ પાંચ ગુણાના ઉપદેશનું રહસ્ય ટુંકામાં હિતશિક્ષા રૂપે આ પ્રમાણ જાણવું - ૧. કાેઇ પણ જવને હણવા નહીં, ૨. પાતાની જેવા બીજા જવાને ગણીને કાેઇની પણ લગાર પણ આંતરડી દુ:ખાય, તે રીતે પરિતાપના વધ વગેરે કરવા જ નહિ, કારણ કે કાેઇને પણ દુ:ખ ગમતું જ નથી, અધા જવા સુખને ચાહે છે. માટે દયા જેવા કાઇ ધર્મ નથી. હિ'સા કરતાં તા સગાંઓના પણ વધ કરાવવાના પ્રસ'ગ ઉપસ્થિત થાય છે. 3. બીજા જીવાની દયા પાળતાં સ્વદયા જરૂર સચવાય છે. ૪. ચંડાલની જેમ હિ'સક જીવા દુ:ખી જ થાય છે. પ. આહિ'સાનું (દયાનું) ફલ આરાગ્ય, શુભગતિનું દીઘે (લાંભું) આયુષ્ય, ચકવર્ત્તા આદિની રાજ્ય ઋદિ વગેરે જાણવું.

- કે. જો મુનિ પણ દૂષિત ભાષા ખાલે, તો તે કર્મીથા લેપાય છે, ૭. સાચાં વેણ જ વખણાય છે, ૮. સાચાં વેણનાં ફેલા વિશ્વાસ વગેરે જાણવાં.
- ૯. જુઠાં વેલ્ બાલવાનાં ફલ-અવિશ્વાસ, ચંડાલપર્ણ વગેરે કહ્યાં છે. વસુરાજા અસત્ય બાલતાં દુર્ગાતને પામ્યા. **૧૦**. એક ઘાસ જેવી ચીજ પણ માલિકને પૂછવા સિવાય લેવાય નહિ. ૧૧. જે જેનું ધન ચારે, તે તેના જાન પણ હયે છે. ૧૨. અકત્ત ચીજ લેવી, એ કામ લાકવ્યવહારથી વિરુદ્ધ છે. ૧૩. અદત્તાદાન (ચારી વગેરે) નાં ફ્રેલા નિર્ધતપહું, દુર્ગતિ વગેરે જાણવાં ૧૪. શ્રાવકપુત્ર ચારીના પાપે અહુજ દુ:ખી થયા. ૧૫. કામ દેાપનું કારણ છે. ૧૬. મૈયુનસંજ્ઞા દુ:ખને દેનારી છે. ૧૭. સર્પના જેવા કામ છે. ૧૮. ભયકંર વેદના અને દુર્દશાને પમાડનારા કામ છે. ૧૯. કામ ( વિષયવાસના; મૈથુન )ના પાપે કુબેરદત્તાદિતા બેહાલ થયા. ૨૦. સ્ત્રી દાષેત્તી વેલડી છે. ૨૧. દુ:ખરૂપ સમુદ્રમાં પાડતારી છે, ૨૨. મહાપુરુષા રૂપી પર્વતાને ભેદનારી નદીના જેવી સ્ત્રી છે. ર3. સ્ત્રી નાગણ જેવી છે, તેના વિશ્વાસ કરનારા છવ વગર માતે મરે છે. ર૪. મનને હરનારી (ભ્રમિત કરનારી, ભરમાવનારી) સ્ત્રી છે. ર૫. રાજા તરકથી ફ્રાંસીના હુકમને પામેલા પુરુષના ગળામાં પહેરાવેલી કરેણના લાલ કલાેની માળા જેમ તે (પુરુષ) ના ધ્વનાશને (મરણને) સૂચવે છે, તેમ સ્ત્રી પણ રાગી-જનના અચાનક મરણને સૂચવે છે. રદ્દ. સ્ત્રીના રાગી દેવરતિ રાજા બહુ જ હેરાન શઇ દુર્ગાતને પામ્યા. રહ. શાંક પાપાદિને કરાવનારી અને માહવિષયને વધારનારી સી છે. ૨૮. ચારિત્ર રૂપ ભાવપ્રાણના નાશ કરનારી અને મુનિવરાના પણ મનને ચાલત કરતારી સ્ત્રી છે. જુંઆ, સિંહ ગુફાવાસી મુનિ કાશા વેશ્યાને જોઈને ચિત્રત થઈ ગયા. રહ, પાણીના પૂરવાળી નદીની જેમ ભવ સમુદ્રમાં ખુડાડનારી સ્ત્રી છે. ૩૦. માટા સમુદ્રના માજા જેવી જીવાની અસ્થિર છે, કાયમ રહેવાની નથી. જરૂર તે જીવાની જવાની છે. ૩૧. સંગતા અર્થ આસકિવ માહ, ખમતા થાય છે. સંગમાં ફસાયેલા જવ મહિપતિની જેમ બીજાને મારતાં વાર લગાડતા નથી. 3ર. સંગના ત્યાગ કરનાર જીવ ચક્રવર્તિથી પણ વધારે પરમ સુખને ભાગવે છે. આ હિતશિક્ષા ખત્રીશી નિજ ગુણ રમણતાને જરૂર વધારે છે. માટે તેની ભાવના વારંવાર કરવી.

આ હકીકત કહ્યા પછી અનુક્રમે નિદાન (નિયાણાં) નું સ્વરૂપ, અને રાગદ્વેષને માહના ભેઢા સમજાવીને જણાવ્યું કે રાગથી ગંગદત્તને દુ:ખી થવું પડ્યું, એમ દ્વેષથી વિશ્વભૂતિ હેરાન થયા. તથા ચંડપિંગલ માહથી હેરાન થયા, તથા જો કાેઈ માણસ

કાચની ઉપર થયેલા ત્રાહથી તે વેડૂર્યરતનને દર્શન ખદલામાં કાચને ત્રહણ કરે, તા તે મુર્ખ જ ગણાય, એમ કાચ જે ા રાગ માહાદિની જાલમાં કસાઇને વૈદ્ધયેરતનના જેવી માર્કા માર્ગની આરાધનાને હારી જનારા છવ જરૂર મૂર્ખ જ ગણાય. હે જિને ધર દ્વ! તમારા પ્રસાદથી મારાં દુ:ખાના ને કર્માના ક્ષય થાએા, આવી જે માગણી તે નિયાહ ન કહેવાય. જે નિદાનાદિ દાવાને છેંડે, તે મોક્ષના સાધક આત્મા જાણવા. અને ઇંદ્રિયાના શાળદાદિ વિષયોમાં આસક્તિ ભાવને ધારણ કરનારા જેવા સંસારમાં ભગે છે, તથા પાતાનાં હાડકાંને ચાઢવા જેવા વિષયા છે. તેમજ સંગ એ પરિશ્રમનું કારણ છે, કેળની અંદરના ગર્ભ ( વચલા ભાગ )ની જેવા સાર વિનાના વિષયા છે. આ પ્રસંગ પાંચ દર્શાતા જણાવ્યા છે. પછી જણાવ્યું કે ઈંદ્રિયાને વશ કરવી, માક્ષ માર્ગીની આરાધના કરવી, કપાયાને તજવાથી સુખ મળે, ને કષાય કરવાથી દુ:ખ મળે. અહીં નંદ અને પરશુરામાદિના દર્ષ્ટાંતા દીધા છે. આ ખીના સાંભળીને અનશન કરનાર જીવ ગુરૂને કહે છે કે આવી હિતશિક્ષા મને વારંવાર સાંભળવાના અવસર મળજો. પછી કહ્યું કે પરીષ-હાદિના અવસરે કરેલી અનશનની પ્રતિજ્ઞા સંભારીને મન સ્થિર રાખલું, આ રીતે વર્ત વાચી અવંતી સુકુમાલ મુનિરાજ આરાધક થઇ સદ્દગતિને પામ્યા. અનશન ભાવમાં રહેલા જવે વિચારલું જોઇય કે સંસાર અસાર છે, ધર્મરૂપી વહાણ મહાદુર્લ ભા છે. અને તે ચિંતામણ વગેરેની જેવું અપૂર્વ (પ્રભાવશાલી) છે. આ રીતે વિચારવું, ને અંત સમય સુધી નવકાર મંત્રતું સ્મરણ કરલું. આ પ્રમાણે વર્તાનારા જવા જઘત્યથી સીધમ<sup>¢</sup> દેવલાકે અને ઉત્કૃષ્ટથી અચ્યુત દેવલાકે અથવા સર્વાથ સિદ્ધ વિમાને દેવ શાય છે.

શ્રી ભક્તપરિજ્ઞા પયત્નાના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા

# પ. શ્રી તંદુલ વૈચારિક પયન્નાના ટ્વંક પરિચય

અહીં કર્તાએ તંદુલ (ચાખા)ની ૪૬૦ કરાડ અને ૮૦ લાખ સંખ્યા જણાવીતે વૈરાગ્યાદિતા ઉપદેશ આપ્યા છે, તેથી આતું નામ "તંદુલવૈચારિક પ્રકીર્ણંક " યથાર્થ (નામને અતુસારે થતા અર્થવાળું) જ છે. દ્વંકામાં એમ પણ જરૂર કહી શકાય કે તંદુલોના વિચારવાળા જે પયન્ના, તે તંદુલવૈચારિક પ્રકીર્ણંક કહેવાય. આની ગદ્ય-રચના અને પદ્યસ્થના અર્હુ જ સુંદર છે. એમાં વિશિષ્ટ શબ્દ રચના સાથે અર્થંની સંકલના પણ પ્રીઠ જ છે. એથી આની પ્રાચીનતા સાખિત થાય છે. તેમજ છપાએલી શ્રીદરાવૈકાલિક ચૂર્ણિ (પાતું પાંચસું) વગેરે શાસ્ત્રોમાં આતું નામ જણાવ્યું છે, તેથી પણ સાખિત થાય છે કે દરા વૈકાલિક ચૂર્ણિકારના સમયની પહેલાં જ આ પ્રકીર્ણકના રચનાર મહાસમર્થ પ્રતિભાશાલી ગીતાર્થ શ્રીસ્થવિર ભગવંત થયા છે. આના મુખ્ય

વિષય (અધિકાર) અશુચિ ભાવના છે. બીજા ગ્રંથામાં ન મળી શકે એવું અપૂર્વ બાંધદાયક અશુચિ સાવવાતું વિસ્તારથી વર્ણન અહીં જ કર્યું છે.

(૧) પાછલા ભવતું આયુષ્ય પૂર્ણ થયા પછી જ સંસારી જીવ નવા (આગામી) મતુષ્ય ભવતા આયુષ્યને ઉદય જ્યારે થાય, ત્યારે માતાના ગર્ભમાં દાખલ થાય છે, આ હકીકતથી માંડીને તે જીવ ગર્ભમાં ઓદારિક શરીર શી રીતે કયા ક્રમે ખનાવે છે? (૨) ત્યાં ગર્ભમાં કર્ષ્ઠ રીતે આહાર કરે છે? (૩) તે ગ્રહણ કરેલા આહાર કેવા કેવા સ્વરૂપે પરિણામ પામે છે? (૪) ધાનિનું સ્વરૂપ શું? (૫) ગર્ભમાં રહેલા જીવ ઓદારિક શરીરના દરેક અવયવા કયા ક્રમે કેટલા ટાઈમમાં ખનાવે છે? (૬) ગર્ભમાં જીવ કેવા સ્વરૂપે રહે છે? (૭) જન્મકાલે તે જીવ શરીરના કયા ભાગથી ખહાર નીકળે છે? (૮) જન્મ્યા ખાદ તે કેવા કેવા સ્વરૂપે કયા ક્રમે માટા થાય છે? વગેરે પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ખુલાસા મેળવવાનું અપૂર્વ સાધન આ તંદુલવેંચારિક પયન્તા છે. દાકનરી કે વૈદક લાઈનના અનુભવી સીવીલ સર્જન, વૈદ્ય વગેરે પણ જો અહીં કહેલી શારીરિક હક્રીકતને હાલની નવીન શારીરિક શાધખાળની સાથે સરખાવે, તો તેમને શરીર રચનાનું થણું નવું અને ડંકશાલી જ્ઞાન જરૂર મળે અને તેઓ રાજ થઈને જરૂર જણાવે કે આ હકીકતનું મૂલ સ્થાન શ્રીસર્વ જ્ઞપ્રભુનાં વચના જ છે.

આમાં પ૮૬ ગાથાઓ છે, ને શેષ ભાગ ગઘ (વાક્ય રૂપે) છે. તેમાં શરૂઆતમાં અતુક્રમે મંગલાચરણ અને અભિધેય (અહીં કહેવાની બીના) કહીને જીવ ગમ<sup>6</sup>માં જેટલા ટાઈમ રહે, તેના દિવસ રાત્રિ મુહુર્ત ધાસાચ્છ્રવાસનું, અને બીજ કાલાદિનું પ્રમાણ, તથા સ્ત્રી આદિમાંના કાેને લાહી વિગેરેની વિશેષતા હાેય? ગર્ભ માં છવ કેવી સ્થિતિમાં રહે છે? વગેરે પ્રશ્નાના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરીને જણાવ્યું કે જીવ જે ટાઈ મે ગર્ભ માં દાખલ થાય. તે જ દાઇમે કાર્મ હુકાયયાગથી જે માતાના લાહીના અને પિતાના વીર્યના આહાર કરે, તે ઓજ આહાર ( એાજાહાર) કહેવાય. પછી તેમાંથી થતી કલલ, અળુઉંદ, પેશી વગેરે અવસ્થાનું અને શિરા ( નસ ) ધમની રામાદિની સંખ્યાનું વર્ણન કરીને જણાવ્યું કે ગભિમાં રહેલા જીવને મળ મૂત્ર ન હોય અને તે ગ્રહણ કરેલા તમામ આહાર કાન વગરે ઇંદ્રિયા રૂપે પરિણુમાવે છે. એટલે તે આહારમાંથી ઇંદ્રિયાંક બનાવે છે. તથા ગર્ભમાં રહેલા જીવને કવલાહાર ન હોય. આ બીના સ્પષ્ટ જણાવીને રસહરણી શિરાનું અને ગભ ના જવ તે દ્વારા જે રીતે આહાર લે છે તે ગીના, તથા ગભ માં રહેલા છવે અનાવેલા શરીરનાં અંગામાંના કેટલાએક અંગામાં જે શકની વિશેષતા (અધિકપર્સ ) હોય. તેા તે અંગા વ્યવહારથી એમ કહેવાય છે કે આ પિતાનાં અંગા છે. અને જે અંગામાં લાહી વધારે હાય, તે અંગા માતાનાં કહેવાય. આ રીતે શરીરનાં અંગાની બીના કહીને જણાવ્યું કે ગલ<sup>િ</sup>માં રહેલા કાઈ જીવ ખરાબ ભાવનાથી મરીને નરકે જાય. અને શુભ ભાવનામાં મરતાં દેવલાકમાં જાય. તથા ગભ<sup>ર</sup>ના જીવ ચત્તો.

ખડખાંભેર વગેરે સ્વરૂપે ગર્ભમાં રહે છે, આ હકીકત સ્પષ્ટ જણાવીને (ગાથાઓમાં) ગભ<sup>દ</sup>નું સ્વરૂપ, અને જન્મની બીના જણાવતાં કહ્યું કે પગ વગેરેમાંના કાેઇ પણ અવયવથી ગર્ભામાંથી જીવ ખહાર નીકળે છે. અને કાઈ પાપી જીવની અપક્ષાએ ગર્ભામાં રહેવાના કાલ ૧૨ વર્ષીના પણ થડી શકે છે. એમ પપ મી ગાથામાં કહ્યું છે. પછી અતુક્રમે ભાલદશા વગેરે ૧૦ દશાએકનું, અને આક્ષેપણા વગેરે ૧૦ અવસ્થાએકનું સ્વરૂપ કહીને જણાવ્યું કે સુખી છવે ધર્મની આરાધના કરવી જોઈએ, તેથી વધારે ધમ<sup>¢</sup>ની આરાધના દુ:ખી આત્માએ દુ:ખતેદ નાશ કરવા માટે અને સુખ પામવા માટે જરૂર કરવી જાઈએ. પુરુષથી ઉત્તમ જાતિ કુલ વગેરે પ્રાપ્ત થાય છે. પછી ક્રેમસર ચુગલિયાનું સ્વરૂપ, તેમના સંસ્થાન તથા સંહતન ( સંઘયણ )નું સંસ્થાનાદિની હાતિનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી અવસર્પિણીના આરાતી અપેક્ષાએ તેમજ સા( ૧૦૦ ) વર્ષ માં યુગ-અયત-ઋતુ-માસ-પક્ષ-દિવસ-મુહૂર્ત તથા ઉચ્છ્વાસની સંખ્યા, તાંદુલની સંખ્યા, મગ વગેરેની સંખ્યા અને સમય ઉચ્છવાસ -પ્રાણ-સ્તાક-લવ ને મુહૂર્તાનું સ્વરૂપ ત્તથા તાલિકા ( નળી ) ના છિદ્રનું અને તેના પાણીનું સ્વરૂપ, તેમજ એક વર્ષના દિવસાદિનું પ્રમાણ સ્પષ્ટ સમજાવીને મનુષ્યાદિના સંપૂર્ણ આયુષ્યમાં નિદ્રાદિના વિભાગા જણાવ્યા છે. એટલે જિંદગીના કેટલા કેટલા ભાગ નિદામાં, ખાલ્યાવસ્થામાં તથા જીવાનીમાં, તેમજ દાડપણમાં જાય છે, તે જણાવીને હિતાપદેશ આપ્યા કે ધર્મારાધનના કાલ અહ જ શાઉા રહે છે. માટે પ્રમાદના ત્યાગ કરી પરમ ઉલ્લાસથી શ્રીજિનધર્મની સાત્ત્વિકી આરાધના કરી મુક્તિનાં અવ્યાખાધ સુખ મેળવવા, એમાં જ માનવ જીવનની સાચી સાથ કતા રહેલી છે. ધર્મારાધનની ઉત્તમ તક ગુમાવનારા જવાને અ'તે જરૂર પશ્ચાત્તાપ થાય છે. આ પ્રસંગે આત્મજ્ઞાનના ઉપદેશ દર્દને કહ્યું કે આયુષ્ય વગેરે નદીના પાણીના વેગ વગેરેની જેવા છે, તે સંસારરૂપી સમુદ્રમાં જન્મ, જરા, મરણરૂપી પાણી કસાકસ ભરેલું છે. આ રીતે કહીને યુગલિક પુરુષાદિના પૃષ્ઠ કરંડક ( માટી પાંસળીઓ ) વગેરેના પ્રમાણા-દિની બીના અને અધાગામિની ( શરીરના નીચેના ભાગ તરફ જનારી ) શિરા ( નસ )ની **બીના, તથા પિત્તા**દિને ધારણ કરનારી શિરાએ! ( નસા )ની બીના, તેમજ શરીરમાં રહેલા લાહી શુકાદિની બીના અનુકમે વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી વૈરાગ્યના ઉપદેશ દેવાં જુણાવ્યું છે કે મૂઢ આત્માઓ અજ્ઞાન અને માહને વશ થઈને જ સ્ત્રીના દેહને સુંદર માને છે. પણ તેઓએ સમજવું જોઈએ કે જો સ્ત્રીના શરીરની અંદરના માંસાદિ ભાગ ખહાર આવે. અને ચામડીના ભાગ અંદર જાય, તા જરૂર તે જોઈને તિરસ્કાર થયા વિના રહે જ નહિ, સમજુ આત્માને તા જરૂર વૈરાગ્ય થાય જ. કારણ કે, તે તા સમજે છે કે શરીર તા મલમત્રાદિ વ્યશુચિ પકાર્થાથી ભરેલું અપવિત્ર જ છે. ફક્ત ચામડી, લુગડાં, ઘરેણાં વગરેથી જ તેની ક્ષચિક (થાડી વાર રહે તેવી) સુંદરતા જણાય છે. માટે હે જવ! તારે વૈરાવ્ય ભાવમાં રહેલું, એ જ પરમ શ્રેયસ્કર છે. તથા વિષયા કિંપાક ફ્લની જેવા स्यं कर हु: भ हेनारा छ, तेमक स्रीक्रिति हाजा हाजानी आज केरी छ, माटे तेनी एपर मेछ राभवा क नाइ. आ रीते विषय प्रत्ये वैराज्यकावने प्रकावनार हितापहेश हर्छ ने अनुक्रमे स्त्रीनां एउ नाम अने तेनी (नार्ड्डी, माइला आहि नामनी) व्युत्पत्ति, तथा स्त्रीनुं यरित्र तेमक स्त्रइप वैराज्यकावना प्रकावना धराहाथी स्पष्ट क्रणावीने अध्यक्षरे कहीं है कर केवा छवाने हितापहेश हेवा नक्षमा छे. कारजु तेमने तेनी तक्षार पण् असर धती क नथी. माटे छुद्धिशाक्षी आसन्नसिद्धिक क्षव्य छवाओ समक्ष्युं केछं है मरणाहिनां हु:भाने काजववाना अवसरे पुत्र स्त्री वजेरे परिवारमाना है। पण् छव हु:भथी अयावी शक्तो नथी. भरणावसरे परक्षव कतां अक्षमि क साथ आवे छे. धर्मनुं क शरण हेवुं से साथुं शरण छे. तेनाक प्रकाव धरत्वाहिनी ने राज्याहिनी ऋदि वजेरे तेमक अते मिक्षना पण् सुभा भणे छे. आ रीते अध्यक्षरे धर्मनुं ईस वजेरे कहीने आ त'हुसवैयारिक प्रकीर्ण्डने पूर्ण कर्षे छे.

૫, શ્રીતાં દુલવૈચારિક પ્રકીર્ણુકના સાંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરાે થયાે

# શ્રીસંસ્તારક પ્રકીર્ણં કના ટૂંક પરિચય

સંસ્તારક એટલે સંથારા નિર્મલ ચારિત્રાદિના સાધક મુનિવરા પાતાના જ્ઞાનના ઉપયાગથી કે જ્ઞાની ગુરુ મહારાજના કહેવાથી અંત સમય જાણીને અંતકાલે જે વિધિ પૂર્વક જેવી આરાધના કરે તે બીના અહીં વર્ણવી છે, તેથી આ સંસ્તારક પયન્ના કહેવાય છે. જેમ અહીં અંતિમ કાલની આરાધનાનું વર્ણન કર્યું છે, તેમ ચતુ:શરણ, ભક્તપરિજ્ઞા, મહાપ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્ણ કામાં પણ જીદી જીદી પદ્ધતિએ ઢુંકામાં કે વિસ્તારમાં તેલું જ વર્ણન કર્યું છે. એટલે દશ પયન્નાઓમાં ૬ પયન્નાઓમાં આરાધનાના અધિકાર (વર્ણન) આવે છે, એમ ખુરીથી કહી શકાય. અહીં શરૂઆતમાં શ્રીમહાવીર પ્રભુને નમસ્કારાદિ કરીને સંસ્તારકનું આરાધના સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી કહ્યું કે આત્માને સારી રીતે તારે એટલે શકલ ધ્યાન, કેવલજ્ઞાન, મોક્ષ રૂપ લાભ પમાડે તે સંસ્તારક કહેવાય.

આ રીતે સંસ્તારકની વ્યાખ્યા જણાવીને શ્રમણપણાની ઉત્કૃષ્ટતા વર્ણવી છે. પછી અનુક્રમે સંસ્તારકનું પરમ મંગલિકપણું અને તેને સ્વીકારનારા મુનિવરાને આત્મિક વીર્યાલ્લાસ તથા પરમાર્થ (મિક્ષ)ના લાભ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવીને કહ્યું છે કે સંસ્તારક એ વસુધારા જેવા ને તીર્થ સ્વરૂપ છે. તથા અહીં માક્ષના લાભ વગેરે ત્રણ કાર્યો સધાય છે; માટે આ સંસ્તારક (સંચારા કરવા રૂપે કરાતી અંતિમ સમયની આરાધના) તીર્થ સ્વરૂપ કહ્યો છે. તેમજ ખર્યુ રાજ્ય તા માક્ષનું જે રાજ્ય તે જ છે. નિજ ગુણ રમણતાના અપૂર્વ શાધિતા આનંદને ભાગવનાર આ સંસ્તારક ભાવમાં

રહેલા મુનિવરા માક્ષ રાજ્યના રાજ છે. આ રીતે જણાવેલી બીનાને વિસ્તારથી સમજાવીને શુદ્ધ સંસ્તારકનું ને અશુદ્ધ સંસ્તારકનું સ્વરૂપ કહીને જણાવ્યું છે કે સુનિ જે દિવસે સંસ્તારક વિધિને અંગીકાર કરે, તે દિવસે તેને અહુજ કર્મીનજ રાદિ રૂપ આત્મિક લાભ થાય, ને દરેક સમયે કર્માના ક્ષય થાય, તથા તે ઠાઇમે મુનિને ચક્રવર્તીના સુખથી પણ વધારે ચહિયાતું સુખ હાય છે. કાઈને નાટક જોવામાં જેવી પ્રીતિ હાય, તેથી પણ વધારે પ્રીતિ શ્રીજિનવચનતું મનન (રહ્યુ, વિચાર, ભાવના ) કરનાર આ સંસ્તારક ભાવમાં રહેલા કૃનિરાજને હોય છે. વ્યાજબી જ છે કે જેટલે અંશે રાગના અભાવ હોય તેટલે અંશ નિર્દોષ આલ્મિક સુખના અનુભવ થાય છે. આ રીતે અંત સમયમાં પણ આ સંસ્તારક ભાવને સ્વીકારનારા ભવ્ય જીવા આત્મકલ્યાણ જરૂર કરી શકે છે. નિશ્વયનયે આત્મા એજ સંસ્તારક કહેવાય. કારણ કે આ ઠાઇમે આત્મા નિજસ્વરૂપમાં વર્તે છે. આ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું કે સંસ્તારક ભાવને અંગીકાર કરવાના મુખ્ય માર્ગ એ છે કે ચામાસામાં તપશ્ચર્યા કરીને શિયાળામાં મંસ્તારકના વિધિ કરવા જોઇ એ. આવી નિર્મલ આરાધના કરીને આત્મહિતને સાધનારા પુષ્યાત્માં આમાં દુષ્ટાંત તરીકે અર્ષિકાપુત્ર આચાર્ય, સ્કંધસુરિના શિષ્યા, સુકાેશલમુનિ, અવ'તીસુકુમાલ, ધર્માસિંહુમુનિ, ચાણકય, અમૃતધાષમુનિ, ચ'ડવેગ, ચિલાતીપુત્ર, ગજ-સુકુમાલ વગેરે જાણવા. આ અધી બીના જણાવીને કહ્યું કે સંસ્તારક ભાવમાં રહેલ મુનિરાજ સાગાર પ્રત્યાખ્યાન કરે. યાગ્ય અવસરે પાણીના પણ ત્યાગ કરે, સવ<sup>ે</sup> સંઘને ખમાવે, સર્વ અપરાધા ખમાવે, તેમજ અનશનની અનુમાદના કરે, અને ચારે ગતિના દુ:ખા. તથા થઇ ગયેલા અનંતા જન્મ-મરણાદિના વિચાર કરીને, તેમજ અન્યત્વ ભાવનાને ભાવોને નિર્મામત્વ ભાવમાં વર્તી, પછી આચાર્યાદને ને સર્વી જવરાશિને ખમાવે. આ રીતે વિધિ સાચવનાર તે મુનિ ઘણાં કર્મીને ખપાવે છે. આ પ્રસંગ શ્રીગુરુ મહારાજ તે મુનિને હિતશિક્ષા દેતાં જણાવે છે કે આ સંસ્તારક ભાવની યથાર્થ સાધના કરનારા ભવ્ય જીવા ત્રીજે ભવે માક્ષે જાય છે.

દ, શ્રી સંસ્તારક પ્રકી**ર્ણ** કના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરાે થયેા.

# ૭. શ્રી ગ<sup>ર</sup>છાચાર પ્રકીર્ણ'કનાે સંક્ષિપ્ત પરિચય

ગમ્બના અર્થ સાધુઓના સમુદાય થાય છે. તેમના આચારતું વર્ણન અહીં કર્યું છે. તેથી આતું નામ 'ગમ્બચાર પ્રકીર્ણક' યથાર્થ છે. આના બનાવનાર શ્રીસ્થવિર ભગવંતે (૧) આચાર્ય (૨) સાધુઆ (૩) સાધ્વીઓ આ ત્રણની બીના શ્રીમહાનિશીથ, બૃહત્કલ્પ અને વ્યવહારસ્ત્રને અનુસારે વર્ણવી છે. એટલે એ ત્રણે છેદ સ્ત્રોમાંથી આના ઉદ્ધાર કર્યો છે. આ પયન્નાની શરૂઆતમાં પહેલી ગાથામાં પ્રસુશ્રી મહાવીરદેવને

નમસ્કાર કરીને કહ્યું છે કે હું ગચ્છના આચાર જણાવું છું. બીજી ગાથાથી માંડીને છમી ગાથા સુધીની દ ગાથાઓમાં મુનિઓને ગચ્છમાં રહેતાં શા શા લાભ થાય છે? તે બીના અને પ્રસંગે બીજી પણ બીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી ઉત્તમ આચાર્યના ને અવમ આચાર્યના લક્ષણ વગેરે ૮મી ગાથાથી ૪૦મી ગાથા સુધીની ૩૩ ગાથાઓમાં જણાવ્યા છે અને તે પછીની દુદમી ગાથાઓમાં સાધુ મુનિરાજેના આચારાદિનું વર્ણન કર્યું છે. તે પછીની ૨૮ ગાથાઓમાં સાધ્વીઓના આચારાદિનું વર્ણન કર્યું છે આ રીતે આના દુંક સાર જાણવે.

હવે આ ગચ્છાચાર પયન્નાના પરિચય દંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા-અહીં શરૂઆતમાં મંગલ, અને અભિધેય ( ગ્રંથમાં કહેવાની ખીના ) વગેરે કહીને જણાવ્યું છે કે મુનિવરાએ ગચ્છમાં રહીને ગચ્છનાયકની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તાલું જોઇએ ને ગચ્છની મર્ચાદાને જરૂર પાળવી જોઇ એ. જેએા ગચ્છની મર્યાદા તરફ બેદરકારી રાખી સ્વછંદભાવે વતે જે, તેઓ વધારે કાલ સંસારમાં ભટકે છે. તથા આત્માથી સાધુઓના સમુદ્રાય રૂપ ગચ્છમાં સાધુએાએ રહેવું. તેમજ તે ગચ્છમાં આચાર્યના ખરા આધાર હોય છે. તેથી તેની પરીક્ષા કરવાના વિધિ, અને ઉત્માર્ગ (અવળે માર્ગ ; વિપરીત માર્ગ ) રહેલા સરિતું લક્ષણ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજવીને કહ્યું કે જે આચાર્ય આજ્ઞા વિનચાદિ સદ્દગુત્રી ગચ્છને માટે ઉપકરણાદિ સાધનાના સંગ્રહ કરવા વગેરે કાર્યો કરે નહિ ને ગચ્છના સાધુઓને ઇચ્છા, મિચ્છા તહુકકાર, છંદના, નિમંત્રણા વગેરે દર્શાવધ ચક્રવાલ સામાચારી શીખવે નહિ, તથા મુનિમાર્ગ (સાધુના આચાર)ને સમજાવે નહિ, તે આચાર્ય તે ગુણી ગચ્છના શત્રુ જેવા જાણવા. તથા જે શિષ્ય શ્રીઆચાર્ય ભગવંત વગેરે ગીતાર્થ વડીલ મહાપુરુષાની આગા પ્રમાણે વર્તે નહિ અને આચાર્યને ભક્કે પાતે ગચ્છમાં સારસા વારભા ચાયભા પહિચાયભા કરે, તથા પરમાપકારી શ્રીગુરુ મહારાજની ખબર લે નહિ તે શિષ્ય શત્રુ જેવા જાણવા. આ વાત સ્પષ્ટ જણાવીને કહ્યું કે આત્માથી વિનયાદિ સદ્દગુણી શિષ્યા કર્માદય ઉન્માર્ગ ગયેલા ગુરુને પણ સન્માર્ગ ચાલતા કરે છે. આ પ્રસંગ વિનીત શિષ્ય કર્ષ વિધિએ કેવાં નમ્ર વચનાદિ સાધનાથી પૂજ્ય શ્રીગુર મહારાજને સન્માગે લાવવા, તે વિધિ વગેરેનું વર્ષુન વિસ્તારથી કર્યું. છે. પછી અનુક્રમે નિર્મલ સંયમધારી સાધુતું સ્વરૂપ અને સન્માર્ગ રહેલા સૂરિતું તથા ઉન્માર્ગગામી સૂરિતું લક્ષણ, તેમજ શુદ્ધ ધર્માપદેશકતું સંવિગ્નપણું અને સંવિગ્નપક્ષતું લક્ષણ વગેરે ખીના જણાવીને પછી કહ્યું કે ગચ્છમાં પૃચ્છા, પ્રતિપૃચ્છા વગેરે જરૂર થવાં જ જોઈએ. જો તેમ ન થાય તાે ગચ્છ સ્વચ્છ દી ખની જાય. તથા શ્રી તીથ<sup>લ</sup> કર દેવે ફરમાવ્યું છે કે શિષ્યાની ભૂલ જણાય તાે ગુરુએ તેમને સમજાવીને સુધારવા, જો તેમ ન કરે તાે ગુર મહારાજ જિનાજ્ઞાની વિરાધના કરનાર કહેવાય. આ બધી બીના વિસ્તારથી કહીને અનુક્રમ ગચ્છનું ને કુગચ્છનું લક્ષણ; ગીતાર્થના મહિમા અને અગીતાર્થની નિંદા,

તથા અગીતાર્થ-કુશીલાદિની સાખત નહિ કરવાના આખાદ ઉપદેશ આપ્યા છે. પછી અતુક્રમે ગચ્છમાં રહેનારા મુનિવરાદિને થતા લાભ અને ગચ્છવાસી મુનિવરાદિના લક્ષણ કહીને જણાવ્યું કે મુનિએા ૬ કારણે આહાર કરે. દીક્ષાપર્યાયાદિકથી જેએન થાડા હોય તેમનું સન્માન જરૂર સાચવલું. સાધુએા સાધ્વીનાં વસ્ત્રો વાપરે નહિ, તેનાં અંગાપાંગાદિને એકામતાએ ખરાવ્ય ભાવનાથી જુવે નહિ, તથા તેના વિચાર પણ કરે નહિ. તેમજ સાધ્વીના પરિચય કરવા નહિ. આ રીતે જણાવીને કહ્યું કે સાધુએ સાધ્વીના સંસગ ( પરિચય, વાતચીત વગેરે ) ત કરવા જોઈ એ, અને સંનિદ્ધિત દ્વાપાદિથી દુષિત આહારાદિને વાપરવા નહિ, તથા સંયમધર્મની આરાધના કરવામાં અપ્રમત્તભાવે પ્રયત્નશીલ થવું જોઈએ, તેમજ ૬ જવનિકાયના રક્ષક બનીને દ્રવ્યાભિત્રહાદિને જરૂર ધારણ કરવા જોઇ એ. આ બીના સ્પષ્ટ જણાવીને કહ્યું કે મુનિએ ખજારીના પાંદડાંની સાવરણીથી કાજો ન કાઢવા જોઇ એ. કારણ કે તેથી દયા સચવાતી નથી. સચિત્ત પાણીના તથા અધિ આદિના સમાર ભાદિના ત્યાંગ કરવા. તેમજ યુષ્પાદિને સ્પર્શાદિ કરવા નહિ ( અડવું પણ નહિ ). હાસ્ય ક્રીડાદિને વર્જવાં, સ્ત્રીને અડવું પણ નહિ. આ બીના તથા તેને અનુસરતી બીજ પણ બીના સ્પષ્ઠ જણાવીને કહ્યું છે કે મુનિએ અધાચ્યને દીક્ષા દેવી નહિ. નિર્ગુણ સાધુને દૂર કરવેા, અને પાલાભુવાળા પાટ-પાટલા વગેરે વાપરવા નહિ. જેથી સંયમને પુષ્ટિ મળે તેવાં વસ્ત્રા વાપરવાં. તથા હિરણ્યાદિને અડવું નહિ, સાધ્વીનાં પાત્રાં અને દ્વા વગેરે વાપરવાં નહિ, તથા જ્યાં એકલી સ્ત્રી હોય. ત્યાં ઊભું પણ રહેવું નહિ. સાધ્વીને ભણાવવી નહિ, તેમજ સાધુઓની મંડલીમાં સાધ્વીથી અવાય નહિ. ક્રોધાદિ ક્યાયના ત્યાગ કરવા, શાંત થયેલા ક્યાયની ઉદીરણા કરવી નહિ. આ બધી બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી આ રીતે હિતશિક્ષા આપી છે કે મુનિ ક્રયવિક્રય (વેચલું, ખરીકલું) કરે નહિ, સુવિહિત મુનિ સમુકાયમાં રહે. એક સાધ વર્તિ કે એક સાધ્વી આદિથી ઉપાશ્રયની રક્ષા થાય નહિ, તથા સાધ્વીઓના સમુદાય ગ્રામાદિની ખહાર આવેલા સ્થાનમાં રહેતા હાય, તા તે ખરાભ ગચ્છ કહેવાય. તેમજ જે ગુચ્છમાં એકલા સાધુ એકલી સાધ્વાની સાથે વાતચીત કરે અને સાધુપણાને ન છાજે તેવી હલકી ભાષા બાલાતી હોય તે ગચ્છ નહિ, પણ ખરાબ ગચ્છ કહેવાય. મૃતિ સ્ત્રીની છળી વગેરેને જૂવે નહિ, વસ્ત્રનું સીવલું વગેરે સદાષ ક્રિયા ન કરે, અને વિલાસવાળી ગતિ વગેરે કરે નહિ, ગૃહસ્થના ઘેર કથા કહે નહિ તથા રાતે કથા ન કહે, કલેશ કરે તહિ, તેમજ બહારગામથી આવેલા સાધુએાની ઉપર વાત્સલ્યભાવ રાખે ને શરીરતી શાભા ન કરે.

રાતે સૂવાના ઢાઇમે એ જીવાન સાધ્વીઓના સંથારાની વચ્ચે એક વૃદ્ધ સાધ્વીના સંથારા થાય, એ રીતે તરુણ સાધ્વીએ સંથારા કરવાના વ્યવહાર છે. સાધ્વી-આએ માહું ધાવું વિગેરે કિયા શરીરને શાભાવવા માટે કરવી નહિ. જ્યાં ગઈભ વગેરે પશુઓ હૈાય તેવા સ્થાને રહેવું નહિ, તથા પ્રમાદાદિને છંડીને વૈરાગ્યાદિ ગુણા ધારણ કરી સંયમની આરાધના કરવી. ગુરુણી આદિના વિનયાદિ કરવા તેમજ વાતચીત કરતાં સામાને તિરસ્કાર કરવાની ભાવનાએ ઉત્તર પ્રત્યુત્તર દેવા નહિ. સામાને જવાળ દેવાના અવસરે સાધ્વીએ પાતાની ગુરુણીની પાછળ ઊભા રહીને કે બેસીને જવાળ દેવાના અલસરે સાધ્વીએ પાતાની ગુરુણીની પાછળ ઊભા રહીને કે બેસીને જવાળ દેવા. આ હકીકત પુરુષને જવાળ દેવાના પ્રસંગે સમજવી. તથા સાધ્વીએ જેથી શીલભાવના ઘટે, તેવી વાતચીત કરવી નહિ. તેમજ સાધુ કે સાધ્વી જો ગૃહસ્થના જેવી ભાષા બાલે, તેા તે માસાપવાસાદિ તપના ફલને હારી જાય છે. એટલે તેવી આકરી તપશ્ચર્યાનું પણ સંપૂર્ણ ફલ તે પામી શકતા નથી. આ બધી બીના વિસ્તારથી સમજવીને અંતે કહ્યું છે કે શ્રી મહાનિશીય, ખૃહત્કલ્પ અને વ્યવહારસૂત્રમાંથી સાર લઇને આ પયન્નાની રચના કરી છે. જે મુનિવરા અહીં જણાવેલી બીના પ્રમાણે ગચ્છમાં રહીને પરમ ઉદ્વાસથી સંયમાદિની સાત્ત્વિકી આરાધના કરશે, તેએા જરૂર સંસાર સમુદ્રના પાર પામશે. એટલે મુક્તિનાં અવ્યાભાધ સુખા પામશે.

૭. શ્રીગચ્છાચાર પયન્નાના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂર્ણ થયા.

## ૮. શ્રીગર્ણિવદા પ્રકીર્ણેકના (ગર્ણિવજ્ઝા પયન્નાના) દ્વંક પરિચય

અહીં ૮૨ ગાથાએ છે. તેમાંથી પર ( ભાવન )માંથી પ૮મા સુધીના ૭ શ્લાકા અતુષ્દ્રપ છંદમાં છે. બાકીની ૭૫ ગાથાએ આર્યા છંદમાં છે. ગણી એટલે આચાર્ય મહારાજને ખાસ જરૂરી એવી જ્યાતિષની વિદ્યા (જ્યાતિષનું જ્ઞાન) જેમાં દ્વંકામાં જુણાવી છે તે ગણિવિદ્યા કહેવાય. શ્રીચ્યાચાર્ય મહારાજ ગચ્છના નાયક છે. તેથી કુલ ાણ સંઘાદિના નિમિત્તે સારા દિવસ, તિથિ, નક્ષત્રાદિને જોઈને નક્કી કરી તેએ તે દિવસાદિમાં દીક્ષા પ્રતિષ્ઠા વગેરે કરાવે છે. આ કારણથી 'ગણિવિદ્યા' નામમાં ગણિ-<u>શુષ્દ શરૂઆતમાં મૂક્યા છે. જેવી રીતે ૧૧ અંગામાં શ્રીસ્થાનાંગસૂત્ર અને સમવાયાંગ</u> સૂત્રમાં જ્યાતિષની થાડી બીના અને દબ્દિવાદના ૧૧ મા કલ્યાણપ્રવાદ પૂર્વમાં જ્યાતિષની ખીના અહ જ વિસ્તારથી કહી છે, તથા ૧૨ ઉપાંગામાં સ્વેપજ્ઞિષ્તિ, ચંદ્રપ્રજ્ઞષ્તિ અને જ'અદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્ર નામનાં ત્રણ ઉપાંગામાં જ્યાતિષની બીના કહી છે, તેવી રીતે દશ પયન્નાઓમાં ફકત આ ગણિવિદ્યા પથન્નામાં જ જયાતિષની દૂંકી છતાં બહુ જ જરૂરી ખીના વર્ણવી છે. આ હકીકત ૪૫ આગમાની અપેક્ષાએ જણાવાં છે. એટલે ૪૫ આગમામાં ઉપર જણાવેલાં સૂત્રો સિવાય બીજા આગમામાં જ્યાતિષની ખાસ જરૂરી શું ખલાબદ્ધ (ક્રમિક) બીના કહી નથી. બાકી છૂટી છવાઈ તેવી બોના તા શ્રીપ્રજ્ઞાપના સુત્રાદિમાં કાેઇ કાેઇ સ્થલે જણાવી છે. તે પણ સ્વતંત્ર નહિ, પણ ખીજા ચાલુ પ્રસંગને સ્પષ્ટ સમજાવવાને માટે ટીકાકારાદિ મહાયુરુષોએ ખપ પૂરતી જ્યાતિષની બોના જણાવી છે. આ પયન્નાની ૮૨ ગાથાઓનો અર્થ વિચારતાં આના સ્થનાર સ્થવિર મહિલિનું અપૂર્વ જ્ઞાનિપહ્યું સાબિત થાય છે. તેમણે દૂંકા છતાં ખહુ જ ઉપયોગી મુદાઓ અહીં જણાવ્યા છે. આની ઉપર દીકા નથી, કહાચ હાય તા તે ઉપલબ્ય નથી. (મળી શકી તથી). સંભવ છે કે જેમ ૧૧મા કલ્યાણપ્રવાદ (અવંધ્ય પૂર્વ) પૂર્વમાંથી સર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરેના ઉદ્ભાર કર્યો, તેમ આ ગણિવિદ્યા પ્રકીર્ણ કના કાઈ માહા સુત્રમાંથી કદાચ ઉદ્ધાર થયા હોય, પણ ઉદ્ધારનું સ્થાન જણાવ્યું નથી. અહીં શરૂઆતમાં ગ્રંથકારે પહેલી ગાથામાં જણાવ્યું છે કે, હું **બલાબલ વિધિ કહીશ. એટલે દિવસ વ**ગેરે નવ પદાર્થીમાં કથા કયા દિવસા સારા ગણાય, તે કથા કથા દિવસા સારા ન ગણાય? આ બાબતના નિર્જીય કહીશ. જેમ વ્યવહારમાં કહેવાય છે કે આ દિવસ વગેરે સબળા છે એટલે સારા છે. ને આ દિવસ વગેરે નખળા છે. (ખળ વિનાના છે. સારા નથી) તેમ અહીં પણ તે પ્રમાણે સમજવું. તે દિવસ વગેરે નવ પદાર્થી આ પ્રમાણે જાણવા-(૧) દિવસ -૩૦ દિવસામાં કથા દિવસા સારા અને નબળા કહેવાય? આના ખુલાસા કર્યા છે. (૨) તિથિ-એ જ પ્રમાણે તિથિઓમાં સારી નરસી તિથિઓ જણાવી છે. (3) નક્ષત્ર-અહીં સારા નરસા નક્ષત્રા જણવ્યા છે. (૪) કારણ-અહીં સારા નરસા કારણાની ખીના કહી છે. (પ) ગ્રહ દિવસ-અહીં સારા નરસા ગ્રહોની ખીના કહી છે. (૬) મુહુર્ત-અહીં સારાં નરસાં મુહુર્તાની વ્યીના કહી છે. (૭) શકુન-અહીં સારા નરસાં શકુનાની ભીતા કહી છે. (૮) લગ્ત-અહીં શુભ લગ્નની ને અશુભ લગ્તની ભીના કહી છે. (૯) નિમિત્ત-અહીં સારા નરસાં નિમિત્તોની બીના કહી છે. અહીં સારા દિવસ વગેરે તવ પદાર્થી વ્યવહારથી સખલ (બલિષ્ઠ, અળવાળા ) કહેવાય છે, અને તરસાં તે દિવસ વર્ગરે નવ પદાર્થી અપળ (ખળ વિનાના) કહેવાય છે. અનુક્રમે આ દિવસાદિ નવ પદાર્થાની બીના કહીને તે સારા દિવસ વગેરેમાં કયા કર્યા કાર્યો કરવા વગેરે બીના સ્પુષ્ટ સમજાવી છે. તથા અ'તે કહ્યું છે કે દિવસ, તિથિ, નક્ષત્ર, કરણ, શહ, મુહ્ત°, શકન, લગ્ન, નિમિત્ત આ નવ પદાર્થીમાં અનુક્રમે દિવસખલ કરતાં તિથિનું ખલ ચઢીયાત ગણાય છે. એમ તિથિના ખલ કરતાં નક્ષત્રનું ખલ ચઢી જાય, વગેરે ખીના પણ સમજ લેવી. આ રીતે આ ગણિવિદ્યા પ્રકીર્જુ કતું રહસ્ય દ્વંકામાં જણાવીને હવે તેના પરિચય બહુજ ટુંકામાં જણાવું છું.

આ ગિલુવિદ્યા પ્રકીર્ણકમાં અનુક્રમે અભિધેય (કહેવાની બીના) તથા દિવસ વગેરે નવ પદાર્થો જણાવીને સબલ અને અબલ એવા દિવસોનું તથા રાત્રિએનનું વર્ણન કર્યું છે. સબલ (સારા) દિવસોમાં કરેલાં ધાર્મિક કાર્યા નિવિધ્યપે પૂરાં થાય છે. તેથી વિપરીત અબલ (નરસા) દિવસોમાં તેવાં કાર્યો કરાય જ નહિ. પછી ક્રમસર એકમ વગેરે તિથિઓમાંની સબલ તિથિમાં કે અબલ તિથિમાં આરંભેલાં કાર્યોનું સારું નરસું ફ્લ, ગમન (વિહાર વગેરે) આદિમાં લેવા લાયક નક્ષત્રો અને સંધ્યાગત નક્ષત્રાદિનું

સ્વરૂપ તથા ક્લ જણાવીને પાદપાપગમન, (અનશન) વિદ્યા, લાચ, વડી દીક્ષા વગેરે કાર્યોના આરંભ કરવામાં અને વિદ્યાલ્યાસ, મૃદુકમે, ભિક્ષા, ભિક્ષુપ્રતિમાદિ તપશ્વ- યાંના આરંભમાં તથા નવું ઉપકરણ વાપરવામાં, તેમજ ચૈત્યપૂજદિ ધાર્મિક કાર્યોમાં વજ્યે (નિદ્ધિ લેવા લાયક) નક્ષત્રો અને અવજ્યે (ગ્રાહ્ય, લેવા લાયક) નક્ષત્રો જણાવ્યાં છે. પછી અનુક્રમે ખવ વગેરે કરણાનાં નામ, અને તેને લાવવાના એઠલે કયા દિવસે કર્યું કરણ હાય! તે જાણવા માટે જરૂરી ગણિતની ખીના, તથા દીક્ષાદિ પ્રસંગે લેવા લાયક કરણાની અને રવિવાશદિની ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી રૂદ્ધ વગેરે મુદ્ધુતાની છાયાનું પ્રમાણ, તેમાં કરવાનાં કાર્યો અને શભાશભ શકૃતાની ખીના તથા તેમાં કરવાનાં ને નહિ કરવાનાં કાર્યો, તેમજ ચલ રાશિને સ્થિર રાશિની ખીના, તેમાં તથા હારાદિમાં કરવાનાં કાર્યો વિગેરે ખીના કમસર સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી અનુક્રમે નિમિત્તોનું સ્વરૂપ, તેમાં કરવા લાયક કાર્યો, અને નિમિત્તોનું પ્રખલપણું તથા દિવસાદિ નવ પદાર્થોમાં કમસર પૂર્વના પદાર્થ કરતાં આગળના પદાર્થની સખલતા અને પાછળના પદાર્થની અખલતા વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

॥ अनुष्टुब्बृत्तम् ॥

सर्वेद्विपिहि कार्येषु-यात्रायां च विशेषत: ।।

निमित्तान्यप्यतिऋम्य, चित्तोत्साहः प्रगल्भते ।। १ ।।

અર્થ - દિવસ વગેરે નવ પદાર્થામાં કહેલા નવમા નિમિત્ત કરતાં પણ મનના ઉત્સાહ અઢી જાય છે; એટલે કાર્ય પ્રસંગે નિમિત્ત કરતાં પણ પહેલાં મનના ઉત્સાહ જોવા. હાલ જે કામ કરવાની ચાહના હાય, તે ટાઇમે તે કામ કરવા મનમાં અહુ જ ઉત્સાહ થતા હાય, તા તે કામ જરૂર તે વખતે કરી જ લેવું. દિવસ તિથિ વગેરે નવે વાનાં સારાં હાય, પણ મનમાં વિવક્ષિત કામ કરવાને અનુકૂલ ઉત્સાહ જ ન વર્ત તા હાય, તા તે કામ કરવું જ નહિ. આ નિયમ તમામ કાર્યામાં પણ લાગુ પડે છે, ને યાત્રાની ખાખતમાં તા જરૂર ચિત્તના ઉત્સાહ તપાસવા. એમ દિનશુદિ વગેરે ઘણા જયાતિષના પ્રથામાં જણાવ્યું છે.

તથા કેટલાંએક જરૂરી કાર્યામાં વારને લઇ ને પણ તિથિની વિશિષ્ટતા જણાવી છે. જુઓ:—

#### शनिभौमगता रिक्ता-सर्वसाम्राज्यवायिनी

અર્થ'–ચાેથ, નામ ને ચૌદરા. આ રિકતા તિથિ કહેવાય, તે ત્રણ તિથિમાંની કાેઇ પણ તિથિએ જો શનિવાર કે મંગલવાર હાેય, તાે તે તિથિ સર્વ' સામ્રાજ્યને પણ દ્રવા સમર્થ' છે એમ સમજવું. કેઠલાંએક ખાસ જરૂરી ધાર્મિકાદિ કાર્યો આ તિથિમાં કરાય. એમ બીજ જ્યાતિષના ઘણાં પ્ર'થામાં કહ્યું છે. તેમજ ઉત્તમ યાગતું સામ<sup>થ્ય</sup> જણાવતાં શ્રી હરિભક્રસૂરિ મહારાજકિ મહાપુરુષાએ લગ્નશુદ્ધિ વગેરે થંથામાં કહ્યું છે કે:-

#### " एगे रविजोगे पत्तें, सब्वे विग्धाई विणस्संति"

કદાચ દિવસ વગેરેની શુદ્ધિ સંપૂર્ણ ન જણાતી હાય, ને કાર્ય જરૂર કરવાનું હાય, તે વખતે ઉત્તમ યાગની તપાસ કરવી. આવા પ્રસંગ જો એક રવિયાગ હાય, તા દિવસાદિની સહેજ અશુદ્ધિ લગાર પણ નુકશાન કરી શકતી નથી.

૮. શ્રી ગિણુવિદ્યા પ્રક્રીણું કનાે સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરાે થયાે.

## e. શ્રીદેવેન્દ્રસ્તવ પ્રકીર્ણું કના સંક્ષિપ્ત પરિચય

દશ પયન્નાઓમાં આ નવમા પયન્ના છે. તેમાં દેવાના સ્વામી ઇંદ્રોની હકીકત જણાવવા પૂર્વ ક શ્રીજિને ધર દેવની સ્તુતિ કરી છે; તેથી તે ' દેવેન્દ્રસ્તવ ! આવા યથાય' નામે ઓળખાય છે. જ્યારે વર્ષાદને આવવાની શરૂઆતના ઢાઇમ વર્તે છે, શાંતિનું વાતાવરણ વર્ત્તી રહ્યું છે, તે અવસરે પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવના પ્રાસાદમાં ક્ષેત્રાદિની હકીકતને જાણનાર એક શ્રાવક સ્વધર્મચારિણી (પત્ની)ની સાથે દ્રવ્યપૂજા પૂરી કરીને ભાવપૂજા કરવાના પ્રસંગે શ્રીચ્પાદિનાથ વગેરે ત્રેવીશ તીથે કરોની સ્તૃતિ કરીને વર્ત માન શાસનના નાયક પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવની ઉપર બહુ જ બહુમાન હોવાથી તે મુલના-યકની પરમ ઉદ્ઘાસથી સ્તુતિ કરે છે. તેમાં તેણે કહ્યું કે ૩૨ ઇદ્રોથી સ્તવાયેલા હે નાય! હું આપના ચરણ કમલને નમસ્કાર કરું છું. આ વચન સાંભળીને તેની પાછળ ઊભી રહીને સ્તુતિને સાંભળનારી શ્રાવિકાએ ( તે સ્તુતિ કરનારની પત્નીએ ) પાતાના પતિને દુ પ્રશ્નો આ રીતે પૂછ્યા કે ૧. ૧ ખત્રીશ ઇંદ્રો કઈ રીતે સમજવા ? ૨. તેમને રહેવાનાં સ્થાના કયા કયા ? ૩. તે ભત્રીશ ઇંદ્રોમાંનાં દરેક ઇંદ્રનું કેટલું આયુષ્ય કહ્યું છે ? ૪. તથા કયા કયા ઇદના તાળામાં કેટલાં ભવના-વિમાના છે? ૫. તે ભવના કે વિમાના કેવાં હોય છે ? ૬. તે દરેક ઇંદ્રને કેટલી કેટલી હદનું અવધિજ્ઞાન હોય છે ? આ પ્રશ્નો સાંભળીને તે દરેક પ્રશ્નના ઉત્તર દેવાની શરૂઆત કરતાં પહેલાં તેશે જણાવ્યું કે શ્રી ગુરુ મહારાજની પાસે મેં આગમશ્રવણાદિ સાધનાથી જે શ્રુતજ્ઞાન મેળવ્યું છે, તેને અનુસારે ૬ પ્રશ્નોના ઉત્તરા આપું છું. એમ કહીને તેજો અનુક્રમે ઉત્તરા આપ્યા, તેમાં લાકપાલ વગેરેની સંખ્યા, ઇંદ્રોના બળની હકીકત (શરૂઆતની) ૬૫ ગાથાઓમાં કહી છે. પછી ચંદ્રાદિનું વિવિધ પ્રકારે વર્ણન

૧. અહીં વિશિષ્ટ ઋહિવાળા કર ઇન્દ્રો મણ્યા છે. તેમાં વ્યંતરાના કર ઇન્દ્રો મેળવીને દુષ્ટ ઇન્દ્રો પણ બીજા પ્રાંથોમાં કહ્યા છે. ઇન્દ્રો બત્રીશ છે, એ વચન આપેક્ષિક હોવાથી વ્યાજબી છે.

કરીને ચંદ્રાદિની સાર્ધ નક્ષત્રોના પાંગ કૈંદલા કાલ સુધી રહેં? આના ખુલાસા કર્યો છે. પછી વૈમાનિક દેવાના કલ્પાપપત્ન અને કલ્પાતીત દેવાની બીના ૧૬૩ મી ગાથાથી ૧૯૮ ગાથા સુધીની ૩૬ ગાથાએમાં કહી છે. પછી ત્રણ ગાથાએમાં દેવાના પ્રવીચાર (દેવતાઇ ભાગ) ની બીના, અને ૨૭૩ મી ગાથાથી ૨૯૦ મી ગાથા સુધીની ૧૮ ગાથાએમાં સિદ્ધાસિલાની બીના અને સિદ્ધ ભાગવંતાની અવગાહનાનું સ્વરૂપ તથા ૨૯૩ મી ગાથાથી ૨૯૯ મી ગાથા સુધીની હ ગાથાએમાં સિદ્ધ પરમાતમાનું સુખ વર્ણ ૯૫ છે. આ પયત્નાના રચનાર શ્રી વીરસદ્દગણી છે. આમાંથી ઇંદ્રાદિની બીના દ્રંકમાં જાણી શકાય છે. આની કલ ગાથા ૩૦૭ છે. આ રીતે આ દેવેન્દ્રસ્તવપ્રકીર્ણ કના સાર જણાવીને હવે તેના પરિચય દ્રંકામાં જણાવું છું.

#### देवेन्द्र स्तव प्रक्षीश्रीक्षने। संक्षिप्त परिचय

અહીં શરૂઆતમાં મંગલાચરણ કરીને અભિધેય ( પ્રંથમાં કહેવાની બીના ) વર્ગરેનું સ્વરૂપ જણાવીને શ્રાવકે કરેલી શ્રીવીરપ્રભુની સ્તૃતિનું વર્ણન કરવાના અવસરે ક્રમસર દેવેન્દ્રોના નામ, તેમના ભવનાની કે વિમાનાની સંખ્યા, અને ઇંદ્રોનું આયુષ્ય, તથા ભવનાદિની જાડાઇ વગેરે, તેમજ દેવતાઈ પ્રવીચાર, ઇંદ્રોના અવધિજ્ઞાન વગેરે મુદ્દાઓને લક્ષ્યમાં રાખીને શ્રાવિકાએ કરેલા પ્રશ્નો જણાવીને શ્રાવકે ક્રમસર આપેલા ઉત્તરેક જણાવ્યા છે. તેમાં અનુક્રમે ભવનપતિ દેવાના ઇંદ્રો. તેમના તાળાના ભવનાની સંખ્યા. અને દક્ષિણ દિશામા ને ઉત્તર દિશામાં (એમ એ વિભાગ કરીને) ભવનપતિ દેવાત રહેવું, તથા તેમના ભવનના સ્થાન સ્વરૂપ લંબાઈ વગેરે, તેમજ દક્ષિણ દિશાના ઇંદ્રોના ને ઉત્તર દિશાના ઈ દોના નામ કહીને ભવનાની અને ઇંદોની અત્રમહિષીઓની સંખ્યા જણાવી છે. પછી જંઝૂદ્રીપાદિની સમલાઈનમાં રહેલા આવાસાદિની સંખ્યા, અને અસુરાદિના આવાસ સ્થાન, તથા અમરેન્દ્ર વગેરે વીશ ઇન્દ્રોની વૈક્રિયશકિતનું પ્રમાહ જણાવ્યું છે. આ રીતે ભાવનપતિની ખીના દૂંકામાં કહીને વ્યંતરાતું વર્ણન કરતાં તેમના ભેકા, નામ, સ્થાન, ભવનાનાં સ્થાન, લંબાઈ, પહાળાઈ, દક્ષિણ દિશાના ને ઉત્તર દિશાના ઇંદ્રોના નામ જણાવવાપૂર્વ ક આયુષ્યનું વર્ણું કયું. છે. આ ફીતે વ્યાંતરની ભીના પૂરી કરીને જયાતિષ્ક દેવાનું વર્ણન શરૂ કર્યું. છે. તેમાં અનુક્રમે જ્યાતિષ્ક- દેવાના ભેદ, તેમના વિમાનાના વ્યાકાર, જ્યાતિશ્વકની જાહાઈ, ચંદ્ર સૂર્ય ગ્રહ નક્ષત્ર ને તારાનાં વિમાનાની લ'બાઇ પહેાળાઈ વગેરેનું પ્રમાણ, ચંદ્રના ને સૂર્યના વિમાનને વહન કરનારા દેવા, ચંદ્રાદિમાં કાેની મંદ ગતિ હાેય? ને કાેની શીધ ગતિ હાેય? તથા અલ્પર્દ્ધિક કાેણ ? ને મહર્દ્ધિક કાેણ ? આ પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ઉત્તરા દર્દને અલ્યાંતર નક્ષત્રાની ને બાહ્ય નક્ષત્રાની બીના જણાવી છે. પછી તારાએાનું વ્યાદ્યાતિક આંતરૂં અને નિર્વ્યાઘાતિક આંતરું જઘન્યથી ને ઉત્કૃષ્ટથી જણાવીને ચંદ્રની કે સૂર્યની સાથે નક્ષત્રાના

ચાગ (સંબંધ) કેરલા કાલ રહે ? તેના ખુલાસા કરીને જ ખૂદીપાદિમાં ચંદ્રાદિની સંખ્યા, તેના પિટકાે, અને તેની પંકિતએ। વગેરે ભીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી ક્રમસર જ્યાતિશ્વકની ગતિના આધારે સુખ દુ:ખ થવાની ખીના, અને તાપક્ષેત્રની વૃદ્ધિ હાનિ, ત્તથા ચંદ્રના પ્રકાસની વૃદ્ધિ હાનિ વગેરે, તેમજ રાહુથી ચંદ્રના વિમાનનું ઢંકાવવું, અને અહી દ્વીપની ખહાર રહેલા જ્યાતિષ્ફાનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે તે સૂર્ય ચંદ્ર વગેરે એક ખીજાને આંતરે રહ્યા છે. અહીં આંતરાંતું પ્રમાણ પણ જણાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે એક ચ'દ્રના પરિવાર, અને જ્યાતિષ્ક દ્વાદિતું જવન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય કહીને જ્યાતિષ્કના અધિકાર પૂર્ણ કર્યો છે. પછી વૈમાનિક દેવાના અધિકારમાં કહ્યું છે કે સૌધર્મ, ઇશાન, સનત્કુમાર વગેરે બાર દેવલાક છે, અને અન્યલિંગ ( મુનિના વેષ એ સ્વલિંગ કહેવાય, ને સંન્યાસી વગેરેના જે વેષ, તે અન્યલિંગ કહેવાય.) થી ગ્રેવેયકપછું પાર્મી શકાય જ નહીં, તથા સમ્યકત્વને પામીને કરી મિથ્થાત્વ ભાવને પામેલા જવા દેવલાકમાં જાય, તે ા ઉત્કૃષ્ટથી નવ શ્રૈવેયક સુધી જ જાય. પછી વ્યનુક્રમે ભારે દેવલાકમાં રહેલા વિમાનાની સંખ્યા, ત્યાં રહેલા દેવાનું આયુષ્ય, અને નવ પ્રૈવેયકનાં નામા, તથા દરેક પ્રૈવેયકમાં રહેલાં વિમાનાની સંખ્યા, તથા ત્યાંના (તે વિમાનામાં રહેલા) દેવાનું વ્યાયુષ્ય, તેમજ અનુત્તર વિમાનાનાં નામ, અને તે પાંચ વિમાનામાંના વિજય વગેરે વિમાન કંઇ ક્શા વગેરમાં રહ્યાં છે ? તેના ખુલાસા કરીને તે અનુત્તર વિમાનવાસી ક્રેવાના આયુષ્ય-ની હુડીકત સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી ભાર દેવલાક, શ્રેવેયક અને અનુત્તર વિમાનાના આકાર કહીને તે વિમાના કાના આધારે રહ્યાં છે? આ પ્રક્ષના ખુલાસા કર્યા છે. ્રપુકી અનુક્રમે ચારે નિકાયના દેવાના વર્ણ<sup>°</sup>, લેશ્યા, અને શરીરનું પ્રમાણ જણાવતાં કહ્યું છે કે આયુષ્યને અનુસારે શરીરના પ્રમાણ ( ઉંચાઇ )ના નિર્ણય થઇ શકે છે. પછી વિમાનાદિનું પ્રમાણ, દેવાના પ્રવીચાર-અપ્રવીચાર, (ક્યા દેવાને કાયાદિથી પ્રવીચાર હોય ? તે કયા દેવાને તે ન હોય. આ હકીકત) અને વિમાનાના ગ'ધાદિ, તથા આવલિકા પ્રવિષ્ટ વિમાનાની ને યુષ્પાવકોર્ણ વિમાનાની સંખ્યા, તેમજ તે બધા વિમાનાના સ્થાન, સંસ્થાન, અને પ્રકાર (કિલ્લા) વગેરે. આ અધા પદાર્થાનું ક્રમસર વર્ણન દુંકામાં જણાવ્યું છે. પછી ક્રમસર ભવનાની, ભૌમ નગરાની, ને જર્ધાતિ-ષ્ક્ર ફુલાતાં વિમાનાની સખ્યા, તથા વૈમાનિકાદિ દેવાનું અલ્પળહુત્વ તેમજ પહેલા બે રૂવલાકની દ્વીએાના વિમાનાની સંખ્યા સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી અનુત્તર વિમાનવાસી ફુવાના સુખાદિનું વર્ષાન કરી જણાવ્યું છે કે સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવા નિશ્ચય એકાવતારી જ હોય છે, તેવાે નિયમ બાકીના વિજયાદિ વિમાનાના દેવા માટે ન સમજવા. કારણકે ત્યાંના દેવામાંના કેઠલાક દેવાને છેલ્લા એક બે આદિ મનુષ્યભવ કરીતે પણ માક્ષે જવાતું હોય છે. પછી કહ્યું કે દેવાને આહાર કરવાની ધચ્છા અને શ્વાસા-જીવાસ લેવાની ક્રિયા ધાતાના આયુષ્યને અનુસારે હોય છે. જે દેવનું

જેટલા સાગરાપમતું આયુષ્ય હોય, તે દેય તેટલા હજાર વર્ષા વીત્યા બાદ આહારની ઇચ્છા કરે, તે તેટલા પખવાહિયા વીત્યા બાદ કરી શ્વાસ લઇને મૂકે. પછી વૈમાનિક દ્વાના અવિધાનો વિષય જણાવીને કહ્યું છે કે નારક વગેરે છેવા અવિધિક્ષાનથી અપાદ્ય કહેવાય છે. એટલે તેઓમાંના જે સમ્યગ્દેષ્ટિ છેવો હોય, તેમને જ અવિધ્રાન હોય છે પછી અનુકંમે સૌધર્માદિ દેવલાકમાં પૃથ્વીની જહાઇ, વિમાનાના વર્ણ, અને દેવ દેવીઓની બીના, તથા પ્રસાદ તેમજ સિંહાસનાદિની બીના કહીને વૈમાનિકના અધિકાર પૂરા કર્યો છે. સિદ્ધના અધિકારમાં સર્વાર્થસદ્ધ વિમાનથી સિદ્ધશિલાનું આંતર્યું, તેના આકાર જહાઇ લંબાઇ વગેરે, અને સિદ્ધાના સ્થાન, પ્રતિદ્યાતાદિ, સંસ્થાન, અવગાહના લક્ષણ, સ્પર્શના, જ્ઞાનાદિ અનુકંમે જણાવીને સિદ્ધના સુખનું સ્વરૂપ મ્લેચ્છનું આંશિક દેષ્ટાંત દર્ધને સમજાવ્યું છે. અંતે સિદ્ધના નામ અને અવ્યાળાધપછું જણાવીને સ્તુતિ કરનાર શ્રાયકે શ્રીઅરિહંતના વંદનના મહિમા કહેવા પૂર્વક માંગણી કરી છે કે હે પ્રભા! આપની સ્તુતિ કરવાના ફ્લર્પ મને સિદ્ધનાં સુખ મળે, એ જ મારી હાર્દિક ભાવના છે. ચારે નિકાયના દેવાના સંક્ષિય સ્વરૂપને જણાવનારા આ પયન્નો છે. તેની સરલ પદ્ધતિ થાડા ટાઈમે તત્ત્વ બાધને દેનારી છે. આ રીતે આ દેવેન્દસ્તવ પયન્નાના પરિચય દ્વામાં જાણવા.

શ્રીદેવેન્દ્રસ્તવ પ્રકીર્ણં કના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

#### ૧૦. શ્રીમરણ સમાધિ પ્રકીર્ણંકના સંક્ષિપ્ત સાર

અહીં પણ અંત સમયે કરવા લાયક આરાધનાની ખીના ૬૬૩ ગાયાઓમાં અહુ જ વિસ્તારથી કહી છે. (१) મરણવિસકિત, (૨) મરણવિશિધિ, (૩) મરણસમાધિ, (૪) સંલેખનાશ્રુત, (૫) ભકતપરિજ્ઞા, (૬) આતુર પ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્લ્યુક, (૭) મહા-પ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્લ્યુક, (૭) મહા-પ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્લ્યુક, (૭) મહા-પ્રત્યાખ્યાન પ્રકીર્લ્યુક, (૮) આરાધના પ્રકીર્લ્યુક, આ આઠ શ્રુતચંથા (શાસ્ત્રો)ના સાર લઈને આ મરણ સમાધિ પ્રકીર્લ્યુકની રચના શ્રીવીરભદ્રગણિએ કરી છે. આ આઠ શાસ્ત્રોમાં ચતુ:શરણ પ્રકીર્લ્યુક અને સંસ્તારક પ્રકીર્લ્યુકનું નામ કહ્યું નથી, તેથી એમ સંભાવે છે કે કદાચ તે એ પયન્નાની રચના આ મરણસમાધિની રચના થયા પછી શર્ધ હાય. તથા આઠ શાસ્ત્રોમાં 'મરણ સમાધિ'નું નામ જણાવ્યું છે, તેથી એ વિચાર પ્રકટે છે કે આરાધનાની હકીકતને જણાવનાર તે પ્રાચીન '' મરણ સમાધિ'' નામનું શાસ્ત્ર આ પયન્નાના રચનાર શ્રીવીરભદ્રગણિની પાસે હોવું જોઈએ, કે જેના આધારે આ વિદ્યામાન મરણસમાધિ પ્રકીર્લ્યુકની રચના થઈ છે. જન્મ અને મરણની વ્યપ્તિના વિચાર કરતાં સમજાય છે કે જે જન્મ્યા તે છવ જરૂર મરણ પામે જ, પણ જે છવ મરણ પામે તે

જરૂર જન્મ પામે જ એવા નિયમ નથી. કારણ કે નિર્વાણ પદને પામલું તે પણ એક જાતનું મરણ જ છે. ત્યાંથી જન્મ પામવાના નથી.

## " तेहिं मह विष्वग्रोगो, जीवार्ण अण्णए मरणं"

અર્થ: – શરીરબળ વગેરે ત્રણ ખળ, પાંચ ઇદિયો, દાસો ચ્છ્રવાસ અને આયુષ્ય આ દશ પ્રાથા છે. એકેન્દ્રિય, વિકલેન્દ્રિય, અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય તે સંગ્રી પંચેન્દ્રિય જ્વાન અતુક્રમે ૪—૬—૭--૮—૯—૧૦ પ્રાણા હોય છે. જીવ આ પ્રાણાથી છૂટા પડે તે મરણ કહેવાય. આ મરણની વ્યાપ્યા જો કે ખંનેમાં (મુક્તિમાં જનારા શ્રીતીશ<sup>જ</sup>કારાદિ મહાપુરુષાના મરણમાં, અને તે સિવાયના બીજા જીવાના મરણમાં ) ઘટે છે. તા પણ શ્રીતીથ<sup>ે</sup> કરાદિ મહાપુર્ધે ના પ્રાણિવિયાગ**ની ભાખત**માં મરણ શબ્દ વપરાય નહીં માટે નિર્વાણ વગેરે શ્રેષ્ઠ શખ્દાથી તેમના મરણને સુચવાય છે. નિર્વાણપદને પામનાર મહાપુરધાને જન્મ ધારણ કરવાનું હોય જ નહીં. આથી સામિત થયું કે મરજ પામનારા જીવામાં જન્મ ધારણ કરવાની ભજના હાય છે. આનું તાત્પર્ય એ છે કે મુક્તિમાં જનારા જીવા જન્મ ધારણ કરે જ નહી, ને તે સિવાયના સંસારી જીવા મરણ પામીન જુ ૩૨ જન્મ ધારણ કરે જ. મરણના એ લેદ છે: ૧. સમાધિ મરણ, ૨. અસમાધિ મરણ. તેમાં જે સમાધિવાળું મરણ તે સમાધિમરણ કહેવાય. અને અસમાધિવાળું મરણ તે અસમાધિમરણ કહેવાય. આ બે મરણમાં સમાધિમરણ શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. જે પયન્નામાં સમાધિમરણના વિષ્ધ કહ્યો છે, અથવા મરણકાલે સમાધિને પમાડનાર વિધિ કહ્યો છે તે મરણ સમાધિ પ્રકીર્ણક કહેવાય. આ પ્રકીર્ણકની ભાષા અને રચના જોતાં કાેઈ મહાશ્રતજ્ઞાની સ્થવિર મહાપુરુષે આની રચના કરી હોય એમ સંભવ છે. આની અંતે કર્તાનું નામ જણાવ્યું નથી. તેથી આના રચનારના ચાહકસ નિર્ણય થઈ શક્તા નથી. અહીં પહેલી ગાથામાં શ્રંથકારે જણાવ્યું છે કે હું ' મરણવિધિસંગ્રહ' કહીશ. આથી આ પયન્નાનું મુખ્ય નામ 'મરણવિધિસંગ્રહ' કર્તાને ઇંંડ હશે એમ જ્લાય છે. પછી શિલ્ધ પૂછ્યું છે કે સમાધિવાળું મરણ શો રીતે થાય ? એટલે મરણ કાલે ( અ'તકાલે, મરવાના હાઈમે) આત્માને સમાધિ ભાવમાં રાખવાના શા ઉપાય? આ પ્રશ્નના વિસ્તારથી ઉત્તર દર્દન '' હું' મરણ સમાધિને જાણવા ઇચ્છું છું '' આવી શિષ્યની સદ્ભાવના ૭ મી ગાથામાં જાહેર કરી છે. પછી ૧૫ મી ગાથામાં આરાધનાના ત્રણ ભેદા અને આરાધકનું અને વિરાધકનું સ્વરૂપ, તથા ત્યાગ કરવાને લાયક પાંચ સંક્લિષ્ટ ભાવનાએહ ço મી ગાથા સુધીમાં વિસ્તારથી જણાવી છે. પછી અનુક્રમે મરણના *દા*ઇમે કરવા . લાયક આલાચના વગેરે ૧૪ પ્રકારના વિધિ અને આચાર્ય ભગવ'તના ગુણા, તથા **રા**લ્યને દૂર કરી જ્ઞાનાદિની આરાધના કરવામાં પ્રત્નયશીલ રહેવાના ઉપદેશ, તેમજ અનરાન તપતું લક્ષણ વગેરેતું વર્ણું કર્યું છે. પછી ૧૫ ગાથાઓમાં જ્ઞાનના મહિમા જણાવીન

અનુક્રમે સંલેખના કરવાના વિધિ, રાગદ્વેષને જીતવાના ઉપદેશ, પ્રમાદ ઉપધિ આદિન તજવાની ખીના અને અંત કાલે આત્માને ખરું આલંખન, મમતાદિ દેવોને તજવાના તથા ભાવ શલ્યને દૂર કરવાના ઉપદેશ વગેરે બીના સ્પષ્ટ મુમજાવી છે. પછી પ્રત્યાખ્યાનની અને પંહિત મરણની થીના જણાવીને મહાવ્રતાને સાચવવાના અને ઉત્તમ અર્થે ( માક્ષની ) સિદ્ધિના ઉપદેશ આપ્યા છે. પછી અનુક્રમે અભ્યુદ્ધત મરણની બીના, શ્રીજિન વચનના મહિમા, સંવેગનું તથા પતાકા હરણનું તેમજ નિર્યામક એટલે નિઝામણા કરાવનાર શ્રી આચાર્યાદિતું વર્ણન કર્યું<sup>.</sup> છે પછી અનુક્રમે ક્ષામણાંની બીના અને શરીર આહાર ઉપધિ વગેરેને વાસિરાવવાની બીના તથા સંસ્તારકને ( મરણકાલે સંથારાને ) સ્વીકારવાના વિધિ, તેમજ અનશન કરનાર જીવને ગુરુએ કરમાવેલી હિતરિક્ષાની હકીકત વિસ્તારથી સમજારી છે. પછી ૧૭ ગા**થા**એામાં અન્યત્વ ભાવનાતું અને અશુચિ ભાવનાતું તથા નરકાદિ ચાર ગતિના દુ:ખાેતું વર્ણન કરીને સમાધિ મરણથી આરાધક ભાવે આત્મહિતને કરનારા (૧) જિનધર્મ શેઠ, (૨) ચિલાતિયુત્ર, શાલિભદ્રના બનેવી ધન્યકુમાર, શાલિભદ્ર અને યુધિષ્કિર, ભીમ, અર્જીન, સહદેવ ને નકુલ, આ પાંચ પાંડવાે વગેરેના દર્શાતા જણાવ્યા છે. અંતે (૧) અનિત્ય ભાવના, (૨) અશરણ ભાવના, (૩) સંસાર ભાવના, (૪) એકત્વ ભાવના, (૫) અન્યત્વ ભાવના, (૬) અશુચિ ભાવના, (૭) આશ્રવ ભાવના, (૮) સંવર ભાવના, (૯) નિજ'રા ભાવના, (૧૦) લાેક સ્વભાવ ભાવના, (૧૨) એાધિદુ-લ'ભાતા ભાવના, (૧૨) ધમ'ના સાધક ( કરવા પૂર્વ'ક ઉપદેશક ) શ્રી અરિહ'ત પ્રભુની ભાવના, ( ધર્મ ભાવના ) આ ભાર ભાવનાતું સુંદર સ્વરૂપ કહીને માક્ષના વાસ્તવિક સ્થિર સ્વાધીન નિર્દોષ સુખતું વર્ણુંન કર્યું છે. આ રીતે દશમા શ્રી મરણ સમાધિ પ્રકીર્જુ કના દું કામાં સાર જણાવ્યા. તે ખાસ મનન કરવા લાયક છે. તેથી આત્મા જરૂર નિર્મલ અને છે. આરાધનાના સ્વરૂપને જણાવનાર પૂર્વે કહેલા તમામ શ્રંથામાં કહેલી બીના કરતાં વધારે બીના વિસ્તારથી અહીં જણાવી છે.

મરણ સમાધિ પ્રકીર્ણં કના ટૂંક સાર પૂરા થયા.

# શ્રીમરણુસમાધિ પ્રકીર્ણું કના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં મંગલાચરણ અને અભિધેય ( કહેવાની ખીતા ) વગેરે કહીને શિષ્યે ગુણવંત આચાર્ય મહારાજને પૂછ્યું કે અભ્યુદ્યતમરણનું સ્વરૂપ શું ? આ પ્રશ્નના વિસ્તારથી ઉત્તર દર્ધને આરાધનાને અનુસરતા ઉપદેશ આપ્યા છે. પછી અનુક્રમે જ્ઞાનારાધના, દર્શના રાધના, ચારિત્રારાધના આ ત્રણ પ્રકારની આરાધનાનું ક્રમસર સ્વરૂપ અને કુલ તથા ખાલપંડિત મરણનું ને પંડિતમરણાદિનું કુલ, તેમજ પંડિતમરણનું સ્વરૂપ કહીને પરિકર્મના વિધિ (અનશન કરવાની પહેલાંના વિધિ) અને પંડિત-મરણના વિધિ, તથા કાંદર્ષિક ભાવના વગેરે પાંચ ભાવનાની બીના, તેમજ સમાધિ પામવાને ચાગ્ય (લાયક) જીવાની અને અધાગ્ય જીવાની ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમ ધર્મ પ્રાપ્તિનું દુલ ભપણું, કામભાગનું તુચ્છપણું અને વિષય તૃષ્ણાનું નીં કનીયપાશું, તથા બાલમરણનું સ્વરૂપ જણાવીને કહ્યું છે કે માહવાસિત મૃઢ છવા પણ આલાચના કરવાથી આરાધક બને છે. આ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને આલેશ્ચના, સ'લેખના, ક્ષામણાદિની ભીના જણાવવાપૂર્વક મરણ વિધિ વિસ્તારથી વર્ણ બ્ધા છે. પુછી અનુક્રમ વિનયનું સ્વરૂપ, ફેલ, અને આલાચનાદિથી આત્મશુદ્ધિને કરનારત તથા કરાવનારનું સ્વરૂપ, તેમજ કલ્પના ૧૮ ભેદ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી ક્રમસર આલાચક (આલાચના કરનાર જીવ) ના ગુણા ઉપસ્થાપના કરવા લાયક ૧૯ સ્થાના કહીને જણાવ્યું છે કે શિષ્યે ગુરુની પાસે દ્રવ્ય શલ્યને અને 'ભાવ શસ્યને છંડીને વ્રતાદિમાં અતિચાર જે રીતે લાગ્યા હાય, તે અતિચાર તે રીતે સરલભાવે કહેવા જોઈએ. આ ખીના કહીને અનુક્રમે આરાધકનું ને વિરાધકનું લક્ષણ આલાચના કરવાના વિધિ અને તેનું ફેલ સ્પષ્ટ જણાવીને કહ્યું છે કે કાેઈને શરીરમાં શસાદિના ઘા લાગવા-શી જે દુ:ખ થાય તેનાથી અહુ વધારે દુઃખ મનમાં શક્ય રાખવાના પાપે ભાગવલું પુરુ છે. અને ભવાંતરમાં શ્રીજિન ધર્મની પ્રાપ્તિ દુર્લભ થાય છે. એટલે શલ્યના ત્યાગ કરવાથી સુલભળાધિપર્ણ, ને શલ્ય રાખવાથી દુલ ભળાધિપર્ણ થાય છે. તથા સંસારમાં ઘણા કાલ ભાઠકવું પડે છે. આ બીના સ્પષ્ટ જણાવીને અનુક્રમે શક્યના માયાશક્ય, નિયાણશહ્ય, મિથ્યાત્વશહ્યરૂપ ત્રણ લોકા, અજાણતાં લાગેલા દાષાને ખમાવવાના વિધિ, અને આલાચના કરવાના પ્રસંગે તજવા લાયક ૧૦ દેાવા, તથા પ્રાયશ્રિત્ત રુવાના ને લેવાના વિધિ વગેરે હકીકત સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી અનુક્રમે તપના ૧૨ મેેઢા, સ્વાધ્યાયની પ્રશંસા, અને ક્રુત યાગનું ક્રેલ, તથા સમ્યક્ષ્ત્વની ને ચારિત્રની પ્રશંસા, પ્રાથશ્ચિત્તાહિથી થતી આત્માની નિર્મલતા, તેમજ ઉપધિ વગેરેને વાસિરાવવાની ( કેહ, ઉપધિ, આહાર એ ત્રણની ઉપર રહેલી મારાયણાની ભાવનાને તજવાની) બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી તપ કરવાની સૂચના, પરિકર્મના વિધિ, અને શબ્દાદિ વિષયાને તજવાની હકીકત, તથા સંલેખનાનું સ્વરૂપ અનુક્રમે સમજાવ્યું છે. પછી ઉપદેશ રૂપે ક્રમાવ્યું છે કે વિષયકષાયના ત્યાગ કરીને આઠ પ્રવચનમાતાની આરાધના કરવી, અને રાગાદિ દાધાને ભયંકર દુ:ખ દેનારા સમજીને જરૂર તજવા જોઇ યે. નિયાસ

૧ આ પ્રસંગતે અનુસરતું શ્રી સુસઢમુનિનું ચરિત્ર યથાથ બાધ દેનારું છે, મે' તે સંસ્કૃતગદમાં ર<sup>2</sup> મું છે. તે સ્પષ્ટાર્થ સાથે જ્યાયું છે.

કરલું નહીં. આ અવસરે સ્થના કરી છે કે શ્રીઆતુર પ્રત્યાખ્યાન નામના પ્રકીર્ણકની તમામ ખીના અહીં સમજ લેવી. પછી અનુક્રમે મરણકાલે અશાતાવેદનીયજન્ય વેદના ભાગવવાના સમયે વૈર્ય રાખી સમતાભાવે સહન કરવાની સૂચના, અલ્યુદ્યત મરણનું સ્વરૂપ, અને આરાધનાની વિધિ કહીને જઘન્ય આરાધનાનું અને મધ્યમ આરાધનાનું ≇ળ જણાવ્યું છે. પછી કહ્યું છે કે ધીર પુરુષ વગેરે મરણ પામે છે, ને અધીર પુરુષ વગેરે પણ મરણ પામે છે. બેમાં ધીર પુરુષાદિતું મરણ શ્રેષ્ટ કહ્યું છે. તથા સુવિદ્ધિત મુનિ વગેરે સમાધિભાવે કાલ**ધર્મ** પામીને માક્ષે જાય છે અથવા મહર્દ્ધિક વૈમાનિકપહ્યું વગેરે શ્રેષ્ઠ દેવપહું પામે છે. પછી અનુક્રમે અનશન કરનારના ને તેને નિઝામહા કરાવનારના ગુણા ને શ્રી આચાર્યાદિને ખમાવવાના વિધિ, તથા અનશન કરનાર મુનિ આદિતું સ્વરૂપ તેમજ ચારે આહારતું પ્રત્યાખ્યાન કરવાના વિધિ વગેરે હૃકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે. ત્યાર બાદ નિઝામણા કરાવવાના વિધિ અને પ્રમાદ વગેરેને તજવાની ને ક્ષમાદિ ગુણાને ધારણ કરવાની હિતશિક્ષા તથા ચારે ગતિના સુખ દુ:ખની બીના તેમજ જન્મ–મરણ ને ગર્ભાવાસના દુઃખની વૈરાગ્યજનક બીના વિસ્તારથી જણાવી છે. પછી ગર્ભા તું અશુચિપણું, ત્યાં વૈમાનિક દેવની પણ ઉત્પત્તિ અને નારક, મનુષ્ય, તિર્યા ચનાં ૬:ખાે વર્ણવીને કહ્યું છે કે મમતાના સર્વધા ત્યાગ કરવાે. આ અવસરે આરાધક જવનું લક્ષણ જણાવીને હિતશિક્ષા કરમાવી છે કે આત<sup>્દ</sup>યાન, રૌદ્રધ્યાન, ને રાગદ્વેષાદિના ત્યાગ કરીને મરણ કાલની વેદના સહન કરવી જોઈએ. આ રીતે મરણકાલે સમાધિભાવે રહી આત્મહિતને કરનાર જ્વાનાં દેખાંતા જણાવતાં સનત્કુમાર રાજિલ, ગજસુકુમાલ, અવંતી સુકુમાલ, ચંદ્રાવત સક રાજા, દમદંત રાજવિ, સુકાેશલ મુનિ, વજુ સ્વામી, હંઢણ ૠરિષ, આષાઢભૂતિ મુનિ વગેરેનાં નામાે કદ્યાં છે. પછી અનુક્રમે પાદપાેપગમન તામના અનશનના વિધિ અને ઇંગિની મરણના વિધિ, તથા ભાર ભાવનાનું સ્વરૂપ, તેમજ મનુષ્ય જાતિની વિચિત્રતા વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. અ'તે હિતશિક્ષા કરમાવી છે કે મતુષ્યપહું, જિન વચનતું શ્રવણ વગેરે વારંવાર મળવા દુલ ભ છે, એમ સમજીને માક્ષમાર્ગની ચ્યારાધના કરી સિદ્ધિના સુખ પામવા. માતા, સ્ત્રી વગેરેમાંના કાૈાઈ પણ મરણ કાલે દુ:ખને ભાેગવતા જીવને દુઃખથી ખચાવી શકતા નથી, તેમજ તે દુ:ખને શાંત પણ કરી શકતા નથી. દુ:ખના સમયમાં એક જિનધમ<sup>ર</sup>ના જ ખરેા આશરો છે એમ ચાક્રસ સમજવું. પછી કર્તાએ જિન મતના મહિમા જણાવીને શ્રીમરણસમાધિ પ્રકીર્ણંક પૂરેા કર્યો છે.

શ્રી મરણ સમાધિ પ્રકીર્ણંકનાે દુંક પરિચય પૂરાે થયાે.

૪૫ આગમામાં જે દશ પયન્નાએા ગણ્યા છે, તે બધા પયન્નાએાના સાર કહેવા પૂર્વક સંક્ષિપ્ત પરિચય જણાવ્યા. બીજા એતિહાસિક બ્ર'થામાં અ'ગચૂલિકા વગેરે પચ્ચીશ પયન્નાઓના નામ કહ્યા છે. તે આ પ્રમાણે જાણવા (૧) અંગચૂલિકા, (૨) અંગવિદ્યા, (૩) અજવકલ્પ, (૪) આતરપ્રત્યાખ્યાન, (૫) આરાધનાપતાકા, (૬) ઋષિભાષિત, (૭) કવચદ્વાર. (૮) ચતુ:શરણ, (૯) ચંદ્રાવેધ્યક, (૧૦) જં જૂસ્વામિઅધ્યયન, (૧૧) જવવિભક્તિ, (૧૨) જ્યાતિષ્કરંડક, (૧૩) યાનિપ્રાભૂત, (૧૪) તીર્થોદ્રગાલિ(રિ)ક, (૧૫) તિથિપ્રકીર્ણક, (૧૬) દ્રીપ સાગરપ્રજ્ઞપ્તિ (૧૭) પર્યં તારાધના, (૧૮) પિંડવિશાધિ, (૧૯) વર્ગ ચૂલિકા, (૨૦) વંકચૂલિકાસ્ત્ર, (૨૧) વ્યાખ્યાચૂલિકા, (૨૨) વીરસ્તવ, (૨૩) સંસક્તનિર્ધુક્ત, (૨૪) સારાવલીપ્રકીર્ણક, (૨૫) સિન્ડપ્રાભૃત (સિન્ડપાહુડ)

## શ્રી અંગચૂલિકા વગેરેના પરિચય દું કામાં આ પ્રમાણે જાણવા:

૧. અ'ગગ્રુલિકા—અ'ગાની જે ચૂલિકા, તે અ'ગચૂલિકા કહેવાય. એઠલે શ્રીઆચારાંગ વગેરે અંગામાં કહેલી સંક્ષિપ્ત ખીના અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે. હાલના ગ્રથામાં જેમ પરિશિષ્ટ વગેરે નામવાળા એક જાતના (ગ્ર'થના) છેલ્લા વિભાગમાં તે તે ગ્રંથમાં કહેલી દૂંક ખીના અને નહિ કહેલી બીના વિસ્તારથી સમજાવાય છે, તેમ જે શાસ્ત્રની જે ચૂલિકા હોય, તેમાં કહેલી અને નહિ કહેલી ખીના તે ચૂલિકામાં વિસ્તારથી જણાવાય છે. માટે કહ્યું છે કે " विवक्षितागमोक्तानुक्तार्थप्राहिका चिलका" એમ શ્રી અભયદ્વેવસૂરિ મહારાજે પણ શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રની દીકા ( અધ્યo ૧૦ મું, સુ૦ ૭૫૫, પાનું પ૧૩) માં — ' શ્રીવ્યવહારસુત્ર ( છેદસુત્ર (વશેષ)'ના ૧૦મા ઉદેશાના ભાષ્યની ૧૦૭ મી ગાથાના આધારે આની વ્યાખ્યા જણાવતાં કહ્યું છે. પણ શ્રીમલયગિરિજી મહારાજ તે વ્યવહાર ભાષ્યની ૧૦૭ મી ગાથાની દીકામાં જણાવે છે કે શ્રીઉપાસક દશાંગ સૂત્ર વગેરે પાંચ અંગાની જે ચૂલિકા તે અંગ ચૂલિકા કહેવાય, શ્રીસ્થાનાંગ અને ન દીસુત્રાદિમાં જણાવેલી આ અંગચૂલિકાની શરૂઆતમાં 'अंगचूल्या ' શુષ્દની વ્યાખ્યા કહી છે. પછી સુનિવરાના વિનયાદિ ધર્મ નું પ્રાકૃત ગલમાં વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું છે. તેમાં શ્રીન'દીસ્ત્રના અને શ્રીઅતુધાગદ્રાર સ્ત્રનાં નામ કહ્યાં છે. તેના આધારે જણાય છે કે આ બે સૂત્રાની (શ્રીઅનુયાગદ્વાર સૂત્રની અને શ્રીનંદી-સુત્રની) રચના થયા પછી જ આ અંગચૂલિકાની રચના થઈ હેાય. વ્યાજખી જ છે કે જે સૂત્રાનો રચના જેની પહેલાં થઇ હેત્ય, તેમાં તે સૂત્રાનાં નામ આવી શકે. સંભવ છે કે, ઇસ્વી સન પાંચમા સૈકા લગભગ આની રચના થઈ હોય, એમ ઐતિહાસિક મુંથામાં કહ્યું છે. આ સૂત્રની અ'તે સૂચના કરી છે કે, અહીં જે બીના કહી **ન**થી, તે અધી ખીના વ'કચૂલિકા સૂત્રમાંથી જાણી લેવી. હાલ આની એક હાથપાથી ભાંડાર-કર પ્રાન્ય વિદ્યા સંશાધન મંદિરમાં હયાત છે. કાેઇ મુનિવરે કરેલા આ સૂત્રના સ્તબકાર્થ (ગુજરાતી હબા) પણ છે. પણ તે છપાયા નથી.

- ર. અંગવિદ્યા— અંગસ્ફુરણ (શરીરમાંનાં આંખવગેરે અંગાનું ફરકવું) વગેરે હકીકતને જણાવનારું જે શાસ્ત્ર તે અંગવિદ્યા કહેવાય. દૂંકામાં એમ પણ કહી શકાય કે હાથ વગેરે અંગાના સ્વરૂપને જણાવનારી વિદ્યાને મેળવવાના સાધનભૂત જે શાસ્ત્ર, તે અંગવિદ્યા કહેવાય. અહીં વિદ્યા શબ્દના અર્થ જ્ઞાન અથવા બાધ થાય છે. આની ગદ્ય પદ્ય પ્રાકૃત રચના છે, અને આનું ૯૦૦૦ શ્લાક જેટલું પ્રમાણ છે. શ્રીવીરસૂરિએ સામુદ્રિકશાસ્ત્રની છીનાને જણાવનારા આ શાસ્ત્રના અલ્યાસ કર્યા હતા, એમ શ્રીસિંઘી જૈન પ્રથમાલા તરફથી છપાયેલ શ્રીપ્રભાવકચરિત્રના ૧૨૮મા પૃષ્ઠમાં કહેલા શ્રીવીરસૂરિ- ચરિત્રમાં કહ્યું છે. તથા શ્રીજૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ (૨૦૭ મા પૃષ્ઠ) વગેરે એતિહાસિક શ્રંથામાં જણાવ્યું છે કે શ્રીઉત્તરાધ્યયન સૂત્રની પાય દીકા (પાઇય દીકા; પ્રાકૃત બહુલ દીકા)ના બનાવનાર શ્રીવાદિવેતાલ શાંતિસૂરીધર મહારાજે ' અંગવિદ્યા' નામના શ્રંથ બનાવ્યા. (ઉદ્ધર્યો). સંભવ છે કે તેની રચના પ્રાચીન અંગવિદ્યાના આધારે કરી હાય તથા દબ્દિયાદના પૂર્વમાંથી આ પ્રાચીન અંગવિદ્યાના આધારે કરી હાય તથા દબ્દિયાદના પૂર્વમાંથી આ પ્રાચીન અંગવિદ્યાના શ્રી હોય.
- 3. અજવકલ્ય—આની ૪૫ ગાથાઓ છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે મુનિએ આહાર, ઉપધિ વગેરેમાં જેથી દાષ લાગે તેવાં કારણા સમજને નિર્દોષ આહાર ઉપધિ વગેરે વહારવા જોઈએ. અહીં જણાવેલા ઉપથાત શબ્દના અર્થ અતિક્રમાદિ દાષ થાય છે. તેથી જેમાં ઉપઘાત લાગવાના સંભવ ન જણાતા હાય, તેવા આહાર, ઉપધિ, ઉપાશ્રય, શય્યા, દંડ, અવલેખનિકા (જેનાથી પગ વગેરેને ચાંટેલી ધૂળ દૂર કરાય, તે 'અવલે ખનિકા કહેવાય.) વગેરે અજવ પદાર્થીને વહારવાના (લેવાના, શ્રહ્યુ કરવાના) કહ્ય એટલે વિધિ કહ્યો છે, તે અજવકલ્ય કહેવાય. અહીં મિશ્રકલ્ય વગેરેની પણ હકીકત સમજાવી છે.
- ૪. આતુર પ્રત્યાખ્યાન—અહીં પંચ પરમેષ્ઠિના ગુણાની સ્તવના કરીને ૧૮ પાપ સ્થાનાદિને ત્યાગ ક્રરવાની અને ચાર શરણાંના સ્વીકાર કરવાની વગેરે બીના લગભગ ૨૮ ગાથાઓમાં જણાવી છે. દેશ પયન્નાઓમાં જણાવેલા માઢા આતુર પ્રત્યા-ખ્યાન પ્રકીર્જુકના સાર દ્વંકામાં જણાવ્યા છે. તેથી ત્યાંની જે ૨૭ મી ગાથા તે જ આની અતે જણાવી છે.
- પ. આરાધના પતાકા—જેમાં આરાધના રૂપી વિજય ફરકાવવાના વિધિ કહ્યો છે તે 'આરાધના પતાકા '' કહેવાય. આની ૯૯૦ પ્રાકૃત ગાથાઓ છે. તેમાં ૯૮૩ મી ગાથામાં કહેલા ' ત્રીરમદ્દ ' શબ્દથી જણાય છે કે આના રચનારા શ્રીવીરભદગણી છે. અહીં ભક્તપરિજ્ઞાહિની જેમ અંતિમ આરાધનાની બીના જણાવી છે.
  - દુ. ૠુષિભાષિત—જે અધ્યયનામાં ૠષિ એટલે પ્રત્યેક્છુદ્ધ મહાપુરુષાનાં ભાષિત

એટલે વચના કહ્યાં છે, તે અધ્યયના 'ઋષિમાષિતાની' ઋષિભાષિત કહેવાય. આ અધ્યયનામાં ઘણી ઉપમાઓનું વર્ણન કર્યું છે. અહીં ઘણાં અધ્યયના પદ્યમાં (શ્લાકબહ) છે. આ સૂત્રમાં ૪૫ અધ્યયના કહ્યાં છે. તેની ગણત્રી આ પ્રમાણે જાણવી—૨૦ અધ્યયના નારદ વગેરેની બીનાને જણાવે છે. તે નારદ વગેરે પ્રત્યેક છુદ્ધો શ્રીનેધિનાથના તીર્થમાં થયા છે એમ સમજવું. પછી શ્રીપાર્થનાથના તીર્થમાં થયેલા ૧૫ પ્રત્યેક છુદ્ધો, અને શ્રીમહાવીરસ્વામીના તીર્થમાં થયેલા ૧૦ પ્રત્યેક છુદ્ધો, એમ ૨૫ અને શરૂઆતમાં કહેલા ૨૦ પ્રત્યેક છુદ્ધો મળી ૪૫ પ્રત્યેક છુદ્ધોને ઉપદેશ આ ૪૫ અધ્યયનામાં વર્ણવ્યો છે. અને દ્વેલાકમાંથી સ્થયીને મનુષ્યલાકમાં જન્મ પામેલા ૪૪ પ્રત્યેક છુદ્ધોનાં ૪૪ અધ્યયના 'ઋષિભાષિત' નામથી ઓળખાય છે. એમ શ્રી સમવાયાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે. જો કે પ્રશ્નવ્યાકરણના એક અધ્યયનનું નામ 'ઋષિભાષિત' છે. પણ તેને આ ૪૪ કે ૪૫ અધ્યયનાના સમુદ્ધાયરૂપ ઋષિભાષિતોની સાથે સંખ'લ નથી. તે અધ્યયન પણ વિસ્છેદ પામ્યું છે. શ્રીભદ્મભાદ્ધ સ્વામીજએ શ્રીઆચારાંગાદિ ૧૦ સૂત્રોની નિયુધક્તઓ બનાવી છે, તેમાં આ ઋષિભાષિત સૂત્રનું પણ નામ આવે છે.

- ૭. કવચદ્વાર—આના ૧૨૯ શ્લાકા છે. શ્રીજિનભદ્દગણિ ક્ષમાશ્રમણે રચેલા શ્રી જિતકલ્પભાષ્યની ૪૭૬ મી ગાથાથી ૪૯૦ મી ગાથા સુધીની ૧૫ ગાથાઓમાં જણાવેલું કવચદ્વાર અને આ કવચદ્વારપ્રકીલ્ંક ભંને એક નથી, પણ જુદા જુદા સમજવા.
- ૮. ચતુ:શરણ—અહીં શ્રીઅરિહ'ત વગેરેનાં શરણાં સ્વીકારવાની મુખ્ય બીના કહી છે. દશ પયન્નાએામાં જણાવેલા ચતુ:શરણ પયન્નાથી આ પયન્તા અલગ છે એમ સમજલ
- હ. ચંદ્રાવેધ્યકપ્રકીલ્ ક—આનું બીજું નામ 'ચંદ્રકવેધ્ય' પણ છે. ચંદ્ર અથવા ચંદ્રક શબ્દના અર્થ ડાબી આંખની કીકી થાય છે. તેને વીંધવાનું દેષ્ટાંત દર્ધને જેમાં અંત સમયની આરાધનાનું વર્લ્યુન કર્યું છે તે '' चંદ્રાવેચ્ચकप्रकीर्णक" કહેવાય. એક ઊંચા સ્તંભની ઉપરના ભાગમાં પૂતળી ગાઠવીને તેની (સ્તંભની) પાસે રહેલા તેલથી ભરેલા તાવડામાં નીચી નજર રાખી (તાવડામાં પડેલા પૂતળીના બિખ તરફ જોઈને) જે સ્તંભની ઉપર રહેલી પૂતળીની ડાબી આંખની કીકીને ખાલ્ય મારીને વીંધવી, તે રાધાવેધ કહેવાય. આ કાર્ય જેમ અહુ જ મુશ્કેલી ભરેલું છે, અને તેને કરનારા એટલે રાધાવેધને સાધનારા જીવા ખહુ જ વિરલા હોય છે, તેમ અંત સમયે મનને સ્થિર રાખી આત્માને સંપૂર્લ સમાધિમાં રાખી ઉત્કૃષ્ટ સાત્ત્વિકી આરાધના કરવી, તે કાર્ય પણ અહુ જ મુશ્કેલી ભરેલું છે. અને તે કાર્ય ને સાધનારા જવા પણ વિરલા જ હાય છે. આની ૧૭૪ ગાયાએ છે. પાટલ કેસરબાઈ જ્ઞાનમંદિર તરફથી આ પ્રકીર્લ ક સંસ્કૃત છાયા સાથે છપાયા છે. તેમાં આર્યા વૃત્તમાં ૧૭૫

ગાથાએ છે. અહીં (૧) વિનયનું સ્વરૂપ, (૨) શ્રીઆચાર્યના ગુણા, (૩) શિષ્યતા ગુણા, (૪) વિનય સહિત નિગ્રહ એઠલે ઇન્દ્રિયદમનાદિ સ્વરૂપ, ચારિત્રને સાધનારા જીવતા ગુણા, (૫) જ્ઞાનના ગુણા (સ્વરૂપ ફલ વગેરે), (૬) ચારિત્રના ગુણા એઠલે તેની (ચારિત્રની) આરાધના કરવાથી થતા ફાયદાઓ (લાભ), (૭) સમાધિમરણના ગુણા. (આરાધના વગેરે) આ સાત પદાર્થાતું સ્વરૂપ દું કામાં સરલ પદ્ધતિએ જણાવ્યું છે. તથા છાપેલી પ્રતમાં આના બનાવનાર 'પૂર્વાચાર્ય' કહ્યા છે.

૧૦. જ'બૂસ્વામી અધ્યયન—આના ૨૧ ઉદ્દેશાઓ છે. તેમાં ચરમ કેવલી શ્રી જ'બૂસ્વામીજીના પાંચ ભવાની હકીકત કહી છે. બીજા (ઐતિહાસિક) ગ્રંથામાં આના જ'બૂદ્દપ્ટાંત, જ'બૂસ્વામી કથાનક ને જ'બૂચરિત્ર નામા કહ્યાં છે. ઉપાધ્યાય શ્રીપદ્મસુંદર ગણ્ચિ આના ખાલાવળાધ (ટળા) કર્યા છે.

૧૧. જીવવિભક્તિ--અહીં જેવાના ભેંદ વગેરે ૨૫ ગાથાઓમાં જણાવ્યા છે. આની રચના કરનાર શ્રીજિનચંદ્ર છે. એમ જૈન ગ્રંથાવલીના ૬૬-૬૭ મા પૃષ્ઠમાં કહ્યું છે.

૧૨. જ્યાતિષ્કરંડક-જેમ ઉપાંગામાં સૂર્ય પ્રજ્ઞસિ, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, જ બુદ્ધીપપ્રજ્ઞસિ આ ત્રણ પ્રજ્ઞપ્તિએ ખગાળની એટલે આકાશમાં ગતિ કરતા ચંદ્રાદિની બીનાને જુહાવે છે. તેમ પ્રકીહ્<sup>ર</sup>કામાં ખગાળવિદ્યાના આ અપૂર્વ ગ્ર**ંથ છે. દ**શ પ્**યન્નામાં કહેલા** ગાસિવિદ્યા પ્રકીર્ષ કમાં તા ખાસ જરૂરી જ્યાતિષની બીના દું કામાં કહી છે. તેથી તે પસ ખગાળ વિદ્યાના જ અંચ કહેવાય. સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિના જ આધારે આ જરાતિષ્કરંડકની રચના શાં છે. એમ આ પ્રકીર્જીકતા સ્થનાર (જેમતું નામ જાણવામાં નથી આવ્યું એવા) મહાજ્ઞાની સ્થવિર ભગવંતે શરૂઆતમાં જણાવ્યું છે. સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ સુત્રતું ખરૂ રહસ્ય સમજવામાં ભવિષ્યના જવાને ખહુ જ મુશ્કેલી પડશે, એમ વિચારીને તેમણે બીજ પણ જરૂરી ખીનાના વધારા કરી આર્યા છંકમાં આ જ્યાતિષ કરંડક પ્રકીર્ણંકની રચના કરી છે. ઘણાં શાસ્ત્રોમાં જેની અંતે પિટક, કરંડક, કે મંજૂલા શબ્દ હાય એવા ગણિષિટક, કર'ડક, રતન, મંજૂષા વગેરે શબ્દા આવે છે. અને તેની શરૂઆતમાં પણ રતન, કુલ, વગેરે ઉત્તમ શબ્દાની ચાજના થયેલી હોવાથી સમજવાનું મળે છે કે જેમ કર'ડક ઁ કર'ડિયા ) વગેને આધારભૂત પદાર્થીમાં રત્ન વિગેરે ઉત્તમ પદાર્થી ભરવામાં આવે છે, તેમ આ પ્રકીર્ણંક રૂપી કરંડિયામાં વિવિધ પ્રકારની જ્યાતિષની હકીકતો રૂપી રત્નાહિ પદાર્થા ભરેલા છે. માટે જ આતું શાસકારે 'જ્યાતિષ્કરંડક' નામ પાડ્યું તે યથાર્થ જ અઢલે અર્થ ને અનુસરતું નામ છે. દૂંકામાં એમ પણ કહી શકાય કે જ્યાતિષની (સંવત્સર નક્ષત્રાદિની) જુદી જુદી હકીકતા રૂપી રત્નાથી ભરેલો જે કરંડિયા, તે જ્યાતિષ્કરંડક કહેવાય. એ જ પ્રમાણે ગણિપિઠકની અને રતન મંજાુષાની પણ વ્યાપ્યા સમજવાની છે. એટલે ભાવાચાર્યના વિવિધ પ્રકારના શુતજ્ઞાનાદિના જે

દાઅડા તે ગિલિપિટક કહેવાય. રત્નાની જે પેઠી તે રત્નમંજાયા કહેવાય. આ રીતે જ્યાતિષ્કરંડક નામને ઉદ્દેશીને ખાસ જરૂરી ખીના જણાવીને આ પ્રકીર્ણંકના દરેક અધિકારને પ્રાભુત શબ્દથી એાળખાવ્યા છે. તેવા ૨૧ પ્રાભુતામાંના દરેક પ્રાભુતમાં કહેલી બીના ટુંકામાં કહું છું. તે અનુક્રમે આ પ્રમાણે જાણવી: (૧) પહેલા પ્રાભ્તમાં કાળનું માપ કરવાનો બીના જગાવી છે. (ર) બીજા પ્રાભુતમાં સંવત્સરના પાંચ ભેદા, તે દરેક સંવત્સરના દિવસાદિનું પ્રમાણ વગેરે ખીના જણાવી છે. (૩) ત્રીજા પ્રાભુતમાં અધિક મહિનાનું વર્ણન કર્યું છે. (૪) ચાથા પ્રાલ્યૃતમાં પર્વતિથિનું વર્ણન કર્યું છે, (૫) પાંચમા પ્રાભૃતમાં અવમરાત્ર એટલે ક્ષયતિથિતું વર્ણન કર્યું છે. (૬) છકા પ્રાભૃતમાં નક્ષત્રાના પરિજ્ઞામાદિની બીના કહી છે, (૭) સાતમા પ્રાભુતમાં ચંદ્રની ને સૂર્યની સંખ્યા વગેરે પહાર્થાનું સ્વરૂપ કહ્યું છે, (૮) આઠમા પ્રાભુતમાં ચંદ્રની ગતિનું, સૂર્યની ગતિનું તથા નક્ષત્રાની ગતિનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. (૯) નવમા પ્રાભુતમાં ચંદ્રાદિની સાથે નક્ષ-ત્રાના થતા યાગની ખીના એટલે ચંદ્રની સાથે કે સૂર્યની સાથે કયા નક્ષત્રોના યાગ કેટલા ટાઈમ રહે? આ પ્રકાના ખુલાસા વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. (૧૦) દશમા પ્રાભુતમાં જ અહીપમાં સૂર્યના માંડલા કેટલા છે ને ચંદ્રના માંડલા કેટલા છે? આ પ્રશ્નના ઉત્તર આપ્યા છે. (૧૧) અગીઆરમા પ્રાભૃતમાં ૬ માસના પ્રમાણવાલા ઉત્તરાયણાદિની બીના કહી છે. (૧૨) બારમા પ્રાભ્તમાં આવૃત્તિ વગેરેની હકીકત કહી છે. (૧૩) તેરમા પ્રાભુતમાં એક મુહૂર્તમાં દરેક મંડલ (માંડલા)માં ચંદ્ર, સૂર્ય કે નક્ષત્ર કેટલી ગતિ કરે ? (કેટલું ચાલે ?) આ પ્રક્ષના સ્પષ્ટ ઉત્તર જણાવ્યા છે. (૧૪) ચીકમા પ્રાક્ષતમાં વર્ષાત્રહુ વગેરે કે ત્રહતુઓનું વર્ણન કર્યું. છે. (૧૫) પંકરમા પ્રાક્ષતમાં વિયુવાનું વર્ણન કર્યું છે. (૧૬) સાલમા પ્રાભૃતમાં વ્યતિપાતાદિનું વર્ણન કર્યું છે. (૧૭) સત્તરમાં પ્રાભુતમાં સૂર્યના તાપ ક્ષેત્રાદિની હકીકત જણાવી છે. (૧૮) અહારમા પ્રાભુતમાં દિવસ કયારે વધે (માટા થાય)? ને ક્યારે ઘટે (નાના થાય)? આ પ્રશ્નના ખુલાસા કર્યા છે. (૨૦) વીશમા પ્રાભૃતમાં પ્રનષ્ટ પર્વ તું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. (૨૧) એકવીશમા પ્રાભૃતમાં પીરુષીનું પ્રમાણ વગેરે ખીના વર્ણવી છે. આ મૂલ ગ્રંથ પણ સમજવામાં કઠીત છે, એમ સમજીને નિર્વાણકલિકાદિ શ્રંથાના ખનાવનાર શ્રીપાદલિપ્તસૂરિ મહારાજે જૈન મહારાષ્ટ્રીય ભાષામાં વૃત્તિ રચી હતી. તેમાંનાં કેટલાંક અવતરણા શ્રીમલયગિરિ મહારાજે રચેલી દીકામાં મળી શકે છે. તે ઉપરથી જણાય છે કે શ્રીપાદલિય્તસૂરિજીકૃત ટીકા વગેરેના આધારે શ્રીમલયગિરિ મહારાજે ટીકા ખનાવી હોય એમ સંભાવ છે. આ શ્રીમલયગિરિ વિરચિત ટીકા છપાઈ છે, ને તે આ જ્યાતિષ્ક-રંડકની ખીના સમજવામાં ખહુ જ મદદ કરે છે. કારણ કે તેમાં સરલ શબ્દાની રચના છે. ને દીકાકારની પદાર્થ તત્ત્વને નિરૂપણ કરવાની (કહીને સમજાવવાની) રોલી પણ બહુ જ સરલ છે. જેમ જીવસમાસ વાલભી વાચનાને અનુસરતું આગમ ગણાય છે,

તેમ આ જ્યાતિષ્કરંડક પ્રકીર્ણંક પણ તેવું જ છે, એટલે તે પણ વાલભી વાચનમાં ગણાય છે. બે વાચનાઓ વધારે સુપાંસદ્ધ છે, તેથી તેનું વર્ણંન મગધસંઘ (પાટલિયુત્ર પરિષદ્દ)ની બીના સાથે દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું.

### મગધસંઘ–માસુરીવાચના-વલભોવાચના

પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવના નિર્વાણથી લગભગ એક્સા વર્ષો વીત્યા ભાદ બીજા સૈકામાં ન દરાજાના રાજ્ય કાલે મગધ દેશમાં લાગલાગઢ બાર વર્ષ સુધી ભયંકર દુકાળ પડ્યા. તે ઠાઈમે સંઘના નિર્વાહ થવામાં આકરી મુશ્કેલી આવી પડી, તેથી મુનિવરાએ માંઢે રાખેલા શ્રીજિનાગમાના પણ તેમને થતા વિસ્મરણાદિ કારણાથી હાસ થવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થયા. આ કારણથી જ્યારે દુકાળ દૂર થતાં સુકાળ થયા; તે અવસરે પાટલિયુત્ર (પટણા ) માં શ્રી સંઘ લોગા થયા, ને જે સુનિવરાદિને જેટલું શ્રતજ્ઞાન યાદ હતું તે બધું ક્રમસર એકડું કરી અગિયાર અંગાની સંકલના 'કરી આતું નામ મગધરાં ઘ-સંમેલન અથવા પાડલિયુત્ર પરિષદ્ કહેવાય છે. આ રીતે જોકે ૧૧ અ'ગા સ'ધાયા, પણ ભારમા દબ્દિવાદને સાંધવામાં મુશ્કેલી પડી. આ વખતે શ્રીસ'ઘને વિચાર કરતાં જણાયું કે તેપાલ દેશમાં ચૌદ પૂર્વીના જાણકાર શ્રીભદ્રભાહુ સ્વામી મહારાજ' મહાપ્રાણાયમ ધ્યાનને સાધી રહ્યા છે, તેથી તેણે તેમની પાસે શ્રીસ્થુલિભક્ઝ<sup>3</sup> આદિ સાધુઓને પૂર્વે ભણવા માટે માકલ્યા. તેમાં શ્રીસ્થ્રુલિભક્ઝ શ્રી®ત્પાદપૂર્વાદિ ૧૦ પૂર્વો અર્થ સાથે, તે છેલ્લાં ચાર પૂર્વે (અર્થ વિના) મૂળમાત્ર ભણ્યા. આ અવસરે શ્રીસ્થૂલિભક્ષ્છ મહારાજના પૂર્વાવસ્થાના (સંસારી પણાના ) બહેન યક્ષાસાધ્વી દ્વારા મળેલા (૧) ભાવના અધ્યયન, (૨) વિમુક્તિ અધ્યયન, (૩) રતિકહપ અધ્યયન, (૪) વિવિક્તચર્યા અધ્યયનામાંના શરૂઆતનાં છે અધ્યયના શ્રીઆચારાંગની ચૂલિકા તરીકે સ્થાપ્યાં, ને છેવટના ળે અધ્યયના શ્રીદ્રશ વૈકાલિકસૂત્રની ચૂલિકા તરીકે સ્થાપિત કર્યા. છેલ્લા ચૌદપૂરી શ્રસ્થૂલિભદ્રજી વીઠ નિઠ

<sup>1.</sup> આ હુકાકત શ્રીહરિલક્સ્સ્રિરિ મહારાજે ખનાવેલા ઉપદેશપદની ત્રણ ગાયાના આધારે કહી છે. તેના સાર દ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા—આ વખતે ખાર વર્ષ સુધી દુકાલ પડ્યો, તેથા સર્વ મુનિ સમુદાય સમુદ્રના કાંઠે રહેલા પ્રદેશામાં વિચરવા લાગ્યા. જયારે દુકાલ મટી સુકાલ થયા ત્યારે તે મુનિ સમુદાય ફરીને પાટલિપુત્રમાં આવ્યા, એટલે શ્રીસ'ધને શ્રુતજ્ઞાનની આવી ચિંતા થઈ કે "કાતી પાસે કેટલું અર્થક્ષ્મ શ્રુપ્તાન છે. ! આથી તેણે જેને જે આગમાના ઉદ્દેશા, અધ્યયન વગેરે યાદ હતા, તે અધાં, કમસર એકઠાં કરી ૧૧ અંગા સ્થાપિત કર્યા. આ ગાના શ્રીપરિશિષ્ટ પર્વ, ત્રક્ષમ પ્રકરણ વૃત્તિ, લરતેશ્વરભાદુભલિ વૃત્તિ વગેરે શ્રાંથામાં પણ જણાવી છે.

ર. શ્રીભદ્રભાહુરવામીછ લી∘ સં∘ ૧૭૦માં સ્વર્ગે ગયા. ૩. આ શ્રીસ્થૂલિભદ્રજી મહારાજ નાગર બ્રાહ્મણ ન'દ રાજાના શક્કાલ મંત્રીના પુત્ર હતા તેમણે લી∙ સં∘ ૧૫૬માં દીક્ષા લીધી.

સં૦ ર૧૯ માં સ્વર્ગ ગયા. આ રીતે પરિશિષ્ઠ પર્વાના નવમા સર્ગમાં જણાવેલી ભીના ધ્યાનમાં લેતા સમજવાતું મળે છે કે શ્રી વીં નિંગ સંગના બીજા સૈકાથી જ શ્રુતજ્ઞાનના જે હાસ (ઘટાઉદ) થવા માંડધા હતા, મગધમ ધે તે શ્રુતજ્ઞાનને (૧૧ અંગાને) સંઘરિત (બ્યવસ્થિત) કર્યું. કાલકમે તેવા પ્રસંગા (શ્રુતજ્ઞાનને ઘરવાના પ્રસંગા) વધુ ઉપસ્થિત થવા લાગ્યા. તેમાં પુરાવા એ પણ છે કે વીંઠ સં૦ રહેર માં સંપ્રતિ રાજાના રાજ્યકાલે શ્રીચ્પાર્ય સુહસ્તિ સ્રિના સમયમાં ભારવર્ષી દુકાળ પડ્યા હતા, તેના પ્રતાપે ભાષેલું શ્રુતજ્ઞાન ભૂલાવા માંડ્યું, પાઠક અને ભાષ્યનારા મુનિવરા પણ કાસધર્મ (મૃત્યુ ) પામ્યા. આવાં અનેક કારણાને લઇને શ્રુતજ્ઞાન ઘટવા માંડયું. (વિચ્છિત થવા માંડસું.) તે પછી લગભગ ચાર સેકા (૪૦૦ વર્ષો) વીત્યા ખાદ વી૦ સં૦ છઠ્ઠા સૈકામાં પૂજ્ય શ્રી સ્કંદિલાચાર્ય અને રાગિણી રકિમણીને ચારિત્રની ચ્યારાધનામાં જેડનાર શ્રી 'વજસ્વામીજીના નજીકના **ટાઈમે વળી બીજો ભય**ંકર આરવર્ષી દુકાળ પડયો. આ હકીકત શ્રી નંદીસુત્રશૂર્ણિ આદિ થંથામાં વિસ્તારથી જબાવી છે. તેના સાર એ છે કે આ ભયંકર દુકાળને લઇ ને સાધુઓને સંયમાદિના નિર્વાહ નિમિત્તે જુદા જુદા સ્થળે વધારે વિહાર કરવા પડયો. તેથી તેઓ શ્રુતજ્ઞાનનું ગ્રહણ (વાંચન) પરાવૃત્તિ (સૂત્રનું યાદ કરવું) અને અનુત્રેક્ષા (અર્થની ચિતવના) કરી શક્યા નહિ, એથી પણ શ્રુતજ્ઞાનના વિશેષ ઘટાડા થયા અને જ્યારે ત્યાં કૂરી સુકાલ થયા ત્યારે મથુરા નગરીમાં પૂજ્ય શ્રી સ્કંદિલાચાર્ય વગેરે સંધે માટા સાધુ સમુદાય ભેગા કરી જે મુનિને જેટલું શ્રુત યાદ આવ્યું તે ખધું કાલિક શ્રુતજ્ઞાન સંઘટિત (વ્યવસ્થિત) કર્યું. આ દુકાળે તા માંડમાંડ ખચી રહેલ તે શ્રુતજ્ઞાનની ઘણી હાનિ કરી નાખી. આ ઉદ્ધારને ' માથુરી વાચના ' કહેવામાં આવે છે. તે (વાચના ) શુરસેન દેશના પાદનગર મથુરામાં થઈ હતી. માટે તે શુતજ્ઞાનમાં સંભવ છે કે શીરસેની ભાષાનું મિશ્રણ થયેલું હાય. લગભગ આ ઢાઈ મે આવે રક્ષિતસૂરિ મહારાજે શ્રી અનુયાગદ્વારસૂત્રની રચના કરી હતી. તે પછી વીર નિર્વાણથી લગભગ ચાર સૈકા વીત્યા બાદ એટલે દશમા સૈકામાં પડેલા બાર વર્ષના દુકાળના પ્રતાપે ઘણાં બહુશ્રુતાનું અવસાન (મૃત્યુ) થયું. તેથી પ**હે**લાં ભચેલા શ્રુતમાં પણ ઘણા ઘટાઉા થયા. કાલકમે વિ. સં. ૯૮૦ વધે (એટલે વીર. સં. ૫૧૦ માં ) પૂજ્ય શ્રીદેવર્હિંગણિ ક્ષમાશ્રમણ મહારાજે વલભીપુરમાં મુનિ સમુદાય લેગા કરી જે જે શ્રુતજ્ઞાન યાદ હતું તે તે ગુદિત અલુદિત આગમના પાઠાને ક્રમસર પાતાની સુદ્રિથી સાંકળી (સંકલિત કરી) પુસ્ત-કારૂઢ કર્યા. આ વખતે લખવાનુ ઘણું હતું અને સૂત્રમાં વાર'વાર સરખા પાઠાના ... આલાવા આવે તેથી વારવાર લખવાને બદલે '' જેમ બીજા અમુક સ્ત્રમાં છે તેમ જાણી

<sup>🤋</sup> આ બીના શ્રીમેરતુંગ સ્રસ્કિત વિચારશ્રેષ્ટ્રિમાં પણ જણાવી છે.

क्षेतु '' क्ये रीते सूचना डरवामां आवी हती. दृष्टांत तरीडे को विमानने। अधिडार आवे ने ते श्रीक सूत्रमां है। ये तो 'जहा स्वपसेणीए' (यथा राजप्रश्रीये) '' केम राय- पसे हीमां डहीं के तेम काही क्षेतु'' का रीते आधार टांडवातुं राण्युं. आ डारख्यी आंग सूत्रोनी क्षक्षामण् हिपांग सूत्रोमां डरी के. अने हिपांग सूत्रोनी क्षक्षामण् आंग सूत्रोमां डरी के. आतुं नाम 'वल्लीवायना' डहेवाय. क्येतिहासिड अधामां डहीं के आ वायनाना टाइमे श्रीदेववायड ग्रिको ज्ञानप्रवाद पूर्वमांथी हिद्दरीने श्रीनंदीस्त्रनी रथना डरी.

આ રીતે મગધસંઘની અને માથુરી વાચનાની તથા વલસી વાચનાની બીના જરૂરી હોવાથી દુંકામાં જણાવી દીધી.

૧૩. યાનિપ્રાભુત—અહીં અસમાન અનેક દ્રવ્યના સંયાગની યાનિએા ( શક્તિ, સામધ્ય ) સર્પ, સિંહ વગેરે પ્રાણીઓ, મિલ્લો, સુવર્ણ વગેરે વિવિધ જાતના પદાર્થાની ઉત્પત્તિનું વર્ણુ'ન કહું<sup>દ</sup> છે, એમ મલધારિ શ્રીહેમચંદ્રસૂરિ મહારાજે વિશેષાવશ્યકની ૧૭૭૫ મી ગાથાની ટીકામાં કહ્યું છે. અહીં ટીકાકારે મૂલ ગાથામાં જણાવેલા " जे।णिविहाण " શબ્દથી ચાનિપ્રાભૃત પ્રકીષ્ક્ર ક્ષેમજવાની સૂચના કરીને તેમાં શી બીના વર્જુવી છે? આ પ્રકાના ખુલાસા મૂલ ટીકાદિના આધારે કર્યો છે. અને શ્રી પ્રભાચ'દ્રસુરિકૃત શ્રીપ્રભાવકચરિત્રમાં જણાવેલા શ્રીપાદલિપ્તસુરિ પ્રથ'ધના ૧૧૫ મા શ્લાેકથી ૧ર૭ મા શ્લાેક સુધીના ૧૩ શ્લાેકમાં કહ્યું છે કે મહાજ્ઞાની શ્રીરદદેવસૂરિ મહારાજ પાતાના શિષ્યને આ ચાનિપ્રાભુત ભણાવતા હતા. તેમાં તેમણે શિષ્યને સમજાવ્યું કે આવા આવા દ્રવ્યસંધાગથી બનાવેલા ચૂર્જુને પાણીમાં નાખતાં ઘણાં માછલાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ હકીકત ઉપાશ્રયની નજીકમાં થઇને જતાં એક મચ્છીમારે સાંભળી ને તે પ્રમાણે પ્રયાગ કર્યો, તેથી તેથે, તે ધ'ધામાં (મચ્છીમારના ધ'ધામાં) ઘર્લ્ડ દ્રવ્ય પૈકા કર્યું. આચાર્ય મહારાજે આ બીના જાણી તેને ( માછીને, મચ્છીમારને ) પાપ કરતાં અઠકાવ્યા ને આ હકીકતનું મૂલ કારણ શાધી કાઢયું. આની પછી ૧૧૮ મા શ્લાકમાં સિંહની પણ હકીકત જણાવી છે. તથા શ્રીવ્યવહાર સ્ત્રના ભાષ્યની (પ૮) અઠ્ઠાવનમી ગાથામાં ધાનિપ્રાભુતની અપવાદિક બીના જણાવી છે. તેમજ બૃહ-કલ્પ્યસૂત્રના ભાષ્યની ૧૩૦૩ મી ગાથામાં 'जोणि ' ના અર્થ' योतिप्रापृत કર્યો છે. પણ આગળ જતાં ૧૩૧૩ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે યાનિપ્રાભુત અને સૂડામણિ આ બે પ્રધા જ્યાતિષના છે. એટલે જ્યાતિષની હકીકતને જણાવનારા છે. આ હકીકતને ધ્યાનમાં લેતાં એ વિચાર ઉદ્દભવે (પ્રકટે) છે કે આ જ્યાતિષના વર્ણું નવાળા યાનિપ્રા**ભ**ત અને વિવિધ પ્રકારના દ્રવ્યાના સંયાગથી ઉત્પન્ન થતા પદાર્થીના સ્વરૂપને જણાવનાર '' ધાતિપ્રાભુત '' ખેને ગ્રંથા અલગ અલગ હોવા જોઇ એ. અથવા કઠાચ તે એક જ ગ્રંથ હોય, તાે આ બહુત્કલ્પભાષ્યની ૧૩૧૩ મી ગાથાના આધારે કહી શકાય કે તેમા

જયાતિષતું વર્ણિત પણ વધારે પ્રમાણમાં કર્યું હોય. જેમ અહતકલ્પભાષ્યમાં યાનિ-પ્રાભૃતત્તું નામ જણાવ્યું છે, તેમ આજ સૂત્રના ( ખૃહત્કલ્પના ) દીકાકાર શ્રીક્ષેમકીર્તિ મહારાજે પણ છાપેલી ખૃહત્કલ્પસુત્રની ભુકના ૪૦૧ મા પાને 'ધાનિપ્રાભૃત'નું નામ જણાવ્યું છે. કેટલાએક વિદ્વાના " શ્રીહરિભદ્રસૂરિકૃત પહેલા પંચાશકના બીજા \*ક્ષાકની ટીકામાં શ્રીઅભયદેવસ્રિએ કહેલા निमित्तशास्त्रं ज्योतिषप्राभृतप्रभृतिकम्" (એટલે જ્યાતિષ પાહુઉા વગેરે નિમિત્ત શાસ્ત્રો જાણવાં) આ વચનથી ધાનિપ્રાભ્યતને અપ્ટાંગ નિસ્મિત્તની હકીકતથી ભરેલા ગ્રંથ માને છે, પણ સત્ય બીના એવી છે કે તેમાં અષ્ટાંગ નિમિત્તની ખીતા જણાવી તથી. પણ અમુક અમુક પદાર્થીની સાથે અમુક અમુક પદાર્થ મેળવવાથી અમુક પદાર્થ થાય; આ રીતે વિવિધ પદાર્થીની ઉત્પત્તિનાં નિમિત્તકારણાની હકીકતને જણાવનાર યાનિપ્રાભૃત છે એમ સમજવું, એટલે 'નિમિત્તશાસ્ત્ર' અહીં 'નિમિત્તશાસ્ત્રના અર્થ નિમિત્તકારણ પણ થાય છે, એ જરૂર યાદ રાખવું જોઈએ. તથા શ્રીસદ્ધારસૂર વિરચિત પ્રાકૃત ક્રથાવલીમાં પાદલિપ્તસૂરિના ચરિત્રમાં ચાર પ્રાભૃતા જણાવતાં યાનિ-પ્રાભુત, નિમિત્તપ્રાભૃત, વિદ્યાપ્રાભૃત, અને સિદ્ધપ્રાભૃતનાં નામ કહ્યાં છે, તેમજ શ્રી સૂત્રકૃતાંગના પહેલા શ્રતસ્ક ધના આઠમા અધ્યયનની નિયુધ્તિની હરૂ મી ગાથાની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે વિવિધ પ્રકારના દ્રવ્યાના સામર્થ્યને સમજવા માટે 'યાનિપ્રાભુત ' **ગ'થ જોવાે જોઈએ. આ રીતે શ્રીજિતકલ્પસ્**ત્રની સિદ્ધસેનસ્**રિકૃત ચૃ**ર્ણિમાં ( પૃષ્ઠ ર૮ માં ) ' યાનિપ્રાભૃત 'ના ઉલ્લેખ કર્યા છે. શ્રીજિનદાસમણિએ નિશીથસૂત્રના ચાથા ઉદ્દેશાની વિશેષ ચૂર્લિ માં આ ધાનિપ્રાભુતને ઉદ્દેશીને કહ્યું છે કે આ ધાનિપ્રાભૃતના જાણકાર મુની ધરા ( શ્રીજિનશાસનની રક્ષા પ્રભાવનાદિ ખાસ કારણે ) એકેન્દ્રિય સુધીના પ્રાણીઓ ઉત્પન્ન કરી શકે. જેમ શ્રીસિદ્ધસેને ધાડા ભનાવ્યા હતા. આ બીના બૃહત્કલ્પ ભાષ્યની ૨૬૮૧ મી ગાથાની વૃત્તિમાં પણ જણાવી છે. તથા આ ચાનિપ્રાભૃતના ઉદ્લેખ નિશીથસૂત્રના ૧૮ મા ઉદ્દેશાની વિશેષ ગ્રૂર્ણિમાં પણ શ્રીજિનદાસગણિમહત્તરે કર્યા છે. જે યાનિની હકીકતને જણાવે, તે યાનિપ્રાભૃત કહેવાય. છેદસ્ત્રોની જેમ આવા ગૃદ રહસ્યવાળાં શાસ્ત્રો સંપૂર્ણ લાયકાત ધરાવનારા મુનિવરાને મધ્યરાતે જેમ અધાગ્ય જીવાના કાને એક શબ્દ પણ ન ૫૩, તે રીતે ભણાવાય છે. આમાં કહેલી હકીકતના ઉપયોગ ગમે તે કારણે કે કાઈ પણ ઠાઈમે કરવાના હાય જ નહિ. દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવના જાણકાર મહાગીતાથ મહાત્માં એ જેમ શ્રીવજસ્વાસીએ સંઘની આપત્તિ દૂર કરી; બેન્ના નદીમાં ચૂર્જું નાખી નદીના અ'ને કાંઠા ભેગા કરી નદી ઉતરીને પેલે પાર જનાર આચાર્ય મહારાજે અપૂર્વ જિનશાસનની મહાપ્રભાવના કરી; તેમ–તેવાં ખાસ કારણા ઉપસ્થિત થયાં હાય, ત્યારે જ સંપૂર્ણ રીતે લાયક પૂર્વધરાદિ મહાપુરુષો જ અહીં જ્ણાવેલા પ્રયાગામાંના કાઇ પસુ પ્રયાગ કરી શકે. આ યાનિપ્રાભતની વિ૦ સં૦ ૧૫૮૨ માં લખેલી એક છિન્નભિન્ન હસ્ત પુસ્તિકા (હાથપાથી) પૂનાના ભાંડારકર પ્રાપ્ય વિદ્યા

સંશાધન મંદિરમાં હયાત છે. એમા આ ધાનિપ્રાભૃતના કર્તા પન્હપ્રવણ કહ્યા છે. દિગ'બર સ'પ્રદાયના પ્રવચનસારની પ્રસ્તાવનામાં કહેલા ૪૩ પ્રાભૃતોમાં 'ધાનિપ્રાભૃત'-નું નામ જણાવ્યું છે. પણ તે અને આ ધાનિપ્રાભૃત ભ'ને અલગ અલગ જ છે એમ સમજવું.

૧૪. તીર્થોદ્રગારિક –તીર્થ એડલે શ્રી મહાવીરપ્રભુના શાસનનું વર્ણન કરનારા ઉદ્યારા એટલે વચનાથી ગુંથાયેલા (સ્થાયેલા) જે પ્રકીર્જક, તે તીર્થાદ્યારિક પ્રકીર્જક કહેવાય. એમ તેમાં કહેલી હકીકતના આધારે જણાવ્યું છે. અહીં આર્યા છંદની ગાયાંઆ ૧૨૫૭ છે. આની કેટલીક પ્રતામાં ૧૨૩૩ અને કેટલીકમાં ૧૨૫૭ કુલ ગાથાના અંક જુણાવ્યા છે. અહીં શરૂઆતની ત્રણ ગાયાઓમાં ૨૪ તીર્થ કરોને નમસ્કાર કરવા રૂપ મગલાચરણ કરીને ચાથી, પાંચમી અને છઠ્ઠી ગાયામાં કહ્યું છે કે પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવે રાજગૃહી નગરીના ગુણશીલ નામના ખગીચામાં શ્રીગૌતમાદિ ગણધરાની આગળ એક લાખ પદના પ્રમાણવાળા જે આ તીર્થાદ્ગારિકના અર્થની પ્રરૂપણા કરી હતી, તેના આધારે દું કામાં આ તિત્થાગાલી ( તીર્થાદ્દગારિક પ્રકીર્ણંક ) ની રચના કરું છું. પછી ૭ મી ગાચાથી ૨૬ મી ગાથા સુધીની ૨૦ ગાથાએામાં અનુક્રમે કાળતું સ્વરૂપ જણાવવાના પ્રસંગ પલ્યાપમનું ને ૬ આરાનું વર્ણન કર્યું છે. પછી મહમી ગાથાથી ૯૦મી ગાથા સુધીની ૧૪ ગાથાઓમાં યુગલિયાનું અને કુલકરાનું વર્ણન કર્યું છે. પછી હામી ગાથાથી રહરમી ગાથા સુધીની ૧૮૩ ગાથાએામાં પાંચ ભરત ક્ષેત્રોમાં અને પાંચ ઐરવત ક્ષેત્રોમાં પહેલા તીર્થ'કરતું સ્થવન, ૧૪ સ્વધ્ના, (અહીં પ્રાસાદનું ને નાગ-ભાવનનું અલગ અલગ વર્ષું ન કર્યું છે ) જન્મ, દિષ્કુમારીઓએ કરેલા મહાત્સવ, ઐરાવણ હાથી ઉપર બેસીને ઇંદ્રાગમન, ઇંદ્ર પાંચ રૂપ કરી પ્રભુને મેરૂપર્વતની ઉપર લાવે. જન્માભિષક વગેરે હકીકત સમજાવી છે. પછી રહરમી ગાયાથી દ્રવછમી ગાયા સુધીની ૩૪૫ ગાયાઓમાં શ્રીઆદિનાથપ્રભુતું જીવન, ભરતક્ષેત્રાદિ દશ ક્ષેત્રોમાં થયેલા પહેલા તીથ' કરનાં ને પહેલા ચક્રવિત્ત નાં નામા, અને તીથ' કરોના જુદા જુદા બાલ, તથા ભરતક્ષેત્રાદિ દશ ક્ષેત્રોના ચક્રવર્તિઓતું ને વાસુક્રેવોનું વર્ણન તેમજ તે ખંનના બાલા વગેરે હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવના નિર્વાણ થયા પછીના પાલક, નંદરાજા, મૌર્યવંશીય રાજાઓ, પૂષ્યમિત્ર, બલમિત્ર ભાનુમિત્ર, નભ:સેન ગઢ ભિલ્લ આ રાજાઓના રાજ્યકાલાદિની ખીના, અને ભવિષ્યમાં થનાર કદકોરાજાન વિસ્તારથી વર્ણન, કત્તરાજ, ત્યાર પછીના રાજવંશ, વિમલવાહન રાજ વગેરેન વર્ષ્યુત ૬૧૮ મી ગાથાથી ૬૯૮મી ગાથા સુધીની ૮૦ ગાથાઓમાં વિસ્તારથી કર્યું. છે. પછી ૬૯૮મી ગાથાથી ૭૦૬મી ગાથા સુધીની ૯ ગાથાએમમાં શ્રુતજ્ઞાનની હાનિ થવાની ખીના અને વી નિ મં દુષ્રમાં દશ પદાર્થીના વિચ્છેદ, તથા વી નિ સં ૧૭૦ માં ચૌદ પૂર્વેમિાનાં છેલ્લાં ચાર પૂર્વેનાિ વિચ્છેદ વગેરે હકીકત પ્રશ્નોત્તર રૂપે

જણાવી છે. પછી ૭૦૭ મી ગાથાથી ૮૦૧ મી ગાથા સુધીની ૯૫ ગાથાઓમાં અતિ-હાસિક હકીકત જણાવતાં કહ્યું છે કે જ્યારે ચાથા આરાનાં ૭૫ વર્ષો, અને સાડી મ્માઠ મહિના બાકી રહ્યા, ત્યારે પ્રભુશ્રી મહાવીરના જન્મ થયા, ૩ વર્ષ અને ૮ા મહિના ખાકી રહ્યા ત્યારે તે પ્રભુશ્રી મહાવીર નિર્વાણપદને પામ્યા. આની પંછી શ્રા સુધર્માસ્વામીથી માંડીને શ્રીસ્થૂલિભદ્રજી મહારાજ સુધીની પરંપરાનું વર્ણન કરીને મધ્ય દેશમાં પડેલા માેઠા દુકાળની, અને છેલ્લાં ચાર પૂર્વોના વિચ્છેદ પામવાની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ પ્રસંગ શ્રી ભદ્રભાહુરવામી મહારાજે શ્રીસ્થૂલિભદ્રજની કરેલી પ્રશાસાતું અને તેમના ત્યાગ, દુષ્કર કાર્ય, મહાસ્વાધ્યાય, મહાધ્યાન વગેરે ગુણાતું વર્ણન કરીને ઋદ્રિગારવતું દૂષણ (શ્રુતમદથી સિંહતું રૂપ વિકુર્વ્યાતું દૂષણ ) જણાવ્યું છે. પછી ૮૦૪ મી ગાથા સુધીની ત્રણ ગાથાએ માં શુતજ્ઞાનના વિચ્છેકના અને રાજ-વંશના વિચ્છેદના ઇતિહાસ જણાવતાં કહ્યું છે કે જ્યારે સ્વાધ્યાય વંશના (ચૌદ પૂર્વાદિને માઢે રાખીને પરાવૃત્તિ આદિ રૂપે પાઠ કરનારી શ્રમણ મુનિવરાની પર પરાના ) વિ-છેદ થયા, ત્યારે અંગવંશ, નંદવંશ ને મરૂઅવંશ ( મૌર્ય વંશ-કદપક બ્રાહ્મણના મંત્રીવ'શ )ના પણ વિચ્છેક થયા. પછી ૮૦૫ મી ગાયાથી ૮૨૯ મી ગાયા સુધીની રપ ગાયાઓમાં કહેલી બીનાના દૂંક સાર એ છે કે છેલ્લા ચીઠ પૂર્વધર શ્રીસ્થૃલિ ભક્છ સ્વર્ગ જતાં છેલ્લાં ચાર પૂર્વોના, ને પૂર્વે જણાવેલા ત્રણ વંશા (અંગવંશ, ન દવંશ ને મંત્રીવંશ)ના વિચ્છેદ થયા. અને છેલ્લા દશ પૂર્વધારક આર્ય શ્રીસત્યમિત્ર મહારાજ થયા. તથા વોર્ગનિંગ ૧૦૦૦માં પૂર્વજ્ઞાનના વિનાશ થયા. તેમજ વીર્ગનિંગ સં૦ ૧૨૫૦ માં આવેલિનનગણી યુગપ્રધાન પુષ્યમિત્રજી મહારાજની પછી શ્રીભગવતી-સ્ત્રના હાસ થયા. વળી વીં સં ૧૩૦૦ માં યુગપ્રધાન માઢર સંભૂતિગુપ્તની પછી સમવાયાંગના હાસ થયા. વીo સંo ૧૩૫૦ માં યુ૦ આવે ( રક્ષિત ) પછી શ્રીસ્થાનાંગ-સ્ત્રતો હાસ થયા. વીં સં ૧૪૦૦માં યુ૦ જયેષ્ઠાંગ ગણિની પછી અહત્કલ્પસૂત્ર અને વ્યવહારસૂત્રના હાસ થયા. અને વીઠ સંઠ ૧૫૦૦માં ક્લ્યુમિત્રની પછી દશાકલ્પ સૂત્રના ને ૧૯૦૦માં ભારદ્વાજ ગાત્રીય મહાશ્રમણ પછી સુત્રકૃતાંગના હાસ થયા. પછી ક્રમસર આચારાંગાદિના હાસ વગેરેની પણ હકીકત જણાવી છે. અહીં ગાથાઓમાં વધારે અશુદ્ધિ હેાવાથી ખરેા અર્થ જાણી શકાતા નથી. ૮૩૦ મી ગાયાથી ૮૭૯મી ગાથા સુધીની ૫૦ ગાથાએામાં ભવિષ્યમાં થનાર શ્રી દુપ્પસહસ્(રજીના પૂર્વભવ, જન્મ, શ્રીનાગિલાચાર્યની પાસે દુષ્પસહસ્**રિજીએ દીક્ષા લેશે, તેમના અ**ભ્યાસ દરાવૈકાલિક-સૂત્ર સુધીના, પાંચ ભરતક્ષેત્રોમાં ને છેલ્લા સંઘમાં એકેક વ્યક્તિ દ્ધાય. આ ભરતક્ષેત્રમાં આo ૬<sup>૨</sup>૫સહસૂરિ, સાધ્વી ફ્રલ્યુશ્રી, નાગિલ શ્રાવક, અને સત્યશ્રી શ્રાવિકા, વિમલવાહન રાજા, સુમુખમંત્રી, ૨૦ વર્ષ નું આયુષ્ય, ઉત્કૃષ્ટ તપ અકુમભક્ત, ઇંદ્રે કરેલી

૧.-આ શ્રીદિન્તગણીની પરંપરામાં શ્રાં સિદ્ધસેન ગણી થયા હાય, એમ સંભવે છે.

શ્રી સંઘની સ્તુતિ ( નંદીસૂત્રનો ગાયાને અનુસારે ), દુપપસહસૂરિ વગેરેનું અંતે કાલ-ધમ પામી જીદા જીદા દેવલાકમાં જવું, દશવૈકાલિકસૂત્રના વિનાશ, બે ચારિત્રોના વિચ્છેદ, તીર્થના વિચ્છેદ, ર૧૦૦૦ વર્ષ પ્રમાણ શ્રીવીરશાસનના કાળ, તેની પહેલાં (વચમાં) ધર્મ આદિતા નિધેધ કરતારતે દંડ, આ તમામ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીતે ગિલિપિટક અને સ્યાદાદનું વર્ણન કરી પાંચમા આરાની સમાપ્તિ જણાવી છે. પછી ૮૮૦ મી ગાથાથી ૯૨૬ મી ગાયા સુધીની ૪૭ ગાયાએકમાં ત્રીજ ને ચાયા વ્યાસના ભરતક્ષેત્રતું વર્ણન કરતાં ૧૦ આશ્ચર્યા, દુષ્યમકાળના ચતુવિધ સંઘ, રાજા અને પ્રજાની તથા દેશની પરિસ્થિતિ, ધર્મા, દાન, શીલ, ઔષધ વગેરેનું પણ સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. પછી હરુ૭ મી ગાથાથી હજી મી ગાથા સુધીની પર ગાથાએ માં છકા આરાની એટલે દુષ્યમ દુષ્યમ કાળની ભવિષ્યની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ૯૭૯ મી ગાયાથી ૧૧૮૫ મી ગાથા સુધીની ૨૦૭ ગાથાએામાં ભાવી ઉત્સર્પિંણી કાળતું વર્ણન કરતાં દરો ક્ષેત્રના કુલકર ચક્રેવતી વાસુદેવ ભળદેવ વગેરેની નામાવલી, પહેલા તીર્થ કરતું થરિત્ર, યુગલિયાનું સ્વરૂપ, ૧૨ આરા ( અવoના **૬** અને ઉત્સoના **૬ આરા** )નું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી ૧૧૮૬ મી ગાથાથી ૧૨૫૧ મી ગાથા સુધીની ૬૬ ગાથાઓમાં આ શ્રી તિત્થાગાલી (તીર્થાદ્ગારિક) પ્રકીર્જકને સાંભળવાના અધિકારી (લાયક જીવા ), સામાયિક, ક્રષાયજય, કરા પ્રકારના સાધુ ધર્મ, સમ્યગ્દર્શનાદિક માક્ષમાર્ગ, સિદ્ધશિલા, સિદ્ધપરમાત્માની અવગાહના, સિદ્ધોર્ન સુખ વગેરે પદાર્થીતું સ્પષ્ટ વર્ણન કરીતે અંતે કહ્યું છે કે આ તિત્થાગાલી પ્રકીર્લ્લકનું મૃલ પ્રમાણ (જેમાંથી આના ઉદ્ધાર થયા, તેનું પ્રમાણ) બહુ જ વિશાલ હતું. આ રીતે પ્રજ્ઞુત્રી મહાવીર દેવે મહાસુનિવરાની આગળ આની પ્રરૂપણા કરી હતી. તેમાંથી ઉદ્ધરીને દૂંકામાં કર્તાએ આની રચના કરી હતી. છેવટે જણાવ્યું કે હે ભવ્ય જવા! આને સાંભળીને તમે સિદ પરમાત્માને અને શ્રીવીર પ્રભુને તથા શ્રીસંઘ રૂપી નગરને નગરકાર કરાે. મેં અહીં કદાચ જે કંઈ શ્રુતાજ્ઞા વિરુદ્ધ કહ્યું હોય, તેની શ્રુતધરાએ શૃદ્ધિ કરવી એમ હું વિનંતી કર્કું છું. આનું પ્રમાણ ૧૨૫૭ મી ગાથામાં ૧૨૩૩ ગાથાઓ કહી છે, પણ ભીજા ગ્રંથામાં ૧૨૫૭ વગેરે હીનાધિક પ્રમાણ પણ જોવાય છે. આ પ્રકીણ<sup>૧</sup>કના રચનારની આખતમાં હજુ સુધી ચાક્રસ નિર્ણ્ય થયા નથી. કારણ કે શ્રીન દીસૂત્રાદિમાં જણાવેલાં સુત્રોમાં આવું નામ જણાતું નથી, અને અહીં સૂત્રકારતું નામ પણ કહ્યું નથી. કેટલાક ઇતિહાસવેત્તાએ અનુમાન કરે છે કે અહીં કહેલી બીનાના વિચાર કરતાં સંભાવ છે કે ક્કાચ વી૦ સં૦ ૨૦૦૦ લગભગ આની રચના થઇ હશે. અને અહીં કેટલીક હકીકત એવી પણ કહી છે કે જે બીજા આગમાદિમાંથી ન મળી શકે. તથા આની કેટલીક ગાથાએ સાથીપાઠ તરીકે ખીજા શાસાદિમાં અપાઇ છે. અહીં પાટલિયુત્ર (પટણા) માં થયેલી વાચનાનું વર્ણન કરતાં ચીદ પૂર્વધર શ્રીભદ્રખાહુ- સ્વામીજનું ચરિત્ર કહ્યું છે. અવસરે એ પણ જણાવ્યું છે કે તેમાં શ્રુતમદથી શ્રીસ્થૃલિ-ભક્છએ સિંહનું રૂપ કયું અને પારક્ષિયુત્રમાં પાણીનું પૂર ફરી વળતાં મહુ જ નુકસાન થયું હતું. તથા શકરાજાનું શાસન ક્યારે શરૂ થયું ? આ પ્રશ્નના સ્પષ્ટ ઉત્તર અહીં ત્રણ ગાચાઓમાં ( ૬૨૦ મી ગાથાથી ૬૨૨ મી ગાથા સુધીની ત્રણ ગાથાઓમાં ) આ પ્રમાણે જણાવ્યા છે-પાલકનાં ૬૦ વર્ષી, નંદરાજાઓનાં ૧૫૦ વર્ષી, મૌર્યવંશના રાજાઓનાં ૧૬૦ વર્ષો, પુષ્યમિત્રનાં ૩૫, અલમિત્ર ભાનુમિત્રનાં ૬૦ વર્ષો, નભ:સેનનાં ૪૦ વર્ષી, અને ગદ ભિલ્લના રાજ્યકાલનાં ૧૦૦ વર્ષી પૂરાં થતાં શકરાજાનું શાસન શરૂ થયું. અને ક**લ્**કોની ઉત્પત્તિની બાબતમાં ૬૩૫ મી ગા**થામાં** કહ્યું છે કે-જે આ વડનગર છે, એ ( एવં ) પાટલિયુત્ર નામે લાકમાં પ્રસિદ્ધિ પામ્યું છે. અહીં ( एत्य ) જેનું બીજું નામ ચતુમું ખ છે, તે કલ્કી રાજા થશે. આ ગાથામાં કહેલાં હ અને હત્ય (અહીં) પદ્મ ઉપરથી કેટલાક ઇતિહાસવેત્તાઓ કહે છે કે આ તીર્થોદ્દગારિક પ્રકીર્ણંકની રચના અહીં પાટલીપુત્રમાં કદાચ થઇ હોય, એમ સંભવે છે. તથા ૭૦૫મી ગાયામાં શકવંશાદિના અંત થવાની ખીના કહી, પણ મહાગુપ્ત વંશનું નામ જણાવ્યું નથી, તેથી તેમજ તેવા બીજા' અનેક કારણાથી તેઓ અનુમાન કરે છે કે આની રચના કદાચ પાંચમા સૈકાની શરૂઆતમાં થઇ હાેય. વળી આપણે હાલ સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ ભાદરવા સુદ્દિ ચાથે અને ચામાસી પ્રતિક્રમણ ચૌદરા કરીએ છીએ. તે ભને પહેલાં અતુક્રમ પાંચમે અને પૂનમે કરતા હતા. આ ફેરફાર કાેેે કઈ રીતે કઈ સાલમાં કર્યા ? આ પ્રશ્નના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરવા માટે શ્રાહ્મવિધિ, સંદેહવિધીષધિ, પર્યુ પણા દરાશતક વૃત્તિ, તત્વતર ગિણીવૃત્તિ, વિચારામૃતસંગ્રહ, ચતુવિ<sup>લ</sup> શતિપ્રખંધ, દીવાલીકલ્પ, પ્રતિષ્કાનપુર કલ્પ વગેરે પ્રમાણભૂત શ્રંથામાં આજ તિત્થા ગાલીપયન્નાની એ ગાથાઓની સાક્ષી આપીન તે તે મુંચના ખનાવનાર શ્રીરત્નશેખરસૂરિજી વગેરે પ્રમાણિક મહાપુરુષાએ જણાવ્યું છે કે '' શાલિવાહન રાજાએ શ્રીકાલિકાચાર્ય મહારાજને પૂછ્યું કે હે ભગવન! સંવચ્છરી કયારે કરવાની છે? આ પ્રશ્નના જવાખમાં તે શ્રીઆચાર્ય મહારાજે તે રાજાને કહ્યું કે ભાદરવા સુદ પાંચમે સંવચ્છરી (સાંવત્સરિક પ્રતિકૃષ્ણ) કરવાની છે. આ વચન સાંભળી શાલિવાહન રાજાએ કહ્યું કે પાંચમે ઇદમહાત્સવમાં હું વ્યથ રહેવાના છું. તેથી પાંચમ સ'વચ્છરી કરી શકીશ નહો. માટે કૃપા કરીને આપશ્રીજી કહે (ભારસુરાકઠે) સ'વચ્છરી કરા. કાલિકાચાર્ય મહારાજે શાલિવાહન રાજાની એ વિન'તી સ્વીકારી નહી'. ત જણાવ્યું કે ચૌદપૂર્વી યુગપ્રધાન શ્રીભદ્રષ્યાહુસ્વામીએ દશાશ્રુતસ્ક ધમાં કહ્યું છે કે જો યુગપ્રધાનાદિ મહાપુરુષાને ખાસ કારણે સંવચ્છરી પાંચમે ન થઈ શકે એવું જણાય, તા પાંચમની (ભાદરવા સુદિ પાંચમની) પહેલાં સંવચ્છરી પ્રતિક્રમણ કરાય, પણ પાંચમની રાત્રીનું ઉલ્લંઘન તા કરાય જ નહિ, એટલે ભાદરવા સુદિ છઠે સંવચ્છરી પ્રતિક્રમણ ત થાય. જીઓ તે પાઠ આ પ્રમાણે છે:—

## "अंतरावि से कप्पइ, नो से कप्पइ तं रयणि उवायणावित्तए"

આ વચનથી ચાથે સંવચ્છરી કરાય. શાલિવાહન રાજાએ અને શ્રીસંધ એમ કરવાનું કખૂલ કર્યું. આ રીતે શાલિવાહન રાજાના રાજ્યમાં સંઘના આદેશથી કાલિકાચાર્ય મહારાજે સંવચ્છરી પ્રતિક્રમણ કરવા માટે ભાદરવા સુદ્ધિ ચાથ નક્કી કરી. આ નિયમ પ્રમાણે ચામાસી પ્રતિક્રમણ કરવા માટે ચોદશ નક્કી કરી. એટલે શ્રીસંઘ વી૦ સં૦ ૯૯૩ માં પાક્ષિક પ્રતિક્રમણના દિવસે ચાતુર્માસક (ચોમાસી) પ્રતિક્રમણને કરવા લાગ્યા. આનું નામ આચરણા કહેવાય. ને તે જિનાજ્ઞાની જેવી ગણીને પ્રમાણ કરવી (સ્વીકારવી). એટલે જિનાજ્ઞાની માફક આચરણા આરાધવી. પણ તેની વિરાધના ન કરવી. તે એ ગાથા આ પ્રમાણે જાણવી:—

#### ।। आर्था ।।

सालाहणेन रण्णा, संघाएसेण कारिओ भयवं ॥
पज्जोसवण चउत्थी, चाउम्मासं चउदसीए ॥ १॥।
चउमास पडिक्कमणं, पिक्खयदिवसम्मि चउविहो संघो ॥
नबसयतेणउएहिं, आयरणं तं पमाणंति ॥ २॥

(આ બે ગાથાએાનાે અર્થ ઉપર જણાવી દીધાે છે.)

તથા અહીં વલભીપુરના નાશ કર્ષ્ઠ રીતે થયા? તે બીના પણ ટુંકામાં જણાવી છે. અને 'વાચ્છેજ્જગંડિયાની પદ્ધતિના જેવી પદ્ધતિએ અહીં પદ્ધર્થાની હકીકત કહી છે તે આ પ્રકીર્લ્યુંક વાંચતા તે ગંડિકા જરૂર યાદ આવે છે. શ્રીવીરનિર્વાણ પછી ર૧૦૦૦ વર્ષા સુધી શ્રીદરાવૈકાલિક સ્ત્રના અર્થ, શ્રીઆવશ્યક સ્ત્ર, અને શ્રીઅનુયાગદ્ધાર સ્ત્ર તથા શ્રીનંદીસ્ત્ર અખંડિત રહેશે. અને જ્યારે શ્રીદુષ્પસહસ્ત્ર કાળધર્મ પામશે ત્યારે શ્રીદર્શલેકાલિક સ્ત્રના અર્થ નાશ પામશે. આ શ્રીતીર્થાદ્દગારિક પ્રકીર્લ્યકમાં ર૩ ઉદયમાના બે યુગપ્રધાનાનાં નામા કહ્યાં છે. મધ્યકાલીન પ્રાકૃત રચનાના વિચાર કરતાં અનુમાન સંભવે છે કે વીઠનિઠસંદ ૧૦૦૦ ની આસપાસના સમયે આની રચના થઈ હોય. અહીં કહેલી કલ્કીની બીના વગેરે સાધનાને આધારે શ્રીહેમચંદ્રસૂરિ મહારાજે ૧૦ મા પર્વના ૧૩ મા સર્ગમાં કલ્કીનું વર્લ્યુન કર્યું છે.

૧૫. તિથિપ્રકોર્ણં ક—આમાં તિથિને અનુસરતી બીના કહી છે.

१६. द्वीपसागरप्रश्चित-केमां द्वीपिती ने समुद्रोनी व्याना कही छे, ते द्वीप-सागर प्रश्चित कहेवाय. व्यानं व्यीकुं नाम 'द्वीपसागरप्रश्चितसंश्र हुन्। श्रीस्थानांश १ व्या गंडिकामां बन्धी व्यन्नवा केनी कहरी हुन्। कन्। श्रीकते। कन्। श्रीकते। कन्। श्रीकते। क्रानां छे, सुरत केनानं ह पुस्तकासयमां व्यानी व्यक्त प्रत ટીકા વગેરે ગ્રંથામાં જણાવ્યું છે. અહીં શરૂઆતની ૧૮ ગાથાઓમાં માનુષાત્તર પર્વતનું વર્ણન કરીને ૧૯ મી ગાથાથી ૨૪ મી ગાથા સુધીની ૬ ગાથામાં નિલનાદક સમુદ્રની બીના કહી છે. પછી ૨૫ મી ગાથાથી ૭૧ મી ગાથા સુધીની ૪૭ ગાથાઓમાં આઠમા નંદી ધર' દ્વીપનું વર્ણન કરીને ૭૨ મી ગાથાથી ૧૧૦ મી ગાથા સુધીની ૩૯ ગાથાઓમાં કું ડલ દ્વીપની બીના ૨૫ ૧૮ સમજાવી છે. પછી ૧૧૧ મી ગાથાથી ૧૫૭ મી ગાથા સુધીની ૪૭ ગાથામાં રચકદ્વીપનું વર્ણન કરીને ૧૫૮ મી ગાથામાં શંખવર દ્વીપની બીના કહી છે. અંતે અસુરકુમાર દેવાદિના આવાસાદિનું પણ વર્ણન કર્યું છે. આની છાપેલી પ્રતમાં કુલ ગાથા ૨૨૩ છે. તેમાં ૨૧૨ મી ગાથા સુટિત (અધુરી) છે. દીવસાગરપણ તામ શ્રીસ્થાનાંગસૂત્ર, પાક્ષિકસૂત્ર, નંદી સત્ર, આવશ્યક ચૂર્ણિ વગેરે સૂત્રોમાં આવે છે, તે દ્વીપસાગરપણ તામ શ્રીનંદી સૂત્રની ને આવશ્યક સ્ત્રતની શ્રી હરિસદ્વસ્તૃરિકૃત ટીકાદિમાં આવે છે.

૧૭. પર્ય તારાધના—જેમાં અંતિમ સમયે કરવા લાયક આરાધનાતું વર્ણન કર્યું છે, તે પર્ય તારાધના કહેવાય. આની આર્યા છંદમાં ફલ પ્રાકૃત ગાથાઓ ૭૦ છે. અન્યત્ર આના ખેનામ 'આરાધનાપ્રકરણ' અને 'આરાધનાસ્ત્ર' જણાવ્યા છે. શ્રીસામમૂરિ મહારાજે રચેલી આ પર્ય તારાધનાદિને આધારે ઉપા૦ શ્રીવિનયવિજયજએ પુણ્યપ્રકાશતું સ્તવન રચ્યું હતું. કારણકે ખંતેમાં દશ અધિકારાતું વર્ણન વગેરે બીના સરખી જણાવી છે. ગુજરાતી અતુવાદ સાથે આ શ્રંથ છપાયા છે.

૧૮. પિંડવિશાધિ—મુનિએ શુદ્ધ આહાર વગેરે કઈ રીતે મેળવવા જોઈએ? વગેરે બીના જેમાં કહી છે, તે પિંડવિશાધિ કહેવાય. આનું બીજું નામ પિંડવિશાદિ જણાવ્યું છે, શ્રીજિનવલલભગણિ મહારાજે ૧૦૩ ગાથા પ્રમાણ આ ગ્રંથની રચના શ્રીભદ્રબાહુ-સ્વામિકૃત પિંડનિયું ક્તિના આધારે કરી છે. આના અર્થ સમજવનારાં ૪ સાધના છે. તે આ પ્રમાણે-(૧) શ્રીયશાદ્વેવસૂરિ મહારાજે વિવસં ૦૧૧૭૬ માં રચેલી સુણાધા નામની દીકા, (૨) શ્રીઉદ્દયસિંહસૂરિ મહારાજે વિવસં ૦૧૧૯૫ માં રચેલી દીપિકા, (૩) શ્રી અજિતદેવસૂરિ મહારાજે વિવસં ૦૧૧૭૬ માં રચેલી દીપિકા, (૩) શ્રી અજિતદેવસૂરિ મહારાજે વિવસં ૦૧૬૭ માં રચેલી દીપિકા, (૪) કાઈકે રચેલા સ્તબકાર્થ (૨૫).

૧૯. વર્ગ ચૂલિકા—શ્રી અભયદેવસ્વિજી કહે છે કે શ્રીઅંતકૃદદશાંગાદિમાં અધ્ય-યનાના સમુદાય રૂપ આઢ વગેરે વર્ગો કહ્યા છે. તેની જે ચૂલિકા તે વર્ગ ચૂલિકા કહેવાય. અને મહાકલ્પશ્રુતની જે ચૂલિકા, તે વર્ગ ચૂલિકા કહેવાય એમ શ્રીમલયગિરિ મહારાજે શ્રીવ્યવહાર સ્ત્રના ૧૦ મા ઉદ્દેશાના ભાષ્યની ટીકામાં કહ્યું છે. વર્ગોમાં કહેલા અથ°ને ન નહિ કહેલા અથ°ને અહીં વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે.

૧ નંદીશ્વરદીપનું વર્જુન શ્રીલાકપ્રકાશ, પ્રશ્નાત્તરપ્રણાધ, દેશના ચિંતામણી ( શૅરદલાલ જેશ ગલાઈ કાલીદાસે છ્યાવેલ )ના બીજને સાગ વગેરે ગંથામાં વિસ્તારથી કર્યું છે.

- રo. વ'કચૂલિયા—અહીં શ્રુતજ્ઞાનની હીલના કરતાં કાેેેે કેવાં કેવાં દુ:ખાે ભાગવ્યાં? તે બીના આના રચનાર શ્રીયશાભક મહારાજે વિસ્તારથી કહી છે. વિ સંo ૧૯૭૯ માં હૈડમાસ્તર હીરાચંદ કકલભાઇએ 'ચમત્કારિક સાવચૂરિ સ્તાત્ર સંગ્રહ અને વ'કચૂલિયા સૂત્ર સારાંશ' નામની બૂક પ્રસિદ્ધ કરી હતી, તેમાં આ સૂત્રના સારાંશ આપ્યા છે.
- ર૧. વિયાહસૂલિયા (વ્યાખ્યાસૂલિકા)—વિયાહની જે સૂલિકા, તે વિયાહ (વ્યાખ્યા સૂલિકા) કહેવાય એમ શ્રી વ્યવહારભાષ્યાદિમાં કહ્યું છે.
- રર, વીરસ્તવ—અહીં શ્રીમહાવીરસ્વામીની વિવિધ નામા જણાવીને સ્તુતિ કરી છે. કેટલાએક વિદ્વાના માને છે કે આના કર્તા હરિભદસૂરિ મહારાજ છે.
- ર3. સંસક્તિનિયુ ક્તિ—અહીં અમુક સંચાગામાં ઉપજતા સંમૂર્જિમ છવાનું અને મુનિવરાને ખપતા આહારાદિનું વર્જુન વિસ્તારથી કર્યું છે. અને પ્રસંગને અનુસારે મગધાદિદેશાનાં નામ પણ જણાવ્યાં છે. આની કુલ ૬૩ ગાથાઓ છે, તેમાં બીજ ગાથામાં કહ્યું છે કે (કાઇ સ્થવિર ભગવંતે) આના બીજા અત્રાયણીય પૂર્વમાંથી ઉદ્ધાર કર્યો છે. આની ઉપર સંસ્કૃત અવચૃક્ષ્યિ સ્થાઇ છે.
- ર૪. સારાવલીપ્રકીર્લ્લ અહીં શ્રીઋષભદેવ પ્રભુના મુખ્ય ગણધર શ્રીપુંડરીક ગણધરતું ચરિત્ર વર્લ્લું છે. આની કુલ ગાથા ૧૧૬ છે. શરૂઆતમાં પંચ પરમેષ્ટિની સ્તવના કરીને પુંડરીક ગણધરતું ચરિત્ર શરૂ કર્યું છે. આના આધારે શ્રીશત્રું જય મહાકલ્પાદિની રચના થઈ છે. શત્રું જયનાં ૨૧ નામ વગેરે હકીકતતું મૂલ સ્થાન આ સારાવલી પયન્નો છે. આના સ્તબકાર્થ (ડબા) પણ છે.
- રપ. સિદ્ધપ્રાભૃત (સિદ્ધપાહુડા)—અહીં સિદ્ધ પરમાતમાની હકીકત વિસ્તારથી વર્ણવી છે. બીજ અગ્રાયણીય પૂર્વના નિસ્યંદ ( ઝરણા ) રૂપ આ સિદ્ધપાહુડાની ૧૨૧ ગાથાઓ છે. તેમાં બીજી ગાથામાં ચીંદ પૂર્વધર ભગવંતાને વંદના કરી છે. કેટલાએક ઐતિહાસિક બીનાના જાણકાર વિદ્વાનાનું માનલું છે કે કદાચ આની રચના શ્રીસ્થૂલિ-ભદ્મજના સમય પછીના સમયે થઈ હોય. આની પ્રાચીન ટીકા છે. એમ છપાયેલ પ્રતની છેવટે કહ્યું છે. જૈનમંથાવલી વગેરે મંથાના આધારે જણાય છે કે જેસલમેરના ભંડારમાં વિવસંત ૧૪૧૨ માં તાડપત્રની હપર લખાયેલી હાથપાથીમાં આની ટીકા છે. સંભવ છે કે કદાચ તે પ્રાચીન ટીકા હોય.

આ રીતે દુંકામાં ૧૦ પયન્ના સિવાયના બીજા પણ ૨૫ પયન્નાઓના પરિચય જણાવ્યા. તેમાં કેટલાક પયન્નાએા છપાયા છે, ને કેટલાક પયન્નાએા છપાયા નથી. કેટલાક પયન્નાએાના રચનાર મહાપુરુષાનાં નામ જણાવ્યાં છે, ને કેટલાક પયન્નાએાના રચનાર મહાપુરુષાનાં નામ જણાવ્યા નથી કારણ કે મૂલગ્રંથાદિમાં પણ રચનાર મહા-

પુરુષતું નામ મળી શકતું નથી. અંગા અને ઉપાંગની જેમ પ્યન્નાએક પણ વિવિધ પદાર્થીના એાધ કરાવે છે. એવા વ્યવહાર છે કે શ્રાવકા ત્રણ ત્રણ આવંભિલ કરી ગીતાર્થ શ્રીગુરુ મહારાજની પાસે ચઉસરણ પયન્નાની અને આઉર પ**≭ચ**∿ખાણ પયન્નાની વાચના લઇ પાઠ કરે છે. આ રીતે અહીં પયન્નાના અધિકાર પૂર્ણ થાય છે. દશ પયન્નામાં અંતિમ સમયની આરાધનાના અધિકાર વધારે પ્રમાણમાં વર્ણ<sup>દ</sup>ધો છે. એટલે (૧) ત દુલવૈચારિક પ્રકીર્જુક, (૨) ગચ્છાચાર પ્રકીર્જુક, (૩) ગર્ણિવદ્યા પ્રકીર્ણક, (૪) દેવેન્દ્રસ્તવ પ્રકીર્ણક. આ ચાર પ્યન્નાએ સિવાયના ચઉશસ્થ વગેરે દ એ પયન્નાઓમાં ઢ'કામાં કે વિસ્તારથી અ'તકાલની આરાધનાની હકીકત જણાવી છે. આવી આરાધના અંત સમયે આત્માને સમાધિભાવમાં જરૂર દકાવે છે. અને એ સ્થિતિમાં થયેલા મરણને સમાધિમરણ કહ્યું છે. વ્યાલું મરણ થયા પહેલાં કરેલી માક્ષ માર્ગની આરાધનાની સંપૂર્ણતા સમાધિમરણને આધીન છે. માટે જ ભવ્ય છવા ઉચ્ચ કાેટીના સમાધિમરણને સાધી માક્ષના અવ્યાળાધ સુખને મેળવનારા શ્રીતીથ કરદેવાની પાસે આ પ્રમાણે પ્રાર્થના કરે છે કે હે પ્રભા! આપે પ્રકાશેલા સિદ્ધાંતામાં નિયાણું કરવાની ના કહી છે. પણ હું હાથ જોડી મસ્તકે લગાડી આપને વિનંતી કર્યું છું કે મને આપના ચરણકમલની સેવા ભવાભવ મળજો. એટલે આ વર્તમાન ભવથી માંડીને સુક્તિમાં જવાના છેલ્લા ભવની વચમાં રહેલા ભવામાં આપના ચરજાકમલની સેવા મને જરૂર 🗾 મળજો. અને ૬:ખના ક્ષય, કર્મોના ક્ષય, સમાધિમરણ, તથા બાેધિલાભ આ ચાર પદાર્થીના લાભ આપને પ્રણામ (વગેરે ભક્તિ) કરવાથી મને થાંએા. એમ પ્રાથભાસૂત્ર (જયવીયરાય સત્ર)માં કહ્યું છે. આ રીતે અહીં વર્ણ વેલા સમાધિમરણના લાભ તમામ જીવાને મળે. આ મુદ્દાથી દરરાજ સવારે, અપારે અને સાંજે વાંચીને શાંતિથી મનન કરવા લાયક 'આરાધક ભાવના ' મેં ચઉસરખુ પ્રકીર્ણક વગેરે ૬ પયત્રામાંથી ને શ્રીપૂર્વાચાર્ય ભગવંતે રચેલા શ્રીપંચસૂત્ર વગેરે શાસ્ત્રોમાંથી સાર લઇ ને તૈયાર કરી છે. તે આ પ્રમાણે જાણવી:--

### આરાધક ભાવના

અવિશ્છિત્ન પ્રભાવશાલી, ત્રિકાલાળાધિત, પરમારાધ્ય શ્રી જૈનત્દ્રશાસન અને તેની યથાર્થ આરાધનાને અનુકૂલ સાધનસામગ્રી આસત્નસિદ્ધિક ભવ્ય છવાને જ મળી શકે છે. પ્રભલ પુષ્ધાદ્ધે તે ભંને મહ્યા છતાં પ્રમાદી આત્માંઓ વિષય કષાયાદિ ભાવ-શત્રુંઓના પંજામાં સપડાઈને તેના યથાર્થ લાભ લઈ શકતા નથી. આ કારણથી પાતાનાં મન વચન કાયાના અનિયમિત વ્યાપારને જરૂર નિયમિત કરવા જોઈએ. વચન અને કાયાના વ્યાપારમાં નિશ્ચયે મનાવ્યાપારની મુખ્યતા છે. એટલે વાચિક અને કાયિક પ્રવૃત્તિ સ્વતંત્રપણે થતી નથી, પણ મનાભાવનાને અનુસારે જ થાય છે. માટે જ કહ્યું છે કે-મન પત્ર મનુષ્યાળાં જાળં વંદમોશ્રયો: એટલે અશુભ વિચારથી કર્મ બંધાય,

ને શુજ વિચારથી માક્ષનાં સુખ મળે. આ મુખ્ય વસ્તુને યથાર્થ સમજવા માટે પ્રાચીન મહર્ષિ ભગવ'તાએ ત'દુક્ષિયા મસ્ત્ય, પ્રસન્નચ'દ્ર રાજપિ વગેરેનાં દેખાંતા જણાવ્યાં છે. તેમાં ત'દલિયા મસ્ત્યની વ્યીના તથા પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિની વ્યીના દ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી: સમુદ્રમાં રહેલાં માટાં માછલાંની આંખની પાંપણમાં એક મસ્ત્ય ઉત્પન્ત થાય છે. તેનું પ્રમાણ (ચાપ્પાના દાણા ) જેવડું હોય છે, તેથી તે તંદુલિયા મત્સ્ય કહેવાય છે. જ્યારે માટા માછલાનું માહું ખુલ્લું હાય, ત્યારે તેમાં બીજાં નાનાં માછલાંઓ પેસે છે તે નીકળે છે. આ બનાવ જોઈને તંદુલિયા મત્સ્ય વિચારે છે કે આ માટું માછલું આટલા બધાં નાનાં માછલાંને કેમ ખાઈ જહું નથી, તેને એમ ને એમ શા માટે નીકળવા દે છે ? એવડું માડું શરીર જો મારું હોય ને મધ્યા માઢામાં આ અધાં નાનાં માછલાં આવે તેા હું અધાંને જરૂર ખાઈ જાઉં, એકને પણ જીવતા ન રહેવા દઉં. આ ખરાભ ભાવનાથી તે તંદુલિયા મત્સ્ય વચનથી અને કાયાથી હિંસા નથી કરતા, છતાં પણ અંતર્મુ હુર્લમાં મરણ પામી સાલમી નરકમાં જાય છે, એ અશુભ ભાવનાતું પરિણામ જાણવું. તથા કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાનમાં રહેલા પ્રસન્તચંદ્ર રાજ્યિ જ્યારે યુદ્ધ કરવાની અશુભ ભાવનાવાળા હતા, ત્યારે પ્રભુ શ્રી મહાવીર દ્વે રાજા શ્રેણિકને જણાવ્યું કે હે રાજન્! તે રાજપિ હાલ જો કાળધર્મ પામે તા સાતમી નરકે જાય. તે પછી થાડા જ વખતે તે રાજિવ મસ્તક ઉપર હાથ મૂકતાં પાતાની ભૂલ સુધારી શુભ ભાવના ભાવવા લાગ્યા. અનુક્રમે ઘાતી કર્મના નાશ થવાથી તેમને કેવલગાન પ્રકટ થયું. ત્યારે પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવે રાજા શ્રેણિકને જણાવ્યું કે તે જ રાજિયન હાલ કેવલગ્રાન પ્રક્રદ થયું, તે નિમિત્તે આકાશમાં વાજિત્ર વાગે છે. અશુભ અને શુભ ભાવનાનું પરિણામ સમજવા માટે આ દેખાંત જાણવું. નિમિત્તવાસી આત્મા જેવા જેવા નિમિત્તને પામે તે પ્રમાણે તેની ભાવનામાં કેરફાર થાય છે.

આ મુદ્દાથી ઉત્તમ ભાવને ડકાવનારાં આલંખનાની જરૂર સેવના કરવી જોઇ એ. અજ્ઞાન દરાથી ઘરાયેલા આત્મા અજ્ઞાનને દૂર કરી આલંખન સેવી નિર્મલ ભાવનાના યાગ દુષ્કર્મના નાશ કરી માનવ જિંદગીના મુખ્ય સાધ્યને પરમ ઉદલાસથી સાધી શકે, આ જ ઇરાદાથી પૂર્વધર ભગવંતાએ શ્રી પંચસૂત્ર, ચઉશરણ, આઉર પચ્ચખ્ખાણાદિની રચના કરી છે. દરરાજ આપણા આત્મા શુભ ભાવનામય ખની, સ્વકર્તવ્ય પરાયણ રહે, આ જ ઇરાદાથી તે પ્રયામાંથી ઉદ્ધરીને આરાધક ભાવના જણાવું છું તે દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:—

૧. હે જવ! દશ દૃષ્ટાંતે દુલિ મનુષ્યભવ પામીને, રાગદ્વેષનાં કારણા તજને આત્મદૃષ્ટિને સંતેજ કરનારાં સાધના સેવજે. વિષય કષાય માનવજીવનને અરબાદ કરનારા છે; તેથી તેના વિધાસ કરતા નહિ. વૈરાગ્ય-સમતાભાવને પાષનારાં કારણાની સેવના તરફ વધુ લક્ષ્ય રાખજે.

- ર પરમ ઉલ્લાસથી જિનધર્મની આરાધના કરવામાં જે રાતદિન ગયાં, તે જ સકલ ગણવાં. સ્ત્રી, કુદું અ, દાલત વગેરેમાંનું એક પણ પરભવ જતાં જીવની સાથે આવતું નથી. તું એકલા જ આવ્યા છું, ને એકલા જવાના છું.
- 3. કરોડા રત્નાની કિંમત કરતાં પણ માનવજીવનની એક ક્ષણની કિંમત વધારે માનજે. કારણ કે આપણે કાંઈને કહીએ કે, તું મને મારા ગયેલા સમય પાછા લાવી આપ, તા હું તેના ખદલામાં તને કરોડા કિંમતી રત્ના આપું, તા સામા માણસ શું ગયેલા સમય પાછા લાવી આપશે? અર્થાત્ કાંઇની પણ તાકાત નથી કે ગયેલા સમય પાછા લાવી આપે. માટે જ પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે દ્વરમાવ્યું કે જો એક વાર માનવ જિંદગી પ્રમાદી થઈને હારી ગયા, તા દ્રીથી મળવી સહેલ નથી. કારણ કે કમિની ગતિ વિચિત્ર છે. માટે ક્ષણ વાર પણ પ્રમાદ કરશા નહિ.
- ૪. ઇંદ્રપણું, ચક્રવર્તિપણું વગેરે પદાર્થા મળવા સહેલ છે, પણ અવિશ્કિન્ન પ્રભાવશાલી શ્રી જિનેશ્વરદેવે ભાષેલ ધર્મ મળવા મહાદુલ ભ છે. કદાચ દાસપણામાં પણ શ્રી જિનધર્મ મળતા હાય, તા તે દાસપણાને હું વધાવી લઉં, પણ શ્રી જિનધર્મની આશ્રધના વિનાતું ચક્રિપણું વગેરે સારી સ્થિતિ મળતી હાય તા તેને હું સ્વપ્ને પણ ચાહું નહિ.
  - પ. દ્વાપદેષ્ટિના ત્યાગ કરું છું ને ગુણદેષ્ટિને સ્વીકારું છું.
- ૬. સુખના સમયમાં પુષ્યાઈ ખાલી થતી જાય છે, એમ સમજને હે જવ! સેવાના અવસરે અભિમાની થઈશ નહિ, પણ ચેતતા રહેજે, ને મળેલા પદાર્થીના સદુપયાગ કરજે. તેમજ દુ:ખના સમયમાં ગભરાવું નહિ. કારણ કે પાપના કચરા ખાલી થતા જાય છે, તેથી તે વખતે આનંદ માનજે ને સમતાભાવે દુ:ખ સહન કરજે. કાયમ દુ:ખ ને કાયમ સાંસારિક સુખ રહેતું નથી. એ સમુદ્રના માજાં જેવાં જાણજે.
- છ. શ્રી ગુરુ મહારાજ એ વૈદ્ય, શ્રી અરિહંત પ્રભુના સ્વરૂપની યથાર્થ વિચારણા એ ઔષધ અને તમામ જીવાને પાતાની જેવા ગણીને તે સર્વની ઉપર દયાભાવ રાખવા એ પથ્ય ભાજન, આ ત્રણ સાધનાનું નિર્નિદાન વિધિપૂર્વક યથાર્થ સેવન કરવાથી ભાવરાગના નાશ કરી શકાય છે. તેથી હૈ પ્રભા ! હું જ્યાં સુધી મુક્તિપદ ન પામું, આ ભાવથી માંડીને ત્યાં સુધીના વચલા ભવામાં એ ત્રણ સાધનાની સેવના મને ભવા- ભવ મળજો. કર્મની પીડા એ ભાવરાગ કહેવાય.
- ૮. હે પ્રભા ! મેં આપના શાસનની સેવના કરીને જે પુષ્યાનુઅ' ધી પુષ્ય કર્મ નિર્જ' રાદિ સ્વરૂપ લાભ મેળવ્યા હાય તેના ફલ સ્વરૂપ અ'ને હાથ જોડી મસ્તકે લગાડી હું એ જ માગું છું કે આપના પસાયથી શ્રી જિનશાસનની સેવા કરવાના શુભ અવસર મને ભવાલય મળજો.

હ. ૧. જૈન શાસાના અલ્યાસ, ૨. જિનેશ્વર દેવની ભક્તિ, ૩. આર્થ પુરુષોની સોળત, ૪. સહાચારી મહાપુરુષોના ગુણગાન, ૫. કોઇની પણ નિ'દા કરવી કે સાંભળવી નહિ, ૬. હિત-મિત-પ્રિય વેલ્ બાલવાં, ૭. આત્મતત્ત્વની વિચારણા કરવી, આ સાત વાનાં હે પ્રભાે! તમારા પસાયથી મને ભવાભવ મળજો!

૧૦. આત્મતત્ત્વની વિચારણા સંક્ષેપે આ રીતે કરવી: હું એકલા જ છું ને મારું અહીં કાઈ નથી, તેમ જ હું પણ કાઇના નથી. હું લક્ષ્મધિપતિ શેઠિયા છું, હું આ મિલ્કતના માલિક છું, આ સ્ત્રી, ધન, પુત્ર વગેરે મારા છે, વગેરે પ્રકારની માન્યતા તદ્દન એાડી છે; એ કેવલ માહના જ ઉછાળા છે. આવા માહના જ પ્રતાપે મારા જીવે અનંતીવાર નરકાદિની વિડ'બના સાગવી છે. માટે હું તેના વિધાસ નાંહ કરું, સ્ત્રી વગેરે પદાર્થા મારા નથી અને હું તેમના નથી. આવી ભાવનાના શુભ સ સ્કારથી નિર્માહ કરાા પામી શકાય છે, શુદ્ધ શાધિત આત્મહવ્ય સ્વરૂપ & હું છું, હું જ્ઞાનાદિ ગુણવાળા છું, જ્ઞાનાદિ ગુણા એ જ મારી વસ્તુ છે, બાકીની વસ્તુ પર છે એટલે મારી નથી. જે મારું છે, તે મારી પાસે જ છે, હવે હું પુદ્દગલરમણતા ઘઢાડીને નિજગુણુરમણતા ગુણને વધારીશ. જૈનેન્દ્રાગમમાં સ્પાત્માના ત્રણ ભેદા જણાવ્યા છુ: ૧. બાહ્યાતમા, ૨. અ'તરાતમા, ૩. પરમાતમા. જ્યાં સુધી મારા આતમા ભાદ્યદ્દષ્ટિ-વાળા છે, એટલે મારા જ્ઞાનાદિ ગુણાથી ભિન્ન એવા સ્ત્રી, ધન, શરીરાદિના માહને લઈને અનેક પ્રકારના આરંભ સમારંભાદિ કરે, અસત્ય બાલે, માયા પ્રપંચ કરે, પંચિન્દ્રિયાદિ જવાના વધ કરે, સંહારાદિ અનુચિત પ્રકારે જીવનનિર્વાહ કરે-કરાવે, ચારી, અબ્રહ્મ, પરિત્રહાદિ કર્મ ભ'ધનાં કારણા આનંદથી સેવે, વિષય કપાયને સેવે, ત્યાં સુધી તે અહિરાત્મા કહેવાય. સત્સંગ, જિનવચન શ્રવણ, મૈત્રી વગેરે ચાર તથા અનિત્ય ભાવનાદિ ભાર ભાવના, સુપાત્રદાનાદિ, શીલ તપશ્ચર્યા વગેરે સાધના સેવવાથી અહિરાત્મ કરાા દૂર કરી શકાય, ને અંતરાત્મદશા પામી શકાય. જેઓ મન, વચન, કાયાથી નિર્દોષ પ્રવૃત્તિ કરે એટલે આર્તા રીદ્ર ધ્યાનના ત્યાગ કરી મનથી સદ્વિચાર કરે, કાઈનું પણ અનિષ્ઠ ચિંતવે નહિ અને વિચારે કે તમામ જગતના છવાનું કલ્યાણ થાવ, સવે જેવા પરહિત કરનારા થાંચો, તમામ દાષ નાશ પામા, સવે સુખી થાવ, ભધાનું કલ્યાણ થાવ, સર્વે જૈનેન્દ્ર શાસનની આરાધના કરીને મુક્તિના અવ્યાખાધ સુખ પામ, તમામ જીવા ભાવાભાવ જિનેન્દ્ર શાસન પામ, મારે કાઇની સાથે વેરઝેર છે જ નહિ, ને હવે હું તેવા કારણાને સેવીશ નહિ. આવી શુભ ભાવનાથી હિત, મિત, પ્રિય ભાલનારા, સર્વ સંયમ દેશસંયમાદિની પરમ ઉદ્ઘાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરનારા **છવા અ'તરાત્મા કહેવાય. અને** ઘાતી કમ<sup>6</sup>ના નાશ કરી અરિદ્ધ'તપણાને પામેલા સંધાગી, અધાગી, કેવલી વગેરે પરમાતમાં કહેવાય-કત્યાદિ આ રીતે આત્મતત્ત્વની

વિચારણા કરતાં શ્રી ભરત ચક્રવર્તી, કૂર્માપુત્ર, જંબૂસ્વામી વગેરે ઘણાં ભવ્ય છેવા સિદ્ધિપદને પામ્યા, પામે છે, અને ભવિષ્યમાં પામશે પણ ખરા.

- ૧૧. હે છવ! વિચારી લે કે તે આજ સુધીમાં પરભવને લાયક જરૂરી ભાતું કેડલું તૈયાર કર્યું ? તે કેડલું કરવાનું ખાકી છે. કારણ કે, તે કામ અહીં જ થઈ શકશે.
- ૧૨. હે છવ ! તું હાલ વિભાવ દશામાં વતે છે કે સ્વભાવ દશામાં વતે છે ? જો તું વિભાવ દશામાં વત<sup>ે</sup>તા હાય તા જરૂર ત્યાંથી ખસીને જલદી સ્વભાવ દશામાં આવી જા, સ્વચિંતા તજને પરચિંતા કરવામાં આત્મહિ છે જ નહિ.
- ૧૩. જે પદાર્થો જન્મતાં સાથે આવ્યા નથી, પરભવમાં જતાં પણ સાથે આવશે નહિ, ને આત્મહિત ભગાહનારા છે, તેવા સ્ત્રી, ધન, શરીરાદિની જે માહગભિત વિચારણા તે વિભાવ દશાની વિચારણા કહેવાય અને પાતાના જ્ઞાન, દશત્ન ચારિત્રાદિ ગુણાની જે વિચારણા તે સ્વભાવ દશાની વિચારણા કહેવાય.
- ૧૪. હે જવ! તેં પરમાપકારી શ્રી આચાર્ય ભગવંત વગેરે મહાપુરુષાના સમાગમથી તથા તેમના પરભવમાં પણ પરમ કલ્યાણ કરનાર ઉપદેશ સાંભળી મનન કરી અત્યાર સુધીમાં શક્તિ પ્રમાણે દાનાદિ ધર્મ સાધ્યા. ઉપધાન, દેશ વિરતિ વગેરેની જે સાધના કરી હોય તેની તું અનુમાદના કરજે, અને પ્રતિદિન તેની નિર્મલ આરાધના વધારે પ્રમાણમાં થાય, તે તરફ જરૂર લક્ષ્ય રાખજે. એમ માનજે કે હજી પણ તારે (સર્વવિરતિની આરાધના વગેરે) અમુક કાર્યો કરવાનાં ખાકી છે. જો પ્રખલ પુષ્યાદ્ય તેવા અવસર મળે ને તેવી આરાધના થાય, તા જ માનવ જિંદગીની ખરી સાર્થકતા કહી શકાય. જયાં સુધી હું તેવાં કાર્યો કરવાને લાયક ન ખનું, ત્યાં સુધી મારે માનલું જોઈએ કે હજી તેવા પ્રકારના વિશિષ્ટ કર્મના ક્ષ્યાપશમ અને પુષ્યાદય થયા નથી. હું જે ઘડીએ તેવાં કાર્યો કરવા ભાગ્યશાલી થઈશ, તે જ દિવસ અને તે જ ઘડી હું સફલ માનીશ.

૧૫. હાલ જો તું શ્રાવકપણાની આરાધના કરતા હોય તા સંયમધારી મહા-પુરુષાને જોઈને મનમાં એમ વિચારજે કે હે જવ! તું આવી સમતામૃતથી ભરેલી મુનિતાને ક્યારે પામીશ? યાદ રાખજે કે નિર્દોષ સંયમ જીવનના પ્રતાપે જ સાચી શાંતિ અને સાચું સુખ મળે છે.

૧૬. જે જન્મ્યા તે મરવાના જરૂર, પણ જેઓ વ્રતાદિની સાધના કરે છે, સાધુ, સાધ્વી આદિ સાત ક્ષેત્રોને પાષે છે, જૈન સિદ્ધાંતાદિ ભણે ને સાંભળે, ભણાવે, સંભળાવે, ભણતા, ભણાવતા, સાંભળતા, સંભળાવતા ભવ્ય જીવાને સહાય કરે, વિષય કષાયના પ્રસંગથી તદ્દન અલગ રહે, અનિત્યાદિ સાળ ભાવના ભાવે, ખમત- ખામણાં કરે કરાવે, પરમ ઉલ્લાસથી જૈનેન્દ્રાગમાં લખાવી ગુરુ મહારાજને વહેારાવે, વગેરે પ્રકારે સાત્ત્વિકભાવે શ્રી જિનધર્મની આરાધના કરનારા ભવ્ય છવા અંતસમય સમાધિપૂર્વ ક હસતાં હસતાં મરણ પામે છે; તેમને મરણના ભય હાતો જ નથી. કારણ કે તેઓ અહીં જે સ્થિતિમાં છે, તેથી સારામાં સારી સ્થિતિને પરભવમાં પામે છે. આતમા મરે જ નહિ, દેહાદિથી આત્મા છૂટા પડે, એ જ મરણ કહેવાય છે.

૧૭. હે છવ! ક્ષણ વારમાં શું અનાવ અનશે તેની તને ખઅર નથી, તેમ જ તારા જેવાને ઢાંકથા કમ<sup>6</sup>ની પણ ખઅર પડતી નથી, માટે હંમેશાં ચેતતા રહેજે ને ભવિષ્યમાં માડા કરવા ધારેલાં કાર્યા જલદી કરી લેજે.

૧૮. મારા દેવ અરિહંત છે, કંચન-કામિનીના ત્યાગી વિશિષ્ટ મહાવ્રતાદિ સદ્દગુણાના ધારક શ્રી આચાર્ય ભગવંત વગેરે ગુરુ છે અને શ્રી જિનેશ્વરદેવે કહેલ ત્રિપુટીશુદ્ધ ધર્મ છે. અત્યાર સુધીમાં સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રની આરાધના કરતાં મન, વચન કાયાથી કાંઇ પણ દાષ (અતિચાર) લાગ્યા હાય, તેની આત્મસાક્ષીએ નિ'દા કરું છું, ને ગુરુસાક્ષીએ ગહીં કરું છું. જે દાષની શુદ્ધિ માટે ગુરુ મહારાજની આજ્ઞા પ્રમાણે પ્રાયશ્વિત્તાદિ કરવાની જરૂરિયાત જણાતી હાય, તે તે દાષની શુદ્ધિને અંગે પ્રાયશ્વિત્તાદિ કરીને આત્મશુદ્ધિ કરવા ચાહું છું.

૧૯. સંસારતી રખડપટ્ટી ડાળવાના ઉપાય પૂર્વ ધર ભગવંતે શ્રીપંચસ્ત્રના પહેલા પાપપ્રતિઘાતળીજાધાન નામના સ્ત્રમાં કરમાવ્યા છે, તે આ પ્રમાણે : દરરાજ એમ વિચારવું કે આ જીવ અનાદિ છે, અને તેને સંસારની રખડપટ્ટી પણ અનાદિ કાલની છે. અનાદિ કમેં સંયાગથી જ સંસારમાં રખડપટ્ટી કરવી પડે છે. આ સંસાર દુ:ખરૂપ છે, તેમાં એક દુ:ખ ખસે ત્યાં બીજું દુ:ખ આવીને ઊભું જ રહે, માટે તે દુ:ખરૂપ ક્લવાળા કહ્યો છે. ૧. શ્રી અરિહંતાદિ ચારના શરણને અંગીકાર કરવા, ૨. સુકૃતની અનુમાદના, ૩. અને દુષ્કૃતની ગર્હા – આ ત્રણ સાધનાની ભાવના વારંવાર કરવાથી ભવ્યત્વાદિ સામગી મળી શકે, તેની આરાધનાથી પાપકમેંના નાશ થાય. તેથી જ્ઞાનપૂર્વ કનિર્નિદાન શ્રી જિનધમેની આરાધના કરી શકાય. ને તેથી સંસારમાં રખડવાનું ખંધ થઈ જાય; આ રીતે સંસારની રખડપટ્ટી ડાળી શકાય.

ર૦. મનથી અધાગ્ય વિચાર કરતાં, વચનથી અધાગ્ય વેજી બાલતાં, અને કાયાથી અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરતાં જે પાપ ભ'ધાયું હોય, તે સંભ'ધી મિથ્યા દુષ્કૃત દઉં છું.

ર૧. મેં કાેઇનું અનિષ્ઠ ચિંતવ્યું હાેય, કાેઇને ખરાભ વેલ કહ્યાં હાેય, કાયાથી કાેઇને તાડનાદિ કર્યું હાેય, તે સંભંધી પાપને હું ખમાવું છું. અને જેઓ મારા યુન્હેગાર હાેય, તેઓ મને ખમાવે એમ હું ચાહું છું; કારણ કે ખમવું અને ખમાવવું એ શ્રી જિનશાસનની અવિચ્છિન્ન મર્યાદા છે. જે ભવ્ય છવા ખમે અને ખમાવે તેઓ શ્રી જૈન પ્રવચન કિરહાવલી (શ્રી દશ પયન્નાના સંક્ષિપ્ત પરિચય) ૪૭૫ જ આરાધક કાેઠીના જાણવા; અને જેઓ ન ખમાવે, તે જીવા વિરાધક જાણવા. પાપ કરવું એ દુષ્કર નથી, પણ નિર્મલભાવથી પ્રાયશ્વિત્ત કરી ખમાવી આત્મશુદ્ધિ કરવી એ જ બહુ દુષ્કર છે.

રર. ભૂત ભવિષ્ય અને વર્તમાન કાલના સવ<sup>જ</sup> તીથ<sup>જ</sup> કરાદિને, અધાં જૈન તીર્થાને, અને ત્યાં રહેલાં તમામ જિનપ્રતિમાઓને હું ભાવથી વાંદું છું.

ર3. આ રાત્રિમાં કદાચ મારું સરણ થાય તા મારે સ્વાધીન લક્ષ્મી વગેરે તમામ પદાર્થીને વાસિરાલું છું.

ર૪. મેં પ્રાણાતિપાતાદિ અઢારે પાપસ્થાનકામાંથી કાઇ પણ પાપસ્થાનક સેવ્યું હોય, સેવરાવ્યું હોય, સેવનારની અનુમાદના કરી હોય, તે સંવ્યંધી મિચ્છામિ દુક્કડં દઉં છું.

રપ. ચારાશી લાખ જીવચાનિમાંના કોઈ પણ જીવને હુલ્યા હોય, હુણાવ્યા હોય, હુલ્યુનારને સારા માન્યા હોય, તે સંખંધી મિથ્યાદુષ્કૃત દઉં છું.

રદ, શ્રી અરિહંત, સિહ, સાધુ, જિન ધર્મ મહામંગલિક છે, લાેકમાં ઉત્તમ છે, હું તે ચારેના શરણને અંગીકાર કરું છું.

રહ. તમામ વિચારા દૂર કરી શ્રી સિહચક ભગવંતના સ્વરૂપને વિચારતાં વિચારતાં અલ્પ નિદ્રા લેવી. વચમાં નિદ્રા ઊડી જાય તા નિર્માહ દશાની ચિંતવના કરવી. શ્રી મલ્લિનાથ, નેમિનાથ, જંબૂસ્વામી, સ્થૂલિભદાદિની જીવનઘદના વિચારવી. એ પ્રમાણે શ્રી પંચસૂત્રાહિ અનેક મંથાના આધારે ખહુ જ દ્વંકામાં આરાધક ભાવના અહીં જણાવી છે. ભવ્ય જીવા તેને વારંવાર વિચારી, મનન કરી, મન, વચન, કાયાની એકતા સાધી સમતામય માહ્મમાર્ગની સાધના કરી મુક્તિના અવ્યાભાધ મુખ પામે એ જ હાર્દિક ભાવના.

ા શ્રી દશ પયજ્ઞાના ક્રમસર સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા ા 肾

ા જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના એકવીશમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા !!

55 55 55

॥ तृतीयो विभागः समाप्तः ॥

# શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીનો ચોથો વિભાગ

## ા બાવીશમા પ્રકાશ ા

॥ ચાર મૂલસૂત્રો—શ્રી ચ્યાવશ્યક સ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય ॥ ॥ आर्था ॥

नवदिविखयाण पुर्व्यं, पदणिज्जाइं जओ तओ साई ।। मृलाइंव तइणं, वृताइं मृलसुताइं।।१६३।। सञ्बत्य मूलिथरुजा, थिज्जं गिङजइ समूलवरथूणं ॥ नार्ण किरिया लं, साहूणं समणधम्मस्स ॥ १६४॥ समया दंसणसुद्धी, विणओ सोही अइनकमाईणं ॥ बोसविसोही संवर-लाहो आवस्सया होज्जा ।। १६५ ।। आयारायरणाणा-वारच्याया छजीवविण्णाणं ॥ पवयणजणणी सेवा, संज्ञमसंसा बिरत्तं च ॥ १६६ ॥ बसवेयालियसुत्ता, एयं तह चेबमुत्तरज्ञयणा ॥ साहुगुणाण वियासी, वेरश्गईण विष्णाणा ॥ १६७ ॥ आहाराइय दोस-ण्णाणं णिद्दोसवस्थुसंसेवा ।। होज्जा तेसिं जेहिं, विण्णाया ओहिन्डजुती ।। १६८ ।। मावस्सव वसवेया-लिखसरज्झवणमोहणिज्जुत्ती ॥ वुच्छं परिचयमेसिं, कमसो एवं च पढमश्स ॥ १६९ ॥ सामाइयं च चउबी-सत्थवं बंदणिमहं पडिक्रमणं ।। **इ**.। १७० ।। जं चाबस्सयमेवं, पाओ संज्ञाइ साहुसङ्घाणं ।। करणिजं सहत्यो, बुक्तो व्रेमणुओगदारसुए ॥ १७१ ॥

શષ્દાર્થ:—પ્રગલ પુરુષાદયે ઉત્તમ ચારિત્ર ધર્મની આરાધન કરવામાં તીલ ઉત્સાહી નવા મુનિવરાને પહેલાં એટલે દીક્ષા લીધા પછી શરૂઆતમાં ક્રમસર આ આવશ્યક વગેરે ચાર સુત્રો ભણવા જ જોઈયે. આ કારણથી તે ૪ સુત્રો મુલસુત્ર તરીકે ઓળખાય છે. જેમ ઝાડના ટકાવ તેના મૂલ (મૃલિયું, મૂલના ભાગ)ની મજબતાઈને આધીન છે, તેમ તવા મુનિવરાને કરવા લાયક નિર્દોષ સાત્તિવકી માક્ષ-માર્ગની આરાધના ( તિર્મલ સમ્યક્ત્વ જ્ઞાન ચારિત્રની આરાધના ) આ ચાર સુત્રોના બાધને આધીન છે. એટલે આ ચાર સુત્રોના જાણકાર મુનિવરા સંપૂર્ણ રીતે સંયમ ધર્મ તી પરમ ઉદ્ધાસથી નિદેષિ આરાધના જરૂર કરી શકે છે. ને થાડા ઠાઇમે સિદ્ધિનાં સખ પામ છે. માટે શ્રી આવશ્યકાદિ ચાર સુત્રોનું મુલસુત્ર નામ સુપ્રસિદ્ધ છે. ૧૬૩, વ્યવહારમાં પણ મકાન વગેરેની બાબતમાં પણ તેમ જ જણાય છે. જીઓ, મૃલ એટલે જો પાંચા મજબૃત હોય, તા જ મકાન અથવા મહેલ મજબૂત બને છે. ભવિષ્યમાં હી શકે છે. આ રીતે જેમ મૂલવાળા પદાર્થાના હકાવ મૂલની મજણતાઈને આધીન છે. તેમ નવા (વર્તમાન કાલે) સંયમ ધર્મને પામેલા જીવાને માક્ષના અવ્યાખાધ સંખાન મેળવવા રૂપ મહેલના હકાવ જ્ઞાન અને ક્રિયાની પરમ ઉદ્ઘાસથી કરેલી સાત્ત્વિકી આરાધના રૂપ મૂલને આધીન છે. આવી તે આરાધનાના સ્વરૂપને સમજાવનારાં આ ચાર મુલસૂત્રો છે. અથવા ક્ષમા, માદ વ, આજેવ, સંતાષ વગેરે દશ પ્રકારે કહેલ શ્રમણ ધર્મ રૂપી વૃક્ષ (ઝાડ)ના મૂલ જેવા યથાર્થ જ્ઞાનની ને ક્રિયાની ભીનાને વિસ્તારથી સમજાવનારાં જે ચાર સુત્રો, તે મૂલસુત્રો કહેવાય. એમ બે રીતે મૂલસુત્રના શાળદાથ જાલુંવા. ૧૬૪. સામાયિકાદિ દ આવશ્યકાનાં કુલ અનુક્રમે આ પ્રમાણે જાલુવાં-સામાયિક નામના પહેલા આવશ્યકનું ‡લ સમતા છે; બીજા ચતુવિ<sup>લ</sup>શતિસ્તવ ( લાેગસ્સ ) નામના આવશ્યકથી આત્માના સમ્યગ્દર્શન નામના ગુણ ચાજ્યા બને છે. ત્રીજા વંદનક ( દ્વાદશાવત્ત વંદન ) નામના આવશ્યકથી વિનયાદિ ગુણાની આરાધના થાય છે. ચાથા પ્રતિક્રમણ નામના આવશ્યકથી શતાહિની આરાધના કરતાં અજ્ઞાનાદિ કારણે તેમાં ( વ્રતાદિમાં ) લાગેલા અતિક્રમ વ્યતિક્રમ અતિચારાદિ દેાષરૂપ મેલ ધાવાય છે. પાંચમા કાંચાત્સગ<sup>ર</sup> (કાઉસ્સગ્ગ) નામના આવશ્યકથી ચાેથા આવશ્યકના અવસરે જે **દા**ધાની આલાચના નિકા ગહાદિ કરવા ભૂલી ગયા હોય, તે ખધા દાવાની શુદ્ધિ (આ પાંચમા આવશ્યકથી) થાય છે. આ રીતે દાષાની સંપૂર્ણ શુદ્ધિ ચાથા અને પાંચમા આવ-શ્યકથી માય 😉 એમ જાણવું. છકું પ્રત્યાખ્યાન (પચ્ચખ્ખાણ) નામના આવશ્યકથી સંવરાદિના મુખ્ય લાભ થાય છે. અને ૬ આવશ્યકાનું એકઠું ફ્લ−સમ્યગ્દરાંત જ્ઞાન ચારિત્રની આરાધના, વૃદ્ધિ, અને સ્થિશ્તા (ટકાવ) જાણવું. અથવા જ્ઞાનાચારાદિ પાંચે આચારની શુદ્ધિ વગેરે સ્વરૂપ ફેલ પણ કહ્યું છે. ૧૬૫. દરાવૈકાલિક સૂત્રથી એટલે તેના અભ્યાસાદિથી નવા સાધુઓ પાતાના મુનિ ધર્મ ને લાયક આચારને સેવે

છેુંનેુઅનાચારને છં'ડે છે. તથા પૃથ્વીકાયાદિ է જીવનિકાયનું સ્વરૂપ સમજીને તેની રક્ષા કરે છે. તેમ જ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિના સમુદાય રૂપ આઠ પ્રવચન માતાની આરાધના કરે છે. આ રીતે સંયમ ધર્મને આરાધીને પાતે પ્રશંસાપાત્ર ભને 🕃 છે. અને કદાચ કર્માદયાદિમાંના કોઈ પણ કારણને લઈને પાતાના આત્મા સંયમ ધર્મની આરાધના કરવામાં અસ્થિર થયા હોય, તા તેને અને બીજા પણ તેવા અસ્થિર આત્માઓને સ્થિર કરે છે. તથા ઉત્તરાધ્યયન સત્રના અલ્યાસાદિથી વૈરાગ્યાદિ ગુણાની યથાર્થ ઓળખાણ થાય છે. તેથી પંચ મહાવતાની આરાધના વગેરે સાધના ગુણાના વિકાસ થાય છે. ૧૬૬–૧૬૭. જે મુનિઓએ એાઘનિયું ક્તિનું યથાર્થ જ્ઞાન મેળવ્યું છે. તેઓ આહારાદિમાં કયા કારણથી કર્યા દાવ લાગે છે? આ બીના સમછને નિર્દોષ આહારાદિને વાપરે છે. ૧૬૮. ૧. શ્રીઆવશ્યકસૂત્ર, ૨. શ્રીદશવૈકાલિક-સુત્ર, 3. શ્રીઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર, ૪. શ્રીએાઘનિયુ<sup>ર</sup>કિત, આ ચાર મૂલ સુત્રાનાં અનુક્રમે નામ જાણવાં. તેમાં અહીં શ્રી આવશ્યક સુત્રના પરિચય દ્રંકામાં કહીશ. પછી અનુક્રમે રરૂમા, રુ૪મા અને ૨૫મા પ્રકાશમાં ભાકીનાં ત્રણ મૂલ સૂત્રોના પણ પરિચય ટ્રંકામાં જણાવીશ, ૧૬૯. શ્રીઆવશ્યક સૂત્રમાં ૬ અધ્યયના કહ્યાં 🕒. તે દરેકનાં નામ એનુક્રમે આ પ્રમાણ જાણવાં:- ૧. શ્રીસામાયિકાધ્યયન, ૨. શ્રીચતુવિ<sup>લ</sup> શતિસ્તવ અધ્યયન, ૩. શ્રીવંદનક અધ્યયન, ૪. શ્રીપ્રતિક્રમણ અધ્યયન, ૫. શ્રી કાયાત્સર્ગાધ્યયન, ૬. શ્રીપ્રત્યાન ખ્યાન અધ્યયન, ૧૭૦. જે સાધુઓને અને શ્રાવકોને સવારે તેમ જ સાંજે જરૂર કરવા લાયક વિધાન (ક્રિયા) છે, તે આવશ્યક કહેવાય, એમ શ્રીઅનુયાગ દ્વાર સૂત્રમાં કહ્યું છે. ૧૭૧.

રપષ્ટાર્થ:—હવે હું શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના અનુક્રમે ભાવીશમા, ર૩મા, ર૪મા, અને ર૫મા પ્રકાશમાં ચાર મૂલ સ્ત્રાની નિયુકિત વગેરેનું જરૂરી વર્લ્યન કરીને તે ચારે સ્ત્રાના પરિચય દ્વંકામાં જણાવીશ. ૧. શ્રીઆવરયકસ્ત્ર, ૨. શ્રીદરાવૈકાલિકસ્ત્ર ૩. શ્રીઉત્તરાધ્યયનસ્ત્ર, ૪. શ્રીઓલનિયુકિત. આ ચાર મૂલ સ્ત્રોમાંના પહેલા શ્રીઆવ-શ્યક સ્ત્રના અર્થને જણાવનારા નિયુકિત વગેરે સાધનાની બીના દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી— આ શ્રીઆવશ્યક સ્ત્રના નિયુકિત, ભાષ્ય, ચૂર્લ્લ, અને દીકાઓ પણ મળી શકે છે. (૧) શ્રીભદ્રબાહુસ્વામી મહારાજે રચેલી નિયુકિતની ર૫૫૦ ગાથાઓ છે. તેનું પ્રમાણ ૩૧૦૦ શ્લાક કહ્યું છે. (૨) શ્રીઆવશ્યક ચૂર્લ્લિ — આનું પ્રમાણ ૧૮૪૬૪ શ્લાકા છે. તે છપાઇ છે. તેમાં પઘ ભાગ કરતાં ગદ્ય ભાગ વધારે છે. બીજા શ્રંચામાં કહ્યું છે કે અહીં ૧૩૬૦૦ ગાથાઓ છે.

3. ડીકાઓા—(૧) શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે આ શ્રીઆવશ્યક સૂત્રની ૮૪૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ વિશાલ ડીકા બનાવી હતી, તે હાલ મળી શકતી નથી. તેમાંથી જ સંક્ષેપ કરવાના કરાદાથી તેમણે ૨૨૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ વૃત્તિ રચી હતી. એમ છાપેલી ભાવીશ હજારી નામથી આળખાતી આવશ્યક બૃહદ્દવૃત્તિની શરૂઆતના ભાગની દીપણીમાં કહ્યું છે. (ર) આ બાવીશ હજારી ટીકામાંનાં કેઠલાંક કઠિન પદ્દાનું રહસ્ય સમજાવવાના ઇરાદાથી મલધારી શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી મહારાજે દિપ્પણની સંકલના કરી છે. તે છપાઈ છે. તેનું પ્રમાણ ૪૬૪૦ શ્લાેકા કહ્યું છે. (3) પ્રસિદ્ધ ટીકાકાર શ્રીમલયગિરિ મહારાજે પણ મુલ ટીકા ( ભાવીરા હુજારી ) વગેરેના આધારે ૧૮૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા ભનાવી હતી. તે હાલ સંપૂર્ણ મળી શકતી નથી. અપૂર્ણ ટીકા ત્રણ ભાગમાં સુરતની આગમાદય સમિતિએ છપાવી છે. (૪) શ્રીતિલકસૂરિએ વિo સંo ૧૨૯૬માં ૧૨૩૨૫ શ્લાક પ્રમાણ લઘુ ટીકા રચી છે. તે છપાઈ નથી. (પ) અવચૂરિનાં ૧ર૬ પાનાં છે. તેના કર્ત્તા જણાવ્યા નથી. (૬) શ્રીનેમિ સાધુએ વિ૦ સં૦ ૧૧૨૩માં સાધુ પ્રતિક્રમણાદિ ૬ પ્રકારના આવશ્યક સુત્રની વૃત્તિ રચી હતી. (૭) શ્રીદેવેન્દ્રસૂરિ મહારાજે ૬૩ ગાયા પ્રમાણ ચૈત્યવંદન ભાષ્યની; ૪૧ ગાથા પ્રમાણ ગુરુવંદન ભાષ્યની ને ૪૮ ગાથા પ્રમાણ પ્રત્યાખ્યાન ભાષ્યની સ્થતા કરી હતી. તેમાંના ચૈત્યવંદન ભાષ્યની ૮૫૦૦ શ્લાક પ્રમાણ દીકા શ્રીધર્મ ધાષસૂરિ મહારાજે બનાવી. તે સંઘાચારભાષ્ય નામે ઓળખાય છે. આ ટીકા અને ત્રણ ભાષ્યા અર્થ સાથે છપાયા છે. (૮) ખરતરગચ્છીય શ્રીતરણપ્રભસરિએ વિ૦ સંo ૧૩૩૧ માં ૭૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ચૈત્યવંદનાસૂત્રવૃત્તિ અનાવી તેનું ' બાલખાધા ' આજ નામ છે. ચૈત્યવંદન કરતી વખતે ભાલાતાં સૂત્રોની જ આ વૃત્તિ છે, એમ જણાવવા માટે 'ચૈત્યવ'દનાસુત્રવૃત્તિ ' નામ રાખ્યું છે. (૯) ગાથાબદ્ધ શ્રી ચૈત્યવ'દના વિચાર ' નામના પ્ર'થમાં ચૈત્યવ'દના કરવામાં જરૂરી સુત્રોની વ્યાખ્યા કરી છે. (૧૦) વાહિવેતાલ શ્રીશાંતિસૂરિ મહારાજે ચૈત્યવંદન મહાભાષ્યની પ્રાકૃત સ્થના કરી, તેની ૮૨૨ ગાથાઓમાં ચૈત્યવંદનના સૂત્રોનું યથાર્થ રહસ્ય જણાવ્યું છે. આ મહાભાષ્યની મળતી ટીકામાં કર્ત્તાનું નામ જણાવ્યું નથી. (૧૧) ચૈત્યવંદનાદિસુત્રોની એક કલક-પ્રદ્વીપ નામની ટીકા મળે છે, તેમાં તેના કર્ત્તાનું નામ કહ્યું નથી. તેનું પ્રમાણ ર૪૫૮ શ્લાકા કહ્યા છે. (૧૨) શ્રીતિલકસૂરિ મહારાજે ચૈત્યવંદના વંદનક પ્રત્યાખ્યાન આવ-શ્યકની ૫૫૦ શ્લાક પ્રમાણ દીકા ભનાવી. (૧૩) શ્રીદેવેન્દ્રસૂરિ મહારાજે ચૈત્યવ'દન ભાષ્યાદિ ત્રણ ભાષ્યાની ૨૭૨૦ શ્લાક પ્રમાણ ઢીકા સ્થી. (૧૪) શ્રી અકલ કટેવમરિએ ચૈત્યવં દુનાદિ સત્ર સાધુશ્રાદ્ધ પ્રતિક્રમણસૂત્રપદપર્યાયમંજરી નામની દીકા બનાવી છે. (૧૫) શ્રી યશાદ્વેવસુરિએ (૧) ઇર્યાપથિકી (ઇરિયાવહી) સૂત્રની ૧૫૦ શ્લાક પ્રમાણ ચૂર્સિ, અને (ર) ચૈત્યવંકના સૂત્રની ૮૪૦ શ્લાક પ્રમાણ ચૂર્સિ, તથા (૩) વંદનક (aiswi) સૂત્રની હરહ શ્લાક પ્રમાણ ચૂર્ણિ રચી. આ રીતે ત્રણ સૂત્રોની ત્રણ ચૂબિઓના રચનારા શ્રીયશાદેવસૂરિ મહારાજ કહેવાય છે. (૧૬) લલિતવિસ્તરા-શ્રીહરિ-ભાદસૂરિ મહારાજે ચૈત્યવ દનનાં સૂત્રોની લલિતવિસ્તરા નામે ઠીકા ખનાવી, તેનું

પ્રમાણ ૧૨૯૦ શ્લાકા કહ્યું છે. વાદિદેવસૂરિજી મહારાજના ગુરુ શ્રીમુનિચંદ્રસૂરિ મહારાજે લસિતવિસ્તરા ઠીકામાં આવતાં કઠિન ધદાના વિવરણરૂપ "લસિતવિસ્તરા-હિપ્યનક "ની રચના કરી. આ હીકા છપાઈ છે. (૧૭) શ્રી પાર્વ મુનિએ વિલ્સં હ ૯૫૬ માં ચૈત્યવદના સાધુ શ્રાવક પ્રતિક્રમણસૂત્રવૃત્તિ રચી. તેનું પ્રમાણ ૨૦૦૦ શ્લાેકાે કહ્યા છે. (૨૮) સાલુપ્રતિક્રમણસૂત્રનું પ્રમાણ ૧૩૦ શ્લાકા કહ્યું છે. (૧૯) શ્રીજિન**ફ**વ-સુરિએ વિગ્સંગ્ ૧૧૮૩માં શ્રાહ્મસામાયિક પ્રતિક્રમણસૂત્ર વ્યાખ્યાપ્રકરણ બનાવ્યું, તેની રહેર પ્રાકૃત ગાથાએ છે, તેનું પ્રમાણ 3૬૫ શ્લાક કહ્યું છે. (૨૦) શ્રીતિલકસરિ મહારાજે શ્રાહપ્રતિક્રમણસુત્રની ૩૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ દીકા રચીને સાધુપ્રતિક્રમણસુત્રની પણ રહક શ્લાક પ્રમાણ ઢીકા ખનાવી.(૨૧) શ્રીજિનપ્રભસૂરિ મહારાજે વિવસંવ ૧૩૬૪ માં સાધુપ્રતિક્રમણસૂત્રની ટીકા રચી. (રર) શ્રીવિજયસિંહસૂરિએ વિગ્સં૦ ૧૧૮૩માં શ્રાવક પ્રતિક્રમણસુત્રની ૪૫૯૦ શ્લાક પ્રમાણ ચૂર્ણિ બનાવી. તથા શ્રીચંદ્રસૃરિ મહારાજે વિન સં૦ ૧૨૨૨ માં ૧૯૫૦ શ્લાકપ્રમાણ વૃત્તિ રચી. (૨૩) શ્રીયશાદ્વવસૂરિએ 'પ્રત્યાખ્યાનસ્વરૂપગ્રંથ ' પ્રાકૃતમાં <mark>અના</mark>વ્યા. તેનું પ્રમાણ ૩૬૦ શ્લાકો કહ્યા છે. (૨૪) પ્રત્યાખ્યાન વૃત્તિનું પ્રમાણ ૧૫૦ શ્લાકા કહ્યા છે. (૨૫) શ્રીમતિસાગરે વિ૦ સં૦ ૧૧૬૮ માં શ્રીપંચપરમેષ્ઠિ વિવરણની રચના કરી, તેની ૨૫૦ પ્રાકૃત ગાથાએ। છે. (૨૬) વંદારુવૃત્તિ-શ્રીદેવેન્દ્રસૂરિ મહારાજે વંદિતુસૂત્રની ઉપર અંદાજ ૫૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા અનાવી તે વ'દારુવૃત્તિ નામે એાળખાય છે. તે છપાઈ છે. (૨૭) શ્રાદ્ધપ્રતિ≱મણ-સુત્ર વૃત્તિ પણ (સુરતથી) છપાઇ છે. (૨૮) શ્રીવિરોષાવશ્યક મહાભાષ્ય : શ્રીજિનભદગણ ક્ષમાશ્રમણે સામાયિક સુત્ર ( 'કરેમિભ'તે' સુત્ર )ના વિવરણરૂપે પ્રાકૃત ગા**થાવ્યદ્ધ ભા**ષ્યની રચના કરી હતી. તેની છપાયેલી બે ટીકાં ઓમાંની એક ટીકા શ્રીકાેટયાચાર્ય મહારાજે ભનાવી છે. તેના આધારે મલધારી શ્રીહેમચંદ્રસૂરિ મહારાજે માટી **ટીકા બનાવી.** તે ખહુ જ સરલ હેાવાથી અભ્યાસકાને ભાષ્યનું રહસ્ય સ્પષ્ટ રીતે સમજવા માટે પરમ સાધન છે. મારી યાદી પ્રમાણે આ રીતે શ્રીઆવશ્યકસૂત્રના અર્થને સમજાવનારા નિયુક્તિ વગેરે સાધનાની ખાસ જરૂરી બીના જણાવી છે. સંભવ છે કે આ સુત્રનાં બીજા પણ વૃત્તિ, દીપિકા વગેરે સાધના જ્ઞાનભંડારાદિમાં સુરક્ષિત રહ્યાં હોય.

શ્રી દશવકાલિક સ્ત્રનાં નિયું ક્તિ વગેરે સાધનાની ટુંક ખીના

૧. દરાવૈકાલિકનીસૂત્ર નિર્કાક્ત—આ નિર્કાક્તના અનાવનાર શ્રીભદ્રભાહુસ્વાસી મહારાજ છે. તેમણે ૪૪૫ ગાથા પ્રમાણ આ નિર્કાક્તિમાં દરાવૈકાલિકસ્તૃત્રનું યથાર્થ રહસ્ય સમજાવ્યું છે. બીજા શ્રંથામાં આ નિર્કાક્તિની ૪૫૨ ગાથાઓ જણાવી છે. (૨) શ્રીદરાવૈકાલિક સૃષ્ઠિ—આનું પ્રમાણ ૭૦૦૦ શ્લાકો છે. બીજા શ્રંથામાં ૭૯૭૦ શ્લાક કહ્યા છે. નિર્કાક્તિનું રહસ્ય સમજાવનારી સૃષ્ઠિ છે. (૩) આ સૃષ્ઠિ વગેરે સાધનાના આધારે શ્રીહરિમદ્રસૂરિ મહારાજે ૭૫૫૦ શ્લાક પ્રમાણ માટી ઢીકા અનાવી તે છપાઈ છે. અને

શ્રીતિલકસ્**રિમહારાજે ૭૦૦૦ શ્લાેકપ્રમાણ દીકા રચી હતી.** તેમાં શ્રીનેમિનાથ પ્રભુનું ચરિત્ર વિસ્તારથી જણાવ્યું હતું, તથા શ્રીસુમતિસ્ર્રિ મહારાજે માદી અને લધુ દીકાના આધારે ર**૬૦૦** શ્લાેક પ્રમાણ દીકા રચી હતી. બીજાં પણ દીપિકા વગેરે સાધના દશવૈકાલિકના અર્થિને સમજાવનારાં છે. તેમાં સમયસું દરજીએ દીપિકા રચી છે.

## શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રનાં નિયું ક્તિ વગેરે સાધનાની ટ્રંક ખીના

(૧) આ શ્રીઉત્તરાધ્યયનસૂત્રનાં ૩૬ અધ્યયના છે. તેનું પ્રમાણ ૨૦૦૦ શ્લાકા કહ્યા છે. (ર) શ્રીભદ્રબાહુસ્વામી મહારાજે ૬૦૭ ગાયામાં ૭૦૦ શ્લાક પ્રમાણ નિર્યુક્તિની રચના કરી. તે છપાઇ છે. (3) ગાવાલય મહત્તરના શિષ્યે પ૯૦૦ શ્લાકપ્રમાણ ગુર્ણિની રચના કરી. બીજા ગ્રંથામાં આ ચૂર્ણિનું પ્રમાણ ૫૮૫૦ શ્લાકા છે એમ કહ્યું છે. (૪) શ્રીનેમિચંદ્રસ્રિ મહારાજે વિ૦ સં૦ ૧૧૨૯ માં ૧૪૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા ૧૮૦૦૦ શ્લાકાના પ્રમાણવાળી માટી ટીકાના આધારે રચી, તેનું સુખાધા નામ છે. શ્રીનેમિ-ચંકસરિતું સૂરિપદ થયા પહેલાતું 'શ્રીદેવેન્દ્રગણી ' નામ હતું. આચાર્યપદવી દેતાં ખાસ કારણે પહેલાંતું નામ વ્યક્લી શકાય, એવા પ્રાચીન વ્યવહાર છે. (પ) વાદિવૈતાલ શ્રીશાંતિસૂરિ મહારાજે ૧૮૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ સૂત્રમિત્ર માટી ટીકા બનાવી, તેમાં કથાનક વગેરેમાં પ્રાકૃત રચના વધારે છે, તેથી 'પાયઠીકા ' અથવા પાર્ધયઠીકા કહેવાય છે. આના આધારેજ શ્રી નેમિચંદ્રસૂરિએ સુધાધા નામની ૧૪૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ નાની ટીકા, તથા બીજાઓએ દીપિકા, અવસૂરિ વગેરેની રચના કરી છે. એમ ઐતિહાસિક ચં**ચા**દિમાં જણાવ્યું છે. (૬) શ્રી ભાવવિજયજીએ શ્લાેકબદ્ધ ટીકા બનાવી છે. તે છપાઈ છે. (૭) ખરતરગચ્છીય શ્રી કમલસંયમે કમલસંયમી નામની ટીકા અનાવી. (૮) તથા શ્રી લક્ષ્મીવલ્લભે 'લક્ષ્મીવલ્લભી 'નામે ઠીકા રચી. તે ખ'ને ઠીકાએન છપાઇ છે. આ રીતે શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રની નિયુ<sup>૧</sup>કિત વગેરેની બીના જાણવી.

શ્રી એાધનિયું ક્તિની ટીકા વગેરે સાધનાની ટુંકી ખીના

1. એાલનિયુ કિત—(૧) મૂલ યંથનું પ્રમાણ ૧૧૬૪ ગાથાએ છે. (૨) આના અર્થ ને સમજાવનારી ચૂર્ણિ હતી, પણ તે હાલ મળી શકતી નથી. (૩) આનું ૩૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ભાષ્ય હતું, તે પણ મળી શકતું નથી. (૪) શ્રી દ્રોણાચાર્ય મહારાજે ૬૮૨૫ શ્લાક પ્રમાણ દીકા બનાવી છે, તે છપાઇ છે. (૫) શ્રી મલયગિરિજી મહારાજે ૮૮૫૦ શ્લાક પ્રમાણ સૂત્રમિશ્ર વૃત્તિ રચી હતી, પણ હાલ તે મળી શકતી નથી.

શ્રી દરાવૈકાલિકસૂત્રના એ ઉદ્દેશાવાળા પાંચમા અધ્યયનની જે નિયુ<sup>c</sup>ક્તિ તે જ પિંડનિયુ<sup>c</sup>ક્તિ નામે સુપ્રસિદ્ધ છે, તેથી તે દરાવૈકાલિક નિયુ<sup>c</sup>ક્તિમાં જ ગણવી વાજળી છે. દરાવૈકાલિકનાં બીજાં હ અધ્યયનાની નિયુ<sup>c</sup>ક્તિનું પ્રમાણ નાનું છે. ને આ પાંચમા અધ્યયનની નિયુ<sup>c</sup>ક્તિની ૭૦૮ ગાથાઓ હોવાથી પ્રમાણમાં તે માટી નિયુ<sup>c</sup>ક્તિ

ગણાય. આ ઇરાદાથી તે પાંચમા અધ્યયનની નિયું ક્તિ અલગ શાસ્ત્ર તરીકે ગણાય છે. પણ તે ૪૫ આગમાની ગણતરીમાં લેવાય જ નહિ. તેનું કારણ પહેલાં કહ્યું છે. જો કે પિંડનિયુ°ક્તિ નામ વધારે પ્રસિદ્ધ છે. તેા પણ ખરી રીતે તે શ્રોદશવૈકાલિકના પાંચમા પિંડૈષણાધ્યયનની જ નિયું કિત છે એમ સમજવું. અહીં પિંડનિયું ક્તિમાં ફકત આહારાદિની જ ખીના વિસ્તારથી વર્ણવી છે. પણ એાઘનિયું ક્તિમાં આહાર પાણીની ખીના ઉપરાંત બીજી પણ વિવિધ પ્રકારની મુનિવરાના આચારાદિની બીના બહુ જ સ્પષ્ટ રીતે સમજાવી છે. આવાં અનેક કારણાને લઇને મૂલ સૂત્રોમાં ઓઘનિયું ક્તિ ગણવી, પણ પિંડનિયું ક્તિ ગણાય જ નહિ, એમ શ્રીગીતાર્થ મહાપુરુષોનાં વચનાનું રહસ્ય વિચારતાં સમજાય છે. શ્રીસેનપ્રક્ષાદિ ઘણાં ગ્રંથાના આધારે જણાય છે કે નિયું ક્તિની રચના ચૌદ પૂર્વોના જાણકાર શ્રુતકેવલી જ કરે, બીજાને તેની રચના કરવાના અધિકાર નથી. તેમ કહેવાનું ખરું રહસ્ય એ છે કે બીજબુદ્ધિ વગેરે લબ્ધિઓના ભાંડાર શ્રીગણધરદેવાએ રચેલાં સૂત્રોની ખરી યાજના કરવા માટે તેઓ જ સંપૂર્ણ રીતે સમર્થ હોય છે. આવા જ શ્રુતકેવલી શ્રીભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે રચેલી પિંડ-નિયું ક્તિ હોવાથી જ ચૌદસા ચુંમાલીસ મંથાના ખનાવનાર શ્રીજિનભદ્રસૂરિના શિષ્ય યાકિનીમહત્તરાસૂનુ શ્રી હરિભદ્રસૂરિ વગેરે મહાધુરુષાએ ત્રણ વૃત્તિઓ સ્થી છે. તેની ળીના દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી-(૧) પિંડનિયુ°ક્તિની ૭૦૮ ગાયાઓ છે. ઐતિહાસિક ગું થામાં કહ્યું છે કે આની ૪૦૦૦ <sup>ક</sup>લાકપ્રમાણ દીકા કાઈએ રચી હતી. તેમાં દીકા-કારતું નામ જણાવ્યું નથી, માટે તે 'અજ્ઞાતકતું ક' વિશેષણથી એહળખાવી છે. હાલ તે મળતી નથી. (ર) શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે આ શ્રીપિંડનિયુ<sup>6</sup>ક્તિની અધૂરી ૧૩૫૦ શ્લાક પ્રમાણ ઢીકા રચી હતી, તે શ્રીદેવાચાર્ય મહારાજના શિષ્ય શ્રી વીરાચાર્ય પૂરી કરી. તેનું અલગ પ્રમાણ ૧૭૫૦ શ્લાકા કહ્યા છે. બંને વિભાગાની ઠીકાનું પ્રમાણ ૩૧૦૦ શ્લાકા થાય. (૩) શ્રીમલયગિરિ મહારાજે ૭૫૦૦ શ્લાક પ્રમાણ સુત્રમિશ્ર દીકા રચી હતી, તે હાલ મળતી નથી. આ રીતે શ્રી એાઘનિયું ક્તિનાં ટીકાદિ સાધનાની દૂંક બીના જણાવવાના પ્રસંગે પિંડનિયુ ક્તિની વૃત્તિઓની બીના પણ દૂંકામાં જણાવી. બીજ ઐતિહાસિક શ્રંથામાં આ ચાર મૂલ સુત્રોનાં નિયુ<sup>6</sup>ક્તિ વગેરે સાધનાની ખાસ જાણવા જેવી વધુ હકીકત પણ કહી છે. તે દ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી.

- ૧. શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિએ પડાવશ્યક ( ૬ આવશ્યક ) સૂત્રની વંદારૂવૃત્તિ નામે દીકા ખનાવી, તેનું બીજું નામ ' શ્રાવકાનુષ્ઠાનવિધિ ' પણ કહ્યું છે.
- ર, આવશ્યક સ્ત્રના પહેલા સામાયિક નામના અધ્યયનની ( શ્રી ભદ્રખાહુ-સ્વામીકૃત ) નિયુ<sup>૧</sup>કિતના આધારે શ્રીજિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણે ૫૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ પ્રાકૃત ગાથાબદ્ધ 'ભાષ્ય'ની રચના કરી, તે સામાયિકસ્ત્રના વિવરણરૂપ **હે**ાવાથી 'વિશેષાવશ્યકભાષ્ય' નામે વધારે પ્રસિદ્ધ **છે. આ** ભાષ્ય ( મહાભાષ્ય ) પૂર્વધર શ્રીજિન-

ભક્રગણિ ભગવંતની અપૂર્વ રચનારૂપ હોવાથી શ્રીજૈનાગમામાં અપૂર્વ તત્ત્વએાધને દેનાર શાસ્ત્ર તરીકે સુપ્રસિદ્ધ છે.

- 3. શ્રીવિજયસિંહસૂરિએ વંદિતા સૂત્રની (શ્રાદ્ધપ્રતિક્રમણ સૂત્રની ) ચૂર્ણિ વિગસં૦ ૧૧૮૩ માં રચી. તેના આધારે શ્રીરત્નશખરસૂરિએ અર્થદીપિકા નામની ટીકા અનાવી તે છપાઈ છે.
  - ૪. શ્રીહરિભદ્રસૂરિકૃત ભાવીશ હજારી ડીકાનું 'શિષ્યહિતા ' બીજીં નામ છે.
- પ. અહીં ચાલુ પ્રસંગે મૂલ સ્ત્રોમાંના મૂલ શબ્દના અર્થ પ્રાથમિક એટલે મુનિધર્મને પામ્યા બાદ શરૂઆતમાં ખાસ ભણવાલાયક જે સ્ત્રો, તે મૂલસ્ત્રો કહેવાય. આ મૂલસ્ત્રની વ્યાખ્યા કરવામાં જેમ મૂલ શબ્દના 'પ્રાથમિક' અર્થ કર્યો, તેવી રીતે મૂલ શબ્દના બીજા પણ અર્થી થાય છે. એમ અન્ય ધર્મીઓના (બૌદ્ધર્મી આદિના) શ્રંથાનું રહસ્ય વિચારતાં જણાય છે. અહીં 'મહાવ્યુત્પત્તિશ્રંથ' વગેરે દેખાંત તરીકે જાણવા. બૌદ્ધર્મના આ 'મહાવ્યુત્પત્તિ' શ્રંથમાં કહેલા મૂલશ્રંથ શબ્દ-માંના મૂલ શબ્દથી ગૌતમ બુદ્ધનું શ્રહણ કરીને મૂલ શ્રંથશબ્દના અર્થ આ રીતે જણાવ્યો છે: જેમાં બૌદ્ધર્મના મૂલ સમાન (ઉત્પાદક) બુદ્ધનાં વચનાનું વર્ણન કર્યું છે તે 'મૂલશ્રંથ' કહેવાય. આ રીતે અનેક અર્થમાં મૂલ શબ્દ વપરાય છે. તેમાં અહીં 'પ્રાથમિક' અર્થ લેવા.
- દ. ઐતિહાસિક શ્રંથાદિમાં આવશ્યક સ્ત્રની નિર્યુક્તના અર્થને સમજાવનારાં ત્રણ ભાષ્ય કહ્યાં છે. તેમાં ૧૭૩ ગાથાવાળું ભાષ્ય 'મૂલભાષ્ય' નામ ઓળખાય છે, ને અંદાજ ૩૦૦ ગાથાવાળું બીજીં ભાષ્ય છે. તથા ત્રીજું ભાષ્ય ' વિશેષાવશ્યક ' નામથી સુપ્રસિદ્ધ છે. અન્યત્ર કહ્યું છે કે શક સંવત પરામાં લખાએલી શ્રીવિશેષાવશ્યક મહાભાષ્યની ' હાથપાથી ' જેસલમેરમાં છે. આ વિશેષાવશ્યક ભાષ્યના કર્તા શ્રીજિન-ભદ્માણ ક્ષમાશ્રમણે સંસ્કૃત ભાષ્ય રચ્યું હતું, તે જેસલમેરમાં છે. તથા વિશેષાવશ્યકમાંના વિશેષ શખદ જ જણાવે છે કે આ ભાષ્ય સંપૂર્ણ શ્રીઆવશ્યકસ્ત્રનું નથી, પણ તેના એક ભેદરૂપ સામાયિકસ્ત્ર નામના પહેલા આવશ્યકના વિવરણ સ્વરૂપ છે. 'શ્રીજિનભદ્મગણિ ક્ષમાશ્રમણ' નામમાં રહેલા ક્ષમાશ્રમણ શખદનું રહસ્ય વિચારતાં જણાય છે કે તેઓશ્રી દષ્ટિવાદના ભેદ રૂપ પૂર્વજ્ઞાનને ધારણ કરનારા હતા. જેમના નામમાં વાદી, ક્ષમાશ્રમણ, દિવાકર, વાચકમાંના કોઈ પણ શખ્દ બાલવામાં આવતા હોય, તેઓ પૂર્વગત શ્રુતના જાણકાર છે, એમ જાણવું. કહ્યું છે કે:—

बाई य खमासमणे, दिवायरे वायगत्ति एगेंहे। पुब्दगयम्मि य सुत्ते, एए सद्दा पयहाति ॥१॥

(આના અર્થ આ ગાથાની પહેલાં જ જણાવ્યા છે.) ઉપાધ્યાયછ યશાવિજયછ

- શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી આવશ્યક સ્ત્રતા સંક્ષિપ્ત પરિચય) ૪૮૫ વગેરેના નામમાં જોડાયેલા વાચક શખ્કના અર્થ "ઉપાધ્યાય" કરવા. એટલે તેઓ પૂર્વાધર નથી, એમ સમજલું.
- છ. આવશ્યકસૂત્રની ચૂર્ણિ—ઐતિહાસિક ગ્રંથામાં અને આની છાપેલી પ્રતની શરૂઆતમાં આ ચૂર્ણિના બનાવનારા 'શ્રીજિનદાસગણી' જણાવ્યા છે. અહીં પ્રાકૃત ગદ્ય ભાગ વધારે છે. જરૂરી પ્રસંગ ગાથાઓ પણ જણાવી છે. લાેકાત્તર ઐતિહાસિક કથાદિને જણાવનારી આ શ્રી આવશ્યકસૂત્રની ચૂર્ણિમાં કહ્યું છે કે વત્તિમાન શાસનના નાયક પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવને કેવલજ્ઞાન થયા પહેલાંના ૧૩મા વર્ષે શ્રાવસ્તી નગરીમાં પાણીની રેલ આવી હતી.
- ૮. આવશ્યકદીપિકા—શ્રી માણિકયશેખરસૂરિએ નિયુ<sup>૧</sup>ક્તિના સંક્ષિપ્ત વિવર્ણ સ્વરૂપ દીપિકા રચી છે, તેનાં પાંચ અધ્યયતા જ છપાયાં છે.
- હ. જેમ શ્રીહરિભદ્રસૂરિકૃત ૮૪૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા મળતી નથી, તેમ શ્રીજિનભટે રચેલી આવશ્યક ટીકા પણ મળી શકતી નથી.
- ૧૦. શ્રી ચ્યાવશ્યકાદિ ચાર સુત્રો જ મૂલસૂત્રો કહેવાય. તેમાં યાગાદ્રહનના ક્રમ પણ સાક્ષી પૂરે છે. નવા સાધુને શરૂઆતમાં શ્રી આવશ્કસુત્રના ને શ્રીદરાવૈકાલિક સુત્રના યાેગાંદ્રહુન કરાવીને યાેગ્ય અવસરે શ્રીઉત્તરાધ્યયત સુત્રના યાેગાંદ્રહુન કરાવાય છે. અહીં શ્રી આવશ્યક નિર્યુક્તિમાં એાઘનિર્યુક્તિના સમાવેશ કર્યો છે, એમ સમજવું. આથી પણ સાભિત થાય છે કે ઉપર જણાવેલા શ્રીઆવશ્વક વગેરે ચાર સુત્રો જ સુલ-સુત્રો કહેવાય. સમજવું જોઇએ કે શ્રીદરાવૈકાલિકના પાંચમા અધ્યયનની નિયુક્તિમાં પિંડનિર્યું ક્તિના સમાવેશ થાય છે, ને શ્રી આવશ્યકસૂત્રના ચાથા પ્રતિક્રમણ અધ્યયનમાં પાક્ષિકના સૂત્રના સમાવેશ થાય છે. તથા છેક્સત્રાના અને આવશ્યકસૂત્રના વિષયાને નિરૂપણ કરવાની શૈલી વગેરેના સૂક્ષ્મ દષ્ટિથી વિચાર કરતાં જરૂર ખાતરી થશે કે શ્રીઆવશ્યક-સુત્રને છેદસુત્ર તરીકે ગણાય જ નહિ. તેમ જ જેના દીક્ષાપર્યાય વધારે હોય. તે મુનિને જ છેકસુત્રોના યાગાફહન આચારાંગસુત્રના યાગાફહન થયા પછી જ કરાવાય છે. આથી સાળિત થયું કે તવા સાધુને શરૂઆતમાં છેદસ્ત્રતા યાગાહહન કરાવાય જ નહિ. આવાં અનેક કારણાને લક્ષ્યમાં રાખીને પરમ ગીતાર્થાંદિ મહાપુરુષોએ આવશ્યકસત્રને ચાર મૂલસૂત્રામાં જ ગહ્યું છે. વળી ૪૫ આગમાની આરાધના કરવાની વિધિમાં પહ્ય આવશ્યકસત્રતે મૂલસૂત્રોમાં જ ગષ્યું છે. તેમ જ ૬ છેદસૂત્રોમાં આવશ્યકસૂત્ર ગષ્યું નથી. તેથી આવશ્યકસૂત્રને છેકસૂત્ર તરીકે ન ગણાય. એમ સાક્ષી તરીકે ધાર્ગાવધિ, સામાચારી પ્રકરણ વગેરે ઘણા શ્રંથા છે.

આ રીતે શ્રી આવશ્યકસૂત્રનાં નિર્યુંક્તિ વગેરે સાધનાની બીના પૂરી થઈ.

## શ્રી આવશ્યકસૂત્રના સાર

જે સૂત્ર સામાયિક વગેરે ૬ આવશ્યકાની હકીકત જણાવે તે આવશ્યકસૂત્ર કહેવાય. શ્રીજૈનન્દ્ર શાસનમાં યથાર્થ નામને ધારણ કરનારાં ૬ આવશ્યકા આ પ્રમાણ કદ્યાં છે – (1) સામાયિક, (ર) ચતુર્વિ શતિસ્તવ, (૩) વંદનક, (૪) પ્રતિક્રમણ, (૫) કાચાત્સર્ગ, (૬) પ્રત્યાખ્યાન સાધુઓએ અને શ્રાવકાએ સમુદિત (ક્ષેગી) ૬ આવશ્ય-કાની આશાધના સવારે અને સાંજે અવશ્ય (જરૂર) કરવી જોઈ પે. આવી તીર્થ કરે દેવાની આગ્ના હોવાથી તે તીર્થ કરાદિ મહાપુરુષોએ આ સામાયિક વગેરે ૬ પ્રકારની ક્રિયાઓને આવશ્યક નામથી ઓળખાવી છે, તેમાં લાકવ્યવહારથી સવારે કરાતી ૬ આવશ્યકાનો આશાધના રાઇય (સિત્રક) પ્રતિક્રમણ નામથી ઓળખાય છે, ને સાંજે કરાતી ૬ આવશ્યકાનો આશાધના દેવસિય (દૈવસિક) પ્રતિક્રમણ નામથી ઓળખાય છે. એ સાંજે કરાતી ૬ આવશ્યકાનો આશાધના દેવસિય (દૈવસિક) પ્રતિક્રમણથી કે દૈવસિક પ્રતિક્રમણથી એકલા પ્રતિક્રમણ નામના ચાથા આવશ્યકની આરાધના કરાતી નથી. પણ સામાયિક વગેરે છ (૬) એ આવશ્યકાની આરાધના કરાય છે. આ ૬ આવશ્યકાનો સાર ક્રમસર દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા.

૧. સામાયિક—સમતા પૂર્વ કરેલી કિયા મુક્તિના અવ્યાળાધ સુખને જરૂર પમાઉ છે. આ મુદ્દાથી ૬ આવશ્યકામાં સામાયિકને પહેલું કહ્યું છે. પ્રતિક્રમણમાં દૈવસિક પ્રતિક્રમણ કે રાત્રિક્રમણ ઠાયા (સ્થાપ્યા) પછી આ સામાયિક આવશ્યકની શરૂઆત થાય છે. મુક્તિને મેળવવામાં આની (સમતાભાવની) અસાધારણ શક્તિને લક્ષ્યમાં લઈને જ શ્રીજિનભદ્દગણિ ક્ષમાશ્રમણે એકલા સામાયિક સ્ત્રુના જ વિવરણરૂપ વિશેષાવશ્યક મહાભાષ્યની સ્થના કરી છે. તથા માક્ષમાર્ગની આરાધના કરવામાં સંપૂર્ણ રીતે મદદગાર સમતાભાવ છે. તેથી મનમાં સમતાભાવ રાખીને કરાતી ધર્મ ક્યા સંપૂર્ણ ફલદાયક નીવડે છે, એમ અનુભવથી પણ જાણી શકાય છે. આ સ્ત્રુથી મુનિ વગેરેને જીવનપર્યન્ત ને શ્રાવકાદિને શક્તિ મુજબ સામાયિકની પ્રતિજ્ઞા કરાવાય છે. આની ઢીકા વગેરેમાં આ સ્ત્રુનું સ્પષ્ટ રહસ્ય સમજાવ્યું છે.

ર. ચતુવિ સિતિસ્તવ ( ચઉવીસત્થવ) — પહેલા આવશ્યકમાં વર્ણ વેલ સમતા-ભાવને સમજાવનારા શ્રીતીર્થ કર દેવા છે. તેમણે જ કહેલા સમતાભાવના પ્રતાપે જેમ અનંતા છેવા સિદ્ધ થયા, તેમ હાલ પણ મહાવિદેહ ક્ષેત્રામાં ઘણાં છેવા સિદ્ધ થાય છે. અહીં મહાકર્મ નિર્જ રાદિરૂપ લાભ ઘણાં છેવા પામી ગયા, પામે છે ને પામશે. તથા ભવિષ્યમાં માક્ષપદ પણ પામશે. આથી સમતાના ઉપદેશક મહાપકારી શ્રીતીર્થ કર દેવાની સ્તવના કરવી જોઈએ. આ મુદ્દાથી સામાયિકની પછી ચઉવીસત્થવ નામનું બીજી આવશ્યક કહ્યું છે. આના (૧) લાગસ્સસ્ત્ર, (૨) નામસ્તવ એમ એ નામ છે. તેમાં આ સુત્રની શરૂઆતમાં 'જ્ઞેમસ્વ' પદ હોવાથી લાગસ્સ સુત્ર કહેવાય છે. અને શ્રીઋલાદિ તીર્થ કરોનાં નામ લઈને તેમની અહીં સ્તવના કરી છે, તેવી નામસ્તવ કહેવાય છે. અહીં શરૂઆતમાં હું ચાવીશ તીથ<sup>લ</sup>કરદેવાને સ્તવીશ, એમ જણાવીને ચાવીશ તીર્થ કરદેવાને નામ લઇને વાંદ્યા, પછી તેમનું આંતરિક નિર્મલ સ્વરૂપ જણાવીને '' હું તીર્થ' કર દેવા ! આપ મારી ઉપર પ્રસન્ન થાઓ ?' એમ માગણી કરી છે. પછી ભવ્ય જીવ વિનંતિ કરે છે કે આપ મને આરાગ્ય, બાધિલાભ, શ્રેષ્ઠ સમાધિ આપા. આ રીતે નામજિનની સ્તવના કરીને અંતે સિદ્ધોની પાસે માગણી કરતાં ભવ્યજીવ કહે છે કે '' & શ્રીસિદ્ધપરમાતમા ! આપ ચંદ્રથી પણ વધારે નિર્મલ છા, સૂર્ય'થી પણ વધારે પ્રકાશ કરનારા એટલે તમામ પદાર્થોના પૂર્ણ સ્વરૂપને વિસ્તારથી કેવલગ્રાન રૂપી પ્રકાશથી જાણનારા છે! ને સમુદ્ર જેવા ગંભીર છે!. આપ મને સિદ્ધિનાં સુખ આપા. એ જ મારી હાર્દિક માગણી છે." આ બીનાને ટીકાદિમાં બહુ જ વિસ્તારથી સમજાવી છે. યાદ રાખવું જોઈએ કે નામ લઇ ને સ્તવના કરવાના પણ (નામનિક્ષેપાના પણ ) પ્રભાવ અનહક જ છે. જેનું નામ લઇએ, તે નામ લેતાંની સાથે જ તેના ગુણા વગેરે પણ જરૂર યાદ આવે જ છે. આ પ્રસંગે તેના જીવનના વિચાર કરી પાતાના **આચાર વિચાર તે ઉચ્ચાર સુધારી સ્તવના કરનાર ભવ્ય છવા પર પરાએ ભાવનિક્ષેપાની** આરાધના કરીને સંસારસમુદ્રના પાર પામે છે.

આ રીતે સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિએ વિચાર કરતાં જરૂર સમજારો કે સ્થાપનાનિક્ષેપ અને ડ્વ્યિનિક્ષેપની જેમ નામનિક્ષેપ પણ ભાવનિક્ષેપની આરાધના કરવામાં અસાધારણ કારણ છે. આ હકીકત પણ માદી દીકા વગેરેમાં ખહુ જ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. સવારના પ્રતિક્રમણમાં રાઇય (રાત્રિક) પ્રતિક્રમણ ઠાયા (સ્થાપ્યા) પછી 'કરેમિલાતે' સૂત્રથી સામાયિક આવશ્યકની શરૂઆત થયા ખાદ એક લાગસ્સના કાઉસ્સગ્ગ પારી પ્રકટ લાગસ્સ બાલવાથી માંડીને અતિચારની આઠ ગાથા સુધી ખીજ ચઉવીસત્થવ નામના આવશ્યકની હદ સમજવી. અને સાંજના પ્રતિક્રમણમાં દેવસિય પ્રતિક્રમણ ઠાયા (સ્થાપ્યા) પછી ''કરેમિલાતે' સૂત્રથી સામાયિક આવશ્યક શરૂ થઇ અતિચારની આઠ ગાથા ગણવા રૂપ (સાધુને 'સાયણાસણત્રપાણે' ઇત્યાદિ ગાથા ત્રણ વાર ગણવા રૂપ) કાઉસ્સગ્ગ કરતાં પૂર્ણ થાય છે. તે પછી પ્રકટ લાગસ્સ કહેતાં ખીજ ચઉવીસત્થવ નામના આવશ્યકની શરૂઆત થઈ તે પછી પ્રકટ લાગસ્સ કહેતાં ખીજ ચઉવીસત્થવ નામના આવશ્યકની શરૂઆત થઈ તે પૃર્ણ થતાં તે પણ પૂર્વ થાય છે.

3. વંદનક આવશ્યક—વંદન શબ્દથી ''દ્વાદશાવત'વંદન'' લેવાય છે. તે 'વાંદણા' નામથી પણ એહળખાય છે. વાંદણા દેવામાં ૧૬ અંગુલ (આંગળ)ના પ્રમાણવાળી મુખવસ્ત્રિકા (મુહપત્તિ)ના સાધન તર્રીકે ઉપયાગ કરાય છે. તેનું પહિલેહણ કરીને જ તેથી વાંદણાં દેવાય એવા વિધિ છે. તેથી આ ત્રીજા આવશ્યકની

શરૂઆત અહીંથી (ત્રીજા આવશ્યકની મહપત્તિના પહિલેહણથી) માંડીને થાય છે. એ વાંદુર્ણા પૂરાં થતાં આ વંદનક આવશ્યક પૂર્ણ <mark>થાય છે</mark>. ર્શ્ર તીર્થ<sup>:</sup>કર દેવાની સ્તવના બીજા આવશ્યકમાં કરી તે વાજબી છે. કારણ કે પાતે સર્વજ્ઞ **થઈને** સ્વતંત્રપણ ઉપદેશ આપે છે. તેમનાં વચનાને અનુસારે શ્રીઆચાર્ય ભગવંત વગેરે મહાયુર્યા હાલ પણ આવશ્યકાદિતું સ્વરૂપ સમજાવે છે, તેથી તેએ પરમ ઉપકારી છે. આવા મુદ્દાઓથી ચઉવીસત્થવ નામના બીજા આવશ્યકની પછી ત્રીજું વંદનક આવશ્યક કહ્યું છે. અહીં શ્રી આચાર્ય વગેરે ગુરુ ભગવંતાને વંદના કરવા રૂપ નિયમ ધર્માનું વર્ણન કર્યું છે. શ્રીઆચાર્ય વગેરે હ્યાત (સામા બેઠા) હોય તા તેમની સામે વાંદણાં દેવા જોઇ એ. અને હાજર ન હોય તા સ્થાપનાચાર્યની પાસે વાંદણાં દેવાય છે. પરમ ઉપકારી શ્રીગુરુ-મહારાજુ જ્યારે ગચ્છાદિના કાર્યમાં વ્યગ્ર હેાવાથી અશાંત હોય, અને આસન ઉપર એકા ન હોય, તથા ઉપશાંતભાવે રહેલા ન હોય, તેમ જ આદેશ દર્ધ શકે તેવી પરિ-સ્થિતિમાં ન હોાય ત્યારે વાંદણાં દેવાય નહિ. શ્રીગુરુ મહારાજ ઊભા હોાય, કે બીજા સ્થાને જવા તૈયાર થતા હોય, બીજા સાધુ વગેરેને મીઠાં વચનથી કે કડવાં વચનાથી સારણા, વારણા. પડિચાયણા કરતાં હાય, અર્થની વાચના દેતા હાય, કાઈની સાથે વાતચીત કરતા હોય. શિષ્યાદિકે પૃછેલા પ્રક્ષોના ઉત્તરા દેતા હોય ત્યારે અને તેના જેવા બીજા પણ કારણ પ્રસંગ વાંદણાં દેવાય નહિ. જો વાંદણાં દઈ એ તા આશાતના થાય. આપણ (શિષ્ય વગેરે) જે વ્યાદેશ માગીએ, તે દર્ધ શકે નહિ, માટે જ્યારે ગુરુ મહારાજ શાંતિના આસન ઉપર પ્રસન્નચિત્તે ખેઠા હૈાય ને આદેશ આપી શકશે. એમ આપણને ખાતરી થાય, ત્યારે જ વાંદણાં દેવાય. આ બાબત શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિ મહારાજે ગુરુવંદન ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે-

### ।। आर्या ॥

पसंते आसणस्थे य, उवसंते उवद्विए ।। अणुण्णवित्तु मेहावी, किइकम्मं पउंजए ।। २ ।।

અર્થ — જયારે ગુરુ મહારાજ પ્રશાંત હોય, આસન ઉપર બેઠા હોય, ને ઉપશાંત હોય, આદેશ દેવા તૈયાર હોય, ત્યારે તેમની (ગુરુ મહારાજની) આજ્ઞા લઈને સુદ્ધિશાલી (વાંદણાં દેવાના વિધિને જાણનાર) શિષ્યે વાંદણાં દેવા જોઈયે. તથા હાલ અહીં શ્રીગુરુ મહારાજના ખરા આધાર છે; કારણ કે શ્રીતીથ કરદેવાના વિરહકાલ હોવાથી શ્રીગુરુમહારાજ શ્રીતીથ કરદેવાનું સ્વરૂપ સમજાવે છે. તેથી ભવ્ય જવા અહુમાનથી તેમની ભક્તિ કરી આત્મહિત સાથે છે. તેમ જ ભવ્ય જવાને માક્ષમાર્ગની આરાધના કરાવે છે, તેથી માંદગી આદિ કારણે પરમ ઉપકારી તે ગુરુ મહારાજની ભક્તિ કદાય ન કરાય, અથવા ઓછી કરાય, પણ તેમની આશાતના તા કરવી જ

નહીં. કારણ કે ગુરુની આશાતના ખહુ કાલ સુધી સંસારમાં ભટકાવે છે, એમ કહીને (૧) બાર આવત્તો તું સ્વરૂપ, (૨) વિનયધર્મ તું સ્વરૂપ, (૩) અવથહતું સ્વરૂપ, (૪) તે અવથહમાં પેસવાના ને નીકળવાના વિધિ, (૫) વંદના કરતાં ગુરુના લગાર પણ અવિનય થયા હાય, તા નમ્રતા ગુણધારક શિલ્યો ખમાવવાના વિધિ, (૬) દિવસની ને રાતની સુખશાતા પૂછવાના વિધિ વગેરે બીના ટીકાકારાદિ મહાપુરુષાએ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. ગુરુને વંદના કરનારા જીવા આગાપાલન અને વિનયાદિ ગુણાની આરાધના કરીને ઉચ્ચ ગાત્રવાળા શ્રાવક કુલાદિમાં જન્મ પામે; ને કર્મ નિજેશ કરીને સિદ્ધિનાં સુખ પણ પામે છે.

૪. પ્રતિક્રમણ આવશ્યક પ્રતિક્રમણ એટલે પછા કરવું. નિજ ગુણમાં રમણ કરવાથી થતા આનંદના જે અનુભવ કરવા તે અથવા વ્રતાદિની આરાધના એ સ્વસ્થાન કહેવાય. તેનાથી વિપરીત જે સ્થાન તે પરસ્થાન કહેવાય. એટલે મિથ્યાત્વ, અવિસ્તિ ક્યાય, ગાગ વગેરે પરસ્થાન કહેવાય. રાગ-દેવ-અજ્ઞાનાકિમાંના કાેઇ પણ કારણથી પર-સ્થાનમાં ગયેલા આત્માને જે ક્રિયાથી સ્વસ્થાનમાં લાવી શકાય, તે ક્રિયા શ્રીજૈનેન્દ્ર-શાસનમાં પ્રતિક્રમણના નામે આળખાય છે. આ ક્રિયા વિભાવ (પરભાવ, પરપરિણતિ) માં કસાયેલા આત્માને સ્વભાવમાં સ્થાપન કરે છે. ટીકાકારાદિ મહાપુરુષોએ આ ક્રિયાનું ખર્ચ રહસ્ય અહીં પ્રતિક્રમણ સૂત્રમાં સમજાવ્યું છે કે શ્રાવકા પ્રતિક્રમણ ક્રિયાની હકીકતને જણાવનાર "વંદિતાસૂત્ર" (શ્રાહપ્રતિક્રમણ સૂત્ર, શ્રાવકપ્રતિક્રમણસત્ર, શ્રમણાપાસકપ્રતિક્રમણસૂત્ર ) તે ખાલતા અર્થની વિચારણા કરીને સાંજે દિવસમાં લાગલા વ્રતાદિના અતિક્રમાંદિ દાષાને આલાવે છે, ને સવારે રાત્રિમાં લાગલા વ્રતાદિના **દા**ષાને આલાવે છે. તથા સાધુ સા<sup>દ</sup>વીએ શ્રમણસૂત્રને (પગામ સજઝાય સુત્રને ) અર્થ વિચારવા પૂર્વક બાલતાં દૈવસિકાદિ દાવાને આલાવે છે. યાદ રાખલું જોઈએ કે સુત્રના અર્થની વિચારણા કરવાથી મન નિર્મલ ખને, તેથી નિર્મલ ભાવના પ્રક્રટે, તેથી ઘણાં કર્માની નિર્જરા થતાં સંપૂર્ણ રીતે માક્ષમાર્ગને આરાધી સિદ્ધિનાં સુખ પાત્ર છે. તેથી કહ્યું છે કે સુત્રોના શુદ્ધ ઉચ્ચાર કરવાથી કે સાંભળવાથી સારી રીતે અર્થ ની વિચારણા થાય છે, તેથી નિર્મલ ભાવના પ્રકા થતાં ઘણાં કમેના ક્ષય શાય છે, તે અંતે સિદ્ધિના લાભ મળે છે. આતું રહસ્ય દુંકામાં એ છે કે શબ્દશદ્ધિન આધીન અર્થાં શહ્યિ છે. અર્થા શુદ્ધિને આધીન ભાવશુદ્ધિ છે; ને ભાવશુદ્ધિને આધીન કમે શિદ્ધ (કર્મોના ક્ષય) છે, તથા કર્મ શિદ્ધિને આધીન આત્મશિદ્ધિ (માક્ષ) છે. આ હ્યુકીકત ધ્યાનમાં રાખીને પ્રતિક્રમણ કરનાર જવાએ શુદ્ધ ઉચ્ચાર કરીને અર્થાની ભાવના કરીને પ્રતિક્રમણ કરવું જોઈએ. જેઓ શુદ્ધ ઉચ્ચાર ન કરી શકે, તેઓ શુદ્ધ ઉચ્ચાર કરતાર ભવ્ય છવની સાથે પ્રતિક્રમણ કરે, ને તેણે કહેલાં સૂત્રોને સાંભળીન અર્થ'ની વિચારણા કરે. મંત્રની માર્ક સૂત્રની પણ અસર આત્મા (કે મન) ઉપર

જરૂર થાય છે. આ વાત ઘણા છવા પાતાના અનુભવથી પણ સમજે છે. આ ઝીના અહીં સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

પ. કાયાત્સર્ગ (કાઉરસગ્ગ) આવશ્યક — વિસ્મરણ (યાદ ન આવલું), શરમ, અભિમાન વગેરે કારણામાંના કાઈ પણ કારણથી પ્રતિક્રમણ કરવાના અવસરે જે દાષાની આલાચનાદિ કરવી રહી ગઈ હાય, તે શેપ દાષાની આલાચના વગેરે આ પાંચમા આવશ્યકથી કરાય છે. આ મુદ્દાથી વંદનક નામના ત્રીજ આવશ્યકની પછી અનુક્રમે ચાથા અને પાંચમા આવશ્યકની સંકલના કરી છે. ત્રીજ આવશ્યકની મુહપત્તિ પહિલે-હીને વાંદણાં દીધા પછી જ ચાથા પ્રતિક્રમણ આવશ્યકની શરૂઆત થાય છે, ને 'આય-રિય ઉવજ્ઝાએ ' સ્તૃત્રની પછી પાંચમા આવશ્યકની શરૂઆત થાય છે. કાયાત્સર્ગનું ક્લ મનની સ્થિરતા, કર્મનજરા વગેરે જાણવું. ધર્મધ્યાનાદિનું પણ અપૂર્વ સાધન કાયાત્સર્ગ છે. આ હીકાત અહીં વિસ્તારથી વર્ણવી છે.

\$. પ્રત્યાખ્યાન (પ≃ચખ્ખાણ) આવશ્યક — છકુા આવશ્યકની મુહ્યત્તિના પહિલે-હાલુથી માંડીને આ પ્રત્યાખ્યાન નામના હઠ્ઠા આવશ્યકની શરૂઆત થાય છે. ગુરૂ મહારાજ ને વાંદીને પ્રત્યાખ્યાન લેવાય. તે વંદના કરવામાં મુદ્ધપત્તિ સાધન છે. માટે તે પહિલેહીને વાંદણાં દર્ધને પશ્ચમ્યાણ કરવું જોઇએ. ખરી રીતે અહીં જ (હઠ્ઠા આવ-શ્યકની મુહપત્તિ પહિલેહીને એ વાંદણાં દીધા પછી જ) પશ્ચમખાણ કરવું જોઇ એ. માટે જ હાલની પદ્ધતિ પ્રમાણ પ્રતિક્રમણ શરૂ કર્યા પહેલાં જેમણે શ્રીગુરુ મહારાજ વગેરેની પાસે પશ્ચિપ્રભાણ ન કર્યું. હોય, તેઓ ૬ આવશ્યકાનાં નામ બાલ્યાં પહેલાં પશ્ચિપ્રભાણ કરી લે છે. અનિયમિત આત્માને નિયમિત (મર્યાદિત) ખનાવવાનું અપૂર્વ સાધન પ્રત્યાખ્યાન છે. તેનાથી સંવર થાય છે, એટલે આશ્રવથી ખચાય છે. નિયુ કિત વગેરેમાં આ પ્રત્યાખ્યાનનું સ્વરૂપ નિક્ષેપાદિ પ્રકારે ખહુ જ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. તેમાંથી સાર લઈને શ્રીદેવેન્દ્રસૂરિ મહારાજ વગેરે મહાપુરુષાએ 'પ્રત્યાખ્યાન ભાષ્ય ' વગેરે પ્રંથાની રચના કરી છે. અહીં પ્રત્યેક આવશ્યકના સાર પૂર્ણ થાય છે. અધ્યાત્મદ્ધિએ સંપૂર્ણ ( કું એ ) આવશ્યકનું રહસ્ય વિચારતાં સમજાય છે કે ક્લેશથી મલિન થયેલા મનને નિર્મલ અનાવવાતું અને પરંપરાએ માક્ષમાર્ગના સાધક થઇ ને મુક્તિના સુખ મેળવવાતું અપૂર્વ સાધન આવશ્યકની પવિત્ર ક્રિયા છે. શ્રીજૈનેન્દ્રશાસનની અવિચ્છિત્ર મર્યાદા એ છે કે કાેઈ પણ ધાર્મિક ક્રિયા કરતાં નિયાણાની ભાવના છંડીને પરમ ઉલ્લાસથી આત્માને સંસાર-સમુદ્રથી તારવાની જ ભાવના રાખવી જોઈએ, તેમ અહીં પણ તેવી જ આત્મદબ્દિ રાખીને ઉપયોગપૂર્વ કિયા કરે ને અર્થ વિચારે, તા તે નાઆગમથી ભાવાવશ્યક કહેવાય. ખમાસમર્ણા વગેરે ક્રિયા વિના જો આવશ્યકના અર્થની વિચારણા એકામતાપૂર્વ કરે, તા તે આત્મા આગમથી ભાવાવશ્યક કહેવાય. અને ઉપયોગ રાખ્યા વગર જે ક્રિયા કરાય, તે દ્રવ્યાવશ્યક કહેવાય. શ્રીજિનશાસનમાં આવી દ્રવ્યક્રિયાને

તજીને સાવકિયા કરવાનું કહ્યું છે તે વ્યાજખી જ છે. કારણ કે દરેક કિયામાં સાવની મુખ્યતા છે. જેમ સરકારી ચલણી નાણામાં છાપની જ ખરી કિંમત હાય છે, તેમ ધાર્મિક ક્રિયામાં ભાવની જ કિંમત છે. અહીં કૂરગઢ મુનિનું દર્ણત અને અતિમુક્ત મુનિ વગેરેનાં દર્ષાતા જરૂર વિચારવા જેવાં છે. કૂરગહુમુનિ ભૂખ્યા રહી શકતા નથી, તે ગાચરી લાવીને મહાતપસ્વી માટા મુનિવરાને ખતાવે છે. ત્યારે તેઓ તેના આ રીતે તિરસ્કાર કરવા લાગ્યા કે '' હે કૂરગહુમુનિ ! તું લગાર પણ તપ કરતા નથી, માટે તને ધિકાર થાએ છે એમ કહીને તે સુનિઓ તેની ગાચરીના પાત્રમાં શું કથા. ક્રૂરગહસુનિ પાતાની ભૂલ ક્યુલ કરીને તેમના તપ-ગુણની અનુમાદના કરતાં શુભ ભાવે શું કવાળી ગાચરી વાપરતાં કેવલગ્રાન પામ્યા. તે જ પ્રમાણે સરલતાના ભાંડાર શ્રીવ્યતિમુક્ત નામના ખાલ મુનિરાજ પ્રભુશ્રી મહા ત્રીરદેવના વચનથી અપ્કાય (કાચા પાણી )ની વિરાધના દાષની શુદ્ધિને માટે ઇરિયાવહી પહિક્રમીને કાઉસ્સગ્ગમાં શુભ ભાવના ભાવતા કેવલજ્ઞાન પામ્યા. આ પ્રસંગ શ્રીપ્રસન્તચંદ્ર રાજિષે, ભરતચક્રવતી, કુર્માયુત્ર વગેરેનાં દેખાંતા પણ જરૂર વિચારવા જોઈએ. વિવિધ પ્રકારના આચાર-ઉચ્ચાર અને વિચારવાળા **છદ્મસ્થ**્યો નિમિત્તવાસી હોય છે, એટલે તેઓ જેવા જેવા નિમિત્તને પામે છે, તેના યાગે તેવા તેવા સ્વરૂપને ધારણ કરી તેવા વિચાર કરે છે, અને તે તેવી ભાષા બાલે છે. તથા કાયાથી પ્રવૃત્તિ પણ તેવી જ કરે છે. માટે તેવા અશુભ નિમિત્તોથી વાર વાર અસ્થિર અનતા આત્માઓને સ્થિર કરી મેણા માર્ગના સાત્ત્વિક આરાધક અનાવવા માટે જ શ્રીજૈનેન્દ્રશાસનમાં દૈવસિકાદિ પાંચે પ્રતિક્રેમણની આરાધના પહેલાંની જેમ હાલ પણ કરાય જ છે. જો કે દરરાજ રાત્રિક પ્રતિક્રમણ અને દેવસિક પ્રતિક્રમણ અનુક્રમે સવારે અને સાંજે કરાય છે, તા પણ વિસ્મરણ, શરમ, અભિમાનાદિમાંના કાંઈ પણ કારણથી જે દાષાના આલાચનાદિ કરવાં રહી ગયાં હાય, તે દાષાની આલાચના અનુક્રમે પાક્ષિક, ચાતુર્માસિક, અને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણમાં કરાય છે. આ જ પદ્ધતિ ખામણાંને અંગ પુષ્કુ સમજ લેવી. તથા પાક્ષિકાદિ પ્રતિક્રમણ કરવાનું બીજું કારણ 'વિશેષ શદ્ધિ ' પણ જણાવ્યું છે, તેમાં દુષ્ટાંત પણ કહ્યું છે કે – જેમ ગુહસ્થા હંમેશાં બે વાર ઘર સાફ્ર કરે છે, છતાં દીવાલી વગેરે પર્વના પ્રસંગ વિશેષ શુદ્ધિની ખાતર વધારે સાધ કરે છે, તેમ અહીં પ્રતિક્રમણની બાળતમાં પણ સમજ લેવું કે કાઈને કદાચ દાષ ન લાગ્યા હાય, અથવા દાષની આલાચના કરવી રહી ગઈ ન હાય, તા પણ તેણે વિશેષ શુદ્ધિ અને ચીકણાં કર્મોના નાશ વગેરે લાભ લક્ષ્યમાં રાખીને જરૂર પાક્ષિકાદિ પ્રતિક્રમણાની ક્રિયા કરવી જ જોઈએ. આવશ્યક સત્રોના દરેક પદના અને દરેક ક્રિયાના ઉદેશ સમજાવતા ગ્રંથ બહુજ માટેા થર્ષ જાય, માટે અહીં આ આવશ્યકસુત્રના સાર બહુ જ ટું કામાં જણાવ્યા છે એમ સમજવું.

આ રીતે શ્રી આવશ્યકસ્ત્રના સંક્ષિપ્ત સાર પૂરા થયા.

#### શ્રી આવશ્યકસૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ટીકાકારે કહ્યું છે કે હું વર્તમાન જિનશાસનના નાયક પ્રશાસિક મહાવીરદેવ, શ્રુતદેવતા વગેરેને નમસ્કાર કરીને સંક્ષેપરુચિ (દ્વંકામાં સૂત્રાથ ન જાણવાની ઇચ્છાવાલા ) જ્વાને આ સ્ત્રના અર્થ સમજાવવા રૂપ ઉપકાર કરવા માટે આવશ્યકસૂત્રની ટીકાને રશું છું. એમ કહીને પાંચ જ્ઞાન રૂપ ન દીતું સ્વરૂપ સમજાવતાં અનુક્રમે પ્રયાજન (નંદી કહેવાનું કારણ, ફ્લ) વગેરેની ચર્ચા કરીને તે નંદીના મંગલ-પણાને સાળિત કર્યુ<sup>ર.</sup> છે. પછી નામ-નિક્ષેપાદિ ચારેનાં લક્ષણાને કહીને નામ મ<sup>ં</sup>ગલ વગેરે (મંગલના) ચાર ભેદા વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછી અપેક્ષાએ જ્ઞાનની, તે ર્સેયની (જ્ઞાનથી જે જણાય તેની) એકતા (અસિન્નતા; અસેદ; જૂદાશ વગેરેનું સ્વરૂપ) જણાવીને મતિજ્ઞાનાદિની બીના કહેવાની શરૂઆત કરી છે. તેમાં અનુક્રમ મતિજ્ઞાનમાં ને શ્રુતજ્ઞાનમાં તફાવત, અને અવગહ ઇહા અપાય તથા ધારણાનું સ્વરૂપ જણાવતાં તે ચારે ભેદાના કાલ વર્ણ વ્યા છે. પછી ચક્ષુ અને મન અપ્રાપ્યકારી ઇદ્રિયાન છે. ને ખાકીની ચાર ઇંદ્રિયા પ્રાપ્યકારી છે. આ હકીકત વિસ્તારથી સમજાવીને કહ્યું છે કે-જે રાખ્દા સંભળાય છે, તેમાં શુદ્ધ શખ્દા, મિશ્ર શખ્દા અને વાસિત શખ્દા એમ ત્રણ ક્ષેટ્રા પડે છે. આ હકીકત વિસ્તારથી સમજાવીને ભાષાવગ ભાના પુદ્દગક્ષાને લઇ ને છાડવાના વિધિ ( ક્રમ ) સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે. પછી ઔદારિકાદ ત્રણ શરીર હારા બાલાતી ભાષાનું સ્વરૂપ જણાવતાં સત્ય ભાષા વગેરે ચાર ભેઢાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહ્યું છે. પછી શ્રહ્યું કરીને છાઉલા ભાષા વર્ગયાના પુદ્દગલા કેટલા સમયમાં ચીદ રાજ લાકમાં કેલાય? આ પ્રક્ષના ઉત્તર કંઈને કંમસર મતિજ્ઞાનના પર્યાયવાચક શબ્દ્રા અને સત્પદ્દપ્રરૂપણા વગેરે નવ દ્વારાતું સ્વરૂપ તથા ગતિ ઇદિયકાય વગેરે ૨૦ દ્વારામાં મતિજ્ઞાનની વિચારણા, તેમ જ ચાલુ જ્ઞાનના પ્રસંગને લક્ષ્યમાં રાખીને એ નયતી ( વ્યવહારનયની ને નિશ્ચયનયની ) પ્રરૂપણા કરીને મૃતિજ્ઞાનના આધિકાર પૃરા કરી શ્રતજ્ઞાનના અધિકાર શરૂ કર્યો છે.

ખીજ શ્રુતજ્ઞાનનું સ્વરૂપ જણાવતાં અનુક્રમે તેના અક્ષરશ્રુત, અનક્ષરશ્રુત, વગેરે ૧૪ ભેટાનું વર્ણન કરીને જણાવ્યું કે ઉચ્છ્વસિત (અવાજ થાય એ રીતે દ્વાસ લઈ ને મૂકવા), ખાંખારા ખાવા, વગેરે ક્રિયા કરીને પાતાની હયાતી જણાવવી વગેરે અનક્ષરશ્રુત કહેવાય. પછી આગમ (ખાધ, જ્ઞાન)ના કારણભૂત શ્રુષા વગેરે આઠ છુદ્ધિના ગુણાને કહીને સૂત્રને સાંભળવાના, અને ગુરુએ શિષ્યને વાચના આપવાના (૧) પહેલાં શિષ્યને સૂત્રના અર્થ કહેવા, (૨) પછી તેમાં (સ્ત્રના અર્થમાં) નિયું ક્તિના વિચારા ભેળવીને સ્ત્રના અર્થ કહેવા, (૩) પછી ખાકી રહેલા તમામ (સ્ત્રના) અર્થ કહેવા.

આ ક્રમે વિધિ વિસ્તારથી સમજવ્યા છે, તેમાં સૂત્રને સાંભળવાના વિધિ સમજાવતાં ભહુજ યાદ રાખવા જેવી આ ગાયા કહી છે,—

#### ।। आर्या ॥

# निदाविकहापरिविजिएहि भव्वेहि पंजलिखडेहिं।। भित्रबहुमाणपुरुवं, जिणवद्दवयणं सुणेअव्वं।। १।।

રપષ્ટાર્થ — પ્રખલ પુષ્યાદય શ્રીજિને ધર દેવનાં એકાંત હિતકર વચનાને સાંભળતી વખતે નિદ્રા અને વિકથાના જરૂર ત્યાગ કરવા જોઈ એ, થને હાથ જોડીને શ્રીજિને-ધરદેવની ઉપર અને તેમનાં વચનાની ઉપર તથા તે વચનાને સંભળાવનાર ગુરુ મહા-રાજની ઉપર ભક્તિ અને ખહુમાન જરૂર ધારણ કરવાં જોઈ એ. ૧. જિને ધર દેવનાં વચના સાંભળતાં (સંભળાવનાર) શ્રીગુરું મહારાજની સામે જ નજર રાખવી જોઈ એ ને મનને સ્થિર રાખવું જોઈ એ. જોડાં છત્રીની, વેપારની કે રસાઈની ચિંતા કરતાં મન અસ્થિર અને એ, તેથી જિનવચનાનું સંપૂર્ણ રહસ્ય દૃદયમાં પરિણામ પામતું નથી ને જીવનની નિર્મલતા, કર્માક્ષય વગેરે જુદા જુદા (વિશિષ્ઠ લાભ પણ મળી શકતા નથી. ભવ્ય જીવાને આવા ભયંકર નુકસાનથી અચાવવાની પવિત્ર ભાવનાવાળા પરમ દયાળ પૂર્વ ધરાદિ મહાપુરુષોએ કરમાવેલી દરેક ધર્માક્રિયામાં જોડી શકાય, તેવી સ્વાનુભવસિદ્ધ નયમાવલી દ્રેકામાં જણાવું છું. તે આ પ્રમાણે જાણવી—

(૧) ખાસ જરૂરી જ વિચારા કરવા જોઈ એ. (૨) ખાસ જરૂરી જ હિત (સામાને હિતકારી) મિત (જરૂરી શબ્દરચનાવાળાં) અને પ્રિય (શ્રાતાને રુચે તેવાં) વચના બાલવાં જોઈ એ. (૩) ખાસ જરૂરી પ્રવૃત્તિ (કાયાથી થતી ક્રિયા) કરવી જોઈ એ. (૪) ખાસ જરૂરી જ જોવું અને સાંભળવું. (૫) જાનાં વૈરે રુર ભૂલી જવાં જોઈ એ, (૬) નવાં વૈરે રેરે ઉત્પન્ન કરવાં નહીં. (૭) મૈત્રી, પ્રમાદ, કારૂણ્ય, માધ્યસ્થ્ય ભાવના, અને અનિત્ય ભાવના વગેરે ૧૨ ભાવના જ્યારે અવસર (ફરસદ) મળે, ત્યારે ભાવવી જોઈ એ. (૮) નિજ ગુણ રમણતાને વધારનારા ને પુદ્દગલ રમણતાને ઘટાડનારા સારા નિમિત્તોની સેવના કરવી. (૯) શ્રીઅરિહંત, સિદ્ધ, સાધુ અને જિનધર્મનું શરણ અંગીકાર કરવું, અને પાતે કરેલા દાન શીલ તપ વગેરે સારાં કાર્યોની અનુમાદના કરવી. એટલે તેવાં કાર્યો કરવાના પ્રસંગ (શુભ અવસર) મને ભવાભવ મળજો એવી ભાવના ભાવવી. અજ્ઞાન માહાદિને વશ થઇ ને કરેલા પાપાની નિંદા ગઢાં કરવી. (૧૦) વૈરાચ્ય ભાવને પાપનારા પ્રયા જ વાંચવા જોઇ એ. તથા તેવાંજ વચના સાંભળવા જોઇ એ. આ ૧૦ નિયમા આત્માને પરમ શાંતિમાં રાખીને દરેક ધાર્મિક ક્રિયામાં સ્થિરતાથી જોડે છે. અને વિષય કષાય વગેરે અંતરંગ શત્રુઓતા ત્રાસથી બચાવે છે. આ ૧૦ નિયમાનો

વિસ્તાર અવસરે કરવા વિચાર છે. આ રીતે શ્રવણવિધિનું રહસ્ય દુંકામાં જણાવ્યું. હવે અહીં અનુધાગ વિધિનું રહસ્ય જણાવનારી ગાથા આ પ્રમાણે જાણવી:---

#### ।। आर्या ॥

# सुत्तत्थो खलु पढमा वोओ निङ्जुत्तिमीसिओ भणिओ ।। तइओअ निरवसेसा, एस विही होइ अणुओंगे ।। १।।

સ્પષ્ટાર્થ: - વ્યાખ્યાનકાર ગીતાર્થ મહાપુરુષાએ શિષ્યાદિને સૂત્રની વાચના દેવાના અવસરે પહેલા સુત્રના અર્થ સમજાવવા જોઈએ. પછી તે કહેલા અર્થમાં નિયુ ક્તિના અર્થ ભેળવીને સૂત્રની વ્યાખ્યા સમજાવવી ને અંતે બાકીના તમામ અર્થ સમજાવવા. સુત્રના વ્યાખ્યાન કરવામાં આ વિધિ જાણવા. આ રીતે શુતજ્ઞાનના અધિકાર પુરા કરીને અવધિજ્ઞાનનના અધિકાર શરૂ કર્યા છે. તેમાં કહ્યું છે કે અવધિજ્ઞાનના અસ'ખ્યતા ભેદા છે, અને સમ્યગ્દેષ્ટિ દેવ નારકાને ભવપ્રત્યયિક અવિધિજ્ઞાન હાય છે. પછી અનુક્રમે અવધિજ્ઞાન પ્રગટ થવાના પ્રસંગે ક્ષેત્રાદિની બીના અને અવધિ શબ્દના નિશ્લેષાનું સ્વરૂપ, તથા જઘન્યથી ને ઉત્કૃષ્ટથી અવધિજ્ઞાને કરીને જાણવા લાયક ક્ષેત્રની બીના. તેમ જ ઔદારિક વર્ગ હા વગેરે ૭ વર્ગ હાતું સ્વરૂપ સમજવ્યું છે. પછી ગુરૂ દ્રવ્યાનું ને લઘુ દ્રવ્યાનું તથા અગ્રુરુલઘુ દ્રવ્યાનું સ્વરૂપ કહીને દ્રવ્યાદિથી પરમાવધિનું સ્વરૂપ અને નારક તિય<sup>ે.</sup>ચ દેવાના અવધિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ, તથા જન્ઘન્યથી ને ઉત્ક**્ર**થી પ્રતિપાતી અવધિજ્ઞાનનું ને અપ્રતિપાતી અવધિજ્ઞાનનું વર્ષ્કન, તેમ જ અવધિજ્ઞાનના સ્તિણક ( પરપાટા ) વગેરે આકારતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજબ્યું છે. પછી કહ્યું છે કે-સમકિતી દેવાને અને સમકિતી નારક જવાને અનુગામી અવધિજ્ઞાન જ હોય. પણ સમ્યવ્દિષ્ઠિ મતુષ્ધાને અને સમ્યવ્દષ્ટિ તિર્ય' ચાને અતુગામી વગેરે (૬) છ ક્ષેટ્રે અવધિજ્ઞાન હાય છે. પછી સ્પર્ધ કાતું ને અવધિજ્ઞાનના છ લોદાતું સ્વરૂપ કહીને જણાવ્યું છે કે અનુત્તર વિમાનવાસી દેવાને વિભાગગાન હાય જ નહિ. કારણકે તે દેવા નિશ્વયે કરીને સમ્યગ્દ્રષ્ટિ હોય છે. પછી અનુક્રમે ભાદ્યાવિધજ્ઞાનવાળા જવાનું ને અલ્ય'તર અવધિજ્ઞાન-વાળા જીવાતું સ્વરૂપ, તથા સંભદ્ધ અવધિજ્ઞાનતું તેમ જ અસંભદ્ધ અવધિજ્ઞાનતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી આમષો<sup>૧</sup>ષધિ વગેરે લબ્ધિઓનું, ને વાસુ**ર**વ ચક્રવતી<sup>૧</sup>ને તીથ" કરાના અલતું વર્ષોન કમસર કર્યું છે. પછી મન:પર્યવજ્ઞાનતું સ્વરૂપ જણાવતાં કુદ્યું છે કે સર્વ'થા પ્રમાદરહિત વિવિધ પ્રકારની ઋદ્રિક એટલે લિબ્ધએાને ધારણ કરનાર ચારિત્રવંત મહામુની ધરાને મન:પર્ય વજ્ઞાન હોય છે. આ બાબતમાં સાક્ષિપાઠ પણ આ રીતે જણાવ્યા છે.

तं संजयस्स सव्यापमायदिस्स विविहरिद्धिमओ ।। આ અધી ગાથાના અર્થ ઉપર જણાવ્યા છે. પછી અનુક્રમે કેવલજ્ઞાનનું અને

४६५

શ્રી જૈન પ્રવચન (કરણાવલી (શ્રી આવશ્યક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય)

પ્રજ્ઞાપનીય ( જે પદાર્થાનું સ્વરૂપ કહી શકાય તેવા ) પદાર્થાની વચનયાગરૂપ દેશનાનું સ્વરૂપ જણાવીને કહ્યું કે અહીં આવશ્યકના વર્ણનમાં શ્રુતજ્ઞાનના અધિકાર છે, એમ સમજવું, કારણકે તે ( શ્રુતજ્ઞાન જ ) પાતાનું સ્વરૂપ અને બાકીનાં ચાર જ્ઞાનાનું પણ સ્વરૂપ જણાવે છે.

આ રીતે માંચ જ્ઞાનના વર્ણુન રૂપ નંદીનું સંક્ષિપ્ત વર્ણુન **પૂ**રું થયું.

#### ઉપક્રમ નિક્ષેપ અનુગમ અને નયનું દુંક વર્ણુંન

અહીં આવશ્યક શબ્દના નિક્ષેપાનું સ્વરૂપ કહેતાં અગીતાથઉનું ને અસંવિગ્ન જીવતું દુષ્ટાંત જણાવ્યું છે. પછી અતુક્રમે આવશ્યકના ૧૦ એકાર્થક શખ્દા, તથા ઉપક્રમના લોકા જણાવતાં બ્રાહ્મણી વગેરેના દેષ્ટાંતા, નિક્ષેપાનું ને અનુગમનું સ્વરેપ જણાવીને ઉપાદ્ધાત નિર્શક્તિની મંગલ કરવા પૂર્વક શરૂઆત કરી છે. અહીં ધાગ્ય પ્રસંગ તીર્થ તું સ્વરૂષ અને જે ૧૦ સુત્રોની ઉપર શ્રીભદ્રબાહુસ્વામી મહારાજે નિર્ધુ-ક્તિની રચના કરી છે તે દશ સુત્રોનાં નામ, તથા સામાયિકસુત્રની નિયુધ્તિમાં દ્રવ્ય પર'પરાનું દેષ્ટાંત, તેમ જ નિયુધ્ધિતના અર્થ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી સમજાવ્યું છે કે ગણધરા સુત્રોની રચના કરે છે. અહીં સૂત્રરચના કરવાનાં કારણા સ્પષ્ઠ જણાવીને કહ્યું છે કે શ્રુતજ્ઞાનના સાર (ફલ) ચારિત્ર છે. અને ચારિત્રના સાર માક્ષ છે. તથા સંયમરહિત જીવ એકલા શ્રુતજ્ઞાનથી માક્ષનાં સુખ પામે જ નહિ, જેમ વહાણમાં બેઠેલા માણસ જો અનુકુલ વાયુ વાય નહિ, તા કષ્ટ નગરે પહેાંચે નહિ, તેમ વાયુ જેવા ચારિત્રથી રહિત છવ માક્ષનગરે પહેાંચે નહીં. માટે જ વાજખી કહ્યું છે કે ચારિત્ર રહિત છવ ભવસાગરમાં ખૂડે છે. તેમ જ જેમ અધ પુરુષાદિની આગળ કાેડ દીવાના પણ પ્રકાશ કરવા નકામા છે, તેમ અ'ધ જેવા ચારિત્રરહિત જીવનું શ્રતજ્ઞાન નકામું છે. આ વચનતું ખર્રુ રહસ્ય એ છે કે દેખતા માણસની આગળ દીવાના પ્રકાશની માર્ક ચારિત્રવંત જીવનું શ્રુતજ્ઞાન સાથઉક (સફલ) છે. અને ચારિત્ર-હીન આત્મા ભલે જ્ઞાની હોય, તાે પણ તે સુખડના ભાર ઉપાડનાર ગધેડા જેવાે જ કહેવાય. અહીં સુખડના જેવું ચારિત્ર છે, એમ યાદ રાખવું. જેમ ગધેડા ચંદનના લાભ લેતા નથી, તેમ એકલા જ્ઞાનને ધારણ કરનાર જીવ ચારિત્રના લાભ લેતા નથી. યાદ રાખજો કે ચારિત્ર વગરતું જ્ઞાન પાંગળા માણસની જેવું છે, અને જ્ઞાનરહિત ચારિત્ર આંધળાની જેવું છે. માટે જ કહ્યું છે " नार्णाकरियाहि मोक्स्वो " એટલે જ્ઞાનની ન ક્રિયાની સમુદિત (એકઠી) આરાધના કરતાં માક્ષનાં સુખ મળે છે. બીજ રીતે એમ પણ કહી શકાય કે જ્ઞાન, તપ અને સંયમની એકઠી અપરાધના કરવાથી માક્ષ

મળે, એમ શ્રીજિનશાસનમાં કહ્યું છે. અહીં તપ અને સંયમ ખંને ક્રિયા સ્વરપજ 🦫 એમ સમજુલું અને શુતજ્ઞાનાવરણીય કર્મનાક્ષયાપશમથી શુતજ્ઞાન પ્રકટ થાય છે. તથા કેવલગ્રાનાવરણીય કર્મના ક્ષયથી કેવલગ્રાન પ્રકટ થાય છે. આ વધી હકીકત વિસ્તારથી સમજાવીને સર્વ વિરતિ, ઉપરામ શ્રેષ્ટિ વગેરેને પ્રાપ્ત કરવાના કર્મ ક્ષયના વિચારવાળા ક્રમ જણાવ્યા છે. પછી અનુક્રમે પાલા વગેરેના દેષ્ટાંતા આપીને સામાયિક ગુણ પ્રાપ્ત થવાની ખીના અને અનંતાનુખંધી કષાય વગેરેના ઉદયે સમ્યક્ત્વાદિ ગુણામાંના કયા ગુણા પ્રાપ્ત ન થાય? તે કયા ગુણાને નુકસાન ન થાય? આ પ્રશ્નોના ઉત્તર, તથા સંજ્વલન ક્યાયના ઉદ્દેય વ્રતાદિમાં લાગતા અતીચારાની ખીના, તેમજ સંજ્વલન ક્યાય સિવાયના ક્યાયાના ઉદયે ક્યા કયા ગુણાના નાશ થાય? અને ૧૬ ક્યાયામાંના કેટલા ક્યાયાના ક્ષયક્ષયાપશમાદિથી ચારિત્રાદિ ગુણામાંના કયા ગુણા પ્રકટ થાય? આ પ્રશ્નોના ઉત્તરાે વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછી અનુક્રમે ચારિત્રના પાંચ સેકાે, અને આચલકય વગેરે ૧૦ પ્રકારના કલ્પા, તથા વિસ્તારથી પરિહાર વિશુદ્ધિ તપતું સ્વરૂપ. તેમ જ ઉપશમ શ્રેષ્ઠિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવીને સૂક્ષ્મ સંપરાયનું સ્વરૂપ અને કપાયના મહિમા, તથા કપાયાના વિધાસ કરવા નહિ, આવી હિતશિક્ષા, તેમ જ ક્ષપક શ્રિભિતું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે. તેમાં અંતે કહ્યું છે કે આઠમે નવમે દશમે ગુણ-સ્થાનકે સર્વ'થા માહેના ક્ષય થાય, ને ખારમા ગુણસ્થાનકના ઉપાંત્ય ( છેલ્લા સમયની પહેલાંના ) સમયે નિદ્રાહિકના ક્ષય થાય, તથા છેલ્લા સમયે જ્ઞાનાવરણીયાદિ શેષ લાતિકમ<sup>6</sup>ના ક્ષય થતાં નિશ્ચયનયના અભિપ્રાયે ખારમા ગુલ્લસ્થાનકના છેલ્લા સમયે કેવલજ્ઞાન પામે, ને વ્યવહારનયના અભિપ્રાયે તેરમા સંયાગી ગુણસ્થાનકના પહેલા સમયે કેવલજ્ઞાન પામે. આ ભધી હકીકત વિસ્તારથી સમજવીને અનુક્રમે પ્રવચનની ઉત્પત્તિની ખીના, અને તેના એકાર્થિક શખ્દાે, તથા વિભાગ તેમ જ નય વ્યાખ્યાદિ દ્વારાતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજવ્યું છે. પછી અતુક્રમે પ્રવચનના સૂત્રના અને અનુયા-ગના એકાર્થિ'ક શબ્દા તથા અનુધાગમાં નિક્ષેપાની **બીના જ**ણાવતાં ગાય વગેરેનાં દુષ્ટાંતા, તેમ જ ભાવ નિક્ષેપાના વર્ષ્યું નમાં શ્રાવકની ભાર્યા વગેરેનાં દેષ્ટાંતા વિસ્તારથી વર્ણ દયાં છે. પછી ભાષકાદિનું સ્વરૂપ જણાવતાં કાષ્ઠકર્માદિની ઉપમાનું વર્ણન અને વ્યાખ્યાનવિધિતું સ્વરૂપ સમજાવતાં ગાય વગેરેનાં પ્રતિપક્ષ (વિરાધી ) દેખાંતા સહિત દુષ્ટાંતા તથા શિષ્યના દાેષા અને ગુણાનું વર્ણન સ્પષ્ટ સમજાવીને છેવટે શિષ્યની પરીક્ષા કઈ રીતે કરવી ? આ પ્રશ્નના ઉત્તર શૈલ વગેરેના દેષ્ટાંતા આપીને વિસ્તારથી આપ્યા છે.

આ રીતે ઉપક્રમાદિ ૪ ની ટુંક બીના પૂરી થઈ.

# ઉપાદ્ધાત નિયું કિતનું ફંક વર્ણું ન

અહીં શરૂઆતમાં ઉપાદ્દેશત નિર્યુક્તિના ઉદ્દેશ નિર્દેશ વગેરે (૨૬) દ્વારાતું સ્વરૂપ કહીને ઉદ્દેશ શબ્દના અને નિર્દેશ શબ્દના નિક્ષેપાની બીના જણાવતાં ઉદ્દેશમાં ને નિર્દેશમાં તફાવત સમજાવ્યા છે.

આ પ્રસંગ નયના વિચાર ગાઢવીને નિર્દ'શનું સ્વરૂપ અને નિગ<sup>°</sup>મ રાખ્દના નિક્ષેપાની બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને ઉપાદ્દવાત નિર્શ'ક્તિનું વર્ણેન પૂરુ કર્યું છે.

#### શ્રી મહાવીરસ્વામી વગેરેનું દૃંક વર્ણન

નયસારે (પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવના જીવે) અઠવીમાં ભૂલા પડેલા મુનિવરાને પરમ બહુમાનથી સાચા રસ્તે ચઢાવ્યા. આવી ભક્તિના પ્રતાપે અહીં તે સમ્યકત્વને પામ્યા. મુનિવરાના ઉપદેશથી સ્વીકારેલ જિનધર્મને આરાધી દેવપર્ણ ભાગવીને આ ભરતક્ષેત્રમાં શ્રીભરત ચક્રવતી ના મરીચિ નામે પુત્ર થયા. આની આગળની શ્રીના વચમાં શરૂ કરેલું શ્રી ૠષભદેવતું જીવનચરિત્ર પૂરું થયા ભાદ જણાવી છે. આના વિચાર કરતાં જણાય છે કે કદાચ નિર્યું ક્તિની ગાથાઓના ક્રમમાં સંકલનાલૂદિ હોય, એમ સંભવે છે. કારણ કે પ્રભુશ્રી મહાવીરની બીના શરૂ કરીને તેને અધૂરી રાખી વચમાં બીજી હુકીકત જણાવાય એ ઉચિત ન કહેવાય. મરીચિના ભવની શરૂઆત કર્યા પછી કુલકર વંશની અને ઈક્વાકુ કુલની બીના કહેવાના અવસરે કુલકરાની પાછલા ભવના નામ પ્રમાણ વગેરે ૧૨ પ્રકારની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી કુલકરાના વર્ત માન (ચાલુ) ભાવતા (૧) નામ, (૨) શરીરની ઊંચાઈ, (૩) સંઘયણ, (૪) સંસ્થાન, (પ) શરીરના વર્ષ, (૬) તેમની સ્ત્રીનું નામ, (૭) તે સ્ત્રીના શરીરની ઊંચાઈ, (૮) તે સ્ત્રીનું સંસ્થાન, (૯) તે સ્ત્રીના શરીરના વર્લ્લ, (૧૦) કલકરાનું આયુષ્ય, (૧૧) તેમની સ્ત્રીઓનું આયુષ્ય, (૧૨) કુલકરપણાના કાલ, (૧૩) અહીંથી કાલ કરીને તેમણે મેળવેલું દ્વપાયું, (૧૪) તેમની સ્ત્રીની અને હાથીની ભવિષ્યગતિ. (૧૫) નીતિના પ્રકારા. આ બધી બીના વિસ્તારથી સમજાવીને શ્રીઋષભ દેવના આહારની બીના અને ભરત-ચકીના વખતે ચાલતી નીતિનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી પહેલા તીર્થ કર શ્રી ૠષભ દેવનુ ચરિત્ર શરૂ કરતાં તેમના પૂર્વ ભવની ખીના દું કામાં આ રીતે જણાવી છે:—પ્રભુશી ઋષભાદેવ પાછલા ૧૩મા ભાવે 'ધન' નામે સાર્થવાહ હતા, શ્રીચ્યાચાર્યાદિ પરિવારની સાથ જંગલમાં રહેતાં એમણે શુભ ભાવે મુનિવરાને મૃત (ઘી) વહારાવ્યું. આ અવસરે પ્રભુ ઋષભદેવના ૧૩ પૂર્વ ભવાની હકીકત જણાવતાં કહ્યું છે કે ધન સાર્થ વાહના ભાવ પછી (૧) ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રમાં યુગલિકપહ્યું, (૨) સૌધર્મ દેવલાકનું દેવપહ્યું, (૩) મહા-વિક્રે વૈદ્યના પુત્ર થયા. અહીં રાજપુત્રાદિના તે મિત્ર હતા. કાઢ રાગવાળા સાધુની કવા કરવા રૂપ ભક્તિ કરીને અંતે (૪) દેવપહું પામ્યા, (૫) દેવપહું સોગવીને મહાવિદેહ

ક્ષેત્રમાં પુંડરીકિણી નગરીમાં વજસેન રાજના વજનાભ નામે પુત્ર થયા, ને ભરતચક્રી વગેરેના જીવા બાહુ સુખાહુ પીઠ અને મહાપીઠ થયા. અહીં વજુનાભ દીક્ષાને આરાધી ચૌદ પૂર્વી થયા. અરિહંત પદ વગેરે વીશે સ્થાનકાને આરાધી તીર્થ કર તામકર્મના નિકાચિત અધ કર્યા. આ પ્રસંગ વીશ સ્થાનકાતું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે શ્રી ઋક્ષભાદેવ અને શ્રીમહાવીરસ્વામીએ સંપૂર્ણ વીશે સ્થાનકાની આરાધના કરી જિન નામકમ ના નિકાચિત બંધ કર્યો અને વચલા બાવીશ તીર્થ કરાેએ એકાદિ સ્થાનકાેની આરાધના કરીને જિન નામકર્મના નિકાચિત બધ કર્યા. શ્રી ભરત બાહુબલિના જુવાએ ( ખાહુ સુભાહુ મુનિવરાએ ) મુનિવરાના વૈયાવૃત્ય (વૈયાવચ્ચ ) વગેરે કરીને સર્વાથ°-સિદ્ધ વિમાને દેવ થઇને અપૂર્વ ચક્રિપાયું અને બાહુબળ મેળવ્યું. પીઠમુનિ અને મહા-પીઠસુનિ સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાને દેવપણું ભાગવીને માયા નિમિત્તે શ્રીત્રદ્રપભદેવના ધ્યાહ્મી અને સુંદરી નામે પુત્રી થયાં. તેમ જ શ્રી વજુનાભ મુની ધર (પ્રભુશ્રી ૠુષભાદેવના જીવ) નિર્મલ સંયમની સાત્ત્વિક આરાધના કરીને સર્વાર્થાસદ્ધ વિમાને દેવપણું ભાગ-વીને અષાડ વદ ચાર્થ સ્થવ્યા, એટલે મર્દેવા માતાની કૃક્ષિમાં પધાર્થા. આ તમામ ખીના વિસ્તારથી સમજાવીને અનુક્રમે શ્રીઋષભદેવના જન્મ, નામ, વૃદ્ધિ (માટા થવું) વગેરે ૮ ફ્રારાેનું વર્ણન કર્યું છે. તેમાં ચૈત્ર વદ આઠમે જન્મ અને જન્માત્સવ, તથા દિક્કમારી દેવીઓનાં કૃત્યા તેમ જ પ્રભુના વંશની સ્થાપનાની ખીના વગેરે વિસ્તારથી સમજાવ્યાં છે.

પછી ઇન્દ્રે પ્રભુના અંગૂઠામાં કરેલ આહારની સંકાંતિ, (શ્રીતીર્થ કર દવ ભાલ્યાવસ્થામાં સ્તનપાન કરતા નથી, મેંદામાં રાખેલ અંગૂઠા ચૂસી ત્રમ થાય છે,) અને ઇન્દ્રે પ્રભુને શેલડીની ઇચ્છા થઈ છે, એમ જણીને ઇફ્વાકુ વંશની સ્થાપના કરી તે બીના, તેમ જ સુનંદા અને સુમંગલા સાથે પ્રભુની વૃદ્ધિ (માદા થવું) વગેરે હકીકત સ્પષ્ટ સમજવીને કહ્યું છે કે બાલ્યાવસ્થામાં શ્રીઝલભદેવ જતિસ્મરણ જ્ઞાનવાળા અને મતિશ્રુત અવધિજ્ઞાનવાળા તથા શ્રેષ્ઠ કાંતિ અને બુદ્ધિ ગુણને ધારણ કરનારા હતા. પછી અનુક્રમે યુગલિક પુરુષનું અકાલે થયેલ મરણ અને નાભિ કુલકરે બચેલી કન્યાના કરેલ સ્વીકાર તથા પ્રભુ ઋષભદેવના વિવાહાત્સવ, તેમ જ પ્રભુની દ લાખ પૂર્વ પ્રમાણ ઉંમર થયા બાદ ભરત ચકી વગેરેના થયેલ જન્મ વગેરેની બીના સ્પષ્ટ સમજવીને ૪૯ યુગલના જન્મ વગેરેની હકીકત કહ્યી છે. પછી કેટલાક કાળ વીત્યા બાદ થયેલ નોતિનું ઉલ્લંઘન અને નાભિ કુલકરની પાસે યુગલિયાઓએ કરેલી રાજની માંગણી, તે સાંભળી નાભિ કુલકરે કહ્યું કે ઋષભકુમાર "તમારા રાજ થાઓ!" આ બીના તથા પ્રભુના રાજ્યાભિષેકનું વર્ણન, અયાધ્યા નગરીનું વસાવનું, તેમ જ આહારદ્વારાદિ ૪૦ દારાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી કમસર અન્તિની ઉત્પત્તિ, તેનાથી અનાજને પકાવવાની શરૂઆત, અને ૧૦૦ શિલ્પની બીના, કર્મદ્વાર વગેરે ૪૦

દારાે નું વર્ષન, તથા તમામ તીથ કરામાં ઘટે એવું સંવચ્છરી દાનનું વર્ષન, દીક્ષાના અભિષક, તેમજ આ ચાવીશીના દરેક તીર્થ કરની સાથે દીક્ષા લેનારની સંખ્યા કહીને દીક્ષા લેવાના ટાઇમે પ્રશાનો ઉંમર અને દીક્ષાના તપ, દીક્ષા લેવાનું સ્થાન તથા દીક્ષા લેવાના કાલ ( ઢાઈમ ), છદ્મસ્થપણાંના કાલ, કેવલજ્ઞાનના તપ, તેને ઊપજવાનું સ્થાન, ગણ ગણધરાદિ પરિવારનું વર્ણન, તેમ જ દરેક તીથે કરના કુમારપણાં વગેરેના કાલ, આ ખર્ધા દ્વારા આ ચાવીશીના ૨૨ તીર્થ કરામાં ઘટે તે રીતે સમજાવ્યા છે. પછી તે જ તીથ' કરાએ નિર્વાણ કાલે કરેલ તપ અને તેમને નિર્વાણ પામવાનું સ્થાન તથા તેમની સાથે મેાક્ષે જનારાની સંખ્યા દુંકામાં જણાવીને પ્રભુ ઋષભ દેવની દીક્ષાની અધૂરી રાખેલ હકીકત શરૂ કરી છે. તેમાં અનુક્રમે પ્રસ ઋપભદેવની દીક્ષા લેવાની તિથિ, (ચૈત્ર વિદ આઠમ) તે પ્રભુએ સુકર્શના નામની પાલખીમાં બેસી દીક્ષા લેવાના સ્થાને આવી ૪૦૦૦ પુરુષાની સાથે લીધેલી દીક્ષાનું, ને વિહારતું વર્ણન તથા આહાર નહિ મળવાથી થયેલા તાપસાનું, તેમ જ નિમ વિનમિના વિદ્યાધરપણાનું વર્ણન કરીને પ્રભુ આદિનાથના પારણાંની બીના જણાવી છે. અહીં બીજા તીથ<sup>જ</sup> કરામાં ઘટ**તી** પારણા વગેરેની બીના પણ કહી છે. પછી અતુક્રમે ધર્મ ચક્રની, અને પ્રભુએ કરેલ અનાય દેશમાં વિહારની બીના તથા પુરિમતાલમાં થયેલ કેવલજ્ઞાન તેમ જ જ્ઞાનના મહિમા વર્ણ વ્યા છે. પછી ભરતરાજાને એકસાથે પ્રભુના કેવલગ્રાનની અને આયુધશાલામાં ચક્રરતની વધામણી મળી. તેથી લાભાલાભના વિચાર કરી તે પ્રભુની પાસે મરદેવી માતાને સાથે લઈને જવા નીકળ્યા, પ્રભુની દેશના સાંભળી પુત્રાદિકે અને મરીચિએ દિક્ષા લીધી. અવસરે ભરતકુમારે છ ખંડા સાધ્યા, બ્રાહ્મીએ દીક્ષા લીધી, અને ભરતના ભાઈઓએ પ્રભુની પાસે દીક્ષા લીધો. આ તમામ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને પાંચ યુદ્ધોની બીના અને ખાહુબલિની દીક્ષાની ખીના, તથા તેનું માન દૂર કરવા બ્રાહ્મીને સુંદરી સાધ્વીનું આવવું, તેમ જ માન દૂર થતાં ખાહુર્ભાલને થયેલ કેવલગ્રાન તથા ભરતચક્રીની ઋદ્ધિ વગેરેતું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી અતુક્રમે મરીચિને થયેલ ચારિત્રથી કંઢાળા, તેથી તેણે સ્વીકારેલ પરિવાજકપણું, ( ત્રિકંડીપણું ), અને ભરતચક્રીએ કરેલ વેદ વગેરે ૯ દ્વારાનું વર્ણન, તથા ર૩ તીર્થ કરાનાં નામ, ચક્રી વાસુદેવ તથા બલદેવાનું સ્વરૂપ ને નામ વગેરેતું વર્ણ<sup>દ</sup>ન, તેમ જ તીથ<sup>જ</sup> કરોના શરીરના વર્ણ ઉંચાઈ ગાત્ર નગર માતા પિતા ને તે ખંનેની ગતિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી કમસર ચક્રવર્તા વાસુદ્રેવ ને અલદેવાના વર્ણ પ્રમાણ ગાત્ર આયુષ્ય નગર માતા પિતા ગતિનું વર્ણન અને વાસુદેવના નિયાશ્રાંની બીના, તથા તીથ<sup>ે</sup> કરોના આંતરાની બીના, તેમ જ તે આંતરામાં થયેલા ચક્રી ને વાસુદ્દેવાની ભીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી ભરત ચક્રીએ પ્રભુ ઋક્ષભાદેવને પૂછયું કે અના પર્યદામાં જે ભાવિષ્યમાં તીથ"કર થશે, એવા કાેઇ પુષ્યશાલી છવ છે ? તેના જવાયમાં પ્રભુએ મરીચિતું નામ જણાવીને કહ્યું કે તે

મરીચિ વાસુદેવ પહેલી ને ચક્રવર્તિંની પદેલી ભાગવીને ચાલીશમાં તીર્થં કર થશે. આ બીના સાંભળી રાજી થઈને ભરતચક્રવર્તાં એ મરીચિને વાંદી તેની પ્રશંસા કરી તે સાંભળી મરીચિએ કુલના મદ કરી નીચ ગાત્ર બાંધ્યું. તેનું ફેલ ભાગવતાં ભાગવવા બાકી રહેલા કર્મના પ્રતાપે છેલ્લા ભવમાં (રહમાં ભવમાં) દેવાનં દા બ્રાહ્મણીની કુક્ષીમાં રહેલું પહેયું. આ તમામ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું છે કે પ્રભુશ્રીઋષભદેવ અંત-સમયે અષ્ટાપદ પર્વતની ઉપર દશ હજાર મુનિવરાદિના પરિવાર સાથે માણે ગયા. આ અવસરે ચિતા અને દૃષ્ઠા વગેરેની બીના કહીને ઋષભદેવનું ચરિત્ર પૃર્વુ કર્યું છે. ને ભરતચક્રીના કેવલગ્રાનની બીના જણાવતાં કહ્યું છે કે શ્રીભરત ચક્રવર્તી આદર્શ ઘરમાં આંગળીમાંથી વીંદી નીચે પડી, તે વખતે આંગળી નિસ્તેજ જોઈને અનિત્ય ભાવના ભાવતાં કેવલગ્રાન પામ્યા, એક લાખ પૂર્વ સુધી ચારિત્રને આરાધી સ્વપર તારક બની માણે ગયા.

અહીંથી આગળ મરીચિની ખીના શરૂ કરાય છે. તેમાં મરીચિએ ત્રિકંડીના વેષમાં ઉપદેશ દેતાં દુર્વચન બાેલી ભવભ્રમણ વધાર્યું. અંતે મરણ પામી બ્રહ્મ દેવલાકે દેવપણું વગેરે રચૂલ ભવાની વચમાં ઘણા નાના ભવા કરી તે પચ્ચીશમા ભવે નંદન નામ રાજકુમાર થયા, અહીં દીક્ષા લઈ સંયમની આરાધના કરતાં શ્રીઅરિહંત પદ વગેરે વીશે સ્થાનકાની આરાધના કરી તીર્થં કરનામકર્મના નિકાચિત અંધ કર્યા. આ પ્રસંગ તીર્થં કર નામકર્મનું સ્વરૂપ અને વર્તમાન ચાવીશીના કયા તીર્થં કરના તીર્થમાં કોણે જિનનામકર્મના ખંધ કર્યા ? આ પ્રશ્નના ઉત્તર વગેરેનું વર્ણન દું કામાં આ પ્રમાણે જાણવું:—

# તીર્થં કર નામકર્મ.

।। सम्मत्तराणनिमित्तं तित्थयरं संजमेण आहारं ॥

ચરમ તીર્થ કર પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે ચાર જ્ઞાનના ધારક શ્રીગીતમ ગણધર આદિન ઉદેશીને કરમાવ્યું કે જીવ, અજીવ આદિ નવ તત્ત્વામાં ત્રીજું પુષ્ય તત્ત્વ કહું છે. તેના કર સેદામાં તીર્થ કરનામકમેં ને ગણાવ્યું છે. આ તીર્થ કરનામકમેં સ્વપરાપકાર કરવાનું એટલે સર્વ જીવાને શાસન રસિકઅનાવવારૂપ ભાવદયાને સંપૂર્ણ રીતે પાષનાર છે. આવું તીર્થ કર નામકમેં શ્રેષ્ઠ ભાવના સહિત નિર્મલ સમ્યક્ત્વ ગુણની સાથે જેમ જેમ વિંશતિસ્થાનકાદિની નિર્નિદાન જ્ઞાનપૂર્વ ક અમૃતારાધના કરવામાં આવે છે, તેમ તેમ નિકાચિત અધાય છે. આવા કરાદાથી જ જાણે હોય નહિ તેમ પૂજ્યપાદ આવારે

૧. આ આચાર્ય મહારાજ એક ધુરંધર વિદ્વાન અને સગ્લ ટીકાકાર તરીકે સુવિકિત છે. તેઓ શ્રીએ આવશ્યક, જીવા બિમમ, પ્રશાપના, સૂર્ય પ્રશ્નિત આદિની તથા ધર્મ સંગ્રહણી, પંચસંત્રહ તથા કર્મ પ્રકૃતિની સરલ ટીકાઓ ખનાવી તત્ત્વરસિંકા ઉપર અનહદ ઉપકાર કર્યો છે. તેઓ પૂજ્ય શ્રી હૈમચંદ્ર- સરિજીની અને (કર્મગ્રંથાદિ વૃત્તિ—સુદર્શના ચરિત્રાદિના ખતાવનાર) પૂજ્ય શ્રીદેવેન્દ્રસૂરિજીની સાથે સરસ્વતીના સાધક અને સરસ્વતીનું "તમારી મહેરખાનીથી આગમાદિ ગ્રંથાની ટીકા ખનાવી શકું" એવે વરદાન મેળવનાર હતા, એમ ખુહત્ક્ષેત્રસમાસ પ્રસ્તાવનાદિથી જાણી શકાય છે.

શ્રી મલયગિરિજી મહારાજે કર્મના અપૂર્વ તત્ત્વજ્ઞાનના પ્રતિપાદક શ્રી પંચસંગ્રહમાં કહ્યું છે કે પાજલા ભવમાં દ્રવ્ય તીર્થ કરના જીવા આ નીચે જણાવેલી ભાવના ભાવી તીર્થ કર નામકર્મ ઉપાજે છે:—

" अहो ! विश्रमे उत् यत् सत्यिष पारमेश्वरे प्रवचने स्फुरतेजिस महा-मोहान्धकारविलुष्तसत्पथि दु:लपरितचेतसो मृहमनस्का जंतवः परिश्रमन्ति तदहमेतानतः संसारात् अनेन प्रवचनेन यथायोगमुत्तारयभौति एवं च चिन्ति विस्वा यथा यथा परेषामुपकारो भवति तथा तथा चेष्टते इत्यादि ।। "

આ પાઠના સ્પષ્ટાર્થ એ છે કે અહેં ! આ તા આશ્વર્ય કહેવાય કે મહામાહ રૂપી અધ્કારથી જેના ઉત્તમમાર્ગ નષ્ટ થયે છે, અને પ્રસ્તુ શ્રીલીથ કરે દેવસાધિત, તેજ મારતું ચળકતું પ્રવચન છતાં પણ દુ: ખથી ભરેલી મનાવૃત્તિવાળા આ સંસારી છવા ચાર ગતિમય સંસારમાં ભડકે છે! અથડામણ અથવા પરિસ્ત્રમણ અધકારમાં સંભવે પણ જ્યાં તેજસ્વી કિરણાના પ્રચાર હોય ત્યાં કઇ રીતે સંભવે ! માટે આ દુ:ખી છવાને (દુ:ખનાં કારણ-હિંસાદિ અને સુખના કારણ-અહિંસાદિ એમ સમજાવનાર) પ્રવચન વડે આ સંસારરૂપ અઠવીના પાર પમાક, એવી ભાવનાને વર્તન દ્વારા અમલમાં મૂકનારા પુણ્યવંતા છવા તીર્થ કર નામકર્મ ભાંધે છે. પૂર્વ અને તી ચાવીશી થઇ ગઇ, તેમાં જેમ ઘણાં છવાએ એ પ્રમાણે તીર્થ કર નામકર્મ ભાંધી, દેશનાંદ દ્વારા સફલ કરી પરમાનન્દમય સિદ્ધિસુખ મેળવ્યું, તેમ આ ચાવીશીમાં પણ ઘણા છવાએ લીર્થ કર નામકર્મ ભાંધ્યું છે. તે આ પ્રમાણે—

પ્રભુશ્રી ઋષભદેવના વખતમાં તીર્થ કરના જીવ તરીકે મરીચિ હતા અને સાતમા શ્રી સુપાર્ધ નાથના વખતમાં શ્રીવર્મનૃષ્ય આદિ તથા દરામા શ્રીશીતલનાથના વખતમાં હૃરિષ્ણું અને વિધ્ભૃતિ તથા અગિયારમાં શ્રી શ્રેયાંસનાથના વખતમાં શ્રીકેતુ વગેરે જિન્જવ તરીકે સુપ્રસિદ્ધ હતા. તે જ પ્રમાણે ભારમાં શ્રી વાસુપૂજ્યસ્વામીના સમયમાં શ્રીન દન, મૃતિસુવતસ્વામીના વખતમાં રાવણ તથા નારદ, શ્રીનેમિનાથના વખતમાં કૃષ્ણ વગેરે અને શ્રીપાર્ધ નાથના સમયમાં અંભડ અને સત્યકી વગેરે જેમ દ્રવ્યજિન તરીકે પ્રસિદ્ધ છે, તેમ ચરમ તીર્થ કર શાસનનાયક ભાવકરુણાનિધાન પ્રભુદ્ધવ શ્રીમહાન્વીર ભગવ તના વખતમાં દ્રવ્ય જિન તરીકે ૧. શ્રેણિક, ૨. સુપાર્ધ, ૩. ઉદાયી, ૪. પારિલઅણગાર, પ. દહાય, ૬. રાંખ શ્રાવક, છ. રાતક શ્રાવક, ૮. સુલસા શ્રાવિકા અને ૯. રેવતી શ્રાવિકા એમ નવ ભવ્ય જેવા સુપ્રસિદ્ધ છે, એમ શ્રીસપ્તતિશતસ્થાનક પ્રકરણમાં કહ્યું છે. આ શ્રંથના કર્તા મહાપુરુષ જિન્જવેતની ઉપરની ખીનાથી એમ જણાવે છે કે વીસમા મૃતિસુવતસ્વામીના તીર્થ રાવણ આદિની માફક શ્રીવીરતીર્થ શ્રિણ આદિ નવ જણાએ તીર્થ કર નામકમે બાંધ્યું, એમ શ્રીસ્થાનાંગસુવતા નવમા

अध्ययनना "समणस्स भगवत्रो महावीरस्स तित्थंसि नवहिं जीवेहिं तित्थगर-नामगोत्ते कम्मे णिव्वइए । १ सेणिएणं २ सुपासेणं ३ उदाइणा ४ पोट्टिलेणं भणगारेणं ५ दढाइणा ६ संखेणं ७ सयएणं ८ सुलसाए सावियाए ९ देवईए ।। "

આ પાઢથી જાણી શકાય છે. પ્રભુ શ્રીમહાવીર દેવના શાસનના અલૌકિક પ્રભાવ પણ ઉપરની બીનાથી જાણી શકાય છે.

# ઉપર જણાવેલા શ્રેણિકાદિ નવ જવાતું ટૂંક વર્ણન

1. શ્રેષ્ટ્રિક:— તેઓ રાજગૃહી નગરીના રાજા હતા. મંત્રી અભયકુમારના પિતા થાય. પહેલાં એ બૌદ્ધમીં હતા. જૈનધમાં નુરાગણી ચેલણા રાણીએ બૌદ ગુરુની કાંભિકતા આદિ સાબિત કરીને અને '' જૈન મુનિઓ જ નિર્દોષ આહારની ગવેષણા કરી શકે''એમ જણાવીને જૈનધર્મના અનુરાગી અનાવ્યા હતા. તેમણે ગિલ્ફિલી હરિણીને બાણથી મારી નાંખી એ પંચેન્દ્રિય જીવા હલ્યા, તેથી નરકાયુ બાંધ્યું. પ્રભુદેવાના આગમ ફરમાવે છે કે એક પંચેન્દ્રિય જીવની હિંસા કરવાથી નરકમાં ઊપજવા લાયક (આયુષ્યાદિ) કર્મ અંધય, તા એ પંચેન્દ્રિયને હલ્યાર જીવ તેલું કર્મ કેમ ન બાંધે ? ૧. મહા-આરંભના કરનાર, ૨. ધનાદિમાં તીવ્ર મૂર્જા કરનાર, ૩. માંસાહાર કરનાર, ૪. પંચેન્દ્રિયના વધ કરનાર જીવ 'જેથી નરકમાં જલું પડે' તેલું કર્મ બાંધે છે. શ્રેષ્ટ્રિકની બાબતમાં પણ તેમ જ બન્યું. પાછળથી પ્રભુના સમાગમમાં આવી, તે જૈનધર્મમાં નિર્મળ શ્રદ્ધાળ એટલે ક્ષાયિક સમ્યવદેષ્ટિ થયા હતા. સમ્યવદેષ્ટિ મનુષ્ય દેવાયુ બાંધે તેમ રાજ શ્રેલ્યુકની ખાબતમાં ન થયું, કારણ કે સમ્યકત્વ ગુણ પામ્યા પહેલાં તે નરપતિએ નરકાયુષ્ય બાંધ્યું હતું.

રાજા શ્રેષ્ટ્રિકે પ્રસુત્રી મહાવીરદેવને કહ્યું કે હૈ સ્વામિન, મારી નરકગતિ ન થાય એવા કાઇ ઉપાય કૃપા કરી જણાવા. ઉત્તરમાં પ્રસુદેવે કહ્યું કે તમે મિથ્યાત્વ-પણામાં નરકાયુષ્ય ખાંધ્યું છે, તેથી તેને ભાગવવા નરકમાં જવું જ પડે. એવા ઉપાય જ નથી કે જેથી તમારું નરકગમન નિવારી શકાય. વસ્તુસ્થિતિ તેવી જ હાવા છતાં રાજાએ આયહ કર્યા ત્યારે કપિલા દાસી આદિનાં દેષ્ટાંતા આપી પ્રસુદેવે સમજાવતાં કહ્યું કે હે શ્રેષ્ટ્રિક, કપિલા દાન દે જ નહિ, કસાઇ હિંસાથી અડકયા જ નથી, તેમ તમારું નરકગમન મિથ્યા થાય તેમ છે જ નહિ; પરંતુ ત્યાંથી નીકળીને આવતી ચાવીશીમાં મારા જેવા પહેલા 'પદ્મનાભ' નામે તીથે કર થશા. તીથે કર પ્રસુતું વચન સત્ય જ હાય, જેથી તે જ પ્રમાણે ખન્યું. રાજા શ્રેષ્ટ્રિક મરણ પામી રત્નપ્રભા

૧. વિશેષ ખીતા જાણવા માટે જુઓ-ઉપદેશ પ્રાસાદ, ચોશું વ્યાખ્યાન.

ર. મેલાસાર એવું બીજું નામ છે.

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી આવશ્યક સ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) ૫૦૩ નામની પ્રથમ નરકમાં સીમ'તક નરકાવાસમાં નારકીપણે ઊપજ્યા ત્યાં તેમનું આયુષ્ય ૮૪ હજાર વર્ષ'નું છે.

પ્રશ્ન—પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવના નિર્વાણથી કેટલાે સમય વીત્યા ખાદ રાજા શ્રેષ્ફિક તીર્થ કર થશે ?

ઉત્તર'—૮૪૦૦૭ વર્ષ પાંચ માસ વીત્યા ભાદ તે તીર્થ કર થશે. તે આ પ્રમાણે:— અવસર્પિ ણીના ચાથા આરાનાં 3 વર્ષ આઠ માસ અને પંદર દિવસ, અવસર્પિ ણીના પાંચમા છઠ્ઠા આરાનાં ૪૨૦૦૦ વર્ષ, ઉત્સર્પિ ણીના પહેલા અને બીજા આરાનાં ૪૨૦૦૦ વર્ષ અને ત્રીજા આરાનાં 3 વર્ષ ૮ માસ અને પંદર દિવસ એમ કુલ ૮૪૦૦૭ વર્ષ અને પાંચ માસ થયાં.

चुलसी बास सहस्सा, गासा सत्तेव पंच मासा य । वीरमहापडमाणं, अंतरमेयं वियाणाहि ॥ १॥ प्रवचनसारोद्धारे ॥

રાજા શ્રેષ્ટ્રિક, તરક ભવમાંથી નીકળી આવતી ઉત્સર્પિષ્ટ્રીમાં જંબૂદ્ધીપના ભરતક્ષેત્ર વૈતાઢયગિરિપાદમૂલે પુંડ નામના દેશે શતદ્વાર નગરમાં સાતમા સંસૂર્ધ ર કુલકરની ભદારાણીની કુક્ષિમાં પુત્રપણે <sup>ક</sup> આવશે. નવ મહિના અને **આ દિવસ વી**ત્યા ભાદ જન્મ પામશે. ભાર કુંભ પ્રમાણ પદ્મ ( કમલ ) આદિની વૃષ્ટિ થવાથી માતાપિતા બારમે દિવસે 'મહાપદ્મ <sup>ક</sup> એવું ગુર્ણાનુષ્યન્ત નામ પાડશે. માતાપિતા મહાપદ્મ કુમારની સાધિક આઠ વર્ષ ની ઉંમર થતાં ગાદીએ બેસાડશે – રાજા બનાવશે. મહાપદ્મ રાજા રાજ્યનું પાલન કરશે, તે સમયે પૂર્ણભાદ અને મણિભાદ નામના બે મહિદ્ધિક દેવા સેનાતું કામ કરશે. લાકા આ બીના જોઈ આશ્વર્ય પાસી મહાપદ્મ રાજતું 'દેવસેન' એલું બીજું નામ પાડશે. કેટલાક સમય વીત્યા બાદ ચાર દાંતવાળા હસ્તિરતન પ્રકટ થશે. તેની ઉપર રાજા સવારી કરી નીકળશે. આથી આશ્વર્ય પાસી લાકા 'વિમલ-વાહન ' એવું ત્રીજું નામ પાડશે. અનુક્રમે માતાપિતા દેવલાક પામ્યા ભાદ ત્રીશ વર્ષની ઉંમરે વડીલાની આજ્ઞા લઇ, છ અતિશયવાળું સંવચ્છરી દાન દર્ધ મહાત્સવ પૂર્વક ખગીચામાં એક દેવદૂષ્ય વસ્ત્ર ધારણ કરી મુંડ થઈ સંયમ બ્રહ્મણ કરશે. શેષ બીના પ્રભુ શ્રીમહાવીરના જેવી જાણવી. સાધિક ભાર વર્ષ પ્રમાણ **છદ્યસ્થકાલ દરમ્યાન** દ્વેવતાઈ આદિ ઉપસર્ગા સહન કરશે. અષ્ટ પ્રવચન માતાના પાલક, ગ્રમ બ્રહ્મચારી. અમમ, અકિંચન, નિરુપલેપ, શ્રંથછેદક થશે.

૧. રત્નસંચયમાં કહ્યું છે.

ર. સુમતિ કુલકર-એમ ઉપદેશપ્રાસાદના ૨૦૯ મા વ્યાખ્યાનમાં.

व्यवनाहिनी तिथि श्रीमद्धावीरनी भाइक.

#### कंसे संखे जीवे, गगणे वाएय सारए सलिले ।। पुक्खरपत्त कुंमे, विहगे खग्गे य भारंडे ।। १ ।।

કાંસાના ભાજન, ને શંખાદિની જેવા વિશિષ્ટ ગુણાથી શાભાયમાન પ્રભુશ્રી મહાપદ્મ (પદ્મનાભ) દ્રવ્યાદિ પ્રકારે વીતરાગ થશે. પ્રસુ વીરની માફક છદ્મસ્થ પર્યાય પૂરે થયા ખાદ ક્ષપકસે હિમાં પ્રથમ માહેને હિણ્યા ભાદ ધ્યાનાન્તરીય સમયે શેષ ત્રણ દ્વાતીકર્મા હણી કેવલજ્ઞાન-દર્શન પામશે. તીર્થ કર નામકર્મના ઉદય થતાં અગ્લાનિએ સમવસરણમાં દેશના આપી દ્વણા જવાને સંયમ દાનાદિ રૂપ દારહાથી સંસારરૂપ કૂવામાંથી ખહાર કહાહશે, અને સર્વ જવાનો ઉપપાતાદિ જાણવાપૂર્વ ક અવસરે દેશનામાં ભાવના સહિત મહાદ્મત, છ જવાનકાય, પ્રેમ-દ્રેષ-અધન મનાદ હાદ ત્રિવિધ દંહ, ચાર કષાય, પાંચ શબ્દાદિ કામગુષ્ય, સમિતિ, સાત ભયસ્થાન, આઠ મદસ્ધાન, નવિધ શોલગુપ્તિ, દર્શવિધ શ્રમણ ધર્મ, આદિની (શ્રીવીરપ્રભુની માફક) પ્રરૂપણા કરશે. મૃતિવર્ગને આચીર્ણ—અનાચીર્લુ કંપરા સમજાવી શ્રમણાચારના દ્વાતા બનાવશે. આહારના બે તાલીસ દાષ સમજાવશે. દર્શિધ કદ્મનો નિયતાનિયત વિભાગ સમજાવશે. શ્રાવકોને ભાર ત્રતમય શ્રાવકધર્મ સમજાવશે. તેમને નવ ગણ, ૧૧ ગણધર થશે. પ્રભુ શ્રીમહાવીરની માફક ગૃહસ્થ પર્યાય ૩૦ વર્ષ, છદ્મસ્થ પર્યાય ૧૨ વર્ષ ૧૩ પક્ષ, કેવલિ પર્યાય શ્રોગણત્રીસ વરસ પાંચ મહિના પંદર દિવસ પાળી સંપૂર્ણ હર વર્ષનું આયુ પૂર્ણ થતાં અદ્યાતી કર્મા ખપાવી પરમાન-દમય સિદ્ધિસ્થાનને પામશે.

#### जं सोलसमायारो श्ररहा तित्थंकरो महावीरो ।। सस्सीलसमायारो होइ उ अरहा महापउमो ।। १ ।।

પાંચ કલ્યાલ્યુકાની તિથિ આદિની બીના શ્રીવીરના જેવી જ જાલ્વી, (શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રના નવમા અધ્યયનમાંથી તેમ જ પ્રાકૃત ચરિત્રાદિના આધારે દુંકામાં ઉપરની બીના જહ્યાવી છે.)

- ર. શ્રી સુપાર્ધિ રાજા—પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવના કાકા થાય. હાલ ઈશાન દેવ લાકમાં છે. આવતી ચાવીશીમાં બીજા 'સુરદેવ' નામે તીર્થ'કર થશે. દેહવર્ણ, આયુ, લ'છન, દેહની ઊંચાઈ, કલ્યાણક તિથિ આદિની બીના શ્રીપાર્શ્વ'નાથના સરખી જાણવી.
- 3. ઉદાયીરાજા—શ્રેષ્ઠિકના પુત્ર કાેષ્ટ્રિક થયા, તેમના પુત્ર ઉદાયી રાજ કેાપ્ડિકના મરખુ ખાદ, પાઠલીપુત્ર નગર વસાવી ત્યાં રહ્યા. પાતાના મહેલમાં નિર્દોષ સ્થળે પવે દિવસામાં ગીતાર્થ સંવિષ્ન સદ્દગુરુને આમંત્રણ કરી તેમની ભક્તિમાં લીન ખની પરમ સંવેગને ધારખુ કરવા પૂર્વ ક સામાયિક પોષધાદિ શ્રાવકાચિત અનુષ્ઠાન કરવામાં તત્પર હતા. કેઠલાક સમય વીત્યા ખાદ દેશમાંથી કાઢી મૂકેલ શત્રુ રાજાના વિનયરત નામના પુત્ર સાધુ વેષમાં ખાર વરસ રહી અચાનક અહીં આવે છે. આ બીનાથી અજાણ

એવા રાજા ઉદાયીએ તેની પાસે પૌષધ મહુણ કર્યા રાતે નિદ્રાવશ અનેલા રાજાના ગળા ઉપર છરી મૂકી વિનયરત્ન (અભવ્યના જીવ) ચાલ્યા ગયા. રાજા ઉદાયી મરણ પામી સનત્કુમાર દેવલાકમાં દેવ થયા. આવતી ચાવીશીમાં તે ''સુપાર્વ્ય'' નામે ત્રીજા તીર્થ'કર થશે. તેમની ચ્યવનાદિની બીના શ્રી નેમિનાથના જેવી જાણવી.

૪. પેાફિલ અણગાર—આ નામના એક અણગારની બીના અનુત્તરાપપાતિક સુત્રમાં આવે છે. ત્યાં એમ કહ્યું છે કે તે પાદિલ હસ્તિનાગપુરના રહીશ હતા. તેમની માતાનું નામ ભદ્રા સાથે વાહી હતું. તે પાદિલે બત્રીશ ભાર્યાઓના ત્યાગ કરી પ્રભુ શ્રીવીરની પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. ઘણાં વર્ષ સંયમ પાળી છેવટે એક માસનું અનશન કરી, સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાને દેવ થયા. ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહે સિદ્ધ થશે. આ પાદિલ અણગાર બીજા સમજવા. અહીં નવમાંના ચાથા પાદિલ અણગાર તા હાલ માહેન્દ્ર દેવલાકમાં છે. તે અહીં ભરત ક્ષેત્રમાં આવતી ચાવીશીમાં 'સ્વયંપ્રભ' નામના ચાથા તીથે કર થશે. શ્રી નિમનાથની જેવા દેહવર્ણાદમાં તે જાણવા.

પ. શ્રી ' દઢાયુ શ્રાવક—તે હાલ ઈશાન દેવલેાકમાં છે. આવતી ચાવીશીમાં મુનિસુવ્રતસ્વામી જેવા સર્વાનુભૂતિ નામના પાંચમા તીર્થ'કર થશે.

દ. ૭. શ'ખ શ્રાવક અને શતક શ્રાવક—આ ખેમાં જે શંખની ખોના શ્રી ભગવતીજમાં આવે છે તેનાથી આ જુદા શ'ખ શ્રાવક જાણવા, અને તે જ પંચમાંગમાં કહેલ શતક શ્રાવક તે આ જ શતક શ્રાવક જાણવા, ખંને શ્રાવસ્તિ નગરીના રહીશ હતા. અનન્ય ધર્મ શ્રહાળુ હતા. પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે શ'ખ શ્રાવકની બાબતમાં શતક (પુષ્કલી એવું બીજીં નામ છે) શ્રાવકાદિને જણાવ્યું કે આ શ'ખ શ્રાવક પ્રિયધમી, દહધમી, સુદ્ધિ જાગરિક છે. તેની નિદા ન કરવી જોઈએ. આ બે શ્રાવકા પવેદિને પોષધાદિ અનુષ્ઠાનરૂપી ગારડી મંત્રથી માહનીય સપેનું ઝેર ઉતારતા હતા. શ'ખ શ્રાવક આવતી ચાવીશીમાં 'ઉદયપ્રભ' નામે સાતમા તીર્થ કર અઢારમા શ્રીઅરનાથની જેવા થશે. અને શતક શ્રાવક આવતી ચાવીશીમાં દશમા શતકીર્તિ નામે, શ્રીધર્મનાથની જેવા તીર્થ કર થશે. હાલ તે તે ત્રીજી નરકમાં છે, ત્યાંથી નીકળી તીર્થ કર થશે.

૮. સુલસા શ્રાવિકા—રાજગૃહ નગરના રાજા પ્રસેનજિતની પાસે નાગ નામે રિશક હતા. તેને સુલસા નામે સ્ત્રી હતી. એક વખત સુલસાના જાણવામાં આવ્યું કે '' મારા પતિ પુત્ર નિમિત્તે ઇંદ્રાદિને નમસ્કાર (માનતા) કરે છે.'' ત્યારે સુલસાએ બીજ સ્ત્રી પરણવાની અનુમતિ આપી. તે સાંભળી રિશકે કહ્યું કે મારી તેમ કરવા ઇચ્છા નથી. બીજ તરફ ઇંદ્ર—વિમાનમાં '' સુલસા નિર્મલ દઢ સમ્યક્ત ગુણવાળી છે. તેવી સ્ત્રી ભાગ્યે જ બીજી કાઇ હશે'' આવી પ્રશંસા થઇ. આ વચના સાંભળતાંની

अक्षयदेवस्रिक्छ मढाराज ' इढायुरप्रतीतः ' એम क्रढे छे.

સાથે એક દેવ પરીક્ષા કરવા સાધુનું રૂપ લઇ સુલસાને ઘર આવ્યા. અજાણી સુલસાએ આ મુનિ છે એમ જાણી વંદના કરી પૂછ્યું કે આપ કયા કારણે પધાર્યા છા ? સાધુએ ( દેવે ) કહ્યું કે '' મારે વૈંઘના કહ્યા પ્રમાણે લક્ષ્મપાક તેલની જરૂર છે. અને તે તમારે ત્યાં છે.'' એ સાંભળી સુલસાએ કહ્યું કે, '' હું આપું છું '' એમ કહી જેમાં તેલ ભર્યું છે તે વાસણ નીચે લાવે છે. એટલામાં દેવતાઇ પ્રયાગથી વાસણ ફૂટ્યું. બીજી વાર પણ વાસણ ઉતારતાં દેવે તેમ કર્યું, એમ ત્રણ વાર તેમ થયું છતાં સુલસાના દાન- ધર્મમાં ઉત્સાહ અડગ રહ્યો જાણી પ્રશંસા કરી દેવે ૩૨ ગાળીઓ સુલસાને આપી, અને કહ્યું કે, '' અવસરે એકેક ગાળી વાપરવાથી તને ૩૨ પુત્રો થશે. અગત્યના કારણ મને યાદ કરજે, જેથી હું મદદ કરીશ.'' એમ કહી દેવ સ્વસ્થાને ગયા. ત્યાર બાદ સુલસાએ વિચાર્યું કે— બન્નીશે ગાળીઓ એકીસાથે ખાઉં તો એક પુત્ર થશે. એમ ધારી એકસાથે બન્નીસે ગાળીઓ ખાધી, જેથી બન્નીસે ગર્ભ (ના જવા) વધવા માંડયા. પીડા વિશેષ થતાં દેવની આરાધના નિમિત્તે કાઉસ્સગ્ય કર્યા. દેવે આવી પીડા દૂર કરી. ૩૨ પુત્રા જન્મ્યા. પ્રસુ શ્રી મહાવીરદેવે આંબડની મારકત આ સુલસા શ્રાવિકાને ધર્મલાભ કહેવરાવ્યા હતા. તે આવતી ચાલીશીમાં શ્રી શીતલનાથની જેવા નિર્મમ નામે પંદરમા તીથે કર થશે.

વિશેષ ખીના ઉપદેશપ્રાસાદાદિ મંથામાંથી જાણી લેવી.

હ. રેવતી શ્રાવિકા—પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ ગામાનુગામ વિચરતાં મેહિકગ્રામ નામના નગરમાં પદ્માર્યા. ત્યાં તેમને અધિક અળતરાની વેદનાવાળા પિત્તજ્વર અને લાહિતવર્ચ વ્યાધિ (મર3ા) થયા. તેમાં મૂલ કારણ ગેણાલાએ પ્ર**સ**ની ઉપર તે**જે**લેશ્યા મૂકી તે હતું. આ અવસરે લાંકા એમ બાલવા લાગ્યા કે, ગાશાલની તેજોલેશ્યાથી પ્રભુતું શરીર દાઝચું, જેથી છ માસની અંદર પ્રભુ કાલધર્મ પામશે. આ બીના સાંભળી અનન્ય ભક્ત સિંહ મુનિએ વિચાર્યું કે '' મારા ધર્માચાર્ય મહાવીરને રાેગ પીડા આપી રહ્યો છે, તેથી અન્ય ધર્મીઓ એમ કહેશે કે શ્રી મહાવીર, ગાશાલાએ તેજોલેશ્યા મૂકી, તેથી કાલધર્મ પામ્યા." આવા ઇરાદાથી તે મુનિવર્ય મનમાં ઘણા જ નારાજ થઈ માલુકકચ્છ નામના વનમાં જઈ રુદ્દન કરવા લાગ્યા. પ્ર**ભુ**એ સ્થવિરાને ત્યાં માકલી તે પ્રતિને ભાલાવ્યા, ને કહ્યું કે " હે સિંહમૃતિ! જે તમે વિચાર્ય" તેમ થવાનું નથી. યાદ રાખજો કે હજા હું દેશાન સાળ વર્ષ સુધી કેવલીપણે વિચરીશ. તમે નગરમાં જાઓ. ત્યાં રેવતી શ્રાવિકાએ મારા માટે કાળાપાક તૈયાર કર્યા છે, તેની જરૂર નથી, પણ ખીજોરાપાકની જરૂર છે, તે તમે લાવા ! " સિંહમુનિ નગરમાં રેવતી શ્રાવિકાને ઘેર ગયા. બીજોરાપાકના ખપ જણાવ્યા. જેથી રેવલી શ્રાવિકાએ સ્વઆત્માને કતાર્થ માની દાતનાં પાંચે ભૂષણા સાચવી મુનિતે ખપ પ્રમાણે તે વહાેરાવ્યા. મુનિશ્રાએ ુ લાવીને પ્રભુતે હાથમાં આપ્યા, તે વાપરવાથી પ્રભુદ્વેવ નીરાેગી અન્યા. શ્રીસંઘે ઘણા

જ ખુશી થયા. દેવાદિ પણ **હ<sup>ષ</sup>ેથી નાચવા લાગ્યા. રેવતી કાલધર્મ પામી ભારમા દેવલાે** કે ગઈ; ત્યાંથી ચ્યવી તે રેવતીના જીવ આવતી ચાવીશીમાં આઠમા શ્રી ચંદ્રપ્રભસ્વા**મીની** જેવા સમાષિ નામે સત્તરમા તીર્થ કર થશે. ગ્રંથ વધી ન જાય આ ઇરાદાથી ઉપરની બીના ઘણી જ સંક્ષેપમાં જણાવી છે.

શ્રી સંવેગમાલા આદિમાં **તીર્થ** કર નામકર્મ ભાંધવાનાં કારણા સવિસ્તર જણાવ્યાં છે.

પ્રભૂ શ્રીમહાવીર દેવે પાછલા ત્રીજે ભવે જિનનામકર્મના કરેલા નિકાચિત ભાષને વર્ણવવાના પ્રસંગ શ્રીસ્થાનાંગ સુત્રાદિના આધારે અને શ્રીપંચસં થહાદિ કાર્મ-ગ્રંથિક શ્રંથાના આધારે ખાસ જરૂરી અને યા**ક** રાખવા લાયક જિનનામકર્મનું રહસ્ય દ્રંકામાં જણાવ્યું. આ રીતે શ્રીનંદન મુનિવર જિતનામકર્મના નિકાચિત અંધ કરીને અને ઘણાં માસક્ષમણ તપ કરવા પૂર્વક નિર્મલ સંયમાદિની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને અ'તે સમાધિભાવે કાલધર્મ પામી દશમા પ્રાણત દેવલાકમાં ઉત્કૃષ્ટ ( ૨૦ સાગરાે-પુત્ર ) આયુષ્યવાળા મહુદ્ધિક દેવ થયા. અહીંથી ચ્યવીને અષાડ સુદ છઠે દેવાનંદા પ્રાહ્મણીની કુક્ષિમાં આવ્યા. આસો વર્ષિ તેરશે સૌધર્મે દ્રના હુકમથી હરિણગમેષિ **કે**વે ત્રિશલા માતાની કૃક્ષિમાં સ્થાપન કર્યા. અને ત્રિશલાના ધુત્રી રૂપ ગર્ભને દ્વાન દાની કુક્ષિમાં સ્થાપન કર્યો. આમ થવામાં કર્મ સિવાય બીજી કંઈ કારણ છે જ નહીં. ં દ્વાનંદા અને ત્રિશલા પાછલા ભવે દેરાણી-જેઠાણી હતાં. તે વખતે દેરાણીએ ( દ્વાન દાના જેવ ) જેઠાણીના (ત્રિશલાના જીવના ) રત્નના દાખડા ચાર્ચા. તેથી ખાંધેલાં કર્માનાં ફેલા દેવાન દાને ભાગવવાં પડ્યાં, એમ એક સજ્ઝાયમાં કહ્યું છે. ?? આની પછી ત્રિશલા માતાએ ચૌદ સ્વપ્ના જોયા, પ્રભુ મહાવીરે ગર્ભાવાસના સાતમે મહિન 'માતાપિતાના જીવતાં હું દીક્ષા લઈશ નહીં ' આવે ા અભિત્રહ કર્યો. પ્રભુ વીરના જન્મ ચૈત્ર સુદ્ર તેરસે થયા, તે વખતે ઘરેણાં વગેરેની વ્રષ્ટિ થઈ, ઇંદ્રાદિકે પ્રભુના જન્મા-ત્સવ કરી પ્રભુતે ત્રિશલા માતાની પાસે મૂક્યા, આ અધી બીના વિસ્તારથી સમજા-વીને અનુક્રમે આમલકી કીડા અને લેખ શાલાનું તથા ઇંદ્રે પ્રભુને પંડિતના મનમાં રહેલા પ્રશ્નો પૂછ્યા, ને પ્રભુએ ઉત્તરા આપ્યા, તે વખતના એંદ્ર વ્યાકરણનું વર્ણન કરીને પ્રસુવીરના વિવાહાદિની ખોના કહી છે. પછી દીક્ષાના અધિકાર વર્ણ વતાં અનુક્રમ લાકાંતિક દેવાનું આવલું, સાંવત્સરિક દાન, અને ચંદ્રપ્રભા નામની પાલખીનું સ્વરૂપ, તથા તેમાં સ્નાનાદિ વિધિ કરી અલ'કૃત થયેલા શુભ લેશ્યાવ'ત પ્રશ્ન મહાવીર ચાર્વિ-હાર છકુ તપ કરી એઠા, તે વાત જણાવીને કહ્યું કે જ્યારે દીક્ષા મહાત્સવના વર્ધાઉા ક્ષત્રિયકું ડ નગરમાંથી નીકાળ્યા, ત્યારે કેટલાએક ઇંદ્રો ચામર વીંઝી રહ્યા છે, કેટલાએક ઇક્રાંદ્ર પાલખી ઉપાઉ છે, દેવા ફૂલાની વૃષ્ટિ કરી રહ્યા છે, જતા આવતા દેવાદિના

વિમાનાથી આકાશ શાભી રહ્યું છે, વાજ' વાગી રહ્યાં છે, આવી ધામધૂમ પૂર્વંક અનુક્રમે તે પ્રશ્નુ મહાવીર જ્ઞાતખંડ નામના વનમાં આવ્યા. પ્રભુએ જે ઠાઇમે આભર- હ્યાદિ ઉતારી લાચ કરી દીક્ષાના પાઠ બાલી માગશર વિદ દશમે (ગુજરાતી કાર્તિક વદ દશમે) ચારિત્ર સ્વીકાર્યું, તે જ સમયે પ્રભુને ચાયું મન:પર્યવજ્ઞાન પ્રકટ થયું. આ રીતે પ્રભુ મહાવીરના દીક્ષા કલ્યાલુકનું વર્લ્યન કરીને અનુક્રમે પ્રશ્નુ મહાવીરદ્વેવ કયાં કયાં વિચર્ધા ? અને તેમના તપના પારલ્યાં તથા ચામાસાં કયા કયા સ્થાને થયાં ? વગેરે પ્રશ્નોના ઉત્તરે રૂપે પ્રભુના હ્યસ્થ જીવનની બીના જણાવતાં સંગમદેવે કરેલા ઉપસર્ગાની ખોના તથા ચંદ્ર-સૂર્યનું મૂલ વિમાનમાં બેસી પ્રભુને વાંદવા આવલું, તેમજ ચમરેન્દ્રનનું સૌધર્મ દેવલાકમાં જવું, વગેરે હંકીકતા (વસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે પ્રભુએ હ્યસ્થ અત્રસ્થામાં કરેલા તપની અને પારણાંની સંખ્યા જણાવી અંતે કહ્યું કે પ્રભુઓ હ્યસ્થ અત્રસ્થામાં કરેલા તપની અને પારણાંની સંખ્યા જણાવી અંતે કહ્યું કે પ્રભુઓ મહાવીરે સાડીભાર વર્ષો, ને એક પક્ષ પ્રમાણ હ્યસ્થ કાલમાં કરેલી ઘણી આકરી તપશ્ચર્યાના પારણાંના દિવસા ૩૪૯ હતા. આવી ધાર તપશ્ચર્યાના કરતાર પ્રભુ મહાવીરને વૈશાખ સુદિ દશમે કેવલજ્ઞાન થયું. આ બીના સ્પષ્ટ જણાવીને શ્રીવીર જિનાદિનું વર્લ્યુન પૂર્વુ કર્યું છે.

## સમવસરણનું સંક્ષિપ્ત વર્ણુન

પ્રભુશી મહાવીર કેવલજ્ઞાન પામી તરત જ દેશના આપી મહસેન વનમાં પંધાર્યા. આ પ્રભુનું બીજી સમવસરણ જાણવું, આ અવસરે સામિલ બ્રાહ્મણે કરાવેલા યજ્ઞની બીના, દેવાના અને કેવલજ્ઞાનના મહિમા, તથા સમવસરણની રચનાના વિધિ, તેમ જ સમવસરણની રચના કચારે થવી જ જોઈ એ? આ પ્રશ્નના ઉત્તર વગેરે હકીકત અનુક્રમે સ્પષ્ટ સમજાવી છે. તેમાં કહ્યું છે કે, જ્યાં કાઈ વખત સમવસરણની રચના થઈ જ ન હાય ત્યાં, અને કાઈ મહિર્દિ કે દેવ વાંદવા આવે, ત્યારે સમવસરણની રચના જરૂર થાય જ. પછી સમવસરણના ત્રણ પ્રકાર (ગઠ) વગેરેની બીના, પહેલી અને છેલી પારીસીમાં દેશના; અને સાનાનાં નવ કમલા, પ્રભુનાં ત્રણ પ્રતિબિંધા, તથા પ્રભુનું રૂપ, બારે પર્પદાની ગાઠવણી, તેમ જ બીજા ગઢમાં તિર્ધ ચા બેસીને પ્રભુની દેશના સાંભળે, ને ત્રીજા ગઢમાં દેવાદિનાં વાહના સ્થાપન કરાય છે, આ તમામ બીના કમસર વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે સામાયિકની કથા, અને તેના વિધિ જણાવીને કહ્યું છે કે, પ્રભુના સમવસરણની બીનાને જાણનારા સાધુ વગેરે બાર યોજનથી પણ વિહાર કરી પ્રભુની દેશના 'સાંભળવા ' આવે છે. પછી ગણધરાદિના રૂપની બીના, પ્રભુની વાણીના ગુણા, અને ચક્રવર્ત્તી વગેરેનું પ્રીતિદાન, તથા ભક્તિ વગેરેનું ફ્લ, તેમજ બલિ બાકળાનું સ્વરૂપ કહીને અતે સુખ્ય ગણધરાદિની દેશનાના વિધિ, અને તે

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી આવશ્યક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) પવ્લ દેશનાના ગુણા તથા ગણધરના જ્ઞાનતું સ્વરૂપ વગેરે હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવીને સમવસરણનું વર્ણન પૂર્વ કર્યું છે.

# પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવના ૧૧ ગણુધરાનું સંક્ષિપ્ત વર્ણુંન

અહીં શરૂઆતમાં શ્રીઇંદ્રભૂતિ વગેરે ૧૧ બ્રાહ્મણાનું આગમન ( આવલું ), અને તેમના અનુક્રમે (૧) છવ છે કે નહિ ? (૨) કર્મ છે કે નહિ ? (૩) જે દેહ તે જ આત્મા, અને જે આત્મા તે જ શરીર છે. ખંને જુદા જુદા નથી, (૪) પાંચ ભ્રુત ( પૃથ્વી, જલ વગેરે ) છે કે નહીં, (૫) જે જીવ આ ભવમાં જેવા (મનુષ્યાદિમાં કાેઇ પણ સ્વરૂપે) હોય, તે જીવ મરીને પરભવમાં ( હવે પછીના ભવમાં ) તેવા જ થાય. (૬) કર્મ ખંધના સંશય, (૭) દેવના સંયશ (૮) નારકના સંશય, (૯) પુણ્યના સંશય, (૧૦) પરલાકના સંશય, (૧૨) નિર્વાણના સંયશ. આ રીતે અનુક્રમે ઇંદ્રભૂતિ વગેરે ૧૧ બ્રાહ્મણાના સંશયા જણાવીને તે દરેક બ્રાહ્મણ પંડિતાના (શબ્યાના પરિવાર, અને ઇંદ્રભૂતિને થયેલ કાેધ અને માનનું વર્ણન, તથા તેમણે માનેલા વેદ પદાના અર્થા ખાઢા સાબિત કરી પ્રશામ કહેલા સાચા અર્થ સમજને તેમણે સ્વીકારેલ દીક્ષાનું વર્ણન વગેરે હુકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી તે ૧૧ બ્રાહ્મણાના (૧) ગ્રામ (જન્મભૂમિ) (ર) જન્મનક્ષત્ર, (3) માતાયિતાનાં નામ, (૪) ગાત્ર, (૫) જન્મરાશિ, (૬) ગૃહસ્થપર્યાય, (૭) છદ્મસ્થપર્યાય, (૮) કેવલિપર્યાય, (૯) સર્વાયુષ્ય (૧૦) આગમ એટલે જ્ઞાન, (૧૧) માેક્ષે જવાના અવસરે કરેલ તપ (અનશન), વગેરેની ખીતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે. આ અવસરે શ્રીઆવશ્યકસ્ત્ર, વિવિધ તીથે કલ્પ, પ્રાકૃત સંસ્કૃત મહાવીર ચરિત્ર વગેરે ઘણાં શાસ્ત્રોમાંથી ઉદ્ધરીને મહાપ્રયત્ને તૈયાર કરેલ અપૂર્વ આત્મિક બાંધદાયક શ્રાગૌતમ ગણધરાદિતું ચરિત્ર દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું.

# ૧. લબ્ધિનિધાન શ્રી ગૌતમસ્વામી

## પૂવ<sup>8</sup> ભવના સંબંધ

ચરમ તીર્થ કર પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવ પૂર્વ કરેલા નિયાણાના પ્રભાવે ૧૮ મા ભવમાં ત્રિપૃષ્ટ નામના વાસુદેવ થયા હતા. અને મથુરા નગરીમાં મુનિરાજની મશ્કરી કરવાથી ખાંધેલ કર્મોના ઉદયે ઘણા ભવામાં ભઠકયા ખાદ, તે વિશાખાન દી કુમાર સિંહપણે ઉત્પન્ન થયા હતા. અને ગૌતમ મહારાજના જીવ એ ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના સારથિપણે ઉત્પન્ન થયા હતા. તે સિંહ (વિશાખાન દીના જીવ) અનેક માનવાને ઉપદ્રવ કરતા હતા, એઠલે સારથિ (ગૌતમ કવામીના જીવ) ને સાથે લઈને ત્રિપૃષ્ટ- કુમાર (મહાવીરસ્વામીના જીવ) તે ઉપદ્રવતું નિવારષ્ઠ કરવા માટે રથમાં ખેસીને વનમાં ગયા. કુમારે સિંહને પડકાર કર્યા એટલે જલદી તે કુમારની સામે ધરવા અને છેવટે ત્રિપૃષ્ટકુમારે તેને મારી નાખ્યા. મરતી વખતે સિંહે ખેદપૂર્વ ક વિચાયું કે '' અહા ! આ એક સામાન્ય મનુષ્યે મારી આ સ્થિતિ કરી?'' આ પ્રસંગ તે સારથિએ તેને શાંત કરવા માટે કહ્યું '' હે સિંહ! આ તને મારનાર એ ભવિષ્યમાં વાસુદ્દેવ થવાના છે. તેને તું સામાન્ય માણસ ન સમજીશ! જેમ તું તિર્ય ચરૂપે સિંહ છે, તેમ આ ત્રિપૃષ્ટકુમાર પણ મનુષ્યલાકમાં સિંહ સમાન છે. તેથી તું સામાન્ય પુરુષના હાથ મરાયા નથી, પણ સિંહ જેવા નરેન્દ્રના હાથ મરાયા છે, માટે ખેદ ન કર!'' આ પ્રમાણે સારથિનાં વચન સાંભળીને હિર્પિત થઈ સિંહ શાંતિપૂર્વ કમરણ પામ્યા.

અહીં યાદ રાખવું જોઈએ કે આ જ સિંહ વચમાં ઘણા કાલ ભમીને પ્રભુ મહાવીરના સમયમાં તે હાલિક નામના ખેડૂત તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે કે જેને પ્રભુના કહેવાથી શ્રી ગૌતમસ્વામી પ્રતિભાષ આપે છે. આ પ્રસંગ આગળ ઉપર આપેલ છે.

#### જન્મ–માતા–પિતા–કુટું ખ

ઘણા કાલ વીત્યા ભાદ એ સાર્શ્યના છવ મગધ દેશના ગાળર નામના ગામમાં વેદાદિ પારંગત વસુભૂતિ ધ્રાહ્મણના પુત્રપણ ઉત્પન્ન થયા. તેમનું નામ ઇંદ્રભૂતિ અને ગાત્ર ગીતમ હતું. એમના જન્મ જયેષ્ઠા નક્ષત્રમાં અને વૃશ્ચિક રાશિમાં થયા હતા. એમને પૃથ્વી નામની માતા હતી. વજુ ઋષભ નારાચ સંઘયણ અને સમચતુરસ સંસ્થાનના ધારક આ શ્રી ઇંદ્રભૂતિજીને અશ્રિભૂતિ અને વાયુભૂતિ નામના એ નાના ભાઈ હતા. તેઓ વ્યાકરણ, ન્યાય, કાવ્ય, અલંકાર, પુરાણ, ઉપનિષદ, વેદ વગેરે સ્વધમેશાસ્ત્રના પારંગત બન્યા. હંમેશ ત્રણે ભાઈઓ પાંચસા પાંચસા શિષ્યાને ભાણાવતા હતા. આવા પંતિત હાવા છતાં સમ્યગ્રદ્શના અભાવે તેઓ ખરા જ્ઞાની નહાતા ગણાતા. કારણ કે શુદ્ધ શ્રદ્ધાયુક્ત જ્ઞાન જ સાચું જ્ઞાન ક્રહેવાય છે અને તે એમની પાસે ન હતું.

#### ભગવાન મહાવીરના સમાગમ અને દીક્ષા

એ પ્રમાણ શ્રી ઇંદ્રભૂતિ પo વર્ષ ની ઉંમર સુધી મિશ્યાત્વી રૂપે રહ્યા. બીજી બાજી શ્રી મહાવીરદેવને કેવલજ્ઞાન થયા બાદ તીર્થ ની સ્થાપના કરવાના પ્રસંગ, શ્રી ઇંદ્રભૂતિ વગેરે અગિયારે બ્રાહ્મણા ગણધરપદને લાયક જણાયા. તેથી પ્રભુ વિહાર કરી મધ્યમ પાપા (અપાપા) નગરીના મહસેન નામના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા. ત્યાં સમવસરણમાં એસી પ્રભુ દેશના આપી રહ્યા હતા, અને નગરીમાં સપરિવાર શ્રી ઇંદ્રભૂતિ આદિ બ્રાહ્મણા યજ્ઞક્રિયા કરી રહ્યા હતા, ત્યારે ઇંદ્રભૂતિને આકાશમાં જે આવતા દેવાના નિમિત્તે, સર્વજ્ઞ પ્રભુ શ્રી મહાવીરના પરિચય થયા. તે પ્રભુની પાસે ગયા ત્યારે પ્રભુએ તેમને પૂછ્યું, 'હે ઇંદ્રભૂતિ! તમને '' જીવ મે કે નહિ '' આ બાબતના સંદેહ છે. '

પ્રભુનું આ વચન સાંભળીને ઇંદ્રભૂતિને આશ્વર્ષ થયું અને સાથે સાથે પ્રભુના સર્વદ્રા-પણાની ખાતરી થઈ. વેદવાકયના ઇંદ્રભૂતિ જે અનુચિત અર્થ કરતા હતા તેના પ્રભુએ ઉપયાગ ધર્મની અપેક્ષાએ સત્ય અર્થ સમજાવ્યા. એટલે સંદેહ દૂર થતાં, તેમણે પચ્ચાસ વર્ષ પૂરા થયા બાદ એકાવનમા વર્ષે વૈશાખ સુદિ અગિયારસના દિવસે પૂર્વ ભાગમાં સંયમ ત્રહ્યુ કર્યું. (બાકીના દશ બ્રાહ્મણોએ પણ તે જ દિવસે પાતાના સંશય દૂર થતાં ઇન્દ્રભૂતિજીની માફક દીક્ષા શ્રહ્યુ કરી.)

#### ગણુધરપદ અને ચાર જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ

અહીં એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઈએ કે, ધાતધાતાના સંદેહ દૂર થતાં શ્રી ઇન્દ્ર- ભૂતિ આદિની મિધ્યા પરિભૂતિ પણ દૂર થઈ અને સમ્યક્તવની પરિભૂતિ પ્રાપ્ત થઈ. પ્રભુએ લાયક જાણી તેમને ગણધર પદવી આપી અને વાસક્ષેપ કર્યો, એટલે એ જ વખતે તેઓ બધા સમ્યગ્દર્શન ઉપરાંત ચાર જ્ઞાન (માત, શ્રુત, અવધિ અને મન:પર્યવ)ના ધારક બન્યા. ખરેખર, પ્રભુના વાસક્ષેપના પ્રભાવ અલોકિક હોય છે. થાડા જ વખત પહેલાં જેઓને સમ્યગ્જ્ઞાનની ગંધ પણ ન હતી, જેઓ મિધ્યાજ્ઞાન રૂપી કાદવમાં ખૂંચેલા હતા અને તેથી જેઓ પ્રભુને ''ઇંદ્રજ્યલિયા '' વગેરે વગેરે શબ્દા કહેતા હતા, તેઓ થાડા જ વખતમાં આવા જ્ઞાની બન્યા અને ઉચ્ચ કાંડીમાં મુકાયા. ખરેખર સત્યુરુષોના સમાગમ અપૂર્વ લાભકારક હોય છે! અસ્તુ.

# તીર્થ કરપદ અને મણધરપદના ટુંક પરિચય

તીથ° કરપદ સિવાયના બીજા પદામાં ગણધરપદ પ્રધાન છે. અનેક મેંચા ઉપર સરલ ઢીકા બનાવનાર અને સરસ્વતીના વરદાનવાળા આચાર્ય શ્રી મલયગિરિજી મહારાજે પંચસંગ્રહમાં કહ્યું છે કે કધાયની મંદતાવાળા અને સમ્યગ્દર્શન સહિત છતાં પણ '' આશ્ચર્ય છે કે મહાદેદીપ્યમાન શ્રી તીથે કરના ધમે રૂપી દીવા હયાત છતાં માહરૂપ તિમિરથી ઢંકાયેલા નેત્રવાળા આ બિચારા સંસારી જેવા અનેક કપાયાદિ સ્વરૂપ કાંઢાઓથી ભરેલા સંસારમાં આથડે છે. '' એવી ભાવદયાથી પ્રેરાઈને સવે જેવાને ઉદ્ધારવાના પ્રયત્ન કરે છે, તેઓ તીર્થ કર નામકર્મ બાંધે છે. સ્વજન વર્ગના ઉદ્ધાર કરવાની ભાવના ભાવનાર જેવા ગણધરપદને પામે છે. મહાપુણ્યશાલી જેવા જ આ સ્થિતિને પામી શકે છે, તેથી નેમની રૂપસંપદા પણ બીજા જેવા કરતાં ચહિયાતી હાય છે. એઢલે આહારક શરીરના રૂપ-સૌ દર્યથી પણ ગણધરદેવાનું રૂપ અધિક હાય છે, અને તેથી ચઢિયાનું રૂપ શ્રીતીર્થ કર પ્રસાનું હોય છે.

૧. આ સૂરિજીતા ચરિત્ર માટે માસ્તર મંગલદાસ મનસુખરામની જ્યાવેલી કમેં પ્રકૃતિની મેં લખેલી પ્રસ્તાવના જુઓ.

#### શક્તિ. ગુણાે, તપ અને ગુરુબક્તિ

સર્વ ગણધરામાં શ્રીગૌતમ ગણધર મહાપ્રભાવશાલી ગણાય છે, કારણ કે તેઓ શ્રી અનેક સ્વાભાવિક લિબ્ધિઓના નિધાન હતા. સાથે સાથે તેઓ નિરિભમાની પણ તેટલા જ હતા, તે આનંદ શ્રાવકના અવિધ્રાનની ભાળતમાં પાતાની ભૂલ જણાતાં તેમણે તેને 'મિચ્છામિ દુક્કડ' દીધા તે ઉપરથી જાણી શકાય છે. આવી ઊંચી હદે પહોંચ્યા છતાં તેઓને ગુરુભક્તિમાં અપૂર્વ પ્રેમ હતા. ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તવામાં તેઓ આનંદ અનુભવતા હતા અને ખરી માદાઇ પણ તેમાં જ સમજતા હતા. વસ્તુતત્ત્વના નિષ્ટંક નિર્ણય મેળવવા સાથે, બીજાઓને ખાધ પમાડવા માટે અને સ્વશિષ્ટ્રીના શ્રદ્ધાંગુણ વધારવા માટે પણ શ્રીગૌતમ મહારાજે વારંવાર ભગવાનને અનેક પ્રશ્નો પૂછ્યા છે અને તેથી જ શ્રી ભગવતી સ્ત્રમાં 3૬ હજાર વાર શ્રી ગૌતમ મહારાજનું નામ આવે છે. આવા પ્રકારની પ્રશ્નશૈલીને અપૂર્વ બાધદાયક જાણીને શ્રી શ્યામાચાર્ય ભગવતે શ્રી પ્રજ્ઞાપના સ્ત્રમાં પણ એ શૈલી કાયમ રાખી છે. અણાહારપદની વાનકી અને નિકાચિત કર્માને તાડવાનું અપૂર્વ સાધન ક્ષમાપ્રધાન તપશ્ચર્ય છે, એમ સમજીને શ્રી ગૌતમસ્વામી છકુને પારણે છકુ કરતા હતા. છતાં તેઓનું શરીર મહાતેજસ્વી દેખાનું હતું.

## કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિની શાંકા અને તેનું નિવારણ

પૃષ્ઠચ'પાનગરીના શાલ અને મહાશાલ નામના રાજપુત્રોએ પ્રભુની દેશનાથી વૈરાગ્ય પામી પાતાના ભાણેજ ગાંગિલને રાજ્ય સાંપી, દીક્ષા ચહ્લણ કરી. તેઓ અગિયાર અંગા ભણ્યા અને ગીતાર્થ ખન્યા. પછી ગાંગિલ કુમાશદિને પ્રતિબાધ કરવા માટે, પ્રભુની આગ્ના લઈને શ્રી ગોતમસ્વામીની સાથે તે અંને (શાલ-મહાશાલ) પૃષ્ઠચ'પાનગરીમાં પધાર્યા. ત્યાં ગાંગિલ રાજ્યો ગણધર શ્રીગોતમ મહારાજની દેશના સાંભળી, વૈરાગ્ય પામી, સ્વપુત્રને રાજ્ય સાંપી, માતાપિતા સહિત ગૌતમસ્વામીની પાસે દીક્ષા ગહુણ કરી, પછી સપરિવાર ગૌતમસ્વામી પ્રભુ વીરની પાસે આવતા હતા. ત્યાં રસ્તામાં શાલ અને મહાશાલને પાતાનાં ખેન-અનેવી આદિના ગુણાની અનુમાદના કરતાં ક્ષપકશ્રેણિમાં કેવળજ્ઞાન થયું. આ બીના પ્રભુ શ્રીવીરની પાસે આવ્યા બાદ પ્રભુશ્રીના કહેવાથી જ્યારે શ્રીગોતમ મહારાજે જણી ત્યારે તેઓ વિચાર કરવા લાગ્યા કે શું મને કેવળજ્ઞાન નહિ થાય? આ વાતના ખુલાસો દેવોએ કર્યો કે આજે જ પ્રભુએ ફરમાવ્યું છે કે 'જે ભ્રવ્ય જવ સ્વલબ્ધિ વડે અબ્હાપદ પર્વત ઉપર જઇ જિને ધરાને વંદન કરે તે આત્મા તે જ ભવે સિદ્ધિપદને પામે.' એ સાંભળીને તેઓ પ્રભુની આગ્ના લઈ ચારણલબ્ધિથી વાયુ જેવા વેગે અધ્યાપદ પર્વત ઉપર ચઢી, તીર્થ વંદના કરી, અશાક વક્ષની નીએ બેઠા. ત્યાં વૈશ્વમણ આદિ દેવોને સંસારની વિચિત્રતા ગભિત દેશના

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી આવશ્યક સ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) પર 3 સંભળાવી, છેવટે વૈશ્રમણને શંકાશીલ જાણીને પુંડરીક અને 'કંડરીકનું દેખાંત કહી તેને નિ:સંદેહ અનાવ્યા.

પંદરસા તાપસાને દીક્ષા, ભાજન અને કેવળજ્ઞાન

રાત ત્યાં રહી તેઓ સવારે નીએ ઉતરવાની તૈયારી કરતા હતા ત્યારે નીએ પૂર્વે આવેલા પંદરસા તાપસા ગૌતમસ્વામીની (પર્વત ચઢતા હતા તે વખતની) અપૂર્વ શક્તિ જોઇ ને આશ્ચર્ય પામીને 'ઉપરથી તેઓ ઉતરશે ત્યારે તેમના શિષ્ય થઈશું,' આવા કરાદાથી તેમની રાહ જોઇ રહ્યા હતા. એટલે જ્યારે ગૌતમસ્વામીને આવેલા જોયા ત્યારે તેઓએ દીક્ષાની માગણી કરી. ગૌતમસ્વામીએ બધા તાપસાને દીક્ષા આપી. પછી બધા પ્રભુની પાસે જવા ચાલ્યા. વચમાં એક ગામ આવ્યું, ત્યાં શ્રી ગૌતમસ્વામીએ અક્ષીણ મહાનસીલબ્ધિના પ્રભાવે થાડી ખીર છતાં સર્વેને હપ્ત કરી, સર્વેને વિસ્મય પ્રમાશ્યો.

એ પંદરસા તાપસામાંથી પાંચસાને જમતાં, અને પાંચસાને પ્રશ્નુની પ્રાતિહાર્યાદિ ઝદુ જેતાં અને પાંચસા તાપસાને પ્રભુના દૂરથી દર્શન થતાંની સાથે જ કેવલજ્ઞાન પ્રક્રદ થયું. આ વાતની શ્રી ગૌતમસ્વામીને ખખર ન હાવાથી તેમણે તાપસાને કહ્યું કે, હે મુનિવરા! તમે પ્રભુને વંદન કરા. એટલે મહાવીરદેવે કહ્યું, ' હે ગૌતમ, આ સર્વે કેવલી છે, તેથી વંદન કરવાનું ન કહેવાય!' એમ સાંભળી તરત જ શ્રી ગૌતમ મહારાજે કેવલી તાપસાને ખમાવ્યા. ધન્ય છે શ્રીગૌતમદેવના નમ્રતા ગુણને.

ફરીને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિની શંકા અને તેનું સમાધાન

આ અવસરે ફરી શ્રી ગૌતમ મહારાજે વિચાર્યું કે "જરૂર હું આ ભવમાં મુક્તિમાં જઈશ નહિ. કારણ કે મેં જેઓને હીક્ષા આપી તેઓ કેવલજ્ઞાન પામ્યા અને હું ન પામ્યા ' એટલે પ્રભુએ પૂછ્યું " હે ગૌતમ! તીર્થ' કરોનું વચન સાચું કે દેવાનું વચન સાચું ? " આ પ્રશ્નના શ્રી ગૌતમે વિનયથી જવાબ આપ્યા કે " હે પ્રભુ! નક્ષી તીર્થ' કરોનું વચન સત્ય છે. " પ્રભુએ ગૌતમને આધાસન પમાડવા માટે વધુમાં કહ્યું કે " હે ગૌતમ! આમ અધીરતા કરીશ નહિ. લાંબા કાળના પરિચયથી તને મારી ઉપર દઢ રાગ છે. તે દૂર થતાં જ તને કેવલજ્ઞાન થશે!" ગૌતમસ્વામીને પ્રભુના આ વચનથી શાંતિ થઈ.

શ્રી ગૌતમ મહારાજા મહાવીર દેવની પાસે અહુ દૂર નહિ અને અહુ પાસે નહિ તેમ ઉભડક પગ વિનયપૂર્વક બેસતા હતા, અને ધર્મ<sup>દ</sup>યાન-શુક્લધ્યાન રૂપી કોઠાને પ્રાપ્ત થયેલી પાંચ ઇંદિયાને અને મનને સ્થિર રાખતા હતા. તેમ જ સંયમ અને તપ

૧. ઉપદેશપ્રાસાદમાં આ બીના છે.

વડે આત્માને નિર્મલ બનાવી રહ્યા હતા. ગૌતમ ગાત્રમાં જન્મેલા, સાત હાથની કાયાવાળા. સમચતુરસ સંસ્થાનના ધારક અને વજુમ્હપભનારાચ સંઘયણવાળા શ્રી ગૌતમસ્વામી મહાતપસ્ત્રી, ઘાર બ્રહ્મચર્યના પાલક અને સંક્ષિપ્ત તેમ જ વિપુલ તેજો-લેશ્યાને ધારણ કરનારા હતા. વળી તેઓ ચૌદ પૂર્વના જ્ઞાતા, ચાર જ્ઞાનના ધારક અને સર્વાક્ષર સંધાગાના જાણકાર હતા. છતાં તેમને જ્યારે જ્યારે જિજ્ઞાસા રૂપ સંશય થાય, ત્યારે ત્યારે વિનયપૂર્વક કયાં કારણાથી કર્યું કર્મ બંધાય? કર્મથી મુક્ત થવાના શા ઉપાય? તેમ જ "चलमणे चलिए" વગેરેના મહાવીર પ્રભીને પ્રશ્નો પૂછી તેના ખુલાસો મેળવતા હતા.

#### પ્રભુને પ્રશ્નો પૂછવાના હેતુ

આ પ્રસંગ એ શંકા થાય છે કે શ્રી ગૌતમસ્વામી તે હાદશાંગીના રચનાર અને ચાર જ્ઞાનના ધારક હોવાથી સર્વજ્ઞ જેવા હતા, તો પછી પ્રભુને તેઓશ્રી પ્રશ્ના પૂછે છે એમ કેમ બને? આના ઉત્તરમાં ટીકાકાર ભગવંત જણાવે છે કે (૧) ઉદયમાં વર્તતા જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્માના પ્રતાપે છદ્મસ્થને અનુપયાગ ભાવ હોય છે તેથી, (૨) જાણતાં છતાં પાતાના જ્ઞાનના સંવાદ માટે, (૩) બીજાઓને બાધ પમાડવા માટે, (૪) સ્વશિષ્યાને ગુરુના વચન ઉપર દઢ શ્રદ્ધા થાય એવા કરાદાથી અથવા (૫) સ્ત્રરચનાની વિધિ સાચવવા માટે, એમ પાંચમાંના કાઈ પણ કારણથી ગૌતમ મહારાજા પ્રભુને વારંવાર પ્રશ્નો પૂછતા હતા.

#### કેશી ગણધર સાથેના પ્રસંગ

શ્રી ગૌતમસ્વામીમાં અપૂર્વ વિનય ગુણ વસ્યા હતા, તેની ખાતરીને માટે કેશી ગણધર મહારાજાના પ્રસંગ સાક્ષી પૂરે છે. ત્રેવીશમા તીર્થ કર શ્રી પાર્ધ નાથ ભગવાનની પર પરામાં થયેલા, ત્રણ જ્ઞાનના ધારક, મહાધુર ધર, શ્રી કેશી ગણધર મહારાજા અને શ્રી ગૌતમ મહારાજા એક વખત શ્રાવસ્તી નગરીની નજીકમાં પધાર્યા. ત્યાં શ્રીકેશી ગણધર તિન્દુક વનમાં પધાર્યા અને શ્રી ગૌતમ ગણધર કાષ્ઠક નામના ઉદ્યાનમાં રહ્યા હતા. એટલે જયેષ્ઠ કુલતું માન સાચવીને વિનયનિધાન શ્રી ગૌતમ મહારાજ કેશી ગણધરને મલવા પધાર્યા. શ્રીકેશી મહારાજે તેમતું યાગ્ય સન્માન સાચવયું. માંહામાંહે એકળીજાએ સુખશાતાના સમાચાર પૂછ્યા. અને બંને પૂજ્ય પુરુષા ઘણા જ ખુશી થયા. અવસર જોઇને શ્રીગૌતમ ગણધરે કેશી ગણધરનાં મહાવતાની સંખ્યા, સચેલક અચેલક ધર્મ ઇત્યાદિ બાળતાના તમામ પ્રશ્નોના શાંતિ પૂર્વ ક, મીઠી ભાષામાં ઉત્તર આપ્યા, જે સાંભળી શ્રીકેશી ગણધર ઘણા ખુશી થયા. દેવાદિની સભાને પણ આ વાત સાંભળી ઘણા જ આનંદ થયા. પછી શ્રીકેશી ગણધરે 'આપ શ્રી મહાજ્ઞાની અને ગાંભીર્યાદિ ગુણરત્નાના સમુદ્ર છો. ' એમ સ્તવીને શ્રીગૌતમ મહારાજાની પાસે

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી ( શ્રી આવશ્યક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય )

पर्भ

પંચ મહાવત ધર્મ અંગીકાર કર્યા. આ પ્રસંગમાંથી બાધ એ મળે છે કે સરલતા અને કદામહરહિત સ્વભાવ એ બે મુખ્ય ગુણાથી માટાઈ મળે છે. માટા પુરુષાના શુદ્ધ વર્તાનની છાપ શિષ્યાદિ ઉપર અવશ્ય પડે છે. વડીલાના સદ્દવર્તાનમાં ભાવી જીવાનું ચાક્રસ હિત સમાયેલું છે,

#### દ્વાદશાંગીની રચના :

પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણ ચોંદ વિદ્યાના પારગામી, ક્ષાયાપશમિક સમ્યગૃદર્શનવાળા શ્રી ગૌતમ મહારાજ (આદિ ૧૧ ગણધરા) દ્વાદરાંગીના રચનાર હતા. તેઓ પ્રભુ શ્રીવીરને ખમાસમણું દઈને પૂછતા કે 'ભયવં! તત્તં કહેહ!' હે ભગવન્ તત્ત્વને કહેા! એમ ત્રણ વાર પૂછવાથી અનુક્રમે પ્રભુએ ત્રિપદી જણાવી, જેને આધારે ગણધર મહારાજે બીજબુદ્ધિથી દ્વાદરાંગીની રચના કરી. જેમ એક પુરુષ ઝાડ ઉપર ચડી ફૂલા સેગાં કરી નીચે નાંખે, તે ફૂલાને માલી વસ્ત્રમાં ઝીલી તેની માલા બનાવે છે, તેમ સર્વજ્ઞ શ્રીમહાવીરે કેવલજ્ઞાન રૂપી ઝાડ ઉપર ચડી, અનેકાર્થ રહસ્યગર્ભિત દેશના દ્વારા વચનારૂપી ફૂલા વેર્યા અને તે ફૂલાને વીણીને યથાર્થ સ્વરૂપે બીજબુદ્ધિ આદિ અનેક લબ્ધિના ધારક શ્રીગૌતમ (આદિ ૧૧ ગણધર) મહારાજે આચારાંગાદિ સૂત્રા રૂપી માલા ગૂંથી. તેથી જ કહ્યું છે કે અરથં માસદ લગદા સુત્તે મંથીને મળદરા નિકળં."

શ્રુતકૈવલી આદિ સ્થવિર ભગવંતાએ તે અંગાનું સ્પષ્ટીકરણ કરવા શ્રી ઉપાંગાદિની રચના કરી. [આ પ્રસંગ સમજલું જોઈએ કે દૂધમાં જેમ ધી રહેલું છે અને તેને વિચક્ષણ પુરુષ જીદું કરી શકે છે, એમ અંગસ્ત્રા દૂધ જેવાં અને નિયું કિત આદિ ધી સમાન છે. ચતુદેશ પૂર્વધ શ્રીભદ્રભાહુસ્વામી આદિ મહાપુરુષોએ તે તે અંગસ્ત્રા- દિની સાથે અભિન્ન સ્વરૂપે રહેલા શ્રી નિયું ક્તિ આદિને જીદા ગાઠવ્યા, એમ શ્રી ભગવતીજમાં કહેલ ' મુત્તસ્થો ख્લુ વઢમો' કહ્યાદિ ગાથાના વચનથી જાણી શકાય છે.]

પ્રાચીન કાલમાં આ આગમ રૂપ ગણાતાં સૃત્રાના દરેક પદનું ચારે અનુયાગ ગિર્ભિત વ્યાખ્યાન કરવામાં આવતું; પછી અવસર્પિણીના દુ:ષમકાલના પ્રભાવે જીવાના ખુદ્ધિ આદિ ગુણા ઘટતા હોવાથી તે તે અનુયાગામાં થતી ગૂંચવણ આદિ હેતુઓને ધ્યાનમાં લઈને પૂજ્ય શ્રીઆય રિક્ષિતસૂરિ મહારાજે તે ચારે અનુયાગને પ્રત્યેક સૃત્રામાં જુદાં જુદાં વહેં ચ્યા. ત્યારથી તે તે સૃત્રાનું વ્યાખ્યાન તે તે અનુયાગને આશ્રયીને જ કરવામાં ગૌરવ મનાય છે. પૂજ્ય શ્રીગૌતમ મહારાજ (આદિ ૧૧ ગણધરા) સવે લિબ્ધિનિબાન હતા. ગુણપ્રત્યયિક શક્તિને લિબ્ધિ કહેવામાં આવે છે. તે લિબ્ધઓનાં સ્વરૂપ સાથે નામા દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવાં—

ખુદ્ધિલબ્ધિના ૧૮ ભેંદા

૧. કેવલજ્ઞાનલબ્ધિ--ચ્યાનાથી લાેકાલાેકમાં રહેલા તમામ #વ્યાદિ જણાય.

- ર. મન:પર્યવજ્ઞાનલખ્ધિ---આના પ્રતાપે મનના ભાવ (વિચાર) જણાય.
- 3. અવધિજ્ઞાનલબ્ધિ આથી આત્મા રૂપી દ્રવ્યાનું જ્ઞાન મેળવી શકે.
- ૪. બીજસુદ્ધિલિિય—આનાથી પૂજ્ય શ્રી ગણધરાદિ મહાત્માંએ સૂત્રના એક અર્થ સાંભળે, તા પણ સુદ્ધિલથી ભણ્યા વગર ઘણા અર્થા કરવાને સમર્થ થાય, આખા મંથતું રહસ્ય સમજી જાય, અને સૂત્રસ્થના કરી શકે.
- પ. કાષ્ઠ્રભુદ્ધિલબ્ધિ—જેમ કાઠારની અંદર રહેલું ધાન્ય વિખરાય નહિ, તેમ આ લબ્ધિવાળા મહાત્માંએક ભણેલું ભૂલે નહિ.
- દ. પદાનુસારિણીલિબ્ધ—આથી જેના અભ્યાસ કર્ધા નથી, તથા જે સાંભળવામાં પણ આવ્યું નથી એવા સૂત્રનું એક પદ સાંભળીને તે સૂત્રના પહેલા પદથી માંડીને છેલા પદ સુધીનું જ્ઞાન ધરાવે. (આના ત્રણ ભેદા છે ૧. અનુશ્રાતપદાનુસારિણી. ૨. પ્રતિશ્રાતપદાનુસારિણી અને ૩. ઉભયપદાનુસારિણી.)
- છ. સંભિન્નશ્રાતાલિબ્ધ—આ લિબ્ધના પ્રભાવે સ્પર્શનાદિ પાંચે ઇદિયાના વિષયાને કાેઇ પણ ઇદિયથી જાણી શકાય. જેમ આંખથી વસ્તુનું રૂપ જોવાય, તેમ આ લિબ્ધવાળા મહાત્મા ગમે તે ઇદિયથી પદાર્થનું રૂપ જોઇ શકે. એમ શબ્દાદિ ચારેમાં પણ સમજવું.
  - ૮. દૂરાસ્વાદન સામર્થ્ય-જેથી દૂર રહેલી વસ્તુના સ્વાદ જણાય.
  - ૯. દૂરસ્પર્શન સામ<sup>થ્</sup>ય-જેથી દૂર રહેલી વસ્તુના સ્પર્શનું જ્ઞાન થાય.
  - ૧૦. દ્વરદર્શન સામર્થ્ય—જેથી દૂરની વસ્તુ પણ જોઈ શકાય.
  - ૧૧. દૂરઘાણ સામ<sup>શ્</sup>ય"—જેથી દૂર રહેલી વસ્તુની ગ'ધનું જ્ઞાન થાય.
  - ૧૨. દૂરશ્રવણ સામધ્ય જેથી છેટેના શબ્દ સંભળાય.
  - ૧૩. દરાપૂર્વિ પહું -- આથી દરા પૂર્વોનું જ્ઞાન મેળવી શકાય.
- આ લબ્ધિવાળાને નિશ્વયે સમ્યગ્દર્શન હોય છે. જુએા સાક્ષિપાઠ. " चउदस दस य अभिन्ने नियमा सम्मत्तं सेसए भयणा "
- ૧૪. ચતુક શપૂર્વિ પહું આથી વિશાલ તત્ત્વમંત્રાદિ ગભિ ત ૧૪ પૂર્વોતું જ્ઞાન મેળવી શકાય.
- ૧૫, અષ્ટાંગમહાનિમિત્તકૌશલ્ય—આથી જુદાં જુદાં નિમિત્તો દ્વારા શુભાશુભના ચાક્રમ નિર્ણય કરી શકાય
- ૧૬. પ્રજ્ઞાશ્રમણપાલું જેમ ચૌદપૂર્વી અર્થની પ્રરૂપણા કરે તેમ આ લિબ્ધવાળા વિશિષ્ટ બુદ્ધિના પ્રભાવે જીવાદિ તત્ત્વોના અર્થની પ્રરૂપણા કરી શકે.
  - ૧૭, પ્રત્યેકઅુદ્ધપર્ણું અને ૧૮ વાદિપર્ણું.

#### ક્રિયાવિષયક લખ્ધિના ખે પ્રકાર

૧. ચારણપહ્યું અને ૨. આકાશગામિપહ્યું. તેમાં ચારણલબ્ધિના જ ઘાચારણ અને વિદ્યાચારણ એવા બે ભેદ કહ્યા છે.

જ'દાચારણલિંધ—આ લિંગ્ધના પ્રભાવે સૂર્યનાં કિરણાની મદદથી એક જ ઉત્પાતે (ક્લંગ) તેરમા રચકવરદીપ સુધી તિર્સ્થી (વાંકી) ગતિ કરી શકાય. અને ઊર્ધ્વમાં મેરુ પર્વત ઉપર જવા ચાહે ત્યારે એક જ ઉત્પાતે પંડકવન પર જાય, અને પાછા કરે ત્યારે તેવી જ રીતે એક જ ઉત્પાતે નન્દનવનમાં આવે અને બીજા ઉત્પાતે સ્વસ્થાને આવે.

વિદ્યાચારણલિંગ્ધિ—વિદ્યાચારણ મુનીધિરા નંદીધરદ્વીપ સુધી સૂર્યનાં કિરણ આદિના આલ'બનથી જઇ શકે છે. તેઓ બે ઉત્પાતે રૂચકદ્વીપે જાય અને પાછા ફ્રેરતાં એક જ ઉત્પાતે સ્વસ્થાને આવવા સમર્થ થાય છે. અને ઊધ્વ'ગતિ કરે, ત્યારે મેરુની ઉપર જતાં, પહેલા ઉત્પાતે નંદનવનમાં અને બીજા ઉત્પાતે પંડકવનમાં જાય. ત્યાં ચૈત્યવ'કનાદિ કરી પાછા ફરે, ત્યારે એક જ ઉત્પાતે સ્વસ્થાને આવી શકે.

પ્રશ્ન-જંશાચારણને પાછા કરતાં વધારે વખત લાગે તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર-જંઘાચારણ મુનિઓને પાછા ફરતાં લબ્ધિની ઓછાશ સંભવે છે, માટે વધારે વખત લાગે છે. અને જંઘાના વ્યલથી તેઓ ગતિ કરે છે, માટે પાછાં ફરતાં જવાના પરિશ્રમને લઈને પણ તેમ સંભવે છે. અને વિધાચારણ મુનિઓને તેમ નથી, તેઓ તો વિધાના થલે ગતિ-આગતિ કરે છે.

આકાશગમનલિલ્ધ—આથી પર્ય' કાસને એઠા એઠા અથવા કાયાત્સર્ગાદિ સ્વરૂપે, પગ ઉપાડ્યા વિના અદ્ભર આકાશમાં ચાલી શકાય. એના જલચારણાદિ ખીજા પણ અનેક લેકા સમજવા.

વૈક્રિયલબ્ધિના અનેક લેકા છે. તે આ પ્રમાણે-અણિમા, લિઘમા, ગરિમા, મહિમા, પ્રાપ્તિ, પ્રાકામ્ય, ઇશિત્વ, વશિત્વ વગેરે.

તપાલિબ્ધના ઉત્ર તપસ્યાલિબ્ધ વગેરે સાત લોકા છે.

અળલિંધ—૧. મનાેબલીપહ્યું, ૨. વચનળલીપહ્યું અને ૩. કાયબલીપહ્યું એમ અલલિંધ્ધ ત્રણ પ્રકારે જાણવી.

ઔષધિલબ્ધિના ૮ સેદા—૧. આમર્ષોષધિલબ્ધિ, ર. એલૌષધિલબ્ધિ, ૩. જલ્લૌષધિલબ્ધિ, ૬૪. મલૌષધિલબ્ધિ, ૫. વિપુડૌષધિલબ્ધિ, ૬. સર્વોષધિલબ્ધિ, ૭. આશીવિષલબ્ધિ અને ૮. દષ્ઠિવિષલબ્ધિ.

રસલબ્ધિના ક્ષીરાશ્રવ, મધ્વાશ્રવ, અમૃતાશ્રવ, ઘૃતાશ્રવ વગેરે ૬ ભેઢા સમજવા.

ક્ષેત્રલબ્ધિના એ ભેર-૧. અક્ષીણમહાનસીલબ્ધિ અને ર અક્ષીણમહાલયત્વ-લબ્ધિ. શ્રી ગૌતમ મહારાજાને અક્ષીણમહાનસીલબ્ધિ પણ હતી. આ લબ્ધિના પ્રભાવે તેમણે થાડી ખીરથી પણ ૧૫૦૦ તાપસાને જમાડ્યા હતા.

#### હાલિક ખેડુતના પ્રસંગ, પૂર્વ સંસ્કારાનું પ્રાળલ્ય

પ્રારંભમાં કહ્યા પ્રમાણે શ્રી ગૌતમ મહારાજે જે સિંહને મરતી વખતે નવકારમંત્ર સંભળાવી આધાસન આપ્યું હતું, તે સિંહ મરીને અત્યારે ખેડૂત થયા હતા. તેને જોઈને પ્રભુ શ્રીવીરે કેવલજ્ઞાનથી જાલ્યું કે જો કે મેં ત્રિપૃષ્ટ વાસુદેવના ભવમાં આને મારેલ હોવાથી મારી ઉપર તેને દ્વેષ છે, તા પણ તેના હું ઉદ્ધાર કર્યું. એટલે પ્રભુએ ગૌતમ ગણધરને કહ્યું કે " હે વત્સ! આ સામે ખેતરમાં ખેડ કરતા ખેડૂતને પ્રતિખાધ કરવા જા!" એટલે ગૌતમસ્વામીએ ત્યાં જઈ તેને ઉપદેશ આપ્યા અને તેને દીક્ષા દીધી. પછી તેને સાથે લઈને શ્રી ગૌતમ ગણધર પ્રભુની પાસે આવ્યા પ્રભુને જોતાંની સાથે જ દ્વેષ જાગવાથી વેષ મૂકીને તે ખેડૂત ચાલ્યા ગયા.

અહીં સંસ્કારના સિદ્ધાંત સમજવા જેવા છે. જેવા સંસ્કાર આ ભવમાં પડ્યા હાય તેવા સંસ્કાર લઈને જીવ ભવાંતરમાં જાય છે. પાછલા ભવમાં સંયમાદિની આરા- ધનાના ઉચ્ચ સંસ્કારને પ્રતાપે જ શ્રી વજસ્વામી આદિ મહાપુરુષાને નાની ઉમરમાં પણ સંયમ સાધનાના ઉત્તમ અવસર મળ્યા હતા. સાથે સાથે એ પણ યાદ રાખવું જોઈએ કે પાછલા ભવમાં ખરાવ્ય સંસ્કારા પડ્યા હાય તા તેવા જ સંસ્કારના ગાશાલા વગરના દૃષ્ટાંતે ભવાંતરમાં અનુભવ થાય છે. હાલિકના પૂર્વ સંસ્કારાએ જોર કર્યું અને તે પ્રભુ વીરને જોઈને સંયમ છાડીને નાશી ગયા.

#### શ્રી વીરનિર્વાણ અને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ

શ્રી ગૌતમ મહારાજે પચાસ વર્ષની ઉંમર વીત્યા બાદ એકાવનમા વર્ષ દીક્ષા ગ્રહણ કરીને ત્રીશ વર્ષ સુધી એટલે ૮૦ વર્ષની ઉંમર થઈ ત્યાં સુધી છદ્મસ્થભાવે પ્રભુ શ્રીવીરની સેવા કરી અને આત્માને નિર્મલ કર્યા. ૮૧મા વર્ષના પ્રારંભમાં તેમને કેવલજ્ઞાન પ્રગઢ થયું. તે પ્રસંગ આ પ્રમાણે છે. પાતાના નિર્વાણ સમય નજક જાણીને પ્રભુ મહાવીરદ્દેવે '' ગૌતમના મારી ઉપર અત્યન્ત રાગ છે, માટે મારાથી દૂર હશે તો જ તેને કેવલજ્ઞાન થશે. '' એમ જાણીને શ્રીગૌતમને નજકના કાઇક ગામમાં રહેતા દ્વશર્મા જામના બ્રાહ્મણને પ્રતિખાધ કરવા જવાની આજ્ઞા ફરમાવી. તે પ્રમાણે ત્યાં જઇ તેને પ્રતિખાધ પમાડી પાછા ફરતાં રસ્તામાં તેમણે પ્રભુના પંચમ નિર્વાણ કલ્યાણક માટે આવેલા દેવાના કહેવાથી પ્રભુ શ્રી મહાવીરના નિર્વાણના સમાચાર જાણ્યા. તેમને અસદા એક થયા અને તે સ્તબ્ધ થઈ ગયા. તેઓ ખિલ્ન દૃદયે '' મહા-

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી આવશ્યક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય)

વીર '' ''મહાવીર'' શબ્દના માટે સ્વરે જાય કરવા લાગ્યા. '' વીર '' ' બીર '' એમ બાલતાં બાલતાં કંઠ અને તાળુ સુકાવા લાગ્યાં એટલે છેવટે એકલા ' વી ' શબ્દ જ બાલવા લાગ્યા. પાતે દ્વાદશાંગીના જાલ્કાર હાવાથી ' વી ' શબ્દથી શરૂ થતા અનેક સ્તૃતિસ્ચક શબ્દા તેમને યાદ આવ્યા. છેવટે વીતરાગ શબ્દની વિચારલા કરતાં તેમલે જાલ્યું કે પ્રશસ્ત સ્નેહ પલ્ માક્ષ પામવામાં વિષ્નકર્તા છે. એમ જાલ્યું શ્રી ગૌતમ મહારાજા વિચારવા લાગ્યા કે ખરેખર હું ભૂલ કરું છું, પ્રસ્તુ તો બીતરાગ છે. એમને મારી ઉપર રાગ હાય જ શાના ? ખરેખર હું જ માહમાં પડયો છું. મારા આ એકપક્ષી સ્નેહને ધિકાર છે. હું એકલા છું. મારું કાઈ નથી, તેમ હું કાઈના નથી; એમ વૈરાગ્ય સાવના સાવવા પૂર્વ ક શાયિક સમ્યગ્દિયાળા શ્રીગૌતમસ્વામી આસા વદ અમાસની પાછલી રાતે ધ્યાનાન્તરીય સમયે લાકાલાક પ્રકાશક કેવલગ્રાન પામ્યા. વ્યાજબી છે કે માક્ષન્માર્ગમાં પ્રવર્તેલા ભવ્ય જવાને વજની સાંકળ સમાન કાઈ પણ હાય તા તે એક સ્નેહ જ છે. સવારે ઇક્રાદિક દેવાએ કેવલગ્રાનના મહિમા કર્યા.

#### અનશન અને નિર્વાણની પ્રાપ્તિ

પછી ભાર વર્ષો સુધી જગતીતલની ઉપર વિચરી, ઘણા ભવ્ય છવાને પ્રતિ-બાધીને ગૌતમદેવ અંતિમ સમયે શ્રીરાજગૃહી નગરની બહારના વૈભારગિરિ પર્વેતની ઉપર આવ્યા અને ત્યાં પાદપાપગમન અનશનમાં એક મહિનાના ઉપવાસ કરી, સુધર્માસ્વામીને ગણ સાંપીને, ૯૨ વર્ષનું આયુષ્ય પૂરું થતાં ભાકીનાં ચારે અઘાતી કર્મોના ક્ષય કરી, અક્ષય અવ્યાભાધ સુખમય મુક્તિપદને પામ્યા

વર્તમાન ચાવીશીના ચાત્રીશ તીથે કરાના બધા ગણધરામાં શ્રો ગૌતમ ગણધર મહાપ્રભાવશાલી ગણાય છે. તેમના ક્ષમા, નમ્રતા, સરલતા, લિબ્ધસંપન્નતા આદિ અનેક ગુણાથી આકર્ષાઈને શ્રીસંઘ દિવાળીના દિવસે, ચાપડામાં શારદાપૂજન કરતી વખતે "શ્રી ગૌતમસ્વામીની લબ્ધિ હોજો" એમ લખે છે, અને કાર્તિક સુદ એકમના દિવસે સવારમાં તેમનાં સ્તાત્ર–રાસ વગેરે સાંભળે છે. એવા ગુરુ ગૌતમ શ્રીસંઘનું કદયાણ કરો.

#### ર. અગ્નિભૂતિ ગણધર.

મગધ દેશના ગાળર ગામમાં ગૌતમ ગાત્રના વસુભૂતિ ભ્રાહ્મણ અને પૃથ્વી માતાના પુત્ર શ્રી અગ્નિભૂતિના જન્મ વૃષભ રાશિ અને કૃત્તિકા નક્ષત્રમાં થયા હતા. તે મહાભુદ્ધિશાલી હાવાથી માટી ઉંમરે ચૌદ વિદ્યાના પારગામી અન્યા. 'કર્મ છે કૈ નહિ,' આ સંશય દૂર કરીને પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે તેમને તેમના પાંચસા શિષ્યા સાથે, ૪૭ મા વર્ષની શરૂઆતમાં વૈશાખ સુદી અગિયારસે દીક્ષા આપી અને ગણધર પદે સ્થાપ્યા. ત્રિપદી સાંભળીને અગિયાર અંગાની રચના કરવામાં સમર્થ અને ચતુર્જ્ઞાની એવા શ્રી અગ્નિભૂતિ મહારાજ છદ્મસ્થપણામાં ૧૨ વર્ષ રહ્યા એઠલે ૫૮ વર્ષ વીત્યા ખાદ ૫૯ મા વર્ષની શરૂઆતમાં તેઓ કેવલજ્ઞાન પામ્યા. ૧૬ વર્ષ સુધી કેવલિપર્યાય આરાધી, ૭૪ વર્ષનું સંપૂર્ણાયુ પૂરું કરી, વૈભારગિરિ ઉપર પાદપાપગમન અનશન કરવા પૂર્વક માસક્ષમણ કરી, તેઓ નિર્વાણ પામ્યા. તેમના સંઘયણ, દેહ રૂપ વગેરેની ખીના શ્રી ઇંદ્રભ્રતિજીના ચરિત્ર પ્રમાણે સમજવી.

#### ૩. વાયુ**ભૂ**તિ ગણુધર

ત્રીજા ગણધર મહારાજા તે પહેલા અને બીજા ગણધરના સગા ભાઇ થાય, તેથી માતાપિતાનાં નામ પૂર્વની માક્ક જાણવાં. તેમના જન્મ હલા રાશિમાં સ્વાતિ નક્ષત્રમાં થયા હતા. તેઓ ચૌદ વિદ્યાના પારગમી ખન્યા હતા. તેમને ''આ શરીર છે તે જ આત્મા છે કે શરીરથી અલગ આત્મા છે,'' આ સંશય હતા. પ્રભુશ્રી વીરના સમાગમથી તે સંદેહ દૂર થતાં પ૦૦ શિષ્યા સહિત, પૂર્વે કહેલી તિથિએ, ૪૨ વર્ષના ગૃહસ્થ પર્યાય વીત્યા ખાદ, તેમણ પ્રભુ પાસે દીક્ષા લીધી. ૧૦ વર્ષ છદ્મસ્થપણામાં રહી, પ૭મા વર્ષની શરૂઆતમાં તેઓ સર્વજ્ઞ થયા. ૧૮ વર્ષ કેવલીપણ વિચરી ૭૦ વર્ષનું સર્વાય પૂરૂં કરીને પ્રભુની હયાતિમાં તેઓ નિર્વાણ પામ્યા. ખાદીની ખીના પૂર્વની માક્ક જાણવી.

#### ૪. શ્રી વ્યક્ત ગણધર

આ શ્રી વ્યક્ત ગણધર મહારાજા કાલ્લાક ગામના રહીશ, અને ભારદ્વાજ ગાત્રના પિતા ધનમિત્ર અને માતા વાર્ણીના પુત્ર હતા. તેમના જન્મ મકરરાશિ અને શ્રવણ નક્ષત્રમાં થયા હતા. શ્રી ઇંદ્રભૂતિજીની માફક પર મા વર્ષની શરૂઆતમાં "પાંચ (પૃથ્વી આદિ) ભૂત છે કે નહિ. ?" આ સંદેહ દૂર થતાં પ૦૦ શિષ્ધા સહિત તેમણે પ્રભુશ્રી વીરની પાસે દીક્ષા શહેણ કરી. શ્રી અગ્નિભૂતિની માફક ૧૨ વર્ષ પ્રમાણ છદ્મસ્થ પર્યાય પાલી ૬૨ વર્ષની ઉમર વીત્યા ખાદ ૬૩મા વર્ષની શરૂઆતમાં તેઓ કેવલગ્રાન પામ્યા. ત્રીજા ગણધરની માફક ૧૮ વર્ષ સુધી કેવલીપણ વિચરી પ્રભુ શ્રી વીરની હયાતિમાં સર્વાયુ ૮૦ વર્ષનું પૂર્ણ કરી મુક્તિપદ પામ્યા હતા. ખાકીની ખીના પૂર્વની જેમ જાણવી.

#### પ. શ્રી સુધર્માસ્વામી ગણુધર

આ પાંચમા ગણધર સુધર્માસ્વામીજ કેાલ્લાક ગામના રહીશ અને અગ્નિ-વેશ્યાયન ગાત્રમાં જન્મેલા એવા પિતાશ્રી ધનમિત્ર વિપ્ર અને માતા ભદિલાના પુત્ર હતા. કન્યારાશિ અને (પ્રભુ શ્રીવીરનું જે જન્મ નક્ષત્ર હતું તે) ઉત્તરાફાલ્યુની નક્ષત્રમાં તેમના જન્મ થયા હતા. કૃશાલ ખુદ્ધિના પ્રભાવે તેઓ ચૌદ વિદ્યાના પારંગત થયા. તેમને એવા સંશય હતા કે '' જે પ્રાણી જેવા આ ભવમાં હાય, તેવા જ તે (પ્રાણી) પર-ભવમાં થાય છે કે બીજા સ્વરૂપે? '' પ્રભુ શ્રી વીરે આ સંશય દૂર કર્યા, જેથી તેમણે પણ પહેલા અને ચાથા ગણધરની માર્કક એકાવનમા વર્ષની શરૂઆતમાં પ્રભુની પાસે દીક્ષા લીધી. આ શ્રીસુધર્માસ્વામીની બાળતમાં શ્રીશત્રું જયમાહાત્મ્યમાં કહ્યું છે કે આદીધર ભગવંતની આજ્ઞાથી શ્રી પુંડરીક ગણધરે સવા લાખ શ્લાક પ્રમાણ શ્રી શત્રું જયમાહાત્મ્ય બનાવ્યું હતું. તે ઘષ્ણું વિશાલ હોવાથી અલ્પ છિવત-પ્રદિવાળા છવાના ઉપકારને માટે પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાથી ગચ્છનાયક શ્રો સુધર્માસ્વામી ગણધરે તેને દૂં કે કરીને ર૪ હજાર શ્લાક પ્રમાણ બનાવ્યું. ત્યારબાદ કાલાન્તરે શિલાદિત્ય રાજાની વિનંતી ધ્યાનમાં લઈને આચાર્ય શ્રી ધનેધરસૂરિજ મહારાજે તેથી પણ નાનું શત્રું જયમાહાત્મ્ય બનાવ્યું.

સુધમસ્વામીજ મહારાજ પહેલા ઉદયના ર૦ આચાર્યામાં મુખ્ય યુગપ્રધાન થયા. યુગપ્રધાન મહાપુરુષા (પ્રાય:) એકાવતારી હોય છે. તેમણે ૪૨ વર્ષ (બીજ દરો ગણધરે કરતાં અધિક સમય) સુધી છદ્મસ્થપણું ભાગવ્યું. તેમાં તેઓ ૩૦ વર્ષ સુધી પ્રભુ વીરની સેવામાં રહ્યા અને ૧૨ વર્ષ સુધી શ્રી ગૌતમ મહારાજની સેવામાં રહ્યા. ૯૨ વર્ષ વીત્યા બાદ ૯૩ વર્ષની ઉંમરે તેઓ કેવલદ્માન પામ્યા, ૮ વર્ષ સુધી કેવલી-પણ વિચરી શ્રી જંબૂસ્વામી આદિ ઘણા ભવ્ય જ્વાને પ્રતિબાધી ૧૦૦ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં વૈભારાગરિની ઉપર માસિક અનશન કરી પ્રભુ શ્રી વીરના નિર્વાણથી ૨૦ વર્ષ મુક્તિપદ પામ્યા. બાકીની બીના પૂર્વની માફક જાણવી.

#### **દ. શ્રી મંડિત ગ**ણુધર

છડ્ડા ગણધર શ્રી મંડિત ગણધર વાસિષ્ઠ ગાત્રના મોર્ય ગામના રહીશ વિપ્ર શ્રી ધનદ્દવ અને માતા શ્રી વિજયદેવાના પુત્ર હતા. તેમના સિંહ રાશિ અને મઘા નક્ષત્રમાં જન્મ થયા હતા. બૃહસ્પતિને પણ છતે એવા બુદ્ધિવંત હોવાથી તેઓ થાડા સમયમાં ચૌદ વિદ્યાના પારગામી થયા. તે હંમેશાં ૩૫૦ શિષ્યાને ભણાવતા હતા. તેમને બંધ-માક્ષની બાબતમાં સંદેહ હતા, તે પ્રસુ શ્રી મહાવીરે દૂર કર્યો, તેથી તેમણે પઠમા વર્ષની શરૂઆતમાં પ્રસુની પાસે દીક્ષા લીધી. તેઆ ગણધર પદવી પામ્યા હતા અને દ્રાદશાંગીના રચનાર હતા. તેઓ હધરચપણામાં ૧૪ વર્ષ સુધી રહ્યા. એટલે ૬૮મા વર્ષની શરૂઆતમાં તેઓ કેવલફાન પામ્યા. કેવલીપણે ૧૬ વર્ષ સુધી વિચરી, ૮૩

૧, પ્રભુ શ્રીમહાવીરે અગિયારે શિષ્યાને ગણધરપદ દેતી વખતે ભીજા સર્વ કરતાં દીર્ધાયુ હોવાથી સુધર્માસ્વામીને ત્રણની અનુતા કરી હતી.

વર્ષ તું સર્વાયુ પૂર્ણ કરી પ્રભુની હયાતિમાં જ તેઓ મુક્તિપદને પામ્યા. બાકીની ભીના પહેલા ગણધરની માક્ક સમજ લેવી.

#### **૭. શ્રી મૌર્યપુત્ર ગણુધર**

આ મૌર્ય પુત્ર ગણધર મહારાજા કાશ્યપ ગાત્રના મૌર્ય ગામવાસી, મૌર્ય ભ્રાહ્મણના પુત્ર હતા. તેમની માતાનું નામ વિજયદેવા હતું. તેઓના જન્મ વૃષ્ણ રાશિમાં મૃગ-શીર નક્ષત્રમાં થયા હતા. તેઓ ચૌદ વિદ્યાના પારગામી હતા અને ૩૫૦ શિષ્યાના અધ્યાપક હતા. તેમને '' દેવા છે કે નહિ '' એવા સંશય હતા. પ્રભુ શ્રીમહાવીરે તે દૂર કર્યા એટલે ૬૫ વર્ષની ઉંમરે તેઓ દીક્ષિત અની ગણધર અન્યા. સર્વલિધ્ધનિધાન એવા તેઓ ૧૪ વર્ષ છદ્મસ્થપણામાં રહ્યા. એટલે ૭૯ વર્ષ વીત્યા ભાદ ૮૦ મા વર્ષની શરૂઆતમાં તેઓ કેવલજ્ઞાન પામ્યા. ૧૬ વર્ષ સુધી કેવલીપણ વિચરી સર્વાય (૬૫ + ૪ + ૧૬) ૯૫ વર્ષનું પૂર્ષ કરી પ્રભુની હયાતિમાં શૈલેશી અવસ્થા અનુભવીને તેઓ નિર્વાણપદને પામ્યા. બાદીની બીના પૂર્વની માફક સમજવી.

#### ૮ શ્રીઅકંપિત ગણધર.

આ આઠમા ગણધર મહારાજ ગૌતમ ગૌત્રના, પિતા દેવ બ્રાહ્મણ અને માતા જયંતીના પુત્ર હતા. તેઓના મકરરાશિ, ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રમાં જન્મ થયા હતા. તીલ્ર સહિતા પ્રભાવે છએ દર્શનનાં શાસ્ત્રો ભણીને તેઓ મહાસમર્થ વિદ્વાન થયા. તેઓ 300 શિષ્યાને સણાવતા હતા. તેમના ''નારકીઓ છે કે નહિ '' આ સંશય પ્રભુશી મહાવીરે દૂર કર્યા એટલે તેમણે પ્રભુની પાસે ૪૯મા વર્ષની શરૂઆતમાં દીક્ષા લીધી, અને તેઓ ગણધર પદવી પામ્યા. ૯ વર્ષ છદ્મસ્થપણે રહી તેઓશ્રી પડમા વર્ષની શરૂઆતમાં કેવલજ્ઞાન પામ્યા. ર૧ વર્ષ સુધી ધ્યાનાતીત ભાવે વિચરી, ઘણા ભવ્ય જવાને મોક્ષમાર્ગના મુસાફર બનાવી, સર્વાયુ (૪૮+૯+૨૧) ૭૮ વર્ષનું પૂર્ણ કરી પંચમ ગતિ (માક્ષ) ને પામ્યા. બાકીની બીના શ્રીઇંદ્રભૂતિજીની માફક જાણવી.

#### ૯. શ્રીઅચલબ્રાતા ગણધર.

આ શ્રી હમા ગણધર મહારાજ કાશલા (અધાધ્યા) નગરીના રહીશ, હારિત ગાત્રના પિતા શ્રીવસુ બ્રાહ્મણ અને માતા નંદાના પુત્ર હતા. મિશુનરાશિ અને મૃગશીર નક્ષત્રમાં તેઓ જન્મ્યા હતા. સાંખ્ય ભૌદ્ધ દર્શનાદિ સર્વ શાસ્ત્રોના તેઓ પારગામી અન્યા. પ્રસ્તુ શ્રીમહાવીરદેવના સમાગમથી, ૩૦૦ શિષ્ધાના અધ્યાપક એવા તેમના, 'પુષ્ય-પાપ છે કે નહિ'' આ સંશય દૂર થતાં, તેઓ ૪૭મા વર્ષની શરૂઆતમાં દીક્ષા લઈ ગણધરપદવી પામ્યા. ૧૨ વર્ષ બ્રદ્ધસ્થપસામાં રહી પહેમા વર્ષની શરૂઆતમાં કેવલ-જ્ઞાન પામ્યા. ૧૪ વર્ષ સુધી કેવલીપણ વિચરી સર્વાય છર વર્ષનું પૂર્ણ કરી સનાતન શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી આવશ્યક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) શાંતિમય સિદ્ધપદને પામ્યા. બાકીની બીના પ્રથમ ગણધરની માફક જાણવી.

#### ૧૦. શ્રીમેતાર્ય ગણુધર.

આ શ્રી દશમા ગણધર વચ્છદેશાન્તર્ગત તું મિક નામના ગામમાં રહેનાર કો હિન્ય ગાત્રના પિતાશ્રી દત્ત ભ્રાહ્મણ અને માતાશ્રી વરૂણદેવાના પુત્ર થાય. તેમની જન્મરાશિ મેષ હતી અને તેમનું જન્મનક્ષત્ર અધિની હતું. તેઓ મહાસમર્થ પંડિત અને 300 શિષ્યાના અધ્યાપક હતા. તેમને 'પરલાક છે કે નહિ' આ સંશય હતા. પ્રભુ શ્રીવીરે તે દૂર કર્યા, એટલે 39 વર્ષની ઉંમરે તેઓ દીક્ષા લઇ ગણધર પદવી પામ્યા. ૧૦ વર્ષ છદ્મસ્થપણામાં રહી, ૪૭મા વર્ષની શરૂઆતમાં તેઓ કેવલી થયા. તેઓશ્રી ૧૬ વર્ષ કેવલીપણ વિચરી છેવટે (૩૬+૧૦+૧૬) દર વર્ષનું સર્વાય પૂર્ણ કરી જન્મ જરાદિ ઉપદ્વવર્રાહત પરમ પદને પામ્યા. બાકીની છીના પ્રથમ ગણધરની માફક જાણવી.

#### ૧૧. <mark>ભાલસંયમી શ્રીપ્રભાસ ગણધર</mark>

રાજગૃહી નગરીમાં કો હિન્ય ગાત્રમાં જન્મેલા શ્રીભલ નામના શ્રાહ્મણ રહેતા હતા. તેને અતિભકા (અતિબલા) નામની સ્ત્રી હતી. તેમને ત્યાં કર્ક રાશિ અને-પુષ્પ નક્ષત્રમાં એક પુત્રના જન્મ થયા. તેનું નામ 'પ્રભાસ' પાડ્યું. તે અનુક્રમે સર્વ શાસ્ત્રોમાં નિષ્ણાત બન્યા. આ શ્રીપ્રભાસ બ્રાહ્મણ ૩૦૦ શિષ્યાના અધ્યાપક હતા. તેમને ''મેણ છે કે નહિ '' આ સંશય હતા. તે ભાવ કરુણાના ભંડાર ભગવંત શ્રીમહાવીરે યથાર્થ બીના સમજાવી દૂર કર્યો, એટલે પ્રભુની પાસે ૧૬ વર્ષની (બીજા ગણધરા કરતાં નાની) ઉમરે દીક્ષા લઇ ગણધરપદ પામ્યા. ૮ વર્ષ બ્રાસ્થપણામાં રહી, ર૪ વર્ષની ઉમર વીત્યા બાદ રપમા વર્ષની શરૂઆતમાં તેઓ કેવલજ્ઞાન પામ્યા. ૧૬ વર્ષ સુધી કેવળીપણ વિચરી સર્વાયુ ૪૦ વર્ષનું પૂર્ણ કરી પ્રભુની હયાતિમાં જ તેઓ આત્મરમણતારૂપ મેણને પામ્યા.

#### ઉપસંહાર

આવશ્યકસૂત્ર, વિવિધ તીર્થ કહ્ય વગેરે શંથાને આધારે આ પ્રમાણે અગિયાર ગણધરાની જીવનરેખા દૂંકામાં જણાવી. દરેક ગણધરના સંશયા અને તે દરેકનું પ્રભુએ કરેલ વિવેચન અને સમાધાનગિલિત વિચારા અલગ શ્રંથમાં આપવા ભાવના હોવાથી અહીં તે સંખંધી દૂંકમાં જ ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ અગિયારે ગણધરાના જીવનની આયતમાં હજી ઘશું જણાવવું ખાકી કહ્યું છે, જે અવસરે જણાવવા ભાવના છે.

433

# આ રીતે પ્રભુશ્રી મહાવીરના ૧૧ ગણુધરાનું વર્ણન પૂર્ક થયું:

તીચેતી ભાબતો અગિયારે ગણધરાતી એકસરખી સમજવી:—

| <u>\$</u> | 고                 | સંશય                    | સિંગ્ય<br>પરિવાર | સિંગ્ય<br>પરિવાસ જન્મભૂમિ | જન્મ નક્ષત્ર જન્મ પિતા માતા | રાશિ           | મિતા            | માતા               | গ্যাস             | ગૃહસ્થ<br>પર્વાય | <b>પર્યાય</b>                                     | કેવલિ સર્વાયુ   | <u> </u> |
|-----------|-------------------|-------------------------|------------------|---------------------------|-----------------------------|----------------|-----------------|--------------------|-------------------|------------------|---------------------------------------------------|-----------------|----------|
| مہ        | ઇંદ્રભૂતિ         | <b>છ</b> વતો            | ه ب              | મગધદેશમાં                 | જયેષ્ <u>દ્ર</u> ા          | বৃত্তি ই       | વસભૂતિ પૃથ્વી   | પ્રિક્યુ           | ગીતમ              | ۸ م              | *                                                 | ا م             | i .      |
| ·<br>     | ר<br>י            | ;                       |                  | ગાે કરતા                  | )                           |                |                 |                    |                   |                  |                                                   |                 |          |
| بد.       | આંગનભૂાત          | क्ष्म नी                | 3                | 3                         | <b>कृ</b> त्तिक्ष           | भेषे           | 3               | 3                  | 5                 | *                | نعر                                               | مہ              |          |
| <b>(=</b> | વાયુ <b>ભૂ</b> નિ | શારીસ્થી છવ             |                  | 3                         | स्याति                      | प्रश           | 3               | 3                  | <del>5</del>      | ىر               | جہ<br>•                                           | ۲,              |          |
| ~         | <b>બ્યક્</b> ત    | ય સભૂતના<br>માસભૂતના    | <b>u</b>         | જાલાક                     | શ્રુવણ                      | #<br>#         | ધનમિત્ર         | નારૂણી             | भारहाक<br>        | ج<br>د           | ب<br>نام<br>ســــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ₹               |          |
| æ         | સુધમાં            | એ મહીં એવા              | 3                | 3                         | <b>छित्तरा </b>             | <b>ड</b> न्थ   | ધિમક            | क्षहिं <u>क्षा</u> | মূতিন-            | 40               | <u>ج</u>                                          | ~               |          |
| <b>~</b>  | મ.<br>હિત         | त भरातवा थाथ<br>संधिने। | ං<br>ද<br>ආ      | جر<br>جر                  | <u>+</u>                    | <u>&amp;</u> ) | ब्<br>नहर्<br>ब | વિજયદેવા વાશિષ્ઠ   | વેશ્યાય<br>વાશિષ્ | يد<br>س          |                                                   |                 |          |
| 6         | भोबिधन            | <b>દેવના</b>            | 3                | <b>3</b>                  | મૃત્રશીર                    | 면<br>1<br>로    | # <u>)</u><br>4 | 7                  | કાશ્યપ            | <u>بر</u>        | م<br>« ا                                          | <u>م</u><br>: م |          |
| ^         | અક પિત            | નારફ્રીતા               | 0<br>0           | મિથિલા                    | <b>डित्तराषाद्धा</b>        | #<br>88.4      | بر<br>دیم       | જયંતી _            | श्रीत म           | <b>*</b>         | ĸ                                                 | مہ              |          |
| R         | अथबिभात           | પુલ્યપા પતા             | <u> </u>         | કેાશલા નગરી               | મુગશીર                      | चि<br>(४१      | G.<br>d         | ह्य.<br>ज.         | &ા રિત            | <b>*</b>         | £                                                 | <b>پ</b>        |          |
| مہ<br>•   | मेताय             | પરલાક્ષત્રા             | ¥                | વચ્છ દેશમાં               | અસિતી                       | 포/             | <b>6</b> 4      | <b>द</b> ुशृहेदा   | ક્રી.હિન્ય        | <b>t</b> er      | چ                                                 | <u>م</u>        |          |
| ه<br>م    | मक्षाः            | નિર્વાણના               | =                | \$100 D<br>€ 1018         | ુ<br>પુષ્ય                  | ur<br>Ur       | S<br>S          | स्थातिका <u>र</u>  |                   | ,<br>~           | <u>-</u> —                                        | <u>م</u>        |          |

#### સામાચારીનું ટુક વર્ણન

અહીં શરૂઆતમાં કાલ શબ્દના નિક્ષેપાનું અને સમય વગેરેનું સ્વરૂપ, તથા સામાચારીના આંધ સામાચારી વગેરે ત્રણ અને ૧૦ ભેદાનું સ્વરૂપ, ક્રમસર વિસ્તારથી સમજવ્યું છે. પછી અનુક્રમે ઈચ્છાકારાદિના યાગ્ય વિષય (અવસર; પ્રસંગ)નું અને ફ્રેલનું વર્ણન, તથા ઉપસંપદાના મુખ્ય ત્રણ ભેદ (ગ્રાનાદિની ઉપસંપદાઓ), તેમાં ગ્રાનેષ્યસંપદાના ને દર્શનાપસંપદાના ત્રણ ત્રણ ભેદા અને ચારિત્ર સંપદાના બે ભેદાનું વર્ણન, તેમ જ વર્ષના સંના અને બ્રહ્યુનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજવ્યું છે. પછી અનુક્રમે પ્રમાર્જન અને નિષદ્યાદિના વિધિ, તથા વાચનાને સાંભળવાના વિધિ અને તેનું ફ્રલ જણાવીને અવબ્રહને માંગવાના વિધિ વગેરે ભીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

#### ઉપક્રમનું નિક્ષેપાદિનું ટૂંક વર્ણન

અહીં આયુષ્યને ઘટવાનાં ૭ કારણા વિવિધ દૃષ્ટાંતા સાથે જણાવતાં દંડ, ચાબક વગેરે હેતુઓની બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી ફ્રમસર પ્રશસ્ત કાલ અને અપ્રશસ્ત કાલ તથા દિવસ રાત્રિ રૂપ પ્રમાણકાલ તેમ જ વર્ણ કાલ, અને ભાવ-સ્થિતિનું વર્ષોન કરીને ચાલુ પ્રસંગે પ્રમાણ કાલની પહેલી પૌરૂષીના અધિકાર (જરૂરિયાત) જુઆવ્યા છે. અને ભાવનિક્ષેપાના વિચારમાં પ્રભુ મહાવીરના ક્ષાયિકભાવની, અને ગહાલરના ક્ષાચાપશમિકભાવની જરૂરિયાત જણાવી છે. પછી અનુક્રમે શબ્દના નિક્ષેપાના વિચાર, તથા નિમિત્ત-નૈમિત્તિતું તેમજ સમવાયી-અસમવાયી વગેરેતું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. તે પછી પ્રત્યય શબ્દના અને લક્ષણ શબ્દના નિક્ષેપાનું વર્ણન, તથા નૈગ-માહિ હ નધાનાં લક્ષણ અને ભેદા કહીને ચાલુ પ્રસંગ ત્રણ નધાના અધિકાર (જરૂરિયાત) જણાવ્યા છે. પછી શ્રી વજસ્વામીના ચરિત્રમાં બે વાર દેવે કરેલી આહારની નિમંત્રણા, તેમણે શેઠની દીકરી રૂકિમણીને ઉપદેશ દર્ધ સાધ્વી ખનાવી, દેવે વજસ્વામીને આપેલી આકાશગામિની લબ્ધિનું સ્વરૂપ, તેમનું માહેવૈરી નગરીમાં જવું વગેરે બીના પણ વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી શ્રીઆર્થ રક્ષિતસૂરિ મહારાજના વર્ષ્ય વેલા ચરિત્રમાં કહ્યું છે કે દરેક સુત્રમાં અનુયાગની અલગ અલગ સંકલના કરનારા તે શ્રીઆર્ય રક્ષિતસૂરિ મહારાજ જાણવા. અહીં તેમના માતાપિતા વગેરેના વર્ષ્યુનમાં તે બધાંની બીના વગેરે હકીકતા પણ જણાવી છે. ને અંતે ચારે અનુયાગનાં સુત્રાની, ને મહાકલ્પ છેદની હ્રકીકત પણ વિસ્તારથી સમજાવીને ઉપક્રમાદિનું વર્ણન પૂર્વ કર્યું છે. અહીં આયુષ્યને ઘટાડનારા રાગાદિના અધ્યવસાય વગેરે ૭ ઉપક્રમાનું વિસ્તારથી વર્ણન વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય, લાકપ્રકાશ, સંવેગમાલાદિ ગ્રંથામાંથી જાણવું.

# निह्नवे। तुं द्वं ४ वर्ष् न

અહીં અનુક્રમે નિદ્ધવાના મતા અને તે દરેક મતને કાઢનારા આદ પુરુષનું

નામ, તથા તે મત જ્યાં જે સાલમાં નીકહયા, તે ગામનું નામ તેમ જ સાલની **ખીના** કહીને વિસ્તારથી નિદ્ધવાનું વર્ષુંન કરતાં પૂર્વપક્ષ અને ઉત્તરપક્ષ વગેરેની <mark>ખીના</mark> સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

# **ઉ**પાદ્ધાત નિયું ક્તિનું સંક્ષિપ્ત વર્ણન

કાેઈ પણ શાસ્ત્રની વ્યાખ્યા શરૂ કરતાં પહેલાં તેના દૂંકામાં પરિચય કરાવનારી જે નિર્યુક્ત, તે ઉપાદ્દથાત નિર્યુક્તિ કહેવાય. સામાયિકસૂત્રની આ ઉપાદ્દથાતનિર્યુક્તિમાં (૧) સમ્યક્લ સામાયિક, (૨) શ્રુત સામાયિક, (૩) દેશવિરતિ સામાયિક, (૪) સવ<sup>°</sup>-વિરતિ સામાયિક, આ રીતે સામાયિકના ૪ ભેદા જણાવીને કથા નય એ ૪ ભેદામાંના કૈંદલા ભેંદાને માને છે ? આ બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે ગુણુ-ગુણીના અમાર નયની અપેક્ષાએ જે આત્મા તે જ સામાયિક કહેવાય. આ બાબતમાં જરૂરી નયના વિચાર અને કરેક વ્રતના વિષયની બીના તથા સામાયિકનું સ્વરૂપ, તેમ જ ઘણીવાર પ્રાપ્ત થતા દેશવિરતિના લાભનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી અનુક્રમે ક્ષેત્ર, દિશા વગેરે ( હારા )ની અપેક્ષાએ સામાયિકના વિચારા જણાવતાં કહ્યું છે કે (૧) ત્રણે લાેકમાં સમ્યક્ષ્ત્વ અને શ્રુત હાેય. (૨) તિર્છાલાેકમાં મનુષ્યને જ સર્વાવરિત હાય. (૩) મનુષ્યને અને તિય<sup>જ</sup> ચને દેશવિરતિ હાય વગેરે બીના વિસ્તારથી જણાવી છે. પછી અનુક્રમે માનુષ્ય(મનુષ્યપર્ણું) વગેરેની દુલભાતા દશ દર્શાતાથી કહીને ધર્મ° કરવાના ઉપ<mark>દેશ દે</mark>તાં ધર્મ'ને સાંભળવામાં વિઘ્ન કરનારા વ્યાલસ વગેરે **૧**૩ કાઠીયાન તજવાની અને લત, ક્ષમા વગેરેને આરાધવાની પ્રેરણા કરી છે. પછી અનુક્રમે વિસ્તારથી સમ્યક્ષ્ત્વનું સ્વરૂપ, અને ચારે સામાયિકાના દૃષ્ણાંત સાથે શળ્દાર્થ, તથા ચાલુ પ્રસંગ દમદત્ત મુનિ વગેરેનું તેમ જ મુનિપણાનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. છેવટે અનુક્રમે મેતાર્ય મુનિની અને કાલિકાચાર્યની તથા ચિલાતીપુત્રની સ્તુતિ કરીને ધર્મપુચી મુનિના દેષ્ઠાંતે અનાકૃષ્ટિનું અને ઈલાપુત્રના દેષ્ઠાંતે પરિજ્ઞાનું, તથા પ્રત્યાખ્યાનના વર્ણુનમાં તેતલિનું દષ્ટાંત વર્ણ વ્યું છે. આ રીતે ઉપાદ્દદાતનિયું ક્તિનું વર્ણન પૂરું થયું.

# સ્ત્રનું દુંક વર્ણન

અહીં સ્ત્રતું સ્વરૂપ જણાવતાં તેના ૩૨ દેષોતું અને ૬ કે ૮ ગુણાતું પણ વર્ણન વિસ્તારથી સમજાવીને નમસ્કાર મંત્રની વ્યાખ્યા શરૂ કરી છે.

#### નમસ્કાર (મંત્ર)નું સંક્ષિપ્ત વર્ણન

અહીં શરૂઆતમાં નમસ્કાર સૂત્રના ઉત્પત્તિ, નિક્ષેપ, પક્ષ, પદાર્થ વગેરે દ્વારાેનું વર્ણુન કરીને આરાેપણાદિ પાંચ પ્રકારની પ્રરૂપણા કરી છે. પછી " નમો ક્રારિફંતાળં" અહીં કહેલા અરિ શબ્દથી રાગદ્રેષ-ક્ષાયાદિનું સ્વરૂપ અને ક્ષાય શબ્દના નિક્ષેપા, તથા પરીષહ ઉપસર્ગાની બીના, તેમ જ 'અહુંન્' શબ્દની નિરૂક્તિ, તેમને નમસ્કાર કરવાતું ફેલ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને "નમો સિદ્ધાળં" આ પદમાંના સિદ્ધપકતા ૧૧ નિક્ષેપાનું વર્ણત કરતાં અનુક્રમે કર્મના અને શિલ્પના ભેક (તે ખેમાં ત**ફા**વત,) અને આ અવસરે કેકાસાદિનાં દષ્ટાંતા, તથા વિદ્યામાં અને મંત્રમાં ક્રુરક, આર્ય ખપુરાચાર્યાદિના દેષ્ટાંતા આપીને સમજાવ્યા છે. પછી ધાગસિદ્ધના વર્ષુ નમાં આર્ય સમિતસૂરિનું, અને આગમાસદ્ધના તર્ષ્યુનમાં શ્રીગૌતમ સ્વાસી ગણ-ધરતું, તથા અર્થ (દ્રવ્ય, ધન) સિદ્ધાદિના વર્ણનમાં મહા કંજાશ મમ્મણ શેઠ વગેરેનાં દેષ્ટાંતા કહીને અનુક્રમે સુદ્ધિસિદ્ધનું લક્ષણ, અને સુદ્ધિના ચાર ભેટા દેષ્ટાંતા દઇને વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછી તપ:સિદ્ધના વર્ણનમાં દહપ્રહારી ચારતું દેખાંત જણાવીને '' સિદ્ધ '' શબ્દની નિરૂક્તિ, અને સમુદ્દઘાતની તથા શૈલેશી અવસ્થાની બીના, તેમ જ સિદ્ધની ઊધ્વેગતિ થવામાં તું. ખડા વગેરેનાં દેષ્ટાંતા વર્ણાવ્યા છે. પછી સિદ્ધની અલાકમાં ગતિ ન થવાતું કારણ, અને સિદ્ધશિલાતું વર્ણન, તથા સિદ્ધની અવગાહના. તેમ જ દેશ-પ્રદેશની સ્પર્શના, વગેરે હકીકતા કહીને સિદ્ધનાં લક્ષણ અને સુખ. તથા એકાર્થિ'ક ૮ શખ્દા, તેમ જ તેમને નમસ્કાર કરવાનું ફેલ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી ક્રમસર આચાર્યપદના, ને ઉપાધ્યાયપદના ચાર ચાર નિક્ષેપાનું અને તે બંનેનું સ્વરૂપ વગેરે બીના કહીને તે જ પદ્ધતિએ સાધુપદનું વર્ણન કર્યું છે. પછી અરિહાતાદિ પાંચ સંખ્યાની અને ક્રમની ભા**ખતમાં શંકા અને સમાધાનનું તથા નમસ્કા**રના પ્રયોજન અને ફેલ વગેરેનું વર્ણન ત્રિકંડી વગેરેનાં દેષ્ટાંતા આપીને વિસ્તારથી કર્યું છે. આ રીતે નમસ્કારમંત્રની વ્યાખ્યા પૂરી થઈ.

# શ્રી સામાયિક (કરેમિલાંતે) સ્ત્રનું ટૂંક વર્ણન

અહીં શરૂઆતમાં કહ્યું કે શ્રીન દીજીના અને અનુયાગદ્વાર સ્ત્રના હપાદ્વાતાને પ્રસ્તાવનાઓને) જાણી નવકાર ખાલીને 'કરેમિ ભ'તે!' સ્ત્રના ઉચ્ચાર કરવા. અહીં મૃલ સામાયિક સ્ત્ર કહીને કમસર તેનાં (૧) કરણ, (૨) ભયાંત, (૩) સામાયિક, (૪) સર્વ, (૫) વર્જવા લાયક સાવધયાંગ (૬) પ્રત્યાખ્યાન, (૭) યાવજ્જવ, (૮) ત્રિવિધ, આ દરેક પદાનું સ્પષ્ટ સ્વરૂપ સમજાવીને 'કરણ' પદના ૬ નિક્ષેપા જણાવ્યા છે. તેમાં દ્રવ્યકરણાદિ ૪ કરણાનું સ્વરૂપ, અને ઉદ્દેશ સમુદ્દેશ ને અનુજ્ઞાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહ્યું છે. પછી અનુક્રમે સામાયિકના એકાર્થિક (પર્યાયવાચક) શખ્દા, અને સામાયિકના કર્મા (આત્મા) કર્મ (સામાયિક) અને કરણ (આત્મા)નું સ્વરૂપ, તથા સર્વ પદના નિક્ષેપા, તેમ જ ત્યાગ કરવા લાયક કોધાદિનું વર્ણન કરીને કહ્યું છે કે 'સમ્યકત્વ વગેરે' પ્રશસ્ત યાગ કહેવાય. આ તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાવીને પ્રત્યાખ્યાન શબ્દના ૬ નિક્ષેપા અને યાવજ્જવ શબ્દના અર્થ તથા જીવ શબ્દના નિક્ષેપા તેમ જ 'ત્રિવિફેળ'?

આ પદનું સ્વરૂપ વગેરે બીના વિસ્તારથી કહી છે. પછી દ્રવ્ય પ્રતિક્રમણનું રવર્ષ જણાવતાં સુદલક (નાના) શિષ્યનું, અને ભાવ પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ જણાવતાં મૃગાવતી સાધ્વીજીનું દેષ્ટાંત કહ્યું છે. પછી દ્રવ્ય નિંદાના વર્ણનમાં ચિતાસની દીકરીનું દેષ્ટાંત આપીને દ્રવ્ય ગહાના વર્ણનમાં ધ્રાહ્મણનું અને દ્રવ્ય વ્યુત્સર્ગ (દ્રવ્ય કાયાત્સર્ગ)ના વર્ણનમાં શ્રીપ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિનું દેષ્ટાંત કહીને અનુગમનું વર્ણન પૂરું કર્યું છે. છેવટે જ્ઞાનનયનું, ને ક્રિયાનયનું સ્વરૂપ કહીને જણાવ્યું છે કે જે જ્ઞાન ક્રિયાના સાધક હોય, તે જ સાધુ કહેલાય. આ રીતે સામાયિક સૂત્રની વ્યાખ્યા પૂરી થઇ.

### શ્રી ચ**તુર્વિંશ**તિસ્તવ ( ક્ષાેગસ્**સ** સૂત્ર )ના ટ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં 'ચતુવિ'શતિ ' શબ્દના અને 'સ્તવ' શબ્દના નિક્ષેપા જણાવીને કહ્યું છે કે પ્રષ્યાદિથી જે પ્રજાતી પૂજા કરીએ, તે દ્રવ્યસ્તવ કહેવાય. અને દ્રવ્યપૂજા કર્યા પછી પ્રભુના ગુણાની જે સ્તવના કરીએ, તે ભાવસ્તવ કહેવાય. નિરા-રંભી સાધુઓને ભાવસ્તવથી કર્મનિજરા વગેરે ઘણાં લાભ થાય છે. તેથી તેઓ દ્રવ્યસ્તવ ( ફલ વગેરેથી પૂજા ) કરતા નથી. તથા શ્રાવકાેએ દ્રવ્યસ્તવની સાધના કરવીજ જોઈ એ. કારણ કે તે તેમની સંસારની રખડપટ્ટી ટાળે છે. આ તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાવીને લાેક શબ્દના ૮ નિક્ષેપા અને લાેક શબ્દના એકાર્થિક શબ્દા (પર્યાયવાચક) શાખદા જણાવ્યા છે. પછી અનુક્રમે કહ્યું છે કે અગ્નિ વગેરે પદાર્થાના જે પ્રકાશ તે દ્રવ્યઉદ્યોત કહેવાય, અને જે મતિજ્ઞાનાદિ પાંચ જ્ઞાન તે ભાવઉદ્યોત કહેવાય. શ્રીજિને-ર્વરા આવા ભાવઉદ્યોતના કરનારા છે. તથા જે શ્રુતધર્મ અને ચારિત્રધર્મ એ ભાવધર્મ કહેવાય. આ અધી બીના વિસ્તારથી સમજાવીને અનુક્રમે તીર્થ શબ્દના અને કર શુષ્કના નિક્ષેપાનું વર્ષોન અને જિનનું તથા અર્હોન શબ્દનું તેમજ કેવલી સ્વરૂપ સ્પષ્ટ જુણાવ્યું છે. પછી ચાલુ ચાવીશીના ચાવીશ તીથે કરોની સ્તૃતિ કરીને તે દરેક તીથ<sup>ર</sup> કરના નામનાં સામાન્ય કારણા અને વિશેષ કારણા વર્ણવ્યાં છે. પછી અનુક્રમે જિને ધરોના પ્રસાદ, આરાગ્ય, બાધિ અને સમાધિ (આ ચાર પદાર્થી)ની પ્રાર્થના (માંગણી) કરીને નિત શબ્દના ને કીર્ત્તિ શબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દો, અને ઉત્તમ શુષ્દ્રની વ્યાખ્યા (જેઓ મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન, અલતરૂપ અધકાર રહિત હોય, તે તીથ° કરા ઉત્તમ કહેવાય) તથા પ્રાથ°નાનું અનિદાનપહાં વગેરે ખીના જણાવીને કહ્યું છે કે તીથે કરા તા દયાની લાગણીથી આરાગ્યાદિ લાભને કરનાર ધર્માપદેશ આપે છે. તે પ્રમાણે વર્ત્ત નારા ભક્તિશાલી ભવ્ય છવા ભક્તિના પ્રતાપે થયેલાં કર્મોના ક્ષયથી આગાગ્યાદિને પામે છે. આવી ખરી પરિસ્થિત (હકીકત) છે. હતાં " હૈ પ્રભા! મન આપ આરોગ્ય વગેરે આપા. ?? આમ જે ભક્તજન કહે છે, તે ભક્તિના ઉદ્ગારા. બ્યાવહારિક ભાષા તરીકે સમજવા. અને શ્રી તીર્થ'કરની ભક્તિને નહિ કરનારા જવાન

ભવિષ્ય સુધરતું નથી, એટલે તેઓ ભવસમુદ્રને તરી શકતા નથી. ચૈત્યભક્તિ વગેરેથી પણ વધારે આત્મહિતને કરનારું સંયમ જ છે. આ તમામ બીના વિસ્તારથી વર્ણવીને સિદ્ધિની પ્રાર્થના ( હે શ્રી સિદ્ધ ભગવંતા! મને સિદ્ધિનાં સુખ આપા. આવી માંગણી)તું વર્ણન કરીને કહ્યું કે કેવલજ્ઞાનથી લાકમાં ને અલાકમાં પ્રકાશ થાય છે, એટલે સિદ્ધ ભગવંતા લાકનું ને અલાકનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ જાણે છે. આ રીતે બીજા આવશ્યક (ચઉંવીસત્થવ–લાગસ્સ સૂત્ર)ના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

### ૩. ત્રીજા આવશ્યક (વંદન અધ્યયન)ના દુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં વંદનક શખ્દના ૪ પર્યાયવાચક શખ્દા, અને 'કસ્ય એટલે કોને વ'દન કરવું જોઈ એ ? ' વગેરે ૯ નવ હારોતું સ્વરૂપ, તથા વ'દન વગેરેના વર્ણનમાં ક્ષુલુક સાધુ વગેરેના દેખાંતા, તેમ જ વંદનીય (વંદના કરવા લાયક) અને અવંદનીયના વર્ષ્યુનમાં માલાનું દૃષ્ટાંત વગેરે થીના કહીને જ્ઞાન તીર્થાદિના અધિકાર (વર્ષ્યુન)ની સુચના કરી છે. પછી અનુક્રમે અવંદનીયના પાર્ધાસ્થ (પાસત્યા) વગેરે ભેદા, અને પાસથ્થા વગેરેને વંદન કરતાં લાગતા દાષાની ખીના, તથા તેના (પાસત્થા વગેરેના) ચારિત્રના નાશ, તેમ જ તેતું દુર્લ ભાષાિધિષ્ણું જણાવતાં ચંપક (ચાંપાનાં કલા)ની માલા, શકુની, પારગ તે વૈકૂર્ય રત્નનાં દેષ્ટાંતા કહ્યાં છે. એટલે ખરાબ જનની સાબત કરવાથી થતાં તુકસાન જણાવ્યાં છે. પછી ક્રમસર મુનિ વેષની ચર્ચા અને સુવિદ્ધિતનાં લક્ષણા કહીને જણાવ્યું છે કે પ્રત્યેક્યુદ્ધોનું આલંબન લઈને સ્વચ્છંદી બનેલા છવા પાતાના ચારિત્રના નાશ કરે છે. ઉત્માગ<sup>ર</sup>ની દેશના દેનારા જીવા અદ્દેષ્ટવ્ય (દેખવા લાયક નહિ એવા) જાણવા. તથા જે જિનશાસનની અપભ્રાજના કરે, તેને વાંદ્રવામાં ઘણા ઢાષો (ગેરલાભ) છે, તેમ જ જે જિનશાસનની પ્રભાવના કરે છે, તેમને વાંદવામાં કમ નિજેશ વગેરે ઘણા લાભ છે. આ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવીને અનુક્રમે આચાર્યાદનું સ્વરૂપ, અને તેમને વાંદવાના વિધિ, તથા પ્રતિક્રમણ વગેરેમાં કરાતા ઘુવ વાંદન અને અધ્રવ વંદનનું સ્વરૂપ તેમ જ પશ્ચીશ આવશ્યકાનું સ્વરૂપ ફ્લ વગેરે બીના વિસ્તારથી વર્ણવી છે. પછી અનુક્રમે વંદનના ૩૨ દેાષા અને તેનું ફ્લ તથા વિનય ગુણની શ્રેષ્ઠતા જણાવીને વંદનક મૂલ સ્ત્રમાંના ઇચ્છા, અનુજ્ઞા, અવગ્રહ વગેરે દ શળ્દાના નિક્ષેષા અને સ્વરૂપ તથા ગુરુની આજ્ઞા લઇને અવબહુમા પ્રવેશ કરવાના વિધિ, તેમ જ શ્રીગુરુ મહારાજના ચરણે વાંકણાં દેતાં શિષ્ય પાતાનું મસ્તક અડાઉ, આ તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી યાત્રા, યાપનીય અને ક્ષામણાનું સ્વરૂપ તથા શિષ્યને વાંદણાં કેતાં ગુરુમહારાજ જે વચના કહે, તે વચનાતું તેમ જ તે વચના સાંભ-ળીતે શિષ્યા શું કહેં ? તે પ્રક્ષોના ઉત્તર વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને બે વાંદણાં દેવાતું અને ભીજા વાંદણામાં ' आवस्ति आए ' આ પદ નહિ બાલવાતું કારણ તથા વંદનતું ફેલ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ રીતે ત્રીજા વંદનક નામના અધ્યયનના દુંક પરિચય પૂરા થયા.

### ૪. શ્રી પ્રતિક્રમણ અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં પ્રતિક્રમણનું અને પ્રતિક્રમક (પ્રતિક્રમણ કરનાર જવ)નું તથા પ્રતિક્રાંતવ્ય એટલે પ્રતિક્રમણ કરવાને લાયક દાષાનું સ્વરૂપ, તેમ જ પ્રતિક્રમણ શળ્દના પર્યાયવાચક શળ્દોનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે પ્રતિક્રમણ વગેરે ૮ શળ્દોના નિક્ષેપા અને અધ્વ વગેરેના ૬ નિક્ષેપા દેશાંત સાથે જણાવતાં અધિક માસને અંગે આંબાને આપેલા ઉપાલંભ (ઠપકા)ની ખીના કહી છે. પછી જણાવ્યું છે કે આલાચના કરવાથી આરાધના થાય છે, માટે અજ્ઞાનાદિ કારણે લાગેલા દાષા યુરુ મહારાજને જરૂર સરલ ભાવે જણાવવા જોઈએ અને તે દાષોની શુદ્ધિને માટે તેમના કહ્યા મુજબ પ્રાયશ્વિત્તાદિ જરૂર કરવાં જોઈએ.

આ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવીને અનુક્રમે પાંચ પ્રતિક્રમણાનું સ્વરૂપ, અને ભેદાદિ સહિત અનશનનું સ્વરૂપ તથા મહાશ્રતાનું સ્વરૂપ તેમ જ ભાવપ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. જે મિચ્યાત્વાદિ દાષોના અથવા તેવા દાષવાળા સંસારના ત્યાગ કરવા તે ભાવપ્રતિક્રમણ કહેવાય. આ હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવીને અતુક્રમે (૧) 'चत्तारि मंगलं ' सूत्र (२) ' चत्तारि लोगुत्तमा 'सूत्र, (३) ' चत्तारि सरणं 'सूत्र, (४) ' इच्लामि पडिकामिर्च, जो मे देवसिओं ' ઇત્યાદિ સૂત્ર, આ ४ સૂત્રોના અર્થ' સમજાવીને (१) પ્રતિષિદ્ધ ( के કાર્ય' કરવાની જિનાજ્ઞા ન હોય તેવા ) કાર્ય તું કરવું. (ર) સામાયિક જિનપૂર્જાદ કાર્યો ન કરવાં, (3) અશ્રદ્ધા કરવી, (૪) વિપરીત પ્રરૂપણા કરવી. પ્રતિક્રમણ કરવાનાં આ મુખ્ય ચાર કારણા સ્પષ્ટ સમજાવ્યાં છે. પછી અનુક્રમે ૧. ઇચ્છામિ પહિક્રમિઉં૦, ઇરિયા૦, વગેરે સુત્રના અર્થ કહીને પગામ સજઝાયના અર્થ વિસ્તારથી સમજવ્યા છે. તેમાં અતુક્રમે અતિક્રમ વ્યતિક્રમ અતિચાર અનાચારતું સ્વરૂપ, અને ત્રણ મુપ્તિના અને ત્રણ દંડના દેષ્ટાંતા, તથા ત્રણ ગારવના વર્ણનમાં મંગ્વાચાર્યનું દેષ્ટાંત, તેમ જ જ્ઞાનાદિની પ્રત્યનીકતા વગેરેનું વર્ણન કરી વિકથાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી વર્ણવ્યું છે. અહી શ્રમણસૂત્રના વિવરણમાં ચાર ધ્યાનનું સ્વરૂપ જણાવતાં 'ધ્યાનશતક ર વર્ણવ્યુ' છે. તેમાં શરૂઆતમાં મંગલ અને પ્રતિજ્ઞાની બીના કહીને અનુક્રમે ગાગીશ્વરનુ સ્વરૂપ, તથા ધ્યાનનું ને ચિત્તભાવના, અનુપ્રેક્ષા, ચિંતાનાં લક્ષણા તેમ જ સ્વરૂપ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે ધ્યાનની સ્થિતિ તેમ જ ચિંતામાં અને ધ્યાનમાં તફાવત, અને ધ્યાન સંતાન (ધ્યાન સંતતિ-ધ્યાનની ધારા)નુ

સ્વરૂપ, તથા ધ્યાનના ભેટા, તેનું ફ્રેલ વગેરે ષ્યીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. ત્યાર પછી સંસારતે વધારતાર આત્ત<sup>દ</sup>ધાતના ભેટા, અને પ્રશસ્ત આલંભનાને સેવનાર મુનિમાં તેના અભાવ, તથા તેના (આત્ત<sup>લ</sup>યાનના) સ્વામી કહીને જણાવ્યું છે કે આ આત્ત<sup>લ</sup>-ધ્યાન સંસારમાં રઝળાવનારું અને લેશ્યાનું નિમિત્ત કારણ છે. પછી રીદ્ર ધ્યાનના ભેટા, સ્વામી વગેરે બીના કહીને ધર્મધ્યાનનું સ્વરૂપ વર્જુવતાં તેની ભાવના અને તેને લાયક દેશ, કાલ તથા આસન, તેમ જ આલંખન વગેરેનું સ્વરૂપ કહીને ધર્મધ્યાનના ધ્યાતા. ધ્યાન કરવા લાયક પદાર્થ અને અનુપ્રેક્ષા, તથા ‡લ તેમ જ તેની પ્રશસ્ત લેશ્યામાં નિમિત્તતા વગેરે હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ક્રમસર જ્ઞાનાદિની ભાવના અને ધર્મધ્યાનના સ્થાન, કાલ, આસન, તથા તેનાં વાચના વગેરે આલંખના. તેમ જ આજ્ઞાવિચય, વિપાર્કાવચય વગેરે ૪ ભેઢા વર્ણવતાં રાગાદિથી થતા ગેરલાભ, અને કર્મ-પ્રદેશાદિના વિચાર, તથા લાેકના સ્વરૂપની વિચારણા (તેમાં ઊર્ધ્વ લાેકાદિનાં લક્ષણ સંસ્થાન વગેરે) તેમ જ જીવનાં લક્ષણ વગેરે વિસ્તારથી જણાવ્યાં છે. પછી કહ્યું છે કે વતની સાધના ૩૫ વહાણથી સંસાર સમુદ્રને તરી શકાય છે. આવું જે વિચારવું તે પણ એક પ્રકારનું ધર્મધ્યાન જ છે. ક્યાયાદિના ક્ષય કે ઉપશમ કરનારા જીવા ધર્મ-ધ્યાનના સ્વામી (ધ્યાતા) અને પૂર્વધરા અને કેવલી ભગવંતા શુકલ ધ્યાનના સ્વામી જાણવા. ધ્યાન પૂરું થાય. ત્યારે ભાર ભાવના ભાવવી જોઈ એ. તેમ જ દઢ શ્રદ્ધા વગેરે ગુણા જોઇને ધર્મધ્યાનાદિના નિર્ણય થઇ શકે છે, તેથી ધર્મધ્યાનાદિનાં શ્રદ્ધા વગેરે લિંગ (ચિદ્ધ) કહ્યાં છે. આ તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાવીને કહ્યું કે શુકલ ધ્યાનનાં ક્ષમા વગેરે આલં ખેતા છે, અહિંસા વગેરે લિંગ (ચિદ્ધ) છે, અને કેવલી ભગવંતને શક્લધ્યાનના છેલા બે લેદા ધ્યાવવાના ભાકી છે. આ બીના સ્પષ્ટ સમજાવી શેરા-નિરાધ, અને આશ્રવદ્વારાદિની અનુપ્રેક્ષા તથા શુકલલેરયાનું સ્વરૂપ, તેમ જ ધર્માધ્યાનનાં અને શુકલધ્યાનનાં ફેલા વિસ્તારથી વર્ણવ્યાં છે. આ રીતે ધ્યાનશતકના સાક્ષિય્ત પરિચય પૂરા થયા.

ઘ્યાનશતક પૂરું થયા બાદ કમસર પાંચ કિયાનું ને શબ્દાદિ પાંચ કામગુણાનું વર્ણન કરીને ધર્યાસમિતિ વગેરે પાંચે સમિતિનું સ્વરૂપ દર્શાંતા આપીન વિસ્તારથી સમજવ્યું છે. પછી નિયું ક્તિકાર શ્રી ભદ્રબાહુ સ્વામી મહારાજે પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિનું સ્વરૂપ જણાવતાં સાધુ સાધ્વી કાલધમે પામે ત્યારે તે વખતે કરવા લાયક વિધિ અને પ્રતિલેખના વગેરે ૧૬ દારાનું વર્ણન, તથા મહાસ્થં ડિલની પડિલેહણાનું સ્વરૂપ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુકમે (૧) ૬ જીવ નિકાયનું સ્વરૂપ જણાવી (૨) ૬ લેશ્યાનું સ્વરૂપ જણાવતાં જં પૂર્તે ખાનારા જીવાનું ને ગામને લૂંદવા નીકળેલા ૬ પુરુષાનું દૃષ્ઠાંત સમજાવ્યું છે. (૩) તે પછી છ ભય અને ૮ મદ, (૪) નવ બ્રહ્મચર્યની ગુપ્તિઓ, (૫) યતિધર્મના ૧૦ લેદા, (૬) શ્રાવકની ૧૧ પ્રતિમાઓ, (૭) ૧૨ સાધુની પ્રતિમાઓ,

(૮) ૧૩ ક્રિયાનાં સ્થાના, (૯) જીવના ૧૪ ભેટા, (૧૦) ૧૪ ગુણસ્થાનકો, (૧૧) ૧૫ પરમાધામીઓ, (૧૨) સૂત્રકૃતાંગનાં ૧૬ અધ્યયના, (૧૩) સંયમના ૧૭ ભેદા, (૧૪) અ**પ્રદા** (મૈશુન )ના ૧૮ ભેદા, (૧૫) જ્ઞાતાસૂત્રનાં ૧૯ અધ્યયના, (૧૬) અસમાધિનાં ર૦ કારણેક, (૧૭) એ રીતે કર શબલદાધાતું વર્ણન, (૧૮) રર પરીષહો, (૧૯) સૂત્ર-કૃતાંગનાં પુંડરીક અધ્યયન વગેરે ર૩ અધ્યયના, (ર૦) ર૪ તીર્થ'કરાે, (ર૧) પાંચ મહાવ્રતાની ૨૫ ભાવનાઓ, (૨૨) દશાશ્રુતસ્ક ધાદિના ૨૬ ઉદ્દેશાઓ, (૨૩) સાધુના રહ ગુણા, (૨૪) આચાર પ્રકલ્પ (નિશીથ સૂત્ર)ના ૨૮ ઉદ્દેશાએા, (૨૫) રહ પાપ-શ્રુતના લોકા, (ર૬) માહનીયનાં ૩૦ સ્થાના (કારણા) (ર૭) એ રીતે સિદ્ધ ભગવંતના 3૧ ગુણા, આ તમામ પદાર્થાનું સ્વરૂપ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી આલાચના વગેરે કર ધાગસં**ગહ**નું વર્ણન કરતાં અકન, દઢમિત્ર, ધર્મધાષ વગેરેનાં દેષ્યાંતા જણાવ્યાં છે. અહીં શિક્ષાના વર્ણનમાં શ્રીસ્થૂલિભદ્રજીનું દેષ્યાંત કહ્યું છે. અને ચ્યાજ<sup>િ</sup>વ (સરલ**તા) ગુ**હ્યુના વર્હ્યુનમાં અ'ગૠુષિતું, તથા સમ્યફ્રત્વ ગુણના વર્ણુનમાં વિમલ અને પ્રભાકરનાં દૃષ્ટાંતા જણાવ્યાં છે. તેમજ સુવ્રત ૠધિતું દૃષ્ટાંત આપીને સમાધિતું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. અને વારત્રક ઋધિના દેષ્ઠાંતે સંવેગ ગુણતું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તથા ન દેશીનું દેષ્ટાંત આપીને સંવરભાવનું વર્ણન કર્યું છે. તેમ જ દેવલાસુતનું દેષ્ટાંત આપીને વૈરાગ્યનું સ્વરૂપ સમજવ્યું છે. વળી કારોત્સર્ગના વર્ણનમાં પ્રત્યેક **સુદ્ધોનાં દેષ્ટાંતા કહ્યાં છે. અહીં સરલ**તાના ગુણા, અને વક્રતાના દાધા વગેરે ભીના કહીને છેવટે મર્દેવી માતાનું દેષ્ટાંત આપીને આરાધનાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી વર્ણ વ્યું છે. પછી 33 આશાતના (અસ્દ્રિંતની આશાતના વગેરે)નું સ્વરૂપ જણાવીને કહ્યું છે કે અન્યધર્મી<sup>¢</sup>એામાંના કેટલાએક અન્ય ધર્મી<sup>¢</sup>એા એમ માને છે કે પ્રક્રાએ લાકને બનાવ્યા છે, અથવા પ્રકૃતિ - પુરૂષરૂપ લાક છે. આ પરમતનું ખંડન કરીને શ્રીજિનેદ્વર દેવે લાકનું જેવું સ્વરૂપ વર્ણ<sup>દ</sup>વ્યું છે, તે દુંકામાં સ્પષ્ટ સમજવ્યું છે. તથા અ'તે શ્રુતજ્ઞાનની વ્યાવિદ્ધ વગેરે ૧૪ આશાતનાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી વર્ણ'વ્યું છે. પછી અસ્વા<sup>દ</sup>યાય ( અ**સજ્ઝાય** )ની ખીના વર્ણવતાં તેના પાંચ **લેદા**, અને દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવથી ત્યાગ કરવા લાયક મહિકા ( ધૂમસ ) સચિત્ત રજ વગેરેની બીના, ઉપનય (ઘટના) સાથે પાંચ પુરૂષાનું દેપ્ટાંત કર્કને સમજાવીને ક્રમસર મહિકાદિનું સ્વરૂપ, અને જ્યારે સંયમને ખલેલ પહેાંચાડનારી અસજ્ઝાય હોય, ત્યારે પાલવા લાયક યતના ( જયણા )નું સ્વરૂપ સમજાવીને પાંશુ વગેરેનું સ્વરૂપ અને ચૈત્ર માસની એાળીના અસ્વાધ્યાયની તથા કાર્યાત્સગ<sup>°</sup>ની ખીના તેમજ ગ'ધવ<sup>°</sup> નગરાદિ રૂપ ' સાદિવ્ય ' અસ્વાધ્યાયની હકીકત વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી શ્રહણની અસજઝાયના કાલ, અને અકાલે સજઝાય કરવાથી થતા દાવો ( તુકસાન ), તથા મૃતકની તેમ જ લાહીની અસજ્ઝાયના કાલ વગેરે બીના વિસ્તારથી જણાવી છે. પછી જમીન ઉપર પડતાં ઇંડ ફૂટે તાે તે વખતે કરવા લાયક વિધિ

અને પ્રમાણથી અસજ્ઝાયની સિદ્ધિ (સાબિતી), તથા જરાયુની 3 પોરૂષી (3 પહેાર) અસજ્ઝાય, તેમ જ લાહીના સ્પર્શ થતાં અસજ્ઝાયના કાલ વગેરે બીના સ્પષ્ટ વર્ષુવી છે. પછી ઋતુ (માસિક)ની અસજ્ઝાય 3 દિવસ કહીને મનુષ્યના રુધિરાદિની ને જન્મ મરણની તથા દાંત–હાડકાં વગેરેની અસજ્ઝાયનું પ્રમાણ તેમજ મૃતકને લઈ જવાના વિધિ વગેરે બીના ક્રમસર સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે કાલગ્રહણના વિધિ જણાવતાં કાલપ્રતિલેખનાનું સ્વરૂપ અને કાલગ્રહી સુનિના ગુણા, તથા સજ્ઝાય પઢાવવાના વિધિ, તેમજ ઉદકાદિની અસજ્ઝાયનું પ્રમાણ વગેરે હકીકત વિસ્તારથી વર્ષુવી છે. પછી કાલ- મહણ લેવાના સમયે તારા જોવાની બીના અને કાલગ્રહણના કાલનું પ્રમાણ, તથા કાલગ્રહણ લેવામાં ભૂલ થતાં નવ વાર લેવાની બીના, વગેરે હકીકત વિસ્તારથી સમજાવીને પ્રવચનનું ને શ્રદ્ધાનાદિનું વર્ષુન કરીને અસંયમાદિને તજવાની હકીકત વિસ્તારથી કહી છે. અંતે સુનિવંદન સૂત્ર (અડ્ડાઇજ્જેસુ સૂત્ર)ના અર્થ સમજાવતાં ૧૮૦૦૦ શીલાંગાની બીના અને સર્વ જવાને ખમાવવાની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. આ રીતે પ્રતિક્રમણ–અધ્યયનના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

### પ. પાંચમાં કાયાત્સર્ગ અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં પ્રાયશ્ચિત્તના કશ લોકોનું સ્વરૂપ ઘણ (ગૂમડાં; ઘા )નું દર્ણાત આપીતે સમજાવ્યું છે. પછી કાધાત્સર્ગ શબ્દના નિક્ષેપા અને પર્યાયવાચક શબ્દા વગેરે ૧૧ હારાતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહીને કાર્યાત્સર્ગ પદમાંના કાય શબ્દના અને ઉત્સર્ગ શબ્દના નિક્ષેપાતું વર્ણન કરતાં જણાવ્યું છે કે તૈજસ કામ'ણ શરીર એ ગતિકાય કહ્યુવાય, અને જીવનિકાય એ નિકાયકાય કહેવાય. આ પ્રસંગે દ્રવ્યકાયને અંગે જરૂરી ચર્ચા કરીને કહ્યું છે કે જે પદાર્થીના સમુદાય તે પર્યાયકાય કહેવાય, અને જે કાવડ (જે રાળીના આકારે હોય છે) તે ભારકાય કહેવાય. આ હકીકત વસ્તારથી જણાવીને અતુક્રમે કાયશબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દ્રા અને ઉત્સર્ગ શબ્દમાં નિક્ષેપાના વિચારા. તથા કારાત્મર્ગના ગુણા (તે કરવાથી થતા લાભ), તેમ જ ધ્યાનનું લક્ષણ અને ફલ તથા ઘ્યાનનું સ્થાન વગેરેનું વર્ણન વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે ભાંગિક શ્રુતમાં ત્રણ પ્રકારના ધ્યાનતું સ્વરૂપ, અને ધ્યાનમાં તથા ચિત્તમાં તફાવત વગેરે હકીકત સ્પષ્ટ समकावीने 'इच्छामि ठामि काउस्सम्मं, तस्म उत्तरीकरणेणं, अन्नत्थ०' स्था सुत्रेशना विवरूष्णां દિવસમાં લાગેલા અતિચારાની ચિંતવના અને મિથ્યાદુષ્કૃત શબ્દના અક્ષરાર્થ, તથા હત્તર પ્રાયશ્ચિત્તાદિની વ્યાખ્યા, તેમજ ઉચ્છવાસાદિને નહિ રાકવાની બીના વગેરેતું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી વાત નિસર્ગાંદિ કારણે કરવા લાયક જયણાની ખીના અને અગ્નિ વગેરેના આગારાતું સ્વરૂપ, તથા સૂર્યના પ્રકાશવાળા સ્થલે ભૂમીને પૂછને યાગ્ય કાલે કાઉસ્સગ્ગ કરવાના તેમ જ પ્રતિક્રમણના વિધિ જણાવીને 'सब्बलोए अरिह तं क' સૂત્રના અને યુતરતવ (पुक्खरवरदीवड्ड) સૂત્રના તથા સિદ્ધસ્તવ (सिद्धाण बुध्धाण) સૂત્રના, તેમ જ શ્રી વર્ધમાન સ્વામીની ત્રણ થાયા ( नमें इस्तु वर्धमानाय) ના અર્ધ સમજાવ્યા છે. પછી અનુક્રમે ક માસી તપ ચિંતવવાના વિધિ અને ખામણાં કરવાના પ્રસંગે ગુરુ મહારાજ જે વચના કહે, તેની બીના તથા ક્ષામણા સૂત્રના અર્ધ, તેમ જ પાક્ષિક ક્ષામણાના સૂત્રોના અર્ધ વગેરે હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવીને ચામાસી પ્રતિક્રમણાદિમાં ક્ષેત્ર દેવતાના કાયાત્સર્ગાદિનું સ્વરૂપ અને દેવસિકાદિ પ્રતિક્રમણાના કાયાત્સર્ગાદિનું સ્વરૂપ અને દેવસિકાદિ પ્રતિક્રમણાના કાયાત્સર્ગાદિનું સ્વરૂપ અને દેવસિકાદિ પ્રતિક્રમણાના કાયાત્સર્ગનું પ્રમાણ તથા કાઉસ્સગ્ગ કરવાનાં કારણા, તેમજ ઉચ્છ્રવાસનું સ્વરૂપ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી કમસર કાઉસ્સગ્ગ કરવાના વિધિ, અને કાઉસ્સગ્ગ કરતાં તજવાના ( નહિ લગાડવાના ) ૧૯ દાષાનું વર્ણન કરતાં જણાવ્યું છે કે શત્રુમાં ને મિત્રમાં સમતાભાવને ધારણ કરનાર અને ઉપસર્ગને સહન કરનાર ભવ્ય છવ શુદ્ધ કાઉસ્સગ્ગ કરી શકે છે. આ વાત સુભદ્રા સાધ્યા વગેરેનાં દેષ્ટાંત આપીને સ્પષ્ટ સમનજાવી છે. પછી કાઉસ્સગ્ગના પ્રતાપે થતા કર્મનાશની બીના જણાવતાં કરવત અને તેનાથી વહેરાતા લાકડાનું દ્રશ્રાંત કહીને છેવટે કાચાત્સર્ગમાં ભાવવા લાયક ભાવનાનું વર્ણન કર્યું છે. અહીં કાચાત્સર્ગ અધ્યનનો દ્રંક પરિચય પૂરા થયા.

# શ્રી પ્રત્યાખ્યાન અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં (૧) પ્રત્યાખ્યાન, (૨) પ્રત્યાખ્યાનને કરનાર છવ, (૩) જેનુ પ્રત્યાખ્યાન કરવાનું છે તે પ્રત્યાખ્યેય પદાર્થો. આ ત્રશેનું સ્વરૂપ જણાવીને (૧) પર્ષદા (૨) કહેવાના વિધિ, (૩) અને ફ્લ સ્વરૂપ દ્વારાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી પ્રત્યાખ્યાન શબ્દના દ નિક્ષેપાનું સ્વરૂપ જણાવવાના પ્રસંગ રાજપુત્રીનું દર્શાંત તથા મૂલ ગુણાનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે શ્રાવકના ભેદા, અને અણુક્રતાના ભાંગા, તથા અતિચાર સહિત સમ્યક્તવના આલાવાનું વર્ણન કરતાં કાર્ત્તિ કરાન શરૂ વગેરેનાં દર્શાંતા કહ્યાં છે. અને અતિચારાનું સ્વરૂપ જણાવતાં દુર્ગ ધિકા નારી વગેરેનાં દર્શાંતા કહ્યાં છે. પછી શ્રાવકનાં ભાર વગેરનાં અતિચાર સહિત પાંચ અણુવતાનું સ્વરૂપ કોંકણ દેશના વાણિયા, પરિવાજક, ગાષ્ઠી શ્રાવક, વગેરેનાં દર્શાંતા આપીને સ્પષ્ટ સમજાવીને અનુક્રમે ત્રણ ગુણવતાનું, અને ચાર શિક્ષાવતાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. તેમાં દરેક વતના અતિચારાની ખીના અને કર્માદાનાની ખીના તથા અણુવતાદિના કાલ, તેમ જ સમ્યકત્વના ભેદા અને શ્રાવકની ૧૧ પ્રતિમાનું તથા સંલેખનાના અતિચારાનું વર્ણન પણ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. આ રીતે શ્રાવકના મૂલ

ગુણાતું વર્ણન કરીને ઉત્તર ગુણાતું વર્ણન કરતાં પ્રત્યાખ્યાનના (૧) અનાગત પ્રત્યા-ખ્યાન, (૨) અતિકાંત પ્રત્યાખ્યાન વગેરે ૧૦ ભેદાતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવતાં કહીં છે કે જે અંગુષ્ઠ પ્રત્યાખ્યાન, મુષ્ટિ પ્રત્યાખ્યાન વગેરે પ્રત્યાખ્યાના તે સંકેત પ્રત્યા-ખ્યાન કહેવાય અને જે પૌરૂષી વગેરેનાં પ્રત્યાખ્યાના તે અદ્ભા પ્રત્યાખ્યાન કહેવાય.

આ તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાવીને કુ શુદ્ધિનું અને શ્રદ્ધાન વગેરેનું સ્વરૂપ તથા નાકારશીના પ્રત્યાખ્યાનનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. પછી કહ્યું છે કે શબ્દ કરતાં મનના ભાવ એ વધારે પ્રમાણભૂત ગણાય છે. એટલે પ્રત્યાખ્યાન લેતાં તે લેનારના મનમાં જે પ્રત્યાખ્યાન લેવાની ભાવના હોય, તે જ પ્રત્યાખ્યાન તેણે લીધું કહેવાય. અશ્રવણ (નહિ સાંભળવું) વગેરે કારણામાંના કાર્ક પણ કારણથી પ્રત્યાખ્યાનના દેનારા શ્રી સુરું મહારાજ વગેરે કદાચ બીજું પ્રત્યાખ્યાન આપે, તા પણ પ્રત્યાખ્યાનના લેનાશ્ને તે કરવાનું હૈાય જ નહિ. કારણ કે તે આપેલા પ્રત્યાખ્યાનને કરવાની ભાવના જ પ્રત્યાખ્યાન લેનાર ભવ્ય જીવના મનમાં વર્ત્તાની નથી. માટે જ પ્રત્યાખ્યાન ભાષ્યમાં **શ દેવે-द्रसूरि भद्धाराके ५६। छे डे ''** उबओगित्थ पमाणं, न पमाणं बंजणच्छरणा " એઠले પ્રત્યાખ્યાનને લેનારા ભવ્ય જીવાના ઉપયાગ એ જ પ્રમાણ તરીકે ગણાય, પણ શબ્દની સ્ખલના (ફેરફારી) એ પ્રમાણભૂત (વાજમી) ગણાય જ નહિ. આ હકીકત વિસ્તારથી કહીને १ फासियं, २ पाछियं, ३ मोहियं, ४ तीरियं, ५ किड्रियं, ६ आराहियं, અષ ६ પદાના સ્પષ્ઠાર્થ સમજાવ્યા છે. પછી અનુક્રમે પ્રત્યાખ્યાનનું કેલ (સ્પાશ્રવ દ્વારાને રાેકવા વગેરેથી માંડીને અતે માક્ષરૂપ ફલ) અને પ્રત્યાખ્યાનના આગારાની ખીના તથા પૌરુષી (પારસી)ના અને એકાશન (એકાસણાં)ના પ્રત્યાખ્યાનનું સ્વરૂપ તેમ જ વિકૃતિ (વિગર્ધ)ના, તથા અભિમહના ભેંદા વગેરે હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવીને વિગર્ધના પ્રત્યાખ્યાનમાં આવતા આઠ અને નવ આગારાનું સ્થાન (એટલે આઠ આગારા ક્યારે બાલાય ? ને નવ આગારા કયારે બાલાય ? આ હકીકત ) અને નીવી (નિર્વિકૃતિક )ના પ્રત્યાખ્યાનનું સ્વરૂપ તથા આય'અલના ભેઢા, તેમ જ નીવિયાતા વગેરેના ને પારિષ્ઠા-પનિકાના વિચાર વગેરેનું વર્જાન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી અનુક્રમે પારિષ્ઠાપનિકા ( પરઠવવા લાયક પદાર્થીને પરઠવવા )ના વિધિ, અને પ્રત્યાપ્યાનને લેનારા જીવા અને આપનારા ગુરુમહારાજ વગેરે ખંને પ્રત્યાખ્યાનના સ્વરૂપના જાણકાર હેાય તા પ્રત્યાખ્યાનના લેનાર જીવતું પ્રત્યાખ્યાન શુદ્ધ કહેવાય છે. અહીં પ્રત્યાખ્યાનના હ્યેનાર છવ જાણકાર ન હોય, પણ દેનાર ગુરુ વગેરે જાણકાર હોય. આ બીજો ભાંગા જાણવા. તથા દેનાર ગુરુ વગેરે જાણકાર ન હાય, પણ લેનાર છવ જાણકાર હ્યાય. આ ત્રીજો ભાંગા જાણવા. તેમ જ લેનાર અને દેનાર, અંને જાણકાર ન હાય. આ ચાથા ભાંગા જાણવા. આ રીતે પ્રત્યાખ્યાનના લેનારની ને દેનારની ચઉભંગી સ્પષ્ઠ સમજાવીને પ્રત્યાખ્યાનના કરનારતું ને દેનાર ગુરુ મહારાજ વગેરેતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. પછી ક્રમસર પ્રત્યાખ્યેય ( દ્રવ્યથી પ્રત્યાખ્યાન કરવા લાયક અશન વગેરે, અને ભાવથી મિથ્યાત્વ વગેરે)નું સ્વરૂપ, અને પર્પદાના (૧) ઉપસ્થિત પર્પદા, (૨) વિનીત પર્પદા, (૩) અવ્યાક્ષિપ્ત પર્પદા, (૪) ઉપયુક્ત પર્પદા. આ ચાર ભેદાનું સ્વરૂપ, તથા આજ્ઞાથી માનવા લાયક 'આજ્ઞાશાહ્યા' પદાર્થની તેમ જ દર્ષ્યાં તથી જાણવા લાયક પદાર્થની બીના સમજાવીને ધિમ્મલનું અને દામજ્ઞકનું દર્ષ્યાંત આપીને પ્રત્યાખ્યાનના ક્લનું વર્ણન કરતાં તેનું આંતિમ કલ-માક્ષ મળે એમ કહ્યું છે. છેવટે જ્ઞાનનયની અને ક્રિયાનયની ચર્ચા જણાવીને સમજાવ્યું છે કે પરમ ઉદ્યાસથી જ્ઞાન ક્રિયાના સાત્ત્વિક આરાધક એવા જે આત્મા તે જ સાધુ કહેવાય.

ા શ્રી આવશ્યક સુત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા ા

S S

ા શ્રી જેન પ્રવચન કિરણાવલીના ખાવીશમાં પ્રકાશ પૂર્ણ થયા ા

**5 5 5** 

### ા ત્રેવીશમાે મકાશ ≀ા

ા શ્રી એાઘ નિર્યું ક્તિના ટ્વંક પરિચયા

#### ।। आर्थी ।।

सामग्णा मुणिचरिया, सत्ति हारेहि जोइ वण्णता ।।

सा भइबाहुरइया, विण्णेया कोहनिज्जुत्ती ।। १७२ ।।

तीए परिचयलेसं, वृच्छं ओहेण समणदिणचरिया ।।

बुत्ता सामण्णत्थो, इहोहसदो तहेवेसा ।। १७३ ।।

अत्थि पसामावस्सय-णिज्जुत्तीय जाओ तयत्थुत्ती ।।

संखित्तत्थण्णत्थोऽ-वि भासिओ पुन्चिवरगुरुणा ।। १७४ ।।

चरण-करण-पिडलेहण-पिडोबिहणाययणचायपिडसेवा ।।

आलोयणा विसुद्धी, एईए भासचुण्णीओ ।। १७५ ।।

चरण करणाणुओग-प्याहण्णीममीइ जेण चरणत्थं ।।

अणुओगतिगं समणो-वयारिणी ओहणिज्जुत्ती ।। १७६ ।।

રાખ્દાર્થ — હવે હું આ શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના ત્રેવીરામા પ્રકાશમાં શ્રી એાઘ નિર્યુ ક્તિના પરિચય દ્રંકામાં કહીશ, જે (નિર્યુ ક્તિ)માં પ્રતિલેખન (વસાદિની પહિલેહણા) દ્વાર વગેરે સાત દ્વારાનું વર્ણન કરવા પૂર્વ ક સુનિચર્યા (શ્રમણજીવનના નયમા; સુનિધમ) સામાન્યથી જણાવી છે, તે એાઘનિર્યુ ક્તિ કહેવાય. ચૌદપૂર્વી શ્રી ભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે આ (એાઘનિર્યુ ક્તિ)ની રચના કરી છે. આ શ્રીએાઘનિર્યુ ક્તિને અંગ જાણવા જેવી બીજી બીના એ પણ છે કે અહીં એાઘથી એટલે સામાન્યથી સાધુસાઘીની દિનચર્યાનું વર્ણન કર્યું છે, તેથી પણ એાઘનિર્ય ક્તિ કહેવાય છે. એાઘ શબ્દના સામાન્ય અર્થ થાય છે. તથા અહીં શ્રીભદ્રભાહુસ્વામીએ આવશ્યકનિર્યુ ક્તિમાં કહેલી અને ન કહેલી ઘણી બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. તેથી આ એાઘનિર્યુ ક્તિમાં કહેલી અને ન કહેલી ઘણી બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. તેથી આ એાઘનિર્યુ ક્તિન '' સંક્ષિપ્ત આવશ્યકનિર્યુ ક્તિ '' પણ કહી શકાય. ૧૭૨–૧૭૩-૧૭૪. આ શ્રી એાઘ નિર્યુ ક્તિમાં ચરણસિત્તરીની, ને કરણસિત્તરીની બીના કહી છે. એટલે સાત દ્વારાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તે હદારાનાં નામ આ પ્રમાણે જાણવાં: (૧) પ્રતિલેખના દાર, વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તે હદારાનાં નામ આ પ્રમાણે જાણવાં: (૧) પ્રતિલેખના દાર,

(૨) પિંડહાર, (૩) ઉપધિદ્વાર, (૪) અનાયતન વજીન હાર, (૫) પ્રતિસેવા હાર, (૬) આલાચના દ્વાર. (૭) વિશુદ્ધિ દ્વાર. આ ૭ બાળતા અહીં વિસ્તારથી કહેવાની છે. આ એાઘનિયું કિતના અર્થના વિવરણરૂપ સાધના ખે છે. (૧) ભાષ્ય, (૨) શ્રૂર્ણિ. તેમાં આવું ભાષ્ય સપૂર્ણ મળી શકતું નથી. તેની કેટલીક ગાથાએ અણસમજી લેખકાકિએ નિયું ક્તિમાં ભેળવી દીધી છે. ચૂર્ણિ છે ખરી, પણ તે છપાઈ નથી. ૧૭૫. આ શ્રી એાલનિયું ક્તિમાં ચારિત્રની ખીના અને ચારિત્રને ટકાવનારાં તથા વધારનારાં. તેમ જ નિર્મલ બનાવનારાં સાધનાની બીના વધારે વિસ્તારથી કહી છે. તેથી તે ( એાલ નિયું ક્તિ ) ચરણ કરણાનું યાગને વર્ણવનારી છે, એમ ખુશીથી કહી શકાય. યાદ રાખવું જોઈએ કે ધર્મ કથાનુધાગ, ગણિતાનુધાગ, અને કલ્યાનુધાગ ચરણકરણાનુધાગને જ પાષનારા છે. માટે ચારે અનુધાગામાં પહેલા ચરણકરણાનુધાગ કહ્યો છે. કારણ કે માક્ષ-માર્ગની આરાધનામાં ચારિત્રની જ મુખ્યતા છે. તેથી ચરણકરણાનુધાગની કહેલી મહત્તા (માટાઇ) વાજળી જ છે. ઢુંકામાં એમ જરૂર કહી શકાય કે સાધુ સાધ્વીએાને ખહુ જ ઉપકાર કરતારી આ શ્રી ઓર્ઘાનર્યું ક્તિ છે. શ્રીગુરુ મહારાજ વગેરે ગીતાર્થ મહા-પુરુષોએ તવા સાધુઓને આ શ્રી એાઘનિર્ધુક્તિ જરૂર ભણાવવી જોઈએ. આ એાઘ-નિયુક્તિના અલ્યાસ કરતારા મુનિઓ વગેરે માક્ષમાર્ગની આરાધના જરૂર કરી શકે છે. અને શ્રીઆવશ્યકનિર્યુક્તિના યથાર્થ અર્થ પણ જરૂર સમજી શકે છે. ૧૭૬.

મ્પષ્ટાર્થ—આ શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના ત્રેવીસમા પ્રકાશમાં શ્રી આંઘ નિયું કિતના પરિચય દૂં કામાં જણાવું છું. જેમ આવરયકસૂત્રમાં સામાચારીનું વર્ણન કર્યું છે, તેમ અહીં પણ સાધુ—સાધ્વીની સમાચારીનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે, તેથી આવશ્યકસૂત્રની નિર્યું કિતની સાથે એાઘનિર્યું કિતના વધારે સંબંધ છે. માટે જ અહીં આવશ્યકસૂત્રના પરિચય દૂં કામાં જણાવીને એાઘનિર્યું કિતના પરિચય દું કામાં જણાવેલા ઉચિત ગણાય છે. સંયમરૂપ ઝાડનાં મૂળિયાં જેવી એાઘનિર્યું કિતના પરિચય દું કામાં જણાવેલા ઉચિત ગણાય છે. સંયમરૂપ ઝાડનાં મૂળિયાં જેવી એાઘનિર્યું કિતના શું સ્ત્ર રૂપ નહિ છતાં પણ મૂલ સૂત્ર તરીકે પરમ ગીતાર્થ મહાપુરુષાના વચનથી ગણાય એ વાજબી જ છે. અહીં શરૂઆતમાં શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામીએ શ્રીઅરિ-હંત ભગવંત વગેરને નમસ્કાર કરીને અલ્પ અક્ષર (થે.ડા અક્ષરે) વગેરે ગુણવાળી એાઘનિર્યું કિતને કહું છું, એમ જણાવીને કમસર એાઘ શબ્દના પર્યાયવાચક ૪ શબ્દોની બીજ ગાથામાં ચરણસંપ્તિના ૭૦ ભેદા આ પ્રમાણે કહ્યા છે—(૧થી ૫) પાંચ મહાવતા, (૬થી ૧૫) સાધુધર્મના ક્ષમા, માર્લ્ય વગેરે ૧૦ ભેદા, (૧૬થી ૩૨) સંયમના ૧૭ પ્રકારો, (૩૩થી ૪૨) વૈયાવૃત્ય (વૈયાવચ્ચ) ના ૧૦ ભેદા, (૪૩થી ૫૧) બ્રહ્મચર્યની નવ ગુપ્તિઓ, (૫૨ થી ૫૪) ગાનાદિ ત્રણ ભેદા, (૫૫ થી ૬૬) બાદ્ય અલ્યંતર તપના

૬-૬ ભેદાં ગણતાં તપના ૧૨ ભેદા, (૬૭થી ૭૦) ક્રોધ, માન, માયા, લાભ રૂપ ચાર કુષાયાના ત્યાગ, આ રીતે ચર્ક્ષાસત્તરિના ૭૦ ભેદા કહીને આના ભાષ્યની ત્રીજી ગાયામાં કરણસપ્તિતિના ૭૦ ભેદા આ પ્રમાણે કહ્યા છે - (૧થી૪) પિડિવશુદ્ધિના ૪ ભેઢા, ( પથી ૯ ) ઇર્યાસમિતિ વગેરે પાંચ સમિતિએા, (૧૦ થી ૨૧ ) અનિત્ય ભાવના વગેરે ભાર ભાવના, ( રર થી ૩૩ ) સાધુને વહુન કરવા લાયક ૧૨ પ્રતિમા. ( ૩૪ થી ૩૮ ) પાંચ ઇદિયાના નિત્રહ, (૩૯ થી ૬૩) પ્રતિલેખનાના (પહિલેહણાના) સ્પ ભેટા, ( કુક થી કુક ) મનાગુપ્તિ વગેરે ત્રણ ગુપ્તિએક, ( કુંહ થી ૭૦ ) દ્રવ્યાદિ લોકે ચાર પ્રકારના અભિગ્રહો. આ પ્રમાણે ચરણસિત્તરીની આરાધના કરવામાં સંપૂર્ણ મદદ કરે છે. માટે તે ' કરણસત્તરી ' નામે એાળખાય છે. આ ખેને સિત્તરીનું વર્ણન કરીને કહ્યું છે કે ચરણ-કરણાનુયાગ વગેરે ચારે અનુયાગામાં અનુક્રમે (૧) ચરણકરણાનુયાગ (૨) ધર્મ કથાનુયાગ (૩) ગાણતાનુધાગ, (૪) કલ્લાનુધાગ, મહર્દ્ધિક (શ્રેષ્ઠ) જાણવા. ધર્મ કથાનુધાગ વગેરે ત્રણ કથાતુપાગાતું કલ ચારિત્ર છે, માટે ચારે અતુપાગામાં ચારિત્રની (ચરણકરણાતુપાગની) મહત્તા વર્જાવી છે. આ પ્રસંગે વજુની, સુવર્જીની, રૂપાની અને લોઢાની ખાલતું દર્શાત જણાવ્યું છે. આ તમામ બીના વિસ્તારથી કહીને અલ્પાક્ષર શબ્દના અને મહાથ શબ્દના સંચાગથી થતા ચાર ભાંગા, અને ચાલુ પ્રસંગે જરૂરી કપાસ વગેરેનાં દેખાંતા કહ્યાં છે. પછી અહીં ક્રમસર કહેવા લાયક પ્રતિલેખના વગેરે સાત બાબતા જણાવીને ક્રમસર પ્રતિલેખનાના પર્યાયવાચક શબ્દો, અને પહિલેહણાને કરનાર સાધુ વગેરેનું. તથા પ્રતિલેખનાતું તેમ જ પ્રતિલેખના કરવા લાયક પદાર્થીતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી વર્ણ વ્યુ છે. પછી અશિવ, દુકાળ વગેરે ૧૦ કારણાની ખીના અને અશિવકારિણીનું સ્વરૂપ જણાવતાં ત્યાગ કરવા લાયક પદાર્થાનું પણ વર્ણન કર્યું છે. પછી ગ્લાન ( માંદા ) માધને ઉદેશીને ઉદ્ધર્તાનાના વિધિ વગેરે જરૂરી હકીકત અને પૃથ્વીકાય, અપ્કાયની જયણા જણાવતાં મધુસિત્ધાદિનું સ્વરૂપ તથા પાકલેખનિકાદિનું સ્વરૂપ તેમ જ સંઘટાદિનું સ્વરૂપ જણાવવા પૂર્વ ક સંઘદાદિ પ્રમાણવાળા જલમાં ઉતરવાના વિધિ વગેરે સુનિધર્મ ન ધાષનારી હકીકતા વિસ્તારથી સમજવી છે.

પછી અનુક્રમે તેઉકાય, વાયુકાય અને વનસ્પતિરૂપ ત્રણ દ્વારાનું સ્વરૂપ જણાવતાં યતના ધર્મના ઉપદેશ આપ્યા છે. તેમાં પ્રસંગ એવી હિતશિક્ષા આપી છે કે સંયમના સાધક આત્મા છે, માટે તેવા આત્માની પહેલાં જરૂર રક્ષા કરવી જોઇ એ, અને ગાડિયા પ્રવાહ તણાવું નહિ. જેટલાં સંસારનાં કારણા છે, તેટલાં જ કારણા માક્ષનાં પણ જાણવાં. આથી કહી શકાય કે ભવનાં કારણા અને માક્ષનાં કારણા સરખાં છે. તેમ જ યતનાને (જયણાધર્મને) પાલનાર જીવ માક્ષને પામે છે, ને જયણાધર્મની વિરાધના કરનારા જીવ સંસારમાં ભમે છે. આ હકીકત વિસ્તારથી સમજવીને કહ્યું છે કે જીવ દલને જોઇને વિધિમાર્ગના અને નિષેધમાર્ગના અમલ (ઉપયાગ) કરાય છે. અને ખરી

રીતે કમ<sup>ર</sup>ભ'ધમાં જે આત્માનાં પરિણામ, તે જ સાક્ષાત્ (અન'તર) કારણ છે, તથા યતનાથી આત્મશુદ્ધિ થાય છે. તેમ જ જેના મનમાં સાચી ત્યાગધર્મની ભાવના રહેલી છે, તે આત્મા મુક્તિપદતે પામે. આ તમામ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને ગ્લાનાદિ દ્વારાનું વર્ણુંન, અને સાંભાગિકાદિને અંગે જરૂરી બીના, તથા ગ્લાનને માટે વૈદ્યને લાવવાના વિધિ તેમ જ શ્રાવક પાસેથી જરૂરી દવા વગેરે પદાર્થોને માંગવાના વિધિ વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી જિનાજ્ઞાનું ને આચાર્યની આજ્ઞાનું અને પ્રથમાલિકા-રૂપ ગાચરીનું જરૂરી વર્ષ્યુંન તથા ઉદ્દગમ દાષાદિની બીના, તેમ જ શૂન્યગૃહાદિમાં વસતિ. ( રહેવા માટે સ્થાન, ઉપાશ્રય) વગેરેને અ'ગે જરૂરી હકીકત વગેરે ખીના સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી કાઈ ગામ નગરાદિમાં બીજ વસતિ (ઉપાશ્રય) મુનિવરાને ઉતરવા-લાયક ન હોય, ત્યારે જો પા<sup>શ</sup>સ્થ વગેરેની વસતિમાં નિરુપાયે ઉતરવું પડ્યું હોય (રહેવાના પ્રસંગ આવ્યા હોય) તા તે વખતે સાચવવાના વિધિ, અને ખાસ કારણે અશિવ (ઉપદ્વવાળા) સ્થાને રહેવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતાં તે વખતે સાચવવાના વિધિ, તથા ચામાસામાં વિહાર કરવાથી લાગતા દાવાનું, તેમ જ ગીતાથ ના વિહારન અને ગીતાર્થની નિશ્રાએ કરાતા વિહારનું સ્વરૂપ વગેરે તમામ બીના વિસ્તારથી કહી છે. અહીં જણાવ્યું છે કે શ્રી તીર્થ કરે (૧) ગીતાર્થના વિદ્વાર, અને (૨) ગીતાર્થ-નિશ્ચિત મુનિવરાના વિહાર આ એ રીતે વિહાર કરવા ફરમાવ્યું છે. જે મુનિ પાત ગીતાર્થ ન હાય, ને ગીતાર્થની નિશ્રામાં (આજ્ઞામાં) ન રહેતા હાય, તે જો વિહાર કરે, તા તે વિરાધક અને છે. પછી અનુક્રમે ગચ્છવાસી આચાર્ય વગેરેનું, ને ગચ્છનિગ'ત (જેઓ ગચ્છમાં હાલ ન રહેતા હાય તેવા ) પ્રત્યેક છુદ્ધ વગેરેનું સ્વરૂપ, તથા ગચ્છવાસી મુનિવરાદિના વિહારના વિધિ, તેમ જ ક્ષેત્રની અને ઉચ્ચારભૂમિ વગેરેની પ્રત્યુપેક્ષણા (પહિલેહણા) કરવાના વિધિ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને ક્ષેત્રના વિભાગાદિના વિધિ, અને શ્રીઆચાર્યાદિ શુરુમહારાજને માટે સ્નિગ્ધ આહાર ( દૂધ, ઘી ) વગેરેને વહારવાના વિધિ, અને સ્થ હિલાદિની પ્રત્યુપેક્ષણા કરવાના વિધિ, તથા વસતિ વાપરવા માટે શય્યાતરની અનુજ્ઞા (રજા) લેવાના વિધિ, તેમ જ દ્રવ્યાનુજ્ઞાપના વગેરેનું સ્વરૂપ વગેરે તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ક્રમસર સાંકડી વસતિમાં રહેવાના વિધિ, અને પ્રા<u>ધુર્ણક (પરાણા જેવા—ચાલુ વિહાર કરતાં</u> આવેલા) મુનિઓ વસતિમાં આવતાં સાચવવાના વિધિ, તથા વિહારકાલે ઉપધિ આદિને વહન કરી (ઉપાડી) ચાલવાના વિધિ, તેમ જ વિહાર કરતાં આગળ ગયેલા કે પાછળ રહેલા સાધુઓને સાચવવાના જરૂરી વિધિ, વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

પછી ક્રમસર આગળ ગયેલા સાધુએક પાછળ રહેલા સાધુએકને ખરા રસ્તાની ખબર પડે, માટે રેખા (દાંડાથી લિસાટા) કરે તેવી સૂચના, આહાર કરીને કે વિકાલે ગામ નગરાદિમાં પ્રવેશ કરવાથી લાગતા દેશોનું વર્ણન, સંથારા કરવાનેક, ગામ

વગેરેમાંથી નીકળવાના, તેમ જ વસતિમાં પ્રવેશ કરવાના વિધિ, ને ખુલ્લા મકાનમાં સ્ક્રેવાના વિધિ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે મુનિવરાદિને જીદી જીદી વસ-તિમાં રહેવાના વિધિ અને વસતિ વગેરેને મેળવ્યા પછી ગુરુમહારાજ વગેરે વડીલાને જણાવવાના વિધિ, તથા સાધર્મિકાની સાથે રહેવાના, તેમ જ ત્રણ દિવસ સુધી પરાેણા સાધુઓને સાચવવાના વિધિ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે સાંકડી વસતિમાં, વિશાલ વસતિમાં ને પ્રમાણાપેત વસતિમાં સંચારા કરવાની તથા નીકળવાની વિધિ તેમ જ તેમાં તે ત્રણે પ્રકારની વસતિમાં સાચવવા લાયક યતનાની ખીના વિસ્તા-રથી સમજાવી છે. પછી ક્રમસર બગીચામાં ઉતરેલા મુનિવરાને સાચવવાના વિધિ અને મામ વગેરેમાં પ્રવેશ કરતાં શકુન જોવાના વિધિ, તથા સ્થાપનાકુલનું વર્ણન તેમ જ શ્રી આચાર્યને ઘરદહેરાસરે વંદન કરવા જતાં સાચવવાના વિધિ, વગેરે હકીકતા વિસ્તારથી કહી છે. પછી વૈયાવચ્ચના કરનારા મુનિતું સ્વરૂપ અને શ્રાદ્ધકુલમાં દ્રવ્ય (અશન વગેરેના) પ્રમાણાદિને જાણવાના વિધિ, તથા ચુરુની આજ્ઞા લઇને ખીજે ગામ જવાના વિધિ, તેમ જ પ્રથમાલિકાદિના વિધિ વગેરે પદાર્થોનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી જણાવ્યું છે કે કેવલજ્ઞાની જે ઉપધિ વગેરેને નાના છવા ચાંઠયા હાય તેવી ઉપધિની જ પહિલેહણા કરે, પણ છદ્મસ્થ જવાને તા ઉપધિ વગેરે જીવસંસક્ત હાય કે ન હાય, તા પણ શ્રી જિને ધરદેવની આજ્ઞા છે કે સવારે અને સાંજે જરૂર વસ્ત્રાદિની પ્રતિલેખના (પડિલેહણ) કરવી જ જોઈએ. કારણ કે તેઓ હક્ષસ્થ છે તેમ જ કેવલી ભાગવંતા નાની જવાતને કેવલજ્ઞાનથી જાણે છે. પણ ઇદ્મસ્થ જીવા બહુ જ ઝીણા જંતુઓને જાણી શકતા નથી. આમાંથી સમજવાનું એ મળે છે કે કેવલગ્રાની કેવલગ્રાનથી એમ જાણ કે મારી ઉપધિ વગરેને જીવાત લાગી છે, (ચાંટી છે), તા તે જરૂર પહિલેહણા કરે ને એમ જાણે કે જીવાત વગેરે લાગી નથી, તાે એમને પહિલેહણા કરવાની જરૂરિયાત નથી. અર્થાત્ ન કરે. આ તમામ ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને દ્રવ્યથી તે ભાવથી પ્રત્યુપેકાણાતું સ્વરૂપ, અને કાઉસ્સગ્ગ કરવાની તથા સંડાસાદિ વિધિ સાચવીને શ્રી ગુરુમહારાજાદિની પાસે બેસવાના વિધિ, તેમ જ પહેલાં જોઈને પુંજને ઉપકરણાદિને ગ્રહણ કરવાના મૂકવાના વિધિ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. તે પ્રસંગ જણાવ્યું છે કે મુનિ અધ્વા (લાંબા વિહાર) અને આગાઢ માંદગી વગેરે કારણા સિવાય દિવસે સૂવે નહિ. પછી ક્રમસર મુખવસ્ત્રિકા (મુહપત્તિ) વગેરેની પ્રતિલેખના કરવાના વિધિ અને તે સમયે ત્યાગ કરવા લાયક દાષાનું સ્વરૂપ તથા મૌન ભાવે પહિલેહણા કરવાની ભલામણ તેમ જ પહિલેહણા કરતાં કરતાં બાલવાથી થતી ૬ જીવનિકાયની વિરાધનાની બીના વગેરે પદાર્થાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું. છે. પછી જણાવ્યું છે કે જે મુનિવરા વસાદિની પ્રતિલેખના કરે નહિ, તેઓ સર્વારાધના (સંપૂર્ણ આશુધના )ને લાભ લઈ શકતા નથી. જેઓ ઇંદ્રિયાને વશ કરીને આઠ પ્રવચનમાતાને

પાલીને તપ નિયમ અને સંયમને સાધે, તે મુનિવરા આરાધક અને છે. આ હકીક્ત વિસ્તારથી સમજાવીને પ્રેક્ષાસંયમ, ઉત્પ્રેક્ષાસંયમ, પરિષ્ઠાપનાસંયમ અને પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાયનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું. છે. પછી ક્રમસર સ્થંડિલ જવાના વર્ણનમાં આપાત અને સંલાક પદના ભાંગા, અને સ્વયક્ષાદિનું વર્ણન, તથા અધિકરણ (ક્ષાય, ક્લેશ, ઝઘડા )તું સ્વરૂપ જણાવતાં આહતન (તાડન-તર્જના ) વગેરે દાધાની બીના, આ તમામ હકીકત જણાવતાં પહેલાં નિશ્ચયથી ને વ્યવહારથી પૌરૂષીનું સ્વરૂપ, શીત-કાલાદિયાં તેની થતી વૃદ્ધિ હાનિ (પૌરુષીના પ્રમાણમાં થતા વધારા કે ઘઢાડા) તથા અવમરાત્ર એટલે ક્ષયતિથિનું વર્ણુંન, તેમ જ પ્રતિલેખના કરવાના કાલનું સ્વરૂપ વિસ્તા-રથી કરીને અનુક્રમે પાત્રાને પહિલેહવાના ને પહિલેહીને તેને સ્થાપન કરવાના વિધિ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી જણાવ્યું છે કે ચામાસામાં પાત્રાની ઉપર ગુચ્છા ચઢાવવા નહીં ને ખાકીના આઢ મહિનામાં પાત્રાની ઉપર ગુચ્છા જરૂર ચઢાવવા જ જોઈએ. જો તેમ ન કરે, તાે જે કાેધા લાગે તેનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી સ્થાંડિલ જતાં (વડીનીતિ જતાં) ડગલને ગ્રહુણ કરવાના વિધિ અને સ્થાંડિલના ૧૦ ભાંગા જણાવીને શુદ્ધ સ્થ'ડિલનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે જ્યાં લાકા આવતાં-જતાં ન હાેય, અને તેમની દૃષ્ટિ ન પડતી હાેય, તથા બિલ તેમ જ લીલાેતરી વિનાની ભૂમિ હૈાય, ત્યાં સાધુએ સ્થ'હિલ ( વડીનીતિ ) જવું જોઇ એ. આ સ્થ'હિલના વર્ણનમાં સમ વગેરે પદ્દાનું પણ સ્વરૂપ અને સૂર્યની છાયા વગેરેના નિર્ણય કરવાના વિધિ, તથા અવશ્રહને માંગવાની વિધિ, તેમ જ ઉપકરણાને મૂકવાના સ્થાનની બીના વગેરે પદાર્થોનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી પાંચ સમિતિના અધિકારમાં ઇર્યાસમિતિનું સ્વરૂપ, અને ઊ<sup>ર</sup>ચે જોઈને કે આડા અવળાં જોઈને ચાલતાં <mark>થતા નુકસાન વગેરેની બ</mark>ીના સ્પષ્ટ સમજાવીને પ્રતિલેખના દ્વારનું વર્ણન પૂરું કર્યું છે.

### ર. બીજા પિંડકારનાે ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં પિંડેષણા વગેરે ત્રણ પ્રકારની એષણાને કહેવાની ભાવના જણાવીને નિયુ ક્તિકાર શ્રીભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે પિંડ શબ્દના નિક્ષેપા જણાવતાં સચિત્ત, મિશ્ર અને અચિત્ત પૃથ્વીકાયનું તથા અપ્કાયનું સ્વરૂપ અને પ્રયોજન તથા અચિત્ત શ્વાનાં કારણા તેમ જ વસ્તોને ધાવાના કાલ, વિધિ અને સૂક્રવવાના વિધિ વગેરેનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું. છે. આ અવસરે કલ્યાણક-પ્રાયશ્વિત્તનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી ક્રમસર સચિત્તાદિ ત્રણ ભેદે અગ્નિકાય, વાયુ અને વનસ્પતિનું વિસ્તારથી વર્ણન કરીને વિકલેન્દ્રિયાદિનું પ્રયોજન અને પાત્રાને લેપ કરવાના સાધનભૂત પદાર્થોની માંગણી કેાની પાસે કર્ધ રીતે કરવા ! લેપ કરવાનું કારણ શું! લેપ કર્ધ રીતે કરવા ! પાત્રાને લેપ ન કરવાથી થતા ગેરલાભ કયા કયા ! આ તમામ પ્રશ્નોના ઉત્તરો, તથા પિંડ શબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દોનું વર્ણન, તેમ જ શ્રુવ્યપિંડ ને ભાવપિંડનું સ્વરૂપ વગેરે હકીકતા

વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ક્રમસર એપણાપદનું સ્વરૂપ અને તેના (એપણાપદના) નિક્ષેપાતું સ્વરૂપ કહીને ગવેષણાતું વણ<sup>ર</sup>ન કરતાં પ્રમાણ, કાલ, આવશ્યક, સંઘાઠકાદિની ળીના અને સાધુ એકલાે ગાચરી જાય, તાે તેને થતા દાષોની બીના, તથા આચાર્યાદિને માટે એકથી વધારે વખત ગાચરી જવાનું વર્ણન, તેમજ જ્યાં ગાચરી જવાય નહિ. તેવા પ્રતિષિદ્ધ કુળાને આળખવાનાં ચિદ્ધો વગેરે પદાર્થાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી અતુક્રમે નિ'દનીય પિંડને ગ્રહણ કરવાનું ફેલ અને નિષિદ્ધ વસતિ તથા આહાર પાણીનું વર્ણુ ન વગેરે હકીકતા જણાવીને કહ્યું *છે* કે શ્રીજિનપ્રવચનથી વિરુદ્ધ ક્રિયા કરતારા જીવા અનંતીવાર સંસારમાં ભમે છે. જે મુનિવરા એપણાનું અને અનેપણાનું સ્વરૂપ જાણે છે, તેઓ જિનમતને જાણે છે, એમ જરૂર કહી શકાય. આ ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને દ્રવ્યગવેષણાનું અને ભાવગવેષણાનું સ્વરૂપ અનુક્રમે દ્રવ્યગ<mark>વેષણાના વર્ણનમા</mark>ં કતકપૃષ્ઠ રાજાદિનાં દર્શાતા, અને ભાવગવેષણાના વર્ણનમાં ધર્મપુચિ અણગારતું ને શ્રી વજુસ્વામીજનું દર્શાંત જણાવ્યું છે. પછી વાનરયૂથનું દર્શાંત આપીને કવ્ય થહું હુષણાતું સ્વરૂપ સમજાવીને ક્રમસર ભાવગ્રહું હુષણાતું સ્વરૂપ અને જેની પાસેથી ગાચરી વહારી શકાય નહિ તેવી ગર્ભિણી સ્ત્રી, તથા ધાન્યને ખાંડતી, પીસતી, રૂને કાંતતી સ્ત્રી આદિ પાસેથી ભિક્ષા વહેારાય નહીં. આ તમામ પદાર્થાની હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવીને પગની પ્રમાજિના કરવાના વિધિ, અને ત્રણ નિસિહીની ખીના તથા કાંધાત્સર્ગ કરવાના વિધિ, તેમ જ પ્રતિસેવનાદિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહ્યું છે. પછી અનુક્રમે ઓાઘ આલાચનાનું સ્વરૂપ અને તે આલાચના કરતી વખતે તજવા લાયક દાષોનું સ્વરૂપ, તથા વડીલને ગાચરી ખતાવવાના તેમ જ આલાવવાના વિધિ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને ક્રમસર સ્વાધ્યાયની પ્રસ્થાપનાનું સ્વરૂપ, અને પ્રાઘૂર્ણક સુનિવરાદિને જરૂર નિમંત્રણ કરવાની ખીના જણાવી છે. પછી કહ્યું છે કે તેઓ પાતાને જરૂર ન હોાવાથી કઠાચ ગાચરી લે નહિ તા પણ નિમ ત્રણ કરનાર મુનિવરાદિને કમ<sup>ર</sup>નિજ રાદિ વિશિષ્ઠ લાભ જરૂર મળે છે. શ્રીભરતચક્રી વગેરેના દેષ્ટાંતે વૈયાવચ્ચ ગુણ અપ્રતિપાતી છે, એમ સમજીને મુનિએ તેના લાભ જરૂર લેવા જોઇએ. પછી અનુક્રમે માછલાંનાં દષ્ટાંતા. દ્રવ્યથી ગ્રાસેષણાતું સ્વરૂપ કહીને ભાવથી ગ્રાસેષણાતું સ્વરૂપ અને ખાસ કારણે મંડલીથી અલગ ખેસીને ગાચરી કરનારા આગાઢયાંગી મુનિવરાદિનું સ્વરૂપ તથા મુનિને ગુરૂની નજરે ગોચરી વાપરવાના વિધિ, તેમ જ મંડલીનાં કારણા વગેરે પદાર્થાની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ક્રમસર વસતિને સાચવનાર મુનિની ફરજ અને અચિત્ત સ્વચ્છ પ્રવાહી પદાર્થી (પાણી વગેરે) વહેારવાના તથા તેને ગરણાં વગેરેથી ગાળવાના વિધિ, તેમ જ ક્વ (પ્રવાહી) પદાર્થીને વહેારવાના પાત્રાનું પ્રમાણ વગેરે બીના સ્પષ્ટ કહીને અનુક્રમે મંડલી સ્થવિરનું સ્વરૂપ, અને ભાજન મંડલીમાં પદસ્થાદિના ક્રમે એસવાના વિધિ તથા આહાર વાપરવાના વિધિ જણાવતાં ધૂમ્રદાષ અંગાર દાષાદિતું

સ્વરૂપ, તેમ જ મુનિને આહાર કરવાનાં ૬ કારણા ને આહારને તજવાનાં રાગાદિ કારણા વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી આહાર કર્યા બાદ પાત્રાંને સાધ કરવાના વિધિ અને ગોચરી કરતાં વધેલા આહારને વાપરવાના તથા ગીતાથેની આજ્ઞાથી ખાસ કારણે (સાધુઓ ન વાપરી શકે એમ હોય તા અથવા અકલ્પ્ય પદાથે અનુપધાગાદિમાંના કાઈ પણ કારણથી વહારાયા હાય તા) પરઠવવાાના વિધિ તેમ જ શ્રીઆચાર્યાદિ નિમિત્તે વધારે આહારાદિ વહારવાના વિધિ વગેરે ખીના બહુ જ વિસ્તારથી જણાવીને બીજા પિડદારનું વર્ણન પૂરું કર્યું. છે.

મુનિવરાને છેલ્લી પૌરુષીમાં સ્વાધ્યાય કરવાના વિધિ, અને ઉપવાસાદિ તપ કરનારા તથા નહિ કરનારા મુનિવરાને કમસર આચાય – અનશની-ગ્લાનાદિની ઉપધિની પ્રતિલેખના કરવાની ભલામણ, તેમ જ આહાર વાપરનાર અને નહિ વાપરનાર મુનિઓને ઉદ્દેશીને સાંજની ઉપધિની પહિલેહણાના ક્રમમાં યાગ્ય સ્વાના વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવીને ક્રેરી સ્વાધ્યાયદિ કરવાની આગ્રા ક્રેરમાવી છે. પછી ઉચ્ચારાદિ નિમિત્તે રજ સ્થંહિલાની બીના અને ૩ કાલભૂમિને પહિલેહવાની બીના તથા સ્વાર્થ ને યાદ કરવા માટે ખધા મુનિઓને અને ગુરુ વિના બાકીના મુનિઓને કાયાત્સર્ગ કરવાના વિધિ વગેરે હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે કાલગ્રહણને સ્વરૂપ, અને કાલ-પ્રહણને લેવાના વિધિ, તથા કાલગ્રહણમાં તારાને જેવાની જરૂરિયાત હોય ? ને કયા કાલગ્રહણમાં આકાશમાં તારા જેવાની જરૂરિયાત ન હોય ? આ પ્રશ્નોના ઉત્તરે વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

આ રીતે કાલગહણ વિધિના દ્વંક પરિચય પૂરા થયા.

## ૩. ઉપધિ દ્વારના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ઉપધિ શબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દો, અને તેના (૧) ઔધિક ઉપધિ, અને (૨) ઔપત્રહિક ઉપધિ આવા બે ભેદો તથા તે દરેક ઉપધિની સંખ્યા અને પ્રમાણ તેમ જ સ્થવિરકલ્પિક મુનિઓને ૧૪ પ્રકારની ઉપધિ, જિનકલ્પિક મુનિઓને ૧૪ પ્રકારની ઉપધિ, જિનકલ્પિક મુનિઓને ૧૨ પ્રકારની ઉપધિ વગેરે હકીકત વિસ્તારથી સમજવી છે. પછી અનુક્રમે સ્થવિરકલ્પિકાદિની ઔપત્રહિક ઉપધિની ખીના અને તેમાં ઘરતા જઘન્યાદિ ભેદો, તથા સાધ્વીનાં (૨૫) ઉપકરણોનું સ્વરૂપ અને પ્રમાણ, તેમ જ ઉત્કૃષ્ણાદિ કેમસર ૮-૧૩-૪ પ્રકારની ઉપધિનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે.

પછી અનુક્રમે પાત્રાનું પ્રમાણ અને વૈયાવચ્ચકર મુનિનું તથા ન દીભાજનનું સ્વરૂપ તેમ જ તેનું (ન દીભાજનનું) પ્રયોજન વગેરે સમજાવીને પાત્રાનાં લક્ષણોનું ને અપલક્ષણોનું વર્ણન, તથા પાત્રાનું પ્રયોજન (૬ જીવિનકાયની રક્ષા વગેરે), તેમ જ

કોળી, ઉપરના ને નીચેના ગુચ્છા, તથા પુંજણી આદિતું પ્રમાણ અને પ્રધાજન વગેર બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે પલ્લાં ( ઝાળીની ઉપર ઢાંકવામાં આવે તે )નું સ્વરૂપ, અને મુનિએા, શિયાળામાં ૪ પલ્લાં, તથા ઉનાળામાં ૩ તેમજ ચામાસામાં પાંચ પલ્લાં વાપરે છે તે બીના, અને પલ્લાંનું તથા રજસાણ, વસા, રજોહ્વરણ, (ધર્મધ્વજ, ઓઘો) મુખવસ્ત્રિકા (મુહપત્તિ,) માત્રક, ચાલપટ, સંસ્તારક (સંથારીઉં). ઉત્તરપટ્ક ( ઉત્તરપટ્ટો ); આઘાની અંદરની નિષદ્યા (પાર્ઠ' ) આ રીતે ૧૦ ઉપધિન પ્રમાણ અને પ્રધાજન, તેને વાપરવાના વિધિ વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી ચામાસા વગેરમાં ઊનની કામળી વગેરેને રાખવાના ને વાપરવાના વિધિ તથા અમે કેરાક, દંડયબ્ઠિ વગેરેનું લક્ષણ, સ્વરૂપ, પ્રમાણ, પ્રયાજન વગેરે હકીકત જણાવીને કહ્યું છે કે જે પદાર્થ સંયમાદિ-માક્ષમાર્ગની સ્પારાધના કરવામાં સુનિને ઉપકાર ( મદદ ) કરે તે ઉપકરણ કહેવાય. આ રીતે ઉપકરણની વ્યાખ્યા જણાવીને તેને ધારણ કરવાની (વાપર-વાની ) રીતિ (વિધિ ) કહી છે. પછી અનુક્રમે જ્ઞાની અજ્ઞાની અને પ્રમત્ત જીવાથી થતી હિંસામાં તફાવત જણાવીને કહ્યું છે કે નિશ્ચય નયના મતે હિંસાના પરિણામવાળા આત્મા જ હિંસા છે, તે અહિંસાના પરિણામવાળા આત્મા જ અહિંસા છે. તથા અપ્રમત્ત આત્મા અહિંસક છે, તેમજ પ્રમત્ત આત્મા હિંસક છે. આ તમામ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને જણાવ્યું છે કે હિંસાના દાષ લાગવામાં પરિણામની મુખ્યતા છે. જયણા સાચવનાર સુનિને કદાચ અજાણતાં વિરાધના થાય, તા પણ તે કમેનિજે રાહિ ફ્લને પામે છે. નિશ્ચયનયના મતે મનના ભાવ એ જ પ્રમાણ ગણાય છે. તેમજ પ્રતિ-લેખના વગેરે ભાદ્યકરણ એટલે કરણ સિત્તરિની આરાધના કરવામાં આલસ કરનાર મુનિએા ચારિત્રને સાચવી શકતા નથી. આ થધી બીના સ્પષ્ઠ સમજાવીને અ'તે કહ્યું છે કે વિધિમાર્ગ ના સાધક આત્મા આયતન કહેવાય છે. એટલે તે માક્ષ માર્ગ ને સાધે છે. તે બીજાને સાધવામાં મદદગાર ખનીને સ્વપરતારક થાય છે.

આ રીતે ઉપધિદ્વારના દ્વંક પરિચય પૂરા થયા.

## ४. अनायतन वर्णन द्वारने। द्वं परिचय

અહીં શરૂઆતમાં અનાયતનના સ્વરૂપ અને પર્યાયવાચક શબ્દો, તથા તેની સેવનાથી થતી જ્ઞાનાદિ ગુણાની હાનિ, તેમજ ભાવુકનું ને અભાવુકનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે ક્વ્ય-આયતનાદિનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે ક્રમ જિનમ દિર ઉપાશ્રય વગેરે ક્વ્યાયતન કહેવાય અને દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર ભાવથી આયતન કહેવાય. જ્યાં શીલવંત અહુશ્રુત આત્માઓ ભેગાં મળીને ધાર્મિક વિચારાની આપ હે

કરતા હાય, સામુદાયિક ધર્મારાધના કરતા હાય તે આયતન કહેવાય. એમ કહીને અંતે તેની સેવાનું ફલ જણાવ્યું છે.

- (પ) પાંચમા પ્રતિસેવના દ્વારના વર્ણનમાં મૂલગુણ-પ્રતિસેવનાનું ને ઉત્તરગુણ-પ્રતિસેવનાનું સ્વરૂપ, તથા પ્રતિસેવના શબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દાની અીના વગેરે વિસ્તારથી સમજબ્યું છે.
- (ક) છકું આલાચના દ્વારના વર્ણનમાં જણાવ્યું છે કે આલાચના એ આત્મ-શુદ્ધિતું પરમ સાધન છે. કાયક અને ગ્રાહક ખંને જ જાણે એ રીતે આલાચના કરવાની અવિશ્કિત્ન મર્યાદા છે. પછી અનુક્રમે આલાચના કરનાર જીવના અને જેની પાસે આલાચના કરાય તેવા ગુરૂના ગુણા, તથા આલાચનાનું સ્વરૂપ, ફ્લ, તેના પર્યાયવાચક શખ્દા વગેરે હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- (૭) સાતમા વિશુદ્ધિદ્વારના વર્ષ્યુંનમાં કહ્યું છે કે જેમ રાગના નિદાનને જાણનાર એવા પણ વૈદ્ય પાતાને થયેલા દરદની દવા બીજા અનુભવી વૈદ્યની પાસે કરાવે, તા તે જરૂર નીરાગી (રાગરહિત) અને છે તેમ અજ્ઞાન-માહ-રાગ-દ્રેષાદિમાંના કાેઇ પહ કારણથી લાગેલા દાષની શુદ્ધિ કરવાના ઉપાય પાતે (આચાર્ય વગેરે) જાણતા હાય છતાં પણ બીજા ગીતાર્થાદિ મહાપુરુષાની પાસે આલાચના વગેરે વિધિ સાચવીને લાગેલા દાષની શુદ્ધિ કરીને આત્માને નિર્મલ બનાવવા જોઈએ. પાતાની મેળે આલાચના કરવાના વ્યવહાર પણ નથી. કારણ કે તેથી આત્મશુદ્ધિ થાય જ નહિ. એટલે જ્ઞાનીએ પણ ગુરૂની પાસે જ અાલાચના કરવી જોઈએ. લજ્જા, કપઢ અભિમાન વગેરેમાંના કાઈ પણ કારણથી લાગેલા દાષ (ભૂલ) છુપાવવા નહીં, પણ ભાલકની જેવા સરલ થાનીને ગુરૂની પાસે આલાચના કરવી જોઈએ. જેઓ તેમ કરતા નથી ને મનમાં શહ્ય રાખે છે. તે જીવાે ભવાંતરમાં દુર્લંભ ખાધિ થાય છે, તે સુસઢ મુનિની માફ્રક અનંતીવાર સંસારમાં **લ**મે છે. મેં સ્પષ્ટાથ<sup>ે</sup> સહિત આ સુસઢ ચરિત્રમાં આલેાચનાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ જણાવીને કહ્યું છે કે જે ભવ્ય છવા શક્યને દૂર કરે છે, તેઓ થાડા કાલમાં મુક્તિના અવ્યાભાધ સુખને જરૂર પામે છે. આ તમામ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને છેવટે સામાચારીતું ≱લ અને પ્રમાણ વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ રીતે મુનિ વગ<sup>°</sup>ને અહ જ જરૂરી સામાચારીનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવનારી શ્રી એાર્ઘાન્યું ક્રિ છે. અહીં નવા મુનિવરાને સવારથી માંડીને રાતે સંથારા કરી સુવાના સમય થાય, ત્યાં સુધીની તમામ સામાચારીનું સ્વરૂપ અને ઉપધિ આદિનું સ્વરૂપ, પ્રમાણ, પ્રયોજન અને ફ્રેલ વગેરેનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તેથી ગીતાર્થ મહાપુરૂષાએ નવા મુાનવરાને

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી ઓાલનિર્યુક્તિના દૂંક પરિચય) પ૪૭ આ ઓલનિર્યુક્તિના અર્થ સમજાવવા જોઈએ કારણ કે તેમાં માક્ષમાર્ગના આરાધક બનાવવામાં સ્વપરતું હિત જરૂર સમાએલું છે.

એ માધનિયું કિતના ટૂંક પરિચય પૂરા થયા.

5 5

ાા શ્રી જનપ્રવચન કિરણાવલીના ત્રેવીસમા પ્રકાશ પૂરા થયા. ા

S

蛎

骗

### ા ચાવીશમા પ્રકાશ ા

ા શ્રી દશવૈકાલિક સ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચયા

।। आर्या ।।

अह बुच्छं दसवेया-लियस्स संखित्तपरिचयं हरिसा ।। सिज्जंभवसूरिकयं-दक्षति अञ्झयणदसगमिणं ॥ १७७ ॥ पहिणाज्ञं च वियाले, वेयालियमयिममस्स सहस्थो ।। काल-समयऽसज्झाइय-वज्जो समओ वियालत्ति ।। १७८ ।। वी० सं दुसयरिवरिसा-इक्सरयणा इमस्स सूत्तस्स ।। उद्देसदूगं पंचम-ज्झयणे नवमे य चलारि ।: १७९ ।। णिज्जूतीए णिज्जू-हणाकहा सत्तमाउ पुरुवाओ।। छज्जीवणिया णामं-तरेण सिरिधम्मपण्णत्ती ॥ १८० ॥ कम्मप्ववायपुरुवा, णिज्जूढं पंचमं तहा छट्टं।। णिज्जुढं सत्तमज्ज्ञयणं ।। १८१ ।। सच्चप्पवापुच्या, वस्थ्ओ-पच्चलाणप्पवायपुट्यस्स ।। तइयाओ णिज्जुढाइं सेस-ज्झयणाइं विविहतसाइं !। १८२ ।। धम्माईण सरूवं, पढमे बीए सुसाहुया हेऊ।। परिहरणिज्जो, बावण्णपयत्थसंबोहो ।। ९८३ !। तइए जीवनिकायसरूवं महन्त्रउत्ती चउत्थमज्झयणे ॥ अत्तियकमगुणलाहो, नियगुणरइबहुणो समओ ।। १८४ ।। भिक्खाए उवओगो, निरवज्जाहारगहणपूण्णविही ।। सपरनिमित्तियदोसा, भणिया तह पंचमेऽज्झयणे ।। १८५ ।। **छट्टे महब्बयारा—हणहे** उविही तहेव मुणिमासा ।। सिरिवक्कसुद्धिभिक्खे — भणिया अज्ञाप्पलाहदया ।। १८६ ।।

णिसंयायाराई, युत्ता लेसा तहटुमज्झयणे।।
श्विवलानियममुणिगुणा, ओसहजोगाइपिडसेहा।। १८७।।
विजयादसमाहीणं, विजयसमाहीइ भावणा विविहा।।
आयंसिभवलुभावा, दसमे एयस्स खूलाए।। १८८।।
रइवक्षण थिरया, तहा गिहत्थत्तनिवणावृत्ती।।
अभवगई मुणिचरिया, विवित्तचरियाइ पण्णत्ता।। १८९।।
णिज्जुत्तिभासचुण्णी—वित्ती सुत्तत्थबोहया एए।।
अवचूरीवि य अण्णे, सारो एक्स्स सुत्तस्स।। १९०॥

રાબ્કાર્થ—હવે હું શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના ચાવીશમા પ્રકાશમાં સાધુસાધ્વીઓને શ્રમણ ધર્મની સાત્ત્વિકી આશંધના કરવામાં ખહુ જ મદદ કરનાર શ્રી
દશ્વૈકાલિક સૂત્રના પરિચય હર્ષથી દુંકામાં કહીશ. શ્રીસુધર્માસ્વામી, શ્રીજં બ્રસ્વામી,
શ્રીપ્રભવસ્વામી, શ્રીશચ્ચં ભવસ્ રિ આ ક્રમે પ્રભુ મહાવીરદેવથી પાંચમી પાટે થયેલા
શ્રીશચ્ચં ભવસ્ રિ મહારાજે પાતાના પૂર્વાવસ્થાના (સંસારીપણાના) પુત્ર સંયમસાધક્ર
શ્રી મનક મુનિરાજના કલ્યાલને માટે પૂર્વેમાંથી ઉદ્ધરીને આ શ્રીદશ્વૈકાલિક સૂત્રની
રચના કરી હતી. શ્રીદશ્વૈકાલિક સૂત્રમાં 'દશ' શબ્દથી અહીં દશ અધ્યયના છે એમ
સમજવું, અને આ સૂત્ર વિકાલે ભણાય છે, માટે 'વૈકાલિક' કહેવાય છે. કાલવેલા
અને અસજ્ઝાયના કાલ સિવાયના જે કાલ તે વિકાલ કહેવાય છે. આ રીતે ભંને
શબ્દના અર્થા જણાવીને હવે આ સૂત્રના સમુદ્દિત અર્થ એ થાય છે કે વિકાલે ભણવા
લાયક દશ અધ્યયનવાળું જે સૂત્ર તે ''દશ વૈકાલિક સૂત્ર'' કહેવાય. આ દશ અધ્યયનામાં કહેલી અને નહિ કહેલી ખીના છેલ્લી બે ચૂલકામાં કહી છે, તેથી તે
દશ અધ્યયનાનું અથવા આ સૂત્રનું અંગ જ ગણાય. આ મુદ્દાથી આના શબ્દાર્થમાં એ ચૂલિકાના નિદેશ કર્યા નથી અથવા ઉપલક્ષણથી દશ શબ્દથી દશ અધ્યયનાની
સાથે બે ચૂલિકાઓ પણ લઇ શકાય. ૧૭૭-૧૭૮.

શ્રી વીરપ્રભુના નિર્વાશ્વર્યો હર વર્ષો વીત્યા ખાદ આ શ્રી દરાવૈકાલિક સૂત્રની રચના થઈ, એમ કેટલાએક એતિહાસિક પ્રધામાં કહ્યું છે. આ શ્રી દરાવૈકાલિક સૂત્રનાં દરા અધ્યયનામાં પાંચમાં અધ્યયનના બે ઉદ્દેશા અને નવમા અધ્યયનના ૪ ઉદ્દેશા છે. ખાડીનાં આઠે અધ્યયના એકસરા-ઉદ્દેશા વિનાનાં છે. ૧૭૯. આ શ્રી દરાવૈકાલિક સૂત્રની શ્રી ભદ્રખાહુસ્વામીએ રચેલી નિર્ધાદિતની ૧૬ મી અને ૧૭ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે શ્રી શ્રાય્ય ભવસૂરિ મહારાજે સાતમા શ્રીઆત્મપ્રવાદ નામના પૂર્વમાંથી ચાથા હજ્જવિહ્યા

( પદ્મજીવનિકાય ) નામના અધ્યયનના ઉદ્ધાર કર્યો. આ ચાથા અધ્યયનનું બીજું નામ '' ધર્મ પ્રજ્ઞપ્તિ '' જણાવ્યું છે, જેમાં ૬ જીવનિકાયની રક્ષા વગેરે શ્રમણ ધર્મની બીના કહી છે, તે ધર્મ પ્રજ્ઞપ્તિ કહેવાય. તથા આઠમા કર્મ પ્રવાદ નામના પૂર્વ માંથી પાંચમા શ્રીપિંડૈયણા નામના અધ્યયનના ઉદ્ઘાર કર્યા, તેમજ છઠ્ઠા સત્યપ્રવાદ નામના પૂર્વમાંથી સાતમા શ્રીવાક્યશુદ્ધિ નામના અધ્યયનના ઉદ્ધાર કર્યા. અને નવમા શ્રીપ્રત્યાખ્યાન પ્રવાદ નામના પૂર્વના ત્રીજી વસ્તુમાંથી ભાકીનાં (૧-૨-૩-૬-૮-૯-૧૦ મા ) સાત અધ્યયનાના ઉદ્ધાર કર્યો. આ સાત અધ્યયનામાં જુદી જુદી જાતના, તત્ત્વભૂત, સાધુના આચાર વગેરે પદાર્થાનું વર્ષાન કર્યું છે. ૧૮૦-૧૮૧-૧૮૨. આ શ્રી દરાવૈકાલિક સૂત્રના (૧) પહેલા દુમપુષ્પિકા નામના અધ્યયનમાં ઝાડના ફૂલતું અને ભમરાનું દેષ્ટાંત આ પીત આદર્શ સાધુના ધર્માધાર દેહને હકાવવાના સાધનભૂત ગાચરીના યથાર્થ વિધિ જણાવવાપૂર્વક આદર્શ સાધુનું સ્વરૂપ પાંચ ગાથામાં વર્ણવ્યું છે. તેમાં શરૂઆતમાં જિન્ધર્મનું ને ધર્મના સાત્ત્વિક સાધક આત્માનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે ધર્મ એ ઉત્કૃષ્ટ (ભાવ) મંગલ છે. જેનું મન હંમેશાં આ શ્રી જિનધમ ની આરાધના કરવામાં લીન હોય છે, તેને દેવા પણ નમસ્કાર કરે છે. અહીં સાધુ સાધ્વીઓને ભગરાની જેવા કહ્યા છે અને ગાચરીને (ભિક્ષાને ) ફૂલના રસ જેવી કહી છે. જેમ ભામરા ફૂલન ( ફૂલના જીવને ) લગાર પણ કિલામણા ન થાય, તે રીતે ફૂલના રસ ચૂસીને પાતાના નિર્વાહ કરે છે, તેમ સાધુ-સાધ્વીઓ ફૂલ જેવા ગૃહસ્થના ઘરથી ગૃહસ્થનું મન લગાર પાલુ દુખાય નહિ, તે રીતે ( ફૂલના રસ જેવી ) નિર્દોષ ગાચરીને (આહાર પાણીને ) મહુણ કરે. આ રીતે ભિક્ષાની મર્યાદાને સાચવનારા જે સાધુ-સાધ્વીએ પક્ષીની જેમ ક્ષેત્રાહિના રાગને દૂર કરીને પૃથ્વીતલ પર વિહાર કરી ઘણા છેવાને ધર્મની દેશના દુઈને માક્ષમાર્ગ'ના સાધક ખનાવી સ્વપરતારક અને, તેઓ ખરા સાધુઓ અને ખરી સાધ્વીઓ કહેવાય છે. નિર્યુક્તિ વગેરેમાં આ ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. તેથી સાધુ જીવનતું ખરૂં રહસ્ય સમજાય છે. તેને સમજનારા અને વિચારનારા મુનિએા અને સાધ્વીઓ યથાથ સાધુધમ ને આરાધીને ભવસમુદ્રના પાર પામે છે. (ર) શ્રામણ્યપૂર્વ ક અધ્યયનમાં ખરા ત્યાગધમ<sup>6</sup>નું ને ખરા ત્યાગીનું સ્વરૂપ જણાવતાં હિતશિક્ષા આપી છે કુ હું મુનિઓ ! તમે ભાગતુષ્ણાના ત્યાગ કરીને મનને નિર્મલ ચારિત્રની આરાધનામાં જોડજો. અને સારા શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પશંમાં રાગ કરશા નહીં, તથા ખરાબ સંકલ્પાના ત્યાગ કરજો. તેમજ જેઓ પાતાના સ્વાધીન વસાદિના ત્યાગ કરી નિર્માહી બને, તે માક્ષમાર્ગ ને આરાધે, તેઓ જ ખરા ત્યાગી કહેવાય. વળી ખરાબ નિમિત્તથી દૂર રહેજો અને રાગદ્વેષના ત્યાગ કરીને પરમ શાંતિમય છવન ગુજારજો તથા ત્યાગ કરેલા ભાગાની ઇચ્છા કરશા જ નહીં. આ ખાબતમાં અગ'ધન કુલના સર્પેનું દુષ્ટાંત અને રાજમતી સાધ્વીજએ શ્રી નેમિનાથ પ્રેલુના નાના

ભાઈ રથનેમિ મુનિને જે વચના સંભળાવીને સંયમની આરાધનામાં સ્થિર કર્યા, તે વચના જરૂર યાદ કરવાં. આ રીતે અહીં સંયમથી કંટાળેલા આત્માને સંયમની આરાધનામાં સ્થિર કરવાના ઉપદેશ વગેરે વૈસાગ્યભાવને ધાષનારી અને આત્મદ્ધિન સતેજ કરનારી હકીકતા વિસ્તારથી જણાવી છે. આ બધી બીના નિયુક્તિ વગેરેમાં વિસ્તારથી સમજાવી છે. (3) ત્રીજા કાલ્લકાચાર કથા નામના અધ્યયનમાં મુનિવરાને અકલ્પ્ય પદાર્થાદની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. જે વસ્તુ સાધુ સાધ્વીઓને ખપે નહિ ( વહેારાય નહીં ) તે અકલ્પ્ય કહેવાય. અહીં આવા અકલ્પ્ય (અનાચીર્ષ =જે આગરવા લાયક નથી તેવા ) પર (ખાવન ) પદાર્થી જણાવ્યા છે. અને કહ્યું છે કે જરૂર જણાય તે મુનિઓએ કલ્પ્ય પદાર્થીના ઉપયાગ કરવા, પણ અકલ્પ્ય પદાર્થી મહણ કરવા નહિ. દ્ર'કામાં એમ કહી શકાય કે અહીં સંયમધર્મને દૂધિત બનાવનાર શય્યાતરપિંડનું લેવું વગેરે કાર્યો કરવાના નિષેધ કર્યો છે. મુનિને ન વપસય તેવા સચિત્તાદિ પદાર્થો લેવાના પણ નિષેધ કર્યા છે. આ રીતે જે અધ્યયનમાં ક્ષુલ્લક એટલે નવા સાધના મૂલ ગુણાને પાષનાર આચારતું વર્ણન કર્યું<sup>.</sup> છે, તે કુલ્લકાચાર કથા કહેવાય. તાત્પર્ય એ કે અહીં મુનિના ઉત્તમ ગુણાતું વર્ણન કર્યું છે. (૪) ચાથા ષડ્જવનિકાય નામના અધ્યયનમાં પૃથ્વીકાય અપ્કાય વગેરે ૬ જવનિકાયની એાળખાણ ( દૂંક પરિચય ) કરાવીને પાંચે મહાવ્રતાનું સ્વરૂપ અને જ્ઞાનના મહિમા, તથા આત્માના કેવલજ્ઞાનાદિ ગુણાને પ્રકરાવવામાં શરૂઆતથી માંડીને અ'ત સુધીના ક્રમ જણાવ્યા છે. તે નિજગુણ-રમણતાને વધારતારા તે પ્રશમ સુખને દેતારા છે. તવા સાધુ-સાધ્વીઓને આ ચાધું અધ્યયત ભુષાવ્યા પછી જ વડીદીક્ષા આપી શકાય. શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્રની રચના થયાં પહેલાં શ્રી આચારાંગ સુત્રમાંના મહાવ્રતાના આલાવા ભણાવ્યા બાદ વડી દીક્ષા આપવામાં આવતી હતી. ૧૮૩-૧૮૪. પાંચમા પિંડૈષણા નામના અધ્યયનમાં ભિક્ષાનું સ્વરૂપ અને ઉપયોગ રાખીને નિદેષિ ભિક્ષાને ગહુણ કરવાના વિધિ, તથા કાયક (શ્રાવક અને શ્રાવકા)ના નિમિત્તે અને બ્રાહક (સાધુ સાધ્વી )ના નિમિત્તે લાગતા દેવોની બીના કહી છે. ૧૮૫ છકા ધર્માર્થકામ નામના અધ્યયનમાં શ્રમણધર્મનાં પાંચ મહાલતોને આરાધવાને (વધિ વગેરે બીના જણાવી છે. આવું બીજાં નામ 'મહાચાર કથા ' છે. તે પણ વ્યાજબી છે. જેમાં મહાચાર એટલે મહાવત વગેરેની કથા એટલે પ્રરૂપણા કરી હેાય, તે 'મહાચારકથા ' કહેવાય. (૭) સાતમા વાકયશદ્ધિ નામના અધ્યયનમાં સાધુ સાધ્વીઓને ખાસ કારણે બાલવા લાયક અને અધ્યાત્મદશાને પમાડનારી એવી ભાષાનું સ્વરૂપ વગેરે ખીના વર્ણવી છે. ૧૮૬ (૮) આઠમા શ્રીઆચાર પ્રણિધિ નામના અધ્યયનમાં નિર્ધ થાદિના આચાર, તથા ભિક્ષાના નિયમા તથા મુનિવરાના ગુણા, તેમજ તેમને તજવા લાયક અીષધપ્રયાગ, યાગ, નિમિત્ત વગેરેની ખીના પણ સમજાવી છે. ૧૮૭, તથા (૯) નવમા શ્રી વિનયસમાધિ નામના અધ્યયનમાં સમાધિના

વિતયસમાધિ વગરે ભેદ-પ્રભેદાદિનું વર્ષુ ન વિસ્તારથી કર્યું છે. તેમજ પ્રસંગાનુપ્રસંગ જીદી જીદી જાતની ( મુનિધર્મ ને દીપાવનારી ) ભાવના એઠલે વૈરાગ્ય અને ગુરુવિનયાદિનું પણ સ્વરૂપ સ્પષ્ઠ સમજાવ્યું છે. અને (૧૦) ' स भिक्खु' નામના અધ્યયનમાં આદર્શ સાધુના સાત્ત્વિક ગુણા વગેરેનું વર્ષુ ન કર્યું છે. એઠલે જે નવે અધ્યયનામાં કહેલા આચારાદિને સાધે તે ભિક્ષુ (સાધુ) કહેવાય. આ હકીકત વિસ્તારથી સમજાતી છે.

આ શ્રી દશવૈકાલિક સુત્રની એ ચૂલિકામાંની પહેલી "રતિવાક્યા" નામની ચૂલિકામાં માહના પ્રભલ સાધનભૂત સ્ત્રી વગેરેના રાગદષ્ટિથી પરિચયાદિ ખરાભ નિમિત્તોના પંજામાં સપડાયેલા મુનિ માહાંધ બનીતે સંયમ માર્ગની આરાધના કરતાં અડકી જાય છે. તેમને સંયમાદિની આરાધના કરવામાં રતિ એટલે પ્રેમ ઉપજાવનાશં વાકથો વગેરેની ખીના અહીં વિસ્તારથી કહી છે; તેથી આ પહેલી ચૂલિકાનું 'રૃતિ-વાક્ય ! નામ યથાર્થ પાડ્યું છે. તેમાં પ્રસંગે ગૃહસ્થપણામાં રહેલી સુરકેલીઓ. અનેક જાતની ઉપાધિ આદિ કારણાથી થતા કમેં બંધ વગેરેની બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવીને સ'યમધર્મની શ્રેષ્ઠતા સાભિત કરી છે. તેમજ બીજ '' વિવિક્તચર્યા છ નામની ચૂલિકામાં સાંસારિક પ્રવૃત્તિરૂપ કરાળિયાની જાળમાં ગૂં થાયેલા સંસારા જવાની દુર્દશા જણાવીન સાધુઓને અને સાધ્વીએકને તે માર્ગે જવાના નિષેધ કરીને (ના પાડીને) આત્મદ્રષ્ટ્રિ તરક લક્ષ્ય રાખવા ભલામણ કરી છે. અહીં પ્રસંગ મુનિચર્યા એટલે વિવિક્તચર્યાન અનકલ નિયમા અને વિવિક્તચર્યાનું સ્વરૂપ તથા રહસ્ય વગેરે ખીના પણ વિસ્તારથી મમજાવી છે. ૧૮૮-૧૮૯. આ શ્રી દરાવૈકાલિકના અર્થને અનુક્રમે સ્પષ્ટ સમજાવનામાં નિયુક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્ણિ અને ટીકા તથા અવચૂરિ, દીપિકા વગેરે સાધના છે. તેમાં ભાષ્યની ૬૩ ગાથાંઓ છે. શ્રી ભદ્રભાહુંસ્વામીએ નિયું ક્તિની રચના કરી છે. શ્રીજિનદાસગિણ મહત્તરે ચૂર્ણિની રચના કરી છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે નિયું ક્તિ, ભાષ્ય અને ચૂર્ણિ આદિ સાધનાને આધારે રચેલી માટી ટીકા નિયુધિત વગેરેના ખરા રહસ્યને સમજવાતું અપૂર્વ સાધન છે. શ્રી સમયસુંદર ગણિએ આ ટીકા વગેરેના આધારે વિરુ સંરુ ૧૬૯૧માં નાની ટીકા રચી છે. આ સૂત્રની અંક અવચૂરિ પણ છે એમ ખહુરિપનિકાદિના વચનથી જણાય છે. પણ ત્યાં તેના કર્ત્તાનું નામ જણાવ્યું નથી આ શ્રી દરાવૈકાલિક સૂત્રના નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્ણિ, ટીકા વગેરેમાંના અવચૂરિ અને ભાષ્ય સિવાયના સૂત્ર નિર્શક્તિ વગેરે સાધના છપાયાં છે. આ રીતે શ્રી દરાવૈકાલિક સૂત્રના સાર જાણવા. ૧૯૦.

# श्री दशवैष्ठालिष्ठ सूत्रने। द्वंष्ठ परिचय

અહીં શરૂઆતમાં નિયુધ્ધિકાર શ્રી ભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે શ્રીસિદ્ધ ભગવંતાને નમસ્કારાત્મક મંગલ (મંગલાચરણ) કરીને આ શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્રની નિયુધ્ધિને રચવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. પછી મંગલ શબ્દના નિક્ષેપા કહીને આ સુત્રના શ્રુતજ્ઞાનમાં આંતભીવ કરવા સૂચના કરી છે. પછી ક્રમસર નિક્ષેષ શબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દ્રા, અને દેશ, કાલ, શ્રત, સ્કંધ, અધ્યયન ને ઉદ્દેશ, આ ૬ શબ્દોના નિક્ષેપા, તથા 'એકેક ' શબ્દના તેમજ ' દશક ' શબ્દના નિક્ષેષા વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને સંસારી જીવની ખાહ્ય વગેરે દશ દશાઓ, અને કાલપદના નિક્ષેપા, તથા વૈકાલિક શબ્દના અર્થ, તેમજ આ શ્રી દરાવૈકાલિક સુત્રના ઉદ્ધારાદિનું વર્ષુન વિસ્તારથી કર્યું છે. અહીં (૧) ચેન (જેશ) (૨) ય' (જેને ઉદ્દેશીન) (૩) યત (જેના ઉદ્ધાર કર્યા) વગેરે પાંચ દ્વારાની ખીના સ્પષ્ટ સમજાવતાં કહ્યું છે કે આ શ્રી દરાવૈકાલિક સૂત્રની રચના કરનાર શ્રી શય્ય ભવસ્તિ મહારાજ સંસારીપણામાં ધ્રાહ્મણ હતા. મુનિવરાના ''अहो कघ्टं अहो कघ्टं तस्वं न ज्ञायते परं '' એંટલે અમને આશ્ચર્યલાંગે છે કે તમે કેવલ કપ્ટર્પ જ આ યગ્ન વગેરે કરાે છાે, પણ ખરું તત્ત્વ શું છે ? તે તમે સમજ્યા નથી, આવાં વચના સાંભળીને તત્ત્વને જાણવાની તીવ્ર ઉત્કંઢાવાળા શ્રી શય્યં ભવ શ્રાહ્મણ પાતાના ગુરૂએ અતાવેલ શ્રી જિનેશ્વરપ્રભૂની પ્રતિમાં જોઈને પ્રતિએાધ પામ્યા. તેમણે શ્રી પ્રભવસ્વામીજની પાસે જૈન દીક્ષા લીધી. ગુરુમહારાજે અનુક્રમે જ્ઞાનવિનયાદિ ગુણાના ભંડાર એવા તેમને આચાય પદવી દઈન પાતાના પટ્ટધર બનાવ્યા. આ શ્રીશય્ય ભવસૂરિએ પાતાના પૂર્વાવસ્થાના પુત્ર મનકસુ<mark>નિને</mark> દીક્ષા આપી. જ્ઞાનથી તેનું ૬ માસનું આયુષ્ય જાણીને તેટલા વખતમાં પણ તેને આરાધક બનાવવાની શુભ ભાવનાથી પૂર્વેામાંથી ઉદ્ધરીને આ શ્રીદરાવૈકાલિક સુત્રની રચના કરી. બીજા યુંથામાં કહ્યું છે કે દ્વાદશાંગી-ગણિપિટકમાંથી ઉદ્ધરીને આ શ્રી દ્રશવેકાલિક સુત્રની સ્થના કરી. (૧) આત્મપ્રત્રાદ, (૨) કર્મ પ્રવાદ, (૩) સત્યપ્રવાદ, ને (૪) પ્રત્યાખ્યાનપ્રવાદમાંથી દશ અધ્યયનાના ઉદ્ધાર કર્યો, એમ આની નિયુ દિતમાં જણાવતાં શ્રીશય્યંભવસુરિજનું જવન વિસ્તારથી વર્ણું છે. ઐતિહાસિક શ્રંથામાં તેમના વીઠ નિ સં 0 3 કમાં જન્મ અને વીં નિ સં 0 હિંદમાં કર વર્ષ ની ઉમ્મરે સ્વર્ગવાસ જણાવ્યા છે. આ તમામ ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને આ સૂત્રના દશે અધ્યયનામાં અને અને ગુલિકામાં કહેવાની હકીકત દૂંકામાં જણાવી છે. આ રીતે પિંડાર્થ (સંપૂર્ણ સ્ત્રની દુંક ખીના) કહીને દરેક અધ્યયનની હકીકત જહાવવાની શરૂઆત કરતાં, પહેલા અધ્યયનમાં ચાર દ્વારની ખીના કહીને શ્રી જિનધર્મની પ્રશંસા કરી છે. પછી અધ્યયન શાગ્દમાં નામાધ્યયનાદિતું અને અધ્યયન, અક્ષીણ, આય-ક્ષપણાદિતું સ્વરૂપ, તથા દુમના અને પુષ્પ (કુલ)ના ૪ નિક્ષેપા, તથા ૧૪ પર્યાયવાચક શબ્**દા**ની હકીકત જણાવતાં 'રતન વાણિયાનું ? દેખાંત કહ્યું છે. પછી અનુક્રમે દેવાને પણ નમસ્કાર કરવા લાયક ધર્મતું સ્વરૂપ ને ઉદ્દેશાદિતું સ્વરૂપ તથા વ્યાખ્યાતું લક્ષણ તેમજ પૃચ્છા વગેરેની ખીતા જણાવીને ધર્મ શબ્દના ૪ ભાંગા, તેમજ સંયમના ૧૭ ભેદા વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછી ક્રમસર તપના ભાર લેટાનું સ્વરૂપ અને કલ્પિત ઉદાહુરણના તથા ચરિત (ખનેલ) ઉદાહુરણના તેમજ હેતુના ચાર ચાર લોદા કહીને દર્શ્વાતના પર્યાયવાચક પાંચ શબ્દા, અને દ્રવ્યાદિ ભેદે અપાય વગેરેનું દર્શ્વાતા સાથ વર્ણન, તથા ઉપાયના ચાર ભેદાનું વર્ણન કરતાં અભયકુમારે કહેલી વૃદ્ધ કુમારીની કથા, તેમજ જીવતું અપેક્ષાએ નિત્યપર્શું ને અનિત્યપર્શું વગેરે બીના વિસ્તારથી વર્શું વી છે. પછી અનુક્રમે આત્માની સિદ્ધિ (સાંબિલી), અને અનુમાન પ્રમાણથી ધર્મને સાબિત કરવાના પ્રસંગે (૧) પ્રતિજ્ઞા, (૨) હેલ, (૩) દર્ષ્યાત, (૪) ઉપનય, (૫) નિગમન, આ (અનુમાનના) પાંચ અવયવાનું સ્વરૂપ, તથા પ્રતિજ્ઞાવિશુદ્ધિ, હેતુવિશુદ્ધિ અને દુષ્ટાંતવિશુદ્ધિ-સ્થા ત્રણ વિશુદ્ધિનું સ્વરૂપ, તેમજ ભગરાના દુષ્ટાંતે ગાચરી, મુનિની અનિયતવૃત્તિ, અને એષણા વગેરે પદાર્થીની બીના વિસ્તારથી સમજવી છે. પછી એષ-ણાના ત્રણ ભેટાની બીના અને નાનાપિંડ શબ્દનું રહસ્ય, તથા એષણાદિમાં ઉપયાગ પૂર્વક પ્રશ્રુત્તિ કરનારા શ્રમણાનું સ્વરૂપ, તેમજ ભામરા વગેરેના દેષ્ઠાંતની મુનિ વગેરેમાં ઘટના (ઘટાવવું) વગેરે હકીકતા કહીને જણાવ્યું છે કે મુનિવરા પાંચ સમિતિને પાલે છે, અને જેમાં દયાદિ ગુણા રહેલા છે તે શ્રીજિનધર્મ ઉત્કૃષ્ટ મંગલરૂપ છે. અન્ય ધર્મી આ યતના (જયણા) નું સ્વરૂપ સમજતા નથી, તેમજ ઉદ્દેગમાં દિ દેષવાળા ભાજનને વાપરનારા મુનિવરા ત્રણ ગુપ્તિને પાળી શકતા નથી, વળી ઇંદ્રિયાને દમન કરનારા ગુણવંત મુનિઓ જ ધર્મના ખરા સાધક કહેવાય છે. આ તમામ બીના સ્પષ્ઠ સમજાવતાં ઉપનય-વિશુદ્ધિતું, ને નિગમન-વિશુદ્ધિતું સ્વરૂપ વગેરે બીના સ્પષ્ઠ સમજાવી છે. તેમજ છેવટે જ્ઞાનનથની ને ક્રિયાનયની ચર્ચા કહીને જણાવ્યું છે કે જ્ઞાન ક્રિયાથી માક્ષનાં સુખ મળે છે.

પહેલા કુમપુષ્પિકાધ્યયનના દું ક પશ્ચિય પૂરા થયા.

### ર. બીજા શ્રામણ્યપૂર્વિકાધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

પ્રથલ પુષ્યાદય હૃદયની સાચી આદશાહીથી ભરેલા અને પરમ શાંતિનું અસાધારણ સાધન એવા શ્રમણધર્મને પામેલા મુનિવરાએ શ્રામણય એઠલે સાધુધર્મની શ્રષ્ટતાને અને પરમ દુર્લભતાને લદ્દયમાં રાખીને જ સદ્વિચારા કરવા જોઈએ, ખાસ કારણે નિર્દોષ ભાષા બાલવી જોઈ યે અને નિર્દોષ કાયિક પ્રવૃત્તિએ કરવી જોઈએ. આ મુદ્દાએ અહીં વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. તેથી આ બીજું અધ્યયન 'શ્રામણયપૂર્વિકા-ધ્યયન' આવા યથાર્થ નામે ઓળખાય છે. અહીં શરૂઆતમાં શ્રમણ શબ્દના ૪ નિશ્લેપાની અને પૂર્વ શબ્દના ૧૩ નિશ્લેપાની ખીના, તથા ઉરગ (સપ્) વગેરે ૧૨ ઉપમાઓના આધારભૂત શ્રમણનું સ્વરૂપ, તેમજ શ્રમણ વગેરે શબ્દાના પર્યાયવાચક

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી દશ વૈકાલિક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) પપપ રાળ્દાની બીના વગેરે પદાર્થોનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવીને કહ્યું છે કે જે જીવા રાળ્દાદિ કામ—ભાગમાં આસક્તિ ધારણ કરે છે, તેઓ જરૂર સંકલ્પને (આર્ત્ત ધ્યાનાદિને) વશ થાય છે. આ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને કામ શબ્દમાં નિક્ષેપાના વિચારા ઘઢાવતાં દ્રવ્ય–કામનું ને ભાવ–કામનું પણ વર્ણન કર્યું છે. પછી પદ શબ્દમાં ૪ નિક્ષેપા ઘઢાવીને દ્રવ્ય–પદનું ને ભાવપદનું સ્વરૂપ કહેતાં ક્ષુલ્લક સુનિનું દર્શત જણાવ્યું છે. આ પ્રસંગ ગદ્ય-પદનું ને ભાવપદનું સ્વરૂપ કહેતાં ક્ષુલ્લક સુનિનું દરશંત જણાવ્યું છે. આ પ્રસંગ ગદ્ય-પદનું તે ૧૮ હજાર શ્રીલાંગ રથતું સ્વરૂપ, અને સુબંધના દેશાંતે સ્વચ્છ દી સાધુઓનું અત્યાગીપણું, તથા સ્વાધીન ભાગોને તજનારાનું સાચું ત્યાગીપણું, વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું છે કે જે સ્ત્રી વગેરે ભાગ સામગ્રી તે મારી નથીને હું તેના નથી. આવી શુભ ભાવના રાગને દ્વર કરવાનું પરમ સાધન છે. આ બીના દાસી વગેરેના દર્શતાથી સ્પષ્ટ સમજાવી છે. સુનિ વમેલા (તજેલા) ભાગની ઇચ્છા કરે જ નહિ. મરલું એ વધારે સારું, પણ વમેલા ભાગની ઇચ્છા કરવી એ વાજબી નથી. આ પ્રસંગ રાજમતી સાધ્વીએ રથનેમિને આપેલ ઉપદેશ-વચના અને ન્યૂપુર-પંડિતાનું દર્શત વગેરે બીના વિસ્તારથી જણાવી છે.

#### હિતશિક્ષા

આંખથી શ્રી જિને ધરદેવને અને શ્રીગણધરાદિ મહાપુરુષાને જોવાથી તેમના સદગણા યાદ આવે છે. તેથી દર્શન કરનાર ભવ્ય જીવા તે મહાપુરુષાએ આરાધેલા સન્માર્ગ પાતાના આત્માને જોડીને આત્મહિત જરૂર સાધે છે. અને રાગના પ્રાથલ સાધનભૂત સ્ત્રી આદિના રૂપને રાગદષ્ટિથી જોતાં મનમાં ભાગતુષ્ણા વધતી જાય છે. અનુક્રમે મન અસ્થિર ખનતાં માક્ષમાર્ગના સાધક આત્માએ પાતાની સાધના ચુકી જાય છે. આવા પ્રસંગે ઉત્તમ પુરુષોનાં વચના યાદ આવે કે કાઈ દયાલ પુરુષ તેવા આત્માને શાંતિથી પ્રેમ ભરેલાં હિતકારી વચના સંભળાવે, તા તે સાવચેત અનેલા આસત્રસિદ્ધિક આત્માઓ પાતાની ભૂલ સમજે છે, ભૂલ કળુલ કરીને પશ્ચાત્તાપ કરી પ્રાયશ્ચિત્તાદિ સાધનાને સેવીને જરૂર આત્મશુદ્ધિ કરીને પરમ ઉલ્લાસથી ને બહુ જ કાળજથી માક્ષમાર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના કરે છે, પરિણામે મુક્તિનાં અલ્યાભાધ સુખ પુણ પામે છે. આ બીજા અધ્યયનમાં આ હકીકતને પ્રેલુ શ્રીનેમિનાથના નાના ભાઈ રથનેમિ મુનિનું દેષ્ઠાંત આપીને સમજાવનારા શ્રી શય્ય ભવસૂરિ મહારાજે તમામ મુનિવરાને હિતશિક્ષા ફરમાવી છે કે હે મુનિવરા! તમે જો પલે પલે સાવચેત રહીને સારાં નિમિત્તોને સેવશા, તા જ સંયમજીવનના અંતિમ સાધ્યને (માક્ષને) પામશા. દ્રવ્યચારિત્ર ભાવચારિત્રને ટકાવે છે, પણ માક્ષમાર્ગની આરાધનામાં તા ભાવચારિત્રની જ મુખ્યતા છે. તેને મલિન કરનારાં નિમિત્તોથી જરૂર અલગ રહેજો. ને સારા નિમિત્તોની સેવના કરીને ભવસમુદ્રને તરી જેજો.

શ્રી શ્રામણ્યપૂર્વિક અધ્યયનના દંક પરિચય પૂરાે થયાે.

#### શ્રી ક્ષુલ્લિકાચાર કથા નામના ત્રીજા અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં કુલ્લક-પદના નિક્ષેપા કહીને આચાર-પદના નિક્ષેપા જહાવતાં જ્ઞાનાચારાનું સ્વરૂપ સુલસા, શ્રેલિક રાજા, વજસ્વામી, વગેરેનાં દેષ્ટાંતા આપીને વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે અર્થ કથા, કામકથા, ધર્મ કથા ને મિશ્રકથાનું સ્વરૂપ સાર્થ વાહની પુત્રી વગેરેનાં દેષ્ટાંતા આપીને વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી આક્ષેપિણીકથા વિક્ષેપિયુકિયા, સંવેજિતીકથા, અને નિવે દિની કથાનું તથા સ્ત્રીકથા વગેરે હ કથાઓનું સ્વરૂપ કહેતાં સંવેગનું ને નિવે દનું પણ વર્ણન કરીને સાધુનાં કર્ત્ત વ્યા અને અકર્ત્ત વ્યા કથા કરવાની રીતિ, તેમજ સાધુને અનાચીર્લ (નાંહ આચરવા લાયક) પર (બાવન) પદાર્થો વગેરેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. અંતે સાધુનું યથાર્થ સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે જેઓ આશ્રવાદિને તજે, ને આતાપનાદિ કરે, તથા પરીષહાદિને સહીને તપશ્ચર્યાદિ વડે માક્ષમાર્ગને સાધે તે સુનિવરા કમેર્દને દૂર કરી સિદ્ધિયદને પામે છે.

### ૪. ચાૈથા ષડ્જવનિકાય નામના અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં નિયું ક્તિકારે કહ્યું છે કે આ ચાથા અધ્યયનમાં જીવની અને અજીવની હકીકત તથા ચારિત્રધર્મ તું સ્વરૂપ જણાવતાં યતનાને પાલવાના ઉપદેશ આપીને અ'તે ધર્મનું ફલ જણાવીશ. આ રીતે કહેવાની પ્રતિજ્ઞા કરીને નિક્ષેપાનું સ્વરૂપ જણાવવાના પ્રસંગે '૧' અને '૬' સંખ્યાવાચક શબ્દામાં નિક્ષેપાના વિચારા કહીને જીવની પરીક્ષા કરવાના સાધનભૂત (તેના) લક્ષણ, અસ્તિત્વ (હ્યાતી) શરીરાદિથી જાદાઈ. અમૃત્ત પહું, નિત્યપહું, કર્તાપહું, શરીરમાં ફેલાઈને તેનું ( છવતું ) રહેવાપહું, ગુણીપાશું, ઊંચે જવાપાશું વગેરે (જીવના) ધર્માની ખીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી જીવ શાળ્દના નિક્ષેપા. અને સુક્ષ્મખાદર પર્યાપ્તાદિ જેવાનું સ્વરૂપ તથા લક્ષણના પર્યાયવાચક રાખ્દેા, તેમજ જીવનાં ઉપયોગ વગેરે લક્ષણા વગેરે પદાર્થાની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવીને કહ્યું છે કે જીવની સત્તાને લઈને જ દાનાદિ સિલ્કયાઓની સાધના ઘટી શકે છે. આ જીવને કરવત આદિથી છેદી શકાય નહિ, તે શરીરથી અલગ છે. આ બીના વિસ્તારથી કહીને સંસારના ત્રણ ભેદા અને આપ્ત વચનાદિ પ્રમાણાથી જીવની સિદ્ધિ, તથા તેના અમૂત્ત પહ્યું વગેરે ધર્માનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજવ્યું છે. પછી જીવને એકાંત નિત્ય માનવામાં જણાતા ક્રાધાની ખીના, અને તેના (જીવના) કતુ (વ (કર્માદિના કરનારપર્સું) વગેરે દ્વારાનું વર્ષાન, તથા કાપાતીનું દેખાંત કહેવા પૂર્વક કાય શબ્દના નિક્ષેપા જણાવીને કહ્યું છે કે અહીં ચાલુ પ્રસંગ નિકાય અને કાયરાખ્દ્રની જરૂરિયાત છે. પછી અનુક્રમે પૃથ્વીકાયાદિ ૬ જીવનિકાયનું સ્વરૂપ અને

દ્રવ્યશસાદિનું તથા સ્વકાય શસાદિનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે જે શસા, અગ્નિ, એર વગેરે અને સ્વકાય શસ્ત્ર વગેરે તે દ્રવ્ય શસ્ત્ર કહેવાય, ને જે અસાયમ તેમજ વિરુદ્ધ વિચાર વગેરે તે ભાવ શસ્ત્ર કહેવાય. આ ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને વનસ્પતિકાયના વર્જુ તમાં ઝાડનાં મૂલ (મૂલિયાં) અને પ્રથમપત્ર (મૂળિયાના ભાગ થયા ખાદ જે પહેલું પાંદડું ઊગે તે )ના બનાવનાર એક જ જીવ છે; એટલે તે બંનેના કર્તા (બનાવનાર) એકજ છવ છે, પણ મૂલના છવ જીદા નથી ને પ્રથમ પત્રના છવ પણ તેનાથી જુદા નથી. આ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને વિધ્વસ્ત-ધાનિનું સ્વરૂપ ને અવિધ્વસ્ત-ધાનિનું સ્વરૂપ તથા મૂલ ( ઝાડનાં મૂળિયાં)ના જીવે બનાવેલા પ્રથમ પત્રાદિની બીના વિસ્તારથી વર્ણવી છે. પછી ક્રમવાર અધ્યયનના પાંચ અર્થા, સુક્ષ્મ પુદ્દગલ ને નાપુદ્દગલાદિતું સ્વરૂપ, તથા ૬ જીવનિકાયના દંડને (આરંભાદિને) તજવાની બીના કહીને પાંચ મહાવતાના અધિકાર (વર્ણન) શરૂ કર્યો છે. અહીં પહેલા મહાવ્રતના વર્ણનમાં સંપૂર્ણ હિંસાને તજવાની ખીના જણાવતાં પડાદિના દેષ્ટાંતે ઉપસ્થાપનાનું ને સૂક્ષ્મ ખાદર, ત્રસ, સ્થાવર જવાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી બીજા મહાવતના વર્ષ્ટનમાં અગત્યના સદ્ભાવ-પ્રતિષેધ વગેરે ચાર ભાંગાની હકીકત કહીને સર્વાં અસત્યને તજવાનું કહ્યું છે. પછી ત્રીજા મહાવ્રતના વર્ષ્યનમાં સર્વથા અકત્તાકાનવિરતિની બીના છે અને ચાથા પાંચમાં મહા-શ્રતના વર્ષ્યુનમાં ક્રમસર સર્વથા મૈથુન-વિરતિની હકીકત તથા સર્વાથા પરિગ્રહની વિરતિ કરવાની આજ્ઞા ફરમાવી છે. ત્યાર ભાદ અનુક્રમે રાત્રિભાજન-વિરમણ-વ્રતના વર્ણનમાં આર ભાંગાની બીના અને સર્વે વ્રતાના ૪૭ ભાંગાની બીના, તથા તેને સ્વીકારવાના વિધિ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી પૃથ્વીકાયાદિ દુ કાયની રક્ષાને સુચવનારા આલાવાના અર્થ, અયતનાથી પ્રવૃત્તિ કરનારા જવાને થતાં કડવાં ફ્લા, તથા જયણાથી ગમન આગમન વગેરે કરવાની સુચના, તેમજ યતના પાળવાનાં શુભ ફક્ષા વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે જીવના ને અજીવના સ્વરૂપને જાણવાનાં ફેલાનું વર્ણન કરતાં સંયમથી માંડીને છેવટે સિદ્ધિના સુખની પ્રાપ્તિ સુધીની બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને કયા મુનિવરા સુગતિને પામે ? ને કયા મુનિએા દુર્ગતિને પામે ? તથા છેલ્લી અવસ્થાએ પણ સંયમને સાધનારા છવે! કઈ ગતિને પામે ? આ પ્રક્ષોના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરીને અંતે મુનિઓને શ્રમણધર્મની આરાધના કરવાના આવાદ ઉપદેશ આપ્યો છે.

શ્રી ષડ્જવનિકાય અધ્યયનના ટ્વંક પરિચય પૂરા થયા.

પ. પાંચમા શ્રી પિંડેષણા નામના અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના દૂંક પરિચય અહીં શરૂઆતમાં પિંડ શબ્દના અને એષણા શબ્દના નિક્ષેપાની બીના કહીને દ્રવ્યપિંડનું ને ભાવપિંડનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. ગાળ ભાત વગેરે દ્રવ્યપિંડ કહેવાય ને કેલ વગેરે ભાવપિંડ કહેવાય. આ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને અનુક્રમે દ્રવ્યેષણાનું ને

ભાવૈષ્ણાનું તથા નવ કાેટીનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવીને કશું છે કે સાધુ-સાધ્વીએ। જ્યારે ભિક્ષા લેવા જવાના સમય થાય, ત્યારે વ્યાક્ષેપ વગેરેના ત્યાગ કરીને શાંત ચિત્ત ઇર્યાસમિતિ સાચવીને ગૃહસ્થના ઘર ગાચરી લેવા નિમિત્તે જાય, અને વેશ્યાના મહાદ્વામાં કે જ્યાં દ્રાચારી-અધમી જેવા રહેતા હાય, તેવા અનાયતનમાં ગાચરી માટે જાય નહિ. તથા વચમાં કૂતરા વગેરે પશુઓ ખેઠાં હોય, તા તેમને ઉલ્લ'ઘીને (કૂદીને) જવું નહિ, તેમજ ગાચરી જતાં ખહુ ઉતાવળથી ચાલલું વગેરે દાધા સેવવા નહિ, આ તમામ હકીકત ૨૫૧૮ સમજાવીને કહ્યું છે કે મુનિએ ગૃહસ્થના ઘરે યાગ્ય સ્થાને (અતુન્નત=બહુ ઊંચા નહિ, વગેરે ગુણાવાળા સ્થાને) ઊભા રહીને નિર્દોષ ગાચરી વહારવી જોઈએ, તે વખતે ઉપર કે આડી-અવળી નજર કરાય નહિ. પ્રભુએ જેમના ગ્રુરથી ગાચરી વહારવાના નિષેધ કર્યો છે, તેવાં નિષિદ્ધ ઘરામાં ગાચરી લેવા જવુ નહિ, તથા ગૃહસ્થના ઘરતું ભારણું બંધ હાેય, તા સુનિ ધાતે ઉઘાઉ નહિ. તેમજ હુલા માત્રાની બાધાને દૂર કરીને જ મુનિએ ગાચરી જવું જોઈએ. કદાચ ઉપાશ્રયથી નીકાત્યા ખાદ રસ્તામાં લઘુનીનિ (પેશાખ, માત્રા)નું કે વડી નીતિ ( ફ્લા)નું કારણ જણાય તા લાયક ગહસ્થને તે ખીના જણાવી તેણે કહેલા નિર્દોષ સ્થાને મુનિધર્મની મર્યાદા ખરાખર સાચવીને જ ઠલ્લા–માત્રાની ખાધા દૂર કરે, પણ તેવી ખાધાને (વેગને) રાકે નહિ. આ તમામ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું છે કે જે ઘરતું દ્વાર (બારહ્યું) અહજ નીચું હોય, જ્યાં ચાલવાના માર્ગ ફૂલ, અનાજના કાણા, સચિત્ત માટી, જલ વગેરે સચિત્ત પદાર્થી વેરાયલા હોય કે પથરાએલા હોય, ત્યાં પૃતિએ ગાચરી તિમિત્ત જુવું નહીં. વચમાં બેઠેલાં અકરાં વગેરેને ઉલ્લ'ધીને ગાચરી જવું નહિ, પણ બીજા માર્ગ જલું. ગાચરી વહારતાં જ્યાં ગૃહસ્થના પરિવાર સ્નાનાદિ ક્રિયા કરતા હાય તે तर् कोवुं निह. के व्यडस्थ्य है।य, खूमि पर वेरायुं है।य, छवहिंसा डरतां श्राविडाहि વહારાવે તે ગાચરી વહારાય નહીં. તથા સચિત્ત પદાર્થીની ઉપર વહારવા લાયક પદાર્થી મૂક્યા હાય અથવા તેવા પદાર્થીની ઉપર સચિત્ત પદાર્થી મૂક્યા હાય, તા તેવી ગાચરી ખપ નહિ. તેમજ સચિત્ત પાણીમાં થઇ ને કે ડહાેળીને વહારાવે, તા તેવી ગાચરી ખપે નહીં, વળી મુનિને વહારાવતાં પહેલાં તેમના નિમિત્તે જ સચિત્ત જલાદિના આર'લ કરી સાક રાખેલા કડછી વગેરેથી વહેાસવાતી ગાચરી ખપે નહીં. આ તમામ બીનાઓ વિસ્તારથી સમજવીને જણાવ્યું છે કે શ્રાવકાદિના હાથ વગેરે સચિત્ત જલથી ભીના થયા હાય, તા મુનિએ તેના હાથે ગોચરી વહારવી નહીં. જે સ્ત્રી ગભ'વતી હાય, ભાલકને ધ્યસવતી હાય, તેના હાથે મુનિએ ગોચરી લેવી નહીં. તથા બિખારી વગરેને દ્વા માટે તૈયાર રાખેલા પદાર્થી સુનિને ખપે નહીં, તેમજ સ્પીદેશિકાદિ દાષવાળા પદાર્થી, વળી જેમાં સચિત્ત ફૂલ વગેરે લાળવ્યા હાય તેવા પદાર્થી મુનિએ વહારાય નહીં. માળ ઉપર ચઢીન નીચ લાવેલા પદાર્થા, તથા ઘણા ઠળિયા કઠિન બીજ વગરે જેમાં હોય,

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી દશવૈકાલિક સૃત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય)

પપહ તેમજ જેમાં ખાવાના ભાગ થાડા હાય ને ઘણા ભાગ ફેંકી કેવાતા હાય, તેવા શેલડી વગેરેની જેવા પદાર્થી મુનિએ વહારાય નહીં; આ તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી મુનિને ખપે એવા પદાર્થાનું સ્વરૂપ, અને ગોચરી વહેારીને ઉપાશ્રયે આવી ગુરુંની પાસે ગોચરી આલાવવાના વિધિ, તથા તે પછી કરવા લાયક સ્વાધ્યાય, વિશ્વામણા, ગુરુ વગેરેને આહારાદિ વાપરવા માટે નિમંત્રણા કરવાના વિધિ, તે પછી ગુરુની આગ્ના લઈને મુનિને ગોચરી વાપરવાના વિધિ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ પ્રસંગ આહાર-પાણી વાપરનાર સુનિને સૂચના કરી છે કે ગાચરી વાપરતાં અણગમતા આહારાદિની નિંદા કર્યા વગર મૌનપણે મુનિએ ગાચરી વાપરવી જોઈએ. આ રીતે વર્તાનારા મુધાદાચી મુધાછવી મુનિવરા બહુ જ વિરલા હોય છે. તેવા પુષ્યશાળી આત્માઓ જરૂર સદ્દગતિને પામે છે. અહીં આ વાત પરિલાજકનું દેશાંત આપીને

દશવગ્ના પાંચમા અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના ડૂંક પરિચય પૂરા થયા.

શ્રી દશવૈલ્તા પિંડેષણાધ્યયનના ખીજા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં કહ્યું છે કે ૧. મુનિને પહેલી વાર જઇને લાવેલી ગાચરી વાપરતાં નિર્વાહ ન થાય તા તે ગુરુની આજ્ઞા લઇને બીજી વાર ગાચરી લેવા જઇ શકે. ર. મુનિએ ગાયરીના સમયે ગાયરી વહારવા જવું, પણ અકાલે ન જવું જોઈએ. કારણ કે અકાલે ગાચરી જતાર મુનિ લાકમાં નિદાપાત્ર અને છે. ૩. કદાચ ગાચરી ત મળે કે આછી મળે, તા મુનિએ શાક કરવા નહીં. ૪. મુનિએ ગાચરી જતાં, વહારતાં કે વાપરતાં વાત કરવી નહીં, ને ગાચરી વહારતાં ભારણાંની ભૂંગળ વગેરેને ટેકાે દેવાે નહીં. બીજા મુનિએન ગૃહસ્થના ઘેર ગાચરી વહાેરતાં હાેય, તેન તેઓ વહાેરીને બ્હાર નીકળે,<sup>કા</sup>તે પછી તે સુનિ (પાછ**ળથી** આવેલ **સુનિ** ) ગાચરી વહેારે. પ. કાેઇ ગ્રહસ્થ વનસ્પતિને તાડીને કે ચાળીને વહારાવે, તા તે મુનિએ વહારવી નહીં, ને સચિત્ત કે મિશ્ર એવા તાંદળજા વગેરેનું શાક વગેરે પણ મુનિને ખપે નહિ. ૬. કાેઇ ગૃહસ્થ મુનિને ગમતી ચીજ કઢાચ ન વહાેરાવે તા મુનિએ તેની ઉપર ક્રોધ કરવાે નહીં ને દીનતા ધારણ કરવી નહીં. ૭. જ્યારે યૃહસ્થ મુનિને વંદન કરતા હેાય, તે અવસરે મુનિએ જરૂરી પદાર્થની માંગણી કરવી નહિ. કાેઇ સુનિને વાંદે ને કાેઇ ન વાંદે, તે બ'નેનાે ઉપર મુનિએ સમભાવ રાખવા જોઇએ. ૮. મુનિએ છતા ખલવીય ને ગાપવલું ન જોઇએ અને સારી ગાચરી મેળવવા માટે માયાશલ્યાદિ દાષા સેવવા નહીં. આ તમામ ખીના વિસ્તારથી સમજાવીને અ'તે તપસ્વીના ગુણા અને શુદ્ધ ભિક્ષા ત્રહણ કરવાનું ફલ

સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

વગેરે ભીના વિસ્તારથી સમજાયી છે. અહીં ભીજા ઉદ્દેશાના તથા પાંચમા પિંડેયણા-ધ્યયનના દ્વાંક પરિચય પૂર્ણ થાય છે.

શ્રી દશવૈકાલિકના પાંચમા અધ્યયનના ટૂંક પરિચય પૂરાે થયાે.

#### શ્રી પિંડનિર્યું ક્તિના સંક્ષિપ્ત પારચય

શ્રી દરાવૈકાલિક સૂત્રના પાંચમા અધ્યયનની જ ખીનાને વિસ્તારથી જણાવનારી આ શ્રી પિંડનિયુલ્કિત છે. માટે તેના પણ પરિચય દૂંકામાં જણાવું છું —

આ શ્રી પિંડનિયુલ્સિમાં (૧) પિંડનું સ્વરૂપ, (૨) ઉદ્દગમ દાષાની બીના, (૩) ઉત્પાદના દાષાની બીતા (૪) એવણા દેશ્યોનું વર્ણન, (૫) શ્રાસૈષણા દાષોની હકીકત– આ પાંચ બાબતા (અથવા ૮ બાબતા) વિસ્તારથી વર્ણવી છે.

- (૧) પિંડનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ—અહીં શરૂઆતમાં મંગલાચરણ કરીને આ શ્રી પિંડ નિયું ક્તિમાં જણાવવાની આઠ ખાખતા કહી છે, તે આ પ્રમાણે—(૧) પિંડનું વર્ણન, (૨) ઉદ્દગમ દાષોનું વર્ણન, (૩) ઉત્પાદના દાષોનું વર્ણન, (૪) એષણા દાષોની બીના, (પ) સંધાજનાનું સ્વરૂપ (૬) મુનિના વ્યાહારનું પ્રમાણ વગેરે. (૭) વ્યંગાર દ્વાપનાં કારણા, (૮) ધુમ દાષનાં કારણા. આ રીતે અહીં કહેવા લાયક પાંચ મુદ્દાએ અથવા આઠ બાખતા જુણાવીને ક્રમસર પિંડ શબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દા અને પિંડ શબ્દના નિક્ષેપા તથા ના મના ત્રણ ભેદા તેમજ તે ત્રણે ભેદાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. પછી સદભાવ-સ્થાપનાતું ને અસદ્ભાવ-સ્થાપનાતું સ્વરૂપ, તથા નિશ્ચય તથના મતે અને વ્યવહાર તથના મતે પૃથ્વીકાયાદિતું સચિત્તપર્છું, મિશ્રપર્છું ને અચિત્તપર્છું જણાવતાં કર્યા કારણાથી પૃથ્વી વગેરે અચિત્ત ખને ? અને કયા કયા સ્થલના પૃથ્વી વગેરે કેટલા સમય સુધી મિશ્ર કહેવાય ? તથા તે પૃથ્વીકાય વગેરે ૯ ભેઢાના ઉપયાગ કેવા કેવા પ્રકારે થાય છે ? આ ખધી હકીકત વિસ્તારથી સમજાવી છે. તેમાં મુનિને વસ્ત્રોના કાપ (વસ્ત્ર ધાવા )ના કાલ, વિશ્રામણાના વિધિ, વસ્રોને ધાયા પછી સુકવવાના વિધિ, સુર્યું રાદિના અગ્નિનું મિશ્રપણું, પૂર્વાદિ દિશાના વાયુનું વ્યવહારથી સચિત્તપણું, નિશ્ચયનય અનન્તકાય વનસ્પતિનું સચિત્તપણું, સંયમાદિ પ્રશસ્ત ભાવપિંડનું ને અસંયમાદિ અપ્રશસ્ત ભાવપિંડનું સ્વરૂપ, અનુક્રમ તે દરેકનું મુક્તિ વગેરેમાં કારણપણું વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું છે કે માક્ષનાં કારણ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર છે, તે ત્રણેની આરાધના કરવામાં આહાર મદદગાર છે. માટે અહીં પહેલાં પિંડના સ્વરૂપને જાણવું જોઈએ.
- ર. ઉદ્દેગમ દાષાના વર્જુનમાં પહેલાં 'એષણા ' શબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દા, અને એષણાના તથા ગવેષણાના નિક્ષેપા, તેમજ ઉદ્દેગમ શબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દા

અને ૪ નિક્ષેષા વગેરે બીના સ્પષ્ટ જણાવવાના ધાગ્ય પ્રસંગ હરણ-હાથી વગેરેનાં દુષ્ટાંતા પણ કહ્યાં છે. ૧૬ ઉદ્દગમ દાષોને જાણીને તે સર્વ દાષોથી રહિત આહારાદિથી સંયમજીવનને દીપાવનારા મુનિવરા જરૂર નિર્મલ ચારિત્રની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને સિદ્ધિપદન પામે છે. ''જેવા આહાર (ખાલું તે), તેવા ઓડકાર (આવે), '' અને "જેલું અન્ન ખાય તેવી મતિ થાય, અને જેવી મતિ થાય તેવી ગતિ મળે." આ કહેવત પ્રમાણે નિર્દોષ આહાર કરતાં ભાવના પણ નિર્મલ જ થાય છે, ને તેને અનુસારે નિર્મલ આરાધના કરતાં જરૂર મુક્તિના અવ્યાખાધ સુખ મળે છે. દ્વંકમાં એ હિતશિક્ષા યાદ રાખવી કે ઉદ્દગમશુદ્ધિને આધીન ચારિત્રશુદ્ધિ છે ને ચારિત્રશુદ્ધિને આધીન જ સિદ્ધિષદની પ્રાપ્તિ છે. આ જ મુદ્દાથી શ્રી ભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે અહીં મુનિન વહારાવનાર ગૃહસ્થાદિના નિમિત્તે થતા આધાકર્મ વગેરે ૧૬ દાષોનું વર્ણન ખહુ જ વિસ્તારથી કરતાં આધાકમે શબ્દના નામ વગેરે ૮ દ્વારાનું સ્વરૂપ જણાવીને આધાકમે દોષની હુકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે આધાકર્મિક શબ્દના પર્યાયવાચક શાળદા જણાવતાં યાગ્ય પ્રસંગ સંયમશ્રેષ્ટ્રિતું સ્વરૂપ અને આધાકમિલ આહાર લેવાતું અનિષ્દ ફલ (દુર્ગ'તિ), તથા હિંસાથી થતી ચારિત્રની હાની તેમજ આત્માને થતા ગેરલાભ વગેરે હકીકતા પણ સ્પષ્ટ જણાવી છે. પછી ક્રમસર ચાર વગેરેનાં દેષ્ઠાંતા**થી** પ્રતિસેવનાનું સ્વરૂપ અને સાધમિ<sup>6</sup>ક-સ્વરૂપને જણાવનારા નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર– કાલ-પ્રવચન-લિ'ગ-દર્શન (3) જ્ઞાન-(૫) ચારિત્ર-(૫-૩) અભિગ્રહ-'૪) અને ભાવના (૧૨) રૂપ આર દ્વારાતું વર્જુન, તથા સ્વપક્ષ પરપક્ષતું સ્વરૂપ, તેમજ નૂપુર પંહિતાતું દેષ્ટાંત જણાવવાપૂર્વ ક અતિક્રમ, વ્યતિક્રમ, અતિચાર, અનાચારનું સ્વરૂપ વગેરે પદાર્થાની બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી મનની અશુભષરિણતિને અનુસારે અધ, તે શુભ-પરિજ્તિને અનુસારે નિજેરા અને માક્ષ થાય છે. આ હકીકત પ્રિયંકરાદિનાં દુષ્ટાંતા આપીને સચાટ સમજાવી છે. પછી ઔદેશિક દેાષના ભેદા, તેનું સ્વરૂપ તથા તેમાં કલ્પ્ય-અકલ્પ્ય-વિધિ વગેરે બીના કહીને દ્રવ્યપૂતિ દાષતું સ્વર્પ છગણધામિકત દુષ્ટાંત આપીને જણાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે ભાવપૂર્તિ, બાદરપૂર્તિ ને ભક્તપૂર્તિનું સ્વરૂપ, અને સ્થાપનાદાષનું વર્ણન કરતાં વિકારી-અવિકારી દ્રવ્યાદિની ખીના, તથા ખાદર. પ્રાભૃતિકા ને સૂક્ષ્મપ્રાભૃતિકાનું સ્વરૂપ વગેરે ખીના, તેમજ ક્રીતદ્દેષ, પ્રામિત્યદ્વાષ, પરિવૃતિ તહાય, અલ્યાહતદાય, ઉદ્દલિલદાય, આચ્છિત્નદાય, અધ્યવપૂરકદાય, આ તમામ દાષાના ભેદ-સ્વરૂપ-કલ્પ્ય-અકલ્પ્ય-વિચાર વગેરે હકીકતા અહુ જ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. અહીં ધાગ્ય પ્રસંગ જરૂરી દેષ્ટાંતા પણ કહ્યા છે. પછી વિશાધિકારિત ને અવિશાધિ કાેડીનું સ્વરૂપ વગેરે હકીકત જણાવવાપૂર્વક ૧૬ ઉદ્દગમ દાધાનું સ્પષ્ટ વર્ણન 54° 0.

૩.—સાલ (૧૬) ઉત્પાદના દાષાની ઉત્પત્તિમાં ગ્રાહક સાધુ∼સાધ્વીએા નિમિત્ત

કારણ છે. એટલે તેમાં ઉદ્દગમ દાષોમાં દાયક ગૃહસ્થાદિ જેમ નિમિત્ત કારણ કહ્યાં છે. તેલું અહીં ન સમજલું. સાધુ-સાધ્વીઓને ભિક્ષા (ભાતપાણી)ની ઉત્પાદના (પ્રાપ્તિ, મેળવવું) કરવાના સમયે પાતાના વિચાર અને વચનાદિ કારણામાંનાં કાેઈ પણ કારણથી (૧) ધાત્રી દેાષ, (૨) દૂતી દેાષ, (૩) નિમિત્ત દેાષ, (૪) આજીવ દેાષ, (૫) વનીષક દ્રાષ. (૬) ચિકિત્સા દાષ (૭ થી ૧૦) ક્રાેધપિંડ દાષ, માનપિંડ દાષ, માયાપિંડ દાષ, લાભપિંડ દાષ, પૂર્વસંસ્તવ દાષ, (૧૨) પશ્ચાદ્સંસ્તવ દાષ, (૧૩) વિદ્યા દાષ વગેરે ૧૬ દાષ લાગે, તે ઉત્પાદના દાષ કહેવાય. અહીં આ બધા દાષોનું વર્ણન ક્રમસર વિસ્તારથી જણાવતાં ધાત્રી દાષના વર્ણનમાં પાંચ ધાત્ર માતાઓનાં નામ, તેની વ્યુત્પત્તિ, અને તે દરેકનું કાર્ય વગેરે હકીકતા દત્તનું દેખાંત દર્શને સ્પેષ્ટ સમજાવી છે. અહીં પાંચ ધાવ માતાઓ આ રીતે કહી છે. (૧) ક્ષીરધાત્રી-જે બાલકને દૂધ પીવરાવે તે, (૨) મજ્જનધાત્રી-જે બાળકને ન્દ્રવરાવે તે, (૩) મંડનધાત્રી-જે બાળકને ઘરેણાં પહેરાવી શણગારે તે, (૪) ક્રીડનધાત્રી-જે વ્યાળકને રમાડે (ક્રીડા કરાવે) તે, (૫) અંકધાત્રી−જે ખાળકને ખાળામાં સવાઉ તે. આલું ધાવમાતાની જેલું વર્ત તે દેખાડીને ભિક્ષા લેતાં મુનિને ધાત્રી દાષ લાગે છે. જે મુનિ દૂતીના જેવું વર્તન કરી ભિક્ષા મેળવે તેને કૂતી દાષ લાગે છે. અહીં કૂતીના ભેક સ્વરૂપાદિ જણાવતાં ધનકત્તતુ દેખાંત કહ્યું છે. તથા જે મુનિ ગૃહસ્થની આગળ નિમિત્તની બીના કહીને ભિક્ષા મેળવે તેને નિમિત્ત દાષ લાગે છે. અહીં લાભનું નિમિત્ત, અલાભનું નિમિત્ત વગેરે 🕻 પ્રકારના નિમિત્તોનું સ્વરૂપ ' ભાગિની 'નું દુષ્ટાંત દુઈ ને સમજાવ્યું છે. તેમજ જે મુનિ ગૃહસ્થની આગળ પાતાના જાતિ-કુલ-ગણ-કર્મ-શિલ્પમાંના કાઇને વખાણીને ભિક્ષા મેળવે તેને આજીવ દાષ લાગે છે. વનીપક દાષના વર્ણનમાં વનીપકના સેંદ સ્વરૂપાદિ જણાવ્યા છે. તથા ચિકિત્સા દેાષના વર્ણનમાં ચિકિત્સાના ત્રણ ભેદ, સ્વરૂપાદિ જણાવતાં કહ્યું છે કે મુનિએ ગૃહસ્થની આગળ વૈદ્યના જેવું વર્તન કરીને ભિક્ષા લેવાય નહીં કારણકે તેમ કરતાં ચિકિત્સા દ્વાપ લાગે છે. તથા ક્રોધ-માન-માયા-લાભને સેવીને ગૃહસ્થ પાસેથી ભિક્ષા ન લેવાય, કારણકે તેમ કરતાં અનુક્રમે કાેધપિ'ડ દાષાદિ ચાર દાષો લાગે છે. આ ખીતાને ધેખર, સેવ, વગેરેને વહારનાર મુનિઓનાં દુષ્ટાંતા આપીને સ્પષ્ટ સમજાવી છે. તેમજ મુનિએ ગૃહસ્થની આગળ પાતાના પહેલાંના ( દીક્ષા લીધા પહેલાંના ) કે પછીના વખાણ સંભળાવીને ગાચરી લેવી નહિ. કારણ કે તેમ કરતાં સંસ્તવ દાષ લાગે છે. અહીં સંસ્તવના ખે લેદ, સ્વરૂપાદિનું વર્ણન સ્પષ્ટ કુર્યું છે. અને મુનિએ વિદ્યા-મંત્ર-ચૂર્ણ-લેપાદિના પ્રયાગ દેખાડીને પણ ગાચરી લેવી નહીં, કારણકે તેમ કરતાં ક્રમસર વિઘાદાય વગેરે લાગે છે. આ દાષાની તમામ બીના અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

૪. એષણાના ૧૦ કાયોના વર્ણનમાં વાનરસૂથનું દેષ્ટાંત આપીને દ્રવ્યેષણાનું

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી દશ વૈકાલિક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) પક્ર સ્વરૂપ જણાવીને ભાવેષણાનું સ્વરૂપ કહેતાં શંકિત વગેરે ૧૦ દેાષોની બીના વર્ણવી છે. પહી અનુક્રમે ત્રહણ (વહેારવું) અને આહાર-પાણી વાપરવાની ખાબતમાં ચાર ભાંગાની ળીના તથા ઉદ્ગમ દાષોમાં ને **મ્રક્ષિત દાષાદિમાં થતી શ**ંકાનું વર્ણન, તેમજ તેવા દાષોથી બચાવનાર ઉપયોગ ધર્મનું સ્વરૂપ વગેરે ખીતા વિસ્તારથી સમજવીને કહ્યું છે કે શ્રુતજ્ઞાનના ઉપયોગ દર્શને અહણ કરેલી ભિક્ષાને શ્રુતજ્ઞાનની પ્રમાણતા વગેરેને સાચવવાના મુદ્દાથી શ્રી કેવલી ભગવંતા પણ વાપરે છે. અને શુદ્ધ આહારમાં પણ પરિણામની અશુદ્ધિથી શંકા થાય તેા તે એષણીય. (ખપે તેવી ) ભિક્ષા છતાં અનેષણીય કહેવાય છે. આ તમામ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને મ્રક્ષિત દેાષના વર્ણનમાં સચિત્ત મુક્ષિતાદિની હકીકત જણાવી છે. પછી ક્રમસર અનંતર સચિત્ત નિક્ષિપ્રાદિની ખીના, તેમાં કુદુષ્ય-અકુદુષ્યના વિધિ વગેરે બીના, અને પિહિત દાષ ને સંહરણ દાષતું લક્ષણ, તથા તેમાં કલ્પ્ય-અકલ્પ્ય-વિધિ, તેમજ ભાલવૃદ્ધ વગેરે ૪૦ પ્રકારના દાયકામાં ( તેના હાથ ભિક્ષા લેવાની) ભજના વગેરેનું વર્ણન વિસ્તારથી કરીને સંદૃત દાપમાં ને ઉન્મિશ્ર દાષમાં તફાવત, અને આ પ્રસંગે આદ્ર -શુષ્કાદિના ભાંગાની બીના તથા તેમાં કલ્પ્ય-આકલ્પ્ય વિધિ તેમજ છર્દિત દાષાદિની બીના મધુબિ'દુના દેવ્હાંતે સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

પ. ત્રાસેપણા દાષના વર્ણનમાં ગ્રાસેપણાના નિક્ષિપાની ભીના જણાવતાં માછલાંતું દેગ્ઢાંત આપીને દ્રવ્ય ગ્રાસેપણાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી કહ્યું છે કે ભાવ ગ્રાસેપણાનું સ્વરૂપ જાણાવા પ્રસંગ સંધાજનાદિ દાષોને સમજીને ત્યાગ કરવા. પછી કેમસર દેગ્ઢાંતના એ ભેદા અને મુનિને ભાવવા લાયક આત્માનુશાસન (આત્મહિતશિક્ષા) તથા પુરુષાદિના આહારનું પ્રમાણ વગેરે ખીના, તેમજ હીનાદિ ભાજન કરવાના મુણા વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવીને હિત-મિત આહારનું સ્વરૂપ, અને કાલની અપેક્ષાએ આહારનું પ્રમાણ, તથા અંગારદાપ, ધૂમદાપનું વર્ણન, તેમજ મુનિને આહર કરવાનાં કુધા વેદનીયાદિ દ કારણા વગેરે વિસ્તારથી સમજાવીને કહ્યું છે કે મુનિઓ રાગાદિ-કારણે ઓછા આહાર કરે છે, અને તેમને સંયમ ધર્મની આરાધનામાં ને આવશ્યક યાગાની સાધનામાં હાનિ ન પહેાંચે એઢલે હરકત ન આવે, આ ભાવનાથી મુનિવરા હિત-મિત આહારને વાપરે છે. તથા સૂત્રમાં જણાવેલી વિધિ પ્રમાણે ચાલતાં કદાચ વિરાધના થાય, તા તેનું ફલ કર્માનર્જરા છે. આ રીતે પિંતના ૪૭ દાષોની હકીકત વિસ્તારથી જણાવી છે. તેને સમજીને મુનિવરા નિર્દાય આહારાદિથી ધર્મસાધન દેહને નભાવી પરમ ઉલ્લાસથી માક્ષમાર્ગને આરાધી મુક્તિના અવ્યાભાધ મુખ જરૂર પામે છે.

શ્રી પિંડનિયુ<sup>દ</sup>ક્તિના દ્વંક પરિચય **પૂ**રા થયા.

. દ. શ્રીદ**શવૈ**કાલિકના છઠ્ઠા મહાચાર કથા નામના અધ્યયનના દ્વંક પરિચય અહીં શરૂઆતમાં આચાર શબ્દના નિક્ષેષા વગેરેની ખીના ટુંકામાં કહીને જણાવ્યું છે કે રાજા વગેરે આચાર્ય ને પૂછે છે કે આપના આચાર (મૂલ ગુણા) અને ગાચર કેવા છે તે કપા કરીને જ્ણાવા ? આ પ્રક્ષના જવાબમાં શ્રી આચાર્ય મહારાજ (૧ થી ૬) પાંચ મહાવતની આરાધના, રાત્રિભાજનના ત્યાગ (૭ થી ૧૨) ૬ જવનિ-કાયની રક્ષા (૧૩) અકલ્પ્ય (દૂધિત) આહાર-પાણી લેવા નહીં, (૧૪) ગૃહસ્થના ભાજનમાં ખવાય નહીં, (૧૫) તેના પલંગ પર બેસલું નહીં, (૧૬) તેની બેઠક (ગાદી-તકિયા-ખરસી વગેરે વપરાય નહીં, (૧૭) સ્નાન કરાય નહીં, (૧૮) શરીરની શાસાના ત્યાગ કરવા. આ રીતે ૧૮ પ્રકારે સુનિધર્મ અને શ્રાવકધર્મ વિસ્તારથી સમજવે છે. યાગ્ય પ્રસંગે અહ્યવતાદિનું અને ક્ષમા વગેરે દશ પ્રકારના શ્રમણધર્મનું સ્વરૂપ જણાવીને અર્થ-રાગ્દના નિક્ષેપાતું વર્ણન કરતાં ધાન્ય, રતન, સ્થાવર, દ્વિપદ, ચતુષ્પદ, કુપ્યના ભેદ, સ્વરૂપ વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ત્યાગ કરવા લાયક કામના ભેદ અને સ્વરૂપ વગેરેનું વર્ણન કરીને મુનિના પાંચ મહાવ્રત અને રાત્રિભાજનના ત્યાગરૂપ વ્રત વગેરે ૧૮ સ્થાનકોનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે (૧) સુનિવરા તમામ જ્વાને જવવું ગમે છે એમ સમજીને સર્વા જવ હિંસા કરતા નથી, કરાવતા નથી, જીવની હિ'સા કરતારની અતુમાદના પણ કરતા નથી. (૨) જાઢું બાલે તેના કાઇ વિધાસ કરતું નથી, એમ સમજીને મુનિઓ પાતાને માટે કે બીજાને માટે લગાર પણ જૂડું ખાલતા નથી. (3) દાંત ખાતરવાની સળી જેવી ચીજ પણ માલિકની રજા સિવાય લેતા નથી. (૪) તથા ભયંકર અધર્મના કારણભૂત મૈથુનને મનથી પણ સેવતા નથી. ત્રિવિધે તેના ત્યાગ કરી નિર્મલ બ્રહ્મચર્યને પાળે છે. (પ) લવણ ગાળ વગેરેના સંનિધિ (સંઘરા) કરતા નથી. (૬) સંયમાદિની આરાધના કરવામાં વસ્ત્રાદિને મદદગાર સમ-જીતે ધારુલ કરે છે ને પાતાના શરીર ઉપર પણ મમતા રાખતા નથી. (૭) અહ જ ઝીણાં જ તુઓ વગેરે રાતે અ ધારામાં દેખાય નહિ, આ મુદ્દાથી મુનિઓ રાતે લગાર પણ અશના(ક આહાર કરતા નથી. આ તમામ હકીકત વિસ્તારથી સમજાવીને દ જીવનિકાયની રક્ષાનું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કે પૃથ્વીકાયાદિને હણતાં તેને આશ્રીને રહેલા બીજા પણ જવા હણાય છે, એમ સમજને મુનિવરા પૃથ્વીકાય વગેરે દ જવનિકાયની સંપૂર્ણ રીતે રક્ષા કરે છે. અને અકલ્પ્ય ( મુનિને ન ખપે તેવા ) પિંડાદિના તથા ઔદેશિકાદિ દાષવાળા આહરાદિને વાપરતા નથી. આ પ્રસંગે શિક્ષા કલ્પનું ને સ્થાપના કલ્પતું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. તથા મુનિવરાે ગૃહસ્થના કાંસાદિના વાસણમાં ભાજન કરતા નથી. કારણ કે તેઓ જો તેમ કરે, તા તેમને શીતાદકના આરંભના અને પશ્ચાત્કમ પુર:કર્મના દ્વાપ લાગ છે. તેમજ સીવેલા પાલખી વગેરેની પ્રતિલેખના (પહિલેહણ) અહ જ મુશ્કેલીથી પણ થઇ શકે નહીં. તેથી મુનિએ તે પાલખી આદિને વાપરતા

શ્રી જૈન પ્રવચન (કરણાવલી ( શ્રી દશ વૈકાલિક સ્પ્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય ) પક્ષ્ય નથી. અને જે મુનિઓ વૃદ્ધ હોય કે તપસ્ત્રી હોય, કે બાલ હોય, તે સિવાયના મુનિઓ જો મૃહસ્થના ઘર બેસે, તેા તેના ઘરના સ્ત્રી આદિને મુનિના શ્રીલમાં શંકા થાય, અને બીજા ભિક્ષુકા તેને ત્યાં આવી શકે નહીં, તથા તેના ઘરમાંના કાઈને બેઠેલા મુનિવર પર કાેધ થાય. આ કારણાથી મુનિવરા મૃહસ્થના ઘર બેસતા નથી. તપસ્ત્રી આદિ મુનિઓ પણ જો ખાસ કારણ હાેય, તાે મૃહસ્થની રજા લઈને મુનિ મર્યાદા સાચવીને ઘરની બહાર બેસે, પણ અંદર નહિ. તથાં સ્નાન અને વિભૂષા શીલના ઘાતક હાેવાથી મુનિવરા તે ખંતેને તજીને શ્રમણ ધર્મની સાત્ત્વકી આરાધના કરી સંવરભાવના ભાવીને આઠે કર્મના કરી સવરભાવના ભાવીને આઠે કર્મના કરી સવરભાવના ભાવીને આઠે કર્મના કરી સવરભાવના ભાવીને આઠે કર્મના કરી સાલ્ય કરી સિદ્ધિપદને પામે છે. આ બધી હકીકત અહીં વિસ્તારથી સમજાવવાનું રહસ્ય એ છે કે મુનિવરા સ્વધર્મને આરાધ, વિભાવમાં ક્સાય નહીં, અને પરમ શાંતિમય સાધુજીવનમાં રહીને માક્ષના અવ્યાભાધ સુખ પામે.

શ્રી દરાવૈકાલિકના છડ્ઠા મહાચાર કથાધ્યયનના ડૂંક પરિચય પૂરો થયા.

શ્રી દરાવૈકાલિકના સાતમા વાકચશુદ્ધિ નામના અધ્યયનના ફંક પરિચય

મૌન એ મુનિતું ભૂષણ છે, પણ વ્યાખ્યાન–વાચનાદિ પ્રસંગે તથા બીજા પણ સુનિધમ°ના વ્યાવહારિક પ્રસંગે સાધુ–સાધ્વીએાને સાચવવા લાયક વાકયશુદ્ધિનું અહીં સ્વરૂપ કહ્યું છે, તેથી આનું નામ વાકયશુદ્ધિ યથાર્થ જ છે. અહીં શરૂઆતમાં વાક્ય શબ્દના ૪ નિક્ષેપા જણાવતાં ભાષા વગ<sup>દ</sup>ણાના પુદ્દગલાને દ્રવ્ય-વાકય તરીકે કહીને વચનશબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દા, અને ભાષાના મુખ્ય ચાર ભાદા, તેમાં સત્ય ભાષાના જનપદ સત્ય વગેરે ૧૦ ભેટા, અસત્ય ભાષાના ૧૦ ભેટા, મિશ્ર ભાષાના ૧૦ ભેટા તેમજ અસત્યામુષા (વ્યાવહારિક) ભાષાના આમંત્રણી વગેરે ૧૨ ભેટા-એમ કુલ ૪૨ ભેદાદિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી શુદ્ધિ શબ્દના નિક્ષેપા વગેરે જણાવતાં કહ્યું છે કે દર્શાન-જ્ઞાન-ચારિત્ર-તપથી જે શુદ્ધિ થાય, તે જ પ્રધાન (ખરી) શુદ્ધિ છે, અને વાકયશુદ્ધિ એ સંચમશુદ્ધિનું અસાધારણ કારણ છે, તથા દુર્ભાષિતથી (કઠારે વચન વગેરેથી) સંયમની વિસધના થાય છે. તેમજ મુનિએ છુદ્ધિથી વિચારીને સત્યભાષા અને અસત્યામુષા (વ્યાવહારિક) ભાષા બાલવી જોઈએ. પણ અસત્ય કે મિશ્ર ભાષા બાલવો નહીં. અને જો નેપથ્ય-સ્ત્રીને (જે પુરુષુ સ્ત્રીના વેષ પહેર્યા છે તેને) 'આ પુરુષ છે' એમ કહેવાય પણ 'આ સ્ત્રી છે' એમ કહે તા પાપકર્મના ભ'ધ થાય, તા પછી અસત્ય એાલવામાં પાપ કેમ ન કહેવાય? અર્થાત્ જરૂર કહેવાય કે જૂડું એાલવાથી પાપકમ<sup>c</sup> ખુંધાય છે. તથા કાણાને કાણા ન કહેવાય. આ તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાવીને કહ્યું છે કે મુનિએ અસંયત ( ગૃહસ્થ વગેરે)ને 'આવા, ખેસા ' એમ ન કહેલું જોઇ એ. અને અસાધુને સાધુ ન કહેવા, પણ ચારિત્રાદિને સાધનાર ભવ્ય છવને 'આ સાધ છે' એમ કહેલું જોઇ એ. તથા જેમાં સાવદા (પાપ)ની અનુમાદના થતી હોય્ તેવાં વચતા ન બાલાય. જેમકે આ લડાઈમાં અમુક રાજા જીતરા, હમણાં વરસાદ થશે વગેરે. તેમજ જે વચનને સાંભળવાથી સામા માણસને આદ્યાત થાય કે કાંધાદિ થાય, તેવાં વચના અને 'આ વસ્તુ આમ જ છે' આવાં નિશ્ચયાત્મક ('જ' કારવાળા) વચના મુનિથી બાલાય નહીં. આ તમામ બીના અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

## શ્રી દરાવૈકાલિક યુત્રના આઠમા 'આચારપ્રિણિધિ' નામના અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં આચારની ખીના પહેલાંના અધ્યયનમાંથી જાણવાની સુચના કરીને દ્રવ્યપ્રણાધિ તરીકે નિધાન વગેરેને કહ્યા છે. જે ઇંદ્રિયાદિના સખ્દાદિ વિષયાથી વૈરાગ્યભાવ પ્રકટે, તે પ્રશસ્તભાવ પ્રણિધિ કહેવાય, એમ જણાવ્યું છે. ને તેનાથી વિપરીત એટલે જે શબ્દાદિમાં રાગની ભાવના, તે અપ્રશસ્ત ભાવપ્રસ્થિધ કહેવાય, તથા ઇંદ્રિયારૂપી ધાડાને વશ કરવાનું સાધન શ્રી જિનવચના છે, તેમજ કાંધાદિને જે રાકવા તે નાઇદ્રિયભાવપ્રસ્થિ કહેવાય. આ તમામ ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને અનુક્રમે ક્યાયથી સંયમની નિષ્ફલતા, અને શુદ્ધિના પ્રશસ્તાદિ એ ભેદ, તેનું ફ્રેલ, તથા અનાયતનના ત્યાગ કરીને સ યુમની સાધના કરવા માટે પ્રાથિધિની જરૂરિયાત, તેમજ પ્રાથિધનું ફેલ અને અપ્રાથિધનું કુલ વર્ગરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે પૃથ્વી વગેરે કું ની હિંસાને તજવાની આના, અને સૂક્ષ્મ જીવાના ૮ સેદા, તથા પાત્રાદિને પડિલેહવાના તેમજ ઉચ્ચારાદિન પરાવવાના વિધિ વગેરે હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવીને અનુક્રમે જયણાની બીના અને ક્રીત વગેરે દાષાથી દૂષિત આહારાદિના ને સનિધિના ત્યાગ, તથા સાદાઈ વગેરે ગુણા-વાળું સાધુજીવન, તેમજ શખ્દાદિમાં રાગાદિ નહિ કરવાની, તથા કઠાર સ્પર્શાદિને અને ભૂખ વગેરેને સહન કરવાની ને રાતે ભાજનાદિ નહિ કરવાની હિતશિક્ષા વગેરે બીનાઓ વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી મુનિઓને ઉદ્દેશીને કહ્યું છે કે-હે મુનિઓ! તમારે ચીડિયા સ્વભાવ રાખવા નહિ, અને ખીજાના તિરસ્કાર કરવા નહીં તથા જેથી આવતાં કર્મા ફાકાય તેવા આચાર સેવવા ને વિચારા કરવા, તથા ઉચ્ચાર (ભાષા) બાલવા. તેમજ ઇંદ્રિયાને અને મનને વશ કરજો, પણ તમે તેને વશ થશા નહિ, અને જ્યાં તમારા વેશુની સફલતા જણાય, ત્યાં જ યેત્ર્ય અવસરે હિત-મિત-પ્રિય-વચના બાલજો. તથા ભાગતુષ્ણાના ત્યાગ કરજો, તેમજ યાદ રાખજો કે જ્યાં સુધી ઘડપણ વગેરેની પીડા થઈ નથી, ત્યાં સુધી જ ધર્માસધન થઈ શકશે. ક્રોધાદિના ત્યાગ નહિ કરતારા જીવા બહુ જ દુ:ખી થાય છે. આ બધી હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી સાધુ-સાધ્વીઓને ઉદ્દેશીને જણાવ્યું છે કે હે નિશ્રંથા અને નિર્શં થીઓ ! તમે વડીલ મુનિવરાની સેવા જરૂર કરજે. નિદ્રા લેવાની જરૂરિયાત જણાય તાે થાડી લેવી, તથા જ્યારે નિદ્રા ઊડી

જાય, ત્યારે આત્મસ્વરૂપની ચિંતવના કરજો. તેમજ શ્રમણુધમ<sup>6</sup>ના ક્રિયાનુષ્ઠાનની સાધના પરમ ઉદ્ધાસથી એકાગ્ર ચિત્તે કરજો, વળી બહુશુત શ્રી આચાર્ય ભગવંત વગેરે મહા-યુરુધાની ભક્તિ જરૂર કરજો. અષ્ટ પ્રવચનમાતાની આરાધના કરજો. તથા કાેઇની પહ્ય પીઠ પાછળ નિંદા કરશા નહિ. તેમજ કાૈઈને અપ્રીતિ થાય, તેવાં વચના પણ બાલશા નહીં. આ તમામ થીનાએ સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું છે કે હે મુનિઓ! તમે દર્શાદ્વાદી થજો. એટલે જે તમે ખરાખર જોયું હોય કે સાંભળયું હોય, કે અનુભવ્યું હોય, તે જ ચાગ્ય અવસરે દ્રવ્યાદિની પરીક્ષા કરીને બાલજો. કાૈઇની પણ ઠકુા મશ્કરી કરશા નહીં. તથા નક્ષત્રાદિની ખીના ગૃહસ્થાદિની આગળ કહેશા નહીં. તેમજ વિકથાના ત્યાગ કરજો. આ તમામ હકીકતાે સ્પષ્ટ સમજાવીને આ રીતે હિતશિક્ષાએા ક્રેરમાવી છે કે હું સાધુઓ! જ્યાં સ્ત્રીનું ચિત્ર કે છળો હોય, ત્યાં તમારે રહેવું નહીં, ને જેણીના કાન-નાક કપાયેલા છે અથવા નથી, તેવી સ્ત્રીના પણ લગાર પરિચય કરશા નહીં. શરીરને સાભાવલું વગેરે ક્રિયાને તમે ઝેર જેવી મ**ણ**જો. તેમજ સ્ત્રીના અ'ગ વગેરેને રાગદ<sup>િ</sup>દર્અ જોશા નહીં, વળી વિષયા પ્રત્યે તિરસ્કારની ભાવના ભાવજો એટલે વિષયરાગી <mark>થ</mark>શા નહીં, ને નિઃસ્પૃહી બનીને લીધેલી દીક્ષા સફલ કરજે, તથા તપ અને સ્વાધ્યાયાદિની ઉમંગથી સાધના કર**ેલે.** આ તમામ બીનાએા વિસ્તારથી સમજાવીને છેવટે સ્વાધ્યાયનું ને ધ્યાનાદિનું ફેલ જણાવીને કહ્યું છે કે પરિષહાદિને સહન કરનારા ને શીલાદિ ગુણાના ધારક મુનિવરા આ અધ્યયનમાં કહ્યા પ્રમાણે વર્લવાથી જરૂર માક્ષના અવ્યાખાધ સુખા પામે છે.

૯ નવમા વિનય-સમાધિ નામના અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના ડૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં વિનય પદના ને સમાધિપદના નિક્ષેપા જણાવતાં કહું છે કે નેતરની સાંદી, સાંતું વગેરેતું જે નમાવવું (વાળવું) તે દ્રવ્યવિનય કહેવાય. લાકા-પચાર-વિનય તથા જ્ઞાનાદિના જે વિનય, તે ભાવવિનય કહેવાય. તેમાં વડીલ ગુરુ વગેરે આવે, ત્યારે તેમના વિનય સાચવવાના ઇરાદાથી શિષ્યા ઊભા થાય, હાથ જોડે, ગુરુને ખેસવા આસન આપે, વગેરે લાકાપચાર-વિનય કહેવાય. પ્રશાસી તીર્થ કર દેવે કહેલા ભાવાની જે શ્રદ્ધા કરવી તે દર્શનવિનય કહેવાય, તથા ગુરુના વિનય સાચવીને વિધિપૂર્વક પાંચ પ્રકારે સ્વાધ્યાય કરવા તે જ્ઞાનવિનય કહેવાય. આ તમામ બીનાઓ સ્પષ્ટ સમજાવીને પ્રતિરૂપ વિનયના વર્ષ્યુનમાં તેના પર (બાવન) ભાદા કહા છે. પછી ક્રમસર દ્રવ્યસમાષિતું તથા ભાવસમાધિતું સ્વરૂપ, અને વિનયધર્મથી ભ્રષ્ટ કરનારા ક્રોધાદિની બીના તથા ગુરુની નિદા કરવાથી મિથ્યાત્વના ખંધાદિ, તેમજ ગુરુની આશાતના કરવાના ફ્લ તરીકે કહેલ અનથે અને અબાધિ (ભ્રવાંતરમાં દર્લ ભ બાધિપણા)નું

સ્વરૂપ વગેરે શ્રીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે પછી કહ્યું છે કે પરમાપકારી શ્રી ગુરુ મહારાજની આશાતના કરનારા જવા ઘણા કાલ સંસારમાં ખહુ જ બૂરી હાલતે રખડે છે, એમ સમજન સાધુ-સાધ્વીએાએ જેમ શ્રી ગુરુ મહારાજની પ્રસન્નતા રહે, તે જ પ્રમાણે વર્તવું જોઈ એ ન તે જ પ્રમાણે વિનયથી ખાસ જરૂરી ખાલવું જોઇ એ. તથા ભલેને શિષ્યને વાતી કર્મોના ક્ષય થતાં કેવલજ્ઞાન થયું હોય, તાપણ તેણે કૃતજ્ઞપણાની ભાવનાથી ગુરુના વિનય કરવા જ જોઈએ. જ્યારે ગુરુને ખબર ૫૩ કે આ શિષ્યને કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થયું છે, ત્યારે ગુરુ-મહારાજ પાતે જ તેને વિનય કરવાના નિષેધ કરે. તેમજ સાધુ-સાધ્વીઓએ એક પણ ધાર્મિક પદને ભણાવનાર શિક્ષકના ઉપકાર માનીને જરૂર તેના આદરસત્કાર કરવા જોઈ એ. આ તમામ હકીકતા અહીં પહેલા ઉદ્દેશામાં વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી કહ્યું છે કે સાધુ-સાધ્વીઓએ મેક્ષમાર્ગ ને સમજાવીને તે માર્ગ માં જોડનાર શ્રી ગુરુ મહારાજ વગેરે મહાપુરુષાની જરૂર ભક્તિ કરવી જોઈએ. નિમલ્લ જ્ઞાન-શીલની આરાધના કર-નાર શ્રી આચાર્ય ભગવંતાદિ મહાપુરુષાને જે રીતે સંતાય થાય, તે રીતે ધર્મને પામ-વાની ઇચ્છાવાળા ભવ્ય જવાએ વર્ત વું જોઈએ. તેવા મહાયુરુધાની સાત્ત્વિકી ભક્તિ કરનારા પુણ્યવંતા ભવ્ય જીવાને ચ્યાખા ગચ્છની ભક્તિ કરવાના લાભ મળે છે. આ ત્રીતે વર્ત<sup>°</sup>નારા જેવા જરૂર સિદ્ધિપદને પામે છે. આ તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે.

# મી દરાવૈકાલિકના નવમા અધ્યયના બીજા ઉદ્દેશાના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં જણાવ્યું છે કે જેમ (ઝાડના) મૂલમાંથી થડ વગેરે થાય છે, તેમ શ્રી જિનધર્મની આરાધના કરવાથી આરાધક વિનયવંત આત્માઓ સમ્યકત્વ, યુત્રમાન, ચારિત્ર વગેરે ગુણાને સાધીને છેવટે સિદ્ધિપદને પામે છે; પણ અવિનીત જવા માનાદિને પામતા નથી. અને જેઓ શિષ્યનું એકાંતે હિત જ ચાહે છે, તેવા ગુરુ મહારાજ જયારે શિષ્યને હિતશિક્ષા આપે, ત્યારે વિનીત શિષ્યે ગુરુની ઉપર કોધ ન કરવા જાઈએ કારણ કે કોધ કરવાથી અહું જ નુકસાન થાય છે. લગાર પણ આત્મહિત સાધી શકાતું નથી. યાદ રાખવું જોઈએ કે વિનયવંત સાધુ-સાધ્વીએ જ આ લાકમાં પરમ શાંતિથી માણમાર્ગને આરાધી સિદ્ધિપદને પામે છે. અને શ્રીઆચાર્ય વગેરે ગીતાર્થાની સાધિ કરનારા સાધુ વગેરે અહણ્ધિક્ષાદિનું સંગીન જ્ઞાન મેળવીને તેની સાત્ત્વકી આરાધતા કરી શકે છે. ગહરથા પણ જયારે શિલ્પાદિને શિખવનાર ગુરુનાં કઠોરવચના-દિન સહન કરે છે, ને તે શિક્ષકની ભક્તિ પણ કરે છે, તો જ્ઞાન ભણાવનાર ગુરુનાં કઠોરવચના શિષ્યોને શિષ્યોને શિષ્યોને શિષ્યોને શિષ્યોને શર્યો છે, એમાં ત્યાર્ધ શી શિષ્યોને શિષ્યોને શિષ્યોને શરી શોઈએ, તેમની

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી દશ વૈકાલિક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય)

પદ્

પાછળ ચાલવું જોઇએ. ગુરુના અધિનય થયા હોય તા જલદી ખમાવવા જોઈએ. ગળિયા અળદના જેવા ન થવું જોઈએ. કાલ-ક્ષેત્રાદિની પરિસ્થિતિને લક્ષ્યમાં રાખીને જ પ્રવૃત્તિ કરવી જોઈએ. તેમજ કષાયને સેવનારા અવિનીત જીવા માક્ષને પામતા નથી. આ તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાવીને અંતે કહ્યું છે કે જે શિષ્યા ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્ત્તીને માક્ષમાર્ગને સાથે છે તેઓ જ સિદ્ધિપદને પામે છે.

શ્રી દર્શવૈકાલિકના નવમાધ્યવ્ના ત્રીજા ઉદ્દેશાના ટ્રંક પરિચય

અહીં કહ્યું છે કે (૧) વિનીત શિષ્યાએ શ્રી આચાર્યાદ મહાપુરુષાના મનના ભાવને (તેમના વિચારને) સમજને તેમની ભક્તિ જરૂર કરવી જોઈએ (૨) જ્ઞાનાચાર વગેરે પાંચ આચારાની યથાથે આરાધના કરવામાં વિનય ગુણ અસાધારણ કારણ છે. (૩) શ્રી ગુરુ મહારાજની લગાર પણ આશાતના નહિ કરનારા મુનિઓ લાકમાં પૂજ્ય અને છે ને આરાધક થાય છે. (૪) સાધુ-સાધ્વીઓએ વડીલ મુનિવરાદિના વિનય જરૂર કરવા જોઈએ. (૫) મુનિને કાઈ કઠોર વચના લાલે, તા તેણે સહન કરવા જોઈએ. કારણ કે '' સહિ તે રહે, ને નમે તે ગમે.'' એટલે સી કાઈને શાંતિમાં રહેવાનું પરમ સાધન સહનશીલતા છે. આપણે બધાંને ગમીએ (વહાલાં લાગીએ) એવા થવામાં અસાધારણ કારણ 'નમ્રતા' ગુણ છે (૬) સામાને કઠોર વચન કહેવાથી જરૂર વૈર વધે છે. માટે સાધુ-સાધ્વીઓએ તેવા વચના ન બાલવાં જોઈએ. એક કવિએ વ્યાજબી જ કહ્યું છે કે—

દૂહાે—જ્રદ્ધામે' અમૃત વસે, વિષ ભી ઉનકી પાસ; એકે બાલે કાેડી ગુષ્ણ, એકે કાેડી વિનાશ. ૧

(૭) સાધુ સાધ્વીઓએ શ્રમણધર્મને સાચવવાની ખાતર સામા માણસનાં કઠાર વચના કે તિરસ્કારને સૂચવનારાં વચના જરૂર સહન કરવાં, પણ ધાખીની સામે ધાળી જેવા થવું નહીં. કારણ કે તેથી ખેમાંથી એકેને લગાર પણ લાભ તા છે જ નહિ, પણ ભયંકર નુકસાન વેઠવું પડે છે. (૮) સાધુ—સાધ્વીઓએ નિંદાનાં વચના, શત્રુતાને વધારનારાં વચના, તથા અવધારણી (આ વાત આમ જ છે, આવાં નિશ્વયાત્મક) વચના ન ખાલવાં જોઈએ. (૯) સાધુ—સાધ્વીઓએ લાલુપતા (સારા સારા આહારાદિ કરવાની ટ્વ) ના ત્યાગ કરવા જોઈએ. (૧૦) સાધુ—સાધ્વીઓએ રાગદ્વેષના ત્યાગ કરીને સમતા-ભાવે રહેવું જોઈએ. (૧૧) કાઇની પણ હીલના કરવી નહિ. (૧૨) સાધુ—સાધ્વીઓએ પૂજ્ય પુરુષાની ભક્તિ વગેરે જરૂર કરવાં જોઈએ. કારણ કે જેએા માનવા લાયક હાય, તમને જરૂર માનવા (માન દેવું) જોઈએ, ને પૂજવા લાયક હાય તેમને જરૂર પૂજવા જોઈએ.

ભાંક્ત કરવી. (૧૩) પરમ ઉલ્લાસથી પાંચ મહાવ્રતાદિની આરાધના કરનારા સાધ સાધ્વીઓ ગુરુ મહારાજની ભક્તિ કરતાં જરૂર સિદ્ધિપદને પામે છે. આ તમામ હકીકતા અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

શ્રી દશ૦ ના નવમા અધ્ય૦ના ચાથા ઉદ્દેશાના ટૂંક પરિચય

અહીં (૧) વિનયસમાધિ (૨) શ્રુતસમાધિ (૩) તપ:સમાધિ (૪) આચાર સમાધિ આ ચાર સમાધિ-ભેદાનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે (૧) નસતા ગુણ ધારણ કરીને જે શ્રીઆચાર્યાદની ભક્તિ કરવી, તે વિનયસમાધિ કહેવાય. (૨) શ્રુતજ્ઞાન ભણવામાં જે એકાંગ્રતા રાખવી, અને બીજા મુનિવરાદિને શ્રુતજ્ઞાન ભણવામાં જોડવા, ને પાતે પણ શ્રુતજ્ઞાન ભણવામાં લીન ખને તે શ્રુત સમાધિ કહેવાય. (૩) જે નિયાણાંના ત્યાગ કરીને વિધિ વગેરેને જાણીને કેવલ કર્મનિર્જરાની ભાવનાથી જ્ઞાનપૂર્વક તપશ્ચર્યા કરવી તે તપાસમાધિ કહેવાય. (૪) એ જ પ્રમાણે જ્ઞાનાચાર વગેરે પાંચ આચારાની જે આરાધના કરવી, તે આચારસમાધિ કહેવાય. વિનય, શ્રુત, તપ અને આચાર, આ ચારે પદાર્થા સમાધિના અસાધારણ કારણ છે. આ અપેક્ષાએ સમાધિના ૪ ભેદા પાલ્યા છે, એમ સમજવું. આ ચાર પ્રકારની સમાધિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજવીને છેવટે કહ્યું છે કે આ રીતે સમાધિ ગુણને ધારણ કરનારા સાધુ–સાધ્વીએ પોતાને અને પરને પાંગ-ક્ષેમ કરવામાં સાધનભૂત થઈને અંતે મહર્દ્ધિક દેવપણાને અથવા સિદ્ધિપદને પામે છે.

શ્રી દર્શવૈકાલિકના નવમાધ્યયનના દ્વંક પરિચય પૂરાે થયાે.

શ્રી દશવૈકાલિકના દશમા સભિક્ષુ નામના અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં 'સિંમેશું' માંના પહેલા 'સ' કારના અને ' ભિસું' શબ્દના નિર્ફાપા જણાવતાં કહ્યું છે કે આ શ્રી દરાવૈકાલિક સ્ત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે જે સાધુ-સાધ્વીઓ સાધુજ્વનને પાલે તે ખરાં સાધુ-સાધ્વીઓ કહેવાય. પછી અનુક્રમે 'ભિસું' શબ્દનાં નિરૂક્તિ (વ્યુત્પત્તિ) અને પર્યાયવાચક શબ્દો તથા ભિસુને ઓળખવાનાં લિ'ગ (' આ ભિસું છે.' એમ જેનાથી જણાય તે ચિદ્ધં) વગેરે ખીના જણાવીને કહ્યું છે કે જે ભિસુના ગુણાને ધારણ કરે નહિ, તે ભિસું કહેવાય નહીં. આ બીના અનુમાનના સાધન ભૂત પંચાવયવ વાકચથી સાખિત કરી છે. અને જે કમેરપી પાંજરાંને લેદે ( તાહી નાખે ) તે ભિસું કહેવાય. અહીં લેદનારનું, લેદવાના સાધનનું અને લેદે ( તાહી નાખે ) તે ભિસું કહેવાય. અહીં લેદનારનું, લેદવાના સાધનનું અને લેદવા લાયક પદાર્થાનું સ્વરૂપ જણાવીને કહ્યું કે જે વિરતિરહિત યાચકા (માંગણ) હાય, અને જે હંમેશાં આર'ભાદિના કરનાર ગૃહસ્થા, તથા જે મિથ્યાદેષ્ટિ, હિ'સાના કરનાર, અદ્મદાચારી, પરિચાહી, સચિત્ત–ઉદ્દિધાદિ દાપવાળા ભાજનને કરનારા જવા, તે બધાએ જવા દવ્યભિક્ષક

શ્રી જૈન પ્રવચન (કરણાવલી (શ્રી દરા વૈકાલિક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) **YOQ** કહેવાય. અને જે છવ ભિક્ષ શબ્દના અર્થને જાણે ને તે અર્થની વિચારણામાં ઉપયોગવાલા હોય તથા પાંચ મહાવ્રતાની આરાધના વગેરે ગુણાને ધારણ કરે તે જીવ ભાવભિક્ષુક કહેવાય. તે જ જ્ઞાની ભાવભિક્ષુક અહીં કમેં રૂપી પાંજરાંને ભેદનાર છે એમ સમજવું, તે કર્મારૂપી પાંજરાંને ભેદવાનું સાધન તપશ્ચર્યા છે. તેમજ તે તપથી ભેદવાને લાયક કર્મ છે, એમ યાદ રાખવું. અહીં ભિક્ષુ શબ્દના બીજો અર્થ એ પણ જણાવ્યા છે કે જે ભૂખને ભેટે એટલે ક્ષુધા પરિષદ્ધને સહન કરે તે ભિક્ષુ કહેવાય. જે જયણા પાલે તે યતિ કહેવાય, અને જે સંયમને ચરે એટલે સેવે તે ચરક કહેવાય. તથા જે સંસારને ખપાવે એટલે ભવસમુદ્રને તરી જાય, તે ક્ષપક કહેવાય. તેમજ જે સંસારના અંત એટલે નાશ કરે તે ભદ'ત કહેવાય. જે નિર્દોષ ભિક્ષા લેવા માટે વિધિપૂર્વ'ક વિચરે ( ફરે ) તે ભિક્ષ કહેવાય. જે તપ અને સંયમને સાધે તે તપસ્વી કહેવાય. આ રીતે નિગ્ર થ શખ્દના ર૮ પર્યાય વાચક શબ્દોનું સ્વરૂપ અને મુનિને એાળખવાના સાધનભૂત ૧૭ ચિદ્ધો (લિંગ)ની બીના જણાવી છે. પછી ''જે આ દશમા અધ્યયનમાં કહેલા ગુણાને ધારષ્ટ્ર કરે, તે જ સાધુ કહેવાય, પણ બીજો નહીં. " આ બાળતને અનુમાનથી સિદ્ધ કરવાના પ્રસંગ સાનાના આઠ ગુણાની બીના વગેરે હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી કહ્યું છે કે જે ઉદ્દિષ્ટાદિ ભાજન કરે, ૬ કાયની હિ'સા કરે, ઘર વગેરેને બનાવે. ને સચિત્ત પાણી પીંવે, તેને સાધુ કેમ કહેવાય? અર્થાત્ ન જ કહેવાય.

જે મુનિ સ્વસ્થ ચિત્તવાળા હોય, સ્ત્રીને વશ ન થાય અને ત્યાગ કરેલા સોગના સાધનાને મનથી પણ ચાહે નહીં, તથા છ જીવ નિકાયના રક્ષક હોય, તેમજ સચિત્ત પદાર્થોને સેવે નહિ, દૂધિત આહારાદિને વાપરે નહીં, અને રાંધે નહિ, રંધાવે નહીં, તથા છ જીવનિકાયના જીવાને પાતાની જેવા માને, તેમ જ પંચ મહાવતાદિને આરાધે, આશ્રવાને રાષ્ઠે, અને કથાય કરે નહીં, પ્રતિલેખના વગેરે ચક્રવાલ સમાચારીને જરૂર કરે, રપું વગેરે રાખે નહીં, ગૃહસ્થના જેવાં કાર્યો કરે નહીં, તેમજ સંતિધ કરે નહિ, સાધુઓને આહારાદિ વાપરવા માટે નિમંત્રણ કરે, સ્વાધ્યાયમાં લીન રહે, કદાત્રહ રાખ્યા વગર જરૂરી વાત કરે, ઇદિયાને વશ કરે, સ્વભાવે શાંત-સરલ-નમ્ર-સંતાધી-ક્ષમાવાળો હોય, તેમજ બીજાએ કરેલા આકોશાદિને સહન કરે, સુખના સમયને કે દુ:ખના સમયને સરખા ગણે, અને ભિક્ષુની ૧૨ પ્રતિમાઓને આરાધે, નિર્ભય હોય, તથા તપશ્ચર્યાદ કરવામાં લીન હોય, દેહ ઉપર મમતા ન રાખે, તેમજ નિદાન (નિયાણ) અને કત્રહને તજે, પરિષહાદિને સહન કરે, હસ્તાદિને કારણ વિના હલાવે નહીં, તથા અધ્યાત્મ- ભાવમાં લીન હોય, શ્રુતના અર્થને જાણે, મૂર્ણ ન કરે, ક્રય-વિકય (વેચલું; ખરીદલું)

૧. આ આઠ ગુણા વિસ્તારથી પંચાશક શાસ્ત્રની ગાયા જણાવીને મેં શ્રી શ્રાવક્ધમેં જાગરિકામાં જણાવ્યા છે. તે ત્યાંથી જાણવા.

વગેરે કરે નહિ, તેમજ સંગને અને રસગૃદ્ધિને તજે, ઋદિ આદિમાં નિ:સપૃદ્ધ હોય બીજાને તરછાઉ નહીં તે ભિક્ષુ (સાધુ) કહેવાય. તેવા સાધુઓ જરૂર માક્ષને પામે છે. આ તમામ બીનાએક અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

## શ્રા રતિવાકચ ચૂલિકાના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ચૂલિકા શબ્દના નિક્ષેપાનું વર્ણન કરતાં કુકડા વગેરેની ચૂડાને અનુક્રમે સચિત્તાદિ દ્રવ્ય-ચૂલિકા જણાવી છે. અને લાકનિષ્ક્રટાદિને ક્ષેત્ર-ચૂલિકા કહી છે. તથા અધિક માસાદિને કાલ-ચૂલિકા, તેમજ આ રતિવાકય ચૂલિકાને ભાવ-ચૂલિકા તરીકે વર્ણ<sup>°</sup>વી છે. આ તમામ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને 'રતિવાકય' શબ્દના અર્થ કહીને જણાવ્યું છે કે જેમ રાગી માણસને સીવલું, છેદલું વગેરે કરવું રૂચે નહિ, તેમ કર્મારાગથી પીડાએલા જીવને ધર્મ કરવાની રુચિ થતી નથી. જે સુનિને સ્વાધ્યાયાદિ કરવા ગમે ને અસંયમને પાષનારી પ્રવૃત્તિ કરવી ગમે નહીં, તે મુનિ જરૂર સિદ્ધિપદને પામ છે. તેથી ધર્મારાધનમાં લાગણી ટકાવનારાં સ્થાનાતું ને અધર્મનાં કાર્યામાં અરુચિ કરાવનારાં સ્થાનાનું વર્ણન અહીં કર્યું છે. પ્રાયે મનુષ્યા કપટી હોય છે ને કામભાગનાં સાધના ક્ષણવારમાં નાશ પામે છે. તથા પરમ સાંતિમય મુક્તિના પરમ સાધન એવા સંયમજીવનને તજને ભાગની ઇચ્છાથી યુદ્ધવાસને સેવનારા જવા દુર્ગાતનાં ભયંકર દુ:ખાને લાંબા કાળ સુધી રીખાઈ રીભાઈને ભાગવે છે. ત્યાં ગૃહવાસમાં પણ તેઓ અનેક આધિ-વ્યાધિ ને ઉપાધિ રૂપી કરાળિયાની જાળમાં ગૂંધાય છે, તેથી ધર્મની આરાધના કરી શકતા નથી. કામ એ શલ્યની જેમ દુ:ખને દેનારા છે. આયુષ્યના ભરાસા નથી એમ સમજને મનને સ્થિર કરી સંયમાદિની આરાધના કરીને સંસાર સમુદ્રને તરી જેવા, એ જ સમજુ મુનિનું ખરું કર<sup>ે</sup>લ્ય છે. આ તમામ હકીકતા અહી વિસ્તારથી સમજાવી છે. દુગલિના અસાધારણ કારણ વિષય અને કુષાય છે. તેને તજીને પરમ શાંતિમાં આત્મ હિતને સાધવાનું કારણ સાધુજીવન છે. અને ગૃહસ્થ જીવન તેથી વિપરીત છે. પરમ-અશાંતિનું કારણ છે. આ વાત ચાલુ પરિસ્થિતિને પણ લક્ષ્યમાં લેનારા સમજી છવેં। જરૂર સમજે છે. માટે પ્રખલ પુષ્યાદય સાધુ જીવનને પામેલા સાધુ–સાધ્વીએાએ હંમેશાં સારાં નિમિત્તોની સેવના કરવી જોઈ એ. ૧. સ્વાધ્યાય-તપ-સંયમ ને વૈયાવવ્યને સાધવામાં અપ્રમત્ત થવું જોઈ એ. ર. મુનિવરાએ માહના પ્રભલ સાધન સ્ત્રીની સાથે લગાર પણ પરિચય કરવા ન જોઈએ. તેના સામું જોવું નહીં. પશ્ચખ્ખાણ દેવાનું હોય, કે ગાચરી વહારવાની હોય. તેવા પ્રસંગ તેના સામું જોઇને પચ્ચખ્ખાલ અપાય નહિ ને ગાચરી વહારાય નહીં. નીચે પાત્રા તરફ નજર રાખી વહાેરવું જોઈએ. એ પ્રમાણે તમામ મુનિધમ ની પ્રવૃત્તિઓામાં

ખહુ જ સાવચેત ખ**ર્તાને વર્ત વું જોઇ એ. ૩. સ્ત્રી કથા કરવી નહીં**, સ્ત્રીના વર્ણુ નવાળાં પુસ્તકા વાંચવાં નહીં. ૪. નવ પ્રક્ષચર્યની ગુપ્તિએાની વારંવાર વિચારણા કરવો. પ. શીલવંત મહાપુરુષાદિના પવિત્ર જીવનની વારંવાર ભાવના કરવી. ૬. બ્રહ્મચર્યના મહિમા વાર'વાર વિચારવાે. ૭. ખરાષ્ય સ્ત્રી આદિના રૂપ જોવા નહીં. એટલે દેવ-સુર્ વગેરે સારાં સાધનાનાં દર્શન કરવામાં આંખને જોડવી. યાદ રાખલું જોઈએ કે વગર વિચારે જ્યાં ત્યાં નજર ફેરવવાથી અને બિનજરૂરી જે તે સાંભળવાથી મન અસ્થિર અને છે ને ખરાભ કામ કરવા તરફ વધારે ધ્યાન ખેંચાય છે. માટે જરૂરી વિચાર કરવા, જરૂરી ખાલવું, જોવું, ને સાંભળવું. ૮ ક્લેશનાં કારણા દૂર કરવાં. શીલ, સમતા, સાદાઈ, સંતાષ, સંયમાદિને સાધવામાં લગાર પણ પ્રમાદ કરવા નહીં. ૯ કષાય, નિંદા, દ્વેષ, એક ખીજાને આહું અવળું કહીને લડાવવા, ઇર્ષ્યા વગેરે દાષાને તિલાંજલિ દેવી. ૧૦. જૂના વૈર-ઝેર ભૂલી જવા ને જેથી નવા વૈરાદિ ઉપજે તેવાં કારણા સેવવાં નહીં. ૧૧. અનિત્યાદિ ખાર ભાવના ને મેંત્રી ભાવનાદિ ૪ ભાવનાઓ કુરસદના સમયે ભાવવી વર. સ્વાધ્યાયથી મન વેરાવ્યમાં હકે છે, નવું નવું તત્ત્વજ્ઞાન મળે છે, માટે તેના જેવા બીંજો કાઇ તપ નથી એમ સમજને, ક્રતી શક્તિએ જરૂર વિનયાદિ જાળવીને આગમાદિના અલ્યાસ કરવા. ૧૩. ગૃહસ્થ જીવન પ્રત્યે અરુચિલાવ સખવા. તેમાં રહેલી આધિ-વ્યાધિ-ઉપાધિના વિચાર કરી સંયમજવનને ઉત્તમ માનીને તેની આરાધનામાં લીન અનવું. આ રીતે રતિવાકય સૂલિકાનું રહસ્ય વારંવાર વિચારનારા સાધુ-સાધ્વીએ။ પરમ દુલ ભ સંયમધર્માને પરમ ઉદ્ઘાસથી આરાધીને જરૂર ભવસસુદ્રના પાર પામે છે.

# શ્રી દશ વૈગ્ની વિવિક્ત ચર્યા ચૂલિકાના દુંક પરિચય

આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણા છ ને શરીરના વર્ણાદ ગુણા છે તેથી તે ખંનેને જુદા ગણીને ફક્ત આત્મદૃષ્ટિ તરફ લક્ષ્ય રાખીને જ જે શુદ્ધચારિત્રાદિની પરમ ઉદ્ધાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરવી, તે વિવિક્તચર્યા કહેવાય. જે ચૂલિકામાં તેનું વર્ણન કર્યું છે; તે 'વિવિક્તચર્યા ચૂલિકા' કહેવાય. અહીં સંસારી છવાના આચાર-વિચાર ને ઉચ્ચાર કમેં અધના કારણભૂત હોવાથી સદ્દાષ કહ્યા છે. મુનિવરોના તે આચાર વગેરે નિર્દોષ હોય છે. માટે અહીં કહ્યું છે કે સંસારથી વિરક્ત મુનિઓ સંસારી જ્વાની પ્રવૃત્તિરૂપ પ્રવાહથી સામા (ઊલડા) પ્રવાહે ચાલે છે. આ રીતે કહીને મુનિના ચર્યાગુણા અને નિયમાનું સ્વરૂપ વર્ણવતાં જણાવ્યું છે કે જ્ઞાનાદિ માક્ષમાર્ગની જે આરાધના તે ચર્યા કહેવાય, ને ગુણા એટલે મૂલગુણા તથા ઉત્તરગુણા તેમજ નિયમા એટલે ભિક્ષામહાણાદિના નિયમા કહેવાય. (૧) આ ચર્યાદિ ત્રણના સાધક મુનિઓ નિયતવાસ એટલે વિના કારણે એક સ્થલે ઘણા કાલ રહેતા નથી. ૨. મુનિઓ જુદા જીદા ગહરાથી સરામાંથી

આહાર-પાણી વહારે છે. આ રીતે જે આહાર-પાણી વહારવા તે સમુદાનચર્યા કહેવાય 3. મુનિઓ અજ્ઞાતાહ્ર્જને મહુણ કરે છે, એડલે અપરિચિત (જેઓ મુનિને એાળખતા નથી તેવા ) ગૃહસ્થાના ધરથી પાતાને જોઈએ તે પ્રમાણે આહાર-પાણી વહારે છે. ૪. પ્રતિસ્ક્રિતા, મુનિએક જ્યાં સંયમના ભાષક પદાર્થાન હાય ત્યાં રહે છે ને પ. પાતાને ખપ હાય તેટલી જ ઉપધિ રાખે છે. દે. કલહના ત્યાગ કરે છે. હ. જ્યાં ધાંઘાટ થતા દ્વાય ને મુનિવરાનું અપમાન થતું હાય તેવા સ્થાનમાં રહેતા નથી. ૮. કાઈની પણ અકુખાઈ કરતા નથી. ૯. કાચાત્સર્ગને (દેહની મમતાને દૂર કરાવનાર કાઉસ્સગ્ગને) કરે છે. ૧૦. સ્વાધ્યાય કરવામાં લીન રહે છે. ૧૧. ગૃહસ્થને ''આ પાટલા વગેરે મને વહેારાવવા '' એવી પ્રતિજ્ઞા કરાવતા નથી. ૧૨. મમતાને છે 3 છે. ૧૩. અસંયત છેવા તું વૈયાવચ્ચ કરતા નથી. આ તમામ બીનાએા તથા પ્રસંગેઅનુપ્રસંગ જણાવેલી બીછ પણ ખીનાઓ વિસ્તારથી સમજાવીને સાધુ-સાધ્વીઓને કરવા લાયક કૃતાકૃતાદિની વિચારણા આ પ્રમાણે જણાવી છે: ૧. હે છવ! તેં જ્ઞાનાદિની આરાધના વગેરે કાર્યામાંથી કેટલાં કાર્યા કર્યા ? ને કેટલાં કાર્યા ખાકી રહ્યાં ? ૨. તું જે કાર્યા હાલ કરી શકાય તેવાં છે તે ગુરુ વિનયાદિમાંનાં કર્યા કર્યા કરતા નથી ? કરા કરા કારુલા કેવી કેવી ભૂલા થઈ ગઈ છે ? ઇત્યાદિ પ્રકારે વિચરીને પ્રમાદથી આરાધનામાં ન્યૂનતા થતી હોય, તા તે અપમત્ત ખનીને દૂર કરે. થતી ભૂલાને સુધારીને સંયમ-સાધનામાં સાવધાન ખને.

સ્યા રીતે આત્માને સાચવનાર સાધુ સાધ્વીએા પરમ ઉલ્લાસથી નિર્મલ સંયમાદિની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને સિદ્ધિપદને પામે છે.

# ચૂ(લક્રાંચ્યાના પરિચય

આ શ્રીરતિવાકય ચૂલિકા અને વિવક્તચર્યા ચૂલિકા તથા શ્રીઆચારાંગસૂત્રની ભાવનાધ્યયન, ચૂલિકા ને વિમુક્તિ અધ્યયન ચૂલિકાની બાબતમાં કલિકાલસર્વ મૃશ્રી હેમચં દ્રસ્રી શ્રેરજી મહારાજે પરિશિષ્ઠપર્વ ના હમા સર્ગ ના હળમા- હેટમા શ્લાકમાં કહું છે કે '' આ ચારે ચૂલિકાઓ શાસન દેવતાની સહાયથી મહાવિદે હક્ષેત્રમાં શ્રો સીમં ધર-સ્વામીની પાસે ગયેલા જયેષા સાધ્વીને શ્રી સીમં ધરસ્વામીજએ કહી હતી, તે યાદ રાખીને અહીં આવી શ્રી સંઘને તે બીના જણાવતાં પૂર્વ ધર મહાપુરુષોએ પહેલી બે ચૂલિકાને કશવૈકાલિક સ્ત્રના અંતે સ્થાપન કરી. છે હલી બે ચૂલિકાને આચારાંગસૂત્રમાં સ્થાપન કરી. આથી સમજાય છે કે જ્યારે શય્યં ભવસૂરિજીએ આના ઉદ્ધાર કર્યા ત્યારે આ બે ચૂલિકાઓ હતી નહીં. આ રીતે જેમનું આયુષ્ય કસ્ત દ મહિના જેટલું ભાકી હતું તે મનક્રમુનિ દ મહિનામાં આ દર્શવૈકાલિક સૂત્ર ભણીને આરાધક થયા. તેમના

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી દરા વૈકાલિક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) પછપ પદ્ધર શ્રીયશાભદ્રસૂરિ વગેરે મહાપુરુષાએ આને મૂલ સૂત્ર તરીકે સ્થાપ્યું. આ બીનાઓ વિસ્તારથી કહીને અંતે નધાની હકીકત જણાવી છે.

શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા.

S S

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના ચાેવીશમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયેા.

y y

# ાા પ**ચ્ચીશમાે પ્રકાશ ા** ા શ્રી ઉત્તરાધ્ય<mark>યન સ</mark>્ત્રના ટ્રંક પરિચયા

।। आर्था ।।

अह हं परिचयलेसं, बुच्छं सिरिउत्तरज्झयणसंगं ।। छ्तीसज्झयणाई, वृत्ताई विविहतसाइं ।।१९१।# विणभो विणयसुग्रम्म, परीसहाइं परीसहज्झयने ।। चडरंगिंडजे हेक, चडरो मुत्तीई पण्णता ॥१९२॥ भिष्या प्रमायभेया, असंखर, तस्त चायपण्णवणा ॥ श्रकाममरणे, मिइभेयप्यमुहबुत्तंतं ।।१९३।। वृत्ता छ े चुल्लगबत्ता, ओरब्से पवरपंचिदहंता।। कविलो य काविर्लिज्जे, निमपन्यजाई निमयत्ता ॥ १९४ । दुमपत्तीदाहरणा, पमावपरिहारदेसणा भव्दा ।। दुमपत्ते ठाणाई, बहुसुयपुंज्जे बहुसुयत्त ।। १९५ ।। हरिएसे हरिएसो, संभूउत्तरणगारिवत्तवसे ।। चित्तो मुणिसंभूई, उसुआरिज्जे छपव्यज्जा ।। १९६ ।। वरसमणलक्खणाई, सिमखुणामिम बंभचेरस्स ।। दस ठाबाइ समाहि—हाणे तह पाबसमणि जें ॥ १९७॥ पावसमणबुत्तंतं — बुत्तं तह संजइज्जणामिमि ।। संजद्दनिबस्स व मिया -- पुत्तीए सुयमियापुत्ती ।। १९८ ।। वृत्ती य नियंठिङ्जे, समणानाही समुद्दपालिङ्जे ॥ वित्थारा पण्णत्तं, समुद्दशलस्स वृत्ततं ।। १९९ ।।

संवाओ गणिकेसी — गणहर — सिरिगोयमाणं च ।। २००।।
सिरिकेसिगोयमिडजे, सिमइय णामिम्म सिमइगुत्तीओ ।।
मुणिमाहणसंवाओ, जण्णीए माहणत्ताई ।। २०९।।
सामायारी सामा—यारीए गग्गसाहुवत्ताए ।।
बुत्तो य खलुं किंडजे, खलंगुवणओ को सीसे ।। २०२।।
नाणाइयस्स रूवं, मुक्खगईक्खे तिसत्तरिहारा ।।
अपमाए तवभेया, तवाभिहे चरणाणामिम्म ।। २०३।।
चारिसस्स सरूवं, पग्यठाणम्म रागदोसाई ।।
कम्मपयिडणिस्संदं, कम्मपयिडणाममण्झयणे ।। २०४।।
लेसङ्ग्रयणे लेसाऽ—णगारमग्गौ ऽणगारमग्गमिम ।।

શખ્દાર્થ :— હવે હું જૈનપ્રવચન કિરણાવલીના પચ્ચીશમા પ્રકાશમાં શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના પરિચય દુંકામાં કહીશ. અહીં ૩૬ અધ્યયના કહ્યાં છે. તે દરેક અધ્યયનામાં જુદી જુદી જાતનાં તત્ત્વાની શ્રીના કહી છે, એટલે વિનય વગેરે પદાર્થાનું વર્ણન કર્યું છે. ૧૯૧.તે ૩૬ અધ્યયનામાંના (૧) પહેલા વિનયશ્રુત નામના અધ્યયનમાં વિનીત (વિનયવંત) શિષ્યના ને અવિનયવંત શિષ્યનાં લક્ષણ, સ્વરૂપ અને અવિનયનાં ફ્લા જણાવીને ગુરુધર્મ અને શિષ્યધર્માદિનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. અહીં શ્રી-સુધર્માસ્વામીએ જં ખૂસ્વામી આદિને ઉદ્દેશીને જિનધર્મ રૂપી પ્રાસાદના મૂલ પાયા જેવા વિનયધર્મ વગેરેનું સ્વરૂપ સંભળાવ્યું છે, તેથી આ અધ્યયનનું 'વિનયશ્રુત' નામ યથાર્થ છે. (૨) પરિષદ્ધ નામના અધ્યયનમાં ૨૨ પરિષદ્ધાની બીના કહી છે. એટલે જીદા જીદા પ્રસંગે જે જે સંકડ આવે, તે વખતે તેને શાંતિથી સહન કરવાથી જરૂર ઘણાં કર્મોની નિજેરા થાય છે. નવાં ચીકણાં કર્મા બંધાતાં નથી. તેથી વિપરીત-ભાવે વર્તવાથી મુનિધર્મ કહીપિત થાય છે ને બીજા નવાં ઘણાં ચીકણાં કર્મા બંધાય છે. માટે મુનિએ પરિષદ્ધાને સમતા ભાવે સહન કરવા જોઈ એ. આ બીના દેષ્ટાંતા સાથે વિસ્તારથી કહી છે. (૩) ત્રીજા ચાલરંગીય નામના અધ્યયનમાં મુક્તિના (૧) મહબ્ય-

પહ્યું, (ર) શ્રુતિ-જિનવચનાનું સાંભળવું, (૩) જિનવચનાની ઉપર શ્રદ્ધા થવી, (૪) સાંયમની આરાધનામાં આત્મવીધેલ્લાસ ફારવવા-આ ચાર પરમ (અસાધારણ) કારણાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહ્યું છે, તેથી ચાતુરંગીય નામ યથાથે છે. પ્રમલ પુલ્યાદય મનુષ્યત્વ વગેરેને પાપ્રેલા ભવ્ય જેવા પ્રમાદાદિ આંતરંગ શત્રુઓના પંજામાં સપડાઇને ભવભ્રમણ કરે નહીં, આવી પરાપકારી દિષ્ટવાળા સ્ત્રકારે તે ચારે પદાર્થાની ક્રમસર દુલંભતા વર્ણવીને પ્રમાદાદિની ઓળખાણ કરાવી તે દરેક આંતરંગ શત્રુને જીતવાની આગામ કરમાવી છે. આત્માને ક્રમસર ઊંચે ચઢાવનારા આ ચાર પદાર્થ છે. તે દરેક પદાર્થનું વિસ્તારથી વર્ણન મેં દેશના ચિંતામણીના બીજા ભાગની પ્રસ્તાવનામાં કર્યું છે, તે ત્યાંથી જાણવું. ૧૯૨.

(૪) ચાથા અસંસ્કૃત નામના અધ્યયનમાં પ્રમાદને તજવાના સંચાટ ઉપદેશ દેતાં અપૂર્વ આત્મિક બાેધને દ્વારાં અને પ્રમાદાદિના ભયંકર જીલમાને જણાવનારાં દર્શતા સાથે પ્રમાદ વગેરેતું સ્વરૂપ, ભેદ, ફુલ વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. અહીં શરૂ આતમાં કહેલા (असंख्यं) (असंस्कृतं) પદથી આ અધ્યયનની ઐાળઆણ કરાવી छे, तेथी आनुं नाम ' असंस्कृतं ' यथार्थ' छे. छवनद्दारी तूर्या पछी ' असंस्कृतं ', એટલે સાંધી શકાતી નથી. શ્રી તીથે કરાદિ મહાપુરુષા પણ તે તૂટેલી જવનદારીને સાંધી શકતા નથી. છદ્મસ્થ જવાને કયા સમયે કયા ક્ષેત્રમાં કયા કારણથી મૃત્યુ થશે, તેની ખબર પડતી નથી. માટે હે જવ! તું પ્રમાદ કરીશ નહિ. તું એમ સમજે છે કે ' હાલ તા ધન કમાવાના ને ભાગ ભાગવવાના સમય છે, માટે ઘડપણમાં ધમ<sup>6</sup>ને સાધીશ '' પણ આ તારી સમજણ ભૂલ ભરેલી છે. કારણ કે તું ' વૃદ્ધ થઇશ જ ' એવું નક્કી નથી. નજરાે નજર જોઇ એ છીએ કે સવારે જોયેલા જીવાે બધારે દેખાતા નથી. (મૃત્યુ પામે છે). બધારે જોયેલા જીવા સાંજે કેખાતા નથી. વળી દુનિયાના જીવા સ્વાર્થી છે. ઘડપણમાં સામું પણ જોતાં નથી. પુષ્યાર્થ હોય તા દીકરા વગેરે વૃદ્ધની ખબર લે છે. આવી પુષ્યાઇ ઘડપણ આવ્યા પહેલાં ધર્માસઘન કરીને મેળવી શકાય છે. ઘડ-પણમાં શારીરિક શક્તિ વગેરે સાધનાની સંપૂર્ણ ખામી થતી હોવાથી હું ધર્મારાધન કરવાને સમર્થ થઇ શકતા નથી, માટે જ્યાં સુધી શરીર નીરાેગી છે, ઘડપણ આવ્યું નથી, ઇંદ્રિયા અખંડ છે, આયુષ્યના અંત આવ્યા નથી, તેટલા કાલમાં પરમ ઉલ્લાસથી મહાદુર્લાભ શ્રીજિનધર્મની આરાધના કરીને ભવ સમુદ્રના પાર પામજે. આ હઠીકત શ્રીસ વેગમાલા વગેરે ગ્રંથામાં ખહુ જ વિસ્તારથી જણાવી છે. આ અધ્યયનના સાર એ છે કે (૧) આયુષ્યનું વિનધરપર્ક્ક, (૨) અશુભ કર્માનાં કડવાં ફ્લા, (૩) જે જવ

૧ આર્થિક સહાયક શેરદલાલ જેસંગભાઈ કાલીકાસની મદદથી શા. ઇશ્વરકાસ મૂલચંદે પ્રંથપ્રકાશન સભાની મારફત છપાવી છે. ૨. શ્રી સંવેગમ'લા શ્રંથ શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભાએ છપાવ્યા છે.

- શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સુત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) પદ્દ કમેન કરે તે જ જીવ કમેના ક્લને ભાગવે છે, (૪) હાલ જાગવાના સમય છે, ઊંઘવાના સમય નથી. માનવજીવનના સમયની કીંમત સમજીને અપ્રમત્ત થવું જોઈએ. (૫) સ્વચ્છં દી થવું નહીં, ક્ષાયને જીતવા આ પાંચ મુદ્દા વગેરે હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- (પ) અકામમરણીય નામના પાંચમા અધ્યયનમાં મરણના ભેંદ વગેરેનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. (૧) અજ્ઞાની જવાના મરણની બીના, (૨) પાપકમિને કરનારા જવા તેના ઉદયકાલે કેવા પશ્ચાત્તાપ કરે છે તે બીના (૩) શબ્દાદિ કામભાગને સેવનારા જવાની દુઈશા, (૪) બે પ્રકારના રાગનાં કારણા, (૫) દુરાચારને સેવનારા જવાની મરણકાલે દયાજનક પરિસ્થિતિ, (૬) દેશવિરતિના મરણની બીના, (૭) સંયમી જવાનું પંડિત મરણ, તેની શુભગતિ, દેવતાઇ સુખ વગેરેનું વર્ણન (વિસ્તારથી કર્યું છે.) એ આ અધ્યયનના દ્વંક સાર છે. ૧૯૩.
- (૬) ક્ષુલ્લક નિર્મ 'થીય નામના છઠ્ઠા અધ્યયનમાં ક્ષુલ્લક સાધુનું ( મુનિનું ) સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. અહીં ક્ષુલ્લક સાધુ શબ્દથી એ નામના મુનિની કથા કહી નથી, પણ અજ્ઞાનાદિથી બાંધેલા કર્માના ફ્લને ભાગવતાં ધન-સ્ત્રી-પુત્ર વગેરેમાંનાં કાેઇપણ દુ:ખથી બચાવતા નથી, માટે મમતાના ત્યાગ કરી સર્વ જીવાની ઉપર મૈત્રીભાવ રાખીને માક્ષમાર્ગની યથાર્થ આરાધના કરવા આજ્ઞા ફ્રસ્માવી છે. એકલા જ્ઞાનથી કે એકલી ફ્રિયા કરવાથી મુક્તિના સુખ મળે જ નહીં, પણ જ્ઞાનક્રિયાની સમુદિત સાધનાથી તે મળે છે. આ બીનાનું જે વિસ્તારથી વર્ણન તે જ આ છઠ્ઠા અધ્યયનના સાર સમજવા.
- (૭) સાતમા ઔરભ્ર (એલક) નામના અધ્યયનમાં જણાવેલાં પાંચ દૃષ્ટાંતામાં પહેલું ઉરભ્ર એટલે ઘટાનું દૃષ્ટાંત કહ્યું છે, તેથી આનું 'ઔરભ્ર' નામ યથાર્થ છે, અન્યત્ર એલક અધ્યયન કહ્યું છે. તેમાં અર્થભાદ નથી, કારણ કે 'એલક'ના અર્થ પણ 'ઘટા' જ થાય છે. અહીં ઘટાનું અને કાકણી, કેરી, વેપાર, તથા સમુદ્રનાં દૃષ્ટાંતા જણાવીને (૧) ભાગમાં આસકત જવાની દૃદેશા અને (૨) દુર્ગતિમાં જનારા જવાનાં લક્ષણા, (૩) લગાર પણ થયેલ ભૂલના ભયંકર પરિણામા, (૪) મનુષ્યના કર્તાવ્યા, (૫) કામભાગની વિનધારતા-આ પાંચ મુદ્દાઓનું જે વિસ્તારથી વર્ણન તે આના સાર છે, એમ સમજવું.
- (૮) કાપિલીય નામના આઠમા અધ્યયનમાં શ્રી કપિલમુનિનું ચરિત્ર કહ્યું છે. તેથી આ અધ્યયન કપિલમુનિની બીનાવળું હોવાથી કાપિલીય નામે પ્રસિદ્ધ છે. ત્યાકરણના નિયમ પ્રમાણે 'જે કપિલ (મુનિ) તું હોય, તે 'કાપિલીય' કહેવાય. આ રીતે 'કાપિલીય' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ થાય છે. 'લાભ ' શબ્દને અવળા કરીએ એઠલે વિપરીતપણે ગાઠવવાથી અનેલા ' સલા ' શબ્દ જ જણાવે છે કે લાભ અનર્શનું ને

દુર્ગતિનું કારણ છે. સંતાય એ પરમ સુખનું ને પરમ શાંતિનું અપૂર્વ સાધન છે. કપિલ મુનિ પૂર્વાવસ્થામાં લાભી હતા. લાભના થાભ (અઠકાવ) થયા નહિ, તેનાં કડવાં ફેલા વિચારીને સંતાય ગુણને ધારણ કરી પરમ સુખી થયા. પરમ શાંતિના ભાજન ખન્યા. એમ સમજને મુનિવરા સંતાયી ખનીને માક્ષમાર્ગને આરાધી સિદ્ધિપદને પામે. એ જ આ અધ્યયનના દ્રંક સાર છે. અહીં (૧) કપિલ મુનિના પૂર્વભાવની ખીના, (૨) તેમણે શુભ ભાવનાથી કરેલ સંયમની સાધના, (૩) તેમણે સંતાય ગુણને પમાડનારી આપેલી દેશના, (૪) દ્યાધમંત્રં ખરૂં રહસ્ય, (૫) સાચી વિઘાનું વર્ણન (૬) લાભનાં ખરાબ ફેલા (૭) સ્ત્રી પરિચયના પરિહાર, આ સાત મુદ્દાઓ સ્પષ્ટ કહ્યા છે.

- (૮) આઠમા 'નમિપ્રવ્રજ્યા' નામના અધ્યયનમાં નમિ રાજાએ દઢ વૈરાગ્ય થતાં લીધેલી દીક્ષાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે, તેથી આ અધ્યયન ' નમિપ્રવ્રજ્યા ' કહેવાય છે. (૧) નિમ રાજિષ્દ , (૨) કરકંકુ (૩) દ્વિમુખ, (૪) નગ્ગતિ-આ ચાર પ્રત્યેક છાહોમાં નિમ રાજર્ષિ પણ જણાવ્યા છે. (૧) હાથના કંકણ નિમિત્તે પ્રકટ થયેલ વૈરાગ્યથી તેમણે દીક્ષા લીધી, (ર) તે વખતે ત્યાં (મિથિલા નગરીમાં ) હાહાકાર થયા. (3) આ પ્રસ'રે બ્રાહ્મણ વેષે રહીને ઇંદ્ર મહારાજે તે નિમ રાજિષ્ધને જે જે પ્રશ્નો પૂછ્યા, તેના તે રાજધિ એ આબાદ ઉત્તરાે આપ્યા. આ ત્રણ મુદ્દાએાનું જે વિસ્તારથી વર્ણન એ જ આ અધ્યયનના સાર છે. એમ સમજવું. ૧૯૪. (૧૦) દ્રમપત્રક નામના દશમા અધ્યયતમાં પ્રભુશ્રી મહાવીરે ઝાડના પાકી ગયેલા પાંદડાંની જેવી મતુષ્યના આયુષ્યની કાયભ ગુરતા સમજાવીને અપ્રમત્ત ભાવે માકામાર્ગની આરાધના કરવા માટે શ્રી ગૌતમસ્વામીને ઉદ્દેશીને આત્માને ખહુ જ અસરકારક ને વૈરાગ્યજનક ઉપદેશ આપ્યા છે. તેથી આ અધ્યયન ' કુમપત્રક ' એવા યથાર્થ નામે ઓળખાય છે. અહીં યાગ્ય પ્રસંગ અને અનુપ્રસંગ મનુષ્યજીવનની દુલ ભતા, અશુભ કર્માના કડવા વિષાકા, જાદા જુદા ભવાના આયુષ્યનું પ્રમાણ વગેરે ખીના જણાવીને શ્રી ગૌતમ મહારાજાને થયેલી ઉપદેશની અસર અને તેમના નિર્વાણની ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. ભવ્ય જીવાએ આડના છર્જ થયેલ પાંદડાંના જેવું જીવન જાણીને અપ્રમત્ત ભાવે પરમ ઉલ્લાસથી માક્ષમાર્ગને આરાધી સિદ્ધિષ્દને મેળવલું. એમાં જ સાચી માનવતાનું રહસ્ય રહ્યું છે. એ જ આ અધ્યયનના સાર છે.
- (૧૨) અહુશુતપૂજ્ય (અહુશુતપૂજા) નામના અગિયારમા અધ્યયનમાં અહુશુત-પણાંનાં સ્વરૂપ અને કારણા, તથા અવિનીત શિષ્યાનાં ને વિનીત શિષ્યાનાં સ્થાના જણાવ્યાં છે. એટલે ઉત્તમ જ્ઞાનવંત ભવ્ય જીવાનાં ને અજ્ઞાની જીવાનાં લક્ષણા ભાવના તથા જ્ઞાનનાં ફૂલ, તેમજ ઉત્તમ જ્ઞાની જીવાને લાયક ઉપમાઓનું અહીં વિસ્તારથી જે વર્ણન, તે જ આ અધ્યયનના સાર છે. (૧૨) ખારમા હરિકેશીય નામના અધ્યયનમાં

હરિકેશ (હરિકેશ ખલ ) મુનિનું ચરિત્ર કહ્યું છે, તેથી તેમના જ નામે અધ્યયન એ.ળ-ખાય છે. જાતિ મદના કડવાં ફેલા, તપસ્વીના ત્યામ, તપશ્ચર્યાના પ્રભાવ, અને તેની શુ હ વગેરે ભીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. ૧૯૫. (૧૩) તેરમા ચિત્રસંભૂતીય નામના અધ્યયનમાં ચિત્ર અને સંભૂતિ નામના ખે ભાઈનું વર્ણન કર્યું છે. તેથી તે ખંનેના નામથી જ આ અધ્યયન ઓળખાય છે. પાતાના ભાઈ ચિત્ર મુનિએ સંભૂતિ (બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તિના જીવ)ને નિયાર્શ ન કરવા માટે ઘર્ણ સમજવ્યા, હતાં સમજ્યા નહીં, ને તે નિયા®ં કરીને મૃત્યુ પામી બ્રહ્મદત્ત ચક્રી થયા. ચિત્ર મુનિ ચારિત્ર પાળીને દેવ થયા. આ રીતે તે બ'નેના પૂર્વ ભવની બીના જણાવતાં સ'સ્કારની થીયરી, પૂર્વભવના સ્તેહના પ્રભાવ, તથા સાચી ત્યાગદશા, તેમજ વ્યંને ભાઈએનનું મળવું, ત્યાં ચિત્ર મુનિએ આપેલી હિતશિક્ષા વગેરે મુદ્દાએનો જે વિસ્તારથી હેવાલ, તે જ આ અધ્યયનના સાર જાણવા. (૧૪) ઇલુકારીય નામના ચૌદમા અધ્યયનમાં ઇલુકારપુરના રાજા ઇલુકાર વગેરે દ જ્વાની દીક્ષા વગેરેનું વર્ષાન કર્યું. છે, તેથી પુર (નગર)ના નામે કે રાજના નામે આ અધ્યયન ઓળખાય છે. ધર્મારાધનના ફૂલ રૂપે સાંસારિક પદાર્થાની જે ઇચ્છા કરવી, તે નિયાજી કહેવાય, તેનાં કડવાં ફેલા વ્યક્ષદત્તને ભાગવવાં પડ્યાં, એ તેરમા અધ્યયનમાં કહ્યું. અહીં નિયાણાંના ત્યાગ કરવાથી થતા લાભનું વર્ણત કરતાં એક જ દેવ વિમાનમાં રહેલા ૬ જવા દેવાયુષ્ય પૂરું કરીને ઇયુકારપુરમાં જન્મે છે. (૧) ઇયુકારપુરના ઇયુકાર રાજા, (૨) તેની રાણી, (૩) પુરાહિત, (૪) તેની પત્ની, (૫-૬) તેના બે પુત્રા, આ રીતે ૬ જીવાના પૂર્વભવની બીના, તેમનું ઘષુકારપુરમાં ફરી મળવું, તે સમયે પૂર્વના સંસ્કારાની સ્કુરણા, સાચા વૈરાગ્યના વર્ણનમાં 'આત્મા દ્રવ્યાસ્તિકનય નિત્ય છે? આની સાબિતી, અ'તે તે કુ જીવાની દીક્ષા અને સુક્તિની બીના વિસ્તારથી કહી છે. આ જ આ અધ્યયનના સાર છે, એમ સમજવું. ૧૯૬. (૧૫) પંકરમાં સભિક્ષુ નામના અધ્યયનમાં આદર્શ સાધુના ગુણા વગેરે બીના વિસ્તારથી કહી છે. તે સાલુઝવનને સમજવામાં બહુજ મદદગાર છે.

(૧૬) સાલમા સમાધિસ્થાન નામના અધ્યયનમાં સમાધિનાં એઠલે બ્રહ્મચર્યના દશ સ્થાનાનું વિસ્તારથી વર્જુન કર્યું. છે, તેથી આ અધ્યયન સમાધિસ્થાન કહેવાય છે. અહીં બ્રહ્મચર્યની નવ વાડનું વર્જીન શીલભાવનાને પાષનારું છે. મન વચન કાયાથી શીલ પાળવાનાં સાધના, તેનું ફલ વગેરેનું જે વિસ્તારથી વર્જુન તે જ આના સાર સમજવા. (૧૭) સત્તરમા 'પાપશ્રમણીય' નામના અધ્યયનમાં શ્રમણ ધર્મની અવિશ્વિન મર્યાદાથી સ્વશ્વંદી અનીને વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરે તે પાપશ્રમણ કહેવાય. તેની બીના અહીં કહી છે, તેથી તે જ નામે અધ્યયન ઓળખાય છે. ૧. પાપશ્રમણનું સ્વરૂપ, ૨. સંયમજવનથી પાડનારા દાષાની બીના, ૩. તે દાષાને દૂર કરવાના ઉપાયા. આ ત્રણ મુદ્દાઓનું જે વિસ્તારથી વર્જુન તે જ આના સાર સમજવા. (૧૮) અઢારમા

સંયતીય નામના અધ્યયનમાં ભાગના ત્યાગ કાેેે કર્યા ? તેથી કાેને કેવા લાભા થયા ? તે ખીના યથાર્થ સમજાવવા માટે સંયતિ (સંજય) રાજાની કથા કહી છે, તેથી આ અધ્યયન તે જ નામે એાળખાય છે. ૧. કાંપિલ્ય નગરના સંયતિ રાજા શિકાર કરવા ખગીચામાં ગયા, (ર) લહેરમાં ફરતાં ફરતાં તેને થયેલા પશ્ચાત્તાપ, (૩) તેને ગઈ ભાલી મુનિના સમાગમ, તેમના ઉપદેશ સાંભળવાથી થયેલી ત્યાગની ભાવના, (૪) તેણે દીક્ષા લીધી. (પ) તેમને ક્ષત્રિય સુનિની સાથે જિનશાસનની બાબતમાં વાતચીત, (૬) પાછલા ભવતું સમરણ અને ત્યાગધર્મને પાષનારા ચક્રવર્તી વગેરેનાં દર્ષાતાની જે વિસ્તારથી હુકીકત, તે જ આના સાર સમજવા. (૧૯) ઓગણીશમા મૃગાપુત્રીય નામના અધ્યયનમાં મુગાપુત્રનું ચરિત્ર કહ્યું છે, તેથી તેના નામે આ અધ્યયન ઓળખાય છે. સુપ્રીવ નામના નગરના ખલભદ્ર રાજાના જીવાન કુમાર મુગાપુત્રને એક મુનિના દર્શન થયા. તેથી તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું, તેના પ્રભાવે તેણે જાણેલી પૂર્વ ભવાની બીના અને નીચ ગતિમાં ભાગવેલાં દુ:ખાની બીના માતાપિતાને જણાવીને સમજાવીને દીક્ષા લીધી. આ પ્રસંગ પુત્રે માતાપિતાની સાથે કરેલી પ્રશ્નોત્તરી અપૂર્વ વૈરાગ્યભાવને પાષનારી છે. આ મુદ્દાઓના જે વિસ્તાર તે જ આના સાર સમજવા. ૧૯૮. (૨૦) વીશમા મહાનિય શીય નામના અધ્યયનમાં મહાનિય થ એટલે માટા મુનિશ્રી અનાથી અભ-ગારનું ચરિત્ર કહ્યું છે, તેથી આ અધ્યયન ' મહાનિગ્ર<sup>લ</sup>થીય ' કહેવાય છે. અહીં અનાથી મુનિએ શ્રેણિક રાજાને 'ખરા નાથ કાેણ થઇ શકે ? અનાથ કાેણ કહેવાય ? આ પ્રશ્નોના ુ. ઉત્તરમાં સાચી અનાથતાનું અને સાચી સનાથતાનું વર્ણન સમજાવતાં મુનિના વૈરાવ્ય ગુભાન વખાષ્ટ્યા. આ બીના જણાવતાં અશસ્ણ ભાવના, આત્મા પાતે જ કર્મીને કરે છે ન તેનાં કૂલા પણ તે જ ભાગવે છે, તથા સન્માર્ગગામી આત્માજ પાતે પાતાના મિત્ર કહિવાય ને જો તે ઉન્માર્ગ ચાલે તા પાતાના શત્રુ કહેવાય, વગેરેનું જે વૈરાગ્યજનક વર્ણું તે જ આના સાર સમજવા. (૨૧) એકવીશમાં સમુદ્રપાલીય નામના અધ્યયનમાં એકાંત ચર્ચાના સ્વરૂપને સમજાવનાર સમુદ્રપાલની કથા કહેલી છે. તેથી તેના નામે આ અધ્યયન આળખાય છે. તેના પિતા પાલિત ચંપાનગરીમાં રહેતા હતા, તેમણે પ્રભુ શ્રી મહાવીરની પાસે દીક્ષા લીધી. સમુદ્રપાલે એક ચારની દુઈશા જોઈને વૈરાગ્ય થતાં દીક્ષા લઇ ને ખહુજ તપ આદિ કરવા પૂર્વ ક પરમ ઉલ્લાસથી ચારિત્રની આરાધના કરી આત્મકલ્યાણ કર્યું. આ તમામ બીનાના જે વિસ્તાર, તે જ આના સાર સમજવા. ૧૯૯. (૨૨) ભાવીશમા રથનેમીય નામના અધ્યયનમાં રથનેમિની ભીના કહી છે, તેથી તેના નામ આ અધ્યયન ઓળખાય છે. દશ દશાહ રાજાઓમાં સૌથી માટા સમુદ્રવિજય અને સૌથી નાના વસુદેવ જણાવ્યા છે. તેમાં સમુદ્રવિજયના પુત્ર પ્રભુ શ્રી નેમિનાથ, અને વસુદ્દેવના પુત્ર કૃષ્ણ વાસુદ્દેવ થયાં. ઉંમરમાં શ્રીનેમિનાથથી કૃષ્ણ વાસુદ્દેવ માટા હતા. પ્રસુ શ્રી તેમિનાથના સગા ભાઈઓની નામાવલિમાં રથનેમિનું નામ આવે છે. તે પ્રભુથી નાના

હતા. એમ શ્રીનેમિચરિત્રાદિમાં જણાવ્યું છે. કેટલાએકતું માનલું એ છે કે તે પ્રભ્રુના મારાભાઇ હતા. સમુદ્રવિજય વગેરે દરો ભાઇઓના પરિવાર અહ જ વિશાલ હતા. કૃષ્ણ વાસુદ્દેવને ત્યાં પાંડવાનું માસાળ થાય. એટલે ઉંમરમાં પાંડવા નાના અને કૃષ્ણ વાસુદ્દેવ માટા હતા. આ કૃષ્ણ વાસુદેવ ઉત્રસેન રાજાની પુત્રી અને કંસકુમારની બેન રાજીમતી સાથે પ્રભુતા વિવાહ કરાવ્યા. શ્રાવણ સુદિ છઠે લગ્તની તૈયારી થઈ. ઉત્રસેન રાજાના મહેલના નજીકમાં લગ્નના વરધાઉા પહેાંચતાં સાર્રાયને પૂછ્યું કે આ દ્યાજનક શબ્દા કોના સંભળાય છે ? તેણે કહ્યું કે તમારા લગ્ન નિમિ - આટલા પશુઓ એકઠાં કર્યાં છે. તેમના આ શબ્દા સંભળાય છે. સારચિનાં વચના સાંભળી દ્રયાળ પ્રભાએ રથને પાછા વળાવી વધી દાન દર્ધ દીક્ષા લીધી. અહીં આ તમામ બીના અને રાજમતીની દીક્ષા વગેરે બીના જણાવતાં રાજમતી સાધ્વીએ સ્થનેમિ મુનિને જે વૈરાગ્યમય ઉપદેશ દઈને સંયમમાં સ્થિર કર્યા તે ખીના કહી છે. પ્રસંગ રાજમતીના જીવનની (૧) ૪૦૦ વર્ષોની ઉંમરે દીક્ષા લીધી. (ર) ૧ વર્ષના છદ્મસ્થ પર્યાય. (3) પ૦૦ વર્ષો પ્રમાણ કેવલી પર્યાય. ૯૦૧ વર્ષ પ્રમાણ સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ થતાં સિદ્ધિષદ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. (૨૩/ ત્રેવીસમાં શ્રી કેશીગૌતમીય અધ્યયનમાં શ્રી કેશીગણધરે પૂછેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરા શ્રી ગૌતમસ્વામીએ આપ્યા તે બીના વિસ્તારથી કહી છે તેથી તે ભાંતે નામથી આ અધ્યયન આળખાય છે.

શ્રાવસ્તી નગરીમાં શ્રી પાર્ધાનાથની પરંપરામાં થયેલા ચાર મહાલતાની આરાધના સ્વરૂપ શ્રમણ ધર્મના સાધક કૈશી ગણધર (કૈશી નામના આચાર્ય) અને ચાર જ્ઞાનના ધારક શ્રી ગૌતમસ્વામી બ'ને ભેગા થયા, માંહામાંહે સુખશાતા પૂછી પ્રશ્નોત્તરે સાંભળી રાજ થઇ તે કેશીગણધર પ્રભુ મહાવીરના શાસનમાં દાખલ થયા. એડલે પંચ મહાવ્રતાની આરાધનરૂપ શ્રમણુધર્મના સાધક બન્યા. આ વખતે પર્ધદામાં આતંદ વર્ત્તા રહ્યો હતા. આ પ્રશ્નોત્તરાદિની ખીનાના જે વિસ્તાર તે જ આના સાર સમજવા. (૨૪) ચાવીશમા સમિતીય (સમિતિક) નામના અધ્યયનમાં પાંચ સમિતિ વગરેનું વર્ણન કર્યું છે, તેથી આ અધ્યયન તે સમિતિના નામથી એાળખાય છે. (૧) આઠ પ્રવચનમાતાનું યથાર્થ વર્ણન, પ્રસંગે સંયમનું વર્ણન કરતાં મુનિને ચાલવાની. એહ્લવા વગેરેની મર્યાદા, મન-વચન-કાયાના સંયમનું વર્ણન વગેરે હકીકતા અહીં સમજાવી છે. (૨૫) પચીશમા યજ્ઞીય નામના અધ્યયનમાં સાચા યજ્ઞનું વર્ણન કરેલ છે. તેશી આ અધ્યયન તે નામે ઓળખાય છે. અહીં ખરા યાજક (યજ્ઞ કરનાર), યજ્ઞ અને અગ્નિ તથા પ્રાહ્મણનું સ્વરૂપ કહીને વેદનું રહસ્ય, કર્મવાદની પ્રધાનતા અને શ્રમણ મુનિ તાપસની વ્યાખ્યા વગેરે બીના વિસ્તારથી વર્ણવી છે. આના સાર એ છે કે જયદાષ મૃતિ અને વિજયદાષ બ્રાહ્મણની હકીકત જણાવવાના પ્રસંગે બ્રાહ્મણનાં ખરાં લક્ષણા તે બ્રહ્મચર્યના ગુણ વગેરેનું વર્ણન પણ કર્યું છે. વિજયધાય બ્રાહ્મણે આરંભેલા યજ્ઞમાં જયઘાષ મુનિ ભિક્ષા લેવા ગયા, ત્યારે તેણે મુનિને ભિક્ષા વહેારાવી નહીં, તે અવસરે ખંને વચ્ચે થયેલા સંવાદમાં મુનિએ ખરા સાધ, બ્રાહ્મણ મુનિ, તાપસ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શૂદ્ર વગેરેના પણ લક્ષ્મણા સ્પષ્ટ સમજવ્યાં છે. તેમાં કહ્યું છે કે માત્ર જન્મ લેવાથી જાતિ ગણાતી નથી ને માત્ર ગળામાં જનાઈ પહેરી લેવાથી ખ્રાહ્મણ થવાતું નથી, તથા માત્ર છાલના વસ્ત્ર પહેરવાથી ખરું તાપસપછું કહેવાતું નથી. આ બધી બીના અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે. ૨૦૦-૨૦૧ (२६) છવ્વીશયા સાગાચારી નામના અધ્યયનમાં દેશ પ્રકારની ચક્રવાલ (હ'મેશાં કરવા લાયક) સામાચારીતું વર્ણન કર્યું છે તેથી ' સામાચારી ' નામે આ અધ્યયન એાળખાય છે. સામાચારીના ઇચ્છા, મિચ્છા, તહુત્તિ, છંદના, નિમંત્રણા, આવસ્સહી, નિસીહી, વગેરે દશ ભેદાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવતાં સાધુના દિવસનાં ને રાત્રિનાં કતિંવ્યા, સમયને ઓળખીને કાર્ય કરવાની સૂચના, સાવધાનતા, વખત જાણવાની રીતિ વગેરે હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. (રહ) સત્યાવીશમાં ખલું કીય નામના અધ્યયનમાં ખલું ક એટલે ગળિયા બળદતું દેષ્ટાંત કહીને શિષ્ધાને સંયમની સાધનામાં સાવધાન થવાની હિત-શિક્ષા દેવાના અવસરે ગર્ગ મુનિની બાધકાયક કથા કહી છે તેથી આ અધ્યયન 'ખલું કીય' નામ આળખાય છે. અહીં ગળિયા અળદના જેવા શિલ્યોના દાવા, સ્વચ્છંદતાના કડવાં ફ્લા, ગર્ગ મુનિએ કરેલી સત્ય માર્ગની આરાધના વગેરેતું વર્ણન વિસ્તારથી ક્યું છે. ૨૦૨. (૨૮) અઠયાવીશમાં માક્ષગતિ (માક્ષમાર્ગંગતિ, માક્ષમાર્ગં) નામના અધ્યયનમાં માક્ષના કારણભૂત જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર અને તપનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. શ્રી ઉમાસ્વામી વાચકે આમાં કહેલા તત્ત્વાને લક્ષ્યમાં રાખીને શ્રી તત્ત્વાર્થ સૂત્રની રચના કરી છે. આ બીનાને જાણવાથી આત્મધર્મોના ક્રમસર વિકાસ જરૂર કરી શકાય છે. (રહ) આગણત્રીસમા 'સમ્યક્ત્વ પરાક્રમ' (અપ્રમાદ) નામના અધ્યયનમાં સંવેગ, નિવે દ, શ્રી જિનધર્મની શ્રદ્ધા વગેરે ૭૩ ગુણા (ફારા) નું વર્ણન કર્યું છે. આત્મતત્ત્વને જાણવાની ઇચ્છારૂપ પ્રથમ પગશ્ચિયાથી માંડીને આત્માના સંપૂર્ણ વિકાસરૂપ છેલ્લા પગથિયાને પામવા સુધીના તમામ ક્રમનું સ્પષ્ટ વર્ણન વગેરે તાત્ત્વિક ખીનાના જે વિસ્તાર, તે જ આ અધ્યયનના સાર છે એમ સમજલું. આત્મા સમ્યક્રત્વ ગુહાને પામ્યા ભાદ પરાક્રમ ફેારવીને અનુક્રમે સિદ્ધિપદને કઈ રીતે પામે છે? આ પ્રશ્નના સ્પષ્ટ ખુલાસા અહી' કર્યો છે, તેથી આ અધ્યયન ' સમ્યક્ત્વ-પરાક્રમ ' નામે ઓળખાય છે, અને માક્ષના સુખ પ્રમાદને તજવાથી જ મળે છે. આ મુદ્દાથી બીજા શ્રંથામાં આતું નામ અપ્રમાદ અધ્યયન કહ્યું છે. (૩) ત્રીશમા તપામાર્ગ નામના અધ્યયનમાં ખાર પ્રકારના તપના ભેદ પ્રભેદ સ્વરૂપ વગેરેતું વર્ણન કર્યું. છે, તેથી આ અધ્યયન હત્વોમાગ<sup>જ</sup> નામે એાળખાય છે. (૧) આઠ કર્મા રૂપી લાકડાંને ભાળનાર અગ્નિતું સ્વરૂપ, (ર) તપતું ત્રણ દષ્ટિએ (વૈદિક, વૈજ્ઞાનિક અને આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ ) વર્ણન, (3) તપના ભેદ-પ્રભેદ વગેરે (૪) તપના પ્રભાવ. આ ચાર મુદ્દાઓના જે વિસ્તાર, તે જ આ અધ્યયનના સાર છે. (31) એકત્રીશમા ચરણવિધિ (ચરણ) નામના અધ્યયનમાં એકથી માંડીને તેત્રીશ સુધીના પદાર્થાનું સ્વરૂપ જણાવતાં હૈય (ત્યાગ કરવા લાયક) ત્રેય (જાણવા લાયક) ને ઉપાદેય ( શહુણ કરવા લાયક) પદાર્થીનું પણ વર્ણન કર્યું છે. તેમાં ચારિત્રના ભેદાદિ, સ્વરૂપ વગેરેની ખીના જણાવીને અંતે કહ્યું કે ઉપયાગ એ જ ધર્મ છે. (૩૨) અત્રીશમા પ્રમાદસ્થાન નામના અધ્યયનમાં પ્રમાદનાં કારણાનું સ્વર્ષ જણાવીને પ્રમાદને તજવાનું કહ્યું છે, તેથી આ અધ્યયન 'પ્રમાદસ્થાન' નામે એાળખાય છે. અહીં રાગ-દ્વેષ-માહ-કષાયાદિનું સ્વરૂપ, રાગાદિથી થતું ભયંકર નુકશાન, પ્રમાદનાં કારણાને અને દુ:ખને ટાળવાના ઉપાયા, તુષ્ણા, માહ, લાભની ઉત્પત્તિનાં કારણા, તથા રાગ-ઢ્રેષનાં મૂળ કારણા, તેમજ ઇંદ્રિયાને અને મનને વશ નહિ કરવાથી ભાગવવાં પડતાં ભયંકર દુ:ખાદિનું જે વિસ્તારથી વર્ણન તે જ આના સાર છે. એમ સમજવું. (33) તેત્રીશમા કર્મપ્રકૃતિ નામના અધ્યયનમાં જન્મ-મરણના મૂળ કારણા આઠ કર્મા છે. તેનાં નામ, ભેદા, સ્થિતિ અને પરિણામ (ફ્લા) વગરેતું વર્ણન કરેલ હાવાથી આ અધ્યયન 'કર્મ પ્રકૃતિ ' નામે ઓળખાય છે. અહીં જણાવેલું કર્માતું સંક્ષિપ્ત વર્ણન અહું જ મનન કરવા લાયક છે. તેથી આત્મા કર્મભ'ધથી ખચીને માક્ષમાગ<sup>°</sup>ની આરાધનામાં જરૂરસ્થિરતા પામે છે, ને અ'તે સિદ્ધિપદને પામે છે. ર૦૩– ર૦૪ (૩૪) ચાત્રીશમા લેશ્યા નામના અધ્યયનમાં લેશ્યાનું વર્ણન કર્યું. છે, તેથી આ અધ્યયન ' લેશ્યાધ્યયન ' કહેવાય છે. અહીં ક લેશ્યાનાં નામ, વર્ણ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ, પરિણામ, લક્ષણ, સ્થાન, સ્થિતિ, ગતિ, આયુષ્ય વગેરેતું વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું છે. ખરાષ્ય ભાવનાના કારણભૂત દાવાનું તથા શુભ ભાવનાના કારણભૂત ગુણાનું સ્વર્ધ. તથા બાહ્ય ફ્રિયાઓમાં મનની મુખ્યતા તેમજ શુભાશુભ વિચારાની આત્મા ઉપર થતી અસર, વળી મરણ પામ્યા પહેલાં લેશ્યાના યાગે થતી છવનની પરિસ્થિતિ વગેરેતું જે વિસ્તારથી વર્ણન, તે જ આના સાર સમજવા. (૩૫) પાંત્રીશમા અલ્ગારમાર્ગ નામના અધ્યયન (અનગારાધ્યયન )માં અનગાર (સાધ્ર)ના ધર્મ તું વર્ણ ન કર્યું છે, તેથી તે 'અતગાર માગ<sup>°</sup>' નામે ઓળખાય છે. અહીં મુનિએ સંસારના માહ તજને પાતાની કૂરજો પાળવામાં અહુ જ સાવધાન રહેલું જોઈ એ. નિરાસક્ત ખનીને મમતાના કારણાથી અહુજ દૂર રહેવું જોઈ એ. આ તમામ બીનાના જે વિસ્તાર, તે જ આના સાર સમજવા. (૩૬) છત્રીશમા<sup>ં</sup> છવાજવ વિભક્તિ ' નામના અધ્યયનમાં **છવના અને અ**જવનાં નામ, સિંદ, પ્રભેક, સ્વરૂપ વગેરે ખીના કહી છે, તેથી આ અધ્યયન ' જવાજવ વિભક્તિ' નામ ઓળખાય છે. જેમાં જીવ અને અજીવના ભેદાદિની વહેંચણ એટલે બીના કહી છ તે જીવાજીવ વિભક્તિ કહેવાય.

અહીં એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના જવાના લેદ, પ્રલેદ, આયુષ્ય

વગેરે પદાર્થાનું સ્વરૂપ સમજાવીને જહ પદાર્થાની હકીકત કહી છે. પછી કર્મની જીવ ઉપર થતી અસર અને મરણ કાલની શુભાશુભ ભાવના વગેરે પદાર્થાનું જે વિસ્તારથી વર્ણન, તે જ આ છેલ્લા અધ્યયનના સાર સમજવા. પ્રભુ શ્રીમહાવીરદ્વે અંતિમ સમયે આ ૩૬ અધ્યયના કહ્યાં હતાં, એમ અહીં ૨૬૬ મી ગાથામાં કહ્યું છે. ૨૦૫.

સ્પષ્ટા**ય<sup>લ</sup>:— પ્રભુ** શ્રી મહાવીરદેવે અંતિમ સમયે કાઈએ પણ નહિ પૂછલા મક્ષોના જે ઉત્તરા આપ્યા, તે ઉત્તરાના સંગ્રહરૂપ આ શ્રીઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર છે. એમ ચ્યા સુત્રની કેટલીએક ઠીકા વગેરેમાં કહ્યું છે, અને આની નિર્યુક્તિની ચાથી ગા**થામાં** શ્રીભદ્રભહુસ્વામી મહારાજે કહ્યું છે કે અંગસૂત્રામાંથી આ સુત્રનાં ૩૬ અધ્યયનામાંનાં કેંદલાએક અધ્યયનાની ઉત્પત્તિ થઇ છે ને કેંદલાંક અધ્યયના જિનભાષિત છે. કેંદલાંક અધ્યયના પ્રત્યેકભુદ્ધાદિના સંવાદાદિરૂપ છે. તથા વાદિવેતાલ શ્રી શાંતિસૂરિ મહારાજે આની પાત રચેલી માટી ટીકામાં કહ્યું છે કે " બીજા પરીષહ અધ્યયનના ઉદ્ધાર દષ્ટિ-વાદમાંથી થયા છે, અને હુમપત્રક અધ્યયનના અર્થની અપેક્ષાએ ઉપદેશક પ્રસ્ શ્રીમહાવીરદ્દેવ છે. તથા પ્રત્યેકબુદ્ધે કાપિલીય અધ્યયનની રચના કરી છે; તેમજ કેશી ગણધર અને શ્રીગૌતમ સ્વામીના સંવાદરૂપ શ્રીકેશી ગૌતમીય નામનું અધ્યયન છે. આ આ સુત્રમાં કુલ ૧૬૪૩ શ્લાકા સિવાયના થાડા ભાગ ગદ્ય પણ છે. પદ્ય વિભાગમાં આર્યા, અનુષ્ડ્રેપ, ઉપજાતિ વગેરે છંદા વપરાયા છે. શ્રી દરાવૈકાલિક સુત્રની સ્થના થયા પહેલાંના સમયમાં શિષ્ધાને આચારાંગ સૂત્રને ભણાવ્યા પછી આ સૂત્રને ભણાવાતું હતું, કારણ કે શ્રીચ્યાચારાંગમાં જણાવેલ છ જર્વાનકાચાની હકીકતને જાણ્યા ખાદ નવીન શિષ્ધાને વડીદીક્ષા અપાતી હતી. આ રીતે શ્રીઆચારાંગની ઉત્તર એટલે પછી ભાષાવવા લાયક જે અધ્યયના તે ઉત્તરાધ્યયન કહેવ ય. એમ શ્રીવ્યવહાર ભાષ્યાદિમાં કહ્યું છે. પણ શ્રીશય્ય ભવસૂરિ મહારાજે શ્રીદરાવૈકાલિકની રચના કરી તે સમયથી નવીન શિષ્યાને અનુક્રમે આવશ્યકસૂત્ર, કરાવૈકાલિક સૂત્ર, ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ને આચારાંગસૂત્ર ભણાવાય છે. માટે જ ૬ જવનિકાયાની ખીના શ્રી દરાવૈકાલિક સૂત્રના ચાયા અધ્યયનથી ભણાવીને શિષ્ધાને વડીદીક્ષા અપાય છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસ્ત્રના ગાગા હહન કરીને વિનયાદિ ગુણાને ધારણ કરનાર શિષ્યા વિધિપૂર્વ ક ભણવાથી નિશ્ચય કરીને ભવ્ય કહેવાય છે એમ નિયુધિતકારાદિ મહાપુરુષાના વચનથી જણાય છે.

આ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ચતુર્વિધ સંઘને બહુ જ ઉપકાર કરનાર છે. કારણું તેમાં જણાવેલી વિવિધ પ્રકારની બીનાએ ભવ્ય જીવાને નિજગુણુ–રમણતાના માગે પ્રયાણ કરાવે છે ને પુદ્દગલ–રમણતા જરૂર ઘઠાડે છે. આત્માના ખરા શત્રુઓને આળ-ખાવીને તેમના પંજામાં નહિ સપડાવા માટે સાવધાન બનાવે છે તથા હિતશિક્ષાઓ આપે છે કે હે ભવ્ય જીવા! વિનયાદિ ગુણાને ધારણ કરજો. અવિનય, દ્વેપ, માહ, કરાય, પ્રમાદ વગેરે કાપાને દુર્પતિનાં ભયંકર દુ:ખાને કેનારા સમજીને જરૂર ત્યાગ

કરતો, ને હૃદયની ખરી બાદશાહીથી ભરેલા પરમ આદર્શ છત્રન રૂપ સાધુધર્મને પરમ ઉલ્લાસથી આરાધીને ભવ સમુદ્રના પાર પામજો. માટે જ વિધિપૂર્વંક ભણેલા મુનિવરા વ્યાખ્યાનમાં આ સૂત્રને વાંચે છે, ત્યારે વ્યાકીના સાધ્વી શ્રાવક-શ્રાવિકાએા આ સૂત્રના અર્થન સાંભળીને વૈરાગ્ય, તત્ત્વજ્ઞાન, યતના વગેરે ગુણાને ધારણ કરે છે, ને માક્ષ-માર્ગની સા(ત્વકી આરાધના કરી જરૂર માનવ જન્મને સફલ કરે છે. દીધ દિષ્ટિથી વિચાર કરતાં એ પણ જરૂર સમજાય છે. કે અહીં જણાવેલી અધ્યયનાની સંકલના વિશિષ્ઠ મુદ્દાઓવાળી છે, અને તે મુદ્દાએલનું સ્પષ્ટીકરણ નિયું ક્તિકારાદિ મહાપુરૂષાએ અહુજ વિસ્તારથી નિર્યું ક્તિ વગેરેમાં કર્યું છે. તેથી સમજાય છે કે ગીતા વગેરે મ<sup>ે</sup>થાથી પણ ચઢી જાય, એવું આ એક અદિતીય શાસ છે. સાધુઓને મૂલ ગુણાદિની આશ-ધનામાં ઉત્સાહ પમાડનારું અને દ્વંકામાં (સૂત્ર રૂપે) આત્માને હિતકારી સુંદર શીખામણાને દેનારું, તથા વિનય, સહનશીલતા, શીલ, સમતા, સંયમ, સરલતા, સાદાઈ, વગેરે ગુણાના રહસ્યને સમજાવનાર, તેમજ કમ પ્રકૃતિ, જીવ, અજીવ વગેરે તત્ત્વાના યથાર્થ રહસ્યને સમજવાનું પરમ સાધન આ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર છે. સાચી સાધુતાને ને અસાધુતાને યથાર્થ એાળખાવવાપૂર્વં ક નિર્ણય કરાવનારું, તથા તેવી સાધુતા તરફ પ્રેમ ઉપજાવીને આત્માને તે (સાધુતાના) પંથે પ્રયાણ કરાવનારું પણ આ શ્રી§ત્તરાધ્યયન સૂત્ર છે. દેષ્ટાંતા આપીને સમજાવેલા પદાર્થાના રહસ્યને ખાલ જવા પણ સરલતાથી સમજ શકે છે. આ મુદ્દાથી અહીં ઘણાં સ્થલે અપૂર્વ બાધદાયક ચાર. રથને હાંકનાર, ત્રણ વેપારી, પ્રભુશ્રી નેમિનાથ વગેરેની કથાએ પણ દ્વંકામાં કહી છે. તેમજ એ વ્યક્તિઓની વચ્ચે થયેલા ધાર્મિક સંવાદા પણ આત્મદેષ્ટિને જરૂર સતેજ કરે છે. આ મુદ્દાથી અહીં (૧) હરિકેશના અને બ્રાહ્મણના સંવાદ અપૂર્વ આત્મળાધને કરાવવાના ઇરાદાથી કહ્યો છે. (ર) તથા સાધુ જીવનના ને યહસ્થ જીવનના ભેદ (ફરક ) સમજાવવા માટે પુરાહિત તેના પુત્રોની સાથે કરેલાે સંવાદ વર્ણ વ્યા છે. એ જ પ્રમાણે વિનય કરવાના વિધિ, લક્ષણ, સ્વરૂપ, તેમજ ક્ષમાદિ ગુણાને ધારણ કરવાની આજ્ઞા વગેરે ગીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે, પછી ક્રમસર હાંસી, અજ્ઞાની જવાની સાખત, કીડા, ફ્રોધ, અહુ બાલવું વગેરે દાેષાને તજવાની ને અભ્યાસ તથા આત્મસ્વરૂપની ચિંતવના કરવાની હિતશિક્ષા આપી છે. પછી ક્રોધ થાય ત્યારે તેને ક્ષમા ગુલ્રુની ભાવનાથી દૂર કરવાના વિધિ વગેરે ભીતાઓ વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી એ હિતશિક્ષા આપી છે કે જાતિવંત દાડા જેવા વિનીત શિષ્ધાને વારંવાર કહેવાના પરિશ્રમ કરવા પડતા નથી. અને તેઓ પાપનાં કારણાને સેવતા નથી. આ પ્રસંગ ગળિયા ભળદના ને જાતિવંત દ્યાડાના પર્યાયવાચક શબ્દાે, અને ગુરુને પ્રસન્ન કરનારા અને નારાજ કરનારા (ખેદ ઉપજાવનારા ) શિષ્યાની ખીના, તથા ગુરુને પ્રસન્ન કરવાના વિધિ, તેમજ આત્માન દુમન કરવાતું ફૂલ વગેરે ખીના જણાવતાં પ્રસંગને અનુસરનારા ચંડરદ્રાચાર્ય, કુલપુત્રાદિ,

તથા ચાર વગેરેનાં દેષ્ટાંતા પણ કહ્યાં છે. પછી પાતાના આત્માને અને બીજાને કમવાનાં કારણાને સેચનક હાથીના દેખાંતે સમજાવીને હિતશિક્ષા કરમાવી છે કે મુનિવરાએ ગુર ન સાંભળે તે રીતે કે સાંભળે, તે રીતે પણ મન, વચન, કાયાથી ગુરુના શત્રુ જેવા ન થલું જોઈએ, તે ગુરુની લગાર પણ આશાતના ન થાય, તે રીતે ગુરુની પાસે વિનય સાચવીને ખેસવું જોઈએ, તથા ગુરુએ પૂછલી વાતના જવાબ સંચારામાં બેઠા ખેઠા અપાય નહીં, પણ તેમની પાસે વિનચથી હાથ જોડીને જવાબ આપવા. તેમની આગ્ના પ્રમાણે વર્ત વું. તેમજ ગુરુ જ્યારે બાલાવે ત્યારે તરત જ ગુરુની પાસે હાજર ઘવું. વિનયથી ગુરુની પાસે સુત્રાર્થની વાચના, પૃચ્છા વગેરે પ્રકારે અલ્યાસ કરવા જોઈએ. આ પ્રસ'ગે ગુરુને પ્રશ્નો પૂછવાના વિધિ અને મુનિઓાને અસત્ય–અવધારણી ભાષા નહિ યોલવાની હિતશિક્ષા તથા માયાદિ દાષોને તજવાની સૂચના વગેરે હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું છે કે સાધુ (સાધ્વી)ઓએ સાવઘ વચના બાલવાં નહીં ને કારણ વિના નકામું બાલ બાલ કરવું નહીં તથા કાઇને (સામા શ્રોતાને) આઘાત ઉપજા-વનારી ભાષા બાલવી નહીં તેમજ એકલી સ્ત્રીના સાથે ઊભા રહી વાતચીત કરવી નહીં. આ બીનાએ સ્પષ્ટ સમજવીને ફરી પણ હિતશિક્ષાએ ફરમાવી છે કે ગુરુ મહા-રાજ કંડાં વચનાથી કે કઠોર વચનાથી શિખામણ આપે, તે વખતે વિનીત શિષ્ય એમ જ માનલું જોઈએ કે નિ:સ્વાર્થભાવે ગુરુ મહારાજ જે કહે તેમાં માર્ટું હિત જ સમાયેલું છે. ગુરુનાં શીખામણનાં વચના સાંભળીને સુદ્ધિશાલી શિષ્યા રાજ થઇને ગુરુના કહ્યા પ્રમાણે વર્ત છે. પણ મૂર્ખ શિષ્ધા ગુરુની ઉપર દ્વેષ રાખે છે. તેથી તેઓ આરાધક ખનતા નથી. વિનીત શિષ્યોએ ગુરુના આસનથી નીચા આસને વિનય સાચવીને **એસવ**ે જોઇ એ. તેમજ મુનિવરાએ ધાગ્ય કાલે ગાચરી આદિ નિમિત્તે બહાર જવું, ને ધાગ્ય કાલે પ્રતિક્રમણાદિ કિયાઓ કરવી જોઇ એ. તે જ પ્રમાણે આહારાદિના વિધિ પણ સમજ લેવા. ખીજા સાધુઓને ઉલ્લ ધીને મુનિએ શહસ્થના ઘર ગાચરી ન જવું જોઇએ. આ તમામ ખીનાએ સ્પષ્ટ સમજાવીને અનુક્રમે ભિક્ષાને લેવાના ને વાપરવાના વિધિ જણાવતાં કહ્યું છે કે મુનિ આહારને વખાણીને વાપરે નહીં, અને પાતાને કે ગુરુને ક્રોધ ન થાય, તે રીતે મુનિએ વર્ત વું જોઇ એ. તથા આચાર્ય મહારાજના વિચાર અને વચન પ્રમાણ વિનીત શિષ્યાએ વર્ત વું જોઇએ, તેમજ કદાચ તેઓ કહે નહીં તા પણ કુશલતાથી तेमने। વિચાર સમજીને વૈયાવશ્ય વગેરે કરવું જોઈએ. આ તમામ હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે વિનયનું ફ્રેસ ને શિષ્યના વિનયથી પ્રસન્ન થયેલા ગુરૂથી શિષ્યને મળતા ફલની ખીના તથા શિષ્ધાને આ ભવમાં ને પર ભવમાં વિનયના પ્રતાપે પ્રાપ્ત થતાં ફલની બીના તેમજ અંતે નથાની બીના બહુ જ વિસ્તારથી સમજાવી છે.

ર. ઉત્તરાવના ભીજા પરીષહ અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય વિનયવંત શિલ્યાએ સહનશીલ થવું જોઈએ. આ મુદ્દાથી અહીં બાવીશ (૨૨) પરીષહોતું વર્ણન કર્યું છે. જેને આત્માના અને શરીરના લોક સમજાયા છે, તે સુનિ પરીષદ વગરેને પાતે આંધેલાં કર્માના કુલરૂપ સમજને સમતાભાવે જરૂર સહન કરે છે. તે (મુનિ) એમ માને છે કે મને અત્યારે આ પરીષહને સહન કરવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા, તે ખહુ જ સાર્કુ થયું. કારણ કે હાલ મારી પાસે આત્મજ્ઞાનરૂપી અપૂર્વ દ્રવ્યાના ભારપૂર ખજાના હવાત છે. તેથી કર્મ રાજાનું લેહું સંપૂર્ણ રીતે સૂકવી દર્શશ. જેમ એક શેઠની પાસે સીલકમાં ૧૦ લાખ રૂપિયા રાકડા હોય, તે વખતે એક માણસ **એ** મહિના પહેલાં તે શેઠને ત્યાં વ્યાજે મુકેલા પાતાના રૂપિયા લેવા આવે, ત્યારે તે રાક તેને રાજી થઈને એક લાખ રૂપિયા જરૂર અદપશે, ને કહેશે કે હાલ તમે લેવા આવ્યા, તે બહુ જ સારું કયુ<sup>લ</sup>, કારણ કે મારી પાસે ૧૦ લાખ રૂપિયા સીલકમાં **હ**યાત છે, જ્યારે મારી પાસે સીલકમાં તે માટી રકમ ન હોત, ત્યારે જો તમે માગવા આવ્યા હોત, તા મારે તમને 'હાલ મારી પાસે લાખ રૂપિયા નથી ' તેથી આવતીકાલે આવજો. એમ વાયદા કરવા પડત. પણ તેવું ન અન્યું એ મારું સદ્ભાગ્ય માતું છું. તેમ મુનિની પાસે જ્ઞાન ખજાના ભરપૂર હોવાથી તે કર્મરાજાનું લેહ્યું આનંદથી ચૂકવે છે. આવી પરિસ્થિતિ મનુષ્ય ભવમાં જ હોય છે. કારણ દેવા વિષયાસક્ત હોય છે, તિય<sup>દ</sup> ચાને વિવેક હોતા નથી ને તરકના જીવા ભાય કર દુ:ખાની પીડાથી રીબાય છે. મનુષ્યામાં પણ જ્ઞાની આત્માઓ જ વૈર્ય રાખીને કર્મોનાં ક્લાને ભાગવે છે. માટે મતુષ્યભાગમાં જ સમતાભાવે ધૈર્ય રાખીને કર્માને ભાગવી શકાય છે, આવી શુભ ભાવનાને ભાવનારા મુનિવરાને સહન કરવા લાયક ખાવીશ પરીષહાની ખીના અહીં જણાવતાં પહેલાં પરીષઢ શબ્દના ૪ નિક્ષેપાની હકીકત અને પરીષહે કાેને શાથી થાય ? વગેરે ૧૩ દ્વારાતું વર્ણત કરીને જણાવ્યું છે કે કર્મ પ્રવાદ નામના પૂર્વમાંથી આ પરીષદ્ધ અધ્યયતના ઉદ્ધાર થયા છે. પછી પરીષદ્ધાની બાબતમાં જુદા જુદા વિચારા જણાવતાં ૭૦૦ વર્ષો સુધી સનતકુમાર રાજિષેએ ખરજવા વગેરેની વેદના સમતાભાવે ભાગવી હતી તેમણે દ્રવ્ય-રાગાને દૂર કરવા માટે પાતાની અસાધારણ શક્તિ છતાં તેના ઉપયાગ કર્યો ન હતા. તેમણે દેવાને સ્પષ્ટ કહી દીધું કે તમારી શક્તિ હોય તા મારા ભાવરાગાને દૂર કરાે. આ બાખતમાં દેવાએ કહ્યું કે અમે ભાવરાગાને દૂર કરવા અસમથ<sup>િ</sup> છીએ, વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે ૨૨ દધ્યાંતા આપીત ક્ષુધા-પરીષઢ વગેરે ભાવીસ પરીષહોતું યથાથ સ્વરૂપ સમજવ્યું છે. તેમાં હસ્તિભૂતિ તામના ક્ષુલ્લક સાધુતું દેષ્ટાંત આપીને ક્ષુધા પરીષદ્ધનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. શ્રી ભદ્રમાહુસ્ત્રામીના ચાર શિષ્યાનું દર્શન કહ્યું છે. તેમજ અહ<sup>દ</sup>ન્નક મુનિ (અરચિક મુનિવર) તું દર્શત આપીને ઉગ્ણ પરીષહતું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. સુમના સક્રતું દુષ્ટાંત આપીને દંશ-મશક-પરીયહતું સ્વરૂપ વર્ણવ્યું છે. સામદ્વેવના

દુષ્ટાંતે અચેલક પરીષદ્ધનું સ્વરૂપ સમજાવતાં દિગંભરાના 'સ્ત્રી મુક્તિ-નિષેધ ' ( વસાદિનક પરિત્રહના કારણ સ્ત્રી માક્ષે જાય નહીં આવા ) મતનું વિસ્તારથી ખંડન કરીને સામિત કર્યું છે કે મૂર્છા એ જ પરિગ્રહ છે. સાધુ–સાધ્યીઓ સંયમના નિર્વાહ કરવા માટે મમતારહિતભાવે વસાદિ રાખે તે પરિગ્રહ કહેવાય જ નહિ. તેથી માક્ષમાર્ગને આરા-ધીને સ્ત્રી-પુરુષા સિદ્ધિપદને જરૂર પામે છે. પછી અરતિ-પરિષદ્ધને સદ્દન કરવાના ઉપાયા જણાવતાં પુરાહિતનું દેષ્ટાંત કહ્યું છે. ને સ્થુલિભદ્રજીનું દેષ્ટાંત આપીને સ્ત્રી-પરિષદ્ધનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. દત્તમુનિના દૃષ્ટાંતે ચર્યાપરિષદ્ધનું સ્વરૂપ તેમજ કુરદત્તના દૃષ્ટાંતે નૈષેધિકી પરિષહનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. સામકત્ત તથા સામદ્વતા દૃષ્ટાંતે શય્યાપરીષહનું સ્વરૂપ, તથા અર્જી નમાલીના દેષ્ઠાંતે અ ક્રોશ પરિષદ્ધનું સ્વરૂપ, તેમજ સ્કંદકસુરિના શિષ્ધાના દૃષ્ટાંતે વધપરિષદ્ધનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. બલદ્દેવના દૃષ્ટાંતે યાત્ર્યા (યાચના) પરિષદ્ધનું સ્વરૂપ, ઢંઢણ મુનિના દેષ્ટાન્તે અલાભ-પરિષદ્ધનું સ્વરૂપ, તેમજ કાલવેશિક મુનિના દેષ્ટાંતે રાગ-પરિષદ્ધનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજબ્યું છે. પછી ભદ્ર-કુમારના દુષ્ટાંતે તુણસ્પર્શ પરિષદ્ધનું સ્વરૂપ, સુનંદ તામના શ્રાવકના દેખાંતે મલપરિ-ષહતું સ્વરૂપ તથા એક શ્રાવકના દુષ્ટાંતે સત્કાર-પરિષદ્ધનું સ્વરૂપ, તેમજ કાલકાચાર્યના દુષ્ટાંતે પ્રજ્ઞાપરિષહનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજવ્યું છે. પછી માયતુષ મુનિ વગેરેના દુષ્કાંતે અજ્ઞાન પરિષદ્ધનું સ્વરૂપ અને આષાઢાચાર્યના દુષ્કાંતે દર્શન−પરિષદ્ધનું સ્વરૂપ વગરે હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે. અહીં નધાના વિચારા જણાવતાં ધાગ્ય અવસરે (૧) એક સાથે કેટલા પરિષહા હાય? (ર) કયા કર્મના ઉદયથી કયા પરીષહા થાય, (૩) કયા ગુણસ્થાનકે કેટલા પરિષહા હોય ? વગેરે પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ઉત્તરા સમજવ્યા છે.

#### ૩. ઉત્તરાવના ત્રીજા ચતુરંગીય અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં એક (એકડા, એક સંખ્યા) શબ્દના ને ચાર સંખ્યાને જણાવનાર 'ચલુબ્દ' શબ્દના તથા 'અંગ' શબ્દના નિક્ષેપાઓનું વર્ણન કરતાં મુતાંગરૂપ ભાવાંગ તરીકે હાદશાંગી અને નેષ્મુતભાવાંગ તરીકે માનુષત્વ વગેરે ચાર પદાર્ગો જણાવ્યા છે. પછી શરીરના ને સંચમના પર્યાંથવાચક શબ્દોની બીના કહીં છે. પછી મનુષ્યત્વ વગેરે ૧૨ પદાર્થોની કમસર દુર્લભતા, તથા મનુષ્યભવની દુર્લભતાને જણાવનારાં ભાજન વગેરેનાં ૧૦ દેષ્ટાંતા, તેમજ આલસ વગેરે તેર કાઠિયાનું વર્ણન વગેરે હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે અશ્રહાના મિથ્યાત્વાદિ કારણાદિની બીના કહીને નિદ્ધવાનાં નામ, (૧) જમાલિની બીના, (૨) આત્માના છેલ્લા પ્રદેશને જવ તરીકે માનનાર ''તિષ્યગુષ્તની બીના, (૩) અવ્યક્તવાદી આષાદ - શિષ્યાની બીના, (૪) અધિમત્રની બીના, (૫) આર્ય ગંગની બીના, (૬) તથા પડેલૂક ત્રૈરાશિકની બીના જણાવતા પરિવાજકની વિદ્યાઓની ને દેરકને જીતનારી વિદ્યાઓની હકીકત કહી છે. (૭) પછી ગાંધામાહિલની ને દિશંબર મતની બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને

श्री कैनप्रवयन કिरणायली (श्री ઉત્તરાધ્યયન સ્વાના સંક્ષિપ્ત પરિચય) પહેર કહ્યું છે કે પ્રભલ પુષ્યાદયે (१) अનુષ્યપણું મળે છે. કારણ કે લઘુકમીં છવા જ મનુષ્યપણ જન્મે છે. તેમાં પણ ધર્મી કલાદિની કમસર દુલ ભતા હોય છે. જે છવને કમસર વધારે વધારે દુલ ભ એવા જ મનુષ્યત્વાદિ ચારે પદાર્થો પ્રાપ્ત થયા છે, તે છવ શ્રદ્ધાદિના પ્રતાપે કર્મોના ક્ષય કરીને સિદ્ધિપદને પામે છે. આ રીતે જેઓ તમામ કર્મોને ખપાવવાની સામગ્રી નહિ મળવાથી કદાચ ચાલુ ભવમાં મોદ્ધે ન જાય, તા પણ તેઓ ઉત્તમ દેવપણું તા જરૂર પામે છે. આ છવા અહીં દેવતાઇ સુખ ભાગવીને ત્રીજ ભવે શ્રીજિતધર્મને આરાધવાની સંપૂર્ણ સામગ્રીવાળા ઉત્તમ કુલમાં જન્મ પામીને ધાચ્ય ઉંમરે મેદ્ધમાર્ગને સાધીને સિદ્ધ થાય છે. આ તમામ બીનાઓ અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

૪. ઉત્તરાવના ચોથા શ્રી અસંસ્કૃત નામન⊹ અધ્યયનનાે ટ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં પ્રમાદ શબ્દના ને અપ્રમાદ શબ્દના ચાર નિક્ષેપાની બીના અને તે ખંનેના સ્વરૂપ, લક્ષણ, તથા લોદ વગેરે જણાવીને કહ્યું છે કે આયુષ્ય ક્ષણ-ભાગુર છે, જીવન દારી તૃડ્યા પછી કાેઇથી પણ સાંધી શકાતી નથી. ઘરડા માણસને તેના સમા પુત્રાદિમાંનું કાેઈ પણ દુ:ખથી ખચાવી શકતું નથી. માંં હે છવ! તારે પ્રમાદ ન કરવા જોઈએ. પછી અહીં જણાવેલા સંસ્કૃત શબ્દનું ને અસંસ્કૃત શબ્દનું સ્વરૂપ તથા કરણ શબ્દના ૬ નિક્ષેપાની બીના સમજાવતાં તિથિને અને કરણને જાણવાના ઉપાયા કહ્યા છે. પછી હિતશિક્ષાઓ ક્રમાવી છે કે પાપકર્મા કરીને ધનને મેળવનારા જીવા છીંડામાં અંદરથી ને ખહારથી ખેંચાતાં ચારની માક્ક અહીં તેમજ નરકગતિમાં ભહુજ દુ:ખાને ભાગવે છે. કર્માનાં ફ્લાને ભાગવવાના ધનને ભાગવનારા સમાં પુત્રા-દિમાંના કાઈ પણ દુ:ખના ભાગ લેતા નથી. આ ખીના ભરવાડણને છેતરનાર વાણિયાના દખાંતે સ્પષ્ટ સમજાવી છે. યુરાહિતના યુત્રનું દખાંત આપી સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે કે ધન એ દ:ખથી ખચાવી શકતું નથી. પછી દ્રવ્યદીય ને ભાવદીય વગેરેનું સ્વરૂપ સમજાવતાં ધાતુવાદીનું દેખાંત કહ્યું છે. જે પ્રતિભુદ્મજીવી હોય અને આશુપ્રજ્ઞ (શીધભુદ્ધિ) હોય, તે ભાર'ડ પક્ષીની માફક પ્રમાદને સેવતા નથી. આ પ્રસંગે અગડદત્તનું દેખાંત કહ્યું છે. તથા સ્ત્રી વગેરે માહના સાધનાને પાસ (માછલાને પકડવાની જાળ) જેવા માને છે ને તેવાં સાધનાથી હરીને છેઠા રહે છે, તથા સંયમધર્મને સાધવામાં સહાય કરે, ત્યાં સુધી દેહની અપેક્ષા રાખે, તેવા ગુણી સુનિવરા જરૂર સિદ્ધિપદને પામે છે. આ હકીકત માંડક ચારના દેખાંતે સમજાવી છે. જે જીવનની પક્ષે પક્ષે અહુ જ સાવચેત રહે. એક સમય પણ ધર્મ સાધન કર્યા વિના નકામા જવા દે જ નહિ તે પ્રતિયુદ્ધ છવી મુનિ કહેવાય, ને જે સંયમધર્મી દરેક ક્રિયાને યથાર્થ સમજીને અપ્રમત્ત થઈને સાધે તે આશ્રપ્રજ્ઞ કહેવાય. જે સુનિ સ્વચ્છંદી ન ભને, પ્રમાદને સેવે નહિ. તે માક્ષના સુખને પાત્ર છે. અહીં ધાડાનું દેવ્હાંત જણાવ્યું છે. તથા જે મુનિ કામભાગનાં સાધનાને

છાડીને અને કામલાગાને સેવતા જવાની દુદ શાને વિચારીને શીલ, સમતા, સંયમ, સરલતા વગેરે ગુણાને ધારણ કરે તે. (મુનિ) અપ્રમત્ત કહેવાય. અહીં બ્રાહ્મણીનું અને વાલિયાની સ્ત્રીનું દેખાંત કહ્યું છે. અંતે પ્રભુએ હિતશિક્ષા કરમાવી છે કે હે મુનિવરા! સગ-દ્વેષ ને કષાયાના ત્યાગ કરજો, તેનાં કારણાના સંગ લગાર પણ કરશા નહિ. આ તમામ હકીકતા અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

#### પ. ઉત્તરાવના પાંચમાં અકામમરણ અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

અહીં અનુક્રમે કામ શબ્દના ૪ નિક્ષેપાની અને મરણ શબ્દના ૬ નિક્ષેપાની ખીના કહીને વિભક્તિ વગેરે ૮ કારાનું સ્વરૂપ ઘટાવીને (ગાઠવીને) મરણનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તેમાં મરણના આવીચી-મરણ વગેરે ૧૭ ભેટાનું સ્વરૂપ અને આવીચી-મરણના લક્ષણ, પાંચ ભેંદા તથા અવધિ મરણ, આત્ય તિક મરણ, વલન્મરણનું સ્વરૂપ. તેમજ અંત:શહ્ય મર્ણનાં ફૂલ અને સ્વરૂપ વગેરે બીનાએ ક્રમસર વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ક્રમસર તદ્ભવમરણ, ખાલમરણ, પંહિતમરણ, દેશવિરતિમરણ ( બાલપંડિતમરણ ), છદ્મસ્થમરણ, કેવલિમરણ, વૈદ્ધાયસમરણ ને ગૃધપૃષ્ઠમરણનું સ્વરૂપ કાડીને ભક્તપરિજ્ઞા, ઇંગિની અને પાદપાયગમન નામના અનશનના ત્રણ ભેદાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે સકામ મરણનું અને અકામ મરણનું સ્વરૂપ કહીને જણાવ્યું છે કે ભાલજીવાને અકામ મરણ વારંવાર થાય છે ને પાંડતાને સકામ મરણ એક વાર થાય છે. જે જીવા કામાસક્ત હાય ને કૂર હાય, તથા કામલાગને ચાહે, તેમજ પરક્ષાકની બાબતમાં શંકાવાળા હોય ને ત્રસાદિની હિંસા કરે, કપટ કરે. દાર-માંસને ખાય તેઓ અકામ મરણને પામે છે. આ તમામ બીનાએા વિસ્તારથી કહીને સાધુના અને ગૃહસ્થના આચારામાં તફાવત સમજાવ્યા છે. પછી ભીખારીના દૃષ્ટાંત દુરાચારી વગેરે જીવાની દુર્ગાતની બીના કહીને જણાવ્યું છે કે સામાયિક-પૌષધાદિ ક્રિયાઓને કરનારા શ્રાવકા અંતે દેવપહું પામે છે. સાધુ માક્ષે અથવા સ્વર્ગમાં જાય. પછી અનુક્રમે દેવાનું ને તેમના આવાસાનું વર્ણન કરીને જણાવ્યું છે કે જે મુનિઓ શાંતિથી સંયમને અને તપને સાધે છે તેઓ સદ્દગતિને પામે છે, અને શીલવંત છવા મરુ કાલે લગાર પહુ રીભાતા નથી, હસતાં હસતાં મરુ પામી સદ્દગતિના સખોન પાંચ છે. ક્ષમા, દયાંક ગુણાને ધારણ કરનારા મુનિવરા હંમેશાં પ્રસન્ત (આનંદી) રહે છે. આ તમામ બીનાએા અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

## દ. ઉત્તરાવના છ**ઠ્ઠા** ક્ષુ**લ્લક** નિર્<sup>રા</sup>થીય નામના અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં 'મહત્' શબ્દના ૮ નિક્ષેયા અને નિર્જા'થ શબ્દના ૪ નિક્ષેપાદિની બીના કહીને પુલાક વગેરે પાંચ નિર્જા'થાનું ને પ્રતિસેવનાદિ ઢારાનું વર્જીન કર્યું' છે. પછી અનુક્રમે બાહ્ય શ્રંથ ને અભ્યંતર શ્રંથના ભેદાદિનું સ્વરૂપ ને નિર્જા'થનુ સ્વરૂપ જણાવીને કહ્યું છે કે અજ્ઞાન એ દુ:ખનું કારણ છે, તેથી અજ્ઞાની જીવા સંસારમાં છેદાય છે, ભેદાય છે. આ પ્રસંગે ગાયકનું દૃષ્દાંત જણાવ્યું છે. મૃનિ સત્યને ચાહે, તે મૈત્રીભાવના ભાવે. તેમજ માતા-સ્ત્રી વગેરે દુર્ગતિના દુ:ખથી બચાવી શકતા નથી, માટે તેમની ઉપર સ્નેહ કરવા નહીં. આ તમામ હકીકતા વિસ્તારથી કહી છે. પછી કહ્યું છે કે સર્વ જીવાને જીવવું ગમે છે. માટે મૃનિએ તેમને હણવા નહીં. ધન વગેરે પરિણામ નરકના કારણ છે, માટે તેની ઉપર માહ કરવા નહીં. મૃનિ બીજાએ વહારાવેલ આહારપાણી વાપરે. જ્ઞાન વાદીએ! એ!લવામાં હુંશિયાર હોય છે, પણ તે પ્રમાણે કરવામાં (જેવું બાલે, તેવું પાળવામાં) કાયર હાય છે. આ બધી બીનાઓ વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી હિતશિક્ષા આપી છે કે પાપી જીવાને જાણેલી ભાષા કે વિદ્યા દુર્ગતિનાં દુ:ખાથી બચાવી શકતા નથી. અને શરીર, ધન, સ્ત્રી આદિમાં જે આસક્તિ તે જ દુ:ખનું ખર્સુ કારણ છે.

મિત સંસારી જીવાની વિડંખનાઓને વિચારીને અપ્રમત્ત ખને, તેમજ મુનિઓ શરીરને મેણ્લની સાધનામાં મદદગાર જાણીને તેને (શરીરને) આહારાદિથી હકાવે છે. આ તમામ ખીનાઓને વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ક્રેમસર જણાવ્યું છે કે મુનિએ કર્મ ખંધનાં કારણાથી દૂર રહીને નિર્દોષ આહારપાણી વાપરવા જોઈએ, લેપવાળા પદાર્થીના તથા સંનિધિના ત્યાગ કરવા જોઈએ, તથા ફરતા ફરતા ગૃહસ્થના ઘરથી આહારપાણી લેવા જોઈએ. આ રીતે પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે ફરમાવ્યું છે.

# ૭. ઉત્તરાવના સાતમા 'ઔરબ્રિક' નામના અધ્યયનના દુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ઉત્ત શબ્દના નિક્ષેપાની બીના કહેતાં ઘેઠાનું દર્શાંત વગેરે પાંચ દેશ્તાંની સ્ચના કરી છે. પછી ઘેઠાનું દર્શાંત જણાવીને શિખામણું આપી છે કે ઘેઠાંના વધની માફંક રસરૃદ્ધિને સેવનારા અધર્મી છવા નરકને ચાહે છે એમ સમજવું. પછી અનુક્રમે કહ્યું છે કે હિંસાદિ નરકનાં કારણા છે. ધન વગેરે કમેં બધનાં કારણા છે. આ હકીકતાને સ્પષ્ટ સમજવી છે. પછી બાકીનાં દર્શાતા કહીને તે દરેક દર્શાતને ઘઠાવતાં મનુષ્યરૂપે ને કેવરૂપે જન્મ લેનારા જવાનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. પછી હિતશિક્ષારૂપે જણાવ્યું છે કે સમજુ મનુષ્યાએ પાતાનું આયુષ્ય થાયું જ છે એમ લક્ષ્યમાં રાખીને, નવા જ્ઞાનાદિને મેળવવારૂપ યાગનું અને મેળવેલા જ્ઞાનાદિને સાચવવારૂપ ક્ષેમનું સ્વરૂપ જરૂર સમજવું જોઈએ. જેઓ કામનાં સાધનાને તજતા નથી, તેઓ માક્ષમાર્ગાથી જરૂર ખસી જાય છે. તથા કામભાગને તજનારા જવા ઉત્તમ ફવપ્યુણીની જાંદિને ભાગવીને વિશિષ્ય જાદિક તથા કાંતિવાળું મનુષ્યપણું પામે છે. આ બધી બીનાએ સ્પષ્ય કહીને અંતે બાલ જવાનું ને ધીરજવાનું સ્વરૂપ, તુલના અને ગતિ વગેરનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે.

૮. ઉત્તરા૦ના આઠમા શ્રી કાપિલીય નામના અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં કપિલ શખ્દના ૪ નિક્ષેપાની બીના જણાવતાં કહ્યું છે કે કપિલ મુનિરૂપ ભાવ-કપિલથી આ અધ્યયનની ઉત્પત્તિ થઈ છે. એમ કહીને કપિલ મુનિનું ચરિત્ર વિસ્તારથી વર્ણ વ્યું છે. અહીં એ પ્રક્ષ પૂછ્યો છે કે અસ્થિર એવા આ સંસારમાં દુર્ગ તિથી બચાવનાર કાેેે છે ? આ પ્રક્ષના ઉત્તર વગેરે હકીકત જણાવતાં કહ્યું છે કે પરિગ્રહને અને કલહને તજનારા છવા કર્મરૂપી મેલથી લેપાતા નથી અને ભળખામાં માખી ચાંટે તેમ ભાગમાં આસક્ત અજ્ઞાની જીવા ઘણાં ચીકણાં કર્માન ખાંધે છે. અજ્ઞાની હિંસક અસાધુ જીવા નરકે જાય છે, તેમજ જેઓ જવહિંસાને સારી માનતા નથી ને તેને ( હિંસાને ) ધિકારે છે તે જીવા માક્ષને પામે છે. આ તમામ બીના વિસ્તારથી સમજાત્રી છે. પછી ઉપદેશ રૂપે કહ્યું છે કે જેમ સ્થલથી (નીચાણવાલી સપાટ ભૂમિથી) પાણી નીકળી જાય છે, તેમ હિંસાથી વિરક્ત આત્મામાંથી પાપકર્મો નીકળવા માંડે છે. મુનિએ! ત્રસ સ્થાવરની હિંસા મનથી પણ કરતા નથી, તથા જે મુનિ નિર્દોષ ભિક્ષાને મેળવવામાં સાવધાન હોય અને રસગૃદ્ધિને તજે. તે જ સાચા ભિક્ષુઓ કહેવાય. તેઓ માક્ષમાર્ગને સાધવાના મુદ્દાથી જ અંત પ્રાંત (જે નિર્દોષ આહાર મળે તે ) આહારાદિને વાપરે છે. તેમજ જે મુનિઓ સાવઘ લક્ષણ સ્વય્તાદિની ખીના લાકોને જણાવી આરંભાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે, તે સાધુ કહેવાય નહિ. આ તમામ ખીનાએ વિસ્તારથી સમજાવીને જણાવ્યું છે કે કામભાગમાં આસક્ત છવા સમાધ (ચિત્તની સ્વસ્થતા)થી ભ્રષ્ટ થઇ હલકી જાતના અસુર-દેવપહું પામીને સંસારમાં ભમે છે ને તેઓ દર્લ ભળાધિક થાય છે, એટલે ભવાંતરમાં પણ જિનધર્મને પાસી શકતા નથી. તથા લાભી જીવના આત્મા ચૌદરાજલાકની લક્ષ્મી મળે, તા પણ ધરાતા નથી. તેના મતારથા પરા થતા નથી, તેમજ કપિલ બ્રાહ્મણને પહેલાં એ માસા સાનાની ઇચ્છા થઈ. પછી લાભ વધતાં વધતાં કરાેડ સાનૈયાને મેળવવાની ઈચ્છા થઈ. આ બનાવ જોઈને તેણ નિહાય કર્યા કે ઇચ્છા આકાશના જેવી વિશાલ છે. મારે આ કામ સ્ત્રીના વચને કરવ પડ્યું. માટે હે છવ ! હવે હું સ્ત્રીમાં આસક્તિ રાખીશ નહીં, કારણ કે તે પુરુષને લલચાવીને નાકરની માર્ક નચાવે છે, ને હલકાં કામ કરાવે છે. જે જીવ સ્ત્રીના સંસ-ર્ગાદિના ત્યાગ કરીને માક્ષમાર્ગને આરાધે તે ભિક્ષુ કહેવાય. આવી શુભ ભાવનાથી તે કાંપલ બ્રાહ્મણ શ્રમણંધમ ને આરાધી કેવલી થઇ માક્ષે ગયા. આ તમામ બીનાઓ અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

૯. ઉત્તારાગ્ના નવમા નિમિત્રવજયા નામના અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં નિમ શબ્દના ને પ્રશ્નજ્યા શબ્દના ૪-૪ નિક્ષેપાની બીના જણાવતાં કહ્યું છે કે અન્ય ધ**મી<sup>૧</sup>ઓને માન્ય એવી તાપસાદિની જે દીક્ષ**્રતે <u>૬</u>૦૫-

પ્રવાયમાં કહેવાય. ને વૈરાગ્યથી સર્વથા આર'લ-પરિશ્રહાદિના જે ત્યાંગ કરવા તે ભાવ-પ્રવ્રજ્યા કહેવાય. પછી ચાર પ્રત્યેક છુદ્ધોના વર્ણુંનમાં તેમના દેશ અને બાધિનાં (વૈરાગ્ય થવાનાં) કારણા તથા એક જ સમયે તે ચારે (પ્રત્યેક્યુદ્ધના) છવાનું દ્વ-લાકમાંથી વ્યવલું ને માક્ષે જલું વગેરે હકીકતા સ્પષ્ટ જણાવીને કહ્યું છે કે કલિંગ દેશના રાજાને અળદને જોઈને વૈરાગ્ય થતાં તેણે દીક્ષા લીધી, ને પંચાલ દેશના રાજાને ઇંદ્રકેતુ (ઇંદ્રધ્વજ) ના નિમિત્તે (તેને જોઇ ને ) અનિત્યભાવના ભાવતાં દીક્ષાની ઇચ્છા થઈ. તેથી તેણે દીક્ષા લીધી. તથા નિમરાજાએ પાતાની રાણીઓએ પહેરેલા વલયના શબ્દાને સાંભળતાં વૈરાગ્ય થવાથી દીક્ષા લીધી. તેમજ ગંધાર દેશના રાજાએ આંખાત જોઈને વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લીધી. આ તમામ બીનાઓ સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું છે કે સાચા ત્યાગીને સંચય (ધનાદિનું એકડું કરવું) હોય જ નહીં, વગેરે બીના જણાવીને ૪ પ્રત્યેક્સુદ્ધોની કથા જણાવતાં કરકંડુ આદિ ત્રણની કથા કહીને નમિરાજાનું પાછલા દેવભવમાંથી વ્યવન, અને તેને થયેલ જાતિસ્મરણ, તથા તેણે પુત્રને રાજ્ય ભળાવીને જ્યારે દીક્ષા લીધી, ત્યારે નગરીમાં ખહુ જ કાલાહલ પ્રવત્ધા. આ અવસરે બ્રાહ્મણતું રૂપ લઈ ને આવેલા ઇંદ્રે નિમરાજાને પૃષ્ઠેલા પ્રશ્નોના જે જે ઉત્તરા તેણે આપ્યા, તેના સાર આ પ્રમાણ જાણવા. અહીં નમિએ ઇંદ્રના પ્રક્ષોના જે ઉત્તરા આપ્યા તે જ જણાવું છું. (૧) આ લાકમાં સગાં વગેરેના મેળા, એ ઝાડ પર ખેઠેલાં પંખીઓના મેળા જેવા સમજવા. સૌ કાઇ પાતાના સ્વાર્થની દારી તૃટી જવાથી એટલે પાતાની સ્વાર્થની સિદ્ધિ થતી અઠકી જવાથી પાતપાતાના રાદ્યાં રૂવે છે. (ર) મેં કંચન કામિનીના સર્વા થા ત્યાગ કર્યા છે, તેથી નગરી ખળે, તેમાં મારા જ્ઞાનાદિ ગુણામાંથી કંઇ પણ બળતું નથી. જે માર્કુ છે, તે મારી પાસે જ છે. સ્વચિંતા તજી તે પરની ચિંતા શા માટે કરવી જોઈએ ? (3) મેં પુત્ર-સ્ત્રી વગેરેના ત્રિવિધે ત્રિવિધે ત્યાગ કર્યા છે. તેથી મારે મન કાઇ પ્રિય (વ્હાલું) કે અપ્રિય છે જ નહીં. હું એકલા જ જન્મ્યા હું ને એકલા જ મરવાના હું. હું કાેઇના નથી, ને કાેઇ મારું નથી. (૪) મારે મહેલ વગેરેની ચિંતા કરવી જ ન જોઈએ, હું તા શ્રદ્ધા, તપ, સંયમાદિને આરાધવાના જ વિચારા કરું હું. (પ) હું શાધિત સ્થાને ( માક્ષમાં ) જવા ચાહું છું. તેથી વિનધર પદાર્થાની ચિંતા કરતા નથી. (૬) જે આત્માને છતવા તે જ સાચા જય છે. ઇંદ્રિયાને વશ કરવાથી ને ક્યા-યાને જીતવાથી આત્માને જિલ્લા કહેવાય. આવા જ આત્માઓ ખરા સુખને અનુભવે છે. (૭) દશ લાખ ગાયના દાનથી પણ ચઢી જાય એવાે સંયમ છે, તેને સાવધાની તીત્ર ઇચ્છા-વાળા એવા મારે યફા કરવાની કે બ્રાહ્મણાને જમાડવાની ચિંતા પણ શા માટે કરવી જોઈએ ? અર્થાત્ ન જ કરવી જોઈએ. (૮) ઘણાં સાનૈયા વગેરે લક્ષ્મી કે રાજ્યાદિ મળે, તા પણ આ જીવને સતાપ થતા જ નથી. (૯) કામભાગ એ શલ્ય જેવા છે, ઝેર અને સર્પની જેવા ભયંકર દુર્ગતિનાં પણ દુ:ખાને દેનારા છે. ક્રોધાદિ-કષાયા પણ

નરકાદિ દુર્ગંતિનાં દુ: ખા પમાઉ છે. આ પ્રમાણે શ્રી નિમરાજાનાં વચના સાંભળીને રાજ થયેલા ઇંદ્રે પાતાનું સ્વરૂપ પ્રક્રદ કરી તેમની સ્તુતિ, પ્રદક્ષિણા, વંદનાદિ કર્યાં. પછી તે સ્વર્ગ ગયા. નિમ રાજાંષ આવા પ્રસંગ પણ અહંકાર તજને પરમ ઉલ્લાસથી ચારિત્રની સાત્ત્વિકી આરાધના કરે છે. આ અધ્યયનનું ખરું રહસ્ય એ છે કે નિમ રાજાંષ ની માફક ભાગાસક્તિના ને કષાયાના ત્યાગ કરવાથી જ નિજ ગુણ રમણતાના ખરા આનંદના અનુભવ થાય છે. નિમ રાજાં નું જીવન અપૂર્વ બાધદાયક છે, સાચા ત્યાગને સમજાવનારું છે. માટે મુમુક્ષુ આત્માઓએ વાર વાર વિચારવું જોઈએ. આ ખીના અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે. મેં તો પ્રથ માટે થઈ જાય એ બીકથી બહુ જ દું કામાં જણાવી છે.

## ૧૦. ઉત્તરા૦ના દશમા દ્રુમપત્રક નામના અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં હુમ (ઝાડ) શખ્દના નિક્ષેપા વગેરેની ખીના જણાવીને ઝાડના પાંદડાંની ઉપમા સ્થિતિ વગેરેની અપેક્ષાએ વધવી છે. જેમ ઝાડનું પાંદડું કાલકંમે ખરી જાય છે, એટલે આત્માથી અલગ થાય છે. તેમ મનુષ્યનું ઔદારિક શરીર પણ ઝાડના પાંદડાંની જેવું જ સમજવું. આ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને ક્રેમસર શાલ મહાશાલ અને ગાગિલની દીક્ષાની ખીના જણાવીને કહ્યું છે કે ''સ્વલખ્ધિથી અષ્ટાપદ પર્વતની ઉપર જઇને ત્યાં રહેલી જિનપ્રતિમાંઓને જે વંદના કરે, તે જીવ નિશ્વયે તે ભવ (ચાલુ ભવં) માંજ માક્ષે જાય, પ્રભુએ કહેલી આ બીના દેવાની પાસે સાંભળીને શ્રી ગૌતમસ્વામી સ્વલબ્ધિથી અષ્ટાપદ પવેલની ઉપર ગયા. યાત્રા કરીને ઝાડની નીચે બેઠા, ત્યાં તેમણે (શ્રી ગૌતમસ્વામીએ) શ્રી વજસ્વામીના જવ વૈશ્વમણદેવની આગળ શ્રી ધુંડરીક અધ્યયનની દેશના આપી. '' આ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું છે કે કોષ્ડિન્ય વગેરે દીક્ષા લઇને કેવલી થયા. '' & ગૌતમ! તું મારા લાંખા કાળના પરિચિત હાવાથી તને મારી ઉપર ખહુ રાગ રહ્યો છે તેથી તને કેવલગ્રાન થતું નથી. જ્યારે એ રાગના નાશ થશે, તે જ સમયે તને જરૂર કેવલગ્રાન થશે. આ ભવમાં તું જરૂર સિદ્ધિપદને પામીશ. " એમ કહીને પ્રસુ શ્રીમહાવીરે શ્રી ગૌતમસ્વાસીને આવાસન આપ્યું. આ તમામ બીનાએા સ્પષ્ટં સમજાવીને પ્રશાસે શ્રીગીતમસ્વાસીને ઉદ્દેશીને બીજા શિષ્ધાને હિતાપદેશ આપ્યા છે, તેમાં કહ્યું છે કે મનુષ્યાનું આયુષ્ય ક્રાંડના ધાળા પાંદડા જેલું ક્ષણભંગુર છે. એમ કહીને ઝાડની સાર્થ સંભુદ્ધ પાંદુડાંના ને જીવડ ઉપરથી નીચે પડતા પાંદુડાંના સંવાદ કહ્યો છે. તેના સાર એ છે કે '' લીલાં પાંદડાં અહ'કારથી પીળાં પાંદડાંની હાંસી કરે છે કે તમારી આવી હાલત કેમ થઈ? ત્યારે પીળાં પાંદડાં તેમને (લીલાં પાંદડાંને) કહે છે કે તમે હાલ તા લીલાંઇમ દેખાંઓ છા, પણ ભવિષ્યમાં અમારા જેવી હાલત તમારી જરૂર થવાની છે, માટે તમે ગર્વ કરશા નહીં. ''

આ દેષ્ટાંત મનુષ્ય જીવનમાં ઘટાવતાં હિતશિક્ષા આપી છે કે જુવાની કાયમ રહેતી નથી, તે તેા જરૂર જવાની છે. તે વખતે તા ધર્મારાધન કરીને પરભવતું ભાવ આંધવું જોઈએ. પાછલા ભવની પુષ્યની મૂડી અહીં જેમ જેમ ભાગવાય, તેમ તેમ ખાલી થતી જાય છે. તેા હવે પરભવને સુધારવા માટે બાલ્યવયમાં કે જુવાનીમાં ધર્મને ન સાધે. તા લડપણમાં લગાર પણ ધર્મની સાધના થઇ શકશે જ નહીં. જેને આજી-આજૂના સારા સંજોગા હોય, પુત્રાદિ પરિવાર વિનયવંત હોય, તે છવ વડપણમાં શાંતિને અતુભવે છે. પણ સ્વાથી દુનિયામાં તેવા છવા વિસ્લા જ હાય છે, માટે ઘડપણના વિધાસ રાખવા નહીં. નજરાનજર દેખીએ છીએ કે ઘણા જવા જન્મ્યા પહેલાં જ માતાના ગભુમાં, બાલ્યવયમાં કે ભરજુવાનીમાં મરણ પામ છે. તેથી નક્કી કેમ માની શકાય કે '' આપણે ઘડપણને પામીશું જ. '' આ પાંદડાંનું દષ્ટાંત અનેલું નથી પણ કલ્પિત છે. ભવ્ય જવાને ખાધ પમાડવા માટે કલ્પિત ઉદાહરણ પણ કહેવાય છે. આ બીના ૨૫૧૨ સમજાવીને કહ્યું છે કે દેવાના લાંભા આયુષ્યની અપેક્ષાએ સાપક્રમી માનવાનું આયુષ્ય બહુજ થાહું છે, તે પણ વાસની ટાચ ઉપર રહેલા પાણીના દીપાંની જેવું ક્ષણ વારમાં નાશ પામે તેવું હોય છે. કયા જીવને કયા સમયે કચી રીતે કયા ક્ષેત્રમાં આયુષ્ય પૂરું થશે તેની છદ્મસ્થ જવાને 'ખખર પડતી નથી. માટે મનુષ્યભવનું આયુષ્ય થાડા કાલનું છે, તે વર્ણા વિધોવાળું છે, તથા મનુષ્યભવ ફરી મળવા ખહુ જ દલ બ છે. તેમજ હસતાં હસતાં કર્માનાં ફ્લા રાતાં રાતાં ભાગવીએ, તા પણ ભાગ-વર્વાજ પડે છે. એમ સમજીને હે જવ ! સંયમની આરાધના કરીને નવાં કર્માને બાંધીશ નહીં. જુનાં કર્માને તપથી ખપાવીશ, તેા તું જંકર સિદ્ધિપદને પાસીશ, આ બીના સ્પષ્ટ કહીને અનુક્રમે પૃથ્વીકાય વગેરે ૧૦ છેવાની કાય સ્થિતિની બીના, અને ખહુ પ્રમાદન સેવનાર જવાની સંસારમાં ભારકવાની ખીના, તથા (૧) આર્થપર્શ, (૧) પાંચે ઇંદ્રિયાનું અખંદિતપર્સ, (3) ઉત્તમ ધર્મનું સાંભળવું, (૪) ધર્મની શ્રદ્ધા, (૫) ધર્મની આરાધના, આ પાંચ પદાર્થીની ક્રમસર દુલિભતા, (મહા મુશ્કેલીએ મળવા-પહું ) તેમજ દરેક કહ્યું કાન, આંખ વગેરે ઇંડિયાના અલતું ઓછા થવાપહું વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી હિતશિક્ષાએ ક્રેરમાવી છે કે ગુમડાં વગેરે રાગાની પીડાથી શરીર ક્ષીણ થાય છે. સ્તેહરહિત મુનિએ શરદ ૠતુના કુમુદ ( ચંદ્રવિકાસી કુમલ) ની માર્ક હંમેશાં પ્રસન્ન ચિત્તવાળા હોય છે. તેઓ વમેલા કામ ભાગનાં સાધનાને મનથી પણ ચાહતા નથી, તેમજ હાલ અહીં શ્રીતીથ<sup>લ</sup> કર દેવા પ્રત્યક્ષ દેખાતા નથી તા પણ તેઓ છે, થયા છે ને થશે એમ જરૂર શ્રદ્ધા રાખવી જોઈ એ. હે ગૌતમ ! હ હવે સંસાર સમુદ્રના સામા કાંઠે લગભગ પહેાંચવા આવ્યા છું માટે તું પ્રમાદને સેવીશ નહીં. આ રીતે પ્રસુની હિતશિક્ષા પ્રમાણે ચાલીને શ્રી ગૌતમસ્વામીજ રાગાદિને દૂર કરી કેવલી થઇ મેાક્ષે ગયા. આ બીનાને અહીં વિસ્તારથી સમજવી છે.

## ૧૧. ઉત્તરાવના અગિયારમા ખહુશ્રુત પૂજા અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં (૧) અહું, (૨) શ્રુત, (૩) પૂજા શબ્દના ચાર ચાર નિક્ષેપાની ખીના જણાવતાં કહ્યું છે કે ઈધર શિવ વગેરેની જે પૂજા તે દ્રવ્યપૂજા કહેવાય ને શ્રી અરિહ'ત પરમાત્માદિની જે પૂજા તે સાવપૂજા કહેવાય. તથા શ્રીઅરિહ'તાદિની સ્તુતિ કરવી, તે પણ ભાવપૂજા કહેવાય. તેમજ જે અખહુશ્રુત હોય તે અભિમાની, લાભી, સ્વ-છંદી અને ખિનજરૂરી વધારે લવારા કરનાર હાય છે.

આ હકીકતાને સ્પષ્ટ સમજાવીને ફરી પણ કહ્યું છે કે જે અહંકાર વગેરે દુગું છા, તે અશિક્ષા ( યુરુ મહારાજથી જ્ઞાન પામે નહીં તે) નાં કારણા છે. જે વિનવાદિ યુણા તે જ્ઞાનાદિનાં કારણા છે. અવિનીત શિષ્યા કોધાદિ કરે છે ને વિનીત શિષ્યા યુરુની આગળ બહુમાનથી હાથ જેડી ઊભા રહી યુરુના વૈયાવશ્ચને ચાહે છે. તેમજ જે મુનિઓ યુરુકુલ વાસમાં રહીને જ્ઞાનાદિ યાગની ને તપશ્ચર્યા સંયમાદિની આરાધના કરે છે, તેઓને જ શ્રી યુરુ મહારાજ હાંશથી ગ્રહણ શિક્ષા અને આસેવનાશિક્ષા વગેરે ભણાવે છે. વ્યાજબી જ છે કે વિનય યુણથી જ બીજા યુણા પમાય છે. વિનય વગરનું જવન ધૂલ કરતાં પણ હલકું જ સમજવું. આ તમામ હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી દુધથી ભરેલા દક્ષિણાવર્ત્ત શંખની જેવા બહુશ્રુત મુનિવરાની અર્ધ ( ઘાડા ) વગેરેની ઉપમા ઘટાવીને ( અર્ધાદિના જેવા કહીને ) સ્તવના કરી છે. પછી છવે શ્રુતજ્ઞાનના મહિમા વર્ણવતાં જણાવ્યું છે કે શ્રુતજ્ઞાની મહામુનિવરા પાતાના આતમાને અને તેમના કહ્યા પ્રમાણે ચાલનારા જવાને ભવસમુદ્રથી તારે છે.

## ૧૨. ઉત્તરા•ના ખારમા હરિકેશીય નામના અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં હિરિકેશ મુનિએ પાછલા ભવમાં કરેલા મદની બીના અને તેણે પ્રભુ શ્રીતીથ કરદેવના અશાક વૃક્ષ વગેરે પ્રાતિહાર્યાને જોઈને ગ્રહણ કરેલી દીક્ષાની ખીના, તથા હિરિકેશ શબ્દના પર્યાયવાચક શબ્દો વગેરે બીના જણાવી છે. પછી કહ્યું છે કે ચંડાળ કલમાં જન્મેલા, ગુણી, આઠ પ્રવચન માતાના પાલક શ્રીહરિકેશ મુનિ માસ-ખમણના પારણે ભિક્ષા લેવા માટે યજ્ઞના વાડામાં આવ્યા. તેમને જોઈને બ્રાહ્મણોએ હાંસી કરી, ભિક્ષા આપી નહિ, ને કહ્યું કે "અહીંથી તમે ચાલ્યા જાઓ." આ અવસરે હરિકેશ મુનિના શરીરમાં એક ભક્તદેવ દાખલ થયા. તેણે (દેવાધિષ્ઠિત મુનિએ) સાધુના ગુણા કહી ભિક્ષા માંગી. ત્યારે યજ્ઞ કરાવનાર બ્રાદ્મણના વિદ્યાર્થીઓએ કહ્યું કે ધુનિ! આ ભાજન બ્રાહ્મણાને જમાડવાનું છે, માટે તમને નહિ આપીએ. તમે ચાલ્યા જાવ.

યક્ષાધિષ્ઠિત મુનિ: ખેડૂતા ઊંચી ભૂમિમાં કે નીચી ભૂમિમાં ધાન્યની આશા

રાખી યાગ્યતા જોઈને બીજ વાવે છે. એ શ્રદ્ધાથી મને આપા, કારણ કે આ ખરેખર પવિત્ર ક્ષેત્ર છે. એ તમારે આરાધવા લાયક છે.

વિદ્યાર્થી એ: ઉત્તમ જાતિવંત અને વિદ્યાના ધારક ભ્રાક્ષણા જ પવિત્ર ક્ષેત્ર ગણાય છે.

યક્ષાધિષ્ઠિત મુનિ: બ્રાહ્મણા જાતિહીન ને વિદ્યાવિહીન છે, તેઓ ક્રોધાદિ દાષાથી દૂષિત છે, તેથી બ્રાહ્મણા પાપનું જ ક્ષેત્ર છે અને નિર્દોષ ભિક્ષાચર્યાથી નિર્વાહ કરનાસ મુનિઓ જ પુણ્યનું ક્ષેત્ર છે.

વિદ્યાર્થી એા: તમે અમારા ધમ<sup>દ</sup>થી વિરુદ્ધ બાલનારા શત્રુ છા, માટે તમને અન્નપાણી નહિ આપીએ.

યક્ષાધિષ્ઠિત મુનિ: તમે જો સમિતિ વગેરે ગુષ્કવંતને દાન નહિ આપા, તાે તમને યજ્ઞના લાભ કચી રીતે મળશે ? અર્થાત્ નહિ મળે.

આ વચના સાંભળી ક્રોધે ભરાયેલા અધ્યાપકે વિદ્યાર્થી ઓને હુકમ કર્યો કે 'આ મુનિને લાકડી વગેરેથી મારા.' તેથી વિદ્યાર્થી ઓ મુનિને તાડના-તર્જના કરવા લાગ્યા. આ વખતે ભદ્રાકુમારીએ મુનિને મારતા એવા વિદ્યાર્થી ઓને શાંત કરી મુનિની સતવના કરી અને તેમને (વિદ્યાર્થી ઓને ) ઠપકા આપ્યા. ત્યાર બાદ કુમારીએ સૌને કહ્યું કે તમારે સુખી થવું હોય તા આ મુનિના શરે જ જઇને તમે કરેલા અપરાધને ખમાવા. બધાએ તે પ્રમાણે કર્યું. તે વખતે મુનિએ સ્પષ્ટ જણાવ્યું કે આ બધું યક્ષે કર્યું છે. તે સાંભળી બ્રાહ્મણોએ મુનિને ભાવપૂર્વક વહારાવ્યું. તે સમયે પાંચ દિવ્યા પ્રકાર થયાં. આ પ્રસંગ મુનિએ સાચા યજ્ઞાદિનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું કે તપ એ જ અગ્નિ છે, આત્મા એ જ અગ્નિનું સ્થાન જાણવું, મન-વચન-કાયાના યાગરૂપ કડછી છે. તેમજ અગ્નિને ઉત્તેજિત કરનાર શરીર છે, અને કર્મરૂપી લાકડાં તથા સંયમરૂપી શાંતિમંત્ર સમજવા. હું પ્રશસ્ત ચારિત્રરૂપ યજ્ઞને કર્યુ છું. તેમજ શ્રી જિનધર્મ એ જ ખરા હૃદ (કુંડ) છે. નિર્મલ બ્રહ્મચર્ય એ જ પુષ્યતીર્થ છે. હું પરમ ઉલ્લાસથી શ્રમણ ધર્મરૂપી કુંડમાં સ્નાન કરીને કર્મરૂપી મેલને દૂર કરું છું. આ તમામ હકીકતા અહીં સ્પષ્ટ સમજવી છે.

### ૧૩. ઉત્તરાવ્ના તેરમા ચિત્રસંભુતીય નામના અધ્યયનના દૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ચિત્ર શખ્દના ને સંભૂત (સંભૂતિ) શખ્દના ૪-૪ નિર્લેષા વગેરેની બીના, ચિત્રના ને સંભૂતના પૂર્વ ભવાની હકીકત, તથા નિયા છું કરનાર સંભૂત મુનિ દેવતા ઇ સુખા ભાગવીને બ્રહ્મદત્ત નામે રાજકું વર થયા, ઇત્યાદિ બીના વિસ્તારથી કહી છે. પછી જણાવ્યું છે કે ચિત્ર મુનિના જીવ દેવલા કમાંથી ચ્યવીને પુરિમતાલ નગરમાં ધનપતિ નામના શક્તા ઘર જન્મ પામે છે. અહીં પુષ્યના પ્રભાવે

સારી રીતે સુખમાં દિવસા પસાર થાય છે. એક વખતે તેણે કાઇ મુનિએ કહેલી ગાથાને સાંભળી પ્રકટ થયેલા જાતિ સ્મરણના પ્રતાપે પૂર્વ ભવાની બીના જાણી લીધી. તેથી તેને વૈરાગ્ય થતાં દીક્ષા લેવાની ઇશ્છા થઇ. પૂર્ણ ઉલ્લાસથી તેણે સ્ત્રી આદિના ત્યાગ કરી શ્રમણધર્મને સ્વીકાર્યો.

પૂર્વના સંભૂતિ મુનિના છવ હાલ કાંપિલ્યપુરમાં બ્રહ્મદત્ત ચક્રી થયા છે. તે વ્યક્ષદત્ત ચક્રવતી<sup>૧</sup> મગીચામાં ફરતાં ફરતાં એક ફલના દહાને જોઈને જાતિસ્મરણજ્ઞાનને પામ્યા. તેથી તેને પાછલા ભવાની ખીના જાણતાં પાતાના ભાઇને મળવાની તીવ્ર ઈચ્છા થઈ. તેથી તેથે પાછલા ભવના ભાઈને શાધવા માટે " आમી દાસા પ્રિમા हંसા चાંહાਲા अमरा जहां " |} स्था स्थतुष्ट्रेप श्लाेड ध्यनाची ध्यक्ष સ્થલામાં પ**રહ** વગડાવીને જણાવ્યું કે '' જે આ શ્લાકને પૂરા કરશે, તેને અધું' રાજ્ય મળશે. " આ વાત તમામ દેશામાં પસરી ગઈ. ચિત્ર મુનિના જવ, જે હાલ સાધુ છે, તે ફરતા ફરતા જ્યારે અહીં ખગી-ચામાં પધાર્યા. ત્યારે માળીના માહેથી આ શ્લાકની ખીના જાણી છેલ્લા એ પાદ ' इसा जो छदिया जाई, अण्णमण्णेण जा विणा" स्था रीते धनावी श्लांड पूर्ण ड्या. માળી પાસેથી આ વાત જાણીને પ્રકાદત્તે માળી મારફત મુનિને બાલાવ્યા. ભાઈને જોતાં જ ચક્રી બાલ્યા કે હું આવી ચક્રીપણાની સાહિબી ભાગવું છું, ને તમે સાધુ-પણામાં આવું દુ:ખ કેમ ભાગવા છા ! આ પ્રશ્નના જવાળમાં મુનિરાજે પાતાની તમામ ભીના જહાવીને સંચાટ સમજાવ્યું કે ખરું સુખ ત્યાગમાં જ ( સંયમધર્મ ની સા(ત્વકી આરાધના કરવામાં જ ) છે, પણ ભાગમાં ખરું સુખ છે જ નહીં, વગેરે ઉપદેશ દેતાં એ પણ જણાવ્યું કે આપણે ખેતે પાંચ ભવામાં અનુક્રમે ૧, દાસ, ૨. હરણ 3. હ'સ ૪. ચાંડલ ને ૫. દેવ થઇ ને છઠ્ઠા ભવમાં તે નિયાસ્ કર્યું, તેથી તુ ચૂકી થયા ને હું નગરશેકના દીકરા થયા. તે હું હાલ સંયમધર્મને પરમ ઉલ્લાસથી આરાધું છું. આ રીતે આપણા ભાનેના વિરહ થવામાં તારું નિયાલ કારણ થયું હતું. તે સાંભળી બ્રહ્મદત્ત ચક્રીએ કહ્યું કે હું પાછલા ભવે કરેલા શુભકર્માનાં કલરૂપે ચક્રી-પણાની સાહિઓ પામ્યા છું. પણ તારી આવી હાલત કેમ થઈ? આ પ્રશ્નના જવાબ કતાં મુનિએ કહ્યું કે "હું પણ પુણ્યકર્માનાં ≱લરૂપે અખૂટ ઋદ્રિવાળા શેઠના પુત્ર હતા, તે વખતે મારા દેહની કાંતિ વગેરે પણ સુંદર હતી; પણ હાલ જે દેહની કાંતિ ઝાંખી રૂખાય છે. તેમાં તપશ્ચર્યાદિ કારણ છે, એમ જાણજે. દેહની સુંદર કાંતિ વગેરેને જોવાં. એ તા માહના ચાળા છે. ખરું તપાસવાનું તા આત્મિક ગુણાનું તેજ છે. તમે માહરાજાના દ્રાસ અન્યા છેા, તેથી તમને મારી ત્યાગધર્મની પરિસ્થિતિ ગમતી નથી. પણ સત્ય ખીના એ જ છે કે ત્યાગધર્મના પ્રભાવે મારા આત્મિક ગુણા સતેજ **બ**નવાથી આજે હ જેવા નિજગુણ રમણતાના આનંદ, શાંતિ કે સુખ ભાગવું છું, તેવા આનંદ સુખ અને શાંતિ તમારા જેવાને હોય જ ક્યાંથી ? અરે મારા સુખાદિથી અન તમા ભાગના

સુખાદિ પણ તમારા જેવા ખહુ જ આસકત છવાને મળવા અતિ દુર્લ છે. '' મુનિનાં આ વચના સાંભળીને બ્રહ્મદત્તે સ્નેહથી મુનિને કહ્યું કે '' આ બધું રાજ્ય તમારું છે. તમે પ્રાસાદ-લક્ષ્મી-ગીતાદિના અપૂર્વ આનંદ ભાગવી પરમ શાંતિને પામા એમ હું વિનંતિ કરું હું. '' બ્રહ્મદત્તનાં અગ્નાન અને માહગિલિત આ વચના સાંભળી મુનિએ મહેલ વગેરેની ક્ષણભાંગુરતાને અને દુર્ગતિનાં ભયંકર દુઃખ ભાગવવામાં અસાધારણ– કારણતા વગેરેને સમજાવતાં સ્પષ્ટ જણાવી દીધું કે ખરૂં સુખ, ખરા આનંદ અને ખરી શાંતિ ત્યાગધર્મની સાધનાથી જ પામી શકાય છે. આયુષ્ય અપળ છે. પુણ્યની મૂડી ખાલી થતાં છવને બહુ જ દુ:ખી થવું પડે છે. જેમ સિહ હરિણને ઉપાડી જાય, તેમ મરણકાલે કે કર્માદયકાલે દુઃખી થતા છવને કાઈનું પણ શરણ હોતું નથી. તેમજ ખરી રીતે ઘર-સ્ત્રી-ધન-વગેરેને આત્માની સાથે લગાર પણ સંભંધ નથી. કારણ કે તે બધાને તજને જ એકલા છવ પરભવમાં જાય છે, સાથે તેમાંનું કંઈ પણ લઈ જતા જ નથી. જુવાનીનું તેજ ઘડપણમાં ઢકતું નથી. માટે હે રાજન ! તમે પાપકર્માને કરશા નહીં.

બ્રહ્મદત્ત ચક્રી: મને કામભાગની તીલ અનસક્તિ રહી છે, તેથી જેમ કાદવમાં ખૂતી ગએલા હાથી બહાર નીકળી શકતા નથી, તેમ હું કામભાગને તછ શકતા નથી.

મુનિ: હે રાજન! કાળ ભયંકર છે. આયુષ્ય-અળ ઘટતાં જાય છે, તેમજ કામ લોગ અનિત્ય છે. જેમ પક્ષીઓ ફંળ ખરી ગયા ભાદ ઝાડને તજ દે છે, તેમ મળેલા કામ લોગનાં સાધના પણ સંસારી જીવને તજ દે છે, એટલે જુવાનીના મદને લઈને સારા લાગતા કામલોગા ઘડપણમાં ભયંકર દુ:ખાને આપે છે. માટે કમેના જોરથી કદાચ તું ત્યાગધર્મને સ્વીકારી શકે નહિ, તા મારી છેલ્લી શીખામણ એ છે કે જો તું ગૃહસ્થ ધર્મમાં રહીને યથાશક્તિ શીજિનધર્મને સાત્ત્વિક ભાવથી આરાધીશ, તા પણ તું જરૂર દેવતાઈ સુખાને પામીશ, દ્રાક્ષ અને સાકરથી પણ વધારે હિતકારક આ ઉપદેશની અસર ધ્રહાદત્તને લગાર પણ થઇ નથી એમ અવિદ્યાનથી જાણીને જતી વખતે મુનિએ તેને કહ્યું કે તું આરંભ-પરિત્રહમાં અહુ જ આસક્ત છે. તેથી મારું વચન તને રૂચતું નથી. હવે હું જઉં છું. એમ કહીને મુનિ બ્રામાનુબામ વિચરતાં સ્વપરતારક બનીને અંતે સિદ્ધ થયા. ધ્રહાદત્ત ચકવતીં કરેલ પાપકમાંના ઉદ્દયે અંતે મરીને સાતમી નરકે ગયા. અહીં ધ્રહાદત્તની બાકીની ધ્રીના પણ કહી છે.

# ૧૪. ઉત્તરાવ્ના ચૌદમા ઇષુકારી નામના અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ઇયુકાર શબ્દના નિક્ષેપા વગેરેની બીના કહીને ઇયુકાર રાજાના પૂર્વભવાદિની હકીકત જણાવી છે. ધાગ્ય પ્રસંગે ૧. ઇયુકાર રાજા અને તેની ૨. રાણી, ૩. પુરાહિત અને તેની ૪. પત્ની, તથા ૫. તે બંનેના બે યુત્રો, એમ ૧. જીવા પાછલા ભવમાં ફેવતાઇ સુખાને ભાગવીને અહીં બે જીવા (રાજા અને રાણી) ક્ષત્રિયકુલમાં જન્મ પામ્યા છે. ભાકીના ૪ છવા ( પુરાહિત વગેરે ) બ્રાહ્મણકુલમાં જન્મ પામ્યા છે. તેમાં પુરાહિતના પુત્રોએ જાતિસ્મરણથી પાછલા ભવાની બીના જાણીને વૈરાગ્ય પામી માતા પિતાની પાસે દીક્ષા લેવાની રજા માગી. તે વખતે પુરાહિત પુત્રાદિની સાથે જે વાત કરે છે તેના સાર દૂંકમાં આ પ્રમાણે જાણવા:—

પુરાહિત: હે પુત્રો! તમે તમારા પુત્રોના જન્મ થાય, તથા વેદના અધ્યયનાદિ કરીને પછી ત્યાગમાર્ગને સ્વીકારજો.

કુમારા (પુરાહિતના પુત્રો): વેંદ વગેરે દુર્ગતિથી ભચાવી શકતા નથી, કામ-ભાગ ભયંકર દુ:ખાને દેનારા છે, ને મૃત્યુને કાેંઇની પણ શરમ નથી. તે તા અચાનક તરફ્રેડતા છવને ચાલુ ભવના સુખાદિથી અલગ પાઉ છે.

પુરાહિત: તપ કરવાનું ફેલ 'ધન, સ્ત્રી અને કામભાગનાં સાધના ' તમે પામ્યા છા, તા તે બધાને ભાગવીને પછી આત્મહિતકર ત્યાગધર્મને સ્વીકારજો.

કુમારા : આત્મહિતને સાધવામાં ધન વગેરે ત્ર<mark>ણે પદાર્થી નકામા છે તેમાં ફાના</mark>દિ ત્રણની જ જરૂરિયાત છે.

પુરાહિત : શરીર હેાય, ત્યાં સુધી જ જીવ રહે. શરીરના નાશ થતાં જીવના પણ જરૂર નાશ થાય છે.

કુમારા: આત્મા શરીરમાંથી ઉત્પન્ન થતા જ નથી. કારણ કે તે અમૂર્ત હોવાથી નિત્ય છે, ને તે આત્મા અજ્ઞાના િ નિમિત્તે કર્માથી ભંધાય છે. કર્મ બંધ એ જ સંસારનું કારણ છે. અમે હવે ધર્મનું સ્વરૂપ જાણીને પહેલાંની માફક પાપકર્માને નહી કરીએ. દુ:ખર્થી ભરેલા આ ઘરવાસ અમને લગાર પણ ગમતા નથી તથા મૃત્યુરૂપ શિકારી સંસારી જ્વાને ખહુ જ પીડે છે, તેમજ તે જીવા ઘડપણરૂપી જાળથી ઘરાયેલા છે. અણીદાર હથિયારાની ધાર જેવા રાત્રિ-દિવસા આયુષ્યને પલે પલે કેરી રહ્યા છે. તથા જે રાત-દિવસા ગયા તે પાછા મળાાં નથી, ધર્મ કરણીવાળા દિવસા અને રાત્રીએા જ સફ્લ ગણાય છે.

પુરાહિત : હાલ થાઉા વખત અહીં રહીને અવસરે આપણે ચારે જણાં ત્યાગ ધર્મ ને સ્વીકારીશું.

કુમારા: જેને મૃત્યુની સાથે ભાઇભ'લી ( દાસ્તી ) હોય, જે મૃત્યુથી છૂટી શકતા હોય અથવા ' હું મરીશ જ નહીં' એવી જેને ખાત્રી થઇ હોય તે જ જીવ ક્ષણવારના પણ ભરાસા રાખી શકે. પણ અહીં જણાવેલ બીનામાંનું કંઇ પણ સંભવતું જ નથી. માટે હે પિતાજ! ક્ષણવાર વિલંભ કરવા યાગ્ય નથી. કારણ કે મૃત્યુ કાઇના પણ મિત્ર થતું નથી. કાઇ પણ મૃત્યુથી ભવતા નથી, ને જે જન્મ્યા તે તા જરૂર મરવાના ત્રી જૈન પ્રવચત કરણાવલી (શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના સંક્ષિય્ત પરિચય ) ૬૦૩ જ છે. અહીં પિતા અને પુત્રોના સંવાદ પૂર્ણ કરીને પુરાહિતને તેની જસા નામની પત્ની સાથે થયેલા સંવાદની બીના શરૂ કરી છે. તેના દ્વંક સાર આ પ્રમાણે જાણવા:—

પુરાહિત : જેમ શાખાએા વિનાનું ઝાડ શાભાતું નથી, તેમ હવે મારે ધે પુત્રા વિના ગૃહવાસમાં રહેલું ઉચિત નથી.

જસા પત્ની: કામભાગને ભાગવ્યા ભાદ આપણે ભાને ત્યાગધર્મને સ્વીકારીશું.

પુરાહિત : ઘણા ભાગ ભાગવ્યા છતાં ભાગત જાા સાંત થઇ નથી ને થશે પણ નહીં. અમૂલ્ય અવસર ચાલ્યા જાય છે. માટે હવે હું આત્મહિતના માર્ગને ખૂબ વિચારીને જ ત્યાગધર્મને સ્વીકારવા ચાહું છું. હે ભાદે! જેમ સર્પ કાંચળી છાડીને ચાલ્યા જાય, તેમ આ બે જીવાન પુત્રા ભાગાને છાડીને ત્યાગ માર્ગને સ્વીકારે છે, તા હું તે ઉત્તમ માર્ગને કેમ ન આરાધું?

પુરેહિતનાં આ વચનાની સંચાટ અસર અને વૈરાગ્ય થતાં જસા પત્નીએ પણ ત્યાગ ધર્મને આરાધવાની ઇચ્છા જણાવી. આ રીતે પુરેહિત વગેરે ચારે જણાના નિર્ણયની રાજાને ખયર પડતાં રાજા પુરેહિતની માલ મિલકતને સ્વાધીન કરવા પ્રયત્ન કરે છે. કમલાવતી રાણીને તેની ખયર પડતાં તેણે રાજાને તેમ કરતાં અઠકાવ્યા ને સંચાટ વૈરાગ્યના ઉપદેશ દર્ધને પાતાની સાથે દીક્ષા લેવાને તૈયાર કર્યા. આ રીતે દ જણાએ શ્રી જૈનન્દ્રી પ્રગ્રજ્યાને પરમ ઉલ્લાસથી આરાધીને સિદ્ધિપદને પામ્યા. આ રીતે ભવ્ય છવાએ પણ ત્યાગમાર્ગને સાધીને સિદ્ધિનાં સુખા મેળવવા એમાં જ દુલભ માનવ જીવનની ખરી સાથે કતા છે એ જ આ ઉપદેશનું ખરું રહસ્ય સમછને વાર વાર મનન કરવું.

૧૫. ઉત્તરા૦ના પંદરમા સભિક્ષુક નામના અધ્યયનના ઢ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ભિક્ષુ શબ્દના ૪ નિક્ષેપા વગેરેની બીના સમજાવતાં દ્રવ્યથી ને ભાવથી ભેદનાર, ભેદવાતું (નાશ કરવાતું; સહન કરવાતું) સાધન અને ભેદવા લાયક પદાર્થા, આ ત્રણ પદાર્થાતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવયું છે. પછી ભિક્ષુ શબ્દનું સ્વરૂપ સમજાવતાં કહ્યું છે કે (૧) જે સાધુ-સાધ્યીઓ રાગાદિને ભેદે એટલે નષ્ટ કરે (ખપાવવા માટે પ્રયત્નશીલ ખને) ને ક્ષુધા (ભૂખ) વગેરેની વેદનાને સહન કરે, તથા જ્યારે ખાલવાનું ખાસ કારણ ન હોય ત્યારે મીન રહે, તેમજ નિર્મલ આસ્ત્રિાદિ ગુણાની આરાધના કરે, કાઈ કોવ કરે કે મારે, ત્યારે તે સહન કરે, ક્ષમા રાખે, શતુનું પણ ભલું ચાહે, તથા સ્વાભાવિક (સ્હેજે) સાધારણ ઉપકરણા (સંચારિયું, આસન વગેરે) મળે, તેનાથી સંતૃષ્ટ થઈ જીવનનિર્વાહ કરે, તેમજ 'બીજાઓ મારા સત્કાર કરે' એવું ચાહે જ નહિ.

(ર) માહનાં કારણ, સ્વરૂપ અને ત્રાસ વગેરેને લક્ષ્યમાં રાખીને નિર્માહ દશાના

અપૂર્વ આનં દને અનુભવે. (3) ગૃહસ્થાદિની પાસે સાવધ સ્વરાની બીના અને ભૌમ (ભૂમિ સંભંધી) વગેરે નિમિત્તાદિ શાસ્ત્રાની બીતા બાલે નહીં, (૪) મંત્રપ્રયાગ વશીકરણ કામણું ક્રમણાદિ કરે નહીં. (૫) ક્ષત્રિયાદિની પ્રશંસા (વખાણ કરવા) પરિચય વગેરે દૂષિત પ્રવૃત્તિઓને કરે નહીં. (૬) અદત્ત ( વસ્તુના માલિકે નહિ આપેલી) ચીજને લે નહીં. (૭) નિર્દોષ આહારાદિને તેના (આહારાદિના) વખાણ કે નિંદા કર્યા વિના વાપરે, (૮) ભયના કારણાથી અલગ રહે. (૯) સમ્યકત્વાદિ ગુણાને સ્થિર મને આરાધે. (૧૦) સાવઘ શિલ્પાદિની ખીના લાકની આગળ કહીને પેટ ભરવું વગેરે સાધુમર્યાદાથી વિરુદ્ધ આચાર, વિચાર કે ઉચ્ચાર (ભાષા) રૂપ પ્રવૃત્તિ કરે જ નહીં. (૧૧) શીલ, સમતા, સંતાષ, સાદાઈ, સરલતા વગેરે ગુણાને ધારણ કરીને ને પરનિંદાદિ દાષાને છંડીને, માક્ષમાર્ગની સાસ્વિકી આરાધના કરવામાં લીન રહે, તે સાધુ-સાધ્વીએા સાચા ભિક્ષક ને ભિક્ષણી કહેવાય છે. આ તમામ બીનાએ અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે. ૧. લે કવ્યાપારથી રહિત મુનિવરાને જે સુખ આનંદ હોય છે. તેવા સુખ અને આનંદ વિષય-કષાયના ગુલામ ખનેલા ઇન્દ્રને કે ચક્રવતી<sup>ર</sup>ને હોતા જ નથી. વ્યવહાર દબ્છિએ લોકો જેમને પરમ સુખી માને છે, તે ઇક્રો અને ભાગાસક્ત ચક્રવતી એા તત્ત્વદેષ્ટિએ પરમ દુ:ખી જ છે. શ્રી ભરત ચક્રવતી જેવા છવા તા વિરલા જ હોય છે. શું દરેક દુકાને હીરાએ વેચાય છે ? શું ઠેકાણે ઠેકાણે સાનાના પહાડા હાય છે? શું દરેક જંગલમાં સિંહનાં ટાળેટાળાં હાય છે? જેમ આ ત્રણ વાનાંમાંનું એક પણ હાય નહિ, તેમ ખરું સુખ અને ખરા આનંદ તે અંનેને ( ઇદ્રને કે ચક્રવતી'ને ) હોય જ નહીં. પ્રખલ પુષ્ધાદય સાધ્યજીવનને પાસીને પણ યથાથ' સ્વરૂપે જીવનારા જીવા ખહુ જ એાછા (વિરલા ) હોય છે. જે મહાત્માઓ મદ ( અહંકાર )ના ને મદન ( ભાગતૃષ્ણા )ના સર્વથા ત્યાગ કરે છે એટલે નમ્ર ખનીને મન–વચન-કાયાથી નિદેષિ પ્રદ્મચર્યાદિ ગુણાને આરાધે છે, અને જેમના મનમાં, વચનમાં કે કાયામાં તલભાર પણ વિકારાના અંકરા પણ પ્રકટ થતા નથી, તથા જેઓ પર વસ્તુઓની ચાહના પણ કરતા નથી, તેવા મુનિવરા અહીં જ માક્ષના સુખના આંશિક (દેશથી) અનુભવ કરે છે. જેટલે અંશે પુદ્દગલ રમણતા ઘટે તેટલે જ અંશે નિજગુણ રમણતા વધે છે. એમ સમજન જે મુનિવરા પક્ષે પક્ષે સાવચેત રહીને કર્માનજરાનાં કારણાને સેવે, તેઓ થાડા કાલમાં જરૂર સિદ્ધિપદને પામે છે.

૧૬. ઉત્તરા ગાં સાલમા શ્રી પ્રદ્રાચર્ય સમાધિ નામના અધ્યયનના ટુંક પરિચય અહીં શરૂઆતમાં એક (એકડા) શબ્દના ૭ નિક્ષેપા ને દશક (દશ) શબ્દના ૬ નિક્ષેપાની બીના અને જીવના તથા અજીવના પર્યાયા તેમજ બ્રહ્મ શબ્દના ૪ નિક્ષેપાના વર્ણનમાં સ્થાપના બ્રહ્મનું સ્વરૂપ જણાવતાં બ્રાહ્મણોની ઉત્પત્તિ વર્ગરે બીનાઓ પણ વિસ્તારથી વર્ણવી છે. આ પ્રસંગે કહ્યું છે કે અજ્ઞાની જીવને દ્રવ્યબ્રહ્મ

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) 🦠 ૬૦૫ હોય ને સાધુને ભાવથી બ્રદ્ધા હોય. આ બ્રદ્ધા (આત્મા )ની રક્ષા કરવા માટે જ અહીં ૧૦ સ્થાના જણાવ્યાં છે. તે જણાવ્યા પહેલાં અનુક્રમે ચરણ શષ્દ્રના ૬ નિક્ષેપા, સમાધિ શબ્દના ૪ નિક્ષેપા અને સ્થાન શબ્દના ૪ (૧૪) નિક્ષેપા કહીને આ પ્રમાણે વ્યક્રાચર્ય સમાધિનાં ૧૦ સ્થાનકા કહ્યાં છે—(૧) જ્યાં સ્ત્રીઓ, પશુએક અને નપુંસકા ન રહેતાં હોય, ત્યાં મુનિએ સ્થાન-શયન વગેરે ક્રિયાઓ કરવી જોઈએ. તેમ ન કરે તા શીલ દૂધિત અને. (૨) સ્ત્રીઓાની સાથે વાતચીત કરવી નહીં. (૩) જ્યાં સ્ત્રી એઠી હોય ત્યાં મુનિ એસે નહીં. (૪) રાગદૃષ્ટિથી સ્ત્રીઓની ઇંદ્રિયા એટલે અંગાપાંગ વગેરે જોવાં નહીં. (૫) જ્યાં ભીંતના આંતરે સ્ત્રી વગેરે સૂતાં હોય, ત્યાં મુનિએ રહેલું નહીં, ભીતની પાછળ ઊભા રહી સ્ત્રીના શખ્દા સાંભળવા નહીં. ( ૬ ) પહેલાં સ'સારીપણામાં ભાગવેલા કામભાગાને યાદ કરવા નહીં. ( ૭ ) ખાસ કારણ વિના સ્નિગ્ધ (ચીકણા) આહાર વાપરવા નહીં. (૮) ગજા ઉપરાંત આહારાદિ વાપરવાં નહીં. (૯) શરીરની શાભા કરવી નહીં. (૧૦) ઇક્રિયાના સારા શખ્ક, રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શમાં રાગ કરવા નહીં ને ખરાવ્ય શબ્દામાં દ્વેષ કરવા નહીં એટલે શબ્દાદિ કામ ભાગનાં સાધનાના વિચાર પણ કરવા નહીં. આ તમામ બીનાઓ સ્પષ્ટ સમ-જાવીને કહ્યું છે કે તાલપુર કેર જેવાં સ્ત્રી આદિના સહેવાસવાળાં સ્થાના છે એમ જાણીને ધ્રક્ષચારી મુનિવરાએ નિર્દાય સ્થાન વગેરેમાં રહીને પરમ ઉલ્લાસથી સંયમ-ધમ ની આરાધનામાં તત્પર થવું જોઈએ.

૧૭. ઉત્તરાગના સત્તારમા શ્રીપાપશ્રમણુ નામના અધ્યયનના ટ્રંક પરિચલ અહીં શરૂઆતમાં 'પાપ' શબ્કના ક નિક્ષેપાની છીના જણાવતાં કહ્યું છે કે નરકસ્થાના એ ક્ષેત્ર પાપ કહેવાય અને કાલથી પાપ છકે આરા કહેવાય. પછી શ્રમણ શબ્કના ૪ નિક્ષેપાની છીના જણાવતાં કહ્યું છે કે જ્ઞાન અને સંયમના સાધક આત્મા તે ભાવ શ્રમણ કહેવાય. મુનિધર્મને ન છાજે તેવાં અકર્ત વ્યાને જે સેવે, તે પાપશ્રમણ કહેવાય. તેવાં અકર્ત વ્યાને તજને માક્ષમાર્ગને આરાધનાર જીવ સિદ્ધિપદને પામે છે. તેમજ જે મુનિ દીક્ષા લઈને વસતિ આદિમાં રાગી થઈને મુખશીલ (મુખશીલિયા, પુદ્દગલાન દી) અને, તે પાપશ્રમણ કહેવાય. અને જે મુનિ આચાર્યાદિની નિંદા કરે, પ્રાણભૂત સત્ત્વજીવાને હણે, તથા પહિલેહણ-પ્રમાર્જના કર્યા વગર સંથારા વગેરને વાપરે, તેમજ નીચે જીવજંતુને જોયા વિના ખહુ જ જલદી ચાલે, પ્રમાદી થઈ પહિલેહણાદ કરે નહીં, ગુરુને તરછાઉ, તેમજ ઘણી વાર માયા-પ્રપંચને કરે, નવા ઝઘડાને કરાવે, (નારદિવેદ્યા કરે) તથા પોતાનું આસન તજીને જ્યાં ત્યાં ખાસ કારણ વિના પણ ફરતા ફરે, તેમજ સચિત્ત ધૂળ વગેરેથી ભરેલા પાઢ પાઢલા વગેરેને વાપરે, ખાસ કારણ વિના ન ગુરુની આજ્ઞા લીધા સિવાય વિકૃતિ (ધી વગેરે) વાપરે, તથા મૂર્ય દેખાય, ત્યાં મુધી આહારાદને વાપરે, આચાર્યાદિ વડીલાની પાસે રહે નહીં, જ્યાં ત્યાં ગુરુની

આજ્ઞા વિના સ્વચ્છં દીપણે કર્યા કરે, પાતાની (સંસારીપણાની) જ્ઞાતિના ઘરામાંથી જ આહારાદિને વહેારીને વાપરે, તે મુનિ પાપશ્રમણ કહેવાય. આવા શ્રમણ ધર્મથી વિરુદ્ધ આચારાદિના ત્યાગ કરીને શ્રમણધર્મને સાધનારા મુનિવરા સિદ્ધિપદને પામે છે અથવા મહર્દિક સમ્યગ્દિષ્ઠ દેવપણાને પામે છે.

#### ા ભાવના મ

જે મુનિવરા પ્રાથલ પુષ્પાદય પામેલા મુનિધમ ની જવાબદારી સમજીને જવા આવવામાં, આહારાદિને વાપરવામાં, ખાસ જરૂરી ઉપકરણાદિને રાખવામાં ને વાપ-રવામાં, ભાણવામાં, ગુડું વગેરે વડીલાના વિનયાદિને સાચવવામાં, મુનિધમ ની બધી વ્યાવહારિક તેમજ ધાર્મિક કરજોને જાણીને પાળવામાં બહુ જ સાવધાન રહે, પ્રમાદના ત્યાગ કરીને વિવેઠી થઈ કોધાદિ અંતરંગ શત્રુઓને જીતે, આત્મદ્ધિને સતેજ કરી નિજ-ગુણાન દી અને, તેઓ જ ધર્મ શ્રમણ કહેવાય જેઓ પ્રમાદી અની દુર્લ બ ધર્મ સામગ્રીને સાધે નહીં, પણ વિરાધ, તેઓ પાપશ્રમણ કહેવાય છે. એમ સમજીને મુનિઓ અપ્રમત્તાનો શ્રમણધર્મને સાધીને સ્વપરતારક અને, એ જ આ અધ્યયનનું ખર્ફ રહસ્ય છે.

# ૧૮. ઉત્તારાગ્ના અહારમા શ્રીસંયતીનામના અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં સંજય શબ્દના નિક્ષેષા વગેરેની ખીના કહીને જણાવ્યું છે કે સંયતિરાજા દાડા ઉપર ખેસીને શિકાર કરવા નીકહયા. કેશર નામના ખગીચામાં ધ્યા-તસ્થ ગઈ ભાલિ મુનિની પાસે ગયેલા એક હરિણને પાતે છેટેથી બાણ મારીને મારી નાખ્યું, પછી તેની નજીકમાં ગયેલા રાજાએ ગદ્ધભાલિ મુનિને જોયા. તેમની પાસે પાતાના આણ્યી મરેલા હરિષ્યુને જોઈને ભય પામેલા રાજાને એ વિચાર થયા કે શું મારું ભાજુ મુનિને વાગ્યું હશે ? અથવા આ હરિજી મુનિની પાસે દાડી આવ્યા, તેથી આ હુણાયેલા હરિલ્ફ શું આ યાગિના હશે? હવે માર્ટુ શું થશે? એમ વિચારતાં શંકામાં પઉલા રાજા મુનિરાજને ખમાવે છે. સાધુ તા મીનપણે ધ્યાનમાં રહ્યા છે. કંઇ એાલતા નથી, તેથી રાજા વધારે આકુળવ્યાકુળ થયા (ગભરાયા). ધ્યાન પૂરું કરીને મુનિએ સંયતિ રાજાને બહુ જ વૈરાગ્યમય ઉપદેશ આપ્યા. તેણે તે ગદ ભાલિ મુનિની પાસે દીક્ષા લઇ પરમ ઉદ્ઘાસથી શ્રમણધર્મને સાધવા માંડયો. અનુક્રમે તે ગીતાથ<sup>ે</sup> થયા પછી ગુરુની આજ્ઞા લઇ અલગ વિચરતાં વિચરતાં એક સ્થળે આવે છે. અહીં તેમને એક ક્ષત્રિય રાજિવ ના સમાગમ થાય છે. તેમણે રાજિવ સંયતિ મુનિને પાંચ પ્રશ્નો પૂછ્યા. તે દરેકના ઉત્તરમાં સંયતિ મુનિએ જણાવ્યું કે (૧) મારું નામ સંયતિ છે. અને (ર) ગૌતમ નામે ગાત્ર હતું. (૩) સંવેગ અને નિવેલ્ક ભાવના જાગવાથી હું શ્રમણ થયા. (૪) ગર્દભાલિ ગુરુની સેવા કર્રું છું. (૫) હું ક્રિયાવાદી વગેરે વાદીઓની માન્યતાને ખાટી માનીને આઢ પ્રવચન માતાના પાલન અને ગુરુવિનયાદિ કરવા પૂર્વક

સંયમધર્મને અપ્રમત્ત થઈને સાધું છું. આ રીતે હું વિનીત થયા છું. હું પાછલા ભવે ૧૦ સાગરાપમ સુધી બ્રદ્મદ્વલાકના દેવતાઈ સુખ ભાગવી, મતુષ્યભવે રાજ્યનાં સુખા ભયંકર દુંખાને દેનારા છે, એમ સમજીને સંયમને સાધું છું. જ્ઞાનપૂર્વક તપશ્ચર્યાદને પણ આરાધું છું. આ પ્રમાણે સંયતિ મુનિનાં વચનાને સાંભળીને ક્ષત્રિય રાજિષ્એ કહ્યું, આપણે ખંને એક જ શ્રી જિનશાસનના સાધક છીએ, ને જ્ઞાન ક્રિયામય શ્રમણધર્મને આરાધીએ છીએ. આ શ્રમણધર્મ મુક્તિનું અદ્ભિતિય કારણ છે એમ સમજીને ૧૨ ચક્રીઓમાંથી સુભૂમ અને બ્રહ્મદત્ત મહાર ભાદિ કરીને સાતમી નરકે ગયા છે. તેથી તે એ ચક્રી સિવાયના ૧૦ ચક્રવર્તીઓ, દશાણભદ્ર રાજા, ૪ પ્રત્યેક્ષ્યુદ્ધો, ઉદાયન રાજા, શ્ર્વેત અને વિજય રાજા તથા મહાયલ રાજા જેમ શ્રમણધર્મને સાધીને સિદ્ધિપદને પામ્યા હતા, તેમ આપણે પણ સંયમધર્મને સાધીને સિદ્ધિપદને પામીશું. આવી રીતે માંહોમાંહે વાર્તાલાપ કરી ખંને મુનિઓ અલગ થઇને શ્રામાનુશામ વિચરવા લાગ્યા. સંયતિ રાજિષ્ પણ અતે કેવલી થઇને મોફ્ષે ગયા. આ અધ્યયનમાં શ્રમણધર્મની યથાથે શ્રેષ્ઠતા સમજાવી છે.

૧૯. ઉત્તારાવના એાગણીશમાં મૃગાપુત્રીય નામના અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

સુત્રીય નગરના ખલભદ્ર રાજાની મુગાયતી રાષ્ટ્રીને ખલદ્રી નામે કુમાર હતો તેનું પ્રસિદ્ધ નામ મૃગાપુત્ર હતું. તે દેાગુન્દુક દેવની માફક ક્રીડાસુખને ભોગવતા હતો. એક વખત તે ગાખમાં બેસીને નગરની શાભાને જોઈ રહ્યો હતા, તે સમયે સાધુનાં દર્શન થતાં તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. તેથી તેલે પહેલાં સાધેલા મુનિપણાની ખીના જાણી. અહીં પણ દીક્ષા લેવાની ઇચ્છા થતાં માતા-પિતાની પાસે જ્યારે દીક્ષા લેવાની રજા માગી, ત્યારે તેમણે દીક્ષાની દુષ્કરતા વગેરે જણાવીને સંસારમાં રાખવા ઘણા પ્રયત્ન કર્યો, પણ તેમાં તે ખંને ફાવ્યા નહીં. ચારિત્રની આરાધનામાં જે જે મુશ્કેલીઓ જણાવી, તે દરેક મુશ્કેલીના સ્પષ્ય ખુલાસા સાંભળીને આશ્ચર્ય પામેલા, અને પુત્રને દઢ વૈરાગ્યવંત જાણનારા માતા-પિતાએ અંતે રાજખુશીથી આજ્ઞા આપી. પરમ ઉદલાસથી ચારિત્રની આરાધના કરીને તે સિદ્ધિપદને પામ્યા. અહીં મૃગાપુત્રે માતા-પિતાને સ્પષ્ય જણાવ્યું છે કે કામભાગનાં સાધનો ઝેર અને કિંપાક ફલની જેવા ભયંકર દુ:ખાનાં કારણ છે, અને શરીર રાગોનાં સાધનો ઝેર અને કિંપાક ફલની જેવા ભયંકર દુ:ખાનાં કારણ છે, અને શરીર રાગોનાં સાધનો તેમ ભ્રાપ્ત છે, મનુષ્યપણ પણ આધિ-વ્યાધિ ને ઉપાધિથી ભરેલું છે, તેમજ તેમાં (મનુષ્યપણામાં) ગર્ભાવાસાદિના ઘણાં આકરાં દુ:ખા રહેલાં છે.

જેમ ભાતું લીધા વગર મુસાફર લાંભી અઠવીમાં ચાલે, તથા જેમાં લાહ્ય લાગી છે તેવા મકાનમાં કાેઇ સૂઇ જાય, તે ખેતેના જેવી દુ:ખી હાલત અહીં સંસારી જીવની કહી છે. આ પ્રસંગે નરકના વિવિધ ભયંકર્ૃદુ:ખાતું વર્ણન કરીને તેણે જણાવ્યું કે સાધુપણાનાં કૃષ્ટા એ ખરી રીતે કૃષ્ટરૂપ છે જ નહિ, પણ તે કર્માને ખપાવવાના અસાધારણ કારણ છે. છતાં નરકનાં દુ:ખાની આગળ તે દુ:ખા અનંત ભાગના પણ કહેવાય નહીં. તથા સાધુધર્મમાં ભલેને નિષ્પ્રતિકર્મતા (રાગાને દૂર કરવાનાં સાધનોના ઉપયાગ કરાય નહીં તે) હોય, તા પણ જંગલના હરિણના જેવી મુગચર્યાને લક્ષ્યમાં રાખનારા મુનિવરા દૃહની મમતા તજીને સંયમને સાધે છે. માટે પ્રતિકર્મના વિચાર પણ કરવાની જરૂરિયાત છે જ નહીં. માતા-પિતાના ને મૃગાપુત્રના સંવાદ વરાગ્યગુણને બહુ જ સતેજ કરનારા છે. એમ જાણીને તે બીના દ્રંકામાં જણાવી છે. અંતે કહ્યું છે કે મૃગાપુત્ર શ્રમણના ગુણાની પરમ ઉદલાસથી સાત્તિકી આરાધના કરીને સિદ્ધિપદને પામ્યા. આ તમામ હકીકત અહીં વિસ્તારથી સમજવી છે.

# ર૦. ઉત્તારા૦ના વીશમા શ્રી મહાનિર્ગ્ર'થીય નામના અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ક્ષુલ્લક શબ્દથી વિપરીત ' महत् ' શબ્દના નિક્ષેપા વગેરેની હડીકતો વિસ્તારથી કહીને પાંચ નિર્શ્વ 'થાનું સ્વરૂપ ૩૭ દ્વારાનું વર્ણન કરવાપૂર્વ ક સ્પબ્દ સમજવ્યું છે. પછી શ્રીઅનાથી મુનિનું વર્ણન શરૂ કરતાં શ્રેબ્રિક મહારાજાએ મુનિની કરેલી પ્રશંસાની બીના, અને તમે દીક્ષા શાથી લીધી? આ રીતે શ્રેબ્રિકે પૂછેલા પ્રશ્નના જવાળમાં અનાથી મુનિએ જબ્રાવ્યું કે મારા કોઈ નાથ હતા નહીં, તેથી મેં દીક્ષા લીધી. આ વચન સાંભળીને શ્રેબ્રિક રાજાએ કહ્યું કે હું તમારા નાથ થવાને તૈયાર છું.

સુનિ : તું પાતે જ તારા નાથ થઇ શકતા નથી, તા પછી તું મારા નાથ થવાને લાયક કઈ રીતે કહી શકાય ?

શ્રેષ્ફિક રાજા : હું મારા હાર્યો, ઘાડા વગેરેના નાથ (માલિક) છું. તા પછી હું અનાથ કઈ રીતે કહેવાઉ ? આ પ્રશ્નના જવાળમાં શ્રીભ્યનાથી મુનિએ પાતાના ગૃહસ્થ-પણાંની હકીકતને જણાવવાપૂર્વ અનાથપણાતું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજવ્યું છે, ને પ્રસંગ ઉન્માર્ગગામી આત્માઓ નરકની વૈતરણી નદી વગેરેના જેવા છે, તથા સાધુપણામાં પણ પાપકમાંના ઉદયે કમાર્ગ ગયેલા સાધુઓ પાતાના પણ નાથ થઈ શકતા નથી, તા પછી બીજા જવાના નાથ કઈ રીતે થઈ શકે ? અર્થાત્ ન જ થઈ શકે. જયારે જયારે સાધુઓમાં પણ આવી પરિસ્થિત હોય છે, તા પછી હે રાજન્! તમારા જેવા ગૃહસ્થા અમારા જેવા ત્યાગીના નાથ થઈ શકે જ નહીં. જે મુનિ દુર્ગતિના માર્ગથી અલગ રહીને પાતાના આત્માને માક્ષમાર્ગની આરાધનામાં જોડવાપૂર્વ બીજા ભવ્ય જવાને દુર્ગતિના માર્ગથી ખસેડીને માક્ષમાર્ગના સાધક બનાવે, તે જ પરમ પુષ્યશાલી મહાત્મા ધાતાના અને બીજાના ખરા નાથ થઈ શકે છે. ને તેની જ આરાધના કરનારા જવા

જરૂર સંસાર સમુદ્રને તરી જાય છે. આ બીના લક્ષ્યમાં રાખીને કુશીલતા (સ્વચ્છંદપણા)ના ત્યાગ કરીને માક્ષમાર્ગને સાધનારા જેવા જરૂર સિદ્ધ થાય છે.

અનાથી મુનિનાં આ વચના સાંભળીને ખહુ જ રાજી થયેલા શ્રેણિક રાજાએ પાતે કરેલા અવિનયની (પાતે મુનિને ભાગ ભાગવવાની વિનંતી કરી હતી તેની) માફી માગી, ભાવથી વંદના કરીને તે સ્વસ્થાને (મહેલમાં) ગયા. આ તમામ હડી-કતાને વિસ્તારથી અહીં વર્ણવી છે. ખહુ જ વૈરાગ્યભાવને વધારનારું અને ઢકાવનારું આ અધ્યયન છે.

### ર૧. ઉત્તરાવ્ના એકવી**શમા શ્રી સમુદ્ર**પાલીય નામના અધ્યયનના દૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં 'સમુદ્ર' શબ્દના ને 'પાલ ' શબ્દના નિક્ષેપા વગેરેની બીના, અને સમુદ્રપાલના જન્મની તથા વિવાહની ખીના જણાવીને કહ્યું કે આ સમુદ્રપાલ એક વખત મહેલના ઝરૂખામાં એસીને નગર ચર્યા (નગરની પરિસ્થિતિ)ને જોઈ રહ્યો છે, તે અવસરે તેણે એક ચારને જોયા. આ ચારને મારવાના ચિદ્ધ તરીકે કરેણના ફુલાની માળા પહેરાવી હતી. તેની અગાગળ ફૂટેલાે ઢાલ વાગતા હતા ને સિયાઇએ તેને ગધેડાના ઉપર બેસાડીને વધભૂમિ ( મારવાના કે ફ્રાંસી દેવાના સ્થાન ) પર લઇ જતા હતા. આ ચારને જોઇને સમુદ્રપાલ આ રીતે વિચાર કરવા લાગ્ધા કે અહેા ! કરેલા અશુભ કર્માનાં કડવાં ફ્લા કેવાં અરી રીતે ભાગવાય છે! વ્યાજબી જ છે કે 'જેલુ કરે, તેલું પામે ' આ નીતિનું વચન તેને અપૂર્વ બાેબકાયક નીવડ્યું. તેથી તેણે એ પર્ણ વિચાયું કે હું શું કરી રહ્યો છું ? મારે પણ આ ભાગ ભાગવવાથી આંધેલાં કર્માના ઉદય થતાં તે રીભાઇ રીભાઇને આ ચારની મા‡ક ભાગવવા પડશે ? માટે હવે મારે આ રીતે વર્ત વું વ્યાજખી નથી. ઇત્યાદિ શુભ ભાવનાના પ્રતાપે તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રકટ થયું. તેથી વિશેષ વૈરાગ્યવાળા તેણે માતાપિતાની આજ્ઞાથી શ્રમભુધમ<sup>દ</sup>ને સ્વીકારી પરમ ઉદ્ઘાસથી આરાધવા માંડ્યો. (૧) સરલતા (૨) સહ**નશી**લતા (૩) નમૃતા (૪) આસક્તિના અભાવ, (૫) કાેઇ નિંદ્દ કે વખાણે તે સમયે સમતા, (૬) મૈત્રી, પ્રમાદ ને માધ્યસ્થ ભાવના (૭) નિર્દોષ સ્થાને આહારાદિના ઉપયાગ (૮) સ્વક્ત<sup>િ</sup>વ્યાની આરાધના કરવામાં નિરંતર સાવધાનતા. (૯) સંતાષ, સાક્રાઈ વગેરે ગુણાને ધારણ કરવાપૂર્વ ક શ્રમણધર્મ ને આરાધતાં તે સમુદ્રપાલ મુની ધર ક્ષપકશ્રેણિમાં ઘાતીકમ ક્ષય કરી કેવલી થઇ સિદ્ધિપદને પામ્યા.

#### ા ભાવના ા

આસન્નસિદ્ધિક જીવા પ્રતિભાષતું નિમિત્ત કારણ જોઈને જરૂર સમુદ્રપાલની

માર્ક સાવચેત અનીને દુલ ભ માનવજીવનને સફલ કરવા માટે પરમ ઉદ્ઘાસથી શ્રમણ-ધર્મની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને નિશ્વયે સિદ્ધિપદને પામે છે.

૨૨. ઉત્તારાવના ભાવીશમા રથનેમીય નામના અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં રથનેમિ શબ્દના નિક્ષેપા વગેરેની બીના કહીને અનુક્રમે ધામધૂમ સાથે શ્રી નેમિનાથના લગ્નના મહાત્સવ (વરઘાડા વગેરે)ની બોના અને તે પ્રસંગે પાંજરામાં પૂરેલા પશુઓના પાકાર સાંભળીને પ્રભુએ સારથિને પૂછેલા પ્રશ્ન તથા તેના સારથિએ આપેલ ઉત્તર, તેમજ પ્રભુની દીક્ષા વગેરે હકીકતાને વિસ્તારથી કહીને અનુક્રમે પ્રભુની દીક્ષાના પ્રસંગે કૃષ્ણ વાસુદ્દેવ વગેરે ભવ્ય જ્વાએ કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ અને રાજમતીની દીક્ષા, તે સમયે વાસુદ્દેવે આપેલ આશીર્વાદ, તેમજ ગુફામાં રથનેમિના સમાગમ, તે વખતે કર્માદયે પતિત-પરિણામી થયેલા રથનેમિએ કરેલ ભાગની પાર્થના, તે વખતે રાજમતી સાધ્યોએ ચારિત્રમાં નિશ્વલ રહીને રથનેમિને આપેલ હિત-શિક્ષા ગર્ભિત ઉપદેશ, તેને સાંભળીને સન્માર્ગમાં આવેલ રથનેમિએ પ્રભુ નેમિનાથની પાસે કરેલ આત્મશુહિ, છેવટે રથનેમિ મુનિ અને રાજમતી સાધ્યીજના માણાદિની હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ અધ્યયનનું રહસ્ય એ છે કે ૧. મુનિવરાએ સંયમના ઘાતક પદાર્થીને જોવા પણ નહીં, કારણ કે તેથી મન રથનેમિના દર્પાંતે બહુજ અસ્થિર બનીને સાધ્યથી આત્માને ભ્રષ્ટ કરે છે. ૨. શ્રી રાજમતીની માફ્ક સાધ્યીઓએ વિક્ટ પ્રસંગે પણ શીલધર્મની રક્ષા કરીને પાપકર્મના ઉદયે માર્ગથી ખસેલા જવાને માફમાર્ગમાં જોડવા જોઈએ.

ર૩. ઉત્તરાગના ત્રેવીશમાં કેશીગૌતમીય નામના અધ્યયનના ડૂંક પરિચય અહીં શરૂઆતમાં શ્રીગૌતમ શબ્દના ને શ્રીકેશિ શબ્દના નિક્ષેપા વગેરેની બીના શ્રાવસ્તી નગરીના તિંદુકવન એ નામના અગીચામાં અને શ્રીગૌતમ ગલુધરનું કહીને પુરુષાદાનીય પ્રભુ શ્રીપાર્ધાનાથનું વર્ણન કર્યું છે. પછી ક્રમસર શ્રી કેશિંગણધરનું કાપ્ટક નામના અગીચામાં આગમન (આવવું, પધારવું) તથા તે અને અને તેમના શિષ્ધાને આચારભેદની થયેલી (જુદા જુદા આચાર શાથી? આવી) ચિંતા, તેમજ સપરિવાર શ્રી ગૌતમસ્વામી તિંદુકવનમાં પધાર્યા, તે વખતે શ્રી કેશિંગણધરે તેમના કરેલ સત્કાર, સૂર્ય અને ચંદ્રના જેવી અંનેની શાભા, આ પ્રસંગે જોવા માટે ને સાંભળવા માટે લાક અને દેવાદિનું ત્યાં આવવું, વગેરે હકીકતોને વિસ્તારથી સમજવી છે.

પછી કેશિ ગણધરે આજ્ઞા લઇને શ્રી ગૌતમસ્વામીને વ્રત, લિંગ વગેરેની બાબ-તમાં ૧૨ પ્રશ્નો પૂછ્યા, શ્રી ગૌતમસ્વામીએ તે દરેક પ્રશ્નના જે જે ઉત્તર આપ્યા, તેના સાર દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા.

૧. પ્રભુ શ્રી ઋપ**ભદે**વ પરમાત્માના અનુયાચી સાલુ–સા<sup>દ</sup>વીઓને ધર્મ<sup>ન</sup>ા

સ્પર્યને સમજવામાં મુશ્કેલી પડતી હતી, ને શ્રીમહાવીર પ્રભુના શાસનના સાધુસાધ્યોઓ ધર્મને સમજે છે ખરા, પણ તેમને પાળવામાં કઠીન લાગે છે. તેથીજ તે
ખંત તીર્ય કરે દેવાના શાસનમાં પાંચ મહાવ્રતાની આરાધનારૂપ શ્રમણધર્મ હતા. 'સ્ત્રી
પણ મમતાનું સાધન હોવાથી પરિશ્રહ રૂપ જ ગણાય છે.' આ મુદ્દાને યથાર્થ સમજનારા ઋજુપ્રાજ્ઞ (વચલા ખાવીશ તીર્થ કરોના) સાધુઓ ચાર મહાવ્રતાની આરાધનારૂપ શ્રમણધર્મને સાધતા હતા; પણ આ રહસ્યને પહેલા અને છેલ્લા તીર્થ કરોના
સાધુઓ વિશિષ્ટ ભુદ્ધિના અભાવે યથાર્થ સમજ શકતા નહોતા, તેથી ભેગા ગણાતા
ચાથા અને પાંચમા મહાવ્રતાને અલગ અલગ ગણીને પાંચ મહાવ્રતારૂપ શ્રમણધર્મ
જણાવ્યા. અહીં સંખ્યાની અપેક્ષાએ ભેદ જણાય છે, પણ અર્થની અપેક્ષાએ જરા
પણ જુદાશ છે જ નહીં. કારણ કે બંનેમાં ફકત શ્રમણ ધર્મનેજ સ્પષ્ટપણ સમજાવવાના મુદ્દો છે.

ર—પુરુષાદાનીય પ્રભુ શ્રીપાર્યા નાથના સાધુઓ સરલ અને ખુદ્ધિશાલી હતા. તેથી તેઓ વિવિધ વર્ષાવાળાં વસ્તાને નિર્મા મત્વભાવે (મમતા રહિતપષ્ટ્ર) વાપરતા હતા. અવસપિષ્ઠ્રી કાલ વગેરેના પ્રભાવને લઈને સાધુઓમાં વિવિધર ગી વસ્તા મમતાના કારણ જાણીને પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવે પ્રમાણાપેત અને સાદા વેશ રાખવા માટે સાધુ—સાધ્વીઓને ફરમાવ્યું. અહીં અને પ્રકારના મુનિ વેશમાં મમતાના ત્યાગરૂપ મુદ્દો એક સરખી રીતે જણાય છે. અને મુનિઓના આવા સાદા વેશ જોઈને જોનારા લાકોને ખાત્રી થાય કે આ જૈન મુનિ છે, આ રીતે બીજા વેશધારી સંન્યાસી આદિથી જૈન મુનિને ભિન્ન જણાવવા માટે પ્રભુ શ્રીમહાવીરે સાદા મુનિવેશ જણાવ્યા છે. મુનિને ભાવચારિત્રની આરાધનામાં ટકાવનારા આ મુનિવેશ છે, એમ વ્યવહારનયના વિચારે કહી શકાય. પણ નિશ્ચયનયના વિચારે મોક્ષના સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રની આરાધનારૂપ ત્રણ સાધનાની બાબતમાં શ્રી પાર્શ્વનાથ અને શ્રીમહાવીર પ્રભુ (ખને) એક સરખી રીતે પ્રરૂપણા કરનારા છે. આ રીતે મૂલ તત્ત્વો ખનેનાં એક જ છે.

3.—ખરાભ વિચારવાળા આત્મા એ શતુ છે. તેને છતવાથી ૪ કષાયા જરૂર જિતાય છે. એમ એક (આત્મા) ને છતવાથી પાંચ (આત્મા અને ૪ કષાય) છતાય છે. ને એ પાંચને છતવાથી પાંચ ઇદિયાને વશ કરાય છે, તેથી બધા મળીને દશ (આત્મા, ૪ કષાય પાંચ ઇદિયા) છતાય છે, આ રીતે હું દશ (આત્મા વગેરે) ને છતવાથી તમામ આંતરંગ શતુઓને છતીને પરમ શાંતિથી વિચરું છું. ક્ષમા, નમ્રતા, સરલતા અને સંતાષથી કષાયાને છતી શકાય, અને વૈરાગ્ય ગુણાથી પાંચ ઇદિયાને છતી શકાય છે. આ રીતે થવાથી આત્મા ખુશીથી છતી શકાય છે.

૪—રાગ, દ્રેષ, માહ, પરિગ્રહ અને સ્ત્રી આદિની મમતારૂપ સ્નેહળ ધનારૂપ

જાળને છેદીને હું શાંતિથી વિચરું છું. અહીં કર્મવ્યી જાળને તાેડીને અને પૂર્વે કહેલા રાગાદિ રૂપ બ'ધનાને છેદીને પરમ શાંતિથી વિચરું છું, આ રીતે પણ ઉત્તર આપી શકાય.

પ—સંસારમાં રખડાવનારી 'ભાગતૃષ્ણા' રૂપી વિષવેલ (ઝેરી વેલડી) છે. તેને ઊગવાતું સ્થાન 'હૃદય' છે. જન્મ, જરા, અને મરણ વગેરે તેના ઝેરી ક્લા જાણવાં. તે વિષવેલને ઉખેડીને એટલે ભાગતૃષ્ણાને તજીને હું શાંતિથી શ્રી જિનશાસનને આરાધું છું.

ક—શરીર, મન વગેરેને ભાળનાર ક્ષાયરૂપ અગ્નિ છે. પરમ કૃપાળુ શ્રીતીર્થ કર દેવ રૂપી મેઘમાંથી વરસેલી દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર ને તપરૂપી પાણીની ધારાઓથી તે કષાય રૂપી અગ્નિને ઠારી દઉં છું. તેથી તે ક્યાયાનું કંઈ પણ બળ ચાલતું નથી. આ રીતે ક્ષમાદિ ગુણાને ધારણ કરીને પરમ પુષ્યાદય મળેલા શ્રી જિનશાસનને આનંદથી આરાધું છું.

૭—મનરૂપી સાહસિક ભયંકર દુષ્ટ ઘોઉા છે. તે ઘાઉા શખ્દાદિ વિષયાના સેવન રૂપ ઉન્માર્ગ દાહી રહ્યો છે. તેને શ્રી તીર્થ કરદેવનાં હિતકારી વચનારૂપી લગામથી વશ કરીને પરમ સ્થિરતાથી શ્રમણધર્મને આરાધું છું.

૮—પાખંડીઓ પાતાની સુદ્ધિ પ્રમાણે જે તદ્દન ખાટા માર્ગા કાઢીને બીજા જીવેતને તે રસ્તે દારી રહ્યા છે. તે બધા અસત્ય પંચાને જાણીને હું શ્રીતીથ'કર દેવે કહેલા સાચા આત્મહિતકર માક્ષમાર્ગ ચાલું હું.

૯—જન્મ–જરા-મરણરૂપી જલપ્રવાહના વેગમાં સંસારી જીવા તણાઈ રહ્યા છે. તેમને અચાવનારું ખરું સ્થાન, ખરું શરણ અને અચાવનાર ખરા દ્રીપ અવિચ્છિત્ન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાભાધિત શ્રીજિનધર્મ જ છે. તેની પરમ ઉલ્લાસથી હું આરાધના કરું છું. તેથી તે જલપ્રવાહના વેગથી અચ્ચા છું.

૧૦—જીવરૂપી ખલાસી સંસારરૂપી સમુદ્રમાં શરીરરૂપી હોડી માક્ષમાર્ગ ની આરાધનારૂપ અનુકૂલ પવનમાં ચલાવીને ભવસમુદ્રને તરી જાય છે. અહીં શરીરરૂપી હાેડી કાેઈપણ બાજુથી ભેદાય નહિ, એટલે તેમાં છિદ્રો ન પરે, તે રીતે જવે બહુજ કાળજી રાખીને શરીર દ્રારા માક્ષમાર્ગ ની સાધના કરવી જોઈએ.

ર૧-સંસારમાં અજ્ઞાનરૂપી અધકાર ખહુ જ ફેલાયા છે, તેથી સંસારી છેવા આમ તેમ ગાથાં ખાઈને ભટકી રહ્યા છે. અહીં તેવા અધકારને દૂર કરનાર શ્રીસર્વજ્ઞ પ્રશ્રુ શ્રીતીર્થ'કર દેવરૂપી સૂર્ય છે, તેમની સેવા કરીને હું અને બીજા ઘણા છેવા સમ્યગ્જ્ઞાનરૂપી પ્રકાશને પામ્યા છીએ, પામીએ છીએ અને પામીશું.

૧૨ --જ્યાં જન્મ-જરા-મરણાદિની પીડા લગાર પણ નથી, જે લાકની ટારા રહેલું

જઈને કાયમ રહે છે, તેમને અહીં કરી આવવું પડતું નથી.

ે આ રીતે સંતાષકારક ઉત્તરા સાંભળીને શ્રીકેશી ગણધર પ્રભુશ્રીમહાવીરના પંચ મહાવ્રતરૂપ શ્રમણ ધર્મને સ્વીકારીને, તેની પરમ ઉદ્ધાસથી આરાધના કરવા લાગ્યા. આ પ્રસંગ આવેલા બીજા જીવા પણ આ પ્રશ્નોત્તરી આદિ સ્વરૂપ ઉપદેશને સાંભળીને શ્રીજિનશાસનની આરાધના કરવા લાગ્યા. આ ર3મા અધ્યયનમાં જે પ્રશ્નોત્તરા વિસ્તારથી જણાવ્યા છે, તે બીના દ્વાંકામાં અહીં સમજાવી છે.

### ૨૪. ચાેવીશમા શ્રીપવચન માતૃ નામના અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં 'પ્રવચન ' શબ્દના ચાર નિક્ષેપાનું વર્ણન કરીને અધ્યયનનું 'પ્રવચન માતું' નામ રાખવાનું કારણ જણાવ્યું છે. પછી ક્રમસર પાંચ સમિતિનું સ્વરૂપ જણાવતાં સમિતિના આલં થન વગેરેનું વર્ણન કરીને કહ્યું છે કે ખાસ કારણે ઉપયાગપૂર્વક જે ચાલલું તે ઇર્યાસમિતિ કહેવાય. અસત્યનાં ક્રોધાદિ કારણાને તજીને નિર્દોષ હિત-મિત-પ્રિય વચના ખાલવાં તે ભાષાસમિતિ કહેવાય. ઉપયાગપૂર્વ ક શુદ્ધ ભિક્ષા વગેરે વાપરવા તે એષણાસમિતિ કહેવાય, તેમજ ઉપકરણાદિને ઉપયાગપૂર્વ ક લેવાં કે મૂકવાં તે આદાન-ભંડ-માત્ર-નિક્ષેપણાસમિતિ કહેવાય. પરઠવવા લાચક ઉચ્ચાર (કહ્યો) વગેરેને નિર્દોષ સ્થાને જે પરઠવવા તે પારિષ્ઠાપનિકાસમિતિ કહેવાય. આ તમામ ખીના વિસ્તારથી સમજાવીને ગુપ્તિનું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કે જે અશુભ વિચારાને કરતા એવા મનને અઠકાવલું તે મનાસુપ્તિ કહેવાય. ખરાખ વચના ન બાલવાં એ વચન ગુષ્તિ કહેવાય. કાયાથી થતી અશુભ ક્રિયાએકને ન થવા દેવી તે કાયગૃષ્તિ કહેવાય. આ પ્રમાંગ સંર ભાદિ ત્રણ હિંસક ક્રિયાનું સ્વરૂપ આ રીતે વર્ણવ્યું છે : હિંસાદિને કરવાના જે આવેશ, (દંઢ નિશ્વય) તે સંરંભ કહેવાય. જે હિંસાનાં સાધના એકઠાં કરવાં તે સમાર ભ કહેવાય, તથા જે હિંસાદિ ક્રિયા કરવી તે આર'ભ કહેવાય. હિંસાદિને ક્રશ્વાના વિચારથી માંડીને તે વિવક્ષિત કાર્ય પૂરું થતાં સુધીમાં અનુક્રમે આ સંર'ભ વર્ગરે ત્રણે ક્રિયાઓ ઘટાવવી જોઇ એ. અંતે સમિતિમાં અને ગુપ્તિમાં કરક અને તેનું કુલ વગેરે બીના વિસ્તારથી સમજાવી છે. આના સાર એ છે કે શુભ પ્રવૃત્તિરૂપ સમિતિ છે તે શુભમાં પ્રવૃત્તિ ને અશુભથી નિવૃત્તિરૂપ શુપ્તિ છે. જેમ માતા પુત્ર પર પ્રેમભાવ રાખીને તેનું કલ્યાણ ચાહે, તેમ સમિતિ-શુપ્તિરૂપ આઠ પ્રવચનમાતા શ્રમણરૂપ બાલકનું જરૂર કલ્યાણ કરે છે. માટે તે 'પ્રવચન માતા ' કહેવાય છે. આ આઠે માતાઓમાં દ્વાદશાંગીના સમાવેશ થયા છે એમ સમજલું. કારણ કે દ્વાદશાંગીમાં ઊંચી કાેટીના આચાર, વિચાર અને ઉચ્ચારાનાં સાધના પણ કહ્યાં છે. તે આચારાદિ ત્રણની પ્રાપ્તિ આ કે પ્રવચન માતાના પાલનથી જરૂર થાય છે. આ હકીકતને લક્ષ્યમાં રાખીને સાધુ-સાધ્વીઓ સમિતિ-ગુપ્તિને આરાધીને સિદ્ધિપદને જરૂર પામ્યા છે, પામે છે ને પામશે.

#### ૨૫. પચ્ચીશમા શ્રીયજ્ઞીય નામના અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં 'યજ્ઞ' શખ્દના ૪ નિક્ષેપાનું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કે, તપ, સંયમ અને યતના (જયણાધમે ) એ મોક્ષને દેનારા ખરા ભાવયજ્ઞ કહેવાય. વિજયશાપ નામના બ્રાહ્મણ યજ્ઞ કરાવે છે, ત્યાં જયશાપ મુનિ ભિક્ષા લેવા જતાં જે ખનાવા ખરે છે, તે તમામ ખનાવાને જણાવનારું આ અધ્યયન છે. તેથી અહીં શ્રીજયશાપ મુનિરાજના ચરિત્રનું વર્ણન કરતાં જણાવ્યું છે કે મનારમ ઉદ્યાનમાં પધારેલા જયશાપ મુનિ વિજયચાપ બ્રાહ્મણના યજ્ઞ કરવાના સ્થાને ભિક્ષા વહારવા આવ્યા. તેમણે ભિક્ષાની માગણી કરી. બ્રાહ્મણોએ ભિક્ષા દેવાની ના કહી. તેા યે પરાપકારી મુનિવરે વિજયશાપ વગેરેને પ્રતિબાધ કરવાની ભાવનાથી સાચા વેકનું ને સાચા યજ્ઞ વગેરેનું ખરું રહસ્ય સમજાવયું. પ્રસંગ બ્રાહ્મણનું પણ યથાર્થ સ્વરૂપ જણાવ્યું. તે સાંભળીને બધા બ્રાહ્મણોએ મુનિની પ્રશંસા કરી ગાચરી વહારવા માટે વિન'તિ કરી, પણ મુનિને તેની પરવા નથી. તે તે તે વિજયશાપ કરેલી દીક્ષાની માગણી સ્વીકારી તેને શ્રમણ ધર્મના સાધક બનાવે છે. ગુરુ-શિષ્યા પરમ ઉદ્ધાસથી ચારિત્રાદિને સાધીને સિદ્ધિરને પામ્યા. આ તમામ હકીકતા તે બંનેના જીવન ચરિત્રને વર્ણવવા પૂર્વક વિસ્તારથી સમજાવી છે.

#### ા સાર ા

જેમ લીલા (જે સુકાયા નથી તે) માટીના ગાળા ભી'તે ફેંકીએ, તા તે ચાંટી જાય છે, તેમ કામભાગનાં સાધનાને સેવનારા હીનણુક્તિ જેવા પાપકમાં કરી સંસાર રૂપ ભી'તમાં ચાંટી જાય છે. અહીં લીલા ગાળા જેવા આસકત જેવા જાણવા. તથા જેમ સૂકા માટીના ગાળા ભી'તે ફેંકતાં ભી'તની સાથે ચાંટી જતા નથી, તેમ વિરક્ત આત્માઓ સંસાર રૂપ ભી'તમાં ચાંટી જતા નથી. એટલે તેઓ સંસારમાં ભમતા નથી; પણ માસે જાય છે. વ્યાજબીજ છે કે ખરું સુખ ત્યાગમાં જ છે. આ વચનની સત્યતા ૧૨ ચક્રવર્તીઓમાંના ૧૦ ચક્રવર્તીઓએ પણ ત્યાગમાર્ગ સ્વીકારીને સાબિત કરી આપી છે.

# **૨૬. છ**વ્વીશમા **શ્રી** સમાચારી નામના અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં 'सामाचारी' શબ્દમાં રહેલા साम શબ્દના ४ નિક્ષેપાની બીના જણાવતાં ભાવ સામ તરીકે સામાચારીના ઇચ્છા મિચ્છા વગેરે ૧૦ ભેદા કહ્યા છે, અને 'આચાર' શબ્દના નિક્ષેપાની બીના જણાવતાં 'ભાવાચાર' તરીકે સામાચારીના આચાર (આરાધના) કહ્યો છે. પછી કમસર અધ્યયનના નામના અન્વર્થ, અને દુ:ખના નાશ કરનારી સામાચારીના આવશ્યકી વગેરે ૧૦ ભેદાનું સ્વરૂપ, લક્ષણ વગેરેની બીના, તથા સુરુની આગા પ્રમાણે સ્વાધ્યાયને કે વૈયાવચ્ચને કરવાની સૂચના, તેમજ દિવસની ચાર પારિસીમાં કરવા લાયક કર્ત વ્યા, અને છાયા વડે પારિસીને અને પહિણેહણના સમયને જાણવાના ઉપાય, તથા તે જ પ્રમાણે રાતની ચાર પારિસીને જાણવાના ઉપાય, તેમજ તે દરેક પારિસીમાં કરવા લાયક કર્ત વ્યા વગેરે વિસ્તારથી સમજાવ્યાં છે. પછી વસ્તાદિને પહિલેહવાના વિધિ, અને મુનિને આહાર કરવાનાં તથા નહિ કરવાનાં ૬–૬ કારણા, તેમજ વિહાર, સ્વાધ્યાયકાલ, અને પ્રતિક્રમણાદિની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે દેવસી પ્રતિક્રમણના વિધિ, અને કાલગ્રહણનું સ્વરૂપ, વિધિ તથા રાત્રિક (રાઇ) પ્રતિક્રમણની વિધિ તેમજ સામાચારીનું ફ્લ વગેરે હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે.

સુનિ ખાસ કારણ સિવાય સ્વસ્થાનને કે પાતાના આસનને તજને અન્યત્ર જાય નહિ. આત્મસ્વરૂપની ચિંતવના કરે. અજ્ઞાનાદિ કારણામાંનાં કાઇ પણ કારણથી લાગલા દેખોને પ્રાયશ્ચિત્તાદિથી શુદ્ધ કરે, ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે વૈયાવચ્ચ વગેરેમાં પ્રવર્તે, નવું જ્ઞાન ભણવામાં ઉદ્યમશીલ રહે, ક્ષમા–નમ્રતાદિ ગુણાને ધારણ કરી સ્વચિંતા કરવા-પૂર્વે ક પરાપકારાદિ સત્કાર્યોમાં પણ યથાશક્તિ પ્રવૃત્તિ કરે, આ તમામ બીનાઓ મુનિ-જવનને નિર્મલ અનાવે છે, તેથી તે પણ મુનિધર્મની સામાચારીના અંગા (પેઠા વિભાગ) કહેવાય છે. સામાચારીના પ્રત્યેક મુદ્દાઓ ખાસ સમજવા જેવા ને જવનમાં ઉતારવા લાયક છે. તે દરેકનું અપૂર્વે રહસ્ય જણાવતાં ગ્રંથ વધી જાય, તેથી પાચ્ય પ્રસંગે જણાવવા ભાવના છે.

# રહ. સત્યાવીશમાં ખલું કીય અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

ખલું ક એ ગળિયા અળદનું નામ છે. અવિનીત શિષ્ધાને તેના જેવા કહીને વિનીત (વિનયવંત) થવા માટે હિતશિક્ષાઓ ક્રેરમાવી છે. તેથી આ અધ્યયન તેના (ખલું ક શખ્દના) નામે એાળખાય છે. શરૂઆતમાં 'ખલું ક' શખ્દના ૪ નિક્ષેપાની ખીના અને ખલું ક (ગળિયા અળદ)નું સ્વરૂપ, તથા તેના જેવા સાધુનું સ્વરૂપ કહીને હિતશિક્ષા આપી છે કે હે સાધુ-સાધ્વીઓ! તે ગળિયા અળદના જેવા થશા નહિ, માયા-પ્રપંચાદિ દોષોને તજને સરલ સ્વભાવેજ પરમ ઉદ્ધાસથી માક્ષમાર્ગની સાત્ત્વકી આરાધના કરીને સિદ્ધિપદને પામેજો. પછી જણાવ્યું છે કે ગર્ગ નામના ગણધર (આચાર્ય) વિશાલ શિષ્યસમુદાયના નાયક હતા. અભિમાનાદિ દાષોમાંના કાઈ કાઈ દોષના નિમિત્ત શિષ્યો અહુજ સ્વશ્છંદી થયા, સારણાદિ ભેદે સમજાવવા છતાં પણ

સુધર્યા નહીં, ત્યારે તે આચાર્ય તેવા શિષ્યાથી અલગ થઇને આત્મહિતને સાધવા લાગ્યા. આથી શિષ્ધાના ભાવી હિતને અહુજ ધકકા પહેંચ્યા. આ પ્રસંગ ગળિયા વ્યળદનું દુષ્ટાંત કૃશિષ્યામાં ઘટાવીને તેમના ગૌરવ, ( રસગારવ વગેરે ત્રણ ) ક્રાધ, ભિક્ષા લેવા જવામાં આળસ, હ્રંપ, કલેશ વગેરે દુર્પું છે, વર્ષું છે. અંતે હિતશિક્ષા આપી છે કે આત્મહિતેચ્છુ શિષ્યોએ ભવસમુદ્રથી તારનારા, દેવતું ને ધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવનારા, પરમાપકારી શ્રી ગુરુ મહારાજ નારાજ થાય એવું કંઈ પણ કામ કરવુંજ નહિ. કારણ કે જેમ રાજા પ્રજાની ઉપર નારાજ થાય, તા પ્રજાનું હિત વ્યગઉ ને પ્રધાન જો નારાજ થાય તાે રાજાનું હિત અગઉ, તથા જ્ઞાતિના નાયક જો નારાજ થાય તાે આખી જ્ઞાતિનું હિત ભગડે, તેમજ કુકું બના નાયક જો નારાજ થાય તા આખા કડું અનું હિત અગડે; તેમ સંઘના ને સાધુસમુદાયના નાયક શ્રી આચાર્ય ભગવંત વગેરે મહાપુરુષાનું મન પાતાની ઉપર લગાર પણ નારાજ ન થાય તે રીતે શિષ્ધાએ વર્તવું જોઈએ. તેમણે સમજવુંજ જોઈએ કે તેઓ (શ્રી ગુરુમહારાજ) આપણને તારવાની ભુદ્ધિથીજ કડવાં કે મીઠાં વચનાથી હિતશિક્ષા કરમાંવે છે, માટે આપેલું તે પ્રમાણ વત<sup>લ્</sup>વ' જોઈએ. વ્યાજબીજ છે કે બાળકને નીરાેગી બનાવવાની લાગણીથી કડવ' ઔષધ પણ માતાજ આપશે. વૈદ્ય પણ કદાચ કડવી દવા આપે, તેમાં પણ તેમની ભાવના રાગીને આરાગ્ય પમાડવાનીજ હાય છે. જેઓ દેખાવમાં તા સર્પની જેવા કૂર અને બાલવામાં તલવારની ધાર જેવા કઠાર વેણ બાલતા હાય, પણ જેમના હૃદયમાં શિષ્યાનું હિત કરવાની મીઠી લાગણી જ નિરંતર વર્તે છે, આવા ઉત્તમ ગુરુઓ પ્રખલ પુરુધાદયેજ શિષ્યાને મળે છે.

કાઇ વખત એવું પણ બને છે કે શ્રીયુરુ મહારાજ શિષ્યાને હિતશિક્ષાઓ ક્રમાયે, પણ જેમ તાવનું જોર વધતાં ખાવાની રુચિ ન થાય, તેમ ભારેકમી શિષ્યાને તે હિતશિક્ષાઓ કુચતી નથી, ને તેઓ તે પ્રમાણે ચાલતા પણ નથી. આ પ્રસંગ યુરુને ઉદ્દેશીને જણાવ્યું છે કે ઉન્માર્ગ જતાં શિષ્યાને સન્માર્ગ વાળવામાં જ યુરુ-પણાની યથાર્થ સાર્થકતા (સફલતા) છે, એમ યુરુએ પણ જરૂર યાદ રાખવું જ જોઈએ. સીધા માર્ગ ચાલનારા શિષ્યોને તા સાચવનારા ઘણાં યુરુઓ દેખાય છે. શ્રીઆચાર્યાદિ મહાયુરુષાએ પણ જયાં સુધી અની શકે, ત્યાં સુધી છેવટે શાંતિ અને પ્રેમ ભરેલાં વચનાથી પણ પાતાના શરણે આવેલા વિધાસુ શિષ્યોને કે સઘને હિતમાર્ગ જોડવાની તીલ લાગણી કે દયા દીલમાં જરૂર રાખવી જ જોઈએ. ને સમજવું જોઈએ કે છારું કર્ણારું અને, પણ ઉત્તમ માખાપ તા તેનું ભલું જ ચાહે. મારની શાભા પીં છાથી ને પીં છાની શાભા મારથી હોય છે. અહીં પીં છા જેવા શિષ્ય સમુદાય જાણવા, ને માર જેવા વડીલા સમજવા.

# રેટ. અઠચાવીશમા માેક્ષમાર્ગ (માેક્ષમાર્ગગતિ) નામના અધ્યયનના ટ્રંક પરિચય

અહી' શરૂઆતમાં આ અધ્યયનના 'માક્ષમાર્ગ'ગતિ ! નામને લક્ષ્યમાં રાખીને અનુક્રમે માક્ષ શબ્દ, માર્ગ શબ્દ અને ગતિ શબ્દના ચાર ચાર નિક્ષેપાએાની બીના કહીને આ અધ્યયનના એ અન્વયાર્થ જણાવ્યા છે કે ઉત્તમ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ રૂપ માક્ષમાર્ગ'ની સાધનાથી માક્ષગતિને પામવાની ખીના અહીં કહી છે, તેથી આતું 'માક્ષમાર્ગ' ગતિ ' નામ અર્થ'ને અનુસરતું વ્યાજભી છે. પણ હિત્ય વગેરે નામાની જેવું નિરઘઉક (અર્થ વગરતું) નામ નથી. પછી ક્રમસર માર્ગતું સ્વરૂપ અને ફળ, તથા પાંચ જ્ઞાન, તે દરેક જ્ઞાનના વિષય, ક્રવ્ય-ગુજ્-પર્યાયનાં લક્ષણા, તેમજ ધર્માસ્તિ-કાયાદિની હયાતિવાળા ભાગનું લાેકપણું, અને તે ધર્માસ્તિકાયાદિનાં લક્ષણ, એકપણું અનેકપહ્યું વગેરે હુકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ રીતે જ્ઞાનની ખીના જણાવ્યા પછી દર્શનની બીના જણાવતાં અનુક્રમે (૧) સમ્યકત્વનાં લક્ષણ ને ભેદા, (૨) નિસર્ગ-રુચિ વગેરે ૧૦ પ્રકારની રુચિતું સ્વરૂપ, (૩) સમ્યકત્વના ઉપશમ વગેરે પાંચ લિંગા, (૪) સમ્યકત્વના મહિમા (૫) અને સમ્યકત્વના આચાર (ક્શ'નાચાર) વગેરેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી ક્રમસર પાંચ ચારિત્રાનું ને ખે પ્રકારના તપનું વર્જાન કરીને અ'તે જણાવ્યું છે કે જ્ઞાનાદિ ચાર પદાર્થોની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી આરધના કરવાથી જે માક્ષનાં સુખા મળે, એ જ સંયમનું ને તપનું અંતિમ ફ્લ સમજવું, આ સંક્ષિય્ત તમામ હકીકતાને અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

# ર૯. ઍાગણુત્રીશમા સમ્યકત્વ પરાક્રમ અધ્યયનના દ્વંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં સમ્યકત્વાદિના નામા અને અપ્રમાદ-શ્રુત શખ્દના નિક્ષેપા, તથા અધ્યયનના અર્થ, તેમજ ઉદ્દેશ વગેરે બીનાઓ સ્પષ્ટ સમજાવીને કમસર સંવેગ દ્વાર વગેરે ૭૩ દ્વારાનાં નામ અને ક્ષલ વગેરેની હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. તેના સાર દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા :—

- ૧. સંવેગ—મેક્ષની જે ઇચ્છા થાય તે સંવેગ કહેવાય. આ ગુણ પ્રકટ થયા પછી તેના ફ્લ રૂપે (૧) અનુક્રમે ધર્મ શ્રદ્ધા (૨) વૈરાગ્ય (૩) પ્રથમ કષાયની મંદતા (૪) સમ્યક્તવ શુદ્ધિ વગેરે લાભ જણાવ્યા છે.
- (ર) નિવે<sup>લ</sup> કામભાગથી કે સાંસારિક આધિ, વ્યાધિ ને ઉપાધિથી જે આત્માને કંઢાળા થાય એટલે આસક્તિ ઘટવા માંડે, તે નિવે<sup>લ</sup> કહેવાય. આ રીતે કંઢાળેલા આત્મા આર'ભાદિને તજને સંસારથી નિરાળા થઇ પરમશાંતિથી માક્ષમાર્ગને આરાધી સિદ્ધિપદને પામે છે.

- 3. ધર્મ શ્રદ્ધા—આત્માના જ્ઞાનાદિ ધર્મા જ સાચા છે, તે જ આત્માને નિર્મલ અનાવી સિદ્ધિપદને પમાડતારા છે, આવી જે આત્મધર્મની અડગ શ્રદ્ધા તે ધર્મ શ્રદ્ધા કહેવાય. આ ગુણવાળા આત્મા સાંસારિક સુખાને સાેગવતાં તેમાં રાચતા નથી, પણ વૈરાગ્યભાવે સંયમી અની થાડા જ સમયે સિદ્ધિપદને પામે છે.
- ૪. શુશ્રુષા—પૂજ્ય પુરુષાની અને સાધિમિકાની જે સેવા તે શુશ્રુષા કહેવાય. તેનાં ફેલા અનુક્રમે ૧. વિનય, ૨. સમ્યક્ત્વનાં કારણાના વિકાસ, (૩) દુર્ગતિના નાશ, યશઃ કીર્તિ, (૩) માક્ષમાર્ગની સાધના, (૫) માક્ષ, જાણવાં.
- પ. આલાેચના—પ્રમાદાદિથી કરેલી ભૂલાેને ગુરુની પાસે જે કહેવી, તે આલાેચના કહેવાય. તેનાં ફ્લા અનુક્રમ ૧. ત્રણ શલ્યાેના નાશ, ૨. સ્રાંવેદાદિના બ'ધ થાય નહિ. ને ૩. પૂર્વે બાંધેલા તે કમેના નાશ થાય.
- ક. આત્મનિ દા—પ્રમાદાદિથી થયેલી ભૂલાના ગુરુનો પાસે પશ્ચાત્તાપ કરવા તે આત્મનિ દા કહેવાય. તેનાં ફેલા અનુક્રમે દાવાના નાશ, વૈરાગ્ય, ક્ષપકશ્રેણી, માહનાશ અને માક્ષ જાણવાં.
- ૭. ગર્હા—જે પ્રમાદાદિથી થયેલી ભૂલાના આત્મસાક્ષીએ પશ્ચાત્તાપ કરવાે, તે ગર્હા કહેવાય. તેના ફ્લા અનુકંમે લઘુતા, પ્રશસ્ત ધાગની પ્રાપ્તિ, ઘણાં કર્મોના નાશ વગેરે જાણવાં.
- ૮. સામાયિક—સ્પાત્માને સમતાભાવમાં રાખનારી જે ક્રિયા, તે સામાયિક કહેવાય. તેના ફ્રેસા અનુક્રમે સમતા, ઘાતીકર્મોના નાશ, કેવલગ્રાન અને મુક્તિ જાણવાં.
- હ. ચતુર્વિ સતિસ્તવ—ચાવીશ તીર્થ કરાની સ્તુતિ કરતાં સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણા નિર્મલ ખને છે, ને તેથી માક્ષનાં સુખ મળે છે.
- ૧૦. વ'દનક— વડીલાેના વ'દનારૂપ વિનય કરવાથી નીચ ગાત્રના ક્ષય, ને ઉચ્ચગાત્રના અ'ધ, નેતાપણું, લાેકવલ્લભતા, કૈવલજ્ઞાન વગેરે લાભ મળે છે.
- ૧૧. પ્રતિક્રમણ—આના અથ° આવશ્યક સૂત્રના સંક્ષિય્ત પરિચયમાં જણાવ્યા છે. તેથી અતિચારાદ દાષાની શુદ્ધિ, આશ્રવનિરાષ, આઢ પ્રવચનમાતાની આરાધના વગેરે લાભ મળે છે∙
- ૧૨. કાયાત્સગ°—કાયાત્સગ°થી પ્રતિક્રમણમાં આલાેચવા રહી ગયેલા દાષાની શુદ્ધિ, લઘુતા, પ્રશસ્ત ધ્યાન વગેરે લાભ મળે છે.
- ૧૩. પ્રત્યાખ્યાન—આથી નવાં પાપકર્મી ભ'ધાતાં નથી, ઇચ્છાઓને રાકી શકાય છે ને પરમ શાંતિમય જીવન ગુજારી શકાય છે. સામાયિકાદિ દુના અર્થ શ્રી આવશ્યક સૂત્રના સંક્ષિય્ત પરિચયમાં કહ્યો છે.

૧૪, સ્તવસ્તુતિ—શ્રી તીર્થ' કરાદિ પરમ ગુર્ણી મહાપુરુધાની સ્તવના કરતાં માક્ષમાર્ગની સાધના, ને તેથી સ્વર્ગ' કે માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

૧૫. કાલગ્રહણ—આ ક્રિયાથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોના નાશ થાય છે. કાલગ્રહણ એ સૂત્રના અલ્યાસમાં કારણભૂત ધાગાદ્રહનની ક્રિયાનું અંગ (લેદ) છે.

૧૬. પ્રાયશ્ચિત્ત—તેથી પાપશુદ્ધિ, લઘુતા વગેરે લાભ મળે છે.

૧૭. ક્ષામણા—પ્રમાકાદિથી કરેલા અપરાધાને માંહામાંહે ખમાવતાં ચિત્તની પ્રસન્નતા, મૈત્રીભાવ, નિભ<sup>ર</sup>યતા વગેરે ગુણા પામી શકાય છે.

૧૮. સ્વાધ્યાય—આથી વૈરાગ્ય, સંયમમાં સ્થિરતા, નવું તત્ત્વજ્ઞાન, કર્મ નિજ'રાદિ ઘણા લાભ થાય છે.

૧૯. વાચના—આ**થી જ્ઞા**નવૃદ્ધિ, ચારિત્રાદિની નિર્મલતા, સ્થિરતા, કર્મનિ**ર્જરાદિ** ઘણા લાભ થાય છે.

ર૦. પ્રતિપૃચ્છા—આથી સૂત્રાર્થાનું યથાર્થ રહસ્ય જણાય છે ને કાંક્ષામા**હની**યાદિ કર્માના નાશ પણ થાય છે.

ર૧. પરાવર્તના—ભણેલા સ્ત્રાર્થીને સંભારવાથી તે ખંને શાલાતા નથી ન બીજાને ભણાવવામાં વધારે અનુકૂલતા પઉ છે. તથા મનની સ્થિરતા, વૈરાગ્ય, કર્મ-નિજિરાદિ ઘણા લાભ થાય છે.

રર. અનુપ્રેક્ષા—આથી કર્મોની તીવ્ર પ્રકૃતિ-રસ-સ્થિતિએ અને પ્રદેશા મંદ્ર શક્તિવાળા અને છે. એટલે આયુ સિવાયની કર્મ પ્રકૃતિઓનાં ગાઢ બ'ધનાને શિથિલ કરે છે, ને અશુભ કર્મોની સ્થિતિને, તેના રસને તથા પ્રદેશાને ઘટાઉ છે. અહીં નિયતકાલે જ આયુષ્ય બંધાય છે, તેથી તેની વાત કરી નથી. તેમજ અનુપ્રેક્ષાથી અસાતાવેદનીયાદિ કર્મા પણ નાશ થાય છે.

ર૩. ધર્મ કથા—આથી કર્મ નિજ'રા, જ્ઞાનાદિની સ્થિરતા, જિનશાસનની પ્રભાવના વગેરે લાભ મળે છે.

ર૪. શ્રુતારાધના—શ્રુતજ્ઞાનની આરાધના કરવાથી અજ્ઞાનના ને કલેશાદિના નાશ, અપૂર્વ તત્ત્વજ્ઞાન, કર્મીનજેશ વગેરે લાભ મળે છે.

રપ. મનની એકાગ્રતા—આથી અશુભ વિચારા રાકાય છે, શુભ ભાવના જાગતાં કર્મનિજ રાદિ લણા લાભ મળે છે.

રફ. સંયમ—આથી નવાં આવતાં કર્મોતું રાકાણ થાય છે. આત્મ-નિર્મલતા તે કર્મનિર્જરાદિ લાભ પણ મળે છે.

- રહ. તપ- આથી અજ્ઞાનાદિને વશ થઇ તે ભૂતકાલમાં ખાંધેલાં કર્મોના નાશ, લિબ્ધની પ્રાપ્તિ, નિકાચિત કર્મોના નાશ વગેરે લાભ થાય છે.
- ર૮. વ્યવદાન—આતું ફેલ સાવઘ ક્રિયાને નહિ કરવાપણું ને અંતે સિદ્ધિપદ જાણવું.
- રહ. સુખશાત—કામભાગના સુખના ત્યાગ કરવાથી સંતાષ, શાંતિ, અવ્યા-કુળતા, ચારિત્રમાહાદિના નાશ વગેરે ઘણા લાભ મળે છે.
- ૩૦. અપ્રતિઅહતા—ક્ષેત્રાદિની ઉપરના રાગના ત્યાગ કરીને અપ્રતિઅદ્ધપણે વિચરતા અસ'ગપણું, એકાંગ્રતા, પરમ શાંતિ, શાસનની પ્રભાવના, કર્માનજે રાદિ ઘણા લાભ મળે છે.
- 3૧. વિવિક્ત-શયાદિ--જ્યાં સ્ત્રી આદિના રહેવાસ નથી, તેવા ઉપાશ્રયાદિને વાપરવાથી ચારિત્રની રક્ષા ને કમ<sup>°</sup>નિજ<sup>°</sup>રાદિ ઘણા લાભ થાય છે.
- 3ર. વિનિવર્ત ન—વિષયનાં સાધનાના ત્યાગ કરવાથી નવાં કર્મા ખ'ધાતા નથી, જૂનાં કર્માના ક્ષય થાય છે ને અ'તે સિદ્ધિપદ મળે છે.
- 33. અસ ભાગ—સાધુઓના જે માંહામાંહેના વ્યવહારા તે સંભાગ કહેવાય. ખાસ કારણે ગુરુની આગા લઇ તે પરમ ગીતાર્થાદ મહાપુરુષાનું બધા મુનિ વગેરેથી નિલે પરે રહેવાય. આ રીતે વર્તનારા મહાપુરુષા પાતે જાતે જ ગાચરી લાવવી વગેરે ક્રિયાઓ કરે છે. આથી પરાશાની નિવૃત્તિ, શાંતિ, સ્વાશ્રયિપણું, નિ:સ્પૃહ્લતા, કર્મનિર્જરા વગેરે ઘણા લાભ થાય છે. વિશિષ્ટ અભિશ્રહાદિવાળા ગીતા- ર્થાદિ મહાપુરુષાને આ પ્રત્યાખ્યાન હોય છે.
- 3૪. ઉપધિ પ્રત્યાખ્યાન—આથી ઉપધિતું પ્રમાણ નિશ્ચિત કરાય છે. તેનાં ફ્લ-નિશ્ચિતતા, શાંતિ, બીજા સ્વાધ્યાયાદિ યાગાની શાંતિથી આરાધના, ઓછાં સાધનાથી નિર્વાહ કરવાના અભ્યાસ ને કર્મનિર્જ રાદિ ઘણા જણાવ્યાં છે. થાડી ઉપધિથી નિર્વાહ કરવા એ મુનિના મુખ્ય ગુણ છે.
- ૩૫. આહાર પ્રત્યાખ્યાન—આથી લેાલુપતા દેષના નાશ, નિ:સ્પૃહપણું, અવ-સરે આહાર વિના નિર્વાહ કરવાપણું, પરમ શાંતિ ને કર્માનિજ રાદિ ઘણા લાભ થાય છે.
- 3૬. ક્યાયત્યાગ—આથી વીતરાગપણું, સુખના સમયે ને દુ:ખના સમયે સમતા-ભાવ, ક્ષમાદિ ગુણાના લાભ ને કેવલજ્ઞાનાદિ લાભ થાય છે.
- 39. ધાગત્યાગ—મન વગેરે વ્યાપારના ત્યાગથી અધાગિપહું, કર્મના બધ ન થાય ને પૂર્વે ભાંધેલાં કર્મોના નાશ વગેરે લાભ થાય છે.
  - ૩૮. શરીર ત્યાગ—શરીરના માહાદિના ત્યાગ કરવાથી સિદ્ધિપદ મળે છે.

3૯. સહાયક ત્યાગ—મુનિ પાતાનાં કાર્યો માટે નિયમ કરે કે મારે મારું તમામ કામ જાતે જ કરવું, પણ બીજાની પાસે કરાવવું નહીં. આ રીતે પાતાની ધારણા પ્રમાણે અમુક મુદ્દત સુધી બીજા મદદગારની અપેક્ષા નહિ રાખવારૂપ અભિમ્રહ કરવા **થ**િ સ્વાશ્ર્યિપણું, એકત્વ ભાવના, ક્ષાયાની ને કક્ષેશની એાછાશ, વધારે વખત મીન, થાહું બાલવાપણું કમેનિજેશ વગેરે ઘણા લાભ થાય છે.

૪૦. ભક્તપ્રત્યાખ્યાન – આ**થી ભવભ્ર**મણની ઓછાશ, કર્માનેજ'રા વગેરે ઘણા લાભ થાય છે.

૪૧. સર્વ ધાગાને રુંધવારૂપ ક્રિયામાત્રના ત્યાગ કરવાથી કેવલજ્ઞાન અને સિદ્ધિપદ્દને પામે છે.

૪૨. પ્રતિરૂપતા—ઉપધિરહિતપહું, અથવા મન-વચન અને કાયાની એકતાથી હળવાપહું (થાડી ઉપધિથી નિર્વાહ કરવાપહું), અપ્રમાદ, વિશ્વાસ કરવા લાયકપહું, જિતેન્દ્રિયતા (ઇદિયાના જય એટલે તેના શખ્દાદિ વિષયાથી દૂર રહેવાપહું), તપશ્ચર્યાદિ ગુણાની આરાધના ને કર્મનિર્જરાદિ ઘણા લાભ થાય છે.

૪૩. વૈયાવૃત્ય—મુનિરાજ વગેરેતું વૈયાવચ્ચ કરવાથી જિનનામકર્મના, સાતા વેદનીય ને ઉચ્ચ ગાત્રાદિ શુભ પ્રકૃતિઓના ભ'ધ, પાપકર્મીના ક્ષય, કેવલજ્ઞાન વગેરે ઘણા લાભ થાય છે.

૪૪. સર્વ ગુણ-સંપૂર્ભ તા—તમામ ઉત્તમ જ્ઞાનાદિ ગુણાની પ્રાપ્તિથી તમામ દુ:ખાના નાશ થતાં સિદ્ધિપદને પામે છે.

૪૫. વીતરાગતા—આથી રાગાદિના બાંધનથી રહિતપહું અને વૈરાગ્યને પામીને કેવલજ્ઞાની થઈ સિદ્ધિપદને પામે છે.

૪૬. ક્ષમા—આથી પરીષહોને છતી શકાય છે. ને કર્મનિજ રાદિના પણ લાભ મળે છે.

૪૭. મુક્તિ—લાભરહિતપણાથી પરિશ્રહ ( મમતા )ના, પરાધીનતાના ને આશાની ગુલામગીરીના નાશ તથા મનની પરમ સ્વસ્થતા કર્મીનજેરા વગેરે ઘણા લાભ થાય છે.

૪૮. આજિવ--સરલ સ્વભાવથી સ્ત્રીવૈદાદિ હલકી પ્રકૃતિઓના અધ થતા નથી. તે શુભ કર્મા અધાય છે, તથા બીજા ગુણાની સહાય મળતાં કર્મનિજ રાદિ ઘણા લાભ મળે છે.

૪૬. માઈવ—નમ્રતા ગુણથી લાકને વહાલા લાગવાપણું અને વિધાસપાત્રતાના લાભ થાય તથા અહંકારાદિના ને ૮ મદના નાશ, કેવલજ્ઞાન ને સિદ્ધિનાં સુખા મળે છે.

- પo. ભાવસત્ય—અ'ત:કરહાની નિર્મલતાથી ધર્મની યથાર્થ આરાધનાના ફ્લરૂપ સિદ્ધિપદને પામે છે.
- પ૧. કરણસત્ય—આથી ક્રિયાની નિર્દોષ આરાધના થાય છે. પાતાના વિચારથી કે વચનથી લગારે વિરુદ્ધ વર્તાન થતું નથી તેથી સિદ્ધિપદને જરૂર પામી શકાય છે.
- પર. યાગસત્ય—આથી નિર્મલ યાગ પ્રવૃત્તિ થતાં પરિણામે કર્મનિજ રાના ફ્લ રૂપે માક્ષને પામે છે.
- પત્ર. મનાગુષ્તિ—આથી થતાં ખરાળ વિચારા રાકાય છે ને શુભ ભાવના પ્રકટે છે.
- પ૪. વચનગુપ્તિ—આથી ખરાષ્ય વેણ બાલાતા નથી ને ખાસ કારણે હિત-મિત-પ્રિય-સાચાં વેણ બાલાય છે તથા બાલવાનું કારણ ન હોય ત્યારે મૌન રહી શકાય છે. મૌન એ મુનિપણાનું પરમ ભૂષણ છે.
- પપ. કાયગુપ્તિ—આથી ઘણાં કર્મોના અધનથી અચીને સંવર ભાવને સેવતાં આત્મા જરૂર સિહિપદને પામે છે.
- પદ. મનઃસમાધારણા—મનને માક્ષમાગ<sup>દ</sup>ની આરાધનામાં જોડવાથી અનુક્રમ એકાગ્રતા, જ્ઞાનવૃદ્ધિ, સમ્યકત્વની શુદ્ધિ ને કમ<sup>c</sup>નિજ<sup>c</sup>રાદિ ઘણા લાભ થાય છે.
- પ૭. વચન સમાધારણા—માક્ષમાગ<sup>દ</sup>ને પેાષનારાં વચના બાલવાથી સમ્યક્તવશુદ્ધિ, સુલભખાધિષણું ને કમ<sup>દ</sup>નિજ<sup>દ</sup>રાદિ ઘણા લાભ મળે છે.
- પ૮. કાયસમાધારણા—કાયાને મેાક્ષમાર્ગીની આરાધનામાં જોડવાથી ચારિત્રાદિ ગુણાની નિર્મલતા, યથાખ્યાત ચારિત્ર, કેવલજ્ઞાન ને સિદ્ધિપદને પામે છે.
- પટ. જ્ઞાનસ'પન્નતા—નિર્મલ ભાષના પ્રતાપે તત્ત્વેલનું ખરું રહસ્ય જણાય છે. વળી તમામ દુ:ખાના નાશ થતાં બીજા ગુણાની સહાયથી સિદ્ધપદ પામે છે. જેમ દારાવાળી સાથ ખાવાતી નથી, તેમ જ્ઞાની જીવ સ'સારમાં ભૂલાે પડતા નથી.
- દર્શનસંપન્નતા—સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ અજ્ઞાનને દૂર કરી ઉત્તમ જ્ઞાનગુણને પામીને ચારિત્રાદિને આરાધી સિદ્ધિપદને પામે છે.
  - ૬૧. ચારિત્ર**સ**'પન્નતા—આથી ભવ્યછવ શૈલીથી અવસ્થાને પામીને માક્ષે જાય **છે.**
- દુર શી ૬૬. શ્રોત્ર (કાન) વગેરે પાંચે ઇંદિયાના નિગ્રહ (વશ કરલું)—પાંચે ઇંદિયાન વશ કરવાથી સારા શબ્દાદિમાં રાગ થતા નથી ને ખરાબ શબ્દાદિમાં દ્વેષ થતા નથી. તેથી રાગ-દ્વેષજન્ય કર્મોના બ'ધ થતા નથી ને પહેલાં બાંધેલાં તેવાં કર્મોના નાશ જરૂર થાય છે.

રહ થી ૭૦. કોધાદિ ચાર કપાયાના વિજય—ચારે કપાયાને છતવાથી ક્રમસર ક્ષમા, નમ્રતા, સરલના ને સંતાપ ગુણા પ્રકટે છે, ક્રોધાદિ નિમિત્તે નવાં કર્મો અંધાતાં નથી ને કપાય નિમિત્તે પહેલાં આંધેલાં તેવાં કર્મોના નાશ પણ થાય છે.

હ૧. પ્રેમ-દ્રેષ-મિથ્યાદર્શનિવિજય. હર યથાયુ:પાલન, ૭૩. સર્વ હાન—પ્રેમ-દ્રેષ અને મિથ્યાત્વના નાશ કરનારા ભવ્ય જીવ માક્ષમાર્ગની પરમ શાંતિથી આરાધના કરીને કૈવલગ્રાની અને છે. હ૧. પાતાનું આયુષ્ય આંતર્મ હ્ત પ્રમાણ ભાકી છે એમ જાણીને પાત્રનાક કરીને શૈલીશી અવસ્થાને પામે છે. આંતે શ્રીઅપાત્રી કેવલી ભાગવંત ભાકી રહેલી ઓદારિકશરીર-નામકર્માદિ તમામ કમેપ્રકૃતિપાને ખપાવીને સિદ્ધ થાય છે.

આ હ3 દ્વારાનું વર્ણન અહીં વિસ્તારથી કર્યું છે. ભવ્ય જવાએ સમ્યગ્દિષ્ટિ થયા પછી ક્રમસર આત્મિક જીવનને ઉચ્ચ કાેટીમાં લાવનારા ગુણાનું યથાર્થ વર્ણન અહીં કર્યું છે.

# ૩૦. ત્રીશમા શ્રી તપામાર્ગગતિ નામના અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં તપશબ્દ, માર્ગ શબ્દ અને ગતિ શબ્દના નિક્ષેપા વગેરેની ભીના કહીને સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે કે તપથી ભૂતકાલે ખાંધેલા ક**ર્મોના ક્ષય જ**રૂર થાય છે, તે મૂલગુણાદિની આરાધના કરવાથી વર્તમાનકાલે આવતાં કર્મોના ક્ષય થાય છે. આ હકીકતને યથાર્થ સમજાવનારું તળાવતું દેષ્ટાંત આ પ્રમાણે તપમાં ઘટાવલું જેમ એક પાણીથી ભરેલા તળાવને તદ્દન સુકું કરવું હોય, તા પહેલાં તેના ગરનાળા ( બહારથી નલું પાણી આવવાનાં ભાકાં) ભ'ધ કરીને આવતું પાણી રાેકી દેવું જાેઇએ, પછી અંદરનું પાણી ઉલેચીને બહાર કાઢીએ, તાે બધું પાણી ખાલી થઈ જાય ને પછી સૂર્ય ના તાપ પડતાં તે તળાવ તદ્દન સૂકું થઈ જાય છે. આ તળાવનું દેખાંત આત્મામાં આ રીતે ઘટાવલું : તળાવ જેવા આત્મા જાલુવા ને પાલી જેવાં ખાંધેલાં અને ખધાતાં કર્મા સમજવાં. ઇંદ્રિય–કષાય-અવ્રત વગેરે ગરનાળા જેવાં જાણવાં. તેને અધ કરનારા ડાઢા જેવી મહાવ્રતાદિની આરાધના કરીને નવાં કર્મા બાંધતા નથી ને જ્ઞાનપૂર્વ ક નિનિ દાન (નિયાણાંને તજીને) તપ કરવાથી જૂનાં કર્માને ખપાવે છે. આ રીતે શ્રીતીથ<sup>જ</sup> કરદેવાએ તેવા તપ કરીને આત્માને નિર્મલ અનાવ્યા. પછી ભવ્ય જીવાને તપ કરવાના ઉપદેશ આપ્યા, તેથી તેમણે તપ કરીને કહ્યું છે, એમ ખુશીથી કહી શકાય. આ ખીના સ્પષ્ટ જણાવીને અતુક્રમે બાદ્યતપના ૬ ભેદા અને અભ્યંતર તપના ૬ ભેદા વિસ્તારથી સમન જાવતાં ઇત્વરિક અનશનના વર્ણું નમાં **કે**ગ્રીતપ વગેરેનું સ્વરૂપ, અને યાવતકથિક અન-શનના વર્ષ્યુનમાં સવિચાર અનશનાદિતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. દ્રવ્યાદિ પાંચ ભેટ ઉદ્યાદરિકાતું સ્વરૂપ જ્ણાંવતાં ગાચરીના ૮ ભેટાં, ને એપણાના ૭ ભેટાની ખીના કહી છે. તથા ભિક્ષા લેવા જતાં է આકારાની બીના પણ સ્પષ્ટ સમજવીને બાકીના બાહ્યતપના વૃત્તિસંક્ષેપ અને રસત્યાગ વગેરે ચાર ભેદાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. આ પ્રસંગ વીરાસન વગેરે આસનાની અને એકાંતસ્થાનની બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અલ્યંતર તપના દ ભેદાને અનુક્રમે સમજાવીને અંતે તપનું સિદ્ધિના લાભરૂપ ફ્લ જણાવ્યું છે.

## ૩૧. એકત્રીસમા ચરણુ વિધિ નામના અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં ચારિત્રને આરાધવાના અમુક પ્રકારના વિધિ કહ્યો છે, તેથી આ અધ્યયન ' ચરણ વિધિ ' નામે એાળખાય છે. તેમાં ચરણ શબ્દના ને વિધિ શબ્દના નિક્ષેપાદિની ખીના જણાવીને કહ્યું છે કે અહીં ભાવચરણ (ભાવ ચારિત્ર)ને અંગ ઉપદેશ દેવાના છે. જે મુનિ શ્રાવકની ૧૧ પ્રતિમાએકનું વર્ણન અને જીવના ૧૪ ભેદનું તથા ૧૫ પરમાધામીતું સ્વરૂપ તેમજ સૂત્રકૃતાંગના પહેલા શ્રુતસ્ક'ધનાં ૧૬ અને બીજા શ્રુતસ્ક'ધનાં ૭ મળીને રરૂ અધ્યયના, અને જ્ઞાતાસુત્રનાં ૧૯ અધ્યયના, તથા દશાશ્રતસ્ક ધાદિના રુદ ઉદ્દેશા, તેમજ નિશીથસૂત્ર, અને ૩૧ સિદ્ધિના ગુણા તથા ૩૨ ભેટ ચાગસંગ્રહ. વગેરે જાણવા લાયક પદાર્થાના સ્વરૂપને યથાર્થ જાણે. વળી એક પ્રકારે અસંયમ, અને રાગ-દ્વેષ રૂપ એ ખંધન તથા ત્રણ પ્રકારે દંડ, ગારવ, શલ્ય, તેમજ ચાર ભેટે વિક્યા. ક્રુષાય, અને સંજ્ઞા તથા આત<sup>રદ</sup>યાન, રીદ્રધ્યાન, તેમજ ઇદ્રિયાના શબ્દાદિ પાંચ વિષ્યો અને કાયિકી વગેરે પાંચ ક્રિયાએા, ત્રણ અશુભ લેશ્યા, સાત ભય, આઢ મદ, તેર ક્રિયા-સ્થાના તથા અસંચમના ૧૭ ભેદા, અબ્રહ્મના ૧૮ ભેદા, ૨૦ અસમાધિનાં સ્થાના, ૨૧ શુભલ દાષા, તેમજ રહ પાપ શ્રુતપ્રસંગા, ૩૦ માહુનીયનાં સ્થાના વગેરે ત્યાગ કરવા લાયક પદાર્થીના ત્યાગ કરે, તથા દેવાદિના ઉપસર્ગીને સહન કરે, અને ધર્મધ્યાનાદિ શુભધ્યાનને ધ્યાવે. તથા પાંચ મહાબ્રતાને અને પાંચ સમિતિને પાલે, તેમજ ત્રણ શુભ લેશ્યાના પરિષ્ણામ રાખે, છ જીવનિકાયની રક્ષા કરે, અને ૬ કારણામાંનાં કાઈ પણ કારણે આહાર કરે, ૭ પિંડૈષણાને આરાધે, નવવિધ શીલને, અને ક્રશ પ્રકારે શ્રમણધમ°ને, તથા ૧૨ ભિક્ષુપ્રતિમાંઓને આરાધે, તથા રર પરીષહાને સહન કરે, ર૪ તીથ કરોની ભક્તિ કરે, મહાવ્રતાની ૨૫ ભાવનાએા ભાવે, ૨૭ સાધુના ગુણાને ધારણ કરે, આ રીતે મહણ કરવા લાયક (આરાધના લાયક, કે સહન કરવા લાયક) પદાર્થીને આરાધે, તે મુનિ ભવભ્રમણને જરૂર ઢાળે છે. આ રીતે અહીં ૧ થી ૩૩ સુધીનાં સ્થાનાનું ત્રણ પ્રકારે સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું 🕏. :3

૩૨. ખત્રીરામા પ્રમાદરથાન નામના અધ્યયનના ટ્રુંક પરિચય અહી શરૂઆતમાં પ્રમાદ શબ્દના નિક્ષેષાની બીના જણાવતાં મઘ વગેરે ન ડ્રવ્ય પ્રમાદ અને વિષયાને (વિષયાસક્તિને) ભાવ પ્રમાદ તરીકે જણાવ્યા છે. પછી સ્થાન શખ્દના નિક્ષેપા જણાવતાં ચાલુ પ્રસંગે સંખ્યાસ્થાન અને ભાવ-સ્થાનની જરૂરિયાત જણાવી છે. પછી કહ્યું છે કે પ્રભુશ્રા આદીધરદેવના એક લાખ પૂર્વના દીક્ષા પર્યાયમાં એાહેા રાત્ર પ્રમાણ જ પ્રમાદકાલ હતો, ને શ્રી મહાવીર પ્રભુના દીક્ષાપર્યાયમાં ક્રક્ત અંત-મું હૂર્ત જ પ્રમાદકાલ હતા. તથા પ્રમાદી છવા અનંત સંસારમાં બહુ વાર ભામે છે, એમ સમજીને ભવ્ય જીવાએ માક્ષમાર્ગ'ની આરાધના કરવામાં લગાર પણ પ્રમાકને સેવવા નહીં. આ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને જણાવ્યું છે કે, શ્રા આચાર્ય ભાગવંત વગેરે મહાપુરુષાની ભક્તિ વગેરે સાધનાથી નિર્મલ જ્ઞાનાદિરૂપ માક્ષમાર્ગને આરાધતાં જરૂર માક્ષે જવાય છે. સમાધિની ઇચ્છાવાળા મુનિવરે ખપપૂરતા શુદ્ધ આહારાદિને વાપરવા જોઈએ, તથા તેણે સૂત્રાર્થના જાણકાર મુમુસુ સદ્દગુણી સાથીકારને જરૂર શાધવા, તેમજ નિર્દોષ યાગ્ય સ્થાને વિવેકથી આત્મ સ્વરૂપની ચિંતવના કરવી. જો ગુણાધિક કે સમાન ગુણી સાથીદાર ન મળે તેા કામભાગની આસક્તિ અને પાપને તજીને રાગદ્રેષ રહિતપણે વિચરવું, પણ દુર્ગું ણીના સંગ કરવા જ નહીં. રહેવું તેા ગુણવંતાના સંગમાં જ રહેવું. રાગદ્વેષથી માહ થાય છે. માહથી કુમ ઉપજે છે. કુમુંથી જન્મ મરણ થાય છે, તેમજ જન્મમરણથી દુ:ખના અનુભવ થાય છે. એ પ્રમાણે માહ અને તૃષ્ણામાં, માહ અને કર્મમાં, કર્મ અને ભવમાં, દુ:ખ અને માહુમાં, તૃષ્ણા અને લાભમાં માંહામાંહે કાર્ય કારણપણું સમજવું. આ બીનાએા વિસ્તારથી સમજાવીને રાગાદિને નાશ કરવાના મુખ્ય ત્રણ ઉપાયા આ પ્રમાણે જણાવ્યા છ ૧. સ્નિગ્ધ રસવાળા પદાર્થી વાપરત્રા નહીં, ૨. સ્ત્રીએન આદિના સંસર્ગાદિ રહિત ઉપાશ્રયાદિ સ્થાને રહેલું. ૩. સ્ત્રીના રૂપાદિને રાગથી જેવાં નહીં. આ હકીકતને સ્પષ્ટ સમજાવીને ક્રમસર સ્ત્રીઓના રાગને દુ:ખે કરી તજવાપણું અને વિષયાના ખહુ જ ખૂરાં ફેલા તથા સારા કે નરસા વિષયામાં રાગાદિને નહિ કરવાની સૂચના, તેમજ વિષયા-સક્તિથી થતા નુકસાનો વગેરે બીનાએ। વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી કહ્યું છે કે વિષયાસકત જીવને વિષયામાં રાગ હોવાથી દુ:ખ લાગવલું પડે છે. પણ નિરાસક્ત જીવા દુ:ખી થતા નથી. રાગદ્વેષથી વિકારની ઉત્પત્તિ થાય છે, માટે સુનિવરાએ ક્રાંધાદિનો ત્યાગ કરવા, અકલ્પ્યાહારાદિને વાપરવા નહીં તથા વીતરાગી જીવને અધહેતુ પણ માક્ષતું કારણ થાય છે. આ તમામ હકીકતાને સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું છે કે કુસ કર્યોન તજવાથી અનુક્રમે તૃષ્ણાની હાનિ થાય ને કૈવલજ્ઞાન પામે તથા માક્ષે જાય. આ રીતે આત્મા કુતાર્થ અને છે.

> ૩૩. તેત્રીશમા કર્મ પ્રકૃતિ નામના અધ્યયનના ટૂંક પરિચય અહી શરૂઆતમાં કર્મ શબ્દના ને પ્રકૃતિ શબ્દના નિક્ષેપાની બીના જણાવીને

કહ્યું છે કે કર્મ એ સંસારતું કારણ છે તે જ્ઞાનાવરણીયાદિ ૮ કર્માના ક્રમસર ૫-૯-૨-૨૮-૪-૨-૪૨(૬૭-૯૩) ૨-૫ ઉત્તરભેદા છે. પછી પ્રદેશ-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવતું સ્વરૂપ જણાવીને સમજાવ્યું છે કે આવતાં કર્મોને રાેકવા માટે અને પૂર્વ બાંધેલાં કર્માદિના ક્ષય કરવા માટે કર્મ પ્રકૃતિ વગેરેતું સ્વરૂપ જાણવું જોઈએ. આ રીતે કર્માની વિવિધ હકીકતા અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

# ૩૪. ચાત્રીશમા હેશ્યાધ્યયનના ટ્વંક પરિચય

અહીં ક લેશ્યાઓનું વર્ષુન વિસ્તારથી કરતાં લેશ્યા શખ્દના ને અધ્યયન શખ્દના ૪-૪ નિફોપાની બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. આ પ્રસંગ પ્રશસ્ત તેજોલેશ્યાદિક લેશ્યાઓને ગ્રહ્યુ કરવાનું ને અપ્રશસ્ત કૃષ્યુ લેશ્યાદિક ૩ લેશ્યાઓને તજવાનું કહ્યું છે. પછી અનુક્રમે લેશ્યાના સ્વરૂપને વિસ્તારથી સમજાવનારા નામાદિ દ્વારાના વર્ણનમાં (૧) લેશ્યાનાં ક નામ, (૨) વર્ષુ, (૩) રસ, (૪) ગંધ, સ્પર્શ અને પરિષ્ણામ (૫) લક્ષ્યા, (૬) સ્થાના, (૭) સામાન્યથી ગતિની અપેક્ષાએ લેશ્યાની જવન્ય સ્થિતિનું અને ઉરકૃષ્ટ સ્થિતિનું વર્ષુન, (૮) વિવિક્ષિત લેશ્યાના પરિષ્ણામ થવાના પહેલા સમયે અને છેલા સમયે પરભવમાં જીવની ઉત્પત્તિ થતી નથી, પણ જ્યારે તે લેશ્યાની સ્થિતિમાંનું પહેલું અંતર્મુ હૂર્ત્ત વીતી જાય, ને છેલ્લું અંતર્મુ હૂર્ત્ત બાકી રહે ત્યારે એટલે તે વચલા ગાળાના સમયમાં જીવ પાછલા ભવનું આયુષ્ય પૂરું કરીને આગામી નવા ભવમાં ઉત્પત્ત થાય છે. ત્યાં (તે નવા ભવમાં) પણ પાછલા ભવની લેશ્યાના પરિષ્ણામ અંતર્મુ હૂર્ત્ત સુધી રહે છે. ત્યારબાદ ચાલુ જીવની લેશ્યા શરૂ થાય છે. આ તમામ બીનાઓ અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.

# **૩૫. પાત્રીશમા અનગાર માર્ગ ગતિ નામના અધ્યયનના ટ્રંક** પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં આ અધ્યયનના નામમાં રહેલા (૧) અનગાર શબ્દ (૨) માર્ગ શબ્દ (૩) અને ગિત શબ્દના નિક્ષેપાની બીના જણાવીને કહ્યું છે કે જે મુનિ સંગ (આસક્તિ)ને તજીને નિર્દોવ ઉપાશ્રયમાં રહે, ખરાબ વચનાને બાલે નહિ, તથા કંચન કામિની (ધન, સ્ત્રી)ના પરિચય લગાર પણ કરે નહીં, તેમજ નિર્દોધ ભિક્ષાને વિધિપૂર્વક મેળવીને અનાસકતભાવે (આસક્તિ-લાલુપતાને તજીને) પાતે બીજ આચાર્યાદિ મહાપુરુષાને વપરાવીને વાપરે, અને આદર-સત્કાર વગેરેને ચાહે નહીં, તથા ધર્મ ધર્મા વાપરે, અને આદર-સત્કાર વગેરેને ચાહે નહીં, તથા ધર્મ ધર્મા વાપરે મહાપુરુષાને વપરાવીને વાપરે, અને આદર-સત્કાર વગેરેને ચાહે નહીં, તથા ધર્મ ધર્મ આવાદિને નિરંતર ધ્યાવે, તેમજ મમતાદિ કર્મ ભંધનાં કારણાથી બહુજ દૂર રહીને મૂલગુણાદિની આરાધનામય માક્ષમાર્ગની સાત્તિવકી આરાધનાને પરમ ઉદ્ધાસથી કરે, અને નિજગુણ રમણતાને વધારનારા ને ઢકાવનારા શીલ, સમતા, સંતાપ, સરલતા, સાદાઈ વગેરે સાત્ત્વક ગુણાને આરાધે, તે મુનિ જરૂર સિદ્ધિપદ્દને પાત્રે છે. આ તમામ બીનાએક અહીં સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

૩૬. છત્રીશમા જવાજવ વિભક્તિ નામના અધ્યયનના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં ઉપક્રમ, નિક્ષેષ વગેરેની બીનાને જણાવતાં ક્રમસર જીવ, અહવ, અને વિભક્તિ શબ્દના નિક્ષેપાની ભીના, અને આ અધ્યયનના ઉપાદ્ધાત, તથા સંયમ અને તેતું ફલ, તેમજ લાેકતું અને અલાેકતું લક્ષણ વગેરે બીનાએા વિસ્તારથી જણાવી છે. પછી અનુક્રમે લાકના કવ્યાદિથી ચાર ભેદાનું (કવ્યલાક. ક્ષેત્રલાક, કાલલાક, ને ભાવલાકનું) સ્વરૂપ, અને રૂપી અજીવના ભેદા તથા અરૂપી અજવના ભેટા, તેમજ અરૂપી અજવના ક્ષેત્રની ને કાલની હડીકત વગેરે વિસ્તારથી સમજાવીને રૂપી અજીવના ભેર, ક્ષેત્ર, અને કાલનું તથા ભાવનું (વર્ણાદનું) સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. આ રીતે અજવનું વર્ણન પૂરું કરીને જવનું વર્ણન શરૂ કરતાં અનુક્રમે સિદ્ધના ભેદા જણાવતાં ટીકાકારે વિસ્તારથી દિગ'બર મતનું ખંડન કરીને સાબિત કર્યું છે કે '' પુરુષની માફક સ્ત્રીઓ પણ જરૂર મુક્તિને પામે છે. '' પછી અનુક્રમે એક સમયે સિદ્ધિપદને પામેલા સ્ત્રીલિંગ સિદ્ધાદિની સંખ્યા વ્યને સિદ્ધને ઊંચે જતાં કર્યા અટકવું પુરે છે વગેરે પ્રશ્નોના ઉત્તરા, તથા સિદ્ધશિલાનું તથા લાકાંત (લાકના છેડા )નું સ્વરૂપ વગેરે હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ક્રમસર સિદ્ધોની અપગાહના અને તેમનું સ્વરૂપ, તથા એક જ સ્થલે અનંતા સિદ્ધોનું રહેવું તેમજ તેમના અનંતજ્ઞાનાદિ ગુણાનું સ્વરૂપ વગેરે હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવીને સિદ્ધનું વર્ણન પૂર્વ કયું છે. પછી સંસારી જવાના વર્ણનમાં અનુક્રમે જવના ત્રસ અને સ્થાવર રૂપ બે ક્ષેટા, અને સ્થાવરના પૃથ્વી, જલ, અને વનસ્પતિ રૂપ ત્રણ લોદા, તે દરેકના સુક્ષમ-ખાદર-પર્યાપ્ત અપર્યાપ્ત ભેઢા, તેમજ બાદર પૃ<sup>ટ</sup>વીના શ્લક્ષ્ણ અને ખર પૃથ્વીરૂપ એ ભોઢા વગેરેનુ સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. પછી વ્યવક્રમે સર્વ લાકમાં ફેલાઇને રહેનારા સુક્ષ્મ જીવાની બીના જણાવીને કહ્યું છે કે ખાદર પૃથ્વી વગેરે સ્થાવરા લાકના એક દ્રેશમાં રહે છે. પછી પૃથ્વીકાયના વર્ણાદિની અપેક્ષાએ થતા ભેદા અને આયુષ્યાદિનું વર્ણન કરીને એ જ પ્રેમાણ (પૃથ્વીકાયમાં જેવું કહીં તેવું) અય્કાયના વર્ણનમાં પણ તેના ભેદ, કાયસ્થિતિ, આયુષ્ય વગેરેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે વનસ્પતિના પ્રત્યેક અને સાધારણ રૂપ બે ભેદા, તથા તે દરેકના ભેદા, તેમજ સૂક્ષ્મ વનસ્પતિનુ સ્વરૂપ જણાવીને તેનાં (વનસ્પતિના) કાયસ્થિતિ, અયુષ્ય, વર્ણાદથી થતા સેદા વગેરેની હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. અહીં સ્થાવર બીના પૂરી થાય છે ને ત્રસની ખીના શરૂ થાય છે. તેમાં તેઉકાય અને વાયુકાયને ગતિત્રસ તરીકે અને બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય, ચઉરિદ્રિય અને પંચેન્દ્રિયને ઉદાસત્રસ તરીકે એાળખાવ્યા છે. અને દ્વેવ-નરક-મનુષ્ય-તિર્ય ચાને પંચેન્દ્રિયના ૪ ભેદ તરીકે જણાવ્યા છે. આ બંને પ્રકારના ત્રસ જવાના ક્રમસર લેદ, આયુષ્ય, કાર્યાસ્થિતિ વગેરેની સ્પષ્ટ ખીના સમજાવીને હિતશિક્ષા આપી છે કે મુનિવરાએ આ રીતે જવાદિતું સ્વરૂપ સાંભળીને સમ્યગ્દર્શનને નિમેલ કરવાપૂર્વક

પરમ ઉલ્લાસથી ચારિત્ર ધર્મ ની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને સિદ્ધિપદને પામવા નિરંતર અપ્રમત્ત રહેવું જોઈ એ. આ રીતે સંઘમી ભવ્ય છવા અનશનને અંગીકાર કર્યા પહેલાં ૧૨ વર્ષો સુધી સંલેખના કરે છે. અનશનને લાયક અનાવનારી આ સંલેખના છે. તેમાં કષાયાદિને મંદ કરવાના તીલ પ્રયત્ન કરાય છે ને તેલના કાેગળા કરાવવા વગેરે વિધિ પણ કરાય છે. આ તમામ બીના સ્પષ્ટ સમજાવીને અનુક્રમે કાંદપિંક ભાવના વગેરે અશુભ ભાવનાઓનાં નામ અને સ્વરૂપ, તથા તે દરેક ભાવનાનાં ફ્લા, તેમજ શ્રીજિનવચનને અનુસારે વર્તવાનું ને નહિ વર્તવાનું ફેલ વગેરે ખીનાઓને વિસ્તાર પૂર્વ કુ સમજાવીને છેવટે નિર્યું ક્તિકારે જણાવ્યું છે કે જેઓ ઘણાં આગમાને યથાર્થ સ્વરૂપે જાણતા હૈાય, દ્રવ્ય−ક્ષેત્રાદિના જાણકાર પરમ ગીતાથ° હૈાય, નિમ°લ જ્ઞાન~ દર્શન-ચારિત્રના સાધક તથા ગંભીર હોય, તેમની પાસે જ મુનિવરાદિકે પાતાના દાષાને આત્મશુદ્ધિ કરવાના શુદ્ધ આશયથી જણાવવા જોઈએ, પણ બીજા અગીતાર્થાદિની પાસે આલાચનાદિ વિધિ કરવાે નહિ. અને ભવ્ય જીવાે જ આ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રને ભણે છે, ને સંપૂર્ણ પ્રકારે આરાધે છે. આ સૂત્રનું અધ્યયન અને શ્રવણ ચતુર્વિધ સંઘને મેક્ષમાર્ગની આરાધનામાં મદદ કરે છે. જેમ એક પિતા પાતાના અ'તકાલે પુત્રને હિતકારિણી (સાનેરી) હિતશિક્ષાએન આપે, તેમ પ્રભુશ્રી મહાવીરે અ'તકાલે સાધુ–સાધ્વી–શ્રાવક-શ્રાવિકા રૂપ સંઘના કલ્યાણને માટે અહીં અપૂર્વ હિત-શિક્ષાએષ (સોનેરી શીખામણા) ફરમાવીને કહ્યું કે તમે આ રીતે વર્તશા તા જરૂર સિદ્ધિપદને પામશા. અહીં આ ૩૬ અધ્યયન પૂર્ણ થાય છે. તે પૂર્ણ થતાં શ્રી ઉત્તરા-ધ્યયન સુત્રના દ્રંક પરિચય પણ પૂરા થયા.

ાં શ્રી ઉત્તારાધ્યયન સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા ॥ 卐 昕 ા શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના પચીશમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા ॥

s s

#### ા છબ્વીશમા પ્રકાશ ા

### ા શ્રીનંદીસ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચયા

#### ।। आर्या ।।

वुच्छं परिचयलेसं, नंदीसुत्तस्य परमसुत्तस्य ।।
सिरिदेबवायगेणं, रइयं नाणप्यवायाओ ।। २०६ ।।
तिस्थयरगणहराणा—इयावली चेव सीसपरिसाओ ।।
ओही मणपज्जव के—वलं मइण्णाणसुयनाणं ।। २०७ ।।
जीवपिसद्धी सद्द—प्यामण्णं भविवभोयणिन ।। २०७ ।।
वेयस्य पोरुसेय—त्तलंडणं वित्तियारेणं ।। २०८ ।।
सव्वण्णवायनेर—प्यसंत्रमयमुत्तिलंहणं लेसा ।।
भेयाभेयपसिद्धी—अद्वहिमुवमाहि संघर्थुई ।। २०९ ।।
अंतरदीवा ण्जन—तिचारणा खुल्लपयरपण्णवणा ।।
इत्योमुत्तिपसिद्धी, उवओगवियारणा लेसा ।। २१० ।।
कालियसण्णाइतिगं, परूवियं कालचक्कपण्णती ।।
तिसयाहियपालंडिय—मयखंडणमित्ति संखेवो ।। २११ ।।
चुण्णो लहुगुरुवित्ती, टिप्पणयाई तयस्थबोहस्या ।।
चाइणागममंज्रसु—ग्धाडणवरकुं चिया बोण्णि ।। २१२ ।।

સ્પષ્ટાર્થ:—શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના છવ્વીશમા પ્રકાશમાં શ્રીન દીસ્ત્રના પરિચય ડૂંકામાં કહીશ. શ્રી દ્વવાચકગણિ મહારાજે પાંચમાં શ્રીજ્ઞાનપ્રવાદપૂર્વમાંથી જ્ઞાનના વિભાગના ઉદ્ધાર કરીને આ શ્રીન દીસ્ત્રની રચના કરી છે. વ્યાકરણના નિયમ પ્રમાણે ' દુળદુ ' ધાલ સમૃદ્ધિ અર્થને જણાવે છે. તેથી જેના અધ્યયન, શ્રવણ, અને નિદિધ્યાસન (અર્થની ચિંતવના)થી આતમા સમૃદ્ધ અને, એટલે નિર્મલ જ્ઞાનાદિ ગુણાને પરમ આનંદથી આશાધીને સિદ્ધિસ્થાનમાં કાયમ નિજગુણાન દી થઇને રહે, તે ન દીસ્ત્ર કહેવાય. નિર્મલ દર્શન અને ચારિત્રની આરાધનામાં જ્ઞાનની અહુ જ જરૂરિયાલ સમજીને જ અહીં જે કે જ્ઞાનનું વર્ણન વધારે કર્યું' છે, તા પણ વચમાં સિદ્ધ વગેરેના

વર્ણનમાં દર્શન અને ચારિત્રનું પણ વર્ણન કર્યું છે. ૨૦૬. અહીં અનુક્રમે શ્રીતીથં -કરદેવાની અને ગણધરાની આવલિકાનું વર્ણન તથા શ્રીજિનશાસનની સ્તવના તેમજ સ્થવિરાવલીતું વર્ણન કર્યું છે. પછી અતુક્રમે અવધિજ્ઞાન, મત:પર્યવજ્ઞાન, કેવલજ્ઞાન, મતિજ્ઞાન ને શ્રુતજ્ઞાનનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. ૨૦૭, અહીં દીકાકારે શરૂ-આતમાં તીથ<sup>ે.</sup> કર દેવાની સ્તુતિનું વર્ણન કરતાં અનુમાનાદિ પ્રમાણાથી જવની અને અને શાબ્દબાધની સાબિલી કરીને ભવવિમાચન નામના મતતું ખંડન પણ કયુ<sup>લ</sup> છે. અને વર્તમાન શાસનના નાયક પ્રભુશ્રીવધ માનસ્વામીને નમસ્કાર કરવાની બીના જણાવનારી ગાથાના વિવરણમાં વેદાંતીઓ જ વેદને અપૌરુષેય માને છે તે મતનુ ખંડન કર્યું છે. ૨૦૮. તથા શ્રીમહાવીર પરમાત્માની તેમના અતિશયાના વર્ણન કરવા द्वारा क्लुति क्रवाना प्रसंभ व्यनुक्रमे सर्व ज्ञवाह, रागाहिने। व्यात्यंतिक क्षय, नैरात्भ्य-વાદનું અને સાંખ્ય દર્શને માનેલી મુક્તિનું ખંડન, તથા ભેદાભેદની સિદ્ધિ વગેરે હકી. કતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. તેમજ શ્રીસંઘમાં નગર વગેરે આઠ પદાર્થીની ઉપમાંઓ ઘટાવીને તેની (શ્રીસંઘની) સ્તુતિ કરી છે. ૨૦૯. તથા ચાથા મન:પર્યવ જ્ઞાનના વર્ણન કરવાના પ્રસંગ પદ આંતરહીપાનું, ૬ પર્યાપ્તિઓનું ને ચારણ મુનિઓનું સ્વરૂપ જણા-વ્યું છે. તેમજ બે ક્ષુક્ષક પ્રતરાેની બીના સમજાવી છે. અને અનંતર સિદ્ધના ભેદા જણાવતાં સ્વયં ખુદ્ધોમાં ને પ્રત્યેક ખુદ્ધોમાં તફાવત તથા ' સ્ત્રી સિદ્ધિ પદને જરૂર પામે છે? એમ સાબિત કરીને દિગં ખરાના મત (સ્ત્રી માક્ષે જાય જ નહિ આવી માન્યતા )નું ખાંડન કર્યું છે. તેમજ પર પરસિદ્ધના વર્ણનમાં " કેવલિને એક સમયે એક જ ઉપયોગ હોય, પણ એ ઉપયોગ ન હોય '' આ સૈદ્ધાંતિક મતને સાબિત કરીને એ ઉપયોગને કહેનારા શ્રીસિદ્ધિસેન-દિવાકરના મતનું ખંડન કર્યું છે. ૨૧૦. અને સંજ્ઞિયાદિના વર્ણું તમાં દીર્ધ કાલિકી સંજ્ઞા વગેરે ત્રણ સંજ્ઞાંઓનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તથા સમ્યક્ શ્રતાદિના વર્ણનમાં કાલચક્રનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તેમજ અંગપ્રવિષ્ટ શ્રતના વર્ણનમાં 343 પાખંડીઓના મતાનું ખંડન કર્યું છે. આ રીતે દુંકામાં શ્રીન'દીસુત્રનું વર્ણન જાહ્યુલું. ૧૨૧. આ શ્રીન દીસ્ત્રના યથાર્થ રહસ્યને આછાવધતા પ્રમાણમાં સમજવાનાં પ્રાકૃત-સંસ્કૃત સાધના ચાર છે. તેમાં (૧) શ્રીજિનદાસ ગણિમહત્તરે વિ૦ સં૦ ૭૩૩માં ન દીચૂર્ણિની રચના કરી છે. કેટલાએક ઐતિહાસિક વિદ્રાના માને છે કે શ્રીન દીસૂત્રની રચના ઇ૦ સ૦ના ત્રીજા સૈકાથી માંડીને પાંચમા સૈકામાં થઈ હોય. તેમાં પ્રમાણ તરીકે આહી' જણાવેલા જૈન આગમ વગેરેનાં નામાં છે. તેની પછી સૂર્ણિની રચના થઇ છે. આ ગ્રૂર્ણિની કેટલીક પ્રતામાં શક સંવત પહેર જણાવ્યા છે, તે પણ વ્યાજબી છે. કારણ કે શક સંવતમાં ને વિક્રમ સંવતમાં ૧૩૫ વર્ષીના ક્રેરક હોવાથી હરામાંથી ૧૩૫ ખાદ કરતાં પહેં આવે છે. આ પહેંડમાં વર્ષ ને કેટલાએક વિદ્વાના સૂર્ણિના લિપિકાળ તરીકે માને છે. જૈન મહારાષ્ટ્રી પ્રાકૃત ભાષામાં રચાયેલી આ ચૂર્ણિમાં પ્રાકૃત વિભાગ

વધારે પ્રમાણમાં જણાય છે. (ર) તેમાં પણ ખહુ જ સંક્ષેપ છે. એમ જાણીને સૃષ્ણિના આધારે શ્રીહરિસદ્ધસૃરિ મહારાજે ર૩૦૦ શ્લાક પ્રમાણ નાની ટીકા ખનાવી. (૩) આ ટીકામાં કઠીન પદાની ઉપર ૩૩૦૦ શ્લાક પ્રમાણ દિપ્પનકની રચના કરી હતી. (૪) શ્રી મલયગિરિ મહારાજે સૃષ્ણિ, લધુવૃત્તિ આદિની કઠીનતાને દૂર કરવા માટે અને ખાલજીવાને શ્રીનંદીસૂત્રનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાવવા ૭૭૩૨ શ્લાક પ્રકાણ માટી ટીકા ખનાવી. કેટલાએક ઐતિહાસિક શ્રંથામાં કહ્યું છે કે આ ટીકાની રચના વિ૦ સં૦ ૧૨૯૧માં થઇ છે. અને આ શ્રીનંદીસૂત્રના અર્થને સમજાવનારા ખાલાવખાધ વગેરે ખીજાં પણ સાધનામાંનાં કેટલાંએક લભ્ય અને મુદ્રિત પણ છે. શ્રી આચારાંગાદિ આગમારૂપી રતનની પેટીને ઉઘાડનારી બે ફૂંચીઓમાં એક ફૂંચી શ્રી નંદીસૂત્ર કહી છે, ને ખીજી ફૂંચી શ્રીઅનુપાગફારસૂત્ર કહી છે. જેમ ફૂંચી વિના પેટીને વાસેલું તાળું ઊઘઉ નહીં, ને તેમાં રહેલા પદાર્થા વપરાય નહીં, તેમ શ્રીનંદીસૂત્રના અને અનુપાગફારસૂત્રના અર્થને જણ્યા વિના દાદશાંગી-ગણિપિટકાદિનું યયાર્થ રહસ્ય જણાય જ નહિ. શ્રીનંદીસૂત્રના મૂલનું પ્રમાણ ૭૦૦ શ્લાકનું જાણવું. ર૧૨.

## શ્રીનંદીસ્ત્રના દુંક પરિચય

આ સૂત્રમાં ૯૦ ગાથા સિવાયના ખાકીના ભાગ ગદ્યમાં એટલે પંક્તિરૂપે છે. ખોજા સુત્રાની માર્ક અહીં અધ્યયનાદિ વિભાગા પાડ્યા નથી. શ્રી જિનશાસનમાં આ સૂત્ર જ્ઞાનનું નિરૂપણ કરે છે. તેથી પરમ મંગલિક ગણાય છે. માટે જ લાયક જીવાને શ્રી આચાર્યાદ પદવી દેતી વખતે મૂલ ન દીસૂત્ર સંપૂર્ણ બાલાય છે. ને બીજા યાગા-**દુહનાદિ પ્રસ**ંગે લધુ ન**ંદીસૂત્ર ખાલાય છે. આ શ્રી નંદીસૂત્રની** શરૂઆતમાં અનુક્રમ શ્રીતીથ" કર લગવંત અને શ્રીમહાવીરસ્વામી વગેરેની સ્તુતિ કરીને શ્રીસંઘને (૧) નગર, (ર) ચક્ર, (૩) રથ, (૪) ક્રમળ, (૫) ચંદ્ર, (૬) સૂર્ય (૭) સમુદ્ર, (૮) અને મેરુ પર્વાતની ઉપમાઓ દર્ધને (ઘટાવીને) સ્તુતિ કરી છે. પછી કમસર (સ્તુતિ કરવા-રૂપે) તીર્થ કરાની અને ગણુધરાની આવલિકા કહીને શ્રીજિનશાસનની સ્તવના કરી છે. પછી સ્થવિર ભગવંતાની આવલિકા જણાવીને અને શ્રુતજ્ઞાનને નમસ્કાર કરીને જ્ઞાનની અને પર્ધદાની ખીના શરૂ કરી છે. તેમાં પર્વત, મેઘ, ઘડા વગેરેનાં દર્શાતા આપી યાગ્ય પર્યદાતું ને અયોગ્ય પર્યદાતું સ્વરૂપ જણાવીને વિજ્ઞપર્યદા, અવિજ્ઞપર્યદા ચ્પને દુર્વિ'દગ્ધ પર્ધ'દાનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. પછી ક્રમસર જ્ઞાનના પાંચ **લો**દા અને મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મન:૫4°વજ્ઞાન, કેવલજ્ઞાન, આ ક્રમે પાંચ જ્ઞાનને કહેવાનાં કારણા, તથા પ્રમાણના ખે લેકા, તેમજ મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન આ બે જ્ઞાનતું પરેાક્ષપહ્યું વગેરે ભીતાએ**ા વિસ્તારથી સમજાવીને પ્રત્યક્ષ**્ણાનના ઇંદ્રિય પ્રત્યક્ષ અને નાઇદિય પ્રત્યક્ષ, એમ બે ભેઢાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી અવધિ-

शानना वर्षु नमां तेना मुण्य णे क्षेडा, अने ते हरेडना णे णे क्षेडा समळवतां क्ष्या-पशमक्षावनी सामिती डरीने ज्ञाल्युं छे हे ग्रुष्प्रत्यिक अविध्ञानना व्यु नमां अविक्षान, वगेरे ६ क्षेडा छे योम समळवुं. पछी आनुगामिक अविध्ञानना वर्षु नमां आंतगत अविक्षान अने मध्यगत अविध्ञान, नियत अविध्ञान, अनियत अविध्ञान वगेरेनी हडीडताने स्पष्ट समळवीने अनानुगामिक अविध्ञाननुं स्वर्प ज्ञाल्युं छे. पछी ज्ञान्यु ने अद्ध्या वर्षिमान-अविध्ञाननुं स्वर्प ज्ञावतां कालाहिनी सूक्ष्मता वगेरेनुं पञ्च स्वर्प ज्ञावीन कमसर अविध्ञानना हीयमान, प्रतिपाती ने अप्रतिपाती क्षेडानुं स्वर्प, अने द्रव्य-क्षेत्र-काल-कावथी अविध्ञानना वियार, तथा काछाविध, अने अक्यंतराविधनुं स्वर्प वगेरे हडीडतान विस्तारथी समळवी छे. अहीं अविध्ञाननुं वर्षु न पूर्णु थाय छे.

પછી મનઃપર્યવજ્ઞાનના વર્જુનમાં અન્તરદ્વીપા, પર્યાપ્તિ અને ચારણ મુનિઓાનું સ્વરૂપ જણાવીને તેના ભેદા, અને તેથી ( મન:પર્ય વજ્ઞાનથી ) જાણવા લાયક પદાર્થાનું સ્વરૂપ, તથા એ ક્ષુક્ષક (નાના) પ્રતરાેની બીનાને સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી કેવલજ્ઞાનના વર્જાનમાં સંયાગીતું કૈવલજ્ઞાન અને અયાગીતું કેવલજ્ઞાન તથા અનંતરસિદ્ધ અને પરંપરસિદ્ધના કેવલજ્ઞાનને જણાવતાં સત્પદ વગેરે ૮ પ્રકારે ક્ષેત્ર–કાલાદિની હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે અન તરસિદ્ધોના ભેઢા જણાવતાં સ્વયં ખુદ્ધમાં ને પ્રત્યેક્યુદ્ધમાં કઈ કઈ રીતે જુદાશ હોય છે તે અને સ્ત્રીઓ પણ માક્ષે જરૂર જઈ શકે જ છે. આ બીનાએ વિસ્તારથી સમજાવીને દિગ'બર મતનું ખંડન કયુ<sup>લ</sup> છે. પછી પર પરસિદ્ધોના કેવલગ્રાનના વર્ણનમાં એક-કાલે કેવલીને એક ઉપરાંગ હોય કે એ ( કેવલજ્ઞાન દર્શનના ) ઉપયોગ હોય? આ પ્રક્ષના ખુલાસા વિસ્તારથી કર્યો છે. અંત શ્રીતીર્થ કરદેવાના વચનનું દ્રવ્યશ્રુતપર્ણ સાભિત કરીને કેવલજ્ઞાનનું વર્ણન પૂર્ કર્યું છે. પછી મતિજ્ઞાન ને શ્રુતજ્ઞાનનું વર્ણન શરૂ કર્યું છે. અહીં અનુક્રમે મતિજ્ઞાનમાં તે શ્રતજ્ઞાનમાં જુદાશ, તથા સમ્યક્પહ્યું ને મિથ્યાપહ્યું, તેમજ અશ્રુતનિશ્રિત-મતિજ્ઞાનના ઓત્પાતિકી સુદ્ધિ વગેરે ૪ લોદાનું દેષ્ટાંતા સાથે વર્ણન વગેરે હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. શ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાનના ૪ ભેદાનું સ્વરૂપ સમજાવતાં અતુક્રમે અવગ્રહના એ ભેટા, અને વ્યંજનાવમહના ૪ ભેટા, મનતું ને આંખતું અપ્રાપ્યકારીપછાં. તેમજ પ્રાપ્યકારી ૪ ઇંદ્રિયા (કાન, બ્રાણ, સ્પરી ન્દ્રિય, જીભ)માં કાનનું પ્રાપ્યકારીપહ વિસ્તારથી સમજાવતાં 'શખ્દ એ આકાશના ગુણ નથી, પણ પૌદ્દગલિક દ્રવ્ય છે? વગરે હકીકતાને પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે ૬ અર્થાવત્રહોની ખીના અને અવગ્રહના પાંચ પર્યાય વાચક શબ્દો, તથા ઈહા અપાય ને ધારણાના ભેદા અને પર્યાય વાચક શખ્દા, તેમજ અવગહાદિના કાલ વગેરે હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી વ્યાંજનાવગ્રહનું સ્વરૂપ સમજાવતાં પ્રતિખાધક (જગાડનાર )નું ને મલ્લક (કાેડિયા)નું

દુષ્ટાંત આપ્યું છે. પછી દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવથી આભિનિષાધિક (મતિજ્ઞાન)ના લેદાતું સ્વરૂપ, તથા મિશ્ર-શબ્દાદિનું સ્વરૂપ તેમજ પર્યાયવાચક શબ્દા વગેરે પદાર્થીનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવીને શ્રુતજ્ઞાનનું વર્ણન શરૂ કર્યું છે. તેમાં શ્રુતજ્ઞાનના ક્રમસ**ર** અક્ષરશ્રુત વગેરે ૧૪ ભેદાનું સ્વરૂપ સમજાવતાં અક્ષરશ્રુત, અનક્ષરશ્રુત, સંજ્ઞીશ્રુત, અસંજ્ઞીશ્રુત આ ચાર ભેદાનું સ્વરૂપ સમજાવતાં દીવ કાલિકી સંજ્ઞા, હેતુવાદાપદેશિકી સંગા અને દર્ષ્ટિવાદાપદેશિકી સંગાતું સ્વરૂપ પણ સમજાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે સમ્યક્ર-શ્રુત અને મિથ્યાશ્રત વગેરેનું સ્વરૂપ સમજાવતાં કાલચક્રનું પણ સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. પછી ક્રમસર સાદિશ્રુત, સાંતશ્રુત, અનાદિશ્રુત, અનંતશ્રુત, ગમિકશ્રુત, અગમિકશ્રુત, આ બધા શ્રુતજ્ઞાનના ભેક વગેરેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવીને શ્રુતજ્ઞાનના આવશ્યક ઉત્કાલિકશ્રુત, કાલિકશ્રુત, પ્રકીર્ણુ કશ્રુત વગેરે ભેદા અને અંગપ્રવિષ્દશ્રુતના ૧૨ ભેદા જણાવવાના પ્રસંગ આચારાંગતું સંક્ષેપે વર્ણન કરીને સૂત્રકૃતાંગતું વર્ણન કરતાં 353 પાંખડીઓના અધાવ્ય વિચારાતું ખંડન કરીને સ્યાદ્વાદરોલીએ સાચી બીના જણાવી છે. પછી અનુક્રમે સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ, વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ (શ્રી ભગવતી સૂત્ર), જ્ઞાતા-ધર્મ કર્યાગ, ઉપાસકદરાાંગ, અ'તકદદરાાંગ, અનુત્તરાપપાતિકદશાંગ, પ્રક્ષવ્યાકરણ, વિપાક-શુત, આ આઠ અંગાનું સ્વરૂપ દૂંકામાં કહીને દબ્દિવાદનું સ્વરૂપ જણાવતાં તેના પાંચ ભેટા અને તે દરેક ભેદના પણ ભેટા, (પ્રભેટા) પહેલા ચાર પૂર્વોની વસ્તુઓ ને ચૂલિકાઓ, તથા છેલ્લા ૧૦ પૂર્વેની વસ્તુઓ, તેમજ સિદ્ધોના સ્વરાયને જણાવનારી, ને ૫૦ ગાથાના પ્રમાણવાલી શ્રીસિદ્ધપંચાશિકાતું વર્ણન વગેરે **હ**કીકતાને વિસ્તાર**થી** સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે ફ્રાદશાંગીની આરાધનાનું ને વિરાધનાનું ફલ, તથા તેનું અર્થની અપૈક્ષાએ નિત્યપર્શું ને શબ્દ રચનાની અપૈક્ષાએ અનિત્યપર્શું તથા શ્રુતના ૧૪ ભેદા વગેરેને જણાવનારી સંગ્રહ ગાથાના અર્થા, તેમજ સુદ્ધિના ૮ ગુણા વગેરે હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ શ્રીન દીસૂત્ર વગેરેના આધારે જ વિશેષાવશ્યક વગેરે શાસ્ત્રોની રચના થઇ છે. તેથી જણાય છે કે જ્ઞાનનું વિસ્તરથી સ્વરૂપ સમજાવનારા શ્રીન દીસુત્રાદિમાં આ ન દીસુત્ર પ્રધાન ગણાય છે. અહીં જ્ઞાનનું સ્વરૂપ ખહુ જ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે, તેથી તેમાંથી અને બીજા ઘણા ગ્રંથામાંથી સાર લઇને 'सम्यग्ज्ञातनुं रहस्य ' આ નામે દું કામાં જણાવું છું.

## ાા સમ્યગ્જ્ઞાનનું રહસ્યાા

नाणं पयासगं सोहओ तवो संजमो अ गुत्तिघरो ।। तिण्हंपि समाओगो, मोक्स्नो जिणसासणे भणिओ ।। १ ।।

શ્રીજૈને' કશાસન એ મન-વચન-કાયાના ત્રિવિધ તાપને શમાવે છે. અને તે

પ્રશ્ન: ઉપરના સૂત્રોમાં ક્રિયાની પહેલાં જ્ઞાન કહ્યું, તેતું શું કારણ?

ઉત્તર: જ્ઞાન હાય તા જ ક્રિયાની નિર્દોષ આરાધના થઇ શકે, આ ઇરાદાથી સ્ત્રકારે ક્રિયાની પહેલાં જ્ઞાન કહ્યું છે. જેમ ત્રિફળાં (હરડાં, એડાં, આમળાં) પાણીને સાર્ફ કરે છે, તેમ આત્મામાં રહેલાં જૂનાં કર્મોરૂપી કચરા સાર્ફ કરવાને સમર્થ હાય, તા તે એક નિયાણારહિત, વિધિને જાણીને તે પ્રમાણે કરેલી તપશ્ચર્યા જ છે. અને જે નવાં કર્મા આવે, તે કર્માને સંયમ રાકી શકે છે. આ સંયમ અને તપની સાધનાના વિધિ જ્ઞાન હારા સમજી શકાય છે. માટે શરૂઆતમાં જ્ઞાન એ પ્રકાશક છે એમ કહ્યું. આ ત્રણેની સાધનાથી મક્તિપદ પામી શકાય. અહીં જેમ જ્ઞાનને પહેલું કહ્યું એમ છએ જીવનિકાયનું સ્વરૂપ, સંયમની દુલભા વગેરે ઉત્તમ આચારને જણાવનાર શ્રી દરાવૈકાલિક સ્ત્રના ચાથા પડ્જીવનિકા નામના અધ્યયનમાં પરમપૂજ્ય આચાર્ય મહારાજ શ્રી શય લવસ્ રિ મહારાજે પણ જ્ઞાનને પહેલું કહ્યું છે તેના મુદ્દો એ છે કે ''શ્રીજૈનધર્મનું મૃલ (પાયા) દયા છે, જીવ-અજીવ વગેરેની સમજણ હાય તા જ જીવને બચાવી શકાય. નહિ તો એલું બને કે અજીવને બચાવે અને જીવને હશે, તેમજ જ્ઞાન હોય, તો જ મારું કલ્યાણ શાથી થશે? કયાં કયાં પાપનાં કારણા મારે છાડવાં જાઈએ? આ બધું જીવ જાણી શકે છે. '' તે પાઠ આ પ્રમાણે જાણવા—

## पढमं नाणं तओ वया, एवं चिद्वद सञ्वसंजए ।। ग्रम्णाणी कि काही, कि वा नाहीद छेयपावगं ॥१॥

આવી જ્ઞાનની જરૂરિયાતને ધ્યાનમાં લઇ ને બીજા અનેક બ્રંધામાં કહ્યું છે કે (૧) જ્ઞાન એ ત્રીજી આંખની જેવું છે. કારણ કે તે દ્વારા અતીન્દ્રિય પદાર્થાની પણ

<sup>1.</sup> આ સ્રિશ મહારાજના જન્મ લી સં. કડમાં, અને લી લાં. દેકમાં ર વર્ષની ઉમરે દીક્ષા, તથા લી સં હ હપમાં યુગપ્રધાન થયા. સંભવ છે કે તેમણે લી ત્ર એ હઠની વચ્ચેના કાલમાં દશવૈકાલિક બનાવ્યું હોય. અને મનક મુનિના સ્વર્ગવાસ પણ તેજ અરસામાં સંભવે છે. તથા લીર સં. ૯૮માં તેમના સ્વર્ગવાસ થયા.

ખીતા આપણે સ્પષ્ટ જાગ્રી શકીએ છીએ. તથા (૨) અલૌકિક સુરજ જેવું જ્ઞાન છે. કારણ કે જે અલ્યંતર અજ્ઞાન આપણને સંસારચક્રમાં રખડાવી રહ્યું છે, તેને જ્ઞાનથી જ દૂર કરી શકાય છે. (3) આશ્વર્યકારી ઘરેલાં જેવું જ્ઞાન છે. કારલ કે અજ્ઞાની માણુસ દેખાતાં સાના-રૂપાનાં ઘરેણાં ભલે પહેરે, પણ જેવી શાભા જ્ઞાની માણુસ જ્ઞાનના પ્રતાપે અહીં અને પરદેશમાં પામે છે તેવી શાભા ઘરેલાંને ધારલ કરનાર અજ્ઞાની પાસી શકતા નથી. (૪) હેાંશિયાર ચાર પણ ન ચારી શકે તેવા દિવ્ય ધનની જેવું જ્ઞાન છે. કારણ કે દુનિયામાં દેખાતું સોનું વગેરે ધન ચાર ચારી શકે, પણ જ્ઞાનની ચારી થઇ શકે જ નહિ. ઊલ્દું કથાનકામાં એમ સંભળાય છે કે ' संमोहने नयनयोर्न हि किंचिद्स्ति ' आ सभस्या पूरनार ગુનેગાર ચારને રાજાએ મુક્ત કર્ધા. ઉત્માગે જતા જુવાને ચારી વગેરે પાયના રસ્તેથી હઠાવી સન્માર્ગમાં પણ જ્ઞાન જ લાવી શકે છે. તથા હિંસા, ધનની મૂર્છા, વિષય વગેરેને ન સેવવા જોઇએ અને વૈરાગ્ય, સંજમ, તપ તથા દયાની સેવના કરવી જોઈએ વગેરે ખાખતની સમજણ પણ જ્ઞાનથી થઇ શકે છે. ક્યાયમાહનીય વગેરે કર્મરૂપી પર્વતને લેકવાને વજુ જેવું જ્ઞાન છે, તે મનને નિર્મલ અનાવે છે. આવા આવા અનેક વિશાલ મુદ્દાએાને ધ્યાનમાં લઇને મહાપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજી મહારાજે " पीमूषमसमुद्रोत्थं " વચના દ્વારા સા‡ જણાવ્યું છે કે '' જ્ઞાનના સંસ્કારવાળી ક્રિયા સાનાના ઘડા જેવી જાણવી. '' તથા જેમ દેડકાતું કલેવર બળીને રાખ થયું હોય, તાે તેમાંથી નવાં દેડકાં ઉપજે જ (થાય) નહિ. તેમ જ્ઞાનપૂર્વક ક્રિયાની આરાધના કરતાં જે કર્મ ખપે, તે કરી ન ખંધાય. જ્ઞાનવાળી ક્રિયા સૂર્યના પ્રકાશ જેવી અને જ્ઞાન વિનાની ક્રિયા આગિયા જીવડાના પ્રકાશ જેવી કહી છે. અતક પ્ર'શામાં આવા જ્ઞાન ગુણને ધારણ કરનાર સ'યમધારી શ્રીમુનિરાજ વગેરેની ઊધ્વાગતિ થાય એમ કહ્યું છે. આવી અનેક અપેક્ષાઓને લક્ષ્યમાં લઇ ને શ્રીન્યાયાયાર્થ વગેરે અનેક પ્રામાણિક મહાપુરુષાએ જ્ઞાનના ઉત્કર્ષને ચારિત્ર જણાવ્યું છે. તે સર્વાંશ લાંદિત જ છે. એમાં પણ ખરું રહસ્ય એ સમજવાનું છે કે જીવને જ્ઞાનની પરિપાક-દશા ( ઉત્કૃષ્ટપણું ) હોય, તે જીવ તેને જરૂર ચારિત્ર હોય. આજ ઇરાદાથી પ્રશમરતિ આદિ અનેક શાસોમાં પણ કહ્યું છે કે જ્ઞાનનું એટલે ભણ્યાનું ફેલ એ કે ' વિરતિ ગુણને મેળવવા. ' જ્યારે માહવાસનાનું તાેકાન શાંત થાય, ત્યારે સમજવું કે હવે આપણે જ્ઞાનનું કલ પાસ્યા છીએ.

વળી એ પણ જરૂર યાદ રાખવા જેવી ખીના છે કે ખરી આત્મિક શાંતિ માહરાજાને હરાવીએ તા પામીએ. કાચા પાંચા માણસા માહને ન હરાવી શકે. એ તા શૂરવીરનું કામ છે. જ્ઞાનની સહાયથી આત્મા જરૂર શૂરવીર ખને છે. ને તેથી આત્મિક શાંતિને સાધવામાં જરૂર વિજય પામે એમાં નવાઈ શી? શ્રીજ્ઞાનસારમાં ગ્રંથકાર મહારાજે મુનિરાજને ઇંલની સાથે સરખાવ્યા છે. તે આ પ્રમાણે : ઇન્દ્ર જેમ

વજુ રાખે છે તેમ મુનિ નિર્મલ જ્ઞાનરૂપી વજુને ધારણ કરીને સહજાનંદ (નિજગુણ-રમણતા) રૂપી નંદન વનમાં કીડા કરે છે. (માજમાં વિચરે છે) આવા જ્ઞાનરૂપી ખજાનાના પ્રતાપે જ અશાતાવેદનીય વગેરે કર્મીના ઉદ્દયકાલે પણ સમજી ભવ્ય છવાને લગાર પણ કરીશ કે ખેદ થતા નથી એમ તા ગીતા પણ કબ્યુલ કરે જ છે. ત્યાં (ગીતામાં) કહ્યું કે—

> ज्ञानिनोऽज्ञानिनोश्चात्र, समे प्रारब्धकर्मणी।। न क्लेशो ज्ञानिनो धैर्यात् क्लिइयत्यज्ञोऽधैर्यतः॥ १॥

તેવા જ્ઞાનવ'ત ભવ્ય જીવાને કૃતાર્થ કહ્યા છે. આ બાબતમાં જીએા સાક્ષિપાઠ —

ते धण्णा सुकयत्था, जेसि नियतत्त्रबोहरूई जाया । जे तत्त्रबोहभोई, ते पुज्जा सन्वभन्त्राणं ॥१॥

તથા એકાંત મતને માનનારાએ। પણ પાતપાતાની માન્યતા (વિચાર) પ્રમાણે જ્ઞાનને પ્રસમ્પદના કારણરૂપે તાે માને જ છે. કહ્યું છે કે—

"ऋते ज्ञानान्न मुक्तिः"

"जटो मुंडी शिखी वापि, यत्र तत्राश्रमे रतः ।। पंचविशतितत्वज्ञो, मुच्यते नात्र संशयः ।।१॥" "ज्ञानान्ति: सर्वकर्माणि, भस्मसात्कृष्तेऽर्जुन् ! ।।"

તેમ છતાં તેઓ અપેક્ષાજ્ઞાનના અભાવે એકલા જ્ઞાનથી જ મુક્તિ માને છે; એડલે ક્રિયાને સ્વીકારતા નથી. આ ભાખતમાં મહોદયશાલી શ્રીજૈનેન્દ્ર દર્શન જ્ઞાનમહિત ક્રિયાની આશંધના કરવાથી મુક્તિપદ મળે એમ કહે છે. એડલે અલગ અલગ જ્ઞાનમાં અને ક્રિયામાં પરમપદ આપવાનું દેશથી સામર્થ્ય છે, અને સંપૂર્ણ સામર્થ્ય અનમાં રહ્યું છે. આ બાબતમાં દર્શત આ છે; જેમ ગાડાને ચલાવવાનું સામર્થ્ય દરેક પૈડામાં અમુક અંશ અને બંને પૈડામાં સર્વાંશ રહેલું છે, તેમ જ્ઞાન અને ક્રિયાની બાબતમાં પણ સમજવું. તથા જ્ઞાન વગરની ક્રિયા આંધળા જેવી અને ક્રિયા વગરનું જ્ઞાન પાંગળા જેવું જાણવું. જેમ જંગલમાં દાવાનલ સળગી ઊઠ્યો હાય, આ પ્રસંગ આંધળામાં ભલેને ચાલવાની શક્તિ હાય, પણ તે જ્યાં સુધી પાંગળાને પાતાના ખભાની ઉપર ન બેસાડ, અને પાંગળો જે રસ્તો બતાવે, તે રસ્તે આંધળો ન ચાલે, ત્યાં સુધી દાવાનલના દુ:ખશી ન બચે, તેવી જ રીતે જ્ઞાન અને ક્રિયાનું (બંનેનું) આરાધન ન કરે, તેા આપણા આત્મા (હરકાઈ છવ) સંસારરૂપી દાવાનલથી બચે ખરા કે! ન જ બચે.

यत्र दुःखेन संभिन्नं, न च भ्रष्टमनन्तरम् ॥ अभिलाषापनीतः च, तज्ज्ञेयः परमः पदम् ॥१॥

<sup>1.</sup> તેઓ પરમપદની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે જણાવે છે:—

સર્વાતુયાગમય (ચારે અતુયાગની ખીનાથી ભરેલું) પંચમાંગ શ્રી ભગવતીસૂત્ર તથા દેવવાચકે ખનાવેલ શ્રીન દીસૂત્ર અને શ્રી આવશ્યક તેમજ વિશેષાવશ્યક વગેરે ઘણાંએ આગમગ્રંથામાં આવું ઉત્તમ જ્ઞાન પાંચ પ્રકારતું કહ્યું છે.

તે આ પ્રમાણે-(૧) મતિજ્ઞાન (૨) શ્રુતજ્ઞાન (૩) અવધિજ્ઞાન (૪) મન:પર્યવજ્ઞાન (પ) કેવલગ્રાન, આ ભાળતમાં યુક્તિ પણ એમજ સ્પષ્ટ જાહેર કરે છે કે જેમ દુનિયાના પ્રકાશક (૧) સૂર્ય, (૨) ચંદ્ર, (૩) ગ્રહ, (૪) નક્ષત્ર, ને (૫) તારા એમ પાચ પદાર્થો છે, તેન જ્ઞાન પણ પાંચ કહ્યાં છે. કારણ કે શ્રુતજ્ઞાનના દેષ્ટાંતે પણ જ્ઞાન પ્રકાશક જ છે. પ્રકાશ અને જ્ઞાન આ બે શબ્દામાં અર્થની અપેક્ષાએ તલભાર જુદાશ છે જ નહિ, એમ અહીં શરૂઆતમાં કહેલી "नाणं पयासयं सोहओ तवो संजमो अ गुत्तिधरो?' ( ઇત્યાદિ ) વગેરે ગાથા જ જણાવે છે. આ પાંચે જ્ઞાનનું સ્વરૂપ, દ્રંકામાં ક્રમસર આ પ્રમાણે જાણવું:- ૧ મતિજ્ઞાન " बुधि मनि च झाने " ' જાણવું ' આ અર્થમાં ' મન્ ' ધાત વર્ત છે. તેથી અર્થ એમ કરવા કે ''વિચારલું '' એનું નામ મતિ કહેવાય. અથવા જેનાથી પાંચ ઇંદ્રિયા અને મનની મદદ લઇ નિયત પદાર્થી સમજાય તે મતિજ્ઞાન કહેવાય. આતું રહસ્ય એ છે કે જેમાં શબ્દ અને અર્થની વિચારણાને અનુસરવાતું હોય તે તા શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. આનાથી મતિજ્ઞાનને જુદું પાડવાની ખાતર એમ કહ્યું છે કે શબ્દાર્થની વિચારણાવાળા જ્ઞાન સિવાયની ઇંદિય અને મનથી જે ધાગ્ય દુશમાં રહેલા પદાર્થાની બીના જાણવી, તે મતિજ્ઞાન કહેવાય. પૂજ્ય શ્રીઅનુધાગદારસત્ર તથા આ શ્રીનંદીસૂત્રમાં પણ આ જ્ઞાનને '' આભિનિષ્માધિક જ્ઞાન '' એમ કહીને ઓળખાવ્યું છે. જુઓ આ રહ્યો તે પાઠ—

" नाणं पंचित्रहं पण्णसं, तं जहा । आभिणिबोहियनाणं, सुयनाणं ओहिनाणं मणवज्अवनाणं केवलणाणं।।"
प्रश्न: आशिनिधाधिक शल्दना शा अर्थं सम्भवे। ?

ર. આ સૂત્રમાં છવાજીવ-લેશક-અલેશક-સ્વસમય-પરસમય વગેરેનું વિવિધ પ્રકારે સ્વક્ષ્ય જણાવ્યું છે, તથા બીજાં સૂત્રા કરતાં આમાં વિશિષ્ટપણું એ છે કે જ્યારે શ્રીઆચારાંગ વગેરેમાં એક અનુયાગનું વર્ણન કર્યું છે, ત્યારે આ સૂત્રમાં દ્રવ્યાનુયાગ, ગણિતાનુયાગ, ચરણકરણાનુયાગ, ધર્મ કથાનુયાગ એમ ચારે અનુયાગની ખીના કહી છે. શ્રીગીતમ મહારાજા વગેરે ગણધરાની ખીના, શ્રી અતિમુક્ત મુનિરાજ વગેરેનું નિર્મલ જીવન બહુ જ વૈરાગ્યર ગવધારે એ રીતે જણાવવા ઉપરાંત શ્રીનું ગિકાનગરીના શ્રાવકાનું અને જય'તી શ્રાવિકા વગેરેનું વર્ણન અપૂર્વ બાધ આપે એવું છે.

ર, આમાં સામાયિક, ચતુર્વિંશતિસ્તવ, વંદનક, પ્રતિક્રમણ, કાયાત્સમ, અને પ્રત્યાખ્યાન એ છ આવશ્યકાતું વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું છે.

ઉત્તર: અભિ એટલે સન્મુખપણં. તાતપર્ય એ કે જેમાં જાણવા લાયક પદાર્થ ધાગ્ય દેશમાં રહેવા જોઈએ આવી અપેક્ષા છે. તથા નિ એટલે નિયતપણં. આનુ રહસ્ય એ છે કે જે (જ્ઞાન)માં ઇદિય વગેરેની મદદ લેવી પડે છે. આવા જે પાતન્ પાતાના સ્પર્શ વગેરે વિષયને અનુસરતા બાધ તે આંભનિએાધ કહેવાય. અને તે જ આંભિનિએાધિક જ્ઞાન કહેવાય. અહીં અભિનિએાધ શબ્દથી 'ઇકણ્' પ્રત્યય જોડાઈને આંભિનિએાધિક જ્ઞાન કહેવાય. અહીં અભિનિએાધ શબ્દથી 'ઇકણ્' પ્રત્યય જોડાઈને આંભિનિએાધિક શબ્દ બન્યા. મતિજ્ઞાનના અને આંભિનિએાધિક જ્ઞાનના અર્થમાં લગાર પણ ફેર છે જ નહિ. આગળ જે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાશે, તેમાં પણ પહેલાં શબ્દ સંભળાય, ત્યાર બાદ '' ઘટવવવાસ્યો ઘટ: '' એટલે ઘટ શબ્દથી ઘટરૂપ અર્થ જાણવા, અને ઘટરૂપ અર્થ જાણવા, અને ઘટરૂપ અર્થ તે જણાવનારા ઘટ શબ્દ છે. આ પ્રમાણે જે વાસ્યવાચકભાવ નામના સંબ'ધને યાદ કરવા. આ બ'નેને (શબ્દશ્રવણ અને સંબ'ધ સ્મરણ) મતિજ્ઞાન સ્વરૂપે જાણવા. શ્રી તત્ત્વાર્થમાં આને સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન તરીકે જણાવ્યું છે. આ જ્ઞાન સસ્યગ્દિહ જીવને હાય છે.

ર. શ્રુતજ્ઞાન—શ⊍કાર્થ'ની વિચારણા કરતાં કરતાં ઇંદ્રિય અને મન દ્વારા જે બાધ થાય, તે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય. અહીં દર્શાંત એ છે કે કાેઈ એમ બાલે કે " <sub>ઘટ</sub> " ત્યા શબ્દને સામા ઊભેલા માણસે <mark>સાંભ</mark>ળયા. ત્યારભાદ સાંભળનાર શબ્દાર્થના સંખʻધ યાદ કરે છે કે ઘઢ શબ્દ ક'બુગ્રીવાદિ આકારવાળા પદાર્થ ને જણાવે છે. અહીં સુધીનું જ્ઞાન તે મતિજ્ઞાનસ્વરૂપ છે. શબ્દાર્થના સંખ'ધ યાદ કર્યા ભાદ જે ઘટરૂપ અર્થના . બાધ થયા તે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય. આમાંથી સમજવાનું એ મલે છે કે મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાનનું કારણ છે. આ શ્રુતજ્ઞાનના ખે ભેદ છે. (૧) ડવ્યશ્રુત. (૨) ભાવશ્રુત. (૧) છાપેલાં અક્ષરાે તથા જે શબ્દ ખાલાય તે દ્રવ્યશ્રુત કહેવાય. (૨) શબ્દને સાંભળનાર જીવે શબ્દ દ્વારા અર્થ'ને જાણે એ ભાવશ્રુત કહેવાય. આતું રહસ્ય એ છે કે ભાવશ્રુતતું કારણ દ્રવ્યશ્રુત છે. તથા જે અર્થ ની બાજુ લક્ષ્ય રાખીને શબ્દ બાલાય, આ અવેક્ષાએ ભાવશુતનુ<sup>.</sup> કાર્ય ક્રવ્યશ્રુત કહી શકાય. મતિજ્ઞાનની માફક આ શ્રુતજ્ઞાન પણ સમ્યવ્દબ્દિ **છવાને હોય** છે. શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કમેં ના ક્ષયાપરામથી જે થાય. તે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય. આવું શ્રુતજ્ઞાન મન વિનાના એકેન્દ્રિયાદિ જવાને હાૈય છે. કારણ કે તેમને પણ આહાર સંજ્ઞા વગેરે ચારે સંજ્ઞા હોય છે. અને આહારગ્રહણ વગેરેને અનુકૂલ જે અસ્પષ્ટ અધ્યવસાય તે સંજ્ઞા કહેવાય, આ સંજ્ઞા શ્રુતજ્ઞાન માન્યા સિવાય ન ઘટે. કર્મ ગ્રંથાદિ શાસ્ત્રોમાં આ આશયથી એકેન્દ્રિયાદિને શ્રુતજ્ઞાન કહ્યું છે.

3. અવધિ જ્ઞાન—ઇંદિય અને મનની મદદ વિના જે સાક્ષાત રૂપી પદાર્થોનું જ્ઞાન થાય તે અવધિજ્ઞાન કહેવાય. માટે જ શ્રીન દીસૂત્ર વગેરેમાં અવધિજ્ઞાનાદિ ત્રણે જ્ઞાનાને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન તરીકે આળખાવ્યા છે.

૪. મન:પર્યવજ્ઞાન-જેનાથી મનના ભાવ જાણી શકાય તે મન:પર્યવજ્ઞાન કહેવાય. આમાં મન: અને પર્યવ આ બે શબ્દના અર્થ ખાસ સમજવા જોઇ એ. મનના બે ભેદ છે. (૧) દ્રવ્યમન (૨) ભાવમન, તેમાં સંગ્રી પંચેન્દ્રિય જીવા કાયયાગની મદદથી વિચાર કરવામાં ઉપયાગી એવા મનાવર્ગ ણાનાં દ્રવ્યા (એક જાતના સુક્ષ્મ સ્કંધા) ને ગ્રહણ કરે. ત્યાર બાદ વિચાર (કરવા) લાયક પદાર્થાના વિચાર કરવામાં જોડાએલા મનાયાગની મદદથી તે ગ્રહ્યુ કરેલાં દ્રવ્યાને મનરૂપે પરિણામ પમાઉ. પછી તેના આધારે વિચારશ્રેણી પ્રવર્તે. અહીં સમજવાનું એ કે વિચાર કરવામાં મદદગાર પુદ્દગલા દ્રવ્યમન કહેવાય. અને તેવા વિચારને અહસરતા જે પરિણામ તે ભાવમન અથવા પર્યવ કહેવાય. આવા મનના પર્યવાનું જ્ઞાન જેથી થાય, તે મન:પર્યવ જ્ઞાન કહેવાય. છવ જેવા વિચાર કરે, તેવા આકાર તે પુદૂગલા (૬૦૫મન)માં પઉ છે. મન:૫૫ વજ્ઞાની મનના પશ્ચામને સાક્ષાતભાવે જાવે જાણે. અને આ ભવ્ય જીવે ''આવા (અમુક) વિચાર કર્યો '' આ વાત અનુમાનથી જાણે. મનાવર્ગણાના પુદ્દગલામાં જે આકાર પડયો હોય, તે ઉપરથી એમ વિચારે કે આ (ઘઠાદિના) આકાર ઉપરથી સાબિત થાય છે કે આણે આ જ પદાર્થ ચિંતવ્યા. આ બાબતમાં દેષ્ટાંત એ છે કે ગ્રંથને વાંચનાર માણસ તેના લેખ ઉપરથી ગ્રંથકારના આશય સમજ જાય, તેમ અહીં પણ સમજવું. એટલે મના-વર્ગ આ સિવાયના ઘટાદિ પદાર્થીને આ ચાથા જ્ઞાનથી ન જાણે, પણ અનુમાનથી જાણે. આ આખતમાં જુએ સાક્ષિપાઠ-जाणह बज्झेऽणुमाणाओ (बाह्याननुमानात् जानाति)

પ. કેવળજ્ઞાન—ખધા જ્ઞાનામાં આ જ્ઞાન શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. કારણ કે આનાથી દ્રવ્યાદિની ખધી બીના જાણી શકાય છે.

પ્રશ્ન: -- અહીં કેવલ શબ્દના અર્થ શા ?

ઉત્તર:—કૈવલ શબ્દના ૬ અર્થા થાય છે. તેમાં પહેલા અર્થ '' કેવલ એટલે એક '' એમ કરવા. કારણ કે જ્યારે તેરમા ગુણકાશે કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થાય, ત્યારે બાકીના ચાર જ્ઞાના હોતા નથી. એમ આવશ્યક નિયુધ્તિના 'નદુમ્મિ ਚ છા હમસ્થિષ નાળે' આ વચનથી કહી શકાય છે.

પ્રશ્ન:—પાતપાતાના આવરણના ક્ષચાપશમે મતિજ્ઞાન વગેરે ચારે પ્રગટે છે. હવે ક્ષચાપશમ કરતાં ચહિયાતા ક્ષય થાય, ત્યારે તા તેમની નિર્મલ સ્વરૂપે હયાતિ હોવી જ જોઈએ. જેમ ક્ષચાપશમભાવનું ચારિત્ર જયારે ચારિત્રમાહના ક્ષય થાય ત્યારે નાશ ન પામ પણ પહેલાં કરતાં વધારે નિર્મલ અને, તેમ અહીં કેવલજ્ઞાન થાય, ત્યારે તે ચારે જ્ઞાન કેમ ન હોય? કહ્યું છે કે—

आवरणदेसविगमे-काइं विष्जंति मइसुयाईणि ।। 🦠 📜 स्रावरणसञ्बविगमे-कह ताइंन हुंति जीवस्स ॥१॥

ઉત્તર:—વાદળામાં ઢંકાયેલા સૂર્યંની આડ સાદડી રહી હોય, અને તેની પાછળ ઘર વગેરે પદાગાં રહ્યા હોય. અહીં એવું અને છે કે સૂર્યનાં કિરણા વાદળમાંથી નીકળી સાઢડી વગેરે જે આડા (વચમાં) રહ્યાં છે, તેના બાકામાં પેસીને ઘરાઢિ પદાર્થોને પ્રકાશ છે. આ દર્ષ્ટાંત ચાલુ વાતમાં આ પ્રમાણે ઉતારવું. સૂર્યંની જગ્યાએ કેવલજ્ઞાન સમજવું, તથા મેઘના જેવું કેવલજ્ઞાનાવરણીય કર્મ અને સાદડી વગેરેના બાકા જેવા મિતજ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોના ક્ષ્મીપશમ સમજવા; એટલે કેવલજ્ઞાનાવરણીય કર્મથી ઢંકાયેલા કેવલજ્ઞાનના પ્રકાશ વચમાં રહેલા મિતજ્ઞાનાવરણીયાદિના ક્ષ્મીપશમ રૂપ બાકામાંથી નીકળીને જવાદિ પદાર્થોને પ્રકાશ છે. આ પ્રમાણે ક્ષ્મીપશમજન્ય પ્રકાશને અનુસારે મિતજ્ઞાન વગેરે નામ પાડ્યાં છે. આ હેલથી જેમ વાદળાં વગેરે આવરણાં (આડાશ) દૂર થયા બાદ સૂર્યના પહેલાંની જેવા અસ્પષ્ટ પ્રકાશ હોતો નથી, પણ તેથી વિલક્ષણ બીજો જ સ્પષ્ટ પ્રકાશ હોય છે. એમ જયારે કેવલજ્ઞાનાવરણીય તથા મિતજ્ઞાનાવરણીયાદિ ખસે એટલે નાશ પામે, ત્યારે પહેલાંના મિતજ્ઞાનાદિ નામને ધારણ કરનારા પ્રકાશ ન જ હોય; પરંતુ બધી રીતે સ્પષ્ટ એવા જુદા જ પ્રકાશ હોય છે. જેથી સર્વ પદાર્થોની સંપૂર્ણ બીના જણાય. આ બાબતમાં જુઓ સાક્ષિપાઠ આ પ્રમાણે છે—

कडविवरागयिकरणा-मेहंतरियस्थ जह विणेसस्स ।।
ते कडमेहावगमे, न हुंति जह तह इमाइंपि ।। १ ।।
(आना २५% अधि ७५ अधारी दीधा छै.)

આ બાબતમાં બીજા પૂજ્ય આચારે ભાગવંતા એમ કહે છે કે જ્યારે સ્ર્ લાગ, ત્યારે તેના વધુ પ્રકાશમાં નક્ષત્ર વગેરેનું તેજ સમાઈ જાય. આથી જેમ સ્ર્યાન્દ્યકાલે તેઓ હોય છતાં બિનજરૂરી ગણાય, એમ કેવલજ્ઞાનના સમયે બાકીના જ્ઞાને હોય ખરા, પણ તે બધા કેવલજ્ઞાનથી ઊતરતા દરજ્જાના છે. કારણ એ બધા જ્ઞાનનું કામ કેવલજ્ઞાન સારી રીતે બજાવી શકે છે. આ આશયથી તે વખતે મતિજ્ઞાનાદિ જ્ઞાન હોય ખરા, પણ કંઈ પણ લાભદાયી ન હોવાથી તે ગણત્રીમાં ગણાતા નથી. કહ્યું છે કે—

# अफलाणि य सूरुदए-जहेव नक्खसमाईणि ।। १।।

(ર) કેવલ શબ્દના બીજો અર્થ 'શુદ્ધ શ્યાય છે. આમ કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે કેવલજ્ઞાનાવરણીના સંપૂર્ણ (મૂલથી) ક્ષય થાય ત્યારે કેવલજ્ઞાન થાય. તેથી આવરણુરૂપી મેલ લગાર પણ રહેતા નથી, માટે તદ્દન ચાપ્પપું એવું જે જ્ઞાન તે કેવલજ્ઞાન કહેવાય.

- (3) કેવલ શબ્દના ત્રીજો અર્થ 'પૂરેપૂરું' થાય છે. બીજા જ્ઞાનાવરણીય કર્મના લયાપશમ થાય, ત્યારે શરૂઆતમાં જ્ઞાન એાછાવધતા પ્રમાણમાં થાય છે આવું કેવલ- જ્ઞાનમાં હોતું નથી. કારણ કે જ્યારે કેવલજ્ઞાનાવરણીય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થાય ત્યારે શરૂઆતમાં જ પૂરેપૂરું પ્રકઢ થાય છે. આ કારણથી કેવલજ્ઞાનના એમ પણ અર્થ થઈ શકે કે પૂરેપૂરું જ્ઞાન તે કેવલજ્ઞાન કહેવાય.
- (૪) 'અસાધારણ' એવું જે જ્ઞાન તે કેવલજ્ઞાન કહેવાય. કારણ કે આના જેવું બીજું એક પણ જ્ઞાન નથી એમ ચાથા અર્થ થઈ શકે છે.
- (પ) 'અનંત' એવું જે જ્ઞાન તે કેવલજ્ઞાન કહેવાય કારણ કે આનાથી <mark>અધા</mark> પદાર્થાની અનંતી બીના જણાય છે. અને તે સાદિ-અનન્ત કાલ સુધી રહે છે. એમ પાંચમા અર્થ જાણવા.
- (६) વ્યાઘાત વિનાતું જે જ્ઞાન તે કેવલજ્ઞાન કહેવાય. ભીંત વગેરેની પાછળ પદાર્થો રહ્યા હેાય, અથવા ઘણે છેટે લાકમાં કે અલાકમાં પદાર્થો રહ્યા હેાય, તા પણ તે બીના આ જ્ઞાનથી જણાય છે. પદાર્થાતું ઘણે છેટે રહેવું, અથવા ભીંત વગેરેની આડે (પાછળ અંતરે) રહેવું, એ વ્યાઘાત કહેવાય.

પ્રશ્ન:- પાંચ જ્ઞાનમાં પહેલું મતિજ્ઞાન પછી શ્રુતજ્ઞાન વગેરે જ્ઞાન કહ્યાં આવે৷ ક્રમ ક્રયા મુદ્દાથી રાખ્યા છે ?

ઉત્તર : મતિજ્ઞાન વગેરેમાં મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન આ બે એક સાથે કહેવા જોઈ એ કારણ કે પાંચ ભાળતા ભ'નેમાં સરખી રીતે ઘટે છે. તે આ પ્રમાણે—-

- ૧. જે મિતિજ્ઞાનના સ્વાસી હોય, તે જ શ્રુતજ્ઞાનના પણ હોય. અને શ્રુતજ્ઞાનના સ્વાસી હોય તે માંતજ્ઞાનના પણ હોય છે. એમ ભ'નેના સ્વાસી સરખા છે. એમ આ શ્રીન'દીસુત્રના जत्य महनाणीमत्यादि વચનથી કહી શકાય.
- ર. મિતજ્ઞાનની જેટલી સ્થિતિ કહી છે, તેટલી શ્રુતજ્ઞાનની પણ કહી છે. તેમાં પ્રવાહની અપેક્ષાએ બ'નેના સમય સર્વ' કાલ જાણવા. અને અપતિત એક જીવની અપેક્ષાએ કાંઇક વધારે છાસઠ સાગરાપમ જેટલા કાલ જાણવા. આ બાબતમાં શ્રી વિશેષાવશ્યકના જીઓ સાક્ષિપાઠ—

दो बारे विजयाइसु-गयस्य तिण्णाऽच्**षुए अहव** ताई ।। अइरेगं नरभवियं, नानाजीबाण सन्वद्धा ।। १ ॥ એમ ખંગેના સમય સરખા છે.

3. જેમ ઇંદિયા દ્વારા મતિજ્ઞાન થાય છે, તેમ શ્રુતજ્ઞાન પણ ઇંદિયા દ્વારા થાય છે. આ પ્રમાણે ભંનેના કારણા પણ એકસરખાં છે. ૪. જેમ મતિજ્ઞાનથી આદેશ કરીને સવ<sup>જ</sup> દ્રવ્યાદિ જણાય, એમ શ્રુતજ્ઞાનથી પણ થધા દ્રવ્ય વગેરે જણાય. આ પ્રમાણે અ'નેના વિષય સરખા છે.

પ મતિજ્ઞાન જેમ પરાક્ષ છે, એમ શ્રુતજ્ઞાન પણ તેવું જ છે. આ પ્રમાણે ખેનમાં પરાક્ષપણ રહે છે.

પ્રશ્ન : અવધિજ્ઞાન વગેરે ત્રણ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની પહેલાં મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન તેમ કહ્યાં ?

ઉત્તર : જે છવને મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન હોય, તેને જ તે પછીના અવધિ વગેરે જ્ઞાન હોય. આ મુદ્દાથી ત્રણ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની પહેલાં એ પરાક્ષજ્ઞાન કહ્યાં છે. એમ વિશેષાવશ્યકની ૮૫ મી ગાથા પણ જણાવે છે.

પ્રશ્ન : મિતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનમાં પહેલું મિતિજ્ઞાન શાથી કહ્યું ?

ઉત્તર: મતિજ્ઞાનપૂર્વ'ક શ્રુતજ્ઞાન થાય છે તે આ પ્રમાણે: પહેલા અવગ્રહાદિ-રૂપ મતિજ્ઞાન થાય, ને તે પછી શ્રુતજ્ઞાન થાય. એમ વિશેષા૦માં ૧૦૫મી ગાથામાં અને આ શ્રી ત'દીસ્ત્રની ચૂર્ણિ'માં પણ કહ્યું છે.

પ્રક્ષ : આ ખંને જ્ઞાનના સ્વામી વગેરે એક સરખાં છે, તેથી મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનમાંથી એકને માનવામાં વાંધા શા ?

ઉત્તર : જેમ અંનેનું એકપહ્યું જહ્યાવ્યું, એવી રીતે સાત કારેણાને લઇને મતિજ્ઞાનમાં અને શ્રુતજ્ઞાનમાં જીદાશ પણ જહ્યાય છે. માટે બેમાંથી એકને માનવાથી અંનેનું કામ સરે (થાય) નહિ. સાત કારેણાની બીના દુંકમાં આ પ્રમાણે જાહ્યી.

૧. ખંતેના લક્ષણ જુદા જુદા છે. જુઓ —

#### मन्यते योग्योऽर्थोऽनयेति मतिः

એટલે જેનાથી યાગ્ય અર્થ જણાય, તે મિતિજ્ઞાન કહેવાય, અને સાંભળવું અથવા શખ્દાને સાંભળવાથી જે જ્ઞાન થાય, એ શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય વગેરે.

ર. ભંનેમાંથી એક કારણ અને બીજાં કાર્ય છે. શ્રુતજ્ઞાનનું કારણ મૃતિજ્ઞાન છે. જેમ ઘટનું કારણ માટીના પિંડ છે, તેમ મૃતિજ્ઞાન કારા શ્રુતજ્ઞાન થાય છે. શાસ્ત્રો ભલેને ઘણાં સાંભળ્યાં હોય, પણ જે શાસ્ત્ર વારંવાર સંભારીએ, અને તે આબતમાં વધારે વિચારણાતકો જો કરીએ; તા તે શાસ્ત્રના વિચારા હૃદયમાં વધારે સ્પૃષ્ટ રીતે કસે છે. આથી સમજવાનું એ કે શ્રુતજ્ઞાનના પાયા મૃતિજ્ઞાન છે. મૃતિજ્ઞાન જેટલા પ્રમાણમાં વધઘટે, તે પ્રમાણે શ્રુતજ્ઞાનમાં પણ ફેરફાર જરૂર થાય. તેથી એમ સાબિત થયું કે મૃતિજ્ઞાન એ કારણ છે અને શ્રુતજ્ઞાન કાર્ય છે.

- 3. ષ્ર'તેના ભેદાની સ'ખ્યા અલગ અલગ કહી છે. મતિજ્ઞાનના ૧૮ વગેરે અને શ્રુતજ્ઞાનના ૧૪ વગેરે ભેદ છે.
- ૪. ભ'નેમાં કારણ તરીકે ઇંદ્રિએા જુદી જુદી જણાવી છે. શ્રોત્રેન્દ્રિય દ્વારા જે જ્ઞાન થાય તે શ્રુતજ્ઞાન, અને બાકીનું મતિજ્ઞાન કહેવાય. એમ વિશેષાવશ્યકની ૧૧૭મી ગાથામાં કહ્યું છે.
- પ. જેમ છાલનું દારહું ખને એમ મતિજ્ઞાનથી શ્રુતજ્ઞાન થાય માટે મતિજ્ઞાન છાલ જેવું અને શ્રુતજ્ઞાન દારડા જેવું કહેવાય
- દ. મિતિજ્ઞાન અક્ષરવાળું અને અક્ષર વિનાતું પણ હોય છે. કારણ કે નિવિધ્કલ્પ એવું અવગ્રહ્જ્ઞાન અનક્ષર કહેવાય. અને ઇહાદિતું જ્ઞાન તે અક્ષરવાળું છે માટે સાક્ષર કહેવાય. અને શ્રુતજ્ઞાન સાક્ષર (અક્ષરવાળું) જ છે. કારણ કે અક્ષર વિના શબ્દાર્થની વિચારણા કઇ રીતે થઇ શકે? એટલે ન જ થઇ શકે.
- છ. મિતજ્ઞાન મૂંગા માણસના જેવું છે, કારણ કે પાતાનું સ્વરૂપ બીજાને જણાવી શકતું નથી. અને શ્રુતજ્ઞાન એ મૂંગા જેવું ન કહેવાય. કારણ કે તે પાતાનું અને બીજા જ્ઞાનાનું સ્વરૂપ જણાવી શકે છે. એમ વિશેષાવશ્યકની ૯૭મી ગાથામાં કહ્યું છે.

પ્રશ્ન : મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનની પછી અવધિજ્ઞાન કહેવાનું શું કારણ ?

- ઉત્તર : ચાર કાર**ણાથી** મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન પછી અવધિજ્ઞાન કહ્યું છે. તે બીના દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:—
- ૧. સમ્યકત્વ ગુણથી નહિ પડેલા તે તે જ્ઞાનવંત એક જીવની અપેક્ષાએ મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાનની સ્થિતિની જેમ અવધિજ્ઞાનના પણ સાધિક ૬૬ સાગરાયમ કાલ કહ્યો છે. એમ સ્થિતિ સરખી જણાવી.
- ર. જ્યારે મિ<sup>દ</sup>યાત્વનાે ઉદ્દય **યા**ય ત્યારે જેમ મતિજ્ઞાન-મતિઅજ્ઞાનરૂપ થઇ જાય અને શ્રુતજ્ઞાન શ્રુતઅજ્ઞાનરૂપે ક્**રી જાય.** એમ અવધિજ્ઞાન વિભ'ગજ્ઞાનરૂપે પદ્દાય છે. એમ વિપર્યયની સરખામણી જણાવી.
- 3. જે પહેલાં એ જ્ઞાનના સ્વામી હોય, તે જ જીવ અવધિજ્ઞાનના પણ સ્વામી હાય છે.
- ૪. વિભ'ગજ્ઞાની દેવ વગેરે જ્યારે સમ્યગ્દર્શન ગુણને પામે ત્યારે તે જ સમયે મતિજ્ઞાન વગેરે ત્રણ જ્ઞાન તે સમ્યગ્દિષ્ઠ દેવાદિને પ્રક્ટ થાય. એમ લાભની સરખામણી જણાવી.

પ્રક્ષ : અવધિજ્ઞાનની પછી મનઃપર્ય વજ્ઞાન કહ્યું એમાં શું કારણ ?

ઉત્તર : ચાર કારણથી અવાધજ્ઞાનની પછી મન:પર્યવજ્ઞાન કહ્યું છે. તે આ પ્રમાણે—

- ૧. ખંનેના સ્વામી હવસ્થ છવ છે. જેમ અવધિજ્ઞાન હદ્મસ્થને થાય તેમ મન:પર્યવજ્ઞાન પણ તેને થાય છે.
- ર. ભ'નેમાં વિષયતું પણ સરખાપણું જણાય છે. અવધિજ્ઞાનથી રૂપી દ્રવ્યાની ખીના જણાય, એમ મન:પર્યવજ્ઞાનથી પણ રૂપી (મનાવર્ગણા) ક્રવ્યાની બીના જણાય છે.
- 3. ધાંનેમાં ભાવની સરખામણી દેખાય છે. તે આ પ્રમાણે:—જેમ અવધિજ્ઞાન ક્ષાયાપશમિક ભાવમાં વર્ત છે, તેમ મન:પર્યવજ્ઞાન પણ ક્ષાયાપશમિક ભાવમાં વર્ત છે.
- ૪. ભ'નેમાં પ્રત્યક્ષપણું રહ્યું છે, તે આ પ્રમાણે-જેમ અવધિજ્ઞાન પ્રત્યક્ષજ્ઞાન કહેવાય છે, તેમ મન:પર્યવજ્ઞાન પણ તેલું જ છે, એમ વિશેષા૦ની ૮૭મી ગાથામાં કહ્યું છે.

પ્રશ્ન : મન:પર્યવજ્ઞાન પછી કેવલજ્ઞાન કહ્યું, તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર : ત્રણ કારણથી મન:પર્ય વજ્ઞાનની પછી કેવલજ્ઞાન કહ્યું છે, તે આ પ્રમાણે:--

- ૧. મિતિજ્ઞાન વગેરે ચારે જ્ઞાન પદાર્થીની ખીના અધ્યા જિલ્લુ છે અને કેવલ-જ્ઞાન તા પૂરેપૂરી ખીના જલ્લાવે છે માટે સર્વોત્તમ કહેવાય, તેથી છેવટે બધા જ્ઞાનમાં મુક્ટ જેવું કેવલજ્ઞાન કહ્યું.
- ર. અપ્રમત્તયતિને જેમ મન:પર્યવજ્ઞાન ઉપજે, એમ કેવલજ્ઞાન પણ અપ્રમત્ત જ્વાને જ થાય. એમ ખંનેમાં અપ્રમત્તપણું રહ્યું છે.
- 3. જે ભન્ય છવ અધા જ્ઞાનાને પામવાના હાય તે છેવટે જરૂર કેવલજ્ઞાન પામે જ. આ ધરાદાથી મનઃપર્યવજ્ઞાન પછી કેવલજ્ઞાન કહ્યું છે.

આ રીતે મેં સમ્યગ્જ્ઞાનનું રહસ્ય ઘણાં સ્વપર-શાસ્ત્રોના આધારે બહુ જ દુંકામાં જણાવ્યું છે. શ્રીવિશેષાવશ્યકાદિ શાસ્ત્રોમાં તા તેનું બહુ જ વિસ્તારથી વર્ણન કયું છે. ગ્રંથ માટા થઇ જાય, તેથી મેં અહીં સંક્ષેપમાં કહ્યું છે. અહીં નંદીસ્ત્રના દુંક પરિચય પૂર્ણ થાય છે.

> ા શ્રીનંદીસ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા થયા ॥ ∰ ∰ ∰

ા શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના છવ્વીશમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા ા

S S S

#### ા સત્તાવીશમા પ્રકાશ ા

ા શ્રી અનુયાગદ્રાર સ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચયા। ॥ आर्या॥

बुच्छं परिचयलेसं, अणुओगद्दारसिद्धसुत्तस्स । । अणुओगपुरपवेसे, दारमिणं सुत्तसदृत्यो ।। २१३ ।।

जइणागममंजुसु-ग्धाडणबरकुंचियासमं सुत्तं ।। णिज्जुतिरहस्सवयं, नाणुदेसाइं पण्णत्ती ।। २१४ ।।

आयस्सयसुयखंघे, निक्खेवनिओजणं तहा कि च्चा ॥ सञ्वत्थवि निद्दिः, अणुओगो सुत्तवक्खाणं ॥ २१५॥

मेया उवस्क्रमाई, तस्स प्रमेयावि वित्थरा मणिया ।। अंगुलकालसरूबं, प्रहोबमसागराष्ट्रगयं ।। २१६ ।।

नाणगुणक्सपमाणे, पञ्चक्खणुमाणपमुहपण्णती ॥ आगमपमाणभणणे, अत्तागमपमुहभेउत्ती ॥२१७॥

गणणायरूषणाए, संखिज्जाइयसरूबपण्णवणा ।। वत्तन्त्रयाइ भावा, उवन्त्रमे वित्थरा भणिया ॥ २१८ ॥

निक्लेवे भेयतिगं, दो भेया अणुगमे य विस्थारा ।। छन्त्रीसइ दारुची, आबस्सयवण्णियाणुगमे ॥ २१९ ॥

नयदारे पडजंते, सत्तनष्ठत्ती तहेव सत्तग्हं ।। माणे तह किरियाए, अंतन्भावी विणिद्दिशे ।। २२०।।

चलइ रहो चक्केहिं, जह दोहिं तह लहंति मुत्तिसुहं।। जिणसासणया भन्दा, सिग्धं वरनाणकिरियाहिं।। २२९ ॥

#### गुरूमहहीणा सब्दे, सुत्तत्था वरगुरूण विणएहिं।। ते लब्भा पढिकणं. जद्दत्थबोहा सपरभद्दा।। २२२ ॥

શબ્દાર્થ :--હવે હું શ્રોજૈન પ્રવચન કિરણાવલીના સત્યાવીશમા પ્રકાશમાં શ્રીઅનુધાગદ્દાર સૂત્રના પરિચયને દૂંકામાં કહીશ. શ્રીગીતાર્થ આચાર્ય ભગવંત વગેરે મહાપુરુષા આજ્ઞાવિનયાદિ સદ્દગુણી શિષ્યાને શ્રીઆચારાંગાદિ સૂત્રોના અર્થીને સરલ પદ્ધતિએ સમજાવે તે અનુધાગ કહેવાય. આ જ સુદ્દાથી કહ્યું છે કે " अणुओगो वक्खाणं " એટલે સુત્રાર્થનું જે વ્યાખ્યાન તે અનુયાગ કહેવાય. તેના દ્વારાનું (સાધનાનું) વર્ણન જે સત્રમાં કર્યું. હોય તે અનુયાગદ્વાર સૂત્ર કહેવાય. જેમ એક નગર હોય, તેમાં જો જવા આવવાના અનેક માટાં નાનાં દરવાજા હોય, તા લાકા આનંદથી નગરમાં જહ શકે ને ત્યાંથી નીકળી શકે છે. તેમ અહીં અનુધાગ રૂપી નગરના (૧) ઉપક્રમ, (૨) નિક્ષેપ (૩) અનુગમ, (૪) નયરૂપ ચાર માટા દરવાજાઓ કહ્યા છે. ઉપક્રમાદિના ભેટા રૂપ નાના દરવાજાઓ કહ્યા છે. એટલે ઉપક્રમાદિ ૪ સાધનાથી અનુધાગનું યથાથ<sup>ે</sup> સ્વરૂપ જણાય છે, માટે ઉપક્રમ વગેરે ૪ સાધના અનુયાગ રૂપી નગરમાં પ્રવેશ કરવા માટે તે ઉપલક્ષણથી નીકળવા માટે દરવાજા જેવા છે. એમ ખુશીથી કહી શકાય. ૧૧૩. શ્રીઆચારાંગ સુત્રાદિરૂપ આગમ રત્નાની પૈટીને ઉ**લા**હવા માટે કુંચીના જેવું આ શ્રીઅતુયાગદ્રાર સૂત્ર છે. એટલે પૂર્વે કહેલા આગમ-મંજૂયાને ઉદ્યાડનારી બે કુંચી જેવા શ્રીન દીસૂત્ર અને અનુયાગદ્દાર સ્ત્રમાંનું આ બીજું સ્ત્ર છે. આ બે સુત્રોને બીજા પ્રંથામાં ચૂલિકાસૂત્ર તરીકે એાળખાવ્યાં છે. એટલે આ ચૂલિકાસૂત્રથી ખે સત્રોને સ્વીકારે છે. અને શ્રીભદ્રખાહુ સ્વામીએ રચેલી નિર્યું ક્તિઓના યથાર્ય ખાધને કરાવનારું આ શ્રી અતુધાગદ્વાર સૂત્ર છે. અહીં શરૂઆતમાં પાંચ જ્ઞાન રૂપ તંદીને જણાવતાં કહ્યું છે કે પાંચ જ્ઞાનામાં શ્રીશ્રતજ્ઞાન જ બીજાની પાસેથી લઇ શકાય છે ને બીજાને દર્ધ શકાય છે, માટે તેના જ ઉદ્દેશ વગેરે યાગાહલનની ક્રિયા કરા-વવાના અવસરે શિષ્યને કરાવાય છે. આ પ્રસંગે ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ અને અનુજ્ઞાનું સ્વરૂપ વગેરે ખીનાઓને પણ વિસ્તારથી સમજાવી શકાય છે. ર૧૪. પછી (૧) આવશ્યક શબ્દન (૨) શ્રુત શબ્દ, (૩) ને સ્કંધ શબ્દના નિક્ષેપાની સંપૂર્ણ ખોના જણાવીને કહ્યું છે કે આ રીતે જીવ અજીવ વગેરે તમામ શબ્દામાં નિક્ષેપાની વિચારણા કરવાથી તે તે પદાર્થાનું યથાર્થ સ્વરૂપ જણાય છે. સૂત્રના અર્થનું જે યથાર્થ સ્વરૂપે કહેવું તે અનુયાગ કહે-વાય, રશ્ય, આ અનુધાગના (૧) ઉપક્રમ, (૨) નિક્ષેપ, (૩) અનુગમ, (૪) નય આ રીતે મુખ્ય ચાર ભેંદા કહીને તે દરેકના (ઉપક્રમાદિના) પણ ભેંદા, અને ત્રણ પ્રકારના અંગુલા (આંગળ), તથા સમય, આવલિકા વગેરે કાલતું તેમજ પલ્યાપમ સાગરાપમ વગુરે કાલનું પણ સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. રાદ, તથા ઉપક્રમના કરેલા વિસ્તૃત વર્ણનમાં

જ્ઞાનગુણ-પ્રમાણનું સ્વરૂપ જણાવતાં પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન પ્રમાણનું સ્વરૂપ કહીને આગમ પ્રમાણની ખીના કહી છે. તેમાં સુત્રની ને અર્થની અપેક્ષાએ આત્મા-ગમ, અનંતરાગમ, પરંપરાગમની હકીકત પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. ર૧૭. ગણના (સંખ્યા )ની હકીકત જણાવતાં સંખ્યાતાનું, અસંખ્યાતાનું ને અનંતાનું સ્વરૂપ, તથા વક્તવ્યતાનું સ્વરૂપ તેમજ, અર્થાધિકારનું વર્ણન વગેરે બીનાએા વિસ્તારથી કહીને ઉપક્રમતું વર્ષ્યું પૂરું કર્યું છે. ર૧૮. પછી નિક્ષેપના વર્ષ્યુનમાં (૧) એક્શનિષ્પક્ષ નિશ્લેષ, (ર) નામ નિષ્પત્ન નિશ્લેષ, (૩) સુત્રાલાયક નિષ્પત્ન નિશ્લેષ, આ ત્રણ ભેદાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહીને અનુધાગના અનુગમ નામના ત્રીજા ભેદના ળે ભેદાનું સ્વરૂપ, અને આવશ્યક સુત્રમાં કહેલા ઉદ્દેશદ્વાર વગેરે ર૬ દ્વારાનું સ્વરૂપ પણ જણાવ્યું છે. ર૧૯. તથા ઉપક્રમના છેલા ભેંદ રૂપ નયના વર્ણનમાં તેના ૭ ભેંદ વગેરેતું સ્વરૂપ જણાવીને કહ્યું છે કે આ સાતે નયાના જ્ઞાનનય અને ક્રિયાનયમાં સમાવેશ (અંતર્ભાવ) થાય છે, એ યાદ રાખવું જોઈએ. ૨૨૦. જેમ રથ બે પૈડાંથી ચાલે છે, તેમ શ્રીજૈનેન્દ્ર શાસનના રસિક ભવ્ય જીવા નિર્મલ જ્ઞાનની અને ક્રિયાની સાત્ત્વિકી આરાધના પરમ ઉદ્ધાસથી કરીને જરૂર મુક્તિના અવ્યાખાધ સુખાને પામે છે. અહીં સમ્યગ્જ્ઞાનમાં સમ્યગ્દર્શનના સમાવેશ કરીને કહ્યું છે કે 'જ્ઞાન ક્રિયાથી માક્ષ મળે છે.' રર૧. તમામ સૂત્રોના અર્થા ગુરુમહારાજની યુદ્ધિને આધીન છે. એટલે સૂત્રાર્થની દારી શ્રીઆચાય ભગવ'ત વગેરે પરમ ગીતાર્થ મહાપુરુષાના હાથમાં રહી છે. કારણ કે તેઓ જ સુત્રના યથાથ રહસ્યને જાણે છે, અને ઉપદેશ છે. (તેના ઉપદેશ કરે છે) માટે તે સૂત્રાર્થી શ્રેષ્ઠ ગુરુ મહારાજના વિનય વગેરે સાચવીને અને ધાંગાઢહનાદિ વિધિન કરીને જ મેળવી (પાસી) શકાય છે. એમ સમજીને હૈ મુનિવરા! તમે તે રીને આ શ્રી અનુધાગઢાર વગેરે તમામ સુત્રોને ભણીને શ્રીગુરુ મહારાજની પ્રસન્નતાથી યથાથ° એાધ પાસીને તમારું ને બીજા ભવ્ય જવાનું (ચતુર્વિધ સંઘતું) કલ્યાણ કરજો, રરર

#### શ્રી અનુયામદાર સૂત્રના સંક્ષિપ્ત સાર

શ્રી આચારાંગાદિ સુત્રોની સાથે **બહુ જ નજીકપણે સંભ**ધ રાખનારી નિયુ<sup>©</sup>ક્તિઓ છે. શ્રીચીક પૂર્વી મહાત્માઓ જ તે નિર્યુક્તિઓની રચના કરે છે. તેમાં હાલ જે શ્રી આચારાંગ, સુત્રકૃતાંગ, ઉત્તરાધ્યયન સુત્ર, દશવૈકાલિક સુત્ર, આવશ્યક સુત્ર, વ્યવહાર સૂત્ર ને બૃહત્કલ્પ સૂત્રની નિયું ક્તિએ મળી શકે છે, તે ૭ નિયું ક્તિએ ની સાથે શ્રી-સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ, દશાશ્રુતસ્ક ધ અને ઋષિભાષિત સૂત્રની નિયુ ક્તિઓને ગણતાં ૧૦ નિયુ -ક્તિઓની રચના કરનારા ચૌદ પૂર્વી શ્રીભદ્રખાહુસ્વામી મહારાજ છે. શ્રી દેશવૈકાલિક સુત્રના ને શ્રીઉત્તરાધ્યયનસૂત્રના નિયુ<sup>ર</sup>િક્ત, ભાષ્ય ચૂર્ણિલ્અને ટીકાઓમાંનાં કેટલાંએક Jain Education International For Private & Personal Use Only

(અર્થ ના) સાધના લભ્ય ને મુદ્રિત પણ છે. આ નિયુ ક્તિએાનું રહસ્ય નિક્ષેપ-અનુગમ અને નધાના સ્વરૂપને સમજવાથી જ ભણી શકાય છે. આવા અનેક મુદ્દાઓથી તે દશ તિયું ક્તિઓમાં કહેલી નિક્ષેપ વગેરેની ગહન (સમજવામાં કઠીન ) બીનાઓને સમજવાનું અસાધારણ સાધન આ અનુયાગદ્વાર સૂત્ર છે. અહીં ઉપક્રમની બીના ખહુ જ વિસ્તારથી સમજાવીને નિક્ષેપ, અનુગમ અને નધાનું સ્વરૂપ મધ્યમ પદ્ધતિએ ( બહુ વિસ્તારથી નહિ, ને બહુ દ્વંકામાં પણ નહિ, આ રીતે) વર્ણવ્યું છે. (૧) દૂર રહેલા શાસના રહસ્યને જે નજીકમાં લાવીને દુંકામાં કહેલું એટલે શાસ્ત્રની સંપૂર્ણ બીનાને દુંકામાં પ્રસ્તાવનાદિ રૂપે જે જણાવવી તે ઉપક્રમ કહેવાય, આ રીતે ચાર અનુધાગાનું યથાથ વર્જાન કર્યું છે. આવી રીતે જે શાસ્ત્રના ઉપક્રમ જણાવ્યા હોય, તેના જ નિક્ષેપાનું વર્ષ્યન કરાય, આ મુદ્દાથી ઉપક્રમની પછી નિક્ષેપને કહ્યો છે, જેના નિક્ષેપા કહ્યા હાય, તેના જ અનુગમ થાય, ને જેના અનુગમ થયા હોય, તેમાં જ નયાના વિચારા જણાવી શકાય, આ મુદ્દાથી ઉપક્રમ, નિક્ષેપ, અનુગમ, અને નય આ ક્રમે જ ચાર અનુધાના જણાવ્યા છે. (ર) જે નામ-સ્થાપના-ક્રવ્ય અને ભાવથી પદાર્થને વિચારવા તે નિક્ષેપ કહેવાય. (3) નિક્ષેષા જણાવીને સૂત્રના અર્થની સાથે જે સંબંધ જોડવા એટલે આ સત્રના આ રીતે આ અર્થ થાય છે, એમ જે કહેવું તે અનુગમ કહેવાય. (૪) દરેક પદાર્થમાં જુદી જુદી અપેક્ષાએ અનેક ધર્મા રહે છે, છતાં તેમાંના એક ધર્મને જે સ્વીકારવા તે તય કહેવાય. સૂત્રના અર્થ ને જણાવ્યા બાદ છેવટે તથાની બીના કહે-વાય છે. આ શ્રી અનુધાગદ્વાર સુત્રમાં (૧) કાવ્યની દક્ષ્ટિએ ઉપયાગી વીરરસ વગેરે નવ રસાની હકીકત દેખાંતા સાથે દ્વંકામાં જણાવી છે. તેમજ સાત સ્વરાના વર્ણનમાં દેરેક સ્વરનાં નામ અને સ્થાન કહીને તે સ્વરને બાલનારા જવાના નામ તથા જે વાર્જિત્રમાંથી જે સ્વર નીકળે તે હકીકત, તેમજ સ્વરનાં લક્ષણા, ત્રણ ગ્રામ, સ્વ મૂર્જના, સ્વરાનાં ઉત્પત્તિસ્થાન, જાતિ ગેયના ગુણા વગેરે પદાર્થીનું વર્ણન તથા સામા-સિક, તિકૃત વગેરે પદ્દાનું પણ વર્ણન કર્યું છે. આ સુત્રની સૃર્ણિમાં સ્વરના ત્રણ ગ્રામ વગેરેના અર્થા કહીને આ બીનાતું મૂલસ્થાન પૂર્વોના ભેદ રૂપ સ્વર પ્રાણત જણાવ્યા છે. કેટલાએક વિદ્વાના માને છે કે "શ્રી આવેરક્ષિતસૂરિજીએ આ અનુર્યા-ગહાર સૂત્રની વિક્રમ સંવત ખીજા સૈકામાં રચના કરી, એમ સંભવે છે. છે આ શ્રા અનુગાગદાર સુત્રનાં અર્થ ખાધક ત્રણ સાધના છે, તેમાં (૧) શ્રી જિનદાસગણિ મહત્તરે રુરુપુ શ્લાક પ્રમાણ સૂર્ણિની રચના કરી હતી. (ર) તે સૂર્ણિના આધારે યાકિનો મહત્તરાસુનું શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે લધુ ટીકા બનાવી હતી. (તે બ'ને છપાઈ છે.) (3) ગૂર્ણિ અને હારિભદ્રીય લધુ વૃત્તિ વગેરેના આધારે મલધારી શ્રી હેમચંદ્રસૂર્રિ મહારાજે ૫૮૦૦ શ્લાક પ્રમાણ માટી ટીકા વનાવી, તે પણ છપાઈ છે.

શ્રા અનુયાગદ્વાર સ્ત્રના સંક્ષિપ્ત સાર પૂર્ણ થયા.

#### શ્રી અનુયાગદ્વાર સ્ત્રના ટુંક પરિચય

અહીં શરૂઆતમાં શ્રીમહાવીર દેવને અને શ્રી ગૌતમસ્વામી વગેરે ધર્માચાર્યોને. તથા શુતદેવતાને નમસ્કાર કરીને અનુક્રમે આવશ્યક, શુત, અને સ્કંધ શબ્દના નિક્ષેપાની બીના અને પાંચ જ્ઞાનના વર્ણ નવાળી લધુ ન દીનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે મતિજ્ઞાન. અવધિજ્ઞાન, મન:પર્યવજ્ઞાન, અને કેવલજ્ઞાન રૂપ ચાર જ્ઞાનાના ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ ને અનુજ્ઞા કરાવાતા નથી, પણ શ્રુતજ્ઞાનના જ તે ત્રણ ઉદ્દેશાદિ કરાવાય છે. આ પ્રસંગ ટીકાકારે ઉદ્દેશાદિનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે ગુરુ શિષ્યને જે શરૂઆતમાં સૂત્રને અને અર્થુન ભાણાવે એટલે ' હે શિષ્ય ! તું હવે આ સૂત્રનું અધ્યયન (અભ્યાસ) કર ' આવું જે ગુરુવચન તે ઉદ્દેશ કહેવાય. અને ' હે શિષ્ય! તે ભણેલા સૂત્રના અર્થ ને સ્થિર પરિચિત (બુલાય નહીં તેવા) કર? આવું જે ગુરુવચન, તે સમુદ્દેશ કહેવાય. તથા ' હે શિષ્ય! ખીજા સાધુઓને તે સ્થિર પરિચિત કરેલા સૂત્રના અર્થ ભણાવજે **' આવુ' જે** ગુરુતું વચન (કહેવું), તે અનુજ્ઞા કહેવાય. અને આ ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ, અનુજ્ઞા, આંગપ્રવિષ્ઠ સુત્રાનાં ને અન અપ્રવિષ્ટ સુત્રાનાં કરાવાય છે. એમ પણ કહી શકાય કે કાલિક સુત્રાના ને ઉત્કાલિક સુત્રાના અથવા આવશ્યક સુત્રના ને આવશ્યક સુત્રથી ભિન્ન સુત્રાના યાગાદહન કાલે કરાવાય છે. આ પ્રસંગ ટીકાકારે શ્રી આચાર્ય ભગવંતના ગુણાની અને નિક્ષેપાની પર્યાયવાચક શખ્દા વગેરે જણાવવા પૂર્વ ક વ્યાખ્યા તથા પર્વ દાના ભેટાનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજવ્યું છે. પછી આવશ્યક સૂત્ર આંગરૂપ નથી, પણ શ્રુતસ્ક્રંધ રૂપ અને **૬ અધ્યયનાના સમુદાયરૂપ છે, એમ કહીને ક્રમસર આવશ્યક, શ્રુત, સ્ક′ઘ અને** અધ્યયનના નિક્ષેપાઓની બીના જણાવતાં કહ્યું છે કે જ્યાં વધારે નિક્ષેપાના સંભવ ન હોય, ત્યાં પણ (તે પદાર્થમાં પણ) નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ભાવ રૂપ ચાર નિક્ષિપા-એાની ખીના જરૂર જણાવીને તે વિવક્ષિત પદાર્થનું યથાર્થ સ્વરૂપ જણાવવું જાઈએ. આ રીતે નામાદિ ૪ નિક્ષેપાના નિયમ જણાવીને નામાવશ્યક, સ્થાપનાવશ્યક, દ્રવ્યા-વશ્યક, ને ભાવાવશ્યકનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. આ પ્રસંગ નામનું લક્ષણ કહેવા-પૂર્વક જણાવ્યું છે કે જવાદિમાંના કાૈકીનું 'આવશ્યક' આવું નામ પાડીએ, તે નામાવશ્યક કહેવાય. કાષ્ક્ર કર્મ (કાષ્ઠ્ર) વગેરેમાં સદ્ભાવરૂપે કે અસદ્ભાવરૂપે દેહધારી સંસારી છવની જે સ્થાપના કરવી તે સ્થાપના છવ કહેવાય. દેહ વિનાના છવ અરૂપી છે. તેથી તેની સ્થાપના થઇ શકે નહીં માટે દેહધારી આવશ્યકક્રિયાને કરનાર જીવન સ્થાપના જીવ તરીકે જણાવ્યા છે. આ પ્રસ'ગે સ્થાપનાનું લક્ષણ અને નામમાં તથા સ્થાપનામાં ભેદ (જીદારા: ક્રેરક) જણાવ્યા છે. પછી અનુક્રમે 'આગમથી ' અને 'ના આગથથી ' દ્વ્યાવશ્યકનું સ્વરૂપ જણાવતાં દ્વય શબ્દનું લક્ષણ સમજાવ્યું છે. અને શિક્ષિત (શીખેલું આવશ્યક) વગેરે ગુણાવાલા દ્રવ્યાવશ્યકનું સ્વરૂપ વિદાધરનું દુષ્ટાંત

આપીને સમજાવ્યું છે. તથા 'નાઆગમથી ' ક્લ્યાવશ્યકના ત્રણ ભેઢા જણાવતાં (૧) શય્યાદિમાં રહેલ આવશ્યક સુત્રના અથ°ને જાણનાર છવનું જે મૃતક (છવ રહિત) શરીર તે જ્ઞ શરીર દ્રવ્યારયક કહેવાય, જેમ ઘીના ઘડામાંથી ઘી ઠલવીને ઘડા ખાલી કર્યા હૈાય, તા પણ તે દ્રવ્યથી ' લીના ઘડા ' કહી શકાય. કારણ કે પહેલાં શ્રી ભયુ<sup>લ</sup> હતું, તેમ આ મૃતક શરીરમાં રહેલાં જવે પહેલાં આવશ્યક સુત્રના અર્થ જાણ્યા હતા. (ર) જે છત્ર ભવિષ્યમાં આવશ્યક સુત્રના અર્થ જાણશે તે ભવ્યશરીર–દ્રવ્યાવશ્યક કહેવાય. જેમ ભવિષ્યમાં રાજા થનાર યુવરાજને લોકો રાજા કહે છે, તેમ અહીં પણ સમજવું. (3) તદ્વયતિરિક્ત દ્રવ્યાવશ્યકના ત્રણ ભેદાનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે ૧. રાજા–પ્રજા વગેરે લાેકા સવારે સૂર્યોદય દાતણ કરવું વગેરે અવશ્યકરણી કરે તે લૌકિક દ્રવ્યાવશ્યક કહેવાય. (૨) પરિવાજક વગેરે યક્ષાદિના મંદિરમાં ધૂપ-દીપ વગેરે અવશ્ય કરણી કરે, તે કુપ્રાવચનિક દ્રવ્યાવશ્યક કહેવાય. (3) જે મુનિ સાધુના ગુણાથી રહિત હાય ને હિંસાદિ કરીન પશ્ચાત્તાપાદિ કરે નહીં, તે ( મુનિ ) જે આવશ્યક ક્રિયા કરે, તે લાેકાત્તર-દ્રવ્યાવશ્યક કહેવાય. આ પ્રસંગે અસંવિગ્નનું દેષ્ઠાંત પણ જણાવ્યું છે. પછી આગમથી અને તા-આગમથી ભાવાવશ્યકનું સ્વરૂપ જણાવતાં ભાવનું લક્ષણ સમજાવીને કહ્યું છે કે જે જીવ આવશ્યકસ્ત્રના અર્થને જાણે ને તેની વિચારણા ઉપયાગપૂર્વક કરે તે ( છવ ) આગ-મથી ભાવાવશ્યક કહેવાય. અને નાઆગમથી ભાવાવશ્યકના (૧) લૌકિક ભાવાવશ્યક, (૨) કુપ્રાવચનિક ભાવાવશ્યક (૩) લાકોત્તરિક ભાવાવશ્યક. આ રીતે ત્રણ ક્ષેટા છે. તેમાં (૧) લાકા પાતાના ધર્મના રીવાજ મુજબ અવશ્ય કરણી ( જરૂર કરવા લાયક કાર્ય')સમજીને ઉપયોગપૂર્વ'ક સવારે મહાભારતને વાંચે ને સાંજે રામાયણને વાંચે તે લીકિક ભાવાવશ્યક કહેવાય. (૨) પરિવાજક વગેરે ઉપયોગપૂર્વ ક હામ વગેરે અવશ્ય-કરણી કરે તે કુપ્રાવચનિક-ભાવાવશ્યક કહેવાય. (૩) રત્નાની ખાણ જેવા ચતુર્વિધ સંદ્ જે ઉપયાગપૂર્વક է આવસ્યકરૂપ પ્રતિક્રમણ કરે તે લેડકાત્તરિક ભાવાવશ્યક કહેવાય. અહીં 'ता' શબ્દ ત્રણ અર્થાને જણાવે છે. તે આ પ્રમાણે-(૧) સર્વાનિષેધરૂપ અર્થ, (ર) દેશનિષેષરૂપ અર્થ, (3) મિશ્ર એટલે દેશનિષેષ સર્વાનિષેષરૂપ અર્થ, તેમાંથી અહીં ચાલુ પ્રસંગે ક્રિયારૂપ અ'શ આગમરૂપ નથી. સૂત્રના શબ્દાને બાલવારૂપ આગમ છે, તથી નાશાબ્દ મિશ્ર (દેશનિષેધરૂપ ને સર્વાનિષેધરૂપ અર્થના ) વાચક સમજવા. તથા આવશ્યક શબ્દના આવશ્યક, અવશ્યકરણીય, વિશાધિ વગેરે ૮ પર્યાયવાચક શબ્દા જાણવા. જેમ આવશ્યક શબ્દના નિક્ષેપાની ખીના કહી, તે જ પ્રમાણે શ્રુતશબ્દના ૪ નિશ્લેપાનું વર્ણન કરતાં અનુક્રમે નામશ્રત, સ્થાપનાશ્રત, અને આગમથી ને નાઆગમથી ડ્રવ્યુશ્રુતના એ લેકા, તેમાં જ્ઞ શરીર દ્રવ્યશ્રુત અને ભવ્ય શરીર દ્રવ્યશ્રુત તથા તદ્વયતિ-રિક્ત દ્રવ્યશ્રુતનું સ્વરૂપ જણાવતાં પત્રક (શાસ્ત્રના પાનાં) વગેરેની બીના અને 'સુત્ત ' રાબ્દના બીજો અર્થ 'સ્તર' કરીને અંડજ વગેરેની બીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી અતુયાગદ્રાર સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) ૬૫૧

પછી આગમથી તે તાંઆગમથી ભાવશ્રતનું વર્ષુ ન કરતાં આગમથી ભાવશ્રતનું સ્વર્ધ કહીં તો આગમથી તો તાં તાં તે છે હોં સ્વર્ધ કહીં તો આગમથી ભાવશ્રુતના ખે ભેંદોના વર્ષુ નમાં મહાભારત વગેરે લીકિક મંથા તે લીકિક દ્વયશ્રુત તરીકે જણાવ્યા છે તે શ્રીઆથારાંગાદિતે લાકોત્તર દ્વયશ્રુત તરીકે જણાવ્યા છે. છેવટે શ્રુતજ્ઞાનના પર્યાયવાયક શબ્દો કહીં તે શ્રુતના નિક્ષેપાનું વર્ષુ ત પૂર્ણ કરીતે તે જ પ્રમાણે 'સ્ક'ધ'ના નિક્ષેપા પણ જણાવ્યા છે. તેમાં કહીં છે કે નામસ્ક'ધ, સ્થાપના-સ્ક'ધની ખીના શ્રુતની માફ્ક જાણવી. આગમથી તથા તે આગમથી દ્વયત્સક'ધના વર્ષુ નમાં તદ્વયતિક્તિ દ્વયસ્ક'ધનું સ્વરૂપ સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર રૂપ ત્રણ ભેંદે સમજાવ્યું છે. આ પ્રસ'ગ તે સચિત્તાદિ ત્રિવિધ સ્ક'ધાનું અને કૃત્સન, અકૃત્સન અનેક દ્વયસ્ક'ધાનું પણ સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. પછી આગમથી તે ના આગમથી ભાવસ્ક'ધનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહ્યું છે કે જે જીવસ્ક'ધ શબ્દના અર્થ'ને જાણે, તે તે અર્થ'ને ઉપયાગપૂર્વ'ક વિચારે તે (જીવ) આગમથી ભાવસ્ક'ધ કહેવાય, તે ના આગમથી ભાવસ્ક'ધ તરીકે આ શ્રીઆવશ્યક શ્રુતસ્ક'ધને જાણવા. છેવટે સ્ક'ધ શબ્દના પર્યાયવાયક શબ્દો જણાવીને સ્ક'ધ શબ્દના નિક્ષેપાનું વર્ણન પૂર્વ કર્યું છે. પછી અનુક્રમે આવશ્યકનાં દ અધ્યયનામાં કહેલી ખીના દું કામાં જણાવી છે.

#### નામ–સ્થાપના–દ્રવ્ય અને ભાવ નિક્ષેપાનું પ્રશ્નોત્તરરૂપે સંક્ષિપ્ત વર્ણન

પ્રશ્ન : અત્યાર સુધીમાં આવશ્યકાદિ ત્રણ શબ્દામાં નામ વગેરે ચાર નિક્ષેપા <sub>ઘટાવ્યા,</sub> અને આગળ પણ ઉપક્રમના વર્ણુનમાં તે ઘટાવવાના છે, તેા કૃપા કરીને એ ચારે નિક્ષેપાની દુંકી વ્યાખ્યા સમજાવા.

ઉત્તર : જેના અસલી ચીજના પર્યાયા (સરખા અર્થ વાળા શખ્દા)થી વ્યવહાર થઇ શકે નહિ, અને જે મૂળ શખ્દના અર્થ થી બીજા અર્થ માં રહેલ હાય, અને એ જ કારણથી જે મૂલ અર્થ –િતરપેક્ષ હાય, એટલે મૂલ (મુખ્ય) અર્થ ની સાથે જેને સંખંધ ન હાય, તથા ઘણું કરીને જ્યાં સુધી (નામવાળું અથવા જેનું નામ પાડીએ તે) દ્રવ્ય રહે ત્યાં સુધી જે રહે, એવું મરજી પ્રમાણે જે સ્થાપીએ, તે નામ કહેવાય. આ બાબતમાં શ્રી વિશેષાવશ્યકના પુરાવા આ પ્રમાણે છે:—

#### पड़ जादाणि भिष्येयं - ठिअमण्णत्थे तयत्थणि रिविस्सं ।। जाद्वच्छियं च णामं, जाव दन्त्रं च पाएणं ।। १ ॥

સ્પષ્ટાર્થ: જેમ કાેઇનું "જ્ઞાન" એવું નામ પાડીએ, તે નામ-જ્ઞાન કહેવાય, એમ જેનું ઇંદ્ર નામ હાેય, તે નામેન્દ્ર કહેવાય. આ નામજ્ઞાન અથવા નામઇંદ્ર તેના પર્યાયવાયક શખ્દાથી કહી શકાતા નથી, ખરી વસ્તુસ્થિતિ એ છે કે તે તે નામવાળી

વ્યક્તિમાં રહેલા ધર્મોના તે તે ઇંદ્રાદિ નામમાં ઉપચાર કરવામાં આવે છે. આ મુદ્દાથી જેનું જે જે નામ પાડ્યું હાય, તેને તે સાંકૈતિક શબ્દથી જ બાલાવવામાં આવે છે. એટલે કાર્ય પ્રસંગે ભાલાવાય, પણ તેના પર્યાયવાચક શબ્દા દ્વારા ન ભાલાવાય. જ્ઞાનપદના સરખા અથ°વાળા (પર્યાયવાચક) શખ્દા બાધ, જ્ઞિત, પ્રકાશ વગેરે અને ઇંદ્રપદના શક, હરિ, પુરંદર વગેરે જાણવા. આ પ્રમાણે નામ એ પર્યાયવેડ અનિભિધેય કઈ રીતે કહેવાય ? આના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરી દીધા. હવે " स्थितमन्यार्थे " એટલે મૂલ શબ્દના અર્થથી બીજા અર્થમાં નામ રહે. આના સ્પષ્ટ અર્થ જાણવા જોઈ એ, તે આ પ્રમાણે : જેમાં ઉત્કૃષ્ટ એ જ્યર્ધ વગેરે ગુણા રહે. તે ઇંદ્ર કહેવાય, ઇંદ્ર પદના આ ખરા અર્થ જે તમામ દેવાના સત્તાધીશ ઉપરી હાય તેમાંજ ઘટે છે. એમ ખાલક વગેરેમાં તે અર્થ ન જ ઘટે. કારણ કે ત્યાં તા તેના સંકેત જ કરેલા છે. આઠલા વિવેચન ઉપરથી સમજવાન રહસ્ય એ મળે છે કે જે અમુક વ્યક્તિનું અમુક નામ પાડવામાં આવે છે, તેમાં કેવલ તેની ઓાળખાણ પડે એ જ મુદ્દો છે. પણ નામના જે અર્થ થતા હોય, તે તેમાં ન ઘટે. આથી ખરાખર સમજાવી દીધું કે જેમાં મૂલ (મુખ્ય) અર્થ સિવાયના બીજો અર્થ રહે એ નામ કહેવાય. એ પ્રમાણે 'તદર્થાનરપેક્ષ! આના ભાવાર્થ પણ સમજવા રહેલ છે. કારણ કે પહેલાં જે કહ્યું કે નામ એ મુખ્યાર્થથી જીદા અર્થમાં રહે, એટલે મુખ્યાર્થમાં ન રહે. જે નામ મુખ્યાર્થમાં ન રહેતું હાય, તે તેનાથી (મુખ્યાર્થથી) નિસ્પેક્ષ (સંઅ'ધ ન રાખે એવું) હોય, એમાં નવાઇ શી? આ પ્રસંગ 'જે જેના ખરા અર્થમાં ન રહે, તે તેનાથી નિરપેક્ષ હોય. " આ વાત (ન્યાય) જરૂર યાદ રાખવી. એ પ્રમાણે 'તદર્થાનરપેક્ષ' નામ ' આના સ્પષ્ટાર્થ' જણાવીને નામની બાબતમાં છેવટે જાણવા જેવી ખીતા એ છે કે ધચ્છાનુસાર (મરજમાં આવે તેમ) તે નામ પાડવામાં (રાખવામાં) આવે છે. એટલે જેમ પર્ધાયથી અનિભિધેય, અને અન્યાર્થમાં રહેલ તથા તદર્થનિરપેક્ષ જે હોય તે નામ કહેવાય, તેમ ઇચ્છાનુસાર અર્થની તરફ ધ્યાન રાખ્યા સિવાય કાઈનું હિલ્થ, હવિલ્થ વગેરે નામ પાડીએ, તે પણ નામ કહેવાય. ઘણું કરીન જ્યાં સુધી નામના આધારભૂત દ્રવ્ય રહે ત્યાં સુધી તે નામ હાય છે (રહે છે.)

પ્રશ્ન: '' ઘણું કરીને '' આમ કહેવાનું શું કારણ ?

ઉત્તર: દેવદત્ત વગેરે નામથી જે વ્યક્ત (માણસ)ને બાલાવીએ છીએ, તે કાયમ એ જ નામથી બાલાવાશ, એવા નિયમ રહેતા નથી. એમ પણ ઘણે સ્થલે દેખાય છે કે જે વ્યક્તિ હાલ અમુક નામથી આળખાતી હાય, તે કેટલાક સમય વીત્યા ખાદ અથવા ભૂતકાલમાં ખીજા નામથી આળખાય અથવા ઓળખાતી હતી, તેત્રી રીતે અનુભવસિદ્ધ એમ પણ કહી શકાય કે હાલ પણ એક જણનાં અનેક નામા પાડ્યાં હાય છે. દુકાન વગેરે સ્થલે તેનું નામ જીદું ચાલે અને પાતાના ઘર વગેરે સ્થલે

માભાપ વગેરે તેને જીદા નામથી બાલાવે. આ મુદ્દાથી ઘણું કરીને એમ કહ્યું છે. કહેવાનું રહસ્ય એ કે મેરૂ વગેરે શાધતા પદાર્થાના જે નામ શાસમાં આવે છે તે યાવદર્થિક કહેવાય. એટલે નામવાળી વસ્તુ રહે ત્યાં સુધી નામ રહે. એમ પ્રતિનિયત દેશ વગેરેની અપેક્ષાએ પણ નામ યાવત્કથિક કહી શકાય. આ બાળતમાં દાખલા એ કે જેઓ ઉત્તરકુર નામના યુગલિયાના ક્ષેત્રોમાં જ જન્મ્યા હાય, તેઓ ઉત્તરકુર્ઓ એમ કહેવાય, અને ભરતક્ષેત્રમાં જન્મેલા જવા ભારતવધી ય નામથી ઓળખાય. તથા પુસ્તકમાં અથવા કાગળ વગેરેમાં "ઇંદ્ર, જ્ઞાન " આમ અક્ષરા ગાઠવીએ, એ નામ કહેવાય, એમ પણ બીજા પ્રધામાં કહ્યું છે. એમ નામનું સ્વરૂપ જણાવી દીધું.

પ્રશ્ન : સ્થાપના નિક્ષેપમાં રહેલા સ્થાપના શબ્દના સ્પષ્ટ અર્થ સમજાવા.

ઉત્તર: શબ્દના મુખ્ય અર્થ જેમાં ન રહે, અને મૂલ વસ્તુ તરફ ખ્યાલ રાખીને જે સ્થપાય એટલે આકૃતિરૂપે કરાય, તે સ્થાપના કહેવાય એમ કૃત્રિમ સ્થાપનાનું લક્ષણ કહી શકાય. આ લક્ષણ શાધતી પ્રતિમા વગેરે શાધત સ્થાપનામાં ન ઘટી શકે. હતાં એ પણ સ્થાપના તા કહેવાય જ.

પ્રક્ષ: શાધતી સ્થાપનાનું લક્ષણ શું?

ઉત્તર: અરિહુંત વગેરે સ્વરૂપે જે કાયમ રહે તે શાધિતી સ્થાપના કહેવાય. આ લક્ષણ તમામ શાધાતા પદાર્થાની સ્થાપનામાં ઘડી શકે છે. અહીં સ્થપાય તે સ્થાપના એમ ન કહી શકાય. કારણ કે આવી શાધતી ચીજોની સ્થાપના કરનાર કાૈાઇ હાૈય જ નહિ. સ્થાપનાના બે ભેંક આ પ્રમાણે જાણવા—(૧) જે મૂલ પદાર્થની સાથે બરાબર મલતી આવે, તે સદ્ભાવ સ્થાપના કહેવાય, જેમ અત્યારે કેમેરાથી સામા માણસના ફોટા લેવાય, તે ખરાખર મળતા જ આવે, તે સદ્ભાવ સ્થાપના કહેવાય. (૨) અને જેના મૂળ પદાર્થની સાથે મેળ ન ખાય, એઠલે અંદાજથી જે આકૃતિ બનાવાય તે અસદભાવ સ્થાપના કહેવાય. આ ખાબતમાં દર્શાત એ દર્ઘ શકાય કે અક્ષ વગેરેની સ્થાપનાને સ્થાપનાચાર્ય તરીકે સ્થાપીએ, આમાં મૂળ પદાર્થ (સ્થાપેલા જે આચાર્ય ભગવંત તે )ની સાથે સ્થાપેલી સ્થાપના સરખાવીએ તા સરખામણી થઇ શકતી નથી. માટે તે અસદભાવ સ્થાપના કહેવાય. આને શ્રીઅતુધાગદ્વાર સૂત્રની મલધારી શ્રીહેમચંદ્રસરી ધરજએ બનાવેલ દીકામાં અનાકાર સ્થાપના તરીકે આળખાવી છે. આ ઉપરથી એ પણ સમજવાનું મલે છે કે સદ્ભાવ સ્થાપનાને બીજી રીતે સાકાર સ્થાપના એમ પણ કહી શકાય. આવી જે સ્થાપના થાડા કાળને માટે સ્થપાય, તે અક્ષ વગેરેની સ્થાપના ઇત્વરકાલિક (થાડા સમયવાળી) કહેવાય. અને જે કાયમ રહે તે યાવત્કચિક સ્થાપના કહેવાય. અને તેવી સ્થાપના તરીકે શ્રી ન'દીધરદ્રીપના ગ્રૈત્ય, પ્રતિમા વગેરેને ધ્યાનમાં રાખવા. આ બાબતમાં જુએા સાક્ષિપાઢ શ્રી વિશેષાવશ્યકના —

" जं पुण तयस्थसुण्णं तयभिष्पाएण तारिसागरं ॥ कीरइ य निरागारं इत्तरिमयरं व सा ठवणा ॥२६॥ यत्तु तदर्थवियुक्तं तदभिषायेण यच्च तस्करणि ॥ लेप्यादिकमें तस्थापनेति क्रियतेऽल्पकालं च ॥१॥

પ્રક્ષ: નામમાં અને સ્થાપનામાં ફરક શા ? આમ પૂછનાર ભવ્ય છવના આશય (મુદ્દો) એ છે કે '' ભાવશૂન્ય શ્રવ્યમાત્રમાં જેમ નામના વ્યવહાર કરાય છે તેમ સ્થાપનાના પણ વ્યવહાર તે જ પ્રમાણે થાય છે. આ પ્રમાણે જો નામ અને સ્થાપનામાં કાઈ પણ જાતના તફાવત ન હાય, તા ખંતેને અલગ શા માટે માનવા ? અને અલગ અલગ તે એ કહેલ છે. તેથી ભેદ તા હાવા જ જાઈ એ, તે પ્રશ્નકાર જાણતા નથી. માટે એમ પૂછે છે કે ખંતેને કથા કારણથી અલગ અલગ ગણ્યા છે?

ઉત્તર: કાલની અપેક્ષાએ બંનમાં સ્પષ્ટ રીતે ક્રેરક માલુમ પડે છે. તે આ પ્રમાણ, જે દ્રવ્યતું (આવશ્યક વગેરેતું) જે નામ પાડીએ, તે દ્રવ્ય તે (નામ)ના આધાર ગણાય, ગાવાળના છાકરા (તેના દેહ વગેરે) અથવા શિલાના જચ્ચા વગેરે જ્યાં સુધી કાયમ રહે, ત્યાં સુધી આવશ્યક, મેરૂ, જંબૃદીપ, કલિંગ, મગધ, સારેઠ વગેરે નામ રહે છે. માટે નામ એ યાવતકથિક જ (દ્રવ્ય રહે ત્યાં સુધી રહેનાર) હાય અને સ્થાપના તા ખંને રીતે સંભવી શકે છે. એટલે તે થાડા કાલને માટે (જરૂર હાય ત્યાં સુધી) પણ સ્થપાય અને કાયમ રહે એવી પણ હાય છે. થાડા સમય રહે, એવી સ્થાપનાનું દેવ્યાંત આ પ્રમાણે–હાલ જે અફ્ષાદિ પદાથ ને આવશ્યક તરીકે સ્થાપ્યા હાય, તે અમુક સમય અથવા કિયા વીત્યા ખાદ ખાસ કારણસર ઇંદ્ર તરીકે કે રાજા વગેરેના સ્વરૂપે સ્થાપવામાં આવે છે. અને કાયમ રહે એવી સ્થાપનાનું સ્વરૂપ સમજવા માટે શાધિતી પ્રતિમા વગેરેનું દેવ્યાંત સમજવું. શાધિતી સ્થાપનાનું સ્વરૂપ સમજવા માટે શાધિતી પ્રતિમા વગેરેનું દેવ્યાંત સમજવું. શાધતી સ્થાપનાને કરનાર કાઈ હાય જ નહિ, કારણ કે જો તેમ માનીએ તા શાધતપણું કહી શકાય નહિ. ત્યારે સ્થાપના નિર્ફ્ષેપની બીજી રીત હોવી જ જોઈએ. તે મેં પૂર્વે જણાવી દીધી છે. આટલા વિવેચન ઉપરથી ભવ્ય જવા હવે તા જરૂર સ્પષ્ય સમજ શકશે કે ભલેને નામ અને સ્થાપનાનો આધાર ભાવશ્ન્ય દ્રવ્ય હોય તા પણ કાલની અપેક્ષાએ બંનને અલગ માનવા જોઈએ જ.

પ્રશ્ન : જેમ સ્થાપના થાડા સમયવાળી હોય છે, તેમ નામ પણ તેલું જ મંભવી શકે છે. કારણ કે એ તા સ્પષ્ટ દેખાય છે કે એક જ વ્યક્તિ (ગાવાળના ખાલક વગેરે)ને હાલ જે નામથી આળખાવાય, તેને જ અમુક સમયે મૂલ નામ ફેરવીને અનેક નામથી ઓળખાવાય છે. તા પછી એમ કઈ રીતે કહી શકાય કે નામ એ યાવલકથિક જ હોય?

ઉત્તર : ઘણું કરીને નામ એ યાવત્કથિક હોય એમ સમજવું. અને એક જ વ્યક્તિ હયાત હોય છતાં તેને અનેક નામથી બાલાવાય એમ કાૈઇક વ્યક્તિવિશેષમાંજ તેવું ખને છે, બધાની બાબતમાં તેવું થતું નથી. આ અભિપ્રાયે તેવી બાબતની અહીં વિવક્ષા કરી નથી, એટલે આવી બીનાને એક ખાજુ શખીને નામને યાવત્કચિક કહીએ તોપણ શાસ્ત્રીય દૃષ્ટિએ લગાર પણ ગેરવ્યાજબી નથી. જેમ કાલથી તફાવત જણાવી દીધો, એ પ્રમાણે આકાર, ભાવ અને પ્રવૃત્તિ વગેરે હેતુથી પણ બંનેને જરૂર અલગ માનવા જોઇ એ તે આ પ્રમાણે-(૧) જેમ ઇંદ્ર વગેરેની પ્રતિમાને ઘરેણાં વગેરે પહેરાવાય. પડખેના ભાગમાં ઇંદ્રાણી હોય અને હાથમાં વજુ હોય. આવું જેમ પ્રતિમારૂપ સ્થાપનામાં જણાય છે. તેવું નામમાં હોતું નથી. એટલે નામેન્દ્ર વગેરેમાં તેવી સ્થિતિ દેખાતી નથી. (૨) ઇંદ્ર વગેરેની પ્રતિમા વગેરે સ્થાપનાને જોઇ ને જે ભાવ જાગે છે, તે નામ શ્રવણથી થતું નથી (૩) ઇંદ્રની મૂર્તિ વગેરેની પાસે લાકો લેટ મૂકે, તેની માનતા માને, પૂજા કરે, ઇલ્ડ કાર્ય સાધે વગેરે દેખાય છે, આવું નામેન્દ્ર વગેરેની બાળતમાં દેખાતું નથી. એ પ્રમાણે સ્થાપનાનું સ્વરૂપ જણાવી દીધું.

હવે દ્રવ્ય-નિક્ષેપાનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે—જે દ્રવ્યની સાથે રહે, તે ગુણ કહેવાય, અને કમસર બદલાય, તે પર્યાય કહેવાય. થઈ ગયેલા પર્યાયાનું અને ભવિષ્યમાં થનાર પર્યાયાનું જે કારણ હાય, તે દ્રવ્ય કહેવાય. તે દ્રવ્ય ખે પ્રકારે જાણવું. (૧) જીવવાળું દ્રવ્ય પુરુષ વગેરે કહેવાય. (૨) અને જીવ વિનાનું દ્રવ્ય (લાકકું વગેરે). જે જીવ ભૂત-કાલમાં સ્વર્ગ વગેરે સ્થલે ઇ'દ્રાદ્વરૂપે હતા, ત્યાનું આયુષ્ય પૂરું કરીને અહીં મનુષ્યાદિ સ્વરૂપે ઉપજે તેા તે જીવ અહીં (મનુષ્યાદિ ભવમાં) પણ દ્રવ્ય-ઇ'દ્ર વગેરે કહી શકાય, કારણ કે પહેલાં તેણે ઇ'દ્રસ્વરૂપ વગેરે ભાગવ્યું છે. જેમ પ્રધાન પદથી ઉતરેલ જવ પણ પ્રધાન કહેવાય, તેમ અહીં પણ સમજવું. તથા હાલ જે મનુષ્ય ઇ'દ્રનું આયુષ્ય માંધ્યું હોય, તે પણ થનારી ઇ'દ્રપદવીનું કારણ છે, માટે દ્રવ્ય-ઇ'દ્ર કહેવાય. જેમ યુવરાજને રાજા કહી શકાય, તેમ અહીં પણ સમજવું. આ ભાખતમાં જુઓ સાક્ષિપાઠ-

#### भूतस्य भाविनो वा, भावस्य कारणं तु यङ्घोके ।। तद् द्रव्यं तत्त्वज्ञे : सचेतनाचेतनं कथितम् ॥ १ ॥

હવે ભાવ (નિક્ષેપ)નું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે-તે તે વિવક્ષિત ક્રિયાના અનુભવ કરવા એ ભાવ કહેવાય, એટલે જે શખ્દના જે મુખ્ય અર્થ થતા હાય, તે અર્થવાળી વ્યક્તિમાં તે અર્થ જ્યારે દેખાય ત્યારે તે ભાવ કહેવાય. આ ભાળતમાં દાખલા એ કે જે ઇદ્ર પદને પરમ એ ધર્ય વગેરે ગુણાને ધારણ કરે તે ઇદ્ર કહેવાય, આ અર્થ જ્યારે દ્વ-લાકમાં તે સાક્ષાત ઇદ્રપણે હાય, ત્યારે તેમાં ઘટે. એટલે સ્વર્ગમાં રહેલ ઇદ્ર એ ભાવેન્દ્ર કહેવાય. કારણ કે ઇદ્રપદના અર્થ તે વખતે તેમાં ઘટે છે. જુઓ આ ભાગતમાં સાક્ષિપાડ—

> भावो विवक्तितक्रियाऽऽनुभूतियुक्तो हि वै समाख्यातः ।। सर्वज्ञीरिन्द्राविय-विहेन्दनाविक्रियानुभवात् ।। १ ।।

આ શ્લાકના અર્થ ઉપર જણાવ્યા છે.

વિશેષ ખીના વગેરે શ્રી વિશેષાવશ્યક સૂત્રથી જાણવી.

આ રીતે નામાદિ નિકોપાનું વર્ણન પદાર્થાના યથાર્થ સ્વરૂપને જણાવનાર હોાવાથી દેષ્ઠાંત તરીકે આવશ્યકાદિ ત્રણ રાષ્ટ્રાના નિક્ષેપા જણાવીને અનુધાગના ૪ ભેદામાંના પહેલા ઉપક્રમ નામના ભેરતું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. તેમાં ઉપક્રમમાં મુખ્ય બે ભેર. (૧) લીકિટાપક્રમ, (૨) શાસીય ઉપક્રમ કહ્યા છે. પછી લીકિક ઉપક્રમના ભેદમાંના તદ્રવ્ય-તિરિક્ત ક્રવ્યાપક્રમના વર્ણનમાં સચિત્તાદિ ત્રણ ભેદા અને તે દરેક ભેદમાં પરિક્રમ અને નાશની અપેક્ષાએ થતા પ્રતિલેકાદિનું વર્ણન વિસ્તારથી કહે. છે. પછી કમસર ક્ષેત્રોપક્રમ, કાલાપક્રમ, ભાવાપક્રમાદિનું પણ સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. આ રીતે લેોકિકાપક્રમની ખીના પૂર્ણ કરીને શાસ્ત્રીયાપક્રમના આનુપૂર્વી વગેરે **૬ ભેદાનું સ્વરૂપ સમ**જાવતાં પહેલાં આનુપુત્રી તું સ્વરૂપ, નય, ભંગ વગેરેના વિચારા ગાઠવીને વિસ્તારથી કહ્યું છે. તેમાં પૂર્વાનુપૂર્વી આદિનું વર્ષીન કરતાં ધર્માસ્તિકાયાદિ દુ દ્રવ્યો અનુમાનાદિ પ્રમાણાથી સાબિત કર્યાં છે. ઉત્કીત્ત નાનુપૂર્વીના વર્ણનમાં વર્તમાન ચાવીશ તીથે કરાની જે ક્રમસર સ્તવના કરવી તે ઉત્કીત્ત<sup>ર</sup>નાનુપૂવી<sup>૧</sup> કહી છે. તથા સામાચારી આનુપૂવી<sup>૧</sup>ના વર્ભાનમાં (૧) ઇચ્છા (૨) મિથ્થાકાર વગેરે દશ પ્રકારની સામાચારીનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. તેમજ ભાવાનુપૂર્વીના વર્ણનમાં ઔદયિકભાવ વગેરે દ ભાવાની બીના કહી છે. આ રીતે આનુપૂર્વી તું વર્ણન કરીને ૧૦ નામના અધિકાર શરૂ કર્યો છે. તેમાં દિનામનું સ્વરૂપ જણાવતાં એકાક્ષરવાળા નામ અને અનેકાક્ષરવાળા નામ તથા જવાજવના નામ તેમજ સામાન્ય નામનું ને વિશેષ નામનું વર્ણન દેવાદિના ભેદા જણાવવાપૂર્વક વિસ્તારથી કર્યું છે. (3) ત્રણ નામનાં વર્ણનમાં કહ્યું છે કે દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાય. અથવા પુલ્લિંગ, સ્રીલિંગ, નધુંસકલિંગ આ રીતે ત્રણ નામનું સ્વરૂપ જાણવું, ચતુનીમ ( থাৰ লাম ) भां अरागभ, ( पर्यामि ) १. दी। ५ ( तेऽत्र ), ( ३) মচুति, ( अग्नी एती ) (૪) વિકાર, ( दधि इदं-दधीदं ) દેષ્ઠાંત સાથે કહ્યા છે. (૫) પાંચ નામમાં 'પરિ ' વગેરે દર્શાતા સાથે નામિક વગેરે પાંચ પદાર્થી કહ્યા છે. (૬) ૬ નામમાં ઔદયિકાદિ ર ભાવાની બીના કહી છે. (૭) સાત નામના વર્ણનમાં સાત સ્વરાની બીના અને (૮) આઠ નામના વર્ષ્યુનમાં આઠ વિભક્તિની બીના તથા (૯) નવ નામના વર્ષ્યુનમાં નવ રસાતું સ્વરૂપ દર્શાતા સાથે કહીને (૧૦) દરા નામના વર્ણનમાં ગૌણ નામ વગેરે ૧૦ નામની હકીકત અને પ્રસંગાનુપ્રસંગે બીજી પણ ઘણી હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે. અહીં તામાપક્રમની ખીતા પૂર્ણ કરીને પ્રમાણ ઉપક્રમનું વર્ણન શરૂ કર્યું. છે. તેમાં તેના હવ્ય. ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવથી મુખ્ય ચાર ભેદા કહીને દ્રવ્યપ્રમાણના વર્ણનમાં માન-ઉત્માનાદિતું સ્વરૂપ. ક્ષેત્રપ્રમાણના વર્ણનમાં ત્રણ પ્રકારના અંગુલ અને સ્પ્ર દ'હુરામાં અવગાહનાદિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજવ્યું છે. તથા કાલપ્રમાણના વર્ણનમાં મુખ્યાદિથી માંડીને પુદ્દગલપરાવર્જ સુધીના કાલના ભેદાનું અને ઉદ્ધારાદિ ત્રણ ભેદ

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી અનુધાગદ્વારના સ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય) દ્રપછ સ્ફ્રમ-ખાદર પલ્યાપમનું ને સાગરાપમનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવતાં ર૪ દંડકના જવાનું આયુષ્ય વગેરે બીનાઓ પણ કહી છે. તેમજ ભાવપ્રમાણના વર્ણુનમાં તેના (૧) ગુણ, (૨) નય, (૩) સંખ્યા-ભાવપ્રમાણ, આ રીતે ત્રણ ભેદાનું સ્વરૂપ જણાવતાં અજવના વર્ણાદની બીના, ગુણા, અને જીવના જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર ગુણાની બીના પણ ભેદ પ્રભેદાદને કહેવાપૂર્વક વિસ્તારથી સમજવી છે. અહીં જ્ઞાનના પ્રત્યક્ષ અનુમાન ઉપમા અને આગમરૂપ ભેદા, દર્શનના ૪ ભેદા, તથા ચારિત્રના પાંચ ભેદાનું સ્વરૂપ વગેરે હઠીકતા સમજવી છે. અહીં ગુણાની બીના પૂરી કરીને નયની બીના પ્રસ્થકાદિ ત્રણ દેશતા સાથે સ્પષ્ય સમજવી છે. પછી સંખ્યાપ્રમાણના વર્ણુનમાં નામ-સંખ્યાદિનું સ્વરૂપ જણાવતાં સંખ્યાતાનું ને અસંખ્યાતાનું તથા અનંતાનું સ્વરૂપ તેના ભેદપ્રભેદાદિ જણાવવાપૂર્વક વિસ્તારથી સમજાવયું છે.

આ રીતે શાસ્ત્રીય ઉપક્રમના ત્રીજ સેંદ રૂપ પ્રમાણદ્વારનું વર્ણું પૂર્ણું કરીને ચાંચા ભેંદ રૂપ વક્તવ્યતા દ્વારનું સ્વરૂપ શરૂ કર્યું છે. તેમાં સ્વસમયવક્તવ્યતા વગેરે ત્રણ ભેંદોનું સ્વરૂપ સમજાવીને કર્યા નય તે ત્રણ ભેંદામાંથી કયા ભેંદને માને છે? આ પ્રક્ષના પણ ખુલાસા વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછી 'અર્થાધિકાર' નામના પાંચમા ભેંદના વર્ણું નમાં ક આવશ્યકામાંના દરેક આવશ્યકમાં કહેલી છીના દૂં કમાં જણાવીને શાસ્ત્રીય ઉપક્રમના છઠ્ઠા ભેંદ રૂપ સમવતાર ઉપક્રમના વર્ણું નમાં નામસમવતાર વગેરે કૃ ભેંદાદિનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. અહીં અનુયાગના પહેલા ભેંદ રૂપ ઉપક્રમનું વર્ણું ત્રપૂર્ણું થાય છે.

#### निक्षेपद्वारनुं संक्षिप्त वर्णुन

અહીં શરૂઆતમાં નિક્ષેપના (૧) ઓઘનિષ્પન્ન નિક્ષેપ, (૨) નાર્માનષ્પન્ન નિક્ષેપ, (૩) સૃત્રના આલાવાથી ખતેલા નિક્ષેપ. આ રીતે મુખ્ય ત્રણ ભેંદા કહીને ઓઘનિષ્પત્ર નિક્ષેપના વર્ષું નમાં (૧) અધ્યયન, (૨) અક્ષીલ્ય, (૩) આય, (૪) ક્ષપલ્યા, આ ચાર શબ્દોના ૪ નિક્ષેપાની બીના વિસ્તારથી વર્લું છે. પછી નામનિષ્પન્ન નિક્ષેપાના વર્લું નમાં સામાયિકમાં ૪ નિક્ષેપા ઘઢાવીને કહ્યું છે કે જ્યારે સૃત્રને કહેવાના અવસર આવે, ત્યારે તેના દરેક પદના નિક્ષેપાનું જે વર્લું ન કરવું તે સૃત્રાલાપકનિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહેવાય. આ તમામ બીનાઓ અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે. અહીં અનુપાગના બીજા ભેંદરૂપ નિક્ષેપનું વર્લું પૂર્લું થાય છે.

#### અનુગમનું સંક્ષિપ્ત વ**ણ**ેન

સૂત્રના અર્થ ની સાથે જે અનુગમ કરવા એટલે સંખંધ જોડવા, તે અનુગમ કહેવાય. તેના નિક્ષેપ, નિયું ક્તિ, અનુગમ વગેરે મુખ્ય ત્રણ ભેદામાંના પહેલા ભેદના વર્ણુ તમાં કહ્યું છે કે પહેલાં જે સામાયિક વગેર પદ્દાનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાવવા માટે તે દરેક પદના નિક્ષેપાની બીના કહી છે, તે નિક્ષેપનિયું ક્તિ અનુગમ કહેવાય. અને જે સૂત્રનું વ્યાખ્યાન કરવાનું હોય, તેમાં જે ઉદ્દેશ, નિદ્દે શ વગેરે રફ દ્વારાના સ્વરૂપને જણાવવું તે ઉપાદ્દ્યાતનિયું ક્તિ-અનુગમ કહેવાય. આ રફ દ્વારાનું વિસ્તારથી વર્ણન શ્રી આવશ્યકસ્ત્રની માટી ટીકાદિમાં કર્યું છે. તેમાંથી લઈને ટીકાકાર મલધારી શ્રી હેમચંદ્ર સ્તિ મહારાજે સામાયિકમાં રફ દ્વારા ઘટાવીને ઉપાદ્ધાતનિયું ક્તિ અનુગમનું સ્વરૂપ બહુજ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. તથા સ્ત્રાનુગમના અવસરે જે સ્ત્રના દરેક પદાની વિસ્તારથી વ્યાખ્યા (વિવરણ, સ્પષ્ટીકરણ) કરવી તે સ્ત્રસ્પર્શિકનિયું ક્તિ અનુગમ કહેવાય. આ પ્રસંગ સ્ત્રના બત્રીશ દાષાનું અને ૮ ગુણાનું વર્ણન કરીને કહ્યું છે કે જેમાં બત્રીસ દાષા ન હોય, તે સ્ત્ર કહેવાય. અનુયાગના ત્રીજ સ્લેદરૂપ અનુગમનું વર્ણન પૂર્ણ થાય છે.

આ નૈગમાદિ ૭ તથાના અંતર્ભાવ (સમાવેશ) જ્ઞાનનય અને ક્રિયાનયમાં, અથવા દ્રવ્યાસ્તિકનય અને પર્યાયાસ્તિકનયમાં થાય છે.

અવિચ્છન્ન પ્રભાવશાલિ ત્રિકાલાષ્યાધિત શ્રી જૈનેન્દ્રશાસનની અવિચ્છિન્ત

<sup>ા</sup> અનુયાગના ચાથા બેંદ ૭ નયના સંક્ષિપ્ત પરિચયા

<sup>(</sup>૧) નૈંગમનય, (૨) સંત્રહનય, (૩) વ્યવહારનય, (૪) ઋજુસ્ત્રનય, (૫) શબ્દ-નય, (૬) સમભિર્દ્ધનય, (૭) એવંભૂતનય. આ સાત નધા જાણવા.

૧. નૈગમનય-પદાર્થના સામાન્ય ધર્મોને અને વિશેષ ધર્મોને સ્વીકારે છે. ર. સંગ્રહનય-પદાર્થના સામાન્ય ધર્મને જ સ્વીકારે છે. જેમ જગત સત્ એટલે જગત પદાર્થ વિદ્યમાન છે. ૩. વ્યવહાસનય-લોક રૃઠ વિશેષ ધર્મવાળા પદાર્થને સ્વીકારે છે. ૪. ઋજુસ્ત્રનય-વર્તમાન (ચાલુ) કાલમાં જ થયેલી ખીનાને માને છે. એટલે ભૂત-ભવિષ્ય કાલની હકીકતને માનતો નથી. પ. શખ્કનય-કાલ, લિંગ, વચન વગેરેના ભેદથી પદાર્થોને જીદા માને છે. જેમ કે દેવ:, દેવો દેવા:. ૬. સમિલાર્ઠનય-વ્યુત્પત્તિના ભેદથી પદાર્થને ભિન્ન ભિન્ન માને છે, જેમ કે- इच्चादिन्द्र ≔એ ધર્યને ભાગવતા હાવાથી ઇંદ્ર કહેવાય વગેરે. આ નય ઇંદ્ર વાચક તમામ શખ્દાને (શખ્દાના અર્થને) અલગ અલગ માને છે. છે. એવ ભૂતનય-વર્તમાન (ચાલુ) ક્રિયા વિશિષ્ટ પદાર્થને જ સ્વીકારે છે. જેમ કે-જે વખતે ઘટ પાણી લાવવાની ક્રિયામાં મદદગાર હોય, એટલે 'ઘટતે' ફૃતિ ઘટ:= જે દ્વારા જલાહરણાંદ ક્રિયા થાય, તે ઘટ કહેવાય. પણ ક્રિયારહિત કાલમાં એટલે જયારે ઘટ દ્વારા જલાહરણ (પાણીનું લાવવું, ખેંચવું) વગેરે ન થતું હોય, ત્યારે તે ઘટ ન કહેવાય. એમ ખીજા પદાર્થામાં પણ સમજી લેવું. અહીં સમિલિરૂઠ નયમાં ક્રિયા કરે અગર ન કરે, પણ શખ્દમાં વ્યુત્પત્તિ-અર્થ ઘટવા જોઈએ, આ મુદ્દો છે. ને એવ'ભૂત નયમાં ચાલુ ક્રિયાની મુખ્યતા છે.

श्री જૈન પ્રવચન કિરણાવલી (શ્રી અનુધાગદ્વાર સૂત્રના સંક્ષિપ્ત પશ્ચિય) ६૫૯ પ્રણાલિકા એ છે કે-' ज्ञानिक्रियाभ्यां मोक्ष' એટલે નિર્મલ જ્ઞાન ક્રિયાની અથવા સમ્યગ્ દર્શનાદિ ત્રણ પદાર્થીની સસુદિત આરાધના કરવાથી માક્ષના અવ્યાભાધ સુખા જરૂર મળે છે. આ બાળતમાં મેં પહેલાં ચક અને સ્થનું તથા ત્રિક્લાનું દેષ્ટાંત વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. અહીં નધાનું દ્વંક વર્ષ્યુન પૂર્ણ થાય છે.

આ રીતે ઉપક્રમાદિ ૪ બેદાનું સંક્ષિપ્ત વર્ણુન પૂર્ણ થતાં શ્રી અનુયાગદ્વાર સૂત્રના પણ ટુંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

ા શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના સત્તાવીશમા પ્રકાશ પૂર્ણ થયા ॥ फ फ फ

ા શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના ચાથા વિભાગ પૂર્ણ થયા ા

**y y y** 

ाइति त्योगच्छ। धिपित शासनसम्राट्सूरिचक्रचक्रवित्त-जगद्गुरु-परमोपकारि शिरोमणि
मदीयात्मोद्धारक पूज्यपादाचार्य श्रीविजयनेमिसूरीश्वर चरणिकंकर विनेथाणुशास्त्रविशारव कविदिवाकर-प्राकृत-संस्कृत-गौजंरी-भाषाबद्ध त्रिचत्वारिंशदुसरशतग्रंबादि विधायकाचार्य श्रीविजपश्चसूरीश्वर विरिचत स्वोपन्न स्पष्टार्थादिसमेत श्री जैन प्रवचन भानु किरणावली नाम प्राकृतग्रंबस्य मूलसूत्र
चतुष्ट्य-श्रीनंदीसूत्रानुयोगद्धारस्त्रद्धयात्मक-खूलिकासूत्रद्वयसार
संक्षिप्तपरिचवादिवर्णनात्मकश्चतुर्थी विभागः ।।

### ॥ चतुर्थो विभागः समाप्तः ॥

## શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીનો પાંચમો વિભાગ

## ા ૬ અદ્ભાવીશમા પ્રકાશ ા

ાા છેદ સૂત્રનાે સાંક્ષિપ્ત પરિચયાા

।। आर्था ।।

अह बुच्छं संसेवा, छेयाभिहसुत्तछक्कपरिचयणं।।
पढमं निसीहसुत्तं, महानिसीहं तहा बिइयं।। २२३।।
तह्य दसासुयखंधो, बिहकप्पो पंचकप्पववहारा।।
छेया इय सुत्ताई, दुवगरिसो छेयसहत्थो।। २२४॥
अवगरि सिवाइ परिचामा परिणामी य जाइ विज्जित ।।
परिणामीणं ताई, बुत्ताई हेयसुत्ताई ।। २२५॥
वत्थाइ य बिहुता, द्सियचरणाइ सोहिकरणाई।।
गणहरकयाइ तिण्णि, सेसिकई भद्दबाहूणं ।। २२६॥

पद्मक्खाणपवाए, तइये वस्थुम्मि सोहिपण्यती ।। तब्बिच्छेए ववहा-राइकिई भइबाहूणं ।। २२७ ।।

सिरि छेयसुत्तमज्झे, जाया सिरिपंचकप्पविच्छेए ॥ तह जीर्यकप्पगणगा, अण्णमए कप्पववहारा॥ २२८॥

वीसुदेसा भणिया, पिछ्छताई निसीहसुत्तिम ॥ सिरिभइबाहुरयणा, बुत्तिमणं पंचकष्यम्म ॥ २२९॥

अज्झयणछक्कचूला, महानिसीहे णिसल्लभावाई ॥ उवहाणत्थवसंगा, गच्छायाराइपिच्छत्ता ॥ २३०॥

```
रज्जूपमुहा अंते, सुसढचरिसं वसासुयक्लंधे
अञ्झयणदसादसगं, असमाहिद्वाणसबलाई ।। २३१ ।।
उद्देसपछक्कगयं, बिहक्षपे कप्यमेवछक्कं च ॥
साहगबाहगबत्ता, पायच्छित्रोवओगाई
                                       ॥ २३२ ॥
वबहारे दस भणिया, उद्देशा समणविविहववहारा ।।
अज्ञावणपरिआया, विच्छिण्णं पंचकष्पसुयं ॥ २३३ ॥
दस पच्छित्तुवएसो, जियकप्पे छेयसुत्तसंखेवो
पणयालीसागमियं, पुण्णं संवित्तवृत्तेतं ॥ २३४ ॥
                ।। पसत्थी ।।
पहुवीरसोहमाइ-वकमा विजयहीरसेनदेवगुरू
सीहो पंडियसच्चो, कप्यूरखमाजिणुत्तमया ॥ २३५ ॥
गणियोम्मरूवकित्ती, कत्थ्रविणेयसिद्धमणिवृद्धी ।।
सिरिबृद्धिविजयसीसा, जाया गुरुनेमिसुरीसा ॥ २३६ ॥
तवगच्छगयणविणयर-गुरुवरसिरिनेमिस्रिसीसेणं ॥
बिण्णतेणं विणया,-रायनयरजद्दणसंघेणं ॥ २३७॥
पाइयसक्कयगुज्जर-गंथाइविहायगेण गुणमइणा ।।
पडमेणायरिएणं, चडित्रहसंघोवयारट्टं ॥ २३८॥
कावागासनहिक्ख-प्यमिए वरिसे य विक्कमे सहए ।।
गोधमकेवलदियहे, जइणखरी-रायनयरम्मि ॥ २३९॥
जद्दणपावयणकिरणा-वली प्वणीया जहासुयं सुयया ।।
जं विवरीयं भणियं, तमहं खामेमि सुहभावा !! २४० !!
सिरिवीरसासणंतं, विजयउ एसा पवाइया विहिना ॥
निसुया साहियजदणा-गमिकरिया होंतु सिद्धिरया 🕕 २४१ ॥
       महत्वसाया, संसाहियसव्बसुत्तजोगेण
सञ्बागमविण्णाणं,
                  हिट्टेण मए
                               समुबलद्धं ।। २४२ ॥
```

ते मज्ज गुरू विजयो-दयसूरी होंतु छद्धसिद्धिसुहा ।। साहिज्जगरा वन्ते, भवे भवे लद्धिणधम्मा ।। २४३ ।। धण्णोऽहं कयपुण्णो, जयंतु सन्बिट्टदेवसुयदेवी ।। जिणसासण तिहुयणे, विजय उसन्वे हवंतु सुही ।। २४४ ।।

શાળ્દાર્થ :—હવે શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલીના અફાવીશમા પ્રકાશમાં ૬ છેદ સૂત્રોના સંક્ષિપ્ત પરિચયને કહીશ. ૬ છેદસૂત્રો છે, તેનાં નામ આ પ્રમાણે જાણવાં-(૧) શ્રીનિશીથસત્ર, (ર) શ્રીમહાનિશીધસ્ત્ર, (૩) દશાશ્રુતસ્ક ધ, (૪) શ્રીબહુત્કલ્પસ્ત્ર, (૫) શ્રીપંચકલ્પસૂત્ર, (૬) શ્રીવ્યવહારસૂત્ર. આ ૬ છેદસૂત્રોમાં જ્યાં સુધી '' ૫ ચકલ્પસૂત્ર '' હયાત હતું, ત્યાં સુધી તે છેદસૂત્રોમાં ગણાતું હતું, પણ તેના વિચ્છેદ થયા પછી તેને સ્થાને શ્રીજીતકલ્પસૂત્રની ગણના કરીને છેદાની દ સંખ્યા કહી છે. તથા પંચકલ્પના સ્થાને જીતકલ્પને ગણવાનું બીજું કારણ અન્યત્ર આ રીતે જણાવ્યું છે–કેઠલાએક ગીતાર્થાનું એમ માનવું છે કે પંચકલ્ય એ બૃહત્કલ્ય ભાષ્યના ભાગ છે. છતાં જેમ આવશ્યક સૂત્રથી અલગ એાઘનિયું ક્તિને, દરાવૈકાલિક સૂત્રથી અલગ પિંડનિયું ક્તિને ગણી છે, તેમ ' પંચ કલ્પ 'ને અલગ ગણ્યું હોય એમ સંભવ છે. આ આખતમાં શ્રી-વિચારસાર પ્રકરણની ઉપરની ગાથાને અને શ્રીજિનપ્રભસ્રરિકૃત શ્રીસિદ્ધાંતાગમ સ્તવના ૩૬મા <sup>શ્</sup>લાકને જેતાં જણાય છે કે અમુક કાલ (તેની હવાતિ) સુધી આ શ્રીપંચ-કલ્પસૂત્રની ગણના છેદસૂત્રોમાં થતી હતી. ને તેમાં પાંચ પ્રકારે કલ્પનું વર્ણન કર્યું હતું, તેથી તે વથાથ પંચકલ્પ નામે આળખાતું હતું, એટલે જેમાં કલ્પના ૬, ૭, ૧૦, ૨૦, ને ૪૨ લેકેલું વર્ણું ન વિસ્તારથી કર્યું હતું, તે 'પંચકલ્પ' કહેવાય. એમ આની વ્યાખ્યા સ'ભવે છે. આ પ'ચકલ્પનાં વિચ્**છેક થ**યા બાદ તેના સ્થાને જિતકલ્પ-સૂત્રને ગણવાનું કારણ એ પણ સંભવે છે કે અહીં (શ્રી જિતકલ્પમાં) કરા પ્રકારના પ્રાથિત વગેરેતું વર્ણન કર્યું છે.

હવે છેદસ્ત્રના શબ્દાર્થ જણાવું જું—જેમ આ ઔદારિક શરીરના કાંઈ ભાગ રાગાદિ કારણથી સડી ગયા હાય, તા બાકીના શરીરને બચાવવાની ખાતર દાકતરી પદ્ધતિથી સડી ગયેલા ભાગને કાપીને દૂર કરાય છે. તેમ નિર્મલ ચારિત્ર રૂપી શરીરના દૂધિત ભાગના છેદ કરીને બાકીના ચારિત્રરૂપી શરીરને સાચવવાના વિવિધ પ્રકારના (જુદી જુદી જાતના) ઉપાયા જે સૂત્રોમાં કહ્યા હાય, તે છેદસ્ત્રો કહેવાય. એના રચનારા શ્રીગણધરાદિ વિશિષ્ય જ્ઞાની મહાપુરુષા હોવાથી ' છેદસ્ત્રોમાં ' છેદ શબ્દની સાથે સત્ર શબ્દની પ્રેયત્ર શબ્દની પ્રેયત્ર શબ્દની પ્રેયત્ર શબ્દની પ્રેયત્ર શબ્દની પ્રેયત્ર શબ્દની પ્રેયત્ર શબ્દની કરી છે. કયાં કયાં શાસ્ત્રોને સ્ત્ર તરીકે માનવાં? આ પ્રશ્નોનો જવાભ દેવામાં શ્રીદ્રોણાચાર્ય કૃત શ્રીઓઘર્નિયું ક્તિની ઠીકા વગેરે ઘણા શ્રાંથામાં સ્પષ્ય જણાવ્યું છે કે—અર્થથી જેના પ્રણેતા (કહેનાર) શ્રીલીર્થ કરો હોય ને સ્ત્રથી

જેના રચનારા ગણધરા, પ્રત્યેક્યુદ્ધો, ચીકપૂરી કે દશપૂર્વી જણાવ્યા હાય, તે સૂત્ર કહેવાય. આ રીતે છેદસુત્રની કહેલી વ્યાખ્યાનું રહસ્ય એ છે કે પ્રમાદાદિ કારણામાંના કાઈ પણ કારણથી નિર્મલ જ્ઞાનદર્શન–ચારિત્રમાંના કાેઈ પણ ગુણ દેશથી કે સર્વથી દૂષિત થયા હાેય, તા તે દાષની શુદ્ધિ કર્ધ રીતે કરીને ચારિત્રાદિ ગુણાની રક્ષા કરવી ? આવા અનેક પ્રશ્નાના સ્પષ્ટ ખુલાસા વગેરે હકીકતા આ છેદસુત્રોમાં જણાવી છે. આ છેદસુત્રની વ્યાપ્યા અન્યત્ર (બીજા ગ્રંથામાં) આ રીતે પણ જણાવી છે. શ્રીપંચકલ્પસૂત્રના ભાષ્યમાં (૧) પરિણામી શિષ્યા, (૨) અપરિણામી શિષ્યા, (૩) અતિપરિણામી શિષ્યા, આ રીતે શિષ્યના ત્રણ લેકા કહ્યા છે. તેમાં જેઓ એકાંતે ઉત્સર્ગમાર્ગને જ વ્યાજબી માને, તે શિષ્યા અતિપરિષ્ણામી કહેવાય. જેઓ એકાંતે અપવાદ માર્ગ ને જ વ્યાજળી માને, ને ગીતાર્થાદિ ગુણાના ધારક ગુરુની આગા વિના ને ખાસ અગત્યના કારણ સિવાય પણ અપવાદ માર્ગ ને જ સેવ્યા કરે તે શિષ્યા અપરિણામી કહેવાય. આ ભ'ને પ્રકારના શિષ્યાના છેદ કરીને એટલે તેઓને છેદસ્ત્રા ભણાવાય જ નહિ, એમ માનીને જે સ્ત્રા ફક્ત વ્યવહારાદિ સૂત્રમાં કહેલા દીક્ષાપર્યાયાદિથી લાયક ગણાતા પરિણામી શિષ્યાને જ ભણાવાય, તે છેદસૂત્રા કહેવાય છે. જે શિષ્યા ઉત્સર્ગ સુત્રાદિના રહસ્યને ગુરુગમથી યથાર્થ સમજીને દેશકાલાદિને આળખીને ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરે, તે શિષ્ધા પરિણામી કહેવાય છે. આ ત્રણે ભેદાનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાવવા માટે કેરી વગેરેનાં દર્ણોતા પણ સમજાવ્યાં છે. આ રીતે કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે જેમ લૂગડાંને સાંધીને (થીગડું મારનું વગેરે પ્રકારે) ટકાવી શકાય છે, ને વાસણને પણ સાંધીને કે થીગહું મારીને ટકાવી શકાય છે તેમ ચારિત્રાદિ-મૂલગુણાદિમાં લાગેલા અતિક્રમાદિ દાષાની શુદ્ધિ કરીન ચારિત્રાદિને ટકાવવાના ઉપાયા તથા બીજ પણ જરૂરી ઘણી બીનાએ છેદસુત્રામાં વર્ણુવી છે, આ ૬ છેદસુત્રાની સ્થતાની બાખતમાં શ્રીગણધર ભગવંતાએ (૧) શ્રી-નિશીથસૂત્ર, (ર) મહાનિશીથસૂત્ર, (૩) પંચકલ્પસત્રની રચના કરી છે. અને (૧) ખુહત્કલ્પસ્ત્ર, (૨) વ્યવહારસ્ત્ર, તે (૩) દશાશુતરક ધની રચના કરનારા શ્રીભદ્રભાહ-રવામી છે, એમ કેટલાએક વિદ્રાના માને છે. અને શ્રીનિશીથસૂત્રની રચના કરનાસ શ્રોભદ્રભાહુસ્વામી છે, એમ પંચકલ્પભાષ્યાદિના વચનથી સમજ્ય છે. રર૩-રર૪-રર૫-રર૬.

આ મૂલગુણાદિમાં થયેલા અપરાધાના પ્રાયક્ષિત્તાદિનું વર્ગન શ્રીષ્મૃદ્ધતકલ્પન્ મૂત્રાદિની રચના થયા પહેલાં શ્રીગણધર ભગવંતાએ નવમા પ્રત્યાખ્યાન પ્રવાદ પૂર્વના ત્રીજા વસ્તુ નામના વિભાગના વીરામા પાહુહામાં કર્યું હતું. તે પછી કાલ વગેરેના દાષથી કેટલાક કાલ વીત્યા ભાદ પૂર્વોના અલ્યાસ થતા અટકી ગયા, તેથી વિચ્છેદ પામતા તે પ્રાયશ્ચિત્તાદિ વિધાનને અવિચ્છિત્ર રાખવાના મુદ્દાથી ચૌદ પૂર્વી શ્રીભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે શ્રીવ્યવહારસૂત્ર અને શ્રી ખૃહત્કલ્પસૂત્રની રચના કરી. શ્રીષ્ટ્રાહતકલ્પસૂત્રમાં કયા પ્રસંગ કેવા નિમિત્તોથી કેવા અપરાધા કઈ કઈ ભાળતમાં સંભવે છે? આ પ્રશ્નના ખુલાસા, તથા

પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે ભીનાએ કહી છે. અને શ્રીવ્યવહારસૂત્રમાં તે પ્રાયશ્ચિત્તાદિને કરવાના, ને કરાવવાના વિધિ ને પાંચ પ્રકારના વ્યવહાર વગેરે હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ રીતે આ ખંને સુત્રાના નિક્ટ (બહુ જ નજીક) સંબંધ જાણીને શ્રીજિનપ્રભસૂરિ પ્રાકૃત શ્રીસિદ્ધાંતસ્તવમાં ૬ છેદ સુત્રાને ગણાવતાં છૃહત્કદય અને વ્યવહારને એક સૂત્ર તરીકે જણાવીને, જિતકલ્પ સૂત્રને ઉમેરે છે. ૨૨૭-૨૨૮. શ્રનિશીથસૂત્રમાં વીશ ઉદ્દેશા છે, ને પ્રાયશ્ચિત્તાદિતું વર્ણન કર્યું છે. શ્રી ભદ્રભાહુસ્વામીએ આ સૂત્રની રચના કરી એમ શ્રીપંચકલ્પભાષ્યાદિમાં કહ્યું છે. રરહ. શ્રીમહાનિશીય સૂત્રમાં ૮ અધ્યયના છે. તેમાં છેલાં બે અધ્યયના ચૂલિકાના નામથી એાળખાય છે. તેમાં અપરાધરૂપી શલ્યને દૂર કરવા વગેરેની અને ઉપધાનથી બીના કહી છે. દ્રવ્યસ્તવ ને ભાવસ્તવની બીના તથા કુશીલના સંગથી ને તેને (સંગને) તજવાથી થતા નુકશાન અને લાભ અનુક્રમે જણાવ્યા છે. તેમ જ ગચ્છવાસી સુનિએાના આચાર અને પ્રાયશ્ચિત્તાદિની બીના, ધાગ્ય પ્રસંગ રજ્જા સાધ્વી વગેરેનાં દષ્ટાંતા, તેમજ વિસ્તારથી સુસઢ ચરિત્ર વગેરે બીનાઓા કહી છે. શ્રીદશાશ્રુતસ્ક ધમાં દશ વિભાગા છે. તેમાં ૮મા અને ૧૦મા વિભાગ સિવાયના આક વિભાગા 'द्सा' નામે ઓળખાય છે, અને ૮મા અને ૧૦મા વિભાગ અધ્યયન નામે પણ એાળખાય છે. અહીં અસમાધિના કારણા અને શબલ દ્વાપ વગેરેની બીના કહી છે. ૨૩૦-૨૩૧. શ્રી વ્યૃહત્કલ્પસૂત્રમાં ૬ ઉદ્દેશા છે. તેમાં કલ્પ (આચાર)ના ૬ ભે**દાતું વર્ણન કર્યું છે. અને સાધુ-સાધ્વીઓ** ને શું ખપે ? ને શું ન ખપે ? તે બીના તથા કયા અપરાધનું કર્યું પ્રાયશ્ચિત્ત આવે ? વગેરે હકીકતા પણ સમજાવી છે. ૨૩૨. શ્રીવ્યવ**હારસૂત્રમાં ૧૦** ઉદ્દેશા છે. તેમાં સાધુ–સાધ્વીએાના વિવિધ પ્રકારના વ્યવહાર ( આચાર)નું વર્ષ્યુન કર્યું છે. તથા વ્યવહારના આગમવ્યવહાર વગેરે પાંચ સેટાનું સ્વરૂપ, સૂત્રોને ભષ્ણાવવાના કારણભૂત દીક્ષાપર્યાયનું પ્રમાણ વગેરે પદાર્થીનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. શ્રીપંચકલ્પસૂત્રના વિચ્છેદ થયા, તેથી તેના સ્થાને ગાઠવાયેલા શ્રીજિતકલ્પસૂત્રમાં ક્રમસર મૂલગુણાદિનાં પ્રાયશ્રિત્તોનું અને તેના દરા ભેદાનું સ્વરૂપ, તથા આગમવ્યવહારાદિ પાંચ વ્યવહારાતું સ્વરૂપ, તેમ જ પ્રતિસેવનાના ભેદ, સ્ત્રરૂપ, લક્ષણા વગેરે પદાર્થાનું સ્ત્રરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. આ રીતે દ છેદ સુત્રાનું સ્વરૂપ દ્વાંકામાં જણાવતાં ૪૫ આગમાનું સંક્ષિપ્ત વર્ણન પણ પૂર્ણ થાય ₽. ₹33-₹3¥.

હવે મથકાર પાતાના પરિચય કરાવવાપૂર્વ ક મંઘના રચના કાલની ખોના જણાવે છે-(૧) મહાવીર પ્રભુ, (૨) સુધર્માસ્વામી, (૩) જં ખૂરવામી, (૪) પ્રભવસ્વામી. (૫) શવ્ય ભાવસૂરિ, (૬) યશાભદ્રસૂરિ, આ ક્રમે કરીને અનુક્રમે શ્રીવિજયહીરસૂરિ થયા. તે પછી કાલક્રમે અનુક્રમે (૧) વિજયસેનસૂરિ, (૨) વિજયકેવસૂરિ, (૩) વિજયસિંહસૂરિ, (૪) પંત્યાસ સત્યવિજયગણી, (૫) પંત્ર કર્યું રિવિજયગણી, (૬) પંત્ર ક્ષમાવિજયગણી (૭) પંત્ર

જિનવિજયગ્યું, (૮) ૫૦ ઉત્તમવિજયગ્યું, (૯) ૫ં૦ પદ્મવિજયગ્યું (પદ્મદ્રહ), (૧૦) ૫ં૦ ઉત્તમવિજયગ્યું, (૧૧) ૫ં૦ કીર્તિવજયગ્યું, (૧૨) ૫ં૦ કસ્ત્રવિજયગ્યું, (૧૩) ૫ંન્યાસ શ્રીમણિવિજય ગણી (દાદા), (૧૪) શ્રીભુદ્ધિવજયજ (ભાટેરાયજ) મહારાજ, (૧૫) પરમપૂજ્ય શ્રીવૃદ્ધિવજયજ (વૃદ્ધિચંદ્રજ) મહારાજ. (૧૬) તેમના શિષ્ય પરમપૂજ્ય પરમેપકારી શ્રીગુરૂમહારાજ આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસ્ર્રીયરજ મહારાજ થયા. ૨૩૪-૨૩૬. તપાગચ્છ રૂપી આકાશમાં સ્ય' જેવા શ્રેષ્ઠ ગુરૂ આચાર્ય મહારાજ શ્રીવિજયનેમિસ્ર્રીયરજ મહારાજના શિષ્ય અને ઘણાં પ્રાકૃત-સંસ્કૃત–ગુજરાતી શ્રંથાના બનાવનાર તથા ગુણશ્રાહી આચાર્ય શ્રીવિજયપદ્મસ્રીએ રાજનગર (અમદાવાદ) ના શ્રીસંધ વિનયથી કરેલી વિનંતીને ધ્યાનમાં લઈને રત્નની ખાણ જેવા શ્રી ચતુવિધ સંઘના ઉપકારને માટે વિક્રમ સંવત્ ૨૦૦૬માં શ્રીગૌતમસ્વામી ગણધરને કેવલજ્ઞાન થવાના દિવસે (કાર્તિક સુદ એકમે) જૈનપુરી શ્રી અમદાવાદમાં શ્રીજૈન સિદ્ધાંતાદિ અનેક શાસ્ત્રોના આધારે શ્રુતજ્ઞાનને આપનારી સ્વેપદ્મ સ્પષ્ટાર્થાદ સહિત પ્રાકૃત શ્રીજૈન પ્રવચન (ભાતુ) કરણાવસીની રચના કરી છે. આ શ્રંથની રચના કરતાં અનુપયાગાદિ કારણાથી જે કંઈ મેં સ્ત્રવિરૃદ્ધ કહ્યું હોય, તે હું શુભભાવથી ખમાલું યું. ૨૩૭-૨૩૮-૨૩૯-૨૪૦.

હું એમ ચાહું છું કે શ્રમણ ભાગવંત પ્રશ્નુ શ્રીમહાવીરદેવના શાસનના અંત સુધી આ ૃશ્રીજૈન-પ્રવચન-કિરણાવલી વિજયવંતી રહેા, તથા શ્રી ચતુવિધ સંઘ વગેરે ભવ્ય જવા વિધિપૂર્વ'ક આ શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીને વાંચે અને વંચાવે, તથા સાંળળે અને સંભળાવે તેમજ પરિષ્ણામે ( છેવટે ) નિર્મલ જ્ઞાન ક્રિયાની આરાધના રૂપ માક્ષમાર્ગન સાધીને સિદ્ધિપદને પામે. ૨૪૧. તથા હું ચાહું છું કે જે બે પરમાપકારી નિ:સ્પૃહી મહાપુરુષાની માટી મ્હેરબાનીથી (જે બંનેના પ્રતાપે ) મે' શ્રી ચુરુમહારાજના હાથેજ ૪૫ આગમાના વિનયાદિ વિધિસહિત યાગાદ હનની પવિત્ર ક્રિયા કરીને નિયુ<sup>ર</sup>-ક્તિ વગેરે સાધના સહિત તમામ આગમાનું વિજ્ઞાન મેળવ્યું તે પરેત્પકારી પૂજ્યાપાદ પ્રાત:સ્રુણીય શ્રી ગુરુ મહારાજ સૂરિચક્રચક્રવર્તિ, તપાગચ્છાધિપતિ જગદ્દગુરુ વિજય-નેમિસૂરી ધરજી મહારાજ અને મારા માટા ગુરુભાંધુ (ગુરુભાર્ધ), વિદ્યાગુરુ સિદ્ધાંત-વાચસ્પતિ ન્યાયવિશારદ પરમાકારી આચાર્ય શ્રી વિજયાદયસ્ રી ધરજ મહારાજ ભવા-ભવ અવિચ્છિત્ર પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાબાધિત શ્રી જૈનેન્દ્રશાસનને પામે, ને અંતે સિદ્ધ પદને પામે. એ જ પ્રમાણે મારા પ્રંથસ્થનાદિ કાર્યામાં ને માક્ષમાગ°ની આરાધનામાં જે જે ભવ્ય જીવાે મદદગાર થયા છે, થાય છે, ને થશે તે તમામ ભવ્ય જીવાે પરમ પ્રભાવશાલી શ્રી જિતધર્મને આરાધીને સિદ્ધિપદને પામે. ૧૪૨-૧૪૩. મને પરમ પુષ્ધેાદયે આ શ્રી-જૈન પ્રવચન કિરણાવલી બ્રંથની રચના કરવા રૂપે શ્રી જૈનાગમની સેવા કરવાના અપૂર્વ આવસર મળ્યા, તેથી હું મારા આત્માને ધન્ય-કૃતાથ માનું છું. ને ચાહું છું કે જેમના પસાયથી માર્કું આ કાર્ય સંપૂર્ણ થયું, તે શ્રી સ્રિમંત્રાદિ સહિત શ્રીસિદ્ધચક્ક, ધરણન્દ્ર પદ્માવતી પરિપૂજિત શ્રીશં ખેર્ધર પાર્ધાનાથ વગેરે બધા ઇષ્ટદેવા, તથા જિનવાણી અને શ્રુતજ્ઞાનની અધિષ્ઠાયિકા શ્રી શ્રુતદેવી, વિમલે ધરદેવ, તથા એક ધરીદેવી વગેરેના સમુદાય જયવંતા વર્તા, તેમજ ત્રણ ભ્રુવનમાં શ્રી જિનશાસન વિજય પામા ને તમામ જેવા સુખી થાવ. અંતે હું આ શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીની રચના કરવાથી પ્રાપ્ત કરેલ પુષ્યાનુષ્યાંથી પુષ્યના ફ્લરૂપે એ જ ચાહું છું કે તમામ જેવા શ્રી જૈનેન્દ્ર આગમાની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને પરિણામે માક્ષમાર્ગને સાત્ત્વિક ભાવે આરાધીને સિદ્ધિપદને પામે. ૨૪૪.

સ્પણાથ :- છેદસુત્રોનું મૂલ સ્થાન દક્ષિવાદ છે. જેમ વ્યવહારમાં રાજ રાજ્યન ટકાવવા માટે જીદા જીદા પ્રધાજનાદિને લક્ષ્યમાં રાખીને પહેલાં મુખ્ય મુખ્ય કાયદાએક ઘઉ છે. અને તે દરેક કાયદાને પણ મજબૂત કરવા માટે દીવ દિષ્ટિથી વિચાર કરીને નાના નિયમા ઘઉ છે. અને મંત્રી વગેરેની મારફત તે કાયદા વગેરેને અનુસારે પ્રજાને વર્તવાની ફરજ જણાવે છે. ને કહેવરાવે છે કે '' જેઓ આ પ્રમાણે વર્તાશ, તેઓ રાજ તરફથી શિક્ષાને પામશે નહીં, ને શાંતિમય છવન ગુજરશે. જેઓ બેદરકારી, લાભ વગેરેને વશ થઈને રાજ્યના ગૂના કરશે, તેઓ રાજાના ગૂનેગાર હાવાથી શિક્ષાપાત્ર અનશે એટલે તેમને રાજાએ કરમાવેલી શિક્ષા સહન કરવી પડશે. " તેમ અહીં શ્રી જૈનન્દ્રશાસનમાં શ્રી તીથ° કરદેવ સજા જેવા છે, અને તેમના શ્રી ગણધર વગેરે શિષ્ય પ્રશિષ્યાદિ વગ° એ પ્રધાન મંડળ છે. તથા સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવિકાઓના સમુદાયરૂપ ચતુવિધ સંઘ એ પ્રજા જેવા છે. તેમજ રાજ્યના મુખ્ય કાયદાના જેવી મૂલ ગુણાની આરાધના છે, અને તે દરેક મૂલ ગુણને ઢકાવનારી ઉત્તર ગુણાની જે આરાધના એ રાજ્યની લઘુ નિયમાવલી જેવી છે. મેક્ષ માર્ગના સાત્ત્વિક આરાધક પૂજ્ય શ્રીતીર્થ કરાદિ મહાપુરુષા ચતુર્વિધ સંઘ વગેરે ભવ્યાને માક્ષ માર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના કરાવવા રૂપ રાજ્ય ચલાવે છે. જેમ રાજા પ્રજાને પુત્રના જેવી ગણીને સામ કામ વગેરે સાધતાના ઉપયોગથી પ્રજાન સત્ય-નીતિ અને ક્યાના માર્ગ દારે છે, તે જ પ્રમાણે શ્રીજિનશાસનમાં પણ પરમકપાલ શ્રી તીર્થ કત્દેવા અને ગણધરાદિ મહાપુરુષા પણ ચહાર્વધ સંઘને પુત્રાદિ જેવા ગણીને યાગ અને ક્ષેત્ર કરવાપૂર્વક માક્ષના માર્ગ દારે છે. ને અજ્ઞાન-પ્રમાદાદિ કારણામાંનાં કાઈ પણ કારણથી સંઘમાંના કાેઈ પણ ભવ્ય છત્ર ભૂલ કરે, તાે તેને અંગે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-ભાવ વગરેને જાણીને દશ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તમાંથી યાગ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત આપીને તે ભૂલ કરનાર જીવને શુદ્ધ કરી પાછા માક્ષના માર્ગ જોડે છે. તેને હિતશિક્ષા આપે છે કે '' હું ભવ્ય છવ! હવે આવી ભૂલ કરીશ નહીં '' તે સાંભળી આસન્નસિદ્ધિક ભવ્ય છવા તે પ્રમાણે નિ:સ્પૃહી પૂજ્યપુરુષાની હિતશિક્ષા પ્રમાણે ચાલે છે ને ફરીથી ભૂલ કરતા જ

નથી. અતિમુક્તકુમારાદિની માક્ષક સન્માર્ગમાં સ્થાપનાર પૂજ્ય ઉપકારી પુરુષાની દયા વગેરેના વિચાર કરતાં શુભ ભાવથી જરૂર કેવલજ્ઞાન પામે છે. છદ્મસ્થ જેવા નિમિત્તવાસી હોય છે, તેથી તેને જે સમયે જેવું નિમિત્ત મળે, તે સમયે તે જીય તેવી ભાવનાને ધારણ કરે છે. માટે સારાં આલં અને ની સેવના કરવાથી પ્રાયક્ષિત્તનાં કારણાથી ખચી શકાય છે. અને કયા જેવે કેવા સંપાગામાં કેવી ભાવનાથી ભૂલ કરી છે? વગેરેના વિચાર કરીને જ પ્રાયક્ષિત્તના દેનારા પૂજ્ય પુરુષા શ્રાહક મુનિ વગેરેને પ્રાયક્ષિત્ત આપે. પ્રાયક્ષિત્તના લેનારા જેવે કઈ રીતે ગુરુની પાસે પ્રાયક્ષિત્ત લેવું જોઈએ? વગેરે ખીનાને જણાવનાર સેનારા અને માક્ષ માર્ગના સાધક આત્માઓને માક્ષમાર્ગની નિર્દોષ આરાધના કરાવવામાં અપૂર્વ મદદગાર આ છેદસુત્રો છે. તે દરેક સૂત્રના અર્થને જણાવનાર નિર્ધક્ષિત–ભાષ્ય–ચૂર્લિ, રીકાદિ સાધનામાંથી હાલ જે જે સાધના મળી શકે છે, તે દરેક સાધનની બીના દ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—

૧. શ્રી નિશીથસત્ર—આ સુત્રનું મૂલ છપાયું છે. તેની અંતે કહેલ ત્રણ શ્લાકા-માં જણાવ્યું છે કે મહત્તર શ્રી વિશાખગણીએ આ સૂત્રને લખ્યું હતું. આ સૂત્રમાં જ્ઞાનાચારાદિ પાંચ આચારામાં લાગેલા દાષાના પ્રાયશ્વિત્તોનું ક્રમસર વર્ણન કર્યું. છે, તેથી તે 'આચાર પ્રકલ્પ' નામે પણ એાળખાય છે. પણ નિશીથ નામ વધારે સુપ્રસિદ્ધ છે. શ્રી જિનપ્રભસૂરિકૃત સિદ્ધાંતસ્તવની અવચૂરિ વગેરે ગ્રંથામાં 'નિશીથ ' નામનું કારણ જણાવ્યું <mark>છે કે નિશીથ એ</mark>ઠલે રાત્રિના મધ્યભાગ અ**થ**વા મધ્યરાત્રિ તે સમયે ચાગ્ય દીક્ષા પર્યાયવાળા પરિણત શિષ્યાને જે સૂત્ર ભણાવાય તે નિશીયસૂત્ર કહેવાય. આપવાદિક બીના ઉત્સર્ગ માર્ગ ને ટકાવવા માટે જ કહી છે, પણ ઉત્સર્ગ માર્ગ નાે લાેપ કરવા માટે કે અપવાદમાર્ગીના પ્રચાર વધારવાને માટે અપવાદમાર્ગીની પ્રરૂપણ કરી જ નથી. આ ખરેા મુદ્દો અપરિણામી શિષ્યા કે અતિપરિણામી શિષ્યા સમજી શકતા નથી, તેથી તે ખંને પ્રકારના શિષ્યા આ નિશીયસૂત્રની બીના ન સાંભળે, તે રીતે ગીતાર્થીને આ સૂત્ર અને એની જેવા બીજા પણ છેદસૂત્રોને ભણાવવાની શ્રી તીથ<sup>જ</sup> કર દેવાએ આજ્ઞા કરમાવી છે. અનુપયાગાદિ કારણામાંના કાઈ પણ કારણથી મધ્ય રાતે પણ માટા સ્ત્રરે (ઘાંટા પાડીને) ભણાવવાની આજ્ઞા કરમાવી નથી. કારણ કે ગહસ્થાદિ તે ખીના સાંભળીને ઘણાં હિ'સાદિના કાર્યો કરવા માંડે તેમાં નિમિત્ત કારણ માદા સ્વરે બાલનાર ગીતાર્થ ગણાય છે. આ હકીકત સમજાવવા માટે મચ્છીમારતું દેખાંત પણ જણાવ્યું છે. તેના સાર એ છે કે " આચાર્ય મહારાજ માટા સ્વરે શિષ્ધાને છેકસૂત્રો ભણાવતા હતા. તે શબ્દા સાંભળીને મચ્છીમારે વધારે માછલાં પૈદા કરવાની રીત જાણીને તે પ્રમાણે કરતાં તે ધનવંત થઈ આચાર્યની પાસે આવી તેમના ઉપકાર માનવાપૂર્વક 'પાતે ધનવ'ત કઈ રીતે થયા ? ' તે ખોના જણાવી. તે સાંભળીને આચાર્ય મહારાજે તે ભાભતમાં થયેલી પાતાની ભૂલ સુધારી મચ્છી-

મારને પાપ કરતા અઠકાવ્યા. " આથી સાબિત થાય છે કે છેદસુત્રોની વાંચના ગાંભીર્યાંદિ ગુણાને ધારણ કરનાર પરિણામી શિષ્ધાને જ રાત્રિના મધ્ય રાત વગેરે સમયે જ આપવી જોઈએ. તેમાં પણ અધાગ્ય છવા ન સાંભળે તે જ રીતે વાંચના આપવી જોઈયે. આ નિશીથસૂત્ર એ શ્રી આચારાંગની પાંચમી ચૂલિકા છે, તેથી શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં કહેલી સાધુ–સાધ્વીએાના આચારની ભીના તરફ લક્ષ્ય રાખીને જ આ નિશીયસૂત્રની સંકલના કરાઈ છે, તેથી પણ તેના આચારપ્રકલ્પ નામની વિશેષ સાર્થ કતા સમજાય છે. (૧) આ નિશીયસ્ત્રના મૂલ ગ્રંથનું પ્રમાણ ૮૧૨ (૯૫૦) શ્લાક છે. (૨) શ્રીભદ-ભાહુસ્વામી મહારાજે આ શ્રીનિશીથસ્ત્રની નિર્યુક્ત રચી હતી. તે આ સ્ત્રના ૭૦૦૦ (૬૪૩૯) શ્લાક પ્રમાણ લધુ ભાષ્યમાં ભળી ગઇ છે. (૩) વ્યહદ્ભાષ્ય (માટા ભાષ્ય )નું પ્રમાણ ૧૨૦૦૦ શ્લાક છે. (૪) ચૂર્ણિ-હાલ જે ચૂર્ણિ મલી શકે છે, તેનું નિશીય વિશેષ ચૂર્ણિ (વિશેષ નિશીય ચૂર્ણિ) નામ છે. આ નામ ઉપરથી કેટલાએક વિદ્વાના માને છે કે આ ચૂર્લ્યુ સિવાયની બીજી પણ ચૂર્લ્યુ હોવી જોઇ એ. પણ હાલ તે મળી શકતી નથી. આ શ્રોનિશીથસૂત્રની વિશેષ પદની ચૂર્ણિ<sup>૧</sup>માં એઠલે ૧૦મા ઉદ્દેશાની ચૂર્લ્લિમાં ચક્રવતી<sup>૧</sup>નાર શીતગૃહની <mark>ખીના કહી છે.</mark> એ શીતગૃહમાં સૃનાર ચક્રવતી<sup>૧</sup>ને શિયાળામાં ઠંડીની, ઉનાળામાં ગરમીની અને ચામાસામાં વરસાદની લગાર પણ વિષરીત અસર થતી નથી. 'વિવાહપટલ' નામના જ્યાતિષના ગ્ર'થ ભારમા ઉદ્દેશાની ચૂર્ચ્યુ<sup>લ</sup>માં જ્**લાવ્યા છે. તથા ૧૨૪૪માં પાનામાં ઘાડાના શરી**રમાંથી કાંટા કાઢવાની રીત જણાવી છે. તથા આ શ્રીનિશીથસ્**ત્રના ૧૦માં ઉદ્દેશાની ચૃ**ર્ણિમાં કાલિકાચાર્ય'ની કથામાં ચાથની સંવચ્છરી વગેરેની હકીકતા પણ જણાવી છે. (૫) ટીકા–આ નિશીથ સ્ત્રતા ફેક્ત ર૦મા ઉદ્દેશાની ટીકા શ્રી પાર્લ્ડદેવ ગણીએ અને શ્રી શીલભદ્રસૂરિના શિષ્ય શ્રી ચંદ્રસૂરિએ વિ૦ સં૦૧૧૭૪માં અનાવી હતી. તે દરેક ટીકાનું પ્રમાણ ૧૧૦૦-**૧૧**૦૦ શ્લાક કહ્યા છે તેમાં શ્રીપાર્ધ દેવ ગણી કૃત ટીકા હાલ મળી શકતી નથી. તથા શ્રી રત્નપ્રભના શિષ્યે આ શ્રીનિશીયસૂત્રના ભાષ્ય વિવેક નામના વિવરણની સ્થના કરી હતી. એમ જૈન શ્રંથાવલી વગેરેમાં તથા ખૃહિંદુરપનિકાદિમાં પણ કહ્યું છે. આ નિશીથસૂત્રના મૂલ બ્રંથ, ચૂર્ણિ તે ભાષ્યનું (ત્રણેનું) પ્રમાલ ર૯૦૦૦ શ્લાક જણાવ્યા છે. તેમજ અન ત્રના ગુજરાતી દિપ્પણ, હુંડી વગેરે પણ રચાયા છે. પણ તે હાલ મળી શકતા નથી.

આ શ્રીનિશીથસૂત્રના ૨૦ વિભાગા છે. દરેક વિભાગતે ઉદ્દેશા નામથી ઓળખાવ્યા છે. તે દરેક ઉદ્દેશામાં કેઠલા કેઠલા બાલ (વચતા, વાકયો) છે ? તે નીચે જણાવેલા યંત્રથી જાણવું.

| ઉદ્દેશાના<br>ન બર |       | ઉદ્દેશાના<br>ત'બર | ખાલની<br><b>સ</b> ંખ્યા | ઉ <b>દ્દેશા</b> ના<br>નંભર | થાલની<br>સંખ્યા | જરૂરી ખીના                 |
|-------------------|-------|-------------------|-------------------------|----------------------------|-----------------|----------------------------|
| ۹ .               | ١٧٧   | ٤                 | २८                      | 10                         | 141             | हरेड उद्देशाना लुझ         |
| ર                 | 46    | ٩ ٥               | ४७                      | 9.4                        | ६४              | જુરા ભોલમાં પ્રાયશ્ચિત્તને |
| 3                 | હર    | ૧૧                | ૯૨                      | 16                         | 3 \$            | લાંગવાનાં કારણા સમજા-      |
| 8                 | ૧૧૧   | ૧ ૨               | ४२                      | २०                         | પુરૂ            | વીને પરમકૃષાલું સૂત્રકાર   |
| ¥                 | اوي   | જુ 3              | ७४                      |                            |                 | 🙏 મહર્ષિએ તે કારણાને તજ-   |
| ę                 | (دیون | ૧૪                | ४५                      | j                          |                 | વાની હિતશિક્ષા આપી છે.     |
| ون                | 69    | ૧્પ               | <b>૧૫</b> ૪             | 1                          |                 |                            |
| 4                 | ণ্ড   | 11                | ५०                      |                            |                 | 1                          |

દૂં કામાં એમ કહી શકાય કે પ્રાયશ્ચિત્તના અનેક ભેદા છે. તેમાંના ૪ ભેદાનું વર્ણન શરૂઆતના ૧૯ ઉદ્દેશામાં કરી છેલા ઉદ્દેશામાં પ્રાયશ્ચિત્તના ભેદાની બીના તિસ્તારથી સમજાવતાં કર્યું પ્રાયશ્ચિત્ત કઈ વિધિએ કરાય ? વગેરે પ્રશ્નોના ખુલાસા સ્પષ્ટ સમજાવ્યા છે. અહીં કહેલી બીનાએમમાંની કેટલીક બીના હીનાધિક રૂપે વ્યવહારાદિમાં પણ વર્ણવી છે. આ શ્રીનિશીથ સ્ત્રના જાણકાર સુનિઓને મધ્યમ ગીતાર્થ તરીકે જણાવ્યા છે. તેમજ મધ્યમ જ્ઞાનસ્થવિર તરીકે પણ તેમને જ કહ્યા છે.

આ પ્રસંગે સ્થવિરના ને ગીતાર્થના ખાકીના ભેઢાનું સ્વરૂપ દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું-(૧) પર્યાયસ્થવિર, (૨) જ્ઞાનસ્થવિર, (૩) વય:સ્થવિર, આ રીતે સ્થ-વિસ્તા ત્રણ ભોદા જાણવા. તેમાં જે મુનિના દીક્ષાપર્યાય ૨૦ વર્ષના થયા છે તે પૂર્યાય-સ્થવિર કહેવાય. જ્ઞાન સ્થવિરના જલન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ સ્થવિર રૂપ ત્રણ ભેદામાં જે મુનિએ! શ્રીસ્થાનાંગ સુત્રના ને શ્રીસમવાયાંગ સુત્રના જાણકાર છે તે મુનિએા જઘન્ય જ્ઞાનસ્થવિર કહેવાય. શ્રીનિશીથસુત્રાદિના જાણકાર મુનિએા મધ્યમ જ્ઞાનસ્થવિર કહેવાય. તથા જે કાલે જેટલાં સુત્રા વિઘમાન (હયાત) હોય, તે તમામ સુત્રોના જાણકાર મુનિઓ ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનસ્થવિર કહેવાય તેમજ જેમની ૬૦ કે ૭૦ વર્ષની ઉંમર થઈ છે. તે મુનિઓ વય: સ્થવિર એટલે ઉંમરની અપેક્ષાએ વૃદ્ધ કહેવાય છે. અને ઉત્કૃષ્ટ ગીતાર્થ પણ તેઓ જ કહેવાય છે. આ શ્રીનિશીયસૂત્રનાં ભાષ્યાદિ સાધના હાલ વધારે પ્રમાણમાં મળી શકતા હાવાથી તે ચૂર્ણિલું પ્રમાણ વિશાલ હોવાથી **૬ છે**દસૂત્રોમાં આતું કદ માટું ગણાય છે. તથા અહીં મૂલ ગુણાના ને ઉત્તર ગુણાના પ્રાયધિતાદિનું કુમસર વર્જન કર્યું છે. તેમજ જેમ કાેર્યમાં વાદીની અને પ્રતિવાદીઓની દલીલા સાંભળવાના સમયે અને તે ખંનેની કલીલાના બહુજ દીર્ધદષ્ટિથી વિચાર કરીને છેલ્લામાં છેલ્લા ગુકાદા આપવાના સમયે ન્યાયાધીશને માથે જે જે જવાબદારીઓ હોય તે તમામ જવાબદારીઓનું રહસ્ય સમજીને ન્યાયાધીશ છેલ્લા ચૂકાદ્રા આપે છે. તે જ પ્રમાણે અહીં પ્રાયશ્ચિત્તના દેનારા ગીતાર્થાને ઉદ્દેશીને સંપૂર્ણ વર્ણન કર્યું છે. ૧. પ્રાયશ્ચિતના લેનારા સાધુ સાધ્વીએ અભિમાન, લજ્જા (શરમ), લાેકમાં ફ્રજેતી થવાના ભય વગરે કારણામાંના કાઇ પણ કારણથી કરેલા અપરાધા હુપાવતા હાય, તા તેમને પ્રાય- શ્વિત્ત લઇને આત્મશુદ્ધિ કરવાથી થતા લાભ વગરે પ્રસંગાચિત બીનાઓ શાંતિથી અને પ્રેમથી સમજાવીને તેમને ( મુનિઓને ) પ્રાયક્વિત્ત લેવાની ભાવના કઇ રીતે કરાવવી? (ર) આ મુનિએ આ ગુના સ્વચ્છં કતાથી કર્યો છે કે પરાધીન પણ કર્યો છે? (૩) પહેલા જે અપરાધની પ્રાયક્વિત લઇને શુદ્ધિ કરી હતી, તે જ અપરાધ આ મુનિએ ફરી સેવ્યા છે કે બીજો અપરાધ સેવ્યા છે? વગેરે બાબતાના દીધ દેબ્થિ વિચારા કર્યા બાદજ ગીતાથી ગુનેગાર મુનિઓને પ્રાયક્વિત્ત આપી શકે. યાદ રાખવું જોઇએ કે પ્રાયક્વિત્તના લેનારા મુનિઓ કરતાં તેના દેનારા ગીતાર્થીને માથે બહુજ જવાબદારીઓ હાય છે. જેમ ન્યાય ( ચૂકાદા ) આપવા, એ રહેલ વાત નથી, તેમ અપરાધીને ધાગ્ય પ્રાયક્વિત્ત દેવું, એ પણ રહેલ વાત નથી. માટેજ કહ્યું છે કે હીનાધિક પ્રાયક્વિત્તના દેનારા ગીતાર્થી પણ શ્રીજિનશાસનના ગુનેનાર બને છે. અહીં તેમજ બીજા પણ છેદસ્ત્રોમાં એાછા વધતા પ્રમાણમાં આ તમામ હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

આ શ્રીનિશીથસ્**ત્રમાં કહ્યું છે કે જે મહાવ્રતાદિની** આરાધનામાં અતિક્રમાદિ દાષાને લગાડવારૂપ પ્રતિસેવના કરવી, તે (કાર્ય') કંઇ દુષ્કર નથી, પણ પાતાના આત્માને ભવસમુદ્રથી તારવાની નિર્મલ ભાવના રાખીને સરલ સ્વભાવે જે અપરાધ જે રીતે થયા હાેય, તે રીતે જ ગ'ભીરતાદિ સદ્દગુણ નિધાન પરમ ગીતા**થ**ે મહાપુરુધાની પાસે જણાવે કે '' આ કારણથી આ રીતે મે' મહાવ્રતાદિમાં અતિક્રમાદિ દાષા લગા-ડયા છે, તા આપ કૃપા કરીને તેની શુદ્ધિના ઉપાય ભતાવા " આ રીતે પાતાની કરેલી ભૂલને સુધારવાની ભાવના દેઠધર્મી આસન્નસિદ્ધિક ભવ્ય જીવાના જ મનમાં પ્રકટે છે. માટે જ કહ્યું છે કે નિર્મલભાવે ગીતાર્થ ગુરુતી પાસે જે આલાચના કરવી (ભૂલન જણાવવી ), તે (કાર્ય) અહુ દુષ્કર છે. આ બીનાને જણાવનાર પાઠ આ પ્રમાણ કહ્યો છે ''तंन दुक्करं जं पडिसे विष्जइ, तं दुक्करं जंसम्मं आलोइण्जइ " ા સંસારી જીવાને પાપકર્મ કરવાની કુટેવ તાે અનાદિ કાલથી પઉલી છે, તેથી ખરાબ નિમિત્તના સંસગ'થી તેમને પાપકમ'ને કરતાં વાર લાગતી નથી. માટે જ કહ્યું કે "પાપકર્મન કરવું, એ કાર્ય કંઈ દુષ્કર નથી, પરંતુ તેમને સમ્યગ્ર રીતે ગીતાર્થ પાસે પ્રગટ કરવાં તે દુષ્કર છે. '' જેના અસંખ્યાતા પ્રદેશામાં શ્રીજૈનેન્દ્ર શાસનના ચાલમછઠના જેવા દંઢ રાગ (રંગ) રહ્યો હોય, તે જ આત્મા ભૂલને ભૂલ તરીકે કળૂલ કરે છે. કારણ કે બીજા જીવા તા પાપકર્માના તીલ ઉદયથી ધેરાયેલા હોવાથી પાપને પાપ તરીકે માનતા જ નથો. તાે પછી તેની આલાેચના કરવાતી વાત જ ક્યાં રહી ?

પ્રાયશ્ચિત્તના લેનારા જવેાની જેટલે અ'શે ભાવની નિર્મલતા હેાય, અને બૂલને માટે મનમાં દીલગીરી હોય, તથા જલ્દી દેાષની શહિ કરવાની તીવ્ર ઉત્કંઠા હોય, તેઠલે અંશે તેઓ નાના પ્રાયશ્ચિત્તાદિથી પણ આત્મશુદ્ધિ કરી શકે છે. પણ જો કપદથી ગુરુની પાસે એમ કહે કે કાઇએ આવા અપરાધ કર્યા હાય, તા તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત શું આવે? આ રીતે બીજાનું નામ લઇ ને પ્રાયશ્ચિત્ત પૂછીને પાતે તે પ્રાયશ્ચિત્ત કરે, તા તેથી કંઇ ભૂલની શુદ્ધિ થાય જ નહિ. પણ આવા કાર્યને કરનારા જીવ શ્રી જિનશાસનના બેવડા ગુનેગાર થતા હાવાથી ગીતાર્થા તેને બમણું પ્રાયશ્ચિત્ત કઇ ને હિતશિક્ષા આપે છે કે આ રીતે કપદભાવે આલાચનાદિ કરનારા જીવા ઘણા કાલ સંસારમાં દુ:ખી થાય છે. માટે હવે પછી આ રીતે આવું કાર્ય કરવાની જેખમદારી હાય છે.

સર્વ'જ્ઞ પ્રભુશ્રી તીર્થ' કર દેવે ખાર પર્વ'દામાં કહેલી પ્રાથશ્ચિત્તાદિની બીના સાંભળીને એક ભવ્ય જીવે ખહુ જ સરલતાથી ખાલકની માક્ક ભરસભામાં (ખારે પર્પદાના જીવા સાંભળે તે રીતે) માહાદિને વશ થઈને પાતે કરેલા ઘણા અપરાધા જણાવીને કહ્યું કે " હે પ્રભુ! હું ઘણા પાપી છવ છું. માહ અજ્ઞાન વગેરેના પંજામાં સપડાયેલા મારા આત્માએ ઘણીવાર શીલખંડન વગેરે ભયંકર પાપા કર્યાં છે. આપની દેશના સાંભળીને મને બહુજ પશ્ચાત્તાપ થાય છે કે 'મારુ' શું થશે ? ! આપ કૃપા કરીને પ્રાથિશ્વત્તાદિ દઈને મારાે ઉદ્ધાર કરાે. હું આપ જેમ કહાે તેમ કરવા તૈયાર છું. " પ્રભુશ્રી તીર્થ કરદેવે કેવલજ્ઞાનથી જાલ્યું કે '' આ અપરાધી છવ હૃદયના ખરા અળા-પાશ્રી સરલ સ્વભાવે ભારસભામાં પાતાના અપરાધા જણાવે છે. આ રીતે કહેનારા દુદ્ધમી જેવા અહ જ વિરસા હૈાય છે. પ્રભુએ તેથી તે અપરાધી જીવને કહ્યું કે '' તે' ભરસભામાં હૃદયના ખરા ખળાપાથી સરલ સ્વભાવે મારી પાસે જે અપરાધા કહ્યા. તે કહેવામાત્રથી અપરાધાની શુદ્ધિ થઇ છે. બીજું કંઇ પ્રાયક્ષિત્તાદિ કરવાની જરૂરિયાત છે જ નહીં. '' આ હકીકતના સાર એ છે કે જેમ બાલક ખાપની આગળ સરલ સ્વભાવે પવિત્ર હૃદયથી જે કહેવાનું હાય તે કહે છે, તે જ પ્રમાણે ગીતાર્થ ગુરૂ મહા-રાજ વગેરેની આગળ અપરાધાને કહેવા રૂપ આલાચના વગેરે કરવાથી ગીતાર્થા તેના ગુણની અતુમાદના કરીને થાંકું પ્રાયશ્ચિત્ત આપે છે. ને તેથી તે છવ તે પ્રમાણે વર્તીને જુરૂર શા હતા અને છે. આ તમામ ખીનાનું મૂલ સ્થાન નવમું પૂર્વ છે. આ રીતે શ્રીનિશીથ સત્રતા પરિચય ખહુ જ ડુંકામાં જણાવ્યા.

ર. શ્રીમહાનિશીયસૂત્ર – નિશીય સૂત્રના મૂલ ગ્રંથનું પ્રમાણ ૮૧ર શ્લોકો કહ્યાં છે, તે બીજા ગ્રંથામાં ૯૫૦ શ્લોકો જણાવ્યા છે. તેની અપેક્ષાએ આ મહાનિશીય સૂત્રના મૂલ ગ્રંથનું પ્રમાણ લધુ વાચનાને અનુસારે ૩૫૦૦ શ્લોકો કહ્યા છે. ને મધ્યમ વાચનાને અનુસારે ૪૧૦૦ શ્લોકો કહ્યા છે તથા માટી વાચનાનુસારે ૪૫૪૪ શ્લોકો જણાવ્યા છે. આ રીતે મૂલ સૂત્રના પ્રમાણની અપેક્ષાએ નિશીય કરતાં મહાનિશીય

સ્ત્ર માં હું હોવાથી આની એમ વ્યાખ્યા થઇ શકે કે નિશીથ કરતાં માહું જે સ્ત્ર હોય, તે મહાનિશીથ કહેવાય છે. જે સમયે નિશીથસ્ત્ર ભણાવાય છે, તે જ સમયે આ સ્ત્ર ભણાવાય છે, તેથી નિશીથ કરતા માડા બીજા (મહાનિશીથ સિવાયના) સ્ત્રો લઇ શકાય નહીં. પણ ભણાવવાના કાલની સરખામણી વગેરે તરફ લક્ષ્ય રાખીને કહ્યું છે કે નિશીથસ્ત્રથી જે માહું સ્ત્ર તે 'મહાનિશીથસ્ત્ર' કહેવાય.

આ શ્રીમહાનિશીય સ્ત્રમાં ૮ અધ્યયના છે, તેમાંના છેલાં બે અધ્યયના આ સ્ત્રની ચૂલિકા તરીકે ઓળખાય છે. અહીં ૧. શલ્યા દ્વરણ નામના પહેલા અધ્યયનમાં માહ અજ્ઞાનાદિ કારણામાંનાં કાેઇ પણ કારણથી કરેલા પાપરૂપ શલ્યને દૂર કરવાની બીના જણાવી છે. કાંટા, ખાલી, ખીલા વગેરે દ્રવ્ય શલ્ય કહેવાય છે. જેમ તેમાંનું કાેઇ પણ શલ્ય શરીરમાં વાંગે, તાે આકરી વેદના આ ભવમાં જ ભાગવવી પડે છે, પણ પાપરૂપ ભાવશલ્ય થણા ભવામાં વિવિધ પ્રકારનાં દુ:ખાને ભાગવવામાં કારણ થાય છે. માટે તેને આલાચના–નિંદા–ગહાંદિ વિધિથી જલદી દૂર કરવું જાઇ એ. આ પ્રસંગ આલાચનાદિ કરવાના વિધિ, પ્રાણાતિપાત વગેરે ૧૮ પાપ સ્થાનકાેનાં નામ વગેરે બીનાએ પણ જણાવી છે. તથા આલાચના કરવાના આલાવા વગેરે હકીકતા પણ સમજાવી છે. આના ૭ પાનાં છે. શલ્યને દૂર કરવાની બીના જેમાં કહી છે, તે શલ્યા દ્રરણ અધ્યયન કહેવાય.

ર. કર્મ વિપાક (કર્મ વિપાક વ્યાકરણ) નામના અધ્યયનના પાનાં ૧૧ છે. તેમાં કર્મોના જુદા જુદા પ્રકારના વિપાકોની બીના કહી છે. તેથી આ અધ્યયન 'કમે વિપાક' નામથી ઓળખાય છે. અને કર્મ વિપાકનું વ્યાકરણ એટલે સ્પષ્ટીકરણ કરેલ હોવાથી 'કર્મ વિપાક વ્યાકરણ' નામથી પણ ઓળખાય છે. ચારાશી લાખ જવધાનમાં ભમતાં ભમતાં આ જવે અજ્ઞાનાદિથી જે કંઈ પાપ કર્યા હોય, તેને આલે ચવાની બીના અને પ્રસંગાનુપ્રસંગ બીજ પણ હકીકતા જણાવી છે. અને શ્રાવકે સામાયિક અને પૌષધાદિ કતો બેઘડી, ૪ પહેાર કે ૮ પહેાર કાલ પ્રમાણથી લીધા છે, તેથી તે સમય પૂરા થયા બાદ તે પારે, ને ઘર જાય, તેમાં અનુચતપણું છે જ નહિ. તેથી તે આરાધક છે. પણ મુનિએ જાવજ્ળવ મુધીની મર્યાદા બાંધીને મહાક્રતાદિ સ્વીકાર્યા છે, તે શ્રાવકની માર્મક કરે, તા વિરાધક ગણાય. આ રીતે પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવે ગૌતમસ્વામીએ પૂછલા પ્રશ્નનો જવાબ દેતાં ફરમાવ્યું છે. કમે વિપાકની બીજ પણ ઘણી હકીકતા કહેલી હોવાથી પહેલા અધ્યયનના પ્રમાણ કરતાં આ અધ્યયન માટું છે.

3. ત્રીજા કુશીલ નામના અધ્યયનમાં કુશીલીયા (ખરાબ આચાર વિચારવાલા) સાધુએાની બીના કહી છે. તેથી તે 'કુશીલ' નામથી એાળખાય છે. અને અહીં કુશી-લીયાની સાેબત નહિ કરવાના ઉપદેશ આપ્યા છે, તેથી આ અધ્યયન '' કુશીલસ સર્ગ' (સંસર્ગિ') વર્જન '' નામથી પણ એાળખાય છે. અહીં અનુક્રમે કુશીલીયા સાધુઓની બીના અને દ્રવ્ય સ્તવનું તથા ભાગ સ્તવનું વર્જુન, તેમજ પંચમંગલ મહાશ્રુતસ્ક્રધની (ચૌદ પૂર્વેના સાર રૂપ નવકાર મહામંત્રની) હકીકત, અને ઉપધાનની તથા અનુક પા (દયાધર્મ)ની ખીના, તેમજ દ્રવ્યપૂજાના, ને ભાવપૂજાના તકાવત વગેરે ખીનાઓને સ્પષ્ટ સમજાવીને કહ્યું છે કે રાગિણી રૂકિમણીને વિરાગિણી ખનાવીને સંયમના પંચે દારનાર શ્રીવજસ્વામી મહારાજે આ પૂર્વમાંથી શ્રીપંચમંગલ મહાશ્રુતસ્ક ધના (નવકાર મહા-મંત્રના) ઉદ્ગાર કરીને અહીં (મહાનિશીયમાં) ગાઠવ્યા હતા. (સ્થાપન કર્યા હતા) સુશીલ સાધુઓના સંગથી ને કુશીલીયાના સંગ તજવાથી નાગિલ શ્રાવક આરાધક શર્ફ તે અનશનાદિ વિધિ જાળવીને શ્રાવકપણામાં કૈવલી શર્ફ અંતે માક્ષના અવ્યાખાધ સુખ પામ્યા, તે તે નાગિલ શ્રાવકના સુમતિ નામના ભાઇ કુશીલીયા સાધુના સંગથી એટલે તેમની પાસે દીક્ષા લઇ તે સંયમની વિરાધના કરી અસુરકૂમાર નિકાયમાં પરમાધાસી દેવપણું ભાગવીને અંડગાલિયાપશું પામ્યા. અહીં અંડગાલિયાના વર્ણનમાં શ્રીપ્રશ્ન વ્યાકરણ નામના દશમા અધ્યયનની ભલામણ કરી છે. તે સુમતિ અંડગોલિયાના ભવમાં ૧૨ મહિના સુધી વજુની ઘંટીમાં પીલાયા. આવી આવી તીલ વેદના રહ વાર તેને ભાગવતી પડી. અનુક્રમે અનંત સંસારમાં રજળતાં ઘણાં દુ:ખા ભાગવીને ક્રશીલના સંગથી કરેલી સંયમની વિરાધનાથી પહેલાં બાંધેલાં પાપકર્માના ક્ષય કરીને સક્તિપદન પામશે. આ હકીકતને ધ્યાનમાં રાખીને સાધ-સાધ્વીઓએ કશીલના સંગ કરવા નહિ. ને સુશીલ મુનિવરાદિના સંગે રહીને પરમ ઉદ્યાસથી માક્ષમાર્ગની આરાધના કરવી જોઈએ. આ નાગિલ અને સુમતિની જ વધારે બીના ચાથા અધ્યયનમાં જણાવી છે આ ત્રીજા અધ્યયનમાં નમસ્કાર મહામંત્રના નવપદાની બીના જણાવતાં ૬ ઉપધાનમાં દરેક ઉપધાનના દિવસાતું પ્રમાણ કહીને તપ, ક્રિયા અને પાંચ પરમેબ્કિતું તથા તીર્થ કર વગરેતું વર્ણન કર્યું છે. તેમાં યાગ્ય પ્રસંગ કહ્યું છે કે દેવેન્દ્રોએ અને નરેન્દ્રોએ જે રીતે પ્રભુ શ્રીતીથ<sup>જ</sup> કરના દ્રવ્યસ્તવ ને ભાવસ્તવ કર્યા હતા, તે પ્રમાણે શ્રાવકાંએ પ્રભુની બે ભેદે પૂજા કરવી જોઇ એ. પ્રભુની જલાદિકથી જે પૂજા કરવી તે દ્રવ્યપૂજા કહેવાય, ને જે તેમની ગુણસ્તુતિ કરવી અને મુનિપણ એ ભાવપૂજા (ભાવસ્તવ) કહેવાય. સમ્યગ્દિષ્ટિ શ્રાવકા અને દેશવિરતિવંત શ્રાવકા દ્રવ્ય ને ભાવથી ખે લોદે પૂજા કરવાના અધિકારી છે. હઠ્ઠા સાતમા ગુબુસ્થાને વર્તાતા મુનિવરા ભાવપૂજાના અધિકારી છે. પુજ્ય શ્રીતીર્થ કરદ્વા દ્રવ્યસ્તવથી ચડીયાતા મુનિપણાંની સાત્ત્વિકી આરાધના કરવાર્પ વ્યનાર ભાદિ ગુણાવાળા ભાવસ્તવને (ભાવ પૂજાને) ધાતે અમલમાં મૂકીને એઠલે આરાધીને કરમાવે છે કે ભાવસ્તવ આરાધવાને અસમર્થ આત્માઓએ ત્રણે કાલ આઠ પ્રકારે જિન પૂજનરૂપ \$વ્યસ્તવ કરવું જોઈ એ. જ્યાં ભાવસ્તવ હાય ત્યાં દ્રવ્યસ્તવની ભજના જાણવી, પણ જ્યાં દ્રવ્યસ્તવ હોય, ત્યાં ભાવસ્તવ નિશ્ચયે હોય જ. અહીં ભાવસ્તવની દ્રવ્યસ્તવથી વિશિષ્ટતા જણાવવા માટે કહ્યું છે કે એક માણસ મેરુ પવ<sup>ર</sup>તના

જેવું ઊંચું જિનમંદિર કરાવે, પ્રતિમા ભરાવે, તેને જે લાભ થાય, તે મુનિપણાની નિમ'લ આરાધના કરવાથી થતા લાભના અનંતમા ભાગ જેટલા પણ કહી શકાય નહીં. આજ મુદ્દાથી જાવજીવ સુધી અનારંભાદિ ગુણાના ધારક મુનિવરા ભાવ સ્તવને જ આરાધે છે. મુહસ્થા તેવા ગુણાના ધારક નથી, તેથી તેએા સંસારસમૂદ્રને ચુલ જેવા કરનાર દ્રવ્યસ્તવ જરૂર કરે એમ કહ્યું છે. તથા યાગ્ય પ્રસંગે એ પણ કહ્યું છે કે સાધુ-સાધ્વીઓ આરંભાકિનાં કાર્યો કરે તા ભવભ્રમણ વધારે છે, ને આ શ્રીમહાનિશીય સત્રના અર્થ યાગ્ય શિષ્યાને જ ભણાવવા જોઈએ, તથા અહીં યાગ ક્રિયાના પ્રસંગ તપની બીના, અને ૧૬ ભેટુ તથા ૧૯ ભેટુ કુશીલિયાની બીના તેમજ જ્ઞાન કુશીલિયાના ૮ ભેટા કહીને નવકારના ઉપધાનનું વર્ષ્ટન કરતાં દયાધર્મની પ્રસંશા કરી છે. પછી અનુક્રમે નવકારના ઉપધાનના વિધિ કહીને જણાવ્યું છે કે ચારિત્ર લર્ધને તજ દેનાર વેષધારી મુનિ જો એમ કહે કે " અમે અબ્દપ્રકારી પૂજા કરીને તીર્થ'ની પ્રભાવના કરીએ છીએ " તા તે ઉભયભ્રષ્ટ મુનિ અનંતા કાલ સંસારમાં ભઢકે અને જેઓ ભાવસ્તવથી ક્રવ્યસ્તવને ચઢીયાતા જણાવીને આર'ભાદિનાં કાર્યો કરે. કરાવે તેએ! ભવાંતરમાં દુલ ભળાધી થાય છે. આ રીતે વિસ્તારથી દ્રવ્યસ્તવથી ભાવસ્તવતું ચઢીયાતાપણું સાભિત કરતાં કરમાવ્યું છે કે આ ભાજપુજાથી દશાઈભાદ રાજા, ચક્રધર, ભાતુદત્ત લગેરે અનંતા છવા સિદ્ધિપદને પામ્યા છે, હાલ મહાવિદ્વેહમાં ઘણા છવા પામે છે, ને ભવિષ્યમાં પણ ઘણા છવા પામશે. આ પ્રસંગ ભિલ્લ અને રાજાનું દેખાંત જણાવીને સિદ્ધ પરમાત્માના અપૂર્વ સુખાનું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કે શ્રાસિદ્ધપ્રભુતા સુખની આગલ સંસારી જવાતું સુખ અનંતમા ભાગ જેટલું પણ કહી શકાય નહીં. અંતે મહાતિશીથ સૂત્રના લખનારા મહાયુરુપનું નામ વગેરે આના પણ કહી છે. આ રીતે ત્રીજા ચાથા અધ્યયનામાં કુશીલિયાના સંગને તજવાની ખીના દૃષ્ટાંત સાથે કહેવાપૂર્વક ઉપધાનાદિતું વર્ણન કર્યું. છે, એમ દુંકામાં કહી શકાય.

> શ્રા મહાનિશીયના ત્રીજા ચેલા અધ્યયનના ટૂંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

પ. પાંચમા નવનીતસાર (ગચ્છાચાર) નામના અધ્યયનના ટૂંક પરિચય

અહીં ગચ્હવાસી મુનિવરાના આચાર અને ગચ્છતું વર્ણન કરેલ હોવાથી આતું નામ ગચ્છાચાર જણાવ્યું છે. જેમ માખણ એ દહીંના સાર છે, તેમ આ સૂત્રના અહીં સાર કહ્યો છે, તેથી આ અધ્યયન 'નવનીતસાર' નામે પણ વધારે પ્રસિદ્ધ છે. આ સૂત્રના ઘણા ભાગ વિચ્છેદ પાશ્યા, તેથી અહીં ગચ્છાદિતું વર્ણન અહુ જ ઓછું જણાય છે. દશ પયનનામાંના ગચ્છાચાર નામના પયન્નાની રચના કરનાર પરમ ગીતાર્થ મહા-

પુરુષે તેની અ'તે જણાવ્યું' છે કે મેં આ ગમ્હાચાર પ્રકીર્ણકની રચના શ્રીમહાનિશીથ સૂત્રાદિમાંથી સાર સાર ભીનાઓ લઈને દુંકામાં કરી છે. હાલ મારી પાસે જે પ્રત છે, તેના ૧૬ પાના આ પાંચમા અધ્યયને રાક્યા છે તેમાં અનુક્રમે (૧) ગચ્છવાસી મુનિઓના આચારા, (ર) પાંચમા આરાના અંતે વર્ત નારા સાધુ–સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવિ-કારૂપ ચતુર્વિધ સ'ઘના ૪ નામા, તેમાં આચાર્ય તરીકે શ્રીદુષ્સહસૂરિ મહારાજને જણાવ્યા છે (3) અંતકૃત્કેવલી થઇ માક્ષે જનારા આચાર્ય અને તેમના ૪૯૯ શિષ્ધાની ખીના, (૪) દ્વાદશાંગી ગર્ણિપટકનું વર્ણન, (૫) કમલપ્રભ આચાર્ય ( સાવઘાચાર્ય )ની કથા. આ પાંચ મુદ્દાઓનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. વચમાં યાગ્ય પ્રસંગ આચાર્યના ભેરા અને તીર્થ યાત્રાદિની બીના પણ કહી છે. અહીં શરૂઆતના દ પાનામાં ગચ્છની ને આચાર્યના પાઠ (આલાવા ) છે, તેમાં વિવિધ ઉપમાઓ અને અર્થની બીના કહી છે. તે અપૂર્વ બાેધદાયક છે. પછી પાંચમા આરાના અંતે વર્ત નાર દુષ્પસહસ્તિ આદિ ચાર ( એકેક સાધુ સાધ્વી શ્રાવક શ્રાવિકા )નાં નામ જણાવીને કહ્યું 🦻 કે ભવિ-ષ્યમાં થનાર શ્રીદુ<sup>ર</sup>પસહસૃરિ થતા સુધીના કાલમાં ક્ષાયિકસમ્યવ્દિષ્ઠિ ચાર યુગ પ્ર**ધા**ના થશે. અને જે ક્ષયાપશમ સમ્યગ્દૃષ્ટિ ૨૦૦૦ યુગપ્રધાના થશે, તેમને ત્રીજે ભવે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ થશે. જેમ શ્રીગીતમસ્વામી ગણધરને જે છેલા ભાગમાં કેવલગ્રાન થવાનું હતું, તે જ છેલા ભવમાં કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થયા પહેલા ક્ષાયિક સમ્યકત્વ થયું, તેમ અહીં જણાવેલા ક્ષાયિક સમ્યગ્દેષ્ટિ ૪ યુગપ્રધાન સિવાયના ૨૦૦૦ યુગપ્રધાના છેલા ભવમાં ક્ષાયિક સમ્યવ્દિષ્ટ થઈ ને કેવલજ્ઞાન પામી માક્ષે જશે. ખરી વસ્તુસ્થિત આમ હોવાથી એમ સમજવું જોઈએ કે પાંચમા આરામાં શુદ્ધ આચાર્ય ભગવંતા 'તા ! ઘણાં ઘશે. પણ તેમાં જે એકાવતારી વિશિષ્ટ ગુણવંત આચાર્યા હોય, તે જ યુગપ્રધાન કહેવાય. ને ખાકીના આચાર્યા એકાવતારી જ હાય એવા નિયમ નથી, એટલે એકથી વધારે ભવે પણ માક્ષે જનારા તેઓ (૨૦૦૦માંના આચાર્યા) હાય છે. અને પાંચમા આરાના અ'ત સધી શ્રીદરાવૈકાલિક સત્ર રહેશે. આ ખીના સ્પષ્ટ જણાવીને તીર્થ શું વસ્તુ છે? આ પ્રકાના ખુલાસા કર્યા છે. પછી એક આચાર્યના ૪૯૯ સ્વચ્છંદી શિષ્યાની બીના કહી છે. તેના સાર દ્ર'કામાં આ પ્રમાણે જાણવાે—પૂર્વે (ભૂતકાલમાં ) રરૂ ચાવીશીના પહેલાંની ચાવીશીના કાલમાં ૨૪મા તીર્થ કરતું નિર્વાણ થયા ભાદ એક ચરમશરીરી આચાર્ય થયા હતા. તેમને ૪૯૯ શિષ્યા હતા. તેમાંનાં એક શિષ્ય ગુરૂને (આચાર્ય મહારાજને )કહ્યું કે '' જો આપની આગા હોય, તેા ચંદ્રપ્રભરવામીનું જ્યાં ધર્મ ચક્ર છે, ત્યાં હું યાત્રા કરવાને જા<sup>લું ??</sup> આચાર્યે ત્યાં જવાની ના કહીને જણાવ્યું કે '' એકલા સ્વેચ્છાચારી થઇને યાત્રા કરવા જવાય નહીં, ને જવું હાય તા ગુણવંત સાધુઓની સાથે યાત્રાએ જવું. ?? આપણે ભધા સાથે જઇશું. તે સાંભળી શિષ્યે ગુરૂને પૂછ્યું કે એકલા સાધુ યાત્રાએ જાય, તેા શું થાય ? ગુરૂએ કહ્યું કે–અસંયમી થાય,

ને સંયમમાં ઘણા માટા દાષા લાગે. ત્યાં ઘણા માટા લાકસમદાય ભેગા થાય, તેમાં મુનિધર્મ સચવાતા નથી. લીલાતરી આદિ છવા હણાય, ઉપકરણાદિનું પડિલેહણ પણ ખરાખર થઈ શકે નહીં તેથી તે વિરાધક થાય, આ રીતે હંમેશાં વાતચીત થતાં થતાં શિષ્ધા માંહામાં હું લડવા લાગ્યા. ને ગુરૂને છાડીને સર્વથી વિરાધક થયા. સંયમથી ભ્રુષ્ટ થઇને જતા રહ્યા. એક દિવસ આચાર્ય મહારાજ બહાર સ્થ હિલે ગયા, ત્યારે સિંહ સામા આવ્યા, તેણે આચાર્યને હણ્યા. આ વખતે આચાર્ય મહારાજ અંતક્તકેવલી થઇને માસે ગયા. આના સાર એ કે આત્માર્થી સાધુ–સાધ્વીએાએ ગુરૂની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ વર્તાના 'સંયમથી ભ્રષ્ટ થવું' વગેરે કડવા વિષાકા (ફ્લ) જાણીને શ્રીગુર્-મહારાજની આજ્ઞા પ્રમાણે આચારાદિતે પાછીને ભવસમુક્રના ધાર પામવા જોઈએ. આ કથા પૂરી થયા પછી અનુક્રમે ગચ્છ અને આચાર્યનું વર્ણન કરીને દ્રાદશાંગીનું વર્ષીન કરતાં જણાવ્યું છે કે ઇંદ્રોને પણ વંદન કરવા લાયક શ્રી તીથે કરદેવા પણ દ્વાદશાંગી શ્રુતજ્ઞાનને " नमो तित्यस्स '' કહીને નમસ્કાર કરે છે. પછી અનુક્રમે આ અવ-સર્પિ શીમાં શયેલા દશ અચ્છેરાની ખીના અને મિથ્લાદેષ્ટિ અંગારમઈક આચાર્યની કથા કહીને મિશ્ર ભાષાએ એક વચન બાલીને દ્વાદશાંગીની વિરાધના કરતાં અનંતા કાલ સુધી સંસારમાં રખડનાર સાવઘાચાર્ય (કમલપ્રભ આચાર્ય) ની કથા પાંચ પાનામાં વિસ્તારથી કહી છે. તેના સાર આ પ્રમાણે જાણવા-આ ચાલુ શ્રીૠપભાદિની ચાવીશીથી પૂર્વે થયેલી અનંતમી ચાવીશીમાં સાત અચ્છેરા થયા હતા. પ્રભુશ્રી મહાવીર રૂવ કહે છે કે તે પાછલી અનંતમી ચાવીશીમાં મારા જેવા સાત હાથની કાયાવાળા ચાવી-શમા શ્રી 'ધર્મ'શ્રી ' નામના તીર્થ'કર થયા. તેમના નિર્વાણ પછી કાલદાધ કરીને મિથ્યાત્વની પ્રવૃત્તિ ઘણી થવા માંડી. અને સંયમી આત્માઓ પણ શિથિલ થઇને જિનપ્રતિમાની પૂજા વગેરે કરવા લાગ્યા. તથા ગૃહસ્થની માફક આર'ભાદિ સાવઘ પ્રવૃત્તિમાં પ્રવતિવા લાગ્યા. આ પ્રસંગ શ્રી ગૌતમ ગણધરે પૃષ્ઠલા પ્રક્ષના ઉત્તર દેતાં પ્રભુએ જુઆવ્યું કે જો સંપૂર્ણ ત્યાગી સાધુ-સાધ્વીએા જિનપૂજા કરે તાે તેઓ વિરાધક થઇને અનંત સંસારમાં રઝળે છે. એક વખત તે લિંગધારીઓના ગામમાં ઉત્કષ્ટ સંયમાદિ ગુણાને ધારણ કરનારા, જિનનામકર્મના અનિકાચિત ભંધ કરનારા શ્રી કેમ-લપ્રભ નામના આચાર્ય પંચાર્યા. તેમણે શુદ્ધ મુનિમાર્ગની પ્રદૂષણા કરતાં જણાવ્યું કે તે લિંગધારીઓની તમામ પ્રવૃત્તિ મુનિમાર્ગથી વિકુંદ્ર હેાવાથી તેઓને સાધુ તરીકે માનવા જ ન જોઈએ. આ વાત શ્રાવકાેએ તે લિંગધારીઓને કહી. ત્યારે તેમણે ઉત્સવ-પ્રરૂપણા કરીને શ્રાવકાને સ્થિર કર્યા, ને તાથાદા વગાડીને તે કમલપ્રભ આચાર્યને 'સાવઘાચાર્ય' નામે પ્રસિદ્ધ કર્યા. ને તેઓ પાતાના ઉન્માર્ગને પાષવા લાગ્યા. તથા લાકાન પાતાના ઉત્માર્ગમાં જ સ્થિર કરવા લાગ્યા આ અઘરિત અનાવ જોઈને ઝ ખતાલાં પડેલા શ્રીકમલપ્રસ આચાર્ય ત્યાંથી વિદ્વાર કર્યો, ને સાત મહિના વીત્યા

ભાદ ફરી ત્યાં આવીને ધમ દેશના દેવા લાગ્યા. ત્યારે કેવલ દ્વેષ સુદ્ધિથી જ તે લિંગી-એાએ પાતાના મતની લિંગી સાધ્યીને 'ઇરાદાપૂર્વ'ક તે કમલપ્રભ આચાર્ય'ના પગે અડીને તારે વંદના કરવી ' એમ શીખવાડીને તેમની પાસે માકલી. તે સાધ્વીએ તે પ્રમાણે ભરસભાની વચ્ચે થઇને પગ અડીને વંદના કરી. આ બનાવ જોઈને તે લિંગ-ધારી વગેરે લાેકાએ આચાર્યને પૂછ્યું કે હે મહારાજ! સાધ્યોએ તમને પગ અડીને વંદના કરી, તેમાં તમને સંઘટો થયા કે નહી ? આ પ્રશ્નના જવાળમાં તેમણે (કમલ-પ્રભાચાર્ય ) મિશ્ર ભાષા વાપરીને કહ્યુ કે સંઘટો થાય ને ન થાય. જિનસિદ્ધાંતમાં ઉત્સર્ગમાર્ગને અપવાદમાર્ગ એમ એ માર્ગ કહ્યા છે. આ રીતે મિશ્ર ભાષારૂપ ઉત્સત્ર બાલતાં તેમના અનિકાચિત જિનનામકર્મના દ્રલિયાં વિખરી ગયાં, (એટલે આત્મ-પ્રદેશાથી અલગ થયાં. )ને તેમણે અનંતા સંસાર વધાર્યા. આ અવસરે લિંગિયા લાકોએ તાળાદા વગાડીને 'સાવાદાચાર્ય' કહેવા પૂર્વ'ક તેમને વગાવ્યા. કાલક્રમે તે કમલ-પ્રભાચાર્ય એક વચન ઉત્થાપીને ૭૦૦ વર્ષ, બે મહિના ને ચાર દિવસતું આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને અનુક્રમે વ્યાંતર, વાસદેવની પુત્રી, પુરાહિતની સ્ત્રી, તિય' ચ, મનુષ્ય, સાતમી નરકના ભવ, એમ આ ભવામાં તથા ચારાશી લાખ યાનિમાં અનંતી વાર ભમીન પશ્ચિમ મહાવિદેહે મતુષ્ય થઇ તે લાકાની સાથે પ્રભુશ્રી તીર્થ કરતે વાંદવા જતાં ધર્મા-પદ્દેશ સાંભળીને દીક્ષા લઇ સંયમાદિ મોક્ષમાર્ગને સાધીને સિદ્ધ થયા.

આ પ્રસંગ પ્રભુતે શ્રી ગૌતમસ્વામીએ પૂછલા ત્રણ પ્રશ્નોના ઉત્તરોના સાર દૂં કામાં આ પ્રમાણે જાણવા. પ્રભુએ શ્રી ગૌતમ ગણધરન કહ્યું કે હે ગૌતમ! જે સમય સાધ્વીએ આચાર્યના પગે પડીને વ'દના કરી, ત્યારે લાકાએ સાઘદાની બાબતમાં પૂછતાં તે આચાર્ય કહ્યું કે 'ઉત્સર્ગ'—અપવાદ રૂપ જિનમાર્ગ છે.' આમ કહેતાં જ તેમણે અનંતા સંસારવધાર્યો. અને હે ગૌતમ! ઉત્સર્ગ'—અપવાદરૂપ અનેકાંત ધર્મ છે ખરા, પણ અધર્મ કરીને આગમનું નામ કહેવાય નહીં. આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે તેલકાય, અધ્કાય, અને મૈયુનાદિને જે સેવે, તે અજ્ઞાના ભંગ કરનાર છે, તેથી તે અનંત સંસારી જાણવા. તથા હે ગૌતમ '' सेविया सेवियं नोसेविया असेवियं'' જે સમયે તે આચાર્ય શંકા રાખીને બાલ્યા, તે વખતે તેમને મૈયુનના દાષ લાગ્યા. તેથી તેમણે આજ્ઞાના ભંગ કરીને અનંતા સંસાર વધાર્યા. અને તેમના બાંધેલાં જિન નામકર્મનાં દલિયાં વિખરી ગયાં. હે ગૌતમ, આ બધું જે થયું તેમાં પ્રમાદ એ જ કારણ છે એમ સમજવું. આમાંથી સાર એ લેવા કે સાધુ—સાધ્વીએ જિનાજ્ઞા પ્રમાણે ચાલીને માક્ષના અવ્યાખાધ સુખ મેળવા જોઇ એ. આ તમામ બીનાઓ તથા પ્રસંગ બીજ પણ હકી-કતા અહીં સ્પષ્ઠ સમજાવી છે.

શ્રી મહાનિશી**ય** સૂત્રના પાંચમા અધ્યયનના દ્વંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

### શ્રી મહાનિશીય સૂત્રના છકા અધ્યયનના ટુંક પરિચય

વિષયની લેહિયતા એ ભાવભ્રમણનું કારણ છે, ને પાપકમેદિયથી કે ખરાવ્ય નિમિત્તને લઈને ભાગતુષ્ણાને વસ થયેલા જવા આલાચના-પ્રાયશ્ચિત્તાદિ સાધનાથી શુદ્ધ થઇને જરૂર સદ્દગતિને પામે છે. આ ળીના યથાર્થ સમજાવવા માટે અનુક્રમે પ્રાયશ્ચિત્તના દશ ભેદા, અને આલાચનાના ૪ ભેદા જણાવતાં ભદ્ર નામના આચાર્યના ગચ્છવર્તી રજજા (રજજાૂ) સાધ્વી, નંદિષેણમુનિ, આષાદમુનિ, લક્ષ્મણા સાધ્વી, પુંડરીક કંડરીક રાજકુમારાની કથા વગેરે ખીનાએ પણ વિસ્તારથી વર્ણવી છે. તેમાં નંદીવેણના વર્ણનમાં કહ્યું છે કે '' ન'દીષેણ મુનિ વેશ્યાને ઘરે ગાયરી ગયા, ધર્મલાભ કહ્યો, ત્યારે વેશ્યાએ અર્થલાભની જરૂરિયાત જણાવી, મુનિએ તરણું ખેંચ્યું ત્યારે સાનૈયાની વૃષ્ટિ થઈ. માહાદય સંયમને તજને વેશ્યાને ઘરે રહ્યા. અહીં તે હંમેશાં દરા દ્રશ જ્યાને પ્રતિભાધીને પ્રભુશ્રી મહાવીરદ્દેવની પાસે દીક્ષા લેવા માકલીને ભાજન કરતા હતા. એક દિવસ નવ જણ પ્રતિએાધ પામ્યા ભાદ દશમા પુરુષને પ્રતિએાધતાં ઘણી વાર લાગી, ત્યારે વેશ્યાએ આકુલ વ્યાકુલ થઈને કહ્યું કે ભાજન કરવા પધારા, રસાઇ ઠંડી થઇ જાય છે. નંદીષેણે કહ્યું કે આ દશમા પુરુષ પ્રતિબાધ પામતા નથી. વેશ્યાએ કહ્યું કે તે પ્રતિભાધ ન પામે તા દશમા તમેજ પ્રતિભાધ પામા. તે સાંભળી ભાગકર્મો ક્ષીણ થવાથી ન'દીધેણ કેરી દીક્ષા લઇ આરાધી કેવલી થઇ સિહપદને પામ્યા, '' આ કથા ઉપદેશપ્રાસાદાદિમાં વિસ્તારથી વર્ણવી છે. પછી કાેઇક આચાર્ય ના શિષ્ય આષાઠ-મુનિના વર્ણું નમાં કહ્યું છે કે " તે મુનિકોલક નિમિત્તે સ'યમને વિરાધીને દુર્ગ'તિમાં ગયા. <sup>77</sup> પછી અનુક્રમે પ્રાયશ્ચિત્તના લેનારા જ્વાના ને તેના આપનારા ગીતાથ° ગુરુના ગુણા વર્ણ વતાં કહ્યું છે કે વૈર્ય, સુશીલ, ક્ષમા વગેરે ગુણાને ધારણ કરનાર જીવે સૌથી પહેલાં કેવલી ભગવ'તની પાસે આલેાયણા લેવી જોઇએ. નજીકમાં કે દૂર તેવા કેવલી ન મળે તાે અનુક્રમે મન:પર્ય વજ્ઞાની, અવધિજ્ઞાની, નિર્મલ ચારિત્રવ'ત વિશિષ્ઠ શ્રુતજ્ઞાની (ચૌદ પૂર્વી) વગેરેની પાસે પાયશ્ચિત્ત લઇને આત્મશુદ્ધિ કરવી. આ ખીના વિસ્તારથી કહીને પ્રાયશ્ચિત્ત લેનાર શ્રાવકાદિના શીલ,સંતાષ, સદાચાર વગેરે ગુણા જણાવ્યા છે. પછી બે આચાર્ય ના દેષ્ટાંતે પ્રાયશ્ચિત્તને લઈ ને આરાધક થવાના ઉપદેશ દર્ધને આત્મનિંદા કરતાં કેવલજ્ઞાનને પામેલી એક સાધ્વીએ આપેલા ઉપદેશનું વર્ણન કર્યું. છે. પછી ઘણી સાધ્વીઓની ગુરુણી રજ્જા સાધ્વીને અચાનક કાઢ થયા. ખીજ સાધ્વીઓએ તેનું કારણ પૂછતાં તે રજ્જાએ તદ્દન ખાેડું કારણ એ જણાવ્યું કે મને ઉકાળેલું પાણી પીવાથી;કાઢ રાગ થયા. આ વચન સાંભળીને ઘણી સાધ્વીઓના પરિણામ ફરી ગયા. પણ એક સાધ્વી પ્રભુની ઉકાળેલું પાણી પીવાની આજ્ઞા સાચી જ છે, આવી શુભ ભાવના ભાવતાં કેવલજ્ઞાનને પામી. તમામ સાધ્વીઓએ ઉકાળેલુ પાણી પીલું, એ જ મુનિધર્મ છે, ગુરુણોતું વચન અસત્ય છે, અશાતાવેદનીયાદિ કર્મોદ્યે

અને ધાત્રી દાષાદિ નિમિત્ત જ કાઢ રાગ થયા છે વગેરે ખીના સ્પષ્ટ સમજાવીને પાતાની ગુરુણોને કહ્યું કે તમે ભાષા સમિતિ સાચવી નથી, ને ધાત્રીદાષ વગેરેથી સંયમને દૂષિત કર્યું છે. તેથી તમે ઘણા કાલ ઘણાં ભવામાં દુ:ખી થશા. આ પ્રસંગે તે રજ્જા સાધ્વીના દીઈ સંસારમાં થનારા જુદા જુદા ભવાની ખીના વિસ્તારથી કહી છે. આ કથા શ્રીઉપદેશ પ્રાસાદાદિમાં પણ જણાવી છે. તેના સાર એ છે કે સાધુ–સાધ્વીઓએ અહું જ વિચારીને હિત–મિત–પ્રિય-સત્ય વચના બાલવાં જોઈએ.

પછી લક્ષ્મણા નામની રાજકુમારીની ખીના વર્ણવતાં કહ્યું છે કે આ રાજ-કુમારીના ભર્તાર લગ્નની ચારીમાં જ મરણ પામ્યા, તેથી અવસરે વૈરાગ્યભાવે દીક્ષા લઇ આકરા તપ-સંયમને શુભભાવથી આરાધવા લાગી. આ રીતે ઘણા કાલ વીત્યા ખાદ એક વખત તે લક્ષ્મણા સાધ્વીએ ચકલા ચકલીની મૈયુન ક્રિયા જોઈને અશુભ ભાવે વિચાર્યું કે " હું મનુષ્ય ભવે પણ જન્મરંડાયા પામી, તેથી વિષય જન્મ સુખા દીઠાં જ નહી '' થાડીવાર પછી તેને શુભ ભાવના જાગવાથી વિચાર આવ્યા કે "મેં આવા અનુચિત વિચારા કર્યા તે ઠીક નથી કર્યું. ??એમ વિચારીને આ ભૂલની ગુરૂ આદિની પાસે આલાચનાદિ કર્યા વિના સ્વચ્છ'દી વિચારે તે લક્ષ્મણા સાધ્વીએ પચાશ વર્ષ સુધી સાલ માસખમણ વગેરે આકરા તપ કર્યા. પણ તે લેખે આવ્યા નહીં એટલે નકામા ગયા. તેનાથી તેણે કરેલા દાષની શુદ્ધિ થઇ નહીં. તે આ સ્થિતિમાં (સશલ્ય ભાવે ) મરીને ઘણા કાલ સંસારમાં ભમી. પૂર્વે થઈ ગયેલી ચારાશીમી ચાવીશીના ચાવીશમા તીથ<sup>લ</sup> કરના કાલમાં થયેલા આ લક્ષ્મણા સાધ્યી આવતી ચાવીશોના પ**હે**લા પદ્મનાભ તીર્થ કરના તીર્થમાં કરેલા તમામ પાપકર્મી ખપાવીને સિદ્ધિપદને પામશે. પછી તીર્ય કરતા વ્યવનથી કેવલજ્ઞાન સુધીની ભીતા કહીને જણાવ્યું છે કે શ્રી તીર્થ'-કરે ચતુર્વિધ સંઘના કલ્યાણને માટે તીર્થની સ્થાપના કરીને આ પ્રાયશ્ચિત્તાદિની ખીના કહી છે. અંતે પુંડરીક અને કંડરીક કુમારની ખીના વગેરે જરૂરી ઘણી હકીકતા ઉપદેશ દ્વારા સમજાવી છે. અન્યત્ર આ ગીતાર્થ વિદ્વાર નામના અધ્યયનનું બીજું નામ ' અગીતાર્થ' વ્યવહાર' પણ જણાવ્યું છે.

આ રીતે દ અધ્યયના કહ્યા પછી અંતે કહેલી એ ચૂલિકામાંની (૧) પહેલી ચૂલિકાએ ૧૨ પાનાં રાકચાં છે. તેમાં આલાચનાના દશ ભેદા, પ્રાયશ્ચિત્ત લેવાથી થતા લાભ, પ્રાયશ્ચિત્તને કરવાના વિધિ, તેમજ નામ સ્થાપનાદિ ૪ ભેદે આલાચનાનું સ્વરૂપ વગેરે બીના કહીને અંતે આલાચના કરનાર જીવની ને આલાચના કર્યા વિના મરનાર જીવની પરિસ્થિતિ, વગેરે હકીકત જણાવી છે. (૨) બીજ ચૂલિકા ૧૩ પાનામાં છે. અહીં આલાચના, પ્રાયશ્ચિત્ત, અને આરાધક વિરાધકની બીના, તથા યતના ધર્માદિના સ્વરૂપને સમજાવનાર સ્સાઢ સુનિના ચરિત્રને જણાવતાં તેના પૂર્વભવની

ભીના પણ કહી છે. તેમાં પ્રસંગાનુપ્રસંગે ગાર્વિદ બ્રાહ્મણ, તેની સ્ત્રી તથા અંજનશ્રી વગેરેની પણ હકીકતા કહી છે. શ્રી દેવેન્દ્રસૃરિએ આ ચૂલિકાના આધારે પ૧૯ શ્લાક પ્રમાણ પ્રાકૃત સુસઢ કથા રચી છે. તે ખ'નેના સ્પાધારે મેં સ'સ્કૃતમાં ગદ્ય રૂપે સુસઢ ચરિત્ર અને તેના સ્પષ્ટાર્થ રમ્યા છે. તે છપાયા પણ છે. આ મહાનિશીય સ્ત્રની ચૂર્લ્યુ છે, પણ મળી શકતી નથી. પૂર્વે ભાર ભાર વર્ષના માેટા દુકાળ પડયા હતા. તેમાંના ચાેથા ભારવષી<sup>૬</sup> મહાદુકાલમાં સૂત્રોના વિચ્છેદ થતા જાણીને શ્રી વ**લ્લી**પુરમાં શ્રી દેવદ્ધિ ગણિ ક્ષમાશ્રમણે સર્વ સાધુએં ાને ભેગાં કરીને માઢે સૂત્રો (યાદ) રાખેલાં હતાં, તે પુસ્તકાકારે લખ્યાં. તે લખતાં લખતાં વી ૦ સં૦ પ૧૦ માં શ્રી ક્વર્દ્ધિગણી સ્વર્ગ સ્થ થયા. તથા વીo સંo પ3o માં યુગપ્રધાન શ્રી સત્યમિત્રસૂરિ સ્વર્ગ સ્થ થયા. કાલક્રમ શ્રી હરિભદ્રસૂરિ, સિદ્ધસેનસૂરિ, વૃદ્ધવાદી, યક્ષસેનગણી, દ્વેવગુપ્ત, જિનદાસગણી વગેરે મહાપુરુષાએ એકઠાં થઈને આ શ્રી મહાનિશીથસૂત્ર લખ્યું. લખતાં લખતાં કાૈાર્ધક પાઠ-આલાવામાં જ્યાં કેરફાર જણાયા તેના નિર્ણુય જણાવનાર કેવલી છે એમ કહ્યું. આ હકીકત ચાથા અધ્યયનની છેવટે કહી છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ વીo સંo પ૮૫માં સ્વ<sup>ગે°</sup> ગયા. અહીં જિનપ્રતિમાની પૂજા કરવાના પાઠ અને સંઘ-તીથ'યાગાના પાઠાે હાેવાથી જિનપ્રતિમાના ઉત્થાપકાે ( હું હક મતને માનનારા લાકાે ) આ શ્રી મહાનિશીથ સૂત્રને માનતા નથી ને કહે છે કે અસલી મહાનિશીથ સૂત્રના વિચ્છેક થયા છે. જે સૂત્ર હાલ છે, તેમાં પાછળથી ઘણા ફેરફાર થયા છે, તેથી અમે તે માનતા નથી. આ શ્રી મહાનિશીથ સ્ત્રમાં પર્વ તિથિના મહિમા પણ જણાવતાં કહ્યું છે કે બીજ, પાંચમ, આઠમ, ચોદશ એ શુભ પવ<sup>°</sup> તિથિઓ**માં શુભ** ગતિનું આયુષ્ય ભંધાય છે, માટે જરૂર તે પર્વ તિથિઓાની આરાધના કરવી જોઈએ. આ સિવાય બીજી પણ ઘણી મુનિધર્મને સમજાવનારી હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

મહાનિશીય સ્ત્રના દુંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

### શ્રી પંચકલ્પસૂત્રના દ્વંક પરિચય

આ સૂત્રના રચનાર શ્રી ગણધર ભગવંત છે. તેમાં પાંચ પ્રકારે કલ્પનું વર્ણન કર્યું છે, તેથી તે પંચકલ્પ કહેવાય છે. એટલે અહીં ૬-૭-૧૦-૨૦-અને ૪૨ પ્રકારે કલ્પ એટલે સુનિવરાના આચારનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે, તેથી તે પંચકલ્પ કહેવાય છે. આ શ્રીપંચકલ્પસૂત્રના ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે શ્રીભદ્રભાહું સ્વામીએ નિશીથસૂત્ર, દશા-શ્રુતસ્કંધ, ખૃહત્કલ્પસૂત્રને વ્યવહારસૂત્રના ઉધ્ધાર નવમા પૂર્વમાંથી કર્યો છે. આ શ્રીપંચકલ્પસૂત્ર (મૂલ શ્રંથ) સં૦ ૧૬૧૨ સુધી હયાત હતું એમ શ્રી જૈન શ્રંથાવલી વગેરેમાં પણ કહ્યું છે. આ શ્રી પંચકલ્પ એ ખૃહત્કલ્પ ભાષ્યના એક વિભાગ છે એમ

પણ કહેવાય છે. જેમ ઓઘ નિર્યુક્ત અને પિંડનિર્યુક્તિની અલગ ગણના થાય છે, તેમ આની પણ અલગ ગણના ખાસ કારણસર થઇ હોય એમ જણાય છે. આ શ્રી પંચ-કલ્પસ્ત્રનું મૂલ જો કે વિશ્છેદ પામ્યું છે, તો પણ તેના અર્થને જાણવાનાં ત્રણ સાધનો છે, તેમાં બે ભાષ્યમાંનું એક ખૃહદ્ભાષ્ય છે, તેની રચના કરનાર શ્રીસંઘદાસ ક્ષમાશ્રમણ કહ્યા છે. શ્રીપંચકલ્પની ચૂર્ણિ પણ છે. આ ત્રણે સાધના અમુદ્રિત છે. ખૃહદ્પિપનિકાદિ અનેક શ્રંથામાં આ (૧) શ્રી પંચકલ્પસ્ત્રના મૂલ શ્રંથનું પ્રમાણ ૧૧૩૩ શ્લાકા કહ્યા છે. (૨) શ્રી સંઘદાસ ગણિ (ક્ષમાશ્રમણ) એ રચેલા માટા ભાષ્યની ૨૫૭૪ ગાથાઓ છે, તેનું પ્રમાણ 303૫ શ્લાકા કહ્યા છે. (૩) આ સ્ત્રની ચૂર્લિનું પ્રમાણ 3000 શ્લાકા કહ્યા છે. (૩) આ સ્ત્રની ચૂર્લિનું પ્રમાણ 3000 શ્લાકા કહ્યા છે. અન્યત્ર ૩૧૩૬ શ્લાકા જણાવ્યા છે. આ રીતે શ્રી પંચકલ્પસ્ત્રના દૂં કપરિચય જાણવા.

શ્રી પચકલ્પસૂત્રના સક્ષિપ્ત પરિચય પૂરાે થયાે.

#### શ્રી દશાશ્રુતસ્કંધના ટુંક પરિચય

ચૌદ પૂર્વોના ધારક પૂજ્ય શ્રીભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે નવમા શ્રીપ્રત્યાખ્યાન-પ્રવાદ પૂર્વમાંથી ઉદ્ધાર કરીને આ શ્રીકશાશ્રુતસ્ક'ધ સૂત્રની રચના કરી હતી. અહીં દશ દશાનું વર્ણું ન હેાવાથી આ સૂત્ર 'દશાશ્રુતસ્ક'ધ' નામે ઓળખાય છે. શ્રીનંદી-સુત્રાદિમાં આતું 'दुसा ' તામ કહ્યું છે. ને શ્રીસ્થાનાંગ સુત્રાદિમાં 'આચાર દશા ' અને ' દશાશ્રુત ' વગેરે નામા પણ જણાવ્યા છે. શ્રીવ્યવહારસૂત્રના ત્રીજા અને દશમા ઉદ્દેશા વગેરેમાં ખુહત્કલ્પ અને વ્યવહાર સૂત્રની સાથે શરૂઆતમાં આ દશાશ્રુતસ્ક ધને ' उसा कप्यववहार सुयक्खंधो ' આ રીતે કહ્યો છે. આ ત્રણે સુત્રોને એક જ શ્રુતસ્ક'ધરૂપે શ્રી-વ્યહત્તકપદ્દપસુત્રની નિર્યુક્તિની રદ્દદ મી ગાથામાં નિર્દેશ કર્યો છે. તેમજ ચાગવિધિ, સામાચારી આદિ ગ્ર'થામાં પણ તે જ પ્રમાણે નિદેશ કર્યા છે. અહીં જણાવેલી દશ દશા ( વિભાગ )માંની ૮મી અને દશમી દશાને બીજા ગ્રંથામાં અધ્યયન તરીકે પણ જણાવી છે. ને બાકીના ૮ વિભાગા દશા નામથી પ્રસિદ્ધ છે. આ રીતે દશ કશામાંની (૧) પહેલી અસમાધિસ્થાન નામની દશામાં અસમાધિ એટલે ચિત્તની અસ્વસ્થતાને ં ( અશાંતિને ) કરનારા કષાયની ઉદીરણા કરવી, અજયણાએ બેસવું વગેરે ક્રિયા કરવી, વગેરે જે ૨૦ કારણાથી અસમાધિ થાય છે, તે અસમાધિસ્થાનાનું વર્ણન કહે. છે. (૨) બીજી સબલ દેાષ નામની દશામાં ચારિત્રને રાબલ એટલે કાળરચીતરૂં ( મલિન ) કરનારા ર૧ શબલ દાષાનું વર્ણુન કર્યું છે. (૩) ત્રીજી આશાતના નામની કશામા ગુરુમહારાજની આશાતના થવાનાં 33 કારણાને જણાવીને તેને વજવાનું કહ્યું છે. (૪) ગણિસ'પદા નામની દશા ( અધ્યયનાદિ જેવા વિભાગ )માં શ્રી આચાર્ય મહારા-

જની આઠ સંપદાઓનું વર્ષ્યન, તેના ભેદા અને પ્રભેદા તથા વિનયના ભેદાદિનું વર્ષ્યું કર્યું છે. (પ) પાંચમી ચિત્તસમાધિસ્થાન નામની દશામાં ચિત્તની સમાધિનાં ૧૦ કારણાને કહીતે તે કારણાને સેવવાની ભલામણ કરી છે. (૬) ઉપાસકપ્રતિમા નામની દશામાં શ્રાવકની ૧૧ પ્રતિમાંઓનું વર્ણન કર્યું છે. મેં આનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ શ્રીદેશના ચિંતામણીના પહેલા ભાગમાં જણાવ્યું છે. (૭) સાતમી ભિસુપ્રતિમા નામની દશામાં સાધુને વ્યારાધવા લાયક ૧૨ પ્રતિમાં આવું (એક જાતની અભિગ્રહા-દિવાળી વિશિષ્ટ ક્રિયાઓનું) સ્વરૂપ વિસ્તારથી વર્ષ્યું છે. (૮) આઠમી પર્યુ પણા-કલ્પ નામની દશામાં પ્રભુ મહાવીરદેવાદિના જીવન ચરિત્રો, સ્થાવરાવલી અને સામા-ચારીતું વર્ણું કર્યું છે. આ પર્યુષણાકલ્પતું જ નામ ભારસાસુત્ર ( કલ્પસૂત્ર ) કહે-વાય છે. તે દર વધે પશુપાણા મહાપર્વમાં વંચાય છે. (૯) નવમી ગાહનીયસ્થાન નામની દશામાં જેથી માહનીયકર્મ વ્યાધાય, તેવાં ૩૦ કારણા જણાવીને તે દરેક કારણને તજવાની ભલામણ કરી છે. (૧૦) આયતિસ્થાન નામની દશામાં નવ નિયાણાંનું વર્ણન કરીને તેને તજવાની સૂચના કરી છે. "હું આ સંયમાદિની આરાધના કરીને ભવાંત-રમાં ઇંક્રાદિની ઋદિ વગેરે પામું, અથવા કરેલી આરધનાના ફ્લરૂપે ભવાંતરમાં હુ ઇંદ્રાદિરૂપે જન્મ પામું. " આ રીતે સાંસારિક પદાર્થાની જે ઇચ્છા કરવી તે નિયાણ કહેવાય.

# શ્રી દશાશ્રુતસ્કંધના નિયું ક્તિ, ચૂર્ણિ આદિનું ટૂંક વર્ણન

આ સ્ત્રના અર્થને જાણવા માટે ખે પ્રાકૃત સાધનો છે. તેમાં શ્રીભક્ષ્માહુ સ્વામીએ આ સ્ત્રની ૨૧૦૬ શ્લાક પ્રમાણ (૨૨૨૫ શ્લાક પ્રમાણ) નિયું ક્તિ રચી છે, તે હાલ હયાત છે. ચૂર્ણિનું પ્રમાણ ૪૩૨૧ શ્લાકા કહ્યા છે, તથા શ્રીભ્રદ્ધમુનિએ 'જનહિતા' નામની સંસ્કૃત ટીકા રચી છે તેમજ કાઈએ ગુજરાતી દિષ્પનક પણ રચ્યું છે. તેની રચના વિ૦ સં૦ ૧૬૭૭ ની પહેલાના સમયે થઈ હાય એમ કૈટલાએક ઐતિહાસિક થથામાં જણાવ્યું છે. આ શ્રી દશાશ્રુતસ્ક ધના ૧૨૧૬ શ્લાક પ્રમાણ આઠમા અધ્યયન રૂપ શ્રીકલ્પસ્ત્રની નિયું ક્તિની ૬૮ ગાથાએ છે, ને ચૂર્ણિનું પ્રમાણ ૭૦૦ શ્લાકા કહ્યા છે. તથા શ્રી વિનયચંદ્રસ્ત્રિએ રચેલા શ્રી કલ્પનિર્ક્ત દિષ્પનકનું પ્રમાણ ૧૫૮ શ્લાક તેમજ શ્રી પૃથ્વીચંદ્રે ભનાવેલ દિષ્પનકનું પ્રમાણ ૧૪૦ શ્લાકા જણાવ્યા છે. વળી ઉ૦ શ્રી ધર્મસાગરજએ કલ્પસ્ત્રની કલ્પ કિરણાવલી દીકા અમદાવામાં ભનાવી છે. તે ઉ૦ શ્રી વિનયવિજયજએ 'કલ્પ સુબાધિકા' દીકા રચી છે. તે ઘણાં સ્થલે વંચાય છે. અને તપાગચ્છના આચાર્યાદિ મહાપુરુષાએ કલ્પ કીમુદી, કલ્પ દીપિકા, કલ્પ પ્રદીપિકા વગેરે દીકાઓ અને ખરતરગચ્છના શ્રી જિનપ્રભસ્ત્રિએ વિ૦

સં૦ ૧૩૬૪માં 'સંદેહવિષીષધિ ' નામે ટીકા તથા શ્રી જિનવલ્લભસૂરિ આદિએ રચેલી કલ્પકલ્પલતા વગેરે ટીકાઓમાંની ઘણીખરી છપાઇ પણ છે. આ શ્રી દશાશ્રુતસ્ક ધમાં સાધુઓની ને શ્રાવક ધર્મની પણ બીનાઓ વર્ણવી છે.

શ્રી દશાશ્રુતસ્કંધ સ્ત્રના ટૂંક પરિચય **પૂર્ે થ**યા.

### શ્રી ખૃહત્કલ્પસૂત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય

અહીં કલ્પ એટલે સાધુ–સાધ્યીએાના વિવિધ પ્રકારના આચારાનું અને તે દરેક આચારમાં પ્રાયશ્ચિત્ત લાગવાનાં કારણા, પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ, પ્રમાણ તેમજ પ્રાયશ્ચિત્તને કરવાના વિધિ વગેરે હકીકતા અહુ જ વિસ્તારથી સમજાવી છે, તેથી આ સૂત્ર 'બૃહત્કદ્ધ-સુત્ર ! આવા યથાર્થ નામે ઓળખાય છે. કલ્પ શબ્દના ઐતિહાસિક તીર્થાદિના વર્ણન વગેરે અર્થા પણ શબ્દકે પાદિમાં જણાવ્યા છે. પણ તે અર્થામાંથી આચાર રૂપ અર્થ જ આ પ્રસંગે લેવાના છે. બીજા શ્રંથામાં આ સૂત્રના (૧) વેદકલ્પસૂત્ર, (૨) ખૃહત્સાલુ કલ્પ, (3) કલ્પાધ્યયન (૪) 'કલ્પ આચાર નામા પણ જણાવ્યાં છે. તેમાંના ત્રીજા નામના ઉપયોગ યાગાહહનની ફ્રિયા કરતાં ઉદ્દેશાદિ કરવાના આદેશા બાલવામાં કરાય છે. ને ''दसाकप्पववदारा'' અહીં ' કલ્પ ' શબ્દથી જ ખૂહતકલ્પસુત્રનું ગ્રહણ કર્યું છે. બીજા એ નામાના ઉપયાગ પહુ જ એક થતા જણાય છે. જેમ દરાવૈકાલિક સૂત્ર અને ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રના નિયુધિત, ભાષ્ય, ચૂર્ણિ અને ઢીકાએા મળી શકે છે, તેમ ૬ છેદ-સૂત્રોમાં આ શ્રી ખુહત્કલ્પસૂત્રના નિર્શક્તિ, ભાષ્ય, ગૂર્ણિ અને ટીકા મળી શકે છે. જે સુત્રની ઉપર આ ચાર સાધના મળી શકતાં હાેય, તેવાં સૂત્રા ખહુ જ ઓછા જણાય છે. શ્રી ભદ્રભાહુ સ્વામીએ શ્રી પ્રત્યાખ્યાનપ્રવાદ નામના પૂર્વના ત્રીજા 'શ્રાचार' નામ વસ્તુરૂપ વિભાગના વીશમા પ્રાભુતમાંથી ઉદ્ધાર કરીને આ શ્રીબૃહત્કલ્પસ્ત્રની રચના કરી હતી. તે મૂલ સૂત્રનું પ્રમાણ ૪૯૩ શ્લાકા જણાવ્યા છે. તેની સ્વાપજ્ઞ નિયું ક્તિ તેમણે (શ્રીભદ્રભાહું સ્વામીએ) રચી હતી, પણ તેની ઘણી ગાયાએ। શ્રી સંઘદાસ ગિષ્યુ ક્ષમાશ્રમણે કરેલા લધુ ભાષ્યમાં ભળી ગઇ છે. કાેઇ આચાર્યાદ મહાપુરુષ નિયું ક્તિ આદિના આધારે 'ખુહદ્ભાષ્ય' લઘુભાષ્ય અને ગૂર્જિની રચના થયા બાદ રચ્યું છે. અને આ સુત્રની બે ચૂર્લ્યુંમાંની 'કલ્પ વિશેષ ચૂર્લ્યુંનું પ્રમાણ ૩૧૦૦૦ શ્લાકા, અને બીજી નાની ચૂર્બિંતું પ્રમાણ ૧૨૭૦૦૦ શ્લાકા જબાવ્યા છે. શ્રીમલયગિરિ ભાષ્યાદિને અનુસારે આ શ્રી ખુદ્ધત્કલ્પસૂત્રની અહધી પીઢિકા સુધીની ૪૬૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા ખનાવી હતી. તે અપૂર્ણ રહેવાથી શ્રી ક્ષેમકીત્તિ સૂરિજએ વિ૦ સં૦ ૧૩૩૨ માં ' सुखावबोध टीका ' નામ રાખીને ખાકીની ૩૭૪૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા પૂર્ણ કરી.

તેથી સંપૂર્ણ ટીકાનું પ્રમાણ ૪૨૦૦૦ શ્લાકા થાય છે. આ સૂત્રની ઉપર સ્થાયેલા ગુજરાતી હળા વગેરે પણ મળી શકે છે.

આ રીતે નિયુધિત આદિની બીના ટુંકામાં જણાવીને હવે ક્રમસર દ ઉદ્દેશાની બીના જણાવું છું. તે ટુંકામાં આ પ્રમાણે જણવી-આ સ્ત્રના દ ઉદ્દેશા છે. તેના ૧. પહેલા ઉદ્દેશામાં સાધુ સાધ્વીઓના આહારના વિધિ અને ઉપાશ્રયમાં ઊતરવાના વિધિ, તથા કલેશ થતાં માંહામાં આપાવવાની બીના તેમજ વિહાર કરવાના વિધિ વગેરે બીના સમજાવીને ઉપકરણાને લેવાની (વ્હારવાની) વિધિ અને જયાં વિહાર ન કરાય તેવા સ્થલાની બીના વગેરે હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે.

- ર. બીજા ઉદ્દેશામાં સાધુ સાધ્વીએાને ઊતરવા લાયક ઉપાશ્રયનું સ્વરૂપ અને શય્યાતરના અકલ્પ્ય (ન ખપે તેવા) આહારાદિની બીના કહીને વસ્ત્ર અને રજોહરણની બાબતમાં કલ્પ્ય–અકલ્પ્ય વિધિ વગેરે હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
- 3. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં (૧) વસ્ત્રોને વ્હારવાના વિધિ અને અયાગ્ય કાલનું વર્ણુન તથા વંદના કરવાના વિધિ તેમજ ગૃહસ્થની પાસેથી અમુક કાલ સુધી વાપરવા માટે યાંચેલા ઉપકરણાદિને કાર્ય પૂરું થયા પછી પાછા આપવાની વિધિ વગેરે બીના કહીને જે ઉપાશ્રયમાં પહેલાં સાધુઓ રહ્યા છે, ત્યાં વિહાર કરીને આવેલા નવા સાધુઓએ કઈ વિધિએ ઊતરવું જોઈએ? તથા તે પહેલાંના સાધુઓનાં ઉપકરણાદિની જરૂર હાય તા કઈ વિધિએ તે માંગીને વાપરવા? તેમજ જે સ્થાનના કાઈ માલિક નથી તે સ્થાને ઊતરવાના વિધિ વગેરે બીના સ્પષ્ટ સમજાવી છે. અંતે કહ્યું છે કે શત્રુ રાજાની જ્યાં લશ્કરી સેના ઊતરી હાય ત્યાં સાધુઓએ રહેવું નહીં. પછી ગાચરી અને સ્થાં જવાને માટે ગાઉની મર્યાદા વગેરે બીનાએમ પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
- ૪. ચાયા ઉદ્દેશામાં સંયમના નાશ કરનાર ત્રણ કારણા અને દરામા તથા નવમા પ્રાયશ્વિત્તને આવવાનાં ત્રણ ત્રણ કારણા તેમજ દીક્ષાને તથા વાંચનાને અધાવ્ય ત્રણ ત્રણ જણાની બીના સ્પેષ્ટ સમજાવીને વાંચના આપવા લાયક ત્રણ જણની બીના અને મહાસુરકેલીથી સમજાવી શકાય એવા ત્રણ જણની અને સહેલાઇથી સમજાવી શકાય એવા ત્રણ જણાંની બીના વગેરે હકીકતો સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે પહેલી પારિસીએ લાવેલા આહારની બીના અને વિહારના સ્થલથી આહાર કેડલા ગાઉ સુધી લઇ જઇ શકાય? આ બાળતમાં કલ્પ્ય-અકલ્પ્ય વિધિ તથા શંકિતાદિ સદાપ આહારની બોના તેમ જ પહેલા અને છેલ્લા તીયે કરતા સાધુઓને આહાર લ્હારનાના વિધિ વગેરે હકીકતા સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી જ્ઞાનાદિ નિમિત્તે બીજા ગચ્છમાં જવાના તથા રહેવાના વિધિ અને બીજા ગચ્છમાં જવાના તથા રહેવાના વિધિ અને બીજા ગચ્છના સાધુઓને ભણાવવા માટે બીજા ગચ્છમાં જવા વગેરેના વિધિ તથા સાધુ કાલધમે પામે તેને નિમિત્ત કરવાના વિધિ તેમજ કરેશ કરતારને સમજાવવા

વગેરેના અધિકાર સ્પષ્ટ સમજાવીને ક્રમસર પરિદ્ધારવિશક્તિ ચારિત્રને પાળનારા સુનિવરાના આહાર વગેરેની બીના અને પાંચ માટી નદીઓને ઊતરવાના વિધિ તથા મર્યાદા, તેમજ પ્રસંગાનુપ્રસંગે બીજ પણ જરૂરી પ્રાયશ્ચિત્તાદિની હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે.

પ. પાંચમા ઉદ્દેશામાં કલેશ થતાં બીજા સંઘાડામાં જતા સાધુ-સાધ્વીઓને સમજાવીને પાતાના ગચ્છમાં પાછા લાવવાની બીના અને આહારાદિને વહારવાના પ્રસંગે સાચવવા લાયક યતના (જયણા) ધર્મ વગેરેની બીના, તથા સાધુ સાધ્વીના વિહારાદિને અંગે વિધિ નિષેધ માર્ગની મર્યાદા, તેમજ સાધ્વીઓને વર્જવા લાયક ક્રિયાઓ વગેરે હકીકતાને સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી અનુક્રમે આ તપની અને અભિ- ગહની જરૂરી બીના, અને પલાંઠીયાળીને બેસવાની બાબતમાં, તથા ટેકા દર્ધને બેસવાની બાબતમાં વિધિ-નિષેધની પ્રરૂપણા, તેમજ પાટ વગેરેની ઉપર બેસવાની ને ઊભા રહેવાની બાબતમાં વિધિ-નિષેધનું વર્ષુન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી કમસર સાધુ-સાધ્વીને વાપરવા લાયક તુંબડું, પુંજણી, અને રજોહરણાદિની બીના અને સ્થવિરા જે કારણે પરિહારવિશુદ્ધિક ચારિત્રવાળા મુનિને બાલાવે તે કારણની બીના, તથા સાધુ સાધ્વીને વહારેલા આહારની બાબતમાં વિધિ-નિષેધ વગેરે હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે.

૬. છઠ્ઠા ઉદ્દેશામાં સાધ-સાધ્વીઓને ત્યાગ કરવા લાયક અવર્ણવાદના ૬ લે દારાં વર્ણન અને જૂઠાં આળ દેવાના નિષેધ કરીને સંયમ, ભાષા સિમિતિ, ગાચરી, ઇર્યાન્સિમિતિ વગેરે ૬ ગુણોના નાશ થવાનાં ૬ કારણા અને કલ્પસ્થિતિના ૬ લે દ (ચારિત્રના સામાયિક, છે દાપસ્થાપનીય, વગેરે ૬ લે દ) વગેરે પદાર્થોનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું. છે. આ રીતે શ્રી ખૃહત્કલ્પસૂત્રના ૬ ઉદ્દેશાના પરિચય ખહુ જ દ્વંકામાં જણાવ્યા છે, સાધુ—સાધ્વીઓના આચારાદિની સ્ફલ્મદિષ્ટથી વિચારણા કરીને મુનિવરાદિને મોક્ષ માર્ગની આરાધના કરવામાં અપૂર્વ મદદગાર આ શ્રી ખૃહત્કલ્પસ્ત્રને ગીતાર્થ ગુરુ આદિની પાસે ભણનારા મુનિવરા પાતાના અને પરના ઉદ્ધાર જરૂર કરી શકે છે.

શ્રી બહત્કલ્પસૂત્રના દ્વંક પરિચય પૂરાે થયા.

### શ્રી વ્યવહાર સ્ત્રના ટ્વંક પરિચય

આ સૂત્રમાં સાધુ-સાધ્વીઓના વ્યવહારતું વર્ષુન વિસ્તારથી કર્યું. છે, તેથી આ સૂત્ર 'વ્યવહાર સૂત્ર' નામે ઓળખાય છે. શ્રી ભદ્રભાહુસ્વામી મહારાજે નવમા પૂર્વના આચાર વસ્તાના વીસમા પ્રાભૃતમાંથી ઉદ્ધાર કરીને આ શ્રીવ્યવહારસૂત્રની રચના કરી હતી. બૃહિફિપનિકાદિમાં કહ્યું છે કે આ શ્રી વ્યવહાર સ્ત્રના મૂલ મંથતું પ્રમાણ ૧૭૩ શ્લોકો છે. આ સ્ત્રની સ્વાપજ્ઞ નિયુકિત (મૂલ સ્ત્રના કરનાર શ્રી ભક્રભાહુન

સ્વામીએ રચેલી નિયુધ્ત ) ની ગાથાએ ભાષ્યની ગાથાએ માં ભળી ગઇ છે. આ ભાષ્યનું પ્રમાણ ૧૪૦૦ શ્લોકો અને ચૂર્િનું પ્રમાણ ૧ર૦૦૦ શ્લોકો જણાવ્યા છે તથા શ્રીમલયગિરિ મહારાજે ભાષ્યાદિને અનુસર્રીને બનાવેલી ઠીકાનું પ્રમાણ-33૬૨૫ (૩૪૬૨૫) શ્લોકો કહ્યા છે, અને આ સૂત્રના વિ૦ સં૦ ૧૫૭૩ની પહેલાં રચાયેલા ગુજરાતી ઠળાં (સ્તભકાર્થ) હું ઠી વગેરે પણ છે. અહીં દશમા ઉદ્દેશામાં કાંચનપુરમાં પાણીની રેલ આવી હતી એમ કહ્યું છે. આ શ્રીવ્યવહાર સૂત્રના ૧૦ ઉદ્દેશા છે. તે દરેક ઉદ્દેશાના પરિચય દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા:-

- ૧. પહેલા ઉદ્દેશામાં વિસ્મૃતિ ( ભૂલી જવું ), પ્રમાદાદિ કારણામાંનાં કાેઈપણ કારણથી ચારિત્રાદિકમાં લાગેલા દાષોની, સરલ સ્વભાવે આલાચનાદિ કરવાના વિધિ, અને તે દરેકને અગે જરૂરી પ્રાયશ્ચિત્તાદિનું વર્ણન, તથા પ્રસંગાનુપ્રસંગે બીજ પણ ખાસ જરૂરી ઘણી બીનાઓ વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- ર. બીજા ઉદ્દેશામાં ગ્રામાનુગ્રામ (એક ગામથી બીજે ગામ) વિધિપૂર્વ ક વિદ્વાર કરતા ઘણાં મુનિવરામાંના કેટલાએક મુનિવરા પ્રમાદાદિ કારણામાંનાં કાઇપણ કારણથી મૂલ ગુણાદિમાં અતિક્રમાદિ દાષામાંના કાઇપણ દાષથી દૂષિત થયા હાય, તા તેમણે અને બીજા (અદૂષિત) મુનિવરાએ માંહામાંહે કઇ રીતે વર્ત લું? એટલે ગાચરીઆદિના વ્યવહાર કઇ રીતે સાચવવા જોઇએ? વગેરે વ્યવહારાનું સ્પષ્ટીકરણ કરવાના ઇરાદાથી સ્ત્રકારે આ બીજા ઉદ્દેશાની રચના કરી છે.
- 3. ત્રીજા ઉદ્દેશામાં સાધુ સમુદ્દાયમાં નાયક તરીકે અનુક્રમે આચાર, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, ગણાવ છે દક અને સ્થિવિરાને જણાવ્યા છે તેમાં (૧) આચાર્ય મહારાજ ગય્છના સાધુઓને (સૂત્રોના) અર્થની વાચના આપે છે, અને સ્મરણાંદ પ્રકારે ગય્છને માક્ષમાર્ગની આરાધના કરાવે છે. (૨) ઉપાધ્યાય મુનિવરાદિન સૂત્રની વાચના આપે, ને યુવરાજની માફ્ક આચાર્યને ગય્છાદિનાં કાર્યોમાં મદદ કરે છે. (૩) પ્રવર્તક જે સાધુ વૈયાવ ચ અધ્યયનાદિ કાર્યોમાંના જે કાર્યને કરવા લાયક હોય, તેને તે કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. (જોડે છે.) (૪) ગણાવ છેદક અચાર્યાદિની આજ્ઞા પ્રમાણે ગય્છને લાયક ક્ષેત્રની તપાસ કરે છે, ને જરૂરી ઉપકરણાંદ પદાર્થો પૂરા પાડે છે. (પ) સ્થવિર—સંયમાદિની આરાધનામાં સીદાતા મુનિઓને સ્થિર કરે છે. તેમના જ્ઞાન સ્થવિરાદિ ત્રણ ભેદાની અને તેમાં પણ જઘન્યાદિ ભેદ જુદી જુદી વિચારણા મેં પહેલાં જણાવી છે. ચારિત-જ્ઞાનગાં સીધા શુણામાંના કયા કયા ગુણાને ધારણ કરનાર મુનિવરાદિમાંથી કાણ કયા પદને લાયક છે? અને આચાર્યાદિ પદવી કોને અપાય ? તથા કોને ન અપાય ? વગેરે હકી કતોને સમજાવવા માટે સૂત્રકારે આ ત્રીજા ઉદેશાની રચના કરી છે.

- ૪. ચાથા ઉદ્દેશામાં પૂર્વે જણાવેલા આચાર્યાદ પાંચમાં કાેઇપણ પદસ્થ મહા-રાજ કૈંડલા સાધુઓની સાથે વિહાર કરીને કૈંડલા મુનિઓની સાથે ચામામું કરે ! વગેરે પ્રશ્નના ઉત્તરાને સ્પષ્ડ સમજાવતા આ ચાથા ઉદ્દેશા છે. એડલે આચાર્યાદિને વિહાર કરવાની ને ચામાસું કરવાની બીના અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે.
- પ. પાંચમાં ઉદ્દેશામાં પ્રવર્તિની સાધ્વીએ કેંદ્રલી સાધ્વીઓની સાથે વિહાર કરવા જોઇએ ? ને કેંદ્રલી સાધ્વીએાની સાથે ચામાસું કરવું જોઈએ ? વગેરે હકીકતાને સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
- કે. છફા ઉદ્દેશામા સાધુ–સાધ્વીઓએ કઇ રીતે કયાં ભિક્ષા લેવા જવું જોઈએ? એ જ પ્રમાણે નિર્દોષ સ્થાહિલની બીના અને વસતિની બીના જિણાવીને કહ્યું છે કે નિર્દોષ પ્રદેશમાં મુનિવરાદિએ સ્થાહિલ (ઠલ્લે) જવું જોઈએ. નિર્દોષ વસતિમાં રહેવું જોઈએ કે જેથી સંયમાદિની રક્ષા થાય, ને સ્વાધ્યાયાદિના વિધિ પણ સાથવી શકાય. અહીં જીદી જીદી ભૂલાના જીદા જુદા પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરેનું પણ વર્ણન કર્યું છે.
- છ. સાતમા ઉદ્દેશામાં એક સાધ્વીસમુદાયમાંથી બીજા સાધ્વીસમુદાયમાં ગયેલી સાધ્વીને સાચવવાના વિધિ, તથા સાધ્વીએાના બીજા પણ સ્વાધ્યાયાદિના નિયમ અને વ્યવહારાદિનું સ્વરૂપ સ્પષ્ઠ જણાવ્યું છે.
- ૮. આઠમા ઉદ્દેશામાં કાઇ પ્રામાદિમાં ઊતરવાનાં ઉપાશ્રયાદિ સ્થાના ન હાય તા સાધ-સાધ્વીઓએ પાતાને વાપરવા માટે ગૃહસ્થના ઘરના કેટલા ભાગ કઈ રીતે યાચવા ? તથા વિહાર કરતાં કઇ વિધિએ તે ભળાવવા ? આ બીનાઓને સ્પષ્ટ સમ-જાવીને ગૃહસ્થની પાસેથી પાટ પાટલા વગેરેને યાચીને લાવવાના વિધિ, અને ખપે એવાં પાત્રાદિ ઉપકરણાતું પ્રમાણ, તથા આહારાદિને વાપરવાના વિધિ વગેરે હકીકતાને સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
- હ. નવમા ઉદ્દેશામાં સંયમી જીવનની અપૂર્વ સાધનારૂપ ભાર ભિશુપ્રતિમાઓને આરાધતાં સાચવવાના આચાર વગેરેનું સ્વરૂપ સમજાવીને સાધુ–સાધ્વીઓને વાપરવા લાયક શય્યાતર (મકાનના માલિક)ના મકાનની ખીના તથા પ્રસંગાનુપ્રસંગ બીજી પણ પ્રુનિ વ્યવહારની ખીનાએ સ્પષ્ટ સમજાવી છે.
- ૧૦. દશમાં ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે અભિગ્રહોની અને પરીષહાદિની બીના કહીને વ્યવહારના (૧) આગમ વ્યવહાર, (૨) ક્રુતવ્યવહાર, (૩) આજ્ઞા વ્યવહાર (૪) ધારણા વ્યવહાર, (૫) જીત વ્યવહાર, આ રીતે પાંચ વ્યવહારોનું સ્પષ્ટ સ્વરૂપ અને પુરુષના તથા આચાર્યના ને શિષ્યના ૪-૪ લોદાનું સ્વરૂપ તેમજ સ્થવિરાની ને શિષ્યાની ત્રણ ત્રણ ભૂમિકાનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. ચારિત્રાદિ ગુણાની સ્થિરતા અને વૃદ્ધિ વગેરે થવાના અપૂર્વ સાધનરૂપ ગુરુકલ વાસમાં રહેલા નવા સાધુઓ શરૂઆતના ત્રણ

વર્ષમાં આવશ્યક સૂત્રના ને દરાવૈકાલિક સૂત્રના ચાગાંદ્રહન કરવા પૂર્વેક અલ્યાસ કરીને છે દાપસ્થાપનીય ચારિત્ર (વડી દીક્ષા) ને સ્વીકાર્યા પછી અનુક્રમે ઉત્તરાધ્યન સૂત્રના ને આચારાંગ સૂત્રના ધાગાંદ્રહન કરવાપૂર્વક અધ્યયન કરે છે. આ રીતે ત્રણ વર્ષેના દીક્ષાપર્યાય થયા પછી અનુક્રમે શ્રી નિશીય સૂત્રાદિના ધાગાંદ્રહન કરાવીને જેમ જેમ દીક્ષાપર્યાય વધતા જાય, તેમ તેમ કયા કયા સૂત્રના ધાગાંદ્રહન કરાવીને કયા કયા સૂત્રના ભણાવાય? આ હકીકતને સ્પષ્ટ સમજાવી છે. આ હકીકત મેં શ્રી દેશના ચિંતામણીના પહેલા ભાગમાં વિસ્તારથી સમજાવી છે. અંતે કહ્યું છે કે (૧) આચાર્ય (૨) ઉપાધ્યાય, (૩) સ્થવિર, (૪) તપસ્વી, (૫) શૈક્ષ, (૬) ગ્લાન સાધ, (૭) સાધર્મિક, (૮) કલ, (૯) ગણ, (૧૦) સંઘ—આ દશનું વૈયાવચ્ચ કરતાં ઘણાં કર્મોની નિર્જરા થાય છે. ને અંતે ગેક્ષનાં સુખ પામે છે.

આ શ્રી વ્યવહાર સૂત્રમાં મુનિઓના જુદી જીદી જાતના વ્યવહારાનું વર્ણન વધારે પ્રમાણમાં છે. તેની સાથે પ્રાયાશ્વત્તાદિનું પણ વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તેથી આત્મર્થી મુનિવરાદિને માક્ષમાર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના કરાવનાર્કું આ શ્રીવ્યવહાર સૂત્ર છે. આ સૂત્રને ગુરુગમથી વિધિપૂર્વ જાણનારા મુનિવરા દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવાદિને ઓળખીને સ્વપર જીવાના નિર્વાહક જરૂર થઇ શકે છે. આ રીતે શ્રી વ્યવહાર સ્ત્રના દ્રંક પરિચય જાણવા.

શ્રી વ્યવહાર સ્ત્રનાે દ્વંક પરિચય પૂર્ણ થયાે.

### શ્રી જીતકલ્પ સૂત્રના ટૂંક પરિચય

શ્રીવ્યવહારસૂત્રમાં જણાવેલા પાંચ વ્યવહારામાંથી આગમવ્યવહારના વિચ્છેદ થતાં જિતવ્યવહારને અનુસરીને પ્રાયશ્ચિત્તાદિની પ્રવૃત્તિ શરૂ થઇ હતી, તે હાલ પણ ચાલુ છે ને ભવિષ્યમાં પણ ચાલુ રહેશે. જે સૂત્રમાં આ છેલ્લા જતવ્યવહારનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે, તે જતકલ્પસૂત્ર કહેવાય. આ સૂત્રના રચનાર શ્રીજિનભક્રપણિ ક્ષમાશ્રમણ પૂર્વધર હતા એમ ક્ષમાશ્રમણ શબ્દથી જણાય છે. તેમણે ૧૦૩ (૧૦૫) પ્રાકૃત ગાથાએમાં આ સૂત્રની રચના કરીને પાતેજ ૨૬૦૬ ગાથાએમાં (સ્વાપજ્ઞ) ભાષ્યની રચના કરીને મૂલ ગાથાએમાં જણાવી છે, ને શ્રંથાય ૩૨૦૦ (૩૧૨૫) શ્લોકો જણાવ્યા છે. આ સ્વાપજ્ઞ ભાષ્યમાં બૃહત્કલ્પ ભાષ્ય, વ્યવહાર સૂત્ર ભાષ્ય, પંચક્રદ્ધ ભાષ્ય, ને પિંડનિયુંક્તિ શ્રંથાની જરૂરી ગાથાએમાં પણ લીધી છે. ભાષ્યાકારે મૂલ ગાથાએમાં જં રહસ્ય તા વિસ્તારથી સમજાવ્યું જ છે, પણ તે ઉપરાંત ખાસ જરૂરી બીનાએમ પણ પ્રસંગાનુપ્રસંગ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. તેથી પ્રાકૃત ભાષાના જાણકાર ભવ્ય જવાને આ સૂત્રના અર્થ સમજ સમજાવી છે. તેથી પ્રાકૃત ભાષાના જાણકાર ભવ્ય જવાને આ સૂત્રના અર્થ સમજ

શકાય, પણ તે સિવાયના જીવાને પણ ઉપકાર કરવાના મુદ્દાથી માટી નાની ચૂર્ણિ, ડિ<sup>૧</sup>યનક, ડીકા, વિવરણ વગેરે અથ<sup>ર</sup>ને જણવાનાં સાધનાની પણ રચના થઇ છે. તેમાં (૧) શ્રીસિદ્ધસેનસૂરિએ રચેલી સંસ્કૃત માટી ચૂર્િલું પ્રમાણ ૧૦૦૦ શ્લાકા કહ્યા છે. આ ચૂર્ણિના કેટલાક પાઠાના વિચાર કરતાં જણાય છે કે આ સુત્રની બીજી ચૂર્ણિ હાવી જોઈ એ. (ર) ગૂર્ણિ હિપ્પનક-શ્રીચ'દ્રસૂરિ મહારાજે સિદ્ધસેન સૂરિકૃત ગૂર્ણિના કઠિન પદ્દાની જે વ્યાખ્યા કરી હતી. તે જ ગૃહિ દિષ્યનક અથવા વિષમપદ-વ્યાખ્યા નામે ઓળખાતી હોય એમ સંભવે છે. (3) શ્રીતિલકસૂરિ મહારાજે સિંગ સંગ ૧૨૨૪માં ૧૮૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ઢીકા રચી છે. (૪) જીતકલ્પનું વિવરણ-આ સંક્ષિપ્ત ગમનિકારૂપ છે. તેનું પ્રમાણ ૫૪૩ શ્લાકા છે. (૫) શ્રાહ્મજતકલ્પની ૩૦ ગાથાઓ છે. તેની દીકાનું પ્રમાણ ૧૧૫૦ શ્લાકા છે. (૬) યતિજતકલ્પની શ્રી સાધુરત્નસૂરિએ ૭૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા રચી છે. હાલ તે લક્ષ્ય છે. (૭) શ્રાહ્મજતકલ્પની શ્રી સામપ્રભસ્રરિએ ર૬૦૦ શ્લાકા પ્રમાણ દીકા રચી હતી, પણ તે હાલ મળી શકતી નથી. શ્રીસામપ્રભસૂરિકૃત યતિજીતકલ્પમાં સાધુઓના મૂલ ગુણાદિને ઉદેશીને પ્રાયશ્ચિત્તાદિનું વર્ષ્યન કર્યું છે. ને શ્રીધર્મ ધાષસ્રિકત શ્રાહ્મજત કરપમાં શ્રાવકના અહ્યવતાદિને ઉદેશીને પ્રાયશ્ચિત્તાદિન વર્ણન કર્યું. છે. ૧ છેદ સુત્રામાંથી સાર લઇને આ બે (યતિશ્રાદ્ધ) જતકલ્પની સ્થના થઈ છે. શરૂઆતમાં કે છેક સુત્રામાં શ્રી પંચકલ્પસૂત્રની ગણના થતી હતી. પણ કેટલાક કાળ વીત્યાં બાદ તેના વિશ્છેદ થતાં શ્રીગીતાર્થાદ મહાપુરુષાએ તેના સ્થાન જીતકલ્પસૂત્રને ગણ્યું છે. તેમાં સાધુ-સાધ્વીએાના દશ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે પદાર્થોનું વર્ષુન જીતવ્યવહારને અનુસારે વિસ્તારથી કર્યું છે. એમ દુંકામાં કહી શકાય. સ્વાપરા ભાષ્યને અનુસારે આ શ્રીજિતકલ્પસૂત્રના પરિચય દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા.

અહીં શરૂઆતમાં ભાષ્યકારે પહેલી ગાયાના ભાષ્યમાં અનુક્રમે પ્રવચન અને પ્રાયશ્ચિત્ત શબ્દના નિર્કતાર્થ (શબ્દને અનુસારે થતા અર્થ)ને કહીને વ્યવહારના પાંચ ભેદામાંના પહેલા આગમ વ્યવહારનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તેમાં આગમ વ્યવહારના ભેદાનું અને પ્રભેદાનું વર્ણન કરતાં ક્રમસર પ્રત્યક્ષ આગમનું ને પરેક્ષ આગમનું સ્વરૂપ અને નાઇકિય પ્રત્યક્ષના અવધિજ્ઞાન, મન:પર્યવજ્ઞાન ને કેવલજ્ઞાન રૂપ ત્રણ ભેદાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ તથા પરોક્ષાગમ વ્યવહારીની તેમજ પ્રાયશ્ચિત્તને દ્રનાર જવની ધાચતાના ને અપાગ્યતાના વિચારા વગેરે હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. આ પ્રસંગે આલાચનાને સાંભળવાના ક્રમ પણ જણાવ્યા છે. પછી અનુક્રમે પ્રાયશ્ચિત્તનાં ૧૮ અને ૩૨ સ્થાના તથા આચાર સંપદા વગેરે ૮ સંપદાનું વર્ણન, તેમજ પ્રાયશ્ચિત્તનાં ૧૮ અને ૩૨ સ્થાના તથા આચાર સંપદા વગેરે ૮ સંપદાનું વર્ણન, તેમજ પ્રાયશ્ચિત્તનાં ૧૯૪ ભેદા અને આગમ વ્યવહારીનું સ્વરૂપ તથા આલાચનાના દશ ગુણા વગેરે પદાર્થાનું સ્વરૂપ તેમજ રા દારાનું વર્ણન ગાઢવીને ભેદ પ્રભેદાદ સહિત ભક્તપરિજ્ઞાદિનું

સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી અનુક્રમે ઇંગિનીમર્ણ, પાદપાપગમન, શ્રુત-વ્યવહાર, આજ્ઞાવ્યવહાર અને ત્રણ પ્રકારના અપરિણતાદિ શિષ્ધાની પરીક્ષા વિધિ તથા તેમનું સ્વરૂપ વગેરે બીનાઓ કહીને સેંદ પ્રસેદાદિ સહિત પ્રતિસેવનાનું સ્વરૂપ જણાવતાં ક્રમસર દર્પના ૧૦ સેંદા, કલ્પના ચાવીશ સેંદા અને ધારણાવ્યવહાર, બે સેંદે જીતવ્યવહાર વગેરે પદાર્થાની બીનાઓ વિસ્તારથી સમજાવી છે.

બીજી ત્રીજી ગાયાના ભાષ્યમાં પ્રાયશ્ચિત્તનું માહાત્મ્ય કહીને ચાથી ગાયાના ભાષ્યમાં અનુક્રમે પ્રાયશ્ચિત્તના આલાચના વગેરે ૧૦ ભેદાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. પછી પ થી ૮ ચાર ગાથાએના ભાષ્યમાં આલાચનાને લાયક અપરાધસ્થાના અને છદા શબ્દના અર્થ જણાવ્યા છે. પછી હ થી ૧૨ ચાર ગાયાઓના ભાષ્યમાં પ્રતિક્રમણ પ્રાયશ્ચિત્તને લાયક અપરાધ સ્થાનાની ખીના, દરેકના દર્શત સાથે આઠ પ્રવચન માતાનું સ્વરૂપ તથા ગુરુની આશાતના વગેરે બીના તેમજ લઘુ સ્વમૃષાવાદનું સ્વરૂપ વગેરે હકીકતાને વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી જેમાં પ્રતિક્રમણ પ્રાયશ્ચિત આવે એવા અવિધિ, ઉધરસ, પ્યગાસું, છીંક વગેરે અર્થ વાળા અવિધિ વગેરે પદાની વ્યાખ્યા સમ-જાવી છે. પછી ૧૩ થી ૧૫ ત્રણ ગાથાઓના ભાષ્યમાં ઉભય ( આલાયના ને પ્રતિક્રમણ ) પ્રાયશ્ચિત્તને લાયક અપરાધાની બીના અને સંભ્રમાદિ પદાની વ્યાખ્યા કહી છે. પછી ૧૬-૧૭ બે ગાથાઓના ભાષ્યમાં જેથી વિવેક પ્રાયક્ષિત્ત આવે તેવા અપસંધાની જીતા કહીને પિંડ, ઉપધિ વગેરે પદાની સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા જણાવી છે. પછી ૧૮ થી ૨૨ પાંચ ગાયાઓના ભાષ્યમાં જે કરવાથી વ્યુત્સર્ગ પ્રાયશ્ચિત્ત આવે તેવાં અપરાધસ્થાનાની બીના અને ગમન વગેરે પદાની વ્યાખ્યા નથા ઉચ્છવાસનું પ્રમાણ વગેરે હુકીકતાને સ્પૃષ્ઠ સમજાવી છે. પછી ર૩ થી ૩૪ સુધીની ખાર ગાથાએાના ભાષ્યમાં જે કરવાથી તપ: પ્રાથિત આવે તેવાં અપરાધસ્થાનાની બીના અને જ્ઞાનાચાર-દર્શનાચાર તથા ચારિત્રા-ચારના અતિચારાની હકીકત સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી ૩૫ પાંત્રીશમી ગાથાના ભાષ્યમાં ( ૧૦૮૭–૧૬૭૯ ) ૧૬ ઉદ્દગમ દાષા અને ૧૬ ઉત્પાદના દાષો તથા ત્રહણોષણાનું સ્વરૂપ . તેમજ તેના ૧૦ લેકા વગેરે ખીના જણાવતાં ચાગ્ય પ્રસંગ ચારિત્રાદ્દગમનું સ્વરૂપ સંયમશ્રેણિ અને કાેંદિ શબ્દના અર્થ તથા સ્વરૂપ, તેમજ ઉત્પાદના શબ્દમાં નિક્ષેપાના વિચારા, અને ધાવ માતાના પાંચ એકા, તથા ક્રોધ પિંડાદિના વર્ણુનમાં ક્ષપકાદિના દષ્ટાંતા, તેમજ વિદ્યામાં અને મ'ત્રમાં તફાવત, અને દૃષ્ટાંત સહિત વિદ્યાપિડાદિનું વૃષ્ણન વગેરે હકીકતાને પણ વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ક્રમસર માસપણા-સ્વરૂપ, અને સંવાજના, પ્રમાણ, અંગાર, ધૂમ, કારજ દાષાદિની ખીના પણ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી 3; શ્રી ૪૪ સુધીની નવ ગાથાં આવા ભાષ્યમાં પિંડવિશુદ્ધિ સંભ ધી અતિચારાનુ ने પ્રાથમિત વગેરેનું વર્ષુન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી ૪૫ થી ૫૯ સુધીની પંદર ગાયાઓના ભાષ્યમાં જેથી તપાપ્રાયશ્ચિત્ત આવે તેવા ધાવન, ઉપા વગેરે પદ્દાનું

(અપરાધસ્થાનાનું) સ્વરૂપ, અને કાલાતીતકરણ વગેરે પદાનું સ્વરૂપ, તથા કાયાતસર્ગ ભંગ વગેરે પદાનું સ્વરૂપ, ચિરકષાયાદિપદાનું સ્વરૂપ જણાવીને દર્પપંચેન્દ્રિય-વ્યપેશ-પણાદિ પદાતું સ્વરૂપ, ને અશ્રદ્ધાનાદિપદાતું સ્વરૂપ સ્પષ્ઠ સમજાવ્યું છે. પછી દ્રવ્ય-ક્ષેત્રાદિને આશ્રી સામાન્યથી ને વિશેષથી આપત્તિના અને દાનવિષયક (દાન સંખંધી) તપના વિભાગ જણાવતાં ૬૦ થી ૬૮ સુધીની નવ ગાયાના ભાષ્યમાં ક્રમસર તપ:પ્રાય-શ્ચિત્તને અને સામાન્ય વિશેષ આપત્તિ અને દાનતું સ્વરૂપ, તથા ક્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ અને ભાવતું સ્વરૂપ જણાવીને તે દરેક દ્રવ્ય વગેરે આશ્રી તપાદાનનું વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું છે. પછી ૬૯ થી ૭૩ સુધીની પાંચ ગાયાઓના ભાષ્યમાં પુરુષના પ્રકારા અને તેને આશ્રી તપાદાનનું સ્વરૂપ જણાવતાં અનુક્રમે ગીતાર્થ, અગીતાર્થ, સહનશીલ, શક. અસહનશીલ, અશઢ, પરિણામીઆદિ ચાર પુરુષોનું સ્વરૂપ, અને ધૃતિ સંહનનાપેત, અને हीन, आत्मतर, परतर, ઉભयतर, ने। सथतर, अन्यतर धुरुषोतुं वर्षान, तथा इस्पन्थित અને અકલ્પસ્થિત આદિ પુરુષોનું વર્ષ્યુન, તેમ સ્થિત શબ્દના એકાર્યિક શબ્દા, અને દુ પ્રકારની કલ્પસ્થિતિ, તથા દરા પ્રકારના કલ્પમાં અવસ્થિત અનવસ્થિત વિભાગ તેમજ પરિદ્ધારકદય, જિનકદય, સ્થવિરકદય, આ ત્રણ કલ્પતું સ્વરૂપ, વગેરે બીનાઓ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. પછી પરિષ્ણુત, અપરિષ્ણુત, કૃતધાગી, અકૃતધાગી, તરમાણ, અતર-માણ પુરુષોનું સ્વરૂપ વગેરે બીનાએ અને કલ્પસ્થિતાદિ પુરુષોને આશ્રી તપાદાન વિભાગ, તથા જીતય ત્રવિધિ વગેરેનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. પછી ૭૪ થી ૭૯ સુધીની કુ ગાથાએના ભાષ્યમાં ક્રમસર પ્રતિસેવનાનું સ્વરૂપ અને તેને આશ્રી તપાન દાનના વિભાગ વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. પછી ૮૦ થી ૯૩ સુધીની ચૌદ ગાયાઓના ભાષ્યમાં અનુક્રમે જેથી છેદ, મૂલ અને અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, તેવાં અપરાધ સ્થાનાનું, ને હસ્તતાલ, હસ્તાલંખ, તથા હસ્તાદાનનું સ્વરૂપ સમજાવતાં અવસન્ન આચાર્યનું દેષ્ટાંત પણ જણાવ્યું છે. પછી ૯૪ થી ૧૦૧ સુધીની આઠ ગાથાઓના ભાષ્યમાં જેથી પારાંચિક પ્રાયશ્ચિત આવે, તેવાં અપરાધસ્થાના ( ગૂનાનાં કારણા )નુ વર્જન કરતાં શ્રીતીથ કરાદિની આશાતના કરતાં પ્રાપ્ત થયેલ પારાંચિક પ્રાયશ્ચિત્તવાળા જીવતું સ્વરૂપ અને ક્ષાયદુષ્ટ તથા વિષયદુષ્ટ પારાંચિકતું સ્વરૂપ, તેમજ સ્ત્યાનિદુષ્ પ્રમત્તપારાંચિકાદિતું, લિંગ પારાંચિક, ક્ષેત્રપારાંચિક, કાલપારાંચિક વગેરેતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજવ્યું છે. પછી ૧૦૨ મી ગાથાના ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે [શ્રીભદ્રવાહુ-સ્વામીના કાલ સુધી અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિક પ્રાયશ્ચિત્તના સદ્ભાવ (હયાતી) હતા. ને છેવટે ૧૦૩ મી ગાથાના ભાષ્યમાં જીતકલ્પસૂત્રને પૂર્ણ કરતાં અનુક્રમે જત અને ક્રદ્ય શખ્દાર્થના અર્થ જણાવીને આ જતકદ્દપસ્ત્રને ભણવા લાયક જવાનું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કે જે સુનિએા શ્રીષ્મૃહત્કલ્પસૂત્ર શ્રીવ્યવહારસૂત્ર અને શ્રીનિશીયસ્ત્રના અ**થ**ેન યથાર્થ સ્વરૂપે જાણતા હશે, તેઓજ પાતાના શિષ્ય-પ્રશિષ્યાદિન શ્રીજત-

કલ્પસૂત્રના અર્થ'ને ભણાવી શકશે. આ રીતે શ્રીજીતકલ્પ સૃત્રના પરિચય ટૂંકામાં જણાવ્યા છે.

> ાા શ્રી છતકલ્પ સ્ત્રના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂર્ણ થયા ા 肾

શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીના પાંચમા વિભાગ પૂર્ણ થયા.

।। इति तपोगच्छाधिपति शासनसम्राट् स्रिचक चक्रवति-जगद्गुरु-परमोपकारि
किरोमणि पूज्यपादाचार्य श्रीबिजयनेमिसूरीश्वर चरणिककर विनेयाणुशास्त्रविज्ञारब
कविदिवाकर-प्राकृत-संस्कृत-गौजरी-भाषाबद्ध त्रिचत्वारिशदुत्तर ग्रंथशतकावि
विधायकाचार्य श्रीविजयपद्मसूरीश्वर विरचित स्थोपज्ञ स्पष्टार्थादिसमेत
श्री जैन प्रवचन किरणावली नाम प्राकृत ग्रंथस्य छेव सूत्र षद्कावि
संक्षिरत परिचयावि वर्णनात्मकः पश्चमो विभागः समाप्तः।।
तत्समाप्तौ च पश्चचत्वारिशवागम संक्षित्र परिचयावि वर्णनात्मिका

श्री जैन प्रवचन किरणावली समाप्ता।।

#### ા શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલી શ્રંથ રચનારે જણાવેલી પ્રશસ્તિના ટૂંક પરિચયા

હું આ રીતે પાંચ વિભાગાના ૨૮ પ્રકાશામાં પિસ્તાલીશ આગમાના સંક્ષિપ્ત પરિચય વગેરે બીનાએા જણાવીને શ્રી જૈન પ્રવચન કિરણાવલીને પૂર્ણ કરું છું.

વર્તમાન જિનશાસનના નાયક અલીકિક સમતાદિ સદ્યુણાના ભંડાર ત્રિશલા-નંદન કાશ્યપ ગાત્રીય પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવના દીર્ઘાયુષ્ક ( ૧૦૦ વર્ષ પ્રમાણ આયુષ્યવાળા ) પ્રથમ પટુધર શ્રીસુધર્માસ્વામીએ જે ધિત્ર થ ગચ્છની સ્થાપના કરી હતી, તે જ નિર્જ' ચ ગચ્છ શ્રીસુસ્થિતસુરિના સમયથી અકારિકગચ્છ' નામે પ્રસિદ્ધિ પામ્યા. પછી કાલક્રમે શ્રી ચંદ્રસૂરિ મહારાજના સમયથી તે જ કાેઠિકગચ્છ <sup>૩</sup>'ચંદ્રગચ્છ' નામે પ્રસિદ્ધિ પામ્યા. પછી કાલક્રમે શ્રી સામાંતભદ્રમૂરિના સમયથી તે ચંદ્રગચ્છ \* 'વનવાસિગચ્છ' નામે પ્રસિદ્ધિ પાગ્યા. પછી કાલક્રમે શ્રી સર્વ દેવસૂરિના સમયથી તે જ વનવાસિગચ્છ <sup>મ 'વડગચ્છ'</sup> નામે પ્રસિદ્ધિ પામ્યા. પછી કાલકમે શ્રીજગચ્ચંદ્રસુરિના સમય**થી** તે જ વડગચ્છ 'તપાગચ્છ'' નામે પ્રસિદ્ધિ પામ્ધા. આ શ્રીતપાગચ્છમાં શ્રીજગચ્ચંદ્રસૂરિ, દ્વેત્દ્રસૂરિ આદિની પટ પરંપરામાં કાલક્રમે અનુક્રમે શ્રીવિજયહીરસૂરિ, શ્રી વિજયસેન-સુરિ, શ્રી વિજયદેવસુરિ, શ્રી વિજયસિંહસુરિ થયા. તે પછી અનુક્રમે પંન્યાસ શ્રી સત્ય-વિજયગણીથી માંડીને ક્રમસર મારા દાદા ગુરુ પરમપૂજ્ય પ્રાત:સ્મરણીય શ્રી વૃદ્ધિવિજયછ મહારાજ સુધી થયેલ પૂજ્ય પુરુષોની પવિત્ર નામાવલી અહીં શબ્દાર્થમાં કહ્યા પ્રમાણ જાણવી. તે શ્રી વૃદ્ધિવિજયજી મહારાજના શિષ્ય શ્રીજૈનેન્દ્ર શાસન પ્રભાવક પરમપુષ્ય-શાલી આત્માહારક પરમાપકારી શિરામણિ પૂજ્યપાદ પરમકૃપાલુ પ્રાત:સ્મરણીય મારા ગુરુ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસુરી ધરજ મહારાજ હાલ વિજયવંત વર્તે છે. તે શ્રી ગુરુમહારાજના પસાયથી મારા શિષ્ય મુનિ વિદ્યાપ્રભવિજય વગેરેની અને જૈન-પુરા અમદાવાદના શ્રીસંઘના અગ્રગણ્ય દેવગુરુ ભક્તિકારક દાનાદિ ધર્મારાધક સંઘવી શેઠ માણકલાલ મનસુખભાઇ ભગુભાઇ તથા દેવ ગુરૂ ભક્તિકારક દાનાદિ ધર્મારાધક ખાર વ્રત ધારક સશ્રાવક શેઠ ભગુભાઈ ચુનીલાલ ( સુતરીયા ), શેરદલાલ જેસંગભાઈ કાલીકાસ, વકીલ મણીલાલ રતનચંદ, શા. ઇધરદાસ મૂલચંદ, શેરદલાલ સારાભાઈ જેસંગુભાઇ વગેરેની વિન તીથી અમદાવાદમાં વિક્રમ સંવત્ ૨૦૦૬માં શ્રીગૌતમસ્વામી ગહાધરને જે દિવસે કૈવલજ્ઞાન થયું, તે દિવસે એટલે કાર્તિક સુદી એકમે ( બેસતા વરસે ) ચહર્વિધ સંઘના ઉપકારને માટે સ્પષ્ટાર્થાદ સહિત શ્રીજૈન પ્રવચન કિરણાવલી નામના પ્રાકૃત પ્ર'થની રચના કરી છે. ભવ્ય જીવા તેને વાંચીને, સાંભળીને ને મનન કરીને ભહુ માનથી શ્રીજૈનાગમાની આરાધના કરવા પૂર્વક પરમ ઉદ્ઘાસથી માક્ષમાર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને સિદ્ધિપદને પામે એ જ મારી હાર્દિક ભાવના છે. બાકીની બીના શબ્દાર્થમાં કહ્યા પ્રમાણે સમજવી.

> આ રીતે પ્રશસ્તિના પરિચય દુંકામા જાણવા. ા શ્રી જૈનપ્રવચન કિરણાવલી સમાપ્તા ॥



# શુદ્ધિ પત્રક

| પૃષ્ઠ       | લીટી        | અશુદ્ધ                      | શુદ્ધ                | યુષ્ઠ       | લીટી       | અશુદ્ધ                 | શુદ્ધ                  |
|-------------|-------------|-----------------------------|----------------------|-------------|------------|------------------------|------------------------|
| ર           | ٩           | તીથના                       | તીર્થ ના             | 92          | २८         | વતાલીય                 | વૈતાલી <b>ય</b>        |
| <b>ર</b>    | ٤           | द्यपदेश                     | <b>युपद्ेश</b>       | ८ <b>२</b>  | ર          | तीथ इंदे।              | ં તીથ <sup>ર</sup> કરા |
| ¥           | ૧૧          | आरूढा                       | आरूढो                | (२          | ર૧         | તેગેરે                 | વગેરૈ                  |
| ٧           | 16          | પ્રતિભા <b>ધ</b>            | પ્રતિબાધ             | 2.9         | રપ         | ઉદ્વરી                 | <b>ઉ</b> દ્ધ <b>રી</b> |
| ঙ           | (           | મુનિને                      | <b>મુ</b> નિએ        | 60          | રહ         | <b>ઉદ્દ</b> શા         | ઉદ્વેશા                |
| 4           | ર           | કાલ્પિકાદિ                  | ક્ર <b>લ્પિકા</b> દિ | ५४          | २८         | <b>વર્ણ</b> ન ગુણેાનું | ગુણાનું વર્ણન          |
| ٩.          | <b>ર</b> ૨  | एग                          | एगं                  | 66          | હ          | तिण्णुदेशा             | तिण्णुद्देसा           |
| 1.          | <b>ર</b> ૪  | तन                          | तेन                  | ૯૯          | હ          | रसुदेस                 | रसहेस                  |
| 11          | ૨૪          | ટીકાાદમાં                   | ટીકાદિમાં            | ૯૯          | <b>1</b> 3 | पयत्या बह              | पयत्था बहू             |
| 15          | 38          | सरण                         | सरणं                 | ૧ ૦૨        | •          | આચારતાના               | આચારતા                 |
| ৭ ও         | <b>₹</b> \$ | सुकडाण                      | सुकडाणु              | 404         | <b>૨</b> ૬ | કેમ                    | ક્રમ <sup>©</sup>      |
| ₹•          | ₹૪          | મ્યું કી                    | મૂડી                 | 901         | <b>૧</b> ૨ | ते जे रै               | वगेरे                  |
| 10          | £           | સૂત્રકૃતા <b>ગ</b>          | સૂત્રકૃતાંગ          | 111         | ૧૯         | વાદીની                 | વાદીની સંખ્યા          |
| **          | 2.8         | ৬৩१७                        | 1600                 | 116         | 16         | અનુસરે                 | અનુસારે                |
| 33          | ₹8          | ઉદારરણ                      | <b>ઉદા</b> હરણ       | ૧૨૫         | <b>૧</b> ৩ | ઐરાવત                  | ઐરવત                   |
| 3 5         | 1 }         | અગાઢ                        | આગાઢ                 | ૧૨૭         | ર          | મહાર                   | <b>મહ</b> ાવી <b>ર</b> |
| 45          | ₹ હ         | સૂરી                        | સૂરિ                 | 921         | ર          | વા <b>શ</b>            | વીશ                    |
| 31          | २७          | ૧૭૫માં                      | ૧૯૭૫માં              | ૧૨૯         | <b>૨૧</b>  | ય્ર <b>વે</b> યક       | ગ્રે વેયક              |
| & o         | R           | मोआ                         | सोच्चा               | ૧૨૯         | २७         | વાસા છે                | વાસા છે                |
| 88          | 99          | ઉદ્દે શાના                  | ઉદ્દેશાના            | 13•         | હ          | <b>દશાશ્ર</b> ત        | દ <b>શા</b> શ્રુત      |
| ٧¥          | 38          | ઉદ્દશા                      | ઉદ્દેશા              | ૧૩૩         | ૧૨         | પાસી <b>ના</b>         | ે પારસીની              |
| 88          | <b>૧</b> ૧  | ઉ <b>દ્દે શ</b> નેા         | ઉ <b>દ્દે શા</b> ના  | ૧૩૪         | ٩٦         | ભેંત. હજાર દ           | મે'તાલીસ હજાર          |
| પ્•         | ૧ ક         | આચાસગના                     | આચારાંગના            | ૧ <b>૭૫</b> | ૧૨         | અગ્નિભૂત               | અગ્નિભૂતિ              |
| <b>†•</b>   | 3           | <b>ઉપદ્દેશાના</b>           | <b>ઉદ્દેશા</b> ના    | ৭ হও        | •          | ધનુપૃષ્ટ               | ધનુઃપૃષ્ટ              |
| 88          | ąο          | <b>ચ્ય</b> પૂર <sup>દ</sup> | <b>અ</b> પૂર્વ'      | 137         | 3 1        | સતે                    | <b>છ</b> તે            |
| şe          | ţ           | તીથ <sup>જ</sup> ક          | તીથિ <sup>°</sup> ક  | ૧ ઢ ૯       | ર૩         | સતી                    | <del>હ</del> તી        |
| <b>19</b> • | ጸ           | <b>હ</b> દેશાના             | ઉ <b>દ્દેશા</b> ના   | १४०         | 3 •        | સ્વામી                 | સ્વામીને               |
| <b>૭</b> ૧  | 11          | દેત્યા                      | દાષા                 | ૧૪૨         | પ          | ર્ચ દ્ર                | ચ દ્ર                  |
| <b>७</b> २  | 11          | સંથરા                       | સ થારા               | 185         | ¥          | તે તેના                | ને તેના                |
| ७४          | Ŀ           | <b>ઉદ્દ</b> શા              | ઉદ્દેશા              | ૧૫૨         | 3          | सबुत्तता               | सबुत्त ता              |
| υţ          | २३          | ℹ℈.                         | છે. ૧૬.              | ૧૫૬         | २८         | ' શ્રતાર્થા: '         | ' શ્રુતાર્થાઃ '        |
| <b>9</b> 0  | 1•          | पुडराय                      | <b>पुंड</b> रीय      | 248         | 3.         | રે⊪ક્યમાન              | શાભાયમાન               |
|             |             |                             |                      |             |            |                        |                        |

| પ્રુષ્ઠ     | લીર્ટ      | ો અશુદ્ધ                  | શુદ્ધ                              | કુષ્ટ                      | લીડી             | અશુદ્ધ                                  | શુદ્ધ                          |
|-------------|------------|---------------------------|------------------------------------|----------------------------|------------------|-----------------------------------------|--------------------------------|
| १५७         | X          | સ'ખ્યાતી                  | સંખ્યાતી                           | २०५                        | ٩/               | મારક્ષમણ                                | મા <b>સ</b> ક્ષમ <b>્</b>      |
| ૧૫૭         | २३         | અ(ગ્ન <b>લ્</b> તુન       | અિનભૃતિ                            | २१०                        | ર                | લાગ્ય                                   | લાગ્યા                         |
| ૧૬૨         | ₹ છ        | ७ग् <b>स्थ</b>            | <b>છ</b> જ્ઞસ્થ                    | २११                        | ٩                | રથવિરા                                  | સ્થવિ <b>રે</b> ા              |
| 156         | <b>२</b> ८ | <b>બ</b> ને               | અતે                                | २१३                        | 3 0              | <b>ઉ</b> त्तर                           | <b>डित्त</b> २                 |
| १६७         | ٩          | ગા <b>ઠ</b> ીને           | ગાહવાને                            | ર∗પ                        | 3                | Gn ?                                    | ઉપજે <sup>ર</sup>              |
| 116         | <b>ર</b>   | <b>ચ્યાય</b> મતાં         | આથમતાં                             | 33                         | <b>૨</b> ૨       | ઉ <b>દ્દેશા</b> ના                      | <b>શ</b> તકના                  |
| 9.87        | રહ         | પ્રાક્ષુક                 | <b>ં</b> ગશુક                      | <b>२</b> ९८                | રા               | થયા.                                    | થયા.                           |
| 286         | મથાળે      | સ્થાનાંગસૂત્ર             | ભગવતીસૂત્ર                         | २१७                        | રહ               | પ્રયો <b>ા</b> થી                       | પ્રયોગ <b>થી</b>               |
| <b>308</b>  | 4.8        | ક્લ                       | ફ્લ                                | २२०                        | 9                | થધા <i>ને</i>                           | ગવાના<br><b>અ</b> ધાના         |
| 1 ও ४       | ર 🦟        | વતસકના                    | વર્તસક્રના                         | ર ૨૧                       | 8 ع              | ટ ક                                     |                                |
| 197         | ጓ•         | ક્રમળ ધ                   | ક્ષમ <sup>°</sup> ખ <sup>*</sup> ધ | 23                         | ৸ও               | <b>રૂ</b> પ                             | દું ક<br>રૂપે                  |
| १७८         | 14         | સધુની                     | સાધુની                             | ."<br><b>ર</b> રેઉ         | ૧૫               | <b>ય</b> ારત્રથી                        | સ.<br>ચારિત્રથી                |
| 921         | 18         | ઉદ્દેશામ                  | ઉ <b>ર્દેશામાં</b>                 | <b>ર</b> ૨૪                | <b>૨</b> ૪       |                                         | અને                            |
| 141         | <b>૧</b> છ | સ <b>ંભ</b> ારા છે. સં    | મ'ધી વિચારા છે <i>.</i>            | २२५                        | ₹ <b>७</b>       | ~યન<br>૧•                               |                                |
| 968         | <i>ξ</i>   | ગભને                      | ગર્ભાંને                           | 225                        | ્યુ              | પૂલ <b>કાદિ</b>                         | <b>1•.</b>                     |
| १८५         | 15         | જહ્યુવી                   | જ્યાવી                             | <b>२</b> २४                | ٦ ١              | યુવ <b>કાર</b><br>લેશ્યા                | પુલાકાદિ<br>લેશ્યાને           |
| 94 <b>6</b> | 4          | <b>પ્રતિષ્ઠ</b> ત         | પ્રતિષ્ઠિત                         | ત્ર.<br><b>વે</b> લ•       | 15<br>9          | લસ્યા<br>ઉ <b>હ</b> ત્ત <sup>ા</sup> ના |                                |
| 943         | ૧ ઢ        | દ્રક                      | ₹.₽                                | 44.                        |                  | હહતા ના<br>ઉહતો' ફ                      | ઉદ્દત્ત <sup>દ</sup> ના<br>ઉપો |
| 168         | ૧          | ઐં ર્ાપથિક                | <b>એ</b> મર્યાપચિક                 | "                          | ''<br>ዓ ዓ        | હહતા ઃ<br>એકન્દ્રિ <b>યે</b> ⊩          | ઉદ્ધત્તે <sup>°</sup> ?        |
| 145         | 3•         | ખીના અને પુદ્દ્રગ         | લના અને                            | **                         | . ( t<br>2 3     | વ્યકાન્દ્રયા<br>ભગવતા <b>છ</b>          | એકેન્દ્રિયા<br>અખ-વૈજ          |
|             |            |                           | દ્રગલતી બીના                       | ,,<br>૨૩૧                  | ₹°               | યાગવતા <b>છ</b><br>ભવસિદ્ધક             | <b>ભાગવતી</b> જી               |
| 940         | (y         | <b>র্লান্ত</b> প্র        | <b>વ્યાક્ષિણકુ</b> ડ               | _                          | ٠ <u>٠</u><br>٤૨ | અન તસ્પર <b>ે</b>                       | <b>ભ</b> વસિદ્ધિક              |
| ૧૯૭         | ૧૪         | अवलयानी                   | પ્રવજ્યા તે <sub>!</sub>           | ,,<br>233                  | 8                | એક વસ્ત<br>લેશ્યા                       | અન'તરપર'<br>ટોજા               |
| ૧૯૯         | 6          | નારકાના                   | નારકાતે                            |                            | ،<br>۱۴          | ±ूत                                     | લેશ્યા                         |
| ૧૯૯         | <b>13</b>  | ઋકિધવાળાને                | ઋહિવાળાને                          | "<br>* <b>3</b> %          | , <u>e</u><br>{  | <sup>કૂ∴</sup><br>રશિ                   | કૃત<br>રાશિ                    |
| <b>40</b> 0 | રહ         | ૫ષ્ધતેએ                   | પદ્ધતિએ                            | <b>ર</b> ૩૪                | ૧ <b>પ</b>       | રાતા<br>અજ                              | સાસ<br>એ જ                     |
| ર∘૧         | 9 §        | સસ્થાનની                  | સંસ્થાનની                          | २४५                        | ₹                | ર્યા કત                                 | -ગ જ<br>પૂર્વેક્ત              |
| २०१         | 16         | પૂછ <b>ં</b> યુ           | પૂ <b>છ</b> હુ <b>ં</b>            | २३४                        | `<br>\           | <sub>द्राव</sub> ः,<br><b>इ</b> त       | ₹.11311<br>\$11                |
| <b>૨</b> ૦૫ | 3          | <b>ઉ</b> ત્પાદા <b>ની</b> | ઉત્પાદા <b>દિની</b>                |                            |                  |                                         |                                |
| २०५         | 18         | અન તરહારી                 | અન તરાહારી                         | <b>4.8</b> 5               | ۷                | तइय द                                   | तइय ंड                         |
| 208         | પ          | કે શિક્રમારને             | કે <b>શિકુ</b> મારને               | <b>₹3</b> 9                | 9 <b>\$</b>      | હ <b>લ</b> નેi<br>જારા મ                | હાલના                          |
| ₹० ६        | 96         | વક્તિય                    | વૈક્રિય                            | ર <b>ક્ષ</b> છ<br>૨૩૮      | <b>કર</b><br>૧   | અગ્રાાદિ<br>ભષ્ય                        | અજ્ઞાના દિ                     |
| र∙७         | ١          | અગગાર                     | અ <b>ણ</b> ગાર                     |                            |                  |                                         | ભવ્ય<br>જ                      |
| ₹•८         | પ          | <del>બ</del> ેદાના        | એ <b>દા</b> ની                     | રક <b>૯</b><br>૨ <b>ક૯</b> | +8<br><b>1</b> ¥ | હવ<br>અસત્યના                           | <u> </u>                       |
| , -         | ૨૯         | <b>જા</b> ય               | પાર <b>ા</b><br>છાયા               | २ <b>७४</b><br><b>२</b> ४० |                  | અધ્યય્-ધન્યન                            | અસત્યના                        |
| "           | છેલ્લી     | છ <b>દ્યસ્થ</b> ના        | છજાર <b>ા</b><br>છજાસ્થતે          | ₹¥•                        | ૧૫<br>છેલ્લી     | અવ્યય્−વત્યત<br>રહલા                    | અધ્યયન-ધન્ય<br>ર <b>હે</b> લા  |
| •           |            |                           | • • •                              |                            | J                | 1.00011                                 | र कथा                          |

| પ્રેક       | લીઠી           | અશુદ્ધ                 | શુદ્ધ                | યુષ્ટ        | લાઇ        | i અશુદ્ધ              | શુદ્ધ                  |
|-------------|----------------|------------------------|----------------------|--------------|------------|-----------------------|------------------------|
| २४१         | 9.5            | સી                     | (kg                  | २८२          | ių         | 9 ૨                   | 11                     |
| २४२         | 4              | અારાેધક                | અ(રાધક               | २८६          | X          | ટ કાર્મા              | ટ્ કામાં               |
| २४२         | २८             | અંગને થ'               |                      | ,,           | ٩٠         | શ્રહ્યુક              | શ્રેશિક                |
| ₹४३         | ૨ હ            | वै                     | વૈક્રિય              | **           | ₹1         | ريره                  | હે                     |
| <b>3</b> 88 | 14             | મ ધ                    | મેધ                  | ₹ 🕊 o        | ₹0         | સવે                   | સવ*                    |
| 281         | ٧              | नुत्यः                 | <del>न्</del> टत्या  | २६६          | 9 8        | સ્ક્રદ્ધશ્રી          | <b>રક</b> દક્ષી        |
| २ ४७        | <b>છે</b> લ્લી | ચામસી                  | ચેા માસી             | 3 • 0        | d          | રીયાઈને <b>રી</b> ળાઈ | રીબા <b>ઈ રીબાઈ</b> ને |
| ૨૪ <b>૯</b> | Å              | ચ્યા <sup>.</sup> મ{ના | આ ખીના               | ,,           | ૧૭         | স্থান                 | પ્રધાને                |
| **          | 11             | સાધુવ િંત              |                      | **           | ર૧         | માગની                 | માંગ <sup>ર</sup> ની   |
| २५६         | 11             | 100                    | 1.0                  | 1>           | ર ર        | <b>છુહ</b> સ્પતિ      | બુહસ્પતિ               |
| २५≇         | ŧ              | ચદ્રનું                | ચ દ્રનુ              | 33           | <b>उ</b> २ | `કેન <b>ર</b>         | નરકે                   |
| २५३         | <b>ર</b> ૭     | પ્રધન                  | પ્રધાન               | 3 • પ્       | ٩          | તેરમા                 | તેરમા                  |
| <b>ર</b> ૫૫ | ٩              | અનુમાદના               | નિ દા                | 407          | २८         | રવસમયની               | <del>૨</del> ૧સ મય     |
| 39          | ર•             | ઘટત                    | ઘટતાં                | <b>૩૧</b> ૨  | હ          | ક્ષેખ્યું             | લખ્યું                 |
| **          | 3 <b>1</b>     | પ્રકેઢ્ય`              | પ્રક્રટયું.          | 398          | Ę          | અનુયાગવડે             | અનુયાગ વડે             |
| 33          | ,,             | પર્વ                   | પૂર્વ                | 315          | 45         | ~ રાશિક               | ત્રેરાશિક              |
| રપક         | પ્             | શ્રહ્યિક               | શ્રેણિક              | 321          | 1.         | अगेहिं                | अंगेहिं                |
| २५८         | <b>ર</b> પ     | જ નધુમી <sup>*</sup>   | จิ๊คยท์              | 37           | <b>ર</b> ૧ | <b>उववाह्</b> य       | <b>उववा</b> ईय         |
| 2)          | 29             | રહિતનારદનુ`            | રહિત નારદનું         | 356          | Å          | ચ્રુલિક               | ચૂલિક!                 |
| २६१         | ₹ 6            | શ્રત                   | શ્રુત                | <b>३२७</b>   | ٥          | ( ጓጓ.                 | ( 1.                   |
| ,,          | છેલ્લી         | સર્વાભ                 | સૂર્યાભ              | 3-2-2        | (          | શ્રહ્યુિક             | શ્રેણિક                |
| २६३         | ૧ૄ ૨           | શકેન્દ્ર               | શકેન્દ્ર             | 33 }         | 17         | દાષ્ટાંતિક            | દાષ્ટી તિક             |
| २१४         | Ę              | कोकिय                  | कोलिय                | 334          | Q          | 317                   | 337                    |
| 17          | 4              | <b>बु</b> त्तंत        | य <del>ुत्तं</del> त | 3 Y #        | +          | सरुद                  | सरुव                   |
| **          | 18             | अस्माद्यइ              | अरुगप्पह             | 13           | ૯          | वत्तंतं               | ब <del>ुत्तं</del> तं  |
| २६५         | પ              | भदे                    | भवे                  | ३५६          | ૧૧         | ( साज्ञान्य           | (સામાન્ય               |
| 255         | 1              | ٤.                     | ૫ <b>૯</b> .         | 1,*          | રમ         | રત્નભા                | રેત્ને પ્ર <b>લ</b> ા  |
| 91          | ર ર            | કૈાલકા                 | કાે લકા              | 34•          | 17         | પ્રકૃતિના             | પ્રકૃતિ                |
| २६७         | 3              | સુફલમા                 | સુકુલમાં             | <b>3</b> § 9 | 97         | પૃથ્વા                | પૃ <sup>®</sup> લી     |
| २६७         | ŧ              | અપારધવા                | અારાધવા              | <b>३</b> ६२  | <b>૨</b> ૫ | સ્થનર                 | <del>ર</del> થાવર      |
| 1>          | <b>3</b> €     | કુલ્લ                  | ચુલ્લ                | 3 { 3        | છેલ્લી     | કપ <b>્</b> ટ         | <i>\$\f</i> 0\$        |
| २७३         | 4              | યતના,                  | યતના                 | 818          | २१         | થાય ગેરે              | થાય વગેરે              |
| **          | 30             | શ્રીગૌત                | શ્રીગૌતમ             | 3 <b>६ ५</b> | Ŀ          | નિ <b>મ</b> ત્તે      | નિમિત્તે               |
| र७५         | ર ૧            | छे वस्मे               | छट्ठे बग्गे          | 3 5 6        | •          | ચંદ્રપ્રગાત           | ચંદ્રપ્રજ્ઞપિત         |
| २८●         | <b>છેલ્લ</b> ી | પા મી                  | ે પામી               | 17           | ₹3         | પ્રા <b>સ</b> ત       | પ્રા€ૃત                |

| પ્રેક્ષ         | લીડી               | અશુદ્ધ                    | શુદ્ધ                   | મૃષ્ઠ       | લાંઠી           | અશુદ્ધ                  | શુદ્ધ              |
|-----------------|--------------------|---------------------------|-------------------------|-------------|-----------------|-------------------------|--------------------|
| 90.6            | 16                 | પ્રાષ્ટ્રત                | પ્રાભૃત                 | ४३५         | . 2             | જે 1                    | જેવા               |
| **              | 16                 | પ્રાત                     | પ્રા <b>લ્</b> યુત      | ४३७         | ૧૨              | <del>૨</del> તે।ક–વ     | સ્તાેક-લવ          |
| <b>2</b> 2      | છેલ્લ <del>ી</del> | પ્રભૃત                    | પ્રભુતા                 | ४४१         | У               | તેન                     | તેના               |
| <b>૩</b> ૭૧     | ۷                  | મુદ્દ હે <sup>ર</sup> નાં | મુહ્તા <sup>ર</sup> નાં | 883         | 88              | કારણ                    | <b>५</b> २७]       |
| <b>३७२</b>      | •                  | હ <b>ક</b> ીક્ત           | હક્રીકત                 | 17          | <b>3</b> 7      | કારણાની                 | કાર <b>ો</b> ાની   |
| <b>8</b> ⊘8     | 6                  | પ્રા <b>ભત</b>            | પ્રાહ્મુત               | 880         | 14              | ક:ઇ                     | કઇ                 |
| 300             | 14                 | प्राव्यत प्राव्यत         | પ્રાભૂત પ્રાભૃત         | 1)          | २४              | પ્રકાર                  | प्राक्षार          |
| 200             | 14                 | લ ભાષ્ટ                   | લ બાઇ,                  | 882         | ૨૭              | વિદ્યામાન               | વિદ્યમાન           |
| 302             | <b>\$9</b> .       | <b>અવસા</b> પણીતી         | થ્યવસ <b>િં</b> ં શીની  | ४५०         | છેલ્ <b>લ</b> ી |                         |                    |
| <b>૩૮</b> ૧     | 11                 | હરિવ'ષ                    | હરિવષ <sup>૬</sup>      | ሄዛሄ         | ૨               | કહી (થ                  | કહી શકાય           |
| <b>3</b> 22     | 4                  | <b>ત્રી</b> તીર્ધ'કર.     | શ્રીતીથ"કર              | ४५६         | 2.5             | વગેને                   | વગેરે              |
| <b>3</b>        | રપ                 | શુક્ર                     | સક                      | ¥4Z         | 14              | પ્રાણાયમ                | પ્રા <b>ણાયા</b> મ |
| <b>₽</b> ∠Ч     | <b>ર</b> ૨         | તારાનીમુદ્ગર્ત            | તારાની મુહૂત્ત*         | 13          | ₹७              | શ્રુ શાન                | શુતજ્ઞાન           |
| 344             | २७                 | નિરયું                    | निरेया                  | ¥ § 0       | ર               | पश्रीये                 | प्रभीये            |
| 360             | 6                  | ત્યાને                    | त्यारी                  | ,,          | રપ-રૃષ્         | <u> শুঙ</u> ্চধ্দ       | <i>છુહત્ક</i> લ્પ  |
| 17              | ર.                 | નિમિત્ત                   | નિમિત્તે                | 817         | કર              | ું<br>પ્રા <b>ભ</b> તની | પ્રા <u>ભ</u> ૃતની |
| 37              | ₹¥                 | સહાર                      | સ'હાર                   | 813         | ٦               | અતિ ~                   | ઐતિ-               |
| 368             | २०                 | નિરયવા લિકા               | નિરયાવલિકા              | ४६५         | 9 0             | Ę                       | ए <b>यं</b>        |
| <b>३</b> ७५     | ૧૫                 | વિહ્કિન                   | વિદ્વ                   | 865         | રપ              | જૈનન્દ્ર                | कै तेन्द्र         |
| 3 € ₹           | 19                 | ભા <b>ને</b>              | <b>ભ</b> વે             | 800         | <b>ર</b>        | મસ્ત્ય                  | મત્સ્ય             |
| ४०२             | २७                 | (નષેધ)                    | (નિષેધ )                | 803         | 4               | આત્મહિ                  | આત્મહિત            |
| Yot             | રહ                 | ચત્રમાં                   | ચરિત્રમાં               | ४७६         | ય               | प्रथ <del>स</del> ्य    | <b>ग्रन्थ</b> स्य  |
| X06             | 3                  | અહે <b>શ</b> ી            | આદેશથી                  | ४७७         | Ŀ               | किरिया छं               | किरियामूलं         |
| ४१२             | 13                 | ચિનામણી                   | <b>ચિ</b> *તામણિ        | 37          | ₹3              | करणिजं                  | <b>करणि</b> डजं    |
| 818             | 9 f                | શલી                       | શ્રલી                   | 844         | ì               | ∗ાંડીને                 | માંડીને            |
| ४१७             | २२                 | ત્રથ                      | ય <b>ે</b> ઘ            | ४५३         | 9.5             | નયમાવલી                 | નિયમાવલી           |
| ४१६             | 12                 | ( આન                      | ( અાના                  | 888         | ¥               | वीओ                     | बीओ                |
| **              | ₹ §                | प्रथादि                   | <del>प्र</del> न्थादि   | ४७५         | રહ              | नार्णाकरियाहि           | नाणकिरियाहि        |
| ४३०             | ૧ ૦                | सिट्ठाणि                  | सिद्धर्गाण              | Чoо         | હ               | દઢા                     | કાઢા               |
| ,,              | 18                 | दुक्फडग                   | दुक्कडग                 | યુંદ્       | ¥               | चित्रमे।त्              | चित्रमेतत्         |
| ४२१             | 9 0                | સત્રમાંના                 | સૂત્રમાંના              | ૫૦૨         | a               | देवईए                   | रेवईए              |
| ¥41             | હ                  | વચારિક                    | વૈચારિક                 | n           | <b>1</b> 4      | <b>દે</b> વાના          | દેવના              |
| ४२५             | ૨૨                 | તથ                        | તથા                     | પ૧૧         | 11              | પર્યવ                   | પથ <sup>®</sup> લ  |
| 82 <del>\</del> | १४                 | આદિમયક                    | અાહિમક                  | પ૧ર         | ###             | વાનકી                   | વાનગી              |
| ४३२             | · ·                | સુ પસિદ્ધ                 | સુપ્રસિદ                | <b>५२</b> • | 14              | તેમણ                    | તે <b>મ</b> હ્યુ   |

| યુષ્ઠ                                                                                 | લીટી       | અશુદ્ધ                           | શુદ્ધ                                | ક્ષુષ્ટ      | લીટી        | અશુદ્ધ                           | શુદ્ધ                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------------------------|--------------------------------------|--------------|-------------|----------------------------------|-------------------------------------------|
| ५२०                                                                                   | ર હ        | ધનમિત્ર                          | ધિમલ                                 | <b>६२ २</b>  | २५          | શકીંથી                           | શે લેશી                                   |
| પરપ                                                                                   | 31         | ज्या १६                          | આદિ                                  | ६२३          | <b>ર</b>    | સરલના                            | सरक्षता                                   |
| પરહ                                                                                   | ૧ સ        | દ્દના-ાજ્યનિમાં સિ               | ત <b>હ</b> ના વર્ણ <sup>દ</sup> નમાં | 858          | ٩a          | સિધિના                           | સિદ્ધના                                   |
| પર૮                                                                                   | 1          | २ वड्प                           | સ્વરૂપ                               | <b>ક્</b> રપ | 3           | એા હેા ~                         | અહે≀–                                     |
| પ \$ ૦                                                                                | <b>૧</b> છ | स्रग                             | सरणं                                 | <b>₹₹</b> ७  | ₹ \$        | અયુષ્ય                           | આયુષ્ય                                    |
| 17                                                                                    | "          | पडिकामिड                         | पडिक्सिमेर्स                         | • 5 ?        | ₹•          | સિહિસેન                          | સિંહસેન                                   |
| 43८                                                                                   | ¥          | સપૂર્ણ                           | સ પૂર્ણ                              | 888          | હ           | મિથ્યાશ્રત                       | <b>મિ</b> થ્યાશ્રુત                       |
| ५४७                                                                                   | ¥          | જન                               | જૈન                                  | 17           | * ર         | પાંખડીએા                         | પાખ ડીએા                                  |
| <b>ካ</b> ያረ                                                                           | 12         | णि <b>ष्ज्ञ</b> ढं               | णिङ्ज्हं                             | 95           | २≇          | <u>વિસ્તરથી</u>                  | <b>વિસ્</b> તારથી                         |
| 446                                                                                   | 12         | દશવ •                            | દશવૈ•                                | ys?          | <b>२</b> ४  | છબ તેને                          | છવને                                      |
| प६२                                                                                   | Y          | ( ૭ થી ૧∙ )                      | (હથી ૧૧)                             | <b>\\$</b> @ | 11          | झाने                             | ज्ञाने                                    |
| 97                                                                                    | 4          | , ધાત્ર                          | ધાવ                                  | ,,           | २१          | मणवद्यव                          | मणपःजव                                    |
| पर्प                                                                                  | २४         | પુરુપુ                           | પુ <b>રુ</b> ષે                      | 144          | <b>ર</b> ર  | અવેક્ષાએ                         | અપેક્ષાએ                                  |
| 114                                                                                   | ₹∌         | નહીં તથા                         | નહી`.                                | 181          | <b>₹</b> §  | गयस्य                            | गयस्स                                     |
| ५६७                                                                                   | રહ         | નિદા                             | નિ દા                                | f ¥19        | <b>૨</b> ૪. | વહ                               | <b>ય</b> હુ                               |
| ሳውጸ                                                                                   | ¥          | પદાથા                            | પદાર્થી                              | 586          | 3.          | <b>અ</b> (ગથરી                   | આગમથી                                     |
| 97                                                                                    | 14         | વિચરીને                          | વિચારીને                             | ६५∙          | २२          | <b>અ</b> ાવક્યક                  | આવશ્યક                                    |
| 406                                                                                   | ₹८         | ખીનાવળું                         | <u>ખીનાવા<b>ળુ</b>ં</u>              | १५७          | 12          | र्श्रो                           | ধী                                        |
| 8 ) F                                                                                 | હ          | <b>તિમિ</b>                      | निभित्ते                             | 44.          | 3           | ોક અક્રા <b>વીશમા</b>            | ા અઠ્ઠાવીશમા                              |
| 428                                                                                   | ર⊭         | (3)                              | (3•)                                 | ,,           | X           | ા છેક                            | ા ૬ છેલ                                   |
| 424                                                                                   | 30         | વહેં ચણ                          | વહેં ચણી                             | <b>६ ६</b> २ | y.          | <b>બહુત્ક</b> €પ                 | <i>ખુહ</i> ત્ક્ર <b>લ્પ</b>               |
| ૫૯∙                                                                                   | ė          | અક્રોશ<br>રેડ                    | આક્રોશ<br>~~ે*                       |              | (           | ''પ ચકલ્પ                        | '' પ'ચકલ્પ                                |
| 13<br>31 f. B                                                                         | ₹¥<br>***  | પદાર્ગ <u>ે</u>                  | પદાર્થી                              | "<br>{{}     | ٩.          | સ <b>થ</b> કાર                   | મ <sup>*</sup> ચકાર                       |
| પક્ષ                                                                                  | 98         | સા                               | માટે                                 | 51°<br>554   | ٦.          | भवात्रास्<br>५०                  | શ્ર ચકાર<br>પ <b>ં</b> .                  |
| »<br>ч <b>૯</b> ૫                                                                     | ૧૯<br>૨૮   | <b>લહુ</b> જ<br>સાવધાની          | બહુ જ<br>સાધવાની                     |              | ૧૨          | યેહ્યેહ <b>નની</b>               | રે.<br>યાગાદહનની                          |
| ça.                                                                                   | 37         | સાવવાના<br>ભાવું છું.            |                                      | ))<br>))     | 23          | પુજવા <b>પા</b> દ                | પૂજ <b>યપાદ</b>                           |
| -                                                                                     |            |                                  | બોગવું છું.<br>અ. તાલકો              | 111          | રમ          | તીર્થ' ક્રદ                      | તીથ°.₹ડ                                   |
| ક્ર૧૦મા પાતામાં ૨૦-૨૧-૨૨ ની લીટીઓ<br>અતુક્રમે ૨૦-૨૨-૨૧-૨૩ એ ક્રમે ગ્રેક્ટનીને વાંચવી. |            |                                  | 5 <b>1</b> C                         | 1.           | 1000        | 9.4.00                           |                                           |
| 114                                                                                   | \<br>\     | ા–૧૩ <b>ા કુન ના</b><br>પડિણોહાણ | મડિલે <b>હ</b> ણ                     | В            | 18          | ચક્રવતી <sup>દ</sup> નાર         | ચક્રવલી°ના                                |
| ftu                                                                                   | ነ<br>ኒ§    | ગાડ <b>સંલય</b><br><b>આ</b> રધના | યાડ <b>ાહ</b> હ્યું<br>આરાધના        | 11           | <b>૨</b> ૫  | પ્રમાલ                           | પ્રમાણ                                    |
| 14.                                                                                   | 1Y         | અતવના<br>અસલોગ                   | આસંવે<br>અસ <b>ં</b> ગે              | "<br>} {     | 13          | તિસ્તા <b>ર</b> થી               | વિસ્તારથી                                 |
|                                                                                       | <b>₹</b> ₹ | ધ્યાં                            | <b>પ</b> ણા લાભ                      |              | 10          | ર <b>ધર</b> ્ય<br>ર <b>ધર્</b> ય | ત્વ <del>ર</del> તાસ્યા<br>સ્વરૂ <b>પ</b> |
| ,,                                                                                    | **         | नषु।                             | નાવ્યુા લાજા                         | 33           | ,,,         | 17 <b>61</b>                     | रभर्भ                                     |

| યુષ્ઠ       | લીટી | અશુદ્ધ                        | શુદ્ધ                              | યુષ્ક       | લીટી           | અશુદ્ધ                          | શુદ્ધ                |
|-------------|------|-------------------------------|------------------------------------|-------------|----------------|---------------------------------|----------------------|
| tuo:        | 11   | <b>ગુ</b> નેતાર               | યુતેગાર                            | 578         | <b>૨</b> ૬     | १२७•००                          | १२७००                |
| १७४         | 18   | ભાજ <b>પૂજા</b>               | <b>ભા</b> વપૂ <b>ન્ન</b>           | ,,          | 1)             | શ્રી મલયગિરિજ                   | મહારાજે              |
| ६७५         | ય    | દુ ¹સહસુ રિ                   | દુ <sup>ર</sup> ૫સહસૂરિ            | 168         | છેલ્લ <u>ી</u> | निभित्त                         | નિમિત્તે             |
| 404         | ٩    | સમદાય                         | સમુદ્રાય                           | <b>६८</b> ५ | ર ક            | <b>ं। ७,८ ५</b> ५               | <u> બહત્ક</u> લ્પ    |
| <b>\$00</b> | 23   | અજ્ઞાના                       | આનાના                              | \$25        | ¥              | ( ३४१२५ )                       | (38834)              |
| 141         | ₹•   | <i>ખૃહ્</i> ત્તક <b>મ</b> લ્ય | <i>ખુ</i> <b>હ</b> ત્કે <b>ક</b> પ | 144         | 12             | આ <sub>ર</sub> મથી <sup>૧</sup> | આત્માથી <sup>°</sup> |
| 122         | ٦٧   | આરધના                         | આશધના                              | 21          | 34             | ભાષ્યાકારે                      | ભાષ્યકારે            |
| "           | २३   | <b>ગ્રથે</b> (માં             | ગ <b>ં</b> થામાં                   | 164         | <b>y</b>       | સિ∙સ'∘                          | વિ∙સ <b>ં∘</b>       |
| 164         | 12   | અાચાર                         | અ! ચાર                             | \$60        | છે <b>લ્લો</b> | 3ч                              | ઢેપન                 |



