

परमश्रुत-प्रभावक श्रीमद् राजचन्द्र जैन शास्त्रमाला प्रवचनसारः

> PARAMA - ŚRUTA - PRABHÄVAKA ŚRĪMAD RĀJACHANDRA JAINA S'ĀSTRAMĀLĀ PRAVACANASĀRA

# ''अज्झयणमेव झाणं पंचेंदियणिग्गहं कसायं पि । तो पंचमयाले पवयणसारब्भासमेव कुज्जाहो ।। '' —रयणसारे, ९५

Śrīmad Rājachandra Jaina Šāstramālā SRĪ KUNDAKUNDĀCĀRYA'S PRAVACANASĀRA (PAVAYANASĀRA)

A Pro-Canonical Text of the Jainas

The Prakrit Text critically edited with the Sanskrit Commentaries of Amptacandra and Jayasena and a Hindi Commentary of Pände Hemarāja, with an English Translation of the Text, a topical Index and the Text with various readings, and with an exhaustive essay on the Life, Date and Works of Kundakunda and on the Linguistic and Philosophical aspects of Pravacanasāra

BY

A. N. UPADHYE, M. A., D. Litt. Retd. Professor of Ardhamāgadhī Rajaram College, Kolhapur

PUBLISHED BY

# SHRI RAOJIBHAI CHHAGANBHAI DESAI For the Parama-Sruta-Prabhāvaka Srīmad Rājachandra Jaina Sāstramālā

Shrimad Rajachandra Ashrama, Station AGAS. Post Boria, Via Anand, W. Rly.

1964

Price Rupees 15/- only.

"Study of Scriptures, indeed, bears the fruit of Meditation and that of subjugation of Senses and Passions; so in the Fifth Era Pravacanasāra (the essence of the Doctrine) should be studied."

Rayaņasāra, 95

श्रीमद् राजचन्द्र जैन शास्त्रमाला



श्रीपरमात्मने नमः

# श्रीमत्कुन्दकुन्दाचार्यविरचितः

# प्रवचनसारः



तत्त्वदीपिका-तात्पर्यवृत्ति-हिन्दीबाल्ज्बोधिनीभाषा-चेतिटीकात्रयोपेतः । 'कोल्हापुर' नगरान्तर्गत 'राजाराम कॉलेज' नाम्नि महाविद्यालये निव्वत्त-ऋर्धमागधीभाषाध्यापकेन

# उपाध्यायोपाह्न नेमिनाथतनय आदिनाथेन

श्रीमत्कुन्दकुन्दचार्यतत्प्रणीतग्रन्थविस्तृतविमर्शकारिण्या प्रस्तावनया सटिप्पणीकाङ्ग्लानुवादेन विषयसूच्या पाठान्तरादि-भिश्र्चालंकृतः संशोधितश्च ।

्रितयः १०००

तूतीयावृत्तिः ]

स च

अगासस्थ

श्रीपरमश्रुतप्रभावक श्रीमद्-राजचन्द्र-जैनशास्त्रमाला श्रीमद्-राजचन्द्र-आश्रम-अगास-स्वत्वाधिकारिमिः

श्रीमद् रावजीभाई देसाई, इत्येतै : प्राकाश्यं नीत : ।

श्रीवीरनिर्वाण संवत् २४९१

मूल्यं रू. १५.

थीविकम संवत् २०२१ प्रकाशक---रावजीभाई छगनभाई देसाई ऑ० व्यवस्थापक, परमधुतप्रभावक श्रीमद् राजचन्द्र जैन शास्त्रमाला श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम, स्टेशन अगास, पोस्ट-बोरीआ. व्हाया आनंद (गुजरात)

> [प्रथमावृत्ति—वोरनि० सं० २४३८; वि० सं० १९६८] [सुधारित द्वितीय आवृत्ति, सने १९३५] [सुधारित तृतीय आवृत्ति—वीर नि० सं २४९१, सने १९६४]

> > — सर्व हक्क प्रकाशकके स्वाधीन ---

मुद्रक---१) जयन्ती दलाल, वसन्त प्रिंटिंग प्रेस घी कॉटा रोड, अहमदबाद २) अंग्रेजी अंश शारदा प्रेस, कार स्ट्रीट, मंगळूर.

# CONTENTS

| इस युगके महान् तत्त्ववेत्ता श्रीमद् राजचन्द्र | •• |     |     | 11*-18* |
|-----------------------------------------------|----|-----|-----|---------|
| प्रथम आब्ति-प्रस्तावना                        | •• | ••  | • • | 19*–20* |
| द्वितीय आबुत्ति-प्रकाशक का निवेदन             | •• | ••  | ••  | 21*     |
| तृतीय आवृत्ति-प्रकाशक का निवेदन               | •• | ••  | ••  | 22*     |
| Preface (Second Edition)                      |    |     | ••  | 23*26*  |
| Editor's Preface (Third Edition)              |    | ••  | ••  | 27*-28* |
| Dedication                                    |    | • • |     | 29      |
| Introduction                                  |    |     |     | 1-120   |

1. Srī Kundakundācārya.

A general appreciation of Kundakunda. — Traditional names of Kundakunda. — Vakragrīva as a name of Kundakunda discussed. — Elācārya as a name of K. discussed. — Grdhrapiccha as a name of K. discussed. — Conclusion about his names. — Autobiographical relics of Kundakunda. — Traditional biography of K. — Another traditional story about K. — Scrutiny of the above two traditional stories. — Spiritual parentage etc. of Kundakunda.

### 2. Kundakunda's Date.

Our approach to the problem. — The traditional date of Kundakunda. — Date proposed by Pt. Premi. — Date proposed by Dr. Pathak. — Date proposed by Prof. Chakravarti. — Pt. Jugalkishore's view on the date. — A summary of the facts. — Kundakunda's posteriority to Śvetā. and Diga. division. — Kundakunda as the śişya of Bhadrabāhu disçussed. — Kundakunda's authorship of Ṣaṭkhanḍāgamaṭīkā discussed. — Kundakunda as a contemporary of Śivakumāra discussed. — Kundakunda as the author of Kural. — Later limit for the date suggested from literary and epigraphic evidences. — The two limits and the possible conclusion. – Prakrit dialect as an evidence for the date proposed. — Domicile etc. in the light of the date proposed.

3. Kundakunda's works.

Kundakunda as the author of `84 Pähudas. — Şaţkhandāgamaţīkā. – Mülācāra. — Ten Bhaktis. – Titthayarabhatti. — Siddhabhatti. – Sudabhatti. – Cārittabhatti. – Anagārabhatti. – Äyariyabhatti. – Nivvānabhatti. – Pamcaparamĕţţhibhatti. – Critical remarks on Ten Bhaktis. — Damsanapāhuda. — Cārittapāhuda. — Suttapāhuda. — Bodhapāhuda. — Bhāvapāhuda — Mökkhapāhuda. — Limgapāhuda. — Sīlapāhuda. - Critical remarks on eight Pāhudas. — 23-46

1--10

10 - 23

Rayanasāra. - Critical remarks on Rayanasāra. - Bārasa -Anuvěkkhā. -- Critical remarks on Barasa-Anuvěkkhā. -- Nivamasāra. - Critical remarks on Niyamasāra. - Pañcāstikāva. -Critical remarks on Pañcāstikāya.-Samayasāra. - Critical remarks

on Samayasāra. - The designation Nāțaka discussed.

4. Pravacanasāra of Kundakunda.

a) Study of Pravacanasāra. Pravacanasāra in Oriental studies. b) The Text of Pravacanasāra. 47--52 Text influenced by the commentary. - Two recensions of the text. - Criterions of textual criticism and the nature of additional gāthās. -- Classification and scrutiny of additional gāthās. --Critical light on the recension of Amrtacandra. c) Summary of Pravacanasāra. Book I. - Book II. - Book III. - Critical remarks on Pravacanasāra. d) Philosophical aspect of Pravacanasāra. 59-90 1. Dogmatical back-ground or the Jaina ontology, - Critical remarks on Jaina and Sāmkhya ontology. - 2. Substance, quality and modification .- Explanatory remarks on the three. - Distinction between guna and paryāya. -- Siddhasena's objections stated. --Kundakunda's position stated and Siddhasena's objections explained away.- 3. Nature of spirit and matter, Jīva and Pudgala.-Comparative and critical remarks on the nature of spirit.-Comparative and critical remarks on the nature of matter.-4. The doctrine of three Upayogas. - Comparison with Sāmkhya gunas. - 5. The theory of omniscience. - Some side-light on omniscience. - Omniscience of Varuna. - Upanisads on omniscience. — Omniscience according to Buddhism. — Kumārila's attack on omniscience. - Omniscience elsewhere and omniscient bliss. -- Omniscience compared with Radhakrishnan's Religious experience. - Necessity and proof of omniscience. - 6. The Atomic theory. -- Kundakunda's view stated. -- Kundakunda on atomic interlinking. - Atomism elsewhere. - 7. Syādvāda, or the theory of conditional predication. - Side-light on the back-ground of Syādvāda. — Syādvāda in Higher and Lower knowledge. — Syādvāda and Nayavāda. --- Nayavāda and Syādvāda traced back in Jaina Literature. - Counterparts of Syādyāda elsewhere discussed. -- Vedāntic beginning for Syādvāda not tenable. --Syādvāda and Relativity. - Syādvāda and Modern philosophy. -Evaluation of Syādvāda. - 8. Jaina conception of Divinity. -Transmigration a fact and a dogma. -- The idea of divinity explained. - Vedic gods and the Jaina conception of god. -For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

52-59

46-93

46

Jainism and Nästikatā. -- Jaina Liberation. -- 9. Jainism in Indian religious thought.

| e) Monastic aspect Pravacanasāra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 91-93                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| An ideal Jaina monk. — Critical remarks on some Jaina asceptractices. — Remarks on the Samgha of Jaina Monks. — Baground of the Jaina institution of Mendicancy.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |
| 5. Commentators of Pravacanasāra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 93-106                                      |
| 1. Amrtacandra and his Tattvadipikā.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 93-97                                       |
| Amrtacandra and his works. — His Scholarship, style etc.<br>Quotations in his Tattvadīpikā. — Date of Amrtacandra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | , —                                         |
| 2. Jayasena and his Tatparyavrtti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 97100                                       |
| Jayasena and his commentaries. — This Jayasena distinguis<br>from others of the same name. — Jayasena as a commenta<br>compared with Amrtacandra. – Quotations in his Tātparyavrtt<br>Date of Jayasena.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | itor                                        |
| 3. Balacandra and his Kannada Tatparyavrtti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 100-103                                     |
| Information about Bāļacandra.—His teachers, colleagues, discip<br>domicile etc. — Date of Bāļacandra. — Commentaries of Jayas<br>and Bāļacandra compared. — Priority of Jayasena's commenta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ena                                         |
| 4. Prabhācandra and his Sarojabhāskara.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 103-4                                       |
| Remarks on Prabhācandra's commentary.— Information ab<br>Prabhācandra and his date.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | out                                         |
| 5. Mallișena and his Țikā.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 104-5                                       |
| The Ms. of the so-called Mallisena's tika.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                             |
| 6. Paṇde Hemaraja and his Hindi Balavabodha.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 105-6                                       |
| Remarks on Hemarāja's style etc. — Relations and works<br>Hemarāja. — The occasion of composition.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | of                                          |
| 6. The Prakrit dialect of Pravacanasāra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 101-120                                     |
| Introductory remarks. — Treatment of vowels. — Samdhis il<br>trated. – Treatment of intervocalic consonants. – Critical rema<br>on ya-sr'uti. — Treatment of conjunct consonants. –Declensio<br>Conjugation. — Verbal derivatives. — Particles etc. — Nume<br>and typical words. — The place of this dialect among<br>Prakrits — Views on the name of this dialect. — Denecke's v<br>criticised, and Jaina Saurasenī as the significant name<br>Historical back-ground of Jaina Saurasenī. — Jaina Saurasenī<br>Jacobi's Pre-classical Prakrit. | arks<br>n. –<br>rals<br>the<br>ciew<br>e. – |
| Post Script: Additions etc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 121-126                                     |
| प्रवचनसारकी विषयानुकमणिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 127-130                                     |

9\*

#### Pravacanasāra

| Prakrit Text of Pravacanasāra with the Sk. commentaries of Amrtacandra and Jayasena and the Hindi Commentary |                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| of Hemaraja.                                                                                                 | १-३४६              |
| Pavayanasāra (Text and Variant Readings)                                                                     | ३४७-७२             |
| Alphabetical Index of Pravacanasāra-gāthās                                                                   | ३७३-७७             |
| Alphabetical Index of quotations in the commentaries with their sources.                                     | ३७८-८०             |
| Critial Apparatus                                                                                            | 381- 83            |
| English Translation                                                                                          | 384-415            |
|                                                                                                              | 416– 21<br>422– 33 |

\_\_\_\_

10\*

इस युगके महान् तत्त्ववेत्ता

# श्रीमद् राजचन्द्र

इस युगके महान् पुरुषोंमें श्रीमद् राजचन्द्रजीका नाम बड़े गौरवके साथ लिया जाता है । वे विश्वकी महान् विभूति थे । अद्भुत प्रभावशाली अपनी नामबरीसे दूर रहनेवाले गुप्त महात्मा थे । भारतभूमि ऐसे ही नररत्नोंसे बसुन्घरा मानी जाती है ।

जिस समय मनुष्य समाज आत्मधर्मको भूल कर अन्य वस्तुओंमें धर्मकी कल्पना या मान्यता करने लगता है, उस समय उसे किसी सत्यमार्ग दर्शककी आवश्यकता पड़ती है । प्रकृति ऐसे पुरुषोंको उत्पन्न कर अपनेको धन्य मानती है । श्रीमद्जी भी उनमेंसे एक थे । इनका पवित्र नाम तो प्रायः बहुतोंने सुन रक्खा है, और उसका कारण भी यह है कि राष्ट्रपिता महात्मा गांधीजीने अपने साहित्यमें इनका जहाँ तहाँ सन्मान पूर्वक उल्लेख किया है । वे स्वयं इनको धर्मके सम्बन्धसे अपना मार्गदर्शक मानते थे ।

महात्माजी लिखते हैं कि "मेरे ऊपर तीन पुरुषोंने गहरी छाप डाली है, टाल्सटॉय, रस्किन और राजचन्द्रभाई । टाल्सटॉयने अपनी पुस्तकों द्वारा और उनके साथ थोडे पत्रव्यवहार से; रहिकनने अपनी पुस्तक 'अन्टु दि लास्ट' से, जिसका गुजराती नाम मैंने 'सर्वोदय' रक्खा है, और राजचन्द्रभाईने अपने गाढ़ परिचयसे । जब मुझे हिन्दु धर्ममें शंका उत्पन्न हुई उस समय उसके निवारण करनेमें राजचन्द्रभाईने मुझे बड़ी सहायता पहुँचाई थी । ई. सन् १८९३ में दक्षिण आफ्रिकामें में कुछ त्रिध्चियन सज्जनोंके विशेष परिचयमें आया था । अन्यर्धीमयोंको किश्चियन बनाना ही उनका प्रधान व्यवसाय था । उस समय मुझे हिन्दु धर्ममें कुछ अश्रद्धा होगई थी, फिर भी में मध्यस्थ रहा था। हिंदुस्तानमें जिनके ऊपर मुझे कुछ भी श्रद्धा थी उनसे पत्रव्यवहार किया। उनमें राजचंद्रभाई मुख्य थे। उनके साथ मेरा अच्छा सम्बन्ध हो चुका था। उनके प्रति मुझे मान भी था, इस लिए उनसे जो कुछ मुझे मिल सके उसके प्राप्त करने का विचार था। मेरी उनसे भेंट हुई। उनसे मिलकर मुझे अत्यंत शान्ति मिली। अपने धर्ममें दृढ़ श्रद्धा हुई । मेरी इस स्थितिके जवाबदार राजचंद्रभाई हैं । इससे मेरा उनके प्रति कितना अधिक मान होना चाहिए, इसका पाठक स्वयं अनुमान कर सकते हैं।" महात्माजी आगे और भी लिखते हैं कि-राजचंद्रभाईके साथ मेरो भेंट जौलाई स. १८९१ में उस दिन हुई थी जब में विलायतसे बम्बई आया था । उस समय में रंगूनके प्रख्यात जोंहरी प्राणजीवनदास मेहताके घर उतरा था । राजचंद्रभाई उनके बड़े भाईके जमाई होते थे। प्राणजीवनदासने राजचंद्रभाईका परिचय कराया । वे राजचंद्रभाईको कविराज कहकर पुकारा करते थे । विशेष परिचय देते हुए उन्होंने कहा-ये एक अच्छे कवि हैं और हमारे साथ रह कर व्यापार करते हैं । इनमें बड़ा ज्ञान है, क्षतावधानी हैं ।

श्रीमब्जी का जन्म वि. सं० १९२४ कार्तिक शुक्ला पूर्णिमाको सौराष्ट्र मोरबी राज्यान्तर्गत ववाणिया गांवमें वैश्य जातिके दशा श्रीमाली कुलमें हुआ था। इनके पिताका नाम रवजीभाई पंचाणभाई मेहता और माताका नाम देवाबाई था। इनके एक छोटा भाई और चार बहनें थी। घरमें इनके जन्म से बड़ा भारी उत्सव मनाया गया। श्रीमद्जीने अपने सम्बन्धमें जो बातें लिखी हैं वे बड़ी रोचक और समझने योग्य हैं । दूसरोंको भी मार्गवर्शनमें कारण हैं । वे लिखते हैं कि — "छुटपनकी छोटी समझमें कौन जाने कहां से ये बड़ी बड़ी कल्पनाएँ आया करतीं थीं । सुखकी अभिलाषा कुछ कम न थी; और सुखमें भी महल, बाग, बगीचे स्त्री आदिके मनोरथ किए ये । किन्तु मनमें आया करता था कि यह सब क्या है? इस प्रकार के विचारोंका यह फल निकला कि न पुनर्जन्म है, न पाप है और न पुण्य है; सुखसे रहना और संसारका सेवन करना । वस, इसीमें कृतकृत्यता है । इससे दूसरी झंझटोंमें न पड़कर घर्म की वासना भी निकाल डाली । किसी भी धर्मके लिए थोडा बहुत भी मान अथवा श्रद्धाभाव न रहा, किन्तु थोडा समय बीतनेके बाद इसमेंसे कुछ और ही हो गया । आत्मामें अचानक बड़ा भारी परिवर्तन हुआ, कुछ दूसरा ही अनुभव हुआ; और यह अनुभव ऐसा था, जो प्रायः शब्दोंमें व्यक्त नहीं किया जा सकता और न जड़वादियोंको कल्पनामें भी आ सकता है । वह अनुभव श्रमसे बढ़ा और बढ़ कर अब एक 'तू ही तू ही' का जप करता है ।"

एक दूसरे पत्रमें अपने जीवनको विस्तार पूर्वक लिखते हैं— "बाईस वर्षकी अल्पवयमें मैंने आत्मा सम्बन्धी, मन सम्बन्धी, बचन सम्बन्धी तन सम्बन्धी और धन संबन्धी अनेक रंग देखे हैं । नाना प्रकारकी सुष्टि रचना, नाना प्रकारकी संसारिक लहरें और अनन्त दुःखके मूल कारणोंका अनेक प्रकारसे मुझे अनुभव हुआ है । समर्थ तत्त्वज्ञानियोंने और समर्थ नास्तिकोंने जैसे जैसे विचार किए हैं, उसी तरहके अनेक मैंने इसी अल्पवयमें किए हैं । महान् चक्रवर्ती द्वारा किए गए तृष्णापूर्ण विचार और एक निःस्पृही आत्मा द्वारा किये गए निःस्पृहापूर्ण विचार भी मैंने किए हैं । अनरत्वकी सिद्धि और क्षणिकत्वकी सिद्धि पर मैंने खूब मनन किया है । अल्पवयमें ही मैंने महान् विचारकर डाले हैं; और महान् विचित्रताको प्राप्ति हुई है । यहां में अपनी समुच्चयचर्या लिखता हूँ । जन्मसे सात वर्षकी बाल वय नितान्त खेल कूदमें ही व्यतीत हुई यी । उस समय मेरी आत्मामें अनेक प्रकारकी विचित्र कल्पनाएँ उत्पन्न हुआ करती थीं । खेल कूदमें भी विजयी होने और राजराजेक्वर जैसी ऊँची पदवी प्राप्त करनेकी मेरी परम अभित्वाषा रहा करती थी ।

स्मृति इतनी अधिक प्रबल थी कि वैसी स्मृति इस कालमें, इस क्षेत्रमें बहुत ही थोड़े मनुष्यों को होगी । में पढ़नेमें प्रमादी था, बात बनानेमें होशियार, खिलाड़ी और बहुत ही आनन्दो जीव था । जिस समय शिक्षक पाठ पढ़ाता था उसी समय पढ़कर में उसका भावार्थ सुना दिया करता था; बस, इतनेसे मुझे छुट्टी मिल जाती थी । मुझमें प्रीति और वात्सल्य बहुत अधिक था; मैं सबसे मित्रता चाहता था, सबमें भ्रातृभाव हो तो सुख है, यह विश्वास मेरे मनमें स्वाभाविक रूपसे रहता था । मनुष्यों में किसी भी प्रकारका जुदाईका अंकुर देखते ही मेरा अन्तःकरण रो पड़ता था । आठवे वर्षमें मैंने कविता लिखी थी, जो पीछे से जॉंच करनेपर छन्दशास्त के नियमानुकूल थी । उस समय मैंने कई ग्रन्थ लिखे थे, तथा अनेक प्रकारके और भी बहुतसे ग्रन्थ देख डाले थे । मैं मनुष्य जातिका अधिक विश्वासु था ।

मेरे पितामह कृष्णको भक्ति किया करते थे। उस वयमें मैंने कृष्णकीर्तन तथा भिन्न भिन्न अवतार सम्बन्धी चमत्कार मुने थे। जिससे मुझे उन अवतारोंमें भक्तिके साथ प्रीति भी उत्पन्न हो गई थी, और रामबासजी नामके साधुसे मैंने बाल-लीलामें कठी भी बंधवाई थी। मैं नित्य ही कृष्णके दर्शन करने जाया करता था, अनेक कथाएँ सुनता था, और उन्हें परमात्मा मानता था। × × गुजराती भाषाकी पाठशाला की पुस्तकोंमें कितनी जगह जगत्कर्ताके सम्बन्धमें उपदेश है, वह मुझे दुछ हो गया था। इस कारण मुझे जैंन लोगोंसे घृणा रहा करती थी। कोई पदार्थ बिना बनाए नहीं बन सकता, इस लिए जैन मूर्ख हैं; उन्हें कुछ भी खबर नहीं उस समय प्रतिमा पूजवके अश्रदालु लोगोंकी किया भी मुझे पसन्द नहीं थी। मेरी जन्म-भूमिमें जितने वर्णिक लोग रहते थे, उन सबकी कुलश्रदा यद्यपि भिन्न भिन्न थी फिर भी थोड़ी बहुत प्रतिमा पूजनके अश्रदालुओंके समान थी। लोग मुझे प्रथमसे ही शक्तिशाली और गांवका नामांकित विद्यार्थी मानते थे, इससे में कभी कभी जन-मंडलमें बैठकर अपनी चपल शक्ति बतानेका प्रयत्न किया करता था।

वे लोग कंठों बांधने के कारण बार बार मेरी हास्यपूर्वक टीका करते, तो भी मैं उनसे वाब विवाद करता और उन्हें समझाने का प्रयत्न करता था ।

धीरे धोरे मुझे जैनोंका प्रतिक्रमण सूत्र इत्यादि ग्रन्थ पढ़ने को मिले । उनमें बहुत विनय पूर्वक जगतूके समस्त जीवोंसे मैत्रो भाव प्रकट किया है । इससे मेरी उस ओर प्रीति हुई और प्रथममें भी रही । परिचय बढ़ता गया । स्वच्छ रहनेके और दूसरे आचार विचार मुझे बैल्णवोंके ही प्रिय थे, जगत्कर्ताकी भी श्रद्धा थी । इतनेमें कंठी टूट गई और इसे दुवारा मैने नहीं बांधी । उस समय बांधने न बांधनेका कोई कारण मैंने नहीं ढूँढ़ा था । यह मेरी तेरह वर्षकी वय-चर्या है । इसके बाद में अपने पिताकी दुकानपर बैठने लगा था, अपने अक्षरोंकी छटाके कारण कच्छ दरबारके महलमें लिखनेके लिये जब जब बुलाया जाता था तब तब वहाँ जाता था । दुकानपर रहते हुए मैंने अनेक प्रकारका आमन्द किया है, अनेक पुस्तकें पढ़ीं हैं, राम आदि के चरित्रोंपर कविताएँ लिखीं है, सांसारिक तृष्णाएँ की है, तो भी मैंने किसीको कम, अधिक भाव नहीं कहा, अथवा किसीको कम ज्यादा तौलकर नहीं दिया, यह मुझे बरावर याद है ।"

इस परसे स्पष्ट ज्ञात होता है कि वे एक अति संस्कारी आत्मा थे । बड़े बड़े विद्वान् भी ज़िस आत्मा की ओर ध्यान नहीं देते उसी आत्माकी ओर श्रीमद्जीका बाल्य कालसे अ.डूत तीव्र लक्ष्य था ।

आत्माके अमरत्व तथा क्षणिकत्वके विचार भी कुछ कम न किए थे । कुल श्रद्धासे जैन घर्मको अंगीकार नहीं किया था, लेकिन अपने अनुभवके बलपर उसे सत्य सिद्ध करके अपनाया था । सत्य धर्मके अबाधित सत्य सिद्धान्तोंको श्रीमद्जीने अपने जीवनमें उतारा था, और मुमुक्षुओंको भी तदनुरूप बननेका उपदेश देते थे । वर्तमान युगमें ऐसे महात्माका आविर्भाव समाजके लिये सौभाग्यकी बात है । ये मतमतान्तरोंमें मध्यस्थ थे ।

इनको जातिस्मरण ज्ञान था । अर्थात् पूर्वभवोंको जानते थे । इस सम्बन्धमें मुमुक्ष भाई पदमझी भाईने एकबार उनसे पूछा था, और उसका स्पष्टीकरण स्वयं उन्होंने अपने मुखसे किया था । पाठकोंकी जानकारोके लिये उसे यहाँ दे देना योग्य समझता हूँ । यदमझी भाई ने पूछा— "आपको जातिस्मरण कब और कैसे हुआ ?" श्रीमद्जीने उत्तर दिया— "जब मेरी उम्र सात वर्षकी थी, उस समय ववाणियामें अमीचन्द्र नामके एक सद्-गृहस्थ रहते थे । वे पूरे लम्बे चौडे, सुन्दर और गुणवान् थे । उनका मेरे ऊपर खूब प्रेम था । एक दिन सर्पके काट खानेसे उनका तुरन्त देहान्त हो गया । आस-पासके मनुष्योंके मुखसे इस बातको सुनकर मैं अपने दादाके पास दौड़ा आया । मरण क्या चीज है, इस बातको में नहीं जानता था । इस लिए मैंने दादासे कहा, दादा, अमीचन्द्र मर गए क्या ? मेरे दादाने उस समय विचारा कि यह बालक है, मरण को बात करनेसे डर जायगा, इस लिए उन्होंने, था भोजन कर ले, यों कहकर भेरी बातको टालनेका प्रयत्न किया । ' मरण क्या

#### प्रवचनसार

एक विद्वान्ते श्रीमद्जीको पूर्वजन्मके सम्बन्धमें अपने विचार प्रगट करतेको लिखा या, उसके उत्तरमें उन्होंने जो कुछ लिखा था, वह निम्न प्रकार है—"कितने ही निर्णयोंसे में यह मानता हूँ कि इस कालमें भी कोई कोई महात्मा पहले भवको जाति स्मरण ज्ञानसे जान सकते हैं; और यह जानना कल्पित नहीं, परन्तु सम्यक् (यथार्थ) होता है । उत्क्रुष्ट संवेग, ज्ञान, योग और सत्संगसे यह ज्ञान प्राप्त होता है । अर्थात् पूर्वभव प्रत्यक्ष अनुभव में आ जाता है । जब तक पूर्वभव अनुभव गम्य न हो तब तक आत्मा भविष्य कालके लिये शंकित भावसे धर्म प्रयत्न किया करती है; और ऐसा सशंकित प्रयत्न योग्य सिद्धि नहीं देता ।"

पुनर्जन्मको सिद्धिके लिये श्रीमद्जीने एक विस्तृत पत्र लिखा है, जो 'श्रीमद् राजचंद्र' ग्रन्थ में प्रकाशित है । पुनर्जन्मसम्बन्धी इनके विचार बड़े गंभीर और विशेध प्रकारसे मनन करने योग्य है ।

१९ वर्ष की अवस्थामें श्रीमद्जीने बम्बईकी एक बड़ी भारी सभामें सौ अवधान किए थे, जिसे देखकर उपस्थित जनता दाँतों तले उँगली दबाने लगी थी। अंग्रेजी के प्रसिद्ध पत्र 'टाइम्स् ऑफ् इण्डिया' ने अपने ता. २४ जनवरी १८८७ के अंक में श्रीमद्जी के सम्बन्ध में एक लेख लिखा था, जिसका शीर्षक था 'स्मरण शक्ति तथा मानसिक शक्तिके अद्भुत प्रयोग ।'

राजचन्द्र रवजीभाई नामके एक १९ वर्षके युवा हिन्दुकी स्मरण शक्ति तथा मानसिक शक्तिके प्रयोग देखनेके लिये गत शनिवारको संध्या समय फरामजी कावसजी इन्स्टीट्यूट में देशी सज्जनोंका एक भच्य सम्मेलन हुआ था । इस सम्मेलनके सभापति डाक्टर पिटर्सन नियुक्त हुए थे । भिन्न भिन्न जातियोंके दर्शकोंमें से दस सज्जनोंकी एक समिति संगठित की गई । इन सज्जनोंने दस भाषाओंके छ छ शब्दोंके दर्शकोंमें से दस सज्जनोंकी एक समिति संगठित की गई । इन सज्जनोंने दस भाषाओंके ह छ शब्दोंके दस वाक्य बनाकर रख लिए और अकमसे बारी बारीसे सुना दिए । थोडेही समय बाद इस हिन्दु युवकने दर्शकोंके देखते देखते स्मृतिके बलसे उन सब बाक्योंको कम पूर्वक सुना विया । युवकको इस शक्तिको देखकर उपस्थित मंडली बहुत ही प्रसन्न हुई ।

इस युवाकी स्पर्शन इन्द्रिय और मन इन्द्रिय अलौकिक थी । इस परीक्षाके लिये अन्य अन्य प्रकारकी कोई बारह जिल्दें इसे बतलाई गई और उन सबके नाम सुना दिये गए । इसके बाद इसकी आंखोंपर पट्टी बांघ कर इसके हाथोंपर जो जो पुस्तकें रवखीं गई, उहें हाथोंसे टटोलकर इस युवकने सब पुस्तकोंके नाम बता दिए । डॉ. पिटर्सनने इस युवकको इस प्रकार आश्चर्यपूर्ण स्मरण शक्ति और मानसिक शक्ति का विकास देखकर बहुत बहुत अन्यवाद दिया, और समाजकी ओरसे सुवर्ण-पदक और 'साक्षात सरस्वती' की पदवी प्रदान की गई ।

14\*

उस समय चार्ल्स सारजंट अम्बई हाईकोर्टके चीफ जस्टिस थे। वे श्रीमद्जी की इस झक्ति से बहुत ही प्रभावित हुए। सुना जाता है कि सारजंट महोदयने श्रीमद्जी से इंग्लेंड चलनेका आग्रह किया था, किन्तु वे कीर्तिसे दूर रहनेके कारण चार्ल्स महाझयकी इच्छाके अनुकूल न हुए अर्थात् इंग्लेंड न गए।"

इसके अतिरिक्त बम्बई समाचार आदि अखबारोंमें भी इनके क्षतावधानके समाचार प्रकाक्षित हुए थे । बादमें, क्षतावधानके प्रयोगोंको आत्मचिन्तनमें अन्तरायरूप मान कर उनका करना बन्द कर दिया था । इससे सहजमें ही अनुमान किया जा सकता है कि वे कीर्ति आदिसे कितने निरपेक्ष थे । उनके जीवनमें पद पद पर सज्ज्वी धार्मिकता प्रत्यक्ष दिखाई देती थी ।

वे २१ वर्षकी उम्रमें व्यापारार्थ ववाणियासे बम्बई आए । वहां सेठ रेवाशंकर जगजीवन-दासको दुकान में भागीदार रहकर जवाहरातका धन्धा करते रहे । व्यापारमें अत्यन्त कुझल थे । ज्ञानयोग तथा कर्मयोगका इनमें यथार्थ समन्वय देखा जाता था । व्यापार करते हुए भी श्रीमद् जीका लक्ष्य आत्माको ही ओर विशेष था । इनके ही कारण उस समय मोतियों के बाजारमें श्रीयुत रेवाशंकर जगजीवनदासको पेढ़ी नामी पेढ़ीयोंमें एक गिनी जाती थी । स्वयं श्रीमद्जीके भागीदार श्रीयुत माणिकलाल घेलाभाईको इनकी व्यवहार कुझलताके लिए अपूर्व सन्मान था । उन्होंने अपने एक वक्तव्य में कहा था कि—"श्रीमद् राजचन्द्रके साथ मेरा लगभग १५ वर्ष तक परिचय रहा, और उसमें सात आठ वर्ष तो मेरा उनके साथ अत्यन्त परिचय रहा था । लोगोंमें अति परिचयसे परस्परका महत्त्व कम हो जाता है, परन्तु में कहता हूँ कि उनकी दका ऐसी आत्ममय थी कि उनके प्रति मेरा श्रद्धा भाव दिन प्रतिदिन बढ़ता ही गया । व्यापारमें अनेक कठिनाइयां आतीं थीं, उनके सामने श्रीमद्जी एक अडोल पर्वतके समान टिके रहते थे । मैने उन्हें जड वस्तुओंकी चिन्तासे चिन्तातुर नहीं देखा । वे हमेशा शान्त और गम्भीर रहते थे । किसी विषय में मतभदे होने पर भी हुदयमें बैमनस्य नहीं था । सदव पूर्व सा ज्यवहार करते थे ।"

श्रीमद् जी व्यापारमें जैसे निष्णात थे उससे अत्यन्त अधिक आत्मतत्त्वमें निष्णात थे । उनकी अन्तरात्मा में भौतिक पदार्थोंको महत्ता नहीं थी; वे जानते थे, धन पार्थिव शरीर का साधन है, परलोक अनुयायी तथा आत्माको शाश्वत शान्तिप्रदान करने वाला नहीं है । व्यापार करते हुए भी उनको अन्तरात्मामें वैराग्य-गंगा का अखण्ड प्रयाह निरन्तर वहता रहता था । मनुष्य भवके एक एक समयको वे अमूल्य समझते थे । व्यापार से अवकाश मिलते ही वे कोई अपूर्व आत्मविचारणामें लीन हो जाते थे । निवृत्तिको पूर्ण भावना होने पर भी पूर्वोदय कुछ ऐसा विचित्र था जिससे उनको बाह्य उपाधिमें रहना पड़ा ।

श्रीमव् जी जवाहरातके साथ साथ मोतियोंका भी व्यापार करते थे। व्यापारी समाजमें ये अत्यन्त विक्वास पात्र समझे जाते थे। उस समय एक अरब अपने भाईके साथ रहकर बम्बईमें मोतियों की आढत का घंघा करता था। छोटे भाई के मनमें आया कि आज में भी बड़े भाईके समान कुछ व्यापार करूँ। परदेश से आया हुआ माल साथ में लेकर अरब बेचने निकल पड़ा। बलालने श्रीमद्जीका परिचय कराया। श्रीमद्जी ने उससे कहा-भाई, सोच समझकर भाव कहना। अरब बोला-जो में कह रहा हूँ, वही बाजार भाव है, आप माल खरीद करें। श्रीमब्जी ने माल ले लिया तथा उसकी एक तरफ रख दिया। वे मनमें जानते थे कि इसमें इसकी नुकसान है, और हमें फ़ायदा। परन्तु वे किसीकी भूल का लाभ नहीं लेना चाहते थे। अरब घर पहुँचा, बड़े भाईसे सौदेकी बात को । वह घबराकर बोला तूने यह क्या किया । इसमें तो अपने को बहुत नुकसान है । अब क्या था । अरब श्रीमद्जीके पास आया और सौवा रव करनेको कहा । व्यापारी नियमानुसार सौदा पक्का हो चुका था, अरब वापिस लेनेका अधिकारी नहीं था, फिर भी श्रीमद्जीने सौवा रद करके उसके मोती उसे वापस दे दिये । श्रीमद्जीको इस सौदेसे हजारोंका फायवा था, तो भी उन्होंने उसकी अन्तरात्माको दुखित करना अनुचित समझा और मोती लौटा दिए । कितनी निःस्पृहता, लोभवृत्तिका अभाव । आजके व्यापारियोंमें जो सत्यता आ जाय तो सरकार को नित्य नये नये नियम बनानेकी जरूरत ही न रहे और मनुष्य समाज मुखपूर्वक जीवन यापन कर सके ।

श्रीमब्जी की दृष्टि विशाल थी। आज भिन्न भिन्न संप्रवायवाले उनके वचनोंका दचि सहित आदर पूर्वक अभ्यास करते हुए देखे जाते हैं। उन्हें वाडाबन्दी पसन्द नहीं थे। वे कहा करते थे कुगुरुओंने मनुष्योंकी मनुष्यता लूट ली है, विपरीत मार्गमें दुचि उत्पन्न करा दी है, सत्य समझानेकी अपेक्षा वे अपनी मान्यताको ही समझानेका विशेष प्रयत्न करते है। सद्भाग्यसे ही जीवको सद्गुरुका योग मिलता है, पहचानना कठिन है और उसकी आज्ञानसार प्रवर्तन तो अत्यन्त कठिन है।

उन्होंने धर्मको स्वभावकी सिद्धि करने वाला कहा है, धर्मोंमें जो भिन्नता देखी जाती है, उसका कारण दृष्टिकी भिन्नता बतलाया है । इसी बात को वे स्वयं दोहोंमें प्रगट करते हैं ।

भिन्न भिन्न मत देखिए, भेद दृष्टि नो यह । एक तत्त्वनां मूलमां, व्याप्या मानों तेह ॥

तेह तत्त्वरूप वृक्षनो, आत्मधर्म छे मूल । स्वभावनी सिद्धि करे, धर्म तेज अनुकूल ॥

शीमद्जीने इस युगको एक अलौकिकदृष्टि प्रदान की है वे रूढि या अन्घश्रद्धाके कट्टर विरोधी थे, उन्होंने आडम्बरों में धर्म नहीं माना था । मुमुक्षुओं को भी मतमतान्तर, कदाग्रह और राग द्वेध आबिसे दूर रहनेका उपदेश करते थे । वीतरागताकी ओर ही उनका घ्यान था ।

पेढीसे अवकाश लेकर वे अमुक समय खंभात, काविठा, उत्तरसंडा, नडियाद, वसो और ईड़रके पर्वतमें एकान्त वास किया करते थे । मुमुक्षुओंको आत्म-कल्याणका सच्चा मार्ग बताते थे ।

इनके एक एक पत्रमें कोई अपूर्व रहस्य भरा हुआ है । उन पत्रोंका मर्म समझनेके लिए सन्तसमागम की विशेष आवश्यकता अपेक्षित है । ज्यों ज्यों इनके लेखोंका झान्त और एकाग्न चित्तसे मनन किया जाता है, त्यों त्यों आत्मा क्षण भरके लिए एक अपूर्व आनन्दका अनुभव करता है । 'भीमव् राजचन्द्र' ग्रन्थके पत्रोंमें ही इनका आन्तरिक जीवन अंकित है ।

श्रीमर्जीकी भारतमें अच्छी प्रसिद्धि हुई । मुमुक्षुओंने उन्हें अपना आदर्श माना । बम्बई रहकर भी वे पत्रोंद्वारा उनकी शंकाओं का समाधान करते रहते थे ।

प्रातःस्मरणीय श्रीलघुराज स्वामी इनके शिष्योंमें मुख्य थे । श्रीमब्जीद्वारा उपदिष्ट तत्वज्ञानका संसारमें प्रचार हो, तथा अनादिकालसे परिश्रमण करनेवाले जीवोंको पक्षपात रहित मोक्षमार्गंकी प्राप्ति हो, इस उद्देशको लक्ष्यमें रखकर, स्वामीजीके उपदेशसे श्रीमद्जीके उपासकोंने गुजरातमें अगास स्टेशनके पास 'श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम ' को स्थापना की, जो आज भी उन्हींकी आज्ञानुसार चल रहा है । इसके सिवाय खंभात, नरोडा, धामण, आहोर, भादरण, बर्वाणिया, काविठा, नार, सीमरडा आदि स्थलोंमें इनके नामसे आश्रम तथा मन्दिर स्थापित हुए हैं । श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम, आगास, के अनुसार ही उनमें प्रवृत्ति है । अर्थातु श्रीमब्जीकी भक्ति और तत्त्वज्ञानकी प्रधानता है ।

ओं मर्जी एक उच्चकोटिके असाधारण लेखक और वक्ता थे । उन्होंने १६ वर्ष और ५ मास की

अवस्थामें ३ दिनमें सर्वोपयोगी १०८ पाठवाली 'मोक्षमाला' बनाई थी। आज तो इतनी आयुमें शुद्ध लिखना भी नहीं आता, जब को श्रीमर्जीने एक अपूर्व पुस्तक लिख डाली । पूर्वभवका अभ्यास ही इसमें कारण था। श्रीमर्जी 'मोक्षमाला'के संबन्ध में लिखते हैं—"इस (मोक्षमाला) में मैंने धर्म समझाने का प्रयत्न किया है; जिनोक्त मार्गसे कुछ भी न्यूनाधिक नहीं लिखा है। वीतरागमार्ग में आवालवूदकी रुचि हो, उसके स्वरूपको समझें तथा उसका बीज हुदयमें स्थिर हो, इस कारण इसकी बालावबोधरूप रचना की है।

इनकी दूसरी कृति आत्मसिद्धि शास्त्र है, जिसको इन्होंने नडियादमें १॥ घंटेमें बनाया था । १४२ दोहोंमें सम्यग्दर्शनके कारण भूत छः पदोंका बहुत ही सुन्दर पक्षपात रहित वर्णन किया है । यह नित्य स्वाध्यायकी वस्तु है ।

श्रीकुन्दकुन्द(चार्य के पंच।स्तिकाय को मूलगाथाओंका भी इन्होंने अक्षरशः गुजरातीमें अनुवाद किया है । पाठक इस अनुवादको 'श्रीमद् राजचन्द्र ' में देख सकते हैं ।

श्रीमद्जीने श्रीआनन्दधन चौबीसी का अर्थ लिखना प्रारम्भ किया था और उसमें प्रथमादि दो स्तवनोंका अर्थ भी विवेचन सहित किया था । पर न जाने, क्यों अपूर्ण रह गया है । संस्कृत तथा प्राकृत पर भी आपका पूरा अधिकार था । सूत्रों का अर्थ समझानेमें आप बड़े निपुण थे ।

आत्मानुभव प्रिय होनेसे श्रीमद्जीने अपने शरीरकी ओर विशेष ध्यान न रखा। इससे पौद्गलिक शरीर अस्वस्थ हुआ । दिन प्रतिदिन उसमें इश्शता आने लगी, ऐसे अवसर पर आपसे किसीने पूछा "आपका शरीर इश्श क्यों होता जाता है?" श्रीमद्जी ने उत्तर दिया— 'हमारे दो बगीचे हैं, शरीर और आत्मा। हमारा सारा पानी आत्मारूपी बगीचेमें जाता है, इससे शरीररूपी बगीचा सूख रहा है । वढवाण, धर्मपुर आदिस्थलों में रहकर देहके अनेक अनेक प्रकारके उपचार किए किन्तु वे सब हो निष्फल हुए । कालको महापुरुषका जीवन रुचिकर न हुआ । अनित्यवस्तुका संबन्ध भी कहां तक रह सकता है । जहां सम्बन्ध, वहां वियोग भी अवश्य है ।

देहत्यागके पहले दिन शामको श्रीमद्जीने श्रीरेवाशंकर आदि मुमुक्षुओंसे कहा---"तुम लोग निश्चिग्त रहना । यह आत्मा शाश्वत है । अवश्य विशेष उत्तम गतिको प्राप्त होगी । तुम शान्त और समाधि पूर्वक रहना । मैं कुछ कहना चाहता था, परन्तु अब समय न्दी है । तुम पुरुषार्थ करते रहना ।"

रातको अढाई बजे अत्यन्त सदीं हुई, उस समय श्रीमद्जीने अपने लघु आता मनसुख भाईसे कहा—"भाई का समाधि मरण है । मैं अपने आत्मस्वरूपमें लीन होता हूँ।" फिर वे न बोले । देह त्याग पूर्व मुमुक्षुओंने पूछा था कि अब हमें क्या आधार है? श्रीमद्जीने कहा था—मुनि लल्लुजी (लघुराजस्वामी) का समागम करते रहना ।

इस प्रकार श्रीमद्जीने वि. सं. १९५७ मिती चैत्र वदी ५ (गुजराती) मंगलवारको दो प्रहरके २ बजे राजकोटमें इस नक्ष्वर शरीरका त्याग किया ।

इनके देहान्तके समाचारसे मुमुक्नुओंमें अत्यन्त शोकके बादल छा गए । अनेक समाचार पत्रोंने भी इनके लिए शोक प्रदर्शित किया था ।

श्रीमब्जीका पार्थिव शरीर आज हमारो आँखोंके सामने नहीं है । किन्तु उनका सबुपदेश जबतक लोकमें चन्द्र, सूर्य हैं, तबतक स्थिर रहेगा तथा मुमुक्षुओंको आत्म - ज्ञानमें एक महान् सहायक रूप होगा । प्रवचनसार

श्रीमब्जीने १९५६ में परमथुतके प्रचारार्थ एक सुन्दर योजना तैयार की थी, जिससे मनुष्य समाजमें परमार्थ प्रकाशित हो । इनकी विद्यमानतामें वह योजना सफल हुई । और तदनुसार 'परमश्रुत प्रभावक मंडल' की स्थापना हुई । इस मंडलकी ओरसे दोनो जैन सम्प्रदायोंके अनेक सद्ग्रन्थोंका प्रकाशन हुआ है । इन ग्रन्थोंके मनन, अध्ययनसे समाजमें अच्छी जागृति आई है । गुजरात, सौराष्ट्र और कच्छमें आज घर घर सद्ग्रन्थोंका जो अभ्यास चालू है, वह इसी संस्था का प्रताप है । 'रायचन्द्र जैन ग्रन्थमाला' मंडलकी आधीनतामें काम करती थी । राष्ट्रपिता महात्मा गांधीजी इस संस्थाके ट्रस्टी और भाई रेवाशंकर जगजीवनदास मुख्य कार्यकर्त्ता थे । भाई रेवाशंकरजीके देहोत्सर्गके बाद कुछ शिथिलता आगई । परन्तु अब उस संस्थाका काम श्रीमद् राजचन्द्र आधम, अगास, के ट्रस्टियोंने संभाल लिया है । और सुचारुरूप से सभी कार्य चल रहा है ।

श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम अगास, व्हाया आणन्द (पश्चिम रेल्वे)

18\*

गुणभद्र जैन

### ॥ ओं नमेः ॥

#### प्रस्तावना

(प्रथम आवृत्ति)

प्रिय विज्ञपाठको ! में श्रोजिनेन्द्रदेवकी क्रुपासे आज आपकें सन्मुख श्रीप्रवचनसार भी तीने टीकाओंसहित उपस्थित करता हूं । यह उसी नाटकत्रयीमेंका सिद्धान्त ग्रन्थ है । जो कि द्वितीयश्रुतस्कन्धके नामसे प्रसिद्ध है इसीसे जैन-संप्रदायमें परम माननीय है ।

इसकी उत्पत्ति इसतरह है कि श्रीवर्षमानस्वामीके निर्वाण होनेके पश्चात् ६८३ वर्षपर्यंत अंगज्ञानकी प्रवृत्ति रही । इसके बाद अंगपाठी कोईभी नहीं हुए किन्तु एक भद्रवाहुस्वामी अध्टांगनिमित्त-झातके (ज्योतिषके) धारक हुए । इनके समयमें १२ वर्षका दुर्भिक्ष पड़नेसे इनके संघमेंसे अनेक मुनि शिथिलाचारी हो गये और स्वच्छन्दप्रवृत्ति होनेसे जैनमार्ग अध्ट होने लगा, तब भद्रवाहुस्वामीके शिष्योंमेंसे एक घरसेन नामके मुनि हुए जिनको आग्रायणीनामक दूसरे पूर्वमें पंचम वस्तु महाधिकारके महाप्रकृतिनाम चौथे प्राभुत (अधिकार) का ज्ञान था ।

उक्त घरसेनाचार्यके समयमें हो एक गुणघर नामा मुनि हुए, उनको ज्ञानप्रवाह पूर्वके दक्षमवस्तुमेंसे तृतीय प्राभूतका ज्ञान था । उनसे नागहस्तनामा मनिने उस प्राभूतको पढा और इन दोनों मुनियोंसे फिर यतिनायकनामा मुनिने १२००० श्लोकोंमें एक विस्तृत ठीका रची, सो उस प्रन्थको श्रीकुंबकुंदस्वामी अपने गुरु जिनचन्द्राचार्यसे पढकर पूर्ण रहस्पके ज्ञाता हुए और उसी प्रथके अनुसार पंचास्तिकाय-समयसार नाटक-प्रवचनसाररूप नाटकत्रयी आदि ग्रन्थ रचे । ये सब ग्रन्थ द्वितीयश्रुतस्कंघके नामसे कहे जाते हैं । इन सबमें ज्ञानको प्रधान करके शुद्ध द्रव्यार्थिकनयका कथन किया गया है अर्थात् अध्यात्मरोतीसे आत्माका हो अधिकार है । इन्हीं ग्रन्थोसे परद्रव्य तथा परनिमित्तजन्यविकारभाव इनसे भिन्न अपनेको जानकर अपने शुद्धस्वरूपका अनुभवकर शुध्दोपयोगमें लीन हुआ कर्मोका अभावकर यह जीव मोक्षपरको पाता है ।

इस महान ग्रन्थके कर्ता 'श्रीकुंबकुंवाचार्य' पट्टावलियोंके अनुसार वि. सं. ४९ में हुए हैं इनके बनाये हुए समस्त ग्रन्थोंको दिगंबर और इवेताम्बर दोनोंही पक्षके विद्वव्गण प्रमाणभूत मानकर परम आदरकी दृष्टिसे इनका स्वाध्याय तथा अवलोकन करते रहते हैं अर्थात् सर्बजनोंमें मान्य हैं ।

इस ग्रन्थको इस समय दो संस्कृत टोकार्ये प्रकाशित को गई हैं उनमेंसे एक 'तत्त्वदीपिका' नामकी टोका जो कि श्रीअमृतचन्द्रसूरिने बनाई है जो कि वित्रमसंवत् ९६२ में नंदि संघके पट्टपर हो गये हैं । इन्होंने अन्य ग्रन्थ भी बनाये हैं जो पुरुषार्थसिद्धयुपायादि नामोंसे प्रसिद्ध हैं । दूसरी 'तात्पर्यवृत्ति' नामकी टीका जो की श्रीजयसेनाचार्यने रची है इसमें विद्यार्थियोके लिय बड़ी सुगमता की गई है । और तीसरी बालबोधिनी हिन्दी भाषाटीका पांडे हेमराजजीक्षत भी शामिल कर दी गई है ।

१ इन्होंने ८२ प्राहुड (प्राभृत) भी रचे हैं जिनमेंसे अष्ट पाहुड तो इस समय मिलते हैं।

#### प्रिवेचनसार

यद्यपि पांडे (पंडित) हेमराजजीकृत यह बालबोधिनी वचनिका व्रजभाषापद्धतिके अनुसार बहुतही उत्तम और बालबोध है परंतु आजकलके नवीन हिन्दी भाषाके संस्कारक महाझयोंको दृष्टिमें यह भाषा सर्वदेशीय नहीं समझी जाती । इस कारण मैंने पंडित हेमराजकृत भाषानुवादके अनुसारही नयी सरल हिन्दी भाषामें अविकल अनुवाद किया है अर्थात् संस्कृतके हरएक पदके पोछे 'कहिये' झब्दको उठाने और बदलेमें संस्कृतपदोंको कोष्ठकमें रखने तथा भाबार्थको एक जगह करनेके सिवाय अपनी ओरसे अर्थमें कुछ भी न्यूनाधिक नहीं किया है । किन्तु जहां २ मूल पाठ और अन्वयअर्थमें लेखकोंको मूलसे कुछ छुट गथा है उसको मैंने संस्कृत टीकाके अनुसार शुद्ध कर दिया है ।

इस प्रन्थका जो उद्धार स्वर्गीय तत्त्वज्ञानी श्रीमान रायचन्द्रजीद्वारा स्थापित श्रीपरमश्रुत प्रभावक मंडलको तरफसे हुआ है इसलिये उक्त मंडलके उत्साही प्रबन्ध कर्ताओंको "जिन्होंने अत्यंत उत्साहित होकर ग्रन्थ प्रकाशित कराके भव्यजीवोंको महान् उपकार पहुँचाया है" कोटिज्ञः धन्यवाद देता हूं । और श्रीजीसे प्रार्थना करता हूं कि वीतरागदेवप्रणीत उच्च श्रेणीके तत्त्वज्ञानका इच्छित प्रसार करनेमें उक्त मंडल कृतकार्य होवे । द्वितीय धन्यवाद न्यायशीला गवर्नमेंटको दिया जाता है कि जिसने इस ग्रंथको अपने यूनिवर्सिटीके कोर्समें दाखिलकर इसका महत्व प्रगट किया है । अब मेरी अन्तमें यह प्रार्थना है कि जो प्रमादसे, दृष्टिदोषसे तथा ज्ञानावरणकर्मके क्षयोपशमको न्यूनतासे कहींपर अशुद्वियां रहगई हो तो पाठक मेरे ऊपर क्षमा करके शुद्ध करते हुए पढ़ें क्योंकि 'को न विमुह्यति शास्त्रसमुद्रे' इस प्रसिद्ध वाक्यसे इस अध्यात्मिक ग्रंथमें अशुद्धियोंका रह जाना संभव है । इस तरह धन्यवादपूर्वक प्रार्थना करता हुआ इस प्रस्तावनाको समाप्त करता हूं । अलं विज्ञेषु ।

लार्डगंज जैन पाठशाला जबलपूर। माधकृष्णा १२ सं० २४३८ जँनसमाजका सेवक मनोहरलाल पाढम (मैंनपुरी) निवासी ।

20\*

## प्रकाशकका निवेदन

(द्वितीय आवृत्ति)

अबसे लगभग २३ वर्ष पहले इस ग्रन्थका पहला संस्करण प्रकाशित हुआ था, जिसका सम्पादन संशोधन स्वर्गीय पंडित मनोहरलालजी शास्त्रोने किया था । इतने समयके बाद अब यह दूसरा संस्करण प्रकाशित हो रहा है । पाठक देखेंगे कि इसमें पहले. संस्करणकी अपेक्षा अनेक विशषताएँ हैं, और वे बहुत ही महत्त्वपूर्ण हैं । इसका सम्पादन राजाराम कॉलेज कोल्हापुरके प्राकृत या अर्धमागधीके प्रोफेसर पं० आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्याय, एम्. ए., ने किया है, जो अत्यन्त अध्ययनशील तथा परिश्रमी विद्वान् हैं । उनकी लिखी हुई १२५ पृष्ठोंकी अंग्रेजी भूमिका (Introduction) उनके असाधारण पांडित्य और दीर्धकालव्यापी अध्ययनकी साक्षी देनेके लिये यथेष्ट है । जहाँतक हम जानते हैं, अबतक किसी भी जैनग्रन्थके सम्पादन, संशोधन और तुलनात्मक अध्ययनमें इतना परिश्रम नहीं किया गया है, और यही कारण है कि, बम्बई विश्वविद्यालयने ढाई सौ रुपयोंकी सहायता देकर इस ग्रन्थके सम्पादक तथा प्रकाशकका सम्मान बढ़ानेकी उवारत दिखलाई है ।

बम्बई विश्वविद्यालयमें यह ग्रन्थ बहुत समयतक 'कोर्स'में रह चुका है । परन्तु इघर अप्राप्य हो जानेके कारण यह पठन क्रममें नहीं रहा था । आक्षा है कि, अब फिर कोर्समें रक्ष्णा जायगा, और कॉलेजके विद्यार्थियोंको इससे असाधारण लाभ होगा ।

अमरावती कॉलेजके संस्कृत प्रोफेसर बाबू हीरालालजी जैन, एम्. ए. एल्एल्. बी., ने ग्रन्थके सम्पूर्ण फार्मोंके हिन्दी प्रूफ देखनेका और पं० खूबचन्दजी शास्त्रीने ग्रन्थारंभके प्रूफ देखनेकी जो उदारता दिखलाई है, इसके लिए हम उक्षत दोनों विद्वानोंके हृदयसे कृतज्ञ हें ।

ऐलक पन्नालाल सरस्वती भवनने ग्रन्थकी हस्तलिखित प्रतियाँ देकर संज्ञोघन कार्यमें बहुत सहायता पहुँचाई है । इसलिये भवनके हम अत्यन्त आभारी हैं ।

प० प्र० मंडलको तरफसे कई नये और पुराने महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ सुसम्पादित होकर जल्दी छपेंगे ।

जौहरी बाजार, बम्बई. श्रावण कृ० ३० सं. १९९१ र्र निवेदक— मणीलाल जौहरी

## प्रकाशक का निवेदन

### (तृतीय संस्करण)

'प्रवचनसार' का पहला संस्करण बीर संवत् २४३८ में प्रकाशित हुआ था। उसका संपादन स्वर्गीय पंडित मनोहरलालजीने किया था। लगभग २३ वर्ष के बाद इसका दूसरा संस्करण वीर संवत् २४६१ में प्रकाशित हुआ था। यह दूसरा नया संस्करण वैशिष्टयपूर्ण ही था। इसका संपादन प्रोफेसर आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्यायने किया। उन्होंने इसमें एक अँग्रेजी भूमिका और साथ साथ मूल-ग्रन्थका अँग्रेजी अनुवाद भी दिया। यह भूमिका उनके असाधारण पांडित्य और दीर्घकालव्यापी अध्ययन की साक्षी देनेकेलिए यथेष्ट है। ग्रंथ के प्रकाशन के बाद पाश्चात्य और पौर्वात्य विद्वानोंने इसकी बहुत प्रशंसा की। मुख्यतया इसी कुंदकुंवाचार्य संबंधी निबंध पर बम्बई विश्वदिलयने श्रीमान् पंडित उपाध्यायजी को 'डी. लिट् 'की उपाधि प्रदान की। यह प्रंथमाला की दृष्टिसे बडे गौरव की बात है। इसके सिवा मूल-ग्रंथ के साथ अँग्रेजी अनुवाद के भी दिये जानेसे कई विश्वविद्यालयों में स्नातक और स्नातकौत्तर परीक्षाओं के लिए 'प्रवचन-सार ' एक पाठ्य पुस्तक रूपसे प्रचलित है। इतना ही नहीं किंतु कुंदकुंवाचार्य के किसी ग्रंथको संशोधनात्मक दृष्टिसे पढनेवाले, श्रीमान् उपाध्ये के इस महा-निबंध रूप प्रस्तावना के बिना अपने अध्ययनको आध्र रा पार्येगे।

श्वी गोपालवास जीवाभाई पटेलने 'श्री कुंबकुंदाचार्यना तूण रत्नो' (अहमदाबाव १९३७) नामक अपनी पुस्तकमें कुंबकुंदाचार्यके तीन मुख्य ग्रंथों का सार देने का प्रयत्न किया है। इस ग्रंथ का उपोद्घात पढनेसे स्पष्ट हो जाता है कि डा. उपाध्यायजी द्वारा लिखित प्रस्तावना का मुख्य रूपसे उपयोग किया गया है। उनके प्रयुक्त ' बेदांत' आदि शब्दोंसे कुछ भ्रम पैदा होने की संभावता है। परंतु यह परिभाषा उपाध्यायजी की नहीं है। अभी हालमें पंडित कैलासचन्द्रजीने 'कुंबकुंद प्राभृतसंग्रह' नामक (क्रोलापुर १९६० ई) एक महत्वपूर्ण ग्रंथ लिखा है। इस ग्रंथ की प्रस्तावनामें 'प्रवचनसार' की अंग्रेजी प्रस्तावना का पूरा उपयोग किया गया है। अन्य कई निबंधों में भी इस प्रस्तावना का उपयोग हुआ ही है। राजचंद्र ग्रंथमाला के प्रकाशकों के लिए उपाध्यायजी द्वारा संपादित प्रवचनसार की आवृत्ति एक पथप्रदर्शक बनगयी है और उपाध्यायजी की संपावनशैली कई लोगोंने अपनायी है।

गत पांच-छः सालसे 'प्रवचनसार' की प्रतियां समाप्त हो गयी हैं। हमें अत्यंत खुशी है कि डा. उपाध्यायजीने तृतीय आयृत्ति के संपादन की हमारी प्रार्थना के अनुसार जिम्मेवारी ली, और इस बार भी अच्छे रूपमें इस ग्रंथको प्रकाशित करनेमें बडी सहायता दी। हमारी इच्छा थी कि यह ग्रंथ इससे भी जल्दी प्रकाशित हो जाए, किंतु मुद्रण व्यवस्था की कठिनाई से कुछ विलंब हुआ। इसका हमें खेद है।

यह आवृत्ति तीस वर्षोंके बाद प्रकाशित हो रही है । इसमें कुछ वैशिष्ट्य भो हैं । विद्वानों में मूल प्राकृत ग्रंथ पढने की प्रवृत्ति बढ रही हैं । इसी उद्देश्यसे इस आवृत्ति में मूल और कुछ नये हस्तलिखितों का पाठांतर भी दिया गया है । हमें विश्वास है, देशके एक महान् आध्यात्मिक श्रीमद् राजचन्द्रजीके नामसे प्रचलित ग्रंथमाला में यह प्रवचनसार की आवृत्ति स्थायी रूपसे एक अमूल्य और सुगंधी सुमन बनकर रहेगी ।

इस ग्रंथ को सुचारु रूपसे प्रकाशित करने में ग्रंथमाला के अधिकारियों के और हमारे सुयोग्य संपादक डा. ए. एन्. उपाध्येजी के हम अत्यंत आभारी हैं । हमारी यह तीव्र इच्छा है कि भारतीय साहित्य प्रकाशन क्षेत्र में हमारी ग्रंथमाला का सुयोग्य स्थान रहे, और इस कारणसे हम श्रीमान् और विद्वानों के सहयोग की भी अपेक्षा करते हैं ।

| श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम, अगास, पोस्ट              | J | निवेदक         |
|---------------------------------------------------|---|----------------|
| बोरीआ, वाँया आनंद (प. रेल्वे)<br>दिनांक ४—९—१९६४. | ſ | रावजीभाई देसाई |

## PREFACE

#### (SECOND EDITION)

A STUDENT of Jaina literature, in his pursuit of Oriental Studies, has to face peculiar difficulties in evaluating the cultural contribution of Jainism and Jaina literature to the Indian heritage. Jaina literature is both religious and secular; it is an extensive tract preserved in many languages, Aryan as well as Dravidian; so a thorough study of this is of prime importance for the history of Indian literature, language, thought and life. Many texts are printed in India, but they deserve no more value than that of a printed Manuscript. Some Orientalists, both European and Indian, have rendered signal service to the cause of Jainism and Jaina literature by their researches and critical editions; they have prophesied that here is a fruitful field that cannot be ignored by an Indologist; but what has been done till now is very little when compared with the tremendous leaps with which Vedic and Buddhistic, Sanskrit and Pali studies have advanced. Each field may present its own problems; but the comparative and critico-historical method of study, which has borne excellent results elsewhere, is sure to be fruitful when applied to Jaina literature as well. It is a stupendous task the beginnings of which have been happily made by various Orientalists, especially those three German scholars: WEBER, LEUMANN and JACOBI.

An exhaustive history of Jaina literature is an urgent desideratum. The section on Jaina Literature, in WINTERNITZ'S A History of Indian Literature, Vol II in English, which has been recently published, shows how much more remains to be done. If the task of a future historian is to be facilitated, it is necessary that exhaustive monographs on different works should be written shedding light on their religious, philosophical, linguistic, literary and historical aspects, and discussing all about their author and period. Ample side-light is available from literary and epigraphic sources. The facts should be judiciously selected and critically marshalled without losing the historical and comparative perspective. With the modest aim of supplying a corner stone, carefully shaped and cautiously chiselled, to the prospective history of Jaina literature, no mean pillar in the edifice of Indian Literature, I have herewith presented an edition of Pravacanasara with an introductory essay on Kundakunda, one of the greatest authors that the Jaina church has produced, and his works,

The Introduction is divided into Six sections. In the First section the various traditional pieces of information about Kundakunda, whether literary or epigraphic, are put together and critically evaluated. In the Second section the problem of Kundakunda's date is discussed by stating the views of earlier writers, by analysing the underlying facts, and by scrutinizing the same in the light of fresh material. The Third section is devoted to the study of Kundakunda's works; the contents of every work are analysed and critical remarks on each are added: thus attention is devoted both to the form as well as contents of each work. The Fourth section is occupied by the study of Pravacanasāra: a chronological sketch of Pravacanasārastudies is given; two recensions of the text are subjected to critical study; the contents of the work are summarised in detail; great attention is devoted to the philosophical aspects of Pravacanasāra from which the various topics are constructively set forth and studied on historical and critical lines in comparison with other systems of Indian philosophy; and lastly the monastic aspect of the work is discussed in comparison with that of Buddhism. In the Fifth section short monographs on the six commentators of Pravacanasāra are added: all the available information about them and about their works is put together; in every case, attempt has been made to settle their dates; and the quotations etc. from the commentaries of some of them are also traced to their sources. The Sixth section is devoted to the study of the Prakrit dialect of Pravacanasāra: a grammatical analysis of the dialect is given; an attempt is made to define its place in the scheme of Prakrit dialects, outlining a historical and geographical back-ground of this dialect; and lastly its name and its relation to pre-classical Prakrit postulated by Dr. JACOBI are discussed. Thus it will be seen that many new facts about Kundakunda and his works are brought to light, and his place in the scheme of Jaina literature is ascertained. Originally a portion of this Introduction was covered by a series of lectures delivered by me, as a Post-graduate Teacher in Ardha-magadhi, University of Bombay, to the M.A. students.

The philosophical aspect of *Pravacanasāra*, as set forth in the Introduction here, is expected to be a modest outline to introduce the student to an exhaustive study of Jaina philosophy. The time has now come, I believe, when we should no more assess the Sāmkhya Jaina, Buddhistic and  $\bar{A}j\bar{v}$ ika tenets as mere perverted continua-

#### PREFACE

tions of stray thoughts selected at random from the Upanisadic bed of Aryan thought-current. The inherent similarities in these systems, as against the essential dissimilarities with Aryan (Vedic and Brahmanic) religion and the gaps that a dispassionate study might detect between the Vedic (including the Brāhmaṇas) and Upanisadic thought-currents, really point out to the existence of an indigenous stream of thought, call it for convenience the Magadhan Religion, which was essentially pessimistic in its worldly outlook, metaphysically dualistic if not pluralistic, animistic and ultra humane in its ethical tenets, temperamentally ascetic, undoubtedly accepting the dogma of transmigration and Karma doctrine, owing no racial allegiance to Vedas and Vedic rites, subscribing to the belief of individual perfection, and refusing unhesitatingly to accept a creator.

The Prakrit text of *Pravacanasāra* is presented as preserved in the commentary of Jayasena who is the earliest known commentator to pay attention to textual accuracy. Only to throw some sidelight on the dialectal aspect of the  $g\bar{a}th\bar{a}s$  two other MSS. have been collated, and their readings are given at the end. All possible care is taken to print accurately the text and the commentaries.

The English translation is as literal as possible, and it is attempted on strictly philological lines. Pravacanasāra is translated here for the first time, and so I am perfectly alive to the tentative character of my translation. Professor FADDEGON's English translation of the text and Amrtacandra's commentary (Ed. by Dr. F.W. THOMAS, Cambridge, 1935) reached my hands very late, when all the forms of my Translation and Introduction were printed off. I have always taken into consideration, when using English equivalents for Jaina technical terms, the proposals of earlier translators of Jaina texts like Stevenson, JACOBI, HOERNLE, BARNETT, GHOSHAL, JAINI, CHAKRAVARTI and others; and at times, with due deference to them, I have adopted other words that appeared to me more significant and connotative. Along with the translation, only a few elucidatory notes have been added. In the Index a systematic analysis of the contents is given under alphabetically arranged technical terms. A general Index of the Introduction is added at the end to facilitate further studies.

At the outset I offer my thanks to the late lamented Pt. MANOHARALAL Shastri, the first editor of the two Sanskrit commen-

#### Pravacanasăra

taries. I am highly obliged to the authorities of the Rāyachandra Jaina Sāstramālā, especially to Shetha MANILAL REVASHANKAR JHA-VERI, without whose munificent encouragement my studies about Kundakunda would never have seen the light of day. To Prof. HIRALAL JAINA, King Edward College, Amraoti, my thanks are due for his valuable suggestions and corrections in proofs from time to time. I am thankful to my colleagues Prof. K. G. KUNDANGAR and Prof. S. S. SUKTHANKAR for their kind advice at the various stages of the work. Then I must say that the Nirpayasāgara Press has done its work in a satisfactory manner befitting its long standing reputation.

The plan of this essay was formed and many references too collected under the inspiring roof of the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, in 1930, when I had the happy opportunity of attending the learned lectures of those two great Sanskritists: Dr. S. K. BELVALKAR and Dr. V. S. SUKTHANKAR on *Atharva-veda*-and-*Upanişads* and Comparative Philology respectively; and what I owe to them by way of inspiration and instruction is beyond formal expression.

Lastly, I record my deep debt of sincere gratitude to my revered Ācārya Dr. P. L. VAIDYA, Poona, at whose worthy hands I had the proud privilege of being initiated in the field of Prakrit studies. He has always encouraged me to work and to work better and along better lines. The training that I have received from him has always stood me in good stead.

The editor acknowledges his indebtedness to the University of Bombay, for the substantial financial help it has granted towards the cost of the publication of this book.

With all its imperfections, of which, I might be allowed to say, I am better aware than any one else, I am placing this work of mine in the hands of Orientalists. I hope that this humble contribution of mine to the study of Kundakunda might be of help, howsoever little, to scholars working in the field of Jaina literature which is still an unexplored field awaiting expert and extensive spadework.

karmanyevādhikāras te:

Kolhapur: August, 1935.

A. N. UPADHYE

# **EDITOR'S PREFACE**

The Second Edition of the *Pravacanasāra* (revised, enlarged and remodelled) was brought out by me in 1935. It could be published in a standard form through the patronage of the then authorities of the Rāyachandra Jaina Sāstramālā, Bombay. It was very well received not only in the circle of Jaina scholars but also by Oriental scholars both in India and outside. Its Reviews by the late Dr. A.B. KEITH and others were quite appreciative and encouraging to me. More or less on the same pattern I brought out a New Edition of the *Paramappapayasu* (*Paramātmaprakāsa:* Bombay 1937; Third Edition, Agas 1960) in the same Sāstramālā.

My Introduction of the *Pravacanasāra*, along with my other editions and papers was submitted by me for the D. Litt. degree of the University of Bombay, my *alma mater*; and I was awarded it in 1939. This recognition further confirmed my faith in my research pursuits and in the methods of study which I was following on the advice of my Professor, Dr. P. L. VAIDYA, Poona. I continued my studies in Prākrits, Jainology and other allied branches of Indology in an out-of-the-way place like Kolhapur with limited library facilities. Whatever I have been able to achieve, within the limited leisure left to me after doing the College duties, till 1956 is duly recorded in my *Books and Papers* (Bombay 1956).

Lately, the management of the Rāyachandra Jaina śāstramālā has changed hands; and it is now being looked after by Shri RAO-JIBHAI DESAI of the Shrimad Rajachandra Ashrama, Agas (via Anand W. Rly.). Shriman RAOJIBHAI is a sincere devotee of spiritualism (*adhyātma*). He is keenly interested in the progress of this Sāstramālā. It is very creditable of the Trustees of the Ashrama to have shouldered the responsibility of this Sāstramālā with great religious zeal and with a view to keeping it alive and seeing it progressing.

It was very kind of Shriman RAOJIBHAI DESAI and the Trustees of the Ashrama to have requested me to prepare this present edition of the *Pravacanasāra*. It will be seen that in this edition there are some additional features. The Prākrit text is also continuously printed along with the various readings in the foot-notes. Two more Mss. are collated for the text. Some additions have been made here and there. It is hoped that these features will be welcomed by the readers. Throughout my studies, directly or indirectly, I have received much inspiration and guidance from the works of German Indologists. As a token of my respect for the tradition of German scholarship I have dedicated this work to Professor Dr. W. SCHUBRING and Professor Dr. L. ALSDORF who so worthily represent that great tradition in the field of Indology. I have had very close academic contacts (in the case of Dr. SCHUBRING only through correspondence) with them both during the last twentyfive years; and they have been a source of encouragement to me.

My sincere thanks are due to Shri RAOJIBHAI DESAI and to the Trustees of the Ashrama. I must confess that but for the kindly and courteous pressure of Shriman RAOJIBHAI, I would have hesitated to undertake this edition at a time when I had several earlier commitments on hand. Kundakunda's utterances have given me a great solace in my life all along; and naturally, I could not resist this privilege of editing the *Pravacanasāra* once more.

My thanks are also due to my friend, who is even closer to me than a brother, Dr. HIRALAL JAIN, now Professor in the Jabalpur University. I have been closely associated with him in a number of literary projects for over twenty-five years; and his advice and suggestions in my work have always stood me in good stead. Shri NEMI-CHANDRA JAIN, Vakil, Saharanpur, made me some suggestions on some of the readings in the Sanskrit commentaries; and Dr. V. P. JOHRAPURKAR, Jaora, placed at my disposal his collations of two Mss. of the *Pravacanasāra*: my thanks are due to both of them. I am benefited by some of the ideas of the late B. FADDEGON who has so carefully translated into English the *Pravacanasāra* along with the Sanskrit commentary of Amrtacandra (Cambridge 1935).

Lastly, I would be failing in my duty, if I did not record my sincere gratitude to the University Grants Commission for having so graciously made me the Grant intended for Retired Teachers. It is this timely aid that has enabled me, even after retirement, to pursue my researches in my specialised branches of Indology with the peace of mind all such work needs.

## karmanyevadhikaras te:

Dhavalā VIII, Rajarampuri, Kolhapur – 1 1st Oct. 1964

A. N. UPADHYE

# **Dedicated with Profound Respects**

to

Professor Dr. W. Schubring and

Professor Dr. L. Alsdorf

University of Hamburg (West Germany)

# INTRODUCTION

An Essay on Kundakunda, his Date, his Pravacanasāra and other works etc,

# Important Abbreviations

| AMg.:          | Ardha-Māgadhi.                                                |
|----------------|---------------------------------------------------------------|
| Apabh:         | Apabhramśa.                                                   |
| <b>BBRAS</b> : | Bombay Branch Royal Asiatic Society.                          |
| B. O. R. I.:   | Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.                |
| B. P.:         | Bhāsa's Prakrit by Printz.                                    |
| E. I.:         | Epigraphia Indica.                                            |
| E. C.:         | Epigraphia Carnatica.                                         |
| G. O. S.:      | Gaikwad Oriental Series, Baroda.                              |
| I. A.:         | Indian Antiquary.                                             |
| JM.:           | Jaina Māhārāstrī.                                             |
| MDJG.:         | Mānikachanda Digambara Jaina Granthamālā, Bombay.             |
| P.:            | Pañcāstikāya (used in the foot-notes of the Translation).     |
| P. J. S.:      | Purātana Jaina-vākya Sūcī, Sarsawa 1950.                      |
| RJS.:          | Rāyachandra Jaina Śāstramālā, Bombay.                         |
| SBE.:          | Sacred Books of the East.                                     |
| SBJ.:          | Sacred Books of the Jainas, Arrah-Lucknow.                    |
| SJG.:          | Sanātana Jaina Granthamālā, Bombay-Calcutta.                  |
| TS.:           | Tattvārthasūtra (used in the foot-nootes of the Translation). |
|                |                                                               |

# **ÎNTRODUCTION**

#### 1. S'RĪ KUNDAKUNDĀCĀRYA

A GENERAL APPRECIATION OF KUNDAKUNDA.-The position, which Kundakundācārya occupies among the Jaina authors, especially the Digambara hierarchy, is of a unique character. The mention of his name has an auspicious significance, and comes next only to that of Mahāvīra and his apostle Gautama.<sup>1</sup> To trace their spiritual lineage from Kundakunda has been looked upon as a proud privilege by Jaina monks of the Digambara section; and, as a clear proof of this, we have Kundakundanvaya for three of the four Jaina sanghas of the Digambara ascetic community in the South.<sup>2</sup> Many later authors are greatly indebted to him and some of his works have proved to be a milch-cow for later commentators for quotations; that at once indicates the authoritative character of his works. Three of his works, viz., Pañcāstikāya, Pravacanasāra and Samayasāra,3 are technically called Nātaka-traya or Prābhrta-traya, perhaps on the analogy of Prasthāna-traya of the Vedantins; this suggests that these three works are as much sacred and authoritative for the Jainas as the Upanisads, Brahmasūtras and Bhagavadgītā for the Vedāntins. Most of his utterances are above sectarianism; his Samayasāra is studied with devotion by Digambaras, Svetāmbaras and Sthānakavāsis alike; and thousands of spiritually minded votaries, both monks and laymen, have drawn, to this day, religious inspiration and spiritual solace from this work of Kundakunda.

TRADITIONAL NAMES OF KUNDAKUNDA.—Turning to epigraphic records, his name is spelt as Köndakunda,<sup>4</sup> a form with decided Dravidian phonetic colour; Kundakunda is a smooth Sanskritisation of the same, and has completely superseded the original word. From certain inscriptions belonging to the twelfth century A.D. it is learnt that his original name was Padmanandi, but he came to be called Köndakunda, or as we spell it Kundakunda.<sup>5</sup> In an inscription, at Vijayanagara, of about 1386 A.D., belonging to Nandisangha, [p. 2:] we find it recorded that our author had five names: Padmanandi, Kundakunda, Vakragrīva, Elācārya and

1 mangalam bhagavān Vīro mangalam Gautamo gaņī | mangalam Kundakundādyāh Jaina-dharmo' stu mangalam ||

2 According to a Kanarese MS., Gaņabheda, Nandi- Simha- and Śrī Yāpanīya-saṅgha have Kundakundānvaya; while Mūla-saṅgha has Vrṣabhasenānvaya. It is an interesting MS. which gives the gaṇa, anvaya, gaccha, birudāvali, simhāsana-gādi, name-endings borne by different monks etc. of each saṅgha; traditional stories about the occasion etc. of the particular saṅgha are also given. These details, so far as the historical purpose is concerned, will have to be accepted with caution.

- 3 These works, though composed in Prakrit, are popularly known by their Sanskrit names.
- 4 See Epigraphia Carnatica, II, 64, 66, 117, 127, 140, 254 etc.; also Jaina Silälekha-Sangraha, Ed. by Prof. Hiralal, Bombay, 1928.
- 5 See E. C., II, 64, 66 etc.

#### Pravacanasāra

Grdhrapiccha (also spelt piñcha).<sup>1</sup> Then a pattāvali of Nandi-sangha of uncertain date records the same five names for Kundakunda.<sup>2</sup> Hoernle also notes from a MS., in the course of his comparative study of Digambara pattāvalis, that Kundakunda had these five names.<sup>3</sup> The actual dates of these pontifical lists may come as late as the fifteenth century; still one might presume with confidence that portions of their contents might be sufficiently old, though none can say how much. Then Srutasāgara, who flourished about the close of the fifteenth century A.D.,4 in the concluding colophons of the Sanskrit commentary on six-pahudas of Kundakunda,<sup>5</sup> mentions these five names of our author exactly as enumerated above. Kundakunda himself is completely silent on his names to such an extent that he does not mention his name even in his works excepting at the end of Bārasa-anuvěkkhā. His first commentator, Amrtacandra, so far as I know, is silent on this point. Jayasena, however, in the opening remarks on Pañcāstikāya, remarks that Padmanandi was another name of Kundakunda; and possibly he means the same. when he glorifies Paümanamdi in the two concluding Prakrit<sup>6</sup> verses at the end of his commentary on Samayasāra. Thus, so far as the evidences are before us, it appears that Padmanandi was another name of Kundakunda; and it is only from the fourteenth century onwards that we find the tradition current that he had five One would have accepted the tradition of his having five names, had it names. not been for the fact that some of these names are claimed by other authors, that some of them appear to have been independent individuals, and that the earlier inscriptions which give only two names, do not, at all, uphold the tradition of five names; and hence it is necessary to scrutinise these names individually and to see how far the tradition can be accepted as genuine.

VAKRAGRĪVA AS A NAME OF KUNDAKUNDA DISCUSSED.—The name of Vakragrīva, so far as I know, occurs first in an inscription of 1125 A.D.; but the inscription does not give any information beyond the bare mention of Vakragrīvācārya in the line of teachers of Drāviļa(da)-saṅgha and Aruṅgaļānvaya.<sup>7</sup> The next mention is found in Śravaṇa Belgoļa inscription of 1129 A.D.; it is a pretty long inscription containing much historical information.<sup>8</sup> In the fifth verse we are told that Kŏṇḍakunda deserves respect from all; that [p. 3:] his jasmine-like fame decorates various quarters; that he was a bee to the beautiful lotus-hands of the cāraṇas, *i.e.*, a class of spiritually advanced monks who could move in the air; and that he firmly

- 1 E. Hultzsch: South Indian Inscr., Vol. I, No. 152; Asiatic Researches XX, p. 36; see also Indian Antiquary XXIII, p. 126; Guérinot takes Mahāmati also as a name, and thus Kundakunda appears to have six names according to him, see Reportoire D' Epigraphie Jaina, No. 585.
- 2 See Jaina Siddhānta Bhāskara, I. iv.
- 3 I. A., Vol. XXI, p. 74, foot-note No. 35.
- 4 See Annals of the B. O. R. I. ., vol. XII, p. 157.
- 5 The editions etc. of the works of Kundakunda will be given later under the discussion about his works.
- 6 Throughout Prakrit stands for Prakrta and Sanskrit for Samskrta.
- 7 E. C., V, Channarayapatna No. 149.
- 8 E. C.,H. 67.

#### Introduction

established the scripture or the sacred knowledge in Bharata. Then, in verses six to nine, are glorified Samantabhadra and Simhanandi. Further, in the tenth verse, some facts about Vakragriva are given: he was a great sage; he was endowed with forceful eloquence that had routed bands of disputants, and the same could not adequately be praised even by Nagendra of one thousand mouths; he received regard from Sāsana-devatās; before him the necks of disputant-devils were bent with shame; and he briefly expounded the meaning of the word atha for six months.1 Thus this inscription paints the saint Vakragrīva as a learned and polemic logician endowed with winning delivery. The way in which he is mentioned and described in the inscription clearly shows that he is a different individual from Kundakunda and appears to have flourished possibly after Kundakunda. Besides, there are other inscriptions of 1137, 1158 and of 1168 A.D. in which Vakragrīvācārya is referred to;<sup>2</sup> but nowhere are we informed that he was identical with Kundakunda.<sup>8</sup> In all these inscriptions, wherever there is any mention of sangha, gana and anyaya, we find Vakragrīva associated with Drāvida-sangha, Nandi-gaņa and Arungalānvaya. So, I think, Vakragrīva was an independent teacher quite distinct from Kundakunda.

ELACARYA AS A NAME OF KUNDAKUNDA DISCUSSED .-- Coming to the name Elācārya, I am aware of one dateless inscription, that of Chicka Hanasoge,<sup>4</sup> in which one Elācārya of Deśi-gaņa and Pustaka-gaccha is mentioned; but I do not get any clue as to his identity or otherwise with Kundakunda. From the prasasti of Dha $val\bar{a}$  commentary we learn that there was one Elācārya, from whom Vīrasena, the author of that commentary, received instructions in the Siddhanta<sup>5</sup> and there are indications in the body of Jayadhavalā commentary that he had possibly an explanation of his on a section at least of the Siddhanta.<sup>6</sup> This Elacarya, being a teacher of Virasena, must have flourished at the close of the eighth century A.D. It is to this Elācārya that Indranandi refers, when he says, in his Śrutāvatāra,<sup>7</sup> that Eläcārya, a resident of Citrakūtapura, was well-versed in the Siddhänta; and [p. 4:] it is from him that Virasena studied the Siddhanta, and returning to Vätagrama from Citrakūta, composed the commentary that came to be called Dhavalā. This Elacārya cannot be the same as Kundakunda, because in some of the preceding verses namely 160-61, Indranandi refers to Padmanandi of Kundakundapura, who I think is the same as our Kundakunda, that he wrote an exhaustive commentary, Pari-

- 1 atha-śabda-vācyam avadan māsān samāsena sat. Perhaps Lewis Rice read it as Nava-ś'abdavācyam etc., and accordingly he took Navas'abdavācya as the name of a work; see his Mysore and Coorg from Inscriptions, p.197.
- 2 E. C., V, Belur No. 17; Ididem Arsikere No. 141; Ibid No. 1.
- 3 See also E. C., IV, Nagainangala No. 100, and E. C., VI, Kadur No. 69 where also the name of Vakragrīva occurs.
- 4 E. C., IV, Yedatore No. 28.
- 5 mahum so Eläirio pasiyaii vara-Virasenassa, second line of the first verse.
- 6 I find a passage like this in Jayadhavalā-ţīkā: tado puvvuttam Elāyi(i)riya-Bhadāraeņa uvaiţtha-vakkhāņameva pahāņa-bhāveņa ettha ghĕttavvam /, p. 199 of Sholapur MS. of Jayadhavalā.
- 7 Srutāvatāra, published in Māņikachandra Digambara Jaina Grantha-mālā (MDJG) vol. XII, see verses 177-82

karma by name, on the first three sections of Satkhandagama. Besides we know of one more Helācārya, perhaps a provincial pronunciation of the name Elācārya, a master of māntric lore, of Drāvida-gana, a resident of Hemagrāma in the South. He was mainly responsible for the contents of Jvalinamata, a tāntric work, composed, mainly based on the old work of Helācārya, by Indranandi Yogindra in S'aka 861 *i.e.* 939 A.D.<sup>1</sup> From the way in which Indranandi speaks of Helācārya it appears that Helācārya lived pretty long before, though there is no evidence to identify him with the teacher of Virasena referred to above. That Kundakunda had a name Elācārya must remain unproved till some other evidence or independent tradition is coming forth, because the wholesale genuineness of the tradition that Kunda kunda had five names has been suspected to be of doubtful authenticity as seen from the attribution of the name of Vakragrīva to Kundakunda.

GRDHRAPICCHA AS A NAME OF KUNDAKUNDA DISCUSSED.-Now the last name It is learnt from Sravana Belgola inscriptions, ranging from 1115 Grdhrapiccha. to 1398 A.D., that Grdhrapiccha was another name of Umāsvāti, the author of Tattvārthasūtra;<sup>2</sup> and some of these inscriptions indicate that at times the name Grdhrapiccha was enough to mention Umāsvāti, of whom, therefore, Grdhrapiccha might have been a very popular name. In some of these records the name of Umāsvāti, with the other name Grdhrapiccha, comes immediately after the mention of Kundakunda's name. If Grdhrapiccha was a name also of Kundakunda, or if it was a name common to both Kundakunda and Umāsvāti, we expect that the inscriptions, in the ordinary course, should have referred to that. There was some speciality in Umāsvāti's being called Grdhrapiccha, and that has been referred to in a Śravana Belgola inscription of 1433 A.D.: the great saint Umāsvāti belonged to the holy family of Kundakunda, and being expert in all the dogmas he compressed the range of Jaina doctrines in Sūtras; as a saint particular about the protection of living beings, he carried, as the report goes (kila), vulture-feathers; and since that day he came to be known among the wise people, as Grdhrapicchäcārya.<sup>3</sup> The name should not be looked upon as queer at all, because there have been Jaina authors bearing the names Baläkapiccha<sup>4</sup> and Mayūrapiccha,<sup>5</sup> the first especially was a direct disciple of Umāsvāti. [p, 5:]There are other epigraphic records in which sometimes the name Grdhrapiccha<sup>6</sup> alone and sometimes Umāsvāti? alone is mentioned. Thus there appears to be no doubt that Grdhrapiccha was the name of Umāsvāti.<sup>8</sup> It is through lack of proper information or through mis-information that the tradition, viz., Kundakunda had a name Grdhrapiccha, appears to have been current possibly from the last quarter of

- 4 E. C., II, 64, 66 etc.
- 5 E. C., II, 258; also the introductory verses of Kanarese Dharma-pariksā, wherein all the three Grdhra- Balāka- and Mayūra-piccha are mentioned.
- 6 EC., IV, Nagamangala No. 76.
- 7 E.C., VII, Nagar No. 46.
- 8 In Dhavalā commentary we get a line: Giddhapicchāiriya-payāsida-Taccattha-sutte |

<sup>1</sup> See Anekānta vol. I, p. 427 etc.; Catalogue of Sanskrit and Prakrit Mss. in C. P. and Berar, Intro. p. XXIX.

<sup>2</sup> E. C., II, 127, 117, 140, 64, 66 and 254.

<sup>3</sup> E. C., VI, 258.

the fourteenth century. This tradition has been a source of further confusion that Kundakunda, on the supposition that he had a name Grdhrapiccha and from the fact that Grdhrapicchācārya was the author of  $Tattvārthas tra,^1$  came to be looked upon by Rājendramauli, a late commentator on  $Tattvārthas tra,^2$  as the author of  $Tattvārthas tra,^2$  and it is a misrepresentation of facts, contradictory to earlier evidences available, in unmistakable terms.

CONCLUSION ABOUT HIS NAMES.—To conclude, it is clear, in the light of the evidences discussed above, that Padmanandi was the name of our author, and he came to be known as Köndakung biya, possibly a name derived from that of his native place, Kundakung putatus Indranandi tells us in his *Srutāvatāra* (verse 160 etc.); as to the other the putatus indranandi tells us in his *Srutāvatāra* (verse 160 etc.); as to the other the putatus buted to Kundakunda, the name Elācārya is a matter still sub judicities and the putatus of the tradination of the tradition of the t

AUTOBIOGRAPHICAL RESCOPTION OF KUNDAKUNDA.—At the end of  $B\bar{a}rasa-anu-vekkh\bar{a}$  Kundakunda mentions his name; and at the end of  $Bodha-pr\bar{a}bhrta$ , we find that it is the composition of the *sisya* of Bhadrabāhu: this is all that we learn about Kundakunda from his works. The students of Prakrit literature and those of Jaina literature will always look upon it as an unfortunate phenomenon that Kundakunda has not left anything from his mouth about the details of his personality in any of his works, but that is not at all abnormal in the history of ancient Indian literature.

TRADITIONAL BIOGRAPHY OF KUNDAKUNDA.—There are available a couple of traditional stories about the life of Kundakunda; they are not at all contemporary records; and moreover, being written at a time far distant from the age of Kundakunda, they, by themselves, do not deserve much credit. Professor Chakravarti<sup>3</sup> narrates the life of Kundakunda on the authority of [p. 6:] *Punyāsrava-kathā*,<sup>4</sup> wherein, he says, it is cited as an illustration of *śāstradāna*. In short the story runs thus: In the town of Kurumarai, in the district of Pidatha nādū, in Daksina-deśa of Bharata-khanda, there lived a wealthy merchant Karamunda with his wife Śrīmatī.

Tattvārthasūtra-kartāram Grdhrapicchopalaksitam | vande gaņāndra-samjātam-Umāsvāti-munīsvaram ||

- 2 Sec Anekānta Vol. I, p. 198; I have, in my possession, a fairly written MS. of Rājendramauli's commentary.
- 3 Introduction to *Pañcāstikāvasāra*, p. vii etc., Vol. III of the Sacred Books of the Jainas (SBJ); whenever I refer to the opinions of Prof. Chakravarti, the reference is to this Introduction.
- 4 With a view to verify the details, I consulted the Marathi ori version of Punyäsrava (composed in Saka 1739), which is based on the Kanarese Punyäsrava of Nägaräja, composed in 1331 A.D., but I was not able to trace the story. I do not know whether Prof. Chakravarti has in view the Sanskrit Punyäsrava, which Nägaräja says that he has rendered into Kanarese. Possibly the spellings of some proper names would even indicate that he has before him some Tamil or such source. I learn from Prof. Hiralal that this story is not traceable in the Hindi translation of the Sanskrit Punyäsravakathäkosa of Rämacandra Mumukşu. (Translated by Pt. Premi, Bombay, 1907).

<sup>1</sup> E. C., II, 254; E.C., VIII, Nagar No. 46; and the popular verse which is generally found and repeated at the close of Tattvārtha-sūtra—

They had a cow-herd, Mathivaran by name, that tended their cattle. Once that boy, to his great surprise, happened to see a few trees in the centre with green foliage, when the whole forest was being consumed by conflagration The boy inspected the spot; he found there a residence of a monk and a box containing agamas, to the presence of which he, as a credulous boy, attributed the exemption of that spot from fire. He carried those texts home and worshipped them daily putting them on a sacred spot. Once a religious monk visited the house; the merchant offered food, and this boy offered these texts; for these acts of piety the master and the boy received blessings from the Monk. The master had no issues, and it so happened that the faithful boy died and was born as a son to him. As time passed on, this intelligent son became a great philosopher and religious teacher, Kundakunda by name. Further, Professor Chakravarti simply refers to other incidents such as the report, Kundakunda as the wisest man, in the Samavasarana (i.e., the religious assembly) of Srimandhara-svāmi, the visit of two cārana saints to have it verified, his indifference to them, their consequent return with disgust, the misunderstanding cleared and lastly Kundakunda's visit to Srimandhara-svāmi in the Pūrva-videha country. The merit of the sāstra-dāna made him 'a great leader of thought and organiser of institutions. Finally he secured the throne of Acarya and thus spent his life in usefulness and glory'.1

[p. 7:] ANOTHER TRADITIONAL STORY ABOUT KUNDAKUNDA.—Pandit Premi<sup>2</sup> gives, on the authority of a book, *Jñāna-prabodha*, another story of Kundakunda: In Mālawa, in the town of Bārāpura, there lived a king Kumudacandra with his queen Kumudacandrikā. In his kingdom there lived a merchant Kundaśresthi with his wife Kundalatā; they had a son whom they named Kundakunda. Once the boy, playing in the company of his friends, happened to see in the park a monk who was attended on by various householders. The boy carefully heard his sermons. The words and the conduct of the monk influenced the boy so much that this boy of barely

<sup>1</sup> In this context, I cannot stand the temptation of summarising here another story from Arādhanā Kathā-kośa (Ed. Bombay Vīra samvat 2442; part 3, Story No. 111), of Brahma Nemidatta which also illustrates the fruit of sastra-dana, and which because of similarity in names, is likely to be misunderstood as the story of Kundakunda, with whom in fact, it has hardly anything to do; the first part of Prof. Chakravarti's version practically agrees with this. In Bharata-keetra, in the village of Kurumarai, there was a cow-herd Govinda by name. Once he saw, in a forest cave, a sacred Jaina text; he took it and offered the same with devotion to a great and respectable saint, Padmanandi by name. The peculiarity of the text was that so many great teachers had handled and explained it, but ultimately had put in it that cave. It appears that the saint Padmanandi also puts that Text again there. The cow-herd, Govinda, worshipped that Text all the while; one day he was killed by a tiger (vyāla). After his death, as the consequence of his remunerative hankering (nidāna), he was born as the son of a village headman. He grew up quite happily into an attractive boy. Once he was reminded of his former birth after meeting Padmanandi; he entered the ascetic order and practised severe penances. After his death he was born as king Kundesa. Irrespective of the pleasures available, somehow he felt disgusted with the worldly pleasures and entered the order. He worshipped Jina and waited on great teachers, and lastly he became a śruta-kevalin.

<sup>2</sup> See Kundakunda Acārya yāñce caritra, by Pangal in Marathi, Sholapur, 1906; Premi Jaina Hitaishi, Vol. X, pp. 369 ctc.; all references to Pt. Premi have this source in view unless otherwise stated.

eleven years was religiously awakened and soon became the pupil of that monk, Jinacandra, and lived with him. The parents were very sorry over this. Within a short time Kundakunda attained so much eminence amongst the pupils of Jinacandra that he became Acarya at the age of 33. He advanced a good deal in those introspective and religious meditations. Once he had certain doubts on some fundamental doctrines of Jainism; not knowing what to do, he closely applied himself to religious practices. One day in the course of his meditation, he offered obeisance, with mental, verbal and physical purity, to Śrīmandharasvāmi, a contemporary Tirthankara in the Videha-ksetra; the salutation was so sincere that it immediately evoked response from Srimandhara that he uttered in the Samavasarana the words of blessing sad-dharma-vyddhir-astu. The members of the audience could not understand the propriety of this blessing when none from the audience had offered salutation. Srimandharasvämi explained that the blessings were meant for Kundakunda from Bharataksetra. Two cāraņa saints, who were the friends of Kundakunda in the previous birth, came to Bārāpura and took Kundakunda to the Samavasarana. On the way, when they were passing through the sky, the bunch of peacock-feathers fell down and could not be found; so Kundakunda had to take up a bunch of vulture-feathers in lieu and continue his religious practices. Kundakunda stayed there for a week; and, after receiving much by way of religious enlightenment, he had his religious doubts cleared. On his way back he had taken with him a book containing diplomatic and Tantric contents, but it fell on the way into the salt sea. Thus he came back saluting many holy places on the way. He began his religious preachings here; and seven hundred men and women got themselves initiated into the order at his hands. After some time he had a dispute with Svetāmbaras on the mount Girnar, in which he made the local deity Brāhmī admit that the Nirgrantha creed of the Digambaras was true. Lastly, he vacated his pontifical chair in favour of Umāsvāti and died one day in religious meditation after having practised severe penances.

SCRUTINY OF THE ABOVE TWO TRADITIONAL STORIES.—Both these stories are practically in agreement only in the second half; but with the domicile and parentage there is no agreement, nay the points of difference [p. 8:] cannot be reconciled. The names of the parents in the second story, along with those of the king and his queen, are mechanically artificial as in the bed-side stories told by the old lady to lull the child. Some of the incidents, which are found in these traditional stories, require critical scrutiny rather to shed light on the genesis of these traditions than to prove or to disprove the truth contained therein.

The earliest reference to the tradition that Kundakunda visited the Videha country is found in *Darśanasāra* of Devasena,<sup>1</sup> compilled 990 years after the death of Vikrama, who says that the great saint Padmanandi was enlightened by the supernatural knowledge of Śrīmandhara-svāmi. Further, Jayasena, in the opening remarks of his commentary on *Pañcāstikāya*, says on the authority of the popular

<sup>1</sup> See Darśanasāra, verse 43; Jaina Hiraishi, XIII, pp. 25 etc. wherein Darśanasāra with Hindi translation and notes is published; a critical Text of Darśanasāra, based on the MSS. from the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, is awaiting publication with the present writer.

tradition (prasiddha-kathā-nyāyena) that Kundakunda had personally gone to Pūrva-videha, paid his respects to Śrīmandhara-svāmi and received enlightenment. Turning to Inscriptions from Śravana Belgola, most of them belonging to the 12th century A.D. or so, we learn that Kundakunda, being possessed of exceellent religious conduct, was endowed with miraculous power to move in the air,<sup>1</sup> and that he moved in the air four fingers above the ground.<sup>2</sup> A poetical explanation of his miraculous ability is given that he was not touched in the least, internally and externally, by the dust (of passion), the earth being the abode of dust.<sup>3</sup> Thus the available epigraphical records mention only his miraculous ability, and they are silent about his visit to Videha land. The Sravana Belgola Inscription of 1128 A.D. describes Kundakunda as a bee to the beautiful lotus-hands of caranas; this indicates some association of Kundakunda with caranas. The tradition attributes a visit to Videha land not only in the case of Kundakunda but to Umāsvāti and Pūjyapāda also. With reference to Umāsvāti as well it is said that once he went to Videha land through his miraculous power to walk in the air to have his doubts on Jaina Siddhänta cleared from Śrimandhara Tirthankara. On the way his peacock-feather-bunch fell down; then he took the feathers of a vulture flying in the sky and had his purpose served; therefore he came to be known as Grdhrapiccha.4 Devacandra (1770-1841 A.D.), in his Rājāvali-kathe, gives a similar account with reference to Pujyapada with the difference that he could walk over to Videha land because of the power of a medicament pasted to his feet.<sup>5</sup> In some of the inscriptions Pūjyapāda is glorified as a great miraculous physician worshipped even by sylvan [p. 9] deities.<sup>6</sup> A S. Belgola inscription of 7th July 1432 A.D. refers to the above tradition that the limbs of Pujyapada were purified by his obeisance to the Jina in Videha-kşetra.7 The authenticity of this tradition becomes of a doubtful value because of its indiscriminative attribution to Kundakunda, Umāsvāti and Pūjyapāda. It is seen above that Kundakunda and Umāsvāti are often confused; and here, with reference to this tradition, Pūjyapāda is added to their list. The epigraphic evidence in this context is very meagre, and the S. Belgola inscription of 1432 A.D. has to say that it is Pūjyapāda who visited the Videha land. At any rate I am tempted to point out to the third gatha of Pravacanasāra as the genesis or the fruitful source of the tradition that Kundakunda saluted from here Srimandhara in Videha land and that he consequently visited that country; there, in that gatha, he pays obeisance to the contemporary Arahantas in the Mānuşa region.

As to his dispute with Svetāmbaras on the mount Girnar and the consequent admission of Brāhmī that the Nirgrantha creed of Digambaras was true,

<sup>1</sup> E.C., 11, 127, 117, 140, 64, 66 etc.

<sup>2</sup> E.C., II, 351.

<sup>3</sup> E.C., II, 354 of 1398 A.D.

<sup>4</sup> See p. 3 of the Introduction to the Ed. of Tattvārtha-slokavārtikam, Bombay, 1918.

<sup>5</sup> See Karņātaka Kavicarite, Vol. I, p. 7; further, the tradition tells that Pūjyapāda, on his way back, lost his eyesight due to the burning heat of sun-shine, but he could recover his eyesigh by composing Sāntyastaka, in honour of Sānteśvara, at Bankāpura.

<sup>6</sup> E.C., II, 64, 254 etc.

<sup>7</sup> E.C., II, 258.

nothing can be said definitely from this floating tradition; but, by the by, it may be noted that Subhacandra (c. 1516-56 A.D.) also refers to this in his  $Pandava-purana,^1$  and the same is noted in a gurvavali too.<sup>2</sup>

SPIRITUAL PARENTAGE ETC. OF KUNDAKUNDA—Kundakunda is silent about his spiritual parentage in the sense in which the later authors have given their spiritual genealogy: at the end of Bodha-pāhuda he mentions that it is composed by the sişya of Bhadrabāhu, but more on this point later. Inscriptions, too, in this context, are not of much help. According to the gurvavali of Nandi-sangha, Kundakunda was the successor of Jinacandra, the successor of Maghanandi from whom the pattavall of Nandi-sangha begins;<sup>3</sup> but too much reliance on this pattavall to the extent of saying that Kundakunda was the pupil of Jinacandra is hardly warranted. Jayasena, in the opening remarks of his commentary on Pañcāstikāya, says that Kundakunda was the sisya of Kumāranandi Siddhāntadeva. Nothing is known about this Kumäranandi. The Mathura inscription mentions one Kumäranandi of Uccanāgarī sākhā;<sup>4</sup> and another Kumāranandi is mentioned in Devarahalli inscription of 776 A.D.<sup>5</sup> Vidyānanda, in his *Patraparīksā*, quotes three verses from the work Vādanyāya of one Kumāranandi Bhattāraka.<sup>6</sup> But none of these, in the absence of any clue, can be identified with the guru of Kundakunda. [p. 10:] Mere similarity in name can hardly be the ground for identification, because many Jaina saints and teachers have borne the same name at different times.<sup>7</sup> The history of Jaina sanghas, ganas and gacchas is still an obscure tract which urgently needs some light,<sup>8</sup> and with regard to the gana etc. of Kundakunda there is no reliable information. The traditional lists of teachers belonging to Dravida-sangha, Nandi-gana and Arungalānvaya, and of Mūlasangha, Desī-gaņa, Kundakundānvaya and Pustaka-gaccha, Vakra-gaccha or Sarasvati-gaccha include, at the beginning, the name of Kundakunda with reverence.<sup>9</sup> Kundakunda is looked upon as a preeminent leader of the Mūla-

- Kundakunda-gaņī yenojjayanta-giri-mastake | so' vatād vāditā Brāhmī pāşāņa-ghaţitā kalau ||
- 2 Padmanandi-gurur jāto Balātkāra-gaņāgraņāķ / pāsāņa-ghațitā yena vāditā śrī Sarasvatī //, quoted in Jaina Hitaishi, Vol. X, p. 382.
- 3 pade tadīve muni-mānya-vrttau Jinādicandraķ samabhūd atandraķ | tato' bhavat pañca sunāma-dhāmā śrī-Padmanandī muni-cakravartī //, see p. 3 of the Introduction to the Ed. of Samayasāra-prābhrtam, Benares, 1914.
- 4 E.I., I. No. xliii, No. 13, pp. 388-9.
- 5 E.C., IV, Nagamangala No. 85; also I. A., II, pp. 155-61.
- 6 See Patraparikșa, p. 3 (Ed. Benares 1913); also see his Pramanaparikșa, p. 72 (Ed. Benares 1914).
- 7 See the opening remarks of my paper on 'Subhacandra and his Prakrit grammar' in the Annals of the B. O. R. I., Vol. XIII, i.
- 8 See my paper on 'Yapanīya-sangha' in the Journal of the University of Bombay, Vol. I, part vi.
- 9 I give here only a few important epigraphic references, chronologically arranged, in which Kundakunda's association with different gapas etc. is seen: E.C., VIII, 35, 36.; E.C., II, 127, 69, 117 140; E. C., VIII, Nagar No. 37; E.C., II, 64, 66; E. Hultzsch: South Indian Inscriptions Vol. I, No. 152.; E.C., II, 254, 258.; etc.

sangha,<sup>1</sup> a designation claimed by the Digambaras in view of the division of the Jaina church into Digambaras and Švetāmbaras. The oft mention of Kundakundānvaya, which is repeatedly met with in various lines of teachers, clearly indicates that a spiritual lineage of Jaina teachers was started some time after Kundakunda.

# 2. KUNDAKUNDA'S DATE

OUR APPROACH TO THE PROBLEM.—The most important and baffling problem is that about the date of Kundakunda, which, though handled by some scholars, still requires judicious consideration after relative evaluation of various literary and epigraphic records. To start with, it is necessary to take a resume of the various opinions with evidences advanced by different scholars.

THE TRADITIONAL DATE OF KUNDAKUNDA.—The traditional view, current among the Jainas, which is represented by some pontifical lists, says that Kundakunda succeeded to the pontifical chair in V. samvat 49, *i.e.*, about 8 B.C., at the age of 33, remained a teacher for about 52 years and passed away at the age of about 85; the details about the years vary in different Mss. of pațțāvalīs. Ms. E of a pațțāvalī, noted by Hoernle, gives 149 V. samvat, *i.e.*, 92 A.D. as the year of his accession to the pontifical chair.<sup>2</sup> According to another tradition, incorporated in a verse of unknown authorship quoted in *Vidvaj-jana-bodhaka*, Kundakunda flourished (*jātaḥ*) in 770 after Vīra, *i.e.*, 243 A. D.; the verse expresses, rather in a vague manner, that Kundakunda was a contemporary of Umāsvāti.<sup>3</sup> It is the first tradition that is more popular and current.

[p. 11:] DATE PROPOSED BY PT. PREMI.—Pt. Premi's opinion is that Kundakunda might have flourished about the second quarter of the third century, or more definitely he cannot be dated before the middle of the second century A.D.<sup>4</sup> The details worked out by him, on the authority of *Śrutāvatāra* of Indranandi, are these with additional touches: After the nirvāna of Mahāvīra, 3 Kevalins lived for 62 years; 5 Śruta-Kevalins for 100 years; 11 Ten-Pūrvins for 183 years; 5 Eleven-Angins for 220 years; and 4 One-Angins for 118 years. Thus the Anga-knowledge continued for a period of 683 years<sup>5</sup> after the nirvāna of Mahāvīra in 527 B.C. Then there followed according to *Śrutāvatāra*, the four Ārātīya monks who had a partial knowledge of sections of Angas and Pūrvas; they were succeeded by Arhadbali, Māghanandi and

1 E.C., II, 69: śrimato vardhamānasya Vardhamānasya šāsane | śrī-Kŏņḍakunda—nāmābhūn Mūla-saṃghāgraņī gaņī ||

- 3 See 'Svāmī Samantabhadra' by Pt. Jugalkishore, p. 147; the verse runs thus: varşe sapta-sate caiva saptatyā ca vismrtau | Umāsvāmi-munir jātah Kundakundas tathaiva ca ||
- 4 Jaina Hitaishi, Vol. X, p. 378 etc.
- 5 Sometime the internal details do differ, though the total No. of years is 683 as the period of the continuity of Anga-jnäna after Mahävira. See Bhandarakar: Report on search for Sanskrit Mss., 1883-84, Collected Works Vol. II, pp. 284 etc.; Hoernle: Three further Pattävalis of Digambaras, I.A., XXI, pp. 58 etc. For select authoritative texts, see Jayadhavalā Țikā, Sholapur MS. p. 10; 66th sarga of Harivamáa-purāna of Jinasena, Ed. 32nd vol. of MDJG; Adipurāna of Jinasena, chapter I, verse 139 etc.; also compare Pt. Jugal-kishore's searching discussion in Svāmi Samantabhadra, p. 160 etc.

<sup>2</sup> See I.A., XXI, p. 57 etc.

Dharasena; it was Dharasena who knew Mahākarma-prābhrta, a portion of Agrāyaņiya-pūrva; knowing that his death was nearing and that there was the fear of texts falling into oblivion, he invited from Venākatatīpura two intelligent monks of comprehensive grasp, who later on came to be called Puspadanta and Bhūtabali, to whom he explained the text. Puspadanta and Bhūtabali compressed the Karma-prābhrta and composed Satkhandagama, which was consequently committed to writing. Another thread of the story says that the saint Gunadhara explained the Mūlasūtras and Vivarana-gathas of Kaşayaprabhrta to Nagahasti and Aryamanksu. Yativrsabha studied the same from them and composed thereon Cūrnī-sūtras extending over six thousand granthas. Uccaranacarya studied the same from Yativrsabha and wrote a doubly great vrtti. Thus the Kaşāya-prābhrta came to be constituted of the labours of Gunadhara, Yativrsabha and Uccarana; and it was committed to writing. Now this Siddhanta, consisting of Karma-prabhrta and Kasaya-prabhrta, was inherited by Padmanandi of Kundakundapura, and he wrote a commentary of twelve thousand slokas on the first three sections of Satkhandagama. From this it is clear that Kundakunda flourished later than 683 years after Vira. Pt. Premi, assigning tentative short periods to Dharasena and others down to Uccaranacarya, comes to the conclusion that Kundakunda might have flourished in the last gurter of the third century of Vikrama era. Another line of argument adopted by Premiji is based on the tradition that Kundakunda had a dispute with Svetāmbaras on Ujjayanta-giri. We know from Kundakunda's works, especially Sutta-pāhuda, that the Jaina church was already divided into Digambaras and Svetāmbaras by the time of Kundakunda. This division, according to Daršanasāra of Devasena, took place 136 years after the death of king Vikrama. Premi understood the date given by Daršanasāra as Śālivāhana saka and placed the origin of Svetambara schism in (136+135) 271 Vikrama [p. 12:] samvat; he concluded that Kundakunda, therefore, must have flourished after that, i.e. in the last quarter of the 3rd century of V. samvat, which would be in agreement with the conclusion arrived at from the evidence of Srutāvatāra. At any rate, according to his view, Kundakunda cannot be earlier than 683 after Vira, i.e., 156 A.D.

DATE PROPOSED BY DR. PATHAK.—The next opinion is that of Pathak.<sup>1</sup> He relies on two copper-plate inscriptions, one of Šaka 719 (*i.e.*797 A.D.) and the other of Šaka 724 (*i.e.*802 A.D.), belonging to the reign of Govindarāja III of the Rāstrakūţa dynasty. The inscriptions have a reference to a contemporary teacher Prabhācandra, the pupil of Puspanandi, who was in turn the pupil of one Toranācārya of Kundakundānvaya (*Kundakundānvayodbhavah*). K.B. Pathak argued that if Prabhācandra lived about Śaka 719, his grand-teacher, Toranācārya, might have flourished about Śaka 600; and because Toranācārya is placed about Śaka 600, Kundakunda, to whose anvaya or lineage Toranācārya belonged might be placed about 150 years earlier, *i.e.* about Śaka 450 (*i.e.*528 A.D.). He supports this argument by another. The Cālukya king Kīrtivarman Mahārāja, who was on the throne in Śaka 500, subjugated Bādāmi and reduced the Kadamba dynasty; and thus, therefore, it is settled that Šivamrgešavarman of the Kadamba dynasty was ruling some 50 years before, *i.e.*, about Śaka 450. Bālacandra in his Kanarese commen-

1 See the Introduction to the Ed. of Samayaprābhriam and that of Sat-prābhriādisamgraha, Vol. 17 of MDJG; I. A., XIV, p. 15 etc. tary and Jayasena in his Sk. commentary on *Pañcāstikāya* say that Kundakunda composed that work to enlighten Šivakumāra Mahārāja who appears to be the same as Šivamŗgeśavarman of the Kadamba dynasty. Thus the date of Kundakunda, because of his having been a contemporary of Šivanırgeśavarman, comes to Šaka 450 *i.e.*528 A.D.

DATE PROPOSED BY PROF. CHAKRAVARTI .-- The third opinion is that of Professor Chakravarti.<sup>1</sup> He starts with 8 B.C. as the date of his accession to pontificate as worked out by Hoernle from Pattāvalīs, and places the birth of Kundakunda in about 52 B.C. Further, in opposition to the date proposed by Pathelinhe tries to find support for this date from the circumstantial evidences. Deduc strom the traditional stories that Kundakunda belonged to Daksina-desa and support for this date from the upon the fact that Kundakunda belonged to Drāvida-sanghā and sanghā and sanghā and sanghā and sanghā and sanghā shed MS. of *Mantra-laksana* he draws the information that interest and sanghā shed MS. of *Mantra-lakşana* he draws the information that in the source of the saya, in Hemagrāma, there was a great and wise monk Elācārya by name WashenDrāvila-ganādhīsa.<sup>2</sup> Prof. Chakravarti finds that all these references the traced in Drāvida country to which therefore, Kundakunda must have belonged, Elācārya being another well-known name of Kundakunda. Elācārya according to the Jaina tradition, is the author of the famous Tamil classic Thirukkural; he composed [p. 13:] it and gave to his disciple Tiruvalluvar who introduced it to Madura Sangha. Elālasingha, who is considered to be the literary patron of Tiruyalluvar, might be another name of Elācārya. The authorship of Kural by Jaina Elācārya fits in well with other facts such as the moral tone of Kural, the praise of agriculture as the noblest occupation practised by Valluvas, the landed aristocracy of the South, who formed the earliest adherents of the Jaina faith in Dravida country. This identification of Elacārya or Kundakunda with the author of Kural (which is earlier than Silappadigāram and Manimekhalai), which is not at all inconsistent with the possible age of Kural, would lend greater probability to the traditional date of Pattāvalīs that Kundakunda lived at the beginning of the first century A.D. Being a leader of the Drāvida-sangha, Kundakunda might have composed works in Tamil for the benefit of the Vellalas of the ancient Tamil literature who were the strict followers of Ahimsā-dharma. In the light of the above discussion Prof. Chakravarti wants to settle the identification of Šivakumära Mahārāja, the royal disciple of Kundakunda, for whom as all (?) the commentators of Prabhrta-traya say, Kundakunda wrote his works. Prof. Chakravarti accepts Pathak's position that the church was divided into Systāmbaras and Digambaras, and perhaps the ordinary masses followed the Vedantic form of Vișnu-cult; but he opposes the identification of Śivakumāra Mahārāja with Śri Vijaya Šiva Mrgeśa Mahārāja of the Kadamba dynasty of about the 5th century A.D. on the grounds that Kadamba dynasty was too late in time to be present at the time of Kundakunda, and that there is no evidence to the effect that Kadambas were acquainted with Prakrit language in which Kundakunda wrote his works. Further he proposes that Sivakumāra Mahārāja might be the same as king Sivaskandha,

<sup>1</sup> See his Introduction to the Ed. of Pañcāstikāya, Vol. III, SBJ, Arrah, 1929.

<sup>2</sup> I have every reason to think that this Elācārya, referred to in *Mantralakşaŭa* appears to be the same as Helācārya, previously referred to, on whose work the *Jvālinīmata* of Indranandi was based; see p. iv. *ante*.

which is merely another form of Sivakumāra, of the Pallava dynasty. He also figures as Yuva Mahārāja, which is also curiously identical with Kumara Mahārāja. Other circumstantial evidences are also favourable. Conjeepuram was the capital of Pallavas who ruled over Thondamandalam or Thondainadu which was looked upon as the land of the learned; its metropolis did attract many Dravidian scholars such as the author of Kural etc.; the kings of Conjeepuram were patrons of learning: since the early centuries of the Christian era upto the 8th century, from Samantabhadra to Akalanka, we hear that Jainism was being propagated round about that place. It is not improbable, therefore, that the Pallava kings at Conjeepuram, during the first century of this era, were patrons of Jaina religion or were themselves Jainas by faith. Further the body of Mayidavolu grant is in Prakrit dialect, and it is issued by Śivaskandhavarman of Conjeepuram. The use of Siddham in the beginning of the grant and its close similarities with Mathura inscriptions show the Jaina inclinations of the ruler. From various other epigraphical records also it is clear that these kings had Prakrit as their court language. Thus Prof. Chakravarti concludes that Kundakundācārya wrote his Prābhrtatraya for one Śivakumāra Mahārāja, who was most probably the same as Śivaskandhavarman of the Pallava dynasty.

[p. 14:] PT. JUGALKISHORE'S VIEW ON THE DATE.-Pandit Jugalkishore, in his excellent monograph on Samantabhadra,<sup>1</sup> discusses the pros and cons of the various evidences utilised for settling the date of Kundakunda, and weighs the various probabilities with a view that the date of Kundakunda would help him to settle the date of Samantabhadra. The date of Kundakunda given by Pattāvalīs he holds to be unsatisfactory, because pattāvalīs differ among themselves and often from other pieces of information available from other sources. He, like Premiji, works out the antecedent chronological details of the statement of Indranandi, in his *Śrutāvatāra*, that Kundakunda wrote a commentary on the first three sections of Satkhandāgama, and practically concludes that Kundakunda cannot be earlier than 683 after Vira, *i.e.* 156 A.D. incidentally indicating the various descrepancies of pattāvalīs. Making possible concessions for the alternative beginnings of Vikrama era, he would concede the earlier limit that Kundakunda should be later than 133 Vikrama samvat, *i.e.* 76 A.D. Then he discusses the possibility of arriving at the date of Kundakunda on the tradition that Kundakunda wrote for Śivakumāra Mahārāja. He indicates that much reliance cannot be put on that tradition as Kundakunda has not said anything to that effect. If the tradition is to be accepted, he favours the identification proposed by Prof. Chakravarti, showing that the date 528 A.D., arrived at by the identification proposed by Pathak, upsets the relative chronology of many Jaina authors, and showing that the interpretation of ta tadanvaya in those inscriptions with the chronological deduction proposed by Pathak is wrong, because even Padmanandi, the teacher of Sakalakīrti, of the 15th century A.D., is designated as tad (Kundakunda)-anvaya-dhurina. Pt. Jugalkishore points to the fact that Kundakundanvays is already mentioned in Merkara copper-plates of Saka 388.

i

<sup>1</sup> See pp. 158 etc. of his Introduction to the Ed. of Ratna-karandaka Śrāvakācāra of Samanatabhadra, Vol. 24 of MDJG, Bombay, 1925; a part of the introduction, dealing about Samantabhadra, is also separately issued as 'Svāmī Samantabhadra'.

He is not ready to accept the position that Kundakunda had a name Elācārya. The date as given in the pațțāvalīs goes against the various aspects of the tradition recorded in  $\underline{Srutāvatāra}$ . Lastly he takes the fact that Kundakunda mentions himself as the sisya of Bhadrabāhu, whom he takes as the second Bhadrabāhu, who according to the pațțāvalīs might have flourished 589 to 612 after Vīra; this period consequently leads him to the conclusion that Kundakunda might have flourished from 608 to 692 after Vīra, *i.e.*, c. 81 to 165 A.D. This conclusion, he thinks, explains many obscure details.

A SUMMARY OF THE FACTS.—I have summarised the above views only to see the various traditions utilised in their different aspects by different scholars and the probable date at which they have arrived. The following are the main traditional facts:

i. Kundakunda flourished after the division of the original Jaina church into Švetāmbaras and Digambaras.

ii. Kundakunda is the sişya of Bhadrabāhu.

iii. On the authority of *Śrutāvatāra*, Padmanandi of Kundakundapura [p. 15:] traditionally received the knowledge of the Siddhānta consisting of *Karma*- and *Kaṣāya-prābhrta*, and he wrote a huge commentary on half of the *Ṣaṭkhaṇḍāgama*.

iv. Kundakunda, on the authority of Jayasena and Balacandra, is said to have been a contemporary of one Śivakumāra Mahārāja.

v. Kundakunda is the author of the Tamil classic Kural.

We shall scrutinise these points serially and then see what other evidences are available for the date of Kundakunda.

KUNDAKUNDA'S POSTERIORITY TO SVETĀ. AND DIGA. DIVISION.—As to the posteriority of Kundakunda to the division of the Jaina church into Digambaras and Švetāmbaras, there cannot be two opinions, because he attacks here and there the doctrinal positions, which in later literature, are decidedly the opinions of the Švetāmbara persuasion, such as the liberation for women, utility or futility of clothes for a monk to attain liberation etc.<sup>1</sup> The seeds of this division, so far as I have been able to comprehend the currents of the history of Jainism, go back as early as the days of Bhadrabāhu Śrutakevalin, if not earlier, who migrated to the South with a band of monks at the time of a severe famine in Magadha.<sup>2</sup> The famine and migration must have been facts, because both Śvetāmbaras and Digambaras are agreed on these points. Comparing the post-Mahāvīra hierarchical lists preserved by both the sects, the last teacher who is commonly acknowledged is Bhadrabāhu;<sup>3</sup>

<sup>1</sup> Sutta-pāhuļa 17-26; Pravacanasāra 111, 8-9, 20 \*3-5, 24 \*6-14.

<sup>2</sup> L. Rice: Mysore and Coorg from Inscriptions, chapter 1; V. Smith: Early History of India (Third Ed.), pp. 146, 440; M.S.R. Ayyangar: Studies in South Indian Jainism, chapter 2 etc.; Banarasidas: Ardhamāgadhī Reader, p. xlii; Cambridge History of India, I, p. 165.

<sup>3</sup> For Digambara lists see Harivanésa etc. noted above; for Švetāmbara lists see Kalpasūtra (S.B.E. XXII), p. 286 etc. and the opening verses of Nandisūtra. As a matter of appearance the traditional lists of teachers belonging to these two sects agree only upto Jambū, then there is difference, and again Bhadrabāhu is common to both. I think, in early days, before the time of Kundakunda, these schismatic divisions might not have been very acute, since Ärya Maňksu and Nāgahasti, who studied Kasāya-prābhrta from Gunadhara and also taught the same to Yativrsabha, as stated in Śrutāvatāra and confirmed too by the opening

that is a clear indication that the main stream might have branched into two streams from his time. Circumstantial evidences gleaned from the after-effects of the famine are also favourable for such a division in the Jaina church. So the definite seeds of this must have been sown in the days of Bhadrabāhu, a contemporary of Candragupta Maurya, say about in the 3rd century B.C. The later traditions that the Śvetāmbara sect, according to the statement of Digambaras, arose in 136 years after the death of Vikrama and that the Digambara sect, according to the statement of Švetāmbaras, arose in 139 years after Vikrama,<sup>1</sup> merely show that the doctrinal differences, by [p. 16:] this time *i.e.* at about the close of the first century A.D., had become visibly acute so far as the popular appreciation of these differences is concerned. Thus the indication that Kundakunda refers to Śvetāmbara inclinations, as noted by Pathak and Premi, is not of great help to decide the date of Kundakunda; the other indication that Viṣṇu-worship was popular among the masses is not guaranteed by the correct interpretation, in the light of the proper context, of that gāthā No. 322 of *Samayasāra*.

KUNDAKUNDA AS THE ŚIȘYA OF BHADRABĂHU DISCUSSED.—It is an important fact that Kundakunda speaks of himself as the śişya of Bhadrabāhu, whom he glorifies; those gāthās (of *Bodha-pāhuḍa*) in question run thus:

> sadda-viyāro hūo bhāsā-suttesu jam jiņe kahiyam | so taha kahiyam nāyam sīsena ya Bhaddabāhussa ||61|| bārasa-Amga viyānam caŭdasa-Puvvamga-viŭla-vittharanam | suya-nāni-Bhaddabāhū gamaya-gurū bhayavao jayaū ||62||

From these gathas two facts are clear that Kundakunda refers to himself as the sisya of Bhadrabāhu, and this Bhadrabāhu is qualified as suya-nāni, as a revered preceptor who knew the exact text and meaning and as one who knew the twelve Angas and the wide extent of fourteen Pūrvāńgas. Śrutasāgara (c. close of 15th century A. D.) admits both of these gathas in his Sk. commentary; and, as long as it is not shown on sound MSS.-evidence that these gathas are of an interpolatory character, we are justfied to take them as composed by Kundakunda and make a judicious use of them for chronological study. The Pattavalis of Digambaras give two Bhadrabähus, one Śrutakevali Bhadrabāhu and the other Minor or One-Angin Bhadrabāhu; so it is necessary to see to whom Kundakunda refers. Pandit Jugalkishore quotes and concentrates his attention on the first gatha only, and possibly he ignores the second gatha; and his inference is that Bhadrabahu mentioned by Kundakunda is Bhadrabähu II (589-612 after Vira i.e.), 62-85 A. D. It is a very tempting identification, but one has to stand this temptation in view of the second gāthā, which gives substantial information about Bhadrabāhu. The adjectives in the second gatha clearly show that this Bhadrabahu is none else than Srutakevali Bhadrabāhu; Bhadrabāhu II cannot be a proper recepient of the adjectives bārasa-

verses of Jayadhavalā  $T\bar{\imath}k\bar{a}$ , figure also in the Švetāmbara Sthavirāvali, as given in Nandisūtra verses No. 28-30 (Ågamodayasamiti Edition), as Ārya Mangu and Ārya Nāgahasti almost contemporaries; 'Ārya Mankşu' is an attempt at Sanskritisation of 'Ajja Mangu'.

<sup>1</sup> Daršanasāra gāthā 11 etc. and Pt. Premi's notes thereon in Jaina Hitaishā XIII, pp. 252, 265 etc.

Amga viyanam and caüdasa-Puvvamga etc. at least at the hands of a contemporary of his, if Kundakunda were to be taken, as proposed by Pt. Jugalkishore, as his disciple; and the adjective suya-nani, in the light of the above adjectives, should be taken to mean, I think, as suyakevali. If Bhadrabahu referred to is the same as Srutakevalin, it follows quite naturally that either Kundakunda must have been his contemporary in the 3rd century B. C., being his sisya, or the word sisya must mean something else than a direct disciple. I am tempted to take the word sisya as a paramparā-sisya, and this is not without a parallel elsewhere, With Jaina authors guru and sisya do not necessarily mean direct and contemporary teachers and pupils, but might even mean paramparā-guru and sisya; sometimes the influence of some previous teacher is so overwhelming that later pupils like to mention him as their guru. For instance, Siddharsi, the author [p. 17:] of Upamitibhava-prapañcā-kathā (906 A.D.) calls Haribhadra as his *dharmaprabodha-karo guruh*; but it is proved by reliable evidences that they were not even contemporaries, Haribhadra having lived before the last quarter of the 8th century.<sup>1</sup> To take another instance, Jayasena, the author of Pratisthāpātha, calls himself as Kundakundāgra-śişya,<sup>2</sup> but from the scarcity of old Mss., from the contents and language of that work, and also from the absence of any early tradition to that effect that he was a contemporary of Kundakunda, one is forced to take Jayasena as the paramparā-šisya of Kunda-There are, however, circumstantial evidences why kunda of venerable name. Kundakunda might have been tempted to call himself as the sisya of Bhadrabāhu. Bhadrabāhu was the great leader of a sangha, which he led to the South for its physical, moral and spiritual welfare, After the demise of Bhadrabahu his pupils and grand-pupils might have always looked upon him as the greatest teacher; and especially in the South, the ascetic community, being isolated, might have inherited all the religious knowledge ultimately from the great teacher Bhadrabāhu. So it is no wonder, if Kundakunda, who was at the head of an isolated ascetic group in the distant South and who always remembered with reverence that whatever knowledge he had inherited was ultimately traceable to Bhadrabahu, called himself as the sisya i.e. the traditional pupil of Bhadrabahu in his works which are more of a compilatory character based on hereditary instruction than original compositions. But it may be asked why not take Kundakunda as the direct disciple of Bhadrabāhu Śrutakevalin and put him in the 3rd century B. C. There are various difficulties: Kundakunda, as, in that case, we might expect does not figure in the lists of Angadhärins; the word sizya is not enough to lead us to that conclusion, because, as shown above, it could be used in the sences of a paramparā-sişya; I am not aware of any piece of Jaina tradition, legendary or literary, which would give even the slightest support to put Kundakunda as the contemporary of Bhadrabahu Śrutakevalin; and the traditions, as they are available, go against this date of 3rd century B. C.

1 Jaina Sāhitya Samšodhaka, Vol. I, p. 21 etc.; Dr. Jacobi's Introduction to Samarāiccakahā in Bibl. Ind. 1926.

<sup>2</sup> Vasubindu Pratisthā-pātha Ed. Calcutta, 1925; the prasasti is also quoted in the introduction (p.9) of Samayaprābhrtam, Benares, 1914; for other instances where sieya means paramparā-sieya see Annals of the B. O. R. I., Vol. XV, pp. 84-85.

regard to the tradition, that Padmanandi of Kundakundapura received the knowledge of twofold Siddhanta and wrote a commentary on the three sections of the Satkhandāgama,1 two legitimate questions can be raised: first, whether this Padmanandi of Kundakundapura is the same as our Kundakunda, and secondly, whether Padmanandi of Kundakundapura has really written a commentry on a part of the Satkhandagama. The validity of the conclusion, based on this tradition, that Kundakunda cannot be earlier than 683 years after Vira, if not 770 years after Vira after assigning some years for the [p. 18:] subsequent teachers after Lohācārya, depends only on the affirmative reply of both of the above questions. The conclusion can be easily thrown overboard, if one of the two questions is denied or shown to be of a dubious character because of some other tradition going against it. A tradition, under ordinary circumstances, can be hypothetically accepted, if its genuineness or bonafides is not vitiated by the presence of some other traditon fundamentally incongruent in details and by the presence of improbabilites and uncommon details such as some special motive behind, divine intervention, miraculous occurrences etc. that are above the comprehension of ordinary human understanding. The first part of the tradition that Indranandi is referring to our Kundakunda, I think, can be accepted; according to epigraphic records our author, as seen above, had really the name Padmanandi and he came to be called Kundakunda; and Indranandi explains the second name associating it with his native place. Second part of the tradition that Kundakunda wrote a commentary on a part of Satkhandagama cannot be accepted without suspicion for various reasons: no such commentary attributed to Kundakunda is available today, nor have I been able to find any traces of it in Dhavalā and Jayadhavalā commentaries; no references, in later literature, to this commentary have been brought to light; the tradition, not being recorded in many works and very often, does not appear to have been popular; and finally, this aspect of the tradition, as recorded by Indranandi, is not accepted by Vibudha Śrīdhara, who, in his Śrutāvatāra,<sup>2</sup> the fourth section of Pañcādhikāra, says thus: the twofold Siddhanta was being traditionally handed down, and Kundakīrti learnt the Siddhanta from the great saint Kundakundacarya and composed a sastra, Parikarma by name, extending over twelve thousand verses, on the first three sections of Satkhandagama. Thus the toss lies between Kundakunda and Kundakirti and it cannot be easily settled with definiteness, because the tradition is not getting any substantial support from other sources. As to Kundakunda's claim, I am diffident because in the major portion of his exposition and style I find him more a narrative dogmatist than a zealous commentator; the polemic zeal of a commentator, so patent in the works of authors like Samantabhadra, Jinabhadra Kşamāśramana, Siddhasena, Pūjyapāda and a host of mediaeval commentators, is conspicuously absent in his works so far available. In both the traditions there is, however, one point of agreement that the composition of Satkhandagama precedes the time of Kundakunda; but even this point should not be pressed too far with regard to its

<sup>1</sup> Srutāvatāra, verses 160-61 etc.

<sup>2</sup> Siddhāntasārādisamgraha, p. 318, Vol. 21 of MDJG, Bombay, samvat 1979.

chronological value, because a portion of the tradition has been proved to be doubtful; and as to the genuineness of the antecedent links of the tradition, as Indranandi frankly says, there is much obscurity,<sup>1</sup> and Vibudha Śrīdhara is somwhat vague when he simply says *iti paramparayā*. A scrutinising search [p. 19:] into the details of these traditions makes us all the more aware as to how we have to grope in darkness to settle the exact date of Kundakunda. So here I can say only this much that we cannot, on the authority of the traditions discussed above, insist too much that Kundakunda should be later than 683 years after Vīra.

KUNDAKUNDA AS A CONTEMPORARY OF ŚIVAKUMĀRA DISCUSSED.—Now the fourth point about the possibility of Kundakunda's being a contemporary of a ruler Sivakumāra Mahārāja. I agree with Pt. Jugalkishore in noting that Kundakunda has not referred to any such person, nor is there any indication to that effect in his works; his first commentator Amrtacandra, so far as we know, does not refer to any Sivakumära Mahārāja. It is only Jayasena (c. middle of the 12th century A. D.), and following him the Kanarese commentator Balacandra,<sup>2</sup> that refer to Sivakumara Maharaja, for whose enlightenment, Jayasena says, Kundakunda composed his Pañcāstikāya. Jayasena, in his commentaries on Pañcāstikāva and Pravacanasāra, mentions the name of Šivakumāra or -Mahārāja;<sup>3</sup> but at times Šivakumāra's personality plays a very dubious role as in the opening passage of Pravacanasāra, from which one is tempted to suspect whether Sivakumāra himself is the author of Pravacanasāra. It should be remembered that Jayasena's statement cannot deserve the credit of a contemporary evidence; and when we try to identify this Sivakumara with some king of the South Indian royal dynasties of the early centuries of the Christian era, it is taken for granted that Jayasena's statement, in all probability, is based on some early tradition possibly genuine in character. Dr. Pathak was the first to attempt an identification, and he proposed that this Sivakumāra Mahārāja should be identified with Sivamrgesavarman of the Kadamba dynasty (about 528 A.D. according to Pathak).<sup>4</sup> The patronage extended to Jainism and Jainas by Kadambas is well known; but that is no reason at all to put Kundakunda so late as this. This conclusion cannot be accepted for various reasons: first, that upsets some of the well recognised facts of Digambara chronology; secondly it is impossible that Kundakunda can be put in the 6th century, when Merkara copper plates of Saka 388 mention Kundakundānvaya and give not less than six names of Ācāryas of that lineage;<sup>5</sup> and this indicates that Kundakunda will have to be put at least a century, if not more, earlier than the date of the copper-plates. Perhaps it is to support this

- 4 Also about 475-490 A.D., see G.M. Moraes: Kadamba Kula, chapter vii and the genealogy facing p. 15.
- 5 E.C., I Coorg Inscriptions, No.1.

<sup>1</sup> Śrutāvatāra, verse 151, which runs thus— Guņadhara-Dharasenānvaya-gurvoņ pūrvāpara-kramo'smābhiņ / na jñāyate tad anvaya-kathakāgama-muni-janābhāvāt //

<sup>2</sup> Relative dates of Jayasena and Balacandra will be discussed later.

<sup>3</sup> *Pañcāstikāya*, Rēyachandra Jaina Šāstramālā (RJŚ), Bombay, Samvat 1972, pp. 1 and 6; *Pravacanasāra*, pp. 1, 17, 244, and 247; I have not been able to trace any mention of Sivakumāra in his commentary on *Samayasāra*.

identification that he mis-interpreted the words tad-anvaya in those copper-plates of the Rāstrakūta dynasty; the mistake in his interpretation is already noted above. More plausible is the view of Prof. Chakravarti, who identifies this Śivakumāra Mahārāja with [p. 20:] Šivaskandha or Yuva Mahārāja of the Pallava dynasty, as it has some favourable circumstantial evidences. The only difficulty, in the way of this identification, is the uncertainty of Pallava genealogy and chronology.<sup>1</sup> In their records the kings of the same name appear to figure at different periods: Sivaskandhavarman figures fifth in the Pallava line and before him there was one Skandhavarman; and there, in those records, the mention is made of reign-years and not of any standard era. The beginning of the Pallava genealogy, therefore, is chronologically uncertain. Prof. Chakravarti, though not explicit, appears to be aware of these difficulties when he says: 'It is quite possible, therefore, that this Sivaskandha of Conjeepuram or one of the predecessors of the same name was the contemporary and disciple of Srī Kundakunda'. So, if any historical value can be attached to the statements of Jayasena, the identification of Sivakumāra with the Pallava king Sivaskandha is more probable than the one proposed by Pathak.

KUNDAKUNDA AS THE AUTHOR OF KURAL .-- The attribution of the authorship of Kural to Kundakunda has, no doubt, some bearing on the date of Kundakunda, but the way in which Prof. Chakravarti tackles that problem, I am afraid, contains the famous flaw of kunda-badara-nyāya. Despite various sectarian claims, an unbiased critic would certainly find in Kural many Jaina indications, which cannot easily and naturally be explained according to other faiths, such as the divinity walking on lotuses and possessing eight qualities etc. The commentator of Nilakesi, a Jaina work, calls Kural 'as our own Bible'; this indicates, in addition to the internal evidences, that the author of Kural is claimed by the Jainas, since a pretty long time, as belonging to their community. As to the date of Kural there are divergent opinions. On very good grounds M. S. Ramasvami Ayangar puts Kural at the beginning of the Christian  $era.^2$  Further the Jaina tradition attributes the authorship of Kural to a Jaina saint Elacarya, who after composing gave it away to his disciple Tiruvalluvar, who introduced it to Madura Sangha. Now Kundakunda's authorship of Kural depends on the identity of Elacarya with Kundakunda, but this identity is not a sure ground. In our previous discussion, a part of the tradition that Kundakunda had five names has been shown to be dubious and not well founded; so, if Prof. Chakravarti relies on that very tradition, I must say, it is insufficient to prove the identity, though I am aware that I have not been able to disprove Kundakunda's having a name Elācārya, as I have been in the case of the name Vakragrīva etc. So some more evidence is necessary to show that Kundakunda had a name Elācārya; and if that is made more definite, it can be accepted that Kundakunda was the author of *Kural*, and consequently his age would be put in the first century A.D. I may indicate, however, that at the beginning of the Christian era the circumstances, as they might possibly have been then, appear to be quite tempting for an author of the stamp and dignity of Kundakunda, or any other Jaina teacher

2 Studies in South Indian Jainism pp. 40 etc.

<sup>1</sup> H. Heras: The Pallava Genealogy; Aiyangar: Some contributions of South India to Indian culture, chapter viii etc.

[p. 21:] of eminence, to compose an eclectic work like Kural without making it purely a code of Jaina dogmas. The Jainas were gaining ground round about Mysore soon after the 3rd century B.C., when Bhadrabāhu migrated to the South; and within the next two centuries the Jaina faith must have been spreading southwards. If it was to be preached to masses, it must be put in palatable terms and that too in the vernacular of the masses. It has been a policy of Jaina teachers, wherever they go, to adopt the local language for preaching their dogmas. So they might have cultivated Tamil to spread and preach the fundamental Jaina doctrines in Dravidian countries. The Jaina authorship consistently explains the strong back-ground of Aryan thought and culture in Kural, because only a couple of centuries before the Jainas had come down freshly from Magadha and surrounding parts in Northern India. The Jaina teachers, the earlier generations of them being well acquainted with Magadhan polity and forms of Government, introduced in their works political notions and theories as current in Magadha, and that is the reason why we find so many points of affinity between Kautilya's Arthasästra and Kural. At the beginning of the Christian era the Jaina teachers appear to have been not very confident about their prospective success in the Tamil land, and they might have been afraid that their words might not be well received among the wise of the land; this appears to be the reason why Elācārya or (if he is identical with Kundakunda) Kundakundācārya might have presented Kural to the Madura Sangha through his disciple, Tiruvalluvar, who, from his name, appears to be the son of the soil in Tamil land. In the next two centuries the Jaina faith became gradually established, and the Jainas were the pioneers of the so-called Augustan age of Tamil literature; and by the close of the 5th century A. D., as Devasena tells us in his Darsanasāra (24 etc.) Drāvidasangha, perhaps a designation indicating some geographical limitation to the Mulasangha, was established in Madura by Vajranandi.

LATER LIMIT FOR THE DATE SUGGESTED FROM LITERARY AND EPIGRAPHIC EVI-DENCES.—Turning to the earliest Digambara commentators with a desire to see whether their works help us to settle the date of Kundakunda by quotations etc. from Kundakunda's works, we find that the earliest available commentaries, being incorporated in *Dhavalā* and *Jayadhavalā*, do no give any help, because it is wellnigh impossible to distinguish the various strata with their respective authors. Pūjyapāda, so far known the earliest Digambara commentator on *Tattvārthasūtra*, quotes, in his *Sarvārthasiddhi* (II,10),<sup>1</sup> five gāthās, which are found in the same order in *Bārasa-Aņuvěkkhā* (Nos. 25-29) of Kundakunda, though he does not say from what source he is quoting. The context in which they are quoted, the serial order of quotation and the absence of these quotations in *Rājavārtika* of Akalańka<sup>2</sup> etc. go to indicate the genuineness of these quotations in *Sarvārthasiddhi*.<sup>3</sup> *Bārasa-Aņuvěkkhã* [p.22:] has some gāthās common with the eighth chapter of *Mūlācāra*,<sup>4</sup> but these gāthās do not figure therein; and I am not aware of these gāthās in any of the ear-

<sup>1</sup> Sarvärthasiddhi, pp. 90 etc. Ed. Kolhapur, Saka 1839.

<sup>2</sup> Tattvārha-Rājavārtikam, Ed. Benarcs, 1915.

 <sup>3</sup> Sometimes the copyists, not minding the chronological consequences, incorporate, in the course of copying, important quotations etc, from later commentaries in earlier ones.
 4 Mūlācāra, Ed. MDJG Vols. 19 and 23.

lier Jaina works. Under these circumstances and in view of the maintenance of the original order of these quoted gāthās, it is clear that Pūjyapāda is quoting from *Bārasa-Aņuvěkkhā* of Kundakunda. That puts a good later limit to the age of Kundakunda. Pūjyapāda lived earlier than the last quarter of the 5th century A.D.,<sup>1</sup> so Kundakunda must be prior to him. Then the Merkara copper-plates of Saka 388, *i.e.* 466 A.D., to which reference is already made, mention six Ācāryās with a clear statement that they belonged to Kundakundānvaya; that means Kundakundānvaya was in vogue, on the innocent hypothesis that these six teachers were successors in that lineage, at least a hundred years before the date of the copperplates, and further back if we take that Kundakunda's lineage began one century, if not more, earlier, it is not too much, because the lineage of a saint does not begin immediately after his death. That brings us to the middle of the 3rd century A.D. as the later limit of Kundakunda's age.

THE TWO LIMITS AND THE POSSIBLE CONCLUSION .- In the light of this long discussion on the age of Kundakunda wherein we have merely tried to weigh the probabilities after approaching the problem from various angles and by thoroughly thrashing the available traditions, we find that the tradition puts his age in the second half of the first century B. C. and the first half of the first century A. D.: the possibility of Satkhandāgama being completed before Kundakunda would put him later than the middle of the second century A.D.; and the Merkara copperplates would show that the later limit of his age would be the middle of the third century A.D. Further the possibilities, in the light of the limitations discussed, that Kundakunda might have been a contemporary of King Sivaskandha of the Pallava dynasty and that he, if proved to be the same as Elācārya on more definite grounds, might be the author of Kural, would imply that the age of Kundakunda should be limited, in the light of the circumastantial evidences noted above, to the first two centuries of the Christian era. I am inclined to believe, after this long survey of the available material, that Kundakunda's age lies at the beginning of the Christian era.<sup>2</sup>

- 1 On Püjyapāda and his date etc. F. Keilhorn: I. A., Vol. X, pp. 75-79; K. B. Pathak: I. A., Vol. XII pp. 19-21; Dr. S. K. Belvalkar: Systems of Sanskrit Grammar; R.B.R. Narasimhacharya: Karnāțaka Kavicarite, Vol. I, pp. 5 etc.; Pt. Premi: Jaina Hitaishi, Vols. XIV pp. 345 etc. and XV pp. 49 etc.; Pt. Jugalkishore; Svāmī Samantabhadra, pp. 141 etc.
- 2 I should passingly refer here to a recent discussion on the date of Kundakunda. The second line of the 17th gāthā of Niyamasāra runs thus: edesim vitthāram loya-vibhāgesu nādavvam /; on this Padmaprabha Maladhārideva comments thus: etesām caturgati-jīvabhedānām vistārah Lokavibhāgābhidhāna-paramāgame drstavyah / (p. 16 of Niyamasāra, Bombay 1916). Pt. Premi (Jaina Jagat VIII, iv) inferred from this that Kundakunda is referring to the Prakrit Lokavibhāga of Sarvanandi composed in Śaka 380; it is not available, but the Sanskrit version of it by Simhasūri is available; and that, therefore, Kundakunda is later than 458 A.D. Pt. Premi's position is logically weak, nor is it guaranteed by the facts as already shown by Pt. Jugalkishore (Jaina Jagat VIII ix). The use loyavibhāgesu in plural does not indicate that it is the name of any individual work, and much reliance, so far as historical and chronological purpose is concerned, cannot be placed on the interpretation of the commentator, who comes long after Kundakunda. The word might refer to a collection of works belonging to Lokānuyoga

[p. 23:] PRAKRIT DIALECT AS AN EVIDENCE FOR THE DATE PROPOSED.—Though not a sure evidence, the stage of Prakrit also is, at times, used to indicate the age of an author: this dialectal evidence, so far as I am aware of the peculiar inherent traits and geographical and circumstantial handicaps of Prakrits, cannot be of an absolute character, but merely a cumulative one. In the section on the Prakrit dialect of Pravacanasāra it is indicated, after a through analysis of the grammatical facts from the gathas of Pravacanasara, that the stage of Prakrit, as represented by these gathas, is earlier than that of the Prakrit portions, as critically analysed by Dr. Jacobi, of Nātyaśāstra of Bharata. The date of Nātyaśāstra is a matter of uncertainty; possibly it is anterior to Bhāsa and Kālidāsa and usually, therefore, it is assigned to the beginning of the second century A. D. or so. This is quite in keeping with our conclusion that Kundakunda might have flourished at the beginning of the Christian era. The appearance of Apabhramsa forms is also considered to have some chronological utility. It is shown, in the discussion about the Prakrit dialect, that not a single Apabhramsa form is traced in Pravacanasāra; that possibly indicates a period when Prakrits had not developed as yet the Apabhramśa traces. Now Paumacariya of Vimalasūri, which should be placed at the beginning of the Christian era according to the statement of the author himself,<sup>1</sup> shows many forms which can be called Apabhramsa in the terminology of Hemacandra. So Kundakunda possibly belongs to an earlier period; making concession to geographical limitations that Kundakunda belonged to the extreme south etc., this also favours our relegation of Kundakunda to the beginning of the Christian era.

DOMICILE ETC. IN THE LIGHT OF THE DATE PROPOSED.—The domicile of Kundakunda will have to be sought in South India, especially in Dravida country, from the spelling of his name, Köndakunda,<sup>2</sup> from the fact that he is called the preëminent leader of the Müla-sangha, and from his being and associated with Drāvida-sangha. Considering the probability of his association with the Pallava dynasty, his activities might lie round about Conjeevaram, which was [p. 24:] a cultural centre, in the South, in the early centuries of the Christian era. The time, when Kundakunda flourished, appears to be sufficiently critical so far as the upkeep of the Jaina community in the South was concerned. After the arrival of Bhadrabāhu, a fresh impetus must have been given to Jainism in the South, and attempts must have been made to get royal patronage etc. to put Jainism on sound basis by

2 Quite recently it is reported in a Jaina Kannada Magazine, *Vivekābhyudaya*, I, 3-4, p. 54, that there is a village, Köndakundi, some four or five miles away from Guntkal Railway station, associated with the life of Kundakunda; a couple of furlongs away from that village there is a cave, with some Jaina idols, where Kundakunda is said to have performed his penances.

group of Jaina Literature. The interpretation of the commentator should not be attributed to Kundakunda. When the Merkara copper plates of Saka 388 refer to Kundakundänvaya and mention half a dozen teachers belonging to that lineage, it is impossible that Kundakunda can be put after Saka 380, and that he might be referring to the work of Sarvanandi.

<sup>1</sup> On internal evidences that Vimalasūrī was acquainted with Greek astronomy etc. Dr. Jacobi doubts the date given by the author, and would put him in the third century A. D., or even somewhat later.

conversions as we see from the traditional stories associated with Samantabhadra and Akalańka. The task before Kundakunda must have been really a great one. The Digambaras had denounced the Jaina canon as formed at Pāțaliputra by Śvetāmbaras after the famine in Magadha was over; and by about the beginning of the Christian era, so far as the Digambara Text-tradition was concerned, the important texts, as a whole, had fallen into oblivion. Kundakunda had to respond to the religious needs of the community; and to meet this situation he must have composed small tracts in Prakrit mainly based on whatever traditional Text-knowledge was inherited from early teachers. The traditional aspect of Kundakunda's works is clear from the fact that his works have some common verses with some texts of the Śvetāmbara canon; being a common property in early days they have been preserved by both the sections independently. On the one hand Kundakunda stands as the converging centre of early text-tradition and on the other his works themselves have given rise to commentaries and commentators thus diverging into a budding and exhuberent growth of Jaina dogmatic discussions of various kinds.

# 3. KUNDAKUNDA'S WORKS

KUNDAKUNDA AS THE AUTHOR OF 84 PAHUDAS.---Kundakunda has a great halo of literary activity, and the tradition attributes to him not less than eighty four treatises called Pāhudas or Prābhrtas. The title pāhuda, a present, indicates, according to one interpretation, that these books are composed or compiled with a spiritual purpose, and they are merely devotional presents to the Higher Self; Jayasena explains the word thus: yathā ko'pi Devadattaķ rāja-daršanārtham kimcit sārabhūtam vastu rājne dadāti tat prābhrtam bhanyate / tathā paramātmārādhaka-puruşasya nirdosi-paramātma-rāja-daršanārtham idamapi šāstram prābhrtam/.<sup>1</sup> This is how commentators are skilful in giving certain meanings. The real traditional meaning appears to be different: Pāhuda means an adhikāra,<sup>2</sup> i.e. a section in which a particular topic is treated or discussed. Some Svetämbara works, too, have this designation, for instance, Joni-pāhuda, Siddha-pāhuda<sup>3</sup> etc. That Kundakunda wrote 84 Pähudas is merely a floating tradition, and I am not aware of any statement to that effect from his commentators etc. The number is not at all incredible [p. 25:] in view of the fact that some of his Pāhudas are very small tracts: Sutta-pāhuda, for instance, contains only 27 gathas. The circumstances also were favourable for Kundakunda to compose numerous small tracts or prakaranas. The Jaina community in the South, in the days of Kundakunda, was much isolated from the main stock in Magadha and other parts. The community, as a whole, had its religious needs. Digambaras did not attempt a fresh compilation of the canon after the famine was over; and the canon, as shaped at Pātaliputra by some of their brethren in the North who came to be known as Svetāmbaras, was denounced by the Digambaras

3 Jaina Granthāvalī, pp. 62 & 66.

<sup>1</sup> See his commentary on Samayasāra, p. 555-6 (RJS edition); elsewhere, on p. 5, he interprets Samaya-pāhuda thus: prābhrtam sāram sārah suddhāvasthā samayasyātmanah prābhratam samayaprābhrtam athavā samaya eva prābhratam [.

<sup>2</sup> See Gömmațasăra Jīvakānda, găthā 341 (SBJ V); ahiyāro pāhudayam eyattho i. e. adhikāra and pāhuda are synonyms.

as simply a patch-work and not genuine. The result was that the Digambaras lost almost all texts as a whole. The only alternative before leaders like Kundakunda was to rely on their memories and put together whatever they had traditionally received from their teachers and grand-teachers, not as Anga-works, but merely as sections or pieces from Angas. In this manner Kundakunda might have compiled and composed many small texts. One should not insist too much on the number 84. because we get the names of only a few of them;<sup>1</sup> and the number of available works, attributed to Kundakunda, is comparatively small. It must be plainly stated that in majority of the following works, the original texts scarcely mention the name of Kundakunda; at times traditionally they are attributed to Kundakunda, and sometimes the commentators say that Kundakunda is the author; in every case I have taken care to see whether any other author has claimed a particular work as his, and whether there is any conflict in the tradition. In India philosophers and authors always stood for systems; they were never particular in mentioning their names at the end of their works, because they were conscious that whatever they were compiling or composing belonged, so far as the contents were concerned, to earlier teachers. Being simply responsible for the form, they did not like to pose as authors in the modern sense. So in India we have philosophies and not philosophers as in Greece; the authors never hesitated to merge their individualities in a particular stream of philosophical thought; and the individual philosopher, as Max Müller puts it, is but the mouth-piece of tradition.

[p. 26:] Now we will study the various works attributed to Kundakunda. All his works, so far available, are in Prakrit.

SAT-KHANDAGAMA-ŢIKĀ: It is already seen above that Indranandi, in his Śrutāvatāra, tells us that Padmanandi of Kundakundapura, possibly the same as our Kundakunda, wrote a commentary, Parikarma by name, on the three sections of Satkhandāgama. The commentary is not available today. This tradition, moreover, is conflicted by the statement of Vibudha Śrīdhara, according to whom the author is Kundakīrti, the pupil of Kundakunda. So the existence and the authorship of this work belong to the domain of uncertainty of tradition.<sup>2</sup>

2 See the discussion above p. 17.

Besides the works studied in this section, the following are the names of works attri-1 buted to Kundakunda; some of the names are partly in Sanskrit and partly in Prakrit, and, at times, differently spelt. There are still many Jaina libraries that have not been thoroughly inspected, and so it is not at all impossible that we might chance upon some of these works; for the sake of easy reference, I give here the names of works attributed to Kundakunda arranged according to English alphabets: - 1 Acarapahuda, 2 Alapapāhuda, 3 Amga (sāra)-pāhuda, 4 Ārādhanā (sāra)-pāhuda, 5 Bamdha (sāra)-pāhuda, 6 Buddhi or Bodhipāhuda, 7 Caranapāhuda, 8 Cūlīpāhuda, 9 Curnīpāhuda, 10 Divvapāhuda, 11 Dravya(sāra)-pāhuda, 12 Drețipāhuda, 13 Eyamtapāhuda, 14 Jīvapāhuda, 15 Joni (sāra)-pāhuda, 16 Karmavipākapāhuda, 17 Kramapāhuda, 18 Krivāsārapāhuda, 19 Keapana (sāra)-pāhuda, 20 Labdhi (sāra)-pāhuda, 21 Loyapāhuda, 22 Nayapāhuda, 23 Nitāyapâhuda(?), 24 Nokammapāhuda, 25 Pañcavargapāhuda 26 Payaddhapāhuda, 27 Payāpähuda, 28 Prakrtipāhuda, 29 Pramāņapāhuda, 30 Salamīpāhuda(?), 31 Samihāņapāhuda, 32 Samavāyapāhuda, 33 Satdaršanapāhuda, 34 Siddhāntapāhuda, 35 Sikkhāpāhuda, 36 Sthānapāhuda, 37 Tattva (sāra)-pāhuda, 38 Toyapāhuda, 39 Oghātapāhuda, 40 Utpādapāhuda, 41 Vidyāpāhuda, 42 Vastupāhuda, 43 Vihiya or Vihayapähuda.

 $M\ddot{U}L\dot{A}C\dot{A}RA$ <sup>1</sup> It is an authoritative work on the conduct of Jaina monks, especially Digambaras. Its Prakrit dialect, contents, Text etc. are very important, and need careful study especially in comparison with *Nijjuttis* of the Śvetāmbara canon. Vasunandi,<sup>2</sup> the Sk. commentator, attributes its authorship to Vattakera. I have come across certain South Indian MSS., quite genuine in their appearance, wherein the name of the author is given as Kundakunda; these MSS. contain some additional gāthās. As I am busy in collating and studying  $M\bar{u}l\bar{a}c\bar{a}ra$ -text, I do not want to be dogmatic on this point; let it be an open question at this stage.

TEN-BHAKTIS.<sup>3</sup>—Prabhācandra, the author of *Kriyākalāpa* commentary, says in his commentary on *Siddha-bhatti* that all the Sanskrit Bhaktis are composed by Pūjyapāda and the Prakrit ones by Kundakundācārya.<sup>4</sup> We are concerned here only with Prakrit Bhaktis. The text of Ten-Bhaktis, as published, is not reliable for critical purposes; MSS. are at variance as to the number of verses in particular Bhaktis. As they are very little known outside Jaina circles, I intend to introduce them to the readers, particularly the Prakrit Bhaktis. These Bhaktis, as they are available in MSS., open with five-fold salutation (*pamca-namoyāra*), *mamgalasutta*, *loguttamā-sutta*, *saraņa-sutta*, *sāmāïya-sutta* in Prakrit prose.

TITTHAYARA-BHATTI: It has eight gāthās in which salutations are offered to 24 Tīrthankaras with the specific mention of their names. Excepting the first verse it is common with Svetāmbaras who generally incorporate it in their Pañca-pratikramaņa.<sup>5</sup> It is followed by Prakrit prose passages of [p. 27:] pratikramaņa and  $älocan\bar{a}$  (*i.e.* confession and report of sins etc. committed).

SIDDHA-BHATTI: There is a good deal of uncertainty about the number of verses. Here we get a discourse on Siddhas (*i.e.* the liberated souls), the classes of Siddhas, the way in which liberation is attained, the happiness and the abode of Siddhas. It is concluded with an alocana prose passage in Prakrit.

SUDA-BHATTI: It contains 11 gäthäs and the concluding prose passage. It opens with a salutation to Siddhas. Then are offered salutations to twelve Angas by name; the 12th Anga, Ditthivāda, has five divisions. Then follow the names of 14 Puvvas or Pūrvas, which, according to the commentator, are to be included in the fourth division of Drstivāda. The remaining verses give further division. This Bhakti is important for the traditional division of early Jaina literature.

CARITTA-BHATTI: It contains some 10 verses of Anustubh metre. It opens with a salutation to Vardhamāna Mahāvīra. The Tīrthakara, for the benefit

- 2 He belonged to circa 12th century A.D.
- 3 An edition of Ten-bhaktis with the Sk. commentary of Prabhācandra and the Marathi translation of Pt. Jinadāsa has appeared from Sholapur, 1921; in my remarks on these Bhaktis I have used this edition, and, at times, I have consulted a Kannada MS., called *Kriyākalāpa*, from my collection.
- 4 Samskrtäh sarväh bhaktayah Pädapüjyasvämi-krtäh präkrtästu Kundakundäcärya-krtäh | p. 61, Sholapur ed.
- 5 Compare p. 3 of Pañcapratikramanasūtrāņi, Bombay 1925.

Mülācāra with Vasunandi's Sk. Commentary is published in MDJG vols. 19 & 23; published with a Hindi translation and an alphabetical index of gāthās in Anantakīrti D. Jaina granthamālā, Bombay 1919.

of living beings, has preached five-fold cāritra or conduct: sāmāiya, chedovațthāvaņa, parihāra-visuddhi, suhuma-samjama and jahākhāda-cāritta.<sup>1</sup> Then are enumerated 28 mūla-guņas and the uttara-guņas for the monks. The monk determines to avoid the breach of these vows. There is the usual prose passage at the end.

ANAGĂRA-BHATTI: It contains 23 gāthās and there is a prose passage at the end. Here prayers are offered to all great saints endowed with merits. These saints, giving up the perverted view, have adopted the right one. Then their detailed virtues, in the light of Jaina enumerative technicalities, are given into groups from two onwards upto fourteen. These groups indicate a thorough cultivation of dogmatic details in the monastic community the members of which could easily grasp the details, when simply the groups are enumerated. These group-enumerations are on a short scale when compared with those found in *Thāṇaṃga* and *Samavāyaṃga* of the Śvetāmbara canon. This feature is seen even in Buddhist texts like Aṅguttaranikāya. Then various penancial practices and achievements of monks are described. The author entertains a pious desire that these prayers might bring him the destruction of miseries. This Bhakti gives a good idea of the ideal conduct expected from a Jaina monk.

 $\overline{A}$  YARIYA-BHATTI: It contains some 10 gäthäs. Here we get a description of an ideal preceptor, who initiates others on the path of liberation. The great monks are described to be patient like the earth, pleasing like water, clean like the sky and undisturbed like the ocean. Then follows the prose passage in which the aspirant salutes the five dignitaries with their characteristics, and concludingly expresses his aspirations.

**NIVVANA-BHATTI:** It contains some 27 gåthäs. Here we have an enumeration of Tirthańkaras and holy personages with the places where they attained Nirvāņa; to them and to those places salutations are offered. This [p. 28:] Bhakti is important from the points of Jaina traditional mythology and geography. In the prose passage we are informed that Mahāvīra Vardhamāna attained Nirvāņa, at Pāvā, early in the morning, on Svāti-nakṣatra, at the end of the night of the 14th day of the black half of the month of Kārtika, when there were still four years minus eight and half months (?) remaining of the fourth era.<sup>2</sup> This passage is so similar in style that it can be put without any violation in the Svetāmbara Jaina canon in a particular context.

**PAMCAPARAMETTHI-BHATTI:** It contains 7 verses, the first six are in Sragvini metre treated as a Mäträ-vrtta, and the last is a gäthä. There is a prose passage at the end. Here we get the eminent characteristics of five dignitaries, and the aspirant hopes for eternal happiness.

CRITICAL REMARKS ON TEN-BHAKTIS.—Thus we have eight Prakrit Bhaktis. In the case of Nandiśvara-Bhakti and Śānti-Bhakti, we have only the concluding

<sup>1</sup> Compare Tattvārthasütra IX, 18.

<sup>2</sup> The passage runs thus: imammi avasappinže caütthasamayassa pacchime bhãe āuttha (addhattha?) māsahīņe vāsacaükkammi sesakālammi Pāvāe nayarīe Kattiyamāsassa kinhacaüdasīe rattīe Sādīe nakkhatte paccūse bhayavado Mahadi Mahāvīro Vaddhamāno siddhim gado /; that means the fifth era began 3 years and 3 months and a half after the nirvāna of Mahāvīra. Or āuttha might be taken as three and half as in Marāthī.

Prakrit passages without the Prakrit metrical Bhaktis; and there might be, I think, metrical Namdisara- and Samti-bhattis: that gives us the required number of ten. The general outline of contents indicates that these Bhaktis are something like devotional prayers with a strong dogmatic and religious back-ground. Unfortunately there is no critical edition, nay even a correct and readable edition, of the Bhaktis. They are of utmost importance for the study of Jaina tradition; the Prakrit dialect and the contents also cannot be neglected. A critical student will immediately detect two strata in Prakrit Bhaktis: the first stratum consisting of concluding prose passages and the next of metrical Bhaktis. Both the strata cannot be from the same author and of the same age. What is substantially found in prose portions is amplified in details in metrical Bhaktis. The prose portions, when carefully read, remind us of closely similar passages in Svetāmbara canonical texts, in their Pratikramana and Avasyaka Sūtras and texts like Pamcasutta.1 So here is a tract of literature which antedates the division of Jaina church, and it has been inherited, with modifications here and there, independently by Digambaras as well as Svetāmbaras. It is no use discussing the authorship of these prose passages; they form the traditional heritage of Jaina monks; and their age is as old as Jainism itself. As to metrical Bhaktis, Titthayara-bhatti is common to both the sects, and that also must have been traditionally inherited. The remaining Bhaktis, too, might have been composed mainly based on traditional knowledge; and as a matter of fact, they have an appearance of antiquity. It is just imaginable that Kundakunda might have composed, or rather compiled, the metrical Bhaktis to explain and amplify the prose Bhaktis, which, too, as traditional relics, he retained at the end. In the [p. 29:] course of amplification Kundakunda might have put together many suitable verses from early tradition as inherited by him. Just to supplement the Prakrit Bhaktis and to keep pace with the growing popularity of classical Sanskrit among the Jaina monks, Pūjyapāda appears to have composed the Sanskrit Bhaktis; some of them are dignified in style, and especially Siddha-Bhakti is a masterpiece of logical acumen.

DAMSANA-PAHUDA<sup>2</sup> It contains 36 gāthās. The main topic is the glorification of and discussion about Right faith or Samyagdarśana. Ordinarily it consists in believing in the principles and catergories preached by Jinas, and really speaking it is the (realization of) self itself (19-20).<sup>3</sup> It is the foundation of religion and the sure step to liberation (2, 21). In its absence knowledge, conduct and austerities are not counted at their real worth (3,4, 15 etc.). The bondage of karmic sand is washed away by the water-current of Right faith (7). Right faith forms the roots of the tree of virtue (10-11). Men of Right faith deserve respect in this world and attain glories in the next (2 etc.). It is the false believer who feels no

<sup>1</sup> Ed. with English Introduction, Critical Notes containing extracts from Haribhadra's Commentary and English Translation by A. N. Upadhye, Kollhapur, 1934.

<sup>2</sup> The Eight-pähudas, Damsana to Sīla-pāhuda, Rayaņasāra, and Bārasa-Aņuvekkhā are published in MDJG. vol 17, the first six pāhudas with the Sk. commentary of Srutasāgara and the rest with only Sk. chāyā.

<sup>3</sup> In giving the analysis of Pähudas etc. I have given, whenever convenient, the Nos. of gāthās in brackets; this summary incorporates a free rendering, and not a literal translation, of some of the gāthās.

regard for and envies the natural condition of the monks (24). Virtues are no virtues, if they are not well founded on Right faith (27). In short Right faith means an attitude of pure manifestation of consciousness (28); and, when human birth is obtained, one should not lose the opportunity of achieving Right faith by devotion to Jinas (34 etc.).

CARITTA-PAHUDA: It has 44 gathas. The main discussion is about the cultivation of Right conduct which is quite essential for the attainment of liberation (9); it is twofold: with reference to Right faith and Self-control (5). The first should be endowed with eight virtues nissamkiya etc. (7 ff.). A man of faith is on the path of knowledge and avoids sinful acts (14). He sees the reality, realises it in its twofold aspects and avoids the breach of conduct, and thus he becomes free from karmas (17-18). The second, namely self-control, is of two kinds: one for house-holders who have still some paraphernalia (parigraha), and the other for houseless monks who have no parigraha at all (20). The conduct of a layman is divided into eleven stages damsana-vaya etc., and consists in the practice of five anu-vratas, partial vows, three guna-vratas, virtual vows, and four siksā-vratas, disciplinary vows, which the author defines in detail (21-25). The conduct of a monk consists in curbing five senses, in observing five full vows, in cultivating 25 kiriyās (the same as bhāvanās, five attendant clauses of each vow) and in observing five samitis (i.e. the items of carefulness or regulation) and three guptis (i.e. the control of mind, speech and body) (27-36). He is a man of Right knowledge, discriminates Jīva from Ajīva; and he is on the path of liberation, if he rises above attachment and aversion (38).

[p. 30:] SUTTA-PAHUDA: It has 27 gathas. The contents of the sutras are given by Arahantas, while for their proper textual form the Ganadharas are responsible; thus the contents are handed down from teacher to pupil (1-2). A needle with sütra (i. e. thread) is not lost, so a man with (the knowledge of) sūtra (i.e. the sacred text) is not lost in samsāra (3-4). The purport of the sacred texts, as preached by the Jina, comprises various topics such as Jiva and Ajiva; of these the man of Right faith should discriminate which is acceptable (upädeya) and which is rejectable (heya); by studying this in its ordinary and realistic aspects, one attains happiness after destroying karmic dirt (6). Being devoid of scriptural knowledge, if one leads a life without control (sacchamdam), sin is the only consequence (9). The unique path, leading to liberation, consists in giving up clothes and eating in the cavity of palms (10). The greatest regard (vandanā) is deserved by such monks who are self-controlled, free from sin, enduring 22 disturbances (parisaha) and capable of destroying karmas; while other monks, endowed with Faith and Knowledge but still using clothes, deserve only formal greeting (icchākāra) (11-13). Even a hairpoint of paraphernalia is harmful to a monk; he eats only once the food offered in the cavity of his palms; he is in the state in which he is born (*jaha-jāya-rāva-sariso*); and he never takes anything, not even the sesamum-husk, by his hands (17 ff.). The nirgrantha type is the best, then comes that of a house-holder who is spiritually advanced (20-21). The ascetic emblem prescribed for women is that she takes meals once and has a garment which she retains even when she takes meals. Women are forbidden from accepting severe types of asceticism such as nakedness, because

they are constitutionally unfit: there is a growth of subtle living beings in their organ of generation, between their breasts, in their navel and armpits; their mind is fickle and devoid of purity; they have monthly courses; and they cannot concentrate undisturbed. If they have faith, they go along the track possessed of the ascetic emblem noted above (22-25). When a man has to accept something, it should be in a little quantity: even though there is plenty of water in the ocean, only a small quantity is taken for washing purposes; those who are free from desires are free from miseries (27).

BODHA-PÄHUDA: This pāhuda has 62 gāthās distributed over eleven topics which are enumerated (3-4) after the benedictory verses (1-2). 1. ayadana (Sk. ayatana), spiritual or religious support or resort: The great saint, who is self-controlled in every way, who has curbed the passions etc., who is endowed with five great vows, and who, possessed of knowledge and pure meditation, has realised his self, is a religious resort or support (5-7). 2. cediharam (Sk. caityagrham), holy edifice: The soul, constituted of knowledge and pure with five full vows, is itself the holy edifice; according to the Jaina creed it is beneficial to six kinds of embodied beings; it serves as a means for bondage and liberation, for happiness and misery according to individuals devoted thereto (8-9). 3. padimā (Sk. pratimā), image or idol: The image to be worshipped represents a bondless and passionless condition; when movable, it is that of a great saint, otherwise that of a Siddha who is [p. 31:] endowed with infinite quaternity (ananta-catustaya), who is bodiless and free from eight karmas and above disturbances (10-13). 4. damsana (Sk. darśana): Darśana is a comprehensive term comprising faith, knowledge and conduct, and shows the path of liberation. As a flower is constituted of scent, milk of ghee, so darsana is materially or corporeally constituted of Right knowledge (14-15). 5. Jinabimba (Sk. Jinabimba), the idol of Jina or Arhat: It represents an embodiment of knowledge, control and passionlessness; it bestows initiation (into the order) and instruction, and serves as a cause for destroying the Karman; it deserves worship and respect (16-18). 6. Jinamuddā (Sk. Jinamudrā), the image or appearance of Jina: It is such that therein the activities of senses and passions are sealed with knowledge and unwavering self-control (19). 7. nāņa (Sk. jñāna), knowledge or enlightenment: An ignorant person, like an archer without the bow, cannot hit the target of liberation. He, who has the bow of firm mind, with a string of scriptural knowledge, has the arrows of triple jewel and has his attention set on the highest object, will never miss the course of liberation (20-23). 8. deva, the divinity: The great divinity who is free from delusion bestows on liberable souls (bhavya) the Dharma which is pure with compassion and asceticism which is free from all attachments (24-5). 9. tittha (Sk. tirtha,) the holy resort: The pure Dharma, faith, control, austerities and knowledge-these are the holy resorts; and therein the great monks should take bath in the form of diksā, initiation into the order, and siksā, instruction (26-7). 10. Arahanta (Sk. Arhat), Jina, the worshipful one: The nature of Arahanta can be meditated upon from various points of view. He is above birth and death and their antecedents; and his description should be viewed from the points of guna-sthana, märgana-sthana, paryapti, prana, jiva-sthana etc. (28-36). His physical existence, in that stage, is above bodily defects and diseases (37); his flesh and

blood are white: in short he is endowed with various abnormal excellences (38-41). 11. pavvajjā (Sk. pravrajyā), asceticism. Here the author describes the nature of pravrajyā, and thereby we get a glimpse of an ideal monk. The monk should wander about being endowed with five full vows, controlling his senses and devoted to study and meditation without any desires. He should be free from attachment, conquer 22 parisahas, be without passion and abstain from sinful activities. Friends or foes, praise or abuse, gain or otherwise, grass or gold: all these he looks upon with equanimity. He is free from disturbing factors, internal or external. He is above delusion and has come to possess virtues like faith, austerities, vows and self-control (44-7, 50, 53, 56, 58 etc.). He is naked in the form in which he is born; he wanders calmly with his arms hanging and with no weapons; and he pays no attention towards his body (51-2). He keeps with him neither internal nor external paraphernalia even to the extent of sesamumhusk (55); he does not keep company of beasts, women, eunuchs and bad characters: he never enters into unhealthy gossip, but always applies himself to study and meditation (57). He lives in deserted houses, under the trees, in parks, on the burial ground, on the top of mountain, in a mountain cave, in a dreadful forest [p. 32:] or in a dwelling place which is not specially built for him (42, 51 etc.; 43 is very obscure); stones, wood, bare ground: all these he uses for seat and bed (56). He receives food everywhere with no consideration of good or mediocre, poor or rich houses (48). The last two gathas can be freely translated thus: That which was preached by Jinas came to be converted into words in the sacred texts in (a particular) language; the same, as (it was traditionally) understood, has been similarly preached by the disciple of Bhadrabahu. Success to lord Bhadrabahu, who is suya-nāni, a teacher knowing the text and meaning, and who knows the twelve Angas and the wide extense of fourteen Purvangas.

BHĀVA-PĀHUŅA: The total strength of this pāhuda is 163 gāthās; and there are some additional gāthās also. The main current occupies a good deal of glorificaton of and some discussion about bhāva, which, here, means the purity of psychic state (pariņāma-suddhi as in 5). This bhāva is primarily of three kinds: pure, auspicious and inauspicious (75 \*1-3). It is bhāvalinga that is of utmost importance, and not dravyalinga, in the case of an ascetic; it is the purity of mind that makes one virtuous or vicious (2). A bhāva-lingī sādhu is free from attachment for body etc. and completely immune from vanity and passions, and he concentrates himself on his self (56, the way in which he concentrates is shown by those popular gāthās 57-60). A monk should become naked from inside by giving up false faith and other flaws, and then he becomes automatically a naked monk according to the commandment of Jina (73, 54). Nakedness without the purity of mind is of no value at all (55).

It is due to the absence of bhäva that the soul has wandered and is wandering in infinite samsāra constituted of four grades of existence (gati), experiencing myriads of miseries and passing through various vicissitudes of utmost agony, accidental, mental, natural and physical; therein the soul is acting under  $k\bar{a}ndarp\bar{a}$ and other motives and is busy with four kinds of unhealthy gossip (7-17). The number of births undergone is so great that the milk drunk from mothers' breasts might fill an ocean, and so the tears of mothers (19-21). Many bodies were accepted and given up, and the duration of life came to an end due to poison etc. (24-25). All things in this world were tasted and much water drunk, but still there is no satisfaction (22-23). Because of the absence of bhāva, the soul has wandered everywhere, dying various wretched births, dwelling in the dirt of maternal wombs and eating dirty fluid in childhood (31-41 etc.). Bhāva is the potent means to effect the destruction of saṃsāra.

The glories of bhava are untold. Various virtues, religious practices, austerities, scriptural study and knowledge: all these are simply a farce in the absence of bhava (20, 4, 5, etc. 70 etc. 87 etc. 97 etc. 105 etc. 125 etc.). This possession of bhava brings manifold glories to the soul (126 etc.). As long as there is some ability, one should try to cultivate the purity of mind and heart by undertaking various religious practices (130 etc.). There are 363 [p. 33:] heretical creeds (kriyavadin etc.) which should be given up, and one should be firm in Jainism (135, 140).

When there is no bhāva, passions actually ruin the spiritual destiny of the soul. Bāhubali's spiritual progress was hindered by his vanity, even though he had no attachment for his body. On account of *nidāna*,<sup>1</sup> the saint Madhupinga could not be a monk, and the saint Vasistha suffered misery (44-46). Bāhu, though a Jaina monk, burnt the town of Dandaka due to internal hatred and fell into the Rauravahell; so also Dīpāyana, though a monk in appearance but devoid of real merits, wandered in infinite samsāra (49-50). Šivakumāra, though encircled by young ladies, could put an end to samsāra because of his heroic and pure mind. Bhavyasena could not be a bhāvaśramaṇa (*i.e.* an ascetic with bhāva), even though he had learnt 12 Angas and 14 Pūrvas, nay the whole of the scriptural knowledge; while Śivabhūti, whose bhāva was pure, attained omniscience by simply uttering *tusa-māsa* (51-3).<sup>2</sup> Even the fish Šālisiktha, due to impurity of mind, fell into a great hell (86). A good man, when endowed with purity of mind, is not contaminated by passions and pleasures like a lotus-leaf by water (152).<sup>3</sup>

- Nidâna is a sort of remunerative hankering; it consists in hankering after future pleasures and enjoyments as a remuneration of the penances etc. practised in this life. One, who wants to achieve an equanimous and peaceful voluntary submission to death (sallekhanā), must keep his mind free from the attitude of nidāna (Sarvārthasiddhi VIII, 37), which is also a kind of monomania or painful concentration (ārtadhyāna) (Ibidem IX, 33).
- 2 The words *tusa-māsa* symbolically stand for the concept that the body is absolutely distinct from the soul, like the husk from the bean; Srutasāgara gives a story on this gāthā, and explains that phrase thus: *tuṣān maṣo bhinna iti yathā tathā śarīrād ātmā bhinna*! /.
- 3 I have put together, in this paragraph, the legendary references from Bhāvapāhuda. It is necessary that all such legendary anecdotes, incidentally referred to in early Śvetāmbara and Digambara texts, should be put together to have a glimpse of the initial capital of Jaina myths. Such references are found in Jaina texts like Painnas, Bhagavati Arādhanā of Śivakoți, Mūlācāra etc. A partial attempt in this direction, mainly confined to the Painnas of the Śvetāmbara canon, is already made by Kurt von Kamptz in his monograph "Uber die vom Sterbfasten handelnden ältern Painna des Jaina-Kanon", Hamburg 1929. I have listed alphabetically all the legends from Bhagavatī Arādhanā of Śivakoți and I find that some legends are common with Marana-samādhī Painna of the Śvetāmbara canon. Thus, many of these legends antedate the division of the church, and they are independently preserved by Digambaras and Śvetāmbaras.

In order to get rid of the karmas one should reflect on the nature of the self which is an embodiment of knowledge and consciousness: it should be known to be without the qualities of taste, colour, smell, touch and sound; it is sentiency itself; it is beyond inferential mark; and it has no definable shape (61 etc., 64). But from times immemorial the soul is bound by karmas of eight kinds, to the stock of which additions are made by various causes of karmic bondage such as *mithyātva* etc. (146 etc., 115); this karman can be destroyed by religious practices accompanied by purity of mind. Karman is the cause of samsāra. There cannot be a sprout, when the seed is burnt; similarly when the seed of karman is burnt, there can never be the [p. 34:] sprout of transmigration for those monks who have purity of mind (124). Dharma, as preached by Jinas, consists in self-concentration of a pure type free from all the flaws like attachment etc. (83, 119 etc.); and it is thereby that the samsāra is crossed (83). As long as the self is not realised, liberation cannot be attained, even though myriads of meritorious deeds are done (84).

This very soul becomes the higher self, when it is completely free from karmas, and comes to be designated as Jñānin, Šiva, Paramesthin, Sarvajña, Visnu, Caturmukha and Buddha (149). The preëminent path leading to this state of unending bliss and knowledge consists in the cultivation of triple jewel: Right faith, Right knowledge and Right conduct (30-31). The cultivation of these jewels includes, at various stages, various detailed virtues; to wit: reflection on five kinds of knowledge (65); giving up passions, pleasures and no-kaşāyas (76 etc. 89); thinking over sodaşakāranas which incur Tīrthankara-nāma-karman (77); practising twelvefold penance and reflecting over 13 krivas (78); practising faultless asceticism and observing twofold control; sleeping on the ground, abandoning five kinds of clothes without minding the parisahas (79, 92 etc.); constant study of scriptures whose contents are preached by Tirthankaras and which, in their textual form, are composed by Ganadharas (90); reflection on 12 anuprekşās, 25 bhāvanās, seven principles, nine categories and the groups of Jivas at various stages of Gunasthana (94-95); practice of nine kinds of celibacy; giving up ten kinds of coition (96); accepting only the prescribed food (101); observing five kinds of discipline (vinava) and 10 kinds of vaiyāvratya (102-3); accepting four external lingas only after there is internal purity (109); not to desire for fame and glory, but simply to practise primary and advanced virtues (mula- and uttara-guna) (110-11); etc. etc.<sup>1</sup>

In short, says the author in conclusion, Artha, Dharma, Kāma and Mokşa proceed from purity of mind (162).

 $MOKKHA-P\bar{A}HU\bar{D}A$ : It contains 106 gāthās. The aim of the author is to discuss about the Higher self, realizing which souls attain liberation (1-3). The self is of three kinds: the external represented by sense-organs, the internal represented by psychic states, and the Higher represented by that divinity free from karmic stains etc. (4-6). The aspirant, who has a liking for and who has grasped the words of Jina and has consequently avoided unhealthy activities, should give up all

<sup>1</sup> I have almost heaped these technical details in this paragraph only to indicate what an amount of technicalities the author handles; sometimes he explains them, but in majority of cases he takes it for granted that his hearers or readers are already acquainted with them.

that is external and be introspective, so that the Higher self might be realized (33, 38, 7 etc.). It is through sheer ignorance that this body is looked upon as self (10 etc.). *Para-dravya*, or the object external, is that which is (absolutely) different from the nature of the self: it may be living, non-living or an admixture of both. *Sva-dravya* is the self itself which is pure, free from eight Karmas, and an embodiment of knowledge (17-18). Those, who discriminate between them and give up the external, attain liberation following the path of Jinas (19).

[p. 35:] The difference between the self and the Higher self is similar to that between ore and gold (24). When external objects are avoided and the Higher self is meditated upon, the self reaches the stage of Higher self (7 etc.). Being free from pleasures and passions one should adopt jina-mudrā, i.e., the appearance of a true Jaina saint (46-47) and begin meditating on the Higher self (48). To achieve a successful meditation a thorough cultivation of three jewels is quite necessary (34, 36, 37, 90 etc.). A crystal looks distorted in colour, when it is put near some foreign substance; so is the case with the soul. Unwavering and unruffled equanimity must be established in the spiritual states; then the self is itself, just on the point of evolving the Higher self (49-51, 83 etc.). Meditation is a potent means to selfrealization (26 etc.). When an aspirant is steeped in meditation, unmindful of his daily routine, he becomes free from Karmas; being firm in mind, faith and conduct he attains the highest state (48 etc. 63 etc.). Even a particle of attachment is a great adversary of self-realization, and hence all out-going inclinations must be completely stopped (69, 66 etc.). One should meditate, firm like the mount Meru, on the real nature of the soul, which is an embodiment of knowledge etc. (84,86 etc.). It is only the weak and undisciplined that complain that the present time is not proper for meditation. Dharma-dhyana is possible for monks today, and thereby better births, which anticipate liberation, can be acquired(73-78).

Right knowledge consists in discriminating Jīva from Ajīva (41); and the right knower is he who knows things as they are (58). There is tremendous difference between a man of knowledge and an ignoramous. An ignorant person might spend many births practising severe penances to destroy the karman which can be destroyed, whithin a short time, by a man of knowledge who is controlled in three ways (53 etc.). This right knowledge, coupled with austerities, leads one to liberation; one without the other is fruitless (59). A monk should abstain from all external activities, and concentrate on the real nature of the self ever maintaining his primary virtues etc. (91 etc.). The self alone is the resort or shelter, because therein are seated the five dignitaries (104).

The doctrine of Jina about bondage and liberation is, in short, that one who is attached to objects external is bound, while one who abstains from them gets rid of manifold karmas (13).

LIMGA-PAHUDA: It contains 22 gāthās. In the case of monk, it is the bhāva-linga that is important; mere external appearance (dravya-linga) will not make one a true monk (2). A monk, if he is sinful even after accepting the emblem of a Jaina monk, ridicules the standard of asceticism and ruins his co-monks (3). If he sings and dances, is anxious and disturbed, is attached for meals, harms the earth-bodied beings and plants, and loves ladies and hates others, he is no more

a monk but a beast full of deceit and treachery and devoid of discipline and conduct (4-5, 12, 15-18). If a monk is unchaste, full of vanity, taking part in worldly activities and sins, and violates the religious virtues, he is destined to go to hell (6,9,10 etc.). [p. 36:] In a monk's appearance if one is unchaste, given to sinful thought, runs after and quarrels for food, one wanders long in samsära (7-9). He is not a monk, though an ascetic in appearance, but a thief, who takes things unoffered and blames others (14). An ascetic, who eats at a harlot's and praises that food, acts like a fool, and is not a true monk (21).

SILA-PĀHUDA: It is a discourse, in 40 gāthās, on Šīla, meaning conduct, character, especially chastity. Knowledge and chaste life are not incongruent; if chaste conduct is wanting, objects of senses ruin that knowledge (2). Knowledge unaccompanied by chaste conduct, asceticism without right faith and austerities without self-control are all worthless (5). Even men of knowledge wander long in samsāra, because they are given to pleasures; but those who are chaste can easily put an end to samsāra after mastering the knowledge and practising austerities. If a man of knowledge, who is given to pleasures, can go to liberation, why is it that Surattaputta, though knowing Ten-pūrvas, went to hell? Knowledge, faith, austerities and conduct bring nirvāna for them who lead a chaste life (7,9,11 etc. 30). It is not enough if grammatical, metrical, Vaišesika, Vyavahāra (perhaps the same as Dharmaśāstra) and Nyāya Śāstras are studied (16);<sup>1</sup> to make human birth fruitful, a chaste life must be led; and thereby one is loved by gods (15-17).

Chaste life, or sila, is an important factor of spiritual life; it has its attendant virtues like compassion to living beings, control, truthfulness, non-theft, celibacy, satisfaction, right-faith and knowledge (19). A dose of poison may entail death only once, but the dose of sense-pleasures involves repeated deaths and births in samsāra (22). Šīla, with its attendant virtues, like fire assisted by wind, burns the deposit of old Karmas (34); and then the soul becomes Siddha endowed with all the virtues (35).

CRITICAL REMARKS ON EIGHT-PÄHUDAS—It has been ususal, possibly from the fact that Śrutasāgara wrote a commentary *en masse* on six pāhudas, to take the six pāhudas in a group; and Chappāhuda came to be looked upon,<sup>2</sup> through mistake, as the name of a work of Kundakunda. The last two pāhudas have not been, somehow or the other, commented upon by Śrutasāgara. Taking into consideration the six pāhudas, or even eight pāhudas, it is clear from the contents that each pāhuda

2 See W. Denecke's essay in *Festgabe Jacobi*, p. 163 etc; perhaps Dr. Winternitz follows W. Denecke in his *A History of Indian Literature*, (in English) vol. II p. 577, which has just reached my hands. I am not aware of any commentary on six Pähudas by Amrtacandra, though Dr. Winternitz notes his name along with that of Śrutasāgara.

<sup>1</sup> As the texts of these Pāhudas are not critically edited, and hence not definite, I have not taken into consideration the bearing of these gathas on the date of Kundakunda; and, moreover, the date of our author, whose works are of a compilatory character, will have to be settled on other broader evidences than stray references like these; for, as Dr. Jacobi, in a slightly different context, puts it, 'Nothing is more common than that such details should be added as a gloss, or be incorporated even in the text, by those who transmitted it either in writing or in instructing their pupils'. (SBE, 22, Introduction pp. 39-40).

is meant to be an independent treatise. Each pahuda has a significant title which substantially indicates the main current of the subject matter, though, as usual in traditional texts, there is [p. 37:] always scope for side-topics. In some of them like Carittaand Bodha-pāhuda the exposition of the subject matter is very systematic, while in others like Sutta- and Bhāva-pāhuda the contents appear to be merely compiled; that is why perhaps the ascetic emblem prescribed for women is included in Suttapāhuda. The same topic, in these pāhudas, appears in places more than one: the discussion about linga is found in Bhāva-pāhuda and in Limga-pāhuda, Bhāvapāhuda is extensively varied in its contents, and it is important from various points of view: so many Jaina technicalities are simply referred to, and the author takes it for granted that his hearers are already acquainted with them; the dogmatic property of Jainism must have been quite systematically arranged in numerical groups before the days of Kundakunda, otherwise his off-hand introduction of technical terms would be meaningless; the legendary references found in Bhāva-pāhuda indicate to the presence of many Jaina mythological stories already current at the beginning of the Christian era. The manner of exposition, in all these pahudas, is narrative and dogmatic, and the author never feels the necessity of logical defence of the principles he is enunciating; sometimes he takes resort to similes to make his appeal effective.

I am perfectly aware that it is only on the ground of current tradition that Kundakunda is accepted as the author of these pahudas, and no evidence is coming forth, nor there is anything in these texts, taken as a whole, which should preclude us from taking Kundakunda as the author of these works. The texts of these pahudas as utilised by me, could not be claimed to be critical; so there is every probability of omissions and commissions of gathas especially in such traditional texts. W. Denecke doubts Kundakunda's authorship, but he gives no definite reasons. Dialectally he finds that six pahudas are younger than Samayasara etc.; but this cannot be a safe guide, unless we are guided by critical editions. The reason for the presence of Apabhramsa forms in these pahudas, as compared with Pravacansara, I have explained in my discussion on the dialect of Pravacansāra. It is imaginable that traditionally compiled texts might be attributed to Kundakunda because of his literary reputation; but to prove this we must have some strong evidence potent enough to cancel the current tradition. In conclusion I would say that these pahudas contain many ideas, phrases and sentences which are quite in tune with the spirit and phrasiology of Pravacansāra.

These pāhudas have left great impression, a fact not unknown even to Šrutasāgara, on some of the later writers. Pūjyapāda has composed his *Samādhišataka*<sup>1</sup> in a systematic manner and with a stronger metaphysical tone mainly based on *Mökkhapāhuda*. Joindu also shows, in his compositions, his close acquaintance with these pāhudas. Many verses of Āmrtacandra remind us of the gāthās from these pāhudas from which he quotes also. Guņabhadra, in his *Ātmānušōsana*,<sup>2</sup> follows closely many gāthās from *Bhāva-pāhuda* etc.

<sup>1</sup> Published in Sanātana Jaina Granthamälā (SJG), Vol. I, Bombay 1905.

<sup>2</sup> Ibid, pp. 52 etc.

**RAYANASÄRA:** It contains 162 verses, of which one is a dohā and the rest are gāthās. The author intends to give a discourse on the religious [p. 38:] duties of laymen and monks. A man of right faith always preaches what is traditionally received from the Tirthańkaras through Gaṇadharas (2). Right faith is the root of the tree of liberation, and it is twofold (4); in its absence no virtues can stand (47 etc.); and it is a patent remedy against Karman (52). A man of faith is endowed with 70 virtues, and is devoid of 44 flaws (8,7). The duties of a house-holder consist in giving gifts and in performing pūjā, and those of a monk in meditation and study (11 etc.). Jinas should be worshipped, and the gifts should be given to recepients ( $p\bar{a}tra$ ) who are of three kinds (15 etc., 123 etc.). Pleasurable and happy equipments, here and in the next world, are all the fruits of supātra-dāna, like seeds giving good crops when sown in fertile fields (17-30 etc.). That man, who appropriates for himself the wealth meant for *jīrņoddhāra*, pratisthā, Jinapūjā etc., is sure to go to hell etc. (32 etc.).

Men without right faith have no discriminative faculty (40), are not devoted to religious duties, and do not meditate on the nature of the self (49 ff.). As opposed to a man of right faith, who spends his time thinking over vairāgya and jñāna, the man of perverted faith spends his time in greed, wicked thoughts, laziness and quarrels. Men of right faith are rare today, but still, as said by Jina, Dharmadhyāna is possible in the present age (57 ff.).

Inauspicious mental attitude (asubha-bhāva) is inclined towards wicked and irreligious channels of activities, while the auspicious one towards meritorious and religious ones; accordingly hell or heaven is the consequence (61, 65 etc.). Auspicious attitude is attended with the suppression of passions etc., and consequently results into real self-control. A jñānin immediatly destroys his karman, and his achievements are varied (72-79).

Everywhere Bhakti or devotion is quite necessary; all the religious activities are fruitful, if one has regard or devotion towards his teachers.(83 ff.). Ascetic garb is a painful burden, if one is not directed towards self-realisation (88ff.). In order to realise ātma-tattva and para-tattva, in this age, study is a sure remedy; so one should devote oneself to the study of sacred texts which is as good as meditation (95). When one's mind is set on the Higher-self with mental, verbal and physical purity, karman is immediately destroyed (96). This is the province of a great monk who abstains from all unhealthy and irreligious activities, and absorbs himself in the self. Those who are attached to paraphernalia, like a fly stuck in phlegm, have no hope of self-realization (106,93ff.). Those monks who are selfwilled, who do not live with a guru, and who, being of bad conduct, oppose the sangha, are a bane to Jainism (108). It is a great sin to dabble in worldly professions and to be attached to various items of worldly paraphernalia like gana and gaccha (109 etc.). The monk should not eat anything according to his sweet will, but recieve only the proper food, which is put in the cavity of his palms (116, 120 ff.). The penancial practices should be intelligent, and there should be no hankering after popularity, respect and gain (131 etc.). Attachment is bondage and nonattachment is liberation: knowing this one should not be attached to bahir-ātman (134). There are so many things and relations which [p. 39:] constitute bahir-ätman

and must be distinguished from the real nature of the self (137-40). Realisation of the self is liberation; to achieve this end jñānābhyāsa is a great means; for the house-holder, however, 53 duties are prescribed (156-57ff). The three jewels stand for gana and gaccha, the various virtues mean sangha, and samaya is the pure soul; the great monk should not be attached to gana etc., but he should cultivate three jewels with its attendant virtues, so that he will soon attain liberation. (161 etc.).

CRITICAL REMARKS ON RAYANASARA .- The text of Rayanasara, as a whole, is very badly handed down; from the footnotes which contain the results of the comparison of two MSS., it is clear that the number and the sequence of gathas are not definite; and they might further vary, if more MSS. are collated. There are repetitions of ideas, and the arrangement is not quite satisfactory; and this might be due to the disturbance of the text by additional gathas. It is conspicuous and not usual in the works of Kundakunda that in the middle we have a doha and about half a dozen verses in Apabhramsa dialect. So far as the present shape of Rayanasāra stands, it cannot be, as whole, attributed to Kundakunda. It is just possible that the ground-work may be his; even then some evidences to that effect must be produced. There are certain points which are not quite favourable for the authorship of Kundakunda: his name is not mentioned in the colophon; some verses are in Apabhramśa which is abnormal in his works; no doubt there are many common ideas, but there are certain social touches which are not met with in his other works; gana, gaccha, sangha etc. are referred to and a cryptic explanation is attempted; similes are found in his works, but the number of similes is very great here. That Kundakunda is the author of Rayanasāra should remain, I think, a point sub judice, until some more evidences, one way or the other, are coming forth.

**BARASA-ANUVEKKHA:** It contains 91 gāthās. This work deals with 12 reflections<sup>1</sup> which should necessarily be cultivated for the stoppage [p. 40:] of karmic influx. The following are the topics on which the monk is to reflect constantly. 1. Various paraphernalia, relatives, physical strength and beauty etc., are all tran-

<sup>1</sup> The twelve Anupreksas, for various reasons the foremost being that the reflection thereon is a cause of stopping the karmic influx and that a discussion about them includes many topics of Jainism, have proved a fascinating subject with Jaina authors that much space is devoted to them in many works; and besides even independent works have been written. To note only a few: Mulacara of Vattakera has its 8th chapter devoted to this; then Kundakunda composed or compiled his Bārasa-Aņuvěkkhā which has much, even some gathas, common with the above chapter; about 150 gathas are devoted to this topic in Bhagavati Aradhana of Śivakoti (the text mentions his name as Śivarya); in the Svetāmbara canon, for instance, some 70 verses cover these topics in Maranasamādhi Paiņņa; Bārasa Aņuvēkkhā of Kumāra or Kārttikeya (circa 8th century A.D.) contains 489 gāthās and is solely devoted to 12 anupreksās; Subhacandra in his Sanskrit Jñānārņava, devotes about 195 verses to Anupreksās. Digambara authors like Amitagati, Somadeva and Padmanandi have discussed these anupreksis in their works; among the Švetämbaras, too, works like Dvādašabhāvanā, (Jaina Granthāvali p. 180), Bhavanāsamdhi-prakaraņa (Annals of the B. O. R. I. vol. XI i.) are current. Dhavala, in his Harivamsapurāna (Apabhramsa) refers to some work on Anupreksā by one Simhanandi which is not discovered, so far as I know, anywhere. In Kanarese, Hindi and other vernaculars, too, works devoted to Anupreksa are composed both by early and modern authors.

sitory; the soul alone is eternal and above all these (1-7). 2. No external things like gems, medicines, armies and weapons can rescue the soul from death; the only shelter is the self itself which is the seat of five dignitaries and an abode of Right faith. knowledge, conduct and austerities (8-13). 3. The soul is alone, alone responsible for the fruits of the acts done (14-20). 4. Relatives, friends and this body: all these constitute the object external, and are absolutely separate from the soul which is an embodiment of faith and knowledge (21-3). 5. The soul is wandering in samsara suffering many miseries with false motives and pretended attachments; the soul, when it is free from karmas, gets out of samsāra (24-38). 6. This universe is threefold with hells below and heavens above that are the consequences of inauspicious and auspicious manifestations of conciousness; when there is pure manifestation, liberation is attained (39-42). 7. Everything in this world is impure, and the soul alone, when free from karman, is pure and an abode of eternal happiness (43-46). 8. Mithyatva, vowlessness, passions and various activities are the causes of karmic influx which is the cause of samsāra; so these causes should be removed (47-60). 9. Such religious activities, which counteract the karmic influx, should be reflected upon (61-65). 10. Further the twofold way of shedding the karmic matter should be considered (66-67). 11. Then 11 pratimas of a house-holder and 10 dharmas of a monk should be considered; the internal and external attachment should be given up, and one should meditate on the pure nature of the self (68-82). 12. Enlightenment is rare, so one should reflect on the means of attaining it (83-86). Reflection on these 12 topics is spiritually fruitful, and leads one to liberation. The subject has been thus treated, from ordinary and real points of view, by the preceptor Kundakunda (87-91).

CRITICAL REMARKS ON BĀRASA-AŅUVEKKHĀ.—The text of Bārasa-Aņuvěkkhā is not definite; as I have seen from comparison the number of gāthās varies from MS. to MS.; even the last gāthā, in which Kundakunda's name is mentioned is not found in some MSS. Whether the last gāthā is composed by Kundakunda or not cannot be said at this stage, but this much is certain that the tradition is uniform in attributing this work to Kundakunda. There is an appearance of antiquity about the text: some of the gāthās are common with the 8th chapter of  $M\bar{u}l\bar{a}c\bar{a}ra$ which possibly indicates that these verses are traditionally inherited; five gāthās from this work are quoted, in the same order, in Sarvārthasiddhi by Pūjyapāda; and the method of exposition is quite traditional and dogmatic. Many ideas and even sentences from this book are taken and elaborated in later texts on anupreksā.

NIYAMASĀRA<sup>1</sup>: It contains 187 gāthās according to the text preserved[p.41:] in the Sk. commentary of Padmaprabha Maladhārideva. The author has compo-

<sup>1</sup> Published by Jaina Grantharatnākara Kāryālaya, Bombay 1916; this edition is accompanied by the Sk, commentary of Padmaprabha Maladhārideva and a Hindi translation of the same by Br. Shitalprasadaji. Ed. with English Translation etc. by Uggarsain, S.B.J. vol. IX, Lucknow 1931. As to the date of Padmaprabha, I would indicate here only the tentative limits of his age. In the introductory verses he mentions Siddhasena, Pūjyapāda, Bhattākalańka and Vīranandi-vratīndra. It is necessary to see who is this Vīranandi. We know two Vīranandis, one the author of *Candraprabhacarita* who flourished earlier than 1025 A. D., as Vādīrāja refers to him in his *Pārśvanāthacarita* composed in that year; the second Vīranandi, the author of *Acārasāra*, comes much later

sed, following the words of Jina, this work as an excuse for self-meditation. His aim is to give some essential discussion on Three jewels which necessarily (*niyamena*) form the path of liberation (2-4). Right faith consists in believing in  $\bar{a}pta$ ,  $\bar{a}gama$ and *tattvas*; after the description of the first two (5-8) follows the detailed discussion about the tattvas or principles of Jainism. Jīva is described with regard to its two *upayogas* and its natural and abnormal modifications (10-19); then further are discussed non-sentient principles, namely, matter, dharma, adharma, ākāśa and kāla; with Jīva they are called six substances, and the same are known as *astikāya*, when time or kāla is excepted (20-37). It is the duty of the soul to relinquish the objects external and pursue its own nature, since every soul, from the point of view of initial purity, is a Siddha itself (38-51). This Right faith is devoid of perverted motives.

Right knowledge is free from doubt, perversity or delusion and vacillation; and it consists in the correct understanding as to what is acceptable and what is rejectable (51-52).

Right conduct, from the vyavahāra or ordinary point of view, consists in observing five Mahāvratas, five Samitis and three Guptis, all of which are precisely defined (56-68); this topic is concluded with some remarks from the niścaya point of view (69-70) and with the description of five dignitaries, viz., Arhat, Siddha, Ācārya, Upādhyāya and Sādhu (71-75). Then, in order to confirm the aspirant in his bhedābhyāsa or bheda-vijñāna (77-82), a discussion about Right conduct from niścaya-naya is set forth mainly describing the āvašyakas (with their attendant reflections) such as Pratikramana (83-94), Pratyākhyāna (95-106), Alocanā of four kinds (107-12), Käyotsarga (119-23) (these two being the forms of prāyaścitta 113-118), Sāmāyika (124-33) and Parama-bhakti which is two-fold: Nirvrti and Yoga-bhakti (134-40). An exposition on avasyaka, which is defined as avasassa kamma avassayam, is given from the realistic point of view. These rites like pratikramana etc. lead a monk to vitaraga caritra, passionless conduct; these are verbal rites, and one should exert one's utmost to convert them into meditational ones; the practice of avasyakas leads to self-realization (141-58) attended with omniscience wherein darsana and jñāna are simultaneous, just as light and heat are simultaneous in the Sun<sup>1</sup>. Omniscience is not merely self-illuminating, but it [p. 42:] illuminates, at the same time, other objects as well; in fact it is the essential nature of the soul. The various activities of an omniscient do not involve any further karmic bondage; at the termination of his age, with all the karmas tracelessly destroyed, the liberated soul shoots up to the top of the world (loka), where he halts eternally because of the absence of any cause for movement, and enjoys unparallelled eternal happiness (159-83),

and belongs possibly to the first half of the 12th century A.D. Further in the light of Nidugall inscription (EC, XII, Pavugada Nos. 51-52) of about 1232 A. D., I would say that Padmaprabha was a pupil of this second Viranandi; so he might have flourished about the middle of the 12th century A.D. It remains to be seen, however, as to what data would be supplied by various works referred to and by different quotations in his confinentary.

1 Simultaneity of jñāna and darśana in an omniscient is upheld here; Siddhasena, too, in his Sammatitarka II, 3 ff, accepts this very position; while Jinabhadra-kṣamāśramaņa (Viśeṣāvaśyakabhāṣya 3132 ff.) and a host of other Śvetāmbara authors, following their Canon, especially Nandi, Prajñāpanā and other texts, say that jñāna and darśana in a Kevalin are krameņa, step by step, and not yugapat or simultaneously.

39

CRITICAL REMARKS ON NIYAMASARA.-That Kundakunda is the author of Niyamasāra is accepted on the authority of Padmaprabha, the only known commentator of that work. The discussion of subject matter is quite worthy of Kundakunda, and the whole atmosphere is quite in tune with other works of his. The exposition of the subject matter is very systematic, leaving aside some traditional verses here and there, as it would be clear from my analysis. For the division of the text into 12 srutaskandhas, Padmaprabhadeva, the commentator, is responsible; with all due deference to his high-flowing spiritual muse I must say that this division has no sanction from the original text, nor does it facilitate the understanding of the text in any way; the author, it appears, never intended to have any divisions in his work. The composite character of the text, when read in the original, immediately impresses a reader; and in this respect it stands in contrast to Bhāvapāhuda. This work contains some traditional gathas which are found in his other works, and also in Mūlācāra. So far as I understand the discussion, Kundakunda's enumeration of Avasyakas is thus: Pratikramaņa, Pratyākhyāna, Ālocanā, Kāvotsarga. Sāmāyika and Paramabhakti; it is slightly different from the traditional enumeration<sup>1</sup>, wherein Alocanā is absent, being possibly included in Pratikramana which it precedes in actual performance,<sup>2</sup> and in place of Paramabhakti we have Stuti and Vandana, Kundakunda divides Paramabhakti into two types: nirvrti and yoga-bhakti, wherein can be the traces of Stuti and Vandana. Either Kundakunda did not want to stick to the traditional enumeration because he was discussing the subject from niscaya-naya, or he did not find any material difference between the two enumerations, or he incorporates, in this context, some early tradition. The phrase loya-vibhagesu in gatha 17 does not refer, as I understand it, to any individual text but to a class of literatute of Lokanuyoga group; while in gatha 94 the author decidedly refers to a text Pratikramana-sūtra by name3.

**PAMCATTHIYA-SAMGAHA** or **PANCASTIKAYASARA4**. It is the devotion towards the doctrine that has goaded the author to produce this [p. 43:] book for the further propagation and glorification of the creed. He proposes to deliver a discourse on samaya; the contents are originally given out by Śramana (Mahāvīra), and they lead the follower to liberation (2); samaya is defined as the samavāya or collocation of five astikāyas, *i.e.*, those entities that manifest, through numerous qualities and modes, their existence with extensive spatial points, viz., soul (jīva), matter (pudgala), principles of motion and rest (Dharma & Adharma) and space (Ākāsa),

<sup>1</sup> Mūlācāra I, 22.

<sup>2</sup> Mūlācāra VII, 121 ff.

<sup>3</sup> Padikamana-nāmadheye sutte jahā vannidam padikamanam / etc.

<sup>4</sup> P. E. Pavolini: II compendio dei cinque elementi—*Pamcatthiyasamgahasuttam* in *Geornale della Societa asiatica italiana*, vol. 14, pp. 1-40. Florence, 1901, with some remarks on the language, metre and MSS.: we get here the text edited with a summary of contents of each verse following Amrtacandra's commentary; Ed. with Amrtacandra's Sk. and Pande Hemarajaji's Hindi commentary in RJS, 1904; Ed. a second time with the addition of the Sk. commentary of Jayasena, RJS, 1914; Edited with an English translation, an original commentary in English and with philosophical and historical Introduction by Prof. A. Chakravarti in SBJ, Vol. III, Arrah, 1920; Edited with a Hindi rendering of Jayasena's Sk. commentary by Br. Shitalaprasadaji from Surat.

of which the three worlds are an outcome (3-5). The same including time (Kāla) are designated as Dravyas which mutually interpenetrate and accommodate each other ever retaining their individuality, and which are so called because of their passing through various modes ever maintaining their existential character (6-9). Dravya or substance has substantiality or existence, is endowed with the triad of origination, distruction and permanence, and forms the substratum of qualities and modifications (10). Then follows a discussion on the mutual relation etc. between substance, quality and modification, and the same is illustrated in the case of Jiva, in view of the doctrine of seven-fold predication (Saptabhangi) (11-22). This introductory section (Pithikā) is concluded with a discussion on Time, which is Dravya but not an Astikāya, from the real and ordinary points of view (23-26).

Then the author enumerates the special characteristics of jīva and discusses them in detail both in the transmigratory and liberated conditions. The soul lives (30 ff.); it is of the same size of the body it comes to occupy (33 ff.); it has consciousness (38-9) which manifests into jñāna and darsana (40-52); it is the performer of actions (53-56) and is liable for the results thereof (57-67); and lastly the soul is potent. When discussing about the upayogas, namely jñāna and darsana, the author deals with the relation between substance and quality stated from the Jaina point of view. This discussion about Jīva is winded up with two cryptic gāthās on the nature of Jiva in its one to tenfold aspects (71-72). In the discussion about Ajīva the author gives various types of matter down to the primary atom, the nature of which is defined in detail (73-82). Then the two Astikāyas, Dharma and Adharma, the principles of motion and rest, are taken and their characteristic functions given with illustrations (83-9). After the discussion about Ākāśa we get some gāthās on the corporeal and non-corporeal aspects of these substances (97-99). Then Kala is discussed, and the section is concluded with two benedictory gathas (103-4).

After having discussed about substances (Dravya) and magnitudes (Astikāya), the author proposes to discuss the same as Padārthas or categories, thus shedding light on the path of liberation which consists in the cultivation of Right faith, Right knowledge and Right conduct, which are defined in short [p. 44:] (104-7). The author enumerates the nine categories (108) and discusses them serially: Jīva, its nature and types are biologically viewed (109-23); Ajīva is defined, contrasted and its relation with Jīva discussed (124-30). Puŋya and Pāpa are defined as *subha*and *asubha-pariņāma* which must be suppressed (131-34); auspicious attachment etc. lead to meritorious, and careless conduct etc. lead to demeritorious influx of karman (135-40); for the stoppage of karmic influx one has to rise above attachment and aversion (141-3); he, who has stopped the karmic influx, if he practises penances etc., effects the destruction of karmas (144-6); it is the passionate and tainted *bhāvas* that lead to bondage (146-50); when the karmic influx is stopped and the deposit too is consumed the immediate result is liberation, wherein the soul has its innate and potential qualities completely developed (151-3).

In conclusion the author gives a beautiful appendix in which a discourse, in short, on liberation and the path of liberation is given from vyavahāra and niścaya naya (161 etc.).

CRITICAL REMARKS ON PAÑCĀSTIKĀYA.—The text of Pañcāstikāya, as it is available today, is preserved in two recensions; one preserved in the Sk. commentary of Amrtacandra and the other commented upon by Jayasena; the former contains 173 gāthās and the latter 181, the majority of additional gāthās being found in the context of upayoga-discussion. The division of the work into two Śruta-skandhas, with a *pīțhikā* in the beginning and a *cūlikā* at the end, as proposed by Amrtacandra, is quite proper; and helps the understanding of the text. The concluding verses of the first Śruta-skandha (103-4) and the opening formula of the next might tempt one to say that these are two independent works put together by some other hand than that of Kundakunda; no doubt that the two Śruta-skandhas are meant to be independent sections, each throwing light on the other; but Kundakunda himself has brought them together in one work as indicated by the pronoun *tesim*, in the opening gāthā of 2nd Śruta., which refers to Astikāyas etc. discussed in the first; so the arrangement is by Kundakunda himself.

The word samgraha in the title indicates that it is mainly a compilation by and not a composition of Kundakunda; and there are indications in the body of the text that the author might have put together traditional verses when trying to discuss a topic in a connected manner: the characteristics of the soul are not discussed in the order in which they are enumerated in gāthā 27 etc. as it is clear from the analysis, possibly due to the fact that the author might have collected together the traditional verses; in many places the topical discussion is disturbed by the same idea repeated; some gāthās (64 etc.) are called Siddhānta-sūtrāni by Amṛtacandra; sometimes groups of gāthās, which are a compact body in themselves but have little connection with the context, are met with here and there (71-2); and the so called Mokṣa-cūlikā is as good as an independent section. So Kundakunda might have compiled this work out of the great range of traditional verses that he might have inherited from his teachers.

[p. 45:] SAMAYASĀRA.<sup>1</sup> The author opens his discourse with the definition of sva-samaya and para-samaya, which respectively stand for the realisation of the self as identical with Right faith etc. and with material karmas (2). When ekatva, i.e., the oneness of the self, is realized there is no bondage at all (3); and the aim of the author is to point out this ekatva, the same as bhedavijñāna, to the best of his ability (sva-vibhavena) (5). The ultimate aim of every aspirant is to realise the pure soul as a knower from the Niścaya-naya. Just as we cannot make a barbarian (mleñcha) understand us unless talked to in his speech, so Vyavahāra point of view is quite necessary for the understanding of pure Niścaya view-point (7 etc.); Vyavahāranaya helps the weak speech of ours, which is incapable of fully expressing the reality

<sup>1</sup> Published with the Sk. commentaries of Amrtacandra and Jayasena in Sanātana Jaina Granthamālā, Benares, 1914; published with these two Sk. commentaries and a Hindi commentary of Jayacandra in RJS, Bombay 1919; the text edited with Sk. shade, English translation and commentary by J. L. Jaini in SBJ, vol. 8, Lucknow, 1930; besides, Jayacandra's Hindi commentary, which closely follows Amrtacandra, has been published from Kollhapur, Bombay etc;Br. Shitalprasada, following Jayasena's commentary, has written a Hindi commentary on this, and it is published from Surat.

(11 etc.). The pure Niścaya view-point consists in realising the self as unbound and untouched by karmas, as one, steadfast and inseparable from its attributes and not united with anything etc. The three jewels stand for that self, just as we know, believe in and follow a king, so also it should be with the self. The soul must exert to sever all attitudes of attachment as I and mine, because the absolutely pure self cannot be anything other than itself. It is not the body but the merits of the soul embodied therein that are to be praised. So infatuation with the objects external must be conquered, exhausted and completely relinquished; the Jñānin then is liberated. (14 etc.).

Ignoramuses identify the soul with various other things not being aware that they are all forms of matter from which, really speaking, the nature of the soul is absolutely different; they babble in conventional modes of speech which cannot stand for the Truth. Jīva has no material attributes, nor has it really to do anything with Jīva-sthānas and Guṇa-sthānas which are all occasioned by karman; it is only for practical purposes that they are predicated of the Jīva in its transmigratory condition. If all these material states and entities are to be identical with Jīva, the differentiating line between spirit and matter will vanish out. The adjuncts and classifications of Jīvas are the outcome of Nāma-karman (39-68).

One must realise the difference between the soul and the karmic influx, and leave off the states of anger etc., remaining in which the soul is bound by karman. When the danger of impurity is known, the soul refrains from the causes of  $\bar{a}srava$ . Concentrating on the nature of the soul one should consider everything as extraneous. The psychic states of the spirit and the karmic transformations are naturally related; really speaking the soul is the agent of its spiritual states wherein the material stuff is transformed into [p. 46:] karman; it is only from the ordinary point of view that the agency of karman is attributed to the soul. When the soul realizes itself as an embodiment of knowledge, there is no more bondage occasioned by Mithyātva etc. If it is to be said that the soul is not bound etc., we are led to absurd positions: either there is no samsāra or there is the illogical position of the Sāmkhya doctrine (117 and 122). A Jñānin experiences psychic states of knowledge and the Ajñānin the opposite of the same. One rises above various shades of view-points and statements, when he comes to realise the pure self (69-144).

Demeritorious and meritorious karmas can be compared with iron and gold fetters respectively; to get liberation one must be free from both. It is necessary that attachment should be given up, and one should absorb himself in his pure self; otherwise all penances and religious practices are fruitless. To believe in Jīva etc. is faith, to grasp them is knowledge, and to avoid attachment etc. is conduct, which together constitute the path of liberation, as they counteract Mithyātva, ignorance and passions(145-163).

Mithyātva etc., which are the psychic states of souls in transmigration, are the causes of karmic influx. When the psychic state is free from passional tinge, there is no cause for bondage. A ripe fruit fallen to the ground cannot stick back to the stalk, so the karman, when once completely destroyed, cannot involve the soul in samsāra. A man of right faith, because of his discriminative ability, is above bondage (164-180).

Gold, though heated, does not lose its yellow colour; so, though operated on by karman, the Jnanin does not leave his jnanitva; his aim is to discriminate the pure soul from passional states. Being free from all attachments, when one concentrates oneself on his self, there is no more contact with karman and Nokarman (181-192).

The pleasures etc. of a man of right faith, because of the complete absence of attachment etc. in his case, only exhaust his karmic deposit. He has fully realised that his soul is only  $j\bar{n}\bar{a}yaka$  not to be identified with anything else. Attachment etc., even to the extent of a primary atom, cause a great danger to self-realisation, even though one has mastered all the sacred texts. One should absorb oneself in his self, which is an embodiment of knowledge, and thus be satisfied: that is excellent happiness. A Jñānin, being free from attachment etc., is not rusted by karman, like a piece of gold thrown in mud; while the ignorant person is to be compared with a piece of iron. A man of faith is endowed with *niśśańkā* and other virtues, and is free from fear etc. (193-236).

If a man, with his body besmeared with oil, stands in a dusty place and takes exercise of various kinds, he is coated with dust; similarly a man of false faith, passing through various states of attachment etc. and acting in various ways, is bound by karmic dust. On the other hand, when the oil is removed, the dust would not stick to his body inspite of his various exercises; so a man of faith, who is not at all attached to anything, though he acts in various ways, is not bound by karman. One should be always indifferent to the effects of karman. Really speaking bondage results from [p. 47:] impure thought-activity, whether a sinful act is committed or not. Though the thought-activity proceeds from some object or the other, it is not the object but the thought-activity that is responsible for bondage (237-287).

A person, bounded in shackles, cannot get himself released, if he simply thinks of shackles without thinking of breaking them; so a man in samsāra must break the bonds of karman that he might be completely free. The chisel of selfdiscrimination will help him to cut off these karmic shackles, and then the pure self is realised (288-307).

In the case of an Ajñānin the fruition of karman leads to further bondage, while the Jñānin feels spiritually light, when the karman gives its fruit. It is wrong to accept absolute denial of agency in the case of Jīva as done by the Sāmkhyas (340), because thereby the relation of cause and effect and of doer and enjoyer cannot be established. The psychic states of attachment and aversion are seen in the soul and not in material objects. It is the alert sense of absolute non-attachment that raises the soul to great heights of spiritual magnanimity. Knowledge and self are perfectly identical, neither less nor more; nor knowledge can be found elsewhere, nor be identified with anyting else. Leaving all external emblems one should apply oneself to the pursuit of liberation and be ever absorbed in oneself, so that eternal bliss might be achieved.

CRITICAL REMARKS ON SAMAYASĀRA:—Samayasāra is considered by the Jainas to be the best work of Kundakunda, and its contents, according to the orthodox opinion, are too sacred to be read by house-holders. The reasons are quite plain: the work deals mainly with spiritual topics such as *bheda-vijnāna*; the discussion is

from Suddha niścaya point of view, and the Vyavahāra point is explained only to avoid possible misunderstandings; and lastly the spiritual statements from Niścayanaya may prove socially and ethically harmful to the house-holders who are almost absolutely lacking in spiritual discipline. The majority of the statements are in a reflective and meditational tone sometimes even in the first person. The aim of the author is to impress on the readers that ignorance resulting from karmic association has barred many a soul from self-realisation; so every aspirant must rise above all attachment and realise the soul as absolutely pure, sentient, omniscient and completely distinct from lifeless stuff (ajīva): this is the highest pitch of Jaina spiritual teaching. The author takes it for granted that his readers are already acquainted with Jaina terminology, and he goes on brooding over the real nature of the soul, sometimes distinguishing it from matter, sometimes discussing the nature of karman, its influx, bondage etc., and sometimes showing the way of stopping and exhausting the karman. There is a simplicity and directness in his utterances which appear like the attempts of the author to express the incommunicable which he himself has experienced. He is very fluent, jubilant and exhilarated, when he goes on reflecting on the pure nature of the self. It is no wonder, therefore, if he has not cared for what is called systematic exposition seen for instance in his works like Cāritta-pāhuda. He would repeat ideas and sentences just to make the topic [p. 48:] more impressive. Here and there, when the text is read without using the commentaries one feels that groups of traditional verses are intruding on the context indicating perhaps that many traditional verses were included, when this text came to be so shaped by Kundakunda.

The author's reference to Do-kiriyāvāda in 85-6 is interesting, though it is not discussed in detail. The tenet that the soul can be the agent of its psychic states and also of karmic modifications, is not accepted by Jaina philosophers. In the Svetāmbara canon, too, the Do-kiriyāvāda, in its various aspects, has been criticised; according to the Svetāmbara tradition the promulgator of this creed was Arya Ganga who flourished 228 years after Mahāvīra<sup>1</sup>.

The next interesting reference is to the Sāmkhya doctrine in gāthās 117, 122 and 340, by name. The position of Purusa and his relation with Prakrti are some of the weak stones in the structure of Sāmkhya ontology: Purusa being ever free can never be bound; it is the Prakrti that is bound and liberated. The question can be raised, if there is no bondage why talk of liberation; and if there is no real connection between Purusa and Prakrti, how the false conception of such connection can rise? It is these points, such as Prakrti does everything and Purusa is neutral without doing anything, that are attacked. The Jaina position is that the soul or spirit is the agent of various *bhāvas* or psychic states whereby there is the influx of karman leading to further bondage; when the karmas are destroyed, with their causes rooted out and the existing stock evaporated, the soul attains its natural purity constituted of eternal bliss and omniscience.

The text of Samayasāra has 415 verses according to Amrtacandra's recension and 439 verses according to that of Jayasena; it is not only the question of additional

<sup>1</sup> See Bhagavati-sūtra I, ix, sūtra 75; I, x, sūtra 18; II, v, sūtra 100 etc.; also Višeņāvašyakabhāşya 2424 ff.

gäthäs, but sometimes Jayasena preserves important and independent variants.; the majority are gäthäs there being only 4 anustubh verses in the 9th section. Amrtacandra divides the whole text into 9 Ankas with a *pürva-ranga* at the beginning and a *parisista* at the end; this devision, though not sanctioned by the author, is helpful to grasp the contents of this, the biggest work of Kundakunda.

THE DESIGNATION NĀŢAKA DISCUSSED:—Though it has been usual to call Pañcāstikāya, Pravacanasāra and Samayasāra as Nāţaka-trayī, it is, in fact, Samaya-sāra alone, whose contents refer to the drama of samsāra in which Jīve and Ajīva are the dramatis personae playing the rôle of āsrava etc., that is fit to be called a nāţaka. It is from this that all the three works which constituted the Prābhrta-trayī came to be called nāţakas. Amrtacandra appears to be the first to give this designation to Samayasāra,<sup>1</sup> and he wanted to make it more appropriate by various indications scattered all over his commentary: the introductory section is called Pūrva-raṅga; the work is [p. 49] divided into Aṅkas or acts; dramatic terms like nişkrāntaḥ, pravišati etc. are used at the end and beginning of different chapters from the end of the 2nd chapter; and he uses, here and there, other terms quite usual in Sanskrit dramas. Jayasena, too, adopts these terms, but he calls the chapters as Adhikāras.

# 4. PRAVACANASĂRA OF KUNDAKUNDA

## a) Study of Pravacanasāra

PRAVACANASĀRA IN ORIENTAL STUDIES:—Pavayaņasāra or Pravacanasāra of Kundakunda is a pretty popular work in Jaina circles, and copies of it would be found almost in every Digambara collection<sup>2</sup>; but it is very lately, especially because the Digambaras were too reluctant to open their stores of books for others, that the MSS. of it fell into the hands of orientalists. Bühler knew its name as a sacred work belonging to the dravyānuyoga group of the Digambara literature.<sup>3</sup> K. B. Pathak too referred to it as a work of Kundakunda<sup>4</sup>. It was the late Dr. R. G. Bhandarkar, that all-round brilliant and stationary Dhruva star in the firmament of oriental learning, who, in his monumental report for 1883-4, gave some excerpts from *Pravacanasāra*, and gave also the analysis of it incorporating a translation too of a few gāthās; in conclusion he compared some of the Jaina tenets with those of Sāmkhya, Vedānta and Buddhism, and attempted a chronological

<sup>1</sup> It is interesting to note that Am<sub>r</sub>tacandra, with Samayasāra against his name, finds a place, as a play-wright, in M, Schuyler's *Bibliography of the Snaskrit Drama*, p. 24.

<sup>2</sup> I am very thankful to Prof. H. D. Velankar, Wilson College, Bombay, from whom I learn that there are 8 MSS. of *Pravacanasāra* at the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, 1 at Arrah, 2 at Mūdabidri, 3 at Sarasvati Bhavana Bombay (2 of which are used for the present edition), 1 at Bhuleśvara Jaina Mandira, Bombay, and 6 at Terāpanthi Badā Mandira, Jaipura. Besides, MSS. of this work are available in Karanja collections (See *Catalogue of Sk. and Pk. MSS. in C. P. and Berar* 1926) and also in local Mathas of Kolhapur and Belgola.

<sup>3</sup> I. A., Vol. VII, pp. 28-9.

<sup>4</sup> I. A., Vol. XIV, pp. 14-26; there is no work named *Prabhrtasāra* though Pathak mentions it along with *Pravacanasāra*.

evaluation of Jainism as a system. Some of his conclusions were so striking that they received almost immediate attention of and were searchingly scrutinised and criticised by Dr. Jacobi<sup>1</sup>; and so far as I know, his criticism never appears to have been replied to by Bhandarkar; perhaps, he had no immediate occasion for that. Further *Pravacanasāra* finds place in Strassburg collection of Digambara MSS., and is consequently noticed by Leumann.<sup>2</sup> Pischel, in his comparative grammar of Prakrit dialects,<sup>3</sup> took a grammatical notice of the gāthās quoted by Bhandarkar and came to the conclusion that the dialect should be designated as Jaina Śaurasenī. Later on, since its publication,<sup>4</sup> [p. 50:] *Pravacanasāra* invariably finds place in the list of important works of Jainism<sup>5</sup>.

## b) The Text of Pravacanasāra

TEXT INFLUENCED BY THE COMMENTARY.—Manuscripts of *Pravacanasāra* generally contain one or the other commentary along with the text for various reasons: among the Digambaras the practice of studying Prakrit gāthās unaided by a Sk-gloss has fallen out of use since long; the text as a whole is too difficult to be understood without a commentary; and lastly, there is already the bias that an authoritative work like *Pravacanasāra* should be studied with the help of a commentary, if a direct teacher is not available. Even if some MSS, without a commentary are available, they are so late in age that there is every possibility of their being copied from some MS, with a commentary.

Two RECENSIONS OF THE TEXT.—The text of *Pravacanasāra* is preserved in two recensions, one along with the commentary of Amrtacandra and the other adopted by Jayasena and other commentators. According to Amrtancandra it contains 275 gāthās divided into three Śrutaskandhas,<sup>6</sup> each dealing with Jñāna-tattva, Jñeya-tattva and Carana-tattva and containing 92, 108, and 75 gāthās respectively. Jayasena, however, adopts the three divisions, calling them adhikāras, following Amrtacandra whose commentay was already before him when he wrote his; but according to him the number of gāthās is larger and comes to 311, each adhikāra containing 101, 113 and 97 gāthās respectively. Thus it is clear that the recension of Amrtacandra is shorter in each section, and of this Jayasena is quite aware.<sup>7</sup>

- 2 Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, Vol. XI, pp. 297-312.
- 3 Grammatik der Präkrit-Sprachen in the Grundriss etc. Strassburg, 1900.
- 4 Edited in RJS, samvat 1969; published with Br. Shitalprasāda's Hindi translation of Jayasena's commentary in three vols. Vīra samvat 2450-52, Surat; an English translation of *Pravacanasāra* was promised by the Jaina Literature Society, London, but is not published as yet. [Since published].
- 5 Dr. Winternitz (*Indian Literature*, II, p. 576) describes *Pravacanasāra* as a 'much prized book on Jinistic dogmatics, psychology and ethics'. Prof. A. B. Dhruva (his Introduction to *Syādvādamaňjarā* in Bombay, Sk. and Pk. series, p 80) describes it as 'a comprehensive survey of Jainism.'
- 6 This Śrutaskandha division reminds us of similar divisions in Acārānga and Sūtrakrtānga etc. of the Śvetāmbara canon.
- 7 See below the discussion about Jayasena's commentary.

<sup>1</sup> SBE, XLV, Introduction p. 35 etc.

Jayasena has a definite<sup>1</sup> text before him; and he has adopted it, though the earlier commentator Amrtacandra, whom Jayasena follows in all the philosophical discussions, adopted a shorter recension. Bālacandra, the Kannada commentator, follows Jayasena. As to Prabhācandra, the copy of his commentary examined by me is defective, but it appears that his version of the text is nearer that of Jayasena than that of Amrtacandra. Thus Amrtacandra's recension is shorter and stands by itself.

CRITERIA OF TEXTUAL CRITICISM AND THE NATURE OF ADDITIONAL GĂTHÂS.— It is very difficult to apply objective standards and settle whether particular găthâ might have been originally included in the text by the author himself or added later on: the compilatory character of Kundakunda's works nullifies the criterion whether a gāthā fits in a particular context or not; the available MSS. are accompanied by one or the other commentary, so [p. 51:] they are already under the bias of a particular commentary; and lastly whether a gāthā can be admitted in a particular context is sure to be a subjective criterion in works like *Pravacanasāra*. It will be a reliable evidence that would make a particular gāthā of dubious authenticity, if the same gāthā appears in some other works in more fitting context; but that even is not conclusive, because so many traditional verses are likely to be independently inherited. Under these circumstances the safer way would be to indicate the contents and the general nature of these gāthās in the longer recension and see what position they occupy in the text.

## BOOK I

- 19 \*1 It is something like a gloss on the previous gatha and does not disturb the context very much.
- 52 \*2 It is salutationary and comes at the end of a sub-section; it is not unusual in Kundakunda's works to find a salutationary gatha even in the middle, see for instance I, 82.
- 68 \*3-4 These two come at the end of a sub-section; Arhat and Siddha are defined, and salutations to Siddha are offered.
- 79 \*5-6 The topic is continued by defining Deva; the second gatha is salutationary.
- 82 \*7 Continuation of the salutation in the previous gatha.
- 92 \*8-9 Concluding and partly benedictory gathas.
- BOOK II
  - \*1 The opening mangala which is almost indispensable.
- 43 \*2 When the author has said in the previous gāthā natthi padesa tti kālassa, one feels the necessity of further explanation, and it is fulfilled by this gāthā.
- 53 \*3 This gāthā gives the further divisions of four life-essentials mentioned in the previous gāthā; the absence of this gāthā would not disturb the text.

<sup>1</sup> At times Jayasena gives alternative readings of the same gathas and interprets them twice, see, for instance, II, 46-7.

95 \*4 This gāthā has some distant connection with the previous one; to a certain extent it disturbs the context; it is not included in Prabhācandra's commentary; and lastly it occurs in Gömmațasāra, Karmakānda 163.
108 \*5 Concluding salutation to Siddha etc.

BOOK III

- 17 \*1-2 The point in the previous gatha is amplified with an illustration; one feels that they are quite suited to the context.
- 20 \*3-5 Explaining the significance of abstention from *parigraha*, arguments against the use of clothing, gourd-bowl are put forth in these gāthās.
- 24 \*6-16 Discussing about non-attention towards the body, arguments against women attaining liberation are set forth, and the ascetic emblem of a nun is described. [p. 52:]
- 26 \*17 This gäthä tells us how a monk becomes negligent; I think it disturbs the context to a certain extent.
- 29 \*18-20 Discussing about the nature of faultless food of a monk, the faults of flesh are set forth.
- 39 \*21 It elucidates further the same idea that is being discussed in that context.
- 68 \*22 A bit of additional explanation; the context is not disturbed even if it is dropped; it occurs in *Pañcāstikāya* 137, where it is more fitting.

CLASSIFICATION AND SCRUTINY OF ADDITIONAL GATHAS .- From the above analysis it would be clear that these gathas can be grouped under three convenient heads: first, gathas containing salutation and benediction, viz., I, \*2, \*4, \*6, \*7, \*8-9; II, \*1, \*5; secondly, those containing explanation and amplification, viz., I, \*1, \*3, \*5; II, \*2, \*3; III, \*1-2, \*18-20, \*21, \*22; and lastly, those containing additional information, viz., II, \*4; III \*3-5, \*6-16, \*17. In the first two groups there are some gathas of a neutral character, i.e., even if they are dropped their absence would not be felt, and even if they are present they do not materially add to the contents of Pravacanasāra as a whole. So it is the last group which needs strict scrutiny. The main criterion to be applied to the third group is whether the additional information given by these gathas is or is not consistent with the contents of other works of Kundakunda; if there is any inconsistency, the gathas will have to be looked upon as of doubtful authenticity; and if the same contents are found in other works of Kundakunda, they can be treated as acceptable, because the repetition of an idea is not abnormal in works of traditional character. The position of II, \*4, especially in that particular context, is doubtful. The remonstration against the use of clothes, in III, \*3-5, is only an amplification of one of the 28 primary virtues (III, 4, 8-9, etc.), and this subject is discussed in details in Carittapahuda (20 ff.), Suttapahuda (17 ff.), Bodhapāhuda (51 ff.) and other works of his; so this topic is quite in tune with Kundakunda's discussions. That women cannot attain liberation, as set forth in III, \*6-16, is a topic which represents the Digambara view against that held by the Svetämbaras. It is not only here, but also in Suttapähuda (22 ff.), that Kundakunda states his views almost in the same tone. Further, even if it is taken that he is attacking Svetāmbaras without mentioning their name, there is no anachronism at all, because Kundakunda flourished as already seen, after this division in the

6

49

Jaina church. The contents of III, \*17 have nothing special, though the gatha disturbs the context. So, in conclusion, I do not find that there is any strong case against Kundakunda's authorship, as a composer or compiler, of these additional gathas, excepting one or two gathas whose position I have detected to be dubious in that context.

CRITICAL LIGHT ON THE RECENSION OF AMBTACANDRA.—Now the immediate question that confronts us is as to why Amrtacandra does not include these gāthās in his commentary. Textual fidality and literal translation are not the aims of his commentary; his commentary is like a *bhāşya* where he wants simply to expound with additional touches and in a systematical manner the contents of *Prava*canasāra. If this is his aim, naturally he would not care [p. 53:] to admit those neutral gāthās which do not substantially contribute to the contents of *Pravacanasāra*. This explains, to a certain extent, his omission of gāthās included under the first two groups; but still one desires that he should have retained gāthās like II, \*1, 43 \*2; III, 17 \*1-2, 29 \*18-20 etc.

Many early Prakrit gāthās have been followed by Amrtacandra in his works. Some of the gāthās, though not included by him in his recension of *Pravacanasāra*, are already known to him, as it is clear from the following comparison with the Sk. verses in his other works:

| 1. | Pravacanasāra II, 43 *2:                                |
|----|---------------------------------------------------------|
|    | edāņi pamca-davvāņi ujjhiya kālam tu atthikāya tti      |
|    | bhaṇṇaṃte kāyā puṇa bahu-ppadesāṇa pacayattaṃ //        |
|    | Cp., Tattvārthasāra <sup>1</sup> III, 4:                |
|    | vinā kalena šesāņi dravyāņi Jina-pungavaiķ              |
|    | pañcāstikāyāh kathitāh pradeśānām bahutvatah //         |
| 2. | Pravacanasāra III, 17 *1-2:                             |
|    | mucchā pariggaho cciya ajjhappa-pamāņado diţtho /       |
|    | Cp., Purușārthasiddhyupāya <sup>2</sup> III, 12:        |
|    | yā mūrcchā nāmeyam vijnātavyah parigraho eşah           |
| 3. | Pravacanasāra III, 29 *18-9:                            |
|    | pakkesu a āmesu a vipaccamāņāsu mamsa-pesīsu /³         |
|    | samtattiyam uvavädo taj jūdīņam nigodāņam               |
|    | jo pakkam apakkam vā pesīm mamsassa khādi phāsadi vā    |
|    | so kila nihanadi pimdam jivānam anega-kodīnam //        |
|    | Cp., Pururşārthasiddhyupāya 67-8:                       |
|    | āmāsvapi pakvāsvapi vipacyamānāsu māmsa-pešīsu          |
|    | sātatyenotpādas taj jātīnām nigotānām                   |
|    | āmām vā pakvām vā khādati yah spršati vā pišita-pešīm / |
|    | sa nihanti satata-nicitam pindam bahu-jiva-koținăm //   |
|    | Su minum satura-menung propant band-jeva regenant j     |

Further some of the gathas not admitted by Amrtacandra are very old ones, for instance: III, 17 \* 1-2.

<sup>1</sup> Ed. SJG, Vol. I.

<sup>2</sup> Ed. in SJG, Vol. I; with Hindi translation in RJS, Vira Samvat 2431.

<sup>3</sup> I understand that these gäthäs are found in Sambodhasaptati of Ratnaśekharasūri who flourished in the 14th century A. D.

uccāliyamhi pāe iriyā-samidassa niggamaţţhāe | ābādhējja kulimgam marējja tam jogam āsējja // 1 // na hi tassa taņņimitto bamdho suhumo ya desido samaye | mucchā pariggaho cciya ajjhappa-pamānado diţţho // 2 //

Pūjyapāda quotes them in his Sarvārthasiddhi (VII, 13) along with the previous gāthā, namely, III, 17 of Pravacanasāra; Akalañka too quotes them in his Rājavārtika<sup>1</sup>; and they are quoted in Dhavalā commentary<sup>2</sup> in the midst of some two dozen gāthās only a few of which are traced in Pravacanasāra. Haribhadra also quotes them in his commentary on [p. 54:] Dasaveyāliyasutta<sup>3</sup> with the difference that his quotations have a Mähārāṣṭrī look, and that the last line is different. These verses have a traditional appearance, and they might be traced to a tract of literature which was once the common property of Digambaras and Śvetāmbaras.<sup>4</sup> There is no reason why Amrtacandra should have left these verses some of which he has translated in his own compositions and some of which are pretty old and authoritative to both the sects; and it is not right to attribute motives to him, when the evidences are so meagre with us.

Then there remain some of the gāthās of the third group, namely III, 20 \*3-5, 24 \*6-16. The contents of these gāthās go against the Švetāmbaras who sanction a begging-bowl etc. for a monk and who accept that a woman can attain liberation in the same birth. My tentative conjecture is that Amrtacandra was too spiritualistic to enter into sectarian polemics; <sup>5</sup> and possibly he wanted to make

4 I am driven to this bold surmise especially from the manner in which they are quoted in *Dhavalā-ţīkā*. That there are such verses which have been commonly inherited by Śvetāmbaras and Digambaras is quite clear from my remarks on Ten-Bhaktis etc. These two gäthās as found in Digambara texts are in the same form so far as their dialectal appearance is concerned; while as quoted by Haribhadra they show an inclination towards Māhārāsţrī. There is no doubt that the present Śvetāmbara canon has leaned towards Māhārāsţrī from Ardhamāgadhī because of the constant handling of Ardhamāgadhī texts in a country where Māhārāsţrī was popular. A comparsion of such common verses between the early Śvetāmbara canon and early Digambara texts would help us to have a glimpse of original Ardhamāgadhī. I am sure the counterparts of these two gāthās might be traced in the Śvetāmbara canon, especially *Paīnņas* and *Nijjuttis*; it is pity that most of them are not within my reach.

5 The suggestion that he might have been a Śvetämbara does not hold water for various reasons; he accepts the 28 Mūlagunas which include nudity (III, 8); he does not protest against the phrase *jaha-jāda-rūva* (*i. e.* nudity, see *Uttarā.*, 22, 34) of a monk (III, 4, 6, 25); and lastly he puts those, *i.e.*, the Śvetāmbaras, who hold that an omniscient can be Nirgrantha even with clothes and can take food in morsels, under Viparīta-mithyātva (*Tatt-vārthasāra* V, 6); the verse in question runs thus:

sagranthopi ca nirgrantho grāsāhārī ca kevalī | rucir evamvidhā yatra viparītam hi tat smrtam | |

<sup>1</sup> Tattvärtha-Råjavärtikam, Benares, p. 275.

<sup>2</sup> Sholapur MS. p. 18ff.

<sup>3</sup> See Devachanda Lalabhai Series vol. 47, p. 25; the last line is read thus by Haribhadra: *jamhā so apamatto sā ya pamāa tti nidditthā*/. Śilāńka, who quotes these two gāthās in his commentary on Sūtrakrtānga (Agamodayasamiti Ed. p. 39), has a few different readings in the first lines, and he quotes the last line in an altogether different form: *aņavajjo u payogeņa savvabhāveņa so jamhā*/.

his commentary, along with it the sublime utterances of Kundakunda, acceptable to all the sects by eliminating the glaring and acute sectarian attacks.

Воок І

## c) Summary of Pravacanasāra<sup>1</sup>

The author offers salutation to Vardhamāna, to the remaining Tīrthakaras, to the liberated souls and the great saints collectively as well as individually, [p. 55:] and lastly to the contemporary Tīrthaňkaras in the Mānuşa region; then he declares his intention to adopt equanimity after entering the order of ascetics whereby is attained liberation the path to which consists in Right faith, knowledge and conduct (1-6).

For the time being a substance is said to be constituted of that by which it is transformed or modified; and, therefore, the soul, when it develops Dharma, is called Dharma (8), which is a synonym for Sama or the unperturbed state of the self (7). The thing or the existing entity is always made up of substance, quality and modification: with reference to substance and modification one without the other is not possible (10); so the soul is auspicious or inauspicious when it develops those modifications, and it is pure when free from both (9). Suddhopayoga <sup>2</sup> leads to liberation of self-born, eternal and supersensuous happiness, Subhopayoga to heaven and the Asubha to wretched human, sub-human and hellish births continuously (11-13). A saint with Suddhopayoga has properly realised everything, is free from attachment and endowed with control and penance; and to him pleasure and pain are alike (14).

With this Suddhopayoga the soul, free from four Ghātiya karmas, becomes omniscient and itself, and comes therefore to be called Svayambhū (15-16). An existing entity suffers origination and destruction by some or the other modification; in the state of Svayambhū too there is the collocation of origination, destruction and permanence; but there the origination is without destruction and vice versa (17-18). In this stage the soul being free from karmas, infinitely potent and supersensuous, develops, as a result of Suddhopayoga, Knowledge (omniscience) and Happiness (19).

i). The omniscient is above bodily pleasure and pain (20); he enjoys direct vision of all objects without sensational stages in his perception (21-22). The omnipresence of omniscient knowledge is thus established: the soul, *i.e.*, the knower, and knowledge are coextensive; any infringement of coextension leads to the conclusion that either knowledge is a nonsentient function or the soul can know without knowledge (23-5); knowledge is coextensive with objects known; and the objects

The use of words like Nava-tattva and a mention of Vyavahāra sūtra (Samayasāra pp. 31, 33, 195, 404) sastha, asthama fasts (Tattvārthasāra VII, 10) suggest, at the most, that he was closely acquainted with Śvetāmbara literature.

<sup>1</sup> I have completely rewritten my summary which was once published in Jaina Gazette Vol. XXV, p. 156 etc.

<sup>2</sup> Śuddhopayoga is only svabhāva-pariņāma, that is, the natural state of the soul free from auspicious and inauspicious manifestations of consciousness: that is how I understand it.

known comprise the whole universe. Knowledge is the function of the soul alone, and the omniscient soul can know the whole objectivity, as it were reflected in itself, though there is no mutual contact (26-29). As a sapphire enlightens the milk in which it is put, knowledge enlightens all objects, all of which, because of the omnipresence of the former, are reflected in it; in this process of direct knowing the omniscient does neither lose nor gain anything (30-32).

The knower and the knowledge are one, and knowledge is not at all an extraneous instrument; when the soul, as a knower, has its knowledge perfectly developed, all the things—of the past, present and future, and the subject, object and their modifications—are reflected presently therein (35-37). [p. 56:] The transcendental aspect of omniscience lies in its ability to know the absent and non-concrete as well, which are not perceived by indirect or mediate knowledge received through senses (38-41). This act of knowing is the natural and essential outcome of the destruction of counter-acting karmas; and therefore this as well as other activities do not make the omniscient liable, as the beings in the round-of-rebirths are, to attachment and aversion which lead to further bondage (42-6, 52).

Omniscient knowledge visualises completely and simultaneously the whole range of variegated and unequal objectivity of the present and otherwise. A single substance has infinite modes, and infinite are the classes of substances; to know them serially is an impossibility; so in order to know even a single substance with its modifications, it is necessary that one should know simultaneously the objects of three tenses and three worlds, being still immune from consequent attachment or aversion (49-52). This omniscience, which is supersensitive (*i.e.* it does not require the help of senses) in its functions, can visualise non-concrete entities, and as such it is the highest; the soul when it functions through organs of senses, with which it is endowed in its embodied state, perceives only the perceptible, and sometimes it does not; the sense organs cannot percieve simultaneously; they constitute a foreign stuff not essentially and naturally belonging to the self, and as such what is perceived by them cannot be direct to the soul; so it is only in omniscience, when the soul directly visualises the objects without the mediation of senses, there is direct (*pratyakşa*) knowledge (53-58)

i). That self-born, perfect and pure knowledge, which enlightens infinite things and which is free from the stages of perception, is called real happiness; omniscience is a state of happiness where there is no trace of misery because of the absence of hindering karmas; everything desirable is achieved therein, and it is appreciated by all the liberable souls; various beings in the round-of-rebirths are harassed by senses, and they try to satisfy them by yielding to them, but this pleasure of senses is misery itself; the soul is the substratum of happiness, and the bodily happiness is no happiness at all; when the soul is itself happiness, it is no use pursuing the pleasures of senses; and it is the liberated soul that has both knowledge and happiness (which are not contingent on external accessories), just as the sun has both light and warmth (59-68).

As a result of Subhopayoga which consists in devotion to divinity, preceptor etc. and in the cultivation of philanthropy and fasts, the soul is destined to subhuman, human or divine births wherein are available various pleasures of senses.

The happiness of gods even is not self-established; simply to satisfy their physical itch they enjoy various pleasures; the enjoyment of these pleasures simply leads to further prolongation of embodied condition; their desire for sensory pleasures goes on increasing, and they are ever unsatisfied. The happiness derived through senses is dependent, amenable to disturbances, terminable and a cause of bondage and dangerous; so it should be completely eschewed. This should be thoroughly realized; attachment and aversion [p. 57:] towards various objects should be given up; the Suddhopayoga must be cultivated, so that miseries incidental to body would disappear (69-78). Delusion is a great hindrance to self-realization; he who knows Arahanta fully and in all the aspects, knows himself, and his delusion is evaporated. All the Arahantas have destroyed Karmas and attained liberation by being free from delusion, attachment and aversion, and by realising the pure self; and they have preached also to that effect (79-82).

Delusion consists in being infatuated with various objects; one is baffled therein developing attachment and aversion which give rise to various kinds of bondage which should be destroyed; the characteristics of delusion are: perverted apprehension, cruelty unto beings and indulging with the objects of senses. This delusion can be exhausted by understanding from the scriptures the objectivity constituted of substances, qualities and modifications; and then liberation is attained. The soul is constituted of knowledge, and other things are related with it only as substances: thus the self and non-self should be understood, if the self were to realise a delusionless state of itself; he is a true saint who understands thus; and he is called Dharma, as he is free from delusion, expert in scriptures and established in conduct free from attachment (83-92).

## Воок II

The object of knowledge is made up of substances, which by their very nature are existential entities, which are characterised by and endowed with various qualities and modifications, and which are all the while coupled with origination, destruction and permanence without leaving their existential nature (1. 3-5); though established as an existential entity, the substance undergoes conditions of permanence, origination and destruction which are simultaneous (7-8); they take place in modifications which are possible in a substance; and hence substance is a base for all of them that are collocated therein (9-10). One modification rises and the other vanishes, but the substance is the same; the substance develops some other quality leaving the one: so both modes and qualities constitute the substance, which is ever selfexistent (11-3). The relation between substance, quality and modification, is that of non-identity (*anyatva*); they are not separate, because they have no separate space-points (*pravibhakta-pradeśa*); so they cannot be present elsewhere than in a substance (14-8).

The substance which forever retains its position can be affirmed and denied, with respect to its existence, according as it is viewed from the view-point of substance or that of modification. So far as the substance is concerned there is always non-difference, but there is difference in view of the modification which pervades the substance for the time being (19, 22). According to some modification or other it is

stated that a substance exists, does not exist, is indescribable, is both or otherwise (23). The various activities lead to karmas which give their fruits; the Nāmakarman, which overpowers the [p. 58:] soul, shapes the figuration of the body etc. in a particular existence like that of man, god etc.; and the soul-substance is the same individual behind these modifications that are developed by karmas. There is nothing like absolute production or destruction in this world wherein, at every moment, some modification originates and some other passes away; so this mundane existence is a flux of active change through which the soul-substance is moving (20-1, 24-8). The modificatory development in the case of the soul, which is soiled by karman from times immemorial, is of the nature of the soul, *i.e.*, sentiency; it is of three kinds: knowledge (*jñāna*), the comprehension of the objectivity; whatever is done (*karman*) by the soul; and the fruit (*phala*) which is either happiness or misery. The soul then is not the direct agent of these results, yet ordinarily they are attributed to the soul. The soul, which is itself the agent, means, action and fruit, realizes itself as pure, when passions etc. are not developed.

Substance comprises Jīva and Ajīva. Jīva is constituted of sentiency and manifestation of consciousness. Ajīve or the insentient class comprises five substances: Pudgala or matter, from the fine molecule to gross earth, possesses sensequalities; Dharma, the principle of motion, serves as the fulcrum of motion; Adharma, the principle of rest, serves as the fulcrum of rest; Ākāśa or space gives accommodation; Kala or time marks continuity. Of these matter alone is concrete and the rest are non-concrete, i. e., devoid of sense-qualities and hence not amenable to sense-perception. All these substances exist in Loka or physical space in which take place transformations consisting of origination, permanence and destruction collectively or individually, while in Alokākāsa there is space alone (35-42). Time is devoid of space-points, while other substances have innumerable space-points, and hence they are called Astikāyas. A primary atom has no space-points, but it is itself the unit of measuring space-point; and the time required for a primary atom to traverse one space-point of space is called Samaya. A space-point of space is capable of giving room to the atoms of all substances. All these ultimate units are not exempt from the trio of origination, permanence and destruction (43, 45-52).

The physical world or Loka is stable, eternal and full with entities endowed with space-points; this is the object of knowledge, and the knower is the soul endowed with the life-essentials, viz., senses, channels of activities, duration of life and respiration, which are fashioned by material substances. The soul in its embodied condition, being bound by infatuatory and other karmas and enjoying the fruits of karmas, incurs fresh karman. Being tainted with karman it develops attachment and aversion, and incurs fresh bondage. It takes births in different grades of existence with different figuration of the body due to Nāma-karman. Real knowledge of things will rescue one from attachment and aversion (53-62).

The soul is constituted of the manifestation of consciousness which is towards perception and knowledge, and which is auspicious or inauspicious; the auspicious one is characterised by devotion to religious duties and compassion to living beings, and leads to merit; the inauspicious one is characterised [p. 59:] by sensual pleasures and passions and cruelty to beings, and leads to sin; and in the absence

of both there is the pure one which is not amenable to karmic bondage. Being free from auspicious and inauspicious manifestations one should meditate on the soul as an embodiment of knowledge and absolutely different from everything else (63-70).

The atomic interlinking is a process by itself. Atomic modifications, cohesive or arid, whether having even or odd points, get mutually interlinked when ordinarily there is the difference of two points, the minimum point being excepted; the soul is not responsible for this process (73). But the physical world is fully packed with materlial bodies, subtle and gross and capable of becoming karmas which, coming into contact with the passional condition of the soul, inflow into the soul (77). The four kinds of bodies are material in nature; the soul, however, is without the sense-qualities. it is all sentiency. it is beyond inferential mark, and it has no definable shape (79-80). The soul though not concrete perceives and knows concrete objects; so is the case with bondage (82). It is by the attitude of attachment and aversion that the soul is tinged, and thereby the karman binds(84). The soul has space-points wherein penetrate the karmic particles; they remain there and pass away according to the period of bondage; when the soul develops attachment there is bondage, otherwise not (86-7). The soul is absolutely different from all the embodied conditions (90 ff.). The soul is the direct agent of the developments of its consciousness and not of all those conditions constituted of material substances; thus it is not the agent of material karmas, but only of its own bhavas which being tinged with passions receive karmas: this is really speaking the doctrine of bondage, ordinarily it may be stated differently (88-97).

The real meditation on the self is possible only when all notions of attachment and mineness are completely severed. The various objects, living and nonliving, are not the permanent associates of the soul which is essentially constituted of sentiency. The great saint who is completely immune from passional hindrances, being all-round rich in knowledge and happiness of all the senses together and having no functions of senses, meditates on the highest happiness (98-108).

## BOOK III

The Jaina ascetic emblem is of two kinds: internal and external; the internal one which aims at liberation consists in being free from infatuation and preliminary sins, in being endowed with pure manifestation of consciousness and activities, and in having no desires at all; the external one consists in possessing a form in which one is born, in pulling out hair and moustache, in being pure, in being free from harm unto beings, and in not attending to the body. The external ascetic emblem prescribed for women, because of their natural and inherent disabilities, is of slightly different character consisting of clothing etc., and they are called nuns or Samanis (5-7,  $24 \approx 6-16$ ).

Perfect non-attachment is a prerequisite for adopting these emblems by entering the order of monks. If one wants to escape from misery, he should [p. 60:] adopt asceticism after saluting the divinity and saints, after taking leave of the family of relatives, being let off by the elders, wife and children, and being intent on the cultivation of knowledge, faith, conduct, austerities and strength. He should

approach a great and worthy teacher and request him for admission to the order, being ideally non-attached. He should receive his course of duties consisting of 28 mūlagunas or primary virtues; he is a defaulter in case he is negligent about them; if the primary virtues are violated, in spite of his carefulness, he should report and confess before a worthy teacher and practise the prescribed lustral course; he should always see that the primary virtues are not violated. Negligent and careless activities are always harmful to living beings; it is not so much the question of objective and actual sin; and a monk of careless conduct is called a murderer of living beings, whether they are actually killed or not (1-4, 10, 8-9, 11-12, 30, 16-8).

Absolute non-attachment should be his aim. He is not to be attached either to food or to fast, either to residence or to touring, or to paraphernalia, or to comonks, or to unhealthy gossip. Attachment means bondage, and even a particle of attachment hinders the attainment of liberation; desirable or undesirable relations and objects are all equal to him; complete immunity from attachment and aversion means the destruction of karmas (13-5, 19, 39, 41-4).

He is allowed to keep only a little quantity of paraphernalia which does not involve sin and which is essential for the practice of his primary virtues. The only acceptable ascetic paraphernalia is said to consist of the bodily form with which one is born, the words of the teacher, (disciplinary) modesty and the study of sacred texts. Other articles of use, on account of his non-attachment, are sure to disturb him and his course of conduct. He should not have any attachment even for the body which he simply sustains, and yokes to austerities without concealing his ability (21-3, 20 \* 3-5, 24-5, 28). A monk should be constantly applied to the study of scriptures whereby he acquires certainty of knowledge and meditational concentration. The scripture is his eye, and enlightens him on the nature of objectivity constituted of both self and non-self. This scriptural study prepares him for selfdiscipline and self-control; and the value of the same will be heightened when he is completely non-attached (32-6, 39). The diet and tourings of the monk are proper; he takes one meal a day which is not stomachful, which is in the form in which it is obtained, which is obtained by begging and by day, and wherein there is no consideration of juices. He completely abstains from flesh and wine which involve the destruction of living beings. When the monks accept that little quantity of faultless food, it is as good as they are without food (26, 29, 29 \* 18-20, 27).

If liberation is to be obtained, faith and self-control are the necessary accompaniments of scriptural knowledge. The monk should observe fivefold carefulness, control his three channels of activities, curb his senses, subdue his passion and cultivate faith, knowledge and discipline. He should stand up etc. when a great teacher arrives, and honour him according to his merits. A meritorious coäscetic always deserves regard. A monk degrades himself, if he does not recognise the meritorious and if he expects reverence from those who [p. 61:] are more worthy than himself. He should keep himself aloof from monks of inferior merits and from the company of commoners; and try to stay with equals or superiors (37, 40, 47, 61-7, 70).

The monks are endowed with either auspicious or pure manifestation of consciousness; it is the pure one that is free from karmic influx. Subhopayoga

consists in devotion to Arahantas etc., in showing affection to all the followers of the doctrine, in preaching about the doctrine, in receiving and feeding the pupils, in rendering assistance to the fourfold ascetic community, in conferring benefits on all without expecting anything in return, and in helping a co-monk if he is suffering from disease etc. He may have a talk with common people when he has to help a diseased monk. Disciplinary formalities in behaviour are not forbidden in Subhopayoga (45, 47-56). Monks of Suddhopayoga have grasped all things properly, have renounced attachment for external and internal paraphernalia and are not steeped in pleasures of senses (73). A monk is not to dabble in worldly professions. He should observe his course of conduct thoroughly understanding the nature of food, touring, place, time, physical labour, his forbearance and bodily condition. Devotion to ignoble persons has no beneficial results. A monk who has abstained from improper conduct, who has ascertained the reality, and who is peaceful and perfect in asceticism, will soon attain liberation; then he is pure, Siddha (31, 57-60, 72).

CRITICAL REMARKS ON PRAVACANASĀRA.—The division of *Pravacanasāra* into three Books is to be attributed to Kundakunda himself, because we have, at the beginning of each book, significant benedictory verses and because each book has its contents systematically shaped in a self-sufficient manner but still not altogether disconnected with the remaining two books.

Taking a detached view of the broad outlines of the contents, it is found that Kundakunda gives some important lessons to a novice who is just on the threshold of asceticism and wants to enter the order of coenobites. It is required of him to maintain an undisturbed spiritual mood, completely abandoning Asubhopayoga and not attaching much importance to Subhopayoga but always intent on Suddhopayoga, that immediately raises the individual spirit to the level of the Universal one that is completely free from karmas, infinitely potent, full of knowledge and happiness. It is a climax of spiritual evolution where the subject-object relation is not to be seen, where the individual retains its individuality, and where the spirit being endowed with omniscience is able to know and see all the objects with their modifications without any spatial and temporal limitations. In that stage transcendental knowledge and happiness are experienced eternally. This is the spiritual aim of the novice; to understand and realize it fully it is necessary that the novice must have a clear perspective of the objects of knowledge and their modificational and attributal fluctuations, of the measure of responsibility on the spirit in fashioning his own karmas, of the agency and causes of karmas, and of the nature of meditational costasy which would rescue the spirit from the cocoon of karmas. When the aspirant is properly equipped, he enters the order, observes the primary virtues, is absolutely nonattached and passionless, is devoted to [p. 62:] scriptures, maintains strict ascetic discipline, cultivates Suddhopayoga, tries to stop the influx and to destroy the stock of karmas, and thus gradually attains that stage of selfevolved Siddha.

There are some other topics included in this work only to elucidate the above contents. The exposition is methodical, and the reader is gradually taken from one

topic to the other; repetition<sup>1</sup> is met with in some two or three places which might be possibly due to the inclusion of some traditional gāthās. The author is not merely a dogmatist here; at times he plays the rôle of a logician: he expects certain objections, himself raises certain questions, and tries to answer them.<sup>2</sup> Thus *Pravacanasāra* combines in itself an academic treatise as well as a practical manual for a novice ready to enter the ascetic order. Though sometimes the ideas are repeated, there is no verbosity of style; considering the passages like the statement of Syādvāda, the definition of Jīva etc.,<sup>3</sup> one feels that many of his utterances are really sūtras short in form but pregnant with significance. There is an ease about his discussions. Throughout the work there is the flavour of the masterly grasp of a mature mind. Such simplicity of style and directness of appeal are possible only from him who has himself tasted the ambrosia of direct spiritual experience.

## d) Philosophical Aspect of Pravacanasāra

1. DOGMATICAL BACK-GROUND OR THE JAINA ONTOLOGY .- The object of knowledge (artha) is made up of substances that are characterised by qualities, and with which moreover are associated the modifications (II, 1). Origination and destruction simultaneously take place in qualities and modes, when their substratum, namely the substance, permanently retains its existential character (II, 5, 7, 37 etc.). There are two classes of substances: sentient comprising Jivas alone, and insentient (Ajīva) comprising matter (Pudgala), the fulcrum of motion (Dharma), the fulcrum of rest (Adharma), space (Akāśa) and time (Kāla). To give their characteristics: Jiva, or the soul or spirit, is constituted of sentiency and manifestation of consciousness: Pudgala or matter is insentient and endowed with colour. taste, smell and touch to its last subtle condition; Dharma is the condition of movement; Adharma, the condition of rest; Akāsa or space gives room; and Kāla or time marks the continuity. Excepting Pudgala all are non-concrete or formless (amurta), i.e., devoid of sense qualities and not amenable to sense-perception (II, 41-2). Excepting time all the substances have got extension in space, while time occupies only one space-point; so time is not an Astikāya (II, 43). Jīvas are many: liberated or non-liberated; if non-liberated, they are found in four grades of existence and different embodiments according to their karmas. Matter is found in the form of aggregates or primary atoms, and is of various kinds. The ultimate indivisible unit of matter is the primary atom (paramanu); it is an unit of [p. 63:] space-measurement (prades'a). The whole world is fully packed with material bodies, subtle or gross, capable of being received as karmas or not by the soul. Dharma and Adharma are one-all-pervasive substances which are coëxtensive with the physical space. Äkāśa or space is of two kinds: Lokākāśa or the physical space wherein are accommodated all these substances for all the time, and Alokākāša, nonphysical or super-physical space (which is beyond Lokākāśa) where there is nothing but mere space that extends infinitely; the ultimate unit of space is a space-point or

<sup>1</sup> For instance the various statements of Subhopayoga in all the three Books, see the Index.

<sup>2</sup> Compare for instance I, 24-5; II, 81; etc.

<sup>3</sup> See II, 23, 80 etc.

pradeśa which is capable of giving room to the atoms (in some cases pradeśas) of all substances. Time which marks continuity is without extension in space; the ultimate unit of time is samaya, that much period of time required for a primary atom to traverse one space-point. That which has no space-points, not even one space-point, is to be known as void, which is something other than existence (II, 35-52, 60, 76-77).

CRITICAL REMARKS ON JAINA AND SAMKHYA ONTOLOGY .- Jainism does not accept creation in the Nyāya-Vaisesika sense or emanation, whether actual or apparent, in the Vedantic sense. With it the world is existential and real. Since it is not created by any one on the analogy of a carpenter or a smith, the cosmic constituents enumerated by Jainism are such that they are capable of explaining the diverse phenomena by their mutual interaction. The ontological start is that of realistic dualism or even pluralism. The world of existence is constituted of two stubstances, life and non-life, which are not philosophical postulates but reals as spirit and matter which are pluralistic, constitutionally eternal, and not liable to lose or to interchange their nature. The substances like earth, water, fire, mind etc. enumerated by Nyāya-Vaisesika are only forms of matter according to Jainism. The position is exactly the same in Jainism and Sāmkhya so far as the initial start is concerned, one accepting the thesis and antethesis of Jīva and Ajīva and the other of Puruşa and Prakrti; thus both are dualistic or even pluralistic in view of the plurality of spirits that essentially retain their individuality; but the immediate development of these two schools is interesting. Sāmkhya dualism is undiluted, it is what Dr. Belvalkar aptly calls touch-me-not dualism; with a spirit of idealism this dualism has been maintained by the Sāmkhya almost to a logical fallacy; while Jainism started with the same dualism but with a plain dogma that the soul is associated with matter from times immemorial. With this dogma it was easy for Jainism to explain samsāra as a remedy against which Religion was needed. That explains very well how Jainism became an institutional religion with all the necessary accessories like mythology etc. and with a philosophical background, while Sämkhya remained till the end only a system of intellectual pursuit. The strong realistic tone of Jainism is the result of common-sense and analytical approach to objectivity. Dharma and Adharma respond to the definition of substance, because they exist as the neutral and conditional causes of motion and rest.<sup>1</sup> The two words are never used in this sense any-[p. 64:] where else; and there still remains a question why and how Jainism might have taken the liberty of using these words with this meaning. The Sāmkhya idea that Dharma leads upwards and Adharma downwards<sup>2</sup> is merely the ethico-religious idea quite usual in Gitā and other works. In Jainism they are non-corporeal and

2 Sāmkhyakārikā 44.

<sup>1</sup> The conceptions of Dharma and Adharma require a thorough study. In early stages of oriental studies they were uniformly misunderstood. For some important exposition of these two see Jaini: Outlines of Jainism, pp. 22 etc.; Ghoshal: Davvasamgaha (SBJ I), pp. 52 etc. and appendix p. Iviii; Chakravarti: Pañcāstikāyasāra (SBJ III), pp. 90-8, 101 etc.; Bhattacharya: Jaina Gazette, Vol. XXII, pp. 242 etc. and XXIII, pp. 285 etc.; Becharadasa: Jaina Sāhitya Samsodhaka III, pp. 35-42; and Jagadishachandra: Indian Historical Quarterly IX, 3, p. 792.

homogeneous-whole substances: Dr. Jacobi holds this as mark of antiquity of Jainism.1 To give space is the characteristic of Akāśa; it may be relative when it accommodates other substances; empty space also is possible according to Jainism,<sup>2</sup> and it is called Alokākāsa which extends infinitely beyond our physical world. Jainism and Nyāya-Vaisesika agree in holding Ākāsa as all-pervading and eternal, but Jainas do not accept that sound is a quality of Akāśa. As with the Vaisesikas, time is not one and all-pervading in Jainism according to which time has a sort of atomic constitution.<sup>3</sup> The coördination of the ultimate units of matter, space and time is really interesting: anu and samaya are known to Nyāya-Vaisesika systems, but pradesa, as an unit of space, I am not aware of anywhere. That a substance is endowed with the trio of origination, destruction and permanence is peculiarly a commonsense view deduced from such patent and visible illustrations that a ring comes into existene after a bangle is melted and reshaped, still gold is there as a permanent substance. This common-sense view will have to be studied in the light of extreme philosophical idealism of Vedanta and Buddhism; according to the former the clay alone is real the individual names and forms being mere illusion, and according to the latter there is nothing as eternal behind the changing qualities which alone are perceived by us. The common-sense view appears to have been promulgated in same eastern part of India where Yājñavalkya enlightened Janaka on the doctrine of Atman etc. The realistic start never allowed any Jaina philosopher to adopt philosophical extremes.

2. SUBSTANCE, QUALITY AND MODIFICATION.—Substances (dravya), qualities (guna) and modification (paryāya) are called the object of knowledge (I, 87). The substances which form the objectivity comprise the ego, the non-ego and the combinatory resultants of the two (I, 36). The substance forms the substratum of qualities and modifications, and it is constantly endowed with origination, destruction and permanence without leaving its existential character (I, 87; II, 3, 6, 13). It is the very nature of the substance to be amenable to these three states (II, 7); origination and destruction are simultaneous and interdependent, and are not possible in the absence of the substance (II, 8). This trio refers to modifications and qualities, and the [p. 65:] substance, as it forms the essential basis of the three, comes to be predicated of them at that moment (II, 9). The object of knowledge has always one or the other modification (I. 18). One modification originates and the other passes away, while the substance is permanent (II, 11). There is nothing as absolute production or destruction in this world: what is the production of one is the destruction of the other (II, 27). That condition or state (parināma), which in fact forms the nature of the substance is quality, which is a distinguishing mark too (II, 37-8). The transformation of one (form of the) object into the other is the modification with its varieties of figuration (II, 60). The substance, quality and modification are existential (II, 13); as to the relation between the three they are non-separate (aprthaktva) and non-identical (anyatva); they cannot be

<sup>1</sup> Outlines of Jainism p. xxxiii.

<sup>2</sup> See pp. 16-7 of the Translation at the end, footnote 5.

<sup>3</sup> Ibid. p. 18, foot-note 1.

separate because they are the coöccupants of the same spatial extense, and they are non-identical because one is not the other (II, 14-8). To illustrate: Soul is a substance; manifestation of consciousness is its quality; and its modifications are hellish, sub-human, human and divine embodiments which are caused by Nāmakarman, or even the state of a Siddha;<sup>1</sup> behind all these modifications the soul is essentially the same and permanent (II, 20, 21, 25-7). The substance is one in view of its substantiality, but it comes to be manifold because of the modifications pervading it for the time being (II, 23).

EXPLANATORY REMARKS ON THE THREE:-The substances, according to Jainism, are the irreducible constituents which, being themselves existential, give an existential character to the universe. The substance can be material as well as spiritual. So primarily, in view of their livingness or otherwise, they are two, and finally the same can be six. These substances, whether viewed in their twofold types or six classes, cannot be reduced back to anything as one substance as Vedāntins do with Brahman in view. The substances are arrived at by analysing the subjective and objective existence. The substances are not immutable but subjected to constant changes in their qualities and modifications with which they are endowed. A substance divested of qualities and modifications is merely an abstraction, simply a void, and as such not accepted in Jainism. The Nyāya school, however, accepts that the substances, just at the moment of their creation, are devoid of qualities which come to be intimately related with them only later.<sup>2</sup> Substance is the substratum of qualities and modifications; and the intelligibility of a substance depends on its qualities and modifications, because they are its determinants. The relation between these three is that of non-separateness because they subsist in the [p. 66:] same spatial extense, and of non-identity because one is not the other. Qualities and modifications can be roughly compared with inseparable and separable accidents. Quality is mainly a differentia of a substance, while the modification stands for the apparent condition or state of appearance which serves as a badge for individual discrimination. Gunas and modifications have substance as their substratum: these three constitute a thing. A thing is subjected to origination, destruction and permanence. Origination and destruction refer to modifications and qualities on the permanent bed-rock of substance. It is only the permanent that changes; without permanence there is no meaning whatsoever in change. Any amount of changes in qualities and modifications can never convert the soul into non-soul and so forth.

<sup>1</sup> The illustrations might be extended with reference to the remaining five substances as well. Pudgala is a substance; colour, taste, smell and touch are its qualities; and the manifold material objects like pots, pins, pens etc. are the modifications. Dharma and Adharma are substances; to serve as fulcrums of motion and rest respectively is there quality; and the actual motion and rest, as associated with various moving and stationary bodies, are their modifications. Åkāsa is a substance; to give room or space is its guna; and the space individually occupied by various objects like pot, pitcher etc. are its modifications. Lastly Kāla is a substance; vartanā or continuity is its guna; and seconds, minutes, hours, etc., are the modifications of time.

<sup>2</sup> adya-kşane nirgunam dravyam tişihati as in Tarkabhaşa etc.

DISTINCTION BETWEEN GUNA AND PARYAYA:-This tenet of qualities and modifications as mutually distinct needs further scrutiny. Gunas are a quite usual feature of Vaisesika system; the notion of paryāya is peculiarly Jaina, though seen in its popular sense in later Nyāya works.<sup>1</sup> In early Jaina works, like those of Kundakunda, the notion of gunas is very simple; gunas stand, to generalise from the illustrations, for the essential differentia of a thing; but in many later works the doctrine has been much more elaborated possibly after the manner of the Vaisesika system.<sup>2</sup> The presence of an illustration in the Indian syllogism has been as much beneficial as harmful to the process of thinking; if it has forced thought to keep pace with and correspond to practical life, it has equally hindered abstract thinking which is beyond illustrations from practical life; and the consequence has been that a principle is evolved with a few illustrations in view, and the details go on increasing as fresh illustrations are met with. If this method is kept in view, we can exactly understand the distinction drawn by Kundakunda between guna and paryaya. Sentiency or the manifestation of consciousness is the guna of Jivasubstance; while its modifications are god-hood, man-hood etc. Corporeality (rupitva) is the guna of pudgala or matter, and its paryayas are manifold like wood etc. When these primary paryāyas have in turn sub-paryāyas, the position of guna comes to be slightly different; and we are led to the distinction something like that of the general and particular gunas. When we have further paryayas of wood like benches, tables etc., we are not satisfied with the guna of pudgala but we try to formulate a guna or gunas of wood, or give the differentia of wood which will help us to distinguish wood from other inanimate entities. This process thus goes on and on. Farther we proceed from matter, more the number of qualities constituting the differentia of a particular object. So there is sufficient justification for Kundakunda to distinguish guna and paryāya.

SIDDHASENA'S OBJECTIONS STATED:—This view of Kundakunda is wholly accepted by Umāsvāti in his *Tattvārthasūtra* (V, 29, 30, 38, 41 etc.); and his work being practically a common property of Digambaras and Švetāmbaras, this view is the most popular one. But Siddhasena, who has been a champion [p. 67:] of reason and who would state whatever he finds logically valid whether the scriptures support him or not, takes a different position.<sup>3</sup> He attacks the position of those who accept that colour, taste, smell and touch are independent cognisable qualities that have substance as their substratum (davvānugayā). He says guna and paryāya are synonyms signifying the same concept.: because lord Mahāvīra has described only two Nayas, Dravyārthika and Paryāyārthika, and there is no third Naya as Gunārthika which might have been necessary in case guna was different from paryāya, because the lord has preached to Gautama and others as *vaņnapajjavehim* etc., and because the definitions of guna and paryāya that are given are of the same meaning; etc.

63

<sup>1</sup> See Nyāyakośa, 3rd Ed., p. 491 under paryāya.

<sup>2</sup> Alāpapaddhati (SJG I) pp. 155 etc.; Amrtacandra's commentary on Pravacanasāra. p. 124.

<sup>3</sup> See gāthās 8-14 etc. of the 3rd kānda of Sanmati-tarkaprakaraņa, with Abhayadeva's commentary, Ed. by Becharadas and Sukhalal, in five parts, Ahmedabad, 1930.

etc. This attack, apparently directed against the Nyāya-Vaišeşika, includes, by the further reference to two Nayas, even the Jaina authors like Kundakunda and Umāsvāti, because they accept only two Nayas and still maintain gunas as distinct from paryāyas.

KUNDAKUNDA'S POSITION STATED AND SIDDHASENA'S OBJECTIONS EXPLAINED AWAY.—I am perfectly aware that the line of demarcation is a slippery ground especially because of the confusion between the Jaina and Vaisesika positions, but so far as the position taken by Kundakunda and Umāsvāti is taken into consideration they have enough justification as shown above. Siddhasena, I think, has confused the Nyāya-Vaišeşika and Kundakunda's positions. The term guna is a blank cheque in the Sanskrit language,<sup>1</sup> and one has to be cautious in scrutinizing the different shades of meaning even though the same word might have been used for all practical appearance. The Sāmkhya gunas, for instance, are not mere qualities but something substantial.<sup>2</sup> According to Kundakunda guna is an essential differentia of a substance, and a substance without guna has no existence; the relation between guna and dravya is that of difference-in-congruency. According to Nyāya school, however, the substance in the first moment of its creation is without qualities, and only in the next moment it comes to be intimately united with them. Secondly, many of the Nyāya-Vaisesika gunas like sabda etc. are no more gunas according to Jainism but merely forms of matter.<sup>3</sup> Lastly, the qualitative difference in atoms corresponding to air, fire, water and earth as accepted by the Vaisesikas is not possible according to Jainism. Thus therefore the Jaina and Nyāya-Vaiseşika ideas about guna should not be confused. It is already shown how Kundakunda has clearly stated that guna is different from paryāya; that gunas and paryāyas are different can be shown by an illustration as well: taking a golden pot and an earthen one, the paryaya is the same but the gunas of gold and earth are not the same; and secondly taking a golden ring and a golden bangle, the qualities with the substratum gold are the same but the paryayas are different. So, if paryayas and (p. 68:) gunas are distinct, then why not have a Gunārthikanaya besides Dravyārthika and Paryāyārthika?. It is really an interesting and legitimate question raised by Siddhasena and needs explanation. The paryāya is an external imposition; it may be of manifold kinds; the same paryāya may be possible on different substance-grounds; the same substance may be subjected to different paryāyas at different times; and the paryāya is not essentially inherent in the very nature of the substance. The only relation between substance and paryāya is that a substance cannot be imagined without one or the other paryäya. Paryäya stands for the fluctuating aspect of substance and qualities, and requires to be stated when anything about a substance is to be said; and hence the necessity of a Paryāyārthikanaya. As distinguished from this, we have Dravyārthikanaya in which the attention is directed not towards the fluctuating

64

<sup>1</sup> See Nyāyakoša under guņa p. 261.

<sup>2</sup> Max Müller: Six systems of Indian Philosophy, 1st Ed., p. 468.

<sup>3</sup> Pravacanasāra II, 40 Pañcāstikāya (SBJ III) p. 84 etc.; and Davvasamgaha 16 (SBJ I, p. 47).

aspect of the thing but to the permanent aspect of it, namely the substance with qualities. Guna cannot be perceived anywhere else than in a substance; and a substance cannot be conceived without a guna: so one without the other is an impossibility. The gunas being embedded in and coëval with the substance, there is no necessity of a third view-point as Gunärthika. It would have been necessary, if the Jainas like Naiyāyikas admitted the possibility of substance without gunas at least for a while. Further the canonical references vanna-pajjavehim and gamdhapajjavehim<sup>1</sup> can be thus explained. No doubt colour, taste, smell and touch are the qualities of matter or pudgala, and being inherent and essential characteristics of matter they continue to remain even upto the stage of primary atoms. As seen above the qualities too have their paryayas or modes: the colour as a quality has five modifications such as black, blue, yellow, white and red;<sup>2</sup> so the phrase vannapajjavehim means 'by the modifications of colour'; and there is no implication at all that the colour is a paryāya. If it is to be taken as Karmadhāraya compound, the plural loses its force, vanna as a quality being only one. And moreover we do find passages in the Svetāmbara canon<sup>3</sup> itself where guna and paryāya are distinguished.4

(p. 69:) **3.** NATURE OF SPIRIT AND MATTER, OR JĪVA AND PUDGALA.—The Jiva is essentially constituted of sentiency (cetanā) and manifestation of consciousness (upayoga) (II, 35); but from beginningless time it is already tainted with karman (II, 29). The development of its sentiency is threefold: with regard to knowledge which consists in the comprehension of the objectivity, with regard to Karma which consists in whatever is done (samāraddham) by the soul, and with regard to the fruit of Karma which is either happiness or misery; and these three are predicated of the soul (II, 31, 32, etc.). Likewise the manifestation of consciousness (upayoga) is towards jñāna and darsana (II, 63) and flows in three channels; inauspicious,

- 2 I am aware that some later authors, who have confused the Jaina and Vaiśesika ideas, sometime call yellowness as a guna and sometimes as a paryāya. For instance pītatādi-paryāyeņa.../, pītatādayo gunāħ.../, etc. in Amrtacandra's commentary on Pravacanasāra pp. 22, 99 ctc. The original Jaina idea was that colour is a guna and different colours like yellow etc. are paryāyas of that guna; but according to Vaišesikas the various colours are gunas; so naturally the later authors confused these ideas.
- 3 Uttarādhyayanasūtra 28, 6.
- 4 The views on dravya, guna and paryāya of different authors like Kundakunda, Umāsvāti, Pūjyapāda, Akalańka, Haribhadra, Siddhasenasūri, Amrtacandra, Vidyānanda, Vädidevasūri, Rājamalla and Yaśovijaya etc. have been quoted extensively in a footnote on pp. 631-33 of Sanmati-prakaraņa (Ed. Ahmedabad). Akalańka who shows a close acquaintance with the various works of Siddhasena, has in view the objections of Siddhasena. The necessity of a third naya, in case guna was distinct from paryāya, is smoothly set aside by Akalańka by appealing to the authority of Arhatpravacana, namely, Tattvārthasūtras. Further the substance has twofold nature general (sāmānya) and particular (viśeşa) corresponding to which we have two nayas. Lastly he would not mind, so far as his interpretation of the sūtra guņa-paryāyavad dravyam is concerned even if it is taken as guņā eva paryāyāh (Rājavārtikam p. 243). Thus Akalańka, in view of his Anekānta-stand, partly accepts Siddhasena's view. Haribhadra and Yaśovijaya too partly follow Siddhasena.

<sup>1</sup> Bhagavatisūtra IVX, 4, sūtra 513.

auspicious and pure (I, 9), which respectively indicate impiety, piety and purity (I, II etc.). Auspicious and inauspicious channels are indicative of transmigratory condition; when the soul is free, it has the pure manifestation (I, 46). The soul in its pure condition is without sense-qualities, is all the quality of sentiency, is beyond inferential mark and has no definable shape (II, 80); but, here, being in the association of karmic matter, it has received a concrete embodiment (I, 55; II, 25). The various grades of existence to which the soul is subjected in this round-of-rebirths are due to karmas (II, 25-6). When passional conditions are developed, the soul though non-concrete is bound by karmas which are concrete, just as the soul though devoid of colour etc. is able to see colour etc. (II, 81, 82). The soul really speaking is not the direct agent of karmas but only of its states of consciousness which being already tinged with passions etc. receive the karmas (II, 91, 92, 98).

Matter is concrete possessed of sensory qualities to its last unit (II, 40). The world is full of material bodies (II, 76), and the aggregatory process is going on because of their inherent qualities of cohesion and aridness (II,71 etc). The matter-molecules capable of becoming karmas, coming into contact with passional developments of the soul, are transformed into karmas (II, 77); further they inflow into the soul and remain there binding it (II, 86). Thus the passional states give rise to bondage (II, 87-8).

Really speaking the soul is pure in view of its liberated condition; but in this samsāra, being already associated with karman which results into further karmas the soul in its embodied condition, comes to have many material adjuncts: the body, mind, speech are all material. (II, 69-70). Matter-bodies which are transformed into karmas go to form the bodies that serve as the transmigratory equipments of the spirit; there are five such bodies: the physical, transformatory, electric, translocational and karmic (II, 78-9). The four life-essentials, namely, sense-organs, channels of activity, duration of life and respiration which characterise an embodied soul are all material being caused by the karmas (II, 55-6 etc.) Thus the senseorgans too are made of matter, and the soul in samsāra comes to have them, whether it is born in movable (trasa) or immovable (sthāvara) bodies (I, 57, II, 90).

(p. 70:) COMPARATIVE AND CRITICAL REMARKS ON THE NATURE OF SPIRIT.— Upanişadic texts like *Maitrāyaņīya* start the creative process with Prajāpati who enters the various creatures in the form of the breath of life etc. and apparently becomes the agent of everything like good and bad acts but in fact unaffected by them. But further we are told that the actual agent is another Ātman called Bhūtātman who under the influence of Prakrti becomes manifold<sup>1</sup>. The first position is a thorough theistic one. The second position is perhaps the modification of the first possibly under Sāmkhya influence. The second position comes nearer the Jaina idea, though the Jainas do not accept any such One Ātman which is capable of becoming manifold. Jainas and Mīmāmsakas agree in holding that Ātman is constituted of caitanya, and that there is a multitude of separate souls. Pleasure and pain come to be experienced because of karmic association according to Jainism, while Mīmāmsakas simply say that they are changes in the soul-stuff.

<sup>1</sup> Belvalkar & Ranade: History of Indian Philosophy Creative period p. 337.

In the condition of liberation the soul, according to Mīmāmsā, exists without cognition, but Jainism holds that the liberated soul is an embodiment of cognition and knowledge and of all bliss: that may be one of the reasons why Mīmāmsā and Jainism differ on the possibility of omniscience for a liberated soul. Purusa of the Samkhya can be compared with Jaina Atman, with the difference that Atman in Jainism is not merely a spectator, unbound etc., but he is already bound by karmas and will one day be liberated. Sāmkhya has a tinge of idealism.<sup>1</sup> Jainism is realistic, and Atman is a substance endowed with sentiency as distinguished from pudgala or matter which is devoid of sentiency; these two constitute the objective existence with time etc. The Jaina Atman is a permanent individuality and will have to be distinguished from Buddhistic Vijñānas which rise and disappear, one set giving rise to a corresponding set. In Brahmajālasutta various tenets, as distinguished from Buddhistic views, have been described: the classification is subjectwise and not systemwise. Jaina conceptions of spirit and matter agree to a great extent with the Sassatavada<sup>2</sup> which, it is interesting to note, is attributed to Sramanas and Brahmanas, and which is not correct in the eye of Ksanikavada of Buddhism. Jainism is pluralistic and the Atmans are many, nay infinite, and they retain their individualities even in liberation as distinguished from Advaita Vedanta wherein ultimately Atman is one and eternal, and all other forms of existence are not real but merely the shades of the same. In the temperate monism of (p. 71:) Rāmānuja, however, the souls as individuals possess reality. Unlike in the Nyaya system the soul in Jainism is not physically all-pervasive but of the same size as that of the body which it comes to occupy. Jainism does not accept any idea like the individual souls being drawn back into some Higher soul, Brahman or Isvara, periodically.

COMPARATIVE AND CRITICAL REMARKS ON THE NATURE OF MATTER.—Matter according to Jainism is an objective antethesis of spirit; it is inanimate and perceptible as against spirit which cannot be perceived by senses. That matter is concrete, gross and perceptual is a thorough realistic position, and can be vey happily contrasted with modern ideal conceptions that matter is merely the way in which a fundametally mental universe appears to our finite intelligences. Both spirit and matter are reals; or to put in other words both the experiencing subject and the experienced object are real and genuine. The soul in samsāra is already associated with matter called karman since beginningless time. This association re-

2 Discussing about the nature of Siddha, Kundakunda accepts a very modest and relative position clearly stating that extremes are not acceptable. In this context (see *Pañcāsti-kāya* 37) quite incidentally a statement is made:

sassadam adha ucchedam bhavvam abhavvam ca sunnam idaram ca vinnänam avinnänam na vi Jujjadi asadi sabbhāve ||37||

This gāthā, so far as I understand it independent of the commentators, has in view Śāśvatavāda, Ucchedavāda, Śūnyavāda and Vijňānavāda which are very often referred to in Buddhist texts. (see E. J. Thomas: *The History of Buddhist thought*, pp. 124 etc.) Ucchedavāda is said to have been the view of Ajita Kesakamabali.

<sup>1</sup> Dr. Belvalkar: 'Sämkhya, Realism or Idealism', Dayānanda Commemoration volume, Ajmer, 1934 pp. 19-24,

minds us of the formal connection between Purusa and Prakrti of the Sāmkhva. Matter in Jainism is gross, common-place and realistic; while Samkhya Prakrti, though it evolves much that is gross as well as subtle, stands for what is ordinarily termed as undeveloped primordial matter, and it is an idealistic concept. Prakrti is a bed of evolution, while Jaina matter is a common-place stuff amenable to multifarious modifications. Each soul is responsible for its karmic encrustation. It is said that the Maulika Sāmkhyas accepted as many Prakrtis as there are Puruşas; this early Sāmkhya position makes that system much more realistic and would bring it nearer the Jaina ideas. The Jaina term for matter is pudgala,<sup>1</sup> which in Buddhism means the individual, character, being and Atman. From the shifting of its meaning<sup>2</sup> the word appears to be a later import in Buddhism along with Jaina terms like asrava.<sup>3</sup> Some Buddhist heretics known as Vātsīputrīyas too, as Šāntarakșita says, take pudgala equal to Atman.<sup>4</sup> That body, mind and speech are all material corresponds to the Sāmkhya view according to which they are all evolved from Prakrti. The four kinds of Ahamkāras:<sup>5</sup> Vaikārika, Taijasa, Bhūtādi and Karmātman remind us of the four bodies in Jainism: Ahāraka, Vaikriyika, Taijasika and Kārmaņa; the two lists are in such a close agreement that it (p. 72:) cannot be a mere accident. In explaining the phenomenon of samsāra, the karmic matter plays the same part in Jainism as Māyā or Avidyā in the Vedānta system. Karma is a subtle matter which inflows into the soul when the soul has been a recepticle for it under the influence of attachment and aversion. The karma doctrine, as an aspect of Jaina notion of matter, is a complex and elaborate subject by itself; still I would say here passingly that no substantial similarities of this Karma doctrine are known to me in any of the Indian systems.<sup>6</sup>

4. THE DOCTRINE OF THREE UPAYOGAS.—The soul is constituted of the manifestation of consciousness which is in the form of knowledge or cognition and which flows in one of the three channels: inauspicious, auspicious or pure (I, 9; II, 63).

- 1 The Jaina commentators give its etymology thus: pūraņa-galanānvartha-samjňatvāt pudgalāh etc. (Rājavārtikam, p. 190). The Buddhist etymology runs thus: punti vuccati, tasmim galantīti puggalā (PTS. Pali English Dict. under Puggala). The definition pūranād galanūd etc pudgalāh paramāņavah as given in Visņupurāņa agrees almost with the Jaina idea (Nyāyakoša, p.502).
- 2 Mrs C.A.F.Rhys Davids says, "we do not know when this oddly ugly word *pudgala*, *puggala* came to be substituted for the older *purisa* or *pulisa*, or *puruşa*"— etc. See Fest-schrift Morritz Winternitz, Leipzig 1933, p. 158.
- 3 The Pali päräjika is also traced back to pāramciya 'which was probably a technical term with the Jainas and perhaps other Schools before it was adopted by Buddhists and applied to their own regulations'—E.J Thomas: Festschrift M. Winternitz, p. 163.
- 4 See Tattvasamgraha, verses 336-349, Intro. p. cix.
- 5 Sämkhyakārikā 25 etc.; Sāmkhyapravacanasūtra (Allahabad 1915) p. 250 etc.; Max Müller: Six systems etc. p. 320.
- 6 Windisch reviewing Glasenapp's Die Lehre vom Karman in der philosphie der Jains nach den Karmagranthas dargestellt, Leipzig 1915, remarks "The doctrine of Karma is a central dogma of the Indian réligions' says H. V. Glasenapp at the beginning of his foreword, but in no Brahmanic or Buddhistic work is it so extensively used as in the Jaina philosophy. Therein was the peculiar worth of the Karmagranthas. And it is clear that the technical terminology of the doctrine is taken from the old Siddhanta." (Geschichte der Sanskrit philologie., in the Grundriss.)

A being of inauspicious manifestation of consciousness is steeped in sensual pleasures and passions, is given to false scriptures, evil intentions and wicked works, is cruel, and goes astray (II, 66). The inauspicious one is a cause of sinful karmic influx (II, 64; III, 45). Under the influence of this upayoga the soul wanders for long as a low graded human being, a sub-human being and a hellish one subjected to thousands of miseries (I, 12).

The auspicious manifestation of consciousness is characterised by devotion to God, ascetic or preceptor and by the practice of philanthropy, virtues, fasts etc. (I, 69) and by compassion towards all the living beings (II, 65). It incurs only the meritorious influx of karmas for the soul (II, 65; III, 45). It leads the soul to heavenly pleasures; and even if one is born as a sub-human, human or divine being there are plenty of pleasures of senses (I, 11, 70). A monk with Subhopayoga shows a respectful behaviour towards elderly monks, offers instructions on faith and knowledge, maintains students, and helps co-monks without causing harm to any living beings (III, 47-8).

Immunity from the contagion of the above two upayogas is the characteristic of pure manifestation of consciousness which is not open to karmic influx (II, 64; III, 45) and leads to the annihilation of all the miseries (II, 89). The soul with this upayoga develops religious experience (dharma), which is a spiritual state of transcendental, self-born, super-sensuous, unparallelled, indestructible and infinite happiness and omniscience (I, 13-4). In Suddhopayoga the physical pains are no more, and one knowing the nature of reality is above attachment and aversion; in fine he is equanimous (I, 7, 78).

COMPARISON WITH SAMKHYA GUNAS ETC .-- The condition of Suddhopayoga is not to be sought in the round-of-rebirths, as it belongs to liberated souls who are completely immune from auspicious and inauspicious states of consciousness which characterise the pious and impious beings in this world. [p. 73:] The socio-ethical aspect of this doctrine is so apparent that one is tempted to compare it with the doctrine of three gunas of the Sāmkhya system, which in their both classical and popular aspects have been used for explaining the socio-ethical inequalities;<sup>1</sup> perhaps Bhandarkar referred to this very similarity<sup>2</sup>. The similarity is very striking, but the dissimilar details should not be ignored. The three gunas are the constituents of Prakrti and not of Purusa, the spirit, who has come to look upon himself by mistake as their agent; sometimes they are looked upon as limitations through which the absolute becomes the individual soul.<sup>3</sup> This fascinating Samkhya terminology has influenced later Vedanta represented by works like Pañcadasi where Prakrti plays the rôle of Brahman's reflection possessed of three gunas, elements of good, indifferent and bad, corresponding to three kinds of actions.<sup>4</sup> There is similarity between upayogas and gunas so far as their moral effects are concerned. As distinguished from the Sāmkhya view of gunas, the upayogas belong to the spirit or the Jīva according to Jainism; Suddhopayoga

<sup>1</sup> Sāmkhyakārikās 53-4; Anugītā xiv 36 etc.; Keith: Sāmkhya system p. 34.

<sup>2</sup> Collected works Vol. II, p. 242.

<sup>3</sup> Švetāšvataropanişad I, 3 and Keith: Sāmkhya System p. 34.

<sup>4</sup> Max Müller; Six systems etc. p. 334.

though comparable with sattva is not a positive spiritual something, but only immunity from the remaining two upayogas; in the Sāmkhya system, gunas are the ingredients of Prakrti, which in turn represents an equipoise of gunas; but in Jainism upayogas are manifested by the soul because of its being associated with karmic matter.

5. THE THEORY OF OMNISCIENCE.—Really speaking the soul (atman) is the knower and essentially an embodiment of knowledge (II, 35; I, 28 etc.). Knowledge is the self, and knowledge cannot subsist anywhere else than in the self; self and knowledge are coëxtensive, neither less nor more (I, 23); if the self is smaller, then knowledge being insentient cannot function; if larger, it cannot know in the absence of knowledge (I, 24-5). In a sense however the self can be taken as wider than the self (I, 29), because it has other characteristics like sukha, virva In view of its being an embodiment of knowledge, the soul is capable of etc. knowing itself, other objects than itself and the combinatory products of the two (I, 36). But this essential knowing ability of the soul is crippled because of its long association with karmic matter (in the form of knowledge-obscuring etc.); and it has come to possess the sense-organs (I, 55; II, 53). The senses are material in nature (paudgalika) and hence foreign to the real nature of the soul. Whatever is apprehended through the senses is indirect (paroksa), because the soul is not directly apprehending the object of knowledge; that would be direct apprehension (paccakkham vinnanam) when the soul apprehends all by itself without the aid of senses (1, 56-58). The sense-perception is graded and mediate (ajugavam and parokkham), because it has four stages: outlinear grasp (avagraha), discrimination (īhā), judgment (avāya) and retention (dhāraņā) (I, 40).

After manifesting pure consciousness when the soul becomes free [p. 74:] from knowledge-obscuring, conation-obscuring, obstructive and deluding karmas, it comes to be self-constituted and possessed of omniscience (I, 15-6). This omniscience is supersensuous; therein the apprehension of the objectivity takes place directly by the soul without the aid of sense-organs; there are no sensational stages, but the apprehension is sudden and simultaneous; it is endowed with the potencies of all the senses together as it were; and there is nothing that is not visualised in omniscience. (I, 20-2). The omniscient knows and sees the whole world, the variegated and unequal objectivity of the present or otherwise, neither entering into nor entered into by the objects of knowledge, just as the eye sees the objects of sight (I, 27, 47). Omniscience operates on the objects, just as a sapphire thrown in milk pervades the whole of it with its lustre; omniscience is ubiquitous in its functions, and therefore the omniscient is called omnipresent; and all the objects are within his knowledge (I, 28-31, 35). The external objectivity does not affect him, though he sees and knows everything completely (I, 32). It is the supernatural characteristic of omniscience that therein are visualised all present and absent modifications of all those types of substances as if in the present (I, 37-39). Omniscience being an extra-sensory form of knowledge (atīndriya-jñāna) knows any substance with or without space-points, with or without form and those modifications which have not come into existence and those that are destroyed (I, 41). It is also called kşāyika-jñāna, because this knowledge is the result of the destruction

of karmas and does not involve fresh karmas (I, 42, 52). Omniscience is the only knowledge worth the name, because its apprehension is simultaneous and sudden; a single substance has infinite modes, and infinite are the classes of substances: so to know one is to know all and to know all is to know one; it is impossible to exhaust them if they were to be known one after another; thus omniscience is the only knowledge that can really grasp the objectivity (I, 48-51).

The development of omniscience is necessarily accompanied by that of perfect or absolute happiness (I, 59, 19); there is no trace of misery, since the destructive karmas are all exhausted (I, 60). As the sun has light and warmth, so the Siddha, the liberated soul, has absolute knowledge and happiness (I, 68). This happiness is independent of everything, and hence eternal; it is not physical but spiritual (I, 65). It should be completely distinguished from the pleasures of senses after which all the worldly beings are so much enamoured; the pleasures of senses are miseries in disguise, because they are dependent on something else, amenable to destruction, terminable, a cause of bondage and dangerous (I, 63-4, 76).

SOME SIDE-LIGHT ON OMNISCIENCE.—This doctrine of omniscience will have to be approached and evaluated from metaphysical, psychological and religio-mystical veiw-points; and it has to be understood in the light of other corelated tenets of Jaina philosophy. The soul or spirit is essentially a knower and an eternal embodiment of knowledge as distinguished from the Nyāya school where knowledge, though belonging to the eternal [p. 75:] self, is not in itself eternal but disappears like any other act;<sup>1</sup> in the transmigratory condition this ability is crippled by karmas; so in the pure condition the soul must be a knower par excellence; and this knowledge will have to function irrespective of temporal and spatial limitations so patent in the process of human perception. Further the objectivity is a huge complexity with manifold modifications some present and some absent. Such a complex object of knowledge cannot be justly comprehended in its entiriety by a mediatory process of knowledge. So, if this complex objectivity is to be thoroughly and immediately grasped, the soul must directly visualise it; that is possible only in omniscience, when the soul is completely free from all hindrances. Sense-organs are, after all, material adjuncts of the soul incurred by it as a consequence of karmas; so according to Jainism the knowledge received through senses, unlike in the Vaisesika system where it is called pratyaksa and explained as the contact between the senses and the objects of knowledge, is indirect or mediate, because the objects are not known directly and straightway by the soul or self. Thus the senses are the means of empirical knowledge which is conditioned by the limitations of time and space, which is liable to environmental and perceptual errors, and which has stages in its process of knowing. Reliable knowledge worth accepting as authoritative is possible only when the self directly knows the objectivity without the mediation of senses; and that is the condition of omniscience. The possibility of omniscience can be inductively proved: Men of different degrees of intelligence and knowledge are found in this world; what is beyond the grasp of one might very easily be understood by the other;

<sup>1</sup> Max Müller: Six Systems etc., p. 559.

some men have some of their senses more alert and sharp than usually possible; all this means that there is the possibility of the presence of different degrees of knowledge according to proportionate subsidence and destruction of knowledgeobscuring karman. Then that condition of the liberated soul, where all the karmas are tracelessly annihilated, will have to be accepted as a state of unlimited knowledge which is the very nature of the self. In the religio-mystical experience the self when freed from karmic fetters is itself the Higher self; it is a condition of absolute knowledge which is the same as absolute happiness for which there is no parallel in this world. Knowledge and happiness are the two sides of the same shield of liberation, nay they are identical. What Vedanta puts negatively Jainism puts positively: the former links nescience with misery and the latter omniscience with eternal bliss; the Vedanta annihilates nescience by submerging the individual into the Universal, while Jainism says that the individual itself becomes universal, still each retaining its separate individuality, with this omniscient bliss, when stripped of The omniscience is possessed by Jaina prophets like Mahāvīra and its karmas. by all the liberated souls.

OMNISCIENCE OF VARUNA.—Leaving aside the peculiar back-ground of this doctrine in Jaina philosophy, the conception of all-knowledge is a legitimate claim of human mind. Some tinge of omniscience is associated [p. 76:] with the Vedic god Varuna. The all-encompassing blue vault above is the natural basis of Varuna; the sun, the eminent luminary of the sky, is his eye, his golden winged messenger; the sky can be seen from everywhere, especially so with nomadic Aryans who spent much of their time on open grounds, and so Varuna sits looking on all; and he easily detects the violations of his laws by men. The sky is ever reflected in the great ocean, so Varuna is said to go in the ocean.<sup>1</sup> This ubiquitous character of Varuna brings him some tinge of omniscience, so he is said to be a witness to the flights of birds in the sky and to the path of ships in the ocean. This is physical omnipresence with a moral purpose and does not indicate any metaphysical or psychological implication; that is why perhaps this idea is not seen to be continued in later literature.

UPANIŞADS ON OMNISCIENCE.—The conception of omniscience in Upanişadic philosophy has to be sought under the idea of Brahman. Through the course of Indo-Aryan literature, from *Rgveda* to the last stratum of *Upanişads*, the word Brahman, both neuter and masculine, has passed through various vicissitudes of meaning; once the word signified prayer, and later on the potential power in prayers and other holy acts; and further Brahman as the limitless power at the basis of all existence was an easy step; but synthetically taking into Consideration the culminating point, the Brahman has both anthropomorphic and noumenal characteristics.<sup>2</sup> In the beginning he is identified with various elements, and later he is conceived as bliss and light and ultimately the Real of the real. Brahman is the cosmic base, or the world-ground as Hume puts it, of all phenomena which are merely his various aspects. Brahman is everything, it is permeation, it is identity; besides him there

<sup>1</sup> Macdonell: Vedic Mythology pp. 22 etc.

<sup>2</sup> Belvalkar and Ranade: History of Indian Philosophy, Creative Period, pp. 351 etc.

is nothing real. 'The phenomenal is a part of the Real, but only a fragment of the totality of the real'.<sup>1</sup> This searching insight of the Upanisadic philosophers has brought them to a peculiar stand of awareness: whatever is around the subject, the phenomenal world including the subject, is illusory; and what is noumenal, the Brahman, is unknowable, and it is truly beyond expression. When the limited individual, realizing himself as one with the cosmic spirit viz., Brahman, knows this, he knows everything in fact. The omniscience or all-knowledge, according to Upanisads, would come to mean the complete negation of nescience, the cosmic illusion, by fully grasping the underlying reality, the Unity. This omniscience is Brahman-knowledge for which senses, thought and instruction are no means at all; it is a state of the supreme bliss of Turiyāvasthā. The Vedāntic Brahman has no appreciable individuality in a finite sense; he is an all-embracing and all-pervading individuality; or better the cosmic principle standing for all that exists, is intelligent and is bliss; with the monist it is unique with no second; and with Samkara whatever else that appears to be besides him is simply a figment of nescience. In this Vedāntic conception which is thoroughly idealistic, the [p. 77:] objectivity is not outside the knower; while for Jaina omniscience. there is a complex external objectivity infinitely extended over both time and space which the omniscient has to visualise as easily as the eye does the object of sight. In Jainism, because of its notion of pluralism of spirits, the self retains its individuality even in the stage of omniscience and eternal bliss, while in Vedānta Brahman is all with no scope for individual spirits. In Vedānta Brahman, who is one without a second, is alone omniscient, while in Jainism many spirits might function as omniscients mutually interpenetrating without any conflict. In all this the realistic tone of Jainism is quite apparent.

OMNISCIENCE ACCORDING TO BUDDHISM.—Buddhism has claimed omniscience for Buddha, and Santaraksita holds that Buddha's omniscience is justified because of the correctness and validity of the doctrines propounded by him, because Buddha was free from the veil of suffering, and because he had destroyed the veil covering the transcendental truth. The unbounded compassion of Buddha even to a sūdra is a characteristic of his omniscience. Men ordinarily know only the general, while Buddha knows all the particular details. When Buddha sees them he is not stained by dirty contacts; he sees them keeping his mind untainted. His mind is endowed with super-normal excellence, so he sees everything clearly. So far as the personalistic note is concerned Jainism and Buddhism agree in the interpretation of omniscience, and their respective teachers are claimed to be omniscient. The Jaina claim of omniscience, however, for Mahāvīra that he was 'omniscient, all-seeing and possessed of complete knowledge and sight; that whether walking or standing, asleep or awake, knowledge and insight were continually present' has been ridiculed by Buddhists. Buddha's claim of omniscience is of a slightly different character: he remembers past lives as far back as he wishes; he can see the death and birth of beings according to their karmas; and as a result of the destruction of asava he has attained, in this life,

<sup>1</sup> Hume: Thirteen Principal Upanisads, Intr. p. 37.

a free mind and knowledge.<sup>1</sup> All the Jaina implications of omniscience cannot be read in Mahāyāna Buddhism, especially Šūnyavāda and Vijñānavāda, because both of them are idealistic as opposed to Jainism which is realistic. The soul in Jainism being the sole knower can claim omniscience as its legitimate essence, while the momentary stream of consciousness in Buddhism can never be a substantial substitute for the Jaina soul. The omniscient Tīrthakara has round about him the complex object of knowledge (including his self) with manifold modifications extending over three times and infinite space: but according to Vijñānavāda there is nothing in this world besides the chain of consciousness. Thus the Vijñānavāda, if I would say like that, comes round to Upanişadic monism; and omniscience simply amounts to self-knowledge, because nothing exists beyond vijñāna. And Buddha is claimed as omniscient, because that would give infallibility to his utterances<sup>2</sup>.

KUMĀRILA'S ATTACK ON OMNISCIENCE.—Kumārila has adversely [p. 78:] criticised the doctrine of omniscience; so the Purvamimamsa view is worthy of note; and it will have to be studied in the context of some of the special tenets of that school. With the Purvamimamsa Vedic injunctions are of the highest authority; the performance of the sacrifice is the highest duty which when performed gives rise to some unprecedented cosmic potency (apūrva), 'a potential after state of acts', which brings about all the fruits for the performer of the These tenets cannot allow any one to claim omniscience for the simple sacrifice. reason that if any one were to be omniscient outside the Vedic fold, his words would be looked upon as infallible and the Vedic authority would be questioned. Kumārila says that the human being might see only the general aspect of things, and hence it is not possible to believe that a man can see all things in all places and of all times. The omniscient will have to be a dirty being, because, being necessitated by the function of seeing, he will have to come into contact with so many dirty things. There is a limit to visionary or knowing ability, and it cannot be stretched beyond that; so none can be able to see things which are super-None of the five proofs can justify any one's omniscience. The sensuous. so called omniscients do not agree among themselves; their words are against Vedas whose authority is unquestionable; and no omniscient is ever come across by anybody: so omniscience is an impossibility.<sup>3</sup> The all-knowledge attributed to Brahman means only self-knowledge. This attack of Kumārila has twofold handicaps: first, his hands are tied down by the above tenets of his school, and secondly, he has not distinguished sense-perception from omniscience; he attacks omniscience as if it is sense-perception intensified and magnified. Kundakunda has plainly told us that senses have no part to play in omniscience; it is the spirit, being a knower by nature and essentially constituted of knowledge, that comes face to face with the complex reality, and comprehends it immediately and simultaneously in its entirety with no effort on his part and with no effect on his spiritual constitution.

<sup>1</sup> See E. J. Thomas: The History of Buddhist Thought, p. 148.

<sup>2</sup> Tattvasamgraha, G. O. S. xxx, pp. 815-936, Intro. pp. 45-50, 153-6 and 62-4.

<sup>3</sup> Ślokavārtika verses 111 etc.

OMNISCIENCE ELSEWHERE AND OMNISCIENT BLISS .- The creating Isvara of the Nyāya school is omniscient, because the doer or kartā must-know his actions with their causes, and the universe being an object of knowledge must be known by somebody. Partial counterparts of and similarities with this notion might be detected in the Alaukika-pratyaksa of the Nyāya school and in the Samādhiaprainata meditation and some meditational achievements of the Yoga school. There is another aspect of omniscience emphasized by Kundakunda that it is a spiritual state of eternal bliss. It is essentially the spiritual happiness; the senses have no scope there, for their happiness or pleasure is not independent as it is contingent on the conjunction of two entities. If it is once realised there is no end to that. It is attainable only after the destruction of various hindering karmas. In this state knowledge and bliss are identical, because both of them are identical with the self. This condition is possible for a Tirthakara and a Siddha. It is to be aspired after by religious aspirants. This state can be happily compared with, so far as its reference to [p. 79:] an individual is concerned, the Jīvan-muktāvasthā of Sāmkhya and Vedānta,<sup>1</sup> in which Ātman has been Brahman but is waiting till the journey of the mortal body is over and the upādhis are mitigated; in this condition there are no pains, no actions good or bad.<sup>2</sup> So far as its blissful aspect is concerned, it is similar to Upanisadic Turīyāvasthā where self-conscious bliss is attained.<sup>3</sup> This state of Brahmānanda is set forth in Taittiriyopanisad with an attempt to measure the bliss with empirical standards; we get there the perfect identity of Brahman and Atman, and in the end there is a classical passage recording the ecstatic echo of the aspirant who is one with Brahman. This aspect of omniscience, in fact, partly encroaches on the realm of religious mysticism.

OMNISCIENCE COMPARED WITH RADHAKRISHNAN'S RELIGIOUS EXPERIENCE.— This spiritual life of omniscience and omnibliss is almost exactly the same as what Radhakrishnan calls Religious experience.<sup>4</sup> It is a positive spiritual state of selftranscendence; there the individual acts by his whole being, by the totality of his faculties and energies; it is not the result of unconscious perversion but of spiritual superconsciousness; there is the response of the whole to the whole; and therein 'thought and reality coalesce and a creative merging of subject and object results'. This religious experience is full of joy and peace. But there is a point of difference: this religious experience, according to Radhakrishnan, is a temporary state and not exercised continuously at the level of everyday experience, while omniscience when once attained cannot be parted with, because it is the essential manifestation of the entire spirit. 'The soul of man' as Joad puts it 'is like a chrysalis maturing in the cocoon of matter from which one day it will burst forth and spread its wings in the sun of

<sup>1</sup> Sāmkhyakārikā 67.

<sup>2</sup> Belvalkar: Basu Mallika Lectures pp. 66-8.

<sup>3</sup> Ranade: Constructive Survey of Upa. Phil. pp. 335 etc.

<sup>4</sup> An Idealistic view of Life pp. 84 etc., also Counter Attack from the East by C. E. M. Joad pp. 79 etc.

pure reality'.<sup>1</sup> This direct spiritual experience is a self-guaranteed vision and hence accepted as the foundation of religion; that is exactly the reason why Jaina and Buddhist prophets are claimed to be Sarvajñas.

NECESSITY AND PROOF OF OMNISCIENCE.-This doctrine of Sarvajñatā has been a bone of contention between different schoolmen; the problem is twofold: first, whether omniscience is humanly possible, and secondly, whether so and so is omnis-The Indian philosophical systems that accept Veda as a self-guaranteed cient. authority have totally denied the first part and partially the second. Jainism and Buddhism, with whom Veda has never been an authority perhaps for racial and geographical reasons, accept the first part but differ among themselves on the second point: that is but natural. They have struggled hard to prove and to establish the omniscience of their [p. 80:] respective prophets, for on that depended the very life and death of their systems; it was the omniscience that could give infallibility to their prophets and therefore automatically to their scriptures that constituted the utterances of these prophets. A good deal of literature has grown round this topic. With Kundakunda sarvajñatā is a dogma, a religious heritage and an essential part of the doctrine he represents; he has not tried to prove it logically, perhaps it was not needed in his days. The Nijjuttis show the traces of the logical approach to the subject, but the definite period of polemic logic in Jaina literature, so far as the existing Jaina works are concerned, begins with Samantabhadra (circa 2nd century A.D.); this period almost corresponds with the adoption of Sanskrit by the Jainas which was more convenient for polemical style. Umāsvāti is the first Jaina author to adopt Sanskrit; in his Tattvārthasūtra he describes omniscience (I, 10, 11, 29) on the same lines of Kundakunda, but he does not attempt to prove it. The relative chronology of Jaina authors requires that Umāsvāti might have flourished somewhere between Kundakunda and Samantabhadra. Samantabhadra tries to prove the possibility of sarvajñatā; perhaps he has in view some attack either by Cārvāka or Mimāmsā on the Sūtras of Umāsvāti. Samantabhadra's verses about Sarvajñatā have been looked upon as profound, full of meaning; and all the following authors, right up to the end of middle ages, have tried to prove the possibility of Sarvajñatā almost on the very capital of Samantabhadra's arguments. The subject has been discussed with great zeal for centuries together by some of the greatest logicians that the Sanskrit language has ever come to be handled by.<sup>2</sup>

- 1 This statement of Joad reads like a gatha of Kundakunda rewritten. It only means that in the interpretation of Reality the denominational religions, with which our relations are determined by the accidents of time and place, disappear into one Religion of transcendental experience of the Real.
- 2 It would not be out of place, if I give here references to various important discussions about Sarvajñatā, in Indian Literature, arranged according to relative chronology. Really the logical discussion about Sarvajñatā begins with Samantabhadra (c. 2nd century A. D.) who tries to establish Sarvajñatā in his *Aptamîmāņsā*, verses 5-6. Siddhasena, who is undoubtedly later than Kundakunda, who flourished possibly after Samantabhadra, and who is generally assigned to the end of the 6th century A. D. (or even a century or two, I think, he might be earlier), in his *Sanmati-prakaraņa* (Ed. Ahmedabad 1930), 2nd kāņda, discusses about Kevalajñāna, the same as Sarvajñana or Sarvajñatā, particularly with the background of the Śvetämbara canon in view. From some verses quoted by Anantakīrti

6. [p. 81:] THE ATOMIC THEORY.—Matter (pudgala) is a permanent substance belonging to non-sentient class of substances (II, 35). It is of various kinds, concrete and amenable to sense-perception; colour, taste, smell and touch are found in matter from the finer molecule to the gross earth (II, 39 etc.). The matter is either in the form of primary atoms (paramāņu) or aggregates (skandha); these aggregates are the lumps of primary atoms. The primary atom has no space-points, i.e., it has no spatial extension; it is the unit of the space-measure, and it cannot be perceived by Primary atoms being arid (rūksa) or cohesive (snigdha) come to form senses. aggregates. Points of aridness or cohesiveness of an atom because of transformation, increasing by one from one onwards, attain infinity. Atoms form aggregates because of their points of aridness and cohesiveness; so atoms whether arid or cohesive, whether having odd or even points, form aggregates when there is the difference of two points, the minimum point being excepted. To explain and illustrate: an atom of one point of cohesiveness or aridness cannot be a party in the aggregatory process; an atom of two points of cohesiveness binds with an atom of four points of cohesiveness or aridness; and that of three points with that of five points. Thus the various aggregatory formations are possible (II, 71-5).

KUNDAKUNDA'S VIEW STATED.—Kundakunda does not prove his primary atoms but simply describes them; the reason is quite apparent that he is merely

in his Brhat-saravajñasiddhi it appears that Dharmakīrti might have attacked the word durartha etc. used by Samantabhadra. Patrakesari, who flourished possibly earlier than Akalanka, in his Pañcanamaskārastotra, clearly defines Kevelajňana in select words of which akramam (equal to yugapat) reminds us of the attack raised by Siddhasena against the svetāmbara canon; he also attempts the proof of omniscience (see verses 4, 18-20 MDJG vol. 13.) The colophon that it is composed by Vidyananda is put possibly by the editor being misled by the identification of Pātrakesarī and Vidyānanda proposed by Dr. Pathak, but it is now proved to be erroneous. Akalanka (circa middle of the 7th century A.D.) in his Astasati, a commentary on Aptamimāmsā of Samantabhadra, explains clearly the position of Samantabhadra particularly with Buddhist attack in view. Kumārila (middle of the 7th century) in his Slokavärtika (p. 80 etc. Ed. Benares) attacks Buddhist Sarvajňatā and Jaina Kevalajňāna (verse 141); so far as the attack against the Jainas is concerned he has in view the statements of Samantabhadra and possibly he is acquainted with the view of Akalanka. Kumārila's views have been fully and thoroughly criticised by Śantaraksita (705-762 A.D.) in his Tattvasamgraha and by Kamalasila (713-763 A.D.) in his commentary on the same. We find some discussion in Prameyakamalamartanda of Prabhācandra. Vidyānanda, in his Astasahasrī, which is a commentary on Samantabhadra's Aptamimāmsā and completely incorporates Astasati of Akalanka, elaborately quotes from Slokavärtika and possibly some other works of Kumārila and Tattvasamgraha of Santaraksita and attacks their views in detail. We find these discussions in his Tattvārtha-Slokavārtika which appears to have been given this name after that of Kumārila's work. Abhayadevasüri in his elaborate commentary on Siddhasena's Sanmati Prakarana discusses this topic at a great length. Later some manuals, too, have been written to prove the Sarvajñatā, for instance Brhat-Sarvajñasiddhi and Laghu-Sarvajňasiddhi of Anantakirti (Ed. MDJG, vol. I,) the attacks of which are mainly directed against Kumārila and they are much indebted to various authors from Samantabhadra down to Vidyānanda. Besides these sources it is likely that there might be discussion in the works of Sumati, Anantavīrya, Vādirāja etc. some of which are lost and some still in MSS. Sarvajñatā came to be accepted and discussed only as a religious necessity, but in course of time its psychological aspects also have been developed incidentally.

uttering the doctrines enunciated by the omniscient; and they are, as tradition would require, above any proof. Matter exists either in gross aggregates or fine primary atoms; an aggregate is a perceivable fact, while a primary atom, which represents a stage beyond which there is no possibility of further bisection, is beyond the ken of ordinary perception; only the super-normal perception can visualise it. A primary atom, as we gather from other works of Kundakunda, is the ultimate, indivisible unit of matter. It is eternal, unsounding, occupying one space-point and endowed with touch, taste, smell and colour; it is the cause of four elements (dhatu), and it is characterised by change (parināma-guno).<sup>1</sup> Every primary atom has only one taste, one [p. 82:] colour, one smell and two touches or contacts.<sup>2</sup> With this description of paramanu, it is possible to attempt a proof of atomic existence as partly done by Umāsvāti and others. It is clear from this description that the primary atom is not an ideal postulate like the geometrical point; it is essentially matter possessing the characteristics of matter or pudgala. There is this fundamental difference between Jaina primary atoms and the Vaisesika atoms: the former are of one kind, but the latter are of four kinds corresponding to four elements: earth, water, fire and wind. Attempts to conceive a visible entity like a mote in the sun-beam compared with the tertiary atom are seen in Nyāya-Vaišeşika texts, but they are conspicuously absent in Jaina works. The Jainas and Vaisesikas agree in holding that an atom is beyond sense-perception.

KUNDAKUNDA ON ATOMIC INTERLINKING.—About atomic combination into aggregates Kundakunda gives the Jaina theory which is unique by itself. The primary atoms, we have seen, have taste, smell, colour and touch. It is this touch or contact whether cohesive or arid (snigdha or rūkṣa) that brings about the atomic combination. There are points or degrees (amśa) of cohesiveness or aridness which decide the compatibility or otherwise of two combining parties.<sup>8</sup> A primary atom whether cohesive or arid forms an aggregate with another whether arid or cohesive on certain conditions: between the two combining parties there must be a difference of two degrees in the odd or even series of degrees of aridness or cohesiveness; but a paramāņu possessing only one degree of aridness or cohesiveness, cannot

3 The possibility of change by increase or decrease in the degrees of aridness or cohesiveness in an atom owing to internal and external causes (?) is also accepted (See Gömmatasāra, Jīvakāņda gāthā 618).

<sup>1</sup> See Pañcästikäya 84 etc. and Prof. Chakravarti's notes thereon (SBJ III pp. 82 etc.); the gāthā 85 has something like the Vaiśeşika doctrine in view, but the use of the word *dhātu*, for elements, is more a Buddhistic technical term than the Vaiśeşika one; See also *Niyamasāra*, 25.

<sup>2</sup> There are five kinds of tastes: bitter, sour, pungent, sweet and astringent, of which a paramāņu has only one. There are five colours: black, blue, yellow, white and red, of which a primary atom has only one. Smell is of two kinds: agreeable and disageeable; a paramāņu can be one or the other. There are eight kinds of contacts: soft and hard (mrdu and kathiņa), heavy and light (guru and laghu), cold and hot (sūta and uṣṇa) and cohesive and arid (snigdha and rūkṣa, also rendered as smooth and rough). The first two pairs are not possible in the case of a paramāņu; of the remaining it will have two contacts., and the pairs might be arranged accordingly; a paramāņu can be cold and arid, cold and cohesive, hot and arid, and hot and cohesive (See Tattvārthasūtra V, 23, with Bhāṣya and Sarvārthasiddhi, and also Pañcāstikāya 84-8)

be a party to the formation of an aggregate. In the aggregate the one of higher degree absorbs the one of a lower degree. Thus the atomic aggregation is an automatic function resulting from the essential nature of paramāņus. 'A crude theory', Dr. B.N. Seal remarks on this atomic interlinking,<sup>1</sup> 'this, of chemical combination, very crude but immensively suggestive, and possibly based on the observed electrification of smooth and rough surfaces as the result of rubbing'. The Nyāya-Vaišeşika position is different, according to which it is the will of God, the creating agency, that produces motion in the atoms; and so they [p. 83:] combine into dvyaņukas or binary atoms, three of which go to form a tryaņuka or tertiary one and so forth, till masses of earth, water, fire and air are produced. It is this theistic position that gives altogether a different turn to the Nyāya-Vaiśeşika atomic theory. The later Nyāya-Vaiśeşika ideas and hair-splitting discussions about dvyaņukas and tryaņukas have no place in Jaina exposition.

ATOMISM ELSEWHERE.-In the Vedäntic cosmology there is no place for real atoms, because their acceptance would not be consistent with the uniqueness of Brahman. The word anu is known to Upanisads, but it stands for what is infinitesimally small and has nothing to do with the indivisible ultimate unit of matter. It is only some Buddhists that accept eternal atoms corresponding to four elements like the Vaiseșikas; Vijñānavādins, however, when they deny the reality of substance, cannot accept real atoms. The Jaina paramanu is similar to the atoms recognised by Leucippus and Democritus in its basic conception that it is an eternal and indivisible minute particle of matter, that it is beyond senseperception, that it is made of the same substance, and that there are no four classes of atoms corresponding to elements; but the varying size and form of atoms with corresponding sourness etc. accepted by them is not possible in Jaina conception. The combinatory urge in atoms is due to their degrees of cohesiveness and aridness according to Jainism; but according to Democritus as explained by Epicurus, a primordial motion of atoms was assumed, which function in the Nyāya-Vaišesika is fulfilled by the will of God. These similarities and dissimilarities do not by themselves lead to any chronological results, as they involve other wider issues, however, taking a constructive view of the Jaina atomic theory and comparing it with the Nyāya-Vaišeşika one, the Jaina view is much more primitive, and as Jacobi remarks the Jainas 'seem to have worked out their system from the most primitive notions about matter.'2

7. SYADVADA, OR THE THEORY OF CONDITIONAL PREDICATION.—A single substance is endowed with infinite modifications, and there are infinite classes of substances: to know one substance fully is to know the whole range of the object of knowledge; and this is possible only in omniscience. The sense-perception is graded and partial (I, 40, 48-51). A substance is endowed with qualities (or attributes) and modifications; though the substance is the same, it comes to be different because of its passing through different modifications; so when something is to be stated about a substance, viewed through a flux of modifications, there

<sup>1</sup> The Positive Science of the Ancient Hindus p. 97.

<sup>2</sup> Encyclopedia of Religion and Ethics Vol. II, p. 199.

would be seven modes of predication: according to some modification or the other it is stated that a substance is, is not, is indescribable, is and is not, is and is indescribable, is not and is indescribable, and is, is not and is indescribable (II, 22-3).

SIDE-LIGHT ON THE BACK-GROUND OF SYADVADA.—This is the famous Saptabhangi or Syādvāda of Jainism. From the way in which Kundakunda has described this Syādvāda one thing is clear that the doctrinal elements, which have led the Jaina philosophers to enunciate such a seemingly [p. 84:] self-contradictory theory of conditional predications, are already present in Jainism. The object of knowledge is a huge complexity constituted of substances, qualities and modifications, extended over three times and infinite space, and simultaneously subjected to origination, destruction and permanence. Such an object of knowledge can be comprehended only in omniscience. The senses are the indirect means of knowledge, and whatever they apprehend is partial like the perception of an elephant by those seven blind persons. The ordinary human being cannot rise above the limitations of his senses; so his apprehension of reality is partial, and it is valid only from a particular view-point: this leads to the Nayavāda of the Jainas. When ordinary human knowledge is partial, a new method of stating our approach to the complex reality had to be devised, and that is Syādvāda, the doctrine of conditional predications. Thus the doctrine is a direct result of the strong awareness of the complexity of the object of knowledge and of the limitations of human apprehension and expression. The substance is subjected to a constant flux of modifications, and we always look at it through one modification or the other, present or absent. When we are looking at its present modification, we should not absolutely deny the past or future ones: this peculiar position, leads us to conditional affirmation, conditional negation and conditional indescribability, which by their combination give rise to seven possible statements.<sup>1</sup> Kundakunda makes it clear that Syādvāda is postulated because of this eternal flux of modifications.<sup>2</sup>

SYÄDVÄDA IN HIGHER AND LOWER KNOWLEDGE.—Students, very much imbued with the spirit of Vedänta, have always looked upon this approach to reality as a process of uncertainty and indefiniteness of knowledge; and a question is very often raised whether Syādvāda refers to Higher knowledge or to lower knowledge or to both. If it refers to Higher knowledge, then Jainism is a quagmire of uncertain statements which lead to nowhere; if it refers to lower knowledge, then Jainism has not reached the plain of Higher knowledge; and if it refers to both, then Jainism, with such a logic of indefiniteness, will more mislead than lead its followers to its religious or spiritual destiny. These alternatives, that might be put forth by the Vedänta, whether accepted or rejected in parts or in toto, appear to be very dangerous. It is necessary, therefore, that the Jaina position should be clearly explained. It must be remembered that the terms Higher knowledge and lower knowledge are imported from Vedänta. According to Vedänta Higher knowledge consists in

<sup>1</sup> For a detailed discussion about Syādvāda see my article in Jaina Gazette Vol. 26, pp.188-97.

<sup>2</sup> In Pañcāstikāya it is said that the seven Bhangas are possible ādesavaseņa, while in Pravacanasāra, pajjāyeņa du keņavi: practically it means the same, because paryāya or the modification is the essential subject of ādeśa, the statement of information.

realising the transcendental truth of the identity of the self, after being immune from upādhis, with Brahman for eternity; while lower knowledge consists in the knowledge of the worship of Brahman in his phenomenal state [p. 85:] as a personal deity or so forth.<sup>1</sup> As a matter of fact, there is nothing exactly corresponding to this in Jainism, but if at all we try to find counterparts of parallel shade, Higher knowledge might stand for the knowledge of the liberated condition and lower for that of the phenomenal world. Then, in that case, Syādvāda is confined to lower knowledge, where the individual knower approaches the reality by means of his senses and through the flux of modifications with which the object of knowledge is invested. But the Higher knowledge is not closed to Jainism: there is the omniscient Tirthankara who directly visualises the reality and conveys to us the nature of Higher knowledge. Thus Jainism gets out of those alternatives. What Vedas are to Vedanta, the Agamas, which are the words of the omniscient, are to Jainism: the validity of their respective scriptures as accepted by them is a dogma with all the schools; and it should not detain us any long to understand the approach of Syādvāda and to appreciate its ontological back-ground and epistemological necessity.

SYADVADA AND NAYAVADA.---A thing, or the object of knowledge, is anekantatmaka, i. e., of infinite characters that can be analysed and grasped individually; and this is the function of Nayavada. Nayas thus reveal only a part of the totality, and they should not be mistaken for the whole. Because of this infinitefold constitution of a thing, there shall be infinite Nayas, and the same can be classified under broad heads as seven, two and so forth.<sup>2</sup> As Akalanka defines, Naya is a particular approach of the knower (nayo jñātur abhiprāyo). A synthesis of these different view-points is a practical necessity; therein every view-point must be able to retain its relative importance; and this is fulfilled by Syadvada which 'consists in seven vocal statements, limited by the clause may be (syat) affirming, or denying, or both affirming and denying (whether simultaneously or seriatim) this or that quality or characteristic of a substance, with reference to its own, or foreign, or both own and foreign quaternion (dravya, ksetra, kala and bhava) without contradicting other proofs'. Leaving aside the historical consideration, the relation between Syādvāda and Nayavāda I have stated elsewhere: 'Syādvāda is a corollary of Nayavada: the latter is analytical and primarily conceptual and the former is synthetical and mainly verbal. Syadvada will certainly look lame in the absence of Naya doctrine, Naya doctrine without Syādvāda has no practical value. Syādvāda, in course of the process of assertion, curbs down and harmonises the absolute views of individual Nayas'.3

kathamcit kenacit kaścit kutaścit kasyacit kvacit || kadācie ceti paryāyāt syādvādah sapta-bhanga-bhrt ||

<sup>1</sup> Max Müller: Six systems etc. p. 215.

<sup>2</sup> Tattvārthasūtra I, 33; A.B. Dhruva: Syādvādamañjarī (Bombay Sk. and Pk. series) notes on verse 28 etc., pp. 276 etc.

<sup>3</sup> Jaina Gazette Vol. 26, pp. 191-2; it is not that the Jaina authors have never tried to give other interpretations of seven Bhangas: on the grammatical view of Syādvāda, I find, for instance, in Jayadhavalā commentary (Sholapur MS. p. 37) an interesting verse like this:

#### Pravacanasãra

[d. 86:] Nayavāda and Syādvāda traced back in Jaina literature.---It is already shown that Nayavada and Syadvada are thoroughly consistent with Jaina ontology and theory of knowledge; but this is only a synthetic view. So it is necessary to trace the antecedents and side-links of them in the early Jaina as well as cognate tracts of Indian literature and to try to shed light on the nistorical back-ground of these tenets. For this line of study it should be remembered that there are certain handicaps inherent in the very preservation of Indian literature; and Jaina literature is no exception. The canon of the Svetāmbaras, though portions of it can be as old as the 3rd century B. C. or so, has been finally shaped in the middle of the 5th century A. D.; the fragments of the procanon of the Digambaras can be dated a few years earlier than the beginning of the Christian era; both the canon and pro-canon always leave scope for additions and omissions, besides huge portions falling into oblivion, being always preserved in the memories of monks, till a definite shape was given to them by commentators who came much later. Taking these conditions for what they are, the seeds of both Nayavada and Syadvada are to be sought in early literature. The word Naya in the sense of a view-point occurs in the Ardhamagadhi canon of the Švetāmbaras;<sup>1</sup> Prajñapti mentions Niścayanaya and Vyāvahārika naya.<sup>2</sup> Turning to the pro-canonical literature of the Digambaras, Kundakunda refers to Vyavahāra and Niścaya-naya in his Samayasāra, Pravacanasāra, Pañcāstikāya and Bārasa-Anuvěkkhā more than once;<sup>3</sup> at times he refers to Paramārtha-naya, Suddha-naya which appear to me, in the light of the context and other passages, to be equal to Niścayanaya;<sup>4</sup> perhaps he admits the possibility of a view which is above these two (paksatikranta);5 and lastly he has in view the possibility of Nayas more than two.<sup>6</sup> Umāsvāti mentions five or seven Nayas.<sup>7</sup> After Umāsvāti, Samantabhadra very often refers to Nayas; his discussions being always of a synthetic and non-enumerative character, he does not enumerate seven Nayas. The later authors like Siddhasena, Pujyapada, Akalanka and a host of them discuss these Nayas as given in Tattvārthasūtra at times differing among themselves on subtle details.8 Next turning to Syādvāda, the word Syādvāda, or Saptabhangi

- 2 Dhruva: Syādvādamañjarī noes, p. 303; I have consulted Ardhamāgadhi Dictionary and I find that the Nayas like Naigama, Samabhirūdha etc. are traceable to *Thāņamga* and *Bhagavat*ī; but, as some of these texts are not within my reach I have not been able verify the references of the Dictionary.
- 3 Samayasāra: gāthās 7, 12, \*5, 27, 46, 47, 48, 56, 59, 60, 67, 84, 98, 360 etc., and 16, \*5, 27, 29, 33, 56, 60, 83, 272, 324 etc.; Pravacanasāra I, 89 for dravyārthika and paryāyārthika I, 19, 22; Paňcāstikāya 161 mentions niścaya; B.-Anuvěkkhā 82, 85, 86, 91.
- 4 Samayasāra 8, 43, 11, 12, 14, 141, 272 etc.
- 5 Samayasāra 142.
- 6 Ibid, 144; it remains a question why we do not find any of the tedhnical names of nayas, excepting perhaps Vyavahāra, in the works of Kundakunda. There is a work called *Nayapāhuda* attributed to Kundakunda, but it is not discovered as yet.
- 7 Tattvārthasūtra I, 33, especially the various commentaries thereon.
- 8 Chakravarti: Pañcāstikāya Intro. p. 52 etc. and Dhruva's notes referred to above.

<sup>1</sup> See Ardhamägadhi Dictionary, Indore, s.v.

is not [p.87:] traced, so far as I am guided by the Ardhamāgadhī Dictionary, in the Švetāmbara canon; but however the seeds of that tenet are there. Bhagavatīsūtra mentions the three primary predications.<sup>1</sup> Prof. A. B. Dhruva says that there is a reference to Syādvāda in Sūtrakrtānga-niryukti, but I have not been able to trace it there: I think he is perhaps misled by the definition of kriyāvāda etc. in verse No. 118.<sup>2</sup> Kundakunda mentions full-fledged Syādvāda in Pañcāstikāya and Pravacanasāra, and the former gives the name Saptabhanga.<sup>3</sup> There is no explicit reference to Syādvāda in Tattvārthasūtras; it is said to be implied by the sūtra: arpitānarpita-siddheķ (V, 32). Later authors like Samantabhadra, Siddhasena, Akalańka, Haribhadra, Vidyānanda have fully discussed it in their works. Philosophical evolution needs that Nayavāda should come first and Syādvāda next; but the references collected here do not warrant any conclusion like that; and even the Jaina authors say that they are the two wings of Anekānta.

COUNTERPARTS OF SYADVADA ELSEWHERE DISCUSSED .- Attempts have been made to detect the counterparts of the doctrine of manifold predication in other systems of thought. According to Sāmaññaphalasutta a statement clearly indicating his extreme agnostic attitude is put in the mouth of Sañjaya Belatthiputta that he used to say: 'atthi' ti pi no, 'natthi' ti pi me no, 'atthi ca natthi ca' ti pi me no, 'nevatthi na natthi' ti pi me no. This is considered by some as the forerunner of Syādvāda which is the positive form of it as shaped by Mahāvīra.<sup>4</sup> Prof. Dhruva mentions another view of equivocators who would neither declare anything to be good, nor to be bad, but on a question being put to them on this or that they resort to eel-wriggling by equivocation and say 'I do not take it thus. I do not take it the other way. But I advance no different opinion. And I do not deny your position. And I do not say it is neither the one or the other'. Because it is attributed to 'some recluses and Brahmanas', Prof. Dhruva has concluded that Syādvāda, whose erroneous form is given above, had non-Jaina beginnings. I admit the first part that it is a perverted parallel of Syadvada, but the second part that it had non-Jaina beginnings is not guaranteed by the evidences. It is clear that Prof. Dhruva is led to this surmise by the word Brahmana, but the other word 'recluse' should not be ignored. He gives the translated form 'recluse', and in all probability the original word must have been 'sramana'. I may have here a digression on the word Śramana. It occurs very often in Buddhistic texts.<sup>5</sup> It means a non-Brahmanic ascetic; Buddha is often addressed by non-Buddhists as Śramana; it designates those who are opposed to Brāhmanas, who are casteless, and who do not recognise the Vedas but attack [p. 88:] their superiority.<sup>6</sup> Turn-

- 2 Sūyagadam Ed. by Dr. P. L. Vaidya, Poona.
- 3 Pañcāstikāya 14 and 72.
- 4 Jacobi: SBE. 45 Intro. p. 46; Belvalkar: Brahmasütra-bhāşya II, ii, notes, p. 114; and Dhruva: Ibidem Intro. p. 76.
- 5 See PTS Pali Dictionary under samano.
- 6 Dutt: Early Buddhist Monachism pp. 64 and 69.

<sup>1</sup> Jaina Sāhitya Saņšodhaka I, 4; Sanmatiprakaraņa p. 441, especially the foot-notes on that page and the next. Dhruva's Intro. of Syādvādamañjarī p. 77.

#### Pravacanasāra

ing to Jaina literature, Mahāvīra is uniformly mentioned as Samaņe bhagavaņ Mahāvīre by the Jaina texts; Pravacanasāra throughout uses the word Śramana for a monk, and this sense is quite usual in the Svetāmbara canon; and in South Indian vernaculars like Kannada Śramana or Śravana necessarily means a Jaina.<sup>1</sup> The presence of the word 'recluse' in the context therefore, does not allow the conclusion of the non-Jaina origin. The Buddhist passage indicates that it is a perverted view of the Jaina doctrine; something similar to it might have been upheld by Brahmana ascetics as well. Brahmajalasutta mentions a view called Antānantikā, which at least in its name appears to be very near Anekānta, and against that the Buddhists propounded the fourfold process or method of exposition (catuskotikah: hoti, na hoti, ca na hoti ca, n'eva hoti na na hoti).<sup>2</sup> Even in Jaina texts we do find this fourfold method of exposition in different contexts; for instance, a statement can be true, false, both true and false, or neither true nor false.<sup>3</sup> All these parallels merely point out to a method of exposition which must have been current in Magadha perhaps even before Mahāvīra and Buddha. Some scholars hold that Syādvāda comes out as a compromise between certain contradictory utterances of Upanisads that Being alone was true, that non-being alone was all true, neither being nor non-being is the truth, reality must be characterised by neither or both. This opinion perhaps takes it for granted that all the Upanisads are a uniform stratum of literature which is never influenced by the philosophical speculations of the land in which they came to be shaped. It is just possible that various views held by different philosophers, not necessarily Vedic, must have influenced the Upanisadic thought as well.

VEDĀNTIC BEGINNING FOR SYĀDVĀDA NOT TENABLE.—Prof. A. B. Dhruva suggests that the Anirvacanīyatā-vāda of Vedānta has led to the Syādvāda of the Jainas as the next positive step. This deduction is based on the supposition that Syādvāda had non-Jaina beginnings as proposed by himself on account of its being attributed to 'recluses and Brāhmaņas'. The deduction is fallacious, because, as shown above, the term recluse, a śramaņa, preëminently means a Jaina. Anirvacanīyatā means that Māyā is such a principle that it can neither be called a being nor a non-being, nor both, and hence it is anirvacanīya.<sup>4</sup> Māyā cannot be predicated in terms of being or non-being; in short it is a negative description, if at all I can call it so, of Māyā. It should be distinguished from the conditional statements of Syādvāda. It is true that there is some similarity between avaktavya proposition of Syādvāda and anirvacanīyatā of Vedānta, but the underlying idea is different; in the former [p. 89:] there is an attempt to coördinate affirmation and negation, while the latter wants to escape from both. Anirvacanīyaā-vāda cannot logically develop into Syādvāda, and perhaps even Prof. Dhruva is aware of it

<sup>1</sup> A traditional definition, perhaps of sufficient antiquity is preserved in Abhayadeva's commentary on *Praśnavyākaraņānga*, and it runs thus: *niggamtha-sakka-tāvasa-geruya-ājīva pameahā samaņā* / Possibly it means a Magadhan recluse in general.

<sup>2</sup> Indian H. Quarterly VIII, p. 721.

<sup>3</sup> Dasaveyāliyasutta chap. 7; also Ācārānga and other texts.

<sup>4</sup> Sāmkhyapravacanasūtra V, 54, especially the bhāşya of Vijnānabhikşu; see Dasgupta: History of Indian Philosophy Vol. J, pp. 461, 487.

when he calls Syādvāda 'as the next positive step'. The logical development of anirvacanīyatā-vāda, if it is to be conceived irrespective of the dogmatical moorings of one system or the other, would be pure agnosticism; or by making some concession to the dogmas, it will come to something nearer the Sünyaväda or Vijñāna-vāda of Buddhism, of which, as Dr. Dasgupta says, partial traces can be seen in Vedānta.

SYADVADA AND RELATIVITY.-Half a century before, Darwin's evolution was a conjuring word with us, and today it is Einstein's relativity. The postulates of physicist and philosopher are all upset today by the theory of relativity. It is mainly the theory of physicist; but here we are concerned only with its philosophi-As compared with relativity Syādvāda is much simpler and less cal bearing. elaborate, and the reasons are quite apparent; the bounds of human knowledge have become much more wide and the achievements of science more fruitful than what they were some centuries before. The contribution of Syādvāda and Relativity to the ultimate outlook on life and its problems, taking into consideration the conditions under which and the age in which they are propounded, is almost the same. To the Syādvādin the existence is a huge complexity; human mind cannot adequately apprehend it, nor can the human speech properly express the same. As such absolute and categorical statements are out of court; and all statements are true so far our particular point of view is concerned. This inadequacy of human understanding has led the Syādvādin to the doctrine of omniscience. To the relativist all our terms of expression like right and left, fore and aft, east and west, up and down, high and low, dear and cheap, and many others are relative; they are not the same for all the observers and under all the conditions; so they are not absolute, but merely relative to something. Some idealistic relativists have actually said that we all live in a queer world of ignorance, and there is no mode of testing. Time, velocity, even matter in view of the electrical theory-everything is relative. The other results of relativism are equally startling. As Eddington says, 'the theory of relativity has unified the great laws which by their position hold a proud place in knowledge, and yet this by itself is only an empty shell. The reality is in our own consciousness'. Syādvādin is not such a subjectivist; according to him complete knowledge belongs to the omniscient being who cannot have any place in experimental sciences; for him reality exists outside the perceiver as well; but the percipient is too weak to perceive everything irrespective of spatial and temporal limitations, and hence his statements are true relatively, only in particular context. The position of Syādvādin, as distinguished from that of a full-blown relativist, can be thus expressed in the very words of Sir Oliver Lodge "Objective reality exists, but it is we who interpret it. The universe is incapable of being comprehended by any finite being, it must be interpreted; and the way we interpret it depends on ourselves and on our faculties". [p. 90:] The religious dogma of a Syadvadin goes a step further and accepts an omniscient being; but Sir Oliver Lodge says, 'How God perceives it, or what it is in ultimate reality, we do not know'.1

SYĀDVĀDA AND MODERN PHILOSOPHY.—The aim of Syādvāda happily corresponds with the scope of philosophy in modern thought. Syādvāda aims to unify,

1 Sir Oliver Lodge: Relativity p. 39 etc.

#### Pravacanasāra

coordinate, harmonise and synthesise the individual view-points into a practicable whole; or 'in the Syadvada' as Prof. Dhruva puts it 'discordant notes are blended so as to make a perfect harmony'. With the advance of specialisation of different branches of knowledge like psychology, metaphysics, theology, epistemology etc. the considerable size and importance of what philosophy once meant are being gradually reduced with a very happy result that philosophy, too, with the time, is taking a new grab; it aims now to unify constructively the conclusions of various branches of knowledge like special sciences with a view to explain the riddle of the universe. Experimental sciences start with certain assumptions like the causal principle etc., but philosophy examines these hypotheses in an abstract manner. Special sciences deal "with some specially selected aspect of the general world, and its conclusions apply to that special aspect alone. Any characteristics which a thing may possess in any other relations or for other purposes are irrelevent. To the psychologist people are their actions; to the physiologist they are more or less efficient organisms; to the chemist they are various collections of elements; to the physicist they are forces in motion. These same people may also be good husbands or good squash racket players, but these aspects of their whole personality are at the moment irrelevent. They may become relevent when the statistician enquires into these sides of their natures".<sup>1</sup> Philosophy harmonises all these by examining their assumptions, and in its ideal aspect it aims to find 'one concrete categorical fact expressible in conceptual form'. As to the aim of philosophy, with which I have just compared Syadvada, Joad says, "Philosophy<sup>2</sup> consists, in fact, of continual pooling and sifting of the conceptions of philosophers. The more diverse the conceptions, the richer the material to be sifted. None is to be rejected, because, while none is true, none is wholly false". This attitude will surely cultivate tolerance in the earnest struggle for the search of Truth. This sense of relativity of truth is also visible in the methods of scientific research. Aspects or Nayas are after all aspects, however exhaustively they are enumerated. True knowledge, which philosophy aims at, is the knowledge of a whole, a culminating synthesis after every avenue of analysis is exhausted. The function of Nayavada in Jainism is almost the same, so far as the underlying idea is concerned, as that of various special sciences; just as Syādvāda harmonises various Nayas, so modern philosophy aims to harmonise the conclusions of different experimental [p. 91:] sciences. Nayas simply analyse and take to bits only a particular aspect, so a process of synthetic expression like Syādvāda is necessary to convey the nature of reality.<sup>3</sup>

EVALUATION OF SYADVADA.—As Prof. Chakravarti puts it, Syadvada has steered clear of the shallow realism of Carvakas and the ludicrous idealism of

<sup>1</sup> J. F. Wolfenden: The Approach to Philosophy, p. 27 etc.; also Joad's Counter Attack from the East pp. 95 etc.

<sup>2</sup> For philosophy, substitute Syādvāda and for conceptions of philosophers various Nayas: and the comparative position is the same.

<sup>3</sup> The exact chronological relation between Nayavāda and Syādvāda, the grouping of seven or six Nayas under Dravyārthika and Paryāyārthika, the coördination or identification of these two Nayas with Niścaya and Vyavahāra: these are points which need further study on strictly historical and philological lines.

Nayavādins.<sup>1</sup> 'Syādvāda' says Prof. Dhruva 'is not a doctrine of mere speculative interest, one intended to solve a mere ontological problem, but has a bearing upon man's psychological and spiritual life'.<sup>2</sup> It has supplied the philosopher with cosmopolitanism of thought convincing him that Truth is not anybody's monopoly with tariff walls of denominational religions and the religious aspirant with 'intellectual toleration' which is quite on par with Ahimsā for which Jainism has eminently stood for the last two thousand years and more.<sup>3</sup>

8. JAINA CONCEPTION OF DIVINITY.—The soul being tainted with karman develops states of consciousness which being auspicious or inauspicious receive karmic influx; and it is this karman that binds the soul and revolves it in samsāra. Essential characteristics of the soul are all crippled by the karmic encrustation of eight kinds (II, 95). The soul in this round-of-rebirths is subject to attachment, aversion and other psychic states tinged with passions which occasion further karmas (III, 43). The way out of this samsāra consists in Right faith, Right knowledge and Right conduct (I, 6). The first consists in believing in the nature of things or realities as they are, for instance the soul is essentially pure etc.; the second consists in comprehending the whole range of objectivity as preached by Arahantas or from the [p. 92:] Āgamas<sup>4</sup> (I, 81-2; III, 33 etc.); and the last consists in adopting perfect equanimity after practising the essential duties and penances in an ascetic life that go to stop the influx and exhaust the deposit of karmas.

When the soul is free from the four destructive or malignant types of karmas, namely Jñānāvaraņīya, Darśanāvaraņīya, Mohanīya and Antarāya, it

1 Pañcāstikāya Intro, p 85.

2 Syādvādamañjarī notes p. 272.

3 Syādvāda or Saptabhangi attracted the attention of Orientalists mainly because Brahmasūtra of Bādarāyaņa contains a sūtra na ekasminnasambhavāt II, ii, 33, which really contains an attack against Anekāntavāda of the Jainas, and the spirit of the sūtra has been consistently immortalized by a host of commentators like Śańkara, Rāmānuja, Vallabha and others. It is not possible to say exactly the Jaina definition which Bādarāyaṇa had in view; but in all probability the Jaina definition contained a word ekasmin, and it was perhaps a forerunner of such definitions now met with in Jaina commentaries: praśnavaśād ekasmin vastuni avirodhena vidhi-pratisedha-vikalpanā saptabhangī (Rājavārtika p. 24), or the anonymous verse whose source I have not been able to trace but which is quoted by Jayasena in his ţīkā on Pañcāstikāya:

.....

ekasminnavirodhena pramāņa-naya-vākyataķ | sadādi-kalpanā yā ca saptabhangiti sā matā ||

Almost all manuals on Jainisum contain some discussion about Syādvāda, so an exhaustive bibliography is beyond the scope of this foot-note. Before one actually begins the study of Jaina technical works on Syādvāda the following books can be read with advantage. Jacobi's paper 'The Metaphysics and Ethics of the Jainas'; Chakravarti: Pañcāstikāya, Philosophical Introduction (SBJ III); Dasgupta: A History of Indian Philosophy Vol. I, Chapter on Jainism; Radhakrishnan: Indian Philosophy Vol. I, Chapter on Jainism; Dhruva: Syādvādamañjarī Intro. & Notes. Important texts etc. have been noted by Prof. Dhruva in his Introduction and notes.

4 Importance attached by the Jainas to their Agamas can be seen from the third book of *Pravacanasāra*.

manifests pure consciousness and becomes self-sufficient (I, 15); the pure self is realised, and all the developments of consciousness like agency, means, action and fruit are identical with the self (II, 35). In this state of self-realisation are developed omniscience and eternal happiness; therein the soul is called Svayambhū. There the spirit develops excellent infinite strength, excessive lustre and supersensuousness (I, 19). There is no trace of any misery and no place for any The self is itself and nothing more, nor in need of anything more desires. The whole range of objectivity is immediately and simultaneously (H, 68). visualised and known by him with no temporal and spatial limitations (I, 21-2, 37). He is himself, all knowledge, having nothing to do with karmas; his function of a knower, being his essential nature and spontaneous output, brings no karmas to him (I, 43-4). The highest happiness which was the object of his meditation has been reached (II, 106). Then he becomes Siddha after the remaining four aghātikarmas are destroyed; as the sun is all lustre and warmth, He is all knowledge and happiness and a Divinity (I, 68).

TRANSMIGRATION A FACT AND A DOGMA.—According to Jainism the roundof-rebirths is a fact and transmigration a dogma; nay, we cannot think of Jainism without transmigration. The ball of rebirths is already set in motion since beginningless time, and it stops only when the soul attains liberation. The cause of rebirth is karma which is a subtle form of matter that is, since eternity, associated with the soul. Like Vedāntic Māyā, karman explains samsāra. As to the means of getting liberation it is a part of religious details which should not detain us long; but one thing I want to note that the Jaina philosophers have devoted a great attention to the study of living organisms and the different spiritual stages which result from the suppression and destruction of different karmic forces.

THE IDEA OF DIVINITY EXPLAINED.—The Jaina conception of divinity stands almost by itself: here, as in other tenets, Jainism inclines towards realistic pluralism. Every soul, when it is completely free from karmas, becomes itself (Svayambhū),<sup>1</sup> and it is the divinity. Divinity as a type, a level of spiritual evolution and a culmination of spiritual attainments, [p. 93:] is one; but every soul, even when it attains divinity, retains its individuality. It is the free soul, the higher self, as distinguished from souls in mundane existence. The Jaina God as a type is an ideal to all the aspirants on the religious path. The conception of god holds a great vista of optimistic vision before the religious devotee. It is often said that the aim of religion is the realisation of the potentially divine in man; this means that the self not only knows itself but becomes itself (svayambhūta), now immune from all matter; by becoming itself it becomes the God which nature was already inherent in the spirit, but, upto this time, crippled by karmas; and this then is the state of perfection.

<sup>1</sup> In the Upanisads the word Svayambhū is used, and it signifies the self-existent Brahman (Isa 8; Katha 4, 1; etc). The Jains too call their divinity as Svayambhū. By using this word they mean that the individual self has become (svayam bhūta) the Universal one; the Vedāntic sense is that of self-created and self-existent. This designation is used by various Jaina authors: Kundakunda in Pravacanasāra 1, 16; Samantabhadra in his Svayambhū-stotra; Siddhasena, at the opening of his stutis; Pūjyapāda in Siddhabhakti 4; and many other later authors.

VEDIC GODS AND THE JAINA CONCEPTION OF GOD.-The conception of divinity in the Vedic age has its roots in the awe of nature and in the unsophisticated mind of a nomadic tribe which was under the sway of a simple conviction that the natural events and phenomena, so regular in their occurrence and so terrific at times, must have some superhuman agency behind; thus the Vedic gods owe their existence and attributes to some natural phenomenon. Varuna is there, because the blue sky is there, even in waters reflected; so Varuna comes to be a ubiquitous deity who is a patent witness to all the sins of man, because all of them are committed under the sky. Multiplicity of natural phenomena leads to plurality of gods that are divided into three classes according to their terrestrial locations. Like our human families the nature gods too have their families with Aditi as their mother; but the worshipper has his difficulty as to how he might be able to concentrate on a single god in this chaotically grown gallery of Vedic gods; and hence the tendency of Henotheism which, when philosophically diluted and divested of individual names of different gods, remarkably grew into theistic monism, possibly through the doctrine of Rta, the all-governing principle, that there was someone behind all these gods, and consequently behind cosmic existence, who later on played the part of a lord of all the beings (Prajāpati), and who is the causal agency of this cosmic existence and the cause of everything that baffled human From this the step of personal Atman or of impersonal Brahman reason here. of the Upanisads, or the toning down of these principles for practical purposes like creation etc., in later phases of Aryo-Vedic religions is not a long one. Nowhere in this scheme the Jaina conception of god properly fits in: monistic tendency is too strong in Aryan faiths; and hence the antecedents of Jainism with this conception of divinity, which is pluralistic in its beginning and the infinite souls in which retain their individualities even in summum bonum, demand all the more attention, and they will have to be sought in eastern India especially in Magadha and the surrounding parts reaching far back in time before the advent of the Aryans.

JAINISM AND NĀSTIKATĀ.—By the orthodox systems Jainism is called Nāstika; and whether it is so depends on the significance of the word nāstika which has changed its meaning very often and which has been a favourite term of contempt with which anyone can label his opponent. Nāstika, according to grammarians, is one who does not believe the other worlds; then the Jainas [p. 94:] are not Nāstikas. But according to Smrtis Nāstika means one who denies creation by an intelligent agency and one who denies the authority of Vedas; in both these senses Jainism is Nāstika, because it never accepts the theory of creation, and with it Vedas have never been an authority. Jainism does accept a god, and hence the term atheist, in its etymological sense, cannot be levelled against Jainism. If atheism means non-acceptance of a popular god who creates, protects and destroys the world as assumed in many Indian systems, then Jainism is atheistic. In applying these conventional labels one has to be very cautious.

JAINA LIBERATION.—Emancipation according to Jainism consists in the freedom from the karmas when the inherent powers of the spirit are fully blossomed; it is the end of the world-process, when the process has come to an

end so far as a particular soul is concerned; in emancipation the individual spirit or soul is at its best. In that state the individual fully develops all-knowledge, all-vision, all-bliss and all-power. It is not the obliteration of the individual, nor of the inherent individual traits, nor is it the submergence of the individuality into some universality.

9. JAINISM IN INDIAN RELIGIOUS THOUGHT.-This brief survey of some of the important tenets of Jainism compared and contrasted here and there with those of other Indian systems tempts me to try to state tentatively the position of Jainism in the evolution of Indian religio-philosophical thought. Its nonacceptance of Vedic authority, wholly common with Buddhism and partly with Sāmkhya, perhaps indicates that these three belong to one current of thought. They have in common the theory of transmigration with the attendant pessimistic outlook of life and Karma doctrine as an automatic law of retribution which appear definitely for the first time in Upanisads so far as the Vedic literature is concerned.<sup>1</sup> The humane and ethical outlook and the downright denunciation of Himsā, whether for personal ends or for sacrificial purposes, are common to all That Buddhism and Sāmkhya have much in common is not a new the three. thing to orientalists. Ontological dualism, the plurality of spirits, the misleading of the spirit by matter, the early Sāmkhya belief that there are as many Prakrtis as there ere Purusas and many other technical details are common to Jainism and Sāmkhya. In all the three systems there is no place for a creator or a super-human distributor of prizes and punishments. These common points are at times not at all consistent with the natural evolution of the Vedic religion till almost the middle of the Upanisadic period. Especially the Sāmkhya, which is accepted as orthodox possibly because of its fascinating terminology, inspite of its glaring inconsistencies with the accepted orthodoxy, has influenced some of the Upanisads; and later on being coupled with theistic Yoga it became unquestionably orthodox. In view of these common points between Jainism, Sāmkhya and Buddhism and their common differences with the Aryo-Vedic religious [p. 95:] forms, and in view of some of the peculiar tenets of Jainism in common with Ajīvika, Pūraņa Kassapa's order etc., I am inclined to postulate a great Magadhan religion, indigenous in its essential traits, that must have flourished on the banks of Ganges in eastern India long before the advent of the Aryans into central India; and possibly at the end of the Brahmana period these two streams of Aryan and indigenous religious thoughts met each other, and the mutual interaction resulted on the one hand into the Upanisads in which Yājňavalkya and others are, for the first time, preaching Ātmavidyā and on the other, in contrast to the Vedic ritualistic form of religion practised by the masses, into Jainism and Buddhism that came prominently to the fore as the strong representatives of the great heritage of Magadhan Religion.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> Keith: Sāmkhya System pp. 15-6; Ideas like transmigration are accepted as a definite fact only in the Group three (and partly also Group four) of the Upanisadic tract of literature, see Belvalkar & Ranade: History of Indian Phil., Vol. II. p. 375.

<sup>2</sup> I had first set forth this theory in my paper 'Mahāvira and Buddha on Nirvāna' read before the Sanskrit Association, Rajaram College, Kolhapur in 1932; it was published in the College Magazine and subsequently the major portion of it appeared in *Jaina Gazette* 

### e) Monastic aspect of Pravacanasāra

AN IDEAL JAINA MONK .- The third book of Pravacanasāra gives a good picture of an ideal Jaina monk who has adopted asceticism to get rid of the misery His twofold emblems impose on him internal and external purity. of samsāra. Absolute non-attachment is the motto of a monk, and the details of his duties are all deduced from this virtue. The Jaina monk is indifferent towards the world, though he bears no hatred towards it; the worldly ends of power, fame and wealth for which men strive in sweating competition are of no importance to him. The twentyeight Mülagunas comprise his course of conduct: he observes five vows; he is careful in his fivefold activities; he fully controls his five senses; he observes six essential duties; he pulls out his hair periodically; he remains naked; he does not take bath; he sleeps on the ground; he does not cleanse his teeth; he takes his meals in a standing posture; and he takes only one pure meal a day. He takes all possible precaution not to violate these Mülagunas; and in case he violates them, he duly approaches his teacher, reports and confesses the sin, and adopts the lustral course. Negligence is his greatest enemy, so he keeps himself constantly alert. Not only he has no attachment at all, but he is absolutely indifferent to the world and its allurements. He keeps almost no paraphernalia. He spends his time in studying the scripture and in the practice of penancial courses and primary virtues. He eats little, only once, and that too when it is duly offered to him; and there is no consideration for juices. Any food which involves harm unto living beings is absolutely forbidden. His eye is set on liberation; so he constantly struggles to maintain a pure attitude of mind, and cultivates faith, knowledge and discipline. He keeps company with superior monks or [p. 96:] with monks of equal merits,1 and observes all respectful formalities towards an elderly monk. His preachings and all other activities are in the very interest of his spiritual advancement. Being a Nirgrantha he practises no profession. The rigorous type of Nirgrantha asceticism is not prescribed for women because of their natural disabilities. Women are not excluded from entering the order; but the ascetic emblem of nuns is more moderate and less rigorous than the one prescribed for monks.

CRITICAL REMARKS ON SOME JAINA ASCETIC PRACTICES.—It must be noted that we do not see any reference to four stages of life; there are only two stages here: the first, that of a house-holder, and the second, that of a monk; and it is with the latter's duties that *Pravacanasāra* is concerned. The outline of duties of a Jaina monk here is very sketchy, but all the fundamentals are given, and the details, which are found in special texts like  $M\bar{u}l\bar{a}c\bar{a}ra$  etc., are simply implied. Most of these details are natural deductions from certain fundamental rules of conduct

Vol. 30, 6. Asking some queries on certain issues about the Jaina and Buddhistic conceptions of soul, Ananda Kausalyayana, Berlin, writes in *Jaina Gazette* Vol. 30, II "Mr. Upadhya's survey of Vedic, Brahmanic, Upanisadic and Buddha-Jaina thought-currents would do credit to any writer on this subject, and his stress on the suggestion that the Aryan thought-current received some impetus from the indigenous non-Vedic thoughtcurrent is of great importance". I have dicussed this very subject in more details in my essay on the Jaina Karma Doctrine which is awaiting publication.

1 Compare Dasaveyāliya, XII, 9-10.

### Pravacanasāra

which require that the ascetic life should be very rigid and that the life of a monk should be as much independent and self-sufficient as it is humanly possible. The subtle details and the method and manner of treatment differ here and there; but the monastic atmosphere as found in  $\bar{A}c\bar{a}r\bar{a}nga$ , Dasaveyāliya, Mūlācāra and Pravacanasāra is practically of the same character, whether the texts belong to Švetāmbaras or Digambaras. Nudity is prescribed in Švetāmbara texts as well,1 but the commentators say that it is meant for Jinakalpi monks. Nudity, as a part of ascetic discipline, appears to have been in great vogue in eastern India even before the time of Mahāvīra and Buddha; it is found prescribed in Ajivika and other schools; it is an ideal extension of the vow of non-attachment; and hence its practicable modifications too are found in the same systems in which nudity is prescribed. Not to cleanse the teeth, not to take bath and a host of other details are common to both Digambaras and Syctāmbaras. The report and confession of sins<sup>2</sup> can be compared with the Prātimoksa ceremony of the Buddhist order according to which the eating of food only once at a sitting too was prescribed. The technical term pravrajyā-dāyaka is common to Jainism and Buddhism. The Jaina rules with regard to food and clothing are more rigorous than those prescribed for Buddhist monks in Vinaya texts. It has been usual to trace many of the Jaina and and Buddhistic practices to Brahmanic monastic life of Dharmasūtras; but I think, without denying, however, mutual exchanges and modificatory influences, many of the underlying [p. 97:] principles of Jaina and Buddhistic monachism stand by themselves, and they will have to be traced back to a body of ascetic practices in Eastern India even before Mahāvīra and Buddha. The Sramanism is peculiarly Indian, and its antecedent seeds are to be sought on the Indian soil.

REMARKS ON THE SAMGHA OF MONKS.—There are indications throughout *Pravacanasāra* that the Jaina monks used to live in groups: the head of the band was called Ganin: the text gives different formalities to be observed before the preceptor; the Śramana-samgha which has four classes is referred to in III, 49; in the case of certain monks admission and upkeep of students are allowed; the monks (sādhu) are expected to give assistance to Śramanas on certain occasions (III, 52); and a monk is asked not to mix with those of inferior merits. Our text mentions two office-bearers in the ascetic community: Pravrajyā-dāyaka, one who initiates the novices into the order of monks; and the other Nīryāpaka (the Sk. rendering, I think, should be niryāmaka, a pilot) who brings them to the right track when they have committed faults.

BACK-GROUND OF THE JAINA INSTITUTION ON MENDICANCY.—The institution of mendicancy is not recognised in earlier Upanişads, but only in later works like

- 1 Acārānga 1, 9, 1 etc. and many other passages from the second part; Dasaveyāliya VI 65; Uttarādhyayana 21, 49; K. P. Jaina: The Jaina References in Buddhist literature, in Studie materiali di storie delle Religioni, III for 1927, and other papers of his in the Jaina Hostel Magazine, Allahabad; Winternitz: Indian Literature II, p. 434.
- 2 See my Introduction to *Pamcasutta* pp. 11 ff.; *uposatha* gatherings, an off-shoot of Pätimokkha, are traced back to non-Buddhistic sources, and they were accepted by Buddha according to the request of Bimbisära from 'some of the religious orders of his time; it should be noted that Bimbisära was an adherent of Jaina faith for some time at leastsee Dutt: *Early History of Buddhism and the Buddhist schools* p. 115.

Dharmasāstras that it is described. It is not at all improbable that the ascetic institution was purely Magadhan, rather current in Eastern India, since long time as the forerunner of Jaina and Buddhistic monachism. Dutta remarks "It seems reasonable that the condition of religious mendicancy developed on the Indian soil, and was not introduced into the country by the early Aryan settlers whose life and society are reflected to us from the Vedic mantras".<sup>1</sup> In *Pravacanasāra* the monk is repeatedly designated as a Śramana, the meaning of which is already discussed above.<sup>2</sup> Though originally it designated a Magadhan recluse, by the time of Kundakunda it appears to have been an exclusive appellation of Jaina monks, as it is clear from the South Indian usage of that word. It is possible that Megasthenes, in referring to Sarmanes, had in view the Jaina monks; the orientalists have detected that his designation of Gymnosophists was meant for Jaina ascetics; and the word Gymnetai used by Kleitarchos<sup>3</sup> appears to be a corruption of Jaina-yati.

# 5. COMMENTATORS OF PRAVACANASARA

## 1. Amrtacandra and his Tattvadlpikā

AMBTACANDRA AND HIS WORKS. - We know nothing about the personal life of Amrtacandra.<sup>4</sup> He gives no information about himself in his works. The prasasti printed at the end has nothing to do with [p. 98:] Amrtacandra, but it belongs possibly to a scribe of a Ms. Asadhara<sup>5</sup> quotes a verse (No. 26) from P.-siddhyupäya with the phrase 'etad anusärenaiva Thakkuro' pīdam apāthīt', indicating thereby that Amrtacandra had perhaps another name Thakkura; or it might have been his surname in his family life as Thākūra or so. The source of Asadhara's information, however, is not known to us. Only five works of Amrtacandra are available today: 1. Puruşārthasiddhyupāya,6 also known as Jina-pravacanarahasya-kośa, exhaustively deals with the duties of a house-holder in a highly philosophical tone. His explanations of Ahimsā and the relation between the two Nayas are important contributions to the understanding of the subject. There is a freshness about his treatment, and some of his illustrations are original and striking; it is throughout written in Arya metre. The text does not mention his name. 2. The second work is Tattvārthasāra which is a running metrical exposition of Tattvärthasütra. Excepting the concluding verse, it is in Anustubh metre. The name of the author is not mentioned; but at the end of these two works the author happily expresses his modesty that the letters have formed the words, the words

<sup>1</sup> Early Buddhist Monachism, p. 60.

<sup>2</sup> See p. 83 above; also Dutta: Early B. Monachism pp. 41 etc.

<sup>3</sup> Dutta: Early B. Monachism pp. 120 ff

<sup>4</sup> For some notes on Amrtacandra see Peterson: Reports IV, p. ix; Jaina Hitaishi Vol. ivx p. 255; some additional notes have been written by Pts. Premi and Jagadishacandra in Jaina Jagat, the actual reference to which I have mislaid.

<sup>5</sup> His commentary on (Anagāra) Dharmāmrta, p. 160, MDJG No. 14.

<sup>6</sup> This and Tattvārthasāra are published in SJG vol. I; the former is published in RJG with Premi's Hindi translation.

#### Pravacanasãra

the sentences, which in turn have made the book; so he is no more the author 3-5. Besides these two works, we have his commentaries on Pañcāstikāya (called Tattvapradīpikā-vrttiķ), Pravacanasāra (called Tattvadīpikā) and Samayasāra (called Ätmakhyātiķ), at the end of which he uniformly mentions his name. Samayasārakalasa is often treated as an independent work of Amrtacandra and even a Sk. commentary is written on that alone by Subhacandra,<sup>1</sup> but in fact it is a separate compilation of the verses included in his commentary on Samayasāra. All these works are in Sanskrit. It may be asked whether he wrote in Prakrit; possibly he did, for the following reasons: his commentaries indicate that he was a close student of Prakrit; at the close of some MSS. of his commentary on Samayasāra one Prakrit gatha is found possibly composed by himself;<sup>2</sup> and lastly Meghavijayagani attributes some Prakrit gathas to Amrtacandra from a Śravakacara of his composed in Prakrit. One gatha attributed to Amrtacandra is traced in Dhadasi-gatha,3 about the author of which nothing is known except that he is said to have belonged to Kāsthāsangha. If Meghavijayaji's attribution is authentic, Amrtacandra might be the author of Dhādasī, and in that case he possibly belonged to Kāsthāsangha. If he belonged to Kāsthāsangha, this might conveniently explain the use of certain words and phrases of Amrtacandra and the omission of some crucial gathas from Kundakunda's texts;<sup>4</sup> but all this belongs to the domain of conditional conjecture.

[p. 99:] HIS SCHOLARSHIP, STYLE ETC.—As a commentator Amrtacandra's position is really great, because, so far as we know, he is the first commentator on the authoritative works of Kundakunda. He does not aim at verbal explanation, but he wants simply to propound the philosophical contents of the gathas. Sometimes, however, it is possible to conjecture a particular Prakrit reading from his close paraphrase.<sup>5</sup> His zeal for Anekanta logic is very great: that is quite clear from his commentaries and other works. He shows close acquaintance with Digambara as well as Śvetāmbara works. He quotes from Mökkhapāhuda of Kundakunda.<sup>6</sup> He quotes a Vyavahārasūtra<sup>7</sup> which appears to be possibly some Svetämbara work; Jayasena not being aware of any such work translates the same by Cirantana-prayascitta-sutra. He quotes a gatha from Sanmati of Siddhasena.8 His mastery over Sanskrit idiom is remarkable; his handling of Jaina technical terms is so natural and easy that he does not hesitate even to translate them like ordinary common nouns. He knows the value of pithy remarks and concise exposition; sometimes repetition is seen here and there, and this habit he appears to have contracted from Kundakunda's Samayasāra. Sometimes his prose is artificial, though the current of his expression is very forceful. Amrtacandra is more a poet 

- 3 Ed. MDJG Vol 13, pp. 161 etc.; it is the 20th gatha that is quoted by Meghavijaya.
- 4 See p. 50 above and foot-note No. 5 on p. 51.
- 5 See for instance I, 19 (adimdio), 51 (visamam) etc.
- 6 Pañcāstikāya on gēthā 146, p. 212.
- 7 Samayasāra p. 404.
- 8 Pañcāstikāya on gāthā 172, p. 251.

I Published under the title Paramādhyātma-taranginā in SJG. No. 15, Calcutta; on Subhacandra see my paper in Annals of the B.O.R.I. vol. XII, ii, p. 132 ff.

<sup>2</sup> Prof. Velankar: Catalogue of Sk. & Pk. MSS. in the library of BBRAS, Vols. III-IV, p. 430.

than a prose writer; to this even a few verses in his commentary on *Pravacanasāra* bear witness. As a spiritual poet (adhyātma-kavi) his position is simply unique and unequalled by any Jaina author before or after him. His *Samayasāra-kalaša* is a veritable mine of finely phrased and carefully polished melodious verses containing the essence of  $\bar{A}$ tmavidyā; it has left lasting influence on some of the later authors like Padmaprabhadeva; and the subject matter is discussed with such a dignity in suitable metres that this compilation is enough to commemorate the poetic talents of Amrtacandra.

QUOTATIONS IN HIS TATTVADĪPIKĀ.-There are only five quotations in his Pravacanasāra-commentary. The verse ānandāmrta etc. is introduced with the phrase 'bhavati cātra ślokah'; this use of the singular, though there are two more verses coming after that, shows that it is perhaps a quotation; but I have not been able to trace it anywhere. Taking together two more quotations, jāvadiyā vayaņa-vahā and para-samayānam, which are quoted one after the other, they are found in the same order in Gommatasara (Karma-kanda 894-5), and there is practical agreement between the readings. Their consecutive position and verbal agreement tempt one to suggest that Amrtacandra might have taken them from Gommatasara; but one cannot be dogmatic on this point, because Gommatasāra is a work of compilatory character; and there is every possibility of these gathas being found in Dhavala and Jayadhavalā commentaries. The first gatha is found in Sanmati-prakaraņa of Siddhasena (III, 47), but Amrtacandra, though acquainted with the works of Siddhasena, does not appear to have quoted it from that source for the following reasons: [p. 100:] first, the gatha as given by Siddhasena has Maharastri features, but here it is decidedly in Sauraseni; secondly, Amrtacandra quotes these two verses together, while Siddhasena has only one.<sup>1</sup> Then the remaining two quotations, niddhā niddhena and niddhassa niddhena, are found in Gömmatasāra (611-14), though not consecutively as quoted here, in the same order with the intervention of two gathas in the middle. The dialectal appearance also agrees, but we should not be dogmatic. niddhassa niddhena is a very old gatha; it is quoted in Sarvarthasiddhi (V, 37, there dh is retained for  $h)^2$  of Pūjyapāda; following him Akalańka quotes it in  $R\bar{a}jav\bar{a}rtika$  (where dh is changed to h); with slight variants it is quoted in Bhasya-vrtti (V, 35) of Siddhasenagani; and further from an editorial note3 thereon I find that the gatha is traceable to Pannavana-sutta of the Svetambara canon. This again brings us to the same conclusion that it is a traditional verse independently preserved by both the sections.

DATE OF AMBTACANDRA.—There is very scanty material for settling the date of Amrtacandra. I have not been able to trace his name in any of the Jaina

3 Agamodaya Samiti Ed. Vol. I, p. 425.

<sup>1</sup> jāvaiyā etc. alone is quoted in Jayadhavalā (p. 28 of Sholapur MS.). Judging from the context and the dialectal appearance, it appears to be quoted there from Sanmatiprakaraņa. Jayadhavalā is the name of the last form of the commentary which incorporates older portions, so this gāthā might belong to the last stratum. There is every possibility of tracing this gāthā in still earlier tracts of literature.

<sup>2</sup> Much importance should not be attached to these variants, because none of these editions is critical.

#### Pravacanasāra

inscriptions known to me. It is seen above that he quotes carana etc., without mentioning the source, from Sanmati-prakarana of Siddhasena; it is possible that it might, along with another gatha nicchaya etc. on the next page, turn out to be a traditional gatha current long before Siddhasena even like the gathas javadiya etc., niddhassa niddhena etc. In case he quotes from Siddhasena, he cannot be earlier than 7th century A.D., which is the latest period assigned to Siddhasena,<sup>1</sup> though it is possible that Siddhasena might have flourished at least a couple of centuries earlier.<sup>2</sup> So this does not help us to put a definite earlier limit. In the opening remark on gatha 27 of Pañcastikaya Amrtacandra says: Bhatta-matanusari-sisyam prati Sarvajña-[p. 101:] siddhih/. It is quite plain that he is referring to the view of Bhatta Kumārila on omniscience to which reference is already made. The date of Kumārila was once uncertain, but Šāntaraksita's attack on Kumārila would put Kumārila in the last quarter of the 7th century  $A.D.^3$  So this forms the earlier limit for the period of Amrtacandra, and he is thus later than 7th century A. D.<sup>4</sup> As to the later limit he is quoted by Āsādhara (first half of the 13th century A.D.), by Jayasena (c. middle of the 12th century A.D.) and by Padmaprabha (middle of the 12th century). Thus this much can be definitely said that Amrtacandra flourished between the 7th and the 12th century A. D. There are other probabilities to narrow down this period: he appears to have quoted from Gommatasara compiled by Nemicandra (circa 10th century A. D.); he might be the author of Dhādasīgäthä in which reference is made to Nil piccha-sangha (the same as Mäthura-sangha) which was founded in 896 A.D. according to Darsanasāra of Devasena; and lastly he appears to be acquainted with  $\bar{A}l\bar{a}papaddhati$  of Devasena.<sup>5</sup> These probabilities taken together might indicate that Amrtacandra flourished somewhere about the close of the 10th century A.D.: that is only a tentative suggestion. The traditional Patțāvalis put Amrtacandra at the beginning of the 10th century A.D.

- 1 On the date of Siddhasena various scholars have written. I can give only some select references within my reach: Vidyabhushana puts him about 480-550 A.D. (Indian Logic p. 173); Jinavijaya puts him earlier than 5th century A. D. (Jaina Sāhitya Samšodhaka I ii, p. 82 foot-note, also his Introduction to his ed. of Jītakalpa, Ahmedabad 1926; on Siddhasena see his article Jaina Hitaishī, Vol. 12, pp. 22 etc. Vol. 14, pp. 52, 131,153); Dr. Jacobi puts Siddhasena in the last quarter of the 7th centry A.D. (Samarāiccakahā, Intr. p. iii.). See Pt. Jugalkishore's discussion in Svāmī Samantabhadra pp. 128 etc.; Dr. Vaidya puts him about 700 A.D. (Nyāyāvatāra Intro. p. 21, Bombay 1928); Pt. Sukhalal places him in the 5th century of the Vikrama era (See his Gujarati Intro. to Sanmatiprakaraņa pp. 35 etc.); Winternitz: Indian Literature Vol. II, p. 477 foot-note 2; see also Hiralal: Catalogue of Sk. and pk. MSS. in C. P. & Berar, p. xii.
- 2 In saying thus I have in view Pūjyapāda's reference to Siddhasena in his Sk. grammar, and that he quotes partly a verse from the Stuti of Siddhasena (see *Sarvārthasiddhi* VII, 13); I am aware, however, that there have been many authors bearing the name Siddhasena.
- 3 See Dr. Bhattacharyya's Intro. to Tattvasamgraha, G.O.S. p. 82.
- 4 I have shown elsewhere that Akalańka cannot be later than the last quarter of the 7th century A.D. (Annals of the B.O.R. I. XIII, ii, p. 164 foot-note). Amptacandra is decidedly later than Akalańka who flourished earlier than Kumārila.
- 5 Compare p. 112 of Pravacanasára.

## 2. Jayasena and his Tatparya-vrtti

JAYASENA AND HIS COMMENTARIES.—Sufficient information about Jayasena, the commentator of Kundakunda's works, is not available. There are eight verses found at the end of his commentary on *Pravacanasāra;*<sup>1</sup> but the authorship of these verses, because of certain syntactical difficulties, is a matter of uncertainty. They might have been composed even by a pupil of Jayasena. These verses indicate that Kumāranandi was the teacher of Jayasena who belonged to Mūlasangha, of which two previous saints mentioned are Vīrasena and Somasena. I hesitate to attach much importance to these details by themselves. Besides his commentaries on the three works of Kundakunda,<sup>2</sup> no other work of Jayasena is discovered as yet. Of his three commentaries, the one on *Pañcāstikāya* is written first as it is referred to by himself in his two other commentaries.<sup>3</sup> As to the relative chronology of the [p. 102:] remaining two commentaries, there is no definite evidence; from the scarcity or frequency of quotations, from the shortening of details and from the presence of a few Prakrit verses, at the close of *Samayasāra-tākā*, glorifying Paümanandi, I think that the commentary on *Samayasāra* comes last.

Jayasena will have to be distinguished from other Jayasenas known from epigraphic and literary references. One Jayasena, the teacher of Dharmaghosa, is mentioned in Mathurā inscription of the first century A.D.,<sup>4</sup> which is too early a date for our author. Secondly, Jinasena, the author of Mahāpurāna (c. 838 A.D.) mentions one Jayasena as his guru;<sup>5</sup> but our commentator is different from him as he quotes from Dravyasamgraha to which he refers by name, as he quotes from Acārasāra of Viranandi and as he quotes from and mentions the name of Cāritrasāra of Cāmundarāja; and all these works are later than Jinasena. Thirdly, the author of a Pratisthā-pātha is Jayasena alias Vasubindu who calls himself as the agra-sisya of Kundakunda; he cannot be identical with our commentator, because he never says that he is the chief disciple of Kundakunda; he does not give his another name Vasubindu; and because the language of Pratisthapatha in general is inferior to that of our commentaries. Fourthly, Jayasena from whose Dharmaratnākara excerpts are given by Peterson<sup>6</sup> is also different from this commentator. 

I In some MSS, they are put at the end of the commentary of *Pañcâstikāya*, see the footnotes on Mallisena's commentary.

- 2 There appears to be much confusion about the so called commentaries of Jayasena. The MS. from Belgaum described later on is the same as that of Jayasena's commentary; his name is not at all mentioned, but there is the name of (Ma)llisena at the end of *Pravacanasāra-ţīkā*. According to Peterson's extracts (*Reports* IV, p. 153) there is a commentary of Brahmadevajī on *Paācāstikāya*, but comparing the extracts given by Peterson, I find that it verbally agrees with that of Jayasena which is printed in RJS. This confusion can be cleared only after getting more MSS. of Jayasena's Tīkā; I regret, I detected this point too late to shed any further light.
- 3 See Pravacanasāra pp. 121, 162 & 187; Samayasāra p. 116.
- 4 E.I., 11, p. 199.
- 5 See the Introductory verses of Mahāpurāna No. 58.
- 6 Peterson: Reports IV, p. 152.

JAYASENA AS A COMMENTATOR, COMPARED WITH AMRTACANDRA.-Jayasena as a commentator has his own method by which he has influenced later commentators like Brahmadeva. At the beginning of a section or a sub-section, he always gives the analysis of that section by grouping gathas according to topics. Every gāthā is introduced by a remark which generally agrees with the one of Amrtacandra. Then he explains the gatha word by word. Further with such phrases like tatha hi he winds up the discussion of a particular gatha incorporating the suggestions of Amrtacandra and sometimes adding fresh discussions with such words: atrāha sisyah, parihāram āha etc. His style is simple, and with a purpose he writes in simple Sanskrit ignoring, as he himself says, the grammatical strictness for which he solicits the indulgence of sensible readers.<sup>1</sup> His commentaries are studded with quotations here and there; it is rarely that their sources are mentioned; and very often they are off-hand quotations indicating the wide learning of Javasena. The number of quotations is abnormally great in Pañcāstikāya,<sup>2</sup> and [p. 103:] in proportion to the length of the text the number is comparatively smaller in Samayasāra. He often draws the attention of readers to Prakrit peculiarities,<sup>3</sup> but no sūtras of any Prakrit grammar are quoted by him. The text preserved in his commentary is valuable in various ways; and his fidelity to the longer recension is really creditable, though the shorter recension of Amrtacandra was already before him. Excepting in the matter of text-preservation, influence of Amrtacandra's commentary is very great on him. He knows fully well and remarks that Amrtacandra has not included certain gathas.<sup>4</sup> At times he quotes those very verses quoted by Amptacandra, and even verses from Samayasāra-tākā are included by him in his commentary; and he follows Amrtacandra very closely.<sup>5</sup> The scholarship of Amrtacandra is terrific, and it might even bewilder students; but Jayasena is easy and sympathetic, and with students who want to understand Kundakunda he will certainly be a favourite. He always follows the philosophical lead of

- 1 Samayasāra p. 568.
- 2 In his commentary on Pañcāstikāya Jayasena mentions the names of the following works Dravyasamgraha (pp. 6-7), Cāritrasāra (p. 219), Sarvārthasiddhi-tippaņaka (p.219), Tatt-vānušāsana (pp. 212, 253), Upāsakādhyayana, Ācāra (-sūra?), Ārādhanā (p. 254), Trisastiša-lākāpuruşapurāņa (p. 254). He quotes many verses anonymously, and so far as I have been able to trace their sources some of these quotations are found in works like Sama-vašaraņa-stotra (quotations on pp. 4, 8), Dašabhaktis (on pp. 6, 126), Ācārasāra (on p. 8), Istopadeša (on p. 44), Yogasāra (on p. 61), Ālāpapaddhati (on p. 105) Gömmatasāra (on pp. 126, 182), Amarakoša (on p. 135) Mökkhapāhuda (on p. 211), Bhāva-pāhuda (on pp. 212, 254). The only author mentioned by name is Pūjyapāda. In his commentary on Samayasāra he mentions Samantabhadra (p. 459) and Yogīndradeva (p. 424), and anonymously he quotes from works like Gömmatasāra, Samādhišataka, Paramātma-prakāša. He mentions a work Siddhānta (pp. 250, 424, also in Pañcāstikāya p.254 along with Prābhpta and Tattvārtha) by which perhaps he means the commentaries Dhavalā and Jayadhavalā. I must say that this note of mine is not exhaustive.
- 3 See Pravacanasāra p. 240; Samayasāra pp. 11, 52, 178, 236, 243, 249 and 303.
- 4 Sce Pravacanasāra p. 270; sometimes he mentions the name of Amptacandra, sometimes simply refers to his Ţīkā, sometimes calling it as Vārtika-vyākhyāna, see Pañcāstikāya pp. 9, 166; Pravacanasāra pp. 16, 148.
- 5 Compare Samayasāra pp. 204-5, 394, 545.

Amrtacandra, but textual fidelity and explanation in simple terms are his special provinces.

QUOTATIONS IN HIS TATPARYAVETTI.—In an appendix I have listed all the quotations from Jayasena's commentary on Pravacanasāra. So far as I have been able to trace their sources, the works from which Jayasena quotes are these: Siddhabhakti. Pañcāstikāya, Mūlācāra. Bārasa-Aņuvēkkhā, Tattvärtha-sūtra, Svayambhü-stotra, Dohāpāhuda, Gömmatasāra and Ālāpa-paddhati. Among the untraced quotations, the verse eko bhāvah etc. is important. A verse somewhat similar to this is quoted in many Svetāmbara commentaries like Syādvāda-mañjarī, Sanmati-tikā, Manibhadra's vrtti on Sad-darśanasamuccaya.<sup>1</sup> The form of this verse agrees, excepting for the word buddha in place of drsta, with the one found at the end of Nayacakra as noted by Pt. Sukhalālaji.<sup>2</sup> It is also quoted in the 34th chapter of Jñānārnava of Subhacandra. The gāthā nokamma etc., is quoted in Prameya-kamalamārtanda. The verse deša-pratyaksa etc. is traced to Cāritrasāra of Cāmundarāja.<sup>3</sup> suddhasphatika etc. and samasukha etc. are guoted by Āsādhara in his commentaries on Dharmāmrta<sup>4</sup> and Istopadeśa.<sup>5</sup>

[p. 104:] DATE OF JAYASENA.—The various quotations and references to different works in his commentaries will help us to settle the earlier limit of Jayasena's period. He quotes from Gömmatasāra and mentions Dravyasamgraha by name; in his commentary on Pravacanasāra he quotes from Cāritrasāra of Cāmundarāja; and these are the works of the last quarter of the 10th century. Jayasena, in his commentary on Pañcāstikāya (p. 8) quotes two verses from Ācārasāra (IV, 95-96) of Vīranandi, and possibly he refers to this  $\bar{A}c\bar{a}ras\bar{a}ra$  in his remark Upāsakādhyayan-Ācār-Ārādhanādigranthaile. Vīranandi wrote a Kannada commentary on his own Acārasāra which he completed in 1153 A.D.,6 and this period can be confirmed by various inscriptions at Śravana Belgola.<sup>7</sup> The Sk. *Acārasāra* might have been written a few years earlier even before the author was tempted to write a Kannada commentary to make it more useful in the Kannada country. So Jayasena must be later than c. 1150 A.D. Then from the comparison of Jayasena's commentaries with those of Balacandra, it is quite clear that Balacandra has based his commentaries mainly on those of Jayasena as shown below; and Balacandra has written his commentaries, to take the earliest period, in the first quarter of the 13th century A.D. So with a slight adjustment of a few years for which there is scope but no definite proof, we can say that Jayasena might have written his commentaries in the second half of the 12th century A.D.8

- 3 Caritrasara p. 22, Ed. MDJG vol. 9.
- 4 Page 638, Ed. MDJG vol. 14.
- 5 Page 51, Ed. MDJG vol. 13.
- 6 See Karnāțaka Kavicarite vol. I. p. 168; Acārasāra, Introduction MDJG vol. 11.
- 7 E.C. H, 127, 140. etc.
- 8 In the light of fresh facts I have slightly modified my earlier remarks, see Annals of the B.O.R.I.XII, ii, p. 158.

<sup>1</sup> For references see Prof. Dhruva's notes on Syūdvūdamaūjarī p. 14.

<sup>2</sup> Sanmati-prakaraya p. 63, foot-note 7; thanks to Pt. Jugalkishore who drew my attention to this reference and to the next of nokamma etc.

#### Pravacanasāra

## 3. Balacandradeva and his Kannada Tatparya-vrtti.

INFORMATION ABOUT BĂĻACANDRA.—BÂļacandra has written Kannada commentaries on all the three works of Kundakunda. Putting together the pieces of information contained in the colophons of his commentaries,<sup>1</sup> we learn that he styled himself as Adhyātmi Bāļacandra;<sup>2</sup> that he was the śiṣya [p. 105:] of Nayakīrti Rāddhānta (Siddhānta) cakri; and that he came to realize ātma-svabhāva through the service of Sāgaranandi<sup>3</sup> who was the *nandana* of Nayakīrti.

HIS TEACHER, COLLEAGUES, DISCIPLES, DOMICILE ETC.—Bāļacandra had the unique honour of being the šişya of Nayakīrti who was a great religious force and authority in Belgola and the surrounding country.<sup>4</sup> The heirarchical line was that of Mūlasangha, Dešīgaņa, Pustakagaccha and Kundakundānvaya.<sup>5</sup> Nayakīrti

- 1 The prose colophon runs thus: 'idu samasta-Saiddhāntikacakravarti-śrī-Nayakīrti-devanandana-vina (e?) ya-janānanduna-nijaruci-Sāgaranandi-paramātma-deva-sevā-sāditātmasvabhāva-nityānanda-Bāļacandradeva-viracita-Samayasāraprābhrta -sūtrānugata-Tātparyavŗtti. From my translation of this passage given above, it is clear that I do not agree with Dr. Venkatasubbaiyya's interpretation(see his Kelavu Kannada Kavigaļa Jāvana-Kālavicāra p. 190) which has its own handicaps: if the words were to be separated, as he proposes, then they stand without necessary terminations; if all the words so separated necessarily go with Bāļacandra, then the adjective Saiddhantikacakravarti goes with Bāļacandra and it would be against the very statement of Bāļacandra in the concluding verses; and lastly there is no objection to Bāļacandra's having another spiritual teacher in Sāgaranandi, as Nayakīrti died in 1176 A. D., and Bāļacandra lived upto at least 1232 A.D. It appears that the name Sāgaranandi has somehow escaped the notice of Narasimhacarya, though he suggests that Bāļacandra appears to have studied with a pupil of Nayakīrti'.
- 2 There have been many Bāļacandras. Though much has been written on different Bāļacandras, still it is necessary to clear the whole position once more in the light of different inscriptional references. I have confined myself here only to Adhyātmi Bāļacandra, the commentator of Kundakunda's work; and only the relevent epigraphic references have been utilised. For different discussions about Bāļacandras see R. Narasimhacharya: Karnātaka Kavicarite vol. I, pp. 99 etc., 253ff., 321ff. vol. III Intro. pp. 45ff. Venkatasubbaiyya: Kelavu Kannada Kavigaļa Jivana Kāla-vicāra, pp. 33ff. pp.190ff; and Pai's article in Abhinava Pampa, Dharwar 1934 pp. 1-41. For Bāļacandra the commentator of Upadeša-kandalī of Āsada see Peterson's Reports III, p. 39.
- 3 I know two Sāgaranandis from inscriptions: the first who is mentioned in an inscription of 1145 A.D. (see E.C. IV, Nagamangala No. 76); and the second, Sāgaranandi Siddhāntadeva is mentioned in a Ś-Belgola inscription (E.C. II, 380) and to him Śāntinātha temple, which is just in the vicinity of Belgola, was made over by Rōcimayya. Another inscription of 1220 A.D.(E.C. V Arsikere No. 77) mentions Sāgaranandi and further informs that Rōcimayya was the minister of Kalacūryas first and later on he placed himself under the protection of the Hoysala King Ballāla II (E.C. II, Introduction p. 33). So this second Sāgaranandi was living in 1220 A. D. and his place of residence too was near about Ś.-Belagola; thus it is possible that Bālacandra received lessons in spiritual culture from this Sāgaranandi after the death of Nayakīrti. We have no positive evidence to say that Sāgaranandi was also the pupil (nandana) of Nayakīrti but he could be called so by Bālacandra, when Nayakīrti was a great teacher, a Mahāmaṇḍalācārya. The presence of a contemporary Sāgaranandi confirms my interpretation of the prose colophon.
- 4 E.C.II, 345, 335 of 1195 A.D.
- 5 E.C. II, 327, IV Nagamangal No. 70.

died on April 24, 1176 A.D., and he left behind him a great number of pupils of whom Meghacandra appears to be his pontifical successor, his other pupils being Maladhärideva, Śrīdhara, Dāmanandi, Bhānukīrti, Bālacandra, Māghanandi, Prabhācandra, Padmanandi and Nemicandra.<sup>1</sup> In all the lists of Nayakīrti's disciples Bālacandra comes after Dāmanandi and Bhānukīrti;<sup>2</sup> sometimes Prabhācandra and Nemicandra are mentioned above Balacandra.<sup>3</sup> Balacandra, though not the eldest disciple of Nayakīrti, appears to have soon come into prominence; as a benevolent monk of severe ascetic discipline he is glorified in various inscriptions; many of his lay-disciples, male and female, constructed idols and built temples.4 Acaladevi, the wife of the minister Candramauli, was his lay-disciple; she built a temple at S. Belgola; and Bälacandra's name is reverentially mentioned in an inscription of 1182 A.D. which is a grant of a village Bammeyana-halli by the Hovsala king Vīra Ballāladeva at the request of Candramauli.<sup>5</sup> Nāgadeva builds a nisidi<sup>6</sup> in 1195 A.D. as an act of reverence in the memory of [p. 106:] departed Nayakīrti; and in that inscription Bālacandradeva is mentioned.7 In 1231 A.D. Gommatasctti, a servant of Hoysala Śri Vira Narasimhadeva and a disciple of Adhyātmi Bālacandra (the pupil of Nayakīrti), made a grant of land for the worship of Gömmatadeva.8 Böppana Pandita, known as Sujanottamsa, wrote a beautiful Kannada prayer of Gömmatadeva; it is incorporated in an inscription at Belgola; and it was inscribed by direction of Balacandra.9 These facts indicate that the place of Balacandra's activity was round about Belgola.

DATE OF BĀLACANDRA.—That Bāļacandra served Sāgaranandi (possibly one of the pupils of Nayakīrti) for spiritual realization, that he is mentioned after Dāmanandi and Bhānukīrti and that he lived upto at least 1231 A.D. go to show that Bāļacandra must have been comparatively young when Nayakīrti died. So roughly the life of Bāļacandra can be circumscribed by the dates, 1176 and 1231 A.D. As he refers to his cultivation of self-realization, I am tempted to say that he might have written his commentaries at the close of his life. So the date of his commentaries might lie at the beginning of the 13th century A.D. to take the earliest period. Besides his commentaries on Kundakunda's works, he has written Kannada commentaries on *Paramātma-prakāša* and *T.-sūtra*, and has also composed some hymns of prayer.<sup>10</sup>

COMMENTARIES OF JAYASENA AND BALACANDRA COMPARED.—Comparison of Balacandra's commentaries with those of Jayasena is a question by itself, and it cannot be dealt with in a limited space at my disposal; so I shall confine myself only to their commentaries on *Pravacanasāra*. This comparison will reveal so

<sup>1</sup> E.C. II, 66.

<sup>2</sup> E.C. II, 36, 327, 33 and 335.

<sup>3</sup> E.C. II, 326, 327.

<sup>4</sup> E.C. II, 185, 193, 195, 198, 331 etc.

<sup>5</sup> E.C. II, 327; V Channarayapattan No. 50.

<sup>6</sup> For the significance of *nistdi* see my note in the Annals of the B.O.R.I. Vol. XIV, iii-iv, p. 264.

<sup>7-8</sup> E.C. II, 335, 186.

<sup>9</sup> Ibidem 234.

<sup>10</sup> Kavicarite I, p. 253.

many points of similarity: Tatparyavrti is the name of both the commentaries; it is the longer recension that is accepted; the introductory remarks of many gathas and the verbal explanations are often the same word for word; and lastly there is a close agreement even in longer passages as seen from the opening passage given below from the Kannada tika:

sva samvitti-samutpanna-paramūnamdaika-laksana-sukhūmrta-viparīta-caturgatisamsāra-duķkha-bhaya-bhītanum samutpanna-parama-bheda-vijñāna-prakāśātiśayanirākrta-samasta-durnayaikānta-durāgrahanum āsanna-bhavyanum appa num parityakta-śatru-mitrādi-paksapātādinātyanta-madhyastha-*Śivakumāra-*mahārājam nägi sakala-purusärtha-särabhüteyum atvantätma-hiteyam avinaśvareyum bhagavat pamca-paramesthi-prasādotpanneyumappa mukti-śriyanupādeyam mādi gaunamukhya-rūpa-bahistattvāntas tattva-prarūpaņa-Pravacanasāradādiyolu satendravandya-śrī Vardhamāna-svāmi-tīrthakara-parama-deva-pramukha-pamca-paramesthigalam dravya-bhāva-namaskāradim bandisi parama-cāritramanāśraysuvenemdu pünkeyam mädidapam // süträvatäram // pamca-kulakam // esa suräsura etc.<sup>1</sup> Many similar passages [p. 107:] can be selected from Balacandra's commentary; and the above passage is almost the same as that of Jayasena with a few Kannada terminations etc. added here and there which are not italicised.

Bāļacandra's commentary is shorter than that of Jayasena. The topical analysis and grouping of gāthās, the high-flowing concluding remarks at the close of literal interpretation of certain important gāthās,<sup>2</sup> the supplementary discussions containing many original suggestions and quotations, the critical insight of textual explanation with the help of grammatical rules, beautiful quotations here and there, references to his commentary on *Pañcāstikāya*, alternative interpretations of certain gāthās:<sup>3</sup> these and many others are the peculiar features of Jayasena's commentary; but all these points, which are so essential in a genuine commentary, are conspicuously absent in the Kannada commentary of Bālacandra. Bālacandra merely explains the gāthās word for word in Kannada, and sometimes he adds a few remarks by way of analysis and explanation and some quotations, which in that very context, are found in more details in the commentary of Jayasena.

PRIORITY OF JAYASENA'S COMMENTARY.—Taking into consideration these close similarities between the commentaries of Jayasena and Bālacandra one has to say something on the relative priority of one or the other. The points of agreement are such that these commentaries are not independent of each other. Pt. Jugalkishore holds that Jayasena is later than Bālacandra.<sup>4</sup> From the comparison of the two commentaries drawn above, it would be clear to any one that Bālacandra has written his commentary placing before him that of Jayasena alone. Bālacandra's commentary is a mechanical performance; and, so far as I have compared both, I have no hesitation to say that there is no discussion of Bālacandra which is not found in Jayasena's commentary. The individual traits of Jayasena's commentary.

I The common words between Jayasena and Bālacandra are put in italics, while the Kannada terminations and words, which are the only items of difference, are not italicised.

<sup>2</sup> See for instance I, 15.

<sup>3</sup> See for instance II, 46-7.

<sup>4</sup> Svāmī Samantabhadra p. 167, foot-note.

his comprehensive grasp of the whole text and his plain remarks on his additional gāthās are not found in Bālacandra's commentary. Comparing their styles, Bālacandra's Kannada is Sanskrit-ridden and artificial; and its only explanation is that he is rendering into Kannada some Sanskrit commentary. Jayasena closely follows Amrtacandra, and he plainly refers to him more than once; if the commentary of Bālacandra was utilised by Jayasena, he would have certainly referred to it. Bālacandra has not, so far as I have peeped through the MS. of his commentaries, referred to Amrtacandra; possibly he is not aware of any other commentary than that of Jayasena. So Jayasena flourished earlier than Bālacandra; and even Bālacandra, I think, hints the same, when he names his commentary as Tātparya-wrtti and when he says:

dhŗta-ratnatritayam Prābhŗta-sūtrānugata-vŗttiyam<sup>1</sup> palargam Prā-/ kŗta-Karņāļaku-vākyā-[p. 108:] rtha-tattva-niścittiyāge nirvartisidem.<sup>2</sup> //<sup>3</sup>

## 4. Prabhācandra and his Sarojabhāskara

REMARKS ON PRABHACANDRA'S COMMENTARY .- A MS. of Pravacanasāra containing the Sk. commentary of Prabhacandra is used for this edition, and the various readings are given at the end;<sup>4</sup> it is possible that Prabhacandra might have written commentaries on the remaining two works also of Kundakunda. The name of his commentary is Saroja-bhāskara. As compared with that of Amrtacandra, there is no special profundity in Prabhäcandra's commentary. His aim appears to be very modest; he gives a word-for-word explanation of the Prakrit text; and the extent of his exposition is shorter than that of Jayasena with whom he agrees here and there. The Prakrit text which Prabhacandra has before him appears to be somewhat different; but this point can be more definitely settled after consulting some more MSS,, as the one used by me is defective. Of the gathas which are additional in Jayasena's commentary, Prabhācandra does not include at all III, 17\*1-2; and it is just possible that they were not present in the text before him. With regard to gatha II, 95\*4 Prabhacandra remarks 'parinamam ti agame pratipāditam, subha-payadīnetyādi-gāthā-dvayam ādeyam na bhavati, praksepakatvād iti upeksyate/; it is not clear to what two gathas he refers, for in Jayasena's com-

Viram pravacanasāram nikhilārtham nirmalam janānandam | vaksye sukhāvabodham nirvāna-padam pranamyāham ||

The concluding colophon runs thus: iti  $\delta r \tilde{\imath}$  Prabhācandradeva-viracite Pravacanasāra-sarojabhāskare etc.

<sup>1</sup> v.l. vrttiyim.

<sup>2</sup> v.l.nirvarnisidam.

<sup>3</sup> I am thankful to Pt. Bahubali Sharma, Sangli, who kindly lent to me his MS. of Balacandra's commentaries. It is in old Kannada characters written on modern water-mark paper; it is copied by Bhujabali Anantappa Shastri of Halingali in Saka 1824 (+78 - 1902 A.D.).

<sup>4</sup> For the description of this MS. see page 42 at the end; Prabhācandra's commentary opens thus:

mentary we have only one gāthā. It appears that Prabhācandra has somewhat different order of gāthās here and there, especially in the III Book; but this might be due even to the defective character of MS. P; this change in the order does not materially affect the contents.

INFORMATION ABOUT PRABHACANDRA AND HIS DATE .- Prabhacandra gives no information about himself in his commentary on *Pravacanasāra*; so it is necessary to see whether we get any information about him from other sources.<sup>1</sup> Śrutamuni, the author of Prakrit Bhāva-tribhangī, says in the prasasti of that work that Balacandra was his anuvrata-guru, Abhayacandra Siddhanti his mahāvrata-guru and Abhayasūri and Prabhācandra were his sāstra-gurus.<sup>2</sup> In the course of an eulogy of these different teachers he speaks about Prabhacandra that he was a saint skilled in Sāratraya (viz., Pañcāstikāya-, Pravacana-, and Samaya-sāra), devoted to his pure self, free from attitudes [p. 109:] of attachment for external objects and devoted to the enlightenment of liberable people.3 From this mention of Saratraya it appears that Srutamuni is referring to Prabhacandra, the commentator. If so, the date of Prabhācandra can be settled. Śrutamuni with his teacher Abhayacandra is mentioned in S. Belgola Inser. No. 254 of 1398. A. D. which is written some generations after Srutamuni. Then taking into consideration the Hulluhalli inscription of 1371 A.D.,<sup>4</sup> we find that it refers to the death of Abhinava Srutamuni who was the grand-disciple (prasisya) of Srutamuni.<sup>5</sup> So Srutamuni might have flourished in the middle of the 14th century A.D. Balacandra who is the guru of Śrutamuni is different from our commentator Bālacandra. This Bālacandra, to whom Srutamuni refers appears to be the same as one referred to in Halebida Inscr. of 1275 A.D. which is the year of his death.<sup>6</sup> I am aware that there was one other Balacandra of Ingalesvarabali, who was living in 1282 A. D.7 At any rate these dates of Srutamuni and Balacandra indicate that Prabhacandra flourished in the first quarter of the 14th century A.D. or so; thus his commentary comes later than that of Balacandra.

## 5. Mallişena and his Tikā

THE MS. OF SO CALLED MALLISENA'S  $TIK\overline{A}$ .—It is reported that one Mallisena has written Sanskrit commentaries on *Pañcāstikāya* and *Pravacanasāra*,<sup>8</sup> but unfortunately the Karanja MSS. could not be available to me. In the absence of definite information about him, it is of no avail to try to identify him with one or the

1 About various Prabhācandras and about this Prabhācandra see Pt. Jugalkishore's notes p. 63 of the Intro. to Srāvakācāra, MDJG Vol. 24.

. . . . . . . . . .

2 Introduction to MDJG Vol. 20, p. 4 etc.

3 The verse runs thus with my emendations in brackets; vara-Sārattaya-ņiiņo suddam parao (suddhappa-rao) virahiya-parabhāo(vo) | bhaviyānam padibohanakaro Pahācanda nāma munī ||

4 E. C. HI Nanjanagud No. 64.

-----

\_\_\_\_\_

<sup>5</sup> E. C. H 254.

<sup>6</sup> E. C. V. Belur Nos. 13, 132; Karnāțaka Kavicarite Vol. I, p. 391.

<sup>7</sup> E. C. II 334,

<sup>8</sup> Catalogue of Sk. and Pk. MSS. in C. P. & Berar pp. 663, 671.

other Mallisena. When I was in a helpless mood, being unable to get the Karanja MS., Rao Bahaddur A.P. Chaugule, B.A., LL. B., Pleader, Belgaum, kindly handed over to me a MS.<sup>1</sup> containing the Sk. commentaries on the three works of Kundakunda. With [p. 110:] all curiosity I turned over its pages, and at the end of the commentary on *Pravacanasāra*, I found a colophon:  $Srī llisenācārya^2-krtā tīkā bhadram bhāyāt. I thought I got the commentaries from this MS. are the same as those of Jayasena in the printed editions. The agreement is perfect. Quite carefully these MSS. omit the mention of the name of Jayasena in various places. The so-called Praśasti of Jayasena, as printed at the end of$ *Pravacanasāra*, is found in this MS. at the end of*Paācāstikāya*; and the date 'Vikramasamvat 1369 varşairaśvina suddhi 1 Bhaumadine' as preserved in the printed edition is found in this MS. too.<sup>3</sup> So some definite light can be shed on all these points only after the MSS. from Karanja are made available.

## 6. Pănde Hemarăja and his Hindi Bālāvabodha

REMARKS ON HEMARĀJA'S STYLE ETC.—Pāņģe Hemarāja's Hindī commentary, the dialectal form being made to conform to modern Hindī, is printed in this edition. For beginners the commentary is of great value: generally the literal

1 It is a paper MS., 10 by 6 inches in size. It contains 394 folios written on both sides in neat Devanägari hand and some words and sentences here and there are written in red ink. Each page contains 14 lines and each line about 34 letters. 109 folios are devoted to Pañcästikäya-țikä, 110-243 to Pravacanasăra-țikă and 244-394 to Samayasāra-țikā. Though the MS. is well preserved, some portion between 393 and 94 appears to be missing. On p. 108 we have the prasasti 'ajñana-tamasā lipto etc.' as printed at the end of this edition of Jayasena's tika; strangely the sentence 'npa-Vikrama-samvat // 1369// varsairāsvinasuddhi [ | 1 | ] Bhomadine' intervenes between the first verse and the remaining portion of the prasasti. Pravacansāra-tīkā ends with the colophon 'Srī llisenācārya krtā tīkā bhadram bhūyāt' in which Ma appears to be missing after Sri. At the end of Samayasāra-tikā, on folio 394, we have scribes' colophons the first in Devanāgarī and the second in Kannada seript. Saka 1692 Vikrta-nāma-samvatsare Samvat 1827 Aşādha-māse suklapakse dašamī-tithau Svā(m?)ti-naksatre Somavāsara-siddhayoga-yukte Šrī-Beđakīhālagrāmila-Sāntappa-satputra-Bhujabalinā sva-jūānāvaraņī ya-karma-kṣayārtham sva-hastena Prübhytasära-näma-pustakam likhitam [] Srī Nāndanī-grāme Ādīsvaracaityālaye [], mangalam bhüyüt [[ Sri Sumati \*\* sişya-Bhujabali-nümadheyena sri-samyaktva-präptyartham // Then follows the colophon in Kannada characters: Saka-varsa 1713 neya Virodhikyta-samvatsarada Mūrgašira-bahuļa navamiyaltu ŠrīmalLaksmīsena-bhattārakasvāmiyavarige Jinamati-akkagaļajiyanu tanage kevalajāāna-nimityavāgi barasi-koțtamtha Prābhrta-granthakke ācandra-tārakam mamgalamastu [] śrī 3 []

It appears that the present MS. is written in Saka 1713 ( $\pm$  78 = 1791) from a MS. written in 1770 A. D. which in turn is copied from a MS. of 1312 A.D. It may be even taken that the present MS. is written in 1770 A. D., and is presented by Jinamati to Laksmisena, after writing the Kannada colophon, in 1791 A. D. The villages Bedakihāja and Nāndanī are near each other, the first in the Belgaum Dt. of Bombay Presidency and the second in the Kolhapur Territory.

That appears to be a scribal error for Mallisena.

Prof. Hiralal writes to me "It is not unlikely that this Mallisena is identical with the one commemorated in one of the śravana Belgola Inscriptions [(E. C. II 67 of 1128 A. D.)] of whom it is said yasmūd-āgama-nirņayo yama-blirtām (verse 69) in that prašasti".

#### Pravacanasāra

explanation of each gāthā is given and then follows a bhāvārtha of the gāthā. As Hemarāja himself tells us, his commentary is mainly based on that of Amrtacandra; the bhāvārtha generally summarises the stiff but important remarks of Amrtacandra. There is a clarity and smoothness about his explanation. It is a clear proof of his intelligent insight that he could compose such a lucid commentary out of the bewilderingly stiff material from Amrtacandra's commentary.

RELATIONS AND WORKS OF HEMARĀJA.—Pānde Hemarāja was a respectable resident of Āgrā, and he belonged to Garga gotra. He had a noble daughter Jainī by name who was married to Nandalāla. Lālā Bulākīdāsa was the son of this learned lady, and it was to commemorate the name of his revered mother that he rendered into Hindī, at her request, the *Pāndavapurāņa* of Subhacandra. Hemarāja was the pupil of Pandit Rūpacandra. Besides his Hindī commentaries on *Pañcāstikāya* and *Pravacanasāra*, he has metrically rendered *Bhaktāmara* into Hindī and has explained in prose Gömmatasāra and Nayacakra.<sup>1</sup>

[p. 111:] THE OCCASION OF COMPOSITION.—Hemarāja wrote his commentary on *Pravacanasāra*, as he says in his praśasti, at the instance of Kumārapāla, a pious house-holder from Āgrā. Kumārapāla represented to him that, as *Samayasāra* was already explained in sweet language by Rājamalla, it was necessary that *Pravacanasāra* should also be explained without delay whereby the religion of Jina might flourish in all its branches; and requested him to write a Hindī commentary on it and receive the fruit of having glorified Jainism. In the praśasti on *Pravacanasārațākā* he pays respects to Shah Jahan. This commentary was completed on Sunday the 5th of the bright half of Māgha in the year 1709 which corresponds 1653 A.D. when Shah Jahan was on the throne of Delhi.<sup>2</sup> His *Nayacakravacanikā* was completed in Samvat 1724 (1668 A.D.)<sup>3</sup>

# 6. THE PRAKRIT DIALECT OF PRAVACANASĂRA<sup>4</sup>

INTRODUCTORY REMARKS.—It is rather premature to attempt an exhaustive grammar of the gathas of Kundakunda from his various works, because the various editions of Kundakunda's works, that we have today, simply represent readable individual MSS., and can hardly be called critical, as we understand that term to-day. Even the present text of *Pravacanasāra* is not strictly critical; it represents, to a great extent, the Prakrit text as preserved by Jayasena in his Sanskrit commentary; but it has, however, an advantage that it is accompanied by a table of various readings drawn from some independent MSS., one accompanied by

<sup>1</sup> This information is mainly based on Pt. Premi's essay on Jaina Hindi Literature in Jaina Hitaishi, Vol. XIII, pp. 10, 17.

<sup>2</sup> Bhandarkar: Collected works Vol. II p. 224.

<sup>3</sup> There is a Hindi metrical version of *Pravacanasāra* by Vındāvana. He was born in samvat 1848. He was an Agravāla of Goyal gotra. His father's name was Dharmacandra. He lived in Benares. He has written some works on Jaina ritual; and Pt. Premi says that his *Chandośataka* is a model text-book (Premi: Ibidem, pp 22-3).

<sup>4</sup> This section is reprinted here with a few modifications and additions from the *Journal of* the University of Bombay, Vol. II, part vi. I am thankful to the Publication Board that granted so kindly my request for permission to reprint this article in the Introduction of *Pravacanasāra*.

the commentary of Amrtacandra and the other by that of Prabhācandra. So, under the present condition of the text of *Pravacanasāra*, I think it better to give some of the typical and salient features of the dialect used herein than an exhaustive grammatical survey of all the works of Kundakunda or even of *Pravacanasāra*. It may be that some of my statements will have to be modified, when a critical text of this work is prepared after a faithful and unbiased study of MSS. hailing from different parts of India.

TREATMENT OF VOWELS.—The Sk. vowels, excepting  $r \bar{r} lr ai$  and au, are generally intact; a long vowel before a conjunct is shortened, the quantity remaining the same. There are, however, a few notable changes, which I give here. Of a: mamatti = mamatva (II, 108), nisėjja = nisadyā (I, 44); of  $\bar{a}$ : metta = matra (II, 46, 71; III, 17, 38), Bhāsa has the form matta;<sup>1</sup> of i: vihūna - vihīna (III, 13; see also the v. l. I, 7, 17; II, 8); of u: [p. 112:] purisa = purusa (III, 57), Pali also has purisa<sup>2</sup> but Bhāsa has purusa<sup>3</sup>; of r: gharat tha = grhas tha (III, 54), pagadam = prakr tam (III, 61), vasaho = vrsabhah (I, 26), vasabha in Pali,<sup>4</sup> vitthada - vistrta (I, 59); iddhi - rddhih (I, 38\* 3), isino = rsayah (I, 33), viddhi - vrddhi (I, 73) Pali has vuddhi<sup>5</sup> in the sense of growth, paidi = prakrtih (III, 24 \*8),6 pudhavi = prthivi (II, 40), cp. Pali puthuvi,7 pudhatta = prthaktva (II, 14), vuddho - vrddhah (III, 30); of r: kattinam - kartinām (II, 68); of e: dosa - dvesa (1, 78), cp. Pali dosa,<sup>8</sup> even in Sk. Aśvaghosa once has the form pradosam, which is metrically required, but the meaning is that of pradvesam;9 of ai: isariyam - aiśvaryam, issariya is a v. l. (I, 68 \*3): the Pali form available is issariya,10 neva - naiva (1, 32), veuvvio - vaikurvikah (II, 79); of au: orālio - audārikah (II. 79), dhovva = dhrauvya (II, 8: note v. l. dhaiivva in P.). In this context may be noted the forms of contraction: uggaha = avagraha (I, 21), ohi = avadhi (III, 34), cp. Pali odhi;<sup>11</sup> also note avagāha (II, 85).

SAMDHIS ILLUSTRATED.—A few facts of vowel samdhi besides normal savarna-dirgha and guna samdhi may be collected here: jinavarimda = jinavara + indra (III, 24), manusimda (I, 1), and samanimda (III, 24 \*6); teniha = tena + iha (III, 22); dhammuvadeso = dharma + upadešah (I, 44): bijaniva = bijani + iva (III, 55); tāeva = tāe (tayā) + eva (III, 54). These illustrations would go to indicate that, especially in a samdhi of two dissimilar vowels, there is a tendency to do away with the first vowel.<sup>12</sup> There are some cases of what Pischel calls sandhi-consonant:<sup>13</sup> annamanna (II, 81), rāgamādīhim - rāgādibhih (II, 85).

- 1 Printz: Bhāsa's Prākrit (B. P.), p. 5.
  - 2 Geiger: Pall Literature und Sprache, p. 52.

- 9 Keith: Sanskrit Drama, p. 86.
- 10 Geiger: Pali L. Spr., p. 46.
- 11 Ibidem p. 50.
- 12 Hemacandra's Prakrit Grammar VIII, i, 10, and also Dr. Jacobi's remarks in Samarāiccakahā, Intro. pp. 28-29.
- 13 Pischel: Grammatik der Präkrit-Sprachen, p. 239.

<sup>3</sup> Printz: B. P., 5.

<sup>4</sup> Geiger: Pali L. Spr. p. 45.

<sup>5</sup> Ibidem p. 45.

<sup>6</sup> Nos. with asterisks indicate the additional gathas in the Sk. commentary of Jayasena. 7 Geiger: Pali L. Spr., p. 45.

<sup>8</sup> Ibidem p. 50.

TREATMENT OF INTERVOCALIC CONSONANTS.—The tendency of the Prakrit dialect, preserved in *Pravacanasāra*, is more towards the preservation of intervocalie (or as Hemacandra calls them non-initial and non-conjunct) consonants sometimes in their original and sometimes in their softened form, than towards total elision leaving behind only the constituent vowel.

Intervocalic k. is generally softened into g: adhiga = adhika (III, 66),  $kh\bar{a}iga = ks\bar{a}yika$  (I, 50),  $gunappag\bar{a}ni - gun\bar{a}tmak\bar{a}ni$  (II, 1), pattega - pratyeka (I, 3), loga = loka (I, 16), logiga - laukika (III, 53), samagam = samakam (I, 3), at times it is elided making place for ya-struti if possible by the nature of its position or leaving behind simply the constituent vowel:  $ajjh\bar{a}vaja = adhy\bar{a}paka$  (I, 4), ahijam = adhikam (III, 70),  $kh\bar{a}ijam = ks\bar{a}yikam$  (I, 47), [p. 113:]  $titthajara = t\bar{a}rthakara$  (I, 2),  $loj\bar{a}loja = lokaloka$  (I, 23), sajala = sakala (I, 54),  $s\bar{a}vaja = sr\bar{a}vaka$  (III, 50); and scarcely it is retained: adhika (I, 19). Its presence in words like amjali-karanam (III, 62), bamdha-karanam (I, 76) is due to its positional advantage that it is initial of the second member of the compound. The  $sv\bar{a}rthe k$  is not found in plenty as in Apabhramáa, and its treatment is likewise:  $appagam = \bar{a}tma(-kam)$  (I, 79), mamsugam = smasru(-kam) (III, 5),  $saga-parin\bar{a}ma = sva(-ka)-parin\bar{a}ma$  (II, 75).

Intervocalic g is retained:  $\bar{a}gama$  (III, 35 etc.), bhogehim - bhogaih (I, 73), roga (III, 52), vigada-rago = vigata-ragah (I, 14).

The general tendency appears to be towards retaining intervocalic e: ayadâcāra - ayatâcāra (III, 17), ālocittā = âlocya (III, 12), maņavacikāya - manovākkāya (II, 54 \*3), locâvassaya = locâvasyaka (III, 8), vimocido = vimocitah (III, 2); sometimes it is dropped: āloyaņa = ālocana (III, 12), pavayaņa = pravacana, cp. Pali pāvacana,<sup>1</sup> while in AMg. both pavayaņa and pāvayaņa.

Intervocalic j is very often preserved: kammarajehim = karmarajobhih (11, 96), tejo = tejas (I, 19), pūjāsu (I, 69), bijānīva = bījānīva (III, 55), sahajehim = sahajaih (I, 63); at times it is dropped: kammarayam = karmarajas (II, 95), bhoyana = bhojana (III, 8), maņuja = manuja (I, 6); the form maņuva = manuja (I, 85; III, 55) appears to be contaminated with the form mānava, or it may be even a case of va-śruti as in Pali su a = suka.<sup>2</sup>

Intervocalic t is changed to d:  $upp\bar{a}dida = utp\bar{a}tita$  (III, 5),  $kod\bar{v}nam = kot\bar{v}n\bar{a}m$  (III, 29 \*19, also III, 38).

Normally and pretty often intervocalic t is changed to d: idi - iti (III, 25), ghädi = ghāti (I, 19),  $c\bar{a}duvvannassa = c\bar{a}turvarnasya$  (III, 49),  $jad\bar{a}nam = yat\bar{n}a\bar{a}m$  (II, 97),  $jadhaj\bar{a}da-r\bar{u}vaj\bar{a}dam = yath\bar{a}j\bar{a}ta-r\bar{u}paj\bar{a}tam$  (III, 5),  $devad\bar{a} = devat\bar{a}$  (I, 68), padi = pati (I, 16),  $moh\hat{a}diehim = moh\hat{a}dikaih$  (II, 56), even du = tu (II, 36); at times it is dropped:  $a\bar{a}saya = atisaya$  (I, 13),  $e\bar{y}am = etat$  (III, 75),  $gh\bar{a}\bar{a} = gh\bar{a}ti$  (I, 1),  $parina\bar{a} = parinati$  (II, 77). With regard to the retention, change or elision of t, MSS. are not in agreement, as it can be very easily seen from the list of v.l. given at the end. This uncertain value of t upsets the p. p. forms to a great extent which are seen sometimes with d and sometimes with  $\dot{y}$ . From the various readings the general impression would be that Jayasena's text is perhaps under Māhārāṣṭrī

<sup>1</sup> Geiger: Pali L. Spr., p. 53.

<sup>2</sup> Ibid. p. 55.

influence, as at times it drops t, when other MSS. soften it. The present 3rd p. sg. termination, ti, is almost always changed to di, but more on this point later. Generally t, in the proximity of cerebral r or r, perhaps through the stage of t, is changed to d as it were to compensate for the loss of that cerebral element in the course of transformation: padivanno = pratipannah (II, 98), padivattī = pratipattih (III, 47), vitthada = vistrta (I, 61), samvudo = samvrtah (III, 40). The root tisth is represented by citth (II, 86); MSS. AP,<sup>1</sup> however, would [p. 114:] read tithamti for citthamti.

Intervocalic d is almost always preserved: appadeso = apradesah (II, 46), adicco = adityah (I, 68), uppado = utpadah (I, 18), uvadesa = upadesa (I, 71), jadi = yadi(III, 23), Jinovadittham = Jinopadistam (I, 34), visarada = visaradah (III, 63), sada(I, 12); it is very scarcely that it is elided; uvaeso = upadesah (II. 84). The change of d to d in padubbhavadi (II, 11), is due to cerebral proximity as remarked above in the case of t; the other MSS., however, do not preserve this reading. In this context may be noted oralio = audarikah (II, 79).

There is only cerebral nasal in the dialect of *Pravacanasāra*; thus *n* initial, medial or conjunct is changed to *n* without exception: jinakkhāde = jinākhyātān(III, 64), nivvāna = nirvāna (I, 6), nevannönnesu = naivānyonyeşu (I, 28), manuvo = manujah (II, 21).

Intervocalic p is changed to v: anovama = anupama (I, 13), niravěkkho = nirapekşah (III, 26); sometimes it is retained even: ghoramapāram (I, 77).

Intervocalic kh is changed to h: suha = sukha (I, 13, 14), suhidā = sukhitāh (I, 73); it is initial by its position in käya-khedam (III, 50). Intervocalic th is at times softened into dh and at times changed to h: kadham = katham (II, 14), jadhā = yathā (II, 82; III, 30), pudhattam = prthaktvam (II, 14); jahā = yathā (I, 30), maņorahā = manorathāh (I, 92 \*9), th is changed to dh in pudhavī (II, 40), which is due to cerebral proximity. The normal tendency is towards preserving intervocalic dh: anegavidham = anekavidham (II, 32), adhiga - adhika (I, 68 \*4), cakkadhara cakradhara (I, 73), padhāņa – pradhāna (III, 49, 61), madhumaṃsaṃ – madhumāṃsam (III, 29), vidhāņa = vidhāna (I, 82); at times it is changed to h: ahiyam = adhikam (III, 70, MSS. AP differ), pahāņa - pradhāna (I, 6, 19 \*1; here also MSS. vary), vivihāni = vividhāni (I, 74), sāhū = sādhuh (III, 52, MSS. vary). From the various readings, it would be clear that Jayasena's text, at times, has an inclination towards h. Intervocalic bh is generally changed to h: lahadi = labhate (II, 29), vasaho = vrsabhah (I, 26; III, 1), vihava = vibhava (I, 6), sahāva = svabhāva (II, 24, 91), suheņa = subhena (I, 9; III, 46); at times it is retained: anubhago = anubhagah (II, 95\*4) abhibhūya (I, 30), nabho = nabhas (II, 44), sabhāva = svabhāva (II, 92).

Generally initial (of a word even in a compound) y is changed to j:  $jad\bar{a}$  yadā (I, 9), jadi = yadi (I, 11), judo = yutah (II, 95); abhijutta = abhiyukta (III, 46); uvajutta = upayukta (III, 26\*17); at times non-initial y is retained: adimdiyattam = atindriyatvam (I, 20),  $samav\bar{a}yo = samav\bar{a}yah$  (I, 17); sampayogajudo = samprayogayutah (I, 11); at times it is dropped: suddhoyaoga = suddhopayoga (I, 13).

<sup>1</sup> A = a MS. with the Sanskrit commentary of Am<sub>r</sub>tacandra and P = a MS. with Prabhācandra's commentary: see their description at the end.

Generally r is retained: agari (III, 50), anamtavaravirio = anantavaraviryah(I, 19), devasura (I, 6), parinamo = parinamah (II, 88); it is very scarcely that r, initial as well as non-initial, is changed to l: lukkha = raksa (II, 73-4) cp. Pali lukha, 1AMg. lukkha also laha, oralio = audarikah [p. 115:] (II, 79) Cp. Pali ulara = udara, 2our form is perhaps a further metathesis. Because r has a strong cerebral element in its pronunciation and because i, on account of cerebral proximity, is changed to d, we find that padi is indiscriminately equated with pari as well as prati; and hence padipunna-sāmanno - paripūrna-srāmanyah (III, 14).

Intervocalic v is preserved: viviho = vividhah (I, 84), sahāva = svabhāva (II, 24), sāva $\dot{y}a$  = srāvaka (III, 50). Note ji $\dot{y}adu$  = j $\ddot{v}vatu$  (III, 17. MSS. AP read j $\ddot{v}vadu$ ).

Of the sibilants only the dental, s, is allowed: kusalo = kusalah (I, 92), damsana = darsana (I, 82\* 7), padesa = pradesa (II, 46), pesīsu = pesīsu (III, 29\*18), visaya = vişaya (II, 66), sayana = sayana (III, 16).

CRITICAL REMARKS ON YA-SRUTI.-It is necessary to note, at this stage, the position of *ija-śruti<sup>3</sup>* in this dialect of *Pravacanasūra*. *ija-śruti* is recognised under certain circumstances. If a consonant is dropped leaving behind a vowel, *ya-śruti* occupies that vowel provided that vowel is a or  $\bar{a}$ :  $\bar{a}loyana = \bar{a}locana$  (III, 11), odarijā - audavikāh (I, 45), kammaraijam - karmarajas (II, 95), loģāloģa - lokāloka (I, 23);  $s\bar{a}vaya = s\bar{r}avaka$  (III, 50); this *ya-sruti* does not develop in case the remaining vowel to be occupied is not a or  $\bar{a}$ :  $a\ddot{v}saya - atisaya$  (I, 13), davvatihiena  $dravy\bar{a}rthikena$  (II, 22),  $davv\bar{a}diesu = dravy\bar{a}dikesu$  (I, 83); but v, to be distinguished from  $\dot{\eta}$ , can be coupled, under such circumstances, with any vowel, if the consonant to be dropped in the Sk. word is y itself: imdiyehi - indriyaih (I, 63), niyadayo niyatayah (I, 44), visaye - vişayān (II, 83), visayesu = vişayeşu (III, 73). In this context I may be allowed to have a digression: Ya-śruti appears to be originally a peculiarity of Jaina Prakrit dialects.<sup>4</sup> Hemacandra, whose rule is clearer than that of Canda, makes its scope very limited. For the development of *ya-śruti*, he says, (1) the constituent vowel should be a or  $\bar{a}$ , and (2) the preceding vowel also should be a or ā, i.e., in other words, ja-śruti can develop between a-varņas (avarņa meaning a and  $\bar{a}$ ); he admits, however, by the illustration  $piya\bar{a} = pibati$ , that the second condition is at times violated. A scrutiny of pre-Hemacandra literature, whether in Ardha-Mägadhī, Jaina Śaurasenī or Jaina Māhārāstrī, will show that his second condition is more violated than observed; and to fulfil the phonetic needs the first condition is quite sufficient. The position of ya-sruti in Pravacanasāra as enunciated above, though not in complete agreement with Hemacandra's rule, almost wholly agrees with the usage of the Ardha-Magadhi canon; it is only some modern editors that try to follow Hemacandra literally. Even in Pāli,  $\dot{y}$  at times develops in the place of a consonant dropped:  $kh\bar{a}ijita = kh\bar{a}dita$ , nija = nija,<sup>5</sup> etc.

- 4 Canda's Prākrta Laksana, III, 39; Hemacandra: VIII i, 180.
- 5 Geiger: Pali L. Spr., p. 55.

<sup>1</sup> Geiger: Pali L. Spr., p. 59.

<sup>2</sup> Geiger: Pali L. Spr., p. 59.

<sup>3</sup> Pischel: Gr. Pr. Spr., p. 137; M. Ghosh: Prakrit verses in Bhārata-Nāţyašāstra, see p. 8 of Indian Historical Quarterly, Vol. VIII, 4; Dr. P.L. Vaidya: A Manual of AMg. Grammar, Poona 1933, pp, 19-20.

[p. 116:] TREATMENT OF CONJUNCT CONSONANTS.—Just to have a glimpse of the treatment of conjunct consonants, initial as well as medial, some typical cases from Pravacanasāra are put together here: itthī = strī (I, 44), gilāņa = glāna (III, 30) gilāna in Pali, cāga=tyāga (III, 20), chudhā=ksudhā (III, 52) khudhā in Pali,<sup>1</sup> ņāņam = jñānam (I, 19), niddha - snigdha (II, 71) Bhāsa has siniddha,<sup>2</sup> thāvara = sthāvara (II, 90) phāso (v.l., paraso) - sparšah (I, 56) Bhāsa has parisa,<sup>3</sup> mamsuga smasru (-ka) (III, 5). Then some cases of assimilated, non-initial conjuncts may be noted: ajjhattha =  $adhy\bar{a}tma$  (?) (III, 73), attha and attha = artha (I, 10, 18, 26, etc.),  $app\bar{a} = \bar{a}tm\bar{a}$  (I, 7; II, 33),  $\bar{a}d\bar{a} - \bar{a}tm\bar{a}$  (I, 8; II, 33),  $uss\bar{a}sa = ucchv\bar{a}sa$  (III, 38). This form-ussāsa<sup>4</sup> is in the mouth of Viduşaka in the fragments of Asvaghoşa's dramas, and Dr. Lüders calls it a form of Old Sauraseni. chaddiyā - charditā (III, 19), the form vicchaddam<sup>5</sup> occurs in the fragments of Asvaghosa's dramas, and it is regarded as a Saurasenii feature; taccam = tativam (II, 16),  $taccam h\bar{u} = tativaj \tilde{n}ah$  (II, 105), damsana = darsana (II, 100), dhovva (v. l., dhauvva) = dhrauvya (II, 8), pakkhīņa = praksīna (I, 19), pajjaya and pajjāya - paryāya (I, 10; II, 1), poggala or puggala pudgala (I, 34; II, 40; II, 76), puvva = pūrva (II, 47) Pali pubba. Bhāsa has puruva,<sup>6</sup> and Hema, requires purava in Saurasenî, mähappam = mähātmyam (I, 51), vacchaladā vatsalatā (III, 46), Vaddhamāna - Vardhamāna (I, 1), savvaņhū - sarvajňah (I, 16), samthang - samsthang (II, 60). The simplification of a conjunct is, at times, achieved, by anaptyxis: arahamta = arhan (I, 3), ariho = arhan (I, 68\*3), kiriyā = kriyā (I, 21; 11, 24), chadumattha - chadmastha (III, 56), daviya - dravya (II, 62), pariyamta paryanta (II, 40), rayana = ratna (I, 30) another reading is radana: Bhāsa has both these forms;  $7 v \bar{v} r i y a = v \bar{v} r y a$  (I, 2), suhuma - s  $\bar{u} k s m a$  (II, 75; III, 17\*2, 24\*12; once suhama III, 24\*11).

DECLENSION.—To have some idea of the morphological scheme of the dialect of Pravacanasāra, some typical forms are noted here; Masculine nouns, Singular: Nom. dhammo (1, 7); Acc. uvadesam (I, 88); Inst. kāleņa (III, 75), guruņā (III, 7); Dat. ņiggamatthāe(?) (III, 17\*1); Abl. carittādo (I, 6, see II, 37 for similar forms); Gen. bhāvassa, (II, 92); Loc. loge (I, 68); dāņammi (I, 69), cariyamhi (I, 79). In Pali we have dhamme, dhammassim and dhammamhi,<sup>8</sup> and the Girnar edict of Asoka has Loc. sg. in -amhi.<sup>9</sup> Plural: Nom. samaņā (III, 10), isiņo (I, 33); Acc. titthayare (I, 2), mohādī (I, 79); Inst. vihavehim (I, 6), ŏggahādihim (I, 59), and sometimes without anusvāra; Gen. surāņam (I, 71), sāhūņam (I, 4); Loc. suhesu (I, 62). Neuter nouns; Singular: davvam (I, 8); Acc. jagam (I, 29); Loc. jagadi (I, 26); Plural: [p. 117:] rūvāņi (I, 28), limgāni (I, 85). Some typical forms of feminine nouns may be noted: Nom. sg. devadā (I, 68), sampattī (I, 5); Acc. sg. taņham (I, 74);

- 1 Geiger: Pali L. Spr., p. 67.
- 2 Printz: B.P., p. 12.
- 3 Ibidem p. 12.
- 4 Lüders: Bruchstücke Buddhistischer Dramen, p. 45.
- 5 Ibidem p. 47.
- 6 Printz: B. P., pp. 5 and 13.
- 7 Ibid. p. 12.
- 8 Geiger: Pali L. Spr. p. 79.
- 9 Woolner: Asoka Text and Glossary, part I, p. xxi.

Inst. aņukampayā (III, 51), chudhāe (III, 52), ņiyadiņā (I, 43), bhāsāe (I, 30), saņņayā (I, 87); Inst. pl. taņhāhim (I, 75); Abl. sg. uvadhīdo (III, 19); Gen. sg. itthissa (III, 24\*13); Gen. pl. itthīņam (I, 44); Loc. sg. uvadhīmhi (III, 15), cēṭṭhamhi (III, 19), vikadhammi (III, 15). Some typical forms of consonantal stems may be noted: Nom. sg. ādā (I, 66), nānī (I, 28), bhagavam (I, 32); Acc. sg. appāņam (I, 33), kevalim (I, 33), ādam (I, 90); jammaņā (III, 24\*7); Gen. sg., appaņo (I, 81), dehissa (I, 66). Of the pronominal forms a few typical ones may be noted: Nom. sg. esa (I, 1) jo (1, 7), so (1, 7); Acc. pl. ede (I, 91), te, savve (I, 3); Abl. sg. jamhā (I, 20); tamhā (I, 84), jatto (I, 5), tatto (II, 29), Abl. pl. tehimdo (II, 90); Gen. pl. tesim, savvesim (I, 4, 5), fem. tāsim (III, 24\*10).

CONJUGATION.—Coming to the conjugational forms, we have: Present 1st p. sg. panamāmi (I, 1) vamdāmi (1, 3), manne (II, 100); 3rd p. sg. havadi (I, 65), hodi (I, 18), pajahadi (II, 20), passadi (I, 29), pĕcchadi (I, 32), pāvadi (I, 88), pappodi (III, 75): the forms pappoti occurs in AMg. as well, see Uttarādhyayana 14, 14 (with a v. I. pappotti 3rd p. sg. of the present). cp. Pali pāpunāti; jāvadi (II, 27), genhadi (1, 32), atthi (1, 53); karedi (1, 52\*2), kiradi (11, 91), kunadi (1, 89; 11, 57; 111, 50); dharedi (11, 58), bibhedi (111, 20\*5); jādi (1, 15), jhādi (11, 59), nādi (1, 25); 3rd p. pl. khīyamti (1, 19\*1), parūvēmti (1, 39), vaļtamti (111, 67), vaļtamte (1, 37), homti (1, 38). The 3rd p. sg. termination, as seen from the above illustrations, is necessarily  $di_i$ it is only in three or four places that Jayasena's text reads i, but, being backed by other MSS., I have corrected it to di. In gatha No. III, 20\*5, Jayasena has i four times; I have not changed it, as I had not the advantage of collating other MSS. of Jayasena's text; but it is seen from the variants, that P has di throughout. Future 3rd p. sg. bhavissadi (II, 20). Imperative: 2nd p. sg. jāņa (II, 80, 87), jāņīhi (II, 82), viyāņa (I, 64); 3rd p. sg. abhigacchadu (I, 90), padivajjadu (III, I), maradu (III, 17). The potential or the optative 3rd p, sg. of the root *as* is preserved as se = syāt (III, 49, 50), which is peculiar to our text; in AMg. it is sijā, but a prototype of se can be suspected in forms like hane etc.<sup>1</sup> in Acarange defined a formula to the Svetambaracanon; cp. Pali labhe<sup>2</sup> for optative 3rd p. sg.

VERBAL DERIVATIVES.—Some typical present participles are:  $ah \breve{o} j j am \breve{a} n = abhavan$  (II, 21),  $uvadisad\breve{a} - upadisat\breve{a}$  (II, 5),  $parinamado = parinamam\breve{a}nasya$  (I, 21),  $parinamam\breve{a} n = parinamam\breve{a} n \breve{a}$  (II, 26) bhavam = bhavan (II, 14, 20),  $vattamte = vartam\breve{a}n\breve{a}n$  (I, 3),  $h\breve{o} j j am = bhavan$  (II, 103). Generally, the past passive participle forms are the corruptions of the Sk. forms; the uncertainty about the retention or otherwise of intervocalic d upsets these forms to a great extent; some typical forms are noted here: apariccatta = aparityakta (II, 3), udinna = udirna (I, 75), gada and gaja = gata (I, 50, 31) jutta = yukta (I, 70),  $nivv\breve{a}da = nirvta$  (I, 82), dhoda = dhauta (I, 1), bhanida and [p. 118:] bhanina (II, 32; I, 34), sam $\breve{a}raddha = sam \breve{a}rabdha$  (II, 32), samchanna = samchanna (I, 77), silittha = slinta = linta = l

<sup>1</sup> Schubring: Acaranga-sūtra p. 12 etc.

<sup>2</sup> Geiger: Pali L. Spr., p. 110.

<sup>3</sup> Acaranga-sutra, ed. Schubring, p. 34.

#### Introduction

(III, 2), āsējja = āsādya (I, 5; II, 91, also read āsijja III, 2); abhibhūya (I, 30; II, 25), uvalabbha – upalabhya (I, 88), paṇamiya – praṇamya (III, 2), pappā – prāpya (I, 65 etc. II, 77-8) the form pappa is used by Haribhadra in his Vimsatika, 16, 16; and It is used in the AMg. canon also, see Uttarā., 36, 9; jāņittā = jnātvā (II, 102), namamsittā - namaskrtya (III, 7), nirumbhittā (possibly a confusion between rumdha and rubbha1) - nirudhya (II, 104); suņidūņa = śrutvā (I, 62). bhaviya - bhūtvā (I 12; II, 20) khavīģa = ksapayitvā (II, 103). Some typical forms of the Infinitive of purpose are: dedum = dātum (II, 48), nādum = jñātum (I, 40, 48) bhottum = bhoktum (III, 29\*20). From the following forms, when studied in their context, it appears that the past passive participles are made to serve the purpose of the past active participles: udditthā = uddistavantah (III, 24), kammamevuttā = karmaivoktavantah (I, 42), samakkhādā = samākhyātavantah (II, 6). The typical forms of the potential passive participle or necessitative are: abbhuttheya = abhyuttheya (III, 63), kāijavva = kartavya (1, 67; III, 12), neya = jñeya (I, 20), panivadanīya = pranipatanīya (III, 63), muņedavvo - jñātavyah (I, 8; II, 2,39), samadhidavva - samadhyetavya (1, 86), samkhavaïdavva samkşapayitavya (I, 84).

PARTICLES ETC.—Particles: a (I, 85), ija (I, 3);  $jah\bar{a}$  (I, 30)  $jadh\bar{a}$  (II, 82; III, 30), jadha (II, 45): taha (I, 4),  $tah\bar{a}$  (I, 53), tadha (II, 6; III,21): puna (I, 2), puno (I, 17); khalu (I, 7), khu (II, 10); iti (II, 5, 6), idi (II, 99; III, 4), ti (after an anusvāra) (I, 36), tti (I, 8); with regard to the use of tti, following illustration may be noted in which tti appears to do away with the preceding termination: tammaya tti (I, 8),  $par\delta kkha$  tti (I, 58), davva tti (I, 87), samga tti (II, 24); du (I, 18; II, 30), vi (I, 22), pi (after an anusvāra) (III, 3); hi (II, 24); va (I, 27),  $v\ddot{a}$  (I, 20); kaham (I, 25); kadham (I, 57: II, 21; III, 21), kiha (II, 59; III, 58), kidha (I, 49; III, 21); va (III, 18), vva (I, 44),  $t\bar{a}vadi$  (I, 70), ccija (III, 74); jadi (III, 68); kila (III, 29\*19 v. I. kira).

NUMERALS AND TYPICAL WORDS—Some of the numerals are: ega (I, 48),  $\breve{e}kka$  (II, 10, 49); duga (II, 49); cadu (II, 55); pamca (II, 54\*3). A few typical words, which have not been illustrated heretofore, can be noted here:  $j\bar{a}nan\bar{a} = j\bar{k}aptlh$  (I, 34), jidimdo = jitendriyah (III, 4), jugavam = yugapat (I, 47), jonham = jainam (I, 51, 88; III, 6, once the reading is  $j\breve{e}nham$ ), dugumchā = jugupsā (III, 24\*9) cp. Pali. jigucchā.

THE PLACE OF THIS DIALECT AMONG THE PRAKRITS.—With this grammatical survey it is possible to define the position of the dialect of *Pravacanasāra* in the scheme of Prakrit dialects. This dialect, in fact, has [p. 119:] many features common to Prakrits, as a whole, such as the loss of vowels r and lr and of the dipthongs al and au; general tendency towards changing the intervocalic consonants; reduction of the three sibilants to one; the reduction of the nasals; and the tendency to assimilate the conjunct when it is not simplified by anaptyxis. Words like *mětta*, *vihūna*, *vuddha* etc. may be found in almost all dialects. With respect to vowel changes and the consequent forms of words like *iddhā*, *isā*, *orāliģa*, *ohi*, *dosa*, *nisějjā*, *pagađa*, *vasaho* (<sup>9</sup>*bho* in Ardha-Māgadhī), *veuvvio*, *samvudo* etc., they are a common property with AMg. of the Śvetāmbara canon; some of them are found in Jaina Māhārāṣṭrī of the Śvetāmbara

<sup>1</sup> See Hema. Prakrit Grammar, iv, 218, 245.

post-canonical literature, only because JM. inherits many features of AMg. Forms like pagada, pudhatta etc. smack of Saurasenī.

The treatment accorded to intervocalic consonants, especially stops, is of a very uncertain character; the general tendency is towards softening or retention, a phenomenon quite usual in the early text of the AMg. canon and in Sauraseni; in Bhāsa's Sauraseni retention or softening of intervocalic consonants is still facultative, while in that of Kālidāsa the tendency is towards omission. It must be remembered that the Svetāmbara canon has been, in later days, subjected to a strong Māhārāstrī influence, because, since the days of Valabhi redaction, 980 years after Mahāvīra, the canon came to be shaped, nourished, nurtured, copied and studied, in Western India, especially in Gujarat and Kathiawar. Still words like anega, udahi, logāloge, vibhāga etc. can be seen on any page of the canonical texts, and they indicate the basic non-Māhārāstrī element of AMg. The softening of k to g is merely an extension of Saurasent phenomenon, generalised by grammarians, of softening t and th to d and dh. The retention of g is quite normal in AMg. of the canon. The retention of c and iexhibit a strong contrast with normal Māhārāstri. The softening of t, which is almost universally taken recourse to in Pravacanasāra is peculiarly Saurasenī and extended by grammarians to Magadhi and other dialects; as a result of this the Present 3rd p. sg. termination is necessarily di, which, according to critical editors is i in AMg. texts, though some editors of the orthodox school would preserve ti. The treatment accorded to dental nasal in Pravacanasāra is worthy of note: it is universally cerebralised whether initial, medial or conjunct; and this is in agreement with Sauraseni. Turning to Prakrit grammarians on this point, Vararuci wants unexceptional cerebralisation, while Hemacandra says that dental may be retained if initial. Coming to the practice in AMg., the MSS, are never in agreement, but critical scholars, from Weber to Vaidya,<sup>1</sup> have created a substantial convention of retaining a dental at the beginning of a word and of changing it to cerebral elsewhere. Exception is, however, made in the case of nam.<sup>2</sup> With regard to conjunct *nn* or *nn*, Dr. Jacobi's rule<sup>3</sup> is that nn should be preferred, if there is n in the Sk. original, otherwise nn; but one must say that [p. 120:] Dr. Jacobi has over-extended his convention, when he prints savvannū, which, as a matter of phonetic necessity, should be savvannū.<sup>4</sup> Our MSS. of Pravacanasāra are almost in agreement in preferring n everywhere, and that has been uniformly followed. The treatment of aspirated consonants th, dh, bh at times agrees with AMg. and at times with Saurasenī. The phenomenon of ya-śruti is practically the same as in AMg. canon, though in JM., as seen in modern editions, there is a tendency to observe strictly the rules of Hemacandra. In AMg. there are many cases where r is changed to l; but in our text the tendency is towards retaining r, though we have a few cases of r changing to I; this is more in agreement with Saurasenī.

- 3 Dr. Jacobi: Ayāramga sutta, PTS. London 1882, p. xv.
- 4 Hema. Grammar, VIII, i, 56, ii, 83.

<sup>1</sup> Weber: Uber ein Fragment der Bhagavati, Berlin, 1866-7; Dr. Vaidya: his editions of Nirayāvaliyāo, Antagadadasāo etc., Vivāgasuya and Paesikahāņaya etc. Poona.

<sup>2</sup> Leumann retains forms like nünam, no etc., see his Das Aupapätika-sūtra, sections 132-3, 137; Dr.Vaidya: A Manual of Amg. Grammar, pp. 21-2.

Coming to the treatment of conjunct consonants, typical words like  $\bar{a}d\bar{a}$  ( $\bar{a}j\bar{a}$  in AMg.) gilāņa, ņiddho, thāvara, suhuma, etc., are quite usual in AMg. canon. In *Pravacanasāra* we get *puvva*, which, according to Hemacandra, is optionally *purava* in Saurasenī.

In morphology the Nom. sg. termination of a-stems is o, which agrees with Sauraseni and partially with AMg. The Loc. sg. has e, -ammi or -ammi and -amhi or -amhi. e and -ammi are normal in AMg. It is a point sub judice, whether -ammi is possible in Saurasenī; it is not forbidden by Hemacandra; it is only later grammarians like Markandeya that have not allowed it in Sauraseni. With no discredit to the worth of Prakrit grammarians, I might say that it is an innocent anachronism that Mārkandeya should be a judge on the Prakrit of a writer like Rājaśekhara, though eminent Prakritists like Konow have adopted this view. If usage (evidenced by good MSS.) and phonetic possibility are taken into consideration, -ammi is not impossible in Saurasenī. Our text has amhi in addition; it is also spelt as -amhi: it is found in the Girnar edict of Asoka as already noted above. The Loc. sg. of jagat as jagadi only betrays strong Sk. influence. The instrumental sg. termination for fem. nouns ending in  $\bar{a}$  is e, which is quite normal, but at times the Sk. form is retained as in anukampayā. The Loc. sg. forms are worthy of note, as some fem. nouns with  $\tilde{a}$  stems are treated as masculine nouns in a-stems: vikadhammi from vikatha, cetthammi from cestā etc.; the Gen. sg. of strī is itthissa; these forms of feminine nouns are, so far as I know, the peculiarities of our text alone. Coming to the pronominal forms the Abl. pl. of tad is tehimdo which is Sauraseni with vengeance.

The present 3rd p. sg. termination is decidedly Saurasenī. The future 3rd p. sg. form *bhavissadi* is not Saurasenī according to Hemacandra's standard. The forms of the gerund and infinitive of purpose agree either with AMg, or Saurasenī; if not, they are the corruptions of Sk. forms, directly or through false analogy, according to recognised rules of phonetic corruption.

Besides this vacillation between AMg. and Saurasenī, there is another strong influence working on the Pk. dialect of *Pravacanasāra*: and that is of Sanskrit. We come across forms like *jāņaņņavi*, *taņņa*, *tavvivarīdo* etc., which indicate that the author has in his mind the Sk. idiom quite predominantly. This explains also the tendency to retain intervocalic c at times and even p in [p. 121:] phrases like ghoramapāram. Even the ready-made Sk. forms are subjected to phonetic corruption and imported, for instance jagadi, divā (diyā in AMg.), nādā (1, 42) saņņayā, which are very scarce elsewhere. The past p. participles and the gerund forms show that they are corruped from Sk. Some roots necessarily retain their Ātmanepada colour. The verbal forms like jaṇayaṇti, pappodi and bibhedi substantiate the same conclusion.

Thus this dialect of *Pravacanasāra*, in short, inherits many features of AMg. dialect of the Svetāmbara.canon; it is nourished in the back-ground of Saurasenī; and thereon a strong influence of Sanskirt is working.

VIEWS ON THE NAME OF THIS DIALECT.—Then what significant name can be given to this dialect of *Pravacanasāra*? Pischel,<sup>1</sup> with the analysis of a few gāthās from *Pravacanasāra* and *Kattigeyânuppĕkkhā* as quoted by Bhandarkar,<sup>2</sup> came to

2 Report on Search for Sanskrit MSS., 1883-84.

<sup>1</sup> Pischel: Gr. Pr. Spr., p. 20.

#### Pravacanasära

the conclusion, with a remarkable grasp and suggestiveness, that this dialect should This christening was quite in agreement with the precebe called Jaina Saurasenī. dent that the dialect of the post-canonical literature of the Systāmbaras, which represented an admixture of Ardha-Māgadhī and Māhārāstrī, was called Jaina Māhārāstrī by Dr. Jacobi. But some German scholars have questioned the accuracy of the designation, Jaina Sauraseni. In his lecture,<sup>1</sup> delivered at Delhi, in 1928, Dr. Walther Schubring passingly refers to the fact that the Digambara works like Mūlūcāra etc. are interesting for the grammatical exposition as shown by one of his pupils, who was connected with an investigation in Müläcära and other important Digambara treatises; and in conclusion he remarks: 'The future will teach us whether the signification Pischel proposed, viz., Jaina Saurasenī, will appear adequate.' It appears that Dr. Schubring is sceptic on that point. Dr. Schubring here refers, as he informs me in one of his letters, to an unpublished thesis 'Digambara texts', written in 1922 by his pupil Dr. Walter Denecke. Though the complete text of the thesis was not printed and published, the writer himself has given an abstract of it in the Jubilee volume<sup>2</sup> for Professor Jacobi. In his observations on the Digambara texts Dr. Denecke discusses various points about some Digambara Pk. works, such as Mūlācūra of Vattakera, Kattigeyâņuppěkkhā of Kumāra, and Chappāhuda, Samayasāra and Pañcāstikāya of Kundakunda; it is only on the language of these works that W. Denecke concentrates his attention; and most of his illustrative forms have been drawn from Chappahuda. On the whole, the dialectal facts arrived at by Denecke are practically the same as those noted by me above in connection with *Pravacanasāra* except in one respect. He remarks that the language of these works is influenced 'by Ardhamāgadhī, Jaina Māhārāstrī which approaches it and Sauraseni'; from some of the illustrations given by himself, he would not hesitate to accept the influence of Sk. The only one aspect, where our facts are not in agreement, is that he finds some Apabhramsa forms in Chappāhuda [p. 122:] and Kattigeyânuppēkkhā; and as he has not given any Apabh. forms from Pravacanasāra, my conclusions remain unaffected. The majority of Apabh. forms, which Denecke notes, are from Chappāhuda; and the reasons why in Chappahuda alone so many Apabh. forms are found are these: the Pāhudas are easy and hence very often studied; in early days even the commentaries were not needed; the only commentary that appears to have been written and is available is that of Śrutasāgara, who lived about the beginning of the 16th century  $A.D.^3$ , so the texts of Pähudas have suffered dialectal changes here and there in the course of oral transmission and study; and the Apabh, forms are there, because the Digambaras were cultivating Apabhramsa side by side with other languages, either traditionally inherited or adopted from different places, wherever they went.

DENECKE'S VIEW CRITICISED, AND JAINA ŚAURASENY AS THE SIGNIFICANT NAME.—In the light of the dialectal facts considered by him, Denecke says that it was unlucky that Pischel called this dialect as Jaina Śaurasenī; that Pischel's treatment

- 1 Published in Vira, a Hindi Monthiy, vol. V, pp. 11-12.
- 2 Festgabe Hermann Jacobi zum, 75, Bonn 1926.
- 3 Annals of the B. O. R. I., XII, ii, p. 157.

and conclusion are not free from mistakes; and that according to his opinion, the name 'Digambari language' is a better designation. 1 do not understand, when there is practical agreement between Pischel and himself, and between his results and those of mine (excepting Apabh. elements in Chappahuda), why Denecke objects to the designation, Jaina Saurasenī. Any name can be given, just as Dr. Jacobi once intended to call Jaina Māhārāstrī as Jaina Saurāstrī;1 but one must prove first that the name previously suggested is connotatively defective, and that the name proposed is more significant. As remarked above, Pischel's designation has been not without a precedent; and the name, Jaina Sauraseni, is capable of signifying the main traits of The word Jaina shows that it is primarily handled by Jaina authors and this dialect. that it contains some dialectal features of Ardha-Mägadhi, the traditional name of the canonical language of the Jainas; the word Sauraseni shows that it has some parellels with Saurasenī of the grammarians and even of the dramas: and further the term Sauraseni is wide enough to imply the Sanskritic influence, as the Sauraseni of Sk. dramas is moulded after the fashion of the Sk. idiom. So Pischel's designation is sufficiently significant, and no new christening is needed. The new name proposed by Denecke is not significant and comprehensive. The name, Digambari language, on the very face of it, does not indicate a Pk. dialect; it ignores the deep Saurasenī back-ground of the dialect; and it is misleading, in view of the fact that the Digambara authors have adopted, at different periods as well as side by side, different languages and dialects as the one we are discussing, Sanskrit, Tamila, Kannada, and so Thus Denecke's proposed designation is not significant, as it includes matter forth. not needed and excludes important traits of the dialect. I am aware that this Jaina Sauraseni, the dialect of the gathas of Pravacanasara, has come, in later days, under the influence of Mähärästri and Apabhramsa, but that is outside the scope of the present discussion. To conclude, [p. 123:] Pischel's designation viz., Jaina Saurasenī, is sufficiently significant; and it need not be changed, simply for the sake of changing it.

HISTORICAL BACK-GROUND OF JAINA ŚAURASENĪ.—Is it possible to outline the historical back-ground and the circumstances, that might have been responsible for the shaping of the Jaina Śaurasenī dialect? A couple of centuries after the *nirvāna* of Mahāvīra, as a result of the severe famine that is said to have taken place in Magadha, a portion of the Jaina community, under the leadership of Bhadrabāhu, migrated to the South;<sup>2</sup> and this has been the historical starting point of Jainism in South India. The Jainas, that migrated to the South, could conveniently stick up to their ascetic practices; but those, that remained behind, became slack, to a great extent, due to difficult days of famine. At the end of the famine, the members of the ascetic community in the North convened a *samgha* for the restoration of the sacred canon, as so many monks, who were the repositories of the sacred lore, had been the victims of famine. It was at Pāțaliputra that the canon was shaped, as it was then available from the various monks that had survived the famine. This canon, naturally, being shaped wholly by those that were remaining in the North and who had

<sup>1</sup> His Intro. to Kalpasūtra p. 18, Leipzig 1879.

<sup>2</sup> South Indian Jainism chap. II; Ardhamāgadhī Reader ixl etc. ·

apparently slackened their ascetic practices, was not acceptable to those that had migrated to the South. Here is the visible seed of the division of the Jaina church under the denominations of Śvetāmbara and Digambara, as they came to be known later on. It was a practical step, on the part of the Svetambaras, that they tried to restore the sacred texts as much as it was possible under the then prevailing circumstances; and it is this canon, after passing through various vicissitudes, that was committed to writing, almost as it is to-day, under Devarddhigani, at Valabhi, in the year 983 after the nirvāna, of Mahāvīra. The Digambaras, in their zeal for the genuine canon, did neither restore it themselves, nor could they accept the canon as shaped by the Pätaliputra sampha, with the result that the community, as a whole, came to lose the sacred canon. But, when we take into consideration the ancient method of study, that the teachers and pupils relied more on their memories than on the material accessories of knowledge like MSS. etc., it is imaginable that the leading teachers among the Digambaras, in the South, might have utilised, on such an occasion, the knowledge of what they had studied from their teachers; and, to satisfy the religious needs of the community in the south, they might have composed small treatises, not as the sacred canon, which, as they understood that term, was lost beyond recovery, but as mere memory-notes of what they had received traditionally from their teachers; and it is to this class of literature that the works of authors like Puspadanta, Bhūtabali, Vattakera, Kundakunda and Śivārya belong. Their works are written in a language, which inherited many dialectal characteristics of AMg., in which the traditional canon was originally preserved; why, between the works of these authors and the works of the Svetambara canon, we have many common ideas, nay common verses;<sup>1</sup> these common verses do not imply [p. 124:] mutual borrowing, but prove a common heritage of both. These things clearly explain the AMg. elements in Jaina Saurasenī. The strong Saurasenī colour must have been due to central Indian influence;<sup>2</sup> and, as the Digambaras continued their literary activities in the extreme South, their dialect could remain immune, at least for a long time, from the onslaughts of Maharastri. That the Digambaras were partial to Sauraseni is also clear from the manner in which they enriched the Kannada vocabulary under Prakritic influence: and when we see forms like sakkada-samskrta in Kannada, we are tempted to say that it was Saurasen grammar that helped them to transform Sk. words and then to import them into Kannada.<sup>3</sup> Further, the Sk. influence on Jaina Saurasenī can be easily explained by the fact that the Jainas, in the South, were soon driven by circumstances around to adopt Sanskrit; and we find that Jaina authors like Samantabhadra, Pūjyapäda, Anantavīrya, Akalanka and others cultivated chaste Sanskrit. This strong inclination towards Sk. and the absence of the reservoir of the AMg, canon brought Jaina Sauraseni under Sk, influence. The Svetambaras in the North could not show much influence of Sk. on their

<sup>1</sup> The problem raised by the common verses between  $M\bar{u}l\bar{u}c\bar{u}ra$  and  $\bar{A}vasyaka-niryukti$ and between  $Prak\bar{u}r_{\mu}akas$  and  $Bhagavat\bar{v}$   $\bar{A}r\bar{u}dhan\bar{u}$  will be taken up in a separate paper.

<sup>2</sup> See Chatterjee: Origin and Development of Bengali Language, pp. 60-1.

<sup>3</sup> The apabhramśa-prakarana, chapter VIII, of the Kannada Grammar, *Sabdamani-darpana* of Keśirāja, gives rules of corrupting Sk. words; these rules remind us of similar ones in Prakrit grammars, some of which are special to Śaurasenī.

Prakrit, because they constantly studied their canonical works and post-canonical ones like *Nijjuttis* and *Cārņīs*, all in Prakrit, which were sufficiently large in bulk; and moreover they took up Sk. rather late. Just as the Jaina Saurasenī is influenced by Sk., so the Sanskrit used by Švetāmbara writers, because of their partiality towards and constant study of their texts in Prakrits, is greatly influenced by Pk. idiom; and that is why we find non-Sanskritic elements in many of the Švetāmbara Sk. works. The conspicuous absence of Deśī words in *Pravacanasāra*, possibly indicates that the Jaina Saurasenī was nourished, or rather preserved, in the extreme South, isolated from the growing varnaculars of the Aryan tongue in the North; and further, the South Indian vernaculars like Tamila, Kannada etc., perhaps phonetically, or due to small stock of vocabulary in early days, were inadequate to give loan words etc.; while the AMg. canon in the North was being nourished on parallel lines with the growing vernaculars and hence the possibility of more Deśī words etc. therein. I would call these early Jaina Śaurasenī works as the Pro-canonical texts of the Jainas.

JAINA SAURASENI AND JACOBI'S PRE-CLASSICAL PRAKRIT .-- Now remains one point as to the relation of Jaina Saurasenī with the pre-classical Prakrit postulated by Dr. Jacobi.<sup>1</sup> Mähärästri, as its name possibly indicates, had its cradle in Mahārāstra, though it is difficult to define its boundaries at the beginning of the Christian era. It was from the region of its birth that it must have spread into Northern India. It does not appear in the dramas of Bhāsa, but, by the time of Śūdraka and Kālidāsa, its place appears to be recognised for verses. This comparatively late appearance of Maharaștri in literature does give rise to a question as to what possibly might have occupied [p. 125:] the place of this dialect in early days. Dr. Jacobi postulates that there must have been some Prakrit, which he calls pre-classical Prakrit; and further he shows that he finds the traces of this Prakrit dialect in the Nātyaśāstra of Bharata. This pre-classical Prakrit was marked by the optional retention, change or loss of intervocalic consonants; by the softening of t to d and the gerund in *iya*; and by some kinship with the dramatic Sauraseni: and also, according to Dr. Jacobi, it shows some traces of Maharastri in the Loc. sg. in -ammi and gerund in una. But, in view of the fact that the Saurasenī of the fragments of Buddhistic dramas does not yet show the softening of t to d, Dr. Jacobi suspects that originally it must have been foreign to dramatic Sauraseni, but later on adopted therein from the pre-classical Prakrit, partial glimpses of which are traceable in Nāţyaśāstra. This postulation of pre-classical Prakrit is really ingenious and explains many otherwise conflicting facts: but the question remains whether Dr. Jacobi would have come to these very conclusions, if he had compared the so-called Pali phonology with his postulated pre-This he has not done. The so-called old Sauraseni elements in classical Prakrit. the fragments of Buddhistic dramas can well be possible in Pali, such as the retention of intervocalic consonants, the change of ny to  $\tilde{n}\tilde{n}$  and so forth; in almost all the three dialects called Old AMg., Old Saurasenī and Old Māgadhī by Dr. Lüders,<sup>2</sup> we find that there is no tendency towards cerebralisation of n; and this might be a Pali influence on the various dialects, as a whole, as handled by Asvaghosa. What then is

<sup>1</sup> Dr. Jacobi: Bhavisatta Kahā von Dhanapāla pp. 81\*-89\*.

<sup>2</sup> Dr. Lüders: Brüchstücke Buddhistischer Dramen pp. 33-34.

#### Pravacanasāra

the relation of this postulated pre-classical Prakrit with the Jaina Sauraseni? The so-called specialities of this pre-classical Pk, are practically found in Jaina Saurasent, as we have analysed it from the gathas of Pravacanasāra. The postulate of Jacobi has one disadvantage that the dialectal facts from Natyasastra will have to be accepted with caution; of this he himself is aware, and makes sufficient concession for Sanskritisms and scribal errors.<sup>1</sup> The so-called antiquity of the orthography, hn rather than nh, might be merely the scribe's habit of writing Sk. Comparing the dialectal stage represented by Natyasastra with that of Pravacanasara, one is struck with close similarities; if Sanskritisms like visuska, bhramarāvalī, sahasra, yuvati etc. are taken to be, and they are, chronologically late features imposed on the pre-classical Prakrit, then the Jaina Sauraseni, which exhibits comparatively less Sanskrit influence, might represent chronologically an earlier stage than that of Nātyaśāstra. And I think that the dialectal characteristic of this pre-classical Pk, will have to be decided by a comparison of common verses between the Svetāmbara canon in AMg. and the Pro-canonical literature of the Digambaras, without ignoring, of course, the Pali parallels; and the results are sure to be reliable, because these two tracts of literature have been preserved independently and with a remarkable mutual isolation.

[p. 126:] The cumulative effect of the dialectal stage of Jaina Saurasenī on the probable period of Kundakunda, the author of *Pravacanasūra*, is already touched upon above.

<sup>1</sup> The Prakrit verses have been critically edited recently, see Indian Historical Quarterly vol. VIII, iv.

#### Post Script:

#### ADDITIONS ETC. TO THE INTRODUCTION

Page 1, paragraph 1: Pt. Jugalkishore Mukthar has written an exhaustive and learned Review of my edition of the *Pravacanasāra* in the *Jaina Siddhānta Bhāskara*, IV, i, pp. 53-69, Arrah 1937. Some of the facts brought to light by him merit attention. See also his note on Kundakunda and his works in his Introduction, pp. 12 f., to the *Purātana Jainavākya Sūcī* (P. J. S.), Sarsawa 1950.

Pt. Kailash Chandra Shastri has written an exhaustive Introduction in Hindi to his *Prābhrta-Samgraha* (Jīvarāja Jaina Granthamālā, No. 9, Sholapur 1960). Though he has substantially used this Introduction, now and then he has made his own suggestions and additions which deserve notice. Some of the important ones are noted by me here and there below.

Paragraph 2: The figures in square brackets refer to the pages of the earlier edition brought out by me in 1935.

- Page 8, last word of the first paragraph, namely, 'the Mānusa region': Pt. Jugalkishore is not ready to accept this conjecture, see his Review noted above. Pt. Kailash Chandra's observations may also be seen. Vide his Introduction noted above.
- Page 9, paragraph 2, on the word Vādanyāya: There is a work Vādanyāya by Dharmakīrti as well. The first section of it is edited by Rahula Sankrityayan in the Journal of the Bihar and Orissa Research Society, XXI, 4, December 1935.
- Page 16, on the word 'Suyakevali,' in line 5: Pt. Jugalkishore's observations in his Review and Pt. Kailash Chandra's remarks in his Introduction, noted above, may be taken into account.
- Page 17, on the words 'Jayadhavalā commentaries,' in line 26: Pt. Jugalkishore has shown in his Review, noted above, that the Dhavalā contains reference to Parikarma. Dr. H. L. Jain has given references to the contexts in the Dhavalā where Pariyamma is mentioned. He shows that it was a commentary on the Şatkhandāgama and quite authoritative. Though the name of the author is not noted, it is probable (from some common expressions in the Niyamasāra) that its author might have been Kundakunda (Dhavalā, vol. I, Intro. pp. 46 f., Amraoti 1939. For reference to Parikarma in the Jayadhavalā, see Kasāyapāhuda, Vol. I, Intro. p. 34, Benares 1944) For some observations in this context see also Tiloyapannatti, part II (Sholapur 1951), Intro. p. 6. Pt Kailash Chandra also (in the manner of Dr. H. L. Jain) has collected (see his Intro. noted above) a number passages from the Dhavalā which refer to

Parikarma. In his opinion its contents primarily covered Saiddhāntikagaņita. It is mentioned as Parikarma-sūtia; it is closely connected with the Saikhaņdāgama on which possibly it was a Vyākhyā, now and then expressing different views. Vīrasena does not mention the name of the author, but Pt. Kailash Chandra is inclined to accept Kundakunda as its author, because Indranandi says so and because some of its expressions have their counterparts in the Niyamasāra as already noted by Dr. H. L. Jain.

Page 21, para 2, on the words 'Christian era': Muni Śrī Kalyanavijayaji has advanced some arguments against an early date for Kundakunda (Śramaņa Bhagavān Mahāvīra, Jalor 1941). But his observations are not objectively presented; nor do they stand strict critical scrutiny. Some of his arguments are already met by my discussion to which he makes no reference. On his other details, I may just passingly note the following points: i) The Hindu deities Vișnu, Brahman etc. are mentioned in the Sūtrakrtānga (I. 6. 21; I. 1. 5; etc.), one of the earliest works in the Ardhamāgadahī canon; and it is not correct to presume that these are just deities of the Purānic age. ii) Reference to Caityagrha has nothing to do with Caityavāsa. iii) It is still to be proved that the Rayaṇasāra is the work of Kundakunda, the author of the Pravacanasāra. iv) Some of his presumptions are obviously incorrect. In chronological discussions evidence is more valuable than anybody's opinion, however ingenious it might be.

Pt. Sukhalalaji has expressed his assertive voice against such an early date for Kundakunda (Sanmati Prakarana (Hindi), Ahmedabad 1963). But he has not presented any evidence which could be weighed by a historian of literature. It is not the conclusion but the evidence which is presented that matters more in objective studies. The philosophical concepts and the attendant terms have flown in India in various currents and cross cnrrents, and there is very little individualistic about them. So any attempt to come to chronological conclusions on the basis of similarities of ideas and so on will always remain problematic. F. W. Thomas (vide his Intro. to the Pravacanasāra pp. 16 ff., Cambridge 1935.) has already made an objective attempt in this direction by putting together various terms etc. (as a sign of antiquity) used by Kupdakunda whom he puts earlier than Umāsvāti and would not at any rate put him after Siddhasena as perhaps Pt. Sukhalalaji has in his mind. The studies about Kundakunda are still in their infancy, and there is scope for further investigation. It is well-known that scholars are not agreed even on the age of Kālidāsa for the simple reason that some of them try to usher in arguments which have hardly any relevance and definiteness while determining questions of chronology. This is a good lesson for us who are working on chronological problems.

Page 22, foot-note 2: It is suggested that Kondakunde-Konkondla (Anantapur Dt.) is the place to which Kundakunda belonged and possibly derived his name from that place. It is an interesting suggestion and can be accepted as a workable hypothesis for the present (P. B. Desai: Jainism in South India, Sholapur 1957, pp. 152 ff.)

- Page 25, paragraph 1, on the word 'Müläcāra'. See Pt. Jugalkishore's observations on this work in his Intro. pp. 18f. of his P.J.S. Pt. Paramanand has written an article (Anekānta, II, 3, pp. 221 f.) that Kundakunda should be looked upon as the author of the Mūlācāra, but the evidence presented is not conclusive. He shows further (Ibidem pp. 319f.) how it has a number of gāthās common with other works. See also Pt. Hiralal's article on this work (Ibidem XII, 11, p. 330ff.). He has further noted (Ibidem pp. 362f.) how the Mūlācāra shares some gāthās with the works of Kundakunda. The Samayasārādhikāra of the Mūlācāra (X. 89–90) has a few gāthās common with the Sanmati of Siddhasena (II. 40–53), see the Sanmati Tarka, English, Intro. p. 71, Bombay 1939. Even the name of the author or compilor is still obscure. It is necessary, however, to treat the present chapters of the Mūlācāra as independent Prakaranas put together under one title. In this context see the foot-note No. 3 on p. 31 below.
- Page 27, paragraph 2, on the word 'Damsanapāhuda'. Dr. W. Schubring has written a learned paper 'Kundakunda echt und unecht' in ZDMG, Band 107-Heft 3 (December 1957), pp. 557f. It throws a searching light on the language and contents of some of the Pāhudas; and whether the author of the *Pravacanasāra* etc. is the same as the author of some of the Pāhudas is an open question. It is an urgent desideratum that these Pāhudas should be critically edited.
- Page 28, second paragraph, on 'Cāritta-pāhuda': There is a thorough and excellent study of the entire range of the Śrāvakācāra presented by Dr. R. Williams in his Jaina Yoga, London Oriental Series, Vol. 14, London 1963.
- Page 38, foot-note No. 1, add after 'Lucknow 1931': Lately there is another edition of the *Niyamasāra* with Padmaprabha's comm. and Gujarati Anuvāda by H. J. Shaha, Śrī Jaina Svādhyāya Mandira Trust, Sonagadh 1951.
- Page 39, foot-note from the earlier page, add at the end of it after the word 'commentary': My paper on this subject submitted to the Eighth Session of the All-India Oriental Conference, Mysore, is published, in its revised form, in the Journal of the University of Bombay, XI, ii, for 1942, pp. 100f.: Padmaprabha and his commentary on the Niyamasāra'. All the quotations are listed and an attempt was made to put broad limits to his age which was assigned to 'the last quarter of the 12th century and the first quarter of the 13th century A.D.'. With more specific evidence, namely, the epigraph from Patašīvaram (Dt. Anantapur) which gives so many details about Padmaprabha, it is shown now (P.B. Desai: Jainism in South India and Some Jaina Epigraphs, Sholapur 1957, pp. 159-60) that he passed away on Monday, February 24, A.D. 1185.
- Page 47, foot-note 4, add at the end of it: This promised English translation of the *Pravacanasāra* and its Sanskrit commentary by Amrtacandra by

B. Faddegon is edited with an Introduction by F.W. Thomas and published as Vol. I, Jaina Literature Society Series, Cambridge 1935. The learned Editor has discussed some important points in the Intro. which deserve special attention, such as the relative ages of Kundakunda and Umāsvāti, ancient character of the works of Kundakunda in the light of his terminology and references, some techinical usages of Kundakunda etc. An edition of the Pravacanasāra, Text, Amrtacandra's comm. and Gujarati Translation is brought by H.J. Shaha, Songadh 1948; and there is a Hindi counterpart of this edition by Pt. Parameshthidas, Maroth 1950. A metrical version of the Pravacanasāra in Hindi by Vrndāvana (see p. 106, footnote 3, below) was already published by the Jaina Hitaishi Karvalava. Bombay 1908. Lately, a Gujarati Padyānuvāda has appeared. Songadh 1950. A Marathi Padyānuvāda by Shri M.H. Gandhi is published in the Aryā Kundakunda, Osmanabad 1952. By the bye, in 1915, an edition of the Pravacanasāra by the late T.K. Laddu was announced in the S.B.J. (see the list of proposed publications in the Paramätma-prakāša, Arrah 1915); possibly due to the sad demise of the editor no such edition could be brought forth.

- Page 47, at the close of the first paragraph, on the word 'Jainism': Pt. Sukhalalaji (Sanmati-prakaraṇa, Hindi, pp. 40ff. Ahmedabad 1963) has instituted a comparison between the works of Kundakunda and the Sanmatiprakaraṇa of Siddhasena. He has detected between them common expressions, similarity of style, parallel contents and some improvementsdeviations here and there. It is necessary that this study has to be extended to the Stutis as well. If one treats the entire early Jaina literature as one unit of study and is guided only by the available evidence, the irresistable conclusion is that Siddhasena took the clue of the Yugapad-vāda (see the foot-notes 1 and 2 on pp. 39 and 76-7 below) from Kundakunda and consequently the make-up of his Sanmatiprakaraṇa is much influenced by that of the Pravacanasāra of Kundakunda. Possibly to sidetrack this conclusion, Pt. Sukhalalaji, if I understand him right, is postulating the currency of the Yugapad-vāda to some extent even in early Śvetāmbara literature (Ibidem pp. 54 ff.)
- Page 48, paragraph No. 2: In the Review, noted above, Pt. Jugalkishore raises the question of the gāthās found common between the *Pravacanasāra* and the *Tiloyapaņņatti* of Yativṛṣabha. See his article on this topic in the *Anekānta*, Vol. II, No. 1, pp. 3 f., Delhi 1939, also his further discussion in his Intro. to the P.J.S., pp. 27f. This subject is discussed in the Intro., in English and Hindi, to the *Tiloyapaṇṇatti*, part II, Sholapur 1951.
- Page 51, first paragraph, line 10, on the word 'Haribhadra': Both these verses, as quoted by Haribhadra, are found in the *Sāvayapaṇṇatti* attributed to Umāsvāti (Bombay 1905) but possibly composed by Haribhadra himself, see verse Nos. 223-4, p. 122.
- Page 52, first foot-note continued from the earlier page: On this conjecture see Pt. Jugalkishore's views in his Review noted above.

- Page 68, foot-note 5: When I wrote this I was not aware of a foot-note of H. Jacobi (SBE, 45, Jaina Sūtras part ii, pp. 406-7, foot-note 3) where he describes the five bodies which an individual possesses according to Jainism; and at the close of his note, he remarks 'Compare also the Sāmkhya terms vaikrta and taijasa, Garbe, Die Sāmkhya Philosophie pp. 236, 249.' It appears that the remaining terms had not then attracted his attention. At any rate the similarity, very close one indeed, is a fact.
- Page 73, line 7, on the word Brahman: Blahman as an omniscient Being, see the Vedānta-siddhānta-sūkti-mañjarī, Calcutta Sk. Series, No. IV, Intro. p. 39, note also the text, pp. 57-60.
- Page 84, foot-note 1: Haribhadra also has quoted this line in his commentary on the Dasaveyāliya, I, 3. So possibly it is a pretty old definition traditionally handed down.
- Poge 92, line 7: The Sūyagadam possibly accepts a naked monk as an ideal one (I, 7, 22); and nāgaņiya means a nude monk.
- Page 94, paragraph 2, on the word style etc.: In this context, the observations of Dr. F. W. Thomas deserve special attention: 'His [i. e., Amrtacandra's] commentary on the *Pravacanasāra* is elaborate and of a severe, almost painful, precision which leaves nothing to be supplied and by no means shrinks from reiteration. He is an excellent master of Jaina Sanskrit: he employs a fullness of phrase which not unfrequently gives an impression of an enjoyment of sonorous circumlocution and complicated sentences rather than of a simple striving for exactitude, and which renders the work of interpretation and translation extremely difficult; but no special charity is required for recognising in the remorselessness of style the outcome of an inflexible religious faith. Like other Jaina writings, the commentary is entirely void of personal display; but there are some few passages where it adopts a strain of enthusiasm and even indulges in verse (p. 24, Intro. to the ed., noted above, on p. 47).
- Page 96, at the end of the paragraph, on the words '10th century A. D.' See Pt. Paramananda's note on Amrtacandra in the Anekānta, VIII, pp. 173-4. Jayasena, the author of the Dharmaratnākara, composed at Sakalī-karahātaka in Samvat 1055 (-57=998 A. D.) quotes many verses from the Puruşārtha-siddhyupāya of Amrtacandra. So Amrtacandra must have flourished earlier than 998 A. D. See also Jaina Samdeśa, śodhānka V, pp. 177 f., Mathura 1959; The Voice of Ahimsā, Vol. XI, No. 6, June 1961.
- Page 96, on the foot-note No. 2. This reference is elaborated by Pt. Sukhalalaji in an article on the age of Siddhasena (*Bhāratīya Vidyā*, Hindi, III, 1, pp. 132-3, July 1945) assigning him to the 5th century of the Vikrama era. His note is also included in the Sanmati-prakaraņa, Hindi, p. 10f., Ahmedabad 1963. Pt. Sukhalalaji accepts that the Jainendra-vyākaraņa refers to Siddhasena, but, in his opinion, it could not have referred to Samantabhadra as an author. He holds the view that 'Samantabhadra' possibly stands for the 'Samantabhadra-vyākaraṇa' of the Buddhist author

#### Pravacanasāra

Candrakīrti. The suggestion is ingenious, but it remains just a speculation till the relevant context is traced in Candrakīrti's work about which, one wished, the necessary bibliographic references were supplied for further study and verification (Ibidem p. 47).

- Page 97, end of the second paragraph, on the 'Dharmaratnākara': About Jayasena, the author of the Dharmaratnākara (samvat 1055) sec Anekānta, VIII, pp. 200-5.
- Page 98, foot-note 2. As he knows the Paramātma-prakāša, it is not unlikely that he mentions the name of its author as Yogindradeva: really the name should have been Yogindu. A. Master misunderstood the title (Yogindra) of Jinadattasūri as the name of the author of the Paramātma-prakāša (See his paper Mysterious Paišācī, JRAS, April 1943, p. 45) as shown by me in a note in the Annals of the B. O. R. I., Vol. 34, pp. 166-7.
- Page 104, second paragaaph, on the word Srutamuni in line 21: My friend Prof. D. L. Narasimhachar, Mysore, writes to me thus: At the end of a Ms. called Tattvaratna-pradipikä, a Kannada commentary on the Sūtras of Umāsvāti, written by Adhyātmi Bāļacandra, the following Prākrit verse occurs: siddhamti Abhayacamdo tassa sisso ya hoi Sudamunino/ savvagune paripunno tassam sisso ya Nāgacamdo ya//
- Page 106, at the end of the third paragraph: There is also a Tamil commentary on the three works of Kundakunda, see my note in the Annals of the B. O. R. I., XIX, 1, pp. 1-2, Poona 1938.

## प्रवचनसारको विषयानुकमणिका

| विषय                                     | पृ. गा. | विषय                                        | पृ. गा.   |
|------------------------------------------|---------|---------------------------------------------|-----------|
| भंगलाचरणपूर्वक ग्रंथकर्ताकी प्रतिज्ञा    | २।१     | इन्द्रिय-ज्ञानका भूतादि पर्यायोंके जाननेमें |           |
| • १. ज्ञानाधिकारः                        |         | असमर्थपना .                                 | ২৩।४০     |
| वीतराग सराग चारित्रके उपादेयहेयका        |         | अतोन्द्रिज्ञानमें हो सबको जाननेकी           | , -       |
| कथन                                      | दाद     | सामर्थ्य है                                 | ४८।४१     |
| चारित्रका स्वरूप .                       | 919     | रागद्वेषी परिणामोंसे ही कर्मोंका बंध .      | 40183     |
| चारित्र और आत्माकी एकताका कथन .          | 212     | अंरहंतोंके पुण्यका उदय बंधका कारण           | • • •     |
| आत्माके शुभादि तीन भावोंका कथन           | ९।९     | नहीं है, यह कथन .                           | 42184     |
| शुभादि भावोंका फल                        |         | अतीन्द्रिय ज्ञान क्षायिक हे                 | 48180     |
| शुँढोपयोगवाले जीवका स्वरूप .             | 58158   | सबको न जाननेसे आत्माको नहीं जानना,          |           |
| गुँढोपयोगके बाद ही शुद्ध आत्मस्वभावकी    |         | एक आत्म-ज्ञानाभावसे संबके जानन              |           |
| प्राप्ति होती है                         | १६।१५   | अभाव                                        | 44186     |
| धुद्ध स्वभावका नित्य तथा उत्पादादिस्वरू- |         | कमसे प्रवृत्त ज्ञानको सर्वगतपनेका अभाव      | -         |
| ँ पका कथन .                              | 20180   | तथा युगपत् प्रवृत्तको सर्वगतपना             | ५८१५०     |
| शुद्धात्माके इन्द्रियोंके विना ज्ञान-सुख | i       | कियाका फल बंध नहीं है                       | ६०१५२     |
| ँहोता है                                 | २३।१९   | ज्ञानसे सुख अभिन्न है                       | £ 714 3   |
| अतीन्द्रिय ज्ञान होनेसे सर्वप्रत्यक्षपना | २७१२१   | अतीन्द्रिय सुखका कारण अतीन्द्रिय ज्ञान      |           |
| आत्मा ज्ञान के प्रमाण है यह कथन          | २९।२३   | उपादेय है यह कथन                            | ૬૪ા५૪     |
| ज्ञानके प्रमाण आत्माको न माननेमें दूषण   | ३०१२४   | इन्द्रिय सुखका कारण इन्द्रिय-ज्ञान .        | દ્દધાષય   |
| ज्ञानकी तरह आत्माका सर्वमतत्वपना         | ३१।२६   | इन्द्रिय-ज्ञानका हेयपना                     | દ્દાયદ્   |
| आत्मा और ज्ञानकी एकता और अन्य-           |         | परोक्ष प्रत्यक्षका लक्षण                    | ६८१५८     |
| ताका कथन                                 | ३२।२७   | पूर्वोक्त प्रत्यक्ष वास्तवमें सुख है .      | ६९।५९     |
| ज्ञान-ज्ञेयकी आपसमें गमनाभाव शक्तिकी     |         | केवलीको जाननेसे खेद नहीं होता               | ৩০।২০     |
| विचित्रताका कथन 🔹 🔹                      | ३४।२८   | केवलज्ञान सुखरूप है                         | ७૨૧૬१     |
| ज्ञानका अर्थोंने और पदार्थीका ज्ञानमें   |         | परोक्षज्ञानीको यथार्थ सुख नहीं है .         | હઝાદંર    |
| रहना इसका दृष्टान्त .                    | ३६।३०   | र्श्वरीर, सुखका कारण नहीं हैं .             | હદ્દાદ્દલ |
| आत्माका पदार्थसि पृथक्वना .              | ३८।३२   | इन्द्रियोंके विषय भी सुखके कारण             |           |
| केक्लज्ञानी और श्रुतकेवलीमें अविशेषता    |         | महीं है                                     | ७७१६७     |
| किसी अपेकासे है                          | ३९।३३   | सुख आत्माका स्वभाव है                       | ७८।६८     |
| ज्ञानका श्रुतरूप उपाधिसे रहितपना 💦 🦂     | ४०।३४   | ञ्चभोपयोगका स्वरूप                          | ८०।६९     |
| अत्म-ज्ञानमें कर्ता करण भेदका अभाव       | ४२।३५   | शुभोषयोगसे इंद्रिय-सुख-प्राप्ति .           | ८१७०      |
| ज्ञान और ज्ञेयका स्वरूप                  | ४३।३६   | इन्द्रिय-सुख यथार्थमें दुःख ही हं           | ८२१७१     |
| असद्भत पर्यायोंको किसी प्रकार सद्भुतपना  |         | <b>शुम और अशुभ दोनों उपयोगोंमें समान</b> -  |           |
| तिया ज्ञानमें प्रत्यक्ष होना 🔶 .         | ४६।३८   | पनेका कथन                                   | ८३।७२     |

| विषय पृ. गा.                                     | विषय पृ. गौ                                                      |
|--------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| पुष्य दुःखका कारण है ८४।७४                       | गणगणीमें एकता . १३९।१८                                           |
| फिर भी पुण्यजन्य इन्द्रिय-सुखको दुःखरूप          | गुणगुणोमें एकता . १३९।१८<br>दो तरहके उत्पादोंमें अविरोध . १३९।१९ |
| होनेका कथन ८६।७६                                 | सदुत्पादका पर्यायसे अभेद १४२।२०                                  |
| पुण्व और पापमें समानता ८७१७७                     | असदुत्पादका पर्यायसे भेव १४३।२१                                  |
| इन दोनोंमें समानता जाननेसे ही शुद्धोप-           | सब विरोधोंको दूर करनेवाली सप्तभंगी-                              |
| योगकी प्राप्ति ८८१७८                             | नयका कथन २४६।२३                                                  |
| मोहादिके दूर करनेसे ही आत्म-लाभ . ८९७७९          | मनुष्यादि पर्याय क्रिया फल होनेसे वस्तु-स्वभावसे                 |
| मोहको सेनाके जीतनेका उपाय . ९१।८०                | भिन्नता तथा किया-फलका कथन १४७।२४                                 |
| प्रमादरूप चोरके कारण सावधान रहना                 | मनुष्यादि पर्यायोंसे स्वभावका तिरोभाव १५०।२६                     |
| चाहिये ९२१८१                                     | जीवका पर्यायसे अनवस्थितपना . १५१।२७                              |
| अपने स्वरूपका अनुभव करनेसे ही मोक्षकी            | अनवस्थितपनेमॅ हेतु १५३।२८                                        |
| प्राप्ति होती है, ऐसा कथन . ९३।८२                | आत्माका पुद्गलके साथ संबंध होनेका कथन १५४।२९                     |
| शुद्धात्माके लाभका शत्रु मोह है . ९४।८३          | निरुचयसे आत्मा द्रव्यकर्मका अकर्ता है . १५५।३०                   |
| मोहका क्षय करना कर्तव्य है . ९५।८४               | आत्माका परिणमन स्वरूप . १५७।३१                                   |
| मोहके तीन भाव भी क्षय करने चाहिये . ९६।८५        | ज्ञानादि तीन तरहकी चेतनाका स्वरूप . १५७।३२                       |
| जैनमतमें पद्मार्थीको व्यवस्था . ९८१८७            | द्रव्यके सामान्य कथनका उपसंहार . १६०।३४                          |
| मोहके नाशके उपायमें पुरुषार्थ कार्यकारी है ९९।८८ | द्रव्यका विषेत्र कथन . १६२।३५                                    |
| स्वपरभेद-विज्ञानसे मोहका क्षय . १००।८९           | लोक अलोकका लक्षण १६३।३६                                          |
| भेदविज्ञान आगमसे होता है . १०११९०                | कौन द्रव्य कियावाले हैं ? १६४।३७                                 |
| वीतरागकथित पदार्थोंके श्रद्धा विना               | द्रव्यमें भेद, गुणके भेदसे है १६६।३८                             |
| आत्म-धर्मका लाभ नहीं होता . १०२।९१               | मूर्त अमूर्त गुणोंका लक्षण १६७।३९                                |
| आचार्यको धर्ममें स्थित होनेकी प्रतिज्ञा. १०४।९२  | पुद्गल द्रव्यके गुण १६७१४०                                       |
| २. ज्ञेयतत्त्वाधिकारः                            | अमूर्त द्रव्योंके गुण १७०१४१                                     |
| पदार्थोको द्रव्य गुण पर्याय स्वरूप होना. १०८।१   | इव्योंके प्रदेशी अप्रवेशी भेद १७२।४३                             |
| स्वसमय परसमयका कथन . ११०।२                       | द्रव्योंके रहनेका स्थान १७४।४४                                   |
| द्रव्यका लक्षण ११२।३                             | कालाणुका अप्रदेशीपना - १७६।४६                                    |
| अस्तित्वके भेदोंका स्वरूप . ११५१४                | कालपदार्थके पर्याय १७७१४७                                        |
| द्रव्यसे अन्य द्रव्यकी उत्पत्तिका अभाव तथा       | प्रदेशका लक्षण १८०।४८                                            |
| इव्यसे सत्ताके जुदेपनेका अभाव . ११९।६            | कालपदार्थका प्रदेश-मात्र होना . १८५१५२                           |
| द्रव्यके सत्पनेका कथन १२१७                       | व्यवहार जीवपनेका कारण १८८।५३                                     |
| उत्पादादिका आपसमें अविनाभाव सम्बंध १२३।८         | प्राणोंकी संख्या १८९।५४                                          |
| उत्त्पादादिकोंका द्रव्यसे अभेद १२५।९             | प्राणोंके पुद्गलीकपनेकी सिद्धि . १९०।५६                          |
| अनेक द्रव्योंके तथा एक द्रव्यके पर्यायोंद्वारा   | नवीन कर्मके कारण प्राण हैं . १९१।५७                              |
| उत्पादादिका कथन . १२९।११                         | प्राणोंकी उत्पत्तिका अंतरंग कारण . १९२।५८                        |
| सत्ता और द्रव्यके एकत्वमें युक्ति . १३१।१३       | प्राणोंकी संतानका नाशक अंतरंग कारण. १९३।५९                       |
| भेदोंके भेदोंका लक्षण १३२।१४                     | जीवके व्यवहार पर्यायका स्वरूप व भेदका                            |
| सत्ता और द्रव्यका परस्पर गुणगुणोपना . १३७।१७     | कथन २९४१६०                                                       |

| विषय                                | पू. गा.     | े विषय पू.                                           | <b>ग</b> ा. |
|-------------------------------------|-------------|------------------------------------------------------|-------------|
| आत्माके स्वभावका कथन                | . १९५१६२    | आदिसे अंततक मुनिकी कियाओंके कर-                      |             |
| परद्रव्यके संयोगका कारण             | . १९७१६३    | नेसे मुनिपदकी सिद्धि . २५५                           | (19         |
| शुभोपयोगका स्वरूप                   | . શ્લેટાદ્ધ | मुनि किसी समयमें छेदोपस्थापक है . २५७                |             |
| अंशुभोषयोगका स्वरूप                 | . १९९।६६    | वीक्षा देनेवालेकी तरह छेदोपस्थापक दूसरे              |             |
| परसँयोगके कारणका विनाझ              | . ২০০াহও    | आचार्य भी होते हैं २५८।                              | १०          |
| शरीरादि परम माध्यस्थ भाव            | . २०११६८    | संयम भंग होनेपर उसके जोड़नेका विधान २५९।             | ११          |
| शरीरादिको परद्रव्यत्वसिद्धि         | . ૨૦૨ા૬૬    | भंगका कारण परसंबंधका निवेघ . २६१।                    | १३          |
| परमाणुको पिंडरूप होनेका कारण        | . ২০১।৫১    | मुनिपवकी पूर्णताका कारण आत्मामें                     |             |
| आत्मा पुद्गल पिडका कर्ता नहीं है    | . २०८१७५    | लीनपना २६२।                                          | १४          |
| कर्मरूप पुद्गलोंका भी अकर्ता है     | . 280100    | सूक्ष्म परद्रव्यमें भी रागका निषेध . २६३।            | १५          |
| शरीर भो जीवका स्वरूप नहीं है        | . 288168    | संयमके छेदका स्वरूप २६४।                             | १६          |
| जीवका स्वरूप कथन .                  | . २१२१८०    | छेदके भेव २६५१                                       | १७          |
| आत्माके बंधका हेतु                  | . ૨૧૪૧૮૧    | अंतरंग छेदका सर्वथा निषेध . २६६।                     | १८          |
| भावबंध द्रव्यबंधका स्वरूप.          | - ২१৩।८३    | परिग्रहका निषेघ २६८।                                 | १९          |
| बंधका स्वरूप .                      | . 286164    | अंतरंग छेदका निषेध ही परिग्रहका निषेध                |             |
| द्रथ्यबंधका कारण राग परिणाम         | . २२११८८    | है, यह कथन २७०१                                      | २०          |
| जीवका अन्य द्रव्योंसे भेव .         | . २२३१९०    | अंतरंगसंयमके घातका हेतु परिग्रह . २७१।               | २१          |
| भेदविज्ञान होनेका कारण              | • ૨૨૪ા૬१    | परिग्रहमें अपवादमार्ग २७२।                           | २२          |
| आत्माका कार्य .                     | • ૨૨૬૫૬૨    | जिस परिग्रहका निषेध नहीं है, उसका                    |             |
| पुर्गलकर्मोंके विचित्रपनेका हेतु    | • ૨૨૮ા૬ૡ    | स्वरूप २७३।                                          |             |
| अभेवबंधरूप आत्मा है                 | • २२९।९६    | उत्सर्गमार्ग ही वस्तुका धर्म है, अन्य नहीं है . २७४। |             |
| निक्चय व्यवहारका अविरोध             | . ২২০।९७    | अपवाबमार्गके भेद २७५।                                |             |
| अशुद्धात्माके लाभका हेतु            | • २३१।९८    | शरीरमात्र परिग्रहके पालनको विधि . २८०।               |             |
| शुद्धात्माके लाभका हेतु             | • २३२।९९    | योग्य आहार अनाहार तुल्य है · २८१।                    |             |
| शुद्धात्मा उपादेव है .              | • २३३।१००   | योग्य अहाराविका स्वरूप २८२।                          | २८          |
| आत्मासे अन्य हेय हैं                | • २३५।१०१   | उत्सर्ग और अपवादमार्गमें मंत्रीभाव हो-               | э.          |
| शुद्धात्माकी प्राप्तिसे लाभ         | • २३६।१०२   | नेसे मुनिपवकी स्थिरता . २८५।                         | ąυ          |
| मोह-ग्रंथिके खुलनेसे लाभ            | • २३७।१०३   | इन दोनोंमें विरोध होनेसे मुनिपदकी<br>अस्थिरता २८८।   | 39          |
| व्याताका स्वरूप                     | . २३८।१०४   | मोक्षमार्यका मूलसाधन आगम . २९१।                      |             |
| सर्वज्ञानीके ध्यानका विषय           | . २३९।१०५   | आगमहीनके कर्मक्षयका निषेध . २९३।                     |             |
| शुद्धात्माकी प्राप्ति मोक्षमार्ग है | . २४१११०७   | मोक्षमार्गी जीबोंको आगम ही नेत्र है,                 | • •         |
| ग्रंथकर्ताकी शुद्धात्मप्रदूत्ति .   | . २४२११०८   | यह कथन २९५।                                          | зx          |
| ३. चारित्राधिकार                    |             | आगम-चक्षुसे ही सर्वका दीखना . २९६।                   |             |
| मंगलाचरणपूर्वक कर्तव्यकी प्रेरणा    | • २४६११     | आगमज्ञानांवि तीनोंसे मोक्षमार्ग . २९७।               |             |
| मुनिदीक्षाके पूर्व कर्त्तव्य        | • २४८।२     | आत्म-ज्ञानका मोक्षमार्गमें मुख्य हेतुपना . ३००।      |             |
| अमेणका लक्षण                        | • २५१।३     | आत्मज्ञानसे रहित पुरुषके आगमज्ञानावि                 |             |
| द्रव्य-भावलिगका लक्षण ं.            | • ૨૫૨૧૫     | निष्फल हैं ३०१।                                      | ३९          |

.

| विषय पृ. ग                                           | ा. [ विषय पृ. गा.                                   |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| आत्मज्ञान और आगमज्ञानादिवाले पुरुषका                 | श्रमणाभासोंकी सेवाका निषेध . ३२३।६३                 |
| स्वरूप ३०३१४                                         | ० श्रमणाभासका लक्षण ३२४।६४                          |
| आत्मज्ञान और आगमज्ञानादिकी एकता                      | जो दूसरे मुनिको देखकर द्वेष करता है, .              |
| ही मोक्षमार्ग है ३०५।३                               |                                                     |
| एकताके न होनेसे मोक्षमार्ग भी नहीं है. ३०७।          | ३ जो मुनि अधिक गुणवालेसे विनय चाहता                 |
| आगमज्ञानादिकी एकता ही मोक्षमार्ग है                  | है, वह अनंतसंसारी हैं . ३२६।६६                      |
| ऐसे सारांशका कथन ३०८।                                | ४ अपनेसे गुणहीनकी विनय सेवा करनेसे                  |
| शुभोपयोगीको मुनिपदसे जघन्यपना . ३०९१)                | प भी चारित्रका नाक होता है . ३२७ <b>।</b> ६७        |
| र्युभोषयोगी मुनिका लक्षण ३१०।                        | ६ कुतंगतिका निषेध ३२७।६८                            |
| जुमोपयोगीकी प्रवृत्ति ३११।                           | ७ लौकिकजनका लक्षण ३२९।६९                            |
| <b>जुमोपयोगीके ही पूर्वोक्त प्रयृत्तियाँ</b> . ३१२।) | ९ सत्संगति करने योग्य है ३२९।७०                     |
| सँयम-विरोधी प्रवृत्तिका निर्षेष . ३१३।               | ० संसारतत्त्वका कथन ३३१।७१                          |
| परोपकार प्रवृत्तिके पात्र ३१४।ध                      | १ मोक्षतत्त्वका कथन ३३२।७२                          |
| प्रवृत्तिके कालका नियम · . ३१५। <sup>ग</sup>         | २ मोक्षतत्त्वके साधनतत्त्वका कथन . ३३३।७३           |
| वैयावृत्त्यके कारण अज्ञानी लोगोंसे भी                | मोक्षतत्त्वका साधनतत्त्व सब मनोरथोंका               |
| बोलना पड़ता है ३१६।                                  | .३ स्थान है ३३४।७४                                  |
| <b>झुभोपयोगके गौण और मुख्य भेद</b> . ३१७।            | ४ शिष्यजनोंको शास्त्रका फल दिखलाकर                  |
| शुभोययोगके कारण विपरोत होनेसे                        | शास्त्रकी समाप्ति ३३५।७५                            |
| फलमें विपरीतपना ३१८।                                 | <ul> <li>अात्माकी पहचानके लिये ४७ नयोंका</li> </ul> |
| उत्तम फलका कारण उत्तम पात्र है, यह                   | कथने ३३६।०                                          |
| कथन ३२१।                                             | (९ टीकाओंकी समाध्ति ३४३१०                           |
| उत्तम पात्रोंकी सेवा सामान्य विशेषपनेसे              | प्रशस्तियाँ ३४५१०                                   |
| दो तरहकी है ३२२।                                     | (                                                   |



| Page | Line | Read               |
|------|------|--------------------|
| ષ૪   | १८   | केवलज्ञ⊺गं         |
| १२५  | ۷    | भूतमुद्दयोतमान     |
| १७२  | 13   | पोग्गलकाया         |
| १८४  | У    | <b>धौव्यव</b> त्वं |
| ३०३  | .٦   | जिदकसाओ            |

130

•

श्रीमत् कुन्दकुन्दाचार्य - विरचितः **प्रवचनसार**ः



- श्रीवीतरागाय नमः -

# श्रीमत्क्रन्दक्रन्दाचार्यविरचितः

# प्रवचनसारः

## ( टीकात्रयोपेत

## श्रीमदम्हतचन्द्रसूरिकृततत्त्वप्रदीपिकावृत्तिः

### मङ्गलाचरणम्

सर्वव्याप्येकचिद्रूपस्वरूपाय परात्मने । स्वोपलब्धिप्रसिद्धाय ज्ञानानन्दात्मने नमः ॥ १ हेलोल्ऌप्तमहामोहतमस्तोमं जयत्यदः । प्रकाशयज्जगत्तत्त्वमनेकान्तमयं महः ॥ २ ॥

# श्रीजयसेनाचार्यकृततात्पर्यवृत्तिः

नमः परमचैतन्यखात्मोत्थसुखसंपदे । परमागमसाराय सिद्धाय परमेष्ठिने ॥ १ ॥

अथ कश्चिदासन्नभव्यः शिवकुमारनामा स्वसंवित्तिसमुत्पन्नपरमानन्दैकलक्षणसुखामृतविपरीतचतुर्गति संसारदुःखभयभीतः, समुत्पन्नपरममेदविज्ञानप्रकाशातिशयः, समस्तदुर्नयैकान्तनिराकृतदुराग्रहः, परित्यक्त समस्तशत्रुमित्रादिपक्षपातेनात्यन्तमध्यस्थो भूत्वा धर्मार्थकामेभ्यः सारमृतामत्यन्तात्महितामविनश्वरां पञ्चपर

# श्रीपांडे हेमराजजीकृत बालावबोधभाषाटीका

#### मंगलाचर

ळ्पयछंद-स्वयंसिद्ध करतार, करें निजकरम सरमनिधि । आप हि करणसरूप, होइ साधनसाधै विधि ॥ संप्रदानता धरें, आपकौं आप समप्पै । अपादानतें आप, आपकौं करि थिर थप्पै ॥ अधिकरन होइ आधार निज, वरते पूरन ब्रह्मपर । षट्विधि कारकमय रहित, विविधि एकविधि अज अमर ॥ १ ॥

## परमानन्दसुधारसपिपासितानां हिताय भव्यानाम् ।

क्रियते मकटिततत्त्वा मवचनसारस्य दृत्तिरियम् ॥ ३ ॥

अथ खल्छ कश्चिदासन्नसंसारपारावारपारः सम्रुन्मीलितसातिशयविवेकज्योतिरस्तमितसम-स्तैकान्तवादविद्याभिनिवेशः पारमेश्वरीमनेकान्तविद्याम्रुपगम्य म्रुक्तसमस्तपक्षपरिग्रहतयात्यन्त-मध्यस्थो भूला सकल्ठपुरूषार्थसारतया नितान्तमात्मनो हिततमां भगवत्पञ्चपरमेष्ठिमसादो-पजन्यां परमार्थसत्यां मोक्षलक्ष्मीमक्षयाम्रुपादेयलेन निश्चिन्वन् प्रवर्तमानतीर्थनायकपुरःसरान् भगवतः पञ्चपरमेष्ठिनः भणमनवन्दनोपजनितनमस्करणेन संभाव्य सर्वारम्भेण मोक्षमार्ग संप्रति-पद्यमानः पत्त्वानीते । [अथ स्त्रावतारः-]

> एस सुरासुरमणुसिंदवंदिदं धोदघाइकम्ममलं। पणमामि वड्ढमाणं तित्थं धम्मस्स कत्तारं॥ १॥ सेसे पुण तित्थयरे ससव्वसिद्धे विसुद्धसब्भावे। समणे य णाणदंसणचरित्ततववीरियायारे॥ २॥

मेछिप्रसादोत्पन्नां मुक्तिश्रियमुपादेयत्वेन स्वीकुर्वाणः, श्रीवर्धमानस्वामितीर्थकरपरमदेवप्रमुखान् भगवतः पञ्च-परमेष्ठिनो द्रव्यभावनमस्काराभ्यां प्रणम्य परमचारित्रमाश्रयामीति प्रतिज्ञां करोति---

पणमामीत्यादिपदखण्डनरूपेण व्याख्यानं क्रियते—पणमामि प्रणमामि । स कः । कर्ता एस एषोऽहं प्रन्थकरणोचतमनाः स्वसंवेदनप्रत्यक्षः । कम् । वड्ढमाणं अवसमन्ताद्यं वृद्धं मानं प्रमाणं ज्ञानं यस्य स भवति वर्धमानः, 'अवाप्योरलोपः' इति लक्षणेन भवत्यकारलोपोऽवशब्दस्यात्र, तं रत्नत्रयात्मक-

दोहा----महातत्त्व महनीय मह, महाधाम गुणधाम ! चिंदानंद परमातमा, वंदौं रमताराम ॥ २ ॥ कुनय-दमनि सुवचन-अवनि, रमनि स्यातपद सुद्ध ! जिनवानी मानी मुनिप, घटमें करहु सुबुद्धि ॥ ३ ॥ चौपाई---पंच इष्टपदके पद वंदौं । सत्यरूप गुरु गुण अभिनंदौं । प्रवचनसारग्रंथकी टीका । बालबोध भाषामय नीका ॥ ४ ॥ रचौं आप परकौं हितकारी । भव्यजीव---आनंद विधारी । प्रवचन-जलघि अरथ-जल लैहै । मतिभाजन समान जन पेहै ॥ ५ ॥ दोहा---अम्रतचंद्रकृत संसकृत, टीका अगम अपार । तिस अनुसार कहौं कछ्रू, सुगम अल्य विस्तार ॥ ६ ॥ श्रीकुंदर्जुवाचार्य प्रथम ही ग्रन्थके आरंभमें मंगलाचरणके लिये नमस्कार करते हैं---[ एष अहं वर्धमानं प्रणमामि ] यह जो मैं "अपने अनुभवके गोचर ज्ञानदर्शनस्वरूप" कुंद-फुंदाचार्य हुँ, सोवर्धमान जो देवाधिदेव परमेश्वर परमपुज्य अंतिमतीर्थंकर उनको नमस्कार करता हूँ। कैसे हैं ?

#### प्रवचनसारः

ते ते सब्वे समगं समगं पत्तेगमेव पत्तेगं । वंदामि य वहंते अरहंते माणुसे खेत्ते ॥ ३ ॥ किचा अरहंताणं सिद्धाणं तह णमो गणहराणं । अज्झावयवग्गाणं साहूणं चेव सब्वेसिं ॥ ४ ॥ तेसिं विसुद्धदंसणणाणपहाणासमं समासेज । उवसंपयामि सम्मं जत्तो णिव्वाणसंपत्ती ॥ ५ ॥ [ पणगं ] एष सुरासुरमनुष्येन्द्रवन्दितं धौतघातिकर्ममल्पम् । पण सुरासुरमनुष्येन्द्रवन्दितं धौतघातिकर्ममल्पम् । पणमामि वर्धमानं तीर्थं धर्मस्य कर्तारम् ॥ १ ॥ शेषान् पुनस्तीर्थकरान् संसर्वसिद्धान् विशुद्धसंद्धावान् । श्रमणांश्व ज्ञानदर्शनचारित्रतपोवीर्याचारान् ॥ २ ॥ तांस्तान् सर्वान् समकं मत्येकमेव पत्येकम् । वन्दे च वर्तमानानर्हतो मानुषे क्षेत्रे ॥ ३ ॥

प्रवर्तमानधर्मतत्त्वोपदेशकं श्रीवर्धमानतीर्थकरपरमदेवम् । क प्रणमामि । प्रथमत एव । किं विशिष्टम् । त्रिभुवनाराष्यानन्तज्ञानादिगुणाधारपदाधिष्ठितत्वात्तत्पदाभिलाषिभिस्निभुवनाधीरौः **सरासरमणुसिंदवंदिदं** सुरासुरमनुष्येन्द्रवन्दितम् । पुनरपि किं विशिष्टम् । **धोदधाइकम्ममलं** सम्यगाराध्यपादारविन्दत्वाच **परमसमाधिसमुत्पन्नरागादिमलरहितपारमार्थिकसुखामृतरूपनिर्मलनीरप्रक्षालितघातिकर्ममलत्वादन्येषां पापमल**-प्रक्षालनहेतुत्वाच धौतघातिकर्ममलम् । पुनश्च किं लक्षणम् । तित्थं दृष्ट्रश्रतानुभूतविषयसुखाभिलाषरूपनीरप्रवे-शरहितेन परमसमाधिपोतेनोत्तीर्णसंसारसमुद्रव्वात् , अन्येषां तरणोपायमूतत्वाच तीर्थम् । पुनश्च किरूपम् । धम्मस्स कत्तारं निरुपरागात्मतत्त्वपरिणतिरूपनिश्चयधर्मस्योपादानकारणत्वात् अन्येषामुत्तमक्षमादिवहुविध-धर्मौपदेशकत्वाच धर्मस्य कर्तारम् । इति क्रियाकारकसंबन्धः । एवमन्तिमतीर्थंकरनमस्कारमुख्यत्वेन गाथा गता ॥ १ ॥ तदनन्तरं प्रणमामि । कान् । सेसे पुण तित्थयरे ससव्वसिद्धे शेषतीर्थंकरान्, पुनः ससर्व-सिद्धान् वृषभादिपार्श्वपर्यन्तान् शुद्धात्मोपलब्धिलक्षणसर्वसिद्धसहितानेतान् सर्वानपि । कथंभूतान् । विसुद्ध-श्रीवर्धमानतीर्थंकर [सुरासुरमनुष्येन्द्रवन्दितं ] विमानवासी देवोंके, पातालमें रहनेवाले देवोंके और मनुष्योंके स्वामियोंकर नमस्कार किये गये हैं, इस कारण तीन लोककर पूज्य हैं। फिर कैसे हैं ? [ भौतघातिकर्ममलं ] धोये हैं चार धातियाकर्मरूप मैल जिन्होंने इसलिये अनंतचतुष्टय [ अनंतज्ञान १, अनेतद्रीन २, अनंतवीर्य ३, अनंतसुख ४ ] सहित हैं। फिर कैसे हैं ? [ तीर्थ ] तारनेमें समर्थ हैं, अर्थात् भव्यजीवोंको संसार-समुद्रसे पार करनेवाले हैं। फिर कैसे हैं? [ धर्मस्य कर्तारं ] शुद्ध काल्मीक जो धर्म उसके कर्ता अर्थात् उपदेश देनेवाले हैं ॥ १ ॥ [ पुनः अहं ] फिर मैं कुंदकुंदाचार्य [ रोषान तीर्थकरान ससर्वसिद्धान प्रणमामि ] शेष जो बचे, तेईस तीर्थकर समस्त अतीत-कालके सिद्धों सहित हैं, उनको नमस्कार करता हूँ। कैसे हैं ? तीर्थकर और सिद्ध [विद्युद्धसद्भा-

कुन्दकुन्दविरचितः

कृलाईद्भचः सिद्धेभ्यस्तथा नमो गणघरेभ्यः । अध्यापकवर्गेभ्यः साधुभ्यश्रेति सर्वेभ्यः ॥ ४ ॥ तेषां विशुद्धदर्शनज्ञानप्रधानाश्रमं समासाद्य । उपसंपद्ये साम्यं यतो निर्वाणसंप्राप्तिः ॥ ५ ॥ [ पञ्चकम् ]

एष खसंवेदनप्रत्यक्षो दर्शनज्ञानसामान्यात्माहं सुरासुरमनुष्येन्द्रवन्दितत्तात्रिलोकैकगुरुं, धौतघातिकर्ममल्रेलाज्जगदनुग्रइसमर्थानन्तशक्तिपारमैश्वर्यं, योगिनां तीर्थलात्तारणसमर्थं, धर्मकर्त्ट-लाच्छुद्धस्वरूपद्वत्तिविधातारं, मवर्तमानतीर्थनायकलेन मथमत एव परमभद्दारकमहादेवाधिदेव-परमेश्वरपरमपूज्यसुग्रहीतनामश्रीवर्धमानदेवं पणमामि ॥ १ ॥ तदनु विशुद्धसद्भावलादुपात्तपा-कोचीर्णजात्यकार्तस्वरस्थानीयशुद्धदर्शनज्ञानस्वभावान् शेषानतीततीर्थनायकान्, सर्वान् सिद्धांश्व, ज्ञानदर्शनचारित्रतपोवीर्याचारयुक्तलात्संभावितपरमशुद्धोपयोगभूमिकानाचार्योपाध्यायसाधुलवि-शिष्टान् अमणांश्व प्रणमामि ॥ २ ॥ तदन्वेतानेव पश्चपरमेष्ठिनस्तद्वचक्तिव्यापिनः सर्वानेव सांप्रतमेतत्क्षेत्रसंभवतीर्थकरासंभवान्महाविदेहभूमिसंभवले सति मनुष्यक्षेत्रप्रवर्तिभिस्तीर्थनायकैः सब्भावे निर्मलात्मोपलब्धिबलेन विश्लेषिताखिलावरणत्वाकेवलज्ञानदर्शनरवभावत्वाच विशुद्धसद्भावान् । समणे य अमणशब्दवाच्यानाचार्योपाध्यायसाधूश्च। किंरुक्षणान् । णाणदंसणचरित्ततववीरियायारे सर्व-विद्युद्धद्रव्यगुणपर्यायात्मके चिद्रस्तुनि यासौ रागादिविकल्परहितनिश्वलचित्तवृत्तिस्तदन्तर्भूतेन व्यवहारपञ्चा-चारसहकारिकारणोत्पन्नेन निश्चयपञ्चाचारेण परिणतत्वात् सम्यग्ज्ञानदर्शनचारित्रतपोवीर्याचारोपेतानिति । एवं शेषत्रयोविंशतितीर्थकरनमस्कारमुख्यत्वेन गाथा गता ॥ २ ॥ अथ ते ते सव्वे तांस्तान्पूर्वोक्तानेव पञ्च-परमेष्ठिनः सर्वान् चंदामि य वन्दे, अहं कर्ता । कथम् । समगं समगं समुदायवन्दनापेक्षया युगपयुगपत् । पनरपि कथम् । पत्तेगमेव पत्तेगं प्रत्येकवन्दनापेक्षया प्रत्येकं प्रत्येकम् । न केवलमेतान् वन्दे अरहंते अर्हतः । किंविशिष्टान् । वट्टंते माणुसे खेत्ते वर्तमानान् । क । मानुषे क्षेत्रे । तथाहि---सांप्रतमत्र भरतक्षेत्रे तीर्थकराभावात् पञ्चमहाविदेहस्थितश्रीमन्दरस्वामितीर्थकरपरमदेत्रप्रमृतितीर्थकरैः सह तानेव पञ्चपरमेष्ठिनो वान ] निर्मल हैं, ज्ञानदर्शनरूप स्वभाव जिनके । जैसे अन्तिम अग्निकर तपाया हुआ सोना अत्यन्त राद्ध होजाता है, उसी तरह निर्मल स्वभाव सहित हैं । [ च अमणान् ] फिर आचार्य, उपाध्याय और साधुओंको नमस्कार करता हूँ । कैसे हैं ? [ ज्ञानदर्शनचारित्रतपोवीर्याचारान् ] ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, और वीर्थ ये हैं आचरण जिनके, अर्थात् ज्ञानादिमें सदैव लीन रहते हैं, इस कारण उत्कृष्ट गुद्धोपयोगकी भूमिको प्राप्त हुए हैं । इस गाथामें पंचपरमेष्ठीको नमस्कार किया है ॥ २ ॥ [ च पुनः अहं ] फिर मैं कुंदकुंदाचार्य [ मानुषे क्षेत्रे वर्तमानान् ] मनुष्योंके रहनेका क्षेत्र जो ढाई द्वीप, (जम्बूद्दीप, धातकीखण्ड, और आधा पुष्करदीप ) उसमें रहनेवाले जो जो आरंहत हैं, [तान तान सर्वानईतः ] उन उन सब अरहंतोंको [ समकं समकं प्रत्येकमेव प्रत्येकं ] सबको एकही समय अथवा हरएकको कालके कमसे [ चन्दे ] नमस्कार करता हूँ । भावार्थ-इस भरतक्षेत्रमें

सह वर्तमानकालं गोचरीकृत्य युगपद्युगपत्पत्येकं प्रत्येकं च मोक्षलक्ष्मीस्वयंवरायमाणपरमनैग्रन्थय-दीक्षाक्षणोचितमङ्गलाचारभूतकृतिकर्मकास्रोपदिष्टवन्दनाभिधानेन संभावयामि ॥ ३ ॥ अथैवमई-त्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधूनां प्रणतिवन्दनाभिधानप्रष्टचद्वैतद्वारेण भाव्यभावकभावविज्ञम्भिता-तिनिर्भरेतरेतरसंवलनबलविलीननिखिलस्वपरविभागतया पटत्ताद्वैतं नमस्कारं कृता ॥४॥ तेषा-मेर्वाईत्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधूनां विशुद्धज्ञानदर्शनमधानलेन सहजशुद्धदर्शनज्ञानस्वभावात्म-तत्त्वअद्धानावबोधलक्षणसम्यग्दर्शनज्ञानसंपादकमाश्रमं समासाद्य सम्यग्दर्शनज्ञानसंपन्नो भूखा, नमस्करोमि । कया । करणभूतया मोक्षलक्ष्मीस्वयंवरमण्डपभूते जिनदीक्षाक्षणे मङ्गलाचारभूतया अनन्तज्ञा-नादिसिद्धगुणभावनारूपया सिद्धभक्त्या,तथैव निर्मलसमाधिपरिणतपरमयोगिगुणभावनालक्षणया योगिभक्तचा चेति । एवं पूर्वविदेहतीर्थंकरनमस्कारमुख्यत्वेन गाथा गतेत्यभिप्रायः ॥ ३ ॥ अथ किन्चा कृत्वा । कम् । णमो नमस्कारम् । केम्यः । अरहंताणं सिद्धाणं तह णमो गणहराणं अज्झावयवग्गाणं साहूणं चेव अईत्सिद्रगणधरोपाध्यायसाधुभ्यश्चेव । कतिसंख्योपेतेम्यः । सन्वेसिं सर्वेम्यः । इति पूर्वगाथात्रयेण कृत-पञ्चपरमेष्ठिनमस्कारोपसंहारोऽयम् ॥ ४ ॥ एवं पञ्चपरमेष्ठिनमस्कारं कृत्वा किं करोमि । उवसंपयामि उप-संपर्धे समाश्रयामि । किम् । सम्मं साम्यं चारित्रम् । यस्मात् किं भवति । जत्तो णिव्वाणसंपत्ती यस्मा-त्रिर्वाणसंप्राप्तिः । किं कृत्वा । पूर्वं समासिज्ज समासाद्य प्राप्य । कम् । विसुद्धणाणदंसणपहाणासमं विशुद्धज्ञानदर्शनलक्षणप्रधानाश्रमम् । केषां संबन्धित्वेन । तेसिं तेषां पूर्वोक्तपरमेष्ठिनामिति । तथाहि----अहमाराधकः, एते चाईदादय आराध्या इत्याराध्याराधकविकल्परूपो द्वैतनमस्कारो भण्यते । रागाद्यपाधि-विकल्परहितपरमसमाधिबलेनात्मन्थेवाराध्याराधकभावः पुनरदेतनमस्कारो भण्यते । इत्येवंलक्षणं पूर्वोक्तगाधा-

इस समय तीर्थंकर मौजूद नहीं हैं, इस कारण जो महाविदेहमें तीर्थंकर वर्तमान हैं, उनको मन वचन कायसे शास्त्रके अनुसार नमस्कार करता हूँ । वह नमस्कार दो तरहका है, दैत तथा अद्दैत, जो शरीरको नमाकर मस्तकको भूमिमें लगाकर, अनेक स्तुतियोंसे पंचपरमेष्ठीको अष्टाङ्ग नमस्कार करना हैं, वह दैत नमस्कार है, और जिस जगह भाव्यभावकमाबोंकी विशेषता (उत्कटता) से अत्यंत लीन होकर ' ये पश्चपरमेष्ठी' 'यह मैं' ऐसा अपना और परका मेद मिट जावे, उस जगह अद्दैत नमस्कार कहा जाता है। अन्यन्तरके परिणामोंको भाव्य, तथा वचनोंके बोलनेरूप बाह्य भावोंको भावक कहते हैं ॥ २ ॥ [ अहं साम्यं उपसंपद्य ] मैं प्रन्थकर्ता शान्त भाव जो वीतरागचारित्र उसको स्वीकार करता हूँ । क्या करके [ अईद्रन्य नमस्कृत्य ] अरहत जो अनन्तचतुष्टयसहित जीवन्मुक्त जिनवर हैं, उनको पहिले कहा हुआ दो तरहका नमस्कृत्य ] अरहत जो अनन्तचतुष्टयसहित जीवन्मुक्त जिनवर हैं, उनको पहिले कहा हुआ दो तरहका नमस्कृत्य ] अरहत जो अनन्तचतुष्टयसहित जीवन्मुक्त जिनवर हैं, उनको पहिले कहा हुआ दो तरहका नमस्कृत्य ] अरहत जो अनन्तचतुष्टयसहित जीवन्मुक जिनवर हैं, उनको पहिले कहा हुआ दो तरहका नमस्कृत्य ] अरहत जो अनन्तचतुष्टयसहित जीवन्मुक जिनवर हैं, उनको पहिले कहा हुआ दो तरहका नमस्कृत्य ] अरहत जो अनन्तचतुष्टयसहित जीवन्मुक जिनवर हैं, उनको पहिले कहा हुआ दो तरहका नमस्कार करके, [ तथा सिद्धेभ्यः ] और उसी प्रकार सिद्धोको, [ गण-घरेभ्यः ] आचार्योंको, [ अध्यापकवर्योभ्यः ] उपाध्यायोंके समूहको [ च इति सर्वेभ्यः साधुभ्यः ] और इसी प्रकार सब साधुओंको नमस्कार करके ॥ ४ ॥ फिर क्या करके शमपरिणामोको स्वीकार करता हूँ ! [तेषां विद्युद्धदर्दानज्ञानप्रधानाश्चमां] उन पञ्चपरमेष्टियोंके निर्मल दर्शन-ज्ञानस्वरूप मुख्य स्थानको [ समासाद्य ] पाकरके ! [ यतो निर्वाणसंप्राप्तिः ] क्योंकि इन जीवस्य कषायकाणतया पुण्यवन्धसंंघाप्तिहेतुभूतं सरागचारित्रं क्रमापतितमपि दूरग्रुत्क्रम्य सकल-कषायकलिकलङ्कविविक्ततया निर्वाणसंंपाप्तिहेतुभूतं वीतरागचारित्राख्यं साम्यग्रुपसंपद्ये । सम्य-स्दर्शनज्ञानचारित्रैक्यात्मकैकाय्यं गतोऽस्मीति प्रतिज्ञार्थः । एवं तावदयं साक्षान्मोक्षमार्भ संप्रतिष्क्रः ॥ ५॥

अथायमेव वीतरागसरागचारित्रयोस्ष्टिनिष्टफलेलेनोपादेयहेयतं विवेचयति— संपज्जदि णित्र्वाणं देवासुरमणुयरायविहवेहिं । जीवस्स चरित्तादो दंसणणाणप्पहाणादो ॥ ६ ॥ संपद्यते निर्वाणं देवासुरमनुजराजविभवैः । जीवस्य चरित्रादर्शनज्ञानमधानात् ॥ ६ ॥

त्रवकथितप्रकारेण षञ्चपरमेष्ठिसंबन्धिनं दैतादैतनमरकारं कृत्वा । ततः किं करोमि । रागादिभ्यो भिन्नोऽयं स्वात्मोत्थसुखस्वमावः परमात्मेति भेदज्ञानं, तथा स एव सर्वप्रकारोपादेय इति रुचिरूपं सम्यक्त्वमित्युक्तलक्षण-ज्ञानदर्शनस्वभावं, मठेचेत्यालयादिलक्षणव्यवहाराश्रमादिलक्षणं, भावाश्रमरूपं प्रधानाश्रमं प्राप्य । तत्पूर्वक्रमा-यातमपि सरागचारित्रं पुण्यबन्धकारणमिति ज्ञात्वा परिहृत्य निश्चलगुद्धात्मानुभूतिस्वरूपं वीतरागचारित्र-महमाश्रयामीति भावार्थः । एवं प्रथमस्थले नमस्कारमुख्यत्वेन गाथापञ्चकं गतम् ॥ ५ ॥ अथोपादेयमू-तस्यातीन्द्रियसुखस्य कारणत्वाद्वीतरागचारित्रमुपादेयम् । अतीन्द्रियसुखापेक्षया हेयस्येन्द्रियसुखस्य कारणत्वा-त्सरागचारित्रं हेयमित्युपदिशति संपज्जदि संपचते । किम् । गिठ्वागं निर्वाणम् । कथम् । सह कैः । देवासुरमणुयरायविहवेहिं देवासुरमनुष्यराजविभवैः । कस्य । जीवस्स जीवस्य । कस्मात् । चरित्तादो चरित्रात् । कथंमूतात् । दंसणणाणप्वहाणाद् ो सम्यग्दर्शनज्ञानप्रधानादिति । तद्यथा--आत्माधीनज्ञानसुख-कान्तपरिष्यामोंसे ही मोक्षकी प्राप्ति होती है । भावार्थ-सब उपाधियोंसे जुदा आत्माको जानना, और वैसा ही अद्धान करना, ये ही निर्मल दर्शन, ज्ञान पंचपरमेष्ठीके स्थान हैं। इनमें ही पंचपरमेष्ठी प्राप्त होते हैं। इस तरह स्थानोंको मैं पाकर वीतरागचारित्रको धारण करता हूँ। यद्यपि गुणस्थानोंके चढ़नेके क्रममें सरागचारित्र जबर्दस्ती अर्थात् चारित्रमोहके मन्द उदय होनेसे अपने आप आजाता है, तो भी में उसको दूर ही से छोड़ता हूँ, क्योंकि वह कषायके अंशोंसे मिला हुआ है, और पुण्यबन्धका कारण है । इस कारण समस्त कषाय-कलंकरहित तथा साक्षात् मोक्षका कारण वीतरागचारित्रको अंगीकार कल्ला हूँ 🛛 ५ 🛙

आगे श्रीकुंदकुंदाचार्थ वीतराग-सरागचारित्रके उपादेय-हेयफलका खुलासा गाथासूत्रमें कहते हैं---[जीवस्य चरित्रात् निर्वाणं संपद्यते ] जीवको चास्त्रिगुणके आचरणसे मोक्ष प्राप्त होती है। कैसे चारित्रसे ? [दर्शनज्ञानप्रधानात् ] सम्यग्दर्शन-ज्ञान हैं मुख्य जिसमें । किन विभूतियों सहित मोक्ष पाता है ? [देवास्टुरमनुजराजविभवैः सह ] स्वर्गवासी देव, पाताल्वासी देव तथा मनुष्योंके स्वामियोंको संपदा सहित । भादार्थ----चारित्र दो प्रकारका है, वीतराग तथा सराग । संपद्यते हि दर्शनज्ञानप्रधानाचारित्राद्वीतरागान्मोक्षः । तत एव च सरागाद्वेयासुरमनुजरा-जविभवळेशरूपो बन्धः । अतो सुमुक्षुणेष्टफललाद्वीतरागचारित्रमुपादेयमनिष्टफल्प्लात्सरागचारित्रं हेयम् ॥ ६ ॥

अथ चारित्रखरूपं विभावयति----

चारित्तं खल्ढ धम्मो धम्मो जो सो समो ति णिदिद्यो । मोहक्खोहविहीणो परिणामो अप्पणो हु समो ॥ ७ ॥ चारित्रं खल्ढ धर्मों धर्मों यः स शम इति निर्दिष्टः । मोहक्षोभविहीनः परिणाम आत्मनो हि शमः ॥ ७ ॥ खरूपे चरणं चारित्रं खसमयप्रदत्तिरित्यर्थः । तदेव वस्तुखभावलाद्धर्मः । शुद्धचैतन्य-

स्वभावे शुद्धात्मद्रव्ये यनिश्वलनिर्विकारानुभूतिरूपमवस्थानं तल्लक्षणनिश्वयचारित्राजीवस्य समुरपद्यते । किम् । पराधीनेन्द्रियजनितज्ञानसुखविलक्षणं, स्वाधीनातीन्द्रियरूपपरमज्ञानसुखलक्षणं निर्वाणम् । सरागचारित्रात्पुनर्देवा-सुरमनुष्यराजविभूतिजनको मुख्यवृत्त्या विशिष्टपुण्यवन्धो भवति, परम्परया निर्वाण चेति । असुरेषु मध्ये सम्यग्दष्टिः कथमुपद्यते इति चेत्-निदानबन्धेन सम्यक्त्वविराधनां छत्वा तत्रोत्पदात इति ज्ञातव्यम् । अत्र निश्वयेन वीतरागचारित्रसुपादेयं सरागं हेयमिति भावार्थः ॥ ६ ॥ अथ निश्वयचारित्रस्य पर्यायनामानि कथयामीत्यभिप्रायं मनसि संप्रधार्य सूत्रमिदं निरूपयति, एवमग्रेऽपि विवक्षितसूत्रार्थं मनसि धृत्वाधवास्व स्त्रस्याग्रे सूत्रमिदमुचितं भवत्येवं निश्चित्य सूत्रमिदं प्रतिपादयतीति पातनिकालक्षणं यथासंभवं सर्वत्र ज्ञात-व्यम्-चारित्तं चारित्रं कर्त्त् खलु धम्मो खलु स्कुटं धर्मो भवति । धम्मो जो सो समो त्ति णिदिहो धर्मो यः स तु शम इति निर्दिष्टः । समो यस्तु शमः सः मोहक्स्वोद्दविहीणो परिणामो अप्पणो हु मोहक्षोभविहीनः परिणामः । कस्य । आत्मनः । हु स्कुटमिति । तथाहि-शुद्धचित्तत्वरूपे चरणं चारित्रं, तदेव चारित्रं मिध्यात्वरागादिसंसरणरूपेण भावसंसारे पतन्तं प्राणिनमुद्धत्वर निर्विकारशुद्धचैतन्ये घरतीति धर्मः ।

वीतरागचारित्रसे मोक्ष होती है, इस कारण वीतराचारित्र आप मोक्षरूप है, और सरागचारित्रसे इंद्र, धरणेंद्र, चकवर्तीकी विभूतिस्वरूप बंध होता है, क्योंकि सरागचारित्र कषायोंके अंशोंके मेळसे आत्माके गुणोंका घात करनेवाळा है। इस कारण आप बंधरूप है। इसीलिये ज्ञानी पुरुषोंको सरागचारित्र त्यागने बोग्य कहा है, और वीतरागचारित्र प्रहण करने योग्य कहा गया है।। ६ ॥

आगे निश्वयचारित्रका स्वरूप कहते हैं---

[ खलु चारित्रं धर्मः ] निश्चयकर अपनेमें अपने खरूपका आचरणरूप जो चारित्र वह धर्म अर्थात् वस्तुका स्वभाव है, जो रवभाव है, वह धर्म है। इस कारण अपने खरूपके धारण करनेसे चारित्रका नाम धर्म कहा गया है। [ यः धर्मः तत्स्याम्यमिति निर्दिष्टम् ] जो धर्म है, वही समगाब है, ऐसा श्रीवीतरागदेवने कहा है। वह साम्यभाव क्या है? [ मोहस्रोमविहीनः आत्मनः परिणाग्मः ] उद्देगपने ( चंचलता ) से रहित आत्माका परिणाम बही साम्यभाव है। कुन्दकुन्दविरचितः

मकाञ्चनमित्यर्थः । तदेव च यथावस्थितात्मगुणलात्साम्यम् । साम्यं तु दर्श्वनचारित्रमोहनीयो-दयापादितसमस्तमोहक्षोभाभावादत्यन्तनिर्विकारो जीवस्य परिणामः ॥ ७ ॥ अथात्मनश्चारित्रलं निश्चिनोति—

> परिणमदि जेण द्व्वं तक्कालं तम्मय ति पण्णत्तं । तम्हा धम्मपरिणदो आदा धम्मो मुणेद्व्वो ॥ ८ ॥ परिणमति येन द्रव्यं तत्कालं तन्मयमिति मज्ञप्तम् । तस्मादर्मपरिणत आत्मा धर्मों मन्तव्यः ॥ ८ ॥

यत्खछ द्रव्यं यस्मिन्काले येन भावेन परिणमति तत् तस्मिन् काले किलौष्ण्यपरिणतायः-

स एव धर्मैः स्वात्ममावनोत्थसुसामृतशीतजलेन कामकोधादिरूपाग्निजनितस्य संसारदुःखदाहस्योपशम-कत्वात् शम इति । ततश्व शुद्धात्मश्रद्धानरूपसम्यक्त्वस्य विनाशको दर्शनमोहाभिधानो मोह इत्युच्यते । निर्विकारनिश्वलचित्तवृत्तिरूपचारित्रस्य विनाशकश्वारित्रमोहाभिधानः क्षोभ इत्युच्यते । तयोविंग्वंसकत्वात्स एव शमो मोहक्षोमविहीनः शुद्धात्मपरिणामो भण्यत इत्यभिप्रायः ॥ ७ ॥ अधामेदनयेन धर्मपरिणत आत्मैव धर्मो भवतीत्यावेदयति—परिणमदि जेण दृच्वं तकाले तम्मय ति पण्पात्तं परिणमति येनः पर्यायेण द्रव्यं कर्त्य तकाले तन्मयं भवतीति प्रज्ञसम् । यतः कारणात् , तम्हा धम्मपरिणदो आदा धम्मो मुणेदच्चो ततः कारणात् धर्मेण परिणत आत्मैव धर्मो मन्तव्य इति । तबधा—निजशुद्धात्मपरिणतिरूपो निश्चयधर्मी भवति । पञ्चपरमेष्ठ्यादिभक्तिपरिणामरूपो व्यवहारधर्मस्तावदुच्यते । यतस्तेन विवक्षिताविव-क्षितपर्यायेण परिणतं द्रव्यं तन्मयं भवति, ततः पूर्वोक्तधर्मद्वयेन परिणतत्तसायःपिण्डवदमेदनयेनात्मैव धर्मो भवतीति ज्ञातव्यम् । तदपि कस्मात् , उपादानकारणसदर्शं हि कार्यमिति वचनात् । तच पुनरुपादानकारणं अभिप्राय यह है, कि वीतरागचारित्र वस्तुका स्वभाव है । वीतरागचारित्र, निश्वयचारित्र, धर्म, समपरिणाम ये सब एकार्थवाचक हैं, और मोहकर्मसे जुदा निर्विकार जो आत्माका परिणाम स्थिररूप सुखमय वही चारित्रका स्वरूप है ॥ ७ ॥

आगे.चारित्र और आत्माकी एकता दिखाते हैं----

[ येन द्रव्यं परिणमति ] जिस समय जिस स्वभावसे द्रव्य परणमन करता हैं, [ तत्कारूं तन्मयं ] उस समय उसी स्वभावमय द्रव्य हो जाता है, [ इति प्रज्ञप्तं ] ऐसा जिनेन्द्रदेवने कहा है । जैसे लोहेका गोला जब आगमें डाला जाता है, तब उष्णरूप होकर परिणमता है, अर्थात् उष्णपनेसे तन्मय हो जाता है, इसी तरह यह आत्मा जब शुभ, अशुभ, शुद्ध भावोंमेंसे जिस भावरूप परिणमता है, तब उस भावसे उसी स्वरूप होता है । [ तस्माद्धर्मपरिणतः आत्मा ] इस कारण वीतराग-चारित्र (समतामाव) रूप धर्मसे परिणमता यह आत्मा [धर्मों मन्तव्य:] धर्म जानना । भावार्थ-जब जिस तरहके भावोसे यह आत्मा परिणमन करता है, तब उन्हीं स्वरूप ही है, इस न्यायसे वीतराग-चारित्ररूप धर्मसे परिणमन करता हुआ वीतरागचारित्र धर्म ही हो जाता है । इसलिये आत्मा और षिण्डवत्तन्मयं भवति । ततोऽयमात्मा धर्मेण परिणतो धर्म एव भवतीति सिद्धमात्मनश्चारित्र-तम् ॥ ८ ॥

अथ जीवस्य शुभाशुभशुद्धतं निश्चिनोति---

<u>م</u> :

जीवो परिणमदि जदा सुहेण असुहेण वा सुहो असुहो । सुद्धेण तदा सुद्धो हवदि हि परिणामसब्भावो ॥ ९ ॥ जीवः परिणमति यदा शुभेनाशुभेन वा शुभोऽशुभः । शुद्धेन तदा शुद्धो भवति हि परिणामस्वभावः ॥ ९ ॥

यदाऽयमात्मा शुभेनाशुभेन वा रागभावेन परिणमति तदा जपातापिच्छरागपरिणतस्फ टिकवत परिणामस्वभावः सन् शुभोऽशुभश्च भवति । यदा पुनः शुद्धेनारागभावेन परिणमति

छुद्राग्रुद्रभेदेन दिधा । रागादिविकल्परहितस्वसंवेदनज्ञानमागमभाषया शुरूष्यानं वा केवल्ज्ञानोत्पत्तौ शुद्रोपादानकारणं भवति । अशुद्धात्मा तु रागादिना अशुद्धनिश्चयेनाशुद्धोपादानकारणं भवतीति सूत्रार्थः ॥ ८ ॥ एवं चारित्रस्य संक्षेपसूचनरूपेण दितीयस्थले गाथात्रयं गतम् । अथ शुभाशुभशुद्धोपयोगत्रयेण परिणतो जीवः शुभाशुभशुद्धोपयोगस्वरूपो भवतीत्युपदिशति – जीषो परिणमदि जदा सुहेण असुहेण वा जीवः कर्ता यदा परिणमति शुभेनाशुभेन वा परिणामेन सुहो असुहो हवदि तदा शुभेन शुभो भवति, अशुभेन वाडशुभो भवति । सुद्धेण तदा सुद्धो हि शुद्धेन यदा परिणमति तदा शुद्धो भवति । हि स्फुटम् । क्रथमूतः सन् । परिणामसब्भावो परिणामसद्भावः सन्निति । तथथा – यथा स्कटिकमणिविशेषो निर्मलोऽपि जपापुष्पादिरककृष्णवेतोपाधिवशेन रक्तकृष्णश्वेतवर्णो भवति, तथाऽयं जीवः स्वभावेन शुद्धवुद्धैकस्वरूपोऽपि व्यवहारेण गृहस्थापेक्षया यथासंगवं सरागसम्यक्त्वपूर्वकदानपूजादिशुभानुष्ठानेन, तपोधनापेक्षया तु मूलो-तरगुणादिशुमानुष्ठानेन परिणतः शुभो ज्ञातव्य इति । मिध्यात्वाबिरतिप्रमादकषाययोगपञ्चप्रत्ययरूपाशुभोप-योगेनाशुभो विशेयः । निश्चयरत्नत्रयासकशुद्धोपयोगेन परिणतः शुद्धो ज्ञातन्य इति । किंव जीवस्यासंस्येय-लोकमात्रपरिणामाः सिद्धान्ते मध्यमन्नतिपत्त्या मिध्याद्यद्यित्वर्त्वर्श्वशुणस्थानरूपेण कथिताः । अत्र प्रा-स्रशाक्षे तान्ये गुणस्थानानि संक्षेपेण शुभाशुभाशुद्धोपयोगरूपेण कथितानि । कथमिति चेत् — मिथात्व-

मारित्रके एकपना है। आत्माको चारित्र भी कहते हैं !! ८ !!

आगे आत्माके छुम, अछुम तथा छुद्र माबोंका निर्णय करते हैं----

[यदा जीवः] जब यह जीव [ ग्रुभेन अग्रुभेन वा परिणमति] ग्रुभ अथवा अग्रुम बरिणामों कर बरिणमता है, [ लदा ग्रुभ अग्रुभो भवति ] तब यह ग्रुभ वा अग्रुभ होता है। अर्थात् जब यह दान, पूजा, वतादिरूप ग्रुभपरिणामों से परिणमता है, तब उन भावों के साथ तन्मय होता हुंछां ग्रुभ होता है, और जब विषय, कवाय, अवतादिरूप अग्रुभभावों कर परिणत होता है, तब उन माबों के साथ उन्हीं स्वरूप हो जाता है। जैसे स्फटिकमणि काले फूलका संयोग मिलनेपर काला ही हो बाता है। क्योंकि स्फटिकका ऐसा ही परिणमन-स्वभाव है। उसी प्रकार जीवका भी समझना।

9. R

तदा शुद्धारागपरिणतस्फटिकवत्परिणामस्वभावः सन् शुद्धो भवतीति सिद्धं जीवस्य शुभाशुभ-शुद्धलम् ॥ ९ ॥

अथ परिणामं वस्तुस्वभावत्वेन निश्चिनोति---

णतिथ विणा परिणामं अत्थो अत्थं विणेह परिणामो । द्व्वगुणपज्जयत्थो अत्थो अत्थित्तणिव्वत्तो ॥ १०॥ नास्ति विना परिणाममथोंऽर्थं विनेह परिणामः । द्रव्यगुणपर्ययस्थोऽर्थोऽस्तिलनिईत्तः ॥ १० ॥

न खख परिणाममन्तरेण वस्तु सत्तामालम्बते । वस्तुनो द्रव्यादिभिः परिणामात् पृथगुप-लम्भाभावान्निःपरिणामस्य खरशुङ्गकल्पलाद् दृश्यमानगोरसादिपरिणामविरोधाच । अन्तरेण

सासादनमिश्रगुणस्थानत्रये तारतम्येनाशुभोपयोगः, तदनन्तरमसंयतसम्यग्दष्टिदेशविस्तप्रमत्तसंयतगुणस्थान-त्रये तारतम्येन शुभोपयोगः, तदनन्तरमप्रमत्तादिक्षीणकषायान्तगुणस्थानषट्के तारतम्येन शुद्धोपयोगः, तदनन्तरं सयोग्ययोगिजिनगुणस्थानद्वये शुद्धोपयोगफलमिति भावार्धः ॥ ९ ॥ अथ नित्यैकान्तक्षणिकैकान्त-निषेधार्थं परिणामपरिणामिनोः परस्परं कथंचिदभेदं दर्शयति—-णस्थि विणा परिणामं अत्थो मुक्तजीवे तावत्कथ्यते—-सिद्धपर्यायरूपशुद्धपरिणामं विना शुद्धजीवपदार्थो नास्ति। कस्मात् । संज्ञालक्षणप्रयोजनादि-मेदेऽपि प्रदेशमेदाभावात् । अत्थं विणेह परिणामो मुक्तात्मपदार्थं विना इह जगति शुद्धात्मोपलम्भ-

[ शुद्धेन तदा शुद्धो भवति] जब यह जीव आत्मीक वीतराग शुद्धभावस्वरूप परिणमता है, तब शुद्ध होता है। जैसे स्फटिकमणि जब पुष्पके संबंधसे रहित होता है, तब अपने शुद्ध (निर्मल) भावरूप परिणमन करता है। ठीक उसी प्रकार आत्मा भी विकार रहित हुआ शुद्ध होता है। इस प्रकार आत्मा के तीन भाव जानना॥ ९॥

आगे वस्तुका स्वभावपरिणाम वस्तुसे अभिन (एकरूप) है, यह कहते हैं----

[परिणामं विना अर्थः नास्ति] पर्यायके विना द्रव्य नहीं होता है। क्यों कि द्रव्य किसी समय भी परिणमन किये विना नहीं रहता, ऐसा नियम है। जो रहे, तो गधेके सींगके समान असंभव समझना चाहिये। जैसे गोरसके परिणाम दूध, दही, घी, तक (छांछ) इत्यादि अनेक हैं, इन निज परिणामोंके विना गोरस जुदा नहीं पाया जाता। जिस जगह ये परिणाम नहीं होते, उस जगह गोरसकी भी सत्ता (मौजूदगी) नहीं होती। उसी तरह परिणामके विना द्रव्यकी सत्ता (मौजूदगी) नहीं होती है। कोई ऐसा समझे कि, द्रव्यके विना परिणाम होता होगा, सो भी नहीं होता, [अर्थ विना परि-णामो न] द्रव्यके विना परिणाम भी नहीं होता। क्योंकि परिणामका आधार द्रव्य है। जो द्रव्य ही न होवे, तो परिणाम किसके आश्रय रहे। यदि गोरस ही न होवे, तो दूध, दही, घी, तक इत्यादि पर्यायें कहाँसे होवें, इसी प्रकार द्रव्यके विना परिणाम आपनी मौजूदगीको नहीं पासकता है। तो कैसा पदार्थ अपने अस्तिपनेको पासकता है, [द्रव्यगुणपर्ययस्थ: अर्थ:] जो द्रव्य गुण पर्यायोंमें रहता बस्तु परिणामोऽपि न सत्तामालम्बते । स्वाश्रयभूतस्य वस्तुनोऽभावे निराश्रयस्य परिणामस्य सून्यलमसंगात् । वस्तु पुनरूर्ध्वतासामान्यलक्षणे द्रव्ये सहभाविविशेषलक्षणेषु गुणेषु, क्रमभावि-विशेषलक्षणेषु पर्यायेषु व्यवस्थितम्रुत्पादव्ययप्रौव्यमयास्तित्वेन निर्वर्तितं निर्दत्तिमच । अतः परिणामस्वभावमेव ॥ १० ॥

अथ चारित्रपरिणामसंपर्कसंभववतोः शुद्धशुभपरिणामयोरुपादानहानाय फलमालोचयति— धम्मेण परिणदप्पा अप्पा जदि सुद्धसंपयोगजुदो । पावदि णिव्वाणसुहं सुहोवजुत्तो व सरगसुहं ॥ ११ ॥ धर्मेण परिणतात्मा आत्मा यदि शुद्धसंप्रयोगयुतः । मामोति निर्वाणसुखं शुभोपयुक्तो वा स्वर्गसुखम् ॥ ११ ॥

यदायमात्मा धर्मपरिणतस्वभावः शुद्धोपयोगपरिणतिम्रुद्वहति तदा निःमत्यनीकशक्तितया

लक्षणः सिद्धपर्यायरूपः शुद्धपरिणामो नास्ति । कस्मात् । संज्ञादिभेदेऽपि प्रदेशमेदामावात् । दव्वगुणप्-ज्जयत्थो आत्मस्वरूपं द्रव्यं तत्रैव केवलज्ज्ञानादयो गुणाः सिद्धरूपः पर्यायश्व, इत्युक्तलक्षणेषु द्रव्यगुणपर्यायेषु तिष्ठतीति दव्यगुणपर्यायस्थो भवति । स कः कर्ता । अत्थो परमात्मपदार्थः, सुवर्णदव्यपीतत्वादिगुणकुण्डलादि-पर्यायस्थसुवर्णपदार्थवत् । पुनश्च किरूपः । अत्थित्तणिव्यत्तो छद्ददव्यगुणपर्यायाधारमृतं यच्छुद्रास्तित्वं तेन निर्वत्तोऽस्तित्वनिर्श्वतः, सुवर्णदव्यगुणपर्यायास्तित्वनिर्श्वत्तसुवर्णपदार्थवदेवेति । अयमत्र तात्पर्यार्थः । यथा मुक्तजीवे द्रव्यगुणपर्यायत्रयं परस्पराविनाभूतं दर्शितं तथा संसारिजीवेऽपि मतिज्ञानादिविभावगुणेषु नरनारकादि-बिभावपर्यायेषु नयविमागेन यथासंभवं विज्ञेयम् , तथैव पुद्दलादिष्वपि । एवं ग्रुभाग्रुभग्रुद्रपरिणामव्याख्यान-मुख्यत्वेन तृतीयस्थल्ठे गाथादयं गतम् ॥ १०॥ अथ वीतरागसरागचारित्रसंज्ञयोः ग्रुद्वग्रुभोपयोगपरिणामयोः

है, वह पदार्थ [ अस्तित्वनिर्वृत्तः ] अस्तिपने (मौजूदगी) से सिद्ध होता है। मावार्थ—जिस जगह द्रव्य गुण पर्यायोकी एकता हो, वहांपर ही द्रव्यका अस्तित्व है। जो इन तीनोमेंसे एक भी कम होवे, तो पदार्थ ही न कहलावे। जैसे सुवर्ण द्रव्य है, और उसमें पीतादिगुण हैं, तथा कुण्डलदि पर्याय हैं जो इनमेंसे एककी भी कमी होती है, तो सोनेका अभाव ही होजाता है, ठीक इसी प्रकार दूसरे पदार्थी में भी ऐसा ही स्वरूप समझना। इससे यह बात सिद्ध हुई कि, परिणाम द्रव्यका पर्याय है । इसके विना द्रव्यका अभाव होजाता है। यहाँपर इतनी विशेषता और भी समझना कि, जहाँ जैसा द्रव्य होता है, वहाँपर वैसे ही गुण पर्याय होते हैं, इस न्यायसे शुद्ध आत्माके शुद्ध गुण पर्याय और अशुद्ध आत्माके अशुद्ध गुण पर्याय होते हैं । जहाँ यह आत्मा शुभ अशुभ परिणामरूप परिणमता है, वहाँ इन अपने परिणामोंसे व्याप्य व्यापकरूप होता हुआ उसी स्वरूप हो जाता है । जब शुद्धपरिणामोरूप परिणमन करता है, तब उन्हीं स्वरूप होजाता है । क्योंकि परिणाम द्रव्यका स्वमाव है ॥ १० ॥ आगे शुभपरिणाम और शुद्धपरिणाम ये दोनों चारित्र हैं, इनके फलको कहते हैं —

[यदि आत्मा शुद्धसंप्रयोगयुतः तदा निर्वाणसुखं प्राप्तोति ] जब आत्मा शुद्ध

स्वकार्यकरणसमर्थचारित्रः साक्षान्मोक्षमवामोति । यदा तु धर्मपरिणतस्वभावोऽपि शुभोपयोग-परिणत्या संगच्छते तदा सपत्यनीकञक्तितया स्वकार्यकरणासमर्थः कथंचिद्विरुद्धकार्यकारि-चारित्रः शिखितप्षष्टतोपसिक्तपुरुषो दाइदुःखमिव स्वर्गसुखबन्धमवामोति । अतः शुद्धोपयोग उपादेयः शुभोपयोगो हेयः ॥ ११ ॥

संक्षेपेण फलं दर्शयति—धम्मेण परिणदप्पा अष्पा धर्मेण परिणतात्मा परिणतत्त्वरूपः सन्नयमात्मा जदि सुद्रसंपयोगजुदो यदि चेच्छुद्रोपयोगाभिधानशुद्रसंप्रयोगपरिणामयुतः परिणतो भवति पात्रदि णिव्ताण-सुहं तदा निर्वाणसुखं प्राप्नोति । सुहोत्वजुत्तो व सग्गसुहं शुमोपयोगयुतः परिणतः सन् स्वर्गसुखं प्राप्नोति । इतो विस्तरम् — इह धर्मशब्देनाहिंसालक्षणः सागारानगाररूपस्तयोत्तमक्षमादिलक्षणो रत्नत्रयात्मको वा, तथा मोहक्षोभरहित आत्मपरिणामः शुद्धवस्तुस्वभावश्वेति गृहाते । स एव धर्मः पर्यायान्तरेण चारित्रं भण्यते । 'चारित्तं खल्ज धम्मो ' इति वचनात् । तच्च चारित्रमपहृतसंयमोपेक्षासंययभेदेन सरागवीतरागमेदेन वा शुभोपयोगशुद्धोपयोगभेदेन च द्विधा भवति । तत्र यच्छुद्धसंप्रयोगशब्दवाच्यं शुद्धोपयोगस्वरूपं वीतराग-चारित्रं तेन निर्वाणं लभते । निर्विकल्पसमाधिरूपशुद्धोपयोगशब्दवाच्यं शुद्धोपयोगस्वरूपं वीतराग-चारित्रे तेन निर्वाणं लभते । निर्विकल्पसमाधिरूपशुद्धोपयोगशब्दवाच्यं शुद्धोपयोगस्वरूपं वीतराग-चारित्रे तेन निर्वाणं लभते । निर्विकल्पसमाधिरूपशुद्धोपयोगशब्दवाच्यं शुद्धोपयोगस्वरूपसराग-चारित्रे तेन निर्वाणं लभते । निर्विकल्पसमाधिरूपशुद्धोपयोगशक्तचभावे सति यदा शुभोपयोगरूपसराग-चारित्रे तेन निर्वाणं लभते । विद्रित्वर्यस्तराग्दित्वसुखविपरीतमाकुल्प्वादादंकं स्वर्गसुखं लभते । पश्चाद् परमसमाधिसामग्रीसद्भावे मोक्षं च लभते इति सूत्रार्थः ॥ ११ ॥ अथ चास्त्रिपरिणामासंभवादत्यन्तहेयस्था-

उपयोग सहित होता है, तब मोक्षसुखको पाता है। [वा द्युभोपयुक्त: ] और जब द्युभोपयोगरूप भावों में परिणमता है, तब [ स्वर्भसुखं ] स्वर्गीके सुख पाता है । कैंसा हैं, यह आत्मा [ धर्मपरि-णतातमा ] धर्मसे परिणमा है, स्वरूप जिसका । भावार्थ - वीतराग सराग भावोंकर धर्म दो प्रकारका हैं। जब यह आत्मा वीतराग आत्मीक धर्मरूप परिणमता हुआ गुद्धोपयोगमावोंमें परिणमन करता है, तब कमौंसे इसकी शक्ति रोकी नहीं जासकती। अपने कार्य करनेको समर्थ हो जाता हैं इस कारण अनन्त अखण्ड निजसुख जो मोक्षसुख उसको स्वमाव ही से पाता है, और जब यह आत्मा, दान, पूजा, वत, संयमादिरूप सरागभावोंकर परिणमता हुआ छुभोपयोग परिणतिको धारण करता है, तब इसकी शक्ति कमौंसे रोकी जाती है । इसलिये मोक्षरूपी कार्य करनेको असमर्थ हो जाता है । फिर उस शुभोपयोग परिणमनसे कर्मवन्धरूप स्वर्गोंके सुखोंको ही पाता है। यद्यपि शुभोषयोग चास्त्रिका अंग है, तो भी अपने सुखसे उलटा परके आधीन संसारसंबन्धी इन्द्रियोंसे उत्पन्न होनेवाले सुखका कारण है। क्योंकि यह राग-कषायसे मिला हुआ है, और जो इन्द्रियजन्य सुख है, वह वास्तवमें दुःख ही है। जैसे कोई पुरुष गरम थी अपनी देहपर डालता है, तो उससे वह दाहके दुःखको पाता है। ऐसे धीके भी लगतेसे कुछ शांतपना नहीं होता । जिस तरह केवल आगके जलनेसे दुःख होता है, वैसा ही दुःख इस गरन धीसे भी होता है। इसलिये इन्द्रियजनित सुलको गरम घीके समान जानना चाहिये। अर्थात् यह जुभोक्योग भी संसारके फलको देता है, इस कारण अञ्चभोपयोगके समान त्यागने योग्य है, और ज़ुद्रोपयोग, जात्मीक-सुखको 'कि जिसमें किसी तरहकी भी आकुलता नहीं है ' देता है। इसलिये उपाहेय है। १११॥ आगे

अथ चारित्रपरिणामसंपर्कासंभवादत्यन्तहेयस्याशुभपरिणामस्य फलमालोचयति— असुहोदयेण आदा कुणरो तिरियो भवीय णेरइयो । दुवखसहस्सेहिं सदा अर्भिघुदो भमदि अचंतं ॥ १२॥ अशुभोदयेनात्मा कुनरस्तिर्यग्भूत्वा नैरयिकः । दुःखसहस्नैः सदा अभिष्टतो भ्रमत्यत्यन्तम् ॥ १२ ॥

यदायमात्मा मनागपि धर्मपरिणतिमनासादयन्नशुभोपयोगपरिणतिमालम्बते सदा कु-मनुष्यतिर्यङ्नारकभ्रमणरूपं दुःखसहस्रवन्धमनुभवति । ततश्रारित्रलवस्याप्यभावादत्यन्तहेय एवायमशुभोपयोग इति । एवमयमपास्तसमस्तशुभाशुभोपयोगहत्तिः शुद्धोपयोगहत्तिमात्म-सात्कुर्वाणः शुद्धोपयोगाधिकारमारभते ॥ १२ ॥

## अइसयमादसमुत्थं विसयातीदं अणोवममणंतं । अव्वुच्छिण्णं च सुहं सुद्धवओगण्पसिद्धाणं ॥ १३॥

शुभोपयोगस्य फरूं दर्शयति — असुहोदयेण अशुभोदयेन आदा आत्मा कुणरो तिरियो भवीय णेरइयो कुनरस्तिर्यङ्नारको मूला। किं करोति। दुक्खसहरसेहिं सदा अमिंधुदो भमदि अर्चतं दुःख सहस्रैः सदा सर्वकाल्जमभिष्टतः कदर्थितः पीडितः सन् संसारे अत्यन्तं अमतीति। तथाहि — निर्विकार-सहस्रैः सदा सर्वकाल्जमभिष्टतः कदर्थितः पीडितः सन् संसारे अत्यन्तं अमतीति। तथाहि — निर्विकार-सुद्रात्मतत्त्वरुचिरूपनिश्चयसम्यक्त्वस्य तत्रैव शुद्धात्मन्यविक्षित्तिचत्तवृत्तिरूपनिश्चयचारित्रस्य च विलक्षणेन विपरीताभिनिवेशजनकेन दृष्टश्रुतानुभूतपञ्चेन्द्रियविषयाभिलापतीत्रसंहेशरूपेण चाशुभोपयोगेन यतुपार्जितं पाप-कर्म तदुदयेनायमात्मा सहजशुद्धात्मानन्दैकलक्षणपारमार्थिकसुखविपरीतेन दुःखेन दुःखितः सन् स्वस्वभाव-भाक्नाच्युतो भूत्वा संसारेऽव्यन्तं अमतीति तात्पर्यार्थः ॥ एवसुपयोगत्रयफलकथनरूपेण चतुर्थस्थले गाथाद्वयं गतम् ॥ १२॥ अथ शुमाशुभोपयोगदयं निश्चयनयेन हेयं ज्ञात्वा शुद्धोपयोगाधिकारं प्रारममाणः, ज्ञुद्धात्म-

बिलकुल त्यागने योग्य और चारित्रका घात करनेवाला जो अशुभोषयोग है, उसके फलको दिखाते हैं— [अद्यु मोदयेन आत्मा अत्यन्तं च्रमति ] अत्रत, विषय, कषायरूप अशुमोपयोगोंसे परिणमता यह आत्मा अर्थात् धर्मसे बहिर्मुख संसारी जीव है, वह बहुत कालतक संसारमें मटकता है। कैसा होता हुआ ? [ कुनर: तिर्थग्नेरयिक: भूत्वा सदा अभिद्रुत: ] खोटा (दु:खी-दरीधी) मनुष्य, तिर्थंच तथा नारकी होकर हजारों दु:खोंसे हमेशा दु:खी होता हुआ, संसारमें अमण करता है। माधार्थ-शुभोपयोग किसी एक व्यवहारनयके अंगसे धर्मका अंग है, परंतु यह अशुभोपयोग तो धर्मका अंग किसी तरह भी नहीं है। इसलिये यह अत्यंत ही हेय है, और जो इसमें लगे रहते हैं, वे खोटे मनुष्य, सिर्थंच, नारकी इन तीन गतियोमें अनेक दु:खोंसे डेशरूप होते हुए सदाकाल मटकते हैं॥ १२॥ आगे अत्यंत उपादेय शुद्ध उपयोग फल दिखाते हैं — [ शुद्धोपयोगप्रसिद्धानां एताददां सुखं] वीक्शग-परमसामायिकचारितसे उत्पन्न हुए जो अरहंत और सिद्ध हैं, उनके ही ऐसा सुख विषमान कुन्दकुन्दविरचितः

अतिशयमात्मसम्रुत्थं विषयातीतमनौषम्यमनन्तम् ।

अव्युच्छिन्नं च सुखं शुद्धोपयोगप्रसिद्धानाम् !।। १३ ।।

आसंसारापूर्वपरमाद्भुताह्लाद्रूपत्वादात्मानमेवाश्रित्य प्रद्वत्ततात्पराश्रयनिरपेक्षत्वादत्य-न्तविलक्षणत्वात्समस्तायतिनिरपायित्वाभ्रैस्न्तर्यप्रवर्तमानत्वाचातिशयवदात्मसम्रत्थं विषयातीत-मनौपम्यमनन्तमव्युच्छिन्नं शुद्वोपयोगनिःपत्नानां सुखामृतं तत्सर्वथा प्रार्थनीयम् ॥ १३ ॥ अथ शुद्वोपयोगपरिणतात्मस्वरूपं निरूपयति—

## सुविदिदपयत्थसुत्तो संजमतवसंजुदो विगदरागो । समणो समसुहदुक्खो भणिदो सुद्वोवओगो ति ॥ १४ ॥

भावनामात्मसात्कुर्वाणः सन्, स्वस्वभावजीवस्य प्रोत्साहनार्थं द्युद्रोपयोगफलं प्रकाशयति । अथवा द्वितीय-पातनिका--यद्यपि द्युद्रोपयोगफलमप्रे ज्ञानं सुखं च संक्षेपेग विस्तरेण च कथयति तथाप्यत्रापि पीठिकायां सूचनां करोति । अथवा तृतीयपातनिका--पूर्वं द्युद्रोपयोगफलं निर्वाणं भणितमिदानीं पुनर्निर्वाणस्य फल-मनन्तसुखं कथयतीति पातनिकात्रयस्यार्थं मनसि घृत्वा सूत्रमिदं प्रतिपादयति---अइसयं आसंसारादेवेन्द्रादि-सुखेभ्योऽप्यपूर्वाद्रुतपरमाह्लादरूपत्वादतिशयस्वरूपं, आद्रसग्रुत्थं रागादिविकल्परहितस्वशुद्धात्मसंवित्ति-समुपत्लत्वादात्मसमुत्थं, विसयातीदं निर्विवयपरमात्मतत्त्वप्रतिपक्षमूतपत्रेन्द्रियविषयातीतत्वाद्विषयातीतं, आणोवमं निरुपमपरमानन्दैकलक्षणत्वेनोपमारहितत्वादनुपमं, अणंतं अनन्तागामिकाले विनाशाभावादप्रमित-त्वाद्वाऽनन्तं, अव्वुच्छिण्णं च असातोदयाभावालिरन्तरत्वादविच्छिन्नं च सुद्दं एवमुक्तविरोक्णविशिष्टं सुखं भवति । केषाम् । सुद्धुत्वओगप्पसिद्धाणं वीतरागपरमसामायिकशन्दवाच्यशुद्धोपयोगेन प्रसिद्धा उत्पन्ना येऽईत्सिद्धास्तेषामिति । अत्रेदमेव सुखमुपादेयत्वेन निरन्तरं भावनीयमिति भावार्थः ॥ १ ३ ॥ अथ येन छुद्रो-पयोगेन पूर्वोक्तसुखं भवति तत्परिणतपुरुक्षलक्षणं प्रकाशयति ----सुविदिदपयत्थसुत्तो सुष्ठु संशयादिरहित-

है। कैसा है सुख ? [ अतिदायं ] सबसे अधिक है। क्योंकि अनादिकालसे लेकर ऐसा सुख कभी इन्द्र बगैरहकी पदवियोंमें भी अपूर्व आश्चर्य करनेवाला परम आनंदरूप नहीं हुआ। फिर कैसा है ? [आत्मसमुर्ख ] अपने आत्मासे ही उत्पन्न हुआ है, पराधीन नहीं है। फिर कैसा है ? [ विषया-तीतं ] पांच इंद्रियोंके स्पर्श, रस, गंध, रूप, शब्दस्वरूप जो विषय-पदार्थ उनसे रहित है, संकल्प-विकल्परहित अतींद्रियसुख है। फिर कैसा है ? [ अनौपम्धं ] उपनासे रहित है, अर्थात् तीन लोकमें जिस सुखके बराबर दूसरा सुख नहीं है। इस सुखकी अपेक्षा दूसरे सब सुख दु:ख ही स्वरूप हैं। फिर कैसा है ? [ अनन्तं ] जिसका नाश नहीं होता, सदा ही नित्य है। फिर कैसा है? [ अव्युच्छिन्नं ] बाधारहित-हमेशा एकसा रहता है। ऐसा सुख शुद्धोपयोगका ही फल है। इससे यह अभिप्राय निकला कि, शुद्धोपयोग सर्वप्रकारसे उपादेय है, और शुभ अशुभोपयोग हेय है। इन दोनोंमें व्यवहारनयसे किसी तरह शुभोपयोग तो उपादेय है, परन्तु अशुभोपयोग तो सर्वधा ही हेय है ॥ १३॥ आगे शुद्धोपयोग सहित जीवका स्वरूप कहते हैं---[ एताददा: अमण: शुद्धोपयोग: इति भणित: ] ऐसा सुविदितपदार्थस्रत्रः संयमतपःसंयुतो विगतरागः ।

अमणः समसुखदुःखो भणितः शुद्धोपयोग इति ॥ १४ ॥

सत्रार्थज्ञानवलेन स्वपरद्रव्यविभागपरिज्ञानश्रद्धानविधानसमर्थत्वातसुविदितपदार्थस्रत्रः । सकलपड्जीवनिकायनिशुम्भनविकल्पात्पश्चेन्द्रियाभिलाषविकल्पाच व्यावर्त्यात्मनः शुद्धस्वरूपे संयमनात, स्वरूपविश्रान्तनिस्तरङ्गचैतन्यप्रतपनाच संयमतपःसंयुतः । सकलमोहनीयविपाकन विवेकभावनासौष्ठवस्फुटीकृतनिर्विकारात्मस्वरूपत्वाद्विगतरागः । परमकलावलोकनाननुभूयमान-सातासातवेदनीयविपाकनिर्वतितसुखदुःखजनितयरिणामवैषम्यात्समसुखदुःखः श्रमणः शुद्धोप-योग इत्यभिधीयते ॥ १४ ॥

अथ शुद्धोपयोगलाभानन्तरभाविविशुद्धात्मस्वभावलाभमभिनन्द्ति—

लेन विदिता ज्ञाता रोचिताश्च निजञ्जद्धात्मादिपदार्थास्तत्प्रतिपादकस्त्राणि च येन स सुविदितपदार्थस्त्रो भण्यते । संजमतवसंजुदो बाह्ये द्रव्येन्द्रियव्यावर्तनेन षड्जीवरक्षणेन चाभ्यन्तरे निजञ्जद्धात्मसंवित्तिबलेन स्वरूपे संयमनात् संयमयुक्तः, बाह्याभ्यन्तरतपोश्ठेन कामकोधादिशत्रुभिरखण्डितप्रतापस्य स्वशुद्धात्मनि प्रतपनादिजयनात्तपः संयुक्तः । विगदरागो वीतरागशुद्धात्मभावनाबलेन समस्तरागादिदोषरहितत्वाद्वीत-रागः । समसुददुवर्खो निर्विकारनिर्विकल्पसमाधेरुद्रता समुत्पना तथैव परमानन्तसुखरसे लीना तछया निर्विकारस्वसंवित्तिरूपा या तु परमकला तदत्तव्यभ्येनेष्टानिष्टेन्द्रियविषयेषु हर्षविषादरहितत्वात्समसुखदुःखः समणो एवं गुगविशिष्टः श्रमणः परमसुनिः भणिदो सुद्दोवओगो ति शुद्धोपयोगो भणित इत्यभिप्रायः ॥ १४ ॥ एवं शुद्धोप्योगकल्रम्तानन्तसुखस्य शुद्धोपयोगपरिणतपुरुषस्य च कथनरूपेण पञ्चमस्थले गाथा-द्वयं गतम् ॥

(अथास्यान्तराधिकारस्योपोद्धातः)----अथ प्रवचनसारव्याख्यायां मध्यमरुचिशिष्यप्रतिबोधनार्थायां

परम मुनि शुद्रोपयोग भावस्वरूप परिणमता है। इस प्रकार वीतरागदेवने कहा है। कैसा है, वह श्रमण अर्थात् मुनि । [सुविदितपदार्थसूत्र: ] अच्छी रीतिसे जान लिये हैं, जीवादि नव पदार्थ तथा इन पदार्थोंका कहनेवाला सिद्धांत जिसने, अर्थात् जिसने अपना और परका भेद मले प्रकार जान लिया है, श्रद्धान किया है, तथा निजस्वरूपमें ही आचरण किया है, ऐसा मुनीश्वर ही शुद्धोपयोगवाला है। फिर कैसा है ? [संयमतपःसंयुतः ] पाँच इन्द्रिय तथा मनकी अभिलाषा और छह कायके जीवोंकी हिंसा इनसे आत्माको रोककर अपने स्वरूपका आचरण रूप जो संयम, और बाह्य तथा अंतरंग बारह प्रकार के तपके बलकर स्वरूपकी स्थिरताके प्रकाशसे ज्ञानका तपन (देदीप्यमान होना) स्वरूप तप, इन दोनों कर सहित है। फिर कैसा है ? [समसुखदुःखः ] समान हैं, सुख और दुःख जिसके अर्थात् उत्कृष्टज्ञान की कलाकी सहायताकर इष्ट वा अनिष्ठरूप इन्द्रियोंके विषयोंमें हर्ष तथा खेद नहीं करता है, ऐसा जो श्रमण है, बही शुद्धोपयोगी कहा जाता है ॥ १४ ॥ आगे शुद्धोपयोगके लाको बाद ही शुद्ध आत्मस्व-

## उवओगविखुद्धो जो विगदावरणंतरायमोहरओ । भूदो सयमेवादा जादि परं णेयभूदाणं ॥ १५ ॥ उपयोगविशुद्धो यो विगतावरणान्तरायमोहरजाः । भूतः स्वयमेत्रात्मा याति परं ज्ञेयभूतानाम् ॥ १५ ॥

यो हि नाम चैतन्यपरिणामलक्षणेनोपयोगेन यथाशक्ति विशुद्धो भूत्वा वर्तते स खछ अतिपदमुद्भिद्यमानरिशिष्टविशुद्धिशक्तिरुद्प्रन्थितासंसारबद्धदढतरमोइप्रन्थितयात्यन्तनिर्विकारचै-जन्यो निरस्तसमस्तज्ञानदर्शनावरणान्तरायतया निःमतियविजृम्भितात्मञ्क्तिश्च स्वयमेव भूतो

मुख्यगौणरूपेणान्तस्तत्वबहिस्तत्त्वप्ररूपगसमर्थायां च प्रथमत एकोत्तरशतगाथाभिर्ज्ञाधिकारः, तदनन्तरं त्रयोदशाधिकशतगाथाभिर्दर्शनाधिकारः, ततश्च सप्तनवतिगाथाभिश्चारित्राधिकारश्चेति समुदायेनैकादशाधिक त्रिशतप्रमितस्त्रैः सम्यग्ज्ञानदर्शनचारित्ररूपेग महाधिकारत्रयं भवति । अथवा टीकाभिप्रायेण तु सम्यग्ज्ञान-द्वेयचारित्राधिकारचूलिकारूपेंणाधिकारत्रयम् । तत्राधिकारत्रये प्रथमतस्तावज्ज्ञानाभिधानमहाधिकारमच्ये द्वासप्ततिगाथापर्यन्तं द्युद्धोपयोगाधिकारः कथ्यते । तासु द्वासप्ततिगाथासु मध्ये 'एस सुरासुर' इमां गाथा-मादि कृत्वा पाठकमेण चतुर्दशगाथापर्यन्तं पीठिका । तदनन्तरं सप्तगाथापर्यन्तं सामान्येन सर्वज्ञसिद्धिः, तदनन्तरं त्रयसिंशद्वाधापर्यन्तं ज्ञानप्रपञ्चः । ततश्चाष्टादशगाथापर्यन्तं सुखप्रपञ्चश्चेत्यन्तराधिकारचतुष्टयेन द्युद्धोपयोगाधिकारो भवति । अथ पञ्चविंशतिगाथापर्यन्तं ज्ञानकण्ठिकाचतुष्टयप्रतिपादकनामा दितीयोऽधि-कारश्चेत्यधिकारद्वयेन, तदनन्तरं स्वतन्त्रगाथाचतुष्टयेन चैकोत्तरशतगाथाभिः प्रथममहाधिकारे समुदायपात-निका ज्ञातव्या ॥

इदानीं प्रथमपातनिकाभिप्रायेण प्रथमतः पञ्चगाथापर्यन्तं पञ्चपरमेष्ठिनमस्कारादिग्ररूपणप्रपञ्चः, तद-नन्तरं सतगाथापर्यन्तं ज्ञानकण्ठिकाचतुष्टयपीठिकाव्याख्यानं कियते, तत्र पञ्च स्थलानि भवन्ति तेष्वादौ नमस्कारमुख्यत्वेन गाथापञ्चकं, तदनन्तरं चारित्रसूचनमुख्यत्वेन 'संपज्जइ णिव्वाणं' इति प्रभृति गाथात्रय-मथ शुभाशुभशुद्धोपयोगत्रयसूचनमुख्यत्वेन 'जीबो परिणमदि' इत्यादिगाथासूत्रद्वयमथ तत्फलकथनमुख्य-तया 'भन्मेण परिणदण्पा' इति प्रभृति सूत्रद्वयम् । अथ शुद्धोपयोगध्यातुः पुरुषस्य प्रोत्साहनार्थं शुद्धो-पयोगफलदर्शनार्थं च प्रथमगाथा, शुद्धोपयोगिपुरुषलक्षणकथनेन दितीया चेति 'अइसयमादसमुत्थं' इत्यादि गाथादयम् । एवं पीठिकाभिधानप्रथमान्तराधिकारे स्थलपञ्चकेन चतुर्दशगाथाभिः समुद्दायपातनिका प्रोक्ता ॥

इति चतुर्दरामाथाभिः स्थलपञ्चकेन पीठिकाभिधानः प्रथमोऽन्तराधिकारः समाप्तः ॥

तदनन्तरं सामान्येन सर्वज्ञसिद्धिर्ज्ञानविचारः संक्षेपेग शुद्धोपयोगफलं चेति कथनरूपेण गाथासप्तकम्। तत्र स्थलचतुष्टयं भवति, तस्मिन् प्रथमस्थले सर्वज्ञस्वरूपकथनार्थं प्रथमगाथा, स्वयंमूकथनार्थं द्वितीया चेति 'उवओगविसुद्धो ' इत्यादि गाथादयम् । अथ तस्यैव भगवत उत्पादव्ययधौव्यस्थापनार्थं प्रथमगाथा,

भावकी प्राप्ति होती हैं, ऐसा कहते हैं- [ यः उपयोग झुद्धः आत्मा ज्ञेयभूतानां पारं याति ] बो झाला झुद्रोपयोगसे निर्मल हो गया है, वही आत्मा सब पदार्थोंके अंतको पाता है, अर्थात् जो ज्ञैयस्वमापन्नानामन्तमवामोति । इह किल्रात्मा ज्ञानस्वभावो ज्ञानं तु ज्ञेयमात्रं ततः समस्त-ज्ञेयान्तर्वर्तिज्ञानस्वभावमात्मानमात्मा शुद्धोपयोगप्रसादादेवासादयति ॥ १५ ॥

अ<mark>थ श्रुद्धोपयोगजन्यस्य श्रुद्धात्मस्वभाव</mark>ळाभस्य कारकान्तरनिरपेक्षितयाऽत्यन्तमात्माय-त्तत्वं द्योतयत<del>ि --</del>

पुनरपि तस्यैव टढीकरणार्थं द्वितीया चेति 'मंगविहीणो' इत्यादि गाथादयम् । अथ सर्वज्ञश्रदानेनानन्तसुखं भवतीति दर्शनार्थं 'तं सञ्बत्थवरिट्नं' इत्यादि सूत्रमेकम् । अथातीन्द्रियज्ञानसौख्यपरिणमनकथनमुख्यत्वेन प्रथमगाथा, केवलिमुक्तिनिराकरणमुख्यत्वेन द्वितीया चेति 'पक्लीणघाइकम्मो' इति प्रभृति गाथाद्वयम् । एवं दितीयान्तराधिकारे स्थलचतुष्टयेन समुदायपातनिका ॥ तद्यथा—अथ ग्रुद्धोपयोगलामानन्तरं केवल-ज्ञानं भवतीति कथयति। अथवा द्वितीयपातनिका-कुन्दकुन्दाचार्यदेवाः संबोधनं कुर्वन्ति, हे शिवकुमार-महाराज, कोऽध्यासलभव्यः संक्षेपरुचिः पीठिकाव्याख्यानमेव श्रुत्वात्मकार्थं करोति, अन्यः कोऽपि पुनर्विस्तर-रुचिः शुद्रोपयोगेन संजातसर्वज्ञस्य ज्ञानसुखादिकं विचार्य पश्चादात्मकार्यं करोतीति व्याख्याति---उवओगविसुद्धो जो उपयोगेन शुद्धोपयोगेन परिणामेन विशुद्धो मूल्या वर्तते यः विगदावरणंतराय-मोहरओ भुदो विगतावरणान्तरायमोहरजोगृतः सन् । कथम् । सयमेव निश्वयेन स्वयमेव आदा स पूर्वोक्त आत्मा जादि याति गच्छति । किं परं पारमवसानम् । केषाम् । णेयभूदाणं इेयमूतपदार्थानाम् । सर्वं जानातीत्यर्थः । अतो विस्तरः----यो निर्मोहशुद्धात्मसंवित्तिलक्षणेन शुद्धोपयोगसंज्ञेनागमभाषया प्रथ-क्त्ववितर्कवीचारप्रथमश्रक्ष्यानेन पूर्वं निरवशेषमोहक्षपणं कृत्वा तदनन्तरं रागादिविकल्पोपाधिरहितखसंवित्ति-लक्षणेनैकत्ववितर्कवीचारसं इद्वितीयशुक्रध्यानेन क्षीणकषायगुणस्थानेऽन्तर्मुहूर्तकालं स्थित्वा तस्यैवान्त्यसमये ज्ञानदर्शनावरगवीर्यान्तरायाभिधानघातिकर्मत्रयं यगपदिनाशयति । स जगव्त्रयकालत्रयवर्तिसमस्तवस्तगता-नन्तधर्माणां युगपत्प्रकाशकं केवलज्ञानं प्राप्तोति । ततः स्थितं शुद्धोपयोगात्सर्वज्ञो भवतीति ॥ १५ ॥ अध शुद्धोपयोगजन्यस्य शुद्धात्मस्वभावलामस्य भिन्नकारकनिरपेक्षलेनात्माधीनत्वं प्रकाशयति— तह सो लुद्ध-सहावो यथा निश्चयरत्नत्रयलक्षणञ्चद्रोपयोगप्रसादात्सर्वं जानाति तथैव सः पूर्वोक्तल्व्वञ्चद्रात्मस्वभावः सन् शुद्धोपयोगी जीव है, वही तीनकालवर्त्ता समस्त पदार्थोंके जाननेवाले केवलज्ञानको प्राप्त होता है, कैसा होता हुआ कि [ विगतावरणान्तरायमोहरजाः खयमेव भूतः सन् ] दूर हुई ज्ञानावरण, दर्शनावरण, अन्तराय, तथा मोहनीयकर्मरूप धूछि (मल) जिससे ऐसा आप ही होता हुआ । भावार्थ----

जो शुद्धोपयोगो जीव है, वह गुणस्थान गुणस्थान प्रति शुद्ध होता हुआ बारहवें गुणस्थान के अन्तमें संपूर्ण चार घातिया कमौंका नाशकर केवलज्ञानको पाता है, और आत्माका स्वभाव ज्ञान है, ज्ञान इेयके प्रमाण है, ज्ञेय तीनों कालोंमें रहेनेवाले सब पदार्थ हैं, इसलिये शुद्धोपयोग के प्रसादसे ही यह आत्मा सब ज्ञेयोंको जाननेवाले केवलज्ञानको प्राप्त होता है। १५॥ आगे शुद्धोपयोगका फल जो केवलज्ञानमय शुद्धात्मका लाम वह जिस समय इस आत्माको होता है, तब कर्ता-कर्मादि लह कारकरूप आप ही होता हुआ स्वाधीन होता है, और किसी दूसरे कारकको नहीं चाहता है, यह कहते हैं---[तथा

## तह सो लद्धसहावो सव्वण्ह सव्वलोगपदिमहिदो । भूदो सयमेवादा हवदि सयंभु ति णिहिट्टो ॥ १६ ॥ तथा स ल्ब्थखभावः सर्वज्ञः सर्वलोकपतिमहितः । भूतः खयमेवात्मा भवति खयंभूरिति निर्दिष्टः ॥ १६ ॥

अयं खल्वात्मा शुद्धोपयोगभावनानुभावमत्यस्तमितसमस्तघातिकर्मतया सम्रुपल्रब्धशुद्धान-न्तशक्तिचित्स्वभावः, शुद्धानन्तशक्तिज्ञायकस्वभावेन स्वतन्त्रत्वाद्ग्रहीतकर्तृत्वाधिकारः, शुद्धान-आदा अयमात्मा हवदि सयंग्रु ति णिदिट्ठो स्वयंमूर्भवतीति निर्दिष्टः कथितः । किंविशिष्टो मूतः । सन्तर्ण्ह सन्तलोगपदिमहिदो भूदो सर्वज्ञः सर्वलोकपतिमहितश्च भूतः संजातः । कथम् । सयमेव निश्वयेन स्वयमेवेति । तथाहि-अभिनकारकचिदानन्दैकचैतन्यस्वस्वभावेन स्वतन्त्रत्वात् कर्ता भवति । स आत्मा स्वयंभूः भवति इति निर्दिष्टः ] जैसे शुद्धोपयोगके प्रभावसे केवलज्जानादि गुणोंको प्राप्त हुआ था, उसी प्रकार वही आत्मा 'स्वयंभू' नामवाला भी होता है, ऐसा जिनेन्द्रदेवने कहा हैं। तात्पर्य यह है, कि जो आत्मा केवलज्ञानादि स्वामाविक गुणोंको प्राप्त हुआ हो, उसीका नाम स्वयंभू है। क्योंकि व्याकरणकी व्युत्पत्तिसे भी जो 'स्वयं' अर्थात् आप ही से अर्थात् दूसरे द्रव्यकी सहायता विना ही 'भवति' अर्थात् अपने स्वरूप होवे, इस कारण इसका नाम स्वयंभू कहा गया है, यह आत्मा अपने खरूपकी प्राप्तिके समय दूसरे कारककी इच्छा नहीं करता है। आप ही छह कारकरूप होकर अपनी सिद्धि करता है, क्योंकि आत्मामें अनंत शक्ति है, कैसा है वह [ लब्धस्वभावः] प्राप्त किया है, धातिया कर्मोंके नाशसे अनंतज्ञानादि शक्तिरूप अपना स्वभाव जिसने । फिर कैसा है ? [ सर्वज्ञः] तीन कालमें रहनेवाले सब पदार्थोंको जाननेवाला है। फिर कैसा है ? स्वयंभू आत्मा । [ सर्चलोक-पतिमहितः ] तीनों सुवनोंके स्वामी इन्द्र धरणेन्द्र चक्रवर्ती इनकर पूजित है। फिर कैसा है ? [स्वय-मेव भूतः ] अपने आप ही परकी सहायताके विना अपने शुद्रोपयोगके बलसे अनादि अविद्यासे उत्पन्न हुए अनेक प्रकारके बन्धोंको तोड़कर निश्वयसे इस पदवीको प्राप्त हुआ है, अर्थात् सकल सुर, असुर, मनुष्योंके स्वामियोंसे पूज्य सर्वज्ञ वीतराग तीन लोकका स्वामी शुद्ध अपने स्वयंभूपदको प्राप्त हुआ है।

(1 अब षट्कारक दिखाते हैं-कर्ता १ कर्म २ करण ३ संप्रदान ४ अपादान ५ अधिकरण ६ ये छह कारकोंके नाम हैं, और ये सब दो दो तरहके हैं, एक व्यवहार दूसरा निश्चय । उनमें जिस जगह परके निमित्तसे कार्यकी सिद्धि कीजाय, वहाँ व्यवहार षट्कारक होना है, और जिस जगह अपनेमें ही अपनेको उपादान कारण कर अपने कार्यकी सिद्धि कीजावे, वहाँ निश्चय षट्कारक हैं। व्यवहार छह कारक उपचार असबूतनयकर सिद्धि किये जाते हैं, इस कारण असत्य हैं, निश्चय छह कारक, अपनेमें ही जोड़े जाते हैं, इसलिये सत्य हैं। क्योंकि वास्तवमें कोई द्रव्य किसी द्रव्यका कर्ता व हर्ता नहीं है, इसलिये व्यवहारकारक असत्य है, अपनेको आप ही करता है, इस कारण निश्चयकारक सत्य है। जो न्तशक्तिज्ञानविपरिणमनस्वभावेन माप्यत्वात् कर्मत्वं कलयन्, शुद्धानन्तशक्तिज्ञानविपरिणमन-स्वभावेन साधकतमत्वात् करणत्वमनुबिम्राणः, शुद्धानन्तशक्तिज्ञानविपरिणमनस्वभावेन कर्मणा समाश्रियमाणत्वात् संप्रदानत्वं दधानः, शुद्धानन्तशक्तिज्ञानविपरिणमनसमये पूर्वप्रदत्तविकल्ज्ञान स्वभावापगमेऽपि सहजज्ञानस्वभावेन ध्रुवत्वावलम्बनादपादानत्वग्रुपाददानः, शुद्धानन्तशक्ति-ज्ञानविपरिणमनस्वभावस्याधारभूतत्वादधिकरणत्वमात्मसात्कुर्वाणः, स्वयमेव षट्कारकीरूपेणो-नित्यानन्दैकस्वभावेन स्वयं प्राप्यत्वात् कर्मकारकं भवति । द्युद्धचैतन्यस्वभावेन साधकतमत्वात्करणकारकं भवति । निर्विकारपरमानन्दैकपरिणतिलक्षणेन शुद्धात्मभावरूपकर्मणा समाश्रियमाणत्वात्संप्रदानं भवति । तथैव पूर्वमत्यादिज्ञानबिकल्पविनारोऽत्यखण्डितैकचैतन्यप्रकारोनाविनश्वरत्वादपादानं भवति । निश्चयशुद्ध-

स्वाधीन होकर करे, वह कती, जो कार्य किया जावे, वह कम, जिसकर किया जावे, वह करण, जो कर्मकर दिया जावे वह संप्रदान, जो एक अवस्थाको छोड़ दूसरी अवस्थारूप होवे, वह अपादान, जिसके आधार कर्म होवे, वह अधिकरण कहा जाता है। अब दोनों कारकोंका दृष्टांत दिखलाते हैं । उनमें प्रथम व्यवहारकर इस तरह है—जैसे कुंभकार (कुम्हार) कर्ता है, धड़ारूप कार्यको करता है, इससे घट कर्म है, दंड चक्र चीवर (ड़ोरा) आदिकर यह घट कर्म सिद्ध होता है, इसलिये दंड आदिक करण कारक हैं, जल वगैरःके भरनेके लिये घट दिया जाता है, इसलिये संप्रदानकारक है, मिट्टीकी पिंडरूपादि अवस्थाको छोड़ घट अवस्थाको प्राप्त होना अपादानकारक है, मूमिके आधार से घटकर्म किया जाता है, बनाया जाता है, इसलिये भूमि अधिकरणकारक समझना, इस प्रकार ये व्य-वहार कारक हैं । क्योंकि इनमें कर्ता दूसरा है, कर्म अन्य है, करण अन्य ही द्रव्य है, दूसरे ही को देना दूसरेसे करना । आधार ज़ुदा ही है । निश्चय छह कारक अपने आप ही में होते हैं, जैसे-मृत्तिका-द्रव्य ( मट्टी ) करता है, अपने घट परिणाम कर्मको करता है, इसलिये आप ही कर्म है, आप ही अपने घट परिणामकों सिद्ध करता है, इसलिये स्वयं ही करण है, अपने घट परिणामको करके अपनेको ही सौंप देता है, इस कारण आप ही संग्रदान है । अपनी मुर्लिंड अवस्थाको छोड़ अपनी घट अवस्थाको करता है, इसलिये आप ही अपादान है। अपनेमें ही अपने घटपरिणामको करता है, इसलिये आप ही अधिकरण है। इस तरह ये निश्चय षट्कारक हैं, क्योंकि किसी भी दूसरे द्रव्यकी सहायता नहीं है. इस कारण अपने आपमें ही ये निश्वयकारक साथे जाते हैं। इसी प्रकार यह आत्मा संसार अवस्थामें जब शुद्धोपयोगभावरूप परिणमन करता है, उस समय किसी दूसरेकी सहायता (मदद) न छेकर अपनी ही अनंत राद्वचैतन्यशक्तिकर आप ही छह कारकरूप होके केवलज्ञानको पाता है, इसी अवस्थामें 'स्वयंभु' कहा जाता है। युद्ध अनंतशक्ति तथा ज्ञायकस्वभाव होनेसे अपने आधीन होता हुआ यह आत्मा अपने शुद्ध ज्ञायकस्वभावको करता है, इसलिये आप ही कर्ता है, और जिस शुद्धज्ञायकस्वभावको करता है. वह आत्माका कर्म है, सो वह कर्म आप ही है, क्योंकि शुद्ध-अनंतशक्ति, ज्ञायक स्वभावकर अपने आपको ही प्राप्त होती है, वहाँ यह आत्मा ही 'कर्म' है, यह आत्मा अपने शुद्ध आत्मीक परिणामकर पजायमानः, उत्पत्तिव्यपेक्षया द्रव्यभावभेदभिम्नघातिकर्माण्यपास्य स्वयमेवाविर्भूतत्वाद्वा स्वयं-भूरिति निर्दिश्यते । अतो न निश्वयतः परेण सद्दात्मनः कारकत्वसंवन्धोऽस्ति, यतः शुद्धात्मस्व-भावल्राभाय सामग्रीमार्गणव्यग्रतया परतन्त्रैर्भूयते ॥ १६ ॥

अथ स्वायंभ्रुवस्यास्य शुद्धात्मखभावलाभस्यात्यन्तमनपायित्वं कथंचिदुत्पादव्ययध्रौव्य-युक्तत्वं चाल्रोचयति—

> भंगविहीणो य भवो संभवपरिवज्जिदो विणासो हि। विज्जदि तस्सेव पुणो ठिदिसंभवणाससमवायो ॥ १७॥ भङ्गविहीनश्र भवः संभवपरिवर्जितो विनाशो हि। विद्यते तस्यैव पुनः स्थितिसंभवनाशसमवायः ॥ १७॥

सन्तरमात्मा परमात्मस्वभावकेवलज्ञानोत्पत्तिप्रस्तावे यतो भिन्नकारकं नापेक्षते ततः स्वयंभूभवतीति भावार्थः ॥ १६॥ एवं सर्वज्ञमुख्यत्वेन प्रथमगाथा। स्वयंभूमुख्यत्वेन द्वितीया चेति प्रथमस्थळे गाथाद्वयं गतम् । अथास्य भगवतो द्रव्यार्थिकनयेन नित्यलेऽपि पर्यायार्थिकनयेनानित्यत्वमुपदिशति -- भंगविहीणो य भवो स्वरूपको साधन करता है, वहाँ पर अपने अनंतज्ञानकर 'करणकारक' होता है, यह आत्मा अपने शुद्ध परिणामोंको करता हुआ अपनेको ही देता है, उस अवस्थामें युद्ध अनंतराक्ति ज्ञायकस्वभाव कर्मकर आपको ही स्वीकार करता हुआ 'संग्रदानकारक' होता है, यह आत्मा जब शुद्ध स्वरूपको पाप्त होता है, उस समय इस आत्माके सांसारीक अशुद्ध-क्षायोपशमिक मति आदि ज्ञानका नाश होता है, उसी अवस्थामें अपने स्वामाविक ज्ञानस्वभावकर स्थिरपनेको धारण करता है, तब 'अपादानकारक' होता है। यह आत्मा जब अपने शुद्धअनंतराक्ति ज्ञायकस्वभावका आधार है, उस दशामें 'अधिकरणकारक'को स्वीकार करता है। इस प्रकार यह आत्मा आप ही षट्कारकरूप होकर अपने शुद्धस्वरूपको उत्पन्न (प्रगट) करता है, तभी स्वयंभू पद्वीको पाता है। अथवा अनादिकालसे बहुत मजबूत वॅंधे हुए धातिया-कर्मोंको (ज्ञानावरण १ दर्शनावरण २ मोहनीय ३ अन्तराय ४) नाश करके आप ही प्रगट हुआ है, दूसरेकी सहायता कुछ भी नहीं छी, इस कारण स्वयंभू कहा जाता है, यहाँ पर कोई प्रश्न करे, कि परकी सहायतासे स्वरूपकी प्राप्ति क्यों नहीं होती ! उसका समाधान-कि जो यह आत्मा पराधीन होवे, तो आकुलता सहित होजाय, और जिस जगह आकुलता है, वहाँ स्वरूपकी प्राप्ति नहीं, इस कारण परकी सहायता विना ही आत्मा निराकुल होता है, इसी दुशामें अपनी सहायतासे आपको पाता है। इसलिये निश्वय करके आप ही षट्कारक है। जो अपनी अनंतराक्तिरूप संपदासे परिपूर्ण है, तो वह दूसरेकी इच्छा क्यों रक्खे ? अर्थात् कभी नहीं ॥ १६ ॥ आगे इस स्वयंभू प्रभूके छुद्धस्वभावको नित्य दिखलाते हैं, और किसीप्रकारसे उत्पाद, व्यय, धौव्य अवस्था भी दिखलाते हैं-[तस्य आत्मनः भंगविहीनः भवः विद्यते ] जो आत्मा शुद्धोपयोगके प्रसादसे स्वरूपको प्राप्त हुआ है, उस आत्माके नाशरहित

अस्य खल्वात्मनः शुद्धोपयोगप्रसादात् शुद्धात्मस्वभावेन यो भवः स पुनस्तेन रूपेण पलयाभावाद्भङ्गविहीनः । यस्त्वशुद्धात्मस्वभावेन विनाशः स पुनरुत्पादाभावात्संभवपरिवर्जितः अतोऽस्य सिद्धत्वेनानपायित्वम् । एवमपि स्थितिसंभवनाशसमवायोऽस्य न विप्रतिषिध्यते, भङ्ग-रहितोत्पादेन संभववर्जितविनाशेन तद्द्ययाधारभूतद्रव्येण[धौव्येण ?] च समवेतत्वात् ॥१७॥ अयोत्पादादित्रयं सर्वद्रव्यसाधारणत्वेन शुद्धात्मनोऽप्यवश्यं भवतीति विभावयति---

उप्पादो य विणासो विज्जदि सव्वस्स अट्ठजादस्स । पज्जाएण दु केणवि अट्ठो खलु होदि सब्भूदो ॥ १८ ॥ उत्पादश्व विनाशो विद्यते सर्वस्यार्थजातस्य । पर्यायेण तु केनाप्यर्थः खलु भवति सद्भतः ॥ १८ ॥

भङ्गविहिनश्च भवः जीवितमरणादिसमताभावलक्षणपरमोपेक्षासंयमरूपशुद्धोपयोगेनोत्पन्नो योऽसौ भवः केवल-ज्ञानोत्यादः । स किंविशिष्टः । भङ्गविहीनो विनाशरहितः । संभवयरिवज्जिदो विणासो हि योऽसौ मिथ्यात्वरागादिसंसरणरूपसंसारपर्यायस्य विनाशः । स किंविशिष्टः । संभवहीनः निर्विकारात्मतत्त्वविलक्षण-रागादिपरिणामाभावादुत्पत्तिरहितः । तस्माज्ज्ञायते तस्यैव भगवतः सिद्धस्वरूपतो द्रव्यार्थिकनयेन विनाशो नास्ति । विज्जदि तस्सेव प्रणो ठिदिसंभवणाससम्वायो विधते तस्यैव पुनः स्थितिसंभवनाशसमवायः, तस्यैव भगवतः पर्यायार्थिकनयेन शुद्धव्यञ्जनपर्यायापेक्षया सिद्धपर्यायेणोत्पादः, संसारपर्यायेण विनाशः, केवलज्ञानादिगुणाधारदव्यत्वेन ध्रौव्यमिति । ततः स्थितं द्रव्यार्थिकनयेन नित्यत्वेऽपि पर्यायार्थिकनयेनोत्पा-दव्ययद्रौव्यत्रयं संमवतीति !! १७ !। अथोत्पादादित्रयं यथा सुवर्णादिमूर्तपदार्थेषु दृश्यते तथैवामूर्तेऽपि सिद्धस्वरूपे विज्ञेयं पदार्थव्यादिति निरूपयति-उष्पादो य विणासो विज्जदि सव्वरस अट्ठजादस्स उत्पाद है। अर्थात् जो इस आत्माके शुद्धस्वमावकी उत्पत्ति हुई, फिर उसका नाश कमी नहीं होता [ च संभवपरिवर्जितः विनादाः ] और विनाश है, वह उत्पत्तिकर रहित है, अर्थात् अनादिकालकी अविद्या (अज्ञान) से पैदा हुआ जो विभाव (अद्युद्ध) परिणाम उसका एकबार नाश हुआ, फिर वह नहीं उत्पन्न होता है, इससे तात्पर्य यह निकला, कि जो इस भगवान् (ज्ञानवान्) आत्माके उत्पाद है, वह विनाश रहित हैं, और विनाश उत्पत्ति रहित है, तथा अपने सिद्धिस्वरूपकर ध्रुव (नित्य) है, अर्थात् जो यह आत्मा पहले अञ्चद्ध हालतमें था, वही आत्मा अब गुद्धदशामें मौजूद है, इस कारण धुव है। [तस्यैव पुनः स्थितिसंभवनादासमवायः] फिर उसी आत्मा के प्रौव्य उत्पत्ति नाश इन तीनोंका मिलाप एक ही समयमें मौजूद है, क्योंकि यह भगवान एक ही वक्त तीनों स्वरूप परिणमता है, अर्थात् जिस समय शुद्ध पर्यायकी उत्पत्ति है, उसी वक्त अशुद्ध प्रयायका नाश है, और उसी कालमें इव्यपनेसे ध्रुव है, दूसरे समयकी जरूरत ही नहीं है, यह कहनेसे यह अभिप्राय हुआ, कि द्रव्यार्थिक-नयसे आत्मा नित्य होनेपर भी पर्यायार्थिकनयसे उत्पत्ति, विनाश, धौव्य, इन तीनों सहित ही है ॥१७॥ आगे उत्पाद आदिक द्रव्यका स्वरूप है, इस कारण सब द्रव्योंमें है, तो फिर आत्मामें भी अवश्य हैं.

झि० १, गा० १८--

यथाहि जात्यजाम्बूनदस्याङ्गदपर्यायेणोत्पत्तिर्देष्टा। पूर्वव्यवस्थिताङ्गुलीयकादिपर्यायेण च विनाशः। पीततादिपर्यायेण तूभयत्राप्युत्पत्तिविनाशावनासादयतः ध्रुत्रत्वम् । एवम खिल्द्रव्याणां केनचित्पर्यायेणोत्पादः केनचिद्रिनाशः केनचिद्ध्रौव्यमित्यववोद्धव्यम् । अतः शुद्धात्मनोऽप्यु-उत्पादश्च विनाशश्च विद्यते तावत्सर्वस्यार्थनातस्य पदार्थसमूहस्य । केन कृत्वा । पज्जाएण दु केणवि पर्यायेण तु केनापि विवक्षितेनार्थन्यज्ञनरूपेण स्वभावविभावरूपेण वा । स चार्थः किंविशिष्टः । अट्टो खल्छ होदि सब्भूदो अर्थः खल्छ स्फुटं सत्ताभूतः सत्ताया अभिन्नो भवतीऽति । तथाहि----सुवर्णगोरसम्हत्ति-नापुरुषादिमूर्तपदार्थेषु यथोत्पादादित्रयं लोके प्रसिद्धं तथैवामूर्तेऽपि मुक्तजीवे । यद्यपि शुद्धात्मरुचिपरि-च्छित्तिनिश्चलानुभूतिलक्षणस्य संसारावसानोत्पत्तकारणसमयसारपर्यायस्य विनाशो भवति तथैव केवल-ज्ञानादिव्यक्तिरूपस्य कार्यसमयसारपर्यायस्योत्पादश्च भवति, तथाप्युभयपर्यायपरिणतात्मद्रव्यत्ते ध्रौव्यत्वं पदार्थतादिति । अथवा हेयपदार्थाः प्रतिक्षणं भङ्गत्रयेण परिणमन्ति तथा ज्ञानमपि परिच्छित्त्यपेक्षया

#### यह कहते हैं ।

[केनापि] किसी एक [पर्यायेग] पर्यायसे [सर्वस्य अर्थजातस्य] सब पदार्थौकी [ उत्पादः ] उत्पत्ति [ च विनादाः ] तथा नाश [ विद्यते ] मौजूद है, [तु ] लेकिन [ खलु ] निश्चयसे [ अर्थ: ] पदार्थ [ सद्भूतः ] सत्तास्वरूप [ भवति ] है । भावार्थ---पदार्थंका अस्तित्व (होना) सत्तागुणसे है, और सत्ता, उत्पाद, व्यय, धौव्यत्वरूप है, सो किसी पर्यायसे उत्पाद तथा किसी पर्यायसे विनाश और किसी पर्यायसे ध्रुवपना सब पदार्थोंमें हैं। जब सब पदार्थोंमें तीनों अवस्था हैं, तब आत्मामें भी अवश्य होना सम्भव है। जैसे सोना कुंडल पर्यायसे उत्पन्न होता है, पहली कंकण (कड़ा) पर्यायसे विनाराको पाता है, और पीत, गुरु, तथा सिग्ध (चिकने) आदिक गुणोंसे धुव है, इसी प्रकार यह जीव भी संसारअस्वशामें देव आदि पर्यायकर उत्पन्न होता है, मनुष्य आदिक पर्यायसे विनाश पाता है, और जीवपनेसे स्थिर है। मोक्ष अवस्थामें भी शुद्धपनेसे उत्पन्न होता है, अशुद्ध पर्यायसे विनाशको प्राप्त होता है, और द्रव्यपनेसे ध्रुव है। अथवा आत्मा सब पदार्थोंको जानता है, ज्ञान है, वह ज्ञेय (पदार्थ) के आकार होता है, इसलिये सब पदार्थ जैसे जैसे उत्पाद व्यय धौव्यरूप होते हैं, वैसे वैसे ज्ञान भी होता है, इस ज्ञानकी अपेक्षा भी आत्मा के उत्पाद, व्यय, ध्रीव्य जान लेना, तथा धटगुणी हानि वृद्धिकी अपेक्षा भी उत्पाद आदिक तीन आत्मामें हैं । इसी प्रकार और बाकी दव्योंमें उत्पाद आदि सिद्ध कर छेना । यहाँ पर किसीने प्रश्न किया, कि द्रव्यका अस्तित्व (मौजूद होना) उत्पाद वरौरः तीनसे क्यों कहा है ? एक ध्रुव ही से कहना चाहिये, क्योंकि जो ध्रुव (स्थिर) होगा, वह सदा मौजूद रह सकता है ? इसका समाधान इस तरह है-जो पदार्थ ध्रुव ही होता, तब मही सोना दूध आदि सब पदार्थ अपने सादा आकारसे ही रहते, घड़ा, कुंड़ल, दही वगैरः भेद कभी नहीं होते, परंतु ऐसा देखनेमें नहीं आता । मेद तो अवश्य देखनेमें आता है, इस कारण पदार्थ अवस्थाकर उपजता भी है, और नाश भी पाता है, इसी लिये द्रव्यका स्वरूप उत्पाद, व्यय भी है। अगर ऐसा न माना जावे,

त्पादादित्रयरूपं द्रव्यलक्षणभूतमस्तिलमवर्ध्यं भावि ॥ १८ ॥

अथास्यात्मनः श्रुद्धोपयोगानुभावात्स्वयंभ्रुवो भूतस्य कथमिन्द्रियैर्विना ज्ञानानन्दाविति संदेइम्रुदस्यति—

> पक्खीणघादिकम्मो अणंतवरवीरिओ अधिकतेजो । जादो अणिंदिओ सो णाणं सोक्खं च परिणमदि ॥ १९ ॥ प्रक्षीणघातिकर्मा अनन्तवरवीयौंऽधिकतेजाः । जातोऽनिन्द्रियः स ज्ञानं सौख्यं च परिणमति ॥ १९ ॥

अयं खल्वात्मा शुद्धोपयोगसामर्थ्यात् प्रक्षीणघातिकर्मा, क्षायोपश्चमिकज्ञानदर्शनासंपृक्त-

भङ्गत्रयेण परिणमति । षट्स्थानगतागुरुळघुकगुणदृद्धिहान्यपेक्षया वा भङ्गत्रयमवबोद्धव्यमिति सूत्रतात्पर्यम् ॥ १८ ॥ एवं सिद्धजीवे द्रव्यार्थिकनयेन नित्यत्वेऽपि विवक्षितपर्यायेगोत्पादव्ययप्रौव्यस्थापनरूपेण दितीय-स्थले गाथाद्वयं गतम् । अथ तं पूर्वोक्तसर्वज्ञं ये मन्यन्ते ते सम्यग्दष्टयो भवन्ति, परम्परया मोक्षं च लभन्त इति प्रतिपादयति—

# ेतं सन्वहवरिंहं इहं अमरासुरप्पहाणेहिं ।

ये सदद्तंति जीवा तेसिं दुक्खाणि खीयंति ॥ १८\*१॥

तं सञ्बद्धवरिद्धं तं सर्वार्थवरिष्ठं इद्धं इष्टमभिमतम् । कैः । अमरासुरप्पहाणेहिं अमरासुरप्रधानैः । ये सदद्दंति ये श्रद्धति रोचन्ते जीवा भव्यजीवाः । तेसिं तेषाम् । दुक्रत्वाणि दुःखानि । खीयंति विनारां गच्छन्ति, इति स्त्रार्थः ।। १ ॥ एवं निर्दोषिपरमात्मश्रद्धानान्मोक्षो भद्धतीति कथनरूपेण तृतीयस्थले गाथा गता ॥ अथास्यात्मनो निर्विकारस्वसंवेदनलक्षणशुद्धोपयोगप्रभावात्सर्वज्ञले सतीन्द्रियैविना कथं ज्ञाना-नन्दाविति ष्टष्टे प्रत्युत्तरं ददाति—पक्षणिण्धादिकम्मो ज्ञानाधनन्तचतुष्टयस्वरूपपरमात्मद्रव्यभायनालक्षण-शुद्धोपयोगबलेन प्रक्षीणधातिकर्मा सन् । अणंतवरवीरिओ अनन्तवरवीर्यः । पुनरपि किंविष्टः । अहियतेजो

तो संसारका ही लोप होनावे, इसलिये यह बात सिद्ध हुई, कि पर्याससे उल्पाद तथा व्यय सिद्ध होते हैं, और द्रव्यपनेसे ध्रुव सिद्ध होता है, इन तीनोंसे ही द्रव्यका अस्तित्व (मौजूदगी) है ॥ १८ ॥

आगे कहते हैं, कि यह आत्मा गुद्धोपयोगके प्रमावसे स्वयंभू तो हुआ, परंतु इंद्रियोंके विना ज्ञान और आनंद इस आत्माके किस तरह होता है, ऐसी रांकाको दूर करते हैं, अर्थात् ये अज्ञानी जीव इन्द्रिय विषयोंके भोगनेमें ही ज्ञान, आनंद मान बैठे हैं, उनके चेतावनेके लिये स्वभावसे उत्पन्न हुए ज्ञान तथा सुखको दिखाते हैं— [स:] वह स्वयंभू भगवान् आत्मा [अतीन्द्रियः जातः 'सन्'] इन्द्रिय ज्ञानसे रहित होता हुआ [ज्ञानं सौख्यं च] अपने और परके प्रकाशने (जानने)वाला ज्ञान तथा आकुलता रहित अपना सुख, इन दोनों स्वभावरूप [परिणमति] परिणमता है । कैसा है भगवान् । [पक्षीणघात्तिकर्मा] सर्वथा नाश किये हैं, चार घातिया कर्म जिसने अर्थात् जबतक घातियाकर्म

१ इस गाथाकी श्रीमत् अमृतचन्द्राचार्यने टीका नहीं की। तात्पर्यवृत्तिमें ही इसका व्याख्यान है।

लादतीन्द्रियो भूतः सम्निखिलान्तरायक्षयादनन्तवरवीर्थः, कृत्स्नज्ञानदर्भनावरणप्रल्यादधिक-केवल्ज्ञानदर्भनाभिधानतेजाः, समस्तमोहनीयाभावादत्यन्तनिर्विकारशुद्धचैतन्यस्वभावमात्मान-मासादयन् स्वयमेव स्वपरप्रकाशकललक्षणं ज्ञानमनाकुल्ललक्षणं सौरूयं च भूला परिणमते । एवमात्मनो ज्ञानानन्दौ स्वभाव एव । स्वभावस्य तु परानपेक्षलादिन्द्रियैर्विनाप्यात्मनो ज्ञाना-नन्दौ संभवतः ॥ १९ ॥

अथातीन्द्रियत्वादेव शुद्धात्मनः शारीरं सुखदुःखं नास्तीति विभावयति---

अधिकतेजाः । अत्र तेजःशब्देन केवल्रज्ञानदर्शनद्वयं प्राह्यम् । जादो सो स पूर्वोक्तलक्षण आत्मा जातः संजातः । कथम्तः । अणिंदियो अनिन्दिय इन्द्रियविषयव्यापाररहितः । अनिन्दियः सन् किं करोति । णाणं सोक्सं च परिणमदि केवल्रज्ञानमनन्तसौख्यं च परिणमतीति । तथाहि—अनेन व्याख्यानेन किमुक्तं भवति, आत्मा तावन्निश्चयेनानन्तज्ञानसुखत्त्वमावोऽपि व्यवहारेण संसारावर्त्थायां कर्मप्रच्छादित-ज्ञानसुखः सन् पश्चादिन्द्रियाधारेण किमप्यल्पज्ञानं सुखं च परिणमति । यदा पुनर्निर्विकल्पस्वसंवित्तिवलेन कर्मामावो भवति तदा क्षयोपशमामावादिन्द्रियाणि न सन्ति त्वकीयातीन्द्रियज्ञानसुखं चानुभवति । तदपि करमात् । रवभावस्य परापेक्षा नास्तीत्यमिप्रायः ॥ १९ ॥ अथातीन्द्रियत्वादेव केवलिनः शरीराधारोद्मृतं भोजनादिसुखं क्षुधादिदुःखं च नास्तीति विचारयति —सोक्सं वा पुण दुक्सं केवल्ल्णाणिस्स णस्थि सुखं वा पुनर्टुःखं वा केवल्रज्ञानिनो नास्ति । कथंमृतम् । देहगदं देहगतं देहाधारकिहेन्द्रियादिसमुत्पन्नं कवलाहारादिसुखंम्, असातोदयजनितं क्षुधादिदुःखं च । कत्पानास्ति । जम्हा अदिदियत्तं जादं यत्मा न्मोहादिधातिकर्मामावे पञ्चेन्द्रियावितः क्षुधादितुःखं च । कत्पानास्ति । जम्हा अदिदियत्तं जादं यत्मा न्मोहादिधातिकर्मामावे पञ्चेन्द्रियात्रियज्ञानितं क्षुधादितुः व । कत्त्मानास्ति । जम्हा अदिदियत्तं जादं यत्मा न्योहादिधातिकर्मामावे पञ्चेन्द्र्यानिति विच्यापरहितःचं जातम् । तम्हा दु तं णेयं तत्मादतीन्द्रियत्वा-द्वेतोरतीन्द्रियमेव तन्ज्ञानं सुखं च हेयमिति । तद्या-—लोहपिण्डसंसर्गाभावादग्निर्यथा धनधातपिइनं न लभते तथायमात्मापि लोहपिण्डत्थानीयेन्द्रियामाभावात् सांसारिकसुखदुः त्वं नानुभवतीत्वर्याः । कश्चिदाह--केवलिन

सहित था, तबतक क्षायोपशमिक मत्यादिज्ञान तथा चक्षुरादिदर्शन सहित था। धातियाकमौंके नाश होते ही अतीन्द्रिय हुआ। फिर कैसा है : [अनन्तवरवीर्य:] मर्यादा रहित है, उत्कृष्ट वल जिसके अर्थात् अंतरायके दूर होनेसे अनन्तवल सहित है। फिर कैसा है ? [अधिकतेजा:] अनंत है, ज्ञानदर्शन-रूप प्रकाश जिसके अर्थात् ज्ञानावरण दर्शनावरण कर्मके जानेसे अनंतज्ञान, अनंतदर्शनमयी है, और समस्त मोहनीयकर्मके नाशसे स्थिर अपने स्वभावको प्राप्त हो गया है। भावार्थ---इस आत्माका स्वभाव ज्ञान-आनंद है, परके अधीन नहीं है, इसल्टिये निरावरण अवस्थामें ही इन्द्रियविना ज्ञान, सुख स्वभावसे ही परिणमते हैं। जैसे सूर्यका स्वभाव प्रकाश है, वह मेघपटलेंकर ढँक जानेसे हीन प्रकाश होजाता है, लेकिन मेघ समूहके दूर होजाने पर स्वामाविक प्रकाश होजाता है, इसी प्रकार इस आत्माके भी इन्द्रिय-आवरण करनेवाले कर्मोंके दूर होजानेसे स्वामाविक (किसीके निमित्त विना) ज्ञान तथा सुख प्रगट होजाता है ॥ १९॥

आगे जबतक आत्मा इंदियोंके आधीन है, तबतक शरीरसंबंधी सुख, दुःखका अनुभव करता है।

### सोक्खं वा पुण दुक्खं केवलणाणिस्स णत्थि देहगदं। जम्हा अदिंदियत्तं जादं तम्हा दु तं णेयं॥ २०॥ सौख्यं वा पुनर्दुःखं केवल्ह्यानिनो नास्ति देहगतम् । यस्मादतीन्द्रियतं जा्तं तस्मात्तु तज्झेयम् ॥ २०॥

भुक्तिरस्ति, औदारिकशरीरसद्रावात् । असद्वेधकर्मोदयसद्भावाद्वा । अस्मदादिवत् । परिहारमाह-तद्भगवतः शरीरमौदारिकं न भवति किंतु परमौदारिकम्-"रगुद्रस्फटिकसंकाशं तेजोमूर्तिमयं वपुः । जायते क्षीणदोषस्य सप्तधातुविवर्जितम् ॥" यचोक्तमसद्वेवोदयसद्भावात्तत्र परिहारमाह-यथा वीह्यादिबीजं जलसहकारिकारण-सहितमङ्करादिकार्थं जनयति तथैवासदेवकर्म मोहनीयसहकारिकारणसहितं क्षुधादिकार्यमुल्पादयति । कस्मात् । "मोहस्स बलेण घाददे जीवं " इति वचनात् । यदि पुनर्मोहाभावेऽपि क्षुघादिपरीषहं जनयति तर्हि वधरोगादिपरीषहमपि जनयतु न च तथा। तदपि कस्मात् । "भुक्त्युपसर्गाभावात्" इति वचनात् । अन्यदपि दूषणमस्ति । यदि क्षुवाबाधास्ति तर्हि क्षुवाक्षीणशक्तेरनन्तवीर्थं नास्ति । तथैव क्षुघादुःखितस्या-नन्तसुखमपि नास्ति । जिह्नेन्द्रियपरिच्छित्तिरूपमतिज्ञानपरिणतस्य केवलज्जानमपि न संभवति । अथवा अन्य-दपि कारणमस्ति । असद्वेधोदयापेक्षया सद्वेद्योदयोऽनन्तगुणोऽस्ति । ततः कारणात् शर्कराराशिमध्ये निम्बकणिकावदसंद्वेद्योदयो विद्यमानोऽपि न ज्ञायते । तथैवान्यदपि बाधकमस्ति-यथा प्रमत्तसंयतादि-तपोधनानां वेदोदये विद्यमानेऽपि मन्दमोहोदयत्वादखण्डब्रह्मचारिणां स्त्रीपरीषहबाधा नास्ति, यथैव च नव-प्रैवेयकायहमिन्द्रदेवानां वेदोद्धे विद्यमानेऽपि मन्दमोहोद्येन स्त्रीविषयबाधा नास्ति, तथा भगवत्यसद्वेद्योदये विद्यमानेऽपि निरवरोषमोहामावात् क्षुधावाधा नास्ति । यदि पुनरुच्यते भवद्भिः---मिथ्यादृष्टचादिसयोग-केवलिपर्यन्तास्त्रयोदशगुणस्थानवर्तिनों जीवा आहारका भवन्तीत्याहारकमार्गणायामागमे भणितमास्ते, ततः कारणात् केवलिनामाहारोऽस्तीति । तदप्ययुक्तम् । परिहारः----" णोकम्म-कम्महारो कवलाहारो य लेप-माहारो । ओजमणो वि य कमसो आहारो छञ्चिहो णेयो" ॥ इति गाथाकथितकमेण यद्यपि षटप्रकार आहारो भवति तथापि नोकर्माहारापेक्षया केवलिनामाहारकत्वमववोद्धव्यम् । न च कवलाहारापेक्षया । तथाहि-सुक्ष्माः सुरसाः सुगन्धा अन्यमनुजानामसंभविनः कवलाहारं विनापि किंचिदूनपूर्वकोटिपर्यन्तं शरीर-स्थितिहेतवः सतधातुरहितपरमौदारिकशरीरनोकर्माहारयोग्या लामान्तरायकर्मनिखशेषक्षयात् प्रतिक्षणं पुद्रला आम्नर्क्तोति नवकेवळिळव्धिःयाख्यानकाले भणितं तिष्ठति । ततो ज्ञायते नोकर्माहारापेक्षया केवलिनामा-हारकलम् । अथ मतम्-भवदीयकल्पनया आहारानाहारकलं नोकर्माहारापेक्षया, न च कवलाहारापेक्षया चेति कथं ज्ञायते । नैवम् । "एकं दौ त्रीन् वानाहारकः " इति तत्त्वार्थे कथितमास्ते । अस्य सूत्रस्यार्थः कथ्यते-भवान्तरगमनकाले विग्रहगतौ शरीराभावे सति नूतनशरीरधारणार्थं त्रयाणां शरीराणां षण्णां यह केवलज्ञानी भगवान् अतीन्द्रिय है, इस कारण इसके ज्ञारीरसंबंधी सुख, दुःख नहीं है, ऐसा कहते हें---[ केवलज्ञानिनः ] केवल्ज्ञानीके [ देहगतं ] शरीरसे उत्पन्न हुआ [ सौख्यं ] मोजनादिक सुख [वा पुनः दुःखं ] अथवा भूख वगैरःका दुःख [नास्ति ] नहीं है [यस्मात् ] इसी कारणसे Я. ¥

यत एव शुद्धात्मनो जातवेदस इव कालायसगोलोत्कुलितपुद्धलाशेषविलासकल्पो नास्ती-न्द्रियग्रामस्तत एव घोरघनघाताभिघातपरंपरास्थानीयं शरीरगतं सुखटुःखं न स्यात् ॥ २० ॥ अथ ज्ञानस्वरूपमपश्चं सौख्यस्वरूपमपश्चं च क्रममहत्तमबन्धद्वैधेनाभिद्धाति, तत्र केवलि-नोऽतीन्द्रियज्ञानपरिणतत्वात्सर्वमत्यक्षं भवतीति विभावयति—

पर्याधीनां योग्यपुद्गलपिण्डग्रहणं नोकर्माहार उच्यते । स च विग्रहगतौ कर्माहारे विद्यमानेऽध्येकद्वित्रिसमय-पर्यन्तं नास्ति । ततो नोकर्माहारापेक्षयाऽऽहारानाहारकव्वमागमे ज्ञायते । यदि पुनः कवल्लाहारापेक्षया तर्हि भोजनकारुं बिहाय सर्वेदैवानाहारक एव, समयत्रयनियमो न घटते। अथ मतम्-केवलिनां कवलाहारो-ऽस्ति मनुष्यत्वात् वर्तमानमनुष्यवत् । तद्प्ययुक्तम् । तर्हि पूर्वकालपुरुषाणां सर्वज्ञत्वं नास्ति, रामरावणादि-पुरुषाणां च विशेषसामर्थ्यं नास्ति वर्तमानमनुष्यवत् । न च तथा । किंच छग्रस्थतपोधना अपि सप्तधातु-रहितपरमौदारिकशरीराभावे 'छट्ठो त्ति पढमसण्णा ' इति वचनात् प्रमत्तसंयतषष्ठगुणस्थानवर्तिनो यबप्याहारं गृहणन्ति तथापि ज्ञानसंयमध्यानसिद्धचर्थं, न च देहममत्वार्धम् । उक्तं च-" कायस्थित्यर्थमाहारः कायो ज्ञानार्थमिष्यते । ज्ञानं कर्मविनाशाय तन्नाशे परमं सुखम् ॥ ण बलाउसाहणट्ठं ण सरीरस्स य चयट्ठ तेजट्ठं । णाणद्र संजमद्रं झाणद्वं चेव मुंजंति॥ " तस्य भगवतो ज्ञानसंयमध्यानादिगुणाः स्वभावेनैव तिष्ठन्ति न चाहारबलेन । यदि पुनर्देहममलेनाहारं गृह्णाति तर्हि छन्नस्थेम्योऽप्यसौ हीनः प्राप्तोति । अथोच्यते-तस्या-तिशयविशेषात्यकटा भुक्तिर्नास्ति प्रच्छना विंधते । तर्हि परमौदारिकशरीरत्वाद्धक्तिरेव नात्त्ययमेवातिशयः किं न भवति । तत्र तु प्रच्छनभुक्तौ मायास्थानं दैन्यवृत्तिः, अन्येऽपि पिण्डशुद्धिकथिता दोषा बहवो भवन्ति । ते चान्यत्र तर्कशास्त्रे ज्ञातव्याः । अत्र चाध्यात्मग्रन्थत्वालोच्यन्त इति । अयमत्र भावार्थः--इदं वस्तुस्वरूपमेव ज्ञातव्यमत्राग्रहो न कर्तव्यः । कस्मात् । दुराग्रहे सति रागदेषोत्पत्तिर्भवति ततश्च निर्विकारचिदानन्देक-स्वभावपरमात्मभावनाविघातो भवति ॥ २०॥ एवमनन्तज्ञानमुखस्थापने प्रथमगाथा केवलिमुक्तिनिराकरणे दितीया चेति गाथादयं गतम् ।

इति सप्तगाथाभिः स्थलचतुष्टयेन सामान्येन **सर्वज्ञसिद्धि** नामा द्वितीयोऽन्तराधिकारः समाप्तः ॥२॥ अथ ज्ञानप्रपञ्चामिधानान्तराधिकारे त्रयखिंशद्राथा भवन्ति । तत्राष्टौ स्थलानि । तेष्वादौ केवलज्ञानस्य सर्वे प्रत्यक्षं भवतीति कथनमुख्यत्वेन 'परिणमदो खल्ठ' इत्यादिगाथाद्वयम्, अथात्मज्ञानयोनिंश्वयेनासंख्यात-

इस केवली-भगवानके [अलीन्द्रियत्वं जातं] इन्द्रियरहित भाव प्रगट हुआ [तस्मात्तु] इसीलिये [तत् त्रेयं] तत् अर्थात् अतीन्द्रिय ही ज्ञान और सुख जानने चाहिये। भावार्थ—जैसे आग लोहेके गोलेकी संगति छूट जानेपर धनकी चोटको नहीं प्राप्त होती, इसी प्रकार यह आत्मा भी लोहके पिण्डसमान जो इन्द्रियज्ञान उसके अभावसे संसारसंबंधी सुख दुःखका अनुभव नहीं करता है। इस गाथामें केवलीके कवलाहारका निषेध किया है ॥ २०॥

आगे केवलीको अतीन्द्रियज्ञानसे ही सब वस्तुका प्रत्यक्ष होता है, यह कहते हैं—[ ज्ञानं परि-णममानस्य ] केवलज्ञानको परिणमता हुआ जो केवली भगवान् है, उसको [ खलु ] निश्चयत्ते परिणमदो खलु णाणं पच्चक्खा सञ्वद्व्यपज्जाया । सो णेव ते विजाणदि उग्गहपुव्वाहिं किरियाहिं ॥ २१ ॥ परिणममानस्य खलु ज्ञानं पत्यक्षाः सर्वद्रव्यपर्यायाः । स नैव तान् विजानात्यवग्रहपूर्वाभिः क्रियाभिः ॥ २१ ॥

यतो न खल्विन्द्रियाण्यालम्ब्यावग्रहेहावायपूर्वकप्रक्रमेण केवली विजानाति । स्वयमेव समस्तायरणक्षयक्षण एवानाद्यनन्ताहेतुकासाधारणभूतज्ञानस्वभावमेव कारणत्वेनोपादाय तदुपरि प्रविकसत्केवलज्ञानोपयोगीभूय विपरिणमते । ततोऽस्याक्रमसमाक्रान्तसमस्तद्रव्यक्षेत्रकालभाव-प्रदेशलेऽपि व्यवहारेण सर्वगतत्वं भवतीत्यादिकथनमुख्यत्वेन 'आदा णागपमाणं' इत्यादिगाथापन्नकम्, ततः परं ज्ञानज्ञेययोः परस्परगमननिराकरणमुख्यतया 'णाणी णाणसहावो' इत्यादिगाथापञ्चकम्, अथ निश्चयव्यवहारकेबलिप्रतिपादनादिमुख्यत्वेन 'जो हि सुदेण' इत्यादिसूत्रचतुष्टयम्, अथ वर्तमानज्ञाने काल-त्रयपर्यायपरिच्छित्तिकथनादिरूपेण 'तकालिगेव सब्वे ' इत्यादिसूत्रपञ्चकम् , अथ केवलज्ञानं बन्धकारणं न भवति रागादिविकल्परहितं छग्नस्थज्ञानमपि । किंतु रागादयो बन्धकारणमित्यादिनिरूपणमुख्यतया 'परिंगमदि णेयं' इत्यादिसत्रपञ्चकम्, अथ केवलज्ञानं सर्वज्ञानं सर्वज्ञत्वेन प्रतिपादयतीत्यादिव्याख्यान-मुख्यत्वेन 'जं तकालियमिदरं' इत्यादिगाथापञ्चकम्, अथ ज्ञानप्रपञ्चोपसंहारमुख्यत्वेन प्रथमगाथा, नम-स्कारकथनेन द्वितीया चेति 'णवि परिणमदि ' इत्यादि गाथाद्वयम् । एवं ज्ञानप्रपञ्चाभिधानततीयान्तरा-धिकारे त्रयसिंशद्राथाभिः स्थलाष्टकेन समुदायपातनिका । तद्यथा--अथातीन्द्रियज्ञानपरिणतत्वात्केवलिनः सर्वप्रत्यक्षं भवतीति प्रतिपादयति-पच्चक्ला सन्त्रदन्त्रपूज्जाया सर्वद्रव्यपर्यायाः प्रत्यक्षा भवन्ति । कस्य । केवलिनः । किं कुर्वतः । परिणमदो परिणममानस्य । खुळु स्कुटम् । किम् । णाणं अनन्तपदार्थ-परिच्छित्तिसमर्थं केवलज्ञानम् । तर्हि किं क्रमेण जानाति । सो णेव ते विजाणदि उमाहपुच्वाहिं किरियाहिं स च भगवानैव तान् जानात्यवग्रहपूर्वाभिः क्रियाभिः, किंतु युगपदित्यर्थः । इतो विस्तरः-अनाबनन्तमहेतुकं चिदानन्दैकस्वभावं निजञ्जद्रात्मानमुपादेयं कृत्वा केवलज्ञानोत्पत्तेर्वाजभूतेनागमभाषया श्रक्षध्यानसंज्ञेन रागादिविकल्पजालरहितस्वसंवेदनज्ञानेन यदायमात्मा परिणमति, तदा स्वसंवेदनज्ञानफल-भूतकेवलज्ञानपरिच्छित्याकारपरिणतस्य तस्मिनेव क्षणे कमप्रवृत्तक्षायोपशमिकज्ञानाभावादकमसमाक्रान्त-

[सर्वद्रव्यपर्यायाः] सब द्रव्य तथा उनकी तीनोंकालकी पर्यायें [प्रत्यक्षाः] प्रत्यक्ष अर्थात् प्रगट हैं। जैसे स्फटिकमणिके अंदर तथा बाहिरमें प्रगट पदार्थ दीखते हैं। उसी तरह मगवानको सब प्रत्यक्ष हैं।[सः] वह केवली भगवान् [तान्] उन द्रव्यपर्यायोंको [अवग्रहपूर्वाभिः कियाभिः] अवग्रह आदि अर्थात् अवग्रह, ईहा, अवाय, धारणारूप जो किया हैं, उनसे [नैव विजानाति] नहीं जानता है। सारांश यह है कि-जैसे कमौंके क्षयोपशमसे उत्पन्न हुए ज्ञानवाले, अवग्रह आदि जो मतिज्ञानकी मेदरूप किया हैं, उनसे जानते हैं, वैसे केवली नहीं जानते। क्योंकि उन केवलीभगवानके सब तरफसे कमौंके पड़दे दूर होजानेके कारण अखंड अनन्त शक्ति पूर्ण, आदि अन्त रहित, असाधा-

२१ ]

तया समस्तसंवेदनालम्बनभूताः सर्वद्रव्यपर्यायाः प्रत्यक्षा भवन्ति ॥ २१ ॥ अथास्य भगवतोऽतीन्द्रियज्ञानपरिणतत्वादेव न किंचित्परोक्षं भवतीत्यभिषैति— णत्थि परोक्खं किंचि वि समंत सब्बक्खगुणसमिद्धस्स । अक्खातीदस्स सदा सयमेव हि णाणजादस्स ॥ २२ ॥ नास्ति परोक्षं किंचिदपि समन्ततः सर्वाक्षगुणसमृद्धस्य । अक्षातीतस्य सदा खयमेव हि ज्ञानजातस्य ॥ २२ ॥

अस्य खल्छ भगवतः समस्तावरणक्षयक्षण एव सांसारिकपरिच्छित्तिनिष्पत्तिवलाधानहेतु-भूतानि प्रतिनियतविषयग्राहीण्यक्षीणि तैरतीतस्य, स्पर्शरसगन्धवर्णश्रब्दपरिच्छेदरूपैः समरसतया समन्ततः सर्वेरेवेन्द्रियगुणैः समृद्धस्य, स्वयमेव सामस्त्येन स्वपरमकाशनस्य, स्वैरं लोकोत्तरज्ञान-

समस्तद्रव्यक्षेत्रकालमावतया सर्वद्रव्यगुणपर्याया अस्यात्मनः प्रत्यक्षा भवन्तीत्यमिप्रीयः ॥ २१ ॥ अथ सर्वं प्रत्यक्षं भवतीत्यन्वयरूपेग पूर्वस्त्रे भणितमिदानी तु परोक्षं किमपि नास्तीति तमेवार्थं व्यतिरेकेण दृढयति— णत्थि परोक्खं किंचि वि अस्य भगवतः परोक्षं किमपि नास्ति । किंविशिष्टस्य । समंत सञ्वक्ख-गुणसमिद्धस्स समन्ततः सर्वात्मप्रदेशैः सामस्त्येन वा स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दपरिच्छित्तिरूपसर्वेन्द्रियगुण-समृद्धस्य, तर्हि किमक्षसहितस्य । नैवम् । अवखातीदस्स अक्षातीतस्येन्द्रियव्यापाररहितस्य, अथवा द्वितीयव्याख्यानम् — अक्ष्णोति ज्ञानेन व्याप्नोतीत्यक्ष आत्मा तद्गुणसमृद्धस्य । सदा सर्वदा सर्वकाल्प्म् । पुनरपि किंरूपस्य । सयभेव हि णाणजादस्स स्वयमेव हि स्फुटं केवलज्ञानरूपेग जातस्य परिणतस्येति । तद्यथा-अतीन्द्रियस्वमावपरमात्मनो विपरीतानि क्रमप्रवृत्तिद्देतुभूतानीन्द्रियाण्यतिक्रान्तस्य जगत्त्रयकालत्रय-रण, अपने आप ही प्रगट हुआ केवलज्ञान है, इस कारण एक ही समयमें सब द्रव्य, क्षेत्र, काल, माव ज्ञानरूपी भूमिमें प्रत्यक्ष झलकते हैं ॥ २१ ॥

आगे इस मगवानके अतीन्दियज्ञानरूप परिणमन करनेसे कोई भी वस्तु परोक्ष नहीं है, यह कहते हैं—[अस्य भगवत:] इस केवलीभगवानके [किंचिदपि] कुछ भी पदार्थ [परोक्षं नास्ति] परोक्ष नहीं है । एक ही समय सब द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावको प्रत्यक्ष जानता है, इसलिये परोक्ष नहीं । कैसे हैं ? वे भगवान् [अक्षातीतस्य] इन्द्रियोंसे रहित ज्ञानवाले हैं, अर्थात् इन्द्रियें संसारसंबंधी ज्ञानका कारण हैं । और परोक्षरूप मर्यादा लिये पदार्थोंको जानती हैं, इस प्रकारकी भावइंद्रियें भग-वानके अब नहीं, इसलिये सत् प्रत्यक्ष स्वरूप जानते हैं । फिर कैसे हैं ? [समन्ततः ] सब आत्माके प्रदेशों(अंगों)में [सर्वाक्षराणसमृद्धस्य] सब इंदियोंके गुण जो स्पर्श वगैरःको ज्ञान उस कर पूर्ण है, अर्थात् जो एक एक इन्द्रिय एक एक गुणको ही जानती हैं, जैसे आँख रूपको, इस तरहके क्षियोपशमजन्यज्ञानके अभाव होनेपर प्रगट हुए केवलज्ञानसे वे केवलीभगवान्, सब अंगों द्वारा सब स्पर्शादि विषयोंको जानते हैं । फिर कैसे हैं ? [स्वयमेव] अपने आप ही [हि] निश्वय कर [ज्ञान-जातस्य] केवलज्ञानको प्राप्त हुए हैं । भावार्थ—अपने और परवस्तुके प्रकाशनेवाला नाशरहित जातस्य, अक्रमसमाक्रान्तसमस्तद्रव्यक्षेत्रकालभावतया न किंचनापि परोक्षमेव स्यात् ॥ २२ ॥ अथात्मनो ज्ञानप्रमाणखं ज्ञानस्य सर्वगतत्वं चोद्द्योतयति आदा णाणपमाणं णाणं णेयप्पमाणमुद्दिईं । णेयं लोयालोयं तम्हा णाणं तु सव्वगयं ॥ २३ ॥ आत्मा ज्ञानप्रमाणं ज्ञानं ज्ञेयप्रमाणमुद्दिष्टम् ।

**क्षेयं लोकालोकं तस्माज्ज्ञानं तु सर्वगतम् ॥** २३ ॥

आत्मा हि 'समगुणपर्यायं द्रव्यम्' इति वचनात् ज्ञानेन सह हीनाधिकत्वरहितत्वेन परि-णतत्वात्तत्परिमाणं, ज्ञानं तु ज्ञेयनिष्ठत्वादाह्याविष्ठिदहनवत्तत्परिमाणं, ज्ञेयं तु लोकालोकविभाग-विभक्तानन्तपर्यायमालिकालीढस्वरूपस्चिता विच्छेदोत्पाद[विच्छेदोपदर्शित]धौठ्या षड्द्रव्यी वर्तिसमस्तपदार्थयुगपत्प्रत्यक्षप्रतीतिसमर्थमविनश्वरमत्वण्डैकभासमयं केवलज्ञानं परिणतत्त्यास्य भगवतः परोक्षं किमपि नास्तीति भावार्थः ॥ २२ ॥ एवं केवलिनां समस्तं प्रत्यक्षं भवतीति कथनरूपेण प्रथमस्थले गाथाद्वयं गतम् । अथात्मा ज्ञानप्रमाणो भवतीति ज्ञानं च व्यवहारेण सर्वगतमित्युपदिझति—आदा **गाणपमाणं** ज्ञानेन सह हीनाधिकत्वाभावादात्मा ज्ञानप्रमाणो भवति । तथाहि—'समगुणपर्याधं द्रव्यं भवति ' इति वचनाद्वर्तमानमनुष्यभवे वर्तमानमनुष्यपर्यायप्रमाणः, तदेव मनुष्यपर्यायप्रदेशवर्तिज्ञानगुण-प्रमाणश्च प्रत्यक्षेण दृश्यते यथायमात्मा, तथा निश्चयतः सर्वदैवाव्याबाधाक्षयसुखाद्यनन्तगुणाधारम्त्तो योऽसौ केवलज्जानगुणस्तत्प्रमाणोऽयमात्मा । णाणं णेयण्यमाणमुद्दिष्ठं दाद्यनिष्ठदृत्वत् ज्ञानं ज्ञेयप्रमाणमुदिष्टं कथितम् । णेयं लोयालोयं इेयं लोकालोकं भवति । राध्रद्वर्धेकत्त्वत्वान्यान्य्रत्त्वान्त्रान्यान्त्र्याय्याय्रद्व्या दिषड्वव्यात्मको लोकः, लोकाद्वहिर्मागे युद्धाकाशमलोकः, तच्च लोकालोकद्वयं स्वकीयत्त्वकीयानन्तपर्याय परिणतित्र्पेणान्त्व्यमपि द्वव्यार्थिकनयेन नित्वयम् । तम्हा णाणं तु सडवग्वायं यस्मालिश्वयरत्त्त्रयात्मक

लैकिकज्ञानसे जुदा ऐसा अतीन्द्रियज्ञान (केवलज्ञान) जब प्रगट हुआ, तब परोक्षपना किस तरह हो सकता है ? ( नहीं होता ) ॥ २२ ॥

आगे आत्माको ज्ञानप्रमाण कहते हैं, और ज्ञानको सर्वव्यापक दिखलाते हैं—[आत्मा] जीव-द्रव्य [ज्ञानप्रमाणं ] ज्ञानके बराबर है, क्योंकि द्रव्य अपने अपने गुणपर्यायोंके समान होता है, इसी न्यायसे जीव भी अपने ज्ञानगुणके बराबर हुआ । आत्मा ज्ञानसे न तो अधिक न कम परिणमन करता है, जैसे सोना अपनी कड़े कुंडल आदि पर्यायोंसे तथा पीलेवर्ण आदिक गुणोंसे कम अधिक नहीं परिणमता, उसी प्रकार आत्मा भी समझना । [ज्ञानं ज्ञेयप्रमाणं ] और ज्ञान झेयके (पदार्थोंके) प्रमाण है, ऐसा [जदिष्टं ] जिनेन्द्रदेवने कहा है, जैसे—ईंधनमें स्थित आग ईंधनके बराबर है, उसी तरह सब पदार्थोंको जानता हुआ ज्ञान झेयके प्रमाण है, [ज्ञेयं लोकालोकं] झेय है, वह लोक तथा अलेक है, जो मूत भविष्यत् वर्तमानकालकी अनंत पर्यायों सहित छह द्रव्य हैं, उसको लोक और इस लोकसे बाहर अकेला आकाश उसको अलोक जानना, इन्हीं दोनोंको झेय कहते हैं । [तस्मात] सर्वमिति यावत् । ततो निःशेषावरणक्षयक्षण एव लोकालोकविभागविभक्तसमस्तवस्त्वाकार पारमुपगम्य तथैवाप्रच्युतत्वेन व्यवस्थितत्वात् ज्ञानं सर्वगतम् ॥ २३ ॥ अथात्मनो ज्ञानप्रमाणत्वानभ्युपगमे द्वौ पक्षाचुपन्यस्य दूषयति— णाणप्पमाणमादा ण हवदि जस्सेह तस्स सो आदा । हीणो चा अहिओ वा णाणादो हवदि घुवमेव ॥ २४ ॥ हीणो जदि सो आदा तण्णाणमचेदणं ण जाणादि । अहिओ वा णाणादो णाणेण विणा कहं णादि ॥ २५ ॥ जुगलं । ज्ञानप्रमाणमात्मा न भवति यस्येह तस्य स आत्मा । हीनो वा अधिको वा ज्ञानाद्भवति घुवमेव ॥ २४ ॥ हीनो वा अधिको वा ज्ञानाद्भवति घुवमेव ॥ २४ ॥ वीनो वा अधिको वा ज्ञानाद्भवति घुवमेव ॥ २४ ॥

यदि खल्वयमात्मा हीनो ज्ञानादित्यभ्युपगम्यते, तदात्मनोऽतिरिच्यमानं ज्ञानं स्वाश्रय-

शुद्धोपयोगभावनाबलेनोत्पन्न यत्केवलज्ञानं तद्दङ्कोत्कीर्णाकारन्यायेन निरन्तरं पूर्वोक्तज्ञेयं जानाति, तस्माद्दच-वहारेण तु ज्ञानं सर्वगतं भण्यते । ततः स्थितमेतदात्मा ज्ञानप्रमाणं ज्ञान सर्वगतमिति ॥ २३ ॥ अथात्मानं ज्ञानप्रमाणं ये न मन्यन्ते तत्र हीनाधिकत्वे दूषणं ददाति — णाणप्पमाणमादा य हवदि जस्सेह ज्ञान-प्रमाणमात्मा न भवति यस्य वादिनो मतेऽत्र जगति तस्स सो आदा तस्य मते स आत्मा हीणो वा अहिओ वा णणादो हवदि धुवमेव हीनो वा अधिको वा ज्ञानात्सकाशाद भवति निश्चितमेवेति ॥ २४ ॥ इणिो जदि सो आदा तं णाणमचेदणं ण जाणादि हीनो यदि स आत्मा तदाग्नेरभावे सति इसलिये [ज्ञानं तु] केवलज्ञान तो [सर्वगतं ] सब पदार्थोंमें प्रवेश करनेवाला सर्वव्यापक है, अर्थात् सबको जानता है, इससे ज्ञान ज्ञेयके बराबर है ॥ २३ ॥

आगे जो मूढ़दृष्टि आत्माको ज्ञानके प्रमाण नहीं मानकर अधिक तथा हीन मानते हैं, उनके पक्षको युक्तिसे दूषित करते हैं-[इह] इस लोकमें [यस्य] जिस मूढ़बुद्धिके 'मतमें [आत्म्मा]•आत्मद्रव्य [ज्ञानप्रमाणं] ज्ञानके बरावर [न भवति] नहीं होता है, अर्थात् जो विपरीत बुद्धिवाले आत्माको ज्ञानके बराबर नहीं मानते, [तस्य] उस कुमतीके मतमें [स आत्मा] वह जीवद्रव्य [ज्ञानात] अपने ज्ञानगुणसे [हीनो वा अधिको वा] हीन (कम) अथवा अधिक (बड़ा) [ध्रुवमेव] निश्चयसे [भवति] होता है, अर्थात् उन्हें या तो आत्माको ज्ञानसे कम मानना पड़ेगा, या अधिक मानना पड़ेगा । [यदि] जो [स आत्मा] वह जीवद्रव्य [हीनः] ज्ञानसे न्यून होगा [तदा] तो [तद् ज्ञानं] वह ज्ञान [अचेतनं] अचेतन होनेसे [न जानाति] कुछ भी नहीं जान सकेगा [वा] अथवा[ज्ञानात्] ज्ञानसे [अधिकः] अधिक होगा, तो [ज्ञानेन विना] ज्ञानके विना [कथं जानाति] कैसे जानेगा ? | भावार्थ-जो आत्माको ज्ञानसे हीन माने, तो ज्ञानगुण स्पर्श रस गंघ भूतचेतनद्रव्यसमवायाभावादचेतनं भवद्रूपादिगुणकल्पतामापन्नं न जानाति । यदि पुनर्ज्ञाना-दधिक इति पक्षः कक्षीक्रियते तदावश्यं ज्ञानादतिरिक्तत्वात् पृथग्भूतो भवन् घटपटादिस्थानीय-तामापन्नो ज्ञानमन्तरेण न जानाति, ततो ज्ञानप्रमाण एवायमात्माभ्युपगन्तव्यः ॥ २४-५ ॥ अथात्मनोऽपि ज्ञानवत् सर्वगतत्वं न्यायायातमभिनन्दति---

> सन्वगदो जिणवसहो सन्वे वि य तग्गया जगदि अहा। णाणमयादो य जिणो विसयादो तस्स ते भणिया ॥ २६ ॥ सर्वगतो जिनरृषभः सर्वेऽपि च तद्गता जगत्यर्थाः । ज्ञानमयत्वाच जिनो विषयतात्तस्य ते भणिताः ॥ २६ ॥

ज्ञानं हि त्रिसमयावच्छिन्नसर्वद्रव्यपर्यायरूपव्यवस्थितविश्वज्ञेयाकारानाकामत् सर्वगतम्रुक्तं तथाभूतज्ञानमयीभूय व्यवस्थितत्वाद्भगवानपि सर्वगत एव । एवं सर्वगतज्ञानविषयतात्सर्वेऽर्था उष्णगुणो यथा शीतलो भवति तथा स्वाश्रयभूतचेतनात्मकद्रव्यसमवायाभावात्तस्यात्मनो ज्ञानमचेतनं भवत्सत् किमपि न जानाति । अहिओ वा णाणादो णाणेण विणा कहं णादि अधिको वा झाना-त्सकाशात्तर्हि यथोष्णगुणामावेऽग्निः शीतलो भवन्सन् दहनकियां प्रत्यसमर्थो भवति तथा ज्ञानगुणामावे सत्यात्माप्यचेतनो भवन्सन् कथं जानाति न कथमपि । अयमत्र भावार्थः ---ये केचनात्मानमङ्गुष्ठपर्वमात्रं, रयामाकतण्डुलमात्रं, वटककणिकादिमात्रं वा मन्यन्ते ते निषिद्धाः । येऽपि समुद्धातसप्तकं विहाय देहा-वर्णकी तरह अचेतन हो जावेगा, और अचेतन ( जड़ ) होनेसे कुछ भी नहीं जान सकेगा, जैसे अग्निसे उष्णगुण अधिक माना जावे, तो अधिक उष्णगुण अग्निके विना शीतल होनेसे जला नहीं सकता, और जो ज्ञानसे आत्मा अधिक होगा, अर्थात् आत्मासे ज्ञान हीन होगा, तो घट वस्तादि पदार्थींकी तरह आत्मा ज्ञान विना अचेतन हुआ कुछ भी नहीं जान सकेगा, अैसे अग्नि उष्णगुणसे जितनी अधिक होगी, उतनी ही शीतल होनेके कारण ईंधनको नहीं जला सकती। इस कारण यह सिद्ध हुआ, कि आत्मा ज्ञानके ही प्रमाण है, कमती बढ़ती नहीं है ॥ २४-२५ ॥ आगे जिस तरह ज्ञान सर्वगत है, उसी तरह आत्मा भी सर्वगत है, ऐसा कहते हैं-[ज्ञानमयत्वात् ] ज्ञानमयी होनेसे [जिन-ष्ट्रचभः] जिन अर्थात् गणधरादिदेव उनमें वृषम (प्रधान) [जिनः] सर्वज्ञ भगवान् [सर्वगतः] सब लोक अलोकमें प्राप्त हैं, [च] और [तस्य विषयत्वात् ] उन भगवानके जानने योग्य होनेसे [जगति] संसारमें [सर्वेपिच ते अर्था:] वे सब ही पदार्थ [तद्गताः] उन भगवानमें प्राप्त हैं, ऐसा [भणिलाः] सर्वज्ञने कहा है ।। भाषार्थ-अतीत अनागत वर्तमान काल सहित सब पदा-थौंके आकारोंको ( पर्यायोंको ) जानता हुआ, ज्ञान सर्वगत कहा है, और भगवान् ज्ञानमयी है, इस कारण भगवान भी सर्वगत ही हैं, और जिस तरह आरसीमें घटपटादि पदार्थ झलकते हैं, वैसे ज्ञानसे अभिन्न भगवानमें भी सब पदार्थ प्राप्त हुए हैं, क्योंकि ने पदार्थ भगवानके जानने योग्य हैं । निश्चयकर ज्ञान आत्माप्रमाण है, क्योंकि निर्विकार निराकुल अनन्तसुखको आत्मामें आप वेदता है, अर्थात् अनुभव

अपि सर्वगतझानाव्यतिस्किस्य भगवतस्तस्य ते विषया इति भणितलात्तद्रता एव भवन्ति । तत्र निश्चयनयेनानाकुलललक्षणसौख्यसंवेदनलाधिष्ठानत्वावच्छिन्नात्मभमाणज्ञानस्वतत्त्वापस्त्यागेन विश्वज्ञेयाकाराननुपगम्यावबुध्यमानोऽपि व्यवहारनयेन भगवान् सर्वगत इति व्यपदिव्यते । तथा नैमित्तिकभूतज्ञेयाकारानात्मस्थानवलोक्य सर्वेऽर्थास्तद्गता इत्युपचर्यन्ते, न च तेषां परमार्थ-तोऽन्योन्यगमनमस्ति, सर्वद्रव्याणां स्वरूपनिष्ठत्वात् । अयं क्रमो ज्ञानेऽपि निश्चेयः ॥ २६ ॥ अथात्मज्ञानयोरेकत्वान्यत्वं चिन्तयति—

#### णाणं अप्प सि मदं बद्ददि णाणं विणा ण अप्पाणं । तम्हा णाणं अप्पा अप्पा णाणं व अण्णं वा ॥ २७ ॥

दधिकं मन्यन्ते तेऽपि निराकृता इति ॥ २५ ॥ अथ यथा ज्ञानं पूर्व सर्वगतमुक्तं तथैव सर्वगतज्ञाना-पेक्षया भगवानपि सर्वगतो भवतीत्यावेदयति सञ्चादो सर्वगतो भवति । स कः कर्ता । जिणवसहो जिनदृषभः सर्वज्ञः । करमात् सर्वगतो भवति । जिणो जिनः णाणमयादो य ज्ञानमयत्वाद्वेतोः सञ्चे वि य तग्गया जगदि अट्ठा सर्वेऽपि च ये जगत्यर्थास्ते दर्पणे विम्बवद व्यवहारेण तत्र भगवति गता भवन्ति । करमात् । ते भणिया तेऽर्थास्तत्र गता भणिताः विसयादो विषयत्वात्परिच्छेद्यत्वात् ज्ञेयत्वात् । कस्य । तस्स तस्य भगवत इति । तथाहि यदनन्तज्ञानमनाकुळवलक्षणानन्तसुखं च तदाधारभूतस्तावदा-त्मा इत्थंम्तात्मप्रमाणं ज्ञानमात्मनः स्वस्वरूपं भवति । इत्थंमूतं स्वत्वरूपं देहगतमपरित्यजन्नेव लोकालोकं परिच्छिनति । ततः कारणादद्यवहारेण सर्वगतो भण्यते भगवान् । येन च कारणेन नीलपीतादिबहिःपदार्था आदर्शे विम्बवत् परिच्छित्त्याकारेण ज्ञाने प्रतिफलन्ति ततः कारणादुपचारेणार्थकार्यभूता अर्थाकारा अप्यर्था भण्यन्ते । ते च ज्ञाने तिष्ठन्तीत्युच्यमाने दोषो नास्तीत्यभिप्रायः ॥ २६ ॥ अथ ज्ञानमात्मा भवति, आत्मा तु ज्ञानं सुखादिकं वा भवतीति प्रतिपादयति ज्ञाणं अप्य ति मदं ज्ञानमात्मा भवतीति मतं

करता है । ज्ञान आत्माका स्वभावरूप लक्षण है, इस कारण वह अपने ज्ञानस्वरूप स्वभावको कभी नहीं छोड़ता । समस्त झेया--( पदार्थ )कारों में प्राप्त नहीं होता, अपने में ही स्थिर रहता है । यह आत्मा सब पदार्थोंका जाननेवाला है, इसलिये व्यवहारनयसे सर्वगत ( सर्वव्यापक ) कहा है, निश्चयसे नहीं । इसी प्रकार निश्चयनयसे वे पदार्थ भी इस आत्मा में प्राप्त नहीं होते, क्योंकि कोई पदार्थ अपने स्वरूपको छोड़कर दूसरेके आकार नहीं होता, सब अपने अपने स्वरूपमें रहते हैं । निमित्तमूत झेयके आकारोंको आत्मामें झेयज्ञायक संबंधसे प्रतिबिंबित होनेसे व्यवहारसे कहते हैं, कि सब पदार्थ आत्मा में प्राप्त हो जाते हैं । जैसे आत्मामें घटादि पदार्थ प्रतिबिंबित होनेसे व्यवहारसे कहते हैं, कि सब पदार्थ आत्मा में प्राप्त हो जाते हैं । जैसे आरसीमें घटादि पदार्थ प्रतिबिंबित होनेसे व्यवहारसे कहते हैं, ऐसा व्यवहारमें कहा जाता है, निश्चयसे वे अपने स्वरूपमें ही रहते हैं । इस कथनसे सारांश यह निकला, कि निश्चयसे पदार्थ आत्मामें नहीं आत्मा पदार्थोंमें नहीं। व्यवहारसे ज्ञानरूप आत्मा पदार्थोंमें है । पदार्थ आत्मा हे हें, क्योकि इन दोनोंका झेय ज्ञायक सम्बन्ध दुर्निवार हैं । इस कथनसे सारांश यह निकला, कि निश्चयसे पदार्थ आत्मामें नहीं आत्मा पदार्थोंमें नहीं। व्यवहारसे ज्ञानरूप आत्मा पदार्थोंमें है । पदार्थ आत्मा हे, तथा आत्मा ज्ञान भी है, और झुखादिस्वरूप भी है, ऐसा कहते हैं –[ ज्ञानं ] ज्ञानगुण [ आत्मा ] जीव ही है [ इति ज्ञानमात्मेति मतं वर्तते ज्ञानं विना नात्मानम् । तस्मात् ज्ञानमात्मा आत्मा ज्ञानं वा अन्यद्वा ॥ २७ ॥

यतः शेषसमस्ताचेतनवस्तुसमवायसंबन्धनिरुत्सुकतयाऽनाद्यनन्तस्वभावसिद्धसमवाय-संबन्धमेकमात्मानमाभिम्रुख्येनावऌम्ब्य प्रदृत्तत्वात् तं विना आत्मानं ज्ञानं न धारयति, ततो ज्ञानमात्मैव स्यात् । आत्मा त्वनन्तधर्माधिष्ठानत्वात् ज्ञानधर्मद्वारेण ज्ञानमन्यधर्मद्वारेणान्यदपि स्यात् । किं चानेकान्तोऽत्र बलवान् । एकान्तेन ज्ञानमात्मेति ज्ञानस्याभावोऽचेतनत्वमात्मनो विशेषग्रणाभावादभावो वा स्यात् । सर्वथात्मा ज्ञानमिति निराश्रयत्वात् ज्ञानस्याभाव आत्मनः शेषपर्यायामावस्तदविनाभाविनस्तस्याप्यभावः स्यात् ॥ २७ ॥

संमतम् । कस्मात् । वट्टदि णागं विणा ण अप्पाणं ज्ञानं कर्तृ विनात्मानं जीवमन्यत्र घटपटादौ न वर्तते । तम्हा णाणं अप्पा तस्मात् ज्ञायते कथंचिज्ज्ञानमात्मैव स्यात् । इति गाथापादत्रयेण ज्ञानस्य कथंचिदात्मत्वं स्थापितम् । अण्पा णाणं च अण्णं वा आत्मा तु ज्ञानधर्मद्वारेण ज्ञानं भवति, सुख-वीर्यादिधर्मद्वारेणान्यद्वा नियमो नास्तीति । तद्यथा-यदि पुनरेकान्तेन ज्ञानमात्मेति भण्यते तदा ज्ञानगुण-मात्र एवात्मा प्राप्तः सुखादिधर्माणामवकाशो नास्ति । तथा सुखवीर्यादिधर्मसमूहाभावादात्माऽभावः, आत्मन आधारभूतस्याभावादाधेयभूतस्य ज्ञानगुणस्याप्यभावः, इत्येकान्ते सति द्वयोरप्यभावः । तस्मात्कथंचिज्ज्ञा-नमात्मा न सर्वथेति । अयमत्राभिष्रायः----आत्मा व्यापको ज्ञानं व्याप्यं ततो ज्ञानमात्मा स्यात्, आत्मा तु ज्ञानमन्यदा भवतीति । तथा चोक्तम्-' व्यापकं तदतनिष्ठं व्याप्यं तनिष्ठमेव च' ॥ २७ ॥ इत्यात्म-मतं ] ऐसा कहा है। [आत्मानं चिना ] आत्माके विना [ज्ञान ] चेतनागुण [न वर्तते ] और किसी जगह नहीं रहता [तरमात्] इस कारण [ज्ञानं] ज्ञानगुण [आत्मा] जीव है [च] और [आत्मा] जीवद्रव्य [ज्ञानं ] चैतन्य गुणरूप है, [वा अन्यत्] अथवा अन्य गुणरूप भी है। भावार्थ-ज्ञान और आत्मामें भेद नहीं है, दोनों एक हैं। क्योंकि अन्य सब अचेतन वस्तुओंके साथ संबंध न करके केवल आत्माके ही साथ ज्ञानका अनादिनिधन स्वाभाविक गाढ़ संबंध है, इस कारण आत्माको छोड़ ज्ञान दूसरी जगह नहीं रह सकता । परंतु आन्मा अनन्तधर्मवाला होनेसे ज्ञान गुणरूप भी है और अन्य सुख़ादि गुणरूप भी है, अर्थात् जैसे ज्ञानगुण रहता है, वैसे अन्य गुण भी रहते हैं । दूसरी बात यह है, कि भगवन्तका अनेकान्त सिद्धान्त बलवान् है । जो एकान्तसे ज्ञानको भात्मा कहेंगे, तो ज्ञानगुण आत्मद्रव्य हो जावेगा, और जब गुण ही द्रव्य हो जावेगा, तो गुणके अभावसे आत्मव्रव्यके अभावका प्रसङ्ग आवेगा, क्योंकि गुणवाला व्रव्यका लक्षण है, वह नहीं रहा, और जो सर्वथा आत्माको ज्ञान ही मानेंगे, तो आत्मद्रव्य एक ज्ञानगुणमात्र ही रह जावेगा, सुख-वीर्यादि गुणोका अभाव होगा । गुणके अभावसे आत्मद्रव्यका अभाव सिद्ध होगा, तब निराश्रय अर्थात आधार न होनेसे ज्ञानका भी अभाव हो जायगा । इस कारण सिद्धान्त यह निकला, कि ज्ञानगुण तो आला अवस्य है, क्योंकि ज्ञान अन्य जगह नहीं रहता । परंतु, आत्मा ज्ञानगुणकी अपेक्षा ज्ञान है, अन्य

अथ ज्ञानज्ञेययोः परस्परगमनं प्रतिहन्ति---

णाणी णाणसहावो अद्वा णेयप्पगा हि णाणिस्स । रूवाणि व चक्खूणं णेवण्णोण्लेसु वहंति ॥ २८ ॥ ज्ञानी ज्ञानस्वभावोऽर्था ज्ञेयात्मका हि ज्ञानिनः । रूपाणीव चक्षुषोः नैवान्योन्येषु वर्तन्ते ॥ २८ ॥

ज्ञानी चार्थाश्व स्वलक्षणभूतपृथक्त्वतो न मिथो दृत्तिमासादयन्ति किंतु तेषां ज्ञानज्ञेय-स्वभावसंबन्धसाधितमन्योन्यदृत्तिमात्रमस्ति । यथा हि चक्षुंषि तद्विषयभूतरूपिद्रव्याणि च पर-स्परप्रवेशमन्तरेणापि ज्ञेयाकारग्रहणसमर्पणप्रवणान्येवमात्माऽर्थाश्चान्योन्यदृत्तिमन्तरेणापि विश्व-ज्ञेयाकारग्रहणसमर्पणप्रवणाः ॥ २८ ॥

ज्ञानयोरेकत्वं, ज्ञानस्य व्यवहारेण सर्वगतत्वमित्यादिकथनरूपेण दितीयस्थले गाथापञ्चकं गतम् । अथ ज्ञानं ज्ञेयसमीपे न गच्छतीति निश्चिनोति—णाणी णाणसहावो ज्ञानी सर्वज्ञः केवलज्ञानस्वभाव एव । अट्ठा णेयप्पगा हि णाणिस्स जगत्त्रयकालत्रयवर्तिपदार्था ज्ञेयात्मका एव भवन्ति न च ज्ञानात्मकाः । कस्य ज्ञानिनः । रूवाणि व चक्खूणं णेवण्णोण्णेसु वट्टंति ज्ञानी पदार्थाश्चान्योन्यं परस्परमेकत्वेन वर्तन्ते । कानीव केषां संबन्धित्वेन, रूपाणीव चक्षुषामिति । तथाहि—यथा रूपिद्रव्याणि चक्षुषा सह परस्परं संब-न्धामावेऽपि स्वाकारसमर्पणे समर्थानि, चक्षुंषि च तथाकारग्रहणे समर्थानि भवन्ति । तथा त्रैलोक्योदरवि-वरवर्तिपदार्थाः कालत्रयपर्यायपरिणता ज्ञानेन सह परस्परग्रदेशसंसर्गामावेऽपि स्वकीयाकारसमर्पणे समर्था भवन्ति । अखण्डैकप्रतिमासमयं केवल्ज्ञानं तु तदाकारग्रहणे समर्थमिति भावार्थः ॥ २८ ॥ अथ ज्ञानी

गुणोकी अपेक्षा अन्य है ॥ २७ ॥ आगे निश्चयसे ज्ञान न तो ज्ञेयमें जाता है, और न झेय ज्ञानमें जाता हैं, ऐसा कहते हैं— [हि] निश्चयकर [ज्ञानी] आत्मा [ज्ञानस्वभावः] ज्ञानस्वभावखाला है, तथा [अर्थाः] पदार्थ [ज्ञेयात्मकाः] झेयस्वरूप हैं। क्योंकि [ज्ञानिनः] ज्ञानीके [ते अर्थाः] वे पदार्थ [चक्षुषां] नेत्रोंके [रूपाणि इव] रूपी पदार्थोंके समान [अन्योन्येषु] आपसमें अर्थात् सब मिल्ले एक अवस्थामें [नैव] नहीं [वर्तन्ते] प्रवर्तते हैं। भावार्थ-यवाणि आत्मा और पदार्थोंका स्वभावसे ही झेय ज्ञायक संबंध आपसमें है, तो भी ज्ञानी आत्मा ज्ञानस्वरूप है, झेयस्वरूप नहीं है, और पदार्थ झेय (जानने योग्य) स्वरूप हैं, ज्ञानस्वरूप नहीं, अर्थात् अपने स्वरूप है, झेयस्वरूप नहीं है, और पदार्थ झेय (जानने योग्य) स्वरूप हैं, ज्ञानस्वरूप नहीं, अर्थात् अपने स्वरूप है, झेयस्वरूप नहीं है, और पदार्थ झेय (जानने योग्य) स्वरूप हैं, ज्ञानस्वरूप नहीं, अर्थात् अपने स्वरूप है, झेयस्वरूप नहीं है, और वर्षा के तेत्र रूपी पदार्थोंमें प्रवेश किये विना ही उन पदार्थोंके स्वरूप प्रहण करनेको समर्थ हैं, और वे रूपी पदार्थ भी नेत्रोमें प्रवेश किये विना ही अपना स्वरूप नेत्रोंके ज्वानेको समर्थ हैं । इसी प्रकार आत्मा भी न तो उन पदार्थोंमें जाता है, और न वे (पदार्थ) आत्मामें आते हैं, अर्थात् झेय ज्ञायक संत्रंघसे सकल पदार्थोंमें प्रवेश किये विना ही आत्मा सबको जानता है, और वे पदार्थ भी आत्मामें प्रवेश नहीं करके अपने स्वरूपको जनाते हैं । इसी कारण आत्माको व्यवहारसे सर्वगत कहते हैं ॥ २८ ॥ आगे निश्चयनयसे यद्यपि पदार्थोंमें आतारी है अत्मि नहीं करता है, तो भी प्रवचनसारः

अथार्थेष्वरुत्तस्यापि ज्ञानिनस्तद्रुत्तिसाधकं शक्तिवैचित्र्यम्रुद्द्योतयति----ण पविद्वो णाविद्वो णाणी णेयेसु रूवमिव चक्खू । जाणदि पस्सदि णियदं अक्खातीदो जगमसेसं ॥ २९ ॥ न प्रविष्टो नाविष्टो ज्ञानी ज्ञेयेषु रूपमिव चक्षुः । जानाति प्रयति नियतमक्षातीतो जगदशेषम् ॥ २९ ॥

यथाहि चक्ष रूपिद्रव्याणि स्वमदेशैरसंस्पृशदमविष्टं परिच्छेद्यमाकारमात्मसात्कुर्वन्न चाम-विष्टं जानाति पश्यति च । एवमात्माप्यक्षातीतत्वात्माप्यकारिताविचारगोचरद्रतामवाप्तो झेय-तामापन्नानि समस्तवस्तूनि स्वमदेशैरसंस्पृशन्त्र प्रविष्टः शक्तिवैचित्र्यवशतो वस्तुवर्तिनः समस्त-होयाकारानुन्मूल्य इव कवल्यन्न चामविष्टो जानाति पश्यति च । एवमस्य विचित्रशक्तियोगिनो ब्रानिनोऽर्थेष्वप्रवेश इव प्रवेशोऽपि सिद्धिमवतरति ॥ २९ ॥

क्षेयपदार्थेषु निश्चयनयेनाम्रविष्टोऽपि व्यवहारेण प्रविष्ट इव प्रतिभातीति शक्तिवैचित्र्यं दर्शयति—ण पविट्ठो निश्चयनयेन न प्रविष्टः, णाविट्ठो व्यवहारेण च नाप्रविष्टः, किंतु प्रविष्ट एव । स कः कर्ता । णाणी ज्ञानी । केषु मध्ये । णेयेसु झेयपदार्थेषु । किमिव । रूवमिव चक्खू रूपविषये चक्षुरिव । एवंभूतः सन् किं करोति । जाणदि पस्सदि जानाति पश्यति च णियदं निश्चितं संशयरहितं तम् । किंविशिष्टः सन् । अवखातीदो अक्षातीतः । किं जानाति पश्यति च णियदं निश्चितं संशयरहितं तम् । किंविशिष्टः सन् । अवखातीदो अक्षातीतः । किं जानाति पश्यति । जगमसेसं जगदरोषमिति । तथाहि—यथा लोचनं कर्त्ट रूपिदव्याणि यद्यपि निश्चयेन न स्पृशति तथापि व्यवहारेण स्पृशतीति प्रतिभाति लोके । तथायमात्मा मिथ्यात्वरागाद्यात्रवाणामात्मनश्च संबन्धि यत्केवलज्ज्ञानात्पूर्वं विशिष्टभेदज्ञानं तेनोत्पन्ं यत्केवलज्ज्ञानदर्शनद्वयं तेन जगत्तयकालत्रयवर्तिपदार्थानिश्चयेनास्पृशत्वार्रणतः सनक्षातीत इति । ततो ज्ञायते निश्चयेना-दर्शनेन पश्यति च । कथंभूतः सन् । अतीन्द्रियसुखास्वादपरिणतः सनक्षातीत इति । ततो ज्ञायते निश्चयेना-

व्यवहारसे प्रविष्ट (प्रवेश किया) सरीखा है, ऐसी शक्तिकी विचित्रता दिखलाते हैं—[अक्षातीत:] इन्दियोंसे रहित अर्थात् अनंत अतीन्द्रियज्ञान सहित [ज्ञानी] आत्मा [ज्ञेयेषु] जानने योग्य अन्य पदार्थोंमें [प्रचिष्टः न] पैठता नहीं है, और [अविष्टः न] नहीं पैठता ऐसा भी नहीं, अर्थात् व्यवहार कर पैठासा भी है। वह [रूपं] रूपी पदार्थोंको [चक्षुरिय] नेत्रोंकी तरह [अर्होपं जगत्] सब संसारको [नियत] निश्चित अर्थात् ज्योंका त्यों [जानाति] जानता है, और [पद्यति] देखता है। भाषार्थ-अनन्त अतीन्द्रिय ज्ञानसहित आत्मा निश्चयनयसे ज्ञेयपदार्थोंमें प्रवेश नहीं करता है, परन्तु एकान्तसे सर्वथा ऐसा ही नहीं है, व्यवहारसे वह ज्ञेयपदार्थोंमें प्रवेश भी करता है, और जैसे-नेत्र अपने प्रदेशोंसे रूपीपदार्थोंका स्पर्श नहीं करता, तथा रूपी पदार्थोंका भी उस (नेत्र) में प्रवेश नहीं होता, केवल उन्हें जानता तथा देखता है। परंतु व्यवहारसे 'उन पदार्थोंमें दर्षि है ' ऐसा कहते हैं। इसी प्रकार आत्मा भी ज्ञेय पदार्थोंमें निश्चयनयसे यद्यपि प्रवेश नहीं करता है, तो भी ज्ञायकशक्ति उसमें कोई ऐसी विचित्र है। इस कारण व्यवहारन्यसे उसका ज्ञेयपदार्थोंमें प्रवेश

अथैवं ज्ञानमर्थेषु वर्तत इति संभावयति-

रयणमिह इंदूणीलं दुद्धज्झसियं जहा सभासाए । अभिभूय तं पि दुद्धं वद्ददि तह णाणमत्थेसु ॥ ३० ॥ रत्नमिहेन्द्रनीलं दुग्धाध्युषितं यथा स्वभासा । अभिभूय तदपि दुग्धं वर्तते तथा ज्ञानमर्थेषु ॥ ३० ॥

यथा किल्लेन्द्रनीलरत्नं दुग्धमधिवसत्स्वभभाभारेण तदभिभूय वर्तमानं दष्टं, तथा संवेदन-मप्यात्मनोऽभिन्नत्वात् कत्रेंशेनात्मतामापन्नं करणांशेन ज्ञानतामापन्नेन कारणभूतानामर्थानां कार्यभूतान् समस्तज्ञेयाकारानभिव्याप्य वर्तमानं कार्यकारणत्वेनोपचर्य ज्ञानमर्थानभिभूय वर्तत इत्युच्यमानं न विमतिषिध्यते ॥ ३० ॥

भी कहा जाता है ॥ २९ ॥ आगे व्यवहारसे आत्मा ज्ञेयपदार्थीमें प्रवेश करता है, यह बात दृष्ठान्तसे फिर पुष्ट करते हैं – [इस] इस लोकमें [यथा] जैसे [दुग्धाध्युषितं] दूधमें डुवाया हुआ [इंद्रनीलं रत्नं] प्रधान नीलमणि [स्वभासा] अपनी दीप्तिसे [तत् दुग्धं] उस दूधको [आपि] भी [अभिभूय] दूर करके अर्थात् अपनासा नीलवर्ण करके [वर्तते] वर्तता है । [तथा] उसी प्रकार [अर्थेषु] ज्ञेयपदार्थीमें [ज्ञानं] केवलज्ञान प्रवर्तता है । भावार्थ-यदि दूधसे भरे हुए किसी एक वर्तनमें प्रधान नीला रत्न डाल दें, तो उस वर्तनका सब दूध नीलवर्ण दिख-लाई देगा । क्योंकि उस नीलमणिमें ऐसी एक शक्ति है, कि जिसकी प्रभासे वह सारे दूधको नील कर देता है । इस कियामें ययपि निश्चयसे नीलमणि आपमें ही है, परन्तु प्रकाशकी विचित्रताके कारण ब्यवहारनयसे उसको सब दूधमें व्याप्त कहते हैं । ठीक ऐसी ही ज्ञान और ज्ञेयों (पदार्थों) की दशा (हालत) है, अर्थात् निश्वयनयसे ज्ञान आत्मामें ही है, परन्तु व्यवहारनयसे ज्ञेयमें भी कहते हैं । जैसे द्रीणमें घटपटादि पदार्थ प्रतिबिम्बित होते हैं, और अपनी स्वच्छतारूप शक्तिसे उन पदार्थौके आकार होजाता है, उसी प्रकार ज्ञानमें पदार्थ झलकते हैं, और अपनी स्वच्छतारूप शक्तिसे उन पदार्थौके आकार होजाता है, अतएव व्यवहारसे ज्ञान पदार्थों झलकते हैं, और अपनी स्वच्छतारूप शक्तिसे वह जेयाकार होजाता है, अतएव व्यवहारसे ज्ञान पदार्थों झलकते हैं, और अपनी स्वच्छतारूप ज्ञायकशक्तिसे वह जेयाकार होजाता है, अतएव व्यवहारसे ज्ञान पदार्थों झलकते हैं, और अपनी स्वच्छतारूप जायकशक्तिसे वह जेयाकार अथैवमर्था ज्ञाने वर्तन्त इति संभावयति-

जदि ते ण संति अट्ठा णाणे णाणं ण होदि सच्वगयं। सच्वगयं वा णाणं कहं ण णाणटिया अट्ठा ॥ ३१ ॥ यदि ते न सन्त्यर्था ज्ञाने ज्ञानं न भवति सर्वगतम् । सर्वगतं वा ज्ञानं कथं न ज्ञानस्थिता अर्थाः ॥ ३१ ॥

यदि खल्छ निस्तिलात्मीयज्ञेयाकारसमर्पणद्वारेणावतीर्णाः सर्वेऽर्था न प्रतिभान्ति ज्ञाने तदा तन्न सर्वगतमभ्युपगम्यते । अभ्युगम्येत वा सर्वगतम् । तर्हि साक्षात् संवेदनग्रुकुरुन्दभूमिका-वतीर्णप्रतिबिम्ब[विम्वि]स्थानीयस्वीयस्वीयसंवेद्याकारकारणानि, परंपरया प्रतिविम्बस्थानीय-संवेद्याकारकारणानीति कथं न ज्ञानस्थायिनोऽर्था निश्चीयन्ते ॥ ३१ ॥

अथैवं ज्ञानिनोऽर्थैः सहान्योन्यइत्तिमत्त्वेऽपि परग्रहणमोक्षणपरिणमनाभावेन सर्वं पत्र्य-तोऽध्यवस्यतश्रात्यन्तविविक्तत्वं भावयति—

ज्ञानमर्थेषु वर्तते व्यवहारेणात्र पुनरर्था ज्ञाने वर्तन्त इत्युपदिशन्ति-जड यदि चेत् ते अट्ठा ण संति ते पदार्थाः स्वकीयपरिच्छित्त्याकारसमर्पणदारेणादर्शे विम्बवन सन्ति यदि चेत् । क । णाणे केवल्ज्ज्ञाने णाणं ण होदि सच्वगयं तदा ज्ञानं सर्वगतं न भवति । सञ्वगयं वा णाणं व्यवहारेण सर्वगतं ज्ञानं संमतं चेद्भवतां कहं ण णाणट्टिया अट्ठा तर्हि व्यवहारनयेन स्वकीयज्ञेयाकारपरिच्छित्तिसमर्पणदारेण ज्ञानस्थिता अर्थाः कथं न भवन्ति किंतु भवन्त्येव । अत्रायमभिष्रायः-यत एव व्यवहारेण ज्ञेयपरिच्छित्त्याकारप्रहणदारेण ज्ञानं सर्वगतं भण्यते, तस्मादेव ज्ञेयपरिच्छित्याकारसमर्पणदारेण पदार्था अपि व्यवहारेण ज्ञानगता भण्यन्त इति ॥३१॥ अथ ज्ञानिनः पदार्थैः सह यद्यपि व्यवहारेण प्राह्यप्राहकसंबन्धोऽस्ति तथापि संश्लेषादिसंबन्धो नास्ति, तेन

वैसे ही व्यवहारसे ज्ञानमें ज्ञेय (पदार्थ) है, ऐसा कहते हैं— [यदि] जो [ते अर्थाः] वे ज्ञेय-पदार्थ [ज्ञाने] केवलज्ञानमें [न सन्ति] नहीं होवें, [तदा] तो [सर्वगतं ज्ञानं] सब पदार्थोंमें प्राप्त होनेवाला ज्ञान अर्थात केवलज्ञान ही [न भवति] नहीं होवे, और [वा] जो [सर्वगतं ज्ञानं] केवलज्ञान है, ऐसा मानो, तो [अर्थाः] पदार्थ [ज्ञानस्थिताः] ज्ञानमें स्थित हैं, (मौजूद हैं) ऐसा [कर्थं न] क्यों न होवे ! अवश्य ही होवे | भावार्थ-यदि ज्ञानमें सब ज्ञेयोंके आकार 'दर्पणमें प्रतिबिम्बकी तरह ' नहीं प्रतिभासें, तो ज्ञान सर्वगत ही नहीं ठहरे, क्योंकि जब आर-सीमें स्वच्छपना हैं, तब घटपटादि पदार्थ प्रतिबिम्बित हौते हैं, उसी समय आरसी भी सबके आकार होजाती है | इसी प्रकार ज्ञान ज्ञेयको तब जानता है, जब अपनी ज्ञायकशक्तिसे सब पदार्थोंके आकार होजाती है । इसी प्रकार ज्ञान ज्ञेयको तब जानता है, जब अपनी ज्ञायकशक्तिसे सब पदार्थोंके आकार होजाता है, ओर जब सब पदार्थोंके आकार हुआ, तो सब पदार्थ इस ज्ञानमें स्थित क्यों न कहे जायँगे ? व्यवहारसे अवश्य ही कहे जायँगे ! इससे यह सिद्ध हुआ, कि ज्ञान और पदार्थ दोनों ही एक दूसरेमें मौजूद हैं ॥ ३१ ॥

आगे आत्मा और पदार्थीका उपचारसे यदपि आपसमें ज्ञेयज्ञायक संबंध है, तो भी निश्वयनयसे

गेण्हदि णेव ण मुंचदि ण परं परिणमदि केवली भगवं। पेच्छदि समंतदो सो जाणदि सच्वं णिरवसेसं ॥ ३२ ॥ रहाति नैव न मुश्चति न परं परिणमति केवली भगवान् । पञ्चति समन्ततः स जानाति सर्वे निरवशेषम् ॥ ३२ ॥

अयं खल्वात्मा स्वभावत एव परद्रव्यग्रहणमोक्षणपरिणमनाभावात्स्वतत्त्वभूतकेवल्रज्ञानस्व-रूपेण विपरिणम्य निष्कम्पोन्मज्जञ्ज्योतिर्जात्यमणिकल्पो भूत्वाऽवतिष्ठमानः समन्ततः स्फुरित-दर्शनज्ञानशक्तिः, समस्तमेव निःशेषतयात्मानमात्मनात्मनि संचेतयते। अथवा युगपदेव सर्वार्थ-सार्थसाक्षात्करणेन ज्ञप्तिपरिवर्तनाभावात् संभावितग्रहणमोक्षलक्षणक्रियाविरामः प्रथममेव समस्त-परिच्छेद्याकारपरिणतत्वात् पुनः परमाकारान्तरमपरिणममानः समन्तोऽपि विश्वमशेषं पश्यति जानाति च विविक्तत्व एव ॥ ३२ ॥

कारणेन इेयपदार्थेः सह भिन्नत्वमेवेति प्रतिपादयति — गेण्हदि णेव ण मुंचदि गृहणाति नैव मुच्चति नैव ण परं परिणमदि परं परद्रव्यं हेयपदार्थं नैव परिणमति । स कः कर्ता । केवली भगवं केवली भगवान् सर्वज्ञः । ततो ज्ञायते परदव्येण सह भिन्नत्वमेव । तर्हि किं परदव्यं न जानाति । पेच्छदि समंतदो सो जाणदि सब्वं णिरवसेसं तथापि व्यवहारनयेन पश्यति समन्ततः सर्वद्रव्यक्षेत्रकालभावेर्जानाति च सर्वं निरवशेषम् । अथवा द्वितीयव्याख्यानम् —अभ्यन्तरे कामकोधादि बहिर्विषये पञ्चेन्द्रियविषयादिकं वहिर्द्वत्य नं गृह्णाति, स्वकीयानन्तज्ञानादिचतुष्टयं च न मुच्चति यतस्ततः कारणादयं जीवः केवलज्ञानोत्पत्तिक्षण एव युगपत्सर्वं जानन्सन् परं विकल्पान्तरं न परिणमति । तथाभूतः सन् किं करोति । स्वतत्वभूतकेवल्ज्ञानज्योतिषा जात्य-मणिकल्पो निःकम्पचैतन्यप्रकाशो भूत्वा स्वात्मानं स्वात्मना स्वात्मनि जानात्यनुभवति । तेनापि कारणेन

परमपदार्थके प्रहण तया व्यागरूप परिणामके अभावसे सब पदार्थोंको देखने जाननेपर भी अत्यंत पृथक्-पना है, ऐसा दिखाते हैं—[केवली भगवान] केवलज्ञानी सर्वज्ञदेव [परं] ज्ञेयभूत परपदार्थोंको [नैव] निश्चयसे न तो [गृहणाति] प्रहण करते हैं, [न मुञ्चति] न छोड़ते हैं, और [न परि-णमति] न परिणमन करते हैं, [सः] वे केवली भगवान् [सर्व] सब [निरवटोषं] कुछ भी बाकी नहीं, ऐसे ज्ञेय पदार्थोंको [समन्ततः] सबाँग ही [पट्यति] देखते हैं, और [जानाति] जानते हैं । भावार्थ जब यह आत्मा केवलज्ञानस्वरूप परिणभन करता है, तब इसके निष्कंप ज्ञानरूपी ज्योति प्रगट होती है, जो कि उज्जवल रत्नके अडोल प्रकाशके समान स्थिर रहती है । वह केवलज्ञानी पर ज्ञेय प्रदार्थोंको न प्रहण करता है, न छोड़ता है, और न उनके रूप परिणमन करता है । अपने स्वरूपमें आप अपनेको ही वेदता है (अनुभव करता है), परदव्योंसे स्वभावसे ही उदासीन है । केसे दर्पणकी इच्छाके विना ही दर्पणमें घट पट वगैरः पदार्थ प्रतिबिम्बित होते हैं, उसी प्रकार जाननेकी इच्छा विना ही केवलज्ञानीके ज्ञानमें त्रिकालवर्ती समस्त पर्धार्थ पतिबिम्बित होते हैं । इस कारण व्यवहा-रसे झाता द्रष्टा है । इससे यह सिद्ध हुआ, कि यह ज्ञाता आत्मा परवव्योंसे अत्यन्त (बिलकुल) जुदा

## अथ केवलज्ञानिश्रुतज्ञानिनोरविशेषदर्शनेन विशेषाकाङ्क्षाक्षोभं क्षपयति— जो हि खुदेण विजाणदि अप्पाणं जाणगं सहावेण । तं खुयकेवलिमिसिणो भणंति लोयप्पदीवयरा ॥ ३३ ॥ यो हि श्रुतेन विजानात्यात्मानं ज्ञायकं खभावेन ।

तं श्रुतकेवलिनम्पयो भणन्ति लोकमदीपकराः ॥ ३३ ॥

यथा भगवान् युगपत्परिणतसमस्तचैतन्यविशेषशाछिना केवर्ल्झानेनानादिनिधननिष्कार-णासाधारणस्वसंचेत्यमानचैतन्यसामान्यमहिम्नश्चेतकस्वभावेनैकत्वात् केवल्लस्यात्मन आत्मना-त्मनि संचेतनात् केवली, तथायं जनोऽपि क्रमपरिणममाणकतिपयचैतन्यविशेषशालिनाश्चत-पख्ल्यैः सह भिन्नत्वमेवेत्यभिप्रायः ॥ ३२ ॥ एवं ज्ञानं ज्ञेयरूपेण न परिणमतीत्यादिव्याख्यानरूपेण तृतीय-

स्थले गाथापश्चकं गतम् । अथ यथा निरावरणसकलव्यक्तिल्क्षणेन केवलज्ञानेनात्मपरिज्ञानं भवति तथा सावरणैकदेशव्यक्तिलक्षणेन केवलज्ञानोत्पत्तिबीजभूतेन स्वसंवेदनज्ञानरूपभावश्चतेनाप्यात्मपरिज्ञानं भवतीति निश्चिनोति । अथवा द्वितीयपातनिका—यथा केवलज्ञानं प्रमाणं भवति तथा केवलज्ञानप्रणीतपदार्यंप्रकाशकं श्रुतज्ञानमपि परोक्षप्रमाणं भवतीति पातनिकाद्वयं मनसि घृत्वा सूत्रमिदं प्रतिपादयति—जो यः कर्ता दि स्फुटं सुदेण निर्विकारस्वसंविक्तिरूपभावश्चतपरिणामेन विजाणदि विजानाति विशेषेण जानाति विषय-सुलानन्दविलक्षणनिजशुद्धात्मभावनोत्थपरमानन्देकलक्षणसुखरसास्वादेनानुभवति । कम् । अण्याणं निजात्म-द्रव्यम् । कथंभूतम् । जाणगं ज्ञायकं केवलज्ञानस्वरूपम् । केन कृत्वा । सहावेण समस्तविभावरहित-रवस्वभावेन तं सुयकेवलिं तं महायोगीन्दं श्रुतकेवलिनं भणंति कथयन्ति । क कर्तारः । इसिणो ऋषयः । किविशिष्टाः । लोयप्पदीवयरा लोकप्रदीपकरा लोकप्रकाशका इति । अतो विस्तरः-युगपत्परिणतसमस्त चैतन्यशालिना केवलज्ञानेन अनाधनन्तनिःकारणान्यद्रव्यासाधारणस्वसंवेद्यमानपरमचैतन्यसामान्यलक्षणस्य पदव्यरहितत्वेन केवलस्यात्मन आत्मनि स्वानुभवनाद्यथा भगवान् केवल्यी भवति, तथायं गणधरदेवादिनिश्चय-

ही है, ज्यवहारसे ज्ञेय ज्ञायक संबंध है ॥ ३२ ॥ आगे केवलज्ञानसे ही आत्मा जाना जाता है, अन्य ज्ञानसे क्या नहीं जाना जाता ! इसके उत्तरमें केवलज्ञानी और श्रुतकेवली इन दोनोंको बरावर दिखाते हैं—[य:] जो पुरुष [हि] निश्चयसे [श्रुतिन] भावश्रुतज्ञानसे [स्वभावेन ज्ञायकं] अपने ही सहज स्वभावसे सबको जाननेवाले [आत्मानं] आत्माको अर्थात् अपने निजस्वरूपको [विजा-नाति] विशेषतासे जानता है [तं] उस भावश्रुतज्ञानीको [लोकप्रदीपकराः] समस्तलोकके उद्योत करनेवाले [त्रषय:] श्रीवीतरागदेव [श्रुतकेवलिनं] श्रुतकेवली [भणन्ति] कहते हैं । भावार्थ—जिस प्रकार केवलज्ञानी एक ही कालमें अनन्त चैतन्यशक्तियुक्त केवलज्ञानसे अनादि अनंत, कारण रहित. असाधारण, स्वसंवेदन ज्ञानकी महिमाकर सहित, केवल आत्माको अपनेमें आप वेदता है, उसी प्रकार यह सम्यग्दष्टि भी कितनी एक क्रमवर्ती चैतन्यशक्तियों सहित श्रुतज्ञानसे केवल आत्माको आपमें आपमे वेदता है, इस कारण इसे श्रुतकेवली कहते हैं । वस्तुके स्वरूप जाननेकी अपेक्षा केवलज्ञानी ज्ञानेनानादिनिधननिष्कारणासाधारणस्वसंवेद्य[संचेत्य]मानचैतन्यसामान्यमहिम्नश्वेतकस्वभावे-नैकत्वात् केवऌस्यात्मन आत्मनात्मनि संचेतनात् श्रुतकेवली। अऌं विशेषाकांक्षाक्षोभेण, स्वरू-पनिश्वलैरेवावस्थीयते ॥ ३३ ॥

अथ ज्ञानस्य श्रुतोपाधिभेदमुदस्यति---

सुत्तं जिणोवदिइं पोग्गलदब्वप्पगेहिं वयणेहिं । तं जाणणा हि णाणं सुत्तस्स य जाणणा भणिया ॥ ३४ ॥ सत्रं जिनोपदिष्टं पुद्रलद्रव्यात्मकैर्युचनैः ।

तज्ज्ञप्तिर्हि ज्ञानं स्रत्रस्य च ज्ञप्तिभेणिता ॥ ३४ ॥

और श्रुतकेवली दोनों समान हैं। भेद केवल इतना ही है, कि केवलज्ञानी संपूर्ण अनंत ज्ञानशक्तियोंसे वेदता है, श्रुतकेवली कितनीएक शक्तियोंसे वेदता है। ऐसा जानकर जो सम्यग्दष्टि हैं, वे अपने स्वरूपको स्वसंवेदन ज्ञानसे वेदते हैं, तथा आपमें निश्चल होकर स्थिर होते हैं, और जैसे कोइ पुरुष दिनमें सूर्यके प्रकाशसे देखता है, उसी प्रकार केवलज्ञानी अपने केवलज्ञानसे आपको देखते हैं। तथा जैसे कोई पुरुष रात्रिको दीपकके प्रकाशसे देखता है, उसी प्रकार संसारपर्यायरूघ रात्रिमें ये सम्यगद्दष्टि विवेकी भाव-शुतज्ञानरूप दीपकसे अपनेको देखते हैं। इस तरह केवली और श्रुतकेवली समान हैं॥ ३३॥ आगे ज्ञानके श्रुतरूप उपाधिभंदको दूर करते हैं—[ पुद्रलद्रव्यात्मकै:] पुद्रलद्रव्यस्तरूप [ वचनै:] वचनोंसे [जिनोपदिष्टं] जो जिनभगवान् का उपदेश किया हुआ है, [सूत्रं] वह द्व्यश्रुत है, [हि] निश्चयकर [तद्ज्ञसि:] उस द्रव्यश्रुतका जानना वह [ज्ञानं] मावश्रुत ज्ञान है। [च सूत्रस्य] और द्व्यश्रुतको भी [ज्ञसि:] ज्ञान [ भणिता] 'व्यवहारसे 'कहा है। भावार्थ—द्वय्य श्रुत पुद्रल्पय है, क्योंकि वह बीतराग भगवानका अनेकान्तरूप वचन है। इस द्व्यश्रुतको जो ज्ञान मित्यायाति । अथ सत्रमुपाधितान्नाद्रियते इप्तिरेवावशिष्यते । सा च केवलिनः श्रुतकेवलिन-श्वात्मसंचेतने तुल्यैवेति नास्ति ज्ञानस्य श्रुतोपाधिभेदः ॥ ३४ ॥

अथात्मज्ञानयोः कर्तृकरणताकृतं भेदमपतुदति—

जो जाणदि सो णाणं ण हवदि णाणेण जाणगो आदा। णाणं परिणमदि सयं अट्ठा णाणट्टिया सब्वे ॥ २५ ॥ यो जानाति स ज्ञानं न भवति ज्ञानेन ज्ञायक आत्मा। ज्ञानं परिणमते स्वयमर्था ज्ञानस्थिताः सर्वे ॥ ३५ ॥

अपृथग्भूतकर्तृकरणलशक्तिपारमैश्वर्ययोगित्वादात्मनो य एव स्वयमेव जानाति स एव ज्ञानमन्तर्लीनसाधकतमोष्णत्वशक्तेः स्वतन्त्रस्य जातवेदसो दहनक्रियाप्रसिद्धेरुष्णव्यपदेशवत् । न तु यथा पृथग्वर्तिना दात्रेण लावको भवति देवदत्तस्तथा [ज्ञानेन] ज्ञायको भवत्यात्मा। तथा

स्पुटम् । सुत्तस्स य जाणणा भणिया प्र्वोक्तद्रव्यश्रुतस्यापि व्यवहारेण ज्ञानव्यपदेशो भवति न तु निश्चयेनेति । तथाहि-यथा निश्चयेन शुद्रवुद्धैकस्वभावो जीवः पश्चाद्वचवहारेण नरनारकादिरूपोऽपि जीवो भण्यते । तथा निश्चयेनाखण्डैकप्रतिभासरूपं समस्तवस्तुप्रकाशकं ज्ञानं भण्यते, पश्चाद्वचवहारेण मेघपटला-वृतादित्यस्यावस्थाविशेषवत्कर्मपटलावृताखण्डैकज्ञानरूपजीवस्य मतिज्ञानश्रुतज्ञानादिव्यपदेशो भवतीति भावार्थः ॥ २४ ॥ अथ भिनज्ञानेनात्मा ज्ञानी न भवतीत्युपदिशति-जो जाणदि सो णाणं यः कर्ता जानाति स ज्ञानं भवतीति । तथाहि---यथा संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेदेऽपि सति पश्चादभेदनयेन दहन-कियासमर्थोष्णगुणेन परिणतोऽग्निरप्युण्गो भण्यते, तथार्थकियापरिच्छित्तिसमर्थेन ज्ञानगुणेन परिणत आत्मापि ज्ञानं भण्यते । तथा चोक्तम्-'जानातीति ज्ञानमात्मा ' ण हवदि णाणोण जाणगो आदा सर्वथैव भिन्नज्ञानेनात्मा ज्ञायको न भवतीति । अथ मतम्-यथा भिन्नदात्रेण लावको भवति देवदत्तस्तथा भिनज्ञानेन जायको भवत्त को दोष इति । नैथम् । छेदनकियाविषये दात्रं बहिरङ्गोपकरणं तद्वित्रं भवतु, अभ्यन्तरोप-

जानता है, उसे निश्वयसे ज्ञान कहते हैं । परन्तु जो द्रव्यश्रुतको ही ज्ञान कहते हैं, सो व्यवहारनयसे ज्ञानके उत्पन्न करनेमें कारणभूत होनेसे अन्नमें प्राणकी तरह कारणमें कार्यका व्यवहार कर कहते हैं, यथार्थमें द्रव्यश्रुतकी ज्ञानसंज्ञा नहीं है, क्योंकि वचन जड़ पुद्रल्पयी है, तथा वह ज्ञानको उपाधिरूप है, और ज्ञान जानने मात्र है, उसके कोई उपाधिका काम ही नहीं है । लेकिन 'श्रुतज्ञान' ऐसा कहनेका कारण यह है, कि कर्मके संयोगसे द्रव्यश्रुतका निमित्त पाकर ज्ञान उत्पन्न होता है । यदि वस्तुके स्वभावका विचार किया जाय, तो ज्ञान ज्ञानसे ही उत्पन्न होता है, इसी लिये ज्ञानके कोई श्रुत वगैरः उपाधि नहीं है ॥ ३४ ॥ आगे कितने ही एकान्तवादी ज्ञानसे आत्माको भिन्न मानते हैं, सो उनके पक्षको दूर करनेके लिये आत्मा कर्त्ता है, ज्ञान कारण है, ऐसा भिन्नपना दूर करके आत्मा और ज्ञानमें अभेद सिद्ध करते हैं—[य:] जो आत्मा [जानाति] जानता है, [स:] वह [ज्ञानं] ज्ञान है ॥ टिक्राने ही [ज्ञानेन ही ज्ञान गुणसे [ज्ञायक:] जाननेवाला [आत्मा] आत्मा अर्थात् चेतनद्रव्य [न भवति] नहीं होता ।

प्रव. ६

सत्युभयोरंचेतनत्वमचेतनयोः संयोगेऽपि न परिच्छित्तिनिष्पत्तिः । पृथक्तवर्तिनोरपि परिच्छे-दाभ्युपगमे परपरिच्छेदेन परस्य परिच्छित्तिभूतिममृतीनां च परिच्छित्तिमस्ततिरनङ्कुशा स्यात् । किंच-स्वतोव्यतिरिक्तसमस्तपरिच्छेद्याकारपरिणतं ज्ञानं स्वयं परिणममानस्य कार्य-भूतसमस्तज्ञेयाकारकारणीभूताः सर्वेऽर्था ज्ञानवर्तिन एव कथंचिद्धवन्ति, किं ज्ञात्रज्ञानविभाग-क्रेज्ञकल्पनया ॥ ३५ ॥

अथ किं ज्ञानं किं ज्ञेयमिति व्यनक्ति----

करणं तु देवदत्तस्य छेदनकियाविषये शक्तिविशेषस्तचाभिन्नमेव भवति । उपाध्यायप्रकाशादिबहिरङ्गोपकरणं तद्भित्रमपि भवतु दोषो नास्ति । यदि च भिन्नज्ञानेन ज्ञानी भवति तर्हि परकीयज्ञानेन सर्वेऽपि कुम्भस्तम्भादि-जडपदार्था ज्ञानिनो भवन्तु न च तथा । णाणं परिणमदि सयं यत एव भिन्नज्ञानेन ज्ञानी न भवति तत एव घटोत्पत्ती मृत्पिण्ड इव स्वयमेवोपादानरूपेणात्मा ज्ञानं परिणमति । अद्रा णाणद्विया सन्वे व्यवहोरेण ज्ञेयपदार्था आदर्शे बिम्बमिव परिच्छित्त्याकारेण ज्ञाने तिष्ठन्तीत्यभिप्रायः ॥ ३५ ॥ अथात्मा [ज्ञानं] ज्ञान [स्वयं] आप ही [परिणमते] परिणमन करता है, [सर्वे अर्थाः] और सब जेय पदार्थ [ जानस्थिताः ] ज्ञानमें स्थित हैं । भावार्थ - यचपि व्यवहारमें संज्ञा, संख्या, लक्षण, प्रयोजनादि मेदोंसे ज्ञान और आत्माको वस्तुके समझनेके लिये भिन्न कहते हैं. परन्तु निश्वयमें ज्ञान और आत्मामें भिन्नपना नहीं है, प्रदेशोंसे ज्ञान और आत्मा एक है। इसी कारण ज्ञानमावरूप परिणमता आत्मा ही ज्ञान है। जैसे अग्नि ज्वलनक्रिया करनेका कर्त्ता है, और उष्णमुण ज्वलन क्रियाका कारण है। अग्नि और उष्णपना व्यवहारसे भिन्न हैं, परन्तु यथार्थमें भिन्न नहीं है, जो अग्नि है, बही उष्णपना है, और इसलिये अग्निको उण्ग भी कहते हैं। इसी प्रकार यह आत्मा जाननेरूप कियाका कर्त्ता है, और ज्ञान जानन-क्रियाका साधन है, इसमें व्यवहारसे भिन्नपना (भेद) है, वस्तुतः आत्मा और ज्ञान एक ही है। और जैसे कोई पुरुष लोहेके दाँते (हँसिये) से घासका काटनेवाला कहलाता है, उस तरह आत्मा ज्ञानसे जाननेवाला नहीं कहा जाता, क्योंकि धासका काटनेवाला पुरुष और घास काटनेमें कारण छोहेका दाँता ये दोनों जैसे जुदा जुदा पदार्थ हैं, उसी प्रकार आत्मा और ज्ञानमें जुदापना नहीं है, क्योंकि आत्मा और ज्ञान, अग्नि और उष्णताकी तरह अभिन्न ही देखनेमें आते हैं, जुदे नहीं दीखते, और जो कोई अन्यवादी मिध्यादृष्टि कहते हैं कि, आत्मासे ज्ञान भिन्न है, ज्ञानके संयोगसे आत्मा जायक है । सो उन्हें "आत्मा अचेतन है, ज्ञानके संयोगसे चेतन हो जाता है," ऐसा मानना पड़ेगा । जिससे घूलि, भस्म, घट, पटादि समस्त अचेतन पदार्थ चेतन हो जायँगे, क्योंकि जब ये पदार्थ जाने जाते हैं, तब इन धूलि वगैरः पदार्थोंसे भी ज्ञानका संयोग होता है । इस कारण इस दोषके मेंटनेके लिये आत्मा और ज्ञान एक ही मानना चाहिये। और जैसे आरसीमें घटपटादि पदार्थ प्रतिबिम्बरूपसे रहते हैं, उसी प्रकार ज्ञानमें सब ज्ञेयपदार्थ आ रहते हैं । इससे यह सारांश निकला, कि आत्मा और जान अभिन हैं, अन्यवादियोंकी तरह भिन्न नहीं हैं ॥ ३५ ॥ आगे " ज्ञान क्या है, और ज्ञेब क्या है,"

तम्हा णाणं जीवा णेयं दव्वं तिहा समक्खादं । दव्वं ति पुणो आदा परं च परिणामसंबद्धं ॥ ३६ ॥ तस्मात् ज्ञानं जीवो ज्ञेयं द्रव्यं त्रिधा समाख्यातम् । द्रव्यभिति पुनरात्मा परश्व परिणामसंबद्धः ॥ ३६ ॥

यतः परिच्छेदरूपेण स्वयं विपरिणम्य स्वतन्त्र एव परिच्छिनत्ति ततो जीव एव ज्ञान-मन्यद्रव्याणां तथा परिणन्तुं परिच्छेतुं चाशक्तेः । झेयं तु इत्तवर्तमानवर्तिष्यमाणविचित्रपर्याय-परंपराप्रकारेण त्रिधाकालकोटिस्पर्श्वित्वादनाद्यनन्तं द्रव्यं, तत्तु ज्ञेयतामायद्यामानं द्वेधात्मपरवि-कल्पात् । इष्यते हि स्वपरपरिच्छेदकत्वावबोधस्य बोध्यस्यैवंविधं द्वैविध्यम् । ननु स्वात्मनि क्रियाविरोधात् कथं नामात्मपरिच्छेदकत्वम् । का हि नाम क्रिया कीद्दक्षश्च विरोधः । क्रिया ज्ञानं भवति रोषं तु ज्ञेयमित्यावेदयति तम्हा णाणं जीवो । यस्मादात्मैवोपादानरूपेण ज्ञानं परिणमति तथैव पदार्थान् परिच्छिनत्ति, इति भणितं पूर्वसूत्रे । तस्मादात्मैव ज्ञानं णेयं दव्वं तस्य ज्ञानरूपस्यात्मनो ज्ञेयं भवति । किम् । द्रव्यम् । तिहा समकुखादं तच्च द्रव्यं कालत्रयपर्यायपरिणतिरूपेण द्रव्यगुणपर्याय-रूपेण वा तथैवोत्पादव्ययध्रीव्यरूपेण च त्रिधा समाख्यातम् । दव्वं ति पूणो आदा परं च तच्च हेयभूतं इव्यमात्मा भवति । परं च । कस्मात् । यतो ज्ञानं स्वं जानाति परं चेति प्रदीपवत् । तच्च स्वपरद्रव्यं कथं-इन दोनोंका मेद कहते हैं--[तस्मात्] इसी कारणसे [जीवः] आत्मा [ज्ञानं] ज्ञानस्वरूप है, और [ निधा समाख्यातं ] अतीत, अनागत, वर्तमान पर्यायके भेदसे अथवा उत्पाद, व्यय, झौव्य भेदसे अथवा द्रव्य, गुण, पर्यायसे तीन प्रकार कहलानेवाला [द्रव्यं] द्रव्य है, [ ज्ञेयं ] वह ज्ञेय है । [पुनः] फिर [आत्मा] जीव पदार्थ [च] और [परं] अन्य अचेतन पाँच पदार्थ [परिणास-संबद्धं ] परिणमनसे बँधे हैं, इसलिये [द्रव्यमिति] द्रव्य ऐसे पदको धारण करते हैं । भावार्थ---पहलेकी गाथामें कहा है, कि यह आत्मा ज्ञानमावसे आप ही परिणमन करके परकी सहायता विना स्वाधीन जानता है, इसलिये आत्मा ही ज्ञान है। अन्य (दूसरा) द्रव्य ज्ञान मावपरिणमनके जाननेमें असमर्थ है । इसलिये अतीतादि मेदसे, उत्पादादिकसे, द्रव्यगुणपर्यायके मेदसे, तीन प्रकार हुआ द्रव्य हेय है, अर्थात् आत्माके जानने योग्य है । और आत्मा दीपककी तरह आप तथा पर दोनोंका प्रकाशक (ज्ञायक) होनेसे ज्ञेय भी है, ज्ञान भी है, अर्थात् दोनों स्वरूप है। इससे यह सारांश निकला, कि ज्ञेय पदार्थ स्वहेय और परहेय (दूसरेसे जानने योग्य) के मेदसे दो प्रकार हैं, उनमें पाँच द्रव्य हेय ही हैं, इस कारण परजेय हैं, और आत्मद्रव्य जेय-ज्ञान दोनों रूप है, इस कारण स्वज्ञेय है । यहाँपर कोई प्रश्न करे, कि आत्मा अपनेको जानता है, यह बात असंभव है। जैसे कि, नट-कलामें अत्यंत चतुर भी नट आप अपने ही कंधेपर नहीं चढ़ सकता, उसी प्रकार अन्य पदार्थोंके जाननेमें दक्ष आत्मा आपको नहीं जान सकता, तो इसका समाधान यह है-कि पहले कहे हुए दीपकके दर्षातसे आत्मामें भी स्वपरप्रकाशक शक्ति है, इस कारण आत्मा अपनेको तथा परको जाननेवाला अवश्य हो सकता है।

हात्र विरोधिनी सम्रुत्पत्तिरूपा वा इप्तिरूपा वा । उत्पत्तिरूपा हि तावक्षेकं स्वस्मात्मजायत इत्यागमाद्विरुद्धैव। इप्तिरूपायास्तु मकाशनक्रिययैव प्रत्यवस्थितत्वाम्न तत्र विप्रतिषेधस्यावतारः। यथा हि प्रकाशकस्य भदीपस्य परं प्रकाश्यतामापश्चं प्रकाशयतः स्वस्मिन् प्रकाश्ये न प्रका शान्तरं मृग्यं, स्वयमेव प्रकाशनक्रियायाः सम्रुपलम्भात् । तथा परिच्छेदकस्यात्मनः परं परिच्छे-द्यतामापन्नं परिच्छिन्दतः स्वस्मिन् परिच्छेद्ये न परिच्छेदकान्तरं मृग्यं, स्वयमेव परिच्छेदन-क्रियायाः सम्रुपलम्भात् । ननु कुत आत्मनो द्रव्यज्ञानरूपत्वं द्रव्याणां च आत्मज्ञेयरूपत्वं च । परि-णामसंबन्धत्वात् । यतः खल्ज आत्मद्रव्याणि च परिणामैः सह संबध्यन्ते, तत आत्मनो द्रव्या ल्म्बनज्ञानेन द्रव्याणां तु ज्ञानमालम्ब्य ज्ञेयाकारेण परिणतिरवाधिता प्रध्यते [प्रतपति] ॥ ३६ ॥ अथातिवाहितानागतानामपि द्रव्यपर्यायाणां तादात्विकवत् पृथक्त्वेन ज्ञाने दृत्यमुद्धोत-यति—

> तकालिगेव सच्वे सदसब्भूदा हि पज्जया तासि । वहंते ते णाणे विसेसदो दव्वजादीणं ॥ ३७ ॥ तात्कालिका इव सर्वे सदसद्भूता हि पर्यायास्तासाम् । वर्तन्ते ते झाने विशेषतो द्रव्यजातीनाम् ॥ ३७ ॥

सर्वांसामेव हि द्रव्यजातीनां त्रिसमयावच्छिन्नात्मलाभभूमिकत्वेन क्रमप्रतपत्स्वरूपसंपदः भूतम् । पारणामसंवद्धं कथंचिलरिणामीत्यर्थः । नैथायिकमतानुसारी कश्चिदाह- ज्ञानं ज्ञानान्तरवेधं प्रमेयत्वात् घटादिवत् । परिहारमाह-प्रदीपेन व्यभिचारः, प्रदीपस्तावत्प्रमेयः परिच्छेषो झेयो भवति न च प्रदीपान्तरेण प्रकाश्यते, तथा ज्ञानमपि स्वयमेवात्मानं प्रकाशयति न च ज्ञानान्तरेण प्रकाश्यते । यदि पुनर्ज्ञानान्तरेण प्रकाश्यते तर्हि गगनावलम्बिनी महती दुर्निवारानवस्था प्राप्नोतीति सूत्रार्थः ॥ ३६ ॥ एवं निश्वयश्रुतकेवलिव्यवहारश्रुतकेवलिकथनमुख्यत्वेन भिनज्ञाननिराकरणेन ज्ञानन्नेयस्वरूपकथनेन च चतुर्थस्थले गाथाचतुष्टयं गतम् । अथातीतानागतपर्याया वर्तमानज्ञाने सांप्रता इव दृश्यन्त इति निरूपयति--सुव्वे इससे असंभव दोष कभी भी नहीं लग सकता । अब यहाँपर फिर कोई प्रश्न करे, कि आत्माको दव्योंका ज्ञान किससे है ! और द्रव्योंको किंस रीतिसे प्राप्त होता है ! तो उससे कहना चाहिये, कि ज्ञान, ज्ञेयरूप पदार्थ, परिणामोंसे बँध रहे हैं । आत्माके ज्ञानपरिणति ज्ञेय पदार्थकी सहायतासे है । यदि ज्ञेय न होवे, तो किसको जाने ? और ज्ञेय पदार्थ ज्ञानका अवलम्बन करके ज्ञेय अवस्थाको धारण करते हैं। जो ज्ञान न होवे, तो इन्हें कौन जाने ? इसलिये पदार्थींका ज्ञेयज्ञायक सम्बन्ध हमेशासे है, मिट नहीं सकता ॥ ३६ ॥ आगे कहते हैं, कि अतीत कालमें हुए द्रग्योंके पर्याय और अनागत (भविष्यत) कालमें होनेवाले पर्याय, ज्ञानमें वर्तमान सरीखे प्रतिभासते (माख्म पड़ते) हैं---[तासां द्रव्यजातीनां] उन प्रसिद्ध जीवादिक द्रव्य जातियोंके [ते सर्वे] वे समस्त [सदसद्भूताः] विद्यमान तथा अविद्यमान [ पर्यायाः ] पर्याय [ हि ] निश्चयसे [ ज्ञाने ] ज्ञानमें [ विशेषतः ] मिन मिन मेद लिये

सङ्कूतासङ्कृततामायान्तो ये यावन्तः पर्याधास्ते तावन्तस्तात्कालिका इवात्यन्तसंकरेणाप्यवधा-रितविशेषलक्षणा एकक्षण एवावबोधसौधस्थितिमवतरन्ति । न खल्वेतदयुक्तम्, दृष्टाविरोधात् । दृश्यते हि छद्मस्थस्यापि वर्तमानमिव व्यतीतमनागतं वा वस्तु चिन्तयतः संविदालम्वितस्तदा-कारः । किंच चित्रपटीस्थानीयत्वात् संविदः । यथा हि चित्रपटचामतिवाहितानामनुपस्थितानां वर्तमानानां च वस्तूनामाल्लेख्याकाराः साक्षादेकक्षण एवावभासन्ते, तथा संविद्धित्तिचावि । किंच सर्वज्ञेयाकाराणां तादात्विकाविरोधात् । यथा हि मध्वस्तानामनुदितानामालेख्याकारा वर्तमाना एव, तथातीतानामनागतानां च पर्यायाणां ज्ञेयाकारा वर्तमाना एव भवन्ति ॥ ३७ ॥ अथासद्धृतपर्यायाणां कथंचित्सद्धतत्वं विदधाति---

सदसञ्भूदा हि पज्जया सर्वे सङ्कता असङ्कता अपि पर्यायाः ये हि स्फुटं वट्टंते ते पूर्वोक्ताः पर्याया वर्तन्ते प्रतिभासन्ते प्रतिस्फुरन्ति । क । णाणे केवलज्जाने । कथंभूता इव । तकालिगेव तात्कालिका इव वर्तमाना इव । कासां संवन्धिनः । तासिं दव्वजादीणं तासां प्रसिद्धानां शुद्धजीवदव्यजातीनामिति । व्यवहितसंबन्धः कस्मात् । विसेसदो स्वकीयस्वकीयप्रदेशकालाकारविशेषैः संकरव्यतिकरपरिहारेणेत्यर्थः । किंच-यथा छक्रस्थपुरुषस्यातीतानागतपर्याया मनसि चिन्तयतः प्रतिस्फुरन्ति, यथा च चित्रभित्तौ बाहुबलि-भरतादिव्यतिकान्तरूपाणि श्रेणिकर्तार्थकरादिभाविरूपाणि च वर्तमानानीव प्रत्यक्षेण दश्यन्ते तथा चित्र-भरित्तस्थानीयकेवलज्जाने भूतभाविनश्च पर्याया युगफप्रत्यक्षेण दश्यन्ते, नास्ति विरोधः । यथायं केवली भगवान् परदव्यपर्थायान् परिच्छित्तिमात्रेण जानाति न च तन्मयत्वेन, निश्चयेन तु केवलज्जानादिगुणाधारभूतं स्वकीयसिद्धपर्यायमेव स्वसंवित्त्याकारेण तन्मयो भूत्वा परिच्छिनत्ति जानाति, तथासन्नभव्यजीवेनापि निजज्जद्धात्मसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानरूपनिश्चयत्त्तत्रयपर्याय एव सर्वतात्पर्येण ज्ञातव्य इति तात्पर्यम् ॥ २७ ॥ अथातीतानागतपर्यायाणामसङ्कृतसंज्ञा भवतीति प्रतिपादयति- जे णेव हि संजाया जे

[तात्कालिका इच] वर्तमानकाल संबंधी पर्यायोकी तरह [वर्तन्ते] प्रवर्तते हैं। भावार्थ----जैसे किसी चित्रकारने (चितेरेने) चित्रपटमें बाहुबली-भरतादि अतीतपुरुषोंका चित्र बनाया, और भावीकाल सम्बन्धी श्रेणिकादि तीश्रैंकरका चित्र बनाया, सो वे चित्र उस चित्रपटमें वर्तमानकालमें देखे जाते हैं। उसी प्रकार ज्ञान चित्रपटमें जो पर्याय होचुके, तथा जो आगे होनेवाले हैं, उनका वर्तमान प्रतिबिम्ब भासता है। यहाँ पर कोई प्रश्न करे, कि "वर्तमानकालके ज्ञेयोंके आकार ज्ञानमें प्रतिबिम्बित हो सकते हैं, परंतु जो हो चुके हैं, तथा जो होनेवाले हैं, उनका प्रतिमास होना असंभव माल्रम होता है।" उसका समाधान यह है--कि जब छवास्थ ज्ञानी (अल्पज्ञानी) तपस्वी भी योगवल्यसे वा तपस्थाके प्रभावसे ज्ञानमें कुछ निर्मलता होनेसे अतीत अनागत वस्तुका विचार करलेते हैं, तब उनका ज्ञान अतीत अनागत वस्तुके आकार होजाता है, वहाँ पर वस्तु वर्तमान नहीं है। तैसे निरावरणज्ञानमें (जिसमें किसी तरहका आच्छादन न हो, बिलकुछ निर्मल हो ऐसे ज्ञानमें) अतीत अनागत वस्तु प्रतिभासे, तो असंभव नहीं है। ज्ञानका स्वभाव ही ऐसा है। स्वभावमें तर्क नहीं चल सकता ॥ ३७॥ आगे जो पर्याय वर्तमान पर्याय

γĘ

जे णेव हि संजाया जे खलु णट्टा भवीय पज्जाया । ते होति असब्भूदा पज्जाया णाणपच्चक्खा ॥ ३८ ॥ ये नैव हि संजाता ये खलु नष्टा भूत्वा पर्यायाः । ते भवन्ति असद्भताः पर्याया ज्ञानपत्यक्षाः ॥ ३८ ॥

ये खल्छ नाद्यापि संभूतिमनुभवन्ति, ये चात्मलाभमनुभूय विलयमुपगतास्ते किलासद्भूता अपि परिच्छेदं भति नियतलात् ज्ञानमत्यक्षतामनुभवन्तः जिलास्तम्भोत्कीर्णभूतभाविदेववदम-कम्पार्पितस्वरूपाः सद्भता एव भवन्ति ॥ ३८ ॥

अधैतदेवासद्भतानां ज्ञानमत्यक्षत्वं दृढयति---

## जँदि पचक्खमजायं पजायं पलइयं च णाणस्स । ण हवदि वा तं णाणं दिव्वं ति हि के परूवेंति ॥ ३९ ॥

खलु णट्ठा भवीय पज्जाया ये नैव संजाता नाद्यापि भवन्ति, भाविन इत्यर्थः । हि रकुटं ये च खलु नष्टा विनष्टाः पर्यायाः । किं कृत्वा । भूत्वा ते होंति असब्भूदा पज्जाया ते पूर्वोक्ता भूता भाविनश्च पर्याया अविद्यमानत्वादसङ्कृता भण्यन्ते । णाणपच्चक्खा ते चाविद्यमानत्वादसङ्कृता अपि वर्तमानज्ञानविषय-त्वाद्वचवहारेण भूतार्था भण्यन्ते, तथैव ज्ञानप्रत्यक्षाश्चेति । यथायं भगवानिश्वयेन परमानन्दैकलक्षणसुख-त्वाद्वचवहारेण भूतार्था भण्यन्ते, तथैव ज्ञानप्रत्यक्षाश्चेति । यथायं भगवानिश्वयेन परमानन्दैकलक्षणसुख-त्वाद्वचवहारेण भूतार्था भण्यन्ते, तथैव ज्ञानप्रत्यक्षाश्चेति । यथायं भगवानिश्वयेन परमानन्दैकलक्षणसुख-त्वाद्वचवहारेण भूतार्था भण्यन्ते, तथैव ज्ञानप्रत्यक्षाश्चेति । यथायं भगवानिश्वयेन परमानन्दैकलक्षणसुख-त्वमावं मोक्षपर्यायमेव तन्मयत्वेन परिच्छिनत्ति, परदब्यपर्यायं तु व्यवहारेणेति । तथा भावितात्मना पुरुषेण रागादिविकल्पोपाधिरहितत्वसंवेदनपर्याय एव तात्पर्थेण ज्ञातव्यः, बहिर्दव्यपर्यायाश्च गौणवृत्त्येति भावार्श्वः ॥ ३८ ॥ अश्वासङ्कृतपर्यायाणां वर्तमानज्ञानप्रत्यक्षत्वं दढयती ज्ञा प्रचक्तमजायं पज्जायं पलठ्र यं च णाणस्त ण हवदि वा यदि प्रत्यक्षो न भवति । स कः । अजातपर्यायो भाविपर्यायः । न केवलं भावि-

नहीं हैं, उनको किसी एक प्रकार वर्तमान दिखलाते हैं—[हि] निश्वय करके [ये पर्यायाः] जो पर्याय [नैय संजाताः] उत्पन्न ही नहीं हुए हैं, तथा [ये] जो [खल्ट्र] निश्चयसे [भूत्वा] उत्पन्न होकर [नष्टाः] नष्ट होगये हैं, [ते] वे सब अर्तात अनागत [पर्यायाः] पर्याय [अस-द्भूताः] वर्तमानकालके गोचर नहीं [भवन्ति] होते हैं, तो भी [ज्ञानप्रत्यक्षाः] केवलज्ञानमें प्रत्यक्ष हैं। भावार्थ—जो उत्पन्न नहीं हुए, ऐसे अनागत अर्थात् भविष्यत्तकके और जो उत्पन्न होकर नष्ट होगये, ऐसे अतीतकालके पर्यायोंकों असद्भूत कहते हैं, क्योंकि वे वर्तमान नहीं हैं। परंतु ज्ञानकी अपेक्षा ये ही दोनों पर्याय सद्भूत भी हैं, क्योंकि केवलज्ञानमें प्रतिबिग्धित हैं। और जैसे भूत-भविष्यत-कालके चौबीस तीर्थकरोंके आकार पाषाण (पत्थर) के स्तंभ (संभा) में चित्रित रहते हैं, उसी प्रकार ज्ञानमें अतीत अनागत ज्ञेयोंके आकार प्रतिबिग्धित होकर वर्तमान होते हैं ॥ ३८॥ आगे असद्भूत-पर्यायें ज्ञानमें प्रत्यक्ष हैं, इसीको पुष्ट करते हैं—[यदि वा] और जो [ज्ञानस्य] केवलज्ञानके [अज्जात: पर्याय:] अनागत पर्याय [च] तथा [प्रलयितः] अतीत पर्याय [प्रत्यक्षः] अनु-भवगोचर [न भवति] नहीं होते, [तदा] तो [तत् ज्ञानं] उस ज्ञानको [दिन्यं] सबसे उत्कृष्ट यदि मत्यक्षोऽजातः पर्यायः मलयितश्च ज्ञानस्य ।

न भवति वा तत ज्ञानं दिच्यमिति हि के प्ररूपयन्ति ॥ ३९ ॥

यदि खल्बसंभावितभावं संभावितभावं च पर्यायजातमप्रतिवविजृम्भिताखण्डितप्रतापप्रभु-शक्तितया पसभेनैव नितान्तमाक्रम्याक्रमसमर्पितस्वरूपसर्वस्वमात्मानं प्रतिनियतं ज्ञानं न करोति, तदा तस्य क्कतस्तनी दिव्यता स्यात् । अतः काष्ठाप्राप्तस्य परिच्छेदस्य सर्वमेतदुपपन्नम् ॥ ३९ ॥ अथेन्द्रियज्ञानस्यैवं प्रलीनमनुत्पन्नं च ज्ञातमशक्यमिति वितर्कयति —

> अत्थं अक्खणिवदिदं ईहाँपुठवेहिं जे विजाणंति । तेसिं परोक्खभूदं णादुमसकं ति पण्णत्तं ॥ ४० ॥ अर्थमक्षनिपतितमीहापूर्वैः ये विजानन्ति ।

तेषां परोक्षभूतं ज्ञातुमज्ञव्यमिति मज्ञप्तम् ॥ ४० ॥

ये खल्छ विषयविषयिसंनिपातल्क्षणमिन्द्रियार्थसंनिकर्षमधिगम्य क्रमोपजायमानेनेहादि-कप्रक्रमेण परिच्छिन्दन्ति, ते किलातिवाहितस्वास्तिलमनुपस्थितस्वास्तिलकालं वा यथोदित-पर्यायः प्रलयितश्च वा । कस्य । ज्ञानस्य । तं गाणं दिव्वं ति हि के परूवेंति तत् ज्ञानं दिव्यमिति के प्ररूपयन्ति, न केऽपीति । तथाहि----यदि वर्तमानपर्यायवदतीतानागतपर्यायं ज्ञानं कर्तृ क्रमकरणव्यवधान-रहितलेन साक्षात्प्रत्यक्षं न करोति, तर्हि तत् ज्ञानं दित्र्यं न भवति । वस्तुतस्तु ज्ञानमेव न भवतीति । यथायं केवली परकीयद्रव्यपर्यायान् यदापि परिच्छित्तिमात्रेण जानाति तथापि निश्चयनयेन सहजानन्देक-स्वभावे स्वशुद्धात्मनि तन्मयत्वेन परिच्छिति करोति, तथा निर्मलविवेकिजनोऽपि यद्यपि व्यवहारेण परकीय-इञ्यगुणपर्यायपरिज्ञानं करोति, तथापि निश्वयेन निर्विकारस्वसंत्रेदनपर्याये विषयत्वात्पर्यायेण परिज्ञानं करोतीति सूत्रतात्पर्यम् ॥ ३९ ॥ अथातीतानागतसूक्ष्मादिपदार्थानिन्द्रियज्ञानं न जानातीति विचारयति— अत्थं पदार्थं अवखणिवदिदं इन्द्रियगोचरं ईहापुच्वेहिं जे विजाणंति ईहापूर्वकं ये विजानन्ति । तेसिं परोक्खभूदं तेषां संबन्धि ज्ञानं परोक्षभूतं सत् णादुमसकं ति पण्णत्तं सूक्ष्मादिपदार्थान् ज्ञातुमशक्यमिति अर्थात् स्तुति करने योग्य [ दि ] निश्चय करके [ के प्ररूपयन्ति ] कौन कहता है ? कोई भी नहीं। भावार्थ-जो ज्ञान भूत भविष्यत् पर्यायोंको नहीं जाने, तो फिर उस ज्ञानकी महिमा ही क्या रहे ? कुछ भी नहीं। ज्ञानकी प्रशंसा तो यही है, कि वह सबको प्रत्यक्ष जानता है। इसलिये भगवानुके दिव्य-ज्ञानमें तीनों कालकी समस्त द्रव्यपर्याय एक ही बार प्रत्यक्ष प्रतिभासित होती हैं, इसमें कुछ भी संदेह नहीं है। अनंत महिमा सहित सर्वज्ञका ज्ञान ऐसा ही आश्वर्य करनेवाला है। ३९॥ आगे इंदिय-जनित ज्ञान अतीत अनागत पर्यायोंके जाननेमें असमर्थ है, ऐसा कहते हैं-[ ये ] जो जीव [ अक्ष-निपतितं ] इन्द्रिय गोचर हुए [अर्थ] घट पटादि पदार्थोंको [ईहापूर्वै:] ईहा है पूर्वमें जिनके ऐसे ईहा, अवाय, धारणा इन मतिज्ञानोंसे [ विजानन्ति ] जानते हैं, [तेषां ] उन जीवोंके [परोक्षभूतं ] अतीत अनागतकाल संबंधी परोक्ष वस्तु [ज्ञातुम्] जाननेको [अज्ञाक्यं] असमर्थपना है, [इति]

लक्षणस्य ग्राह्यग्राहकसंबन्धस्यासंभवतः परिच्छेत्तुं न शक्नुवन्ति ॥ ४० ॥ अधातीन्द्रियज्ञानस्य तु यद्यदुच्यते तत्तत्संभवतीति संभावयति— अपदेसं सपदेसं मुत्तममुत्तं च पज्जयमजादं । पलयं गयं च जाणदि तं णाणमदिंदियं भणियं ॥४१॥ अमदेशं सपदेशं मूर्तममूर्ते च पर्ययमजातम् । मल्यं गतं च जानाति तज्ज्ञानमतीन्द्रियं भणितम् ॥ ४१ ॥

इन्द्रियज्ञानं नाम उपदेशान्तःकरणेन्द्रियादीनि विरूपकारणत्वेनोपलब्धिसंस्कारादीन् अन्तरङ्गसरूपकारणत्वेनोपादाय प्रवर्तते । प्रवर्तमानं च सप्रदेशमेवाध्यवस्यति स्थूलोपलम्भ-कलान्नाप्रदेशम् । मूर्तमेवावगच्छति तथाविधविषयनिबन्धनसद्भावान्नामूर्तम् । वर्तमानमेवपरि-

प्रज्ञसं कथितम् । कैः । ज्ञानिभिरिति । तद्यथा- चक्षुरादीन्द्रियं घटपटादिपदार्थपार्श्वे गत्वा पश्चादर्थं जाना-तीति संनिकर्षलक्षणं नैयायिकमते । अथवा संक्षेपेणेन्द्रियार्थयोः संबन्धः संनिकर्षः स एव प्रमाणम् । स च संनिकर्ष आकाशाद्यमूर्तपदार्थेषु देशान्तरितमेवादिपदार्थेषु कालान्तरितरामरावणादिषु स्वभावान्तरित-मूतादिषु तंथैवातिसूक्ष्मेषु परचेतोद्वत्तिपुद्रलपरमाण्वादिषु च न प्रवर्तते । करमादिति चेत्, इन्द्रियाणां स्थूल-विषयत्वात्, तथैव मूर्तविषयत्वाच । ततः कारणादिन्द्रियज्ञानेन सर्वज्ञो न भवति । तत एव चातीन्द्रिय-ज्ञानोत्पत्तिकारणं रागादिविकल्परहितं स्वसंवेदनज्ञानं विहाय पश्चेन्द्रियसुखसाधनीभूथ इन्द्रियज्ञाने नाना-मनोरेथविकल्पजालरूपेमानसज्ञाने च ये रतिं कुर्वन्ति ते सर्वज्ञपदं न लभन्ते इति स्त्राभिष्रायः ॥ ४० ॥ अथातीन्द्रियज्ञानमतीतानागतसूक्ष्मादिपदार्थान् जानातीत्युपदिशति - अपदेसं अप्रदेशं कालाणुपरमाण्वादि सपदेसं शुद्धजीवास्तिकायादिपञ्चास्तिकायस्वरूपं मुत्तं मूर्त्त पुद्रलद्रव्यं अमुत्तं च श्रद्रजीवदव्यादि सपदेसं शुद्धजीवास्तिकायादिपञ्चास्तिकायस्वरूपं मुत्तं मूर्त्त पुद्रलद्रव्यं अमुत्तं च श्रमूर्त्त च श्रुद्ध्यज्ञानिद्यादि पज्जयमजादं पल्यं गयं च पर्यायमजातं भाविनं प्रलयं गतं चातीतमेतस्पर्वं पूर्वोक्तं झेयं वस्तु जागादि

इस प्रकार [प्रज्ञसं] सर्वज्ञदेवने कहा है ! भाषार्थ---जितने मतिज्ञानी जीव हैं. उन सबके पहले तो इंदिय और पदार्थका संबंध होता है, पीछे अवप्रह ईहादि मेदोंसे पदार्थका निश्चय होता है । इसलिये अतीत अनागतकाल संबंध बरतुएं उनके ज्ञानमें नहीं झलकती, क्योंकि उन वस्तुओंसे इंदियका संयोग नहीं होता । इनके सिवाय वर्त्तमानकाल संबंधी भी जो सूक्ष्म परमाणु आदि हैं, तथा स्वर्ग मेरु आदि दूरवर्ती और अनेक अमूतींक पदार्थ हैं, उनको इन्द्रिय संयोग न होनेके कारण मतिज्ञानी नहीं जान सकता । इन्द्रियज्ञानसे स्थूल घटपटादि पदार्थ जाने जाते हैं, इसलिये इन्द्रियज्ञान परोक्ष है-हीन है-हेय है । केवलज्जानकी तरह सर्वप्रत्यक्ष नहीं है ॥ ४० ॥ आगे अतीन्द्रियज्ञान सबको जानता है, ऐसा कहते हैं---[यत्] जो ज्ञान [अप्रदेशं] प्रदेश रहित कालाणु तथा परमाणुओंको, [सप्रदेशं] प्रदेश सहितको अर्थात् पंचास्तिकायोंको [सूत्ती] पुद्रलोंको [च] और [अम्पूर्त ] शुद्ध जीवादिक द्रव्योको [अजातं पर्यायं] अनागत पर्यायोको [च्च] और [पलयं गतं] अतीत पर्यायोंको [जानाति] जानता है [तत् ज्ञानं] उस ज्ञानको [अतीन्द्रियं] अतीन्द्रिय [भणितं] कहा है॥ भावार्थ----

#### प्रवचनसारः

च्छिनत्ति विषयविषयिसंनिपातसद्भावाभ तु दृत्तं वर्त्स्येच । यत्तु पुनरनावरणमनिन्द्रियं ज्ञानं तस्य उमिद्धधूमध्वजस्येवानेकमकारतालिङ्गितं दाख्लं दाद्यतानतिक्रमादाद्यमेव यथा तथात्मनः अप्रदेशं ।पदेशं मूर्तममूर्तमजातमतिवाहितं च पर्यायजातं ज्ञेयतानतिक्रमात्परिच्छेद्यमेव भवतीति ॥ ४१ ॥ अथ ज्ञेयार्थपरिणमनलक्षणा क्रिया ज्ञानाम्न भवतीति अद्दधाति—

> परिणमदि णेयमहं णादा जदि णेव खाइगं तस्स । णाणं ति तं जिणिंदा खबयंतं कम्ममेवुत्ता ॥ ४२ ॥ परिणमति ज्ञेयमर्थ ज्ञाता यदि नैव क्षायिकं तस्य । ज्ञानमिति तं जिनेन्द्राः क्षपयन्तं कर्मैवोक्तवन्तः ॥ ४२ ॥

परिच्छेत्ता हि यत्परिच्छेद्यमर्थं परिणमति तन्न तस्य सकल्रकर्मकक्षक्षयप्रदृत्तस्वाभाविक-

जानाति यत् ज्ञानं कर्ट तं णाणमदिंदियं भणियं तत् ज्ञानमतीन्द्रियं भणितं तेनैव सर्वज्ञो भवति । तत एव च पूर्वगाथोदितमिन्द्रियज्ञानं मानसज्ञानं च त्यक्त्वा ये निर्विकल्पसमाधिरूपस्वसंवेदनज्ञाने समस्तविभाव-परिणामत्यागेन रतिं कुर्वन्ति त एव परमाह्रादैकलक्षणसुखत्त्वमावं सर्वज्ञपदं लभन्ते इत्यभिप्रायः ॥४१॥ एवमतीतानागतपर्याया वर्तमानज्ञाने प्रत्यक्षा न भवन्तीति बौद्धमतनिराकरणमुख्यत्वेन गाथात्रयं, तदनन्तर-मिन्द्रियज्ञानेन सर्वज्ञो न भवत्यतीन्द्रियज्ञानेन भवतीति बौद्धमतनिराकरणमुख्यत्वेन गाथात्रयं, तदनन्तर-मिन्द्रियज्ञानेन सर्वज्ञो न भवत्यतीन्द्रियज्ञानेन भवतीति नैयायिकमतानुसारिशिष्यसंबोधनार्थं च गाथाद्रय-मिति समुदायेन पन्नमस्थले गाथापञ्चकं गतम् ॥ अथ रागद्वेषमोहाः बन्धकारणं, न च ज्ञानमित्यादि-कथनरूपेण गाथापञ्चकपर्यन्तं व्याख्यानं करोति । तद्यथा-यस्येष्टानिष्टविकल्परूपेण कर्मबन्धकारणमूतेन इयविषये परिणमनमस्ति तस्य क्षायिकज्ञानं नास्तीत्यावेदयति— परिणमदि णेयमद्वं णादा जदि नील-मिदं पीतमिदमित्यादिविकल्परूपेण यदि ह्रेयार्थं परिणमति ज्ञातात्मा णेत्र खाइगं तस्स णाणं ति तस्या-

अतीन्दियज्ञान सबको जानता है, इसलिये अतीन्दियज्ञानीको ही सर्वज्ञ पद है । जो इन्द्रियज्ञानसे सर्वज्ञ मानते हैं, वे प्रत्यक्ष मिथ्या बोलते हैं । क्योंकि जो पदार्थ वर्तमान होवे, मूर्तीक स्थूल प्रदेश सहित होवे, तथा निकट होवे, उसीको इन्द्रियज्ञान कमसे कुळेक जानसकता है । अप्रदेशी, अमूर्तीक तथा अतीत अनागतकाल संबंधी जो पदार्थ हैं, उनको नहीं जान सकता । ऐसे ज्ञानसे सर्वज्ञ पदवी कहाँसे मिल्न सकती है ? कहींसे भी नहीं ॥ २१ ॥ आगे अतीन्द्रियज्ञानमें इष्ट अनिष्ट पदार्थोंमें सबिकल्परूप परिण-मन किया नहीं है, ऐसा दिखलाते हैं—[यदि] जो [ज्ञाता] जाननेवाला आत्मा [रेयमर्थ] इेयपदार्थको [परिणमति] संकल्प विकल्परूप होकर परिणमन करता है, [तदा] तो [तस्य] उस लात्माके [क्षायिकं ज्ञानं] कर्मके क्षयसे उत्पन्न हुआ अतीन्द्रियज्ञान [नैच] निश्चयसे नहीं है, [इति 'हेतोः'] इसलिये [जिनेन्द्राः] सर्वज्ञदेव [तं] उसविकल्पी जीवको [कर्म क्षपयन्तं] कर्मका अनुभव करनेवाला [एव] ही [उक्तवन्तः] कहते हैं । भावार्थ—जवतक आत्मा सबिक-त्र्यके पदार्थीके जानता है, तबतक उसके क्षायकज्ञान नहीं होता, क्योंकि जो जीव सविकल्पी है, वह प्रत्येक पदार्थी रागी हुआ म्रगत्रणा-उग्र गर्मीमें तपी हुई बाल्यमें जल्रकी सी बुद्धि रखता हुआ, कर्मौको

परिच्छेदनिदानमथवा ज्ञानमेव नास्ति तस्य। यतः मत्यर्थपरिणतिद्वारेण मृगतृष्णाम्भोभार-संभावनाकरणमानसः सुदुःसहं कर्मभारमेवोपभुज्जानः स जिनेन्द्रैरुद्गीतः ॥ ४२॥ अथ क्रुतस्तर्हि ज्ञेयार्थपरिणमनऌक्षणा क्रिया तत्फलं च भवतीति विवेचयति—

> उदयगदा कम्मंसा जिणवरवसहेहिं णियदिणा भणिया। तेसु विमूढो रत्तो दुद्दो वा वंधमणुभवदि ॥ ४३ ॥ उदयगताः कर्माज्ञाः जिनवरहषमैः नियत्या भणिताः । तेषु विमूढो रक्तो दुष्टो वा बन्धमनुभवति ॥ ४३ ॥

संसारिणो हि नियमेन तावदुदयगताः पुद्गलकर्मांशाः सन्त्येव । अथ स सत्सु तेषु संचे-तथमानो मोहरागद्वेषपरिणतलात् ज्ञेयार्थपरिणमनल्रक्षणया क्रियया युज्यते । तत एव च क्रिया-

त्मनः क्षायिकज्ञानं नैवास्ति । अथवा ज्ञानमेव नास्ति । कस्मानास्ति । तं जिणिंदा खवयंतं कम्ममेवुत्ता तं पुरुषं कर्मतापन्नं जिनेन्द्राः कर्तारः उक्तवन्तः । किं कुर्वन्तम् । क्षपयन्तमनुभवन्तम् । किमेव । कर्मैव । निर्विकारसहजानन्दैकसुखस्वभावानुभवनशून्यः सन्नुद्यागतं स्वकीयकर्मैव स अनुभवन्नास्ते न च ज्ञान-मित्यर्थः । अथवा द्वितीयव्याख्यानम्----यदि ज्ञाता प्रत्यर्थं परिणम्य पश्चादर्थं जानाति तदा अर्थानामा-नन्त्यात्सर्वेपदार्थंपरिज्ञानं नास्ति । अथवा तृतीयव्याख्यानम्-बहिरङ्गत्नेयपदार्थान् यदा छग्रस्थावस्थायां चिन्तयति तदा रागादिविकल्परहितं स्वसंवेदनज्ञानं नास्ति, तदभावे क्षायिकज्ञानमेव नोत्पवते इत्यमिप्रायः 11 8२ 11 अथानन्तपदार्थपरिच्छित्तिपरिणमनेऽपि ज्ञानं बन्धकारणं न भवति, न च रागादिरहितकर्मोदयोsulfa निश्चिनोति--- जदयगदा कम्मंसा जिणवरवसहेहिं णियदिणा भणिया उदयगता उदयं पाप्ताः कर्मौशा ज्ञानावरणादिमूलोत्तरकर्मप्रकृतिभेदाः जिनवरवृषभैर्नियत्या स्वभावेन भणिताः, कित स्वकीयञुभाञुभफलं दल्वा गच्छन्ति, न च रागादिपरिणामरहिताः सन्तो बन्धं कुर्वन्ति । तर्हि कथं बन्धं करोति जीवः इति चेत्। तेसु विमूढो रत्तो दुहो वा बन्धमणुभवदि तेषु उदयागतेषु सत्सु भोगता है । इसी लिये उसके निर्मल ज्ञानका लाभ नहीं है । परन्तु क्षायिकज्ञानीके भावरूप इन्द्रियोंके अभावसे पदार्थोंमें सविकल्परूप परिणति नहीं होती है, क्योंकि निरावरण अतीन्द्रियज्ञानसे अनंत सुख अपने साक्षात अनुभव गोचर है। परोक्षज्ञानीके इन्द्रियोंके आधीन सविकल्परूप परिणति है, इसलिये वह कर्मसंयोगसे प्राप्त हुए पदार्थोंको भोगता है ॥ ४२ ॥ आगे कहते हैं, कि ज्ञान बंधका कारण नहीं है, होयपदार्थोंमें जो राग देषरूप परिणति है, वही बंधका कारण है---[ जिनवरवृष मै: ] गणधरादिकोंमें श्रेष्ठ अथवा बड़े ऐसे वीतरागदेवने [ उदयगताः कर्मांशाः ] उदय अवस्थाको प्राप्त हुए कर्मोंके अंश अर्थात ज्ञानावरणादि भेद [नियत्या] निश्चयसे [भणिताः] कहे हैं। [तेषु] उन उदयागत कर्मोंमें [हि] निश्चयकरके [मूढः] मोही, [रक्तः] रागी [वा] अथवा [दुष्टः] देषी [बन्धं] प्रकृति, स्थिति आदि चार प्रकारके बन्धको [अनुभवति ] अनुभव करता है, अर्थात् भोगता है। आचार्थ---संसारी सब जीवोंके कर्मका उदय है, परंतु वह उदय बंधका कारण नहीं है । यदि कर्म-

#### प्रवचनसारः

फलभूतं बन्धमनुभवति । अतो मोहोदयात् क्रियाक्रियाफले न तु ज्ञानात् ॥ ४३ ॥ अथ केवलिनां क्रियापि क्रियाफलं न साधयतीत्यनुशास्ति— ठाणणिसेज्जविहारा धम्मुवदेसो य णियदयो तेसिं । अरहंताणं काले मायाचारो व्व इस्थीणं ॥ ४४ ॥ स्थाननिषद्याविहारा धर्मोंपदेशश्च नियतयस्तेषाम् । अर्हतां काले मायाचार इव स्त्रीणाम् ॥ ४४ ॥

यथा हि महिलानां प्रयत्नमन्तरेणापि तथाविधयोग्यतासद्भावात् स्वभावभूत एव मायोप-गुण्ठनागुण्ठितो व्यवहारः भवतते, तथा हि केवलिनां प्रयत्नमन्तरेणापि तथाविधयोग्यतासद्भा-वात् स्थानमासनं विहरणं धर्मदेशना च स्वभावभूता एव प्रवर्तन्ते । अपि चाविरुद्धमेतदम्भो-धरदृष्टान्तात् । यथा खल्वम्भोधराकारपरिणतानां पुद्गलानां गमनमवस्थानं गर्जनमम्बुवर्षे च पुरुषप्रयत्नमन्तरेणापि दृश्यन्ते, तथा केवलिनां स्थानादयोऽबुद्धिपूर्वका एव दृश्यन्ते । अतोऽमी

कर्मांशेषु मोहरागद्वेषविलक्षणनिजञ्जद्धात्मतत्त्वभावनारहितः सन् यो विशेषेण मूढो रक्तो दुष्टो वा भवति स केवलज्ञानाधनन्तगुणव्यक्तिलक्षणमोक्षाद्विलक्षणं प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशभेदभिन्नं बन्धमनुभवति । ततः स्थितमेतत् ज्ञानं बन्धकारणं न भवति कर्मोदयेऽपि, किंतु रागादयो बन्धकारणमिति ॥ ४३ ॥ अश्व केवलिनां रागाद्यभावाद्धर्मोपदेशादयोऽपि बन्धकारणं न भवन्तीति कथयति **ठाणणि सेज्जविहारा** धम्ग्रुवदेसो य स्थानमूर्थ्वस्थितिर्निषद्या चासनं विहारो धर्मोपदेशश्व णियदयो एते व्यापारा नियतयः स्वभावा अनीहिताः । केषाम् । तेसिं अरहंताणं तेषामईतां निदोषिपरमात्मनाम् । क । काले अईदवस्था-याम् । क इव । मायाचारो व्द इत्थीणं मायाचार इव खीणाभिति । तथाहि-यथा खीणां लीवेदोदय-

जनित इष्ट अनिष्ट मावोमें जीव रागी देषी मोही होकर परिणमता है, तभी बंध होता है । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि ज्ञान तथा कर्मके उदयसे उत्पन्न कियायें वंधका कारण नहीं हैं, बंधके कारण केवल राग देष मोहमाव हैं, इस कारण ये सब तरहसे त्यागने योग्य हैं ॥ ४३ ॥ आगे केवलीके कर्मका उदय है, और वचनादि योग किया भी है, परन्तु उनके रागादि भावोंके अभावसे बंध नहीं होता है [तेषामईतां] उन अरहंतदेवोंके [काले] कर्मोंके उदयकालमें [स्थाननिषद्याविहाराः] स्थान, आसन, और विहार ये तीन काययोगकी कियायें [च] और [धर्मोपदेशः] दिव्यच्वनिसे निश्वय व्यवहार स्वरूप धर्मका उपदेश यह वचनयोगकी कियायें [च] और [धर्मोपदेशः] दिव्यच्वनिसे निश्वय व्यवहार स्वरूप धर्मका उपदेश यह वचनयोगकी किया होती हैं । भावार्थ-वीतरागदेवके औदयिक-भावोंसे काय, वचन योगकी कियायें अवश्य होती हैं, परन्तु उन कियाओंमें भगवानका कोई यल नहीं है, मोहके अभावसे इच्छाके विना स्वभावसे ही होती हैं । जैसे खीवेदकर्मके उदयसे खीके हाव, भाव, विलास विभ्रमादिक स्वभाव ही से होते हैं, उसी प्रकार अरहंतके योगकियायें सहज ही होती हैं । तथा जैसे मेधके जलका वरसना, गर्जना, चलना, स्थिर होना, इत्यादि कियायें पुरुषके यलके विना ही उसके स्थानादयो मोहोदयपूर्वकलाभावात् क्रियाविशेषा अपि केवछिनां क्रियाफलभूतवन्धसाधनानि न भवन्ति ॥ ४४ ॥

अयैवं सति तीर्थकृतां पुण्यविपाकोऽकिंचित्कर एवेत्यवधारयति— पुण्णफला अरहंता तेसि किरिया पुणो हि ओदइया ।

मोहादीहिं विरहिया तम्हा सा खाइग ति मदा ॥ ४५ ॥

पुण्यफला अईन्तस्तेषां किया पुनर्हि औदयिकी ।

मोहादिभिः विरहिता तस्मात् सा क्षायिकीति मता ॥ ४५ ॥

अईन्तः खडु सकळसम्यक्**परिपकपुण्यकल्पपादपफला एव भवन्ति । क्रिया तु**तेषां या काचन सा सर्वापि तदुदयानुभावसंभावितात्मसंभूतितया किलौदयिक्येव । अथैवंभूतापि सा समस्तमद्दामोद्दमूर्धाभिषिक्तस्कन्धावारस्यात्यन्तक्षये संभूतलान्मोद्दरागद्वेषरूपाणाग्रुपरज्जकाना-

सद्भावात्प्रयत्नामावेऽपि मायाचारः प्रवर्तते, तथा भगवतां शुद्धात्मतत्त्वप्रतिपक्षभूतमोहोदयकार्थेहापूर्वप्रयत्ना-भावेऽपि श्रीविहारादयः प्रवर्तन्ते । मेघानां स्थानगमनगर्जनजलवर्षणादिवद्धा । ततः स्थितमेतत् मोहाद्य-भावात् कियाविशेषा अपि वन्धकारणं न भवन्तीति ॥ ४४ ॥ अथ पूर्वं यदुक्तं रागादिरहितकर्मोदयो बन्ध-कारणं न भवति विहारादिकिया च, तमेवार्थं प्रकारान्तरेण दृढयति—-पुण्णफला अरहंता पञ्चमहाकल्याण-पूजाजनकं त्रैलोक्यविजयकरं यत्तीर्थकरनाम पुण्यकर्म तत्कलभूता अर्हन्तो भवन्ति तेसिं किरिया पुणो हि ओदइया तेषां या दिव्यध्वनिरूपवचनव्यापारादिकिया सा निःकियशुद्धात्मतत्त्वविपरीतकर्मोदयजनित-त्वात्सवाध्यौदयिकी भवति हि स्फुटम् । मोहादीहिं विरहिया निर्मोहशुद्धात्मतत्त्वप्रच्छादकममकाराहंका-रोत्पादनसमर्थमोहादिविरहितत्वाद्यतः तम्हा सा खायग ति मदा तस्मात् सा यधय्यौदयिकी तथापि निर्विकारशुद्धात्मतत्त्वस्य विक्रियामकुर्वती सती क्षायिकी मता । अत्राह शिष्यः-'औदयिका भावाः बन्ध-कारणम्' इत्यागमवचनं तर्हि वृथा भवति । परिहारमाह–औदयिका भावा बन्धकारणं भवन्ति, परं किंतु

स्वभावसे होती हैं, उसी प्रकार इच्छाके विना औदयिकभावोंसे अरहंतोंके किया होती हैं । इसी कारण केवलीके बंध नहीं है । रागादिकोंके अभावसे औदयिककिया बंधके फल्को नहीं देती ॥ ४४ ॥ आगे अरहंतोंके पुण्यकर्मका उदय बंधका कारण नहीं है, यह कहते हैं—[अर्हन्त:] सर्वज्ञ वीतरागदेव [पुण्यफला:] तीर्थंकरनामा पुण्यप्रकृतिके फल हैं, अर्थात् अरहंत पद तीर्थंकरनाम पुण्यकर्मके उदयसे होता है । [पुनः] और [तेषां] उनको [किया] काय तथा वचनकी किया [हि] निश्चयसे होता है । [पुनः] और [तेषां] उनको [किया] काय तथा वचनकी किया [हि] निश्चयसे [औदयिकी] कर्मके उदयसे है । परंतु [सा] वह किया [मोहादिभिः] मोह, राग, देषादि मावोसे [विरहिता] रहित है । [तस्मात्] इसलिये [श्लापिकी] मोहकर्मके क्षयसे उत्पन्न हुई है, [इति मता] ऐसी कही गई है । आवार्थ—अरहंत भगवानके जो दिव्यप्वनि, विहार आदि कियायें हैं, वे पूर्व वैंधे कर्मके उदयसे हैं । वे आत्माके प्रदेशोंको चलायमान करती हैं, परंतु राग, देष, मोह भावोंके अभावसे आत्माके चैतन्य विकाररूप भावकर्मको उत्पन्न नहीं करतीं । इसलिये औदयिक प्रवचनसारः

मभावाचैतन्यविकारकारणतामनासादयन्ती नित्यमौदयिकी कार्यभूतस्य बन्धस्याकारणभूततया कार्यभूतस्य मोक्षस्य कारणभूततया च क्षायिक्येव कथं हि नाम नाजुमन्येत । [ अथाजुमन्येत ] चेत्तर्हि कर्मविपाकोऽपि न तेषां स्वभावविघाताय ।। ४५ ।।

अथ केवलिनामिव सर्वेषामपि स्वभावविघाताभावं निषेधयति—

जदि सो सुहो व असुहो ण हवदि आदा सयं सहावेण। संसारो वि ण विज्जदि सव्वेसिं जीवकायाणं ॥ ४६॥ यदि स शुभो वा अशुभो न भवति आत्मा खयं खभावेन। संसारोऽपि न विद्यते सर्वेषां जीवकायानाम् ॥ ४६॥

यदि खल्वेकान्तेन शुभाशुभभावस्वभावेन स्वयमात्मा न परिणमते तदा सर्वदैव सर्वथा निर्विधातेन शुद्धस्वभावेनैवावतिष्ठते । तथा च सर्व एव भूतग्रामाः समस्तवन्धसाधनशून्यता-

मोहोदयसहिताः । द्रव्यमोहोदयेऽपि सति यदि शुद्धात्मभावनाबल्टेन भावमोहेन न परिणमति तदा बन्धो न भवति । यदि पुन. कर्मोदयमात्रेण बन्धो भवति तर्हि संसारिणां सर्वदैव कर्मोदयस्य विद्यमानत्वात्सर्वदैव बन्ध एव न मोक्ष इत्यभिष्रायः ॥ ४५ ॥ अथ यथाईतां शुभाशुभपरिणामविकारो नास्ति तथैकान्तेन संसारिणामपि नास्तीति सांख्यमतानुसारिशिष्येण पूर्वपक्षे कृते सति दूषणद्वारेण परिहारं ददाति — जदि सो सुद्दो व असुद्दो ण इवदि आदा सयं सदावेण यथैव शुद्धनयेनात्मा शुभाशुभाश्याभ्यां न परिणमति तथैवाशुद्धनयेनापि स्वयं स्वकीयोपादानकारणेन स्वभावेनाशुद्धनिश्वयरूपेणापि यदि न परिणमति तदा । किं दूषणं भवति । संसारो वि ण विज्जदि निस्संसारशुद्धात्मस्वरूपाट्यतिपक्षभूतो व्यवहारनयेनापि संसारो न विद्यते । केषाम् । सव्वेसिं जीवकायाणं सर्वेषां जीवसंघातानामिति। तथाहि–आत्मा तावत्परिणामी

हैं, और आगे नवीन बंधमें कारणरूप नहीं है, पूर्वकर्मके क्षयमें कारण हैं। तथा जिस कर्मके उदयसे वह किया होती है, उस कर्मका बंध अपना रस (फल) देकर खिर जाता है, इस अपेक्षा अरहंतोंकी किया कर्मके क्षयका कारण है। इसी कारण उस कियाको क्षायिकी भी कहते हैं, अर्थात् अरहंतोंकी दिव्य-ध्वनि आदि किया नवीन बंधको करती नहीं हैं, और पूर्व बंधका नाश करती है, तब क्यों न क्षायिकी मानी जावे ? अवश्य मानने योग्य है। इससे यह बात सिद्ध हुई, कि केवलीके बंध नहीं होता, क्योंकि कर्मका फल आत्माके मावोंको घातता नहीं। मोहनीयकर्मके होनेपर किया आत्मीकमावोंका घात करती है, और उसके अभावसे कियाका कुछ भी बल नहीं रहता।। ४५ ॥ आगे कहते हैं, कि जैसे केवलीके परिणामोंमें विकार नहीं है, वैसे अन्य जीवोंके परिणामोंमें विकारोका अमाव भी नहीं है—[यदि] जो [सः] वह आत्मा [स्वभावेन] अपने त्वमावसे [स्वयं] आप ही [शुभः] छुम परिणामरूप [वा] अथवा [अझ्गुभः] अछम परिणामरूप [न भवति] न होवे, [तदा] तो [सर्वेषां] सब [जीवकायानां] जीवोंको [संसार एव] संसार परिणति ही [न विद्यते ] नहीं मौजूद होवे। भावार्थ-आत्मा परिणामी है। जैसे स्फटिकमणि काले, पीले, लाल फूलके संयोगसे उसीके आकार

#### [अ० १, गा० ४७-

#### कुन्दकुन्दविरचितः

दाजवंजवाभावस्वभावतो नित्यमुक्ततां प्रतिपद्येरन् । तच्च नाभ्युपगम्यते । आत्मनः परिणाम-धर्मत्वेन स्फटिकस्य जपातापिच्छरागस्वभावत्ववत् शुभाशुभस्वभावतद्योतनात् ॥ ४६ ॥ अथ पुनरपि प्रकृतमनुस्टत्यातीन्द्रियज्ञानं सर्वज्ञत्वेनाभिनन्दति— जं तक्कालियमिदरं जाणदि जुगवं समंतदो सव्वं । अत्थं विचित्तविसमं तं णाणं खाइयं भणियं ॥ ४७ ॥

यत्तात्कालिकमितरं जानाति युगपत्समन्ततः सर्वम् ।

अर्थं विचित्रविषमं तत् ज्ञानं श्रायिकं भणितम् ॥ ४७ ॥

तत्कालकलितद्यत्तिकमतीतोद्र्ककालकलितद्वत्तिकं चाप्येकपद एव समन्ततोऽपि सकलमप्य-र्थजातं,पृथक्तद्वत्तस्वलक्षणलक्ष्मीकटाक्षितानेकमकारव्यझितवैचित्र्यमितरेतरविरोधधापितासमा-नजातीयसोद्दामितवैषम्यं क्षायिकं ज्ञानं किल जानीयात् । तस्य दि क्रममदत्त्विद्देतुभूतानां क्षयो-पश्तमावस्थावस्थितज्ञानावरणीयकर्मपुद्रलानामत्यन्ताभावात्तात्कालिकमतात्कालिकं वाप्यर्थजातं

स च कर्मोपाधिनिभित्ते सति स्फटिकमणिरिवोपाधिं गृह्णाति, ततः कारणात्संसाराभावो न भवति । अथ मतम्-संसाराभावः सांख्यानां दूपणं न भवति, भूषणमेव । नैवम् । संसाराभावो हि मोक्षो भण्यते, स च संसारिजीवानां न दश्यते, प्रत्यक्षविरोधादिति भावार्थः ॥ ४६ ॥ एवं रागादयो बन्धकारणं न च ज्ञान-मित्यादिव्याख्यानमुख्यत्वेन षष्ठस्थले गाथापञ्चकं गतम् । अथ प्रथमं तावत् केवल्ज्ञानमेव सर्वज्ञस्वरूपं, तदनन्तरं सर्वपरिज्ञाने सति एकपरिज्ञानं, एकपरिज्ञाने सति सर्वपरिज्ञानमित्यादिकथनरूपेण गाथापञ्चक-पर्यन्तं व्याख्यानं करोति । तद्यथा-अत्र ज्ञानप्रपञ्चव्याख्यानं प्रकृतं तावत्तरप्रस्तुतमनुसृत्य पुनरपि केवल्ज्ञा<sup>न</sup> सर्वज्ञत्वेन निरूपयति---जं यज्ज्ञानं करी जाणदि जानाति । कम् । अत्थं अर्थं पदार्थमिति विशेष्य-

काला, पीला, लालरूप परिणमन करता है, उसी प्रकार यह आत्मा अनादिकालसे परदव्यके संयोगसे राग, देष, मोहरूप अज्ञान भावोमें परिणमन करता है। इस कारण संसार भाव है। यदि आत्माको ऐसा (परिणामी) न मानें, तो संसार ही न होवे, सभी जीव अनादिकालसे लेकर मोक्षस्वरूपमें स्थित (ठहरे) कहलावें, परन्तु ऐसा नहीं है। इससे सारांश यह निकला, कि केवली गुभागुम मावरूष परि-णमन नहीं करते हैं, बाकी सब संसारी जीव गुभ, अग्रुभ मावोंमें परिणमते हैं॥ ४६॥ आगे पूर्व कहा गया अतीन्दियज्ञान ही सबका जाननेवाला है, ऐसा फिर कहते हैं — [यत्] जो ज्ञान [समन्ततः] सर्वांगसे [तास्कालिकमितरं] वर्तमानकाल संबंधी और उससे जुदी मृत, मविष्यतकाल संबंधी पर्यायों कर सहित [विचित्रं] अपनी लक्षणरूप लक्षीसे अनेक प्रकार [विषमं] और मूर्त अमूर्तादि असमान जाति मेदोंसे विषम अर्थात् एकसा नहीं, ऐसे [सर्च अर्ध] सब ही पदार्थोंके समूहको [युगपत्] एक ही समयमें [जानाति] जानता है, [तत् ज्ञानं] उस ज्ञानको [क्षायिकं] आयिक अर्थात् कर्मके क्षयसे प्रगट हुआ अतीन्द्रिय ऐसा [भणितं] कहा है । आवार्थ—अतीत, अनागत, वर्तमानकाल संबंधी नानाप्रकार विषमता सहित समस्त पदार्थोंको सर्वांग एक समयमें प्रकाशित करनेको तुल्यकालमेव प्रकाशेत । सर्वतो विशुद्धस्य प्रतिनियतदेशविशुद्धेरन्तःश्चवनात् समन्ततोऽपि प्रका-शेत । सर्वावरणक्षयादेशावरणक्षयोपशमस्यानवस्थानात्सर्वमपि प्रकाशेत । सर्वप्रकारज्ञानावरणीय-क्षयादसर्वप्रकारज्ञानावरणीयक्षयोपशमस्य विलयनाद्विचित्रमपि प्रकाशेत । असमानजातीयज्ञा-नावरणक्षयात्समानजातीयज्ञानावरणीयक्षयोपशमस्य विनाशनाद्विषममपि प्रकाशेत । अल्मथवा-तिविस्तरेण, अनिवारितप्रसरप्रकाशशालितया क्षायिकज्ञानमवश्यमेव सर्वदा सर्वत्र सर्वथा सर्वमेव जानीयात् ॥ ४७ ॥

## अथ सर्वमजानन्नेकमपि न जानातीति निश्वनोति— जो ण विजाणदि जुगवं अत्थे तिकालिगे तिहुवणत्थे । णादुं तस्स ण सक्तं सपज्जयं दव्यमेगं वा ॥ ४८॥

पदम् । किं विशिष्टम् । तकालियमिद्दं तात्कालिकं वर्तमानमितरं चातीतानागतम् । कथं जानाति। जुगवं युगपदेकसमये समंतदो समन्ततः सर्वात्मप्रदेशैः सर्वप्रकारेण वा । कतिसंख्योपेतम् । सन्न्वं सम-स्तम् । पुनरपि किंविशिष्टम् । विचित्तं नानामेदभिन्नम् । पुनरपि किंरूपम् । विसमं मूर्तामूर्तचेतनाचेतना-दिजात्यन्तरविशेषैर्विसदृशं तं णाणं खाइयं भणियं यदेवं गुणविशिष्टं ज्ञानं तत्क्षायिकं भणितम् । अमेद-नयेन तदेव सर्वज्ञस्वरूपं तदेवोपादेयमूतानन्तसुसायनन्तगुणानामाधारमूतं सर्वप्रकारोपादेयरूपेण भाव-नीयम् । इति तात्पर्यम् ॥ ४७ ॥ अथ यः सर्वं न जानाति स एकमपि न जानातीति विचारयति--जो ण विजाणदि यः कर्ता नैव जानाति । कथम् । जुगवं युगपदेकक्षणे । कान् । अत्थे अर्थान् । कथंभूतान् । तिकालिगे त्रिकालपर्यायपरिणतान् । पुनरपि कथंमूतान् । तिहुवणत्थे त्रिमुवनस्थान् । णादुं तस्स ण सकं तस्य

एक अतीन्द्रिय क्षायिककेवलज्ञान ही समर्थ है, अन्य किसी ज्ञानकी शक्ति नहीं है। ज्ञानावरणकर्मके क्षयोपशमसे जो ज्ञान एक ही बार सब पदार्थोंको नहीं जानता, कम लिये जानता है, ऐसे क्षायोपशमिकज्ञानका भी केवलज्ञानमें अमाव है, क्योंकि केवलज्ञान एक ही बार सबको जानता है, और क्षायोपशमिकज्ञान एकदेश निर्मल है, इसलिये सवींग वस्तुको नहीं जानता, क्षायिकज्ञान संवदेश विश्रुद्ध है, इसमें एकदेश निर्मल्ज्ञान भी समा जाता है इसलिये वस्तुको सवींगसे प्रकाशित करता है, और इस केवलज्ञानके सब आवरणका नाश है, मतिज्ञानावरणादि क्षयोपशमका भी अभाव है, इस कारण सब वस्तुको प्रकाशित करता है। इस केवलज्ञानमें मतिज्ञानावरणादि पाँचों कर्मोंका क्षय हुआ है, इससे नाना प्रकार वस्तुको प्रकाशता है, और असमान जातीय केवलज्ज्ञानावरणका क्षय तथा समान जातीय मतिज्ञानावरणादि चारके क्षयोपशमका क्षय है, इसलिये विषमको प्रकाशित करता है। क्षायिकज्ञानकी महिमा कहाँतक कही जावे, अति विस्तारसे भी पूर्णता नहीं हो सकती, यह अपने अखंडित प्रकाशकी सुन्दरतासे सब काल्टमें, सब जगह, सब प्रकार, सबको, अवश्य ही जानता है !! ४७ !! आगे जो सबको नहीं जानता, वह एकको भी नहीं जानता, इस बिचारको निश्वित करते हैं — [ य: ] जो पुरुष [ क्रिसुवनस्थान ] तीन लोकमें स्थित [ क्रेकालिकान ] अतीत, अना-

86]

यो न विजानाति युगपदर्थान् त्रैकाल्किनन् त्रिभुवनस्थान् । . ज्ञातुं तस्य न क्षक्यं सपर्ययं द्रव्यमेकं वा ॥ ४८ ॥

इह किल्लैकमाकाशद्रव्यमेकं धर्मद्रव्यमेकमधर्मद्रव्यमसंख्येयानि कालद्रव्याण्यनन्तानि जीव-द्रव्याणि । ततोऽप्यनन्तगुणानि पुद्रलद्रव्याणि । तथैषामेव मत्येकमतीतानागतानुभूयमानभेद-भिम्ननिरवधिवृत्तिप्रवाइपरिपातिनोऽनन्ताः पर्यायाः । एवमेतत्समस्तमपि सम्रुदितं ज्ञेयं, इहैवैकं किंचिज्जीवद्रव्यं ज्ञात । अथ यथा समस्तं दाग्रं दहन् दहनः समस्तदाग्रदेतुकसमस्तदाग्राकारपर्याय-र्षित्विज्जीवद्रव्यं ज्ञात । अथ यथा समस्तं दाग्रं दहन् दहनः समस्तदाग्रदेतुकसमस्तदाग्राकारपर्याय-परिणतसकल्लैकदहनाकारमात्मानं परिणमति, तथा समस्तं ज्ञेयं जानन् ज्ञाता समस्तज्ञेयहेतुक-समस्तज्ञेयाकारपर्यायपरिणतसकल्लेकज्ञानाकारं चेतनखात् स्वानुभवभत्यक्षमात्मानं परिणमति । एवं किल द्रव्यस्वभावः । यस्तु समस्तज्ञेयं न जानाति स समस्तं दाग्रमदहन् समस्तदाग्रहेतुक-

पुरुषस्य संबन्धि ज्ञानं ज्ञातुं समर्थं न भवति। किम्। द्वव्दं ज्ञेयदव्यम् । किंविशिष्टम् । सपज्जयं अनन्तपर्याय-सहितम् । कतिसंख्योपेतम् । एगं वा एकमपीति । तथाहि—आकाशद्रव्यं तावदेकं, धर्मद्रव्यमेकं, तथैवाधर्म-द्रव्यं च लोकाकाशप्रमितासंख्येयकाल्टदव्याणि, ततोऽनन्तगुणानि जीवदव्याणि, तेभ्योऽप्यनन्तगुणानि पुद्रल-द्रव्याणि । तथैव सर्वेषां प्रत्येकमनन्तपर्यायाः, एतत्सर्वं ज्ञेयं तावत्त्र्त्रेकं विवक्षितं जीवद्रव्यं ज्ञातृ भवति । एवं. ताबद्वस्तुस्वभावः । तत्र यथा दहनः समस्तं दाद्यं दहन् सन् समस्तदाद्यदेत्तुकसमस्तदाद्याकारपर्यायपरिणतः-सकलैकदहनस्वरूपमुष्णपरिणततृणपर्णाधाकारमात्मानं ( स्वकीयस्वभावं ) परिणमति । तथायमात्मा समरत्तं ज्ञेयं जानन् सन् समस्त्त्रेयदेतुकसमस्त्र्ञेयाकारपर्यायपरिणतसकलैकाखण्डज्ञानरूपं स्वकीयमात्मा न परिणमं ति जानाति परिच्छिनत्ति । यथैव च स एव दहनः पूर्वोक्तलक्षणं दाद्यमदहन् सन् तदाकारेण न परिणम ति, तथाऽऽत्मापि पूर्वोक्तलक्षणं समस्तं ज्ञेयमजानन् पूर्वोक्तलक्षणमेव सकलैकाखण्डज्ञानाकारं स्वर्व्याय-मात्मानं न परिणमति न जानाति न परिच्छिनत्ति । अपरमप्युदाहरणं दीयते—यथा कोऽप्यन्यक आदित्य-

गत, वर्तमान, इन तीनकाल संबंधी [अर्थान] पदार्थोंको [युगपत्] एक ही समयमें [न विजा-नाति] नहीं जानता है, [तस्य] उस पुरुषके [स्पर्ययं] अनन्त पर्यायों सहित [एकं द्रव्स्यं वा] एक द्रव्यको भी [ज्ञातुं] जाननेकी [राक्यं न] सामर्थ्य नहीं है। भावार्थ— इस लोकमें आकाशद्रव्य एक है, धर्मद्रव्य एक है, अधर्मद्रव्य भी एक है, कालद्रव्य असंख्यात है, जीवदव्य अनंत है, और पुद्रलद्रव्य जीव-राशिसे अनंतगुणा अधिक है। इन छहों द्रव्योंके तीन काल संबंधी अनंत अनंत हि, और पुद्रलद्रव्य जीव-राशिसे अनंतगुणा अधिक है। इन छहों द्रव्योंके तीन काल संबंधी अनंत अनंत मिन्न भिन्न पर्याय हैं। ये सब द्रव्य पर्याय झेय हैं। इन द्रव्योंमें जाननेवाला एक जीव ही है। जैसे अग्नि समस्त ईंधनको जलता हुआ उसके निमित्तसे काछ, तृण, पत्ता वगैरह ईंधनके आकार होकर अपने एक अग्नित्तमावरूप परिणमता है, उसी प्रकार यह ज्ञायक (जाननेवाला) आत्मा सब झेयोंको जानता हुआ झेयके निमित्तसे समस्त झेयाकाररूप होकर अपने ज्ञायकस्वभावरूप परिणमन करता है, और अपने द्वारा अपनेको आप वेदता (जानता) है। यह आत्मद्रव्यका स्वभाव है। इससे यह बात सिद्र हुई, कि जो सब झेयोंको नहीं जानता, वह एक आत्माको भी नहीं जानता, क्योंकि आत्माके ज्ञानमें सब झेयोको आकार प्रतिबिम्बित समस्तदात्वाकारपर्यायपरिणतसकलेकदहनाकारमात्मानम् अपरिणमन् दहन इव समस्तज्ञेयहेतुक-समस्तज्ञेयाकारपर्यायपरिणतसकलेकज्ञानाकारमात्मानं चेतनत्वात् स्वानुभवमत्यक्षत्वेऽपि न परिणमति । एवमेतदायाति यः सर्वे न जानाति स आत्मानं न जानाति ॥ ४८॥ अथैकमजानन् सर्वे न जानातीति निश्चिनोति—

> दव्वं अणंतपज्जयमेगमणंताणि दव्वजादाणि । ण विजाणदि जदि जुगवं किध सो सव्वाणि जाणादि ॥ ४९ ॥ द्रव्यमनन्तपर्यायमेकमनन्तानि द्रव्यजातानि ।

न विजानाति यदि युगपत कथं स सर्वाणि जानाति ॥ ४९ ॥

आत्मा हि तावत्स्वयं ज्ञानमयत्वे सति ज्ञातृत्वात् ज्ञानमेव । ज्ञानं तु प्रत्यात्मवर्तिं प्रतिभा-समयं महासामान्यम् । तत्तु प्रतिभासमयानन्तविशेषव्यापि। ते च सर्वद्रव्यपर्यायनिबन्धनाः। अथ यः सर्वद्रव्यपर्यायनिबन्धनानन्तविशेषव्यापिप्रतिभासमयमहासामान्यरूपमात्मानं स्वानुभव-

प्रकाश्यान् पदार्थानपश्यनादित्यमिव, प्रदीपप्रकाश्यान् पदार्थानपश्यन् प्रदीपमिव, दर्पणस्थबिम्बान्यपश्यन् दर्पणमिव, स्वकीयद्ष्टिप्रकाश्यान् पदार्थानपश्यन् हस्तपादाष्यवयवपरिणतं स्वकीयदेहाकारमात्मानं स्वकीय-दृष्ट्या न पश्यति, तथायं विवक्षितात्मापि केवलज्ज्ञानप्रकाश्यान् पदार्थानजानन् सकलाखण्डेककेवलज्ज्ञान-रूपमात्मानमपि न जानाति । तत एतत्स्थितं यः सर्वं न जानाति स आत्मानमपि न जानातीति ॥ ४८ ॥ अधैकमजानन् सर्वं न जानातीति निश्चिनोति—दृव्वं द्रव्यं अणंतपज्जयं अनन्तपर्यायं एगं एकं अणंताणि दव्यजादाणि अनन्तानि द्रव्यजातानि जो ण विजाणदि यो न विजानाति अनन्तदव्य-समूहान् किथ सो सव्याणि जाणादि कथं स सर्वान् जानाति जुगवं युगपदेकसमये न कथमपीति । तथाहि—आत्मलक्षणं तावज्ज्ञानं तचाखण्डप्रतिभासमयं सर्वजीवसाधारणं महासामान्यम् । तच महासामान्यं

होते हैं; इस कारण यह आत्मा सबका जाननेवाला है। इन सबके जाननेवाले आत्माको जब प्रत्यक्ष जानते हैं, तब अन्य सब झेय भी जाने जाते हैं, क्योंकि सब झेय इसीमें प्रतिबिग्वित हैं। जो सबको जाने, तो आत्माको भी जाने, और जो आत्माको जाने, तो सबको जाने, यह बात परस्पर एक है, क्योंकि सबका जानना, एक आत्माके जाननेसे होता है। इसलिये आत्माका जानना और सबका जानना एक है। सारांश यह निकला, कि जो सबको नहीं जानता, वह एक आत्माको भी नहीं जानता ॥ ४८ ॥ आगे कहते हैं, कि जो एकको नहीं जानता, वह सबको नहीं जानता — [यदि] जो [अनन्तपर्यां एक द्रव्यं] अनन्त पर्यायवाले एक आत्म द्रव्यको [नैव जानाति] निश्चयसे नहीं जानता, [तदा] तो [स:] वह पुरुष [युगपत्] एक ही बार [अनन्तानि] अंत रहित [सवौणि] संपूर्ण [द्रव्यजातानि] द्रव्योके समूह [कथं] कैसे [जानाति] जान सकता है ? भावार्थ-आत्माका लक्षण ज्ञान है। ज्ञान प्रकाशरूप है, वह सब जीव-राशिमें महासामान्य है, और अपने ज्ञानमयी अनंत मेदोंसे व्याप्त है । इयरूप अनंत द्रव्यपर्यायोंके निमित्तसे ज्ञानके अनंत भेद हैं। इसलिये अपने अनंत

पत्यक्षं न करोति स कथं प्रतिभासमयमहासामान्यव्याप्यप्रतिभासमयानन्तविशेषनिबन्धनभूत-सर्वद्रव्यपर्यायान् प्रत्यक्षीकुर्यात् । एवमेतदायाति य आत्मानं न जानाति स सर्वे न जानाति। अथ सर्वज्ञानादात्मज्ञानमात्मज्ञानात्सर्वज्ञानमित्यवतिष्ठते । एवं च सति ज्ञानमयत्वेन स्वसंचेत-कत्वादात्मनो ज्ञात्त्रोययोर्वस्तुत्वेनान्यत्वे सत्यपि प्रतिभासप्रतिभास्यमानयोः स्वस्यामवस्था-यामन्योन्यसंवलनेनात्यन्तमशक्ययिवेचनत्नात्सर्वमात्मनि निखातमिव प्रतिभाति । यद्येवं न स्यात् तदा ज्ञानस्य परिपूर्णात्मसंचेतनाभावात् परिपूर्णस्येकस्यात्मनोऽपि ज्ञानं न सिद्धचेत् ॥ ४९ ॥ अथ क्रमकृतपद्वत्त्या ज्ञानस्य सर्वगतत्वं न सिद्धचतीति निश्चिनोति—

# उप्पज्जदि जदि णाणं कमसो अहे पडुच णाणिस्स ।

## तं णेव हवदि णिचं ण खाइगं णेव सञ्वगदं ॥ ५० ॥

ज्ञानमयानन्तविशेषव्यापि । ते च ज्ञानविशेषा अनन्तद्रव्यपर्यायाणां विषयभूतानां ज्ञेयभूतानां परिच्छेदका प्राहकाः । अखण्डैकप्रतिभासमयं यन्महासामान्यं तत्त्वभावमात्मानं योऽसौ प्रत्यक्षं न जानाति स पुरुषः प्रतिभासमयेन महासामान्येन ये व्याप्ता अनन्तज्ञानविशेषास्तेषां विषयभूताः येऽनन्तद्रव्यपर्यायास्तान् कथं जानाति, न कथमपि । अथ एतदायातम् । यः आत्मानं न जानाति स सर्वे न जानातीति । तथा चोक्तम्-" एको भावः सर्वभावस्वभावः सर्वे भावा एकभावस्वभावाः । एको भावस्तत्त्वतो येन बुद्धः सर्वे भावास्तत्त्वतस्तेन बुद्धाः ॥" अत्राह शिष्यः-आत्मपरिज्ञाने सति सर्वपरिज्ञानं भवतीत्यत्र व्याख्यातं, तत्र तु पूर्वेस्त्रे भणितं सर्वपरिज्ञाने सत्यात्मपरिज्ञानं भवतीति । यथेवं तहिं छग्रस्थानां सर्वपरिज्ञानं नारत्यात्मपरिज्ञानं कथं भविष्यति, आत्मपरिज्ञानामावे चात्मभावना कथं, तदभावे केवलज्जानोत्पत्ति-र्नास्तीति । परिहारमाह---परोक्षप्रमाणभूतश्रुतज्ञानेन सर्वपदार्था ज्ञायन्ते । कथमिति चेत्-लोकालोकादि-परिजानं व्याप्तिज्ञानरूपेण ळवात्थानामपि विद्यते, तच व्याप्तिज्ञानं परोक्षाकारेण केवलज्जानविषय-प्राहक कथंचिदात्मैव भण्यते । अथवा स्वसंवेदनज्ञानेनात्मा ज्ञायते, ततश्व भावना क्रियते, तया रागादि-विकल्परहितस्वसंवेदनज्ञानभावनया केवलज्ञानं च जायते । इति नास्ति दोषः ॥ ४९ ॥ अथ क्रम-विशेषणोंसे युक्त यह सामान्य ज्ञान सबको जानता है। जो पुरुष ऐसे ज्ञानसंयुक्त आत्माको प्रत्यक्ष नहीं जान सकता, वह सब पदार्थीको कैसे जान सकेगा ? इसलिये 'एक आत्माके जाननेसे सब जाना जाता है। जो एक आत्माको नहीं जानता, वह सबको नहीं जानता', यह बात सिद्ध हुई। दूसरी बात यह है कि, आत्मा और पदार्थीका ज्ञेयज्ञायक संबंध है। यद्यपि अपने अपने स्वरूपसे दोनों पृथक पृथक हैं, तो भी ज्ञेयाकार ज्ञानके परिणमनसे सब ज्ञेयपदार्थ ऐसे भासते हैं, मानों ज्ञानमें ठहर ही रहे हैं। जो ऐसा आत्माको नहीं मानें, तो वह अपने स्वरूपको संपूर्णपनेसे नहीं जाने, तथा आत्माके ज्ञानकी महिमा न होवे । इस कारण जो आत्माको जानता है, वह सबको जानता है, और जो सबको जानता है, वह आत्माको जानता है। एकके जाननेसे सब जाने जाते हैं, और सबके जाननेसे एक जाना जाता है, यह कहना सिद्ध हुआ । यह कथन एकदेश ज्ञानकी अपेक्षासे नहीं है, किंतु केबलज्ञानकी अपेक्षासे है

उत्पद्यते यदि ज्ञानं क्रमशोऽर्थान् प्रतीत्य ज्ञानिनः । तन्नेव भवति नित्त्यं न क्षायिकं नैव सर्वगतम् ॥ ५० ॥ यस्किल क्रमेणेकैकमर्थमालम्ब्य प्रवर्तते ज्ञानं तदेकार्थालम्बनादुत्पन्नमन्यार्थालम्बनात् । प्रलीयमानं नित्यमसत्तथा कर्मोदियादेकां व्यक्तिं प्रतिपन्नं पुनर्व्यक्तयन्तरं प्रतिपद्यमानं क्षायिक-मप्यसदनन्तद्रव्यक्षेत्रकालभावानाकान्तुमशक्तत्वात् सर्वगतं न स्यात् ॥ ५० ॥ अथ यौगपद्यमृहत्त्येव ज्ञानस्य सर्वगतत्वं सिद्धचतीति व्यवतिष्ठते----तिकालणिचविसमं सयलं सव्वत्थ संभवं चित्तं। जुगवं जाणदि जोण्हं अहो हि णाणस्स माहण्यं ॥ ५१ ॥ त्रैकाल्यनित्यविषमं सकलं सर्वत्र संभवं चित्रम् । युगपञ्जानाति जैनमहो हि ज्ञानस्य माहात्म्यम् ॥ ५१ ॥ क्षायिकं हि ज्ञानमतित्रयास्पदीभूतपरममाहात्म्यं, यत्तु युगपदेव सर्वार्थानालम्ब्य प्रवर्तते प्रवृत्तज्ञानेन सर्वज्ञो न भवतीति व्यवस्थापयति- उष्पज्जदि जदि णाणं उत्पद्यते ज्ञानं यदि चेत्-कमसो कमराः सकाशात् । किं कृत्वा । अद्वे पुदुच्च इयार्थानाश्रित्य । कस्य । णाणिस्स ज्ञानिनः आत्मनः तं णेव हवदि णिचं उत्पत्तिनिमित्तभूतपदार्थविनाशे तस्यापि विनाश इति नित्यं न भवति । ण खाइगं ज्ञानावरणीयकर्मक्षयोपशमाधीनत्वात् क्षायिकमपि न भवति । णेव सव्वगदं यत एव पूर्वोक्तप्रकारेण परा-धीनलेन नित्यं न भवति, क्षयोपशमाधीनलेन क्षायिकं न भवति, तत एव युगपत्समस्तद्रव्यक्षेत्रकाल्माबानां परिज्ञानसामर्थ्याभावात्सर्वेगतं न भवति । अत एतत्थितं यद्ज्ञानं क्रमेणार्थान् प्रतीत्य जायते तेन सर्वज्ञो न भवति। इति ॥ ५० ॥ अथ युगपत्परिच्छित्तिरूपज्ञानेनैव सर्वज्ञो भवतीत्यावेदयति—जाणदि जानाति । || ४९ || आगे जो ज्ञान पदार्थीको कमसे जानता है, वह सर्वगत नहीं हो सकता, ऐसा सिद्ध करते हें---[यदि] जो [ज्ञानिनः] आत्माका [ज्ञानं] चैतन्यगुण [अर्थान्] पदार्थौंको [क्रमशः] कमसे [प्रतीत्य] अवलम्बन करके [उत्पद्यते] उत्पन्न होता है, [तदा] तो [तत्] वह ज्ञान [नैब] न तो [नित्यं] अबिनाशी [भवति] है, [न क्षायिकं] न क्षायिक है, और [नैव सर्वगतं] न सबका जाननेवाला होता है। भावार्थ-जो ज्ञान एक एक पदार्थका अवलम्बन ( प्रहण ) करके क्रमसे प्रवर्तता है, एक ही बार सबको नहीं जानता है, वह ज्ञान विनाशीक है, एक पदार्थके अवलम्बनसे उत्पन्न होता है, दूसरेके ग्रहणसे नष्ट होता है, इस कारण अनित्य है | यही ज्ञानावरणीकर्मके क्षयोपशमसे हीनाधिक होता है, इसलिये क्षायिक भी नहीं है, किंतु क्षयोपशमस्तप है,

ज्ञानावरणाकमक क्षयापशमस हानाधक होता ह, इसालय क्षायक मा नहा ह, किंतु क्यापशमस्य ह, और अनंत द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव जाननेमें असमर्थ है, इसलिये सबके न जाननेसे असर्वगत है। सारांश यह है, कि जिस ज्ञानसे पदार्थ क्रमपूर्वक जाने जाते हैं, वह ज्ञान पराधीन है। ऐसे ज्ञानसे सर्वज्ञ पदका होना असिद्ध है, अर्थात् सर्वज्ञ नहीं कहा जाता ॥ ५० ॥ आगे जो ज्ञान एक ही बार सबको जानता है, उस ज्ञानसे सर्वज्ञ पदकी सिद्धि है, ऐसा कहते हैं—[जीन] केवलज्ञान [त्रेकाल्य-

इनिं तट्टङ्कात्कीर्णन्यायावस्थितसमस्तवस्तुझेयाकारतयाधिरोपितनित्यत्वं मतिपन्नसमस्तव्यक्ति-त्वेनाभिव्यक्तस्वभावभासिक्षायिकभावं त्रैकाल्येन नित्यमेव विषमीकृतां सकलामपि सर्वार्थ-संभूतिमनन्तजातिमापितवैचित्र्यां परिच्छिन्ददक्रमसमाक्रान्तानन्तद्रव्यक्षेत्रकालभावतया मकटी-कृताद्भ्रुतमाहात्म्यं सर्वगतमेव स्यात् ॥ ५१ ॥

अथ ज्ञानिनो ज्ञप्तिक्रियासद्भावेऽपि क्रियाफलभूतं बन्धं प्रतिषेधयष्ठुपसंहरति— ण वि परिणमदि ण गेण्हदि उप्पज्जदि णेव तेसु अट्टेसु । जाणण्णवि ते आदा अयंधगो तेण पण्णत्तो ॥ ५२॥ नापि परिणमति न ग्रह्लाति उत्पद्यते नैव तेष्वर्थेषु । जानम्रपि तानात्मा अबन्धकस्तेन मज्ञप्तः ॥ ५२॥

रह खलु 'उदयगदा कम्मंसा' इत्यत्र स्नत्रे उदयगतेषु पुद्रलकर्माशेषु सत्सु संवेतयमानो किं कर्ट । जोण्हं जैनज्ञानम् । कथम् । जुगवं युगपदेकसमये अहो हि णाणस्स माहप्पं अहो हि स्फुटं जैनज्ञानस्य माहात्म्यं पश्यताम् । किं जानाति । अर्थमित्यध्याहारः । कथंमृतम् । तिकालणिचविसयं त्रिकालविषयं त्रिकालगतं नित्यं सर्वकालम् । पुनरपि किंविशिष्टम् । सयलं समस्तम् । पुनरपि कथंभूतम् । सन्वत्थ्य संभवं सर्वत्र लोके संभवं समुरापत्रं स्थितम् । पुनश्च किंरूपम् । चित्तं नानाजातिभेदेन विचित्र-मिति । तथाहि-युगपत्सकलप्राहकज्ञानेन सर्वज्ञो भवतीति ज्ञात्वा किं कर्तन्यम् । ज्योतिष्कमन्त्रवादरस-सिद्धचादीनि यानि खण्डविज्ञानानि मूढजीवानां चित्तचमत्कारकारणानि परमात्ममावनाविनाशकानि च तत्राग्रहं त्यक्त्वा जगत्त्रयकालत्रयसकलवस्तुयुगपत्प्रकाशकमविनश्वरमखण्डेकप्रतिमासरूपं सर्वज्ञशब्दवाच्यं यत्केवलज्ञानं तस्यैवोत्पत्तिकारणभूतं यत्समस्तरागादिविकल्पजालेन रहितं सहजञ्जदात्मनोऽभेदज्ञानं तत्र भावना कर्तन्या, इति तात्पर्यम् ॥ ५१ ॥ एवं केवलज्ञानमेव सर्वज्ञ इति कथनरूपेण गांधैका, तदनन्तरं

निस्यविषमं] अतीतादि तीनों कालसे सदाकाल (हमेशा) असम ऐसे [सर्वन्न संभवं] सब लोकमें तिष्ठते [चिन्नं] नाना प्रकारके [सकल्ठं] सब पदार्थ [युगपत्] एक ही बार [जानाति] जानता है। [आहो] हे भव्यजीवो, [हि] निश्वयकर यह [ज्ञानस्य] ज्ञानकी [माहात्म्यं] महिमा है। भावार्थ-जो ज्ञान एक ही बार सकल पदार्थोंका अवलंबनकर प्रवर्तता है, वह नित्य है, क्षायिक है, और सर्वगत है। जिस कारण केवलज्ञानमें सब पदार्थ टंकोल्कीर्णन्यायसे प्रतिभासते हैं, और प्रकार नहीं। इस ज्ञानको कुछ और जानना अवशेष (बाकी) नहीं है, जो इसमें देवाकारोकी पलटना होवे, इस कारण यह ज्ञान नित्य है। इस ज्ञानकी कोई शक्ति कर्मसे ढँकी हुई नहीं है, अनंत शक्तियाँ खुली हैं, इसलिये यह ज्ञान क्षायिक है, और यह अनंतद्रव्य, क्षेत्र, काल, भावोंको प्रगट करता है, इससे यह ज्ञान सर्वगत है। सारांश-केवलज्ञानकी महिमा कोई भी नहीं कह सकता, ऐसे ही ज्ञानसे सर्वज्ञ पदकी सिद्धि होती है॥ ५१॥ आगे केवल्रीके ज्ञानकी किया है, परंतु कियाका फल-बंध नहीं है, ऐसा कथन संक्षेपसे कहकर आचार्य ज्ञानाधिकार पूरा करते हैं---[आतमा] मोहरागद्वेषपरिणतलात् ज्ञेयार्थपरिणमनलक्षणया क्रियया युज्यमानः क्रियाफलभूतं बन्धमनु-भवति, न तु ज्ञानादिति प्रथममेवार्थपरिणमनक्रियाफलत्वेन बन्धस्य समर्थितत्वात् । तथा 'गेण्हदि णेव ण ग्रंचदि' इत्यर्थपरिणमनादिक्रियाणामभावस्य शुद्धात्मनो निरूपितत्वाचार्थान-परिणमतोऽग्रह्णतस्तेष्वनुत्पद्यमानस्य चात्मनो ज्ञन्निक्रियासद्भावेऽपि न खलु क्रियाफलभूतो बन्धः सिद्ध्येत् ॥ ५२ ॥

## जानम्रप्येष विश्वं युगपदपि भवद्भाविभूतं समस्तं मोहाभावाद्यदात्मा परिणमति परं नैव निर्ऌनकुर्मा ।

सर्वपदार्थपरिज्ञानमिति द्वितीया चेति । ततश्च कमप्रवृत्तज्ञानेन सर्वज्ञो न भवतीति प्रथमगाथा, युगपद्माह-केण स भवतीति द्वितीया चेति समुदायेन संतमस्थल्ठे गाथापञ्चकं गतम् । अध पूर्वे यदुक्तं पदार्थपरि-च्छित्तिसद्भावेऽपि रागद्देषमोहाभावात् केवलिनां बन्धो नास्तीति तमेवार्थं प्रकारान्तरेण टढीकुर्वन् ज्ञानप्र-पञ्चाधिकारसुपसंहरति----ण वि परिणमदि यथा स्वकीयात्मप्रदेशैः समरसीभावेन सह परिणमति तथा इेयरूपेण न परिणमति ण गेण्हदि यथैव चानन्तज्ञानादिचतुष्टयरूपमात्मरूपतया गृह्णति तथा इेयरूपं न गृह्णति उप्पज्जदि णेव तेसु अट्टेसु यथा च निर्विकारपरमानन्दैकसुखरूपेण स्वकीयसिद्धपर्यायेणोत्पद्यते तथैव च झेयपदार्थेषु नोत्पद्यते । किं कुर्वनपि । जाणण्णवि ते तान् झेयपदार्थान् स्वस्मात् पृथमूपेण जानचपि । स कः कर्ता । आदा मुक्तात्मा अवंधगो तेण पण्णत्तो ततः कारणात्कर्मगामबन्यकः प्रज्ञप्त इति । तथथा-रागादिरहितज्ञानं बन्धकारणं न भवतीति ज्ञात्वा शुद्धात्मोपल्रमल्विणमोक्षविपरीतस्य नारकादि-दुःस्कारणकर्मबन्धस्य कारणानीन्दियमनोजनितान्येकदेशविज्ञानानि त्यक्त्वा सकल्यियिस्रायः ॥ ५२॥ एवं रागदेष-बन्धाकारणभूतस्य यदबीजमूतं निर्विकारस्वसंवेदनज्ञानं तत्रैव भावना कर्त्व्येत्यभिन्नायः ॥ ५२॥ एवं रागदेष-

केवलज्ञानी शुद्धात्मा [तान्] उन पदाथौंको [जानन आपि] जानता हुआ भी [ येन ] जिस कारण [ आपि ] निश्चय करके [न परिणमति ] न तो परिणमता है, [न गृह्णाति ] न प्रहण करता है, [ नैच ] और न [ तेषु अर्थेषु ] उन पदार्थोंमें [ उत्पद्यते ] उत्पन्न होता है, [ तेन ] उसी कारणसे वह [ अधन्धक: ] नवीन कर्मबंधसे रहित [ प्रज्ञास: ] कहा गया है । भावार्थ-ययपि केवलज्ञानी सब पदार्थोंको जानता है, तो भी उन पदार्थोंको राग, देष, मोह भावसे न परिणमता है, न ग्रहण करता है, और न उनमें उत्पन्न होता है, इस कारण बंध रहित है । किया दो प्रकारकी है, एक इप्तिकिया और दूसरी बेयार्थपरिणमनकिया, उनमें ज्ञानकी राग देष मोह रहित जाननेरूप कियाको 'इप्तिकिया और जो राग देष महिकर पदार्थका जानना, ऐसी कियाको 'बेयार्थपरिणमनकिया' कहते हैं ! इनमें से बेयार्थपरिणमनकियासे बंध होता है, ज्ञांसिकियासे नहीं होता । केवलीके ज्ञांसिकिया है, इसलिये उनके बंध नहीं है । पहले "उदयगदा कम्पंसा" आदि गाथासे बेयार्थ परिणमन कियाको बँधका कारण कहा है, सो यह केवलीके नहीं है । और "गेण्हदि जेव ण मुंचदि" आदि गाथासे केवलीके देखने जाननेरूप किया कही है, सो इस ज्ञांकियासे बंध नहीं है ॥ ५२ ॥ इसप्रकार ज्ञाना-

42]

**६**२

तेनास्ते मुक्त एव पसभविकसितइप्तिविस्तारपीत-ज्ञेयाकारं त्रिलोकीं पृथगपृथगथ द्योतयन् ज्ञानमूर्तिः ॥ । इति ज्ञानाधिकारः ।

अथ ज्ञानादभिष्ठस्य सौख्यस्य स्वरूपं मपश्चयन् ज्ञानसौख्ययोः हेयोपादेयत्वं चिन्तयति—

अत्थि अमुत्तं मुत्तं अदिंदियं इंदियं च अत्थेखु ।

णाणं च तहा सोक्खं जं तेखु परं च तं जैयं ॥ ५३ ॥

अस्त्यमूर्तं मूर्तमतीन्द्रियंयमैन्द्रियं चार्थेषु ।

ज्ञानं च तथा सौख्यं यत्तेषु परं च तत् ज्ञेयम् ॥ ५३ ॥

अत्र झानं सौख्यं च मूर्तमिन्द्रियजं चैकमस्ति । इतरदमूर्तमतीन्द्रियं चास्ति । तत्र तेषु चतुर्षु मध्ये यदमूर्तमतीन्द्रियं च तत्प्रधानत्वादुपादेयत्वेन ज्ञातव्यम् । तत्राद्यं मूर्ताभिः क्षायो-

मोहरहितःवात्केवलिनां बन्धो नास्तीति कथनरूपेग ज्ञानप्रपञ्चसमाप्तिमुख्यत्वेन चैकस्त्रेणाष्टमस्थलं गतम् । अथ ज्ञानप्रपञ्चव्याख्यानानन्तरं ज्ञानाधारसर्वज्ञं नमस्करोति----

तेस्स णमाइं लोगो देवासुरमणुअरायसंबंधो ।

भत्तो करेदि णिचं उवजुत्तो तं तहा वि अहं ॥ \*२ ॥

करेदि करोति । स कः । लोगो लोकः । कथंभूतः । देवासुरमणुअरायसंबंधो देवासुरमनुष्य-राजसंबन्धः । पुनरपि कथंभूतः । भत्तो भक्तः । णिचं नित्यं सर्वकालम् । पुनरपि किंविशिष्टः । उवजुत्तो उपयुक्त उद्यतः । इत्थंभूतो लोकः कां करोति । णमाइं नमस्यां नमस्कियाम् । कस्य । तस्स तस्य पूर्वोक्त-सर्वज्ञस्य । तं तद्दा वि अहं तं सर्वज्ञं तथा तेनैव प्रकारेणाहमपि प्रन्थकर्ता नमस्करोमीति । अयमत्रार्थः----यथा देवेन्द्रचकवर्त्यादयोऽनन्ताक्षयसुखादिगुणास्पदं सर्वज्ञस्वरूपं नमस्कर्वन्ति, तथैवाहमपि तत्पदाभिलाषी परमभक्त्या प्रणमामि ॥ २ ॥ एवमष्टाभिः स्थल्टेर्डात्रिंशदाथास्तदनन्तरं नमस्कारगाथा चेति समुदायेन त्रयसिंशत्सूत्रैज्ञीनमपञ्चनामा ततीयोऽन्तराधिकारः समाप्तः । अथ सुखप्रपञ्चाभिधानान्तराधिकारेऽष्टादश गाथा भवन्ति । अत्र पञ्चस्थलानि, तेषु प्रथमस्थल्टे 'अत्थि अमुत्तं' इत्याद्यधिकारगाथास्त्रमेकं, तदनन्तर-

घिकार पूर्ण हुआ ॥ १ ॥ आगे दूसरे अधिकारमें ज्ञानसे अभिनरूप सुखका वर्णन करते हुए आचार्य महाराज पहले "कौन सुख हेय है, और कौन उपादेय है," यह विचार दिखाते हैं— [अर्थेषु ] पदा-धोंमें [अतीन्द्रियं ] इंदियोंकी आधीनतासे रहित [ज्ञानं ] ज्ञान है, वह [अमूर्तं ] अमूर्तांक है, [च] और [ऐन्द्रियं ] इंदियजनित ज्ञान [मूर्तं ] मूर्तांक [अस्ति ] है । [च तथा ] और इसी तरह [सौख्यं ] सुख भी हैं । अर्थात् जो इंदिय विना सुखका अनुभव है, वह अतींदिय अमूर्तींक सुख है, और जो इंदियके आधीन सुखका अनुभव है, सो इंदियजनित मूर्तींक सुख है । [च] और [तेषु ] उन ज्ञान सुखके भेदोंमें [ यत् ] जो [ परं ] उत्कृष्ट है, [ तत् ] वह [ ज्ञेयं ] जानने

१ इस गाथासूत्रकी भी श्रीमदमृतचन्द्राचार्यने टीका नहीं की, इससे मूलसंख्यामें नहीं रक्खा ।

#### प्रवचनसारः

पशमिकीभिरूपयोगशक्तिभिस्तथाविधेभ्य इन्द्रियेभ्यः सम्रत्पद्यमानं परायत्ततात् कादाचित्कलं, कमक्ठतमर्हत्ति समतिपक्षं सहानिद्दद्वि च गौणमिति कृत्वा क्रानं च सौरूयं च हेयम् । इतरत्पुनर-मूर्ताभिश्वेतन्यानुविधायिनीभिरेकाकिनीभिरेवात्मपरिणामशक्तिभिस्तथाविधेभ्योऽतीन्द्रियेभ्यः स्वाभाविकचिदाकारपरिणामेभ्यः सम्रत्पद्यमानमत्यन्तमात्मायत्ततान्नित्यं, युगपत्कृतमहत्ति निःमतिपक्षमहानिद्दद्वि च मुरूर्यमिति कृत्वा ज्ञानं सौरूयं चोषादेयम् ॥ ५३ ॥ अथातीन्द्रियसौरूयसाधनीभूतमतीन्द्रियज्ञानम्रुपादेयमभिष्टौति---

मतीन्द्रियज्ञानमुख्यत्वेन 'जं पेच्छदो' इत्यादि सूत्रमेकं, अथेन्द्रियज्ञानमुख्यत्वेन 'जीवो सयं अमुत्तो' इत्यादि गाथाचतुष्टयं, अथानन्तरमिन्द्रियसुखप्रतिपादनरूपेण गाथाष्टकं, तत्राप्यष्टकमध्ये प्रथमत इन्द्रियसुखस्य दुःखत्वस्थापनार्थं 'मणुआ सुरा' इत्यादि गाथाद्वयम् । अथ मुक्तात्मनां देहाभावेऽपि सुखमस्तीति ज्ञापनार्थं देहः सुखकारणं न भवतीति कथनरूपेण 'पप्पा इट्रे विसये' इत्यादि सूत्रद्वयं, तदनन्तरमिन्द्रियविषया अपि सुखकारणं न भवन्तीति कथनेन 'तिमिस्हरा' इत्यादि गाथाद्रयम् , अतोऽपि सर्वज्ञनमस्कारमुख्यत्वेन 'तेजो-दिद्री' इत्यादि गाथाद्वयम् । एवं पञ्चान्तराधिकारे समुदायपातनिका ॥ अथातीन्द्रियसुखस्योपादेयमूतस्य स्वरूपं प्रपन्नयन्तर्तीन्द्रयज्ञानमतीन्द्रियसुखं चोपादेयमिति, यत्पुनरिन्द्रियजं ज्ञानं सुखं च तद्वेयमिति प्रतिपादनरूपेग प्रथमतस्तावदधिकारस्थलगाथया स्थलचतुष्टयं सूत्रयति—अस्थि अस्ति विद्यते। किं कर्त । णाणं ज्ञानमिति भिन्नप्रक्रमो व्यवहितसंबन्धः । किंविशिष्टम् । अमुत्तं मुत्तं अमूर्तं मूर्तं च । पुनरपि किंबिशिष्टम् । अदिंदियं इंदियं च यदमूर्तं तदतीन्द्रियं मूर्तं पुनरिन्द्रियजम् । इत्थंभूतं ज्ञानमस्ति । केषु विषयेषु । अत्थेसु ज्ञेयपदार्थेषु, तहा सोक्खं च तथैव ज्ञानवदमूर्तमतीन्द्रियं मूर्तमिन्द्रियजं च सुखमिति। जं तेसु परं च तं णेयं यत्तेषु पूर्वोक्तज्ञानसुखेषु मध्ये परमुक्ट्रष्टमतीन्द्रियं तदुपादेयमिति ज्ञातव्यम् । तदेव विवियते—अमूर्ताभिः क्षायिकीभिरतीन्द्रियाभिश्चिदानन्दैकलक्षणाभिः शुद्धात्मशक्तिभिरुत्पन्नत्वादतीन्द्रिय-ज्ञानं सुखं चात्माधीनलेनाविनश्वरत्वादुपादेयमिति पूर्वोक्तामूर्तशुद्धात्मशक्तिभ्यो विलक्षणाभिः क्षायोपशभि-केन्द्रियशक्तिभिरूत्पनत्वादिन्द्रियजं ज्ञानं सुखं च परायत्तवेन विनश्वरत्वाद्वेयमिति तात्पर्यम् ॥ ५३ ॥ एव-मधिकारगाथया प्रथमस्थलं गतम् । अथ पूर्वोक्तमुपादेयमूतमतीन्द्रियज्ञानं विशेषेण व्यक्तीकरोति--- जं

 जं पेच्छदो असुत्तं सुत्तेसु अदिंदियं च पच्छण्णं । सयलं सगं च इद्रं तं णाणं हवदि पच्चकखं ॥ ५४ ॥ यत्मेक्षमाणस्यामूर्तं मूर्तेष्वतीन्द्रियं च प्रच्छन्नम् । सकलं खकं च इतरत तदज्ञानं भवति भत्यक्षम् ॥ ५४ ॥

अतीन्द्रियं हि ज्ञानं यदमूर्ते यन्मूर्तेष्वेप्यतीन्द्रियं यत्मच्छन्नं च यत्सकलं खपरविकल्पान्तः-पाति मेक्षत एव । तस्य खल्वमूर्तेषु धर्माधर्मादिषु, मूर्तेष्वप्यतीन्द्रियेषु परमाण्वादिषु द्रव्यमच्छ-नेषु कालादिषु क्षेत्रमच्छन्नेष्वलोकाकाशमदेशादिषु, कालमच्छन्नेष्वसांमतिकपर्यायेषु, भावमच्छ-नेषु स्थूलपर्यायान्तर्लीनसक्ष्मपर्यायेषु सर्वेष्वपि खपरव्यवस्थाव्यवस्थितेष्वस्ति द्रष्ट्र्तं प्रत्यक्ष-त्रात् । प्रत्यक्षं हि ज्ञानमुद्धिन्नानन्तशुद्धिसनिधानमनादिसिद्धचेतन्यसामान्यसंबन्धमेकमेवाक्षना-मानमात्मानं प्रतिनियतमितरसामग्रीममृगयमाणमनन्तशक्तिसद्भावतोऽनन्तताम्रुपगतं दहनस्येव

यदन्तीन्द्रियं ज्ञानं कर्त् पेच्छदो प्रेक्षमाणपुरुषस्य जानाति । किं किम् । अग्रुत्तं अमूर्तमतीन्द्रियनिरुपराग-सदानन्दैकसुखस्वभावं यत्परमात्मद्रव्यं तत्प्रभृति समस्तामूर्तदव्यसमूहं ग्रुत्तेसु अदिंदियं च मूर्तेषु पुद्रल्ट द्रव्येषु यदतीन्द्रियं परमाण्वादि पच्छण्णं काल्राणुप्रभृतिदव्यरूपेण प्रच्छनं व्यवहितमन्तरितम्, अल्लोकाकाश-प्रदेशप्रभृति क्षेत्रप्रच्छनं, निर्विकारपरमानन्दैकसुखास्वादपरिणतिरूपपरमात्मनो वर्तमानसमयगतपरिणामा-स्तत्प्रभृतयो ये समस्तद्रव्याणां वर्तमानसमयगतपरिणामास्ते काल्रप्रच्छत्राः, तस्यैव परमात्मनः सिद्दरूप-शुद्धव्यञ्जनपर्यायः शेषद्रव्याणां च ये यथासंभवं व्यञ्जनपर्यायास्तेष्वन्तर्भृताः प्रतिसमयप्रवर्तमानषट्प्रकार-प्रदृद्धिहानिरूपा अर्थपर्याया मावप्रच्छता भण्यन्ते । सयलं तत्पूर्वोक्तं समस्तं इयं दिधा भवति । कथ-मितिचेत् । सगं च इदरं किमपि यथासंभवं स्वदव्यगतं इतरत्परदव्यातं च तदुभयं यतः कारणाज्ञानाति तेन कारणेन तं णाणं तत्पूर्वोक्तज्ञानं हवदि भवति । कथंभूतम् । पच्चव्खं प्रत्यक्षमिति । अत्राह शिष्यः— ज्ञानप्रपन्नाधिकारः पूर्वमेव गतः, अस्मिन् सुखप्रपञ्चाधिकारे सुखमेव कथनीयमिति । परिहारमाह-यद तीन्द्रियं ज्ञानं पूर्वं भणितं तदेवाभेदनयेन सुखं भवतीति ज्ञापनार्थम्, अथवा ज्ञानस्य मुख्यवृत्त्या तत्र

पुरुषका [ यद् ज्ञानं ] जो ज्ञान [ अमूते ] धर्म, अधर्म, आकाश, काल, जीव इन पाँच अमूतींक द्रव्योंको [ च ] और [ मूतेंचु ] मूतींक अर्थात् पुद्रलद्रव्योंके पर्यायोंमें [ असीन्द्रियं ] इंदियोंसे नहीं प्रहण करने योग्य परमाणुओंको [ प्रच्छन्नं ] द्रव्य, क्षेत्र, काल, मावसे गुप्त पदार्थोंको [ सकलं स्वकं ] सब ही स्वझेय [ च ] और [ इतरं ] परज्ञेयोंको जानता है । [ तत् ] वह ज्ञान [ प्रत्यक्षं ] इंदिय विना केवल आत्माके आधीन [ भचति ] होता है । भावार्थ — जो सबको जानता है, उसे प्रत्यक्षज्ञान कहते हैं । इस ज्ञानमें अनंत ग्रुद्रता है । अन्य सामग्री नहां चाहता, केवल एक अक्षनामा आत्माके प्रति निश्चिन्त हुआ प्रवर्तता है, और अपनी शक्तिसे अनंत स्वरूप है । जैसे अग्नि ( आग ) ईंधनके आकार है, वैसे ही यह ज्ञान झेयाकारोंको नहीं छोड़ता है, इसलिये अनन्त-स्वरूप है । इस प्रकार प्रत्यक्षज्ञानकी महिमाको कोई दूर नहीं कर सकता । इसलिये अनन्तस्वरूप है । दाह्याकाराणां ज्ञानस्य ज्ञेयाकाराणामनतिक्रमाद्यथोदितानुभावमनुभवत्तत् केन नाम निवार्येत अतस्तदुपादेयम् ॥ ५४ ॥

अथेन्द्रियसौख्यसाधनीभूतमिन्द्रियज्ञानं हेयं मणिन्दति---

जीवो सयं अमुत्तो मुत्तिगदो तेण मुत्तिणा मुत्तं । ओगेण्हित्ता जोग्गं जाणदि वा तण्ण जाणादि ॥ ५५ ॥ जीवः खयममूर्तो मूर्तिंगतस्तेन मूर्तेन मूर्तम् । अवग्रह्य योग्यं जानाति वा तन्न जानाति ॥ ५५ ॥

इन्द्रियज्ञानं हि मूर्तोपलम्भकं मूर्तोपलभ्यं च तद्वान् जीवः स्वयममूर्तोऽपि पश्चेन्द्रियात्मव शरीरं मूर्तम्रुपागतस्तेन ज्ञप्तिनिष्पत्तौ वलाधाननिमित्ततयोपलम्भकेन मूर्तेन मूर्ते स्पर्शादिमधान् वस्तूपलभ्यताम्रुपागतं योग्यमवग्रुह्य कदाचित्तदुपर्युपरि शुद्धिसंभवादवगच्छति, कदाचित्तदसंभ वान्नावगच्छति । परोक्षलात् । परोक्षं हि ज्ञानमतिदृढतराज्ञानतमोग्रन्थिगुण्ठनान्निमीलितस्या नादिसिद्धचैतन्यसामान्यसंबन्धस्याप्यात्मनः स्वयं परिच्छेत्रुमर्थमसमर्थस्योपात्तानुपात्तपरमत्यय

हेयोपादेयचिन्ता नास्तीति ज्ञापनार्थं वा । एवमतीन्द्रियज्ञानमुपादेयमिति कथनमुख्यत्वेनैकगाथया द्वितीय स्वलं गतम् ॥ ५४ ॥ अध हेयभूतस्येन्द्रियसुर्खस्य कारणत्वादल्पविषयत्वाचेन्द्रियज्ञानं हेयमित्युपदिशति— जीवो सयं अम्रुत्तो जीवस्तावच्छक्तिरूपेण शुद्धद्रव्यार्थिकनयेनामूर्तातीन्द्रियज्ञानसुखस्वभावः, पश्चादनादि बन्धवशाद व्यवहारेण मुत्तिगदो मूर्तशरीरगतो मूर्तशरीरपरिणतो भवति । तेण मुत्तिणा तेन मूर्तशरीरेण मूर्तशरीराधारोत्पन्नमूर्तदव्येन्द्रियभावेन्द्रियाधारेण मुत्तं वस्तु ओगेणिहत्ता अवप्रहादिकेन कमकरणव्यव धानरूपं कृत्वा जोग्गं तत्स्पर्शादिमूर्तं वस्तु । कथंभूतम् । इन्द्रियग्रहणयोग्यं जाणदि वा तण्ण जाणादि स्वावरणक्षयोपशमयोग्यं किमपि स्थूलं जानाति, विशेषक्षयोपशमाभावात् सूक्ष्मं न जानातीति । अयमन

इस प्रकार प्रत्यक्षज्ञानकी महिमाको कोई दूर नहीं कर सकता । इसलिये यह प्रत्यक्षज्ञान उपादेय है और अतीन्दिय सुरखका कारण है ॥ ५४ ॥ आगे जो इंदियसुरखका कारण इंदियज्ञान है, उसे हेय दिखलाकर निंदा करते हैं—[जीव:] आत्मद्रव्य [स्वयं] अपने स्वभावसे [अमूर्त:] स्पर्श, रस गंध, वर्ण, रहित अमूर्तीक है, और [स एव] वही अनादि बंध—परिणमनकी अपेक्षा [मूर्तिगत: मूर्तिमान् शरीरमें स्थित (मौजूद) है। [तेन मूर्तेन] उस मूर्तीक शरीरमें ज्ञानकी उत्पत्तिको निमित्त कारणरूप मूर्तिवंत द्रव्येन्द्रियसे [योग्यं मूर्ती] इन्द्रियके प्रहण करने योग्य स्थूलस्वरूप मूर्तीकके अर्थात् स्पर्शादिरूप वस्तुको [अवगृह्य] अवप्रह ईहादि मेदोंसे, क्रमसे, प्रहण करके [जानाति] जानता है, [वा] अथवा [तत्] उस मूर्तीकको [न जानाति] नहीं जानता, अर्थात् जब कर्मके क्षयोपशमकी तीव्रता होती है, तब जानता है, मंदता होती है, तब नहीं जानता ! भावार्थ—यह आत्मा अनादिकालसे अज्ञानरूप अंधकारकर अंधा हो गया है यद्यपि अपनी चैतन्यकी महिमाको लिये रहत है, तो भी कर्मके संयोगसे इंदियके विना अपनी शक्ति जाननेको असमर्थ है, इसलिये आत्माके यह परोक्ष

प्रव. ९

सामग्रीमार्गणव्यग्रतयात्यन्तविसंघुल्खमवल्लम्बमानमनन्तायाः शक्तेः परिस्खलनान्नितनित्विक्त-वीभूतं महामोहमल्लस्य जीवदवस्थत्वात् परपरिणतिभवर्तिताभिमायमपि पदे पदे माप्तविमलम्भ-मनुपलम्भसंभावनामेव परमार्थतोऽईति । अतस्तद्धेयम् ॥ ५५ ॥ अथेन्द्रियाणां स्वविषयमात्रेऽपि युगपत्मदृत्त्यसंभवाद्धेयमेवेन्द्रियज्ञानमित्यवधारयति— फासो रस्तो य गंधो वण्णो सद्दो य पुग्गला होति । अवन्त्वाणं ते अवन्त्वा जुगवं ते णेव गेण्हंति ॥ ५६ ॥ स्पर्शो रसश्च गन्धो वर्णः शब्द्ध पुद्रला भवन्ति । अक्षाणां तान्यक्षाणि युगपत्तान्नेव ग्रह्तन्ति ॥ ५६ ॥ इन्द्रियाणां हि स्पर्शरसगन्धवर्णभधानाः शब्दश्च प्रहणयोग्याः पुद्रलाः । अथेन्द्रियैर्युगपत्ते-

भावार्थः-इन्द्रियज्ञानं यद्यपि व्यवहारेण प्रत्यक्षं भण्यते, तथापि निश्वयेन केवलज्ञानापेक्षया परोक्षमेव । परोक्षं तु यावतांशेन सूक्ष्मार्थं न जानाति तावतांशेन चित्तखेदकारणं भवति । खेदश्व दुःखं, ततो दुःख-जनकत्वादिन्द्रियज्ञानं हेयमिति ॥ ५५ ॥ अथ चक्षरादीन्द्रियज्ञानं रूपादिस्वविषयमपि युगपत्र जानाति तेन कारणेन हेयमिति निश्चिनोति --- फासो रसो य गंधो वण्णो सदो य पुग्गला होति स्पर्शरसगन्धवर्ण-शब्दाः पुद्रला मूर्ता भवन्ति। ते च विषयाः। केषाम्। अवखाणं स्पर्शनादीन्द्रियाणां ते अवखा तान्यक्षाणी-न्द्रियाणि कर्तुणि जुगवं ते णेव गेण्हंति युगपत्तान् स्वकीयविषयानपि न गृह्वन्ति न जानन्तीति । अय-ज्ञान है। यह परोक्षज्ञान मूर्तिवन्त द्रव्येंद्रियके आधीन है, मूर्तीक पदार्थोंको जानता है, अतिरायकर चंचल है, अनंतज्ञानकी महिमासे गिरा हुआ है, अत्यंत विकल है, महा-मोह-मलकी सहायतासे पर-परिणतिमें प्रवर्तता है, पद पद ( ज़गह ज़गह ) पर विवादरूप, उलाहना देने योग्य है, वास्तवमें स्तुति करने योग्य नहीं है, निंब है, इसी लिये हेय है !! ५५ !! आगे इंदियज्ञान यद्यपि अपने जानने योग्य मूर्तीक पदा-धौंको जानता है, तो भी एक ही बार नहीं जानता, इसलिये हेय है, ऐसा कहते हैं—[ अक्षाणां ] वाँचों इन्द्रियोंके [ स्वर्धाः ] स्पर्श [ रसाः ] रस [ च गन्धः ] और गंध [ चर्णाः ] रूप [ च ] तथा [ इाब्दः ] शब्द ये पाँच विषय [ पुद्गलाः ] पुद्रलमयी [ भवन्ति ] हैं । अर्थात् पाँच इंद्रियाँ उक्त स्पर्शादि पाँचों विषयोंको जानती हैं, परंतु [ तानि अक्षाणि ] वे इंद्रियाँ [ तान् ] उन पाँचों विषयोंको [युगपत् ] एक ही बार [नैव] नहीं [गृह्णन्ति] ग्रहण करती । भावार्थ-ये स्पर्शनादि पाँचों इन्द्रियाँ अपने अपने स्पर्शादि विषयोंको ग्रहण करती हैं, परंतु एक ही समय ग्रहण नहीं कर सकतीं । अर्थात् जिस समय जिह्ना इंदिय रसका अनुभव करती है, उस समय अन्य श्रोत्रादि इंद्रियोंका कार्य नहीं होता । सारांश-एक इंद्रियका जब कार्य होता है, तब दूसरीका बन्द रहता है, क्योंकि अंतरंगमें जो क्षायोपशमिकज्ञान है, उसकी शक्ति कमसे प्रवर्तती है। जैसे काकके दोनों नेत्रोंकी पतली एक ही होती है, परंतु वह पूतली ऐसी चंचल है, कि लोगोंको यह माखम पड़ता है, जो दोनों नेत्रोंमें ज़ुदी जुदी पूतली हैं। यथार्थमें वह एक ही है, जिस समय वह जिस नेत्रसे देखता है, उस समय उसी नेत्रमें

#### प्रवचनसारः

ऽपि न ग्रह्यन्ते, तथाविधक्षयोपञ्चमनञक्तेरसंभवात् । इन्द्रियाणां हि क्षयोपञ्चमसंज्ञिकायाः परि-च्छेत्र्याः शक्तेरन्तरङ्गायाः काकाक्षितारकवत् क्रमप्रदृत्तिवज्ञादनेकतः प्रकाशयितुमसमर्थतात्स-त्स्वपि द्रव्येन्द्रियद्वारेषु न यौगपद्येन निखिलेन्द्रियार्थावबोधः सिद्धचेत् , परोक्षलात् ॥ ५६ ॥ अथेन्द्रियज्ञानं न प्रत्यक्षं अवतीति निश्चिनोति----

परदव्वं ते अक्खा णेव सहावो ति अप्पणो भणिदा । जवलद्धं तेहि कथं पचक्सं अप्पणो होदि ॥ ५७॥ परद्रव्यं तान्यक्षाणि नैव खभाव इत्यात्मनो भणितानि । उपलब्धं तैः कथं मत्यक्षमात्मनो भवति ॥ ५७॥ आत्मानमेव केवलं मतिनियतं केवलज्ञानं मत्यक्षं, इदं तु व्यतिरिक्तास्तिलयोगितया पर-

मत्रामिप्रायः — यथा सर्वप्रकारोपादेयमूतस्यानन्तसुखस्योपादानकारणमूतं केवल्रज्ञानं युगपत्समस्तं वस्तु जानत्सत् जीवस्य सुखकारणं भवति तथेदमिन्दियज्ञानं स्वकीथविषयेऽपि युगपत्परिज्ञानामावात्सुखकारणं न भवति ॥ ५६ ॥ अधेन्दियज्ञानं प्रत्यक्षं न भवतीति व्यवस्थापयति — परदच्वं ते अक्सा तानि प्रसिद्धा-न्यक्षाणीन्द्रियाणि परदव्यं भवन्ति । कस्य । आत्मनः णेव सहावो त्ति अप्पणो भणिदा योऽसौ विशुद्ध-ज्ञानदर्शनस्वभाव आत्मनः संबन्धी तत्स्वभावानि निश्चयेन न भणितानीन्द्रियाणि । कस्मात् । भिनास्तित्व-निष्पन्नत्वात् । उवलद्धं तेदि उपलव्धं ज्ञातं यत्पच्चेन्द्रियविषयभूतं वस्तु तैरिन्द्रियैः कधं पचक्सं अप्पणो होदि तद्दस्तु कधं प्रत्यक्षं भवत्वात्मनो न कथमपीति । तथैव च नानामनोरधव्याप्तिविषये प्रतिपाद्यप्रति-पादकादिविकल्पजालरूपं यन्मनस्तदपीन्द्रियज्ञानवन्त्रिश्चयेन परोक्षं भवतीति ज्ञात्वा किं कर्तव्यम् । सकलै-काखण्डप्रत्यक्षप्रतिभासमयपरमज्योतिःकारणभूते स्वशुद्धात्मस्वरूपभावनासमुत्पन्नपरमाह्लादैकलक्षणसुखसंवि-

आ जाती है, परंतु एक बार दोनों नेत्रोंसे नहीं देख सकता । यही दशा क्षायोपशमिकज्ञानकी है । यह ज्ञान स्पर्शादि पाँचों विषयोंको एक ही वार जाननेमें असमर्थ है । जिस समय जिस इंदियरूप दारमें जाननेरूप प्रवृत्ति करता है, उस समय उसी दारमें रहता है, अन्य द्रव्येन्द्रिय दारमें नहीं । इस कारण एक ही काल सब इन्द्रियोंसे ज्ञान नहीं होता । इसी लिये इन्द्रियज्ञान परोक्ष है, पराधीन है, और हेय है ॥ ५६ ॥ आगे इंदियज्ञान प्रत्यक्ष नहीं है, ऐसा निश्चित करते हैं— [आत्मनः ] आत्माका [स्वभावः ] चेतनास्वमाव [नैव ] उन इन्द्रियोंमें [नैव ] नहीं है, [इति ] इसलिये [तानि अक्षाणि ] वे स्पर्शनादि इन्द्रियाँ [परद्रव्यं ] अन्य पुद्रल्द्रव्य [भणितानि ] कही गई हैं । [तैः ] उन इंदियोंसे [उपलञ्च्धं ] प्राप्त हुए (जाने हुए) पदार्थ [आत्मनः ] आत्माके [कथं ] केसे [प्रस्यक्षं ] प्रत्यक्ष [भवति ] होवें ? कभी नहीं होवें । भावार्थ-आत्मा चैतन्यस्वरूप है, और द्रव्येन्द्रियाँ जड़स्वरूप हैं । इन इन्द्र्योंके द्वारा जाना हुआ पदार्थ प्रत्यक्ष नहीं हो सकता, क्योंकि पराधीनतासे रहित आत्माके आधीन जो ज्ञान है, उसे ही प्रत्यक्ष कहते हैं, और यह इंद्रियज्ञान पुत्रल्की इंद्वियोंके द्वारा उनके आधीन होकर पदार्थको जानता है, इस कारण परोक्ष है तथा पराधीन है । ऐसे द्रव्यताम्रुपगतैरात्मनः खभावतां मनागप्यसंस्पृत्तद्भिरिन्द्रियैरूपलभ्योपजन्यमानं नैवात्मनः प्रत्यक्षं भवितुमहति ॥ ५७ ॥

अथ परोक्षमत्यक्षलक्षणग्रुपलक्षयति-----

जं परदो विण्णाणं तं तु परोक्खं ति भणिदमहेसु । जदि केवलेण णादं हवदि हि जीवेण पच्चक्खं ॥ ५८ ॥ यत्परतो विज्ञानं तत्तु परोक्षमिति भणितमर्थेषु । यदि केवलेन ज्ञातं भवति हि जीवेन प्रत्यक्षम् ॥ ५८ ॥

यत्तु खलु परद्रव्यभूतादन्तःकरणादिन्द्रियात्परोपदेशादुपलब्धेः संस्कारादालोकादेर्वा निमित्तताम्रुपगतात् स्वविषयम्रुपगतस्यार्थस्य परिच्छेदनं तत् परतः मादुर्भवत्परोक्षमित्यालक्ष्यते। यत्पुनरन्तःकरणमिन्द्रियं परोपदेशम्रुपलब्धिसंस्कारमाल्लोकादिकं वा समस्तमपि परद्रव्यमन-पेक्ष्यात्मस्वभावमेवैकं कारणत्वेनोपादाय सर्वद्रव्यपर्यायजातमेकपद एवाभिव्याप्य प्रवर्तमानं परिच्छेदनं तत् केवलादेवात्मनः संभूतत्वात् प्रत्यक्षमित्यालक्ष्यते। इह हि सहजसौख्यसाधनी-

त्त्याकारपरिणतिरूपे रागादिविकल्पोपाधिरहिते स्वसंवेदनज्ञाने भावना कर्तज्या इत्यभिप्रायः ॥ ५७ ॥ अथ पुनरपि प्रकारान्तरेण प्रत्यक्षपरोक्षलक्षणं कथयति—जं परदो विष्णाणं तं तु परोक्स ति भौणिदं यत्परतः सकाशादिज्ञानं परिज्ञानं भवति तत्पुनः परोक्षमिति भणितम् । केषु विषयेषु । अट्ठेसु ज्ञेयपदार्थेषु जदि केवलेण णादं हवदि हि यदि केवलेनासहायेन ज्ञातं भवति हि स्फुटम् । केन कर्त्तभूतेन । जीवेण जीवेन तर्हि पच्चक्सं प्रत्यक्षं भवतीति । अतो विस्तरः—इन्द्रियमनःपरोपदेशावलोकादिवहिरङ्गनिमित्तभूता-त्तथैव च ज्ञानावरणीयक्षयोपशमजनितार्थप्रहणशक्तिरूपाया उपल्य्वेरर्थावधारणरूपसंस्काराचान्तरङ्गकारण-भूतात्मकाशादुत्पचते यदिज्ञानं तत्पराधीनत्वात्परोक्षमित्युच्यते । यदि पुनः पूर्वोक्तसमस्तपरदव्यमनपेक्ष्य केवलाच्छुद्रबुद्धैकस्वभावात्परमात्मनः सकाशात्समुत्पचते ततोऽक्षनामानमात्मानं प्रतीत्योत्पचमानत्वात्प्रत्यक्षं

ज्ञानको प्रत्यक्ष नहीं कह सकते ॥ ५७ ॥ आगे परोक्ष और प्रत्यक्षका रूक्षण दिखाते हैं—[ यस् ] जो [परतः ] परकी सहायतासे [ अर्थेषु ] पदार्थोंमें [ चिज्ञानं ] विशेष ज्ञान उत्पन्न होवे, [तत् ] वह [परोक्षं ] परोक्ष है, [ इति भणितं ] ऐसा कहा है । [तु ] परंतु [ यदि ] जो [ केवलेन ] परकी सहायता विना अपने आप ही [ जीवेन ] आत्माकर [ हि ] निश्चयसे [ ज्ञातं ] जाना जावे, [ तदा ] तो वह [ प्रत्यक्षं ] प्रत्यक्षज्ञान [ भवति ] है । भावार्थ—जो ज्ञान मनसे, पाँच इंदियोंसे, परोपदेशसे, क्षयोपशमसे, पूर्वके अभ्याससे और सूर्यादिकके प्रकाशसे उत्पन्न होता है, उसे परोक्षज्ञान कहते हैं, क्योंकि यह ज्ञान इन्द्रियादिक परदव्य स्वरूप निभित्तोंसे उत्पन्न होता है, औरपरजनित होनेसे पराधीन हे । परंतु जो ज्ञान, मन इन्द्रियादिक परदव्य स्वरूप निभित्तोंसे उत्पन्न होता है, औरपरजनित होनेसे पराधीन हे । परंतु जो ज्ञान, मन इन्द्रियादिक परद्रव्योंकी सहायताके विना केवल आत्माकी ही सहायतासे उत्पन्न होता है, तथा एक ही समयमें सब द्रव्य पर्यायोंको जानता है, उसे प्रत्यक्षज्ञान कहते हैं, क्योंकि वह केवल आत्माके आधीन है, यही महा प्रत्यक्षज्ञान आत्मीकस्वामाविक सुखका साधन माना है ॥ ५८ ॥ भूतमिद्मेव महाप्रत्यक्षमभिषेतमिति ॥ ५८ ॥ अथैतदेव मत्यक्षं पारमार्थिकसौख्यत्वेनोपक्षिपति— जादं सयं समत्तं णाणमणंतत्थवित्थडं विमऌं । रहियं तु ओग्गहादिहिं सुहं ति एगंतियं भणियं ॥ ५९ ॥ जातं स्वयं समस्तं ज्ञानमनन्तार्थविस्तृतं विमऌम् । रहितं तु अदप्रहादिभिः सुखमिति ऐकान्तिकं भणितम् ॥ ५९ ॥

स्ययं जातलात्, समस्तत्वात्, अनन्तार्थविस्तृतत्वात्, विमलत्वात्, अवग्रहादिरहितत्वाच भत्यक्षं ज्ञानं सुखमैकान्तिकमिति निश्चीयते । अनाकुलत्वैकलक्षणत्वात्सौख्यस्य, यतो हि परतो जायमानं पराधीनतया असमस्तमितरद्वारावरणेन कतिपयार्थमटत्तमितरार्थबुभुत्सया समलम-सम्यगववोधेन अवग्रहादिसहितं, क्रमकृतार्थग्रहणखेदेन परोक्षं ज्ञानमत्यन्तमाकुलं भवति । ततो न तत् परमार्थतः सौख्यम् । इदं तु पुनरनादिज्ञानसामान्यस्वभावस्योपरि महाविकाक्षेनाभिव्याप्य स्व एव व्यवस्थितत्वात्स्वयं जायमानमात्माधीनतया,समस्तात्मभदेक्षान् परमसमक्षज्ञानोपयोगी-

भवतीति सूत्राभिष्रायः ॥ ५८ ॥ एवं हेयभूतेन्द्रियज्ञानकथनमुख्यतया गाथाचतुष्टयेन तृतीयस्थलं गतम् । अथामेदनयेन पञ्चविशेषणविशिष्टं केवलज्ञानमेव सुखमिति प्रतिपादयति—जादं जातम् उत्पन्नम् । किं कर्त्र । णाणं केवलज्ञानम् । कथं जातम् । सयं स्वयमेव । पुनरपि किंविशिष्टम् । समत्तं परिपूर्णम् । पुनरपि किरूपम् । अणंतत्थवित्थडं अनन्तार्थविस्तीर्गम् । पुनः कीदृशम् । विमलं संशयादिमलरहितम् । पुनरपि किरूपम् । अणंतत्थवित्थडं अनन्तार्थविस्तीर्गम् । पुनः कीदृशम् । विमलं संशयादिमलरहितम् । पुनरपि किरूपम् । अणंतत्थवित्थडं अनन्तार्थविस्तीर्गम् । पुनः कीदृशम् । विमलं संशयादिमलरहितम् । पुनरपि किरूपम् । अणंतत्थवित्थडं अनन्तार्थविस्तीर्गम् । पुनः कीदृशम् । विमलं संशयादिमलरहितम् । पुनरपि किरूपम् । अणंतत्थवित्धर्डं अनन्तार्थविस्तीर्गम् । पुनः कीदृशम् । विमलं संशयादिमलरहितम् । पुनरपि कीदृक् । रहियं तु ओग्गहादिहिं अवग्रहादिरहितं चेति । एवं पञ्चविशेषणविशिष्टं यत्केवलज्ञानं सुदं ति एगंतियं भणियं तत्सुखं भणितम् । कथंभूतम् । ऐकान्तिकं नियमेनेति । तथाहि–परनिरपेक्षत्वेन चिदानन्दैकस्वभावं निअशुद्धात्मानमुपादानकारणं कृत्वा समुत्पद्यमानत्वात्स्वयं जायमानं सत्सर्वशुद्धात्मप्रदे-

भागे यही अतीन्द्रिय प्रत्यक्षज्ञान निश्चयसुख है, ऐसा अभेद दिखाते हैं—[स्वयं जातं] अपने आपसे ही उत्पन्न [समस्तं] संपूर्ण [अनन्तार्थविस्तृतं] सब पदाश्रौंमें फैला हुआ [विमलं ] निर्मल [तु] और [अवग्रहादिभिः रहितं] अवग्रह, ईहा आदिसे रहित [ज्ञानं] ऐसा ज्ञान [ऐका-न्तिकं सुखं] निश्चय सुख है, [इति भणितं] इस प्रकार सर्वज्ञने कहा है। भावार्थ—जिसमें भाकुलता न हो, वही सुख है। यह अतीन्द्रियप्रत्यक्षज्ञान आकुलता रहित है, इसलिये सुखरूप है। यह परोक्षज्ञान पराधीन है, क्योंकि परसे (इन्वेन्द्रियसे) उत्पन्न है। असंपूर्ण है। क्योंकि आवरण सहित है। सब पदार्थोंको नहीं जाननेसे सबमें विस्ताररूप नहीं है, संकुचित हैं, संशयादिक सहित होनेसे मल सहित है, निर्मन्ठ नहीं है, इसलिये परोक्षज्ञान सुखरूप नहीं है, और यह अतीन्द्रिय प्रत्यक्षज्ञान पराधीनता रहित एक निज जुद्धात्माके कारगको पाकर उत्पन्न हुआ है, इसलिये आपसे ही उत्पन्न है, आवरण रहित होनेसे अपने आत्माके सब प्रदेशों अपनी अनंत राक्ति सहित है, इसलिये सम्पूर्ण है, अवन्त

### [अ० १, गा० ५९-

## कुन्दकुन्दविरचितः

भूयाभिव्याप्य व्यवस्थितत्वात्समन्तम् अशेषद्वारापावरणेन, प्रसभं निपीतसमस्तवस्तुझेयाकारं परमं वैश्वरूप्यमभिव्याप्य व्यवस्थितत्वादनन्तार्थविस्तृतं समस्तार्थाचुभ्रुत्सया, सकल्ल्क्षक्तिप्रतिवन्यक-कर्मसामान्यनिःक्रान्ततया परिस्पष्टप्रकाशभास्वरं स्वभावमभिव्याप्य व्यवस्थितत्वाद्विमलं सम्यग-वबोत्रेन, युगपत्समर्पितत्रैसमयिकात्मस्वरूपं लोकालोकमभिव्याप्य व्यवस्थितत्वाद्वप्रहादिरहितं कमक्रतार्थग्रहणखेदाभावेन प्रत्यक्षं झानमनाकुलं भवति। ततस्तत्पारमार्थिकं खल सौख्यम्॥५९॥ अथ केवलस्यापि परिणामद्वारेण खेदस्य संभवादैकान्तिकसुखत्वं नास्तीति पत्याचष्टे— जं केवलं ति णाणं तं सोक्खं परिणमं च सो चेव । खेदो तस्स ण भणिदो जम्हा घादी खयं जादा ॥ ६० ॥ यत्केबलमिति ज्ञानं तत्सौल्यं परिणामश्व स चैत्र । खेदस्तस्य न भणितो यस्मात् घातीनि क्षयं यातानि ॥ ६० ॥

अत्र को हि नाम खेदः कश्च परिणामः कश्च केवलसुखयोर्थ्यतिरेकः, यतः केवलस्पैका-कान्तिकसुखत्वं न स्यात् । खेदस्यायतनानि घातिकमाँणि, न नाम केवलं परिणाममात्रम् । शाधारत्वेनोत्पन्नत्वात्समस्तं सर्वज्ञानाविभागपरिच्छेदपरिपूर्णं सत् समस्तावरणक्षयेनोत्पन्नत्वात्समस्तज्ञेय-पदार्थप्राहकत्वेन विस्तीर्णं सत् संशयविमोहविश्रमरहितत्वेन सूल्मादिपदार्थपरिच्छित्तविषयेऽव्यन्तविशदत्वा-द्विमलं सत् कमकरणव्यवधानजनितखेदाभावादवग्रहादिरहितं च सत्, यदेवं पञ्चविशेवणविशिष्टं क्षायिक-ज्ञानं तदनाकुल्रवलक्षणपरमानन्दैकरूपपारमार्थिकसुखात्संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेदेऽपि निश्चयेनाभिन्नत्वात्पा-रमार्थिकसुखं भण्यते । इत्यभिप्रायः ॥ ५९ ॥ अथानन्तपदार्थपरिच्छेदनात्केवलज्ञानेऽपि मेदोऽस्तीति पूर्वपन्ने सति परिहारमाह—जं केवलं ति णाणं तं सोक्खं यत्केवलमिति ज्ञानं तत्सीर्ख्यं भवति, तत्मात् खेदो तस्स ण भणिदो तस्य केवलज्ञानस्य खेदो दुःखं न भणितम् । तदपि कत्मात् । जम्हा घादी खर्य जादा यस्मान्मोहादिधातिकर्माणि क्षयं गतानि । तर्हि तत्यानन्तपदार्थपरिच्छितिपरिणामो दुःखकारणं

झायकशकिके बलसे समस्त ज्ञेवाकारोंको मानों पिया ही है, इस कारण सब पदाथोंमें विस्तीर्ण है, अनन्त शक्तिको बाधा करनेवाले कमोंके क्षयसे संशय, विमोह, विश्रम दोष रहित सकल सूदमादि पदाथोंको स्पष्ट (प्रगट) जानता है, इसलिये निर्मल है, और अतीत, अनागत, वर्तमानकालरूप लोकालोकको एक ही बार जानता है, इसलिये अकमवर्ती है, खेदयुक्त नहीं है, निराकुल है, इस कारण प्रत्यक्षज्ञान ही अतीन्द्रियसुख है, ऐसा जानना ॥ ५९ ॥ आगे केवलज्ञानीको सबके जाननेसे खेद उत्पन्न होता होगा, इस प्रकारके तर्कका निषेध करनेको कहते हैं –-[ यत् ] जो [ केवल्टं इति ] केवल्ल ऐसे नामवाला [ ज्ञानं ] ज्ञान है, [ तत् ] वह [ सौख्यं ] अनाकुल सुख है, [ च ] और [ स एव ] वही सुख [ परिणाम: ] सबके जाननेरूप परिणाम है । [ तस्य ] उस केवल्ज्ञानके [ खेद: ] आकुल्माव [ न भाषाको [ जातानि ] प्राप्त हुए हैं । भाषार्थ –-मोहकर्मके उदयसे यह आल्मा मतवालासा होकर

#### प्रवचनसारः

घातिकर्माणि हि महामोहोत्पादकत्वादुन्मत्तकवदतस्मिस्तद्बुद्धिमाधाय परिच्छेद्यमर्थं पत्यात्मानं यतः परिणामयन्ति, ततस्तानि तस्य भत्यर्थं परिणम्य परिणम्य श्राम्यतः खेदनिदानतां मति-पद्यन्ते । तदभावात्कुतो हि नाम केवछे खेदस्योद्भेदः । यतश्च त्रिसमयावच्छिन्नसकछपदार्थ-परिच्छेद्याकारवैश्वरूप्यमकाशनास्पदीभूतं चित्रभित्तिस्थानीयमनन्तस्वरूपं स्वयमेव परिणमत्केवल् मेव परिणामः, ततः कुतोऽन्यः परिणामो यद्द्वारेण खेदस्यात्मलाभः । यतश्च समस्तत्त्वभाव-मातघाताभावात्सम्रुद्धसितनिरङ्कुशानन्तशक्तितया संकलं त्रैकालिकं लोकालोकाकारमभिव्याप्य कूटस्यत्वेनात्यन्तनिःमकम्पं व्यवस्थितत्वादनाकुल्तां सौख्यलक्षणभूतामात्मनोऽव्यतिरिक्तां विभ्राणं केवल्मेव सौख्यम् । ततः कुतः केवलसुखयोर्व्यतिरेकः । अतः सर्वथा केवलं सुखमै-कान्तिकमनुमोदनीयम् ॥ ६० ॥

असत्य वस्तुमें सत् बुद्धिको धारता हुआ झेय पदार्थोंमें परिणमन करता है, जिससे कि वे धातियाकर्म इसे इन्द्रियोंके आधीन करके पदार्थके जाननेरूप परिणमाते खेदके कारण होते हैं । इससे सिद्ध हुआ, कि धातियाकर्मोंके होनेपर आत्माके जो अशुद्ध ज्ञानपरिणाम हैं, वे खेदके कारण हौं—अर्थात् ज्ञानको खेदके कारण धातियाकर्म हैं । परंतु जहाँ इन धातियाकर्मोंका अभाव है, वहाँ केवल्रज्ञानावस्थामें खेद नहीं हो सकता, क्योंकि "कारणके अभावसे कार्यका भी अभाव हो जाता है" ऐसा न्याय है । एक ही समय त्रिकालवर्ती सब झेयोंको जाननेमें समर्थ चित्र विचित्र मीतकी तरह अनन्तस्वरूप परिणाम हैं, वह केवल्रज्ञान परिणाम है । इस स्वाधीन परिणाममें खेदके उत्पन्न होनेकी संमावना कैसे हो सकती है ? ज्ञान स्वभावके धातनेवाले कर्मोंका नाश होनेसे ज्ञानकी अनंतशक्ति प्रगट होती है, उससे समस्त लोका-लोकके आकारको व्याप्त कर कूटस्थ अवस्थासे, अत्यंत निश्वल तथा आत्मासे, अभिन्न अनन्तसुखरूप अनाकुल्ता सहित केवल्ज्ञान ही सुख है, ज्ञान और सुखमें कोई मेद नहीं है । इस कारण सब तरहसे निश्वयकर केवल्ज्ञानको ही सुख मानना योग्य है ॥ ६० ॥ आगे फिर भी केवल्ज्ञानको सुखरूप दिखाते

अथ पुनरपि केवलस्य सुखस्वरूपतां निरूपयन्नुसंपहरति— णाणं अत्थंतगयं लोयालोएसु बित्थडा दिही। णहमणिटं सब्वं इटं पुण जं हि तं लखं ॥ ६४ ॥ ज्ञानमर्थान्तगतं लोकालोकेषु विस्तृता दृष्टिः । नष्टमनिष्टं सर्वमिष्टं पुनर्यदि तल्लब्धम् ॥ ६१ ॥

स्वभावमतिघाताभावहेतुकं हि सौख्यम् । आत्मनो हि दृशिइप्ती स्वभावः तयोल्रींकालोक-विस्तृतत्वेनार्थान्तगतत्वेन च स्वच्छन्दविजृम्भितत्वाद्भवति प्रतिघाताभावः । ततस्तद्धेतुकं सौख्यमभेदविवक्षायां केवलस्य स्वरूपम् । किंच केवलं सोख्यमेव, सर्वानिष्टप्रहाणात् । सर्वेष्टोपलम्भाच । यतो हि केवलावस्थायां सुखपतिपत्तिविपक्षभूतस्य दुःखस्य साधनतामुप-गतमज्ञानमखिलमेव प्रणत्र्यति, सुखस्य साधनीभूतं तु परिपूर्णं ज्ञानम्रुपजायेत । ततः केवलमेव सौख्यमित्यलं प्रपश्चेन ॥ ६१ ॥

प्रकासन्तरेण दृढयति—णाणं अत्थंतगयं ज्ञानं केवल्रज्ञानमर्थान्तगतं ज्ञेयान्तप्राप्तं लोयालोएस वित्थडा दिट्ठी लोकालोकयोर्विस्तृता दृष्टिः केवल्रदर्शनम् । णहमणिटुं सन्त्रं अनिष्टं दुःखमज्ञानं च तत्सर्वं नष्टं इटं पुण जं हि तं लद्धं इष्टं पुनर्यद् ज्ञानं सुखं च हि स्कुटं तत्सर्वं लब्धमिति । तयथा—स्वमावप्रतिधाताभावहेतुकं सुखं भवति । स्वमावो हि केवलज्ज्ञानदर्शनद्वयं, तयोः प्रतियात आवरणद्वयं तस्याभावः केवलिनां, ततः कारणात्स्वभावप्रतिधाताभावहेतुकमक्षयानन्तसुखं भवति । यत्तश्च परमानन्देकलञ्जणसुखप्रतिपक्षभूतमाकुल्यो-त्पादकमनिष्टं दुःखमज्ञानं च नष्टं, यतश्च पूर्वोक्तलञ्चणसुखाविनाभूतं त्रैलोक्योदरविवरवर्तिसमस्तपदार्थयुग-पत्यकाशकमिष्टं ज्ञानं च ल्ह्यं, तसो ज्ञायते केवलिनां ज्ञानमेव सुखमित्यभिप्रायः ॥ ६१ ॥ अथ पारमार्थिक-

हें—[अर्थान्तगतं] पदाधौं के पारको प्राप्त हुआ [ज्ञानं] केवलज्ञान है। [तु] तथा [लोका-लोकेषु] लोक और अलोकमें [विस्तृता] फैला हुआ [ट्राष्टिः] केवलदर्शन है, जब [सर्व अतिष्टं] सब दुःखदायक अज्ञान [नष्टं] नाश हुआ [पुनः] तो फिर [यत्] जो [इष्टं] सुखका देनेवाला ज्ञान हैं, [तत्] वह [ल्ड्यं] प्राप्त हुआ ही। भावार्थ—जो आत्माके स्वभावका घात करता है, उसे दुःस कहते है, और उस घातनेवालेका नाश वह सुख है। आत्माके स्वभावका घात करता है, उसे दुःस कहते है, और उस घातनेवालेका नाश वह सुख है। आत्माके स्वभावका वात करता है, उसे दुःस कहते है, और उस घातनेवालेका नाश वह सुख है। आत्माके स्वभाव ज्ञान और दर्शन हैं। सो जकतक इन ज्ञान दर्शनरूप स्वभावोंके घातनेवाले आवरण रहते हैं, तबतक सब जानने और देखनेकी स्वच्छन्दता नहीं रहती, यही आत्माके दुःख है। घातक आवरणके नाश होनेपर ज्ञान दर्शनसे सबका जानना और देखना होता है। यही स्वच्छंदतासे निराबाध (निराकुल) सुख है। इसलिये अनन्तज्ञान दर्शन सुखके कारण हैं, और अभेदकी विवक्षासे (कहनेकी इच्छासे) जो केवलज्ञान है, वही आत्मीक सुख है, क्योंकि केवलज्ञान सुखस्वरूप ही है। आत्माके दुःखका कारण अनिष्टस्वरूप अज्ञान है, वह तो केवलअवस्थामें नाशको प्राप्त होता है, और सुलका कारण इष्टस्वरूप जो सबका जाननारूप ज्ञान है, वह प्रगट होता है। सारांश यह है, कि केवलज्ञान ही सुख है, अधिक कहनेसे अथ केवलिनामेव पारमार्थिकसुखमिति अद्धापयति—

णो सद्दहंति सोक्खं सुहेसु परमं ति विगदघादीणं।

सुणिद्ण ते अभव्वा भव्वा वा तं पडिच्छंति ॥ ६२ ॥

न श्रद्धति सौख्यं सुखेषु परममिति विगतघातिनाम् ।

श्रुत्वा ते अभव्या भव्या वा तत्पतीच्छन्ति 🛮 ६२ 🕫

इह खलु स्वभावप्रतिघातादाकुलत्वाच मोहनीयादिकर्मजाल्झालिनां सुखाभासेऽप्यपा-रमार्थिकी सुखमिति रूढिः । केवलिनां तु भगवतां प्रक्षीणघातिकर्मणां स्वभावप्रतिघाता-भावादनाकुलत्वाच यथोदितस्य हेतोर्ल्रझणस्य च सद्भावात्पारमार्थिकं सुखमिति श्रद्धेयम् । न किलैवं येषां श्रद्धानमस्ति ते खलु मोक्षसुखसुधापानदूरवर्तिनो मृगतृष्णाम्भोभारमेवाभच्याः पश्यन्ति । ये पुनरिदमिदानीमेव वचः प्रतीच्छन्ति ते शिवश्रियो भाजनं समासन्नभव्याः भवन्ति ।

सुखं केवलिनामेव, संसारिणां ये मन्यन्ते तेऽभव्या इति निरूपयति —णो सदद्दंति नैव श्रदधति न मन्यन्ते । किम् । सोक्खं निर्विकारपरमाह्नादैकसुखम् । कथंमूतं न मन्यन्ते । सुहेसु परमं ति सुखेषु मध्ये तदेव परम-सुखम् । केषां संवन्धि यत्सुखम् । विगद्धादीणं विगतघातिकर्मणां केवलिनाम् । किं छत्वापि न मन्यन्ते । सुणिद्ण 'जादं सयं समत्तं' इत्यादिपूर्वोक्तगाधात्रयकथितप्रकारेण श्रुत्वापि ते अभव्वा ते अभव्याः ते हि जीवा वर्तमानकाले सम्यक्तवरूपभव्यत्वव्यक्तयभावादभव्या भण्यन्ते, न पुनः सर्वथा भव्या वा तं पडिच्छंति ये वर्तमानकाले सम्यक्तवरूपभव्यत्वव्यक्तपरिणतास्तिष्ठन्ति ते तदनन्तसुखमिदानीं मन्यन्ते । ये च सम्यक्त्व-रूपभव्यत्वव्यक्त्या भाविकाले परिणमिष्यन्ति ते च दूरभव्या अप्रे श्रद्धानं कुर्युरिति । अयमत्रार्थः —मारणार्थं तलवरग्रहीततस्करस्य मरणमिव यद्यपीन्द्रियसुखभिष्टं न भवति, तथापि तलवरस्थानीयचारित्रमोहोदयेन मोहितः सन्निहपरागस्वात्मोत्धसुखमलभमानः सन् सरागसम्यग्दष्टिरात्मनिन्दादिपरिणतो देयरूपेग तदनुभवति । ये पुनर्वीतरागसम्यग्दष्टयः श्रुद्वोपयोगिनस्तेषां, मत्स्यानां स्थलगमनमिवाग्निप्रवेश इव वा निर्विकारश्युद्धात्म-सुखाच्च्यवनमपि दुःखं प्रतिभाति । तथा चोक्तम् — "समसुखशीलितमनसां च्यवनमपि देषमेति किमु कामाः ।

क्या ? ॥ ६१ ॥ अब केवळीके ही पारमार्थिक अतीन्द्रियसुख है, ऐसा निश्चय करते हैं—[ विगत-घातिनां ] जिनके वातियाकमोंका क्षय हो गया है, ऐसे केवळी मगवानके [ सुखेषु परम सौख्यं ] अन्य सब सुखोंमें उल्हृष्ट अतींदिय सुख है, [ इति श्रुत्वा ] ऐसा सुनकर [ ये ] जो कोई पुरुष [न हि श्रद्धति ] विश्वास नहीं करते, [ ते ] वे पुरुष [ अभव्याः ] सम्यक्त्वरूप परिणतिसे रहित अभव्य हैं । [ वा ] और जो पुरुष [ तत् ] केवळीके उस अतींदिय सुखको [ प्रतिच्छन्ति ] मानते हैं, [ 'ते' भव्या ] वे भव्य हैं, अर्थात् सम्यक्त्व परिणामकर सहित हैं । भावार्थ---सम्यग्दष्टि जीव संसारके सुखोंको सुखामास समझते हैं, और इंद्रियसुखोंको रूढ़िसे सुख मानते हैं । परंतु यथार्थमें केवळीके सुखको ही सुख मानते हैं, क्योंकि उनके घातियाकमोंके नाश होनेसे अनाकुळता प्रगट होती है, और आकुळता रहित सुख ही पारमार्थिक (निश्वयसे ) सुख है । जो अज्ञानी आत्मीक सुखके आस्वाद

प्रव. १•

ये तु पुरा पतीच्छन्ति ते तु दूरभव्या इति ॥ ६२ ॥ अथ परोक्षज्ञानिनामपारमार्थिकमिन्द्रियसुखं विचारयति— मणुयासरामरिंदा अहिदुदा इंदियेहिं सहजेहिं । असहंता तं दुक्खं रमंति विसएसु रम्मेसु ॥ ६३ ॥ मनुजासुरामरेन्द्राः अभिद्रुता इन्द्रियैः सहजैः । असहमानास्तदुःखं रमन्ते विषयेषु रम्येषु ॥ ६३ ॥

अमीषां प्राणिनां हि प्रत्यक्षज्ञानाभावात्परोक्षज्ञानमुपसर्पतां तत्सामग्रीभूतेषु स्वरसत एवेन्द्रियेषु मैत्री प्रवर्तते । अथ तेषां तेषु मैत्रीमुपगतानामुदीर्णमहामोहकालानलकवलितानां तप्तायोगोलानामिवात्यन्तमुपात्तदृष्णानां तदुःखवेगमसहमानानां व्याधिसात्म्यतामुपगतेषु रम्येषु विषयेषु रतिरुपत्रायते । ततो व्याधिस्थानीयत्वादिन्द्रियाणां व्याधिसात्म्यसमत्वा-द्विषयाणां च न छत्रस्थानां पारमार्थिकं सौख्यम् ॥ ६३ ॥

स्थलमपि दहति झवाणां किमङ्ग पुनरङ्गमङ्गाराः" ॥ ६२ ॥ एवमभेदनयेन केवलज्ञानमेव सुखं भण्यते इति कथनसुख्यतया गाथाचतुष्टयेन चतुर्थंस्थलं गतम् । अथ संसारिणामिन्दियज्ञानसाधकमिन्दियसुखं विचारयति—मणुआसुरामरिंदा मनुनासुरामरेन्द्राः । कथंभूताः । अहिद्दुदा इंदियेहिं सहजेहिं अभिधृताः कदर्थिताः दुःखिताः । कैः इन्द्रियैः सहजैः । असहंता तं दुक्खं तदुःखोदेकमसहमानाः सन्त । रमंति विसएसु रम्मेसु रमन्ति विषयेषु रम्याभासेषु इति । अथ विस्तरः —मनुनादयो जीवा अमूर्तातीन्द्रिय-ज्ञानसुखाखादमलभमानाः सन्तः मूर्तेन्द्रियज्ञानसुखनिमित्तं पञ्चेन्द्रियेषु मैत्रीं कुर्वन्ति । ततथ ततलोहगोल-कानामुदकाकर्षगमिव विषयेषु तीत्रतृण्णा जायते । तां तृण्णामसहमाना विषयाननुभवन्ति इति । ततो ज्ञायते पञ्चेन्द्रियाणि व्याधिरथानीयानि, विषयाश्च तत्वतीकारौवधस्थानीया इति संसारिणां वास्तवं सुखं नास्ति ॥ ६३ ॥ अथ यावदिन्द्रियव्यापारस्तावदुःखमेवेति कथयति—जेसिं विसयेसु रदी येषां निर्वि-

हेनेवाले नहीं हैं, वे मृग-तृग्गकी तरह अजल्में जल्बुद्धि करके इंदियाधीन सुलको सुल मानते हैं ॥ ६२ ॥ अब परोक्षज्ञानियोंके इंदियाधीन सुल है, परमार्श्वमुल नहीं है, ऐसा कहते हैं—[सहजैः] स्वाभाविक व्याधिरूप [इन्द्रियैः] इंदियोंसे [अभिद्रुताः] पीड़ित [मनुजासुरानरेन्द्राः] मनुष्य, असुर, (पातालवासीदेव) और देवोंके (स्वर्गवासीदेवोंके) इन्द्र अर्थात् स्वामी [तत् दुःस्वं] उस इन्द्रियजनित दुःलको [असहमानाः] सहन करनेमें असमर्थ होते हुए [रम्येषु विषयेषु ] रमगीक इंदिय जनित सुलोमें [रमन्ति] कीड़ा करते हैं। भावार्थ-संसारी जीवोंके प्रत्यक्षज्ञानके अभावसे परोक्षज्ञान है। जो कि इंदियोंके आधीन है, और तप्त लोहेके गोलेके समान महा-मोहरूप कालाग्निसे प्रसित तीव तृग्गा सहित है। जैसे व्याधिसे पीड़ित होकर रोगी औषध सेवन करता है, उसी प्रकार इंदियरूप व्याधिसे दुःली होकर यह जीव इन्द्रियोंके स्पर्श रसादि विषयरूप औषधका सेवन करता है। इससे सिद्ध हुआ, कि परोक्षज्ञानी अल्पत दुःस्वी है, उनके आत्मीक निश्चयसुस नहीं है॥ ६२ ॥ अथ यावदिन्द्रियाणि तावत्स्वभावादेव दुःखमेवं वितर्कयति---जेसिं विसयेख रदी तेसिं दुक्खं वियाण सब्भावं । जइ तं ण हि सब्भावं वावारो णत्थि विसयत्थं ॥ ६४ ॥ येषां विषयेषु रतिस्तेषां दुःखं विजानीहि स्वाभावम् । यदि तन्न हि स्वभावो व्यापारो नास्ति विषयार्थम् ॥ ६४ ॥

येषां जीवदवस्थानि इतकानीन्द्रियाणि, न नाम तेषाम्रुपाधिप्रत्ययं दुःख्यम् । किंतु स्वाभाविकमेव, विषयेषु रतेरवलोकनात् । अवलोक्यते हि तेषां स्तम्बेरमस्य करेणुकुट्टनीगात्र-स्पर्श इव, शफरस्य बढिशामिषस्वाद इव, इन्दिरस्य संकोचसंम्रुखारविन्दामोद इव, पतङ्गस्य मदीपाचींरूप इव, कुरङ्गस्य मृगयुगेयस्वर इव, दुर्निवारेन्द्रियवेदनावशीक्रतानामासम्तनिपातेष्वपि विषयेष्वभिपातः । यदि पुनर्न तेषां दुःखं स्वाभाविकमभ्युपगम्येत तदोपशान्तशीतज्वरस्य संस्वेदनमिव, महीणदाहज्वरस्यारनालपरिषेक इव, निट्रत्तनेत्रसंरम्भस्य च वटाचूर्णावचूर्णनमिव,

षयातीन्द्रियपरमात्मस्वरूपविपरीतेषु विषयेषु रतिः तेसिं दुवखं वियाण सब्भावं तेषां बहिर्भुखजीवानां निजञ्जद्धात्मद्रव्यसंवित्तिसमुत्पन्ननिरुपाधिपारमार्थिकसुखविपरीतं स्वभावेनैव दुःखमस्तीति विजानीहि । कस्मादिति चेत् । पञ्चेन्द्रियविषयेषु रतेरवल्लोकनात् जइ तं ण हि सब्भावं यदि तदुःखं स्वभावेन नास्ति हि स्फुटं चावारो णत्थि विसयत्थं तर्हि विषयार्थं व्यापारो नास्ति न घटते । व्याधिस्थानामौषधेष्विव

आगे कहते हैं, कि जगतक इन्द्रियाँ हैं, तबतक स्वाभाविक दु.स ही है—-[ येषां ] जिन जीवोंकी [विषयेषु ] इंदिय विषयोमें [ रतिः ] प्रीति है, [ तेषां ] उनके [ दुःस्वं ] दुःस [ स्वाभावं ] स्वभावसे ही [ विजानीहि ] जानो । क्योंकि [ यदि ] जो [ तत् ] वह इन्द्रियजन्य दुःस [ हि ] निश्चयसे [ स्वभावं ] सहज ही से उत्पन हुआ [ न ] न होता, तो [ विषयार्थ ] विषयोंके सेवनेके लिये [ स्वभावं ] सहज ही से उत्पन हुआ [ न ] न होता, तो [ विषयार्थ ] विषयोंके सेवनेके लिये [ स्वभावं ] सहज ही से उत्पन हुआ [ न ] नहीं होती । भावार्थ-जिन जीवोंके इंदियाँ जीवित हैं, उनके अन्य ( दूसरी ) उपाधियोंसे कोई दुःस नहीं है, सहजसे ये ही महान दुःस हैं, क्योंकि इंद्रियां अपने विषयोंको चाहती हैं, और विषयोंकी चाहसे आत्माको दुःस्व उत्पन्न होता प्रत्यक्ष देसा जाता है । जैसे-हाथी स्पर्शन इंदियके विषयसे पीड़ित होकर कुटिनी ( कपटिनी ) हथिनीके वरामें पड़के पकड़ा जाता है । रसना इंदियके विषयसे पीड़ित होकर कुटिनी ( कपटिनी ) हथिनीके वरामें पड़के पकड़ा जाता है । रसना इंदियके विषयसे पीड़ित होकर मछली बडिरा ( लोहेका काँटा ) के मांसके चासनेके लोगसे प्राण खो देती है । भौंरा प्राण इंदियके विषयसे सताया हुवा संकुचित ( सुँदे ) हुए कमलमें गंधके लोगसे कैद होकर दुःखी होता है । पतङ्ग जीव नेत्र इंदियके विषयसे पीड़ित हुआ दीपक-में जल मरता है, और हरिन श्रोत्र इंदियके विषयवरा वीणाकी आवाजके वशीभूत होत, क्योंकि हाश्वसे दूर होनेपर अग्निके सेककी आवश्यकता नहीं रहती, दाहज्वरके न रहनेपर कांजी-सेवन व्यर्थ होता है, इसी प्रकार नेत्र-पीड़ाकी निवृत्ति होनेपर खपरियाके संग भिश्री आदि औषध, कर्णशुरू रोगके नारा होनेपर

विनष्टकर्णशूलस्य वत्समूत्रपूरणमिव, रूढव्रणस्यालेपनदानमिव, विषयव्यापारो न दृत्र्येत । दृत्र्यते चासौ । ततः स्वभावभूतदुःखयोगिन एव जीवदवस्थेन्द्रियाः परोक्षज्ञानिनः ॥ ६४ ॥ अथ ग्रुक्तात्मसुखप्रसिद्धये शरीरस्य सुखसाधनतां प्रतिइन्ति—

> पण्पा इहे विसये फासेहिं समस्सिदे सहावेण । परिणममाणो अप्पा सयमेव सुहं ण हवदि देहो ॥ ६५ ॥ प्राप्येष्ठान् विषयान् स्पर्शैः समाश्रितान् स्वभावेन । परिणममान आत्मा स्वयमेव सुखं न भवति देहः ॥ ६५ ॥

अस्य खल्वात्मनः सशरीरावस्थायामपि न शरीरं सुखसाधनतामापद्यमानं पश्यामः, यतस्तदापि पीनोन्मत्तकरसैरिव प्रकृष्टमोहवशवर्तिभिरिन्द्रियैरिमेऽस्माकमिष्टा इति क्रमेण विषया-नभिपतद्भिरसमीचीनष्टत्तितामनुभवम्नुपरुद्धशक्तिसारेणापि ज्ञानदर्शनवीर्यांत्मकेन निश्चयकारण-ताम्रुपागतेन स्वभावेन परिणममान: स्वयमेवायमात्मा सुखतामापद्यते । शरीरं त्वचेतनत्वादेव

विषयार्थं व्यापारो दृश्यते चेत्तत एव ज्ञायते दुःखमस्तीत्यभिप्रायः ॥ ६४ ॥ एवं परमार्थेनेन्द्रियसुखस्य दुःखस्थापनार्थं गाथाद्वयं गतम् । अथ मुक्तात्मनां शरीराभावेऽपि सुखमस्तीति ज्ञापनार्थं शरीरं सुखकारणं न स्यादिति व्यक्तीकरोति-पप्पा प्राप्य । कान् । इद्वे विसये इष्टपञ्चेन्द्रियविषयान् । कथंभूतान् । फासेहिं समस्सिदे स्पर्शनादीन्द्रियरहितशुद्धात्मतत्त्वविलक्षणैः स्पर्शनादिभिरिन्द्रियैः समाश्रितान् सम्यक् प्राप्यान् प्राह्यान्, इत्थंभूतान् विषयान् प्राप्य । स कः । अप्पा आत्मा कर्ता । किविशिष्टः । सहावेण परिणम-माणो अनन्तसुखोपादानभूतशुद्धात्मत्त्वविपरीतेनाशुद्धसुखोपादानभूतेनाशुद्धात्मस्वभावेन परिणममानः । इत्थंभूतः सन् सयमेव सुहं स्वयमेवेन्द्रियसुखं भवति परिणमति । ण इवदि देहो देहः पुनरचेतनत्वात्सुखं न भवतीति । अयमत्रार्थः-कर्मावृत्तसंसारिजीवानां यदिन्द्रियसुखं तत्रापि जीव उपादानकारणं न च देहः,

बकरेका मूत्र आदि, वण ( घाव ) रोगके अच्छे होनेपर आलेपन ( पट्टी ) आदि औषधियाँ निष्प्रयोजन होती हैं, उसी प्रकार जो इंदियाँ दुःखरूप न होवें, तो विषयोंकी चाह भी न होवे । परंतु इच्छा देखी जाती है, जो कि रोगके समान है, और उसकी निवृत्तिके लिये विषय---भोग औषध तुल्य हैं । सारांश यह हुआ, कि परोक्षज्ञानी इंदियाधीन स्वमावसे ही दुःखी हैं ॥ ६४ ॥ अब कहते हैं, कि मुक्तात्माओंको शरीरके बिना भी सुख है, इसलिये शरीर सुखका कारण नहीं है – [ स्पर्द्यों: ] स्पर्शनादि पाँच इंदियोंसे [ समाश्रितान ] भल्टेप्रकार आश्रित [ इष्टान् विषयान् ] प्यारे भोगोंको [ प्राप्य ] पाकर [ स्व-'भावेन ] अशुद्ध ज्ञान दर्शन स्वभावसे [ परिणममानः आत्मा ] परिणमन करता हुआ आत्मा [ स्वयमेव ] आप ही [ सुखं ] इंदिय-सुखर्खरूप [ भवति ] है, [ देहः ] शरीर [ 'सुखं' ] सुखरूप [ न ] नहीं है । भावार्थ--इस आत्माके शरीर अवस्थाके होते भी हम यह नहीं देखते हैं, कि सुखका कारण शरीर है । क्योंकि यह आत्मा मोह प्रवृत्तिसे मदोन्मत्त इंदियोंके वशमें पड़कर निंदनीय अवस्थाको धारण करता हुआ अशुद्ध ज्ञान, दर्शन, वीर्थ, स्वभावरूप परिणमन करता है, और उन

#### प्रवचनसारः

म्रुखत्वपरिणतेर्निश्चयकारणतामनुपागच्छन्न जातु सुखताम्रुपढौकत इति ।। ६५ ॥ अथैतदेव दृढयति—

एगंतेण हि देहो सुहं ण देहिस्स कुणदि सग्गे वा। विसयवसेण दु सोक्खं दुक्खं वा हवदि सयमादा॥ ६६ ॥ एकान्तेन हि देहः सुखं न देहिनः करोति स्वर्गे वा। विषयवशेन तु सौख्यं दुःखं वा भवति स्वयमात्मा ॥ ६६ ॥ अयमत्र सिद्धान्तो यद्विव्यवैक्रियिकत्वेऽपि शरीरं न खळु सुखाय कल्प्येतेतीष्टानामनिष्टानां वा विषयाणां वशेन सुखं वा दुःखं वा स्वयमेवात्मा स्यात् ॥ ६६ ॥ अथात्मनः स्वयमेव सुखपरिणामशक्तियोगिलाद्विषयाणामर्किचित्करलं द्योत्तयति— तिमिरहरा जह दिट्ठी जणस्स दीवेण णत्थि कायव्वं । तह सोक्खं सयमादा विसया किं तत्थ कुव्वंति ॥ ६७ ॥

देहकर्मरहितमुक्तात्मनां पुनर्यदनन्तातीन्द्रियसुखं तत्र विशेषेणात्मैव कारणमिति ॥ ६५ ॥ अथ मनुष्यशरीरं मा भवतु, देवशरीरं दिव्यं तत्किल्ल सुखकारणं भविष्यतीत्याशङ्कां निराकरोति – एगंतेण हि देहो सुद्दं ण देहिस्स कुणदि एकान्तेन हि स्फुटं देहः कर्ता सुखं न करोति । कस्य । देहिनः संसारिजीवस्य । क । सग्गे वा आस्तां तावन्मनुष्याणां मनुष्यदेहः सुखं न करोति, स्वर्गे वा योऽसौ दिव्यो देवदेहः सोऽप्यु-पचारं विहाय सुखं न करोति । विसयवसेण दु सोक्स्वं दुक्खं वा हत्रदि सयमादा किंतु निश्चयेन निर्विषयामूर्तस्वामाविकसदानन्दैकसुखस्वमावोऽपि व्यवहारेणानादिकर्मवन्धवशादिषयाधीनत्वेन परिणम्य सांसारिकसुखं दुःखं वा स्वयमात्मैव भवति, न च देह इत्यभिग्रायः ॥ ६६ ॥ एवं मुक्तात्मनां देहामावेऽपि सुखमस्तीति परिज्ञानार्थं संसारिणामपि देहः सुखकारणं न भवतीतिकथनरूपेण गाथाद्वयं गतम् । अथात्मनः

विषयों में आप ही सुख मान छेता है । शरीर जड़ है, इसलिये सुखरूप कार्यका उपादान कारण अचेतन शरीर कमी नहीं हो सकता । सारांश यह है, कि संसार अवस्थामें मी शरीर सुखका कारण नहीं है, आत्मा ही सुखका कारण हैं ॥ ६५ ॥ आगे "संसार अवस्थामें भी आत्मा ही सुखका कारण है" इसी बातको फिर दढ़ करते हैं—[ एकान्लेन ] सब तरहसे [ हि ] निश्चय कर [ देह ] शरीर [ देहिन: ] देहघारी आत्माको [ स्वर्गे वा ] स्वर्गमें भी [ सुरखं. ] सुखरूप [ न करोति ] नहीं करता [ तु ] किंतु [ विशयवरोन ] विषयोंके आधीन होकर [ आत्मा स्वयं ] यह आत्मा आप ही [ सौख्यं वा दुःखं ] सुखरूप अथवा दुःखरूप [ भवति ] होता है । भावार्थ—सब गतियों में स्वर्गगति उत्कृष्ट है, परंतु उसमें भी उत्तम वैक्रियकशरीर सुखका कारण नहीं है, औरोंकी तो बात क्या है । क्योंकि इस आत्माका एक ऐसा स्वभाव है, कि वह इष्ट अनिष्ट पदार्थोंके वश होकर आप ही सुख दुःखकी कल्पना कर लेता है । यथार्थमें शरीर सुख दुःखका कारण नहीं है ॥ ६६ ॥ अब कहते हैं, कि आत्माका स्वभाव ही सुख है, इसलिये इन्दियोंके विषय भी सुखके कारण नहीं है–[ यदि ] जो

तिमिरहरा यदि दृष्टिर्जनस्य दीपेन नास्ति कर्तुव्यम् ।

तथा सौख्यं स्वयमात्मा विषयाः किं तत्र कुर्वन्ति ॥ ६७ ॥

यथा दि केषांचिन्नक्तंचराणां चक्षुबः स्त्रयमेत्र तिमिरविकरणशक्तियोगित्त्रान्न तदपा-करणमवणेन पदीपप्रकाशादिना कार्यं, एवमस्यात्मनः संसारे मुक्तौ वा स्त्रयमेव सुखतया परिणममानस्य सुखसाधनधिया अबुधैर्मुधाध्यास्यमाना अपि तिषयाः किं हि नाम क्रुर्युः ॥ ६७ ॥ अथात्मनः सुखस्वभावलं दृष्टान्तेन दृढयति—

> सयमेव जहादिचो तेजो उण्हो य देवदा णभसि । सिद्धो वि तहा णाण सुहं च लोगे तहा देवो ॥ ६८ ॥ स्वयमेव यथादित्यस्तेजः उष्णश्च देवता नमसि । सिद्धोऽपि तथा ज्ञानं सुखं च लोके तथा देवः ॥ ६८ ॥

यथा खछ नभसि कारणान्तरमनपेक्ष्यैव स्वयमेव प्रभाकरः प्रभूतप्रभाभारभास्वरस्वरूप-

स्वयमेव सुखस्वभावत्वान्निश्वयेन यथा देहः सुखकारगं न भगति तथा विषया अपीति प्रतिपादयति जइ यदि दिट्ठी नक्तं वरजनस्य दृष्टिः तिमिरहरा अन्यकारहरा भगति जणस्स जनस्य दीवेण णस्थि कायव्वं दीपेन नास्ति कर्तन्यं तस्य प्रदीपादीनां यथा प्रयोजनं नास्ति तह सोक्खं सयमादा विसया किं तत्थ कुव्वंति तथा निर्विषयामूर्तसर्वप्रदेशाह्लादकसहजानन्दैकल्ठक्षणसुखस्वभावो निश्चयेनात्मैव, तत्र मुक्तौ संसारे वा विषयाः किं कुर्वन्ति न किमपीति भावः ॥ ६७॥ अथात्मनः सुखस्वभाववं ज्ञानस्वभावं च पुनरपि दृष्टान्तेन टढयति स्यमेव जहादिचो तेजो उण्हो य देवदा णभसि कारणान्तरं निरपेक्ष्य स्वयमेव यथादित्यः स्वपरग्रकाशरूपं तेजो भवति, तथैव च स्वयमेवोण्गो भवति, तथा चाज्ञानिजनानां देवता

[जनस्य] चोर आदि जीवकी [टष्टिः] देखनेकी शक्ति [तिमिरहरा] अंधकारके दूर करने-वाली हो [तदा] तो उसे [दीपेन] दीपकसे [कर्तव्यं] कुछ कार्य करना [नास्ति] नहीं है, [तथा] उसी प्रकार [आत्मा] जीव [स्वयं] आपही [सौख्यं] सुखस्वरूप है [तन्न] वहाँ [विषयाः] इंदियोंके विषय [किं कुर्वन्ति ] क्या करते हैं ? कुछ भी नहीं। भावार्थ-जैसे सिंह, सर्प, राक्षस, चोर, आदि रात्रिमें विचरनेवाले जीव अंधेरेमें भी पदार्थोंको अच्छी तरह देस सकते हैं-उनको दृष्टि अंधकारमें भी प्रकाश करती है, अन्य दीपक आदि प्रकाशकरनेवाले सहायक कारणोंकी अपेक्षा नहीं रखती, इसी प्रकाश आत्मी है, अन्य दीपक आदि प्रकाशकरनेवाले सहायक कारणोंकी अपेक्षा नहीं रखती, इसी प्रकार आत्मा आप ही सुखस्वभाववाला है, उसके सुखानुभव करनेमें विषय विना कारण नहीं हो सकते | विषयोंसे सुख अज्ञानी जनोंने व्यर्थ मान रखा है, यह मानना मोहका विलास है-मिथ्या श्रम है। इससे यह कथन सिद्ध हुआ, कि जैसे शरोर सुखका कारण नहीं है, वैसे इंदियोंके विषय भी सुखके कारण नहीं हैं ॥ ६७॥ अब आत्माके ज्ञान-सुख दष्टान्तसे दढ़ करते हैं—[यथा] जैसे [नभसि] आकाशमें [आदित्य:] सूर्य [स्वयमेब] आप ही अन्य कारणोंके विना[तेज:] बहुत प्रमाके समूहसे प्रकाशकर्ष है, [उष्णा:] तसायमान लोहपिंडको तरह हमेशा गरम है, [च] और

#### प्रवचनसारः

विकस्वरमकाशशालितया तेजः । यथा च कादाचित्कौष्ण्यपरिणतायः पिण्डवन्नित्यमेवौण्ण्यपरि-णामापन्नलादुष्णः । यथा च देवगतिनामकर्मों दयानुदृत्तिवश्वर्त्तित्वमावतया देवः । तथैव लोके कारणान्तरमनपेक्ष्यैव स्वयमेव मगवानात्मापि स्वपरमकाशनसमर्थनिर्वितथानन्तशक्तिसइजसंवेद-नतादात्म्यात् ज्ञानं, तथैव चात्मतृप्तिसमुपजातपरिनिईतिप्रवर्तितानाकुल्टत्वसुस्थितलात् सौख्यं, तथैव चासन्नात्मतत्त्वोपल्टम्भलब्धवर्णजनमानसशिलास्तम्भोत्कीर्णसमुदीणद्युत्तिस्तुतियोगादि-व्यात्मस्वरूपत्नादेवः । ततोऽस्यात्मनः सुखसाधनाभासैर्विलयैः पर्याप्तम् ॥ ६८ ॥ इति आनन्द-मवति । क स्थितः । नमसि आकाशे सिद्धो वि तद्दा णाणं सुद्दं च सिद्धोऽपि भगवांस्तथैव कारणान्तरं निरपेक्ष्य स्वभावेनैव स्वपरप्रकाशकं केवलज्ञानं, तथैव परमतृप्तिरूपमनाकुल्वलक्षणं सुखम् । क । लोगे जगति तद्दा देवो निजगुद्धात्मसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानरूपामेदरत्नत्रयात्मकनिर्विकल्पसमाधिसमुत्पन्नसुन्द-रानन्दस्यन्दिसुलामृतपानपिपासितानां गणधरदेवादिपरमयोगिनां देवेन्द्रादीनां चासन्नम्व्यानां मनसि निरन्तरं परमाराध्यं, तथैवानन्तज्ञानादिगुणस्तवनेन स्तुत्यं च यदिव्यमात्मस्वरूपं तत्स्वभावत्वात्तथैव देवश्चेति । ततो ज्ञायते मुक्तात्मनां विषयैरपि प्रयोजनं नास्तीति ॥ ६८ ॥ एप्ते स्वभावेनैव सुखस्वमावत्वाद्विष्टिचा अपि मुक्तत्मनां सुलकारणं न भवन्तीतिकथनरूपेण गाथाद्वयं गतम् । अथेदानीं श्रीकुन्दकुन्दाचार्यदेवाः पूर्वोक्त-लक्षणानन्तसुलाधारभूतं सर्वद्रं वस्तुत्तवेन नमस्कुर्वन्ति—

तेजो दिही णाणं इड्ढी सोक्स तहेव ईसरियं ।

तिहुवणयहाणदइयं माइप्यं जस्स सो अरिहो ॥ #३ ॥

तेजो दिट्ठी णाणं इड्ढी सोक्खं तहेव ईसरियं तिहुवणपहाणदइयं तेजः प्रभामण्डलं, जग-त्रयकालत्रयवस्तुगतयुगपत्सामान्यास्तित्वग्राहकं केवलदर्शनं, तथैव समस्तविशेषास्तित्वग्राहकं केवलज्ञानं, ऋद्रिशब्देन समवसरणादिलक्षणा विभूतिः, सुखशब्देनाव्याबाधानन्तसुखं, तत्पदाभिलाषेण इन्द्रादयोऽपि मृत्यत्वं कुर्वन्तीत्येवं लक्षणमैश्वर्यं, त्रिमुवनाधीशानामपि बल्लमत्वं दैवं भण्यते माहप्यं जस्स सो अरिहो

[देवता ] देवगतिनामकर्मके उदयसे देव पदवीको धारण करनेवाला है। [तथा ] वैसे ही [ लोके ] इस जगतमें [सिद्ध: अपि ] शुद्धात्मा मो [ ज्ञानं ] ज्ञानस्वरूप है, [सुखं ] सुलस्वरूप है, [च ] और [देवः ] देव अर्थात् पूज्य है। भावार्थ-जिस प्रकार सूर्थ अपने सहज स्वभावसे ही अन्य कारणोके विना तेजवान् है, उष्ण है, और देवता है, उसी प्रकार यह भगवान् आत्मा अन्य कारणोके विना सहजसे सिद्ध अपने-परके प्रकाश करनेवाले अनंत शक्तिमय चैतन्यप्रकाशसे ज्ञानस्वरूप है, अपनी तृप्तिरूप अनाकुल स्थिरतासे सुखरूप है, और इसी प्रकार आत्माके रसके आस्वादी कोई एक सम्यग्दष्टि निकटमव्य चतुरजन हैं, उनके चित्तरूपी पत्थरके स्तंग ( खंभे ) में सिद्धस्वरूप चित्रित होनेसे पूज्य तथा स्तुति योग्य देव है। सारांश-आत्मा स्वभावसे ही ज्ञान सुख और पूज्य इन गुणोंकर सहित है। इससे यह बात सिद्ध हुई, कि सुखके कारण जो इंदियोंके विषय कहे जाते हैं उनसे आत्माको सुख नहीं होता, वह आप ही सुखस्वमावरूप है ॥ ६८ ॥ इस प्रकार अत्तीन्द्रियसुखाधिकार पूर्ण हुआ । आगे प्रपञ्चः । इतः शुभपरिणामाधिकारमारम्भः ।

अवेन्द्रियसुखस्वरूपविचारसुपक्रममाणस्तत्साधनस्वरूपसुपन्यस्यति— देवदजदिगुरुपूजासु चेव दाणम्मि वा सुसीलेसु । उववासादिसु रत्तो सुहोवओगप्पगो अप्पा ॥ ६९ ॥ देवतायतिगुरुपूजासु चैव दाने वा सुशीलेपु । उपवासादिषु रक्तः शुभोपयोगात्मक आत्मा ॥ ६९ ॥

इत्थंभूतं माहात्म्यं यस्य सोऽईन् भण्यते । इति वस्तुस्तवनरूपेण नमस्कारं कृतवन्तः ॥ ३ ॥ अथ तस्यैव भगवतः सिद्धावस्थायां गुणस्तवनरूपेण नमस्कारं कुर्वन्ति---

पणमामि नमस्करोमि पुणो पुणो पुनः पुनः । कम् । तं सिद्धं परमागमप्रसिद्धं सिद्धम् । कथं-भूतम् । गुणदो अधिगदरं अन्याबाधानन्तसुखादिगुणैरधिकतरं समधिकतरगुणम् । पुनरपि कथंभूतम् । अविच्छिदं मणुवदेवपदिभावं यथा पूर्वमईदवस्थायां मनुजदेवेन्द्रादयः समवशरणे समागत्य नमस्कुर्वन्ति तेन प्रभुवं भवति, तदतिकान्तत्वादतिकान्तमनुजदेवपतिभावम् । पुनश्व किं विशिष्टम् । अपूणबभावणिवद्धं द्रव्यक्षेत्रादिपञ्चप्रकारभवादिलक्षणशुद्धबुद्धैकस्वभावनिजात्मोपलम्भलक्षणो योऽसौ मोक्षस्तस्याधीनत्वाद्पुनर्भाव-निबद्धमिति भावः ॥ ४ ॥ एवं नमस्कारमुख्यत्वेन गाथाद्वत्रं गतम् । इति गाथाष्टकेन पञ्चमस्थलं ज्ञातव्यम् । एवमछादशगाथाभिः स्थलपञ्चकेन सुखप्रपञ्चनामान्तराधिकारो गतः । इति पूर्वोक्तप्रकारेण 'एस सुरासुर' इत्यादि चतुर्दशगाथाभिः पीठिका गता, तदनन्तरं सप्तगाथाभिः सामान्यसर्वज्ञसिद्धिः, तदनन्तरं त्रयसिंश-द्राथाभिः ज्ञानप्रपश्चः, तद्नन्तरमष्टादशगाथाभिः सुखप्रपञ्च इति समुद्रायेन द्वासप्ततिगाथाभिरन्तराधिकार-चतुष्टयेन शुद्धोपयोगाधिकारः समाप्तः ॥ इति ऊद्वं पश्चविंशतिगाथापर्यन्तं ज्ञानकण्ठिकाचतुष्टया-भिधानोऽधिकारः प्रारम्यते, तत्र पञ्चविंशतिगाथामध्ये प्रथमं तावच्छुभाशुभविषये मूढत्वनिराकरणार्थे 'देव-दर्जादंगुरु' इत्यादि दशगाथापर्यन्तं प्रथमज्ञानकण्ठिका कथ्यते । तदनन्तरमात्मात्मस्वरूपपरिज्ञानविषये मुद्धत्वनिराकरणार्थं 'चत्ता पावारंभं' इत्यादि सप्तगाथापर्यन्तं द्वितीयज्ञानकण्ठिका, अथानन्तरं द्रव्यगुणपर्याय-परिज्ञानविषये मुढव्वनिराकरणार्थं 'दव्वादीएसु' इत्यादि गाथाषटकपर्यन्तं तृतीयज्ञानकण्ठिका । तदनन्तरं स्वपरतत्त्वपरिज्ञानविषये मूढत्वनिराकरणार्थं 'णाणप्पगं' इत्यादि गाथाद्रयेन चतुर्थज्ञानकण्ठिका । इति चतुष्टयाभिधानाधिकारे समुदायपातनिका । अधेदानीं प्रथमज्ञानकण्ठिकायां स्वतन्त्रव्याख्यानेन गाथा-चतुष्टयं, तदनन्तरं पुण्यं जीवस्य विषयतृष्णामुत्पादयतीति कथनरूपेण गाथाचतुष्टयं, तदनन्तरमुपसंहार-इस अधिकारमें इंदियजनित सुखका विचार किया जावेगा, उसमें भी पहले इंदियसुखका कारण शुभो-पयोगका स्वरूप कहते हैं-[ य: ] जो आत्मा [ देवतायतिगुरुपूजासु ] देव, यति, तथा गुरुकी पूजामें [च] और [दाने ] दानमें [वा] अथवा [सुर्शीलेषु ] गुणवत, महावत, आदि उत्तम प्रवचनसारः

यदायमात्मा दुःखस्य साधनीभूतां द्वेषरूपामिन्द्रियार्थानुरागरूपां चाशुभोषयोगभूमिका-मतिक्रम्य देवगुरुयतिपूजादानशीलोपवासमीतिलक्षणं धर्मानुरागमङ्गीकरोति तदेन्द्रियसुखस्य साधनीभूतां शुभोषयोगभूमिकामधिरूढोऽभिरूप्येत ॥ ६९ ॥ अथ शुभोषयोगसाध्यत्वेनेन्द्रियसुखमाख्याति—

जुत्तो सुहेण आदा तिरियो वा माणुसो व देवो वा | भूदो तावदि कालं लहदि सुहं इंदियं विविहं ॥ ७० ॥ युक्तः शुभेन आत्मा तिर्यग्वा मानुषो वा देवो वा । भूतस्तावत्कालं लभते सुखमैन्द्रियं विविधम् ॥ ७० ॥

अयमात्मेन्द्रियसुखसाधनीभूतस्य शुभोपयोगस्य सामर्थ्यात्तदधिष्ठानभूतानां तिर्यम्मानुष-देवत्वभूमिकानामन्यतमां भूमिकामवाप्य यावत्काल्लमवतिष्ठते, तावत्काल्लमनेकप्रकारमिन्द्रिय-

रूपेण गाथाद्रयं, इति स्थलत्रयपर्यन्तं कमेण व्याख्यानं कियते । तथथा-अथ यद्यपि पूर्वं गाथाषट्केनेन्द्रिय-सुर्खस्वरूपं भणितं तथापि पुनरपि तदेव विस्तरेण कथयन् सन् तत्साधकं शुमोपयोगं प्रतिपादयति, अथवा द्वितीयपातनिका-पीठिकायां यच्छुमोपयोगस्वरूपं सूचितं तस्येदानीमिन्द्रियसुखविशेषविचारप्रस्तावे तत्साध-कःवेन विशेषविवरणं करोति—देवदजदिगुरुपूजासु चेन दाणम्मि वा सुसीलेसु देवतायतिगुरुपूजासु चैव दाने वा सुशीलेषु उत्रवासादिसु रत्तो तथैवोपवासादिषु च रक्त आसक्तः अप्या जीवः सुहोव-ओगण्यगो शुमोपयोगालको भण्यते इति । तथाहि-देवता निर्दोषिपरमात्मा, इन्द्रियजयेन शुद्धालमस्वरूप-प्रयत्नपरो यतिः, स्वयं भेदाभेदरत्नत्रयाराधकस्तदर्थिनां भव्यानां जिनदीक्षादायको गुरुः, पूर्वोक्तदेवतायति-गुरूणां तत्प्रतिबिम्बादीनां च यथासंभवं द्रव्यभावरूपा पूजा, आहारादिचतुर्विधदानं च आचारादिकथित-शील्वतानि तथैवोपवासा जिनगुणसंपत्त्यादिविधिविशेषाश्व । एतेषु शुमानुष्ठानेषु योऽसौ रतः देषरूपे विषयानुरागे चाशुमानुष्ठाने विरतः, स जीवः शुमोपयोगी भवतीति सूत्रार्थः ॥ ६९ ॥ अथ पूर्वोक्तश्रमो-पयोगेन साध्यमिन्दियसुर्खं कथयति—सुहेण जुत्तो आदा यथा निश्वयरत्तत्रयात्मकशुद्धोपयोगेन युक्तो मुक्तो भूवाऽयं जीवोऽनन्तकाल्मतीन्द्रियसुर्ख ल्यते, तथा पूर्वस्त्रोकलक्षणशुभोपयोगेन युक्तः परिणतोऽय-

शीलों (स्वभावों ) में, [उपवासादिषु ] आहार आदिके त्यागोमें [एव] निश्चयसे [रक्तः] लवलीन है, ['स' आत्मा] वह जीव [शुभोपयोगात्मकः] शुभोपयोगी अर्थात् शुभ परिणाम-वाला है । भावार्थ—जो जीव धर्ममें अनुराग (प्रीति) रखते हैं, उन्हें इंद्रियसुखकी साधनेवाली शुभोपयोगरूपी भूमिमें प्रवर्तमान कहते हैं ॥ ६९ ॥ आगे शुभोपयोगसे इंद्रियसुख होता है, ऐसा कहते हैं-[शुभेन युक्तः] शुभोपयोगकर सहित [आत्मा] जीव [तिर्यक्] उत्तम तिर्थंच [वा] अथवा [मानुषः] उत्तम मनुष्य [वा] अथवा [देवः] उत्तम देव [भूतः] होता हुआ [ताबत्कालं] उतने कालतक, अर्थात् तिर्थंच आदिकी जितनी स्थिति है, उतने समयतक, [विविधं] नाना प्रकारके [ऐन्द्रियं सुखं] इंद्रियजनित सुखोंको [लभते]पाता है । भावार्थ-यह जीव शुभ

त्रच. ११

मुखं समासादयतीति ॥ ७० ॥ अधैवमिन्द्रियसुखग्रुत्क्षिप्य दुःखत्वे प्रक्षिपति— सोक्खं सहावसिद्धं णस्थि सुराणं पि सिद्धमुबदेसे । ते देहवेदणद्दा रमंति विसएसु रम्मेसु ॥ ७१ ॥ सौख्यं स्वभावसिद्धं नास्ति सुराणामपि सिद्धमुपदेशे । ते देहवेदनार्ता रमन्ते विषयेषु रम्येषु ॥ ७१ ॥

इन्द्रियसुखभाजनेषु हि मधाना दिवौकसः, तेषामपि स्वाभाविकं न खलु सुखमस्ति मत्युत तेषां स्वाभाविकं दुःखमेवावलोक्यते । यतस्ते पश्चेन्द्रियात्मकश्चरीरपिशाचपीडया माल्मा तिरियो वा माणुसो व देवो वा भूदो तिर्थमनुष्यदेवरूपो भूत्वा तावदि कालं तावत्कालं स्वकीयायुःपर्यन्तं लहदि सुहं इंदियं विविहं इन्द्रियजं विविधं सुखं लमते, इति सूत्राभिप्रायः ॥ ७० ॥ अध पूर्वोक्तमिन्द्रियसुखं निश्चयनयेन दुःखमेवेत्युपदिशति—सोक्खं सहावसिद्धं रागायुपाधिरहितं चिदा-नन्दैकस्वभावेनोपादानकारणभूतेन सिद्धमुत्पत्रं यत्त्वाभाविकसुखं तत्स्वभावसिद्धं भण्यते । तच्च णत्थि सुराणं पि आस्तां मनुष्यादीनां सुखं देवेन्द्रादीनामपि नास्ति सिद्धमुवदेसे इति सिद्धमुपदिष्टमुपदेशे पर-मागमे । ते देहवेदणद्दा रमंति विसएसु रम्मेसु तथाभूतसुखाभावात्ते देवादयो देहवेदनार्ताः पीडिताः कदर्थिताः सन्तो रमन्ते विषयेषु रम्याभासेष्विति । अध विस्तरः—अधोभागे सप्तनरकस्थानीयमहान्यकूपे पतितः सन् कश्चित् पुरुषविशेषः, संसारस्थानीयमहारण्ये मिध्यात्वादिकुमार्गे नष्टः पतितः सन् मृत्युस्थानीय-हस्तिमयेनायुष्कर्मस्यानीये साटिकविशेषे शुक्रकृष्णपक्षस्थानीयशुक्रकृष्णमूषकद्वयछेधमानमूछे व्याधिस्थानीय-हस्तिभयेनायुष्कर्मस्यानीये साटिकविशेषे शुक्रकृष्णपक्षस्थानीयशुक्रकृष्णमूषकद्वयछेधमानमूछे व्याधिस्थानीय-मधुमक्षिकविष्टिते लग्नरतेवे हस्तिना हत्यनाने सति विषयसुत्तर्थानीयमधुनिन्दुयुत्त्वादेन यथा सुखं मन्यते,

परिणामोंसे तिर्थंच, मनुष्य और देव, इन तीन गतियोंमें उत्पन्न होता है, वहाँपर अपनी अपनी कालकी स्थिति तक अनेक तरहके इंदियजनित सुखोंको मोगता है ॥ ७० ॥ आगे कहते हैं, कि इंदियजनित सुख यथार्थमें दुःख ही हैं—[सुराणामपि] देवोंके भी [स्वभावसिद्धं सौरूयं] आत्माके निज स्वभावसे उत्पन्न अतींदिय सुख [नास्ति] नहीं है, ['इति'] इसप्रकार [उपदेशे] आग-वानके परमागममें [सिद्धं] अच्छी तरह युक्तिसे कहा है । [यतः] क्योंकि [ते] वे देव [देह-वेदनार्ताः] पंचेन्द्रियस्वरूप शरीरकी पीड़ासे दुःखी हुए [रम्येषु विषयेषु] रमणीक इंदिय विषयोंमें [रमन्ति] कोड़ा करते हैं । भावार्थ----सब सांसारिक सुखोंमें अणिमादि आठ ऋदि सहित देवोंके सुख प्रधान है, परंतु वे यथार्थ आत्मीक-सुख नहीं हैं, स्वामाविक दुःख ही हैं, क्योंकि जब पंचेन्द्रियरूप पिशाच उनके शरीरमें पीड़ा उत्पन्न करता है, तब ही वे देव मनोज्ञ विषयोंमें गिर पड़ते हैं । अर्थात् जिस प्रकार कोई पुरुष किसी क्र्तु विश्वयोंमें यह आत्मा रमण (मोज) करता है, इसी प्रकार इंदिय-जनित दुःखोंसे पीड़ित होकर उनके विषयोंमें यह आत्मा रमण (मोज) करता है । इसल्लिये इन्दिय- परवशा धगुप्रपातस्थानीयान्मनोइविषयानभिपतन्ति ॥ ७१ ॥ अयैवमिन्द्रियसुखस्य दुःखतायां युत्त्यावतारितायामिन्द्रियसुखसाधनीभूतपुण्यनिर्वतैक-भुभोपयोगस्य दुःखसाधनीभूतपापनिर्वर्तकाशुभोपयोगविशेषादविशेषत्वमवतारयति—

> णरणारयतिरियसुरा भजंति जदि देहसंभवं दुक्खं । किह सो सुहो व असुहो उवओगो हवदि जीवाणं ॥ ७२ ॥ नरनारकतिर्यक्सुरा भजन्ति यदि देहसंभवं दुःखम् । कथं स थुभो वाऽधूभ उपयोगो भवति जीवानाम् ॥ ७२ ॥

यदि शुभोषयोगजन्यसम्रुदीर्णपुण्यसंपदस्तिदशादयोऽशुभोषयोगजन्यपर्यांगतपातकापदो वा नारकादयश्र, उभयेऽपि स्वाभाविकसुखाभावादविशेषेण पश्चेन्द्रियात्मश्वरीरमत्ययं दुःखमेवानु-भवन्ति । ततः परमार्थतः शुभाशुभोषयोगयोः पृथक्त्वच्यवस्था नावतिष्ठते ॥ ७२ ॥

अथ शुभोपयोगजन्यं फलवत्तुण्यं विशेषेण दूषणार्थमभ्युपगम्योत्थापयति—

तथा संसारसुखम् । पूर्वोक्तमोक्षसुखं तु तद्विपरीतमिति तार्ल्पयम् ॥ ७१॥ अथ पूर्वोक्तप्रकारेण शुभोपयोग-साध्यस्येन्द्रियसुखस्य निश्चयेन दुःखत्वं ज्ञात्वा तत्साधकशुभोपयोगस्याप्यशुभोपयोगेन सह समानत्वं व्यवस्था-पयति **परणारयतिरियसुरा भजंति जदि देइसंभवं दुक्खं** सहजातीन्द्रियामूर्तसदानन्दैकलक्षणं वास्तव-सुखमेव सुखमलभमानाः सन्तो नरनारकतिर्यक्सुरा यदि चेदविशेषेण पूर्वोक्तपरमार्थसुखाद्विलक्षणं पन्नेन्द्रि-यात्मकशारीरोत्पन्नं निश्चयनयेन दुःखमेव भजन्ते सेवन्ते किइ सो सुहो व असुहो उवओगो हवदि जीवाणं व्यवहारेण विशेषेऽपि निश्चयेन स प्रसिद्धः शुद्धोपयोगाद्विलक्षणः शुमाशुभोपयोगः कथं भिन्नत्वं लभते, म कथमपीति भावः ॥ ७२ ॥ एवं स्वतन्त्रगाथाचतुष्टयेन प्रथमस्थऌं गतम् । अथ पुण्यानि देवेन्द्रचकवर्त्या-

जनित सुख दुःखरूप ही हैं। अज्ञानबुद्धि सुखरूप माद्यम पड़ते हैं, एक दुःखके ही सुख और दुःख ये दोनों भेद हैं ॥ ७१ ॥ आगे इंदिय-सुखका साधक पुण्यका हेतु छुभोपयोग और दुःखका साधन पापका कारण अछुभोपयोग इन दोनोंमें समानपना दिखाते हैं—[ यदि ] जो [ नरनारकतिर्यक्सुरा: ] मनुष्य, नारको, तिर्यंच (पछु) तथा देव, ये चारों गतिके जीव [ देहसंभवं दुःखं ] शरीरसे उत्पन्न हुई पीड़ाको [ भजन्ति ] भोगते हैं, [तदा ] तो [ जीवानां ] जीवोके [ स उपयोग: ] वह चैतन्यरूप परिणाम [ द्युभ: ] अच्छा [ वा ] अथवा [ अद्युभ: ] बुरा [ कथं भवति ] कैसे हो सकता है! भाषार्थ-छुभोपयोगका फल देवताओंकी संपदा है, और अछुभोपयोगका नारकादिकी आपदा है, परंतु इन दोनोंमें आत्मीक-सुख नहीं है, इसलिये इन दोनों स्थानोंमें दुःख ही है। सारांश यह है, कि जो धरमार्थदिष्टिसे विचारा जावे, तो छुभोपयोग और अछुभोपयोग दोनोंमें कुछ भेद नहीं है । कार्यकी समानता होनेसे कारणकी भी समानता है ॥ ७२ ॥ आगे छभोपयोग दोनोंमें उत्पन्न हुए फलवान पुण्यको विशेषपरेसे दूष्णके लिये दिखलाकर निषेघ करते हैं—[सुखिता: इव] सुखियोके समान [ अभिरता: ] व्वलीन

कुलिसाउहचक्कधरा सुहोवओगप्पगेहिं भोगेहिं। देहादीणं विद्धिं करेंति सुहिदा इवाभिरदा ॥ ७३॥ कुलिशायुधचक्रधराः शुभोपयोगात्मकैः भोगैः । देहादीनां दृद्धिं कुर्वन्ति सुखिता इवाभिरताः ॥ ७३॥

यतो हि शकाश्वकिणश्च स्वेच्छोपगतैभौँगैः शरीरादीन् पुष्णन्तस्तेषु दुष्टशोणित इव जलौकसोऽत्यन्तमासक्ताः सुखिता इव प्रतिभासन्ते । ततः शुभोपयोगजन्यानि फलवन्ति पुण्यान्य्वलोक्यन्ते ॥ ७३ ॥

अथैवमभ्युपगतानां पुण्यानां दुःखबीजहेतुत्वमुद्भावयति-

जदि संति हि पुण्णाणि य परिणामसमुब्भवाणि विविहाणि । जणयंति विसयतण्हं जीवाणं देवदंताणं ॥ ७४ ॥ यदि सन्ति हि पुण्यानि च परिणामसमुद्भवानि विविधानि । जनयन्ति विषयतृष्णां जीवानां देवतान्तानाम् ॥ ७४ ॥

यदि नामैवं शुभोवयोगपरिणामकृतसम्रुत्पत्तीन्यनेकमकाराणि पुण्यानि विद्यन्त इत्यभ्युप-

दिपदं प्रयच्छन्ति इति पूर्वं प्रशंसां करोति । किमर्थम् । तत्फलाधारेणाग्रे तृण्गोत्पत्तिरूपदुःखदर्शनार्थं देवे-न्दाश्च कवर्तिनश्च कर्तारः शुभोपयोगजन्यभोगैः कृत्वा विकुर्वणारूपेण देहपरिवारादीनां वृद्धि कुर्वन्ति । कथं-भूताः सन्तः । सुखिता इवाभिरता आसक्ता इति । अयमत्रार्थः—यत्परमातिशयतृप्तिसमुत्पादकं विषय-तृष्णाविष्छित्तिकारकं च स्वाभाविकसुखं तदल्लभमाना दुष्टशोणिते जल्यूका इवासक्ताः सुखाभासेन देहा-दीनां वृद्धि कुर्वन्ति । ततो ज्ञायते तेषां स्वाभाविकं सुखं नास्तीति ॥ ७३ ॥ अथ पुण्यानि जीवस्य विषय-तृष्णामुत्पादयन्तीति प्रतिपादयति क्यां स्वाभाविकं सुखं नास्तीति ॥ ७३ ॥ अथ पुण्यानि जीवस्य विषय-तृष्णामुत्पादयन्तीति प्रतिपादयति क्यां स्वाभाविकं सुखं नास्तीति ॥ ७३ ॥ अथ पुण्यानि जीवस्य विषय-तृष्णामुत्पादयन्तीति प्रतिपादयति क्यां स्वाभाविकं सुखं नास्तीति ॥ ७३ ॥ अथ पुण्यापरहितपरमात्मनो विपरोतानि पुण्यानि सन्ति । पुनरपि किंविशिष्टानि । परिणामसमुब्भवाणि निर्विकारस्वसंवित्तिविलक्षण-शुभपरिणामसमुद्रवानि विविद्दाणि स्वकीयानन्तभेदेन बहुविधानि । तदा तानि किं कुर्वन्ति । जणयंति

गम्यते, तदा तानि सुधाशनानामप्यवधिं कृता समस्तसंसारिणां विषयतृष्णामवश्यमेव समुत्पा-दयन्ति । न खल्ज तृष्णामन्तरेण दुष्टशोणित इव जऌकानां समस्तसंसारिणां विषयेषु प्रवृत्तिरव-लोक्यते, अवलोक्यते च सा । ततोऽस्तु पुण्यानां तृष्णायतनत्वमबाधितमेव ॥ ७४ ॥ अथ पुण्यस्य दुःखबीजविजयमाघोषयति—

> ते पुण उद्पिण्गतण्हा दुहिदा तण्हाहिँ विसयसोक्खाणि । इच्छंति अणुभवंति य आमरणं दुक्खसंतत्ता ॥ ७५ ॥ ते पुनरुदीर्णदृष्णाः दुःखितास्तृष्णाभिर्विषयसौख्यानि । इच्छन्त्यनुभवन्ति च आमरणं दुःखसंतप्ताः ॥ ७५ ॥

अथ तं पुनस्निदशावसानाः कृत्स्नसंसारिणः समुदर्णितृष्णाः पुण्यनिर्वर्तिताभिरपि तृष्णाभि-र्दुःख्वीजतयाऽत्यन्तदुःखिताः सन्तो मृगतृष्णाभ्य इवाम्भांसि विषयेभ्यः सौख्यान्यभिल्यन्ति। तदुःख्संतापवेगमसइमाना अनुभवन्ति च विषयान् जल्य्यूका इव, तावद्यावत् क्षयं यान्ति । विसयतण्हं जनयन्ति । काम् । विषयतृष्णाम् । केषाम् । जीवाणं देवदंताणं दृष्टश्रुतानुभूतभोगाकाङ्का-रूपनिदानवन्धप्रमृतिनानामनोरथहयरूपविकल्पजाल्पहितपरमसमाधिसमुत्पन्नसुखामृतरूपां सर्वात्मप्रदेशेषु परमाह्णदोत्पत्तिभूतामेकाकारपरमसमरसीभावरूपां विषयाकाङ्काग्निजनितपरमदाहविनाशिकां स्वरूपतृतिमलभ-मानानां देवेन्द्रप्रमृतिबहिर्मुखसंसारिजीवानामिति । इदमत्र ताल्पर्यम् –यदि तथाविधा विषयतृष्णा नास्ति तर्हि दुष्टशोणिते जल्यूका इव कथं ते विषयेषु प्रवृत्ति कुर्वन्ति । कुर्वन्ति चेत् पुण्यानि तृष्णोत्पादकत्वेन दुःखकारणानि इति ज्ञायन्ते ॥ ७४ ॥ अथ पुण्यानि दुःखकारणानीति पूर्वोक्तमेवार्थं विशेषेण समर्थयति-ते पुण उदिण्णतण्हा सहज्ञुद्धात्मतृसेरमावात्ते निखिलसंसारिजीवाः पुनरुदर्णितृष्णाः सन्तः दुहिदा तण्हाहिं स्वसंवित्तिसमुत्पन्नपारमार्थिकसुखाभावात्पूर्वोक्ततृष्णाभिर्दुःखिताः सन्तः । किं कुर्वन्ति । विसय-सोक्याणि इच्छंति निर्विषयपरमात्मसुखाद्विलक्ष्यानि विषयसुखानि इच्छन्ति । न केवलभिच्छन्ति अणु-

सब संसारी जीवोंके [विषयतृष्णां] विषयोंकी अत्यंत अभिलाषाको [जनयन्ति] उत्पन करते हैं। भावार्थ—यदि शुभोपयोगसे अनेक तरहके पुण्य उत्पन होते हैं, तो मले ही उत्पन्न होवो, कुछ विशेषता नहीं है, क्योंकि वे पुण्य देवताओंसे लेकर सब संसारी जीवोंको तृष्णा उपजाते हैं, और जहां तृष्णा हैं, वहां ही दुःख है, क्योंकि तृष्णाके विना इन्द्रियोंके रूपादि विषयोंमें प्रवृत्ति ही नहीं होती। जैसे जोंक (जलका जंतुविशेष) तृष्णाके विना इन्द्रियोंके रूपादि विषयोंमें प्रवृत्ति ही नहीं होती। जैसे जोंक (जलका जंतुविशेष) तृष्णाके विना विकारयुक्त (खराब) रुधिरका पान नहीं करती, इसी प्रकार संसारी जीवोंकी विषयोंमें प्रवृत्ति तृष्णाके विना नहीं होती। इस कारण पुण्य तृष्णाका घर है ॥ ७४ ॥ आगे पुण्यको दुःखका बीज प्रगट करते हैं— [पुनः] उसके बाद [उद्दीर्णतृष्णाः] उठी है, तृष्णा जिनके तथा [तृष्णाभिः दुःखिता] अत्यंत अभिलाषासे पीड़ित और [दुःख-संतप्ताः] दुःखोंसे ततायमान [ते] वे देवों पर्यंत सब संसारी जीव [विषयसौख्यानि] इंदि-योंके विषयोंसे उत्पन्न सुखोंको [आमरणं] मरण पर्यंत [इच्छन्ति] चाहते हैं, [च] और

यथा हि जल्यूकास्तृष्णाबीजेन विजयमानेन दुःखाङ्करेण क्रमतः समाक्रम्यमाणा दुष्टकीलाल-मभिल्लप्त्त्यस्तदेवानुभवन्त्यश्च मलयात् क्रियन्ते । एवममी अपि पुण्यशालिनः पापशालिन इव तृष्णाबीजेन विजयमानेन दुःखाङ्करेण क्रमतः समाक्रम्यमाणा विषयानभिलषन्तस्तानेवानु-भवन्तश्च मलयात् क्रियन्ते । अतः पुण्यानि सुखाभासस्य दुःखस्यैव साधनानि स्युः ॥ ७५ ॥ अथ पुनरपि पुण्यजन्यस्येन्द्रियसुखस्य बहुधा दुःखलग्रुद्दयोतयति---सपरं बाधासहियं विच्छिण्णं बंधकारणं विसमं ।

> जं इंदियेहिं लद्धं तं सोक्खं दुक्खमेव तहा ॥ ७६ ॥ सपरं बाधासहितं विच्छिन्नं बन्धकारणं विषमम् । यदिन्द्रियेर्लन्धं तत्सौरूयं दुःखमेव तथा ॥ ७६ ॥

सपरत्वात् बाधासहितलात् विच्छिश्नलात् बन्धकारणत्वात् विषमत्वाच पुण्यजन्यमपीन्द्रिय-सुखं दुःखमेव स्यात् । सपरं हि सत् परमत्ययलात् पराधीनतया, बाधासहितं हि सदशनोदन्यादि-

भवंति य अनुभवन्ति च । किं पर्यन्तम् । आमरणं मरणपर्यन्तम् । कथंम्ता ! दुक्खसंतत्ता दुःखसंतप्ता इति । अयमत्रार्थः—यथा तृष्णोदेकेण प्रेरिताः जलौकसः कीलालमभिल्ल्खस्तदेवानुभवन्त्यश्चामरणं दुःखिता भवन्ति, तथा निजशुद्धात्मसंवित्तिपराङ्मुखा जीवा अपि मृगतृष्णाम्योऽम्भांसीव विषयानभिल्ल्तस्तथैवा-नुभवन्तश्चामरणं दुःखिता भवन्ति । तत एतदायातं तृष्गातङ्कोत्पादकत्थेन पुण्यानि वस्तुतो दुःखकारणानि इति ॥ ७५ ॥ अथ पुनरपि पुण्योत्पन्नस्येन्द्रियसुखस्य बहुघा दुःखत्वं प्रकाशयति—सपरं सह परद्रव्या-पेक्षया वर्तते सपरं भवतीन्द्रियसुखं, पारमार्थिकसुखं, तु परदव्यनिरपेक्षत्वादात्माधीनं भवति । वाधासदियं तीव्रक्षुधातृष्णाद्यनेकवाधासहितत्वाद्वाधासहितमिन्द्रियसुखसं, निजात्मसुखं तु पूर्वोक्तसमस्तवाधारहितत्वाद-व्याबाधम् । विच्छिण्णं प्रतिपक्षभूतासातोदयेन सहित्याद्विच्छिन्नं सान्तरितं भवतीन्द्रियसुखं, अतीन्द्रियसुखं

[अनुभवन्ति] भोगते हैं । भावार्थ- मृग-तृष्णासे जलकी अभिलाषाकी नाई संसारी जीव पुण्य-जनित तृष्णाओमें सुख चाहते हैं । उस तृष्गासे उत्पन्न हुए दुःख संतापको सह नहीं सकते हैं, इसलिये बारंबार विषयोंको मरण पर्यंत भोगते हैं । जैसे जोंक विकारवाले खूनको तृष्णावश कमसे तवतक पीती है, जबतक कि नाशको प्राप्त नहीं होती, इसी प्रकार पापी जीवोंकी तरह ये पुण्यवन्त भी तृष्णा-बीजसे बढ़े हुए दु:खरूप अंकुरके वश कमसे विषयोंको चाहते हैं, वारम्वार भोगते हैं; और छेशयुक्त होते हैं, जबतक कि नर नहीं जाते । इसलिये पुण्य सुखाभासरूप दु:खके कारण हैं; सब प्रकारसे त्यागने योग्य हैं ॥ ७५ ॥ आगे फिर भी पुण्यजनित इंदिय-सुखोंको बहुत प्रकारसे दु:खरूप कहते हैं [ यत् ] जो [ इन्द्रिये: ] पाँच इंदियोंसे [ लब्ब्यं ] प्राप्त हुआ [ सौख्यं ] सुख है, [ तत् ] सो [ तथा ] ऐसे सुखकी तरह [ दु:खमेव ] दु:खरूप ही है, क्योंकि जो सुख [ सपरं ] परीधीन है, [ बाधासहितं ] क्षुधा, तृषादि वाधा युक्त है, [ विच्छिन्नं ] असाताके उदयसे विनाश होनेवाला है, [ बन्धकारणं ] कर्मबंधका कारण है, क्योंकि जहाँ इंदियसुख होता है, वहाँ अक्श्य रागादिक भिस्तृष्णाव्यक्तिभिरुपेतलात् अत्यन्ताकुल्लया, विच्छित्रं हि सदसद्वेद्योदयमच्यावितसद्वेद्योदयम् महत्ततयाऽनुभवलादुद्भूतविवक्षतया, बन्धकारणं हि सद्विषयोपभोगमार्गानुल्प्ररागादिदोषसेना-नुसारसंगच्छमानघनकर्मपांसुपटलत्वादुदर्कदुःसहतया, विषमं हि सदभिष्टदियरिहाणिपरिणतला-दत्यन्तविसंस्थुल्लतया च दुःखमेव भवति । अथैवं पुण्यमपि पायवदुःखसाधनमायातम् ॥ ७६ ॥ अथ पुण्यपापयोरविशेषत्वं निश्चिन्वस्नुपसंहरति---

> ण हि मण्णदि जो एवं णत्थि विसेसो त्ति पुण्णपावाणं । हिंडदि घोरमपारं संसारं मोहसंछण्णो ॥ ७७ ॥

न हि मन्यते य एवं नास्ति विशेष इति पुण्यपापयोः ।

हिण्डति घोरमपारं संसारं मोइसंछन्नः ॥ ७७ ॥

एवम्रुक्तकमेण शुभाशुभोपयोगद्वैतमिव सुखदुःखद्वैतमिव च न खछ परमार्थतः पुण्यपाप-द्वैतमवतिष्ठते, उभयत्राप्यनात्मधर्मलाविशेषत्वात् । यस्तु पुनरनयोः कल्याणकालायसनिगलयो-

तु प्रतिपक्षभूतासातोदयाभावालिरन्तरम् । बंधकारणं दृष्टाश्रुतानुमूतभोगाकाङ्काप्रमृत्यनेकापथ्यानवरोन भाविनरकादिदुःखोत्पादककर्मबन्धोत्पादकत्वाद्वन्धकारणमिन्द्रियसुखं, अतीन्द्रियसुखं तु सर्वापध्यानरहित-त्वादबन्धकारणम् । विसमं विगतः शमः परमोपशमो यत्र तदिषममतृप्तिकरं हानिवृद्धिसहितत्वाद्वा विषमं, अतीन्द्रियसुखं तु परमतृप्तिकरं हानिवृद्धिरहितम् । जं इंदियेहिं लुद्धं तं सोक्खं दुक्खमेव तहा यदिन्द्रियै-र्लुव्धं संसारसुखं तत्सुखं यथा पूर्वोक्तपश्चविशेषणविशिष्टं भवति तथैव दुःखमेवत्सभिप्रायः ॥ ७६ ॥ एवं पुण्यानि जीवस्य तृष्णोत्पादकत्वेन दुःखकारणानि भवन्तीति कथनरूपेण दितीयस्थले गाथाचतुष्टयं गतम् । अथ निश्चयेन पुण्यपापयोर्विशेषो नास्तीति कथयन् पुण्यपापयोर्व्यानसुपसंहरति-- या हि मण्यादि जो प्वं न हि मन्यते य एवम् । किम् । यतिथ विसेसो ति पुण्णपावाणं पुण्यपापयोर्न्श्वियन् । कथंभूतम् । नास्ति । स किं करोति । हिंडदि घोरमपारं संसारं हिण्डति भ्रमति । कम् । संसारम् । कथंभूतम् ।

दोधोंको सेना होती है। उसीके अनुसार अवश्य कर्म-पूछि लगती है। और वह सुख [ विषमं ] विषम अर्थात् चंचलपनेसे हानि वृद्धिरूप है। भावार्थ—सांसारिक सुख और दुःख वास्तवमें दोनों एक ही हैं क्योंकि जिस प्रकार सुख पराधीन, वाधा सहित, विनाशीक, बंधकारक तथा विषम इन पाँच विशेषणोसे युक्त है, उसी प्रकार दुःख भी पराधीन आदि विशेषणों सहित है, और इस सुखका कारण पुण्य भी पापकी तरह दुःखका कारण है। इसी कारण सुख दुःखकी नाई पुण्य पापमें भी कोई भेद नहीं है, ॥ ७६ ॥ आगे पुण्य पापमें कोई भेद नहीं है, ऐसा निश्चय करके इस कथनका संकोच करते हैं [ पुण्यपापयोः ] पुण्य और पाप इन दोनोंमें [ विशेषः ] भेद [ नास्ति ] नहीं है, [ इति ] ऐसा [ एवं ] इस प्रकार [ यः ] जो पुरुष [ न हि ] नहीं [ मन्यते ] मानता है, [ 'स' ] वह [ मोह-संछन्नः ] मोहके आच्छादित होता हुआ [ घोरं ] भयानक और [ अपारं ] जिसका पार नहीं [ संसारं ] ऐसे संसारमें [ हिण्डति ] अमण करता है । भावार्थ— जैसे निश्वयत्ते हुम और

[ טט

रिवाहङ्कारिक विशेषमभिमन्यमानोऽहमिन्द्रपदादिसंपदां निदानमिति निर्भरतरं धर्मानुरागमब-लम्बते स खऌपरकचित्तभित्तितया तिरस्कृतश्रुद्धोपयोगशक्तिरासंसारं शारीरं दुःखमेवानु-भवति ॥ ७७ ॥

अथैवमवधारितशुभाशुभोषयोगाविशेषः समस्तमपि रागद्वेषद्वैतमपदासयन्नशेषदुःखक्षयाय सुनिश्चितमनाः शुद्धोपयोगमधिवसति—-

> एवं विदिदस्थो जो दब्वेसु ण रागमेदि दोसं वा। उवओगविसुद्धो सो खवेदि देहुब्भवं दुक्खं ॥ ७८ ॥ एवं विदितार्थों यो द्रब्येषु न रागमेति द्वेषं वा। उपयोगविशुद्धः सः क्षपयति देहोद्भवं दुःखम् ॥ ७८ ॥

यो दि नाम शुभानामशुभानां च भावानामविशेषदर्शनेन सम्यक् परिच्छिन्नवस्तुस्वरूपः स्वपरविभागावस्थितेषु समग्रेषु ससमग्रपर्यायेषु द्रव्येषु रागं द्वेषं चाशेषमेव परिवर्जयति बोरम् अपारं चाभव्यापेक्षया । कथंभूतः । मोहसंछण्णो मोहप्रच्छादित इति । तथाहि-द्रव्यपुण्यपापयो-व्यवहारेण भेदः, भावपुण्यपापयोस्तत्फलभूतसुखदुःखयोश्चाशुद्धनिश्चयेन भेदः, शुद्धनिश्चयेन तु शुद्धात्मनो-अवहारेण भेदः, भावपुण्यपापयोस्तत्फलभूतसुखदुःखयोश्चाशुद्धनिश्चयेन भेदः, शुद्धनिश्चयेन तु शुद्धात्मनो-अभिनत्वाद्वेदो नाग्ति । एवं शुद्धनयेन पुण्यपापयोरभेदं योऽसौ न मन्यते स देवेन्द्रचक्रवर्तिबलदेववासुदेव-कामदेवादिपदनिमित्तं निदानवन्धेन पुण्यमिच्छन्निर्मोहशुद्धात्मतत्त्वविपरीतदर्शनचारित्रमोहप्रच्छादितः सुवर्णलोह-निगडद्वयसमानपुण्यपापद्वयवद्धः सन् संसाररहितशुद्धात्मनो विपरीतं संसारं अमतीत्वर्थाः ॥७७॥ अथैवं शुभा-शुभयोः समानत्वपरिज्ञानेन निश्चितशुद्धात्मतत्त्वः सन् दुःखक्षयाय शुद्धोपयोगानुष्ठानं स्वीकरोति-एवं विदि-दत्थो जो एवं चिदानन्दैकत्त्वमावं परमात्मतत्त्वमेवोपादेयमन्यदशेषं हेयमिति हेयोपादेयपरिज्ञानेन विदितार्थ-तत्त्वो भूत्वा यः दव्वेसु ण रागमेदि दोसं वा निजशुद्धात्मद्रव्यादन्येषु शुभाशुभसर्वद्रव्येषु रागं देषं वा न

अशुममें भेद नहीं है, तथा सुख दुःखमें भेद नहीं है, इसी प्रकार यथार्थ दृष्टिसे पुण्य पापमें भी भेद नहीं है। दानोंमें आत्म-धर्मका अभाव है। जो कोई पुरुष अहंकार बुद्धिसे पुण्य और पापमें भेद मानता है, तथा सोने छोद्देकी वेड़ियोंके समान अहमिंद्र, इन्द्र, चक्रवत्तीं आदि संपदाओंके कारण अच्छी तरहसे धर्मानुरागका अवलम्बन करता ( सहायता लेता ) है, वह पुरुष सराग भावों द्वारा शुद्धोपयोग शक्तिसे रहित हुआ जवतक संसारमें है, तवतक शरीरादि संबंधी दुःखोंका भोगनेवाळा होता है ॥ ७७ ॥ आगे कहते हैं, कि जो पुरुष शुभ अशुभोपयोगमें एकता मानकर समस्त राग द्वेषोंको दूर करता है, वह संपूर्ण दुःखोंके नाश होनेके निमित्त निश्चल चित्त होकर शुद्धोपयोगको अंगीकार करता है—[ एवं ] इस प्रकार [ विदित्तार्थ: ] पदार्थके स्वरूपको जाननेवाला [ य: ] जो पुरुष [ द्रव्येषु ] परद्रव्यों में [ रागं ] प्रीति भाव [ वा ] अथवा [ द्वेषं ] देष भावको [ न ] नहीं [ एति ] प्राप्त होता है, [ सः ] वह [ उपयोगाविद्युद्ध: ] उपयोगसे निर्मल अर्थात् शुद्धोपयोगी हुआ [ देहोन्द्रवं दुःखं ] शरीरसे उत्पन्न हुए दुःखको [ क्षपयति ] नष्ट करता है । भावार्थ—जो पुरुष ग्रुप्त अप्र ( पुण्यरूप ) तथा अन्नुभ स किलैकान्तेनोपयोगविशुद्धतया परित्यक्तपरद्रव्यालम्बनोऽग्निरिवायःपिण्डादननुष्ठितायःसारः मचण्डघनघातस्थानीयं शारीरं दुःखं क्षपयति, ततो ममायमेवैकः शरणं शुद्धोपयोगः ॥ ७८ ॥ अथ यदि सर्वसावद्ययोगमतीत्य चरित्रम्रुपस्थितोऽपि शुभोपयोगानुद्वत्तिवशतया मोहा-दीकोन्मूलयामि, ततः कुतो मे शुद्धात्मलाभ इति सर्वारम्भेणोत्तिष्ठते---

चत्ता पावारं मं समुद्विदो वा सुहम्मि चरियम्हि । ण जहदि जदि मोहादी ण लहदि सो अप्पगं सुद्धं ॥ ७९ ॥ त्यक्त्वा पापारम्भं सम्रुत्थितो वा शुभे चरित्रे ।

न जहाति यदि मोहादीच लभते स आत्मकं शुद्धम् ॥ ७९ ॥ यः खलु समस्तसावद्ययोगप्रत्यारूयानलक्षणं परमसामायिकं नाम चारित्रं प्रतिझायापि शुभोपयोगट्टत्याटकाभिसारिकयैवाभिसार्यमाणो न मोहवाहिनीविधेयतामवकिरति स किल गच्छति उवओगविसुद्धो सो रागादिरहितशुद्धात्मानुभूतिलक्षणेन शुद्धोपयोगेन विशुद्धः सन् स खवेदि देहुब्भवं दुक्खं तप्तलोहणिण्डस्थानीयदेहादुद्धवं, अनाकुळवलक्षणपारमार्थिकसुखादिलक्षणं परमाकुलत्वोत्पादकं लेहपिण्डरहितोऽग्निरिव घनघातपरंपरास्थानीयदेहादुद्धवं, अनाकुळवलक्षणपारमार्थिकसुखादिलक्षणं परमाकुलत्वोत्पादकं लेहपिण्डरहितोऽग्निरिव घनघातपरंपरास्थानीयदेहारहितो भूत्वा शारीरं दुःखं क्षपयतीत्यमियायः ॥ ७८ ॥ एवमुपसंहाररूपेण तृतीयस्थले गाथाद्वयं गतम् । इति शुभाशुभमूदत्वनिरासार्थं गाथादशकपर्यन्तं स्थलत्रय-समुदायेन प्रथमज्ञानकण्ठिका समाप्ता । अथ शुभाशुभोपयोगनिवृत्तिलक्षणशुद्धोपयोगेन मोक्षो भवतीति पूर्वस्त्रे भणितम् । अत्र तु द्वितीयज्ञानकण्ठिकाप्रारम्भे शुद्धोपयोगाभावे शुद्धात्मानं न लभते, इति तमेवार्थं व्यतिरेकरूपेण टढयति चत्ता पावारंभं पूर्वं गृहवासादिरूपं पापारम्भं त्यक्ता सम्रुटिदो वा सुद्दमिम चरियमिह सम्यगुपस्थितो वा पुनः । क । शुभचरित्रे । ण जहदि जदि मोहादी न त्यजति यदि चेन्मोह-रागदेषान् ण लहदि सो अप्पगं सुद्धं न लभते स आत्मानं शुद्धमिति । इतो विस्तरः-कोऽपि मोक्षार्थी

68

प्रय. १२

समासस्तमहादुःखसंकटः कथमात्मानमविप्छतं लभते । अतो मया मोहवाहिनीविजयाय बद्धा कक्षेयम् ॥ ७९ ॥

अथ कथं मया विजेतव्या मोहवाहिनीत्युपायमालोचयति---

परमोपेक्षालक्षणं परमसामायिकं पूर्वं प्रतिज्ञाय पश्चाद्विषयसुखसाधकशुभोपयोगपरिणत्या मोहितान्तरङ्गः सन् निर्विकल्पसमाधिलक्षणपूर्वोक्तसामायिकचारित्राभावे सति निर्मोहशुद्धात्मतत्त्वप्रतिपक्षभूतान् मोहादीन त्यजति यदि चेत्तर्हि जिनसिद्धसदृशं निजशुद्धात्मानं न लभत इति सूत्रार्थः ॥ ७९ ॥ अथ शुद्धोपयोगामावे यादृशं जिनसिद्धस्वरूपं न लभते तमेव कथयति—

### तवसंजमप्पसिद्धो सुद्धो सग्गापवग्गकरो । अमरासुर्रिंदमहिदो देवो सो लोयसिहरत्थो ॥ \* ५ ॥

तवसंजमण्यसिद्धो समस्तरागादिपरभावेच्छात्यागेन स्वस्वरूपे प्रतपनं विजयनं तपः, बहिरक्नेन्द्रिय-प्राणसंयमबलेन स्वद्युद्धात्मनि संयमनात्समरसीभावेन परिणमनं संयमः, ताभ्यां प्रसिद्धो जातस्तपः संयम-प्रसिद्धः, सुद्धो क्षुधाद्यधादशदोषरहितः सग्गापवग्गमग्गकरो स्वर्गः प्रसिद्धः केवलज्ञानाद्यनन्तचतुष्टय-लक्षणोऽपवर्गो मोक्षस्तयोर्मार्गं करोत्युपदिशति स्वर्गापवर्गमार्गकरो स्वर्गः प्रसिद्धः केवलज्ञानाद्यनन्तचतुष्टय-लक्षणोऽपवर्गो मोक्षस्तयोर्मार्गं करोत्युपदिशति स्वर्गापवर्गमार्गकरो स्वर्गः अमरासुरिंदमहिदो तत्पदामिलापिभिर-मरासुरेन्द्रैर्भहितः पूजितोऽमरासुरेन्द्रमहितः देवो सो स एवं गुणविशिष्टोऽर्हन् देवो भवति । लोयसिहरत्यो स एव भगवान् लोकाग्रशिखरस्थः सन् सिद्धो भवतीति जिनसिद्धस्वरूपं ज्ञातव्यम् ॥ ५ ॥ अथ तमित्थंभूतं निर्दोषिपरमात्मानं ये अदधति मन्यन्ते तेऽक्षयसुखं लभन्त इति प्रज्ञापयति—

### तं देवदेवदेवं जदिवरवसहं गुरुं तिल्रोयस्स । पणमंति जे मणुस्सा ते सोक्खं अक्खयं जंति ॥ \*६ ॥

तं देवदेवदेवं देवदेवाः सौधर्मेन्द्रप्रभृतयरतेषां देव आराध्यो देवदेवदेवस्तं देवदेवदेवं, जदिवरवसहं जितेन्द्रियत्वेन निजशुद्धात्मनि यत्नपरास्ते यतयस्तेषां वरा गणधरदेवादयस्तेभ्योऽपि वृषभः प्रधानो यतिवर-वृषभस्तं यतिवरवृषभं, गुरुं तिलोयस्स अनन्तज्ञानादिगुरुगुणैक्षैलोक्यस्यापि गुरुस्तं त्रिलोकगुरुं पणमंति जे मणुस्सा तमित्थंभूतं भगवन्तं ये मनुष्यादयो द्रव्यभावनमस्काराभ्यां प्रणमन्त्याराधयन्ति ते सोक्खं अक्स्वयं जंति ते तदाराधनाफलेन परंपरयाऽक्षयानन्तसौख्यं यान्ति लभन्त इति सूत्रार्थः ॥ ६ ॥ अर्थ'वत्ता पावारंमं' इत्यादि सूत्रेण यदुक्तं शुद्धोपयोगाभावे मोहादिविनाशो न भवति, मोहादिविनाशाभावेन शुद्धात्मलाभो न भवति तर्द्श्रमेवेदानीमुपायं समालोचयति जो जाणदि अरहंतं यः कर्ता जानाति । कम् । अर्हन्तम् । कैः कृत्वा । दृव्यत्तगुणत्तपज्जयत्तेहिं द्व्यत्वगुणत्वपर्यायत्वैः सो जाणदि अप्पाणं स पुरुषोऽर्हत्परिज्ञाना-त्यश्चादात्मानं जानाति मोहो खलु जादि तस्स लयं तत आत्मपरिज्ञानात्तस्य मोहो दर्शनमोहो ल्यं विनाशं शुमोपयोग कियारूप मोहन्ठगकी खोटी क्षीके वशमें होजाता है, वह मोहकी सेनाको नहीं जीत सकता, और उसके समीप अनेक दुःख संकट हैं, इसलिये निर्मल आत्माको नहीं पाता । इसी कारण मैने मोह-सेनाके जीतनेको कमर बाँधी है ॥ ७९ ॥ आगे मुझसे मोहकी सेना कैसे जीती जावे, ऐसे उपायका जो जाणदि अरहंतं द्व्वत्तगुणत्तपज्जयत्तेहिं । सो जाणदि अप्पाणं मोहो खखु जादि तस्स लयं ॥ ८० ॥ यो जानात्यईन्तं द्रव्यसगुणसपर्ययसैः ।

स जानात्यात्मानं मोहः खलु याति तस्य लयम् ॥ ८० ॥

यो हि नामाईन्तं द्रव्यत्वगुणत्वपर्ययत्वैः परिच्छिनत्ति स खल्वात्मानं परिच्छिनत्ति, उभयो-रपि निश्वयेनाविशेषात् । अईतोऽपि पाककाष्ठागतकार्तस्वरस्येव परिस्पष्टमात्मरूपं, ततस्तत्परि-च्छेदे सर्वात्मपरिच्छेदः । तत्रान्वयो द्रव्यं, अन्वयविशेषणं गुणः, अन्वयव्यतिरेकाः पर्यायाः । तत्र भगवत्यईति सर्वतो विशुद्धे त्रिभूमिकमपि स्वमनसा समयमुत्पश्यन्ति । यश्वेतनोऽयमित्य-न्वयस्तद्रव्यं, यच्चान्वयाश्रितं चैतन्यमिति विशेषणं स गुणः, ये चैकसमयमात्रावधृतकाल्परि-माणतया परस्परपराष्टत्ता अन्वयव्यतिरेकास्ते पर्यायाश्विद्विर्वतनग्रन्थय इति यावत् । अधैवमस्य त्रिकालमप्येककालमाकलयतो मुक्ताफलानीव प्रलम्बे प्रालम्बे चिद्विवर्जाश्वेतन एव संक्षिप्य विशेषणविशेष्यत्ववासनान्तर्धानाद्वलिमानमित प्रालम्बे चेतन एव चैतन्यमन्तर्हितं विधाय

क्षयं यातीति । तद्यथा—केवलज्ञानादयो विशेषगुणा, अस्तित्वादयः सामान्यगुणाः, परमौदारिकशरीराकारेण यदात्मप्रदेशानामवस्थानं स व्यञ्जनपर्यायः, अगुरुलघुकगुणषड्वद्विहानिरूपेण प्रतिक्षणं प्रवर्तमाना अर्थपर्यायाः, एवंलक्षजगुणपर्यायाधारभूतममूर्तमसंख्यातप्रदेशं शुद्धचैतन्यान्वयरूपं द्रव्यं चेति, इत्थंभूतं द्रव्यगुणपर्याय-स्वरूपं पूर्वमईदाभिधाने परमात्मनि ज्ञात्वा पश्चानिश्वयनयेन तदेवागमसारपदभूतयाऽध्यात्मभाषया निज-शुद्धात्मभावनाभिमुखरूपेण सविकल्पस्वसंवेदज्ञानेन तथैवागमभाषयाधःप्रवृत्तिकरणानिवृत्तिकरणसंज्ञदर्शन-

विचार करते हैं—[ य: ] जो पुरुष [ द्रव्यत्वगुणत्वपर्ययत्वैः ] द्रव्य गुण पर्यायोसे [ अर्हन्तं ] पूज्य वीतरागदेवको [ जानाति ] जानता है, [ सः ] वह पुरुष [ आतमानं ] अपने स्वरूपको [ जानाति ] जानता है । और [ खलु ] निश्चयकर [ तस्य ] उसीका [ मोहः ] मोहकर्म [ लयं ] नाशको [ याति ] प्राप्त होता है । भावार्थ—जैसे पिछली आंचका पकाया हुआ सोना निर्मल होता है, उसी प्रकार अरहंतका स्वरूप है, और निश्वयकर जैसा अरहंतका स्वरूप है, वैसा ही आत्माका शुद्ध स्वरूप है । इसलिये अर्हतके जाननेसे आत्मा जाना जाता है । गुणपर्यायोके आधारको द्रव्य कहते हैं, तथा द्रव्यके ज्ञानादिक विशेषणोको गुण कहते हैं, और एक समय मात्र कालके प्रमाणसे चैतन्यादिक परिणति मेदोंको पर्याय कहते हैं । प्रथम ही अरहंतके द्रव्य, गुण, पर्याय अपने मनमें अवधारण करे, पीछे आपको इन गुणपर्यायोसे जाने, और उसके बाद निज स्वरूपको अभेदरूप अनुभवे । इस आत्माके त्रिकाल संबंघी पर्याय एक कालमें अनुभवन करे । जैसे हारमें मोती पोये जाते हैं, वहाँ भेद नहीं करते हैं, तैसे ही आत्मामें चिल्पर्यायका अभेद करे, जैसे घारमें उज्ज्वल गुणका भेद नहीं करते हैं, तैसे ही आत्मामें चेतना गुणको गोपन करे, जैसे पहिरनेवाला पुरुष अभेदरूप हारकी शोमाके सुच्को वेदता है, बेसे ही केवल्ज्जानसे अमेदरूप आत्मीक-सुलको वेदे । ऐसी अवस्थाके होनेपर अगछे अगछे समयोंमें

केवलं पालम्बमिव केवलमात्मानं परिच्छिन्दतस्तदुत्तरोत्तरक्षणक्षीयमानकर्तृकर्मक्रियाविभागतया निःक्रियं चिन्मात्रं भावमधिगतस्य जातस्य मणेरिवाकम्पटत्तनिर्मलालोकस्याव्व्य्यमेव निराश्रय-तया मोहतमः मलीयते । यद्येवं लब्धो मया मोहवाहिनीविजयोपायः ॥ ८० ॥ अयैवं प्राप्तचिन्तामणेरपि मे प्रमादो दस्युरिति जागर्ति—

जीवो ववगदमोहो उवलद्धो तचमप्पणो सम्मं । जहदि जदि रागदोसे सो अप्पाणं लहदि सुद्धं ॥ ८१ ॥ जीवो व्यपगतमोह उपलब्धवांस्तत्त्वमात्मनः सम्यक् ।

जहाति यदि रागद्वेषौ स आत्मानं लभते शुद्धम् ॥ ८१ ॥ एवम्रुपवर्णितस्वरूपेणोपायेन मोहमपसार्यापि सम्यगात्मतत्त्वम्रुपलभ्यापि यदि नाम राग-द्वेषौ निर्मूलयति तदा शुद्धमात्मानमनुभवति । यदि पुनः पुनरपि तावनुवर्तेते तदा प्रमाद-मोहक्षपणसमर्थपरिणामविशेषबलेन पश्चादात्मनि योजयति । तदनन्तरमविकल्पस्वरूपे प्राप्ते, यथा पर्याय-रथानीयमुक्ताफलानि गुणस्थानीयं धवल्लवं चामेदनयेन हार एव, तथा पूर्वोक्तद्रव्यगुणपर्याया अमेदनये-नात्मैवेति भावयतो दर्शनमोहान्धकारः प्रलीयते । इति भावार्थः ॥ ८० ॥ अथ प्रमादोत्पादकचारित्रमोहसंज्ञ-श्चौरोऽस्तीति मत्वाऽऽतपरिज्ञानादुपल्ब्यस्य गुद्धात्मचिन्तामणेः रक्षणार्थं जागर्ताति कथयति--जीवो जीवः कर्ता । किंबिशिष्टः । ववग्दमोहो शुद्धात्मतत्त्वरुचिप्रतिबन्धकविनाशितदर्शनमोह । पुनरपि किंविशिष्टः । उवलद्धो उपलब्धवान् ज्ञातवान् । किम् । तत्वं परमानन्दैकरवभावात्मतत्त्वम् । करय संबन्धि । अप्पणो निजशुद्धालानः । कथम् । सम्मं सम्यक् संशयादिरहितत्वेन जहदि जदि रागदोसे शुद्धालानुभूतिरुक्षण-वीतरागचारित्रप्रतिबन्धको चारित्रमोहसंज्ञौ रागदेषौ यदि त्यजति सो अप्पाणं लहदि सुद्धं स एवभेदरत्न-त्रयपरिणतो जीवः शुद्धबुद्धैकस्वमावमात्मानं लभते मुक्तो भवतीति । किंच पूर्वे ज्ञानकण्ठिकायां ' उवओग-विसुद्धो सो खवेदि देहुब्भवं दुक्खं' इत्युक्तम् , अत्र तु 'चय( जह )दि जदि रागदोसे सो अप्पाणं कर्ता, कर्म, कियाका भेद क्षीण होता है, तभी किया रहित चैतन्य स्वभावको प्राप्त होता है । जैसे चोखे (खरे) रत्नका अकंप निर्मल प्रकाश है, तैसे ही चैतन्य-प्रकाश जब निर्मल निश्चल होता है, तब आश्रयके विना मोहरूपी अंधकारका अवस्य ही नाश होता है। आचार्य महाराज कहते हैं, जो इस भांति स्वरूप-की प्राप्ति होती है, तो मैंने मोहकी सेनाके जीतनेका उपाय पाया ॥ ८० ॥ आगे कहते हैं, कि यद्यपि

मैंने स्वरूप-चिंतामणि पाया है, तो भी प्रमादरूप चोर अभी मौजूद है, इसलिये सावधान होकर मैं जागता हूँ—[ व्यपगतमोह: ] जिससे मोह दूर हो गया है, ऐसा [ जीव: ] आत्मा [ आत्मन:] आत्माका [ सम्यक् तत्त्वं ] यथार्थ स्वरूप [ उपलब्धवान् ] प्राप्त करता हुआ [ यदि ] जो [ रागद्वेषो ] राग द्वेषरूप प्रमाद भाव [ जहाति ] त्याग देवे, [ तदा ] तो [ सः ] वह जीव [ द्युद्धं आत्मानं ] निर्मल निज स्वरूपको [ रुभते ] प्राप्त होवे । भावार्थ—जो कोई मध्यजीव पूर्व कहे हुए उपायसे मोहका नाश करे, आत्म-तत्त्वरूप चिंतामणि-रत्नको पावे, और पानेके पश्चात् राग ८२ ]

तन्त्रतया छण्ठितशुद्धात्मतत्त्वोपलम्भचिन्तारत्नोऽन्तस्ताम्यति । अतो मया रागद्वेषनिषेधाया-त्यन्तं जागरितव्यम् ॥ ८१॥

अथायमेचैको भगवद्भिः स्वयमनुभूयोपदर्शितो निःश्रेयसः पारमार्थिकः पन्था इति मर्ति व्यवस्थापयति—

> सन्वे वि य अरहंता तेण विधाणेण खविदकम्मंसा। किचा तधोवदेसं णिव्वादा ते णमो तेसिं ॥ ८२॥ सर्वेऽपि चाईन्तस्तेन विधानेन क्षपितकर्मांशाः। कृत्वा तथोपदेशं निईतास्ते नमस्तेभ्यः॥ ८२॥

यतः खल्वतीतकाल्णनुभूतकममहत्त्वयः समस्ता अपि भगवन्तरतीर्थकराः प्रकारान्तरस्या-संभवादसंभावितद्वैतेनाम्रुनैवकेन प्रकारेण क्षपणं कर्मांशानां स्वयमनुभूय, परमाप्ततया परेषा-मप्यायत्यामिदानीत्वे वा मुमुश्चणां तथैव तदुपदिश्य निःश्रेयसमध्याश्रिताः । ततो नान्यद्वर्स-ल्हदि सुद्धं' इति भणितम्, उभयत्र मोक्षोऽस्ति । को विशेषः । प्रत्युत्तरमाह — तत्र शुभाशुभयोर्निश्चयेन समानत्वं ज्ञात्वा पश्चाच्छुद्धे शुभरहिते निजस्वरूपे स्थित्वा मोक्षं लभते, तेन कारणेन शुभाशुभमूद्धत्वनिरासार्धं ज्ञानकण्ठिका भण्यते । अत्र तु द्रव्यगुणपर्यायैराप्तस्वरूपं ज्ञात्वा पश्चात्तदूपे स्वशुद्धात्मनि स्थित्वा मोक्षं प्राप्नोति, ततः कारणादियमाप्तात्ममूद्धत्वनिरासार्धं ज्ञानकण्ठिका इत्येतावान् विशेषः ॥ ८१ ॥ अथ पूर्वं द्रव्यगुणपर्यायैराप्तस्वरूपं विज्ञाय पश्चात्तथाभूते स्वास्ति स्थित्वा सर्वेऽप्यर्हन्तो मोक्षं गता इति स्वमनसि निश्चयं करोति — सञ्दे वि य अरहंता सर्वेऽपि चार्हन्तः तेण विधाणेण द्रव्यगुणपर्यायैः पूर्वमर्हत्परि-ज्ञानात्पश्चात्तथाभूतस्वात्मावस्थानरूपेण तेन पूर्वोक्तप्रकारेण स्वविदकम्मंसा क्षपितकर्मांशा विनाशितकर्मभेदा भूत्वा किच्चा तधोवदेसं अहो भव्या अयमेव निश्चयरुकारेण स्वविदकम्मंसा क्षपितकर्मांशा विनाशितकर्मभेदा भूत्वा किच्चा तधोवदेसं अहो भव्या अयमेव निश्चयरुतत्रयात्मकशुद्धात्मोपलम्परक्षणो मोक्षमार्गो नान्य इत्युपदेशं कृत्वा णिच्चादा निर्धता अक्षयानन्तसुखेन तृक्षा जाताः, ते ते भगवन्तः । णमो तेसिं एवं

देष रूप प्रमादके वरा न होवे, तो शुद्धात्माका अनुभव कर सके, और यदि राग देषके वशीभूत होवे, तो प्रमादरूप चोरसे शुद्धात्म अनुभवरूप चिंतामणि-रत्नको छटाके पीथे अंतःकरणमें (चित्तमें) अत्यंत दुःख पावे । इसलिये राग देषके विनाशके निमित्त मुझको सावधान होके जागृत ही रहना चाहिये ॥ ८१ ॥ आगे कहते हैं, कि भगवंतदेवने ही आप अनुभव कर यही एक मोक्ष-मार्ग दिखाया है, ऐसी बुद्धिकी स्थापना करते हैं-[तेन विधानेन] तिस पूर्वकथित विधानसे [क्षपितकर्माद्या] जिन्होंने कर्मोंके अंश विनाश किये हैं, ऐसे [ते सर्वे अईन्त अपि] वे सब भगवन्त तीर्थंकरदेव मी [तथा] उसी प्रकार [उपदेशं कृत्वा] उपदेश करके [निर्वृत्ताः] मोक्षको प्राप्त हुए । [तेभ्यः ] उन अरहंत देवोंको [नमः] मेरा नमस्कार होवे । भावार्थ-भगवान् तीर्थंकरदेवने पहछे अरहंतका स्वरूप, द्रव्य, गुण, पर्यायसे जाना, पीछे उसी प्रकार अपने स्वरूपका अनुभव करके समस्त कर्मोंका नाश किया, और उसी प्रकार भव्यजीवोंको उपदेश दिया, कि यही मोक्ष-मार्ग है, अन्य नहीं है । तथा

९४

निर्वाणस्येत्यवधार्यते । अलमथवा प्रलपितेन । व्यवस्थिता मतिर्मम, नमो भगवद्भचः ॥ ८२ ॥ अथ शुद्धात्मलाभपरिपन्थिनो मोहस्य स्वभावं भूमिकाश्च विभावयति— दव्वादिएसु मूढो भावो जीवस्स हवदि मोहो त्ति । खुब्भदि तेणुच्छण्णो पप्पा रागं व दोसं वा ॥ ८३ ॥ द्रव्यादिकेषु मूढो भावो जीवस्य भवति मोह इति । क्षुभ्यति तेनावच्छन्नः माप्य रागं वा द्वेषं वा ॥ ८३ ॥ यो हि द्रव्यगुणपर्यायेषु पूर्वमुपर्वोणतेषु पीतोन्मत्तकस्येव जीवस्य तत्त्वामतिपत्तिलक्षणो

यो हि द्रव्यगुणपयायषु दूबमुपवाणतेषु पतिान्मत्तकस्यव जावस्य तत्त्वामतिपतिष्ठक्षणा मूढो भावः स खछ मोहः तेनावच्छन्नात्मरूपः सन्नयमात्मा परद्रव्यमात्मद्रव्यत्वेन परगुणमात्म-मोक्षमार्गनिश्चयं कृत्वा श्रीकुन्दकुन्दाचार्यदेवास्तर्स्मै निजशुद्धात्मानुमूतिस्वरूपमोक्षमार्गाय तदुपदेशकेभ्यो-र्ड्हद्रचश्च तदुभयखरूपाभिल्लाषिणः सन्तो 'नमोस्तु तेभ्यः' इत्यनेन पदेन नमस्कारं कुर्वन्तीत्यभियायः ॥ ॥ ८२ ॥ अथ रत्नत्रयाराधका एव पुरुषा दानपूजागुणप्रशंसानमस्कारार्हा भवन्ति नान्या इति कथयति-

दंसणसुद्धा पुरिसा णाणपहाणा समग्गचरियत्था । पूजासकाररिहा दाणस्स य हि ते णमो तेसिं ॥ \* ७ ॥

दंसणसुद्धा निजञ्जद्वात्मरुचिरूपनिश्चयसम्यक्त्वसाधकेन म्ढत्रयादिपञ्चविंशतिमलरहितेन तत्त्वार्थ-श्रद्धानलक्षणेन दर्शनेन गुद्धा दर्शनञ्जद्धाः पुरिसा पुरुषा जीवाः । पुनरपि कथंभूताः । णाणपहाणा निरुपमस्वसंवेदनज्ञानसाधकेन वीतरागसर्वज्ञप्रणीतपरमागमाभ्यासल्क्षणज्ञानेन प्रधानाः समर्थाः प्रौढज्ञान-प्रधानाः । पुनश्च कथंभूताः । समग्गचरियत्था निर्विकारनिश्चलात्मानुभूतिलक्षणनिश्चयचारित्रसाधकेना-चारादिशास्त्रकथितमूलोत्तरगुणानुष्ठानादिरूपेण चारित्रेण समग्राः परिपूर्णाः समग्रचारित्रस्थाः पूजासका-ररिद्दा द्व्यभावलक्षणपूजा गुणप्रशंसा सत्कारस्तयोर्र्हा योग्या भवन्ति । दाणस्स य दि दानस्य च हि स्फुटं ते ते पूर्वोक्तरन्त्रयाधारा णमो तेसिं नमस्तेभ्य इति नमस्कारस्यापि त एव योग्याः ॥ ७ ॥ एव-माप्तात्मस्वरूपविषये मुढत्वनिरासार्थं गाथासप्तकेन द्वितीयज्ञानकण्ठिका गता । अथ शुद्धालोपलम्भग्रतिपक्ष-

आज पंचमकाल (कलियुग) में भी वही उपदेश चला आता है। इसलिये अब बहुत कहाँतक कहें, श्रीभगवन्त वीतरागदेव बड़े ही उपकारी हैं, उनको तींनों काल नमस्कार होवे।। ८२ ।। आगे शुद्धात्माके लाभका घातक मोहके स्वभावको और भूमिकाको कहते हैं-[जीवस्य] आत्माका [द्रव्यादिकेषु] द्रव्य, गुण, पर्यायमें जो [मूढः भावः] विपरीत अज्ञानभाव है, सो [मोहः इति] मोह ऐसा नाम [भवति] होता है, अर्थात् जिस भावसे यह जीव धतूरा खानेवाले पुरुषके समान द्रव्य, गुण, पर्यायोको यथार्थ नहीं जानता है, और न श्रद्धान करता है, उस भावको 'मोह' कहते हैं। [तेन] उस दर्शनमोह करके [अवच्छन्म:] आच्छादित जो यह जीव है, सो [रागं चा द्वेषं चा] रागभाव अथवा देषभावको [प्राप्य] पाकर [क्षुभ्यति] क्षोभ पाता है। अर्थात् इस दर्शनमोहके उदयसे परदव्योंको अपना द्रव्य मानता है, परगुणको आत्मगुण मानता है, और परपर्यायको आत्म- गुणतया परपर्यायानात्मपर्यायभावेन मतिपद्यमानः, भरूढदढतरसंस्कारतया परद्रव्यमेवाहरहरू-पाददानो दग्धेन्द्रियाणां रुचिवज्ञेनाद्वैतेऽपि प्रवर्तितद्वैतो रुचितारुचितेषु रागद्वेषावुपश्चिष्य पचुरतराम्भोभाररयाहतः सेतुबन्ध इव द्वेधा विदीर्थमाणो नितरां क्षोभद्वपैति । अतो मोहराग-द्वेषभेदात्रिभूमिको मोहः ॥ ८३ ॥

अथानिष्टकार्यकारणत्वमभिधाय त्रिभूमिकस्यापि मोइस्य क्षयमास्त्रत्रयति----

मोहेण व रागेण व दोसेण व परिणदस्स जीवस्स । जायदि विविहो बंधो तम्हा ते संखवइदव्वा ॥ ८४ ॥ मोहेन वा रागेण वा द्वेषेण वा परिणतस्य जीवस्य । जायते विविधो बन्धस्तस्मात्ते संक्षपयितच्याः ॥ ८४ ॥

एवमस्य तत्त्वाप्रतिपत्तिनिमीलितस्य मोहेन वा रागेण वा द्वेषेण वा परिणतस्य तृणपटला-

भूतमोहस्य स्वरूपं भेदांश्च प्रतिपादयति — दच्चादिएसु छुद्रात्मादिद्रव्येषु, तेषां द्रव्याणामनन्तज्ञानाय-स्तित्वादिविशेषसामान्यलक्षणगुणेषु, छुद्रात्मपरिणतिलक्षणसिद्धत्वादिपर्यायेषु च यथासंभवं पूर्वोपवर्णितेषु वस्यमाणेषु च मूढो भावो एतेषु पूर्वोक्तद्रव्यगुणपर्यायेषु विपरीताभिनिवेशरूपेण तत्त्वसंशयजनको मूढो भावः जीवस्स हवदि मोहो त्ति इत्थंभूतो भावो जीवस्य दर्शनमोह इति भवति । खुब्भदि तेणुच्छण्गो तेन दर्शनमोहेनावच्छन्नो झम्पितः सन्नश्चभितात्मतत्त्वविपरीतेन क्षोभेण क्षोभं स्वरूपचलनं विपर्ययं गच्छति । किं कृत्वा । पप्पा रागं व दोसं वा निर्विकारछुद्धात्मनो विपरीतमिष्टानिष्टेन्द्रियविषयेषु हर्षविषादरूपं चारित्रमोहसंइं रागद्देपं वा प्राप्य चेति । अनेन किमुक्तं भवति । मोहो दर्शनमोहो रागद्देषद्वयं चारित्रमोहश्वेति त्रिभूमिको मोह इति ॥८३॥ अथ दुःखहेतुभूतवन्धस्य कारणभूता रागद्देषमोहा निर्मूलनीया इत्यावोषयति — मोहेण व रागेण व दोसेण व परिणदस्स जीवस्स मोहरागद्देषपरिणतस्य मोहादिरहितपरमात्मस्वरूप-परिणतिच्युतस्य बहिर्मुखजीवस्य जायदि विविहो बंधो छुद्धोपयोगलक्षणो भावमोक्षरत्तद्वलेन जीवप्रदेश-

पर्याय जानके अंगीकार करता है। भावार्थ-यह जीव अनादि अविद्यासे उत्पन्न हुआ जो परमें आत्म-संस्कार है, उससे सदाकाल परदव्यको अंगीकार करता है, इंद्रियोंके वश होकर इष्ट अनिष्ट पदार्थौ-में राग देष भावोंसे दैतमावको प्राप्त होता है। यद्यपि संसारके सर्व विषय एक सरीखे हैं, तो भी राग देषरूप भावोंसे उसे भले बुरे लगते हैं। जैसे किसी नदीका बँधा हुआ हुआ पुल पानीके अत्यंत प्रवाह-से मंग होकर दो खंडोंमें बँट जाता है, उसी प्रकार यह आत्मा मोहके तीव उदयसे राग देष मावरूप परिणमन करके देतमावको धारण करता हुआ अत्यंत आकुल रहता है। इस कारण एक मोहके राग, देष, और मोह ये तीन भेद जानना चाहिये ॥ ८२ ॥ आगे कहते हैं, कि यह मोह अनिष्ट कार्य करनेका कारण है, इसलिये पूर्वोक्त तीन प्रकार मोहका क्षय करना योग्य है—[मोहेन] मोहमावसे [ वा रागेण ] अथवा रागमावसे [ वा ] अथवा [देखेण ] दुष्ट मावसे [ जायते ] उत्पन्न होता है, परिणमते हुए जीवके [ विविध: बन्ध: ] अनेक प्रकार कर्मबंध [ जायते ] उत्पन्न होता है, वच्छन्नगर्तसंगतस्य करेणुकुट्टनीगात्रासक्तस्य प्रतिद्विरददर्श्वनोद्धतप्रविधावितस्य च सिन्धुरस्येव भवति नाम नानाविधो बन्धः । ततोऽमी अनिष्टकार्यकारिणो म्रम्रक्षुणा मोइरागद्वेषाः सम्यप्नि-मूल्काषं कषित्वा क्षपणीयाः ॥ ८४ ॥

अथामी अमीभिलिंह्वैरुपलभ्योद्भवन्त एव निशुम्भनीया इति विभावयति— अद्ये अजधागहणं करुणाभावो य मणुवतिरिएसु । विसएसु य प्पसंगो मोहस्सेदाणि लिंगाणि ॥ ८५ ॥ अर्थे अयथाग्रहणं करुणाभावश्व तिर्यञ्चनुजेषु । विषयेषु च प्रसङ्गो मोहस्यैतानि लिङ्गानि ॥ ८५ ॥ अर्थानामयाथातथ्यप्रतिपत्त्या तिर्यग्मनुष्येषु प्रेक्षाईष्वपि कारुण्यबुद्धचा च मोहमभीष्ट-

कर्मप्रदेशानामत्यन्तवि छेषो द्रव्यमोक्षः, इत्थंभूतद्रव्यभावमोक्षादिलक्षणः सर्वप्रकारोपादेयभूतत्वाभाविकसुख-विपरीतस्य नारकादिदुःखस्य कारणभूतो विविधबन्धो जायते । तम्हा ते संखवइदव्वा यतो रागद्वेष-मोहपरिणतस्य जीवस्येत्थंभूतो बन्धो भवति ततो रागादिरहितछद्धात्मध्यानेन ते रागद्वेषमोहाः सम्यक् क्षपयितन्या इति तात्पर्यम् ॥ ८४ ॥ अथ स्वकीयस्वकीयलिङ्गै रागद्वेषमोहान् ज्ञात्वा यथासंभवं त एव विनाशयितन्या इत्युपदिशति—अद्वे अजधागहणं शुद्धात्मादिपदार्थे यथास्वरूपस्थितेऽपि विपरीताभिनिवेश-रूपेणायथाप्रहणं करुणाभावो च अद्भात्मोपलब्धिलक्षणपरमोपेक्षासंयमाद्विपरीतः करुणाभावो दयापरि-णामश्च, अथवा व्यवहारेण करुणाया अभावः । केषु विषयेषु । मणुवतिरिएसु मनुष्यतिर्यग्जीवेषु इति [तस्मात् ] इसलिये [ते ] वे राग, द्वेष, और मोहभाव [संक्षपचितव्याः ] मूल सत्तासे क्षय करने योग्य हैं । भावार्थ-जीवके राग, देष, मोह, इन तीन भावोंसे ज्ञानावरणादि अनेक कर्मबन्ध होते हैं, इसलिये इन तीनों भावोंका नाश करना चाहिये। जैसे जंगलका मदोन्मत्त हस्ती (हाथी) मोहसे अज्ञानी होकर सिखलाई हुई कुट्टिनी हस्तिनीको अत्यंत प्रेमभावके वश होकर आलिंगन करता है, तथा द्रेष भावसे अन्य हस्तियोंको उस हस्तिनीके पास आते देख लड़नेको सामने दौड़ता है, और तृणादिकसे आच्छादित (देंके हुए) गड्देमें पड़कर पकड़नेवाले पुरुषोंसे नाना प्रकारसे बाँधा जाता है। इसौतरह इस जीवके भी मोह, राग, द्वेष भावोंसे अनेक प्रकार कर्मबंध होता है। इसलिये मोक्षकी इच्छा करनेवालेको अनिष्ट कार्यके कारणरूप मोहादि तीनों भाव मूलसत्तासे ही सर्व प्रकार क्षय करना चाहिये ॥ ८४ ॥ आगे कहते हैं, कि ऊपर कहे तीनों भाव इन लक्षणोंसे उत्पन्न होते देखकर नाश करना चाहिये----[अर्थ] पदार्थोंमें [ अयथाग्रहणं ] जैसेका तैसा प्रहण नहीं करना, अर्थात् अन्यका अन्य जानना [ च ] तथा [ तिर्यङ्मनुजेषु ] तिर्यंच और मनुष्योंमें [ करुणाभावः ] ममतासे दयारूप भाव [ च ] और [ विषयेषु ] संसारके इष्ट अनिष्ट पदार्थीमें [ प्रसङ्घः ] लगना [ एतानि ] इतने [मोहस्य] मोहके [ लिङ्गानि ] चिह हैं ॥ आवार्थ---मोहके तीन भेद हैं-दर्शनमोह, राग, और हेष । पदार्थौंको औरका और जानना, तथा मनुष्य तिर्यंचोमें ममत्वबुद्धिसे दया होना, ये तो दर्शन- विषयपसंगेन रागमनभीष्टविषयाप्रीत्या द्वेषमिति त्रिभिर्लिङ्गैरधिगम्य क्रममिति संभवन्नपि त्रिभूमिकोऽपि मोहो निहन्तव्यः ॥ ८५ ॥

अथ मोद्दक्षपणोपायान्तरमालोचयति----

जिणसत्थादो अहे पचक्स्वादीहिं बुज्झदो णियमा। खीयदि मोहोवचयो तम्हा सत्थं समधिदव्वं ॥ ८६ ॥ जिनशास्तादर्थान् प्रत्यक्षादिभिर्बुध्यमानस्य नियमात् । क्षीयते मोहोपचयः तस्मात् शास्तं समध्येतव्यम् ॥ ८६ ॥

यस्किल द्रव्यगुणपर्यायस्वभावेनाईतो ज्ञानादात्मनस्तथा ज्ञानं मोइक्षपणोपायत्वेन प्राक् प्रतिपन्नम् । तत् खल्ट्रपायान्तरमिदमपेक्षते । इदं हि विहितमथमभूमिकासंक्रमणस्य सर्वज्ञोपज्ञ-तया सर्वतोऽप्यवाधितं शाब्दं भमाणमाक्रम्य क्रीडतस्तत्संस्कारस्फुटीक्रुतविशिष्टसंवेदनशक्ति-दर्शनमोहचिढम् । विसएसु य प्यसंगो निर्विषयसुखास्वादरहितबहिरात्मजीवानां मनोज्ञामनोज्ञविषयेषु च योऽसौ प्रकर्षेण सङ्गः संसर्गस्तं दृष्ट्वा प्रीत्यप्रीतिल्ङ्रिाभ्यां चारित्रमोहसंज्ञौ रागद्वेषौ च ज्ञायेते विवेकिभिः, तत्तर्त्तत्परिज्ञानानन्तरमेव निर्विकारस्वशुद्धात्मगावनया रागद्वेषमोहा निहन्तव्या इति सूत्रार्थः ॥ ८५ ॥ अथ दर्व्यगुणपर्यायपरिज्ञानामावे मोहो भवतीति यदुक्तं पूर्वं तदर्थमागमाभ्यासं कारयति । अथवा द्रव्यगुणत्व-पर्यायत्वेरईत्परिज्ञानादात्मपरिज्ञानं भवतीति यदुक्तं तदात्मपरिज्ञानमिममागमाभ्यासमपेक्षत इति पातनिकादयं मनसि धृत्वा सूत्रमिदं प्रतिपादयति क्रिणसत्थादो अट्ठे पत्त्वक्खादीर्हि बुज्झदो गियमा जिनशास्ता-त्सकाशाच्छुद्धात्मादिपदार्थान् प्रत्यक्षादिप्रमाणेर्कुच्यमानस्य ज्ञानतो जीवत्स्य नियमान्निश्वयात् । किं फ्लं भवति । स्वीयदि मोहोवचयो दुरभिनिवेशसंस्कारकारी मोहोपचयः खीयदि क्षीयते प्रलीयते क्षयं याति । तम्हा सत्थं समधिदव्यं तत्माच्छाकं सम्यगध्येतत्र्यं पठनीयमिति । तद्यथा-वीतरागसर्वज्ञप्रणीतशास्तात् 'एगो

मोहके चिह्न हैं। इष्ट विषयों में प्रीति, यह रागका चिह्न है, और अनिष्ट (अप्रिय) पदार्थों में कूर दृष्टि यह देषका ढक्षण है। इन तीन चिह्नों ( लक्षणों ) से मोहको उत्पन्न होते हुए देखकर उसका नाश अवस्य ही करना चाहिये ॥ ८५ ॥ आगे मोहका क्षय करनेके छिये अन्य उपायका विचार करते हैं [प्रत्यक्षादिभिः ] प्रत्यक्ष, परोक्ष, प्रमाण ज्ञानों करके [जिनशास्त्रात् ] वीतराग सर्वज्ञ प्रणीत आगमसे [अर्थान् ] पदार्थोंको [बुध्यमानस्य ] जाननेवारु पुरुषके [नियमात् ] नियमसे [मोहोपचयः ] मोहका समूह अर्थात् विपरीतज्ञान व श्रद्धान [क्षीयते ] नाशको प्राप्त होता है, [तस्मात् ] इसछिये [शास्त्रं ] जिनागमको [समध्येतव्यं ] अच्छी तरह अध्ययन करना चाहिये । भावार्थ—पहछे मोहके नाश करनेका उपाय, अर्हतके द्रव्य, गुण, पर्यायके जाननेसे आत्माका ज्ञान होना बतलाया है, परंतु वह उपाय दूसरे उपायको भी चाहता है, क्योंकि अर्हतके द्रव्य, गुण पर्यायका ज्ञान जिनागमके बिना नहीं होता । इसछिये जिनागम मोहके नाशमें एक बल्यान् उपाय है, जिन

मे सरसदो अप्पा ' इत्यादि परमात्मोपदेशकश्रुतज्ञानेन तावदात्मानं जानीते कश्चिद्वव्यः, तदनन्तरं विशिष्टा-

संपदः सहृदयविद्वज्जनचित्तानन्दमकाशदात्रानन्दोद्भेददायिना [ सहृदयहृदयानन्दोद्भेददायिना ] मत्यक्षेणान्येन वा तदविरोधिना ममाणजातेन तत्त्वतः समस्तमपि वस्तुजातं परिच्छिन्दतः क्षीयत एवातत्त्वाभिनिवेशसंस्कारकारी मोहोपचयः । अतो हि मोइक्षपणे परमं शब्दब्रह्मोपासनं भावज्ञानावष्टम्भदृढीकृतपरिणामेन सम्यगधीयमानम्रुपायान्तरम् ॥ ८६ ॥

अथ कथं जैनेन्द्रे शब्दब्रह्मणि किलार्थांनां व्यवस्थितिरिति वितर्कयति---

द्व्वाणि गुणा तेसिं पज्जाया अहसण्णया भणिया।

तेसु गुणपज्जयाणं अप्पा दब्व त्ति उवदेसो ॥ ८७ ॥

द्रव्याणि गुणास्तेषां पर्याया अर्थसंज्ञया भणिताः ।

तेषु गुणपर्यायाणामात्मा द्रव्यमित्युपदेशः ॥ ८७ ॥

द्रव्याणि च गुणाश्च पर्यायाश्च अभिधेयभेदेऽप्यभिधानाभेदेन अर्थाः, तत्र गुणपर्यायान् इयूति गुणपर्यायैर्स्यन्त इति वा अर्था द्रव्याणि, द्रव्याण्याश्रयत्वेनेयूति द्रव्यैराश्रयभूतैर्स्यन्त इति

भ्यासवझेन परमसमाधिकाले रागादिविकल्परहितमानसप्रत्यक्षेण च तमेवात्मानं परिच्छिनत्ति । तथैवानु-मानेन वा । तथाहि---अत्रैव देहे निश्वयनयेन शुद्रबुद्धैकस्वभावः परमात्मास्ति । कस्माद्धेतोः । निर्विकारस्व-संवेदनप्रत्यक्षत्वात् सुखादिवत् इति, तथैवान्येऽपि पदार्था यथासंभवमागमाभ्यासबलोत्पन्नप्रत्यक्षेणानुमानेन वा ज्ञायन्ते । ततो मोक्षार्थिना भव्येनागमाभ्यासः कर्तव्य इति ताल्पर्यम् ॥ ८६ ॥ अथ द्रव्यगुणपर्याया-णामर्थसंज्ञां कथयति-दच्चाणि गुणा तेसिं पज्जाया अइसणाया भणिया द्रव्याणि गुणास्तेषां द्रव्याणां पर्यायाश्च त्रयोऽप्यर्थसंज्ञया भणिताः कथिता अर्थसंज्ञा भवन्तीत्यर्थः । तेसु तेषु त्रिषु द्रव्यगुणपर्यायेषु मध्ये गुणपज्जयाणं अप्या गुणपर्यायाणां संबन्धी आत्मा स्वभावः । कः इति पृष्टे । दन्व त्ति उवदेसो भव्यजीवोंने पहछे ही ज्ञान-भूमिकामें गमन किया है, वे कुनयोंसे अखंडित जिनप्रणीत आगमको प्रमाण करके कोडा करते हैं । जिनागमके बलसे उनके आत्म-ज्ञान-शक्तिरूप संपदा प्रगट होती है । तथा प्रत्यक्ष परोक्ष ज्ञानसे सब वस्तुओंके ज्ञाता द्रष्टा होते हैं, और तभी उनके यथार्थ ज्ञानसे मोहका नाश होता है। इसलिये मोहनाशके उपायोंमें शास्ररूप शब्द-ब्रह्मकी सेवा करना योग्य है। भावश्रुत ज्ञानके बलसे दढ परिणाम करके आगम-पाठका अभ्यास करना, यह बड़ा उपाय है ॥ ८६ ॥ अब कहते हैं, कि जिनभगवानके कहे हुए शब्द-ब्रह्ममें सब पदार्थोंके कथनकी यथार्थ स्थिति है--- ट्रिज्याणि ] गुण पर्यायौंके आधाररूप सब द्रव्य [ तेषां ] उन द्रव्योंके [ गुणाः ] सहभावी गुण और [ पर्यायाः ] कमवतीं पर्याय [ अर्थसंज्ञया ] 'अर्थ' ऐसे नामसे [ भणिताः ] कहे हैं । [ तेषु ] उन गुण पर्यायों में [ गुणपयाँ याणां ] गुण पर्यायोंका [ आत्मा ] सर्वस्व [ द्वव्यं ] द्रव्य है । [ इति ] रेसा [ उपदेशाः ] भगवानका उपदेश है । भावार्थ-द्व्य, गुण, पर्याय, इन तीनोंका 'अर्थ' ऐसा नाम है । क्योंकि समय समय अपने गुण पर्यायोंके प्रति प्राप्त होते हैं, अथवा गुण पर्यायों करके अपने स्वरूपको प्राप्त होते हैं, इसलिये द्रव्योंका नाम 'अर्थ' है। 'अर्थ' रान्दका अर्थ गमन अथना वा अर्था गुणाः, द्रव्याणि क्रमपरिणामेनेयूति द्रव्यैः क्रमपरिणामेनार्यन्त इति वा अर्थाः पर्यायाः । यथा हि सुवर्णं पीततादीन् गुणान् कुण्डलादींश्च पर्यायानियूत् तैरर्यमाणं वा अर्थीं द्रव्यस्था-नीयं, यथा च सुवर्णमाश्रयत्वेनेयूतस्तेनाश्रयभूतेनार्यमाणा वा अर्थाः पीततादयो गुणाः, यथा च सुवर्णं क्रमपरिणामेनेयूतः तेन क्रमपरिणामेनार्यमाणा वा अर्थाः कुण्डलादयः पर्यायाः । एवमन्यत्रापि । यथा चैतेषु सुवर्णपीततादिगुणकुण्डलादिपर्यायेषु पीततादिगुणकुण्डलादि-पर्यायाणां सुवर्णादपृथग्भावात्सुवर्णमेवात्मा तथा च तेषु द्रव्यगुणपर्यायेषु गुणपर्यायाणां द्रव्यादपृथग्भावाद्रव्यमेवात्मा ॥ ८७ ॥

अथैवं मोहक्षपणोपायभूतजिनेश्वरोपदेशलाभेऽपि पुरुषकारोऽर्थक्रियाकारीति पौरुषं व्यापारयति—

## जो मोहरागदोसे णिहणदि उवलन्भ जोण्हमुबदेसं । सो सन्बदुक्खमोक्खं पावदि अचिरेण कालेण ॥ ८८ ॥

प्राप्त होता है, क्योंकि आधारभूत द्रव्यको प्राप्त होता है, अथवा द्रव्य करके प्राप्त किया जाता है, इसलिये गुणोका नाम 'अर्थ' है, और क्रमसे परिणमन करके द्रव्यको प्राप्त होते हैं, अथवा द्रव्य करके अपने स्वरूपको प्राप्त होते हैं, इसलिये पर्यायोंका नाम 'अर्थ' है। जैसे-सोंना अपने पीत आदि गुणोंको और कुंडलादि पर्यायों( अवस्थाओं )को प्राप्त होता है, अथवा गुणपर्यायोंसे सुवर्णपनेको प्राप्त होता है, इसलिये सोनेको अर्थ कहते हैं, और जैसे आधारभूत सोनेको पीतत्वादि गुण प्राप्त होते हैं, अथवा सोनेसे प्राप्त होते हैं, इस कारण पीतत्वादि गुणोंको अर्थ कहते हैं, और जैसे कम परिणामसे कुंडलादि पर्यायों सोनेको प्राप्त होते हैं, अपर जैसे जिसे आधारभूत सोनेको पीतत्वादि गुण प्राप्त होते हैं, अथवा सोनेसे प्राप्त होते हैं, इस कारण पीतत्वादि गुणोंको अर्थ कहते हैं, और जैसे कम परिणामसे कुंडलादि पर्याय सोनेको प्राप्त होते हैं, अश्व सोनेसे प्राप्त होते हैं, इसलिये कुंडलादि पर्यायोंको अर्थ कहते हैं। इस प्रकार द्रव्य, गुण, पर्यायोंका नाम अर्थ है। तथा जैसे सुवर्ण, पीतत्वादिगुण और कुंडलादि पर्यायों पीतत्वादि गुण और कुंडलादि पर्यायोंका सोनेसे जुदापना नहीं है, इसलिये सुवर्ण अगैर कुंडलादि पर्यायों पीतत्वादि गुण और कुंडलादि पर्यायोंका सोनेसे जुदापना नहीं है, इसलिये सुवर्ण अपने गुणपर्यायोंका सर्वस्व है, आधार है। उसी प्रकार द्रव्य, गुण, पर्यायोंका होते हैं, अर्थात् द्रव्यका गुणपर्यायोंसे अपने है। ८० ॥ आगे यद्यपि मोहके नाश करनेका उपाय जिनेश्वरका उपदेश है, पत्व

यो मोहरागद्वेषात्रिहन्ति उपलम्य जैनम्रुपदेशम् । स सर्वदुःखमोक्षं माप्नोत्यचिरेण काल्लेन ॥ ८८ ॥

इह हि द्राघीयसि सदाजवंजवपथे कथमप्यमुं समुपलभ्यापि जैनेश्वरं निशिततरवारि-धारापथस्थानीयमुपदेशं य एव मोहरागद्वेषाणामुपरि दृढतरं निपातयति स एव निखिलदुःख-परिमोक्षं क्षिप्रमेवाप्नोति, नापरो व्यापारः करवालपाणिरिव । अत एव सर्वारम्भेण मोह-क्षपणाय पुरुषकारे निषीदामि ॥ ८८ ॥

अथ स्वपरविवेकसिद्धेरेव मोइक्षपणं भवतीति स्वपरविभागसिद्धये मयतते— णाणप्पगमप्पाणं परं च दव्वत्तणाहिसंबद्धं । जाणदि जदि णिच्छयदो जो सो मोहक्खयं कुणदि ॥ ८९ ॥ ब्रानात्मकमात्मानं परं च द्रव्यत्वेनाभिसंबद्धम् । जानाति यदि निश्चयतो यः स मोहक्षयं करोति ॥ ८९ ॥

एव मोहरागद्वेषानिहन्ति । किं कृत्वा । उपलम्य प्राप्य । कम् । जैनोपदेशम् । स सर्वदुःखमोक्षं प्राप्नोति । केन । स्तोककालेनेति । तद्यथा-एकेन्द्रियविकलेन्द्रियपश्चेन्द्रियादिदुर्ल्लभपरंपरया जैनोपदेशं प्राप्य मोहराग-देषविलक्षणं निजगुद्धात्मनिश्वलानुमूतिलक्षणं निश्वयसम्यक्तवज्ञानद्वयाविनामूतं वीतरागचारित्रसंज्ञं निशित-खड्गं य एव मोहरागद्वेषरात्रनामुपरि दढतरं पातयति स एव पारमार्थिकानाकुळवलक्षणसुखविलक्षणानां दुःखानां क्षयं करोतीत्यर्थः ॥ ८८ ॥ एवं द्रव्यगुणपर्यायविषये मूढत्वनिराकरणार्थं गाथाषट्केन तृतीय-ज्ञानकण्ठिका गता। अथ स्वपरात्मयोर्भेदज्ञानात् मोहक्षयो भवतीति प्रज्ञापयति -- णाणप्पगमप्पाणं परं च दव्वत्तणाहिसंबद्धं जाणदि जदि ज्ञानात्मकमात्मानं जानाति यदि । कथंभूतम् । स्वकीयशुद्धचैतन्यद्रव्य-लेनाभिसंबद्धं, न केवलमात्मानम् । परं च यथोचितचेतनाचेतनपरकीयद्वव्यत्वेनाभिसंबद्धम् । कस्मात् । उसके लाभमें भी पुरुषार्थ करना कार्यकारी है, इसलिये उद्यमको दिखलाते हैं---[ य: ] जो पुरुष [ जैनं उपदेशं ] वीतराग प्रणीत आत्मधर्मके उपदेशको [ उपलभ्य ] पाकर [ मोहरागदेषान् ] मोह, राग, और देषभावोंको [ निहन्ति ] घात करता है, [ सः ] वह [ अचिरेण कालेन ] बहुत थोड़े समयसे [ सर्वदुःखमोक्षं ] संपूर्ण दुःखोंसे भिन्न ( जुदा ) अवस्थाको [ प्राप्तोति ] पाता है। आवार्थ---इस अनादि संसारमें किसी एक प्रकारसे तलवारकी धारके समान जिनप्रणीत उपदेशको पाकर, जो मोह, राग, देषरूप शत्रुओंको मारता है, वह जीव शीघ्र ही सब दुःखोंसे मुक्त होकर (छटकर) सुखी होता है। जैसे कि सुभट तलवारसे शत्रुओंको मारकर सुखसे बैठता है। इसलिये मैं सब तरह उबमी होकर मोहके नाश करनेको पुरुषार्थमें सावधान हुआ बैठा हूँ ॥ ८८ ॥ अब स्वपरभेदके विज्ञानकी सिद्धिसे ही मोहका नाश होता है, इसलिये स्व तथा परके भेदकी सिद्धिके लिये प्रयत्न करते हैं- [ य: ] जो जीव [ यदि ] यदि [ निश्चयतः ] निश्चयते [ ज्ञानात्मकं ] ज्ञानस्वरूप [आत्मानं ] परमात्माको [ द्वव्यत्वेन ] अपने द्रव्य स्वरूपसे [ अभिसंबद्धं ] संयुक्त

य एव स्वकीयेन चैतन्यात्मकेन द्रव्यत्वेनाभिसंबद्धमात्मानं परं च परकीयेन यथोचितेन द्रव्यत्वेनाभिसंबद्धमेव निश्वयतः परिच्छिनत्ति, स एव सम्यगवाप्तस्वपरविवेकः सकलं मोहं क्षपयति । अतः स्वपरविवेकाय प्रयतोऽस्मि ॥ ८९ ॥

अथ सर्वथा स्वपरविवेकसिद्धिरागमतो विधातव्येत्युपसंहरति---तम्हा जिणमग्गादो गुणेहिं आदं परं च दव्वेसु ।

अभिगच्छदु णिम्मोहं इच्छदि जदि अप्पणो अप्पा ॥ ९० ॥ तस्माजिनमार्गाहुणैरात्मानं परं च द्रव्येषु ।

अभिगच्छतु निर्मोंहमिच्छति यद्यात्मन आत्मा ॥ ९० ॥

इह खल्वागमनिगदितेष्वनन्तेषु गुणेषु कैश्विहुणैरन्ययोगव्यवच्छेदकतयासाधारणतामु-पादाय विशेषणतामुपगतैरनन्तायां द्रव्यसंततौ स्वपरविवेकमुपगच्छन्तु मोहप्रहाणमवणबुद्धयो रुव्धवर्णाः । तथाहि-यदिदं सदकारणतया स्वतः सिद्धमन्तर्बहिर्मुखमकाशशालितया स्वपर-परिच्छेदकं मदीयं मम नाम चैतन्यमहमनेन तेन समानजातीयमसमानजातीयं वा द्रव्यमन्यद-पहाय ममात्मन्येव वर्तमानेनात्मीयमात्मानं सकल्जिकालकलितधौव्यं द्रव्यं जानामि । एवं

णिच्छयदो निश्चयतः निश्चयनयानुकूलं भेदज्ञानमाश्रित्य । जो यः कर्ता सो स मोहक्तवयं कुणदि निर्मोहपरमानन्दैकस्वभावशुद्धात्मनो विपरीतस्य मोहस्य क्षयं करोतीति सूत्रार्थः ॥ ८९ ॥ अथ पूर्वसूत्रे यदुक्तं स्वपरभेदविज्ञानं तदागमतः सिद्धचतीति प्रतिपादयति तम्हा जिणमग्गादो यस्मादेवं भणितं पूर्वं स्वपरभेदविज्ञानाद् मोहक्षयो भवति, तस्मात्कारणाजिनमार्गाजिनागमात् गुणेहिं गुणैः आदं आत्मानं, न केवलमात्मानं परं च परदव्यं च । केषु मध्ये । दव्वेसु शुद्धात्मादिषड्दव्यमध्येषु अभिगच्छदु अभिगच्छतु

[जानाति] जानता है, [च] और [परं] पर अर्थात् पुद्रछादि अचेतनको जड़ स्वरूप कर आत्मासे भिन्न अपने अचेतन द्रव्य स्वरूप संयुक्त जानता है, [सः] वह जीव [मोहक्षयं] मोहका क्षय [करोति] करता है। भावार्थ—जो जीव अपने चैतन्य स्वभावकर आपको परस्वभावसे भिन्न जानते हैं, और परको जड़ स्वभावसे पर (अन्य) जानते हैं, वे जीव स्वपरविवेकी हैं, और वे ही भेद-विज्ञानी मोहका क्षय करते हैं । इसल्प्रिये मैं स्वपर विवेकके निमित्त प्रयत्न (उद्योग) करता हूँ ॥ ८९ ॥ अब स्वपर विवेककी संवप्रकार सिद्धि जिनभगवान् प्रणीत आगमसे करनी चाहिये, ऐसा कहकर इस कथनका संक्षेप करते हैं—[तस्मात्] इसल्प्यि [ यदि ] जो [ आत्मा ] यह जीव [ आत्मनः ] आपको [ निमोहिं] मोह रहित वीतराग भावरूप [ इच्छाति ] चाहता है, तो [ जिनमार्गात्] वीतरागदेव कथित आगमसे [ गुणौः ] विशेष गुणोके द्वारा [ द्रच्येषु ] छह द्रव्योमेंसे [ आत्मानं ] आपको [ च ] और [ परं ] अन्य द्रव्योको [ अभिगच्छतु ] जाने । भावार्थ---द्रव्योके गुण दो प्रकारके हैं, एक सामान्य और दूसरे विशेष । इनमेंसे सामान्य गुणोके द्वारा द्रव्योका भेद नहीं हो सकता, इसल्यिये बुद्धिमान् पुरुषोंको चाहिये, कि विशेष गुणोके द्वारा अनन्त द्रव्यकी संततिमें अपना और

१०२

पृथक्त्वरूत्तस्वलक्षणैर्द्रव्यमन्यदपहाय तस्मिन्नेव च वर्तमानैः सकलत्रिकालकलितप्रौव्यं द्रव्यमा-काशं धर्ममधर्मं कालं पुद्रलमात्मान्तरं च निश्चिनोमि । ततो नाहमाकाशं न धर्मों नाधर्मों न च कालो न पुद्रलो नात्मान्तरं च भवामि, यतोऽमीष्वेकापवरकमबोधितानेकदीपप्रकाशेष्विव संभूयावस्थितेष्वपि मचैतन्यं खरूपादप्रच्युतमेव मां पृथगवगमयति । एवमस्य निश्चितस्वपर-विवेकस्यात्मनो न खल्ज विकारकारिणो मोहाङ्करस्य प्रादुर्भूतिः स्यात् ॥ ९० ॥ अथ जिनोदितार्थश्रद्धानमन्तरेण धर्मलाभो न भवतीति मतर्कयति---

> सत्तासंबद्धेदे सविसेसे जो हि णेव सामण्णे । सदहदि ण सो समणो तत्तो धम्मो ण संभवदि ॥ ९१ ॥ सत्तासंबद्धानेतान् सविशेषान् यो हि नैव श्रामण्ये । श्रदधाति न स श्रमणः ततो धर्मों न संभवति ॥ ९१ ॥

यो हि नामैतानि सादृश्यास्तित्वेन सामान्यमनुव्रजन्त्यपि स्वरूपास्तित्वेनाश्चिष्ठविशे-जानातु यदि । किम् । णिम्मोहं इच्छदि जदि निर्मोहमावमिच्छति यदि चेत् । स कः । अप्या आत्मा । कस्य संबन्धित्वेन अप्यणो आत्मन इति । तथाहि-यदिदं मम चैतन्यं स्वपरप्रकाशकं तेनाहं कर्ता शुद्ध-ज्ञानदर्शनभावं स्वर्कायमात्मानं जानामि, परं च पुद्रछादिपञ्चद्रव्यरूपं शेषजीवान्तरं च पररूपेण जानामि, ततः कारणादेकापवरकप्रवोधितानेकप्रदीपप्रकाशेष्वेव संभ्यावस्थितेष्वपि सर्वद्रव्येषु मम सहज्ञग्रद्वचिदानन्दैक-स्वभावस्य केनापि सह मोहो नास्तीत्यभिप्रायः ॥ ९० ॥ एवं स्वपरपरिज्ञानविषये मूदत्वनिरासार्थं गाथा-द्वयेन चतुर्थज्ञानकण्ठिका गता । इति पञ्चविंशतिगाथाभिज्ञांनकण्ठिकाचतुष्टयाभिधानो द्वितीयोऽधिकारः

परका मेद करें । इस कारण अब उस स्व पर मेदका प्रकार कहते हैं—इस अनादिनिधन, किसीसे उत्पन्न नहीं हुए, अंतर बाहिर दैदीप्यमान, स्व परके जाननेवाले अपने चैतन्य गुणसे अन्य जीव द्रव्य तथा अजीव द्रव्य इनको जुदा करके मैं आप विषे तीनों काल अविनाशी अपने स्वरूपको जानता हूँ, और आकाश, धर्म, अधर्म, काल, पुद्रल, तथा अन्य जीव जो हैं, उनके मेद मिन मिन्न (जुदा जुदा) विशेष लक्षणोंसे अपने अपने में तीन काल अविनाशी ऐसे इनके स्वरूपको भी मैं जानता हूँ । इसलिये मैं आकाश नहीं हूँ, धर्म नहीं हूँ, अधर्म नहीं हूँ, काल नहीं हूँ, पुद्रल नहीं हूँ, और अन्य जीव भी नहीं हूँ । मैं जो हूँ, सो हूँ । जैसे एक सुरमें अनेक दीपक जलानेसे उन सबका प्रकाश उस घरमें एक जगह मिला हुआ रहता है, इसी प्रकार ये छह द्रव्य एक क्षेत्रमें रहते हैं, परंतु मेरा द्रव्य इन सबसे भिन्न है । जैसे सब दीपकोंका प्रकाश देखनेसे तो मिला हुआ सा दिखाई देता है, परंतु सूरम दृष्टिसे विचारपूर्वक देखा जावे, तो जो जिस दीपकका प्रकाश है, वह उसीका है । इसी प्रकार यह मेरा चैतन्य स्वरूप मुझको सबसे प्रथक् दिखलता है । इस प्रकार स्व पर विवेकवाले आत्माके फिर मोहरूपी अंकुरकी उत्पत्ति नहीं होती ॥ ९० ॥ अब कहते हैं, कि वीतरागदेव कथित पदार्थोंकी श्रद्राके विना इस जीवको आत्म-धर्मका लाभ नहीं होता—[ य: ] जो जीव [ हि ] निश्रयसे [ आतमण्ये ] यति अव-

#### प्रवचनसारः

षाणि द्रव्याणि स्वपरावच्छेदेनापरिच्छिन्दन्नश्रद्धानो वा एवमेव श्रामण्येनात्मानं दमयति स खल्ज न नाम श्रमणः । यतस्ततोऽपरिच्छिन्नरेणुकनककणिकाविशेषाढूलिधावकात्कनकलाभ इव निरूपरागात्मतत्त्वोपल्लम्भलक्षणो धर्मोंपलम्भो न संभूतिमनुभवति ॥ ९१ ॥ अथ 'उव-संपयामि सम्मं जत्तो णिव्वाणसंपत्ती' इति मतिज्ञाय 'चारित्तं खल्ज धम्मो धम्मो जो सो समो त्ति णिदिट्ठो' इति साम्यस्य धर्म निश्चित्य 'परिणमदि जेण दव्वं तकालं तम्मय त्ति पण्णत्तं तम्हा' इति यदात्मनो धर्मत्वमास्दर्त्रायतुम्रपन्नान्तं, यत्मसिद्धये च 'धम्मेण परिणदप्पा अप्या जदि सुद्धसंपओगजुदो पावदि णिव्वाणसुहं' इति निर्वाणसुखसाधनशुद्धोपयोगोऽधिकर्तु-मारब्धः, शुभाशुभोपयोगौ च विरोधिनौ निर्ध्वस्तौ, शुद्धोपयोगास्वरूपं चोपवर्णितं, तत्प्रसादजौ चात्मनो ज्ञानानन्दौ सहजौ सम्रुद्द्योतयता संवेदनस्वरूपं सुखस्वरूपं च प्रपश्चितम् ।

समाप्तः । अथ निर्दोषिपरमात्मग्रणीतपदार्थश्रद्धानमन्तरेण श्रमणो न भवति, तस्माच्छुद्धोपयोगलक्षणधर्मोऽपि न संभवतीति निश्चिनोति सत्तासंबद्धे महासत्तासंबन्धेन सहितान् एदे एतान् पूर्वोक्तशुद्धजीवादिपदार्थान् । पुनरपि किंविशिष्टान् । सविसेसे विशेषसत्तावान्तरसत्तास्वकीयस्वरूपसत्ता तया सहितान् जो हि णेव सामण्णे सदद्ददि यः कर्ता द्रव्यश्रामण्ये स्थितोऽपि न श्रद्धत्ते हि स्फुटं ण सो समणो निजशुद्धात्मरुचि-रूपनिश्चयसम्यक्त्वपूर्वकपरमसामायिकसंयमलक्षणश्रामण्याभावात्स श्रमणो न भवति । इत्धंमृतभावश्रामण्या-भावात् तत्तो धम्मो ण संभवदि तत्मात्पूर्वोक्तद्रव्यश्रमणात्सकाशान्निरुपरागशुद्धात्मानुभूतिलक्षणधर्मोऽपि न संभवतीति सूत्रार्थः ॥ ९१ ॥ अध 'उवसंपयामि सम्मं' इत्यादि नमस्कारगाथायां यत्प्रतिज्ञातं, तद-

स्थामें [सत्तासंबद्धान्] सत्ता भावसे सामान्य अस्तिपने सहित और [सविशेषान्] अपने अपने विशेष अस्तित्व सहित [एतान्] इन छह द्रव्योंको [नैव अद्धधाति] नहीं श्रदान करता, [सः] वह जीव [अमणः] मुनि [न] नहीं है, और [ततः] उस द्रव्यर्लिंगी (बाह्य मेषधारी) मुनिसे [धर्मः] द्युद्धोपयोगरूप आत्मीक-धर्म [न संभवति] नहीं हो सकता। भावार्थ-अस्तित्व दो प्रकारका है, एक सामान्य अस्तित्व, दूसरा विशेष अस्तित्व। जैसे दृक्ष जातिसे दृक्ष एक हैं, जाम-निम्बादि भेदोसे पृथक् पृथक् हैं, इसी प्रकार द्रव्य सामान्य अस्तित्व हो ते के है, विशेष आत्ति-वस्ते एक है, विशेष अस्तित्वसे अपने जुदा जुदा स्वरूप सहित है। इन सामान्य विशेष भाव संयुक्त द्रव्योंको जो जीव मुनि अवस्था धारण करके नहीं जानता है, और स्व पर मेद सहित श्रदान नहीं करता है, वह यति नहीं है। सम्यक्त्व भावके विना द्रव्यलिंग अवस्थाको धारण करके व्यर्थ ही खेद-खिन होता है, क्योंकि इस अवस्थासे आत्मीक-धर्मकी संभावना नहीं है। जैसे धूळका धोनेवाला न्यारिया यदि सोनेकी कणिकाओंको पहचाननेवाला नहीं होवे, तो वह कितना भी कष्ट क्यों न करे, परंतु उक्षणोंसे स्व पर भेदके विना बीतराग आत्म-तत्त्वकी प्राप्तिस्ता भाव सी साम्यभाव सोक्षक जत्यके, परंतु उक्षणोंसे स्व पर भेदके विना बीतराग आत्म-तत्त्वकी प्राप्तिक्रिय धर्म इस जीवके उत्पन्न नहीं होता॥ ९ १॥ पूर्व ही आचार्यने "उत्तर्ययामि सम्म" इत्यादि गाथासे साम्यभाव सोक्षका तदधुना कथं कथमपि शुद्धोपयोगप्रसादेन प्रसाध्य परनिस्पृहतामात्मतृप्तां पारमेश्वरी-पद्वत्तिमभ्युपगतः क्वतक्वत्यतामवाप्य नितान्तमनाकुलो भूला मलीनभेदवासनोन्मेषः स्वयं साक्षादर्म एवास्मीत्यवतिष्ठते —

> जो णिहदमोहदिद्वी आगमकुसलो विरागचरियम्हि । अब्भुटिदो महप्पा धम्मो त्ति विसेसिदो समणो ॥ ९२ ॥ यो निहतमोहदृष्टिरागमकुशलो विरागचरिते ।

अभ्युत्थितो महात्मा धर्म इति विशेषितः श्रमणः ॥ ९२ ॥ यदयं स्वयमात्मा धर्मों भवति स खछ मनोरथ एव, तस्य त्वेका बहिर्मोंइदृष्टिरेव विइन्त्री । सा चागमकौशळेनात्मज्ञानेन च निहता, नात्र मम पुनर्भावमापत्स्यते । ततो बीतरागचरित्र-स्रत्रितावतारो ममायमात्मा स्वयं धर्मो भूला निरस्तसमस्तप्रत्यूहतया नित्यमेव निष्कम्प एवा-

नन्तरं 'चारित्तं खलु धम्मो' इत्यादिस्त्रेण चारित्रस्य धर्मत्वं व्यवस्थापितम् । अथ 'परिणमदि जेण दव्वं' इत्यादिस्त्रेणात्मनो धर्मत्वं भणितमित्यादि । तत्सर्वं शुद्धोपयोगप्रसादात्प्रसाध्येदानीं निश्चयरत्नत्रयपरिणत आत्मैव धर्म इत्यवतिष्ठते । अथवा द्वितीयपातनिका-सम्यक्त्वाभावे श्रमणो न भवति तस्मात् श्रमणा-द्वमोंऽपि न भवति, तर्हि कथं श्रमणो भवति, इति पृष्टे प्रत्युत्तरं प्रयच्छन् ज्ञानाधिकारमुपसंहरति--जो णिइदमोइदिट्ठी तत्त्वार्थश्रद्धानलक्षणव्यवहारसम्यक्त्वोत्पन्नेन निजद्युद्धात्मरुचिरूपेण निश्चयसम्यक्त्वेन परिणतत्वान्निहतमोहदृष्टिर्विच्वंसितदर्शनमोहो यः । पुनश्च किरूपः । आगमकुसलो निर्दोषिपरमात्मप्रणीत-परागमाम्यासेन निरुपाधित्वसंवेदनज्ञानकुशल्वादागमकुशल आगमप्रवीणः । पुनश्च किरूपः । विराग-चरियम्हि अव्युद्धिदो नतसमितिगुप्यादिवहिरङ्गचारित्रानुष्ठानवशेन स्वशुद्धात्मनि निश्वलपरिणतिरूपवीत-रागचारित्रपरिणतत्वात् परमवीतरागचारित्रे सम्यगभ्युत्थितः उद्यतः । पुनर्थि कथंभूतः । महप्पा मोक्षलक्षण-महार्थसाधकत्वेन महात्मा धम्मो ति विसेसिदो समणो जीवितमरणलामालामादिसमताभावनापरिणतात्मा

कारण अंगीकार किया था, और "चारित्तं खल धम्मो" आदि गाथासे साम्यभाव ही शुद्धोपयोगरूप धर्म है, ऐसा कहकर "परिणमदि जेण दव्वं" इस गाथासे साम्यभावसे आत्माकी एकता बतलाई थी। इसके पश्चात् साम्यधर्मकी सिद्धि होनेके लिये "धम्मेण परिणदप्पा" इससे मोक्ष-सुलका कारण शुद्धापयोगके अधिकारका आरंभ किया था। उसमें शुद्धोपयोग भलीमांति दिखलाया, और उसके प्रतिपक्षी संसारके कारण शुभाशुभोपयोगको मूलसे नाश करके शुद्धोपयोगके प्रसादसे उत्पन्न हुए अती-न्दियज्ञान सुखोंका स्वरूप कहा। अब मैं शुद्धोपयोगके प्रसादसे परभावोंसे भिन्न, आत्मीक-भावोंकर पूर्ण उत्कृष्ट परमात्मा-दशाको प्राप्त, कृतकृत्य और अत्यंत आकुलता रहित होकर संसार-भेद-वासनासे मुक्त आपमें साक्षात् धर्मस्वरूप होकर स्थित होता हूँ—[य:] जो [निह्तमोह्हहिटि:] दर्शन-मोहका घात करनेवाला अर्थात् सन्यव्दधि है, तथा [आगमकुद्दाल:] जिन प्रणीत सिद्धान्तमें प्रवीण अर्थात् सम्यन्ज्ञानी है, और [विरागचारिन्ने] रागभाव रहित चारित्रमें [अभ्युत्थितः ] सावधान प्रवचनसारः

वतिष्ठते । अलमतिविस्तरेण ॥ ९२ ॥ स्वस्ति स्याद्वादम्रुद्रिताय जैनेन्द्राय श्रब्दब्रह्मणे । स्वस्ति तन्मूलायात्मतत्त्वोपलम्भाय च, यत्पसादादुद्वन्थितो झगित्येवासंसारबद्धो मोहप्रन्थिः । स्वस्ति च परमवीतरागचारित्रात्मने शुद्धोपयोगाय, यत्मसादादयमात्मा स्वयमेव धर्मों भूतः ॥

> आत्मा धर्मः स्वयमिति भवन् प्राप्य शुद्धोपयोगं नित्यानन्दपसरसरसं ज्ञानंतत्त्वे निलीय । प्राप्स्यत्युचैरविचलतया निःमकम्पप्रकाशां स्फूर्जज्ज्योतिः सहजविलसद्रबदीपस्य लक्ष्मीम् ॥

स श्रमण एवाभेदनयेन धर्म इति विशेषितो मोहक्षोभविहीनात्मपरिणामरूपो निश्चयधर्मो भणित इत्यर्थः ॥ ॥ ९२ ॥ अथैवंमूतनिश्चयरत्नत्रयपरिणतमहातपोधनस्य योऽसौ भक्ति करोति तस्य फलं दर्शयति----

## जो तं दिहा तुद्धो अञ्छहित्ता करेदि सकारं । वंदणणमंसणादिहिं तत्तो सो धम्ममादियदि ॥ \*८ ॥

जो तं दिट्ठा तुट्टो यो भव्यवरपुण्डरीको निरुपरागशुद्धात्मोपलम्भलक्षणनिश्चयधर्मपरिणतं पूर्वस्त्रोक्तं मुनीश्वरं दृष्ट्वा तुष्टो निर्भरगुणानुरागेण संतुष्टः सन् । किं करोति । अब्धुटित्ता करेदि सकारं अभ्युत्थानं कृत्वा मोक्षसाधकसम्बक्त्वादिगुणानां सत्कारं प्रशंसां करोति वंदणणमंसणादिहिं तत्तो सो धम्ममादियदि 'तवसिद्धे णयसिद्धे' इत्यादि वन्दना भण्यते, नमोऽस्त्विति नमस्कारो भण्यते, तत्प्रभृतिभक्तिविशेषैः तस्माद्य-तिवरात्स भव्यः पुण्यमादत्ते पुण्यं गुह्लाति इत्यर्थः ॥ ८ ॥ अध तेन पुण्येन भवान्तरे किं फलं भवतीति प्रतिपादयति--

## तेण णरा व तिरिच्छा देविं वा माणुसिं गदिं पण्पा । विहविस्सरियेहिं सया संपुण्णमणोरहा होति ॥ \*९ ॥ (१०१)

तेण णरा व तिरिच्छा तेन पूर्वोक्तपुण्येनात्र वर्तमानभवे नरा वा तिर्थञ्चो वा देविं वा माणुर्सि गदिं पप्पा भवान्तरे दैवीं वा मानुषीं वा गतिं प्राप्य विद्विस्सरियेहिं सया संपुण्णमणोरहा होति राजाधिराजरूपछावण्यसौमाग्यपुत्रकछत्रादिपरिपूर्णविभूतिर्विभवो भण्यते, आज्ञाफल्मैश्वर्यं भण्यते, ताभ्यां

है, तथा [महात्मा] श्रेष्ठ मोक्षपदार्यके साधनेमें प्रधान है। [स अमणः] वह मुनीश्वर [धर्म इति] धर्म है, ऐसा [विद्रोषितः] विशेष छक्षणोंसे कहा गया है। भावार्थ-यह आत्मा वीतरागमावरूप परिणमन करके साक्षात् आप ही धर्मरूप है। इस आत्माकी घातक जो एक मोहदृष्टि है, वह तो आगम-कुराळता और आत्म-ज्ञानसे विनाशको प्राप्त हुई है, इस कारण मेरे फिर उत्पन्न होनेवाली

प्रब. १४

<sup>9</sup> इस टीकामें ९०१ गाथाकी रचना है, और दूसरी श्रीप्रमाचन्द्रजीकृत सरोजमास्करटीकामें भी १०१ ही का वर्णन है। श्रीमदमृतचंद्राचार्यने ९ गाथाओंका व्याख्यान नहीं किया, न माऌम क्या कारण है। बुद्धिमान् इस बातका विचार कर ठेवें। इसी तरह आगे भी कुछ गाथायें ऐसी हैं, कि क्षेपककी तरह टीकाकारने छोड़ दीये हैं।

निश्चित्यात्मन्यधिकृतमिति ज्ञानतत्त्वं यथावत् तत्सिद्धचर्थं मञ्जमविषयं ज्ञेयतत्त्वं बुग्रुत्सुः । सर्वानर्थान् कल्ल्यति गुणद्रव्यपर्याययुक्त्या मादुर्भूतिर्न भवति यथा जातु मोद्दाङ्करस्य ॥

इति मवचनसारहत्तौ तत्त्वदीपिकायां श्रीमदम्हतचन्द्रसूरिविरचितायां ज्ञानतत्त्वप्रज्ञा-पनो नाम प्रथमः श्रुतस्कन्धः समाप्तः ॥ १ ॥

विभवैश्वर्याभ्यां संपूर्णमनोरथा मवन्तीति । तदेव पुण्यं भोगादिनिदानरहितत्वेन यदि सम्यक्त्वपूर्वकं भवति तर्हि तेन परंपरया मोक्षं लभत इति भावार्थः ॥ ९ ॥

इति श्रीजयसेनाचार्यकृतायां तात्पर्यवृत्तौ पूर्वोक्तप्रकारेण 'एस सुरासुरमणुसिंदवंदियं' इतीमां गाथामादिं कृत्वा दासप्ततिगाथाभिः ञुद्धोपयोगाधिकारः, तदनन्तरं 'देवदजदिगुरुपूजासु' इत्यादि पञ्चविंशति-गाथाभिर्ज्ञानकण्ठिकाचतुष्टयाभिधानो द्वितीयोऽधिकारः, ततश्च सत्तासंबद्धेदे' इत्यादि सम्यक्त्वकथनरूपेण प्रथमा गाथा, रत्नत्रयाधारपुरुषस्य धर्मेः संभवतीति 'जो णिहदमोहदिट्ठी' इत्यादि द्वितीया चेति स्वतन्त्रगाथाद्वमम्, तस्य निश्चयधर्मसंज्ञतपोधनस्य योऽसौ भक्तिं करोति तत्फलकथनेन 'जो तं दिट्ठा' इत्यादि गाथाद्वयम् । इत्यधिकारद्वयेन पृथग्भूतगाथाचतुष्ठयसहितेनैकोत्तरशतगाथाभिर्ज्ञानतत्त्वप्रतिपादक-नामा प्रथमो महाधिकारः समाप्तः ॥ १ ॥

नहीं है। इसलिये वीतरागचारित्रसे यह मेरा आत्मा धर्मरूप होकर सब शत्रुओसे रहित सदाकाल ही निश्वल स्थित है। अधिक कहनेसे क्या 'स्यात्' पद-गर्भित जिनप्रणीत शब्द ब्रह्म जयवंत होओ, जिसके प्रसादसे आत्म-तत्त्वकी प्राप्ति हुई, और उस आत्म-तत्त्वकी प्राप्तिसे अनादिकालकी मोहरूपी गाँठ छूटकर परम वीतरागचारित्र प्राप्त हुआ, इसीलिये छुद्रोपयोग संयम भी जयवंत होवे, जिसके प्रसादसे यह आत्मा आप धर्मरूप हुआ ॥

इति श्रीपांडेहेमराजकृत श्रीप्रवचनसार सिद्धान्तको बालावबोध भाषाटीकामें ज्ञानतत्त्वका अधिकार पूर्ण हुआ ॥ १॥

# ज्ञेयतत्त्वाधिकारः ॥ २ ॥

अथ ज्ञेयतत्त्वमज्ञापनं, तत्र पदार्थस्य सम्यन्द्रव्यगुणपर्यायस्वरूपग्रुपवर्णयति-

इतः ऊर्ध्वं 'सत्तासंबद्धेदे' इत्यादि गाथासत्रेण पूर्वे संक्षेपेण यद्वचाख्यातं सम्यग्दर्शनं तत्त्येदानीं विषयभूतपदार्थव्याख्यानद्वारेण त्रयोदशाधिकशतप्रमितगाथापर्यन्तं विस्तरव्याख्यानं करोति। अथवा द्वितीय-पातनिका-पूर्वे यद्वचाख्यातं ज्ञानं तस्य ज्ञेयभूतपदार्थान् कथयति । तत्र त्रयोदशाधिकशतगाथासु मध्ये प्रथमस्तावत् 'तम्हा तस्स णमाइं' इमां गाथामादि कृत्वी पाठकमेण पञ्चत्रिंशदाधापर्यन्तं सामान्यज्ञेय-व्याख्यानं, तदनन्तरं 'दब्वं जीवमजीवं' इत्याचेकोनविंशतिगाथापर्यन्तं विशेषझेयव्याख्यानं, अथानन्तरं 'सपदेसेहिं समग्गो छोगो' इत्यादि गाथाष्टकपर्यन्तं सामान्यभेदभावना, ततश्च 'अत्थित्तणिच्छिदस्स हि' इल्याधेकपञ्चाराद्राधापर्यन्तं विशेषभेदभावना चेति द्वितीयमहाधिकारे समुदायपातनिका । अधेदानीं सामान्य-ज्ञेयव्याख्यानमध्ये प्रथमा नमस्कारगाथा, द्वितीया द्रव्यगुणपर्यायव्याख्यानगाथा, तृतीया स्वसमयपरसमय-निरूपणगाथा, चतुर्था द्रव्यस्य सत्तादिलक्षणत्रयसूचनगाथा चेति पीठिकाभिधाने प्रथमस्थले स्वतन्त्रगाथा-चतुष्टयम्। तदनन्तरं 'सब्भावो हि सहावो' इत्यादिगाथाचतुष्टयपर्यन्तं सत्तालक्षणव्याख्यानमुख्यत्वं तदनन्तरं 'ण भवो भंगविहीणो' इत्यादिगाथात्रयपर्यन्तमुत्पादव्ययधौव्यलक्षणकथनमुख्यता, ततश्च 'पाडुब्भवदि य अण्णो' इत्यादिगाथाद्वयेन द्रव्यपर्यायनिरूपणमुख्यता । अधानन्तरं 'ण हवदि जदि सदव्वं' इत्यादि गाथाचतुष्टयेन सत्ताद्रव्ययोरभेदविषये युक्ति कथयति, तदनन्तरं 'जो खलु दव्वसहावो' इत्यादि सत्ता-इन्ययोर्गुणगुणिकथनेन प्रथमगाथा, द्रन्येण सह गुणपर्याययोरभेदमुख्यत्वेन 'णत्थि गुणो त्ति य कोई' इत्यादि द्वितीया चेति स्वतन्त्रगाथाद्वयं, तदनन्तरं द्रव्यस्य द्रव्यार्थिकनयेन सदलादो भवति, पर्यायार्थिक-नयेनासदित्यादिकथनरूपेण 'एवंविहं' इतिप्रमृति गाथाचतुष्टयं, ततश्च 'अस्थि ति य' इत्याचेकसन्नेण नयसतमङ्गीव्याख्यानमिति समुदायेन चतुर्विंशतिगाथाभिरष्टभिः स्थलैईव्यनिर्णयं करोति । तद्यथा-अध सम्यक्तं कथयति----

## तम्हा तस्स णमाइं किचा णिचं पि तम्मणो होज्ज । वोच्छामि संगहादो परमडविणिच्छयाधिगमं ॥ \*१ ॥

तम्दा तस्स णमाइं किच्चा थस्मात्सम्यक्त्वं विना अमणो न भवति तस्मात्कारणात्तस्य सम्यक्-चारित्रयुक्तस्य पूर्वोक्ततपोधनस्य नमस्यां नमस्कियां नमस्कारं कृत्वा णिच्चं पि तम्मणो होज्ज नित्यमपि तद्गतमना भूत्वा वोच्छामि वक्ष्याम्यहं कर्ता संगहादो संप्रहात्संक्षेपात्संक्षेपात्सकाशात् । किम् । परमट्ट-विणिच्छयाधिगमं परमार्थविनिश्चयाधिगमं सम्यक्त्वमिति परमार्थविनिश्चयाधिगमशब्देन सम्यक्त्वं कथं भण्यत इति चेत्-परमोऽर्थः परमार्थः शुद्धबुद्धैकत्त्वभावः परमात्मा, परमार्थस्य विशेषेण संशयादिरहितत्वेन निश्चयः परमार्थनिश्चयक्तपोऽधिगमः शङ्काद्यष्टदोषरहितश्च यः परमार्थतोऽर्थावकोधो यस्मात्सम्यक्त्वात्तत्

आगे ज्ञेयतत्त्वका कथन करते हुए उसमें भी पहले पदार्थीको द्रव्य, गुण, पर्याय, स्वरूप कहते

अत्थो खलु दञ्वमओ दव्वाणि गुणप्पमाणि भणिदाणि । तेहिं पुणो पज्जाया पज्जयमूढा हि परसमया ॥ १ ॥ अर्थः खलु द्रव्यमयो द्रव्याणि गुणात्मकानि भणितानि । तैस्तु पुनः पर्यायाः पर्ययमूढा हि परसमयाः ॥ १ ॥

इह हि किल यः कथन परिच्छिद्यमानः पदार्थः स सर्व एव विस्तारायतसामान्यसम्रुदा-यात्मना द्रव्येणाभिनिर्हत्तताद्रव्यमयः । द्रव्याणि तु पुनरेकाश्रयविस्तारविशेषात्मकैरभिनिर्ह-तत्वाहुणात्मकानि । पर्यायास्तु पुनराय**बवि**शेषात्मका उक्तलक्षणेर्द्रव्यैरपि ग्रुणेरप्यभिनिर्हत्त-रदाद्रव्यात्मका अपि ग्रुणात्मका अपि । तत्रानेकद्रव्यात्मकैक्यमतिपत्तिनिवन्धनो द्रव्यपर्यायः । स द्विविधः, समानजातीयोऽसमानजातीयथे । तत्र समानजातीयो नाम यथा अनेकपुद्रलात्मको द्रचणुकरूयणुक इत्यादि, असमानजातीयो नाम यथा जीवपुद्रलात्मको देवो मतुष्य इत्यादि । ग्रुणद्वारेणायतानैक्यमतिपत्तिचिनिवन्धनो ग्रुणपर्यायः । सोऽपि द्विविधः स्वभावपर्यायो विभाव-पर्यायथ । तत्र स्वभावपर्यायो नाम समस्तद्रव्याणामात्मीयात्मीयागुरुलघुगुणद्वारेण मतिसमय-सम्रुदीयमानपट्स्थानपत्तितव्रिद्धिहानिनानात्त्वानुभूतिः, विभावपर्यायो नाम रूपादीनां ज्ञानादीनां वा स्वपरमत्ययर्तमानपूर्वोत्तरावस्थावतीर्णतारतम्योपदर्शितस्वभावविश्वेषानेकत्वापत्तिः । अथेदं दृष्टान्तैन द्रढयति—यथैव हि सर्व एव पटोऽवस्थायिना विस्तारसामान्यसम्रुदायेनाभिधावताऽ-ऽयतसामान्यसम्रुदायेन चाभिनिर्वर्त्यमानस्तन्मय एव, तथैव हि सर्व एव पदार्थोऽवस्थायिना परमार्थविनिश्चयाधिगमम् । अथवा परमार्धविनिश्चयोऽनेकान्तात्मकपदार्थसम्रहत्तस्थाधिगमो यत्मादिति ॥१॥ अथ पदार्थस्य दब्यगुणपर्यायस्वरूपं निरूपयति अरथो स्वछ दच्वमञो अर्थो ज्ञानविषयभृतः पदार्थः खलु स्फुटं दव्यमयो भवति । करमात् । तिर्यक्तामान्योर्ध्वतासामान्यत्वक्षणेन द्रव्येण निष्यभृतः पदार्थः

तिर्यक्सामान्योर्घतासामान्यलक्षणं कथ्यते-एककाले नानाव्यक्तिगतोऽन्वयस्तिर्यक्सामान्यं भण्यते, तत्र हें--[ खत्छ ] निश्चयसे [ अर्थ: [ होयपदार्थ [ द्रव्यमयः ] सामान्य स्वरूप वस्तुमव है [ तु ] तथा [ द्रव्याणि ] समस्त द्रव्य [ गुणात्मकानि ] अनन्तगुण स्वरूप [ भणितानि ] कहे हैं । [ पुन: ] और [ तै: ] उन द्रव्य गुणोके परिणमन करनेसे [ पर्यायाः ] पर्याय हैं, अर्थात् द्रव्यपर्याय और गुणपर्याय ये दो मेद सहित पर्याय हैं, और [ पर्यायमूढा ] अग्रुद्ध पर्यायोमें मूढ़ अर्थात् आप्स-बुद्धिसे पर्यायको ही द्रव्य माननेवाले अज्ञानी [ हि ] निश्चयकर [ परसमयाः ] मिथ्यादृष्टि हैं । भाषार्थ-जितने हेयपदार्थ हैं, वे समस्त गुण पर्याय सहित हैं, इसलिये द्रव्य एक आधारभूत अनन्तगुणस्वरूप है । गुणका नाम विस्तार है, और पर्यायका नाम आयत है । विस्तार चौड़ाईको कहते हैं, और जायत लम्बाईको कहते हैं । गुण चौड़ाईरूप अविनाशी सदा सहभूत ( साथ रहनेवाले ) हैं, और पर्याय ल्प्वाईरूप हैं जिससे कि अतीत अनागत वर्तमान कालमें क्रमवर्ती हैं । पर्यायके दो भेद हैं---एक द्रव्यपर्याय और दूसरे गुणपर्याय । इनमेंसे अग्रुद्ध द्रव्यपर्यायका लक्ष्मण कहते हैं--- विस्तारसामान्यसम्रुदायेनाभिधावताऽऽयतसामान्यसम्रुदायेन च द्रव्यनाम्नाभिनिर्वर्त्त्यमानो द्रव्यमय एव। यथैव च पटेऽवस्थायी विस्तारसामान्यसम्रुदायोऽभिधावन्नायतसामान्यसम्रुदायो वा ग्रुणेरभिनिर्वर्त्यमानो ग्रुणेभ्यः पृथगनुपलम्भाहुणात्मक एव, तथैव च पदार्थेव्ववस्थायी विस्तारसामान्यसम्रुदायोऽभिधावन्नायतसामान्यसम्रुदायो वा द्रव्यनामा ग्रुणेरभिनिर्वर्त्त्यमानो ग्रुणेभ्यः पृथगनुपलम्भाद्रुणात्मक एव। यथैव चानेकपटात्मको द्विपटिका त्रिपटिकेति समान-जातीयो द्रव्यपर्यायः, तथैव चानेकपुद्रलात्मको द्वर्यणुकहयणुक इति समानजातीयो द्रव्य-पर्यायः। यथैव चानेककौशेयककार्पासमयपटात्मको द्विपटिकात्रिपटिकेत्यसमानजातीयो द्रव्य-पर्यायः, तथैव चानेककौशेयककार्पासमयपटात्मको द्विपटिकात्रिपटिकेत्यसमानजातीयो द्रव्य-पर्यायः, तथैव चानेकजीशेयककार्पासमयपटात्मको द्विपटिकात्रिपटिकेत्यसमानजातीयो द्रव्य-पर्यायः, तथैव चानेकजीशिपुद्रलात्मको देवो मनुष्य इत्यसमानजातीयो द्रव्यपर्यायः। यथैव च कचित्पटे स्थूलात्मीयागुरुलघुगुणद्वारेण कालक्रमप्रवृत्तेन नानाविधेन परिणमनान्नानाव्यत्ति-मत्तिर्गुणात्मकः स्वभावपर्यायः, तथैव च समस्तेष्वपि द्रव्येषु द्वक्ष्यात्मीयात्मीयागुरुलघुगुण-टघान्तो यथा-नानासिद्रजीवेषु सिद्रोऽयं सिद्रोऽवर्यान्यनुगताकारः सिद्रजातिपत्ययः । नानाकालेष्वेक-व्यक्तिप्रोय्या-पान्यां पर्या

व्यक्तिगतोऽन्वय ऊर्ध्वतासामान्यं भण्यते । तत्र दृष्टान्तः यथा--य एव केवलज्ञानोत्पत्तिलक्षणे मुक्तात्मा दितीयादिलक्षणेष्वपि स एवेतिप्रतीतिः, अथवा नानागोशरीरेषु गौरयं गौरयमिति गोजातिप्रतीतिस्तिर्यक्-सामान्यम् । यथैव चैकस्मिन् पुरुषे बालकुमाराद्यवस्थासु स एवायं देवदत्त इति प्रत्यय अर्ध्वतासामान्यम् । दञ्वाणि गुणप्पगाणि भणिदाणि द्रव्याणि गुणात्मकानि भणितानि, अन्वयिनो गुणा अथवा सहभुवो गुणा इति गुणलक्षणम् । यथा अनन्तज्ञानसुखादिविशेषगुणेभ्यस्तथैवागुरुल्धुकादिसामान्यगुणेभ्यश्चामिन्नत्वाद्रुणात्मकां भवति सिद्धजीवद्रव्यं, तथैव स्वकीयविशेषसामान्यगुणेभ्यः सकाशादभिनत्वात् सर्वद्रव्याणि गुणात्मकानि

अनेक द्रव्य मिलकर जो एक पर्यायका होता है, सो द्रव्यपर्याय है यह द्रव्यपर्याय दो प्रकार है, एक समान जातीय, दूसरा असमान जातीय । समान जातीय जैसे—अनेक जातिके पुद्रलरूप द्वचणुक व्यणुक आदि, और असमान जातीय जैसे—जीव पद्रल मिलकर देव, मनुष्यादि पर्याय, और भिन्न जातीय द्रव्यके संयोगसे गुणकी परिणतिरूप गुणपर्याय होती है, सो भी दो प्रकार है, एक स्वभाव गुणपर्याय, दूसरी विभाव गुणपर्याय । स्वभाव गुणपर्याय होती है, सो भी दो प्रकार है, एक स्वभाव गुणपर्याय, दूसरी विभाव गुणपर्याय । स्वभाव गुणपर्याय वह है, जो समस्त द्रव्य अपने अगुरुलखुगुणोंसे समय समय पट्गुणी हानि इद्विरूप परिणमन करें, और विभावगुण पर्याय वह है, जो वर्णादि गुण पुद्रलस्कंधोमें ज्ञानादि गुण जीवमें पुद्रलेक संयोगके पहले आगामी दशामें हीनाधिक होकर परिणमन करें। आगे इसीको उदाहरणसे दढ़ करते हैं—जैसे वस्त शुक्रादि गुणोसे अपनी परिणतिरूप पर्यायसे सिद्ध हैं, इसलिये गुण-पर्यायमय वस्त है। इसी प्रकार दव्य गुणपर्यायमय है, और जैसे वस्त शुक्रादि गुण पर्यायोसे जुदा नहीं है, इसी प्रकार दव्य गुण पर्यायोसे जुदा नहीं है । जैसे वस्तके दो तीन पाट मिलकर समानजातीय पर्याय होता है, उसी प्रकार पुद्रलेक दचणुक व्यणुकादि अनेक समानजातीय पर्याय होते हैं । जैसे वस्तके रेशम कपासके दो तीन पाट मिलके असमान जातीय द्रव्यपर्याय होता है, उसी प्रकार जीव पुर्हल मिलकर देव मनुष्यादि असमान जातीय द्वव्यपर्याय होते हैं । और जैसे किसी वस्तर्मे स्थूल अपने अगुरुल्खुगुण द्वारा

द्वारेण मतिसमयसग्रदीयमाणषट्स्थानपतितद्वद्विहानिनानात्वानुभूतिः गुणात्मकः स्वभावपर्यायः। यथैव च पटे रूपादीनां स्वपरमत्ययमवर्तमानपूर्वोत्तरावस्थावतीर्णतारतम्योपदर्शितस्वभावविशे-यानेकलापत्तिर्गुणात्मको विभावपर्यायः, तथैव च समस्तेष्वपि द्रव्येषु रूपादीनां ज्ञानादीनां वा स्वपरमत्ययमवर्तमानपूर्वोत्तरावस्थावतीर्णतारतम्योपदर्शितस्वभावविशेषानेकलापत्तिर्गुणात्मको विभावपर्यायः । इयं हि सर्वपदार्थानां द्रव्यगुणपर्यायस्वभावयक्त्राणेका पारमेश्वरी व्यवस्था साधीयसी, न पुनरितरा । यतो हि बहवोऽपि पर्यायमात्रमेवावरुम्ब्य तत्त्वामतिपत्तिरुक्षणं मोहग्रुपगच्छन्तः परसमया भवन्ति ॥ १ ॥

अथानुषङ्गिकीमिमामेव स्वसमयपरसमयव्यवस्थां प्रतिष्ठाप्योपसंहरति— जे पज्जयेसु णिरदा जीवा परसमयिग त्ति णिद्दिद्वा । आदसहावम्मि ठिदा ते सगसमया मुणेदव्वा ॥ २ ॥

भवन्ति । तेहिं पुणो पज्जाया तैः पूर्वोक्तलक्षणैईव्यगुणैश्च पर्याया भवन्ति, व्यतिरेक्तिणः पर्याया अथवा कम-भुवः पर्याया इति पर्यायलक्षणम् । यथैकस्मिन् मुक्तात्मद्रव्ये किंचिदूनचरमशरोराकारगतिमार्गणविलक्षणसिद्ध-गतिपर्यायः तथाऽगुरुष्ठघुकगुणषड्वद्विहानिरूपाः साधारणस्वभावगुणपर्यायाश्च, तथा सर्वद्रव्येषु स्वभावद्रव्य-पर्यायाः स्वजातीयविभावद्रव्यपर्यायाश्व,तथैवस्वभावविभावगुणपर्यायाश्व 'जेसि अत्थिसहाओ' इत्यादिगाथायां, तथैव 'भावा जीवादीया' इत्यादिगाथायां च पञ्चास्तिकाये पूर्वं कथितकमेण यथासंभवं ज्ञातव्याः । पज्जय-मूढा हि परसमया यस्मादित्धंभूतद्रव्यगुणपर्यायपरिज्ञानमूढा अथवा नारकादिपर्यायरूपो न भवाम्यहमिति मेदविज्ञानमुदाश्च परसमया मिथ्यादृष्टयो भवन्तीति । तस्मादियं पारमेश्वरी द्रव्यगुणपर्यायव्याख्या समीचीना भदा भवतीत्यभिष्रायः ॥१॥ अथ प्रसंगायातां परसमयस्वसमयव्यवस्थां कथयति —जे पज्जयेस णिरदा जीवा ये पर्यायेषु निरताः जीवाः परसमयिग ति णिदिद्वा ते परसमया इति निर्दिष्टाः कथिताः । कालके क्रमसे नाना प्रकारसे परिणमन होनेसे एक अनेकता लिये शुक्लादि गुणोंका गुणस्वरूप स्वभावपर्याय है. उसी प्रकार सभी द्रव्योंमें सूक्ष्म अपने अपने अगुरुलघुगुणोंसे समय समय षट्गुणी हानि वृद्धिसे नाना स्वभावगुणपर्याय हैं। और जैसे वक्षमें अन्य द्रव्यके संयोगसे वर्णादि गुणोंकी कृष्ण पीततादि भेदोंसे पूर्व उत्तर अवस्थामें हीन अधिकरूप विभावगुणपर्याय होते हैं, उसी प्रकार पुद्रलमें वर्णीदि गुणोंकी तथा आत्मामें ज्ञानादि गुणोंकी परसंयोगसे पूर्व उत्तर (पहली-आगेकी) अवस्थामें हीन अधिक विभावगुणपर्याय हैं । इस प्रकार संपूर्ण द्रव्योंके गुणपर्यायोंको भगवानकी वाणी ही दिखलानेमें समर्थ है, अन्यमती नहीं दिखा सकते । क्योंकि वे सब एक नयका ही अवलंबन लेते हैं, और एक नयसे सब द्रव्य, गुण, पर्यायके स्वरूप नहीं कहे जा सकते । ऐसे अनेक जीव अशुद्ध पर्याय मात्रका अवलंबन करते हए मिथ्या मोहको प्राप्त होकर परसमयी होते हैं ।। १ ॥ अब इस व्याख्यानका संयोग पाकर स्वसमय तथा परसमयका स्वरूप प्रगट करते हैं--[ ये जीवाः ] जो अज्ञानी संसारी जीव [ पर्यायेषु ] मनुष्यादि पर्यायोमें [ निरताः ] लवलीन हैं, वे [ परसमयिकाः ] परसमयमें रागयुक्त हैं, [ इति ]

ये पर्यायेषु निरता जीवाः परसमयिका इति निर्दिष्टाः । आत्मस्वभावे स्थितास्ते स्वकसमया मन्तव्याः ॥ २ ॥

ये खलु जीवपुद्गलात्मकमसमानजातीयद्रव्यपर्यायं सकलाविद्यानामेकमूलमुपगता यथोदिता-त्मस्वभावसंभावनळीवास्तस्मिन्नेवाशक्तिम्रुपत्रजन्ति, ते खलूच्छलितनिर्र्गलैकान्तदृष्टयो मनुष्य एवाइमेष ममैवेतन्मनुष्यशरीरमित्यहङ्कारममकाराभ्यां विप्रलभ्यमाना अविचलितचेतनाविलास-मात्रादात्मव्यवहारात् प्रच्युत्य क्रोडीकृतसमस्तक्रियाक्रुटुम्बकं मनुष्यव्यवहारमाश्रित्य रज्यन्तो द्विषन्तश्च परद्रव्येण कर्मणा संगतवात्परसमया जायन्ते । ये तु पुनरसंकीर्णद्रव्यगुणपर्यायमुस्थितं भगवन्तमात्मनः स्वभावं सकलविद्यानामेकमूल्मुप्रगम्य यथोदितात्मस्वभावसंभावनसमर्थतया पर्यायमात्राक्तिमत्यस्यात्मनः स्वभावं एव स्थितिमास्त्रत्रयन्ति, ते खलु सहजविजृम्भिताने-कान्तदृष्टिपक्षपितसमस्तैकान्तदृष्टिपरिग्रहग्रहा मनुष्यादिगतिषु तद्विग्रहेषु चाविहिताहक्कारम-मकारा अनेकापवरकसंचारितरत्वप्रदीपमिवैकरूपमेवात्मानम्रुपल्भमाना अविचलितचेतनाविला-समात्रमात्मव्यवहारम्रराक्तिन्त्य क्रोडीकृतसमस्तक्रियाक्रुटुम्बकं मनुष्यव्यवहारमनाश्रयन्तो विश्रा-

तथाहि—मनुष्यादिपर्यायरूपोऽहमित्यहङ्कारो भण्यते, मनुष्यादिशरीरं तच्छरीराधारोत्पन्नपञ्चेन्द्रियविषयसुख-स्वरूपं च ममेति ममकारो भण्यते, ताभ्यां परिणताः ममकाराहंकाररहितपरमचैतन्यचमत्कारपरिणतेश्च्युता ये ते कर्मोदयजनितपरपर्यायनिरतत्वात्परसमया मिथ्यादृष्टयो भण्यन्ते । आदसहावम्मि ठिदा ये पुनरात्म-स्वरूपे स्थितास्ते सगसमया मुणेदव्वा स्वसमया मन्तव्या ज्ञातव्या इति । तद्यथा—अनेकापवरक-

ऐसा [ निदिष्टाः ] भगवंतदेवने दिखाया हैं। और जो सम्यग्दष्टि जीव [ आत्मस्वभावे ] अपने ज्ञानदर्शन स्वभावमें [ स्थिताः ] मौजूद हैं, [ते ] वे [ स्वकसमयाः ] स्वसमयमें रत [ ज्ञात-ज्याः ] जानने योग्य हैं। भावार्थ-जो जीव सब अविद्याओंका एक मूलकारण जीव पुद्रल स्वरूप असमान जातिवाले द्रव्यपर्यायको प्राप्त हुए हैं, और आत्म-स्वमावकी भावनामें नपुंसकके समान अशक्ति ( निर्बल्पने ) को धारण करते हैं, वे निश्चय करके निर्रगेल एकान्तद्दष्टि ही हैं । 'मैं मनुष्य हूँ, यह मेरा शास है ' इस प्रकार नाना आहंकार ममकारभावोंसे विपरीत ज्ञानी हुए अविचलित चेतना-विलासरूप आत्म-व्यवहारसे न्युत होकर समस्त निंध क्रिया-समूहके अंगीकार करनेसे पुत्र ली मिन्नादि मनुष्य-व्यवहारको आश्रय करके रागी देषी होते हैं, और परदव्यकमौंसे मिलते हैं, इस कारण परसमयरत होते हैं । और जो जीव अपने द्रव्यगुणपर्यायोंकी अभिन्नतासे स्थिर हैं, समस्त विद्याओंक मूलभूत भगवंत आत्माके स्वभावको प्राप्त हुए हैं, आत्मस्वमावकी भावनासे पर्यायरत नहीं हैं, और आत्म-स्वभावमें ही स्थिरता बढ़ाते हैं, वे जीव स्वाभाविक अनेकान्तदाष्टिसे एकांत दष्टिरूप परिग्रहको दूर करनेवाले हैं । मनुष्यादि गतियोमें शरीरसंबंधी आहंकार ममकारभावोंसे रहित हैं । जैसे अनेक गहोंनें संचार करनेवाला रग्नदीपक एक है, उसी प्रकार एकरूप आत्माको प्राप्त हुए हैं । अचलित चैतन्य-विलासरूप आत्म-व्यवहारको आंशत करते हैं । असमीचीन कियाओके मूल्कारण मनुष्य-व्यवहारके आश्रित नहीं हों । वात्माचीन स्वर्ण हे , उसी प्रकार एकरूप आत्माको प्राप्त हुए हैं । अचलित चैतन्य-विलासरूप आत्म-व्यवहारको अंगीकार करते हैं । असमीचीन कियाओके मूलकारण मनुष्य-व्यवहारके आश्रित नहीं होते हो । न्तरागद्वेषोन्भेषतया परममौदासीन्यमवलम्बमाना निरस्तसमस्तपरद्रव्यसंगतितया स्वद्रव्येणैव केवलेन संगतलात्स्वसमया जायन्ते । अतः स्वसमय एवात्मनस्तत्त्वम् ॥ २ ॥ अथ द्रव्यलक्षणग्रपलक्षयति—

> अपरिचत्तसहावेणुप्पादव्वयधुवत्तसंजुत्तं । गुणवं च सपज्जायं जं तं दव्वं ति घुचंति ॥ ३ ॥ अपरित्यक्तस्वभावेनोत्पादव्ययध्रुवलसंयुक्तम् । गुणवच सपर्थायं यत्तद्रव्यमिति ब्रुवन्ति ॥ ३ ॥

इह खल्ज यदनारब्धस्वभावभेदमुत्पादव्ययधौव्यत्रयेण गुणपर्यायद्वयेन च यल्ठक्ष्यते तद्रव्यम् । तत्र हि द्रव्यस्य स्वभावोऽस्तित्सामान्यान्वयः, अस्तित्वं हि वक्ष्यति द्विविधं, स्वरूपास्तित्वं साइक्यास्तित्वं चेति । तत्रोत्पादः मादुर्भावः, व्ययः मच्यवनं, धौव्यमव-स्थितिः । गुणा विस्तारविशेषाः, ते द्विविधाः सामान्यविशेषात्मकलात् । तत्रास्तित्वं नास्ति-समेकलमन्यत्वं द्रव्यत्वं पर्यायत्वं सर्वगतलमसर्वगतत्वं समदेशलममदेशत्वं मूर्तलममूर्तत्वं सक्रि-यतमक्रियत्वं चेतनतमचेतनत्वं कर्तृतमकर्तृत्वं भोक्तृत्वमभोक्तृत्वमगुरुलघुत्वं चेत्यादयः सामा-संचारितैकरत्नप्रदीप इवानेकशर्रारेष्वण्येकोऽहमिति दृढसंस्कारेण निजशुद्धात्मानि स्थिता ये ते कर्मोदय-जनितपर्यायपरिणतिरहितत्वात्स्वसमया भवन्तीत्यर्थः ॥ २ ॥ अथ द्रव्यस्य सत्तादिलक्षणत्रयं सूचयति ----अपरिचत्तसहावेण अपरित्यक्तस्वभावमस्तित्वेन सहाभिनं उप्पादव्वयधुवत्तसंजुत्तं उत्पादव्ययझौव्यैः सह संयुक्तं गुणवं च सपज्जायं गुणवत्पर्यायसहितं च जं यदित्थंभूतं सत्तादिरुक्षणत्रय्संयुक्तं तं दब्वं ति वुचंति तं द्रव्यमिति बुवन्ति सर्वज्ञाः । इदं द्रव्यमुत्पादव्ययद्रौव्येर्गुणपर्यायैश्व सह ख्व्यलक्षणमेदे अपि . सति सत्ताभेदं न गच्छति । तर्हि किं करोति । स्वरूपतयैव तथाविधत्वमवलम्बते । कोऽर्थः । उत्पाद-राग द्वेषके अभावसे परम उदासीन हैं, और समस्त परद्रव्योंकी संगति दूर करके केवल खदव्यमें प्राप्त हुए हैं. इसी कारण स्वसमय हैं | स्वसमय आत्मस्वभाव है | आत्मस्वभावमें जो छीन रहते हैं वे धन्य हैं ॥२॥ अब द्रव्यका रक्षण कहते हैं-[ **यत्** ] जो [ अपरित्यक्तस्वभावेन ] नहीं छोड़े हुए अपने अस्तित्व स्वभावसे [ उत्पाद्व्ययधुवत्वसंबद्धं ] उत्पाद, व्यय, तथा धौव्य संयुक्त है। [ च ] और [ गुणवत् ] अनंतगुणात्मक है, [ सपयांचं ] पर्यायसहित है, [ तत् ] उसे [ द्रव्यं इति ] द्रव्य ् ऐसा [ ड्रवन्ति ] कहते हैं । भावार्थ-जो अपने अस्तित्वसे किसीसे उत्पन नहीं हुआ होवे, उसे इब्य कहते हैं । अस्तित्व दो प्रकारका हैं-एक स्वरूपास्तित्व और दूसरा सामान्यास्तित्व, इन दोनों अस्तित्वोंका वर्णन आगे करेंगे । यहाँ द्रव्यके लक्षण दो हैं, सो बतलाते हैं, एक उत्पाद-व्यय-धौव्य, और दसरा गुणपर्याय । उत्पाद उत्पन्न होनेको, व्यय विनाश होनेको, और धौव्य स्थिर रहनेको कहते हैं । गुण दो प्रकारका है, एक सामान्यगुण दूसरा विशेषगुण । अस्तित्व, नास्तित्व, एकत्व, अन्यत्व, द्रव्यत्व, पर्यायत्व, सर्वगतत्व, असर्वगतत्व, सप्रदेशत्व, अग्रदेशत्व, मूर्तत्व, अमूर्तत्व, सक्रियत्व, अक्रियत्व, चेतनत्व,

#### प्रवचनसारः

म्यगुणाः । अवगाहदेतुत्वं गतिनिमित्तता स्थितिकारणत्वं वर्तनायतनत्वं रूपादिमत्ता चेतनस-मिस्यादयो विशेषगुणाः । पर्याया आयतविशेषाः, ते पूर्वमेवोक्ताश्वर्त्तविधाः । न च तैरुत्पादा-दिभिर्गुणपर्यायेवा सह द्रव्यं लक्ष्यलक्षणमेदेऽपिस्वरूपत्रेयुपत्रजति, स्वरूपत एव द्रव्यस्य तथा-विधत्वादुत्तरीयवत् । यथा खल्दत्तरीयमुपात्तमलिनावस्थं प्रक्षालितममलावस्थयोत्पद्यमानं तेनो-त्पादेन लक्ष्यते । न च तेन सह स्वरूपभेदमुपत्रजति, स्वरूपत एव तथाविधत्वमवलम्बते । तथा द्रव्यमपि सम्रुपात्तमाक्तनावस्थं सम्रुचितवहिरङ्गसाधनसंनिधिसद्भावे विचित्रवहुत्तरावस्थानं स्वरूपकर्त्वकरणसामर्थ्यस्वमावेनान्तरङ्गसाधनताम्रुपागतेनानुग्रहीतम्रत्तावस्थयोत्पद्यमानं तेनो-त्त्या द्रव्यमपि सम्रुपात्तमाक्तनावस्थं सम्रुचितवहिरङ्गसाधनसंनिधिसद्भावे विचित्रवहुत्तरावस्थानं स्वरूपकर्त्तकरणसामर्थ्यत्वमावेनान्तरङ्गसाधनताम्रुपागतेनानुग्रहीतम्रुत्तरावस्थयोत्पद्यमानं तेनो-त्त्या द्रव्यमपि सम्रुपात्तमाक्तनावस्थं सम्रुचितवहिरङ्गसाधनसंनिधिसद्भावे विचित्रवहुत्तरावस्थानं स्वरूपकर्त्तकरणसामर्थ्यस्वमावेनान्तरङ्गसाधनताम्रुपागत्तेनानुग्रहीतम्रुत्तरावस्थयोत्पद्यमानं तेनो-त्त्या च तदेवोत्तरीयममलावस्थयोत्पद्यमानं मलिनावस्थया व्ययमानं तेन व्ययेन लक्ष्यते । न च तेन सह स्वरूपभेदमुपत्रजति, स्वरूपत एव तथाविधसमवलम्वते । तथा तदेव द्रव्यमप्युत्त-रावस्थयोत्पद्यमानं पाक्तनावस्थया व्ययमानं तेन व्ययेन लक्ष्यते । न च तेन सह स्वरूपभेद्-मुपत्रजति, स्वरूपत एव तथाविधत्वमवलम्वते । यथैव च तदेवोत्तरीयमेककालममलावस्थयो

व्ययग्रोव्यस्वरूपं गुणपर्यायरूपं च परिणमति रुद्रात्मवदेव । तथाहि केवलज्जानोत्पत्तिप्रस्तावे रुद्धात्मरूप-परिच्छित्तिनिश्चछानुभूतिरूपकारणसमयसारपर्यायस्य विनाशे सति रुद्धात्मोपलम्भव्यक्तिरूपकार्थसमय-सारस्योत्पादः कारणसमयसारस्य व्ययस्तदुभयाधारम्तपरमात्मद्रव्यत्वेन ध्रौव्यं च । तथानन्तज्ञानादिगुणाः, गतिमार्गणाबिपक्षभूतसिद्धगतिः, इन्द्रियमार्गणाविपक्षमृतातीन्द्रियत्वादिलक्षणाः रुद्धपर्यायाश्च भवन्तीति । यथा रुद्धसत्तया सहाभिन्नं परमात्मद्रव्यं पूर्वोक्तोत्पादव्ययग्रीव्येर्गुणपर्यायैश्व सह संज्ञालक्षणप्रयोजनादि-भेदेऽपि सति तैः सह सत्तादिभेदं न करोति, स्वरूपत एव तथाविधत्वमवलम्वत्ते । तथाविधत्वं कोऽर्यः ।

अचेतनत्व, कर्त्युत्व, अकर्त्युत्व, भोक्तुत्व, अभोक्तुत्व, अगुरुरुष्ठपुत्व, इत्यादि सामान्यगुण हैं । अवगाह हेतुत्व, गतिनिमित्तता, स्थितिहेतुत्व, वर्तनायतनत्व, रूपादिमत्व, चेतनत्व, इत्यादि विशेषगुण हैं । द्रव्यगुणकी परिणतिके भेदको पर्याय कहते हैं । इन उत्पाद व्यय धौव्य गुणपर्यायोसे द्रव्य लक्षित होता (पहिचाना जाता ) है, इसलिये द्रव्य 'छत्त्य' है । और जिनसे लक्षित होता है, वे लक्षण हैं, इसलिये उत्पाद व्ययादि 'लक्षण' हैं । लक्त्य लक्ष्य' है । और जिनसे लक्षित होता है, वे लक्षण हैं, इसलिये उत्पाद व्ययादि 'लक्षण' हैं । लक्त्य लक्षण भेवसे यद्यपि इनमें भेद है, तथापि स्वरूपसे द्रव्यमें भेद नहीं है, अर्थात् स्वरूपसे लक्ष्य लक्षण भवसे यद्यपि इनमें के दे तथापि स्वरूपसे द्रव्यमें भेद नहीं है, अर्थात् स्वरूपसे लक्ष्य लक्षण एक ही हैं । जैसे-कोई वस्न पहले मलिन था, पीछेसे घोकर उञ्ज्वल किया, तब उज्ज्वलतासे उत्पन्न हुआ कहलाया । परंतु उस वस्नका उत्पादसे प्रथक्एमना नहीं है, क्योंकि पूर्ववस्न ही उज्ज्वलमावसे परिणत हुआ है । इसी प्रकार बहिरंग-अंतरंग निमित्त पाकर द्रव्य एक पर्यायसे उत्पन्न होता है, परंतु उत्पादसे जुदा नहीं है, स्वरूपसे ही उस पर्यायरूप परिणमन करता है । वही वस्न उज्ज्वन खावस्थासे तो उत्पन्न हुआ है, और मलिनपर्यायसे व्यय (नाश) को प्राप्त हुआ है, परंतु उस व्ययसे वस्न प्रथक् नहीं है, क्योंकि आप ही मलिनभावके नाशरूप परिणत हुआ है । इसी प्रकार द्रव्य आगामी पर्यायसे तो उत्पन्न है, और प्रथम अवस्थासे नष्ट होता है, परंतु उस व्ययसे प्रथक् नहीं है, व्ययन

সৰ, ৭৭

स्पद्यमानं मलिनव्यवस्थया व्ययमानमवस्थायिन्योत्तरीयत्वावस्थया घौव्यमालम्ब्यमानं घौव्येण लक्ष्यते । न च तेन सह स्वरूपभेदग्रुपत्रजति, स्वरूपत एव तथाविधतमवलम्बते । तथैव तदेव द्रव्यमप्येककालग्रुत्तरावस्थयोत्पद्यमानं प्राक्तनावस्थया व्ययमानमवस्थायिन्या द्रव्यत्वावस्थया घौव्यमालम्ब्यमानं घौव्येण लक्ष्यते । न च तेन सह स्वरूपभेदग्रुपत्रजति, स्वरूपत एव तथा विधत्वमवलम्बते । यथैव च तदेवोत्तरीयं विस्तारविशेषात्मकैर्गुणैर्ल्रस्यते । न च तैः सह स्वरूपभेदग्रुपत्रजति, स्वरूपत एव तथाविधत्वमवलम्बते । तथैव तदेव द्रव्यमपि विस्तारविशे-षात्मकैर्गुणैर्ल्रस्यते । न च तैः सह स्वरूपभेदग्रुपत्रजति, स्वरूपते एव तथा-पिरत्वमवलम्बते । यथैव च तदेवोत्तरीयं विस्तारविशेषात्मकैर्गुणैर्ल्रस्यते । न च तैः सह स्वरूपभेदग्रुपत्रजति, स्वरूपत एव तथाविधत्वमवलम्बते । तथैव तदेव द्रव्यमपि विस्तारविशे-षात्मकैर्गुणैर्ल्रस्यते । न च तैः सह स्वरूपभेदग्रुपत्रजति, स्वरूपत एव तथाविधत्वमवलम्बते । यथैव च तदेवोत्तरीयमायतविशेषात्मकैः पर्यायवर्त्तिभिस्तन्तुभिर्र्ल्रस्यते । न च तैः सह स्वरूप-भेदग्रुपत्रजति, स्वरूपत एव तथाविधत्वमवलम्बते । तथैव तदेव द्रव्यमप्यायतविशेषात्मकैः पर्या-यैर्ल्रस्यते । न च तैः सह स्वरूपभेदग्रुपत्रजति, स्वरूपत एव तथाविधत्वमवलम्बते । यर्थव्य त्त्रदेवोत्त्ति, स्वरूपत एव तथाविधत्वमवलम्वते । तथैव तदेव द्रव्यमप्यायतविशेषात्मकैः पर्या-यैर्लक्ष्यते । न च तैः सह स्वरूपभेदग्रुपत्रजति, स्वरूपत एव तथाविधत्वमवलम्वते ॥ ३ ॥ अध क्रमेणास्तिलं द्विविधमभिदधाति तत्रेदं स्वरूपास्तित्वाभिधानम्----

उत्पादव्ययद्रौव्यगुणपर्यायस्वरूपेण परिणमन्ति, तथा सर्वद्रव्याणि स्वकीयस्वकीययथोचितोत्पादव्ययद्रौव्ये-स्तथैव गुणपर्यायैश्व सह यद्यपि संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभिर्भेदं कुर्वन्ति तथापि सत्तास्वरूपेण भेदं न कुर्वन्ति, स्वभावत एव तथाविधत्वमवलम्बते । तथाविधत्वं कोऽर्थः । उत्पादव्ययादिस्वरूपेण परिणमन्ति । अथवा यथा वस्तं निर्मलपर्यायेणोत्पन्नं मलिनपर्यायेण विनष्टं तदुभयाधारमूतवस्तरूपेण ध्रुवमविनश्वरं, तथैव शुक्र-वर्णादिगुणनवजीर्णादिपर्यायसहितं च सत् तैरुत्पादव्ययद्रौव्येस्तथैव च स्वकीयगुणपर्यायैः सह संज्ञादि-भेदेऽपि सति सत्तारूपेण भेदं न करोति । तर्हि किं करोति । स्वरूपत एवोत्पादादिरूपेण परिणमति, तथा सर्वादव्याणीत्यभिप्रायः ॥ ३ ॥ एवं नमस्कारगाथा द्रव्यगुणपर्यायकथनगाथा स्वसमयपरसमयनिरूपणगाथा सत्तादिलक्षणत्रयस्चनगाथा चेति स्वतन्त्रगाथाचतुष्टयेन पीठिकाभिधानं प्रथमस्थलं गतम् । अथ प्रथमं

स्वरूप परिणत हुआ है। और वही वस्न जैसे एक समयमें निर्मल अवस्थाकी अपेक्षासे तो उत्पचमान है, मलिनावस्थाकी अपेक्षासे व्यय (नाश) वाला है, और वस्नपनेकी अपेक्षा ध्रुव है, परंतु ध्रुवपनेसे स्वरूप-भेदको धारण नहीं करता है, आप ही उस स्वरूप परिणमता है। इसी प्रकार द्रव्य हरएक समयमें उत्तर अवस्थासे उत्पन्न होता है, पूर्व अवस्थासे विनाशको प्राप्त होता है, और द्रव्यपने स्वभावसे ध्रुव रहता है, ध्रुवपनेसे प्रथक् नहीं रहता, आप ही ध्रौव्यको अवलंबन करता है। और इसी प्रकार जैसे वही वस्त उच्चल कोमलादि गुणोंकी अपेक्षा देखते हैं, तो वह उन गुणोंसे भिन्न भेद घारण नहीं करता, स्वरूपसे गुणात्मक है, इसी तरह प्रत्येक द्रव्य निज गुणोंसे भिन्न नहीं है, स्वरूपसे ही गुणात्मक है, ऐसा देखते हैं। जैसे वस्न तंतुरूप पर्यायोंसे देखाजाता है, परंतु उन पर्यायोंसे जुदा नहीं है, स्वरूपसे ही उनरूप है; इसी प्रकार द्रव्य निज पर्यायोंसे देखते हैं, परंतु स्वरूपसे ही पर्यायपनेको अवलम्बन करता है। इस तरह द्रव्यका उत्पादव्ययधोव्यलक्षण और गुणपर्यायलक्षण जानने योग्य है॥ ३ ॥ अब दो प्रकारके अस्तित्वमेंसे पहले स्वरूपास्तित्वको दिखलाते हैं—[ गुणो:] अपने गुणों करके [ चिन्ने: सह सब्भावो हि सहावो गुणेहिं सह पज्रएहिं चित्तेहिं । दव्वस्स सब्वकालं उप्पादव्वयधुवत्तेहिं ॥ ४ ॥ सद्भावो हि स्वभावो गुणैः सह पर्ययैथित्रैः । द्रव्यस्य सर्वकालग्रुत्पादव्ययधुवत्वैः ॥ ४ ॥

अस्तित्वं हि किल द्रव्यस्य स्वभावः, तत्पुनरन्यसाधननिरपेक्षतादनाद्यनन्तत्तया हेतुकये-करुपया दृरया नित्यमदृत्तत्वाद्विभावधर्मवे लक्षण्याच भावभाववद्भावान्नानात्त्वेऽपि प्रदेशभेदा-भावाद्रव्येण सहैकत्वमवलुम्बमानं द्रव्यस्य स्वभाव एव कथं न भवेत् । तत्तु द्रव्यान्तराणामिव द्रव्यगुणपर्यायाणां न पत्येकं परिसमाप्यते । यतो हि परस्परसाधितसिद्धियुक्तत्वात्त्तेषामस्ति-त्वमेकमेव, कार्तस्वरवत् यथा हि द्रव्येण वा क्षेत्रेण वा काल्टेन वा भावेन वा कार्त्तस्वरात् पृथगचुपलभ्यमानैः कर्त्वकरणाधिकरणरूपेण प्रीतादिगुणानां कुण्डलादिपर्यायाणां च स्वरूपसु-पादाय पर्वतमानमदृत्तियुक्तस्य कार्त्तस्वरास्तित्त्वेन निष्पादितनिष्पत्तियुक्तैः पीततादिगुणैः ताबत्त्वरूपास्तित्वं प्रतिपादयति— सहावो हि स्वभावः स्वरूपं भवति हि स्कुटम् । कः कर्ता । सब्भावो सद्रावः ग्रुद्धसत्ता ग्रुद्धात्तित्त्वम् । कत्त्य स्वभावो भवति द्व्वस्स मुक्तात्मद्रव्यस्य तच्च स्वरूपास्तित्त्वं यथा गुणोहिं सद्द पज्जपदिं केवल्ज्जानादिगुणैः किंचिद्रनचरमशरीराकारादिस्वकीयपर्यायैश्व सह । कथंमूतैः शि प्रणोहिं सिद्ध पाक्तित्वमतीन्द्रियत्वमकायत्वमयोगत्वमवेत्त्वमित्यादिबहुभेदभिन्नेने केवलं गुणपर्यायैः सह भिन्नं भवति । उप्पादव्वयधुवत्तेदिं ग्रुद्यात्वमकायत्वमयोगत्त्वमित्व्यत्विकृत्यरहितपरमसमाधिरूप-मोक्षमार्गपर्यायत्व व्ययस्तथा मोक्षमार्यात्तिर्व्यत्वल्व्र्वात्वाद्विन्नद्वाद्वे वेत्युक्तर्वल्यस्य निवति । कथम् वी सिद्र न भवति । कथम् । सञ्वकालं पर्यात्तात्वयद्वव्यावां याद्वव्हभवल्वल्वात्ते त्वाद्यिक्रल्यित्वन्वयध्रौत्व्येश्व सह भिन्नं न भवति । कथम् । सञ्वकालं पर्वताल्य्त्व्व्यित्वात्वल्वक्षणं प्रौल्यं चेत्युक्तल्वक्षणोत्यादव्ययप्रौत्येश्व सह

पर्यायैः ] नाना प्रकारकी अपनी पर्यायोकरके और [ उत्पादव्ययभ्रवत्वैः ] उत्पाद, व्यय, तथा धौव्यकरके [ द्रव्यस्य ] गुणपर्यायस्वरूप द्रव्यका [ सर्वकालं ] तीनों कालमें [ सद्भाव ] अस्तित्व है, वही [ हि ] निश्चय करके [ स्वभावः ] मूलमूत स्वभाव है । भावार्थ निश्चय करके अस्तित्व ही द्रव्यका स्वभाव है, क्योंकि अस्तित्व किसी अन्य निमित्तसे उत्पन्न नहीं हुआ है । अनादि अनंत एकरूप प्रवृत्तिसे अविनाशी है । विभावभावरूप नहीं, किन्तु स्वाभाविकभाव है । और गुणगुणीके भेदसे यद्यपि द्रव्यसे अस्तित्वगुण पृथक् कहा जाता है, परंतु वह प्रदेशभेदके विना द्रव्यसे एकरूप है । एक द्रव्यसे दूसरे द्रव्यकी नाई पृथक् कहा जाता है, परंतु वह प्रदेशभेदके विना द्रव्यसे एकरूप है । एक द्रव्यसे दूसरे द्रव्यकी नाई पृथक् नहीं हैं, क्योंकि द्रव्यके अस्तित्वसे गुणपर्यायोंका अस्तित्व है, और गुणपर्यायोंके अस्तित्वसे द्रव्यका अस्तित्व है । यह कथन नीचे लिखे हुए सोनेके दष्टांतसे समझाते हैं । जैसे-पीततादि गुण तथा कुंडलादिपर्याय जो कि द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावकी अपेक्षा सोनेसे पृथक् नहीं हैं, उनका कर्ता, साधन, और आधार सोना है, क्योंकि सोनेके अस्तित्वसे ही उनका अस्तित्व है । जो सोना न होवे, तो पीततादि गुण तथा कुंडलादिपर्याय जे कि द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावकी अपेक्षा सोनेसे देने, और वे

कुण्डलादिपर्यायेश्व यदस्तित्वं कार्तस्वरस्य स स्वभावः, तथा हि द्रव्येण वा क्षेत्रेण वा कालेन वा भावेन वा द्रव्यात्पृथगनुपलभ्यमानैः कर्तृकरणाधिकरणरूपेण गुणानां पर्यायाणां च स्वरूप-युपादाय प्रवर्तमानमर्रुत्तियुक्तस्य द्रव्यास्तित्वेन निष्पादितनिष्पत्तियुक्तेग्रेणैः पर्यायेश्व यदस्तित्वं द्रव्यस्य स स्वभावः । यथा वा द्रव्येण वा क्षेत्रेण वा कालेन वा भावेन वा पीततादिगुणेभ्यः कुण्डलादिषर्यायेभ्यश्च पृथगनुपलभ्यमानस्य कर्तृकरणाधिकरणरूपेण कार्तस्वरस्वरूपयुपादाय प्रवर्तमानमर्रुत्तियुक्तेः पीततादिगुणैः कुण्डलादिषर्यायेश्व निष्पादितनिष्पत्तियुक्तस्य कार्त्तस्वरस्य मूल्साधनतया तैर्निष्पादितं यदस्तित्वं स स्वभावः, तथा द्रव्येण वा क्षेत्रेण वा कालेन वा भावेन वा गुणेभ्यः पर्यायेभ्यश्च पृथगनुपलभ्यमानस्य कर्तृकरणाधिकरणरूपेण कार्तस्वरस्यरूपयुपादाय मवर्तमानमर्रुत्तियुक्तैः पीततादिगुणैः कुण्डलादिषर्यायेश्व निष्पादितनिष्पत्तियुक्तस्य कार्तस्वरस्य मूलसाधनतया तैर्निष्पादितं यदस्तित्वं स स्वभावः, तथा द्रव्येण वा क्षेत्रेण वा काल्लेन वा भावेन वा गुणेभ्यः पर्यायेभ्यश्च पृथगनुपलभ्यमानस्य कर्तृकरणाधिकरणरूपेण द्रव्यसर्यस्य प्रवर्तमानामदृत्तियुक्तेर्गुणैः पर्यायेश्व निष्पादितनिष्पत्तियुक्तस्य द्रव्यस्य मृल्साथनतया तैर्निष्पा दितं यदस्तित्वं स स्वभावः । किं च---यथा हि द्रव्येण वा क्षेत्रेण वा कालेन वा भावेन वा कार्त्त-स्वरात्प्रथगनुपलभ्यसानैः कर्त्वरणाधिकरणरूपेण कुण्डलाङ्कदपीतताद्युत्पादव्ययधौव्याणां स्वरूप-

यतः कारणाद्रुणपर्यायोऽस्तित्वेनोत्पादव्ययधौव्यास्तित्वेन च कर्टभूतेन शुद्धात्मदव्यास्तित्वं साध्यते, शुद्धात्म-द्रग्यास्तित्वेन च गुणपर्यायोत्पादव्ययधौव्यास्तित्वं साध्यत इति । तद्यथा--यथा स्वकीयदव्यक्षेत्रकालभावैः सुवर्णाद्दभिन्नानां पीतत्नादिगुणकुण्डलादिपर्यायाणां संबन्धि यदस्तित्वं स एव सुवर्णस्य सद्धावः, तथा स्वकीय-द्रव्यक्षेत्रकालभावैः परमात्मद्रव्यादभिन्नानां केवलज्ञानादिगुणकिचिदूनचरमशरीराकारादिपर्यायाणां संवन्धि यदस्तित्वं स एव मुक्तात्मद्रव्यस्य सद्भावः । यथा स्वकीयद्रव्यक्षेत्रकालभावैः पीतत्वादिगुणकुण्डलदिपर्यायेभ्यः सकाशादभिन्नस्य सुवर्णस्य सद्भावः । यथा स्वकीयद्रव्यक्षेत्रकालभावैः पीतत्वादिगुणकुण्डलदिपर्यायेभ्यः सकाशादभिन्नस्य सुवर्णस्य संवन्धि यदस्तित्वं स एव पीतत्वादिगुणकुण्डलविपर्यायाणां स्वभावो भवति, तथा स्वकीयदव्यक्षेत्रकालभावैः केवलज्ञानादिगुणकिचिदूनचरमशरीराकारपर्यायेभ्यः सकाशादभिन्नस्य मुक्तात्म-द्रव्यस्य संवन्धि यदस्तित्वं स एव केवलज्ञानादिगुणकिचिदूनचरमशरीराकारपर्यायाणां स्वभावो ज्ञातव्यः ।

स्वभाव हैं । इसी प्रकार द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावोंकी अपेक्षा द्रव्यसे अभिन जो उसके गुणपर्याय हैं, उनका कर्ता साधन, और आधार द्रव्य हैं, क्योंकि द्रव्यके अस्तित्वसे ही गुणपर्यायोंका अस्तित्व है । जो द्रव्य न होवे, तो गुणपर्याय भी न होवें । द्रव्य स्वभाववंत है, और गुणपर्याय स्वभाव हैं । और जैसे द्रव्य, क्षेत्र, काल भावोंसे, पीततादि गुण तथा कुंडलादि पर्यायोंसे अपृथक्भूत (जो जुदे नहीं) सोनेके कर्म पीततादि गुण तथा कुंडलादि पर्याय हैं, इसलिये पीततादि गुण और कुंडलादि पर्यायोंक आस्तित्वसे सोनेका अस्तित्व है । यदि पीततादिगुण तथा कुंडलादि पर्यायों न हों, तो सोना भी न होवे । इसी प्रकार द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावोंसे गुणपर्यायोंसे अपृथग्भूत द्रव्यके कर्म गुणपर्याय हैं, इसलिये गुणपर्यायोंके अस्तित्वसे द्रव्यका अस्तित्व है । जो गुणपर्यायों न हों, तो द्रव्य भी न होते । और जैसे-द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावोंसे सोनेसे अपृथग्मूत ऐसा जो कंकणका उत्पाद, कुंडलका व्यय तथा पीतव्यदिका झौव्य इन तीन भावोंका कर्ता, साधन, और आधार सोना है, इसलिये सोनेके अस्तित्वसे इनका आस्तित्व है, क्योंकि जो सोना न होवे, तो क्रंकणका उत्पाद, कुंडलका व्यय और पीतत्वादिका आव्य

#### **झेव च**नसारः

मुपादाय मवर्तमानमद्यत्तियुक्तस्य कार्तस्वरास्तित्वेन निष्पादितनिष्पत्तियुक्तैः क्रुण्डलाङ्गदपीतताद्य-त्पादव्ययग्नौव्यैर्यदस्तित्वं कार्तस्वरस्य स स्वभावः, तथा हि द्रव्येण वा क्षेत्रेण वा काल्ठेन वा भावेन वा द्रव्यात्पृथगनुपलभ्यमानैः कर्त्वकरणाधिकरणरूपेणोत्पादव्ययग्नौव्याणां स्वरूपमुपादाय मवर्तमानमद्यत्तियुक्तस्य द्रव्यास्तित्त्वेन निष्पादितनिष्पत्तियुक्तेरुत्पादव्ययभ्नौव्येर्यदस्तित्वं द्रव्यस्य स स्वभावः । यथा वा द्रव्येण वा क्षेत्रेण वा काल्ठेन वा भावेन वा क्रुण्डलाङ्गदपीतताद्युत्पादव्यय-भ्रोव्येभ्यः पृथगनुपलभ्यमानस्य कर्त्वकरणाधिकरणरूपेण कार्तस्वरस्वरुपमुपादाय प्रवर्तमान-मदत्तियुक्तेः कुण्डलाङ्गदपीतताद्युत्पादच्ययग्नौव्येर्निष्पादितनिष्पत्तियुक्तस्य कार्तस्वरस्य मूल-साधनतया तैर्निष्पादितं यदस्तित्वं स स्वभावः, तथा द्रव्येण वा क्षेत्रेण वा काल्ठेन वा भावेन वोत्पादव्ययभ्रौव्येभ्यः पृथगनुपलभ्यमानस्य कर्त्वकरणाधिकरणरूपेण वा क्षेत्रेण वा काल्ठेन वा भावेन वोत्पादव्ययभ्रौव्येभ्वः पृथगनुपलभ्यमानस्य कर्त्वकरणाधिकरणरूपेण वा क्षेत्रेण वा काल्ठेन वा भावेन वोत्पादव्ययभ्रौव्येभ्वः पृथगनुपलभ्यमानस्य कर्त्त्वरिपादितनिष्पत्तियुक्तस्य कार्तस्वरस्य मूल-साधनतया तैर्निष्पादितं यदस्तित्वं स स्वभावः, तथा द्रव्येण वा क्षेत्रेण वा काल्ठेन वा भावेन वोत्पादव्ययभ्रौव्येभ्वः पृथगनुपलभ्यमानस्य कर्व्त्वरणाधिकरणरूपेण द्रल्पस्य मूल्यस्वरुपमुपादाय मवर्त्तमानमद्वतियुक्तैरुत्त्याद्वययभ्रोव्येर्निष्पादितनिष्यत्तियुक्तस्य द्रव्यस्य मूल्यादाय मवर्त्तमानमद्वतियुक्तैरुत्त्याद्वययभ्रीत्यीर्निष्पादितनिष्यत्तियुक्तस्य द्रव्यस्य मूल्याधनतया तैर्नि-

अधेदानीमुत्पादव्ययधौव्याणामपि इव्येण सहाभिनास्तित्वं कथ्यते। यथा स्वकीयदव्यादिचतुष्टयेन सुवर्णाद-भिन्नानां कटकपर्याबोत्सावकङ्कणपर्यायविनाशसुवर्णत्वलक्षणप्रौव्याणां संबन्धि यदस्तित्वं स एव सुवर्णसद्भावः, तथा स्वद्रव्यादिचतुष्टयेन परमात्मदव्यादभिन्नानां मोक्षपर्यायोत्पादमोक्षमार्गपर्यायव्ययत्दुभयाधारभूतपरमात्म-दव्यत्वलक्षणघ्रौव्याणां संबन्धि यदस्तित्वं स एव मुक्तात्मदव्यस्वभावः। यथा स्वदव्यादिचतुष्टयेन कटक-पर्यायोत्पादकङ्कणपर्यायव्ययसुवर्णत्वलक्षणघ्रौव्येभ्यः सकाशादभिनस्य सुवर्णस्य संबन्धि यदस्तित्वं स एव कटकपर्यायोत्पादकङ्कणपर्यायव्ययतुभयाधारभूतसुवर्णत्वलक्षणध्रौव्याणां सद्भावः, तथा स्वद्रव्यादिचतुष्टयेन मोक्षपर्यायोत्पादकङ्कणपर्यायव्ययतुभयाधारभूतसुवर्णत्वलक्षणध्रौव्याणां सद्भावः, तथा स्वद्रव्यादिचतुष्टयेन मोक्षपर्यायोत्पादमोक्षमार्गपर्यायव्ययतदुभयाधारभूतसुवर्णत्वलक्षणध्रौव्याणां सद्भावः, तथा स्वद्रव्यादिचतुष्टयेन धौव्याणां स्वभाव इति । एवं यथा मुक्तात्मद्रव्यस्य स्वकीयगुणपर्यायोत्पादव्ययतुभयाधारभूतमुक्तात्मद्रव्यत्वलक्षण-धौव्याणां स्वभाव इति । एवं यथा मुक्तात्मद्रव्यस्य स्वकीयगुणपर्यायोत्यादव्ययत्र्यभित्वेः सह स्वरूपास्ति-

ये तीन भाव भी न होवें | इसी प्रकार द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावों करके द्रव्यसे अप्रथाभूत ऐसे जो उत्पाद, ज्यय, ध्रौव्य इन तीन भावोंका कर्ता, साधन तथा आधार द्रव्य है, इसलिये द्रव्यके अस्तित्वसे उत्पा-दादिका अस्तित्व है । जो द्रव्य न होवे तो उत्पाद, व्यय, ध्रौव्य ये तीन भाव न होवें । और जैसे द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावोंकर कंकणादि पर्यायका उत्पाद, कुंडलादिका व्यय, पीतत्वादिका ध्रौव्य, इन तीन भावोंसे अप्रथाभूत जो सोना है, उसके कर्ता, साधन और आधार कंकणादि उत्पाद, कुंडलादि व्यय, पीतत्वादि ध्रौव्य, ये तीन भाव हैं, इसलिये इन तीन भावोंके अस्तित्वसे सोनेका अस्तित्व है । यदि ये तीन भाव न होवें, तो सोना भी न होवे । इसी प्रकार द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावों करके उत्पाद, व्यय, ध्रौव्यसे अप्रथाभूत द्रव्यके कर्ता, साधन और आधार जंत्याद सोनेका अस्तित्व है । यदि ये तीन भाव न होवें, तो सोना भी न होवे । इसी प्रकार द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावों करके उत्पाद, व्यय, ध्रौव्यसे अप्रधामूत द्रव्यके कर्ता, साधन और आधार उत्पाद, व्यय, ध्रौव्य, ये तीन भाव हैं, क्योंकि इन तीनोंके अस्तित्वसे द्रव्यका अस्तित्व है । यदि ये तीन भाव न होवें, तो द्रव्य भी न होवे । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि द्रव्य, गुण और पर्यायोका अस्तित्व एक है । और जो द्रव्य है, सो अपने गुण 555

इदं तु सादृश्यास्तित्वाभिधानमस्तीति कथयति---

इह विचिहलक्खणाणं लक्खमणमेगं सदिति सञ्बगयं। उवदिसदा खलु धम्मं जिणवरवसहेण पण्णत्तं॥ ५॥ इह विविधलक्षणानां लक्षमणमेकं सदिति सर्वगतम्। उपदिश्ता खलु धर्मं जिनवरदृषभेण मज्ञप्तम् ॥ ५॥

इह किल पपश्चितवैचिच्येण द्रव्यान्तरेभ्यो व्यावृत्य वृत्तेन प्रतिद्रच्यं सीमानमास्त्रयता विशेषलक्षणभूतेन च स्वरूपास्तित्वेन लक्ष्यमाणानामपि सर्वद्रव्याणामस्तमितवैचित्र्यप्रपश्चं प्रवृत्य वृत्तं प्रतिद्रव्यमास्त्रतिं सीमानं भिन्दत्सदिति सर्वगतं सामान्यलक्षणभूतं सादक्यास्ति-तमेकं खल्वववोद्धव्यम् । एवं सदित्यभिधानं सदिति परिच्छेदनं च सर्वार्थपरामर्शिं स्यात् । यदि पुनरिदमेव न स्यात्तदा किंचित्सदिति किंचिदसदिति किंचित्सचासचेति किंचिदवाच्यमिति च स्यात् । तत्तु विप्रतिषिद्धमेवाप्रसाध्यं चैतदनोकहवत् । यथा हि बहूनां बहुविधानामनोकहा-नामात्मीयस्यात्मीयस्य विशेषलक्षणभूतस्य स्वरूपास्तित्वस्यावष्टम्भेनोत्तिष्ठन्नानात्वं, सामान्य-

त्वाभिधानमवान्तरास्तित्वमभिन्नं व्यवस्थापितं, तथैव समस्तशेषद्रव्याणामपि व्यवस्थापनीयमित्यर्थः ॥ ४ ॥ अध सादश्यास्तित्वशब्दाभिधेयां महासत्तां प्रज्ञापयति—इह विविहलक्खणाणां इह लोके प्रत्येकसत्ता-भिधानेन स्वरूपास्तित्वेन विविधलक्षणानां भिन्नलक्षणानां चेतनाचेतनमूर्तामूर्त्तपदार्थानां लक्खणमेगं तु एकमखण्डलक्षणं भवति । किं कर्त्त सदिति सर्वं सदिति महासत्तारूपम् । किंविशिष्टम् । सव्वगयं संकर-व्यतिकरपरिहाररूपस्वजात्यविरोधेन शुद्धसंग्रहनयेन सर्वगतं सर्वपदार्थव्यापकम् । इदं केनोक्तम् । उवदि-सदा खलु धम्मं जिणवरवसहेण पण्णत्तं धर्मं वस्तुस्वभावसंग्रहमुपदिशता खलु स्फुटं जिनवरवृषभेण

पर्यायस्वरूपको लिये हुए है, अन्य द्रव्यसे कभी नहीं मिलता। इसीको स्वरूपास्तित्व कहते हैं ॥ १॥ आगे सादरयास्तित्व बतलाते हैं—[इह] इस लोकमें [धर्म उपदिदाता] वस्तुके स्वभावका उपदेश देनेवाले [जिणवरवृष्टभेण] गणधरादिदेवोंमें श्रेष्ठ श्रीवीतराग सर्वज्ञदेवने [प्रज्ञप्तं] ऐसा कहा है, कि [विविधलक्षणानां] नाना प्रकारके लक्षणोंवाले अपने स्वरूपास्तित्वसे जुदा जुदा दव्योंका [सत् इति] 'सत्' ऐसा [सर्वगतं] सब द्रव्योंमें पानेवाला [एकं लक्ष्तणं] एक लक्षण है। भावार्थ-स्वरूपास्तित्व विशेषलक्षणरूप है, क्योंकि वह द्रव्योंकी विचित्रताका विस्तार करता है। तथा अन्य द्रव्यसे भेद करके प्रत्येक द्रव्यकी मर्यादा करता है। और 'सत्' ऐसा जो सादश्यास्तित्व है, सो द्रव्योंमें भेद नहीं करता है, सब द्रव्योंमें प्रवर्तता है, प्रत्येक द्रव्यकी मर्यादाको दूर करता है, और सर्वगत है, इसलिये सामान्यलक्षणरूप है। 'सत्' यब्द सब पदार्थोंका ज्ञान कराता है, क्योंकि यदि ऐसा न माने, तो कुछ पदार्थ सत् हों, कुछ असत् हों, और कुछ अवक्तव्य हों; परंतु ऐसा नहीं हे, संपूर्ण पदार्थ सत्रूप ही हैं, असदादिरूप नहीं हैं। जैसे–वृक्ष अपने अपने स्वरूपास्तित्वसे, आम, नीमादि भेदोसे अनेक प्रकारके हैं, और सादध्यास्तित्वसे वृक्ष जातिकी अपेक्षा एक हैं। इसी प्रकार

#### प्रवचनसारः

लक्षणभूतेन सादृक्योद्धासिनानोकहत्वेनोत्थापितमेकत्वं तिरियति । तथा बहूनां बहुविधानां द्रव्याणामात्मीयात्मीयस्य विशेषलक्षणभूतस्य स्वरूपास्तित्वस्यावष्टम्भेनोत्तिष्ठन्नानात्वं, सामान्य-लक्षणभूतेन सादृक्योद्धासिना सदित्यस्य भावेनोत्थापितमेकत्वं तिरयति । यथा च तेषामनो-कहानां सामान्यलक्षणभूतेन सादृक्योद्धासिनानोकहत्वेनोत्थापितेनैकत्वेन तिरोहितमपि विशेषलक्षणभूतस्य स्वरूपास्तितावष्टम्भेनोत्तिष्ठन्नानात्वमुच्चकास्ति, तथा सर्वद्रव्याणामपि सामा-न्यलक्षणभूतेन सादृक्योद्धासिना सदित्यस्य भावेनोत्थापितेनैकत्वेन तिरोहितमपि विशेषलक्षणभूतेन सादृक्योद्धासिना सदित्यस्य भावेनोत्थापितेनैकत्वेन तिरोहितमपि सामा-न्यलक्षणभूतेन सादृक्योद्धासिना सदित्यस्य भावेनोत्थापितेनैकत्वेन तिरोहितमपि विशेषलक्षण-भूतस्य स्वरूपास्तित्वस्यावष्टम्भेनोत्तिष्ठन्नानात्वम्रुच्चकास्ति ॥ ५ ॥

अथ द्रव्येर्द्रव्यान्तरस्यारम्भं द्रव्यादर्थान्तरत्वं च सत्तायाः मतिइन्ति— दव्वं सहावसिद्धं सदिति जिणा तचदो समक्खादा । सिद्धं तथ आगमदो णेच्छदि जो सो हि परसमओ ॥ ६ ॥ द्रव्यं स्वभावसिद्धं सदिति जिनास्तत्त्वतः समाख्यातवन्तः । सिद्धं तथा आगमतो नेच्छति यः स हि परसमयः ॥ ६ ॥

प्रज्ञामिति । तथथा--यथा सर्वे मुक्तात्मनः सन्तीत्युक्ते सति परमानन्दैकलक्षणसुस्तामृतरसास्वादभरिताव-स्थलोकाकाशप्रमितञ्चद्वासंख्येयात्मप्रदेशैस्तथा किंचिदूनचरमशरीराकारादिपर्यायैश्व संकरव्यतिकरपरिहार-रूपजातिभेदेन भिन्नानामपि सर्वेषां सिद्धजीवानां प्रहणं भवति, तथा 'सर्वं सत्' इत्युक्ते संप्रहनयेन सर्व-पदार्थानां प्रहणं भवति । अथवा सेनेयं वनमिदमित्युक्ते अश्वहत्त्यादिपदार्थानां निम्बाम्रादिवक्षाणां स्वकीय-स्वकीयजातिभेदभिन्नानां युगपद्ग्रहणं भवति, तथा सर्वं सदित्युक्ते सति सादृश्यसत्ताभिधानेन महासत्तारूपेण शुद्धसंग्रहनयेन सर्वपदार्थानां स्वजात्यविरोधेन ग्रहणं भवतित्यर्थः ॥ ५ ॥ अथ यथा दृत्र्यं स्वभावसिद्धं तथा सदसदपि स्वभावत एवेत्याख्याति--द्व्वं सहावसिद्धं दृब्वं परमात्मद्रव्यं स्वभावसिद्धं भवति । कत्मात् । अनाधनन्तेन परहेतुनिरपेक्षेण स्वतः सिद्धेन केवल्ज्ज्ञानादिगुणाधारभूतेन सदानन्दैकरूपसुस्त-

द्रव्य अपने अपने स्वरूपास्तित्वसे ६ प्रकार हैं, और सादश्यास्तित्वसे सत्की अपेक्षा सब एक हैं। सत्के कहनेमें छहो द्रव्य गर्भित हो जाते हैं। जैसे जब इक्षोंमें स्वरूपास्तित्वसे भेद करते हैं, तब सादश्या-स्तित्वरूप इक्षको जातिकी एकता मिट जाती है, और जब साद्रश्यास्तित्वरूप इक्षजातिकी एकता करते हैं, तब स्वरूपास्तित्वसे उत्पन्न नाना प्रकारके भेद मिट जाते हैं, इसी प्रकार द्रव्योमें स्वरूपास्तित्वकी अपेक्षा सत्रूप एकता मिट जाती है, और सादश्यास्तित्वकी अपेक्षा नाना प्रकार के भेद मिट जाते हैं। भगवानका मत अनेकान्त है, जिस पक्षकी विवक्षा (कहनेकी इच्छा) करते हैं, वह पक्ष मुख्य होता है, और जिस पक्षकी विवक्षा नहीं करते हैं, वह पक्ष गौण होता है। अनेकान्तसे नय संपूर्ण प्रमाण हैं, विवक्षाकी अपेक्षा मुख्य गौण हैं ॥ ५ ॥ आगे द्रव्योंसे अन्य द्रव्यकी उत्पत्तिका निषेघ करते हैं, और द्रव्यसे सत्ताकी जुदाईका निषेघ करते हैं–[द्रट्य ] गुणपर्यायरूप वस्तु [स्वभावसिद्धं] अपने स्वभावसे निष्पन्न है। और वह [सत् इति] सत्तास्वरूप है, ऐसा [जिना:] जिनभगवान [तत्त्वत:] स्वरूपसे

223

### [ अ० २, गा० ६-

न खल्छ द्रव्येर्द्रव्यान्तराणामारम्भः, सर्वद्रव्याणां स्वभावसिद्धतात् । स्वभावसिद्धत्वं तु तेषा-मनादिनिधनत्वात् । अनादिनिधनं हि न साधनान्तरमपेक्षते । गुणपर्यायात्मानमात्मनः स्वभाव-मेव मूलसाधनग्रुपादाय स्वयमेव सिद्धसिद्धिमद्भूतं वर्तते । यत्तु द्रव्यैरारभ्यते न तद्रव्यान्तरं कादा-चित्कतात् स पर्याय द्वचणुकादिवन्मनुष्यादिवच्च । द्रव्यं पुनरनवधि त्रिसमयावस्थायि न तथा स्यात् । अयैवं यथा सिद्धं स्वभावत एव द्रव्यं तथा सदित्यपि तत्स्वभावत एव सिद्धमित्यवधार्य-ताम् । सत्तात्मना (त्मनः ) स्वभावेन निष्वन्ननिष्यत्तिमद्भावयुक्तलात् । न च द्रव्यादर्थान्तरभूता सत्तोपपत्तिमभिमपद्यते, यतस्तत्समवायात्तसदिति स्यात् । सतः सत्तायाश्च न तावद्युतसिद्धते-नार्थान्तरतं, तयोर्दण्डदण्डिवद्युतसिद्धत्तस्यादर्शनात् । अयुतसिद्धतेनापि न तदुपपद्यते । इदेद-मितिमतीतेरूपपद्यतं इति चेत् किनिवन्धना हीहेदमिति मतीतिः । भेदनिवन्धनेति चेत् को नाम भेदः । मादेशिकः, अताद्भाविको वा । न तावत्पादेशिकः, पूर्वमेव युतसिद्धतस्यापसारणात् । अताद्भाविकश्वेत् उपपत्रं एव यद्वव्यं तन्न गुण इति वचनात् । अयं तु न खरवेकान्तेनेहेदमिति-

सुधारसपरमसमरसीभावपरिणतसर्वशुद्धात्मप्रदेशभरितावस्थेन शुद्धोपादानभूतेन स्वकीयस्वमावेन निष्पनत्वात्। यच स्वभावसिद्धं न भवति तद् द्रव्यमपि न भवति। द्वचणुकादिपुद्रस्ररूषपर्यायवत् मनुष्यादिजीवपर्यायवच्च। सदिति यथा स्वभावतः सिद्धं तद्दव्यं तथा सदिति सत्तालक्षणमपि स्वमावत एवं भवति, न च भिन्नसत्ता-समवायात् । अधवा यथा द्रव्यं स्वभावतः सिद्धं तथा तस्य योऽसौ सत्तागुणः सोऽपि स्वभावसिद्ध एव । कस्मादिति चेत् । सत्ताद्रव्ययोः संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेदेऽपि दण्डदण्डिबद्धिनप्रदेशामावात् । इदं के

[समाख्यातवन्तः] भले प्रकार कहते हैं। [यः] जो पुरुष [आगमतः] शालसे [तथा सिद्धं ] उक्त प्रकार सिद्ध [न इच्छति] नहीं मानता है, [हि] निश्वयकरके [सः] यह [पर-समयः] मिथ्यादृष्टि है। भावार्थ-द्रव्य अनादिनिधन है, वह किसीका कारण पाके उत्पन्न नहीं हुआ है, इस कारण स्वयंसिद्ध है। अपने गुण पर्याय स्वरूपको मूलसाधन अंगीकार करके आप ही सिद्ध है। और जो इव्योसे उत्पन्न होते हैं, वे कोई अन्य द्रव्य नहीं, पर्याय होते हैं; परंतु पर्याय स्थायी नहीं होते-नाशवान होते हैं। जैसे परमाणुओंसे द्रवणुकादि स्कंध तथा जीव पुद्रलसे मनुष्यादि होते हैं। ये सब द्रव्यके पर्याय हैं, कोई नवीन द्रव्य नहीं हैं। इससे सिद्ध हुआ, कि द्रव्य तिकालिक स्वयंसिद्ध है, वही सत्ता स्वरूप है। जैसे द्रव्य स्वमावसिद्ध है, वैसे ही सत्ता स्वमावसिद्ध है। परंतु सत्ता द्रव्यसे कोई जुदी वस्तु नहीं है, सत्ता गुण है, और द्रव्य गुणी है। इस सत्ता गुणके संबंधसे द्रव्य 'सत्' कहा जाता है। सत्ता और इव्यमें यद्यपि गुणगुणीके मेदसे भेद है, तो भी जैसे दंड और दंडीपुरुषमें मेद है, वैसा भेद नहीं है। मेद दो प्रकारका है-एक प्रदेशमेद और दूसरा गुणगुणीमेद। इनमेंसे सत्ता और द्रव्यमें प्रवेश मेद तो है नहीं, जैसे कि दंड और दंडीमें होता है, क्योकि सत्ताके और द्रव्यके जुदा जुदा प्रदेश मेद तो है नहीं, जैसे कि दंड और दंडीमें होता है, क्योकि सत्ताके और द्रव्यके जुदा जुदा प्रदेश मेद हैं, गुणगुणीभेद है; क्योंकि जो द्रव्य है, सो गुण नहीं है, और जो गुण है, सो द्रव्य नहीं है। इस प्रकार संज्ञा संख्या लक्षणादिसे मेद कहते हैं। इल्य-सत्तामें सर्व्या मेद नहीं हैं। कर्थवियकार भेद मतीतेर्निबन्धनं, स्वयमेवोन्मग्ननिमग्नलात् । तथाहि-यदेव पर्यायेणार्थते द्रव्यं तदेव गुणवदिदं द्रव्यमयमस्य गुणः, शुभ्रमिदग्रुत्तरीयमयमस्य शुभ्रो गुण इत्यादिवदताद्भाविको भेद उन्मज्जति । यदा तु द्रव्येणार्थते द्रव्यं तदास्तमितसमस्तगुणवासनोन्मेषस्य तथाविधं द्रव्यमेव शुभ्रग्रुत्तरीय-मित्यादिवत्वपन्न्यतः समूल एवाताद्भाविको भेदो निमज्जति । एवं हि भेदे निमज्जति तत्पत्यया मतीतिर्निमज्जति । तस्यां निमज्जत्यामयुतसिद्धलोत्थमर्थान्तरतं निमज्जति । ततः समस्तमपि द्रव्यमेवैकं भूलावतिष्ठते । यदा तु भेद उन्मज्जति, तस्मिन्नुन्मज्जति तत्पत्यया प्रतीतिरुन्म-जति । तस्याग्रुन्मज्जत्यामयुतसिद्धलोत्थमर्थान्तरलग्रुन्मज्जति तत्प्रत्यया प्रतीतिरुन्म-जति । तस्याग्रुन्मज्जत्यामयुतसिद्धलोत्थमर्थान्तरलग्रुन्मज्जति । तदापि तत्पर्यायत्विरुन्म-जति । तस्याग्रुन्मज्जत्यामयुतसिद्धलोत्थमर्थान्तरलग्रुन्मज्जति । तदापि तत्पर्यायत्वेनोन्मज्जज्ज-ठराशेर्जलकछोल इव द्रव्यान्न व्यतिरिक्तं स्यात् । एवं सति स्वयमेव सद्व्वं भवति । यस्त्वेचं नेच्छति स खलु परसमय एव द्रष्टव्यः ॥ ६ ॥

अथोत्पादव्ययभ्रौव्यात्मकलेऽपि सद्रव्यं भवतीति विभावयति— सदचटिदं सहावे दव्वं दव्वस्स जो हि परिणामो । अत्थेसु सो सहावो ठिदिसंभवणाससंबद्धो ॥ ७॥ सदवस्थितं खभावे द्रव्यं द्रव्यस्य यो हि परिणामः । अर्थेषु स स्वभावः स्थितिसंभवनाक्षसंबद्धः ॥ ७॥

कथितवन्तः । जिणा तचदो समक्खादा जिनाः कर्तारः तत्त्वतः सम्यगाख्यातवन्तः कथितवन्तः सिद्धं तह आगमदो संतानापेक्षया द्रव्यार्थिकनयेनानादिनिधनागमादपि तथा सिद्धं णेच्छदि जो सो हि पर-समओ नेच्छति न मन्यते य इदं वस्तुस्वरूपं स हि स्फुटं परसमयो मिथ्याद्दर्धिभवति । एवं यथा परमात्म-द्रव्यं स्वभावतः सिद्धमबबोद्धव्यं तथा सर्वद्रव्याणीति । अत्र द्रव्यं केनापि पुरुषेण न क्रियते । सत्तागुणोऽपि द्रव्याद्वित्तो नास्तीत्यभिग्रायः ॥ ६ ॥ अथोत्पादव्ययध्रीव्यत्वे सति सत्तेव द्रव्यं भवतीति प्रज्ञापयति सद-

है, किसी एक प्रकारसे अभेद है। इस भेदाभेदको द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिकनयके भेदसे दिखलाते हैं—जब पर्यायार्थिकनयसे द्रव्यका कथन करते हैं, तब द्रव्य गुणवाला है, यह उसका गुण है। जैसे वल्न द्रव्य है, यह उसका उज्ज्वलपना गुण है। इस प्रकार गुणगुणी भेद प्रगट होता है। और जब द्रव्यार्थिकनयसे द्रव्यका कथन करते हैं, तब समस्त गुणभेदकी वासना मिट जाती है, एक द्रव्य ही रहता है, गुणगुणी मेद नष्ट हो जाता है। और इस प्रकार भेदके नष्ट होनेसे गुणगुणी भेदरूप ज्ञान भी नष्ट होता है, तथा ज्ञानके नष्ट होनेसे वस्तु अभेदभावसे एकरूप होकर ठहरती है। पर्याय कथनसे जब द्रव्यमें भेद उछलते हैं, तब उसके निभित्तसे भेदरूप ज्ञान प्रगट होता है, और उस भेदरूप ज्ञानके उल्लनेसे गुणोंका भेद उछल्ता है। जिस तरह समुद्रमें उछलते हुए जलके कल्लोल समुद्रसे जुदे नहीं हैं, उसी प्रकार पर्याय कथनसे द्रव्यसे ये भेद जुदे नहीं हैं। इससे सिज्र हुआ, द्रव्यसे सत्तागुण प्रथक् नहीं है, द्रव्य उस स्वरूप ही है। गुणगुणीके भेदसे भेद है, स्वरूपसे भेद नहीं हैं। जो ऐसा नहीं मानते हैं, वे मिथ्यादृष्टी हैं ॥ ६ ॥ आगे कहते हैं कि उत्पाद, व्यय, प्रौव्यके होनेपर ही सत्त् द्रव्य १२२

इह हि स्वभावे नित्यमवतिष्ठमानसात्सदिति द्रव्यम् । स्वभावस्तु द्रव्यस्य धौव्योत्पादो-च्छेदैक्यात्मकपरिणामः यथैव हि द्रव्यवास्तुनः सामस्त्येनैकस्यापि विष्कम्भक्रमप्रष्टत्तिर्तिनः स्रक्ष्मांशाः भदेशाः, तथैव हि द्रव्यव्दत्तेः सामस्त्येनैकस्यापि प्रवाइक्रमप्रष्टत्तिर्तिनः स्रक्ष्मांशाः परिणामाः । यथा च मदेशानां परस्परच्यतिरेकनिवन्धनो विष्कम्भक्रमप्रष्टत्तिर्तिनः स्रक्ष्मांशाः परिणामाः । यथा च मदेशानां परस्परच्यतिरेकनिवन्धनो विष्कम्भक्रमः, तथा परिणामानां परस्परच्यतिरेकनिबन्धनः भवाहक्रमः । यथैव च ते मदेशाः स्वस्थाने स्वरूपपूर्वरूपाभ्यामुत्पन्नोच्छ-क्रत्वात्सर्वत्र परस्परानुस्यृतिस्वत्रिकवास्तुतयानुत्पन्नभत्धीनसाच संभूतिसंहारधौव्यात्मकमात्मानं धारयन्ति, तथैव ते परिणामाः स्वावसरे स्वरूपपूर्वरूपाभ्याम्रत्यन्नोच्छन्नत्वार्त्तत्व परस्परानुस्यृति-स्वत्रितैकमवाहतयानुत्पत्रमलीनसाच संभूतिसंहारधौच्यात्मकमात्मानं धारयन्ति । तथैव च य एव हि पूर्वभदेशोच्छेदनात्मको वास्तुसीमान्तः स एव हि तदुत्तरोत्पादात्मकः, स एव च परस्परानुस्यृतिस्वत्रितैकवास्तुतयातदुभयात्मक इति । तथैव य एव हि पूर्वपरिणामोच्छेदात्मकः मवाहसीमान्तः स एव हि तदुत्तरोत्पादात्मकः, स एव च परस्परानुस्यृतिद्वत्रित्वेकप्रवाहतयातदु-भयात्मक इति एवमस्य स्वभावत एव तिल्क्षणायां परिणामपद्वतौ दुर्छल्जितस्य स्वभावानति-बहिदं सहावे दब्वं द्रव्यं प्रकाल्पद्वत्यं भवति । कि कर्ट । सदिति ग्रद्रक्षतेनान्वयरूपमस्तित्वम् । किं-विशिष्टम् । अवस्थितम् । क । स्वभावे । स्वमावं कथयति---दव्यस्त जो हि परिणामो तस्य परमात्म-

द्रव्यस्य संबन्धी हि स्फुटं यः परिणामः । केषु विषयेषु । अत्येसु परमात्मपदार्थस्य धर्मत्वादभेदनयेनार्था भण्यन्ते । के ते । केवलज्ञानादिगुणाः सिद्धत्यादिपर्यायाश्व, तेष्वर्थेषु विषयेषु योऽसौ परिणामः । सो सहावो केवलज्ञानादिगुणसिद्धत्वादिपर्यायरूपस्तस्य परमात्मद्रव्यस्य स्वभावो भवति । स च कथंमूतः । ठिदि-संभवणाससंबद्धो स्वात्मप्राप्तिरूपमोक्षपर्यायस्य संभवस्तस्मिन्नेव क्षणे परमागमभाषयैकत्ववितर्कविचार-

होता है-[स्वभावे] अपनी परिणतिमें [अवस्थितं] ठहरा हुआ जो [सत्] सत्तारूप वस्तु सो [द्रव्यं] द्रव्य है । और [द्रव्यस्य] द्रव्यका [अर्थेषु] गुणपर्यायोमें [यः] जो [स्थितिसंभव-नाहासंबद्धः] घ्रौव्य, उत्पाद, और व्यय सहित [परिणामः] परिणाम है, [सः] वह [हि] [स्वभावः] स्वभाव है । भावार्थ-द्रव्यके गुणपर्यायरूप परिणमनेको स्वभाव कहते हैं, और वह स्वभाव उत्पाद, व्यय, घ्रौव्य सहित है । जैसे एक द्रव्यके चौड़ाईरूप सूक्ष्मप्रदेश अनेक हैं, उसी प्रकार समस्त द्रव्योंकी परिणतिके प्रवाहकमसे रुम्बाईरूप सूक्ष्मपरिणाम भी अनेक हैं । द्रव्योंकी चौड़ाई प्रदेश हैं । और रुम्बाई परिणति हैं । प्रदेश सदाकाल स्थायी हैं, इसी कारण चौड़ाई है, और परिणति प्रवाह-रूप क्रमसे है, इसी लिये लम्बाई है । जैसे दव्यके प्रदेश प्रथक् पृथक् हैं, उसी प्रकार तीन कालसंबंधी परिणाम भी जुदे जुदे हैं । और जैसे वे प्रदेश अपने अपने स्थानोंमें अपने पूर्व पूर्व प्रदेशोंकी अपेक्षा उत्पन हैं, उत्तर उत्तर (आगे आगेके) प्रदेशोंकी अपेक्षा व्यय हैं । एक द्रव्य संपूर्ण प्रदेशोंमें है, इस अपेक्षासे न उत्पन होते हैं, न नाश होते हैं, ध्रुव हैं । इसी कारण प्रदेश उत्पाद, व्यय और ध्रुवताको भारण किये हुए हैं । इसी प्रकार परिणान अपने काल्में पूर्व उत्तर परिणामांकी अपेक्षा उत्पाद व्यक्षरूप

÷. . . .

क्रमाञ्चिलक्षणमेव सत्त्वमनुमोदनीयम् । मुक्ताफल्टदामवत् । यथैव हि परिग्रहीतद्राधिम्नि मल-म्बमाने मुक्ताफल्टदामनि समस्तेष्वपि स्वधामस्तबकासत्स मुक्ताफल्टेषूत्तरोत्तरेषु धामस्त्तरोत्तर-मुक्ताफलानाम्रुदयनात्पूर्वपूर्वम्रुक्ताफलानामनुदयनात् सर्वत्रापि परस्परानुस्यूतिस्त्रकस्य स्त्रकस्या-मुक्ताफलानाम्रुदयनात्पूर्वपूर्वम्रुक्ताफलानामनुदयनात् सर्वत्रापि परस्परानुस्यूतिस्त्रकस्य स्त्रकस्या-मस्थानाञ्चेलक्षण्यं प्रसिद्धिमवतरति, तथैव हि परिग्रहीतनित्यवत्तिनिर्वन्तमाने द्रव्ये समस्तेष्वपि स्यावसरेष्ट्रचकासत्स परिणामेषूत्तरोत्तरेष्ववसरेषूत्तरोत्तरपरिणामानाम्रुदयनात्पूर्वपूर्वपरिणामाना-मनुदयनात् सर्वत्रापि परस्परानुस्यूतिस्त्रकस्य मकाहस्यावस्थानाञ्चेलक्षण्यं प्रसिद्धिमवतरति ॥७॥ अथोत्पादव्ययग्रौव्याणां परस्पराविनाभावं द्रढयति----

> ण भवों भंगविहीणों भंगों वा णस्थि संभवविहीणों। उप्पादों वि य भंगों ण विणा धोव्वेण अत्थेण ॥ ८ ॥ न भवों भङ्गविहीनों भङ्गों वा नास्ति संभवविहीनः । उत्पादोऽपि च भङ्गों न विना धौव्येणार्थेण ॥ ८ ॥

न खलु सर्गः संहारमन्तरेण, न संहारो वा सर्गमन्तरेण, न सृष्टिसंहारौ स्थितिमन्तरेण, न स्थितिः सर्गसंहारमन्तरेण । य एव हि सर्गः स एव संहारः, य एव संहारः स एव सर्गः, द्वितीयशुक्रध्यानसंज्ञस्य शुद्धोपादानभूतस्य समस्तरागादिविकल्पोपाधिरहितस्वसंवेदनज्ञानपर्यायस्य नाशस्त-द्वितीयशुक्रध्यानसंज्ञस्य शुद्धोपादानभूतस्य समस्तरागादिविकल्पोपाधिरहितस्वसंवेदनज्ञानपर्यायस्य नाशस्त-सिन्नेव समये तदुभयाधारभूतपरमात्मद्रव्यस्य स्थितिसियुक्तलक्षणोत्पादव्ययधौव्यत्रयेण संबन्धो भवतीति । एवमुत्पादव्ययधौव्यत्रयेणैकसमये यद्यपि पर्यायार्थिकनयेन परमात्मद्रव्यं परिणतं, तथापि द्व्यार्थिकनयेन सत्तालक्षणमेव भवति । त्रिलक्षणमपि सत्सत्तालक्षणं कधं भण्यत इति चेत् "उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं सत्" इति वचनात् । यथेदं परमात्मद्रव्यमेकसमयेनोत्पादव्ययधौव्यैः परिणतमेव सत्तालक्षणं भण्यते तथा सर्व-द्व्याणीत्यर्धः ॥ ७ ॥ एवं स्वरूपसत्तारूपेण प्रथमगाथा, महासत्तारूपेण द्वितीया, यथा द्रव्यं स्वतःसिद्धं तथा सत्तागुणोऽपीति कथनेन तृतीया, उत्पादव्ययधौव्यत्ते गतम् । अथोत्पादव्ययधौव्याणां परस्परसापेक्षत्वं गाथाचतुष्टयेन सत्तालक्षणविवरणमुख्यतया द्वितीयस्थलं गतम् । अथोत्पादव्ययधौव्याणां परस्परसापेक्षत्वं

है, सदा एक परिणतिप्रवाहको अपेक्षा ध्रुव है, इस कारण परिणाम भी उत्पाद-व्यय-ध्रुवता संयुक्त है । को परिणाम है, वही स्वभाव है, और द्रव्य स्वभावके साथ है, इसी कारण द्रव्य भी प्वोंक्त तीन लक्षण-युक्त है । जैसे मोतियोंकी मालामें अपनी प्रभासे शोभायमान जो मोती हैं, वे पहले पहले मोति-यॉकी अपेक्षा आगे आगेके मोतो उत्पादरूप है, पिछले पिछले व्ययरूप हैं, और सबमें सूत एक है, इस अपेक्षासे ध्रुव हैं । इसी प्रकार द्रव्यमें उत्तर परिणामोंकी अपेक्षा उत्पाद, पूर्वपरिणामोंकी अपेक्षा ब्यय, और द्रव्य प्रवाहकी अपेक्षा ध्रौव्य है । इस तरह द्रव्य तीन लक्षण सहित है ॥ ७॥ अब कहते हैं, कि उत्पाद, व्यय, और ध्रौव्य ये आपसमें प्रथक् नहीं हैं, एक ही हैं— [भक्कविद्तीन:] व्यय रहित [भवः] उत्पाद [न] नहीं होता, [वा] तथा [संभवविद्तीन:] उत्पाद रहित [भक्क:] व्यय [नास्ति] नहीं होता, [च] और [उत्पाद:] उत्पाद [आप] तथा [भक्क:] व्यय ये

828

यावेव सर्गसंहारौँ सैव स्थितिः, यैव स्थितिस्तावेव सर्गसंहाराविति । तथाहि-य एव कुम्भस्य सर्गः स एव मुल्पिण्डस्य संहारः, भावस्य भावान्तराभावस्वभावेनावभासनात् । य एव च मुत्पिण्डस्य संहारः, स एव कुम्भस्य सर्गः, अभावस्य भावान्तरभावस्वभावेनावभासनात् । यौ च कुम्भपिण्डयोः सर्गसंहारौ सैव मृत्तिकायाः स्थितिः, व्यतिरेकम्रुखेनैवान्वयस्य मकाशनात् । यैव च मृत्तिकायाः स्थितिस्तावेव कुम्भपिण्डयोः सर्गसंहारौ, व्यतिरेकाणामन्वयानतिक्रमणात्। यदि पुनर्नेदमेवमिष्येत तदान्यः सगोंऽन्यः संहारः अन्या स्थितिरित्यायाति । तथा सति हि केवलं सर्ग मृगयमाणस्य क्रुम्भस्योत्पादनकारणाभावादभवनिरेव भवेत् , असदुत्पाद एव वा । तत्र कुम्भस्याभवनौ सर्वेषामेव भावानामभवनिरेव भवेत् । असदुत्पादे वा व्योमपसवादीना-दर्शयति--- ण भवो भंगविहीणो निर्दोषपरमात्मरुचिरूपसम्यक्त्वपर्यायस्य भव उत्पादः तद्विपरीतमिथ्यात्व-पर्यायस्य भङ्गं विना न भवति । करमात् । उपादानकारणाभाबात्, मृत्पिण्डभङ्गाभावे घटोत्पाद इव । दितीयं च कारणं मिध्यात्वपर्यायभङ्गस्य सम्यक्त्वपर्यायरूपेण प्रतिभासनात् । तदपि करमात् । "भावान्तर-स्वभावरूपो भवत्यमावः" इति वचनात् । घटोत्पादरूपेण मृत्पिण्डभङ्ग इव । यदि पुनर्मिध्यात्वपर्यायभङ्गस्य सम्यक्त्वोपादानकारणमूतस्याभावेऽपि शुद्धात्मानुमूतिरुचिरूपसम्यक्त्वस्योत्पादो भवति, तर्ह्युपादानकारण-रहितानां खपुण्पादीनामप्युत्पादो भवतु । न च तथा । अंगो वा णत्थि संभवविहीणो परदव्योपादेय-रूपमिथ्यात्वस्य भङ्गो नास्ति । कथंमुतः । पूर्वोक्तसम्यक्त्वपर्यायसंभवरहितः । कस्मादिति चेत् । भङ्गकारणा-भावात् घटोत्पादाभावे मृत्पिण्डरयेव । द्वितीयं च कारणं सम्यक्तवपर्यायोत्पादस्य मिध्यात्वपर्याया-दोनों [ चिना धीव्येण अर्थेण ] नित्य स्थिररूप पदार्थके विना [ न ] नहीं होते । भावार्थ-उत्पाद व्ययके विना नहीं होता, व्यय उत्पादके विना नहीं होता, उत्पाद और व्यय ये दोनों धौव्यके विना नहीं होते, तथा धौन्य उत्पाद व्ययके विना नहीं होता । इस कारण जा उत्पाद है, वही व्यय है, जो व्यय है, वही उत्पाद है, जो उत्पाद व्यय है, वही ध्रुवता है। इस कथनको दृष्टान्तसे दिखाते हैं-जैसे जो घड़ेका उत्पाद है, वही मिद्दीके पिंडका व्यय (नाश) है, क्योंकि एक पर्यायका उत्पाद (उत्पन्न होना ) दूसरे पर्यायके नाशसे होता है । जो घड़े और पिंडका उत्पाद और व्यय है वही मिट्टीकी धुवता है, क्योंकि पर्यायके बिना द्रव्यकी स्थिति देखनेमें नहीं आती । जो माटीकी ध्रुवता है, वही घड़े और पिंडका उत्पाद-व्यय है, क्योंकि द्रव्यकी थिरताके विना पर्याय हो नहीं सकते । इस कारण ये तीनों एक हैं। ऐसा न मानें, तो वस्तुका स्वभाव तीन लक्षणवाला सिद्ध नहीं हो सकता। जो केवल उत्पाद ही माना जाय, तो दो दोष लगते हैं-एक तो कार्यकी उल्पत्ति न होवे, दूसरे असतका उल्पाद हो जाय । यही दिखाते हैं---- घड़ेका जो उत्पाद है वह मृत्पिण्डके व्ययसे है, यदि केवल उत्पाद ही माना जावे, व्यय न मानें, तो उत्पादके कारणके अभावसे घड़ेकी उत्पत्ति ही न हो सके, और जिस तरह घट-कार्य नहीं हो सकता, वैसे सब पदार्थ भी उत्पन्न नहीं हो सकते । यह पहला दूषण है । दूसरा दोष दिखाते हैं---जो ध्रुवपना सहित वस्तुके विना उत्पाद हो सके, तो असत् वस्तुका उत्पाद हो मप्युत्पादः स्यात् । तथा केवलं संहरमारभमाणस्य मृत्पिण्डस्य संहारकारणाभावादसंहरणिरेव भवेत्, सदुच्छेद एव वा । तत्र मृत्पिण्डस्यासंहरणौ सर्वेषामेव भावानामसंहरणिरेव भवेत् । सदुच्छेदे वा संविदादीनामप्युच्छेदः स्यात् । तथा केवलां स्थितिम्रुपगच्छन्त्या मृत्तिकाया व्यतिरेकाक्रान्तस्थित्यन्वयाभावादस्थानिरेव भवेत्, क्षणिकनित्यत्वमेव वा । तत्र मृत्तिकाया अस्थानौ सर्वेषामेव भावानामस्थानिरेव भवेत् । क्षणिकनित्यत्वमेव वा । तत्र मृत्तिकाया अस्थानौ सर्वेषामेव भावानामस्थानिरेव भवेत् । क्षणिकनित्यत्वे वा चित्तक्षणानामपि नित्यत्वं स्यात् । तत उत्तरोत्तर्व्यतिरेकाणां सर्गेण पूर्वपूर्वव्यतिरेकाणां संहारेणान्वयस्यावस्थानेनाविना-भूतम्रुद्योत्तमाननिर्विघ्रत्रैलक्षण्यलाव्छनं द्रव्यमवद्यमन्जुमन्तव्यम् ॥ ८ ॥

अथोत्पादादीनां द्रव्यादनर्थान्तरत्वं संहरति— उप्पादद्विदिभंगा विऊंते पज्जएसु पज्जाया । दव्वं हि संति णियदं तम्हा दव्वं हवदि सव्वं ॥ ९ ॥

भावरूपेण दर्शनात् । तदपि कस्मात् । पर्यायस्य पर्यायान्तराभावरूपत्वाद्, घटपर्यायस्य मृत्पिण्डाभाव-रूपेणेव । यदि पुनः सम्यक्त्वोत्पादनिरपेक्षो भवति मिध्यात्वपर्यायाभावस्तर्द्धभाव एव न स्यात् । कस्मात् । अभावकारणाभावादिति, घटोत्पादाभावे मृत्पिण्डाभावस्य इव । उप्पादो वि य भंगो ण विणा दब्वेण अत्थेण परमात्मरुचिरूपसम्यक्त्वस्योत्पादस्तद्विपरीतमिथ्यात्वस्य भङ्गो वा नास्ति । कं विना । तदुभयाधार-भूतपरमात्मरूपद्रव्यपदार्थं विना । कस्मात् । द्रव्याभावे व्ययोत्पादाभावात्म्यत्तिकाद्रव्यामावे घटोत्पादमृत्पिण्ड-भङ्गाभावादिति । यथा सम्यक्त्वमिथ्यात्वपर्यायद्वरे परस्परसापेक्षमुत्पादादित्रयं दर्शितं तथा सर्वद्रव्यपर्यायेषु दष्टव्यमित्यर्थः ॥ ८ ॥ अथोत्पादव्ययधौव्याणि द्रव्येण सह परस्पराधाराधेयभावत्वादन्वयदव्यार्थिकनयेन

जाना चाहिये, ऐसा होनेपर आकाशके फूल भी उत्पन्न होने लगेंगे। और जो केवल व्यय ही मानेंगे, तो भी दो दूषण आवेंगे। एक तो नाश ही का अभाव हो जावेगा, क्योंकि मुर्तिउका नाश घड़ेके उत्पन्न होनेसे है, अर्थात् यदि केवल नाश ही मानेंगे, तो नाशका अभाव सिद्ध होगा, क्योंकि नाश उत्पादके विना नहीं होता। दूसरे, सत्का नाश होवेगा, और सत्के नाश होनेसे ज्ञानादिकका भी नाश होकर धारणा न होगी। और केवल ध्रुवके नाश माननेसे भी दो दूषण लगते हैं। एक तो पर्यायका नाश होता है, दूसरे, अनित्यको नित्यपना होतां है। जो पर्यायका नाश होगा, तो पर्यायके विना द्रव्यका अस्तित्व नहीं है, इसलिये द्रव्यके नाशका प्रसंग आता है, जैसे मृत्तिकाका पिंड घटादि पर्यायोके विना नहीं होता। और जो अनित्यको नित्यत्व होगा, तो मनकी गतिको भी नित्यता होगी। इसलिये इन सब कारणोंसे यह बात सिद्ध हुई, कि केवल एकके माननेसे वस्तु सिद्ध नहीं होती है। इसलिये आगामी पर्यायका उत्पाद, पूर्व पर्यायका व्यय, मूलवस्तुकी स्थिरता, इन तीनोंकी एकतासे ही द्रव्यका लक्षण निर्विघ्र सथता है॥ ८ ॥ आगे उत्पाद, व्यय और धौव्य इन तीनों भावोंको द्रव्यसे अमेदरूप सिद्ध करते हैं---[उत्पादस्थितिभङ्गाः] उत्पाद, व्यय और धौव्य [पर्यायेषु] द्रव्यके पर्यायोमें [विद्यन्ते] रहते हैं, और [हि] निश्चयक्त के वे [पर्यायाः] पर्याय [द्रव्यो] द्रव्यमे [सन्ति]

१२५

१े२६

उत्पादस्थितिभङ्गा विद्यन्ते पर्यायेषु पर्यायाः । द्रव्यं हि सन्ति नियतं तस्माद्रव्यं भवति सर्वम् ॥ ९ ॥

उत्पादव्ययभ्रौव्याणि हि पर्यायानालम्बन्ते, ते पुनः पर्याया द्रव्यमालम्बन्ते । ततः समस्त-मप्येतदेकमेव द्रव्यं न पुनईव्यान्तरम् । द्रव्यं हितावत्पर्यायैरालम्ब्यते । सम्रुदायिनः सम्रुदायात्म-कत्वात् पादपवत् । यथा हि सम्रुदायी पादपः स्कन्धमूल्ज्ञाखासम्रुदायात्मकः स्कन्धमूल-शाखाभिरालम्बित एव भतिभाति, तथा समुदायि द्रव्यं पर्यायसमुदायात्मकं पर्यांयेरालम्बि-तमेव मतिमाति । पर्यायास्तूत्पादव्ययघ्रौव्यैरालम्ब्यन्ते उत्पादव्ययघ्रौव्याणामंश्वधर्मतात् बीजाङ्करपादपत्रत् । यथा किलांशिनः पादपस्य बीजाङ्करपादपत्वलक्षणास्त्रयोंऽज्ञा भङ्गोत्पाद-धौव्यलंक्षणैरात्मधर्मेरालम्विताः सममेव मतिभान्ति, तथांज्ञिनो द्रव्यस्योच्डिद्यमानोत्पद्यमाना-वतिष्ठमानभावलक्षणास्त्रयोंऽक्षा भङ्गोत्पादधौव्यलक्षणेरात्मधर्मेरालम्बिताः सममेव प्रतिभान्ति । यदि पुनर्भङ्गोत्पादधौव्याणि द्रव्यस्यैवेष्यन्ते तदा समग्रमेव विष्ठवते । तथाहि भङ्गे तावत् क्षणभङ्गकटाक्षितानामेकक्षण एव सर्वद्रव्याणां संहरणाइव्यशुन्यतावतारः सम्रुच्छेदो वा । उत्पादे द्रव्यमेव भवतीत्युपदिशति-उप्पादद्विदिभंगा विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावात्मतत्त्वनिर्विकारस्वसंवेदनज्ञानस्तपे-णोत्पादस्तस्मिनेव क्षणे स्वसंवेदनज्ञानविलक्षणाज्ञानपर्यायरूपेण भङ्गः, तदुभयाधारात्मद्रव्यत्वावस्थारूपेण स्थितिरित्युक्तलक्षणास्त्रयो भङ्गाः कर्तारः त्रिज्जंते विधन्ते तिष्ठन्ति । केषु । पज्जएसु सम्यक्तवपूर्वक-निर्विकारस्वसंवेदनज्ञानपर्याये तावदुत्पादस्तिष्ठति स्वसंवेदनज्ञानपर्यायरूपेण भङ्गस्तदुभयाधारात्मद्रव्यत्वा-वस्थारूपपर्यायेण धौव्यं चेत्युक्तलक्षणस्वकीयस्वकीयपर्यायेषु पज्जाया दव्वं हि संति ते चोक्तलक्षण-ज्ञानाःज्ज्ञानतदुभयाधारात्मद्रव्यत्वावस्थारूपपर्याया हि स्फुटं द्रव्यं सन्ति गियदं निश्चितं प्रदेशाभेदेऽपि स्वकीयस्बकीयसंज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेदेन तम्हा दन्वं हवदि सन्वं यतो निश्वयाधाराधेयभावेन तिष्ठन्त्यु-त्पादादयस्तरमात्कारणादुत्पादादित्रयं स्वसंवेदनज्ञानादिपर्यायत्रयं चान्वयद्रव्यार्थिकनयेन सर्वे द्रव्यं भवति ।

रहते हैं। [तस्मात्] इस कारणसे [नियतं] यह निश्चय है, कि [सर्व] उत्पादादि सब [द्रञ्यं] द्रव्य ही [भवति] हैं, जुदे नहीं हैं। भावार्थ--उत्पाद-व्यय-प्रौव्यमाव पर्यायके आश्रित हैं और वे पर्याय द्रव्यके आधार हैं, पृथक् नहीं हैं, क्योंकि द्रव्य पर्यायात्मक है। जैसे वक्ष स्कंघ (पिड), शाखा और मूलादिरूप है, परन्तु ये स्कंध-मूल्ल-शाखादि वृक्षसे जुदा पदार्थ नहीं हैं, इसी प्रकार उत्पादादिकसे द्रव्य पृथक् नहीं है, एक ही है। द्रव्य अंशी है, और उत्पाद-व्यय-प्रौव्य अंश हैं। जैसे वृक्ष स्कंघ (पिड), बीज अंकुर वृक्षत्व अंश हैं। ये तीनों अंश उत्पाद-व्यय और प्रुवपनेको लिये हुए हैं, बीजका नाश अंकुरका उत्पाद और वृक्षत्वका ध्रुवपना है। इसी प्रकार अंशी द्रव्यके उत्पवमान विनाशिक और स्थिरतारूप-ये तीन पर्यायरूप अंश हैं, सो उत्पाद-व्यय ध्रुत हैं। उत्पाद-व्यय-ध्रुवको स्थिरतारूप-ये तीन पर्यायरूप अंश हैं, सो उत्पाद-व्यय-ध्रुवत्वसे संयुत हैं। उत्पाद-व्यय-ध्रुवमाव पर्या योंमें होते हैं। जो दव्यमें होवें, तो सबका ही नाश हो जावे। इसीको स्पष्ट रीतिसे दिखाते हैं---जो दव्यका नाश होवे, तो सब शून्य हो जावे, जो दव्यका उत्पाद होवे, तो समय समयमें एक एक द्रव्यके प्रवचनसारः

तु प्रतिसमयोत्पादग्रुद्रितानां प्रत्येकं द्रव्याणामानन्त्यमसदुत्पादो वा । ध्रौव्ये तु क्रमधुवां भावानामभावाद्रव्यस्याभावः क्षणिकखं वा । अत उत्पादव्ययधौव्यैरालम्ब्यन्तां पर्यायाः पर्यायैश्व द्रव्यमालम्ब्यतां, येन समस्तमप्येतदेकमेव द्रव्यं भवति ॥ ९ ॥ अथोत्पादादीनां क्षणभेदग्रुदस्य द्रव्यत्वं द्योतयति—

समवेदं खलु द्व्वं संभवठिदिणाससण्णिदहेहिं । एकम्मि चेव समये तम्हा द्व्वं खु तत्तिद्यं ॥ १० ॥ समवेतं खलु द्रव्यं संभवस्थितिनाश्तसंज्ञितार्थैः । एकस्मिन् चैव समये तस्माद्रव्यं खलु तन्नियम् ॥ १० ॥

इह हि यो नाम वस्तुनो जन्मक्षणः स जन्मनैव व्याप्तत्वात् स्थितिक्षणो नाक्षक्षणश्च न भवति। यथ स्थितिक्षणः स खऌभयोग्न्तरालटुर्ललितलाज्जन्मक्षणो नाराक्षणथ न भवति । यथ नाराक्षणः पूर्वोक्तोत्पादादित्रयस्य तथैव स्वसंदेदनज्ञानादिपर्यायत्रयस्य चानुगताकारेणान्वयरूपेण यदाधारमूतं तदन्वय-द्रव्यं भण्यते, तद्विषयो यस्य स भक्त्यन्वयद्रव्यार्थिकनयः यथेदं ज्ञानाज्ञानपर्यायद्वये भङ्गत्रयं व्याख्यातं तथापि सर्वद्रव्यपर्यायेषु यथासंभवं ज्ञातव्यमित्यभिप्रायः ॥ ९ ॥ अथोत्पादादीनां पुनरपि प्रकारान्तरेण इन्येण सहाभेदं समर्थयति समयभेदं च निराकरोति---समवेदं खलु दव्वं समवेतमेकीभूतमभिन्नं भवति खछ स्फुटम् । किम् । आत्मद्रव्यम् । कैः सह संभवठिदिणाससण्णिदहेहिं सम्यक्वज्ञानपूर्वकनिश्चल-उत्पन्न होनेसे अनन्त द्रव्य हो जावें, और जो द्रव्य ध्रुव होने, तो पर्यायका नाल होने, और पर्यायके नाशसे द्रव्यका भी नाश हो जावे । इसलिये उत्पादादि द्रव्यके आश्रित नहीं हैं, पर्यायके आश्रित हैं । पर्याय उत्पन्न भी होते हैं, नष्ट भी होते हैं, और वस्तुकी अपेक्षा स्थिर भी रहते हैं । इस कारण वे पर्यायमें हैं, पर्याय द्रव्यसे जुदे नहीं हैं, द्रव्य ही हैं। पर्यायकी अपेक्षा द्रव्योंमें उत्पादादिक तीन भाव जानना चाहिये || ९ || आगे इन उत्पादादिकोंमें समय मेद नहीं है, एक ही समयमें द्रव्यसे अभेदरूप होते हैं, यह प्रगट करते हैं--[द्रव्यं] वस्तु [संभवस्थितिनाद्यासंज्ञितार्थैः] उत्पाद-व्यय-धौव्य नामक भावोंसे [खलु] निश्वयकर [समवेतं] एकमेक है, जुंदी नहीं है, [च] और वह [एकस्मिन एव समये] एक ही समयमें उनसे अभेदरूप परिणमन करती है। [तस्मात] इस कारण [ खलु ] निश्चयकरके [ तत् जितयं ] वह उत्पादादिकत्रिक [ द्रव्यं ] द्रव्यस्वरूप है-एक ही है । भावार्थ-यहाँ कोई बितर्क करे, कि उत्पाद-व्यय-धौव्य एक समयवर्ती हैं-यह सिद्धान्त ठीक नहीं हैं, इन तीनोंका समय जुदा जुदा है, क्योंकि जो समय उत्पादका है, वह उत्पाद ही से व्याप्त है, वह घ्रीव्य-व्ययका समय नहीं है। जो घ्रौव्यका समय है, वह उत्पाद-व्ययके मध्य है, इससे भी जुदा ही समय है। और जो नाशका समय है, उस समय उत्पाद-धौव्य नहीं हो। सकते । इस कारण यह समय भी पृथक है । इस प्रकार इनके समय पृथक पृथक संभव होते हैं; सो इस कुतर्कका समाधान आचार्य महाराज इस प्रकार करते हैं कि, "जो द्रव्य आपही उत्पन्न होता, आप ही स्थिर होता, आप स तूत्पाद्यावस्थाय च नश्यतो जन्मक्षणः स्थितिक्षणश्च न भवति । इत्युत्पादादीनां वितर्क्यमाणः क्षणभेदो हृदयभूमिमवतरति, अवतरत्येवं यदि द्रव्यमात्मनैवोत्पद्यते आत्मनैवावतिष्ठते आत्मनैव नश्यतीत्यभ्युपगम्यते । तत्तु नाभ्युपगतम् । पर्यायाणामेवोत्पादादयः कुतः क्षणभेदः । तथाहि— यथा कुलालदण्डचक्रचीवरारोप्यमाणसंस्कारसंनिधौ य एव वर्धमानस्य जन्मक्षणः स एव मृत्पिण्डस्य नाशक्षणः स एव च कोटिद्रयाधिरूढस्य मृत्तिकातस्य स्थितिक्षणः । तथा अन्तरङ्गवहिरङ्गसाध-नारोप्यमाणसंस्कारसंनिधौ य एवोत्तरपर्यायस्य जन्मक्षणः स एव प्रतिप्रब्दादर्ङ्गसाध-नारोप्यमाणसंस्कारसंनिधौ य एवोत्तरपर्यायस्य जन्मक्षणः स एव प्राक्तनपर्यायस्य नाशक्षणः स एव च कोटिद्रयाधिरूढस्य द्रव्यतस्य स्थितिक्षणः । यथा च वर्धमानसृत्पिण्डमृत्तिकात्वेषु पत्येकवर्तीन्युत्पादव्ययधौव्याणि त्रिस्वभावस्पर्शिन्यां मृत्तिकायां सामस्त्येनैकसमय एवाक्लो-क्यन्ते, तथा उत्तरप्राक्तनपर्यायद्रव्यत्वेषु प्रत्येकवर्तीन्यप्युत्पादव्ययधौव्याणि त्रिस्वभावस्पर्शिनि द्रव्ये सामस्त्येनैकसमय एवावलोक्यन्ते । यथैव च वर्धमानपिण्डमृत्तिकातवर्तीन्युत्पादव्यय-धौव्याणि मृत्तिकैव न वस्तन्तरं, तथैवोत्तरप्राक्तनपर्यायद्रव्यत्त्वर्तीन्यप्युत्पादव्ययधौव्याणि द्रव्यमेव न खल्वर्थान्तरम् ॥ १० ॥

निर्विकारनिजात्मानुभूतिलक्षणवीतरागचारित्रपर्यायेणोत्पादः तथैव रागादिपरद्रव्यैकत्वपरिणतिरूपचारित्र-पर्यायेण नाशस्तदुभयाधारात्मद्रव्यत्वावस्थारूपपर्यायेण स्थितिरित्युक्तलक्षणसंज्ञित्वोत्पादव्ययधौव्यैः सह । तर्हि कि बौद्रमतवद्भित्रभिन्नसमये त्रयं भविष्यति । नैवस् । एकम्मि चेव समये अङ्गुलिदव्यिस्य वक्र-पर्यायवत्संसारिजीवस्य मरणकाले ऋजुगतिवत् क्षीणकषायचरमसमये केवलज्ञानोत्पत्तिवदयोगिचरमसमये मोक्ष-वच्चेत्येकस्मिन्समय एव । तम्हा दच्वं खु तत्तिदयं यस्मात्पूर्वोक्तप्रकारेणैकसमये भङ्गत्रयेण परिणमति तस्मात्संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेदेऽपि प्रदेशानामभेदात्त्रयमपि खुस्फुटं द्रव्यं भवति । यथेदं चारित्राचारित्रपर्याय-

ही नष्ट होता, तो अवश्य ही तीन समय होते, परंतु ऐसा नहीं है"। पर्यायसे उत्पाद, व्यय, धौव्य होते हैं, इस कारण एक ही समयमें सधते हैं। जैसे दंड, चक्र, सूत, कुंभकारादिके निमित्तसे घटके उत्पन्न होनेका जो समय है, वही मुस्पिण्डके नाशका समय है, और इन दोनों अवस्थाओं में मुत्तिका अपने स्वभावको नहीं छोड़ती है, इसल्रिये उसी समय ध्रुवपना भी है। इसी प्रकार अंतरंग-बहिरंग कारणोंके होनेपर आगामी पर्यायके उत्पन्न होनेका जो समय है, वही पूर्व पर्यायके नाशका समय है, और इन दोनों अवस्थाओं में द्रव्य अपने स्वभावको छोड़ता नहीं है, इसल्रिये उसी समय ध्रुव है। जैसे मृत्तिका द्रव्यमें घट, मृस्पिड और मृत्तिकामाव इन पर्यायों एक ही समयमें उत्पाद-व्यय-धौव्य हैं, उसी प्रकार पर्यायोंके द्वारा द्रव्यमें भी जानना चाहिये। पूर्व पर्यायका नाश, उत्पर द्व्यय-धौव्य हैं, उसी प्रकार पर्यायोंके द्वारा द्रव्यमें भी जानना चाहिये। पूर्व पर्यायका नाश, उत्पर पर्यायका उत्पाद, और द्व्यतासे ध्रुवता, ये तौन भाव एक ही समयमें सधते हैं। हां, यदि द्व्य ही उपजता, विनशता, तो एक समय अवश्य ही नहीं सधता, परंतु पर्यायकी अपेक्षा अच्छी तरह सधते हैं, कोई शंका नहीं रहती। और जैसे घट, मृसिंड, मृत्तिकाभावरूप उत्पाद-व्यय-धौव्य मृत्ति-कासे जुदे पदार्थ नहीं हैं, मृत्तिकारूप ही हैं, उसी प्रकार उत्पाद, व्यय, धौव्य ये द्रव्यसे जुदा नहीं अध द्रव्यस्योत्पादव्ययध्रौव्याण्यनेकद्रव्यपर्यायद्वारेण चिन्तयति— पाड्डब्भवदि च अण्णो पज्जाओ पज्जओ वयदि अण्णो । दव्वस्स तं पि दव्वं णेव पणहं ण उप्पण्णं ॥ ११ ॥ प्रादुर्भवति चान्यः पर्यायः पर्यायो व्येति अन्यः । द्रव्यस्य तदपि द्रव्यं नैव प्रणष्टं नोत्पन्नम् ॥ ११ ॥

इद हि यथा किल्लेकरूपणुकः समानजातीयोऽनेकद्रव्यपर्यायो विनञ्यत्यन्यश्वतुरणुकः मजा-यते, ते तु त्रयश्चतारो वा पुद्रला अविनष्टानुत्पन्ना एवावतिष्टन्ते । तथा सर्वेऽपि समानजातीया द्रव्यपर्याया विनञ्यन्ति मजायन्ते च । समानजातीनि द्रव्याणि लविनष्टानुत्पन्नान्येवावति-ष्ठन्ते । यथा चैको मनुष्यतलक्षणोऽसमानजातीयो विनञ्यत्यन्यस्तिदशतलक्षणः मजायते तौ च जीवपुद्रलौ अविनष्टानुत्पन्नावेवातिष्ठेते, तथा सर्वेऽप्यसमानजातीया द्रव्यपर्याया विनञ्यन्ति इये मङ्गन्नयमभेदेन दर्शितं तथा सर्वद्रव्यपर्यायेष्ववनोद्धव्यमित्यर्थः ॥ १०॥ एवसुत्पादव्ययम्नैव्यस्त इये मङ्गन्नयमभेदेन दर्शितं तथा सर्वद्रव्यपर्यायेष्ववनोद्धव्यमित्यर्थः ॥ १०॥ एवसुत्पादव्ययम्नैव्यस्त इये मङ्गन्नयमभेदेन दर्शितं तथा सर्वद्रव्यपर्यायेष्ववनोद्धव्यमित्यर्थः ॥ १०॥ एवसुत्पादव्ययमौव्यस्त इये मङ्गन्नयाख्यानमुख्यतया गाधात्रयेण तृतीयस्थलं गतम् । अथ द्रव्यपर्यायेणोत्पादव्यप्रौव्यणि दर्शयति---पाडुव्मवदि य प्रादुर्भवति च जायते अण्णो अन्यः कश्चिदपूर्वानन्तज्ञानसुस्तादिगुणास्पदभूतः शाश्वतिनः । स कः । यज्जाओ परमात्मावाप्तिरूपः स्वभावद्रव्यपर्यायः यज्जओ वयदि अण्णो पर्यायो व्यति विनश्यति । कथंभृतः । अन्यः पूर्वोक्तमोक्षपर्यायाद्वित्रो निश्वयरत्नत्रयात्मक्रनिर्विकल्पसमाधिरूपस्यैव मोक्षपर्यायस्योपादान-कारणभृतः । कस्य संवन्धी पर्यायः । द्वव्यस्त परमात्मद्रव्यस्य । तं पि दव्यं तदपि परमात्मद्रव्यं णेच पणट्टं ण उप्परण्णं शुद्धद्रव्यार्थिकनयेन नैव नष्टं न चोत्यन्नम् । अथवा संसारिजीवापेक्षया देवादिरूपो

विभावद्रव्यपर्यायो जायते मनुष्यादिरूपो विनक्ष्यति तदेव जीवद्रव्यं निश्चयेन न चोत्पनं न च विनष्टं, पुद्रस्र-द्रव्यं वा द्वचणुकादिस्कन्धरूपस्वजातीयविभावद्रव्यपर्यायाणां विनाशोत्पादेऽपि निश्चयेन न चोत्पन्नं न च

हैं, द्रव्यस्वरूप ही हैं ।। १० ॥ आगे अनेक द्रव्योंके संयोगसे जो पर्याय होते हैं, उनके द्वारा उत्पाद-व्यय-ग्रौव्यका निरूपण करते हैं—[द्रव्यस्य] समान जातिवाले द्रव्यका [अन्य: पर्याय:] अन्य पर्याय [प्रादुर्भवति] उत्पन्न होता है, [च] और [अन्य: पर्याय:] दूसरा पर्याय [व्येति] विनष्ट होता है, [तद्पि] तो भी [द्रव्यं] समान तथा असमानजातीय द्रव्य [नैव प्रणष्टं] न तो नष्ट ही हुआ है, और [न उत्पन्नं] और न उत्पन्न हुआ है, द्रव्यपनेसे ध्रुव है। भावार्थ— संयोगवाले द्रव्यपर्याय दो प्रकारके हैं, एक समानजातीय और दूसरे असमानजातीय । जैसे तीन परमाणुओंका समानजातीय स्कंध (पिंड) पर्याय नष्ट होता है, और चार परमाणुओंका स्कन्ध उत्पन्न होता है, परंतु परमाणुओंसे न उत्पन्न होता है, और न नष्ट होता है, ध्रुव है । इसी प्रकार सब जातिके द्रव्यपर्याय उत्पाद-व्यय-ध्रुवरूप जानना चाहिये । और जैसे जीव पुद्रल्के संयोगसे असमान जातिका मनुष्यरूप द्रव्यपर्याय नष्ट होता है, और न नष्ट होते हैं, और ध्रुव है, इसी प्रकार और द्रव्यत्वकी अपेक्षासे जीव-पुद्रल न उत्पन्न होते हैं, और न नष्ट होते हैं, और ध्रुव है, इसी प्रकार और

For Private & Personal Use Only

मजायन्ते च असमानजातीनि द्रव्याणि सविनष्टानुत्पन्नान्येवावतिष्ठन्ते । एवमात्मना धुवाणि द्रव्यपर्यायद्वारेणोत्पादव्ययीभूतान्युत्पादव्ययधौव्याणि द्रव्याणि भवन्ति ॥ ११ ॥ अथ द्रव्यस्योत्पादव्ययधौव्याण्येकद्रव्यपर्यायद्वारेण चिन्तयति—

परिणमदि सयं दब्वं गुणदो य गुणंतरं सदविसिष्ठं । तम्हा गुणपज्जाया भणिया पुण दब्वमेव त्ति ॥ १२ ॥ परिणमति स्वयं द्रब्यं गुणतश्व गुणान्तरं सदविशिष्टम् । तस्साद्रणपर्याया भणिताः पुनः द्रव्यमेवेति ॥ १२ ॥

एकद्रव्यपर्याया ँहिं गुणपर्यायाः, गुणपर्यायाणामेकद्रव्यसात् । एकद्रव्यसं हि तेषां सहकारफलवत् । यथा किल सहकारफलं स्वयमेव इरितभावात् पाण्डुभावं परिणमल्पूर्वो-त्तरमटत्तइरितपाण्डुमावाभ्यामनुभूतात्मसत्ताकं हरितपाण्डुभावाभ्यां सममविभिष्टसत्ताकतयेक-मेव वस्तु न वस्त्रन्तरं, तथा द्रव्यं स्वयमेव पूर्वावस्थावस्थितगुणादुत्तरावस्थावस्थितगुणं परिण-

विनष्टमिति । ततः स्थितं यतः कारणादुत्पादव्ययधौव्यरूपेण द्रव्यपर्यायाणां विनाशोत्पादेऽपि द्रव्यस्य विनाशो नास्ति, ततः कारणाद् द्रव्यपर्याया अपि द्रव्यलक्षणं भवन्तीत्यभिग्रायः ॥११॥ अथ द्रव्यस्योत्पादव्यय-धौव्यादिगुणपर्यायमुख्यत्वेन प्रतिपादयति **परिणमदि सयं दब्वं** परिणमति स्वयं स्वयमेबोपादान-कारणभूतं जीवद्रव्यं कर्त्ते । कं परिणमति । गुणदो य गुणंतरं निरुपमरागस्वसंवेदनगुणात्केवलज्ञानोत्पत्ति-बीजभूतात्सकाशात्सकलविमलक्षेवलज्ञानगुणान्तरम् । कथंभूतं सत्परिणमति । सदविसिद्धं स्वकीयस्वरूपत्वा-चिद्रूपास्तित्वादविशिष्टमभिन्नम् । तम्हा गुणपज्जाया भणिया पुण दव्यमेव ति तस्मात् कारणान केवलं पूर्वसूत्रोदिताः द्रव्यपर्यायाः द्रव्यं भवन्ति, गुणरूपर्याया गुणपर्याया भण्यन्ते तेऽपि द्रव्यमेव मवन्ति । अथवा संसारिजीवद्रव्यं मतिस्मृत्यादिविभावगुणं त्यक्त्वा श्रुतज्ञानादिविभावगुणान्तरं परिणमति,

भी असमानजातीय द्रव्यपर्यायोंको उत्पाद-व्यय-धुवरूप जानना चाहिये। 'द्रव्य' पर्यायकी अपेक्षा उत्पाद-व्ययस्वरूप है, और द्रव्यपनेकी अपेक्षा धुवरूप है। उत्पाद-व्यय-धौव्य, ये तीनों द्रव्यसे अभेद-रूप हैं, इसलिये द्रव्य ही हैं, अन्य वस्तुरूप नहीं हैं ॥ ११ ॥ आगे एक द्रव्यपर्याय-द्वारसे उत्पाद-व्यय और धौव्य दिखलते हैं—[सद्विशिष्टं] अपने स्वरूपास्तित्वसे अभिन [द्रव्यं] सत्तारूप वस्तु [स्वयं] आप ही [गुणतः] एक गुणसे [गुणान्तरं] अन्यगुणरूप [परिणमति] परिणमन करती है। [तस्मात्] इस कारण [च पुनः] फिर [गुणपर्यायाः] गुणोके पर्याय [द्रव्यमेव] द्रव्य ही हैं [हति भणिताः] ऐसा भगवान्तने कहा है। भावार्थ-एक द्रव्यके जो पर्याय हैं, वे गुणपर्याय हैं। जैसे आमका जो फल हरे गुणरूप परिणमन करता है, वही अन्यकालमें पीतभावरूपमें परिणम जाता है, परंतु वह आम अन्य द्रव्य नहीं हो जाता, गुणरूप परिणमनसे भेद युक्त होता है। इसी प्रकार द्रव्य पूर्व अवस्थामें रहनेवाले गुणसे अन्य अवस्थाके गुणरूप परिणमन करता है, परंतु उक्त पूर्व-उत्तर अवस्थासे द्रव्य अन्यरूप नहीं होता, गुणके परिणमनसे भेद होता है,

#### प्रवचनसारः

मत्यूर्वोत्तरावस्थावांस्थतगुणाभ्यां ताभ्यामनुभूतात्मसत्ताकं पूर्वोत्तरावस्थितगुणाभ्यां सममवि-शिष्टसत्ताकतयैकमेव द्रव्यं न द्रव्यान्तरम् । यथैव चोत्पद्यमानं पाण्डभावेन, व्ययमानं हरित-भावेनावतिष्ठमानं सहकारफळलेनोत्पादव्ययप्रौव्याण्येकवस्तुपर्यायद्वारेण सहकारफलं तथैवोत्प-द्यमानग्रुत्तावस्थावस्थितगुणेन, व्ययमानं पूर्वावस्थावस्थितगुणेनावतिष्ठमानं द्रव्यलगुणेनोत्पाद-व्ययप्रौव्याण्येकद्रव्यपर्यायद्वारेण द्रव्यं भवति ॥ १२ ॥ अथ सत्ताद्रव्ययोरनर्थान्तरलेन युक्तिग्रुपन्यस्यति—

ण हवदि जदि सद्दव्यं असद्धवं हवदि तं कहं द्व्वं । हवदि पुणो अण्णं वा तम्हा दव्वं सयं सत्ता ॥ १३ ॥ न भवति यदि सद्रव्यमसद्भुवं भवति तत्कथं द्रव्यम् । भवति पुनरन्यद्वा तस्माद्रव्यं स्वयं सत्ता ॥ १३ ॥

यदि हि द्रव्यं खरूपत एव सन्न स्यात्तदा द्वितयी गतिः असदा भवति, सत्तातः पृथग्वा

पुद्रस्ठद्रव्यं वा पूर्वोक्तशुक्रवर्णदिगुणं त्यक्त्वा रक्तादिगुणान्तरं परिणमति हरितगुणं त्यक्त्वा पाण्डुरगुणान्तर-माम्रफलमिवेति भावार्थः ॥१२॥ एवं स्वभावविभावरूपा द्रव्यपर्याया गुणपर्यायाश्च नयविभागेन द्रव्यलक्षणं भवन्ति इति कथनमुख्यतया गाथाद्वयेन चतुर्थस्थलं गतम् । अथ सत्ताद्रव्ययोरभेदविषये पुनरपि प्रकारान्तरेण युक्ति दर्शयति—--ण हवदि जदि सद्दव्वं परमचैतन्यप्रकाशरूपेण स्वरूपेण स्वरूपसत्तास्तित्वगुणेन यदि चेत् सन्न भवति । किं कर्त्त । परमात्मद्रव्यं तदा असद्भुवं होदि असदविद्यमानं भवति ध्रुवं निश्चितम् । अविद्यमानं सत् तं कहं दव्यं तत्परमात्मद्रव्यं कथं भवति । किंतु नैव । स च प्रत्यक्षविरोधः । कस्मात् । स्वसंवेदनज्ञानेन गम्यमानत्वात् । अथाविचारितरमणीयन्यायेन सत्तागुणामावेऽध्यस्तौति चेत् तत्र विचार्यते— वदि केवल्ज्जानदर्शनगुणाविनामृतस्वकीयस्वरूपास्तित्वात्पृश्चग्भूता तिष्ठति तदा स्वरूपास्तित्वं नास्ति स्वरूपा-

द्रव्य तो दोनों अवस्थाओं में एक ही है। और जैसे आम पीलेपनेसे उत्पन्न होता है, हरेपनेसे नष्ट होता है, तथा आम्रपनेसे घ्रुव है, परंतु ये उत्पाद-व्यय-घोव्य एक द्रव्यपर्यायरूप आमसे जुदे नहीं है, आम ही हैं। इसी प्रकार द्रव्य उत्तर अवस्थासे उत्पन्न होता है, पूर्व अवस्थासे नष्ट होता है, तथा द्रव्यपनेसे घ्रुव है, परंतु ये उत्पाद-व्यय-घोव्य एक द्रव्यपर्यायके द्वारा द्रव्यसे जुदे नहीं हैं, द्रव्य ही हैं। ये गुणपर्यायमें उत्पाद-व्यय-घोव्य एक द्रव्यपर्यायके द्वारा द्रव्यसे जुदे नहीं हैं, द्रव्य ही हैं। ये गुणपर्यायमें उत्पाद-व्यय-घोव्य जनने चाहिये ॥ १२ ॥ आगे सत्ता और द्रव्यका अमेद दिखलाते हैं—[यदि] जो [द्रव्यं] गुणपर्यायात्मक वस्तु [सत्] अस्तित्वरूप [न भवति] नहीं हो [तदा] तो [ध्रुवं] ध्रुव अर्थात् निश्चित सत्तारूप वस्तु [असत्] अवस्तुरूप [भवति] हो जावे, तथा [तत्त्] वह सत्ता रहित वस्तु [द्रव्यं] द्रव्य स्वरूप. [कथं] कैसे [भवति] होवे, [वा] अथवा [पुनः] फिर [अन्चत्] सत्तासे भिन्न द्रव्य [भवति] होवे ![तस्मात्] इस कारण [द्रव्यं] द्रव्य [स्वयं सत्ता] आप ही सत्तास्वरूप है, भेद नहीं है । भावार्थ-जो द्रव्य सत्तारूप न होवे, तो दोष आते हैं । या तो द्रव्य असत् होता है, या सत्तासे जुदा होता है ।

१३२

भवति । तत्रासद्भवद्भौव्यस्यासंभवादात्मानमधारयद्रव्यमेवास्तं गच्छेत् । सत्तातः पृथग्भवत् सत्तामन्तरेणात्मानं धारयत्तावन्मात्रप्रयोजनां सत्तामेवास्तं गमयेत् । खरूपतस्तु सद्भवद्भौव्यस्य संभवादात्मानं धारयद्रव्यसुद्गच्छेत् । सत्तातोऽपृथग्भूत्वा चात्मानं धारयत्तावन्मात्रप्रयोजनां सत्ताप्नुद्रमयेत् । ततः खयमेव द्रव्यं सत्त्वेनाभ्युपगन्तव्यं, भावभाववतोरपृथक्तवेनान-न्यत्वात् ॥ १३ ॥

अथ पृथत्तवान्यत्वलक्षणग्रुन्ग्रुद्रयति— पविभत्तपदेसत्तं पुधत्तमिदि सासणं हि वीरस्स ।

अण्णत्तमतब्भावो ण तब्भवं होदि कघमेगं ॥ १४ ॥

स्तित्वाभावे द्रव्यमपि नास्ति । अथवा स्वकीयस्वरूपास्तित्वात्संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेदेऽपि प्रदेशरूपेणाभिन्नं तिष्ठति तदा संमतमेव । अत्रावसरे सौगतमतानुसारी कश्चिदाह—सिद्धपर्यायसत्तारूपेण शुद्धात्मद्रव्यमुप-चारेणास्ति, न च मुख्यवृत्त्येति । परिहारमाह—सिद्धपर्यायोपादानकारणभूतपरमात्मद्रव्याभावे सिद्धपर्यायसत्तैव न संभवति वृक्षाभावे फल्लमिव । अत्र प्रस्तावे नैयायिकमतानुसारी कश्चिदाह—हवदि पुणो अण्णं वा तत्परमात्मद्रव्यं भवति पुनः किंतु सत्तायाः सकाशादन्यद्विनं भवति पश्चात्सत्तासमवायात्सद्भवति । भाचार्याः परिहारमाहुः—सत्तासमवायात्पूर्वं द्रव्यं सदसदा, यदि सत्तदा सत्तासमवायो वृथा पूर्वमेवास्तित्वं तिष्ठति, अधासत्तर्हिं खपुष्पवदविद्यमानद्रव्येण सह कथं सत्तासमवायं करोति, करोतीति चेत्तर्हि खपुष्पेणापि सह सत्ताकर्त्तेसमवायं करोतु, न च तथा । तम्हा द्वव्वं सर्य सत्ता तत्मादभेदनयेन शुद्धचैतन्यस्वरूपसत्तैव परमात्मद्रव्यं भवतीति । यथेदं परमात्मद्रव्येण सह शुद्धचेतनासत्ताया अभेदव्याख्यानं इन्तं तथा सर्वेषां चेतनद्रव्याणां स्वकीयस्वकीयसत्तया सहाभेदव्याख्यानं कर्तत्र्यसित्यभिप्रायः ॥ १३ ॥

अथ पृथक्त्वलक्षणं किमन्यत्वलक्षणं च किमिति पृष्टे प्रत्युत्तरं ददाति—-पविभत्तपदेसत्तं पुधत्तं पृथक्त्वं भवति पृथक्त्वाभिधानो भवति । किंविशिष्टम् । प्रकर्षेण विभक्तप्रदेशत्वं भिलप्रदेशत्वम् । किंवत् ।

परंतु जो द्रव्य असत् होगा, तो सत्ताके विना ध्रुव नहीं होगा, जिससे कि द्रव्यके नाशका प्रसंग आ जावेगा । और यदि सत्तासे द्रव्य प्रथक् हो, तो द्रव्य सत्ताके विना भी अपने स्वरूपको धारण करे, जिससे कि सत्ताका कुछ प्रयोजन ही न रहे, क्योंकि सत्ताका कार्य यही है, कि द्रव्यके स्वरूपका अस्तित्व करे, सो यदि द्रव्य ही अपने स्वरूपको जुदा धारण करेगा, तो सत्ताका फिर प्रयोजन ही क्या रहेगा ? इस न्यायसे सत्ताका नाश होगा । परंतु जो द्रव्य सत्तारूप होगा, तो द्रव्य ध्रुव होगा, जिसके होनेसे द्रव्यका नाश न होगा । यदि सत्तासे द्रव्य प्रथक् नहीं होगा, तो द्रव्य अपने स्वरूपको धारण करता हुआ, सत्ताके प्रयोजनको प्रगट करेगा, और सत्ताका नाश न होगा । इसल्रिये द्रव्य सत्तरूप है । द्रव्य गुणी है, सत्ता गुण है । गुण-गुणीमें प्रदेश-भेद नहीं है, एक ही हैं ॥ १३ ॥

सिद्धान्तमें भेद दो प्रकारके हैं, एक पृथक्तव दूसरा अन्यत्व। आगे इन दोनोंका लक्षण कहते हैं---[हि] निश्चयसे [वीरस्य] महावीर भगवान्का [इति] ऐसा [शासनं] उपदेश है, कि मविभक्तमदेशत्वं पृथक्त्वमिति शासनं हि वीरस्य । अन्यत्वमतद्भावो न तद्भवत् भवति कथमेकम् ॥ १४ ॥

पविभक्तमदेशत्वं हि पृथक्त्वस्य लक्षणम् । तत्तु सत्ताद्रव्ययोर्भ संभाव्यते, गुणगुणिनोः मविभक्तमदेशत्वाभावात् शुक्ठोत्तरीयवत् । तथाहि—यथा य एव शुक्रस्य गुणस्य मदेशास्त एवोत्तरीयस्य गुणिन इति तयोर्भ मदेशविभागः, तथा य एव सत्ताया गुणस्य मदेशास्त एव द्रव्यस्य गुणिन इति तयोर्भ मदेशविभागः । एवमपि तयोरन्यत्वमस्ति तल्लक्षणसद्भावात् । अतद्भावो ब्रन्यत्वस्य लक्षणं, तत्तु सत्ताद्रव्ययोर्विद्यत एव गुणगुणिनोस्तद्भावस्याभावात् श्रत्नोत्तरीयवदेव । तथाहि—यथा यः किलैकत्तवश्चरिन्द्रियविषयमापद्यमानः समस्तेतरेन्द्रियद्रा-मगोत्तराविकान्तः शुक्लो गुणो भवति, न खल्ज तद्खिल्जेन्द्रियप्रामगोत्तर्ग्राव्यत्तग्तरावस्याभावात् किलाखिल्जेन्द्रियग्रामगोत्तरावस्यात्रियं भवति, न खल्ज स एकत्वश्चरिन्द्रियत्रियनापद्यमानः समस्तेतरेन्द्रियग्रामगोत्तरावस्तत्वान्तः शुक्लो गुणो भवतीति तयोस्तद्भावस्याभावः । तथा या

दण्डदण्डिवत् । इत्थंमूतं पृथक्त्वं छुद्रात्मद्रव्यशुद्धसत्तागुणयोर्ने घटते, कस्माद्धेतोर्भिनप्रदेशाभावात् । कयोरिव । गुक्रवल्लगुक्रगुणयोरिव इदि सासणं हि वीरस्स इति शासनमुपदेश आहेति । कस्य । वीरस्य वीराभि-धानान्तिमतीर्थकरपरमदेवस्य । अण्णत्तं तथापि प्रदेशाभेदेऽपि मुक्तात्मद्रव्यशुद्धसत्तागुणयोरन्यत्वं भिन्नत्वं भवति । कथंमूतम् । अत्तव्भावो अतद्भावरूपं संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेदत्त्वभावम् । यथा प्रदेशरूपेणा-भेदत्तथा संज्ञादिलक्षणरूपेणाप्यभेदो भवतु को दोष इति चेत् । नैवम् । ण तब्भवं होदि तन्मुक्तात्मद्रव्यं

[मचिभक्तप्रदेशस्वं] जिसमें द्रव्यके प्रदेश अत्यन्त भिन्न हों, वह [पृथकत्वं] प्रथकत्व नामका भेद है। और [अतद्भाव:] प्रदेशभेदके बिना संज्ञा, संख्या, लक्षणादिसे जो गुण-गुणी-मेद है, सो [अन्यत्वं] अन्यत्व है। परंतु सत्ता और द्रव्य [तद्भवं] उसी भाव अर्थात् एक ही स्वरूप [न भवति] नहीं है, फिर [कथं एकं] दोनों एक कैसे हो सकते हैं : नहीं हो सकते। भावार्थ-जिस प्रकार दंड और दंडीमें प्रदेश-भेद है, उस प्रकारके प्रदेश-भेदको प्रथकत्व कहते हैं। यह 'पृथक्त्व' सत्तामें नहीं है, क्योंकि सत्ता और द्रव्यमें प्रदेश-भेद नहीं है। जैसे वस्न और उसके शुक्र गुणमें प्रदेश-भेद नहीं है, क्योंकि सत्ता और द्रव्यमें प्रदेश-भेद नहीं है। जैसे वस्न और उसके शुक्र गुणमें प्रदेश-भेद नहीं है, अभेद है। उसी प्रकार सत्ता और द्रव्यमें अभेद है, परंतु संज्ञा, संख्या, ख्क्षणादिके भेदसे जो द्रव्यका स्वरूप है, वह सत्ताका स्वरूप नहीं है, और जो सत्ताका स्वरूप है, वह दव्यका स्वरूप नहीं है। इस प्रकारके गुण-गुणी भेदको अन्यत्व कहते हैं। यह अन्यत्व मेद सत्ता और द्रव्यमें रहता है। यहां प्रश्न होता है कि, जैसे सत्ता और द्रव्यसे प्रदेश-भेद नहीं है, वैसे ही सत्ता-द्रव्यमें रहता है। यहां प्रश्न होता है कि, जैसे सत्ता और द्रव्यसे प्रदेश-भेद नहीं है, वैसे हा समाधान यह है, कि 'सत्ता और द्रव्यमें स्वरूप-मेद नहीं है, एक ही भाव है', ऐसा कहना बन नही सकता, क्योंकि सत्ता और द्रव्यमें संज्ञा, संख्या, ल्क्षणादिसे स्वरूप-भेद अवश्य ही है, फिर दोनों एक कैरे हो सकते हैं ! अन्यत्व-भेद मानना ही पड़ेगा। जैसे वन्न और शुक्र गुणमें अन्यत्व-भेद है, उसी

किलाश्रित्य वर्तिनी निर्गुणैकगुणसमुदिता विशेषणं विधायिका दृत्तिस्वरूपा सत्ता भवति, न खलु तदनाश्रित्य वर्ति गुणवदनेकगुणसमुदितं विशेष्यं विधीयमानं दृत्तिमत्स्वरूपं च द्रव्यं भवति यत्तु किल्नाश्रित्य वर्ति गुणवदनेकगुणसमुदितं विशेष्यं विधीयमानं दृत्तिमत्स्वरूपं च द्रव्यं भवति, न खलु साश्रित्य वर्तिनी निर्गुणैकगुणसमुदिता विशेषणं विधायिका दृत्तिस्वरूपा च सत्ता भवतीति तयोस्तद्भावस्याभावः । अत एव च सत्ताद्रव्ययोः कथंचिदनर्थान्तरत्त्वेऽपि सर्वेथैकत्वं न शङ्कनीयं, तद्भावो क्षेकत्वस्य लक्षणम् । यत्तु न तद्भवद्भिगव्यते तत्कथमेकं स्यात् । अपि तु गुणगुणिरूपेणानेकमेवेत्यर्थः ॥ १४ ॥

अथातद्भावमुदाहृत्य मथयति---

# सइव्वं सच गुणो सचेव य पज्जओ त्ति वित्थारो । जो खलु तस्स अभावो सो तदभावो अतव्भावो ॥ १५ ॥

शुद्धात्मसत्तागुणेन सह प्रदेशाभेदेऽपि संज्ञादिरूपेण तन्मयं न भवति कथमेगं तन्मयत्वं हि किलैकत्वलक्षणं संज्ञादिरूपेण तन्मयं त्वभावमेकत्वं किंतुं नानात्ममेव । यथेदं मुक्तात्वद्रव्ये प्रदेशाभेदेऽपि संज्ञादिरूपेण नानात्वं कथितं तथैव सर्वद्रव्याणां स्वकीयस्वकीयस्वरूपास्तिलगुणेन सह ज्ञातव्यमित्यर्थः ॥ १४ ॥ अथा-तद्भावं विशेषेण विस्तार्य कथयति-सदव्वं सच गुणो सचेव य पज्जओ ति वित्यारो सद द्रव्यं संश्व गुणः संश्वेव पर्याय इति सत्तागुणस्य द्रव्यगुणपर्यायेषु विस्तारः । तथाहि----यथामुक्ताफलहारे सत्तागुण-प्रकार सत्ता और द्रव्यमें है, क्योंकि वस्नमें जो शुक्र गुण है, सो एक नेत्र इंदियके द्वारा प्रहण होता है, अन्य नासिकादि इंदियोंके दारा नहीं होता, इस कारण वह शुक्र गुण वस्न नहीं है । और जो वस्न है, 'सो नेत्र इंदियके सिवाय अन्य नासिकादि इंदियोंसे भी जाना जाता है, इस कारण वह वल्न शुक्र गुण नहीं है । शुरू गुणको एक नेत्र इंद्रियसे जानते हैं, और वस्नको नासिकादि अन्य सब इंद्रियोंसे जानते हैं । इसलिये यह सिद्ध है, कि बख और शुरू गुणमें अन्यत्व अवश्य ही है। जो मेद न होता, तो जैसे नेत्र इंद्रियसे शुक्र गुणका ज्ञान हुआ था, वैसे ही स्पर्श रस गंधरूप वस्नका भी ज्ञान होता, परंतु ऐसा नहीं है। इस कारण इंद्रिय-भेदसे भेद अवश्य ही है। इसी प्रकार सत्ता और द्रव्यमें अन्यत्व-भेद है। सत्ता द्रव्यके आश्रय रहती है, अन्य गुण रहित एक गुणरूप है, और द्रव्यके अनंत विशेषणोंमें एक अपने मेदको दिखाती है, तथा एक पर्यायरूप है, और द्रव्य है, सो किसीके आधार नहीं रहता है, अनंत गुण सहित है, अनेक विशेषणों से विशेष्य है, और अनेक पर्यायोंवाला है। इसी कारण सत्ता और द्रव्यमें संज्ञा, संख्या, लक्षणादि भेदसे अवश्य अन्यत्व-भेद है । जो सत्ताका स्वरूप है, वह द्रव्यका नहीं है, और जो द्रव्यका स्वरूप है, वह सत्ताका नहीं है। इस प्रकार गुण-गुणी-भेद है, परंतु प्रदेश-भेद नहीं है ॥ १४ ॥ आगे अन्यत्वका लक्षण विशेषतासे दिखलाते हैं;- [सत् द्रव्यं ] सत्तारूप द्रव्य है, [च] और [सत् गुणः] सत्तारूप गुण है, [च] तथा [सत् एव पर्याचः] सत्तारूप ही पर्याय है, [इसि] इस प्रकार सत्ताका [विस्तारः] विस्तार है। और [खल्टु] निश्चय करके [यः] जो

सद्रव्यं सच गुणः सचैव च पर्याय इति विस्तारः । यः खलु तस्याभावः स तदभावोऽतद्भावः ॥ १५ ॥

यथा खरनेकं मुक्ताफलसुग्दाम, हार इति सूत्रमिति मुक्ताफलमिति त्रेधा विस्तार्थते, तथैकं द्रव्यं द्रव्यमिति गुण इति पर्याय इति त्रेधा विस्तार्यते । यथा चैकस्य ग्रुक्ताफलस्रम्दाम्नः शुल्लो गुणः शुल्लो हारः शुल्लं सत्रं शुल्लं मुक्ताफलमिति त्रेधा विस्तार्यते, तथैकस्य द्रव्यस्य सत्तागुणः सद्रव्यं सद्रुणः सत्पर्याय इति त्रेधा विस्तार्थते । यथा चैकस्मिन् ग्रुक्ताफलस्रग्दाम्नि यः शुक्रो गुणः स न हारो न सूत्रं न गुक्ताफलं यश्च हारः सूत्रं गुक्ताफलं स न शुक्रो गुण स्थानीयो योऽसौ शुक्रगुणः स प्रदेशाभेदेन किं किं भण्यते । शुक्रो हार इति शुक्रं सूत्रमिति शुक्रं मुक्ता-फलमिति भण्यते, यथ हारः सूत्रं मुक्ताफलं वा तैल्लिभिः प्रदेशाभेदेन शुक्रो गुणो भण्यत इति तदावस्य लक्षणमिदम् । तद्भावस्येति कोर्ड्यः । हारसूत्रमुक्ताफलानां शुक्रगुणेन सह तन्मयत्वं प्रदेशाभिन्नत्वमिति तथा मुक्तात्मपदार्थे योऽसौ शुद्धसत्तागुणः स प्रदेशामेदेन कि कि मण्यते सत्तालक्षणः परमात्मपदार्थ इति, सत्तालक्षणः केवलज्जानादिगुण इति सत्तालक्षणः सिद्धपर्याय इति भण्यते । यश्च परमात्मपदार्थः केवल-ज्ञानादिगुणः सिद्धत्वपर्याय इति तैश्व त्रिभिः शुद्धसत्तागुणो भण्यत इति तद्भावस्य लक्षणमिदम् । तद्भावस्येति कोऽर्थः । परमात्मपदार्थकेवलज्जानादिगुणसिद्धत्वपर्यायाणां शुद्धसत्तागुणेन संज्ञादिभेदेऽपि प्रदेशैस्तन्मयत्वमपि जो खलु तस्स अभावो यस्तस्य पूर्वोक्तलक्षणतज्ञावस्य खलु स्कुटं संज्ञादिभेदविक्कायामभावः सो तदभावो स पूर्वोक्तलक्षणस्तदभावो भण्यते । स च तदभावः किं भण्यते । अत्तब्भावो तदभावस्तन्मयत्वम् । र्किचातज्ञावः संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेद इत्यर्थः । तयथा-यथा मुक्ताफलहारे योऽसौ शुक्रगुणस्तद्वाचकेन गुरूमित्यक्षरद्वयेन हारो वाच्यो न भवति सूत्रं वा मुक्ताफलं वा, हारसूत्रमुक्ताफलराब्दैश्व शुक्रगुणो वाच्यो न भवति । एवं परस्परं प्रदेशामेदेऽपि योऽसौ संज्ञादिमेदः स तस्य पूर्वोक्तलक्षणतद्भावस्यामावस्तद्भावो भण्यते । स च तद्भावः पुनरपि किं भण्यते । अतद्भावः संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेद इति । तथा मुक्तजीवे योऽसौ शुद्धसत्तागुणस्तदवाचकेन सत्ताशब्देन मुक्तजीवो वाच्यो न भवति केवलज्ञानादिगुणो वा सिद्धपर्यायो वा मुक्तजीवकेक्छज्ञानादिगुणसिद्धपर्यायैश्व झुद्धसत्तागुणो वाच्यो न भवति । इत्येत्वं परस्परं प्रदेशमेदेऽपि

[तस्य] उस सत्ता-द्रव्य-गुण पर्यावकी एकताका [अभावः] परस्परमें अभाव है, [सः] वह [तदभावः] उस एकताका अभाव [अतद्भावः] अन्यत्व नामा भेद है। भावार्थ — जैसे एक मोतीकी माला हार, सूत्र और मोती इन मेदोंसे तीन प्रकार है, उसी प्रकार एक द्रव्य, द्रव्य गुण और पर्याय-भेदोंसे तीन प्रकार है। और जैसे एक मोतीकी मालाका शुक्र (सफेद) गुण, खेत हार, खेत सूत, और खेत मोती, इन मेदोंसे तीन प्रकार है, उसी प्रकारसे द्रव्यका एक सत्ता गुण, सत् द्रव्य, सत् गुण, और सत्पर्याय इन मेदोंसे तीन प्रकार है, उसी प्रकारसे द्रव्यका एक सत्ता गुण, सत् द्रव्य, सत् गुण, और सत्पर्याय इन मेदोंसे तीन प्रकार है। यह सत्ताका विस्तार है। और जैसे एक मोतीकी मालामें मेदन्विवक्षासे जो खेत गुण है, सो हार नहीं है, सूत नहीं है, और मोती नहीं है। तथा जो हार सूत मोती हैं, वे खेत गुण नहीं हैं, ऐसा परस्पर मेद है, उसी प्रकार एक द्रव्यमें जो सत्ता गुण है, वह द्रव्य

834

इतीतरेतरस्य यस्तस्याभावः स तदभावलक्षणोऽतद्भावोऽन्यत्वनिवन्धनभूतः । तथैकस्मिन् द्रन्ये यः सत्तागुणस्तन्न द्रन्यं नान्यो गुणो न पर्यायो यच्च द्रव्यमन्यो गुणः पर्यायो वा स न सत्तागुण इतीतरेतरस्य यस्तस्याभावः स तदभावलक्षणोऽतद्भावोऽन्यत्वनिवन्धनभूतः ॥ १५ ॥ अथ सर्वथाभावलक्षणत्वमतद्भावस्य निषेधयति—

> जं दन्वं तं ण गुणो जो वि गुणो सो ण तचमस्थादो । एसो हि अतब्भावो णेव अभावो त्ति णिदिहो ॥ १६ ॥ यद्रव्यं तन्न गुणो योऽपि गुणः स न तत्त्वमर्थात् । एष ह्यतद्भावो नैव अभाव इति निर्दिष्ठः ॥ १६ ॥

एकस्मिन्द्रव्ये यहुव्यं गुणो न तद्भवति, यो गुणः स द्रव्यं न भवतीत्येवं यद्वव्यस्य गुण-रूपेण गुणस्य वा द्रव्यरूपेण तेनाभवनं सोऽतद्भावः । एतावतैवान्यत्वव्यवहारसिद्धेर्न पुनर्द्रव्य-स्याभावो गुणो गुणस्याभावो द्रव्यमित्येवंछक्षणोऽभावोऽतद्भावः, एवं सत्येकद्रव्यस्यानेकत्वम्रभ-योऽसौ संज्ञादिभेदः संस्तस्य पूर्वोक्तलक्षणतद्भावस्यामावस्तद्भावो भण्यते । स च तदमावः पुनरपि किं भण्यते । अतद्भावः संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेद् इत्यर्थः । यथात्र शुद्धात्मनि शुद्धसत्तागुणेन सहाभेदः स्थापितस्तथा यथासंभवं सर्वद्रव्येषु ज्ञातव्य इत्यभिप्रायः ॥ १५ ॥ अथ गुणगुणिनोः प्रदेशमेदनिषेवेन तमेव संज्ञादिभेदरूपमतझावं द्रदयति जं दव्वं तं ण गुणो यद्द्रव्यं स न गुणः यन्मुक्तजीवदव्यं स शुद्धः सत् गुणो न भवति । मुक्तजीवद्रव्यशब्देन शुद्धसत्तागुणो वाच्यो न भवतीत्यर्थः । जो वि गुणो सो ण तवमत्थादो योऽपि गुणः स न तत्त्वं द्रव्यमर्थतः परमार्थतः, यः शुद्धसत्तागुणः स मुक्ताल्मद्रव्यं न भवति। शुद्धसत्ताशब्देन मुक्तात्मद्रव्यं वाच्यं न भवतीत्यर्थः। एसो हि अतव्भावो एष उक्तलक्षणो हि स्कटमतद्वावः। उक्तलक्षण इति कोऽर्थः । गुणगुणिनोः संज्ञादिभेदेऽपि प्रदेशमेदाभावः णेव अभावो त्ति णिहिद्रो नहीं, गुण नहीं, और पर्याय नहीं है, तथा जो द्रव्य गुण पर्याय हैं, सो सत्ता नहीं है, ऐसा आपसमें मेद है। सारांश यह है, कि सत्ताके स्वरूपका अभाव द्रव्य, गुण, पर्यायोंमें है, और द्रव्य, गुण, पर्यायके रवरूपका अभाव सत्तामें है। इस प्रकार गुण-गुणी-भेद है, प्रदेश-भेद नहीं है। यही अन्यत्व नामक मेद है ॥ १५ ॥ आगे सर्वथा अभावरूप गुण-गुणी-मेदका निषेध करते हैं---- यद ] जो [इव्यं] द्रव्य है, [तत्] सो [गुणः न] गुण नहीं है, और [यः] जो [अपि] निश्चयसे [गुणः] गुण है, [सः] वह [अर्थात्] स्वरूपके मेदसे [तत्त्वं न] द्रव्य नहीं है। [एषः हि] यह गुण-गुणी मेदरूप ही [अतन्नावः] स्वरूपमेद है, [अभावः] सर्वथा अभाव [नैव] निश्चयसे नहीं है। [sति] ऐसा [निर्दिष्टः] सर्वज्ञदेवने दिखाया है। भावार्थ-एक द्रव्यमें जो द्रव्य है, वह गुण नहीं है, और जो गुण है, वह द्रव्य नहीं है। इस प्रकार जो द्रव्यका गुणरूप न होना है, वह अन्यत्व-भेद व्यवहारसे कहा जाता है, न कि द्रव्यका अभाव गुण, और गुणका अभाव द्रव्य, ऐसा सर्वथा अभावरूप मेद, क्योंकि इस तरहका अभाव माननेसे द्रव्यका अनेकपना होना, १ (द्रव्य-गुणों) का

यशून्यत्वमपोइरूपत्वं वा स्यात् । तथाहि—यथा खल्छ चेतनद्रव्यस्याभावोऽचेतनद्रव्यमचेतन-द्रव्यस्याभावश्चेतनद्रव्यमिति तयोरनेकत्वं, तथा द्रव्यस्याभावो गुणो गुणस्याभावो द्रव्यमित्ये-कस्यापि द्रव्यस्यानेकत्वं स्यात् । यथा सुवर्णस्याभावे सुवर्णत्वस्याभावः सुवर्णत्वस्याभावे सुवर्णस्याभाव इत्सुभयशून्यत्वं, तथा द्रव्यस्याभावे गुणस्याभावो गुणस्याभावे द्रव्यस्याभावे दृत्युभयशून्यत्वं स्यात् । यथा पटाभावमात्रमेव घटो घटाभावमात्रमेव पट इत्युभयोरपोहरूपत्वं तथा द्रव्याभावमात्रमेव गुणो गुणाभावमात्रमेव द्रव्यमित्यत्राप्यपोहरूपत्वं स्यात् । ततो द्रव्य-गुणयोरेकत्वमशून्यत्वमनपोइत्वं चेच्छता यथोदित एवातद्भावोऽभ्युपगन्तव्यः ॥ १६ ॥ अथ सत्ताद्रव्ययोर्गुणग्रुणिभावं साधयति—

# जो खल्ड दव्वसहावो परिणामो सो गुणो सदविसिद्वो । सदवद्विदं सहावे दव्व त्ति जिणोवदेसोयं ॥ १७ ॥

नैवाभाव इति निर्दिष्टः । नैव अभाव इति कोऽर्थः । यथा सत्तावाचकशब्देन मुक्तात्मद्रव्यं वाष्यं न भवति तथा यदि सत्ताप्रदेशैरपि सत्तागुणात्सकाशाद्भित्रं भवति तदा यथा जीवप्रदेशेभ्यः पुद्रछदव्यं भिन्नं सद्दव्यान्तरं भवति तथा सत्तागुणप्रदेशेभ्यो मुक्तजीवद्रव्यं सत्तागुणाद्भिन्नं सत्युथग्दव्यान्तरं प्राप्नोति । एवं किं सिद्धम् । सत्तागुणरूपं पृथग्दव्यं मुक्तात्मद्रव्यं च पृथगिति द्रव्यदयं जातं, न च तथा । द्वितीयं च दूषणं प्राप्नोति— यथा सुवर्णत्वगुणप्रदेशेभ्यो भिन्नस्य सुवर्णस्याभावस्तथैव सुवर्णप्रदेशेभ्यो भिन्नस्य सुवर्णत्वगुणस्याप्यभावः, तथा सत्तागुणप्रदेशेभ्यो भिन्नस्य मुक्तजीवद्रव्यत्यामावस्तथैव सुक्तजीवद्रव्यप्रदेशेभ्यो भिन्नस्य सत्तागुणस्याप्य-भावः इत्युभयशून्यत्वं प्राप्नोनि । यथेदं मुक्तजीवद्रव्ये संज्ञादिभेदभिन्नस्यातद्भावस्तस्य सत्तागुणस्याप्य-भावः इत्युभयशून्यत्वं प्राप्नोनि । यथेदं मुक्तजीवद्रव्ये संज्ञादिभेदभिन्नस्यातद्भावस्तित्स्य सत्तागुणन्त्याप्य-भावः इत्युभयशून्यत्वं प्राप्नोनि । यथेदं मुक्तजीवद्रव्ये संज्ञादिभेदभिन्नस्यातद्भावस्तस्य सत्तागुणेन सद्द प्रदेशामेदव्याख्यानं कृतं तथा सर्वद्रव्येषु यथासंभवं ज्ञातव्यमित्यर्थः ॥ १६ ॥ एवं द्रव्यस्यास्तित्वकथन-नाश होना २, और अपोहरूपत्व दोषका प्रसंग, ३ इस प्रकार तीन दोष उपस्थित होते हैं । वे इस प्रकार हैं कि,—जैसे जीवका अभाव अजीव है, और अजीवका अभाव जीव है, इसल्तिये इन दोनोर्मे अनेकत्व है, उसी प्रकार द्रव्यका अभाव गुण, और गुणका अभाव द्रव्य माननेसे एकत्वके अनेकत्व

भनेकल है, उसी प्रकार द्रव्यका अभाव गुण, और गुणका अभाव द्रव्य माननेसे एकत्वके अनेकल द्रव्यका प्रसंग आवेगा १। जैसे सोनेके अभावसे सोनेके गुणका अभाव होता है, और सोनेके गुणके अभावसे सोनेका नाश सिद्ध होता है, उसी तरह द्रव्यके अभावसे गुणका अभाव होगा, और फिर गुणके अभावसे सोनेका नाश सिद्ध होता है, उसी तरह द्रव्यके अभावसे गुणका अभाव होगा, और फिर गुणके अभावसे द्रव्यका अभाव हो जावेगा। इस प्रकार दोनोंके नाशका प्रसंग आवेगा २। तीसरे, जैसे घटका अभावसे द्रव्यका अभाव हो जावेगा। इस प्रकार दोनोंके नाशका प्रसंग आवेगा २। तीसरे, जैसे घटका अभावमात्र पट है, और पटका अभावमात्र घट है, इन दोनोमें किसीका रूप किसीमें नहीं है, उसी प्रकार द्रव्यका अभावमात्र गुण होगा, और गुणका अभावमात्र द्रव्य होगा, इस तरह अपोहरूपत्व दोषका प्रसंग आवेगा ३। इसलिये जो द्रव्य--गुणकी एकता चाहते हैं, दोनोंका नाश नहीं चाहते हैं, और भपोहरूपत्व दोषसे जुदा रहना चाहते हैं, उन्हें भगवान वीतरागदेवने जो गुण-गुणीमें व्यवहारसे अन्यत्व-मेद दिखलाया है, उसे अंगीकार करना चाहिये, सर्वथा अभावरूप मानना योग्य नहीं है। १६॥ आगे सत्ता और द्रव्यका गुण-गुणी-भाव दिखलाते हैं—[**य:**] जो [**खल्ट्र**] निश्चयसे [**द्रव्यस्वभाव:**]

प्रव. १४

यः खल्ज द्रव्यस्वभावः परिणामः स गुणः सदविशिष्टः । सदवस्थितं स्वभावे द्रव्यमिति जिनोपदेश्रोऽयम् ॥ १७ ॥

द्रव्यं हि स्वभावे नित्यमवतिष्ठमानलात्सदिति माक् प्रतिपादितम् । स्वभावस्तु द्रव्यस्य परिणामोऽभिहितः । य एव द्रव्यस्य स्वभावभूतः परिणामः, स एव सदविशिष्टो गुण इतीइ साध्यते । यदेव हि द्रव्यस्वरूपटत्तिभूतमस्तितं द्रव्यप्रधाननिर्देशात्सदिति संश्वव्यते तदविशिष्ट-गुणभूत एव द्रव्यस्य स्वभावभूतः परिणामः द्रव्यटत्तेर्हि त्रिकोटिसमयस्पर्शिन्याः प्रतिक्षणं तेन तेन स्वभावेन परिणमनाद्रव्यस्वभावभूत एव तावत्परिणामः । स लस्तिलभूतद्रव्यटत्त्यात्मक-तात्सदविशिष्टो द्रव्यविधायिको गुण एवेति सत्ताद्रव्ययोर्ग्रणग्रीणभावः सिद्धत्वति ॥ १७॥

द्रव्यका स्वभावभूत [परिणामः] उत्पाद, व्यय, ध्रुवरूप त्रिकाल संबंधी परिणाम है, [सः] वह [सद्विशिष्टः] सत्तासे अभिन्न अस्तित्वरूप [गुणः] गुण है। और [स्वभावे] अस्तित्वरूप सत्ता-स्वभावमें [अवस्थितं द्रव्यं] तिष्ठता हुआ द्रव्य [सत्] सत्ता कहल्पता है, [इति] इस प्रकार [अयं] यह [जिनोपदेशः] जिनभगवान्का उपदेश है। भावार्थ---द्रव्यका जो अस्तित्व-रूप स्वभावभूत परिणाम है, उसको सत्ता नामका गुण कहते हैं। यह अस्तित्वरूप सत्तागुण द्रव्यसे अभिच द्रव्यका स्वभावभूत परिणाम है। और यह सत्ता गुण द्रव्यमें प्रधान है। सत्तामें द्रव्य स्थित रहता है। इसी कारण सत्ता गुणकी प्रधानतासे द्रव्यको सत् कहते हैं, और इस सत्ता गुणसे सत्त्वरूप गुणी द्रव्य जाना जाता है। इस कारण सत्ता गुण है, और द्रव्य गुणी है॥ १७॥ आगे गुण-गुणीका अथ गुणगुणिनोर्नानालमुपहन्ति---

णस्थि गुणो त्ति व कोई पज्जाओ सीह वा विणा दव्वं । दव्वत्तं पुण भावो तम्हा दव्वं सयं सत्ता ॥ १८ ॥ नास्ति गुण इति वा कश्चित् पर्याय इतीह या विना द्रव्यम् । द्रव्यतं पुनर्भावस्तसाद्रव्यं स्वयं सत्ता ॥ १८ ॥

न खछ द्रव्यात्पृथग्भूतो गुण इति वा पर्याय इति वा कश्चिदपि स्यात् । यथा सुवर्णात्पृथग्भूतं तत्पीतलादिकमिति वा तत्कुण्डलादिकलमिति वा । अथ तस्य तु द्रव्यस्य स्वरूपद्वत्तिभूतमस्ति लाख्यं यद्रव्यतं स खलु तद्भावाख्यो गुण एव भवन किं हि द्रव्यात्पृथग्भूतलेन वर्तते । न वर्तत एव । तर्हि द्रव्यं सत्तास्तु, स्वयमेव ॥ १८ ॥

अथ द्रव्यस्य सदुत्पादासदुत्पादयोरविरोधं साधयति—

एवंविहं सहावे दृव्वं दृव्वत्थपज्जयत्थेहिं । सदसब्भावणिषद्धं पादुब्भावं सदा ऌभदि ॥ १९ ॥

अध गुणपर्यायाभ्यां द्रव्यस्याभेदं दर्शयति गास्थि मास्ति न विद्यते । स कः । गुणो त्ति व कोई गुण इति कश्चित् । न केवलं गुणः पज्जाओं त्तीइ वा पर्यायो वेतीह । कथम् । विणा विना । किं विना । दृष्ट्वं द्रव्यमिदानीं द्रव्यं कथ्यते दृव्वत्तं पुण भावो द्रव्यत्वमस्तित्वम् । तत्पुनः किं मण्यते । भावः । कोर्ड्यः । उत्पादव्ययध्रौव्यात्मकसद्भावः तम्हा दृव्वं सयं सत्ता तस्मादभेदनयेन सत्ता स्वयमेव द्रव्यं भवतीति । तद्यथा मुक्तात्मद्रव्ये परमावातिरूपो मोक्षपर्यायः केवलज्जानादिरूपो गुणसमूहश्च येन कारणेन तद्दयमपि परमात्मद्रव्यं विना नास्ति न विद्यते । करमात्प्रदेशाभेदादिति उत्पादव्ययधौव्यात्मकशुद्धसत्तारूपं मुक्तात्म-द्रव्यं भवति । तत्मादभेदेन सत्तैव द्रव्यमित्यर्थः । यथा मुक्तात्मद्रव्ये गुणपर्यायाभ्यां सहाभेदव्याख्यानं कृतं तथा यथासंभवं सर्वद्रव्येषु ज्ञातव्यमिति ॥ १८ ॥ एवं गुणगुणिव्याख्यानरूपेण प्रथमगाथा द्रव्यस्य गुणपर्यायाभ्यां सह भेदो नास्तीति कथनरूपेण द्वितीया चेति स्वतन्त्रगाथाद्वयेन षष्ठस्थलं गतम् ॥ अध

मेद दूर करते हैं—[इह] इस जगतमें [द्रव्यं विना] द्रव्यके विना [गुण इति ] गुण ऐसा [वा] अथवा [पर्यायः इति ] पर्याय ऐसा [कश्चित् ] कोई पदार्थ [नास्ति ] नहीं है । [पुनः] और [द्रव्यत्वं ] द्रव्यका अस्तित्व [भावः ] उसका स्वभावभूत गुण है, [तस्मात् ] इसलिये [द्रव्यं] द्रव्य [स्वयं ] आप ही [सत्ता ] अस्तित्वरूप सत्ता है । भावार्थ ऐसा कोई गुण नहीं है, जो द्रव्य [स्वयं ] आप ही [सत्ता ] अस्तित्वरूप सत्ता है । भावार्थ ऐसा कोई गुण नहीं है, जो द्रव्यके विना पृथक् रहता हो, इसी प्रकार ऐसा कोई पर्याय भी नहीं है, जो द्रव्यसे प्रभद्द हो । द्रव्य ही में गुण और पर्याय होते हैं, द्रव्यसे पृथक् कोई पदार्थ नहीं है । अतः गुणपर्याय द्रव्यसे अभेदरूप है । जैसे सोनेसे पीतत्वादि गुण, कुंडलादि पर्याय पृथक् नहीं पाये जाते, उसी प्रकार दव्यसे गुणपर्याय पृथक् नहीं है, जौर सत्ता है, सो वस्तुसे अभिन उसका गुण है । इस कारण अस्तित्वरूप सत्ता गुण द्रव्यके पृथक् नहीं है, द्रव्य स्वयं सत्तास्वरूप है ॥ १८ ॥ आगे द्रव्यके द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिकनयकी विवक्षासे 'सत्त

## एवंविधं स्वभावे द्रव्यं द्रव्यार्थपर्यायार्थाभ्याम् । सदसद्भावनिवद्धं मादुर्भावं सदा लभते ॥ १९ ॥

एवमेतद्यथोदितमकारसाकल्याकल्झलाञ्छनमनादिनिधनं सत्स्वभावे मादुर्भावमास्कन्दति द्रव्यम् । स तु मादुर्भावो द्रव्यस्य द्रव्याभिधेयतायां सद्भावनिवद्ध एव स्यात् । पर्यायाभिधेय-तायां ससद्भावनिवद्ध एव ! तथाहि—यदा द्रव्यमेवाभिधीयते न पर्यायास्तदा प्रभवावसान-वर्जिताभियौंगपधमष्टत्ताभिर्द्रव्यनिष्पादिकाभिरन्वयक्तक्तिभिः प्रभवावसानलाञ्छनाः क्रममष्टत्ताः पर्यायनिष्पादिका व्यतिरेकव्यक्तीस्तास्ताः संक्रामतो द्रव्यस्य सद्भावनिबद्ध एव प्रादुर्भावः हमवत् । तथाहि—यदा हेमैवाभिधीयते नाझ्दादयः पर्यायास्तदा हेमसमानजीविताभियौंग-पर्यायनिष्पादिका व्यतिरेकव्यक्तीस्तास्ताः संक्रामतो द्रव्यस्य सद्भावनिबद्ध एव प्रादुर्भावः हेमवत् । तथाहि—यदा हेमैवाभिधीयते नाझ्दादयः पर्यायास्तदा हेमसमानजीविताभियौंग-पद्यप्रदत्तार्थिनेष्पादिकाभिरन्वयक्तक्तिभिरङ्गदादिपर्यायसमानजीविताः क्रममष्टत्ता अङ्गदादि-वव्यस्य द्रव्यार्थिकपर्यायार्थिकनयाभ्यां सदुत्पादासदुत्पादौ दर्शयति— एवंविहसब्भावे एवंविधसद्भावे सत्तालक्षणमुत्पादव्ययभौव्यलक्षणं गुणपर्यायल्रक्षणं द्रव्यं चेत्येवंविधपूर्वोक्तसद्भावे, अथ एवंविहं सहावे हति पाठान्तरम् । तत्रवंविधं पूर्वोक्तल्क्षणं स्वकीयसद्भावे स्थितम् । किम् । दृज्वं द्रव्यं कर्त्त ! किं करोति । सद्दसब्भावणिबद्धं सद्भावनिबद्धमसद्भावनिबद्धं च । काभ्यां कृत्वा । दृच्वत्त्यपज्जयत्येईिं द्व्यार्थिकपर्यायार्थि कन्याभ्याभिति । तथाहि—यथा यदा काले द्व्यार्थिकनयेन विवक्षा क्रियते यदेव कटकपर्याये युवर्णं तदेव कङ्कणपर्याये नान्यदिति, तदा काले सद्भावनिबद्ध एवोत्पादः । कस्मादिति चेत् । द्रव्यस्य द्रव्यरूपेणा-

उत्पाद' और 'असत् उत्पाद' ऐसा दो प्रकारका उत्पाद होता है, सो उन दोनोंका अघिरोध दिखलते है—[एवंबिधं] इस प्रकारसे [द्रव्यं] द्रव्य [स्वभावे] स्वभावमें [द्रव्यार्थपर्यांयार्थाभ्यां] दव्यार्थिक-पर्यायार्थिकनयोंकी घिवक्षासे [सद्सद्भावनिषद्धं] सत् और असत् इन दो भावोंसे संयुक्त [प्रादुर्भावं] उत्पादको [सदा] हमेशा [उभते] प्राप्त होता है । भाषार्थ-अनादि अनंत द्रव्य अपने परिणाम स्वभावमें निरंतर उत्पन्न होता है, इसको 'उत्पाद' कहते हैं । इसे जब द्रव्यार्थिकनयकी विवक्षासे कहते हैं, तब यों कहते हैं, कि द्रव्य जो जो पर्याय धारण करता है, उन उन पर्यायोंमें वही द्रव्य उत्पन्न होता है, जो प्र्वमें था, इसका नाम 'सद्रावउत्पाद' है । और जब पर्यायकी अपेक्षासे कहते हैं, तब यों कहते हैं कि द्रव्य जो जो पर्याय धारण करता है, उन उन पर्यायोंमें वही द्रव्य उत्पन्न होता है, जो पूर्वमें था, इसका नाम 'सद्रावउत्पाद' है । और जब पर्यायकी अपेक्षासे कहते हैं, तब यों कहते हैं कि द्रव्य जो जो पर्याय धारण करता है, उन उन पर्यायोंमें वही द्रव्य क्रय कहा जाता है, इसका नाम 'असद्रावउत्पाद' है । इन दोनों प्रकारके उत्पादको नोचे लिखे दष्टान्तसे समझना चाहिये । जैसे-सोना अपने अविनाशी पीत क्रिभ (चिकने) गुरुत्वादि गुओसे नाना कंकण कुंडलादि पर्यायोंको प्राप्त होता है । जो यहांपर द्रव्यार्थिकनयसे विचार करें, तो कंकण कुंडलादि जितने पर्याय हैं, उन सबमें वही सोना उत्पन्न होता है, जो कि पहले था, न कि दूसरा । यह सोनेका सद्रावउत्पाद है । और जो उन्ही कंकण कुंडलादि पर्यायोंमें सोनेको पर्यायार्थिकनयकी अपेक्षासे कहते, तो -जितने कंकण कुंडलादि पर्याय हैं, सबके सब क्रम लिये हुए हैं । इस कारण ऐसा कहा जावेगा, कि

#### प्रैंबचनसारे:

पर्यायनिष्पादिका व्यतिरेकव्यक्तीस्तास्ताः संक्रामतो हेम्रः सद्भावनिवद्ध एव मादुर्भावः । यदा तु पर्याया एवाभिधीयन्ते न द्रव्यं तदा प्रभवावसानलाञ्छनाभिः क्रमप्रदृत्ताभिः पर्यायनिष्पा-दिकाभिर्व्यतिरेकव्यक्तिभिस्ताभिस्ताभिः प्रभवावसानवर्जिता यौगपद्यप्रदृत्ता द्रव्यनिष्पादिका अन्वयशक्तीः संक्रामतो द्रव्यस्यासद्भावनिबद्ध एव पादुर्भावः हेमवदेव । तथाहि----यदाक्रदादि-पर्याया एवाभिधीयन्ते न हेम तदाक्रदादिपर्यायसमानजीविताभिः क्रमप्रदृत्ताभिरक्रदादिपर्याय-निष्पादिकाभिर्व्यतिरेकव्यक्तिभिस्ताभिस्ताभिईमसमानजीविताभिः क्रमप्रदृत्ताभिरक्रदादिपर्याय-निष्पादिकाभिर्व्यतिरेकव्यक्तिभिस्ताभिस्ताभिईमसमानजीविता यौगपद्यप्रदृत्ता हेमनिष्पादिका अन्वयशक्तीः संक्रामतो हेम्नोऽसद्भावनिबद्ध एव पादुर्भावः अथ पर्यायाभिधेयतायामप्यस-दुत्पत्तौ पर्यायनिष्पादिकास्तास्ता व्यतिरेकव्यक्तयो यौगपद्यप्रदृत्तिमासाद्यान्वयशक्तित्वमापन्नाः पर्यायान् द्रवीकुर्युः, तथाक्रदादिपर्यायनिष्पादिकाभिरन्ताभिर्व्यत्तिरेकव्यक्तिभियौंगपद्यप्रदृत्त्त्ता साद्यान्वयशक्तिस्त्वमापन्नाभिरक्रदादिपर्यायनिष्पादिकाभिस्ताभिर्व्यतिरेकव्यक्तिभियौंगपद्यप्रदृत्त्त्ता द्रव्यनी पर्यायनिष्पादिकास्तास्ता व्यतिरेकव्यक्तयो यौगपद्यप्रदृत्तिसासाद्यान्वयशक्तित्वमापन्नाः पर्यायान् द्रवीकुर्युः, तथाक्रदादिपर्यायनिष्पादिकाभिस्ताभिर्व्यतिरेकव्यक्तिभियौंगपद्यप्रहत्त्त्त्तौ द्रव्यनिष्पादिका अन्वयशक्तयः क्रमप्रदृत्तिमासाद्य तत्तद्वयत्तिरेकव्यक्तित्वमापन्ना द्रव्यं पर्या-

विनष्टत्वात् । यदा पुनः पर्यायविवक्षा क्रियते कटकपर्यायात् सकाशादन्यो यः कङ्कणपर्यायः सुवर्णसंबन्धी स एव न भवति । तदा पुनरसदुत्पादः करमादिति चेत् । पूर्वेपर्यायस्य विनष्टत्वात् । तथा यदा द्रव्यार्थिकु-नयविवक्षा क्रियते य एव पूर्वे गृहस्थावस्थायामेवमेवं गृहव्यापारं कृतवान् पश्चाजिनदीक्षां गृहीत्वा स एवेदानीं रामादिकेवल्लीपुरुषो निश्चयरत्नत्रयात्मकपरमात्मध्यानेनानन्तसुखामृततृप्तो जातः, न चान्य इति । तथा सद्भावनिबद्ध एवोत्पादः । करमादिति चेत् । पुरुषत्वेनाविनष्टत्वात् । यदा तु पर्यायनयविवक्षा क्रियते । पूर्वे सरागावस्थायाः सकाशादन्योऽयं भरतसगररामपाण्डवादिकेवल्लिपुरुषाणां संबन्धी निरुपमरागपरमात्म-

कंकण उत्पन्न हुआ, कुंडल उत्पन्न हुआ, मुद्रिका (अँगूठी) उत्पन्न हुई। ऐसा दूसरा दूसरा उत्पाद होता है, अर्थात् जो पूर्वमें नहीं था, वह उत्पन्न होता है, यह असद्भावउत्पाद है। इसी प्रकार द्रव्य अपने अविनाशी गुणोंसे युक्त रहकर अनेक पर्याय धारण करता है। सो उसे यदि द्रव्यार्थिकनयकी विवक्षासे कहते हैं, तो जितने पर्याय हैं, उन सब पर्यायोंमें वही द्रव्य उत्पन्न होता है, जो पहले था, अन्य नहीं। यह सत्उत्पाद है। और यदि पर्यायार्थिकनयकी अपेक्षासे कहते हैं, तो जितने पर्याय उत्पन्न होते हैं, वे सब अन्य अन्य ही हैं। पहले जो थे, वे नहीं हैं—यह असत् उत्पन्न करनेवाली जो सुवर्णमें होते हैं, वे सब अन्य अन्य ही हैं। पहले जो थे, वे नहीं हैं—यह असत् उत्पन्न करनेवाली जो सुवर्णमें होक्ति दिकक्षामें जो असत्रूप कंकण कुंडलादि पर्याय उत्पन्न होते हैं, उनके उत्पन्न करनेवाली जो सुवर्णमें होक्ति दे वह कंकण कुंडलादि पर्यायोंको सुवर्ण द्रव्य करती है। सोनाकी पर्याय मी सोना ही है, क्योंकि पर्यायसे द्रव्य अभिन्न है। इसी प्रकार पर्याय विवक्षामें द्रव्यके जो असदूप पर्याय हैं, वे उसी द्रव्यक्तप हैं, क्योंकि पर्यायसे द्रव्य अभिन्न है। इसी प्रकार पर्याय विवक्षामें द्रव्यके जो असदूप पर्याय हैं, वे उसी द्रव्यक्तप हैं, क्योंकि पर्यायसे द्रव्य अभिन्न है। इसलिये पर्याय और द्रव्य दो वस्तु नहीं हैं, जो पर्याय है, वही द्रव्य है। और द्रव्यार्थिककी बिवक्षासे जैसे सोना अपनी पीततादि शक्तियोंसे कंकण कुंडलादि पर्यायोंनें उत्पन्न होता है, सो सोना ही कंकण कुंडलदि पर्यायमात्र होता है। अर्थात् जो सोना है, बही कंकण कुंडलादि यीकुर्युः । तथा हेमनिष्पादिकाभिरन्वयञ्चक्तिभिः क्रमदृत्तिमासाद्य तत्तद्वचतिरेकव्यक्तित्वमापमा-भिर्हेमाङ्गदादिपर्यायमात्री क्रियेत । ततो द्रव्यार्थादेश्वात्सदृत्पादः, पर्यायार्थदेशादसत् इत्यनवद्यम् ॥ १९ ॥

अथ सदुत्पादमनन्यत्वेन निश्चिनोति-

जीवो भवं भविस्सदि णरोऽमरो वा परो भवीय पुणो । किं दृव्वत्तं पजहदि ण चयदि अण्णो कहं हवदि ॥ २० ॥ जीवो भवन् भविष्यति नरोऽमरो वा परो भूत्वा पुनः । किं द्रव्यत्वं मजहाति न त्यजत्यन्यः कथं भवति ॥ २० ॥

द्रव्यं हि ताबद्रव्यत्वभूतानामन्त्रयत्रक्ति निस्यमप्यपरित्यजद्भवति सदेव । यस्तु द्रव्यस्य पर्यायभूताया व्यतिरेकव्यक्तेः मादुर्भावः तस्मिन्नपि द्रव्यसभूताया अम्वयत्रक्तेरमच्यवनात् द्रव्यमनन्यदेव । ततोऽनन्यत्वेन निश्चीयते द्रव्यस्य सदुत्पादः । तथाहि—जीवो द्रव्यं भव-

पर्यायः स एव न भवति । तदा पुनरसद्भावनिबद्ध एवोत्पादः । कस्मादिति चेत् । पूर्वपर्यायादन्यत्वादिति । यथेदं जीवद्रव्ये सदुत्पादासदुत्पादव्याख्यानं कृतं तथा सर्वद्रव्येषु यथासंभवं ज्ञातव्यमिति ॥ १९ ॥ अथं पूर्वोक्तमेव सदुत्पादं द्रव्यादभिन्नत्वेन विद्यणोति—जीवो जीवः कर्ता भवं भवन् परिणमन् सन् भविस्सदि मविष्यति तावत् । किं किं भविष्यति । निर्विकारशुद्रोपयोगविलक्षणाभ्यां शुभाशुभोपयोगाभ्यां परिणम्य धरोऽमरो वा परो नरो देवः परस्तिर्यङ्नारकरूपो वा निर्विकारशुद्वोपयोगेन सिद्धो वा मविष्यति भवीय पुणो एवं पूर्वोक्तप्रकारेण पुनर्भूत्वापि । अथवा द्वितीयव्याख्यानम् । भवम् वर्तमानकालापेक्षया भविष्यति माविकालापेक्षया भूत्वा मृतकालापेक्षया चेति कालत्रये चैवं भूत्वापि किं द्व्वत्तं पजदद्दि किं द्व्यत्वं

#### प्रवचनसारः

भारकतिर्यग्मनुष्यदेवसिद्धत्वानामन्यतमेन पर्यायेण द्रव्यस्य पर्यायदुर्छछितद्वत्तित्वादवश्यमेव भविष्यति । स हि भूत्वा च तेन किं द्रव्यभूतामन्वयशक्तिमुज्झति, नोज्झति । यदि नोज्झति कथमन्यो नाम स्यात्, येन प्रकटितत्रिकोटिसत्ताकः स एव न स्यात् ॥ २० ॥

अथासदुत्पादमन्यत्वेन निश्चिनोति-

मणुचो ण हबदि देवो देवो वा माणुसो व सिद्धो वा। एवं अहोज्रमाणो अणण्णभावं कधं लहदि ॥ २१ ॥ मनुजो न भवति देवो देवो वा मानुषो वा सिद्धो वा। एवमभवन्ननन्यभावं कथं लभते ॥ २१ ॥

पर्याया हि पर्यायभूताया आत्मच्यतिरेकव्यक्तेः काल एव सच्वाचतोऽन्यकालेषु भवन्त्य-सन्त एव । यश्च पर्यायाणां द्रव्यत्वभूतयान्वयशक्तयानुस्यृतः क्रमानुपाती स्वकाले मादुर्भावः तस्मिन्पर्यायभूताया आत्मव्यतिरेकव्यक्तेः पूर्वमसत्त्वात्पर्याया अन्य एव । ततः पर्यायाणा-मन्यत्वेन निश्चीयते पर्यायस्वरूपकर्तृकरणाधिकरणभूतत्वेन पर्यायेभ्यो पृथग्भूतस्य द्रव्य-परित्यजति ग चयदि द्रव्यार्थिकनयेन द्रव्यत्वं न त्यजति द्रव्याद्विनो न भवति । अण्गो कहं हवदि अन्यो भिनः कथं भवति । किंतु द्रव्यान्वयशक्तिरूपेण सद्भावनिबद्धोत्पादः स एवेति द्रव्यादभिन्न इति भावार्थः 1) २० || अथ द्रव्यस्यासदत्यादं पूर्वपर्यायाद्रन्यत्वेन निश्चिनोति—मणुवो ण हवदि देवो आकुळवोत्यादक-मनुजः देवादिविभावपर्यायविलक्षणमनाकुळवरूपस्वभावपरिणतिलक्षणं परमात्मद्रव्यं यथपि निश्वयेन सनुष्य-पर्याये देवपूर्याये च समानं तथापि मनुजो देवो न भवति । कस्मादेवपर्यायकाले मनुष्थपर्यायस्यानुपलम्भात् । देवो वा माणुसो व सिद्धो वा देवो वा मनुष्यो न भवति स्वात्मोपलन्धिरूपसिद्धपर्यायो वा न भवति । नहीं छोड़ता, तो अन्यरूप कभी नहीं हो सकता, जो नारकी था, वही तिर्येच पर्यायमें है, वही मनुष्य हो बाता है, वही देवता तथा सिद्ध आदि पर्यायरूप हो जाता है। इन सब अवस्थाओं में अविनाशी द्रव्य वही एक है, दूसरा नहीं । इसलिये सत्उत्पादकी अपेक्षा सब पर्यायोमें वही अविनाशी वस्तु है, ऐसा सिद्ध हुआ ॥ २० ॥ आगे असत्उत्पादको अन्यरूपसे दिखाते हैं--- मिनुजः ] जो मनुष्य है, वह [देवः] देव [वा] अथवा [देवः] देव है, वह [मानुषः] मनुष्य [वा] अथवा [सिद्धः] सिद्ध अर्थात् मोक्ष-पर्यायरूप [न भवति] नहीं हो सकता, [एवं अभवन्] इस प्रकार नहीं होता हुआ [अनन्यभावं] अभिनयनेको [ कथं ] किस तरह [ लभले ] प्राप्त हो सकता है ? । भावार्थ-जो देव मनुष्यादि पर्याय हैं, वे सब एक कालमें नहीं होते, किंतु जुदा जुदा समयमें होते हैं । जिस समय देव-पर्याय है उस समय मनुष्यादि पर्याय नहीं है, एक ही पर्याय हो सकती है । इस कारण जो एक

पर्याय होती है, वह अन्यरूप नहीं हो सकती । सब जुदा जुदा ही पर्याय होते हैं । इसलिये पर्यायका कर्त्ता, करण, द्रव्य, आधार है, सो द्रव्य पर्यायसे जुदा नहीं है, पर्यायके पलटनेसे द्रव्य भी व्यवहारसे अन्य कहा जाता है । जैसे--मनुष्य-पर्यायरूप जीव देव-पर्यायरूप वा खिद्र-पर्यायरूप नहीं होता, और स्यासदुत्पादः । तथाहि─न हि मनुअस्तिदशो वा सिद्धो वा स्यात्, न हि त्रिदशो मनुजो वा सिद्धो वा स्यात् । एवमसन् कथमनन्यो नाम स्यात् येनान्य एव न स्यात् । येन च निष्पद्यमान-मनुजादि्पर्यायं जायमानवल्यादि विकारं काश्चनमिव जीवद्रव्यमपि प्रतिपदमन्यस स्यात् ॥२१॥ अथेकद्रव्यस्यान्यत्वानन्यत्वविप्रतिषेधमुद्धनोति──

> दब्बहिएण सब्बं दब्बं ते पज्जयहिएण पुणो । हबदि य अण्णमणण्णं तकाले तम्मयत्तादो ॥ २२ ॥ द्रव्यार्थिकेन सर्वे द्रव्यं तल्पर्यायार्थिकेन पुनः । भवति चान्यदनन्यत्तकाले तन्मयत्वात ॥ २२ ॥

सर्वस्य दि वस्तुनः सामान्यविशेषात्मकत्वात्तत्स्वरूपमुत्पञ्यतां यथाक्रमं सामान्यविशेषौ गरिच्छिन्दती द्वे किल वञ्चुषी, द्रव्यार्थिकं पर्यायार्थिकं चेति । तत्र पर्यायार्थिकमेकान्तनि-मीलितं विधाय केवलोन्मीलितेन द्रव्यार्थिकेन यदावलोक्यते तदा नारकतिर्येङ्मनुष्यदेव-कत्मात् । पर्यायाणां परस्परं भिन्नकाळवात्, सुवर्णद्रव्ये कुण्डलविपर्यायाणामिव । एवं अहोज्जमाणो एवमभवन्सन् अणण्णभावं कधं लहदि अनन्यभावमेकत्वं कथं लभते, न कथमपि । तत एतावदायाति असद्भावनिबद्धोत्पादः पूर्वपर्यायाद्रिन्तो भवतीति ॥ २१ ॥ अधैकद्रव्यस्य पर्यायैस्सिहानन्यत्वाभिधानमेकत्त्व-मन्यत्वाभिधानमनेकत्वं च नयविभागेन दर्शयति, अथवा पूर्वोक्तसद्भावनिबद्धासद्भावमुत्पादद्दयं प्रकारान्तरेण समर्थयति- हवदि भवति । किं कर्त्य । सन्वं दन्न्वं सर्वे विवक्षिताविवक्षितजीवद्रव्यम् । किं विशिष्टं भवति । अणण्णं अनन्यमभिन्नमेकं तन्मयमिति । केन सह । तेन नारकतिर्यङ्भनुष्यदेवरूपविभावपर्यांय-सम्देन केवलज्जानाधनन्तचतुष्टयशक्तिरूपसिद्रपर्यायेण च । केन कृत्वा । दन्वद्विएण शुद्धान्वयद्वव्यार्थिक-सम्दान्देत्वा । दन्यदिभावन्त्तचतुष्टवात्तिरूपसिद्रपर्यायेण च । केन कृत्वा । द्वन्वदि्रपण शुद्धान्वयद्वव्यार्थिक-

देव-पर्यायरूप जीव मनुष्य-पर्यायरूप वा सिद्ध-पर्याय रूप नहीं होता, इस तरह पर्यायके भेदसे द्रव्य भी अन्य कहा जाता है । इस कारण पर्यायार्थिकनयसे द्रव्य अन्यरूप अवश्य करना चाहिये । जैसे सोना कंकण कुंडलादि पर्यायोके भेदसे 'कंकणका सोना,' 'कुंडलका सोना' इस रीतिसे अन्य अन्यरूप कहा जाता है, उसी प्रकार मनुष्यजीव, देवजीव, सिद्धजीव इस तरह अन्य अन्य रूप कहनेमें आता है । इस कारण असत्उत्पादमें द्रव्यको अन्यरूप कहना चाहिये, यह सिद्ध हुआ ॥ २१ ॥ आगे एक द्रव्यके अन्यत्व, अनन्यत्व ये दो भेद हैं, वे परस्पर विरोधी एक जगह किस तरह रह सकते है ' इसका समाधान आचार्य महाराज करते हैं— [ द्रव्याधिकेन ] द्रव्यार्थिकनयकी विवक्षासे [ तत् सर्व ] वह समस्त वस्तु [ अनन्यत् ] अन्य नहीं है, वही है, अर्थात् नर नारकादि पर्यायोमें वही एक द्रव्य रहता है [ पुनः ] और [ पर्यायार्थिकेन ] पर्याधार्थकनयकी विवक्षासे [ तत्काल्यं ] नर नारकादि पर्यायोके होनेके समय वह द्रव्य [ तन्मयत्वात् ] उस पर्यायस्वरूप ही हो जाता है । आवार्य-वस्त सामान्य, विशेषरूप दो प्रकारसे है । इन दोनोके देखनेवाले हैं, उनके दो नेत्र कहे हैं--एक तो द्रव्यार्थिक, सिद्धत्वपर्यायात्मकेषु विश्वेषेषु व्यवस्थितं जीवसामान्यमेकमवलोकयतामनवलोकितविशेषाणां तत्सर्वं जीवद्रव्यमिति प्रतिभाति । यदा तु द्रव्यार्थिकमेकान्तनिमीलितं [विधाय] केवलोन्मी-लितेन पर्यायार्थिकेनावलोक्यते तदा जीवद्रव्ये व्यवस्थिताझारकतिर्यग्मनुष्यदेवसिद्धत्वपर्या-यात्मकान् विशेषाननेकानवलोकयतामनवलोकितसामान्यानामन्यदन्यत्प्रतिभाति । द्रव्यस्य तत्तदिशेषकाले तत्तदिशेषेभ्यस्तन्मयत्वेनानन्यत्वात् गणतृणपर्णदारुमयद्दव्यवाद्दवत् । यदा तु ते उमे अपि द्रव्यार्थिकपर्यायार्थिके तुल्यकालोन्मीलिते विधाय तत इतश्चावलोक्यते तदा नारक-तिर्यर्ङ्मनुष्यदेवसिद्धत्वपर्यायार्थिक तुल्यकालोन्मीलिते विधाय तत इतश्चावलोक्यते तदा नारक-तिर्यर्ङ्मनुष्यदेवसिद्धत्वपर्यायार्थिक तुल्यकालोन्मीलिते विधाय तत इतश्वावलोक्यते तदा नारक-तिर्यर्ङ्मनुष्यदेवसिद्धत्वपर्यायार्थिक तुल्यकालोन्मीलिते विधाय तत्त इतश्वावलोक्यत्ते नदा नारक-तिर्यर्थमनुष्यदेवसिद्धत्वपर्यायात्मका विशेषाश्च तुल्यकालमेवावलोक्यन्ते । तत्रैकचश्चरविष्ठाक्क मेकदेशावलोकनं, द्विचश्चरवलोकनं सर्वावलोकनम् । ततः सर्वावलोकने द्रव्यस्यान्यत्वमनन्यत्वं च न विमतिषिध्यते ॥ २२ ॥

अथ सर्वविमतिषेधनिषेधिकां सप्तभङ्गीमवतारयति-

नयेन । करमात् । कुण्डलादिपर्यायेषु सुवर्णस्येव भेदाभावात् तं पज्जयहिएण पुणो तद् ह्रव्यं पर्यायार्थिक-नयेन पुनः अन्यद्भित्रमनेकं पर्यायैः सह पृथग्भवति । कस्मादिति चेत् । तकाले तम्मयत्तादो तृणाग्न-काष्ठाग्निपत्राग्निवत् स्वकीयपर्यायैः सह तत्काले तन्मयत्वादिति । एतावता विमुक्तं भवति । द्रव्यार्थिकनयेन यदा वस्तुपरीक्षा क्रियते तदा पर्यायसंतानरूपेण सर्वे पर्यायकदम्बकं द्रव्यमेव प्रतिमाति । यदा त पर्यायनयविवक्षा क्रियते तदा द्रव्यमपि पर्यायरूपेण भिन्नं भिन्नं प्रतिभाति । यदा च परस्परसापेक्षया नयद्वयेन युगपत्समीक्ष्यते, तदैकत्वमनेकत्वं च युगपत्प्रतिभातीति । यथेदं जौवद्रव्ये व्याख्यानं कृतं तथा सर्वद्रव्येषु यथासंभवं ज्ञातव्यमित्यर्थः ॥ २२ ॥ एवं सदुत्पादकथनेन प्रथमा सदुत्पादविशेषविवरणरूपेण दूसरा पर्यायार्थिक । इन दोनों नेत्रोंमेंसे जो पर्यायार्थिक नेत्रको सर्वथा बंद करके एक द्रव्यार्थिक नेत्रसे ही देखे. तब नारक, तिर्थैच, मनुष्य, देव, सिद्ध पर्यायोंमें स्थित जो सामान्य एक जीव उसके देखनेवाछे पुरुषोंको सब जगह जीव ही प्रतिभासता ( दीखता ) है, भेद नहीं माछम होता । और जब द्रव्यार्थिक नेत्रको सर्वथा बंद कर एक पर्यायार्थिक नेत्रसे ही देखा जावे, तब जीवद्रव्यमें नर नारकादि पर्यायोके देखनेवाले पुरुषोंको नर नारकादि पर्याय जुदा जुदा माल्रम होते हैं। जिस कालमें जो पर्याय होता है, उस पर्यायमें जीव उसी स्वरूप परिणमता है। जैसे कि आग, गोबरके छाने-कंडे, तृण, पत्ता, काठ आदि अनेक ईंधनके आकार हो जाती है, उसी प्रकार जीव भी अनेक पर्यायोंको धारण करता हुआ अनेक आकाररूप होजाता है। तथा जब द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक दोनों ही नेत्रोंसे इंधर उधर सब जगह देखा नाय, तो एक ही समय नर नारकादि पर्यायोंमें वही एक द्रव्य देखनेमें आता है, और अन्य अन्य रूप भी दोखता है। इस कारण एक नयरूप नेत्रसे देखना एक अंगका देखना है, तथा दो नयरूप नेत्रोंसे देखना सब अंगोंका देखना कहा जाता है। इसलिये सर्वांग द्रव्यके देखनेमें अन्यरूप और अनन्य-. इ.य----इस तरह दो स्वरूप कहनेका निषेध नहीं हो सकता ॥ २२ ॥ अब सब तरहके विरोधोंको दूर

প্লৰ. १९

अत्थि त्ति य णस्थि त्ति य हवदि अवत्तव्वमिदि पुणो दव्वं । पज्जायेण दु केण वि तदुभयमादिट्ठमण्णं वा ॥ २३ ॥ अस्तीति च नास्तीति च भवत्यवक्तव्यमिति पुनर्द्रव्यम् । पर्यायेण तु केनापि तदुभयमादिष्टमन्यदा ॥ २३ ॥

स्यादस्त्येव १ स्यान्नास्त्येव २ स्यादवक्तव्यमेव ३ स्यादस्तिनास्त्येव ४ स्यादस्त्यवक्त-व्यमेव ५ स्यान्नास्त्यवक्तव्यमेव ६ स्यादस्तिनास्त्यवक्तव्यमेव ७, खरूपेण १ पररूपेण २ स्वपररूपयौगपद्येन ३ स्वपररूपक्रमेण ४ स्वरूपस्वपररूपयौगपद्याभ्यां ५ पररूपस्वपररूपयौग-पद्याभ्यां ६ स्वरूपपररूपस्वपररूपयौगपद्येरादिक्यमानस्य स्वरूपेण सतः, पररूपेणासतः,

द्वितीया तथैवासदुत्पादविशेषविवरणरूपेण तृतीया द्रव्यपर्याययोरेकत्वानेकत्वप्रतिपादनेन चतुर्थाति सदुत्पादा-सदुत्पादव्याख्यानमुख्यतया गाथाचतुष्टयेन सप्तमस्थलं गतम् । अथ समस्तदुर्नयैकान्तरूपविवादनिषेधिकां नयसप्तभद्भों विस्तारयति---अरिथ त्ति य स्यादरूयेव । स्यादिति कोऽर्थः कथंचित्कोऽर्थः । विवक्षित-प्रकारेण स्वद्रव्यादिचतुष्टयेन तचतुष्टयं शुद्रजीवविषये कथ्यते । शुद्रगुणपर्यायाधारभूतं शुद्धालद्रव्यं द्रव्यं भण्यते, लोकाकाराप्रमिताः राुद्रासंख्येयप्रदेशाः क्षेत्रं भण्यते, वर्तमानराुद्वपर्यायरूपपरिणतो वर्तमानसमयः कालो भण्यते, शुद्धचैतन्यं भावश्वेत्युक्तलक्षणद्रव्यादिचतुष्टयेन इति प्रथमभङ्गः १। गरिथ त्ति य स्यानात्त्येव स्यादिति कोऽर्थः । कथंचिद्विवक्षितप्रकारेण परद्रव्यादिचतुष्टयेन हवदि भवति २ । कथंभूतम् । अवत्तव्वमिदि स्यादवक्तव्यमेव ३ स्यादिति कोऽर्थः । कथंचिद्विवक्षितप्रकारेण युगपत्त्वपर-द्रव्यादिचतुष्टयेन स्यादस्ति, स्यानास्ति, स्यादवक्तव्यं, स्यादस्तिनास्ति, स्यादस्त्येवावक्तव्यं, स्यानास्त्येवा-वक्तव्यं, स्यादस्तिनास्त्यवक्तव्यम् । पुणो पुनः इत्थंभूतम् । किं भवति । दृष्वं परमात्मद्रव्यं कर्तृ । पुनरपि कथंभूतं भवति । तदुभयं स्यादस्तिनास्त्येव । स्यादिति कोऽर्थः कथंचिद्विवक्षितप्रकारेण क्रमेण स्वपरदव्यादि-चतुष्टयेन ४। कथंभूतं सदित्थमित्थं भवति। आदिष्टं आदिष्टं विवक्षितं सत् । केन कृत्वा । पज्जायेषा करनेवाली सप्तभङ्गी वाणीको कहते हैं-[द्रव्यं ] जो वस्तु है, वह [ केनचित्पर्यायेज ] किसी एक पर्यायसे [अस्तीति] अस्तिरूप [भवति] है, [च] और किसी एक पर्यायसे [नास्तीति] वही द्रव्य नास्तिरूप है, [च] तथा [अवक्तव्यं इति] किसी एक प्रकारसे वचनगोचर नहीं है, [तु पुनः] और [तत् उभयं] किसी एक पर्यायसे वही द्रव्य अस्तिनास्तिरूप है, [वा] अथवा किसी एक पर्यायसे [अन्यत्] अन्य तीन भंगत्त्वरूप [आदिष्टं] कहा गया है। भावार्थ----द्रव्यकी सिद्धि सप्तभंगों से होती है, वे इस प्रकार हैं-----स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल, स्वभाव, इस तरह अपने चतुष्टयकी अपेक्षा द्रव्य अस्तिरूप है १, परद्रव्यादि चतुष्टयकी अपेक्षा नास्तिरूप है २, एक कालमें 'अस्ति नास्ति' कह नहीं सकते, इस कारण वह अवक्तट्य है ३, कमसे

वचनदारा अस्तिनास्तिरूप है ४, तथा द्रव्यमें स्यात् अस्त्यवक्तव्य चौथा मंग है, क्योंकि किसी एक प्रकार स्वचतुष्टयसे अस्तिरूप होता हुआ भी एक ही कालमें स्वपरचतुष्टयसे वचनदारा कहा प्रवचनसारः

स्वपररूपाभ्यां युगपद्वक्तुमशक्यस्य, स्वपररूपाभ्यां क्रमेण सतोऽसतश्व, स्वरूपस्वपररूपयौग-पद्याभ्यां सतो वक्तुमशक्यस्य च, पररूपस्वपररूपयौगपद्याभ्यामसतो वक्तुमशक्यस्य च, स्वरूप-पररूपस्वपररूपयौगपद्यैः सतोऽसतो वक्तुमशक्यस्य चानन्तधर्मणो द्रव्यस्यैकैकं धर्ममाश्रित्य विवक्षिताविवक्षितविधिप्रतिषेधाभ्यामवतरन्ती सप्तभङ्गिकैवकारविश्रान्तमश्रान्तसमुचार्यमाणस्या-त्कारामोधमन्त्रपदेन समस्तमपि विप्रतिषेधविषमोहम्रुदस्यति ॥ २३ ॥

अथ निर्धार्यमाणत्वेनोदाहरणीक्वतस्य जीवस्य मनुष्यादिपर्यायाणां क्रियाफलत्वेनान्यत्वं द्योतयति —

## एसो त्ति णत्थि कोई ण णत्थि किरिया सहावणिव्वत्ता । किरिया हि णत्थि अफला धम्मो जदि णिप्फलो परमो ॥ २४ ॥

दु पर्यायेण तु प्रश्नोत्तररूपनयविमागेन तु । कथंभूतेन । केण वि केनापि विवक्षितेन नैगमादिनयरूपेण अण्णं वा अन्यद्वा संयोगभङ्गत्रयरूपेण । तत्कथ्यते—स्थादस्त्येवावक्तव्यं स्वद्रव्यादिचतुष्टयेन युगपत्स्वपर-द्रव्यादिचतुष्टयेन च ५ । स्थानास्त्येवावक्तव्यं परद्रव्यादिचतुष्टयेन युगपत्स्वपरद्रव्यादिचतुष्टयेन च ६ । स्यादस्तिनास्त्येवावक्तव्यं क्रमेण स्वपरद्रव्यादिचतुष्टयेन युगपत्स्वपरद्रव्यादिचतुष्टयेन च ६ । स्यादस्तिनास्त्येवावक्तव्यं क्रमेण स्वपरद्रव्यादिचतुष्टयेन युगपत्स्वपरद्रव्यादिचतुष्टयेन च ७ । पूर्वं पश्चाास्तकार्ये स्थादस्तीत्यादिप्रमाणवाक्येन प्रमाणसप्तमङ्गी व्याख्याता, अत्र तु स्यादस्त्येव यदेवकारग्रहणं तत्रयसप्तमङ्गीज्ञापनार्थमिति भावार्थः । यथेदं सप्तमङ्गीव्याख्यानं ग्रुद्धात्मद्रव्ये दर्शितं तथा यथासंभवं सर्वपदार्थेषु द्रष्टव्यमिति ॥ २३ ॥ एवं नयसप्तभङ्गी व्याख्यानगाथयाष्टमस्थल्ठं गतम् । एवं पूर्वोक्तप्रकारेण प्रथमा नमस्कारगाथा, द्रव्यगुणपर्यायकथनरूपेण दितीया, स्वसमयपरसमयप्रतिपादनेन तृतीया, द्रव्यस्य सत्तादिलक्षणत्रयसूचनरूपेण चतुर्थति स्वतन्त्रगाधाचतुष्टयेन पीठिकास्थल्म् । तदनन्तरमवान्तरसत्ताकथन-रूपेण प्रथमा, महासत्तारूपेण दितीया, यथा दव्यं स्वभावसिद्धं तथा सत्तागुणोऽपीति कथनरूपेण तृतीया, उत्पादव्ययध्रौव्यत्वेऽपि सत्तैव द्रव्यं भवतीति कथनेन चतुर्थीति गाथाचतुष्टयेन सत्तालक्षणविवरणमुख्यता । तदनन्तरमुत्पादव्य्यध्रौव्यलक्षणविवरणमुख्यत्वेन गाधात्रयं, तदनन्तरं द्रव्यपर्यायकथनेन गुणपर्यायकथनेन

नहीं जाता ५, और कथंचित् प्रकार परचतुष्टयसे नास्तिरूप हुआ भी एक ही समय स्वपरचतुष्टयकर वचनगोचर न होनेसे स्यान्नास्त्यवक्तव्य है ६, और किसी एक प्रकार स्वरूपसे अस्तिरूप-पररूपसे नास्तिरूप होता हुआ भी एक ही समयमें स्वपररूपकर वचनसे कह नहीं सकते, इस कारण स्यादस्ति-नास्त्यवक्तव्य मंगरूप है ७॥ इस प्रकार अनंतगुणात्मक द्रव्य सप्तमंगसे सिद्ध हुआ । विधिनिषेधकी मुख्यता-गौणता करके यह सप्तमंगी वाणी 'स्यात्' पदरूप सत्यमंत्रसे एकांतरूप खोटे नयरूपी विष-मोहको दूर करती है ॥ २३ ॥ आगे जीवके जो ये असद्भृत मनुष्यादि पर्याय दिखलाये हैं, वे मोह-क्रियाके फल हैं, इस कारण वस्तु स्वभावसे जुदा हैं, ऐसा दिखलाते हैं---[एघ:] यह पर्याय टंकोत्कीर्ण अविनाशी है, [इति] ऐसा [कश्चित् ] नर नारकादि पर्यायोंमें कोई भी पर्याय [नास्ति] नहीं है। और [स्वभावनिवृत्ता] रागादि अशुद्ध परिणतिरूप विभाव स्वभावकर उत्पन्न

एष इति नास्ति कश्चित्र नास्ति क्रिया स्वभावनिर्देता ।

क्रिया हि नास्त्यफला धर्मों यदि निःफलः परमः ॥ २४ ॥ इह हि संसारिणो जीवस्यानादिकर्मपुद्रलोपाधिसंनिधिप्रत्ययप्रवर्तमानप्रतिक्षणविवर्तनस्प क्रिया किल स्वभावनिईत्तैवास्ति । ततस्तस्य मनुष्यादिपर्यायेषु च न कश्चनाप्येष एवेति टङ्को-त्कीर्णोंऽस्ति, तेषां पूर्वपूर्वोंपमर्दप्रष्टत्तक्रियाफलत्वेनोत्तरोपप्रर्धमानत्नात् फल्मभिलष्येत वा मोहसंवलनाविल्यनात् क्रियायाः । क्रिया हि तावचेतनस्य पूर्वोत्तरदक्षाविक्षिष्टेवतन्यपरिणा-

च गाथाद्वयं, ततश्व द्रव्यस्यास्तित्वस्थापनारूपेण प्रथमा, पृथक्वलक्षणस्यातद्भावाभिधानत्वलक्षणस्य च कथनरूपेण दितीया, संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेदरूपस्यातदावस्य विवरणरूपेण तृतीया, तस्यैव दढीकरणार्थं चतुर्थाति गाथाचतुष्टयेन सत्ताद्रव्ययोरभेदविषये युक्तिकथनमुख्यता । तदनन्तरं सत्ताद्रव्ययोर्गुणगुणिकथनेन प्रथमा, गुणपर्यायाणां द्रव्येण सहामेदकथनेन द्वितीया चेति स्वतन्त्रगाथाद्वयम् । तदनन्तरं द्रव्यस्य सदुत्पादासदुत्पादयोः सामान्यव्याख्यानेन विशेषव्याख्यानेन च गाथाचतुष्टयं, ततश्च सप्तभङ्गीकथनेन गाथैका चेति समुदायेन चतुर्विंशतिगाथाभिरष्टभिः स्थलैः सामान्यज्ञेयव्याख्यानमध्ये सामान्यद्रव्यप्ररूपणं समाप्तम् । अतः परं तत्रैव सामान्यद्रव्यनिर्णयमध्ये सामान्यभेदभावनामुख्यत्वेनैकादशगाथापर्यन्तं व्याख्यानं करोति । तत्र कमेण पञ्च स्थानानि भवन्ति । प्रथमस्तावद्वार्तिकव्याख्यानाभिप्रायेण सांख्यैकान्तनिराकरण, अथवा शुद्धनिश्वयनयेन कर्मफलं भवति, न च शुद्धात्मस्वरूपमिति तस्यैवाधिकारसूत्रस्य विवरणार्थं 'कम्मं णामसमक्खं' इत्यादि पाठकमेण गाथाचतुष्टयं, ततः परं रागादिपरिणाम एव द्रव्यकर्मकारणत्वाद्भावकर्म भण्यत इति परिणामसुख्यत्वेन 'आदा कम्ममलिमसो' इत्यादिसूत्रद्वयं, तदनन्तरं कर्मफलचेतना कर्मचेतना ज्ञान-चेतनेति त्रिविधचेतनाप्रतिपादनरूपेण 'परिणमदि चेदणाए' इत्यादिसूत्रद्वयं, तदनन्तरं शुद्धात्ममेदभावनाफलं कथयन् सन् 'कत्ता करणं' इत्याद्येकसूत्रेणोपसंहरति । एवं भेदभावनाधिकारे स्थलपञ्चकेन समुदायपातनिका । तबशा--अथ नरकादिपर्यायाः कर्माधीनत्वेन विनश्वरत्वादिति शुद्धनिश्चयनयेन जीवस्वरूपं न भवतीति मेदमावनां कथयति- एसो त्ति णरिथ कोई टङ्कोत्कीर्णज्ञायकैकस्वभावपरमात्मद्रव्यवत्संसारे मनुष्यादि-पर्यायेषु मध्ये सर्वदैवैक एकरूप एव नित्यः कोऽपि नास्ति । तर्हि मनुष्यादिपर्यायनिर्वर्तिका संसारकिया

हुई जो [किया] जीवकी अछुद्ध कर्तव्यता [नास्ति न] वह नहीं है, ऐसा भी नहीं, अर्थात् किया तो अवस्य है। [ धदि ] जो [ परमः धर्मः] उत्कृष्ट वीतराग भाव [ निष्फ्तलः] नर नारकादि पर्यायरूप फलकरके रहित है, तो [ दि ] निश्चयसे [ किया ] रागादि परणमनरूप किया [ अपप्तला ] फल रहित [ नास्ति ] नहीं है, अर्थात् किया फलवती है। भावार्थ-संसारमें कोई पर्याय नित्य नहीं है। यहाँ कोई यह कहे, कि नर नारकादि पर्याय नित्य नहीं मानोगे, तो रागादि परिणतिरूप किया भी नहीं हो सकती ? ऐसा कहना ठीक नहीं हैं, क्योंकि आत्मा अनादि कालले पुत्रल्कर्मके निमित्तसे नानारूप परणमन करता है, इस कारण रागादि परिणतिरूप किया है। जैसे किया के फल नर नारकादि पर्याय हैं, तथा पूर्व पर्याय आगेको पर्यायसे विनाशीक हैं। जैसे क्रिम्व रूखे गुणोकर परिणत हुई परमाणु- 24 ]

प्रवचनसारः

मात्मिका । सा पुनरणोरण्वन्तरसंगतस्य परिणतिरिवात्मनो मोइसंवलितस्य द्वत्वणुककार्यस्येव मनुष्यादिकार्यस्य निष्पादकलात्सफलैव । सैव मोइसंवलनविलयने पुनरणोरुच्छिन्नाण्वन्तर-संगमस्य परिणतिरिव द्वचणुककार्यस्येव मनुष्यादिकार्यस्यानिष्पादकत्वात् परमद्रव्यस्वभावभूत-तया परमधर्माख्या भवत्यफलैव ॥ २४ ॥

अथ मनुष्यादिपर्यायाणां जीवस्य क्रियाफलत्वं व्यनक्ति— कम्मं णामसमवखं सभावमध अप्पणो सहावेण । अभिभूय णरं तिरियं णेरहयं वा सुरं कुणदि ॥ २५ ॥

सापि न भविष्यति । ण णत्थि किरिया न नास्ति किया मिथ्यात्वरागादिपरिणतिः संसारः कर्मेति यावत् इति पर्यायनामचतुष्टयरूपा कियास्त्येव । सा च कथंभूता । सभावणिव्वत्ता शुद्धात्मस्वभावादिपरीतापि नरनारकादिविभावपर्यायत्वभावेन निर्वृत्ता । तर्हि किं निष्फला भविष्यति । किरिया हि गत्थि अफला किया हि नात्त्यफला सा मिथ्यालरागादिपरिणतिरूपा किया यबप्यनन्तसुखादिगुणात्मकमोक्षकार्थं प्रति निष्फला तथापि नानादुःखदायकस्वकीयकार्यभूतमनुष्यादिपर्यायनिर्वतंकत्वात्सफलेति मनुष्यादिपर्यायनिष्पत्ति-रेवास्याः फलम् । कथं ज्ञायत इति चेत् । धम्मो जदि णिप्फलो परमो धर्मो यदि निष्फलः परमः नीरागपरमात्मोपलम्भपरिणतिरूपः आगमभाषया परमयथाख्यातचारित्ररूपो वा योऽसौ परमो धर्मः, स केवलज्ञानाचनन्तचत्रष्टयव्यक्तिरूपस्य कार्यसमयसारस्योत्पादकत्वात्सफलोऽपि नरनारकादिपर्यायकारणमृतं ज्ञानावरणादिकर्मबन्धं नोत्पादयति, ततः कारणानिष्फलः । ततो ज्ञायते नरनारकादिसंसारकार्यं मिध्याल-रागादिकियायाः फलमिति । अथवास्य सूत्रस्य द्वितीयव्याख्यानं कियते-यथा शुद्धनयेन रागादिविभावेन परिणमत्ययं जीवस्त्रेथैवाज्ञुद्धनयेनापि न परिणमतीति यदुक्तं सांख्येन तन्निराकृतम् । कथमिति चेत् । अञ्चद्धनयेन मिथ्यात्वरामादिविभावपरिणतजीवानां नरनारकादिपर्यायपरिणतिदर्शनादिति । एवं प्रथमस्थळे सूत्रगाथा गता ॥ २४ ॥ अथ मनुष्यादिपर्यायाः कर्मजनिता इति विशेषेण व्यक्तीकरोति-कम्मं कर्म-रहितपरमात्मनो विलक्षणं कर्म कर्तृ । किंविशिष्टम् । णामसमक्सं निर्नामनिर्गोत्रमुक्तात्मनो विपरीतं नामेति ओंकी किया द्वचणुकादि स्कंधरूप कार्यको उत्पन्न करती है, उसी प्रकार मोहसे मिली हुई आत्माकी किया अवस्य ही मनुष्यादि पर्यायोंको उत्पन्न करती है, इस कारण क्रिया फलवती समझना चाहिये। दूसरा प्रमाण फलवती किया होनेमें यह है, कि वीतरागमाव नरनारकादि पर्यायरूप फलरहित है, तो अपरसे यह बात सिद्ध ही है, कि रागादि परिणतिरूप किया नर नारकादि पर्यायरूप फलवाली है। जैसे बंधयोग्य-सिम्धरूक्ष-भावरहित परमाणु द्वचणुकादि बंधको नहीं उत्पन कर सकते, उसी तरह परम वीत-रागभाव मनुष्यादि पर्यायोंको कारण नहीं है। इसलिये यह सारांश निकला, कि मोहसे मिली हुई किया संसारका कारण है। मोह रहित किया वस्तुका स्वभाव है, वही परमधर्मरूप है, तथा संसारका नाज्ञ इसी कियासे होता है ॥ २४ ॥ आगे जीवके मनुष्यादि पर्याय कियाके फल हैं, ऐसा दिखाते हैं---[अथ] इसके बाद जो [नामसमाख्यं] नामकर्म संज्ञावाला [कर्म] नर नारकादिरूप नामकर्म है,

240

कर्म नामसमाख्यं स्वभावमथात्मनः स्वभावेन ।

अभिभूय नरं तिर्यञ्चं नैरयिकं वा सुरं करोति ॥ २५ ॥ क्रिया खल्वात्मना प्राप्यत्वात्कर्म, तन्निमित्तप्राप्तपरिणामः पुद्रलोऽपि कर्म, तत्कार्यभूता मनुष्यादिपर्याया जीवस्य क्रियाया मूलकारणभूतायाः पहत्तत्वात् क्रियाफलमेव स्युः । क्रिया-ऽभावे पुद्रलानां कर्मत्वाभावात्तर्कार्यभूतानां तेषामभावात् । अथ कथं ते कर्मणः कार्यभाव-मायान्ति, कर्मस्वभावेन जीवस्वभावमभिभूय क्रियमाणत्वात् तु पदीपवत् । तथाहि----यथा खछ ज्योतिःस्वभावेन तैलस्वभावमभिभूय क्रियमाणः पदीषो ज्योतिःकार्यं तथा कर्मस्वभावेन जीव-स्वभावमभिभूय क्रियमाणा मनुष्यादिपर्यायाः कर्मकार्यम् ॥ २५ ॥

# अथ कुतो मनुष्यादिपर्यायेषु जीवस्य स्वभावाभिभवो भवतीति निर्धारयति ---

### णरणारयतिरियसुरा जीवा खळु णामकम्मणिव्वत्ता । ण हि ते ऌद्धसहावा परिणममाणा सकम्माणि ॥ २६ ॥

सम्यगाख्या संज्ञा यस्य तद्भवति नामसमाख्यं नामकर्मेत्यर्थः । सभावं शुद्धबुद्धैकपरमात्मस्वभावं अह अश्व अप्पणो सहावेण आत्मीयेन ज्ञानावरणादिस्वकीयस्वभावेन करणभूतेन अभिभूय तिरस्कृत्य प्रच्छाद्य तं पूर्वोक्तमात्मस्वभावम् । पश्चार्तिंक करोति । णरं तिरियं णेरइयं वा सुरं कुणदि नरतिर्यप्रारकसुररूपं करोतीति । अयमत्रार्थः – यथाग्निः कर्ता तैल्ल्वमावं कर्मतापन्नमामभूय तिरस्कृत्य बर्त्याधारेण दीपशिखारूपेण परिणमयति, तथा कर्माग्निः कर्ता तैल्ल्यानीयं शुद्धात्मस्वभावं तिरस्कृत्य वर्त्तिश्वानीयशरीराधारेण दीपशिखारूपेण परिणमयति, तथा कर्माग्निः कर्ता तैल्ल्यानीयं शुद्धात्मस्वभावं तिरस्कृत्य वर्तिस्थानीयशरीराधारेण दीपशिखा-रथानीयनरनारकादिपर्यायरूपेण परिणमयति । ततो ज्ञायते मनुष्यादिपर्यायाः निश्वयनयेन कर्मजनिता इति ।। २५ ॥ अथ नरनारकादिपर्यायेषु कथं जीवस्य स्वभावाभिभवो जातस्तत्र किं जीवाभाव इति प्रश्ने प्रत्युत्तरं

वह [स्वभावेन] अपने नर नारकादि गतिरूप परिणमन स्वभावसे [आत्मनः] जीवके [स्वभावं] उद्ध निष्किय परिणामको [अभिभूय] आच्छादित करके जीवको [नरं] मनुष्य [तिर्यञ्च] तिर्यच [कैरयिकं] नारकी [वा] अथवा [सुरं] देव [करोति] इन चारों गतियोरूप करता है। भावार्थ--रागादि परिणतिरूप किया आत्मासे होती है, इसलिये इस कियाका नाम 'भावकर्म' है। उसके निमित्तको पाकर पुद्रल द्रव्य कर्मरूप परिणमन करता है, इस कारण पुद्रलको भी कर्म कहते हैं। उसके निमित्तको पाकर पुद्रल द्रव्य कर्मरूप परिणमन करता है, इस कारण पुद्रलको भी कर्म कहते हैं। उसके निमित्तको पाकर पुद्रल द्रव्य कर्मरूप परिणमन करता है, इस कारण पुद्रलको भी कर्म कहते हैं। उस कर्मके फल मनुष्यादि पर्याय हैं। वास्तवमें देखा जाय, तो जीवकी जो रागादिरूप किया है, उसीकी मुख्यतासे इन मनुष्यादि पर्यायोंकी प्रवृत्ति होती है, इसी लिये ये पर्याय कियाके फल कहे गये हैं। यदि रागादि किया न हो, तो पुद्रल कर्मरूप परिणमन नहीं कर सकता, कर्मरूप परिणमन न होनेसे नर नारकादि पर्याय भी नहीं हो सकते। जैसे दोपक अग्निस्वमावसे तेल स्वमावको दूर करके प्रकाशरूप कार्य करता है, उसी प्रकार ज्ञानावरणादि कर्म जीव-स्वमावको घातकर मनुष्यादि पर्यायरूप नाना प्रका-रके कार्यको करता है ॥ २५ ॥ आगे निश्चयसे मनुष्यादि पर्यायोंमें जीवके स्वभावका नाश कदापि नहीं होता, ऐसा दिखाते हैं—[नरनारकतिर्यक्सुराः] मनुष्य, नारकी, तिर्यंच और देव[जीवा:] नरनारकतिर्यक्सुरा जीवाः खलु नामकर्मनिर्हत्ताः ।

न हि ते रूब्धस्वभावाः परिणममानाः स्वकर्माणि ॥ २६ ॥

अमी मनुष्यादयः पर्याया नामकर्मनिर्हत्ताः सन्ति तावत् । न पुनरेतावतापि तत्र जीवस्य स्वभावाभिभवोऽस्ति । यथा कनकबद्धमाणिक्यकङ्कणेषु माणिक्यस्य । यत्तत्र नैव जीवस्वभाव-द्यपल्भते तत् स्वकर्मपरिणमनात् पयःपूरवत् । यथा खलु पयःपूरः मदेशस्वादाभ्यां पिचुमन्द-चन्दनादिवनराजीं परिणमन्न द्रव्यलस्वादुलस्वभावद्यपलभते, तथात्मापि प्रदेशभावाभ्यां कर्म-परिणमनान्नामूर्तेसनिरुपरागविशुद्धिमत्त्वस्वभावद्यपलभते ॥ २६ ॥

अथ जीवस्य द्रव्यत्नेनावस्थितत्वेऽपि पर्यायैरनवस्थिततं द्योतयति-

जायदि णेव ण णस्सदि खण नंगसमुब्भवे जणे कोई ।

जो हि भवो सो विल्लो संभवविलय सि ते णाणा ॥ २७ ॥

ददाति—णरणारयतिरियसुरा जीवा नरनारकतिर्यक्सुरनामानो जीवाः सन्ति तावत् । खलु स्फुटम् । कथंभूताः । णामकम्मणिव्यत्ता नरनारकादिस्वकीयनामकर्मणा निर्धताः ण हि ते लद्भसहावा किंतु यथा माणिक्यबद्धसुवर्णकङ्कणेषु माणिक्यस्य हि मुख्यता नास्ति, तथा ते जीवाश्चिदानन्दैकशुद्धात्मस्वभाव-मल्भमानाः सन्तो ल्ब्धस्वभावा न भवन्ति, तेन कारणेन स्वभावाभिभवो भण्यते, न च जीवाभावः । कथंभूताः सन्तो ल्ब्धस्वभावा न भवन्ति । परिणममाणा सकम्माणि स्वकीयोदयागतकर्माणि सुखदुःख-रूपेण परिणममाना इति । अयमत्रार्थः—यथा वृक्षसेचनविषये जलप्रवाहश्चन्दनादिवनराजिरूपेण परिणतः सन्स्वकीयकोमल्झीतलन्मिलस्वभावं न लभते, तथायं जीवोऽपि वृक्षस्थानीयकर्मोदयपरिणतः सन्परमाह्लादैक-लक्षणसुखामृतास्यादनैर्मल्यादिस्वकीयगुणसमूहं न लभत इति ॥ २६ ॥ अथ जीवस्य द्रव्यार्थिकनयेन । क । पर्यायेण विनश्वरत्वं दर्शयति–जायदि णेव ण णस्सदि जायते नैव न नश्यति द्व्यार्थिकनयेन । क ।

इस प्रकार चार गतियों खरूप जीव [ खलु ] निश्चयसे [ नामकर्मनिर्ट्टसाः ] नामकर्मसे रचे गये हैं, [हि] इसी कारणसे [ते ] वे जीव [ स्वकर्माणि ] अपने अपने उपार्जित कर्मोरूप [परिणम-मानाः ] परणमन करते हुए [ लब्धस्वभावा न ] चिदानंद खभावको नहीं प्राप्त होते। भावार्थ-ये मनुष्यादि पर्याय नामकर्मसे उत्पन्न होते हैं, परंतु इनसे जीवके खभावको नहीं प्राप्त होते। भावार्थ-सोनेमें जड़ा हुआ माणिक रत्नका नाश नहीं होता है, उसी प्रकार जीवका भी नाश नहीं होता । जैसे-सोनेमें जड़ा हुआ माणिक रत्नका नाश नहीं होता है, उसी प्रकार जीवका भी नाश नहीं होता । कैसे उन पर्यायोंमें अपने अपने कर्मोंके परिणमनसे यह जीव अपने चिदानंद शुद्ध खभावको नहीं पाता है । जैसे जलका प्रवाह वनमें अपने प्रदेशों और स्वादसे नीम चंदनादि वृक्षरूप होके परिणमन करता है, वहांपर वह जल अपने द्रव्यखभाव और स्वाद खभावको नहीं पाता, उसी प्रकार यह आत्मा भी जब अपने प्रदेश और मावोंसे कर्मरूप होके परिणमता है, तब यही अमूर्तित्व और वीतराग चिदानंद स्वमा-वको नहीं पाता । इसल्विये यह सिद्ध हुआ, कि यह जीव परिणमनके दोषसे अनेकरूप हो जाता है, लेकिन उसके स्वमावका नाश नहीं होता ॥ २६ ॥ आगे जीव यद्यपि द्रव्यपनेसे एक अवस्थारूप है, जायते नैव न नश्यति क्षणभङ्गसमुद्भवे जने कश्चित् । यो हि भवः स विख्यः संभवविख्याविति तौ नाना ॥ २७॥

इह तावभ कश्विज्ञायते न म्रियते च । अथ च मनुष्यदेवतिर्यङ्नारकात्मको जीवलोकः मतिक्षणपरिणामिलादुत्संगितक्षणभङ्गोत्पादः । न च विमतिषिद्धमेतत्, संभवविलययोरेकलनाना-लाभ्याम् । यदा खलु भङ्गोत्पादयोरेकलं तदा पूर्वपक्षः, यदा तु नानालं तदोत्तरः । तथाहि-यथा य एव घटस्तदेव क्रुण्डमित्युक्ते घटकुण्डस्वरूपयोरेकलासंभवात्तदुभयाधारभूता मृत्तिका संभवति, तथा य एव संभवः स एव विलय इत्युक्ते संभवविलयस्वरूपयोरेकलासंभवात्तदुभया धारभूतं ध्रौव्यं संभवति । ततो देवांदिपर्याये संभवति मनुष्यादिपर्याये विलीयमाने च य एव संभवः स एव विलय इति कृला तदुभयाधारभूतं ध्रौव्यवज्ञीवद्रव्यं संभाव्यत एव । ततः सर्वदा

रवणभंगसमुब्भवे जणे कोई क्षणभङ्गसमुद्भवे जने कोऽपि । क्षणं क्षणं प्रति भङ्गसमुद्भवो यत्र संभवति क्षणभङ्गसमुद्भवस्तस्मिन्क्षणभङ्गसमुद्भवे विनश्वरे पर्यायार्थिकनयेन जने लोके जगति कश्चिदपि, तस्मान्नैव जायते न चोत्पबत इति हेतुं वदति जो हि भवो सो विलओ द्रव्यार्थिकनयेन यो हि भवः स एव विलयो यतः कारणात् । तथाहि मुक्तात्मनां य एव सकलविमलकेवलज्ञानादिरूपेण मोक्षपर्यायेण भव उत्पादः स एव निश्चयरूनत्रयात्मकनिश्चयमोक्षमार्गपर्यायेण विलयो विनाशस्तौ च मोक्षपर्यायमोक्षमार्गपर्यायौ कार्यकारणरूपेण भिन्नौ, तदुभयाधारभूतं यत्परमात्मद्रव्यं तदेव मृत्पिण्डघटाधारमूतमृत्तिकाद्रव्यवत् मनुष्य-

तो भी पर्यायोसे अनवस्थित (नानारूप) है, ऐसा प्रगट करते हैं—[क्षणभङ्गसमुद्भवे] समय समय विनाश होनेवाले [जने] इस जीवलोकमें [कश्चित्] कोई भी जीव [नैव जायते] न तो उत्पन होता है, [न नइयति] और न नष्ट होता है। [यः] जो द्रव्य [हि] निश्चयसे [भवः] उत्पत्तिरूप है, [स] वही वस्तु [विरुयः] नाशरूप है। [हति] इसलिये [तो] ने [संभवविरुयौ] उत्पाद और नाश ये दोनों पर्याय [नाना] भेद लिये हुए हैं। भावार्थ—इस विनाशीक संसारमें जो द्रव्यदृष्टिसे देसा जाय, तो न तो कोई वस्तु उत्पन्न होती है, और न विनाशको प्राप्त होती है, इस कारण द्रव्यार्थिकनयसे उत्पाद और व्यय इन दोनों अवस्थाओं में द्रव्य एक नित्य ही है, पर्यायार्थिकनयकी अपेक्षा उत्पाद, व्यय जुदा जुदा हैं। इस तरह उत्पाद और व्ययमें एकता और अनेकता ये दो मेद होते हैं। जो द्रव्यत्वकर देसा जाय, तो एकता है, और पर्यायार्थिकसें अनेकता देखनेमें आती है। यही दष्टांतसे दिस्ताते हैं—जैसे जो घड़ा है, वही कूंडा है, ऐसा कहनेसे घड़े और कूंड़में एकता नहीं होसकती, इस कारण उन्य दो स्वरूपोंका आधार मिर्टाकी जो अपेक्षा ली जावे, तो एकता ही सकती है, उसी प्रकार उत्पाद, व्ययमें भी दव्यपनेसे दोनोंका आधार घीव्य दत्व आता है। इस कत्य देवादि पर्यायके उत्पाद होनेपर और मनुष्यादि पर्यायके विनाश होनेपर जो उत्पन्न होता है। इस कारण जीव दत्व दात्त दियाते हे उत्पाद होनेपर और मनुष्यादि पर्यायके विनाश होनेपर जो उत्पन्न होता है। इस कारण जीव दत्व देवादि पर्यायके उत्पाद होनेपर और मनुष्यादि पर्यायके विनाश होनेपर जो उत्पन्न होता है, वही विनाश पाता है, इन दोनों अवस्थाओंका आधार प्रौल्य जीवद्रव्य ही सिद्ध होता है। इस कारण जीव दत्व्य हमेशा दत्व्यपनेसे टंकोल्कीर्ण सहता है। इस तरह सब अवस्थाओंमें एकता सिद्ध हुई। अब भेद विस्तते द्रव्यलेन जीवष्टङ्कोत्कीर्णोंऽवतिष्ठते। अपि च यथाऽन्यो घटोऽन्यत्कुण्डमित्युक्ते तदुभयाधारभूताया मृत्तिकाया अन्यलासंभवात् घटकुण्डस्वरूपे संभवतः, तथान्यः संभवोऽन्यो विलय इत्युक्ते तदुभयाधारभूतस्य ध्रौव्यास्यान्यलासंभवात्संभवविलयस्वरूपे संभवतः । ततो देवादिपर्याये संभवति मनुष्यादिपर्याये विलीयमाने चान्यः संभवोऽन्यो विलय इति क्रला संभवविलयवन्तौ देवादिमनुष्यादिपर्यायौ संभाव्येते । ततः प्रतिक्षणं पर्यायैर्जीवोऽनवस्थितः ॥ २७ ॥ अथ जीवस्यानवस्थितलहेत्रप्रदयोत्वयति---

> तम्हा दु णत्थि कोई सहावसमबद्विदो सि संसारे । संसारो पुण किरिया संसरमाणस्स दव्वस्स ॥ २८ ॥ तस्मात्तु नास्ति कश्चित् स्वभावसमवस्थित इति संसारे । संसारः पुनः क्रिया संसारतो द्रव्यस्य ॥ २८ ॥

यतः खछ जीवो द्रव्येलेनावस्थितोऽपि पर्यायैरनवस्थितः, ततः प्रतीयते न कश्चिदपि संसारे स्वभावेनावस्थित इति । यच्चात्रानवस्थितलं तत्र संसार एव हेतुः । तस्य मनुष्यादि-

पर्यायदेवपर्यायाधारभूतसंसारिजीवद्रव्यवदा । क्षणभङ्गसमुद्भवे हेतुः कथ्यते । संभवविल्लय त्ति ते णाणा संभवविल्लयौ द्वाविति तौ नाना भिन्नौ यतः कारणात्ततः पर्यायार्थिकनयेन भङ्गोत्पादौ । तथाहि-य एव पूर्वोक्तमोक्षपर्यायस्योत्पादो मोक्षमार्गपर्यायस्य विनाशस्तावेव भिन्नौ न च तदाधारभूतपरमात्मद्रव्यमिति । ततो ज्ञायते द्रव्यार्थिकनयेन नित्यत्वेऽपि पर्यायरूपेण. विनाशोऽस्तीति ॥ २७ ॥ अथ विनश्वरत्वे कारण-मुपत्यस्यति, अथवा प्रथमस्थल्ठेऽधिकारस्त्रेण मनुष्यादिपर्यायाणां कर्मजनितत्वेन यद्विनश्वरत्वं सूचितं तदेव गाधात्रयेण विशेषेण व्याख्यातमिदानीं तस्योपसंहारमाह—तम्हा दु णरिथ कोई सहावसमवट्ठिदो त्ति तस्मान्नात्ति कश्चित्त्वमावसमवस्थित इति । यत्मात्पूर्वोक्तप्रकारेण मनुष्यादिपर्यायाणां विनश्वरत्वव्याख्यानं कृतं तस्मादेव ज्ञायते परमानन्दैकलक्षणपरमचैतन्यचमत्कारपरिणतशुद्धात्मस्वमाववदवस्थितो नित्यः कोऽपि

हैं-जैसे घड़ा अन्य है, और कूंड़ा अन्य ही है, ऐसा कहनेपर जो उन दोनोंका आधार मृत्तिकाकी अपेक्षा छें, तो मेद हो नहीं सकता, इसलिये यहाँ घट-कुंड पर्यायोंके मेदसे ही मेद हो सकता है, उसी प्रकार अन्य ही उत्पन्न होता है, और दूसरा ही नाशको पाता है, ऐसा कहनेपर यदि इन दोनोंका आधार द्रव्य लिया जाय, तो मेद बनता ही नहीं है, इस कारण उत्पाद और व्यय पर्यायके मेदसे ही मेद होता है। इसलिये देवादि पर्यायोंके उत्पन्न होनेपर और मनुष्यादि पर्यायोंके विनाश होनेसे अन्य ही उत्पन्न होता है, और दूसरा ही विनाश पाता है, ऐसा मेद देव मनुष्यादि पर्यायोंके विनाश होनेसे अन्य ही उत्पन्न होता है, और दूसरा ही विनाश पाता है, ऐसा मेद देव मनुष्यादि पर्यायोंके विनाश होनेसे अन्य ही उत्पन्न सिद्ध हुआ, कि समय समयमें पर्यायोंसे हो जीव अनयस्थित-अस्थिर है ॥ २७॥ आगे जीवके अथिर माव दिखलाते हैं--[तस्मात् तु] इस पूर्वोक्त रीतिसे [संसारे] संसारमें [कश्चित्] कोई भी वस्तु [स्वभावसमवस्थितः] स्वभावसे थिर है, [इति] ऐसा [नास्ति] नहीं है, [पुनः] और जो [संसरतो द्रव्यस्य] चारों गतियोंमें भटकनेवाले जीवद्रव्यकी [किया] अन्य अन्य अवस्थारूप

For Private & Personal Use Only

प्रथ. २०

पर्यांगात्मकलात् स्वरूपेणैव तथाविधलात् । अथ यस्तु परिणममानस्य द्रव्यस्य पूर्वोत्तरदशा-परित्यागोपादानात्मकः क्रियाख्यः परिणामस्तत्संसारस्य स्वरूपम् ॥ २८ ॥

अथ परिणामात्मके संसारे क्रुतः पुद्रलश्लेषो येन तस्य मनुष्यादिपर्यायात्मकलमित्यत्र समाधानम्रुपवर्णयति—

> आदा कम्ममलिमसो परिणामं लहदि कम्मसंजुत्तं । तत्तो सिलिसदि कम्मं तम्हा कम्मं तु परिणामो ॥ २९ ॥ आत्मा कर्ममलीमसः परिणामं लभते कर्मसंयुक्तम् । ततः श्लिष्यति कर्म तस्मात् कर्म तु परिणामः ॥ २९ ॥

यो हि नाम संसारनामायमात्मनस्तथाविधः परिणामः स एव द्रव्यकर्मश्लेषहेतुः । अथ तथाविधपरिणामस्यापि को हेतुः, द्रव्यकर्म हेतुः तस्य, द्रव्यकर्मसंयुक्तलेनेवोपलम्भात् । एवं सतीतरेतराश्रयदोषः । न हि । अनादिप्रसिद्धद्रव्यकर्माभिसंबद्धस्यात्मनः प्राक्तनद्रव्यकर्मणस्तत्र

नास्ति । क । संसारे निस्संसारशुद्धाल्मनो विपरीते संसारे । संसारस्वरूपं कथयति— संसारो पुण किरिया संसारः पुनः किया निष्क्रियनिर्विकल्पशुद्धात्मपरिणतेर्विसदशा मनुष्यादिविभावपर्यायपरिणतिरूपा किया संसारस्वरूपम् । सा च कस्य भवति । संसरमाणस्स जीवस्स विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावमुक्तालनो विल्रक्षणस्य संसरतः परिश्रमतः संसारिजीवस्येति । ततः स्थितं मनुष्यादिपर्यायात्मकः संसार एव विनश्वरत्वे कारणमिति ॥ २८ ॥ एवं शुद्धालनो भिनानां कर्मजनितमनुष्यादिपर्यायाणां विनश्वरत्वकथनमुख्यतया गाथाचतुष्टयेन द्वितीयस्थलं गतम् । अथ संसारस्य कारणं ज्ञानावरणादि द्वव्यकर्म तस्य तु कारणं मिथ्यात्वरागादिपरिणाम इत्यावेदयति—आदा निर्दोषिपरमात्मा निश्चलेन शुद्धबुद्धैकस्वभावोऽपि व्यवहारे-

परिणति है, वही [ संसार: ] संसार है । भावार्थ—यह जीव द्रव्यपनेसे यद्यपि टंकोत्कीर्ण थिररूप है, तो भी पर्यायोंसे अथिर है, इसलिये संसारमें, मनुष्यादिरूप कोई भी पर्याय अविनाशी नहीं है, स्वभाव होसे सब अथिररूप हैं, और चारों गतियोंमें भ्रमण करते हुए जीवका पूर्व अवस्थाको त्यागके आगेकी अवस्थाका जो ग्रहण करना है, वही संसारका स्वरूप है ॥ २८॥ आगे कहते हैं, कि अशुद्ध परिणतिरूप संसारमें पुद्रल्का संबंध किस तरह हुआ ? जिससे कि मनुष्यादि पर्याय होते हैं—[आत्मा] यह जीव [ कर्ममलीमसः] पुद्रलकमौंसे अनादिकालसे मलिन हुआ [ कर्मसंयुक्तं] मिथ्यात्व रागादिरूप कर्म सहित [परिणामं] अशुद्ध विमाव (विकार) रूप परिणामको [लभसे] पाता है, [ततः] और उस रागादिरूप विमाव परिणामसे [कर्म] पुद्रलीक द्रव्यकर्भ [ शिरुष्यति] जीवके प्रदेशोंमें आकर बंधको प्राप्त होता है । [तु] और [तस्यात्] इसी कारणसे [परिणामः] रागादि विमाव परिणाम [कर्म] पुद्रलीक-बंधको कारणरूप मावकर्म है । भावार्थ—जो आत्मके रागादिरूप अग्रुद्ध परिणाम हैं, वे द्रव्य कर्मबंधके कारण हैं, और रागादि विमावपरिणामका कारण द्रव्यकर्म है, क्योंकि द्रव्य कर्मके उदय होनेसे मावर्कर्म होता है । यहाँपर कोई यह प्रश्न करे, कि ऐसा होनेसे इतरितराभय दोष हेतुत्वेनोपादानात् । एवं कार्यकारणभूतनवपुराणद्रव्यकर्मलादात्मनस्तथाविधपरिणामो द्रव्य-कर्मैव । तथात्मा चात्मपरिणामकर्तृलाद्रव्यकर्मकर्ताप्युपचारात् ॥ २९ ॥ अथ परमार्थादात्मनो द्रव्यकर्मांकर्तृलम्रुद्योतयति—

परिणामो सयमादा सा पुण किरिय त्ति होदि जीवमया। किरिया कम्म त्ति मदा तम्हा कम्मस्स ण दु कत्ता॥ ३०॥ परिणामः खयमात्मा सा पुनः क्रियेति भवति जीवमयी। क्रिया कर्मेति मता तस्मात्कर्मणो न तु कर्ता॥ ३०॥

आत्मपरिणामो हि तावत्स्वयमात्मैव, परिणामिनः परिणामस्वरूपकर्तृत्वेन परिणामादनन्य-तात् । यश्च तस्य तथाविधः परिणामः सा जीवमय्येव क्रिया, सर्वद्रव्याणां परिणामलक्षण-णानादिकर्मबन्धवशात् कम्ममलिमसो कर्ममलीमसो भवति । तथा भवन्सन् किं करोति । परिणामं छहदि परिणामं लम्ते । कथंमृतम् । कम्मसंजुत्तं कर्मरहितपरमात्मनो विसदशकर्मसंयुक्तं मिध्यात्वरागादिविभाव-परिणामं लत्तो सिलिसदि कम्मं ततः परिणामात् श्चिष्थति बधाति । किम् । कर्म । यदि पुनर्निर्मल्ज-विवेकज्योतिःपरिणामेन ,परिणमति तदा तु कर्म मुञ्चति तम्हा कम्मं तु परिणामो तस्मात् कर्म तु परिणामः । यत्मादागादिपरिणामेन कर्म बधाति, तत्मादागादिविक्तव्यरूपो भावकर्मस्थानीयः सरागपरिणाम एव कर्मकारणत्वादुपचारेण कर्मेति भण्यते । ततः स्थितं रागादिपरिणामः कर्मवन्धकारणमिति ॥ २९ ॥ अधात्मा निश्चयेन स्वक्रीयपरिणामस्यैव कर्ता न च द्रत्र्यकर्मण इति प्रतिपादयति । अथवा द्वितीयपातनिका-ग्रुद्धपारिणामिकपरमभावग्राहकेण ग्रुद्धनयेन ययैवाकर्ता तयैवाग्रुद्धनयेनापि सांख्येन तदुक्तं तन्निधार्थमात्मने बन्धमोक्षसिद्वचर्थं कथंचित्परिणामित्वं व्यवस्थापयतीति पातनिकाद्वयं मनसि संप्रधार्य सूत्रमिदं निरूप-पयति--परिणामो सयमादा परिणामः स्वयमात्मा आत्मपरिणामस्तावदाल्मैव । कस्मात्परिणामपरिणाम

आता है, क्योंकि रागादि विमावपरिणामोंसे द्रव्यकर्म और द्रव्यकर्मसे विभावपरिणाम होते हैं ' इसका उत्तर इस प्रकार है, कि--यह आत्मा अनादिकाल दे द्रव्यकर्मोंकर वैंधा हुआ है, इस कारण पूर्व बंधे द्रव्यकर्म उस रागादि विभावपरिणामके कारण होते हैं, और विभावपरिणाम नवीन द्रव्यकर्मके कारण होते हैं, इसलिये एक दूसरेके आश्रयरूप इतरेतराश्रय दोष नहीं हो सकता । इस द्विरह नवीन प्राचीन कर्मका भेद होनेसे कार्य कारणमाव सिद्ध होता है । आत्मा नियमसे अपने विभावरूप रागादि भावकर्मोंका कर्ता है, और व्यवहारसे व्यकमौंका भी कर्ता कहा जाता है ॥ २९ ॥ आगे निश्चयनयसे 'आत्मा द्रव्यकर्मका अकर्ता है ' यह कहते हैं--[परिणाम:] जो आत्माका परिणाम है, वह [स्वयं] आप [आत्मा] जीव ही है, [पुन:] और [किया] वह परिणामरूप किया [जीवमयी] जीवकर की जाती है. इससे जीवमयी [इति] ऐसी [भवति] होती है, अर्थात् कही जाती है । [किया] जो किया है, वही [कर्म इति] 'कर्म' ऐसी सँज्ञासे [मता] मानी गई है, [तस्सात्]] इस कारण आत्मा [कर्मणः] द्रव्यकर्मका [न तु करती ] करनेवाला नहीं है ॥ भावार्थ--परिणामी अपने परिणामका कर्ता होता है, क्योंकि परिणामी

क्रियाया आत्ममयलाभ्युपगमात् । या च क्रिया सा पुनरात्मना स्वतन्त्रेण प्राप्यतात्कर्म । ततस्तस्य परमार्थादात्मा आत्मपरिणामात्मकस्य भावकर्मण एव कर्ता, न तु पुद्गल्परिणामा-त्मकस्य द्रव्यकर्मणः । अथ द्रव्यकर्मणः कः कर्तेति चेत् । पुद्गल्परिणामो हि तावत्स्वयं पुद्गल एव, परिणामिनः परिणामस्वरूपकर्त्वतेन परिणामादनन्यतात् । यश्च तस्य तथाविधः परिणामः सा पुद्गलमय्येव क्रिया, सर्वद्रव्याणां परिणामलक्षणक्रियाया आत्ममयताभ्युपगमात् । या च क्रिया सा पुनः पुद्गलेन स्वतन्त्रेण प्राप्यतात्कर्म । ततस्तस्य परमार्थात् पुद्गलात्मा आत्मपरि-णामात्मकस्य द्रव्यकर्मण एव कर्ता, न लात्मपरिणामात्मकस्य भावकर्मणः । तत आत्मात्म-स्वरूपेण परिणमति न पुद्गलस्वरूपेण परिणमति ॥ ३० ॥

अध किं तत्स्वरूपं येनात्मा परिणमतीति तदावेदयति—

मिनोस्तन्मयत्वात् । सा पुण किरिय त्ति होदि सा पुनः कियेति भवति स च परिणामः किया परिणति-रिति भवति । कथंभूता । जीवमया जीवेन निर्वृत्तत्वाज्जीवमयी किरिया कम्म त्ति मदा जीवेन स्वतन्त्रेण स्वाधीनेन शुद्धाशुद्धोपादानकारणमूतेन प्राप्यत्वात्सा किया कर्मेति मता संमता । कर्मशब्देनात्र यदेव चिद्र्पं जीवादभिन्नं भावकर्मसंग्नं निश्चयकर्म तदेव प्राह्यम् । तस्यैव कर्ता जीवः तम्हा कम्मस्स ण दु कत्ता तत्माद् द्रव्यकर्मणो न कर्तेति । अत्रैतदायाति-यद्यपि कथंचित् परिणामित्वे सति जीवस्य कर्तृत्वं जातं तथापि निश्चयेन स्वक्रीयपरिणामानामेव कर्ता पुद्रलक्र्मणां व्यवहारेणेति । तत्र तु यदा शुद्धोपादानकारणरूपेज शुद्धोपयोगेन परिणमति तदा मोक्षं साधयति, अशुद्धोपादानकारणेन तु बन्धमिति । पुद्रलोऽपि जीववनिश्चयेन स्वकीयपरिणामानामेव कर्ता जीवपरिणामानां व्यवहारेणेति ॥ ३० ॥ एवं रागादिपरिणामाः कर्मबन्धकारणं

और परिणामका आपसमें मेद नहीं है, इसलिये जो जीवका परिणाम है, वह जीव ही हुआ । और जो परिणाम है, वह आत्माकी किया होनेसे जीवमयी किया कही जाती है, क्योंकि जिस द्रव्यकी जो परिणाम-रूप किया है, उससे द्रव्य तन्मय है, इस कारण जीव भी तन्मय होनेसे जीवमयी किया कहलाई । जो किया है, वह आत्माने स्वाधीन होकर की है, इसलिये उसी कियाको कर्म कहते हैं । इससे यह सारांश निकला कि आत्माके रागादि विभाव परिणाम आत्माकी किया (कार्रवाई) है, उस कियासे जीव तन्मय हो जाता है, ये ही जीवके भावकर्म हैं । इसलिये निश्वयसे आत्मा अपने भावकर्मोंका कर्ता है । जब आत्मा अपने भावकर्मोंका कर्ता है, तब तो पुद्रल परिणामरूप द्रव्यकर्मका कर्ता कभी नहीं हो सकता है ! जब आत्मा अपने भावकर्मोंका कर्ता है, तब तो पुद्रल परिणामरूप द्रव्यकर्मका कर्ता कभी नहीं हो सकता है ! यदि कोई ऐसा प्रश्न करे, कि द्रव्यकर्मका कर्ता कौन है ! तो उसका उत्तर यह है, कि पुद्रलका जो परिणाम वह पुद्रल ही है, और परिणामी आपने परिणामोंका कर्ता है, परिणाम-परिणामी एक ही हैं । जो पुद्रलपरिणाम है, वही पुद्रलमयी किया है, क्योंकि सब द्रव्योकी परिणामरूप कियाको तन्मयपना सिद्र हे । जो किया है, वह कर्म है । पुद्रलने भी स्वाधीन होकर की है । इससे यह बात सिद्र हुई, कि पुद्रल अपने द्रव्यकर्मरूप परिणामोंका कर्ता है, परंतु जीवके भावकर्मरूप परिणामोंका कर्ता नहीं हे । इस कारण पुद्रल आत्म-स्वरूप परिणामोंका नहीं है , दरव्यकर्मका कर्ता नहीं हो सकता ॥ ३० ॥ आगे जिस परिणमदि चेदणाए आदा पुण चेदणा तिधाभिमदा। सा पुण णाणे कम्मे फलम्मि वा कम्मणो भणिदा॥ ३१॥ परिणमति चेतनया आत्मा पुनः चेतना त्रिधाभिमता। सा पुनः ज्ञाने कर्मणि फल्ठे वा कर्मणो भणिता॥ ३१॥

यतो हि नाम चैतन्यमात्मनः खधर्मव्यापकलं, ततश्वेतनैवात्मनः खरूपं तया खल्वा-यतो हि नाम चैतन्यमात्मनः खधर्मव्यापकलं, ततश्वेतनैवात्मनः खरूपं तया खल्वा-त्मा परिणमति । यः कश्वनाप्यात्मनः परिणामः स सर्वोऽपि चेतनां नातिवर्तत इति तात्पर्यम् । चेतना पुनर्क्रानकर्मकर्मफल्लेन त्रेधा । तत्र ज्ञानपरिणतिर्ज्ञानचेतना, कर्मपरिणतिः कर्मचेतना,

कर्मफल्परिणतिः कर्मफल्चेतना ॥ ३१ ॥

अथ ज्ञानकर्मकर्मफलखरूपमुपवर्णयति---

णाणं अहवियप्पो कम्मं जीवेण जं समारद्धं । तमणेगविधं भणिदं फलं ति सोक्खं व दुक्खं वा ॥ ३२ ॥ ब्रानमर्थविकल्पः कर्म जीवेन यत्समारब्धम् । तदनेकविधं भणितं फलमिति सौख्यं वा दुःखं वा ॥ ३२ ॥

तेषामेव कर्ता जीव इतिकथनसुख्यतया गाथाद्वयेन तृतीयस्थलं गतम् । अथ येन परिणामेनात्मा परिणमति तं परिणामं कथयति—परिणमदि चेदणाए आदा परिणमति चेतनया करणभूतया । स कः । आत्मा । यः कोऽप्यात्मनः शुद्धाशुद्धपरिणामः स सर्वोऽपि चेतनां न त्यजति इत्यभिप्रायः । पुण चेदणा तिधाभिमदा सा सा चेतना पुनस्तिधाभिमता । कुत्र कुत्र । णाणे ज्ञानविषये कम्मे कर्मविषये फलम्मि वा फल्टे वा । कस्य फल्टे । कम्मणो कर्मणः । भणिदा भणिता कथितेति । ज्ञानपरिणतिः ज्ञानचेतना अग्रे वक्ष्यमाणा, कर्मपरिणतिः कर्मचेतना, कर्मफल्परिणतिः कर्मफल्टचेतनेति भावार्थः ॥ २१ ॥ अथ ज्ञानकर्म-कर्मफलरूपेण त्रिधा चेतनां विशेषेण विचारयति—णाणं अट्ठवियप्पं ज्ञानं मत्यादिभेदेनाष्टविकल्पं भवति । अथवा पाठान्तरं णाणं अट्ठवियप्पो ज्ञानमर्थविकल्पः तथाह्यर्थः परमात्मादिपदार्थः अनन्तज्ञानसुखादि-

स्वरूप आत्मा परिणमन करता है, उसीको कहते हैं-[आत्मा] जीव [चेतनया] चेतना स्वभावसे [परिणमति] परिणमन करता है, [पुनः] और [सा चेतना] वह चैतन्यपरिणति [अभिमता] सर्वज्ञदेवकर मानी हुई [ज्ञाने] ज्ञानपरिणतिमें [कर्मणि] कर्मपरिणतिमें [कर्मणः फले] कर्मकी फल-परिणतिमें [ज्निधा] तीन तरहकी [भणिता] कही गई है। भावार्थ-जीवका स्वरूप चेतना है, इस कारण जीवके परिणाम भी चेतनाको छोड़ते नहीं, इसलिये जीव चेतनभावोंसे परिणमन करता है। वह चेतना ज्ञानचेतना १, कर्मचेतना २, कर्मफल्चेतना ३, इस तरह तीन प्रकारकी जिनेन्द्रदेवने कही है। ३१॥ आगे इस तीन तरहकी चेतनाका स्वरूप कहते हैं--[अर्थविकल्पः] स्वपरका भेद लिये हुए जीवादिक पदार्थोंको भेद सहित तदाकार जानना, वह [ज्ञानं] ज्ञानभाव है, अर्थात् आत्माका ज्ञानभावरूप परिणमना, उसे ज्ञानचेतना कहते हैं, और [जीवेन] आत्माने [यत् समारञ्धं] अपने

अर्थविकल्पस्तावत् ज्ञानम् । तत्र कः खल्वर्थः, स्वपरविभागेनावस्थितं विश्वं, विकल्प-स्तदाकारावभासनम् । यस्तु मुकुरुन्दहृदयाभोग इव युगपदवभासमानस्वपराकारार्थविकल्पस्तद् ज्ञानम् । क्रियमाणमात्मना कर्म, क्रियमाणः खल्वात्मना प्रतिक्षणं तेन तेन भावेन भवता यः सद्भावः स एव कर्मात्मना प्राप्यलात् । तत्त्वेकविधमपि द्रव्यकर्मोंपाधिसंनिधिसद्भावासद्भावा-भ्यामनेकविधम् । तस्य कर्मणो यन्निष्पाद्यं सुखदुःखं तत्कर्मफल्टम् । तत्र यद् द्रव्यकर्मोंपाधि-सांनिध्यसद्भावात्कर्म तस्य फल्प्मनाकुल्खलक्षणं प्रकृतिभूतं सौरूयं, यत्तु द्रव्यकर्मोंपाधिसांनि-ध्यासद्भावात्कर्म तस्य फल्प् सौरूयल्याभावाद्विकृतिभूतं दुःखम् । एवं ज्ञानकर्मकर्मफल्ट-स्वरूपनिश्रयः ॥ ३२ ॥

अथ ज्ञानकर्मकर्मफलान्यात्मलेन निश्चिनोति---

रूपोऽहमिति, रागाधाश्रवास्तु मत्तो भिन्ना इति स्वपराकारावमासेनादर्श इवार्थपरिच्छित्तिसमर्थी विकल्पः विकल्पलक्षणमुच्यते । स एव ज्ञानं ज्ञानचेतनेति । कम्मं जीवेण जं समारद्धं कर्म जीवेन यत्समारव्धं बुद्धिपूर्वकमनोवचनकायव्यापाररूपेण जीवेन यत्सम्यकर्तुमारब्धं तत्कर्म भण्यते । सैव कर्मचेतनेति तमणेग-विधं भणिदं तच्च कर्म छुभाछुभछुद्रोपयोगभेदेनानेकविधं त्रिविधं भणितमिदानीं फलचेतना कथ्यते-फलं ति सोक्सं व दुक्सं वा फलमिति सुखं दुःखं वा विषयानुरागरूपं यदछुभोपयोगलक्षणं कर्म तस्य फल्मा-कुलल्वोत्पादकं नारकादिदुःखं, यच्च धर्मानुरागरूपं छुभोपयोगलक्षणं कर्म तस्य फलं चक्रवर्धादिपद्वेन्दिय-भोगानुभवरूपं, तच्चाश्चद्दनिश्चयेन सुखमप्याकुलोत्पादकत्वात् शुद्धनिश्चयेन दुःखमेव । यच रागादिविकल्प-रहितशुद्धोपयोगपरिणतिरूपं कर्म तस्य फलमनाकुल्वोत्पादकं परमानन्दैकरूपसुखामृतमिति । एवं ज्ञानकर्म-कर्मफल्लचेतनास्वरूपं ज्ञातव्यम् ॥ ३२ ॥ अथ ज्ञानकर्मकर्मफलान्यभेदनयेनात्मैव भवतीति प्रज्ञापयति—

कर्तव्यसे समय समयमें जो माव किये हैं, [तरकर्म] यह मावरूप कर्म है, [अनेकविधं] वह ग्रुभादिकके भेदसे अनेक प्रकार है, उसीको कर्मचेतना कहते हैं। [वा] और [सौख्यं] सुखरूप [वा] अथवा [दुःखं] दुःखरूप [फल्ठं] उस कर्मका फल है [इति भणितं] ऐसा जिनेन्द्रदेवने कहा है। भावार्थ-जैसे दर्पण तदाकाररूप हुआ भेद सहित घटपटादि पदार्थोंको प्रतिबिम्बित करता है, उसी प्रकार ज्ञान एक ही कालमें स्वपर पदार्थोंको प्रगट करता है। इस तरह ज्ञानमावरूप आत्माके परिणमनको ज्ञानचेतना कहते हैं। जो समय समयमें पुद्रलकर्मके निमित्तसे जैसे जैसे परिणाम करता है, उन परिणामोंको भावकर्म अथवा कर्मचेतना कहते हैं। वह कर्म पुद्रलके निमित्तसे जैसे जैसे परिणाम करता है, उन परिणामोंको भावकर्म अथवा कर्मचेतना कहते हैं। वह कर्म पुद्रलके निमित्तसे ही शुभ अशुभरूप अनेक भेदोंवाला हो जाता है, और शुभ द्रव्यकर्मके संबंधसे जो आत्माके साताका उदय होना, वह अनाकुलरूष इंदियाधीन सुखरूप कर्मफल है, तथा जो अशुभ द्रव्यकर्मके संबंधसे असताताका उदय होना, वह अनाकुलरूप इंदियाधीन सुखरूप दुःखनामा कर्मफल है। इस प्रकार कर्मकलके वेदनेरूप जो आत्माका परिणमन वह कर्मफल चेतना है। ऐसे ज्ञानचेतना १ कर्मचेतना २ कर्मफलचेतना ३ ये तीन भेद चेतनाके कहे गये हैं॥ ३२ ॥ आगे ज्ञान-कर्म-कर्मफल ये अमेद नयसे आत्मा ही है, ऐसा दिसलाते अप्पा परिणामप्पा परिणामो णाणकम्मफलभावी। तम्हा णाणं कम्मं फलं च आदा मुणेदव्वो ॥ ३३ ॥ आत्मा परिणामात्मा परिणामो ज्ञानकर्मफल्भावी । तस्मात् ज्ञानं कर्म फलं चात्मा मन्तव्यः ॥ ३३ ॥

आत्मा हि तावत्परिणामात्मैवं, परिणामः खयमात्मेति खयम्रक्तलात् । परिणामस्तु चेतनात्मकत्वेन ज्ञानं कर्म कर्मफलं वा भवितुं शीलः, तन्मयलाचेतनायाः । ततो ज्ञानं कर्म कर्मफलं चात्मैव । एवं हि शुद्धद्रव्यनिरूपणायां परद्रव्यसंपर्कासंभवात्पर्यायाणां द्रव्यान्तःमलयाच शुद्धद्रव्य एवात्मावतिष्ठते ॥ ३३ ॥

अथैवमात्मनो इोयतामापन्नस्याशुद्धलनिश्चयात् ज्ञानतत्त्वासिद्धौ शुद्धात्मतत्त्वोपल्लम्भो भवतीति तमभिनन्दन् द्रव्यसामान्यवर्णनाम्रुपसंहरति —

अप्पा परिणामप्पा आत्मा भवति । कथंसूतः । परिणामात्मा परिणामत्वभावः । कस्मादिति चेत् 'परिणामो सयमादा' इनि पूर्वं स्वयमेव भणितत्वात् । परिणामः कथ्यते परिणामो णाणकम्मफलभावी परिणामो भवति । किंविशिष्टः । ज्ञानकर्मफलमावी ज्ञानकर्मकर्मफलरूपेण भवितुं शील इत्यर्थः । तम्हा तस्मादेव तस्मात्कारणात् । णाणं पूर्वसूत्रोक्ता ज्ञानचेतना । कम्मं तत्रैवोक्तलक्षणा कर्मचेतना । फलं च पूर्वोक्तलक्षण-फलचेतना च । आदा मुणेदन्त्रो इयं चेतना त्रिविधाप्यभेदनयेनात्मैव मन्तव्यो ज्ञातव्य इति । एतावता किमुक्तं भवति । त्रिविधचेतनापरिणामेन परिणामी सन्नात्मा किं करोति । निश्चयरत्तत्रयात्मकशुद्धपरिणामेन मोक्षं साधयति, शुभाशुभाभ्यां पुनर्बन्धमपि ॥ ३३ ॥ एवं त्रिविधचेतनाकथनमुख्यतया गाथात्रयेण चतुर्थ-स्थलम् । अथ सामान्यक्षेयाधिकारसमाप्तौ पूर्वोक्तभेदभावनायाः शुद्धात्मप्राप्तिरूपं फलं दर्शयति---कत्ता

हें—[आत्मा] जीव [परिणामात्मा] परिणाम स्वभाववाला है, [परिणाम:] और परिणाम [ज्ञानकर्मफल भावी] ज्ञानरूप-कर्मरूप-कर्मफलरूप होनेको समर्थ है। [तस्मात्] इस कारण [ज्ञानं] ज्ञान [कर्म] कर्मपरिणाम [ख] और [फल्टं] कर्मफल परिणाम ये ही [आत्मा] जीव-स्वरूप [मन्तव्य:] जानने चाहिये। भावार्थ---आत्मा परिणाम स्वभाववाला सदाकालसे है। वह परिणाम ज्ञानपरिणाम--कर्मपरिणाम---कर्मफलपरिणाम, इस तरह तीन भेद सहित है। परिणाम और परिणामीमें एकता होनेसे परिणामसे जुदा आत्मा नहीं है, इसलिये अभेदनयकी अपेक्षासे तीन परिणामोरूप आत्मा ही है। अछद्य द्रव्यके कथनकी अपेक्षा ली जावे, तब आत्माके परदव्यका संबंध होना, असंभव है, इस कारण वहाँ अग्रुद्र द्रव्यके कथनकी अपेक्षा ली जावे, तब आत्माके परदव्यका संबंध होना, असंभव है, इस कारण वहाँ अग्रुद्र परिणामोंका होना कह नहीं सकते। इसी लिये ग्रुद्र द्रव्यके कथनमें ग्रुद्र पर्याय भी द्रव्यके ही अंदर लीन हो जाते हैं, भेदभाव नहीं रहता, और उस अवस्थामें ग्रुद्ध द्रव्य एक ज्ञायक-मात्र हुआ स्थित रहता है ॥ ३३ स्वाम ग्री होना के ग्रुद्र स्वभावका निश्चय होनेसे ज्ञानभावकी सिद्धि होती है, तब स्वज्ञेयरूप आत्माके ग्रुद्धस्वरूपका लाभ होता है, ऐसा कहते हुए द्रव्यके सामान्य कथनको कत्ता करणं कम्मं फलं च अप्प त्ति णिच्छिदो समणो । परिणमदि णेव अण्णं जदि अप्पाणं लहदि खुद्धं ॥ ३४॥ कर्ता करणं कर्म कर्मफलं चात्मेति निश्चितः श्रमणः । परिणमति नैवान्यद्यदि आत्मानं लमते शुद्धम् ॥ ३४॥

यो हि नामैवं कर्तारं करणं कर्म कर्मफलं चात्मानमेव निश्चित्य न खल्छ परद्रव्यं परिणमति स एव विश्रान्तपरद्रव्यसंपर्क द्रव्यान्तःमलीनपर्यायं च शुद्धमात्मानमुपलभते, न पुनरन्यः । तथाहि---यदा नामानादिप्रसिद्धपौद्गलिककर्मबन्धनोपाधिसंनिधिप्रधावितोपरागरज्जितात्मद्यत्ति-र्जपापुष्पसंनिधिप्रधावितोपरागरज्जितात्मद्वत्तिः स्फटिकमणिरिव परारोपितविकारोञ्हमासं संसारी तद्पि न नाम मम कोऽप्यासीत् तदाप्यहमेक एवोपरक्तचित्स्वभावेन स्वतन्त्रः कर्ता, स अहमेक एवोपरक्तचित्स्वभावेन साधकतमः करणमासम् । अहमेक एवोपरक्तचित्परिणमन-स्वभावेनात्मना प्राप्यः कर्मासम् । अहमेक एव चोपरक्तचित्परिणमनस्वभावस्य निष्पाद्यं सौख्यं विपर्यस्तल्क्षणं दुःखाख्यं कर्मफल्मासम् । इदानीं पुनरनादिमसिद्धपौद्गलिकर्कमबन्धनोपाधि-संनिधिध्वंसविस्फुरितसुविश्रद्धसहजात्मद्यत्त्रिपापुष्पसंनिधिध्वंसविस्फुरितसुविश्रद्धसइजात्मद्यत्तिः

स्वतन्त्रः स्वाधीनः कर्ता साधको निष्पादकोऽस्मि भवामि । स कः । अप्प त्ति आत्मेति । आत्मेति कोऽर्थः । अहमिति । कथंभूतः । एकः । कस्याः साधकः । निर्मेळात्मानुभूतेः । किंविशिष्टः । निर्विकारपरमचैतन्य-परिणामेन परिणतः सन् करणं अतिशयेन साधकं साधकतमं करणमुपकरणं करणकारकमहमेफ एवास्मि भवामि । कस्याः साधकः । सहजञ्जद्वपरमात्मानुभूतेः । केन कृत्वा । रागादिविकल्परहितस्वसंवेदनज्ञानपरि-

पूर्ण करते हैं-[कर्ता] कामका करनेवाला [करणं] जिससे किया जाय, ऐसा मुख्य कारण [कर्म] जो किया जाय वह कर्म [च] और [फल्ठं] कर्मका फल ये चारों [आरमा इति] आत्मा ही हैं, ऐसा [निश्चितः] निश्चय करनेवाला [अमणाः] भेदविज्ञानी मुनि [यदि] जो [अन्यत] परदव्यरूप [नैच] नहीं [परिणमति] परिणमन करता है, [तदा] तभी [शुद्धं आत्मानं] शुद्ध अर्थात् कर्मोपाधिरहित शुद्ध चिदानंदरूप आत्माको [लभते] पाता है। भावार्थ-जव यह जीव परदव्यरूप [नैच] नहीं [परिणमति] परिणमते करता है, [तदा] तभी [शुद्धं आत्मानं] शुद्ध अर्थात् कर्मोपाधिरहित शुद्ध चिदानंदरूप आत्माको [लभते] पाता है। भावार्थ-जव यह जीव परदव्यके संबंधसे आत्माको जुदा जुदा जानकर शुद्ध कर्त्ता, शुद्ध करण, शुद्ध कर्म, शुद्ध फल, इन चारों भेदोंसे आत्माको अभेदरूप समझता है, इनसे एकताका निश्चयकर किसी कालमें भी परदव्यसे एकपना मानके परिणमन नहीं करता, वही जीव अभेदरूप ज्ञायकमात्र अपने शुद्ध स्वरूपको प्राप्त होता है। इसी कथनको विशेषतासे दिखाते हैं-जैसे लाल पुण्पके संयोगसे स्फटिकमणिमें राग-विकार उत्पन्न हो जाता है, उसी तरह अनादि काल्से पुद्धलकर्मके बंधनरूप उपाधिके संबंधसे जिसके रागद्यत्ति उत्पन्न हुई है, ऐसा मैं परकृत विकारसहित पूर्व हो अज्ञान दशामें संसारी था, उस समयमें भी मेरा अन्य दव्य कोई भी नहीं संबंधी था, ऐसी अवस्थामें भी अकेला ही मैं अपनी मूलसे सराग चैतन्यभाव कर कर्त्ता हुआ। मैं ही एक सराग चैतन्यभावकर अज्ञान मावका मुख्य कारण हुआ, इससे करण भी मैं ही स्फटिकमणिरिव विश्रान्तपरारोपितविकारोऽहमेकान्तेनास्मि ग्रमुश्वः, इदानीमपि न नाम मम कोऽप्यस्ति, इदानीमप्यहमेक इव सुविशुद्धचित्स्वभावेन स्वतन्त्रः कर्तास्मि, अहमेक एव च सुविशुद्धचित्स्वभावेन साधकतमः करणमस्मि, अहमेक एव च सुविशुद्धचित्परिणमनस्तभावे-नात्मनाप्राप्यः कर्मास्मि, अहमेक एव च सुविशुद्धचित्परिणमनस्वभावस्य निष्पाद्यमनाकुल्ल-लक्षणं सौख्याख्यं कर्मफलमस्मि । एवमस्य बन्धपद्धतौ मोक्षपद्धतौ चात्मानमेकयेव भावयतः परमाणोरिवेकत्वप्रभावनोन्मुखस्य परद्वव्यपरिणतिर्न जातु जायते । परमाणुरिव भावितैकत्वश्व परेण नो संपृच्यते । ततः परद्वव्यासंपृक्तत्वात्सुविशुद्धो भवति । कर्वकरणकर्मकर्मफलानि चात्म-तेन भावयन् पर्यायेर्न संकीर्यते, ततः पर्यायासंकीर्णताच सुविशुद्धो भवतीति ॥ ३४ ॥

> द्रव्यान्तरव्यतिकरादपसारितात्मा सामान्यमज्जितसमस्तविशेषजातः । इत्येष श्रुद्धनय उद्धतमोहरूक्ष्मी-छण्टाक उत्कटविवेकविविक्ततत्त्वः ॥

णतिबलेन कम्मं शुद्धबुँद्धैकस्वभावेन परमात्मना प्राप्यं व्याप्यमहमेक एव कर्मकारकमस्मि । फलं च शुद्ध-ज्ञानद्शेनस्वभावषरमात्मनः साध्यं निष्पायं निज्ञशुद्धात्मरुचिपरिच्छित्तिनिश्चलानुभूतिरूपाभेदरत्नत्रयात्मकपरम-समाधिसमुत्पन्नसुखामृतरसास्वादपरिणतिरूपमहमेक एव फलं चास्मि णिच्छिदो एवमुक्तप्रकारेण निश्चित-मतिः सन् समणो सुखदुःखजीवितमरणशत्रुमित्रादिसमताभावनापरिणतः श्रमणः परममुनिः परिणमादि णेत्र अण्णं जदि परिणमति नैवान्यं रागादिपरिणामं यदि चेत् अप्पाणं लहदि सुद्धं तदात्मानं भावकर्म-

कहलाया। मैं ही एक सराग चैतन्यपरिणति स्वभावसे अपने अशुद्ध भावको प्राप्त हुआ, इसलिये कर्म मैं ही हुआ। तथा मैं ही एक सराग चैतन्यभावसे उत्पन्न और आत्मीक-सुर्खसे उलटा ऐसा दुःखरूप कर्मफल हुआ, इस कारण अज्ञान दशामें भी मैं इन चारों भेदोंसे अभेदरूप परिणत हुआ, और अब ज्ञान दशामें जैसे रक्त पुण्पके संयोगके छूट जानेसे स्फटिकमणि निर्मल खाभाविक शुद्ध ही जाता है, वैसे मैं भी सर्वथा प्रकृतियोंके विकारसे रहित हुआ, निर्मल मोक्षमार्गमें प्रवर्तता हूँ, तो अब मी मेरा कोई नहीं, अब मैं ही एक निर्मल चैतन्यभावसे स्वाधीन कर्चा हूँ, मैं ही एक निर्मल चैतन्य भावकर शुद्ध स्वभावका अतिशयसे साधनेवाला करण हूँ, मैं ही एक निर्मल चैतन्य परिणमन स्वभावसे शुद्ध त्वरूपको प्राप्त होता हूँ, इसलिये कर्म हूँ, और मैं ही एक निर्मल चैतन्य परिणमन स्वभावसे शुद्ध त्वरूपको प्राप्त होता हूँ, इसलिये कर्म हूँ, और मैं ही एक निर्मल चैतन्य परिणमन स्वभावसे शुद्ध त्वरूपको प्राप्त होता हूँ, इसलिये कर्म हूँ, और मैं ही एक निर्मल चैतन्य परिणमन स्वभावसे शुद्ध त्वरूपको प्रािगमन करता हूँ, दूसरा कोई मी नहीं। इस प्रकार इस जीवके बंधपद्धति और मोक्ष-पद्धतिके होनेपर भी एक आत्म-स्वरूपकी भावना (चितवन) से परदव्यरूप परिणति किसी समय मी नहीं हो सकती। जैसे एक भावरूप परिणत हुए परमाणुका अन्य परमाणुके साथ संयोग नहीं होता, उसी तरह आत्माका भी पदव्यके साथ संबंध नहीं होता है, इसलिये अशुद्ध पर्यायोसे भी संबंध नहीं होता। इस तरह

प्रव. २१

१९२

इत्युच्छेदात्परपरिणतेः कर्तृकर्मादिभेद-भ्रान्तिध्वंसादपि च सुचिराछब्धश्रुद्धात्मतत्त्वः । संचिन्मात्रे महसि विशदे मूर्च्छितश्रेतनोऽयं स्थास्यत्युद्यत्सहजमहिमा सर्वदा मुक्त एव ॥

द्रव्यसामान्यविज्ञाननिम्नं कुलेति मानसम् । तद्विशेषपरिज्ञानमाग्भारः क्रियतेऽधुना॥ इति द्रव्यसामान्यमज्ञापनम् ।

अथ द्रव्यविशेषप्रज्ञापनं तत्र द्रव्यस्य जीवाजीवलविशेषं निश्चिनोति— दुव्वं जीवमजीवं जीवो पुण चेदणोवजोगमओ । पोग्गलदव्वप्पमुहं अचेदणं हवदि अज्जीवं ॥ ३५ ॥ द्रव्यं जीवोऽजीवो जीवः पुनश्वेतनोपयोगमयः । पुद्रल्द्रव्यप्रम्रुखोऽचेतनो भवति चाजीवः ॥ ३५ ॥

इह हि द्रव्यमेकत्वनिवन्धनभूतं द्रव्यससामान्यमनुज्झदेव तदधिरूढविशेषल्रक्षणसद्भावाद-दब्यकर्मनोकर्भरहितलेन छुद्धं छुद्रबुद्धैकस्वभावं लभते प्राप्तोति इत्यभिप्रायो भगवतां श्रीकुन्दकुन्दाचार्य-देवानाम् ॥ ३४ ॥ एवमेकस्त्त्रेण पञ्चमस्थलं गतम् । इति सामान्यझेयाधिकारमध्ये स्थलपञ्चकेन मेदभावना गता । इत्युक्तप्रकारेण 'तम्हा तस्स णमाहं' इत्यादि पञ्चत्रिंशल्स्त्रैः सामान्यझेयाधिकारमध्ये स्थलपञ्चकेन मेदभावना गता । इत्युक्तप्रकारेण 'तम्हा तस्स णमाहं' इत्यादि पञ्चत्रिंशल्स्त्रैः सामान्यझेयाधिकारमध्ये स्थलपञ्चकेन मेदभावना गता । इत्युक्तप्रकारेण 'तम्हा तस्स णमाहं' इत्यादि पञ्चत्रिंशल्स्त्रैः सामान्यझेयाधिकारमध्ये स्थलप्र्वकेन मेदभावना गता । इत्युक्तप्रकारेण 'तम्हा तस्स णमाहं' इत्यादिविवरणरूपेण विशेषह्रेयव्याख्यानं करोति । तत्राष्टर्र्यानानि मवन्ति । तेष्वादौ जीवाजीवत्वकथनेन प्रथमगाथा, लोकालोकत्वकथनेन द्वितीया, सक्रियनिःकियत्व-व्याख्यानेन तृतीया चेति । । 'दब्वं जीवमजीवं' इत्यादिगाथात्रयेण प्रथमस्थलम्, तदनन्तरं ज्ञानादिविशेष-गुणानां स्वरूपकथनेन 'लिंगहिं जेहिं' इत्यादिगाथाद्वयेन द्वितीयस्थलम् । अधानन्तरं स्वकीयस्वकीयगुणोप-लक्षितद्रव्याणां निर्णयार्थ 'वण्णरस' इत्यादिगाथात्रयेण तृतीयस्थलम् । अधानन्तरं स्वकीयस्वकीयगुणोप-लक्षितद्रव्याणां निर्णयार्थ 'वण्णरस' इत्यादिगाथात्रयेण तृतीयस्थलम् । अधानन्तरं स्वकीयस्वकीयगुणोप-लक्षितद्रव्याणां निर्णयार्थ 'वण्णरस' इत्यादिगाथात्रयेण तृतीयस्थलम् । अध्र पञ्चास्तिकायकथनमुख्यत्वेन 'जीवा पोग्गलकाया' इत्यादिगाथाद्वयेन चतुर्थस्थलम् । अतः परं द्रव्याणां लोकाकाशामाधार इति कथनेन प्रथमा, यदेवाकाशदब्यस्य प्रदेशलक्षणं तदेव शेषाणामिति कथनरूपेण द्वितीया चेति, 'लोगालोगेसु' इत्यादिसूत्रद्वयेन पञ्चमस्थलम् । तदनन्तरं कालदब्यस्याप्रदेशत्वस्थापनरूपेण प्रथमा, समयरूपः पर्यायकालः ज्ञानी निर्मल होता है । इसी कारण अन्य दब्यसि भिन्न स्वरूप कर्त्ता, करण, कर्म, फल आदि सब

मेदोंसे रहित अभेदरूप शुद्ध नयकर मोहका विनाशक ऐसा प्रकाशरूप ज्ञानतत्त्व इस जीवके शोभा पाता है । सारांश-जब इस जीवके पर वस्तुमें परिणति मिट जाती है, और कर्त्ता कर्म मेदरूप भ्रम (अज्ञान) का नाश होता है, तभी शुद्ध स्वरूपको पाकर ज्ञानमात्र निर्मल आत्मीक-प्रकाशमें साहजिक महिमा सहित सदा मुक्त हुआ ही तिष्ठता है ॥ ३४ ॥ इस प्रकार द्रघ्यका सामान्यवर्णन पूर्ण हुआ ।

सदा मुक्त हुआ हो तिष्ठता हो। २४ ॥ इस प्रकार द्रव्यका सामान्यवणन पूर्ण हुआ । आगे द्रव्य विशेषका कहना आरंभ करते हुए पहले द्रव्यके 'जीव और अजीव' ऐसे दो मेद दिखलाते हैं--[द्रव्यं] सत्तारूप वस्तु [जीवः अजीवः] जीव अजीव इस तरह दो मेदरूप है, [पुनः] और न्योन्यच्यवच्छेदेन जीवाजीवसविशेषम्रुपढौकते । तत्र जीवस्यात्मद्रव्यमेवैका व्यक्तिः । अजी-वस्य पुनः पुद्गल्टद्रव्यं धर्मद्रव्यमधर्मद्रव्यं काल्टद्रव्यमाकाशद्रव्यं चेति पश्च व्यक्तयः । विशेषलक्षणं जीवस्य चेतनोपयोगमयतं, अजीवस्य पुनरचेतनलम् । तत्र यत्र स्वधर्मव्यापकलात्स्वरूपलेन द्योतमानयानपायिन्या भगवत्या संवित्तिरूपया चेतनया तत्परिणामलक्षणेन द्रव्यष्टत्तिरूपेणो-पयोगेन च निर्धत्तत्वमवतीर्णं मतिभाति स जीवः । यत्र पुनरुपयोगसहचरिताया यथोदित-लक्षणायाश्वेतनाया अभावाद्वदिरन्तश्वाचेतनलमवतीर्णं मतिभाति सोऽजीवः ॥ ३५ ॥ अथ लोकालोकलविशेषं निश्चिनोति---

पोग्गलजीवणिबद्धो धम्माधम्मत्थिकायकालड्ढो । वहदि आगासे जो लोगो सो सव्वकाले दु ॥ ३६ ॥ पुद्रलजीवनिबद्धो धर्माधर्मास्तिकायकालाढवाः । वर्तते आकाशे यो लोकः स सर्वकाले तु ॥ ३६ ॥

कालाणुरूपो द्रव्यकाल इति कथनरूपेण द्वितीया चेति 'समओ दु अप्पदेसो' इत्यादिगाथाद्वयेन षष्ठस्थलम् । अथ प्रदेशलक्षणकथनेन प्रथमा, तदनन्तरं तिर्यव्ययोर्ध्वप्रचयस्वरूपकथनेन द्वितीया चेति, 'आयासमणु-णिविट्ठं' इत्यादिस्त्रद्वयेन सप्तमस्थलम् । तदनन्तरं कालाणुरूपद्रव्यकालस्थापनरूपेण 'उप्पादो पद्वंसो' इत्यादिगाथात्रयेणाष्टमस्थलमिति विशेषज्ञेयाधिकारे समुदाधपातनिका । तद्यथा—अथ जीवाजीवलक्षण-मावेदयति दृव्यं जीवमजीवं द्रव्यं जीवाजीवलक्षणं भवति । जीवो पुण चेदणो जीवः पुनश्वेतनः स्वतः-सिद्धया बहिरङ्गकारणनिरपेक्षया बहिरन्तश्च प्रकाशमानया नित्यरूपया निश्वयेन परमशुद्धचेतनया व्यवहारेण पुनरशुद्धचेतनया च युक्तत्वाचेतनो भवति । पुनरपि किंविशिष्टः । उवजोगमओ उपयोगमयः अखण्डैक-प्रतिभासमयेन सर्वविशुद्धेन केवलज्ञानदर्शनलक्षणेनार्थग्रहणव्यापाररूपेण निश्वयनयेनेत्व्यंभूतशुद्धोपयोगेन, व्यवहारेण पुनर्मतिज्ञानायशुद्धोपयोगेन च निर्हत्तत्वान्निष्यन्नत्वादुपयोगमयः पोम्मलद्वव्यप्पमुहं अचेदणं द्वदि अज्जीवं पुद्रलद्व्यप्रमुखमचेतनं भवत्यजीवद्वव्यं पुद्रलधर्माधर्माकाशकालसंज्ञं द्रव्यपश्चकं पूर्वोक्तलक्षण-चेतनाया उपयोगस्य चाभावादजीवमचेतनं भवत्ति श्वर्या पुद्रलधर्माधर्माकाशकालसंज्ञं द्रव्यपश्चकं पूर्वोक्तलक्षण-देविभ्यमाख्याति पोमालजीवणिवद्धो अणुरकन्धभेदभिनाः पुद्रलास्तावत्त्रथेव मूर्तातीन्द्र्यज्ञानमयत्व-

इन दोनोमेंसे [जीव:] जीवद्रव्य [चेतनोपयोगमय:] चेतना और ज्ञानदर्शनोपयोगमयी है, [पुद्गल-द्वच्यप्रमुख:] तथा पुद्गल द्रव्यको आदि लेकर पाँच द्रव्य [अचेतनः] चेतना रहित अर्थात् जड़-स्वरूप [अजीव:] अजीव द्रव्य होता है। भावार्थ—द्रव्यके दो भेद हैं, एक जीव, दूसरा अजीव। इन दोनोमें जीवद्रव्य एक प्रकारका ही है। अजीवके पुद्गल १, धर्म २, अधर्म ३, आकाश ४, काल ५, इस तरह पाँच भेद हैं। जीवका लक्षण चेतना और उपयोग है। जो स्वरूपसे सदाकाल प्रकाशमान् है, अविनाशी है, पूज्य है, जीवका सर्व धन है, जाननामात्र है, उसे चेतना कहते हैं। उसी चेतनाका परिणाम पदार्थके जानने देखनेरूप व्यवहारमें प्रवृत्त होता है, वह ज्ञानदर्शनरूप उपयोग है। अनेक्षेत्र [आकाश १ वाका लोक और अलोक इस तरह दो भेद दिखलाते हैं–[य:] जो क्षेत्र [आकाश्वरे] अनंत आकाशमों

## कुन्दकुन्दविरचितः

अस्ति हि द्रव्यं लोकालोकलेन विशेषविशिष्टं स्वलक्षणसद्भावात् । स्वलक्षणं हि लोकस्य षड्द्रव्यसमवायात्मकलं, अलोकस्य पुनः केवलाकाशात्मकलम् । तत्र सर्वद्रव्यव्यापिनि परम-महत्याकाशे यत्र यावति जीवपुद्गलौ गतिस्थितिधर्माणौ गतिस्थिती आस्कन्दतस्तद्गतिस्थिति-निवन्धनभूतौ च धर्माऽधर्मावभिव्याप्यावस्थितौ, सर्वद्रव्यवर्तनानिमित्तभूतश्च कालो नित्यदुर्ल-लितस्तत्तावदाकाशं शेषाण्यशेषाणि द्रव्याणि चेत्यमीषां समवाय आत्मलेन स्वलक्षणं यस्य स लोकः । तत्र यावति पुनराकाशे जीवपुद्गल्योर्गतिस्थिती न संभवतो धर्माधर्मौ नावस्थितौ न कालो दुर्लेलितस्तावत्केवलमाकाशमात्मलेन स्वलक्षणं यस्य सोऽलोकः ॥ ३६ ॥

उप्पादद्विदिभंगा पोग्गलजीवप्पगस्स लोगस्स । परिणामादो जायंते संघादादो व भेदादो ॥ ३७ ॥ उत्पादस्थितिभङ्गाः पुद्रलजीवात्मकस्य लोकस्य । गरिणामाज्जायन्ते संघाताद्वा भेदात् ॥ ३७ ॥

क्रियाभाववत्वेन केवलभाववत्त्वेन च द्रव्यस्यास्ति विशेषः । तत्र भाववन्तौ क्रियावन्तौ च

निर्विकारपरमानन्दैकसुखमयत्वादिलक्षणा जीवाश्वेत्थंभूतजीवपुद्रलैनिंबद्धः संबद्रो स्तः पुद्रलजीवनिबद्धः धम्माधम्मस्थिकायकालड्ढो धर्माधर्मास्तिकायौ च कालश्च धर्माधर्मास्तिकायकालास्तैराढचो स्तो धर्मा-धर्मास्तिकायकालाढचः जो यः एतेषां पञ्चानामित्थंभूतसमुदायो राशिः समूहः चट्टदि वर्तते । कस्मिन् । आगासे जनन्तानन्ताकाशदव्यस्य मध्यवर्तिनि लोकाकाशे सो लोगो स पूर्वोक्तपञ्चानां समुदायस्तदाधार-भूतं लोकाकाशं चेति षड्दव्यसमूहो लोको भवति । क सव्वकाले दु सर्वकाले तु तद्वहिर्भूतमनन्ता-नन्ताकाशमलोक इत्यमिप्रायः ॥ ३६ ॥ अथ द्रव्याणां सक्रियनिःक्रियत्वेन भेदं दर्शयतीत्येका पातनिका, द्वितीया तु जीवपुद्रल्योर्स्वव्यक्षनपर्यायौ दौ, शेषद्व्याणां तु मुख्यवृत्त्यार्थपर्याय इति व्यवस्था-पयति — जायंते जायन्ते । के कर्तारः । उप्पादद्विदिभंगा उत्पादस्थितिमङ्गाः । कस्य संबन्धिनः ।

[पुद्धलजीवनिवद्धः] पुद्रल और जीवकर संयुक्त है, और [धर्माधर्मास्तिकायकालाढ्यः] धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, और काल इनसे भरा हुआ है, [स तु] वही क्षेत्र [सर्वकाले] अतीत, अनागत, वर्तमान, तीनों कालोंमें [लोकः] 'लोक' ऐसे नामसे कहा जाता है। भावार्थ-आकाशदव्यके लोक और अलोक ऐसे दो मेद हैं। अनंत सर्वव्यापी उस आकाशमें जितना आकाश पुद्रल, जीव, धर्म, अधर्म, कालदव्य, इनसे धिरा हुआ है, उसे लोकाकाश कहते हैं, और केवल आकाश ही है, अन्य ५ द्रव्य नहीं रहते, वह अलोकाकाश कहा जाता है।। ३६ ॥ आगे छह द्रव्योंमेंसे कियावाले कितने द्रव्य हैं, और भाववाले कितने हैं, ऐसा मेद दिखलाते हैं-[पुद्गलजीवात्मकस्य लोकस्य] पुद्रल और जीव इन दोनोंकी गति स्थिति परिणतिरूप लोकके [उत्पादस्थितिमङ्गाः] उत्पत्ति, घुवपना, विनाश [परिणामाः] ऐसे तीन परिणाम [संघातात्] मिलनेसे [वा] अथवा [मेदात् ] क्लिड़नेसे पुद्रस्त्र्जीतौ परिणामाद्भेदसंघाताभ्यां चोत्पद्यमानावतिष्ठमानभज्यमानलात् । शेषद्रव्याणि तु भाववन्त्येव परिणामादेवोत्पद्यमानावतिष्ठमानभज्यमानलादिति निश्चयः । तत्र परिणाममात्र-लक्षणो भावः, परिस्पन्दनलक्षणा क्रिया । तत्र सर्वाण्यपि द्रव्याणि परिणामस्वभावलात् परिणामेनोपात्तान्वयव्यतिरेकाण्यवतिष्ठमानोत्पद्यमानभज्यमानानि भाववन्ति भवन्ति । पुद्रलास्तु परिस्पन्दस्वभावलात्परिस्पन्देन भिन्नाः संघातेन संहताः पुनर्भेदेनोत्पद्यमानावतिष्ठमानभज्य-मानाः क्रियावन्तश्व भवन्ति । तथा जीवा अपि परिस्पन्दस्वभावलात्परिस्पन्देन नृतनकर्मनो-कर्मपुद्रलेभ्यो भिन्नास्तैः सह संघातेन संहताः पुनर्भेदेनोत्पद्यमानावतिष्ठमानभज्यमानाः क्रियावन्तश्व भवन्ति ॥ ३७ ॥

लोगस्स लोकस्य । किंबिशिष्टस्य । पोगगलजीवप्पगस्स पुद्रलजीवात्मकस्य पुद्रलजीवावित्युपलक्षणं षड्-द्रव्यात्मकस्य । कस्मात्सकाशात् जायन्ते । परिणामादो परिणामात् एकसमयवर्तिनोऽर्थपर्यायात् संघादादो व मेदादो न केवलमर्थपर्यायात्सकाशाज्जायन्ते जीवपुद्रलानामुत्पादादयः संघातादा मेदादा व्यञ्जनपर्याया-दित्यर्थः । तथाहि–धर्माधर्माकाशकालानां मुख्यवृत्त्यैकसमयवर्तिनोऽर्थपर्याया एव जीवपुद्रलानामर्थपर्याय-वत्यर्थः । तथाहि–धर्माधर्माकाशकालानां मुख्यवृत्त्यैकसमयवर्तिनोऽर्थपर्याया एव जीवपुद्रलानामर्थपर्याय-व्यञ्जनपर्यायाश्च । कथमिति चेत् । प्रतिसमयपरिणतिरूपा अर्थपर्याया मण्यन्ते । यदा जीवोऽनेन शरीरेण सह भेदवियोगं त्यागं कृत्वा भवान्तरशरीरेण सह संघातं मेलापकं करोति तदा विभावव्यञ्जनपर्यायो भवति, तस्मादेव भवान्तमसंकमणात्सकियत्वं भण्यते पुद्रलानाम् । तथैव विवक्षितत्कन्धविघटनात्सक्रियत्वेन स्कन्धान्तरसंयोगे सति विभावव्यञ्जनपर्यायो भवति । मुक्तजीवानां तु निश्चयरत्नत्रयलक्षणेन परमकारण-समयसारसंज्ञेन निश्चयमोक्षमार्गबलेनायोगिचरमसमये नत्वकेशान्विहाय परमौदारिकशरीरस्य विलीयमानरूपेण विनाशे सति केवल्रज्ञानाधनन्तचतुष्टयव्यक्तिलक्षणेन परमकार्यसमयसाररूपेण स्वभावव्यञ्जनपर्यायेण कृत्वा योऽसावृत्यादः स भेदादेव भवति न संघातात् । कस्मादिति चेत् । शरीरान्तरेण सह संबन्धाभावादिति भावार्थः ॥ ३७ ॥ एवं जीवाजीवत्वलोकालोकत्वसक्रियनिःक्रियत्वकथनकमेण प्रथमस्थले गाधात्रयं गतम् ।

[जायन्ते] होते हैं । भावार्थ---किया और भाव इन दोनोंसे द्रव्यमें भेद हो जाता है । उन द्रव्योंमेंसे पुद्रल और जीव कियावन्त है, और माववन्त भी हैं, इससे अन्य द्रव्य केवल भाववाले ही हैं । कियाका चिह्न हलना चलना है, और भावका लक्षण परिणमनमात्र है । परिणमनरूप भावसे सब द्रव्य उत्पाद, व्यय, ध्रुवता सहित हैं, इस कारण हर एक समयमें पर्यायसे पर्यायांतर अर्थात् एक पर्यायसे दूसरे पर्यायरूप द्रव्य होते हैं, और किया केवल जीव--पुद्रल ही में होती है । पुद्रलका हलन चलन स्वभाव है, इस कारण स्कंधसे मिलते भी हैं, और किया केवल जीव--पुद्रल ही में होती है । पुद्रलका हलन चलन स्वभाव है, इस कारण स्कंधसे मिलते भी हैं, और विखुड़ते भी हैं । इसलिये मिलने और विछुड़नेकी अपेक्षा उत्पाद, व्यय और ध्रुवपने सहित हैं, कियावाले हैं । इसी तरह जीव भी कर्मके संयोगसे हलन चलनरूप होता हुआ नवीन कर्म नोकर्मरूप पुद्रलसे मिलता है, और पुराने कर्म नोकर्म पुद्रलोंसे विछुड़ जाता है, इस कारण उत्पाद, व्यय, प्रौव्य सहित हुआ कियावाला है । इससे यह बात सिद्र हुई, कि जीव और पुद्रल ये दो द्रव्य तो कियावान, भी हैं, और भाववाले भी हैं । तथा धर्मादिक चार द्रव्य केवल भाववन्त (परिणामवाले) ही १६६

अथ द्रव्यविशेषो गुणविशेषादिति मज्ञापयति---लिंगेहिं जेहिं दब्वं जीवमजीवं च हवदि विण्णादं।

तेऽतब्भावविसिट्टा मुत्तामुत्ता गुणा णेया ॥ ३८ ॥ लिङ्गैर्येर्द्रव्यं जीवोऽजीवश्व भवति विज्ञातम् । तेऽतद्भावविशिष्टा मूर्तामूर्ता गुणा ज्ञेयाः ॥ ३८ ॥

द्रव्यमाश्रित्य परानाश्रयत्वेन वर्तमानैर्लिङ्गचते गम्यते द्रव्यमेतैसित लिङ्गानि गुणाः । ते च यद्रव्यं भवति न तहुणा भवन्ति, ये गुणा भवन्ति ते न द्रव्यं भवतीति द्रव्यादतद्भावेन विशिष्टाः सन्तो लिङ्गलिङ्गियसिद्धौ तल्जिङ्गलमुपढौकन्ते । अथ ते द्रव्यस्य जीवोऽयमजीवोऽय-मित्यादिविशेषमुत्यादयन्ति, स्वयमपि तद्भावविशिष्टत्नेगेपात्तविशेषतात् । यतो हि यस्य यस्य द्रव्यस्य यो यः स्वभावस्तस्य तस्य तेन तेन विशिष्टतात्तेषामस्ति विशेषः । अत एव च मूर्तां-नाममूर्तानां च द्रव्याणां मूर्तत्वेनामूर्तत्वेन च तद्भावेन विशिष्टतादिमे मूर्ता गुणा इमे अमूर्तां अथ ज्ञानादिविशेषगुणभेदेन द्रव्यमेदमावेदयति – लिंगेहिं जेहिं लिङ्गैर्थेः सहजशुद्धपरमचैतन्यविलासरूपे-स्तयैवावेतनैर्जडरूपैर्वा लिङ्गैश्विहेविंशेषगुणैर्थैः करणमूतैर्जविन कर्त्टमूतेन हवदि विष्णादं विशेषेण ज्ञातं भवति । किं कर्मतापनम् । द्व्वं द्रव्यम् । कथंमूतम् । जीवमजीवं च जीवद्व्यमजीवद्वव्यं च ते मुत्ता-मुत्ता गुणा णेया ते तानि पूर्वोकत्तेनाचेतनलिङ्गानि मूर्तार्म्तुगुणा हेया ज्ञातव्याः । ते च कथंम्ताः । अतब्भावविसिष्टा अतद्रावविशिष्टाः । तयथा-छद्रजीवद्व्ये ये केवल्ज्ञानादिगुणास्तेषां छुद्रजीवप्रदेशैः सह यदेकत्वमभिन्नत्वं तन्मयत्वं स तद्रावो भण्यते, तेनातद्वावेन संज्ञादिभेदरूपेण स्वकीयस्वकीयद्वव्येण सह विशिष्टा भिन्ना इति, द्वितीयव्याख्यानेन पुनः स्वकीयद्रव्ये पा सह सद्वावेन तन्मयत्वेनान्यद्व्यापि सि

हैं ॥ ३७ ॥ आगे गुणोंके मेदसे ही द्रव्योंमें मेद है, ऐसा दिखलाते हैं [ यैछिङ्गेः] जिन चिह्नोंसे [जीवः] जीव [च] और [अजीवः] अजीव [द्रव्यं] द्रव्य [ज्ञातं भवति] जाना जाता है, [ते] वे चिह्न (लक्षग) [तद्भावविशिष्टाः] द्रव्योके स्वरूपकी विशेषता लिये हुए [मूर्तामूर्ता गुणाः] मूर्तांक और अमूर्तांक गुण [ज्ञेयाः] जानने चाहिये । भावार्थ जो अपने द्रव्यके आधार रहें, उन्हें गुण कहते हैं । वे गुण द्रव्यके चिह्न हैं । द्रव्यका स्वरूप गुणोंसे जाना जाता है, इस कारण द्रव्य लक्ष्य है, गुण लक्षण है । ल्क्ष्य-लक्षण दोनोंमें कथंचित् मेद भी है, और किसी प्रकारसे अमेद भी है । यही दिखलाते हैं, जो द्रव्य है, वह गुण नहीं है, जो गुण है, वह द्रव्य नहीं है, ऐसा जो गुण-गुणी मेद कहा जावे, तो मेद है, और यदि वस्तुका स्वरूप विचारा जाय, तो ल्क्ष्य-लक्षणमें मेद ही नहीं है, क्योंकि प्रदेश-मेद नहीं है, एक ही है । जो जिस द्रव्यका स्वभाव है, वह अपनी अपनी विशेषताको लिये हुये है, इस कारण मूर्तांक द्रव्यके मूर्तांक गुण होते हैं, और अमूर्तींकके अमूर्तींक गुण होते हैं । एक पुद्रल द्रव्य मूर्तांक है, और जीव, धर्म, अधर्म, आकाश-काल, ये पांच द्रव्य अमूर्तींक है, इति तेषां विशेषो निश्चेयः ॥ ३८ ॥ अथ मूर्तामूर्तगुणानां लक्षणसंबन्धमाख्याति— मुद्ता इंदियगेज्झा पोग्गलद्व्वप्पगा अणेगविधा । दव्वाणममुत्तांगं गुणा अमुत्ता मुणेदव्वा ॥ ३९ ॥ मूर्ता इन्द्रियप्राह्याः पुद्रलद्रव्यात्मका अनेकविधाः । द्रव्याणाममूर्तानां गुणा अमूर्ता ज्ञातव्याः ॥ ३९ ॥ मूर्तानां गुणानामिन्द्रियप्राह्यतं लक्षणम् । अमूर्तानां तदेव विपर्यस्तम् । ते च मूर्ताः पुद्रल द्रव्यस्य, तस्यैवेकस्य मूर्तलात् । अमूर्ताः शेषद्रव्याणां, पुद्रलादन्येषां सर्वेषामप्यमूर्तलात् ॥ ३९॥ अथ मूर्तस्य पुद्रलद्रव्यस्य गुणान् गुणाति— वण्णरसगंधकासा विज्ञंते पोग्गलस्स सुद्धमादो ।

पुढवीपरियंतस्स य सद्दो सो पोग्गलो चित्तो ॥ ४० ॥

भिन्ना इत्यभित्रायः ॥ ३८ ॥ एवं गुणभेदेन द्रव्यमेदो ज्ञातव्यः । अथ मूर्तामूर्तगुणानां लक्षणं संबन्धं च निरूपयति — मुत्ता इंदियगेज्झा मूर्ता गुणा इन्द्रियम्राह्या भवन्ति, अमूताः पुनरिन्द्रियविषया न भवन्ति इति मूर्तामूर्तगुणानामिन्द्रियानिन्द्रियविषयत्वलक्षणमुक्तम् । इदानीं मूर्तगुणाः कस्य संबन्धिनो भवन्तीति संबन्धं कथयति पोग्गलद्व्वप्पमा अणेगविधा मूर्तगुणाः पुद्रल्डव्यात्मका अनेकविधा भवन्ति पुद्रलद्रव्यसंबन्धिनो भवन्तीत्यर्थेः । अमूर्तगुणानां संबन्धं प्रतिपादयति द्ववाणममुत्ताणं विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावं यत्परमात्मइव्यं तत्प्रभृतीनाममूर्तद्रव्याणां संबन्धिनो भवन्ति । ते के गुणाः । अमुत्ता अमूर्ताः गुणाः केवलज्ञानादय इत्यर्थः । इति मूर्तामूर्तमुलानां एक्षणसंबन्धौ ज्ञातव्यौ ॥ ३९॥ एवं ज्ञानादिविशेषगुणमेदेन द्रव्यमेदो भवतीति कथनरूपेण द्वितीयस्थळे गाथाद्वयं गतम् । अथ मूर्तेपुद्रलद्रव्यस्य गुणानावेदयत<del>ि वण्णरसगंधफासा विज्जंते</del> ऐसा निश्वयसे जानना चाहिये ॥ ३८ ॥ आगे मूर्त-अमूर्तका लक्षण-संबंध कहते हैं---[ मूर्ता: ] जो मूर्त गुण हैं, वे [इन्द्रियग्राह्याः] इन्द्रियोंसे प्रहण किये जाते हैं, और वे [युद्धलद्भव्यात्मकाः] पुद्रलद्रव्यके ही हैं, तथा [अनेकचिधाः] वर्णादिक भेदोंसे अनेक तरहके हैं। [अमूर्तानां द्रव्याणां ] और जो अमूर्तीक द्रव्योंके [गुणाः ] गुण हैं, वे [अमूतीः ] अमूर्तीक [ज्ञातव्याः ] जानने चाहिये । भावार्थ---मूर्तीक गुण इंदियों से जाने जाते हैं, अमूर्तीक गुण इन्द्रियों से नहीं जाने जाते । इन्द्रियोंसे जानना, यह तो मूर्तीकका लक्षण हुआ, और जो पुद्रलके हैं, यह पुद्रलके साथ उन मूर्तीक गुणोका संबंध बतलाया । इसी प्रकार इन्द्रियोंसे प्रहण नहीं होना, ये अमूर्तका लक्षण हुआ, तथा अमूर्तीक द्रव्यके हैं, यह अमूर्तीक द्रव्यके साथ उन अमूर्तीक गुणोंका संबंध दिखलाया । इसतरह मूर्त और अमूर्त गुणोंका लक्षण और संबंध कहा गया है ॥ ३९ ॥ आगे मूर्त पुद्रलद्रव्यके गुणोंको कहते हें-[सूक्ष्मात् प्रथिवीपर्यन्तस्य] परमाणुसे ठेकर महास्कंध पृथिवी पर्यंत [पुद्गलद्रव्यस्य] रेसे पुद्र बद्रव्यमें [वर्णरसगन्धस्पद्राः] रूप ५, रस ५, गंध २, स्पर्श ८ ये चार प्रकारके गुण

80]

# वर्णरसगन्धस्पर्शा विद्यन्ते पुद्रलस्य सक्ष्मतात् । पृथिवीपर्यन्तस्य च शब्दः स पुद्रलश्चित्रः ॥ ४० ॥

इन्द्रियग्राह्याः किल स्पर्शरसगन्धवर्णास्तद्विषयलात्, ते चेन्द्रियग्राह्यलव्यक्तिशक्तिवशात् गृह्यमाणा अगृह्यमाणाश्च आ एकद्रव्यात्मकस्रूक्ष्मपर्यांचात्परमाणोः, आ अनेकद्रव्यात्मकस्थूल-पर्यायात्पृथिवीस्कन्धाच सकलस्यापि पुद्रलस्याविशेषेण विशेषगुणलेन विद्यन्ते । ते च मूर्त-सादेव शेषद्रव्याणामसंभवन्तः पुद्रलमधिगमयन्ति । शब्दस्यापीन्द्रियग्राह्मसाहुणसं न खल्वा-पोमालस्स वर्णरसस्पर्शगन्धा विधन्ते । कस्य । पुझलस्य । कथंभूताः । सुहुमादो पुढवीपरियंतस्स य "पुढवी जलं च छाया चउरिंदियविसयकम्मपरमाण् । छब्विहमेयं भणियं पोग्गलदव्यं जिणवरेहि ॥" इति गाथाकथितकमेग परमाणुलक्षणसूरमस्वरूपादेः पृथ्वीस्कन्धलक्षणस्थूलस्वरूपपर्यन्तस्य च । तथाहि-यथानन्त-ज्ञानादिचतुष्टयं विशेषलभ्रणमूतं यथासंभवं सर्वजीवेषु साधारणं तथा वर्णादिचतुष्टयं विशेषलक्षगमूतं यथा-संभवं सर्वपुद्रलेषु साधारणम् । यथैव चानन्तज्ञानादिचतुष्टयं मुक्तजीवेऽतीन्द्रियविषयज्ञानमनुमानगम्यमा-[विद्यन्ते] मौजूद हैं, [च] और जो [ शब्दः ] शब्द है, [सः] वह [पौद्गलश्चित्रः] भाषा ध्वनि आदिके भेदसे अनेक प्रकारवाला पुत्रलका पर्याय है । भावार्थ-पुत्रलद्रव्य सूदमसूदम १, सूदम २, सूक्ष्मस्थूल ३, स्थूलसूब्म ४, स्थूल ५, स्थूलस्थूल ६ छह प्रकारका कहा गया है। उनमेंसे परमाणु सुदमसे सूदम है १, कार्माण (कर्म होने योग्य) वर्गणा सूदम हैं २, स्पर्श, रस, गंध, शब्द ये सूदमस्थूल हैं, क्योंकि नेत्र-इंद्रियसे नहीं देखे जाते, इसलिये सूक्ष हैं, तथा चार इंद्रियोंसे जाने जाते हैं, इसलिये स्थल भी हैं 3, छाया (परछाँई) स्थूलसूक्ष्म है, क्योंकि नेत्रसे देखनेमें आती है, इसलिये स्थूल है, तथा हाधसे प्रहण नहीं की जाती, इसलिये सूक्ष्म भी है ४, जल, तैल आदिक स्थूल हैं, क्योंकि छेदन मेदन करनेसे फिर उसी समय मिल जाते हैं ६, पृथिवी, पर्वत, काठ वगैरः स्थूलस्थूल हैं । इस प्रकार भेदोंसे पुद्रल द्रव्य अनेक प्रकार है। ये स्पर्शादि चारों गुण इन्द्रियोंसे जाने जाते हैं। यहाँपर कोई प्रश्न करे, कि परमाणु कार्मजवर्गणादिकमें भी ये चार गुण हैं, वे अत्यन्त सूक्ष्मरूपसे वहाँ रहनेपर इन्द्रियोंसे प्रत्यक्ष ही नहीं हो सकते, तो इनको इन्द्रिय-प्राह्य किस तरह कहते हो ? इसका समाधान यह है, कि परमाणु आदि पुद्रल यद्यपि इन्द्रिय-प्रत्यक्ष नहीं हैं, तो भी उनमें इंद्रिय प्रहण योग्य शक्ति अवश्य मौजूद है, जब स्कंधके संबंध होनेसे स्थूलपना धारण करते हैं, तब इंद्रियोंसे प्रत्यक्ष नियमकर होते हैं । इस कारण व्यक्ति-शक्तिकी अपेक्षा ग्रहण किये जावें, अथवा नहीं किये जावें, परंतु इन्दिय-ग्रहण योग्य अवश्य हैं। सभी छह प्रकारके पुद्र छोंके स्पर्शादि चार गुण नियमसे पाये जाते हैं, अमूर्त द्रव्यके ये चारों नहीं पाये नाते, इसी लिये ये गुण पुद्रल्के चिह्न हैं। शब्द भी कर्ण-इन्द्रियसे प्रहण किया जाता है, परंतु वह पुद्रल्की पर्याय है, गुण नहीं है, क्योंकि अनेक पुदलस्कंघोंके संयोगसे उत्पन्न होता है, इसलिये पर्याय है। जो कोई अन्यवादी शब्दको आकाशदव्यका गुण मानते हैं, उनका कहना अप्रमाण है, क्योंकि आकाशदव्य अमूर्तीक है, इसलिये इंद्रिय-प्रत्यक्ष नहीं होता, और कर्ण-इन्द्रियसे ग्रहण किया जाता है। नियम ऐसा है,

#### प्रवचनसारः

शङ्कनीयं, तस्य वैचित्र्यप्रपश्चितवैश्वरूपस्याप्यनेकद्रव्यात्मकपुद्रलपर्यायतेनाभ्युपगम्यमानलात् । गुणले वा न तावदमूर्तद्रव्यगुणः शब्दः गुणगुणिनोरविभक्तमदेशलेनैकवेदनवेद्यलादमूर्तद्रव्य-स्यापि अवणेन्द्रियविषयलापत्तेः। पर्यायलक्षणेनोत्त्वातगुणलक्षणलान्मूर्तद्रव्यगुणोऽपि न भवति । पर्यायलक्षणं हि कादाचित्कलं गुणलक्षणं तु नित्यलम् । ततः कादाचित्कत्वोत्खातनित्यलस्य न शब्दस्यास्ति गुणलम् । यत्तु तत्र नित्यत्वं तत्त्तदारम्भकपुद्रलानां तद्रुणानां च स्पर्श्तदीनामेव न शब्दपर्यायत्यति दृढतरं प्राह्यम् । न च पुद्रलपर्यायत्वे शब्दस्य पृथिवीस्कन्धस्येव स्पर्शनादीन्द्र्य-

गमगम्यं च, तथा ग्रुद्धपरमाणुद्रव्ये वर्णादिचतुष्टयमम्यतीन्द्रियज्ञानविषयमनुमानगम्यमागमगम्यं च । यथा वानन्तचतुष्टयस्य संसारिजीवे रागादिस्नेहनिमित्तेन कर्मबन्धवशादशुद्धत्वं भवति तथा वर्णादिचतुष्टयस्यापि लिग्धरूक्षगुणनिमित्तेन द्वचणुकादिबन्धावस्थायामशुद्धत्वम् । यथा वानन्तज्ञानादिचतुष्टयस्य रागादिस्नेहरहित-शुद्धात्मध्यानेन शुद्धत्वं भवति तथा वर्णादिचतुष्टयस्यापि लिग्धगुणाभावे बन्धनेऽसति परमाणुपुद्धलावस्थायां शुद्धत्वमिति । सदो सो पोग्गलो यस्तु शब्दः स पौद्धलः यथा जीवस्य नरनारकादिविभावपर्यायाः तथायं

कि जिसका कारण इंद्रिय-ग्रहण योग्य न हो, उसका कार्य भी इन्द्रिय-ग्रहण योग्य नहीं हो सकता । यदि शब्द इन्द्रियसे प्राह्य है, तो अमूर्त आकाश भी कर्ण-इन्द्रियसे ग्राह्य होना चाहिये। शब्द गुण है, गुण-गुणीके प्रदेश कभी जुदे होते नहीं हैं, इस कारण शब्दके प्रहण होनेसे आकाश भी अवश्य कर्ण-इन्द्रियसे प्रत्यक्ष होना चाहिये, परंतु वह आकाश तो कभी इन्द्रिय प्रत्यक्ष होता नहीं है, इसलिये शब्द आकाशका गुण कदापि नहीं हो सकता । यहाँपर भी कोई ऐसी तर्क करे, कि पुरुखदव्य मूर्तीक है, उसका ही गुण शब्द हों जाना चाहिये, पुद्रलकी पर्याय क्यों कहते हो ? इसका समाधान इस तरह है, कि पर्यायका लक्षण अनित्य है, और गुणका लक्षण नित्य है । यदि शब्द पुद्रलका गुण कहा जाने, तो पुद्रल हमेशा शब्दरूप ही प्राप्त होना चाहिये, परंतु ऐसा नहीं है। जब स्कंघोंका संयोग होता है, तब शब्द होता है, इसलिये पर्याय ही है, गुण नहीं है, ऐसा निश्चयकर जानना । यदि कोई यह कहे, कि जैसे भूमि पुद्रलकी पर्याय है, वह स्पर्शनादि चार इन्द्रियोंसे ग्रहण की जाती है, उसी प्रकार शब्द भी चार इन्द्रियोंसे प्रत्यक्ष होना चाहिये, एक कर्ण-इन्द्रियसे ही प्रत्यक्ष क्यों कहते हो ? उसका उत्तर इस तरहसे है, कि जल पुद्रलकी पर्याय है, वह नासिका-इन्द्रियसे प्रत्यक्ष नहीं होता, अग्नि नासिका और जीभ इन दोनोंसे प्रहण नहीं होती । पवन नासिका जीभ और नेत्र इन तीनोंसे प्रहण नहीं होता, इस कारण 'जिस इंदियका जो विषय है, उस इंद्रियसे वही ग्रहण किया जाता है, ऐसा नियम तो है, परंतु ऐसा नहीं, कि जो पुझ्लकी पर्याय है, वह सभी इंद्रियोंसे ग्रहण होनी चाहिये'। इस कारण शब्द केवल कर्णेन्द्रियसे ही ग्रहण किया जाता है, रोष चार इंदियोंसे प्राह्य नहीं है। यदि यहाँपर कोई अन्यवादी ऐसी तर्कणा करे, कि-जल्लेमें गंध गुण नहीं होनेसे नासिका जलको नहीं प्रहण करती । अग्निमें गंध, रस, इन दोनों गुणोके न होनेसे नासिका जीभ ये दोनों उसको ग्रहण नहीं कर सकती । पवनमें गंध, रस, रूप, इन तीनोंके न होनेसे नासिका, जीभ, नेत्र, उसको ग्रहण नहीं करते हैं ? इस तर्कका समाधान इस तरहसे है, कि ऐसा कोई

### कुन्दकुन्दविरचितः

विषयत्वम् । अपां घाणेन्द्रियाविषयत्वात्, ज्योतिषो घाणरसनेन्द्रियाविषयतात्, मरुतो घाण-रसनचक्षुरिन्द्रियाविषयत्वाच । न चागन्धागन्धरसागन्धरसवर्णाः, एवमब्ज्योतिर्मारुतः, सर्व-पुद्रलानां स्पर्शादिचतुष्कोपेतताभ्युपगमात् । व्यक्तस्पर्शादिचतुष्काणां च चन्द्रकान्तारणियवा-नामारम्भकैरेव पुद्रलैख्यक्तगन्धाव्यक्तगन्धरसाव्यक्तगन्धरसवर्णानामब्ज्योतिरुद्रम्रुतामारम्भ-दर्शनात् । न च कचित्कस्यचित् गुणस्य व्यक्ताव्यक्तत्वं कादाचित्कपरिणामवैचित्र्यमत्यां नित्यद्रव्यस्वभावमतिघाताय । ततोऽस्तु श्रब्दः पुद्रलपर्याय एवेति ॥ ४० ॥

अथामूर्तानां शेषद्रव्याणां गुणान् गृणाति---

आगासस्सवगाहो धम्मदव्वस्स गमणहेदुत्तं । धम्मेदरदव्वस्स दु गुणो पुणो ठाणकारणदा ॥ ४१ ॥ कालस्स वद्टणा से गुणोवओगो त्ति अप्पणो भणिदो । णेया संखेवादो गुणा हि मुत्तिप्पहीणाणं ॥ ४२ ॥ जुगलं ।

शब्दः पुद्रस्रस्य विभावपर्यायो न च गुणः । कस्मात् । गुणस्याविनश्वरत्वात् अयं च विनश्वरो । नैयायिक-मतानुसारी कश्चिद्वदत्याकाशगुणोऽयं शब्दः । परिहारमाह-आकाशगुणत्वे सत्यमूतों भवति । अमूर्तव श्रवणेन्द्रियविषयो न भवति, दृश्यते च श्रवणेन्द्रियविषयत्वम् । शेषेन्द्रियविषयः करमान्न भवतीति चेत्-अन्येन्द्रियविषयोऽन्येन्द्रियस्य न भवति वस्तुस्वभावादेव रसादिविषयवत् । पुनरपि कथंभूतः । चित्तो चित्रः भाषात्मकाभाषात्मकरूपेण प्रायोगिकवैश्रसिकरूपेण च नानाप्रकारः । तच "सदो संघण्यभवो" इत्यादि गाथायां पञ्चास्तिकाये व्याख्यातं तिष्ठत्यत्रालं प्रसंगेन ॥ ४० ॥ अथाकाशाद्यमूर्त्वद्व्याणां विशेष-गुणान्प्रतिपादयति-आकाशस्यावगाहहेतुत्वं, धर्मद्वव्यस्य गमनहेतुत्वं, धर्मेतरद्वव्यस्य तु पुनः स्थान-

पुद्रल नहीं है, जो कि स्पर्शादि चार गुणोमेंसे एक या दो या तीन गुणोंको घारण करे, क्योंकि सभी पुद्रलोंमें चार गुण अवश्य होते हैं । इसका कारण यह है, गुणोंमें कमतीपना नहीं होता है, ऐसी सर्वज्ञकी आज्ञा है । इसलिये पृथिवी, जल, अग्नि, वायु, इनमें स्पर्शादिक चारों गुण होते हैं, ऐसा जानना चाहिये । केवल मुख्य गौणका भेद है, वह इस प्रकार है—पृथिवीमें स्पर्श, रस, गंध, वर्ण, ये चारों गुण प्रगट पाये जाते हैं, जल्में गंधकी गौणता है, अग्निमें गंध, रस, इन दोनोंकी गौणता है, पवनमें गंध, रस, वर्ण, इन तीनोंकी गौणता हैं । इसलिये सभी पुद्रलोंमें चारों गुण होते हैं । इस बातकी सिद्धिके लिये दूसरी युक्ति भी दिखलाते हैं —चंद्रकांतमणि (पाषाण) पृथिवीकायसे जल झड़ता है, जलसे पृथ्वीकाय मोती उत्पन्न होते हैं, अरणी लकड़ीसे अग्नि उत्पन्न होती है, जौ नामक अन्नके खानेसे पेटमें वायु हो जाता है । इस कारण पृथ्वी, जल, अग्नि, वायुके पुद्रलोंमें मेद नहीं है, केवल परिणमनके मेदसे भेद है । इससे सिद्ध हुआ, कि सभी पुद्रलोंमें स्पर्शादि चार गुण पाये जाते हैं ॥ ४० ॥ आगे अमूर्तीक पाँच द्रव्योंको गुणोंको कहते हैं—[आकाशस्य] आकाश दृव्यका [अचगाह:] एक ही समय सब द्रव्योंको जगह देनेका कारण ऐसा अवगाहनामा विशेष गुण है, [तु] और [धर्मस्य] धर्मद्रव्यका [गमनहेतुस्वं] जीव पुद्रलोंके आकाशस्यावगाहो धर्मद्रव्यस्य गमनहेतुलम् । धर्मेतरद्रव्यस्य तु गुणः पुनः स्थानकारणता ॥ ४१ ॥ काल्लस्य वर्तना स्यात् गुण उपयोग इति आत्मनो भणितः । होयाः संक्षेपाद्रुणा हि मूर्तिंमहीणानाम् ॥ ४२ ॥ युगलम् ।

विशेषगुणो हि युगपत्सर्वद्रव्याणां साधारणावगाहहेतुलमाकाशस्य, सठ्ठत्सर्वेषां गमन-परिणामिनां जीवपुद्रलानां गमनहेतुलं धर्मस्य, सक्ठत्सर्वेषां स्थानपरिणामिनां जीवपुद्रलानां स्थानहेतुलमधर्मस्य, अरोषशेषद्रव्याणां प्रतिपर्यायं समयटत्तिहेतुलं काल्लस्य, चैतन्यपरिणामो जीवस्य । एवममूर्तानां विशेषगुणसंक्षेपाधिगमे लिङ्गम् । तत्रैककाल्लमेव सकल्द्रव्यसाधारणाव-गाहसंपादनमसर्वगतलादेव शेषद्रव्याणामसंभवदाकाशमधिगमयति । तथैकवारमेव गतिपरिणत-

कारणतागुणो भवतीति प्रथमगाथा गता । कालस्य वर्तना स्याद्रुणः ज्ञानदर्शनोपयोगद्वयमिल्यात्मनो गुणो भणितः । एवं संक्षेपादमूर्तद्रव्याणां गुणा ज्ञेया इति । तथाहि—सर्वद्रव्याणां साधारणमवगाहहेतुत्वं विशेष-गुणत्वादेवान्यदव्याणामसंभवत्सदाकाशं निश्चिनोति । गतिपरिणतसमस्तजीवपुद्रलानामेकसमये साधारणं गमनहेतुत्वं विशेषगुगत्वादेवान्यदव्याणामसंभवत्सद्वर्मद्रव्यं निश्चिनोति । तथैव च स्थितिपरिणतसमस्तजीव-पुद्रलानामेकसमये साधारणं स्थितिहेतुत्वं विशेषगुगत्वादेवान्यदव्याणामसंभवदवर्मदव्यं निश्चिनोति । सर्व-

गमनका कारण ऐसा गतिहेतुत्वनामा विशेष गुण है, [पुनः] तथा [धर्मेतरद्रव्यस्य] अधर्मद्रव्यका [ गुणः ] विशेष गुण [स्थानकारणता ] एक ही समय स्थितिमावको परिणत हुए जीव पुद्रलोंको स्थितिका कारणपना है। [कालस्य] कालद्रव्यका [वर्तना] समी द्रव्योंके समय समय परिणमनकी प्रवृत्तिका कारण ऐसा वर्तना नामका गुण [स्यात्] है, [आत्मनः गुणः] जीवद्रव्यका विशेष गुण [उपयोगः इति भणितः] चेतना परिणाम है, ऐसा भगवान्ने कहा है। [हि] निश्चयसे [ एते गुणाः ] पहले कहे जो विशेष गुग हैं, वे [ संक्षेपात् ] विस्तार न करके थोड़ेमें ही [ मूर्तिप्रहीणानां ] मूर्तिरहित जो पाँच द्रव्य हैं, उनके [ ज्ञेघाः ] जानना चाहिये । भावार्थ-अवगाहननामा गुण आकाशदन्यका ही चिह्न है, क्योंकि अन्य पाँच द्रन्य हैं, वे सर्व न्यापक नहीं है, आकाश द्रन्य ही सर्वगत (सबमें फैला हुआ) है, इस कारण पाँच द्रव्योंका अवगाह गुण नहीं हो सकता, और आकाश सबका भाजन है, क्योंकि सब दव्य इसीमें रहते हैं, इससे इस आकाशका अवगाह चिह्न है, वह गुण होता हुआ आकाशके अस्तिपने (मौजूदगी) को दिखाता है। जीव पुद्रलकी गतिको सहायता करनेवाला गतिहेतुत्व-नामा गुण धर्मद्रव्यका ही चिह्र है, अन्य पाँच द्रव्योंका बन नहीं सकता, क्योंकि कालद्रव्य पुद्रल प्रदेशी है, इससे कालपुद्रलका गुग नहीं हो सकता । जो द्वय अखंडरूप लोक प्रमाण हो, वही पुद्रलकी सब नगह गतिमें सहायता कर सकता है, और समुद्धातके विना जीवद्रव्य लोकके असंख्यातवें भागमें रहता है, इससे जीवद्रव्यका भी गुण नहीं हो सकता, और आकाशद्रव्य लोकालोकतक है । यंदि आकाशका मुण हो, तो जीव पुद्रल अलोकमें गमन कर सकते हैं, सो ऐसा है नहीं। इस कारण आकाशका भी गुण

202

समस्तजीवपुद्रलानामालोकाद्रमनहेतुलममदेशलाकालपुद्रलयोः समुद्धातादन्यत्र लोकासंख्येय-भागमात्रलाज्जीवस्य लोकालोकसीझोऽचलितवादाकाशस्य विरुद्धकार्यहेतुलादधर्मस्यासंभवद्धर्म-मधिगमयति । तथैकवारमेव स्थितिपरिणतसमस्तजीवपुद्रलानामालोकात्स्थानहेतुलमभदेशत्वा-त्कालपुद्रलयोः समुद्धातादन्यत्र लोकासंख्येयभागमात्रलाज्जीवस्य, लोकालोकसीझोऽचलितला-दाकाशस्य, विरुद्धकार्यहेतुलाद्धर्मस्य चासंश्वदधर्ममधिगमयति । तथा अशेषद्रव्याणां मतिपर्यांयं समयदृत्तिहेतुलं कारणान्तरसाध्यतात्समयविशिष्टाया दृत्तेः स्वतस्तेषामसंभवत्कालमधिगमयति । तथा चैतन्यपरिणामश्वेतनलादेव शेषद्रव्याणामसंभवन् जीवमधिगमयति । एवं गुणविशेषाद्रव्य-बिशेषोऽधिगन्तव्यः ॥ ४१-४२ ॥

अथ द्रव्याणां मदेशवत्त्वामदेशवत्त्वविशेषं प्रज्ञापयति— जीवा पोग्गऌकया धम्माधम्मा पुणो य आगासं ।

सपदेसेहिं असंखा णत्थि पदेस त्ति कालस्स ॥ ४३ ॥

द्रव्याणां युगपत्पर्यायपरिणतिहेतुत्वं विशेषगुणत्वादेवान्यद्रव्याणामसंमवत्कालद्वव्यं निश्चिनोति । सर्वजीव-साधारणं सकलविमलकेवलज्ञानदर्शनद्वयं विशेषगुणत्वादेवान्याचेतनपञ्चदव्याणामसंभवत्सच्छुद्रबुद्रैकस्वभावं परमात्मद्रव्यं निश्चिनोति । अयमत्रार्थः--यद्यपि पञ्च द्रव्याणि जीवस्योपकारं कुर्वन्ति तथापि तानि दुःख-कारणान्येवेति ज्ञात्वा यदि वाक्षयानन्तसुखादिकारणं विशुद्धज्ञानदर्शनोपयोगस्वभावं परमात्मद्रव्यं तदेव मनसा ध्येयं वचसा वक्तव्यं कायेन तत्साधकमनुष्ठानं च कर्तव्यमिति ॥ ४१-४२ ॥ एवं कस्य द्रव्यस्य नहीं है, अधर्मेद्रव्य जीव पुद्रलकी स्थितिको सहायता देनेवाला है, उसको गति सहायता विरुद्ध पढ़ती है, इस कारण अधर्मद्रव्यका भी गुण नहीं हो सकता । इसलिये यह गतिहेतु गुण एक धर्मद्रव्य ही को प्रगट दिखलाता है। उसी प्रकार एक ही बार स्थितिभावको परिणत हुए जीवपुद्रलोंको स्थितिका हेतु होना, ऐसा स्थितिहेतत्व गुण एक अधर्मद्रव्यका ही है, क्योंकि कालपुदल अप्रदेशी और खंड हैं, इसलिये इन दोनोंका गुण नहीं हो सकता, और जीवद्रव्य समुद्धातके विना लोकप्रमाण होता ही नहीं, इससे जीवका भी गुण नहीं बन सकता, आकाशदव्य लोकालोक प्रमाण है, सो यदि आकाशका गुण माना जावे, तो अलोकमें भी जीवपुद्रलकी स्थिति होनी चाहिये, इसलिये आकाशका भी गुण नहीं सिद्ध हुआ। इस कारण स्थितिहेतुत्वनामा गुण अधर्मद्रव्यके ही अस्तिपनेको प्रगट करता है । तथा समस्त द्रव्योंके पर्यायोंको समय समयमें पलटानेका कारण वर्तनाहेतुत्वनामा गुण कालद्रव्यका है, क्योंकि अन्य पाँच द्रव्योंसे समय-पर्यायकी उत्पत्ति नहीं होती । इस कारण पाँच द्रव्योंका वर्तनाहेतुत्व गुण नहीं हैं, वह गुण केवल कालके ही अस्तित्वको कहता है। उसी प्रकार चेतना गुण जीवका ही है, क्योंकि अन्य पाँच हुव्य अचेतन हैं, इसलिये उनका न होकर जीवका ही चिह्न होता हुआ जीवको प्रगट दिखलाता है। इस तरह गुणोंके भेदसे द्रव्यका भेद जानना चाहिये ॥ ४१-४२ ॥ आगे छह द्रव्योमें प्रदेशी और अप्रदेशीपनेके भेदको दिखलाते हैं-[जीवा:] जीवद्रव्य [पुद्धलकाया:] पुद्रल स्कंघ [पुनः] और जीवाः पुद्रलकाया धर्माधर्मौं पुनश्चाकाक्षम् ।

स्वमदेशैरसंख्या न सन्ति मदेशा इति काल्रस्य ॥ ४३ ॥

पदेशवन्ति हि जीवपुद्गलधर्माधर्माकाशानि अनेकपदेशवत्त्वात् । अपदेशः कालाणुः प्रदेश-मात्रलात् । अस्ति च संवर्तविस्तारयोरपि लोकाकाशतुल्यासंख्येयपदेशापरित्यागाज्जीवस्य द्रव्येण पदेशमात्रलादपदेशलेऽपि द्विपदेशादिसंख्येयासंख्येयानन्तपदेशपर्यायेणानवधारितप्रदेशला-रपुद्गलस्य, सकललोकव्याप्यसंख्येयपदेशपस्ताररूपलात् धर्मस्य, सकललोकव्याप्यसंख्येयपदेश-रपुद्गलस्य, सकललोकव्याप्यसंख्येयपदेशपस्ताररूपलात् धर्मस्य, सकललोकव्याप्यसंख्येयपदेश-पस्ताररूपलादेवाधर्मस्य, सर्वव्याप्यनन्तपदेशपस्ताररूपलादाकाशस्य च प्रदेशवत्त्वम् । काला-णोस्तु द्रव्येण प्रदेशमात्रलारपर्यायेण तु परस्परसंपर्कासंभवादपदेशलमेवास्ति । ततः कालद्रव्य-के विशेषगुणा भवन्तीति कथनरूपेण तृतीयस्थले गाथात्रयं गतम् । अथ कालद्रव्यं विद्दाय जीवादिपञ्च-

भाषराष्तुणा मवरतात कथनरूपण एतगयरथे गायात्रय गतम् । अथ काल्द्रव्य विद्य जावादिएञ्च-दव्याणामस्तिकायत्वं व्याख्याति—जीवा पोगगलकाया धम्माधम्मा पुणो व आगासं जीवाः पुद्रल-कायाः धर्माधर्मौ पुनश्चाकाशम् । सपदेसेहिं असंखा । एते पञ्चास्तिकायाः किंविशिष्टाः । स्वप्रदेशैर-संख्येयाः । अत्रासंख्येयप्रदेशशब्देन प्रदेशबहुत्वं ग्राह्यम् । तच्च यथासंभवं योजनीयम् । तस्य तावत्संसारा-वस्थायां विस्तारोपसंहारयोरपि प्रदीपवत्प्रदेशानां हानिष्टद्वचोरभावाद्वचवहारेण देहमात्रेऽपि निश्चयेन लोकाकाशप्रमितासंख्येयप्रदेशत्वम् । धर्माधर्मयोः पुनरवस्थितरूपेण लोकाकाशप्रमितासंख्येयप्रदेशत्वम् । स्कन्धाकारपरिणतपुद्रलानां तु संख्येयासंख्येयानन्तप्रदेशत्वम् । किंतु पुद्रलव्याख्यानेन प्रदेशशब्देन परमाणवो प्राह्या, न च क्षेत्रप्रदेशाः । करमात्पुद्रलानामनन्तप्रदेशक्षेत्रेऽवस्थानाभावादिति । परमाणोर्व्यक्ति-रूपेणैकप्रदेशत्वं शक्तिरूपेणोपचारेण बहुप्रदेशत्वं च । आकाशस्यानन्ता इति । गत्थि पदेस त्ति कालस्स न सन्ति प्रदेशा इति काल्रस्य । कस्मादूव्यरूपेणैकप्रदेशत्वात् परस्परसंचन्धाभावात्पर्यायर्हणेणापीति ॥ ४३ ॥

[धर्माधर्मी] धर्मद्रव्य तथा अधर्मद्रव्य [च] और [आकाराद्रां] आकाशदव्य ये पाँच द्रव्य [प्रदेशेः] प्रदेशोसे [असंख्याताः] गणना रहित हैं, अर्थात् कोई असंख्यात प्रदेशी हैं, कोई अनंत प्रदेशी हैं, [कालस्य] काल्द्रव्यके [प्रदेशाः] अनेक प्रदेश [न संति] नहीं हैं, [इति] इस प्रकार भगवानने कहा है, अर्थात् काल्द्रव्य प्रदेशमात्र होनेसे अप्रदेशी है। भावार्थ—जीव, पुद्रल, धर्म, अर्धर्म, आकाश, ये पाँच द्रव्य अनेक प्रदेशवाले हैं, इस कारण प्रदेशी कहे जाते हैं। उनमें जीवद्रव्य तो लोकाकाशके प्रमाण असंख्यात प्रदेशवाले हैं, इस कारण प्रदेशी कहे जाते हैं। उनमें जीवदव्य तो लोकाकाशके प्रमाण असंख्यात प्रदेशवालो है, संकोच विस्तार स्वभाव होनेपर भी असंख्यात प्रदेशों से कम बढ़ नहीं हो सकता, पुद्रल्द्रव्य परमाणुद्रव्यसे तो प्रदेशमात्र है, इसलिये अप्रदेशी भी है, परंतु परमाणुमें मिलनेकी शक्ति होनेसे दो परमाणुसे लेकर संख्यात-असंख्यात-अनंत परमाणुओंके स्कंधतक प्रदेशभेद होनेके कारण संख्यातप्रदेशी असंख्यातप्रदेशी अनंतप्रदेशी जानना चाहिये। व्यवहारनयक्षे धर्मद्रव्य और अधर्मद्रव्य लोकाकाश प्रमाण हैं, इस कारण असंख्यात प्रदेशी हैं। आकाशदव्य सर्वव्यापक होनेसे अनंतप्रदेशी है। काल अणुद्रव्य होनेसे प्रदेशमात्र है, इसलिये अप्रदेशी हैं। आकाशदव्य सर्वव्यापक होनेसे अनंतप्रदेशी है। काल अणुद्रव्य होनेसे प्रदेशमात्र है, इसलिये अप्रदेशी हैं। आकाशदव्य सर्वव्यापक होनेसे अनंतप्रदेशी है। काल अणुद्रव्य होनेसे प्रदेशमात्र है, इसलिये अप्रदेशी हैं, और उस कालणुमें आपसमें मिल्ल जानेकी शक्ति न होनेसे पुद्रल परमाणुकी तरह उपचारसे भी प्रदेशी नहीं हो सकता।

१७३

ममदेशं शेषद्रव्याणि मदेशवन्ति ॥ ४३ ॥

अथ कामी मदेशिनोऽमदेशाश्वावस्थिता इति मज्ञापयति लोगालोगेसु णभो धम्माधम्मेहि आददो लोगो । सेसे पडुच कालो जीवा पुण पोग्गला सेसा ॥ ४४ ॥ लोकालोकयोर्नभो धर्माधर्माभ्यामाततो लोकः । शेषौ मतीत्य कालो जीवाः पुनः पुद्रलाः शेषौ ॥ ४४ ॥

आकाशं हि तावत् लोकालोकयोरपि षड्द्रव्यसमवायासमवाययोरविभागेन वृत्ततात् । धर्माधर्मौं सर्वत्र लोके तन्निमित्तगमनस्थानानां जीवपुद्रलानां लोकाद्वहिस्तदेकदेशे च गमन-स्थानासंभवात् । कालोऽपि लोके जीवपुद्गलपरिणामव्यज्यमानसमयादिपर्यायतात् , स तु अथ तमेवार्थं द्रढयति—

# एदाणि पंचदच्वाणि उज्झियकालं तु अस्थिकाय त्ति ।

भण्णंते काया गुण बहुप्पदेसाण पचयत्तं ॥ \*२ ॥

एदाणि पंचदव्वाणि एतानि पूर्वस्त्रोक्तानि जीवादिषड्द्रव्याण्येव उज्झिय कालं तु कालदव्यं विहाय अत्थिकाय ति भण्णंते अस्तिकायाः पञ्चास्तिकाया इति भण्यन्ते काया पुण कायाः कायशब्देन पुनः । किं भण्यते । बहुप्पदेसाण पचयत्तं बहुप्रदेशानां संवन्धि प्रचयत्वं समूह इति । अत्र पञ्चास्ति-कायमध्ये जीवास्तिकाय उपादेयस्तत्रापि पञ्चपत्तं बहुप्रदेशानां संवन्धि प्रचयत्वं समूह इति । अत्र पञ्चास्ति-कायमध्ये जीवास्तिकाय उपादेयस्तत्रापि पञ्चपत्तं बहुप्रदेशानां संवन्धि प्रचयत्वं समूह इति । अत्र पञ्चास्ति-कायमध्ये जीवास्तिकाय उपादेयस्तत्रापि पञ्चपत्तेष्ठिपर्यायावस्था तस्यामर्घ्यहत्सिद्धावस्था तत्रापि सिद्धावस्था । वस्तुतस्तु रागादिसमस्तविकल्पजाल्परिहारकाले सिद्ध जीवसदशा स्वकीयशुद्धात्मावस्थेति भावार्थः ॥ २॥ एवं पद्धास्तिकायसंक्षेपस् चनरूपेण चतुर्थस्थले गाथादयं गतम् । अथ द्रव्याणां लोकाकाशेऽवस्थानमाख्याति— लोगालोगेसु णभो लोकालोकयोरधिकरणमृतयोर्णेभ आकाशं तिष्ठति धम्माधम्मेहि आददो लोगो धर्माधर्मास्तिकायाभ्यामाततो व्याप्ती स्ति लोकाः । किं कृत्वा । सेसे पडुच शेत्रौ जीवपुद्रलौ प्रतीत्याश्रित्य । अयमत्रार्थः जीवपुद्रलौ तावल्लोके तिष्ठतस्तयोर्गतिस्थित्योः कारणभूतौ धर्माधर्मावपि लोके । कालो कालोऽपि

इससे यह बात सिद्ध हुई, कि पाँच द्रव्य प्रदेशवाले हैं, और कालदव्य केवल अप्रदेशी है ॥ ४३ ॥ आगे प्रदेशी और अप्रदेशी द्रव्य किस जगह रहते हैं ? इस बातको कहते हैं—[लोकालोकयो:] लोक और अलोकमें [नभः] आकाशद्रव्य रहता है, [धर्माधर्माभ्यां] धर्मद्रव्य और अधर्मद्रव्यसे [लोक: आततः] लोकाकाश व्याप्त है, अर्थात् धर्म और अधर्म ये दोनों द्रव्य लोकाकाशमें फैल रहे हैं, [दोषो प्रतीत्य] जीव पुद्रल द्रव्यकी प्रतीतिसे [कालः] कालद्रव्य तिष्ठ रहा है । [दोषाः जीवाः] बाकी रहे जीवद्रव्य [पुनः] और [पुद्रलाः] पुद्रलद्रव्य ये दोनों लोकाकाशमें हैं । भावार्थ— आकाशदव्य सब जगह है, क्योंकि सबका भाजन (रहनेका ठिकाना) है, इसलिये लोकालोकमें है । धर्म अधर्मदव्य लोकमें हैं, इनके निमित्तसे ही जीव पुद्रल्की गति स्थिति लोकसे बाहर एक प्रदेशमें भी नहीं होती, लोकमें ही होती है । कालद्रव्यका समयादि पर्याय, जीव पुद्रल्के परिणमन करनेसे ही प्रगट

#### प्रवचनसारः

लोकैकमदेश एवाप्रदेशत्वात् । जीवपुद्रलौ तु युक्तित एव लोके षड्द्रव्यसमवायात्मकत्वाल्लोकस्य । र्कितु जीवस्य मदेवसंवर्तविस्तारधर्मत्वात् पुद्रऌस्य बन्धहेतुभूतस्निग्धरूक्षगुणधर्मत्वाच तदेक-देशसर्वलोकनियमो नास्ति कालजीवपुद्रलानामित्येकद्रव्यापेक्षया एकदेश अनेकद्रव्यापेक्षया पुनरजनचूर्णपूर्णसमुद्रकन्यायेन सर्वल्रोक एवेति ॥ ४४ ॥ अथ प्रदेशवत्त्वामदेशलसंभवप्रकारमात्रं सूत्रयति----जध ते णभष्पदेसा तधष्पदेसा हवंति सेसाणं।

अपदेसो परमाणू तेण पदेखन्मवो भणिदो ॥ ४५ ॥ यथा ते नभःमदेशास्तथा मदेशा भवन्ति शेषाणाम् ।

अमदेशः परमाणुस्तेन मदेशोद्भवो भणितः ॥ ४५ ॥

शेषौ जीवपुद्रलौ प्रतीत्य लोके । कस्मादिति चेत् । जीवपुद्रलाभ्यां नवजीर्णपरिणत्या व्यन्यमानसमय-घटिकादिपर्यायत्वात् । रोषशब्देन किं भण्यते । जीवा पुण पुग्गला सेसा जीवाः पुद्रलाश्च पुनः रोषा भण्यन्त इति । अयमत्र भावः---यथा सिद्धा भगवन्तो यद्यपि निश्चयेन लोकाकाशप्रमितञ्चद्धासंख्येयप्रदेशे केवलज्ञानादिगुणाधारमूते स्वकीयस्वकीयभावे तिष्ठन्ति तथापि व्यवहारेण मोक्षशिलायां तिष्ठन्तीति मण्यन्ते । तथा सर्वे पदार्था ययपि निश्वयेन स्वकीयस्वरूपि तिष्ठन्ति तथापि व्यवहारेण लोकाकाशे तिष्ठन्तीति । अत्र यद्यप्यनन्तजीवद्रव्येभ्योऽनन्तगुणपुद्गलास्तिष्ठन्ति तथाप्येकदीपप्रकाशे बहुदीपप्रकाशवद्विशिष्टावगाह-शक्तियोगेनासंख्येयप्रदेशेऽपि लोकेऽवस्थानं न विरुध्यते ॥ ४४ ॥ अथ यदेवाकाशस्य परमाणव्याप्रक्षेत्रं प्रदेशलक्षणमुक्तं शेषद्रव्यप्रदेशानां तदेवेति सूचयति--जध ते णभप्पदेसा यथा ते प्रसिद्धाः परमाणु-होता है, इस कारण कालद्रव्य भी लोकमें ही है। रहे जीव पुदल ये लोकमें प्रगट दीखते हो हैं, जीवके संकोच विस्तार शक्ति होनेसे वह छोकपरिमाण भी है। पुद्रछके बंधका कारण खिग्ध (चिकना) रूक्ष ( रूखा ) गुण परिणमन होनेसे यह भी सब लोकप्रमाण है। इस कारण ये दोनों द्रव्य लोकके एकप्रदेश (हिस्से) में भी हैं, और सब लोकमें भी रहते हैं। तथा कालद्रव्य, जीवद्रव्य और पुदल अनेक द्रव्य हैं. इनकी अपेक्षा जो देखा जाय, तो सब लोक भरा हुआ है। जैसे काजल वगैरः रखनेकी कजरौटी अंजन वगैरःसे भरी रहती है, उसी प्रकार अनेक द्रव्यकी अपेक्षा इन तीन द्रव्योंसे सब लोक भरा हुआ है ॥ ४४ ॥ आगे इन द्रव्योंके प्रदेशपनेके कथनका संमव होना दिखलाते हैं--- [ यथा ] जैसे [ ते ] वे एक परमाणु बराबर कहे गये जो [नभःप्रदेशाः] आकाशके प्रदेश हैं, वे जैसे परमाणुओंके मापसे अनंत गिने जाते हैं, [ तथा ] उसी प्रकार [ रोषाणां ] रोष धर्मद्रव्य, अधर्मद्रव्य, एकजीवद्रव्य, इनके भी [प्रदेशाः] प्रदेश परमाणुरूप गजसे मापे हुये [भवंति] होते हैं, अर्थात् मापे जाते हैं, [परमाणः ] अविभागी युद्गल-परमाणु [अप्रदेशाः ] दो आदि प्रदेशोंसे रहित है, अर्थात प्रदेशमात्र सबसे सूक्म (छोटा) अविभागी परमाणु होता है, वह परमाणु जितनी जगह रोके, उतनी जगहका नाम

.84]

## कुन्दकुन्दविरचितः

8.98

स्त्रयिष्यते हि स्वयमाकाशस्य प्रदेशलक्षणमेकाणुव्याप्यतमिति । इह तु यथाकाशस्य प्रदेशास्तथा शेषद्रव्याणामिति प्रदेशलक्षणमकारैकत्वमास्रत्र्यते । ततो यथैकाणुव्याप्येनांशेन गण्यमानस्याकाशस्यानन्तांशत्वादनन्तप्रदेशतं तथैकाणुव्याप्येनांशेन गण्यमानानां धर्माधर्मैक-जीवानामसंख्येयांशत्वात् प्रत्येकमसंख्येयप्रदेशत्वम् । यथा चावस्थितप्रमाणयोर्धर्माधर्मयोस्तथा संवर्तविस्ताराभ्यामनवस्थितममाणस्यापि शुष्कार्द्रत्वाभ्यां चर्मण इव जीवस्य स्वांशाल्पबहुत्वा-भावादसंख्येयप्रदेशत्वमेव । अमूर्तसंवर्तविस्तारसिद्धिश्व स्यूलकुश्वशिशुकुमारशरीरव्यापित्वादस्ति स्वसंवेदनसाध्येव । पुद्गलस्य तु द्रव्येणैकप्रदेशमात्रत्वाद्मदेशत्वे यथोदिते सत्यपि द्विप्रदेशाद्य-द्भवहेतुभूततथाविधस्निग्धरूक्षगुणपरिणामशक्तिस्वभावात्प्रदेशोद्भवत्वमस्ति । ततः पर्यायेणाने-कप्रदेशत्वस्यापि संभवात् द्वचादिसंख्येयासंख्येयानन्तप्रदेशत्वमपि न्याय्यं पुद्गलस्य ॥ ४५ ॥ अथ कालाणोरप्रदेशत्वमेवति नियमयति—

# समओ दु अप्पदेसो पदेसमेत्तस्स दव्वजादस्स । वदिवददो सो वद्ददि पदेसमागासदव्वस्स ॥ ४६ ॥

व्यासक्षेत्रप्रमाणाकाराप्रदेशाः तधप्पदेसा हवंति सेसाणं तेनैवाकाराप्रदेराप्रमाणेन प्रदेशा भवन्ति । केषाम् । शुद्धबुद्धैकस्वभावं यत्परमात्मव्रव्यं तत्प्रभृतिशेषद्रव्याणाम् । अपदेसो परमाण् अप्रदेशो दितीयादिप्रदेशरहितो योऽसौ पुद्रलपरमाणुः तेण पदेसुव्भवो भणिदो तेन परमाणुना प्रदेशस्योद्भव उत्पत्तिर्भणिता । परमाणु-व्यासक्षेत्रं प्रदेशो भवति । तदग्रे विस्तरेण कथयति इह तु सूचितमेव ॥ ४५ ॥ एवं पश्चमस्थले स्वतन्त्र-गाथाद्वयं गतम् । अथ कालद्रव्यस्य दितीयादिप्रदेशरहितत्वेनाप्रदेशत्वं व्यवस्थापयति समओ समय-

प्रदेश है । इस तरह आकाशके अनंत प्रदेश होते हैं । उसी प्रकार प्रदेशसे घर्मद्रव्य, अधर्मद्रव्य, और एक जीवदव्यका माप किया जावे, तो असंख्यात असंख्यात प्रदेशी हैं, उनमें भी धर्मद्रव्य और अधर्म-द्रव्य सदा ही स्थिररूप हैं, तथा जीवदव्य संसारमें संकोच विस्तारकर अधिर है, जैसे सूखा और अधर्म-द्रव्य सदा ही स्थिररूप हैं, तथा जीवदव्य संसारमें संकोच विस्तारकर अधिर है, जैसे सूखा और गीला चर्म अनवस्थित है, तो भी अपने प्रदेशोंसे कम ज्यादा नहीं होता । इस प्रकार असंख्यातप्रदेशी है । यहाँपर कोई प्रश्न करे, कि आत्मा अमूर्त है, उसके संकोच विस्तार किस तरह हो सकता है ? तो उसका उत्तर यह है, कि जैसे कोई पुरुष मोटा है, वह क्षीण हो जाता है, और कोई क्षीणसे मोटा हो जाता है, इस दशामें उस पुरुषके शरीरके मोटे वा क्षीण होनेके साथमें ही आत्माके प्रदेश भी संकोच और विस्तारको प्राप्त होते हैं, और जैसे वालक जब जवान होता है, तब आत्माके प्रदेश भी विस्ताररूप हो जाते हैं, इस कारण आत्माके संकोच विस्तार अच्छी तरह अनुभवमें आते हैं, संदेह नहीं रहता । पुद्रलदव्य परमाणुकी अपेक्षा यद्यपि एक प्रदेशी है, तो भी द्रचणुकादि होनेकी इसमें मिलन-शक्ति है, इसलिये द्रचणुक वगैरह स्कंध (समूहरूप) पर्यायोकी अपेक्षा संख्यात, असंख्यात, अनंतप्रदेशी पुद्रल्य द्रव्य है, ॥ ४५ ॥ आगे कालागुको अग्रदेशी दिखलाते हैं—[तु] और [समया] कालदव्य [अग्रदेशा ] प्रदेशसे रहित है, अर्थत् प्रदेशमात्र है, [स:] वह कालागु [आकाशद्रव्यस्य] समयस्त्वप्रदेशः भुदेशमात्रस्य द्रव्यजातस्य ।

व्यतिपततः स वर्तते प्रदेशमाकाशद्रव्यस्य ॥ ४६ ॥

अप्रदेश एव समयो द्रव्येण प्रदेशमात्रत्वात् न च तस्य पुद्गल्स्येव पर्यायेणाप्यनेकप्रदेशत्वं यतस्तस्य निरन्तरं प्रस्तारविस्तृतप्रदेशमात्रासंख्येयद्रव्यत्वेऽपि परस्परसंपर्कासंभवादेकैकमाका-शप्रदेशमभिव्याप्य तस्थुषः प्रदेशमात्रस्य परमाणोस्तदभिव्याप्तमेकमाकाश्रप्रदेशं मन्दगत्या व्यति-पतत एव दृत्तिः ॥ ४६ ॥

बदिबददो तं देसं तस्सम समओ तदो परो पुच्चो । जो अत्थो सो कालो समओ उप्पण्णपद्धंसी ॥ ४७ ॥ व्यतिपततस्तं देशं तत्समः समयस्ततः परः पूर्वः । योऽर्थः स कालः समय उत्पन्नमघ्वंसी ॥ ४७ ॥

आकाशदव्यके [प्रदेशं] निर्विभागक्षेत्ररूप प्रदेशमें [ट्यतिपततः] मंद गतिसे गमन करनेवाला [प्रदेशमान्नस्य द्रव्यजातस्य] तथा एक प्रदेशरूप ऐसे पुद्रल्जातिरूप परमाणुके निमित्तसे [वर्तते] समय-पर्यायकी प्रगटतासे प्रवर्तता है। भावार्थ- लोकाकाशके असंख्यात प्रदेश हैं, और (क एक प्रदेशमें एक एक कालाणु ठहरा हुआ है, वह जुदा जुदा थिरता लिये हुए रत्नोंकी राशिकी तरह आपसमें मिलनेरूप शक्तिसे रहित है, इस प्रकार वे असंख्यात हैं। जब पुद्रल-परमाणु आकाशके एक प्रदेशसे दूसरे प्रदेशमें मंद गतिसे जाता है, तब पुद्रल-परमाणुकी गतिसे उस आकाशमें तिष्टे हुए कालाणुका समयरूप पर्याय प्रगट होता है, और एक कालाणु एक प्रदेशमात्र होनेसे ही अप्रदेशी है ॥ ४६ ॥ आगे काल पदार्थके द्रन्य और पर्याय दिखाते हैं----[तं देशं] जो आकाशका एक प्रदेश है, उसमें [च्यतिपततः] मंद गमनसे जानेवाले पुद्रल-परमाणुकी [तत्समः]

प्रय. २३

100

यो हि येन मदेशमात्रेण काल्लपदार्थेनाकाशस्य मदेशोऽभिव्याप्तस्तं मदेशं मन्दगत्याति-क्रमतः परमाणोस्तत्प्रदेशमात्रातिक्रमणपरिमाणेन तेन समो यः काल्रपदार्थस्रक्ष्मवृत्तिरूपसमयः स तस्य काल्पदार्थस्य पर्यायस्ततः एवंविधात्पर्यायात्पूर्वोत्तरइत्तिइत्तत्वेन व्यञ्जितनित्यलो योऽर्थः तत्तु द्रव्यम् । एवमनुत्पन्नाविध्वस्तो द्रव्यसमयः, उत्पन्नप्रध्वंसी पर्यायसमयः । अनंशः समयोऽयमाकाश्रप्रदेशस्यानंशसान्यथानुपपत्तेः । न चैकसमयेन परमाणोरालोकान्तगमनेऽपि समः समानः सदृशस्तत्समः सम्ओ कालाणुद्व्यस्य सूक्ष्मपर्यायभूतः समयो व्यवहारकालो भवतीति पर्यायव्याख्यानं गतम् । तदो परो पुव्वो तत्माल्पूर्वोक्तसमयरूपकालपर्यायालरो भाविकाले पूर्वमतीतकाले च जो अत्थो यः पूर्वपर्यायेष्वन्वयरूपेण दत्तपदार्थो द्रव्यं सो काल्ठो स कालः कालपदार्थी भवतीति द्रव्यव्याख्यानम् । समओ उप्पण्णपद्धंसी स पूर्वोक्तसमयपर्यायो यद्यपि पूर्वापरसमयसंतानापेक्षया संख्येयासंख्येयानन्तसमयो भवति, तथापि वर्तमानसमयं प्रत्युत्पन्नप्रध्वंसी । यस्तु पूर्वोक्तद्रव्यकालः स त्रिकालस्थायित्वेन नित्य इति । एवं कालस्य पर्यायस्वरूपं द्रव्यस्वरूपं च ज्ञातव्यम् ।। अथवानेन गाश्राइयेन समयरूपव्यवहारकालव्याख्यानं क्रियते निश्चयकालव्याख्यानं तु 'उप्पादो पद्धंसो' इत्यादि गाथात्रयेणांग्रे करोति । तद्यथा । समओ परमार्थकालस्य पर्यायभूतसमयः । अवप्पदेसो अपगत-प्रदेशो द्वितीयादिप्रदेशरहितो निरंश इत्यर्थः । कथं निरंश इति चेत् । पदेसमेत्तस्स द्वियजादस्स प्रदेशमात्रपुद्रऌद्रव्यस्य संबन्धी योऽसौ परमाणुः **चदिवादादो चट्टदि** व्यतिपातात् मन्दगतिगमनात्स-काशाल्स परमाणुस्तावद्रमनरूपेण वर्तते । कं प्रति । पदेसमागासद्वियस्स विवक्षितैकाकाशप्रदेशं

जितना कुछ सूक्ष्मकाल लगे, उस समान कालपदार्थ [समयः] समयनामा पर्याय कहा जाता है। [ततः] उस पर्यायसे [परः पूर्चः] आगे तथा पहले [यः] जो नित्यमृत [अर्थः] पदार्थ है, [सः] वह [कालः] कालनामा द्रव्य है। भावार्थ----एक आकाशके प्रदेशमें जो कालाणु है, वह दूसरे प्रदेशमें रहनेवाले कालाणुसे कदापि नहीं मिलता, इस कारण जब पुद्रल-परमाणु एक प्रदेशसे दूसरे प्रदेश (जगह) में जाता है, तब पहले प्रदेशमें रहनेवाले कालाणुसे दूसरे प्रदेशवर्ति कालाणुमें भेद है, संयोग नहीं है, क्योंकि उसमें मिलन-शक्तिका अभाव है। इस कारण सूक्ष्म कालका समय नामका पर्याय पुद्रल्की मंद गतिसे प्रगट जाना जाता है। जो कालाणु भिन्न नहीं होते, तथा उनमें मिलनेकी शक्ति होती तो समय-पर्याय कमौ नहीं होता। अखंड एक द्रव्यके परिणमनसे तथा कालाणुके भिन्न होनेसे समय-भेव होता है। पुद्रल-परमाणु एक कालाणुसे दूसरे कालाणुमें जब जाता है, वहाँ भेद होता है। इसी लिये काल्द्रव्यका समय-पर्याय पुद्रल-परमाणुकी मंद गतिसे प्रगट होता है। और जो समय-पर्यायके उत्पन्न होतेसे न तो उत्पन्न होता है, न बिनाश पाता है, आगे पीछे सदा नित्य है, वह कालाणु द्रव्यसमय है। तथा पर्याय-समय विनाशीक है, कालाणुरूप द्रव्य-समय नित्य है। पर्याय-समयसे अन्य कोई भी सूक्ष्म काल नहीं है, इस कारण समय निरंशी है, अर्थात् फिर उसका भेद नहीं होता, और जो समयके भी अंश (भाग) किये जावें, तो सूक्ष्म आकाशके प्रदेशोंके भी अंश हो जायेंगे, परंतु प्रदेश तो सबसे सूक्ष समयस्य सांशतं विशिष्टगतिपरिणामाद्विशिष्टावगाहपरिणामवत् । तथाहि-यथा विशिष्टावगाह-परिणामादेकपरमाणुपरिमाणोऽनन्तपरमाणुस्कन्धः परमाणोरनंशतात् पुनरप्यनन्तांशतं न साध-यति तथा विशिष्टगतिपरिणामादेककालाणुव्याप्तेकाकाशप्रदेशातिक्रमणपरिमाणावच्छिनैकसमये-नेकस्माल्लोकान्ताद्वितीयं लोकान्तमाक्रामतः परमाणोरसंख्येयाः कालाणवः समयस्यानंशताद-संख्येयांश्वतं न साधयन्ति ॥ ४७ ॥

अथाकाशस्य मदेशलक्षणं सूत्रयति—

प्रति । इति प्रथमगाथाव्याख्यानम् । वविषद्दो तं देसं स परमाणुस्तमाकाराप्रदेशं यदा व्यति-पतितोऽतिकान्तो भवति तस्सम समओ तेन पुद्रलपरमाणुमन्दगतिगमनेन समः समानः समयो भवतीति निरंशल्वमिति वर्तमानसमयो व्याख्यातः । इदानीं पूर्वपरसमयौ कथयति —तदो परो पुच्चो तस्मात्पूर्वोक्त-वर्तमानसमयात्परो भावी कोऽपि समयो भविष्यति पूर्वमपि कोऽपि गतः अत्यो जो एवं यः समयत्रय-रूपोऽर्थः सो कालो सोऽतीतानागतवर्तमानरूपेण त्रिविधव्यवहारकालो भण्यते । समओ उप्पण्णपदुंसी तेषु त्रिषु मध्ये योऽसौ वर्तमानः स उत्पनप्रध्वंसी अतीतानागतौ तु संख्येयासंख्येयानन्तसमयावित्यर्थः । एवमुक्तलक्षणे काले विधमानेऽपि परमात्मतत्त्वमलभमानोऽतीतानन्तकाले संसारसागरे अमितोऽयं जीवो यतस्ततः कारणात्तदेव निजपरमात्मतत्त्वं सर्वप्रकारोपादेयरूपेण श्रद्धेयं, स्वसंवेदनज्ञानरूपेण ज्ञातव्यमाहार-भयमैथुनपरिग्रहसंज्ञास्वरूपप्रभृतिसमस्तरागादिविभावत्यागेन ध्येयमिति तात्पर्यम् ॥ ४७ ॥ एवं काल-व्याख्यानमुख्यत्वेन षष्ठस्थले गाधाद्वयं गतम् । अथ पूर्वं यत्सूचितं प्रदेशस्वरूपं तदिदानीं विवृणोति—

क्षेत्र है, उसमें अंशोंकी कल्पना किस तरह हो सकती है ? कदापि नहीं हो सकती । उसी तरह समय भी सूक्ष्म काल है, इसमें भी अंश कल्पना नहीं हो सकती । यहाँपर कोई प्रश्न करे, कि पुदल-परमाणु एक समयमें शीघ्र गतिसे जाकर लोकके अग्रभागतक पहुँचता है, उस अवस्थामें चौदह राजूतक श्रेणीबद्ध जितने आकाश-प्रदेशोंमें कालाणु हैं, उन सबको स्पर्श करता है, इसलिये एकसमयमें गमन करनेसे जितने आकाश-प्रदेशोंमें कालाणु हैं, उन सबको स्पर्श करता है, इसलिये एकसमयमें गमन करनेसे जितने आकाश-प्रदेशोंमें कालाणु हैं, उतने ही समयके अंश भेद होने चाहिये ? इसका उत्तर यह है, कि परमाणुमें कोई एक गतिपरिणामकी विशेषता है, इस कारण बहुत शीघ्र चालसे १४ राजू चला जाता है, परंतु समयके अंश नहीं होते है, समय तो अत्यंत सूक्ष्म काल है । जैसे एक परमाणुके प्रमाण आकाश-प्रदेश है, उसमें अनंत परमाणुओका स्कंध रहता है, वहाँ पर प्रदेशके अनंत अंश नहीं होते, क्योंकि परमाणु निरंश है, उसमें दूसरा अंश सिद्ध नहीं होता । इस कारण उस आकाशके प्रदेशमें कोई एक ऐसी अवगाह-शकि है, जो उसमें एक परमाणुके बराबर अनंत परमाणु स्कंध (समूह) रहते हैं, लेकिन अनंत परमाणुओको उस प्रदेशके अनंत अंश नहीं हो जाते, यह कोई अवगाह-शक्तिकी ही विशेषता है । उसी तरह गतिपरिणामकी विशेषतासे एक समयमें परमाणु लोकके अंततक चला जाता है, वहाँ असंख्यात कालाणुओंको उद्धंपन करनेपर भी समयके असंख्यात अंश सिद्ध नहीं होते । समय तो अंशरूप ही है, उससे दूसरे अंश किस तरह हो सकते हैं ! कवापि भी नहीं ॥ ४७ ॥ आगे आकाशके प्रदेशका लक्षण कहते हैं — [अणु- कुन्दकुन्दविरचितः

आगासमणुणिविहं आगासपदेससण्णया भणिदं । सब्वेसिं च अणूणं सकदि तं देदुमवगासं ॥ ४८ ॥ आकाशमणुनिविष्टमाकाशमदेशसंइया भणितम् । सर्वेषां चाणूनां शक्नोति तदातुमवकाशम् ॥ ४८ ॥

आकाशस्यैकाणुव्याप्योंऽशः किल्लाकाश्वप्रदेशः, सं खल्वेकोऽपि शेषपश्चद्रव्यप्रदेशानां परमसौक्ष्मपरिणतानन्तपरमाणुस्कन्धानां चावकाशदानसमर्थः । अस्ति चाविभागैकद्रव्यसेऽप्यं-शकल्पनमाकाशस्य, सर्वेषामणूनामवकाशदानस्यान्यथानुपपत्तेः । यदि पुनराकाशस्यांशा न स्युरिति मतिस्तदाङ्गुलीयुगलं नभसि प्रसार्थ निरूप्यतां किमेकं क्षेत्रं किमनेकम् । एकं चेत्किम-स्यिरिति मतिस्तदाङ्गुलीयुगलं नभसि प्रसार्थ निरूप्यतां किमेकं क्षेत्रं किमनेकम् । एकं चेत्किम-सिम्नांशाविभागैकद्रव्यत्वेन किं वा भिन्नांशाविभागैकद्रव्यत्वेन । अभिन्नांशाविभागैकद्रव्यत्वेन वित् येनांशेनैकस्या अङ्गुल्लेः क्षेत्रं तेनांशेनेतरस्या इत्यन्यतरांशाभावः । एवं द्वयाद्यंशानामभा-वादाकाशस्य परमाणोरिव प्रदेशमात्रलम् । भिन्नांशाविभागैकद्रव्यत्वेन चेत् अविभागैकद्रव्यस्यांश-

आगासमणुणिविद्वं आकाशम् अणुनिविष्टं पुद्गलपरमाणुव्याप्तम् । आगासपदेससण्णया भणिदं आकाश-प्रदेशसंज्ञया भणितं कथितम् । सव्वेसिं च अणूणं सर्वेषामण्नां चकारात्सूक्ष्मस्कन्धानां च सक्कदि तं देदुमवगासं शक्नोति स आकाशप्रदेशो दातुमवकाशम् । तस्याकाशप्रदेशस्य यदौत्थंभूतमवकाशदान-सामर्थ्यं न भवति तदानन्तानन्तो जीवराशिस्तस्मादप्यनन्तगुणपुद्रलराशिश्वासंख्येयप्रदेशल्यं कथमवकाशं लभते । तच विस्तरेण पूर्वं भणितमेव । अथ मतम् अखण्डाकाशदव्यस्य प्रदेशविभावः कथं घटते । परिहारमाह-चिदानन्दैकस्वभावनिजात्मतत्त्वपरमैकाम्यलक्षणसमाधिसंजातनिर्विकाराह्लादैकरूपसुखसुधारसा-

 कल्पनमायातम् । अनेकं चेत् किं सविभागानेकद्रव्यत्वेन किं वाऽविभागैकद्रव्यत्वेन । सकि-भागानेकद्रव्यत्वेन चेत् एकद्रव्यस्याकाशस्यानन्तद्रव्यत्वं, अविभागैकद्रव्यत्वेन चेत् अविभागैक-द्रव्यस्यांशकल्पनमायातम् ॥ ४८॥

अथ तिर्यगुर्ध्वप्रचयावावेदयति—

एको व दुगे बहुगा संखातीदा तदो अणंता य । दव्वाणं च पदेसा संति हि समय त्ति कालस्स ॥ ४९ ॥ एको बा द्वौ बहवः संख्यातीतास्ततोऽनन्ताश्र ।

द्रव्याणां च मदेशाः सन्ति हि समया इति काल्रस्य ॥ ४९ ॥

मदेशमचयो हि तिर्यक्मचयः समयविशिष्टदत्तिमचयस्तद्र्ध्वेमचयः । तत्राकाशस्यावस्थि-तानन्तमदेशलाद्धर्माधर्मयोरवस्थितासंख्येयमदेशलाज्जीवस्यानवस्थितासंख्येयमदेशलात्पुद्गलस्य

स्वादत्तुममुनियुगल्लस्यावस्थितक्षेत्रं किमेकमनेकं वा । यधेकं तर्हि द्रयोरप्येकत्वं प्राप्नोति न च तथा । भिन्नं चेत्तदा अखण्डस्यप्याकाशद्रव्यप्रदेशविभागो न विरुध्यत इत्यर्थः 1। ४८ ॥ अथ तिर्यक्षत्रचयोर्ध्वप्रचयौ निरूपयति—एको व दुगे बहुगा संखातीदा तदो अणंता य एको वा द्रौ बहवः संख्यातीता-स्ततोऽनन्ताश्च । दन्वाणं च पदेसा संति हि कालद्रव्यं विहाय पञ्चद्रव्याणां संबन्धिन एते प्रदेशा यथा-संभवं सन्ति हि स्कुटम् । समय त्ति कालरस्स कालस्य पुनः पूर्वोक्तसंख्योपेताः समयाः सन्तीति । तद्यथा—एकाकारपरमसमरसीभावपरिणतपरमानन्दैकलक्षणसुखामृतभरितावस्थानां केवलज्ञानादिव्यक्तिरूपा-नन्तगुणाधारभूतानां लोकाकाशप्रभितशुद्धासंख्येयप्रदेशानां मुक्तालमपदार्थे योऽसौ प्रचयः समूहः समुदायो

अपेक्षा एक क्षेत्र है ? यदि ऐसा मानो, तब तो ठीक है, और जो दो अँगुलियोंकी भिन्नतासे दो अंश आकाशके कल्पना करनेपर उनकी अपेक्षा भी एक क्षेत्र कहोगे, तो जिस अंशकर एक अँगुलीका क्षेत्र है, उसी अंशका दूसरी अंगुलीका भी क्षेत्र है, ऐसा माननेसे अन्य अंशोंका अभाव हो जायगा । इसी तरह दो आदि आकाशके अनेक अंशोंकर भिन्न भिन्न ही अनेक अंश मानोगे, तो आकाश अनंत हो जावेंगे, और जो एक आकाशके अनेक अंशोंकर भिन्न भिन्न ही अनेक अंश मानोगे, तो आकाश अनंत हो जावेंगे, और जो एक आकाशके अनेक अंशों मानोगे, तो एक अखंड आकाशमें अंशकल्पना सिद्ध ही है ॥ ४८ ॥ आगे तिर्वक्षप्रचय, ऊर्ध्वप्रचय इन दोनोंका लक्षण कहते हैं—[द्रव्याणां प्रदेशाः] कालद्रव्यके विना पाँच द्रव्योंके निर्विभाग अंशरूप प्रदेश [एक:] एक [वा] अथवा [द्यौ बहवः] दो अथवा बहुत संख्याते [च] और [संख्यातीताः] असंख्यात [च] तथा [ततः] उसके बाद [अनंताः] अनंत इस तरह यथायोग्य [सन्ति] सदाकाल रहते हैं, [कालरस्य] कालद्रव्यका [समय इति] समय पर्यायरूप एक प्रदेश [हि] निश्चयकर जानना चाहिये । भावार्थ-जिन द्रव्योंके बहुत प्रदेश होवें, उन्हें तिर्यक्ष्प्रचय कहते हैं, क्योंकि प्रदेशोंके समुहका नाम तिर्यक्ष्यचय है । अनेक समयोंका नाम ऊर्थ्वप्रचय है । सो यह ऊर्थ्वप्रचय सब द्रव्योके होता है, क्योंकि अतीत, अनागत, वर्तमान, कालके अनेक समयोंमें सब द्रव्य परिणमन करते हैं। तिर्यक्ष्यचय एक कालद्रव्यके विना सबके जानना चाहिये !

### कुन्दकुन्दविरचितः

द्रव्येणानेकप्रदेशतशक्तियुक्तैकप्रदेशतात्पर्यायेण दिवहुप्रदेशताचास्ति तिर्यक्पचयः । न पुनः कालस्य शक्त्या, व्यक्त्या चैकप्रदेशतात् । ऊर्ध्वप्रचयस्तु त्रिकोटिस्पर्शित्वेन सांशताद्रव्यद्वत्तेः सर्वद्रव्याणामनिवारित एव । अयं तु विशेषः समयविशिष्टदत्तिप्रचयः शेषद्रव्याणामूर्ध्वप्रचयः समयप्रचयः एव कालस्योर्ध्वप्रचयः । शेषद्रव्याणां द्वत्तेर्दि समयादर्थान्तरभूततादस्तिसमय-विशिष्टतम् । कालद्वत्तेस्तु स्वतः समयभूततात्तक्रास्ति ॥ ४९ ॥

अथ कालपदार्थोंध्र्वभचयनिरन्वयलग्रुपहन्ति---

# उप्पादो पद्धंसो विज्बदि जदि जस्स एकसमयम्हि। समयस्स सो वि समओ सभावसमवटिदो हवदि॥ ५०॥

राशिः स । कि किं भण्यते । तिर्थकृप्रचयाः तिर्थेक्सामान्यमिति विस्तारसामान्यमिति अक्रमानेकान्त इति च भण्यते । स च प्रदेशप्रचयलक्षणस्तिर्यकृप्रचयो यथा मुक्तात्मद्रव्ये भणितस्तथा कालं विहाय स्वकीयस्वकीयप्रदेशसंख्यानुसारेण शेषद्रव्याणां स भवतीति तिर्थक्त्रचयो व्याख्यातः । प्रतिसमयवर्तिनां पूर्वोत्तरपर्यायाणां मुक्ताफलमालावत्संतान ऊर्व्वेत्रचय इत्यूर्ध्वेसामान्यमित्यायतसामान्यमिति कमानेकान्त इति च भण्यते । स च सर्वद्रव्याणां भवति । किंतु पञ्चद्रव्याणां संबन्धी पूर्वापरपर्यायसंतानरूपो योऽसा-वूर्ध्वताप्रचयस्तस्य स्वकीयस्वकीयद्व्यमुपादानकारणम् । कालस्तु प्रतिसमयं सहकारिकारणं भवति । यस्त कालस्य समयसन्तानरूप ऊर्ध्वताप्रचयस्तस्य काल एवोपादानकारणं सहकारिकारणं च । कस्मात् । कालस्य मिन्नसमयाभावात्पर्याया एव समया भवन्तीत्यभिप्रायः ॥ ४९ ॥ एवं सप्तमस्थले स्वतन्त्रमाथाद्वयं अथ समयसंतानरूपस्योः र्वप्रचयस्यान्वयिरूपेणाधारमूतं कालद्रव्यं व्यवस्थापयति उप्पादो गतम् । आकाराइव्यके निश्वल अनंत प्रदेश हैं, धर्म और अधर्म इन इव्योंके निश्वल असंख्यात प्रदेश हैं, जीवके संकोच विस्तारकी अपेक्षा अधिर असंख्यात प्रदेश हैं, पुरत्लके यद्यपि द्रव्यपनेसे एक प्रदेश है, तो भी मिलन-शक्तिरूप पर्यायकी अपेक्षा दोसे लेकर संख्यात, असंख्यात, अनंतप्रदेश जानने, कालद्रव्य एक-प्रदेशमात्र है, इसमें कालाणुओंकी आपसमें मिलन-शक्ति नहीं हैं । इस कारण पाँच द्रव्योंके बहुत प्रदेश होनेसे तिर्यकृप्रचय है, काल प्रदेशमात्र है, इसलिये उसके तिर्यक् प्रचय नहीं है। ऊर्ध्वप्रचय तो सब इञ्योके है, क्योंकि सभी द्रव्य समय समयमें परिणमन करते हैं। यहाँपर इतना विशेष जानना, कि पाँच द्रव्योंका जो अर्थ्वप्रचय है, वह कालके अर्थ्वप्रचयसे जाना जाता है, क्योंकि कालद्रव्य सब द्रव्योंकी परिणति होनेको सहायक है । इस कारण कालके समय-पर्यायसे सब द्रव्योंकी परिणतिका मेद गिना जाता है। इसी लिये कालके ऊर्व्यपचयसे अन्य पाँच द्रव्योंका ऊर्ध्वप्रचयरूप भेद गिन लेना। कालका ऊर्ध्वप्रचय अन्यसे नहीं, क्योंकि कालकी परिणतिका मेद काल ही के समयपर्यायसे गिननेमें आता है। इस कारण कालके ऊर्ध्वप्रचयको निमित्त व उपादानकारण आप काल ही जानना । अन्य पाँच द्रव्य अपने ऊर्ष्वप्रचयको उपादानकारण हैं, कालका ऊर्ध्वप्रचय उस जगह निमित्तकारण है ॥ ४९ ॥ आगे कहते हैं, कि यद्यपि समय-संतानरूप ऊर्ध्वप्रचयसे कालपदार्थ उत्पन्न होता है, तथा विनाश पाता है, तो

उत्पादः प्रध्वंसो विद्यते यदि यस्यैकसमये । समयस्य सोऽपि समयः स्वभावसमवस्थितो भवति ॥ ५० ॥

समयो हि समयपदार्थस्य हत्त्यंशः, तस्मिन् कस्याप्यवश्यमुत्पादमध्वंसौ संभवतः, परमा-णोर्व्यतिपातोत्पद्यमानलेन कारणपूर्वलात् । तौ यदि हत्त्यंशस्यैव किं यौगपद्येन किं क्रमेण, यौगपद्येन चेत् नास्ति यौगपद्यं, सममेकस्य विरुद्धधर्मयोरनवतारात्, क्रमेण चेत् नास्ति क्रमः, रत्त्यंशस्य स्रक्ष्मत्वेन विभागामावात् । ततो हत्तिमान् कोऽप्यवश्यममुसर्तव्यः, स च समय-पदार्थ एव । तस्य खल्वेकस्मिन्नपि हत्त्यंशे सम्रुत्पादमध्वंसौ संभवतः । यो हि यस्य हत्तिमतो यस्मिन् हत्त्यंशे तद्हत्त्यंशविशिष्टत्वेनोत्पादः स एव तस्यैव हत्तिमतस्तस्मिन्नेव हत्त्यंशे पूर्व-

पद्धंसो विज्जदि जदि उत्पादः प्रध्वंसो विचते यदि चेत् । कस्य । जस्स यस्य कालाणोः । क एक-समयम्हि एकसमये वर्तमानसमये । समयस्स समयोत्पादकत्वात्समयः कालाणुस्तत्य सो वि समओ सोऽपि कालाणुः सभावसमट्टविदो हवदि स्वभावसमवस्थितो भवति । पूर्वोक्तमुत्पादप्रध्वसद्वयं तदाधार-भूतं कालाणुद्रव्यरूपं ध्रौव्यमिति त्रयात्मकस्वभावसत्तास्तित्वमिति यावत् । तत्र सम्यगवस्थितः स्वभावः समवस्थितो भवति । तथाहि–यथाङ्गुलिद्रव्ये यस्मिन्नेव वर्तमानक्षणे वक्रपरिणामस्योत्पादस्तस्मिन्नेव क्षणे तस्यैवाङ्गुलिद्रघ्यस्य पूर्वर्जुपर्यायेण प्रध्वंसस्तदाधारभूताङ्गुलिद्रव्येन ध्रौव्यमिति द्रव्यसिद्धिः । अथवा स्वस्वभावरूपसुखेनोत्पादस्तस्मिन्नेव क्षणे तस्यैवात्मद्रव्यस्य पूर्वानुभूताकुल्लवदुःलरूपेण प्रध्वंसस्तदुभया-

भी द्रव्यपनेसे ध्रुव है-[यस्य समयस्य] जिस कालाणुरूप द्रव्यसमयका [एकसमये] एक ही अति सूक्ष्म काल्रसमयमें [यदि] यदि [उत्पादः] उत्पन्न होना, [प्रघ्वंसः] विनाश होना [विद्यते] प्रवर्तता है, तो [सोपि] वह भी [समयः] काल्पदार्थ [स्वभावसमयस्थितः] अविनाशी स्वभावमें स्थिररूप [भवति] होता है। भावार्थ-काल्पदार्थका समयपर्याय है, उसमें पूर्वपर्यायका नाश और उत्तरपर्यायका उत्पाद अवश्य होता है, क्योंकि पुद्रल्परमाणु पूर्वकालाणुको छोड़-कर आगेके कालाणुके समीप मंद गतिसे जाता है, वहाँ समयपर्याय उत्पन्न होता है। इस कारण पूर्वका नाश और उत्तरपर्यायका उत्पाद अवश्य होता है, क्योंकि पुद्रल्परमाणु पूर्वकालाणुको छोड़-कर आगेके कालाणुके समीप मंद गतिसे जाता है, वहाँ समयपर्याय उत्पन्न होता है। इस कारण पूर्वका नाश और अगगेको पर्यायका उत्पत्ति एक समय होती है। यहाँपर कोई प्रश्न करे, कि काल्द्रव्यमें उत्पाद-व्यय होना क्यों कहते हो, समयपर्यायको ही उत्पाद व्यय सहित होना मान लेना चाहिये ? तो इसका समाधान इस तरहसे है, कि—जो समयपर्यायका ही उत्पाद व्यय नाना जावे, तो एक समयमें उत्पाद व्यय नहीं वन सकते, क्योंकि उत्पाद-व्यय ये दोनों प्रकाश अंथकारकी तरह आपसमें विरोधी हैं। इस कारण एकपर्याय समयका उत्पाद-व्यय एक कालमें किस तरह हो सकता है ? नहीं हो सकता । यदि ऐसा कहो, "कि एकसमयमें कमसे समयपर्यायका उत्पाद व्यय होता है," तो ऐसा भी ठीक नहीं माद्यम होता, क्योंकि समय अत्यंत सूक्ष है, उसमें क्रमसे भेद हो ही नहीं सकता ! इसी लिये एक समयमें समयर्थायका उत्पाद व्यय नहीं संभव होता है । कालाणुरूप द्रव्यसमयको अंगीकार करनेसे उत्पाद व्यय एक ही समयमें अच्छी तरह सिद्र होते हैं ! इस कारण कालाणुरूप द्रव्यसमय ही

१८३

१८४

इत्त्यंशविशिष्टलेन मध्वंसः । यद्येवसुत्पादव्ययावेकस्मिन्नपि इत्त्यंशे संभवतः समयपदार्थस्य कथं नाम निरन्वयलं, यतः पूर्वोत्तिरहत्त्यंशविशिष्टत्वाभ्यां युगपदुपात्तप्रध्वंसोत्पादस्यापि स्वभावेना-मध्वस्तानुत्पन्नलादवस्थितलमेव न भवेत् । एवमेकस्मिन् हत्त्यंशे समयपदार्थस्योत्पादव्ययधौव्य-वत्त्वं सिद्धम् ॥ ५० ॥

अथ सर्ववृत्त्त्यंशेषु समयपदार्थस्योत्पादव्ययध्रौव्यवत्त्वं साधयति----

एगम्हि संति समये संभवठिदिणाससण्णिदा अहा । समयस्स सव्वकालं एस हि कालाणुसब्भावो ॥ ५१ ॥ एकस्मिन् सन्ति समये संभवस्थितिनाशसंज्ञिता अर्थाः । समयस्य सर्वकालं एष हि कालाणुसद्भावः ॥ ५१ ॥

अस्ति हि समस्तेष्वपि वृत्त्यंशेषु समयपदार्थस्योत्पादव्ययध्रौव्यसमेकस्मिन् वृत्त्यंशे तस्य धारभूतपरमात्मद्रव्यत्वेन ध्रौव्यमिति द्रव्यसिद्धिः । अथवा मोक्षपर्यायरूपेणोत्पादस्तस्मिन्नेव क्षणे रत्नत्रयात्मकनिश्चयमोक्षमार्गपर्यायरूपेण प्रध्वंसस्तदुभयाधारपरमात्मद्रव्यत्वेन ध्रौव्यमिति द्रव्यसिद्धिः । तथा वर्तमानसमयरूपपर्यायेणोत्पादस्तस्मिन्नेव क्षणे तस्यैव कालाणुद्रव्यस्य पूर्वसमयरूपपर्यायेण प्रध्वंसस्तदुभयाधारभूताङ्गुल्टिदव्यस्थानीयेन कालाणुद्रव्यरूपेण ध्रौव्यमिति कालद्रव्यसिद्धित्त्वर्थः ॥ ५०॥ अध पूर्वोक्तप्रकारेण यथा वर्तमानसमये कालद्रव्यस्योत्पादव्ययध्रौव्यत्वं स्थापितं तथा सर्व-समयेष्वस्तीति निश्चिनोति—एगाम्हि संति समये संभन्नठिदिणाससण्णिदा अद्या एकस्मिन्समये सन्ति विवन्ते । के । संभवस्थितिनाशसंज्ञिता अर्थाः धर्माः स्वभावा इति यावत् । कस्य संबन्धिनः । समयस्स समयरूपपर्यायत्योत्पादकत्वात् । समयः कालाणुस्तस्य सव्यक्तालं यधेकस्मिन् वर्तमानसमये सर्वदा तथैव एस हि कालाणुसव्भावो एष प्रत्यक्षीभूतो हि स्फुटमुत्पादव्ययध्रौव्यात्मककालाणुसद्भाव

अविनाशी ध्रुवद्रव्य स्वीकार करना चाहिये । उस द्रव्यकालाणुके एक समयमें पूर्वसमयपर्यायका नाश और उत्तरसमयपर्यायका उत्पाद होता है, तथा द्रव्यपने धौव्य है। इस प्रकार द्रव्यके धौव्य माननेसे एक समयमें उत्पाद, व्यय, धौव्य अच्छी तरह सिद्ध होते हैं । यदि कालाणुद्रव्य न माना जावे, तो ये उत्पादादि तीनों भाव सिद्ध नहीं हो सकते । जैसे हाथकी उँगली टेढ़ी करनेसे उस उँगलीके पूर्व सीधे पर्यायका नाश होता है, वक (टेढ़ा) पर्यायका उत्पाद होता है, और अंगुलीपने धौव्य है, उसी प्रकार कालद्रव्यके उत्पाद, व्यय और धौव्य जानने चाहिये ॥ ५० ॥ आगे सब समयपर्यायोंमें कालपदार्थके उत्पाद-व्यय-धौव्य सिद्ध होते हैं, ऐसा कहते हैं—[एकस्मिन् समये] एक समयपर्यायोंमें कालपदार्थके उत्पाद-व्यय-धौव्य सिद्ध होते हैं, ऐसा कहते हैं—[एकस्मिन् समये] एक समयपर्यायोंमें कालपदार्थके उत्पाद-व्यय-धौव्य सिद्ध होते हैं, ऐसा कहते हैं—[एकस्मिन् समये] एक समयपर्यायोंमें कालपदार्थके उत्पाद-व्यक आल्पदार्थके [संभवस्थितिनाशसंज्ञिताः] उत्पाद, स्थिति, नाश नामके [अर्थाः] तीनों भाव [सन्ति] प्रवर्तते हैं, [एषः हि] यह उत्पाद, व्यय, धौव्यरूप ही [कालाणुसद्भावः] कालद्रव्यका अस्तित्व [सर्वकालं] सदाकाल रहता हैं। भाचार्थ-एक ही समय कालपदार्थके उत्पाद, व्यय, और धौव्य ये तीनों भाव होते हैं, और जैसे कालद्रव्य एकसमयमें उत्पाद, व्यय, धुवरूप परिणमन दर्शनात् , उपपत्तिमचैतत् विशेषास्तितस्य सामान्यास्तित्तमन्तरेणानुपपत्तेः । अयमेव च समय-पदार्थस्य सिद्धचति सद्भावः । यदि विशेषसामान्यास्तित्वे सिद्धचतस्तदा त अस्तित्तमन्तरेण न सिद्धचतः कथंचिदपि ॥ ५१ ॥

अथ काल्पदार्थस्यास्तितान्यथानुपपत्त्या प्रदेशमात्रत्वं साधयति जस्स ण संति पदेसा पदेसमेत्तं तु तचदो णादुं । सुण्णं जाण तमत्थं अत्थंतरभूदमत्थीदो ॥ ५२ ॥ यस्य न सन्ति प्रदेशाः प्रदेशमात्रं तु तत्त्वतो झातुम् । शून्यं जानीहि तमर्थमर्थान्तरभूतमस्तित्सात् ॥ ५२ ॥

अस्तित्वं हि तावदुत्पादव्ययभ्रौव्येक्यात्मिका दृत्तिः । न खलु सा पदेशमन्तरेण स्रव्य-

इति । तद्यथा-----यथा पूर्वमेकसमयोत्पादप्रध्वंसाधारेणाङ्ग्ललिद्रव्यादिदृष्टान्तेन वर्तमानसमये काल्द्रव्यस्योत्पाद-व्ययझौव्यत्वं स्थापितं तथा सर्वसमयेषु ज्ञातव्यमिति। अत्र यधप्यतीतानन्तकाले दुर्लमायाः सर्वप्रकारो-पादेयभूतायाः सिद्धगतेः काललन्धिरूपेण बहिरङ्गसहकारी भवति कालस्तथापि निश्चयनयेन निजञ्जद्धात्म-तत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानसमस्तपरदव्येच्छानिरोधलक्षणरूपा तपश्चरणरूपा या तु निश्चयचतुर्विधाराधना सैव तत्रोपादनकारणं न च कालस्तेन कारणेन स हेय इति भावार्थः ॥ ५१ ॥ अथोलादव्ययघ्रौव्याला-•कास्तित्वावष्टम्भेन कालस्यैकप्रदेशत्वं साधयति--जरस ण संति यस्य पदार्थस्य न सन्ति न विधन्ते । के । **पदेसा** प्रदेशाः **पदेसमेत्तं तु** प्रदेशमात्रमेकप्रदेशमाणं पुनस्तद्वस्तु **तचदो णादुं** तत्त्वतः पदार्थतो करता है, उसी प्रकार सब समयोंमें भी परिणमता है। कालाणुद्रव्य तो ध्रुव रहता है, परन्तु पूर्वसमयका नाश और आगेके समयका उत्पाद होता है। इस तरह ये तीनों भाव सदैव सिद्ध होते हैं ॥ ५१ ॥ आगे कालपदार्थ प्रदेशमात्र कालाणुरूप न होवे, तो उत्पाद, व्यय, धौव्यरूप अस्तित्व भी नहीं बन सकता, यह सिद्ध करते हैं--- [ यस्य ] जिस द्रव्यके [ प्रदेशाः ] क्षेत्रके निर्विभाग अनेक अंश [न सन्ति] नहीं हैं, [च] और [प्रदेशमात्रं] एक प्रदेशमात्र भी [तत्त्वतः] स्वरूपसे [ज्ञातं] जाननेको [ 'न' ] नहीं है, तो [ तं अर्थ ] उस द्रव्यको [ शून्यं ] अस्तित्व रहित अर्थात् अवस्तुभूत [जानीहि ] तुम जानो । भावार्थ-पदार्थका अस्तित्व उत्पाद, व्यय, घ्रौव्यसे होता है । इसलिये वह अस्तित्व जो द्रव्यके प्रदेश न होवें, तो नहीं होता । यदि कालद्रव्यका एकप्रदेश भी न माना जावे, तो उस कालपदार्श्वका मूलसे नारा हो जावेगा । यदि कोई ऐसा कहे, कि समयपर्याय ही मानो, प्रदेशमात्र कालाणुद्रव्य माननेकी कोई आवश्यकता नहीं है। तो उससे यह पूँछना है, कि, पर्यायवाले धौव्यके विना समयपर्याय किस तरह हो सकता है ? जो ऐसा कहो, कि द्रव्य विना ही समयपर्याय उत्पन्न होता है, तो उत्पाद, व्यय, ध्रीव्यकी एकता एक काल किस तरह हो सकती है ? जो ऐसा मानो, "कि अनादिअनंत निरंतर अनेक समयपर्याय अंशोंकी परंपरामें पूर्व पूर्व समय अंशका नाश होता है, अगले अंशका उत्पाद है, परंपरा संतान द्रव्यपनेसे धौव्य है। इस तरह द्रव्य विना ही ये तीनों भाव सघ सकते

### कुन्दकुन्दविरचितः

१८६

माणा कालस्य संभवति, यतः प्रदेशाभावे द्वत्तिमदभावः । स तु शून्य एव, अस्तितसंझाया दत्तेर्थान्तरभूततात् । न च द्वत्तिरेव केवला कालो भवितुमईति, दत्तेर्हि दत्तिमन्तमन्तरेणातु-पपत्तेः । उपपत्तौ वा कथग्रुत्पादव्ययभ्रौव्यैक्यात्मकलम् । अनाद्यन्तनिरन्तरानेकांशवशीक्रेतैका-त्मकत्वेन पूर्वपूर्वांशमध्वंसादुत्तरोत्तरांशोत्पादादेकात्मभ्रौव्यादिति चेत्। नैवम् । यस्मिन्नंशे मध्वंसो यस्मिश्चोत्पादस्तयोः सह मद्यत्यभावात् कुतस्त्यमैक्यम् । तथा मध्वस्तांशस्य सर्वथास्तमितता-दुत्पद्यमानांशस्य वा संभवितात्मलाभत्तात्पध्वंसोत्त्पादेक्यवर्तिभ्रौव्यमेव कुतस्त्यम् । एवं सति नक्यति त्रैलक्षण्यं, उल्लसति क्षणभङ्गः, अस्तप्रुपैति नित्यं द्रव्यं, उदीर्थन्ते क्षणक्षयिणो भावाः । ततस्तःवविष्ठवभयात्कश्चिदवश्यमाश्रयो भूतो दत्तेर्द्वतिमाननुसर्तव्यः । स तु मदेश एवाप्रदेशस्यान्व-यव्यतिरेकानुविधायितासिद्धेः। एवं सप्तदेशत्त्वे हि कालस्य कृत एकद्रव्यनिबन्धनं लोकाकाशतुल्या-

ज्ञातुं शक्यते । सुण्णं जाण तमत्थं यस्यैकोऽपि प्रदेशो नास्ति तमर्थं पदार्थं शून्यं जानीहि हे शिष्य, कस्माच्छून्यमिति चेत् । अत्थंतरभूदं एकप्रदेशाभावे सत्यर्थान्तरभूतं भिन्नं भवति यतः कारणत् । कस्याः सकाशाद्विच्नम् । अत्थीदो उत्पादव्ययधौव्यात्मकसत्ताया इति । तथाहि - काल्पदार्थस्य तावत्पूर्वसूत्रोदित-प्रकारेणोत्पादव्ययधौव्यात्मकमस्तित्वं विद्यते तच्चास्तित्वं प्रदेशं दिनां न घटते । यश्च प्रदेशवान् स काल-पदार्थ इति । अथ मतं काल्द्रव्याभावोऽप्युत्पादव्ययधौव्यत्वं घटते । नैवम् । अङ्गुलिद्रव्याभावे वर्तमान-वकपर्यायोत्पादो भूतर्जुपर्यायस्य विनाशस्तदुभयाधारभूतं धौव्यम् । कस्य भविष्यति । न कस्यापि । तथा काल्यद्वव्याभावे वर्तमानसमयरूपोत्पादो भूतसमयरूपो विनाशस्तदुभयाधारभूतं धौव्यम् । कस्य भविष्यति ।

हैं," तो ऐसा माननेसे तीनों भाव एक समयमें सिद्ध नहीं हो सकते, क्योंकि जिस अंशका नाश है, उसका नाश ही है, और जिसका उत्पाद है वह, उत्पादरूप ही है । उत्पाद व्यय एकमें किस तरह होसकते हैं, और घ्रौव्य भी कहाँ रह सकता है, और ऐसा माननेपर इन भावोंके नाश होनेका प्रसंग आता है, तथा वौद्धधर्मका प्रवेश होता है । ऐसा होनेसे नित्यपनेका अभाव हो जायगा, और दव्य क्षणविनाशी होने लगेमा, इत्यादि अनेक दोष आ जावेंगे ! इस कारण समयपर्यायका आधारभूत प्रदेश-मात्र काल्द्रव्य अवश्य स्वीकार करना चाहिये । प्रदेशमात्र द्रव्यमें एक ही समय अच्छी तरह उत्पाद, व्यय, घ्रौव्य सध जाते हैं । जो कोई ऐसा कहे "कि काल्द्रव्यके जब प्रदेशकी स्थापना की, तो असंख्यात काल्णाओंको भिन्न माननेकी क्या आवश्यकता है ? एक अखंड लोकपरिमाण द्रव्य मानलेना चाहिये । उसीसे समय उत्पन्न होसकता है", तो उसका समाधान यह है, कि जो अखंड काल्द्रव्य दाते मंदगतिसे जाता है, तब उस जगह दोनों कालाणु जुदा जुदा होनेसे समयका भेद होता है । जो एक अखंड लोकपरिमाण काल्द्रव्य होवे, तो समयपर्यायकी सिद्धि किस तरह हो सकती है ? यदि कहो, "कि काल्द्रव्य लोकपरिमाण आसंख्यातप्रदेशी है, उसके एकप्रदेशसे दूसरे प्रदेश प्रति जब पुद्रल्यप्रमाणु जायगा, तब समयपर्यायकी सिद्धि हो जायगी," तो उसका उत्तर यह है, कि ऐसा कहन्मे थे वड़ा मारी संख्येयमदेशत्वं नाभ्युपगम्येत । पर्यायसमयाप्रसिद्धेः । प्रदेशमात्रं हि द्रव्यसमयमतिक्रामतः परमाणोः पर्यायसमयः प्रसिद्धचति । लोकाकाशतुल्यासंख्येयमदेशत्वे तु द्रव्यसमयस्य कुत-स्त्या तत्सिद्धिः । लोकाकाशतुल्यासंख्येयमदेशैकद्रव्यत्वेऽपि तस्यैकप्रदेशमतिक्रामतः परमा-णोस्तत्सिद्धिरिति चेक्नैवं, एकदेशहत्तेः सर्वद्वत्तित्वविरोधात् । सर्वस्यापि हि काल्पदार्थस्य यः सक्ष्मो हत्त्यंशः स समयो न तु तदेकदेशस्य, तिर्यक्षमचयस्योर्ध्वेषचयत्वप्रसंगाच । तथाहि----प्रथममेकेन प्रदेशेन वर्तते ततोऽन्येन ततोऽप्यन्तरेणेति तिर्यक्षमचयोऽप्यूर्ध्वमचयीभूय प्रदेश-मात्रं द्रव्यमवस्थापयति । ततस्तिर्यक्ष्मचयस्योर्ध्वप्रचयत्वमनिच्छता प्रथममेव प्रदेशमात्रं काल-द्रष्ट्यं ध्यवस्थापयितव्यम् ॥ ५२ ॥

अर्थैवं ज्ञेयसत्त्वग्रुक्त्वा ज्ञानज्ञेयविभागेनात्मानं निश्चिन्वकात्मनोऽत्यन्तविभक्तत्वाय व्यव-हारजीवत्वहेतुमालोचयति—

दोष आवेगा। वह इस प्रकार है—एक अखंड कालद्रव्यके एक प्रदेशसे दूसरे प्रदेश प्रति जानेसे समयपर्यायका भेद नहीं होता, क्योंकि अखंडद्रव्यसे एकप्रदेशमें समयपर्यायके होनेपर सभी जगह समयपर्याय है। कालकी एकतासे समयका भेद नहीं हो सकता। इसलिये ऐसा है, कि सबसे सूक्ष्म कालपर्याय समय है। वह कालाणुके भिन्न मिन्नपनेसे सिद्ध होता है, एकतासे नहीं। कालके असंड माननेसे और भी दोष आता है, कालके तिर्यक्प्रचय नहीं है, ऊर्व्यचय है। जो कालको असंख्यात प्रदेशी माना जावे, तो कालके तिर्यक्ष्प्रचय होना चाहिये, वही तिर्यक् ऊर्व्यचय हो जावेगा। वह इस तरहसे है—असंख्यात प्रदेशी काल प्रथम एक प्रदेशकर प्रवत्त होता है। इससे आगे अन्य प्रदेशों प्रवृत्त होता है, उससे भी आगे अन्य प्रदेशसे प्रवृत्त होता है, इस तरह क्रमसे असंख्यात प्रदेशोंसे प्रवृत्त होता है, उससे भी आगे अन्य प्रदेशसे प्रवृत्त होता है, इस तरह क्रमसे असंख्यात प्रदेशोंसे प्रवृत्त होते, तो तिर्यक्ष्यचय ही ऊर्व्यचय हो जावेगा। एक एक प्रदेशमें कालद्रव्यको कमसे प्रवृत्त होनेसे कालद्रव्य भी प्रदेशमात्र ही स्थित (सिद्ध) होता है। इस कारण जो पुरुष तिर्यक्ष्यचयमें ऊर्थ-प्रचयका दोष नहीं चाहते हैं, वे पहले ही प्रदेशमात्र काल्द्रव्यको मानें, जिससे कि कालद्रव्यकी सिद्धि अच्छी तरह होवे॥ ५ २ ॥ इस तरह पूर्वोक्त विष्ठेषद्वेयक्ते काल्द्रव्यका वर्णन किया। आगे ज्ञान-झेयसे कुन्द्कुन्दविरचितः

सपदेसेहिं समग्गो लोगो अट्ठेहिं णिट्ठिदो णिचो। जो तं जाणदि जीवो पाणचदुकोण संबद्धो ॥ ५३ ॥ खपदेशैः समग्रो लोकोऽर्थेनिष्ठितो नित्यः । यस्तं जानाति जीवः पाणचतुष्केन संबद्धः ॥ ५३ ॥

एवमाकाशपदार्थादाकालपदार्थांच समस्तैरेव संभावितप्रदेशसद्भावैः पदार्थैः समग्र एव यः समाप्तिं नीतो लोकस्तं खलु तदन्तःपातित्वेऽप्यचिन्त्यस्वपरपरिच्छेदशक्तिसंपदा जीव एव जानीते न त्वितरः । एवं शेषद्रव्याणि ज्ञेयमेव, जीवद्रव्यं तु ज्ञेयं ज्ञानं चेति ज्ञानज्ञेयविभागः । अथास्य जीवस्य सहजविज्ञम्भितानन्तज्ञानशक्तिहेतुके त्रिसमयावस्थायित्वलक्षणे वस्तुस्वरूपभूत-

समाप्तः ॥ अतःपरं शुद्धजीवस्य द्रव्यभावप्राणैः सह भेदनिमित्तं 'सपदेसेहिं समग्गो' इत्यादि यथाक्रमेण गाथाष्टकपर्यन्तं सामान्यभेदभावनाव्याख्यानं करोति । तद्यथा । अध ज्ञानज्ञेयज्ञापनार्थं तथैवात्मनः प्राण-चतुष्केन सह भेदभावनार्थं वा सूत्रमिदं प्रतिपादयति लोगो लोको भवति । कथंभूतः । णिद्विदो निष्ठितः समाप्तिं नीतो मतो वा । कैः कर्तृभूतैः । अट्ठेहिं सहजशुद्धबुद्धैकस्वभावो योऽसौ परमात्मपदार्थ-स्तत्यम्हतयो येऽर्थास्तैः । पुनरपि किंविशिष्टः । सपदेसेहिं समग्गो स्वकीयप्रदेशैः समग्रः परिपूर्णः । अथवा पदार्थैः कथंभूतैः । सप्रदेशैः प्रदेशसहितैः । अट्ठेहिं सहजशुद्धबुद्धैकस्वभावो योऽसौ परमात्मपदार्थ-स्तत्यम्हतयो येऽर्थास्तैः । पुनरपि किंविशिष्टः । सपदेसेहिं समग्गो स्वकीयप्रदेशैः समग्रः परिपूर्णः । अथवा पदार्थैः कथंभूतैः । सप्रदेशैः प्रदेशसहितैः । पुनरपि किंविशिष्टो लोकः । णिच्चो द्रव्यार्थिकनयेन नित्यः लोकाकाशापेक्षया वा । अथवा नित्यो न केनापि पुरुषविशेषेण कृतः जो तं जाणदि यः कर्ता तं हेयभूतलोकं जानाति जीवो स जीवपदार्थो भवति । एतावता किमुक्तं भवति योऽसौ विशुद्धज्ञानदर्शन-स्वभावो जीवः स ज्ञानं झेयश्च मण्यते । शेषपदार्थास्तु होया एवेति ज्ञातृहोयविभागः । पुनरपि किंविशिष्टो जीवः । पाणचदुक्रेण संबद्धो यद्यपि निश्वयेन स्वतःसिद्धपरमचैतन्यस्वभावेन निश्चयप्राणेन जीव इति

आत्माका निश्चय करके उसको समस्त परभावोंसे जुदा दिखलानेके लिये व्यवहार जीवपनेका कारण कहते हैं—[समदेदेा:] अपने अपने प्रदेशोंसे संयुक्त [अर्थे:] सब पदार्थोंसे [समग्रः] भरा हुआ ऐसा जो [लोक:] यह तीन लोक है, वह [निस्यः] अनादिअनंत [निष्ठितः] निश्चल ठहरा हुआ है, [तं] उस द्रव्यस्वरूप लोकको [यः] जो द्रन्य जानता है, [सः] वह द्रव्य [जीवः] चेतनालक्षणवाला जीवनामा जानना चाहिये । वह जीवद्रव्य [पाणचतुष्काभिसंबद्धः] इंदिय, वल, आयु, उच्छ्वास इन चार प्राणोंसे युक्त है | भावार्थ—यह लोक लह द्रव्योंसे रचित है, और सदाकाल अविनाशी है, तथा इस लोकमें लह द्रव्योंमेंसे अचित्यशक्ति और अपना-परका जाननेवाला एक जीवद्रव्य ही है, दूसरा कोई नहीं । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि अन्य पाँच द्रव्य तो झेय हैं, और जीवद्रव्य ज्ञान भी है, तथा झेय भी है, एसे ज्ञान-झेयका भेद जानना । और यथपि यह जीव वस्तुस्वरूपसे स्वाभाविक उत्पन्न ज्ञानादि शक्ति सहित तीनोंकाल अविनाशी टंकोत्कीर्ण है, तो भी संसार-अवस्थामें अनादि पुद्रलके संयोगसे दूषित हुआ चार प्राणोंसे संबंध रखता है । वे चार प्राण व्यवहारजीवके कारण हैं । इन चार प्राणोंसे इस जीवका भेद करने योग्य है, जिससे कि यह जीव साहज्जि (स्वामाबिक) तया सर्वदानपायिनि निश्चयजीवत्वे सत्यपि संसारावस्थायामनादिप्रवाहप्रवृत्ततुद्रलसंश्ल्लेषदूषिता-त्मतया माणचतुष्काभिसंबद्धत्वं व्यवहारजीवत्वहेतुर्विभक्तव्योऽस्ति ॥ ५३ ॥ अथ के माणा इत्यावेदयति—

इंदियपाणो य तथा बल्लपाणो तह य आउपाणो य । आणप्पाणप्पाणो जीवाणं होंति पाणा ते ॥ ५४ ॥ इन्द्रियप्राणश्च तथा बल्प्पाणस्तथा चायुःप्राणश्च । आनपानप्राणो जीवानां भवन्ति प्राणास्ते ॥ ५४ ॥ स्पर्शनरसनघाणचक्षुःश्रोत्रपञ्चकमिन्द्रियप्राणाः, कायवाब्धनस्नयं बल्प्राणाः, भवधारण-निमित्तमायुःप्राणः । उदञ्चनन्यञ्चनात्मको मरुदानप्रानप्राणाः ॥ ५४ ॥ अथ प्राणानां निरुत्त्या जीवसहेतुसं पौद्गलिकतं च द्वत्रयति---पाणेहिं चदुहिं जीवदि जीवस्सदि जो हि जीविदो पुव्वं । सो जीवो ते पाणा पोग्गलदव्वेहिं णिव्वक्ता ॥ ५५ ॥

# पंच वि इंदियपाणा मणवचिकाया य तिण्णि बल्लपाणा । आणप्पाणप्पाणो आउगपाणेण होंति दसपाणा ॥ \*३ ॥

इन्द्रियप्राणः पञ्चविधः, त्रिधा बलप्राणः, पुनश्चेक आनपानप्राणः, आयुःप्राणः । इति भेदेन दश

अपने निश्चय स्वभावको प्राप्त हो जावे ॥ ५२ ॥ आगे व्यवहारजीवके कारण जो प्राण कहे, उन्हींको कहते हैं—[इन्द्रियप्राणः] पाँच इन्द्रियप्राण [च तथा] और इसीतरह [बलप्राणः] तीन बलप्राण [च तथा] और इसी प्रकार [आयुःप्राणः] आयुप्राण [च] और [आनपानप्राणाः] उखास निरुवास नामा प्राण [ते] ये सब [प्राणाः] १० प्राण [जीवानां] जीवोंके होते हैं ॥ भावार्थ-स्पर्शन, रसन, घ्राण, चक्षु, कर्ण ये पांच इंद्रियप्राण, कायबल १, वचनवल २, मनोबल ३, ये तीन बलप्राण, मनुष्यादि पर्यायकी स्थितिका हेतु आयुःप्राण और आसोछ्वासप्राण, इस प्रकार दस बिरोषप्राण हैं, और चार सामान्य प्राण सभी जोवोंके होते हैं ॥ ५४ ॥ आगे इन प्राणोंको व्यवहार जीवके कारण कहते हुए पुद्रलीक हैं, ऐसा दिखाते हैं—[यः] जो चैतन्यस्वरूप आत्मा [हि] निश्चयसे 220

माणेश्वतुर्भिर्जीवति जीविष्यति यो हि जीवितः पूर्वम् ।

स जीयः ते माणाः गुद्रलद्रव्यैर्निर्हत्ताः ॥ ५५ ॥

भाणसामान्येन जीवति जीविष्यति जीवितवांश्व पूर्वभिति जीवः । एवमनादिसंतानमवर्त-मानतया त्रिसमयावस्थलात्माणसामान्यं जीवस्य जीवलहेतुरस्येव । तथापि तन्न जीवस्य खभावलमवामोति पुद्रलद्रव्यनिर्हत्ततात् ॥ ५५ ॥

अथ माणानां पौद्रलिकतं साधयति—

जीवो पाणणिवद्धो बद्धो मोहादिएहिं कम्मेहिं । उवमुंजदि कम्मफलं बज्झदि अण्णेहिं कम्मेहिं ॥ ५६ ॥ जीवः पाणनिवद्धो बद्धो मोहादिकैः कर्मभिः । उपग्रुङ्क्ते कर्मफलं बध्यतेऽन्यैः कर्मभिः ॥ ५६ ॥

यतो मोहादिभिः पौद्गलिककर्मभिर्बद्धलाज्जीवः प्राणनिबद्धो भवति । यतश्र प्राणनिबद्ध-

प्राणास्तेऽपि चिदानन्दैकस्वभावात्परमात्मनो निश्चयेन भिना ज्ञातत्र्या इत्यभिष्रायः ॥ ३ ॥ अथप्रागशब्द-व्युत्पर्ध्या जीवत्य जीवत्वं प्राणानां पुद्गछस्वरूपत्वं च निरूपयति—पाणेहिं चदुष्टिं जीवदि यथपि निश्चयेन सत्ताचैतन्यसुखबोधादिशुद्धभावप्राणेजीवति तथापि व्यवहारेण वर्तमानकाले द्रव्यभावरुपैश्चतुर्भिर-शुद्धप्राणेजीवति जीवस्सदि जीविष्यति भाविकाले जो हि जीविदो यो हि स्फुटं जीवितः पुट्वं पूर्वकाले सो जीवो स जीवो भवति ते पाणा ते पूर्वोक्ताः प्राणाः पोमालद्व्वेहिं णिव्वत्ता उदयागतपुद्रलकर्मगा निर्वत्ता निष्पना इति । तत एव कारणात्पुद्गलद्रव्यविपरीतादनन्तज्ञानदर्शनसुखवीर्याद्यन्तगुणस्वभावात्प-रमात्मतत्वाद्विन्ना भावयितव्या इति भावः ॥ ५५ ॥ अथ प्राणानां यत्पूर्वसूत्रोदितं पौद्रलिकत्वं तदेव दर्शयति—जीवो पाणणिबद्धो जीवः कर्ता चतुर्भिः प्राणेर्निंबद्धः संबद्धो भवति । कथंभूतः सन् । बद्धो

[चतुर्भिः प्राणैः] पहले कहे हुए इंदियादि चार प्राणोंसे [जीवति] जीता है, [जीविष्यति] जौवेगा, [पूर्व जीवितः] पहले जीता था, [सः] वह [जीवः] जीवद्रव्य है, [पुनः] और [प्राणाः] चारों प्राण [पुद्गलद्रव्यैः] पुद्गलद्रव्यसे [निर्वृत्ताः] रवे गये हैं। भावार्थ-यवपि यह जीव निश्चयसे आत्मीक निजलक्षणरूप सुख, सत्ता, अबबोध, चैतन्यरूप प्राणोंकर सदा अविनाशी जीवित है, तो भी संसार-अवस्थामें अनादिकालसे परद्रव्यसंतानके संबंधसे तीनकालवर्ती चारों गतिके पर्यायोंमें जीवितव्यके कारण व्यवहार प्राणोंसे जीवित कहा गया है। वास्तवमें ये चारों प्राण आत्माके निजस्वरूप नहीं है, पुद्रलद्रव्यसे रचित हैं। इसलिये परभावरूप ही हैं॥ ५५॥ आगे प्राणोंको पुद्रलीक दिखलाते हैं – [मोहादिकैः कर्मभिः] मोह, राग, देष, भाव, आदि पुद्रलीक अनेक कर्मोंसे [बद्धः] वैधा हुआ [जीवः] आत्मा [प्राणनिबद्धः] चार प्राणोंसे बँधा है, और उन प्राणोंके संबंधसे ही [कर्मफल्टं] उदय अवस्थाको प्राप्त हुए कर्मोंके फलको [उपमुखानः] भोगता हुआ [आन्धैः दर्मभिः] अन्य नवीन ज्ञानावरणादि कर्मोंसे [बध्यते] बँधता है। भावार्थ-यह आत्मा राग, देष, सात्पौद्गलिककर्मफल्टमुपभ्रुझानः पुनरप्यन्यैः पौद्गलिककर्मभिर्वध्यते । ततः पौद्गलिककर्मकार्य-सात्पौद्गलिककर्मकारणसाच पौद्गलिका एव पाणा निश्चीयन्ते ॥ ५६ ॥ अथ पाणानां पौद्गलिककर्मकारणसम्रुन्मीलयति—

पाणाबाधं जीवो मोहपदेसेहिं कुणदि जीवाणं । जदि सो हबदि हि बंधो णाणावरणादिकम्मेहिं ॥ ५७ ॥ माणाबाधं जीवो मोहमद्रेषाभ्यां करोति जीवयोः । यदि स भवति हि बन्धो ज्ञानावरणादिकर्मभिः ॥ ५७ ॥

पाद स मबात हि बन्वा झानवरणादिकमामः ॥ ५७॥ माणैहिं तावज्जीवः कर्मफलमुपग्रङ्क्ते, तदुपग्रुझानो मोहमद्वेषाबाझोति ताभ्यां खजीवपर-

शुद्धात्मोपलम्भलक्षणमोक्षादिविलक्षणैर्बद्धः । कैर्बद्धः । मोहादिएहिं कम्मेहिं मोहनीयादिकर्मभिर्बद्धस्ततो इायते मोहादिकर्मभिर्वद्धः सन् प्राणनिबद्धो भवति, न च कर्मबन्धरहित इति । तत एव ज्ञायते प्राणाः पुद्रल्फमोंदयजनिता इति । तथाविधः सन् फिंकरोति । उवश्रंजदि कम्मफलं परमसमाधिसमुत्पन्ननित्था-नन्दैकलक्षणसुखामृतभोजनमलभमानः सन् कटुकविषसमानमपि कर्मकल्सुपभुङ्के । बज्झदि अण्णोहि कम्मेहिं तत्कर्मफल्मुपभुञ्जानः सन्नयं जीवः कर्मरहितात्मनो विसद्दरौरन्यकर्मभिर्नवतरकर्मभिर्वध्यते । यतः कारणात्कर्मफलं मुज्जानो नवतरकर्माणि बधाति, ततो ज्ञायते प्राणा नवतरपुद्रलकर्मणां कारणभूता इति ॥ ५६ ॥ अध प्राणा नवतरपुद्रलकर्मबन्धस्य कारणं भवन्तीति पूर्वोक्तमेवार्थं विरोषेण समर्थयति— पाणाबाधं आयुरादिप्राणानां बाधां पीडां कुणदि करोति । स कः । जीवो जौवः । काभ्यां कृत्वा मोहपदेसेहिं सकलविमलकेवलज्जानप्रदीपेन मोहान्धकारबिनाशकात्यरमात्मनो विपरीताभ्यां मोहप्रदेषाभ्याम् । केषां प्राणबाधां करोति । जीवाणं एकेन्द्रियप्रमुल्लीवानाम् । जदि यदि चेत् सो हवदि बंधो तदा स्वात्मोपलम्भप्राप्तिरूपान्मोक्षाद्विपरीतो मूलोत्तरप्रकृत्यादिभेदभिन्नः स परमागमप्रसिद्धो हि स्फुटं बन्धो

मोह, भावोंकर परिणमन करनेसे ही पुद्रछीक चार प्राणोंको धारण करता है, और यह पुद्रछीक मोहादिक भावोंसे बैंधा हुआ प्राणोंसे बद्ध होता है। इस कारण इन प्राणोंका कारण पुद्रछद्रव्य है। कारणके समान ही कार्य होता है, इसछिये ये प्राण भी पुद्रछीक हैं, और इन प्राणोंकर उदयको प्राप्त हुए कर्मोंके भोगसे नवीन पुद्रछीककर्म बँधते हैं, इस कारण ये प्राण पुद्रछके कारण हैं। इस तरह भी प्राण पुद्रछीक जानने। इससे यह बात सिद्ध हुई, कि ये प्राण पुद्रछसे उत्पन्न हुए हैं, और पुद्रछको उत्पन भी करते हैं, इसछिये पुद्रछीक हैं ॥ ५६ ॥ आगे नूतन पुद्रछीककर्मके कारण प्राण हैं, ऐसा दिखछाते हैं— [यदि] यदि [सः] वह प्राणसंयुक्त [जीवः] संसारी आत्मा [मोइप्रव्रेषाभ्यां] राम, देष, भावोंसे [जीवयोः] स्वजीव तथा परजीवोंके [प्राणाचाधं] प्राणोंका घात [करोति] करता है, [तदा] तब [हि] निश्चयसे इसके [ज्ञानावरणादिकर्मनिः] ज्ञानावरणादि आठ कर्मोंसे [बन्धः] प्रहाति स्थित्यादिरूप बंध [भवति] होता है। भावार्थ-यह जीव प्राणोंकर कर्मफळको सोगता है, और उस फल्को मोगता हुआ इष्ट अनिष्ट पदार्थोंमें राग, देष करता है, उन राग, देष, भावोंसे समने

१९१

१९२

जीवयोः प्राणावाधं विदधाति । तदा कदाचित्परस्य द्रव्यशाणानावाध्य कदाचिदनावाध्य स्वस्य भावप्राणानुपरक्तलेन वाधमानो ज्ञानावरणादीनि कर्माणि वध्नाति । एवं प्राणाः पौद्रलिक-कर्मकारणताम्रुपयान्ति ॥ ५७ ॥

अथ पुद्गल्लमाणसंततिमटत्तिहेतुमन्तरङ्गमास्त्रयति— आदा कम्ममलिमसो धरेदि पाणे पुणो पुणो अण्णे । ण चयदि जाव ममत्तं देहपधाणेसु विसयेसु ॥ ५८ ॥ आत्मा कर्ममलीमसो धारयति प्राणान पुनः पुनरन्यान् । न त्यजति यावन्ममतं देहपधानेषु विषयेषु ॥ ५८ ॥ योऽयमात्मनः पौद्गलिकप्राणानां संतानेन प्रदृत्तिः तस्या अनादिपौद्गलकर्म मूलं, शरीरादि-ममत्वरूपसुपरक्तलमन्तरङ्गो हेतुः ॥ ५८ ॥

भवति । कैः कृत्वा । णाणावरणादिकम्मेहिं ज्ञानावरणादिकर्मभिरिति । ततो ज्ञायते प्राणाः पुद्रल्कर्म-बन्धकारणं भवन्तीति । अयमत्रार्थः — यथा कोऽपि तप्तलोहपिण्डेन परं हन्तुकामः सन् पूर्वं ताबदात्मानमेव हन्ति पश्चादन्यघाते नियमो नास्ति, तथायमज्ञानी जीवोऽपि तप्तलोहपिण्डस्थानौयमोहादिपरिणामेन परिणतः सन् पूर्वं निर्विकारस्वसंवेदनज्ञानस्वरूपं स्वकीयशुद्धप्राणं हन्ति पश्चादुत्तरकाले परप्राणधाते नियमो नास्तीति ॥ ५७ ॥ अर्थन्द्रियादिप्राणोत्पत्तेरन्तरङ्गहेतुमुपदिशति — आदा कम्ममालिमसो अयमात्मा स्वभावेन भावकर्मद्रव्यकर्मनोकर्ममल्सहितत्वेनात्यन्तनिर्मलोऽपि व्यवहारेणानादिकर्मबन्धवशान्मलीमसो भवति । तथा-भूतः सन् किं करोति । धरेदि पाणे पुणो पुणो अण्णे धारयति प्राणान् पुनःपुनः अन्यान्नवतरान् । यावत्किम् । ण चयदि जाव ममत्तं निःखेहचिचमत्कारपरिणतेर्विपरीतां ममतां यावत्कालं न त्यजति । केषु विषयेषु । देहपधाणेसु विसयेसु देहविषयरहितपरमचेतन्यप्रकाशपरिणतेः प्रतिपक्षमूतेषु देहप्रधानेषु पद्वेन्द्रियविषयेष्विति । ततः स्थितमेतत् इन्द्रियादिप्राणोत्पत्तेर्देहादिममत्वमेवान्तरङ्गकारणमिति ॥ ५८ ॥

ज्ञानप्राणका नाश करता है, तथा अन्य जीवोंके द्रव्यप्राणोंका घात करता है। जब यह राग, द्रेष, भावोंसे परिणमन करता है, तब अन्य जीवके द्रव्यप्राणोंका घात होवे, अथवा न होवे, परंतु आप तो अवश्य रागी देषी हुआ अपना घात कर छेता है। दूसरी बात यह है, कि जब यह जीव रागी देषी होता है, तब अनेक तरहके बंध करता है, और प्राणोंके संबंधसे पुद्रछीक बंधको करता है। इसछिये ये प्राण पुद्रछीक कर्मके कारण हैं॥ ५७॥ आगे इन प्राणोंकी संतानकी उत्पत्तिका अंतरंग कारण बतछाते हैं— [कर्ममलीमसः] अनादिकाछसे छेकर कर्मोंकर मैछा जो [आत्मा] जीवद्रव्य है, वह [तावत] तबतक [पुनः पुनः] बारंबार [अन्यात] दूसरे नवीन [प्राणान ] प्राणोंको [धारयति] धारण करता है, [यावत्] जबतक कि [देइप्रधानेषु] शरीर है, मुख्य जिनमें ऐसे [विषयेषु] संसार, शरीर, भोग, आदिक विषयोंमें [ममतां] ममत्व बुद्धिको [न त्यजति] नहीं छोड़ देता। आवार्य-जबतक इस जीवके शरीरादिमें से ममत्वबुद्धि नहीं छूटती, तबतक चतुर्गतिरूप संसारके कारण प्राणोंको

धारण करता है। इस कारण प्राणोंका अंतरंग कारण जो ममता माव है, वह सब तरहसे त्यागने योग्य है ॥ ५८ ॥ आगे इन पुद्रलीक प्राणोंकी संतानके नाशका अंतरंग कारण कहते हैं—[यः] जो पुरुष [इन्द्रियादिविजयीभूत्वा] इंद्रिय कषाय अवतादिक विषयोंको जीतनेवाला होकर [आत्मकं] अपने [उपयोगं] समस्त परभावोंसे भिन्न छुद्ध चैतन्यस्वरूपका [ध्यायति] एकाग्र चित्त होकर अनुभव करता है, [सः] वह भेदविज्ञानी [कर्मभिः] समस्त छुभाछुभकर्मोंसे [न रज्यते] रागी नहीं होता, [तं] उस महात्माको [प्राणाः] संसारसंतानके कारण पुद्रलीक प्राण [कथं] किस तरह [अनुचरन्ति] संबद्ध कर सकते हैं ? किसी तरहसे भी नहीं। भावार्थ-पुद्रल-संतानके अभावका कारण एक वीतरागभाव है। जैसे स्फटिकमणिकी छुद्धताका कारण उसके समीप काली पीली हरी आदि वस्तुका अभाव है, उसी तरह यह आत्मा सकल इंदिय विकारोंसे रहित होकर निज स्वरूपमें थिर होनेसे छुद्धस्वरूपको धाप्त हौता है, उसके बाद फिर प्राणधारणरूप दूसरा जन्म नहीं धारण करता। इसलिये इष्ट अनिष्ट पदार्थमें रागभाव त्यागना योग्य है ॥ ५९ ॥ आगे फिर परभावोंसे जुदा आत्माको दिखलानेके लिये व्यवहारजीवके चार गतियोंके पर्यायोंका स्वरूप कहते है—[आस्तित्स्व-प्रव. १५

अथेन्द्रियादिप्राणानामम्यन्तरविनाशकारणमावेदयति जो इंदियादिविजई भवीय यः कर्तातीन्द्रिया ल्मोत्थसुखामृतसंतोषबल्टेन जितेन्द्रियत्वेन निःकषायनिर्मलानुभूतिबल्टेन कषायजयेन पञ्चेन्द्रियादिवीजयीभूत्वा उवओगमप्पगं झादि केवलज्जानदर्शनोपयोगं निजात्मानं ध्यायति कम्मोहिं सो ण रंजदि कर्मभिश्चि-चमत्कारादात्मनः प्रतिबन्धकैर्ज्ञानदर्शनोपयोगं निजात्मानं ध्यायति कम्मोहिं सो ण रंजदि कर्मभिश्चि-चमत्कारादात्मनः प्रतिबन्धकैर्ज्ञानदर्शनोपयोगं निजात्मानं ध्यायति कम्मोहिं सो ण रंजदि कर्मभिश्चि-चमत्कारादात्मनः प्रतिबन्धकैर्ज्ञानावरणादिकर्मभिः स न रज्यते न बध्यते । किह तं पाणा अणुचरंति कर्मबन्धाभावे सति तं पुरुषं प्राणाः कर्तारः कथमनुचरन्ति कथमाश्रयन्ति । न कथमपीति । ततो ज्ञायते कषायेन्द्रियविजय एव पञ्चेदियादिप्राणानां विनाशकारणमिति ॥ ५९ ॥ एवं 'सपदेसेहिं समग्गो' इत्यादि-गाथाष्टकेन सामान्यमेदमावनाधिकारः समाप्तः । अधानन्तरमेकपञ्चाशद्राधापर्यन्तं विशेषमेदभावनाधिकारः

कर्मभिः स न रज्यते कथं तं माणा अनुचरन्ति ॥ ५९ ॥ षुद्रलमाणसंततिनिवृत्तेरन्तरङ्गो हेतुईिं पौद्रलिककर्ममूलस्योपरक्तलस्याभावः । स तु सम-स्तेन्द्रियादिपरद्रव्यानुविजयिनो भूला समस्तोपाश्रयानुवृत्तिव्यावृत्तस्य स्फटिकमणेरिवात्यन्त-विशुद्धग्रुपयोगमात्रमात्मानं सुनिश्वलं केवलमधिवसतः स्यात् । इदमत्र तात्पर्यम्-आत्मनोऽत्य-न्तविभक्तसिद्धये व्यवहारजीवलहेतवः पुद्दलप्राणा एवग्रुच्छेत्तव्याः ॥ ५९ ॥

अध पुनरस्यात्मनोऽत्यन्तविभक्तलसिद्धये गतिविशिष्टव्यवहारजीवलहेतुपर्यायस्वरूपमुप-

अथ पुद्रलप्राणसंततिनिरुत्तिहेतुमन्तरङ्गं ग्राइयति— जो इंदियादिविजई भवीय उवओगमप्पगं झादि । कम्मेहिं सो ण रंजदि किह तं पाणा अणुचरंति ॥ ५९ ॥ य इन्द्रियादिविजयी भूलोपयोगमात्मकं ध्यायति ।

वर्णयति—

\$98

अत्थित्तणिच्छिदस्स हि अत्थस्सत्थंतरस्मि संमूदो । अत्थो पज्जाओ सो संठाणादिप्पभेदेहिं ॥ ६० ॥ अस्तिलनिश्वितस्य बर्थस्यार्थान्तरे संग्रुतः । अर्थः पर्यायः स संस्थानादिष्ठभेदैः ॥ ६० ॥

स्वल्रक्षणभूतस्वरूपास्तितनिश्चितस्यैकस्यार्थस्य स्वल्रक्षणभूतस्वरूपास्तितनिश्चित एवान्य-स्मिन्नर्थे विशिष्टरूपतया संभावितात्मलाभोऽथोंऽनेकद्रव्यात्मकः पर्यायः । स स्वस्तु पुद्रलस्य पुद्रलान्तर इव जीवस्य पुद्रले संस्थानादिविशिष्टतया सम्रुपजायमानः संभाव्यत एव । उपपन्न-श्वैदंविधः पर्यायः । अनेकद्रव्यसंयोगात्मलेन केवल्जीवव्यतिरेकमात्रस्यैकद्रव्यपर्यायस्यास्स्तलित-स्यान्तरवभासनात् ॥ ६० ॥

कथ्यते । तत्र विशेषान्तराधिकारचतुष्टयं भवति । तेषु चतुर्षु मध्ये ग्रभाषुपयोगत्रयमुख्यत्वेनैकादशगाथा-पर्यन्तं प्रथमविशेषान्तराधिकारः प्रारम्यते । तत्र चत्यारि स्थलानि भवन्ति । तस्मिनादौ नरादिपययिैः सह ग्रुद्धात्मस्वरूपस्य प्रथक्त्वपरिज्ञानार्थं 'अश्थित्तणिच्छदस्स हि' इत्यादि यथाक्रमेण गाथात्रयम् । तेदनन्तरं तेषां संयोगकारणं 'अप्पा उवओगप्पा' इत्यादि गाथाद्वयम् । तदनन्तरं ग्रभाग्रुभशुद्धोपयोगत्रयसूचन-मुख्यत्वेन 'जो जाणादि जिणिदे' इत्यादि गाथात्रयम् । तदनन्तरं कायवाङ्मनसां श्रुद्धात्मना सहः मेद-कथनत्सपेण 'णाहं देहो' इत्यादि गाथात्रयम् । तदनन्तरं कायवाङ्मनसां श्रुद्धात्मना सहः मेद-कथनत्सपेण 'णाहं देहो' इत्यादि गाथात्रयम् । एवमेकादशगाथाभिः प्रथमविशेषान्तराधिकारे समुदाय-पातनिका । तद्यथा—अथ पुनरपि श्रुद्धात्मनो विशेषमेदभावनार्थं नरनारकादिपर्यायरूपं व्यवहारजीवत्वहेतुं दर्शयति—अत्थित्तणिच्छिदस्स हि चिदानन्दैकलक्षणस्वरूपास्तित्वेन निश्चितस्य ज्ञानस्य हि स्कुटम् । कस्य । अत्थस्स परमात्मपदार्थस्य अत्थंतरम्मि शुद्धात्मार्थादन्यस्मिन् ज्ञानावरणादिकर्मरूपे अर्थान्तरे संभूदो संजात उत्पन्नः अत्थो यो नरनारकादिरूपोऽर्थः । पज्जाओ सो निर्विकारशुद्धात्मानुमूतिलक्षण-स्वमावव्यक्षनपर्यायादन्यादशः सन् विभावव्यक्षनपर्यायो भवति । स इत्थंमूतपर्यायो जीवस्य । कैः कृत्वा जातः । संठाणादिप्यभेदेर्हि संस्थानादिरहितपरमात्मद्व्यविलक्षणैः संस्थानसंहननशरीरादिप्रभेदौरति

निश्चितस्य ] अपने सहज स्वभावरूप स्वरूपके अस्तित्वकर निश्चल जो [अर्थस्य] जीवपदार्थ है, उसके [हि] निश्चयसे [यः] जो [अर्थान्तरे संभूतः] अन्य पदार्थ पुद्रल्द्रव्यके संयोगसे उत्पन्न हुआ, [अर्थः] जो अनेक द्रव्यस्वरूप पदार्थ है, [सः] वह संयोगजनित भाव [संस्थानादि-प्रमेदेः] संस्थान संहननादिके भेदोंसे [पर्याधः] नर नारक आदि विभाव (बिकार) पर्याय हैं। भावार्थ-जीवके पुद्रल्के संयोगसे नर नारकादि विभावपर्याय उत्पन होते हैं। वे पर्याय व्यवहार जीवके कारण हैं, सर्वथा बिनाशवान् हैं, तथा त्यागने योग्य हैं, और जो जीवके पुद्रल्-संयोगसे भिन्न असंख्यात-प्रदेशी अंतरंगमें प्रकाशमान नित्य असंडित ज्ञान दर्शनादिपर्याय हैं, वे उपादेय (ग्रहण करने योग्य)

१ पुस्तकान्तरे तदनन्तरं शुभाशुभशुद्धोपयोगत्रयस्चनमुख्यत्वेन 'अप्पा उवओगप्पा ' इत्यादिस्त्रद्वयं, तदन्तरं शरीरवाश्मनसां संबंधित्वेन शुद्धात्मनः कर्तृकरणादिनिषेधकथनमुख्यत्वेन 'णाहं देहो' इत्यादि गावात्रयम् , ततः परं तस्यैवोपयोगत्रयस्य विशेषव्याख्यानार्यं 'जो जाणादि जिणिदे' इत्यादि गाधात्रयम् । अथ पर्यायव्यक्तीर्दर्श्वयति— णरणारचतिरिचसुरा संठाणादीहिं अण्णहा जादा । पज्जाचा जीवाणं उद्यादिहिं णामकम्मस्स ॥ ६१ ॥ नरनारकतिर्यक्सुराः संस्थानादिभिरन्यथा जाताः । पर्याया जीवानामुदयादिभिर्नामकर्मणः ॥ ६१ ॥ नारकस्तिर्यब्बनुष्यो देव इति किल पर्याया जीवानाम् । ते खल्ज नामकर्मपुद्रलविपाक-कारणसेनानेकद्रव्यसंयोगात्मकलात् कुकूलाङ्गारादिपर्याया जातवेदसः क्षोभखिल्वसंस्थानादि-भिरिव संस्थानादिभिरन्यथैव भूता भवन्ति ॥ ६१ ॥ अथात्मनोऽन्यद्रव्यसंकीर्णत्त्वेऽप्यर्थनिश्वायकमस्तितं स्वपरविभागहेतुसेनोद्द्योतयति— तं सन्भावणिबद्धं द्व्वसहावं तिहा समक्खादं । जाणदि जो सवियप्पं ण मुहदि सो अण्णद्वियम्हि ॥ ६२ ॥ तं सद्भावनिवद्धं द्रव्यस्वभावं त्रिधा समाख्यातम् । जानाति यः सविकल्पं न मुद्यति सोऽन्यद्रव्ये ॥ ६२ ॥

॥ ६०॥ अध तानेव पर्यायभेदान् व्यक्तीकरोति- णरणारयतिरियसुरा नरनारकतिर्यग्देवरूपा अवस्था-विशेषाः । संठाणादीहिं अण्णहा जादा संस्थानादिभिरन्यथा जाताः, मनुण्यभवे यत्समचतुरसादिसंस्थान-मौदारिकशरीरादिकं च तदपेक्षया भवान्तरेऽन्यद्विसदृशं संस्थानादिकं भवति । तेन कारणेन ते नरनारकादि-पर्याया अन्यथा जाता भिन्ना भण्यन्ते । न च शुद्धबुद्धैकस्वभावपरमात्मद्रव्यत्वेन । करमात् । तृणकाष्ठ-पत्राकारादिभेदभिन्नस्याभ्रेरिव स्वरूपं तदेव । पज्जाया जीवागं ते च नरनारकादयो जीवानां विभाव-व्यञ्जनपर्याया भण्यन्ते । कैः कृत्वा । उदयादिहिं णामकम्मस्स उदयादिभिर्नामकर्मणो निर्दोषपरमात्म-शब्दवाच्यानिर्णामनिर्गोत्रादिलक्षणाच्छुद्धात्मद्रव्यादन्यादरौर्नामकर्मजनितैर्धन्धोदयोदीरणादिभिरिति । यत एव ते कर्मोदयजनितास्ततो ज्ञायन्ते शुद्धात्मस्वरूपं न संभवन्तीति ॥६१॥ अथ स्वरूपास्तित्वलक्षणं परमात्म-द्रव्यं योऽसौ जानाति स परद्रव्ये मोहं न करोतीति प्रकाशयति जागदि जानाति जो यः कर्ता। हैं। ६० ॥ आगे द्रव्यपर्यायके मेद दिखलाते हैं--[हि] निश्चयसे [जीवानां] संसारी जीवोंके [नरनारकतिर्यक्सुराः पर्यायाः] मनुष्य, नारकी, तिर्यंच और देवपर्याय हैं, वे [नामकर्मणः उदयात् ] पुद्रलविपाकी नामकर्मके उदयसे [संस्थानादिभिः] संस्थान, संहनन, स्पर्श, रसादिके मेदोंसे [अन्यथा जाताः] स्वभावपर्यायसे भिन्न विभावस्वरूप उल्पन्न होते हैं। भाषार्थ-जैसे अन्नि, गोबरने छानेसे तथा लकड़ी, तृण इत्यादि अनेक प्रकारने ईंधनके संयोगसे उत्पन अनेक तरहके आकारोंसे विभाव (विकार) रूप पर्याय सहित होती है, उसी तरह इस जीवके पुद्रलके संयोगसे देवादिक नाना विकार उत्पन्न होते हैं।। ६१ ।। आगे यथेपि परद्रव्योंसे आत्मा मिल्रा हुआ है, तो भी स्वपरमेदके निमित्त स्वरूपास्तित्वको दिखलाते हैं---[यः] जो पुरुष [तं] उस पूर्वकथित [सदावनिषद्धं] यत्सछ खल्झणभूतं खरूपास्तित्समर्थनिश्रायकमारूयातं स खल्छ द्रव्यस्य स्वभाव एव, सद्भावनिबद्धत्वाद्रव्यस्वभावस्य । यथासौ द्रव्यस्वभावो द्रव्यगुणपर्यायत्वेन स्थित्सुत्पादव्ययत्वेन च त्रितयीं विकल्पभूमिकामधिरूढः परिज्ञायमानः परद्रव्ये मोइमपोद्य स्वपरविभागहेतुर्भवति ततः स्वरूपास्तित्वमेव खपरविभागसिद्धये प्रतिपदमवधार्यम् । तथा हि-यच्चेतनत्वान्वयल्झणं द्रव्यं यश्वेतनाविशेषत्वल्झणो गुणो यश्वेतनत्वव्यतिरेकल्झणः पर्यायस्तज्ञयात्मकं, या पूर्वोत्तरव्यति-रेकस्पर्शिना चेतनत्वेन स्थितिर्यावुत्तरपूर्वव्यतिरेकल्झणः पर्यायस्तज्ञयात्मकं, या पूर्वोत्तरव्यति-रेकस्पर्शिना चेतनत्वेन स्थितिर्यावुत्तरपूर्वव्यतिरेकत्वेन चेतनस्योत्पादव्ययौ तज्जयात्मकं च स्वरू-पास्तित्वं यस्य नु स्वभावोऽहं स खल्वयमन्यः । यच्चाचेतनत्वान्वयल्झणं द्रव्यं योऽचेतनाविशे-षत्वल्क्षणो गुणो योऽचेतनत्वव्यतिरेकल्क्षणः पर्यायस्तञ्जयात्मकं, या पूर्वोत्तरव्यतिरेकस्पर्शिना-चेतनत्वेन स्थितिर्यावुत्तरपूर्वव्यतिरेकल्क्षणः पर्यायस्तञ्जयात्मकं, व स्वरूपास्तित्वम्

यस्य तु खभावः पुद्गलस्य स खल्वयमन्यः नास्ति । मे मोहोऽस्ति स्यपरविभागः ॥ ६२ ॥ कम् । तं पूर्वोक्तं दृव्वसहावं परमात्मद्रव्यस्वभावम् । किंविशिष्टम् । सब्भावणिबद्धं स्वभावः स्वरूपसत्ता तत्र निबद्धमाधीनं तन्मयं सद्भावनिबद्धम् । पुनरपि किंविशिष्टम् । तिहा समकरवादं त्रिधा समाख्यातं कथितम् । केवलज्ञानादयो गुणाः सिद्धत्वादिविद्युद्धपर्यायास्तदुभयाधारभूतं परमात्मद्रव्यं द्रव्यत्वमित्युक्तलक्षण-त्रयात्मकं तथैव शुद्धोत्पादव्ययध्रीव्यत्रयात्मकं च यत्पूर्वोक्तं स्वरूपास्तित्वं तेन कृत्वा त्रिधा सम्यगाख्यातं कथितं प्रतिपादितम् । पुनरपि कथंमूतं आत्मस्वभावम् । सवियण्यं सविकल्पं ज्ञानं निर्विकल्पं दर्शनं पूर्वोक्तद्रव्यगुणपर्यायरूपेण सभेदम् । इत्थंभूतमात्मस्वभावं जानाति, ण मुहदि सो अण्णद्वियम्हि न मुद्यति सोऽन्यद्रव्ये स तु भेदज्ञानी विद्युद्धज्ञानदर्शनस्वभावमात्मतत्त्वं देहरागादिपरद्रव्ये मोहं न गच्छतीत्यर्थः

द्रव्यके स्वरूपास्तित्वकर संयुक्त और [न्निधा समाख्यातं] द्रव्य, गुण, पर्याय अथवा उत्पाद, व्यय, धोव्य ऐसे तीन प्रकार कहे हुए [द्रव्यस्वभावं] द्रव्यके निज लक्षणको [सविकरूपं] भेद सहित [जानाति] जानता है, [स:] वह भेदविज्ञानी [अन्यद्रव्ये] अपनेसे भिन्न अचेतनद्रव्योमें [न मुद्यति] मोहको नहीं प्राप्त होता । भावार्थ-जो पुरुष द्रव्य, गुण, पर्याय, भेदोंसे तथा उत्पाद, व्यय, घ्रौव्य, इन तीन भेदोंसे स्वरूप और पररूपको अच्छी तरह जानता है, वह स्वरूपास्तित्वका जाननेवाला स्वपरका ज्ञायक ही होता है । परपदार्थमें रागी, देषी, तथा मोही नहीं होता । इसी स्वपर भेदको विशेषतासे दिखाते हैं-जो जीव काललव्ध (अच्छी होनहार) पाकर दर्शनमोहका उपशम अथवा क्षय करता है, उसी जीवको ऐसा भेद-विज्ञान होता है, कि जो चैतन्यवस्तुरूप दब्य है, चैतन्य परिणति-रूप पर्याय है, और जो चैतन्यरूप गुण है, वह मेरा स्वरूप है। यही मेरा स्वरूप अपने चैतन्यपरिणामसे उत्पाद, व्यय, घौव्यता लिये हुए अपने स्वरूपास्तित्वसे संयुक्त है । तथा जो यह मुझसे पर है, वह अचेतनद्रव्य है । बह अचेतनद्रव्य अपने अचेतनत्व गुण सहित है, अपने अचेतनपर्यायत्वरूप परिणतता है, और उत्पाद-व्यय-घौव्यको लिये हुए अपने स्वरूपास्तित्व संयुक्त है । तथा जो यह मुझसे पर है, वह अचेतनद्रव्य है । बह अचेतनद्रव्य अपने अचेतनत्व गुण सहित है, अपने अचेतनपर्यायत्वरूप परिणमता है, और उत्पाद-व्यय-घौव्यको लिये हुए अपने स्वरूपास्तित्व संयुक्त है, इस कारण मेरे स्वरूपसे भिन्न पुदलका विकार जो यह मोह है, वह मेरा स्वरूप नहीं है, यह मुझे विश्वास है । इस प्रकार ज्ञानीके स्व प्रवचनसारः

अथात्मनोऽत्यन्तविभक्तत्वाय परद्रव्यसंयोगकारणखरूपमाल्लोचयति— अप्पा उवओगप्पा उवओगो णाणदंसणं भणिदो । सो वि सुहो असुहो वा उवओगो अप्पणो हवदि ॥ ६३ ॥ आत्मा उपयोगात्मा उपयोगो ज्ञानदर्शनं भणितः । सोऽपि शुभोऽशुभो वा उपयोग आत्मनो भवति ॥ ६३ ॥ आत्मनो हि परद्रव्यसंयोगकारणमुपयोगविशेषः, उपयोगो हि तावदात्मनः खभावश्वेतन्या-दुविधायिपरिणामत्वात् । स तु ज्ञानं दर्शनं च साकारनिराकारत्वेनोभयरूपत्वाचैतन्यस्य । अथायमुपयोगो द्वेधा विशिष्यते शुद्धाशुद्धत्वेन । तत्र शुद्धो निरूपरागः, अशुद्धः सोपरागः । स तु विशुद्धिसंक्षेत्ररूपत्वेन द्वैविध्यादुपरागस्य द्विविधः शुभोऽशुभश्च ॥ ६३ ॥ अथात्मज्ञ क उपयोगः परद्रव्यसंयोगकारणमित्यावेदयति— उवओगो जदि हि सुहो पुण्णं जीवस्स संचयं जादि ।

असुहो वा तध पावं तेसिमआवे ण चयमत्थि ॥ ६४ ॥

॥ ६२ ॥ एवं नरनारकादिपर्यायैः सह परमात्मनो विशेषभेदकथनरूपेण प्रथमस्थरुं गाधात्रयं गतम् । अथात्मनः पूर्वोक्तप्रकारेण नरनारकादिपर्यायैः सह भिन्नत्वपरिज्ञानं जातं, तावदिदानीं तेषां संयोगकारणं कथ्यते—अप्पा आत्मा भवति । कथंभूतः । उवओगप्पा चैतन्यानुविधायी योऽसावुपयोगस्तेन निर्वृत्तत्वादु-पयोगात्मा । उवओगो णाणदंसणं भणिदो स चोपयोगः सविकल्पं ज्ञानं निर्विकल्पं दर्शनमिति भणितः सो वि सुहो सोऽपि ज्ञानदर्शनोपयोगधर्मानुरागरूपः शुभः असुहो विषयानुरागरूपो देषमोहरूपश्चाशुभः । वाशब्देन शुमाशुभानुरागरहितत्वेन शुद्धः । उवओगो अप्पणो हवदि इत्थंभूतखिलक्षण उपयोग आत्मनः संबन्धीभवतीत्यर्थः ॥ ६२ ॥ अथोपयोगस्तायन्तरकादिपर्यायकारणभूतस्य कर्मरूपस्य परदब्यस्य संयोग-

और परका मेद होता है ॥ ६२ ॥ आगे सब प्रकारसे आत्माको मिन्न करनेके लिये परद्रव्यके संयोगका कारण दिखलाते हैं-[आत्मा] जीवदव्य [उपयोगात्मा] चेतना स्वरूप हैं, [उपयोगः] वह चेतना परिणाम [ज्ञानदर्शनं] जानना देखनास्वरूप दो मेद [भणितः] कहा गया है, [सः] वह ज्ञान दर्शनरूप दो प्रकार [आत्मनः] आत्माका [उपयोगः] चैतन्य परिणाम [हि] निश्चयसे [शुभः] शुभरूप [वा] अथवा [अशुभः] अशुभरूप [भवति] होता है। भावार्थ-जीवके साथ पौद्रलीक वर्गणाओंके बंधका कारण अशुद्ध चेतनास्वरूप उपयोग है, वह उपयोग आत्माका ज्ञान दर्शनरूप चैतन्यपरिणाम है । उनमें सामान्यचेतना 'दर्शन' है, और 'ज्ञान' विशेषचेतना है । यह ज्ञान, दर्शनरूप पैतन्यपरिणाम है । उनमें सामान्यचेतना 'दर्शन' है, और 'ज्ञान' विशेषचेतना है । यह ज्ञान, दर्शनरूप उपयोग शुद्ध अशुद्ध ऐसे दो प्रकारका है । जो वीतरागउपयोग है, वह तो 'शुद्धोपयोग' है, और जो सरागउपयोग है, वह 'अशुद्धोपयोग' है । यह अशुद्धोपयोग भी विशुद्ध (मंद कवाय) और संक्रेश (तीव कषाय) के मेदसे दो प्रकारका है । विशुद्धरूप 'श्रुभोपयोग' है, और संक्रेशरूप 'अशुमोपयोग' है, ॥ ६३ ॥ आगे शुभोपयोग अशुमोपयोग इन दोनोमें पर्दव्यके संबंधका कारण बतलाते हैं । [जीवस्य] आत्माको कुन्दकुन्दविरचितः

उपयोगो यदि हि शुभः पुण्यं जीवस्य संचयं याति ।

अशुभो वा तथा पापं तयोरभावे न चयोऽस्ति ॥ ६४ ॥

उपयोगो हि जीवस्य परद्रव्यसंयोगकारणमशुद्धः । स तु विशुद्धिसंस्रेशरूपोपरागवशात् शुभाशुभत्वेनोपात्तद्वैविध्यः । पुण्यपापत्वेनोपात्तद्वैविध्यस्य परद्रव्यस्य संयोगकारणत्वेन निर्व-र्तयति । यदा तु द्विविधस्याप्यस्याशुद्धस्याभावः क्रियते तदा खऌपयोगः शुद्ध एवावतिष्ठते । स इनरकारणमेव परद्रव्यसंयोगस्य ।। ६४ ।।

अथ शुभोषयोगस्वरूपं प्ररूपयति-

जो जाणादि जिणिंदे पेच्छदि सिद्धे तहेव अणगारे । जीवेसु साणुकंपो उवओगो सो सुहो तस्स ॥ ६५ ॥

कारणं भवति । तावदिदानीं कस्य कर्मणः क उपयोगः कारणं भवतीति विचारयति--उवओगो जदि हि सुहो उपयोगो यदि चेत् हि स्फुटं शुभो भवति । पुण्णं जीवस्स संचयं जादि तदाकाले द्रव्यपुण्यं कर्तृ जीवस्य संचयमुपचयं वृद्धि याति बध्यत इत्यर्थः । असुहो वा तह पावं अग्रुमोपयोगो वा तथा तेनैव प्रकारेण पुण्ययद् दन्यपापं संचयं याति । तेसिमभावे ण चयमत्थि तयोरभावे न चयोऽस्ति । निर्दोबिनिजपरमात्मभावनारूपेग शुद्धोपयोगबलेन यदा तयोईयोः शुभाशुभोपयोगयोरभावः क्रियते तदोभयः संचयः कर्मबन्धो नास्तीत्यर्थः ॥ ६४ ॥ एवं शुभाशुभगुद्धोपयोगत्रयस्य सामान्यकथनरूपेण द्वितीयस्थले गाथाद्वयं गतम् । अथ विशेषेग शुभोपयोगस्वरूपं व्याख्याति-जो जाणादि जिणिदे यः कर्ता जानाति । कान् । अनन्तज्ञानादिचतुष्टयसहितान् क्षुधाद्यष्टादशदोषरहितांश्च जिनेन्द्रान् । [यदि] जो [हि ]निश्चयकर [शुभः]दान पूजा आदि किया ग्रुभरूप [उपयोगः] चैतन्यविकारमय अशुद्ध परिणाम होता है, तिदा ] उस समय [पुण्यं ] साताको उत्पन्न करनेवाला पुण्यरूप पुरलपिंड [ संचयं ] इकट्रा होकर आत्माके प्रदेशोंमें बंधपनेको [ याति ] प्राप्त होता है, [ वा ] अथवा [ अग्नाभः ] जिस समय आत्माके मिथ्यात्व वियय कषायादिरूप अछुमोपयोग होता है, तो [तथा] उसी प्रकार इकट्रा होकर [पापं] असाताको करनेवाला पापरूप पुद्रलवर्गणाका पिंड आकर बॅंधता है। [तयोः] उन श्रभोपयोग अञ्चभोपयोग परिणामोंके (अभावे ] नाश होनेपर [चयः] परदव्यका संचयरूप बंध न अस्ति नहीं होता है ! भावार्थ-इस आत्माके ग्रुम अग्रुमरूप दोनों प्रकारका जो अग्रुद्रो-पयोग है, वह बंधका ही कारण है, उस अशुद्धोपयोगका अभाव होनेसे, तथा निर्मल शुद्धोपयोगभावरूप परिणमन करनेसे ही इसके परदव्यका संयोग नहीं होता । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि शुभ अशुभूरूप अद्यद्वोपयोग परदञ्यके संयोगका कारण है, और शुद्धोपयोग मोक्षका कारण है ॥ ६४ ॥ आगे शुभो-पयोगका स्वरूप कहते हैं- [यः] जो जीव [ जिनेन्द्रान् ] परमपूज्य देवाधिदेव परमेश्वर वीतराग जो

अरहंतदेव हैं, उनके स्वरूपको [जानाति] जानता है, [सिद्धान्] अष्टकर्मोपाधि रहित सिद्ध परमेष्ठियोंको [पद्यति] ज्ञानदृष्टिसे देखता हैं, [तधैव] उसी प्रकार [अनगारान्] आचार्य यो जानाति जिनेन्द्रान् पञ्यति सिद्धांस्तर्थवानगारान् ।

जीवेषु सानुकम्प उपयोगः स शुभस्तस्य ॥ ६५ ॥

विशिष्टक्षयोपशमदशाविश्रान्तदर्शनचारित्रमोइनीयपुद्रलानुहत्तिपरत्वेन परिग्रहीतशोभमो-परागत्वात् परमभट्टारकमहादेवाधिदेवपरमेश्वराईत्सिद्धसाधुश्रद्धाने समस्तभूतग्रामानुकम्पाचरणे च प्रटत्तः शुभ उपयोगः ॥ ६५ ॥

अथाश्वभोषयोगस्वरूपं मरूपयति-

विसयकसाओगाढो दुस्खुदिदुचित्तदुहगोट्टिजुदो । उग्गो उम्मगगपरो उवओगो जस्स सो असुहो ॥ ६६ ॥ विषयकषायावगाढो दुःश्रुतिदुश्चित्तदुष्टगोष्टियुतः । उग्र उन्मार्गपर उपयोगो यस्य सोऽशुभः ॥ ६६ ॥

पेच्छदि सिद्धे पश्यति । कान् । ज्ञानावरणाद्यष्टकर्मरहितान्सम्यक्तवाद्यष्टगुणान्तर्भूतानन्तगुणसहितांश्व सिद्धान् तद्देव अणगारे तथैवानगारान् । अनगारशब्दवाच्यानिश्वयव्यवहारपञ्चाचारादियथोक्तलक्षणाना-चार्योपाध्यायसाधून् । जीषेसु साणुकंपो त्रसस्थावरजीवेषु सानुकम्पः सदयः उवओगो सो सुहो स इत्थंभूत उपयोगः शुभो भण्यते । स च कस्य भवति । तस्स तस्य पूर्वोक्तलक्षणजीवस्येत्यभिप्रायः ॥६ ५॥ अथाशुभोपयोगस्वरूपं निरूपयति विसयकसाओगाढो विषयकषायावगाढः दुस्सुदिदुचित्तदुट्टगोट्टि-जुदो दुःश्ठुतिदुश्चित्तदुष्टगोष्ठीयुतः उग्गो उन्नः उम्मगापरो उन्मार्गपरः उवओगो एवं विशेषणचतुष्टययुक्त उभयोगः परिणामः जस्स यस्य जीवस्य भवति सो असुहो स उपयोगस्त्वशुभोपयोगो भण्यते, अभेदेन पुरुषो वा । तथा हि विषयकषायरहितशुद्धचैतन्यपरिणतेः प्रतिपक्षभूतो विषयकषायावगाढो विषयकषाया परिणतः । शुद्धात्मतत्त्वप्रतिपादिका श्रुतिः सुश्रुतिस्तद्धिल्क्षणा दुःश्रुतिः मिथ्याशास्तश्रुतिर्वा । नश्चिन्तालम-ध्यानप्ररिणतं सुचित्तं, तद्विनाशकं दुश्चित्तं, स्वपरनिमित्तेष्टकामभोगचिन्तापरिणतं रागाद्यप्त्यानं वा । परम-

उपाध्याय साधुओंको भी जानता है, देखता है, [च] और [जीवे] समस्त प्राणियोपर [सातु-काण्वः] दयाभावयुक्त है, [तस्य] उस जीवके [साः] वह [द्युभः] छुभरूप [उपयोगः] जैतन्यविकाररूप परिणाम जानना चाहिये। भावार्थ-जिस जीवके दर्शनमोहनीय अथवा चारित्रमोहनीय-कर्मकी विशेषतारूप क्षयोपशम अवस्था तो न हुई हो, और शुभरागका उदय हो, उस जीवके भक्ति-पूर्वक पंचपरमेष्ठीके देखने, जानने, श्रद्धाकरनेरूप परिणाम होवें, तथा सब जीवोमें दयाभाव हो, यही छुमोपयोगका लक्षण जानना चाहिये ॥ ६५ ॥ आगे अशुभोपयोगका स्वरूप कहते हैं – [यस्प] जिस जीवका [उपयोगः] अशुद्ध चैतन्य विकार परिणाम [विषयकषायावगादः] इन्द्रिय विभय तथा कोधादि कषाय इनसे अल्यंत गाढ हो, [दुःश्रुतिदुश्चित्तदुष्टगोष्ठीयुतः] मिथ्या शास्त्रोका सुनना, आर्त रौद अग्रुम ध्यानरूप मन, पर्राई निंदा आदि चर्चा, इनमें उपयोग सहित हो, [उम्रः] हिंसादि आचरणके करनेमें महा उद्यमी हो, और [उन्मार्गपरः] वीतराग सर्वज्ञकथित मार्गासे उल्र्या विशिष्टोदयदशाविश्रान्तदर्शनज्ञानचारित्रमोहनीयपुद्रलानुटत्तिपरलेन परिग्रहीताशोभनो-परागलात्परमभद्दारकमहादेवाधिदेवपरमेश्वराईत्सिद्धसाधुभ्योऽन्यत्रोन्मार्गश्रद्धाने विषयकषाय-दुःश्रवणदुराशयदुष्टसेवनोग्रताचरणे च प्रटत्तोऽशुभोपयोगः ॥ ६६ ॥

अध परद्रव्यसंयोगकारणविनाशमभ्यस्यति----

असुहोवओगरहिदो सुहोवजुत्तो ण अण्णदवियम्हि । होज़ं मज्झत्थोऽहं णाणप्पगमप्पगं झाए ॥ ६७ ॥ अशुभोपयोगरहितः शुभोपयुक्तो न अन्यद्रव्ये । भवन्मध्यस्थोऽहं ज्ञानात्मकमात्मकं ध्यायामि ॥ ६७ ॥

यो हि नामायं परद्रव्यसंयोगकारणत्वेनोपन्यस्तोऽशुद्ध उपयोगः स खछ मन्दतीवोदय-दशाविश्रान्तपरद्रव्यानुद्रत्तितन्त्रलादेव भवर्तते न पुनरन्यस्मात् । ततोऽहमेष सर्वस्मिक्षेव पर-

चैतन्यपरिणतेर्विनाशिका दुष्टगोष्ठी तत्प्रतिपक्षभूतकुशीलपुरुषगोष्ठी वा । इत्थंमूतं दुःश्रुतिदुश्चित्तदुष्टगोष्ठीभिर्युतो दुःश्रुतिदुश्चित्तदुष्टगोष्ठीयुक्तः परमोपशमभावपरिणतपरमचैतन्यस्वभावात्प्रतिकूलः उग्रः वीतरागसर्वज्ञप्रणीत-निश्चयव्यवहारमोक्षमार्गादिलक्षण उन्मार्गपरः । इत्थंमूतविशेषण वतुष्टयसहित उपयोगः परिणामः तत्परिणत-पुरुषो वेत्यशुभोपयोगो भण्यत इत्यर्थः ॥ ६६ ॥ अथ शुभाशुभरहितशुद्धोपयोगं प्ररूपयति असुहोव-ओगरहिदो अशुभोपयोगो स्वत्य इत्यर्थः ॥ ६६ ॥ अथ शुभाशुभरहितशुद्धोपयोगं प्ररूपयति असुहोव-ओगरहिदो अशुभोपयोगरहितो भवामि । स कः अद्दं अहं कर्ता । पुनरपि कथंमूतः । सुहोवजुत्तो ण शुभोपयोगयुक्तः परिणतो न भवामि । क विषयेऽसौ शुभोपयोगः अण्णद्वियम्हि निजपरमात्मद्रव्यादन्य-दन्ये । तर्हि कथंभूतो भवामि । होज्ञं सज्झत्थो जीवितमरणलामालागसुखदुःखशत्रुमित्रनिन्दाध्रशंसादि-

जो मिथ्यामार्ग उसमें सावधान हो, [सः] वह परिणाम [अद्युभः] अग्रुभोपयोग कहा है। भावार्थ-जब इस जीवके दर्शनमोह तथा चारित्रमोहका तीव उदय होता है, तब वह अग्रुभरागके प्रहण करनेसे पंचपरमेष्ठीमें रुचि नहीं करता, मिथ्यामार्गका अद्धानी होकर विषयकषायोंमें प्रवर्तता है, मिथ्या सिद्धांतशास्त्रोंको सुनता है, खोटे आचरण करता है, इत्यादि पापकियाओंमें छीन होता है, इसीसे वह जीव अग्रुभोपयोगी कहा जाता है ॥ ६६ ॥ आगे परद्रव्य संयोगके कारण जो ग्रुम अग्रुभभाव हैं, उनके नाश होनेका कारण दिखलाते हैं—[अद्युभोपयोगरहितः] मिथ्यात्व, विषय, कषायादि रहित हुआ [शुभोपयुक्तः न] ग्रुभोपयोगरूप भावोंमें भी उपयोग नहीं करनेवाला [अन्यद्रव्ये मध्यस्थो भवन] और ग्रुम अग्रुम द्रव्य मावरूप पर मावोंमें मध्यवर्ती हुआ अर्थात् दोनोंको समान माननेवाला ऐसा जो [अहं] स्वपरविवेकी मैं हूँ, सो [ज्ञानात्मकं] ज्ञानस्वरूप [आत्मानं] ग्रुद्ध जीवद्रव्यका [ध्यायामि] परमसमरसीमावमें मग्र हुआ अनुभव करता हूँ । भावार्थ-यह जो पर-संयोगका कारण ग्रुम अग्रुमरूप अग्रुद्ध उपयोग होता है, वह मोहनीयकर्मकी मंद तीव दशाके आधीन होकर प्रवर्तता है, ग्रुद्ध आत्मीक भावसे विपरीत (उलटा) है, परदव्यरूप है, इस कारण इन दोनों ग्रुभ अग्रुभ भावोमें मेरी समान बुद्धि है, इसी लिये में मध्यस्थ हूँ, परदव्यको अंगीकार नहीं करता हूँ, इस

२००

द्रव्ये मध्यस्थो भवामि । एवं भवंश्वाहं परद्रव्यानुहत्तितन्त्रलाभावात् शुभेनाशुभेन वा शुद्धो-पयोगेन निर्मुक्तो भूला केवल्लवद्रव्यानुहत्तिपरिग्रहात् मसिद्धशुद्धोपयोग उपयोगात्मनात्मन्येव नित्यं निश्चलम्रुपयुद्धंस्तिष्ठामि । एष मे परद्रव्यसंयोगकारणविनाशाभ्यासः ॥ ६७ ॥ अथ शरीरादावपि परदव्ये माध्यस्थं प्रकटयति —

> णाहं देहों ण मणो ण चेव वाणी ण कारणं तेसिं। कत्ता ण ण कारयिदा अणुमंता णेव कत्तीणं ॥ ६८ ॥ नाहं देहो न मनो न चैव वाणी न कारणं तेषाम् । कर्ता न न कारयिता अनुमन्ता नैव कर्तृणाम् ॥ ६८ ॥

भरीरं च वाचं च मनश्च परद्रव्यलेनाईं पपद्ये, ततो न तेषु कश्चिदपि मम पक्षपातोऽस्ति । सर्वत्राप्यहमत्यन्तं मध्यस्थोऽस्मि । तथा हि—न खल्वहं शरीरवाज्यनसां स्वरूपाधारभूतमचेतन-द्रव्यमस्मि, तानि खल्छ मां स्वरूपाधारमन्तरेणाप्यात्मनः स्वरूपं धारयन्ति । ततोऽहं शरीर-वाज्यनःपक्षपातमपास्यात्यन्तमध्यस्थोऽस्मि । न च मे शरीरवाज्यनःकारणाचेतनद्रव्यलमस्ति, तानि खल्छ मां कारणमन्तरेणापि कारणवन्ति भवन्ति । ततोऽहं तत्कारणत्यपक्षपातमपास्या-स्म्ययमत्यन्तमध्यस्थः । न च मे स्वतन्त्रशरीरवाज्यनःकारणाचेतनद्रव्यलमस्ति, तानि खल्छ मां कारणमन्तरेणापि कारणवन्ति भवन्ति । ततोऽहं तत्कारणत्यपक्षपातमपास्या-स्म्ययमत्यन्तमध्यस्थः । न च मे स्वतन्त्रशरीरवाज्यनःकारणाचेतनद्रव्यतमस्ति, तानि खल्छ मां विषये मध्यस्थो भवामि । इत्थंभूतः सन् किं करोमि । णाणप्पगमप्पगं झाए ज्ञानात्मकमात्मानं ध्यायामि । ज्ञानेन निर्वत्त्रानात्मकं केवल्ज्ञानान्तर्भूतानन्तगुणात्मकं निजात्मानं ग्रिद्धर्थानप्रतिपक्षभूतसमस्तमनोरथरूप-चिन्ताजाल्प्र्यागेन ध्यायामीति ग्रुद्धोपयोगलक्षणं ज्ञातव्यम् ॥ ६७ ॥ एवं ग्रुभाग्रुभग्रित्यसमस्तमनोरथरूपेण तृतीयस्थले गाथात्रयं गतम् । अथ देहमनोवचनविषयेऽध्यन्तमाध्यस्थ्यमुद्दोतयति—णाहं देहो ण मणो ण चेव वाणी नाहं देहो न मनो न चैव वाणी । मनोवचनकायव्यापाररहितात्परमात्मदव्याद्वित्तं यन्मनो-वचनकायत्रयं निश्वयनयेन तन्नाहं भवामि । ततः कारणात्तत्पक्षपातं मुक्त्वात्यन्तमभ्यस्थोऽस्मि । ण कारणं तेर्सि न कारणं तेषाम् । निर्विकारपरमाह्णदैकल्क्षणसुखामुतपरिणतेर्यदुपादानकारणभूतमात्मद्रव्यं तदिल्क्षणो

कारण मैं अग्रुद्वोपयोगसे रहित हुआ केवल स्वरूपकी प्रवृत्तिसे ग्रुद्वोपयोगी होकर आत्मामें सदा काल निश्चल होकर तिष्ठता हूँ । यह जो मेरे आत्मलीन ग्रुद्वोपयोग वृत्ति है, वही परद्रव्यसंयोग कारणके विनाशका अभ्यास है, यही मोक्षमार्ग है, यही साक्षात् जीवन्मोक्ष है, और यही कर्तृत्व, मोक्तृत्व, आस्रव, बंधभाव, दशासे रहित सिद्धस्वरूप ग्रुद्धभाव है ॥ ६७ ॥ आगे शरीरादि परदव्यमें भी मध्यस्थ भाव दिखलाते हैं—[अहं] मैं जो ग्रुद्धचिन्मात्र स्वपरविवेकी हूँ, सो [देह: न] शरीररूप नहीं हूँ, [मनो न] मनयोगरूप भी नहीं हूँ, [च] और [एच] निश्चयसे [वाणी न] वचनयोगरूप भी नहीं हूँ, [तेषां कारणं न] उन काय वचन मनका उपादान कारणरूप पुद्रलपिंड भी नहीं हूँ, [कर्ता न] उन तौन योगोका कर्ता नहीं हूँ, अर्थात् मुझ कर्ताके विना ही वे योग्य पुद्रलपिंडकर किये आते हैं, [कारचिता न] उन तीन योगोका प्रेरक होकर करानेवाला नहीं हूँ, पुद्रल्दव्य ही उनका प्र. ३६ कुन्द**कुन्दविरचितः** 

२०२

कर्तारमन्तरेणापि क्रियमाणानि । ततोऽहं तत्कर्मलपक्षपातमपास्यास्म्ययमत्यन्तमध्यस्थः । न च मे खतन्त्रशरीरवाङ्मनःकारकाचेतनद्रव्यपयोजकलमस्ति, तानि खळु मां कारकप्रयोजकम[र्थम]न्तरे-णापि क्रियमाणानि । ततोऽहं तत्कारकप्रयोजकपक्षपातमपास्यास्म्ययमत्यन्तमध्यस्थः । न च मे खतन्त्रशरीरावाङ्मनःकारकाचेतनद्रव्यानुज्ञातृत्वमस्ति, तानि खळु मां कारकानुज्ञातारमन्तरे-णापि क्रियमाणानि ततोऽहं तत्कारकानुज्ञातृत्वपक्षपातमपास्यास्म्ययमत्यन्तं मध्यस्थः ॥ ६८॥ अथ शरीरवाङ्मनसां परद्रव्यतं निश्चिनोति—

> देहों य मणो वाणी पोग्गलदब्वप्पग सि णिहिट्ठा। पोग्गलदब्वं हि पुणो पिंडो परमाणुदब्बाणं ॥ ६९ ॥ देहश्र मनो वाणी पुद्गलद्रव्यात्मका इति निर्दिष्टाः । पुद्गलद्रव्यमपि पुनः पिण्डः परमाणुद्रव्याणाम् ॥ ६९ ॥

शरीरं च वाक् च मनश्र त्रीण्यपि परद्रव्यं पुद्रलद्रव्यात्मकलात् । पुद्रलद्रव्यलं तु तेषां पुद्रलद्रव्यस्वल्र्झणभूतस्वरूपास्तिलनिश्चितलात् । तथाविधपुद्रलद्रव्यं लनेकपरमाणुद्रव्याणामेक-

मनोवचनकायानामुपादानकारणभूतः पुद्रलपिण्डो न भवामि। ततः कारणात्पक्षपातं मुक्त्वात्यन्तमध्यस्थोऽस्मि। कत्ता ण हि कारइदा अणुमंता णेव कत्तीणं कर्ता न हि कारयिता अनुमन्ता नैव कर्तृणाम्। स्वशुद्धात्मभावनाविषये यत्कृतकारितानुमतस्वरूपं तद्विलक्षणं यन्मनोवचनकायविषये कृतकारितानुमतस्वरूपं तत्राहं भवामि । ततः कारणात्पक्षपातं मुक्त्वात्यन्तमध्यस्थोऽस्मीति तात्पर्यम् ॥६८॥ अथ कायवाङ्मनसां शुद्धात्मस्वरूपात्परदव्यत्वं व्यवस्थापयति—देदो य मणो वाणी पुम्गलदव्वप्यम ति णिद्दिटा देहश्व मनो वाणी तिसोऽपि पुद्रलद्रव्यात्मका इति निर्दिष्टाः । कस्मात् । व्यवहारेण जीवेन सहैकत्वेऽपि निश्चयेन परमचैतन्यप्रकाशपरिणतेर्भिन्नत्वात् । पुद्गलद्रव्यं किं मण्यते । पुमालदव्वं हि पुणो पिंडो परमाणुदव्वाणं

कर्ता है, [कर्त्नॄणां] और उन योगोंके करनेवाले पुद्रलपिंडोंका [अनुमन्ता] अनुमोदनेवाला भी नहीं हूँ। मेरी अनुमोदनाके विना ही पुद्रलपिंड उन योगोंका कर्ता है। इस कारण मैं परद्रव्यमें अखंत मध्यस्थ हूँ। भावार्थ-स्वपर विवेकी जीव सब द्रव्योंके स्वरूपका जाननेवाला है, इस कारण इन तीन योगोंको पुद्रलीक जानता है। इनमें कृत, कारित, अनुमोदना, भाव नहीं करता, परद्रव्यके भाव जानकर त्यागी होता है, स्वरूपमें निश्चल हुआ तिष्ठता है, और छुभ अञ्चभरूप अञ्चद्वोपयोगको विनाश करके निरासव हुआ छुद्वोपयोगी होता है ॥ ६८ ॥ आगे इन शरीर वचन मन तीनोंको निश्चयकर परहव्य दिस्तलाते हैं—[देह:] शरीर [मन:] चित्त [च] और [वाणी] वचन ये तीनों योग [पुद्रल-द्रव्यारमका:] पुद्रलद्रव्यरूप हैं, [इति] ऐसे [निर्दिष्टा:] वीतरागदेवने कहे हैं, [पुन:] और [पुद्रलद्रव्यं] तीन योगरूप पुद्रलद्रव्य [अपि] निश्चयसे [परमाणुद्रक्याणां] सूक्ष्म अविभागी पुद्रलप्रहर्ग हैं । अनंत परमाणु मिलकर एकरूप हुए विभावपर्याय ही हैं, इस कारण ये योग पुद्रल्प्याय पिण्डपर्यायेण परिणामः । अनेकपरमाणुद्रव्यस्वलक्षणभूतस्वरूपास्तितानामनेकत्वेऽपि कथंचि-देकलेनावभासनात् ।। ६९ ।।

अथात्मनः परद्रव्यतामावं परद्रव्यकर्तृतामावं च साधयति-

णाहं पोग्गलमइओ ण ते मया पोग्गला कया पिंडं। तम्हा हि ण देहोऽहं कस्ता वा तस्स देहस्स ॥ ७० ॥ नाहं पुद्गलमयो न ते मया पुद्गलाः कृताः पिण्डम् । तस्मादि न देहोऽहं कर्ता वा तस्य देहस्य ॥ ७० ॥

स्देतत्प्रकरणनिर्धारितं पुद्रलात्मकमन्तर्नीतवाङ्मनो द्वैतं शरीरं नाम परद्रव्यं न तावदहम-स्मि, ममापुद्रलमयस्य पुद्रलात्मकशरीरलविरोधात् । न चापि तस्य कारणद्वारेण कर्त्वद्वारेण कर्त्तु-मयोजनद्वारेण कर्त्रनुमन्तद्वारेण वा शरीरस्य कर्ताहमस्मि, ममानेकपरमाणुद्रव्यैकपिण्डपर्यायपरि-णामस्याकर्तुरनेकपरमाणुद्रव्यैकपिण्डपर्यायपरिणामात्मकशरीरकर्त्तवस्य सर्वथा विरोधात् ॥७०॥

पुझ्लद्रव्यं हि स्फुटं पुनः पिण्डः समूहो भवति । केषाम् । परमाणुद्रव्याणामित्यर्थः ॥ ६९ ॥ अधात्मनः शरीररूपपरदव्यभावं तत्कर्तत्वाभावं च निरूपयति—णाहं पुग्गलमइओ नाहं पुद्रलमयः ण ते मया पुगाला कया पिंडा न च ते पुद्रला मया कृताः पिण्डाः । तम्हा हि ण देहोऽहं तस्मादेहो न भवाम्यहं हि स्फुटं कत्ता वा तस्स देहस्स कर्ता वा न भवामि तस्य देहस्येति । अयमत्रार्थः--देहोऽहं न भवामि । कस्मात् । अशरीरसहजशुद्धचैतन्यपरिणतत्वेन मम देहत्वविरोधात् । कर्ता वा न भवामि तस्य देहस्य । तदपि कस्मात् । निःक्रियपरमचिज्ज्योतिःपरिणतत्वेन मम देहकर्टन्वविरोधादिति ॥७०॥ एवं कायवाङ्मनसां

हैं। यथपि योगरूप पुद्रल्पर्यायमें अपने स्वरूपास्तित्वसे परमाणु जुदा जुदा हैं, तो भी, क्रिम्ध रूक्ष गुंणके बंध परिणामकी अपेक्षासे एक पिंडरूप भासते (मार्खम पड़ते) हैं ॥ ६९ ॥ आगे आत्माके पर-द्रव्यका अभाव और परद्रव्यके कर्तापनेका अभाव सिद्ध करते हैं-[अहं] मैं युद्ध चैतन्यमात्र वस्तु [पुद्रलमयः न] अचेतन पुद्रल्द्रव्यरूप नहीं हूँ, [ते पुद्रलाः] वे स्क्ष्मपरमाणुरूप पुद्रल [मया] स्वरूप गुप्त मुझ चैतन्यसे [पिण्डं कृता न] स्कंथरूप नहीं किये गये हैं, अपनी शक्तिसे ही पिंडरूप हो जाते हैं । [तस्मात्] इस कारण [हि] निश्चयसे [आहं] ज्ञानस्वरूप मैं [देहः] पुद्रल्विकार शरीरमयी [न] नहीं हूँ, मैं तो अमूर्त चैतन्य हूँ, [वा] अथवा [तस्य देहस्य] उस पुद्रल्पवी देहका [कर्ती 'न'] उत्पन्न करनेवाला भी नहीं हूँ । भाषार्थ-यह मन वचन सहित शरीर हैं, वह अवस्य पुद्रलीक ही है, इसमें कुछ भी संदेह नहीं, ऐसा मैंने निश्चय किया है । इस कारण में इसका कृत, कारित, अनुमोद भावोंसे कर्ता नहीं हूँ, क्योंकि यह शरीर तो अनंत परमाणुओंका पिंड है, और मुझमें अनंतपरमाणुरूप परिणमन शक्ति नहीं हूँ, इसलिये में इस शरीरका कर्ता किस तरह हो सकता हैं ! नहीं हो सकता । पुदलकी निज शक्ति वह पुद्रल्पर्याय ही है, मुझमें और शरीरमें बड़ा भारी विरोध है । इस कारण मैं भिन्न द्रव्य हूँ ॥ ७० ॥ आगे कहते हैं, कि परमाणुरूप द्रव्योके स्कंघ पर्याय अथ कथं परमाणुद्रव्याणां पिण्डपर्यायपरिणतिरिति संदेहमपनुदति---अपदेसो परमाणू पदेसमेत्तो य सयमसदो जो । णिद्धो वा ऌक्खो वा दुपदेसादित्तमणुहवदि ॥ ७१ ॥ अपदेशः परमाणुः प्रदेशमात्रश्च खयमशब्दो यः । स्निग्धो वा रूक्षो वा द्विपदेशादितमनुभवति ॥ ७१ ॥

परमाणुर्हि द्वचादिमदेशानामभावादमदेशः, एकमदेशसद्भावात्मदेशमात्रः, खयमनेक-परमाणुद्रव्यात्मकशब्दपर्यायव्यक्तयसंभवादशब्दश्च । यतश्वतुःस्पर्शपश्चरसद्विगन्धपश्चवर्णानाम-विरोधेन सद्भावात् स्निग्धो वा रूक्षो वा स्यात् । तत एव तस्य पिण्डपर्यायपरिणतिरूपा द्विम-देशादिसानुभूतिः । अथैवं स्निग्धरूक्षतं पिण्डलसाधनम् ॥ ७१ ॥

शुद्धात्मना सह भेदकथनरूपेण चतुर्थस्थले गाथात्रयं गतम् । इति पूर्वोक्तप्रकारेण 'अधित्तणिच्छिदरस हि' इत्याचेकादशगाथाभिः स्थलचतुष्टयेन प्रथमो विशेषान्तराधिकारः समाप्तः । अथ केवलपुद्रलमुख्यत्वेन नव-गाथापर्यन्तं व्याख्यानं करोति । तत्र स्थलद्वयं भवति । परमाणूनां परस्परवन्धकथनार्थं 'अपदेसो परमाणू' इत्यादि प्रथमस्थले गाथाचतुष्टयम् । तदनन्तरं स्कन्धानां बन्धमुख्यलेन दुपदेसादी खंधा' इत्यादि द्वितीय-स्थले गाथापन्नकम् । एवं द्वितीयविशेषान्तराधिकारे समुदायपातनिका । अथ यद्यात्मा पुद्रलानां पिण्डं न करोति तर्हि कथं पिण्डपर्यायपरिणतिरिति प्रश्ने प्रत्युत्तरं ददाति-अपदेसो अप्रदेशः । स कः । परमाण पुद्रलपरमाणुः । पुनरपि कथंमूतः । पदेसमेचो य दितीयादिप्रदेशामावात् प्रदेशमात्रश्च । पुनश्च किंह्रपः । सयमसदो य स्वयं व्यक्तिरूपेणाशब्दः । एवं विशेषणत्रयविशिष्टः सन् णिद्धो वा छुक्खो वा लिग्धो वा रूक्षो वा यतः कारणात्संभवति ततः कारणात् । दुपदेसादित्तमणुहवदि द्विप्रदेशादिरूपं बन्धमनु-भवतीति । तथाहि---यथायमात्मा शुद्भबुद्धैकस्वभावेन बन्धरहितोऽपि पश्चादशुद्धनयेन स्निग्धस्थानीयराग-भावेन रहक्षस्थानीयद्वेषमावेन यदा परिणमति तदा परमागमकथितप्रकारेण बन्धमनुभवति । तथा परमाणुरपि स्वभावेन बन्धरहितोऽपि यदा बन्धकारणमूतसिग्धरूक्षगुणेन परिणतो भवति तदा पुद्रलान्तरेण सह किस तरहसे होते हैं, इस संदेहको दूर करते हैं---[परमाणु:] जो सूक्ष्म अविभागी पुद्रलपरमाणु है, वह [अप्रदेशाः] दो आदि प्रदेशोंसे रहित है, [प्रदेशमात्रः] एक प्रदेशमात्र है, [च] और [स्वयं अद्याब्द: ] आप ही शब्द पर्याय रहित है, 'शब्द तो अनंत पुझलपरमाणुओंके स्कंधसे उत्पन्न होता है.' [ यत् ] इसी कारणसे यह परमाणु [ स्तिग्धो वा ] चिकना परिणाम सहित हुआ, [ वा ] और रूक्ष (रूखा) परिणाम सहित भी हुआ, [ दिप्रदेशादित्वं ] दो प्रदेशको आदि छेकर अनेकप्रदेश भावोंको [अनुभवति ] प्राप्त होता है । भावार्थ-यह 'परमाणु' अविभागी प्रदेशमात्र है, और इसमें वर्णादि पाँच गुण अविरोधी पाये जाते हैं, तथा प्रगट शब्द पर्याय रहित है, इस कारण यह शुद्ध परमाणु कहा जाता है। इसमें जिन्ध रूक्ष गुण हैं, इन गुणोंके परिणमनेसे ही एक परमाणु दूसरे परमाणुसे मिल जाता है, इस कारण पिंडरूप स्कंधपर्याय हो जाता है, और वह अनेकप्रदेशी भी कहा जाता है ॥ ७१ ॥

अथ कीदृशं तत्स्निम्धरूक्षतं परमाणोस्तियावेदयति— एगुत्तरमेगादी अणुस्स णिद्धत्तणं च ऌक्खत्तं । परिणामादो भणिदं जाव अणंतत्तमणुभवदि ॥ ७२ ॥ एकोत्तरमेकाद्यणोः स्निम्धतं च रूक्षतम् । परिणामाद्धणितं यावदनन्ततमनुभवति ॥ ७२ ॥

परमाणोर्हि तावदस्ति परिणामः, तस्य वस्तुस्वभावत्वेनानतिक्रमात् । ततस्तु परिणामादुपा-त्तकादाचित्कवैचित्र्यं चित्रगुणयोगिलात्परमाणोरेकाद्येकोत्तरानन्तावसानाविभागपरिच्छेदव्यापि स्निग्धत्वं वा रूक्षत्वं वा भवति ॥ ७२ ॥

अथात्र कीदृशात्स्निग्धरूक्षलापिण्डलमित्यावेदयति-

विभावपर्यायरूपं बन्धमनुभवतीत्यर्थः ॥ ७१ ॥ अथ कीदृशं तत्क्रिण्धरूक्षत्वमिति पृष्टे प्रत्युत्तरं ददाति- **एगुत्तरमेगादी** एकोत्तरमेकादि । किम् । णिद्धत्तणं च लुक्खत्तं क्रिग्धत्वं रूक्षत्वं च कर्मतापत्रं भणिदं भणितं कथितम् । किंपर्यन्तम् । जाव अणंतत्तमणुभवदि अनन्तत्वमनन्तपर्यन्तं यावदनुभवति प्राप्नोति । कस्मात्सकाशात् । परिणामादो परिणतिविशेषात्परिणामित्वादित्यर्थः । कस्य संबन्धि । अणुस्स अणोः पुद्रलपरमाणोः । तथाहि-यथा जीवे जलाजागोमहिषीक्षीरे लेहद्वद्विवत्वेहस्थानीयं रागत्वं रूक्षस्थानीयं देषत्वं वन्धकारणभूतं जधन्यविशुद्धसंक्रेशस्थानीयमादिं कृत्वा परमागमकथितकमेणोत्कृष्टविशुद्धसंक्रेशपर्थन्तं वर्धतम् । तथा पुद्रलपरमाणुद्रव्येऽपि लिग्धत्वं रूक्षत्वं च बन्धकारणभूतं पूर्वोक्तजलादितारतम्यशक्तिदृष्टान्ते-नैकगुणसंज्ञाजघन्यशक्तिमादिं कृत्वा गुणसंज्ञेनाविभागपरिच्छेदद्वितीयनामाभिधेयेन शक्तिविशेषेण वर्धते । किं-पर्यन्तम् । यावदनन्तसंख्यानम् । कस्मात् । पुद्रलद्रव्यस्य परिणामित्वात् परिणामस्य वत्तुत्वभावादेव निषेषितुमशक्यत्वादिति ॥ ७२ ॥ अधात्र कीदृशास्त्रिक्षरुक्षत्वगुणात् पिण्डो भवतीति प्रश्ने समाघानं ददाति-वज्झंति हि बध्यन्ते हि स्फुटम् । के। कर्मतापनाः अणुपरिणामा अणुपरिणामाः । अणुपरिणाम-

आगे परमाणुओमें खिग्ध रूक्ष गुण किस तरहका है, यह कहते हैं—[अणोः] परमाणुकं [परिणामात्] खिग्ध, रूक्ष, गुणमें अनेक प्रकारकी परिणमन शक्ति होनेसे [एकादि] एकसे छेकर [एकोत्तरं] एक एक बढ़ता हुआ तबतक [स्निग्धत्वं] चिक्कनभाव [या] अथवा [स्व्झत्वं] रूक्षमाव [भणितं] कहा गया है | [यावत्] जबतक कि [अनन्तरवं] अनंत मेदोंको [अनुभवति] प्राप्त हो जाता है | भावार्थ-परमाणुमें खिग्ध रूक्ष गुण हैं, उन गुणोंकी अनंत प्रकार परिणति होती है, इसलिये खिग्ध रूक्ष गुणके अनंत मेद हो जाते हैं | वे मेद इस तरहके होते हैं, कि जिनका दूसरा फिर अंश नहीं होता, उन्हींका नाम अविभागप्रतिच्छेद भी कहा गया है | जैसे बकरी, गाय, भैंस, ऊँटनीके दूधमें अथवा घी वगैरहमें बढ़ते बढ़ते चिकनाईका मेद होता है, और जैसे धूलि, राख, रेत इत्यादि वस्तुओंमें रूखापन अधिक अधिक होता है, उसी प्रकार खिग्ध रूक्ष गुणके अनंतमेद जानने चाहिये ॥ ७२ ॥ आगे किस तरहके खिग्ध, रूक्ष, गुणके परिणमनसे बंध होकर पिंड हो जाता है, यह णिद्धा वा छुक्खा वा अणुपरिणामा समा व विसमा वा। समदो दुराधिगा जदि वज्झन्ति हि आदिपरिहीणा ॥ ७३ ॥ स्निग्धा वा रूक्षा वा अणुपरिणामाः समा वा विषमा वा । समतो द्वयधिका यदि वध्यन्ते हि आदिपरिहीनाः ॥ ७३ ॥

समतो द्वचधिकगुणाद्धि स्निग्धरूक्षत्वाद्धन्ध इत्युत्सर्गः, स्निग्धरूक्षद्वचधिकगुणत्वस्य हि परिणामकत्वेन बन्धसाधनत्वात् । न खल्वेकगुणात् स्निग्धरूक्षत्वाद्वन्ध इत्यपवादः ध्कगुण-स्निग्धरूक्षत्वस्य हि परिणम्यपरिणामकत्वाभावेन बन्धस्यासाधनत्वात् ॥ ७३ ॥

शब्देनात्र परिणामपरिणता अणवो गृहान्ते । कथंभूताः । णिद्धा वा छुक्खा वा क्रिग्धपरिणामपरिणता वा रूक्षपरिणामपरिणता वा । पुनरपि किंविशिष्टाः समा व विसमा वा द्विशक्तिचतुःशक्तिवर्शक्त्यादि-परिणतानां सम इति संज्ञा । त्रिशक्तिपञ्चशक्तिसतशक्त्यादिपरिणतानां विषम इति संज्ञा । पुनश्च किंरूपा । समदो दुराधिगा जदि समतः समसंख्यानात्सकाशाद द्वाभ्यां गुणाभ्यामधिका यदि चेत् । कथं द्विगुणाधिकत्वमिति चेत् । एको द्विगुणस्तिष्ठति द्वितीयोऽपि द्विगुण इति द्वौ समसंख्यानौ तिष्ठतस्तावत् एकस्य विवक्षितद्विगुणस्य द्विगुणाधिकत्वे कृते सति स चतुर्गुणो भवति शक्तिचतुष्टयपरिणतो भवति । तस्य चतुर्गुणशब्दामिति चेत् । एको द्विगुणस्तिष्ठति द्वितीयोऽपि द्विगुण इति द्वौ समसंख्यानौ तिष्ठतस्तावत् एकस्य विवक्षितद्विगुणस्य द्विगुणाधिकत्वे कृते सति स चतुर्गुणो भवति शक्तिचतुष्टयपरिणतो भवति । तस्य चतुर्गुणशब्दाभिधेयस्य त्रिशक्तियुक्तस्य परमाणोः शक्तिद्वयमेलापके कृते सति पञ्चगुणत्वं भवति । तेन पञ्च-गुगुणशब्दाभिधेयस्य त्रिशक्तियुक्तस्य परमाणोः शक्तिद्वयमेलापके कृते सति पञ्चगुणत्वं भवति । तेन पञ्च-गुगेन सह पूर्वोक्तत्रिगुणस्य बन्धो भवति । एवं द्वयोर्द्रयोः क्रिग्धयोर्द्वयोद्वयोर्द्वयोर्द्वयोर्द्वरिद्वा आदि-राक्तस्थानीयं दिष्ठगाधिकत्वे सति बन्धो भवतीत्यर्थः, किंतु विशेषोऽस्ति । आदि्परिहीवा आदि-राक्तस्थानीयं जधन्यस्यिग्धत्वं वाछिकास्थानीयं जवन्यरूक्षत्वं भण्यते ताभ्यां विहीना आदिपरिहीना कथ्वन्ते । किं च-परमचैतन्यपरिणतिलक्षिणपमात्मतत्त्वभावनासरूपधर्मध्यानग्रिक्ष्यानबल्दन यथा जघन्यक्तिग्ध-शक्तिस्थानीये क्षीणरागत्वे सति जधन्यक्तक्षशक्तिप्रदानीये क्षीणद्वेत्वे च सति जलवाछकयोसिव जीवस्य बन्धो न भवति, तथा पुद्रलपरमाणोरपि जवन्यक्तिधरुक्तप्रत्तानीयं क्षीणदेवत्वे च यति नतात्यतियायाः ॥ ७३ ॥ अध

दिखलाते हैं—[अणुपरिणामाः] परमाणुके पर्यायभेद [स्निग्धा वा] किण्ध होवें, [वा] अथवा [स्व्रह्माः] रूखे होवें, [समा वा] दो चार छह इत्यादि अंशोंकी गिनती कर समान हों, [विषमा वा] अथवा तीन पाँच सात इत्यादि अंशोंकर विषम हों, परंतु [यदि] जो [आदिपरिहीमाः] जघन्य अंशसे रहित [समतः] गिनतीकी समानतासे [ह्रधधिकाः] दो अंश अधिक होवें, तक [बध्यन्ते] आपसमें बँधते हैं, अन्यरीतिसे नहीं | भाषार्थ-क्रिय रूक्ष गुणमें अनंत अंश भेद हैं, परंतु एक परमाणु दूसरे परमाणुसे तब बँधता है, जब कि दो अंश अधिक क्रिय अथवा रूक्ष गुणका परिणमन हो, क्योंकि दो ही अंशकी अधिकतासे बंध होनेकी योग्यता परमागममें दिखलाई है, अन्य प्रकारसे बंध नहीं होता, प्वोंक्त परिणमनसे ही होता है | एक अंशरूप क्रिय्ध रूक्ष भाव परिणत परमाणुसे बंध नहीं होता, क्योंकि अति जबन्यभावमें बंधपरिणाम होनेकी अयोग्यता है | इस कारण एक अंशकर अथ परमापूनां पिण्डत्वस्य यथोदितहेतुत्वमवधारयति— णिद्धत्तणेण द्रुगुणो चदुगुणणिद्धेण वंधमणुभवदि । लुक्खेण वा तिगुणिदो अणु बज्झदि पंचगुणजुत्तो ॥ ७४ ॥ स्निग्धलेन द्विगुणश्रतुर्गुणस्निग्धेन बन्धमनुभवति । रूक्षेण वा त्रिगुणितोऽणुर्वध्यते पश्चगुणयुक्तः ॥ ७४ ॥

यथोदितहेतुकमेव परमाणूनां पिण्डलमवधार्यं द्विचतुर्गुणयोस्त्रिपश्चगुणयोश्च द्वयोः स्निग्धयोः द्वयो रूक्षयोर्द्वयोः स्निग्धरूक्षयोर्वा परमाण्वोर्बन्धस्य मसिद्धेः । उक्तं च "णिद्धा णिद्धेण बज्झंति छुन्खा छुक्सा य पोग्गला । णिद्ध छुक्खा य बज्झंति रूवारूवी य पोग्गला ॥" "णिद्धस्स तमेवार्श्व विशेषेण समर्थयति—-गुणशब्दवाव्यशक्तिद्वययुक्तस्य स्निग्धपरमाणोश्चतुर्गुणः स्निग्धेन रूक्षेण वा समशब्दसंज्ञेन तथैव त्रिशक्तियुक्तरूक्षस्य पञ्चगुणरूक्षेण स्निग्धेन वा विषमसंज्ञेन द्विगुणाधिकत्वेन सति बन्धो भवतीति ज्ञातव्यम् । अयं तु विशेषः—परमानन्दैकलक्षणस्वसंवेदज्ञानबलेन हीयमानरागद्वेषत्वे सति पूर्वोक्त-जल्ल्वाछकादष्टान्तेन यथा जीवानां बन्धो न भवति तथा जधन्यस्निग्धरूक्षात्वगुणे सति परमाणूनां चेति ।

बंध नहीं होता ॥ ७३ ॥ आगे किस तरह बंध होता है, यह दिखलाते हैं-[स्निग्धत्वेन] चिकनेपनेसे [ डिगुणः ] दो अंशरूप परिणत परमाणु [ चतुर्गुणस्निम्धेन ] चार अंशरूप परिणत हुए परमाणुसे [ंचंघं] बंध अवस्थाको [अनुभवति] प्राप्त होता है, [वा] अथवा [रूझेण] रूखेपनेसे [त्रिगुणितः] तीन अंशरूप परिणत परमाणु [पश्चगुणयुक्तः] पाँच अंशरूप परिणत हुए परमाणुसे संयुक्त हुआ [अनुवध्यते] बंधको प्राप्त होता है। भावार्थ-एक परमाणुमें दो अंश सिग्ध हो, तथा दूसरे परमाणुमें चार अंश हों, तो दोनों परमाणुओंका आपसमें बंध होता है। अथवा एकमें चार अंश हों, तथा दूसरेमें छह अंश हों, तो भी बंध होता है। इस प्रकार अपने अनंत अंश भेद तक दो अंश अधिक सिग्धतासे सिग्ध परमाणुओका अथवा स्कंधोंका बंध जानना । तथा एक परमाणु तीन अंश रूक्ष हो, और दूसरा परमाणु पाँच अंश रूक्ष हो, तो दोनोंका बंध होता है, अथवा एक परमाणु पाँच अंश दूसरा सात अंश हो, तो भी बंध होता है। इस प्रकार अपने अंश मेद तक दो अंश अधिक रूक्षतासे रूक्ष परमाणुओंका अथवा स्कंधोंका बंध जानना चाहिये । एक परमाणुमें दो अंश रूखेपनेके हैं, और दूसरे परमाणुमें चार अंश किंग्धताके हैं, तो भी बंध होता है, इस प्रकार दो अंश अधिक क्रिग्ध रूक्ष गुणोंके अंशोंसे भी परमाणु तथा स्कंधोंका बंध जानना चाहिये। इससे यह बात सिद्ध हुई, कि सिग्धतासे दो अंश अधिक सिग्धताकर बंध होता है, तथा रूक्षतासे दो अंश अधिक रूक्षताकर बंध होता हैं, और रूक्षता स्निग्धतामें भी दो अंश अधिक होनेसे बंध होता है। जो दो परमाणुओं में अंश वराबर हों, तो बंध नहीं होता, और जो एक अंश अधिक हो, तो भी बंध होना संभव नहीं है, परंतु जब दो अंश अधिक हो, तभी बंध हो सकता है, दूसरी तरह वंध होनेकी योग्यता नहीं है। तथा जो एक अंश चिकनाई अथवा रूखाई हो, तो भी बंध नहीं होता, क्योंकि एक अंश अति जबन्य है इस कारण बंध योग्य नहीं है। दो अंशसे छेकर आमे

णिद्धेण दुराहिएण छक्खस्स छक्खेण दुराहिएण। णिद्धस्स छक्खेण हवेदि बंधो जहण्णवज्जे विसमे समे वा ॥" ॥ ७४ ॥

अथात्मनः पुद्रलपिण्डात्मकर्तृताभावमवधारयति—

दुपदेसादी खंधा सुहुमा वा बादरा ससंठाणा । पुढविजलतेउवाऊ सगपरिणामेहिं जायंते ॥ ७५ ॥ द्विप्रदेशादयः स्कन्धाः स्रक्ष्मा वा बादराः संसंस्थानाः । पृथिवीजलतेजोवायवः खकपरिणामेर्जीयन्ते ॥ ७५ ॥

एवममी सम्रुपजायमाना द्विप्रदेशादयः स्कन्धा विशिष्टात्रगाहनशक्तित्रशादुपात्तसौक्ष्म्य-स्थौल्यविशेषा विशिष्टाकारधारणशक्तित्रशाद्रुहीतविचित्रसंस्थानाः सन्तो यथास्वं स्पर्शादिचतुष्क-

तथा चोक्तम्—"णिद्धस्स णिद्धेण दुराधिगेज छक्खरस छक्खेण दुराधिगेण । णिद्धस्स छक्खेण हवेदि बंघो जघण्णवज्जे विसमे समे वा" ॥ ७४ ॥ एवं पूर्वोक्तप्रकारेण क्षिग्धरूक्षपरिणतपरमाणुस्वरूपकथनेन प्रथम-गाथा । क्षिग्धरूक्षगुणविवरणेन द्वितीया । क्षिग्धरूक्षगुणाभ्यां द्वचधिकत्वे सति बन्धकथनेन तृतीया । तस्यैव दढीकरणेन चतुर्थी चेति परमाणूनां परस्परबन्धव्याख्यानमुख्यत्वेन प्रथमस्थले गाथाचतुष्टयं गतम् । अथात्मा द्वचणुकादिपुद्रलस्कन्धानां कर्ता न भवतीत्युपदिशति—जायन्ते प्रथमस्थले गाथाचतुष्टयं गतम् । अथात्मा द्वचणुकादिपुद्रलस्कन्धानां कर्ता न भवतीत्युपदिशति—जायन्ते उत्पद्यन्ते । के कर्तारः । दुपदेसादी खंदा द्विप्रदेशायनन्ताणुपर्यन्ताः स्कन्धा जायन्ते । पुढविजलतेउवाऊ पृथ्वीजलतेजोवायवः । कथंभूताः सन्तः । सुहुमा वा बादरा सूक्ष्मा बादराः । पुनरपि किविशिष्टाः सन्तः । ससंठाणा यथा-संभवं वत्तचतुरसादिस्वकीयस्वकीयसंस्थानाकारयुक्ताः । कैः कृत्वा जायन्ते । सगपरिणाभेहिं स्वकीय-स्वकीयक्षिग्धरूक्षपरिणामेरिति । अथ विस्तरः—जीवा हि तावद्वस्तुतष्टङ्कोक्णीज्ञायकैकरूपेण ग्रुद्धबुद्धैक-स्वभावा एव पश्चाद्वचहारेणानादिकर्मबन्धोपाधिवरोन शुद्धात्म्वभावमल्यभावानः सन्तः प्रिव्योत्नेवेवात-

अनंत मेदतक दो अंश अधिक चिकनाई रूर्साईके होवें, तब बंध होता है, एक अंशसे बंधका अभाव ही जानना। एक परमाणु एक अंश चिकनाई अथवा रूर्साईपनेसे परिणत हो, और दूसरा तीन अंश चिकनाई अथवा तीन अंश रूर्सापनेसे परिणत हो, तो भी बंध नहीं होता। यद्यपि यहाँपर दो अंश अधिक भी हैं, तो भी बंधकी योग्यता नहीं है, इस कारण एक अंशसे बंध कभी नहीं होता ॥ ७४ ॥ आगे आत्माके पुद्रलपिंडके कर्तापनेका अभाव दिखलाते हैं—[दिप्रदेशाद्यः स्कन्धाः] दो प्रदेशको आदि लेकर परमाणुओंके स्कंध अर्थात् दो परमाणुओंका स्कंध, तीन परमाणुओंका स्कंध, इत्यादि अनंत परमाणुओंक स्वंध पर्यंत जो स्कंध हैं, वे सब [स्वकपरिणामै:] अपने ही खिग्ध रूक्ष गुणके परिण-मनकी योग्यतासे [जायन्ते] उत्पन्न होते हैं, [वा] अथवा [सूक्ष्मा वादराः] सूक्ष्मजाति और स्थूलजातिके [पृथ्वीजलतेजोवायवः] पृथिवीकाय, जलकाय, अग्निकाय, वायुकाय, ये भी खिग्ध रूक्षभावके परिणमनसे पुद्रलात्मक स्कंध पर्यायरूप उत्पन्न होते हैं। वे पुद्रलपर्याय [ससंस्थानाः] तिकोने, चौकोने, गोलाकार, इत्यादि अनेक आकार सहित होते हैं। भावार्थ-दो परमाणुओंके स्कंधसे स्याविर्भावतिरोभावस्वत्रक्तिवत्रमासाद्य पृथिव्यप्तेजोवायवः स्वपरिणामैरेव जायन्ते । अतोऽव-धार्यते द्वचणुकाद्यनन्तानन्तपुद्गळानां न पिण्डकर्ता पुरुषोऽस्ति ।। ७५ ।।

अथात्मनः पुद्रल्लपिण्डानेतृत्वाभावमवधारयति—-

ओगाढगाढणिचिदो पुग्गलकायेहिं सञ्चदो लोगो । सुहुमेहि बादरेहि य अप्पाओग्गेहिं जोग्गेहिं ॥ ७६ ॥ अवगाढगाढनिचितः पुद्गलकायैः सर्वतो लोकः । सक्ष्मैर्वादरेश्वामायोग्यैयोंग्यैः ॥ ७६ ॥

## यतो हि सक्ष्मलपरिणतैर्बादरपरिणतैश्वानतिस्रक्ष्मलस्थूललात् कर्मलपरिणमनशक्ति-योगिभिरतिस्रक्ष्मस्थूलतया तदयोगिभिश्वावगाहविशिष्टलेन परस्परमबाधमानैः खयमेव सर्वत एव

कायिकेषु समुत्पबन्ते, तथापि स्वकीयाभ्यन्तरसुखदुःखादिरूपपरिणतेरेवाशुद्धोपादानकारणं भवन्ति । न च पृथिव्यादिकायाकारपरिणतेः । कस्मादिति चेत् । तत्र स्कन्धानामेवोपादानकारणत्वादिति । ततो ज्ञायते पुद्रलपिण्डानां जीवः कर्ता न भवतीति ॥ ७५ ॥ अथात्मा बन्धकाले बन्धयोग्यपुद्रलान् बहिर्मागालैवान-यतीस्यावेदयति-ओगाढगाढणिचिदो अवगाद्यावगाद्धनैरन्तर्येण निचितो स्तः । स कः लोगो लोकः । कथंभूतः । सब्बदो सर्वतः सर्वप्रदेशेषु । कैः कर्तमूतैः । पुगालकायोदिं पुद्रलकायैः । किंविशिष्टैः । सुहुमेदि बादरेहि य इन्द्रियाप्रहणयोग्यैः सूक्ष्मैस्तद्प्रहणयोग्यैर्वादरिश्व । पुनश्च कथंभूतैः । अप्पा-ओग्गोहिं अतिसूक्ष्मस्थूलत्वेन कर्मवर्गणायोग्यतारहितैः । पुनश्च किंविशिष्टैः । जोग्गेहिं अतिसूक्ष्मस्थूल्त्वा-भावात्कर्मवर्गणायोग्यैरिति । अयमत्रार्थः----निश्चयेन शुद्धस्वरूपैरपि व्यवहारेण कर्मोदयाधीनतया पृथिव्यादि-

छेकर अनंतानंत परमाग्रेस्कंथ पर्यंत नानाग्रकार आकारोंको धारंग किये हुए सूर्वम स्थूलरूप जो पुझल-पर्याय होते हैं, तथा स्वर्श, रस, गंथ, वर्णको मुख्यता वा गौणता लिये हुए पृथ्वी, जल, तेज, वायुरूप पिंड हैं, उन सब पर्यायोंका कर्ता पुझलद्रव्य जानना चाहिये। इससे यह सिद्धांत निकला, कि आत्मा-(पुरुष) पुझलपिंडका कर्ता नहीं है, पुझलद्रव्य जानना चाहिये। इससे यह सिद्धांत निकला, कि आत्मा-(पुरुष) पुझलपिंडका कर्ता नहीं है, पुझलद्रव्य जानना चाहिये। इससे यह सिद्धांत निकला, कि आत्मा-(पुरुष) पुझलपिंडका कर्ता नहीं है, पुझलद्रव्यमें ही पिंड होनेकी किम्धरूक्ष शक्ति है, इसलिये अपने परिणामसे वह अनेक प्रकार हो जाता है ॥ ७५ ॥ आगे आत्मा पुझलपिंडका प्रेरक भी नहीं है, यह निश्चय करते हैं—[लोक:] असंख्यप्रदेशी लोक [सर्वतः] सब जगह [स्टूक्में:] सूरूमरूप [च] और [बादरे:] स्थूलरूप [आत्मप्रायोग्ये:] आत्माके प्रहण करने योग्य [योग्ये:] कर्मरूप होने योग्य अथवा कर्मरूप न होने योग्य ऐसे [पुझलकाये:] पुझलद्रव्यके पिंडोंसे [अवगाढगाढ-निचितः] अत्यंत गाड भर रहा है। भावार्थ-यह लोक सब जगह एक एक प्रदेशमें अनंत अनंत कार्माण (कर्म होने योग्य) वर्गणाओसे भरपूर है, अवगाहना शक्ति होनेसे कहींपर वाधा नहीं होती। इस कारण इस लोकमें सब जगह जीव ठहरे हुए हैं, और कर्मबंधके योग्य पुझल्वर्गणा भी सब जगह मौजूद हैं। जीबके जिस तरहके परिणाम होते हैं, उसी तरहका आत्माके कर्मबंध होता है। ऐसा नहीं है, कि यह आत्मा आप किसी जगहसे प्रेरणा करके कार्माणवर्गणाओंका वंध करता हो। जिस जगह

प्रम. २७

कुन्दकुन्दविरचितः

पुद्रलकांयैर्माढं निचितो लोकः । ततोऽवधार्यते न पुद्रलपिण्डानामानेता पुरुषोऽस्ति ॥ ७६ ॥ अथात्मनः पुद्रलपिण्डानां कर्मलकर्त्वलाभावमवधारयति—

> कम्मत्तणपाओग्गा खंधा जीवस्स परिणइं पप्पा। गच्छति कम्मभावं ण हि ते जीवेण परिणमिदा॥ ७७॥ कर्मसपायोग्याः स्कन्धा जीवस्य परिणतिं प्राप्य। गच्छन्ति कर्मभावं न हि ते जीवेन परिणमिताः॥ ७७॥

यतो हि तुल्यक्षेत्रावगाढजीवपरिणाममात्रं वहिरङ्गसाधनमाश्रित्य जीवं परिणमयितारमन्त-रेणापि कर्मलपरिणमनशक्तियोगिनः पुद्रलस्कन्धाः स्वयमेव कर्मभावेन परिणमन्ति । ततोऽव-धार्यते न पुद्रलपिण्डानां कर्मलकर्ता पुरुषोऽस्ति ।। ७७ ।।

अथात्मनः कर्मलपरिणतपुद्रलद्रव्यात्मकशरीरकर्तृलाभावमवधारयति---

पद्धसूक्ष्मस्थावरत्वं प्राप्तैर्जीवैर्थथा छोको निरन्तरं भृतस्तिष्ठति तथा पुद्रलैरपि । ततो ज्ञायते यत्रैव शरीराव-गाढक्षेत्रे जीवस्तिष्ठति बन्धयोग्यपुद्रला अपि तत्रैव तिष्ठन्ति न च बहिर्भागाजीव आनयतीति ॥ ७६ ॥ अथ कर्मस्कन्धानां जीव उपादानकर्ता न भवतीति प्रज्ञापयति कम्मत्तणपाओग्गा खंधा कर्मत्वप्रायोग्याः स्कन्धाः कर्तारः जीवस्स परिणइं पप्पा जीवस्य परिणतिं प्राप्य निर्दोषिपरमात्मभावनोत्पन्नसहजानन्दैक-लक्षणसुखामृतपरिणतेः प्रतिपक्षभूतां जीवसंबन्धिनीं मिध्यात्वरागादिपरिणतिं प्राप्य गच्छंति कम्मभावं गच्छन्ति परिणमन्ति । कम् । कर्मभावं ज्ञानावरणादिदब्यकर्मपर्यायं ण हि ते जीवेण परिणमिदा न हि नैव ते कर्मस्कन्धा जीवेनोपादानकर्तृभूतेन परिणमिताः परिणतिं नीता इत्यर्थः । अनेन व्याख्यानेनैतदुक्तं भवति कर्मस्कन्धानां निश्वयेन जीवः कर्ता न भवतीति ॥ ७७ ॥ अथ शरीराकारपरिणतपुद्रलपिण्डानां जीवः कर्ता न भवतीत्युपदिशति — ते ते कम्मत्तगदा ते ते पूर्वास्त्रोदिताः कर्मत्वं गता द्रव्यकर्मपर्याय-

जीव है, उसी जगह अनंतवर्गणा है, वहाँपर ही आपसमें बंध हो जाता है । इस कारण आत्मा पुद्रस्-पिंडका प्रेरक नहीं है ॥ ७६ ॥ आगे आत्माको पुद्रस्तपिंडरूप कर्मका अकर्ता दिखस्राते हैं—[कर्मस्व-प्रायोग्याः] अष्टकर्मरूप होनेयोग्य जो [स्कन्धाः] पुद्रस्तवर्गणाओंके पिंड हैं, वे [जीवस्य] संसारी आत्माकी [परिणति] अशुद्ध परिणतिको [प्राप्य] पाकर [कर्मभावं] आठ कर्मरूप परिणामको [गच्छन्ति] प्राप्त होते हैं, [तु] परंतु [ते] वे कर्मयोग्य बंध [जीवेन] आत्माने [न परिणमिताः] नहीं परिणमाये हैं, अपनी शक्तिसे ही परिणत हुए हैं । भावार्थ — जिस क्षेत्रमें कार्माणवर्गणा हैं, उसी क्षेत्रमें जीव भी हैं । वे जीव अनादि बंधके संयोगसे अशुद्ध मावोस्वरूप परिणमते हैं । उस अशुद्ध परिणामका बंधरूप बहिरंग निमित्तकारण पाकर कर्मवर्गणा अपनी अंतरंग निजशक्तिसे आठ कर्मरूप परिणम जाती हैं । इस कारण यह आत्मा उनका परिणमानेवाला नहीं है, कार्माणवर्गणा अपने आप परिणमती है । इसी स्थिये 'उनका कर्ता आत्मा नहीं है' यह सिद्ध हुआ ॥ ७७ ॥ आगे आत्माको नोकर्मरूप शरीरका अकर्ता दिखलाते हैं—[ते ते ] वे वे [कर्मरवगताः] द्रव्यकर्मरूप परिणत हुए [पुद्रस्ट-शरीरका अकर्ता दिखलाते हैं—[ते ते] वे वे [कर्मरवगताः] द्रव्यकर्मरूप परिणत हुए [प्रुद्रस्ट- ते ते कम्मत्तगदा पोग्गलकाया पुणो वि जीवस्स । संजायंते देहा देहंतरसंकमं पप्पा ॥ ७८ ॥ ते ते कर्मलगताः पुद्रलकायाः पुनरपि जीवस्य । संजायन्ते देहा देहान्तरसंक्रमं प्राप्य ॥ ७८ ॥

ये ये नामामी यस्य जीवस्य परिणामं निमित्तमात्रीक्रत्य पुद्गलकायाः खयमेव कर्मलेन परिणमन्ति, अथ ते ते तस्य जीवस्यानादिसंतानप्रदृत्तिश्वरीरान्तरसंक्रान्तिमाश्रित्य खयमेव च शरीराणि जायन्ते । अतोऽवधार्थते न कर्मलपरिणतपुद्गलद्रव्यात्मकशरीरकर्ता पुरुषोऽस्ति ॥७८॥ अथात्मनः शरीरत्नाभावमवधारयति—

ओरालिओ य देहो देहो वेउव्विओ य तेजइओ । आहारय कम्मइओ पुग्गलदव्वप्पगा सब्वे ॥ ७९ ॥ औदारिकश्च देहो देहो वैक्रियिकश्च तैजसः । आहारकः कार्मणः पुद्गलद्रव्यात्मकाः सर्वे ॥ ७९ ॥

यतो ह्यौदास्किवैक्रियिकाहारकतेजसकार्मणानि शरीराणि सर्वाण्यपि पुद्रलद्रव्यात्मकानि ।

परिणताः पोग्गलकाया पुद्रलस्कन्धाः पुणो वि जीवस्स पुनरपि मवान्तरेऽपि जीवस्य संजायंते देहा संजायन्ते सम्यग्जायन्ते देहाः शरीराणीति । किं कृत्वा । देहंतरसंकमं पप्पा देहान्तरसंक्रमं भवान्तरं प्राप्य लब्बेति । अनेन किमुक्तं भवति — औदारिकादिशरीरनामकर्मरहितपरमात्मानमलभमानेन जीवेन यान्युपार्जितान्यौदारिकादिशरीरनामकर्माणि तानि भवान्तरे प्राप्ते सत्युदयमागच्छन्ति तदुदयेन नोकर्मपुद्रला औदारिकादिशरीराकारेण स्वयमेव परिणमन्ति । ततः कारणादौदारिकादिकायानां जीवः कर्ता न भवतीति ॥ ७८ ॥ अथ शरीराणि जीवस्वरूपं न भवन्तीति निश्चिनोति — ओरलिओ य देहो औदारिकश्च देहः देहो वेउव्विओ य देहो वैकियकश्च तेजइओ तैजसिकः आहारय कम्मइओ आहारः कार्मणश्च पुग्गलद्व्यप्पा सन्वे एते पश्च देहाः पुद्रलद्रव्यात्मकाः सर्वेऽपि मम स्वरूपं न भवन्ति । कस्मादिति

कायाः] कर्मवर्गणापिंड [देहान्तरसंकमं प्राप्य] अन्य पर्यायका संबंध पार्क [पुनः] फिर [हि] जिश्वयसे [जीवस्य] आत्माके [देहाः] शरीररूप [संजायन्ते] उत्पन्न होते हैं। भावार्थ---जीवके गरिणामका निमित्त पाकर द्रव्यकर्मबंधरूप जो पुद्रल हुए थे, वे ही अन्य पर्यायमें शरीराकार हो जाते हैं, और अपनी ही शक्तिसे द्रव्यकर्मबंधरूप जो पुद्रल हुए थे, वे ही अन्य पर्यायमें शरीराकार हो जाते हैं, और अपनी ही शक्तिसे द्रव्यकर्मका नोकर्मरूप शरीर फल हो जाता है। इस कारण नोकर्मका भी कर्ता पुद्रल ही है, आत्मा नहीं है ॥ ७८ ॥ आगे आत्माके पाँच शरीरोंका अमाव दिखलाते हैं-[औदारिकः देहः] मनुष्य तिर्थंच संबंधी औदारिकशरीर [च] और [वैकियिकः] नारकी देवता संबंधी वैकियिकशरीर [च] और [तैजसः] श्रुम अश्रम तैजसशरीर [आहारकः] आहारक पुतलेका शरीर [कार्मणः] आठ कर्मरूप शरीर इस तरह ये पाँच शरीर हैं, वे [सर्वे] सब ही [पुद्रलद्रव्यात्मकाः] पुद्रल्दव्यमयी हैं। इसकारण पाँच शरीर आत्मा नहीं है। आत्मा तो इनसे २१२

ततोऽवधार्यते न शरीरं पुरुषोऽस्ति ॥ ७९ ॥

अथ किं तर्हि जीवस्य शरीरादिसर्वपरद्रव्यविभागसाधनमसाधारणं खल्क्षणमित्यावेदयति-अरसमरूवमगंधं अव्वत्तं चेदणागुणमसदं । जाण अलिंगग्गहणं जीवमणिद्दिहसंठाणं ॥ ८० ॥

अरसमरूपमगन्धमव्यक्तं चेतनागुणमशब्दम् ।

जानीह्यलिङ्गग्रहणं जीवमनिर्दिष्टसंस्थानम् ॥ ८० ॥

आत्मनो हि रसरूपगन्धगुणाभावस्वभावलात्स्पर्शगुणव्यत्तयभावस्वभावत्वात् श्रब्दपर्याया-भावस्वभावत्वात्तथा तन्मूलादलिङ्गग्राह्यतात्सर्वसंस्थानाभावस्वभावताच पुद्रलद्रव्यविभागसाधन-मरसतमरूपतमगन्धतमव्यक्ततमज्ञब्दलमलिङ्गग्राह्यलमसंस्थानतं चास्ति । सकलपुद्रलापुद्रला-जीवद्रव्यविभागसाधनं तु चेतनागुणलमस्ति । तदेव च तस्य खजीवद्रव्यमात्राश्रितसेन खलक्ष-णतां बिभ्राणं शेषद्रव्यान्तरविभागं साधयति । अलिङ्गग्राह्य इति वक्तव्ये यदलिङ्गग्रहणमित्युक्तं चेत् । ममाशरीरचैतन्यचमत्कारपरिणतत्वेन स्वदैवाचेतनशरीरत्वविरोधादिति ॥ ७९ ॥ एवं पुद्रलस्कन्धानां बन्धव्याख्यानमुख्यतया द्वितीयस्थले गाथापञ्चकं गतम् । इति 'अपदेसो परमाणू' इत्यादि गाथानवकेन परमाणुस्कन्धभेदभिन्नपुद्रलानां पिण्डनिष्पत्तिव्याख्यानमुख्यतया दितीयविशेषान्तराधिकारः समाप्तः । अथै-कोनविंशतिगाथापर्यन्तं जीवस्य पुद्रलेन सह बन्धमुख्यतया व्याख्यानं करोति, तत्र षट् स्थलानि भवन्ति । तेष्वादौ 'अरसमरूवं' इत्यादि शुद्धजीवव्याख्यानगाथैका 'मुत्तो रूवादि' इत्यादिपूर्वपक्षपरिहारमुख्यतया गाथाद्वथमिति प्रथमस्थले गाथात्रयम् । तदनन्तरं भावबन्धमुख्यत्वेन 'उवओगमओ' इत्यादि गाथाद्वयम् । अथ परस्परं द्वयोः पुद्रलयोः बन्धो जीवस्य रागादिपरिणामेन सह बन्धो जीवपुद्रलयोर्बन्धश्वेति त्रिविधबन्ध-मुख्यत्वेन 'फासेहि पुग्गलागं' इत्यादि सूत्रद्वयम् । ततः परं निश्चयेन द्रञ्यबन्धकारणत्वादागादिपरिणाम एव बन्ध इति कथनमुख्यतया 'रत्तो बंधदि' इत्यादि गाथात्रयम् । अथ भेदभावनामुख्यलेन 'भणिदा पुढवी' इत्यादि सूत्रद्रयम् । तदनन्तरं जीवो रागादिपरिणामानामेव कर्ता न च द्रव्यकर्मणामिति कथनमुख्यत्वेन 'कुव्वं सहाबमादा' इत्यादि षष्ठस्थले गाथासत्तकम् । यत्र मुख्यत्वमिति वदति तत्र यथासंभवमन्योऽप्यर्थो

भिन स्वरूप है ॥ ७९ ॥ आगे जीवका शरीरादिक पर इव्योंसे भिन्न शुद्ध स्वरूप, जो कि अन्य द्रव्यमें नहीं पाया जावे, ऐसा लक्षण दिखलाते हैं—[त्वं] हे भव्य, तू [जीवं] शुद्धस्वरूप आत्माको [अरसं] ५ प्रकारके रससे रहित, [अरूपं] ५ वर्गोंसे रहित [अगन्धं] दो प्रकारके गंध गुण रहित, [अव्यक्तं] आठ प्रकारके स्पर्श गुण रहित, इसीसे अप्रगट [अज्ञाब्दं] शब्दपर्यायसे रहित स्वभाववाला [अलिङ्गग्रहणं] पुद्रलके चिह्नसे ग्रहण नहीं होनेवाला, [अनिर्दिष्टसंस्थानं] सब आकारोंसे रहित निराकार स्वमावयुक्त [चेतनागुणं] और ज्ञान दर्शन गुणवाला ऐसा शुद्ध निर्विकार-द्रव्य जानना । भावार्थ—यह आत्मा अमूर्त स्वभाव होनेसे रस, रूप, गंध, रपर्श, शब्द संस्थानादिक पुद्रलीक भावोंसे रहित है, अपने चेतना गुण से धर्म, अधर्म, आकाश, काल, इन चार अमूर्त द्रव्योंसे भी

#### प्रवचनसारः

तद्बहुतरार्थप्रतिपत्तये । तथाहि—न लिङ्गैरिन्द्रियैग्रीहकतामापन्नस्य ग्रहणं यस्येत्यतीन्द्रिय-ज्ञानमयत्सस्य प्रतिपत्तिः । न लिङ्गैरिन्द्रियैग्रीह्यतामापन्नस्य ग्रहणं यस्येतीन्द्रियपत्थक्षाविषयत्सस्य । न लिङ्गादिन्द्रियगम्याद्भुमादग्नेरिव ग्रहणं यस्येतीन्द्रियप्रत्यक्षपूर्वकानुमानाविषयत्रस्य । न लिङ्गादेव परैः ग्रहणं यस्येत्यनुमेयमात्रताभावस्य । न लिङ्गादेव परेषां ग्रहणं यस्येत्यनुमातृमात्रताभावस्य । न लिङ्गात्त्वभावेन ग्रहणं यस्येति प्रत्यक्षज्ञातृत्वस्य । न लिङ्गेनोपयोगाख्यलक्षणेन ग्रहणं ज्ञेया-र्थालम्वनं यस्येति बहिरर्थालम्बनज्ञानाभावस्य । न लिङ्गनोपयोगाख्यलक्षणस्य ग्रहणं खयमा-धरणं यस्येत्यनाहार्यज्ञानत्तस्य । न लिङ्गस्योपयोगाख्यलक्षणस्य ग्रहणं परेण हरणं वस्येत्या-हार्यज्ञानत्वस्य । न लिङ्गे उपयोगाख्यलक्षणस्य ग्रहणं द्वर्थ इवोपरागो यस्येति शुद्धोपयोगस्व-भावस्य । न लिङ्गादुपयोगाख्यलक्षणाद्ग्रहणं पौद्दलिककर्मादानं यस्येति द्रव्यकर्मासंपृक्तत्वस्य । न लिङ्गभ्य इन्द्रियेभ्यो ग्रहणं विषयाणाम्रुपभोगो यस्येति विषयोपभोक्तृत्वाभावस्य । न लिङ्गभ्य इन्द्रियेभ्यो ग्रहणं विषयाणाम्रुपभोगो यस्येति विषयोपभोक्त्त्रि द्विष्योप्रोगस्त् भावस्य । न लिङ्गादुपयोगाख्यलक्षणाद्ग्रहणं पौद्रलिककर्मादानं यस्येति द्रव्यकर्मासंपृक्तत्वस्य । न लिङ्गभ्य इन्द्रियेभ्यो ग्रहणं विषयाणाम्रुपभोगो यस्येति विषयोपभोक्तत्वा न लिङ्ग्रस्य । न लिङ्गभ्य इन्द्रियोभ्यो ग्रहणं जीनस्येति शुक्रार्तवानुविधायिताभावस्य । न लिङ्गस्य मेहना-

लम्यत इति सर्वत्र ज्ञातव्यः । एवमेकोनविंशतिगाथाभिस्तृतीयविशेषान्तराधिकारे समुदायपातनिका । तयथा — अथ किं तर्हि जीवस्य शरीरादिपरद्रव्येभ्यो भिन्नमन्यद्रव्यासाधारणं स्वस्वरूपमिति प्रश्ने प्रत्युत्तरं ददाति — अरसमरूवमर्गधं रसरूपगन्धरहितवात्तथा चाव्याहार्यमाणास्पर्शरूपगन्धवाश्व अव्वत्तं अव्यक्त-रवात असदं अशब्दत्वात् अलिंगग्गहणं अलिङ्गग्रहणत्वात् अणिदिद्यसंठाणं अनिर्दिष्टसंस्थानत्वाच जाण जीवं जानीहि जीवम् । अरसमरूपमगन्धमस्पर्शमव्यक्तमशब्दमलिङ्गग्रहणमनिर्दिष्टसंस्थानत्वाच जाण जीवं जीवदव्यं जानीहि । पुनरपि कथंभूतम् । चेदणागुणं समस्तपुद्रलादिभ्योऽचेतनेभ्यो भिन्नः समस्तान्य-द्रव्यासाधारणः स्वकीयानन्तजीवजातिसाधारणश्च चेतनागुणो यस्य तं चेतनागुणं चालिङ्गग्रहामित्ति वक्तत्र्ये यदलिङ्गग्रहणमित्युक्तं तत्किमर्थमिति चेत् बहुतरार्थप्रतिपत्त्वर्थम् । तथाहि-—लिङ्गमिन्दियं तेनार्थानां प्रहणं परिच्छेदनं न करोति तेनालिङ्गग्रहणो भवति । तदपि कस्मात्त्वयमेवातीन्द्रियाखण्डज्ञानसहितत्वात् । तेनैव लिङ्गशब्दवाच्येन चक्षुरादीन्द्र्येणान्यजीवानां यस्य ग्रहणं परिच्छेदनं कर्त्तुं नायाति तेनालिङ्गग्रहण उच्यते । तदपि करमात् । निर्विकारातीन्द्रियस्वसंवेदनप्रत्यक्षज्ञानगम्यत्वात् । लिङ्गं धूमादि तेन धूमलिङ्गोद्ववा-

मिन्न है, स्वजीव सत्ताकी अपेक्षा अन्य जीव द्रव्यसे भी भिन्न है, अपने अस्तित्वकर सद्रूप वस्तुमात्र है, और यहाँपर अलिंगग्रहण विशेषण इसलिये कहा है, कि वह आत्मा किसी पुद्रलीक चिह्नसे ग्रहण नहीं किया जाता । इस विशेषण पदके अनेक अर्थ है, उनमेंसे कुछ थोड़े दिखलाते हैं—लिंग नाम इंदियोंका है, उन इन्द्रियोंसे यह आत्मा पदार्थोंका ग्रहण (ज्ञान) करनेवाला नहीं है, अतीन्द्रिय स्वभावसे पदार्थोंको जानता है, इसलिये अलिंगग्रहण है । अथवा इन्द्रियोंसे अन्य जीव भी इस आत्माका ग्रहण नहीं कर-सकते, यह तो अतीन्द्रिय स्वसंवेदन ज्ञानगम्य (अपने अनुभवगोचर) है, इसलिये भी अलिंगग्रहण है । जैसे धूम-धुएं चिह्नको देखकर अग्निका ज्ञान करते हैं, वैसे अनुमान ज्ञानकर लिंग अर्थात् चिह्नकर यह आत्मा अन्य पदार्थोंका जाननेवाला नहीं है, यह तो अतीन्द्रिय प्रत्यक्षज्ञानसे जानता है, इस कारण भी

### कुन्दकुन्दविरचितः

कारस्य ग्रहणं यस्येति लौकिकसाधनमात्रताभावस्य । न लिङ्गेनामेहनाकारेण ग्रहणं लोकव्याप्ति र्यस्येति क्रुहुकप्रसिद्धसाधनाकारलोकव्याप्तिलामावस्य । न लिङ्गानां स्त्रीपुष्नपुंसकवेदानां ग्रहणं यस्येति स्त्रीपुष्नपुंसकद्रव्यभावामावस्य । न लिङ्गानां धर्मध्वज्ञानां ग्रहणं यस्येति बहिरङ्गयतिलि-ङ्गामावस्य । न लिङ्गं गुणो ग्रहणमर्थावबोधो यस्येति गुणविशेषानालीढशुद्धद्रव्यत्तस्य । न लिङ्गं गुणपर्यायो ग्रहणमर्थाववोधविशेषो यस्येति पर्यायविशेषानालीढशुद्धद्रव्यत्तस्य । न लिङ्गं गुणपर्यायो ग्रहणमर्थाववोधविशेषो यस्येति पर्यायविशेषानालीढशुद्धद्रव्यत्तस्य । न लिङ्गं पत्यभिज्ञानहेतुर्ग्रहणमर्थाववोधसामान्यं यस्येति द्वव्यानालीढशुद्धपर्यायतस्य]॥ ८० ॥ अथ कथममूर्तस्यात्मनः स्निग्धरूक्षतामावाद् वन्धो भवतीति पूर्वपक्षयति---मुत्तो रूवादिगुणो बज्झदि फासेहिं अण्णमण्णेहिं । तव्विवरीदो अप्पा बज्झदि किध पोग्गऌं कम्मं ॥ ८१ ॥ मूर्तो रूपादिगुणो बध्यते स्पर्शैरन्योन्यैः ।

नुमानेनाभिवदनुमेयभूतपरपदार्थानां ग्रहणं न करोति तेनालिङ्गप्रहण इति । तदपि कस्मात् । स्वयमेवा-लिङ्गोद्रवातीन्द्रियज्ञानसहितत्वात् , तेनैव लिङ्गोद्रवानुमानेनाभ्निप्रहणवत् परपुरुषाणां यस्यात्मनो प्रहणं परिज्ञानं कर्तुं नायाति तेनालिङ्गग्रहण इति । तदपि कस्मात् । अलिङ्गोद्रवातीन्द्रियज्ञानगम्यत्वात् । अथवा लिङ्गं चिह्नं लाञ्छनं शिखाजटाधारणादि तेनार्थांनां ग्रहणं परिच्छेदनं न करोति, तेनालिङ्गग्रहण इति । तदपि कस्मात् । स्वाभाविकाचिह्रोद्धवातीन्द्रियज्ञानसहितत्वात् । तेनैव चिह्लोद्भवज्ञानेन परपुरुषाणां यस्यात्मनो ग्रहणं परिज्ञानं कर्तुं नायाति तेनालिङ्गग्रहण इति । तदपि कस्मानिरुपरागस्वसंवेदनज्ञानगम्यत्वादिति । एवमलिङ्गमहणराब्दस्य व्याख्यानकमेण शुद्धजीवस्वरूपं ज्ञातव्यमित्यभिप्रायः ॥ ८० ॥ अथामूर्तशुद्धात्मनो व्याख्याने कृते सत्यमूर्तजीवस्य मूर्तपुद्रलकर्मणा सह कथं बन्धो मवतीति पूर्वपक्षं करोति---मुत्तो रूवादिगुणो मूर्तो रूपरसगन्धस्पर्शवान् पुद्रलद्रव्यगुणः बज्झदि अन्योन्यसंश्लेषेण बध्यते बन्धमनुभवति, अलिंगग्रहण है। कोई भी जीव इंदियगम्य चिह्नसे इस आत्माका अनुमान नहीं कर सकता, अर्थात्-इंद्रियज्ञान जनित अनुमानसे प्रहण नहीं किया जासकता, इस कारण भी अलिंगग्रहण है। इत्यादि अलिंगग्रहण शब्दके अनेक अर्थ होते हैं । यह शुद्ध आत्मा केवल अनुभवगम्य है, वचनसे नहीं कहा जासकता, कहनेसे अशुद्धताका प्रसंग आता है। इसलिये शुद्ध जीवद्रव्य ज्ञानगम्य है। जो अनुभवी हैं, वे ही शांतरसके स्वादको जानते हैं, इसका अन्य कथन है, वह व्यवहारमात्र है। जिनके काललबि निकट आगई है, वे ही व्यवहारमात्र शब्दब्रह्मका निमित्त पाकर स्वरूपमें लीन होते हैं । इस कारण अवाच्य शुद्ध जीवद्रव्य अनुभव योग्य ही है ।। ८० ॥ आगे अमूर्त आत्माके सिन्घ रूक्ष गुणका अभाव होनेसे बंध किस तरह हो सकता है ? ऐसा तर्क करते हैं-[रूपादिगुणः] रूप, रस, गंध, स्पर्श गुणवाला [मूर्ताः] स्कंध वा परमाणुरूप पुद्रलद्रव्य [अन्योन्धैः] परस्पर [स्पर्शीः] स्निम्ध रूक्षरूप स्पर्शगुणसे [बध्यते] बंधको प्राप्त होसकता है, [तद्विपरीतः] पुद्रलके सिग्ध, रूक्षगुण रहित

मूर्तयोहिं तावत्पुद्गल्यो रूपादिगुणयुक्तत्वेन यथोदितस्निग्धरूक्षत्नस्पर्शविशेषादन्योन्यव-न्धोऽवधार्यते एव । आत्मकर्मपुद्गलयोस्तु स कथमवधार्यते । मूर्तस्य कर्मपुद्गलस्य रूपादिगुण-युक्तत्वेन यथोदितस्निग्धरूक्षतस्पर्शविशेषसंभवेऽप्यमूर्तस्यात्मनो रूपादिगुणयुक्तताभावेन यथोदितस्निग्धरूक्षत्वस्पर्शविशेषासंभावनया चैकाङ्गविकलतात् ॥ ८१ ॥ अधैवममूर्तस्याप्यात्मनो बन्धो भवतीति सिद्धान्तयति---

रूवादिएहिं रहिदो पेच्छदि जाणादि रूवमादीणि । द्व्वाणि गुणे य जधा तह बंधो तेण जाणीहि ॥ ८२ ॥ रूपादिकै रहितः पश्यति जानाति रूपादीनि । द्रव्याणि गुणांश्व यथा तथा बन्धस्तेन जानीहि ॥ ८२ ॥

येन मकारेण रूपादिरहितो रूपीणि द्रव्याणि तद्रुणांश्र पञ्यति जानाति च, तेनैव मकारेण

तत्र दोषो नास्ति । कैः कृत्वा । फासेहि अण्णमण्णेहिं लिग्धरूक्षगुणलक्षणस्पर्शसंयोगैः । किंबिशिष्टैः । अन्योन्यैः परस्परनिमित्तैः । तव्तिवरीदो अप्पा बज्झदि किध पोग्गलं कम्मं तद्विपरीतात्मा बज्नाति कथं पौद्रलं कर्मेति । अयं परमात्मा निर्विकारपरमचैतन्यचमत्कारपरिणतत्वेन बन्धकारणभूतस्निग्धरूक्षगुण-स्थानीयद्रेषादिविभावपरिणामरहितत्वादमूर्तत्वाच पौद्रलकर्म कथं बध्नाति न कथमपीति पूर्वपक्षः ॥ ८१ ॥ अथैवममूर्तस्याप्यात्मनो नयविभागेन बन्धो भवतीति प्रत्युत्तरं ददाति न कथमपीति पूर्वपक्षः ॥ ८१ ॥ अथैवममूर्तस्याप्यात्मनो नयविभागेन बन्धो भवतीति प्रत्युत्तरं ददाति किश्वादिएहिं रहिदो अमूर्तपरम-चिज्ज्योतिःपरिणतत्वेन तावदयमात्मा रूपादिरहितः । तथात्रिधः सन् किं करोति । पेच्छदि जाणादि मुक्तावस्थायां युगपत्परिच्छित्तिरूपसामान्यविशेषग्राहककेवलदर्शनज्ञानोपयोगेन यद्यपि तादात्म्यसंबन्धो नास्ति तथापि प्राह्यप्राहकलक्षणसंबन्धेन पश्यति जानाति । कानि कर्मतापन्नानि । रूत्रमादीणि दव्वाणि रूप-

[आत्मा] जीवदव्य [पौद्गलिकं कर्म] पुद्रलीक कर्मवर्गणाओंको [कथं] कैसे [बझाति] बांध सकता है ? आवार्थ—पुद्रलदव्य मूर्तीक है, वह अपने क्रिथ रूक्ष गुगकर आपसमें बॅंधता है। आत्मा तो अमूर्तीक है, क्रिग्ध, रूक्ष गुगसे रहित है, वह कर्मवर्गणासे किस तरह बॅंध सकता है ? यह बड़ा संशय है, कि एक तरफ तो क्रिग्ध, रूक्ष गुग सहित कर्मवर्गणा और दूसरी तरफ क्रिग्ध, रूक्ष गुण रहित आत्मा ये दोनों आपसमें किस तरह बंधको प्राप्त हो सकते हैं ? ऐसा शिण्यका प्रश्न है ॥ ८१ ॥ आगे अमूर्त आत्माके भी बंध होता है, ऐसा उत्तर दृष्टान्त द्वारा कहते हैं ।—[रूपादिकै: रहित:] रूपादिसे रहित यह आत्मा [यथा] जैसे [रुपादीनि द्रव्याणि] रूपादिगुगोंबाले घट पटादि-स्वरूप अनेक पुद्रलद्रव्योंको [च] और [गुणान] उन द्रव्योके रूपादिगुगोंको [जानाति] जानता है, [पद्यति] देखता है, [तथा] उसी प्रकार [तेन] पुद्रलद्रव्यके साथ [बन्धं] आत्माका बंध [जानीहि] जानो । भावार्थ—आत्मा अमूर्तीक है, परंतु मूर्तीकद्रव्यका देखने जाननेवाला है । देखना जानना इसका स्वभाव है, उस देखने जाननेसे ही मूर्तीकद्रव्यसे बंध होता है, जो देखता जानता न होता, तो बंध होता । जब देखता जानता है, तभी बंध है । यही बात दृष्टान्तसे दिखलाते हैं—जैसे कुन्दकुन्दविरचितः

रूपादिरहितो रूपिभिः कर्मपुद्रलैः किल वध्यते । अन्यथा कथममूर्तो मूर्तं पश्यति जानाति चेत्यत्रापि पर्यनुयोगस्यानित्रार्यलात् । न चैतदत्यन्तदुर्घटलादार्ष्टान्तिकीकृतं, किंतु दृष्टान्तद्वा-रेणाबाल्गोपालम्कटितम् । तथाहि—यथा बालकस्य गोपालकस्य वा पृथगवस्थितं मृद्धलीवर्दं वलीवर्दं वा पश्यतो जानतश्च न वलीवर्देन सहास्ति संबन्धः, विषयभावावस्थितवलीवर्दनिमित्तो-पयोगाधिरूढवलीवर्दाकारदर्शनज्ञानसंबन्धो बलीवर्दसंबन्धव्यवहारसाधकस्लस्त्येव, तथा किला-त्मनो नीरूपत्वेन स्पर्शशून्यलान्न कर्मपुद्धलैः सहास्ति संबन्धः, एकावगाहभावावस्थितकर्मपुद्धल-निमित्तोपयोगाधिरूढरागद्वेषादिभावसंबन्धः कर्मपुद्धलबन्धव्यवहारसाधकस्त्वस्त्येव ॥ ८२ ॥

रसगन्धस्पर्शसहितानि मूर्तदव्याणि । न केवलं द्रव्याणि गुणे य जधा तद्रुणांश्व यथा । अथवा यः कश्चित्संसारी जीवो विशेषभेदज्ञानरहितः सन् काष्ठपाषाणाद्यचेतनजिनप्रतिमां दृष्ट्रा मदीयाराध्योऽयमिति मन्यते । यद्यपि तत्र सत्तावलोकदर्शनेन सह प्रतिमायास्तादात्म्यसंगन्धो नास्ति तथापि परिच्छेद्यपरिच्छेदक-लक्षणसंगन्धोऽस्ति । यथा वा समवसरणे प्रत्यक्षजिनेश्वरं दृष्ट्रा विशेषभेदज्ञानी मन्यते मदीयाराध्योऽयमिति । तत्रापि यद्यप्यवल्लोकनज्ञानस्य जिनेश्वरेण सह तादात्म्यसंगन्धो नास्ति तथापि परिच्छेदयपिच्छेदक-लक्षणसंगन्धोऽस्ति । यथा वा समवसरणे प्रत्यक्षजिनेश्वरं दृष्ट्रा विशेषभेदज्ञानी मन्यते मदीयाराध्योऽयमिति । तत्रापि यद्यप्यवल्लोकनज्ञानस्य जिनेश्वरेण सह तादात्म्यसंगन्धो नास्ति तथाप्याराध्याराधकसंगन्धोऽस्ति । तह बंधो तेण जाणीहि तथा वन्धं तेनैव दृष्टान्तेन जानीहि । अयमत्रार्थः----यद्यप्ययमात्मा निश्वयेना-मूर्तस्तथाप्यनादिकर्भवन्ध्वशाद्यचहारेण मूर्तः सन् द्रव्ययन्धनिमित्तभूतं रागादिविकल्परूपं भावगन्धोपयोगं करोति । तस्मिन्सति मूर्तदव्यकर्भणा सह यद्यपि तादात्म्यसंबन्धो नास्ति तथापि धूर्वोक्तदृष्टान्तेन संश्लेष-संबधोऽस्तीति नास्ति दोषः ॥ ८२ ॥ एवं शुद्धबुद्वैकस्वभावजीवकथनमुख्यत्वेन प्रथमगाथा । मूर्तिरहित-

एक बालक मिट्टीके बलय (कंकण) को अपना समझकर देखता है, जानता है, मानता है, परंतु वह बलय उस बालकसे जुदा है, कुछ संबंध नहीं है, तो भी जो उस कंकणको कोई तोड़ डाले, फोड़ डाले, अधवा लेजावे, तो वह बालक अति दुःखी होता है, और इसी तरह ग्वालिया सचे कंकणको अपना समझ कर देखता है, जानता है, मानता है, सचा वलय भी उस ग्वालियेसे जुदा है-उस बलयसे कुछ संबंध नहीं है, तो भी उस सचे बलयको जो कोई तोड़ डाले, अथवा लेजावे, तो ग्वालिया भी अति दुःखी होता है । इस जगह विचारना चाहिये, कि माटीका वलय और सचा बलय दोनों बाल गोपालसे जुदे हैं, उनके जानेसे टूटने फूटनेसे बालक और ग्वालिया क्यो दुःखी होते हैं । इससे यह बात विचारमें आती है, कि वे बाल गोपाल उन बलयोंको अपना मानकर देखते हैं, जानते हैं । इस कारण अपने परिणामोंसे बॅंध रहे हैं, उनका ज्ञान वल्लयके जिमत्तसे तदाकार परिणत हो रहा है । इसलिये परस्वरूप वल्लयोंसे संबंधका व्यवहार आजाता है । उसी प्रकार इस आत्माका पुद्रलसे कुछ संबंध नहीं है, परंतु अनादिकालसे लेकर एक क्षेत्रावगाहकर ठहरे हुए जो पुद्रल हैं, उनका निमित्त पाकर उपन्न हुआ जो राग, देष, मोहरूप अशुद्धोपयोग वही भाववंध है, उसिसे आत्मा बॅंधा हुआ है, पुक्रलिक कर्मबंध व्यवहार-मात्र है । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि जो यह आत्मा परदञ्यको रागी, देषी, मोही, होकर देखता है, जानता है, वही अशुद्धोपयोगरूप परिणाम बंधका कारण है, और अपने ही अशुद्धपरिणामसे बंध है

इष. २८

For Private & Personal Use Only

अथ भावबन्धस्वरूपं ज्ञापयति----

उवओगमओ जीवो मुज्झदि रज़ेदि वा पदुस्सेदि । पप्पा विविधे विसये जो हि पुणो तेहिं संबंधो ॥ ८३ ॥ उपयोगमयो जीवो महाति रज्यति वा प्रदेष्टि । माप्य विविधान् विषयान् यो हि पुनस्तैः संबन्धः ॥ ८३ ॥

अयमात्मा सर्वे एव तावत्सविकल्पनिर्विकल्पपरिच्छेदात्मकत्वादुपयोगमयः । तत्र यो हि नाम नानाकारान् परिच्छेद्यानर्थानासाद्य मोहं वा रागं वा द्वेषं वा समुपैति स नाम तैः पर-मत्येयैरपि मोहरागद्वेषैरुपरक्तात्मस्वभावत्नान्नीलपीतरक्तोपाश्रयमृत्ययनीलपीतरक्तेत्रेरुपरक्तस्व-भावः स्फटिकमणिरिव स्वयमेक एव तद्भावद्वितीयलाद् बन्धो भवति ॥ ८३ ॥

अथ भावबन्धयुक्ति द्रव्यबन्धस्वरूपं च प्रज्ञापयति—

जीवस्य मूर्तकर्मणा सह कथं बन्धो भवतीति पूर्वपक्षरूपेण द्वितीया तत्परिहाररूपेण तृतीया चेति गाथात्रयेण प्रथमस्थलं गतम् । अथ रागद्वेषमोहलक्षणं भावबन्धस्वरूपमाख्याति-उवओगमओ जीवो उपयोगमयो जीवः, अयं जीवो निश्चयनयेन विशुद्धज्ञानदर्शनोपयोगमयस्तावत्तथाभूतोऽप्यनादिवन्धवशात्सोपाधिस्फटिक-वत् परोपाधिभावेन परिणतः सन् । किं करोति । मुज्झदि रज्जेदि वा पदुस्सेदि मुह्यति रज्यति वा प्रदेष्टि देषं करोति । किं कृत्वा । पूर्वं पप्पा प्राप्य । कान् । विविधे विसये निर्विषयपरमात्मत्त्वरूपभावनाविपक्ष-भूतान्विविधपश्चेन्द्रियविषयान् । जो हि पुणो यः पुनस्त्थंभूतोऽस्ति जीवो हि स्फुटं, तेहि संबंधो तैः संबद्धो भवति तैः पूर्वोक्तरागद्वेषमोहैः कर्तृभूतैमोहरागद्वेषरहितजीवस्य शुद्धपरिणामलक्षणं परमधर्ममलभमानः सन् स जीवो बद्रो भवतीति । अत्र योऽसौ रागद्वेषमोहपरिणामः स एव भावबन्ध इत्यर्थः ॥ ८३ ॥ अथ भावबन्धयुक्ति द्रव्यबन्धस्वरूपं च प्रतिपादयति--भावेण जेण भावेन परिणामेन येन जीवो जीवः

॥ ८२ ॥ आगे भावबंधका स्वरूप दिखलाते हैं -- [ यः ] जो [ उपयोगमयः ] ज्ञान दर्शनमयी [जीवः] आत्मा [विविधान्] अनेक तरहके [विषयान्] इष्ट अनिष्ट विषयोंको [प्राप्यं] पाकर [मुद्धाति] मोही होता है, [वा] अथवा [रज्यति] रागी होता है, अथवा [प्रदेष्टि] देषी होता है, [सः] वह [पुनः] फिर [तैः] उन राग, द्वेष, मोह भावोंसे [बद्धः] बंधा हुआ है। भावार्थ----यह संसारी जीव इंदियोंके विषयोंमें उपयोगी होता हुआ राग, देष, मोहभावको प्राप्त होता है। वे राग, देष, मोहभाव परके निमित्तसे होते हैं। यद्यपि यह आत्मा एकभावस्वरूप है, परंतु राग, देष, मोहभावके परिणमनसे देतभावरूप हुआ है, इससे बंध है। जैसे स्फटिकमणि स्वमावसे एक वित-भावरूप है, परंतु नील पीत रक्तवस्तुके संबंधसे नील पीत रक्तरूप दूसरे परिणामको प्राप्त होता है, तदाकार संबंधको धारण करता है, उसी प्रकार यह आत्मा परसंयोगसे राग, देष, मोहमावरूप भावबंधसे बँधता है।। ८३ ॥ आगे भावबंधके अनुसार द्रव्यबंधका स्वरूप दिखलाते हैं—[जीव:] आत्मा [**येन भावेन**] जिस राग, देष, मोहमावकर [**चिषये**] इंदियोंके विपयमें [आगतं] आये हुए इष्ट

२१८

भावेण जेण जीवो पेच्छदि जाणादि आगदं विसये। रज्जदि तेणेव पुणो बज्झदि कम्म त्ति उवदेसो ॥ ८४ ॥ भावेन येन जीवः पश्यति जानात्यागतं विषये । रज्यति तेनैव पुनर्वध्यते कर्मेत्युपदेशः ॥ ८४ ॥

अयमात्मा साकारनिराकारपरिच्छेदात्मकत्वात्परिच्छेदतामापद्यमानमर्थजातं येनैव मोह-रूपेण रागरूपेण द्वेषरूपेण वा भावेन पश्यति जानाति च ते नैत्रोपरज्यत एव । योऽयम्रुप-रागः स खल्ज स्निग्धरूक्षत्वस्थानीयो भावबन्धः । अथ पुनस्तेनैव पौद्रलिकं कर्म बध्यत एव, इत्येष भावप्रबन्धमत्ययो द्रव्यबन्धः ॥ ८४ ॥

### अथ पुद्रलजीवतदुभयबन्धसूरूपं ज्ञापयति— फासेहिं पुग्गलाणं बंधो जीवस्स रागमादीहिं । अण्णोण्णस्सवगाहो पुग्गलजीवप्पगो भणिदो ॥ ८५ ॥

कर्ता पेच्छदि जाणादि निर्विकल्पदर्शनपरिणामेन पश्यति सविकल्पज्ञानपरिणामेन जानाति । किं कर्मता-पनं, आगदं विसये आगतं प्राप्तं किमपीष्टानिष्टं वस्तु पश्चेन्द्रियविषये रज्जदि तेणेत्र पुणो रज्यते तेनैव पुनः आदिमध्यान्तवर्जितं रागादिदोषरहितं चिज्ज्योतिःस्वरूपं निजात्मद्रव्यमरोचमानस्तथैवाजानन्सन् समस्त-रागादिविकल्पपरिहारेग भावयंश्व तेतैव पूर्वोक्तज्ञानदर्शनोपयोगेन रज्यते रागं करोति इति भाववन्धयुक्तिः । बज्झदि कम्म त्ति उवदेसो तेन भाववन्धेन नवतरद्रव्यकर्म बध्नातीति द्रव्यबन्धस्वरूपं चेत्युपदेशः ॥८४॥ एवं भाववन्धकथनमुख्यतया गाथाद्वयेन दितीयस्थलं गतम् । अथ पूर्वनवतरपुद्रलद्रव्यकर्मगोः परस्परबन्धो जीवस्य त रागादिभावेन सह बन्धो जीवस्यैव नवतरद्रव्यकर्मेणा सह चेति त्रिविधवन्धस्वरूपं प्रज्ञापयति----फा सेहि प्रगालाणं बंधो स्पर्शैः पुझलानां बन्धः पूर्वनवतरपुझलड्यकर्मगोर्जीवगतरागादिभावनिमित्तेन अनिष्ट पदार्थको [पश्यति] देखता है, [जानाति] जानता है, [तेन एव] और उसी राग, द्वेव, मोहरूप परिणामकर [रज्यते] तदाकार हो लीन होजाता है, [पुनः] फिर [तेनैच] उसी भाव-वंधके निमित्तसे [कर्म] ज्ञानावरणादि आठ प्रकार द्रव्यकर्म [बध्यते ] बँधते हैं, [इति उपदेशः] यह भगवन्तका उपदेश है। भावार्थ---यह आत्मा ज्ञान दर्शन स्वभाव सहित है। जब यह राग, देेष, मोहभावोंसे ज्ञेयपदार्थको देखता है, जानता है, तब इसके चिद्विकाररूप राग, देव, मोह परिणाम होते हैं। उन अशुद्धोपयोगरूप परिणामोंका जो होना वही भावबंध है। इसी भावकर्मके अनुसार द्रव्यकर्म बँघते हैं, ऐसा जिनेन्द्रदेवका उपदेश मनमें धारण करने योग्य है ॥ ८४ ॥ आगे पुद्रलकर्मका बंध पुद्रल-कमौंसे होता है, जीवका बंध अशुद्धरागादि भावोंसे होता है, और आत्मा पुरल इन दोनोंका भी बंध आपसमें होता है, ऐसा तीन तरहका बंध दिखलाते हैं-[स्पर्दाः] यथायोग्य सिग्ध, रूक्ष, स्पर्श, गुगोंसे [पुद्गलानां] पुझ्लकर्मवर्गगाओंका आपसमें [बन्ध:] मिलकर एकपिंडरूप बंध होता है, [रागादिभिः] पर उपाधिसे उत्पन्न चिद्विकाररूप राग, देष, मोह, परिणामोंसे [जीवस्य] आत्माका

स्पेर्ज्ञैः पुद्रलानां बन्धो जीवस्य रागादिभिः ।

अन्योन्यस्यावगाहः पुद्रलजीवात्मको भणितः ॥ ८५ ॥

यस्तावदत्र कर्मणां स्निग्धरूक्षत्वस्पर्शविशेषैरेकलपरिणामः स केवल्लपुद्रलवन्धः। यस्तु जीवस्यौपाधिक मोहराग द्वेषपर्यायैरेकलपरिणामः स केवल्जीववन्धः। यः पुनः जीवकर्मपुद्रलयोः परस्परपरिणामनिमित्तमात्रत्वेन विशिष्टतरः परस्परमवगाद्यः स तदुभयबन्धः ॥ ८५ ॥ अथ द्रव्यवन्धस्य भाववन्धहेतुकलप्रजीवयति—

> सपदेसो सो अप्पा तेख पदेसेख पुग्गला काया। पविसंति जहाजोग्गं चिहंति हि जंति बज्झंति॥ ८६॥ सप्रदेशः स आत्मा तेषु प्रदेशेषु पुद्रलाः कायाः। प्रविशन्ति यथायोग्यं तिष्ठन्ति हि यान्ति बध्यन्ते ॥ ८६॥

अयमात्मा लोककाशतुल्यासंख्येयमदेशलात्समदेशः । अथ तेषु तस्य प्रदेशेषु कायवाड्य-

स्वकीयस्निग्धरूक्षोपादानकारणेन च परस्परस्पर्शसंयोगेन योऽसौ बन्धः स पुद्रल्वन्धः । जीवस्स राग-मादीहिं जीवस्य रागादिभिर्निरुपरागपरमंचैतन्थरूपनिजात्मतत्त्वभावनाच्युतस्य जीवस्य यदागादिभिः सह परिणमनं स जीवबन्ध इति । अण्णोण्णस्सवगाहो पुग्गलजीवप्पगो भणिदो अन्योन्यस्यावगाहः पुद्रल-जीवात्मको भणितः । निर्विकारस्वसंवेदनज्ञानरहितत्वेन स्निग्धरूक्षस्थानीयरागद्देषपरिणतजीवस्य बन्धयोग्य-स्निग्धरूक्षपरिणामपरिणतपुद्रलस्य च योऽसौ परस्परावगाहलक्षणः स इत्थंमूतबन्धो जीवपुद्रलबन्ध इति त्रिविधबन्धलक्षणं ज्ञातव्यम् ॥ ८५ ॥ अथ बन्धो 'जीवस्स रागमादीहिं' पूर्वसूत्रे यदुक्तं तदेव रागत्वं दब्यबन्धल्य कारणमिति विशेषेण समर्थयति सपदेसो सो अप्पा स प्रसिद्धात्मा लोकाकाशप्रमिता-संख्येयप्रदेशत्वात्तावत्सप्रदेशः । तेसु पदेसेसु पुग्गला काया तेषु प्रदेशेषु कर्मवर्गणायोग्यपुद्रलकायाः कर्तारः पविसंति प्रविशन्ति । कथम् । जहाजोग्गं मनोवचनकायवर्गणालम्बनवीर्थन्तरायक्षयोपशम-

बंध होता है, [अन्योन्यं] परस्परमें परिणामोका निभित्त पाकर [अवगाहः] एक क्षेत्रमें जीवकर्मका बंध होना [पुद्गल जीवात्मकः] वह पुद्गलकर्म और जीव इन दोनोंका बंध [भणितः] कहा गया है ॥ भावार्थ—जब जीवके नवीन कर्मबंध होता है, तब वह तीन जातिका होता है । जो जीवके प्रदेशोंमें पूर्वबद्ध वर्गणा हैं, उनसे तो नूतन कर्मवर्गणा क्रिध रूक्ष मावकर बँधती हैं, और जो जीवके रागादि अशुद्धोपयोग होता है, उससे जीववंध होता है, तथा जीव और पुद्गलके परिणमनसे निभित्त नैमित्तिकभावकर जो दोनोंका एकक्षेत्रावगाह है, वह आपसमें जीवपुद्गलका बंध होता है, इस प्रकार तीन जातिका बंध जानना चाहिये ॥ ८५ ॥ आगे द्रव्यवंधका कारण भावबंध है, ऐसा दिखलाते हैं— [सः] सो [आत्मा] यह आत्मा [सप्रदेशाः] लोकप्रमाण असंख्यात प्रदेशी है, [तेषु प्रदेशेषु] उन असंख्यातप्रदेशोंमें [पुद्गलाः कायाः] पुद्गलकर्मवर्गणापिंड [यधायोग्ध] मन, वचन, कायवर्ग-णाओकी सहायतासे जो आत्माके प्रदेशोंका कंपरूप योगका परिणमन है, उसीके अनुसार [प्रविदानित] नोवर्गणालम्बनः परिस्पन्दो यथा भवति तथा कर्मपुद्गलकायाः खयमेव परिस्पन्दवन्तः प्रवि-शन्त्यपि तिष्ठन्त्यपि [गच्छन्त्यपि ] च । अस्ति चेज्जीवस्य मोहरागद्वेषरूपो भावो बध्यन्तेऽपि च । ततोऽवधार्यते द्रव्यवन्धस्य भाववन्धो हेतुः ॥ ८६ ॥

अथ द्रव्यबन्धहेतुसेन रागपरिणाममात्रस्य भाववन्धस्य निश्वयबन्धसं साधयति----रत्तो वंधदि कम्मं मुच्चदि कम्मेहिं रागरहिदप्पा । एसो बंधसमासो जीवाणं जाण णिच्छयदो ॥ ८७ ॥ रक्तो बध्नाति कर्म ग्रुच्यते कर्मभी रागरहितात्मा । एष बन्धसमासो जीवानां जानीहि निश्वयतः ॥ ८७ ॥

यतो रागपरिणत एवाभिनवेन द्रव्यकर्मणा बध्यते न वैराग्यपरिणतः, अभिनवेन द्रव्य-कर्मणा रागपरिणतो न मुच्यते वैराग्यपरिणत एव, संस्पृक्यतैवाभिनवेन द्रव्यकर्मणा चिरसंचि-जनितात्मप्रदेशपरिस्पन्दलक्षणयोगानुसारेण यथायोग्यम् । न केवलं प्रविशन्ति चिट्ठंति हि प्रवेशानन्तरं स्वकीयस्थितिकालपर्यन्तं तिष्ठन्ति हि स्फुटम् । न केवलं तिष्ठन्ति जंति स्वकीयोदयकालं प्राप्य फलं दत्त्वा गच्छन्ति, बज्झंति केवलज्ञानायनन्तचतुष्टयव्यक्तिरूपमोक्षप्रतिपक्षमूतवन्धस्य कारणं रागादिकं लब्धा पुनरपि द्रव्यबन्धरूपेण बध्यन्ते च । अत एतदायातं रागादिपरिणाम एव द्रव्यबन्धकारणमिति । अथवा द्वितीय-व्याख्यानम्-प्रविशन्ति प्रदेशवन्धास्तिष्ठन्ति स्थितिबन्धाः फलं दत्त्वा गच्छन्त्यनुभागवन्धा बध्यन्ते प्रकृति-बन्धा इति ॥ ८६ ॥ एवं त्रिविधवन्धमुख्यतया सूत्रद्वयेन तृतीयस्थलं गतम् । अथ द्रव्यवन्धकारणत्वा-निश्वयेन रागादिविकल्परूपो भावबन्ध एव बन्ध इति प्रज्ञापयति-रत्तो बंधदि कम्मं रक्तो बध्नाति कर्म । रक्त एव कर्म बध्नाति न च वैराग्यपरिणतः मुंचदि कम्मेहिं रागरहिदप्पा मुख्यते कर्मभ्यां राग-जीवके प्रदेशोमें आके प्रवेश करते हैं, [च] और [बध्यन्ते] परस्परमें एक क्षेत्रावगाहकर बँधते हैं, तथा वे कर्मवर्गणापिंड [तिष्ठन्ति] राग, द्वेष, मोह, भावके अनुसार अपनी स्थिति लेकर ठहरते हैं, उसके बाद [ यान्ति ] अपना फल देकर क्षय होजाते हैं । भावार्थ---जो पहले तो जीवके रागादि अगुद्रो-पयोगरूप भाववंध होता है; उसके बाद द्रव्यवंध होता है। इस कारण द्रव्यवंधका कारण भाववंध जानना । प्रकृति और प्रदेशबंध योगपरिणामसे होते हैं, स्थिति और अनुभागबंध राग देषरूप कषाय परिणामसे होते हैं ॥ ८६ ॥ आगे द्रव्यबंधका कारण रागादि भाव है, इसलिये रागादि भावको हो निश्वयबंध दिखलाते हैं--[रक्त:] जो जीव परदव्यमें रागी है, वही [कर्म] ज्ञानावरणादि कर्मोंको [ बाझाति ] बाँधता है, [रागरहितात्मा ] और जो रागभावकर रहित है, वह [ कर्मभिः ] सब कर्म-कलंकोंसे [मुच्यते] मुक्त होता है। [निश्चयतः ] निश्चयनयकर [जीवानां] संसारी आत्माओंके [ एषः ] यह रागादि विभावरूप अछद्वोपयोग ही भावबंध है, ऐसा [वन्धसमासः ] बंधका संक्षेप कथन [जानीहि] हे शिष्य, तू समझ। भावार्थ-जो जीव रागभावकर परिणमता है, वही नवीन द्रव्य कर्मकर बॅंधता है, और जो जीव वैराग्यस्वरूप परिंगमन करता है, वह कर्मोंसे नहीं बॅंधता । रागपरिणत

तेन पुराणेन च न मुच्यते रागपरिणतः, मुच्यत एव संस्पृझ्यतैवाभिनवेन द्रव्यकर्मणा चिर-संचितेन पुराणेन च वैराग्यपरिणतो न बध्यते । ततोऽवधार्यते द्रव्यबन्धस्य साधकतमलाद्राग-परिणाम एव निश्वयेन बन्धः ॥ ८७ ॥

अथ परिणामस्य द्रव्यबन्धसाधकतमरागविशिष्टतं सविशेषं प्रकटयति— परिणामादो बंधो परिणामो रागदोसमोहजुदो । असुहो मोहपदोसो सुहो व असुहो हवदि रागो ॥ ८८ ॥ परिणामाद् बन्धः परिणामो रागद्वेषमोहयुतः । अशुभौ मोहपद्वेषौ शुभो वाशुभो भवति रागः ॥ ८८ ॥

द्रव्यबन्धोऽस्ति तावद्विशिष्टपरिणामात् । विशिष्टतं तु परिणामस्य रागद्वेषमोहमयत्वेन । तत्र शुभाशुभंतेन द्वैतानुवर्ति । तत्र मोहद्वेषमयत्वेनाशुभत्तं, रागमयत्वेन तु शुभतं चाशुभतं च ।

रहितात्मा मुच्यत एव शुभाशुभकर्मभ्यां रागरहितात्मा न च बध्यते एसो बंधसमासो एव प्रत्यक्षीमूतो बन्धसंक्षेपः । जीवाणं जीवानां संबन्धी जाण णिच्छयदो जानीहि त्वं हे शिष्य. निश्चयतो निश्चय-नयाभिप्रायेणेति । एवं रागपरिणाम एव बन्धकारणं ज्ञात्वा समस्तरागादिविकल्पजालत्यागेन विशुद्धज्ञान-दर्शनस्वभावनिजात्मतत्त्वे निरन्तरं भावना कर्तव्येति ॥ ८७ ॥ अथ जीवपरिणामस्य द्रव्यबन्धसाधकं रागाचुपाधिजनितभेदं दर्शयति परिणामादो बंधो परिणामात्सकाशाद्वन्धो भवति । स च परिणामः किंविशिष्टः । परिणामो रागदोसमोइजुदो वीतरागपरमात्मनो विलक्षणत्वेन परिणामो रागद्वेषमोहोपाधि-त्रयेण संयुक्तः असुहो मोहपदोसो अग्रुभौ मोहप्रदेषौ परोपाधिजनितपरिणामत्रयमध्ये मोहप्रदेषद्वयमशुभम् । सुहो व असुहो हवदि रागो शुभोऽग्रुभो वा भवति रागः । पञ्चपरमेष्ठचादिभक्तिरूपः शुभराग उच्यते, विषयकषायरूपश्चाशुम इति । अयं परिणामः सर्वोऽपि सोपाधित्वात् बन्धहेतुरिति ज्ञात्वा बन्धे शुभाग्रुम-

जीव नूतनकर्मसे छूटता ही नहीं, और वैराग्यपरिणतिवाला नवीनकर्मोंसे छूट जाता है, तथा पुराने कर्मोंसे छूटता है । रागपरिणतिवाला जीव नवीन कर्मोंसे भी बँधता है, और पुराने कर्मोंसे भी पहलेका बँधा हुआ है । वैराग्यसे परिणत जीव बंध अवस्थाके होनेपर भी अबंध हो गया है । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि द्रव्यबंधका कारण रागादि अशुद्धोपयोग है, वहीं निश्चयबंध है, द्रव्य उपचारमात्र है ॥ ८७ ॥ आगे द्रव्यबंधका कारण जो परिणाम है, उसमें रागकी विशेषता दिखलाते हैं – [परिणामात्] अशुद्धो-पयोगरूप परिणामसे [बन्ध:] पुझलकर्मवर्गणारूप द्रव्यबंध होता है, [परिणाम:] और वह परिणाम [रागद्देधमोहयुत:] राग, देष, मोह, भावोंकर सहित है । वह परिणाम श्रुभ और अशुभके भेदसे दो तरहका है, उनमेंसे [मोह्प्रदेषी] मोहमाव और देषमाब ये दोनों [अशुभौ] अशुम हैं, और [राग:] रागमाव [शुभः] पंचपरमेष्ठीकी भक्ति आदि स्वरूप शुभ है, [चा] और [अशुभः] विषयरतिरूप अशुभ भी है । मोहसामान्य राग, देष, मोहके भेदसे तीन प्रकारका है, उनमेंसे देष, मोह परिणाम बंधका कारण है । मोहसामान्य राग, देष, मोहके भेदसे तीन प्रकारका है, उनमेंसे देष, मोह विशुद्धिसंक्रेशाङ्गलेन रागस्य द्वैविध्यात् भवति ॥ ८८ ॥ अथ विशिष्टपरिणामविशेषमविशिष्टपरिणामं च कारणे कार्यम्रुपचर्य कार्यलेन निर्दिशति— सुहपरिणामो पुण्णं अखुहो पाव त्ति भणित्यमण्णेखु । परिणामो णण्णगदो दुक्खक्ख्यकारणं समये ॥ ८९ ॥ शुभपरिणामः पुण्यमशुभः पापमिति भणितमन्येषु । परिणामोऽनन्यगतो दुःखक्षयकारणं समये ॥ ८९ ॥

द्विश्विध्स्तावत्परिणामः परद्रव्यमग्रदाः स्वद्रव्यमग्रत्ते । तत्र परद्रव्यमग्रदाः परोपरक्तसा-द्विशिष्टपरिणामः, स्वद्रव्यमग्रदत्तस्तु परानुपरक्ततादविशिष्टपरिणामः । तत्रोक्तौ द्वौ विशिष्टपरि-समस्तरागदेषविनाशार्थं समस्तरागाडुपाधिरहिते सहजानन्दैकलक्षणसुखामृतस्वमावे निजात्मद्रव्ये भावना कर्त्तव्येति तात्वर्यम् ॥ ८८ ॥ अथ द्रव्यरूपपुण्यपापवन्धकारणत्वाच्छुमाशुभपरिणामयोः पुण्यपापसंज्ञां ग्रुमाशुभरहितशुद्धोपयोगपरिणामस्य मोक्षकारणत्वं च कथयति—मुह्रपरिणामो पुण्णं द्रव्यपुण्यवन्ध-कारणत्वाच्छुभपरिणामः पुण्यं भण्यते असुहो पाव त्ति भणिपं ट्रव्यपापवन्धकारणत्वादशुभपरिणामाः पापं भण्यते । केषु विषयेषु योऽसौ शुभाशुभपरिणामः । अण्णेसु निजशुद्धात्मनः सकाशादन्येषु शुभाशुभ-बहिर्द्रव्येषु परिणामो णण्णगदो परिणामो नान्यगतोऽनन्व्यगतः स्वस्वरूपस्थ इत्यर्थः । स इत्यंभूतः शुद्धोपयोगलक्षणः परिणामः दुवस्ववस्वयकारणं दुःसक्षयकारणं दुःसक्षयाभिधानमोक्षस्य कारणं भणिदो मणितः । क भणितः । समये परमागमे लब्धिकाले वा । किं च । मिथ्यादृष्टिसासादनमिश्रगुणस्थानत्रये तारतम्येनाशुभपरिणामो भवतीति पूर्वं भणितमस्ति, अविरतदेशविरतप्रमत्तसंवरासंत्रगुणस्थानत्रये शुमाशुभरिणामश्व भणितः, अप्रमत्तादिक्षीणकषायान्तगुणस्थानेषु तारतम्येन शुद्धोपयोगोऽपि भणितः । नय-विवक्षायां मिथ्यादृष्टश्वादिक्षीणकषायान्तगुणस्थानेषु पुनरशुद्धनिश्वयनयो भवत्येव । तत्राशुद्धनिश्वयमध्ये शुद्धोपयोगः कथं लभ्यत इति शिष्येण पूर्वयक्षे छते सति प्रयुत्तरं ददाति न्वत्तकेदेशपरीक्षा तावन्नयलक्षणं शुभाशुभशुद्धद्व्यालम्बनसुपयोगलक्षणं द्वेत्वे के सति प्रयुत्तरं ददाति न्वत्तकेदेशपरीक्षा तावन्नयलक्षणं शुभाशुभशुद्धद्वव्यालम्बनसुपयोगल्झणं चेति तेन कारणेनाशुद्धनिश्वयमच्येऽपि शुद्धात्वावलम्वनत्वात् शुद्ध-

तो अग्रुभ भाव ही हैं, और राग ग्रुभ अग्रुभके भेदसे दो प्रकारका है । धर्मानुराग ग्रुम है, और विषय-राग अग्रुभ भाव है । इस प्रकार ये ग्रुभाग्रुभ दो तरहके परिणाम बंधके ही कारण हैं ।। ८८ ।। आगे बंधके कारणविशेष जो ग्रुभाग्रुभपरिणाम हैं, उनको तथा मोक्षका कारण ग्रुद्ध परिणामको कारणमें कार्यका उपचार करके कार्यरूपमें दिखलाते हैं—[अन्येषु] अपनी आत्मसत्तासे भिन्नरूप पंचपरमेष्ठी आदिकोंमें [य:] जो [ग्रुभपरिणाम:] भक्ति आदि प्रशस्तरागरूप परिणाम है, वह [पुण्यं] पुण्य है, और जो [अग्रुभ:] परदञ्यमें ममत्व विषयानुराग अग्रशस्त (खोटा) राग परिणाम है, वह [पापं] पाप है, [अनन्यगतः परिणामः] जो अन्यदव्यमें नहीं प्रवर्ते, ऐसा वीतराग ग्रुद्धोपयोगरूप भाव है, वह [दुःखक्षयकारणं] दुःखके नाशका कारणरूप मोक्षस्वरूप है, [इति] ऐसा [समये] परमागममें [भणितं] कहा है । भावार्थ—परिणाम दो प्रकारका है, एक तो परद्रव्यमें प्रवर्तता

२२२

णामस्य विशेषौ, शुभपरिणामोऽशुभपरिणामश्र । तत्र पुण्यपुद्गलवन्धकारणलात् शुभपरिणामः पुण्यं, पापपुद्गलवन्वकारणलादशुभपरिणामः पापम् । अविशिष्टपरिणामस्य तु शुद्धलेनैकलाम्नास्ति विशेषः । स काले संसारदुःखद्देतुकर्मपुद्गलक्षयकारणलात्संसारदुःखद्देतुकर्मपुद्गलक्षयात्मको मोक्ष एव ॥ ८९ ॥

# अथ जीवस्य खपरदव्यप्रदृत्तिनिदृत्तिसिद्धये खपरविभागं दर्शयति— भणिदा पुढविप्पमुहा जीवणिकायाध थावरा य तसा। अण्णा ते जीवादो जीवो वि य तेहिंदो अण्णो ॥ ९० ॥

ध्येयत्वात् शुद्धसाधकत्वाच शुद्रोपयोगपरिणामो लम्यत इति नयलक्षणमुपयोगलक्षणं च यथासंभवं सर्वत्र ज्ञातव्यम्। अत्र योऽसौ रागादिविकल्पोपाधिरहितसमाधिलक्षणशुद्धोपयोगो मुक्तिकारणं भणितः स शुद्धात्म-द्रव्यस्रक्षणाद्वेयभूताच्छुद्वपरिणामिकभावादभेदप्रधानद्रव्यार्थिकनयेनाभिन्नोऽपि मेदप्रधानपर्यायार्थिकनयेन भिन्नः । कस्मादिति चेत् । अयमेकदेशनिरावरणत्वेन क्षायोपशमिकखण्डज्ञानव्यक्तिरूपः स च परिगामिकः सकलावरणरहितलेनाखण्डज्ञानव्यक्तिरूपः । अयं तु सादिसान्तत्वेन विनश्वरः, स च अनाद्यनन्तत्वेनावि-नश्वरः । यदि पुनरेकान्तेनाभेदो भवति तर्हि धटोत्पत्तौ मृत्पिण्डविनाज्ञवद् ध्यानपर्यायविनाज्ञे मोक्षे जाते सति ध्येयरूपपारिणामकस्यापि बिनाशो भवतीत्यर्थः । तत एव ज्ञायते शुद्धपारिणामिकभावो ध्येयरूपो भवति ध्यानभावनारूपो न भवति । करमात् । ध्यानस्य विनश्वरत्वादिति ॥ ८९॥ एवं द्रव्यबन्धकारणत्वात् मिथ्यात्वरागादिविकल्परूपो भावबन्ध एव निश्वयेन बन्ध इति कथनमुख्यतया गाथात्रयेण चतुर्थरथलं गतम् । अथ जीवस्य स्वद्रव्यप्रवृत्तिपरद्रव्यनिवृत्तिनिमित्तं षड्जीवनिकायैः सह भेदविज्ञानं दर्शेयति-भणिदा पुढविप्पमुहा भणिताः परमागमे कथिताः पृथिवीप्रमुखाः । ते के । जीवणिकाया जीवसमूहाः । है, दूसरा निजद्रव्यमें प्रवर्तता है । जो परदव्यमें प्रवर्तता है, 'वह बंधकारणरूप विशेषता सहित है, इसलिये विशेष परिणाम कहा जाता है, और जो स्वरूपमें प्रवर्तता है, वह बंध कारणविशेष रहित है, इस कारण अविशेष परिणाम कहा जाता है। विशेष परिणामके शुभ अशुभ ऐसे दो मेद हैं। जो पुण्यरूप पुद्रलबंधका कारण है वह शुभपरिणाम हैं, और जो पापरूप पुद्रलोंके बंधका कारण है, उसे अञ्जभ परिणाम जानना चाहिये। ये ज़ुम अञ्जम परिणाम पुण्य पाप भी कहे जाते हैं, वास्तवमें पुण्यादिकके कारण हैं, परंतु कारणमें कार्यका उपचार होता है, उसकी अपेक्षा पुण्य पाप कहे जाते हैं। तथा जो अविशेष परिणाम है, वह शुद्ध एकमाव है, इसलिये उसमें भेद नहीं है, वह संसारमें दुःखरूप पुद्रलक्षयका कारण है, और सकलकर्मक्षयलक्षण मोक्षका बीजभूत है। यहाँपर भी कारणमें कार्यके उपचारकी अपेक्षा यह शुद्रोपयोग मोक्षरूप ही जानना चाहिये ॥ ८९॥ आगे जीवकी स्वद्रव्यमें प्रवृत्ति और परद्रव्यसे निवृत्ति इस बातकी सिद्धिके लिये स्वपरभेद दिखलाते हैं—[अथ] इसके बाद [ ये ] जो [एथिवीप्रमुखाः] पृथ्वीको आदि लेकर [जीवनिकायाः] जीवके छः काय जो [स्थावराः] स्थावर [च] और [त्रसाः] त्रस [भणिताः] कहे गये हैं, [ते] वे सब भेद [जीबात् अन्ये]

कुन्दकुन्दविरचितः

२२४

भणिताः पृथिवीमसुखा जीवनिकाया अथ स्थावराश्च त्रसाः । अन्ये ते जीवाज्जीवोऽपि च तेभ्योऽन्यः ॥ ९० ॥

य एते पृथिवीमधृतयः षड्जीवनिकायास्नसस्थावरभेदेनाभ्युपगम्यन्ते ते खल्वचेतनला-दन्ये जीवात् , जीवोऽपि च चेतनलादन्यस्तेभ्यः । अत्र षड्जीवनिकायात्मनः परद्रव्यमेक एवात्मा स्वद्रव्यम् ॥ ९० ॥

अथ जीवस्य स्वपरद्रव्यपटत्तिनिमित्ततेन स्वपरविभागज्ञानाज्ञाने अवधारयति---

जो णवि जाणदि एवं परमप्पाणं सहावमासेज।

कीर्राद अज्झवसाणं अहं ममेदं ति मोहादो ॥ ९१ ॥

यो नैव जानात्येवं परमात्मानं स्वभावमासाद्य ।

कुरुतेऽध्यवसानमदं ममेदमिति मोहात् ॥ ९१ ॥

यो हि नाम नैवं मतिनियतचेतनाचेतनलखभावेन जीवपुद्रलयोः खपरविभागं पश्यति स

अध अथ । कथंभूताः थावरा य तसा स्थावराश्च त्रसाः । ते च किंविशिष्टाः । अण्णा ते अन्ये भिन्नास्ते कस्मात् । जीवादो ग्रुद्धबुद्धैकजीवस्वभावात् । जीवो वि य तेहिंदो अण्णो जीवोऽपि च तेभ्योऽन्य इति । तथा हि--टङ्कोत्कीर्णज्ञायकैकस्वभावपरमात्मतत्त्वभावनारहितेन जीवेन यदुपार्जितं त्रसस्थावरनामकर्म तदुदयजनितत्वादचेतनत्वाच त्रसस्थावरजीवनिकायाः ग्रुद्धचैतन्यस्वभावजीवाद्वित्ताः । जीवोऽपि च तेभ्यो विरुक्षणत्वाद्विन्न इति । अत्रैवं भेदविज्ञाने जाते सति मोक्षार्थी जीवः स्वद्रव्ये प्रवृत्ति परद्रव्ये निवृत्ति च करोतीति भावार्थः ॥ ९० ॥ अथैतदेव भेदविज्ञानं प्रकारान्तरेण द्रढयति-जो णवि जाणदि एवं यः कर्ता नैव जानात्येवं पूर्वोक्तप्रकारेण । कम् । परं षड्जीवनिकायादिपरद्रव्यं, अप्याणं निर्दोषिपरमात्म-द्रव्यरूपं निजात्मानम् । किं कृत्वा । सहावमासेज्ज ग्रुद्धोपयोगलक्षणनिजशुद्धस्वभावमाश्रित्य कीरदि अज्झवसाणं स पुरुषः करोत्यध्यवसानं परिणामम् । केन रूपेण । अहं ममेदं ति अहं ममेदमिति ।

चेतनालक्षण जीवसे अन्य अचेतन पुद्रलपिंडरूप हैं, [च] और [जीव: अपि] जीवद्रव्य भी निश्चयसे [तेभ्यः] उन त्रस स्थावररूप छह प्रकारके भेदोंसे [अन्य] जुदा टंकोत्कीर्ण ज्ञायकस्वरूप है। भावार्थ — जो कुछ कर्मजनित सामग्री है, वह सब परद्रव्यरूप है। उससे निवृत्त होकर निजदव्यमें ही प्रवृत्ति करनी चाहिये ॥ ९० ॥ आगे जीवके स्वद्रव्यमें प्रवृत्ति करनेसे भेदविज्ञान होता है, और पर-द्रव्यमें प्रवृत्ति करनेसे स्वपरभेदविज्ञानका अभाव होता है, यह दिखलाते हैं — [यः] जो जीव [एवं] पूर्वोक्त प्रकारसे अर्थात् चेतन और अचेतन स्वभावोंका निश्चयकरके [स्वभावं आसाद्य] सचिदानंद-रूप शुद्ध नित्य आत्मीकभावको उपादेयरूप अंगीकार कर [परं] पुद्रलको [आत्मानं] तथा जीवको स्व और परके भेदकर [न जानाति] नहीं जानता है, वह [मोहात] राग, देष, मोहसे [अहं इदं] मैं शरीरादिस्वरूप हूँ, [मम इदं] मेरे ये शरीरादि हैं, [इति] ऐसा [अध्यवसानं] मिथ्या परिणाम [कुरुते] करता है। भावार्थ — जो जीव स्वरूपको अंगीकारकर स्वपरका भेद नहीं जानता एवाई ममेदमित्यात्मात्मीयलेन परद्रव्यमध्यवस्यति मोहान्नान्यः । अतो जीवस्य परद्रव्यप्रष्टत्ति-निमित्तं स्वपरपरिच्छेदाभावमात्रमेव सामर्थ्यात्स्वद्रव्यप्रष्टत्तिनिमित्तं तदभावः ॥ ९१ ॥ अथात्मनः किं कर्मेति निरूपयति—

> कुव्वं सभावमादा हवदि हि कत्ता सगस्स भावस्स । पोग्गलट्व्वमयाणं ण दु कत्ता सव्यभावाणं ॥ ९२ ॥ कुर्वन् खभावमात्मा भवति हि कर्ता खकस्य भावस्य । पुद्रलद्रव्यमयानां न तु कर्ता सर्वभावानाम् ॥ ९२ ॥

आत्मा हि तावत्स्वं भावं करोति तस्य स्वधर्मलादात्मनस्तथाभवनशक्तिसंभवेनावश्यमेव कार्येलात् । स तं च स्वतन्त्रः कुर्वाणस्तस्य कर्तावश्यं स्यात् , क्रियमाणश्चात्मना स्वो भावस्ते-नाप्यलात्तस्य कर्मावश्यं स्यात् । एवमात्मनः स्वपरिणामः कर्म न लात्मा पुद्गलस्य भावान्

ममकाराहंकारादिरहितपरमात्मभावनाच्युतो भूखा परद्रव्यं रागादिकमहमिति देहादिकं ममेतिरूपेण । कस्मात् । मोहादो मोहाधीनत्वादिति । ततः स्थितमेतत्स्वपरभेदविज्ञानवछेन स्वसंवेदनज्ञानी जीवः स्वद्रव्ये रतिं परदव्ये निवृत्तिं करोतीति ॥ ९१ ॥ एवं भेदभावनाकथनमुख्यतया सूत्रद्वयेन पञ्चमस्थलं गतम् । अथात्मनो निश्चयेन रागादिस्वपरिणाम एव कर्म न च द्रव्यकर्मेति प्ररूपयति कुव्वं सभावं कुर्वन्स्वभावम् , अत्र स्वभावशब्देन यद्यपि शुद्धनिश्चयेन शुद्धबुद्धैकस्वभावो भण्यते, तथापि कर्मबन्धप्रस्तावे रागादि-परिणामोऽप्यशुद्धनिश्चयेन स्वभावो भण्यते । तं स्वभावं कुर्वन् । स कः । आदा आत्मा हवदि हि कत्ता कर्ता भवति हि स्फुटम् । कस्य । सग्रहस भावस्स स्वकीयचिद्र्पस्वभावस्य रागादिपरिणामस्य तदेव तस्य रागादिपरिणामरूपं निश्चयेन भावकर्म भण्यते । कस्मात् । तप्तायःपिण्डवत्तेनात्मना प्राप्यत्वाद्वचाप्य-

है, वह भेदविज्ञानी नहीं है, और भेदविज्ञानी न होनेसे परवव्यमें अहंकार ममकार करता है । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि परदव्यमें प्रवृत्तिका कारण स्वपरभेदका नहीं जानना है, और स्वद्रव्यमें प्रवृत्तिका कारण स्वपरभेदका जानना है ॥ ९१ ॥ आगे आत्माका कर्म कौनसा है, ऐसा कहते हैं—[आत्मा] जीव [स्वभावं ] अपने चेतनास्वरूपपरिणामको [कुर्वन] करता हुआ [स्वकस्य] अपने [भावस्य] चेतनास्वरूपमावका [कर्ता] कर्ता (करनेवाला) [हि] निश्वयसे [भवति] होता है । [तु] और [पुद्गलद्वव्यमयानां] पुद्रल्दव्यमयी [सर्वभावानां] सर्व द्रव्य कर्म शरीरादि भावोंका [करां ] करनेवाला [न] नहीं है ॥ भावार्थ—जीवदव्य अपने परिणामका कर्ता है, क्योंकि वे परिणाम जीवके स्वभाव हैं, जीवमें उस भावरूप होनेकी शक्ति है, इस कारण परिणाम कार्य है । उस कार्यको स्वाधीन होके करता हुआ आत्मा कर्ता होता है, और जो आत्माकर किया जावे, वह परिणामरूप कार्य सो आत्माका कर्म है । यही आत्माके परिणाम परिणामीभावरूप कर्ताकर्मभाव है । आत्मा दृव्यकर्मादि पुद्रलीकभावोंका कर्ता नहीं है, क्योंकि वे परव्यक्त हुआ यह आत्मा अकर्ता है; क्योंकि होनेकी शक्तिका अभाव है । इसल्रिये उन पुद्रलीकभावोंका अकर्ता हुआ यह आत्मा अकर्ता है; क्योंकि

प्रच. 🤻 ९

करोति तेषां परधर्मसादात्मनस्तथाभवनशक्त्यसंभवेनाकार्यसात् स तानकुर्वाणो न तेषां कर्तौ स्यात् अक्रियमाणाश्चात्मना ते न तस्य कर्म स्युः । एवमात्मनः पुद्रलपरिणामो न कर्म ॥९२॥ अथ कथमात्मनः पुद्रलपरिणामो न कर्म स्यादिति संदेइमपन्नदति—

> गेण्हदि जेव ण मुंचदि करेदि ण हि पोग्गलाणि कम्माणि । जीवो पुग्गलमज्झे वदृण्णवि सव्वकालेखु ॥ ९३ ॥ ग्रहाति नैव न मुञ्चति करोति न हि पुझ्लानि कर्माणि । जीवः पुद्गलमध्ये वर्तमानोऽपि सर्वकालेषु ॥ ९३ ॥

न खल्वात्मनः पुद्रलपरिणामः कर्म परद्रव्योपादानहानशून्यतात् , यो हि यस्य परिणम-यिता दृष्टः स तदुपादानहानशून्यो न दृष्टः, यथाग्निरयःपिण्डस्य । आत्मा तु तुल्यक्षेत्रवर्तित्वेऽपि परद्रव्योपादानहानशून्य एव । ततो न स पुद्रलानां कर्मभावेन परिणमयिता स्यात् ॥ ९३ ॥

त्वादिति । **पोग्गलद्व्वमयाणं ण दु कत्ता सव्वभावाणं** चिद्रूपात्मनो विल्क्षणानां पुद्रल्दव्यमयानां न तु कर्ता सर्वभावानां ज्ञानावरणादिदव्यकर्मपर्यायाणामिति । ततो ज्ञायते जीवस्य रागादिस्वपरिणाम एव कर्म तस्यैव स कर्तेति ॥ ९२ ॥ अथात्मनः कथं द्रव्यकर्मरूपपरिणामः कर्म न स्यादिति प्रश्नसमाधानं ददाति—-गेण्हदि णेव ण ग्रुंचदि करेदि ण हि पोग्गलाणि कम्माणि जीवो यथा निर्विकल्प-समाधिरतः परममुनिः परभावं न गृह्णाति न मुखति न च करोत्युपादानरूपेण लोहपिण्डो वाग्नि तथायमात्मा न च गृह्णति न च मुखति न च करोत्युपादानरूपेण पुद्रलक्ष्मणिति । किं कुर्वन्नपि । पुग्गलमज्झे वट्टण्पवि सव्यक्कालेसु क्षीरन्यायेन पुद्रलमध्ये वर्तमानोऽपि सर्वकालेषु । अनेन किमुक्तं भवति—यथा सिद्रो भगवान् पुद्रलमध्ये वर्तमानोऽपि परदव्यग्रहणमोचनकरणरहितस्तथा शुद्धनिक्षयेन शक्तिरूपेण संसारी जीवोऽपीति भावार्थः ॥ ९३ ॥ अथ यद्ययात्मा पुद्रल्कर्म न करोति न च मुद्यति तर्घ कर्यत्र वर्ध तर्हि मोक्षोऽपी

वे भाव आत्माकर नहीं किये जाते हैं, इसी कारण वे आत्माके कर्म नहीं है । उन भावोंसे कर्ताकर्मभाव पुद्रलका ही है । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि पुद्रलपरिणाभ आत्माके कर्म नहीं हैं ॥ ९२ ॥ आगे आत्माका पुद्रलपरिणाम कर्म किस तरह नहीं है, यह संदेह दूर करते हैं—[जीव:] आत्मा [सर्व-कालेषु] सदाकाल [पुद्रलमध्ये] पुद्रलके बीचमें एक क्षेत्रावगाहकर [प्रवर्तमान: अपि] मौजूद हे, तो भी [पुद्रलानि कर्माणि] पुद्रलीक द्रव्यकर्मादिकोंको [नैव गृह्णाति] न तो ग्रहण करता हे, और [न मुआति] न छोड़ता है, तथा [हि] निश्चयसे [न करोति] न तो ग्रहण करता है, और [न मुआति] न छोड़ता है, तथा [हि] निश्चयसे [न करोति] करता भी नहीं है । भावार्थ—पुद्रलीक परिणाम आत्माके नहीं हैं, क्योंकि आत्माके परदब्यका ग्रहण करना तथा छोड़ना नहीं है । जैसे कि अग्नि स्वभावसे लोहके पिंडको ग्रहण करती वा छोड़ती नहीं है । जो द्रव्य जिसका परिणमावनेवाला होता है, वही उसका ग्रहण करनेवाला वा छोड़नेवाला होता है, ऐसा नियम है । आत्मा पुद्रलका परिणमावनेवाला नहीं है, इस कारण पुद्रलको न तो ग्रहण करता है, न छोड़ता है, और न करनेवाला कर्ता ही है । इसलिये यह सिद्ध हुआ, कि पुद्रलीकपरिणाम आत्माका नहीं हैं ॥ ९२ ॥ अथात्मनः कुतस्तर्हि पुद्रलकर्मभिरुपादानं हानं चेति निरूपयति— स इदाणि कत्ता सं सगपरिणामस्स दव्वजादस्स । आदीयदे कदाई विमुच्चदे कम्मघूलीहिं ॥ ९४ ॥ स इदानीं कर्ता सन् स्वकपरिणामस्य द्रव्यजातस्य । आदीयते कदाचिद्विम्रुच्यते कर्मघूलिभिः ॥ ९४ ॥

सोऽयमात्मा परद्रव्योपादानहानशून्योऽपि सांप्रतं संसारावस्थायां निमित्तमात्रीक्रुतपर-द्रव्यपरिणामस्य स्वपरिणाममात्रस्य द्रव्यलभूतलवात्केवऌस्य कल्रयन् कर्टलं तदेव तस्य स्वपरि-णामं निमित्तमात्रीक्रत्योपात्तकर्मपरिणामाभिः पुद्रलघूलीभिर्विशिष्टावगाहरूपेणोपादीयते कदा-चिन्ग्रुच्यते च ॥ ९४ ॥

कथमितिप्रश्ने प्रत्युत्तरं ददाति-स इदाणिं कत्ता सं स इदानीं कर्ता सन् स पूर्वोक्तलक्षण आत्मा इदानीं कोऽर्थः एवं पूर्वोक्तनयविभागेन कर्ता सन् । कस्य । सगपरिणामस्स निर्विकारनित्यानन्दैकलक्षणपरम-सुखामृतव्यक्तिरूपकार्यसमयसारसाधकनिश्चयरत्नत्रयात्मककारणसमयसारविलक्षणस्य मिध्यात्वरागादिविभा-वरूपस्य स्वकीयपरिणामस्य । पुनरपि किंविशिष्टस्य । दन्त्रजादस्स स्वकीयात्मद्रव्योपादानकारणजातस्य । आदीयदे कदाई कम्मधूलीहिं आदीयते बध्यते । काभिः । कर्मधूलीभिः कर्त्तभूताभिः कदाचित्पूर्वोक्त-विभावपरिणामकाले । न केवलमादीयते विम्नुचदे विशेषेग मुच्यते त्यज्यते ताभिः कर्मधूलीभिः कदाचित्पूर्वोक्तकारणसमयसारपरिणतिकाले । एतावता विमुक्तं भवति – अशुद्धपरिणामेन बध्यते शुद्ध-परिणामेन मुच्यत इति ॥ ९४ ॥ अथ यथा द्रव्यकर्माणि निश्वयेन स्वयमेवोत्पचन्ते तथा ज्ञानावरणादि-

आगे आत्माका पुद्रलमयी कमौंसे प्रहेण त्याग किस तरह होता है, यह कहते हैं — [स:] वह परद्रव्यके प्रहण त्यागसे रहित आत्मा [हदानी] अब संसार अवस्थामें परदव्यका निमित्त पाके [द्रव्यजातस्य] आत्मद्रव्यसे उत्पन्न हुए [स्वकपरिणामस्य] चेतनाके विकाररूप अछुद्ध अपने परिणामोका [कर्ता सत्] कर्ता होता हुआ [कर्मधूलीभि:] उस अछुद्ध चेतनारूप आत्मपरिणामका ही निमित्त पाकर ज्ञानावरणादि कर्मरूप परिणत हुई पुद्रलकर्मरूप धूलिसे [उपादीयते] प्रहण किया जाता है, और [कदाचित्] किसी कालमें अपना रस (फल) देकर [विमुच्यते] छोड़ दिया जाता है, और [कदाचित्] किसी कालमें अपना रस (फल) देकर [विमुच्यते] छोड़ दिया जाता है। भावार्थ संसार अवस्थामें यह जीव परदव्य संयोगके निमित्तसे अछुद्धोपयोग भावोंस्वरूप परिणमन करनेसे उनका कर्ता है, परिणमनकी अपेक्षा अछुद्धोपयोग भाव आत्माके परिणाम हैं, इस कारण उनका तो कर्ता हो सकता है, लेकिन पुद्रलकर्मका कर्ता नहीं होता। उस आत्माके अछुद्ध परिणामोका निमित्त पाकर पुद्रलदव्य अपनी निजशक्तिसे ज्ञानावरणादि कर्मरूप परिणमन करके आत्मासे एक क्षेत्रावगाह होके अपने आप बॅंबते हैं, फिर अपना रस (फल) देकर आप ही क्षयको प्राप्त होबाते हैं। इससे यह बात सिद्ध हुई, कि पुद्रलकर्मका आत्मा प्रहण करनेवाला वा छोड़नेवाला नहीं है, पुद्रल ही पुद्रलको प्रहण करता है, तथा छोड़ता है ॥ ९४ ॥ [यदा] जिस समय [आत्मा] यह आत्मा २२८

अथ किंक्रतं पुद्रलकर्मणां वैचित्र्यमिति निरूपयति—

परिणमदि जदा अप्पा सुहम्हि असुहम्हि रागदोसजुदो । तं पविसदि कम्मरयं णाणावरणादिभावेहिं ॥ ९५ ॥ परिणमति यदात्मा शुभेऽशुभे रागद्वेषयुतः । तं प्रविश्वति कर्मरजो ज्ञानावरणादिभावैः ॥ ९५ ॥

अस्ति खल्वात्मनः शुभाशुभपरिणामकाळे स्वयमेव सम्रुपात्तवैचित्र्यकर्मपुद्रलपरिणामः नवघनाम्बुनो भूमिसंयोगपरिणामकाळे सम्रुपात्तवैचित्र्यान्यपुद्रलपरिणामवत् । तथाहि—यथा यदा नवघनाम्बुभूमिसंयोगेन परिणमति तदान्ये पुद्रलाः स्वयमेव सम्रुपात्तवैचित्र्यैः शाद्रल शिलीन्त्रज्ञकगोपादिभावैः परिणमन्ते, तथा यदायमात्मा रागद्वेषवज्ञीकृतः शुभाशुभभावेन परि-णमति तदा अन्ये योगद्वारेण पविशन्तः कर्मपुद्रलाः स्वयमेव सम्रुपात्तवैचित्र्यैर्ज्ञानावरणादि-भावैः परिणमन्ते । अतः स्वभावकृतं कर्मणां वैचित्र्यं न पुनरात्मकृतम् ॥ ९५ ॥

अधैक एव आत्मा बन्ध इति विभावयति—

विचित्रभेदरूपेणापि स्वयमेव परिणमन्तीति कथयति – परिणमदि जदा अध्या भरिणमति यदात्मा समस्त शुभाशुभपरदव्यविषये परमोपेक्षालक्षणं शुद्धोपयोगपरिणामं मुक्तवा यदायमात्मा परिणमति । क । सुहमिह असुहम्हि शुभेऽशुभे वा परिणामे । कथंभूतः सन् । रागदोसजुदो रागद्वेषयुक्तः परिणत इत्यर्थः । तं पविसदि कम्मरयं तदा काल्ले तत्प्रसिद्धं कर्मरजः प्रविशति । कैः कृत्वा । णाणावरणादिभावेदिं भूमेर्मेधजलसंयोगे सति यथाऽन्ये पुद्रलाः स्वयमेव हरितपल्लवादिभावैः परिणमन्ति तथा स्वयमेव नानाभेद-परिणतैर्मूलोत्तरप्रकृतिरूपद्वीचित्र्यमपि, न च जीवकृतमिति ॥ ९५ ॥ अथ पूर्वोक्तज्ञानावरणादिप्रकृतोनां जघन्योत्कृष्टानुभागस्वरूपं प्रतिपादयति—

[रागद्वेषयुतः] राग देष भावो सहित हुआ [ शुभे अशुभे ] शुभ अशुभ भावोमें [परिणमति] परिणमन करता है, उसी समय [ज्ञानावरणादिभावैः] ज्ञानावरणादि आठ कर्मरूप होकर [तत्क-मरजः] वह कर्मरूपी घूल [प्रविशति] इस आत्माके योगों द्वारा प्रवेश करती है । भावार्थ— जैसे वर्षाऋतुमें नवीन मेधोंका जल जब मूमिके साथ संयोग करता है, तब उस मेधजलका निमित्त पाके अन्य पुद्रल आपसे ही निजशक्तिसे हरी दूव (षास) और हरे पीले आदि पत्ते, अंकुर वगैरह भावोंस्वरूप परिणमन करते हैं, उसी प्रकार जब यह आत्मा शुभ अशुभरूप राग, द्वेष, भावोंसे परिणत होता है, तब इसके शुभाशुभभावोंका निमित्त पाकर पुद्रलद्वव्य अपने आप नाना प्रकार ज्ञानावरणादि आठ कर्मरूप परिणमता है । इस कारण यह सिद्धांत हुआ, कि पुद्रलद्वव्य स्वभावसे ही कर्मीकी विचित्रताका कर्ता है, आत्मा कर्ता नहीं हो सकता ॥ ९५ ॥ आगे अमेदनयकी विवक्षासे आत्माको एक बंधस्वरूप दिखलाते हैं---[स आत्मा] वह संसारी जीव [सप्रदेशः] लोकमात्र असंख्यात प्रदेशोंवाला होनेसे

#### प्रवचनसारः

सपदेसो सो अप्पा कमायिदो मोहरागदोसेहिं। कम्मरजेहिं सिलिटो बंधो त्ति परूविदो समये॥ ९६॥ सप्रदेशः स आत्मा कषायितो मोइरागद्वेषैः। कर्मरजोभिः श्ठिष्टो बन्ध इति प्ररूपितः समये॥ ९६॥

यथात्र समदेशले सति लोधादिभिः कषायितलात् मझिष्ठरक्वादिभिरुपश्चिष्ठप्रमेकं रक्तं दृष्टं चासः, तथात्मापि समदेशले सति काल्रे मोहरागद्वेषैः कषायितलात् कर्मरजोभिरुपश्चिष्ठ एको

> सुहपयडीण विसोही तिव्वो असुहाण संकिलेसम्मि । विवरीदो दु जहण्णो अणुभागो सव्वपयडीणं ॥ #४ ॥

अणुभागो अनुभागः फलदानशक्तिविशेषः भवतीति कियाव्याहारः । कथंभूतो भवति । तिव्वो तीवः प्रकृष्टः परमामृतसमानः । कासां संबन्धी । सुद्रप्यडीणं सदेवादिद्यमप्रकृतीनाम् । कया कारणभूतया । विसोही तीवधर्मानुरागरूपविशुद्रचा । असुहाण संकिलेसम्मि असदेवाधशुभव्रकृतीनां तु मिथ्यात्वादि-रूपतीवसंक्रेशे सति तीवो हालाहलविषसदशो भवति ! विवरीदो दु जहण्णो विपरीतस्तु जघन्यो गुडनिम्ब-रूपो भवति । जधन्यविशुद्धचा जधन्यसंक्रेशेन च मध्यमविशुद्धचा मध्यमसंक्रेशेन तु शुभाशुभप्रकृतीनां खण्डशर्करारूपः काञ्जीरविषस्थपश्चेति । एवंविधो जधन्यमध्यमोत्कृष्टरूपोऽनुभागः कासां संबन्धी भवति । सन्त्रपयडीणं म्लोत्तरप्रकृतिरहितनिजपरमानन्दैकस्वभावलक्षणसर्वप्रकारोपादेयभूतपरमात्मद्रव्याद्विचानां हेय-भूतानां सर्वमूलोत्तरकर्मप्रकृतीनामिति कर्मशक्तिस्वरूपं ज्ञातन्यम् । अधाभेदनयेन बन्धकारणभूतरागादिपरि-णतौत्मैव बन्धो भण्यत इत्यावेदयति-सपदेसो लोकाकाशप्रमितासंख्येयप्रदेशत्वात्सप्रदेशस्तावद्ववति सो अप्पा स पूर्वोक्तलक्षण आत्मा । पुनरपि किविशिष्टः । कसायिदो कषायितः परिणतो रज्जितः । कैः । मोहरागदोसेहिं निर्मोहस्वग्रुद्धात्मतत्त्वभावनाप्रतिबन्धिभिर्मोहरागद्वेषः । पुनश्च किरूपः । कम्मरजेहिं सिलिट्ठो कर्मरजोमिः स्ठिष्टः कर्मवर्गणायोग्यपुद्रलरजोभिः संस्ठिष्टो बद्धः । बंधो त्ति परूविदो अभेदेनात्मैव बन्ध इति प्ररूपितः । क । समये परमागमे । अत्रेदं भणितं भवति-यथा वल्नं लोप्रादिद्वव्यैः कषायितं रजितं सन्मज्जिष्ठादिरङ्गद्रव्येण रज्जितं सदभेदेन रक्तमित्युच्यते तथा वस्नस्थानीय आत्मा लोघ्रादिद्रव्यस्था-नीयमोहरागद्वेषैः कषायितो रञ्जितः परिणतो मञ्जिष्ठास्थानीयकर्मपुद्रलैः संस्ठिष्टः संबद्धः सन् भेदेअ्यभेदो-पचारलक्षणेनासन्नूतन्यवहारेण बन्ध इत्यभिधीयते । कस्मात् । अशुद्धद्रन्यनिरूपणार्थविषयत्वादसङ्कतन्यवहार-

[मोहरागढेषेः कषायितः] मोह--राग-देषरूप रंगसे कसैला हुआ [कर्मरजोभिः] ज्ञानावरणादि आठ कर्मरूपी धूली--समूहसे [श्टिष्ठष्टः] बँधा हुआ है, [इति] इस प्रकार [समये] जैनसिद्रान्तमें [बंधः] बंधरूप [प्ररूपितः] कहा गया है। भावार्थ--जैसे वस्त प्रदेशोंवाला होनेसे लोध फिटकरी आदिसे कसैला होता है, फिर वही वस्त्र मंत्रीठादि रंगसे लाल होजाता है, उसी प्रकार यह आत्मा प्रदेशी है, इसलिये बंधके समयमें राग, देष, मोहभावोंसे रंजित हुआ कसैला होता है, तब कर्मरूपी धूलिसे बंध अवस्थाको प्राप्त होता है। इस कारण राग, देष, भावोरूप परिणमन निश्चयबंध है, कर्मवर्गणारूप व्यवहारबंध बन्धो द्रष्टव्यः शुद्धद्रव्यविषयतान्निश्चयस्य ॥ ९६ ॥ अथ निश्चयव्यवहाराविरोधं दर्शयति— एसो बंधसमासो जीवाणं णिच्छयेण णिद्दिहो । अरहंतेहिं जदीणं ववहारो अण्णहा भणिदो ॥ ९७ ॥ एष बन्धसमासो जीवानां निश्चयेन निर्दिष्टः । अर्हद्रिर्यतीनां व्यवहारोऽन्थया भणितः ॥ ९७ ॥

रागपरिणाम एवात्मनः कर्म, स एव पुण्यपापद्वैतम् । रागादिपरिणामस्यैवात्मा कर्ता तस्यैवोपादाता हाता चेत्येष शुद्धद्रव्यनिरूपणात्मको निश्चयनयः । यस्तु पुद्रलपरिणाम आत्मनः नयस्येति ॥ ९६ ॥ एसो बंधसमासो एष बन्धसमासः एष बहुधा पूर्वोक्तप्रकारो रागादिपरिणतिरूपो बन्धसंक्षेपः केषां संबन्धी । जीवाणं जीवानाम् । णिच्छयेण णिद्दिष्टो निश्वयेन निर्दिष्टः कथितः । कैः कर्त्रभूतैः । अरहंतेहिं अर्हद्रिः निर्दोषिपरमात्मभिः । केषाम् । जदीणं जितेन्द्रियत्वेन शुद्धात्मस्वरूपे यत्न-पराणां गणधरदेवादियतीनाम् । नवहारो द्रव्यकर्मरूपव्यवहारबन्धः अण्णहा भणिदो निश्वयनयापेक्षयान्यथा व्यवहारनयेनेति भणितः । किंच रागादीनेवात्मा करोति तानेव मुङ्क्ते चेति निश्वयनयलक्षणमिदम् । अयं तु निश्वयनयो द्रव्यकर्मबन्धप्रतिपादकासद्भूतव्यवहारनयापेक्षया शुद्धदव्यनिरूपणात्मको विवक्षितनिश्चयनयस्तेथे-बाशुद्धनिश्चयश्च भण्यते । द्रव्यकर्माण्यात्मा करोति भुङ्क्ते चेत्यशुद्धदव्यनिरूपणात्मकासद्भूतव्यवहारनयो है। निश्चयनय तो केवल द्रव्यके परिणामको दिखलाता है, और व्यवहारनय अन्य द्रव्यके परिणामको दिखलाता है ॥ ९६ ॥ आगे निश्वय और व्यवहार इन दोनों नयोंका आपसमें अविरोध दिखलाते हैं— [अर्हद्रिः] अर्हतदेवने [जीवानां] संसारी जीवोंका [एषः] पूर्वोक्त प्रकार यह रागपरिणाम ही [निश्चयेन] निश्चयसे बंध है, ऐसा [बन्धसमासः] बंधका संक्षेप कथन (सारांश) [ यतीनां ] रूप द्रव्यकर्मबंध है, वह [व्यवहारः] उपचारसे बंध [भणितः] भगवंतने कहा है। भावार्थ--जो पुण्य पाप स्वरूप आत्माका राग परिणाम है, वह उसका कर्म है, उसीका आत्मा कर्ता है, उस राग परिणामको अपने ही परिणमनसे ग्रहण करता है, और अपने ही से छोड़ता है । इस कारण यह शुद्ध द्रव्यका कहनेवाला निश्वयनय जानना । तथा जो द्रव्यकर्मरूप पुद्रलपरिणाम आत्माका कर्म है, उसका वह कर्ता है, और प्रहण करनेवाला तथा छोड़नेवाला है, सो यह अशुद्ध द्रव्यका कहनेवाला व्यवहारनय है। इस प्रकार निश्चय व्यवहार नयसे शुद्राशुद्ररूप बंधका स्वरूप दो प्रकार दिखलाया है। परंतु इतना विशेष है, कि निश्वयनय प्रहण करने योग्य है, क्योंकि वह केवल द्रव्यके परिणामको दिखलाता है, और साध्यरूप शुद्ध द्रव्यके शुद्ध स्वरूपको दिखलाता है। तथा व्यवहारनय परद्रव्यके परिणामको आत्मपरिणाम दिखलानेसे इन्यको अशुद्ध दिखलाता है, इस कारण ग्रहण योग्य नहीं है। यहाँपर कोई प्रश्न करे, 'कि तुमने राग-परिणामको निश्चयबंध कहा, और इसीको छुद्ध द्रव्यका कथन तथा प्रहण योग्य कहा है, सो क्या कारण

कर्म स एव पुण्यपापद्वैतं पुद्रल्परिणामस्यात्मा कर्ता तस्योपादाता हाता चेति सोऽशुद्धद्रव्य-निरूपणात्मको व्यवहारनयः । उभावप्येतौ स्तः, शुद्धाशुद्धत्वेनोभयथा द्रव्यस्य प्रतीय-मानतात् । किन्त्वत्र निश्चयनयः साधकतमलादुपात्तः, साध्यस्य हि शुद्धत्तेन द्रव्यस्य शुद्धत्त-द्योतकतान्निश्चयनय एव साधकतमो न पुनरशुद्धद्योतको व्यवहारनयः ॥ ९७ ॥

अथाश्रद्धनयादशुद्धात्मलाम एवेत्यावेदयति---

ण चयदि जो दु ममसिं अहं ममेदं ति देहदविणेसु । सो सामण्णं चत्ता पडिवण्णो होदि उम्मग्गं ॥ ९८ ॥ न त्यजति यस्तु ममतामहं ममेदमिति देहद्रविणेषु । स श्रामण्यं त्यत्त्वा प्रतिपन्नो भवत्युन्मार्गम् ॥ ९८ ॥

यो हि नाम शुद्धद्रव्यनिरूपणात्मकनिश्चयनयनिरपेक्षोऽशुद्धद्रव्यनिरूपणात्मकव्यवहार-

भण्यते । इदं नयद्वयं तावदस्ति । किंत्वत्र निश्चयनय उपादेयः न चासङ्क्तव्यवहारः । ननु रागादौनात्मा करोति भुङ्क्ते चेत्येवंछक्षणो निश्चयनयो व्याख्यातः स कथमुपादेयो भवति । परिहारमाह --रागादीनेवात्मा करोति न च द्रव्यकर्मरागादय एव बन्धकारणमिति यदा जानाति जीवस्तदा रागद्देषादिविकल्पजाऌत्यागेन रागादिविनाशार्थं निज्ञशुद्धात्मानं भावयति । ततश्च रागादिविनाशो भवति । रागादिविनाशे चात्मा शुद्धो भवति । ततः परंपरया शुद्धात्मसाधकत्वादयमशुद्धनयोऽध्युपचारेण शुद्धनयो भण्यते निश्चयनयो न भण्यते तथैवोपादेयो भण्यते इत्यमिप्रायः ॥ ९७ ॥- एवमात्मा स्वपरिणामानामेव कर्ता न च द्रव्यकर्मणामिति कथनसुख्यतया गाथासप्तकेन षष्ठस्थलं गतम् । इति 'अरसमरूवं' इत्यादिगाथात्रयेण पूर्वं शुद्धात्मव्याख्याने कृते सति शिष्येग यदुक्तममूर्तस्यात्मनो मूर्तकर्मगा सह कथं बन्धो भवतीति तत्परिहारार्थं नयविभागेन बन्धसमर्थनसुख्यत्वया गाथासप्तकेन षष्ठस्थलं गतम् । इति 'अरसमरूवं' इत्यादिगाथात्रयेण पूर्वं शुद्धात्मव्याख्याने कृते सति शिष्येग यदुक्तममूर्तस्यात्मनो मूर्तकर्मगा सह कथं बन्धो भवतीति तत्परिहारार्थं नयविभागेन बन्धसमर्थनसुख्यत्वयेकोनविंशतिगाथाभिः स्थल्यद्केन तृतीयविशेषान्तराधिकारः समाप्तः । अतः परं द्वादश-गाथापर्यन्तं चतुर्भिः स्थल्रैः शुद्धात्मानुमूतिलक्षिणविशेषभेदभावनारूपपूल्लिकाव्याख्यानं करोति । तन्न शुद्धात्मनो भावनाप्रधानत्वेन 'ण चयदि जो दु समर्त्ति' इत्यादिपाठकभेण प्रथमस्थल्ठं गाथाचतुष्टयम् । तदनन्तरं शुद्धात्मोपळन्भमावनाफल्लेन दर्शनमोहग्रन्थिविनाशस्त्रेव चारित्रमोहग्रन्थिविनाशः क्रमेण तदुभय-

है ? यह कथन ठीक नहीं है, क्योंकि यह रागपरिणाम तो द्रव्यकी अशुद्धता करता है, वह प्रहण योग्य कैंसे होसकता है ? तो इसका समाधान इस तरहसे है, कि रागपरिणाम तो आत्माकी अशुद्धताको ही करता है, इसमें कुछ भी संदेह नहीं, परंतु इस जगह दूसरो विवक्षासे कथन किया गया है । वही दिखलाते हैं — यहांपर शुद्ध द्रव्यका कथन एक द्रव्याश्रित परिणामकी अपेक्षासे जानना चाहिये, और अशुद्ध कथन अन्य द्रव्यका परिणाम अन्य द्रव्यमें लगाना जानना । तथा जो इस जगह बंधरूप निश्चयनय प्रहण योग्य कहा है, सो इसलिये कि यह जीव अपने ही परिणामोंसे अपनेको बँघा हुआ समझेगा, तो आप ही अपनेको छुड़ावेगा । इस कारण ऐसी समझ होनेके लिये प्रहण योग्य कहा है, और जो अपनेको दूसरेसे बंधा हुआ मानेगा, तो कभी छूटनेका उपाय नहीं करेगा । इसलिये अपनेसे अपनेको बँघा मानता

नयोपजनितमोहः सन् अहमिदं ममेदमित्यात्मात्मीयलेन देहद्रविणादौ परद्रव्ये ममलं न जहाति स खलु शुद्धात्मपरिणतिरूपं श्रामण्याख्यं मार्गं दूरादपहायाशुद्धात्मपरिणतिरूपग्रुन्मार्गमेव मति-पद्यते । अतोऽवधार्यते अशुद्धनयादशुद्धात्मलाभ एव ॥ ९८ ॥

# अथ शुद्धनयात् शुद्धात्मलाभ एवेत्यवधारयति—— णाहं होमि परेसिं ण मे परे संति णाणमहमेको । इदि जो झायदि झाणे सो अष्पाणं हवदि झादा ॥ ९९ ॥

विनाशो भवतीति कथनमुख्यत्वेन 'जो एवं जाणित्ता' इत्यादि द्वितीयस्थले गाथात्रयम् । ततः परं केवलि-ध्यानोपचारकथनरूपेण 'णिहदघणघादिकम्मा' इत्यादि तृतीयस्थले गाथाद्रयम् । तदनन्तरं दर्शनाधिकारोप-संहारप्रधानत्वेन 'एवं जिणा जिणिंदा' इत्यादि चतुर्थस्थले गाथाद्वयम् । ततःपरं 'दंसगसंसुद्धाणं' इत्यादि नमस्कारगाथा चेति द्वादशगाथाभिश्वतुर्थस्थले विशेषान्तराधिकारे समुदायपातनिका । अथाशुद्धनयाद-शुद्धात्मलाभ एव भवतीत्युपदिशति---ण चयदि जो दु ममत्ति न त्यजति यस्तु ममतां ममकाराहंकारादि-समस्तविभावरहितसकलविमलकेवलज्ञानायनन्तगुणस्वरूपनिजात्मपदार्थनिश्वलानुभूतिलक्षणनिश्वयनयरहितत्वे-न ज्यवहारमोहितहृदयः सन् ममतां ममत्वभावं न त्यजति यः । केन रूपेण अहं ममेदं ति अहं ममेद-मिति । केषु विषयेषु । देहद्विणेसु देहद्रव्येषु देहे देहोऽहमिति परद्रव्येषु ममेदमिति सो सामण्णं चत्ता पडिवण्णो होदि उम्मगां स श्रामण्यं त्यक्त्वा प्रतिपन्नो भवत्युन्मार्गं स पुरुषो जीवितमरणलामालाभसुख-दुःखरात्रुभित्रनिन्दाग्रशंसादिपरममाध्यस्थयलक्षणं श्रामण्यं यतित्वं चारित्रं दूरादपहाय तत्यतिपक्षभूतमुन्मार्गं मिथ्यामार्गं प्रतिपन्नो भवति । उन्मार्गाच संसारं परिश्रमति । ततः स्थितं अशुद्धनयादशुद्धात्मलाभ एव ॥ ९८ ॥ अथ शुद्धनयाच्छुद्धात्मलामो भवतीति निश्चिनोति—गाहं होमि परेसिं ण मे परे संति नाहं हुआ ही रागादि परिणामोंका त्यांगी होके, अपने वीतरांग परिणामको धारण करेगा । इसी अपेक्षासे निश्चयबंध राद्ध द्रव्यका साधक कहा गया है ॥ ९७ ॥ आगे अराद्ध नयसे अराद्धात्माका लाभ होता है, यह दिखलाते हैं---[यः] जो पुरुष [देहद्रविणेषु] शरीर तथा धनादिकमें [अहं इदं] मैं शरीरादिरूप हूँ, [तु] और [मम इदं] मेरे ये शरीर धनादिक हैं, [इति] इस प्रकार [ममता] ममत्व बुद्धिको [न जहाति] नहीं छोड़ता है, [सः] वह पुरुष [आमण्यं] समस्त परदव्यके त्याग-रूप मुनिपदको [त्यत्तवा] छोड़कर [उन्मार्ग] अशुद्ध परिणतिरूप विपरीत मार्गको [प्रतिपन्न: भवति ] प्राप्त होता है । भावार्थ-जो पुरुष गुद्ध द्रव्यके दिखानेवाले निश्चयनयको छोड़कर अगुद्ध द्रव्यके स्वरूपको कहता है, और ऐसे व्यवहारनयकी सहायता लेकर मोही हुआ देह धनादि परमावोंमें

'ये मेरे, मैं इन स्वरूप हूँ' इस तरह ममताभावको धारण करता हुआ मोहको नहीं छोड़ता है, वह पुरुष अशुद्ध परिणतिरूप हुआ मुनिपदको छोड़के विपरीत मार्गपर चलनेवाला है। इससे यह निश्चय हुआ, कि अशुद्ध नयके ग्रहण करनेसे अशुद्धात्माका लाभ होता है। ९८ ॥ आगे शुद्ध नयसे शुद्ध आत्माका लाभ होता है, यह कहते हैं-[आहं] मैं शुद्धात्मा [परेषां] शरीरादि परदव्योंका [न भवामि] नाहं भावामि परेषां न मे परे सन्ति ज्ञानमहमेकः ।

इति यो ध्यायति ध्यानेन स आत्मा भवति ध्याता ॥ ९९ ॥

यो हि नाम स्वविषयमात्रपटत्ताशुद्धद्रव्यनिरूपणात्मकव्यवहारनयाविरोधमध्यस्थः शुद्ध-द्रव्यनिरूपणात्मकनिश्चयनयापदस्तितमोहः सन् नाहं परेषामस्मि न परे मे सन्तीति स्वपरयोः परस्परस्वस्वामिसंबन्धमुद्ध्य शुद्धज्ञानमेवैकमहमित्यनात्मानमुत्स्रज्यात्मानमेवात्मलेनोपादाय पर-द्रव्यव्यादृत्तवादात्मन्येवैकस्मिन्नग्रे चिन्तां निरुणदि स खल्वेकाग्रचिन्तानिरोधकस्तस्मिन्नेकाग्र-चिन्तानिरोधसमये शुद्धात्मा स्यात् । अतोऽवधार्यते शुद्धनयादेव शुद्धात्मलामः ॥ ९९ ॥ अथ ध्रुवलात् शुद्ध आत्मैवोपलम्भनीय इत्युपदिशति— एवं णाणप्पाणं दंसणञ्चूदं अदिंदियमहत्थं । धुवमचलमणालंबं मण्णेऽहं अप्पगं सुद्धं ॥ १०० ॥

भवामि परेषाम् । न मे परे सन्तीति समस्तचेतनाचेतनपरद्रव्येषु स्वस्वामिसंबन्धं मनोवचनकायैः कृत-कारितानुमतैश्व स्वात्मानुमूतिलक्षणनिश्चयनबलेन पूर्वमपहाय निराकृत्य । पश्चात् किं करोति । णाणमह-मेको ज्ञानमहमेकः सकलविमलकेवलज्जानमेवाहं भावकर्मद्रव्यकर्मनोकर्मरहितत्वेनैकश्च । इदि जो झायदि इत्यनेन प्रकारेण योऽसौ ध्यायति चिन्तयति भावयति । क । झाणे निजशुद्धात्मध्याने स्थितः सो अप्पाणं हवदि झादा स आत्मानं भवति ध्याता । स चिदानन्दैकस्वभावपरमात्मानं ध्याता भवतीति । ततश्व परमात्मध्यानात्तादृशमेव परमात्मानं लभते । तदपि कस्मात् । उपादानकारणसदृश्चं कार्यमिति वचनात् । ततो ज्ञायते शुद्धनयाच्छुद्धात्मलाभ इति ॥ ९९॥ अध ध्रुवत्वाच्छुद्धात्मानमेव भावयेऽहमिति विचारयति— मण्णे 'मण्णे' इत्यादिपदखण्डनारूपेग व्याख्यानं कियते—मन्ये ध्यायामि सर्वप्रकारोपादेयत्वेन भावये ।

नहीं हूँ, और [परे मे] शरीरादिक परदव्य मेरे [न सन्ति] नहीं हैं, [आहं] मैं परमात्मा [एक: ज्ञानं] सकल परमावोंसे रहित एक ज्ञानस्वरूप ही हूँ, [इति] इस प्रकार [यः] जो मेदविज्ञानी जीव [ध्याने] एकाग्रतारूप ध्यानमें समस्त ममत्व भावोंसे रहित हुआ [ध्यायति] अपने निज-स्वरूपका चिन्तवन करता है, [सः] वही पुरुष [आत्मानं] आत्माके प्रति [ध्याता] ध्यानका करनेवाला [भवति] होता है | भावार्थ—जो पुरुष व्यवहारनयके अशुद्ध कथनमें अविरोधी होके मध्यस्थ हुआ निश्चयनयके शुद्ध कथनसे मोहको दूर करता है, अर्थात् शरीरादि परमाव मेरे नहीं हैं, मैं इनका नहीं हूँ, ऐसी मावनासे परमें स्वामीपनेकी बुद्धिको छोड़कर शुद्ध ज्ञानमात्र अपना स्वरूप जानके अंगीकार करता हुआ, बाह्य वस्तुसे चित्तको हटाकर और समस्त संकल्प विकल्प त्यागके अन्य चिंताको रोकता है, वह जीव एकाग्रतारूप ध्यानके समय शुद्धात्मा होता है | इससे यह बात सिद्ध हुई, कि शुद्धनयके अवल्यवनसे शुद्धात्माका लाभ होता है ॥ ९९ ॥ आगे कहते हैं, कि.आत्मा अविनाशी धुव शुद्ध वस्तु है, इस कारण यही ग्रहण योग्य है—[आहं] भेदविज्ञानी में [एचं] इस तरह [आत्मानं] आत्माको [मन्ये] मानता हूँ, कि आत्मा [शुरुद्धं] परमावोंसे रहित निर्मल है, [ध्रुयं] निश्वल एकरूप भा. ३०

२३४

एवं ज्ञानात्मानं दर्शनभूतमतीन्द्रियमहार्थम् ।

धुवमचलमनालम्बं मन्येऽहमात्मकं शुद्धम् ॥ १०० ॥

आत्मनो हि शुद्ध आत्मैव सद्हेतुकलेनानाधनन्तलात् स्वतः सिद्धलाच ध्रुवो न किंच-नाप्यन्यत् शुद्धतं चात्मनः परद्रव्यविभागेन स्वधर्माविभागेन, चैकलात् । तच ज्ञानात्मकला-इर्शनभूतलादतीन्द्रियमहार्थलादचललादनालम्बलाच । तत्र ज्ञानमेवात्मनि बिभ्रतः खयं दर्शन-भूतस्य चातिशयपरद्रव्यविभागेन स्वधर्माविभागेन चास्त्येकतम् । तथा प्रतिनियतस्पर्शरसगन्ध-वर्णगुणज्ञब्दपर्यांयग्राहीण्यनेकानीन्द्रियाण्यतिक्रम्य सर्वस्पर्श्वरसगन्धवर्णगुणज्ञब्दपर्यायग्राहकस्यै-कस्य सतो[महतो]ऽर्थस्येन्द्रियात्मकपरद्रव्यविभागेन स्पर्शादिग्रहणात्मकस्वधर्माविभागेन चास्त्ये-कलम् । तथा क्षणक्षयमदृत्तपरिच्छेद्यपर्यायग्रहणमोक्षणाभावेनाचलस्य परिच्छेद्यपर्यायात्मक-परद्रव्यविभागेन तत्प्रत्ययपरिच्छेदात्मकस्वधर्माविभागेन चास्त्येकलम् । तथा नित्यप्रदृत्तपरि-च्छेद्यद्रव्यालम्बनाभावेनानालम्बस्य परिच्छेद्यपरद्रव्यविभागेन तत्प्रत्ययपरिच्छेदात्मकस्वधर्मा-स कः । अहं कर्ता । कं कर्मतापन्नम् । अप्पगं सहजपरमाह्वादैकलक्षणनिजात्मानम् । किंविशिष्टम् । सुद्धं रागादिसमस्तविभावरहितम् । पुनरपि किंविशिष्टम् । धुवं टङ्कोल्कीर्णज्ञायकैकस्वभावत्वेन ध्रुवमविनश्वरम् । पुनरपि कथंमूतम् । एवं णाणप्पाणं दंसणभूदं एवं बहुविधपूर्वोक्तप्रकरेणाखण्डेकज्ञानदर्शनात्मकम् । पुनश्च किरूपम् । अइंदियं अतीन्दियं मूर्तविनश्वरानेकेन्द्रियरहितत्वेनामूर्ताविनश्वरैकातीन्द्रियस्वभावम् । पुनश्च है, [ज्ञानात्मानं] ज्ञानस्वरूप है, [दर्शनभूतं] दर्शनमयी है, [अतीन्द्रियमहार्थ] अपने अती-दिय स्वभावसे सबका ज्ञाता महान् पदार्थ है, अचलं ] अपने स्वरूपमें निश्चल है, अनालम्बं ] परद्रव्यके आलंबन (सहायता) से रहित स्वाधीन है। इस प्रकार शुद्ध टंकोल्कीर्ण आत्माको अविनाशी वस्तु मानता हूँ । भावार्थ--आत्मा किसी कारणसे उत्पन्न नहीं हुआ है, इसलिये अनादि, अनंत, शुद्ध, स्वतःसिद्ध, अविनाशी है, और दूसरी कोई भी वस्तु ध्रुव नहीं है। यह आत्मा अपने स्वभावकर एकस्वरूप है, इस कारण शुद्ध है। यह अपने ज्ञानदर्शन-गुणमयी है, इसके परद्रव्यसे जदापना है. अपने धर्मसे जुदा नहीं है, इस कारण एक है। निश्चयसे एक स्पर्श, रस, गंध, वर्ण, शब्दरूप विषयोंकी ग्रहण करनेवालीं जो पाँच इन्द्रियाँ हैं, उनको त्यागकर अपने अखंड ज्ञानसे एक ही समय इन पाँच विषयोंका ज्ञाता यह आत्मा महा पदार्थ है, इसलिये इस आत्माका पाँच विषयरूप परवव्यसे जुदापना है, परंतु इनके जाननेरूप स्वभावसे जुदापना नहीं है, इसलिये भी यह एकरूप है। इसी प्रकार यह आत्मा समय समय विनाशीक ज्ञेयपदार्थीके ग्रहण करनेवाला और त्यागनेवाला नहीं है, अचल है, इस कारण इसके झेयपर्यायरूप परदव्यसे जुदापना है, 'उसके जाननेरूप भावसे जुदापना नहीं है, इसलिये भी एक है, और अन्य भाव सहित ज्ञेयपदार्थोंके अवलंबनका अभाव है, यह आत्मा तो खाधीन है, इस कारण इसके ज्ञेयपदार्थोंसे भिन्नपना है, परंतु इनके जाननेरूप भावसे जुदापना नहीं है, इससे भी एकरूप है। इस प्रकार अनेक परदव्योंके मेदसे अपनी एकताको नहीं छोड़ता है, इस कारण शुद्धनयसे शुद्ध

१०१ ]

विभागेन चास्त्येकलम् । एवं शुद्ध आत्मा चिन्मात्रशुद्धनयस्य तावन्मात्रनिरूपणात्मकलात् अयमेक एव च ध्रुवलादुपलव्धव्यः, किमन्यैरध्वनीनाङ्गसंगच्छमानानेकमार्गपादपच्छायास्थानी-यैरध्रुवैः ॥ १०० ॥

अथाध्रुवलादात्मनोऽन्यस्रोपऌभनीयमित्युपदिशति—

देहा वा द्विणा वा सुहदुक्खा वाघ सत्तुमित्तजणा। जीवस्स ण संति घुवा धुवोवओगप्पगो अप्पा ॥ १०१ ॥ देहा वा द्रविणानि वा सुखदुःखे वाथ शत्रुमित्रजनाः । जीवस्य न सन्ति घुवा ध्रुव उपयोगात्मक आत्मा ॥ १०१ ॥

आत्मनो हि परद्रव्याविभागेन परद्रव्योपरज्यमानस्वधर्मविभागेन चाशुद्धलनिबन्धनं न कीदृशम् । महत्थं मोक्षलक्षणमहापुरुषार्थसाधकत्वान्महार्थम् । पुनरपि किंस्वभावम् । अचलं अतिचपल-चञ्चलमनोवाकायव्यापाररहितत्वेन स्वस्वरूपे निश्चलं स्थिरम् । पुनरपि किंस्वभावम् । अचलं अतिचपल-चञ्चलमनोवाकायव्यापाररहितत्वेन स्वस्वरूपे निश्चलं स्थिरम् । पुनरपि किंविशिष्टम् । अणालंबं स्वाधीन-द्रव्यत्वेन साल्म्वनं भरितावस्थमपि समस्तपराधीनपरदव्यालम्बनरहितत्वेन निरालम्बनमित्यर्थः ॥ १०० ॥ अधात्मनः पृथग्मूतं देहादिकमधुवत्वाच भावनीयमित्याख्याति—ण संति धुवा ध्रुवा अविनश्वरा नित्या न सन्ति । कस्य । जीवस्स जीवस्य । के ते । देहा वा दविणा वा देहा वा द्रव्याणि वा सर्वप्रकार-युच्चीमूतादेहरहितात्परमात्मनो विलक्षणा औदारिकादिपश्चदेहास्तथैव च पश्चेन्द्रियभोगोपभोगसाधकानि पद्वव्याणि च । न केवलं देहादयो ध्रुवा न भवन्ति सुहदुक्खा वा निर्विकारपरमानन्दैकलक्षणस्वात्मोत्थ-सुखामृतविलक्षणानि सांसारिकसुखदुःखानि वा । अध अहो भव्याः सत्तुमित्तजणा रात्रुमित्रादिभावरहिता-दात्मनो भिन्नाः शत्रुमित्रादिजनाश्व । यथेतत् सर्वभधुवं तर्हि किं ध्रुवमिति चेत् । धुवो ध्रुवः शाश्वतः । स कः । अप्या निजात्मा । किंविशिष्टः । उवओगप्यगो त्रैलोक्योदरविवरवर्तित्रिकालविषयसमस्तदव्यगुण-

चिन्मात्र बस्तु है, यही एक टंकोरकीर्ण ध्रुव है, और अंगीकार करने योग्य है । जैसे मार्गमें गमन करते हुए पश्चिक-जनोंकों अनेक वृक्षोंकी छाया विनाशीक और अध्रुव होती है, उसी प्रकार इस आत्माके परद्रव्यके संबंधसे अनेक अध्रुवभाव उत्पन होते हैं, उनसे कुछ साध्य [इष्ट] की सिद्धि नहीं होती । इसलिये एक नित्यस्वरूप यही अवलंबन योग्य है, बाकी सब त्याज्य हैं ॥ १०० ॥ आगे कहते हैं, कि आत्मा ध्रुव है, इस कारण इसके सिवाय अन्य वस्तुको अंगीकार करना योग्य नहीं है—[देहा:] औदारिकादि पांच शरीर [वा] अथवा [द्रविणानि] धन धान्यादिक [वा] अथवा [सुस्वदु:से] इष्ट अनिष्ट पंचेन्द्रिय विषयजन्य सुख दुःख [वा अथ] अथवा और [श्रुवा:] अथवा [सुस्वदु:से] वादिक लोक ये सभी संयोगजन्य पदार्थ [जीवस्य] आत्माके [ध्रुवा:] अविनाशी [न सन्ति] नहीं हैं, केवल [उपयोगात्मक:] ज्ञान दर्शनस्वरूप [आत्मा] ग्रुव्रजीव [ध्रुव:] अविनाशी वस्तु है । भावार्थ को शरीरादिक माव हैं, वे परदव्यसे तन्मयी हैं, आत्मासे भिन्न हैं, और अग्रुद्धताके कारण हैं । वे आत्माके कुछ नहीं लगते, विनाशीक हैं, और जो यह आत्मा है, वह अनादि अनंत है,

किंचनाप्यन्यदसदेतुमत्त्वेनाद्यन्तलात्परतः सिद्धलाच ध्रुवमस्ति । ध्रुव उपयोगात्मा शुद्ध आत्मैव । अतोऽध्रुवं शरीरादिकम्रुपलभ्यमानमपि नोपलभे शुद्धात्मानम्रुपलभे ध्रुवम् ॥ १०१ ॥ अथैव शुद्धात्मोपलम्भात्कि स्यादिति निरूपयति—

> जो एवं जाणित्ता झादि परं अप्पगं विसुद्धप्पा। सागारोऽणागारो खवेदि सो मोहदुग्गंठिं ॥ १०२ ॥ य एवं ज्ञाला ध्यायति परमात्मानं विश्वद्धात्मा। सागारोऽनगारः क्षपयति स मोहदुर्ग्रन्थिम् ॥ १०२ ॥

अमुना यथोदितेन विधिना शुद्धात्मानं ध्रुवमधिगच्छतस्तस्मिम्नेव पृष्टत्तेः शुद्धात्मसं स्यात् । ततोऽनन्तशक्तिचिन्मात्रस्य परमस्यात्मन एकाग्रसंचेतनलक्षणं ध्यानं स्यात्, ततः पर्याययुगपत्परिच्छित्तिसमर्थकेवलज्ञानदर्शनोपयोगात्मक इति । एवमध्रुवत्वं ज्ञात्वा ध्रुवस्वभावे स्वात्मनि भावना कर्तन्येति तात्पर्यम् ॥ १०१ ॥ एवमशुद्धनयादशुद्धात्मलामो भवतीति कथनेन प्रथमगाथा । श्रुद्धनयाच्छुद्धात्मलामो भवतीति कथनेन दितीया । ध्रुक्त्वादात्मैव भावनीय इति प्रतिपादनेन तृतीया । आत्मनोऽन्यद्ध्वं न भावनीयमिति कथनेन चतुर्थी चेति शुद्धात्मन्याख्यानमुख्यत्वेन प्रथमस्थले गाथाचतुष्टयं गतम् । अधैवं पूर्वोक्तप्रकारेण शुद्धात्मोपलम्भे सति किं फलं भवतीति प्रश्ने प्रत्युत्तरमाह----झादि ध्यायति जो यः कर्ता । कम् । अप्पगं निजात्मानम् । कथंभूतम् । परं परमानन्तज्ञानादिगुणाधारत्वात्परमुत्कृष्टम् । किं कृत्वा पूर्वम् । एवं जाणित्ता एवं पूर्वोक्तप्रकारेण स्वात्मोपलम्भलक्षणस्वसंवेदनज्ञानेन ज्ञात्वा । कथंभूतः सन् थ्यायति । **विसुद्धप्पा** ख्यातिपूजालाभादिसमस्तमनोरथजालरहितत्वेन विद्युद्धात्मा सन् । पुनरपि कथंभूतः । सागारोऽणागारो सागारोऽनागारः । अथवा साकारानाकारः । सहाकारेण विकल्पेन वर्तते साकारो ज्ञानोपयोगः, अनाकारो निर्विकल्पो दर्शनोपयोगस्ताभ्यां युक्तः साकारानाकारः । अथवा साकारः सवि-कल्पो गृहरथः अनाकारो निर्विकल्पस्तपोधनः अथवा सहाकारेण लिङ्गेच चिह्नेन वर्तते साकारो यतिः अनाकारश्चिहरहितो गृहस्थः । खवेदि सो मोहदुग्गंठिं य एवं गुणविशिष्टः क्षपयति स मोह-उल्कृष्टसे उल्कृष्ट है, सदा सिद्धरूप है, ज्ञानदर्शनमयी है, और एक ध्रुव है। इस कारण मैं शरीरादि अध्रुव (विनाशीक) वस्तुको अंगीकार नहीं करता हूँ, छुद्ध आत्माको ही प्राप्त होता हूँ ॥ १०१ ॥ आगे शुद्धात्माकी प्राप्तिसे क्या होता है, यह कहते हैं-[यः] जो [सागारः] अणुनती श्रावक तथा [अनगारः] सुनीश्वर [एवं] पूर्वोक्त रीतिसे [ज्ञात्वा] स्वरूपको ध्रुव जानकर [परमात्मानं] सबसे उत्कृष्ट शुद्धात्माको [ध्यायति ] एकाम्रपनेसे चिंतवन करता है, [स:] वह [विशुद्धात्मा] निर्मल आत्मा होता हुआ [मोहदुर्ग्नन्थि] मोहकी अनादि कालकी विपरीत बुद्धिरूपी गाँठको [भ्रापयति ] क्षीण (नष्ट) करता है। भावार्थ-जो पुरुष ग्रुद्ध अविनाशी आत्माके स्वमावको प्राप्त होता है, अर्थात् उस स्वभावमें रमण करता है, उसके शुद्धात्मभाव प्रगट होता है, उसके बाद अनंत चैतन्य-शक्ति सहित परमात्माका जाननेरूप एकाप्र ध्यान होता है, इसलिये गृहस्थ अथवा मुनि यदि

80き]

साकारोपयुक्तस्य चाविशेषेणैकाग्रचेतनमसिद्धेरासंसारबद्धदढतरमोइदुर्ग्रन्थेरुद्ग्रन्थनं स्यात् । अतः श्रुद्धात्मोपलम्भस्य मोइग्रन्थिभेदः फलम् ॥ १०२ ॥ अथ मोइग्रन्थिभेदात्कि स्यादिति निरूपयति—

जो णिहदमोहगंठी रागपदोसे खवीय सामण्णे । होजं समसुहदुक्खो सो सोक्खं अक्खयं लहदि ॥ १०३ ॥ यो निहतमोहग्रन्थी रागप्रदेषौ क्षपयिता श्रामण्ये । भवन् समसुखदःखः स सौख्यमक्षयं लभते ॥ १०३ ॥

मोइग्रन्थिक्षपणादि तन्मूलरागद्वेषक्षपणं ततः समसुखदुःखस्य परममाध्यस्थलक्षणे श्रामण्ये भवनं ततोऽनाकुल्बलक्षणाक्षयसौख्यलाभः । अतो मोइग्रन्थिभेदादक्षयसौख्यं फलम् ॥ १०३॥ अथैकाम्यसंचेतनल्क्षणं ध्यानमशुद्धलमात्मनो नावइतीति निश्चिनोति—

दुर्श्रन्थिम् । मोह एव दुर्ग्रन्थिः शुद्धात्मरुचिप्रतिबन्धको दर्शनमोहस्तम् । ततः स्थितमेतत् – आत्मोपलम्मस्य मोहप्रन्थिविनाश एव फलम् !! १०२ !! अथ दर्शनमोहग्रन्थिभेदार्तिक भवतीति प्रश्ने समाधानं ददाति – जो णिहदमोहगंठी यः पूर्वसूत्रोक्तप्रकारेण निहतदर्शनमोहग्रन्थिर्भूत्वा रागपदोसे खवीय निजशुद्धात्म-निश्वलानुमूतिलक्षणवीतरागचारित्रप्रतिबन्धकौ चरित्रमोहसंज्ञौ रागदेषौ क्षपयित्वा । क । सामण्णे स्वत्स्वमाव-लक्षणे श्रामण्ये । पुनरपि किं कृत्वा । होज्जं भूत्वा । किंविशिष्टः । समसुहदुवर्खो निजशुद्धात्मसंवित्ति-समुत्पन्नरागदिविकल्पोपाधिरहितपरमसुखानुभवेन सांसारिकसुखदुःखोत्पन्नहर्षविषादरहितत्वात्समसुखदुःखः । सो सोक्यं अवखयं लहदि स एवं गुणविशिष्टो भेदज्ञानी सौख्यमक्षयं लभते । ततो ज्ञायते दर्शनमोह-क्षयाचारित्रमोहसंज्ञरागदेषविनाशतश्व सुखदुःखमाध्यत्थ्यलक्षणश्रामण्येऽवर्थानं तेनाक्षयसुखलाभौ भवतीति ॥ १०३ ॥ अथ निजशुद्धात्मेकाग्यलक्षणध्यानमात्मनोऽत्यन्तविशुद्धिं करोतीत्यावेदयति – जो खविदमोह-

निश्चल होके स्वरूपको ज्यावे, तो अनादि बंधवाली मोहकी गाँठको खोल सकता है। इस कारण उद्धात्माकी प्राप्तिका फल मोहकी गाँठका खुलना है।। १०२॥ आगे मोह—गाँठके खुलनेसे क्या होता है, यह कहते हैं—[यः] जो पुरुष [निहतमोइग्रन्थिः] मोहकी गाँठको दूर करता हुआ [आमण्ये] यति अवस्थामें [रागद्वेषी] इष्ट अनिष्ट पदार्थोंमें प्रीति अप्रीतिभावको [क्षपयिस्वा] छोड़कर [समसुखदुःखः] सुख दुःखमें समान दृष्टिवाला [भवेत्] होता है, [सः] वह समबुद्धि पुरुष [अक्षयं सौख्यं] अविनाशी अतीन्द्रिय आत्मीक मोक्ष—सुखको [लभते] पाता है। भावार्थ—इस मोहकी गाँठके खुलनेसे आत्माके राग देवका नाश होता है, और जहाँ राग देवका अभाव है, वहीं सुख दुःखमें समान भाव होते हैं, तथा वहाँ ही आकुलता रहित स्वाधीन आत्मीक सुख अवश्य होता है। इस कारण मोहकी गाँठके खुलनेसे अविनाशीक सिख होनेरूप ही फल होता है ॥ १०२॥ आगे एकाप्रतासे निश्चल स्वरूपका अनुभव करनेवाला ध्यान आत्माकी अग्रुद्रताको दूर करता है, यह कहते हैं—[य:] जो पुरुष [क्षपितमोहकलुषः] मोहरूप मैलकों क्षय करता हुआ

# जो खविदमोहकऌुसो विसयविरत्तो मणो णिरुंभित्ता। समवटिदो सहावे सो अप्पाणं हवदि झादा॥ १०४॥ यः क्षपितमोहकलुषो विषयविरक्तो मनो निरुध्य। समवस्थितः खभावे स आत्मानं भवति ध्याता॥ १०४॥

आत्मनो हि परिक्षपितमोहकछषस्य तन्मूलपरद्रव्यप्रवृत्त्यभावाद्रिषयविरक्ततं स्यात् , ततोऽधिकरणभूतद्रव्यान्तराभावादुदधिमध्यप्रवृत्तैकपोत्तपतत्रिण इव अनन्यशरणस्य मनसो

कलुसो यः क्षणितमोहकलुषः मोहो दर्शनमोहः कलुषश्चारित्रमोहः पूर्वसूत्रद्वयकथितक्रमेण क्षणितौ मोह-कलुसौ येन स भवति क्षणितमोहकलुषः । पुनरपि किंविशिष्टः । विसयविरत्तो मोहकलुषरहितस्वात्मसंवित्ति-समुत्पन्नसुधारसास्वादबलेन कलुषमोहोदयजनितविषयसुरक्षाकाङ्खारहितत्वाद्विषयविरक्तः । पुनरपि कथंमूतः । समबद्विदेदो सम्यगवस्थितः । क । सहावे निजपरमात्मद्रव्ये स्वभावे । किं ऋत्वा पूर्वम् । मणो णिरुंभित्ता विषयकषायोत्पन्नविकल्पजालरूपं मनो निरुध्य निश्चलं कृत्वा सो अप्पाणं इवदि झादा स एवंगुणयुक्तः पुरुषः स्वात्मानं भवति ध्याता । तेनैव शुद्धात्मध्यानेनात्यन्तिकी मुक्तिलक्षणां शुद्धि लभत इति । ततः रियतं शुद्धात्मध्यानार्जान्ने विशुद्धो भवतीति । किं च ध्यानेन किलात्मा शुद्धो जातः तत्र विषये चतुर्विभ-व्याख्यानं कियते । तथाहि—ध्यानं ध्यानसंतानस्तयैकध्यानचिन्ता ध्यानात्त्वयसूचनमिति । तत्रैकाय्य-चिन्तानिरोधो ध्यानम् । तच शुद्धाशुद्धरूपेण दिधा । अथ ध्यानसंतानः कथ्यते—यत्रान्तर्भुहूर्तपर्यन्तं ध्यानं तदनन्तरमन्तर्भुहर्तेध्यन्तं तत्त्वचिन्ता पुनरप्यन्तर्भुहूर्तपर्यन्तं ध्यानसंतानः कथ्यते—यत्रान्तर्भुहूर्तपर्यन्तं मुणस्थानवदन्तर्भुहर्तेऽन्तर्भुहर्ते गते सति परावर्तनमस्ति स ध्यानसंतानो भण्यते । स च धर्मध्यान-संवन्धी । शुक्रध्वानं पुनरुपशमश्रेणिक्षपकश्रेण्यारोहणे भवति । तत्र चाल्पकाल्यतात्तर्तत्वरूप्यानसंतानो न घटते । इदानीं ध्यानचिन्ता कथ्यते—यत्र ध्यानसन्तानवद्वचानपरावर्तो नारित ध्यानसंवत्वित्रि चिन्तास्ति तत्र यद्यपि कापि काले ध्यानं करोति तथापि सा ध्यानस्तिना भण्यते । अथ ध्यानान्वयसूचनं कथ्यते—

तथा [विषयविरक्तः] परव्रव्यरूप इष्ट अनिष्ट इंदियोंके विषयोंसे विरक्त हुआ [मनः निरुघ्य] चंचल चित्तको बाह्य विषयोंसे रोककर [स्वभावे समवस्थितः] अपने अनंत सहज चैतन्यस्वरूपमें [समवस्थितः] एकाग्र निश्चलमावमें ठहरता है, [स] वह पुरुष [आत्मानं] टंकोर्कार्ण निज ग्रुद्ध जीवद्रव्यका [ध्याता] ध्यान करनेवाला [भवति] होता है । भाषार्थ-जब यह आत्मा निर्मोही होता है, तब मोहके आधीन जो परद्रव्यमें प्रवृत्ति है, उसका अमाव होता है, और परप्रवृत्तिके अभावसे इन्द्रियोंके विषयोंमें वैराग्यमाव होता है, ऐसा होनेसे सहज ही मनका निरोध होता है । यह मन अत्यन्त चंचल है । जब इंदिय-विषयोंसे वैराग्यमाव होता है, तब विषयरूप आधारके अमावसे अपने आप चंचलपनेसे रहित होजाता है । जैसे समुदके मध्यमें जहाजका पक्षी उड़ उड़कर चारो दिशाओंमें वृक्षादि आधारके अभाव होनेसे अन्य आश्रयके विना जहाजके ही ऊपर आप ही से निश्चल होकर तिष्ठता-ठहरता है, उसी प्रकार यह मन भी वैराग्यभावसे परद्रव्यरूप इन्दिय विषय आधारके विना निरोधः स्यात् । ततस्तन्मूलुचञ्चलवविलयादनन्तसहजचैतन्यात्मनि स्वभावे समवस्थानं स्यात् । तत्तु स्वरूपमहत्तानाकुलैकाग्रसंचेतनलात् ध्यानमित्युपगीयते । अतः स्वभावावस्थानरूपलेन ध्यानमात्मनोऽनन्यलात् ध्यानमात्मैवेति [ नाशुद्धत्वायेति ] ॥ १०४ ॥ अथोपलब्धशुद्धात्मा सकलज्ञानी कि ध्यायतीति प्रश्नमास्त्रवयति — णिहद्धणधादिकम्मो पच्चक्सं सब्वभावतचण्डू । णेयंतगदो समणो झादि कमद्वं असंदेहो ॥ १०५ ॥ निहतधनधातिकर्मा प्रत्यक्षं सर्वभावतत्त्वज्ञः ।

ज्ञेयान्तगतः अमणो ध्यायति कमर्थमसंदेहः ॥ १०५ ॥

लोको हि मोहसद्भावे ज्ञानशक्तिमतिबन्धकसद्भावे च सतष्णलादमत्यक्षार्थलानवच्छिन्न-विषयलाभ्यां चाभिलपितं जिज्ञासितं संदिग्धं चार्थे ध्यायन् दृष्टः, भगवान् सर्वज्ञस्तु निहतघन-

यत्र ध्यानसामग्रीभूता द्वादशानुप्रेक्षा अन्यद्वा ध्यानसंबन्धि संवेगवैराग्यवचनं वा व्याख्यानं तत् ध्यानान्वय-स्वनमिति । अन्यथा वा चतुर्विधं ध्यानव्याख्यानं ध्याता ध्यानं फलं ध्येयमिति । अथवार्तरौद्धर्म्यशुक्र-विमेदेन चतुर्विधं ध्यानव्याख्यानं तदन्यत्र कथितमस्ति ॥ १०४॥ एवमात्मपरिज्ञानादर्शनमोहक्षपणं भवतीति कथनरूपेण प्रथमगाथा, दर्शनमोहक्षयाचारित्रमोहक्षपणं भवतीति कथनेन द्वितीया, तदुभयक्षयेण मोक्षो भवतीति प्रतिपादनेन तृतीया चेत्यात्मोपलम्भफलकथनरूपेण दितीयस्थले गाथात्रयं गतम् । अथोपलब्धशुद्धात्म-तत्त्वसकलज्ञानी किं ध्यायतीति प्रश्नमाक्षेपद्वारेण पूर्वपक्षं वा करोति – णिइद्धणधादिकम्मो पूर्वस्त्रोदित-निश्चलनिजपरमात्मतत्त्वपरिणतिरूपशुद्धध्यानेन निहत्तधनघातिकर्मा । पचवर्ग्ध सन्वभावतचण्हू प्रत्यक्षं यथा भवति तथा सर्वभावतत्त्वज्ञः सर्वपदार्थपरिज्ञातस्वरूपः णेयंतगदो झेयान्तगतः झेयमूतपदार्थानां परिच्छित्ति-रूपेण पारंगतः । एवं विशेषणत्रयविशिष्टः समणो जीवितमरणादिसमभावपरिणतात्मस्वरूपः अमणो महाश्रमणः सर्वज्ञः झादि कमद्वं ध्यायति कमर्थमिति प्रक्षः । अथवा कमर्थं ध्यायति न कमपीत्याक्षेपः । कथंमूतः सन् । असंदेहो असन्देहः संशयादिरहित इति । अयमत्रार्थः--यथा कोऽपि देवदत्तो विषयसुखनिमित्तं

निराश्रय हुआ सहज ही निश्वल होता है, तब चंचलताके अभावसे स्वरूपमें एकाग्र होता है, उस एकाग्रतासे अनंत चैतन्यस्वरूपका स्वसंवेदन (अनुभव) रूप ध्यान होता है, उस ध्यानसे आत्मा शुद्ध होता है। इस कारण ध्यान परम शुद्धताका कारण है॥ १०४॥ आगे कहते हैं, कि जिन केवली-भगवानने शुद्ध स्वरूपको पाया है, उनके भी ध्यान कहा गया है, वे केवली क्या ध्यान करते हैं, ऐसा प्रश्न करते हैं-[निहतचनचातिकर्मा] जिन्होंने अत्यंत टढ़बद्ध धातियाकर्मोंका नाश किया है, प्रश्न करते हैं-[निहतचनचातिकर्मा] जिन्होंने अत्यंत टढ़बद्ध धातियाकर्मोंका नाश किया है, प्रश्न करते हैं-[निहतचनचातिकर्मा] जिन्होंने अत्यंत टढ़बद्ध धातियाकर्मोंका नाश किया है, [प्रत्यक्षं] परोक्षतासे रहित साक्षात् [सर्वभावतत्त्वज्ञः] समस्तपदार्थोंके जाननेवाले [ज्ञेयान्त-गतः] जानने योग्य पदार्थीके पारको प्राप्त [असंदेहः]संशय, विमोह, विश्वमसे रहित ऐसे [अमणः] महामुनि केवली [कर्मर्थ] किस पदार्थका [ध्यायति] ध्यान करते हैं। भावार्थ- इस संसारमें मोहकर्मके उदयसे ज्ञानके बातक कर्मके उदयसे ये संसारी जीव तृष्णावन्त हैं, इसलिये इन जीवोको धातिकर्मतया मोहाभावे ज्ञानशक्तिमतिवन्धकाभावे च निरस्ततृष्णखात्मस्यक्षसर्वभावतत्त्वज्ञेया-न्तगतत्त्वाभ्यां च नाभिल्रषति न जिज्ञासति न संदिग्रति च कुतोऽभिल्लषितो जिज्ञासितः संदिग्ध-श्रार्थः । एवं सति किं ध्यायति ॥ १०५ ॥

अधैतदुपलब्धशुदात्मा सकल्ज्ञानी ध्यायतीत्युत्तरमाम्रत्रयति— सव्वाबाधविजुत्तो समंतसव्वक्खसोक्खणाणड्ढो ।

भूदो अक्खातीदो झादि अणक्खो परं सोक्खं ॥ १०६ ॥ सर्वाबाधवियुक्तः समन्तसर्वाक्षसौख्यज्ञानाढचः ।

भूतोऽक्षातीतो ध्यायत्यनक्षः परं सौख्यम् ॥ १०६ ॥

अयमात्मा यदैैव सहजसौख्यज्ञानवाधायतनानामसार्वदिकासकल्रपुरुषसौख्यज्ञानायतनानां चाक्षाणामभावात्स्वयमनक्षलेन वर्तते तदेव परेषामक्षातीतो भवन् निरावाधसहजसौख्यज्ञानलात् सर्वावाधवियुक्तः, सार्वदिकसकल्रपुरुषसौख्यज्ञानपूर्णलात्समन्तसर्वाक्षसौख्यज्ञानाढचश्र भवति।

विद्याराधनाध्यानं करोति यदा विद्या सिद्धा भवति तत्फलभूतं विषयसुखं च सिद्धं भवति तदाराधनाध्यानं न करोति, तथायं भगवानपि केवलज्ञानविद्यानिमित्तं च तत्फलभूतानन्तसुखनिमित्तं च पूर्वे ल्वारथावस्थायां युद्धात्मभावनारूपं ध्यानं कृतवान् इदानीं तद्धचानेन केवलज्ञानविद्या सिद्धा तत्फलभूतमनन्तसुखं च सिद्धम् । किमर्थं ध्यानं करोतीति प्रश्नः आक्षेपो वा, द्वितीयं च कारणं परोक्षेऽर्थे ध्यानं भवति भगवतः सर्वं प्रत्यक्षं कथं ध्यानमिति पूर्वपक्षद्वारेण गाथा गता ॥ १०५ ॥ अथात्र पूर्वपक्षे परिहारं ददाति—झादि ध्यायति एकाकारसमरसीभावेन परिणमत्यनुभवति । स कः कर्ता । भगवान् । किं ध्यायति । सोक्खं सौख्यम् । किंबिशिष्टम् । परं उत्कृष्टं सर्वात्मप्रदेशाह्लादकपरमानन्तसुखम् । कस्मिन्प्रस्तावे । यस्मिन्नेव क्षणे भूदो भूतः संजातः । किंविशिष्टः । अक्खातीदो अक्षातीतः इन्दियरहितः न केवलं स्वयमतीन्द्रियो जातः परेषां च अण्वक्खो अनक्षः इन्द्रियविषयो न भवतीत्यर्थः । पुनरपि किंविशिष्टः । सन्वाबाधविजुत्तो प्राकृतलक्षणबलेन बाधाशब्दस्य हूरवत्वं सर्वावाधावियुक्तः । आसमन्ताद्वाधाः पीडा आबाधाः सर्वश्व ता आबाधाश्व सर्वाबाधास्ताभिर्वियुक्तो रहितः सर्वाबाधावियुक्तः । पुनश्व किंरूपः । समंतसन्वक्खसोक्सन

सकल पदार्थ प्रत्यक्ष नहीं होते, और सबके अंतःप्रविष्ट इनका ज्ञान नहीं है, इस कारण वांछित अर्थका ध्यान करते हैं, इनके तो ध्यानका होना संभव है, परंतु केवलीभगवान् तो धातियाकर्म रहित हैं, समस्त पदार्थींके साक्षात्कार करनेवाले हैं, और सब पदार्थोंका प्रमाण (माप) करनेवाले हैं, इसलिये इन सर्वज्ञके कोई चीजकी इच्छा नहीं रही, और कुछ जानना भी बाकी न रहा, इस कारण केवलीभगवानके ध्यान कैसे होसकता है ? ऐसा शिष्यका प्रश्न है ॥ १०५ ॥ आगे इस प्रश्नका उत्तर कहते हैं, कि यद्यपि स्वरूपको प्राप्त हुए हैं, तो भी केवली ध्यान करते हैं—[अक्षातीतः] इन्द्रियोसे रहित [भूतः] हुए [अनक्षः] दूसरेको इन्द्रिय ज्ञानगम्य न होनेवाले, [सर्वांबाधवियुक्तः] समस्त ज्ञानावरणादि धातियाकमौंसे रहित और [समन्तसवक्षिस्मौस्यज्ञानात्व्यः] सर्वांग परिपूर्ण आत्माके अनंतम्रुल 800]

प्रवचनसारः

एवंभूतश्व सर्वाभिलावजिज्ञासासंदेहासंभवेऽप्यपूर्वमनाकुल्खलक्षणं परमसौख्यं घ्यायति । अना-कुल्लसंगतेकाग्रसंचेतनमात्रेणावतिष्ठत इति यावत् । ईदृश्चमवस्थानं च सहजज्ञानानन्दस्वभावस्य सिद्धलस्य सिद्धिरेव ॥ १०६ ॥

# अथायमेव शुद्धात्मोपलम्भलक्षणो मोक्षस्य मार्ग इत्यवधारयति— एवं जिणा जिणिंदा सिद्धा मग्गं समुहिदा समणा । जादा णमोत्थु तेसिं तस्स य णिव्वाणमग्गस्स || १०७ ||

णाणहो समन्ततः सामरूयेन स्पर्शनादिसर्वाक्षसौख्यज्ञानाढ्यः । समन्ततः सर्वात्मप्रदेशैर्वा स्पर्शनादि-सर्वेन्द्रियाणां संबन्धित्वेन ये ज्ञानसौख्ये हे ताभ्यामाढचाः परिपूर्ण इत्यर्यः । तद्यथा-अयं मगवानेक-देशोद्भवसांसारिकज्ञानसुखकारणभूतानि सर्वात्मप्रदेशोद्भवस्वाभाविकातीन्द्रियज्ञानसुखविनाशकानि च यानीन्द्रियाणि निश्चयरत्नत्रयात्मककारणसमयसारबलेनातिकामति विनाशयति यदा तस्मिनेव क्षणे समस्त-बाधारहितः सन्नतीन्द्रियमनन्तमात्मोत्थसुखं ध्यायत्यनुभवति परिणमति । ततो ज्ञायते केवलिनामन्यचिन्ता-निरोधलक्षणं ध्यानं नास्ति किंलिदमेव परमसुखानुभवनं वा ध्यानकार्यमुतां कर्मनिर्जरां दुष्टा ध्यानशब्देनोप-चर्यते । यत्पुनः सयोगिकेवलिनस्तृतीयशुक्रध्यानमयोगिकेवलिनश्चतुर्यशुक्रध्यानं भवतीत्युक्तं तदपचारेण ज्ञातव्यमिति सूत्राभिप्रायः ॥ १०६ ॥ एवं केवली किं ध्यायतीति प्रश्नमुख्यलेन प्रथमगाथा । परमसुखं ध्यायत्यनुमवतीति परिहारमुख्यलेन द्वितीया चेति ध्यानविषयपूर्वपक्षपरिहारद्वारेण तृतीयस्थळे गाथाद्वयं गतम् । अथायमेव निजराद्धात्मोपलव्धिलक्षणमोक्षमार्गो नान्य इति विशेषेण समर्थयति---जादा उत्पन्नाः । कथंभूताः । सिद्धा सिद्धाः सिद्धपरमेष्ठिनो मुक्तात्मान इत्यर्थः । के कर्तारः । जिणा जिनाः अनगार-और अनंतज्ञान इन दोनोंसे पूर्ण ऐसे केवली भगवान् [परं] उत्कृष्ट [सौख्यं] आत्मीकसुखका [ध्यायति] चिंतवन अर्थात् एकाम्रतासे अनुभव करते हैं। भावार्थ-यह आत्मा जिस समय अनंतज्ञान अनंतसुखके आवरण करनेवाले एकदेशी ज्ञान सुखके हेतु इन्द्रियोंके नाशसे अतींदिय दशाको प्राप्त होता है, तब बाधाओं (रुकावहहों)से रहित हुआ अनंतज्ञान अनंतसुख सहित होता है, ऐसे केवली भगवानमें यद्यपि कुछ प्राप्त करनेकी इच्छा नहीं रही, और कुछ जाननेकी भी अभिलाषा नहीं रही, तथा कुछ संशय भी नहीं रहा, तो भी भगवानू एकाग्रतासे अपने अनंत अनाकुल परमसुखको अनुभवते हैं। इस कारण उपचारसे 'ध्यान करता है' ऐसा कहते हैं । ध्यान करनेका फल यह है, कि पूर्वमें बँधे हए कमौंकी निर्जरा होती है, और आगामी बंधका परमसंवर होता है, इस कारण केवलीभगवानके अपने अनंतसंखका अनुभव करनेसे पूर्व कमौंकी निर्जरा होती है, आगेका संवर है, इसलिये उपचारमात्र केव-लीके ध्यान है । इस प्रकार स्वाभाविक ज्ञानानन्दस्वरूप सिद्धत्वकी सिद्धि भगवानके ही है !! १०६ || आगे शुद्ध आत्माकी प्राप्ति ही मोक्षमार्ग है, निश्चय करते हैं-[एवं] इस पूर्वोक्त प्रकारसे [मार्ग] सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्रमयी शुद्धात्मप्रवृत्तिरूप मोक्षमार्गके प्रति [समुस्थिताः] उद्यमी होके प्राप्त हुए जो [जिना:] उसी भवसे मोक्ष जानेवाले सामान्य चरमशरीरी जीव [जिनेन्द्रा:] अरहंत पदके प्रव. ३१

Jain Education International

एवं जिना जिनेन्द्राः सिद्धा मार्गे सम्रुत्थिताः श्रमणाः । जाता नमोऽस्त तेभ्यस्तस्मै च निर्वाणमार्गाय ॥ १०७ ॥

यतः सर्व एव सामान्यचरमशरीरास्तीर्थकराः अचरमशरीरा ग्रम्रक्षत्रश्वाम्रुनेव यथोदितेन शुद्धा त्मतत्त्वमहत्तिलक्षणेन विधिना महत्तमोक्षस्य मार्गमधिगम्य सिद्धा वभूवुः, न पुनरन्यथापि । ततो ऽवधार्यते केवलमयमेक एव मोक्षस्य मार्गों न द्वितीय इति । अलं च मपश्चेन । तेषां शुद्धात्म तत्त्वमहत्तानां [सिद्धानां] तस्य शुद्धात्मतत्त्वमहत्तिरूपस्य मोक्षमार्गस्य च मत्यस्तमितभाव्यभाव कविभागतेन नोआगमभावनमस्कारोऽस्तु । अवधारितो मोक्षमार्गः इत्यमनुष्ठीयते ॥ १०७ । अथोपसंपद्ये साम्यमिति पूर्वमतिज्ञां निर्वहन् मोक्षमार्गभूतां स्वयमपि शुद्धात्ममहत्तिमास्र्वयति-

## तम्हा तह जाणित्ता अप्पाणं जाणगं सभावेण । परिवज्जामि ममर्त्ति उवद्विदो णिम्ममत्तम्मि ॥ १०८ ॥

केवलिनः । जिणिंदा न केवलं जिना जिनेन्दाश्व तीर्थकरपरमदेवाः । कथंभूताः सन्तः एते सिद्धा जाताः मग्गं समुद्दिदा निजपरमात्मतत्त्वानुभूतिलक्षणमार्गं मोक्षमार्गं समुत्थिता आश्रिताः । केन । एवं पूर्वं बहुध व्याख्यातकमेण । न केवलं जिना जिनेन्द्रा अनेन मार्गेण सिद्धा जाताः समणा सुखदुःखादिसमता भावनापरिणतात्मतत्त्वलक्षणाः शेषा अचरमदेहश्रमणाश्व । अचरमदेहानां कथं सिद्धत्वमिति चेत् । "तवसिद्धे णयसिद्धे संजमसिद्धे चरित्तसिद्धे य । णाणम्मि दंसणम्मि य सिद्धे सिरसा णमंसामि ॥" इति गाथाकथित कमेणैकदेशेन णमोत्थु तेसि नमोऽस्तु तेभ्यः । अनन्तज्ञानादिसिद्धगुणस्मरणरूपो भावनमस्कारोऽस् तस्स य णिव्याणमग्गरस तस्मै निर्विकारस्वसंवित्तिलक्षणनिश्वयरत्नत्रयात्मकनिर्वाणमार्गय च । ततोऽव धार्यते अयमेव मोक्षमार्गो नान्य इति ॥ १०७ ॥

अध 'उवसंपयामि सम्मं जत्तो णिव्वाणसंपत्ती' इत्यादि पूर्वप्रतिज्ञां निर्वाहयन् स्वयमपि मोक्षमार्ग परिणतिं स्वीकरोति प्रतिपादयति—तम्हा यस्माल्य्वोक्तशुद्धात्मोपल्लम्भलक्षणमोक्षमार्गेण जिना जिनेन्द्राः श्रमणाश्च सिद्धा जातास्तस्मादहमपि तह तथैव तेनैव प्रकारेण जाणित्ता ज्ञात्वा । कम् । अप्पाणं निक धारक तीर्थंकर और [श्रमणाः] एक दो पर्याय धारणकर मोक्ष जानेवाले ऐसे मोक्षाभिलाषी मुनि हैं, दे [सिद्धाः] मोक्षमें सिद्ध अवस्थाको [जाताः] प्राप्त हुए हैं, [तेभ्यः] उन सबको [च] तथ [तस्मै निर्वाणमार्गाय] शुद्धात्माकी प्रवृत्तिमयी अनुभवरूप मोक्षमार्गको [नमः अस्तु] द्रव्य भावरूप नमस्कार होवे । भावार्थ—जो तीर्थंकर वा सामान्यकेवली अथवा अन्य मुनि मोक्षको गये हैं, ये केवल शुद्ध आत्माको प्रवृत्तिरूप मोक्षमार्गको पाकर ही मुक्त हुए हैं । शुद्धात्माके अनुभव विन दूसरा कोई मोक्षमार्ग नहीं है, यही अद्वितीय मार्ग है । अब बहुत विस्तार कहाँतक किया जावे, सारांश इतना है, कि जो शुद्धात्मतत्त्वमें प्रवर्तमान हैं, ऐसे सिद्ध परमेष्ठियोंको और जो शुद्धात्मतत्त्वकी प्रवृत्तिमर्य अनुभवरूप मोक्षमार्ग है, उसको द्रव्य भावरूप नमस्कार होवे ॥ १०७ ॥ आगे आचार्यने जो पूर्व प्रतिज्ञा की थी, कि मैं समताभावोंको अवल्वंवता हूँ, अब उसीका निर्वाह (पालन) करते हुए मोक्ष

## तस्मात्तथा ज्ञालात्मानं ज्ञायकं स्वभावेन । परिवर्जयामि ममताम्रुपस्थितो निर्ममले ॥ १०८॥

अहमेष मोक्षाधिकारी ज्ञायकस्वभावात्मतत्त्वपरिज्ञानपुरस्सरममलनिर्ममलहानोपादानवि-धानेन क्वतान्तरस्याभावात्सर्वारम्भेण शुद्धात्मनि प्रवर्तते । तथाहि—अहं हि तावत् ज्ञायक एव स्वभावेन, केवल्ज्ञायकस्य च सतो मम विश्वेनापि सहजज्ञेयज्ञायकलक्षण एव संबन्धः न पुनरन्ये स्वस्वामिलक्षणादयः संबन्धाः । ततो मम न कचनापि ममलं सर्वत्र निर्ममलमेव । अयैकस्य ज्ञायकभावस्य समस्तज्ञेयभावस्वभावलात्मोत्कीर्णलिखितनिखातकीलितमज्जितसमा-वर्तितप्रतिबिम्बितवत्तत्र क्रमप्रवृत्तानन्तभूतभवद्भाविविचित्रपर्यायमाग्भारमगाधस्वभावं गम्भीरं

परमात्मानम् । किंविशिष्टम् । जाणगं ज्ञायकं केवल्रज्ञानायनन्तगुणस्वभावम् । केन कृत्वा ज्ञात्वा । सभावेण समस्तरागादिबिभावरहितशुद्धबुद्धैकस्वभावेन । पश्चात् किं करोमि । परिवज्जामि परि समन्तादर्जयामि । काम् । ममत्तिं समस्तचेतनाचेतनमिश्रपरदव्यसंबन्धिनीं ममताम् । कथंभूतः सन् । उवद्विदो उपस्थितः परिणतः । क । णिम्ममत्तमि समस्तपरदव्यसंबन्धिनीं ममताम् । कथंभूतः सन् । उवद्विदो उपस्थितः परिणतः । क । णिम्ममत्तमि समस्तपरदव्यममकाराहंकाररहितत्वेन निर्ममत्वलक्षणे परमसाम्याभिधाने वीतरागचारित्रे तत्परिणतनिजशुद्धात्मस्वमावे वा । तथाहि-अहं तावत्केवल्ज्ञानदर्शनस्वभावत्वेन ज्ञायकै-कटङ्कोत्कीर्णस्वभावः । तथाभूतस्य सतो मम नु केवलं स्वस्वाम्यादयः प्ररदव्यसंबन्धा न सन्ति । निश्चयेन क्रेयज्ञायकसंबन्धो नास्ति । ततः कारणात्समस्तपरदव्यममत्वरहितो भूत्वा परमसाम्यलक्षणे निजशुद्धात्मनि

, पार्शरूप शुद्ध आत्माको प्रवृत्ति दिखलाते हैं — [तस्मात् ] इस कारणसे अर्थात् जो मुक्त हुए हैं, वे , शुद्धात्माके श्रद्धान, ज्ञान, आचरणसे हुए हैं, इस कारणसे [तथा] उसी प्रकार अर्थात् जैसे तीर्थंकरा-दिकोंने स्वरूप जानके शुद्धात्माका अनुभव किया है, उसी तरह मैं भी [स्वभावेन ] अपने आत्मीक भावसे [ज्ञायकं] सकल डेयपदार्थोंको जाननेवाले [आत्मानं] आत्माको [ज्ञात्वा] समस्त पर-द्रव्यसे भिन्न जानकर [ममतां] पर वस्तुमें ममत्वबुद्धिको [परिवर्जयामि] सब तरहसे छोड़ता हूँ, और [निर्ममत्वे] स्वरूपमें निश्वल होके वीतराग भावमें [उपस्थितः] स्थित होता हूँ | भावार्थ— जो पुरुष मोक्षका इच्छुक है, वह ज्ञानस्वरूप आत्माका जाननेवाला होता है, इसके बाद ममता मावका त्यागी होके वीतरागमाबोंका आचरण करता है, तथा अन्य सब कार्थ मिथ्या श्रमरूप समझकर सब प्रकारके उथमवाला होके शुद्धात्मामें प्रवर्तता है । उस प्रवृत्तिकी रीति इस तरह है—मैं निजस्वमावसे ज्ञायक (जाननेवाला) हूँ, इस कारग समस्त परवस्तुओंके साथ मेरा झेयज्ञायक सम्बंघ है, लेकिन वे पदार्थ मेरे हैं, मैं उनका स्वामी हूँ, ऐसा मेरा सम्बंध नहीं है । इसलिये मेरे किसी परवस्तुमें ममत्वभाव नहीं है, सबमें ममताभाव रहित हूँ, और जो मैं एक स्वमाव हूँ, सो मेरा समस्त ज्ञेयत्वरायोंका जानना स्वभाव है, ईस कारण दे झेय मुझमें ऐसे माद्यम होते हैं, कि मानो प्रतिमाको तरह गढ़ दिये हैं, वा लिखे हैं, या मेरेमें समा गये (मिल गये) हैं, या कीलित हैं, या छव गये हैं, वा पलट रहे हैं, अथवा प्रतिर्विक्त हैं, इस तरह मेरे झेयज्ञायक संबंध है, अन्य कोई भी संबंध नहीं है । इसलिये अब मैं मोहको समस्तमपिद्रव्यजातमेकक्षण एव प्रत्यक्षयन्तं होयहायकुल्क्षणसंबन्धस्यानिवार्यसेनाशक्यविवेचन-लादुपात्तवैश्वरूप्यमपि सहजानन्तशक्तिहायकस्वभावेनैक्यरूप्यमनुज्झन्तमासंसारमनयैव स्थित्या स्थितं मोहेनान्यथाध्यवस्यमानं शुद्धात्मानमेष मोहग्रुत्खाय यथास्थितमेवातिनिःप्रकम्पः संप्र-तिपद्ये । स्वयमेव भवतु चास्यैवं दर्शनविशुद्धिमूल्या सम्यग्जानोपयुक्ततयात्यन्तमव्याबाधरत-लात्साधोरपि साक्षात्सिद्धभूतस्य स्वात्मनस्तथाभूतानां परमात्मनां च नित्यमेव तदेकपरायण-त्त्वलक्षणो भावनमस्कारः ॥ १०८ ॥

> जैनं ज्ञानं ज्ञेयतत्त्वभणेतृ स्फीतं शब्दब्रह्म सम्यग्विगाढा । संशुद्धात्मद्रव्यमात्रैकवृत्त्या नित्यं युक्तैः स्थीयतेऽस्माभिरेवम् ॥

तिष्ठामीति । किंच 'उवसंपयामि सम्मं' इत्यादिस्वकीयप्रतिज्ञां निर्वाहयन्स्वयमपि मोक्षमार्गपरिणतिं स्वीकरो-त्येवं यदुक्तं गाथापातनिका प्रारम्भे तेन किमुक्तं भवति-ये तां प्रतिज्ञां गृहीत्वा सिद्धिं गतास्तैरेव सा प्रतिज्ञा वस्तुवृत्त्या समाप्तिं नीता । कुन्दकुन्दाचार्यदेवैः पुनर्ज्ञानदर्शनाधिकारद्वयरूपप्रन्थसमाप्तिरूपेण समाप्तिं नीता । शिवकुमारमहाराजेन तु तद्ग्रन्थश्रवणेन च । कस्मादिति चेत् । ये मोक्षं गतास्तेषां सा प्रतिज्ञा परिपूर्णा जाता । न चैतेषां कस्मात् । चरमदेहत्वाभावादिति ॥ १०८ ॥ एवं ज्ञानदर्शनाधिकारसमाप्ति रूपेण चतुर्यस्थले गाथाद्वयं गतम् ।

एवं निजञ्जद्वात्ममावनारूपमोक्षमार्गेण ये सिद्धिं गता ये च तदाराधकास्तेषां दर्शनाधिकारापेक्षया-वसानमङ्गलार्थं ग्रन्थापेक्षया मध्यमङ्गलार्थं च तत्पदामिलाषी भूत्वा नमस्कारं करोति—-

> दंसणसंसुद्धाणं सम्मण्णाणोवजोगजुत्ताणं । अव्वाबाधरदाणं णमो णमो सिद्धसाहूणं ॥ \*५ ॥

णमो गमो नमा नमः पुनः पुनर्नमस्करोमीति भक्तिप्रकर्षं दर्शयति । केन्यः । सिद्धसाहूणं सिद्ध-

दूर कर अपने यथास्थित (जैसा था वैसा) स्वरूपको निश्वल होकर, आपसे ही अंगीकार करता हूँ। मेरे स्वरूपमें त्रिकालसम्बंधी अनेक प्रकार अति गंभीर सब ही द्व्य-पर्याय एक ही समयमें प्रत्यक्ष हैं, और मेरा यह स्वरूप ज्ञेयज्ञायक सम्बंधसे यद्यपि समस्त लोकके स्वरूप हुआ है, तो भी स्वाभाविक अनंत ज्ञायकशक्तिसे अपने एक स्वरूपको नहीं छोड़ता, और यह मेरा स्वरूप अनादि कालसे इसी प्रकारका था, परंतु मोहके बशीभूत होके अन्यका अन्य (दूसरा) जाना, इसी कारण मैं अज्ञानी हुआ । अब मैंने जैसेका तैसा (यथार्थ) जान लिया, इस कारण अप्रमादी होके स्वरूपको स्वीकार करता हूँ, और सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञानसे अखण्डित सुखमें तिष्ठे हुए साक्षात् सिद्धस्वरूप भगवान् अपनी जो आत्मा है, उसको हमारा मावनमस्कार होवे । तथा जो अन्य जीव उस परमात्ममावको प्राप्त हुए हैं, उनको भी हमारा बहुत भक्तिसे भावनमस्कार होवे ॥ १०८॥

#### प्रबनसारः

क्रेयीकुर्वभञ्जसासीमविश्वं क्वानीकुर्वन् क्रेयमाक्रान्तभेदम् । आत्मीकुर्वन् क्वानमात्मन्यभासि स्फूर्जत्यात्मा ब्रह्म संपद्य सद्यः ॥ द्रव्यानुसारि चरणं चरणानुसारि द्रव्यं मिथो द्रयमिदं ननु सव्यपेक्षम् तस्मान्मुम्रुश्चरधिरोइतु मोक्षमार्ग द्रव्यं मतीत्य यदि वा चरणं प्रतीत्य ॥

इति तत्त्वदीपिकायां भवचनसारटत्तौ श्रीमदम्टतचन्द्रसूरिविरचितायां ज्ञेयतत्त्वप्रज्ञा-पनो नाम द्वितीयः श्रुतस्कन्धः समाप्तः ॥ २ ॥

साधुभ्यः । पुनरपि कथंभूतेभ्यः । सिद्धशब्दवाच्यस्वात्मोपल्लिथलक्षणाईसिम्द्रेभ्यः साधुशब्दवाच्यमोक्ष-साधकाचार्योपाध्यायसाधुभ्यः । पुनरपि कथंभूतेभ्यः । दंसणसंसुद्धाणं मूढत्रयादिपञ्चविंशतिमलरहत-सभ्यग्दर्शनसंशुद्धेभ्यः । पुनरपि कथंभूतेभ्यः । सम्मण्णाणोवजोगजुत्ताणं संशयादिरहितं सम्यग्ज्ञानं तस्योपयोगः सम्यग्ज्ञानोपयोगः, योगो निर्विकल्पसमाधिर्वतिरागचारित्रमित्यर्थः ताभ्यां युक्ताः सम्यग्ज्ञानो-पयोगयुक्तास्तेभ्यः । पुनश्च किरूपेभ्यः । अव्यावाधरदाणं सम्यग्ज्ञानादिभावनोत्पत्नाव्यावाधानन्तसुख-रतेभ्यश्व ॥ ५ ॥ इति नमस्कारगाथासहितस्थलचतुष्टयेन चतुर्थविशेषान्तराधिकारः समाप्तः । एवं 'अत्थि-त्तणिच्छिदस्स हि' इत्याचेकादशगाथापर्यन्तं शुमाशुभश्चद्वोपयोगत्रयमुख्यत्वेन प्रथमो विशेषान्तराधिकारस्त-दनन्तरं 'अपदेसो परमाणू पदेसमेत्तो य' इत्यादिगाथानवकपर्यन्तं पुद्रलानां परस्परबन्धमुख्यत्वेन द्वितीयो विशेषान्तराधिकारस्ततः परं 'अरसमरूवं' इत्यादि एकोनर्विशतिगाथापर्यन्तं जीवस्य पुद्रलकर्मणा सह बन्ध-मुख्यत्वेन तृतीयो विशेषान्तराधिकारस्ततश्व 'ण चयदि जो दु ममत्ति' इत्यादि द्वादशगाथापर्थन्तं विशेष-मेदभावनाचृल्किाव्याख्यानरूपश्चत्रों चारित्रविशेषान्तराधिकार इत्येकाधिकपञ्चाशद्राथाभिर्विशेषान्तराधिकार-चतुष्ठयेन विशेषभेदभावनाभिधानश्चतुर्थोडभियान्तराधिकारः समाप्तः ।

इति श्रीजयसेनाचार्यकृतायां तात्पर्यवृत्तौ 'तम्हा दंसणमाई' इत्यादि पञ्चत्रिंशद्राधापर्यन्तं सामान्य-ह्रेयव्याख्यानं तदनन्तरं 'दब्वं जीवं' इत्याधेकोनविंशतिगाधापर्यन्तं जीवपुद्रलधर्मादिभेदेन विशेषज्ञेयव्याख्यानं ततश्च 'सपदेसेहि समग्गो' इत्यादि गाधाष्टकपर्यन्तं सामान्यभेदभावना ततः परं 'अत्थित्तणिच्छिदरस हि' इत्याधेकाधिकपञ्चाशद्राधापर्यन्तं विशेषभेदमावना चेत्यन्तराधिकारचतुष्टयेन त्रयोदशाधिकशतगाधाभिः सम्यग्दर्शनाधिकारनामा होयाधिकारापरसंज्ञो द्वितीयो महाधिकारः समाहः ॥ २ ॥

> इति श्री**पांडे हेमराज**कृत श्रीप्रवचनसार सिद्धांतकी बालावबोध-भाषाटीकामें **ज्ञेयतत्त्व**का अधिकार पूर्ण हुआ ॥ २ ॥

# चारित्राधिकारः ॥ ३ ॥

अथ परेषां चरणानुयोगस्रचिका चूलिका । तत्र द्रव्यस्य सिद्धौ चरणस्य सिद्धिः द्रव्यस्य सिद्धिश्वरणस्य सिद्धौ । बुद्धेवेति कर्माविरताः परेऽपि द्रव्याविरुद्धं चरणं चरन्तु ॥ इति चरणाचरणे परान् प्रयोजयति-'एस सुरासुर' इत्यादि 'सेसे' इत्यादि 'ते ते' इत्यादि । एवं पणमिय सिद्धे जिणवरवसहे पुणो पुणो समणे । पडिवज्जदु सामण्णं जदि इच्छदि दुक्खपरिमोक्खं ॥ १ ॥

कार्यं प्रत्यत्रैव ग्रन्थः समाप्त इति ज्ञातव्यम् । कस्मादिति चेत् । 'उवसंपयामि सम्मं' इति प्रतिज्ञासमातेः । अतःपरं यथाक्रमेग सप्ताधिकनवतिगाथापर्यन्तं चूलिकारूपेग चारित्राधिकारव्याख्यानं प्रारम्यते । तत्र ताव-दुत्सर्गरूपेग चारित्रस्य संक्षेपव्याख्यानम् । तदनन्तरं चूलिकारूपेण तस्यैव चारित्रस्य विस्तरव्याख्यानम् । तत्र ताव-दुत्सर्गरूपेग चारित्रस्य संक्षेपव्याख्यानम् । तदनन्तरं छुमोपयोगव्याख्यानमित्यन्तराधिकारचतुष्टयं भवति । तत्रापि प्रथमान्तराधिकारे पञ्चस्थलानि 'एवं पणमिय सिद्धे' इत्यादि गाथासत्तकेन दोक्षाभिमुखपुरुषस्य दीक्षाविधान-कथनमुख्यतया प्रथमस्थलम् । अतःपरं 'वदसमिदिदिय' इत्यादि गाथासतकेन दोक्षाभिमुखपुरुषस्य दीक्षाविधान-कथनमुख्यतया प्रथमस्थलम् । अतःपरं 'वदसमिदिदिय' इत्यादि प्राथासतकेन दोक्षाभिमुखपुरुषस्य दीक्षाविधान-कथनमुख्यतया प्रथमस्थलम् । अतःपरं 'वदसमिदिदिय' इत्यादिपूलगुगकथनरूपेण द्वितीयस्थले गाथाद्दयम् । तदनन्तरं गुरुव्यवस्थाज्ञापनार्थं 'लिंगग्गहणे' इत्यादि एका गाथा । तथैव प्रायश्चित्तकथनमुख्यतया 'पयदम्हि' इत्यादि गाथाद्वयमिति समुदायेन तृतीयस्थले गाधात्रयम् । अधाधारादिशास्त्रकथितक्रमेण तपोधनस्य संक्षेप-समाचारकथनार्थं 'अधिवासे व' इत्यादि चतुर्थस्थले गाथात्रयम् । तदनन्तरं मावहिंसाद्रव्यहिंसापरिहारार्थं 'अपयत्तादो चरिया' इत्यादिपञ्चमस्थले सूत्रषट्कमित्येकविंशतिगाथाभिः स्थलपन्नकेन प्रथमान्तराधिकारे समुदायपातनिका । तद्यथा-अथासनभव्यजीवांश्वारित्रे प्रेरयति-**--पदिवज्जदु** प्रतिपद्यतां स्वीकरोतु ।

इसके बाद चारित्रका अधिकार प्रारंभ करते हैं—जो जीव मोक्षाभिलाषी हैं, वे द्रव्यके स्वरूपको भी यथार्थ जानते हैं, और चारित्रके स्वरूपको भी यथार्थ जानते हैं, क्योंकि -द्रव्यके ज्ञानके अनुसार चारित्र होता है, और चारित्रके अनुसार द्रव्यज्ञान होता है । इस कारण ये दोनों एकत्र रहते हैं । इन दोनोमें जो एक न होवे, तो मोक्षमार्ग भी न हो, इसलिये इन दोनोंका जानना योग्य है । इसी कारण चारित्रका स्वरूप कहते हैं । आगे चारित्रके आचरणमें अन्य जीवोंको युक्त करते हैं । जो द्रव्यका ज्ञान होवे, तो चारित्रके आचरणकी अच्छी तरह सिद्धि होवे, और जो चारित्र हो, तो द्रव्यका ज्ञान सफल होवे । इन दोनोंकी परस्पर सिद्धि है । इस कारण जो जांव कियामें प्रवृत्त होते हैं, वे आत्मद्रव्यके जाननेसे अविरोधी कियाका आचरण करो, अहंबुद्धि रहित निरभिलाषो होके आचरो । इसी लिये आचार्य अन्य जीवोंके हितके निमित्त यत्याचार कहते हैं । पूर्व ही प्रथारंभके आदिमें "एस सुरासुर" इत्यादि एवं प्रणम्य सिद्धान् जिनवरवृषभान् पुनः पुनः अमणान् । मतिपद्यतां श्रामण्यं यदीच्छति दुःखपरिमोक्षम् ॥ १ ॥

यथा ममात्मना दुःखमोक्षार्थिना, 'किचा अरिइंताणं' इति 'तेसिं' इति अर्हत्सिद्धाचार्यों-पाध्यायसाधूनां प्रणतिवन्दनात्मकनमस्कारपुरःसरं विशुद्धदर्शनज्ञानप्रधानं साम्यनाम आमण्य-मवान्तरग्रन्थसंदर्भोभयसंभावितसौस्थित्यं स्वयं प्रतिपन्नं परेषामात्मापि यदि दुःखमोक्षार्थी तथा तत्प्रतिपद्यतां यथानुभूतस्य तत्प्रतिपत्तिर्वत्मनः प्रणेतारो वयमिमे तिष्ठाम इति ॥१॥ अथ अमणो भवितमिच्छन् पूर्वं किं किं करोतीत्यपदिशति---

किम् । सामण्णं श्रामण्यं चारित्रम् । यदि किंम् । इच्छदि जदि दुक्खपरिमोक्खं यदि च दुःखपरि-मोक्षमिच्छति । स कः कर्ता । परेषामात्मा । कथं प्रतिपद्यताम् एवं एवं पूर्वोक्तप्रकारेण 'एस सरासर-मणुसिंद' इत्यादिगाथापञ्चकेन पञ्चपरमेष्ठिनमस्कारं कृत्वा ममात्मना दुःखमोक्षार्थिनान्यैः पूर्वोक्तमञ्यैर्वा यथा तचारित्रं प्रतिपन्नं तथा प्रतिपचताम् । किं कृत्वा पूर्वम् । पणमिय प्रणम्य । कान् । सिद्धे अञ्जन-पादुकादिसिद्धिविलक्षणस्वात्मोपलन्धिसिद्धिसमेतसिद्धान् । जिणवरवसहे सासादनादिक्षीणकषायान्ता एकदेशांजना उच्यन्ते शेषाश्चानगारकेवलिनो जिनवरा भण्यन्ते । तीर्थकरपरमदेवाश्च जिनवरवृषभा इति तान् जिनवरदृषभान् । न केवलं तान् प्रजम्य पुणो पुणो समणे चिच्चमत्कारमात्रनिजात्मसम्यक्श्रद्धान-ज्ञानानुष्ठानरूपनिश्चयरत्नत्रयाचरणप्रतिपादनसाधकत्वोद्यतान् अमणराब्दवाच्यानाचार्योपाघ्यायसाधूंश्च पुनः पुनः प्रणम्येति । किंच पूर्वं प्रन्थप्रारम्भकाले शान्यमाश्रयामीति शिवकुमारमहाराजनामा प्रतिज्ञां करो-तीति भणितम् । इदानीं तु महात्मना चारित्रं प्रतिपन्नमिति पूर्वापरविरोधः । परिहारमाह--प्रन्थप्रारम्भात्यूर्वमेव दीक्षा गृहीता तिष्ठति परं किंतु प्रन्थकरणव्याजेन काप्यात्मानं भावनापरिणतं दर्शयति । कापि शिवकुमार-महाराजं काप्यन्यं भव्यजीवं वा । तेन कारणेनात्र ग्रन्थे पुरुषनियमो नास्ति कालनियमो नास्तीत्यभिप्रायः Il १ ।। अथ श्रमणो भवनिच्छन्पूर्व क्षमितव्यं करोति— 'उबट्रिदो होदि सो समणो' इत्यप्रे षष्ठमाथाय गाथाओंसे पंचपरमेष्ठियोंको नमस्कार किया था, उन्हीं गाथाओंसे इस यत्याचारके आरंभमें भी आचार्य नमस्कार करते हैं। अब फिर आचार्य नमस्कारपूर्पक दयाछ होके कहते हैं--[ एवं] इस प्रकार "एस सुरासुर" इत्यादि गाथाओंकर [जिनवरवृषभान्] जिनवरोंमें श्रेष्ठ ऐसे अरहंतोंको [सिद्धान्] सिद्धोंको [पुनः पुनः] अनेक बार [अमणान्] मुनियोंको [प्रणम्ध ] नमस्कार करके 'भव्य-जीवोंको चारित्रमें प्रेरणा करनेका उपदेश करते हैं, कि हे भव्यजीवो ! जैसे दु:खका नाश करनेके लिये मेरी आत्माने पंच-परमेष्ठियोंको बंदना ( नमस्कार ) पूर्वक निर्मल ज्ञान दर्शनरूप समताभाव नामवाला यतिमार्ग अंगीकार किया है, उसी प्रकार' [यदि] जो तुम्हारा आत्मा भी [दुःखपरिमोक्षं] दुःखसे मुक्त होनेकी [इच्छति] अभिलाषा करता है, तो [श्रामण्यं] यतिधर्मको [प्रतिपचतां] प्राप्त होवे । भावार्थ--जैसा हमने वह साम्यभावरूप मोक्षकामार्गभूत चारित्र अनुभव किया है, वैसा ही तुमको भी कहते हैं, कि तुम भी मुनिमार्गका आचरण करो ॥ १ ॥ आगे जो मुनि होना चाहता है,

২ও৬

For Private & Personal Use Only

२४८

आपिच्छ बंधुवग्गं विमोचिदो गुरुकलत्तपुत्तेहिं । आसिज्ज णाणदंसणचरित्ततववीरियायारं ॥ २ ॥ आपृच्छच बन्धुवर्गं विमोचितो गुरुकलप्रपुत्रैः । आसाद्य ज्ञानदर्शनचारित्रतपोवीर्याचारम् ॥ २ ॥

यो हि नाम श्रमणो भवितुमिच्छति स पूर्वमेव बन्धुवर्गमापृच्छते, गुरुकलत्रपुत्रेभ्य आत्मानं विमोचयति, ज्ञानदर्शनचारित्रतपोवीर्याचारमासीदति । तथाहि—एवं बन्धुवर्गमापृच्छते, अहो इदंजनशरीरबन्धुवर्गवर्तिन आत्मानः अस्य जनस्य आत्मा न किंचनापि युष्माकं भवतीति निश्च-येन यूयं जानीत तत आपृष्टा यूयं, अयमात्मा अद्योद्भिन्नज्ञानज्योतिः आत्मानमेवात्मनोऽना-दिबन्धुम्रुपसर्पति । अहो इदंजनशरीरजनकस्यात्मन्, अहो इदंजनशरीरजनन्या आत्मन्, अस्य जनस्यात्मान न युवाभ्यां जनितो भवतीति निश्चयेन युवां जानीतं तत इममात्मानं युवां विम्रु-

यद्वचाख्यानं तिष्ठति तन्मनसि धृत्वा पूर्वं किं कृत्वा श्रमणो भविष्यतीति व्याख्याति—आपिच्छ आपृ-च्छ्च पृष्ट्वा । कम् । बंधुवग्गं गोत्रम् । ततः कथंमृतो भवति । विमोचिदो विमोचितत्त्यक्तो भवति । कैः कर्त्टमूतैः । गुरुकल्उत्तपुत्तेहिं पितृमातृकल्लपुत्रैः । पुनरपि किं कृत्वा श्रमणो भविष्यति । आसिज्ज आसाथ आश्रित्य । कम् । णाणदंसणचरित्तत्ववीरियायारं ज्ञानदर्शनचारित्रतपोवीर्याचारमिति । अथ विस्तरः-अहो बन्धुवर्गपितृमातृकलत्रपुत्राः, अयं मदीयात्मा सांप्रतमुद्धिन्नपरमवित्रेकग्योतिरसन् स्वकीयचिदा-नन्दैकस्वभावं परमात्मानमेव निश्चयनयेनानादिबन्धुवर्भं पितरं मातरं कल्त्तं पुत्रं चाश्रयति तेन कारणेन मां

वह पहले क्या क्या करे, उसकी परिपाटीको कहते हैं—[बंधुवर्ग] अपने कुटुंबसमूहको [आप्ट-च्छ्य] पूँछकर [गुरुकलजन्नपुत्रै:] मा बाप लोजन और पुत्र इनसे [विमोचित:] मुक्त हुआ [ज्ञानदर्शनचारिन्नतपोवीर्याचारं] आठ प्रकारका ज्ञानाचार, आठ तरहका दर्शनाचार, तेरह प्रकारका चारित्राचार, बारहप्रकार तपाचार और आत्मशक्तिको प्राप्त करनेवाला ऐसा वीर्याचार, हस तरह पांच आचारोंको [आसाद्य] स्वीकार करके बिरक्त होता है । भावार्थ—जो जोव मुनि होना चाहता है, वह पहले ही अपने कुटुम्बके लोगोंसे पूँछकर अपनेको छुड़ावे । छुड़ानेकी रीति इस तरहसे है---भो इस जनके शरीरके तुम भाई बंधुओ, इस बनका (मेरा) आत्मा तुम्हारा नहीं है, ऐसा तुम निश्चयकर समझो । इसलिये तुमसे पूँछता हूँ, कि यह मेरी आत्मामें ज्ञान-ज्योति प्रगट हुई है, इस कारण अपना आत्मस्वरूप ही अनादि भाई बंधुको प्राप्त होता । अहो इस जनके शरीरके तुम माता पिताओ, इस जनका आत्मा तुमने उत्पन्न नहीं किया, यह तुम निश्चयसे समझो, इसलिये तुम इस मेरे आत्माके विषयमें ममता भाव छोड़ो । यह आत्मा ज्ञान-ज्योतिकर प्रगट हुआ है, सो अपने आत्माको नहीं रमण कराती, (प्रसन्न करती) यह निश्चयसे जान । इस कारण इस आत्मासे ममत्व भाव छोड़ दे । यह आत्मा ज्ञान-ज्योतिकर प्रगट हुआ है, इसलिये अपनी अनुभूतिरूप लीके साथ रमण-त्वमावी अतम्, अयमात्मा अद्योद्भिन्नज्ञानेज्योतिः आत्मानमेवात्मनोऽनादिजनकमुपसर्पति । अहो इदं-जनशरीररमण्या आत्मन्, अस्य जनस्यात्मानं न तं रमयसीति निश्चयेन तं जानीहि तत इम-मात्मानं विम्रुश्च, अयमात्मा अद्योद्भिन्नज्ञानज्योतिः स्वानुभूतिमेवात्मनोऽनादिरमणीमुपसर्पति । अहो इदंजनशरीरपुत्रस्यात्मन्, अस्य जनस्यात्मनो न तं जन्यो भवसीति निश्चयेन तं जानीहि तत इममात्मानं विम्रुश्च, अयमात्मा अद्योद्भिन्नज्ञानज्योतिः आत्मानमेवात्मनोऽनादिजन्यमुप-सर्पति । एवं गुरुकल्वत्रपुत्रेभ्य आत्मानं विमोचयति । तथा आहो कालविनयोपधानबहुमाना-निह्नवार्थव्यक्तवदुभयसंपन्नलक्षणज्ञानाचार, न शुद्धस्यात्मनस्त्वमसीति निश्चयेन जानामि तथापि ता वावदासीदामि यावत्त्वत्रमसादात् शुद्धमात्मानमुपलभे । अहो निःज्ञङ्कितत्वनिःकाङ्भितत-नर्दिचिकित्सत्तनिर्मूढदष्टित्नोपबृंहणस्थितिकरणवात्सल्यमभावनालक्षणदर्शनाचार, न शुद्धस्यात्म-नम्त्तमसीति निश्चयेन जानामि तथापि तां तावदासीदामि यावत् तत्प्रसादात् शुद्धमात्मान-पुञ्चत यूयमिति क्षमितव्यं करोति । ततश्च किं करोति परमचैतन्यमात्रनिजात्मतत्त्वसर्वप्रकारोपादेयरुचिपरच्छि-तिनिश्वलानुमूतिसमस्तपरदव्येच्छानिवृत्तिव्क्षणत्वाचारं चाश्रयतीत्वर्यः । अत्र यद्रोत्रादिमिः सह क्षमित्व्य्व्याख्यानं रादिचरणग्रन्थकथिततत्साधकव्यवहारपञ्चाचारं चाश्रयतीत्यर्थः । अत्र यद्रोत्रादिमिः सह क्षमित्व्य्याख्यानं कृतं तदत्रातिप्रसंगानिषेधार्थम् । तत्र नियमो नास्ति । कथमिति चेत् । पूर्वकाले प्रचरेण भरतसगरराम-

है। हे जनके शरीरका पुत्र; तू इस जनके आत्मासे नहीं उत्पन्न हुआ, यह निश्वयसे समझ । इस कारण इसमें ममता भाव छोड़, यह आत्मा ज्ञान-ज्योतिकर प्रगट हुआ है, इसलिये अपने आत्माका यह आत्मा ही अनादि पुत्र है, और वह उसको प्राप्त होता है। इस प्रकार माता, पिता, स्त्री, पुत्रादि, कुटुम्बसे अपना पीछा छड़ावे। अथवा जो कोई जीव मुनि होना चाहता है, वह तो सब तरह कुटुम्बसे विरक्तही है, उसको कुटुम्बसे पूँछनेका कुछ कार्य ही नहीं रहा, परंतु यदि कुटुम्बसे विरक्त होवे, और जब कुछ कहना पड़े, तब वैराग्यके कारण कुटुम्बके समझानेको इस तरहके वचन निकलते हैं। यहाँपर ऐसा नहीं समझना, कि जो विरक्त होवे, तो कुटुम्बको राजी करके ही होवे। कुटुम्ब यदि किसी तरह राजी न होवे, तब कुटुम्बके भरोसे रहनेसे विरक्त कभी हो ही नहीं सकता। इस कारण कुटुम्बके पूँछनेका नियम नहीं है। जो कभी किसी जीवको मुनि-दशा धारणके समय कुछ कहना ही होवे, तो पूर्वोक्त प्रकार उपदेशरूप वचन निकलते हैं। उस तरहके वैराग्यरूप वचनोंको सुनकर जो निकट-संसारी जीव कुटुम्बमें हों, वे भी विरक्त होसकते हैं। तथा इसके बाद सम्यग्दष्टी जीव अपने स्वरूपको देखता है, जानता है, अनुभव करता है, अन्य समस्त ही व्यवहार भावोंसे अपनेको भिन्न मानता है, और परभावरूप सभी शुभाशुभ क्रियाओंको हेयरूप जानता है, अंगोकार नहीं करता । ठेकिन वही सम्यग्दछी जीव पूर्व बँघे हुए कर्मोंके उदयसे अनेक प्रकारके विभाव ( विकार ) भावोस्वरूप परिणमता है, तो भी उन भावोंसे विरक्त है, वह यह जानता है, कि जबतक इस अशुद्ध परिणतिकी स्थिति है, तबतक यह अवश्य होती है, इस कारण आकुळतारूप भावोको भी नहीं प्राप्त होता । यह सम्यग्दछी जीव तो सकल द्रव्य भावरूप विभावभावोका तभी त्याग

57 B

२५०

मुपलभे । अहो मोक्षमार्गमट्रत्तिकारणपश्चमहाव्रतोपेतकायवाब्धनोग्रप्तीर्याभाषेषणादाननिक्षेपण-मतिष्ठापनसमितिलक्षणचारित्राचार, न शुद्धस्यात्मनस्त्वमसीति निश्वयेन जानामि तथापि सां तावदासीदामि यावच्चरमसादात शुद्धमात्मानमुपलभे । अहो अनशनावमौदर्यवृत्तिपरिसंख्यान-रसपरित्यागविविक्तशय्यासनकायळेश्रपायश्चित्तविनयवैयावृत्त्यस्वाध्यायध्यानव्युत्सग्छक्षणतप-आचार, न शुद्धस्यात्मनस्तमसीति निश्वयेन जानामि तथापि लां तावदासीदामि यावत्त्वत्म-सादात् शुद्धमात्मानमुपल्रभे । अहो समस्तेतराचारप्रवर्तकखशक्तयनिगृहनलक्षणवीर्याचार, न पाण्डवाद्यो राजान एव जिनदीक्षां गृह्धन्ति, तल्परिवारमध्ये यदा कोऽपि मिथ्यादृष्टिर्भवति तदा धर्मस्यो-पसमें करोतीति । यदि पुनः कोऽपि मन्यते गोत्रसंगतं कृत्वा पश्चात्तपश्चरणं करोमि तस्य प्रचुरेण तपश्च-रणमेव नास्ति कथमपि तपश्चरणे गृहीतेऽपि यदि गोत्रादिममत्वं करोति तदा तपोधन एव न भवति । करचुका, जब इसके स्वपर विवेकरूप भेदविज्ञान प्रगट हुआ था, और तभी टंकोकोर्ण निजभाव भी अंगीकार किये । इसलिये सम्यग्दष्टीको न तो कुछ त्यागनेको रहा है और न कुछ स्वीकार करनेको ही है । परंत वही सम्यग्दछि जीव चारित्रमोहके उदयसे छुभ भावींरूप परिणमन करता है, उस परिणमनको अपेक्षा त्यागता है, और अंगीकार करता है। यही कथन दिखलाते है- प्रथम ही गुणस्थानोंकी परि-पाटीके कमसे अग्रुम परिणतिकी हानि होती है, उसके बाद धीरे धीरे ग्रुम परिणति भी छूटती जाती है। इस कारण पहले तो वह गृहवास कुटुम्बका त्यागी होता है, पीछे गुभ रागके उदयसे व्यवहार स्लत्रय-रूप पंचाचारोंको अंगीकार करता है। यद्यपि ज्ञानभावसे समस्त ही गुभागुम कियाओंका त्यागी है, परंत राम रागके उदयसे ही पंचाचारोंको प्रहण करता है। उसकी रीति बतलाते हैं---हे काल, विनय, उपधान, बहुमान, अनिह्वन, अर्थ, व्यंजन, तदुभयरूप आठ प्रकार ज्ञानाचार; मैं तुझको जानता हूँ, कि त् राद्वात्म स्वरूपका निश्चय करके स्वभाव नहीं है, तो भी मैं तबतक अंगीकार करता हूँ, जबतक कि तेरे प्रसादसे श्रद्धात्माको प्राप्त हो जाऊँ । अहो निःशंकितत्व, निःकांक्षितत्व, निर्विचिकित्सत्व, निर्मूढदृष्टित्व, उपबुंहण, स्थितिकरण, वात्सल्य, प्रभावनास्वरूप, दर्शनाचार; तू शुद्धात्माका स्वरूप नहीं है, ऐसा मैं निश्चयसे जानता हूँ, तो भी तुझको तबतक स्वीकार करता हूँ. जबतक तेरे प्रसादसे शुद्ध आत्माको प्राप्त हो जाऊँ । अहो मोक्षमार्गकी प्रवृत्तिके कारण पंच महावत, तीन गुप्ति, पाँच समितिरूप तेरह प्रकार चारित्राचार; मैं जानता हूँ, कि निश्चयसे तू शुद्धात्माका स्वरूप नहीं है, तथापि तबतक अंगीकार करता हूँ, जबतक कि तेरे प्रसादसे शुद्धात्माको प्राप्त होऊँ । अहो अनशन, अवमौदर्थ, वृत्तिपरिसंख्यान, रस-परियाग, विविक्तशम्यासन, कायहेश, प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्य, स्वाध्याय, ध्यान, व्युत्सर्गस्वरूप बारह प्रकार तपआचार; मैं निश्चयसे जानता हूँ, कि तू गुद्धात्माका स्वभाव नहीं है, परंतु तो भी तुझको तबतक स्वीकार करता हूँ, जबतक तेरे प्रसादसे शुद्धस्वरूपको प्राप्त होजाऊँ । अहो समस्त आचारकी प्रवृत्तिके बदानेमें स्वराक्तिके प्रगट करनेवाले वीर्याचार; में निश्वयसे जानता हूँ, कि तू शुद्धात्माका स्वरूप नहीं है,

#### प्रबचनसारः

शुद्धस्यात्मनस्त्तमसीति निश्चयेन जानामि तथापि लां तावदासीदामि यावच्वत्मसादात् शुद्ध-मात्मानम्रुपल्रभे । एवं ज्ञानदर्शनचारित्रतपोवीर्याचारमासीदति च ॥ २ ॥ अथातः कीदृशो भवतीत्युपदिशति----

> समणं गणिं गुणइहं कुलरूववयोविसिइमिहदरं । समणेहि तं पि पणदो पडिच्छ मं चेदि अणुगहिदो ॥ ३ ॥ श्रमणं गणिनं गुणाढचं कुलरूपवयोविश्विष्टमिष्टतरम् । श्रमणेस्तमपि प्रणतः प्रतीच्छ मां चेत्यनुग्रहीतः ॥ ३ ॥

ततो हि आमण्यार्थी मणतोऽनुग्रहीतश्च भवति । तथाहि-आचरिताचारितसमस्तविरति-मट्टत्तिसमानात्मरूपश्रामण्यलात् श्रमणम्, एवंविधश्रामण्याचरणाचारणभवीणलात् गुणाढणं, णित्सारो" ॥ २ ॥ अथ जिनदीक्षार्थी भव्यो जैनाचार्यमाश्रयति समणं निन्दाप्रशंसादिसमचित्तत्वेन पूर्वस्त्रोदितनिश्चयव्यवहारपञ्चाचारस्य चरणाभरणप्रवीणलात् श्रमणम् । गुणड्ढं चतुरशीतिलक्षगुणाष्टादश-सहस्रशोलसहकारिकार गोत्तमनिजशुद्धात्मानुमूतिगुणेनाढचं मृतं परिपूर्णत्वाद् गुणाढचम् । कुलरूववयो-विसिद्धं लोकदुगुंछारहितत्वेन जिनदीक्षायोग्यं कुलं भण्यते । अन्तरङ्गशुद्धात्मानुमूतिरूपकं निर्धन्थनिर्विकारं रूपमुच्यते । शुद्धात्मसंवित्तिविनाशकारिवद्भवाल्यौवनोदेकजनितबुद्धिवैकल्परहितं वयश्वेति तैः कुलरूपवयो-भिर्विशिष्टत्वात्कुलरूपवयोविशिष्टम् । इद्वद्दं संमतम् । कैः । समणेहिं निजपरमात्मतत्त्वभावनासहितसम-

परंतु तो भी तुझको तबतक अंगीकार करता हूँ जबतक कि तेर प्रसाद ( रूपा)से शुद्ध स्वरूपको प्राप्त हो जाउँ। इस प्रकार ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, वीर्यरूप पाँच प्रकार आचारको अंगीकार करता है ॥ २ ॥ आगे इसके बाद कैसा होता है, यह कहते हैं—[तं] उस [गणिणं] परम आचार्यके पास जाकर [प्रणतः] नमस्कार करता हुआ [चापि] और निश्वयकर [मां] दे प्रभो, मुझको [प्रतीच्छ] शुद्धात्म तत्वकी सिद्धिकरके अंगीकार करो, [इति] इस प्रकार बिनती करता हुआ [आनुग्रहीतः] आचार्य दीक्षाका उपदेश देते हैं, और अंगीकार करते हैं । वे आचार्य कैसे हैं, कि [अनुग्रहीतः] आचार्य दीक्षाका उपदेश देते हैं, और अंगीकार करते हैं । वे आचार्य कैसे हैं, कि [अनुग्रहीतः] आचार्य दीक्षाका उपदेश देते हैं, और अंगीकार करते हैं । वे आचार्य कैसे हैं, कि [अमणं] पंचाचारके आचरण करनेमें तथा करानेमें प्रवीण अर्थात् साम्यभावलीन हैं, [गुणाढधं] यतिपदवीका आप आचरण करनेमें अन्यको आचरण करानेमें प्रवीण होनेसे गुणोंकर परिपूर्ण हैं, [कुत्ल-रूपवयोविशिष्टं] कुलसे, रूपसे, उमरसे, विशेषता लियेहुए (उत्कृष्ट) है, और वे [अमणे:] मुक्तिक इच्छुक महामुनियोंकर [इष्टतरं] अतिप्रिय हैं । भावार्थ—जो उत्तम कुलमें उत्पन्न हुआ है, उसकी सब लेक निःशंक होते हुए सेवा करते हैं, जो उत्तम कुलमें उत्पन्न हुआ है, उसकी सब लोक निःशंक होते हुए सेवा करते हैं, जो उत्तम कुलमे विशेषता लिये हुए ही आचार्य होते हैं, आचार्यके बाहरसे रूपकी विशेषता ऐसी है, कि देखनेसे उनमें अंगंराकी शुद्ध अनुभव मुदा पायी बाती है, तो भी बाहरके शुद्ध रूपकर मानों अंतरंगकी शुद्धता बतलाई जारही है, इस कारण रूपकी विशेषता कर सहित होते हैं, तथा वय (उमर) करके विशेषता इस तरह है, कि बाल्क, द्ध अवस्थामें बुद्धिकी

२५१

सकललौकिकजननिःशङ्कसेवनीयलात् कुलकमागतकौर्यादिदोषवर्जितलाच कुलविशिष्टम्, अन्त-रङ्गशुद्धरूपानुमापकवहिरङ्गशुद्धरूपलात् रूपविशिष्टं, शैशववार्धक्यकृतबुद्धिविक्ठवलाभावाद्यौवनो-द्रेककियाविकिचुद्धिलाच वयोविशिष्टं, निःशेषितयथोक्तश्रामण्याचरणाचारणविषयपौरुषेय-दोषलेन मुमुक्षभिरभ्युपगततरलात् श्रमणेरिष्टतरं च गणिनं शुद्धात्मतत्त्वोपलम्भसाधकमाचार्यं शुद्धात्मतत्त्वोपलम्भासिद्धचा मामनुग्रहाणेत्युपसर्पन् प्रणतो भवति । एवमियं ते शुद्धात्मतत्त्वो-पलम्भसिद्धिरिति तेन पार्थितार्थेन संयुज्यमानोऽनुग्रहीतो भवति ॥ ३ ॥

अथातोऽपि कीदृशो भवतीत्युपदिशति—

णाहं होमि परेसिं ण में परे णत्थि मज्झमिह किंचि । इदि णिच्छिदो जिर्दिदो जादो जधजादरूवधरो ॥ ४ ॥ नाहं भवामि परेषां न में परे नास्ति ममेह किंचित् । इति निश्वितो जितेन्द्रियः जातो यथाजातरूपधरः ॥ ४ ॥

चित्तश्रमणैरन्याचार्थैः गुणि एवंविधगुणविशिष्टं, परमभावनासाधकदीक्षादायकमाचार्यम् । तं पि पणदो न केवल्रमाचार्यमाश्रितो भवति प्रगतोऽपि भवति । केन रूपेग । पडिच्छ मं हे भगवन्, अनन्तज्ञानादि-जिनगुणसंपत्तिकारणभूताया अनादिकाल्रेऽत्यन्तदुर्ल्लभाया भावसहितजिनदीक्षायाः प्रदानेन प्रसादेन मां प्रतीच्छ स्वीकुरु चेदि अणुगहिदो न केवलं प्रणतो भवति, तेनाचार्येणानुग्रहीतः स्वीकृतश्च भवति । हे भव्य, निस्सारसंसारे दुर्ल्लभवोधिं प्राप्य . निजशुद्धात्मभावनारूपया निश्चयचतुर्विधाराधनया मनुष्यजन्म सफलं कुर्वित्यनेन प्रकारेणानुगृहीतो भवतीत्वर्थः ॥ २ ॥ अथ गुरुणा स्वीकृतः सन्नीद्दशो भवतीत्यु-पदिशति—णाहं होमि परेसिं नाहं भवामि परेषाम् । निजशुद्धात्मनः सक्राशाल्परेषां भिन्नद्व्याणां संबन्धी न भवाम्यहम् । ण मे परे न मे संवन्धीनि परदव्याणि, णत्थि मज्झमिह किचिं नास्ति ममेह

विकलतासे रहित हैं, और जवान अवस्थामें काम-विकारसे बुद्धिकी विकलता होती है, उससे भी रहित हैं । ऐसी अवस्थाकी विशेषता लिये हुए आचार्य कहे गये हैं, और समस्त सिद्धांतोक्त मुनिकी कियाके आचरण करने तथा करानेमें जो कभी पीछे दोष हुआ हो, उसको बतलानेवाले हैं, तथा गुगका उपदेश करनेवाले हैं । इसलिये अत्यंत प्रिय हैं । इत्यादि अनेक गुणोंकर शोभायमान जो आचार्य हैं, उनके पास जाकर यह दीक्षा(व्रत)का प्रहण करनेवाला पुरुष पहले तो नमस्कार करता है, उसके बाद शुद्धात्मतत्त्वके साथक आचार्यको हाथ जोड़कर बिनती करता है, कि प्रभो, मैं संसारसे भयभीत हुआ हूँ, सो मुझको शुद्धात्मतत्त्वकी सिद्धि होनेके लिये दीक्षा दो। तब आचार्य कहते हैं, कि तुझको शुद्धात्म-तत्वकी सिद्धि (प्राप्ति) करनेवाली यह भगवती-दीक्षा है । ऐसा कहकर वह मुमुक्ष आचार्यसे कृपा-युक्त किया जाता है ॥ ३ ॥ आगे फिर वह कैसा होता है, यह कहते हैं—[अहं] मैं [परेवां] शुद्ध चिन्मात्रसे अन्य जो परवव्य हैं, उनका [न भवामि] नहीं हूँ, और [न मे] न मेरे [परे] पद्रव्य हैं, इसलिये [इह] इस लोकमें [मम] मेरा [किंचित्]] कुछ भी [नास्ति] नहीं है ततोऽपि श्रामण्यायीं यथाजातरूपश्वरो भवति । तथाहि—अहं तावन्न किंचिदपि परेषां भवामि परेऽपि न किंचिदपि मम भवन्ति, सर्वद्रव्याणां परैः सह तत्त्वतः समस्तसंबन्धशून्य-लात् । तदिह षड्द्रव्यात्मके लोके न मम किंचिदप्यात्मनोऽन्यदस्तीति निश्चितमतिः परद्रव्य-खस्यामिसंबन्धानामिन्द्रियनोइन्द्रियाणां जयेन जितेन्द्रियश्च सन् धृतयथानिष्पन्नात्मद्रव्यशुद्ध-रूपलेन यथाजातरूपधरो भवति ॥ ४ ॥

अथैतस्य यथाजातरूपधरतस्यासंसारानभ्यस्तत्वेनात्यन्तमप्रसिद्धस्याभिनवाभ्यासकौज्ञलो-पलभ्यमानायाः सिद्धेर्गमकं बहिरङ्गान्तरङ्गलिङ्गद्वैतम्रुपदिज्ञति—

जधजादरूवजादं उप्पाडिदकेसमंखुगं खुद्धं । रहिदं हिंसादीदो अप्पडिकम्मं हवदि ऌिंगं ॥ ५ ॥

किंचिदपि परदव्यं मम नास्ति । इदि णिच्छिदो इति निश्चितमतिर्जातः । जिदिंदो जादो इन्द्रियमनो-जनितविकल्पजालरहितानन्तज्ञानादिगुगस्वरूपनिजपरमालदव्यादिपरोतेन्द्रियनोइन्द्रियाणां जयेन जितेन्द्रियश्च संजातः सन् जधजादरूषधरो यथाजातरूपधरः व्यवहारेग नग्नत्वं यथाजातरूपं निश्चयेन तु स्वात्मरूपं तदित्थंमूतं यथाजातरूपं धरतीति यथाजातरूपधरः निर्ग्रन्थो जात इत्यर्थः ॥ ४ ॥ अथ तस्य पूर्वसूत्रो-दितयथाजातरूपघरस्स निर्ग्रन्थस्यानादिकालदुर्छभायाः स्वात्मोपलव्यिछद्धणसिद्धेर्भमकं चिह्नं बाह्याम्यन्तर-छिङ्गद्रयमादिशति जधजादरूषजादं पूर्वसूत्रोकलद्धगयथाजातरूपेग निर्ग्रन्थत्वेन जातमुत्पन्नं यथाजात-रूपजातम् । उप्पाडिदकेसमंग्रुगं केशश्मश्रुसंस्कारोत्पन्नरागादिदोषवर्जनार्थमुत्पाटितकेशश्मश्रुकम् । सुद्धं निरवधचैतन्यचमत्कारविसदहोन सर्वसावधयोगेन रहितत्वाच्छुद्वम् । रहिदं हिंसादीदो छद्वचैतन्यरूप-[इति] इस तरह [निश्चितः ] निश्चय करता हुआ [जितेन्द्रियः] पाँच इंदियोंका जीतनेवाला [यथाजातरूपधरः जातः ] आत्माका जैसा कुछ स्वयंसिद्ध स्वरूप है, उसको धारण करता है । भावार्थ —जो पुरुष मुनि होना चाहता है, उसके प्रथम तो ऐसे भाव होते हैं, कि न में परदव्यका द लगे स्वर्ग ये प्रत्रय है क्योंकि कोई तत्य आपना स्वरूप लोस्टर्ग किर्मान्न पित्र हो है सादा है स्वर्ग करता हु य

हूँ, और न मेरे परद्रव्य हैं, क्योंकि कोई द्रव्य अपना स्वरूप छोड़कर किसीसे मिलता नहीं है, सब जुदे जुदे हैं । इसलिये संसारमें जो नोकर्म, द्रव्यकर्म, भावकर्मरूप समस्त परभाव हैं, उनमें मेरा स्वरूप कुछ भी नहीं है । मैं सबसे भिन्न अविनाशी टंकोत्कीर्ण वस्तुमात्र हूँ, ऐसा निश्चय करके जितेंदी होता हुआ जैसा कुछ मुनिका स्वरूप है, उसको धारण करता है ॥ ४ ॥ आगे अनादिकाल्रसे लेकर कभी जिसका अभ्यास नहीं किया था, ऐसा जो यथाजातरूपधारक मुनिपद है, उसकी बतलानेवाली अंतरंग बहिरंग मेदकर लिंगकी द्वैतता दिखलाते हैं, अर्थात् जिन चिन्होंसे मुनि-पदवी अच्छी तरह जानी जावे, ऐसे द्रव्य भावलिंगोंको कहते हैं—-[यथाजातरूपजातं] जैसा निर्धेथ अर्थात् परमाण्रमात्र परिग्रहसे भी रहित मुनिका स्वरूप होता है, वैसे स्वरूपवाला [उत्पादितकेदाइमश्चकं] लोंच करडाले हैं, शिर डाइकि बाल जिसने ऐसा [शुद्धं] समस्त परिग्रहरहित होनेसे निर्मल [हिंसादितः रहितं] हिंसा आदि पाप योगोसे रहित और [अग्रतिकर्म] शरीरके सम्हालनेकी अथवा सजानेकी कियाकर रहित, ऐसा

मुच्छारंभविमुक्तं जुत्तं उवजोगजोगसुद्धीहिं । लिंगं ण परावेक्खं अपुणव्भवकारणं जेण्हं ॥ ६ ॥ जुगलं । यथाजातरूपजातमुत्पाटितकेशक्मश्चकं शुद्धम् रहितं हिंसादितोऽप्रतिकर्म भवति लिङ्गम् ॥ ५ ॥

मूच्छारम्भविद्यक्तं युक्तमुपयोगयोगशुद्धिभ्याम् ।

लिङ्गं न परापेक्षमपुनर्भवकारणं जैनम् ॥ ६ ॥ युगलम् ।

आत्मनो हि तावदात्मना यथोदितकमेण यथाजातरूपघरस्य जातस्यायथाजातरूपघरस-मत्ययानां मोहरागद्वेषादिभावानां भवत्येवाभावः, तदभावात्तु तद्भावभाविनो निवसनभूषणघा-रणस्य मूर्धजब्यज्जनपालनस्य सकिंचनलस्य सावद्ययोगयुक्तलस्य शरीरसंस्कारकरणलस्य चाभा-वाद्यथाजातरूपतमुत्पाटितकेश्वभश्रुलं शुद्धलं र्हिसादिरहितलमप्रतिकर्मलं च भवत्येव, तदेतद्व-दिरङ्गं लिङ्गम् । तथात्मनो यथाजातरूपघरलापसारितायथाजातरूपघरलप्रत्वप्रयमोहरागद्वेषादि-

निश्चयप्र,णहिंसाकारगम्ताया रागादिपरिणतिल्क्षगनिश्चयहिंसाया अभावात् हिंसादिरहितम् । अप्पडि-कम्मं इवदि परमोपेक्षासंयमबलेन देहप्रतिकाररहितत्वादप्रतिकर्म भवति । किम् । लिंगं एवं पञ्चविशेषण विशिष्टं लिङ्गं दव्यलिङ्गं ज्ञातव्यमिति प्रथमगाथा गता ॥ मुच्छारंभविमुकं परदव्यकाङ्घारहितनिमोंहपर-माल्मज्योतिर्विलक्षणा बाह्यद्वव्ये ममत्वबुद्धिर्मूच्छां भण्यते, मनोवाक्कायव्यापाररहितचिच्चमत्कारप्रतिपक्षम्त आरम्भो व्यापारस्ताम्यां मूच्छारम्भाभ्यां विमुक्तं मूच्छारम्भविमुक्तम् । जुत्तं उवजोगजोगसुद्धीहिं निर्वि-कारस्वसंवेदनलक्षण उपयोगः निर्विकल्पसमाधियोगः तयोरुपयोगयोगयोः शुद्धिरुपयोगयोगशुद्धिरत्वा वुक्तम् । ण परावेक्सं निर्मलानुमूतिपरिणतेः परस्य परद्रव्यस्यापेक्षया रहितं न परापेक्षम् । अपुणव्म-

[लिङ्ग] मुनीश्वरके द्रव्यलिंग [भवति] होता है। तथा [मूच्छारम्भवियुक्तं] परदर्व्यमें मोहसे उत्पन्न ममतारूप परिणामोंके आरंभसे रहित [उपयोगयोगद्युद्धिभ्यां] झानदर्शनरूप चैतन्य-परिणामस्वरूप उपयोग और मन वचन कायकी कियारूप योग इनकी शुद्धि अर्थात् शुभाशुभरूप रंजकतासे रहित भावरूप उपयोगशुद्धि और योगपरिणतिकी निश्वलतारूप योगशुद्धि इस तरह दो प्रकार-की शुद्धताकर [युक्तं] सहित [न परापेक्षं] परकी अपेक्षा नहीं रखनेवाला [अपुनर्भवकारणं] और मोक्षका कारण ऐसा [जैनं लिङ्गं] जिनेन्द्रकर कहा हुआ भावलिंग होता है। भावार्थ— यथाजातरूप (निर्प्रथपने) पदके रोकनेवाले जो राग, देष, मोह, भाव हैं, उनका जब अभाव होता है, तब यह आत्मा आप ही से परिपार्टी (कम) के अनुसार यथाजातरूपका धारक होता है। उस अव-स्थामें इस जीवके रागादि भावोंके बढानेवाले जो वल्ज आभूषण है, उनका अभाव तथा सिर डाइकि बालोकी रक्षाका अभाव होता है, निष्परिग्रह दशा होती है, पापक्तियासे रहित लोता है, और शरीर मंडनादिक कियासे रहित होता है, अर्थात् जैसा मुनिका स्वरूप बाह्यदशासे होता है, वैसा ही बन जाता है, यह दर्व्यार्लंग जानना। तथा इस आत्माके जैसा निर्ममत्वादि अंतरंगमें मुनिपद कहा है, वैसी ही भावानामभावादेव तद्भावभाविनो ममलकर्मप्रक्रमपरिणामस्य शुभाशुभोपरकोपयोगतत्पूर्वकत-थाविधयोगाशुद्धियुक्तलस्य परदव्यसापेक्षलस्य चाभावान्मूर्च्छारम्भवियुक्तलमुपयोगयोगशुद्धि-युक्तलमपरापेक्षलं च भवत्येव, तदेतदन्तरङ्गं लिङ्गम् ॥ ५--६ ॥

अथैतदुभयलिङ्गमादायैतदेतत्कृला च अमणो भवतीति भवतिक्रियाया बन्धुवर्गप्रच्छनक्रि-यादिशेषसकलक्रियाणां चैककर्तृकलम्रुदचोतयन्त्रियता श्रामण्यप्रतिपत्तिभवतीत्युपदिक्षति—

आदाय तं पि लिंगं गुरुणा परमेणं तं णमंसित्ता । सोचा सवदं किरियं उवटिदो होदि सो समणो ॥ ७ ॥ आदाय तदपि लिङ्गं गुरुणा परमेण तं नमस्कृत्य । श्रुला सत्रतां कियाग्रुपस्थितो भवति स श्रमणः ॥ ७ ॥

ततोऽपि अमणो भवितुमिच्छन् लिङ्गद्वैतमादत्ते गुरुं नमस्यति वतक्रिये भूणोति अथोप-

कारणं पुनर्भवविनाशकञ्चद्वात्मपरिणामाविपरीतापुनर्भवस्य मोक्षस्य कारणमपुनर्भवकारणम् । जेण्हं जिनस्य संबन्धीदं जिनेन प्रोक्तं वा जैनम् । एवं पश्चविशेषणविशिष्टं भवति । किम् । लिंगं भावलिङ्गमिति । इति द्रव्यलिङ्गमावलिङ्गस्वरूपं ज्ञातव्यम् ॥ ५-६ ॥ अथैतलिङ्गदैतमादाय पूर्वं भाविनैगमनयेन यदक्तं पद्माचारस्वरूपं तदिदानीं स्वीकृत्य तदाधारेणोपस्थितः स्वस्थो भूत्वा श्रमणो भवतीत्याख्याति---आदाय तं पि लिंगं आदाय गृहीत्वा तत्पूर्वोक्तं लिङ्गद्वयमपि । कथंमृतम् । दत्तमिति कियाध्याहारः । केन दत्तम् । गुरुगा परमेग दिव्यध्वनिकाले परमागमोपदेशरूपेणाईद्रहारकेण । दीक्षाकाले तु दीक्षागुरुणा. छिङ्गप्रहणानन्तरं तं णमंसित्ता तं गुरुं नमस्कृत्य सोचा तदनन्तरं श्रुत्वा । काम् । किरियं क्रियां वृहत्प्र-अवस्थाकर जो स्वस्तपका होना उसके रोकनेवाछे जो राग देध मोह भाव हैं, उनका जब अभाव होता है, तब इस आत्माके स्वामाविक मोक्षका कारण, अहंकार ममता माव रहित, उपयोगकी खुद्धता संयुक्त, स्वाधीन, अंतरंगलिंग प्रगट होता है। इस प्रकार जब यह आल्मा बाह्य चिन्होंसे और अंतरंग चिन्होंसे यथाजातरूपका धारक होता है, तब इसके मुनिपद कहा है ॥ ५--६ ॥ आगे दो प्रकारके लिंगको अंगीकार कर अन्य कियाओंको करके ही मुनि होता है, इस कारण कुटुम्बीलेकोंको पूँछने आदिक कियासे लेकर आगे जो समस्त किया मुनि-पदकी पूर्णता तक हैं, उन सब कियाओंका जब यह एक कर्ता होता है, तब इसके निश्वयसे सुनि-पदकी सिद्धि होती है, यह कहते हैं --- [परमेण सुरुणा ] उत्कृष्ट गुरू जो अरहंत केवली अथवा दीक्षा देनेवाले आचार्यगुरू हैं, उनसे उपदेशित [तद्पि लिङ्गं] इन्य भाव भेदसे दो प्रकारके लिंगको [आदाय] अंगीकार करके, [तं नमस्कृत्य] दीक्षाके देनेवाछे अर्हत वा आचार्यको [नमस्क्रत्य] नमस्कार करके और [सन्नतां] पाँच महानतों सहित [क्रियां] मुनिकी आचार विधिको [अत्वा] सुनकर [सः] वह मुनिपदका इच्छुक पुरुष [उपस्थितः] मुनि-पदको एकाम्रतासे अवलम्बनकर तिष्ठता हुआ [अमणाः] सबमें समदृष्टि होनेसे परिपूर्ण साक्षात् मुनि होता है । भावार्थ----जो मुनि होना चाहता है, वह प्रथम गुरूके उपदेशसे दो प्रकारके लिंगको धारण २५६

तिष्ठते उपस्थितश्च पर्याप्तश्रामण्यसामग्रीकः श्रमणो भगति । तथाहि—तत इदं यथाजातरू-पघरतस्य गमकं बहिरङ्गमन्तरङ्गमपि लिङ्गं भथममेव गुरुणा परमेणाईद्भद्दारकेण तदाले च दीक्षाचार्थेण तदादानविधानमतिपादकलेन व्यवहारतो दीयमानलाइत्तमादानक्रियया संभाव्य तन्मयो भवति । ततो भाव्यभावकभावप्रष्टत्तेतरेतरसंवलनप्रत्यस्तमितस्वपरविभागलेन दत्तसर्व-स्वमूलोत्तरपरमगुरुनमस्क्रियया संभाव्य भावस्तववन्दनामयो भवति । ततः सर्वसावद्ययोगम-त्याख्यानल्क्षणैकमहाव्रतश्रवणात्मना श्रुतज्ञानेन समये भवन्तमात्मानं जानन् सामायिकम-घिराहति । ततः समस्तसावद्यकर्मायतनं कायग्रत्स्टज्य यथाजातरूपं स्वरूपमेकमेकाग्रेणालम्ब्य व्यवतिष्ठमान उपस्थितो भवति, उपस्थितस्तु सर्वत्र समदृष्टित्वात्साक्षाच्छ्रमणो भवति ॥ ७॥ अथाविच्छिन्नसामायिकाधिरूढोऽपि श्रमणः कदाचिच्छेदोपस्थापनमईतीत्युपदिग्रति—

तिकमणाम् । किंविशिष्टाम् । सयदं सवतां वतारोपणसहिताम् । उवहिदो ततश्वोपरिथतः स्वस्थः सन् होदि सो समणो स पूर्वोक्तस्तपोधन इदानीं श्रमणो भवतीति । इतो विस्तरः--पूर्वोक्तलिङ्गद्वयग्रहणानन्तरं पूर्वसूत्रोक्तपञ्चाचारमाश्रयति ततश्चानन्तज्ञानादिगुणस्मरणरूपेण भावनमस्कारेण तथैव तदगुणप्रतिपादक-वचनरूपेण द्रव्यनमस्कारेण च गुरुं नमस्करोति । ततः परं समस्तशुभाशुभपरिणामनिवृत्तिरूपं स्वस्वरूपे निश्वलावस्थानं परमसामायिकवतमारोहति स्वीकरोति । मनोवचनकायैः कृतकारितानुमतैश्च जगत्त्रये काल-त्रयेऽपि समस्तशुभाशुभकर्मभ्यो भिन्ना निजशुद्धात्मपरिणतिलक्षणा या तु किया सा निश्वयेन बृहत्यति-कमणा भण्यते । व्रतारोपणानन्तरं तां च शृणोति । ततो निर्विकर्ल्प समाधिबलेन कायमुत्सुग्योपस्थितो भवति, ततश्चैवं परिपूर्णश्रमणसामय्यां सत्यां परिपूर्णश्रमणो भवतीत्यर्थः ॥ ७ ॥ एवं दीक्षाभिमुखपुरुषस्य दीक्षाविधानकथनमुख्यत्वेन प्रथमस्थले गाथासप्तकं गतम् । अथ निर्विकल्पसामायिकसंयमे यदां च्युतो

करता है। वह दो प्रकारका लिंग व्यवहारसे गुरूका दिया हुआ कहा जाता है, क्योंकि गुरूने ही दव्य भाव लिंगकी विधि बतलाई है, और यह शिष्य जब इस लिंगको स्वीकार करता है, तब मानता है, कि गुरूने मुझको मुनिपद दिया है, ऐसी भावनासे तन्मय होता है। पीछे गुरूको परम उपकारी जानकर नमस्कार करता है, उसके बाद बहुत भक्तिसे स्तुति करता है, और सब पापयोगोंकी कियाके दूर करने-वाले पाँच महाव्रतोंको यत्याचाररूप श्रुतज्ञानसे सुनता है, तथा जैसा सिद्धान्तमें टंकोल्कीर्ण छुद्र सिद्ध समान आत्माका स्वरूप कहा है, वैसा ही जानता हुआ राग देषसे रहित सामायिक दशाको प्राप्त होता है, और प्रतिकमण, आलोचन, प्रत्याख्यानस्वरूप श्रुतज्ञानसे सुनता है, स्वया जैसा सिद्धान्तमें टंकोल्कीर्ण छुद्र सिद्ध समान आत्माका स्वरूप कहा है, वैसा ही जानता हुआ राग देषसे रहित सामायिक दशाको प्राप्त होता है, और प्रतिकमण, आलोचन, प्रत्याख्यानस्वरूप श्रुतज्ञानसे सुनता है, सुनकर तीन कालके कमौंसे मी भिन्न अपने स्वरूपका अनुभव करता है। तीन कालकी मन, वचन, कायकी क्रियासे रहित स्थिर स्वरूपको प्राप्त होता है, और जिस शरीरकी क्रियासे पाप होवे, ऐसे काययोगका त्यागी होता है, तथा यधाजातत्वरूपको धारणकर एकाग्रसे तिष्ठता है। जब इतनी संपूर्ण कियायें होती हैं, तभी मुनिपदवी होती है॥ ७॥ आगे यद्यपि अखंडित सामायिक दशाको मुनि प्राप्त है, तो भी किसी कालमें छेदोप-रधापक होता है, यह कहते हैं [ व्रतसमितीन्द्रियरोधा: ] पाप योगकियासे रहित पाँच महावत, वदसमिदिंदियरोधो लोचावस्सयमचेलमण्हाणं । खिदिसयणमदंतवणं ठिदिभोयणमेगभत्तं च ॥ ८ ॥ एदे खलु मूलगुणा समणाणं जिणवरेहिं पण्पत्ता । तेख पमत्तो समणो छेदोवद्वावगो होदि ॥ ९ ॥ जुम्मं । वतसमितीन्द्रियरोधो लोचावझ्यकमचेल्मस्नानम् । क्षितिशयनमदन्तधावनं स्थितिभोजनमेकभक्तं च ॥ ८ ॥ एते खलु मूलगुणाः अमणानां जिनबरैः प्रज्ञप्ताः ।

तेषु प्रमत्तः श्रमणः छेदोपस्थापको भवति ॥ ९ ॥ युग्मम् । सर्वसावद्ययोगपत्याख्यानलक्षणैकमहाव्रतव्यक्तवरोन हिंसानृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रहविरत्या-त्मकं पञ्चतयं व्रतं तत्परिकरश्च पञ्चतयी समितिः पञ्चतय इन्द्रियरोधो लोचः पट्तयमावस्य-भवति तदा सविकल्पं छेदोपस्थापनचारित्रमारोहतीति प्रतिपादयति—वदसमिदिंदियरोधो व्रतानि च समितयश्वेन्द्रियरोधश्च व्रतसमितिन्द्रियरोधः । लाचावस्सयं लोचं चावश्यकानि लोचावश्यकं. "समाहारस्यैकवचनम्" । अचेल्रमण्हाणं खिदिसयणमदंतवणं ठिदिभोयणमेगभत्तं च अचेल-कास्नानक्षितिशयनादन्तधावनस्थितिभोजनैकभक्तानि ॥ एदे खलु मूल्रगुणा समणाणं जिणवरेहिं पण्णत्ता एते खलु स्कुटं अष्टाविंशतिमूल्रगुणाः श्रमणानां जिनवरैः प्रज्ञताः तेसु पमत्तो समणो छेदोवद्वावगो होदि तेषु मूल्रगुणेषु यदा प्रमत्तः च्युतो भवति । सः कः । श्रमणस्तपोधनस्तदा-काल्टे छेदोपस्थापको भवति । छेदे वतखण्डने सति पुनरप्युपस्थापकरछेदोपस्थापक इति । तथाहि— नश्चरोन मूल्यात्मा तस्य केवलज्जानादनत्तगुणा मूल्रगुणास्ते च निर्विकल्पसमाधिरूपेण परम-सामायिकाभिधानेन निश्वयैकवतेन मोक्षबीजभूतेन मोक्षे जाते सति सर्वे प्रकटा भवन्ति । तेन कारणेन

पाँच समिति, और पाँच इन्द्रियोंका निरोध (रोकना) [लोचावइयकं] केशोंका लोंच, छह आवश्यक कियायें, [अचैलक्यं] दिगम्बर अवस्था, [अस्नानं] अंग प्रक्षालनादि कियासे रहित होना, [क्षितिशयनं] भूमिमें सोना, [अदन्तधावनं] दाँतोन नहीं करना, [स्थितिभोजनं] खड़े होकर भोजन करना, [च] और [एकभुक्तः] एक बार भोजन करना, [एते] ये २८ [मूल-गुणाः] मूलगुण [अमणानां] मुनीश्वरोंके [जिनवरैः] सर्वज्ञवीतरागदेवने [स्वलु] निश्चयकर [प्रज्ञप्ताः] कहे हैं, इन मूलगुणोंसे ही यतिपदवी स्थिर रहती है। [तेषु] उन मूलगुणोंमें जो किसौ समय [प्रमक्तः] प्रमादी हुआ [श्रमणाः] मुनि हो, तो [छेदोपस्थापकः] संयमके छेद (भंग) का फिर स्थापन करनेवाला होता है। भावार्थ—ये अट्ठाईस मूलगुण निर्विकल्प सामायिकके भेद हैं, इस कारण ये मुनिके मूलगुण हैं, इन्हींसे मुनिपदकी सिद्धि होती है। जो कभी इन गुणोमें प्रमादी होजावे, तो निर्विकल्प सामायिकका भंग होजाता है, इसलिये इनमें सावधान होना योग्य है। जो यह माल्रम हो, कि मेरे इस मेदमें संयमका भंग हुआ है, तो उसीं मेदमें फिर आत्माको स्थापन करे, उस

प्रव. ३३

२५८

कमचेल्रियमस्नानं क्षितिशयनमदन्तधावनं स्थितिभोजनमेकभक्त्रेश्वेवं एते निर्विकल्पसामायिक संयमविकल्पत्वात् अमणानां मूलगुणा एव । तेषु यदा निर्विकल्पसामायिकसंयमाधिरूढत्वेनान-भ्यस्तविकल्पत्वात्प्रमाद्यति तदा केत्रलकल्याणमात्रार्थिनः कुण्डलव्वलयाङ्गुलीयादिपरिग्रहः किल श्रेयान् , न पुनः सर्वथा कल्याणलाभ एवेति संप्रधार्थ विकल्पेनात्मानम्रुपस्थापयन् छेदो-पस्थापको भवति ॥ ८-९ ॥

अथास्य पत्रज्यादायक इव छेदोपस्थापकः परोऽप्यस्तीत्याचार्यविकल्पमज्ञापनद्वारेणो-पदिशति—

> र्लिगग्गहणे तेसिं गुरु सि पव्वज्जदायगो होदि । छेदेसूवट्टवगा सेसा णिज्जावगा समणा ॥ १० ॥ लिङ्गग्रहणे तेषां गुरुरिति पवर्ज्यादायको भवति । छेदयोरुपस्थापकाः शेषा निर्यापकाः अमणाः ॥ १० ॥

तदेव सामायिकं मूल्गुणव्यक्तिकारणत्वात् निश्चयमूल्गुगो भवति । यदा पुनर्निर्विकल्पसमाधौ समर्थो न भवत्ययं जीवस्तदा यथा कोऽपि सुवर्णाधौं पुरुषः सुवर्णमलम्मानस्तत्पर्यायानपि कुण्डलादीन् गृह्णति न च सर्वथा त्यागं करोति, तथायं जीवोऽपि निश्चयमूलगुणाभिधानपरमसमाध्यभावे छेदोपस्थापनं चारित्रं गृह्णति । छेदे सत्युपस्थापनं छेदोपस्थापनम् । अथवा छेदेन वतभेदेनोपस्थापनं छेदोपस्थापनम् । तच्च संक्षेपेण पद्ध-महावतरूपं भवति । तेषां वतानां च रक्षणार्थं पञ्चसमित्यादिभेदेन पुनरष्टाविंशतिमूल्गुणभेदा भवन्ति । तेषां च मूलगुणानां रक्षणार्थं द्वाविंशतिपरीषहजयद्वादशविधतपश्चरणभेदेन चतुर्लिशदुत्तरगुणा भवन्ति तेषां च रक्षणार्थं देवमनुष्यतिर्यगचेतनकृतचतुर्विधोपसर्गजयद्वादशानुप्रेक्षामावनादयश्वेत्यसिप्रायः ॥ ८-९ ॥ एवं मूलोत्तरगुणकश्चनरूपेण द्वितीयस्थले सूत्रद्वयं गतम् । अथास्य तपोधनस्य प्रवज्यादायक इवान्योऽपि निर्यापकसंज्ञो गुरुरस्ति इति गुरुव्यवस्थां निरूपयति—लिंगगहणे तेसिं लिङ्गग्रहणे तेषां तपोधनानां

अवस्थामें छेदोपस्थापक होता है। जैसे कोई पुरुष सुवर्णका इच्छुक है, उस पुरुषको सोनेकी कंकण. कुंडल, मुद्रिका, आदि जितनी पर्यायें हैं, वे सब ग्रहण करना कल्याणकारी है, ऐसा नहीं हैं, कि सोना ही ग्रहण योग्य है, उसके मेद-पर्याय ग्रहण योग्य नहीं हों। यदि मेदोंको ग्रहण नहीं करेगा, तो सोनेकी प्राप्ति कहांसे हो सकती है ? क्योंकि सोना तो उन मेदोंस्वरूप ही है, इस कारण सोनेके सब पर्याय-मेद ग्रहण करने योग्य हैं। उसी प्रकार निर्विकल्प सामायिक संयमका जो अमिलाषी है, उसको उस सामा-यिकके मेद २८ मूल्युण भी ग्रहण करने योग्य हैं, क्योंकि सामायिक इन मूल्युणोंरूप है, इस कारण इन गुणोंमें वह मुनि सावधान होता है, यदि किसी कारणसे कभी भंग होजावे, तो फिर स्थापन करता है। ८-९॥ आगे जैसे इस मुनिको दीक्षाके देनेवाले आचार्य होते हैं, उसी प्रकार इसके संयम भा हुआ हो, तो उपदेश देकर संयमके मेदोंमें फिर स्थापन करे, इस प्रकार मेदका बतलानेवाला दूसरा भी इसका गुरू होता है, यह कहते हैं---[तेषां] पूर्वोक्त मुनियोंके [लिङ्करग्रहणे] मुनिलिङ्ग ग्रह- यतो लिङ्गग्रहणकाले निर्विकल्पसामायिकसंयमप्रतिपादकलेन यः किलाचार्यः प्रव्रज्यादा-यकः स गुरुः, य पुनरनन्तरं सविकल्पच्छेदोपस्थापनसंयमप्रतिपादकलेन छेदं प्रत्युपस्थापकः स निर्यापकः, योऽपि छिन्नसंयमप्रतिसंधानविधानप्रतिपादकलेन छेदे सत्युपस्थापकः सोऽपि निर्यापक एव । ततृइछेदोपस्थापकः परोऽप्यस्ति ॥ १० ॥

# पयदमिंह समारद्वे छेदो समणस्स कायचेट्टमिंह । जायदि जदि तस्स पुणो आलोयणपुच्विया किरिया ॥ ११ ॥

गुरु त्ति होदि गुरुभेवतीति । स कः । पञ्चज्जदायगो निर्विकल्पसमाधिरूपपरमसामायिकप्रतिपादको यौऽसौ प्रवज्यादायकः स एव दक्षिागुरुः छेदेसु अ वद्टगा छेदयोश्च वर्तकाः ये सेसा णिज्जावगा समणा ते शेषाः श्रमणा निर्यापका भवन्ति शिक्षागुरवश्च भवन्तीति । अयमत्रार्थः — निर्विकल्पसमाधिरूप-सामायिकस्यैकदेशेन च्युतिरेकदेशच्छेदः, सर्वथा च्युतिः सकल्टदेशच्छेद इति देशसकल्प्रेदेन दिधा छेदः । तयोश्छेदयोर्थे प्रायश्चित्तं दत्त्वा संवेगवैराग्यजनकपरमागमवचनैः संवरणं कुर्वन्ति ते निर्यापकाः शिक्षागुरवः श्रुतगुरवश्चेति भण्यन्ते ! दीक्षादायकस्तु दीक्षागुरुरित्यभिप्रायः ॥ १० ॥ अध पूर्वसूत्रोक्तच्छेदद्वयस्य प्रायश्चित्तविधानं कथयति – पयदम्हि समारद्धे छेदो समणस्स कायचेट्टम्हि जायदि जदि प्रयतायां समारव्थायां छेदः श्रमणस्य कायचेष्टायां जायते यदि चेत् । अध विस्तरः – छेदो जायते यदि चेत् । स्वस्थभावच्युतिलक्षणः छेदो भवति । कस्याम् । कायचेष्टायाम् । कथंभूतायाम् । प्रयतार्था स्वस्थाव-लक्षणप्रयत्नपरायां समारव्थायां अशनशयनयानस्थानादिप्रारव्यायाम् । तस्स पुणो आलोयणपुन्विया

णकी अवस्थामें [गुरुः] जो गुरू होता है, वह [प्रव्रज्यादायकः] दीक्षाको देनेवाला [भवति] होता है, अर्थात् कहा जाता है, [छेदयोः] एक देश सर्वदेशके मेदकर जो दो प्रकारके छेद अर्थात् संयमके भेद उनके [उपस्थापकाः] उपदेश देकर फिर स्थापन करनेवाले [रोषाः] अन्य [श्रमणाः] यत्याचारमें अति प्रवीण महामुनि हैं, वे [निर्यापकाः] निर्यापकगुरु कहे जाते हैं | भावार्थ—प्रथम तो जिस आचार्यके पाससे मुनिपदकी दीक्षा लीजावे, वह गुरू दीक्षादायक कहा जाता है, और दीक्षा लेनेके बाद अंतरंग एकदेश जो कभी संयमका मंग हुआ हो, तो जिस गुरूके उपदेशसे फिर उस संयमकी स्थापना कीजावे, वह गुरू निर्यापक कहा जाता है, अथवा यदि जिस संयमका सर्वथा ही नाश हुआ हो, तो वह संयम जिस गुरूके उपदेशसे फिर अंगीकार किया जावे, वह गुरू भी निर्यापक कहा जाता है ॥ १० ॥ आगे जो संयमरूप दक्ष मंग हुआ हो, तो उसके जोडनेकी विधि दिखलाते हैं—[प्रयतायां] यत्नपूर्वक [समारब्धायां] आरम्भ हुई [काय-चेष्टायां] शरीरकी कियाके होनेपर [यदि] जो [श्रमणस्य] मुनिके [छेदः] संयमका संग कुछ यत्याचार ग्रंथोमें आलोचना-किया कही गई है, वैसी ही करनी चाहिये, यह उपाय है । [छेदोप-

**११**]

छेदपडसो समणो समणं ववहारिणं जिणमद्म्हि । आसेज्जालोचित्ता उचदिइं तेण कायव्वं ॥ १२ ॥ जुगरूं । भयतायां समारब्धायां छेदः श्रमणस्य कायचेष्टायाम् । जायते यदि तस्य पुनरालोचनापूर्विका क्रिया ॥ ११ ॥ छेदमयुक्तः श्रमणं श्रमणं व्यवहारिणं जिनमते । आसाद्यालोच्योपदिष्टं तेन कर्तव्यम् ॥ १२ ॥ युगलम् ।

दिविधः किलः संयमस्य छेदः, बहिरङ्गोऽन्तरङ्गश्च । तत्र कायचेष्टामात्राधिकृतो बहिरङ्गः, उपयोगाधिकृतः पुनरन्तरङ्गः । तत्र यदि सम्यगुपयुक्तस्य श्रमणस्य प्रयत्नसमारव्धायाः काय-चेष्टायाः कथंचिद्वहिरङ्गच्छेदो जायते तदा तस्य सर्वधान्तरङ्गच्छेदवर्जितलादालोचनपूर्विकया क्रिययैव प्रतीकारः । यदा तु स एवोपयोगाधिकृतच्छेदलेन साक्षाच्छेद एवोपयुक्तो भवति किरिया तस्य पुनरालोचनपूर्विका किया। तदा काले तस्य तपोधनस्य स्वस्थभावस्य बहिरङ्गसहकारि-कारणभूता प्रतिकमणलक्षणालोचनपूर्विका पुनः क्रियैव प्रायश्चित्तं प्रतिकारो भवति न चाधिकम् । कस्मा-दिति चेत् । अभ्यन्तरे स्वस्थमावचलनाभावादिति प्रथमगाथा गता । छेदपउत्तो समणो छेदे प्रयुक्तः श्रमणो निर्विकारस्वसंवित्तिभावनाच्युतिलक्षणच्छेदेन यदि चेत् प्रयुक्तः सहितः श्रमणो भवति । समणं ववहारिणं जिणमदम्हि श्रमणं व्यवहारिणं जिनमते तदा जिनमते व्यवहारज्ञं प्रायश्वित्तकुशलं श्रमणं आसेज आसाब प्राप्य न केवल साब आलोचित्ता निःप्रपञ्चभावेनालोच्य दोषनिवेदनं कुला । उवदिद्वं युक्तः श्रमणः ] अंतरंग उपयोगरूप यतिपद जिसके भंग हुआ हो, ऐसा मुनि [ जिनमते व्यव-हारिणं ] वीतराग-मार्गमें व्यवहारकियामें चतुर [अमणं ] महामुनिको [आसाद्य] प्राप्त होकर [आलोच्य] और अपने दोष प्रकाशित करके (कह करके) [तेन] उस महामुनिसे [उपदिष्टं] उपदेश किया गया, जो मुनिपद भंगका दंड वह [कर्तव्यं] करे । भावार्थ-संयमका भंग दो प्रकार होता है, एक तो बहिरङ्ग दूसरा अंतरङ्ग। जो उपयोगके विना शरीर ही की कियासे मंग हुआ हो, वह बहिरङ्ग है, और जो उपयोगकर भंग हुआ हो, वह अंतरंग है। इस तरह दो प्रकारसे संय-मका भंग जानना । जो सुनि अंतरंगमें उपयोगकी निर्मलतासे संयममें सावधान है, और बहिरङ्ग चलना, बैठना, सोना, आदि शरीरकी कियाओंमें यत्नसे प्रवर्तता है, तथा यत्न करनेपर भी जिसका किसी तरह शरीरमात्र कियासे उपयोग विना ही संयमका भंग हुआ हो, तो उस मुनिके सर्वथा अंतरंगमें संयमका भंग नहीं हुआ, किंतु वहाँपर किसी जातिका बहिरङ्गमें उस मुनिके उस संयमके स्थापन करनेका उपाय आलोचनादिक किया है। आलोचनादिक कियासे उस दोषकी निवृत्ति होती है, और जो अंतरङ्गमें उप-योगसे संयमका वात हुआ हो, तो यह साक्षात् संयमका वात है। वह मुनि इस दोषको दूर करनेके लिये जो आचार्य महामुनि भगवंत कथित व्यवहार-मार्गमें प्रवीण (चतुर) हो, उसके पास जाकर अपना दोष प्रकाशे, (कहे) आलोचनादि किया करे, और वह आचार्य जो संयमके शुद्ध करनेका उपाय

१३ |

#### प्रवचनसारः

तदा जिनोदितव्यवहारविधिविदग्धश्रमणाश्रयणाल्लोचनपूर्वकतदुपदिष्टानुष्ठानेन पतिसंधा-नम् ॥ ११--१२ ॥

अथ आमण्यस्य छेदायतनलात् परद्रव्यमतिबन्धा मतिषेध्या इत्युपदिशति— अधिवासे व चिवासे छेद्विह्रुणो भवीय सामण्णे । समणो विहरदु णिचं परिहरमाणो णिवंधाणि ॥ १३ ॥ अधिवासे वा विवासे छेदविहीनो भूला आमण्ये । अमणो विहरतुं नित्यं परिहरमाणो निबन्धान् ॥ १३ ॥

सर्वे एव हि परदव्यप्रतिबन्धा उपयोगोपरञ्जलेन निरूपरागोपयोगरूपस्य श्रामण्यस्य छेदा-तेण कायठ्वं उपदिष्टं तेन कर्तःयम् । तेन प्रायश्चित्तपरिज्ञानसहिताचार्थेण निर्विकारस्वसंवेदनभावनानुकूलं यदुपदिष्टं प्रायश्चित्तं तत्कर्तव्यमिति सूत्रतात्पर्यम् ॥ ११-१२ ॥ एवं गुरुव्यवस्थाकथनरूपेण प्रथमगाथा, तथैव प्रायश्चित्तकथनार्थं गाथाद्रयमिति समुदायेन तृतीयस्थले गाथात्रयं गतम् । अथ निर्विकारश्रामण्य-च्छेदजनकान्परदव्यानुबन्धानिषेधयति-विहरद् विहरतु विहारं करोतु । स कः । समणो रात्रमित्रादि-समचित्तश्रमणः णिचं नित्यं सर्वकालम् । किं कुर्वन्सन् । परिहरमाणो परिहरन्सन् । कान् । णिबंधांधे चेतनाचेतनमिश्रपरद्रव्येष्वनुबन्धान् । क विहरतु । अधिवासे अधिकृतगुरुकुलवासे निश्वयेन स्वकीय-शुद्रात्मवासे वा विवासे गुरुविरहितवासे वा 1 किं कृत्वा । सामण्णे निजशुद्धात्मानुभूतिलक्ष गनिश्चयचारित्रे **छेद्विहूगो भवीय** छेदविहीनो भूत्वा रागादिरहितनिजशुद्धात्मानुमूतिलक्षणनिश्वयचारित्रच्युतिरूपच्छेद्-रहितो मूला । तथाहि---गुरुपार्श्वे यावन्ति शास्त्राणि तावन्ति पठित्वा तदनन्तरं गुरुं पृष्ट्वा च समझील-( आचरण ) बतलावे, उसको अंगीकार करे। इस प्रकार फिर संयमको स्थापन करना चाहिये। ऐसे यह अंतरङ्ग बहिरङ्गरूप दो प्रकारकी संयमका छेदोपस्थापन जानना योग्य है॥ ११-१२॥ आगे मुनि-पदके भंगका कारण परदव्योंके साथ संबंध है, इसलिये परके संबंधोंका निषेध करते हैं—[श्रामण्ये] समताभावरूप यति अवस्थामें [छेद्विहीनो भूत्वा] अंतरंग बहिरंग भेदसे दो तरहका जो मुनि-पदका भंग है, उससे रहित होकर [नित्यं] सर्वदा (हमेशा) [निवन्धान्] पखव्यमें इष्ट अनिष्ट सम्बन्धोके [ परिहरमाणः ] त्यागता हुआ [अनिवासे ] आत्मामें आत्माको अंगीकार कर जहाँ गुरूका वास हो, वहाँपर अर्थात् उन पूज्य गुरुओंकी संगतिमें रहे, [वा] अथवा [विवासे ] अथवा उससे दूसरी जगह रहकर [विहरतु] व्यवहार कर्म करे। भावार्थ---जो मुनि अपने गुरूओंके पास रहे, तब तो बहुत अच्छी बात है, अथवा अन्य जगह रहे, तब भी अच्छा है। परंतु सब जगह इष्ट अनिष्ट विषयोंमें सम्बन्ध ( राग देष) का त्याग होना चाहिये, तथा मुनिपदवीके मंग होजानेका कारण परदब्यके साथ संबंध होना ही है, क्योंकि परदब्यके संबंधसे अवश्य ही उपयोग भूमिमें रागभाव होता है, जिस जगह रागभाव है, वहाँपर वीतरागभाव यतिपदका भंग होता ही है। इस कारण परद्रव्यके साथ संबंध होना उपयोगकी अशुद्धताके कारण हैं । इसलिये परद्रव्य संबंध मुनिको सर्वथा निषेध किया है ।

यतनानि तदभावादेवाछिन्नश्रामण्यम् । अत आत्मन्येवात्मनो नित्याधिकृत्य वासे वा [ ग्रुरुतेन गुरूनधिकृत्य वासे वा ] गुरुभ्यो विशिष्टे वासे वा नित्यमेव प्रतिषेधयन् परद्रव्यप्रतिबन्धान् श्रामण्ये छेदविहीनो भूत्वा श्रमणो वर्तताम् ॥ १३ ॥

भयतो मूलगुणेषु च यः स परिपूर्णश्रामण्यः ॥ १४ ॥

एक एव हि स्वद्रव्यपतिवन्ध उपयोगमार्जकलेन मार्जितोपयोगरूपस्य श्रामण्यस्यपरिपूर्ण-तायतनं, तत्सद्भावादेव परिपूर्ण आमण्यम् । अतो नित्यमेव ज्ञाने दर्शनादौ च प्रतिबद्धेन मूल-तपोधनैः सह भेदाभेदरत्नत्रयमावनया भव्यानामानन्दं जनयन् तपःश्रुतसत्वैकत्वसंतोषभावनापञ्चकं भावयन् तीर्थंकरपरमदेवगगवरदेवादिमहापुरुवाणां चरितानि स्वयं भावयन् परेवां प्रकाशयंश्व विहरतीति भावः ॥ १३ ॥ अथ श्रामण्यपरिपूर्णकारगत्वात्त्वशुद्धात्मद्रव्ये निरन्तरमवस्थानं कर्तव्यमित्याख्याति-चरदि चरति वर्तने । कथंभूतः णिबद्धो आधीनः, णिच्चं नित्यं सर्वकालम् । सः कः कर्ता । समणो लाभा-लाभादिसमचित्तश्रमणः । क निबद्धः । णाणम्मि वीतरागसर्वज्ञप्रणीतपरमागमज्ञाने तत्फलमूतस्वसंवेदनज्ञाने वा दंसणमुहम्मि दर्शनं तत्त्वार्धे अद्वानं तत्कलभूतनिज शुद्धात्मोपादेयरुचि हृपनिश्वयसम्यक्तवं वा तत्प्रमुखे-ध्वनन्तसुखादिगुणेषु पयदो मूलगुणेसु य प्रगतः प्रयत्नपरश्च । केषु । मूलगुणेषु निश्चयमूलगुणाधारपर-जब परद्रव्यका संबंध मुनिके दूर हो जायगा, तो सहज ही अंतरंग संयमका घात न होगा, तभी निदोंष मुनिपदकी सिद्धि होगी । इस तरह परद्रव्यके विरक्त वीतरागभावोंमें लीन मुनि कहीं भी रहे, चाहे गुरुके पास रहे, अथवा अन्य जगह रहे, सभी जगह वह निर्दोष है, और जो परभावोंमें रागी देषी होता है, वह सब जगह संयमका धाती होता है, तथा महा सदोबी है। इसलिये परद्रव्यके सम्बन्ध मुनिको सर्वथा निषेध किये गये हैं !! १२ !! आगे मुनिपदकी पूर्णताका कारण अपने आत्माका सम्बन्ध है, इसलिये आत्मामें लीन होना योग्य है, यही कहते हैं-- [यः] जो [अमणः] मुनि [दर्शनमुखे] सम्यक् दर्शन आदि अनंतगुग सहित [ज्ञाने] ज्ञानस्वरूप आत्मामें [नित्यं] हमेशां [चरति] प्रवृत्त ( लीन) होता है, [सः] वह [ मूलगुणेषु ] २८ मूलगुणों में [प्रयतः] सावधान होकर उद्यमी हुआ [परिपूर्णश्रामण्यः] अंतरङ्ग बाह्य संयम भंगसे रहित अखंडित यतिपदवी अर्थात् परिपूर्ण मुनिपदका धारक होता है। भावार्थ-अपने आत्मामें जो रत ( लीन ) होना, वह परिपूर्ण मुनिपद-वीका कारण है, क्योंकि जब यह अपनेमें रत होता है, तभी इसके परद्रव्यमें ममत्व भाव छटता है, और जिस अवस्थामें यह परद्रव्यसे विरक्त हुआ, कि वहीं इसका उपयोग भी निर्मल हो जाता है, जिस जगह उपयोगकी निर्मलता है, वहाँ अवश्य ही मुनिपदकी सिद्धि होती है। इसलिये आत्मामें रत होना परिपूर्ण

गुणमयततया चरितव्यं ज्ञानदर्शनस्वभावशुद्धात्मद्रव्यप्रतिबद्धशुद्धास्तिलमात्रेण वर्तितव्यमिति तात्पर्यम् ॥ १४ ॥

अथ श्रामण्यस्य छेदायतनलात् यतिजनासन्नः सक्षमपरद्रव्यमतिबन्धोऽपि मतिषेध्य इत्यु-पदिशति —

> भत्ते वा खमणे वा आवसधे वा पुणो विहारे वा। उवधिम्हि वा णिबद्धं णेच्छदि समणम्हि विकधम्हि ॥ १५ ॥ भक्ते वा क्षपणे वा आवसथे वा पुनर्विहारे वा।

उपधौ वा निबद्धं नेच्छति श्रमणे विकथायाम् ॥ १५ ॥

श्रामण्यपर्यांयसहकारिकारणशरीरदत्तिहेतुमात्रलेनादीयमाने भक्ते तथाविधशरीरदृत्त्यविरोधेन शुद्धात्मद्रव्यनीरङ्गनिस्तरङ्गविश्रान्तिस्त्रणानुसारेण भवर्तमाने क्षपणे नीरङ्गनिस्तरङ्गान्तरङ्गद्रव्य-मसिद्धचर्थमध्यास्यमाने गिरीन्द्रकन्दरप्रभृतावावसथे यथोक्तशरीरदृत्तिहेतुमार्गणार्थमारभ्यमाणे

मात्मइब्ये वा जो सो पडिपुण्णसामण्णो य एवं गुणविशिष्ठश्रमगः स परिपूर्णश्रामण्यो भवतीति । अयमत्रार्थः-निजशुद्धात्मभावनारतानामेव परिपूर्णश्रामण्यं भवतीति ॥ १४ ॥ अथ श्रामण्यच्छेदकारणत्वा-त्प्रासुकाहारादिष्वपि ममत्वं निषेधयति-णेच्छदि नेच्छति । कम् । णिबद्धं निबद्धमाबद्धम् । क । भत्ते वा शुद्धात्मभावनासहकारिभूतदेहस्थितिहेतुत्वेन गृह्यमाणे भक्ते वा प्रासुकाहारे खमणे वा इन्द्रियदर्पविनाशका-रणभूतत्वेन निर्विकल्पसमाधिहेतुभूते क्षपणे वानशने आवसधे वा परमात्मतत्त्वोपलब्धिसहकारिभूते गिरिगुहाबाबसथे वा पुणो विहारे वा शुद्धात्मभावनासहकारिभूताहारनीहारार्थव्यवहारार्थव्यवहारे वा ।

मुनिपदका कारण है । ऐसा समझकर अपने ज्ञान दर्शनादि अनंत गुगोमें अपना सर्वस्व जान रत होना योग्य है, और अट्ठाबीस मूल्रगुणोमें यलसे प्रवृत्त होना योग्य है । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि मुनि-पदकी पूर्णता एक आत्मामें लीन होनेसे ही होती है, इस कारण अन्य परदव्यका सम्बन्ध त्यागना ही योग्य है ॥ ४४ ॥ आगे मुनिके निकटमें यद्यपि सूक्ष्म परदव्य भी हैं, तथापि उनमें मुनिको रागमावपूर्वक सम्बन्ध निषिद्ध है, यह कहते हैं—जो महामुनि है, वह [भक्ते] आहारमें [वा] अथवा [क्षपफे] इन्द्रियोंको उत्तेजित न होने देनेका कारण तथा निर्विकल्प समाधिके कारणमूत अनरानमें [वा] अथवा [आवसथे] गुफा आदिक निवासस्थलमें [वा पुनः] अथवा [विहारे] विहार-कार्यमें [वा] अथवा [उपधो ] रारीरमात्र परिग्रहमें [वा] अथवा [श्रमणे ] दूसरे मुनियोमें [वा] अथवा [विकथायां] अधर्म-चर्चामें [निवन्धं ] ममत्वपूर्वक सम्बन्धको [न] नहीं [इच्छति ] चाहता है । मावार्थ—मुनिपदका निमित्तकारण शरीर है, और शरीरका आधार आहार है, इसलिये उसको मुनि प्रहण करते हैं, और अपनी शक्तिके अनुसार झुद्धात्मामें निश्चल स्थिरताके निमित्तभूत उपवासको स्वीकार करते हैं, और मनकी चंचलताको रोकनेके लिये एकान्त पर्वतकी गुफादिकके निवासको, तथा शरीरकी प्रवृत्तिके लिये आहार नीहार कियामें विहारकार्यको भी करते हैं, और उनके मुनिपदवीका निमित्तकारण विद्वारकर्मणि श्रामण्यपर्यायसहकारिकारणलेनापतिषिध्यमाने केवल्रदेहमात्रे उपधौ अन्योन्य-बोध्यबोधकभावमात्रेण कथंचित्परिचिते श्रमणे बब्दपुद्रलोछाससंवलनकइमलितचिद्भित्तिभा-गायां शुद्धात्मद्रव्यविरुद्धायां विकथायां चैतेष्वपि तद्विकल्पाचित्रितचित्त्तिचित्तिया प्रतिषेध्यः प्रतिबन्धः ॥ १५ ॥

अथ को नाम छेद इत्युपदिशति-

अपयत्ता वा चरिया सथणासणठाणचंकमादीसु । समणस्स सव्वकाळे हिंसा सा संतत्तिय त्ति मदा ॥ १६ ॥ अप्रयता वा चर्यां शयनासनस्थानचङ्क्रमणादिषु । श्रमणस्य सर्वकाळे हिंसा सा संततेति मता ॥ १६ ॥

अशुद्धोपयोगो हि छेदः, शुद्धोपयोगरूपस्य श्रामण्यस्य छेदनात् तस्य हिंसनात् स एव च पुनर्देशान्तरविहारे वा उवधिम्हि छुद्रोपयोगभावनासहकारिमूतशरीरपरिग्रहे ज्ञानोपयोगकरणादौ वा समणम्हि परमात्मपदार्थविचारसहकारिकारणभूते श्रमणे समशीलसंघातकतपोधने वा । विकधम्हि परमसमाधिविघातश्रङ्गारवीररागादिकथायां चेति । अयमत्रार्थः--आगमविरुद्धाहारविहारादिषु तात्वलूर्वमेव निषिद्धः । योग्याहारविहारादिष्वपि ममत्वं न कर्तन्यमिति ॥ १५ ॥ एवं संक्षेपेणाचाराराधनादिकथिततपो-धनविहारव्याख्यानमुख्यत्वेन चतुर्थस्थले गाथात्रयं गतम् । अथ शुद्धोपयोगभावनाप्रतिबन्धकच्छेदं कथयति-मदा मता संमता । का । हिंसा गुद्धोपयोगलक्षणश्रामण्यछेदकारणमुता हिंसा । कथंभूता । संतत्तिय ति संतता निरन्तरेति । का हिंसा मता । चरिया चर्या चेष्टा यदि चेत् । कथंभूता । अपयत्ता वा शरीरमात्र परिग्रह भी है, तथा गुरु शिष्यके मेदसे पठन-पाठन अवस्थामें दूसरे मुनियोंका सम्बन्ध भी है, और शुद्धात्म द्रव्यकी विरोधिनी पौद्गलिक शब्दोंके द्वारा कथा चर्चा भी है। यद्यपि मुनिके परदव्यरूप परिग्रह है, तथापि इनमें ममत्ववुद्धिरूप चित्तवृत्तिका निषेध हैं । यधपि मुनिने स्थूल परद्रव्यका त्याग तो प्रथम ही कर दिया है, तथापि मुनिपदमें भी इस प्रकारके सूक्ष्म परद्रव्यके अस्तित्वमें ममत्वभाव नहीं करना चाहिये, क्योंकि इनमें भी ममत्व भाव करनेसे शुद्धात्म द्रव्यवृत्तिरूप मुनिपदका भंग हो जाता है। इसलिये सूक्ष्म परद्रव्योंमें भी सम्बन्ध करनेका निषेध है। १५॥ आगे शुद्धोपयोगरूप यतित्वका सुनिके कौनसा भंग है, इस बातको बताते हैं - [वा] अथवा [अमणस्य] मुनिके [शयनासनस्थान-चङ्गमणादिषु ] सोने, बैठने, खड़े होने, चलने आदि अनेक कियाओं में [या] जो [अप्रयता] यल रहित [चयी] प्रवृत्ति होती है, [सा] वह [सर्वकाले ] हमेशः [संतता] अखण्डित [हिंसा] चैतन्य प्राणोंका विनाश करनेवाली हिंसा है, [इति] इस प्रकार [मता] वीतराग सर्वज्ञ-देवने कही है । आवार्थ-संयमका घात ही अग्रुद्ध उपयोग है, क्योंकि मुनिपद ग्रुद्धोपयोगरूप है । अद्यद्वोपयोगसे मुनिपदका नाश होता है, और अश्रद्वोपयोगका होना यही हिंसा है, सबसे बडी हिंसा ज्ञानदर्शनरूप गुद्धोपयोगके घातसे ही होती है। वह अगुद्धोपयोग मुनिके निरंतर उस समय ही समझना हिंसा। अतः अमणस्याशुद्धोपयोगाविनाभाविनी शयनासनस्थानचङ्क्रमणाद्विष्वप्रयता या चर्या सा खछ तस्य सर्वकाल्रमेव संतानवाहिनी छेदानर्थान्तरभूता हिंसैव ॥ १६ ॥ अथान्तरङ्गबहिरङ्गलेन छेदस्य द्वैविध्यम्रुपदिशति—

> मरदु व जियदु व जीवो अयदाचारस्स णिच्छिदा हिंसा। पयदस्स णत्थि बंधो हिंसामेर्त्तेण समिदस्स ॥ १७ ॥ म्रियतां वा जीवतु वा जीवोऽयताचारस्य निश्चिता हिंसा। प्रयतस्य नास्ति बन्धो हिंसामात्रेण समितस्य ॥ १७ ॥

अशुद्धोपयोगोऽन्तरङ्गच्छेदः, परमाणव्यपरोपो बहिरङ्गः । तत्र परमाणव्यपरोपसद्भावे तद-सद्भावे वा तदविनाभाविनाभयताचारेण प्रसिद्ध्यदशुद्धोपयोगसद्भावस्य सुनिश्चितर्हिसाभाव-

अप्रयत्ना वा निःकषायस्वसंवित्तिरूपप्रयत्नरहिता संक्रेशसहितेत्यर्थः । केषु विषयेषु । सयणासगठाण-चंकमादीसु शयनासनस्थानचङ्कमणस्वाध्यायतपश्चरणादिषु । कस्य । समणस्स श्रमणस्य तपोधनस्य । क । सच्चकाळे सर्वकाले । अयमत्रार्थः— बाह्यव्यापाररूपाः शत्रवस्तावत्पूर्वमेव त्यक्त्वा तपोधनैः अशन-शयनादिव्यापारः पुनस्यक्तो नायाति । ततः कारणादन्तरङ्गकोधादिशचुनिग्रहार्थं तत्रापि संक्रेशो न कर्क्तव इति ॥ १६ ॥ अधान्तरङ्गबहिरङ्गहिंसारूपेण दिविधच्छेदमाख्याति मरदु व जियदु व जीवो अयदाचारस्स णिच्छिदा हिंसा म्रियतां वा जीवतु वा जीवः प्रयत्नरहितस्य निश्चिता हिंसा भवति बहिरङ्गान्यजीवस्य मरणेऽमरणे वा निर्विकारस्वसंवित्तिल्क्षणप्रयत्नरहितस्य निश्चयशुद्धं चेतन्यप्राणव्यपरो-पणरूपा निश्चयहिंसा भवति । ययदस्स णस्थि बंधो बाह्याभ्यन्तरप्रयत्नपरस्य नास्ति बन्धः । केन ।

चाहिये, जिस समय मुनि सोना, बैठना, चलना, इत्यादि कियाओंमें यलपूर्वक प्रवृत्ति नहीं करते । यलके विना मुनिकी किया अट्ठाईस मूल्गुणकी घातिनी है । यल उस ही समयमें नहीं होता, जिस समयमें उपयोगकी चंचलता होती है, यदि उपयोगकी चंचलता न हो, तो यल्न अवश्य हो । इसलिये उपयोगकी जो निश्चलता है, वही शुद्धोपयोग है । यल्न सहित कियासे भंग नहीं होता, और यल्न रहित कियासे भंग होता है, इसलिये यह बात सिद्ध हुई, कि मुनिकी जो यल्न रहित कियाओंमें प्रवृत्ति है, वह सब निरंतर शुद्धोपयोगरूप संयमकी घातनेवाली हिंसा ही है, इसलिये मुनिको यल्नसे रहना योग्य है ॥ १६ ॥ आगे अन्तरङ्ग बहिरङ्गके भेदसे संयमके घातके भी दो भेद हैं, यह दिखाते हैं—[जीवः] दूसरा जीव, [म्रियतां वा] मरे, [जीवतु वा] अथवा जीवित रहे, [अयताचारस्य] जिस मुनिका आचार यल्नपूर्वक नहीं है, उसके [हिंसा] हिंसा [निश्चिता] निश्चित है, क्योंकि [समि-तस्य] पाँचों समितियोंमें [प्रयतस्य] यल्नपूर्वक प्रवृत्ति करनेवाले मुनिके [हिंसामान्नेण] बाह्यमें जीवके घातके होने मात्रसे [बन्धः] बन्ध [नास्ति] नहीं होता । भावार्थ—हिंसा दो प्रकारकी है, एक अन्तरङ्ग और दूसरी बहिरङ्ग; ज्ञानप्राणकी घात करनेवाली अश्वरोगरूप प्रवृत्तिको 'अन्तरङ्गहिंसा' कहते हैं । बाह्यजीवके प्राणोंका घात करनेको 'बहिरङ्गहिंसा' कहते हैं । इन दोनोमें अन्तरङ्गहिंसा भहते हैं । बाह्यजीवके प्राणोंका घात करनेको 'बहिरङ्गहिंसा' कहते हैं । इन दोनोमें अन्तरङ्गहिंसा

प्रच. ३४

मसिदेस्तथा तदिनाभाविना मयताचारेण मसिद्धचदशुद्धोपयोगासद्भावपरस्य परमाणव्यपरोप-सद्भावेऽपि बन्धामसिद्धचा सुनिश्चितहिंसाऽभावमसिदेश्चान्तरङ्ग् एव छेदो बलीयान् न पुनर्वहि-रङ्गः । एवमप्यन्तरङ्गच्छेदायतनमात्रलाद्वहिरङ्गच्छेदोऽभ्युगम्येतैव ॥ १७ ॥

अथ सर्वथान्तरङ्गच्छेदः मतिषेध्य इत्युपदिश्वति— अयदाचारो समणो छस्सु वि कायेसु वधकरो सि मदो । चरदि जदं जदि णिचं कमलं व जले णिरुवलेवो ॥ १८ ॥

हिंसामेत्तेण द्रव्यहिंसामात्रेण । कथंमूतस्य पुरुषस्य । समिदस्स समितस्य शुद्धात्मस्वरूपे सम्यगितो गतः परिणतः समितस्तस्य समितस्य । व्यवहारेणेयांदिपश्चसमितियुक्तस्य च । अयमत्रार्थः-स्वस्वभावना-निरूषनिश्चयप्राणस्य विनाशकारणभूता रागादिपरिणतिर्निश्चयहिंसा हिंसा भण्यते रागाग्रुत्पत्तेर्बहिरङ्ग-निमित्तभूतः परजीवधातो व्यवहारहिंसेति द्विधा हिंसा ज्ञातव्या । किंतु विशेषः-बहिरङ्गहिंसा भवतु वा मा भवतु स्वस्वभावनारूपनिश्चयप्राणधाते सति निश्चयहिंसा नियमेन भवतीति । ततः कारणात्सैव मुख्येति ॥ १७॥ अथ तमेवार्थ दृष्टान्तदार्ष्टान्ताभ्यां दृढयति---

> उचालियम्हि पाए इरियासमिदस्स णिग्गमत्थाए । आबाधेज्ज कुलिंगं मरिज्ज तं जोगमासेज्ज ॥ \*१ ॥ ण हि तस्स तण्णिमित्तो बंधो सुहुमो य देसिदो समये । मुच्छा परिग्गहो चिय अज्झप्पपमाणदो दिद्दो ॥ \*२ ॥ जुम्मं ।

उच्चालियम्हि पाए उत्क्षिते चालिते सति पादे। कस्य। इरियासमिदस्स ईर्यासमितितपोधनस्य। क। णिग्गमत्थाए विवक्षितस्थानान्निर्गमस्थाने आवाधेज्ज आवाध्येत पीडचेत। स कः। कुलिंगं सूक्ष्म-

बल्जवती है। क्योंकि बाह्यमें दूसरे जीवका घात हो, या न हो, किन्तु यदि मुनिके यत्नरहित हलन चल-नादि किया हो, तो उस मुनिके यत्न रहित आचारसे अवश्यमेव उपयोगकी चंचलता होती है। अतएव अद्युद्धोपयोगके होनेसे आत्माके चैतन्य प्राणका घात होता है, इसी लिये हिंसा अवश्यमेव है, और यदि मुनि यत्नसे पाँच समितियोंमें प्रवृत्ति करे, तो वह मुनि उपयोगकी निश्चलतासे शुद्धोपयोगरूप संयमका रक्षक होता है। इसलिये बाह्यमें कदाचित् दूसरे जीवका घात भी हो, तब भी अन्तरङ्ग अहिंसक भावके बल्से बन्ध नहीं होता। इसलिये शुद्धोपयोगरूप संयमकी घातनेवाली अन्तरङ्गहिंसा ही बलवती है। अन्तरङ्ग हिंसासे अवश्य ही बन्ध होता है। किन्तु वाह्यहिंसासे बन्ध होता भी है, जौर नहीं भी होता है। यदि यत्न करनेपर भी बाह्यहिंसा हो जाय, तो बन्ध नहीं होता, और जो यत्न न हो, तो अवश्य ही बाह्यहिंसा बन्धका कारण होती है, और बाह्यहिंसाका जो निषेध किया है, सो भी अन्तरङ्गहिंसाके निवारण कर-तेके लिये ही किया है। इसलिये अन्तरङ्गहिंसा त्याज्य है, और शुद्धोपयोगरूप अहिंसकभाव उपादेय है। १७॥ आगे सर्वथा अन्तरङ्ग शुद्धोपयोगरूप संयमका घात निषेध करने योग्य है, यह कहते हैं---[अयताचार:] जिसके यत्नपूर्वक आचार किया नहीं, ऐसा [अमणा:] जो मुनि वह [षट्रस्वपि] अयताचारः श्रमणः षट्स्वपि कायेषु वधकर इति मतः । चरति यतं यदि नित्यं कमलमिव जल्ठे निरूपलेपः ॥ १८ ॥

यतस्तदविनाभाविना अप्रयताचारलेन प्रसिद्धचदशुद्धोपयोगसद्भावः षट्कायप्राणव्यपरो-मत्ययबन्धमसिद्धचा हिंसक एव स्यात् । यतश्र तद्विनाभाविना मयताचारलेन मसिद्धचदशुद्धोप-योगासद्भावः परप्रत्ययवन्धलेशस्याप्यभावाज्जलदुर्ङलितं कमलमिव निरुपलेपत्रपसिद्धेरहिंसक जन्तुः न केवलमाबाध्येत मरिज्ज मियतां वा । किं कृत्वा । तं जोगमासेज्ज तं पूर्वोक्तं पादयोगं पादसंघट-नमाश्रित्य प्राप्येति । ण हि तस्स तण्णिमित्तो बंधो सुहुमो य देसिदो समये न हि तस्य तन्निमित्तो बन्धः सूक्ष्मोऽपि देशितः समये तस्य तपोधनस्य तनिमित्तं सूक्ष्मजन्तुघातनिमित्तो बन्धः सूक्ष्मोऽपि स्तो-कोऽपि नैव दष्टः समये परमागमे । दृष्टान्तमाह-मुच्छा परिमाहो चिय मूर्च्छापरिष्रहश्चैव अज्झण्प-पमाणदो दिद्रो अध्यात्मं दष्टमिति । अयमत्रार्थः - 'मूच्छा परिग्रहः' इति सूत्रे यथाध्यात्मानुसारेण मूच्छा-रूपरागादिपरिणामानुसारेण परिष्रहो भवति न च बहिरङ्गपरिष्रहानुसारेण तथात्र सूक्ष्मजन्तुघातेऽपि यावतांशेन स्वस्वभावचल्रनस्तपा रागादिपरिगतिलक्षणमावहिंसा तावतांशेन बन्धो भवति, न च पादसंघट-मात्रेम तस्य तपोधनस्य रागादिपरिणतिलक्षणभावर्हिसा नास्ति । ततः करणाद्बन्धोऽपि नास्तीति ॥ १ -२ ॥ अथ निश्वयहिंसारूपोऽन्तरङ्गच्छेदः सर्वथा प्रतिषेध्य इत्युपदिशति-अयदाचारो निर्मलात्मानुभूति-भावनालक्षणप्रयत्नरहितत्वेन अयताचारः प्रयत्नरहितः । स कः । समणो श्रमणस्तपोधनः छस्सु वि कायेस वधकरो चि मदो पटस्वपि कायेषु वधकरो हिंसाकर इति मतः संमतः कथितः ! चरदि आचरति वर्तते । कथं यथा भवति । जटं यतं यतनपरं जटि यदि चेत् णिचं नित्यं सर्वकालं तदा कमलं व जले णिरुवलेवो कमलमिव जले निरुपलेप इति । एतावता किमुक्तं भवति--शुद्धात्मसंवित्तिलक्षण-

छहो [कायेषु] पृथिवी आदि कायोमें [बन्धकः] बन्धका करनेवाला है, [इति] ऐसा [मतः] सर्वज्ञदेवने कहा है। [यदि] यदि [नित्यं] हमेशः [यतं] यति कियामें यत्नका [चरति] आच-रण करता है, [तद्ा] तो वह मुनि [जले] जलमें [कमलम्] कमलकी [इव] तरह [निरुप-लेपः] कर्मबन्धरूप लेपसे रहित है। भावार्थ—जिस समय उपयोग रागादिमावसे दूषित होता है, उस समय अवश्यमेव यति कियामें शिथिल होकर गुणोमें यत्न रहित होता है। जहाँ यत्न रहित किया होती है, वहाँ अवश्यमेव अशुद्धोपयोगका अस्तित्व है। यत्न रहित कियासे षट्कायकी विराधना होती है। इससे अशुद्धोपयोगी मुनिके हिंसकमावसे बन्ध होता है। जब मुनिका उपयोग रागादि मावसे रंजित न हो, तब अवश्य ही यति कियामें सावधान होता हुआ यत्नसे रहता है, उस समय शुद्धो-पयोगका अस्तित्व होता है, और यत्नपूर्वक कियासे जीवकी विराधनाका इसके अंश भी नहीं है। अत-एव अहिंसकमावसे कर्मलेपसे रहित है, और यदि यत्न करते हुए भी कदाचित् परजीवका घात होजाय, तो भी शुद्धोपयोगरूप अहिंसकमावके अस्तित्वसे कर्मलेप नहीं ल्याता। जिस प्रकार कमल यद्यपि जल्में इबा रहता है, तथापि अपने अस्पृश्च स्वभावसे निर्लेप ही है, उसी तरह यह मुनि भी होता है। इसल्जि एव स्यात् । ततस्तैस्तैः सर्वैः प्रकारैस्शुद्धोपयोगरूपोऽन्तरङ्गच्छेदः प्रतिषेध्यो यैर्यैस्तदायतन-मात्रभूतः परप्राणव्यपरोपरूपो वहिरङ्गच्छेदो दूरादेव प्रतिषिद्धः स्यात् ॥ १८ ॥ अथैकान्तिकान्तरङ्गच्छेदलादुपधिस्तद्वत्प्रतिषेध्य इत्युपदिश्रति—

हवदि व ण हवदि बंधो मदम्हि जीवेऽध कायचेटम्हि । बंधो धुवमुवधीदो इदि समणा छड्डिया सव्वं ॥ १९ ॥ भवति वा न भवति बन्धो मृते जीवेऽथ कायचेष्टायाम् । बन्धो धुवम्रुपधेरिति अमणास्त्यक्तवन्तः सर्वम् ॥ १९ ॥

यथा हि कायव्यापारपूर्वकस्य परमाणव्यपरोपस्याशुद्धोपयोगसद्भावासद्भावाभ्यामनैका-न्तिकबन्धलेन छेदलमनैकान्तिकमिष्टं, न खल्छ तथोपधेः, तस्य सर्वथा तदविनाभाविलमसिद्धच-

गुद्धोपयोगपरिणतपुरुषः षड्जीवकुले लोके विचरनपि यथपि बहिरङ्गद्रव्यहिंसामात्रमस्ति तथापि निश्चयहिंसा नास्ति । ततः कारणाच्छुद्धपरमात्मभावनाबलेन निश्चयहिंसैव सर्वतात्पर्येण परिहर्तव्येति ॥ १८ ॥ अथ बहिरङ्गजीवघाते बन्धो भवति न भवति वा परिग्रहे सति नियमेन भवतीति प्रतिपादयति—हवदि व ण इवदि बंघो भवति वा न भवति बन्धः कस्मिन्सति मद्मिह जीवे मृते सत्यन्यजीवे । अध अहो । कस्यां सत्याम् । कायचेट्टम्हि कायचेष्टायाम् । तर्हि कथं बन्धो भवति । बंघो धुवम्रुवधीदो बन्धो भवति ध्रुवं निश्चितम् । कस्मादुपधेः परिग्रहात्सकाशादिति हेतोः समणा छडिया सन्तं अमणा महाश्रमणाः

जिन जिन भावोंसे गुद्धोपयोगरूप अन्तरङ्गसंयमका सर्वथा घात हो, उन भावोंका निषेध है, और अन्तरङ्गसंयमके घातका कारण, परजीवकी वाधारूप वहिरङ्गसंयमका भी घात सर्वथा त्याज्य है ॥१८॥ आगे सर्वथा अन्तरङ्गसंयमका घातंक होनेसे मुनिको परिग्रहका सर्वथा निषेध करते हैं—[अध] आगे अर्थात् मुनिको परिग्रहसे संयमका घात दिखाते हैं, कि [कायचेष्टायां] मुनिकी हल्जन चलन कियाके होनेसे [जीवे] त्रस स्थावर जीवके [मटते सति] मरनेपर [हि] निश्चयसे [बन्धः] कर्मलेप [भवति] होता है, [बा] अथवा [न] नहीं भी [भवति] होता है । किन्तु [उपधेः] परिग्रहसे [बन्धः] बन्ध [धुवं] निश्चयसे होता हो है ! [हति] ऐसा जानकर [अमणाः] महामुनि अरहंतदेव [सर्व] समस्त ही परिग्रहको पहले ही [त्यक्तवन्तः] छोड़ते हैं ! भावार्थ—मुनिके हलन चलनादि कियासे परजीवका जो घात होता है, एक नियम नहीं । कर्योक यदि अन्तरङ्ग बुद्धोपयोग है, तो बन्ध नहीं होता है, यहाँ अनेकान्त है, एक नियम नहीं । क्योंकि यदि अन्तरङ्ग बुद्धोपयोग है, तो बन्ध नहीं होता ! इसलिये बाह्य परप्राण घातसे युद्ध अग्रुद्ध उपयोगके होने या न होनेसे बन्ध होता भी है, और नहीं भी होता है । मुनिके परजीवके घातसे बन्ध होवे भी, और न भी होते, परन्तु यदि मुनि परिग्रहका ग्रहण करें, तो बन्ध होवे भी न भी होते, ऐसा नहीं है । किन्तु निश्चयसे बन्ध होता है । क्योंकि परिग्रहके प्रहणसे सर्वथा अञ्जद्धोपयोग होता है । अतः अन्तरङ्गसंयमका धात होनेसे बन्ध निश्चित है । अन्तरङ्ग असिलाको विना परिग्रहका ग्रहण कदाचित् नहीं होता, अन्त-का होनेसे बन्ध होता है । अन्तरङ्ग आस्लाके विना परिग्रहका ग्रहण कदाचित् नहीं होता, अन्त- प्रवचनसारः

दैकान्तिकाश्चद्वोपयोगसद्भावस्यैकान्तिकवन्धलेन छेदलमैकान्तिकमेव । अत एव भगवन्तोऽईन्तः परमाः अमणाः स्वयमेव [ मागेव ] सर्वमेवोपधिं प्रतिषिद्धवन्तः । अत एव चापरैरप्यन्तरङ्ग-च्छेदवत्तदनान्तरीयकलात्प्रागेव सर्व एवोपधिः प्रतिषेध्यः ॥ १९ ॥

> वक्तव्यमेव किल यत्तदशेषग्रुक्त-मेतावतैव यदि चेतयतेऽत्र कोऽपि । व्यामोहजालमतिदुस्तरमेव नूनं निश्वेतनस्य वचसामतिविस्तरेऽपि ॥

सर्वज्ञाः पूर्वं दीक्षकाले शुद्धबुद्धैकस्वभावं निजात्मानमेव परिग्रहं कृत्वा रोषं समस्तं बाह्याभ्यन्तरपरिग्रहं छर्दितवन्तः । एवं ज्ञात्वा रोषतपोधनैरपि निजपरमात्मपरिग्रहं स्वीकारं कृत्वा रोषः सर्वोऽपि परिग्रहो मनोवचनकायैः कृतकारितानुमतैश्व त्यजनीय इति । अत्रेदमुक्तं भवति—शुद्धचैतन्यरूपनिश्वयप्राणे रागादि-परिणामरूपनिश्वयहिंसया पातिते सति नियमेन बन्धो भवति । परजीवघाते पुनर्भवति वा न भवतीति नियमो नास्ति, परद्रव्ये ममत्वरूपमूच्छांपरिग्रहेण तु नियमेन भवत्येवेति ॥ १९ ॥ एवं भावहिंसाव्या-रूयानमुख्यत्वेन पञ्चमस्थले गाथाषट्कं गतम् । इति पूर्वोक्तकमेग 'एवं पगमिय सिद्धे' इत्याधेकविंशति-गाथाभिः स्थलपञ्चकेनोत्सर्गचारित्रव्याख्याननामा प्रथमोऽन्तराधिकारः समाप्तः । अतःपरं चारित्रस्य देशकालापेक्षयापहतसंयमरूपेगापवादव्याख्यानार्थं पाठकमेग त्रिंशद्राधाभिर्द्वितीयोऽन्तराधिकारः प्रारभ्यते॥ तत्र चत्वारि स्थलानि भवन्ति, तस्मिन्प्रथमस्थले निर्धन्थमोक्षमार्गस्थापनामुख्यत्वेन 'ण हि णिरवेक्स्वो चानो' इत्यादि गाधापञ्चकम् । अत्र टीकायां गाथात्रयं नास्ति । तदनन्तरं सर्वसाद्यप्रत्याख्यानलक्षणसामा-यिकसंथमासमर्थानां यतीनां संयमशौचज्ञानोपकरणनिभित्तमपवादव्याख्याल्यानमुख्यत्वेन 'छदेो जेण ण

रङ्गभावके विना शरीरकी कियासे यतन करते हुए परजीवका घात हो भी जाय, परन्तु परिग्रहका ग्रहण अन्तरङ्गभाव विना शरीरकी चेष्टासे कदाचित् नहीं होता । इसलिये ऐसा जानकर ही भगवान् वीतराग-देव परिग्रहका सर्वथा त्याग करते हैं, और दूसरे मुनियोंको भी यही चाहिये, कि वे भी समस्त परि-प्रहका त्याग करें । शुद्धोपयोगरूप अन्तरङ्गसंयमका घात करो, या परिग्रहका ग्रहण करो, ये दोनों समान हैं । संयमके घातक दोनों हैं । इसलिये मुनिको चाहिये, कि जिस प्रकार अन्तरङ्गसंयमके घातका निषेध करे, उसी प्रकार परिग्रहको सबसे पहले छोड़ दे । बहुत कहाँतक कहें, जो समझनेवाला है, वह थोड़े ही में समझ जाता है, और जो समझनेवाला न होवे, तो उसको जितना वचनका विस्तार दिखाया जाय, वह सब ही मोहका समूह अपार वाग्जल होता है, अर्थात् किसी प्रकार भी वह समझता नहीं ॥ १९ ॥ आगे अन्तरङ्गभावसे जो बाद्यपरिग्रहका त्याग है, वह अन्तरङ्ग शुद्धोपयोगरूप संयमके घातका निषेधक नहीं है, ऐसा उपदेश करते हैं—यदि [निरपेक्षः] परिग्रहकी अपेक्षासे सर्वथा रहित [त्यागः] परिग्रहका त्याग [न] न होय तो [हि] निश्चयसे [चिन्सो:] मुनिके [आदाय-विद्युद्धिः] चित्तकी निर्मलता [न] नहीं [भवति] होती है, [च] और [चिन्ते] ज्ञानदर्शनी योग- रे ७०

अथान्तरङ्गच्छेदमतिषेध एवायमुपधिमतिषेध इत्युपदिशति-

ण हि णिरवेक्खो चागो ण हवदि भिक्खुस्स आसयविसुद्धी । अविसुद्धस्स य चित्ते कहं णु कम्मक्खओ विहिओ ॥ २० ॥ न हि निरपेक्षस्त्यागो न भवति भिक्षोराज्ञयविशुद्धिः । अविशुद्धस्य च चित्ते कथं नु कर्मक्षयो विहितः ॥ २० ॥

न खलु बहिरङ्गसंगसद्भावे तुषसद्भावे∶तण्डुलगताशुद्धसस्येवाशुद्धोपयोगरूपस्यान्तरङ्गच्छे-दस्य प्रतिषेधसद्भावे च न शुद्धोपयोगमूलस्य केवलस्योपलम्भः । ततोऽशुद्धोपयोगस्यान्तरङ्गच्छे-दस्य प्रतिषेधं प्रयोजनमपेक्ष्योपघेर्विधीयमानः प्रतिषेधोऽन्तरङ्गच्छेदप्रतिषेध एव स्यात् ॥ २० ॥

विज्ञदि' इत्यादि सूत्रत्रयम् । तदनन्तरं खीतिर्वार्णनिराकरणप्रधानत्वेन 'पेच्छदि ण हि इह लोग' इत्याबे-कादरा गाथा भवन्ति । ताश्चामृतचन्द्रटीकायां न सन्ति । ततः परं सर्वोपेक्षासंयमसमर्थस्य तपोधनस्य देशकालापेक्षया किंचित्संयमसाधकशारीरस्य निरवद्याहारादिसहकारिकारणं प्राह्यमिति पुनरण्यपवादविशेषव्या-ख्यानमुख्यत्वेन 'उवयरणं जिजमम्मे' इत्याधेकादशगाथा भवन्ति । अत्र टीकायां गाथाचतुष्टयं नात्ति । एवं मूलसूत्रामिप्रायेण त्रिंशदाथाभिः टीकापेक्षया पुनर्द्वादशगाथाभिः दितीयान्तराधिकारे समुदाय-पातनिका । तथाहि अथ भावशुद्धिपूर्वकवहिरक्तपरिग्रहपरित्यागे कृते सति अन्यन्तरपरिग्रहपरित्यागः कृत एव भवतीति निर्दिशति-ण हि णिरवेमखो चागो न हि निरपेक्षस्यागः यदि चेत् परिग्रहत्यागः सर्वथा निरपेक्षो न भवति किंतु किमपि वल्लपात्रादिकं प्राधमिति भवता मण्यते तर्हि हे शिष्य ण हददि भिक्खुस्स आसयविसुद्धी न भवति भिक्षोराशयविशुद्धिः तदा सापेक्षपरिणामे सति भिक्षोस्तपोधनस्य चित्तशुद्धिने भवति अविसुद्धस्स य चित्ते शुद्धाभयविशुद्धिः तदा सापेक्षपरिणामे सति भिक्षोस्तपोधनस्य चित्तशुद्धिने भवति अविसुद्धस्स य चित्ते शुद्धाभयविशुद्धिः तदा सापेक्षपरिणामे सति भिक्षोस्तपोधनस्य चित्तशुद्धिने भवति अविसुद्धस्स य चित्ते शुद्धाभयन्तरशुद्धि कर्धुं नायाति तथा विद्यमानेऽविद्याने व स्कुटं कहं तु कम्मक्खओ विहिओ कथं तु कर्मक्षयो विहितः उचितो न कथमपि । अनेन्तेतदुक्तं भवति –यथा बहिरङ्गतुष्ठसद्घावे सति तण्डुलस्याभ्यत्तरशुद्धिं कर्धुं नायाति तथा विद्यमानेऽविद्याने व बहिरङ्गपरिग्रहेऽभिलावे सति निर्मलशुद्धात्मानुभूतिरूपां चित्तशुद्धिं कर्धुं नायाति । यदि पुनर्विशिष्टवैराग्य-पूर्वकपरिग्रहत्यागो मवति तदा चित्तशुद्धिर्भवत्येव ख्यातिपूजालामनिभित्तत्यागे तु न भवति ॥ २०॥

रूप परिणामोमें [अविद्युद्धस्य] जो समल है, उस मुनिके [कथं] किस प्रकार [न] भला [कर्म-क्षयः] समस्त कर्मका नाश [विहितः] हो सकता है ? नहीं हो सकता । भावार्थ- जो मुनिके बाह्य परिग्रह तिल तुसमात्र भी हो, तो अन्तरङ्गमें शुद्धोपयोगरूप संयमका घात अवश्य होता है, उतने ही परिग्रहसे अशुद्ध भाव अवश्य होते हैं । जिस प्रकार चाँवलके ऊपर तुसके (छिलके) होनेसे चाँवलमें अवश्य आरक्त (ललाई लिये हुए) मल होता है, उस ही प्रकार मुनिके किंचित्मात्र भी बाह्य परिग्रहके होनेसे अभ्यन्तरमें निश्चयसे अशुद्ध भाव होते हैं । जिस मुनिके कुछ भी परिग्रह है, उसके शुद्धोपयोग नहीं होता, जहाँ शुद्धोपयोग नहीं, वहाँ केवलपदकी प्राप्ति कहाँसे होवे । इसलिये जो कोई अशुद्धो-पयोगरूप आसंयम भावको छोड़ना चाहे, वह पुरुष बाह्य परिग्रहका सर्वथा त्याग करे, तब उस पुरुषके अर्थकान्तिकान्तरङ्गच्छेदसमुपधिविस्तरेणोपदिर्शति---किंध तम्हि णत्थि मुच्छा आरंभो वा असंजमो तस्स । तध परदव्वस्मि रदो कधमप्पाणं पसाधयदि ॥ २१॥ कथं तस्मिन्नास्ति मूच्छी आरम्मो वा असंयमस्तस्य । तथा परद्रव्ये रतः कथमात्मानं प्रसाधयति ॥ २१ ॥ उपधिसद्भावे हि ममसपरिणामलक्षणाया मूर्च्छीयास्तद्विषयकर्मप्रक्रमपरिणामलक्षणस्या-अथ तमेव परिग्रहत्यागं द्रढयति---

> गेण्हदि व चेलखंडं भायणमत्थि त्ति भणिदमिह सुत्ते । जदि सो चत्तालंबो हवदि कहं वा अणारंभो ॥ \*३ ॥ वत्थक्खंडं दुद्दियभायणमण्णं च गेण्हदि णियदं । विज्ञदि पाणारंभो विवखेवो तस्स चित्तम्मि ॥ \*४ ॥ गेण्हइ विधुणइ धोवइ सोसेइ जदं तु आदवे खित्ता । पत्थं च चेल्लखंडं बिभेदि परदो य पालयदि ॥ \*५ ॥ विसेसयं ।

गेण्डदि व चेलखंडं गृह्णति वा चेलखण्डं वस्नखण्डं भायणं भिक्षाभाजनं वा अस्थि त्ति भणिदं अस्तीति भणितमास्ते । का । इह सुरो इह विवक्षितागमसूत्रे जदि यदि चेत् । सो चत्तालंबो हवदि कहं निरालम्बनपरमात्मतत्त्वभावनाशून्यः सन् स पुरुषो बहिईव्यालम्बनरहितः कथं भवति न कथमपि वा अणारंभो निःक्रियनिरारम्भनिजात्मतत्त्वभावनारहितलेन निरारम्भो वा कथं भवति किंतु सारम्भ एव, इति प्रथमगाथा ॥ वत्थवर्खंडं दुद्दियभायणं वस्नखण्डं दुण्विकाभाजनं अण्णं च गेण्हदि अन्यच गृहाति कम्बलमुदुशयनादिकं यदि चेत् । तदा किं भवति । णियदं विज्जदि पाणारंभो निजशुद्धचैतन्यलक्षण-प्राणविनाशरूपो वा नियतं प्राणारम्भः प्राणवधो विंधते न केवलं प्राणारम्भः विवखेवो तस्य चित्तस्मि अविक्षिप्तचित्तपरमयोगरहितस्य परिग्रहपुरुषस्य विक्षेपस्तस्य विवते चित्ते मनसीति । इति द्वितीयगाथा ॥ गेण्हइ स्वशुद्धात्मप्रहणशून्यः सन् गृह्याति किमपि बहिईव्यं विधुणइ कर्मधूलिं विहाय बहिरङ्गधूलिं विध-नोति विनाशयति । धोवइ निर्मलपरमात्मतत्त्वमलजनकरागादिमलं विहाय बहिरङ्गमलं धौति प्रक्षालयति सोसेइ जदं तु आदवे खित्ता निर्विकल्पध्यानातपेन संसारनदीशोषणमकुर्वन् शोषयति झुष्कं करोति जदं त यत्नपरं तु यथा भवति । किं कृत्वा । आतपे निक्षिप्य । किं तत् । पत्थं च चेलखंडं पात्रं वस्नखण्डं अन्तरद्वसंयमके घातका निषेध अवश्य होता है ॥ २० ॥ आगे यह कहते हैं, कि सर्वथा अन्तरद्वसंय-मका घात परिग्रहसे ही है-[तस्मिन्] उस परिग्रहके होनेपर [मूच्छी] ममत्व परिणाम [वा] अथवा उस परिश्रहके लिये [आरम्भः] उधमसे क्रियाका आरम्भ और [तस्य] उस ही मुनिके [असंयमः] शुद्धात्माचरणरूप संयमका घात [कथं] किस प्रकार [नास्ति] न होवे, अवश्य ही होवे, [तथा] उस ही प्रकार जिसके परिग्रह हैं, वह मुनि [परद्रव्ये] निजरूपसे भिन्न परद्रव्यरूप

रम्भस्य शुद्धात्मरूपहिंसनपरिणामलक्षणस्यासंयमस्य वावश्यं भावितात्तथोपधिद्वितीयस्य पर-द्रव्यरतत्नेन शुद्धात्मद्रव्यपसाधकताभावाच ऐकान्तिकान्तरङ्गच्छेदतम्रुपधेरवधार्यत एव । इदमत्र तात्पर्यमेवंविधतम्रुपधेरवधार्यं स सर्वथा संन्यस्तव्यः ॥ २१ ॥ अथ कस्यचित्कचित्कदाचित्कथंचित्कश्विदुपधिरमतिषिद्धोऽप्यस्तीत्यपवादम्रुपदिशति छेदो जेण ण विज्जदि गहणविसग्गेसु सेवमाणस्स । समणो तेणिह वद्ददु कालं खेत्तं वियाणित्ता ॥ २२ ॥ छेदो येन न विद्यते ग्रहणविसर्गेषु सेवमानस्य । अमणस्तेनेइ वर्ततां कालं क्षेत्रं विद्याणित्ता ॥ २२ ॥

वा बिमेदि निर्भयशुद्धात्मतत्त्वभावनाशून्यः सन् विमेति भयं करोति । कस्मात्सकाशात् । परदो य पर-तश्वौरादेः पालयदि परमात्मभावनां न पालयत्न रक्षयन्परद्रव्यं किमपि पालयतीति तृतीया गाथा ॥ ३–५ ॥ अथ सपरिग्रहस्य नियमेन चित्तशुद्धिर्नश्यतीति विस्तरेणाख्याति—किध तम्हि णस्थि मुच्छा परद्रव्यममत्वरहितचिच्चमत्कारपरिणतेर्विसदशम्च्छी कथं नास्ति अपि त्वस्त्येव । क । तस्मिन् परिग्रहाका-क्वितपुरुषे आरंभो वा मनोवचनकायकियारहितपरमचैतन्यप्रतिबन्धक आरम्भो वा कथं नास्ति किं त्वस्त्येव असंजमो तस्स शुद्धात्मानुभूतिविलक्षणासंयमो वा कथं नास्ति किं त्वस्त्येव तस्य सपरिग्रहस्य तध परद-व्वम्मि रदो तथैव निजात्मदव्यात्परदव्ये रतः कधमप्पाणं पसाधयदि स तु सपरिग्रहपुरुषः कथमात्मानं प्रसाधयति । न कथमपीति ॥ २१ ॥ एवं खेताम्बरमतानुसारिशिष्यसंबोधनार्थं निर्ग्रन्थमोक्षमार्गस्थापन-मुख्यत्वेन प्रथमस्थले गाथापन्नकं गतम् । अथ कालापेक्षया परमोपेक्षासंयमशक्त्यमावे सत्याहारसंयम-राौचज्ञानोपकरणादिकं किमपि प्राह्यमित्यपवादमुपदिशति—छेदो जेण ण विज्जदि छेदो येन न विचते ।

परिग्रहमें [रतः] रागी होकर [कथं] किस तरह [आत्मानं] अपने छद स्वरूपका [प्रसाध-यति] एकाग्रतासे अनुभव करसकता है ! नहीं कर सकता । भावार्थ—जिसके परिग्रह होता है, उसके अवश्य ही ममत्वभाव होते हैं । उस परिग्रहके निमित्तसे आरम्भ भी होता है, जहाँ ममता और आरम्भ होता है, वहाँ छुद्धोपयोगरूप आत्मीक प्राणकी हिंसा होती है, जहाँ हिंसा हो, वहीं असंयम भी हो, और भी परिग्रही मुनिको बड़ा दोष है, परिग्रह परदन्य है, जो परदन्यमें रत होता है, उसके छुद्धात्मद्रन्यकी सिद्धिका अभाव होता है, छुद्धात्मद्रन्यकी सिद्धि मुनिपदका मूल है, जहाँ यह नहीं, वहाँ मुनिपद नहीं । इसलिये इस कथनका यह अभिग्राय है, कि परिग्रह सर्वश्या त्यागने योग्य है ॥ २१ ॥ आगे किसी मुनिके किसी एक कालमें किसी एक तरहसे कोई एक परिग्रह अत्याज्य भी है, ऐसा अप-वादमार्ग दिखलाते हैं—[सेवमानस्य] परिग्रह सेवनेवाले मुनिके [ग्रहणविसर्गेषु] ग्रहण करनेमें अथवा त्यागनेमें [येन] जिस परिग्रहसे [छेद:] छुद्धोपयोगरूप संयमका घात [न विद्यते] नहीं हो, [तेन] उस परिग्रहसे [अम्रमणः] मुनि [कात्लं क्षेत्रं] काल और क्षेत्रको [विद्याय] जानकर [इह] इस लोकमें [वर्तता ] प्रवर्ते (रहे) तो कोई हानि नहीं है । भावार्थ—उत्पर्गमार्ग वह है, आत्मद्रव्यस्य द्वितीयपुद्गल्द्रव्याभावात्सर्वे एवोपधिः प्रतिषिद्ध इत्युत्सर्गः । अयं तु मिश्र-कालक्षेत्रवशात्कश्चिदमतिषिद्ध इत्यपवादः । यदा हि श्रमणः सर्वोपधिभतिषेधमास्थाय परम-मुपेक्षासंयमं प्रतिपत्तुकामोऽपि विशिष्टकालक्षेत्रवशावसम्नशक्तिर्ने प्रतिपत्तुं क्षमते तदापकृष्य संयमं प्रतिपद्यमानस्तद्वदिरङ्गसाधनमात्रमुपधिमातिष्ठते । स तु तथा स्थीयमानो न खल्पधिलाच्छेदः, पत्युत छेदमतिषेध एव । यः किलाशुद्धोपयोगाविनाभावी स छेदः । अयं तु श्रामण्यपर्यायसह-कारिकारणशरीरहत्तिद्वेतुभूताहारनिर्हारादिग्रहणविसर्जनविषयच्छेदप्रतिषेधार्थमुपादीयमानः स-र्वया शुद्धोपयोगाविनाभूतलाच्छेदप्रतिषेध एव स्यात् ॥ २२ ॥

अथामतिषिद्धोपधिस्वरूपमुपदिशति----

अष्पडिकुइं उवधिं अपत्थणिज्ञं असंजदजणेहिं । मुच्छादिजणणरहिदं गेण्हदु समणो जदि वि अप्पं ॥ २३ ॥

येनोपकरणेन शुद्धोपयोगलक्षणसंयमस्य छेदो विनाशो न विधते । कयोः । गइणविसग्गेसु ग्रहणविसर्गयोः यस्योपकरणस्यान्यवस्तुनो वा ग्रहणे स्वीकारे विसर्जने । किं कुर्बतः तपोधनस्य । सेवमाणस्स तदुपकरणं सेवमानस्य । समणो तेणिह वट्टदु कालं खेत्तं वियाणित्ता श्रमणस्तेनोपकरणेनेह लोके वर्तताम् । किं कृत्वा । कालं क्षेत्रं च विज्ञायेति । अयमत्र भावार्थः-कालं पञ्चमकालं शीतोष्णादिकालं वा क्षेत्रं भरतक्षेत्रं मानुषजाङ्गलादिक्षेत्रं वा, विज्ञाय येनोपकरणेन स्वसंवित्तिलक्षणभावसंयमस्य बहिरङ्गद्रव्यसंयमस्य वा, छेदो न भवति तेन वर्तत इति ॥ २२ ॥ अथ पूर्वसूत्रोदितोपकरणस्वरूपं दर्शयति-अप्पडिकुटं उवधिं निश्चयव्यवहारमोक्षमार्गसहकारिकारणत्वेनाव्रतिविद्रमुपधिमुपकरणरूपोपधि अपत्थणिज्ञं असंजदजणेहिं

कि सब परिप्रहका निषेध किया है, क्योंकि आत्माके एक अपने भावके सिवाय परद्रव्यरूप दूसरा पुद्र माव नहीं है, इस कारण उत्सर्गमार्ग परिप्रह रहित है, और यह विशेषरूप अपवादमार्ग है वह काछ क्षेत्रके वरा किसी एक परिप्रहको ग्रहण करता है, इसलिये अपवाद भेदरूप है। यही दिखलाते हैं— जिस समय कोई एक मुनि सब परिग्रहको त्यागकर परम वीतराग संयमको प्राप्त होना चाहता है, वही मुनि किसी एक कालकी विशेषतासे अथवा क्षेत्रके विशेषसे हीन शक्ति होता है, तब वह वीतरागसंयम दशाको नहीं धारण कर सकता, इसलिये सरागसंयम अवस्थाको अंगीकार करता है, और उस अव-स्थाका बाह्य साधन परिग्रह ग्रहण करता है। उस परिग्रहको ग्रहण कर तिष्ठते हुए मुनिके उस परिग्रहसे संयमका घात नहीं होता । संयमका घात वहाँ होता है, जहाँपर कि मुनिपदका घातक अद्युद्धोपयोग होता है। यह परिग्रह तो संयमके घातके दूर करनेके लिये है। मुनिपदवीका सहकारी कारण शरीर है, और उस शरीरकी प्रवृत्ति आहार नीहारके ग्रहण त्यागसे होती है, उसमें संयमके घातके निषेधके लिये अंगीकार करते हैं। इस कारण अद्युद्धोपयोगमयी जो संयमका घात है, उसको दूर करनेवाला परिग्रह है, इसलिये घातक नहीं है। २२ ॥ आगे जिस परिग्रहका मुनिके लिये निषेध नहीं है, उसका स्वरूप दिखलाते हैं—[अमणा:] अपवादमार्गी मुनि [उपर्धि] ऐसे परिग्रहको [ग्रहातु] ग्रहण करे, तो मर. ३५

२३ ]

२७४

अपतिकुष्टमुपधिमपार्थनीयमसंयतजनैः ।

मुर्च्छादिजननरहितं ग्रह्णातु अमणो यद्यप्यल्पम् ॥ २३ ॥

यः किल्लोपधिः सर्वथा बन्धासाधकत्तादमतिकुष्टः संयमादन्यत्रानुचितत्नादसंयतजनामार्थ-नीयो रागादिपरिणाममन्तरेण धार्यमाणत्तान्मूर्च्छादिजननरदितश्च भवति स खल्बमतिषिढः । अतो यथोदितस्वरूप एवोपधिरुपादेयो न पुनरल्पोऽपि यथोदितविपर्यस्तस्वरूपः ॥ २३ ॥ अथोत्सर्भ एव वस्तुधर्मों न पुनरपवाद इत्युपदिशति—

> किं किंचण सि तक्कं अपुणब्भवकामिणोध देहे वि। संग सि जिणवरिंदा णिप्पडिकम्मसमुद्दिद्दा ॥ २४ ॥ किं किंचनमिति तर्कः अपुनर्भवकामिनोऽथ देहेऽपि।

संग इति जिनवरेन्द्रा निःमतिकर्मलमुद्दिष्टवन्तः ॥ २४ ॥

अत्र श्रामण्यपर्यायसहकारिकारणलेनामतिषिध्यमानेऽत्यन्तम्रुपात्तदेहेऽपि परद्रव्यलात्परि-ग्रहोऽयं न नामानुग्रहाईः किंतूपेक्ष्य एवेत्यमतिकर्मलम्रुपदिष्टवन्तो भगवन्तोऽईदेवाः । अथ तत्र

अप्रार्धनीयं निर्विकारात्मोपल्लब्धिलक्षणभावसंयमरहितस्यासंयतजनस्यानभिलक्णीयम् । ग्रुच्छादिजणण-रहिदं परमात्मद्रव्यविलक्षणबहिर्द्रव्यममत्वरूपमूर्च्छारक्षणार्जनसंस्कारादिदोषजननरहितम् । गेण्हदु समणो जदि वि अप्पं गृह्णातु श्रमणो यमप्यल्पं पूर्वोक्तमुपकरणोपधिं यवप्यल्पं तथापि पूर्वोक्तोचितलक्षणमेव ग्राह्यं न च तद्विपरीतमधिकं वेत्यभिप्रायः ॥ २३ ॥ अथ सर्वसंगपरित्याग एव श्रेष्ठः शेषमशक्यानुष्ठानमिति प्ररू-पयति — किं किंचण त्ति तकं किं किंचनमिति तर्कः किं किंचनं परिग्रह इति तर्को विचारः कियते तावत् । कस्य । अपुण्डभवकामिणो अपुनर्भवकामिनः अनन्तज्ञानादिचतुष्टयात्ममोक्षामिलाषिणः अथ अहो देहो वि देहोऽपि संग त्ति सङ्गः परिग्रह इति हेतोः जिणवर्रिदा जिनवरेन्दाः कर्तारः णिप्पडि-

कुछ भी दोष नहीं है। जो परिग्रह [अप्रतिकुष्टं] बंधको नहीं करता [असंघतजनैः] संयम रहित जनौका [अप्रार्थनीयं] प्रार्थना करनेके योग्य नहीं है, [मूच्छौदिजननरहितं] ममता, आरंम, हिंसादिक भावोंकी उत्पत्तिसे रहित है, और वह [यद्यपि] यद्यपि [अरूपं] थोड़ा है। भावार्थ---जिस परिग्रहको असंयमी ग्रहण नहीं कर सकते, और जिससे रागादिभाव विना ग्रहण होनेसे मूर्च्छादि भाव नहीं होते, ऐसे परिग्रहका मुनिको निषेध नहीं है, किंतु ग्रहण करने योग्य है, और जो इससे विपरीत परिग्रह है, वह थोड़ा होनेपर भी ग्रहण योग्य नहीं है, किंतु ग्रहण करने योग्य है, और जो इससे विपरीत परिग्रह है, वह थोड़ा होनेपर भी ग्रहण योग्य नहीं है, जैसा कुछ मुनिके योग्य है, बही ग्रहण योग्य है ॥ २३ ॥ आगे उत्सर्गमार्ग ही वस्तुका धर्म है, अपवादमार्ग नहीं, ऐसा उपदेश करते हैं---[अध] अहो, देसो कि [अपुन भवकामिनः] मोक्षके अभिछाषी मुनिके [देहेऽपि] देहके होनेपर भी [संगः] परिग्रह है, [इति] ऐसा जानकर [जिनवरेन्द्राः] सर्वज्ञ वीतरागदेव [निः-ग्रतिकर्मत्वं] ममत्वभाव सहित शरीरकी कियाके त्यागका [उद्दिष्टवन्तः] उपदेश करते हुए, तब उस मुनिके [किं] क्या [किंचन] अन्य भी कुछ परिग्रह है, [इति] ऐसा [तर्कः] बड़ा ही २५\*७ ]

श्रुद्धात्मतत्त्वोपऌम्भसंभावनरसिकस्य पुंसः शेषोऽन्योऽनुपात्तः परिग्रहो`वराकः किं नाम स्या-दिति व्यक्त एव हि तेषामाक्रतिः । अतोऽवधार्यते उत्सर्ग एव वस्तुधर्मों न पुनरपवादः । इदमत्र तात्पर्यं वस्तुधर्मलात्परमनैर्ग्रन्थ्यमेवावऌम्ब्यम् ॥ २४ ॥

अथ केऽपवादविशेषा इत्युपदिशति—

## उवयरणं जिणमग्गे लिंगं जहजादरूवमिदि भणिदं । गुरुवयणं पि य विणओ सुत्तज्झयणं च णिद्दिं ॥ २५ ॥

कम्मत्तमुद्दिद्वा निःप्रतिकर्मत्वमुपदिष्टवन्तः । शुद्धोपयोगलक्षणपरमोपेक्षासंयमबलेन देहेऽपि निःप्रतीकारित्वं कथितवन्त इति । ततो ज्ञायते मोक्षसुस्राभिलापिणां निश्वयेन देहादिसर्वसंगपरित्याग एवोचितोऽन्यस्तूप-चार एवेति ॥ २४ ॥ एवमपवादव्याख्यानरूपेण द्वितीयस्थले गाधात्रयं गतम् । अधैकादरागाधापर्यन्तं स्रीनिर्वाणनिराकरणमुख्यत्वेन व्याख्यानं करोति । तद्यधा—खेताम्बरमतानुसारी शिष्यः पूर्वपक्षं करोति—-

# पेच्छदि ण हि इह लोगं परं च समर्णिददेसिदो धम्मो ।

धम्मम्हि तम्हि कम्हा वियप्पियं लिंगमित्थीणं ॥ \*६ ॥

पेच्छदि ग हि इह लोगं निरुपरागनिजचैतन्यनित्योपलब्धिमावनाविनाशकं ख्यातिपूजालाभरूपं प्रेक्षते न च हि स्फुटं इह लोकम् । न च केवलमिह लोकं परं च स्वात्मप्राप्तिरूपं मोक्षं बिहाय स्वर्गभोग-प्राप्तिरूपं परं च परलोकं च नेच्छति । स कः । समर्णिददेसिदो धम्मो श्रमणेन्द्रदेशितो धर्मः जिनेन्द्रो-पदिष्ट इत्यर्थः । धम्मस्हि तस्हि कम्हा धर्मे तस्मिन् कस्मात् वियण्पियं विकल्पितं निर्श्रन्थलिङ्गादल-प्रावरणेन पृथकृतम् । किम् । लिंगं सावरणचिह्रम् । कासां संबन्धि । इत्थीणं ल्रीणामिति पूर्वपक्षगाथा ॥ ६ ॥ अथ परिहारमाह—

> णिच्छयदो इत्थीणं सिद्धी ण हि तेण जम्मणा दिद्वा । तम्हा तप्पडिरूवं वियप्पियं लिंगमित्थीणं ॥ \*७ ॥

णिच्छयदो इत्थीणं सिद्धी ण हि तेण जम्मणा दिट्ठा निश्वयतः लीणां नरकादिगतिविद्वक्षणा-नन्तसुसादिगुणस्वभावा तेनैव जन्मना सिद्धिने दिष्टा न कथिता । तम्हा तप्पडिरूवं तस्मात्कारणात्प्रति-

विचार होता है । भावार्थ जिस मार्गमें मुनिपदका सहकारी शरीर भी परद्रव्यरूप परिग्रह जानकर आदर करने योग्य नहीं है, वह भी ममताभावसे रहित होकर त्यागने योग्य है, और भगवंतदेवने मम-तासे आर विहारमें प्रवृत्ति होनेको मना किया है, तो उस मार्गमें शुद्धात्म रसके आस्वादी मुनिके अन्य परिग्रह विचारा कैसे बन सकता है, ऐसा अरहंतदेवका प्रकट (निश्चित) अभिप्राय है । इससे यह बात सिद्ध होती है, कि उत्सर्ग निष्परिग्रह मार्ग है, वही वस्तुका धर्म है । परिग्रह रहनेसे अपवादमार्ग वस्तुका धर्म नहीं है । इससे यह अभिप्राय निकला, कि उत्सर्गमार्ग ही वस्तुका धर्म है, इसलिये परम निर्ग्रन्थ पदवी अवलंबन करने योग्य है ॥ २४ ॥ आगे अपवादमार्गके कौनसे भेद हैं, उनको दिखलाते हैं-[जिनमार्ग] सर्वज्ञ वीतरागदेव कथित निर्ग्रन्थ मोक्षमार्गमें [उपकरणं] मुनिके उपकारी परिग्रह

[ अ० २, गा० २५ रू-

कुन्दकुन्दविरचितः

## उपकरणं जिनमार्गे लिङ्गं यथाजातरूपमिति भणितम् । गुरुवचनमपि च विनयः स्त्राध्ययनं च निर्दिष्टम् ॥ २५ ॥

योग्यं सावरणरूपं वियप्पियं लिंगमित्थीणं निर्धन्थलिङ्गात्मथक्त्वेन विकल्पितं कथितं लिङ्गं प्रावरणसहितं चिह्नम् । कासाम् । स्रीणामिति ॥ ७ ॥ अथ स्रीणां मोक्षप्रतिबन्धकं प्रमादबाहुल्यं दर्शयति—

### पइडीपमादमइया एदासिं वित्ति भासिया पमदा ।

तम्हा ताओ पमदा पमादबहुल ति णिदिहा ॥ \*८ ॥

पइडीपमादमइया प्रकृत्या स्वभावेन प्रमादेन निर्वृत्ता प्रमादमयी । का कर्त्री भवति । एदार्सि वित्ति एतासां खीणां दृत्तिः परिणतिः भासिया पमदा तत एव नाममालायां प्रमदाः प्रमदासंज्ञा भणिता भाषिताः खियः । तम्हा ताओ पमदा यत एव प्रमदा संज्ञास्ताः खियः तस्मात्तत एव पमादबहुल ति णिदिद्वा निःप्रमादपरमात्मतत्त्वभावनाविनाशकप्रमादबहुला इति निर्दिष्टाः ॥ ८ ॥ अथ तासां मोहादिबाहुल्यं दर्शयति—

### संति धुवं पमदाणं मोहपदोसा भयं दुगुंछा य ।

चित्ते चित्ता माया तम्हा तासिं ण णिव्वाणं ॥ \*९ ॥

संति धुवं पमदाणं सन्ति विचन्ते ध्रुवं निश्चितं प्रमदानां झौणाम् । के ते । मोहपदोसा भयं दुगुंछा य मोहादिरहितानन्तसुखादिगुणस्वरूपमोक्षकारणप्रतिबन्धकाः मोहप्रद्वेषभयदुगुंछापरिणामाः चित्ते चित्ता माया कौटिल्यादिरहितपरमबोधादिपरिणतेः प्रतिपक्षमूता चित्ते मनसि चित्रा विचित्रा माया तम्हा तार्सि ण णिच्वाणं तत एव तासामव्याबाधसुखाद्यनन्तगुणाधारभूतं निर्वाणं नास्तीत्यभिप्रायः ॥ ९ ॥ अथैतदेव द्रदयति—

## ण विणा वद्ददि णारी एकं वा तेस्र जीवलोयम्हि ।

ण हि संउडं च गर्च तम्हा तासिं च संवरणं ॥ \*१० ॥

ण विणा वहदि णारी न विना वर्तते नारी एकं वा तेसु जीवलोयम्हि तेषु निर्दोषिपरमात्म-ध्यानविधातकेषु पूर्वोक्तदोषेषु मध्ये जीवलोके लेकमपि दोषं विहाय ण हि संउडं च गत्तं न हि स्फुटं संवृतं गात्रं च शरीरं तम्हा तासिं च संवरणं तत एव च तासां संवरणं वस्तावरणं कियत इति ॥ १०॥ अथ पुनरपि निर्वाणप्रतिवन्धकदोषान्दर्शेयति—

चित्तस्सावो तासिं सित्थिछं अत्तवं च पक्खलणं ।

विज्जदि सहसा तास अ उप्पादो सहममणुआणं ॥ \*११ ॥

विज्ञदि विधते तासु च स्रीषु । किम् । चित्तस्सावो चित्तसवः निःकामात्मतत्त्वसंवित्तिविनाशक-

[इति] इस प्रकार [भणितं] कहे हैं, कि [यथाजातरूपं लिङ्गं] जैसा मुनिका स्वरूप चाहिये, वैसा ही शरीरके द्रव्यलिङ्गका होना, एक तो यह परिप्रह है। [गुरुवचनं अपि] तत्वके उपदेशक गुरुके वचनरूप पुद्रलोंका ग्रहण एक यह भी परिग्रह है, [च] और [विनयः] जो कोई शुद्धात्माके यो हि नामामतिषिद्धोऽस्मिम्नुपधिरपवादः स खलु निखिलोऽपि श्रामण्यपर्यायसहकारि-कारणलेनोपकारकारकलादुपकरणभूत एव न पुनरन्यः । तस्य तु विशेषः सर्वाहार्थवर्जितसहज-चित्तस्य कामोद्रेकेण लवो रागसाईभावः तासिं तासां क्षीणां सित्थिछं शिथिलस्य भावः शैथिल्यं तद्भवमुक्तियोग्यपरिणामविषये चित्तदाढर्चाभावः सत्त्वहीनपरिणाम इत्यर्थः । अत्तवं च पक्खलणं ऋतौ भवमार्तवं प्रस्खलनं रक्तलवणं सहसा झटिति मासे मासे दिनत्रयपर्यन्तं चित्तशुद्धिविनाशको रक्तलवो भवतीत्यर्थः । उप्पादो सुहममणुआणं उत्पाद उत्पत्तिः सूक्ष्मल्व्य्यपर्याप्तमनुष्याणमिति ॥ ११ ॥ अथोत्पत्तिस्थानानि कथयति—

लिंगम्हि य इत्थीणं थणंतरे णाहिकक्खपदेसेसु ।

भणिदो सुहुमुप्पादो तार्सि कह संजमो होदि ॥ \*१२ ॥

लिंगम्हि य इत्थीणं थणंतरे णाहिकवखपदेसेसु स्रीणां लिङ्गे योनिप्रदेशे स्तनान्तरे नाभिष्रदेशे कक्षप्रदेशे च भणिदो सुहुमुप्पादो एतेषु स्थानेषु सूक्ष्ममनुष्यादिजीवोत्पादो भणितः । एते पूर्वोक्तदोषाः पुरुषाणां किं न भवन्तीति चेत् । एवं न वक्तव्यं स्त्रीषु बाहुल्येन भवन्ति । न चास्तित्वमात्रेण समानत्वम् । एकस्य विषकणिकास्ति द्वितीयस्य च विषं सर्वतोऽस्ति किं समानत्वं भवति । किंतु पुरुषाणां प्रथमसंहनन-बलेन दोषविनाशको मुक्तियोग्यविशेषसंयमोऽस्ति । तासिं कइ संजमो होदि ततः कारणात्तासां कथं संयमो भवतीति ॥ १२ ॥ अथ स्त्रीणां तद्ववमुक्तियोग्यां सकल्जकर्मनिर्जरां निषेषयति—

जदि दंसणेण सुदा सुत्तज्झयणेण चावि संजुत्ता ।

घोरं चरदि व चरियं इत्थिस्स ण णिज्जरा भणिदा ॥ \*१३ ॥

जदि दंसणेण सुद्धा यद्यपि दर्शनेन सम्यक्त्वेन शुद्धाः सुत्तज्झयणेण चावि संजुत्ता एकादशाङ्ग-स्त्राध्ययनेनापि संयुक्ता घोरं चरदि व चरियं घोरं पक्षोपवासमासोपवासादि चरति वा चरित्रं इत्थिस्स ण णिज्जरा भणिदा तथापि लीजनस्य तद्भवृकर्मक्षययोग्या सकलनिर्जरा न भणितेति भावः । किंच यथा प्रथमसंहननाभावात्ली सतमनरकं न गच्छति तथा निर्वाणमपि "पुंवेदं वेदंता पुरिसा जे खवगसेढिमारूढा । सेसोदयेण वि तहा झाणुवुजुत्ता य ते दु सिज्झंति।" इति गाथाकथितार्थाभिप्रायेण भावस्त्रीणां कथं निर्वाण-मिति चेत् । तासां भावस्त्रोणां प्रथमसंहननं नास्तीति कस्मानागमे कथितमास्त इति चेत् । तत्रोदाहरणगाथा– "अंतिमतिगसंघडणं णियमेण य कम्मभूमिमहिलाणं । आदिमतिगसंघडणं णत्थि त्ति जिणेहि णिद्दिट्ठं" ॥ अथ मतम्–यदि मोक्षो नास्ति तर्हि भवदीयमते किमर्थमर्जिकानां महावतारोपणम् । परिहारमाह--तदुपचारेण अनुभवी महामुनि हैं, उनका विनयमें प्रवृत्त होनेरूप द्रव्यमनके पुद्रल यह भी परिग्रह है, [च] और [स्त्त्राध्ययनं] वचनात्मक सिद्धान्तोका पढना, यह भी परिग्रह [प्रज्ञप्तं] कहा है । भावार्थ--जिस परिग्रहका अपवादमार्गर्मे निषेध नहीं किया गया है, वह सभी परिग्रह यति अवस्थाका सहायक है.

१ अन्तिमसंहननत्रयं नियमेन कर्मभूमिमहिलानामस्ति । आदिमसंहननत्रयं नास्तीति जिनैनिर्दिष्टम् ॥

## रूपोपेक्षितयथाजातरूपलेन वहिरङ्गछिङ्गभूताः कायपुद्रछाः श्रूयमाणतत्काळ्बोधकगुरुगीर्यमाणा-त्मतत्त्वद्योतकसिद्धोपदेशवचनपुद्रऌास्तथाधीयमाननित्यबोधकानादिनिधनशुद्धात्मतत्त्वद्योतनस-

कुल्ल्यवस्थानिमित्तम्। न चोपचारः साक्षाद्भवितुमर्हति अग्निवत् कूरोऽयं देवदत्त इत्यादिवत्। तथा चोक्तम्-मुख्यामावे सति प्रयोजने निमित्ते चोपचारः प्रवर्तते। किंतु यदि तद्भवे मोक्षो भवति स्नीणां तर्हि शतवर्ष-दीक्षिताया अर्जिकाया अयदिने दीक्षितः साधुः कथं वन्यो भवति। सैव प्रथमतः किं न वन्या भवति सायोः। किंतु भवन्मते मल्लिर्श्विकरः स्त्रीति कथ्यते तदप्ययुक्तम् । तीर्थकरा हि सम्यग्दर्शनविद्युद्धद्यादिषोढशभावनाः पूर्वभवे भावयित्वा पश्चाद्भवन्ति । सम्यग्दष्टेः स्त्रीवेदकर्मणो बन्ध एव नास्ति कथं स्त्री भविष्यतीति । किं च यदि मल्लितीर्थकरो वान्यः कोऽपि वा स्त्रीभूत्वा निर्वाणं गतः तर्हि स्रीरूपप्रतिमाराधना किं न क्रियते भवद्रिः । यदि पूर्वोक्तदोषाः सन्तः स्त्रीणां तर्हि सीतारुक्मिणीकुन्तीद्रौपदीसुभद्राप्रसृतयो जिनदीक्षां गृहौत्वा विशिष्टतपश्चरणेन कथं वोडशस्वर्भे गता इति चेत् । परिहारमाह–तत्र दोषो नास्ति तस्मात्स्वर्गादागत्थ पुरुषवेदेन मोक्षं यास्यन्त्यप्रे । तद्भवमोक्षो नास्ति भवान्तरे भवतु को दोष इति । इदमत्र तात्पर्यम्-स्वयं वस्तुत्त्वरूपमेव ज्ञातव्यं परं प्रति विवादो न कर्तव्यः । कस्मात् । विवादे रागद्देषेत्वतिर्मवति तत्रश्व शुद्धा-स्मावना नश्यतीति ॥ अथोपसंहाररूपेण स्थितपक्षं दर्शयति—

# तम्हा तं पडिरूवं लिंगं तासिं जिणेहिं णिदिहं । कुल्ल्ववओजुत्ता समणीओ तस्समाचारा ॥ \*१४ ॥

तम्हा यस्मात्तद्ववे मोक्षो नास्ति तस्मात्कारणात् तं पडिरूवं लिंगं तासिं जिणेहिं णिदिट्टं तत्प्रति-रूपं वल्लप्रावरणसहितं लिङ्गं चिह्नं लाङ्गं तासां श्लीणां जिनवरेैः सर्वज्ञैनिंदिंष्टं कथितम् । कुलरूवव-ओजुत्ता समणीओ लोकदुगुञ्लारहितत्वेन जिनदीक्षायोग्यं कुलं भण्यते । अन्तरङ्गनिर्विकारचित्तशुद्धि-ज्ञापकं बहिरङ्गनिर्विकारं रूपं भण्यते । शरीरभङ्गरहितं वा अतिबालवृद्धबुद्धिवैकल्यरहितं वयो भण्यते । तैः कुलरूपवयोभिर्शुक्ताः कुलरूपवयोयुक्ता भवन्ति । काः श्रामण्यर्जिकाः । पुनरपि किंविशिष्टाः । तस्समा-चारा तासां ल्रीणां योग्यस्तचोग्य आचारशाल्जविहितसमाचार आचरणं यासां तास्तत्समाचारा इति ॥ १४ ॥ अधेदानौं पुरुषाणां दीक्षाग्रहणे वर्णव्यवस्थां कथयति---

# वण्णेसु तीसु एको कछाणंगो तवोसहो वयसा । सुम्रुहो कुंछारहिदो लिंगम्गहणे हवदि जोग्गो ॥ \*१५ ॥

वण्णेसु तीसु एको वर्णेषु त्रिष्वेकः त्राह्मणक्षत्रियवैश्यवर्णेष्वेकः कछाणंगो कल्याणाङ्ग आरोग्यः तवोसहो वयसा तपःसहः तपःक्षमः । केन । अतिवृद्धबाळःवरहितवयसा सुमुहो निर्विकाराभ्यन्तरपरम-चैतन्यपरिणतिविद्युद्धिज्ञापकं गमकं बहिरङ्गनिर्विकारं मुखं यस्य मुखावयवभङ्गरहितं वा स भवति सुमुखः इसलिये उपकारी है, अन्य परिग्रह नहीं है । उस मुनिके योग्य परिग्रहके भेद इस प्रकार है, कि सब वन्न आभूषणादिकसे रहित सहज (स्वामाविक) सुंदर यथाजातरूप बाह्य द्रव्य लिंगस्वरूप काययोग संबंधी पुद्रल, एक तो यह उपकरण है, और शुद्धात्मतत्त्वके प्रकाशक जो वचनात्मक पुद्रल हैं, उनको प्रवचनसारः

मर्थश्रतज्ञानसाधनीभूतशब्दात्मस्त्रपुद्रलाथ श्रुद्धात्मतत्त्वव्यझकदर्शनादिपर्यायतत्परिणतपुरुष-विनीतताभिप्रायवर्तकचित्तपुद्रलाथ भवन्ति । इदमत्र तात्पर्यं, कायवद्वचनमनसी अपि न वस्तुधर्मः ॥ २५ ॥

अथामतिषिद्धशरीरमात्रोपधिपालनविधानमुपदिशति---

कुंछारहिदो लोकमध्ये दुराचारायपवादरहितः लिंगग्गहणे हवदि जोग्गो एवं गुणविशिष्टपुरुषो जिन-दीक्षाग्रहणे योग्यो भवति । यथायोग्यं सच्छूदाद्यपि ॥ १५ ॥ अथ निश्वयनयाभिष्रायं कथयति---

जो रयणत्तयणासो सो भंगो जिणवरेहि णिहिटो।

सेसं भंगेण पुणो ण होदि सळेहणाअरिहो ॥ \*१६ ॥

जो रयणत्तयणासो सो भंगो जिणवरेहि णिहिट्ठो यो रत्नत्रयनाशः स भङ्गो जिनवरैर्निर्दिष्टः । विद्युद्धद्वानदर्शनस्त्रभावनिजपरमात्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धाज्ञानानुष्ठानरूपो योऽसौ निश्चयरत्नत्रयस्वभावस्तस्य विनाशः स एव निश्चयेन नाशो भङ्गो जिनवरैर्निर्दिष्टः सेसं भंगेण पुणो रोषभङ्गेन पुनः रोषखण्डमुण्ड-वातवृषणादिभङ्गेन ण होदि सल्लेइणाअरिहो न भवति सल्लेखनाईः लोकदुगुञ्लाभयेन निर्ध्रन्थरूपयोग्यो न भवति । कौपीनग्रहणेन तु भावनायोग्यो भवतीत्यभिन्नायः ॥ १६ ॥ एवं झीनिर्वाणनिराकरणव्या-ख्यानमुख्यत्वेनैकादशगाथाभिस्तृतीयं स्थलं गतम् । अथ पूर्वोक्तस्वोपकरणरूपापवादव्याख्यानस्य विरोष-विवरणं करोति–इदि भणिदं कथितम् । किम् । उवयरणं उपकरणम् । क । जिणमग्गे जिनोक्तमोक्ष-मार्गे । किमुपकरणम् । लिंगं शरीराकारपुद्रलपिण्डरूपं द्रव्यलिङ्गम् । किंविशिष्टम् । जहजादरूवं यथा-जातरूपं यथाजातशब्देनात्र व्यवहारेण संगपरित्यागयुक्तं निश्चयेनाभ्यन्तरेण ग्रुद्धबुद्धैकस्वभावं परमात्म-त्वर्यणं प्ररोति–इदि भणिदं कथितम् । किम् । उवयरणं उपकरणम् । क । जिणमगगे जिनोक्तमोक्ष-मार्गे । किमुपकरणम् । लिंगं शरीराकारपुद्रलपिण्डरूपं द्रव्यलिङ्गम् । किंविशिष्टम् । जइजादरूवं यथा-जातरूपं यथाजातशब्देनात्र व्यवहारेण संगपरित्यागयुक्तं निश्चयेनाभ्यन्तरेण ग्रुद्धबुद्धैकस्वभावं परमात्म-त्वरूपं गुरुवयणं पि य गुरुवचनभपि निर्विकारपरमचिज्ज्योतिःस्वरूपपरमात्मतत्तवप्रितिचोधकं सारम्ततं सिद्धोपदेशरूपं गुरूपदेशवचनम् । न केवलं गुरूपदेशवचनं सुत्तज्झयणं च आदिमध्यान्तवर्जितजाति-करानरारहितनिजात्मदव्ययक्राशकस्तूत्राध्ययनं च परमागमवाचनमिर्ल्यश्च । णिहिट्टं उपकरणरूपेण निर्दिष्टं कथितम् । विणओ स्वकीयनिश्चयरत्नत्रयञ्चरिर्निश्चयविनयः, तदाधारगुरुषेषु मक्तिपरिणामो व्यवहारविनयः । उमयोऽपि विनयपरिणाम उपकरणं भवतीति निर्दिष्टः । अनेन किमुक्तं भवति–निश्वयेन चलुर्विधमेवोप-करणम् । अन्यदुपकरणं व्यवहार इति ॥ २५ ॥ अथ युक्ताहारविदारलक्षणतपोधनस्य स्वरूपमाख्याति–

गुरूके पाससे सुनता है, तथा जो अनादि अनंत शुद्धात्मतत्त्वका प्रगट करनेवाला श्रुतज्ञान है, उसके वचनस्वरूप जो सूत्रपुद्रल हैं, उनको पढ़ता है, ये भी उपकरण हैं, और जिन महापुरुष मुनीधरोंके ज्ञानादि भाव प्रगट हुए हैं, उनमें विनयरूप परिणत हुए जो चित्त पुद्रल हैं, ये भी उपकरण हैं । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि मुनिको जैसे शरीरमें ममताभावका निषेध है, उसी तरह वचन मनका भी निषेध है, क्योंकि ये भी वस्तुके धर्म नहीं हैं, इसलिये त्याज्य हैं, इनसे ही अपवादमार्गी मुनि कहलाते हैं, उत्सर्गमार्ग इनसे रहित है ॥ २५ ॥ आगे मुनिको निषेध नहीं किया गया, ऐसा शरीरमात्र परिम्रह उसके पालनेकी विधि बतलाते हैं—[अमण:] जो मुनि है, वह [इहलोकनिरापेक्षः] इस लोकमें विष-

### 260

इहलोगणिरावेक्खो अप्पडिबद्धो परम्मि लोयम्हि । जुसाहारबिहारो रहिदकसाओ हवे समणो ॥ २६ ॥ इहलोकनिरापेक्षः अपतिबद्धः परस्मिन् लोके । युक्ताहारविहारो रहितकषायो भवेत् अमणः ॥ २६ ॥

अनादिनिधनैकरूपशुद्धात्मतत्त्वपरिणतत्नादखिलकर्मपुद्रलविपाकात्यन्तविविक्तस्वभावतेन रहितकषायत्नात्त्तदात्वमनुष्यतेऽपि समस्तमनुष्यव्यवहारबहिर्भूततेनेह लोकनिरपेक्षतात्त्रथा भवि-ष्यदमर्त्यादिभावानुभूतितृष्णाशून्यतेन परलोकाप्रतिबद्धताच परिच्छेद्यार्थोपलम्भप्रसिद्धचर्थपदी-पपूरणोत्सर्पणस्थानीयाभ्यां शुद्धात्मतत्त्वोपलम्भप्रसिद्धचर्थतच्छरीरसंभोजनसंचलनाभ्यां युक्ता-हारविहारो हि स्यात् श्रमणः । इदमत्र तात्पर्यभ्—यतो हि रहितकषायः ततो न तच्छरीरा-नुरागेण दिव्यश्रीरानुरागेण वाहारविहारयोरयुक्त्या प्रवर्तते । शुद्धात्मतत्त्वोपलम्भसाधकश्राम-ण्यपर्यायपालनायैव केवलं युक्ताहारविहारः स्यात् ॥ २६ ॥

इहलागणिरावेक्खो. इहलोकनिरापेक्षः टङ्कोकीर्णज्ञायकैकस्वभावनिजात्मसंवित्तिविनाशकख्यातिपूजालाभ-रूपेहलोककाङ्कारहितः अप्पडिबद्धो परम्मि लोयम्हि अप्रतिबद्धः परस्मिन् लोके तपश्चरणे कृते दिव्य-देवस्तीपरिवारादिभोगा भवन्तीति, एवंविधपरलोके प्रतिबद्धो न भवति जुत्ताहारविहारो हवे युक्ताहार-विहारो भवेत् । स कः । समणो अमणः । पुनरपि कथंभूतः ! रहिदकसाओ निःकषायस्वरूपसंवित्त्य-वष्टम्भवलेन रहितकषायश्वेति । अयमत्र भावार्धः--योऽसौ इहलोकपरलोकनिरपेक्षत्वेन निःकषायत्वक् च प्रदीपस्थानीयशरारे तैलस्थानीयं प्रासमात्रं दत्त्वा घटपटादिप्रकाश्यपदार्थस्थानीयं निजपरमात्मपदार्थमेव निरीक्षते स एव युक्ताहारविहारो भवति, पुनरन्यः शरीरपोषणनिरत इति ॥ २६ ॥ अथ पञ्चदशप्रमादे-

# अथ युक्ताहारविहारः साक्षादनाहारविहार एवेत्युपदिशति— जस्स अणेसणमप्पा तं पि तवो तप्पडिच्छगा समणा । अण्णं भिवखमणेसणमध ते समणा अणाहारा ॥ २७ ॥ यस्यानेषण आत्मा तदपि तपः तत्प्रत्येषकाः श्रमणाः । अन्यद्भेक्षमनेषणमथ ते श्रमणा अनाहाराः ॥ २७ ॥

स्वयमनशनस्वभावलादेषणादोषशून्यभैक्ष्यताच युक्ताहारः साक्षादनाहार एव स्यात् । तथाहि—यस्य सकलकालमेव सकलपुद्गलाहरणशून्यमात्मानमवचुद्ध्यमानस्य सकलाशनतृष्णा-शून्यतात्स्वयमनशन एव स्वभावः । तदेव तस्यानशनं नाम तपोऽन्तरङ्गस्य बलीयस्तात् इति स्तपोधनः प्रमत्तो भवतीति प्रतिपादयति—

## कोहादिएहि चउहि वि विकहाहि तर्हिदियाणमत्थेहिं । समणो हवदि पमचो उवजुत्तो णेहणिदाहिं ॥ \*१७ ॥

हवदि कोधादिपञ्चदराप्रमादरहितचिच्चमत्कारमात्रात्मतत्त्वभावनाच्युतः सन् भवति । स कः कर्ता । समणो सुखदुःखादिसमचित्तः श्रमणः । किंविशिष्टो भवति । पमत्तो प्रमत्तः प्रमादी । कैः कृत्वा । कोहादिएहि चउहि चि चतुर्मिरपि कोधादिभिः विकहाहि स्रीभक्तचोरराजकथाभिः तर्हिदियाणमत्थेहि तथैव पश्चेन्द्रियाणामधैः स्पर्शादिविषयैः । पुनरपि किरूपः । उवजुत्तो उपयुक्तः परिणतः । काभ्याम् । णेइणिहाईि स्नेहनिद्राभ्यामिति ॥ १७ ॥ अथ यक्ताहारविहारतपोधनस्वरूपमुपदिशति-जस्म यस्य मुनेः संबन्धी अप्या आत्मा । किंविशिष्टः । अणेसणं स्वकीयशुद्धात्मतत्त्वभावनोत्पन्नसुखामृताहारेण तृप्त-त्वान विद्यते एषणमाहाराकाङ्का यस्य स भवत्यनेषणः । तं पि तवो तस्य तदेव निश्चयेन निराहारात्म-भावनारूपमुवासलक्षणं तपः, तप्पडिच्छगा समणा तत्प्रत्येषकाः श्रमणाः तनिश्वयोपवासलक्षणं तपः आहारमें प्रवर्तित-प्रेरित होते हैं ॥ २६ ॥ आगे कहते हैं, कि योग्य आहार विहार करनेपर भी मुनिको साक्षात् आहार विहारसे रहित मानना चाहिये-[ यस्य आत्मा ] जिस मुनिका जीव [ अनेषणः ] अपने स्वभावकर परद्रव्यके प्रहणसे रहित निराहारी है, [तत्] वही आत्माका निराहार स्वभाव [अपि] निश्चयसे [तपः] अंतरङ्ग तप है । [तत्प्रत्येषकाः अमणाः ] उस निराहार आत्मस्वभा-वकी सिद्धिके वाञ्छक जो महामुनि हैं, वे [अनेषणं] आहारके दोषोंसे रहित [अन्यत् भेक्षं] अन्य भिक्षाके विषयमें शुद्ध अनको ग्रहण करते हैं, [अध] इसी लिये ग्रहण करते हुए भी [ते आमणाः ] वे महामुनि [अनाहाराः ] आहार प्रहणसे रहित ही हैं, ऐसा मानना चाहिये | भावार्थ----जो महामुनीखर हैं, उन्होंने भी अपना स्वरूप सदाकाल समस्त परदव्यरूप पुद्रलके प्रहणसे रहित जान लिया है, इसलिये भोजन करनेकी तृष्णासे रहित हैं, और यही उनके अंतरङ्ग अनशन नामा तप है। ऐसे निराहार आत्मस्वभावके भावनेवाले मुनि जो शरीरकी स्थितिके निमित्त आहार भी लेते हैं, तो सब दोषोंसे रहित ग्रुद्ध अनन्नो लेते हैं, इसलिये वे मुनि आहार प्रहण करते हए भी नहीं लेनेवाले પ્રય. રેદ્

Jain Education International

कृता ये तं स्वयमनशनस्वभावं भावयन्ति श्रमणाः । तत्प्रतिषिद्धये चैषणादोषशून्यमन्यद्भेक्षं चरन्ति । ते किलाहरन्तोऽप्यनाहरन्त इति [इव ] युक्ताहारलेन स्वभावपरभावपत्ययमतिबन्धा-भावात्साक्षादनाहारा एव भवन्ति । एवं स्वयमविहारस्वभावतात्समितिशुद्धविहारत्नाच युक्त-विहारः साक्षादविहार एव स्यात् इत्यनुक्तमपि गम्येतेति ॥ २७ ॥

अथ कुतो युक्ताहारलं सिद्धचतीत्युपदिशति—ं केवलदेहो समणो देहे वि ममत्तरहिदपरिकम्मा । आजुत्तो तं तवसा अणिग्रहिय अप्पणो सर्त्ति ॥ २८ ॥ केवलदेहः अमणो देहेऽपि ममलरहितपरिकर्मा । आयुक्तवांस्तं तपसा अनिग्रह्यात्मनः शक्तिम् ॥ २८ ॥

यतो हि अमणः आमण्यपर्यायसहकारिकारणलेन केवलदेहमात्रस्योपधेः प्रसद्धाप्रतिषेधक-

प्रतीच्छन्ति तत्प्रत्येषकाः श्रमणाः । पुनरपि किं येषाम् । अण्णं निजपरमात्मतत्त्वादन्यद्भिन्नं द्देयम् । किम् । अणेसणं अन्नस्याहारस्यैषणं वाञ्छानेषणम् । कथंमृतम् । भिक्सं भिक्षायां भवं भैक्ष्यं अध अध अहो ते समणा अणाहारा ते अनरानादिगुणविशिष्टाः श्रमणा आहारप्रहणेऽध्यनाहारा भवन्ति । तथैव च निःक्रियपरमात्मानं ये भावयन्ति पश्चसमितिसहिता विहरन्ति च विहारा भवन्तीत्यर्थः ॥ २७ ॥ अथ तदेवानाहारकत्वं प्रकारान्तरेण प्राह-केवलदेहो केवलदेहोऽन्यपरिग्रहरहितो भवति । स कः कर्ता । समणो निन्दाप्रशंसादिसमचित्तः श्रमणः । तर्हि किं देहे ममत्वं भविष्यति । नैवम् । देहे वि ममत्तरहिद-परिकम्मो देहेऽपि ममत्वरहितपरिकर्मा "ममर्त्त परिवज्ञामि णिम्ममर्त्ति उवट्टिदो । आलंबणं च मे आदा

 तात्केवलदेइते सत्यपि देहे 'र्कि किंचण' इत्यादिपाक्तनम्रत्रधोतितपरमेश्वराभिमायपरिग्रहेण न नाम ममायं ततो नानुग्रहाईः किंतूपेक्ष्य एवेति परित्यक्तसमस्तसंस्कारताद्रहितपरिकर्मा स्यात्। ततस्तन्ममत्तपूर्वकानुचिताहारग्रहणाभावाद्युक्ताहारतं सिद्धचेत् । यतश्च समस्तामप्यात्मशक्ति मकटयम्ननन्तरम्रत्रोदितेनानशनस्वभावलक्षणेन तपसा तं देहं सर्वारम्भेणाभियुक्तवान् स्यात् । तत आहारग्रहणपरिणामात्मकयोगध्वंसाभावाद्युक्तस्यैवाहारेण च युक्ताहारतं सिद्धचेत् ॥२८॥ अथ युक्ताहारस्वरूपं विस्तरेणोपदिशति---

> एकं खलु तं भत्तं अप्पडिपुण्णोदरं जहालद्धं । चरणं भिक्खेण दिवा ण रसावेक्खं ण मधुर्मसं ॥ २९ ॥ एकः खलु स भक्तः अपरिपूर्णोदरो यथालब्धः । भैक्षाचरणेन दिवा न रसापेक्षो न मधुमांसः ॥ २९ ॥

अवसेसाइं वोसरे" ॥ इति क्षोककथितकमेण देहेऽपि ममत्वरहितः आजुत्तो तं तवसा आयुक्तवान् आयो-जितवांस्तं देहं तपसा । किं कृत्वा । अणिगूहिय अनिगू आप्रच्छादनमकृत्वा । काम् । अप्पणो सत्तिं आत्मनः शक्तिमिति । अनेन किमुक्तं भवति-यः कोऽपि देहाच्छेषपरिप्रहं त्यक्तवा देहेऽपि ममत्वरहितस्तथैव तं देहं तपसा योजयति स नियमेन युक्ताहारविहारो भवतीति ॥ २८ ॥ अथ युक्ताहारत्वं विस्तरेणा-ख्याति-एकं खलु तं भत्तं एककाल एव खलु हि स्फुटं स भक्त आहारो युक्ताहारः कस्मादेकभक्तेनैव निर्विकल्पसमाधिसहकारिकारणभूतशरीरस्थितिसंभवात् । स च कथंभूतः । अप्पडिपुण्णोदरं यथाशक्या

कही गई है, उसमें सर्वज्ञ वीतरागका अभिप्राय यह है, कि परिग्रह सर्वथा त्याज्य है, ऐसा जानके भगवंतकी आज्ञाको प्रहणकर शरीरमें ममताभावसे रहित होता है, देहके संभालनेमें प्रवृत्त नहीं होता, ममत्व बुद्धिसे अयोग्य आहारको प्रहण नहीं करता, इस कारण मुनिके योग्य आहारकी सिद्धि होती है । उस शरीरको अयोग्य आहारसे पोषण नहीं करता, यथाशक्ति तपस्यामें ही लगाता है । सारांश यह निकला कि मुनिके अंतरंग वीतराग भावका वल है, इसलिये सब आरम्भसे शरीरको उसमें लगाता है, जो कभी आहार भी लेता है, तो योग्य लेता है, इसलिये सब आरम्भसे शरीरको उसमें लगाता है, जो कभी आहार भी लेता है, तो योग्य लेता है, इसलिये वैराग्यके बलसे योग्य आहारकी सिद्धि है ॥ २८ ॥ आगे योग्य आहारका स्वरूप विस्तारसे दिखलाते हैं—[स भक्तः] वह छद्ध आहार [खल्ठ] निश्चयकर [एक:] एक काल (वक्त) ग्रहण किया जाता है, तब योग्य आहार होता है, और वह योग्य आहार [अपरिपूर्णोदर:] नहीं पूर्ण होता है, पेट जिससे ऐसा होता है, [यथा-लब्घ:] जैसा कुछ मिले, वैसा ही अंगीकार करने योग्य है, [भैक्षाचरणेन] भिक्षावृत्ति कर लेना योग्य है, [दिवा] दिनमें ही लेने योग्य है, [न रसापेक्ष:] जिस आहारमें मिष्ट क्रिग्धादि रसकी इष्ठा न हो, तथा [न मधुमांस:] शहद और मांसादि अयोग्य वस्तुएं जिसमें नहीं हैं ऐसा । भावार्थ—मुनिको एक ही बार आहार करना चाहिये, क्योंकि मुनि-पर्यायका सहायक शरीर है, उस शरीरकी स्थिति एक बार आहार लेनेसे होजाती है, इसलिये एक वक्त लेना योग्य है, और जो एककाल एवाहारो युक्ताहारः, तावतैव श्रामण्यपर्यायसहकारिकारणशरीरस्य धारणतात् । अनेककालस्तु शरीरानुरागसेव्यमानलेन प्रसद्य हिंसायतनीक्रियमाणो न युक्तः शरीरानुराग-सेवकत्वेन च युक्तस्य अप्रतिपूर्णोदर एवाहारो युक्ताहारः तस्यै वाप्रतिहतयोगतात् । प्रति-पूर्णोदरस्तु प्रतिहतयोगलेन कथंचित् हिंसायतनीभवन् न युक्तः । प्रतिहतयोगलेन न च युक्तस्य यथालब्ध एवाहारो युक्ताहारः तस्यैव विशेषप्रियतलक्षणानुरागशून्यतात् । अयथा-लब्ध्वस्तु विशेषप्रियत्वलक्षणानुरागसेव्यमानलेन प्रसद्य हिंसायतनीक्रियमाणो न युक्तः । विशेष-प्रियत्वलक्षणानुरागसेवकतेन न च युक्तस्य भिक्षाचरणेनैवाहारो युक्ताहारः तस्यैवारम्भशून्य-तात् । अभैक्षाचरणेन तारम्भसंभवात्प्रसिद्धहिंसायतनलेन न युक्तः । एवंविधाहारसेवनव्यक्ता-नत्रशुद्धितान्न च युक्तस्य दिवस एवाहारो युक्ताहारः तदेव सम्यगवलोकनात् । अदिवसे तु सम्यगवलोकनाभावादनिवार्यहिंसायतनत्तेन न युक्तः । एवंविधाहारसेवनव्यक्ता-तयूनोदरः जहालद्धं यथाल्व्यो न च स्वेच्लाल्यः चरणं भिक्तदेण मिक्षाचरणेनैव ल्व्यो न च स्वपाकेन दिवा दिवैव न च रात्रौ । ण रसावेक्सं रसापेक्षो न भवति किंतु सरसविरसादौ समचित्तः ण मधुमंसं अमधुमांसः अमधुमांस इत्युपलक्षणेन आचारशास्त्रधितपिण्डद्यदिक्रमेण समस्तायोग्याहाररहित इति । प्तावता किमुक्तं भवति । एवंविशिष्टविशेषणयुक्त एवाहारस्तपोधनानां युक्ताहारः कस्मादिति चेत् । चिदा नन्दैकलक्षणनिश्चयप्राणरक्षणभूता रागादिविकल्पोपाधिरहिता या तु निश्वयनयेनाहिंसा तत्सायकरूपा बहि-

रारिके अनुरागसे बार बार लेवे, तो वह प्रमाद दशासे द्रव्य-भावहिंसाका कारण होता है, इसलिये बार बार लेना अयोग्य है, एक ही काल लेना उचित है, और एक बार भी शरीरके अनुरागसे जो लिया जावे, तो वह भी अयोग्य है, संयमकी सिद्धिका कारण शरीरकी स्थितिके निमित्त जो लेना है, वह योग्य है, और एक बार भी पेट भरके आहार लेना है, वह भी अयोग्य है, क्योंकि बहुत आहारसे योगकी शिथिलता होनेपर प्रमाद-दशा होजाती है, वही हिंसाका कारण है, इसलिये उदर भरके भोजन करना योग्य नहीं है, जनोदर रहना ठीक है, और शरीरके अनुरागकर जो पेटमर भी न लिया जाय, तो भी वह योग्य आहार नहीं है, संयमका साधन शरीरकी स्थितिके निमित्त ही उनोदर रहना ठीक है। जैसा कुछ मिले, वैसा ही अंगीकार करे, ऐसा नहीं, कि अपने लिये करावे। इसलिये यथालव्य आहार ठीक है, और यथालव्य आहार भी जो विशेष इन्द्रियस्वादके अनुरागके रिथतिके निमित्त लिया जावे, तो वह होता है, इसकारण निषेध योग्य है, यदि संयम-साधक शरीरकी स्थितिके निमित्त लिया जावे, तो वह होता है, इसकारण निषेध योग्य है, यदि संयम-साधक शरीरकी स्थितिके निमित्त लिया जावे, तो वह रोग्य है। भिक्षावृत्तिसे जो आहार लिया जावे, तो आरम्भ नहीं करना पड़ता, और यदि मिक्षावृत्तिसे नहीं लिया जावे, तो हिंसाका कारण आरम्भ अवश्य होता है। इसलिये वह निषिद्ध है, भिक्षावृत्तिसे नहीं लिया जावे, तो हिंसाका कारण आरम्भ अवश्य होता है। इसलिये वह निषिद्ध है, भिक्षावृत्तिसे बेता राग भावसे अंतरक्षकी अग्रुद्धता से भिक्षावृत्तिसे भी प्रहण करना अयोग्य आहार कहा जाता है। संयम साधक शरीरकी स्थितिके लिये मिक्षा कर लेना योग्य है। दनिमें अच्छी तरह दिखलाई देता है। इदयाका पालन होता है, इसलिये दिनका आहार योग्य है। रात्रिमें अच्छी तरह नहीं दिखलाई देता है। ३०<sup>\*</sup>१८ ]

च युक्तस्य। अरसापेक्ष एवाहारो युक्ताहारस्तस्यैवान्तःश्रुद्धिमुन्दरत्नात्। रसापेक्षस्तु अन्तरश्रुद्धचा मसद्य हिंसायतनीक्रियमाणो न युक्तः। अन्तरश्रुद्धिसेवकत्वेन न च युक्तस्य अमधुमांस एवाहारो युक्ताहारः तस्यैवाहिंसायतनत्वात् । समधुमांसस्तु हिंसायतनत्वान्न युक्तः । एवंविधाहारसेवन-व्यक्तान्तरश्रुद्धित्वान्न च युक्तस्य मधुमांसमत्र हिंसायतनोपलक्षणं तेन समस्तर्हिसायतनशून्य एवाहारो युक्ताहारः ॥ २९ ॥

अथोत्सर्गापवादमैत्रीसौस्थित्यमाचरणस्योपदिशति— बालो वा बुड्ढो वा समभिहदो वा पुणो गिलाणो वा। चरियं चरदु सजोग्गं मूलच्छेदो जधा ण हवदि॥ ३०॥

रङ्गपरजीवप्राणव्यपरोपणनिष्टत्तिरूपा द्रव्याहिंसा च सा दिविधापि तत्र युक्ताहोरे संभवति । यस्तु तद्विपरीतः स युक्ताहारो न भवति । कस्मादिति चेत् । तद्विलक्षणभूतायां द्रव्यरूपाया हिंसाया सद्भावादिति ॥ २९॥ अथ विशेषेण मांसदूषणं कथयति----

> पकेसु अ आमेसु अ विपचमाणासु मंसपेसीसु । संतत्तियमुववादो तज्जादीणं णिगोदाणं ॥ \*१८ ॥ जो पकमपकं वा पेसीं मंसस्स ख़ादि फासदि वा । सो किल णिहणदि पिंडं जीवाणमणेगकोडीणं ॥ \*१९ ॥ जुम्मं ।

भणित इत्यव्याहारः । स कः । उववादो व्यवहारनयेनोत्पादः । किंविशिष्टः । संतत्तियं सान्ततिको

२८६

बालो वा टदा वा श्रमाभिइतो वा पुनर्ग्लानो वा।

चर्यां चरतु खयोग्यां मूलच्छेदो यथा न भवति ॥ ३० ॥

वाल्टव्रद्भान्तग्लानेनापि संयमस्य शुद्धात्मतत्त्वसाधनत्वेन मूलभूतस्य छेदो न यथा स्या-त्तथा संयतस्य स्वस्य योग्यमतिकर्कशमेवाचरणमाचरणीयमित्युत्सर्गः । बालव्रद्धभ्रान्तग्लानेन शरीरस्य शुद्धात्मतत्त्वसाधनभूतसंयमसाधनलेन मूलभूतस्य छेदो न यथा स्यात्तथा बालव्रद्ध-श्रान्तग्लानस्य स्वस्य योग्यं मृद्वेवाचरणमाचरणीयमित्यपवादः । बालव्रद्धभ्रान्तग्लानेन संयमस्य निरन्तरः । केषां संबन्धी । णिगोदाणं निश्चयेन छुद्धबुद्धैकस्वभावानामनादिनिधनत्वेनोत्पादव्ययरहिता-नामपि निगोदजीवानाम् । पुनरपि कथंमूतानाम् । तज्जादीणं तद्वर्णतद्वन्धतद्वसतत्स्पर्शत्वेन तजातीनां मांसजातीनाम् । कास्वधिकरणमूतासु । मंसपेसीसु मांसपेशीषु मांससण्डेषु । कथंमूतासु । पक्केसु अ आमेसु अ विपचमाणासु पकासु चामासु च विपच्यमानास्विति प्रथमगाथा । जो यक्कमपक्कं वा यः कर्ता पकामपक्कां वा पेसीं पेशीं खण्डम् । कस्य । मंसस्स मांसस्य स्वादि निजशुद्धात्माभावनोत्पनसुख-सुधाहारमल्भमानः सन् सादति भक्षति फासदि वा स्पर्शति वा सो किल्ठ णिहणदि पिंडं स कर्ता किल्ल लोकोक्त्या परमागमेकत्या वा निहन्ति पिण्डम् । केषाम् । जीवाणं जीवानाम् । कतिसंख्योपेतानाम् । अणेगकोडीणं अनेककोटीनामिति । अत्रेदमुक्तं भवति-रोधकन्दम्लास्तरम्यत्ते पर्थ्यमानं वा प्रासुकं न म्वति । तेन कारणेनाभोञ्यमभक्षणीयमिति ॥ १८–१९ ॥

अथ पाणिगताहारः प्रासुकोऽप्यन्यस्मै न दातव्य इत्युपादिशति----

अष्पडिकुहं पिंडं पाणिगयं णेवं देयमण्णस्स । दत्ता मोत्तुमजोग्गं ग्रुत्तो वा होदि पडिकुहो ॥ \*२० ॥ अष्पडिकुहं पिंडं पाणिगयं णेव देयमण्णस्स अप्रतिकुष्ट आगमाविरुद्ध आहारः पाणिगतो हत्त-

परंतु शुद्धात्मतत्वके साधनेवाले संयमका भंग (नाश) जिस तरह न हो, उस तरह अति कठिन अपने योग्य आचरणको करे, वहीं उत्सर्गमार्ग है, और जहाँपर वालादि दशायुक्त हुआ शुद्धात्मतत्त्वके साधने-वाले संयमका, तथा संयमके साधक शरीरका नाश जिसतरह न हो, उसी तरह अपनी शक्तिके अनुसार कोमल आचरण करे, ऐसा संयम पाले वहाँ अपवादमार्ग है। इस तरह मुनिमार्गके दो भेद हैं। उत्सर्ग-अवस्थामें कैसा ही रोगादि दशाकर पीड़ित हो, अपने अति कठोर आचरण करों संयमको पाले । अप-वाद अवस्थामें कैसा ही रोगादि अवस्थासे पीड़ा हो, तो शरीरकी रक्षा करे, कोमल आचारमें प्रवर्ते, संयमको पाले । इस तरह 'कठिन कोमल' दो प्रकारके मुनिके मार्ग हैं। जो इन दोनों मार्गोमें आपसमें विरोध होवे, जैसे कि उत्सर्गमार्गा अपवाद अवस्थाको न धारण करे, और अपवादमार्गी उत्सर्ग अवस्थाको न धारण करे, तो मुनिसे संयम नहीं पलसकता, क्योंकि जो उत्सर्गमार्गी कठोर ही आचरण करे, रोगादि अवस्थाके वशसे ज्वान्य दशारूप अपवादमार्गको न धारण करे, तो शरीरके नाशसे संयमका नाश करेगा ! \*२०]

शुद्धात्मतत्त्वसाधनलेन मृऌभूतस्य छेदो न यथा स्यात्तथा संयतस्य स्वस्य योग्यमतिकर्कशमा-चरणमाचरता शरीरस्य शुद्धात्मतत्त्वसाधनभूतसंयमसाधनलेन मूलभूतस्य छेदो न यथा स्यात् तथा बालग्रद्धश्रान्तग्लानस्य स्वस्य योग्यं मृद्रप्याचरणमाचरणीयमित्यपवादसापेक्ष उत्सर्गः । बालहद्वश्रान्तग्लानेन शरीरस्य शुद्धात्मतत्त्वसाधनभूतसंयमसाधनलेन मूलभूतस्य छेदो न यथा स्यात्तथा बालगढ्दाश्रान्तग्लानस्य स्वस्य योग्यं मुद्राचरणमाचरता संयमस्य श्रुद्धात्मतत्त्व-साधनलेन मूलभूतस्य छेदो न यथा स्यात्तथा संयतस्य खस्य योग्यमतिकर्कशमप्या-गतो नैव देयो न दातन्योऽन्यरमे दत्ता भोत्तमजोगां दत्वा पश्चाद्रोक्तुमयोग्यं भुत्तो वा होदि पडिकुटो कथंचित् मुक्तो वा भोजनं कृतवान् तर्हि प्रतिकुष्ठो भवति प्रायश्चित्तयोग्यो भवतीति । अयमत्र मावः----हस्तगताहारं योऽसावन्यस्मै न ददाति तस्य निर्मोहात्मतत्त्वभावनारूपं निर्मोहत्वं ज्ञायत इति ॥ २० ॥ अथ निश्चयव्यवहारसंज्ञयोरुत्सर्गापवादयोः कथंचित्परस्परसापेक्षमावं स्थापयन् चारित्रस्य रक्षां दर्शयति-चरद चरतु, आचरतु । किम् । चरियं चारित्रमनुष्ठानम् । कथंभूतम् । सजोगां स्वयोग्यमवस्थायोग्यम् । कथं यथा भवति । मूलच्छेदो जधा ण इवदि मूलच्छेदो यथा न भवति । स कः कर्ता चरति । बालो वा वुडुढो वा समसिहदो वा पुणो गिलाणो वा बालो वा वृद्धो वा श्रमाभिहतः पीडितः श्रमाभिहतो वा ग्लानो व्याधिस्थो वेति । तद्यथा----उत्सर्गापवादलक्षणं कथ्यते तावत्स शुद्धात्मनः सकाशादन्यद्वाह्याभ्य-न्तरपरिम्रहरूपं सर्वे त्याज्यमित्युत्सर्गो निश्चयनयः सर्वपरित्यागः परमोपेक्षासंयमो वीतरागचारित्रं झुद्रोपयोग इति यावदेकार्थः । तत्रासमर्थः पुरुषः शुद्धालमावनासहकारिभूतं किमपि प्रासुकाहारज्ञानोपकरणादिकं गुह्लातीत्यपवादो व्यवहारनय एकदेशपरित्यागस्तथा चापहृतसंयमः सरागचारित्रं ग्रुभोपयोग इति यावदे-कार्यः । तत्र शुद्धात्मभावनानिमित्तं सर्वत्यागलक्षणोत्सर्गे दुर्धरानुष्ठाने प्रवर्तमानस्तपोधनः शुद्धात्मतत्त्वसाध-कलेन मूलभूतसंयमस्य संयमसाधकलेन मूलभूतशरीरस्य वा यथा छेदो विनाशो न भवति तथा किमपि

इसलिये उत्सर्गमार्गीको अपवादमार्गसे मैत्रीभाव रखना योग्य है, और अपवादमार्गीको उत्सर्गमार्गसे मैत्रीभाव करना योग्य है। जो अपवादमार्गी रोगादिकसे पीड़ित हुआ शरीरकी रक्षाके लिये जघन्य ही आचरण करनेमें प्रवृत्त (तैयार) होगा, तो वह प्रमादी हुआ, उत्कृष्ट संयमको नहीं पा सकेगा, और जघन्य संयमका भी नाश करेगा। इसलिये अपवादमार्गीको उत्सर्गमार्गसे मैत्रीभाव रखना योग्य है। यही मैत्रीभाव दिखलाते हैं——बाल, वृद्ध, खेद, रोग, इन दशाओंकर यद्यपि मुनि पीड़ित हो, तो भी शुद्धात्मतत्त्वका साधनेवाला जो संयम है, उसका नाश जिस तरह न हो, उसी प्रकार अति कठिन आचरणको आचरे, परंतु वही मुनि जिस तरह संयमका कारण शरीरका नाश न हो, उसी प्रकार अपने योग्य कोमल आचरण भी आचरे। ऐसा मुनि अपवादमार्गकी अपेक्षा सहित उत्सर्गमार्गी कहा जाता है। तथा बाल, वृद्ध, खेद, रोग, इन अवस्थाओंसे सहित मुनि संयमके साधन शरीरका जिस तरह नाश न हो, उस तरह अपने योग्य कोमल आचरला है, परन्तु वहा मुनि जिस तरह शुद्धात्मतत्त्वका साधक संयमका नाश न हो, उसी प्रकार अति

चरणमाचरणीयमित्युत्सर्गसापेक्षोऽपवादः । अतः सर्वथोत्सर्गापवादमैत्र्या सौस्थित्यमाचरणस्य विश्वेयम् ॥ ३० ॥

अथोत्सर्गापत्रादविरोधदौःस्थमाचरणस्योपदिशति-

आहारे व विहारे देसं कालं समं खमं उवर्धि । जाणित्ता ते समणो वद्ददि जदि अप्पलेवी सो ॥ ३१ ॥ आहारे वा विहारे देशं कालं श्रमं क्षमाम्रुपधिम् । ज्ञाला तान् श्रमणो वर्तते यद्यल्पलेपी सः ॥ ३१ ॥

अत्र क्षमाग्लानसहेतुरुपवासः । बालहदुलाधिष्ठानं शरीरमुपधिः, ततो बालहदुआन्तग्लाना

प्रासकाहारादिकं गृह्णतीत्यपवादसापेक्ष उत्सर्गों भण्यते । यदा पुनरपवादलक्षणेऽपहृतसंयमे प्रवर्तते तथापि शुद्धात्मतत्त्वसाधकलेन मूलभूतसंयमस्य संयमसाधकलेन मूलभूतशरीरस्य वा यथोच्छेदो विनाशो न भवति तथोत्सर्गसापेक्षत्वेन प्रवर्तते । तथा प्रवर्तत इति कोऽर्थः । यथा संयमविराधना न भवति तथेत्यत्सर्गसापेक्षो-पवाद इत्यभिप्रायः ॥ ३० ॥ अथापवादनिरपेक्षमुत्सर्गं तथैवोत्सर्गनिरपेक्षमपवादं च निषेधवंश्वारित्ररक्षणाय व्यतिरेकद्वोरेण तमेवार्थं द्रढयति-वट्टदि वर्तते । स कः कर्ता । समणो शत्रुमित्रादिसमचित्तः श्रमणः यदि । किम् । जदि अप्यलेवी सो यदि चेदल्पलेपी स्तोकसावयो भवति । कयोर्विषयोर्वतते । आहारे व विद्वारे तपोधनयोग्याहारविहारयोः ! किं ऋवा । पूर्वे जागित्ता ज्ञात्वा । कान् कर्मतापलान् । देसं माचरे, तो वह उत्सर्गमार्गकी अपेक्षा लिये हुए, अपवादमार्गी है। इससे यह बात सिद्ध हुई, कि उत्सर्ग और अपवाद इन दोनों मागोंमें जो परस्पर मैत्रीमाव होवे, तो मुनिके आचारकी स्थिरता अच्छी तरह होसकती है ॥ ३० ॥ आगे उत्सर्ग और अपवादमार्ग इन दोनोंमें आपसमें विरोध हो, तो मैत्रीभाव न होवे । उसके न होनेसे आचारकी स्थिरता नहीं होसकती, यह कहते हैं- सि अमणः ] वह अपनादमार्गी अथवा उत्सर्गमार्गी मुनि [ यदि ] जो [ अरुपछेपी ] थोड़े कर्मबंधसे लित होता है, तो [देरां] क्षेत्र [ कालं] शीत उष्णादि काल [ अमं] मार्गादिकका खेद [ श्वमां ] उपवासादि करनेकी शक्ति उपधि ] और बाल, वृद्ध, रोगादि अवस्थायुक्त शरीररूप परिग्रह [तान् ] इन पाँचोंको [ ज्ञात्वा ] अच्छीतरह जानकर [ आहारे ] मुनि-योग्य आहार-कियामें [ वा ] अथवा [ विहारे ] हलन चलनादि कियामें [ वर्तते ] प्रवृत्त होता है । भावार्थ-जो परमविवेकी उत्सर्गी अथवा अपवादी मूनि इन देश आदि पाँच मेदोंको जानकर जिस कियामें कर्मबंध थोडा हो, और संयमका भंग न हो, ऐसी आहार कियामें प्रवर्ते, तो दोष नहीं है, क्योंकि संयमकी रक्षाके निमित्त जिस तरहसे शरीरका नाश न हो, उसी तरह कठोर अथवा कोमल कियामें प्रवर्तता है । इसलिये देश कालका जाननेवाला उत्सर्ग-मार्गी मुनि, बाल, वृद्ध, खेद, रोगी अवस्थाओंके कारक आहार विहारमें प्रवृत्त होता है, कोमल कियाको आचरता है, और अल्प कर्मबंध भी जिसमें होता है, ऐसी अपवाद अवस्थाको धारता हुआ उत्सर्गमुनि बहुत अच्छा है, जो कि शरीर-रक्षा करके भी संयमका भग नहीं होने देता है, और देश कालादिका एव लाक्वष्यन्ते । अथ देशकाल्र्इस्यापि बाल्व्रद्धश्रान्तग्लानलानुरोधेनांहारविहारयोः मवर्त-मानस्य मृद्वाचरणमहत्तलादल्पो लेपो भवत्येव तद्वरम्रुत्सर्गः । देशकाल्र्इस्यापि बाल्र्र्युद्धश्रान्त-ग्लानलानुरोधेनाहारविहारयोः भवर्तमानस्य मृद्वाचरणमहत्तलादल्प एव लेपो भवति तद्वरम-पवादः । देशकाल्र्इस्यापि बाल्र्र्युद्धशान्तग्लानलानुरोधेनाहारविहारयोरल्पलेपभयेनामवर्तमान-स्यातिकर्कशाचरणीभूयाक्रमेण श्वरीरं पातयतः सुरलोकं माप्योद्वान्तसमस्तसंयमामृतभारस्य तपसोऽनवकाश्वतयाशक्यमतिकारो महान् लेपो भवति । तन्न श्रेयानपवादनिरपेक्ष उत्सर्गः ।

कालं समं खमं उवधिं देशं कालं मार्गादिश्रमं क्षमं क्षमतामुपवासादिविषये शक्तिं उपधिं बालवृद्धश्रा-न्तग्लानसंबन्धिनं शरीरमात्रोपधिं परिग्रहमिति पद्ध देशादीन् तपोधनाचरणसहकारिभूतानिति । तथाहि---पूर्वकथितकमेण तावदुर्धरानुष्ठानरूपोत्सर्गे वर्तते । तत्र च प्रासुकाहारादिग्रहणनिमित्तमल्पल्टेपं दृष्ट्वा यदि न प्रवर्तते तदा आर्तव्यानसंक्रेशेन शरीरत्यागं कृत्वा पूर्वकृतपुण्येन देवलोके समुत्पद्यते । तत्र संयमाभावान्म-हान् लेपो भवति । ततः कारणादपवादनिरपेक्षमुत्सर्गे त्यजति । शुद्धात्मभावनासाधकमल्पल्टेपं बहुलाभम-पवादसापेक्षमुत्सर्गे स्वीकरोति तथैव च पूर्वसूत्रोक्तकमेणापद्धतसंयमशब्दवाच्येऽपवादे प्रवर्तते तावत्प्रवर्तमानः

जाननेवाला अपवादमार्गी मुनि, बाल, वृद्ध, खेद, रोग, अवस्थाओंके वशीभूत होकर आहार विहार कियामें प्रवर्तता हुआ कोमल आचरणोंको आचरता है, और न प्रमादी हुआ अति कोमल आचरणकर संयमका नाश करता है । जहाँ पर संयमका नाश हुआ जानता है, वहाँ कठोर किया भी करता है, अति शिथिल भी नहीं होता । शरीरकी रक्षा करके संयमको पालता है, अल्प बंध भी होता है, ऐसी उत्सर्गअवस्थाको लिये हुए अपवादमार्गी मुनि बहुत अच्छा है, जो कि संयमको भी पालता है, और शरीरको भी डिगने नहीं देता । तथा देश कालादिका जाननेवाला उत्सर्गमुनि, बाल, वृद्ध, रोग, खेद, अवस्थाओंके होनेपर जो अल्प कर्मबंधके भयसे कोमल आचारको नहीं आचरण करे, आहार विहार कियामें नहीं प्रवर्ते, और मनमें यह जाने, कि मैं इस उत्कृष्ट उत्सर्ग संयमको धारण करता हूँ, मुझको जवन्य दशास्वरूप अपवाद संयम योग्य नहीं है, तथा जो हीन अवस्थाको धारण करूँगा, तो बंध होगा, ऐसा जानकर उत्कृष्ट ही आचारका आचरण करे, तो वह मुनि अति कठोर तप करके शरीरका नाशकर देवलोकमें जाके उत्पन्न होता है, वहाँ संयमरूप अमृतका वमन ( उल्टी ) करता है, क्योंकि देवपद तपस्याका कारण नहीं है। इसलिये वहाँपर वही जीव महा कर्मबंधसे लिस होता है। इस कारण जो उत्सर्गमार्गी अपवादमार्गसे मैत्रीभाव नहीं करता, तो वह उत्सर्गमार्गी अच्छा नहीं है, जो कि शरीरका नाशकर संयमका नाश करता है। तथा जो देश कालादिका जाननेवाला अपवाद मुनि बाल, वृद्ध, खेद, रोग, अवस्थाओंके होनेपर आहार विहारमें प्रवृत्ति करे, और मनमें यह समझे, कि सिद्धान्तोंमें कहा है, कि जो अल्प बंध भी होने, तो भी रोग खेदादि दशाओंके होनेपर वह मुनि कोमल आचारमें प्रवृत्ति करे, तो दोष नहीं है, ऐसा जानकर जो अति शिथिल (आलसी) होके खेच्छाचारी हुआ आहार बिहारमें प्रवर्ते, तो वह संयमका नाश कर असंयमीके समान होवे, उस समय मुनिके तपका अभाव है,

देशकाल्ह्रस्यापि बाल्हद्धश्रान्तग्लानलानुरोधेनाहारविहारयोरल्पलेपलं विगणय्य यथेष्टं मवर्त-मानस्य मृद्वाचरणीभूय संयमं विराध्यासंयतजनसमानीभूतस्य तदाले तपसोऽनवकाशतयाश्वक्य-मतिकारो महान् लेपो भवति तन्न श्रेयानुत्सर्गनिरपेक्षोऽपवादः । अतः सर्वथोत्सर्गापवादविरोध-दौस्थित्यमाचरणस्य मतिषेध्यं तदर्थमेव सर्वथानुगम्यश्च परस्परसापेक्षोत्सर्गापवादविष्ट्रम्भित-दृत्तिः स्याद्वादः ।

इत्येवं चरणं पुराणपुरुषेर्जुष्टं विशिष्टादरे-रुत्सर्गादपवादतश्च विचरद्वद्वीः पृथग्भूमिकाः । आक्रम्य क्रमतो निष्टत्तिमतुलं कृला यतिः सर्वत-थित्सामान्यविशेषभासिनि निजद्रव्ये करोतु स्थितिम् ॥ ३१ ॥

### इत्याचरणप्रज्ञापनं समाप्तम् ।

अथ आमण्यापरनाम्नो मोक्षमार्गस्यैकाग्रलक्षणस्य प्रज्ञापनं तत्र तन्मूलसाधनभूते भथम-मागम एव व्यापारयति—

सन् यदि कश्चंचिदौषधपथ्यादिसावद्यभयेन व्याधिव्यथादिप्रतीकारमकृत्वा शुद्धात्मभावनां न करोति तर्हि महान् छेपो भवति । अथवा प्रतीकारे प्रवर्तमानोऽपि हरीतंकीव्याजेन गुडभक्षणवदिन्द्रियसुस्रछाम्पटचेन संयमविराधनां करोति तथापि महान् छेपो भवति । ततः कारणादुत्सर्गनिरपेक्षमपवादं त्यक्त्वा शुद्धात्म-भावनारूपं शुभोपयोगरूपं वा संयममविराधयन्नौषधपथ्यादिनिमित्तोत्पन्नाल्पसावद्यमपि बहुगुणराशिमुत्सर्ग-सापेक्षमपवादं स्वीकरोतीत्यभिष्रायः ॥ ३१ ॥ एवं 'उवयरणं जिणमग्पे' इत्याचेकादशगाथाभिरपवादस्य विशेषविवरणरूपेण चतुर्थत्थलं व्याख्यातम् । इति पूर्वोक्तकमेण 'ण हि णिरवेक्त्वो चागो' इत्यादि त्रिंशद्रा-थाभिः स्थलचतुष्टयेनापवादनामा 'द्वितीयान्तराधिकारः' समाप्तः । अतः परं चतुर्दशगाथापर्यन्तं श्रामण्या-

ऐसी अवस्थामें महान् कर्म-बंधसे लिस होता है। इसलिये जो अपवादमार्गी उत्सर्गअवस्थासे मैत्रीभाव लिए हुए न होवे, तो वह अपवादमार्गी अच्छा नहीं है। इस कारण उत्सर्ग अपवादमें जो विरोध होवे, तो मुनिके संयमकी स्थिरता न हो। इसलिये उत्सर्ग अपवादमें मैत्रीभाव होना योग्य है। भगवानका मत अनेकान्त है, जिस तरह संयमकी रक्षा होवे, उसी तरह प्रवर्ते, 'ऐसा नहीं है, कि संयमका नाश हो, अधवा न हो, परन्तु अपनी एक अवस्थाको नहीं छोड़ना' ऐसा जिनमार्ग नहीं है, जिनमार्ग तो ऐसा है, कि कहीं अकेला अपवाद ही है, कहीं अकेला उत्सर्ग ही है, कहीं उत्सर्ग लिये अपवाद है, और कहीं अपवाद लिये उत्सर्ग है। जिस तरह संयम रहे, उसी तरह अपवादमें विरोध रहित हो। जो महापुरुष हैं, उन्होंने उत्सर्ग के । जिस तरह संयम रहे, उसी तरह अपवादमें विरोध रहित हो। जो महापुरुष हैं, उन्होंने उत्सर्ग अपवादरूप नाना तरह की भूमिको कमसे अंगीकार की हैं। उसके बाद उत्कृष्ट दशाको प्राप्त होकर समस्त किया-कांडसे निवृत्त हुए हैं। पश्चात् सामान्य विशेष स्वरूप चैतन्यरूप जो निजतत्व उसमें स्थिर हो रहे हैं। इसी कमसे अन्य भन्य नीव भी स्वरूपमें गुप्त रहें ॥ ३१ ॥ इस प्रकार असचार - विधि पूर्ण हुई। आगे एकाग्रतारूप मोक्ष-मार्गका स्वरूप कहते हैं, इस नोक्षमार्गका दूसरा एयग्गगदो समणो एयग्गं णिच्छिद्स्स अत्थेसु । णिच्छित्ती आगमदो आगमचेट्टा तदो जेट्टा ॥ ३२ ॥ ऐकाइयगतः श्रमणः ऐकाझ्यं निश्चितस्य अर्थेषु । निश्चितिरागमत आगमचेष्टा ततो ज्येष्ठा ॥ ३२ ॥

श्रमणो हि तावदैकाम्यगत एव भवति । ऐकाम्यं तु निश्चितार्थस्यैव भवति । अर्थनिश्चय-स्तागमादेव भवति । तत आगम एव व्यापारः प्रधानतरः, न चान्या गतिरस्ति । यतो न खल्वागममन्तरेणार्था निश्चेतुं शक्यन्ते तस्यैव हि त्रिसमयप्रदृत्तत्रिलक्षणसकल्पदार्थसार्थयाथा-त्म्यावगमसुस्थितान्तरङ्गगम्भीरत्वात् । न चार्थनिश्चयमन्तरेणैकाम्यं सिद्धचेत् यतोऽनिश्चितार्थस्य

परनामा मोक्षमार्गाधिकारः कथ्यते । तत्र चत्यारि स्थलानि भवन्ति, तेषु प्रथमतः आगमाभ्यासमुख्यत्वेन 'एयग्गमणो' इत्यादि यथाकमेण प्रथमस्थले गाथाचतुष्टयम् । तदनन्तरं भेदाभेदरत्नत्रयस्वरूपमेव मोक्षमार्ग इति व्याख्यानरूपेण 'आगमपुव्वा दिट्ठी' इत्यादि द्वितीयस्थले सूत्रचतुष्टयम् । अतःपरं द्रव्यभावसंयमकथन-रूपेण 'चागो य अणारंमो' इत्यादि तृतीयस्थले गाथाचतुष्टयम् । तदनन्तरं निश्चयव्यवहारमोक्षमार्गोप-संहारमुख्यत्वेन 'मुज्झदि वा' इत्यादि चतुर्थस्थले गाथाचतुष्टयम् । एवं स्थलचतुष्टयेन तृतीयान्तराधिकारे समुदायपातनिका । तद्यथा-अधैकाड्यगतः श्रमणो भवति । तचैकाड्यमागमपरिज्ञानादेव भवतीति प्रका-

नाम मुनीश्वरपद भी है, चाहे कोई मुनीश्वर कहो, अथवा मोक्षमार्ग कहे, नाममात्रका भेद है, वस्तु-भेद नहीं है । मुनि जो है, वे ज्ञान-दर्शन-चारित्ररूप मोक्षमार्ग है, इस कारण एकता है । उस मोक्षमार्गका मूलसाधन जिनप्रणीत आगम है, इसलिये प्रथम ही सिद्धान्तकी प्रवृत्ति दिखलाते हैं--[ एकाग्रगतः ] जो ज्ञान-दर्शन-चारित्रकी स्थिरताको प्राप्त हुये हैं, वह [अमणः] मुनि कहलाते हैं, और [अर्थेषु निश्चितस्य ] जीव अजीवादि पदार्थोंके निश्चय ज्ञानवालेके [ ऐका प्रयं ] स्थिर माव होता है, तथा [आगमत: निश्चिति:] सर्वज्ञ वीतरागप्रणीत सिद्धान्तसे पदार्थोंका यथार्थ ज्ञान होता है, [तत:] इस कारण [आगमचेष्टा] सिद्धान्तके अभ्यासकी प्रवृत्ति [ उचेष्ठा ] प्रधान है । भावार्थ----मुनि बही है, जिसके ज्ञान-दर्शन-चारित्र स्थिर हुए हैं, और जो जीव संशय-विमोह-विश्रमसे रहित होकर जीवादि पदार्थोंको जानता है, श्रद्धान करता है, उसके एकाग्रता होती है, तथा जो भगवंतप्रणीत आग-मका अभ्यास करे, तो यथार्थ सब पदार्थोंका ज्ञाता देखनेवाला होता है, इस कारण पहले मोक्षमार्गीको सिद्धान्तके पठनकी प्रवृत्ति करनी योग्य है। सिद्धान्तके विना यथार्थं पदार्थोंका निश्चय नहीं किया जाता। त्रिकालवर्ती उत्पाद, व्यय, ध्रौव्यसहित द्वव्य-गुण-पर्याय-लक्षणवाले सकल पदार्थींके समुहका यथार्थ ज्ञान अनेले उस आगमसे ही होता है, उसी ज्ञानसे अन्तरङ्ग स्थिरतासे गम्भीर होता है, इसलिये आगम ही से पदार्थीका निश्चय होता है। जिसके पदार्थींका निश्चय न हो, वह पुरुष निश्चय स्वरूपमें आकुल चित्त हआ स्थिर भावको नहीं धारण कर सकता, सब जगह डाँबाँडोल रहता है । अत्यन्त चझल भावसे कभी कर्तृत्व ज्वरके आवेशसे पराधीन हुआ तीन लोकका आप कर्ती होता है, सम्पूर्ण परभावोंके उत्पन्न

कदाचिन्निश्चिकीर्षांकुलितचेतसः समन्ततो दोलायमानस्यात्यन्ततरलतया कदाचिच्चिकीर्षाज्वर-परवत्रस्य विश्वं स्वयं सिग्दक्षोर्विश्वव्यापारपरिणतस्य प्रतिक्षणविज्ञम्भमाणक्षोभतया कदाचिद्वु-ध्रक्षाभावितस्य विश्वं स्वयं भोग्यतयोपादाय रागद्वेषदोषकल्माषितचित्तव्तत्तेरिष्टानिष्टविभागेन प्रवर्तितद्वैतस्य प्रतिवस्तुपरिणममानस्यात्यन्तविसंस्थुलतया कृतनिश्चयस्य निःक्रियनिर्भोगं युग-पदापीतविश्वमप्यविश्वतयैकं भगवन्तमात्मानमपत्र्यतः सततं वैयय्यमेव स्यात् । न चैकाय्यमन्त-रेण श्रामण्यं सिद्धचेत्, यतो नैकाय्यस्यानेकमेवेदमिति पत्र्यतस्तथाप्रत्ययाभिनिविष्टस्यानेकमे-वेदमिति जानतस्तथान्नुभूतिभावितस्यानेकमेवेदमितिपत्प्यर्थविकल्पव्यावृत्तवेतसा संततं पर्वत-मानस्य तथा दृत्तिदुःस्थितस्य चैकात्मप्रतीत्यन्नुभूतिदृत्तिदत्तस्यसम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रपरिणति-

शयति—एयगगगदो समणो ऐकाय्यगतः श्रमणो भवति । अत्रायमर्थः---जगत्त्रयकालत्रयवर्तिसमस्त-द्रव्यगुणपर्यायैकसमयपरिच्छित्तिसमर्थंसकलविमलकेवलज्ञानलक्षणनिजपरमात्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानरू-पमैकाम्यं भण्यते । तत्र' गतस्तन्मयत्वेन परिणतः श्रमणो भवति । एयग्गं णिच्छिद्स्स ऐकाव्यं पुनर्नि-श्वितस्य तपोधनस्य भवति । केषु । अत्थेसु टङ्कोत्कीर्णज्ञायकैकस्वभावो योऽसौ परमात्मपदार्थंस्तत्प्र स्ति-ष्वर्थेषु णिच्छित्ती आगमदो सा च पदार्थनिश्चितिरागमतो भवति । तथाहि---जीवभेदकर्मभेदप्रतिपादका गमाभ्यासाद्भवति न केवल्यमभ्यासात्तथैवागमपदे सारभूताचिदानन्दैकपरमात्मतत्त्वप्रकाशकादध्यात्माभिधाना-

करनेकी इच्छासे समस्त द्रव्योंके व्यापाररूप परिणमन करता है, और समय समयमें अहंबुद्धिसे क्षोभ-भावकी हवासे क्षोमित समुद्रकी तरह क्षोमित हुआ, कभी भोगनेकी इच्छा करता है, समस्त त्रैलोक्यका भोक्ता अपनेको मानता है, सबको भोग्य जानता है, कि यह मेरी वस्तु है, मैं इसका भोगनेवाला हूँ, और राग देष भावोंसे कल्लङ्कित (मलिन) चित्त होता है, इष्ट अनिष्ट वस्तुओंमें दिविधभेद मानकर प्रवर्तता है, हरएक वस्तुमें आल्मबुद्धिसे परिणमता है, अत्यंत शिथिल भावकर बहिर्मुख हुआ परमें आत्माका निश्वय करता है, और वह अकर्ता, अभोक्ता अपनी ज्ञान-शक्तिसे एक ही समय समस्त लोकालोकका पीनेवाला ( जाननेवाला ) और अपने स्वरूपसे एक है, ऐसे भगवंत आत्माको देखता जानता नहीं है, हमेशा चन्नवलतासे हेशयुक्त रहता है। इस कारण पदार्थोंके निश्वय विना एकाप्रता नहीं होती, इसीसे पदार्थीका निश्वय करना योग्य है । एकाप्रता विना मुनिपदकी सिद्धि नहीं होती, क्योंकि वह स्वरूपको पर उपाधिसे अनेकरूप देखता है, अमेकतारूप प्रतीतिके आवेश से अनेकरूप जानता है, अनेक ही स्वरूप देखता है, अनेकरूप अनुभव करता है, कि मेरा स्वरूप अनेक हैं, सब परभावोंसे रहित एक स्वरूपको देखता, जानता, अनुभवता नहीं है, इसी लिये हरएक पदार्थमें निरंतर आत्मभावसे प्रवर्तता है, संकल्प विकल्परूप चित्तकी प्रवृत्ति धारण करता है ! इस प्रकार एकाप्रता विना अथिर दस्थित हुआ पुरुष अपने एक स्वरूपके अनुभवकी प्रवृत्तिकर ज्ञान, दर्शन, चारित्ररूप आत्मतत्त्वकी एकाग्रताको कैसे पासकता है ? जहाँपर एकाग्रता न हो, वहाँ शुद्धाःमतत्त्व अनुभवरूप यतिपद किस तरह हो सके ? नहीं होता । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि जिसका दूसरा नाम मोक्षमार्ग है, ऐसा जो

भटत्तद्दशिइप्तिरूपात्मतत्त्वैकाय्याभावात् शुद्धात्मतत्त्वमटत्तिरूपं श्रामण्यमेव न स्यात् । अतः सर्वथा मोक्षमार्गापरनाम्नः श्रामण्यस्य सिद्धये भगवदर्इत्सर्वज्ञोपज्ञे मकटानेकान्तकेतने ज्ञब्द-ब्रह्मणि निष्णातेन मुम्रुक्षुणा भवितव्यम् ॥ ३२ ॥

अथागमहीनस्य मोक्षाख्यं कर्मक्षपणं न संभवतीति प्रतिपादयति आगमहीणो समणो णेवप्पाणं परं विद्याणादि । अविजाणंतो अट्ठे खवेदि कम्माणि किथ भिक्खू ॥ ३३ ॥ आगमहीनः श्रमणो नैवात्मानं परं विजानाति । अविजानचर्थान् क्षपयति कर्माणि कथं भिक्षः ॥ ३३ ॥

न खल्वागममन्तरेण परात्मज्ञानं परमात्मज्ञानं वा स्यात्, न च परात्मज्ञानशून्यस्य परमात्मज्ञानशून्यस्य वा मोहादिद्रव्यभावकर्मणां ज्ञप्तिपरिवर्तरूपकर्मणां वा क्षपणं स्यात् । त्परमागमाच पदार्थपरिच्छित्तिर्भवति आगमचेटा तदो जेट्ठा ततः कारणादेव मुक्तलक्षणागमपरमागमे च चेष्टा प्रवृत्तिः ज्येष्ठा प्रशस्येत्यर्थः ॥ ३२ ॥ अथागमपरिज्ञानहीनस्य कर्मक्षपणं न भवतीति प्ररूपयति— आगमहीणो समणो णेवप्पाणं परं वियाणादि आगमहीनः श्रमणो नैवात्मानं परं वा विजानाति अविजाणंतो अट्ठे अविजानन्तर्थान्परमात्मादिपदार्थान् खवेदि कम्माणि किथ भिक्खू क्षपयति कर्माणि कथं भिक्षुर्न कथमपि इति । इतो विस्तरः---- "गुणजीवापज्जत्ती पाणा सण्णा य मग्गणाओ य । उवओगो वि य कमसो वीसं तु परूवणा भणिदा ॥" इति गाथाकथितायागममजानन् तथैव "भिण्णउ जेण ण जाणि-यह मुनिपद है, उसकी सिद्धिके निमित्त अहेंत सर्वज्ञ कथित प्रगट अनेकान्त व्वजासहित ब्रह्मरूप सिद्धांत मुक्तिवांछक पुरुषोंकर आदर करने योग्य है। सिद्धान्तके अभ्याससे पदार्थोंका निश्चय होता है, उस निश्चयसे एकाग्रता होती है, उस एकाग्रतासे मुनिपद होता है, मुनिपद और मोक्षमार्ग एक है । इस कारण मोक्षाभिलाषीको आगमका अभ्यास करना उचित है। ३२ ॥ आगे आगमसे जो रहित है, उसके मोक्षरूप कर्मोंकी क्षपणा (क्षय ) नहीं होती, यह कहते हैं---[आगमहीनः अमणः] सिद्धान्त-कर रहित मुनि [आत्मानं] नोकर्म, द्रव्यकर्म, भावकर्मसे रहित शुद्ध जीवद्रव्यको और [परं] पर शरीरादि दव्य भाव कर्मोको [नैच] निश्चयकर नहीं [विजानाति] जानता है, और [अर्थान्] जीव अजीवादि पदार्थोंको [अविजानन् ] नहीं जानता हुआ [भिक्षुः] मुनि [कर्माणि] द्रव्य-भावरूप समस्त कर्मोंका [कथं] कैसे [क्षपयति] नाश कर सकता है । भावार्थ-जिस जीवको सिद्धान्तका ज्ञान न हो, और आगमके पढ़ने सुननेरूप अभ्याससे रहित होवे, उसको अपना और परका ज्ञान नहीं होता, और निर्विकल्परूप परमात्माका भी ज्ञान नहीं होता है, उसीको दिखलाते हैं--अनंत संसाररूपी नदीका बढ़ानेवाला जो यह महामोह है, उससे कलंकित (मलीन) हुए जगत-जीव हैं, वे भगवंतप्रणीत आगमके विना विवेकसे रहित हैं, जैसे धतूरेको पीकर उन्मत्त (बावला) हुआ मनुष्य करने योग्य कार्य और अकार्यको नहीं जानता, उसी तरहसे अनजान हो रहे हैं, पर और आत्माको एक

तथाहि—न तावभिरागमस्य निरवधिभवापगाभवाहवाहिमहामोहमलमलीमसस्यास्य जगतः पीतोन्मत्तकस्येवावकीर्णविवेकस्याविक्तिन ज्ञानज्योतिषा निरूपयतोऽप्यात्मात्मभदेशनिश्चित-शरीरादिद्रव्येषूपयोगमिश्रितमोहरागद्वेषादिभावेषु च स्वपरनिश्चायकागमोपदेशपूर्वकस्वानुभवा-भावादयं परोऽयमात्मेति ज्ञानं सिद्धचेत् । तथा च त्रिसमयपरिपाटीमकटितविचित्रपर्यायमाग्भा-रागाधगम्भीरस्वभावं विश्वमेव ज्ञेयीकृत्य मतपतः परमात्मनिश्चायकागमोपदेशपूर्वकस्वानुभवा-भावात् ज्ञानस्वभावस्येकस्य परमात्मनो ज्ञानमपि न सिद्धचेत् । परात्मपरमात्मज्ञानशून्यस्य तु द्रव्यकर्मारब्धेः शरीरादिभिस्तत्मत्ययेमोंहरागद्वेषादिभावेश्व सहैक्त्यमाकल्यतो वध्यघातकविभागा-भावान्मोहादिद्रव्यभावकर्मणां क्षपणं न सिद्धचेत् । तथा च ज्ञेयनिष्ठतया मतिवस्तु पातोत्पात-परिणतत्वेन ज्ञन्नेरासंसारात्परिवर्त्तमानायाः परमात्मनिष्ठलमन्तरेणानिवार्यपरिवर्त्ततया ज्ञन्निपिव-र्त्तरूपकर्मणां क्षपणमपि न सिद्धचेत् । अतः कर्मक्षपणार्थिभिः सर्वधागमः पर्धुपास्यः ॥ ३३ ॥

यउ णियदेहहं परमत्थु । सो अंधउ अवरहं अंधयहं किं दरिसावइ पंथु ॥" इति दोहकसूत्रकथितावागमपद-सारभूतमध्यात्मशास्त्रं चाजानन् पुरुषो रागादिदाषरहिताव्याबाधसुसादिगुणस्वरूपनिजात्मद्रव्यस्य भावकर्म-शब्दाभिधेयै रागादिनानाविकल्पजालैर्निश्चयेन कर्मभिः सह भेदं न जानाति तथैव कर्मारिविध्वंसकस्वकीय-परमात्मतत्त्वस्य ज्ञानावरणादिदव्यकर्मभिरपि सह पृथक्त्वं न वेति । तथा चाशरीरळक्षणशुद्धात्मपदार्थस्य शरीरादिनोकर्मकर्मभिः सहान्यत्वं न जानाति । इत्थंमूतभेदज्ञानाभावादेहस्थमपि निजशुद्धात्मानं न रोचते । समस्तरागादिपरिहारेण न च भावयति । ततश्व कथं कर्मक्षयो भवति न कथमपोति । ततः कारणान्मोक्षा-

स्वरूप देखते हैं, जानते हैं, शरीरादि परदव्यमें और उपयोगसे मिले हुए राग, द्वेष, मोह, भावोंमें एकता मानते हैं । स्वपर भेदका कारण जो सिद्धान्त उसके उपदेशसे जिसके आत्माका अनुभव नहीं हुआ है, इस कारण उसके यह आत्मा है, यह पर है, ऐसे भेदविज्ञानकी सिद्धि नहीं होती । और निर्विकल्प समाधिसे एक परमात्मज्ञानकी भी सिद्धि नहीं होती । वह परमात्मा तीन कालसंबंधी अनंत नाना प्रकारकी पर्यायों सहित लोक अलोकरूप समस्त झेयको एक समयमें जानकर प्रकाशमान है, ऐसे केवलज्ञान स्वभावरूष आत्माको नहीं जानता है । जो परमात्माके मेदविज्ञानसे शून्य है, और परमात्मज्ञानसे भी शून्य है, वह पुरुष द्रव्यकर्म, भावकर्म नोकर्मसे आत्माको एक (मिला हुआ) मानता है, ऐसा नहीं समझता, कि ये कर्भ आत्माके घातक हैं, आत्मा इनसे घाता जाता है, इसी लिये आत्माके स्वभाव नहीं हैं, ऐसा भेद नहीं जानता, और समस्त विकल्पोसे रहित होके स्वरूपको नहीं अनुभवता, तो ,वतलाइये कि ऐसे जीवके मोह आदिक द्रव्य भावकर्मोंका क्षय किस तरहसे होवे ? नहीं हो सकता, और वही जीव अपनी भूल्लसे पर झेयोंमें तिष्ठता है, हरएक पदार्श्वमें ग्रहण और त्यागसे राग द्वेष भावरूप परिणमन करता है, इसल्लिये उस जीवका ज्ञान अनादि काल्से उल्टा हो रहा है, परमात्मस्वरूपमें स्थिर नहीं होता । ऐसे जीवके अधिर शुद्ध क्षयोपशमरूप ज्ञानकर्मकी भी क्षपणा नहीं होती । जो कि भेदविज्ञानसे शून्य है, और परमात्मज्ञानसे शून्य है । इस कारण अज्ञानीके दब्यकर्म, भावकर्म, नोकर्म, लोकर्म, इनर्कर, इनका अथागम एवैकश्रक्षुमोंधमार्गमुपसर्पतामित्यनुशास्ति— आगमस्वस्तू साहू इंदियचकस्तूणि सच्चभूदाणि । देवा य ओहिचक्सू सिद्धा पुण सच्वदो स्वस्तू ॥ ३४ ॥ आगमचक्षुः साधुरिन्द्रियचक्षूंषि सर्वभूतानि । देवाश्वावधिचक्षूषः सिद्धाः पुनः सर्वतश्रक्षूषः ॥ ३४ ॥

इह तावद्भगवन्तः सिद्धा एव शुद्ध झानमयसात्सर्वतश्वश्च शेषाणि तु सर्वाण्यपि भूतानि मूर्तद्रव्यावसक्तदृष्टिलादिन्द्रियचक्षूंषि, देवास्तु सूक्ष्मसयित्निष्टमूर्तद्रव्यग्राहित्तादवधिचश्चषः । अथ च तेऽपि रूषिद्रव्यमात्रदृष्टलेनेन्द्रियचक्षुभ्योऽविशिष्यमाणा इन्द्रियचश्चष एव । एवममीषु समस्तेष्वपि संसारिषु मोहोपहततया झेयनिष्ठेषु सत्सु झाननिष्ठसमूल्शुद्धात्मतत्त्वसंवेदनसाध्यं सर्वतश्रद्धास्त्वं म सिद्धचेत् । अथ तत्सिद्धये भगवन्तः श्रमणा आगमचश्चषो भवन्ति । तेन झेयझानयोरन्यो-

थिंना परमागमाभ्यास एव कर्तव्य इति ताल्पर्यार्थः ॥ ३२ ॥ अथ मोक्षमार्गार्थिनामागम एव दृष्टिरित्या-स्याति आगमचक्सू शुद्धात्मादिपदार्थप्रतिपादकपरमागमचक्षुणे भवन्ति । के ते । साहू निश्चयरत्न-त्रयाधारेण निजशुद्धात्मसाथकाः साथवः इंदियचक्सूणि निश्चयेनातीन्द्रियामूर्तकेषलज्ञानादिगुणत्त्वरूपा-ण्वपि व्यवहारेणानादिकर्मबन्धवशादिन्द्रियाधीनत्वेनेन्द्रियचक्षूणि भवन्ति । कानि कर्त्वृणि । सञ्वभूदाणि सर्व-भूतानि सर्वसंसारिजीवा इत्यर्थः । देवा य ओहिचक्खू देवा अपि च सूक्ष्ममूर्तपुद्रलद्रव्यविषयावधिचक्षुषः सिद्धा पुण सञ्वदो चक्खू सिद्धाः पुनः शुद्धबुद्धैकत्त्वभावजीवाजीवलोकाकाशप्रमितशुद्धासंख्येयसर्व-

नाश नहीं होता । इसलिये इन कर्मोंके क्षयके निमित्तकारण आगमका अभ्यास करना योग्य है ॥३ ३॥ आगे मोक्षमार्गी जीवोंके एक सिद्धान्त ही नेत्र है, यह कहते हैं—[साधु:] मुनि [आगमचक्षु:] सिद्धान्तरूपी नेत्रोंवाला होता है, अर्थात् मुनिके मोक्षमार्गकी सिद्धिके निमित्त आगम-नेत्र होते हैं, [सर्वभूतानि] समस्त संसारी जीव [इन्द्रियचक्षूंचि] मन सहित स्पर्शनादि छह इन्द्रियोरूप चक्षुवाले हैं, अर्थात् संसारी जीवोंके इष्ट अनिष्ट विषयोंके जाननेके लिये इन्द्रिय ही नेत्र हैं, [च] और [स्वान्द्रस्पानि] समस्त संसारी जीवोंके इष्ट अनिष्ट विषयोंके जाननेके लिये इन्द्रिय ही नेत्र हैं, [च] और [स्वान्द्र देव संसारी जीवोंके इष्ट अनिष्ट विषयोंके जाननेके लिये इन्द्रिय ही नेत्र हैं, [च] और [स्वान्ध] चार तरहके देव [अवधिचक्षुप:] अवधिज्ञानरूप नेत्रोंवाले हैं, अर्थात् देवताओंके सूक्षम मूर्तीक द्रव्य देखनेको अवधिज्ञान नेत्र हैं, लेकिन वह अवधिज्ञान इन्द्रियज्ञानसे विशेष नहीं, क्योंकि अवधि मूर्तद्रव्यको प्रहण करता है, और इन्द्रिय नेत्र भी मूर्तीकको प्रहण करता है, इससे इन दोनोमें समानता है, [पुन:] तथा [सिद्धाः] अष्टकर्म रहित सिद्धभगवान् [सर्वत्तः चक्षुपः] सब ओरसे नेत्रोवाले हैं । भावार्थ-संसारमें जितने संसारी जीव हैं, वे सब अज्ञानसे आच्छादित हैं, इस कारण परन्नेय पदा-थोंमें मोहित हैं, ज्ञानस्वरूप छादात्मज्ञानसे रहित हैं, इससे इनके अतीन्द्रिय सबका देखनेवाला नेत्र नहीं हे, सर्वदर्शा तो एक सिद्धभगवान हैं, उस सिद्धपदकी प्राप्तिके निभित्त जो मोक्षमार्गी महासुनि हैं, दे आगम-नेत्रके धारक होते हैं, उस आमम-नेत्रसे स्वरूप पररूपका भेद करते हैं । यद्यपि झेय ज्ञानकी परस्पर एकता हो रही है, भेद नहीं किया जाता है, तो भी आगम-नेत्रके बलसे ल्क्षणभेद खुदा जुदा किये न्यसंवल्रनेनाज्ञक्यविवेचनले सत्यपि स्वपरविभागमारचय्य निर्भिन्नमहामोहाः सन्तः परमात्मा-नमवाप्य सततं ज्ञाननिष्ठा एवावतिष्ठन्ते । अतः सर्वमप्यागमचञ्चुषेव ग्रुग्रुभूणां द्रष्टव्यम् ॥३४॥ अथागमचञ्जूषा सर्वमेव दृज्यत एवेति समर्थयति—

> सब्वे आगमसिद्धा अत्था गुणपज्जएहिं चित्तेहिं । जाणंति आगमेण हि पेच्छित्ता ते वि ते समणा ॥ ३५ ॥ सर्वे आगमसिद्धा अर्था गुणपर्यायैथित्रैः । जानन्त्यागमेन हि दृष्टा तानपि ते श्रमणाः ॥ ३५ ॥

आगमेन तावत्सर्वाण्यपि द्रव्याणि प्रमीयन्ते, अविशिष्ट[विस्पृष्ट]तर्कणस्य सर्वद्रव्याणा-मविरुद्धसात् । विचित्रगुणपर्यायविशिष्टानि च मतीयन्ते, सद्दक्रमपटत्तानेकधर्मव्यापकानेकान्त-मयसेनेवागमस्य प्रमाणसोपपत्तेः । अतः सर्वेऽर्था आगमसिद्धा एव भवन्ति । अथ ते श्रमणानां

प्रदेशचक्षप इति । अनेन किमुक्तं भवति, सर्वश्रद्धात्मप्रदेशे लोचनोत्पत्तिनिमित्तं परमागमोपदेशादुत्पत्रं निर्वि-कारं मोक्षार्थिभिः स्वसंवेदनज्ञानभेव भावनीयमिति ॥ ३४ ॥ अथागमलोचनेन सर्वे दरयत इति प्रज्ञापयति— सन्वे आसमसिद्धा सर्वेऽध्यागमसिद्धा आगमेन ज्ञाताः । के ते । अत्था विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावो योऽसौ परमात्मपदार्थस्तःप्रमृतयोऽर्थाः । कथं सिद्धाः । गुणपज्जएहिं चित्तेहिं विचित्रगुणपर्यायैः सह । जागंति जानन्ति । कान् । ते चि तान् पूर्वोक्तार्थगुणपर्यायान् । किं कुत्वा पूर्वम् । पेच्छित्ता दृष्ट्वा ज्ञात्वा । केन । आगमेण हि आगमेनैव । अयमत्रार्थः---पूर्वमागमं पठित्वा पश्चाज्जानन्ति ते समणा ते श्रमणा भवन्तीति । अत्रेदं भणितं भवति-स्वें द्रव्यगुणपर्यायाः परमागमेन ज्ञायन्ते । करमात् । आगमस्य जाते हैं, इस भेदविज्ञानकी शक्तिसे प्राणी महामोहको जीतता है, पीछे परमात्मतत्वको पाता है, तब निरन्तर अनन्तज्ञानमें तिष्ठता है । इसलिये सर्वदर्शी सिद्रपदके साधक आगमको जानकर मुक्तिके इच्छुक महामुनि सबको आगम-नेत्रसे देखते हैं, आगम बड़ा नेत्र है ॥ २४॥ आगे आगम-नेत्रसे सब देखा जाता है, यह बात टढ़ करते हैं।---[सर्वे अर्थाः] सभी जोव अजीवादि पदार्थ हैं, वे [चिन्नैः] नाना प्रकारके [ गुणपर्यायैः ] गुणपर्यायोंसे [आगमसिद्धाः ] सिद्धान्तमें सिद्ध हैं, [तान् अपि] गुण पर्यायों सहित उन पदार्थोंको भी [ते अमणाः] वे मोक्षमार्गी महामुनि [हि] निश्चयकर [आगमेन दृष्टा] सिद्धान्त-नेत्रसे देखकर [जानन्ति] जानते हैं। भावार्थ-जितने जीव अजीवादि पदार्थ हैं, उनके गुण पर्यायोंके भेदसे जो स्वरूप हैं, वह अनादिनिधन सिद्धान्तमें अच्छी तरह सिद्ध किया है, अर्थात सिद्धान्तमें द्रव्य, गुण, पर्यायका स्वरूप यथार्थ कहा है, किसी तर्क (न्याय) से

संडित नहीं होता, अविरोधरूप है। सहभावी गुण और कमवर्ती पर्याय इन दो भेदोंसे द्रव्यमें जो अनंतधर्म हैं, उन स्वरूप अनेकान्तको आगम कहा है, इससे प्रमाण है, क्योंकि नाना प्रकारके गुण पर्याय सहित सब द्रव्योंके अनेकांतस्वरूपका आगम कहनेवाला है। ऐसे आगम-नेत्रसे महामुनि सकल पदार्थोंके स्वरूपको देसते हैं, जानते हैं। सब पदार्थ झेय हैं, महामुनि ज्ञाता हैं, द्रव्यथ्रुत आगमको क्रेयलमापद्यन्ते स्वयमेव, विचित्रगुणपर्यायविशिष्टसर्वद्रव्यव्यापकानेकान्तात्मकश्रुतक्रानोपयोगी-भूय विपरिणमनात् । अतो न किंचिदप्यागमचक्षुषामदृ्व्यं स्यात् ॥ ३५ ॥ अथागमज्ञानतत्पूर्वतत्त्वार्थश्रद्धानतदुभयपूर्वसंयततानां यौगपद्यस्य मोक्षमार्गतं नियमयति-

आगमपुन्वा दिही ण भवदि जस्सेह संजमो तस्स । णत्थीदि भणदि सुत्तं असंजदो होदि किंध समणो ॥ ३६ ॥ आगमपूर्वा दर्षिन भवति यस्येह संयमस्तस्य ।

नास्तीति भणति सत्रमसंयतो भवति कथं श्रमणः ॥ ३६ ॥

इइ हि सर्वस्यापि स्यात्कारकेतनागमपूर्विकया तत्त्वार्थश्रद्धानलक्षणया दृष्टचा शून्यस्य स्वपरविभागाभावात् कायकषाँपैः संहैक्यमध्यवसतोऽनिरुद्धविषयाभिलाषतया षड्जीवनिकाय-

परोक्षरूपेण केवलज्ञानसमानत्वात् , पश्चादागमाधारेण स्वसंवेदनज्ञाने जाते स्वसंवेदनज्ञानबल्लेन केवलज्ञाने च जाते प्रत्यक्षा अपि भवन्ति । ततः कारणादागमचक्षुषा परंपरया सबै दृश्यं भवतीति ॥ ३५ ॥ एवमा-गमाभ्यासकथनरूपेण प्रथमस्थले सूत्रचतुष्टयं गतम् । अथागमपरिज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानतदुभयपूर्वकसंयतत्व-त्रयस्य मोक्षमार्गत्वं नियमयति-आगमपुच्वा दिट्ठी ण भवदि जरूसेह आगमपूर्विका दृष्टिः सम्यक्त्वं नास्ति यस्येह लोके संजमो तस्स गरिथ संयमस्तस्य नास्ति इदि भणदि इत्येवं भणति कथयति । किं कर्ट । सुत्तं सूत्रमागमः । असंजदो होदि किध समणो असंयतः सन् श्रमणस्तपोधनः कथं भवति न जानकर भावश्रुत ज्ञानके उपयोगी होकर परिणमे हैं, इस कारण महामुनि आगमके बलसे सबको देखते हैं, इसी लिये आगम-नेत्रसे कुछ भी अनदीखता नहीं रहता । इस कारण मोक्षाभिलाषीको अभ्यास करना योग्य हैं ॥ ३५ ॥ आगे सिद्धान्तका ज्ञान और उस सिद्धान्तके अनुसार श्रद्धान और ज्ञान श्रद्धान संयुक्त संयम ये तीनों एक कालमें होवें, तो मोक्षमार्ग होता है, ऐसा निश्चय करते हैं--[इह] इस लोकमें [यस्य] जिस जीवके [आगमपूर्वा ] पहले अच्छी तरह सिद्धान्तको जानकर [हिष्टिः] सम्यग्दर्शन [न भवति] नहीं हो, [तस्य] तो उसके [संयमः] मुनिकी कियारूप आचार [ नास्ति] नहीं होता, [ इति ] यह बात [सूच्नं ] जिनप्रणीत सिद्धान्त [ भणति ] कहता है, [असंयतः] और जिसके संयमभाव नहीं है, वह पुरुष [कथं] कैसे [अमणः] मुनि [भवति] हो सकता है ! नहीं हो सकता । भावार्थ-जिस पुरुषके प्रथम ही आगमको जानकर पदार्थौका श्रद्धान न हुआ हो, उस पुरुषके संयमभाव भी नहीं होता, यह निश्चय है, और जिसके संयम नहीं हैं, वह मुनि नहीं कहा जाता। जिसके आगमको जानकर श्रद्धान हुआ हो, वहीं मुनि कहलाता है, अन्यथा नहीं कहा जाता । इसी कथनको विशेषतासे दिखलाते हैं—ज्ञान दर्शन चारित्रका जो एक ही बार होना उसको मोक्षमार्ग कहते हैं, क्योंकि जो जीव अनेकान्त ध्वजाकर विराजमान आगम-ज्ञानके अनुसार श्रद्धानरूप सम्यग्दर्शनसे रहित है, उसके मेदविज्ञानके अभावसे स्वपरका मेद नहीं होता, कषाय परिणामोंसे एकताका अभ्यास होता है, वहाँपर राग, द्रेष, मोह, भावसे विषयाभिलाषाका निरोध नहीं होता, इन्द्रियें विषयोंमें प्रवर्ततीं

अग, ३८

भातिनो भूला सर्वतोऽपि इतमहत्तेः सर्वतो निदृत्त्यभावात्तवा परमात्मज्ञानाभावाद् झेयचक माक्रमणनिर्रगल्जनितया ज्ञानरूपात्मतत्त्वेनाय्यमहत्त्यभावाच संयम एव न तावत् सिद्धचेत् । असिद्धसंयमस्य तु सुनिश्चितैकाय्यगतलरूपं मोक्षमार्गापरनामश्रामण्यमेव न सिद्धचेत् । अत आगमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतलानां यौगपद्यस्यैव मोक्षमार्गलं नियम्येत ॥ ३६ ॥ अथागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतलानामयौगपद्यस्य मोक्षमार्गलं विघटयति— ण हि आगमेण सिज्झदि सदद्दणं जदि वि णस्थि अल्येसु । सदद्दमाणो अत्थे असंजदो वा ण णिव्वादि ॥ ३७ ॥ न ग्रागमेन सिद्धचति श्रद्धानं यद्यपि नास्त्यर्थेषु । श्रद्धान अर्थानसंयती वा न निर्वाति ॥ ३७ ॥

अद्धानशून्येनागमजनितेन ज्ञानेन तदविनाभाविना अद्धानेन च संयमशुन्येन न तावत्सि-

कथमपीति । तथाहि—यदि निर्दोषिनिजपरमात्मैवोपादेय इति रुचिरूपं सम्यक्त्वं नास्ति तर्हि परमागम-बछेन विशदैकज्ञानरूपमात्मानं जानन्नपि सम्यग्दर्धिने भवति ज्ञानी च न भवति तद्वयाभावे सति पश्चेन्द्रिय-विषयाभिलाषषड्जीववधव्यावृत्तोऽपि संयतो न भवति । ततः स्थितमेतत् परमागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयत-त्वत्रयमेव मुक्तिकारणमिति ॥ ३६ ॥ अथागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वानां यौगपद्यामावे मोक्षो नास्तीति व्यवस्थापयति- ण हि आगमेण सिज्झदि आगमजनितपरमात्मज्ञानेन न सिद्धचति । सददृणं जदि वि ग्रात्थि अत्थेस, श्रद्धानं यदि च नारित परमात्मादिपदार्थेषु । सददमाणो अत्थे श्रदधानो वा चिदानन्दै-कस्वभावनिजपरमात्मादिपदार्थान् । असंजदो वा ण णिव्वादि विषयकषायाधीनत्वेनासंयतो वा न निर्वाति निर्वाणं न लभत इति । तथाहि-यथा प्रदीपसहितपुरुषस्य कूपपतनप्रस्तावे कूपपतनालिवर्तनं मम हितमिति निश्चयरूपं श्रद्धानं यदि नास्ति तदा प्रदीपः किं करोति न किमपि । तथा जीवस्यापि परमा-हैं, षट्कायके जीवोंकी हिंसा होती है, अटकसे रहित हुआ यथेच्छाचारी होता है, सर्व व्यागरूप मुनिव्रत नहीं होता, उसी प्रकार निर्विकल्प समाधिकर परमात्मज्ञान मी नहीं होता, और ज्ञेय पदार्थोंमें प्रवर्तनेवाली स्वच्छंद ज्ञानवृत्ति उस स्वरूपमें एकाम्र भावसे ज्ञानप्रवृत्तिका अमाव है । इस कारण ऐसे जीवके आगम-ज्ञानपूर्वक श्रदान विना संयमभावकी कैसे सिद्धि होवे? किसी तरह नहीं । जिसके संयमकी सिद्धि न हुई, उसके निश्चित एकाग्रतारूप मोक्षमार्गनामा मुनिपदकी भी सिद्धि नहीं होती। इसलिये आगमज्ञान, तत्त्वार्धश्रद्धान, संयमभाव, इन तीनोंकी एकता जब होवे, तभी मोक्षमार्गकी सिद्धि होती है ॥ ३६ ॥ आगे आगमज्ञान, तत्वार्थश्रद्धान, संयमभाव, इन तीनोंकी एकता हो, तभी मोक्षमार्ग होवे, यह कहते हैं---[यदि ] जो [अर्थेषु ] जीवाजीवादि पदार्थोंमें [अद्धानं ] रुचिरूप प्रतीति [ नास्ति ] नहीं है, तो [आगमेन हि] सिद्धान्तके जाननेसे भी [न सिद्धधति] मुक्त नहीं होता, [वा] अथवा [अर्थोन् ] जीवाजीवादिक पदार्थोंका [अद्दधानः अपि] श्रद्धान करता हुआ भी जो [असंयतः] असंयमी होने, तो वह [म] नहीं [निवाति] मुक होता । आवार्थ-यद्यपि आममके बल्से सब

२९८

दघति । तथाहि—आगमबल्लेन सकल्पदार्थान् विस्पष्टं तर्कयभपि यदि सकल्पदार्थझेयाकार-करम्वितविशदैकज्ञानाकारमात्मानं न तथा प्रत्येति तदा यथोदितात्मनः श्रद्धानशून्यतया यथो-दितमात्मानमननुभवन् कथं नाम क्रेयनिमग्नो ज्ञानविमूढोऽज्ञानी स्यात् । अज्ञानिनश्च क्रेयद्योतको भवन्नप्यागमः किं कुर्यात् । ततः श्रद्धानशून्यादागमाम्नास्ति सिद्धिः । किं च— सकल्पदार्थ-क्रेयाकारकरम्वितविशदैकज्ञानाकारमात्मानं श्रदधानोऽप्यनुभवन्नपि यदि स्वस्मिन्नेव संयम्य न वर्तयति तदानादिमोहरागद्देषवासनोपजनितपरद्रव्यचङ्क्रमणस्वैरिण्याश्चिद्वृत्तेः स्वस्मिन्नेव स्थानान्निर्वासननिःकम्पैकतत्त्वमूर्च्छितचिद्वृत्त्त्यभावात्कथं नाम संयतः स्यात् । असंयतस्य च यथोदितात्मतत्त्वमतीतिरूपं श्रद्धानं यथोदितात्मतत्त्वानुभूतिरूपं ज्ञानं वा किं कुर्यात् । ततः संयमशून्यात् श्रद्धानात् ज्ञानाद्वा नास्ति सिद्धिः । अत आगमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वानाम-यौगपद्यस्य मोक्षमार्गतं विघटेतेव ॥ ३७ ॥

गमाधारेण सकल्पदार्थज्ञेयाकारकरावलम्बितविशदैकज्ञानरूपं स्वात्मानं जानतोऽपि ममात्मैवोपादेय इति निश्चयरूपं यदि श्रद्धानं नास्ति तदास्य प्रदीपस्थानीय आगमः किं करोति न किमपि । यथा वा स एव प्रदीपसहितपुरुषः स्वकीयपौरुषबलेन कूपपतनाद्यदि न निवर्तते तदा तस्य श्रद्धानं प्रदीपो दर्ष्टिर्वा किं करोति न किमपि । तथायं जीवः श्रद्धानज्ञानसहितोऽपि पौरुषस्थानीयचारित्रबलेन रागादिविकल्परूपादसंयमाद्य न निवर्तते तदा तस्य श्रद्धानं ज्ञानं वा किं कुर्यान किमपीति । अतः एतदायाति परमागमज्ञानतत्त्वार्थ-श्रद्धानसंयतत्वानां मध्ये द्वयेनैकेन वा निर्वाणं नास्ति किंतु त्रयेणेति ॥ ३७ ॥ एवं भेदामेदरत्नत्रयात्मक-

पदार्थोंको विशेषरूपसे जानता है, परंतु सकल पदार्थोंके जाननेसे प्रतिबिम्बित निर्मल ज्ञानाकार आत्मा जैसा है, उसको उसी प्रकार न जाने, वैसा ही श्रदान न करे, और जैसा कुछ कहा है, वैसा ही जो न अनुभवे, तो परज्ञेयमें मग्न हुआ अज्ञानी जीव अकेले आगमके जाननेसे ही श्रदान बिना ज्ञानी कैसे हो सकता हैं ? किसी प्रकार भी नहीं । यदि आगमको जाने और तरवार्थका श्रदान करे, तभी ज्ञानी हो सकता हैं ? किसी प्रकार भी नहीं । यदि आगमको जाने और तरवार्थका श्रदान करे, तभी ज्ञानीको कुछ कार्यकारी नहीं होसकता, क्योंकि अज्ञानी श्रदानसे रहित है, इसलिये उसको आगमसे कुछ फलकी सिद्धि नहीं होती । यद्यपि सकल ज्ञेय पदार्थीकर प्रतिबिम्बित निर्मल ज्ञानाकार आत्माका कोई श्रदान भी करता है, कोई जीव अनुभव भी करता है, तो भी वही जीव अपनेमें जो संयम भाव धरके निश्वल होके नहीं प्रवर्ते, तो उस संयमीके जैसा कुछ कहा है, वैसा ही आत्मतत्त्वकी प्रतीतिरूप श्रदान क्या करे, और यर्थार्थ आत्मतत्वकी अनुमूतिरूप ज्ञान भी संयमभाव विना क्या करे, क्योंकि यह जीव अनादि काल्से लेकर राग, देष, मोहकी वासनासे परमें लगा हुआ है, इसकारण इस जीवकी अग्रद चेतनारूपी व्यभिचारिणी क्षी परमावोंमें रमती है, अपने आत्मीक-रसमें मग्न नहीं होती । परवासनासे रहित निष्ट्रंप एक आत्मीक-तत्वमें संयमभाव विना स्थिरता नहीं होती, इसलिये संयमभाव रहित श्रदानसे वा ज्ञानसे मोक्ष नहीं होता, जब आगम-ज्ञान, तत्वार्थश्रदान, और संयमभाव इन तीनोंकी एकता हो, तभी मोक्ष-

३७ ]

अथागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतलानां यौगपद्येऽप्यात्मज्ञानस्य मोक्षमार्भसाधकतमसं द्योत-यति—

जं अण्णाणी कम्मं खवेदि भवसयसहस्सकोडीहिं। तं णाणी तिहिं गुत्तो खवेदि उस्सासमेत्तेण ॥ ३८ ॥ यदज्ञानी कर्म क्षपयति भवशतसदस्रकोटिभिः । तज्ज्ञानी त्रिभिर्ग्रप्तः क्षपयत्युच्छ्वासमात्रेण ॥ ३८ ॥

यदज्ञानी कर्म क्रमपरिपाटचा बालतपोवैचित्र्योपक्रमेण च पच्यमानग्रुपात्तरागढेषतया मुखदुःखादिविकारभावपरिणतः पुनरारोपितसंतानं भवशतसदस्रकोटीभिः कथंचन निस्तरति,

मोक्षमागेस्थापनमुख्यत्वेन द्वितीयस्थले गाथाचतुष्टयं गतम् । किंच बहिरात्मावस्थान्तरात्मावस्थापरमात्मावस्था मोक्षावस्थात्रयं तिष्ठति । अवस्थात्रयेऽनुगताकारद्रव्यं तिष्ठति । एवं परस्परसापेक्षदव्यपर्यायात्मको जीवपदार्थः । तत्र मोक्षकारणं चिन्त्यते । मिथ्यात्वरागादिरूपा बहिरात्मावस्था तावदशुद्धा मुक्तिकारणं न भवति । मोक्षावस्था शुद्धात्मफल्रभूता सा चांग्रे तिष्ठति । एताभ्यां द्वाभ्यां भिन्ना यान्तरात्मावस्था सा मिथ्यात्वरागादिरहितत्वेन शुद्धा यथा सूक्ष्मनिगोतज्ञाने शेषावरणे सत्यपि क्षयोपशमज्ञानावरणं नास्ति तथात्रापि केवल्वज्ञानावरणं सत्यप्येकदेश-क्षयोपशमज्ञानापेक्षया नास्त्यावरणम् । यावतांशेन निरावरणरागादिरहितत्वेन शुद्धा च तावतांशेन मोक्षकारणं भवति तत्र शुद्धपारिणामिकभावरूपं परमात्मद्रव्यं ध्येयं भवति तच्च तस्मादन्तरात्मध्यानावस्थाविशेषात्कर्थचिद्धि-नम् । यदैकान्तेनाभिन्नं भवति तदा मोक्षेऽपि ध्यानं प्राप्तोति, अथवास्य ध्यानपर्यायस्य विनाशे सति तस्य पारिणामिकभावस्थापि विनाशः प्राप्नोति । एवं बहिरात्मान्तरात्मपरमात्मकथनरूपेण मोक्षमार्गो ज्ञातव्यः । अथ परमागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वानां मेदरत्त्रयरूपाणां मेलापकेऽपि यदभेदरत्नत्रयात्मकं निर्विकल्प-समाधिल्रक्षणमात्मज्ञानं निश्चयेन तदेव मुक्तिकारणमिति प्रतिपादयति --जं अण्णाणी कम्मं खवेदि निर्वि-कल्पसमाधिरूपनिश्वयरत्नत्रयात्मकविशिष्टभेदज्ञानाभावादज्ञानी जीवो यत्वर्म क्षपयति । काभिः कर्ममूताभिः ।

मार्ग होता है, ऐसा ताल्पर्य समझना ॥ ३७ ॥ आगे आगम-ज्ञान, तत्त्वार्थ श्रद्धान और संयमभाव इस सनत्रयकी एकताके होनेपर भी आत्मज्ञानको मुख्यरूप मोक्षमार्गका साधक दिखलाते हैं—[अज्ञानी] परमात्मज्ञान रहित पुरुष [यत् कर्म] जो ज्ञानावरणादि अनेक कर्म [भवदातसहस्त्रकोटिभिः] सौ हजार कोड़ (अनेक) पर्यायोकर [क्षपयति] क्षय करता है, [न्निभिर्गुप्तः] मन, वचन, कायकी कियाओंके निरोधकर स्वरूपमें लीन [ज्ञानी] परमात्मभावका अनुभवी ज्ञाता [तत् ] उन ज्ञानावर-णादि असंख्यात लोकमात्र कर्मोंको [उच्छ्वासमान्नेण] एक उत्त्वासमात्र (थोड़े) कालमें ही [क्षपयति] क्षय कर देता है । भावार्थ—अज्ञानी जीव क्रियाकांडकी परिपाटीसे और अनेक प्रकारके अज्ञानतपके बलसे जो कर्म क्षय करता है, उसी कर्मके उदयसे राग, द्वेष, भावोंसे सुख दुःखादि विकार भावोंरूप परिणमता है, पश्चात् नवीन बंध करके सन्तान बढ़ाता है, इस कारण अनेक सौ हजार कोटि पर्यायोमें भी कर्मोंका क्षय नहीं करता,—मुक्त नहीं होता, अज्ञानीके कर्मकी निर्जरा बंधका ही कारण तदेव ज्ञानी स्यात्कारकेतनागमज्ञानतत्त्वार्थश्रदानसंयतलयौगपद्यातिशयमसादासादितशुदज्ञान-मयात्मकलानुभूतिलक्षणज्ञानिलसद्भावात्कायवाज्जनःकर्मोपरमप्रदृत्तत्रिग्रप्तवात् मचण्डोपक्रमपच्य-मानमपद्दस्तित्रागद्वेषतया द्र्रनिरस्तसमस्तसुखदुःखादिविकारः पुनरनारोपितसंतानसुच्छ्वास-मात्रेणैव लील्यैव पातयति । अत आगमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतलानां यौगपद्येऽप्यात्मज्ञानमेव मोक्षमार्गसाधकतममनुमन्तव्यम् ॥ ३८ ॥

अथात्मज्ञानशून्यस्य सर्वागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वानां यौगपद्यमप्यर्किचित्करमित्य-नुञ्चास्ति—

## परमाणुपमाणं वा मुच्छा देहादिएसु जस्स पुणो । विज्जदि जदि सो सिद्धिं ण लहदि सव्वागमधरो वि ॥ ३९ ॥

भवसयसद्दस्सकोडीहिं भवशतसहस्रकोटिभिः तं णाणी तिहिं गुत्तो तत्कर्म ज्ञानी जीवस्तिगुप्तिग्रतः सन् खवेदि उस्सासमेत्तेण क्षपयत्युच्छ्यासमात्रेणेति । तद्यथा—बहिर्विषये परमागमाभ्यासबल्टेन यत्सम्यक् परिज्ञानं तथैव श्रद्धानं वताधनुष्ठानं चेति त्रयं तत्त्रयाधारेणोत्पन्नं सिद्धजीवविषये सम्यक्परिज्ञानं श्रद्धानं तदगुणस्मरणानुकूल्मनुष्ठानं चेति त्रयं तत्त्रयाधारेणोत्पन्नं विशदाखण्डैकज्ञानाकारे स्वशुद्धात्मनि परिच्छित्ति-रूपं सविकल्पज्ञानं स्वशुद्धात्मोपादेयभूतरुचिविकल्परूपं सम्यग्दर्शनं तत्रैवात्मनि रागादिविकल्पनिवृत्तिरूपं सविकल्पज्ञानं स्वशुद्धात्मोपादेयभूतरुचिविकल्परूपं सम्यग्दर्शनं तत्रैवात्मनि रागादिविकल्पनिवृत्तिरूपं सविकल्पज्ञानं स्वशुद्धात्मोपादेयभूतरुचिविकल्परूपं सम्यग्दर्शनं तत्रैवात्मनि रागादिविकल्पनिवृत्तिरूपं सविकल्पज्ञारिं त्रयम् । तत्त्रयप्रसादेनोत्पन्तं यन्निर्विकल्पसमाधिरूपं निश्चयरत्नत्रयरुक्षणं विशिष्टस्वसंवे-दनज्ञानं तदभावादज्ञानी जीवो बहुभवकोटिभिर्थत्कर्म क्षपयति तत्कर्मे ज्ञानी जीवः पूर्वोक्तज्ञानगुणसद्धावात् त्रिगुप्तिग्रितः सन्तुच्छ्वासमात्रेण लील्यैव क्षपयतीति । ततो ज्ञायते परमागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वानां मेदरत्तत्रयरूपाणां सद्धावेऽध्यभेदरत्तत्रयरूपस्य स्वसंवेदनज्ञानस्यैव प्रधानत्वमिति ॥ ३८ ॥ अथ पूर्व-स्त्रोक्तात्मज्ञानरहितस्य सर्वागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वानां यौगपधमप्यकिंचित्वरमित्युपदिशति—**परमा**-

है, और ज्ञानीके वह स्यादाद-ध्वजासे चिन्हित आगमका जानना, तच्वार्थ श्रदान, और संयमभाव इन तीन रत्तत्रय भावोंकी अधिकताके प्रसादसे अंगीकार की गई शुद्ध ज्ञानमयी आत्मतत्वकी अनुभूति, उस-रूप ज्ञानके होनेसे मन. वचन, कायकी कियाके निरोधसे स्वरूपमें गुप्त है, इस कारण वह ज्ञानी अपनी ज्ञान वैराग्यकी शक्तिके बलसे एक क्षणमें बिना ही यत्नके अपनी लीला ही कर असंख्यात लोकमात्र कर्मोंको क्षय कर डालता है, कर्मके उदयमें राग, देष, मोह, भावोंसे रहित है, इसलिये इष्ट अनिष्ट पदार्थीके संयोगसे सुख दुःख विकारको नहीं धारण करता, इसी कारण नूतन बंधका कर्ता नहीं है, संसारकी संतानका उच्छेदक है, सहज ही मुक्त होता है। इससे यह तात्पर्य जानना, कि आगमज्ञान, तत्त्वार्थश्रदान, और संयमभाव इनकी एकताके होनेपर भी आत्मज्ञान ही को मोक्षके साधनेकी अधिकता है।। ३८ ।। आगे आत्मज्ञानशून्य पुरुषके आगमज्ञान, तत्त्वार्थश्रदान, संयमभाव इनकी एकता भी अकार्यकारी है, ऐसा कहते हैं-[ यस्य] जिस पुरुषके [पुन:] फिर [ परमाणुप्रमाणं वा ] पर-माणुबराबर भी अतिसूक्ष [ देहादिकेषु ] शरीरादि परदव्यों में [ मूच्छा ] ममता भाव [ यदि ] जो

परमाणुप्रमाणं वा मूर्च्छा देहादिकेषु यस्य पुनः । विद्यते यदि स सिद्धि न लभते सर्वागमधरोऽपि ॥ ३९ ॥

यदि करतलामलकीकृतसकलागमसारतया भूतभवद्भावि च स्वोचितपर्यायविशिष्टमशेष-द्रव्यजातं जानन्तमात्मानं जानन् श्रद्दधानः संयमयंश्रागमज्ञातत्त्वार्थश्रद्धानसंयतलानां यौगपद्धे-ऽपि मनाब्बोहमलोपलिप्तलात् यदा शरीरादिमूच्छोँपरक्ततया निरुपरागोपयोगपरिणतं कृता ज्ञानात्मानमात्मानं नानुभवति तदा तावन्मात्रमोहमलकलङ्ककीलिकाकीलित्तैः कर्मभिरविग्रुच्य-मानो न सिद्धचति । अत आत्मज्ञानशून्यमागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतलयौगपद्यमप्यकिंचि-त्करमेव ॥ ३९ ॥

अथागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयततयौगपद्यात्मज्ञानयौगपद्यं साधयति—

णुपमाणं वा ग्रुच्छा देहादिएसु जस्स पुणो विज्जदि जदि परमाणुमात्रं वा मूच्छां देहादिकेषु विषयेषु यस्य पुरुषस्य पुनर्विधते यदि चेत् । सो सिर्द्धि ण लहदि स सिर्द्धि सुक्ति न लभते । कथंमूतः । सन्त्रा-गमधरो वि सर्वांगमधरोऽपीति । अयमत्रार्थः — सर्वांगमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वानां यौगपधे सति यस्य देहादिविषये स्तोकममत्वं विधते तस्य पूर्वसूत्रोक्तं निर्विकल्पसमाधिलक्षणं निश्वयरत्नत्रयात्मकं स्वसंवेदनज्ञानं नास्तीति ॥ ३९ ॥ अध द्रव्यभावसंयमस्वरूपं कथयति —

### चागो य अणारंभो विसयविरागो खओ कसायाणं । सो संजमो त्ति भणिदो पन्वज्जाए विसेसेण ॥ \*२१ ॥

चागो य निजशुद्धाल्मपरिप्रहं कुल्वा बाह्याभ्यन्तरपरिप्रहनिवृत्तिरूयागः अणारंभो निःक्रियनिज-

[चिचाते] मौजूद है, तो [सः] वह पुरुष उतने ही मोह कलंकसे [सवांगमधरोऽपि] द्वादशां-गका पाठी होता हुआ भी [सिद्धि] मोक्षको [न] नहीं [लभते] पाता । भावार्थ---जैसे हाथमें निर्मेल स्फटिकका मणिका अंतर बाहिरसे अच्छा दोखता है, उसी तरह जिन पुरुषोंने समस्त आगमका रहस्य जान लिया है, और उसी आगमके अनुसार त्रिकाल सम्बंधी सकल पर्याय सहित संपूर्ण द्रव्योंके जाननेवाला आत्माको वे जानते हैं, अद्रान करते हैं, और आचरण करते हैं । इसी तरह जिस पुरुषके आगमज्ञान, तत्त्वार्थअद्रान, संयम, इस रत्नत्रयकी एकता भी हुई है, परंतु वही पुरुष जो किसी काल्में रारीरादि परदव्योंमें रागमाव मल्से मलीन हुआ ज्ञानस्वरूप आत्माको वीतराग उपयोग भावरूप नहीं अनुभव करता है, तो वही पुरुष उतने ही सूक्म मोहकलंकसे कोलित कर्मोंसे नहीं छूटता-मुक्त नहीं होता । इससे यह बात सिद्ध हुई, कि वीतराग निर्विकन्प समाधिसे आत्मज्ञानसे सून्य पुरुषके आगम-ज्ञान, तत्त्वार्थिअद्वान और संयमभावोकी एकता भी कार्यकारी नहीं है, जो आत्मज्ञान सहित हो, तमी मोक्षका साधक हो सके, इस कारण आत्मज्ञान मोक्षका मुख्य साधन है ॥ ३९ ॥ आगे जिसके आगम-ज्ञान, तत्त्वार्थअद्वान, संयमभावको एकता है, और आत्मज्ञानकी एकता है, उस पुरुषका स्वरूप कहते होत, तत्त्वार्थअद्वान, संयमभावको एकता है, और आत्मज्ञानकी एकता है, उस पुरुषका स्वरूप कहते होत, तत्त्वार्थअद्वान, संयमभावको एकता है, और आत्मज्ञानकी एकता है, उस पुरुषका स्वरूप कहते हे--[स अमणः] वह महामुनि [संयतः] संयमी [भरणितः] भगवंतदेवने कहा है, जो का पंचसमिदो तिगुत्तो पंचेंदियसंबुडो जिदकसाआ । दंसणणाणसमग्गो समणो सो संजदो भणिदो ॥ ४० ॥ पत्रसमितस्निगुप्तः पत्रेन्द्रियसंहतो जितकषायः ।

दर्शनज्ञानसमग्रः श्रमणः स संयतो भणितः ॥ ४० ॥

यः खल्वनेकान्तकेतनागमज्ञानवळेन सकलपदार्थज्ञेयाकारकरम्बितविशदैकज्ञानांकार-मात्मानं अद्धानोऽनुभवंश्वात्मन्येव नित्यनिश्वलां दृत्तिमिच्छन् समितिपञ्चकाङ्कुशितमदृत्ति-मवर्तितसंयमसाधनीकृतशरीरपात्रः क्रमेण निश्वलनिरुद्धपञ्चेन्द्रियद्वारतया सम्रुपरतकायवाज्यनो-व्यापारो भूला चिद्दृत्तेः परदव्यचङ्कमणनिमित्तमत्यन्तमात्मना सममन्योन्यसंवलनादेकीभूत-मपि स्वभावभेदपरसेन निश्चित्यात्मनैव कुश्नलो मछ इव सुनिर्भरं निष्पीडच निष्पीडच कषाय-

शुद्धास्मद्रव्ये स्थित्वा मनोवचनकायव्यापारनिष्टत्तिरनारम्भः विसयविरागो निर्विषयस्वात्मभावनोत्थसुले तृप्तिं इत्वा पञ्चेन्द्रियसुसाभिल्णाक्ष्यागो विषयविरागः । स्वओ कसायाणं निःकषायशुद्धात्मभावनावलेन कोधा-दिकषायत्थागः कषायक्षयः । सो संजमो त्ति भणिदो स एवंगुणविशिष्टः संयम इति भणितः । पत्व-ज्जाए विसेसेण सामान्येनापि तावदिदं संयमलक्षणं प्रवज्यायां तपश्चरणावस्थायां विशेषेणेति । अत्राभ्य-तत्तरशुद्धा संवित्तिर्भावसंयमो बहिरङ्गनिवृत्तिश्च द्रव्यसंयम इति ॥ २१ ॥ अथागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंय-तत्वानां त्रयाणां यत्सविकल्पं यौगपद्यं तथा निर्विकल्पात्मज्ञानं चेति द्वयोः संभवं दर्शयति <u>पंचसमिदो</u> व्यवहारेण पञ्चसमितिभिः समितः संवृत्तः पञ्चसमितः निश्वयेन तु स्वस्वरूपे सम्यगितो गतः परिणतः समितः तिग्रुत्तो व्यवहारेण मनोवचनकायनिरोधत्रयेण गुप्तः त्रिगुप्तः निश्वयेन स्वरूपे गुप्तः परिणतः पंचेंदियसंबुद्धो व्यवहारेण पञ्चेन्द्रियविषयव्यावत्त्या संवृतः पश्चेत्द्रियसंवृतः निश्वयेन स्वरूपे गुप्तः दस्यग्राणा समितः तिग्रुत्तो व्यवहारेण पञ्चेन्द्रियविषयव्यावत्या संवृत्तः पश्चेन्द्रियसंवृतः निश्वयेन वातीन्द्रियसुखस्वादरतः जिदकसाओ व्यवहारेण कोधादिकषायजयेन जित्कषायः निश्वयेन चाकषायात्ममावनारतः दंसगणाणा-समग्गो अत्र दर्शनज्ञान्दन निजशुद्धात्मश्रदानरूपं सम्यत्वर्शनं प्राह्यम् । ज्ञानश्चदेन तु स्वसंवेदनज्ञानमिति ताभ्यां समग्रे दर्शनज्ञानसमग्रः समणो सो संजदो भणिदो स एवंगुणविशिष्टः श्रमणः संयत इति

[पञ्चसमितः] ईर्यादि पांच समितियोंको पालता है [त्रिगुप्तः] तीन योगोके निरोधसे तीन गुप्ति-वाला हैं, [पञ्चेन्द्रियसंवृतः] पांच इन्द्रियोंको रोकनेवाला [जितकषायः] कषायांको जीतनेवाला और [दर्शनज्ञानसमग्रः] दर्शन ज्ञानसे परिपूर्ण है। भावार्थ—जो पुरुष स्यादादरूप आगमसे सकल बेयाकारकर प्रतिबिग्नित, निर्मल ज्ञानस्वरूप आत्माको जानता है, श्रद्धान करता है, अनुभवता है, अपनेमें निश्चल इत्तिको चाहता है, जिसने पांच समितिके आचरणसे खेच्छाचार वृत्तिको रोककर, अपने शरीर और संयमका साधन किया है, कमसे निश्चल होके पंचेन्द्रियोंका निरोध किया है, जिसके मन, वचन, कायसे कचाय दूर हुए हैं, जिन कषायों से यह चैतन्यवृत्ति परद्रव्यमें गमन करती है, और जो कषाय आत्माके साथ परस्पर मिलनेसे एकताको धारण करते हैं, उन कषाय-शञ्चओंको निश्चयकर अपने स्वच्छा च एक ही बार अपने ज्ञानकी अधिकलासे चूर घूर कर डाला है, जैसे प्रवीण मछ अपने शञ्च-मल्लको मसल ३०४

चक्रमक्रमेण लीवं त्याजयति, स खल्छ सकल्परद्रव्यशून्योऽपि विश्वद्धद्दशिइप्तिमात्रस्वभावभूता-वस्थापितात्मतत्त्वोपजातनित्यनिश्वल्द्वत्तितया साक्षात्संयत एव स्यात्। तस्यैव चागमज्ञानतत्त्वार्थ-श्रद्धानसंयतलयौगपद्यात्मज्ञानयौगपद्यं सिद्धचति ॥ ४० ॥

अथास्य सिद्धागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतलयौगपद्यात्मज्ञानयौगपद्यसंयतस्य कीदग्रुक्षण-मित्यनुज्ञास्ति—

## समसत्तुबंधुवग्गो समसुहदुक्खो पसंसर्णिंद्समो । समलोट्टुकंचणो पुण जीविद्मरणे समो समणो ॥ ४१ ॥ समक्षत्रुवन्धुर्वगः समसुखदुःखः प्रशंसानिन्दासमः । समलोष्टकाश्चनः पुनर्जीवितमरणे समः श्रमणः ॥ ४१ ॥

संयमः सम्यग्दर्शनज्ञानपुरःसरं चारित्रं, चारित्रं धर्मः, धर्मः साम्यं, साम्यं मोहक्षोभविहीनः आत्मपरिणामः । ततः संयतस्य साम्यं लक्षणम् । तत्र शत्रुवन्धुवर्गयोः सुखदुःखयोः प्रश्नंसा-निन्द्योः लोष्टकाश्चनयोर्जीवितमरणयोथ समः । अयं मम परोऽयं स्वः, अयमाहादोऽयं परि-

भणितः । अत एतदायातं व्यवहारेण यद्वहिर्विषये व्याख्यानं कृतं तेन सविकल्पं सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्र-त्रयं यौगपद्यं प्राह्यम् । अभ्यन्तरव्याख्यानेन तु निर्विकल्पात्मज्ञानं प्राह्यमिति सविकल्पयौगपद्यं निर्विकल्पा त्मज्ञानं च घटत इति ॥ ४० ॥ अथागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वल्रन्नणेन विकल्पत्रययौगपद्येन तथा निर्विकल्पात्मज्ञानेन च युक्तो योऽसौ संयतस्तस्य कि लक्षणमित्युपदिशति । इत्युपदिशति कोऽर्थः इति पृष्टे प्रत्युत्तरं ददाति । एवं प्रश्नोत्तरपातनिकाप्रस्तावे कापि कापि यथासंभवमितिशब्दस्यार्थो ज्ञातव्यः-----स श्रमणः संयतस्तपोधनो भवति । यः किविशिष्टः । शत्रुबन्धुसुखदुःखनिन्दाप्रशंसालोष्ठकाञ्चनजीवितन मरणेषु समः समचित्तः इति । ततः एतदायाति । शत्रुबन्धुसुखदुःखनिन्दाप्रशंसालोष्ठकाञ्चनजीवितमरण-

मसल कर प्राणरहित कर देता है, उसी तरह विनाश किया है, ऐसा वह महा मुनि सुभट, सब परदव्यसे रहित हुआ, ज्ञान, दर्शन, चारित्रकी स्थिरतासे साक्षात् संयमी है, और उसी मुनिके आगमज्ञान, तत्त्वार्थ-श्रदान, संयमकी एकता है, तथा आत्मज्ञानकी एकता है ॥ ४० ॥ आगे आगमज्ञान, तत्त्वार्थश्रदान, संयमभावका एकत्व और आत्मज्ञानका एकत्व जिस मुनिके सिद्ध हुआ है, और वह जिन लक्षणोंसे माल्टम होता है, उनको दिखाते हैं—[श्रमणः] समता भावमें लीन महा मुनि है, वह [समझान्नु-बन्धुवर्गः] रात्र कुटुम्बके लोग इनमें समान भाववाला है, [समसुखदुःखः] सुख और दुःख जिसके समान हैं, [प्रदासानिन्दासमः] बड़ाई और निन्दा-दोषकथन इन दोनोंमें समान है, [समलोछकाश्वनः] लोहा और सोना जिसके समान हैं, और [पुनः जीवितमरणे समः] प्राणधारण और प्राणत्याग ये दोनोंमें भी समान हैं । भादार्थ—सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञानयुक्त जो चारित्र है, उसको संयम कहते हैं, वही धर्म है, और उसीका नाम साम्यभाव भी है । मोह क्षोभसे रहित जो आत्माका परिणाम वह साम्यभाव है, इससे संयमीका लक्षण साम्यभाव है । रात्र, मित्र, सुख, दुःख, तापः, इदं ममोत्कर्षणमिदमपकर्षणमयं ममाकिंचित्कर इदग्रुपकारकमिदं ममात्मधारणमयमत्य-न्तविनाश इति मोहाभावात् सर्वत्राप्यनुदितरागद्वेषद्वेतस्य सततमपि विशुद्धदृष्टिइप्तिस्वभाव-मात्मानमनुभवतः शत्रुबन्धुसुखदुःखमशंसानिन्दालोष्टकाश्चनजीवितमरणानि निर्विशेषमेव ज्ञेय-लेनाक्रम्य ज्ञानात्मन्यात्मन्यचलितव्रत्तेर्यत्किल सर्वतः साम्यं तत्सिद्धागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंय-तलयौगपद्यात्मज्ञानयौगपद्यस्य संयतस्य लक्षणमालक्षणीयम् ॥ ४१ ॥

अथेदमेव सिद्धागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतलयोगपद्यात्मज्ञानयोगपद्यसंयतलमैकाय्यलक्षण-श्रामण्यापरनाम मोक्षमार्गलेन समर्थयति—

दंसणणाणचरित्तेख तीख जुगवं समुद्दिरो जो दु । एयग्गगदो त्ति मदो सामण्णं तस्स पडिपुण्णं ॥ ४२ ॥ दर्शनज्ञानचरित्रेषु त्रिषु युगपत्समुत्थितो यस्तु । एकाग्रगत इति मतः श्रामण्यं तस्य परिपूर्णम् ॥ ४२ ॥ ब्रेयज्ञाहतत्त्वतथामतीतिलक्षणेन सम्यर्ग्दर्शनपर्यायेण ज्ञेयज्ञाहतत्त्वतथानुभूतिलक्षणेन

समताभावनापरिणतनिजशुद्धात्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानरूपनिर्विकल्पसमाधिसमुत्पत्ननिर्विकारपरमाह्ला-दैकलक्षणसुखामृतपरिणतिस्वरूपं यत्परमसाम्यं तदेवपरमागमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वानां यौगपधेन तदा निर्विकल्पात्मज्ञानेन च परिणतत्तपोधनस्य लक्षणं ज्ञातव्यमिति ॥ ४१ ॥ अथ यदेव संयततपोधनस्य साम्य-लक्षणं भणितं तदेव श्रामण्यापरनामा मोक्षमार्गो भण्यत इति प्ररूपयति-दंसणणाणचरित्तेस तीस जुगवं समुहिदो जो दु दर्शनज्ञानचारित्रेषु त्रिषु युगपत्सम्यगुपस्थित उद्यतो यस्तु कर्ता एयग्गगदो त्ति स्तुति, निंदा सोना, छोहा, जीवन, मरण इत्यादि इष्ट, अनिष्ट विषयोंमें मुनिके भेद नहीं है, समताभाव है। यह मेरा है, यह पर है, यह आनन्द है, यह दुःख है, यह मुझको उत्तम है, यह मुझको हीन है, यह उपकारी है, यह कुछ नहीं, यह जीवन है, यह मेरा विनाश है, इत्यादि जो अनेक विकल्प हैं, वे मोहके अभावसे मुनिके नहीं होते, इसलिये महामुनि राग देषसे रहित हैं, सदाकाल निर्मल ज्ञान दर्शनमयी आत्माको अनुभवते हैं, सब इष्ट अनिष्ट विषयोंको हेयरूप जानते हैं, रागी होके कर्ता नहीं हैं, स्वरूपमें समस्त संकल्प, विकल्पोंसे रहित होके निश्चल तिष्ठे हुए हैं, ऐसे मुनिके जो समताभाव है, वही महा-मुनिका लक्षण है, इसी लक्षणसे मुनिके आगमज्ञान, तत्त्वार्थश्रद्धान, संयमभाव इनकी एकता और आत्मज्ञानकी एकता सिद्ध हुई जान पड़ती है, इसलिये समभाव मुनिका प्रगट लक्षण है। ४१॥ आगे पूर्ण सिद्ध हुई, जो यह आगमज्ञान, तत्त्वार्थश्रद्धान, संयमभावकी एकता और आत्मज्ञानकी एकता यही एकाम्रतारूप मोक्षमार्ग है, इसीका दूसरा नाम मुनिपदवी है, यह कहते हैं----[य:] जो पुरुष [दर्शनज्ञानचरित्रेषु] सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र, [त्रिषु] इन तीन भावोंमें [यूग-पत् ] एक ही समय [समुस्थितः ] अच्छी तरह उधमी हुआ प्रवर्तता है, वह [ एकाग्रगतः ] एका-अताको प्राप्त है, [इति मतः] ऐसा कहा है, [तु] और [तस्य] उसी पुरुषके [श्रामण्यं]

प्रथ. ३९

ज्ञानपर्यायेण ज्ञेयज्ञातृक्रियान्तरनिष्टत्तिस्वत्र्यमाणद्रष्टृज्ञातृतत्त्वदृत्तिलक्षणेन चारित्रपर्यायेण च त्रिभिरपि यौगपद्येन भाव्यभावकभावविजृम्भितातिनिर्भरेतरेतरसंवल्लनवलादङ्गाङ्गिभावेन परिणतस्यात्मनो यदात्मनिष्ठत्वे सति संयततं तत्पानकवदनेकात्मकस्यैकस्पानुभूयमानता-यामपि समस्तपरद्रव्यपरावर्ततादभिव्यक्तेकाय्यलक्षणश्रामण्यापरनामा मोक्षमार्ग एवावगन्तव्यः। तस्य तु सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्ग इति भेदात्मकत्वात्पर्यायम्थानेन व्यवहारनये-नेकाय्यं मोक्षमार्ग इत्यभेदात्मकत्वाद्रव्यप्रधानेन निश्चयनयेन विश्वस्यापि भेदाभेदात्मकत्वात्त-दुभयमिति प्रमाणेन मज्ञप्तिः ।

मदो स ऐकाम्यगत इति मतः संमतः सामण्णं तस्स पडिपुण्णं श्रामण्यं चारित्रं यतित्वं तस्य परिपूर्ण-मिति । तथाहि—भावकर्मद्रव्यकर्मनोकर्मभ्यः शेषपुद्रलादिपञ्चद्रव्येभ्योऽपि भिन्नं सहजशुद्धनित्यानन्दैक-स्वभावं मम संवन्धि यदात्मद्रव्यं तदेव ममोपादेयमितिरुचिरूपं सम्यग्दर्शनम् । तत्रैव परिच्छित्तिरूपं सम्यग्ज्ञानं तस्मिन्नेव स्वरूपे निश्चलानुभूतिलक्षणं चारित्रं चेत्युक्तस्वरूपं सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रत्रयं पानक-वदनेकमप्यभेदनयेनैकं यत् तत्सविकल्पावस्थायां व्यवहारेणैकाड्यं भण्यते । निर्विकल्पसमाधिकाले तु निश्च-येनेति तदेव च नामान्तरेण परमसाम्यमिति तदेव परमसाम्यं पर्यायनामान्तरेण द्युद्धोपयोगलक्षणः श्राम-ण्यापरनामा मोक्षमार्गो ज्ञातव्य इति । तस्य तु मोक्षमार्गस्य सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्ग इति भेदात्मकत्वात्पर्यायप्रधानेन व्यवहारनयेन निर्णयो भवति । ऐकाड्यं मोक्षमार्ग इत्यभेदात्मकत्वात् द्रव्यप्रधान

इत्येचं मतिपत्तुराज्ञयवज्ञादेकोऽप्यनेकीभवं-

स्तैलक्षण्यमथैकतामुपगतो मार्गोऽपवर्गस्य यः ।

द्रष्ट्रज्ञातृनिवद्धरृत्तिमचलं लोकस्तमास्कन्दता-

मास्कन्दत्यचिराद्विकाशमतुरुं येनोछसन्त्याश्वितेः ॥ ४२ ॥ अथानैकाय्यस्य मोक्षमार्गलं विघटयति—

> मुज्झदि वा रज्जदि वा दुस्सदि वा दव्वमण्णमासेज । जदि समणो अण्णाणी बज्झदि कम्मेहिं विविहेहिं ॥ ४३ ॥ मुग्लति वा रज्यति वा द्वेष्टि वा द्रव्यमन्यदासाद्य । यदि श्रमणोऽज्ञानी बध्यते कर्मभिर्विविधेः ॥ ४३ ॥

यो हि न खछ ब्रानात्मानमात्मानमेकमग्रं भावयति सोऽवश्यं ब्रेयभूतं द्रव्यमन्यदासीदति । तदासाद्य च ज्ञानात्मात्मज्ञानाद्भ्रष्टः स्वयमज्ञानीभूतो मुद्यति वा रज्यति वा द्वेष्टि वा तथाभूतश्च बध्यत एव न तु विम्रुच्यते । अत अनैकाय्यस्य न मोक्षमार्भलं सिद्धचेत् ॥ ४३ ॥

नेन निश्चयनयेन निर्णयो भवति। समस्तवस्तुसमूहस्यापि भेदाभेदात्मकत्वानिश्चयव्यवहारमोक्षमार्गद्वयस्यापि प्रमाणेन निश्चयो भवतीत्यर्थः ॥ ४२ ॥ एवं निश्चयव्यवहारसंयमप्रतिपादनमुख्यत्वेन तृतीयस्थरुं गाथा-चतुष्टयं गतम् । अथ यः स्वशुद्धात्मन्येकाम्रो न भवति तस्य मोक्षामावं दर्शयति—मुज्झदि वा रज्जदि वा दुस्सदि वा दव्यमण्णमासेज्ज जदि मुद्धति वा रज्यति वा देष्टि वा यदि चेत् । किं कृत्वा द्रव्य-मन्यदासाव प्राप्य । स कः । समणो श्रमणस्तपोधनः । तदा कारुं अण्णाणी अज्ञानी भवति । अज्ञानी सन् बज्झदि कम्मेहिं विविहेहिं बध्यते कर्मभिर्विविधेरिति । तथाहि—यो निर्विकारस्वसंवेदनज्ञानेने-काम्रो मूत्वा स्वात्मानं न जानाति तस्य चित्तं बहिर्विधयेषु गच्छति । ततश्विदानन्दैकनिजस्वमावाज्युतो भवति । ततश्व रागद्वेषमोहैः परिणमति तत्परिणमन् बहुविधकर्मणा बध्यत इति । ततः कारणान्मोक्षार्थि-

हुए यथपि अनेक है, तो भी एकाग्रताकर एक है। ऐसा एक अनेकरवरूप यह मोक्षमार्ग ज्ञातापुरुषोके विचारसे सिद्ध हुआ है। ऐसे मोक्षमार्गको हे जगतके भव्यजीवो! तुम अंगीकार करो, जिससे कि यह चिदानंद अपने अनंत प्रकाशको प्राप्त होवे ॥ ४२ ॥ आगे जिसके एकाग्रता नहीं है, उसके मोक्षमार्ग भी नहीं, यह कहते हैं—[ यदि ] जो [ अज्ञानी ] आत्मज्ञानसे रहित [ अमणः ] मुनि [ अन्यत् द्रव्यं ] आत्मासे भिन्न परदव्यको [ आसाद्य ] अंगीकार कर [ मुख्यति वा ] मोहको प्राप्त होता है, [ रज्यति वा ] अथवा रागी होता है, [ वा देष्टि ] अथवा देषी होता है, तो वह अज्ञानी मुनि [ विविधे: ] अनेक तरहके [ कर्मानः ] ज्ञानावरणादिकर्मोंसे [ वध्यते ] बँध जाता है। भावार्थ— जो कोई ज्ञानस्वरूप आत्माको एकाग्र होकर नहीं चितता है, वह अवश्य ही परदव्यको स्वीकार करता है, और परदव्यमें लगा हुआ, ज्ञानस्वरूप आत्मासे अष्ट होता है । अज्ञानी हुआ रागी, देषी, सोही, होता है । ऐसा होनेपर कर्मोंसे बँधता है, मुक्त नहीं होता । इसल्रिये जो एकाग्रताकर रहित है, उसके मोक्ष- ३०८

अधैकाय्यस्य मोक्षमार्गलमवधारयन्तुपसंहरति----

अहेसु जो ण मुज्झदि ण हि रज़दि णेव दोसमुवयादि । समणो जदि सो णियदं खवेदि कम्माणि विविहाणि ॥ ४४ ॥ अर्थेषु यो न मुग्रति न हि रज्यति नैव द्वेषम्रुपयाति । अमणो यदि स नियतं क्षपयति कर्माणि विविधानि ॥ ४४ ॥

यस्त ज्ञानात्मानमात्मानमेकमग्रं भावयति स न ज्ञेयभूतं द्रव्यमन्यदासीदति । तद-नासाद्य च ज्ञानात्मात्मज्ञानादभ्रष्टः स्वयमेव ज्ञानीभूतस्तिष्ठन्न मुह्यति न रज्यति न द्वेष्टि भिरेकाम्रत्वेन स्वस्वरूपं भावनीयमित्यर्थः ॥ ४३ ॥ अथ निजगुद्धात्मनि योऽसावेकाम्रस्तस्यैव मोक्षो भवतीत्यपदिशति-अद्वेस जो ण मुज्झदि ण हि रज्जदि णेव दोसमुवयादि अर्थेषु बहिःपदार्थेषु यो न मुहाति न रज्यति हि स्फ़ूटं नैवं द्वेषमुपयाति जदि यदि चेत् सो समणो स अमणः णियदं निश्चितं खवेदि विविहाणि कम्माणि क्षपयति कर्माणि विवधानि इति । अथ विशेषः-योऽसौ दष्टश्र-तानमूतभोगाकाङ्कारूपायपथ्यानत्यागेन निजस्वरूपं भावयति तस्य चित्तं बहिःपदार्थेषु न गच्छति ततश्व बहिःपदार्थे चिन्तामावानिर्विकारचिचमत्कारमात्राच्चुतो न भवति । तदच्यवनेन च रागायभावादिविध-कर्माणि विनाशयतीति । ततो मोक्षार्थिना निश्चलचित्तेन निजात्मनि भावना कर्त्तेयेति । इत्थं वीतराग-चारित्रव्याख्यानं श्रुत्वा केचन वदन्ति-सयोगिकेवलिनामप्येकदेशेन चारित्रं, परिपूर्णचारित्रं पुनरयोगिचरम-समये भविष्यति तेन कारणेनेदानीमस्माकं सम्यक्त्वभावनया भेदज्ञानभावनया च पूर्यते चारित्रं पश्चाद्भविष्य-तीति नैवं वक्तव्यम् । अभेदनयेन ध्यानमेव चारित्रं तच ध्यानं केवछिनामुपचारेणोक्तं चारित्रमध्यपचारेणेति । यत्पनः समस्तरागादिविकल्पजालरहितं शुद्धात्मानुभूतिलक्षणं सम्यग्दर्शनज्ञानपूर्वकं वीतरागच्छवस्थचारित्रं तदेव कार्यकारीति । करमादिति चेत् , तेनैव केवलज्ञानं जातस्तरमाचारित्रे ताल्पर्यं कर्तव्यमिति भावार्थः । किंच उत्मर्गव्याख्यानकाले श्रामण्यं व्याख्यातमत्र पुनरपि किमर्थमिति परिहारमाह----तत्र सर्वपरित्यागलक्षण उत्सर्ग एव मुख्यत्वेन च मोक्षमार्गः अत्र तु आमण्यव्याख्यानमस्ति परं किंतु आमण्यं मोक्षमार्गो भवतीति मुख्य-मार्गकी सिद्धि नहीं है ॥ ४३ ॥ आगे जो एकाम्रताको प्राप्त है, उसीके मोक्षमार्ग है, ऐसा कहकर व्याख्यानका संकोच करते हैं---[ य: ] जो ज्ञानस्वरूप आत्माका जाननेवाला [ अमण: ] मुनि [ यदि ] यदि [ अधेषु ] परस्वरूपपदार्थोंमें [ न मुद्यति ] मोही नहीं होता, [ न हि रज्यति ] तो वह निश्चयकर रागी नहीं होता, और [ देखं ] देवभावको भी [ नैव उपयाति ] नहीं प्राप्त होता, [सः] वह मुनि [नियतं] निश्चित एकाग्रताकर सहित हुआ [विविधानि] अनेक प्रकारके आत्माको एकाम्रंताकर चिंतवन करता है, वह झेयरूप परदव्यको अंगीकार नहीं करता, परको व्यागकर जानस्वरूप आत्मामें लीन होजाता है, वहाँ आप ही ज्ञानी हुआ मोही, रागी, देषी, नहीं होता, ऐसी वीतराग अवस्थाकर मुक्त होता है। कमौंसे नहीं बँधता। इसलिये जो मुनि एकाग्रभावको प्राप्त है, उसको

तथाभूतः सन् मुच्यत एव न तु बध्यते । अत ऐकाय्यस्यैव मोक्षमार्गत्वं सिद्धचेत ॥ ४४ ॥ इति मोक्षमार्गभज्ञापनम् ॥ अथ शुभोषयोगप्रज्ञापनम् ।

तत्र शुभोपयोगिनः श्रमणत्वेनान्वाचिनोति---

समणा सुद्धवजुत्ता सुहोवजुत्ता य होति समयग्हि । तेसु वि सुद्धवजुत्ता अणासवा सासवा सेसा ॥ ४५ ॥ श्रमणाः शुद्धोपयुक्ताः शुभोपयुक्ताश्व भवन्ति समये । तेष्वपि शुद्धोपयुक्ता अनास्रवाः सास्रवाः शेषाः ॥ ४५ ॥

ये खख आमण्यपरिणतिं मतिज्ञायापि जीवितकषायकणतया समस्तपरद्रव्यनिष्टत्तिमवृत्त-स्रुविश्रुद्धदृशिज्ञप्तिस्वभावात्मतत्त्ववृत्तिरूपां शुद्धोपयोगभूमिकामधिरोढुं न क्षमन्ते । ते तदुपकण्ठ-निविष्टाः कषायकुण्ठीक्वतक्षक्तयो नितान्तमुत्कण्ठुल्रमनसः श्रमणः किं भवेयुर्न वेत्यत्राभिधीयते । 'धम्मेण परिणदप्पा' इति स्वयमेव निरूपितसादस्ति तावच्छुभोषयोगस्य धर्मेण संदैकार्थ-

त्वेन विशेषोऽस्ति ॥ ४४ ॥ एवं श्रामण्यापरनाममोक्षमार्गोपसंहारमुख्यत्वेन चतुर्थस्थल्ठे गाथाद्वयं गतम् । अथ शुमोपयोगिनां शाखवत्त्वाद्व्यवहारेण श्रमणत्वं व्यवस्थापयति—संति वियन्ते । क । समयमिद् समये परमागमे । के सन्ति । समणा श्रमणास्तपोधनाः । किंविशिष्टाः । सुद्धुवजुत्ता शुद्धोपयोगयुक्ता शुद्धो-पयोगिन इत्यर्थः । सुद्दोवजुत्ता य न केवलं शुद्धोपयोगयुक्ताः शुमोपयोगयुक्ताश्च । चकारोऽत्र अन्वयार्थे गौणार्थे प्राह्यः । तत्र दृष्टान्तः । यथा निश्चयेन शुद्धबुद्धैकस्वमावाः सिद्धजीवा एव जीवा भण्यन्ते व्यवहारेण चतुर्गतिपरिणता अशुद्धजीवाश्च जीवा इति तथा शुद्धोपयोगिनां मुख्यत्वं शुमोपयोगिनां तु चकारसमुच्चय-व्याख्यानेन गौणत्वम् । करमाद्रौणत्वं जातमितिचेत् । तेसु वि सुद्धवजुत्ता अणासवा सासवा सेसा ही मोक्षमार्गकी सिद्धि है, इसमें संदेह नहीं है ॥ ४४ ॥ इस प्रकार मोक्षमार्गाधिकार सम्पूर्ण हुआ । आगे शुभोपयोगका कथन करते हुए पहले शुमोपयोगीको मुनिपदवीसे जवन्य दिखलाते हैं—[समये] परमागममें [अमणाः] मुनि [शुद्धोपयुक्ताः] शुद्धोपयोगी [च] और [शुभोपयुक्ताः] शुभो-पयोगी इस तरह दो प्रकारके [भवन्ति] होते हैं, [तेषु अपि ] उन दो तरहके मुनियोमें भी [शुद्धोपयुक्ताः] शुद्धोपयोगी महामुनि [अनास्ववाः] कमौंके आसवसे रहित हैं, [शेषाः] वाकी जो शुभोपयोगी मुनि हैं, वे [सास्तवाः] आसवभाव सहित हैं । भावार्थ—जो जीव यतिपरिणतिकी

पा उपापसणा उपा ह, प [ सारम्या, ] जालपमाव साहत हा माथाय—जा जाव यातपारणातका प्रतिज्ञा करके भी कषायके अंशके उदयसे सब परद्रव्योंसे निवृत्त होकर भी निर्मल ज्ञान, दर्शन, स्वभावकर आत्म-तत्त्वकी प्रवृत्तिरूप शुद्धोपयोग भूमिकाके ऊपर चढ़नेको असमर्थ हैं, शुद्धोपयोगी महामुनिके समीपवर्ती हैं, और जिनकी कषायके उदयसे शक्ति क्षीण होरही है, जिनका मन चंचल है, ऐसे शुभोपयोगी मुनि, मुनि होसकते हैं, कि नहीं ? ऐसा शिष्यका प्रश्न है, उसका उत्तर यह है, कि "धम्मेण परिणदप्पा" इत्यादि गाथामें हम समाधान कर आये हैं । शुभोपयोगका धर्मके साथ एकार्थसमवाय है । एकार्थसमवाय उसे कहते हैं, कि जहाँ आत्मामें ज्ञान दर्शन परिणति है, और राग परिणति भी है, इस तरह एक आत्म-

309

समवायः । ततः शुभोपयोगिनोऽपि धर्मसद्भावाद्भवेयुः अमणाः किंतु तेषां शुद्धोपयोगिभिः समं समकाष्ठलं न भवेत्, यतः शुद्धोपयोगिनो निरस्तसमस्तकषायत्तादनास्तवा एव । इमे पुनरनवकीर्णकषायकणत्तात्सास्तवा एव । अत एव च शुद्धोपयोगिभिः समममी न सम्रुचीयन्ते केवल्रमन्वाचीयन्त एव ॥ ४५ ॥

अथ शुभोपयोगिश्रमणलक्षणमास्त्रत्रयति—

अरहंतादिख भत्ता वच्छलदा पवपणाभिजुत्तेख । विज्ञदि जदि सामण्णे सा खहजुत्ता भवे चरिया ॥ ४६ ॥ अईदादिषु भक्तिर्वत्सलता प्रवचनाभियुक्तेषु ।

विद्यते यदि आमण्ये सा शुभयुक्ता भवेचर्या ॥ ४६ ॥

सकलसंगसंन्यासात्मनि श्रामण्ये सत्यति कषायल्वावेशवशात् स्वयं शुद्धात्मद्वत्तिमात्रेणा-वस्थातुमशक्तस्य परेषु शुद्धात्मद्रत्तिमात्रेणावस्थितेष्वईदादिषु शुद्धात्मदृत्तिमात्रावस्थितिपति-

तेष्वपि मध्ये शुद्धोपयोगयुक्ता अनासवाः शेषाः सासवा इति यतः कारणात् । तबथा-निजशुद्धाल्मभावना-बल्लेन समस्तशुभाशुभसंकल्पविकल्परहितत्वाच्छुद्धोपयोगिनो निरासवा एव शेषाः शुभोपयोगिनो मिथ्यात्व-विषयकषायरूपाशुभास्त्वनिरोधेऽपि पुण्यासवसहिता इति भावः ॥ ४५ ॥ अथ शुभोपयोगिश्रमणानां लक्षणमाख्याति---सा सुहजुत्ता भवे चरिया सा चर्या शुभयुक्ता भवेत् । कस्य । तपोधनस्य । कथं-मूतस्य । समस्तरागादिविकल्परहितपरमसमाधौ स्थातुमशक्यस्य । यदि किम् । विज्ञदि जदि विद्यते यदि चेत् । क । सामण्णे श्रामण्ये चारित्रे । किं विद्यते । अरहंतादिसु भत्ती अनन्तगुणयुक्तेष्वईत्सिदेषु गुणानुरागयुक्ता भक्तिः वच्छलढदा वरसलस्य भावो वत्सलता वात्सल्यं विनयोऽनुकूलवृत्तिः । केषु विषयेषु । प्रवयणाभिजुत्तेसु प्रवचनाभियुक्तेषु । प्रवचनशब्देनात्रागमो भण्यते संघो वा तेन प्रवचनेनाभियुक्ताः प्रव-

पदार्थमें दोनोंका समवाय है, इस कारण ग्रुभोपयोगीके भी धर्मका अस्तित्व है, इसी लिये ग्रुभोपयोगी भी परमागममें मुनि कहे हैं, परंतु इतना विशेष है, कि ग्रुभोपयोगी ग्रुद्धोपयोगीकी दशामें समानता नहीं है, क्योंकि ग्रुद्धोपयोगी समस्त कषायोंसे रहित है, निराखव है, और ग्रुभोपयोगी कषाय अंशसे रहित नहीं है, इसके कषायका अंश जीवित है, साखव है । इसलिये ग्रुद्धोपयोगीके बराबर नहीं है, जघन्य है ॥ ४५ ॥ आगे ग्रुभोपयोगी मुनिका लक्षण कहते हैं—[यदि] जो [आमण्ये] मुनि-अवस्थामें [अईदादिषु भक्तिः] अरहंतादि पंचपरमेष्ठियोंमें अनुराग और [प्रवचनाभियुक्तेषु] परमा-गमकर युक्त ग्रुद्धास स्वरूपके उपदेशक महामुनियोंमें [वस्सलता] प्रीति अर्थात् जिस तरह गौ अपने बछड़ेमें अनुरागिणी होती है, उसी तरह [विद्यते] प्रवर्ते, तो [सा] वह [ग्रुभयुक्ता] ग्रुभ रागकर संयुक्त [चयी] आचारकी प्रवृत्ति [भवेत्] होती है । भावार्थ—जो मुनि समस्त परि-प्रहके त्याग करनेसे मुनि-अवस्थाको भी प्राप्त है, परंतु कषाय अंशके उदयवशसे आप ग्रुद्धात्मामें स्थिर होनेको अशक्त है, तो वह मुनि, जो ग्रुद्धात्मस्वरूपके उपदेश है, उनमें भक्तिसे प्रीतिकरके प्रवर्तता है, पादकेषु प्रवचनाभियुक्तेषु च भक्त्या वत्सलतया च प्रचलितस्य तावन्मात्ररागप्रवर्तितपरद्रव्य-पटत्तिसंवलितशुद्धात्मटत्तेः शुभोपयोगि चारित्रं स्यात् । अतः शुभोपयोगिश्रमणानां शुद्धात्मा-तुरागयोगि चारित्रतं लक्षणम् ॥ ४६ ॥

अथ श्रभोपयोगिश्रमणानां प्रवत्तिम्रुपदर्शयति-

वंदणणमंसणेहिं अब्भुद्वाणाणुगमणपडिवत्ती । समणेख समावणओ ण णिंदिदा रायचरियम्हि ॥ ४७ ॥ वन्दन्नमस्करणाभ्यामभ्युत्थानानुगमनप्रतिपत्तिः ।

अमणेषु अमापनयो न निन्दिता रागचर्यायाम् ॥ ४७ ॥

शुभोपयोगिनां हि शुद्धात्मानुरागयोगिचरित्रतया समधिगतशुद्धात्मदृत्तिषु अमणेषु वन्दननमस्करणाभ्युत्थानानुगमनप्रतिपत्तिप्रदृत्तिः शुद्धात्मदृत्तित्राणनिमित्ता अमापनयनप्र-दृत्तिश्च न दुष्येत् ॥ ४७ ॥

चनाभियुक्ता आचार्योपाध्यायसाधवस्तेष्विति । एतदुक्तं भवति—स्वयं शुद्धोपयोगराधकेषु च यासौ भक्तिस्तच्छु-स्थातुमसमर्थस्यान्येषु शुद्धोपयोगफलभूतकेवलज्ज्ञानेन परिणतेषु तथैव शुद्धोपयोगाराधकेषु च यासौ भक्तिस्तच्छु-भोपयोगिश्रमणानां लक्षणमिति ॥ ४६ ॥ अथं शुभोपयोगिनां शुभप्रवृत्तिं दर्शयति—ण णिदिदा नैव निषिद्धा । क । रायचरियम्हि शुभरागचर्यायां सरागचारित्रावस्थायाम् । का न निन्दिता । वंदणणमं-सणेहिं अब्धुट्ठाणाणुगमणपडिवत्ती वन्दननमस्काराभ्यां सहाभ्युत्थानानुगमनप्रतिपत्तिप्रवृत्तिः । समणेसु समावणओ श्रमणेषु श्रमापनयः स्त्तत्रयभावनाभिधातकश्रमस्य खेदस्य विनाश इति । अनेन किमुक्तं भवति–शुद्धोपयोगसाधके शुभोपयोगे स्थितानां तपोधनानां इत्थंभूताः शुभोपयोगप्रवृत्तयो रत्नत्रयाराधक-स्वरूपेषु विषये युक्ता एव विहिता एवेति ॥ ४७ ॥ अथ शुभोपयोगिनामेवेत्थंभूताः प्रवृत्तयो भवन्ति न

उस मुनिके इतनी ही रागप्रवृत्तिकर परद्रव्यमें प्रवृत्ति होती है, और वह शुद्धात्मतत्त्वकी स्थिरतासे चलित होता है। ऐसे मुनिके शुभोपयोगरूप चारित्रमाव जानना। ये ही पंचपरमेष्ठियोंमें भक्ति, सेवा, प्रीति, शुभोपयोगी मुनीश्वरका लक्षण प्रगट हैं॥ ४६॥ आगे शुभोपयोगी मुनीश्वरकी प्रवृत्ति दिसलाते हैं—[रागचर्यायां] सरागचारित्र अवस्थामें जो शुभोपयोगी मुनि हैं, उनको [अमणोषु] शुद्धस्व-रूपमें थिर ऐसे महामुनियोंमें [अमापनयः] अनिष्ट वस्तुके संयोगसे हुआ जो खेद उसका दूर करना, और [वन्दननमस्काराभ्यां] गुणानुवादरूप स्तुति और नमस्कार सहित [अभ्युत्थानानुगमन-प्रतिपत्तिः] आते हुए देखके उठकर खड़ा हो जाना, पीछे पीछे चलना, ऐसी प्रवृत्तिकी सिदि, [न निन्दिता] निषेधरूप नहीं की गई है। भावार्थ शुभोपयोगी मुनि जो महा मुनीश्वरोंकी स्तुति करें, नमस्कार करें, उनको देखकर उठके खड़े हों और पीछे पीछे चल्हें, इत्यादि विनयपूर्वक प्रवर्ते, तो योग्य है, निषेध नहीं है, और जो महामुनिके स्थिरताके धातक कभी उपसर्गादिसे खेद हुआ हो, तो उसके दूर करनेको वैयावृत्ति किया भी निषेधरूप नहीं है, शुद्धात्मभावकी थिरताके छिये योग्य है,

89]

३१२

अथ शुभोषयोगिनामेवैवंविधाः महत्त्वयो भवन्तीति मतिपादयति— दंसणणाणुवदेसो सिस्सग्गहणं च पोसणं तेसिं । चरिया हि सरागाणं जिणिंदपूजोबदेसो य ॥ ४८ ॥ दर्शनज्ञानोपदेशः शिष्यग्रहणं च पोषणं तेषाम् । चर्या हि सरागणां जिनेन्द्रपूजोपदेशश्व ॥ ४८ ॥ अनुजिधुक्षापूर्वकदर्शनज्ञानोपदेशमहत्तिः शिष्यसंग्रहणमहत्तिस्तत्पोषणमहत्तिर्जिनेन्द्रपूजो-पदेशमहत्तिश्व शुभोषयोगिनामेव भवन्ति न शुद्धोपयोगिनाम् ॥ ४८ ॥ अथ सर्वा एत महत्तयः शुभोषयोगिनामेव भवन्तीत्यवधारयति— उवकुणदि जो वि णिचं चादुव्वण्णस्स समणसंघस्स । कायविराधणरहिदं सो वि सरागण्पधाणो से ॥ ४९ ॥

च शुद्धोपयोगिनामिति प्ररूपयति—दंसणणाणुवदेसो दर्शनं मुद्दत्रयादिरहितं सम्यक्खं ज्ञानं परमागमो-पदेश: तयोरुपदेशो दर्शनज्ञानोपदेश: सिस्सम्गहणं च पोसणं तेर्सि रत्नत्रयाराधनाशिक्षाशीलानां शिष्याणां ग्रहणं स्वीकारस्तेषामेव पोषणमशनशयनादिचिन्ता चरिया हि सरागाणं इत्थंभूता चर्या चारित्रं भवति हि स्फुटम् । केषाम् । सरागाणां धर्मानुरागचारित्रसंहितानाम् । न केवलमित्थंमूता जिणिदपूजो-वदेसो य यथासंभवं जिनेन्द्रपूजादिधर्मोपदेशश्वेति ननु शुभोपयोगिनामपि कापि काले शुद्धोपयोगभावना दृश्यते । शुद्धोपयोगिनामपि कापि काले शुभोपयोगभावना दृश्यते । श्रावकाणामपि सामायिकादिकाले शुद्ध-भावना दृश्यते, तेषां कथं विशेषो भेदो ज्ञायत इति । परिहारमाह — युक्तमुक्तं भवता परं किंतु ये प्रचुरेग शुभोपयोगेन वर्तन्ते यद्यपि कापि काले शुद्धोपयोगभावनां कुर्वन्ति तथापि शुमोपयोगिन एव भण्यन्ते । येऽपि शुद्धोपयोगिनस्ते यद्यपि कापि काले शुद्धोपयोगभावनां कुर्वन्ति तथापि शुद्धोपयोगिन एव । कस्मात् । बहुपदस्य प्रधानत्वादान्नवननिम्बवनवदिति ॥ ४८ ॥ अथ काश्विदपि या प्रवृत्तयस्ताः शुभोपयोगिना-

खेदके नाश होनेपर मुनिके समाधि होती है, इसलिये योग्य है ॥ ४७ ॥ आगे शुमोपयोगियोंक ही ऐसी प्रवृत्तियां होती हैं, यह कहते हैं—[हि] निश्चयकर [सरागाणां] शुमोपयोगी मुनियोंकी [चर्या] यह किया है, जो कि, [दर्शनज्ञानोपदेशः] सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञानका उपदेश देना, [शिष्य-प्रहणं] शिष्य-शाखाओंका संग्रह करना, [च तेषां पोषणं] और उन शिष्योंका समाधान करना, [च] और [जिनेन्द्रपूजोपदेशः] भगवान् वीतरागकी पूजाका उपदेश देना, इत्यादि । भावार्थ— पूर्व कहीं जो कियायें वे शुभोपयोगी मुनिके होती हैं, शुद्धोपयोगियोंके नहीं होतीं, क्योंकि शुद्धोपयोगी वीतराग हैं, और शुभोपयोगी सराग हैं, इसलिये इनके धर्मानुरागसे ऐसी इच्छा होती है, कि जीव धर्मको प्रहण करें, तो बहुत अच्छा है, ऐसा जानकर ज्ञान दर्शनका उपदेश देते हैं, शिष्योंको रखते हैं, पोषते हैं, भगवान्की भक्तिका उपदेश करते हैं, ऐसी शुभोपयोगी मुनिकी क्रियायें हैं ॥ ४८ ॥ आगे समस्त वैयादृत्त्यादिक कियायें शुभोपयोगियोंके भी नहीं होती, यह कहते हैं—[यः अपि] जो मुनि प्रवचनसारः

उपकरोति योऽपि नित्यं चातुर्वर्णस्य अमणसंघस्य । कायविराधनरहितं सोऽपि सरागप्रधानः स्यात ॥ ४९ ॥

मतिज्ञातसंयमतात् षट्कायविराधनरहिता या काचनापि शुद्धात्मव्टत्तित्राणनिमित्ता चातु-र्वर्णस्य श्रमणसंघस्योपकारकरणमद्वत्तिः सा सर्वापि रागमधानतात् शुभोपयोगिनामेव भवति न कदाचिदपि शुद्धोपयोगिनाम् ॥ ४९ ॥

जदि कुणदि कायखेदं वेज्जावचत्थमुज्जदो समणो । ण हवदि हवदि अगारी धम्मो सो सावयाणं से ॥ ५० ॥

मैवेति नियमति—उवकुणदि जो ति णिचं चादुव्वण्णस्स समणसंघस्स उपकरोति योऽपि नित्यं कस्य चार्ज्वर्णस्य अमणसंघस्य । अत्र अमणशब्देन अमणशब्दवाच्या ऋषिमुनियत्यनगारा ग्राह्याः । "देश-प्रत्यक्षवित्केवलभृदिहमुनिः स्याद्धिः प्रसृतर्द्धिरारूढः श्रेणियुग्मेऽजनि यतिरनगारोऽपरः साधुवर्गः । राजा बसा च देवः परम इति ऋषिर्विक्रियाक्षीणशक्तिप्राप्तो बुद्धचौषधीशो वियदयनपटुर्विधवेदी क्रमेण ॥" ऋषय ऋद्धि प्राप्तास्ते चतुर्विधा राजब्रसदेवपरमऋषिभेदात् । तत्र राजर्षयो विक्रियाक्षीणर्द्धिप्राप्ता भवन्ति । बस-र्षयो बुद्धचौषधर्द्धियुक्ता भवन्ति । देवर्षयो गगनगमनर्द्धिसंपन्ना भवन्ति । परमर्थयः केवलिनः केवल्ज्जानिनो भवन्ति मुनयः अवधिमनःधर्ययकेवलिनश्च । यतय उपशमकक्षपकश्रेण्यारूढाः । अनगाराः सामान्यसा-धवः । कस्मात् । सर्वेषां सुखदुःखादिविषये समतापरिणामोऽस्तीति । अथवा श्रमणधर्मानुकूलश्रावकादि-चार्ज्वर्णेसंयः । कथं यथा भवति । कायविराधणरदिदं स्वस्वमावनास्वरूपं स्वकीयशुद्धचैतन्यलक्षणं निश्वयप्राणं रक्षन् परकीयषट्कायविराधनारहितं यथा भवति सो वि सरागप्रपधाणो से सोऽपीत्थम्त्त-रत्तपोधनो धर्मानुरागचारित्रसहितेषु मध्ये प्रधानः श्रेष्ठः स्यादित्यर्थः ॥ ७९ ॥ अथ वैयाहत्यकालेऽपि स्वकीयसंयमविराधना कर्तन्येत्युपदिशति—जदि कुणदि कायखेदं वेज्जावच्चत्थम्रुज्वदो यदि चेत् करोति

निश्चयसे [निस्यं] सदाकाल [चातुर्वर्णस्य] चार प्रकारके [अमणसंघस्य] मुनौधरोंके संघका [कायविराधनरहितं] षट्काय जीवोंकी विराधना रहित [उपकरोति] यथायोग्य वैयावृत्यादिक कर उपकार करता है, [सोऽपि] वह भी चतुर्विंध संघके उपकारी मुनिके [सरागप्रधानः] सराग-धर्म है, प्रधान जिसके, ऐसा ग्रुभोपयोगी [स्यात्] होता है । भावार्थ—जो चार तरहके संघका उपकारी होता है, वह एक ग्रुद्धात्माके आचरणकी रक्षाके लिये होता है । चतुर्विध संघ ग्रुद्धात्माका आचरण करता है, इससे उसकी रक्षाके लिये वह ऐसा उपकार करता है, जिसमें कि षट्कायकी विरा-धना (हिंसा) न होते, क्योंकि यह मुनि भी संयमी है, इसलिये अपना संयम भी रखता है, उपकार करता है, इस कारण यह संयमी ग्रुमोपयोगी है, श्रुद्धोपयोगियोंके ऐसी किया नहीं होती ॥ ४९ ॥ आगे ऐसी वैयावृत्यादिक किया नहीं करे, जो कि अपने संयमकी विरोधिनी होवे, यह कहते हैं—[वेया-वृत्त्यर्थ उद्यतः] अन्य मुनीश्वरोंकी सेवाके लिये उधमवान् हुआ जो ग्रुमोपयोगी मुनि वह [यदि]

ST. 2+

३१४

यदि करोति कायखेदं वैयाहत्त्यर्थमुद्यतः श्रमणः ।

न भवति भवत्यगारी धर्मः स श्रावकाणां स्यात् ॥ ५० ॥

यो हि परेषां शुद्धात्मर्हत्त्राणाभिमायेण वैयार्ट्रस्यमर्हत्या स्वस्य संयमं विराधयति स ग्रहस्थधर्मानुमवेशात् श्रामण्यात् प्रच्यवते । अतो या काचन मर्हत्तिः सा सर्वथा संयमा-विरोधेनैव विधातव्या । प्रहत्तावपि संयमस्यैव साध्यतात् ॥ ५० ॥

अथ प्रवृत्तेर्विषयविभागे दर्शयति---

जोण्हाणं णिरवेक्खं सागारणगारचरियजुत्ताणं । अणुकंपयोवयारं कुव्वदु छेवो जदि वि अप्पो ॥ ५१ ॥ जैनानां निरपेक्षं साकारानाकारचर्यायुक्तानाम् । अनुकम्पयोपकारं करोतु छेपो यद्यप्यल्पः ॥ ५१ ॥

या किलानुकम्पार् विंका परोपकारलक्षणा पटत्तिः सा खल्वनेकान्तमैत्रीपवित्रितचित्तेषु

कायखेदं षट्कायविराधनाम् । कथंभूतः सन् । वैयावृत्त्वर्थमुवतः समगो ग हवदि तदा अभगस्तपो-धनो न भवति । तर्हि किं भवति । हवदि अगारी अगारी गृहस्थो भवति । कस्मात् । धम्मो सो सावयाणं से षट्कायविराधनां इत्वा योऽसौ धर्मः स श्रावकाणां स्यात् न च तपोधनानामिति । इदमत्र तात्पर्यम् –योऽसौ स्वशरीरपोषणार्थं शिष्यादिमोहेन वा सावयं नेच्छति तस्येदं व्याख्यानं शोभते, यदि पुनरन्यत्र सावद्यमिच्छति वैयावृत्त्यादिस्वकौयावस्थायोग्ये धर्मकार्ये नेच्छति तदा तस्य सम्यक्त्वमेव नास्तीति ॥ ५० ॥ अथ यद्यप्यत्परुपो भवति परोपकारे तथापि शुभोपयोगिभिर्धमोपकारः कर्तत्र्य इत्युप-दिशति – कुव्वदु करोतु । स कः कर्ता । शुभोपयोगी पुरुषः । कं करोतु । अणुकंपयोवयारं अनुकम्पा-

जो [कायखेदं] पट्कायकी विराधनारूप हिंसाको [करोति] करता है, तो वह [अमणः] अपने संयमका धारक मुनि [म भवति] नहीं होता, किन्तु [आगारी भवति] गृहत्थ होता है, क्योंकि [सः] वह जीवकी विराधनायुक्त वैयावृत्यादि किया [आवकाणां] गृहवासी आवकोंका [धर्मः] धर्म [स्यात्] है। भावार्थ — जो कोई सराग चारित्री मुनि अन्य मुनीखरोंकी शुद्धात्माचरणकी रक्षाके लिये वैयावृत्त्य कियाकर अपनेमें विराधना करता है, वह गृहस्थधर्मको करता है, मुनिपदसे गिरता है, क्योंकि हिंसा सहित गृहस्थका धर्म है, इसलिये शुद्धोपयोगी मुनिके संयमका घात न होवे, इस तरह सेवादि कियामें प्रवर्तता है, क्योंकि अन्यकी सेवामें जो प्रवर्तता है, वह भी संयमकी ही दृद्धिके लिये । इस कारण संयमका घात करना योग्य नहीं है ॥ ५० ॥ आगे परोपकार प्रवृत्ति किसकी करे, यह मेद दिखलाते हैं — [साकारानाकारच्यां गुक्तानां] आवक मुनिकी आचार किया सहित जो [जैनानां] जिनमार्गानुसारी आवक और मुनि है, उनका [निरवेक्षं] फल्की अभिलाषा रहित होके [आनुकम्पया] दयामावसे [उपकारं] उपकार अर्थात् यथायोग्य सेवादिक किया [करोत्तु] शुमो-पयोगी करो, कोई दोष नहीं । [यद्यपि] लेकिन इस शुमाचारसे [अल्प: लेप: ] थोड़ासा शुमकर्म श्रद्धेषु जैनेषु शुद्धात्मज्ञानदर्शनप्रवत्तवया साकारानाकारचर्यायुक्तेषु शुद्धात्मोपलम्भेतर-सकलनिरपेक्षतयैवाल्पलेपाप्यमतिषिद्धा न पुनरल्पलेपेति सर्वत्र संवर्धवामतिषिद्धा, तत्र तथापद्यत्त्याशुद्धात्मवृत्तित्राणस्य प्रात्मनोरनुपपत्तेरिति ॥ ५१ ॥

अथ मटत्तेः कालविभागं दर्शयति—

रोगेण वा छुधाए तण्हाए वा समेण वा रूढं। दिहा समणं साहू पडिवज्जदु आदसत्तीए ॥ ५२ ॥ रोगेण वा क्षुधया तृष्णया वा अमेण वा रूढम् । दृष्ट्वा अमणं साधुः प्रतिपद्यतामात्मशक्त्या ॥ ५२ ॥

यदा हि समधिगतशुद्धात्महत्तेः श्रमणस्य तत्प्रच्यावनहेतोः कस्याप्युपसर्गस्योपनिपातः

सहितोपकारं दयासहितं धर्मवात्सच्यम् । यदि किम् । छेत्रो जदि वि अप्पो "सावचछेशो बहुपुण्य-राशौँ" इति दृष्टान्तेन यद्यप्यल्पलेपः स्तोकसावद्यं भवति । केषां करोतु । जेण्हाणं (?) निश्चयत्र्यवहारमो-मोक्षमार्भपरिणतजैनानाम् । कथम् । णिरचेत्रसं निरपेक्षं शुद्धात्मभावनाविनाशकरूयातिपूजालामवाञ्छा-रहितं यथा भवति । कथंभूतानां जैनानाम् । सागारणगारचरियजुत्ताणं सागारानागारचर्यायुक्तानां श्रावकतपोधनाचरणसहितानामित्यर्थः ॥ ५१ ॥ कस्मिन्प्रस्तावे वैयावृत्त्यं कर्तत्र्यमित्युपदिशति----पदि-वज्जदु प्रतिश्वतां स्वीकरोतु । कया । आदसतीए स्वयक्त्या । स कः कर्ता । साहू रत्नत्रयभावनया स्वात्मानं साधयतीति साधुः । कम् । समगं जीवितमरणादिसमपरिणतत्वाच्छ्रमणस्तं अमणम् । दिद्रा दृष्ट्रा । कथंभूतम् । रूढं रूढं व्याप्तं पीडितं कदर्थितम् । केन रोगेण चा अनाकुलवलक्षणपरमात्मनो बँधता है, परंतु तो भी दोष नहीं है। भावार्थ-जो यह दयामावकर परोपकाररूप प्रवत्ति कही है, वह अनेकान्तसे पवित्र है चित्त जिनका ऐसे उत्तम जैनी यती श्रावकोंमें करनी योग्य है, झद्रात्मकी प्राप्तिसे अन्य समस्त शुभ फलकी वाञ्छासे रहित सहज ही जो अल्पकर्म लेप भी हो, तो भी अच्छा है, और जो राद्वात्माकी प्राप्तिसे रहित मिथ्यादृष्टि हैं, उनकी सेवादिक, निषेध की गई है । जो उनकी सेवादि-कसे थोडा भी कर्मबंध है, तो भी निषेध है, क्योंकि उन मिध्यादृष्टियोंकी सेवासे न तो अपनेको इादाल-तत्त्वकी प्राप्ति है, और न उनके शुद्धात्म तत्त्वकी रक्षा है, दोनों जगह धर्मकी वृद्धि नहीं है, इससे उसका निषेध हैं ॥ ५१ ॥ आगे किस समय धर्मात्माओंके वैयावृत्त्यादिक किया होती है, यह कहते हैं---[साधुः] गुभोपयोगी मुनि [रोगेण] रोगकर [वा] अथवा [ क्षुधया ] मूलकर [ वा ] अथवा [तृष्णया] प्यासकर [वा] अथवा [अमेण] परीषहादिकके खेदकर [रूढं] पीडित हुए अमणं ] महामुनीअरको [टष्ट्रा ] देखकर [आत्मदात्तया ] अपनी शक्तिके अनुसार [प्रति-पद्यतां ] वैयावृत्त्यादिक किया करो । यही सेवादिकका समय जानना । भावार्थ-जो मुनि अच्छी तरह गुद्धस्वरूपमें लीन हुए हैं, उनके किसी एक संयोगसे स्वरूपसे चलायमान होनेका कारण कोईएक उपसर्ग आगया हो तो वह शुभोपयोगी मुनिका वैयावृत्त्यादिकका काल है। उस समय ऐसा

३१५

स्यात् स श्रभोषयोगिनः स्वशक्त्या प्रतिचिकीर्षौ प्रवृत्तिकालः । इतरस्तु स्वयं शुद्धात्मवृत्तेः समधिगमनाय केवलं निवृत्तिकाल एव ॥ ५२ ॥

अथ लोकसंभाषणमहत्तेः सनिमित्तविभागं दर्शयति-

वेज्जावचणिमित्तं गिलाणगुरुबालवुड्ढसमणाणं । लोगिगजणसंभासा ण णिंदिदा वा सुहोवजुदा ॥ ५३ ॥ वैयाहत्त्यनिमित्तं ग्लानगुरुबालहदुश्रमणानाम् । लौकिकजनसंभाषा न निन्दिता वा शुभोषयुता ॥ ५३ ॥ समधिगतशुद्धात्महत्तीनां ग्लानगुरुवालहदुश्रमणानां वैयाहत्त्यनिमित्तमेव शुद्धात्महत्ति-शून्यजनसंभाषणं प्रसिद्धं न पुनरन्यनिमित्तमपि ॥ ५३ ॥ अधैवग्रुक्तस्य शुभोषयोगस्य गौणग्रुख्यविभागं दर्शयति—

विलक्षणेनाकुलबोत्पादकेन रोगेण व्याधिविशेषेग वा छुधाए क्षुधया तण्हाए वा तृषया वा समेण वा मार्गोपवासादिश्रमेग वा । अत्रेदं तात्पर्यम्— स्वस्वभावनाविधातकरोगादिप्रस्तावे वैयावृत्त्यं करोति शेषकाले स्वकीयानुष्ठानं करोतीति ॥ ५२ ॥ अथ शुभोपयोगिनां तपोधनवैयावृत्यनिमित्तं लैकिकसंभाषणविषये निषेषो नास्तीत्युपदिशति—-ण णिदिदा शुभोपयोगितपोधनानां न निन्दिता न निषिद्धा । का कर्मतापना । लोगिगजणसंभासा लौकिकजनैः सह संभाषा वचनप्रवृत्तिः सुहोवजुदा वा अथवा सापि शुभोपयोगयुक्ता भण्यते । किमर्थं न निषिद्धा । वेज्ञावचणिमित्तं वैयावृत्त्यनिमित्त । केषां वैयावृत्त्यम् । गिलागुरुवालवुड्द-समणाणं ग्लानगुरुवालव्हद्वश्रमगानाम् । अत्र गुरुशब्देन स्थूलकायो भण्यते अथवा पूज्यो वा गुरुरिति । तथाहि—यदा कोऽपि शुभोपयोगयुक्त आचार्यः सरागचारित्रलक्षणशुभोपयोगिनां वीतरागचारित्रलक्षण-शुद्धोपयोगिनां वैयावृत्त्यं करोति तदाकाले तद्वैयावृत्त्यनिमित्तं लौकिकजनैः सह संभाषणं करोति न शेषकाल इति भावार्थः ॥ ५३ ॥ एवं गाधापञ्चकेन लौकिकव्याख्यानसंबन्धिप्रथमस्थलं गतम् । अधायं

कार्य करे, जो उनका उपसर्ग दूर होके स्वरूपमें स्थिरता हो । इससे अन्य जो शुभोपयोगियोका काल है, वह अपने शुद्धात्मस्वरूपके आचरणके निमित्त है, सेवादिकके निमित्त नहीं । वे मुनि उस समय ध्यानादिकमें प्रवर्तते हैं ॥ ५२ ॥ आगे शुभोपयोगियोंके वैयाइत्यादिकके लिये अज्ञानी लोगोंसे भी बोलना पड़ता है, ऐसा भेद दिखलाते हैं—[ ग्लानगुरुषालवृद्धश्रमणानां ] रोग पीडित, पूज्य आचार्य, वर्षोंमें लोटे, और वर्षोंमें बड़े, ऐसे चार तरहके मुनियोंकी [वैयावृत्त्यानिमित्तां ] सेवा के लिये [ शुभोपयुता ] शुभ भावोंकर सहित [ लौकिकजनसंभाषा वा ] अज्ञानी चारित्रश्रष्ट जोवोंसे वचनकी प्रवृत्ति करनी (बोलना) भी [न निन्दिता ] निषेधित नहीं की गई है । भावार्थ---जो धर्मात्मा मुनि हैं, वे अज्ञानी लोगोंसे वचनालाप नहीं करते हैं, परंतु किसी समय उन लोगोंसे बोलनेसे जो महामुनीश्वरोंका उपसर्ग दूर हो जावेगा, ऐसा माल्यम पड़ जाय, तो उन मुनियांकी वैयावृत्यके लिये उन लोगोंसे वचनालाप करनेका निषेध नहीं है, अन्य कार्यके लिये निषेध है ॥ ५३ ॥ प्रवचनसारः

एसा पसत्थभूदा समणाणं वा पुणो घरत्थाणं । चरिया परेत्ति भणिदा ताएव परं ऌहदि सोक्खं ॥ ५४ ॥ एषा प्रशस्तभूता श्रमणानां वा पुनर्ग्टइस्थानाम् । चर्या परेति भणिता तयैव परं लभते सौख्यम् ॥ ५४ ॥

एवमेष शुद्धात्मानुरागयोगिप्रश्नस्तचर्यारूप उपवर्णितः शुभोपयोगः तदयं शुद्धात्म-भकाशिकां समस्तविरतिम्रुपेयुषां कषायकणसद्भावात्मवर्तमानः शुद्धात्मष्टत्तिविरुद्धरागसंगत-लाझौणः श्रमणानां, गृहिणां तु समस्तविरतेरभावेन शुद्धात्मप्रकाशनस्याभावात्कषायसद्भावा-त्मवर्तमानोऽपि स्फटिकसंपर्केणार्कतेजस इवैधसां रागसंयोगेनाशुद्धात्मनोऽनुभवात्क्रमतः परमनिर्वाणसौख्यकारणताच मुख्यः ॥ ५४ ॥

वैयाइत्यादिलक्षणशुभोषयोगस्तपोधनैगौँणवृत्त्या आवकैस्तु मुख्यवृत्त्या कर्तव्य इत्याख्याति मणिदा भगिता कथिता । का कर्मतापन्ना । चरिया चारित्रमनुष्ठानम् । किंविशिष्टा । एसा एषा प्रत्यक्षांभूता । पुनश्च किंरूपा । पसत्थभूदा प्रशस्तभूता धर्मानुरागरूपा । केषां संबन्धिनी । समणाणं वा अमगानां वा पुणो घरत्थाणं गृहस्थानां वा पुनरियमेव चर्या परेत्ति परा सर्वोत्कष्टेति ताएव परं लहदि सोवत्वं तयैव शुभोपयोगचर्यया परंपरया मोक्षसुखं लभते गृहस्थ इति । तथाहि ताएव परं लहदि सोवतं तयैव शुभोपयोगचर्यया परंपरया मोक्षसुखं लभते गृहस्थ इति । वचनेन धर्मोपदेशं च । शेषनौषधानपानां वैयादत्त्यं कुर्बागाः सन्तः कायेन किमपि निरवधवैयावृत्त्यं कुर्वन्ति । वचनेन धर्मोपदेशं च । शेषनौषधानपानादिकं गृहस्थानामधीनं तेन कारणेन धैयावृत्त्यरूपो धर्मो गृहस्थानां मुख्यः तपोधनानां गौणः । द्वितीयं च कारणं निर्विकारचिच्चमत्कारभावनाप्रतिपक्षभूतेन विषयकषायनिमित्तोत्पन्नेनार्तरौदध्यानद्वयेन परिणतानां गृहस्थाना-मात्माश्चितनिश्चयधर्मस्यावकाशो नास्ति वैयावृत्त्यादिधर्मेण दुर्ध्यानवञ्चना भवति तपोधनसंसर्भोण निश्चय-व्यवहारमोक्षमार्गोपदेशलामो भवति । ततश्च परंपरया निर्याणं लभत इत्यभिप्रायः ॥ ५४ ॥ एवं शुभो-

आगे शुभोपयोग किसके गौण है, और किसके मुख्य है, यह दिखलाते हैं—[एषा] यह [प्रशस्त-भूता] शुभरागरूप [चर्या] आचारप्रद्वति [अमणानां] मुनीवरोंके होती है, [वा पुनः] और [ग्रहस्थानां] आवकोंके [परा] उत्कृष्ट होती है, [इति भणिता] ऐसो परमागममें कही गई है, [तया एव] उसी शुभरागरूप आचार प्रद्वत्तिकर आवक [परं सौख्यं] उत्कृष्ट मोक्ष सुखको [लभते] परम्पराकर पाता है | भावार्थ—शुद्धात्मामें अनुरागरूप जो शुमाचार है, वह शुद्धात्माकी प्रकाशनेवाली महाविरतिको प्राप्त मुनीवरोंके कषाय अंशके उदयसे गौणरूप प्रवर्तता है, क्योंकि यह शुमाचार शुद्धा-त्माके आचरणके विरोधी रागके सम्बंधसे होता है, और आवकके यह शुमाचार मुख्य है, क्योंकि गृहस्थके महाविरतिका तो अभाव है, इसलिये शुद्धात्माचारणकी थिरताके प्रकाशका जमाव है, इसी-कारण कषायोंके उदयसे मुख्य है । यह शुमोपयोग रागके संयोगसे गृहस्थके शुद्धात्माके अनुभवसे परम्परा मोक्षका कारण होता है । जैसे स्फटिकमणिका सम्बंधसे ईंधनमें सूर्यसे आग परम्पराकर प्रगट होती है, उसी प्रकार गृहस्थके यह शुमोपयोग परम्परा मोक्षका कारण है ॥ ५४ ॥ आगे इस शुभोप-

अथ शुमोपयोगस्य कारणवैपरीत्यात् फलवैपरीत्यं साधयति— रागो पसत्थभूदो वत्थुविसेसेण फलदि विवरीदं । णाणाभूमिगदाणिह बीजाणिव सस्सकालम्हि ॥ ५५ ॥ रागः मशस्तभूतो वस्तुविशेषेण फलति विपरीतम् । नानाभूमिगतानीह् बीजानीव सस्यकाले ॥ ५५ ॥ यथैकेषामपि बीजानां भूमिवैपरीत्यान्निष्पत्तिवैपरीत्यं तथैकस्यापि प्रश्नस्तरागल्झणस्य शुमोपयोगस्य पात्रवैपरीत्यात्फल्वेपरीत्यं कारणविशेषात्कार्यविशेषस्याव्ययं भावितात् ॥५५॥

अथ कारणवैपरीत्यफलवैपरीत्ये दर्शयति— छटुमत्थविहिदवत्थुसु वदणियमज्झयणझाणदाणरदो । ण लहदि अपुणब्भावं भावं सादप्पगं लहदि ॥ ५६ ॥

पयोगितपोधनानां ग्रुभानुष्ठानकथनमुख्यतया गाथाष्टकेन दितीयस्थलं गतम् । इत ऊर्धं गाथाषट्कपर्यन्तं पात्रापात्रवरीक्षामुख्यत्वेन व्याख्यानं करोति । अथ ग्रुभोपयोगस्य पात्रभूतवस्तुविशेषात्फलविशेषं दर्शयति— फल्छदि फल्लति फलं ददाति । स कः । रागो रागः । कथंभूतः । पसत्थभूदो प्रशस्तभूतो दानपूजादि-रूखः । कि फलति । विदरीदं विपरीतमन्यादृशं भिन्नभिन्नफलम् । केन कारणभूतेन । वत्थुविसेसेण जवन्यमध्यमोत्कृष्टमेदभिन्नपात्रभूतवस्तुविशेषेग । अत्रार्थे दृष्टान्तमाह —णाणाभूमिगदाणिह बीजाणिव सस्सकालम्डि नानाभूमिगतानीह वीजानि इव सस्यकाले धान्यनिष्पत्तिकाल इति । अयमत्रार्थः-यथा जघन्यमध्यमोत्कृष्टभूमिवशेन तान्येव बीजानि मिन्नभिन्नफलं प्रयच्छन्ति तथा स एव बीजस्थानीयग्राभेप्योगो भूमिस्थानीयपात्रभूतवस्तुविशेषेण भिन्नभिन्नफलं ददाति । तेन किं सिद्धम् । यदा पूर्वसूत्रकथितन्यायेन सम्यक्त्वपूर्वकः ग्रुभोपयोगो भवति तदा मुख्यवृत्त्या पुण्यबन्धो भवति परंपरया निर्वाणं च । नो चेत्पुण्य-बन्धमात्रमेव ॥ ५५ ॥ अथ कारणवैपरीत्यात्फल्मपि विपरीतं भवति तमेवार्थं दृढयति—ण ऌइदि न लभ्यते । स कः कर्ता । वदणियमज्झयणझाणदाणरदो वतनियमाध्ययन्ध्यानदानरतः । केषु विषयेषु ।

योगके कारणकी विपरीततासे फलकी विपरीतता सिद्ध होती है—[प्रवास्तभूत:] ग्रभरूप [रागः] रागमाव अर्थात् ग्रमोपयोग [वस्तुचिरोषेण] पुरुषके भेदकर [विपरीतं] विपरीत कार्यको [फलति] फलता है, जैसे [सस्यकाले] खेतीके समयमें [नानाभूमिगतानि] नानाप्रकारकी खोटी भूभिमें डाले हुए [हि] निश्चयसे [वीजानि इव] बीज धान्य विपरीत फलको करते हैं। भावार्थ कोई कोई भूमियाँ ऐसीं खराब हैं, कि जिनमें उपजनेके लिये बोया गया अन्न खराब होजाता है, उसी तरह यह ग्रुभोपयोग पात्रके भेदसे विपरीत फलको भी देता है, जिस तरहका पुरुष खराब और अच्छा होता है, वहाँ वैसे फलको उत्पन्न करता है, वह कारणके भेदसे कार्यमें भेद अवश्य होजाता है ॥ ५५ ॥ आगे कारणकी विपरीततासे फलकी विपरीतता दिखलाते हैं—[ छद्मस्थविहित-बस्तुषु] अज्ञानी जीवोंकर अपनी बुद्धि कल्पित देव गुरु धर्मादिक पदार्थोंमें [वतनियमाध्ययन- 49]

छग्नस्थविहितवस्तुषु व्रतनियमाध्ययनध्यानदानरतः । न लमते अपुनर्भावं भावं सातात्मकं लभते ॥ ५६ ॥

शुभोषयोगस्य सर्वज्ञव्यवस्थापितवस्तुषु प्रणिहितस्य पुण्योषचयपूर्वकोऽपुनर्भावोपलम्भः शुभोषयोगस्य सर्वज्ञव्यवस्थापितवस्तुषु प्रणिहितस्य पुण्योपचयपूर्वकोऽपुनर्भावोपलम्भः किल फलं, तत्तु कारणवैपरीत्याद्विपर्यय एव । तत्र छबस्थव्यवस्थापितवस्तूनि कारणवैपरीत्यं तेषु वतनियमाध्ययनध्यानदानरतत्वप्रणिहितस्य शुभोपयोगस्यापुनर्भावशून्यकेवलपुण्याप-अदमाप्तिः फलवैप्रीत्यं तत्सुदेवमनुजलम् ॥ ५६ ॥

अथ कारणवैपरीत्यफल्लवैपरीत्ये एव व्याख्याति---

अविदिदपरमत्थेसु य विसयकसायाधिगेसु पुरिसेसु । जुहं कदं व दत्तं फलदि कुदेवेसु मणुवेसु ॥ ५७ ॥ अविदितपरमार्थेषु च विषयकषायाधिकेषु पुरुषेषु । जुष्टं छतं वा दत्तं फलति कुदेवेषु मनुजेषु ॥ ५७ ॥

यानि वतादौनि । छदुमत्थविहिदवत्थुसु छ्यस्थविहितवस्तुषु अल्पज्ञानिपुरुषव्यवस्थापितपात्रभूतवस्तुषु । इत्थंभूतः पुरुषः कं न ल्भते । अपुगवभावं अपुनर्भवशब्दवाच्यं मोक्षम् । तर्हि किं ल्भते । भावं सादप्पगं लहदि भावं सातात्मकं लभते । भावशब्देन सुदेवमनुष्यत्वपर्यायो प्राह्यः । स च कथंभूतः सातात्मकः सद्वेधोदयरूप इति । तथाहि-ये केचन निश्चयग्यवहारमोक्षमार्गं न जानन्ति पुण्यमेव मुक्तिकारणं भणन्ति ते छ्वास्थशब्देन गृह्यन्ते न च गणधरदेवादयः । तैः छ्वास्थैर-ज्ञानिभिः शुद्धात्मोपदेशशून्यैर्थे दीक्षितास्तानि छ्वास्थविहितवस्तूनि भण्यन्ते । तत्पात्रसंसर्गेन यद्वतनिय-माध्ययनदानादिकं करोति तदपि शुद्धात्ममावनानुकूलं न भवति ततः कारणान्मोक्षं न ल्भते । सुदेव-मनुष्यत्वं लभत इत्यर्थः ॥ ५६ ॥ अथ सम्यक्त्वव्यतरहितपात्रेषु मक्तानां कुदेवमनुजल्वं भवतीति प्रतिपाद-यति-फलदि फल्हति । केषु । कुदेवेसु मणुवेसु कुत्सितदेवेषु मनुजेषु । किं कर्त्व । जुट्टं जुष्टं सेवा

३१९

३२०

यानि हि छग्नस्थव्यवस्थापितवस्तूनि कारणवैपरीत्यं ये खलु शुद्धात्मपरिज्ञानशून्यतया-नवाप्तशुद्धात्मवृत्तितया चाविदितपरमार्था विषयकषायाधिकाः पुरुषाः तेषु शुभोपयोगात्म-कानां जुष्टोपक्ठतदत्तानां या केवलपुण्यापसदमाप्तिः फलवैपरीत्यं तत्कुदेवमनुजलम् ॥ ५७ ॥ अथ कारणवैपरीत्यात् फलमविपरीतं न सिध्यतीति श्रद्धापयति—

> जदि ते विसयकसाया पाव त्ति परूविदा व सत्थेसु । किह ते तप्पडिवद्धा पुरिसा णित्थारगा होति ॥ ५८ ॥ यदि ते विषयकषायाः पापमिति मरूपिता वा शास्नेषु ।

कथं ते तत्प्रतिबद्धाः पुरुषा निस्तारका भवन्ति ॥ ५८ ॥

विषयकषायास्तावत्पापमेव तद्वन्तः पुरुषा अपि पापमेव तद्रक्ता अपि पापानुरक्तलात पापमेव भवन्ति । ततो विषयकषायवन्तः स्वानुरक्तानां पुण्यानुयायिनः [पुण्यायापि न] कृता कदं व कृतं वा किमपि वैयावृत्त्यादिकम् । दत्तं दत्तं किमप्याहारादिकम् । केषु । पुरिसेसु पुरुषेषु पात्रेषु । किंविशिष्टेषु । अविदिदपरमत्थेसु य अविदितपरमार्थेषु च परमात्मतत्त्वश्रद्धानज्ञानशःन्येषु । पुनरपि किंरूपेषु । विसयकसायाधिनेसु विषयकषायाधिकेषु विषयकषायाधीनत्वेन निर्विषयशुद्धात्मस्वरूपमावना-रहितेषु इत्यर्थः ॥ ५७ ॥ अथ तमेवार्थं प्रकारान्तरेग द्रदयति — जदि ते विसयकसाया पात्र त्ति पद्धतिदा व सत्त्थेसु यदि च ते विषयकषायाः पापमिति प्ररूपिताः शास्त्रेषु किंह ते तप्पडिबद्धा पुरिसा णित्थारगा होति कथं ते तत्प्रतिबद्धा विषयकषायप्रतिबद्धाः पुरुषा निस्तारकाः संसारोत्तारका दातृणाम् । न कथमपीति । एतदुक्तं भवति –विषयकषायास्तावत्पापस्वरूपास्तदन्तः पुरुषा अपि पापा एव

घिकेषु ] इन्द्रियोक विषय तथा कोधादि कषाय जिनके अधिक हैं, ऐसे [पुरुषेषु] अज्ञानी मनुष्योंकी [जुष्टं] बहुत प्रीतिकर सेवा करना, [कृतं] टहल चाकरी करना, [वा] अथवा [द्सं] उनको आहारादिकका देना, वह [कुदेवेषु ] नीच देवोंमें [मनुजेषु ] नीच मनुष्योंमें [फलतते] फलता है। भावार्थ—जिन अज्ञानी छबस्थ जीवोंने विपरीत गुरु स्थापन किये हैं, वे कारण विपरीत हैं, आत्माके जाने विना और आचरण विना परमार्थज्ञानसे रहित हैं, तथा विषय कषायोंके सेवनेवाले हैं। ऐसे गुरुओकी सेवा भक्ति करना, वैयाइत्त्यका करना, और आहारादिकका देना, इन कियाओंसे जो पुण्य होता है, उसका फल नीच देव और नीच मनुष्य होना है।। ५७ !! आगे कारणकी विपरीततासे उत्तम फलकी सिद्धि नहीं होती, यह कहते हैं—[यदि] जो [ते] वे [विषयकषाया:] स्पर्श आदिक पांच विषय, कोधादि चार कषाय [शास्त्रेषु] सिद्धान्तमें [पापं] पापरूप हैं, [हति प्ररू पिता:] ऐसे कहे गये हैं, [वा] तो [तत्मतिबद्धाः] उन विषय कषायोंसे युक्त हैं, [ते पुरुषाः] वे पापी पुरुष अपने मक्तोके [कथं] किस तरह [निस्तारकाः] तारनेवाले [भवन्ति] हो सकते हैं ? नहीं होसकते । भावार्थ—विषय और कषाय ये दोनों संसारमें बड़े भारी पाप हैं, जो जीव विषय-कषायोंकर पापी हैं, और अपनेको गुरु मानते हैं, अपने मक्तीको पुण्यात्मा कहते हैं, वे पापी प्रवचनसारः

कल्प्यन्ते कथं पुनः संसारनिस्तारणाय । ततो न तेभ्यः फल्लमविपरीतं सिध्येत् ॥ ५८ ॥ अथाविपरीतफलकारणं कारणमविपरीतं दर्शयति----

उचरदपावो पुरिसो समभावो धम्मिगेसु सव्वेसु । गुणसमिदिदोवसेवी हवदि स भागी सुमग्गस्स ॥ ५९ ॥ उपरतपापः पुरुषः समभावो धार्मिकेषु सर्वेषु । गुणसमितितोपसेवी भवति स भागी सुमार्गस्य ॥ ५९ ॥

उपरतपापलेन सर्वधर्मिमध्यस्थलेन गुणग्रामोपसेविलेन च सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रयौग-पद्यपरिणतिनिहत्तैकाय्यात्मकसुमार्गभागी स अमणः खयं परस्य मोक्षपुण्यायतनलादविपरीत-फलकारणं कारणमविपरीतं प्रत्येयम् ॥ ५९ ॥

अथाविपरीतफलकारणं कारणमविपरीतं व्याख्याति----

असुभोवयोगरहिदा सद्धुवजुत्ता सुहोवजुत्ता वा। णित्धारयंति लोगं तेसु पसत्थं लहदि भत्तो ॥ ६० ॥ अधुभोपयोगरहिताः धुद्धोपयुक्ता शुभोपयुक्ता वा। निस्तारयन्ति लोकं तेषु प्रश्नस्तं लभते भक्तः ॥ ६० ॥

ते च स्वकीयभक्तानां दातृणां पुण्यविनाशका एवेति ॥ ५८ ॥ अथ पात्रभूततपोधनलक्षणं कथयति— उपरतपापत्वेन सर्वधार्मिकसमदर्शित्वेन गुणप्रामसेवकत्वेन च स्वस्य मोक्षकारणत्वात्परेषां पुण्यकारणत्वाचे-रथंभूतगुगयुक्तः पुरुषः सम्यग्द्रीनज्ञानचारित्रैकाडयलक्षणनिश्चयमोक्षमार्गस्य भाजनं भवतीति ॥ ५९ ॥ अध तेषामेव पात्रभूततपोधनानां प्रकारान्तरे ग लक्षणमुपलक्षयति -- शुद्धोपयोगशुभोपयोगपरिणतपुरुषाः पात्रं संसारके तारनेवाले कैसे कहलाये जासकते हैं ? उनसे उत्तम फल कैसे सिद्ध होसकता है ? किसी तरह भी नहीं, क्योंकि संसारमें विषय कषाय महापाप हैं। इसलिये विषय और कषायवाले तरन तारन नहीं होसकते ॥ ५८ ॥ और उत्तम फलका कारण उत्तम पात्र दिखलाते हैं — [स: ] वह [पुरुष: ] परम-मुनि [सुमार्गस्य] रत्नत्रयकी एकतासे एकाग्रतारूप मोक्षमार्गका [भागी] सेवनेवाला पात्र भिवति ] होता है । जोकि [ उपरतपापः ] समस्त विषय कषायरूप पापोसे रहित हो, [ सर्वेषु ] सभी [धार्मिकेषु] धर्मौमें [समभावः] समदृष्टि हो, अर्थात् अनंत नयस्वरूप अनेक धर्मौमें पक्ष-पाती नहीं हो, मध्यस्थ हो, और [ गुणसमितितोपसेवी ] ज्ञानादि अनेक गुणोंके समूहका सेवने-वाला हो । भावार्थ--पूर्वोक्त गुणों सहित ऐसे महापुरुष मुनि तारनेमें समर्थ हैं, आप और दूसरेको पुण्य और मोक्ष देनेके ठिकाने हैं। एसा यह उत्तम पात्र उत्तम फलका कारण समझना ॥ ५९ ॥ आगे फिर भी उत्तम फलका उत्तम कारण दिखलाते हैं-[अद्युभोपयोगरहिताः] सोटे राग-रूप मोह द्वेषभावोंसे रहित हुए ऐसे [ शुद्धोपयुक्ताः ] सकल कषायोंके उदयके अभावसे कोई गुद्रोपयोगी [ वा ] अथवा [ ग्लाभोपयुक्ताः ] उत्तम रागके उदयसे कोई गुभोपयोगी इस तरह

प्रव. ११

३२२

यथाक्तलक्षणा एव अमणा मोहद्वेषाप्रश्वस्तरागोच्छेदादश्वभोपयोगवियुक्ताः सन्तः सकल कषायोदयविच्छेदात् कदाचित् शुद्धोपयुक्ताः प्रश्नस्तरागविपाकात्कदाचिच्छुभोपयुक्ताः स्वयं मोक्षायतनलेन लोकं निस्तारयन्ति तद्धक्तिभावाप्रवृत्तप्रश्नरभावा भवन्ति परे च पुण्यभाजः ॥ ६० ॥

अथाविपरीतफल्रकारणाविपरीतकारणसद्यपासनमदर्त्ति सामान्यविशेषतो विधेयतया द्वत्र-द्वैतेनोपदर्शयति—

दिहा पगदं वत्थुं अञ्झुहाणप्पधाणकिरियाहिं । वहदु तदो गुणादो विसेसिदव्वो क्ति उवदेसो ॥ ६१ ॥ दृष्ट्वा प्रकृतं वस्त्रभ्युत्थानप्रधानक्रियाभिः । वर्ततां ततो गुणद्विशेषितव्य इति उपदेशः ॥ ६१ ॥ श्रमणानामात्मविशुद्धिहेतौ प्रकृते वस्तुनि तदनुकूल्क्रियाप्रहत्त्या गुणातिज्ञयाधानम-

भवन्तीति । तद्यथा—निर्विकल्पसमाधिवलेन गुभागुभोपयोगद्वयरहितकाले कदाचिद्वीतरागचारित्रलक्षण-शुद्धोपयोगयुक्ताः कदाचिल्पुनर्मोहद्वेषाशुभरागरहितकाले सरागचारित्रलक्षणशुभोपयोगयुक्ताः सन्तो भव्यलेकं निस्तारयन्ति, तेषु च भव्यो भक्तो भव्यवरपुण्डरीकः प्रशस्तफलभूतं स्वर्भे लभते परंपरया मोक्षं चेति भावार्थः ॥ ६० ॥ एवं पात्रापात्रपरीक्षाकथनमुख्यतया गथापन्नकेन तृतीयस्थलं गतम् । इत अर्घ्वम् आचारकथित-कमेण पूर्वे कथितमपि पुनरपि दढीकरणार्थं विशेषेण तपोधनसमाचारं कथयति । अथान्यागततपोधनस्य दिनत्रयपर्यन्तं सामान्यप्रतिपत्ति तदनन्तरं विशेषप्रतिपत्ति दर्शयति—वट्टदु वर्तताम् । स कः । अत्रत्य आचार्यः । किं कृत्वा । दिट्ठा दृष्ट्वा । किम् । बत्धुं तपोधनभूतं पात्रं वस्तु । किंविशिष्टम् । पगदं प्रकृतम् अभ्यन्तरनिरुपरागञ्चद्धात्मभावनाज्ञापकबहिरङ्गनिर्धन्थनिर्विकाररूपम् । काभिः कृत्वा वर्तताम् । अब्सुट्टाणप्प-धाणकिरियाहिं अभ्यागतयोग्याचारविहिताभिरभ्युः श्रानादिकियाभिः तदो गुणादो ततो दिनत्रयानन्तरं दोनों प्रकारके सुनि [ लोकं ] उत्तम भव्य जीवोंको [ निस्तारयन्ति ] तारते हैं। [ तेषु ] उन दोनों तरहके मुनियोंका [ भंकाः ]. सेवक महापुरुष [ प्रशास्तं ] उत्तम स्थानको [ लभते ] पाता है। भावार्थ—ये उत्तम मुनि आप मोक्षके ठिकाने हैं, इसलिये जगतके उद्धार करनेवाले हैं, जो इन मुनियोंकी भक्ति करता है, वह उत्तम भावों सहित होता है, और जो अनुमोदना करता है, वह भी पुण्यफलको भोगता है। ६०॥ आगे जो उत्तम फलके कारण उत्तम पात्र हैं, उनकी सेवा सामान्य विशेषतासे दो गाथाओंमें दिखलाते हैं—[ततः] इस कारण जो उत्तम पुरुष हैं, वे [प्रकृतं] उत्तम [वस्तु] पात्रको [दृष्ट्वा] देखकर [अभ्युत्थानप्रधानकियाभिः] आता हुआ देखके उठ खड़ा होना, इत्यादि उत्तम पात्रकी कियाओंकर [ उत्ततां ] प्रवर्ते । क्योंकि [ गुणात ] उत्तम गुण होनेसे [विशेषितव्यः] आदर विनयादि विशेष करना योग्य है, [इति] ऐसा [ उपदेशः ] भगवंतदेवका उपदेश है । भावार्थ ----मगवंतकी ऐसी आज्ञा है, कि जो ज्ञानादिगुणोंसे

मतिषिद्धम् ॥ ६१ ॥

अब्सुद्वाणं गहणं उवासणं पोसणं च सक्कारं । अंजलिकरणं पणमं भणिदमिह गुणाधिगाणं हि ॥ ६२ ॥ अभ्युत्थानं ग्रहणमुपासनं पोषणं च सत्कारः । अज्ञलिकरणं प्रणामो भणितमिह् गुणाधिकानां हि ॥ ६२ ॥

श्रमणानां स्वतोऽधिकगुणानामभ्युत्थानग्रहणोपासनपोषणसत्काराञ्चलिकरणप्रणामप्रदृत्तयो न प्रतिषिद्धाः ॥ ६२ ॥

अथ श्रमणाभासेषु सर्वाः प्रहत्तीः प्रतिषेधयति— अब्सुद्वेया समणा खुत्तत्थविसारदा उवासेया। संजमतवणाणड्ढा पणिवदणीया हि समणेहिं॥ ६३॥

गुणादुणविशेषात् विसेसिदघ्वो त्ति तेन आचार्येण स तपोधनो रत्नत्रयमावनाइद्धिकारणकियाभिर्विशे-षित॰यः । उवदेसो इत्युपदेशः सर्वज्ञग्रधरदेवादीनामिति ॥ ६१ ॥ अथ तमेव विशेषं कथयति, भणिदं मणितं कथितम् इह अस्मिन्ग्रन्थे । केषां संबन्धी । गुणाधिगाणं हि गुणाधिकतपोधनानां हि स्फुटम् । किं भणितम् । अब्भुट्टाणं गहणं उवासणं पोसणं च सकारं अंजलिकरणं पणमं अभ्युत्थानग्रहणो-पासनपोषणसत्काराञ्चलिकरणप्रणामादिकम् । अभिमुखगमनमभ्युत्थानम्, ग्रहणं स्वीकारः, उपासनं शुद्धा-त्ममावनासहकारिकारगनिमित्तं सेवा, तदर्थमेवाशनशयनादिचिन्ता पोषणम्, भेदामेदरत्नत्रयगुगप्रकाशनं सत्कारः, बद्धाञ्चलिनमस्कारोऽञ्चलिकरणम्, नमोऽस्त्वितिवचनव्यापारः प्रणाम इति ॥ ६२ ॥ अथाभ्या-गतानां तदेवाभ्युत्थानादिकं प्रकारान्तरेण निर्दिशति—अब्भुट्टेया यद्यपि चारित्रगुणेनाधिका न भवन्ति तपसा वा तथापि सम्यग्ज्ञानगुणेन ज्येष्ठत्वाच्छूतविनयार्थमभ्युत्थेवाः अभ्युत्थेया अभ्युत्थानयोग्या भवन्ति । के ते । समणा निर्ग्रन्थाचार्याः । किंविशिष्टाः । सुत्तत्थविसारदा विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावपरमात्मतत्त्व-

अधिक हो, उसका आदर विनय करना, धर्मात्माओं को योग्य है । इसलिये धर्मात्माओं को उत्तम पात्रकी विनयादि किया अवश्य करनी चाहिये ॥ ६१ ॥ आगे विनयादि कियांको विशेषपनेसे कहते हैं— [इह ] इस लोकमें [हि] निश्चयकर [गुणाधिकानां] अपनेसे अधिक गुगों सहित महापुरुषोंके लिये [अभ्युत्थानं] सामने आते हुए देखकर उठके खड़ा होके सामने जाना, [ग्रहणं] बहुत आदरसे आइये, आइये, ऐसे उत्तम वचनोंकर अंगीकारकर [उपासनं] सेवा करना, [पोषणं] अन्नपानादिकर पोषना, [सत्कारं] गुगोंकी प्रशंसाकर उत्तम वचन कहना, [अञ्चलिकरणं] विनयसे हाथ जोड़ना, [च] और [प्रणामं] नमस्कार करना योग्य है । भावार्थ— इतनी पूर्वोक्त उत्तम कियायें अपनेसे गुणोंकर उत्कृष्ट पुरुषोंकी करनी योग्य हैं ॥ ६२ ॥ आगे जो असल्में मुनि तो नहीं हैं, लेकिन मुनिसे मान्हम पड़ते हैं, ऐसे द्रव्यलिंगी मुनियोंकी आदर विनयादिक सब कियाओंका निषेध है, यही कहते हैं— [अप्रमणेः] उत्तम मुनियोंकर [हि] निश्वयसे [सूत्रार्थविद्यारदाः]

अभ्युत्थेयाः अमणाः सत्रार्थविशारदा उपासेयाः । संयमतपोज्ञानाढचाः प्रणिपतनीया हि अमणैः ॥ ६३ ॥ सत्रार्थवैशारद्यप्रवर्तितसंयमतपःस्वतत्त्वज्ञानानामेव अमणानामभ्युत्थानादिकाः पर्वत्तयोऽ-प्रतिषिद्धा इतरेषां तु अमणामासानां ताः प्रतिषिद्धा एव ॥ ६३ ॥ अथ कीदृशः अमणामासो भवतीत्याख्याति---ं ण हवदि समणो त्ति मदो संजमतवसुत्तसंपजुत्तो वि । जदि सद्दहदि ण अत्थे आदपधाणे जिणव्खादे ॥ ६४ ॥ न भवति अमण इति मतः संयमतपःस्रत्रसंप्रयुक्तोऽपि । यदि अद्वत्ते नार्थानात्मप्रधानान् जिनाख्यातान् ॥ ६४ ॥

प्रमुख्यनेकान्तात्मकपदार्थेषु वीतरागसर्वज्ञप्रणीतमार्गेण प्रमाणनयनिक्षेपैर्विचारचतुरचेतसः सूत्रार्थविशारदाः । न केवलमम्युत्थेयाः उवासेया परमचिज्ज्योतिः परमात्मपदार्थपरिज्ञानार्थमुपासेयाः परमभक्त्या सेवनीयाः । संजमतवणाणड्ढा पणिवदणीया हि संयमतपोज्ञानाढचाः प्रणिपतनीयाः हि स्फुटं बहिरङ्गेन्द्रियसंयम-प्राणसंयमबलेनाभ्यन्तरे स्वशुद्धात्मनि यत्नपरत्वं संयमः । बहिरङ्गानशनादितपोबलेनाभ्यन्तरे परद्रव्येच्छा-निरोधेन च स्वस्वरूपे प्रतपनं विजयनं तपः । बहिरङ्गपरमागमाभ्यासेनाभ्यन्तरे स्वसंवेदनज्ञानं सम्यग्ज्ञा-नस् । एवमुक्तलक्षणैः संयमतपोज्ञानैराढचाः परिपूर्णा यथासंभवं प्रतिवन्दनीयाः । कैः । समणेहिं श्रमणे-रिति । अत्रेदं तात्पर्यम्—ये बहुश्रुता अपि चारित्राधिका न भवन्ति तेऽपि परमागमाभ्यासनिमित्तं यथा-योग्यं वन्दनीयाः । द्वितीयं च कारणम्—ते सम्यक्त्वे ज्ञाने च पूर्वमेव टढतराः अस्य तु नवतरतपोधनस्य सम्यक्त्वे ज्ञाने चापि दाढर्चं नास्ति तर्हि स्तोकचारित्राणां किर्मर्थमागमे वन्दनादिनिषेधः इत इति चेत् । अतिप्रसंगनिषेघार्थमिति ॥ ६३ ॥ अथ श्रमणामासः कीदशो भवतीति पृष्टे प्रत्यत्तरं दर्दाति—ण हवदि समणो स श्रमणो न भवति ति मदो इति मतः संमतः । का । आगमे । कर्थम्तोऽपि । संजमतव-सुत्तसंपज्रत्तो वि संवमतपःश्रुतैः संप्रयुक्तोऽपि सहितोऽपि । यदि किम् । जदि सदहदि ण यदि चेन्मूढ-

परमागमके अर्थोमें चतुर और [संयमतपोज्ञानाढयाः] संयम, तपस्या, ज्ञान, इत्यादि गुगोंकर पूर्ण ऐसे [अमणाः] महामुनि [अभ्युत्थेयाः] खड़े होके सामने जाकर आदर करने योग्य हैं, [उपासेयाः] सेवने योग्य हैं, और [प्रणिपतनीया] नमस्कार करने योग्य हैं | भावार्थ--जो मुनि सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्रकर सहित हैं, उन्होंकी पूर्वोक्त विनयादि किया करनी योग्य है, और जो द्रव्यछिंगी श्रमणामास मुनि हैं, उनकी विनयादि करना योग्य नहीं हैं ॥ ६३ ॥ आगे श्रमणामास मुनि कैसा होता है, यह कहते हैं - [संयमतपःस्त्रसंप्रयुक्तोऽपि] संयम, तपस्या, सिदान्त, इनकर सहित होनेपर भी [यदि] जो मुनि [जिनाख्यातान] सर्वज्ञवीतराग कथित [आत्म-प्रधानान] सब ज्ञेयोंके जाननेसे आत्मा है, मुख्य जिनमें ऐसे [अर्थान] जीवादिक पदार्थोंका [न अद्धको] नहीं श्रदान करता, वह मिथ्यादष्ट [अमणः] उत्तम मुनि [न भवति] नहीं प्रवचनसारः

आगमज्ञोऽपि संयतोऽपि तपःस्थोऽपि जिनोदितमनन्तार्थनिर्भरं विश्वं स्वेनात्मना ज्ञेयत्वेन निष्पीतलादात्मप्रधानमश्रदधानः श्रमणाभासो भवति ॥ ६४ ॥ अथ श्रामण्येन सममनजमन्यमानस्य विनाशं दर्शयति—

अववददि सासणत्थं समणं दिद्वा पदीसदो जो हि । किरियासु णाणुमण्णदि हवदि हि सो णहचारित्तो ॥ ६५ ॥ अपवदति शासनस्थं श्रमणं दृष्ट्वा प्रद्वेषतो यो हि । क्रियासु नानुमन्यते भवति हि स नष्टचारित्रः ॥ ६५ ॥

अमणं शासनस्थमपि प्रद्वेषादपवदतः क्रियाखननुमन्यमानस्य च प्रद्वेषकषायितत्त्वाचारित्रं

त्रयादिएखविंशतिसम्यक्त्वमलरहितः सन् न अद्धत्ते न रोचते न मन्यते । कान् । अत्थे पदार्थान् । कथंभूतान् । आद्यधाणे निर्दोषिपरमात्मप्रभृतीन् । पुनरपि कथंभूतान् । जिणकरवादे वीतरागर्सर्वझेना-ख्यातान् दिव्यध्वनिना प्रणीतान् गणधरदेवैर्प्रन्थविरचितानित्यर्थः ॥ ६४ ॥ अथ मार्गस्थश्रमणदूषणे दोषं दर्शयति — अववद्दि अपवदति दूषयत्यपवादं करोति । स कः । जो हि यः कर्ता हि स्फुटम् । कम् । समणं श्रमणं तपोधनम् । कथंभूतम् । सासणत्थं शासनस्थं निश्चयव्यवहारमोक्षमार्गस्थम् । करमात् । पदोसदो निर्दोषिपरमात्ममावनाविल्क्षणात् । प्रदेवात्कषायात् । किं कृत्वा पूर्वम् । दिट्ठा दृष्टा अपवदते । न केवलं अपवदते । णाणुमण्णदि नानुमन्यते । कासु विषयासु । किं कृत्वा पूर्वम् । दिट्ठा दृष्टा अपवदते । न केवलं अपवदते । णाणुमण्णदि नानुमन्यते । कासु विषयासु । किं रियासु यथायोग्यं वन्दनादिकियासु हवदि हि सो भवति हि स्फुटं सः । किंविशिष्टः । णट्टचारित्तो कथंचिदतिप्रसंगान्नष्टचारित्रो मवतीति । तथाहि मार्गस्थतपोधनं दृष्ट्रा यदि कथंचिन्मात्सर्यवशादोषग्रहणं करोति तदा चारित्रम्रष्टो भवति स्फुटं पश्चादात्म-निन्दां कृत्वा वर्तते तदा दोषो नास्ति कालान्तरे वा निवर्तते तथापि दोषो नास्ति । यदि पुनस्तत्रैवानुबन्धं कृत्वा तीत्रकपायवशादतिप्रसंगं करोति तदा चारित्रभ्रष्टो भवतीत्ययं भावार्यः । बहुश्रुतौरल्पश्रुततरपोधनानां दोषो न प्राह्यस्तिरपि तपोधनैः किमपि पाठमात्रं गृहीत्वा तेषां दोषो न ग्राह्यः किंतु किमपि सारपदं गृहीत्वा स्वयं भावनैव कर्तव्या । कस्मादिति चेत् । रागदेषोत्पत्तौ सत्यां बहुश्रुतानां श्रुतफलं नास्ति तपोधनानां

होसकता, [इति मतः ] ऐसा यह श्रमणाभासमुनि सिद्धान्तोंमें महापुरुषोंने कहा है । भावार्थ-जो सिद्धान्तका जाननेवाला भी है, संयमी तपस्वी भी है, लेकिन सर्वज्ञप्रणीत जीवादिक पदार्थोंका श्रद्धान नहीं करता, इसीसे वह श्रमणाभास कहा जाता है ॥६ ४॥ आगे यथार्थ मुनिपद सहित मुनिकी जो किया विनयादि नहीं करता, वह चारित्रेसे रहित है, ऐसा दिखलाते हैं—[यः] जो मुनि [राासनस्थं] भगवंतको आज्ञामें प्रवृत्त [श्रमणं] उत्तम मुनिको [हप्ट्वा] देखकर [प्रद्वेषतः] द्वेष भावसे [हि] निश्वयकर [अपवद्ति] अनादर कर बुराई करता है, [कियासु] और पूर्वोक्त विनयादि कियाओमें [न अनुमन्धते] नहीं प्रसन्न होता, [सः] वह देषी अविनयी मुनि [हि] निश्वयसे [नष्ट-चारित्रः] चारित्र रहित [भवति] है । भावार्थ-जो कोई मुनि दूसरे जिनमार्गी मुनिको देखकर देष भावसे निन्दा करता है, निरादर करता है, वह कषाय भावोंकी परिणतिसे नष्टचारित्री होता है ॥६५॥

## नश्यति ॥ ६५ ॥ अथ आमण्येनाधिकं हीनभिवाचरतो विनाशं दर्शयति— गुणदोधिगस्स विणयं पडिच्छगो जो वि होमि समणो त्ति । होर्ज्जं गुणाधरो जदि सो होदि अणंतसंसारी ॥ ६६ ॥ गुणतोऽधिकस्य विनयं पत्येषको योऽपि भवामि अमण इति । भवन् गुणाधरो यदि स भवत्यनन्तसंसारी ॥ ६६ ॥

स्वयं जघन्यगुणः सन् अमणोऽहमपीत्यवलेपात्परेषां गुणाधिकानां विनयं प्रतीच्छन्

तपःफलं चेति ॥ ६५ ॥ अत्राह शिष्यः--अपवादव्याख्यानप्रस्तावे शुभोपयोगो व्याख्यातः पुनरपि किमर्थम् अत्र व्याख्यानं कृतमिति । परिहारमाह----युक्तमिदं भवदीयवचनं किंतु तत्र सर्वत्यागलक्षणात्मर्ग-व्याख्याने कृते सति तत्रासमर्थतपोधनैः कांलापेक्षया किमपि ज्ञानसंयमशौचोपकरणादिकं प्राह्यमित्यपवाद-व्याख्यानमेव मुख्यम् । अत्र तु यथा मेदनयेन सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रतपश्चरणरूपा चतुर्विधाराधना भवति । सैवामेदनयेन सम्यक्त्वचारित्ररूपेग द्रिधा भवति । तत्राप्यमेदविवक्षया पुनरेकैव वीतरागचारित्राराधना । तदा भेदनयेन सम्यग्दर्शनसम्यग्ज्ञानसम्यक्चारित्ररूपश्चिविधमोक्षमार्गो भवति । स एवाभेदनयेन श्रामण्या-परमोक्षमार्गनामा पुनरेक एव स चाभेदरूपो मुख्यवृत्त्या 'एयग्गगदो समणो' इत्यादि चतुर्दशगाथाभिः पूर्वमेव व्याख्यातः । अयं तु भेदरूपो मुख्यवृत्त्या शुभोपयोगरूपेणेदानीं व्याख्यातो नास्ति पुनरुक्तदोष इति । एवं समाचारविशेषविवरणरूपेग चतुर्थस्थले गाथाष्टकं गतम् । अध स्वयं गुणहीनः सत्रपरेषां गुणा-धिकानां योऽसौ विनयं वाञ्छति तस्य गुणविनाशं दर्शयति-स होदि अणंतसंसारी स कथंचिदनन्त-संसारे संभवति । यः किं करोति । पडिच्छगो जो वि प्रत्येषको यस्त अभिलाषकोऽपेक्षक इति । कम । विणयं वन्दनादिविनयम् । कस्य संबन्धिनम् । गुणदोधिगस्स बाह्याभ्यन्तरत्नत्रयगुणाभ्यामधिकस्यान्य-तपोधनस्य । केन ऋत्वा । होमि समणो त्ति अहमपि अमणो भवामीत्यभिमानेन गर्वेण । यदि किम । होज्जं गुणाधरो जदि निश्वयव्यवहाररत्नत्रयगुणाभ्यां हीनः स्वयं यदि चेद्रवतीति । अयमत्रार्थः---यदि चेदगणाधिकेभ्यः सकाशाइर्वेण पूर्वं विनयवाञ्छां करोति पश्चाद्विवेकबल्लेनात्मनिन्दां करोति । तदानन्त-संसारी न भवति यदि पुनस्तत्रैव मिथ्याभिमानेन ख्यातिपूजालामार्थं दुराग्रहं करोति तथा भवति । अथवा

आगे जो यतिपनेसे उल्कृष्ट है, उसको जो अपनेसे हिन आचरे वह अनंतसंसारी है, यह दिखलाते हैं—[य:] जो मुनि [अहं अमणः] मैं यती [भवामि] हूँ, [इति] ऐसे अभिमानसे [गुणतः अधिकस्य] ज्ञान संयमादि गुणोंकर उल्कृष्ट महामुनियोंसे [विनयं] आदरको [प्रत्येषकः] चाहता है, वह [यदि] जो [गुणाधरः] गुणोंको नहीं धारण करनेवाला [भवन] हुआ संता [सः] इटे गर्वका करनेवाला, वह [अनंतसंसारी] अनंत संसारका भोगने वाला [भवति] होता है। भावार्थ—जो कोई महामुनिके पाससे अपना विनय चाहता है, और कहता है, क्या हुआ जो ये गुगोंसे अधिक हैं, मैं भी तो यति हूँ, ऐसा आहंकार भी करता है, वह संसारमें €८]

आमण्यावल्टेपवशात् कदाचिदनन्तसंसार्यपि भवति ॥ ६६ ॥ अथ आमण्येनाधिकस्य हीनं सममित्राचरतो विनाशं दर्शयति----अधिगगुणा सामण्णे वर्दति गुणाधरेहिं किरियासु । जदि ते मिच्छुवजुत्ता हवंति पञ्भटघारित्ता ॥ ६७ ॥ अधिकगुणाः आमण्ये वर्तन्ते गुणाधरेः क्रियासु । यदि ते मिथ्योपयुक्ता भवन्ति प्रभुष्टचारित्राः ॥ ६७ ॥ यदि ते मिथ्योपयुक्ता भवन्ति प्रभुष्टचारित्राः ॥ ६७ ॥ स्वयमधिकगुणा गुणाधरेः परैः सह क्रियासु वर्त्तमाना मोहादसम्यगुपयुक्तताचारित्राद् भ्रुश्यन्ति ॥ ६७ ॥ अथासत्संगं पतिषेध्यत्नेन दर्शयति----णिच्छिदसुत्तक्ष्यपदो समिदकसाओ तवोधिगो चावि ।

लोगिगजणसंसग्गं ण चयदि जदि संजदो ण हबदि ॥ ६८ ॥

यदि कालान्तरेअ्यात्मनिन्दां करोति तथापि न भवतीति ॥ ६६ ॥ अथ स्वयमधिकगुणाः सन्तो गुणाधरैः सह बन्दनादिकियासु वर्तन्ते तदा गुणविनाशं दर्शयति—वट्टंति वर्तन्ते प्रवर्तन्ते जदि यदि चेत् । क वर्तन्ते । किरियासु वन्दनादिकियासु । कैः सह । गुणाधरेहिं गुणाधरैगुणरहितैः । स्वयं कथंमूताः सन्तः । अधिगागुणा अधिकगुणाः । क । सामण्णे श्रामण्ये चारित्रे ते मिच्छुवजुत्ता हवंति ते कथंचिदिति प्रसंगान्मिथ्यात्वप्रयुक्ता भवन्ति । न केवलं मिथ्यात्वप्रयुक्ताः पब्भट्टचारित्ता प्रश्नष्टचारित्राश्च भवन्ति । तथाहि—यदि बहुश्रुतानां पार्श्वे ज्ञानादिगुणवद्भचर्थं स्वयं चारित्रगुणाधिका अपि वन्दनादिकियासु वर्तन्ते तदा दोषो नास्ति । यदि पुनः केवलं ज्यातिपूजालाभार्थं वर्तन्ते तदातिप्रसंगादोषे भवति । इदमत्र तात्प-र्यम् — वन्दनादिकियासु वा तत्वविचारादौ वा यत्र रागद्देषोत्पत्तिर्भवति तत्र सर्वत्र दोष एव । ननु भव-दीयकल्पनीयमागमे नास्ति । नैवम् । आगमः सर्वोऽपि रागद्देषपरिहारार्थम् एव परं किंतु ये केचनोत्सर्गाप-वादरूपेणागमनयविमागं न जानन्ति त एव रागदेषौ कुर्वन्ति न चान्य इति ॥ ६७ ॥ इति पूर्वोक्तकमेण 'एयग्गादो' इत्यादि चतुर्दशगाधाभिः स्थलचतुष्टयेन श्रामण्यापरनामा मोक्षमार्गाभिधानस्तृतीयान्तराधिकारः

भटकता है। इस कारण अपनेसे बड़ोंका विनय करना योग्य है।। ६६ ।। आगे आप यतिपनेमें उत्कृष्ट हो, और जो गुणहीनकी विनयादिक करता है, तो उसके चारित्रका नाश होजाता है, यह दिखलाते हैं—-[यदि] जो [श्रामण्ये] यतिपनेमें [अधिकगुणाः] उत्कृष्ट गुणवाले महामुनि हैं, वे [गुणाधरै:] गुणोंकर रहित हीन मुनियोंके साथ [कियासु] विनयादि कियामें [वर्तन्ते] प्रवर्तते हैं, तो [ते] वे उत्कृष्ट मुनि [मिथ्योपयुक्ताः] मिथ्या मावोंकर सहित हुए [प्रमृष्टचारिन्नाः] चारित्रभष्ट[भवन्ति] होजाते हैं। भावार्थ—जो अपनेसे हीन गुणोंवालेका विनय आदर करते हैं, वे अज्ञानी हुए संयमका नाश करते हैं ॥६७॥ आगे कुसंगतिका निषेध करते हैं—[निश्चितसूत्रार्थपदः] निश्चय करलिये हैं, सिद्धान्त और जीवादि पदार्थ जिसने [रामितकषायः] और जिसने कषायोको

www.jainelibrary.org

# निश्चितसत्रार्थपदः शमितकषायस्तपोऽधिकश्चापि ।

ल्गैकिकजनसंसर्गे न त्यजति यदि संयतो न भवति ॥ ६८ ॥

यतः सकछस्यापि विश्ववाचकस्य सछक्ष्मणः शब्दब्रह्मणस्तद्वाच्यस्य सकछस्यापि सछ-क्ष्मणो विश्वस्य च युगपदनुस्यूततदुभयज्ञेयाकारतयाधिष्ठानभूतस्य सछक्ष्मणो ज्ञातृतत्त्वस्य निश्वयनयान्निश्वितस्त्रार्थपदलेन निरुपरागोपयोगलात् शमितकषायलेन बहुशोऽभ्यस्तनिष्कम्पो-पयोगलात्तपोऽधिकलेन च छुण्ठु संयतोऽपि सप्ताचिःसंगतं तोयमिवाव्र्यं भाविविकारलात् लौकिकसंगादसंयत एव स्यात्ततस्तरसंगः सर्वथा प्रतिषेध्य एव ॥ ६८ ॥

अथ लौकिकलक्षणमुपलक्षयति—

समाप्तः । अथानन्तरं द्वात्रिंशद्राधापर्यन्तं पञ्चभिः स्थलैः ग्रुभोपयोगाधिकारः कथ्यते । तत्रादौ लैकिक-संसर्गनिषेधमुख्यत्वेन 'णिच्छिद्युत्तत्थपदो' इत्यादिपाठकमेण गाधापञ्चकम् । तदनन्तरं सरागसंयमापर-नामञ्चभोपयोगस्वरूपकथनप्रधानत्वेन 'समणा सुद्भुवजुत्ता' इत्यादि सूत्राष्टकम् । तदनन्तरं सरागसंयमापर-नामञ्चभोपयोगस्वरूपकथनप्रधानत्वेन 'समणा सुद्भुवजुत्ता' इत्यादि सूत्राष्टकम् । ततश्व पात्रापात्रपरीक्षा-प्रतिपादनरूपेण 'रागो पसत्थम्दो' इत्यादि गाथाषट्कम् । ततः परमाचारादिविहितकमेण पुनरपि संक्षेप-रूपेण समाचारव्याख्यानप्रधानत्वेन 'दिट्ठा पगदं वत्थुं' इत्यादि सूत्राष्टकम् । ततः परं पञ्चरत्नमुख्यत्वेन 'जे अजधागहिदत्था' इत्यादि गाथापञ्चकम् । एवं द्वात्रिंशद्राधाभिः स्थलपञ्चकेन चतुर्थान्तराधिकारे समु-दायपातनिका । तद्यथा अथ लौकिकसंसर्गं प्रतिषेधयत्ति गिच्छिद्रसुत्तत्थपदो निश्चितानि ज्ञातानि निर्णीताग्यनेकान्तस्वभावनिजशुद्धात्मादिपदार्थप्रतिपादकानि सूत्रार्थपदानि येन स भवति निश्चितस्त्रार्थपदः समिदकसाओ परविषये कोधादिपरिहारेण तथाभ्यन्तरे परमोपशमभावपरिणतनिजशुद्धात्मभावनाविचवे प्रतिपन्ना-दिजयनाच तपोऽधिकश्चापि सन् स्वयं संयतः कर्ता लोगिगजणसंसग्गं ण चयदि जदि लीकेकाः संश्वजाच तपोऽधिकश्चापि सन् स्वयं संयतः कर्या लोगिगजणसंसग्व पा ह्यदि तर्हि संयतो न भवतीति । अयमत्रार्थः-स्वयं भावितात्मापि यथसंवृत्तजनसंसर्गं न त्थजति तदातिपरिचयादग्निद्वायादग्निसंगतं जल्यिन भावं गच्छतीति ॥ ६८ ॥ अथानुकम्पालक्षणं कथ्यते---

शांत किया है, [ च ] और जो [ तपोऽधिकः अपि ] तपस्याकर उत्कृष्ट है, तो भी [ यदि ] जो [ लौकिकजनसंसर्ग ] चारित्रश्रष्ट अज्ञानी मुनियोंकी संगति [ न जहाति ] नहीं छोड़ता है, तो वह [ संयतः ] संयमी सुनि [ न भवति ] नहीं होसकता । भावार्थ—जो भगवद्यणीत शब्दबसका जाननेवाला है, आत्मतत्त्वको भी जानता है, बहुत अम्यासकर निष्कंप उपयोगी है, और तपकी अधिक-तासे उत्कृष्ट संयमी भी है, इत्यादि अनेक गुणोंकर युक्त है, तो भी लौकिक मुनिकी जो संगति नहीं छोड़े, तो वह संयमी नहीं होसकता । जैसे आगके सम्बन्धसे उत्तम शीतल जल अवश्य गर्भ विकारको धारण करता है, उसी तरह मुनिभी कुसंगतिसे अवश्य नाशको प्राप्त होता है । इसलिये कुसंगति त्यागने योग्य है ॥ ६८ ॥ आगे लौकिक मुनिका लक्षण कहते हैं—[ नैग्रेन्थ्यं प्रव्रतितः ] निर्ग्रथ मुनिषदको णिग्गंथो पव्वइदो वट्टदि जदि एहिगेहि कम्मेहिं । सो लोगिगो त्ति भणिदो संजमतवसंजुदो चावि ॥ ६९ ॥ निर्ग्रन्थः पत्रजितो वर्तते यद्यैहिकैः कर्मभिः ।

स लौकिक इति भणितः संयमतपःसंयुतश्वापि ॥ ६९ ॥ मतिज्ञातपरमनैर्ग्रन्थ्यप्रव्रज्यलादुद्दसंयमतपोभारोऽपि मोइबहुल्रतया श्र्र्थीकृतशुद्धचेतन-व्यवहारो म्रहुर्मनुष्यव्यवहारेण व्याघूर्णमानलादैहिककर्मानिद्यत्तौ लौकिक इत्युच्यते ॥ ६९ ॥ अथ सत्संगं विधेयलेन दर्शयति—

> तम्हा समं गुणादो समणो समणं गुणेहिं वा अहियं । अधिवसदु तम्हि णिचं इच्छदि जदि दुक्खपरिमोक्खं ॥ ७० ॥ तस्मात्समं गुणात् अमणः अमणं गुणेर्वाधिकम् । अधिवसतु तत्र नित्यं इच्छति यदि दुःखपरिमोक्षम् ॥ ७० ॥

तिसिदं व सुक्खिदं वा दुहिदं दट्टूण जो हि दुहिदमणो । पडिवज्जदि तं किवया तस्सेसा होदि अणुकंपा ॥ \*२२ ॥

तिसिदं व धुक्खिदं वा दुहिदं वा दट्टूण जो हि दुहिदमणो पडिवज्जदि तथितं वा बुमुक्षितं वा दुःखितं वा टट्टा कमपि प्राणिनं यो हि स्फुटं दुःखितमनाः सन् प्रतिपद्यते स्वीकरोति । कं कर्मताप-जम् ! तं प्राणिनम् । कया । किवया रूपया दयापरिणामेन तस्सेसा होदि अणुकंपा तस्य पुरुषस्यैषा प्रत्यक्षीभूता ग्रुभोपयोगरूपानुकम्पा दया भवतीति । इमां चानुकम्पां ज्ञानी स्वस्थमावनामविनाशयन् संक्षेरोपरिहारेण करोति । अज्ञानी पुनः संक्षेरोनापि करोतीत्यर्थः ॥ २२ ॥ अथ लैकिकल्व्ह्यणं कथयति— णिग्गंथो पव्वइदो वखादिपरिग्रहरहितल्वेन निर्ग्रन्थोऽपि दीक्षाग्रहणेन प्रत्नजितोऽपि वट्टदि जदि वर्तते यदि चेत् ! कैः । एहिगेहि कम्मेहिं ऐहिकैः कर्मभिः मेदाभेदरत्नत्रयमावनाशकैः ख्यातिपूजालामनिमित्तै-र्ज्योतिषमन्त्रवादिवैदिकादिभिरैहिकजीवनोपायकर्मभिः सो लोगिगो त्ति भणिदो स लैकिको व्यावहारिक इति भणितः । किं विशिष्टोऽपि संजमतवसंजुदो चावि द्रव्यरूपसंयमतपोभ्यां संयुक्तश्वापीर्व्यर्थः ॥ ६९ ॥ अथोत्तमसंसर्गः कर्तव्य इत्युपदिशति—तम्हा यत्माद्वीनसंसर्गादगुणहानिर्भवति तत्मात्कारणात् अधि-धारणकर दीक्षित हुआ मुनि [ यदि] जो [ ऐहिकैः ] इस लोकसम्बन्धी [ कर्मभिः ] संसारी-कर्म ज्योतिष, वैधक, मंत्र यंत्रादिकोंकर [ वर्तते ] प्रवर्ते, तो [ सः ] वह अष्ट मुनि [ संयमतपःसंप्र-योतिष, वैधक, मंत्र यंत्रादिकोंकर [ वर्तते ] प्रवर्ते, तो [ सः ] वह अष्ट मुनि [

युक्तोऽपि ] संयम तपस्याकर सहित हुआ भी [ लौकिकः ] लौकिक [ इति ] ऐसे नामसे [ भणितः ] कहा है । भावार्थ- यथपि निर्प्रथ दीक्षाकी प्रतिज्ञा की है, संयम तपस्याका भार भी लिया है, लेकिन जो मोहकी अधिकतासे छुद्ध चेतना व्यवहारको शिथिल करता है, 'मैं मनुष्य हूँ' ऐसे अभिमानकर घूम रहा है, और इसलोक सम्बन्धी कमौंसे रहित नहीं हुआ ऐसा अष्ट मुनि लौकिक कहलाता है । ऐसेकी संगति मुनिको त्यागने योग्य है ॥ ६९ ॥ आगे अच्छी संगति करनी चाहिये,

प्रम. १२

यतः परिणामस्वभावलेनात्मनः सप्तार्चिःसंगतं तोयमिवावश्यं भाविविकारलाछौकिक-संगात्संयतोऽप्यसंयत एव स्यात् । ततो दुःखमोक्षार्थिना गुणैः समोऽधिको वा श्रमणः श्रमणेन नित्यमेवाधिवसनीयः तथास्य शीतापवरककोणनिहितशीततोयवत्समगुणसंगाद्गुण-रक्षा शीततरतुद्दिनशर्करासंपृक्तशीततोयवत् गुणाधिकसंगात् गुणृटद्धिः ॥ ७० ॥ इत्यध्यास्य शुमोपयोगजनितां कांचित्प्रवृत्तिं यतिः सम्यक् संयमसौष्ठवेन परमां क्रामन्निर्द्वां क्रमात् । हेलाक्रान्तसमस्तवस्तुविसरप्रस्ताररम्योदयां ज्ञानानन्दमयीं दशामनुभवलेकान्ततः शाश्वतीम् ॥ इति द्युभोपयोगमज्ञापनम् । अथ पश्चरत्नम् । तन्त्रस्यास्य शिखण्डिमण्डनमिव प्रद्योतयत्सर्वतो द्वेतीयीकमथाईतो भगवतः संक्षेपतः शासनम् ।

चसदु अधिवसतु तिष्ठतु । स कः कर्ता । समणो अमणः । क । तमिह तस्मिनघिकरणभूते णिचं निव्यं सर्वकालम् । तस्मिन्कुत्र । समणं अमणे लक्षणवशादधिकरणे कर्म पठचते । कथंभूते अमणे । समं समे समाने । कस्मात् । गुणादो बाह्याभ्यन्तरस्तत्रयलक्षणगुणात् । पुनरपि कथंभूते । अहियं वा स्वस्मादधिके वा । कैः । गुणेहिं मूलोत्तरगुणैः । यदि किम् । इच्छदि जदि इच्छति वाञ्छति यदि चेत् । कम् । दुक्खपरिमोक्खं स्वात्मोत्थसुखविलक्षणानां नारकादिदुःखानां मोक्षं दुःखपरिमोक्षमिति । अथ विस्तरः — यथाप्रिसंयोगाज्ञलस्य शीतल्यगुणविनाशो भवति तथा व्यावहारिकजनसंसर्गास्संयतस्य संयमगुणविनाशो भवतीति ज्ञात्वा तपोधनः कर्ता समगुणं गुणाधिकं वा तपोधनमाश्रयति तदास्य तपो-धनस्य यथा शोतल्याजनसहितशीतल्जलस्य शीतल्याणरक्षा भवति तथा समगुणसंसर्गाद्दगीत नदास्य तपो-यथा च तस्यैव जलस्य कर्पूरशर्करादिशीतल्द्रव्यनिक्षेपे कृते सति शोतल्यगुणवृद्धर्भवति तथा निश्वय-

रेसा दिखलाते हैं—[तस्मात्] इस कारणसे, अर्थात् आगके सम्बंधसे जलकी तरह, मुनि भी लौकि-ककी कुसंगतिसे असंयमी हो जाता है। इससे कुसंगतिको त्यागकर [अमणः] उत्तम मुनि [यदि] जो [दु:खपरिमोक्षं] दु:खसे मुक्त हुआ (लूटना) [इच्छति] चाहता है, तो [गुणात् समं] गुणोंसे अपने समान [वा] अथवा [गुणैः अधिकं ] गुणोंमें अपनेसे अधिककी [अमणम्] अमणको [तन्त्र] इन दोनोंकी संगतिमें [अधिवसतु] निवास करना चाहिये। भावार्थ—जो मोक्षाभिलाषी मुनि हैं, उसको चाहिये, कि या तो गुणोंमें अपने समान हो, या अधिक हो, ऐसे दोनोंकी संगति करें, अन्यकी न करें। जैसे शीतल घरके कोनेमें शीतल जलके रखनेसे शीतल गुणकी रक्षा होती है, वह जल अति शीतल हो जाता है, वरफ मिश्रीकी संगतिसे और भी अधिक शीतल हो जाता है, उसी तरह गुणाधिक पुरुषकी संगतिसे गुण बढ़ते हैं, इसलिये सत्संगति करना योग्य है। मुनिको चाहिये, कि पहले अवस्थामें तो पूर्व कही हुई शुभोपयोगसे उत्पन्न प्रवृत्तिको स्वीकार करे, पीछे कमसे संयमकी व्याकुर्वज्जगतो विलक्षणपथां संसारमोक्षस्थितिं जियात्संपति पञ्चरत्नमनघं स्रत्रैरिमैः पञ्चभिः ॥ अथ संसारतत्त्वग्रद्बाटयति→

जे अजधागहिदत्था एदे तच त्ति णिच्छिदा समये। अचंतफलसमिद्धं भमंति ते तो परं कालं॥ ७१॥ ये अयथाग्रहीतार्था एते तत्त्वमिति निश्चिताः समये। अत्यन्तफलसमुद्धं भ्रमन्ति ते अतः परं कालम्॥ ७१॥

ये स्वयमविवेकतोऽन्यथैव मतिपद्यार्थानित्थमेव तत्त्वमिति निश्वयमारचयन्तः सततं सम्रुपचीयमानमद्दामोहमलमलीमसमानसतया नित्यमज्ञानिनो भवन्ति ते खळु समये स्थिता अप्यनासादितपरमार्थश्रामण्यतया श्रमणाभासाः सन्तोऽनन्तकर्मफलोपभोगप्राग्भारभयंकरमन-

व्यवहाररत्नत्रयगुणाधिकसंसर्गादगुणइद्धिभवतीति सूत्रार्थः ॥ ७० ॥ इतःपरं पञ्चमस्थले संक्षेपेण संसार-स्वरूपस्य मोक्षस्वरूपस्य च प्रतीत्यर्थं पञ्चरत्नभूतगाथापञ्चकेन व्याख्यानं करोति । तद्यथा । अथ संसार-स्वरूपं प्रकटयति — अत्यन्तफलसमृद्धं अमन्ति न विद्यतेऽन्त इत्यत्यन्तं ते परं कालं द्रव्यक्षेत्रकालभवमाव-पञ्चप्रकारसंसारपरिश्रमणरहितशुद्धात्मस्वरूपभावनाच्युताः सन्तः परिश्रमन्ति । कम् । परं कालम् अनन्त-कालम् । कथंभूतम् । नारकादिदुःखह्तपात्यन्तफलसमृद्धम् । पुनरपि कथंभूतम् । अतो वर्तमानकालात्परं

उल्कृष्टतासे परम दशाको धारण करे। इसलिये हे भव्यो ! समस्त वस्तुकी प्रकाशनेवाली केवलज्ञाना-नन्दमयी अविनाशी अवस्थाको सब तरहसे पाकर अपने अतीन्द्रिय सुखको अनुभवो ॥ ७० ॥ इस प्रकार यह शुभोपयोगका अधिकार पूर्ण हुआ। आगे पंच रत्नोंको पाँच गाथाओंसे कहते हैं। ये पंच रत्न इस सिद्धान्तके मुकुट हैं, और भगवन्तके अनेकान्तमतको संक्षेपसे कहते हैं, और संसार मोक्षकी स्थितिको प्रगट करते हैं, इसलिये ये पंच रत्न जयवन्ते होवें। संसारतत्त्व ?, मोक्षतत्त्व ?, मोक्षतत्वका साधन ३, मोक्षतत्त्वसाधन सर्वमनोरथस्थान कथन ४, और शिष्यजनोंको शाल-पठनका लाम ५, ये पाँच रत्न हैं। आगे पाँचोंमें से प्रथम ही संसारतत्त्वको कहते हैं— [ ये ] जो पुरुष [समये] जिनमतमें द्रव्यलिंग अवस्था धारणकर तिष्ठते भी हैं, लेकिन [अयथाग्रहीतार्थाः] अन्यथा पदार्थोंका स्वरूप प्रहण करते हुए [ एते तत्त्वं ] जो पदार्थ हमने जानलिये हैं, ये ही वस्तुका स्वरूप हैं, [इति ] ऐसा मिथ्यापना मानकर [निश्चिताः]निश्चय कर बैठेहैं, [ ते ] ऐसे वे श्रमगाभास मुनि [अतः] इस वर्तमानकालसे आगे [अत्यन्तफलस्यम्टद्धं ] अनन्तश्रमणरूपी फलकर पूर्ण [परं काल्ठं ] अनंतकालपर्यंत [ अमन्ति ] भटकते हैं । आवार्थ---ये अज्ञानी मुनि मिथ्याबुद्धिसे पदार्थका श्रदान नहीं करते हैं, अन्यकी अन्य कल्पना करते हैं, और सदा महामोह मछकर चित्तकी मलिनतासे अविवेकी हैं, यथपि द्रव्यलिंगको धारण कर रहे हैं, तो भी परमार्थ मुनिपनेको नहीं प्राप्त हुए हैं, जो मुनिके समान माद्यम पड़ते हैं, वे अनंउकालतक अनंतपरावर्तनकर मयानक कर्य-फलको भोगते हुए भटकते हैं । इस-राद्यम पड़ते हैं, वे अनंउकालतक अनंतपरावर्तनकर मयानक कर्य-फलको भोगते हुए मटकते हैं । इस- न्तकालमनन्तभवान्तपरावर्तेरनवस्थितवृत्तयः संसारतत्त्वमेवावबुध्यताम् ॥ ७१ ॥ अथ मोक्षतत्त्वग्रद्धाटयति—

> अजधाचारविजुत्तो जधत्थपद्णिच्छिदो पसंतप्पा। अफले चिरं ण जीवदि इह सो संपुल्णसामण्णो ॥ ७२ ॥ अयथाचारवियुक्तो यथार्थपदनिश्चितः मशान्तात्मा । अफले चिरं न जीवति इह स संपूर्णश्रामण्यः ॥ ७२ ॥

यस्त्रिलोकचूलिकायमाननिर्मलविवेकदीपिकालोकशालितया यथावस्थितपदार्थनिश्रयनि-वर्तितौत्सुक्यस्तरूपमन्थरसततोपशान्तात्मा सन् स्वरूपमेकमेवाभिम्रुरूयेन चरन्नयथाचारवियुक्तो नित्यं ज्ञानी स्यात् स खलु संपूर्णश्रामण्यः साक्षात् श्रमणो हेलावकीर्णसकल्पाक्तनकर्मफल्ला-दनिष्पादितनूतनकर्मफल्लाच पुनः प्राणधारणदेन्यमनास्कन्दन् द्वितीयभावपरावर्ताभावात् शुद्धस्वभावावस्थितवृत्तिर्मोक्षतत्त्वमबुध्यताम् ॥ ७२ ॥

भाविनमिति । अयमत्रार्थः—इत्थंभूतसंसारपरिश्रमणपरिणतपुरुषा एवाभेदेन संसारस्वरूपं ज्ञातव्यमिति ॥ ७१ ॥ अथ मोक्षस्वरूपं प्रकाशयति अञ्चाद्याद्याद्यविजुत्तो निश्चयव्यवहारपञ्चाचारभावनापरिणतत्वा-दयथाचारवियुक्तः विपरीताचाररहित इत्यर्थः । जधत्थपदणिच्छिदो सहजानन्दैकस्वभावनिजपरमात्मादि-पदार्थपरिज्ञानसहितव्वाद्यथार्थपदनिश्चितः पसंतप्पा विशिष्टपरमोपशमभावपरिणतनिजात्मद्रव्यभावनासहित-त्वाध्यशान्तात्मा जो यः कर्ता सो संपुण्णसामण्णो स संपूर्णश्रामण्यः सन् चिरं ण जीवदि चिरं बहुतरकालं न जीवति न तिष्ठति अफले शुद्धात्मसंवित्तिसमुत्पन्नसुखामृतरसास्वादरहितव्वेनाफले संसारे । किम् । शीधं मोक्षं गच्छतीति । अयमत्र भावार्थः-इत्थंभूतमोक्षतत्त्वपरिणत पुरुष एवाभेदेन मोक्षस्वरूपं ज्ञातव्यमिति

लिये ऐसे अमणामास मुनिको संसारतत्व जानना चाहिये, दूसरा कोई संसार नहीं है, जो जीव मिथ्या-बुद्धि लिये हुए हैं, वे ही जीव संसार हैं ॥ ७१ ॥ आगे मोक्षतत्त्वको प्रगट करते हैं—[अयधाचार-वियुक्त:] जो पुरुष मिथ्या आचरणसे रहित हैं, अर्थात् यथावत् स्वरूपाचरणमें प्रवर्तते हैं, [ यथार्थ-पद्निश्चित:] जैसा कुछ पदार्थोंका स्वरूप है, वैसा ही जिसने निश्चल अद्धान कर लिया है, [प्रशा नतास्मा] और जो राग द्वेषसे रहित है, ऐसा [स:] वह पुरुष [संपूर्णाश्चामण्यः] सम्पूर्ण मुनि-पदवी सहित हुआ [इह] इस [अफलेटे] फल रहित संसारमें [चिरं] बहुत कालतक [न जीवति] प्राणोंको नहीं धारण करते हैं, थोड़े कालतक ही रहते हैं । भावार्थ---जिलेकका चूडामणि-रूत समान निर्मल विवेकरूपी दीपकके प्रकाशसे जिस महामुनिने यथावत् पदार्थोंका निश्चय किया है, और एक अपने ही स्वरूपको मुख्यपनेसे आचरता है, विपरीत आचरणसे रहित हुआ, सदाकाल ज्ञानी है, ऐसा परिपूर्ण मुनिपदवीका धारक महामुनि पूर्व वैंधे समस्त कर्म-फलोकी निर्जरा करता है, नवीन कर्म-बंध-फलका उत्पन्न करनेवाला नहीं होता, इससे किर संसारिक प्राणोंके धारण करनेकी दीनताको नहीं करता । जिसके दूसरी गर्यात्रका अनाव है, ऐसा यह जुद्ध स्वरूपमें स्थित मुनि है, उसीको तुम मोक्ष- अथ मोक्षतत्त्वसाधनतत्त्वमुद्धाटयति—

सम्मं विदिदपदत्था चत्ता उवहिं बहित्थमज्झत्थं । विसयेसु णावसत्ता जे ते शुद्ध ति णिदिद्या ॥ ७३ ॥ सम्यग्विदितपदार्थास्त्यक्त्वोपधिं बहिस्थमध्यस्थम् । विषयेषु नावसक्ता ये ते शुद्धा इति निर्दिष्टाः ॥ ७३ ॥

अनेकान्तकलितसकलज्ञातृज्ञेयतत्त्वयथावस्थितस्वरूपपाण्डित्य्ञोण्डाः सन्तः समस्तबहि-रक्नान्तरङ्गसंगसंगतिपरित्यागविविक्तान्तश्चकचकायमानानन्तशक्तिचेतन्यभास्वरात्मतत्त्वस्वरूपाः स्वरूपग्रप्तसुषुप्रकल्पान्तस्तत्त्वद्वत्तितया विषयेषु मनागप्यासक्तिमनासादयन्तः समस्तानुभाव-वन्तो भगवन्तः शुद्धा एवासंसारघटितविकटकर्मकवाटविघटनपटीयसाध्यवसायेन प्रकटीक्रिय-माणावदानावमोक्षतत्त्वसाधनतत्त्वमवबुध्यताम् ॥ ७३ ॥

II ७२ II अथ मोक्षकारणमाख्याति—सम्मं विदिद्पदत्था संशयविपर्ययानध्यवसायरहितानन्तज्ञाना-दिस्वभावनिजपरमात्मपदार्थंप्रभृतिसमस्तवस्तुविचारचतुरचित्तचातुर्यप्रकाशमानसातिशयपरमविवेकज्योतिषा सम्यग्विदितपदार्थाः । पुनरपि किरूपाः । विसयेसु णावसत्ता पश्चेन्द्रियविषयाधीनरहितलेन निजात्मतत्व-भावनारूपपरमसमाधिसंजातपरमानन्दैकलक्षणसुखसुधारसास्वादानुभवनफलेन विषयेषु मनागध्यनासक्ताः । किं कृत्वा । पूर्वं स्वस्वरूपपरिग्रहं स्वीकारं कृत्वा चत्ता त्यक्त्वा । कम् । उन्नहिं उपधि परिग्रहम् । किंवि-शिष्टम् । बहित्धमज्झत्थं वहिस्थं क्षेत्राधनेकविधं मध्यर्त्थं मिध्यात्वादिचतुर्दशमेदमित्रम् । जे एवंगुज-विशिष्टाः ये महात्मानः ते सुद्ध त्ति णिदिट्ठा ते शुद्धात्मानः शुद्धोपयोगिनः सिद्धचन्ति इति निर्दिष्टाः कथिताः । अनेन व्याख्यानेन विमुक्तं भवति—इन्धंमूताः परमयोगिन एवामेदेन मोक्षमार्गा इत्यव-बोद्धव्याः ॥ ७३ ॥ अथ शुद्धोपयोगलक्षणमोक्षमार्गं सर्वमनोरथस्थानत्वेन प्रदर्शयति—भणियं भणितम् ।

तत्त्व जानो, अन्य मोक्ष नहीं । जो परदव्यसे मुक्त हुआ स्वरूपमें लीन है, वही जीव मुक्त है ॥७२॥ आगे मोक्षतत्त्वका साधनतत्त्व दिखलाते हैं—[ ये ] जो जीव[सम्चग ] यथार्थ [विदितपदार्था:] समस्त तत्त्वोंको जानते हैं, तथा [वहिस्थमध्यस्थं ] बाद्य और अंतरंग रागादि [उपर्धि] परि-प्रहको [त्यकत्वा] छोड़कर [विषयेषु ] पांच इन्द्रियोंके स्पर्शादि विषयोंमें [न अवसत्ताः] लीन नहीं हैं [ते ] वे, जीव [शुद्धाः ] निर्मल भगवन्त मोक्षतत्त्वके साधन हैं, [इति ] ऐसे [निर्दिष्टाः ] कहे गये हैं । भावार्थ—जो अनेकान्तपने सहित सकल ज्ञेय ज्ञायक तत्त्वोंके यथार्थ जाननेमें प्रवीण हैं, समस्त बाह्य अंतर परिप्रहको त्यागकर दैदीध्यमान हुए हैं, अनंत ज्ञानशक्तिकर विराजमान आत्मतत्त्व जिनके घटमें है, इन्द्रियोंके विषयोंमें किसी समय भी आसक्त नहीं होते, स्वरूपमें ऐसे लीन हैं, कि मानों सुखसे सोरहे हैं, इसलिये विषयोंमें किसी समय भी आसक्त नहीं होते, स्वरूपमें उदाडनेको जिन्होंसे अपनी शक्ति प्रगट की है, और महाप्रमाय सहित हैं, ऐसे शुद्धर्जीव हैं, वे ही मोक्ष-तत्त्वके साधक जानने चाहिये ॥ ७२ ॥ आगे मोक्षतत्त्वका साधनतत्त्व सर्व मनोवाञ्छित अर्थोका स्थान

**₹**₹₹

अथ मोक्षतत्त्वसाधनतत्त्वं सर्वमनोरथस्थानलेनाभिनन्दयति---

सुद्धस्स य सामण्णं भणियं सुद्धस्स दंसणं णाणं । सुद्धस्स य णिव्वाणं सो चिय सिद्धो णमो तस्स ॥ ७४ ॥ शुद्धस्य च श्रामण्यं भणितं शुद्धस्य दर्शनं ज्ञानम् । शुद्धस्य च निर्वाणं स एव सिद्धो नमस्तस्मै ॥ ७४ ॥

यत्तावत्सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रयौगपद्यप्रष्टत्तैकाय्यलक्षणं साक्षान्मोक्षमार्गभूतं श्रामण्यं तच शुद्धस्यैत्र । यच समस्तभूतभवद्भाविव्यतिरेककरम्बितानन्तवस्त्वन्वयात्मकविश्वसामान्यविशेष-प्रत्यक्षप्रतिमासात्मकं दर्शनं ज्ञानं च तत् शुद्धस्यैत्र । यच निःप्रतिघविज्ञम्भितसहजज्ञानानन्द-मुद्रितदिव्यस्वभावं निर्वाणं तत् शुद्धस्यैव । यश्च टङ्कोत्कीर्णपरमानन्दावस्थासु स्थितात्मस्व-भावोपलम्भगम्भीरो भगवान् सिद्धः स शुद्ध एव । अलं वाग्विस्तारेण, सर्वमनोरथस्थानस्य मोक्षतत्त्वसाधनतत्त्वस्य शुद्धस्य परस्परमङ्गाङ्किभावपरिणतभाव्यभावकभावतात्प्रत्यस्तमितस्व-

किम् । सामण्णं सम्यादर्शनज्ञानचारित्रैकाय्यशत्रुमित्रादिसममावपरिणतिरूपं साक्षान्मोक्षकारणं यच्छ्रा-मण्यम् । तत्तावत्कस्य । सुद्धस्स य छुद्रस्य च छुद्रोपयोगिन एव सुद्धस्स दंसणं णाणं त्रैलोक्योदर-विवरवर्तित्रिकालविषयसमस्तवस्तुगतानन्तधर्मैकसमयसामान्यविशेषपरिच्छित्तिसमर्थं दर्शनज्ञानद्रयं तच्छुद्ध-स्यैव सुद्धस्स य णित्र्याणं अव्याबाधानन्तसुखादिगुणाधारम्तं पराधीनरहितत्वेन स्वायत्तं यन्निर्वाणं तच्छुद्वस्यैव सो चिय सिद्धो यो लौकिकमायाञ्जनरसदिग्विजयमन्त्रयन्त्रादिसिद्धविउक्षणस्वछुद्धात्मोपलम्भ-लक्षुगटङ्कोकोर्णज्ञायकैकस्वमावो ज्ञानावरणाद्यष्टविधकर्मरहितत्वेन सम्यक्तवाद्यष्ठग्रान्तर्भुतानन्तगुणसहितसिद्रो भगवान् स चैव छुद्धः, एवं णमो तस्स निर्दोषिनिजपरमात्मन्याराध्यराधकसंबन्धलक्षगो भावनमस्कारोऽस्तु तस्यैव । अत्रैतदुक्तं भवति–अस्य मोक्षकारणभूतछुद्धोपयोगस्य मध्ये सर्वेष्टमनोरथा लभ्यन्त इति मत्वा

है, यह दिखलाते हैं—[ शुद्धस्य ] जो परम बीतरागमावको प्राप्त हुआ मोक्षका साधक परम योगीश्वर है, उसके [आमण्यं] सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्रकी एकताकर एकाप्रता लिये हुए साक्षात् मोक्षमार्ग-रूप यतिपद [ भणितं ] कहा है, [च] और [ शुद्धस्य ] उसी शुद्धोपयोगी मोक्षसाधक मुनीश्वरके [ दर्शनं ज्ञानं ] अतीत, अनागत, वर्तमान, अनन्त पर्याय सहित सकल पदार्थोंको सामान्य विशेषतासे देखना जानना भी कहा है, [च] तथा [शुद्धस्य] उसी शुद्धोपयोगी मोझमार्गी मुनीश्वरके [ निर्वाणं ] निरावरण अनन्त ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्थ, सहित परम निर्मल मोक्ष-अवस्था भी है, [ स एव ] वही शुद्ध मोक्ष-साधन [ सिद्ध: ] टंकोकीर्ण परम आनन्द अवस्थामें थिररूप निरावरण दशाको प्राप्त परब्रह्यरूप साक्षात् सिद्ध है, [ तस्मै ] ऐसे सर्वमनोरथके ठिकाने मोक्ष-साधन शुद्धोपयोगीको [ नमः ] हमारा मावनमस्कार होवे । भावार्थ—बहुत विस्तारसे कहाँतक कहा जाय, यह जो मोक्षतत्त्वका साधन शुद्धोपयोगी महामुनि है, वह सब मनोवाञ्छित कार्योका स्थान है, क्योंकि इस दशाके होनेपर सब मनोरथ पूर्ण होते हैं, इससे यह मोक्ष-मार्ग है, इसके अनंत ज्ञान दर्शन हैं, इसीको

¥

परविभागो भावनमस्कारोऽस्तु ॥ ७४ ॥

अथ शिष्यजनं शास्त्रफलेन योजयन् शास्तं समापयति—

बुज्झदि सासणमेयं सागारणगारचरियया जुत्तो । जो सो पवयणसारं ऌहुणा काल्रेण पप्पोदि ॥ ७५ ॥

बुध्यते शासनमेतत् साकारानाकारचर्यया युक्तः ।

यः स मवचनसारं लघुना काल्ठेन माप्नोति ॥ ७५ ॥

यो हि नाम सुविशुद्धज्ञानदर्शनमात्रस्वरूपव्यवस्थितटत्तिसमाहितलात् साकारानाकार-चर्यया युक्तः सन् शिष्यवर्गः स्वयं समस्तशास्त्रार्थविस्तरसंक्षेपात्मकश्रुतज्ञानोपयोगपूर्वकानु-भावेन केवल्रमात्मानमनुभवन् शासनमेतद् बुध्यते स खछ निरवधित्रिसमयप्रवाद्यावस्थायिलेन सकलार्थसार्थात्मकस्य प्रवचनस्य सारभूतं भूतार्थस्वसंवेद्यदिव्यज्ञानानन्दस्वभावमननुभूतपूर्वे

शैषमनोरथपरिहारे तत्रैव भावना कर्तन्येति ॥७४॥ अथ शिष्यजनं शाखफलं दर्शयन् शास्तं समायपति-पप्पोदि प्राप्नोति सो शिष्यजनंः कर्ता । कम् । पवयणसारं प्रवचनसारशब्दवाच्यं निजपरमात्मानम् । केन । लहुणा कालेण स्तोककालेन । यः किं करोति । बुज्झदि यः शिष्यजनो बुध्यते जानाति । किम् । सासणमेयं शास्त्रमिदम् । किं नाम । पत्रयणसारं सम्यन्ज्ञानस्य तस्यैव ज्ञेयभूतपरमात्मादिपदार्थानां तत्सा-ध्यस्थ निर्विकारस्वसंवेदनज्ञानस्य च तथैव तत्त्वार्थश्रद्धानलक्षणसम्यग्दर्शनस्य तद्विषयभूतानेकान्तात्मक्रपर-मात्मादिद्रव्याणां तेन व्यवहारसम्यक्त्वेन साध्यस्य निजशुद्धात्मरुचिरूप्निश्चयसम्यक्त्वस्य तथैव च व्रत-समितिगुष्यावनुष्टानरूपस्य सरागचारित्रस्य तेनैव साध्यस्य स्वरुग्रद्रात्मनिश्वलानुमूतिरूपस्य वीतरागचारित्रस्य च प्रतिपादकव्वात्प्रवचनसाराभिधेयम् । कथंभूतः सः शिष्यजनः । सागारणगारचरियया जुत्तो सागा-रानागारचर्यया युक्तः । आस्यन्तरत्तत्रयानुष्ठानमुपादेयं कृत्वा बहिरङ्गरत्नत्रयानुष्ठानं सागरचर्या श्रावक-चर्या । बहिरङ्गरत्नत्रयाधारेणाभ्यन्तरस्त्नत्रयानुष्ठानमनागारचर्या प्रमत्तसंयतादितपोधनचर्येत्यर्थः ॥ ७५ ॥ इति गाथापञ्चकेन पञ्चरत्नसंज्ञं पञ्चमस्थलं व्याख्यातम् । एवं 'णिच्छिदसुत्तत्थपदो' इत्यादि दात्रिंशहा-मोक्ष है, और यही साक्षात् सिद्ध है । जो सब उत्तम अवस्थायें हैं, उन रूप यही मानना चाहिये 11 ७४ ।। आगे शिष्यजनोंको शाखका फल दिखलाकर शाखकी समाप्ति करते हैं -- [ य: ] जो पुरुष [साकारानाकारचर्यया युक्तः ] श्रावक और मुनिकी कियासे संयुक्त हुआ [एतत् शासनं ] इस भगवन्तप्रणीत उपदेशको [**बुध्यते**] समझता है, [सः] वह [लघुना कालेन] थोड़े ही कालमें [प्रवचनसारं] सिद्धान्तके रहस्यभूत परमात्मभावको [प्राप्तोति] पाता है । भावार्थ----जो कोई शिष्यजन निर्मल ज्ञान दर्शनमें स्थिर होके आवक अथवा यतिमावको प्राप्त हुआ संक्षेप विस्तार-रूप अर्थोंसे गर्भित श्रुतज्ञानको पहले यथावत् (जैसेका तैसा ) जानकर, आध्माको अनुभवता हुआ, इस भगवल्प्रणीत उपदेशको समझता है, वह पुरुष सकल पदार्थोंका सूचक इस प्रवचन सिद्धान्तका सारभूत स्वसंवेदन ज्ञानगम्य सचिदानंद पूर्वमें नहीं अनुभव किया था, जिसका ऐसे भगवन्त आत्माको भगवन्तमात्मानमवाप्नोति ॥ ७५ ॥ गाथासमाप्तिः ॥

इति तत्त्वदीपिकायां श्रीमद<mark>स्टतचन्द्रस्र</mark>रिविरचितायां पवचनसारटत्तौ चरणा<del>त</del>ुस्रचिका-नामकस्तृतीयः श्रुतस्कन्धः समाप्तः ॥ ३ ॥

नतु कोऽयमात्मा कथं चावाप्य इति चेत्, अभिहितमेतत् पुनरप्यभिर्घायते । आत्मा हि तावचैतन्यसामान्यव्याप्तानन्तधर्मादिष्वेकं द्रव्यमनन्तधर्मव्यापकानन्तनयव्याप्येकश्चतज्ञानलक्षण-ममाणपूर्वकस्वानुभवममीयमाणलात् । तत्तु द्रव्यनयेन पटमात्रवच्चिन्मात्रम् १ । पर्यायनयेन तन्तुमात्रवद्दर्शनज्ञानादिमात्रम् २ । अस्तिलनयेनायोमयगुणकार्म्युकान्तरालवर्तिसंहितावस्थल-क्ष्योन्मुखविशिखवत् । स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावैरस्तिलवत् ३ । नास्तिलनयेनानयोमयागुणकार्म्य-कान्तरालवर्त्यसंहितावस्थालक्ष्योन्मुखमाक्तनविशिखवत् । परद्रव्यक्षेत्रकालभावैर्नास्तिलवत् ४ ।

थाभिः स्थलपञ्चकेन द्युभोपयोगाभिधानश्चतुर्थान्तराधिकारः समाप्तः ॥

इति श्रीजयसेनाचार्यकृतायां ताल्पर्यवृत्तौ पूर्वोक्तकमेण 'एवं पणमिय सिद्धे' इत्याधेकविंशतिगाथा-भिरुत्सर्गाधिकारः । 'ण हि णिरवेक्लो चागो' इत्यादि त्रिंशद्राथाभिरपवादाधिकारः । ततः परं 'एयग्गगदो समणो' इत्यादिचतुर्देशगाथाभिः श्रामण्यापरनामा मोक्षमार्गाधिकारः । ततोऽध्यनन्तरं 'णिच्छिदसुत्तत्थपदो' इत्यादिद्रात्रिंशद्राथाभिः शुभोपयोगाधिकारश्वेत्यन्तराधिकारचतुष्टयेन सप्तनवतिगाथाभिश्वरणानुयोग-चूलिका नामा तृतीयो महाधिकारः समाप्तः ॥ ३ ॥

अत्राह शिष्यः । परमात्मद्रव्यं यद्यपि पूर्वं बहुधा व्याख्यातम् । तथापि संक्षेपेण पुनरपि कथ्यतामिति भगवानाह--केवछज्ञानाद्यनन्तगुणानामाधारभूतं यत्तदात्मद्रव्यं भण्यते । तस्य च नयैः प्रमाणेन च परीक्षा क्रियते । तद्यथा-एतावत् शुद्धनिश्चयेन निरुपाधिस्फ्रटिकवत्समस्तरागादिविकल्पोपाधिरहितम् । पाता है ॥ ७५ ॥

इति श्री**पांडे हेमराज**कत श्रीप्रवचनसार सिद्धान्तकी बालावबोधभाषाटीकामें चारित्र अधिकार पूर्ण हुआ ॥ ३ ॥

जो कोई यह प्रश्न करे, कि यह आत्मा कैसा है ? और इसकी प्राप्त किस तरह होती है ? तो उसका समाधान पहले भी कर आये हैं, और फिर भी तात्पर्यरूपसे कहते हैं—-यह आत्मा चैतन्यरूप सनन्त धर्मात्मक एक द्रव्य है, ने अनन्त धर्म अनन्त नयोसे जाने जाते हैं, अनन्त नयरूप श्रुतज्ञान है। उस श्रुतज्ञानप्रमाणसे अनन्त धर्मस्वरूप आत्मा जाना जाता है, इस कारण नयोंसे वस्तु दिखलाई जाती है। वही आत्मा द्रव्यार्थिकनयकर चिन्मात्र है, जैसे वस्त एक है, और पर्यायार्थिकनयकर वही आत्मा ज्ञान दर्शनादिरूपसे अनेकस्वरूप है, जैसे बही वस्त सूतके तंतुओंसे अनेक है। वही आत्मा अस्तित्व-नयकर स्वद्रव्य क्षेत्र, काल, भावोंसे अस्तित्वरूप है, जैसे लो लोचमें रहता है, इससे वह बाणका क्षेत्र है, जो साधनेका समय है, वह काल है, और निशानके सामने है, वह भाव हैं, इस तरह अपने

#### प्रवचनसारः

अस्तित्ननास्तित्वनयेनायोमयानयोमगुणकार्धुकान्तरालवर्त्यगुणकार्धुकान्तरालवर्त्तसंहितावस्थासं-हितावस्थलक्ष्योन्धुखालक्ष्योन्धुखमाक्तनविशिखवत् क्रमतः स्वपरद्रव्यक्षेत्रकालभावैरस्तित्व-नास्तित्ववत् ५ । अवक्तव्यनयेनायोमयामयोमयगुणकार्धुकान्तरालवर्त्यसंहितावस्थलक्ष्योन्धुख लक्ष्योन्धुखमाक्तनविशिखवत् गुगपत्स्वपरद्रव्यक्षेत्रकालभावैरवक्तव्यम् ६ । अस्तितावस्थलक्ष्योन्धुख लक्ष्योन्धुखमाक्तनविशिखवत् गुगपत्स्वपरद्रव्यक्षेत्रकालभावैरवक्तव्यम् ६ । अस्तितावस्थलक्ष्योन्धुख लक्ष्योन्धुखमाक्तनविशिखवत् गुगपत्स्वपरद्रव्यक्षेत्रकालभावैरवक्तव्यम् ६ । अस्तितावस्थलक्ष्योन्धुख राल्यर्त्यगुणकार्धुकान्तरालवर्त्तिसंहितावस्थासंहितावस्थलक्ष्योन्धुखायोमयानयोमयगुणकार्धुकान्त-राल्यर्त्यगुणकार्धुकान्तरालवर्त्तिसंहितावस्थासंहितावस्थलक्ष्योन्धुखायोमयानयोमयगुणकार्धुकान्त-राल्यर्त्त्यगुणकार्धुकान्तरालवर्त्तिसंहितावस्थालभावैश्वास्तित्ववदवक्तव्यम् ७। नास्तित्वावक्तव्यनये-नानयोमयागुणकार्धुकान्तरालवर्त्तसंहितावस्थालक्ष्योन्धुखायोमयानयोमयगुणकार्धुकान्तरालवर्त्त्य-गुणकार्धुकान्तरालवर्त्तिसंहितावस्थासंहितावस्थालक्ष्योन्धुखायोमयानयोमयगुणकार्धुकान्तरालवर्त्त्य-स्वत्रव्यक्षेत्रकालभावैर्धुगपत् स्वपरद्रव्यक्षेत्रकालभावैश्वास्थिलक्ष्योन्धुखायोमयानयोमयगुणकार्धुकान्तरालवर्त्त्य-गुणकार्धुकान्तरालवर्त्तिसंहितावस्थासंहितावस्थालक्ष्योन्धुखायोमयानयोमयगुणकार्ध्वक्तव्यद्य-स्वेत्रकालभावैर्धुगपत्स्वपरद्रव्यक्षेत्रकालभावेश्व नास्तित्ववद्वक्तव्यम् ८ । अस्तित्वनास्तित्तावक्त-

तदेवाञ्चद्धनिश्चयनयेन सोपाधिस्फटिकवत्समस्तरागादिविकल्पोपाधिसहितम् । ञुद्धसद्भूतव्यक्हारनयेन ञुद्धस्पर्शेरसगन्धवर्णानामाधारभूतपुद्रल्परमाणुवत्केवल्रज्ञानादिञ्चद्वगुणानामाधारभूतम् । तदेवाञ्चद्धसद्भूत-व्यवहारनयेनाञ्चद्रस्पर्शरसगन्धवर्णाधारभूतद्वचणुकादिस्कन्धवन्मतिज्ञानादिविभावगुणानामाधारभूतम् । अनुप-चरितासद्भूतव्यवहारनयेन द्वचणुकादिस्कन्धसं छेशवन्धस्थितपुद्रल्परमाणुवत्परमौदारिकशरीरे वीतरागसर्वज्ञवद्वा

चतुष्टयकर लोहमई बाण अस्तित्वरूप है, उसी प्रकार स्वचतुष्टयकर आत्मा अस्तित्वरूप है। वही आत्मा नास्तित्वनयकर पर द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावसे नास्तित्वरूप है, जैसे वही लोहमई बाण परचतुष्टयसे लोहमई नहीं है, धनुष और डोराके बीचमें नहीं है, साधनेका समय अन्य नहीं है, और निशानेके सामने नहीं है, ऐसे वही लोहमई बाण परचतुष्टय नयकर नास्तित्वरूप है, उसी प्रकार परचतुष्टयसे आत्मा नहीं है । वही आत्मा अस्तिनास्तित्वनयसे स्वचतुष्टय परचतुष्टयके क्रमसे अस्तिनास्तिरूप है, जैसे वही बाण स्वचतुष्टय परचतुष्टयको कम-विवक्षासे अस्तिनास्तिरूप होता है। वही आत्मा अवक्तव्यनयकर एक ही समय स्वचतुष्टय परचतुष्टय अवत्तव्य है, जैसे वही बाण स्वपरचतुष्टयकर अवत्तव्य साधता है । वही आत्मा अस्तिअवक्तव्यनयकर स्वचतुष्टयकर और एक ही बार स्वपरचतुष्टयकर अस्तिअवक्तव्यरूप बाणके दृष्टान्तसे समझ लेना । नास्तिअवक्तव्यनयकर वही आत्मा परदव्य, क्षेत्र, काल भावोंकर और एक ही समय स्वपरचतुष्टयकर नास्तिअवक्तव्यरूप बाणके दृष्टान्तसे जान छेना । अस्तिनास्तिअवक्तव्य-नयकर वही आत्मा स्वचतुष्टयकर परचतुष्टयकर और एक ही बार स्वपरचतुष्टयकर बाणकी तरह अस्तिनास्तिअवक्तव्यरूप सिद्ध होता हैं । विकल्पनयकर वही आत्मा भेद लिये हुए है, जैसे एक पुरुष, कुमार, बालक, जवान, वृद्ध भेदोंसे सविकल्प होता है। अविकल्पनयकर वही आत्मा अमेदरूप है, जैसे वही पुरुष अभेदरूप है । नामनयकर वही आत्मा शब्दब्रह्मसे नाम लेके कहा जाता है। स्थापनानयकर वही आत्मा पुद्रलका सहारा लेकर स्थापित किया जाता है। जैसे मूर्तीक पदार्थकी स्थापना है । द्रव्यनयकर वही आत्मा अतीत अनागत पर्यायकर कहाजाता है, जैसे श्रेणिकराजा तीर्थंकर-

সৰ, খয়

व्यनयेनायोमयगुणकार्भुकान्तराल्वर्तिसंहितावस्थल्क्ष्योन्म्रुखानयोमयागुणकार्भुकान्तरालवर्त्यसं हितावस्थालक्ष्योन्मुखायोमयानयोमयगुणकार्भुकान्तरालवर्त्यगुणकार्मुकान्तरलवर्तिसंहितावस्था-संहितावस्थलक्ष्योन्मुखालक्ष्योन्मुखप्राक्तनविशिखवत् स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावैः परद्रव्यक्षेत्रकालभावै-र्युगपत्स्वपरद्रव्यक्षेत्रकालभावैश्वास्तिखनास्तिखवद्वक्तव्यम् ९।विकल्पनयेन शिशुकुमारस्थविरैक-पुरुषवत्सविकल्पम् १०।अविकल्पनयेनैकपुरुषमात्रवद्विकल्पम् ११।नामनयेन तदात्मवत् शब्द-ब्रह्मामर्शि १२। स्थापनानयेन मूर्तिखवत्सकलपुद्रलालम्बि १३। द्रव्यनयेन माणवकश्रेष्ठिश्रमण-पार्थिववदनागतातीतपर्यायोद्धासि १४। भावनयेन पुरुषायितप्रवृत्तयोषिद्वत्तदाखपर्यायोछासि १५। सामान्यनयेन हारस्रग्दामस्वत्रवद्वयापि १६ । विशेषनयेन तदेकमुक्ताफलवदव्यापि १७। नित्यनयेन नटद्युववदवस्थायि १८। अनित्यनयेन रामरावणवदनवस्थायि १९। सर्व-गतनयेन विस्फारिताक्षचश्चर्वेत्सर्वर्तति २०। अर्यर्वगतनयेन मील्तिाक्षचश्चर्वदात्मवर्ति २१। सून्यनयेन शुन्यागारवत्वकेवलोद्धासि २२। अश्त्न्यनयेन लोकाक्रान्तनौवन्मिलितोद्धासि २३।

विविक्षितैकदेहस्थितम् । उपचरितासद्भूतव्यवहारनयेन काष्टासनाद्युपविष्टदेवदत्तवःसमवशरणस्थितवीतराग-सर्वज्ञवद्वा विवक्षितैकग्रामगृहादिस्थितम् । इत्यादि परस्परसापेक्षानेकनयैः प्रमीयमाणं व्यवह्रियमाणं क्रमेण मेचकस्वभावविवक्षितैकधर्मव्यापकत्वादेकस्वभावं भवति । तदेव जीवद्रव्यं प्रमाणेन प्रमीयमाणं मेचकस्व-भावानामनेकधर्माणां युगपद्वचापकचित्रपटवदनेकस्वभावं भवति । एवं नयप्रमाणाभ्यां तत्त्वविचारकाले

महाराज है। भावनयकर वही आत्मा जिस भावरूप परिणमता है, उस भावसे तन्मय हो जाता है, जैसे पुरुषाधीन छी विपरीत संभोगमें प्रवर्तती हुई उस पर्यायरूप होती है, उसी प्रकार आत्मा वर्तमान पर्याय-रूप होता है। सामान्यनयकर अपने समस्त पर्यायोंमें व्यापी है, जैसे हारका सूत सब मोतियोंमें व्यापी है। विशेषनयकर वही द्वय एक पर्यायकर कहा जाता है, जैसे उस हारका एक मोती सब हारोंमें अव्यापी है। नित्यनयकर घौव्यरूप है, जैसे नट यथपि अनेक स्वांग रचता है, तो भी नट एक है, उसी तरह नित्य है। अनित्यनयकर वही द्वय अवस्थान्तरकर अनवस्थित है, जैसे नट राम रावणादिके स्वांगकर अन्यका अन्य होजाता है। सर्वगतनयकर सही द्वय अवस्थान्तरकर अनवस्थित है, जैसे नट राम रावणादिके स्वांगकर अन्यका अन्य होजाता है। सर्वगतनयकर सक्लपदार्थवर्ती है, जैसे खुळी आँख समस्त घट पटादि पदार्थोंमें प्रवर्तती है। असर्वगतनयकर अपनेमें ही प्रष्ठति करती है, जैसे बंद किया हुआ नेत्र अपनेमें ही मौजूद रहता है। शत्यनयकर केवल एक ही शोभायमान है, जैसे शुळी आँख समस्त घट पटादि पदार्थोंमें प्रवर्तती है। असर्वगतनयकर केवल एक ही शोभायमान है, जैसे शून्य घर एक ही है। आर्ग्य-नयकर अनेकोंसे मिला हुआ शोभता है, जैसे अनेक होगों से भरी हुई नाव शोभती है। ज्ञानझेयके भेदकथन-रूपनयकर अनेक है, जैसे आरसी (दर्पण) अपने अनेक घट पटादि पदार्थोंक प्रतिबिम्बसे अनेकरूप होती है। नियतनयकर अपने निश्चित स्वभावको लिये हुए है, जैसे जल अपने सहज स्वमावकर शीतलता लिए होता है। अन्तियत्तयकर अनिश्चित स्वभाव है, जैसे पानी आगके सम्बन्धसे उष्ण हो जाता है। स्वमावनयकर किसीका बनाया हुआ नहीं होता, जैसे स्वभावकर कांटा बिना बनाया हुआ तीला ( पैन) ૭૫ ]

ज्ञानज्ञेयाद्वेतनयेन महदिन्धनभारपरिणतधृमकेतुवदेकम् २४ । ज्ञानज्ञेयद्वैतनयेन परप्रतिबिम्व-संपक्तदर्पणवदनेकम् २५ । नियतिनयेन नियमितौष्ण्यवह्रिवन्नियतस्वभावभासि २६ । अनिय-तिनयेन नियत्यनियमितौष्ण्यपानीयवदनियतस्वभावभासि २७। स्वभावनयेनानिश्चिततीक्ष्ण-कण्टकवत्संस्कारनर्थक्यकारि २८। अस्वभावनयेनायस्कारनिशिततीक्ष्णविशिखवत्संस्कारसार्थ-क्यकारि २९ । कालनयेन निदाधदिवसानुसारिपच्यमानसहकारफलवत्समयायत्तसिद्धिः ३० । अकाल्लयेन कृत्रिमोष्मपाच्यमानसहकारफलवत्समयानायत्तसिद्धिः ३१ । पुरुषकारनयेन पुरुषकारोपऌब्धमधुकुकुटीकपुरुषकारवादिवद्यवसाध्यसिद्धिः ३२ । दैवनयेन पुरुषकारवादिद-त्तमधुकुकुटीगर्भलब्धमाणिक्यदैववादिवदयवसाध्यसिद्धिः ३३ । ईश्वरनयेन धात्रीहटावलेह्यमा-नपान्धवालकवत्पारतन्त्र्यभोकत् ३४ । अनीश्वरनयेन स्वच्छन्ददारितकुरङ्गकण्ठीरववत्स्वातन्त्र्य-भोक्त ३५ । गुणिनयेनोपाध्यायविनीयमानकुमारकवद्गुणप्राहि ३६ । अगुणिनयेनोपाध्याय-विनीयमानकुमारकाध्यक्षवत् केवल्रमेव साक्षि ३७ । कर्तृनयेन रज्जकवद्रागादिवरिणामकर्तृ ३८ । अकर्तुनयेन स्वकर्मभवत्तरज्जकाध्यक्षवत्केवलमेव साक्षि ३९ । भोक्तूनयेन हिताहितान्न-योऽसौ परमात्मद्रव्यं जानाति स निर्विकल्पसमाधिप्रस्तावे निर्विकारस्वसंवेदनज्ञानेनापि जानातीति ।। पुनरप्याह शिष्यः — ज्ञातमेवात्मद्रव्यं हे भगवलिदानीं तस्य प्राप्युपायः कथ्यताम् । भगवानाह- सकल-विमलकेवलज्ञानदर्शनस्वभावनिजयरमात्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानरूपाभेदरत्नत्रयात्मकनिर्विकल्पसमाधिसं-होता है। अस्वभावनयकर सँभाला हुआ होता है, जैसे लोहेका बाण बनानेसे तीखा होता है। काल-नयकर कालके आधीन सिद्धि होती है, जैसे ग्रीष्मकाल (गर्मी) के अनुसार डालका आम सहजमें पक जाता है। अकालनयकर कालके आधीन सिद्धि नहीं है, जैसे घासकी गर्मीसे पालमें आम पक जाता है। पुरुषाकारनयसे यत्नसे सिद्धि होती है, जैसे शहदके अत्पन करनेके लिये काठके छेदमें एक मधु-माखी रखते हैं, उस मक्षिकाके शब्दसे दूसरी शहदकी मक्खियाँ आकर अपने आप मधुछत्ता बनाती हैं, इस तरह यल्नसे भी शहदकी सिद्धि होती है, उसी प्रकार यत्नसे भी द्रव्यकी सिद्धि होती है । दैवनयकर विना यत्न भी साध्यकी सिद्धि होती है, जैसे यत्न किया था शहदके लिये परंतु दैवसंयोगसे उस मध-छत्तेमें माणिकरत्नकी प्राप्ति हो गई, इस तरह यत्न विना भी सिद्धि होती है। ईश्वरनयकर पराधीन हुआ मोगता है, जैसे पंथी बालक धायके आधीन हुआ खान पान किया करता है। अनीश्वरनयकर स्वाधीन भोका है, जैसे स्वेच्छाचारी सिंह मृगोंको विदारणकर खान-पान किया करता है । गुणनयकर गुणोंका प्रहण करनेवाला है, जैसे उपाध्यायकर सिखाया हुआ कुमार गुणप्राही होता है। अगुणनयकर केवल साक्षीभूत है, गुणप्राही नहीं है, जैसे अध्यापकसे सिखलाये हुए कुमारका रक्षक पुरुष गुणप्राही नहीं होता-। कर्तानयकर रागादि परिणामोंका कर्ता है, जैसे रॅंगरेज रंगका करनेवाला होता है। अकर्ता-नयकर रागादि परिणामोंका करनेवाला नहीं है, साक्षीमूत है, जैसे रॅंगरेज जब अनेक रंग करता है, तब कोई तमाशा देखनेवाळा तमाशा ही देखता है, वह कर्ता नहीं होता । भोक्तानयकर सुख दुःखका भोक्ता

भोक्तृव्याधितवत्सुखदुःखादिभोक्तृ ४० । अभोक्तृनमेन हिताहिताम्नभोक्तृव्याधिताध्यक्षधन्व-न्तरिचरवत् केवल्रमेव साक्षि ४१ । क्रियानयेन स्थाणुभिन्नमूर्धजातदृष्टिल्ब्धनिधानान्धवदनु-ष्ठानमाधान्यसाध्यसिद्धिः ४२ । ज्ञाननयेन चणकम्रुष्टिक्रीतचिन्तामणिग्रहकोणवाणिजवद्विवेक-माधान्यसाध्यसिद्धिः ४३ । व्यवहारनयेन चन्धकमोचकपरमाण्वन्तरसंयुज्यमानपरमाणुवद्धन्ध-मोक्षयोर्हेतानुवर्ति ४४ । निश्चयनयेन केवलवध्यमानम्रुच्यमानवन्धमोक्षोचितस्निग्धरूक्षस-गुणपरिणतपरमाणुवद्धन्धमोक्षयोरेद्वैतानुवर्ति ४५ । अशुद्धनयेन घटक्षरावविशिष्टमृण्मात्रवत्सो-पाधिस्वभावम् ४६ । शुद्धनयेन केवल्रमूण्मात्रवन्निरुपाधिस्वभावम् ४७ । तदुक्तम्---

जातरागाद्यपाधिरहितपरमान्दैकलक्षणसुखामृतरसास्वादानुभवमल्लभमानः सन् पूर्णमासीदिवसे जलकल्लोल-क्षभितसमुद्र इव रागद्वेषमोहकछोलैर्यावदस्वस्थरूपेण क्षोमं गच्छ्य्ययं जीवस्तावत्कालं निजञ्जदात्मानं न है। जैसे हित, अहित पथ्यको छेता हुआ रोगी सुख दुःखको भोगता है। अभोक्तानयकर भोक्ता नहीं है, केवल साक्षीभूत है, जैसे हित, अहित पथ्यको भोगनेवाले रोगीका तमाशा देखनेवाला घन्वन्तरी वैद्यका नौकर साक्षीमूत है। कियानयकर कियाकी प्रधानतासे सिद्धि होती, जैसे किसी अंधेने महाकष्टसे किसी पाषाणके खंभेको पाकर अपना माथा फोड़ा, वहाँपर उस अंधेके मस्तकमें जो लोह (रक्त)का विकार था, वह दूर हो गया, इस कारणसे उसकी आँखें खुल गईं, और उस जगह उसने खजाना पाया, इस प्रकार किया-कष्टकर भी वस्तुकी प्राप्ति होती है । ज्ञाननयकर बिवेककी ही प्रधानतासे वस्तकी सिद्धि होती है, जैसे किसी रत्नके परीक्षक पुरुषने किसी अज्ञानी दीन पुरुषके हाथमें चिंतामणिरत्न देखा, तब उस दीनपुरुषको बुलाकर अपने घरके कोनेमें से एक मुट्टी चनेके अनकी देकर उसके बदले चिंता-मणिरत्न छे लिया, उसी प्रकार क्रिया-कष्टके विना ही वस्तुकी सिद्धि होती है। व्यवहारनयकर यह आत्मा बंध मोक्षावस्थाकी दिविधामें प्रवर्तता है, जैसे एक परमाणु दूसरे परमाणुसे बंधता है, और खुलता है, उसी प्रकार यह आत्मा बंध मोक्ष अवस्थाको पुदलके साथ धारण करता है। निश्चयनयकर पर-द्रव्यसे बंध मोक्षावस्थाकी दिविधाको नहीं धारण करता, केवल अपने ही परिणामसे बंध मोक्ष अवस्थाको धरता है, जैसे अकेला परमाणु बंध मोक्ष अवस्थाके योग्य अपने स्निग्ध रूक्ष गुण परिणामको धरता हुआ बंध मोक्ष अवस्थाको धारण करता है। अशुद्धनयकर यह आत्मा उपाधिजन्य स्वभावको लिये हुए है, जैसे एक मिही घड़ा, सरवा, आदि अनेक भेद लिये हुए होती है। अद्रनयकर उपाधि रहित अभेद स्वभावरूप है, जैसे मेदमाव रहित केवल मृत्तिका होती है। इत्यादि अनन्त नयोंसे वस्तुकी सिद्धि होती है। वस्तु अनेक तरह वचन-विलाससे दिखलाई जाती है, जितने वचन हैं, उतने ही नय हैं, जितने नय हैं, उतने ही मिथ्यावाद हैं। जो एक नयको सर्वथा मानें, तो मिथ्यावाद होता है, और जो कथंचित माना जाय, तो यथार्थ अनेकतारूप सर्व वचन होता है, इसलिये एकान्तपनेका निषेध है। एक ही बार वस्तुको अनेक नयकर सिद्ध करते हैं। यह आत्मा नय और प्रमाणसे जाना जाता है, जैसे एक समुद जब जुदी जुदी नदियोंके जलसे सिद्ध किया जावे, तब गंगा यमुना आदिके सफेद नीलादि जलोंके

जावदिया वयणवहा तावदिया चेव होति णयवादा । जावदिया णयवादा तावदिया चेव होति परसमया ॥ परसमयाणं वयणं मिच्छं खळु होदि सव्वहा वयणा । जइणाणं प्रण वयणं सम्मं खु कहंचि वयणादो ॥

एवमनया दिशा पत्येकमनन्तधर्मव्यापकानन्तनयैर्निरूप्यमाणम्रुदन्वद्भदन्तरालमिलद्वंद्र-नीलगाङ्गयाम्रुनोदकभारवदनन्तधर्माणां परस्परमतद्भावमात्रेण शक्यविवेचनत्तादमेचकस्वभावक-वर्मव्यापकैकधर्मिताद्यथोदितैकान्तात्मात्मद्रव्यम् । युगपदनन्तधर्मव्यापकानन्तनयव्याप्येकश्रुत-झानलक्षणप्रमाणेन निरूप्यमाणं तु समस्ततरङ्गिणीपयःपूरसमवायात्मकैकमकराकरवदनन्तध-मीणं वस्तुत्तेनाक्षक्यविवेचनतान्मेचकस्वभावानन्तधर्मव्याप्येकधर्मित्नात् यथोदितानेकान्ता-त्मात्मद्रव्यं

स्यात्कारश्रीवासव्व्यैर्नयौधैः पश्यन्तीत्थं चेत् प्रमाणेन चापि । पश्यन्त्येव प्रस्फुटानन्तधर्म-स्वात्मद्रव्यं शुद्धचिन्मात्रमन्तः ॥

प्राप्नोति इति । स एव वीतरागसर्वज्ञप्रणीतोपदेशवत् एकेन्द्रियविकलेन्द्रियपद्वेन्द्रियसंज्ञिपर्याप्तमनुष्यदेशकुल-रूपेन्द्रियपटुत्वनिव्याध्यायुष्यवरबुद्धिसद्धर्मश्रवगग्रहणधारणश्रद्धानसंयमविषयसुखनिवर्तनकोधादिकषायव्याव-

मेदसे एक एक स्वभावको धारता है, उसी प्रकार यह आत्मा नयोकी अपेक्षा एक एक स्वरूपको धारण करता है । और जैसे वही समुद्र अनेक नदियोंके जलोंसे एक ही है, मेद नहीं, अनेकान्तरूप एक वस्तु है, उसी प्रकार यह आत्मा प्रमाणकी विवक्षासे अनंत स्वभावमय एक द्रव्य है । इस प्रकार एक अनेक स्वरूप नय प्रमागसे सिद्धि होती है, नयोंसे एकस्वरूप दिखलाया जाता है, प्रमागसे अनेक स्वरूप दिखलाये जाते हैं । इस प्रकार स्यात्पद्की शोभासे गर्भितनयोंके स्वरूपसे और अनेकान्तरूप प्रमाणसे अनंत धर्म संयुक्त ग्रुद्धचिन्मात्र वस्तुका जो पुरुष निश्चय श्रद्धान करते हैं, वे साक्षात् आत्मस्वरूपके अनु-भवी होते हैं । इस प्रकार इस आत्मद्रव्यका स्वरूप कहा । आगे उस आत्माकी प्राप्तिका उपाय दिखलाते हैं – यह आत्मा अनादिकालसे लेकर पुद्रलीककर्मके निमित्तसे मोहरूपी मदिरा ( शराव )के पनिसे मदोत्मत हुआ घूमता है, और समुदकी तरह अपनेमें विकल्प-तरंगोंसे महाक्षोभित है । कमसे प्रवृत्त हुए अनन्त इन्द्रिय-ज्ञानके भेदोंसे सदाकाल प्रखटता रहता है, एकरूप नहीं, अज्ञानभावकर पर-स्वरूप बाह्यपदार्थोंमें आत्मबुद्धि मैत्रीभाव करता है, आत्मविवेककी शिथिलतासे सर्वेथा बहिर्मुस हुआ हे, वारम्यार पुद्रलीकर्क्षके उपजानेवाले राग देव भावोंकी दैततामें प्रवर्त रहा है । ऐसे आत्माको ग्रुद चिदानन्द परमात्माकी प्राप्ति कहाँसे हो सकती है ? यदि यही आत्मा अखंड ज्ञानके अन्याससे अनदि पुद्रलीककर्मसे उत्पन्न हुआ जो मिथ्यामोह उसको अपना घातक जानकर भेदाभिज्ञान द्वारा अपनेसे जुदा

#### कुन्दकुन्दनिरचितः

इत्यभिद्दितमात्मद्रव्यमिदानीमेतदवाप्तिमकारोऽभिधीयते-अस्य तावदात्मनो नित्यमेवा-नादिपौद्गलिककर्मनिमित्तमोहभावनानुभावधूर्णितात्मद्यत्तिवा तोयाकरस्येवात्मन्येव श्चुभ्यतः कमभद्यत्ताभिरनन्ताभिईप्तिव्यक्तिभिः परिवर्तमानस्य इप्तिव्यक्तिनिमित्ततया ह्रेयभूतासु वहिर-र्थव्यक्तिषु महत्तमैत्रीकस्य शिथिलतात्मविवेकतयात्यन्तवहिर्मुखस्य पुनः पौद्गलिककर्मनिर्माप-करागद्वेषद्वतमनुवर्तमानस्य दूरत एवात्मावाप्तिः । अथ यदा लयमेव मचण्डकर्मकाण्डोचण्डी-कृताखण्डज्ञानकाण्डलेनानादिपौद्गलिककर्मनिर्मितस्य [मोइस्य] बध्यधातकविभागज्ञानपूर्वक-विभागकरणात् केवलात्मभावानुभावनिश्वलीकृतदत्तितया तोयाकर इवात्मन्येवातिनिःमकम्प-स्तिष्ठन् युगपदेव व्याप्यानन्ता इप्तिव्यक्तीरुतदत्तितया तोयाकर इवात्मन्येवातिनिःमकम्प-स्तिष्ठन् युगपदेव व्याप्यानन्ता इप्तिव्यक्तीरुततदत्तित्ता तोयाकर इवात्मन्येवातिनिःमकम्प-स्तिष्ठन् युगपदेव व्याप्यानन्ता इप्तिव्यक्तीरवकाशाभावास्त्र जातु विवर्तते, तदास्य इप्तिव्यक्ति निमित्ततया ह्रेयभूतासु बहिर्थव्यक्तिषु न नाम मैत्री मवर्तते । ततः सुमतिष्ठितात्मविवेकत-यात्यन्तमन्दर्भवभावं भगवन्तमात्मानमवाप्नोति । अवाप्नोलेव ज्ञानानन्दात्मानं जगदपि परमात्मानमिति ॥ भवति चात्र श्लोकः-

तेनादिपरंपरादुर्लभान्यपि कथंचिकाकतालीयन्थायेनावाप्य सकलविमलकेवलज्ञानद्र्शनस्वभावनिजपरमात्म-तत्त्वसम्यक्अद्धानज्ञानानुचरणरूपामेदरत्नत्रयात्मकनिर्विकल्पसमाधिसंजातरागद्युपाधिरह्तिपरमानन्दैकलञ्जण-सुखामृतरसास्वादानुभवलामे संव्यमावास्यादिवसे जलकछोलक्षोभरहितसमुद्र इव रागद्वेषमोहकछोलक्षोभ-करके केवल आत्मस्वरूपकी भावनासे निश्चल (थिर) होवे, तो अपने स्वरूपमें निस्तरंग समुद्रकी तरह निष्कंप हुआ तिष्ठता है। एक ही बार व्याप्त हुए जो अनन्तज्ञानको शक्तिके भेद उनकर यह पलटता नहीं है। अपनी ज्ञान शक्तियोंकर बाह्य पररूप ज्ञेय पदार्थोंमें मैत्रीभाव नहीं करता है। निश्चल आत्म-ज्ञानकी विवेकतासे अत्यन्त स्वरूपके सन्मुख हुआ है । पुद्रलकर्मवंधके कारण राग देवकी दिविधासे दूर रहता है। ऐसा जो परमात्माका आराधक पुरुष है, वही पूर्वमें नहीं अनुभव किये हुए और ज्ञानानन्द स्वभाव ऐसे परब्रहाको पाता है। आप ही साधक है, आप ही साध्य है, अवस्थाके भेदसे साध्य-साधक भेद हैं। यह सम्पूर्ण जगत् भी ज्ञानानन्दस्वरूप परमात्मभावको प्राप्त होवे, और आनंदरूप अमृत-जलके प्रवाहकर पूर्ण बहती हुई इस केवलज्जानरूपी नदीमें जो आत्मतत्व मग्न होरहा है, जो समस्त ही लोका-लोकके देखनेको समर्थ है, ज्ञानकर प्रधान हैं, जो तत्त्व अमूल्य उत्तम महारत्नकी तरह अतिशोभायमान है उस आत्मतत्त्वको स्यादादरूपी जिनेखरके मतको स्वीकार करके हे जगत्के भव्यजीवो ! तुम अंगीकार करो, जिससे कि परमानंदसुखको प्राप्त होवो । इस प्रकार कुंद्कुंदाचार्यकत प्रवचनसारमें यह चरणान्योग पूर्ण हुआ। यह अनादिनिधन राब्दब्रह्म अपने अर्थरसकर गर्भित है, किसी पुरुषसे इसका अर्थ किया हुआ नहीं हो सकता, आप ही अर्थशक्तिकर प्रवर्तता है। इसलिये ऐसा कोई नहीं समझलेना कि प्रवचनसारका अर्थ मैंने किया है, वह तो स्वतःसिद्ध ही है। हे भव्यो ! निर्मल ज्ञान-कलके प्रकाशसे अनेकान्त-विद्याको निश्चयसे धारण करके एक परमात्मतत्त्वको पाकर परमआनंदरूप होवो।

आनन्दामृतपूरनिर्भरवहत्कैवल्यकछोलिनी-निर्मग्नं जगदीक्षणक्षममहासंवेदनश्रीमुखम् । स्यात्काराङ्कजिनेशशासनवशादासादयन्तूछसत् स्वं तत्त्वं द्वतजात्यरवकिरणमस्पष्टमिष्टं जनाः ॥ व्याख्येयं किल विश्वमात्मसहितं व्याख्यातु गुम्फे गिरां व्याख्याताम्टतचन्द्रस्र्रिरिति मा मोहाज्जनो वल्गतु । वल्गलद्य विशुद्धवोधिकल्प्या स्याद्वादविधावलात् लब्ध्वैकं सकलात्मशाश्वतमिदं स्वं तत्त्वमव्याकुलः ॥ इति गदितमनीचैस्तत्त्वमुद्यावर्च य-चिति तदपि किलाभूत्कल्पमशौ हुतस्य । अनुभवतु तदुचैश्विचिदेवाद्य यस्माद-परमिद्द न किंचित्तत्त्वमेकं परं चित् ॥ समाप्तेयं तत्त्वदीपिका टीका ।

रहितप्रस्तावे यथा निजञ्जद्धात्मतत्त्वे स्थिरो भवति तथा तदैव निजञ्जद्धात्मस्वरूपं प्राप्नोति ॥

इति श्रीजयसेनाचार्यकृतायां ताल्पर्यवृत्तौ एवं पूर्वोक्तकमेण 'एस सुरासुर' इत्याधेकोत्तरशत-गाथापर्यन्तं सम्यग्ज्ञानाधिकारः, तदनन्तरं 'तम्हा तस्स णमाइं' इत्यादि त्रयोदशोत्तरशतगाथापर्यन्तं ज्ञेया-धिकारापरनामसम्यक्त्वाधिकारः, तदनन्तरं 'तवसिद्धे णयसिद्धे' इत्यादि सप्तनवतिगाथापर्यन्तं चारित्राधि-कारश्वेति महाधिकारत्रयेणैकादशाधिकत्रिशतगाथाभिः मवचनसारमाभृतं समाप्तम् । समाप्तेयं तात्पर्थवृत्तिः प्रवचनसारस्य ।

जो महावुद्धिवन्त हुए हैं, वे भी तत्त्वके कथन-समुद्रके परागामी नहीं हुए, और जो थोड़ा बहुत तत्वका कथन मैंने किया है, वह सब तत्त्वकी अनन्ततामें इस तरह समा गया है, मानो कुछ कहा ही नहीं, जैसे आगमें होम करनेको वस्तु कितनी हो डालो कुछ नहीं रहती, उसी प्रकार तत्त्वमें सब कथन समा जाता है। इस कारण परमात्मतत्त्व वचनसे नहीं कहा जा सकता, केवल अनुमवगम्य है, इससे हे भव्यो! चिन्मात्र वस्तुको अनुभवो, क्योंकि इस लोकमें दूसरी उत्तम वस्तु कोई नहीं है। इस लिये श्रीअम्रुतचंद्राचार्य कहते हैं, कि चिदानन्द परमात्मतत्त्वका हमेशा घटमे (अंतरंगमें) प्रकाश करो॥

इति बालबोधिनी भाषाटीका ।

# मशस्तिः ।

नाथान्वयं नमस्कृत्य भव्यसारङ्गवामुंचम् ! संप्रथ्नामि प्रशस्ति हि नानाशब्दविराजि-ताम् ॥ १ ॥ मुक्तिश्चीर्यस्य कान्ता प्रसभमखिलं त्रोटितं कर्मबन्धं येन ध्यानेन प्लुष्टं निखिल-भवतरुं पातु वो नेमिनाथः । ज्ञानाक्षिर्ज्ञानमूर्तिः सकलमुनिजनैः सेव्यमानो यतीन्द्रो भव्यानां यो हि चिन्त्यः सकलगुणनिधिर्दैवनाथो जितारिः ॥ २ ॥ विकमादित्यराज्येऽस्मिश्चतुर्दद्यपरे इति । नवषष्टया युते किं नु गोपाद्रौ देवपत्तने ॥ ३ ॥ अनेकभूभुक्पदपद्मलन्नस्तस्मित्रिवासी नन् पाररूपः श्टङारहारो भूवि कामिनीनां भूभुक् प्रसिद्धः श्रीवीरमेन्द्रः ॥ ४ ॥ मदनारिगृहं तत्र मद्विध्वंसनक्षमम् । वैद्वर्यघटितं मन्ये कि देवश्चात्र निर्मितम् ॥ ५॥ नतु शकस्यादेशेन धनदेनात्र निर्मितम् । कंसतालैश्च घण्टाद्यैर्भूते यत्स्वर्गिभिः सह ॥ ६ ॥ कामिन्यो यत्र गायस्ति चृत्यन्ति हि स्वभावतः । पठन्ति विदुषः पाठं निरवद्यं छते मुदः ॥ ७ ॥ श्रीकाष्ट्रसंघे जगति प्रसिद्धे महदगुणौधै त्रयमाथुरान्वये। सदा सदाचारविचारदक्षे गणे सुरम्ये वरपुष्कराख्ये ॥ ८ ॥ मुनीश्वरोऽभून्नयसेनदेवः इत्ताष्टकर्मा यद्यसां निवासः । पट्टे तदीये मुनिरश्वसेन आसीत्सदा ब्रह्मणि दत्तचेताः ॥ ९ ॥ पट्टे तदीये शुभकर्मनिष्ठोऽप्यनन्तकीर्ति-र्गुणरत्नवाधिः । मुनीश्वरोऽभूज्जिनशासनेन्दुस्तत्पट्टघारी भुवि क्षेमकीतिः ॥ ०॥ पट्टे तदीये ननु द्देमकीर्तिस्तपःप्रभानिर्जितमानुभानुः । रत्नत्रयालंकृतधर्ममूर्तिर्थतीश्वरोऽभू जगति प्रसिद्धः ॥ ११ ॥ यतिपपादकुहोशयषट्पदः परमधर्मधरः किमु भूधरः । न हि जडः कि नगः खलु चन्द्रमा न दि विधुः स कळङ्कविवर्जितः ॥ १२ ॥ पारावारो हि लोके यो जनानिमिष-सेचितः । देवकोर्तिमुनिः साक्षात्परं क्षारविवर्जितः ॥ १३ ॥ व्याख्यायैव गुरुः साक्षात्पशु-धर्मविनिर्गतः । पद्मक्रोतिमुन्त्रिगति परं रागविवर्जितः ॥ १४ ॥ दिगम्बरोऽभूद्भुवि मेरुपर्वतः सुवर्णवर्णैः किमु सोऽप्यजङ्गमः । सरित्वतिः किं जळक्षारवर्जितो नक्षत्रराजः स कलङ्कनिर्गतः ॥ १५ ॥ प्रतापसन्द्रो हि मुनिप्रधानः स्वव्याख्यया रजितसर्वलोकः । नियन्त्रितात्मीयमनो-विद्वङ्गो विवादिभूभृत्कुलिशो नितान्तम् ॥ १६ ॥ गुणरत्नैरकूपारो भवश्रमणदाङ्कितः । हेमचन्द्रो यतिः साक्षात्परं ब्राहविवर्तितः ॥ १७ ॥ ग्लावः साम्यं रत्नसानोः स्थिरत्वं भानोः सूर्यः सूर्यकारोश्च रूपम् । गम्भीरत्वं पयोधेः प्रसभमखिळं त्यागमेवं बळेश्च 'संगृहीत्वा विधात्रा किमुत निज्ञबळास्थापितोऽयं धर्मचन्द्रो' छक्ष्मीणो झानदक्षो विद्रुधमुनिजना-

# टीकाकारस्य प्रशस्तिः ।

अज्ञानतमसा लिप्तो मार्गो रत्नत्रयात्मकः । तत्व्वकाशसमर्थाय नमोऽस्तु कुमुदेन्दवे ॥ १ ॥ सूरीश्रीवीर-सेनाख्यो मूलसंघेऽपि सत्तपाः । नैग्रेन्थ्यपदवीं मेजे जातरूपधरोऽपि यः ॥ २ ॥ ततः श्रोसोमसेनोऽभूद्रणी गुणगणाश्रयः । तद्विनेयोऽस्ति यस्तस्मे जयसेनतपोम्टते ॥ ३ ॥ बीग्रं बभूव माल् १ साधुः सदा धर्मरतो वदान्यः । सूनुस्ततः साधुमहीपतिर्यस्तस्मादयं चारुभटस्तन्जः ॥ ४ ॥ या संततं सर्वविदः सपर्यीमार्यक्रमाराधनया करोति । स श्रेयसे प्राभृतनामग्रन्थपुष्टात्पितुर्भक्तिविलोपभीरुः ॥ ५ ॥ श्रीमत्तिभुवनचन्द्रं निजमतवाराशितायना चन्द्रम् । प्रणमामि कामनामग्रवल्रमहापर्वतैकशतधारम् ॥ ६ ॥ जगत्समस्तसंसारिजीवकारणबन्धवे । सिंधवे

प्रमु, ४४

नन्दकारी स्वभावात् ॥ १८॥ पद्मकीर्तिमुनेः शिष्यो गुणरत्नमद्दोनिधिः । ब्रह्मचारी दरीराजः शीलवतविभूषितः ॥ १९॥ इति प्रशस्तिः ।

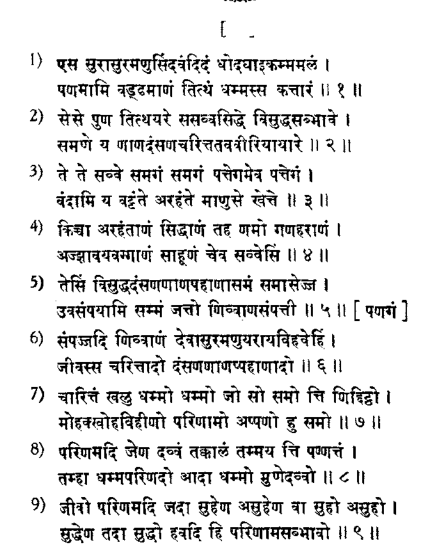
गुणरत्नानां नमस्त्रिभुवनेन्दवे ॥ ७ ॥ त्रिभुवनचन्द्रं चन्द्रं नौमि मद्दासंयमोत्तमं शिरसा । यस्योदयेन जगतां सान्ततमोराशिक्तन्तनं कुरुते ॥ ८ ॥ इति प्रशस्तिः ।

# भाषाकारकी प्रशस्ति ।

दोहा—मूल्प्रंथकरता भप, ईंदकुंद मतिमान । अमृतचंद्र टीका करी, देवभाष परवान ॥ १ ॥ जैसे करता मूलको, तैसौटीकाकार । तातैं अतिसुंदर सरस, बरतै प्रवचनसार ॥ २ ॥ सकलतत्त्वपरकासिनी, तत्त्वदीपिका नाम। टीका सरसुतिदे विकी,यह टीका अभिराम ॥३॥ चौपाई-बालबोध यह कीनी जैसे । सो तुम सुनहु कहूं मैं तैसे ॥ नगर आगरेमें हितकारी । कॅवरपाल ग्याता अविकारी ॥ ४ ॥ तिन विचार जियमें इह कीनी ! जो भाषा इह होइ नवीनी ॥ अल्पबुद्धि भी अरथ बखाने । अगम अगोचर पद् पहिचाने ॥ ५ ॥ यह विचार मनमैं तिन राखी। पांडे हेमराजसौँ भाखी 🏽 आगैं राजमलुनें कीनी । समयसारभाषा रसलीनी ॥ ६ ॥ अब जो प्रवचनकी है भाखा। तो जिनधर्म वधै बहु-साखा ॥ तार्ते करहु, विलंब न कीजे । परममावना अंगफल लीजे ॥ ७ ॥ दोहा-अवनीपति बंदहिं चरण, सुयण-कमल विहसंत । साहजिहांदिनकर-उदै, अरिगण-तिमिर नसंत ॥८॥ सोरठा-निज सुबोध अनुसार, वेसैं हित उपदेशसौं ! रची भाष अविकार, जयवंती प्रगटहु सदा ॥ ९ ॥ हेमराज हिय आनि. भविकजीवके हित भणी। जिनवर-आण-प्रमानि, भाषा प्रवचनकी करी ॥ १० ॥ दोहा-सत्रहसै नव उत्तरै. माध मास सित पाख ! पंचमि आदितवारको, पूरन कीनी भाख 🗄 ११ 🎚 षट्सहस्र-सत-तीन है. संख्या त्रंथप्रमान । विदुष विवेकविचारिकरि, सुणिज्यो पुरुष प्रधान ॥ १२ ॥ इस प्रकार प्रशस्ति पूर्ण हुई। समाप्तोऽयं ग्रन्थः







1) K वंदियं, P घादि. 3) K पत्तेयमेव पत्तेयं. 4) A तध, A चेदि for चेव. 5) K विसुद्धणाणं दंखणपद्दाणासमं, c सामासिज, K जुत्तो for जत्तो. 6) c संपज्जह, K मणुव, A ध्यहाणउ P पधाणदो. 7) A समुत्ति, ACP विद्धूणो, AP अप्पगोऽध समो. 8) cK तक्काळे (ँळे), [तम्भयं ति ?], A मुणेयन्वौ. कुंदकुंद-विरइओ

10) गतिथ विणा परिणामं अत्थो अत्थं विणेह परिणामो । दव्वग्रणपज्जयत्थो अत्थो अत्थित्तणिव्वत्तो ॥ १० ॥ भम्मेण परिणदप्पा अप्पा जदि सद्धसंपयोगजदो । पावदि णिव्वाणसहं सहोवजुत्तो व सम्मसहं ॥ ११ ॥ 12) असहोदयेण आदा कुणरो तिरियो भवीय णेरडयो। दक्खसहस्सेहिं सदा अभिंधुदो भमदि अचंतं ॥ १२ ॥ 13) अइसयमादसम्रत्थं विसयातीदं अणोवममणंतं । अव्वुच्छिण्णं च सुहं सुद्धुत्रओगप्पसिद्धाणं ॥ १३ ॥ 14) सुविदिदपयत्थसूत्तो संजमतवसंजुदो विगदरागो । समणो समसहदुक्लो भणिदो सुद्धोवओगो ति ॥ १४ ॥ 15) उत्रओगविसदो जो विगदावरणंतरायमोहरओ। भूदो सयमेवादा जादि परं णेयभूदाणं ॥ १५ ॥ 16) तह सो लद्धसहावो सन्वण्हू सन्वलोगपदिमहिदो । भुदो सयमेवादा हवदि सयंध्र ति णिहिहो ॥ १६ ॥ 17) भंगविहीणो य भवो संभवपरिवज्जिदो विणासो हि । विज्जदि तस्सेव पुणो ठिदिसंभवणाससमवायो ॥ १७ ॥ 18) उप्पादो य विणासो विज्जदि सन्वस्स अहजादस्स । पज्जाएण दु केणवि अहो खलु होदि सब्भूदो ॥ १८ ॥ 18\*1) तं सन्बद्रवरिद्वं इद्वं अमरासुरप्पहाणेहिं। जे सइहंति जीवा तेसिं दुक्खाणि खीयंति ॥ १८\*१ ॥ 19) पत्रखीणघादिकम्मो अणंतवरवीरिओ अधिकतेजो । जादो अणिंदिओ सो णाणं सोक्खं च परिणमदि ॥ १९ ॥ 20) सोक्लं वा प्रण दुक्लं केवल्लाणिस्स णत्थि देइगदं । जम्हा अदिंदियत्तं जादं तम्हा दु तं णेयं ॥ २० ॥

11) к पावइ, к य for व. 12) к सया, AP अभिदूदुदो, с अभिंदुदो, к भमइ. 13) AP अदिसय. 14) AP पदस्थ. 15) с माहरवो. 16) P तथ, к सहाओ, с सम्वलोयपडिमहिदो. с हवइ. 17) AP "बिहुणो, к त्ति for हि, AP द्विदि, к समनाओ 18) A अस्थ for अट्ठ, с पज्जायेण, <sup>K</sup> संभूरो. 18\*1) к ते, P पथाणेई, с जे for ये 19) ск घाइ с वीरियो, ск आहेय, AP अदिदिओ с अइंदियो. 20) с देहगर्ष. к अइंदियत्तं. -I. 32 : १-३२ ]

- 21) परिणमदो खछ णाणं पचक्खा सव्वदव्वपज्जाया । सो णेव ते विजाणदि उग्गहपुव्वाहिं किरियाहिं ॥ २१ ॥
- 22) णत्थि परोक्खं किंचि वि समंत सब्वक्खगुणसमिद्धस्स । अक्खातीदस्स सदा सयमेव हि णाणजादस्स ॥ २२ ॥
- 23) आदा णाणपमाणं णाणं णेयप्पमाणमुद्दिं । णेयं लोयालोयं तम्हा णाणं तु सन्वगयं ॥ २३ ॥
- 24) णाणप्पमाणमादा ण इवदि जस्सेइ तस्स सो आदा । हीणो वा अहिओ वा णाणादो इवदि धुवमेव ॥ २४ ॥
- 25) हीणो जदि सो आदा तण्जाणमचेदणं ण जाणादि । अहिओ वा णाणादो णाणेण विणा कहं णादि ॥ २५ ॥ जुगलं।
- 26) सच्यगदो जिणवसहो सच्वे वि य तग्गया जगदि अहा । णाणमयादो य जिणो विसयादो तस्स ते भणिया ॥ २६ ॥
- 27) णाणं अप्य त्ति मदं बहदि णाणं विणा ण अप्पाणं । तम्हा णाणं अप्पा अप्पा णाणं व अण्णं वा ॥ २७ ॥
- 28) णाणी णाणसहात्रो अट्ठा णेयप्पगा हि णाणिस्स। रूवाणि व चक्खूणं णेवण्णोण्णेसु बट्टंति ॥ २८॥
- 29) ण पविट्ठो णाविट्ठो णाणी णेयेसु रूवमिव चक्खू । जाणदि पस्सदि णियदं अक्खातीदो जगमसेसं ॥ २९ ॥
- 30) रयणमिह इंदणीलं दुद्धज्झसियं जहा सभासाए । अभिभूय तं पि दुद्धं वद्टदि तह णाणमत्थेसु ॥ ३० ॥
- 31) जदि ते ण संति अहा णाणे णाणं ण होदि सब्वगयं। सब्वगयं वा णाणं कहं ण णाणहिया अहा ॥ ३१॥
- 32) नेण्हदि णेव ण म्रंचदि ण परं परिणमदि केवली मगवं। पेच्छदि समंतदो सो जाणदि सव्वं णिरवसेसं ॥ ३२ ॥

21) x ओग्गइ. 22) P वि सम्मत्त, K सया. 23) C ख for g. 24) CK इवइ, A अधिगो, CK होदि for इवदि 25) c जइ, K ते णाण, A अधिगो 26) CK गओ, A भणिदा. 27) K मयं वट्टइ. K णाण च 28) K सहाओ, AP अस्था. 29) AP णेएस, AP अक्खादीदो 30) AP रदणमिह, AP दुद्धुज्झुसियं, K दुद्धुजसियं [ दुद्धज्झुसियं ] K वट्टइ, CP मेट्रेस. 31) CK जइ, CK होइ, अत्था for अद्वा. 32) C गेण्हइ जोव ण मुंचइ ण परं परिणमइ ...पेच्छइ...जाणइ, P गिण्हदि, CKP भयवं.

३५०

|              | जो हि सुदेण विजाणदि अप्पाणं जाणगं सहावेण ।           |
|--------------|------------------------------------------------------|
| र            | तं सुयकेवलिमिसिणो भणंति लोयप्पदीवयरा ॥ ३३ ॥          |
|              | म्रुत्तं जिणोवदिट्ठं पोग्गल्रद्व्वप्पगेहिं वयणेहिं । |
| <del>,</del> | तं जाणणा हि णाणं सुत्तस्स य जाणणा भणिया ॥ ३४ ॥       |
|              | जो जाणदि सो णाणं ण हवदि णाणेण जाणगो आदा ।            |
| 1            | णाणं परिणमदि सयं अद्वा णाणहिया सन्वे ॥ ३५ ॥          |
| 36) ;        | तम्हा णाणं जीवो णेयं दब्वं तिहा समक्खादं ।           |
| ;            | दब्वं ति पुणो आदा परं च परिणामसंवद्धं ।। ३६ ।।       |
| 37)          | तकालिगेव सब्वे सदसब्भूदा हि पज्जया तार्सि ।          |
|              | वट्टंते ते णाणे विसेसदो दव्वजादीणं ॥ ३७ ॥            |
| 38)          | जे णेव हि संजाया जे खुछ णट्टा भवीय पज्जाया ।         |
|              | ते होति असन्भूदा पज्जाया णाणपचक्तवा ॥ ३८ ॥           |
| 39)          | जदि पचनलमजायं पज्जायं पऌइयं च णाणस्स ।               |
|              | ण इवदि वा तं णाणं दिव्वं ति हि के परूवेति ॥ ३९ ॥     |
| 40)          | अत्थं अक्खणिवदिदं ईहापुव्वेहिं जे विजाणंति ।         |
|              | तेसिं परोक्सभूदं णादुमसकं ति पण्णत्तं ॥ ४० ॥         |
| 41)          | अपदेसं सपदेसं मुत्तमग्रुत्तं च पज्जयमजादं ।          |
|              | पूछयं गयं च जाणदि तं णाणमदिंदियं भणियं ।। ४१ ॥       |
| 42)          | परिणमदि णेयमद्वं णादा जदि णेव खाइगं तस्स ।           |
|              | णाणं ति तं जिणिंदा खवयंतं कम्ममेवुत्ता ॥ ४२ ॥        |
| 43)          | उदयगदा कम्मंसा जिणवरवसहेहिं णियदिणा भणिया ।          |
|              | तेसु विमृढो रत्तो दुढो वा बंधमणुभवदि ॥ ४३ ॥          |
| 44)          | ठाणणिसेज्जविहारा धम्मुवदेसो य णियदयो तेसिं ।         |
|              | अरहंताणं काल्रे मायाचारो व्व इत्थीणं ॥ ४४ ॥          |
| 5) c विज     | ाणइ, CK दुद, AP लोग. 34) P तज्जाणणा, CP भणिदा 35) C  |
| हेदा. ३6     | 5) AP तिया for तिहा, A दथ्व ति. 37) c तकालिएव, K पज  |

c जाणइ, cx परिणमइ, 33) पज्जाया 38) P संजादा, P णागहिदा. 36) AP तिथा for तिहा, AC असब्भूया. 39) CK जड्. AP पच्चकलमजादं, P पलइदं, C हवड, P पह्वतिति. 40) KP अर्ड, K °सक ति. 41) ск °मणिदियं. лр गदं. с जाणइ. 42) к खाइयं. 43) к मणिदा, лр हि सुहिदो for बिम्हो.

-l. 55 : १-५५ ]

45) पुण्णफला अरहंता तेसिं किरिया पुणो हि ओदइया। मोहादीहिं विरहिया तम्हा सा खाइग ति मदा ॥ ४५ ॥ <sup>46)</sup> जदि सो सुहो न असहो ण हचटि आदा सयं सहाचेण । संसारो वि ण विज्जदि सब्वेसिं जीवकायाणं ॥ ४६ ॥ 47) जं तकालियमिदरं जाणदि जुगवं समंतदो सच्वं। अत्थं विचित्तविसमं तं णाणं खाइयं भणियं ॥ ४७ ॥ 48) जो ण विजाणदि जुगवं अत्थे तिकालिंगे तिहुवणत्थे । णादुं तस्स ण सकं सपज्जयं दव्वमेगं वा ॥ ४८ ॥ <sup>49)</sup> दव्वं अणंतपज्जयमेगमणंताणि दव्वजादाणि । ण विजाणदि जदि जुगवं किंध सो सव्वाणि जाणादि ॥ ४९ ॥ <sup>50)</sup> उप्पज्जदि जदि णाणं कमसो अहे पडुच णाणिस्स । तं णेव हवदि णिचं ण खाइगं णेव सव्वगढं ॥ ५० ॥ <sup>51)</sup> तिकालणिचविसमं सयलं सव्वत्थ संभवं चित्तं । जगवं जाणदि जोण्हं अहो हि णाणस्स माहप्पं ॥ ५१ ॥ 52, ण ति परिणमदि ण मेण्हदि उप्पज्जदि णेव तेसु अद्वेस । जाणणात्रि ते आदा अवंधगो तेण पणात्तो ॥ ५२ ॥ 52\*2) तस्स णमाइं लोगो देवासुरमणुअरायसंबंधो । भत्तो करोदि णिचं उवजुत्तो तं तहा वि अहं ॥ ५२\*२ ॥ 53) अत्थि अमुत्तं मुत्तं अर्दिदियं इंदियं च अत्थेस । णाणं च तहा सोक्खं जं तेसु परं च तं णेयं ॥ ५३ ॥ 54) जं पेच्छदो अमुत्तं मुत्तेसु अदिंदियं च पच्छण्णं । संयलं सगं च इदरं तं णाणं हवदि पचक्खं ॥ ५४ ॥ 55) जीवो सयं अम्रत्तो मुत्तिगदो तेण मुत्तिणा मुत्तं। ओमेण्हित्ता जोग्गं जाणदि वा तण्ण जाणादि ॥ ५५ ॥ 45) A ओदयिगा, AP बिरहिदा, K खाइयं ति 46) c जइ...हवइ. 47) P खायिगं. 48) c बिजाणइ. с अट्ठे, A तेकालिके. c तिकालिये, P तिकालिगे. A दव्वमेक वा. 49) K जुगवं जो ण विजाणइ (third foot), A कथ c किह 50) c जइ. c हवइ, ck खाइयं णेव सन्वगयं. 51) AP तेकाल, AP विसम for विसयं. AKP सकलं, K जोण्हं जाणदि जुगवं ( third foot ), C जाणइ. 52) C परिणमइ ग गेण्हइ उप्पजड, A अर्र्येसु 5282) C मणुय, P णियदं for णित्र. 53) CK अइंदियं, C अट्ठेसु, AP तथा 54) CK अइंदियं, A सकलं. 55) K मुत्तिगओ, AP ओगिण्हित्ता, K उग्गेण्हित्ता, CK तं ण जाणादि.

कंदकंद-विरइओ

56) फासो रसो य गंधो वण्णो सदो य पुग्गला होति।

अक्खाणं ते अक्खा ज़गवं ते णेव गेण्हंति ॥ ५६ ॥ 57) परदच्त्रं ते अक्खा णेव सहावो त्ति अप्पणेा भणिदा । उवलदं तेहि कधं पच्चवसं अप्पणो होदि ॥ ५७ ॥ 58) जं परदो तिण्णाणं तं तु परोक्खं ति भणिदमहेस । जदि केवलेण णादं हवदि हि जीवेण पचक्सं ॥ ५८ ॥ 59) जादं सयं समत्तं णाणमणंतत्थवित्थडं विमलं। रहियं त ओमाहादिहिं सहं ति एगंतियं भणियं ॥ ५९ ॥ 60) जं केवलं ति णाणं तं सोक्खं परिणमं च सो चेव । खेदो तस्स ण भणिदो जम्हा घादी खयं जादा ॥ ६० ॥ 61) जाणं अत्यंतगयं लोयालोपस वित्यडा दिही । णद्रमणिद्रं सच्वं इद्वं प्रुण जं हि तं छद्धं ॥ ६१ ॥ 62) णो सइहंति सोक्खं सहेस परमं ति विगदचादीणं । सुणिद्ण ते अभव्ता भव्ता वा तं पडिच्छंति ॥ ६२ ॥ 63) मणुयासुरामरिंदा अहिदुदा इंदियेहिं सहजेहिं । असहंता तं दुक्खं रमंति विसएसु रम्मेसु ॥ ६३ ॥ 64) जेसिं विसयेस रदी तेसिं दुक्खं वियाण सब्भावं । जड तं ण हि सब्भावं वावारो णत्थि विषयत्थं ॥ ६४ ॥ 65) पण्पा इट्ठे विसये फासेहिं समस्सिदे सहावेण । परिणममाणो अप्पा सयमेव सहं ण हवदि देहो ॥ ६५ ॥ 66) एगंतेण हि देहो सुहं ण देहिस्स कुणदि सग्गे वा । विसयवसेण द सोक्खं दुक्खं वा इवदि सयमादा ॥ ६६ ॥ 67) तिमिरहरा जड दिही जणस्स दीवेण णत्थि कायच्वं । तह सोन्सं सयमादा विसया किं तत्थ कुव्वंति ॥ ६७ ॥ 56) A परसो, CK पासो for फासो, P गिण्इंति 57) C सहाओ, A सहाव सि, CK भणिया, CK कह 58) ∧ तत्तु for'त तु c परोक्खो ति [ परोक्खं ति ] 59) ∧ विस्थिदं for विस्थडं, AP रहिदं, к उग्रहादिहि, A सुह सि, AP एयंतियं. 60) CK घाई, K भणिओ, K घादिक्खयं जादो लोगालोगेस, к वित्युदा, A तु for हि, к आखं for लंद. 62) A जहि, P ण for णो, к परम ति. 63) c मणुया, A अहिद्दुआ, ck अभिद्दुदा, AP इंदिएहि 64) ck रई, P साहाव, c तं परिय सहावं.

65) A विसए, K पासेहि, c आदा for अप्पा 66) A कुणइ. 67) AP जदि, A कादम्ब, AP तथ.

61) AP

-l. 77 : १--७७ ]

- 68) सयमेव जहादिचो तेजो उण्हो य देवदा णभसि। सिद्धो वि तहा णाणं सुहं च लोगे तहा देवो ॥ ६८ ॥
- 68\*3) तेजो दिही णाणं इड्ढी सोक्खं तहेव ईसरियं । तिहुवणपहाणदइयं माइप्पं जस्स सो अरिहो ॥ ६८%३ ॥
- <sup>68\*4)</sup> तं गुणदो अधिगदरं अविच्छिदं मणुवदेवपदिभावं । अपुणब्भावणिवद्धं पणमामि पुणो पुणो सिद्धं ॥ ६८\*४ ॥
  - <sup>69)</sup> देवदजदिगुरुपूजासु चेव दाणम्मि वा सुसीलेसु । उववासादिसु रत्तो सुहोवओगप्पगो अप्पा ॥ ६९ ॥
  - 70) जुत्तो सुहेण आदा तिरियो वा माणुसो व देवो वा । भूदो तावदि कालं लहदि सुहं इंदियं विविहं ॥ ७० ॥
  - 71) सोक्खं सहावसिद्धं णस्थि छराणं पि सिद्धमुवदेसे । ते देहवेदणटा रमंति विसएसु रम्मेसु ॥ ७१ ॥
  - 72) णरणारयतिरियसुरा भर्जति जदि देहसंभवं दुवखं । किंह सो सुही व असुहो उवओगो हवदि जीवाणं ॥ ७२ ॥
  - 73) क्रुलिसाउहचकधरा सुहोवओगप्पगेहिं भोगेहिं । देहादीणं विद्धिं करेंति सुहिदा इवाभिरदा ॥ ७३ ॥
  - 74) जदि संति हि पुण्णाणि य परिणामसम्रुब्भवाणि विविहाणि । जणयंति विसयतण्हं जीवाणं देवदंताणं ॥ ७४ ॥
  - 75) ते पुण उदिण्णतण्हा दुहिदा तण्हाहिं विसयसोक्खाणि । इच्छेति अणुभवंति य आमरणं दुक्लसंतत्ता ॥ ७५ ॥
  - 76) सपरं वाधासहियं विच्छिण्णं बंधकारणं त्रिसमं । जं इंदियेहिं ळद्धं तं सोक्खं दुक्खमेव तहा ॥ ७६ ॥
  - 77) ण हि मण्णदि जो एवं णत्थि विसेसो त्ति पुण्णपावाणं । हिंडदि घोरमपारं संसारं मोइसंछण्णो ॥ ७७ ॥

68) A अधादिचो, CK अहाइचो, A तथा, CK लोए. 68\*3) P इस्सरियं, P तिष्ठुअण. 68\*4) c अदिच्छिदं देवमणुयपदि, P पडिभावं. 69) P सुहोवजोगण्पगो 70) C लहइ. 71) P सहावसुद, A सिद्धमुवदेसो, C वेदणट्ठा K वेदणत्ता. 72) P णरणारग, AP किंध, C होदि for हवदि. 73) ACK चेकहरा, P कुलिसायु-भचकधरा, AK सुहोवजोग, CK वर्ड्दि, A सुहिया. 74) C जइ, AP पुद्धाणि. 75) AP अणुहवंति. 76) A सहितं KP सहिदं, AP इंदिएहिं, A तथा. 77) C मण्णइ, AP संछन्नो, C स चिरकालेण for मोहसंछण्णो. कुंद्कुंद-विरइओ

| ३५४ |  |
|-----|--|
|-----|--|

- 78) एवं विदिदत्थो जो दव्वेसु ण रागमेदि दोसं वा । उत्रओगविसुद्धो सो खवेदि देहुब्भवं दुक्खं ॥ ७८ ॥
- 79) चत्ता पावारंभं समुहिदो वा सुहम्मि चरियम्हि । ण जहदि जदि मोहादी ण लहदि सो अप्पगं सुद्धं ॥ ७९ ॥
- 79\*5) तवसंजमप्पसिद्धो सुद्धो सग्गापवग्गकरो । अमरासुरिंदमहिदो देवो सो लोयसिंहरत्थो ॥ ७९\*५ ॥
- 79\*6) तं देवदेवदेवं जदिवरवसहं गुरुं तिलोयस्स । पणमंति जे मणुस्सा ते सोक्खं अक्खयं जंति ॥ ७९\*६ ॥
  - 80) जो जाणदि अरहंतं दव्वत्तगुणत्तपज्जयत्तेहिं । सो जाणदि अप्पाणं मोहो खु जादि तस्स ख्यं ॥ ८० ॥
  - 81) जीवो ववगदमोहो उवलुद्धो तचमप्पणो सम्मं । जहदि जदि रागदोसे सो अप्पाणं लहदि सुद्धं ॥ ८१ ॥
  - 82) सब्दे वि य अरहंता तेण विधाणेण खदिदकम्मंसा। किचा तधोवदेसं णिव्तादा ते णमो तेसिं ॥ ८२ ॥
- 82\*7) दंसणसुद्धा पुरिसा णाणपडाणा समग्गचरियत्था। पूजासकाररिहा दाणस्स य हि ने णमो तेसि ॥ ८२\*७॥
  - 83) दब्बादिएसु मूढो भावो जीवस्स इवदि मोहां ति । खब्भदि तेणुच्छण्गो पप्पा रागं व दोसं वा ॥ ८३ ॥
  - 84) मोहेण व रागेण व दोसेण व परिणदस्स जीवस्स । जायदि विविहो बंधो तम्हा ने संखवइदव्वा ॥ ८४ ॥
  - 85) अद्वे अजधागहणं करुंणामात्रों य मणुवतिरिएसु । विसएसु य प्पसंगो मोहस्सेदाणि लिंगाणि ॥ ८५ ॥
  - 86) जिलसत्थादो अट्टे पचक्खादीहिं बुज्झदो णियमा । खीयदि मोहोवचयो तम्हा सत्थं समधिदव्वं ॥ ८६ ॥

79) A चरियम्मि, ok ण चयदि, c जइ, c लहइ. 79\*5) k महिओ. 79\*6) A तिलोगस्स 80) ok जाइ 81) ok चयदि अदि, c रायदोसे, p लभदि 82) op खविय ok तहोवदेसं. 82\*7) p णाणप्पधणा, c om. हि 83) c खब्भइ A तैणोवच्छण्गो 85) ok अयथा, A व तिरियमणुये(वे)छ, c विसंयेसु अडप्पसंगो. 86) k चओ p ँचयं -11 3 : २-३ ]

- 87) दब्दाणि गुणा तेसिं पज्जाया अट्ठसण्णया भणिया। तेसु गुणपज्जयाणं अष्पा दब्द त्ति उत्रदेसो ॥.८७॥
- 88) जो मोहरागदोसे णिइणदि उवलब्भ जोण्हमुवदेसं । सो सव्वदुक्खमोक्सं पावदि अचिरेण कालेण ॥ ८८ ॥
- 89) णाणप्पगमप्पाणं परं च द्व्यत्तवाहिसंबद्धं । जाणदि जदि णिच्छयदो जो सो मोहवख्यं कुणदि ॥ ८९ ॥
- 90) तम्हा जिलमम्मादो गुणेहिं आदं परं च दब्वेसु । अभिगच्छदु णिम्मोहं इच्छदि जदि अप्पणो अप्पा ॥ ९० ॥
- 91) सत्तासंबद्धेदे सविसेसे जो हि णेव सामण्णे । सद्द्ददि ण सो समणो तत्तो धम्मो ण संभवदि ॥ ९१ ॥
- 92) जो णिहदमोहदिही आगमकुसलो विरागचरियस्ति । अब्धुटिदो महप्पा धम्मो ति विसेसिदो समणो ॥ ९२ ॥
- 92\*8) जो तं दिडा तुहो अब्सुट्ठित्ता करेदि सकारं । वंदगणमंसणाटिहिं तत्तो सो धम्ममादियदि ॥ ९२\*८॥
- 92\*9) तेण णरा व तिरिच्छा देविं वा माणुसिं गदिं पप्पा। विद्वविस्सरियेहिं सदा संपुण्णमणोरहा होति ॥ ९२\*९॥

#### [ ]]

- ) तम्हा तस्स णमाइं किचा णिचं पि तम्मणो होज्ज। वोच्छामि संगहादो परमद्वविणिच्छयाधिगमं ॥ \*१॥
- अत्थो खल्ज दव्वमओ दव्वाणि गुणप्पगाणि भणिदाणि । तेहिं पुणो पज्जाया पज्जयमुढा हि परसमया ॥ १ ॥
- जे पज्जयेसु णिरदा जीवा परसमयिग त्ति णिदिटा । आदसहावस्मि ठिदा ते सगसमया मुणेदव्वा ॥ २ ॥
- 3) अपरिचत्तसहावेणुप्पादव्वयधुवत्तसंजुत्तं । गुणवं च सपज्जायं जं तं दव्वं ति बुचंति ॥ ३ ॥

<sup>87)</sup> с अस्थ, к दम्न ति 88) с णिहणइ, ACKP उवलख, с पावइ. 89) ट आणइ जडू, A णिच्चबदो. 90) P अहिगच्छदु. 91) ск संबंधे. A सत्रणो. 92) P चरियम्मि 92.09) ск देर्विदा माणुर्सि, k सया. 1) CP अहो. 2) P परसमयग, ск परसमयगं ति, с ठिया...मुणेयव्वा. 3) ск सहावं उप्पाद, A जत्तं, ck दव्व त्ति, c उच्चंति.

#### कुंदकुंद-विरइओ

३५६

4) सब्भावो हि सहावो गुणेहिं सह पज्जएहिं चित्तेहिं । दव्यस्स सव्यकालं उष्पादव्ययधुवत्तेहिं ॥ ४ ॥

- 5) इह विविहलक्खणाणं लक्खमणमेगं सदिति सव्यगयं । उवदिसदा खलु धम्मं जिणवरवसहेण पण्णत्तं ॥ ५ ॥
- 6) दच्चं सहावसिद्धं सदिति जिणा तचदो समक्खादा । सिद्धं तथ आगमदो णेच्छदि जो सो हि परसमओ ॥ ६ ॥
- 7) सदवट्टिदं सहावे दव्वं दव्वस्स जो हि परिणामो । अत्थेसु सो सहावो ठिदिसंभवणाससंबद्धो ॥ ७ ॥
- 8) ण भवो भंगविहीणो मंगो वा णत्थि संभवविहीणो । उप्पादो वि य मंगो ण विणा धोव्वेण अत्थेण ॥ ८ ॥
- 9) उप्यादद्विदिमंगा विज्जंते पज्जएस पज्जाया । दन्वं हि संति णियदं तम्हा दन्वं हवदि सन्वं ॥ ९ ॥
- 10) समवेदं खलु दव्वं संभवठिदिणाससण्णिदट्ठेहिं । एकमिम चेव समये तम्हा दव्वं खु तत्तिदयं ॥ १० ॥
- 1) पाडुब्भवदि य अण्णो पज्जाओ पज्जओ वयदि अण्णो । दव्यस्स तं पि दव्वं णेव पणइं ग उप्पण्णं ॥ ११ ॥
- 12) परिणमदि सयं दब्वं गुणदो य गुणंतरं सदविसिद्धं । तम्हा गुणपज्जाया भणिया पुण दब्वमेव त्ति ॥ १२ ॥
- 13) ण इवदि जदि सद्दव्वं असद्धुवं इवदि तं कहं दव्वं । इवदि पुणो अण्णं वा तम्हा दव्वं सयं सत्ता ॥ १३॥
- 14) पविभत्तपदेसत्तं पुधत्तमिदि सासणं हि वीरस्स । अण्णत्तमतब्भावो ण तब्भवं होदि कथमेगं ॥ १४ ॥
- 15) सद्दव्वं सच्च गुणो सच्चेव य पज्जओ त्ति वित्थारो । जो खल्ज तस्स अभावो सो तदभावो अतब्भावो ॥ १५ ॥

4) AP सगपजाएहि. 5) ह मैगे तु सदिति, AP सदिति. 6) A समकखादो, ह तह, P परसमयो. 7) CP अट्ठेछ, ह सहाओ...संबंधों 8) P बिहूणो, CE दब्वेण P घउव्वेण, C अट्ठेण, 10) A एवम्मि, ह दिरथेहि. 11) AEP पाढुब्भवदि, P अ for थ, C णेव य णट्ठं. 12) CE दब्वमेवेत्ति 13) ह होदि तं, AP कधं 14) C मतब्भावं अतब्भवं होदि कहमेकं, A होदि. -II. 27 : २-२७

- 16) जं दव्वं तं ण गुणो जो वि गुणो सो ण तचमत्थादो । एसो हि अतब्भावो णेव अभावो चि णिदिट्ठो ॥ १६ ॥
- 17) जो खछ दघ्वसहावो परिणामो सो गुणो सदविसिट्टो । सदवट्टिदं सहावे दघ्त्र त्ति जिणोवदेसोयं ॥ १७ ॥
- (18) णत्थि गुणो त्ति व कोई पज्जाओ त्तीह वा विणा दव्वं । दव्वत्तं गुण भावो तम्हा दव्वं सयं सत्ता ॥ १८ ॥
- 19) एवंत्रिहं सहावे दच्वं दव्वत्थपज्जयत्थेहिं। सदसब्भावणिबद्धं पादुब्भावं सदा छभदि॥ १९॥
- 20) जीवो भवं भविस्सदि णरोऽमरो वा परो भवीय पुणो । किं दव्वत्तं पजददि ण चयदि अण्णो कहं हवदि ।। २० ।।
- 21) मणुवो ण इवदि देवां देवां वा माणुसो व सिद्धो वा । एवं अहोज्जमाणो अणण्णभावं कथं छहदि ॥ २१ ॥
- 22) दव्वडिएण सव्वं दव्वं तं पज्जयडिएण पुणो । इवदि य अण्णमणण्णं तकाले तम्मयत्तादो ॥ २२ ॥
- 23) अत्थि त्ति य णत्थि त्ति य इवदि अवत्तव्वमिदि पुणो दव्वं । पज्जायेण दु केण वि तदुभयमादिट्टमण्णं वा ॥ २३ ॥
- 24) एसो त्ति णत्थि कोई ण णत्थि किरिया सहावणिव्वत्ता । किरिया हि णत्थि अफला धम्मो जदि णिप्फलो परमो ॥ २४ ॥
- 25) कम्मं णामसमक्खं सभावमध अष्पणो सहावेण । अभिभूय णरं तिरियं णेरइयं वा सुरं कुणदि ॥ २५ ॥
- 26) णरणारयतिरियसुरा जीवा खल्ज णामकम्मणिव्वत्ता । ण हि ते लद्धसद्दावा परिणममाणा सकम्माणि ॥ २६ ॥
- 27) जायदि णेव ण णस्सदि खणभंगसम्रूभ्भवे जणे कोई । जो हि भवो सो विल्लओ संभवविलय चि ते णाणा ॥ २७ ॥

18) к ति य, p पजायो. 19) AP एवंविध, k एवंविहसब्भावे, A लभदे, c लहइ k लहदि. 20) c भविस्सइ, A होदि for हवदि 21 A मणुओ p मणुसो, A होदि c हवइ, ck कहं, c लहइ. 22) k अणण्णमण्णं, AP तकालं. 23) c हवइ, AP पज्जाएण 25) ck सहावमद्द, P णारइयं. 26) p णारग. 27) k संभवविलओ, c ते अण्णा.

# कंद कंत-विरडओ

३५८

|     | સુપલ્સન્યવરફળા ું છે.                                                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 28) | तम्हा दु णत्थि कोई सहावसमवट्टिदो त्ति संसारे ।<br>संसारो पुण किरिया संसरमाणस्स दव्वस्स ॥ २८ ॥       |
| 29) | आदा कम्ममलिमसो परिणामं लहदि कम्मसंजुत्तं ।                                                          |
| 30) | तत्तो सिलिसदि कम्मं तम्हा कम्मं तु परिवामो ॥ २९ ॥                                                   |
| 20) | परिणामो सयमादा सा पुण किरिय त्ति होदि जीवमया।<br>किरिया कम्म ति मदा तम्हा कम्मस्स ष दु कत्ता ॥ ३० ॥ |
| 31) | परिणमदि चेदगाए आदा पुण चेदणा तिभाभिमदा ।                                                            |
|     | सा धुण णाणे कम्मे फलम्म वा कम्मणां भणिदा ॥ ३१ ॥                                                     |
| 32) | णाणं अडवियप्पो कम्मं जीवेण जं समारदं ।                                                              |
|     | तमणेगविधं भणिदं फलं ति सोक्सं व दुक्सं वा ॥ ३२ ॥                                                    |
| 33) | अप्या परिणामप्पा परिणामो णागकम्मकल्रभावी ।                                                          |
|     | तम्हा गाणं कम्मं फलं च आदा ग्रुणेदब्वो ॥ ३३ ॥                                                       |
| 34) |                                                                                                     |
|     | परिणमदि णेत्र अण्णं जदि अप्पाणं लहदि सुद्धं ॥ ३४ ॥                                                  |
| 35) |                                                                                                     |
|     | पोग्गलदव्वष्पमुहं अचेदणं हवदि अज्जीवं ॥ ३५॥                                                         |
| 36) | पोग्गलजीवणिवद्धो धम्माधम्मत्थिकायकालड्ढो ।                                                          |
|     | वद्ददि आगासे जो लोगो सो सव्वकाले दु ॥ ३६ ॥                                                          |
| 37) | उप्पादहिदिभंगा पोग्गलजीवप्पगस्स लोगस्स ।                                                            |
|     | परिणामादी जायंते संघादादो व भेदादो ॥ ३७ ॥                                                           |
| 38) | लिंगेहिं जेहिं दव्वं जीवमजीवं च हवदि विण्णादं ।                                                     |
|     | तेऽतब्मावविसिट्ठा मुत्तामुत्ता गुगा णेया ॥ ३८ ॥                                                     |
| 39) | मुत्ता इंदियमेज्झा योग्गलदव्त्रप्पगा अणेगविधा ।                                                     |
|     | दव्वाणममुत्ताणं गुगा अमुत्ता मुणेदव्वा ॥ ३९ ॥                                                       |
|     |                                                                                                     |

28) CK जीवस्स for दव्यस्स 29) C लहइ, A सिलिसिदि, C सिलसदि. 30) C मया 31) A चेयणाए, ck तिहाहिमदा, c खल for पुण, c फलम्हि, c भणिया 32 A अत्यवियपो, KP वियप्यं. с त अणेयविद्वं, ск भणियं, а फल त्ति Р फलं च 33) с मुणेयव्ही 34) к णेवमण्णं, с लहुइ. 35) AP चेदणोवजोगमयो, CK वओगमओ A य अजीव for अज्जीव. 36) P पुग्गल A आयासे. 37) ACP परिणामा for परिणामादो, к जायदि 39) CKP अणेय. CK विद्वा.

- 41) आगासस्सवगाहो धम्मदव्यस्स गमणहेदुत्तं । धम्मेदरदव्यस्स दु गुणो पुणो ठाणकारणदा ॥ ४१ ॥
- 42) कालस्स वट्टणा से गुणोत्रओगो चि अप्पणो भणिदो । णेया संखेतादो गुणा हि मुत्तिप्पहीणाणं ॥ ४२ ॥ जुगलं।
- 43) जीवा पोग्गलकाया धम्माधम्मा पुणो य आगासं । सपदेसेहिं असंखा गत्थि पदेस त्ति कालस्स ॥ ४३ ॥
- 43\*2) एदाणि पंचदव्ताणि उज्झियकालं तु अत्थिकाय त्ति । भण्णंते काया पुण बहुष्पदेसाण पचयत्तं ॥ ४३\*२ ॥
  - 44 लोगालोगेसु णभो धम्माधम्मेहि आददो लोगो । सेसे पडुच कालो जीवा पुण पोग्गला सेसा ॥ ४४ ॥
  - 45) जध ते णभष्पदेसा तधष्पदेसा हवंति सेसाणं । अपदेसो परमाणु तेण पदेसुब्भवो भणिदो ॥ ४५ ॥
  - <sup>46</sup>) समओ दु अप्पदेसो पदेसमेत्तरस दव्वजादस्स । वदिवददो सो वट्टदि पदेसमागासदव्वस्स ॥ ४६ ॥
  - 47) वदिवददो तं देसं तस्सम समओ तदो परो पुव्वो । जो अत्थो सो कालो समओ उप्पण्णपद्धंसी ।। ४७ ।।
  - <sup>48</sup>) आगासमणुणिविद्वं आगासपदेससण्णया भणिदं । सन्वेसिं च अणूणं सकदि तं देदुभवगासं ॥ ४८ ॥
  - 49) एको व दुगे बहुगा संखातीदा तदो अणंता य । द्व्ताणं च पदेसा संति हि समय त्ति कालस्स ॥ ४९ ॥
  - 50) उप्पादो पद्धंसो विज्ञदि जदि जस्स एकसमयम्दि । समयस्स सो वि समओ सभावसमवडिदो हवदि ॥ ५० ॥

<sup>40)</sup> P पुग्गल°. 41) A द्वाग for ठाण. 43) CK आयासं, A देसेहिं असंखादा, C पदेसो त्ति कालस्स 43\*2) Pपंचदव्याणुज्झिय, P बहुप्पदेसविचयवत्तं. 44) C लोयालोयेसु, K लोयालोएसु P पइच्च(?), P पुणु 45, CKP जह, CKP णह°, CK तह, C प्पएसा. 46) P भित्त for भेत्त, CP दविय for दच्च C वट्टइ 48) CK आयास (in both places). 49) AP एको, CK दुवे. AP संखादीदा. 50, C एग°, CK सहाव°, C होदि.

कुंदकुंद-विरइओ

३६०

51) एगम्हि संति समये संभवठिदिणाससण्णिदा अहा । समयस्स सब्बकालं एस हि कालाणुसब्भावों ॥ ५१ ॥ 52) जस्स ण संति पदेसा पदेसमेत्तं तु तचदो णादुं । सुण्णं जाण तमत्थं अत्थंतरभूदमत्थीदो ॥ ५२ ॥ 53) सपदेसेहिं समग्गो लोगो अट्रेहिं णिहिदो णिचो । जो तं जागदि जीवो पाणचदुकेण संबद्धो ॥ ५३ ॥ 54) इंद्रियपाणो य तथा बलपाणो तह य आउपाणो य। आणप्याणप्याणो जीवाणं होंति पाणा ते ॥ ५४ ॥ 54\*3) पंच वि इंदियपाणा मणवचिकाया य तिण्णि बलपाणा । आणप्पाणपागो आउगपाणेण होति दसपाणा ॥ ५४\*३ ॥ 55) पाणेहिं चदहिं जीवदि जीवस्सदि जो हि जीविदो पुन्वं । सो जीवो ते पाणा पोमालदव्वेहिं णिव्वत्ता ॥ ५५ ॥ 56) जीवो पाणणिबद्धो वद्धो मोहादिएहिं कम्मेहिं। उवसंजदि कम्मफलं वज्झदि अण्णेहिं कम्मेहिं ॥ ५६ ॥ 57) पाणावाधं जीवो मोहपदेसेहिं क्रणदि जीवाणं । जदि सो इवदि हि बंधो णाणावरणादिकम्मेहिं ॥ ५७ ॥ 58) आदा कम्ममलिमसो धरेदि पाणे पुणो पुणो अण्णे । ण चयदि जाव ममत्तं देहपधाणेसु विसयेसु ॥ ५८ ॥ 59 जा इंदियादिविजर्ड भवीय उवओगमप्पगं झादि । कम्मेहिं सो ण रंजदि किह तं पाणा अणुचरंति ॥ ५९ ॥ 60) अत्थित्तणिच्छिइस्स हि अत्थस्सत्थंतरम्मि संभूदो । अन्थो पज्जाओ सो संठाणादिष्पभेदेहिं ॥ ६० ॥ 61) णरणारयतिरियसरा संठाणादीहिं अण्णहा जादा। पज्जाया जीवाणं उदयादिहिं णामकम्मस्स ॥ ६१ ॥ 51) A एकांमि, c एकामि, P एकहि. 52) K पएसा पएस, AP च for तु, K तमहं(?). 53)

51) A एक्झम, c एक्झम, r एक्सह. 52) K पएसा पएस, AP च Ior g, K (मध(१). 55) जागइ, ck चउक्केण r चढुक्साहि. 54) ck सहा 54#3) ck मणवचिकाए (ये)ण. 55) c जीविस्सदि, A पाणा पुण for ते पाणा. 56) c मोहादियेहि, AP उत्रभुंज for उत्रभुंजदि. 57) c पदोसेहि. 58) A धरदि, AP जहदि for चयदि, ck ममर्त्ति देहपहाणेसु. 59) A विजयी, APc रज्बदि, A कघ, P किघ, for किह. 60) k सब्भूदो, A पजायो. 61) A उदयादु हि. -II. 74 : २-७४ ]

| 62) | तं सब्भावणिबद्धं दव्यसहावं तिहा समक्खादं ।         |
|-----|----------------------------------------------------|
|     | जाणदि जो सवियप्पं ण मुहदि सो अण्णद्वियम्हि ॥ ६२ ॥  |
| 63) | अप्पा उवओगप्पा उवओगो णाणदंसणं भणिदो ।              |
|     | सो वि सुहो असुहो वा उवओगो अप्पणो हवदि ॥ ६३ ॥       |
| 64) | उवओगो जदि हि सुहो पुण्णं जीवस्स संचयं जादि ।       |
|     | असुहो वा तथ पावं तेसिमभावे ण चयमत्थि ॥ ६४ ॥        |
| 65) | जो जाणादि जिणिंदे पेच्छदि सिद्धे तद्देव अणगारे ।   |
|     | जीवेसु साणुकंपो उवओगो सो सुहो तस्स ॥ ६५ ॥          |
| 66) | विसयकसाओगाढो दुस्सुदिदुचित्तदुट्टगोट्ठिजुदो ।      |
|     | उग्गो उम्मगापरो उवओगो जस्स सो असुहो ॥ ६६ ॥         |
| 67) | असुहोवओगरहिदो सुहोवजुत्तो ण अण्णदवियम्हि ।         |
|     | होर्ज्जं मब्झत्थोऽहं णाणप्पगमप्पगं झाए । ६७ ॥      |
| 68) |                                                    |
|     | कत्ता ण ण कारयिदा अणुमंता णेव कत्तीणं ।। ६८ ॥      |
| 69) | देहो य मणो वाणी पोग्गलदघ्वप्पग ति णिदिटा ।         |
|     | पोग्गलदव्वं हि पुणो पिंडो परमाणुदव्वाणं ॥ ६९ ॥     |
| 70) | णाहं पोग्गलमइओ ण ते मया पोग्गला कया पिंडं ।        |
|     | तम्हा हि ण देहोऽहं कत्ता वा सस्स देइस्स ॥ ७० ॥     |
| 71) |                                                    |
|     | णिद्धो वा छक्खो वा दुपदेसादित्तमणुहवदि ॥ ७१ ॥      |
| 72) | एगुत्तरमेगादी अणुस्स णिद्धत्तणं च छुक्खत्तं ।      |
|     | परिणामादो भणिदं जाव अणंतत्तमणुभवदि ॥ ७२ ॥          |
| 73) | णिद्धा वा छुक्खा वा अणुपरिणामा समा व विसमा वा ।    |
|     | समदो दुराधिगा जदि बज्झन्ति हि आदिपरिहीणा ॥ ७३ ॥    |
| 74) | णिद्धत्तर्णेण दुगुणो चदुगुणणिद्धेण वंधमणुभवदि ।    |
|     | लुक्खेण वा तिगुणिदो अणु बज्झदि पंचगुणजुत्तो ॥ ७४ ॥ |
|     |                                                    |

63) к भणिदं(?), AP सो हि for सा वि. 64) CK तह 65) c अणयारे, AP जीवे य for जीवेसु 67) c रहियो. 68) CK ण हि कारइदा 69) AP पोग्गलदव्व पि. 70) P कदा. 71) P 'मिसो, c य for जो, ACKP मणुभवदि.

प्रथ, ≌६

३६२

| 75) | दुपदेसादी खंधा सुहुमा वा बादरा ससंठाणा ।      |
|-----|-----------------------------------------------|
|     | पुढविजलतेउवाऊ सगपरिणामेहिं जायंते ॥ ७५ ॥      |
| 76) | ओगावणावणिविद्यो एत्तरवार्गानिं स्टर्का जोगो । |

- 70) आगाढगाढोणचिंदी पुग्गलकायीह सञ्वदी लोगी। सुहुमेहि वादरेहि य अप्पाओग्गेहिं जोग्गेहिं ॥ ७६ ॥
- 77) कम्मत्तणपाओग्गा खंघा जीवस्स परिणइं पप्पा । गच्छंति कम्मभावं ण हि ते जीवेण परिणमिदा ॥ ७७ ॥
- <sup>78)</sup> ते ते कम्मत्तगदा पोग्गलकाया पुणो वि जीवस्स । संजायंते देहा देहंतरसंकमं पप्पा ॥ ७८ ॥
- 79) ओरालिओ य देहो देहो वेउव्विओ य तेजइओ । आहारय कम्मइओ पुगालदव्वप्पगा सब्वे ॥ ७९ ॥
- 80) अरसमरूवमगंधं अञ्चत्तं चेदणागुणमसदं । जाण अलिंगग्गइणं जीवमणिदिइसंठाणं ॥ ८० ॥
- <sup>81)</sup> मुत्तो रूवादिगुणो बज्झदि फासेहिं अण्णमण्णेहिं । तव्विवरीदो अप्पा बज्झदि किध पोम्गलं कम्मं ॥ ८१ ॥
- 82) रूवादिएहिं रहिदो पेच्छदि जाणादि रूवमादीणि । दव्वाणि गुणे य जधा तह बंधो तेण जाणीहि ॥ ८२ ॥
- <sup>83)</sup> उत्रओगमओ जीवो मुज्झदि रज्जेदि वा पदुस्सेदि । पप्पा विविधे विसये जो हि पुणो तेहिं संबंधो ॥ ८३ ॥
- 84) भावेण जेण जीवो पेच्छदि जाणादि आगदं विसये। रज्जदि तेणेव पुणो बज्झदि कम्म त्ति उवदेसो॥ ८४॥
- <sup>85)</sup> फासेहिं पुग्गळाणं बंधो जीवस्स रागमादीहिं । अण्णोण्णस्सवगाहो पुग्गळजीवप्पगो भणिदो ॥ ८५ ॥
- 86) सपदेसो सो अप्पा तेसु पदेसेसु पुग्गला काया। पविसंति जहाजोग्गं चिट्ठंति हि जंति बज्झंति ॥ ८६॥

76) AK पोगगल, A कायएहिं. 77) A ण दु for ण हि. 78) AP पुणो हि for पुणो वि. 79) c वेयुव्वियो...तेजइयो ( K तेजइगो )...कम्मइयो, AK पोगगल. 81) K पासेहि, A अप्पा बंधदि, CK किंद. 82) P जहा तह, A जधा तथ, CK जाणाहि. 83) c विविहे, AP विसए, CK सो बंधो. 84) AP विसए. 85) K पासेहिं, K पोग्गलाणं, A अण्णोण्णमवगाहो, AK पोग्गल. 86) K पोग्गला, CK चेट्ठंति, AP चिट्ठंति हि. -II. 97 : २-९७ ]

87) रत्तो बंधदि कम्मं मुचदि कम्मेहिं रागरहिदप्पा। एसो बंधसमासो जीवाणं जाण णिच्छयदो ॥ ८७ ॥ 88) परिणामादो बंधो परिणामो रागदोसमोहजदो । असहो मोहपदोसो सहो व असहो इवदि रागो ॥ ८८ ॥ 89) सुहपरिणामो पुण्णं असुहो पाव त्ति भणियमण्णेस । परिणामो णण्णगदो दुक्खक्खयकारणं समये ॥ ८९ ॥ <sup>90)</sup> भणिदा पुढविष्पम्रहा जीवणिकायाध थावरा य तसा । अण्णा ते जीवादो जीवो वि य तेहिंदो अण्णो ॥ ९० ॥ 91) जो णवि जाणदि एवं परमप्पाणं सहावमासेज्ज। कीरदि अज्झवसाणं अहं ममेदं ति मोहादो ॥ ९१ ॥ 92) कुव्वं सभावमादा इवदि हि कत्ता सगस्स भावस्स । पोग्गलदव्यमयाणं ण दु कत्ता सव्वभावाणं ॥ ९२ ॥ 93) गेण्हदि णेव ण म्रंचदि करेदि ण हि पोग्गलाणि कम्माणि। जीवो पुग्गलमज्झे वटण्णवि सन्वकालेसु ॥ ९३ ॥ 94) स इदार्णि कत्ता सं सगपरिणामस्स दव्वजादस्स । आदीयदे कदाई विम्रुचदे कम्मधूलीहिं ॥ ९४ ॥ 95) परिणमदि जदा अप्पा सुहम्हि असुहम्हि रागदोसजुदो । तं पविसदि कम्मरयं णाणावरणादिभावेहिं ॥ ९५ ॥ 95\*4) सुहपयडीण विसोही तिच्वो असुहाण संकिलेसम्मि । विवरीदो दु जहण्णो अणुभागो सव्वपयडीणं ॥ ९५\*४ ॥ 96) सपदेसो सो अप्पा कसायिदो मोहरागदोसेहिं।

कम्मरजेहिं सिलिटो बंधो त्ति परूविदो समये ॥ ९६ ॥ 97) एसो बंधसमासो जीवाणं णिच्छयेण णिदिदो ।

अरहंतेहिं जदीणं ववहारो अण्णहा भणिदो ॥ ९७ ॥

87) CK सुंचदि, CK राय<sup>6</sup>. 88) K मोहपदेसा 89) C पान ति, ACK भणिद<sup>6</sup>. 91) C जाणइ, c <sup>°</sup>मासिज, A ममेद ति. 92) CK सहाव<sup>°</sup>, C पोग्गलकम्मकथाणं. 93) C गेण्हइ योव ण सुंचइ करेइ, K पोग्गलमज्झे. 94) CK विसंचदे, C धूलेहि. 95) AP सुहस्मि असुहस्मि, C पविसइ, K मेदेहि for मावेहि. 95+4) C तिलंग; this gatha is not included in Prabhacandra's Commentary. 96) CP कसाइदो, KP कम्मरएहि. 97) P णिच्छएण. कुंदकुंद-विरइओ

98) ण चयदि जो दु ममत्तिं अहं ममेदं ति देहदविणेसु । सो सामण्णं चत्ता पडिवण्णो होदि उम्ममां ॥ ९८॥ 99) णाहं होमि परेसिं ण मे परे संति णाणमहमेको । इदि जो झायदि झाणे सो अप्पाणं इवदि झादा ॥ ९९ । 100) एवं णाणप्पाणं दंसणभूदं अदिंदियमहत्थं । धुवमचलमणालंबं मण्णेऽहं अप्पर्ग सुद्धं ॥ १०० ॥ 101) देहा वा दविणा वा सुहदुक्खा वाध सत्तुमित्तजणा। जीवस्स ण संति धुवा धुवोवओगप्पगो अप्पा ॥ १०१ ॥ 102) जो एवं जाणित्ता झादि परं अप्पगं विसुद्धप्पा । सागारोऽणागारो खवेदि सो मोइदुग्गंठिं ॥ १०२ ॥ 103) जो णिहटमोहगंठी रागपदोसे खवीय सामण्णे । होज्जं समसुहदुक्खो सो सोक्खं अक्खयं लहदि ॥ १०३ ॥ 104) जो खविदमोहकछसो विसयविरत्तो मणो णिरुंभित्ता । समबद्धिदो सहावे सो अप्पाणं इवदि झादा ॥ १०४ ॥ 105) णिहटघणघादिकम्मो पचक्खं सन्वभावतचण्ह । णेयंतगदो समणो झादि कमझं असंदेहो ॥ १०५ ॥ 106) सच्चाबाधविजुत्तो समंतसव्यक्खसोक्खणाणडुढो । भूदो अक्खातीदो झादि अणवखो परं सोक्खं ॥ १०६ ॥ 107) एवं जिणा जिणिंदा सिद्धा मन्गं सम्रहिदा समणा । जादा णमोत्थु तेसिं तस्स य णिव्वाणमग्गस्स ॥ १०७ ॥ 108) तम्हा तह जाणित्ता अप्पाणं जाणगं सभावेण । परिवज्जामि ममत्तिं उवदिदो णिम्ममत्तम्मि ॥ १०८ ॥ 108\*5) दंसवसंसदावं सम्मण्णाणोवजोगजुत्ताणं । अव्वाबाधरदाणं णमो णमो सिद्धसाहूणं ॥ १०८\*५ ॥

98) AP जहदि for चयदि, c होइ 100) ck अइंदिय°, P मण्णेहमप्पमं सुद्धं 101) A सुद्दुदु for सुद्दुक्खा, c धुवउवओगप्पगो. 102) ck दुग्गंथि(?). 103) k गंथी ?), c दिष्ठी for गंठी 104) P सभावे for सहावे, A धादा for झादा 105) ck घाइ, A झायदि किमट्ठं c ण संदेहो. 106) A समल for समंत, P अक्खादीदो. 107) c समट्टिया. 108) k सहावेण, A तथ, k णिम्ममत्तम्दि 108\*5) c र्याणं.

#### [ III ]

- एवं पणमिय सिद्धे जिणवरवसहे पुणो पुणो समणे । पडिवज्जदु सामण्णं जदि इच्छदि दुक्खपरिमोक्खं ॥ १ ।
- आपिच्छ बंधुवग्गं विमोचिदो गुरुकल्सपुत्तेहिं । आसिज्ज णाणदंसणचरित्ततववीरियायारं ॥ २ ॥
- 3) समणं गणिं गुणड्ढं कुलरूववयोविसिट्टमिट्टदरं । समणेहि तं पि पणदो पडिच्छ मं चेदि अणुगहिदो ॥ ३ ॥
- 4) णाहं होमि परेसिं ण मे परे णत्थि मज्झमिइ किंचि। इदि णिच्छिदो जिदिंदो जादो जधजादरूवधरो ॥ ४ ॥
- 5) जधजादरूवजादं उप्पाडिदकेसमंग्रुगं सुद्धं । रहिदं हिंसादीदो अप्पडिकम्मं हवदि लिंगं ॥ ५ ॥
- 6) मुच्छारंभविमुकं जुत्तं उत्रजोगजोगसुद्धीहिं । लिंगं ण परावेक्खं अपुणब्भवकारणं जेण्हं !! ६ ॥ जुगलं ।
- 7) आदाय तं पि लिंगं गुरुणा परमेणं तं णमंसित्ता । सोचा सवदं किरियं उवहिंदो होदि सो समणो ॥ ७ ॥
- 8) वदसमिदिंदियरोधो लोचावस्सयमचेलमण्हाणं । खिदिसयणमदंतवणं ठिदिभोयणमेगभत्तं च ॥ ८ ॥
- 9) एदे खलु मूलगुणा समणाणं जिणवरेहिं पण्णत्ता । तेसु पमत्तो समणो छेदोवटावगो होदि ॥ ९ ॥ जुम्मं ।
- 10) र्लिगमाहणे तेसिं गुरु त्ति पव्वज्जदायगो होदि । छेदेद्युवद्ववगा सेसा णिज्जावगा समणा ॥ १० ॥
- पयदम्हि समारद्धे छेदो समणस्स कायचेट्ठम्हि ।
   जायदि जदि तस्स पुणो आलोयणपुव्तिया किरिया ॥ ११ ॥
- 12) छेदपउत्तो समणो समणं ववहारिणं जिणमदम्हि । आसेज्जालोचित्ता उवदिइं तेण कायव्वं ॥ १२ ॥ जुगलं ।

<sup>1)</sup> ck इच्छदि जदि, P मोक्खो for मोक्ख. 2) ACP विमोइदो, c ँयायारे. 4) c जहजाद. 5) c जहजाद, c उप्पाडिय, K °मस्तुगं, cP रहियं, c अप्पडियम्मं. 6) A विजुत्तं, P विमुत्तं for विमुत्तं, cK उवओग , CK जोण्हं. 8) AP छोचावरसक, c छोचावासय, CK ठिंय, c मेयभत्तं. 10) AP छेदेसुबहुवगा, c छेदेसु उवदूवगा, K अवदूवगा. 12) AP छेदुवजुत्तो, cK आसिजा.

कुंदकुंद-विरइओ

3**4**4

- 13) अधिवासे व विवासे छेदविहूणो भवीय सामण्णे । समणो विहरदु णिचं परिहरमाणो णिवंधाणि ॥ १३ ॥
- 14) चरदि णिवद्धो णिचं समणो णाणम्मि दंसणग्रुहम्मि । पयदो मूलगुणेसु य जो सो पडिपुष्णसामण्णो ॥ १४ ॥
- 15) भत्ते वा खमणे वा आवसधे वा पुणो विहारे वा । उवधिम्हि वा णिबद्धं णेच्छदि समणम्हि विकथम्हि ॥ १५ ॥
- 16) अपयत्ता वा चरिया सयणासणठाणचंकमादीस । समणस्स सव्वकाळे हिंसा सा संतत्तिय त्ति मदा ॥ १६ ॥
- 17) मरदु व जियदु व जीवो अयदाचारस्स णिच्छिदा हिंसा । पयदस्स णत्थि बंधो हिंसामेत्तेण समिदस्स ॥ १७ ॥
- 17\*1) उच्चालियम्हि पाए इरियासमिदस्स णिग्गमत्थाए । आबाधेज कुलिंगं मरिज्ज तं जोगमासेज्ज ॥ १७\*१ ॥
- 17\*2) ण हि तस्स तण्णिमित्तो बंधो सुहुमो य देसिदो समये । मुच्छा परिग्गहो चिय अज्झप्पपमाणदो दिट्ठो ॥ १७\*२ ॥ जुम्मं ।
  - 18) अयदाचारो समणो छस्सु वि कायेसु वधकरो ति मदो । चरदि जदं जदि णिचं कमलं व जले णिरुवलेवो ॥ १८ ॥
  - 19) इवदि व ण इवदि बंधो मर्दाम्ह जीवेऽघ कायचेट्टम्हि । बंधो धुवम्रुवधीदो इदि समणा छड्डिया सव्वं ॥ १९ ॥
  - 20) ण हि णिरवेवस्तो चागो ण हवदि भिक्खुस्स आसयविसुद्धी। अविसुद्धस्स य चित्ते कहं णु कम्मक्खओ विहिओ ।। २० ॥
- 20\*3) गेण्हदि व चेळखंडं भायणमत्थि ति भणिदमिह सुत्ते । जदि सो चत्तालंबो हवदि कहं वा अणारंभो ॥ २०\*३ ॥
- 20\*4) वत्थक्खंडं दुद्दियभायणमण्णं च मेण्हदि णियदं । विज्जदि पाणारंभो विक्खेवो तस्स चित्तम्मि ॥ २०\*४ ॥

13) CK बिहीणो. 14) P पडिवण्ण for पडिपुण्ण. 15) CP खवणे, AP उवधिम्मि, CK आवसहे वा यु(उ)गो. 16) A सब्बकालं, C सातलिय. 17) AP जीवदु, AP समिदीसु for समिदस्स. 1701) C पाये, C णिग्गमद्वाणे, C मरेज. 18) ACP वंधगो लि for वधकरो ति. 19) AP मदेहि for मदम्हि, A सवणा for समणा, ACK छड़िया. 20) AP चाओ. C हवइ. K विसोही, CK हि for य, CK तु for णु. 2003) C गेण्हइ, C जइ. 2004) P बत्यखंडणं C मिण्हदे, K गेण्हदे. C विज्जइ. 24\*12 : ३-२४\*१२ ] पवयणसारो

20\*5) गेण्हइ विधुणइ धोवइ सोसेइ जदं तु आदवे खित्ता । पत्थं च चैलखंडं बिभेदि परदो य पालयदि ॥ २०#५ ॥ विसेसयं। 21) किंध तम्हि पत्थि मुच्छा आरंभो वा असंजमो तस्स । तध परदव्वम्मि रदो कथमप्पाणं पसाधयदि ॥ २१ ॥ 22) छेटो जेण ण विज्जदि गहणविसग्गेस सेवमाणस्स । समणो तेणिह क्टूट कालं खेत्तं वियाणित्ता ॥ २२ ॥ 23) अप्पडिकटं उवधिं अपत्थणिज्ञं असंजदजणेहिं। मुच्छादिजणणरहिदं गेण्हदु समणो जदि वि अप्पं ॥ २३ ॥ 24) किं किंचण त्ति तकं अपुणब्भवकामिणोध देहे वि । संग त्ति जिणवरिंदा णिप्पडिकम्मत्तमुदिहा ॥ २४ ॥ 24\*6) पेच्छदि ण हि इह लोगं परं च समर्णिददेसिदो धम्मो । धम्मम्हि तम्हि कम्हा वियप्पियं लिंगमित्थीणं ॥ २४\*६ ॥ 24\*7) जिच्छयदो इत्थीणं सिद्धी ण हि तेण जम्मणा दिहा । तम्हा तप्पडिरूवं वियप्पियं लिंगमित्थीणं ॥ २४\*७ ॥ 24:8) पडडीपमादमडया एदासिं वित्ति भासिया पमदा । तम्हा ताओ पमदा पमादबहुल त्ति णिदिहा ॥ २४\*८ ॥ 24\*9) संति धुवं पमदाणं मोइपदोसा भयं दुगुंछा य । चित्ते चित्ता माया तम्हा तासिं ण णिव्वाणं ॥ २४\*९ ॥ 24\*10) ण विणा वट्टदि णारी एकं वा तेस जीवलोयम्हि। ण हि संउडं च गत्तं तम्हा तासिं च संवरणं ॥ २४\*१० ॥ 24\*11) चित्तग्सावो तासिं सित्थिछं अत्तवं च पक्खलणं । विज्जदि सहसा तास अ उप्पादो सहममणुआणं ॥ २४\*११ ॥ 24\*12) लिंगमिइ य इत्थीणं थणंतरे णाहिकक्खपदेसेसु । भणिदो सुहुमुप्पादो तार्सि कह संजमो होदि ॥ २४\*१२ ॥

20.5) P has the termination दि for इ throughout; CP पत्ते for पाखे. 21) CP किइ. A तम्मि, CK पसाइयदि. 22) P खित्त for खेते, C विजाणित्ता. 23) K जणस्त, CK रहिये, AP जदि वि यप्पं. 24) CK देहो वि, CK संगो ति, ACKP अप्पडि for णिप्पडि. 24\*8) C परडी, P विज्यादा for णिद्दिहा. 24\*9) K पदेसा. 24\*10) C वहुइ, P तासि तु for तासि च. 24\*11) P सेरियाइं. 24\*12) C कार्यादेसेस, C किइ.

। [Ⅲ. 24\*13 : ३—२४\*१३—

396

कुंदकुंद-विरइओ

24\*13) जदि दंसणेण सद्धा सत्तज्झयणेण चावि संजुत्ता । घोरं चरदि व चरियं इत्थिस्स ण णिज्जरा भणिदा ॥ २४\*१२ ॥ 24\*14) तम्हा तं पडिरूवं लिंगं तासिं जिणेहिं णिदिहं । कुलरूववओजूत्ता समणीओ तस्समाचारा ॥ २४\*१४ ॥ 24\*15) बण्णेस तीस एको कछाणंगो तवोसहो वयसा । सुमुदो कुंछारहिदो लिंगगहणे हवदि जोग्गो ॥ २४\*१५ ॥ 24\*16) जो रयणत्तयणासो सो भंगो जिणवरेहि णिहिटो। सेसं भंगेण पुणो व होदिःसल्लेहणाअरिहो ॥ २४\*१६ ॥ 25) उनयरणं जिणमग्गे लिंगं जहजादरूवमिदि भणिदं । गुरुवयणं पि य विणओ सुत्तज्झयणं च णिदिष्ठं ॥ २५ ॥ 26) इहलोगणिरावेक्सो अप्यडिबद्धो परम्मि लोयम्हि। जत्ताहारविहारो रहिदकसाओ हवे समणो ॥ २६ ॥ 26\*17) कोहादिएहि चउहि वि विकहाहि तहिंदियाणमत्थेहिं । समणो हबदि पमत्तो उवजुत्तो णेहणिदाहिं ॥ २६\*१७ ॥ 27) जस्स अणेसणमप्पा तं पि तवो तप्पडिच्छगा समणा । अण्णं भिक्खमणेसणमध ते समणा अणाहारा ॥ २७ ॥ 28) केवलटेहो समणो देहे वि ममत्तरहिदपरिकम्मा । आजुत्तो तं तवसा अणिगूहिय अप्पणो सत्ति ॥ २८ ॥ 29) एकं खलु तं भत्तं अप्पडिपुण्णोदरं जहालदं । चरणं भिनखेण दिवा ण रसावेक्खं ण मधुमंसं ॥ २९ ॥ 29\*18) पकेस अ आमेस अ विपचमाणास मंसपेसीस । संतत्तियमुववादो तज्जादीणं णिगोदाणं ॥ २९\*१८ ॥ 29\*19) जो पक्कमपकं वा पेसीं मंसरस खादि फासदि वा । सो किल णिहणदि पिंडं जीवाणमणेगकोडीणं ॥ २९\*१९ ॥ 24\*13) P दंसणंहि for दंसणेण, c भणिया. 24\*14) P तप्पडिरूवं, c वयो°. 24\*16) c सेसन्भगेण,

24\*13) P दसणोई for दसणेण, c भाणया. 24\*14) P तप्पडिरूव, c वया. 24\*16) c ससम्मगण, c होइ. 25) c बिणयं, AP पण्णत for णिहिट्टं. 26) c लोय, P सवणो 26\*17) cP कोधादिएहि चदुहि वि, c ° बढेहि. 27) A तओ for तवो, cK ° मह 28) A देहों ण ममेत्ति रहिदपरिकम्मे, P देहेण(! ममति-रहिदपरिकम्मो, cK रहिब, A अणिगृहं for अणिगृहिय. 29) Ac जधा, cK महु 29\*18) c पेसेस, P सातत्तिय for संतत्तिय. 29\*19) cP किर for किल, c णिहणइ. -III. 39\*21 : ३-३९\*२१) पवयणसारो

<sup>29</sup>\*<sup>20)</sup> अप्पडिकुहं पिंडं पाणिगयं णेव देयमण्णस्स । दत्ता भोत्तुमजोग्गं अत्तो वा होदि पडिकुहो ॥ २९\*२० ॥

- 30) बालो वा बुड्ढो वा समभिइदो वा पुणो गिलाणो वा । चरियं चरदु सजोग्गं मूलच्छेदो जधा ण इवदि ॥ ३० ॥
- 31) आहारे व विहारे देसं कालं समं खमं उवर्धि । जाणित्ता ते समणो वट्टदि जदि अप्पलेवी सो ॥ ३१ ॥
- 32) एयगगगदो समणो एयग्गं णिच्छिदस्स अत्थेसु । णिच्छित्ती आगमदो आगमचेटा तदो जेटा ॥ ३२ ॥
- 33) आगमहीणो समणो णेवप्पाणं परं वियाणादि । अविजाणंतो अहे खवेदि कम्माणि किथ भिवखू ॥ ३३ ॥
- 34) आगमचक्खू साहू इंदियचवखूणि सव्वभूदाणि । देवा य ओहिचक्खू सिद्धा पुण सव्वदो चक्खू ॥ ३४ ॥
- 35) सन्वे आगमसिदा अत्था गुणपज्जएहिं चित्तेहिं । जाणंति आगमेण हि पेच्छित्ता ते वि ते समणा ॥ ३५ ॥
- 36) आगमपुच्चा दिडी ण भवदि जस्सेह संजमो तस्स । णत्थीदि भगदि सुत्तं असंजदो होदि किथ समलो ॥ ३६ ॥
- 37) ण हि आगमेण सिज्झदि सददणं जदि वि णत्थि अत्थेसु । सददमाणो अत्थे असंजदो वा ण णिव्वादि ॥ ३७ ॥
- 38) जं अण्णाणी कम्मं खवेदि भवसयसहस्सकोडीहिं। तं णाणी तिर्हि गुत्तो खवेदि उस्सासमेत्तेजों। ३८॥
- 39) परमाणुपमाणं वा मुच्छा देहादिएसु जस्स पुणो । विज्जदि जदि सो सिद्धिं ण लहदि सव्यागमधरो वि ॥ ३९ ॥
- 39\*21) चागो य अणारंभो विसयविरागो खओ कसायाणं । सो संजमो त्ति भणिदो पच्वज्जाए विसेसेण ॥ ३९\*२१ ॥

30) P समभिगदो for ँइदो, K चरदि, AP मूलच्छेदं. 31) CK य for व, P उवहिं. 32) CP अट्ठेस, P विद्वा तदो जिट्ठा. 33) KP विजाणादि, AP अरथे, CK किंह. 34) K देवा वि, A सम्वदा. 35) AC अट्ठा for अस्था. 36) P हवदि for भवदि, AP णरिथ ति, AP हवदि C हवइ for होदि 37) C अट्ठेस, C अट्ठे. 38) CK भवसद, CK खचेइ, AP उस्सादमित्तण. 39) AC देहादियेसु. 39°21) C पम्वजाये, प्रय. ३७

कुंदकुंद-बिरइओ

40) पंचसमिदो तिगुत्तो पंचेंदियसंबुडो जिदकसाओ । दंसणणाणसमग्गो समणो सो संजदो भणिदो ॥ ४० ॥

- <sup>41)</sup> समसत्तुवंधुवग्गो समसुहदुक्खो पसंसर्णिदसमो । समलोट्ढुकंचणो पुण जीविदमरणे समो समणो ॥ ४१ ॥
- 42) दंसणणाणचरित्तेस तीस जुगवं समुहिदो जो दु। एयग्गगदो त्ति मदो सामण्णं तस्स पडिपुण्णं ॥ ४२ ॥
- <sup>43)</sup> मुज्झदि वा रज्जदि वा दुस्सदि वा दव्वमण्णमासेज्ज । जदि समणो अण्णाणी बज्झदि कम्मेहिं विविहेहिं ॥ ४३ ॥
- 44) अट्टेस जो ण मुज्झदि ण हि रज्जदि णेव दोसमुवयादि । समणो जदि सो णियदं खवेदि कम्माणि विविहाणि ॥ ४४ ॥
- 45) समणा सुद्धवजुत्ता सुहोवजुत्ता य होति समयम्हि । तेसु वि सुद्धवजुत्ता अणासवा सासवा सेसा ॥ ४५ ॥
- 46) अरहंतादिस भत्ती वच्छल्टा पवयणाभिजुत्तेस । विज्जदि जदि सामण्णे सा सहजुत्ता भवे चरिया ॥ ४६ ॥
- 47) वंदणणमंसणेहिं अब्धुट्ठाणाणुगमणपडिवत्ती । समणेसु समावणओ ण णिंदिदा रायचरियम्हि ॥ ४७ ॥
- 48) दंसणणाणुवदेसो सिस्सग्गहणं च पोसणं तेसिं । चरिया हि सरागाणं जिणिंदपूजोवदेसो य ॥ ४८ ॥
- 49) उवकुणदि जो वि णिचं चादुव्वण्णस्स समणसंघस्स । कायविराधणरहिदं सो वि सरागप्पधाणो से ॥ ४९ ॥
- 50) जदि कुणदि कायखेदं वेज्जावचत्थमुज्जदो समणो । ण इवदि हवदि अगारी धम्मो सो सावयाणं से ॥ ५० ॥
- 51) जोण्हाणं णिरवेक्खं सागारणगारचरियजुत्ताणं । अणुकंपयोवयारं कुव्वदु छेवो जदि वि अप्पो ॥ ५१ ॥

40) CK जिय. 41) P समवंधुसत्तुवग्गो, C टेट्ड, K लेंडु, CK विय for पुणो, K जीविय, P सवणे for समणो. 42) A युगवं, A परिपुण्ण. 44) A अत्थेसु, AP विविधाणि, CK विविद्दाणि बम्माणि. 45) CKP संति for होति. 46) CK हवे for भवे 47) A वंदणणमंसणेण हि, CK राग. 48) A जिप्दें. 49) CP चाउवण्णस्स, P कायविराहण, CP पहाणो, P सो for the final से (also in the next gatha). 51) C सायारणयार, C अणुकंपाउवयार, A जदि वि अप्प. -III. 64 : ૨-૬8 ]

52) रोगेण वा छुधाए तण्हाए वा समेण वा रूढं। दिहा समणं साह पडिवज्जदु आदसत्तीए ॥ ५२ ॥ <sup>53)</sup> वेज्जावचणिमित्तं गिलाणगुरुवालवुडुढसमणाणं । लोगिगजणसंभासा ण णिदिदा वा सुहोवजुदा ॥ ५३ ॥ 54) एसा पसत्थभूदा समणाणं वा पुणो घरत्थाणं । चरिया परेत्ति भणिदा ताएव परं छहदि सोक्खं ॥ ५४ ॥ <sup>55)</sup> रागो पसत्थभूदो वत्थुविसेसेण फल्टदि विवरीदं । णाणाभूमिगदाणिइ बीजाणिव सस्सकालम्हि ॥ ५५ ॥ 56) छदुमत्थविहिदवत्धुसु वदणियमज्झयणझाणदाणरदो । ण लहदि अपुणब्भावं भावं सादप्पगं लहदि ॥ ५६ ॥ 57) अविदिदयरमत्थेस य विसयकसायाधिगेस प्रसिसेस । जुट्टं कदं न दत्तं फलदि कुदेवेस मणुवेस ॥ ५७ ॥ जदि ते विसयकसाया पाव त्ति पर्छविदा व सत्थेस । 58) किइ ते तप्पडिबद्धा पुरिसा णित्थारगा होति ॥ ५८ ॥ उवस्दपावो पुरिसो समभावो धम्मिगेस सन्वेस । 59) गुणसमिदिदोवसेवी हवदि स भागी सुमग्गस्स ॥ ५९ ॥ 60) असुभोवयोगरहिदा सद्धवजुत्ता सुहोवजुत्ता वा । णित्थारयंति लोगं तेसुं पसत्थं लहदि भत्तो ॥ ६० ॥ 61) दिहा पगदं वत्थुं अब्भुडाणप्पधाणकिरियाहिं । वट्टद तदो गुणादो विसेसिदव्वो त्ति उवदेसो ॥ ६१ ॥ 62) अब्सुद्राणं गइणं उवासणं पोसणं च सकारं। अंजलिकरणं पणमं भणिदमिइ गुणाधिगाणं हि ।। ६२ ॥ 63) अब्झदेया समणा सत्तत्थविसारदा उवासेया। संजमतवणाणडढा पणिवदणीया हि समणेहिं ।। ६३ ॥ 64) ण इवदि समणो ति मदो संजमतवसुत्तसंपजुत्तो वि । जदि सद्दहदि ण अत्थे आदपधाणे जिणनखादे ॥ ६४ ॥

52) c रोएण, ck छुहाए, AP साधू. 53) P विज्ञावच. 55) c विवरीयं, AP भूसिंगदाणि हि, A बीथाणि व. 57) A मणुजेसु P मणुरेसु for मणुवेसु. 58) A कह. 59) c पाओ. 60) ckP असुद्दोवओगरहिदा. 61) c पगढं, A तसो गुणदो, c दिव्व सि. 62) A उववा(व)सणं, ACP मणिदमिह. 64) c अहे आदपहाणे.

「III. 65 : R-气化-

#### कुंदुकुंद-विरइओ

**২**০\$

65) अवयददि सासणत्थं समणं दिहा पदोसदो जो हि किरियास णाणुमण्णदि इवदि हि सो णद्रचारित्तो ॥ ६५ ॥ गुणदोधिगस्स विणयं पडिच्छगो जो वि होमि समणो ति । 66) होज्जं ग्रणाधरो जदि सो होदि अणंतसंसारी ॥ ६६ ॥ 67) अधिगगुणा सामण्णे वहंति गुणाधरेहिं किरियास । जदि ते मिच्छवजुत्ता हवंति पब्भट्रचारित्ता ॥ ६७ ॥ 68) णिच्छिदसत्तत्थपदो समिदकसाओ तवोधिगो चावि। लोगिगजणसंसग्गं ण चयदि जदि संजदो ण हवदि ॥ ६८ ॥ तिसिदं व भुक्लिदं वा दुहिदं दड्ग जो हि दुहिदमणो । 68\*22) पडिवज्जदि तं किवया तस्सेसा होदि अणुकंपा ॥ ६८\*२२ ॥ 69) णिग्गंथो पच्वडदो वटदि जदि एहिगेहि कम्मेहिं। सो लोगिगो त्ति भणिदो संजमतवसंज़दो चावि ॥ ६९ ॥ 70) तम्हा समं गुणादो समणो समणं गुणेहिं वा अहियं । अधिवसदु तम्हि णिचं इच्छदि जदि दुक्खपरिमोक्खं ॥ ७० ॥ 71) जे अजधागहिदत्था एदे तच चि णिच्छिदा समये। अचंतफलसमिद्धं भमंति ते तो परं कालं ॥ ७१ ॥ अजधाचारविजुत्तो जधत्थपदणिच्छिदो पसंतप्पा । 72) अफले चिरं ण जीवदि इह सो संपुष्णसामण्णो ॥ ७२ ॥ 73) सम्मं विदिदपदत्था चत्ता उवर्हि बहित्थमज्झत्थं । विसयेस णावसत्ता जे ते सद्ध ति णिहिंद्वा ॥ ७३ ॥ 74) सुद्धस्स य सामण्णं भणियं सुद्धस्स दंसणं णाणं । 🕔 सुद्रस्स य णिव्वाणं सो चिय सिद्धो णमो तस्स ॥ ७४ ॥ 75) बुज्झदि सासणमेयं सागारणगारचरियया जुत्तो । जो सो पवयणसारं छहुणा कालेण पप्पोदि ॥ ७५ ॥

<sup>68)</sup> AP जहाद for चयदि, c जड. 68\*22) This gatha is not traced in P, there being altogather a different arrangement of gathas in this section. 69) A पक्षइरो, A स्रोगिगो दि, A संजमतवर्षपजुत्तो वि. 70) A अधियं, P अधिगं, C इच्छइ. 72) P पसवण्पा for पर्सतप्पा, CK जो for इड. 73) p णोवसत्ता. 75) ck सासणभेदे.

# प्रवचनसारगाथानां वर्णानुक्रमसूची

Here is given an alphabetically arranged Index of the gāthās of *Pravacanasāra*. The first No. refers to the Book and the second to the gāthā therein. The number 3. 29 \*20 means that it is the 20th additional gāthā, of the version of Jayasena, following the 29th gāthā of the 3rd Book according to Amrtacandra's version.

| अ                    |                | भा                      |               |
|----------------------|----------------|-------------------------|---------------|
| अइसबमादसमुत्यं       | <b>२.</b> ९३   | आगमचक्ख् साहू           | 3.38          |
| अजधाचारविजुत्तो      | <b>3.</b>      | आगमपुब्वा दिद्वी        | 3.34          |
| अद्वे अजधागहणं       | 2.64           | आगमहीणो समगो            | <b>३</b> .३३  |
| अडेसुंजो ण मुज्यदि   | 3.88           | आगासमणुणिविद्वं         | 2.84          |
| अत्थं अक्खणिवदिदं    | <b>₹.</b> ४०   | आगासस्तवगाहो            | <b>२-</b> ¥ १ |
| अस्थि अमुत्तं मुत्तं | १.५३           | आदा कम्ममलिमसो          | <b>२.</b> २९  |
| अत्थित्तणिच्छिदस्स   | २.६०           | आदा कम्ममलिमसो धरेदि    | २.५८          |
| अत्थि सि गस्थि सि    | <b>૨.</b> ૨૨   | आदा णाणपमाणं            | १ २३          |
| अत्यो खळ दव्यमओ      | ₹.9            | आदाय तं पि लिंग         | ३.७           |
| अधिगगुणा सामण्णे     | <b>3.</b> 4 v  | आपिच्छ बंधुवग्गं        | <b>ब्</b> .२  |
| अधिवासे व विवासे     | <b>२</b> .१३   | आहारे व विंद्वारे       | 3.39          |
| अपदेसं सपदेसं        | <b>5</b> .83   | τ                       |               |
| अपदेसो परमाण्        | 2.99           | इंदियपाणो य तन्ना       | 2.48          |
| अपयत्ता वा चरिया     | 3.96           | इइलोगणिरावेक्खो         | <b>ર</b> .૨૬  |
| अपरिचत्तसहावेणुप्पाद | <b>२.</b> ३    | इद विविद्दलक्खणाणं      | 2.4           |
| अप्पडिकुट्ठं उदधि    | <b>च</b> .२३   | 3                       |               |
| अप्पडिकुट्ठं पिंडं   | ३.२९*२०        | उचालियम्हि पाए          | ૨.૧૭*૧        |
| अप्पा उवओगप्पा       | <b>२</b> .६३   | उदयगदा कम्मंसा          | <b>₹.</b> 8३  |
| अष्पा परिणामप्पा     | ₹,३३           | उप्पजदि जदि पाणं        | 8.40          |
| अब्भुद्धाणं गहणं     | <b>३</b> .६२   | उष्पादद्विदिभंगा विजंते | 2.5           |
| अब्भुट्ठेया समणा     | 3.43           | उष्पादद्विदिभंगा        | <b>२</b> .३७  |
| अयदाचारो समणो        | . <b>૨</b> .૧૮ | उष्पादो पंदसो           | <b>٦</b> . 40 |
| <b>अरसमरू</b> वमगंधं | ٦.८٠           | उप्पादी य विणासो        | १.१८          |
| अरहंतादिसु भत्ती     | 3.84           | उवओगमओ जीवो             | <b>२.</b> ८३  |
| अववद्दि सासणस्यं     | <b>ર.</b> ૬૬   | उवओगविसुद्धो जो         | <b>ર</b> .૧५  |
| अविदिदपरमत्थेसु      | <b>રૂ</b> .૬ હ | उवओगो जदि हि            | २.६४          |
| असुभोवयोगरहिदा       | ₹.६.           | उवकुणदि जो बि           | ३.४९          |
| असुहोदयेण आदा        | <b>₹.</b> 9२   | उवयरणं जिणमम्पे         | 3.24          |
| अमुहोवओगरद्दिदो      | २.६७           | उवरदपावो पुरिसो         | <b>=</b> 44   |

#### प्रवचनसारः

|                                         | प                                            | गेण्हदि णेव ग                          |          | <b>૨.</b> ૬३         |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------|----------|----------------------|
| एक खलुत भत्तं                           | 3.25                                         | गेण्हदि णेवपरं                         |          | १.३२                 |
| एको व दुरो बहुगा                        | 2.85                                         | गेण्हदि व चेलखंड                       |          | 3.20*3               |
| एगंतेण हि देहो                          | <b>१</b> .६६                                 |                                        | অ        |                      |
| एगम्हि संति समये                        | २.५१                                         |                                        | -        | <b>b</b>             |
| एगु <b>सरमेगादी</b>                     | <b>२.</b> ७२                                 | चत्ता पावारेंसं<br>चरदि णिबद्धो णित्रं |          | <b>2.</b> 05         |
| एदाणि पंचदन्दाणि                        | <b>૨.</b> ४३ <sup>*</sup> २                  |                                        |          | 3.98<br>3.98         |
| एदे खलु मूलगुणा                         | <b>ર</b> .૬                                  | चागो य अणारंभो<br>चारित्तं खलु धम्मो   |          | <b>૨</b> .३९*२९      |
| एवग्गगदो समगो                           | <b>ब.</b> ३२                                 | चारत खु धम्मा<br>चित्तस्सावो तार्सि    |          | ₹.⊍<br>≅#***         |
| <b>एवं जि</b> णा जिणिदा                 | 2.900                                        | ाचरारसावा तास                          |          | ૱.રક*૧૧              |
| एवं णाणप्पाणं                           | 2.900                                        |                                        | <b>U</b> |                      |
| एवं पणमिय सिद्धे                        | 3.9                                          | छदुमत्थविहिद                           |          | ₹.५६                 |
| एवं विदिदत्थो                           | <b>१</b> .७८                                 | छेदुवजुत्तो समणो                       |          | 3.92                 |
| एवविह सद्दावे                           | 2.95                                         | छेदो जेण ग विज्बदि                     |          | <b>રૂ</b> .૨૨        |
| एस सुरासुरमणुसिद                        | ₹.٩                                          |                                        | হ        |                      |
| एसा पसत्थभूदा                           | રૂ.પજ                                        | जदि कुणदि कायखेदं                      |          | 32.40                |
| एसो त्ति पतिथ                           | 2.28                                         | अदि ते ण संति                          |          | र<br>१.३१            |
| एसो वंधसमासो                            | 2.50                                         | जदि ते विसयकसाया                       |          | 3.4C                 |
| ;                                       | ओ                                            | जदि दंसणेण सुद्धा                      |          | ₹.२४ <sup>*</sup> १३ |
| ओगाढगाढणिचिदो                           | <b>२</b> .७६                                 | जदि पश्चक्लमजायं                       |          | 8.39                 |
| ओरालिओ <b>य देहो</b>                    | 2.05                                         | जदि संति हि पुण्णाणि                   |          | १.७४                 |
|                                         | ক                                            | जदि सो सुहो                            |          | <b>Ž</b> .89         |
| कत्ता करण कम्म                          |                                              | जधजादरूवजादं                           |          | 3.4                  |
| कम्मस्यप्रश्वास्य<br>सम्मस्यप्रश्वास्या | र. <i>२</i> *<br><b>२.७</b> ७                | जध ते णभण्पदेसा                        |          | 2.84                 |
| कम्मे णामसमक्खे                         | र.७७<br>२.२५                                 | अस्स अणेसणमण्पा                        |          | ३.२७                 |
| कालस्स बहणा से                          | र-ऽ<br>२.४२                                  | जर्स ण संति                            |          | <b>२</b> .५२         |
| कालरस पट्टणा स<br>किंचा अरहंताणं        |                                              | जं अण्णाणी कम्मं                       |          | 3.30                 |
| किथ तम्हि गरिध                          |                                              | जं केवलं ति णाणं                       |          | १.६०                 |
| कि किंचण ति तक                          | <b>३</b> .२१<br>२००                          | जं तकालियमिदरं                         |          | <b>१.</b> 8७         |
|                                         | <b>३</b> .२४<br>९.७३                         | जंदक्षं तण्ण गुणो                      |          | <b>૨.</b> ૧૬         |
| कुलिसाउहचक्कधरा<br>कुष्वं सभावमादा      |                                              | जं परदो बिष्णाणं                       |          | 8.40                 |
| कुव्व तनावनादा<br>केवलदेही समणो         | <b>२</b> .९२<br>२२                           | ज पेच्छदो अमुत्त                       |          | 2.48                 |
| कवलदहा समणा<br>कोहादिएहि चउहि           | <b>३</b> .२८<br><b>३</b> .२६ <sup>*</sup> १७ | जादं सय समत्त                          |          | 8.49                 |
| માફ્યાલ્∨ારુ વાપકાર¢                    |                                              | जायदि गेव ण णस्यदि                     |          | <b>२</b> .२७         |
|                                         | ग                                            | जिणसस्थादो अडे                         |          | 2.44                 |
| गुणदोधिगस्स विणयं                       | <b>ર</b> . ૬ ૬                               | जीवा पोश्गलकाया                        |          | २.४३                 |
| गेण्ड्इ विधुणइ                          | <b>.</b>                                     | जौबो परिणमदि                           |          | <b>१.</b> ९          |

#### जीवो पाणणिबद्धो 2.44 णरणारचलिरिय 8.42 जीवो भवं भविस्सदि ण विणा बहुदि णारी 2.20 **૨**.૨૪<sup>\*</sup>૧૦ जीवो ववगदमोहो ण वि परिणमदि ण 8.69 १५२ औवो सयं अमुत्तो ण हबदि अदि सहव्वं 8.44 2.93 जुत्तो सुहेण आदा 8.00 ण इवदि समणो ति 3.98 जे अजधागहिदत्या રૂ.૭૧ ण हि आगमेण 3.30 जे णेव हि संजाया 8.36 ण हि णिरवेवस्तो **३.**२० ् जे पज्जयेसु णिरदा ण हि तस्स तन्यिमित्तो २.२ ३.१७\*२ जेसि विसयेस रदी 8.58 ग हि मण्णदि जो 2.00 जो इंदियादिविजई 2.99 णाणप्पगसपाणं 8.65 जो एवं जाणिता 2.902 णणप्पसाणमादा **१.**२४. जो खलु दव्वसहावो 2,99 णाणं अट्टवियप्पो 2.20 जो खविदमोहकलुसो 2.908 णाण अत्थंतगयं . . . . . जो जाणदि अरहंतं 8.60 णाणं अप्प ति मदं 2.20 जो जागदि जिणिदे 2.64 णाणी णाणसहावो 8.26 जो जागदि सो णाणं १.३५ णाई देहों ण मणो 2.86 जो गवि जागदि एवं 2.51 णाहं पोग्गलमइओ 2.00 ओ ण विजाणदि 8.80 णाह होमि परेसि...संति 2.55 जो णिहदमोहगंठी 2.902 णाइं होमि परेसि 3.8 जो णिइदमोइदिद्वी **१.**९२ णिग्गंथं पथ्वइदो 3.55 जोण्हाणं णिरवेक्खं 3.49 णिच्छयदो इत्थीणं **३**.२४\*७ १.९२\*८ जो तं दिहा तुहो णिच्छिदसुत्तस्थपदो ₹.૬૮ 3.25\*95 जो पक्षमपकं वा णिदात्तणेण दुगुणो 2.98 जो मोहरागदोसे 2.66 णिद्धा वा छक्खा वा 2.93 **३**.२४<sup>\*</sup>१६ जो रयणत्तयणासो णिहदचणचादिकम्मो 2.904 जो हि सुदेण 8.33 णो सददंति सोक्खं 8.59 ठ ব **उाणणिसे ख**विहारा 8.88 तकालिगेव सञ्वे १.३७ र्ण तम्हा जिणमग्गदो 8.50 2.50 ग चयदि जो दु तम्हा णाणं जीवो १.३६ णरिथ गुणो सि व 2.96 तम्हा तथा आणित्ता 2.906 गरिश परोक्खं 8.22 तम्हा तस्त णमाइं २.०\*१ णत्थि विणा परिणाम 8.90 तम्हा त पडिरूव **૱**.૨₽<sup>#</sup>9₽ तम्हा दु गरिय कोइ ण पविहो णाविहो १.२९ २.२८ ण सबो संगविहीणो 2.6 तम्हा सम गुणादो 3,00 णरणार बतिरि**स** तवसंजमप्पसिद्धो २.२६ ₹.**७९**\*¥

गाथासूची

गरणार बतिरियसुरा

**२.**६१

तस्त्र णमाइं लोगे

**१.५२**•२

3.94

<u></u> ३७६

प्रवचनसारः

| तह सो लद्धसहावो                 |   | ₹.१६                    | पयदम्हि समारदे       |     | 3.91          |
|---------------------------------|---|-------------------------|----------------------|-----|---------------|
| तं गुणदो अधिगदरं                |   | <b>₹.</b> ६८ <b>*</b> 8 | पप्पा इट्ठे विसये    |     | <b>१.</b> ६५  |
| तं देवदेवदेवं                   |   | ₹.⊍९*Ę                  | परदब्व ते अक्खा      |     | 2.4v          |
| तं सब्भावणिबद्धं                |   | <b>२</b> .३२            | परमण्णुपमाणं वा      |     | 3.35          |
| तं सव्बद्धवरिद्ध                |   | <b>१</b> .9*9८          | परिणमदि चेदणाए       |     | 2.39          |
| तिकालणिचविस <b>मं</b>           |   | 2.49                    | परिणमदि जदा          |     | ૨.૧૫          |
| तिमिरंहरा जइ दिडी               |   | <b>१</b> .६७            | परिणमदि जेण          |     | 8.6           |
| तिसिदं वा भुक्खिदं              |   | <b>ર.</b> ૬૮**२२        | यरिणमदि जेयमहं       |     | र.<br>१.४२    |
| तेजो दिही णाणं                  |   | <b>१.</b> ६८*३          | परिणमदि सयं          |     | <b>२</b> .१२  |
| तेण णरा वा                      |   | 8.97*9                  | परिणमदो खळु          |     | <b>१.</b> २१  |
| ते ते कम्मत्तगदा                |   | 2,96                    | परिंणामादो बंघो      |     | 2.66          |
| ते ते सब्वे समग                 |   | 8.3                     | परिणामो सबमादा       |     | 2.30          |
| ते पुण उद्मिणतण्हा              |   | 8.04                    | पविभत्तपदेसत्तं      |     | <b>२.</b> १४  |
| तेर्सि विसुद्धदंसग              |   | <b>ર</b> .4             | पंच वि इदियपाणा      |     | 2.48          |
|                                 | द |                         | पंचसमिदो तिगुत्तो    |     | 3,80          |
| <b></b>                         | 4 |                         | पाडुब्भवदि थ         |     | 2.11          |
| दम्बद्विएण सम्ब                 |   | <b>२.</b> २२            | पाणाबाधं जीवो        |     | 2.40          |
| <b>হ</b> ন্দ্র अর্णतप <b>जग</b> |   | <b>₹.</b> \$९           | ণাণটি चदुটি          |     | 2.44          |
| दुव्वं जीवमजीव                  |   | २.३५                    | पुण्णफला अरहंता      |     | \$34          |
| दम्ब सहावसिद्ध                  |   | २.६                     | पैच्छदि ण हि         |     | 3.28          |
| दव्वाणि गुणो तेसि               |   | १.८७                    | पोग्गलजीवणिबद्धो     |     | <b>२.</b> ३६  |
| दव्यादिएसु <b>मढो</b>           |   | <b>१</b> .८३            |                      | _   | ** ₹ ₹'       |
| दंसणणाणचरित्तेसु                |   | <b>३</b> .४२            |                      | ন্দ |               |
| <b>दंसण</b> णाणुवदेसो           |   | 3.86                    | फासो रसो य गंधो      |     | ₹.५६          |
| दंसणसंसुद्धाणं                  |   | 2.902*4                 | फासेहि पुग्गलाणं     |     | 2.64          |
| दंसणसुद्धा पुरिसा               |   | <b>१</b> .८२*७          |                      | 4   |               |
| दि । पगदं वत्थू                 |   | 3.69                    | बालो वा बुङ्ढो       |     | ₹.३-          |
| दुपदेसादी खंदा                  |   | 2.44                    | बुज्झदि साम्रणमेय    |     | રૂ.હય         |
| देवजदिगुरुपूजासु                |   | 8.65                    | General and such     |     | <b>4</b> 1    |
| देहा वा दविणा                   |   | <b>२.</b> १०१           |                      | म   |               |
| वेहो य मणो                      |   | <b>२</b> .६९            | মণিঘা <b>पु</b> ढवि− |     | २.९०          |
|                                 | ঘ |                         | भत्ते वा खमणे        |     | <b>રૂ</b> .૧૬ |
|                                 | 4 |                         | भंगविहीणो य          |     | 3.90          |
| भम्मेग परिणदप्पा                |   | <b>₹.</b> 99            | भावेण जेण जौनो       |     | <b>२.८</b> ४  |
|                                 | प |                         |                      | म   |               |
| पह्रदीपमादमङ्या                 |   | 3.28*2                  | मणुआसुरामरिंदा       |     | ~ 8.53        |
| पक्केसु अ आमेसु                 |   | 3.25*96                 | मणुवो ण होदि         |     | 2.39          |
| पक्सीणधादिकम्मो                 |   | 2.95                    | मरदुव जियदु          |     | 3.90          |

गाथास्तूची

| 3.00 |
|------|
|------|

| मुत्ता इंदियगेज्झा<br>मोहेण व रागेण<br>मोहेण व रागेण<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र                                                                                                                                                                                    | <b>૨</b> ५३<br>२.९६ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| मुत्तो रूबादिगुणो २.८१ सपदेसो सो अप्पा<br>मोहेण व रागेण १.८४ सपरं बाधासहियं<br>र सब्भावो हि सहावो<br>रत्तो बंधदि कम्म २.८७ समओ दु अप्पदेसो<br>रयणमिह इंदणीलं १.३० समणं गणि गुणड्ढं<br>रागो पसत्यभूदो ३.५५ समणा छद्धवजुत्ता<br>रुवादिएहिं रहिदो २.८२ समवेद खछ दव्यं<br>ोगेण वा छुधाए ३.५२ समसतुर्वधुवश्यो | <b>૨.</b> ૬૬        |
| मोहेण व रागेण १.८४ सपरं बाधासहियं<br>र सम्भावो हि सहावो<br>रत्तो बंधदि कम्म २.८७ समओ दु अप्पदेसो<br>रयणमिह इंदणीलं १.३० समणं गणि गुणद्दं<br>रागो पसत्थभूदो ३.५५ समणा सुद्भवजुत्ता<br>क्रवादिएहिं रहिदो २.८२ समवेद खछ दव्व<br>ोगेण वा छुधाए ३.५२ समसत्तुवंधुवश्यो                                         |                     |
| मोहेण व रागेण १.८४ सपरं बाधासहियं<br>र सम्भावो हि सहावो<br>रत्तो बंधदि कम्म २.८७ समओ दु अप्पदेसो<br>रयणमिह इंदणीलं १.३० समणं गणि गुणद्दं<br>रागो पसत्थभूदो ३.५५ समणा सुद्भवजुत्ता<br>क्रवादिएहिं रहिदो २.८२ समवेद खछ दव्व<br>ोगेण वा छुधाए ३.५२ समसत्तुवंधुवश्यो                                         | २.८६                |
| रत्तो बंधदि कम्मं २.८७ समओ दु अप्पदेसो<br>रयणमिह इंदणीलं १.३० समणं गणि गुणइतं<br>रागो पसत्थभूदो ३.५५ समणा सुद्धवजुत्ता<br>इवादिएहिं रहिदो २.८२ समवेद खल दव्वं<br>ोगेण वा छुधाए ३.५२ समसत्तुवंधुवश्यो                                                                                                     | <b>8</b> .96        |
| रत्तो बंधदि कम्मं २.८७ समओ दु अप्पदेसो<br>रयणमिह इंदणीलं १.३० समणं गणि गुणड्ढं<br>रागो पसत्थमूदो ३.५५ समणा छद्धवजुत्ता<br>इतादिएहिं रहिदो २.८२ समवेदं खछ दव्व्यं<br>ोगेण वा छुधाए ३.५२ समसत्तुर्वधुवश्यो                                                                                                 | <b>२</b> .8         |
| रयणमिह इंदणीलं १.३० समणं गणि गुण <b>र्</b> ढे<br>रागो पसत्थभूदो ३.५५ समणा सुद्धवजुरा<br>इतादिएहिं रहिदो २.८२ समवेद खलु दव्व<br>ोगेण वा छुधाए ३.५२ समसत्तुर्वधुवश्यो                                                                                                                                      | <b>२.</b> ४६        |
| रागो पसत्थभूदो ३.५५ समणा सुद्धवजुत्ता<br>इवादिएई रहिदो २.८२ समवेद खछ दब्स<br>ोगेण वा छुधाए ३.५२ समसत्तुर्वधुवग्यो                                                                                                                                                                                        | <b>સ્</b> ર         |
| रूवादिएहिं रहिदो २.८२ समवेद खछ दव्य<br>ोगेण वा छुधाए ३.५२ समसत्तुवैधुवग्गो                                                                                                                                                                                                                               | રૂ.૪૫               |
| ोगेण वा छुधाए ३.५२ समसत्तुर्वधुवग्धो                                                                                                                                                                                                                                                                     | २.१०                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३ ४१                |
| सम्म विदिदपदत्था                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>૨</b> .৬३        |
| संयमेव जहादिची                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2.54                |
| लिंगगहणे तेसि ३.१७ सव्वगदो जिणवसहो                                                                                                                                                                                                                                                                       | १.२६                |
| र्लिंग हि य इत्थीणं <b>३.२४*१२</b> सञ्यानाधविजुसो                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>२</b> .१०६       |
| लिंगेहिं जेहिं दब्वं २.३८ सब्वे आगमसिद्धा                                                                                                                                                                                                                                                                | 3.34                |
| लोगालोगेसु गभो २.४४ सन्वे वि म अरहंता                                                                                                                                                                                                                                                                    | १८२                 |
| 🖷 संति धुवे पमदाण                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>३.</b> २४*९      |
| वण्णरसगंधफासा २.४० संपज्जदि णिव्वाण                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>१</b> .६         |
| वण्णेसु तीसु ३.२४*९५ सुमं जिणोवदिहुं                                                                                                                                                                                                                                                                     | १ ३४                |
| वत्थवखंडं दुद्दिय- ३.२०*४ सुद्धस्त य सामण्ण                                                                                                                                                                                                                                                              | રૂ.७४               |
| वदसमिर्दिदियरोधो ३.८ सुविदिदपदत्थसुत्तो                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>२.</b> १४        |
| वदिवददो तं देसं २.४७ सुहपयडीण विसोही                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>२</b> .९५**४     |
| वंदणणमंसणेहिं ३.४७ सुहपरिणामो पुण्णं                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>२</b> .८९        |
| विसयकसाओगाढो २.६६ सेसे पुण तित्थयरे                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>१</b> .२         |
| <b>देज्यावच्चणिमित्तं ३.५३</b> सोक्खं वा पुण दुक्खं                                                                                                                                                                                                                                                      | १.२०                |
| स्त सोक्लं सहावसिदं                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १.७१                |
| स इदार्णि कत्ता २.९४ इ                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                     |
| सलासंबदेदे १.९१ इवदि ण हयदि                                                                                                                                                                                                                                                                              |                     |
| सदवडियं सहावे २.७ हीणो जदि सो आदा                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3.95                |

#### प्रवचनसारः

# अम्रतचन्द्राचार्यटीकान्तर्गतानां स्वरचितानामुक्तानां च पद्यानां वर्णानुक्रमसूची---

|                            | Ţ       | र्षाद्वाः  |                 |
|----------------------------|---------|------------|-----------------|
| आत्मा धर्मः स्वयमिति       |         | ٩٥٩        |                 |
| आनन्दामृतपूरनिर्भर         | • •••   | ३४३        |                 |
| इति गदितमनीचैः             | • •••   | 383        |                 |
| इत्याध्यास्य ग्रुमोपयोग    | • •••   | ३३०        |                 |
| इत्युच्छेदात्परपरिणतेः     | • • • • | १६२        |                 |
| इत्येवं चरणं पुराणपुर्श्वः |         | 290        |                 |
| इत्येवं प्रतिपत्तुराशय     |         | 20U        |                 |
| जानजप्येष विश्वं           |         | ÉJ         | _               |
| जावदिया वयणवहा             | • •••   | ३४१        | कर्मकाण्ड, ४९४. |
| जैन ज्ञान जेथतत्त्व        | • •••   | २४४        |                 |
| रेयीकुर्वेचजसा             | • •••   | 284        |                 |
| णिद्धस्स णिद्धेण           | • •••   | २०७        | जीवकाण्ड, ६१४.  |
| णिद्धा णिद्धेण             | • ••• . | 205        | जीवकाण्ड, ६१२.  |
| तन्त्रस्यास्य शिखण्डि      | • •••   | ३३०        |                 |
| द्रव्यसामान्यविज्ञान       | • • • • | १६२        |                 |
| द्रव्यस्य सिद्धौ चरणस्य    | • •••   | २४६        |                 |
| द्रव्याणुसारि चरणं         | • •••   | २४५        |                 |
| द्रव्यान्तरव्यतिकरा        | • •••   | 969        |                 |
| निश्चित्यात्मन्यधिकृत      | • •••   | 906        |                 |
| परमानन्दसुधारस             |         | २          |                 |
| परसमयाणं वयणं              |         | 589<br>    | कमंकाण्ड, ८९५.  |
| वक्तव्यमेव किल             | • •••   | २६९        |                 |
| व्याख्येयं किल             | • •••   | ३४३        |                 |
| सर्वव्याप्येकचिद्र्प       | • •••   | ٩          |                 |
| स्यात्कारश्री              | • •••   | <b>३४१</b> |                 |
| हेलोल्लुप्तं महामोह        | • •••   | ٩          |                 |

\* The verses marked with asterisk alone are quotations, and the rest are all composed by Amrtacandra in various contexts in his commentary. The manner in which the verse  $\bar{a}nand\bar{a}mrta$  etc. is introduced perhaps indicates that it is a quotation.

## पद्यसूची

# जयसेनाचार्यटीकायामुक्तानां पद्यादीनां वर्णानुक्रमसूची—

|                                |       |     |       | पृष्ठाङ्काः |                                       |
|--------------------------------|-------|-----|-------|-------------|---------------------------------------|
| अवाप्योरलोपः<br>अंतिमतिगसंघडणं | •••   | ••• | •••   | २           | कर्मकाण्ड, ३२.                        |
|                                | •••   | ••• |       | २७७         |                                       |
| उत्पादव्ययघ्रौव्य              | •••   | *** | १२३   | , १३८       | तत्त्वार्थस्त्र, ५,३०.                |
| एक हो त्रीन्द्रता              | •••   | ••• | • • • | २७          | तत्त्वार्थसूत्र, २,३०.                |
| एको भावः सर्वभाव               | •••   |     | •••   | 46          |                                       |
| एगो मे सस्सदो                  | ***   |     | •••   | <u></u> ৬,৩ | सूलाचार, ४८                           |
| औदयिका भावा(?)                 | •••   | ••• | •••   | ५२          |                                       |
| कायस्थित्यर्थमाहारः            | •••   | ••• | •••   | ੨ਞ          | दोहापाहुड, २१६. (?)                   |
| र्कि पलविएग बहुगा              |       | ••• | •••   | 960         | बारसअणुवेकला, ९०.                     |
| गुणजीवा पज्जसी                 |       |     | •••   | २९३         | जीवकाण्ड, २,                          |
| छठ्ठो त्ति पढमसण्या            | •••   | ••• | •••   | २६          | জীৰস্কাণ্ড, ৩০৭.                      |
| जेसि अत्थिसहावो                |       |     |       | ماراه       | पञ्चास्तिकाय, ५.                      |
| जो सकलणयररजं                   |       | ••• |       | २५०         |                                       |
| ण बलाउसाहणहं                   |       |     |       | २६          | मूलाचार, ४८१.                         |
| णिद्धस्स णिद्वेण               |       | ••• | •••   | २०८         | जीवकाण्ड, ६१४.                        |
| णोकम्मकम्महारो                 | •••   | ••• |       | २५          | भविसंग्रह, ११०                        |
| तवसिद्धे णयसिद्ध               |       |     | •••   | २४२         | सिद्धभक्ति, २०.                       |
| देशप्रत्यक्षविद्               | •••   |     |       | ३१३         | चारित्रसार ष्ट्र. २२.                 |
| पुढवी जलं च                    |       |     |       | १६८         | जीवकाण्ड, ६०१.                        |
| युंवेदं वेदता                  |       |     |       | २७७         | सिद्धमक्ति, ६.                        |
| भावा जीवादीया                  |       |     |       | 990         | पश्चा <b>स्तिकाय,</b> १६.             |
| भावान्तरस्वभावरूपो             |       |     | •••   | १२४         |                                       |
| মিচ্গত জীগ গ জাগি              | गेयउ  |     | •••   | २९३         | दोहापाहुड १२८.                        |
| भुत्तयुपसर्गाभावात्.           |       |     |       | २५          | नन्दीश्वरभक्ति (?)                    |
| ु उ<br>ममत्ति परिवजामि         | • • • |     |       | २८२         | मूलाचार, ४५.                          |
| मुख्याभावे सति                 |       |     |       | २७८         | आलापपद्धति.                           |
| मोहस्स बलेण घाददे              |       |     |       | રષ          | कर्मकाण्ड, १९.                        |
| व्यापकं तदतज्जिष्ठं            |       |     |       | ३३          | · · · · •                             |
| शुद्धस्पटिकसङ्काश              |       | ••  |       | રપ          |                                       |
| सहो खंदप्पभवो                  |       | ••• |       | 900         | पश्चास्तिकाय, ७९.                     |
| समगुणपर्याय द्रव्यम्           |       |     | •••   | २९          | तत्त्वार्थसूत्र, ५,३८. (१)            |
| समसुखशीलितमनसां                |       |     | •••   | ખર્         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| सम्यग्दर्श्नुज्ञान             |       |     |       | 3.05        | तत्त्वार्थसूत्र, १,१.                 |
| समाहारस्यकवचनम्                |       |     | •••   | 240         | • •                                   |
| सावद्यलेशो                     |       | ••• |       | ३१५         | स्वयम्भूस्तोत्र, ५८.                  |
|                                |       |     |       |             |                                       |

## **CRITICAL APPARATUS**

The dialectal form of the Prakrit gāthās, though they are physically placed in the Sanskrit commentary of Amrtacandra, is substantially made to conform to the text as incorporated in the Sanskrit commentary of Jayasena, who, as it is evident from some of his remarks in his commentaries on the works of Kundakunda, appears to be particular about the Prakrit text; and hence, I was tempted to collate the gāthās with the MSS. containing the commentaries of Amrtacandra and Prabhācandra, which have been designated as A and P and are described below. I regret, however, that I could not get a MS. containing only the commentary of Jayasena.

For the benefit of those who want to read the Prakrit text continuously, I have given the Text with Various Readings in this edition. The Readings are collected from the following MSS.

A-It belongs to Sri Ailaka Pannalala D. Jaina Sarasvati Bhavana, Bombay 4; and it is numbered as 534\$\overline{136}\$\overline{136}\$. It is a paper MS., oblong in size, measuring about  $12\frac{1}{2}$  by  $6\frac{1}{2}$  inches. It contains 70 leaves plus the last one. From the contents it is clear that some leaves after the 70th have been lost; and, therefore, the major portion of the final prose passage in Am<sub>f</sub>tacandra's commentary is missing; in the first book gatha No. 23 with its commentary is not copied due to oversight; otherwise the MS. is quite intact, though the last page is slightly damaged in one corner. The MS. contains the gathas, chaya and the Sanskrit commentary of Amrtacandra. The MS, is fairly accurate, especially in Sanskrit portions, leaving aside some orthographical errors that can be easily detected. The writer appears to be an intelligent copyist with an uniform Devanagari hand. In the first and the last five pages he has written the introductory remarks, preceding each gāthā, in red ink; but in the middle they are simply rubbed over with red chalk; it is very convenient to read the gathas only, which, otherwise, would have been very difficult to be detected in those continuously and closely running lines. It is with this MS, that I have checked some of the knotty points in the printed text of the commentary of Amrtacandra. The colophon, which gives the date of the MS., runs thus in red ink:

इति तत्त्वदोपिका नाम प्रवचनसारवृत्तिः समाप्ता ॥ \* ॥ क्युभं भवतु मंगलं महा श्री देयाहिद्या परमेक्वरो ॥ \* ॥ श्रीः ॥ अथ संवत्सरे श्रीविक्रमावित्यगताब्दाः संवत् ॥ १४९७ ॥ दर्ष ज्येष्ठ सुदि १३ ॥ क्षनिवासरे श्री टोडामहादुग्गें ॥ श्री मूलसंधे बलात्कारगणे सरस्वतीगच्छे भट्टारकश्रीपद्यनंदिदेवा तत्पट्टे भट्टारकश्रीक्युभचंद्रदेवाः गुरुश्राता श्रीमदनदेवास्तत्सिष्य ब्रह्मनरसिंह तत्पुस्तकात् मया सुंदरलालेन लिपिकृता इंदोरमध्ये स्वपठनार्थः संवत् १९३० ॥ श्री ॥ श्रीरस्तु ॥ कल्याणमस्तु लेखकपाठकमोः ॥ श्री ॥ श्री ॥ ऊँ नमः सिद्धं ॥

It can be very easily detected from this colophon that the present MS. is written in Samvat 1930, at Indore, by Sundaralāla from a MS., belonging to Brahma Narasimha, which appears to have been written at micistration (famile?) in Samvat 1497. Sundaralāla says that he copied it for his study; that indicates that he might be knowing Sanskrit, though the language of the colophon is not a piece of good Sanskrit; at any rate, it must be said to his credit that Sundarlāla is a faithful copyist.

P-It belongs to Sri Ailaka Pannālāla D. Jaina Sarasvatī Bhavana, Bombay 4; it is numbered as  $1370\pi/309\pi$ . It is a paper MS., oblong in size, measuring 12 by  $6\frac{1}{2}$  inches. There are 43 leaves; and the MS., for all appearance, is complete. It contains the text and the Sanskrit commentary of Prabhācandra. The MS. is lately copied in Bombay, in Samvat 1981, from a MS. written in Samvat 1555. The MS. is not carefully written; especially in the beginning portion, the copyist is not able to read correctly the MS. from which he is copying, and which possibly appears to have been written in that *padimātrā* system. Especially the Prakrit portion is very faulty. There is a good deal of disorder, especially in the third book, in the numbering and order of gāthās; one is not in a position to say whether the copyist is responsible for this, or more possibly, as the gaps in the middle indicate, the MS., from which this copy is made, was not in a good condition.

As one interested in the well-being of that institution, I have to request the authorities of Srī Ailaka Pannālāla Sarasvati Bhavana to employ intelligent copyists to prepare MSS. for the institution; otherwise carelessly written MSS. would defeat the very aim of the institution.

C-This Ms. belongs to the Balātkāragaņa Mandira, Karanja, No. 768. It has 178 folios, 10 by  $6\frac{1}{2}$  inches in size. Each page has 16 lines, with some 42 letters in a line. It contains Pañcāstikāya, Pravacanasāra and Samayasāra accompanied by Bāļacandra's Kannada commentary on them. It is accurately copied in general, and may be about 200 years old. Pages 51 to 106 are covered by Pravacanasāra. It ends thus:

मंगल महाश्री: ॥ ३२०० ॥ सर्वप्रंथसंख्या ॥ ६६३४ ॥ मूलगाथा ॥ १८१ ॥ ३११ ॥ ४४३ ॥ सर्वगाथा ॥ ९३५ ॥

In its readings 1 is used for 1; very often e and ya get interchanged; d is often written for dh; etc. But these are ignored while recording the readings.

K-This belongs to the Senagana Mandira, Karanja. It contains Pañcāstikāya besides Pravacanasāra which covers 170 leaves, from 135 to 304. It ends thus:

पंषसंख्या। ६७२० ॥  $\times$  ॥ मल्लिषेणाचार्यकृतटीकामिद भई भूयात् ॥ श्री ॥ श्री ॥ श्री ॥ The portion beginning with Mallisenācārya appears to be added later on and then scored off. Really speaking it contains the Tātparyavrtti of Jayasena. The order of gāthās in the third chapter is different here and there. It writes ! for l; often ya and e are interchanged; and about ya-sruti there is some looseness: these are generally ignored while recording the readings. Possibly it is copied from a MS. in Kannada script and that explains the above details as well as the reading attham for laddham.

My friend Dr. V. P. Johrapurkar supplied to me the descriptions of C and K and also his careful collations of these from which I have recorded readings selected from the point of view of Prakrit dialectology. My thanks are due to him for his kindness in allowing me to use his collations.

In noting the following variants my attention was devoted to the dialectal differences, and those I have very scrutinizingly noted; naturally, apparent mistakes of the MSS. have been ignored; some orthographical peculiarities have been recorded in a few cases. When a reading of some MSS. is noted, it means that others agree with the text printed; and so forth. When all of them give a particular reading, I could not accept it, becasuse my aim has been to give a tentative text as incorporated in the commentary of Jayasena.

These Various Readings, I am sure, would be useful, wher we are out to build a critical text of Pravacanasāra without any bias for a particular commentator.

#### THE ENGLISH TRANSLATION

OF ·

# PRAVACANASĀRA

### Book I.

1. Here I pay obeisance to Vardhamāna, the saviour, the promulgator of the law, who is saluted by the Suras, Asuras and lords of men, and who has washed off the dirt of destructive Karmas.<sup>1</sup>

2. (I pay obeisance) also to the remaining Tirthankaras (*i.e.*, the promulgators of the creed) along with all Siddhas (*i.e.*, the liberated souls) whose nature is pure and to the Sramanas (*i.e.*, the saints) whose behaviour is characterised by knowledge, faith, conduct, penance and energy.

3. I pay obeisance to them collectively as well as individually and to the contemporary Arahantas in the  $M\bar{a}nusa$  region.<sup>2</sup>

4-5. After saluting Arahantas (*i.e.*, Tirthańkaras), Siddhas also Ganadharas (*i.e.* the direct disciples of Tirthańkaras), the band of preceptors and all the saints, and after having taken the life (*i.e.* a state of life, *asrama*) of foremost knowledge and faith of pure nature, I adopt equanimity whereby Nirvāna is attained.

In these foot-notes P. stands for *Pañcāstikāya* of Kundakunda and TS. for *Tattvārtha-sūtras* of Umāsvāti as commented upon by Pūjyapāda.

1. The passional vibrations etc. subject a soul to the influx of Karma which is of the nature of subtle matter. According to its fruit the Karma is divided into eight basic types: 1. Jüänävaraniya-k., knowledge-obscuring-k., which obscures the knowledge of the soul; 2. Darsanāvaraņīya-k., conation-obscuring-k., which obscures the conative faculty of the soul; 3. Vedaniya-k., feeling-k., which gives rise to, determines and regulates the feelings of pleasure and pain; 4. Mohaniya-k., deludingk., which deludes the faith and conduct of the soul; 5. Ayuş-k., age-k., which determines the age in a particular embodiment; 6. Nāma-k., body-making-k., which organises the various physical features of the embodied being; 7. Gotra-k., familydetermining-k., which determines the high or low family of the individual; and 8. Antarāya-k., obstructive-k., which hinders the happy disposition of the soul. These eight are divided into two groups: Ghāti-k., destructive-k., and Aghāti-k., non-destructive-k., according as they crush or not the natural attributes of the soul. The first, second, fourth and the last constitute Ghāti-k., and the remaining are Aghāti-k. These eight basic types (mūlaprakrti) are further divided into 148 subtypes (uttara-prakrti) and so forth, each basic type dividing itself into various subtypes. TS. VIII.

2. At present there are no Tīrthańkaras in our region after Mahāvīra, who attained liberation in 527 B. C.; but there are Tīrthańkaras, according to the Jaina tradition, in the five videha-countries of the Mānuşa-kşetra *i.e.*, the first two islands and a half of the Jaina geography. TS. III.

6. Nirvāņa, along with the glories of Devas,<sup>1</sup> Asuras and lords of men, accrues to a soul through conduct pre-eminently characterised by faith and knowledge.

7. Verily this realisation is the Dharma, which, in turn, is pointed out as equanimity; and equanimity is the state of the self in which infatuatory perturbation is absent.

8. For the time being a substance is said to be constituted of that by which it is transformed; therefore the self should be recognised as Dharma, when there is developed the condition of Dharma.

9. The Soul whose nature is amenable to modification comes to be auspicious, inauspicious or pure according as it develops auspicious, inauspicious or pure states (of consciousness).

10. There is no substance without a modification and no modification without a substance; the existence of a thing is made up of substance, quality and modification.

11. The self that has developed equanimity, if endowed with pure activities, attains the bliss of Nirvana, and if endowed with auspicious activities, attains heavenly happiness.

12. By the rise of inauspicious activities, the soul wanders for long as a low-graded human being, a sub-human being and a hellish one being subject for ever to thousands of miseries.

13. The happiness of those who are famous for their pure consciousness or serenity is transcendental, born from the self, super-sensuous, incomparable, infinite and indestructible.

14. That Sramana, who has well understood all things and the texts that explain them, who is endowed with self-control and penances, who is free from attachment, and to whom pleasure and pain are alike, is said to represent pure consciousness. (For the definition of Sūtra, see gāthā 34).

15. He, who has manifested pure consciousness and is free from (knowledge- and conation-) obscuring, obstructive and deluding Karmic dust,<sup>2</sup> has become self-sufficient; and fully comprehends the objects of knowledge.

16. The ominiscient, who has realised his nature and is worshipped by the lords of all worlds, becomes self-sufficient; and he is called Svayambh $\overline{u}$ .

<sup>1.</sup> yathā cāritrān nirvāņam bhavati tathā Devendrādivibhavo\*pi.

<sup>2.</sup> See note on I, 1.

#### Translation of

17. Further, he represents a condition of the collocation of permanence, origination and destruction; though therein the origination is without destruction and the destruction devoid of origination.

18. In fact, every entity is characterised by existence; and it is with regard to only one aspect that every object suffers origination and destruction.<sup>1</sup>

19. He develops knowledge and happiness after having exhausted the destructive Karmas, being endowed with excellent infinite strength and excessive lustre and after becoming supersensuous.

\*1. The miseries of those beings, that have faith in him who is the best among all things and who is respected by the foremost among gods and demons, are exhausted.<sup>2</sup>

20. In the case of the omniscient, the pleasure or pain is not physical, because he is endowed with supersensuousness: so it should be known.

21. The omniscient who develops knowledge directly visualizes all objects and their modifications; he does never comprehend them through the sensational stages such as outlinear grasp.<sup>3</sup>

22. Nothing is indirect to him who is himself ever omniscient and who is all-round rich in the qualities of all the organs of senses though himself beyond the senses.

23. The soul is co-extensive with knowledge; knowledge is said to be co-extensive with the objects of knowledge; the object of knowledge comprises the physical and non-physical universe; therefore knowledge is omnipresent.<sup>4</sup>

24-25. He, who does not admit the soul to be co-extensive with knowledge, must indeed concede that the soul is either smaller or larger than knowledge. If the soul is smaller, the knowledge, being insentient, cannot know; if larger, how can it know in the absence of knowledge?

26. The great Jina is everywhere and all the objects in the world are within him, since the Jina is an embodiment of knowledge

<sup>1.</sup> Compare P. 11.

<sup>2.</sup> The gathas which are marked with an asterisk are not recognised in Amrtacandra's commentary, but they are treated as a regular part of the text by Jayasena; such verses are serially numbered with an asterisk.

<sup>3.</sup> The sense-perception, being not immediate, has four stages: avagraha; outlinear grasp;  $ih\bar{a}$ , consideration or discrimination;  $av\bar{a}ya$ , judgement,  $dh\bar{a}ran\bar{a}$ , retention of the judgement. Such stages are not present when omniscience is functioning. TS. I, 15.

<sup>4.</sup> See II. 36, 44, 53 etc. infra.

and since they are the objects of knowledge.

27. The doctrine of Jina is that knowledge is the self and in the absence of the self there cannot be (any) knowledge; therefore, knowledge is the self, while the self is knowledge or anything else.

28. The knower has knowledge for his nature and all the objects are within the range of the knowledge, just as the objects of sight are within the ken of the eye, though there is no mutual inherence.

29. The knower, who is beyond sense-perception, necessarily knows and sees the whole world neither entering into nor entered into by the objects of knowledge,<sup>1</sup> just as the eye sees the objects of sight.

30. The knowledge operates on the objects, just as a sapphire, thrown in the milk, pervades the whole of it with its lustre.

31. If those objects are not within the knowledge, knowledge cannot be all-pervasive; the knowledge is all-pervasive, how then objects are not existing in it.?

32. The omniscient lord neither accepts nor abandons, nor transforms the external objectivity; he sees all around, and knows everything completely.

33. He, who clearly understands the self as of the nature of the knower on the authority of the scriptural knowledge, is called a śruta-kevalin by the sages that enlighten the world.

34. That which is preached by the Jina through words, which are constituted of material substance,<sup>2</sup> is called the s $\overline{u}$ tra (or the sacred text); knowledge consists in knowing it, and hence the sacred text also is designated as knowledge.

35. He who knows is knowledge; the self does not become a knower with knowledge (as an extraneous instrument).<sup>3</sup> The very

3. The doctor takes the temperature of the patient with the thermometer, *i.e.*, his process of taking the temperature stands in need of an outside instrument. We are accustomed to define, nowadays, knowledge as the process of analysis and synthesis; and the author says that this process is not extraneous, but completely identical with, nay the very nature of the soul.

<sup>1.</sup> I have taken na pravistal na āvistal as against the commentators who take na avistal (na apravistal).

<sup>2.</sup> Sound is material according to Jaina philosophy, and it is the result of the clash of molecules (see II, 40 *infra*; and also P. 79; TS. V, 24). According to the Vaiścsika system, it is a quality of  $\bar{a}k\bar{a}sa$ . When once it is accepted that sound is a quality, one is forced to find out some substance or the other, with which it is to be associated; and the Vaiścsika school concludes that it is the *linga* of  $\bar{a}k\bar{a}sa$ , because no other substance is convenient for this attribution. As in Jainism, the Mimāmsaka school holds that sound is a substance.

self develops knowledge, and all the objects stand (reflected) in the knowledge.

36. Therefore the self is knowledge; the object of knowledge is the substance, which is said to be threefold;<sup>1</sup> the substance comprises the soul and the (five) other (substances), which are prone to modification.

37. All modifications, present and absent, of all those types of substances, stand essentially (reflected) in the knowledge, as if in the present.

38. Those, which have never originated and those, in fact, that have been and are already destroyed are the absent modifications; they are directly visualised in omniscience.

39. If that omniscience would not directly visualise the future and past modifications, who then would call that knowledge super-natural?

40. It is declared that it is impossible to know the past and future for those who (are accustomed to) know the object by means of discrimination and other stages (of perception),<sup>2</sup> when it has fallen within the range of the senses.

41. That is called supersensuous knowledge which knows any substance, with or without space-points, with or without form, and those modifications which have not come into existence and those which are destroyed.

42. If the knower develops the influence of the object known, then he does not possess the knowledge which is born after the destruction of Karmas; the great Jinas say that he who so develops, (merely) enjoys the fruit of Karma.

43. The great Jinas say that portions of Karmas are necessarily operating (and giving their fruit); he, who is infatuated with, or shows attachment or aversion towards them, necessarily incurs bondage (of Karmas).

44. In the case of Arahantas, at the time of their Arhatship, (certain activities like) standing, sitting, moving about and religious discourse are natural (and necessary consequences of the Karmic fruition with no effort on their part), just as acting deceitfully is in the case of women.

<sup>1.</sup> With reference to past, present and future; or with regard to substance, quality and modification; or with respect to origination, destruction and permanence; see II, 35-42 infra.

<sup>2.</sup> See note on I, 21 ante.

45. Arahantas owe their status to the fruits of merits (or meritorious Karmas); their activities are the consequences of the Karmic operations; their activities are called  $k_{\bar{s}\bar{a}yik\bar{s}}$  (*i.e.*, due to the destruction of Karmas), because they are free from infatuation etc.

46. The transmigratory existence would be an impossibility in the case of all the embodied beings, if the soul itself is naturally incapable of developing auspicious and inauspicious states.

47. That knowledge is called  $k_{s\bar{a}yika}$  (*i.e.*, produced after the destruction of Karmas) which knows completely and simultaneously the whole range of variegated and unequal objectivity of the present and otherwise.

48. He, who does not know simultaneously the objects of the three tenses and in the three worlds, cannot know even a single substance with its (infinite) modifications.

49. A single substance has infinite modes and infinite are the classes of substances; if he does not know (them) simultaneously, how will he be able to know all of them?

50. If the knower, after coming into contact with the objectivity, produces knowledge step by step; that knowledge cannot be eternal, neither can it be  $k_sayika$ , nor all-pervasive.

51. The omniscience of the Jina knows simultaneously the (whole range of) variegated and unequal objectivity possible in all places and present in three tenses; indeed great is the glory of that knowledge!

52. The soul (of the omniscient), though knowing all the things, does not transform itself (under their influence), does not receive (any-thing external), nor does it become one among them; and hence it is said to be without Karmic bondage.<sup>1</sup>

\*2. Him ever adores the devoted world consisting of Devas, Asuras and lords of men; so do I devotedly adore him.

53. Just as knowledge of various entities is super-sensitive with reference to non-concrete and sensitive with regard to concrete things, so too is happiness; that which is the best of those (two) should be realized.

54. That is *pratyaksa* knowledge which perceives (all) the nonconcrete (things), among the concrete those (atoms etc.) that are beyond the scope of senses, those that are hidden and all others that are related to substances and also that are not.

<sup>1.</sup> Compare 32 ante.

55. The soul itself is non-concrete (*i.e.*, devoid of the sensequalities); when it is embodied, it comes to be concrete; (thus, being coupled with senses, ) it perceives the perceptible through (the stages of) outlinear grasp etc.,<sup>1</sup> or sometimes it does not.

56. The sense-qualities of touch, taste, smell, colour and sound have a reference to material objects;<sup>2</sup> the sense-organs can never grasp them simultaneously.

57. The sense-organs are of foreign stuff; they can never be said to form the nature of the soul. How then what is perceived by them can be direct (*pratyaksa* or immediate) for the soul?

58. Perception of things through a foreign agency is called *paroksa*, indirect or mediate; whatever is perceived by the soul alone is *pratyaksa*, direct or immediate?

59. That self-born, perfect, and pure knowledge which spreads over infinite things and which is free from (the stages of perception such as) outlinear grasp etc., is called the real happiness.<sup>3</sup>

60. Whatever is known as omniscient knowledge, that alone is a condition of happiness, no (trace of) misery is said to be there, since the destructive Karmas<sup>4</sup> are exhausted.

61. (In the omniscient) the knowledge reaches the very verge of objectivity, and the vision extends over the physical and superphysical universe; in Him all that is undesirable is destroyed and whatever is desirable is achieved.

62. The *abhavya* souls do not believe the statement that the happiness of those who are free from destructive Karmas is the best of all, while the *bhavya* souls accept it (and believe).<sup>5</sup>

63. Lords of men, Asuras and Amaras, harassed by senses that are born with them, being unable to bear with the pain, sport themselves with attractive objects of senses.

64. Know that misery to be natural for those who are attached to the objects of senses; if it is not natural, there would not be any attempt for the objects of senses.

1. See note on 21 ante.

2. TS. V, 23.

3. Ignorance, which is the result of Knowledge-obscuring-karman, is misery in this world; then the real happiness consists in destroying the Karma and in developing absolute happiness which is identical with omniscience and constitutes the very stuff of the self.

4. See note on 1 ante.

5. The souls incapable of attaining liberation are called *abhavya*, and those capable, *bhavya*; see P. 163; TS. II, 7.

65. It is not the body, but the very soul itself, that develops happiness having obtained desired objects that are naturally endowed with the qualities of touch etc.

66. Really speaking, the body does not make any embodied being happy even in heaven; but the soul itself develops happiness or misery coming under the influence of the objects of enjoyment.

67. If the visual faculty of people could remove darkness, then the lamp is of no avail; so when the soul itself is happiness, what then the objects of enjoyment contribute?

68. Just as the sun, all by himself is lustrous and warm, and a deity of the sky, so also the liberated soul is (endowed with) knowledge and happiness, and is a divinity of the world.

\*3. He is Arhan (*i.e.*, worshipful one) whose glory consists of lustre, conation, knowledge, supernatural accomplishment, happiness, affluence and the leading lordship of the three worlds.

\*4. I repeatedly offer obeisance to the Siddha, who is superior and never suffering in his merits, who holds lordship over men and Devas and who is never (hereafter) bound to take birth anymore.

69. The soul, that is devoted to the worship of God, ascetic and the preceptor, to the offering of gifts, to virtuous conduct, and to the observance of fasts, is of auspicious activities (or manifestation of consciousness).<sup>1</sup>

70. The soul, endowed with auspicious manifestation of consciousness, is born as a sub-human or human being or a god, and, during that period, obtains different kinds of sensual pleasures.

71. It is evident from the doctrine that the happiness even of the gods is not self-established; oppressed by physical urge, they sport themselves with attractive objects of senses.

72. If men, denizens of hell, sub-human beings and gods (indiscriminately) suffer misery incidental to body, then of what avail is the (distinction of) auspicious or inauspicious activity of the soul?

73. Indra and other sovereigns, quite engrossed as if they are happy, nourish their bodies etc. by means of enjoyments that are the consequences of auspicious activities.

74. If there are, in fact, different merits resulting from auspicious activities (or mental condition), they (merely) occasion a sensual

<sup>1.</sup> The term *upayoga* is very difficult to be rendered into English; the shade of its sense often depends on the context; similar is the case with *Dharma* and other words.

thirst to all the beings among whom the gods come last (in the order of enumeration).<sup>1</sup>

75. Moreover those beings, with their thirst enhanced, pained with desires and burning with misery, hanker after the pleasures of senses and experience them till their death.

76. Happiness derived through sense-organs is dependent, amenable to disturbances, terminable, a cause of bondage and dangerous; and hence it is misery in disguise.

77. He, who does not admit that there is no difference between merit and demerit, wanders in this horrible and boundless transmigratory existence muffled in delusion.

78. Thus, knowing the nature of reality, he, who does not entertain attachment or aversion for any object, destroys all physical pain, being endowed with pure manifestation of consciousness.

79. Having abandoned sinful activities and proceeding on the path of auspicious conduct, if one does not abandon delusion etc., he cannot realize the pure self.

\*5. He is the God who is known for his austerities and selfcontrol, who is pure, who paves the path of heaven and liberation, who is worshipped by the lords of Amaras and Asuras and who stands at the summit of the physical world.

\*6. Those men attain eternal happiness who salute the God among the gods of gods, who is foremost among the great saints, and who is the preceptor of the three worlds.

80. He, who knows the Arahanta with respect to substantiality, quality and modification, realizes himself; and his delusion, in fact, dwindles into destruction.

81. The soul, being free from delusion and having grasped well the reality of the self, realizes the pure self, if it abandons attachment and aversion.

82. It is in this way that even all the Arahantas have destroyed portions of Karmas; preaching the same they attained Nirvāņa: my obeisance to them.

\*7. Bow unto those persons who are pure in faith, foremost in knowledge, practising perfect conduct, and who deserve respect, honour and gifts.

<sup>1.</sup> TS. VIII, 10.

83. The deluded notion of the soul about substances etc., is called delusion, muffled therein and developing attachment or aversion the soul is baffled.

84. Various kinds of bondage become possible, when the soul develops delusion, attachment or aversion; therefore, they are to be destroyed.<sup>1</sup>

85. False perception of things, absence of kindness towards subhuman and human beings and indulging with objects of pleasure these are the characteristics of delusion or infatuation.

86. He, who regularly understands the reality from the Jaina scriptures with direct and other proofs, exhausts the heap of delusion; therefore the scripture should be studied.

87. Substances, qualities and their modifications are (technically) signified by the term *artha*; and among them, it is said, that the substance is the substratum of qualities and modifications.<sup>2</sup>

88. He, who destroys delusion, attachment and aversion, after having grasped the discourse of the Jina, escapes from all miseries within a short time.

89. He, who really knows his soul as constituted of knowledge and others as only related with it as substances, effects the destruction of delusion.

90. Therefore, if the soul aspires after the delusionless state of the self, it should understand from the Jaina creed the self and the non-self among the (scheme of) substances with regard to their qualities.

91. He, who, in his state of *Sramanya* (*i.e.*, asceticism), never believes in these substances with their closely related generality of existence and various special qualities, is not a Sramana; and religious purity is not possible for him.

92. The great souled Sramana, who has put an end to his delusive vision, who is expert in scriptures and who has established himself in conduct free from attachment, is qualified as Dharma.

\*8. He acquires religious merit who, at his sight, is pleased, stands up and respects him with salutation, obeisance etc.

\*9. Thereby, human and sub-human beings, obtaining the grades of gods and men, have their desires ever fulfilled with wealth and affluence.

<sup>1.</sup> TS. VIII, 1-2.

<sup>2.</sup> TS. V, 38, 41.

### Book II.

\*1. Having saluted and having constantly concentrated my mind on him, I shall discourse in short upon the knowledge consisting in the ascertainment of the highest objectivity.

1. The object of knowledge is made up of substances, which are said to be characterised by qualities, and with which, moreover, are (associated) the modifications; those, who are deluded by modifications, are false believers.

2. Those beings, that are attached to modifications, are pointed out as the followers of the foreign creed (*para-samayika*); and those, who establish themselves in the nature of the self, are to be known as the followers of one's own creed.<sup>1</sup>

3. That is called a substance which is endowed with qualities and accompanied by modifications and which is coupled with origination, destruction and permanence without leaving its nature (of existence).<sup>2</sup>

4. The nature of the substance is existence accompanied by qualities, by its variegated modifications and by origination, destruction and permanence for all the time.<sup>3</sup>

5. Here, amongst various characteristics, existence is described as one all-comprising characteristic by the great Jina, when (he was) clearly propounding the (religious) creed.<sup>4</sup>

6. The Jinas have truly declared that the substance is naturally (and essentially) proved to be existential; and it is as well proved from the scriptures; he, who does not accept it, is a false believer.

7. That existing entity established in its nature is the substance; the development of the substance with reference to qualities and modes (*artha*) is (also) its nature coupled with permanence, origination and destruction.

8. There can be no origination without destruction, nor there is destruction without origination; origination and destruction are not possible in the absence of the permanent substantiality.<sup>5</sup>

<sup>1.</sup> For the cosmological shade of meaning of samaya, see P. 3.

<sup>2.</sup> Compare P. 10.

<sup>3.</sup> Umāsvāti expresses the same in TS. V, 29, 30, 38.

<sup>4.</sup> Compare P. 8-9,

<sup>5.</sup> The case of liberated souls stands on a slightly different level, see I, 17

-II, 19]

9. Origination, permanence and destruction take place in modifications; modifications are (possible) necessarily in a substance, therefore the substance forms the base of all of them.

10. A substance, in fact, is intimately united with the (three) conditions signified by the terms: origination, permanence and destruction at one and the same moment; therefore, really speaking, the substance is (the substratum of) all the three.

11. In a substance some modification originates and some other passes away; but the substantiality neither originates nor is destroyed.

12. The substance, which is not different from its (initial) existence, develops of its own accord some other quality leaving the one; therefore, modifications in qualities are further called the substance.

13. If the substance is not an existing entity, it must be either non-existing or again something else than a substance; in either case how can it be a substance? therefore, the substance is self-existent.

14. It is the dictum of Mahāvira that separateness (*prthaktva*) consists in having separated space-points; non-identity (*anyatva*) is the absence of identity; (between *sattā* or existence and *dravya* or substance) there is no identity (*na tabbhavam* perhaps the same as a—*tadbhāvab*, non-identity), then how can those two be one?

15. Substance is existing, quality is existing and modification is existing: so is the detailed scope of existence; the negation of any one of them, in fact, is that negation termed as non-identity.

16. Really speaking what is substance is not quality, nor what is quality is substance; this is a case of non-identity and not of absolute negation: so it is pointed out.

17. That condition, which, in fact, forms the nature of the substance, is quality which is not different from its initial existence; that existing entity established in its nature is the substance: this is the doctrine of the Jina.

18. There is nothing as quality nor as a modification in the absence of a substance; that substantiality is (a condition) of positive existence; therefore the substance is existence itself.<sup>1</sup>

19. In this manner, the substance forever retains its position, in its own nature, as endowed with positive and negative conditions

<sup>1.</sup> Compare P. 8, 11-12.

according as it is looked at from the substantial and the modificational view-points.<sup>1</sup>

20. When the soul (in its course) is or will be born as a man, god or any one else, does it leave its substantiality?; if it does not leave, how is it different (in different births)?<sup>2</sup>

21. A man (so long he has a human body) is not a god; nor is a god a man or a liberated being; if it is not so possible, how can their mutual non-difference be established?

22. All substances are non-different from the substantial viewpoint, but again they are different from the modificational view-point, because of the individual modification pervading it for the time being.

23. According to some modification or the other it is stated that a substance exists, does not exist, is indescribable, is both or otherwise.<sup>3</sup>

24. There is no modification (such as human or divine etc.) as such which is permanent; nor there is any activity (of mundane beings) which is not the outcome of their nature. Even if the highest Dharma is without fruit, the activity (of mundane beings) is not without a fruit.

25. The Karma of the Nāma type (*i.e.*, the Nāma-Karma which determines the various physical characteristics of the embodied beings)<sup>4</sup> overcomes the nature of the soul with its nature, makes him a man, a sub-human being, a denizen of hell or a god.

2. In various births, from the substantial view-point, the soul is the same behind different bodies; but it is different, if the bodies that envelop it in different births are taken into consideration; compare P. 17.

3. This is the famous Syādvāda or the Saptabhangī-naya of the Jainas. The human mind is limited; the human speech has its limitations; the world of nature is made up of infinite things, and each thing has an indefinite number of qualities and modes. Every point can be studied in its positive and negative aspects; and when the speech cannot assert both of them definitely, we adopt the alternative that a thing is indescribable. To explore all the characteristics is an endless task; so the author here concentrates his attention on existence and non-existence which together give rise to indescribability, and points out the seven possible alternative modes of assertion; see P. 14.

4. See note on I, 1 ante.

<sup>1.</sup> When it is said that a substance, without leaving its substantiality, undergoes various modifications, naturally there will be two view-points of looking at a substance according as our attention is mainly directed to the substance or towards the modifications: these are called *dravyârthika-naya* and *paryāyârthika-naya* substantial and modificational view-points.

26. Men, denizens of hell sub-human beings and gods who are, in fact, shaped by (their own) Nāma-karma, have not realized their nature (of knowledge and bliss), developing as they are their Karmas.

27. In this world, in which modifications originate and pass away at every moment, nothing is absolutely produced or destroyed; what is production of one modification is the destruction of another; and thus origination and destruction are different.

28. In this world, therefore, there is nothing as such absolutely established in its nature; after all mundane existence is (only) an activity of the soul-substance which is moving (in four grades of existence).

29. The soul tainted with Karma attains a condition mixed with Karma; thence Karma clings; therefore Karma is a condition (developed by passions etc.)

30. The development of the soul is soul itself, and this activity (of development) pervades the soul; this activity is known as Karma, and hence the soul is not the (direct) agent of (material) Karmas.

31. The soul develops into (or with) sentiency which, in turn, is said to be of three kinds, say with regard to knowledge, Karma and the fruit of Karma.

32. Knowledge is the comprehension of the objectivity (exactly as it is); whatever is done by the soul is Karma, which is of many kinds; the fruit of Karma is either happiness or misery.

33. The nature of the soul is development: this development is with reference to knowledge, Karma and the fruit; therefore, it should be understood that knowledge, Karma and the fruit constitute the soul.

34. When the Sramana is convinced that the soul itself is the agent, means, action, and the fruit, and if he does not develop anything (else as passions etc.), he realizes the pure self.

35. Substance comprises  $J_{\bar{1}}va$ , the sentient principle and  $Aj_{\bar{1}}va$ , the non-sentient principle;  $J_{\bar{1}}va$  is constituted of sentiency and manifestation of consciousness;<sup>1</sup> Aj\_{\bar{1}}va is insentient, and the foremost of this class is matter.

36. That space which is accompanied by matter and soul, which is rich with Kāla (or time) and the two magnitudes (*i.e.*, astikāyas) of Dharma and Adharma (*i.e.*, the principles of motion and rest) and which is eternal, is called Loka or the physical world.<sup>2</sup>

<sup>1.</sup> TS. II, 8.

<sup>2.</sup> TS. V, 12.

37. Of this physical world constituted of matter and souls, there take place transformations consisting of origination, permanence and destruction collectively or individually.

38. The characteristics by which the sentient and non-sentient substances are recognised are known as the special qualities called  $m\bar{u}rta$  and  $am\bar{u}rta$ , concrete and non-concrete.

39. The qualities which are perceived by senses, which characterise the material substances and which are manifold are  $m\bar{u}rta$  or concrete qualities; the qualities of non-concrete substances are to be known as  $am\bar{u}rta$  or non-concrete.<sup>1</sup>

40. Colour, taste, smell and touch are found in matter from the finer molecule to the gross earth; and sound is material and of various kinds.<sup>2</sup>

41-42. The peculiar property of  $\bar{A}k\bar{a}sa$  is to give room; of the Dharma-substance, to be a cause of movement; of Adharma-, to be a cause of stationariness; of K $\bar{a}$ la, to mark the continuity; of soul, the manifestation of consciousness: these are to be known, in short, the peculiar characteristics of non-concrete substances.<sup>3</sup>

43. The souls, material bodies, principles of motion and rest, and space: all these possess innumerable space-points; but time has no space-points.<sup>4</sup>

\*2. These five substances, leaving aside the time, are called *astikāyas* or magnitudes: the word  $k\bar{a}ya$  signifies the collection of space-points.<sup>5</sup>

- 4. TS. V, 8-9.
- 5. On astikāya see P. 5.

<sup>1.</sup> Compare P. 99.

<sup>2.</sup> TS. V, 5, 23-24.

<sup>3.</sup> According to Jainism space or akaša is a substance, a reality. We can think of a beginning and an end in connection with things limited; but we cannot posit these for nature as a whole. Space extends infinitely, so its extension is infinite. Besides extension there is another characteristic of space, namely, to give room or the capacity to contain. The second is not an independent characteristic, because it needs certain other things for which the room is to be given. The six substances including space as well are there in space to a certain extent, and that much extent is called lokâkāsa, the physical space; and the rest, where there is nothing but mere space, is called alokâkāsia, super-physical or non-physical space. The experience of this empty space is possible for the omniscient, since our ordinary experience is always relative. And since omniscience is capable of comprehending even empty space, there is no propriety of calling empty space as a mere theoretical abstraction: thus the Jaina authors accept the possibility of empty space. On gäthäs 41-42 see P. 23-24, 85-86, 90 etc; TS. V, 17-18, 22.

**-II**, 50]

44. The sky or space pervades Loka and Aloka; Loka is occupied by the principles of motion and rest, by time which rests with the other two (viz., soul and matter) and by soul and matter.

45. Just as there are points of space, so are there of the remaining (substances); a primary atom is without space-points, because (being an unit) it gives rise to the (measure of) space-point.<sup>1</sup>

46. The moment of time is without space-points; it is equal to the time required by that unit of substance measured by one *pradesa* to traverse one space-point of the sky-substance.<sup>2</sup>

47. That much duration required for crossing from one to the other spatial point is (known as) samaya, instant or moment; the objective entity before and after is time; samaya is liable to origination and destruction.<sup>3</sup>

48. That much portion of the space occupied by one atom is called the space-point and it is capable of giving room to the atoms of all (substances).

49. All substances (excepting time) have one, two, many, innumerable or even infinite space-points, while time has only one space-point viz., samaya, instant or moment.

50. That samaya or instant, which has origination and destruction at one and the same moment, is (still) a samaya established in its nature.

1. TS. V, 11.

2. It is an interesting feature of Jaina physics that it has accepted Time and Space as realities, as much facts as matter; and even their ultimate units are recognised with their mutual relation settled. A primary atom, an ultimate indivisible unit of matter, is an unit of matter; the space occupied by an atom is *pradesa* or space-point, which is the unit of space; and finally, the time required for an atom to traverse one space-point is *samaya*, instant or moment, which is an unit of time. The co-ordination of these three fundamental and ultimate facts of physical universe shows the insight with which the Indian mind pursued the analysis of any subject.

3. Compare P. 24 etc. Time, according to Jainism, is a substance, a reality forming a condition of the introduction of changes in other things. The ultimate unit of time is samaya. The Sāmkhya school, though it does not admit the reality of time, is quite in agreement with the Jaina definition of samaya. Time is both absolute and relative. Absolute time is a non-corporeal substance conditioning the introduction of change in various things; while moments, hours etc. are the modes of relative time only. Like other substances it is characterised by existence, but it differs from others in the fact that it is made up of simple elements called  $k\bar{a}l\bar{a}nu$ . Because of this manner of constitution, time is not looked upon as an astikāya.

Time as a driving force is almost deified in Atharvaveda. Nyäya-Vaiścsikas infer the existence of time from such notions as past, present and future. Buddhism does not accept the reality of time, as its theory of momentariness cannot harbour the possibility of any continuity. According to Buddhist authors, time is treated merely as a subjective element. Translation of

51. This is the essential nature of kalanu (the unit of time), all the while, that it undergoes what are called origination, permanence and destruction at one and the same moment.

52. That, which has not many space-points, nor even one spacepoint in order that it might be known (?), should be known as void, which is something other than existence.

53. The physical world is stable, eternal and (filled) complete with entities endowed with space-points; he, who knows it, is the soul endowed with four life-essentials.

54. Life-essentials of Jivas or souls are senses, *bala* (*i.e.*, the channels of activities), duration of life and respiration.<sup>1</sup>

\*3. Life-essentials (in details) are ten: five senses, three channels of activity *viz.*, of mind, speech and body, respiration and the duration of life.

55. That which formerly lived, lives now and will live in future with the four life-essentials is the Jiva, the sentient principle; these life essentials, moreover, are fashioned by material substances.<sup>2</sup>

56. The soul endowed with life-essentials, bound by infatuatory and other Karmas, and enjoying the fruit of Karmas, is bound by other additional Karmas.

57. If the Jīva, through delusion and hatred, causes harm to the life-essentials of living beings, this results into the bondage of Karmas such as knowledge-obscuring.

58. The soul tainted with Karma, so long as it does not give up attachment towards external objects the foremost of which is the body, possesses other life-essentials again and again.

59. He, who has conquered his senses etc. and meditates the pure manifestation of consciousness of his self, will not be tainted by Karmas; how then can the life-essentials follow him?

60. The transformation of one condition into another, in the case of the soul (when coming into contact with matter) whose exis-

2. Compare P. 30.

<sup>1.</sup> The life-essentials do not form the nature of the soul-stuff, but they are the indications or the signs of the presence of the soul in an embodied condition. We do not perceive the soul, but it has certain essential features in this mundane existence; and they are four in number (and the same would be ten when their details are taken into consideration). The four life-essentials are typically selective and mutually exclusive to a great extent. The signs of soul given by Vaisesikas, namely, prānāpāna-nimisonmeşa-jīvana-mano-gatīndriyāntara-vikārāh sukha - duhkhēcchā - dveşaprayatnāscātmano lingāni (V. S. III, 2, 4), look more like a descriptive enumeration.

-II, 70]

tential nature is (already) determined, is the modification with its varieties of figuration etc.

61. Human, hellish, sub-human and divine modifications of the soul are mutually different with regard to the figuration (of the body) etc., because of the operation of Nāma-karman.<sup>1</sup>

62. The nature of the substance established in its existential condition is said to be three-fold (viz, consisting of origination, permanence and destruction); he, who knows it in detail, will not be infatuated with foreign substances.

63. The soul is constituted of the manifestation of consciousness; manifestation of consciousness is towards knowledge and cognition; the manifestation of consciousness of the soul is either auspicious or inauspicious.<sup>2</sup>

64. If the manifestation of consciousness is auspicious, the soul accumulates merit; if inauspicious, sin; in the absence of both there is no accumulation (of Karmas).

65. He, who recognises the great Jinas, attends on Siddhas as well as saints and is compassionate towards living beings, has an auspicious resultant of consciousness.<sup>3</sup>

66. He, who is steeped in sensual pleasures and passions, who is given to false scriptures, evil intentions and wicked words, and who is cruel and goes astray, has an inauspicious resultant of consciousness.

67. Being free from inauspicious manifestation of consciousness and without the auspicious one towards foreign substances and being indifferent, I meditate on my self that is essentially constituted of knowledge.

68. I am neither the body, nor the mind, nor the speech, nor the cause thereof, nor the agent, nor the commissioner, nor the consentor of the doers.

69. It is pointed out that body, mind and speech are constituted of material substances; and the material substance, in turn, is a lump of atomic substances.

70. I am neither made of matter, nor is the matter lumped by me; therefore, I am neither the body nor the maker of that body.

<sup>1.</sup> Compare P. 16.

<sup>2.</sup> See P. 40; TS. 11, 8-9.

<sup>3.</sup> Compare I, 69 ante.

71. The primary atom has no space-points; it is an unit of space-points and itself having no quality of sound; being arid or cohesive it comes to have two or more space-points.<sup>1</sup>

72. It is said that the points of aridness or cohesiveness of an atom, because of transformation, increasing by one from one on-wards, attain infinity.

73. Atomic modifications, cohesive or arid, whether (having) even or odd points, bind mutually, when ordinarily there is the difference of two points, the minimum point being excepted.<sup>2</sup>

74. An atom with two points of cohesiveness binds with an atom of four points of cohesiveness or aridness; and that of three points with that of five points.

75. The gross entities (or molecules)<sup>8</sup> which have two or more space-points and the subtle or gross earth-water-fire-air bodies come to have different shapes according to their modifications (of the qualities of cohesiveness or aridness).

76. The physical world is thickly packed everywhere with material bodies, subtle and gross, capable of being received or not (by the soul).

77. The molecules capable of becoming Karmas, coming into contact with the (passional) conditions or transformations of the soul, are developed into Karmas; and not that they are so transformed by the soul.

78. Those material bodies, which are transformed into Karmas, go to form the bodies, when the soul is passing into one more body again.

79. The physical body, the transformatory body, the electric body, the translocational body and the Karmic body: all these are made of material substance.<sup>4</sup>

80. Know that the (pure) soul is without (the qualities of) taste, colour, smell, touch, and sound; it is all the quality of sentiency; it is beyond inferential mark; and it has no definable shape.<sup>5</sup>

81. Material objects possessing the qualities of colour etc., mutually bind on account of their qualities of touch (viz., cohesiveness

5. This gāthā is the same as P. 127.

<sup>1.</sup> See P. 77, 78, 81 etc.

<sup>2.</sup> TS. V, 33-37.

<sup>3.</sup> On the significance of skandha see P. 74 etc.

<sup>4.</sup> TS. II, 36.

and aridness); the (nature of the) soul is quite opposed to this; then how is it that material Karmas bind it?

82. The soul, which is without colour etc., perceives and knows objects endowed with colour etc. and the qualities; similarly the (case of) bondage is to be understood.

83. The soul, which is constituted of the manifestation of consciousness, conceives infatuation, attachment or aversion having obtained various objects of pleasure; so again it is bound up with them (*i.e.*, the passional states).

84. It is by the attitude, with which the soul perceives and knows the obejcts of senses, that it is tinged; and it is thereby, moreover, the Karma binds: so goes the doctrine.

85. Bondage between material bodies is due to their qualities of touch etc. (*i.e.*, cohesiveness and aridness); and that of the soul is due to attachment etc.; mutual interpenetration is said to be the bondage of soul and matter.

86. The soul has space-points, and in those space-points material bodies penetrate and remain as it may be possible; they pass away (according to their duration) or remain bound.

87. When the soul develops attachment, Karma binds; when it is without attachment, it becomes free from Karmas: know this to be in short the real description of the bondage of the soul.

88. Bondage results from the modification which consists of attachment, aversion and infatuation. Infatuation and aversion are inauspicious; while attachment is either auspicious or inauspicious.

89. It is already remarked that auspicious and inauspicious attitudes towards other (*i.e.*, external) things lead to merit and sin (respectively). According to the doctrine (of the Jina), the attitude, which is (inclined) towards neither, is the cause of the destruction of misery.<sup>1</sup>

90. (All) the living embodiments, immovable like the earth etc. and the movable, are different from the (essential nature of) soul; and the soul is essentially different from them.<sup>2</sup>

91. He, who, having realized (or accepted) his nature, does not understand the self and the non-self (and the difference between them), conceives, through infatuation, an attitude: I am this and this is mine.

<sup>1.</sup> Compare P. 132; also II, 64 ante.

<sup>2.</sup> TS. II, 12-13.

92. The soul, effecting the development of its consciousness, is the agent of its own development; it is not the agent of all those conditions constituted of material substances.<sup>1</sup>

93. The soul, though standing in the midst of matter all the while, neither accepts nor abandons, nor is the agent of material Karmas.

94. The soul, at present (*i.e.*, in this transmigratory condition), being the agent of its own modification constituted out of its own substance, is sometimes bound up with or released from Karmic dust.

95. When the soul, under the influence of attachment or aversion develops itself into auspicious or inauspicious resultant of consciousness, the Karmic dust pours into it in the form of knowledge-obscuring etc.

\*4. The fruition of auspicious or inauspicious types (of Karmas) is intensified by pure and soiled attitudes (respectively); but in reverse to that, all the types have minimum intensity.

96. The soul, which has space-points, when soiled by infatuation, attachment and aversion, is clung by Karmic dust;<sup>2</sup> and that is called bondage in the scripture.

97. The Arahantas have preached to the ascetics or saints this discourse in short on the bondage of the soul from the realistic standpoint of view; the same from the ordinary stand-point of view is something different.

98. He, who does not abandon the notion of mineness over the body and possessions that 'I am this and this is mine', gives up the sramanya (*i.e.*, the status of a saint) and goes astray.

99. 'I do not belong to others, nor do others belong to me; I am mere knowledge': he, who meditates thus in concentration, comes to meditate on his (pure) self.

100. Thus I consider myself to be constituted of knowledge and faith, supersensuous, a great objectivity, eternal, stable, independent and pure.

101. Bodies, possessions, happiness, misery, friends or enemies are not the eternal associates of the soul; the soul is eternally constituted of the manifestation of consciousness.

<sup>1.</sup> Compare P. 65.

<sup>2.</sup> Compare II, 29 & 86 ante,

-III, 3]

102. He, who, knowing this and being pure in self, meditates on that highest Self, whether he is a layman or an ascetic, destroys the dangerous knot of delusion.

103. He, who has destroyed the knot of delusion, who has overthrown attachment and aversion and is indifferent to pleasure and pain in his condition of a Sramana, attains eternal happiness.

104. He, who has destroyed the dirt of delusion, has abstained from objects of pleasure, has restrained his mind and is established in his own nature, becomes a meditator of the self.

105. What does that great sage, who has destroyed the thick destructive Karmas, who directly comprehends all entities and realities, who has reached the end of the objects of knowledge and who is free from doubts, meditate upon?

106. Being free from all hindrances, being all round rich in knowledge and happiness of all the senses (together), being beyond the reach of senses and having no senses, he meditates on the highest happiness.

107. My salutation to that path leading to Nirvāņa and to those who, following it, attained the state of Sramaņas, of Jinas, of Jinendras and of Siddhas.<sup>1</sup>

108. Therefore, thus realizing the soul as the knower by nature, I give up the notion of mineness and have come to adopt the (notion of) non-attachment.

\*5. My repeated salutations to those liberated saints whose faith (*darsana*) is pure, who are endowed with the manifestation of consciousness with respect to right knowledge and who are happy without hindrances.

### Book III

1-2. Having repeatedly saluted the Siddhas, the foremost great Jinas and the saints, may he adopt asceticism, if he desires for escape from misery, after taking leave of the family of relations, being let off by elders, wife and children, and being intent on the cultivation of knowledge, faith, conduct, austerities and strength.

3. He prostrates himself before a (great) saint, the head of an ascetic band, rich in virtues, endowed with distinctive family, form and age, and honoured by ascetics, saying, 'Admit me'; and he is favoured (with admission to the ascetic community).

<sup>1.</sup> For their mutual distinctions see the commentary of Jayasena.

4. I do not belong to others, nor do others belong to me; there is nothing that is mine here: thus determined and conquering his senses, he adopts a form similar to that in which he is born (yatha-jata-rapa-dharab).<sup>1</sup>

5-6. The (external) emblem (of a Jaina saint) consists in possessing a form in which one is born, in pulling out hair and moustache, in being pure, in being free from harm unto beings etc., and in not attending to the body (*apratikarma*);<sup>2</sup> the (internal) Jaina (ascetic) emblem, which is the cause of negation of births, consists in being free from infatuation and preliminary sins, in being endowed with purity of manifestation of consciousness and activities, and in having no desire for anything else.

7. Adopting this (ascetic) emblem (both external and internal), at the hands of an excellent preceptor, bowing to him and (then) hearing the course of duties consisting of vows, when one begins to practise it, he becomes a Sramana (*i.e.*, an ascetic).

8-9. (Five) vows, (fivefold) carefulness, control of (five) senses, pulling out the hair, (sixfold) *avasyakas* (or essentials), nakedness, not taking bath, sleeping on ground, not cleansing the teeth, taking meals in a standing posture and taking only one meal a day—these, in fact, have been prescribed, as the primary virtues<sup>3</sup> of the ascetic, by the great Jinas; he, who is negligent about them, is a defaulter (who needs to be reestablished on the correct path).

10. That preceptor, at whose hands they accept the (ascetic) emblem, is known as  $pravrajy\bar{a}$ - $d\bar{a}yaka$  (*i.e.*, the teacher who initiates them into the ascetic fold); the remaining ascetics, who help to reestablish them in the right course, when they have committed certain defaults, are called *niryāpaka*.

11-12. When the monk is carefully conducting (his) physical activities, if there is a default, to him is then prescribed a (lustral)

3. For the detailed discussion about primary virtues, see  $M\bar{u}l\bar{a}c\bar{a}ra$  of Vattakera, chapter 1.

<sup>1.</sup> It means that he should give up everything including clothes and remain naked; this is the excellent type of Jaina asceticism.

<sup>2.</sup> appadikammam occurs here, in gāthā 24, and also in 28 without the negative particle. Reading the two gāthās side by side the sense is clear that a monk is not to pay attention to, caress and decorate his body in any way. prati and pari are often interchanged in Prakrit and sometimes phonetically represented by padi. So more conveniently and accurately the form should be derived from kr with pari. a-prati-kr is not altogether wrong, but the sense becomes restricted. pari is preferable as seen from the use of parikarma in gāthā 28.

course of conduct preceded with alocana (i.e., the report of sins committed): the defaulter monk should approach a monk (practically) expert in the Jaina doctrine, should confess before him and practise what is prescribed by him.

13. Whether in the company of his preceptor or alone, without (any) breach with regard to his ascetic course, an ascetic should remain ever avoiding the attachments.

14. That is perfect asceticism, when one practises his course ever intent on knowledge preceded by faith and exerting in the (practice of) primary virtues.

15. A Sramana does not entertain attachment either for food or for fast, either for residence or for touring, or for paraphernalia, or for co-monks, or for unhealthy gossip.

16. Careless activities of a monk when sleeping, sitting, standing and walking, are always known as continuous harm unto living beings.

17. Let the being die or not, harm unto living beings is certain (to occur) in the case of him who is careless in conduct; there is no bondage for him, who is mindful of the items of carefulness, by mere (physical) harm.

\*1-2. If a subtle living organism is crushed or killed with the contact of the feet in movement of an ascetic who is careful in his walking towards his destiny, the scripture does not hold him liable even for a slight bondage as a consequence of that; (the case is similar to the statement:) it is infatuation alone that is called paraphernalia on the authority of the spiritual lore.<sup>1</sup>

18. A Sramana of careless conduct is called murderer of the six (classes of) embodied beings; if he carefully practises (his course of conduct), he is forever uncontaminated like the lotus on water.

19. There is or there is no bondage, when a being dies in the course of physical activities; bondage is certain from attachment to paraphernalia, therefore ascetics give up everything.

If there is no renunciation (absolutely) free from (any) 20. expectation, the monk cannot have the purification of mind; how can he effect the destruction of Karmas, when he is impure in mind?

407

<sup>1.</sup> Himsā is not merely prāņa-vyaparopaņa, but pramatta-yogāt prāņavyaparopanam himsa (TS. VII, 13). It is the passions, negligent and careless channels of activities etc., that matter most; it is the mental condition, rather than the visible act, that is of utmost importance. For instance, parigraha does not so much consist in having physical contact with external objects as in being infatuated with them.

\*3-5. (If you were to say that) it is (found) stated in certain texts that a monk accepts a piece of clothing and possesses a pot; (we have to ask) how can he (with these) be independent and without activities involving preliminary sin? If he accepts a piece of clothing, gourdbowl and anything else, necessarily there is involved harm unto living beings, and there is disturbance in his mind: he accepts the pot and the piece of cloth, cleanses them, washes them, carefully dries them in the sun, protects them and is afraid of others (that they might take them away.)<sup>1</sup>

21. (If he accepts these things) how then is he not liable to infatuation, preliminary sin and lack of control?; similarly when a monk is attached to external things, how will he realize his self?

22. A monk should so conduct (his course of duties), understanding the (necessities of) time and place, that, when using the paraphernalia, there should not be any default (with respect to primary virtues) in accepting and abandoning it.

23. Let the monk accept that little (quantity of) paraphernalia, which does not involve bondage (*i.e.*, which is sanctioned by the scripture),<sup>2</sup> which is not desired for by men who are not self-controlled (*i.e.*, which is essential for maintaining self-control) and which does not give rise to (any) infatuation etc.

24. Even the slightest thought about the body, on the part of him who aims at the negation of births, is considered as attachment; therefore the great Jinas have preached non-attention (towards the body).

\*6. The religion preached by great saints (*i.e.*, the Tirthankaras) does not aim at (happiness etc. in) this or the next world (but only at liberation); then how is it that, in this religion, women are prescribed an alternative ascetic emblem (consisting of clothing etc.)?<sup>3</sup>

<sup>1.</sup> The life of a Jaina monk is expected to be ideally self-sufficient, independent and without sin; but these virtues cannot be ideal, if he were to accept clothes, alms-bowl etc.;  $dugdhik\bar{a}$  is a kind of native gourd.

<sup>2.</sup> a-prati-krusta, that which is not forbidden by the scriptural injunction; see \*20 infra.

<sup>3.</sup> A question is raised that women, when they are not allowed to accept the standard course of asceticism, it means, should go only to heavens etc. which, as a matter of doctrine, are not considered to be healthy objects of aim. Liberation is the only aim, to be aspired after, which can never be attained by any other course than the adoption of standard asceticism; if women are to get liberation, they should also be allowed to accept the standard emblem. The answer is given in the gāthās to follow.

\*7. In fact, liberation is not said to be possible for women in that very birth; therefore an alternative (ascetic) emblem is prescribed for women befitting them.

\*8. The nature of these (viz., women) is naturally full of negligence ( $pram\bar{a}da$ ), and hence they are designated as  $pramad\bar{a}$ ; therefore these women ( $pramad\bar{a}b$ ) are said to be plentifully negligent.

\*9. As a matter of fact, women are liable to infatuation, aversion, fear and disgust; in their mind (there is) crookedness of a varied type; therefore they cannot attain liberation (in that very birth).

\*10. There is not a single woman, in the whole world, who is without even one of these above faults; their limbs are not closed (?) (samudam), and hence they need clothing.

\*11. In their case there is always the mental mobility and fickleness and the periodical oozing of blood (at the time of monthly course) wherein grow subtle human organisms.

\*12. There is said to be the growth of subtle organisms in the female organ of generation, in between their breasts and in the parts of their navel and armpit; then how can self-control be possible for them?

\*13. Women cannot effect (complete) exhaustion of Karmas, even though they are pure in faith, are endowed with scriptural study and practise a severe course of conduct.

\*14. Therefore the Jinas have prescribed for them an emblem befitting their nature (*i.e.*, consisting of clothing etc.); those, that are endowed with family, form and age and practise that course, are called nuns (*sramani*).

\*15. He is a fit one for accepting the ascetic emblem who hails from the three castes (*varnas*), whose limbs are healthy, whose age can stand the austerities, who is of winning appearance and whose character is free from any scandal.

\*16. The loss of three jewels<sup>1</sup> is said to be the (greatest) loss by the Jinas, even by any other loss one does not remain fit for observing sallekhanā,<sup>2</sup> *i.e.*, the voluntary submission to death.

25. According to Jainism the (acceptable) ascetic paraphernalia is said to consist of the bodily form in which one is born, the words of the teacher, (disciplinary) modesty and the study of the sacred texts.

<sup>1.</sup> TS. I, I.

<sup>2.</sup> sallekhanā is a form of an ascetic ideal consisting in voluntary submission to death; and it must necessarily be differentiated from what is ordinarily called suicide; see Ratnakaranda Śrāvakâcāra of Samantabhadra, verses 122-30.

26. He is Sramana who has no desires in this world and no attachment for the next, whose diet and tourings are proper, and who is free from passions.

\*17. The ascetic becomes negligent or careless, when he is affected by the four (passions), anger etc.<sup>1</sup> and unhealthy gossip, by the objects of senses, and by affection and drowsiness.

27. (Really speaking) the soul of the monk does not eat (any) food; that is the (internal) penance; and the ascetics are after that. The ascetics are (as good as) without food, even if they accept fault-less food.

28. The Sramana possesses the body alone, and even towards the body he pays not attention of mineness; he yokes the same to austerities without concealing his ability.

29. (The proper food consists of) one meal which is not stomachful, in the form in which it is obtained, which is obtained by begging and by day, wherein there is no consideration of juices and which does not contain honey and flesh.

\*18-19. There is an incessant growth of subtle organisms of the nigoda class<sup>2</sup> (similar to the colour of the flesh etc.) in the pieces of flesh cooked or raw and in the course of being cooked; he, who eats or touches the pieces of raw or baked flesh, kills, in fact, a host of many crores of beings.

\*20. The unauthorised food (*i.e.*, not sanctioned by the scriptures), which has fallen in the (cavity of) palms, should not be given to others; he is unfit to eat (again) after giving it (to others); if he eats, he must repent for that.

30. A monk, young or old, exhausted or diseased, should practise a course of conduct fit for him in a manner that there is no violation of primary virtues.

31. If a Sramana observes his course of conduct understanding the (nature of) food, touring, place, time, physical labour, his forbearance and his bodily condition, he incurs the least bondage.

32. He, who is concentrated on one thing alone, is a Sramana; such a concentration is possible for him whose comprehension of the

1. Anger, pride, deceit and greed are the four passions; unhealthy gossip is also of four kinds: about women about food, about thieves etc. and about the state.

<sup>2.</sup> *nigoda* beings form a class by themselves at the lowest stage of evolution with minimum amount of vitality. They live in groups rather than as individuals. They are said to take birth and die eighteen times within a wink of time.

**\_III, 42**]

objectivity is certain; this certainty (of knowledge) is possible from the study of) scriptures; therefore application to the (study of) scriptures is of the highest importance.

33. The Sramana, who is lacking in the study of scriptures, does not know his self and the things other than his self; without knowing the objectivity how can the monk destroy the Karmas?

34. The saints have scriptures as their eyes; all the living beings have sense-organs as their eyes; the gods have clairvoyance as their eyes;<sup>1</sup> and the Siddhas have eyes in every way.

35. All the objects, with their various qualities and modifications, are known from the scriptures; those, who know them learning from the scriptures, are the Sramanas.

36. He, whose right faith is not preceded by the (study of) scripture, cannot possess self-control: so says the sacred text; and if he has no moral discipline, how can he be a Sramana?

37. One does not attain liberation (merely) by the (study of) scripture, if he has no faith with regard to the nature of reality; or one who has faith cannot attain Nirvana, if he is devoid of moral discipline.

38. The man of knowledge, who is controlled in three ways<sup>2</sup>, destroys within a breath the Karma which a man devoid of knowledge could destroy in hundred thousand crores of lives.

39. Further, he, who has an atom of attachment towards body etc., cannot attain liberation, even if he knows all the scriptures.

\*21. Especially in ascetic life, moral discipline is said to consist in renunciation, in abstaining from activities (leading to sin), in refraining from sensual pleasures and in destroying the passions.

40. That Sramana, who has five-fold carefulness, who is controlled in three ways, who has curbed his five senses, who has subdued his passions and who is completely endowed with faith and knowledge, is called self-disciplined.

41. Enemies and the members of the family, happiness and misery, praise and censure, a clod of earth and (a lump of) gold, and even life and death are alike to the Sramana.

42. He, who is simultaneously applied to (the cultivation of) the trio of right faith, knowledge and conduct, is said to have attained concentration; and he has perfect asceticism.

<sup>1.</sup> TS. I, 9, 21.

<sup>2.</sup> Mentally, verbally and physically.

43. If an ignorant ascetic, accepting an external object, falls a prey to delusion, attachment or aversion, he is bound by various Karmas.

44. If an ascetic develops neither infatuation nor attachment nor aversion, he necessarily destroys various Karmas.

45. According to the (authority of the) scripture the ascetics are endowed with either pure or auspicious manifestation of consciousness; amongst them, those endowed with the pure one have no Karmic influx and the rest have.<sup>1</sup>

46. The ascetic course of conduct, resulting from auspicious manifestation of consciousness, consists in devotion to Arahantas etc. and in showing affection towards those who are applied to the doctrine.<sup>2</sup>

47. Standing up (when the elderly monks arrive), following them (when they are going), showing respect (to them) and removal of fatigue: these, accompanied by salutation and adoration, are not forbidden for monks having auspicious resultant of consciousness.

48. Preaching about right faith and knowledge, receiving and feeding the pupils, and giving instruction in the worship of great Jin as constitute the course of conduct of monks with auspicious resultant of consiousness.

49. He, who renders assistance to the ascetic community consisting of four classes<sup>3</sup> without causing harm to any living being, is the foremost monk (possessing *subhopayoga*).

50. If an ascetic, in course of rendering assistance to his comonks, causes pain to living beings, he is no more an ascetic but becomes a house-holder, because that forms the duty of a layman.

51. One should confer benefits on all the Jainas whether practising the course of duty of a house-holder or of an ascetic through compassion and without expecting anything in return, even though this involves slight sin.

52. A monk (of *subhopayoga*) should, to the best of his ability, help a co-ascetic seeing him suffering from disease, hunger, thirst or exhaustion.

- 1. Compare P. 135.
- 2. Compare P. 136.

3. See Jayasena's commentary for the explanation of four classes in the ascetic community.

53. Talk with common people, if it results into auspicious consciousness, for rendering assistance to diseased, revered, young or old ascetics, is not forbidden.<sup>1</sup>

54. This course of conduct is good for monks; but it is the best for house-holders, whereby alone they (gradually) attain the highest bliss.

55. The auspicious attachment fruits otherwise according to the object with which it is associated, like the seeds, at the sowing time, sown in different kinds of fields.

56. One, who is devoted to vows, rules, study, meditation and charity and who is keeping in mind the aims prescribed by a teacher who has not attained omniscience,<sup>2</sup> will not attain liberation, but attains a pleasurable condition of existence (to be followed by births again).

57. Reverence, service and gifts offered to persons, who do not know the nature of reality and in whom pleasures and passions predominate, result into wretched births among men and gods.

58. Since objects of pleasures and passions are described as sin in the sacred texts, how can those, who are given to them, be able (to cross and) to help others to cross (the mundane existence)?

59. That man, who has refrained from sin, who entertains an attitude of equality towards all religious people and who maintains a band of virtues, joins the excellent path of liberation.

60. Those, that are free from inauspicious manifestation of consciousness and are endowed with pure or auspicious one, can (cross and) help others to cross (the mundane existence); one who is devoted to them attains excellence.

61. Seeing a natural object<sup>3</sup> (in the form of a great saint), one should perform such duties, the foremost of which is standing up, one is to be honoured according to his merits: that is the advice (of Jinas).

62. Meritorious ascetics in this world, it is said, should be welcomed with a stand-up, should be greeted with words, should be served, fed and revered, should be saluted with folded hands and be bowed down to.

<sup>1.</sup> As a rule he is not to have any familiarity with common people but on some such exceptional occasions it is not forbidden.

<sup>2.</sup> By observing the course of conduct preached by a non-omniscient teacher one cannot attain liberation which is decidedly superior to heavens.

<sup>3.</sup> He is a natural object, because he is yathā-jāta-rūpa-dharah without any artificiality.

63. Sramanas, skilled in the interpretation of sacred texts and rich in moral discipline, austerities and right knowledge, should be welcomed with a stand-up, should be served and be bowed down to by other ascetics.

64. It is opined that one does not become a Sramana, though endowed with moral discipline, austerities and scriptural study, if he has no faith in the realities, the foremost of which is the soul, as preached by Jinas.

65. Seeing an ascetic abiding by the injunctions of the scripture, he, who ridicules him through malice and is unwilling to do these reverential duties (unto him), ruins his conduct.

66. If a monk of inferior merits, thinking (proudly) that he is a Sramana, expects reverence from one who is more merited, he wanders in worldly existence till infinity.

67. If monks possessing more merits with regard to their asceticism, remain practising (their duties) with (or in the company of) those of inferior merits, they are victims of false faith and lose their conduct.

68. He, who has properly grasped the interpretation of the sacred text, who has pacified the passions and who excels in austerities, cannot be self-controlled, if he does not abandon company with common people.

\*22. He, who is pained in mind at the sight of and receives kindly the thirsty, hungry and miserable, is a man of compassion.<sup>1</sup>

69. If a monk, after becoming a Nirgrantha ascetic, still dabbles in worldly professions (like palmistry etc.), he is called a worldly man (or a commoner), even though he is endowed (externally) with selfcontrol and austerities.

70. Therefore, a Sramaņa, if he desires for release from misery, should always live with an ascetic of equal merits or possessing more merits.

71. Those, who have wrongly grasped the nature of realities and are sure (in their mistaken way) that the reality, according to the creed, is such, wander long (till infinity) in mundane existence which is full with the fruits of misery.

<sup>1.</sup> This gāthā is the same as P. 137.

72. He, who has abstained from improper conduct, who is certain about the nature of reality exactly as it is, whose soul is peaceful and who maintains perfect asceticism here, will not live long without attaining the fruit (of liberation).

73. Those, that have grasped all things properly, have renounced (attachment for) external and internal<sup>1</sup> paraphernalia and are not steeped in pleasures of senses, are called the pure or S'uddha.

74. He, who is pure, is said to be a Sramana; to the pure one belong faith and knowledge; the pure one atttains liberation; he alone is a Siddha: my salutation to him.

75. He, who, practising the course of duties of a house-holder and of a monk, comprehends this doctrine, realizes, within a short time, the essence of the doctrine (namely, the Self).<sup>2</sup>

415

<sup>1.</sup> ajjhattha I have taken as adhyātma.

<sup>2.</sup> The author does not lose the opportunity of mentioning the name of the present work indirectly.

## INDEX

The index is mainly intended for giving a topical analysis of *Pravacanasāra* under convenient heads. In view of the fact that the English equivalents of Jaina technical terms are not finally settled, even if settled the English equivalent may not always necessarily and exclusively indicate the same Jaina term, I have put the topics with Sanskrit words at the head; and in every case an English equivalent, at least the meaning, is given. In giving the English equivalents I have always taken into consideration the suggestions of my worthy predecessors; and at times I have differed from them, because it was felt that a better connotative equivalent was needed. Some important and technical terms have also been included here. The references are to Books and Nos. of gāthās; Nos. with an asterisk indicate the additional gāthās according to Jayasena's commentary. I, 68 \*3 means the 3rd additional gāthā of Jayasena's text which comes just after 68th regular gāthā of the first Book.

- Ajiva-Non-life or the insentient principle; nature of II, 35.
- Adharma—The principle of stationariness or the fulcrum of rest; property of II, 41.
- Anagāra—An ascetic II, 102 (?)
- Anyatva-Non-identity; defined II, 14. Appadikammam-Non-attention towards
- the body III, 5, 24 also 28.
- Appadikuțiha-Not forbidden by the sacred text IIJ, 23, 29 \*20.
- Abhavya—A non-liberable being; nature of I, 62.
- Amūrta—Non-concrete; defined II, 39; see guņa.
- Arahanta (Sk. Arhat)—One who is worthy of worship, Tirthankara; nature of the activities of I, 44-45; glories of I, 68 \*3.
- Artha—An existential entity; some characteristics of I, 10; defined I, 87. II, 1; *āgama* as the proof of III, 35.
- Avagraha-Outlinear grasp I, 21, 59.
- Avadhi-Clairvoyance; as the eye of gods III, 34.
- Asubhopayoga—Inauspicious manifestation of consciousness; fruit of I, 12;

demerit caused by II, 64; characteristics of II, 66; karmic influx in III, 45.

- Astikāya—A magnitude, a technical name given to five substances, time being excepted; five kinds of & defined II, 43 \*2.
- Akāsa-Space, also sky; the property of II, 41; space-points of II, 43; two kinds of II, 44.
- Agama—The Jaina scripture; importance of the study of III, 32; karman destroyed by the study of III, 33; monks see through III, 34; self-control obtained from III, 36.
- Atman—The self; coextensive with knowledge, neither less nor more I, 23-24, 36; identity with knowledge I, 27; the happiness itself I, 67; contact & relation of karma with H, 29-30; the relation of three kinds of cetanā with H, 33; agency etc. in II, 34; property of II, 42; nature of II, 63; independence of II, 68; body not identical with II. 70; real nature of II, 100; external things & relations different from II, 101; see also jīva and cetanā.
- Arambha-Preliminary sin; all those

activities which involve some slight harm to living beings; III, 20 \*4.

Alocanā-Report of defaults III, 11-12.

Āvašyaka—Essential duty III, 8.

- *Asrava*—The influx of Karmas; causes of III, 45.
- Ahāra—Food etc.; nature of monk's III, 29, 29 \*20; reasons for abstaining from non-vegetarian III, 29 \*18-19.
- *Ahāraka* (-*śarīra*)---The translocational body II, 79.
- Indriva—The sense organ or the sense; simultaneous comprehension impossible for I, 56; not a part of the soui's nature I, 57; sense-perception not pratyaksa I, 57; nature of the happiness from I, 76.
- Ihā-Discrimination I, 40.
- Utpāda-vyaya-dhrauvya—Origination, destruction and permanence; refer to modifications leaving arthatva I, 18.
  II, 9; interaction of II, 8; simultaneous presence of (in a substance) II, 10; relation of origination and destruction II, 27.
- Upadhi-The same as parigraha III, 23.
- Upayoga—The manifestation of consciousness. It is a very mobile term, whose shade of meaning slightly changes according to the context. It is a condition of the soul which is an embodiment of consciousness; three kinds of I, 9; two channals of II, 63.
- Audārika (-sarīra)—The physical body II, 79.
- Karman- Karma, a subtle type of matter which inflows into the soul, when the latter is disturbed by passional vibrations etc.; ghāti-k. destroyed by Mahāvīra I, 1; ghāti-k. destroyed in śuddhopayoga I, 15; nature of and soul's contact and relation with II, 29-30; soul bound by II, 56; harm to life-essentials as the cause of jñānāvaraņīya-k. etc. II, 57; life-essentials are further in-

curred due to II, 58; a way of escaping from II, 59; transformation of material aggregates into II, 77; body of II, 79; illustration of the bondage of II, 82; possibility of the destruction of III, 20, 33, 44; causes of III, 43;  $n\bar{a}ma-k$ . the states of existence fashioned by II, 25-26, 61.

- Kāya—Body, an embodied being; six kinds of III, 18.
- Kārmaņa (-śarīra)—The karmic body II, 79.
- Kāla—Time; property of II, 42; spacepoints denied in the case of II, 43.
- Kālāņu-The ultimate unit of time II, 51.
- Kevala-jñāna--Omniscience; equated with happiness I, 19, 60; its direct comprehension without sensational stages I, 21; the manner of its vision I, 29; as a reflector of present and absent modifications I, 37; scope of the comprehension of I, 41, 48; its ability to know all substances with all their modifications I, 49; simultaneous comprehension of I, 50; glory of I, 51; pratyakşatva of I, 54.
- Kevalin—The omniscient; his exemption from physical feeling I, 20; no indirect perception in his case I, 22; the mode of his vision and comprehension I, 29; his immunity from disturbances when seeing and knowing I, 32; his immunity from bondage I, 52; the object of meditation of II, 106.
- Kşāyika-jñāna—Knowledge which originates after the destruction of karmas; defined I, 42, 47.
- Gaņadhara—An apostle, the direct disciple of Tīrthaṅkara, but sometimes
  equated with ācārya, who is at the head of an ascetic group I, 4.
- Guna—Quality; modifications associated with II, 1; substance is the substratum of II, 18; *mūrta* and *amūrta* distinction of II, 38.

- I, 7.
- Cetanā-Sentiency or consciousness; definition of and three kinds of II, 31-32; see also atman and jiva.
- Chadmastha-One who has not attained omniscience; fruit of following III, 56.
- Cheda-Default (in the practice of primary virtues); and Chedopasthāpaka is that monk who stands in need of reestablishment in the correct behaviour after he has committed a default III, 9; antidotal procedure against III, 11-12; guarding against III, 13, 22.
- Jīva-Soul or the sentient principle; nonconcrete nature of I, 55; as one that develops happiness I, 65-66; its difference and non-difference in different births explained II, 20-21; nature of II, 35; space-points of II, 43; as a knower endowed with four life-essentials II, 53; incurrance of karmas by II, 56; modifications of II, 61; description of II, 80; illustration of the karmic bondage of II, 82, 84; bondage resulting from the passional vibrations of II, 83-84; embodiment distinct from II. 90: conditions of material substances not caused by II, 92; discussion about the reception of karmas by II, 23; see also ātman and cetanā.
- Jñāna--Knowledge; coextensive with the self and the objects of knowledge I, 23; all-pervasiveness of I, 23; the self identical with I, 27; its relation with jñeya indicated with an illustration I, 28; its enlightenment of objects illustrated I, 30; equated with the understanding of the sacred text I, 34; equated with the knower I, 35; equated with the soul I, 36; two kinds of I, 53; its being pratyaksa I, 54; pratyaksa-and paroksa-, distinguished and defined I, 58; karmas instantaneously destroyed through HI, 38.

- Caritra-equated with dharma and sama 'Jneya-The object of knowledge; coextensive with knowledge 1, 23; scope of I, 23; reflected in and grasped completely by Jina I, 29; its relation with iñana illustrated 1, 28.
  - Tapas-Penance, austerity; in the form of fast III, 27.
  - Taijasika (-sarīra)-The electric body II, 79.
  - Trasa  $(-k\bar{a}ya)$ -Movable body (or being) that possesses more than one sense II, 90.
  - Deva-A god, a resident of heavens; nature of his happiness I, 71, 73-75.
  - Dravya-Substance; defined I, 49. II, 3; infinite number of and infinite modifications of I, 49; as made up of qualities II, 1; nature of II, 4; differentia of II, 5-6; origination etc. associated with the condition of II, 7; orgination etc. intimately & simultaneously united with II, 10; existential character of and immunity from modificational disturbance II, 11; its relation with qualities and modifications II, 12; sattā as the characteristic of II, 13, 17-18; positive and negative aspects of II, 19; two kinds of II, 35; concrete and nonconcrete qualities of II, 38; spacepoints of II, 49; three-fold nature of II, 62.
  - Dravyârthika (-naya)-Substantial viewpoint; non-difference established by H. 22.
  - Dvesa-Aversion (Pk. form dosa); see  $r\bar{a}ga$  with which it is generally coupled.
  - Dharma-equated with caritra and sama I, 7; the soul considered as I, 8; a designation of *śramana* 1, 92.
  - Dharma-The principle or fulcrum of motion; property of II, 41; spacepoints of II, 43.
  - Dhyātā-A meditator; qualifications of II. 104.
  - Nirvāpaka—An ascetic who establishes a defaulter-monk in the correct behaviour; defined III, 10.

- Nirvāna—Nirvāna or Liberation; a way of attaining I, 6; salutation to the path of II, 107; in the same birth | Prthaktva-Separateness; defined II, 14. women cannot attain III, 24 \*7-14, infatuation as a hindrance to III, 39; attainment of HI, 59-60.
- Pañca-paramesthin-The five dignitaries; enumerated and saluted I, 4.
- Paramānu-A primary atom; a measure of space-point II, 45; nature of and the aggregates formed by II, 71; process, with illustration, of aggregates formed by II, 72-74.
- Para-samaya-A heretic creed; parasamayika, a follower of the heretic creed: defined 11, 1-2, 6:
- Parigraha-Attachment for paraphernalia; defined III, 17 \*2; bondage caused by III, 19; self-realisation endangered by III, 21; hindrances due to III, 20 \*3-5, 39; acceptable type of III, 23, 25; see also mamatva.
- Paryāya-Modification; subjected to origination and destruction I, 18; modifications of all substances, both present and absent, reflected in knowledge I, 37; absent paryāya defined I, 38; qualities associated with II, I; a substance endowed with II, 9; substance as the substratum of II, 18; as the ground of seven-fold predication II, ! 23; defined 11, 60; illustrated II, 61.
- Paryāyârthika (-naya) Modificational view-point; difference established by | H, 22.
- Pāpa-Demerit; defined 11, 89. III, 58; see also punya.
- Punya-Merit; really not to be distinguished from *pāpa* (so far as the attainment of Nirvana is considered) 1, 77; defined 11, 89.
- Pudgala-Matter; its qualities I, 56. II, 40; sound as a form of 11, 40; spacepoints of II, 43; forms and constituents of II, 69; the physical world full with

bodies of II, 76; bodies formed by II, 78; kinds of bodies formed by II. 79.

- Pradesa-Space-point; predicated of different substances II, 43; defined and its scope 11, 48.
- Pramadā-A lady; why a woman is called III, 24 \*8.
- Pravacanasāra-The essence of the doctrine viz., nija-paramātman III, 75.
- Pravrajyā-dāyaka-A preceptor who initiates a monk in the order; defined 111, 10.
- Prāņa-Life-essential; four kinds of II, 54: Ten further subdivisions of II, 54 \*3; material nature of II, 55; Karmic bondage consequent on the harm unto 11, 57.
- Bandha-Bondage of karmas; its possibility I, 84; of soul and matter illustrated 11, 81-82, 85, 86; the doctrine of II, 87; discussed in detail II, 95-97; himsā as a cause of III, 17.
- Bhavya-A liberable being; nature of I, 62.
- Mamatva-Sense of ownership, notion of mineness; mundane circuit caused by 11, 58; renunciation of II, 98-99, 108. III, 15; not even for body III, 28.
- Mūrcchā-Infatuation, excessive attachment III, 39; see also parigraha.
- Mürta-Concrete; defined II, 39; see also guna.
- Mülaguna-Primary virtue; twentyeight enumerated III, 8-9.
- Moha-Delusion or Infatuation; destruction of 1, 80, 86, 88-89. II, 102; defined I, 83; as a cause of bondage I, 84; characteristics of I, 85.

Moksa-Liberation; see Nirvāna.

Raga-Attachment; as a hindrance to the realisation of spiritual purity I, 81; as a source of infatuation I, 83; as a cause of bondage I, 84, II, 87; two kinds of II, 88; illustration of the fruit of III. 55; see also *dveşa* with which it is generally coupled.

- Linga—Emblem (viz., the ascetic emblem); description and two kinds of HI, 5-6; that prescribed for women HI, 24 \*6 etc.
- Loka-physical world II, 36; -ākāša physical space; origination etc. in II, 37; constituents of II, 43.
- Vardhamāna—Vardhamāna alias Mahāvīra, the last Tīrthaňkara of the Jainas; he attained liberation in 527 B. C.; saluted along with previous and contemporary Tīrthaňkaras I, 1-3.
- Vikathā—Unhealthy gossip; four kinds of III, 15.
- Visaya—The objects of pleasure; as the source of misery I, 64.
- Vaikriyika (Pk. Veüvviya) (-śarīra)— The transformatory body II, 79.
- Vrata-Vow III, 8.
- *Sabda*—Sound; the material nature of II, 40.
- Sama-Equanimity: defined and equated with dharma & cāritra I, 7.
- Sarīra-Body; five kinds of II, 79.
- Sāsana—Commandment or doctrine (of the Jina) III, 75.
- Suddha—The pure and the perfect one; defined III, 73; attainment of III, 74.
- Suddhopayoga—Pure manifestation of consciousness; fruit of I, 11; nature of happiness in I, 13; nature of a *śramana* endowed with I, 14; omniscience in I, 15; as a cause of destroying misery I, 78; absence of karmic influx in III, 45.

Śūnya—Void; defined II, 52.

- Subhopayoga—Auspicious manifestation of consciousness; fruit of I, 11, 70; characteristics of I, 69. II, 65. III, 46; merit caused by II, 64; karmic influx in III, 45; activities sanctioned for a monk with III, 47-48.
- Śraddhāna-Faith; importance of III.

37; as a necessary qualification of a *sramana* III, 64.

- Sramana-An ascetic, a saint; his qualifications I, 91-92. III, 26; dharma as a designation of I, 92; procedure etc. to be observed at the time of the initiation of III, 2, 7; reflection and appearance of III, 4; his caution against cheda III, 13; commission of himsā by III, 16; careful activities prescribed for III, 18; responsibility of himsā on III, 17 \*1-2; foodlessness of III, 27; how least karma is incurred by III. 31; definition of a self-controlled monk III, 40-42; destruction of karmas by III, 44; activities allowed for an ascetic of subhopayoga III, 47-49; mutual help among III, 52; the occasion when contact with commoners not forbidden for III, 53; formalities to be observed by III, 61-63; Faith to be possessed by III, 64; malice and vanity leading to the fall of III, 65-66; his mistake in cooperating with a lower monk III. 67: selection of a colleague by III, 20; attainments of perfect ascetic III, 72. Śramanī-A nun III, 24 \*14.
- *Śrāmaņya*—Asceticism; misery destroyed by the adoption of III 1; preliminary rites at the time of adopting III, 2; the preceptor etc. from whom to adopt III, 3; description of the emblem of III, 5-6; definition of the perfect type of III, 14; the fruit of the perfect type of III, 72.
- Śrāvaka—A householder or a layman III, 50; see sāgāra.
- Śruta-kevalin-A scriptural omniscient; defined I, 33.
- Sanga—Attachment or association; defined III, 24.
- Sat-Existence; scope of II, 15; sattā-II, 18.

Saptabhangi-The doctrine of seven-fold predication; stated II, 23.

- Samaya—Moment or instant, an unit of time which is coordinated with an atom of matter and a point of space; defined II, 46; origination etc. in II, 47; initial nature of II, 50.
- Samaya-Doctrine or creed; para- and svaka- defined 11, 2, 6.
- Samiti-Carefulness III, 8.
- Sallekhanā—Voluntary submission to death III, 24 \*16.
- Samyama—Self-control or discipline; defined III, 39 \*21.
- Samsāra—Transmigratory existence; defined II, 28.
- Sāgāra—A householder II, 102; duty of III, 50; the highest duty of III, 54; see also śrāvaka.
- Siddha—A liberated soul; an embodiment of absolute happiness and omniscience, and also a Divinity I, 68; salutation to I, 68 \*4.
- Siddhi-see Nirvāņa.
- Sukha—Happiness: in subhopayoga I, 1 11; in suddhopayoga I, 13; equated

with omniscience I, 19; of an omniscient I, 20; two kinds of I, 53; absolute happiness defined and equated with omniscience I, 59; happiness of senses is misery I, 76; absolute happiness as an object of meditation II, 106.

- Sūtra—The sacred text; its constitution and equation with knowledge I, 34.
- Skandha—An aggregate; formation of II, 74-75.
- Strī (-mokṣa)—Liberation of women; discussed III, 24 \*7-14.
- Sthāvara (-kāya)—Immovable being, *i. e.*, those that possess only the sense of touch; they are five: earth, water, fire, air and plants. II, 90.
- Syādvāda—see saptabhangī.
- Svayambhū—The self-existent; definition of I, 16; as a collocation of origination, destruction and permanence I, 17.
- Himsā—Harm unto beings; śramaņa's commission of III, 16; bondage due to III, 17.

## INDEX TO INTRODUCTION

This Index and the Table of Contents supplement cach other. The present Index includes names of authors and works and references to important topics. In the case of authors and works that are repeatedly referred to, only the informative references are noted. The dark numbers indicate important references. References are to the pages of the Introduction: 98 n2 means p. 98 footnote No. 2; and 119-n1 means that the occurrence is on p. 119 and also in the foot-note No. 1 on that page. Names of books are put in Italics, and those of modern scholars in small capitals. Words are arranged according to English alphabets.

Abhayacandra, 104. Abhayadeva, 76n2, 84n1. Abhayasūri, 104. Abhinava Pampa, 100n2. Abhinava Srutamuni, 104. Acaladevi, 101. Acārānga, 47n6, 84n3, 92n1, 112f. Ācāra-pāhuda, 24n1. Acārasāra, 38n1, 98n2, 99n6. Adharma, (the principle of rest), 41, 59f., 60-n1. Ādipurāņa, 10n5. Aditi, 89. Agama, 87n4. Agrāyanīyapūrva, 11. Ahamkāra, four bodies cpd. with 68. A History of Indian Phil., 84n4, 87n3. Ajita Kesakambali, 67n2. Ājīvika, 90. AIYANGAR, 19n1. Aijamamgu, 14n3, see Ārya Mamksu. Akalanka, 13, 20, 23, 51, 65n4, 76n2, 81-3, 95. 96n4, 118. Ākāśa, 40, 59. *Ālāpapaddhati*, 63n2, 96, 98n2, 99. Ālāpapāhuda, 24n1. Alocanā, 25, 39, 40. A Manual of AMg. grammar, 110n3, 114n2. Amarakośa, 98n2. Amitagati, 37n1.

Amrtacandra, 2, 18, 34n2, 40n4, 42-n1, 46n1, his recension of Prava. 47., Prakrit gathas translated by 50f., 51n4, 63n2, his works, date etc. 93ff., 98-9, 106. Aņagāra-bhatti, 26. Anantakīrti, 76n2. Anantavīrya, 76n2, 118. ANANDA KAUSALYANA, 90n2. Anekānta, same as Syādvāda, 83ff., 87n3. Anekānta, 4n1, 5n2. Anga, 10n5, 15, 24-5 30-1;-dhārin, 16. Anga (sāra) pāhuda, 24n1. Anguttaranikāya, 26. An Idealistic View of Life, 75n4. Anirvacanīyatāvāda, alleged derivation of Syādvāda from 84f. Annals of the B.O. R. I., 2n4, 9n7, 16n2, 37n1, 99n8, etc. Antagadadasão, 114n1. Antānantika, 84. Anugītā, 69n1. Anupreksās 32, literature on 37n1, summarised 38. Apabhramáa, forms in Paümacariya 22, forms in Pāhudas 35, verses in Rayaņasāra 37, etc. Āptamīmāmsā, 76n2. Ārādhanā, 98n2. Ārādhanā-Kathākośa, 6n1. Ārādhanā (sāra) pāhuda, 24n1.

## -Brahmasūtra]

Ārātīya, 10. Ardhamāgadhī, 51n4, non-Māhārāstrī elements in 110, etc. Ardhamāgadhī Dictionary, 82n1, 83; -Reader, 14n2, 117n2. Arhadbali, 10. Arthaśāstra, 20. Arungalānvaya, 2, 3, 9. Aryaganga, 45. Āryamamksu, 11, 14n3. Āryamangu, 14n3. Āśādhara, 93, 96, 99. Ascetic practices, 91-2. Asceticism, -in Jainism 91f. Asiatic Researches, 2n1. Asoka text and Glossary, 111n9. Asoka, 115. Astasahasri, 76n2. Astasatī, 76n2. Astikāya, 41f., 59. Asvaghoşa, 107. 111, 119. Atmakhyāti, 94. Atman, different views on 66f. Atmavidyā, 90. Atomic theory, different views on 77ff. Āvaśyakas, 39f. Āvašyaka-niryukti, 118n1. Ävaśyaka-sūtra, 27. Ayadana, 29. Āyariya-bhatti, 26. *Āyāramgasutta*, 114n3. AYYANGAR M.S.R. 14n2, 19. Bādarāyaņa, 87n3. Bāhu, 31. BAHUBALI SHARMA, 103n3. Balacandra, 11, 14, 18-n2, 48, 100ff, and foot-notes thereon. Bālacandra, of Ingaleśvarabali, 104. Balākapiccha, 4-n5. Balātkāragaņa, 9n2. Bālāvabodha, 105f. Ballāla, 100n3. BANARASIDASA, 14n2. Bankāpura, 8n5.

Bandha (sāra) pāhuda, 24n1. Bārasa-Aņuvekkhā, 2, 5, 20, 21, 27n2, 37ff., 37-n1, 82-n3, 99. Bārāpura, 6. BARNETT, Preface. BECHARADAS, 60n1, 63n3. BELVALKAR S. K., 21n1, 60, 66n1-2, 72n2, 75n2, 83n4, 90n1, Preface. Bhadrabāhu, 5, 9, 14-n3, 15f., 20, 22, 30, 117. Bhagavadgītā, 1. Bhagavatīsūtra, 45n1, 65n1, 82n2, 83. Bhagavatī Ārādhanā, 31n3, 37n1, 118n1. Bhaktāmara, 106. Bhakti Texts, 25f. BHANDARKAR, R.G., 10n5, 46, 69, 115. Bhānukīrti, 101. Bharata, 22, 119. Bhārata Nātyaśāstra, 110n3. Bhāsa, 22, 107, 111, 114, 119. Bhāsa's Prākrit, 107n1, 111n2 etc. Bhāsyavrtti, 95. Bhatta, 96; sec Kumārila. BHATTACHARYA H.S., 60n1. BHATTACHARYA B., 96n3. Bhattäkalanka, 38n1, sec Akalanka. Bhāva, 30f. Bhāvanā-sandhi-prakarana, 37n1. Bhāvapāhuda, 30f, 35, 40, 98n2. Bhāva-linga, 30, 33. Bhāva-tribhangī, 104. Bhavisattakahā, 119n1. Bhavyasena, 31. BHUJABALI SHASTRI, 103n3. Bhūtabali, 11, 118. Bibliography of the Sanskrit Drama, 46n1. Bimbisāra, 92n2. Bodha-pāhuda, 5, 9, 15, 29f., 35, 49. Bondage, Causes of 43. Boppana Pandita, 101. Brhat-sarvajña-siddhi, 76n2. Brahmadeva, 97n2, 98. Brahmajālasutta, 67, 84 Brahman, 72f., 81f. Brahmasūtra, 1, 87n3; -bhāşya 83n4.

#### Pravacanasāra

[Brāhmi-

Brāhmī, 7, 8, 9n1. Bruchstücke Buddhistischer Dramen. 111n4, 119n2. Buddha, 32; Omniscience of 73, 84, 92. Buddhi or Bodhi-pāhuda, 24n1. Buddhism, 46, Jainism contrasted with 60-1; omniscience in 73, Atomism in 79, 84-5; Sāmkhya and Jainism cpd. with 89, 90f. BÜHLER, 46. Cālukya, 11. Cambridge History of India, 14n2. Cāmundarāja, 97f. Canda, 110n4. Candragupta, 15. Candramauli, 101. Candraprabha-carita, 38n1. Carana-pāhuda, 24n1. Cāritra, 26, of monks and laymen 28. Cāritta-pāhuda, 28f., 35, 45. Cāritrasāra, 97, 98n2, 99-n3. Cārvāka, 76, 86. Catalogue of Sk. and Pk. Mss. in C.P. and Berar, 4n1, 46n2, 96n1. Caturmukha, 32. Cediharam, 29. CHAKRAVARTI A., 5n3, 6-n1, 12f., 13, 19f., 40n4, 60n1, 78n1, 82n8, 86, 87n3. Preface. Chandośataka, 106n3. Chappahuda, 34, 116f. CHATTERJEE, 118n2. CHAUGULE A.P., 105. Citrakūtapura, 3f. Conjeepuram, 13, 19, 22. Constructive Survey of Upa. Phil., 75n3. Counter Attack from the East, 75n4, 86n1. Cūlīpāhuda, 24n1. Cūrņi, 119. Cūrņī-pāhuda, 24n1. Dāmanandi, 101. Damsana-pūhuda, 27.

Dandaka, 31. Darśanasāra, 7-n1, 11, 15n1, 20, 96. DARWIN, 85. Das Aupapātikasūtra, 114n2. Daśabhaktis, 98n2; See Bhakti Texts. DASGUPTA, S.N., 84n4, 85, 87n3. Dasapūrvin, 10. Dasaveyāliyasutta, 51, 84n3, 91n1, 92-n1. Davvasamgaha, 60n1, 64n3. Dayānanda Commemoration vol. 67n1. Democritus, 79. DENECKE W. 34n2, 35, 116f. Deśigana, 3, 9, 100. Deva, 29. Devacandra, 8. Devarddhigani, 118, Devasena, 7, 11, 20, 96. Dhādasī-gāthā, 94, 96. Dhanapāla, 119n1. Dharasena, 11, 18nl. Dharma, (the principle of motion), 40, 59f., 60-n1. Dharmacandra, 106n3. Dharmadhyāna, 33. Dharmakīrti, 76n2. Dharmāmŗta, 93n5, 99. Dharmaparīksā, 4n5. Dharmaratnākara, 97. Dharma-śāstra, 34, -sūtra, 92. Dhātu (=element), 78n1. Dhavalā (commentary), 3, 4-n8, 17, 20, 51-n4, 95, 98n2. Dhavala, 37n1. DHRUVA A. B., 47n5, 81n2, 82n2-8, 83ff, 87n3, 95n1. Die Lehre vom Karman etc., 68n6. Digambara, 1, 7, 8, 10, 11, 12f., 20, 23f., 27, 31n3, 37n1, 49, 51, 63, 82, 92, 94, etc. Digambari Language, 117. Dīksā, 29. Dîpāyana, 31. Ditthivāda, 25. Divinity, Jaina Conception of 87f., Vedic and Jaina notions of 89f. Divvapāhuda, 24n1.

-Indian Logic]

Dohāpāhuda, 99. Do-kiriyāvāda, 45. Drāvida-samgha or gaņa, 2f., 9, 12, 20, 22. Dravya, see substance. Dravya-linga, 30, 33. Dravyārthika-naya, 63f., 86n3. Dravyasamgraha, 97, 98n2, 99. Dravya (sāra) pāhuda, 24n1. Drstipāhuda, 24n1. Drstivāda, see Ditthi-. DUTT, 86n6, 93-n2-3. DUIT N. 92n2. Dvādaśa-bhāvanā, 37n1. Early Buddhist Monachism, 83n6, 93n1-3. Early History of Buddhism and B. Schools, 92n2. Early History of India, 14n2, EDDINGTON, 85. Epigraphia Carnatica, F. notes on 1n4, 9n9, 18n5, 100n3-5, 101n1-5, etc. Epigraphia Indica, 9n4, 97n4, etc. Ekādasāngin, 10. Ekāngi, 10. Eläcārya, 1, 3f., 3n5-6, 11f., 19f. Elālasingha, 12. Encyclopedia of R. and Ethics, 79n2. EINSTEIN, 85. Epicurus, 79. Eyamta-pāhuda, 24n1. FADDEGON B., Preface. Festgabe Jacobi, 34n2, 116-n2. Festschrift M. Winternitz, 68n2-3. Ganabheda, 1n2. Ganin, 92. GEIGER, 107ff., notes. Gautama, 1-n1, 63. Geschichte der Sanskrit philologie, 68n6. Gнозн М., 110n3. GHOSHAL, 60n1, preface. Girnar, 7, 8, -Edict, 115. GLASENAPP H.V., 68n6.

God, in Jainism 87f., in Veda 89f. Gommatadeva, 101. Gommatasära, 23n2, 49, 78n3, 95f., 98n2, 99f. Govinda, 6n1. Govindarāja, 11. Grammatik der Prākrit-Sprachen, 47n3, 107n13, 110n3, 115n1. Grdhrapiñcha, 2, 4f., 4n8. GUÉRINOT, 2n1. Guna, see Quality, meanings of 64f., 69f. Gunabhadra, 35. Gunadhara, 11, 14n3, 18n1. Gunārthika-nava, 63f. Gunasthāna, 29, 32, 43. Gupti, 28, 39. Gymnetai, 93. Gymnosophist, 93. Haribhadra, 16, 27n1, 51, 51n3-4, 65n4, 83, 113. Harivamśa-purāņa, 10n5, 14n3, 37n1 (of Dhavala). Helācārva, see Elācārva, 4, 12n2. Hemacandra, 22, 107n12, 108, 110, 114 etc. Hemagrāma, 4, 12. Hemarāja Pāņde, 40n4, 105f. Henotheism, 89. HERAS H., 20n1. HIRALAL, Prof., 1n4, 5n4, 105n3, Preface. History of Indian Philosophy, 66n1, 72n2, 90n1. HOERNLE, 2, 10, 10n5, Preface. HULTZSCH, E., 2n1, 9n9. Ниме, 73n1. Icchākāra, 28. Indian Antiquary 2n1-3, 9n5, 10n2, 11n1, 21n1, 46n3-4, etc. Indian Literature, A History of 34n2, 47n5, 92n1, 96n1. Indian Historical Quarterly, 60n1, 84n2, etc. Indian Logic, 96n1.

#### Pravacanasāra

Indian Philosophy, 87n3. Ingalcávarabali, 104. Indranandi, 3f., 5, 10, 13, 17. Indranandi Yogindra, 4. Isopanisad, 92n2. Istopadesa, 98n2, 99.

- JACOBI H., 16n1, 22n1, 34n1, 47, 61, 79, 83n4, 87n3, 96n1, 107n12, 114f, 119-n1, Preface.
- JAGADISHCHANDRA JAINA 60n1, 93n4.
- Jaina Gazette, 52n1, 60n1, 80n1, 81n3, 90n2.
- Jaina Granthāvali, 23n3, 37n1.
- Jaina Hitaishi, 6n2, 7n1, 9n2, 10n4, 15n1, 21n1, 93n4, 96n1, 106n1.
- Jaina Hostel Magazine, 92n1.
- Jaina Jagat, 21n2, 93n4.
- JAINA K.P., 92n1.
- Jaina Māhārāstrī, 110f.
- Jaina Sāhitya Samsodhaka, 16n1, 60n1, 83n1, 96n1.
- Jaina Saurasenī, 47, 110, 112f., 115ff.
- Jaina Saurāstrī, 117.
- Jaina Śilālekha-samgrahah, 1n4.
- Jaina Sidhānta Bhāskara, 2n2.
- Jainī, 106.
- JAINI J.L., 42n1, 60n1, Preface.
- Jainism, creation not accepted by 60, realistic tone of 60, Space according to 61, Vedānta and Buddhism contrasted with 61. Substance, quality and modification in 62f., gunas in 63; Ātman in 66, matter according to 67f., similarity of Sāmkhya with 60, 68, 90; Omniscience according to 70f., Vedānta cpd. with 72, Vaišeşika atomism and that of 78, charge of nāstikatā on 89, its place in Indian religious thought 90f. etc. etc. Jambū, 14n3.
- Jayacandra, 42n1.
- Jayadhavalā, 3, 10n5, 14n3, 20, 81n3, 95-n1, 98n2.
- Jayasena, alias Vasubindu, 16, 97.
- Jayasena, the teacher of Dharmaghosa, 97.

Jayasena, the teacher of Jinasena, 97. Jayasena, 2, 7f., 12, 14, 18f., 18n1, 40n4, 42-n1, 45-6, 87n3, 97ff., 101f., 102f., 106. JHAVERI M.R., Preface. Jinabhadra Ksamāśramaņa, 17, 39n1. Jinabimba, 29. Jinacandra, 7, 9. JINADAS Pt. 25n3. Jinamuddā, 29. Jinakalpi, 92. Jinamati, 105n1. Jinapravacana-rahasyakośa, 93. Jinasena -of Adipurāņa, 10n5, 97. Jinasena -of Harivamśa 10n5. JINAVIJAYA, 96n1. Jīva, nature of 40, 43, 60 etc. Jīvapāhuda, 24n1. Jīvasthāna, 29, 43. Jñāna, simultaneous with darsana 39n1. Jñānaprabodha, 6. Jñānārņava, 37n1, 99. JOAD C.E.M., 75-n4, 76n1, 86n1. Joni-pāhuda, 23. Joni (sāra) pähuda, 24n1. Journal of the U. of Bombay, 9n8, 106n4. JUGALKISHORE Pt., 10n3-5, 13, 15, 18, 21n 1-2, 96n1, 99n2, 102, 104n1. Jvālinīmata, 4, 12n2.

Kadamba, 11f, 12.
Kadamba-Kula, 18n4.
Kalidāsa, 22, 114, 119.
Kalpasūtra, 14n3, 117n1.
Kamalašīla, 76n2.
KAMPTZ KURT von, 31n3.
Kannada, 99f., 118-9.
Karamuņda, 5.
Karma, 65f., 68, Jaina theory of 68n6, 90n2.
Karma-prābhrta, 11, 14.
Karma-vipāka-pāhuda, 24n1.
Karmāţaka Kavicarite, 8n5, 21n1, 99n6, 100n2.
Kārttikeya, 37n1.

Kaşāya-prābhrta, 11, 14, 14n3.

Labdhi (sāra) pāhuda, 24n1.

Kāsthā-Samgha, 94. Kathopanisad, 88n1. Kattigeyāņuppekkhā, 115, 116f. Kautilya, 20. Kavicarite, 101n10. Kāyotsarga, 39. KEITH A.B., 69n1 and n3, 90n1, 107n9. Kelavu Kannada Kavigala Jivana-kalavicāra, 100n1-2. Keśirāja, 118n3. Kirtivarman, 11. Kleitarchos, 93. Knowledge, Jaina, Nyāya and Vaišeşika on 70f. Kondakunda, see Kundakunda. Kondakundi, 22n2. Konow, 115. Kramapāhuda, 24n1. Kriyākalāpa, 25n3. Kriyāsārapāhuda, 24n1. Kriyāvādin, 31. Ksanikavāda, 67. Kşapana (sāra) Pāhuda, 24n1. Kumāra, 37n1, 116. Kumāra Mahārāja, 13. Kumāraņandi, 9, 97. Kumārapāla, 106. Kumārila, on Omniscience 74f., 76n2, 96-n4. Kumudacandra, 6. Kumudacandrikā, 6. Kundakirti, 17, 24. Kundakunda, some information about 1ff., date of 10ff., works of 23ff., Pravacanasāra of 46ff., his philosophy reconstructed 59ff., his commentators 93ff., Prakrit dialect used by 106ff., etc. etc. Kundakunda Ācārya yāmce caritra, 6n2. Kundakundānvaya, 1-n2, 9, 11, 18, 100. Kundalatā, 6. Kundakundapura, 3f., 11, 14, 17, 24. KUNDANGAR K.G., Preface. Kundaśresthi, 6. KURAL, 12f., 14, 19f. Kurumaraï, 5, 6nl.

Laghu-sarvajña-siddhi, 76n2. Lālā Bulākīdāsa, 106. Legends, in Jaina Literature, 31n3. Leucippus, 79. LEUMANN, 47, 114n2, Preface. Liberation, Jainism on, 89f., women barred from 28. Limgapāhuda, 33f. LODGE SIR OLIVER, 85f., 85n1. Lohācārya, 17. Lokavibhāga, 21n2. Loyapāhuda, 24n1. LÜDERS, 111n4, 119-n2. MACDONELL A.A., 72n1. Madhupinga, 31. Madura-samgha, 12, 19, 20. Magadha, 14, 20, 23, 89, 117. Magadhan Religion, theory of 90. Māgadhī, 114. Māghanandi, 9, (of Nandi samgha), 10, 101 (colleague of Bālacandra). Mahākarma-prābhrta, 11. Mahāmati, 2n1. Mahāpurāna, 97-n5. Māhārāstrī, AMg. canon influenced by 51n4, 108-9, 114f. Mahāvīra, 1, 10, 63, 72, 83f., etc. Mahāyāna, 74. Maitrāyanīya, 66. Maladhärideva, 101. Mallisena, 97n1-2, 104f. Manibhadra, 99. Manimekhalai, 12. MANOHARLAL, Pt. Preface. Mantra-laksana, 12-n2. Marana-samādhi-paiņņa, 31n3, 37n1. Mārganasthāna, 29. Märkandeya, 115. Mathivaran, 6. Māthura-samgha, 96. Matter, nature of karman as a form of 66; discussion about 67f. Maulika- Sāmkhya, 68.

[Max Müller-

MAX MÜLLER, 24, 64n2, 68n5, 69n4, 71n1, 81n1. Māyā, 88. Mayidavolu, 13. Mayūra-piccha, 4-n5. Meditation, nature of 33. Meghacandra, 101. Megasthenes, 93. Mcghavijayagani, 94-n3. Mendicancy, antecedents of Jaina 92. Merkara, 13, 18, 21-n2. Mīmāmsā, 66, Omniscience according to 74f. Modification (paryāya), 61f., 62f., 64, 65n4. Mokkhapāhuda, 32f., 35, 94, 98n2. Monachism, 92f. Monk, a Jaina 91f. MORAES G.M., 18n4. Mūlācāra, 20-n4, 25-n1, 31n3, 37n1, 38, 40-n1-2, 91, 99, 116, 118n1. Mülaguna, 26, 51n5, 91. Mūlasamgha, 1n2, 9, 10n1, 20, 22, 97, 100. Mysore and Coorg from Inscriptions, 3n1, 14n2. Nāgadeva, 101. Nagahasti, 11, 14n3. Nägaräja, 5n4. Nandalāla, 106. Nandi -gana or -samgha, 1f., 9f. Nandī-sūtra, 14n3, 39n1. Nandīśvara-bhakti, 26. NARASIMHACHARYA R., 21n1, 100n1-2 Nastikatā, Jainism and 89. Nātaka, three works of Kundakunda called 46. Nātakatraya, 1, 46. Nātyaśāstra, 22, 119. Navaśabdavācya, 3n1. Naya, 40, 63, 81f., 86n3. Nayacakra, 99, 106, -vacanikā 106. Nayakīrti, 100 and n.f. Nayapãhuda, 24n1.

Nayavāda, 80, 81f., traced back in Jaina Literature 82, cpd. with special sciences, 86-n3. Navatattva, 51n5. Nemicandra, 96, another 101. Nemidatta, 6n1. Nidāna, 31n1. Nihpiccha-samgha 96. Nijjutti, 51n4, 76, 119. Nīlakesī, 19. Nirayāvaliyāo, 114n1. Nirgrantha, 7, 8, 28, 51n5, 91 etc. Nirvāna, of Mahāvīra 26f. Niryāpaka (or -maka), 92. Niścaya-naya, 42f., 82, 86n3. Nisidi, 101-n6. Nitāyapāhuda, 24n1. Niyamasāra, 21n2, 38f., 78n1. Nivvāņabhatti, 26f. Nokammapāhuda, 24n1. Nudity, 92. Nyāya, 62f., substance and qualities in 63f., soul according to 67, possibility of Knowledge in 71, Omniscience in 75, -śāstra 34. Nyāyakośa, 63n1, 64n1, 68n1. Nyāyāvatāra, 96n1. Nyāya-Vaišesika, 60f., guņas in 64, Atomism 79f. Oghātapāhuda, 24n1. Old Amg., 119. Old Magadhi, 119. Old Saurasenī, 111, 119, Origin and Development of Bengali Language, 118n2. Omniscience, nature of 39, exposition of the theory of 70f., Upanisads on 72f., Buddhists on 73, Kumärila's attack on 74f., Sāmkhya etc. on 75, Religious experience and 75f., Bibliography on 76n2. Ontology, Jaina and Sāmkhya 59f. Outlines of Jainism, 60n1, 61n1.

Pādapūjyasvāmi, 25-n4, see Pūjyapāda.

428

Padimā, 29. Padmanandi alias Kundakunda, 2, 5, 6n1, 7f., 11, 13, 16f.; teacher of Sakalakīrti 13; colleague of Bālacandra 101. Padmanandi, 37n1. Padmaprabha Maladhārideva, 21n2, Date of 38n1, 40, 96. Paesīkahānayam, 114n1. Pahudas, critical remarks on 34f., meaning of the word 23f. PAI, 100n2. Painna, 31n3, 51n4. Pali, -forms compared 107f. Pali Literatur and Sprache 107ff. notes. Pallava, 13, 19, 21-2. Pamcaparametthi-bhatti, 26. Pamcasutta, 27-n1, 92n2. Pamcatthiyasamgaha, see Pañcāstikāva 40-n4. Pañcadaśi, 69. Pañcādhikāra, 17. Pañcanamaskāra-stotra, 76n2. Pañcapratikramaņa, 25-n5, Pañcāstikāya, 1f., 5n3, 7f., 12-n1, 18-n3, 40f., 46, 49, 60n1, 64n3, 67n2, 78n1-2, 80n2, 82, references to nayas in 82n3, 83-n3, 86f., 94ff., 104f., etc. etc. Pañcavargapāhuda, 24n1. Pāņdavapurāņa, 9, 106. PANGAL T.N. 6n2. Pannavanā-sutta, 95. Parama-bhakti, two kinds of 39f. Paramādhyātma-taranginī, 94n1. Paramāņu-vāda, 77f. Paramātmaprakāśa, 98n2, 101. Paramārtha-naya, 82. Parasamaya, 42. Parikarma, 3, 17, 24. Paryāya, see modification. Paryayarthika-naya, see naya, 86n3. Pāțaliputra, 23, 117. PATHAK K.B., 11-3, 15, 18, 21n1, 46, 76n2. Pātimokkha, 92-n2. Pātrakesari, 76n2, Patrapariksā, 9-n6.

Paumacariya, 22. Paumanamdi, 2, 97. Pāvā, 26-n2. PAVOLINI P.E., 40n4. Pavvajjā, 30. Payadha-pāhuda, 24n1. Payapāhuda, 24n1. PETERSON, 93n4, 97n2-6. PISCHEL, R., 47, 107f., 110n3, 115-n1, etc. Prabhācandra, the pupil of Puspanandi 11; the commentator of Daśabhakti 25-n3, the commentator of Pravacanasāra, 48f., 104f., 107; the colleague of Balacandra 101; author of Prameya-kamala-martanda 76n2. Prābhrta, 23f., 98n2; -sāra, 46n4; -traya, l, 12, 46. Pradesa, 60f. Prajāpati, 89. Prajñapanā, 39n1. Prajñapti 82. Prakirnaka, 118n1, see Painna. Pre-classical Prakrit, 119f. Prākrta-Laksana, 110n4. Prakrit, 12, 22, 47, 106ff., etc. etc. Prakrti, 45, 60, 66f., 69, 90. Prakrti-pāhuda, 24n1. Pramāna-pāhuda, 24n1. Pramâna-parīkṣā, 9n6. Prameya-Kamala-mārtanda, 76n2, 99. Praśna-vyākaraņānga, 84nl. Prasthāna-traya, 1. Pratikramana 25, 39f., -sūtra, 27, 40-n3. Pratisthā-pāţha, 16, 97. Pratyākhyāna, 39f. Pravacanasāra, 1, 8, 14n1, 18-n3, 22, 46ff., text of 47., Summary of 52f., Philosophical aspect of 59f., monastic aspect of 91f., commentators of 93ff., Prakrit dialect of 106ff., etc. etc. Pravrajyādāyaka, 92. PREMI N., 5n4, 6n2, 11, 13f., 21n1-2, 93n4, 93n6, 106n1, 106n3. PRINTZ, 107n1, 107n3, 111n2, etc.

Pudgala, see matter, 40, 59, 67ff.

### Pravacanasāra

- Pūjyapāda, Videha visited by 8f.; 17, 20;
  bibliography on 21-n1; Bhaktis attributed to 25-n4; 35, 38-n1, 51, 65n4, 88n1, 95, 96n2, 98n2, 118, etc.
- Puņyāsrava-kathākośa, 5-n4.
- Pūraņa Kassapa, 90.
- Puruşa, 45, Jīva compared with 60f., 67f., 90, etc.
- Purusārtha-siddhyupāya, 50, 93.
- Pūrva (also Puvva), 11, 15, 25, 30.
- Puspadanta, 11, 118.
- Puspanandi, 11.
- Pustakagaccha, 3, 9, 100.
- Quality, the theory of qualities discussed 61f; Siddhasena on 63, different authors on 65n4; see guna also.

Rācimayya, 100n3. Radhakrishnan 75-t

RADHAKRISHNAN, 75-n4, 87n3. Rājamalla, 65n4, 106. Räjasekhara, 115. Rājāvalī-kathe, 8. Rājavārtika, 20, 51, 65n4, 87n3, 95. Rājendramauli, 5-n2. Rāmānuja, 67, 87n3. RANADE R.D., 66n1, 72n2, 75n3, 90n1. Rāstrakūta, 11, 19. Ratnakaranda Śrāvakācāra, 104n1. Ratnaśekharasūri, 50n3. Rayanasāra, 27n2, 36f. Relativity, 85f. Reportoire D'Epigraphia Jaina, 2n1. Report on Search for Sk. Mss., 10n5. Reports, see Peterson. Rgveda, 72. RHYS DAVIDS Mrs. C.A.F., 68n2. RICE L., 3n1, 14n2. Right faith, 27, 36f., 39. Rta, 89. Rupacandra, 106.

Šabda-maņidarpaņa, 118n3. Saddaršana-pāhuda, 24n1. Saddaršana-samuccaya, 99. Sāgaranandi, 100n1-3, 101.

- Sakalakirti, 13.
- Salamī-pāhuda, 24n1.
- Sālisiktha, 31.
- Sallekhanā, 31n1.
- Samādhiśataka, 35, 98n2.
- Sāmaññaphalasutta, 83.
- Samantabhadra, 3, 13f., 13n1, 17, 22, 76-n2, 82f., 88n1, 98n2, 118, etc.
- Samarāïccakahā, 96n1, 107n12.
- Samavasarana-stotra, 98n2.
- Samavāyamga, 26.
- Samavāya pāhuda, 24n1.
- Samayaprābhrtam 11n1, see Samayasāra.
- Samayasāra, 1f., 9n3, 15f., 18n3, 23n1, 35, 42f., 51n5, 82-n3, 94f., 97n3f., 104f., 116.
- Samayasāra-Kalaśa, 94-5.
- Sāmāyika, 39, 40.
- Samgha, 92.
- Sambodhasaptati, 50n3.
- Sāmkhya, Kundakunda's reference to 45; Jaina ontology cpd. with that of 60; Dharma and Adharma in 60; gunas in 63; Ātman in 66; similarity of Jainism with 68, 90f.; earlier form of 68; bodies in Jainism cpd. with Ahamkāras of 68; three upayogas cpd. with gunas 69; Omniscience in 75; etc.
- Sämkhya-kärikä, 60n2, 68n5, 69n1.
- Sāmkhya-pravacana-sūtra, 68n5, 84n4.
- Sāmkhya System, 69-n1, 90n1.
- Sammatitarka, 39n1.
- Samthāna-pāhuda, 24n1.
- Sañjaya Belatthiputta 83.
- Śańkara, 73, 87n3.
- Sammati (tarka) prakarana, 63n3, 65n4, 76n2, 83n1, 95-n1, 96-n1, 99-n2.
- Sanskrit Drama, 107n9.
- Śāntarakșita, 68, 73, 76n2, 96.
- Śāntibhakti, 27.
- Śāntyastaka, 8n5.
- Saptabhangi, 41, grammatical interpretation of 81n3, 83, 87n3; see Syādvāda. Sarasvatī gaccha 9. Sarmanes, 93.
- Sarojabhāskara, 103f.

## -Śūnyavāda]

Sarvajñatā, see Omniscience. Sarvanandi, 21n2. Sarvārthasiddhi, 20-n1, 31n1, 38, 51, 78n2, 95, 96n2; -tippanaka, 98n2. Sassatavāda, 67. Sāśvatavāda, 67n2. Satkhandāgama, 4, 11, 14, 17f., 21, 24. Satprābhrtādisamgraha 11n1. Saurasenī, 114f., etc. SCHUBRING W., 112n1, 112n3., 116. SCHUYLER M, 46n1. SEAL B.N. 79. Shah Jahan, 106. SHITALPRASADAJI Br., 38n1, 40n4, 42n1, 47n4. Siddha, 25. Siddhabhakti, 25, 27, 88n1. Siddhanta, 3f., 8, 11, 14, 17, 42, 68n6, 98n2. Siddhānta-pāhuda, 24n1. Siddhapähuda, 23. Siddharsi, 16. Siddhasena, 17, 38n1, 39n1; --- on guna etc. 63f., 65n4, 76n2, 82f., 88n1, 94f., on the date of 96n1-2. Siddhasena-gaņi, 95. Sikkhāpāhuda, 24n1. Sīlānka, 51n3. Śilapähuda, 27n2, 34. Silappadigaram, 12. Simhanandi, 37n1. Simhasamgha, 1n2. Simhasūri, 21n2. Sisya, interpretation of 16. Siva, 32. Sivabhūti, 31. Sivakumāra, 31. Šivakumāra Mahārāja 12ff., 18f. Sivakoti, 31n3, 37n1. Siva Mrgeśavarman 11, 18. Sivärya, 37n1, 118. Sivaskandhavarman, 13, 19, 21. Six Systems of Indian Philosophy, 64n2, 68n5, 69n4, 71n1, 81n1. Skandhavarman, 19.

Ślokavārtika, 74n3, 76n2, Smith V., 14n2. Sodaşakāraņa 32. Somadeva, 37n1. Somasena, 97. Some contributions of South India to Indian culture 19n1. Soul 59; nature of 62, 65, Jaina Nyāya views on 71. South Indian Inscriptions, 2n1, 9n9. Spirit, on the nature of spirit 66f., see Soul. Sramana, meaning of 83. Sramanism, 92. Śrāvakācāra, 94. Śravana Belgola, 2, 4, 8f., etc. Śrīdhara, 101. Srīmandharasvāmi, 6-8. Srutakevali, 10, 15-6. Srutamuni, 104f. Śrutasāgara, 2, 15, 27n2, 31n2, 34-n2, 35, 116. Śrutaskandha, 42, 47-n6. Śrutāvatāra of Indranandi, 3-n7, 5, 10f., 13, 14-n3, 17n1, 24; -of Vibudha Srīdhara, 17. STEVENSON, Preface. Sthānakavāsi, 1. Sthānapāhuda, 24n1. Studies in South Indian Jainism, 14n2, 19n2, 117n2. Subhacandra, 37n1, 99 (author of Jñānārnava). Subhacandra (author of Pandavapurana) 9-n7, 94-n1, 106. Substance, characteristics of 59, nature of 61f., qualities or modifications of 62n1. Sudabhatti, 25. Suddhanaya, 82. Śūdraka, 119. Sujanottamsa, 101. SUKHALAL, 63n3, 96n1, 99. SUKTHANKAR S.S., Preface. SUKTHANKAR V.S., Preface, Sumati, 76n2.

Sünyavāda, 67n2, 74, 85.

Surattaputta, 34.

- Sūtrakrtānga, 51n3; -niryukti, 83.
- Suttapāhuda, 11, 14n1, 23, 28, 35, 49.
- Sūyagadam, 83n2.
- Svāmī Samantabhadra, 10n3-n5, 13n1, 21n1, 102n2.
- Svasamaya, 42.
- Svayambhū, 88-n1.
- Svayambhū stotra, 88n1, 99.
- Švetāmbara, 1, 7, 8, 10, 11, 12f., alleged origin of 14f., 23f., 31n3, 37n1, 45, 47n6, 49, 51n4; Amrtacandra's attack on 51n5, 63-n2, 76n2, 82-3, 92, etc.
- Švetāśvataropanişad, 69n3.
- Syādvāda, discussion about 79-86 with foot-notes.
- Syādvādamañjarī, 47n5, 81n2, 82n2, 83n1, 87n2-3, 99-n1.
- Systems of Sanskrit Grammar, 21n1.

Taittiriyopanişad, 75. Tarkabhāşā, 62n2. Tātparyavītti, 97f., 100f. etc. Tattvadīpikā, 93f. Tattvānuśāsana, 98n2. Tattvapāhuda, 24n1. Tattvapradīpikāvrtti, 94. Tattvārtha, 98n2. Tattvārtha Rājavārtikam, 20n2, 51n1. Tattvärthasāra, 50, 51n5, 93-n6. Tattvārtha Ślokavārtikam, 8n4, 76n2. Tattvārthasūtra, 4f., 4n8, 5n1, 20, 26n1, 63, 65n4, 76, 78n2, 81n2, 82n7, 83, 99, 101. Tattvasamgraha, 68n4, 74n2, 76n2, 96n3. Thakkur, 93. Thānamga, 26, 82n2. The Approach to Philosophy, 86n1. The History of Buddhist Thought, 67n2, 74n1. The Pallava Genealogy, 19n1. The Positive Sciences of Ancient Hindus, 79n1. Thirukkural, 12. Thirteen Principal Upanisads, 73n1. Тномая E.J., 67n2, 68n3, 74n1.

THOMAS F.W., Preface. Tiruvalluvar, 12, 19f. Tittha, 29. Tittha yarabhatti, 25, 27. Toraņācārya, 11. Toyapähuda, 24n1. Transmigration, Jainism on 88, -in Vedic literature 90. Trișașți-Śalākā-purușa-purāņa, 98n2. Tusamāsa, 31-n2, Uber die vom Sterbfasten etc. 31n3. Uber ein Fragment der Bhagavatī, 114n1. Ucca-uägarī-sākhā, 9. Uccāraņācārya, 11. Ucchedavāda, 67n2. Umāsvāti (°mi), 4f., 5n1, 7f., 8f., 63f., 76, 78, 82. Upadeśa-kandali, 100n2. UPADHYE A.N., 27n1. Upamitibhava-prapañcā kathā, 16. Upanisad, 1, Omniscience according to 72, 79, 84. Upayoga, the doctrine of 69, cpd. with Sāmkhya guņas 68f. Uposatha, 92n2. Utpādapāhuda, 24n1. Uttarādhyayana, 51n5, 65n3, 92n1, 112-3. Vādanyāya, of Kumāranandi, 9. Vādideva, 65n4. Vādirāja, 38n1, 76n2. VAIDYA P.L., 83n2, 96n1, 110n3, 114-n1, Preface. Vallabha, 87n3. Vaisesika, 34, time according to 61f., 64n1, atomism in 78f., 78n1. Vaiyāvrtya, 32. Vajranandi, 20. Vakragaccha, 9. Vakragrīva, 2f., 19. Vararuci, 114. Vardhamāna, 10n1, see Mahāvīra.

- Varuna, omniscience of 72, 89.
- Vasistha 31.

Vāstupāhuda, 24n1. Vasubindu, 16n2, 97. Vātsīputrīya, 68. Vattakera, 25, 37n1, 116, 118. Vedānta, 46; Jainism contrasted with 61; Brahman in 62; Ātman in 67; Sāmkhya influence on 89; Jainism cpd, with 71f.; Omniscience in 74; Syādvāda as viewed by 80f., etc. Vedic Mythology, 72n1. VELANKAR H.D., 46n2, 94n2. Venākatatīpura, 11. VENKATASUBBAIYYA, 100n2-3. Vibudha Śrīdhara, 17, 24. Vidvajjanabodhaka, 10. VIDYABHUSHANA, 96n1. Vidyānanda, 9, 65n4, 76n2, 83. Vidyāpāhuda, 24n1. Vihiya (Vihāya) pāhuda, 24n1. Vijaya Śiva Mrgeśa, 12. Vijnāna, 67. Vijñānabhiksu, 84n4. Vijñānavāda, 67n2, 74, 85. Vijñānavādin, 79. Vikrama, 7, 11. Vimalasūri, 22-n1. Vimśatika, 113. Vīra, sec Mahāvīra, 1n1, 10, 25f., 45, etc. Vīra Ballāladeva, 101. Vîranandi, 38n1, 97, 99.

Vīra Narasimhadeva, 101.
Vīrasena, 3-n5, 4, 97, (an alleged predecessor of Jayasena). *Višeşāvašyakabhāşya*, 39n1, 45n1.
Vişnu, 12, 15, 32. *Vīvāgasuyam*, 114n1. *Vivekābhyudaya*, 22n2.
Vŗndāvana, 106n3.
Vṛşabhasenānvaya, 1n2.
Vyavahāra, 34.
Vyavahāra-naya, 42f., 82-n6, 86n3. *Vyavahārasūtra*, 51n5, 94.
WEBER. 114-n1, Preface. *Weiner Zeitschrift* etc., 47n2.
WINDISCH, 68n6.

WINTERNITZ M., 34n2, 47n5, 92n1, 96n1, Preface. WOLFENDEN J. F., 86n1. WOOLNER A.C., 111n9.

Yājñavalkya, 90. Yāpanīya-samgha, 1n2, 9n8. Yativṛṣabha, 11, 14n3. Yaśovijaya, 65n4. Ya-śruti, 108, 110f. Yoga, 90; Omniscience in 75. Yogāsāra, 98n2. Yogīndradeva, 98n2. Yuva Mahārāja, 13, 19.

## RÄYACHANDRA JAINA ŠĀSTRAMĀLĀ

## PRAVACANASĀRA

## (Prākrit Text, Two Sk. Commentaries and a Hindī Tīkā)

### EDITED WITH A CRITICAL INTRODUCTION

### By

## Professor A. N. Upadhye

## Select Opinions and Reviews:

- Dr. W. SCHUBRING, Hamburg University, Germany: 'You are to be congratulated to have finished a great work... I do not hesitate to say that thanks to your labour a remarkable advancement of science can be recorded.'
- Dr. M. WINTERNITZ, Prague University: 'Excellent edition and translation of Kundakundācārya's Pravacanasāra with the extremely valuable Introduction.'
- Dr. A. BERRIEDALE KEITH, Edinburgh University: 'This is of course a most valuable edition and your discussion of the philosophy of the text will be of permanent value to all students of Indian philosophical development.
- Dr. S. K. CHATTERJ, Calcutta University: 'Your Introduction is full and detailed, and I agree with what you say about the personality of the author as well as the nature of the Prakrit. This is a very painstaking and erudite piece of work done in a very fine style.'

## Prof. M. HIRIYANNA, Mysore University:

'Variorum edition of Pravacanasāra. I am much impressed by its thoroughness... I have no doubt that the book will be of great use to all students of Indian thought.'

Dr. B. L. ATREYA, Benares Hindu University :

'It is indeed a masterly essay on Śrī Kundakundācārya and his work Pravacanasāra, which no student of Jaina Literature and philosophy can afford to neglect. I am very much impressed by your vast information and deep insight.'

Prof. HIRALAL JAIN, King Edward College, Amraoti:

'Your Introduction is a splendid piece of scholarship. One can now say that Kundakunda has been studied critically, and a definite lead has been given as to the way the Prakrit Jaina works ought to be studied.' Dr. R. SHAMASHASTRY, Mysore:

'It is a learned contribution on the language and philosophy of the text.'

Mahā-Mahopādhyāya R. NARASIMHACHARYA, Bangalore:

'Almost every page bears abundant testimony to your vast erudition and deep research...exhibit a rare scholarship and a thorough grasp of the subject.'

Journal of the Royal Asiatic Society:

'Professor Upadhye gives us not merely a very careful account of Kundakunda and his works in general and the Pravacanasära in particular, but also a most valuable summary of certain of the Jain metaphysical doctrines (pp. lxii-xcv). His most interesting contribution is perhaps his conclusion that the similarities of Jainism, Buddhism, and the Sāmkhya philosophy point to the existence of a great Magadhan indigenous religion which flourished before the advent of the Aryans; to the commingling of the streams of Aryan and indigenous religion at the close of the Brāhmaņa period we owe, on the one hand, the Ātmavidyā of the Upanişads, and the tenets of Jainism and Buddhism on the other.'

Journal of the University of Bombay:

"... the edition is an excellent one and is bound to be extremely helpful in the study Srī Kundakunda and his Pravacanasāra on accout of the wealth of information which it contains and the thought-provoking observations of the editor, which show his deep study and patient research."

Indian Culture, Calcutta:

"These are all very useful things and the edition has been so planned as to suit the requirements of the Hindi-knowing public, the orthodox pandit as well as the modern scholar."

Journal of The American O. Society:

'The introductory is very elaborate and deals with all aspects of Kundakunda's life and woaks.'

Journal of Indian History, Madras:

'We welcome this important publication not only as giving us a reliable text and valuable commentaries as also a translation, but as giving an elaborate critical Introduction, running through more than 125 pages, a vast mass of information relating to the work as a Jaina classic and of the history of Jainism itself.'

The Journal of Oriental Research, Madras:

'We have great pleasure in commending this valuable edition to the scholars and students of Indian philosophy.'

## PARAMĀTMA-PRAKĀSA & YOGASĀRĀ

Parmātma-Prakāśa of Yogīndudeva, An Apabhramśa Work on Jaina Mysticism: The Apabhramśa Text edited with Brahmadeva's Sanskrit Commentary and Daulatarāma's Hindī Translation, with a Critical Introduction, Various Readings etc., etc.; and also Yogasāra critically edited with the Sanskrit Chāyā and with the Hindī translation of Pt. Jagadishchandra Shastri, by A. N. UPADHYE M. A., Professor of Ardhamāgadhī, Rajaram College, Kolhapur; Published by the Secy., Rāyachandra Jaina Šāstramālā, Royal 8vo pp. 12-124-396, Bombay 1937.

## Select Opinions and Reviews:

Dr. LUDWIG ALSDORF, Berlin University, Germany:

'I have read the latter [i.e. Intro.] with great interest, and I feel bound to say that you have done very valuable research work and given an extremely useful contribution towards the knowledge of Apabhramsa and Jaina mysticism.'

- Dr. L. SUALI, Pavia University, Italy:
  '...you have given us a first-rate piece of work. The amount of information you have spread through the Introduction is wonderful and the method of your editing is really sound.'
- Dr. N. P. CHAKRAVARTI, Government Epigraphist, Ootacamund: 'I am glad that you have not only spared no pains regarding the text but have also added an exhaustive Introduction which is always very useful in a publication of this kind.'
- Dr. S. K. DE, University of Dacca, Dacca: You have omitted no relevant points from your discussion and your editon of of this difficult text is all that one can desire... Your discussion of the general philosophical implication of the doctrines is interesting and scholarly, while your study of the Apabhramsa of the text is highly informative and lucid...I have nothing but great admiration for the patience, industry and learning displayed by this work.'
- Dr. A BERRIEDALE KEITH, Edinburgh University: 'You have again made an important and valuable contribution alike to the study of Apabhramsa and of Jaina mysticism.'
- Dr. B. R. SAKSENA, Allahabad University:

'श्री. आदिनाथ उपाध्याय जैन प्राक्रुत तथा इतर जैन-साहित्यके प्रयाद पंडित हैं । प्रसिद्ध ग्रंथ 'प्रवचनसार'का सुंदर और सर्वांगपूर्ण संस्करण निकालकर उन्हों ने पहेले ही बिद्वःमंडली में आदर और सत्कार पाया है । प्रस्तुत ग्रंथके द्वारा उन्हों ने अपनी कीर्ति को और उज्ज्वल किया है । .... इतने सुसंपादित ग्रंथ बिरले ही देखनेको मिलते हैं ।

- PROF. L. V. RAMASWAMI AIYER, Ernakulam, Cochin: 'The chapter on the language of Paramātma-prakāśa and particularly the comparisons with Hemacandra are exceedingly useful and suggestive to the student of Indo-Aryan Linguistics.'
- Dr. LAKSHMAN SARUP, University of Panjab: "...Your excellent essay on Joindu and his Apabhramśa works. You have taken great pains. Some such Introduction was a long-felt desideratum."
- M. GOVIND PAI Esq., Manjeshvar: 'There is hardly any doubt that your essay is very scholarly and no less exhaustive.'
- Pt. D. L. NARASIMHACHAR, Mysore:

'It is so erudite and thorough that it is difficult to add anything more to it. You have made use of all the available material and presented tellingly and briefly.

Prof. P. V. RAMANUJASWAMI, Vizianagaram:

'Let me congratulate you on the production of a learned and critical essay on the most important of Apabhramśa writers. I was wondering till now what the source of Hemachandra's verses could be. I am very grateful to you and every lover of Prakrit must similarly be.'

### BOOKS AND PAPERS

## By

#### A. N. UPADHYE

This Bibliography is a record of the work done by Professor A. N. UPADHYE-M. A., D. Litt., during the last twentyfive years. It presents systematically the list of the works (both in Sanskrit and Präkrit), edited by him along with their Tables of contents and Select Opinions on them. Then are enumerated his nearly one hundred research papers with a Summary of the contents and the place etc. of their publication. There is also a list of books reviewed by him and of those brought out under his General Editorship. There is a Foreword by Dr.V. S. AGRAWALA, Banaras Hindu University. Demy pp. 12-68. Sole Agents: Hindi Grantha Ratnakara (Private) Ltd., Hirabag, Bombay 4. (Kolhapur 1957)

### SELECT OPINIONS

Mm. Dr. P. V. KANE, Bombay: "The booklet presents a marvellous array of the great industry, patience and enthusiasm with which you devoted over twentyfive years to critical editions and scholarly papers."

Prof. Dr. P. K. GODE Poona: "Your zest for study is exemplary and your sense of literary veracity as evinced in your writings is marvellous."

Dr. C. D. DESHMUKH, New Delhi: "The record is very impressive."

Professor Dr. L. RENOU, Paris: "Here I am able to see at a glance your impressive and tremendous scientific work."

Dr. D.C. SIRCAR, Ootacamund: "...an indication of your remarkable achievement in the field of Indological studies."

Professor Dr. W. SCHUBRING, Hamburg: "The Auto Bibliography of your 'Books and Papers'...is not only a suitable contribution to the history of Indology and especially Jainology, but above all the document of a life filled with indefatigable, enviable, and sympathetic scholarly feat."

## By Dr. A. N. UPADHYE

1. Pamcasuttain of an Unknown Ancient Writer: Prākrit Text edited with Introduction, Translation, Notes with copious Extracts from Haribhadra's Commentary, and a Glossary. Second Ed., Revised and Enlarged. Crown pp. 96. Kolhapur 1934.

2. Pravacanasāra of Kundakunda. An authoritative work on Jaina ontology, epistemology etc. : Prākrit text, the Sanskrit commentaries of Amrtacandra and Jayasena, Hindī exposition by Pānde Hemarāja : Edited with an English Translation and a critical, elaborate Introduction etc. New Edition, Published in the Rāyachandra Jaina Šāstramalā vol. 9, Royal 8vo pp. 16 + 132 + 376 + 64, Bombay 1935. Second Ed., Agas 1964.

3. Paramātma-prakāsa of Yogindudeva. An Apabhramisa work on Jaina Mysticism : Apabhramisa text with Various Readings, Sanskrit Ţikā of Brahmadeva and Hindī exposition of Daulatarāma, also the critical Text of Yogasāra with Hindī paraphrase : Edited with a critical Introduction in English. New Ed., Published in the Rāyachandra Jaina Sāstramālā vol. 10, Royal 8vo pp. 12 + 124 + 396, Bombay 1937. Second ed., Agas 1960.

4. Varāngacarita of Jațāsimhanandi. A Sanskrit Purānic kāvya of A. D. 7th century : Edited for the first time from two palm-leaf Mss. with Various Readings, a critical Introduction, Notes, etc., Published in the Māņikachandra D. Jaina Granthamālā No. 40, Crown pp. 16 + 88 + 396, Bombay 1938.

5. Kamsavaho of Rāma Pāņivāda. A Prākrit Poem in Classical Style : Text and Chāyā critically edited for the first time with Various Readings, Introduction, Translation, Notes, etc. Published by Hindī Grantha Ratnākara Kāryālaya, Hirabag, Bombay 4, 1940, Crown pp. 50 + 214.

6. Usāņiruddham : A Prākrit Kāvya (attributed to Rāma Pāņivāda) Text with Critical Introduction, Variant Readings and Select Glossary, Published in the Journal of the University of Bombay, Vol. X, part 2, September 1941, Royal 8vo pp. 156-194.

7. Tiloyapannatti of Jadivasaha. An Ancient Prākrit Text dealing with Jaina Cosmography, Dogmatics etc. : authentically edited for the first time (ih collaboration with Prof. Hiralal Jain) with Various Readings etc. Part I, Published by Jaina S. Samrakşaka Samgha, Sholapur 1943, Double Crown pp. 8 + 38 + 532.

8. Byhat Kathākoša of Harişena. A Thesaurus of 157 Talcs in Sanskrit, connected with the Bhagavatī Ārādhanā of Šivārya : The Sanskrit Text authentically edited for the first time. with Various Readings, with a Critical Introduction (covering 122 pages), Notes, Index of Proper Names etc. Published in the Singhi Jain Series, No. 17, Bhāratīya Vidyä Bhavana, Bombay 1943, Super Royal pp. 8+20+128+406.

9. The Dhūrtūkhyāna: A Critical Study. This is a critical essay on the Dhūrtākhyāna (of Haribhadra) which is a unique satire in Indian literature.

Included in Achārya Jinavijayaji's edition, Bhāratīya Vidyā Bhavana, Bombay 1944, Super Royal pp. 1-54.

10. Candralekhā of Rudradāsa: A Drama in Prākrit. The Prākrit Text and Sanskrit chāyā authentically edited with a critical Introduction, Notes etc. It is an important Sațţaka resembling the Karpūramañjarī in various respects. The Introduction presents a study of Sațţaka in the background of Indian theory of dramas and also a critical survey of some half a dozen Sațţakas, most of them brought to light for the first time. Printed in graceful types at the Nirnayasagara Press, Bombay, Bhāratīya Vidyā Bhavana, Bombay 1945, Royal 8vo pp. 8 + 66 + 96.

11.  $L\bar{\imath}l\bar{a}vat\bar{\imath}$  of Kutūhala (c. 800 A. D.): Prākrit Text and an anonymous Sanskrit commentary, critically edited for the first time with Introduction, Glossary, Notes etc. It is a stylistic romantic Kāvya dealing with the love story of king Sātavāhana and Līlāvatī, a princess from Ceylon. Published in the Singhi Jain Series : Royal Octavo pp. 28 – 88 + 384, Bombay 1949.

12. *Tiloyapannatti* of Jadivasaha : As above No. 7. Part II, with introduction, Indices etc. Double Crown pp. 116-540, Sholapur 1951.

13. Anamdasumdarī of Ghanasyāma : A Drama in Prākrit. The Prākrit Text and the Sanskrit Commentary of Bhattanātha : Authentically edited for the first time, with Critical Introduction, Notes etc. Demy pp. 102. Published by Motilal Banarasi Dass, Banaras 1955.

14. Jambūdīva-paņņatti-samgaho of Padmanandi : A Prākrit Text dealing with Jaina Cosmography. Authentically edited for the first time (in collaboration with Dr. H. L. Jain) with the Hindī Anuvāda of Pt. Balachanda. The Introduction institutes a careful study of the text and its allied works. There is an essay in Hindi on the Mathematics of the *Tiloyapaṇṇatti* by Prof. L. C. Jain, Jabalpur. Equipped with Various Indices. Published by the J. S. S. Sangha, Sholapur. Double crown pp. about 500. Sholapur 1957.

15. Jñānapīţha-pūjāñjali : A Collection of Stotras etc. in Sanskrit and Prākrit and Pūjās in Hindī etc. Neatly edited with the Hindi Anuvāda of Pt. Phoolchanda Shastri. Crown pp. 32-548. Published by Bhāratīya Jñānapīţha, Banaras 1957.

16. Kuvalayamālā of Uddyotana : A unique Campū in Prākrit critically edited from rare Mss. material for the first time. Part I : Prākrit Text and Various Readings. Singhi Jain Series 45. Super Royal pp. 16-284. Bombay 1959.

17. Simgāramamjarī of Viśveśvara : A Prākrit Drama : Authentically edited for the first time with an Introduction in the Journal of the University of Poona 1960. Royal pp. 33-78. Poona 1960.

18. Kārttikeyānuprekşā of Svāmi Kumāra : Prākrit Text critically edited for the first time along with the Sanskrit commentary of Subhacandra, an Elaborate Introduction dealing with the various problems about the text, the author, the commentary etc., and Various Appendices. Published in the Rājachandra Jaina Śāstramālā. Double Crown pp. 20 + 100 + 480. Bombay 1960.

19. Pañcavimisati of Padmanandi : (c. 1136 A. D.). This is a collection of 26 Prakaranas (24 in Sanskrit and 2 in Prākrit) small and big, dealing with various topics: religious, spiritual, ethical, didactic, hymnal and ritualistic. The text along with an anonymous commentary critically edited (in collaboration with Dr. H. L. JAIN) with the Hindi Anuvāda of Pt. BALACHAND. The edition is equipped with a detailed Introduction shedding light on the various aspects of the author both in English and Hindi. There are useful Indices. Printed in the N. S. Press, Bombay. Jīvarāja J. Granthamālā 10, Double Crown pp. 8-64-284. Sholapur 1962.

20. Atmānušāsana of Gunabhadra (middle of the 9th century A. D.). This is a religio-didactic anthology in elegant Sanskrit verses composed by Gunabhadra, the pupil of Jinasena, the teacher of Rāstrakūta Ainoghavarsa. The Text is critically edited along with the Sanskrit commentary of Prabhācandra and a new Hindi Anuvāda (in collaboration with Dr. H. L. JAIN and Pt. BALACHANDRA SHASTRI). The edition is equipped with Introductions in English and Hindi & some useful Indices. Jīvarāja J. Granthamālā, 11. Demy pp. 8-112-260, Sholapur 1961.

## श्रीमद् राजचंदाश्रम अगास द्वारा संचालित

# श्रीमद् राजचन्द्र जैनशास्त्रमालामें मिलनेवाले ग्रन्थ-रत्न ।

#### 

- १. गोम्मटस(र--जीवकांड -- श्रीनेमिचन्द्रसिद्धान्तचक्षर्वतिकृत मूलगाथायें, ब्रह्मचारीकी पं० खूबचन्द्रजी सिद्धान्तकास्रीकृत नई हिन्दीटीका । अब की बार पं० जी ने घवल, जयधवल. महाधवल और बड़ी संस्कृतटीकाके आधारसे विस्तृत टीका लिखी है । तीसरी आवृत्ति मू० ६ रू, पो० १ रु.
- २. स्वामिकात्तिकेयानुप्रेक्षा स्वामिकात्तिकेयकृत मूलगाथायें, श्रीशुभचग्द्रकृत बड़ी संस्कृतटीका. स्याद्वाद महाविद्यालय वाराणसी के प्रधानाध्यापक पं० कैलाशचन्द्रजी शास्त्रीकृत हिन्दीटीका-सम्पादक डा ए. एन. उपाध्वे, प्रोफेसर, राजराम कॉलेज, कोल्हापुर । मू० १४ रू.
- ३. परमात्मप्रकाश और योगसार मूल अपभ्रंश दोहे, संस्कृत टीका, हिन्दी टीका, अंग्रेजी प्रस्तावना और उसके हिन्दीसार सहित मू० ९ रू.
- ४. पुरुषार्थंसिद्धयुपाय श्रीअमृतचन्द्रसूरिकृत मूलक्लोक और स्व० पं० टोडरमल्लजी, स्व० पं० दौलतरामजी की टीकाके आधारसे लिखो गई नई हिन्दोटीका । इसमें अहिसाके स्वरूपका विस्तृत विवेचन है । मु० २ रू., पो० ५० न. पैसे
- ५. गोम्मटसार-कर्मकांड -- श्रोनेमिचन्द्राचार्यकृत मूलगाथायें, स्व० पं० मनोहरलालजी झास्रीकृत संस्कृतछाया और हिन्दीटीका, जैनसिद्धान्त ग्रन्थ है । मू० ३ रू., पो० ७५ न. पैसे
- ६. सभाष्यतत्त्वार्थाधिगमसूत्र श्रीउमास्वातिकृत मूलसूत्र और स्वोधजभाष्य, और सिद्धान्तज्ञास्रो पं० खूबचन्द्रजोकृत विज्ञद टोका, इस ग्रन्थमें संपूर्ण जनतत्त्वोंका निरूपण है ।

मू०३ रू., पो. १ रु.

- ७. पुष्पमाला, मोक्षमालः, भावनाबोध श्रीमद्राजचन्द्रप्रणीत, जैनधर्मका यथार्थस्वरूप दिखाने-बाले १०८ सुन्दर पाठ है । मू० १ रु. ५० न. पै., पो ५० न. पैसे
- फ्रीमद्राजचंद्र श्रीमद् के पत्रों, रचनाओंका अपूर्व संग्रह. अध्यात्मका अपूर्व विशाल ग्रन्थ है ।
   म० गांधीज्रीकी महत्त्वपूर्ण प्रस्तावना है ।
- ९. न्यायावतार महान् ताकिक सिढसेनदिवाकरकृत मूलक्ष्लोक, सिद्धषिकी संस्कृतटीकाका हिन्दी-अनुवाद जैनदर्शनाचार्य प० विजयमूर्तिजी एम० ए० नें किया है । न्यामका सुप्रसिद्ध ग्रन्थ है । मू० १० रू., पो० ५० न पैसे.
- १०. प्रशमरतिप्रकरण आचार्य उमास्वातिकृत मूलक्लोक, श्रीहरिभद्रसूरिकृत संस्कृतटीका । अध्यात्म ग्रन्थ है । मू० ६ रू. पो० ७५ न. पैसे

११. इस्टोयदेश — श्रोक्रूप्र्यपाद-देवनस्दिआचार्यकृत मूलश्लोक पं० प्रवर आशाधरकृत संस्कृतटीका पं० धन्यकुमारजी जैनदर्शनाचार्य एम० ए० कृत हिन्दीटीका, स्व० बैरिष्टर चम्पतरायजीकृत अंग्रेजी-टीका । हिन्दी, अंग्रेजी, गुजराती, मराठी पद्यानुवादों सहित । बड़ा सुन्वर ग्रन्थ है । म० १ रु. ५० न पैसे, पो० २५ न पैसे, अंग्रेजीटीकाका मू० ७५ न पैसे, पो० १२ न पैसे

१२. ज्ञ ति श्रेष्व — शुभचन्द्राचार्य विरचित मूल संस्कृत पं० पन्नालाल वाकलीवालकृत हिन्दी अनुवाद सहित । ध्यानपर सुंदर और महत्वपूर्ण ग्रंथ । नई आवृत्ति । मू० ७ पूर्व प्रकाशित द्रव्यसंग्रह, पंचास्तिकाट आदि भी इसी संस्था की ओर से पुनः प्रकाशित होनेवाली है ।

नोट: ---ग्रंथ बो० पी० से न भेजे जायँगे । ग्रंथोंका मूल्य पोस्टेज और रजिंथ्ट्री फीस के ५० न पैसे पेशगो म० आ० से भेजना चाहिये । अधिक मूल्य ग्रंथ मंगानेवालोंको कमोशन दिया जायगा । इसके लिये वे हमसे पत्रव्यवहार करें । श्रीमद् राजचंद्राश्रम अगास द्वारा प्रकाशित गुजराती ग्रंथ भी यहाँ से मिलेंगे जिनका लागत दामोंसे कम मूल्य रक्खा है । अलग सूचीपत्र मंगाइये ।

प्राप्तिस्थान-श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम, अगास, पोस्ट बोरिया, वाया आणंद (W.R.)

## और परमश्रुतप्रभावक श्रीमद् राजचन्द्र जैनशास्त्रमाला

\_\_\_\_\_

चौकसी चेम्बर, खाराकुवा, जौहरीबाजार, बम्बई तं २

## Karttikeyanupreksa of Svami Kumara

The Präkrit Text Critically Edited for the First Time along with the Sanskrit Commentary of Subhacandra, Hindi Anuvāda by Pt. Kailashchandra, an Elaborate English Introduction dealing with the various Problems about the Text, the Author, Commentary etc, and Various Appendices. Published in the Răjachandra Jaina Śāstramälâ. Double Crown pp. 20 + 100 + 480. Bombay 1960. Price Rs. 14/- only.

### Select Opinions

- Dr. H. L. Jain, Director, Vaishali Institute, Muzaffarpur (Bihar): "Your edition of Kārttikeyānupreksā is a valuable contribution to the advancement of Prākrit and Jaina Studies. By your scholarly editions of some of the most important Prākrit works, you have substantially strengthened and advanced the cause of these studies for wich I congratulate you heartily."
- Prof. Dr. E. Frauwallner, Vienna: "Like all editions of Prof. Upadhye, they are an excellent piece of work."
- Pt. Dalasukhaji Malavania, Director, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad: "स्वामि कार्त्तिकेयानुप्रेक्षा पूरी पढ गया । आपने उसके संपादनमें और प्रस्नावनामें काफी परिश्रम किया है । जैनागमसे लेकर अनुप्रेक्षाओंकी तुल्ला जो आपने की हैं उससे अनुप्रेक्षाके विषयमें नई जानकारी प्राप्त होती है । लेखकके विषयमें भी आपने मध्यस्थ होकर विचार किया है वह आपके अनुरूप है । शुभचन्द्रके विषयमें भी आपका मन्तव्य यथार्थ लगता है ।"
- Prof. Dr. P. K. Gode, Poona: "It is an index of your scholarly labour in many Jaina Fields, not known to me."
- Pt. Jugalkishore Mukthar, Delhi:
  - " यह Introduction बहुमूस्य, अनेक उपयोगी सूचनाओं एवं तुलनात्मक अध्ययनको लिए हुए बडा ही महत्वपूर्ण है, और इसके लिखनेमें आपने काफी श्रम जठाया है जो प्रशंसनीय है । प्रंथका यह संस्करण बहुत उपयोगी बन गया है ।"
- Prof. Dr. W. Schubring, Hamburg (Germany): "I had the pleasure to receive Svāmi Kumāra's Kārttikeyānupreksā which you have edited critically with an exhaustive and most valuable introduction......I should like to thank you directly for that precious gift which adds one more bead to the rosary of your precious works.
- Prof. L. Alsdorf, Hamburg University, Germany: "You have added another excellent piece to the long, long row of books that have emerged from that quiet, scholarly study which I so well remember."
- Dr. Kl. Bruhn, Hamburg (Journal of the Oriental Research, XI, 4, p. 450 f.): "In Jaina literature the unknown still outweighs the known. It is only through such patient work as that of Dr. Upadhye that balance can be changed. To achieve this end texts have not only been analysed but must be projected as suggested above on the background of contemporary and earlier literature. Dr. Upadhye has treated this and other problems with exceptional care, and we hope that similar contributions will follow soon as a result of his researches in Jaina Literature.

Jain Education International