छवनविज्ञान अंथभाणा : ४

# प्रद्वा हियान





युपाचार्यं महाप्रश

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

#### • જીવનવિજ્ઞાન ચ'થમાળા : ૪ •

# પ્રેક્ષા<sup>ઠ</sup>યાન : શરીર-પ્રેક્ષા

# યુવાચાય મહાપ્રજ્ઞ



પ્રેક્ષાધ્યાન એકેડેમી સંચાલિત અનેકાન્ત ભારતી પ્રકાશન અમદાવાદ

# PREXA-DHYAN: SHARIR-PREXA

By: Yuvacharya Mahapragna

સંપાદક : સુનિ મહેન્દ્રકુમાર ж \* • ગુજરાતી આવૃત્તિ • સંપાદક: રાહિત શાહ પ્રખંધ સંપાદક: શુભકરણ સુરાણા અનુવાદક: રમણીકભાઈ મ. શાહ M.A., Ph.D. \* आवृत्ति : ક્રિંમત ત્રણ રૂપિયા પ્રથમ. ૧૯૮૭ પુનમુ દ્રેણ : ૧૯૮૮ \* \* \* પ્રકાશક : સુદ્રક

સંતાષકુમાર સુરાણા નિદે પક, અનેકાન્ત ભારતી પ્રકાશન ઈ. 'ચારુલ'. સહજાનંદ કાૅલેજ પાસે. આંળાવાડી, અમદાવાદ : ૧૫ ફ્રાેન: ૪૦**૧૨૨૧ 🛘 ૩૧૨૫૨**૩ ફ્રાેન: ૩૮૧**૨૯૪** 

બીખાભાર્ધ એસ. **પ**ટેલ ભગવતી મુદ્રણાલય ૧૯, અજય ઇન્ડ. એસ્ટેટ. દુધેશ્વર રાેડ. અમદાવાદ

## શરીરપ્રેક્ષાની સહજસિદ્ધિ

પ્રૈક્ષાધ્યાન ધ્યાન–અભ્યાસની એવી પદ્ધતિ છે જેમાં પ્રાચીન દાશ નિકા પાસેથી પ્રાપ્ત બાધ તેમ જ સાધના-પદ્ધતિને આધુનિક વૈજ્ઞાનિક સંદર્ભોમાં પ્રતિપાદિત કરવામાં આવેલ છે. આ ખંતેના તુલનાત્મક વિવેચનના આધારે આજે યુગ–માનસને એ રીતે પ્રેરી શકાય કે જેથી માનવીના પાશવી આવેશા નાશ પામે; તેમ જ વિશ્વમાં અહિંસા, શાંતિ અને આનંદની સ્થાપનાના મંગલમય ધ્યેયની પ્રાપ્તિ શારુ શિકે

શ્વાસ–પ્રેક્ષા, શરીર–પ્રેક્ષા, દીધ'શ્વાસ–પ્રેક્ષા, સમવૃત્તિ શ્વાસ– પ્રેક્ષા. ચૈતન્ય-કેન્દ્ર-પ્રેક્ષા, લેશ્યાધ્યાન, કાયોત્સગ — આ બધી જ પ્રક્રિયાએ રૂપાન્તરની છે: પછી એવા ઉપદેશની જરૂર જ નહિ પડે કે તમે આવા ખતાે, તેવા ખતાે, ધાર્મિક ખતાે, સ્વા**ર્ય**'ને છેાડાે. ભય અને પ્રર્ષ્યાને છેાડાે. આ કક્ત ઉપદેશ છે. કક્ત ઉપદેશ સફળ થતા નથી. જે ઉપાયા સૂચવ્યા છે, તેમને કાર્યાન્વિત કરવા પડશે. તા એક દિવસ એવા સ્પષ્ટ અનુભવ થશે કે રૂપાન્તર થઈ રહ્યું છે. ધાર્મિક વૃત્તિનું જાગરણ થઈ રહ્યુ છે, ક્રાંધ અને ભય છૂટી રહ્યા છે, માયા અને લોભનાં ખંધના તૂટી રહ્યાં છે. આ દોષોથી મુક્ત થવા માટે અલગ પ્રયત્ના કરવાની જરૂર જ નહિ રહે. તે આપાન આપ નાશ પામશે. આ દાેષાને મૂળમાંથી નષ્ટ કરવાના આ જ લપાય છે.

વૈરાગ્યની દિષ્ટિએ કેટલાક ધર્મના આચાર્યાએ શરીરના વિષયમાં કેટલીક વાતા કરી—આ શરીર અપવિત્ર છે. મળ—મૂત્રથા ભરેલું છે. લોહી, પરુ, મેલ, દુર્ગ ધી પદાર્થ, નકામા કચરાથી આ શરીર ભરેલું છે. અશીચ ભાવના માટે, અશીચ અનુપ્રેક્ષા માટે આ પણ એક દિષ્ટિકોણ છે. આ એક સત્ય હડાકત છે, તેના આપણે અસ્વીકાર નહીં કરીએ. પરંતુ એક ગુંચવણ પેદા થઈ ગઈ કે સત્યનું પ્રતિપાદન કરનારાઓએ વૈરાગ્યની દિષ્ટિએ આમ કર્યું અને આપણે સમૂળા શરીરને નકામું માની લીધું. એવું માની લીધું કે શરીર તા ત્યજવા યાગ્ય જ છે, અપવિત્ર છે, ગંદું છે, નિંદનીય છે, એની સાથે આપણે કંઈ લેવા—દેવા નથી. આપણે તો આત્મા જોઈએ. જો આપણે એવી કલ્પના કરીએ કે શરીર અને શ્વાસને સમજ્યા વિના, પ્રાણધારાને જાણ્યા વિના તથા સદ્ધમ અને અતિ સદ્ધમ શરીરનાં રહસ્યોને જ્ઞાત કર્યા વિના જ આતમા સુધી પહોંચી જઇશું, તો તે અતિકલ્પના ગણાશે. શરીરને એ માટે સમજવું જરૂરી છે કે તે માધ્યમ બને છે આગળ સુધી પહોંચવા માટે.

એટલા માટે શરીરની પ્રેક્ષા કરીએ. શરીરમાં શું શું ઘટિત થઇ રહ્યું છે, તે જોઈએ. પ્રત્યેક ક્ષણે શરીરમાં કંઇક તે કંઇક ઘટિત થાય જ છે, તે જોઈએ. તેની પ્રેક્ષા કરીએ. સત્ય સમજમાં આવવા લાગશે.

એક ફિજિયોલાજિસ્ટને માટે શરીરની સંરચના અને તેના ફંકશનને જાણવું નિતાંત આવશ્યક છે. તે તેમને જાણે છે અને અનેક નિષ્કર્ષો તારવે છે. એક ધ્યાન સાધકને માટે પણ શરીરની સંરચના અને ક્રિયાવિધિ આવશ્યક છે.

શરીર-પ્રેક્ષા માટે શરીરથી પરિચિત થવું જરૂરી છે, પરંતુ આજે મનુષ્ય શરીરથી ક્રેટલા પરિચિત છે? મનુષ્ય જેમ જેમ મસ્તિ-ષ્ક્રીય પ્રવૃત્તિઓમાં શુંચવાતા ગયા તેમ તેમ તેના 'સ્વ'ના બાધ અને શરીરના બાધ પણ ક્ષીણ થતા ગયા. આધુનિક યુગના બીહિક વ્યક્તિમાં પોતાના પ્રત્યે જાગરકતાના લગભગ અભાવ નજરે પડે છે. વ્યક્તિ તનાવના અનુભવ કરે છે, પરંતુ તનાવ વસ્તુતઃ કર્યા છે, તે એકદમ ખરાખર ખતાવવું તેના માટે મુશ્કેલ થઈ જાય છે. એટલે સુધી કે વ્યક્તિ પાતાની શ્વાસક્રિયાના વિષયમાં પણ નથી જાણતી કે તે ધાસ પેટ વડે લઇ રહ્યો છે કે છાતી વડે. આપણે ધાસ–પ્રેક્ષાની ચર્ચા 'શ્વાસપ્રેક્ષા'માં કરી ગયા છીએ. હવે આપણે જોઇશું કે -શરીર–પ્રેક્ષાની સમગ્ર પ્રક્રિયા વ્યક્તિને પોતાના શરીરની સુક્ષ્માતિસુક્ષ્મ પ્રક્રિયા સુધી કેવી રીતે પહેાંચાડે છે, તેની સાથે પાતાના સંપર્ક કેવી રીતે સ્થપાય છે. પાતાની શારીરિક તેમ જ માનસિક તં દુરસ્તીને -સુધારવાની ઇચ્છુક વ્યક્તિ માટે આ તદ્દન અનિવાર્ય છે. શરીર-પ્રેક્ષાથી આ લક્ષ્ય સહજપણે સિદ્ધ થઈ જાય છે.

યુગપ્રધાન આચાય શ્રી તુલસી અને તેમના ઉત્તરાધિકારી યુવા-ચાર્ય શ્રી મહાપ્રજ્ઞના સતત માર્ગ દર્શન તેમ જ પરિશ્રમનું જ આ પરિણામ છે કે આજે હજારા લાકા આધ્યાત્મિક સાધનાના માર્ગ પર ચાલીને સમસ્યાઓથી મુક્ત જીવન જીવવાના આનંદ મેળવી રહ્યા છે. ત્રૈક્ષાધ્યાન પહિતના રૂપમાં માનવ-જાતિને આ બે મહાન અધ્યાત્મ-મતીષીઓનું અનુપમ વરદાન પ્રાપ્ત થયું છે. અમને દઢ વિશ્વાસ છે કે આ સાવ'ભોમ અને સવ'જનીન વિધિને સમજીને સાધના કરનારી પ્રત્યેક વ્યક્તિ લાભાન્વિત થશે.

ડૉ. ચીત્રભાઈ નાયક સ'યાજક, પ્રેક્ષાધ્યાન એકેડેમી ૫૦, હરિસિહ ચેમ્યર, **આશ્રમરાેડ. અમદાવાદ**–૧૪

જેઠાલાલ એસ ઝવેરી ચેરમેન તલસી અધ્યાતમ નીડમ कैन विश्वसारती, साउन .

## संपादधीय : (प्रथमावृत्ति)

પ્રેક્ષાધ્યાનનાં વિવિધ પાસાંને સમજાવતી 'જીવનવિત્રાન પ્રંથ-માળા' શ્રેણી જિત્તાસુ ગુજરાતી વાયકામાં કલ્પનાતીત આક્રષ'ણ જમાવતી જાય છે ત્યારે 'પ્રેક્ષાધ્યાન : શરીરપ્રેક્ષા'નું તેમાં સગૌરવ ઉમેરણ કરીએ છીએ.

શરીર એ સાધનામાર્ગ તો અવરાધ નથી, પણ સાધનાનું માધ્યમ છે. સાધનામાં શરીરતી ઉપેક્ષા થઈ જ ન શકે. નિરામય શરીર અધ્યાત્મપંથતે નિવરાધ ખનાવે છે. સાધન પ્રત્યે ઉપેક્ષા કરીએ તો સાધ્ય દુષ્કર ખતે. જ્ઞાતીઓ કહે છે કે શરીરતી માવજતમાં મગ્ન ખનીને આત્માને ન ભૂલા, એના અર્થ એ નથી કે શરીરને સદંતર ભૂલી જાઓ! શરીરની સ્વસ્થતા તા દરેક ક્ષેત્રે અભિપ્રેત છે જ.

આપણું વર્ત માન જીવન માનસિક સંઘષોંથા ઘેરાયેલું અને શારીરિક સમસ્યાઓથી પીડાઇ રહ્યું છે, ત્યારે પૂજ્ય મહાપ્રજ્ઞાજીએ 'શરીરપ્રેક્ષા' દારા નિરામયતાનાં અગણિત રહસ્યાે ખાલી આપ્યાં છે, જે પ્રત્યેક વ્યક્તિને અંગત રીતે લાભપ્રદ નીવડશે જ.

પૂ મહાપ્રજ્ઞજનાં આવાં મૂસ્યવાન પુસ્તકા ગુજરાતી વાચકા સમક્ષ સુલભ કરી આપવાની સદ્દિષ્ઠ દાખવવા માટે શ્રી શુભકરણ સુરાણા અભિનંદનપાત્ર છે. પ્રસ્તુત પુસ્તકના સુંદર અનુવાદ કરી આપવા બદલ શ્રી રમણીકભાઈ મ. શાહના આભાર માતું છું અને પત્રથી, ફાનથી કે રૂબર અમારા આ પ્રકાશન કાર્યને પ્રાત્સાહન– પ્રેરણા આપનાર સહુ સ્વજના–મિત્રોના આભારી છું. મહાવીર સ્વામી દક્ષિાદિન.

૧૬ નવે; ૧૯૮૭.

# પુનમુ′દ્રણ પ્રસંગે....

જીવનવિજ્ઞાન ત્રાંથમાળા શ્રેણીની તમામ પુસ્તિકાએ બીજી કે ત્રીજી આવૃત્તિ રૂપે પ્રગટ થઇ રહી છે. ગુજરાતી વાયકાની પ્રેક્ષાધ્યાન પ્રત્યેની આટલી વ્યાપક રુચિ આનંદ પ્રેરે છે.

જન્માષ્ટ્રમા : ૧૯૮૮

—રાહિત શાહ

# અનુક્રમ

## ત્ર. શરીર શું છે ? : વૈજ્ઞાનિક દબ્હિકાેણ

- નાડીસંસ્થાન (તંત્રિકા તંત્ર)
- અનુક પી સહાનુક પી ત ત્રિકાઓ
- રુધિરાભિસરણ તંત્ર
- रस्तवाहिश्राओ।
- रक्तप्रवाद
- શ્વસન તંત્ર
- પાચન તંત્ર
- મુખ અને લાળગ્રંથિ
- અન્તનળી
- આમાશય (જઠર)
- પક્વાશય અને નાતું આંતરડું
- માટું આંતરડું
- પાચનતંત્રમાં સહાયક અવયયા
- यक्त ( क्षीवर ) तथा पित्तोत्पादक त'त्र
- કલામ ગ્રાંથ અને લેંગરહાન્સના દીપા
- અંત:સ્ત્રાવી ગ્રંથિ-તંત્ર
- પાયનિયલ ગ્રંથિ
- પિચ્યૂટરી ગ્રંથિ (પીયૂષ ગ્રંથિ)
- ચાપ્રરાષ્ટ્રિય ગ્રાંથ
- पेराथाधराधर अधि ।
- થાઈમસ ય્રંથિ
- ઍંડ્રેનલ ગ્રંથિઓ
- કામ ત્ર'થિએા (ગાનાડ્ઝ)
- ઉત્સર્ગ તંત્ર
- -- મૂત્રપિંડ (કિડની)
- મૂત્રવાહિની (યૂરેટસ )

|            | — મૂત્રાશય ( બ્લેડસ' )                                  |    |
|------------|---------------------------------------------------------|----|
|            | — મૂત્રમાગ <sup>°</sup> ( યૂરે <b>શા</b> )              |    |
|            | — મૂત્રપિંડનું મહત્ત્વ                                  |    |
| ₹.         | શરીરે શું છે ? : આધ્યાત્મિક દષ્ટિકાેણ                   | 39 |
| •          | — પ્રાણપ્રવાહનું રહસ્ય                                  |    |
|            | — શરીરપ્રેક્ષા : આધ્યાત્મિક દષ્ટિકોણ                    |    |
|            | — રસાય <b>ણ અને વિદ્યુત્પ્રવા</b> હ                     |    |
|            | — ચેતના અને શક્તિનું સંવાદીકેન્દ્ર : નાડી–સંસ્થાન       |    |
|            | — અતીન્દ્રિય ચેતનાનાના વિકાસ                            |    |
| 2          | શરીર–પ્રેક્ષા શા માટે ?                                 | 49 |
| <b>ن</b>   | — શરીર આત્મા છે                                         |    |
|            | — શરાર વ્યાતના છ<br>— શરીરતી પ્રમુખતા                   |    |
|            | — ચેતનાના પ્રતિક્રમણના લાભ                              |    |
|            | — સમાધિ માટે                                            |    |
|            | — આત્મદર્શ <sup>*</sup> નની પ્રક્રિયા                   |    |
|            | — અનુલવની પ્રક્રિયા                                     |    |
| <b>y</b> . | શરીર-પ્રેક્ષા : વિધિ                                    | 61 |
| •          | — સ્થૂળથી સુક્ષ્મ તરફ                                   |    |
|            | — રચૂંગના જાલા તાર<br>— શરીરનું ઊંડાણ                   |    |
|            | — શરીર–પ્રેક્ષાના ક્રમ                                  |    |
|            | — સુખ-દુઃખરી ઉપર <b>ઊઠીએ</b>                            |    |
|            | — લુત માનમાં જીવલું                                     |    |
| น.         | શરીર-પ્રેક્ષાના લાભા                                    | 66 |
| 7.         | — પ્રેક્ષા છે પ્રાણતું સંતુલન                           |    |
|            | — ત્રેણ છે ત્રાવુલું સાધુલ<br>— રાગ–પ્રતિરાધાત્મક શક્તિ |    |
|            | — સ્વાસ્થ્ય પર પ્રભાવ : શા માટે અને <b>રી</b> તે !      |    |
|            | — પ્રતિસ્રોતની ચેતના                                    |    |
|            | — પરિવર્ત ન                                             |    |
|            | — શરીરનાે કાયાકલ્પ                                      |    |
|            |                                                         |    |

## શરીર શું છે? વૈજ્ઞાનિક દષ્ટિકાણ

આપણે જીવનમાં પ્રતિક્ષણ આપણા શરીરની સાથે રહીએ છીએ, પરંતુ તેના મુખ્ય અવયવાના વિષયમાં આપણી જાણકારી અલ્પ અને એ અવયવાના કાર્યકલાયના વિષયમાં અલ્પતર હાય છે. સૌ પ્રથમ આપણે શરીરનાં વિભિન્ન તંત્રાની પ્રક્રિયાઓનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરલું પડશે, ત્યારે આપણે આપણાં હૃદય, ફેફસાં અને યકૃત (લીવર) જેવાં મહત્ત્વપૂર્ણ અંગાના સારી રીતે પરિચય કરી શકીશું, તેમના ભૂલભરી રીતે ઉપયોગ કરવાનું છેાડી શકીશું અને તેમની સુચાગ્ય દેખરેખ કરી શકીશું.

માનવ-શરીર અને અંગાયાંગા. ખર્વની સંખ્યામાં સકમાતિસકમ કશિકાએા-જેને કાેષ કહે છે—તે કાેષા દ્વારા જિત્પાદિત હુંગ્ય અને શરીરના તરલ પદાર્થો વડે નિર્મિત છે. જે શરીરને આપણે ઇમારત કહીએ, તો કાેષ તેની ઇટ છે. અર્થાત્ કાષા આપણા શરીરના મૂળભૂત ઘટકા છે. તેમને 'જીવાશું' એવું નામ પણ આપી શકાય.

આપણા શરીરમાં લગભગ ૬૦૦ ખવે (૬,૦૦,૦૦, ૦૦,૦૦,૦૦,૦૦૦) કાેષા હાય છે. સામાન્યતઃ ખધા કાેષા એટલા સફમ હાય છે કે તેમને જોવા માટે શક્તિશાળી સૂક્ષ્મદર્શક યંત્રની જરૂર પડે, અને તેમની અંદર જોવા માટે સૂક્ષ્મતમદર્શંક યંત્રની જરૂર પડે. નાનામાં નાના કાેષની લ'ભાઈ-પહાળાઇ લગભગ ૧/૨૦૦ મિલીમીટર હાય છે જે કેટલાક વિશિષ્ટ મસ્તિષ્ક–કાેષાનું પરિમાણ છે, જ્યારે માેટામાં માટે કાશ ૧/૪ મિલીમીટર લાંબા-પહાળા હાય છે જે હિંખાશું કાષનું પરિમાણ છે).

કાષાને પાતાનું કાર્ય કરવા માટે શક્તિ અથવા ઊર્જા (ઍન્જ)ની જરૂર પડે છે. તેનું ઉત્પાદન કાષાની અંદર રહેલાં સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ ઊર્જા-ઉત્પાદન કેન્દ્રો (પાવર હાઉસ)માં કરવામાં આવે છે. લગભગ બધી પેશીઓ (ટીસ્યૂ)માં કોષા જીણું થતા રહે છે અને તેમના સ્થાને નવા કાેષા બનતા રહે છે. નવા કાષાનું નિર્માણ જર્ણ કાષાના વિભાજન દ્ધારા થાય છે.

પ્રત્યેક જીવંત કાષમાં હજારાની સંખ્યામાં વિભિન્ન પ્રકારનાં રસાયણા વિદ્યમાન હોય છે. તે રસાયણા માત્ર નિષ્ક્રિય પદાર્થીનું મિશ્રણ ન હાતાં નિર તર સક્રિય રૂપે એક-અીજા સાથે કિયામાં પ્રવૃત્ત હાય છે. વંશપર પરાગત ગુણાની સંપૂર્ણ માહિતીના સંકેત પણ તેમનામાં રાસાયણિક રૂપે રહેલા હાય છે. શરીરનાં વિભિન્ન અંગાની રચના પણ વિભિન્ન રાસાયણિક સંયાજનાથી થતી હાય છે. ભિન્ન-ભિન્ન અ'રામાં વિદ્યમાન વિભિન્નતાનું કારણ પણ રાસાયણિક પદાર્થોની રચનાની વિલન્નતા જ છે.

સમાન સંરચનાવાળા કાેષાના સમૂહ અને તેમની વચ્ચે રહેલ નિર્જીવ પદાર્થ મળીને પેશીની રચના કરે છે. क्रेभ हे-

- ૧. ત્વચા અથવા આવરણ કરનાર પેશી
- ર. અસ્થિ અને ઉપાસ્થિ (કાર્ટિલેજ)
- ૩. સ્તાયુની પેશી
- ૪. તંત્રિકાએાની પેશી આદિ.

એક જ પ્રકારનાં કાર્યીમાં સંલગ્ન પેશીઓના સમૂહા વડે 'અવયવ' ખને છે. ઉઠાહરણ રૂપે-હ્રુદય, કે જે શરીરના એક પ્રાણાધાર (vital) અવયવ છે. જવિત શરીરને ટકાવી રાખવા માટે 'સંઘકાય'' એક આવશ્યક સ્થિતિ છે. અર્થાત્ બધા અવયવા દ્વારા એકખીજાના પરસ્પર સહયાગ કરવા અત્યંત અપેક્ષિત છે. એક જ પ્રકારનાં કાર્યોની શું ખલા નિષ્પાદિત કરતા અનેક અવયવાના સમૂહને 'તંત્ર' કહેવામાં આવે છે. જેમ કે—

- ૧. અસ્થિતંત્ર
- ર. સ્નાયુત ત્ર
- 3. ત્વચાતંત્ર

શરીરનાં અન્ય તંત્રા કે જેમના વિષયમાં અધિક વિસ્તૃત જાણકારી અપેક્ષિત છે, નીચે મુજબ છે—

- ૧. નાડીત ત્ર
- ર. પરિસંચરણત ત્ર
- ૩. શ્વસનતંત્ર

૪. પાચન તથા મળવિસજીનતંત્ર ય. ગ્રાંથિત ત્ર

## નાડીસ'સ્થાન (ત'ત્રિકા-ત'ત્ર)

નાડીસંસ્થાન (nervous system) માનવ-શરીરન જટિલતમ त'त्र छे. ते शरीरनां अन्य तमाभ त'त्रेानुं निय'-ત્રણ અને સંયોજન કરે છે તથા તેમના માધ્યમથી સમગ્ર શરીરના ક્રિયાકલાપાનું સંચાલન કરે છે. એટલા માટે તેને શરીરનું સર્વાધિક મહત્ત્વપૂર્ણ તંત્ર ગણવામાં આવે છે. જો નાડીત તે કાેઇ પણ કારણે નિષ્ફળ અને તાે સમગ્ર શરીરની પ્રवृत्तिको। અટકી પડે, બધા અવયવે। સ્ત'બિત થઇ જાય અને અંતે પ્રાણના આધાર રૂપ સૂલ્મ ક્રિયાઓ બંધ પડી. જાય. આવી સ્થિતિમાં ન હાથ-પગ હલી શકે, ન બેસવા ઊઠવાનું ખની શકે, ન માંસપેશીએાનું સંચલન થઇ શકે, ન આંખાના ઉન્મેષ-નિમેષ થાય અને એટલે સુધી વાત પહેાંચે કે ધાસાચ્છ્રવાસ પણ ખ'ધ થઇ જાય.

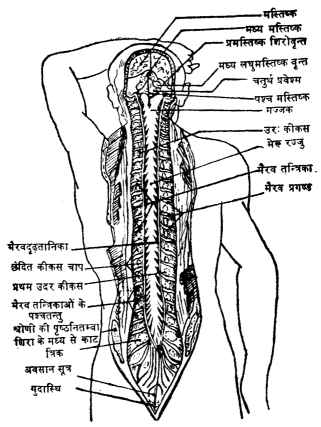
> આપણા કેન્દ્રીય નાડી સંસ્થાનનાં મુખ્ય છે અંગા છે: 9. Holor (brain)

ર. સુધુમ્ણા અથવા કરાેડ-રજ્જુ (spinal cord)

भगक अने सुधुभ्छा डाेर्ध स्पष्ट लेहरेणा विना अक-ખીજામાં ભળેલાં રહેલ છે. કપાલ-૨'મ્ર (foraman magnum)-ની ઉપરના ભાગને મગજ અને નીચેના ભાગને સુધુમ્ણા કહેવામાં આવે છે.

આપણા સમસ્ત નાડીત ત્રમાં ત ત્રિકા કાષા (ન્યૂરાન્સ)-ની સંખ્યા લગભગ ૧૦૦ ખર્વ હોય છે.

રચનાત્મક ચિ'તન અને ઇચ્છાએાના આધારભૂત વિદ્યુત આવેગા (electric impulse) નાડીઓની જટિલ જાળમાં પ્રવાહિત થાય છે. જ્ઞાનેન્દ્રિયા સુધી સતત અગણિત સૂચ-નાએ પહેાંચતી રહે છે, જેને સંવેદનશીલ નાડીએ પરિ-



કૈન્દ્રિય તંત્રિકા સંસ્થાનનાં મુખ્ય અંગો : મગજ અને સુષુમ્ણા (મેટુરજ્જુ)

ધિગત નાડીઓના માધ્યમથી કેન્દ્રીય નાડી-તંત્ર સુધી પહેાંચાડે છે. કેન્દ્રીય નાડી-ત ત્ર આવનાર સંવેદનાની છટણી અને મૂલ્યાંકન કરે છે, તેમાંની મહત્ત્વપૂર્ણ સૂચનાઓને ભાવિ ઉપયોગને માટે સ્મૃતિમાં સંગૃહિત કરે છે તથા ઉચિત નિર્ણય કરી તદનુરૂપ કાર્યંસિહિ માટે પરિધિગત ત'ત્રિકા દ્વારા સ્નાયુ-ત'ત્ર સુધી વિદ્યુત-આવેગા પહેાંચાડે છે.

આ રીતે નાડી-તંત્રનાં મુખ્ય છે કાર્યો છે-

૧ ગુરીરની અંદર અને અહારથી પ્રાપ્ત થતી માહિતીઓની તપાસ કરી તેમનું સંશાધન કરલું.

ર. સ્નાયુ ત'ત્રની સક્રિયતા દ્વારા શારીરિક સંચાલન પૈદા કરવું અને તેનું નિયમન કરવું. મગજના કેટલાક ભાગા લાગણીએાના નિયંત્રણ અને માહિતીએાના સંગ્રહ માટે જવાબદાર હોય છે तथा व्यक्तित्व अने भौद्धिकता साथ પણ એમના સંબધ હાય છે.

અગ્ર-મગજ અને મધ્ય-મગજ ભેગાં મળીને માેંટું મગજ અને છે. મગજનું અધિકાશ દ્રવ્ય માટા મગજમાં હાય છે. તેની ખહારની રચના રાખાડી રંગના પડની અને અંદરની રચના <sup>8</sup>વેત રંગની પેશીઓની બનેલી હોય છે. તેની કરચલીદાર વિશિષ્ટ રચનાને કારણે તેમાં થાડી જગ્યામાં અસંખ્ય મગજ-કાષાના સમાવેશ થઇ જાય.

સંવેદન (sensation)ના સંબંધ આપણી ઇન્દ્રિયા સાથે છે, મગજ સાથે છે. સંવદનાનાં બધાં કેન્દ્રો મગજમાં છે. આંખ જુએ છે, પરંતુ આંખના સંવદનનું કેન્દ્ર આંખ પાસે નથી, તે મગજમાં છે. જીભ સ્વાદ લે છે, પરંતુ તેનું સંવે-

દન-કેન્દ્ર મગજમાં જ છે. સમસ્ત નિયંત્રણ કે સંચાલન કરાેડરજજુ અને મગજ દ્વારા થાય છે. શરીરશાસ્ત્રીય ભાષામાં એને 'સેરેબ્રાેસ્પાઇનલ સિસ્ટમ' કહે છે.

સુષુમ્ણા (કરાેડરજ્યુ) તન્ત્રિકા પદાર્થામાંથી અનેલી નળાકાર લાબી નાડી છે, જે મગજમાં કપાલ-રંધ્ર પાસે સુષ્મ્ર્યા–શીર્ષથી શરૂ થાય છે અને કરાેડની કશેરુ નલિકામાં થઇને નીચે સુધી ઊતરતી છેક કમરના બીજા નિલેય સુધી પહેાંચે છે. સુષ્રમ્ણા લગભગ ૪૫ સેન્ટીમીટર લાંબી હાય છે.

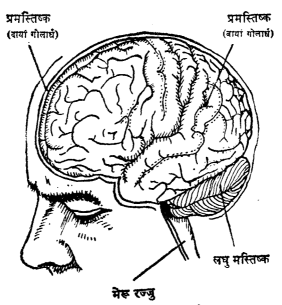
પ્રત્યેક નાડી-યુગ્મ બે ત'ત્રિકાઓનું ખને છે-એક જ્ઞાનવાહી નાડી હાય છે અને બીજી ક્રિયાવાહી. જ્ઞાનવાહી નાડી ઇન્દ્રિયા દ્વારા સંગૃહિત સૂચનાએ મગજ સુધી પહેાંચાડે છે. ક્રિયાવાહી નાડી મગજમાંથી મળેલ સંચલન સંબંધી આદેશા ધડ અને હાથ-પગની માંસપેશીએા સુધી પહેાંચાડે છે.

## અનુક પી-સહાનુક પી ત ત્રિકાએા

त त्रिका-त त्रनी डेटबीक प्रवृत्तिको। कोवी छे के स्वयं-સંચાલિત છે અને કેટલીક પ્રવૃત્તિએ। કરાેડરજ્જ઼ તથા મગજ દ્વારા સંચલિત થાય છે. હાથ ઊંચા કરવા છે, મનુષ્યની ઇચ્છા હશે તો હાથ ઊંચા થશે, નહીં તો નહીં. બાલવું છે. મનુષ્યની ઇચ્છા હશે તો તે એાલશે, નહીંતર નહીં. આ રીતે ચાલવું, બેસવું, ફરવું, તડકામાંથી છાંયામાં આવલું કે છાંયડામાંથી તડકામાં આવતું —આ અધી પ્રવૃત્તિએ। ઇચ્છા પર આધાર રાખે છે. મનુષ્ય ઇચ્છે છે તેા આ બધું થાય છે. નથી ઇચ્છતા તા કચારેય નથી થતું. આ ઐચ્છિક

પ્રવૃત્તિએ। મગજ અને કરાેડરજ્જુ દ્વારા સંચલિત અને નિયંત્રિત થાય છે; પરંતુ આંતરિક અવયવાનાં કાર્યો, શંથિ-म्भाना सावा वर्णेरे केवां डेटबांड डामा स्वायत्त त'त्रिडा-त'त्र દ્વારા નિષ્યન્ન થાય છે. કરાેડની બન્ને બાજુએ સિમ્પેથેટિક અને પેરાસિમ્પેથેટિક-અનુક'પી અને સહાનુક'પી એ બે પ્રકારની ત'ત્રિકાએાના ગુચ્છ હાય છે. ત્યાંથી સ્વાયત્ત ત'ત્રિકા-તંત્ર સંચલિત થાય છે. તેમાં મગજ અને કરાેડરજ્યુના વિશેષ ઉપયોગ નથી હાતા. પરંતુ સંબંધ જરૂર નોડાયેલ રહે છે.

#### मस्तिष्क



મગજમાં માેઢું મગજ, નાતું મગજ અને મેરુરજ્જુનાં સ્થાન

હુદય ધડકી રહ્યું છે, ગતિમાન છે. ઐના માટે કંઇ પણ કરવાની જરૂર નથી. મનુષ્યને વિચારવું નથી પડતું. ભાજન કર્યું. પાચનક્રિયા આપમેળે જ થવા લાગે છે. લીવર પાતાનું કામ કરે છે. જઠર પાતાનું કામ કરે છે અને પક્વાશય પાતાનું કામ કરે છે. મનુષ્યે આ ક્રિયાએા માટે પ્રયત્ન કરવાની જરૂર નથી પડતી. ખધી ક્રિયાએ આપ-મેળે થતી રહે છે. જેટલા પણ આંતરિક અવયવા (enternal organs) છે, અને જે ગ્ર'થિએ છે તેમને માટે મનુષ્યે કંઈ કરવું નથી પડતું. જ્યારે ગુસ્સાે આવે છે ત્યારે તમે કંઈ નથી કરતા. જ્યારે પર્ણ એડિનલ ગ્રંથિના સાવ વધે છે, મનુષ્ય ગુસ્સાથી ભરાઇ જાય છે. મધુપ્રમેહની બીમારી થઇ જશે કે માણસ ચીડિયા થઇ જશે. આ બધું આપમેળે થાય છે.

સ્વાયત્ત નાડી-તંત્રના એ જુદાજુદા વિભાગ હાય છે. જેમાં પ્રત્યેક વિભાગ એક વિશેષ પ્રકારનું કાર્ય સંપાદિત प्रदे छे-

- ૧. સહાનુક પી (parasympathetic)
- ર. અનુક પી (sympathetic)

આ અન્તેની ક્રિયા પરસ્પરથી વિરાધી છે. જેમ કે એક વિભાગ અંગ કે અવયવની ક્રિયાને ઉત્તેજિત કરે છે. त्यारे णीले विलाग तेने शांत કરવાનું કાર્ય કરે છે. ઉદાહરણ રૂપે અનુક'પી વિભાગ હુદયની ગતિ અને તેનાં સંકુચન-શક્તિ તથા રક્તદાખને વધારે છે, તેા સહાનુક પી વ્યવસ્થા તે બધું એાછું કરે છે.

## રુધિરાભિસરણ ત'ત્ર

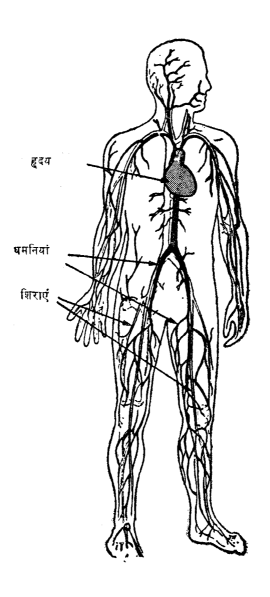
મનુષ્યનું હૃદય એક પંપ છે. પ્રતિદિન આ પંપ શરીરની રક્ત-નલિકાએના માધ્યમથી લગભગ એક લાખ કિલાેમીટરની લંબાઇમાં લાેહાેને પ્રવાહિત કરે છે. આ રક્ત-નલિકાએન એક સંપૂર્ણ ચકાકાર તંત્ર બનાવે છે, જેને 'રુધેરાભિસરણ તંત્ર' એવું નામ અપાયેલ છે.

भानव-शरीरना પ્રત્યેક કાયને ચ્લુકાંઝ આદિ પાયક તત્ત્વા તેમ જ પ્રાણવાસુ (ઑક્સીજન)ની પૃતિ'ની નિર'તર આવશ્યકતા રહે છે. તે સિવાય કાર્બ'ન હાઇ ઍાકસાઇડ, યૂરિયા આદિ અનાવશ્યક તત્ત્વાને કાયોમાંથી દૂર કરી ફેકસાં, મૂત્રપિંક કે લીવરમાં પહોંચાહવાની પણ આવશ્યકતા રહે છે, જ્યાંથી તેમનું વિસર્જન કે તેમાં આવશ્યક શુદ્ધિ કરી શકાય. સાથાસાથ પ્રત્યેક કાયને જીવિત અને કાર્ય'ક્ષમ રાખવા માટે શરીરમાં રાગ-પ્રતિકારક તત્ત્વા, રાસાયણિક સંદેશ-વાહકા (હોંમાન આદિ) તેમ જ અન્ય પ્રાણાધાર પદાર્થોના વિતરણ માટે યાતાયાતના માધ્યમની આવશ્યકતા રહે છે.

રુધિરાભિસરણ ત'ત્ર પાતાની ફેલાયેલી શાખા-પ્રશાખાઓની જટિલ સંરચના અને અ'ત:સ'ળ'ઘયુક્ત નલિકાઓના માધ્યમ દ્વારા સમગ્ર શરીરમાં રક્ત પહેાંચાડીને શરીરને આ સેવા આપે છે.

આ તંત્રના મુખ્ય અવયવા છે-હુદય, ફેક્સાં, મહા-ધમની, ધમનીઓ, મહાશિરા, શિરાએા અને કેશવાહિનીઓ.

ક્ષાેહીને સતત વહેતું રાખવા માટે જે પ્રેરક અળની આવશ્યકતા છે, તે છે–હૃદય નામે શક્તિશાળી પંપના



નિયમિત થનાર ધખકાર. જે રક્તવાહિનીએા હુદયમાંથી શરીર-માં લાહી પહેાંચાઉ છે તેમને ધમનીએ કહેવામાં આવે છે, જ્યારે તેનાથી ઊલડું એટલે કે શરીરમાંથી હૃદય તરફ લાેહીને લઇ આવતી નલિકાએ 'શિરાએ' તરીકે ઓળખાય છે. હુદયનું આકું ચન લાહીને ધમનીઓમાં ધકેલે છે. ધમનીએા નાની નાની નલિકાઓ કે જેને લઘુ ધમનીઓ (arterioles) કાંદ્રે છે તેમાં વિભાજિત થાય છે. અંતે જતાં આ શાખા-પ્રશાખાઓ અત્યંત ખારીક કેશવાહિનીઓ (capillaries)માં વિભાજિત થાય છે, જે પેશીઓમાં ખૂબ ઊંડે સુધી પથરાઇ જાય છે. પેશીઓના કાષામાં કેશવાહિનીઓ પાષક તત્ત્વા અને રાસાયણિક પદાર્થો પહેાંચાડી દે છે તથા અહીં જ વાસુઓનું આદાન-પ્રદાન પણ થાય છે. આ પછી અનાવશ્યક तत्त्वाने बर्धने बाेढी पाछुं हृदय तरह पाछा इरवानुं शरू કરે છે. કાેષામાંથી લઘુ શિરાએા (venules) તથા ઉત્તરાત્તર શિરાએમાં થઇને અતે લાહી હૃદય સુધી પહેાંચે છે. રુધિરાબિસરણ તંત્રના નામથી જણાઇ આવે છે કે હૃદયમાંથી જેટલું પણ લાહી અહાર નીકળે છે, તેટલું જ લાહી પરિક્રમા કરીને કરી હુદયમાં પાછું આવે છે. રુધિરાભિસરણના સામાન્ય ક્રમ આ પ્રમાણે છે -

હુદય → મહાધમની → ધમનીએ → લઘુ ધમનીએ → કૈશવાહિનીએ → લઘુ શિરાએ → શિરાએ → મહાશિરા → હુદય

પાલા માંસપિંડના રૂપમાં રહેલ હૃદય ચાર ખંડમાં વિમાજિત છે, જેમાં બે બે ખંડ જમણી અને ડાબી બાજુએ રહેલા છે. આ બન્ને ખંડા વચ્ચે સીધા સંબંધ નથી હોતા, પરંતુ પ્રત્યેક બાજુ નીચેના ભાગ એકતરફી વાલ્ય (બારણા) દ્વારા જોડાયેલ હાય છે. હૃદયના પંપ બેવડું કાર્ય કરવાની ક્ષમતા ધરાવે છે – એક તો શુદ્ધિકરણ માટે રક્તને ફેકસાંમાં પહેાંચાડવાતું અને બીજું શુદ્ધ રક્ત સમગ્ર શરીરમાં ફેલાવવાતું. પહેલું કાર્ય જમણા વિભાગ કરે છે અને બીજું ડાંબા વિભાગ.

#### રક્તવાહિનીએા

ધમનીઓ, શિરાઓ અને કેશવાહિનીઓ-વિભિન્ન પરિષ્ણામની અનેકાનેક રક્તવાહિનીઓ સમગ્ર શરીરમાં એક જટિલ જાળ રૂપે ફેલાયેલ હાય છે. તેમની વચ્ચે આંતરિક સંચાર થઈ શકે છે. આ વાહિનીઓ શરીરના પ્રત્યેક કોષ સુધી સંપર્ક ધરાવે છે.

કેશવાહિનીઓ પાતે એટલી સૂક્ષ્મ હાય છે કે રક્ત-કાષાએ એક એકની પંક્તિમાં જ તેમાથી પસાર થવું પડે છે. કેશવાહિનીઓ પેશીઓની અંદર વ્યાપ્ત થઇને શરીરના કાષાના સંપર્કમાં આવે છે. પાતાની સાથે લાવેલ ઑક્સિ-જન, પાષક તત્ત્વા, હામાન વગેરે પદાર્થ લાહી દ્વારા કાષાને સાંપી દેવામાં આવે છે, અને કાષાએ ઉત્પન્ન કરેલ નિષ્કાસિત કરવા યાગ્ય બધા પદાર્થા (કાર્બન કાઈ-ઑક્સાઇડ વગેરે) તેમના દ્વારા લાહીમાં વિસ્તૃત કરવામાં-ઠાલવી દેવામાં આવે છે. આદાન-પ્રદાનની આ ક્રિયા એટલી ત્વરાથી થાય તે કે પ્રવિષ્ટ થનાર પ્રત્યેક રક્તઘટક કાઈ એક કેશવાહિનીમાં માત્ર એકથી ત્રણ સેકંડ સુધી જ રહી શકે છે.

#### २४त-अवाह

આ ક્સિજન સિવાય બીજાં અનેક પ્રકારનાં પાષક तत्त्वे। डेाषे। अने पेशी शेने छवित अने तं हुरस्त राभवा માટે તેમના સુધી પહેાંચાડવાં જરૂરી છે. દ્રાક્ષાશક રા (ગ્લકોઝ), ચરળી, એમિના એસિડ્ઝ, પાણી વગેરે પદાર્થ અધા કાર્ધા માટે સામાન્યપણ જરૂરી હાય છે, જ્યારે તાંબુ, લાહ, કાળાલ્ટ વગેરે તત્ત્વાની જરૂર વિશેષ રૂપમાં કાષાને હોય છે. લવણ ખનિજ, વિટામીન તથા હાંમેનિને યથાસ્થાને પહેાંચાડવાનું કાર્ય પણ રક્ત-પ્રવાહ દ્વારા પૂર્ં કરાય છે. આ રીતે રક્તના ઘટકાે સતત બદલાતા રહે છે, છતાં પણ સમગ્રપણે જોતાં તેમની સંરચના આશ્ચર્યજનક રૂપે એક જેવી જ લાગે છે. લાહીના મુખ્ય ઘટકા આ રીતે હાય છે:

- ૧. રક્તપ્લાવિકા–આ સ્વચ્છ તુણના રંગના તરલ પદાર્થ હાય છે, અને તેમાં મીઠું, શર્કરા, હાંમાન તથા વિટામીન અને યૂરિયા, દુગ્ધામ્લ જેવા આવશ્યક પદાર્થો ભળેલા હાય છે.
- ર. લાલકણા તે નાના નાના, ચપટા, અન્તર્ગાળ આકારના ચપતરા જેવા હાય છે. એક ઇંચ જેટલી જગ્યામાં આવા પ્રકારના ૩૦૦૦ લાલકણોના સમાવેશ થાય છે. લાહીના એક નાના ટીપામાં (જે લગભગ ૧ ઘન મિલીમીટર માપનું હાય) ૫૦,૦૦૦૦૦ (પચાસ લાખ) લાલકણા સમાઇ જાય છે. પ્રતિ સેક'ડ ૩૦ લાખ લાલકથા નાશ થતા રહે છે અને એટલી જ સંખ્યામાં નવા કર્ણા પેદા થતા રહે છે.
  - 3. હેમાગ્લાબિન એ આપણા રક્તકણામાં વિદ્યમાન

લાહયુકત પ્રાેટીન પદાર્થ છે, જે લાહીને લાલ રંગ પ્રદાન કરે છે. સમગ્ર લાલકણામાં વિદ્યમાન લાહની કુલ માત્રા લગભગ ત્રણ ગામ જેટલી હાય છે, પરંતુ તે પાતાની રીતે અમૂલ્ય છે, કેમ કે તેના વિના આપણે જવી ન શકીએ.

#### **શ્વેસન–ત**ંત્ર

શરીરને ઑક્સીજનની સતત જરૂર રહે છે. સાથા-સાથ શરીરમાં રહેલા કાષાનાં કાર્યોના પરિણામાં ઉત્પન્ન થયેલ કાર્મન ડાઇ ઑક્સાઇડ રૂપી કચરાને બહાર કાઢી નાખવાની પણ જરૂર પડે છે. આ બન્ને જરૂરિયાતની પૂર્તિ શ્લસન-તંત્ર દ્વારા થાય છે.

આપણું ધસનતંત્ર મુખ્યત્વે ધાસાચ્છ્વાસ આવવા-જવાના માર્ગ અને તેને વહુન કરનારી નલિકાઓનું અનેલું હાય છે. તેમાં નાક, ધાસ-પ્રણાલ (trachea), ધાસની (bronchi) અને શ્વસનિકા (bronchioles) ક્રમશા એક શું ખલામાં એવી રીતે જોડાયેલાં હાય છે કે જેનાથી અહારની હવા ફેક્સાં સુધી પહોંચે. ધાસનિકાઓ નાની નાની શાખા-પ્રશાખાઓમાં પ્રસ્કુટિત થાય છે, અને ફેક્સાંની અંદર એક ઊંધા વૃક્ષના જેવી લાગે છે. ધાસનિકાઓ અત્યંત નાની નાની થેલી જેવા કાંઠાઓમાં પૂરી થાય છે, જેને ધાસ-પ્રકાેષ્ઠ (alveoli) કહેવામાં આવે છે. આ ધાસપ્રકાેષ્ઠ દેખાવે દ્રાક્ષના ગુચ્છ જેવા લાગે છે. મનુષ્યનાં ફેક્સાંમાં લગભગ ૩૦થી ૬૫ કરાેડ સુધી ધાસ-પ્રકાેષ્ઠ હાય છે. એમનું સપાટીનું ક્ષેત્રફળ કાઢીએ તાે ૯૦ ચારસમીટર થાય. પ્રત્યેક પ્રકાેષ્ઠ સામાન્ય રીતે ગાળાકાર હાય છે તથા તેના વ્યાસ લગભગ ૧૦૦ માઇકોન જેટલા હાય છે. પ્રત્યેક પ્રકાેષ્ઠની દીવાલ અત્યંત પાતળી હાય છે. પ્રત્યેક પ્રકાેષ્ઠની ચારે ખાજુ સૂક્ષ્મ કેશવાહિનીઓની એક વિસ્તૃત જળ જેવું ગુંથાયેલું હાય છે. પ્રકાેષ્ઠા અને કેશવાહિનીઓની દીવાલાને પાર કરી વાચુ (પ્રાણવાચુ અને કાર્યોન હાઇન ઑક્સાઇડ) આમથી તેમ અને તેમથી આમ ફેલાય છે. વાચુઓના આદાન-પ્રદાનનું ચાક્ક્સ સ્થાન આ જ છે. શ્વસનિકાઓ અને શ્વાસ-પ્રકાેષ્ઠા વડે ફેફસાં ખને છે. ફેફસાં પાતે માંસપેશીઓરહિત છે. એટલા માટે શ્વસનકિયામાં ફેફસાંને પાંસળીઓના ખાખાના સંચલન વડે મદદ મળે છે. પાંસળીના પિંજરનું સંકુચન અને વિસ્તરણ, સંબંધિત માંસપેશીએ દ્વારા, ધમણની જેમ થાય છે તથા એનું નિયંત્રણ તંત્રિકાઓ દ્વારા થાય છે.

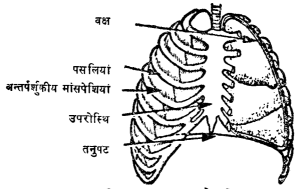
શરીરક્રિયાવિજ્ઞાન (physiology) દર્ષ્ટિએ શ્વસન-ક્રિયાને બે ભાગમાં વિભાજિત કરવામાં આવી છે—-

- ૧. **ભાહા શ્વસન** ફેફસાંના શ્વાસ-પ્રકાેબ્ઠાેમાંથી ઑક્સીજનનું રક્તમાં ગમન તથા રક્તમાંથી કાર્ળન-ડાઇ-ઑક્સાઇડનું શ્વાસ-પ્રકાેબ્ઠાેમાં આગમન.
- ર. **આંતરિક શ્વસન** લાેહી દ્વારા લાવવામાં આવેલ ઑક્સીજનનું શરીરના કાેષા દ્વારા ગ્રહણ અને પાતાની અંદરના કાર્ષ્યન-ડાઇ-ઑક્સાઇડનું નિષ્કાસન.

શ્વસનક્રિયાનું અંતિમ પરિણામ છે–કાેષીય શ્વસન અર્થાત્ કાેષાની અંદર ઍાક્સીકરણ (ઉપચય)ના રૂપમાં થનારી રાસાયણિક અંબેકિયાએા.

ત્રણ પ્રકારની માંસપેશીએાના સમૂહ વાસની ક્રિયામાં ભાગ લે છે.

- ૧. ઉદરપટલ (મહાપ્રાચીરા) (Diaphragm)
- ર. અંતરાયશું ક (પાંસળીઓ સાથે જોડાયેલા સ્યાયુ-સમૂહ)
  - 3. હાંસડીના સ્નાયુએા.



શ્વસનક્રિયામાં પ્રક્ષકત માંસપેશીઓ

સરેરાશ પુખ્ત વયની એક વ્યક્તિ સામાન્ય શાંત अवस्थामां, क्येटले हे ते जयारे उत्तेजित न हाय त्यारे એક મિનિટમાં લગભગ ૧૪થી ૨૦ ધાસ લે છે. ભાવના-ત્મક ઉત્તેજના, દુખાવા, ઉષ્ણતામાનની વધઘટ, લાેહીમાં કાર્બન-ડાઈ ઍાક્સાઇડનું પ્રમાણ અને ઉંમર વગેરે કૈટલાંક કારણાથી આ સામાન્ય ગતિમાં ફેરફાર થાય છે. હૃદયની જેમ શાસની ગતિ પણ જન્મસમયથી પુખ્ત અવસ્થા સુધી કુમશ: ઘટતી જાય છે અને વૃદ્ધાવસ્થામાં ફરી વધતી જાય છે.

#### પાચન-તંત્ર

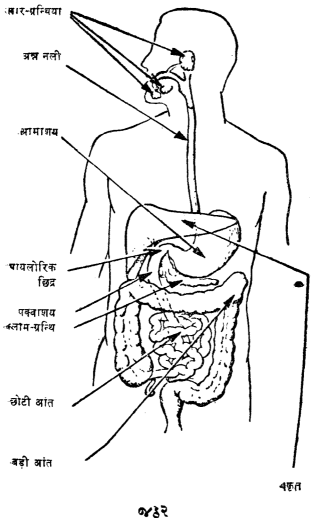
જીવનની અનિવાર્ય ક્રિયાએ કરવા માટે શક્તિની સતત જરૂર પડે છે. શક્તિનું ઉત્પાદન કરવા માટે લાજનની જરૂર પડે છે. પાચનક્રિયા જે અવયવા દ્વારા થાય છે તેને લાજન-પ્રણાલી અથવા અંતર્માર્ગ કહે છે. લાજન-પ્રભાલી (alimentary canal) અને કેટલીક બીજી શ્ર'થિએા, જે પાતાના રસ આ પ્રણાલીને માકલી આપે છે-તે બધાં મળીને 'પાચન–સંસ્થાન' બનાવે છે. ભાજનપ્રણાલીની શરૂઆત માહાથી થાય છે અને અંત મળદ્રારમાં. આ આખા માર્ગ લગભગ નવ મીટર લાંબા હાય છે.

## માં અને લાળગ શિએા

ભાજનપ્રણાલીનું સર્વ પ્રથમ સ્ટેશન માં છે. માંમાં રહેલી લાળગ્રં થિએાના રસ ચવાયેલા ભાજનની સાથે મળીને તેને પિંડતું રૂપ આપે છે.

#### અન્નનળી

અન્તનળીની લંખાઈ લગભગ ૨૫ સેન્ટીમીટર અને પહેાળાઇ લગભગ ૨.૫ સેન્ટીમીટર હાય છે. આ નળી ગળાની અંદર ધાસનળીની પાછળની બાજુએ હાય છે, અને ઉદ્ધરપટલ (draphragm)માંથી થઇને જઠર સુધી પહેાંચે છે. અન્તનળીમાં પ્રવેશ્યા પછી ભાજનને જઠર સુધી પહેાંચાડવા માટે અન્તનળીનાં અતુક્રમે સંકુચન અને વિસ્તરણ ચાલ્યા કરે છે.



જઠર ભાજન-પ્રણાલીનું ખીજુ સ્ટેશન છે. તે 27

પાેલા કુગ્ગા જેવું સ્થિતિસ્થાપક હાેય છે. તેની લ'બાઇ લગભગ ૨૨ સેન્ટીમીટર હાય છે. જઠરનું સ્થાન ઉદ્દરપટલને અડીને પાંસળીની નીચે સહેજ ડાળી બાજુએ હાય છે. તેના પહાળા છેડા ડાખી ખાજુ અને સાંકડા છેડા જમણી ભાજુ હાય છે. જઠરમાં ભાજન ત્રણથી પાંચ કલાક સુધી રહે છે. આ દરમિયાન જઠરના સંકુચન અને વિસ્તરણની ક્રિયાથી તે સતત વલાવાય છે, જેનાથી પ્રાેટીનનું આંશિક પાચન થાય છે.

જઠરની અંદરના ભાગમાં, જે શ્લેષ્મયુક્ત પાતળું પડ હાેય છે તેમાં નળીના આકારની સાડા ત્રણ કરાેડ ગ્રાંથિએ હાય છે. તેમને જઠરની ગ્રાંથિએ કહેવામાં આવે છે. એનાં માહાં પડની સપાટી પર હાય છે. તેમાં જઠરના પાચક રસ અને મ્યૂલીન (mulin) ઉત્પન્ન થાય છે. આ પાચક રસમાં હાઇડ્રોક્લાેરિક ઍસિડ (HCI) તથા અન્ય બે પ્રકારના ખનીર (enzyme) હાય છે. મ્યૂલીનવાળું પહ જલદ એસિડથી જઠરને ખચાવે છે તથા જઠરને પાતાને જ પચી જતું અટકાવે છે.

## પક્વાશય અને નાનું આંતરડું

જઠરના બીજા છેડા સાંકડા હાય છે, અને ત્યાંથી નાનું આંતરડું શરૂ થાય છે. તે ભાજન-પ્રણાલીનું ત્રીજું સ્ટેશન છે. આંતરડાના શરૂના ભાગને પક્વાશય (duodenum) કહે છે. લગભગ ૧૬–૧૭ સેન્ટીમીટર સુધીના નાના આંતરડાના આ ભાગ અર્ધ ચન્દ્રાકાર રૂપે ફેલાયેલા છે, જે અંગ્રેજમાં અક્ષર 'સી' (c) જેવા દેખાય છે. પાચનક્રિયામાં પક્વાશયનું

ખૂબ મહત્ત્વ છે. નાના આંતરડાના પછીના ભાગને કુમશ: 'જેજૂનમ' અને 'ઇલિયમ' કહેવામાં આવે છે. તેમાં ભાગના દ્રાવણને જઠરની જેમ આગળ-પાછળ વલાવવાની જરૂર નથી હાતી. તેને માત્ર આગળ આગળ ધકેલવામાં આવે છે. આ ગતિને 'પેરિસ્ટાલિટિક ગતિ' કહેવાય છે.

## માેં આંતરડું

માટું આંતરડું ર મીટર લાંબુ અને ફથી ૮ સેન્ટી-મીટર પહેાળું હોય છે. તેના પ્રથમના ભાગ ઉપર તરફ જાય છે એને ઊર્ધ્વગામી કહેવાય છે. યકૃતની નીચે સુધી પહેાંચીને તે વળે છે અને પ્લીહાની નીચે સુધી સીધું હાય છે, ત્યાંથી ફરી નીચેની તરફ વળે છે અને અંતમાં એક સાધારણ નળીનું રૂપ ધારણ કરે છે. જેને મળાશય કહે છે અને એ મળદ્રારમાં ખૂલે છે. માટા આંતરડાની પહાળાઈ વધારે હાય છે અને તેની અહારની સપાડીએ કરચલી હાય છે.

# પાચન-ત'ત્રમાં સહાયક અવયવા યકૃત(લીવર) તથા પિત્તોત્પાદક ત'ત્ર

પાચન-ક્રિયાનાં મુખ્ય સહાયક અંગામાં લીવરનું નામ સૌથી વધુ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. તે કંઇક લાલાશ પડતી ભૂરા રંગની, શરીરની સૌથી માેટી જ નહીં ભલકે સર્વાધિક વિવિધલક્ષી કાર્ય કરતી ગ્રંથિ છે. તેનું સ્થાન છે—શરીરની જમણી બાજુ નીચેની પાંસળીઓની પાછળ તથા મહાપ્રાચીરા (હાયાદ્રામ)ની ભરાબર નીચે. તેનું વજન લગભગ ૧.૫

કિલાગ્રામ હાય છે. યકૃતમાં નલિકાએ અહાર નીકળે છે, જેને પિત્તની નલિકાએ (bile ducts) કહે છે. યકૃત શરીરમાંનું સૌથી માટું રાસાયિલ્ કારખાનું છે અને તે લગભગ ૫૦૦ પ્રકારનાં વિવિધ કાર્યો કરે છે.

કેલામ-ગ્રંથ (pancreas) તથા લે ગરહાન્સના દ્વીપા જઠરની ખરાખર પાછળ પેટની પાછળની દીવાલને અડીને ક્લામ નામક માટી ગ્રંથ રહેલી છે. તે વિવધલક્ષી અવયવ છે તથા શરીરની યકૃત પછીની બીજા નંબરની માટી ગ્રંથ છે. ક્લામગ્રંથ પક્વાશયથી ખરાળ સુધી ફેલાયેલી હાય છે. તે ૧૮ સેન્ટીમીટર લાંબી અને ૪ સેન્ટીમીટર પહાળી હાય છે. તેનું વજન લગભગ ૩ ઔંસ હાય છે, આ ગ્રંથ પક્વાશયની સાથે એક નળી દ્વારા જેડાયેલ હાય છે—જેને 'ક્લામ ગ્રંથ—નલિકા' કહે છે. તે ક્લામ—ગ્રંથના એક છેડાથી બીજા છેડા સુધી ફેલાયેલી હાય છે.

આ ગ્રંથિ પાચનતંત્રના અવયવ રૂપે તથા અંતઃસાવી. ગ્રંથિ રૂપે કાર્ય કરે છે. વસ્તુતા તે તદ્દન જુદા પ્રકારનાં છે. કાર્યો કરનારી એક ગ્રંથિ છે. ક્લામગ્રંથિની અંદર નાના નાના કાષ-સમૂહા હાય છે, જેમને "લેંગરહાન્સના ટાપુએ!" તરીકે એાળખવામાં આવે છે. ગ્રંથિની અંતસાવની ક્રિયા માટે તે જવાબદાર હાય છે. તે બે પ્રકારના હાર્મોનના સાવ કરે છે—ચ્લુકાંગાન અને ઇન્યુલીન. તેમનુ મુખ્ય કાર્ય છે–શરીર દ્વારા ચ્લુકાંઝ તથા ચરબીના વપરાશ અને શાષણની યાગ્યતા પર નિયંત્રણ રાખલું તથા તેમને ટકાવી રાખવા.

## અ'તઃસાવી ગ્ર'થિ-ત'ત્ર

અંત:સાવી ગ્રંથિએ (endocrine glands) નલિકારહિત હોય છે તેમના સાવે સીધા લાહીમાં જ છેહવામાં આવે છે. તેઓ આખા શરીરમાં પ્રસરી જાય છે અને ઉત્પાદન-સ્થાનથી સુદ્ધરનાં સ્થાના સુધી પાતાનું કાર્ય કરી શકે છે. અંત:સાવી ગ્રંથિએ શરીરમાં જુદાં જુદાં સ્થળ રહેલી છે. તેમ છતાં તે બધીનું એક સક્ષમતંત્ર ખને છે, જે શરીરની અન્યાન્ય ક્રિયાએમાં સંપૃષ્ સંગતિ સાધીને તેમનું સુચારુ-રૂપે નિયંત્રણ કરે છે.

મુખ્ય અંત:સાવી ગ્ર'થિએ આ છે—પાઇનિયલ, પિચ્યૂટ્રી (પીયૂષ), થાઇરોઇડ, પેરાથાઇરોઇડ, થાયમસ, એડ્રેનલ (અધિવૃક્ક), લેંગરહાન્સ ટાપુએા અને ગાનાડ્ઝ (કામ-ગ્ર'થિએા). આ બધી ગ્ર'થિએા અપેક્ષાએ ઘણી નાની હાય છે. રક્ત દ્વારા એમને વિપુલ માત્રામાં પાષક સામગ્રી મળ્યા કરે છે. આ ગ્ર'થિઓનાં ઉત્પાદના જૈવ–રાસાયણિક –યૌગિક (organic chemical compound) રૂપમાં હાય છે. તે સ્વલ્પ માત્રામાં પણ અધિકગણાં પ્રભાવશાળી હાય છે.

### પાઈ નિયલ ગ્ર'થિ

આ ગ્રંથિનું સ્થાન મસ્તિષ્ક વચ્ચે હાય છે. આ ગ્રંથિ પરિમાણમાં અત્યંત નાની હાય છે-લગભગ ઘઉંના દાણા જેવડી. એના નામ પરથી સ્પષ્ટ છે તેમ તેના આકાર શંકુ (pinecone) જેવા હાય છે. તેના રંગ લાલાશ પડતા તથા તેનું વજન એક ગ્રામથી ય એાઇલું હાય છે. પિચ્યૂટ્રી

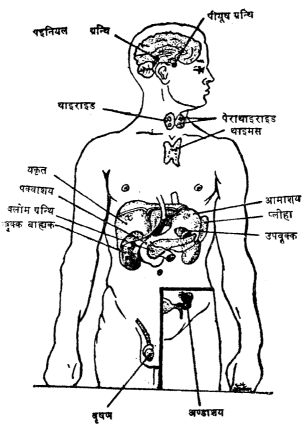
ગ્ર'થિની પાછળ થાડે લ'ચે આ ગ્ર'થિ મસ્તિષ્કના નીચેના ભાગમાં એક નાનીશી ગુફાના આકારના છિદ્રમાં છુપાયેલી હોય છે.

## પિચ્યૂડરી ગ્ર'થિ (પીયુષ ગ્ર'થિ)

આ શ્ર'થિ વટાણાના દાણા જેવડી હાય છે. આ થું થિ મસ્તિષ્કની લગભગ મધ્યમાં હાય છે. તેનું સ્થાન મસ્તિષ્કના નીચેના છેડા પર તથા નાકના મૂળની પાછળની બાજુએ આવેલ છે. તે મસ્તિષ્કની નીચે એક નાનકડા પ્યાલા કે પાલણામાં લટકતી શી રહે છે. તેના રંગ ભૂરાશ પહતા (greyish yellow) હાય છે. ત્રીસ વર્ષની ઉંમર સુધી આ ગ્ર'થિ વધે છે. એક સરેરાશ પુખ્ત પુરુષમાં તેના ભાર ૬૦૦ મિલીગામ તથા સ્ત્રીમાં તેનાથી થાડા વધુ હાય છે. શરીરના કાઈ પણ ભાગ તેના પ્રભાવથી રહિત નથી હાતા.

## થાઈ રાેઇડ ગ્ર'શિ

થાઇરાઇડ ગ્ર'થિ એ અરુણવર્ણના પિંડાની ખનેલી હેાય છે. સ્વરય ત્રની નજીક શ્વાસનળીના ઉપરના છેડા પર તે હોય છે. આ ગ્ર'થિના અન્ને પિંડા એક સાંકડી પદ્ટીથી જોડાયેલા હાય છે; જે હૈડિયા (કંઠમણ)થી ખરાભર નીચે હાય છે. પ્રત્યેક પિંડ પ સેન્ટીમીટર લાંબા, ૩ સેન્ટી-મીટર પહેાળા અને ર મિલીમીટર જાડા હાય છે. એક પુખ્ત વ્યક્તિની થાઇરાઇડ ગ્રાંથના ભાર ૨૫થી ૪૦ ગ્રામ હાય છે, પણ આયુષ્ય, ભૌગાલિક સ્થિતિ તથા આહાર વગેરેના પરિવર્તનથી તેના કદમાં પરિવર્તન થાય છે. પુરુષાની અપેક્ષાએ સીઓમાં આ ગ્રંથિ વધુ ભારે હાય છે. અને



શરીરના વિવિધ ભાગામાં રહેલી અંતઃસાવી તેમજ ળાહાસાવી ગ્રાંચિઓ સગર્ભાવસ્થા, માસિક સાવ, કામાત્તેજના વગેરે સમયે માટી અની જાય છે. આ ગ્રાંથિને અત્યધિક વિપુલ માત્રામાં રક્તની જરૂરિયાત પૂરી પાડવામાં આવે છે.

## પેરાથાઇરાઇક ગ્ર'થિએા

પેરાથાઇરાઇડની ચાર ગ્રાંથિઓ હાય છે, જે પીળા-ભૂરા રંગની નાની નાની અંડાકાર ગાળીઓ જેવી હાય છે. તેમની લંબાઇ ર મિલીમીટર અને પહાળાઇ ૩ મિલી-મીટર હાય છે. તે થાઇરાઇડ ગ્રાંથિના અંને પિંડામાં ઉપર-નીચે જડેલી જેવી હાય છે. કચારેક કચારેક નીચેની ગાળીઓ ખૂબ નીચે છાતીના ભાગમાં આવેલી હાય છે.

#### થાયમસ ગ્રંથિ

આ ગ્રંથિ એક કે વધુ હોર્મોન જેવા સાવાનું ઉદ્દલવ-રથાન છે. આ ગ્રંથિ બન્ને ફેક્સાંની વચ્ચે છાતીની મધ્યમાં તથા હુદયથી સહેજ ઉપરની તરફ હાય છે. તેના રંગ ભૂરાશ પડતા હાય છે. યૌવનાવસ્થાના પ્રારંભ સુધી તેની વૃદ્ધિ થાય છે, તે અધિકતમ પ સેન્ટીમીટર લંબાઇ, ૩.૫ સેન્ટીમીટર પહાળાઇ અને ૬ મિલીમીટર જાડાઇની અની

## એડ્રેનલ ગ્ર'થિએા

એડ્રેનલ ગ્રંથિઓ યુગલમાં હાય છે તથા તેમના આકાર ત્રિકાેણાકાર ટાંપી જેવા હાય છે. તે ગુદ્દાની ઉપરના ભાગ પર ટાંપીની જેમ લાગેલી હાય છે. પ્રત્યેક એડ્રેનલના છે ખંડ હાય છે—કાર્ટ કસ અથવા ખહારના ભાગ અને મેડૂલા અથવા અંદરના ભાગ. આ ગ્રંથિનું અધિકાંશ દ્રવ્ય કાર્ટ કસમાં હાય છે અને તેના રંગ ખહારની ખાજુએ ચમકતા પીળા અને અંદરની બાજુએ લાલ-ભૂરા હાય છે. તેને કાઢી નાખવામાં આવે તા પ્રાણી તરત મૃત્યુ પામે છે.

ત્રણ ડઝનથી પણ અધિક પ્રકારના સાવા ઉત્પન્ન કરનાર આ ગ્રંથિ અન્ય બધી ગ્રંથિઓની સરખામણીમાં સૌથી વધુ સંખ્યામાં સાવા ઉત્પન્ન કરે છે. એમાંના અનેક સાવ જીવન માટે અનિવાર્ય હાય છે.

## કામ ગ્ર'થિએા (ગાનાડ્ઝ)

ગોનાડ્ના શાબ્દિક અર્થ 'બીજ' થાય છે. આથી પુરુષ અને સ્ત્રીના લેંગિક અવયવાને ગાનાડ્ઝ કહે છે, કેમ કે તે નવી પ્રજ્ઞેત્પત્તિનાં બીજ પેદા કરે છે. તે કાર્ય ઉપરાંત ગાનાડ્ઝ અંતઃસાવી ચંથિઓના રૂપમાં પણ કાર્ય કરે છે. ગાનાડ્ઝ એવા હાંમીનોના સાવ કરે છે જેના દ્વારા સ્ત્રી સ્ત્રીત્વ પ્રાપ્ત કરે છે અને તેનું સ્ત્રી–યાગ્ય વ્યક્તિત્વ ટકી રહે છે. બીજી બાજુ પુરુષામાં અંતઃસાવી હાંમીના દ્વારા પુરુષત્વ જાગૃત થાય છે, જેનાથી એમનું પુરુષાચિત વ્યક્તિત્વ ઘડાય છે.

#### ઉત્સર્ગ<sup>°</sup> તાંત્ર

## કિડની (ઘુક્ક)

શરીરમાં પેદા થતા નાઇટ્રોજનીય કચરાનું વિસર્જન કરવા માટે મુખ્ય અવયવનું કામ કિડની કરે છે. કૃષ્ણસીના બીજના આકારની કિડનીઓનું યુગલ હોય છે, જે શરીરમાં સર્વાધિક શ્રમ કરનાર અવયવ છે. પુખ્ત વયની એક કિડની સરેરાશ રૂપે ૧૦થી ૧૨ સેન્ટીમીટર લાંબી, પથી દ્ સેન્ટીમીટર પહાળી અને રૂથી ૪ સેન્ટીમીટર જાડી હાય છે. પ્રત્યેક કિડનીનું સ્થાન ઉદરપટલ (ડાયાક્રામ)ની નીચે ત્તથા કટિરેખાથી અરાબર ઉપર પીઠની તરફ શરીરની મધ્યરેખાની અન્ને બાજુએ હોય છે, અન્ને કિડની ચરબીના માટા પિંડની અંદર જડેલી હાય છે, જેનાથી તેમની રક્ષા પણ થાય છે અને તેમને આધાર પણ મળે છે.

# મૂત્ર-વાહિની (યુરેટસ<sup>c</sup>)

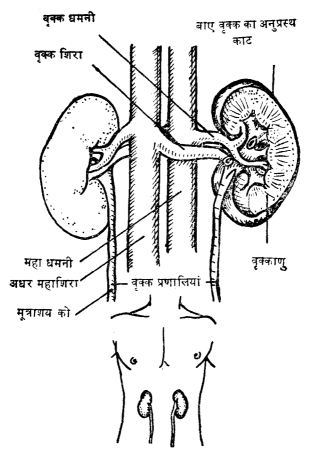
પ્રત્યેક કિડનીમાં મૂત્રતું ઉત્પાદન સતત ચાવીસે ક્લાક ચાલુ હાય છે. તે ટીપું ટીપું ખની મૂત્ર-વાહિનીના માધ્યમ-થી મૂત્રાશય (બ્લેડર)માં ૮૫કથા કરે છે અને ત્યાં સંગૃહિત થાય છે. પ્રત્યેક મૂત્ર-વાહિની એક લાંબી માંસપેશીય નળી રૂપે હાય છે. આ નળીની લંખાઇ ૨૫ થી ૩૦ સેન્મીટર અને તેના વ્યાસ ૪થી ૫ મિલીમીટર જેટલા હાય છે.

### મુત્રાશય (હ્લેકસ<sup>c</sup>)

મુત્રાશય એક એવા થેલી જેવા અવયવ છે જેમાં વિસ્તૃત થવાની ક્ષમતા હાય છે. તેનું સ્થાન નાભિની નીચે કમરની પાલાણમાં છે. જેમ જેમ મૂત્ર ભરાતું જાય છે, તેમ તેમ તે ઉપર પેટ તરફની દિશામાં ફૂલે છે. અન્ને મૂત્ર-વાહિનીએા મૂત્રાશયના ઉપલા ભાગમાં મૂત્રાશયની અંદર કેટલાક સેન્ટીમીટર સુધી ઘૂસી ગયેલી હોય છે.

## મૂત્રમાગ<sup>°</sup> (યુરેથ્રા)

મૂત્રાશયમાંથી મૂત્રને ખહાર કાઢવા માટે એક નળી હાય છે, જે શરીરની ખહાર એક છિદ્ર દ્વારા ખુલે છે. તે સ્ત્રી-પુરુષ બન્નેમાં હાય છે. સ્ત્રીઓમાં આ નળી અપેક્ષાએ નાની હાય છે—લગભગ ર.પ થી ૩ સેન્ટીમીટર લંબાઇની,



ક્રિડનીની રચના અને શરીરમાં તેનું સ્થાન

જ્યારે પુરુષામાં આ નલિકા–માર્ગ લાંબા અને અટપટા હાય છે. આ મૂત્રમાર્ગ'-નલિકા પુરુષામાં ૨૦ સેન્ટીમીટર લાંબી હાય અને તે પ્રાેસ્ટેટ ગ્ર'થિમાંથી પસાર થાય છે. પુરુષામાં નલિકા મૂત્ર અને વીય'-એ બન્નેને બહાર પહેાં-ચાડવાનું કાર્ય કરે છે.

## કિડનીનુ**ં** મહત્ત્વ

લાહીની સફાઇ અને ગાળવા ઉપરાંત કિડનીએા લાહીના લાલકણાના ઉત્પાદનમાં મદદ કરે છે. તદુપરાંત તે લાેહીમાં સાહિયમ અને પાટેશિયમ, લવણા, જલ અને તત્ત્વાની માત્રાનું નિયમન કરે છે. એમાંના કાઈ પણ તત્ત્વની માત્રા અતિ ન્યૂન કે અત્યધિક હાય તા તે ઘાતક સિદ્ધ થઇ શકે છે. કિડની દ્વારા જૈવિક પ્રવાહી-સંતુલનને નિયંત્રિત કરવામાં આવે છે. કિડની આપણા લાહીને અમ્લીય અથવા અત્યધિક પ્રત્યમ્લીય ખનવામાંથી ખચાવે છે.

# શરીર શું છે ? – આધ્યાત્મિક દબ્ટિકાણ

આપણું શરીર સાત ધાતુઓનું શરીર કહેવાય છે. 'सप्त धातुमयं शरीरम्' – आ आधुवे हनी परिलाषा छे. આપણે માટે શરીર એટલે ચામડી, રાેમ, વાળ, લાેહી, ત ત્રિકાજાળ, માંસ – શરીરનું આ જ રૂપ આપણા ચિતમાં ચાંડી ગયેલું છે. શરીર એક, અને તેને જોવાની દબ્ટિઓ અનેક. સામાન્ય માણસ શરીરને ચર્મ મય, માંસમય, રક્તમય જુએ છે. એક ડાંક્ટર રાગાપચારની દૃષ્ટિએ તેને જુએ છે. તેને થાડી વધુ વાતા નજરે પડે છે. કાંઇ વિષયાંધ હાય છે તે શરીરને માત્ર રૂપ-ર'ગની દબ્ટિએ જુએ છે. એક સાધક શરીરને સાધનાના સાધનની દબ્ટિએ જુએ છે. આ સાધન વડે જ આપણી સાધનાની આગળની યાત્રા થઈ શકે છે. તેના સિવાય કાેઈ સાધન આપણી પાસે નથી. યંત્રો આપણાં માધ્યમ અને છે. પરંતુ તે પણ ત્યારે માધ્યમ ખને છે. જ્યારે શરીર પાતે માધ્યમ ખને છે. જે દિવસે શરીર માધ્યમ બનતું અટકી જાય છે, યંત્ર બેકાર પડચાં રહે છે. કેટલાંય સૂક્ષ્મદરા ક, દૂરદરા ક કે કાઇપણ યંત્ર હો, બધાંયે યંત્ર ત્યારે જ માધ્યમ બને છે, જ્યારે શરીર માધ્યમ ખને છે. આપણી સામે એક માત્ર ઉપાય છે-શરીર એટલા માટે સાધના કરનાર વ્યક્તિએ પણ શરીરને સમજ લું. ખૂબ જ જરૂરી છે. જે શરીરને નથી જાણતા, તે અધ્યા-ત્મના ઊંડાણમાં નથી જઇ શકતા, તે આધ્યાત્મનાં ઉચ્ચ શિખરા સર નથી કરી શકતા, આરાહ્યુ કરી નથી શકતા. આરાહ્યુ કરવા માટે તેને શરીરના સહકાર મળવા નેઇએ. આ અત્યંત આવશ્યક છે.

#### પ્રાણ–પ્રવાહનું રહસ્ય

આપણું શરીર અતિ મૂલ્યવાન છે. એમાં એટલાં રહસ્યા ભરેલાં છે. તે રહસ્યા એક સાધક જ જાણી શકે છે. એક ડાૅક્ટર પણ તે જાણી નથી શકતા. એક કુશળ શહ્ય-ચિકિત્સક પણ તે રહસ્યોને જાણતા નથી, જે અધ્યા-ત્મના આચાર્યોએ શરીરમાં શાધ્યાં છે. ધાસ હાળા નસકો-રામાંથી આવે છે, જમણા નસકારામાંથી આવે છે. બન્ને નસકારાંમાંથી આવે છે. કેમ આવે છે અને તેનું શું પરિણામ હાય છે તે કાેઇ ડાૅક્ટર ખતાવી નથી શકતા, પરિણામ નિશ્ચિત છે કે તમે હાળા નસકારાથી ધાસ લા તા શરીરમાં ક'ડક ફેલાઈ જાય છે, જમણાથી ધાસ લા તા શરીરમાં ગરમી પ્રસરી જાય છે. બન્ને વડે ધાસ લા, સુધુમ્ણા ચાલે, તમારું ચિત્ત શાંત થઇ જશે, વિકલ્પાે શાંત થઇ જશે. કેમ આમ થાય છે ? કાેઇ પણ શલ્ય-ચિકિત્સક કે ફિજિશિયન આની સમજૂતી આપી નહીં શકે. અધ્યાત્મના મર્મજ્ઞ આની વિસ્તૃત સમજૂતી આપી શકે છે:

> આપણા શરીરમાં પ્રાણધારાના પ્રવાહની અનેક 40

શાખાએ છે. એમાંની ત્રણ નાડીએા શક્તિકેન્દ્ર-જેને મૂળાધાર ચક્ર પણ કહેવામાં આવે છે અને જે કરાહરજજુ-ના નીચેને છેડે આવેલું છે-માંથી પ્રસ્કૃટિત થઇને કરાેડની લગાલગ પ્રવાહિત થાય છે. તેમનાં નામ છે – ઇડા, પિંગળા અને સુષુમ્ણા! ઇંડા ડાંબી બાજુએ અને પિંગળા જમણી ખાજુએ પ્રવાહિત થાય છે. ઇડા ડાળા નસકારામાંથી પસાર થઇને મગજના જમણા ગાળાધ માં પ્રવેશ કરે છે, જ્યારે પિંગળા નાડી જમણા નસકારામાંથી પસાર થઇને મગજમાં ડાબા ગાળાં માં પ્રવેશ કરે છે. ઈડાને ચંદ્રનાડી પણ કહેવાય છે અને તેમાં પ્રવાહિત પ્રાણશક્તિ ઋણ (નેગેટિવ) અને ઠંડી હાય છે; પિંગળાને સૂર્યનાડી પણ કહે છે અને તેમાં પ્રવાહિત પ્રાણશક્તિ ઘન (પાઝીટીવ) કહેવાય છે. જ્યારે ધાસ ડાળા નસકારામાંથી લેવામાં આવે છે ત્યારે ઠંડક વ્યાપ્ત થાય છે, અને જ્યારે જમણામાંથી લેવામાં આવે છે ત્યારે ગરમીના અનુભવ થાય છે. જ્યારે શ્વાસ ખન્ને નસકારાંમાંથી લેવાય છે અને સંતુલિત હાય છે ત્યારે પ્રાણના પ્રવાહ સુષુમ્ણામાંથી વહે છે અને માનસિક શાંતિ અને સંતુલનના અનુભવ થાય છે.

ઇડા પરાનુકમ્પી નાડીત ત્રને અને પિંગળા અનુકમ્પી નાડી-ત ત્રને સક્રિય બનાવે છે. આવી રીતે ઇડા અને પિંગળાના પ્રભાવ એકબીજાથી વિરુદ્ધ દિશામાં હાય છે. નીચેના કાઢામાં વાચકને સહેલાઇથી સમજ પડે, એટલા માટે ઉપરાક્ત હકીકતા આપવામાં આવી છે.

|     |        | <del></del> |
|-----|--------|-------------|
| ઇડા | પિ'ગળા | સુધુમ્ણા    |

ડાળા નસકાેરા-જમણા નસકાે-માં થઈને જમણા રામાં થઈને ડાયા મગજમાં પ્રવેશ કરે મગજમાં પ્રવેશ છે. ના ઉપરના ભાગ સુધી 63

ત્તાનકેન્દ્ર (સહ-સ્તાર ચક્ર) માટા મગજ-સીધેસીધી પહેંચે છે.

લાહીના **દ**ળા**ણ** તે. લાહીમાં સાકરના પ્રમાણને, હૃદયની ગતિને અને શ્વાસની अतिते धरारे छे

**લે**ોહીના દયાણ- ત<u>ં દ</u>ુરસ્તીની ગતિને અને શામની गतिने वधारे छे.

ને, લોહીમાં સાકરના ઉત્તમ સ્થિતિ હોમિએ પ્રમાણને. હૃદયની સ્ટાસિસને જાળવે છે.

શાંત અને ઉશ્કે-રાટ વગરના વર્તાવ.

વધારે પડતા ઉશ્કેરાટમર્યા વર્તાવ. અને સંતલન.

માનસિક શાંતિ

મષ્ક્રિયતા અને આળસ

વધારે પડતી સક્રિયતા

આ ધ્યા ત્મિક અનુભવ

ડ્રંડી અને ૠ્રા

ગરમ અને ધન

સમભાવ (ટાન્ક્રવીલિટી)

જો કે આધ્યામિક દેષ્ટિએ શરીરનું મૂલ્યાંકન ડાેક્ટર નથી કરી શકતો, તો પણ એટલું તો સ્વીકારલું પડશે કે નાડી-તંત્ર ભાગતમાં આજના ડાૅક્ટર જેટલી સારી રીતે જાણે છે. એટલું ખીઝું કાઈ નથી જાણતું. તેનું ફંક્શન શું છે, તેની અધી નાડીઓ કઇ રીતે કિયા કરે છે-એ અધ' એક કુશળ ચિકિત્સક સારી રીતે જાણે છે. પરંતુ આ નાડીઓમાં કેવી રીતે પ્રાણની ધારા પ્રવાહિત કરી શકાય છે અને કચાં લઇ જઇ શકાય છે, ચિત્તવૃત્તિ-એ ને કચાં કચાં લઇ જઇ શકાય છે, એ વાત મેડિકલ વિજ્ઞાનના વિષય નથી.

### શરીરપ્રેક્ષા : આધ્યાત્મિક દબ્દિકાણ

હ્રદયમાં પ્રાણના એક પ્રકારના પ્રવાહ હાય છે, નાસાગ્રમાં પ્રાણના બીજા પ્રકારના પ્રવાહ હાય છે, નાલિમાં વળી જુદાે, ગુદાપૂળમાં જુદાે અને આપણી સમગ્ર ત્વચામાં પ્રાણના જુદા પ્રવાહ હાય છે. આ પ્રમાણે પ્રાણના કેટલાય પ્રવાહા છે. કાેઇ પણ ડાૅક્ટર નથી જાણતા કે પ્રાણના આ પ્રવાહા શા માટે છે ? છે કે નહીં ? એ તેમના વિષય જ નથી. કેમકે આ બધી વાતા શાધવામાં આવી સાધનાની દેષ્ટિએ, અ'તરની યાત્રા કરવા માટે માત્ર સપ્ત-ધાતુમય શરીરને જાણવાથી અંદરની યાત્રા થઇ નથી શકતી, અંદરનાં દરવાજા ઊઘડી નથી શકતા. અંદરના દરવાજા ખાલવા માટે, અંદરની યાત્રા કરવા માટે આ બધાં રહસ્યાને ખાલવાં ઊઘાડવાં પરમ આવશ્યક છે.

# રસાયણ અને વિદ્યુત્પ્રવાહ

મતુષ્ય પાતાનાં સંવેદના. વિચારા અને લાગણીઓ પર નિયંત્રણ કરવા ઇચ્છે છે; પરંતુ જ્યાં સુધી આંતરિક ક્રિયાએ માં કાેઇ પરિવર્તન નથી થતું ત્યાં સુધી નિયંત્રણ સંભવિત નથી ખનતું. વ્યક્તિને સંચાલિત કરે છે આંતરિક રસાયણા, આંતરિક વિદ્યુત્પ્રવાહ અને આંતરિક ત ત્રિકા તંત્ર. જ્યાં સુધી આપણાં રસાયણ ન બદલાઈ જાય, જ્યાં સુધી

આપણી બાડી કેમેસ્ટ્રીમાં કાઇ પરિવર્તન ન થાય, આવે! ઇલેક્ટ્રીસિટીમાં કાઇ પરિવર્તન ન થાય ત્યાં સુધી કાઇ પણ પરિવર્તન થઇ શકે નહીં. લાગણીઓનું પશ્વિતેન તો થઇ જ ન શકે. શરીરમાં બે તત્ત્વે! વધારે સક્રિય હાય છે: એક છે રસાયણા અને બીજું વિદ્યુત. બન્ને કાર્ય કરે છે. શરીરનાં રસાયણા બરાબર હાય છે તો શરીર બરાબર કામ કરે છે, અને જો રસાયણા બગડી જાય છે તો આપણે માંદા થઇ જઇએ છીએ. તેવી જ રીતે શરીરની વિદ્યુત્નું સંતુલન બગડી જાય તો પણ આપણે માંદા પડી જઇએ છીએ. જયારે જયારે આ રસાયણા બદલાય છે, જયારે જયારે વિદ્યુત્ધારાનું સંતુલન બગડે છે, ત્યારે ત્યારે શરીરમાં પરિવર્તન થઇ જાય છે. એક માણસ ચાવીસે કલાક એક સરખા નથી જણાતો—ન માનસિક દબ્ટિએ કે ન શારીરિક દબ્ટિએ.

શરીરમાં અગણિત રસાયણા છે, અનેક વૈજ્ઞાનિકાએ શોધખાળ પછી દર્શાવ્યું છે કે વ્યક્તિ જે વિચારે છે, ચિંતન કરે છે, તેનાં રસાયણા આખા શરીરમાં અસર કરે છે. એક નખમાં પચાસ પ્રકારનાં રસાયણા છે. આપણા એક વાળમાં સેંક્ડા પ્રકારનાં રસાયણા છે. માથાના એક વાળમાં એ બધાં રસાયણા છે જે વ્યક્તિત્વને અભિવ્યક્ત કરે છે. આખું શરીર રસાયણાથી ભરપૂર છે. દસ, વીસ કે પચાસ દિવસની શરીર-પ્રેક્ષાથી તે બધાં રસાયણાને જાણી નથી શકાતાં. નિરંતર પ્રેક્ષા કરવાથી જ તેમના પરિચય મેળવી શકાય છે. નિરંતર પ્રેક્ષા કરવાની આપણા આપણા એ વિચારીએ કે સૂક્ષ્મ પર્યાયાને પકડવાની આપણા

રૂમતા કેટલી વિકસિત **થ**ઇ રહી છે ? સફમ સત્ય કેટલાં ત્હસ્તગત થઈ રહ્યાં છે?

શરીરનું બીજું મહત્ત્વપૂર્ણ ત'ત્ર છે-વિદ્યુત્–ત'ત્ર, આપણી શરીરની વીજળી (bio-electricity), શરીરના પ્રત્યેક અવયવને – દરેક કાષને કામ કરવા માટે વીજળીની જરૂર રહે છે. કાેઇપણ સજીવ કાેષ વીજળી વિના પાતાનું કામ કરી નથી શકતા. પ્રાચીન આચાર્યોએ જેને પ્રાણધારા કહી છે, તેનું જ એક બીજું રૂપ છે આ વિદ્યુત્પ્રવાહ. હાથ પગ તે કામનાં તેા ખહુ જ છે પરંતુ તેમનું એટલું મૂલ્ય નથી. તે માત્ર કામ કરનારાં છે, પરંતુ કામનું સંચાલન કરનારાં નથી. આપણા શરીરમાં જે તત્ત્વાે મૂલ્યવાન છે તેમાં ત્રણ મુખ્ય છે-નાડીસંસ્થાન, ગ્ર'થિસંસ્થાન અને વિદ્યુત્ના પ્રવાહ, પ્રાણ-પ્રવાહ. આ બધાં સંચાલન કરનારાં છે, સંચાલકો છે. આપણે સાધનાની દૃષ્ટિએ આ બધાંને જાણવાં એટલા માટે જરૂરી છે કે નાડી–સંસ્થાનના માધ્યમથી આપણે બધાં કેન્દ્રોને નાણી શકીએ છીએ.

ચેતના અને શક્તિનું સ'વાદી કેન્દ્ર : નાડી-સ'સ્થાન

મનુષ્ય જીવિત છે. શું આ ચામડી કે હાડકાંમાં જીવન છે ? શું આ લાહી અને માંસમાં જીવન છે ? ના, તેમાં કચાંય જીવન નથી. સમગ્ર જીવન રહ્યું છે નાડી-સંસ્થાનમાં એટલે કે તંત્રિકાતંત્રમાં અને ગ્રંથિતંત્રમાં. આપણે મેરુદંડ, મગજ અને ગ્ર'થિ ત'ત્ર-આ ત્રણ પર નિય'ત્રણ મેળવવાનું છે. કેમ કે આ ત્રણ અનુક્રમે આપણી શારીરિક, માનસિક અને આવનાત્મક ક્રિયાઓ પર નિયંત્રણ રાખે છે.

આપણા ચૈતન્યનું, જ્ઞાનનું અને શરીરની શક્તિનું કેન્દ્ર છે-અનૈચ્છિક નાડી ત'ત્ર. તે આખા શરીરમાં ફેલાયેલું છે. પરંતુ કરાેડરજ્જુના નીચલા છેડાથી મગજ સુધીનું સ્થાન ચૈતન્યનું મૂળ કેન્દ્ર છે. આત્માની અભિવ્યક્તિનું આ જ સ્થાન છે. આ જ ચિત્તનું સ્થાન છે. આ જ મન અને ઇન્દ્રિયોનું સ્થાન છે. સંવેદન, પ્રતિ–સંવેદન, જ્ઞાન–અધું અહીંથી પ્રસારિત થાય છે. શક્તિનું પણ આ જ સ્થાન છે. જ્ઞાનવાહી અને ક્રિયાવાહી તંત્રુઓનું આ જ કેન્દ્ર– સ્થાન છે.

માણસ ઊર્જાને માત્ર નીચેની તરફ પ્રવાહિત કરવાનું-અધાગામી કરવાનું જાણે છે, ઉપરની તરફ પ્રવાહિત કરવાનું ®ધ્વ ગામી કરવાનું નથી જાણતા. આમ માત્ર દિશાના પરિ-વર્તાનથી જ શક્તિ નીચેની તરફ જતી હતી તે ઉપરની તરફ જવા લાગે છે. ઊર્જાનું ઉપર જવું એટલે અધ્યાત્મ-જગતમાં પ્રવેશ કરવા. ઊજા નીચે જવાથી પૌદગલિક સુખની અનુભૂતિ થાય છે. ઊજા ઉપર જવાથી અધ્યાતમ સુખની અનુભૂતિ થાય છે. આ માત્ર વિદ્યુતનું પરિવર્તન છે.

શરીરમાં જો નાડી-સંસ્થાન ન હાત તા શરીરનું કાઈ ખાસ મૂલ્ય ન હાત. જો નાડી-મંડળાને કાઢી નાખવામાં આવે તો ન જ્ઞાન હાેઈ શકે અને ન ક્રિયા થઇ શકે.

તમે એ ન ભૂલશા કે આપણા અસ્તિત્વના બે મૂળ સોત્ર છે-ચેતના અને શક્તિ. તેમનું સંવાદી કેન્દ્ર છે-આપણું સ્થૂળ શરીર. સૂક્ષ્મ શરીરમાં જે સ્પંદના ઉત્પન્ન કરનારાં કેન્દ્રો છે તેમનાં સંવાદીકેન્દ્રો આ સ્થૂળ શરીરમાં છે. સંવાદીકેન્દ્રો વિના અભિવ્યક્તિ થઇ નથી શકતી. અભિવ્યક્તિ માટે માધ્યમ જોઇએ, કેમ કે જ્યારે અંદરથી બહાર આવવાનું હોય છે ત્યારે તે માધ્યમ વિના નથી થઇ શકતું. આ માધ્યમ છે નાડી-સંસ્થાન. તે જ્ઞાનવાહી નાડી-મંડળ દ્વારા આત્મ-ચેતનાને અભિવ્યક્તિ કરે છે તથા ક્રિયાનાહી નાડી-મંડળ દ્વારા આત્મ-શક્તિને અભિવ્યક્ત કરે છે.

આ સંપૂર્ણ નાડી-સંસ્થાન સાધનાની દિષ્ટિએ ખૂખ જ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. સાધક જો નાડીસંસ્થાનને સમજે નહીં તો તે સાધનામાં સફળ થઈ શકતા નથી.

#### અતી-દ્રિય ચેતનાના વિકાસ

મનુષ્યમાં નાડી સંસ્થાન જેટલું શક્તિશાળી છે, તેટલું બીજા કાઇ પ્રાણીમાં નથી. જેટલાં પ્રાણીઓ છે તેમાં સૌથી વધારે શક્તિશાળી નાડી સંસ્થાન મનુષ્યને મળ્યું છે. એટલે મનુષ્ય જ વ્યંધકારથી પ્રકાશ તરફ જઇ શકે છે, પશુ નથી જઇ શકતાં, કેમ કે પશુએમનું નાડીસંસ્થાન એટલું કાર્યક્ષમ નથી, શક્તિશાળી નથી. કહેવાય છે કે દેવા પણ મનુષ્ય અનવા ઇચ્છે છે, મનુષ્ય થઇને સાધના કરવા ઇચ્છે છે. એમ શા માટે ઇચ્છે છે? તેમને પણ તેનું નાડી-સંસ્થાન નથી મળ્યું કે જેના વડે સાધના કરી શકાય, વિશિષ્ટ આરાધન અને નવી ઉપલબ્ધિએ પામી શકાય. મનુષ્યના નાડી-સંસ્થાનમાં બન્ને વિશેષ પ્રકારની શક્તિઓ છે. જ્ઞાનની શક્તિ પણ છે અને કાર્યની શક્તિ પણ છે. તેના જ્ઞાનવાહી તંતુએ એટલા શક્તિશાળી છે કે તે ઉચ્ચ કાેટિનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

પરંતુ આપણું જ્ઞાન ઘણું એાછું છે. આપણે માનીએ

છીએ કે આજના યુગ વૈજ્ઞાનિક યુગ છે અને તેમાં જ્ઞાનના ખૂબ જ વિકાસ થયા છે, પરંતુ આપણા નાહી સંસ્થાનમાં જ્ઞાનના વિકાસ કરવાની જેટલી ક્ષમતા છે, તેના પ્રમાણમાં થયેલા વિકાસ નગણ્ય છે. ઇન્દ્રિયાથી પર જે અતીન્દ્રિય ચેતના છે. તે અતીન્દ્રિય ચેતનાને જાગૃત કરી શકાય છે. મનુષ્ય અતીન્દ્રિય ચેતનાને જગાડી શકે છે અને ઇન્દ્રિયાની સીમાઓને વટાવી તે સુક્ષ્મ સત્યાને જોઈ શકે છે, જેમને ઇન્દ્રિયા કહી પણ જોઈ શકતી નથી. તે ઇન્દ્રિયા, મન અને બુદ્ધિ-આ અધી સીમાએાને પાર કરી સત્યના સાક્ષાત્કાર કરી શકે છે.

બે પ્રકારનું બળ હાય છે: એક છે શરીરનું બળ અને થીજું છે આત્માનું બળ-અધ્યાત્મનું બળ. શરીરના **બળ**થી આપણે પરિચિત છીએ, પરંતુ અધ્યાત્મના ખળથી પરિચિત નથી. અધ્યાત્મનું ખળ શરીરના ખળથી ઘણું વધારે હાય છે. આ પણે ઇન્દ્રિયાના ખળથી પરિચિત છીએ. શું ઇન્દ્રિયામાં એટલી જ શક્તિ છે, જેટલી શક્તિથી આપણે પરિચિત છીએ ? નહીં, તેમની શક્તિ ઘણી વધુ છે. સામે પડેલી વસ્તુને જોવી એટલી જ માત્ર આંખની શક્તિ નથી. તેની શક્તિ ઘણે આગળ સુધી કામ કરે છે. સાધના કરનાર વ્યક્તિ તે શક્તિને પ્રગટ કરવાના પ્રયત્ન કરે છે. સાધના દ્વારા અગર જોવાની શક્તિના વિકાસ કરવામાં આવે તા આપણે ખૂબ ખૂબ દૂર રહેલા પદાર્થીને પણ સાક્ષાત્ જોઇ શકીએ છીએ, જેને 'દૂરદર્શન' કહેવાય છે. વ્યવધાન હાવા છતાં પણ જોઈ શકાય છે. સ્થૂળને પણ જોઈ શકાય છે. અને સૂક્ષ્મને પણ જોઈ શકાય છે.

#### શરીર-પ્રેક્ષા શા માટે ?

#### શરીર આત્મા છે

પ્રેક્ષાધ્યાનનું સૂત્ર છે-- આત્મા વડે આત્માને જુઓ. આ સૂત્રનું તાત્પર્ય છે-ચિત્ત વડે આત્માનાં વિભિન્ન સ્તરોને જુઓ. જેતાં જેતાં સાધ્ય એટલે શુદ્ધ ચેતના સુધી પહેાંચી જવાશે. જ્યારે આપણે જોવાનું શરૂ કરીશું ત્યારે સૌ પ્રથમ આપણી સામે આવશે-શરીર. શરીર આપણા આત્મા છે. જ્યાં સુધી તેમાં પ્રાણ-શક્તિના સંચાર હાય ત્યાં સુધી આપણે શરીરને સર્વથા અનાત્મા ન કહી શકીએ. આંગળી એટલા માટે હલે છે કે તે આત્મા છે. શું શરીરના કાઈ એવા વિભાગ છે, જ્યાં આત્મા ન હાય? શું શરીરના એક પણ પરમાણ એવા છે જે આત્માથી ભાવિત ન હાય? આત્મા છે એટલે માણસ ખાઇ રહ્યો છે, બાલી રહ્યો છે, વાસનું સ્પંદન થઇ રહ્યું છે. આત્મા ચાલ્યા જાય તા માણસ ન ખાઇ શકે, ન બાલી શકે, અને ન ધાસ લઇ શકે. શ્વાસ આત્મા છે, ભાષા આત્મા છે, આહાર આત્મા છે અને શરીર આત્મા છે. આહાર એક પર્યાપ્તિ<sup>૧</sup> પણ છે અને પ્રાણ-શક્તિ પણ છે. શરીર એક પર્યાપ્તિ પણ છે અને પ્રાણ-

૧. પ્રયાપિત એટલે શારીરિક ક્રિયાઓની શક્તિ

શક્તિ પણ છે. ભાષા એક પર્યાપ્તિ છે, તો એક પ્રાણ-શક્તિ પણ છે. મન એક ભૌતિક શક્તિ છે, તો તે એક પ્રાણ-શક્તિ પણ છે. આપણે ભૌતિક પદાર્થ અને આત્માને વહેંચી નથી શકતા.

### શરીર પ્રમુખતા

મન સ્વતંત્ર નથી. શરીર મનને પેદા કરે છે. વચન સ્વત ત્ર નથી. શરીર વચનને પેદા કરે છે. આપણું સ્વર તંત્ર વાણીને પેદા કરે છે. આપણું શ્વસન-તંત્ર શ્વાસની પરંપરાને ચલાવે છે. શ્વાસ સ્વતંત્ર નથી. શરીર શ્વાસને ઉત્પન્ન કરે છે. આપણું મગજ મનને પેઠા કરે છે. આ બધાંને પેઠા કરવાની પૂરેપૂરી વ્યવસ્થા આપણા શરીરમાં છે. શરીર આ **બધાંને પે**દા કરે છે. આ શરીરશાસ્ત્રીય દર્ષિકાણ છે. અધ્યાત્મ-શાસ્ત્રીય દર્ષિકાેણ બીજે છે. જૈન આગમા અનુસાર જેટલા પરમાણ, જેટલા પુદ્ગલ (ભૌતિક પદાર્થ) ખહારથી લેવામાં આવે છે, તેમને લેવા માટેતું એકમાત્ર માધ્યમ છે : આપણું શરીર. વાસ્તવમાં ચંચળતાનું એક માત્ર સૂત્ર છે: શરીર. શરીર વચનના પરમાણ ગ્રહણ કરે છે. વચનના પરમાણુઓને તે ભાષાના રૂપમાં બદલે છે. જ્યારે વચનના પરમાણુઓનું વિસર્જન થાય છે, વિસ્ફોટ થાય છે, ત્યારે ભાષા શખ્દરૂપે સંભળાય છે. તે ક્ષણનું નામ 'વચન' છે. ખાકીનું બધું કામ શરીરે જ કરવું પડે છે. વચનની આખી ય પ્રક્રિયા શરીર સંભાળ છે, પૂરેપૂરી જવાબદારી શરીરની છે એટલે વચનને શરીરથી સર્વથા પૃથક નથી કરી શકાતું. શરીરના એક ભાગ છે—વચન. મનને પણ શરીરથી પૃથક્ નથી કરી શકાતું. શરીરના એક ભાગ છે—મન. મનના પરમાણુઓને શરીર શ્રહણ કરે છે. મનના પરમાણુઓને ચિંતન રૂપે શરીર બદલી નાખે છે. માત્ર માનસિક પરમાણ-એાનું વિસર્જન થાય છે, તે ક્ષણનું નામ છે-મન, અને આ સમગ્ર જવાષદારી સંભાળે છે, શરીર. સમસ્ત ચિંતનના ભાર, આ શરીર નિભાવે છે. વાસ્તવમાં એક જ તત્ત્વ છે-શરીર. ધાસ, મન. વચન-આ ખધાય શરીરના જ એક ભાગ માત્ર છે. તેમનું કાેઇ સ્વત ત્ર અસ્તિત્વ નથી. શરીર વિના કાઈ ચિંતન કરે એ અશક્ય છે. શરીર વિના ચિંતન, શરીર વિના વાણી અને શરીર વિના ધાસ કચારે પણ શક્ય નથી. તે ભધાં શરીર દ્વારા જ ઘટિત થાય છે. આ પરમ સત્ય જાણી લીધા પછી તે ઉત્તર માટે કાેઇ જિજ્ઞાસા ખાકી. નહીં રહે કે ચિત્તની શુદ્ધિ માટે શરીરની સ્થિરતા કેમ જરૂરી છે. જ્યારે શરીર ચંચળ હાય છે ત્યારે धन्द्रिय-चेतना अहार काय छे, क्यारे शरीर च'चण हाथ છે ત્યારે મનની ચેતના ખહાર જાય છે. શરીર જેવું સ્થિર અન્યું, નિશ્વલ અન્યું, શાંત થયું કે ઇન્દ્રિય-ચેતના પાછી કરે છે, માનસિક–ચેતના પણ પાછી આવે છે. પ્રતિક્રમણ શરૂ થઇ જાય છે ચેતનાનું ખહાર જવું અતિક્રમણ છે અને ચેતનાનું પુનઃ પોતાની અંદર આવી જવું પ્રતિક્રમણ છે. પ્રતિક્રમણ આપાઓપ શરૂ થઇ જાય છે.

# ચેતનાના પ્રતિક્રમણુના લાલાે

જ્યારે આપણે પ્રતિક્રમણની સ્થિતિમાં હાેઇએ છીએ, ત્યારે ચેતના અંદર પાછી વળે છે અને ચેતનાના બહારના સંપર્ક તૂટી જાય છે. ચિત્ત જયારે અંદર જ જોવા લાગે છે, ત્યારે પાતાની સમગ્ર શક્તિનું નિયાજન અંદર થાય છે, તે સમયે સહ્થી પહેલાં ધાસનું દર્શન થાય છે. સહજભાવે ધાસ-પ્રેક્ષા થઇ જાય છે, પ્રેરણાની જરૂર નથી પડતી. કંઇ કહેવાની જરૂર નથી રહેતી. ચેતના અંદર વળી કે પહેલું કાર્ય થશે-ુધાસ-દર્શન. આપાઆપ પત્તો લાગશે કે આ શરીરની અંદર ચ્ચેક ઘટના ઘટી રહી છે. પહેલી ઘટના–શરીર સ્થિર, શાંત પરંતુ ધાસ ચાલી રહ્યો છે. ખૂબ મંદ ગતિથી ચાલી રહ્યો છે. દીર્ઘ વ્હાસ આપાઆપ થઇ જશે. દીર્ઘ વ્હાસ, મંદ િધાસ–આ સહજ નિયમ છે શરીરનાે. જ્યારે શરીર ચંચળ હશે, ધાસ દ્રંકા હશે. શરીર સ્થિર હશે, ધાસ લાંબા થઇ જશે–દીર્ઘ થઇ જશે. શ્વાસની સ્થિરતા શરીરની સ્થિરતા પર નિર્ભાર છે. શરીર જેટલું ચચળ હાય છે, તેટલી જ ્રિધાસની ગતિ વધતી જાય છે. સંખ્યા વધતી જાય છે. વ્યાસ ટ્રંકો થતા જાય છે. એક મિનિટમાં ૧૬ વ્યાસ લેનાર વ્યક્તિના શરીરની ચંચળતા જ્યારે વધી જાય છે ત્યારે ્રધાસની સંખ્યા પણ ૨૦, ૨૫, ૩૦ આમ આગળ ને આગળ વધતી જાય છે. ૬૦, ૭૦ સુધી પણ પહેંચી જાય છે. શરીર શાંત થયું કે ધાસની સંખ્યા એાછી થવા લાગશે. <sup>્ર</sup>ધાસની લંબાઇ વધી જશે. શ્વાસ આપાેઆપ મંદ થઇ જશે. ધાસની મંદતાના નિયમ સ્થિરતા સાથે જોડાયેલ છે.

## સમાધિ માટે

શરીર-પ્રેક્ષાની વાત સાંભળીને તમને કંઇક અટપટું લાગતું હશે. આવ્યા હતા ધ્યાન શીખવા અને અમને શીખવાડાઈ રહ્યું છે શરીરને જોવાનું. લલાટ અને બ્રમરાને જુઓ, આંખા અને કાનને જુઓ. આ બધું એક આયનામાં ને મારાય છે. આ કામ તા ઘરે પણ થઇ શકે છે, પછી આ શિબિરાની જરૂર જ શી છે? દર્પણમાં શરીરને જોનાર ચામડીને જુએ છે, રૂપ-રંગને જુએ છે, આકૃતિને જુએ છે. ખસ, એટલું જ જોઈ શકે છે. શું તમે કચારેય ચામડીની અંદર શું છે તે જોયું છે? પ્રાણના પ્રવાહથી થનારાં પ્રકંપના અને સ્પંદના પકડથાં છે? નહીં, એમને જાણવાના પ્રયતન કાેણ કરે ? પ્રાણની પાછળ ચેતનાની જે સક્રિયતા છે. चैतनाने। के प्रवाद छे, ते तरह भाष्ट्रस ड्यारेय ध्यान नथी. આપતા. શરીર-પ્રેક્ષા એટલે નથી કરવામાં આવતી કે રૂપ-રંગ નોઇ શકાય, પરંતુ એટલા માટે કરવામાં આવે છે કે આ માંસ અને ચામડાના પૂતળાની અંદર પ્રાણ અને ચૈતનાના જે પ્રવાહ છે, તેની સાથે સંપર્ક સાધી શકાય. તેના સાક્ષાત્ અનુભવ કરવાના એક ઉપાય છે-શરીર-પ્રેક્ષા. સમાધિ સુધી પહેાંચવાના આ ઉપાય છે. આપણે આ ઉપાયનું આલંખન લઇએ.

### આત્મદર્શાનની પ્રક્રિયા

આત્મદર્શનના પહેલા ઉપાય છે-શરીરને જોવું. જે વ્યક્તિને શરીર જોતાં આવડ્યું નથી, તે આત્મદર્શન નથી કરી શકતા. તમે વિચારશા, શરીરને તા રાજ જોઇએ છીએ. એમ ને એમ પણ જોયા કરીએ છીએ, આખું શરીર તજરે પડે છે, અને એનાથી સંતાષ નથી થતા તા અરીસા મામે રાખીને જોઇએ છીએ. આખા શરીર જેટલા અરીસા

સામે હ્વાય તા આખું શરીર જોઇ શકાય. પરન્તુ આ જોલું જોવું નથી. શરીરને જોવાની પણ એક કળા છે. તેને જોવાની એક વિધિ છે. જ્યાં સુધી શરીરને જોવાની વિધિ નથી જાણતા, ત્યાં સુધી કુકત ચામડીને જોઈ શકીએ છીએ, રૂપ-રંગને જોઇ શકીએ છીએ આકાર-પ્રકારને જોઇ શકીએ છીએ, ખનાવટને જોઈ શકીએ છીએ, પરંતુ શરીરને જોઈ શકતા નથી. શરીરને ત્યારે જોઇ શકીએ છીએ જ્યારે શરીર-પ્રેક્ષાના અભ્યાસ કરીએ છીએ. જે વ્યક્તિ શરીર-પ્રેક્ષાના અભ્યાસ ્નથી કરતી. તે શરીરને જોઇ નથી શકતી. એક એક અવયવ પર ચિત્તને લઈ જાવ. ખહાર અને અંદર ચિત્તને ટકાવા. એકાગ્ર કરાે. શરીરની અંદર પ્રાણનાં જે પ્રક'પન થઇ રહ્યાં છે, જે રસાયણ કામ કરી રહ્યાં છે, જે વિદ્યુત્ કામ કરી રહી છે, તેને જુએા. શરીરની અંદર કેટલું પરિવર્ત'ન થઇ रह्यं छे, ड्यारेड कैविड-रासायणिड परिवत न, ड्यारेड डर्भ વિપાકથી થનાર પરિવર્તન, કચારેક ઠંડી-ગરમીના કારણે थनार परिवर्त न क्यारेक साक्त वर्गरे द्वारा थनार परिवर्त न-આ બધું આપણે જોઇએ. આપણા શરીરની 'કૅમિસ્ટ્રી' જુદી છે, જુદી રીતે કામ કરી રહી છે. તે બધાં પરિવર્તાનોને જયાં સુધી આપણે જોઇ નહીં શકીએ, ત્યાં સુધી આત્મ-દર્શનની વાત જ નહીં થાય. આ શરીરમાં આત્મા તા ઘણા ઊંડે છે. તેના પર તા ન જાણે કેટલાંય પડ જામી ગયાં છે. તે બધાંને જોયા વિના તે સુક્ષ્મ સત્યને-પરમ સક્ષ્મ સત્યને જોઈ નહીં શકાય, તેના સાક્ષાત્કાર કરી નહીં ્શકાય. આપણે બધા દરવાજાને, બધાં તાળાંને અને બધી

ખારીઓને ખાલી નાખવાં પડશે. બધું ખૂલી જશે ત્યારે આત્માના સાક્ષાત્કાર થશે. આપણા ચૈતન્યના ક્ર્યુ-ક્ર્યુ ઉપર, ચૈતન્યના પ્રત્યેક 'પ્રદેશ' ઉપર અનંત અનંત કર્મના પરમાણ-એ ચાંટેલા છે. જે ચંચળતાના પરમાણુઓ ચાંટેલા છે તે આપણી ચંચળતાને વધારે છે. આ અધાં ચક્રાને જ્યાં સુધી ચ્ચાપણે તાેડી નહીં નાખીએ અને તેમને પ્રકંપિત કરી નહીં શકીએ ત્યાં સુધી આત્માના સાક્ષાત્કાર નહીં થાય. આત્માના સાક્ષાત્કાર કરવા માટે આપણે સ્થૂળમાંથી સુક્ષ્મમાં પ્રયાણ કરતું પડશે. સ્થૂળથી નીકળી સૂક્ષ્મ સુધી પહેાંચીએ. તમે પહેલી જ ક્ષણમાં સ્થૂળમાંથી સૂક્ષ્મ સુધી પહેાંચી જવા ઇચ્છા છા, ઘણી અજબ વાત છે. આજે જ અભ્યાસ શરૂ કર્યો અને આજે જ સૂક્ષ્મ સુધી પહેાંચી જવા ઇચ્છા છા! પહેલી ક્ષણમાં તા યાત્રા પ્રારંભ કરી અને બીજી ક્ષણે જ મંજિલ સુધી પહેાંચી જવા માગા છા, આ વાત સંગત નથી. એવું કહિ ન ખને. દરેક યાત્રાના એક ક્રમ હોય છે. વાહન લલે ગમેતેટલું ઝડપી કેમ ન હાય, લલે ને કેટલી ય શક્તિથી ચાલનાર કેમ ન હોય, તાેય તે ક્રમ ચાલશે જ, સમય લાગશે જ. રેલગાડીને થાેડા કલાક લાગે છે, વિમાનને થાડીક મિનિટા લાગી શકે અને તેમનાથી વધુ નખળું વાહન હાય-ખળદગાડી હાય તા ઘણા વધારે કલાક લાગી શકે છે. પણ કાેઇને કાેઇ ક્રમ તાે હાેય જ છે. એવું નથી થતું કે વિમાન પર પહેલી ક્ષણે ચડચા અને બીજી ક્ષણે લંડન પહેાંચી ગયા.

આપણી જાણવા અને જોવાની યાત્રાના, આત્માના શુદ્ધ

સ્વરૂપની યાત્રાના પહેલા પડાવ છે-- ધાસ-દર્શન. ખીજે પડાવ છે-શરીર-દર્શન, શરીર-પ્રેક્ષા. શરીરને જેવું-- આ ઘણી વિચિત્ર વાત લાગે છે કે જે શરીરમાં આપણે જીવી રહ્યા છીએ, જે આપણું સૌથી નિકટનું મિત્ર છે, તેને આપણે શું જોઈશું? તેમાં જોવાનું શું છે? આ પ્રશ્નો ત્યાં સુધી હાય છે જ્યાં સુધી આપણે જોવાનું શરૂ નથી કરતા. જોવાની શરૂઆત કરતાં જ અધા પ્રશ્નો અદશ્ય થઇ જાય છે. શરીરમાં ઘણું ખધું છે જેવાનું. જેતાં રહીએ. કચારેય પૂર્ નહીં થાય. રાજ રાજ નવા નવા અનુભવ થતા રહેશે. પછી લાગશે કે શરીરમાં એટલું જેવાનું છે કે તે કદિ પૂર્ં જ નથી થતું. બીમારીના પત્તો લાગે તે માટે ડાંક્ટર પણ શરીરની અંદર જ જુએ છે. ડોક્ટર જેટલી અધિક નિપૃણ્તા અને સક્ષ્મતાથી શરીરને જોઈ શકે છે, તે બીમારીનું તેટલું સાગું નિદાન કરી શકે છે. તે નાડી પર પાતાની આંગળીઓ ગાઠવે છે. નાડીના ધડકાર તે પકડે છે. અન્યાન્ય સૂક્ષ્મ સ્પ'દનાને પકડવા પ્રયત્ન કરે છે અને પછી તે સ્પ'દનાને આધારે બીમારીના મૂળને પકડીને નિદાન પ્રસ્તુત કરે છે. તે સમગ્ર શરીરને તપાસી જાય છે. અન્તમાં તે જાણી લે છે કે શરીરમાં શું થઇ રહ્યું છે. કેવળ ચિંતનના આધારે આમ ન થઇ શકે ડાૅક્ટર ઊંડાણુમાં જઇને જ સૂક્ષ્મતમ કારણાને પકડી પાડે છે. ઊંડાણુમાં જોવા માટે લક્ષે ને તે ઉપકરણાના ઉપયોગ કરે, પરંતુ ઊંડાણમાં ઊતર્યા વિના જે મેળવવાનું છે તે મેળવી શકાતું નથી. ધ્યાન દ્વારા પણ ઊંડાણમાં જઇ શકાય છે. ધ્યાન દર્શન છે, ઊંડાણુમાં જોવાની પ્રક્રિયા છે.

જોવાના પ્રયોગ ખૂબ જ મહત્ત્વ પૂર્ણ છે. તેનું મહત્ત્વ ત્યારે જ અનુભવાય છે જ્યારે ચિત્તની સ્થિરતા, દહતા અને સ્પષ્ટતાથી દશ્યને જોવામાં આવે. શરીરનાં પ્રક'યનાને જોવાં તેની અ'દર પ્રવેશી અ'દરનાં પ્રક'પનાને જોવાં, મનને ખહારથી અંદર લઇ જવાની પ્રક્રિયા છે. શરીરનું જેટલું કદ છે, તેટલું જ આત્માનું કદ છે. જેટલું આત્માનું કદ છે, તેટલું જ ચેતનાનું કદ છે. આનું તાત્પર્ય એ છે કે શરીરના કણેકણુમાં ચૈતન્ય વ્યાપ્ત છે, એટલા માટે શરીરના પ્રત્યેક કણમાં સંવેદન થાય છે. તે સંવેદનથી ચિત્ત પાતાના સ્વ-રૂપને જુએ છે. પાતાના અસ્તિત્ત્વને જાણે છે અને પાતાના સ્વભાવને અનુભવે છે. શરીરમાં થનાર સંવેદનાને જોવાં તે शैतन्यने जीवा भराभर छे. तेना भाष्यभथी आत्माने जीवा અરાખર છે.

# અનુભવની પ્રક્રિયા

શરીર-પ્રેક્ષાની આ પ્રક્રિયા અ'તમુ ખ થવાની પ્રક્રિયા છે. સામાન્ય રીતે બહારની ભાજુ પ્રવાહિત થનાર ચૈતન્યની ધારાને અંદરની તરફ પ્રવાહિત કરવાનું પ્રથમ સાધન સ્થૂળ શરીર છે. શરીર પ્રેક્ષામાં પહેલાં શરીરના ખાદ્ય ભાગને જોવામાં આવે છે, પછી શરીરની અંકર મનને લઇ જઇને અંદરના ભાગને જોવામાં આવે છે. શરીરનાં સ્થૂળ અને સુક્ષ્મ સ્પંદનોને જોઈએ છીએ. શરીરની અંદર જે કંઈ છે, તેને જોવાના પ્રયત્ન કરીએ છીએ. આપણી કાેષ-સ્તરીય ચેતના જે દરેક કાષની પાસે છે, તેને આપણે પ્રેક્ષા દ્વારા

જાગૃત કરીએ છીએ. ચેતનાના જે કાેષા સૂતેલા છે, કું હિત છે, તેમને જાગૃત કરીએ છીએ, શરીરના પ્રત્યેક કહ્યુ ચિત્તના આ નિદે શના સ્વીકાર કરવા માટે તત્પર છે કે તે જાગી જાય અને મનની સાથે તેના સંબંધ જોડાઈ જાય. પરંતુ જયારે જગાડવાના પ્રયત્ન નથી થતા ત્યારે તે મૂર્ચ્કામાં પડ્યા રહે છે અને એવી સ્થિતિમાં ચિત્તના નિદે શ તેમના સુધી પહાંચતાં નિષ્ક્રિય જ રહી જાય છે. સ્થૂળ શરીરની અંદર તેજસ અને કાર્મ શ્રુ–એ બે સૂક્ષ્મ શરીર હાય છે. તેમની અંદર આત્મા છે. સ્થૂળ શરીરની ક્રિયાઓ અને સંવેદનાને જોવાના અભ્યાસ કરનાર ક્રમશા તેજસ અને કાર્મ શ્રુ શરીરને જોવા લાગે છે. શરીર-પ્રેક્ષાના સારા અભ્યાસ અને મન સુશિક્ષિત થયા પછી શરીરમાં પ્રવાહિત થનાર ચૈતન્ય-ધારાના સાક્ષાત્કાર થવા લાગે છે. એમ જેમ જેમ સાધક સ્થૂળથી સૂક્ષ્મદર્શન તરફ આગળ વધે છે, તેમ તેમ તેના અપ્રમાદ વધતા જાય છે.

શરીર-પ્રેક્ષાના અભ્યાસ એટલા માટે કરીએ છીએ કે કોઈ એવી ઘટના ખને કે જેથી શરીરથી ભિન્ન પાતાના ઐતન્યના બાધ પામી શકાય. તેની ઝલક મળી જાય. શરીરને જોતાં જોતાં પ્રાહ્યુના પ્રવાહ પકડી શકાય. પ્રાહ્યુપ્રવાહને જોતાં જોતાં સૂક્ષ્મ શરીરનાં પ્રક'પના પકડી શકાય અને તેનાથી આગળ જતાં સૂક્ષ્મતમ શરીર-કર્મ શરીરનાં પ્રક'પનાના અનુભવ થઇ જાય, ઐતન્યનાં સ્પ'દના પહ્યુ અજ્ઞાત ન રહે. જ્યારે આન'દના તે મહાશ્રોત આપણી પકડમાં આવી જાય છે, ત્યારે બહારનું જગત નીરસ લાગવા માંડે છે. આપણી સમસ્યાએ। એટલા માટે ઉભરાય છે કે આપણે બાહ્ય જગતમાં વધુ જીવીએ છીએ, આંતરિક જગતમાં જીવવાના પ્રયાસ નથી કરતા. જયાં સુધી અંદરના દરવાજા ઊઘડતા નથી ત્યાં સુધી આપણા ખજાના વિષે જાણતા નથી. અંદરના શખ્દો કેટલા સુખદ છે, અંદરની ગંધ કેટલી મીઠી છે, અંદરનું રૂપ કેટલું માહક છે, તેના આપણને ત્યાં સુધી અનુભવ નથી થતા, જ્યાં સુધી આપણે અંદરનાં બારી-દરવાજાઓને ખાલી નથી નાખતા. જ્યાં સુધી અંદરના શબ્દ, રૂપ, રસ, ગ**ંધ,** સ્પર્શ અને આનંદના અનુભવ નથી થતા ત્યાં સુધી મતુષ્ય ગમે તેટલું લણે, જ્ઞાન મેળવે કે સાંલળે, તેનું આકર્ષણ બાહ્ય જગતમાં જ રહેશે. આ આકર્ષણને તાડી નથી શકાતું. ધર્મના ગમે તેટલા ઉપદેશ સાંભળવા મળે કે ધર્મ ના ક્રિયાકાંડાની ગમે તેટલી ઉપાસના કરવામાં આવે, પણ જયાં સુધી અંદરની જાગૃતિ થાય નહીં કે અંદરની ઝાંખી થાય નહીં, ત્યાં સુધી આકર્ષણ બહારનું જ રહેશે, અંદરનું નહીં. કાનની વાત કાન સુધી જ પહેાંચીને અટકી જશે અને મગજના તંતુઓને ઝણઝણાવીને પૂરી થઈ જશે, પણ અંદર સુધી પહેાંચશે નહીં. અંદરનું સામ્રાજ્ય અનાે ખું છે. તેના પાતાના સિદ્ધાંત છે, નિયમ છે, અનુભવ છે. તેની વ્યાખ્યા અને પરિભાષા સાવ જુદી છે.

શરીરમાં હૃદય ધખકી રહ્યું છે, લાહી કરી રહ્યું છે, વાયુના સંચાર થઇ રહ્યો છે. શરીરના બધા અવયવા સક્રિય છે. શરીરના સમગ્ર તંત્રમાં સક્રિયતા છે. શરીર-યંત્ર ચાલી રહ્યું છે. જાણે કે કાેઇ અતિ વિશાળ ફેક્ટરી ચાલી રહી છે.

શરીરમાં અગણિત પરિવર્તાના થઇ રહ્યાં છે. અગણિત પરિ-ણમના થઇ રહ્યાં છે. હજારા ઘટનાએ ઘટિત થઇ રહી છે. તા પણ મનુષ્યને કંઈ ખબર નથી. તે જાણી નથી શકતા કે કંઇક થઇ રહ્યું છે: તેનું કારણ છે કે તે સંવેદનાને પકડી જ નથી શકતા. ખૂબ ઊંડાણમાં ધ્યાન દેવાથી જ ખબર પડે છે કે શરીરની અંદર કેટલી સક્રિયતા છે. નાડી ચાલી રહી છે. લાહી ફરી રહ્યું છે. હૃદય ધબકી રહ્યું છે. સૂક્ષ્મ અન્યા વિના તે અધાંધી ખખર જ નથી પડતી. આપણું મન પણ એટલું સ્થૂળ થઇ ગયું છે કે તે સ્થૂળને જ પકડી શકે છે. સફમને પકડી નથી શકતું. સૂક્ષ્મને પકડવા માટે મનને સક્સ બનવું પડે છે. સાધનાના ક્રમ મનને સૂક્ષ્મ બનાવવાના ક્રમ છે. મનની યાત્રા જેમ જેમ આગળ વધતી જશે, મન સક્ષ્મ થતું જશે અને પછી આપણે સૂક્ષ્મને પકડવા માટે સુક્ષ્મ થઈ જઈશું જ્યારે સૂક્ષ્મ પકડાશે ત્યારે સ્થૂળની પકડ છૂટી જશે; ત્યારે સ્થૂળ સંવેદના છૂટતાં જશે અને સૂક્ષ્મ સંવેદના હસ્તગત થતાં જશે.

## શરીર-પ્રેક્ષા : વિધિ

પ્રેક્ષાધ્યાન વર્ત માનમાં જીવવાનું શીખવે છે, વર્ત-માનમાં શરીરમાં જે કંઇ અને છે, જે હલચલ થઇ રહી છે અથવા જે કારણે થી હલચલ થઇ રહી છે, તે બધાંને જોવું તે જ પ્રેક્ષાધ્યાન છે. શરીરની રચના ખૂબ જ સૂક્ષ્મ અને રહસ્યમય છે. એક એક કાેષ (સેલ)ની રચના પણ અત્ય'ત સૂક્ષ્મ છે. લાંબા અભ્યાસ પછી જ આપણે તેનાથી કંઇક પરિચિત બની શકીએ છીએ, દરેક સાધકોની જોવાની અથવા ગ્રહણ કરવાની ક્ષમતા સરખી નથી હાેતી. ખધાનું નૈપુષ્ય કે કૌશલ્ય એકસમાન નથી હાતું. તે વ્યક્તિ-વ્યક્તિ-એ ભિન્ન હાય છે. આજ જે એક વ્યક્તિ પ્રેક્ષાના અભ્યાસ શરૂ કરે છે તે ખૂબ સ્થૂળ પર્યાયાને જ પકડી શકે છે. જે વ્યક્તિએ ઘણા સમય સુધી અલ્યાસ કર્યો છે તે આગળ એટલી સહમતાઓને પકડી લે છે અને તેનામાં એટલી કુશાગ્રતા આવી જાય છે કે તેની સરખામણી નથી કરી શકાતી.

# स्थुणथी सुक्ष्म तर्ह

આપણે શરીર-પ્રેક્ષા વડે શરીર વિષે જ્ઞાન અથવા શરીરની અનુભૂતિ કે દર્શન કરીએ. આપણી આ ક્રિયા અંત- મુંખી છે અર્થાત્ આપણે ખહારથી અંદરની તરફ જઇએ. ચેતનાના એકદમ બહારના સ્તરથી શરૂ કરીને આપણે અનુકમે અંદરને અંદર ઊંડા ઊતરીએ અર્થાત્ આપણે સ્થૂળથી સૃક્ષ્મ તરફ જઇએ. પહેલાં શરીરનાં સ્થૂળ પ્રકંપનોનો સાક્ષાત્કાર કરીએ, પછી શરીરની અંદર થનાર સૃક્ષ્મ પરિવર્ત નાના સાક્ષાત્કાર કરીએ, રસાયણોના સાક્ષાત્કાર કરીએ, શરીરનુ સંચાલન કરનારી વિદ્યુતના સાક્ષાત્કાર કરીએ, પછી તે બધાનું સંચાલન કરનારી પ્રાણુ-ધારાના સાક્ષાત્કાર કરીએ, તે સ્ફ્ષ્મ શરીરના સાક્ષાત્કાર થવા લાગે છે. તે પછી અતિ સ્ફ્ષ્મ શરીરમાં થનારાં પ્રકંપનાના પણ સાક્ષાત્કાર થવા લાગે છે. ઇવટે ચૈતન્યના સાક્ષાત્કાર થાય છે, આત્માનું દર્શન થાય છે.

## શરીરનું ઊંડાણુ

શરીર પ્રેશાના પ્રયોગ વખતે કહેવામાં આવે છે કે ઊંડા ઊતરા. પ્રશ્ન થઇ શકે—કયાં જઇએ ? શરીરની ઊંડાઇ આગળથી પાછળ સુધી વેંતભર જ છે. એટલું ઊંડાણુ કયાં છે કે ઊંડાણુમાં જઇએ ? આપણું શરીર તો એટલું નાનું, પાતળું અને સાંકડું છે કે ત્યાં તો ઊંડાણુ જેવી કાઇ વસ્તુ જ નથી. જો આપણું ચર્મચક્ષુથી જોઇશું તો ઊંડાણુની વાત સમજવામાં નહીં આવે. પરંતુ જયારે આપણું ચેતનાનાં સ્તરા જોઇએ છીએ, સૂક્ષ્મ જગતમાં પ્રવેશ કરીએ છીએ, ત્યારે આપણુને ખબર પડે છે કે આ શરીરની અંદર એટલાં ઊંડાણું છે, જેટલાં દુનિયાની કાઇ વસ્તુમાં નથી. આ બધાં

ઊંડાણુના તાગ લેવા માટે ખૂબ પ્રયત્ન કરવા પડશે, અના-યાસ કંઈ પણ મળશે નહીં.

#### શરીર-પ્રેક્ષાના ક્રમ

ઊંડાણમાં ઊતરવાનાં ક્રમિક સાપાન આ પ્રમાણે છે-

- (૧) શરીર પ્રેક્ષામાં સૌ-પ્રથમ આપણને ચામડીના ઉપરના ભાગનાં સંવેદનોના અનુભવ કે દર્શન થશે. જેમ કે—પાતાનાં વસ્ત્રોના સ્પર્શ, વાવાવરણની ગરમી-ઠંડી, પરસેવા, ખંજવાળ વગેરે.
- (૨) પાતાની માંસપેશીએાના હલનચલનથી ઉત્પન્ન થનાર સંવેદનાનું દર્શાન (અનુભૂતિ).
- (3) પાતાના આંતરિક અવયવા દ્વારા ઉત્પન્ન સંવે-દનાના અનુભવ.
- (૪) અને અંતમાં, પાતાના નાડી તંત્ર (તંત્રિકા તંત્ર)ની અંદર વહેતા વિદ્યુત આવેગા દ્વારા ઉત્પન્ન સૂક્ષ્મ પ્રકંપનાના અનુભવ, આખા શરીરમાં નિરંતર વહેતી પ્રાણુધારાનાં પ્રકંપનાના અનુભવ.

આ રીતે, અનુભવની સમગ્ર પ્રક્રિયાની શરૂઆત ત્વચા-સંવેદનાથી થાય છે. શરીર-પ્રેક્ષાના પ્રયોગ દરમિયાન સાધ કે પાતાના ચિત્તને શરીરના એક એક અંગ પર-પગથી માથા સુધી કે માથાથી પગ સુધી—કેન્દ્રિત કરવાનું હોય છે. તથા પ્રત્યેક ભાગમાં થનાર સંવેદનાને દેષ્ટાભાવથી જોવાનાં છે. ઊંડાણમાં ઊતરીને સ્થૂળથી સૂક્ષ્મ સંવેદના સુધી ચિત્તને પહેાંચાડીને તેમને ક્ક્ત જોવાનાં છે.

આંખાથી જોવું જોવું નથી. જયારે આપણી ચિત્તની

પ્રવૃત્તિ ચાલતી હાય છે, ચિત્ત સકિય હાય છે, પરંતુ તેની સાથે કોઇ ઉહાપાહ નથી હાતો, કાઇ શબ્દ નથી હાતો, કાઇ કલ્પના નથી હાતો, કાઇ વિચાર નથી હાતો, કાઇ ચિંતન નથી હાતો, કાઇ મનન નથી હાતું, કાઇ સ્વપ્ન નથી હાતું, કાઇ સ્મૃતિ નથી હાતી, તે ચિત્તની સકિયતાનું નામ છે—જોવું. જોવામાં માત્ર જોવાનું હાય છે, કારા અનુભવ હાય છે અને બીજું કશું પણ નથી હાતું.

શરીર-પ્રેક્ષાની પદ્ધતિ 'કેવળ દર્શ'ન'ના અભ્યાસ છે. કેવળ જોવાનું હાય, તેની સાથે કાેઇ પ્રિયતા કે અપ્રિયતાનું સંવેદન ન હાય. રાગ-દ્રેષની કાેઇ ઊમિં કે તરંગ ન હાેય. શરીર-પ્રેક્ષા ચેતનાનું નિષ્તરંગ દર્શ'ન છે. સામાન્ય રીતે વ્યક્તિની દેષ્ટિ કેવળ પ્રિયતા અને અપ્રિયતાની સાથે જોડા-યેલી હાય છે. તેનાથી જુદું કંઇ તે વિચારી જ નથી શકતી. પ્રિયતા—અપ્રિયતાના આ દ્રન્દ્રથી મુક્ત થયા વિના પરિવર્તન નથી થતું. આ દ્રન્દ્રથી પર એવી દષ્ટિનું નિર્માણ શરીર—પ્રેક્ષાથી થાય છે.

## સુખ-દુઃખથી ઉપર ઊઠીએ

સુખ-દુ:ખ શું છે, તે સમજલું પડશે. સ્પંદના સાથે મનના યાગ સુખ છે અને સ્પંદના સાથે મનના યાગ દુ:ખ છે. સ્પંદના સાથે જો મનના યાગ ન થાય તા ન સુખના અનુભવ થાય કે ન દુ:ખના અનુભવ થાય. પ્રિય સ્પંદના સાથે મનના યાગ થાય છે તા સુખ અને અપ્રિય સ્પંદના સાથે મનના યાગ થાય છે તા સુખ અને અપ્રિય સ્પંદના સાથે મનના યાગ થાય તા દુ:ખ. સુખ-દુ:ખની જે કલ્પના

છે તે યાગ સાથે જોડાયેલી છે. મનને ન જોડા, સ્પંદન થતાં રહે. કાેઈ વાંધા નહીં. ન સુખ થશે, ન દુઃખ.

## વત<sup>ર</sup>માનમાં જીવલ

શરીર-પ્રેક્ષાનું એક મહત્ત્વપૂર્ણ સૂત્ર છે-વર્ત માનમાં જીવવું. શરીર-પ્રેક્ષા 'વત માન'ને જેવાનું શીખવે છે. એટલે વર્ત માનમાં શું શું થઈ રહ્યું છે, તે જુએા. કયેા પર્યાય ચાલી રહ્યો છે ? કરોા પર્યાય નષ્ટ થઈ રહ્યો છે ? કરોા પર્યાય ઉત્પન્ન થઇ રહ્યો છે? કયાં કયાં જૈવિક અને રાસાયણિક પરિવર્તાના આકાર પામી રહ્યાં છે? હૃદયનું સંચલન કેવી રીતે થઇ રહ્યું છે ? શરીરનાં રસાયણા અને વિદ્યુત્પ્રવાહ કેવી રીતે કામ કરી રહ્યાં છે? આ બધી ઘટનાઓને જેવી, વત માનને જોવા બરાબર છે. શરીર-પ્રેક્ષાના અલ્યાસ વર્ત માનને જોવાના અભ્યાસ છે — ન ભૂતકાળમાં જીવવું કે ન ભવિષ્યમાં જીત્રવું-કેવળ વર્તમાનમાં જીવવું.

#### શરીર-પ્રેક્ષાના લાભ

શરીર-પ્રેક્ષાનું મહત્ત્વપૂર્ણ પરિષ્ણામ છે—પ્રાણ પ્રવાહનું સંતુલન.

શરીર-પ્રેક્ષા આધ્યાત્મિક પ્રક્રિયા છે. સાથે સાથે જ તે માનસિક અને શારીરિક પ્રક્રિયા પણ છે. આરાગ્ય જાળવવા માટે એક કીમતી ઉપચાર છે—પ્રાથચિકિત્સા. શરીર-પ્રેક્ષા કરનાર માત્ર આધ્યાત્મિક પ્રયોગ જ નથી કરતા, સાથાસાથ પ્રાણચિકિત્સાના પ્રયાગ પણ કરી રહ્યો છે. ખીમારી દ્વર કરવાના ઉપાય કરી રહ્યો છે,

## પ્રેક્ષા છે–પ્રા**ણનુ**ં સંતુલન

માણસ બીમાર કેમ પડે છે? એક ડાૅક્ટર કહેશે કે જસ્સ ના કારણે પડે છે. રાગ-નિરાધક શક્તિ એાછી થઇ જાય છે. એટલે બીમાર પડે છે. એક આયુવે દિક વૈદ્ય કહેશે કે વાત, પિત્ત અને કફની ગરબડથી બીમાર પડે છે, પરંત્ર અધ્યાતમની સાધના કરનાર આ બન્ને મતના સ્વીકાર નહીં કરે. તેના ઉત્તર હશે કે પ્રાણશક્તિમાં અસંતુલન થાય છે, એટલે માણસ બીમાર પડે છે. જે પ્રાણશક્તિનું સંતુલન જળવાઇ રહે તા માણસ બીમાર પડી શકે નહીં. અસંતુલન જ મનુષ્યને ખીમાર ખનાવી રહ્યું છે. કચાંક પ્રાણ વધી જાય અને કચાંક પ્રાણ ઘટી જાય, તા સંતુલન ખારવાઇ જાય.

આખા શરીરમાં પ્રાણ્ધારાનું એક સંતુલન હેાવું જોઈએ. विद्युत्प्रवाह संतुक्षित रहेवे। क्रिर्धं ते संतुक्षन भगरवाथी માણુસ ખીમાર પડી જાય છે, દદ થાય છે, શરીર નકામું ખની જાય છે, કાેઇ અવયવની કામ કરવાની શક્તિ ઘટી જાય છે, પીડા થાય છે, વેદના થાય છે. બધું એટલા માટે થાય છે કે પ્રાણનું સંતુલન ખગડેલું હાય છે. પ્રેક્ષા કરનાર સંપૂર્ણ શરીરને જુએ છે. માથાથી પગ સુધી જુએ છે. જોવાના અર્થ એ છે કે જ્યાં ચિત્ત જાય છે, ત્યાં પ્રાણ જાય છે. ચિત્ત અને પ્રાણ બન્ને સાથે સાથે જાય છે. ચિત્ત જે જગ્યાએ કૈન્દ્રિત થશે, પ્રાણને તેની સાથે જલું જ પડશે. પ્રાણ ચિત્તના અનુચર છે, અનુગામી છે. આખા શરીરમાં ચિત્તની યાત્રા થાય છે. તેના અર્થ છે કે આખા શરીરમાં પ્રાણની યાત્રા થાય છે. જે સંતુલન ખગડેલું હતું, તે સંતુ-લન કરી ઠીક થઇ જાય છે. સમગ્ર શરીર પ્રાણથી ભરાઇ જાય છે. શરીર-પ્રેક્ષાના પહેલા ઉદ્દેશ્ય છે—પ્રાણનું સંતુલન. તેની નિષ્યત્તિ છે—પ્રાણુનું સંતુલન. શરીર-પ્રેક્ષા વડે સંપૂર્ણ શરીરમાં વ્યાપ્ત ચૈતન્યને જાગ્રત કરી શકાય છે. પ્રાણ-પ્રવાહને સંતુલિત કરી શકાય છે, જ્ઞાન-તંતુઓ તેમજ કર્મ–ત'તુ:એાની ક્ષમતા વધારી શકાય છે. પરિણામ– સ્વરૂપે જ્યાં ચૈતના પર આવેલ આવરણ દૂર થાય છે, ત્યાં સાથે જ પ્રાણ-શક્તિ, જ્ઞાન-તંતુઓ તેમ જ કર્મ-તંતુઓના પૂરેપૂરા ઉપયોગ તથા માંસપેશીએા અને રક્ત-સંચરણ (blood circulation) ની ક્ષમતામાં સંતુલનને લીધે અભીષ્ટ માનસિક તેમ જ શારીરિક લાભ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

# રાેગ-પ્રતિરાધાત્મક શક્તિ

શરીરમાં રાગ ન થવા દેવાના બીજો ઉપાય છે-रे।ग-प्रतिरे।धंड शिक्तिने। विडास. क्यारे रे।ग-प्रतिरे।धंड શક્તિ પ્રખળ હાય છે, ત્યારે કાેઈ પણ પ્રકારના રાેગનાં કીટાણુએા આક્રમણ કરી શકતા નથી. તે આવે છે અને પરાર્જિત થઇ જાય છે. જે કાેઇ વ્યક્તિની પ્રતિરાધાત્મક શક્તિ પ્રખળ હાય છે, તે બીમાર નથી થતા. જે વ્યક્તિની પ્રતિરાધાત્મક શક્તિ મજબૂત છે, તેને કીટાશુઓ સતાવ-વાના પ્રયત્ન કરે છે, પરંતુ સતાવી શકતાં નથી. આપણે શરીર-પ્રેક્ષા દ્વારા-પ્રતિરાધક શક્તિને સક્ષમ બનાવીએ છીએ, તેની એક મજબૃત દીવાલ ઊભી કરીએ છીએ કે જેથી કાઇ આક્રમણ કરી ન શકે

#### સ્વાસ્થ્ય પર પ્રભાવ : કેમ અને કેવી રીતે ?

સ્વાભાવિક રીતે જ એવા પ્રશ્ન થઈ શકે કે શરીરનાં આ સંવેદનાને જેવાથી આરાગ્ય કેવી રીતે સુધરી શકે? શરીર-વિજ્ઞાન અનુસાર શરીરની સામાન્ય સ્વસ્થ દશા (હાેમિયા સ્ટાસિસ)ના આધાર છે—શરીરસ્થ સ્વાયત્ત નાડીત ત્રની બે ધારાએા—અનુક પી (સિમ્પેથેટિક) અને પરાનુક'પી (પેરાસિમ્પેથેટિક). સંસ્થાન વચ્ચે સંતુલન જાળવી રાખલું. આ સંસ્થાન શરીરની સમસ્ત સ્વતઃચાલિત ક્રિયાએનું નિયમન કરે છે. જેમ કે—ફેફસાં, જઠર અને પાચનત ત્રના ખીજા અવયવા, હૃદય-ગતિ, લાહીનું દખાણ, લાહીમાં શક રાતું પ્રમાણ વગેરે. બીજા શખ્દામાં કહેવામાં આવે તા શરીરના બધાં આંતરિક ક્રિયા-કલાપનું સંચાલન

તે કરે છે. હવે, જે વખતે શરીર-પ્રેક્ષા દરમિયાન ચિત્ત કાેઇ અવયવ-વિશેષ કે એના ભાગ પર જેવું કેન્દ્રિત થાય છે કે સ્વાયત્ત (અવચેતન) ક્રિયા પર ચિત્તની સંકલ્ય-શક્તિનું નિયંત્રણ થઇ જાય છે. હવે ચિત્ત પાતે જ તેનું સંચાલક ખની જાય છે. ઉદાહરણાર્થ, ધાસ-પ્રેક્ષામાં ચિત્તનું નિયંત્રણ श्वास-नियमन डेन्द्र (के मगकना आयताशर आंतःस्थ નામના ભાગમાં–મગજની પાછળના ભાગમાં–સુષુમ્ણાશીષ<sup>°</sup>માં છે) પર થવા લાગે છે. શરીર-પ્રેક્ષામાં ચિત્ત હુદયની ગતિ પર જેવું કેન્દ્રિત થાય છે કે, પ્રાણદા નાડી (વેગસ નર્વ) જે હ્રદ્ધનું નિયંત્રણ કરે છે તેને ચિત્તની જાગરૂકતાથી પ્રભાવિત કરી શકાય છે. પ્રાર'ભિક અભ્યાસ-દશામાં જો કે અવરાધ કે અનુભૂતિ એટલાં તીવ કે શક્તિશાળી નથી હાતાં કે જેનાથી નિયંત્રણ સાધી શકાય, તા પણ ચિત્ત (ધ્યાન)ને શરીરનાં વિભિન્ન અંગાયાંગા પર કેન્દ્રિત કરવું અત્યંત આવશ્યક છે, જેથી કરીને આપણે ચિત્ત (ચેતન મન)ને આપણી ચેતનાનાં બીજાં તેવાં અંગા સાથે જોડી શકીએ કે જે અવચેતન રૂપમાં આપણા શરીરના તાપમાન વગેરેને સામાન્ય રૂપમાં જાળવી રાખે છે અથવા પાચન આદિ ક્રિયાએનું નિયમન કરે છે. માત્ર આ જ રસ્તો છે ચેતન અને અવચેતન મનની વચ્ચે એક સુમેળ પેદા કરવાના કે જેના દ્વારા તાણ વગેરે દૂર થઇને તેની સ્વસ્થ દશાનું નિર્માણ થાય છે.

વ્યાધિ આપણી શારીરિક બીમારી છે, આધિ આપણી માનસિક ખીમારી છે અને ઉપાધિ આપણી બાવનાત્મક બીમારી છે.

પ્રશ્ન ઊઠે છે વ્યાધિ કેવી રીતે મટે ? શું શરીર-પ્રેક્ષા વ્યાધિ મટાડવાની પહિતા છે? હા, તે વ્યાધિ મટાડવાની પ્રક્રિયા છે, પરંતુ છે પરાક્ષ પ્રક્રિયા. ડાેક્ટર વ્યાધિની દવા આપે છે, શરીર-પ્રેક્ષામાં વ્યાધિની દવા કરવામાં નથી આવતી. ઉપાધિને મટાડવાની દવા કરવામાં આવે છે. ઉપાધિના ઉપચારથી આધિ મટે છે અને આધિ મટે છે એટલે વ્યાધિ મટે છે.

#### **જાગરૂકેતા**

શરીર-પ્રેક્ષાના બીજા લાભ છે-જાગૃતિ.

સ્થૂળ શરીરની વર્ત માન ક્ષણને જોનાર જાગૃત થઇ જાય છે. કોઇ ક્ષણ સુખરૂપ હોય છે અને કોઇ ક્ષણ દુ:ખરૂપ ક્ષણ પ્રતિ રાગ નથી કરતો અને દુ:ખાત્મક ક્ષણ પ્રતિ દેષ નથી કરતો. તે માત્ર જુએ અને જાણે છે.

#### પ્રતિસ્રોતની ચેતના

શરીર-પ્રેક્ષાના એક બીજો લાભ છે-પ્રતિસ્રોત ગામિતા —પ્રવાહની વિરાધી દિશામાં જવાની શક્તિ. નિરંતર બીજા-એમને જોવાને કારણે આપણી દૃષ્ટિ એવી બની ગઈ છે કે આપણે આપણને પોતાને જોવાનું પણ ભૂલી ગયા. આપણે ભૂલી ગયા કે પોતાની જાતને પણ જોવી જોઈએ. શરીર-પ્રેક્ષા પોતાની જાતને જોવાની પ્રક્રિયા છે. આ પ્રક્રિયા પ્રતિસ્રોતની ચેતનાનું નિર્માણ કરે છે. જેનું પરિણામ એ આવી શકે છે કે બીજાઓને જોવાનું બંધ કરીએ અને પોતાને જોઈએ. ધ્યાનની શરૂઆતમાં આપણે સંકલ્ય-સૂત્રને

એાલીએ છીએ—'સ્વયંને જુઓ. પાતાને જુઓ. પાતાને જોવા માટે જ પ્રેક્ષાધ્યાનના અભ્યાસ કરાે.' આ સૂત્રનું પુનરાવર્તાન એટલા માટે કરીએ છીએ કે આપણી અંદર પ્રતિસાત–ચેતનાનું નિર્માણ થાય.

જયાં સુધી પ્રતિસ્રોતની ચેતનાનું નિર્માણ નથી થતું, આપણે પરિસ્થિતિને મુખ્ય અને આપણા અસ્તિત્ત્વને ગૌણ માનીને ચાલીએ છીએ. જયારે પ્રતિસ્રોત–ચેતનાનું નિર્માણ થાય છે, ત્યારે વ્યક્તિની અગત્ય વધી જાય છે અને પરિસ્થિતિ ગૌણ થઇ જાય છે. આ રીતે પ્રતિસ્રોતની ચેતના વડે પરિસ્થિતિઓને સમજવા અને એના સામના કરવા માટે આપણે શક્તિમાન બનીએ છીએ, અને તેના પર આપણી પ્રભુતા સ્થાપિત કરી શકીએ છીએ.

#### પરિવત<sup>્</sup>ન

શરીર-પ્રેક્ષામાં વર્ત માનની ઘટનાઓને જાણવાની સાથેસાથે તેમનું પરિવર્તન અને પરિશુમન પણ થઇ જાય છે. લાગે છે કે ભાર ઘટી રહ્યો છે, શરીર હેલ કું ખની રહ્યું છે. ધ્યાન કરવા ખેસીએ છીએ ત્યારે શરીર ભારે ભારે લાગતું હોય છે, ઊઠીએ છીએ તો હલકા થઇ જઇએ છીએ. ધ્યાન કરતાં પહેલાં કચારેક કચારેક લાગે છે કે મગજ ભારે ખની ગયું છે. ઊઠીએ છીએ તાે લાગે છે કે ખિલકુલ હળવું ફૂલ ખની ગયું છે, ભાર-શૂન્ય ખની ગયું છે, તાણ-મુક્ત ખની ગયું છે. તરત પરિશુામ અને તરત લાભ મળે છે. શરીર-પ્રેક્ષાનું મૂલ્ય એટલા માટે છે કે તે તરત લાભના અનુભવ કરાવે છે. તેનાથી આપણી ચેતના જાગ્રત થાય છે,

નિર્મ ળતા વધે છે, આનંદની સરવાણી ફૂટે છે અને હલકા-પણાના અનુભવ થાય છે. આત્માને પામવા માટે સમગ્ર શરીરની સાધના નિતાંત આવશ્યક છે. તે શરીર–પ્રેક્ષા વડે ફ્રાલત થાય છે.

#### શરીરનાે કાયાકલ્પ

શરીર-પ્રેક્ષાના સહુથી વધારે અગત્યના લાભ છે— ચેતનાની આંતરિક આસ્થાનું નિર્માણ અને તે આસ્થાના આધારે સંચાલિત થનાર નવી આદતાનું નિર્માણ.

શરીર-પ્રેક્ષા વડે આપણે ઝેર અને મલિનતા દૂર કરી ચેતનાના પરિષ્કર કરીએ શરીરમાં જયારે મળ જમા થઈ જાય છે ત્યારે આખું શરીર મલિન ખની જાય છે. જયારે આપણું ઉત્સર્ગાતંત્ર અવરાધાય છે, ત્યારે શરીરમાં જોર એકઠું થાય છે. જયારે મળ-નિષ્કાસનના માર્ગ સાફ રહે છે, ત્યારે જીવનની યાત્રા નિર્ધાધપણે ચાલે છે. શરીર-પ્રેક્ષા ઉત્સર્ગાતંત્રને સક્રિય અને કાર્યક્ષેમ રાખવામાં સહાયક ખને છે, જેથી શરીરનું ઝેર સહજપણે વિસર્જિત થઈ જાય છે.

જો પૂર્ણ ધાસ લેવાની ઉચિત વિધિ હાથમાં આવી જાય અને અભ્યાસ વડે માણસ યાગ્ય રીતે ધાસ લેવાની ટેવ પાડે, તા તેની ઉત્તેજનાઓ અને વાસનાઓ તીવ્ર નથી ખનતી.

શરીર-પ્રેક્ષા દ્વારા રક્ત-સંચરણ-તંત્ર ઠીક કામ કરવા લાગે છે, રક્ત-સંચરણમાં થનાર અવરાધા દ્વર થઇ જાય છે, ધમનીઓના અવરાધા દ્વર થાય છે, લાહીનું દખાણ સંતુલિત થઇ જાય છે. હૃદયને વધારાના શ્રમ નથી કરવા પડતા અને લાંભા સમય સુધી કાર્યક્ષમ રહી શકે છે.

શરીર-પ્રેક્ષાના પ્રભાવ પાચન-તંત્ર પર પડવાથ જઠર, લીવર, આંતરડાં વગેરે અવયવાની કાર્ય-પ્રણાલી બરાબર ચાલવા લાગે છે. તેનાથી પ્રત્યેક કાેષને પર્યાપ્ત માત્રામાં પાષક તત્ત્વા મળી શકે છે. પ્રત્યેક માંસપેશી પાતાનું કાર્ય સુચારુ રૂપે સંચાલિત કરવા માટે તૈયાર રહી શકે છે. પેટ-સંબંધી બધા રાગાનું આપમેળે નિવારણ થઇ જાય છે.

શરીર-પ્રેક્ષાના સીધા પ્રભાવ નાડી-તંત્ર પર પડે છે. આપણા મગજ અને મન–સંબંધી બધી ગરબડાે નાડી– તંત્રના અવરાધા અને વિકૃત્તિઓને કારણે પેદા થાય છે. જ્યારે નાડી–તંત્ર શુદ્ધ હેાય છે ત્યારે બધી માનસિક આધિએ આપમેળે દૂર થઇ જાય છે.

જે ઘટનાઓ ઘટવાની છે તે અવશ્ય ઘટશે, તેમના આપજીને બાધ પણ થશે, પરંતુ તેમની સાથે ન સખ આવશે, ન દુ:ખ. શરીર-પ્રેક્ષાના સાધકા માત્ર જાણતા રહેશે, કર્ત વ્યનું પાલન કરતા રહેશે, ચિંતન કરશે; પરંતુ, ચિંતિત નહીં બને. સંતાપને એકઠા નહીં કરે, સંતપ્ત નહીં બને.

કાણે કહ્યું મન સંચળ છે [હિન્દી ગુજ.] ચેતનાનું ઊર્ધ્વારાહણ [હિન્દી-ગુજ.] જૈન યાગ [હિન્દી-ગુજ.] મન જીતે જીત [હિન્દી-ગુજ.] આભામંડળ [હિન્દી-ગુજ.] સંખાધિ [હિન્દી ગુજ.] અપને ઘરમેં પ્રેક્ષાધ્યાન : આધાર અને સ્વરૂપ [હિન્દી-ગુજ.]

પ્રેક્ષાધ્યાન : કાયાત્સર્ગ [હિ.-ગુજ.] પ્રેક્ષાધ્યાન: ધાસપ્રેક્ષા [,, ,, ] પ્રેક્ષાધ્યાન : શરીરપ્રેક્ષા [ ., ., ] પ્રેક્ષાધ્યાન : ચૈતન્ય કેન્દ્ર પ્રેક્ષા [,, ,, ] એનેકાન્ત ત્રીજ નેત્ર [હિન્દી-ગુજ.] કૈસે સાચે ? [હિન્દી-યુજ.] એसा प'य शमासारी [ िन्दी-शुक.] અપ્પાણં શરણં ગચ્છામિ भढावीर श्री साधना हा २७२४ મૈં. મેરા મન. મેરી શાન્તિ [હિ. અં.] छवन क्षा याथी अन हा श्याहरप घट घट ही प करें **अवनविज्ञान** श्रमख मढावीर [हिन्ही अ ग्रेक] भनन और भूस्यांडन એકલા ચલા र अदिभ क्रभेवाह अवयेनन अन से संपर्ध सत्य भी भाज **ઉत्तर**हाथी क्षीन ? આહાર ઔર અધ્યાત્મ मेरी ६िण्ट : मेरी सिष्ट सीया भन क्या जाये



પૂ. યુવાચાય મહાપ્રજ્ઞજી

લેખકની યાગ-સંબંધી મહત્ત્વની કૃતિએા



For Private & Fersonal Use Only Language Trivate & Fersonal Use Only Language Trivate & Fersonal Use Only Language Trivate & T